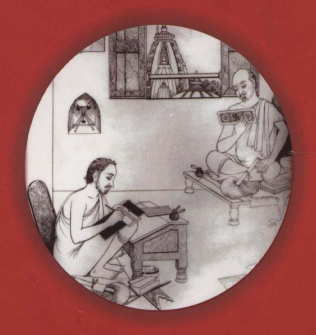
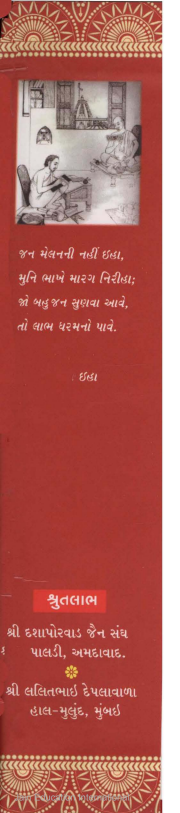
# ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ



: સંપાદક : આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિ મહારાજ

: પ્રકાશક : શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા - અમદાવાદ



# ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

### : સંપાદક :

શ્રી નેમિ-અમૃત-દેવ-હેમચન્દ્રસૂરિ શિષ્ય ્રાપ્ય ્રાદ્યુમ્નસૂરિ મહારાજ

ં પરામર્શક : ઉપા. શ્રી ભુવનચન્દ્રજી મહારાજ

> : પ્રકાશક : શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૪ સંવત ૨૦૬૩

#### Pandit Padmavijayji Krut Balavbodh on Upadhyay Yashovijayji Krut 350 Stanzas' Stavan Ed. by : Acharyashri Pradyumnsuri Maharaj

આવૃત્તિ : પ્રથમ, સં. ૨૦૬૩

પ્રતિ: ૫૦૦

પૃષ્ઠ સંખ્યા : ૨૮ + ૨૮૦

મૂલ્ય: ૧૦૦-૦૦ રૂા.

#### પ્રાપ્તિસ્થાન :

### **थितेन्द्रलार्ध** आपडिया

C/o. અજંતા પ્રિન્ટર્સ ૧૪-બી, સત્તર તાલુકા સોસાયટી,

પોષ્ટ : નવજીવન, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૧૪.

ફોન : (ઓ) ૨૭૫૪૫૫૭ (રહે.) ૨૬૬૦૦૯૨૬

#### કાકદભાદ્ય કાાહ

૧૦૨, વી.ટી. એપાર્ટમેન્ટ, કાળાનાળા, ભાવનગર-૩૬૪૦૦૧.

ફોન : ૨૪૨૬૭૯૭

### વિજયભાઈ બી. દોશી (મહુવાવાળા)

સી-૬૦૨, દત્તાણીનગર, બિલ્ડીંગ નં.-૩, એસ.વી. રોડ, બોરીવલી(વેસ્ટ) મુંબઈ-૯૨ મોબાઈલ : ૯૮૨૦૪ ૭૮૮૦૪

મુદ્રક : કિરીટ ગ્રાફીક્સ

૨૦૯, આનંદ શોપીંગ સેન્ટર, રતનપોળ,

અમદાવાદ-૧. ફોન : ૨૫૩૫૨૬૦૨

## સંપાદનની આજુબાજુ

ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજની સ્યાદ્વાદથી મંડિત વાણીનું આકર્ષણ તેથી આના પ્રત્યે લગાવ થયો. સ્વાધ્યાયના ભાગ રૂપે અનેકવાર આમાંથી પસાર થયો. જયારે સંપાદન માટે કાર્ય હાથમાં લીધું ત્યારે આમાં હામ, હિંમત અને પ્રોત્સાહન ઉપાધ્યાય શ્રી ભુવનચન્દ્રજીએ પૂરાં પાડ્યાં.

એટલું જ નહીં પણ જાતે બધું તપાસી આપ્યું, મિત્રભાવે સૂચનો કર્યાં અને આ ગ્રન્થ વિષે લખી પણ આપ્યું.

પ્રો. કાંતિભાઈ બી. શાહે પણ આ કાર્યને પરિપૂર્ણ કરવા પૂરતા પરિશ્રમથી શણગાર્યું છે.

અમે વાસણા ચોમાસું હતા ત્યારે ધર્મરસિકવાટિકામાં લિલિતભાઈ(મુલુંદ,મુંબઈ)એ કહ્યું "આ ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો સ્વાધ્યાય કરીએ છીએ પણ વાસ્તવમાં જે અર્થબોધ થવો જોઈએ તે થતો નથી. આ ગ્રન્થ અમે સમજીએ તે રીતે પ્રકાશિત થાય તો સારું."

ચંદનબાળાશ્રીજીને આ કામ હાથમાં લેવાનો વિચાર હતો. ધીમી શરૂઆત થઈ હતી. એક શ્રાવકની આ સ્તવન વિષેની જિજ્ઞાસા જાણી પ્રમુદિત થયો. રીતસર કામમાં મન લગાવ્યું. પં. પિચવજયજીના આ બાલાવબોધની સં. ૧૮૯૨માં લખાયેલી હસ્તપ્રતના આધારે, પ્રતની જૂની ગુજરાતી ભાષા યથાવત્ જાળવીને, લિપ્યંતર કર્યું, પ્રત્યેક ગાથાના બાલાવબોધની નીચે સંક્ષિપ્ત સુગમાર્થ આપવાનું પણ ગોઠવ્યું. આમ ઘણી પ્રક્રિયામાંથી પસાર થઈને ગ્રન્થ શ્રી સંઘના કરકમલમાં આવે છે.

કિરીટ ગ્રાફિકસવાળા શ્રેણિકે પણ યોગ્ય મહેનત લીધી જ છે. આનો સ્વાધ્યાય થાય અને શ્રી સંઘ માર્ગસ્થ બનવા અભિલાષી બને તે આશા અસ્થાને નહીં ગણાય.

> વિદ્યાનગર, **ભાવનગર** વિજયાદશમી, ૨૦૬૨

- સંપાદક

### બાલાવબોધ પ્રવેશિકા

શ્રીસંઘ ઉપર પરમકરુણાથી પોતાની ચેતના ભીંજાઇ જાય ત્યારે આ પ્રકારના ગ્રન્થનું સર્જન થાય તેવી સરવાણી હૃદયમાં પ્રકટે છે.

પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ તો સંસ્કૃતિગરાના સ્વામી હતા. ભગવતી શારદાના વરદાનને વરેલા હતા. કાળની સામે ટકી જાય તેવી સંસ્કૃત ભાષામાં જ સતત કાંઈ ને કાંઈ રચના કરતા જ હતા તેમાં આવા વિષયની રચના તેમને મન लीला માત્ર ગણાય. તે છતાં ગુજરાતીમાં પદ્યમાં ઢાળ રૂપે પ્રભુના માર્ગને સ્પષ્ટ કરતી ઢાળો રચીને શ્રીસંઘ ઉપર અનન્ય ઉપકાર કર્યો છે.

આ કૃતજ્ઞતા પહેલી જ પ્રકાશિત કરીને પછી બીજી કૃતજ્ઞતા પૂજ્ય પંડિતશ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ પ્રત્યે પ્રકટ કરવાનું મન રહે છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજની આ ગૂઢ રચનાને સમજવા માટે શાસ્ત્રપાઠ સહિતનો ગુજરાતી બાલાવબોધ (વિવરણ) રચીને આ ગ્રન્થની મહત્તા આપણા સમક્ષ રજૂ કરી દીધી છે.

વિશ્વકલ્યાણકર પ્રભુએ પ્રરૂપેલો મોક્ષમાર્ગ તે માર્ગ છે. તેનું જ્ઞાન થવું, તેના ઉપર અહોભાવ તથા બહુમાન થવાં, તેની સુરક્ષાની તાલાવેલી જાગવી અને પછી તેનું પ્રણિધાન કરવું: આ પ્રક્રિયાનાં દર્શન ઉપાધ્યાયજી મહારાજના સાહિત્યમાં પદે પદે થાય છે. તેમના જ પગલે ચાલનારા શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ છે.

એ બન્નેની એક સાથે આન્તરચેતનાને ઝંકૃત કરતી કૃતિ માણવાનો ઉત્સવ આજે ઊજવવો છે. ક્રમની ફિકર કરશો મા. જે પહેલી નજરે ચઢ્યું તે પહેલું.

પહેલી વાત તો ગ્રંથકાર મહાપુરુષની પ્રભુના વચનની વફાદારીને જ પોંખવા જેવી છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ તો જાહેરમાં પ્રતિજ્ઞા કરે છે :-

" બોલીયા બોલ તે હું ગણું સફળ છે જો તુજ સાખ રે."

તારી સાક્ષીથી શોભતાં જ વચન હું બોલીશ. તે વચનોને જ હું સફળાં ગણીશ. પછી વાત આવે છે. પં. શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજની. તેઓ એક લીટી પણ પૂર્ણ ન સમજાય તો તુર્ત કહે કે આ સમજાતું નથી. ઉપાધ્યાયજી મહારાજની જ પ્રતિજ્ઞા છે કે,

यावान् एव पदार्थः सुप्रतीतः तावान् एव वक्तव्यः ।

અપુનર્બન્ધક જેવો પદાર્થ સ્પષ્ટ ન સમજાયો તો તુર્ત ત્યાં જ લખી દીધું- "પછી તો અપુનર્બંધકનો અર્થ બહુશ્રુત કહે તે પ્રમાણ" (૧૫૯/૮-૨૨ ટબો)

"પૂર્વના ટબામાં (આ.શ્રી જ્ઞાનિવમલસૂરિ મ. કૃત) અર્થ લિખ્યો છે. પણ 'ધર્મરત્ન' ગ્રન્થમાં એ રીતે નથી માટે અમ્હે નથી લખ્યો." (૨૪૭/૧૨-૧૧ ટબો).

"તેઓએ આ ગાથા લીધી છે. વિષયની દર્ષ્ટિએ તે અનુરૂપ પણ છે. પણ 'પંચવસ્તુ' પ્રન્થમાં જડી નહીં માટે અમ્હે ન લિખી.'' (૩૭/૨-૧૩ ટબો)

ટબા જેવી રચનાને પણ કેવી હૃદયસ્પર્શી અને રસાળ બનાવે છે. આવા શિષ્યો પ્રભુની કરુણા હોય તો સાંપડે એવી વાત અહીં ગૂંથી છે. (૧૩૭/૭-૧૨ ટબો)

શ્રી આચારાંગ સૂત્રનો પાઠ પણ એવી સરસ રીતે તેઓ ગોઠવે છે. તે નોંધપાત્ર છે. (૮૪/૫-૮ ટબો)

એમાં જે ''एयं ते मा होउ'' પ્રભુના મુખમાંથી પ્રકટેલા આશીર્વાદ છે. ''આવું તને ન થાઓ''

જેમને પણ અર્હત પ્રભુનો મોક્ષમાર્ગ જેમાં છે એવી આજ્ઞાના પાલનના અધ્યવસાયથી અમાપ નિર્જરા જ હાંસલ કરવી છે તેમને આજ્ઞાપાલનના અધ્યવસાયને કેળવવામાં સહાયક એવા ઉક્તિસામર્થ્ય અને યુક્તિસામર્થ્ય બન્ને કિનારાની વચ્ચે ઉપાધ્યાયજી મહારાજની સર્જનગંગા ધીરગંભીર નાદ કરતી ચોક્કસ ગતિએ આગળ વધે છે.

આપણે તે ગંગાના શીતળ જળથી આપણાં ચિત્તને શીતળ, કોમળ અને નિર્મળ બનાવવાનાં છે. તે માટે ખપમાં લેવાનાં છે. ગુજરાતી ભાષાના માધ્યમથી પદ્ય ઢાળના આકારમાં ઘણી મહત્ત્વની વાતો, સાધકને આત્મવિકાસમાં ઉપકારક થાય તેવી વાતો તેઓશ્રીએ વણી દીધી છે. સત્તર ઢાળમાં શાસ્ત્રના મર્મને ગૂંથી આપ્યા છે.

ઉદા.ત. ચૌદમી ઢાળની ચોથી, પાંચમી તથા છકી, સાતમી ગાથાના બાલાવબોધને જોવાથી પંડિત *શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ*નાં સૂક્ષ્મ શાસ્ત્રબોધ, નિર્મળ આત્મપરિણતિ અને ભાષાપ્રૌઢિનાં દર્શન થાય છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ એક પ્રાચીન ગાથાને સામે રાખીને એક કડી રચે છે:

સૂત્રે ભણ્યું પણ અન્યથા, જુદું જ બહુગુણ જાણિ, સંવિગ્ન વિબુધેં આચર્યું, કાંઈ દીસે હો કાલાદિ પ્રમાણ. (૨૭૭/૧૪-૫)

મૂળ ગાથા આ પ્રમાણે છે :

मग्गो आगम णीइ, अहवा संविग्ग बुहजणाइण्णं । समइ विगप्पिइ दोसा, तं नवि दूसंति गीयत्था ॥

તે પછીની છક્રી ગાથાથી કયા કયા ફેરફારો થયા તે નોંધે છે. મૂળમાં બતાવેલી તે તે વાતોને વિગતે સમજાવે છે.

આજે જે સાધકો વિધિને જડતાના રૂપે જોવા અને કરવાનો આગ્રહ સેવે છે તે માટે બરાબર ધ્યાનથી એ પદાર્થ વિચારવા જેવો છે.

ભાવભીરુ શાસનરાગી ગીતાર્થ પુરુષોએ સંઘયણ-દેશ-કાળ આ બધું જોઈ વિચારીને કેન્દ્રને સાચવીને જ ફેરફાર કર્યા છે.

મૂળ ગાથાના અર્થને વિસ્તારીને કહ્યો જ છે પણ ઉપલક્ષણથી આ શબ્દ પ્રયોજીને પછી ક્રમશઃ વાતો નોંધી છે. આ જ મહત્તા આ બાલાવબોધની છે. માત્ર અર્થ જ લખવાના હોત તો તેઓએ ઢાળકથિત વાતોને વધુ ને વધુ સ્પષ્ટ કરવાનું ટાળ્યું હોત. તો તેઓની જે શાસ્ત્ર અને પરંપરા વિષયક ભરપૂર બોધમંડિત ગીતાર્થતા સુપેરે પ્રગટ થઈ છે, તે ક્યાંથી જોવા મળત ?

ઢાળ-૧૪ / સાતમી ગાથાના બાલાવબોધમાં પાંચ પ્રકારના વ્યવહારની વાત કરીને અત્યારે વર્તમાનકાળમાં પાંચમા જીતવ્યવહારે બધું કરવાનું છે આ વાત પણ પં. પદ્મવિજયજી મહારાજના દીર્ઘ-દર્શીપણાને પ્રકાશિત કરે છે.

થોડાં સ્થાનો જોઇએ :

વર્તમાનકાળમાં આપશો શ્રીસંઘ (શ્રમણપ્રધાન ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ) જે પરિસ્થિતિમાં છે તે પરિસ્થિતિમાં આ ૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન ખૂબ જ જરૂરી પથદર્શન કરાવે તેમ છે.

આ આખા સ્તવનમાં આજ્ઞાનું મહત્ત્વ ઝળકે છે. કડીએ-કડીએ અર્હત્ની આજ્ઞા મોટી છે તેને સતત સામે રાખીને ચાલવાથી આપણે માર્ગમાં છીએ, એ ભાવ નીતરે છે.

આપણા અહંને પોષવા લોકહેરીમાં તણાતા ગયા...તણાતા ગયા... કયાં સુધી તણાવું છે ? જેટલા તણાઈશું તેટલા આપણે જયાં જવું છે તે સ્થાનથી દૂર ને દૂર ધકેલાતા જઈશું.

એક શ્રીસંઘ આમંત્રણપત્રિકાની વાત લઈએ ને તો પણ આપણી ભૂમિકા સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.

સાધુ મહારાજ પત્રિકા લખે, મોકલે, પોષ્ટ કરે ત્યાં સુધી તો બધું નભ્યું પણ તેમાં ફોટા છપાવવાની વાત ચાલી. તેમાં સ્ત્રીવર્ગના ફોટા પણ લોકોને રાજી કરવા / રાખવા છપાવવા લાગ્યા. એક સ્થાનમાં જયાં સાધુ મહારાજ એક/બે દિવસની સ્થિરતા કરવાના હોય તે સ્થાનમાં કોઈ વૃદ્ધ બહેનનો ફોટો હોય તો તેને કપડાંથી ઢાંકી દેવાની પરંપરા ક્યાં અને ક્યાં આ ? એ બધાં બહેનો - પછી ભલેને તેમણે સિદ્ધિતપ કર્યો હોય, ઉપધાન વહ્યાં હોય, તેનો પણ ફોટો આમંત્રણપત્રિકામાં ? પછી તેનાથીયે આગળ વધ્યા. (સતત ગિત તે તો પ્રગતિનું લક્ષણ છે ને !) કુંભસ્થાપનનો આદેશ લીધો હોય તેના પણ ફોટા મુકાવા માંડ્યા. પૈસાના સામ્રાજયમાં સંઘપરંપરા લપેટાઈ ગઈ.

પ્રભુની આજ્ઞાનું - પરંપરાનું સામ્રાજ્ય પ્રવર્તવું જોઈએ. તેને બદલે પૈસાનું સામ્રાજ્ય છવાતું જાય છે.

આવા અંધારભર્યા કાળમાં આ સ્તવન અને તેનો ટબો (બાલાવબોધ) એક નિશ્ચિત પ્રકાશ પાથરે છે. આપણે તેને ઝીલવાનો છે, તેના પ્રકાશને ખપમાં લેવાનો છે. શ્રીશ્રમણ સંઘ આટલો બધો લોકહેરીમાં ડૂબવાથી તે સત્ત્વહીન બની જશે, જયારે તેના વિચારનું અનુસંધાન પ્રભુની સાથે, પ્રભુની આજ્ઞા સાથે, જોડાયેલું હશે તો તેમાં નવું તેજ અને બળ પ્રગટશે. અંગ્રેજીમાં એક નાનું વાક્ય આવે છે: Thus Far, not Further (બસ ત્યાં સુધી જ, સ્હેજે આગળ નહીં.)

આમ ક્યાંક તો મર્યાદા બાંધવી જરૂરી છે.

પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે અહીં સાધુજીવનનું જે ચિત્ર આંક્યું છે તેનું ઝીણવટભર્યું અધ્યયન કરીને આપણાં જીવનને વર્તમાન ગતિવિધિ સાથે સરખાવવાથી શક્ય પણ જીવીએ છીએ કે કેમ! એ પ્રશ્ન થાય છે. વળી જે દોષો નૈમિત્તિક સ્વરૂપે સ્વીકારાયા તે પછીના બદલાયેલા સંયોગોમાં અનિવાર્ય છે! આ પ્રશ્ન મંથન-મથામણ માંગી લે છે.

### धन्य ते मुनिवश रे के यावे शमभावे

એ પંદરમી ઢાળનું નિત્ય સામૂહિક ગાન આપણને આપણા શ્રમણ જીવનના નકશાની ગરજ સારે તેવું છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજના સત્તાકાળમાં સ્થાનક વગેરે સંપ્રદાયો તો હતા જ પણ અંદર અંદર તપાગચ્છમાં પણ ક્રિયાવાદી, કર્મવાદી, જ્ઞાનવાદી વિચારસરણીવાળા હતા. તેઓ પોતપોતાની માન્યતાને મહાવીરની માન્યતામાં ખપાવીને ચારે બાજુ પ્રચાર કરતા. તે બધી માન્યતા એકાંગી અને પ્રભુના મૂળ માર્ગથી ઘણી દૂર લઈ જનારી હતી. તેની એ જાળમાં ભોળા ભદ્રિક જીવો ફસાઈ ન જાય માટે પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કલમ ઉપાડી છે.

તે વખતે હતા તો અત્યારે પણ આવા જૂજવા મતવાળા વિચાર-આચાર પ્રવાહો છે જ. તે સ્થિતિમાં આપણાં વિચાર અને વાણી સ્યાદ્વાદ-મુદ્રાથી મંડિત બને તે માટે આ પ્રયત્ન છે.

તેઓના ગ્રન્થ ભણવાની લાયકાતની વાત તેઓએ કરી છે તે ખાસ ખ્યાલમાં રાખવા જેવી છે.

"મારગ અરથી રે પણ જે જીવ છે ભદ્રક અતિહી વિનીત, તેહને એ હિતશીખ સોહામણી વળી જે સુનય અધીત" (૧૫૦ ગાથાનું સ્તવન / ૬-૨૧) ૧. માર્ગનો અર્થી, ૨. ભદ્રક, ૩. અતિહી વિનયવંત, ૪. સુનયનો અભ્યાસી.

તમે જોઇ શકો છો કે તેઓએ ભદ્રિકતા અને વિનયને આવશ્યક ગણ્યાં છે. પણ બુદ્ધિમત્તાની નોંધ પણ લીધી નથી.

તેઓશ્રીના વિચાર-સ્ફ્રલ્લિંગ પણ અહીં જાણવા મળે છે.

આજકાલ સંખ્યામાં બધુ સમાયું છે. તેવી જે માન્યતા દઢ બનતી જાય છે તેને સામે રાખીને તેઓએ

જન મેલનની નહીં ઇહા, મુનિ ભાખે મારગ નિરીહા; જો બહુજન સુણવા આવે, તો લાભ ધરમનો પાવે. (૬૪/૪-૭)

એવા શબ્દોમાં પોતાના વિચારોને પ્રકટ કર્યા છે.

સાધુજીવનના લોકોત્તર આચારોમાં છૂટછાટ લઇને લોકોને ધર્મ પમાડવાનો વ્યામોહ વધતો જોવા મળે છે. લોકોત્તર આચારની જ એવી પ્રબળતા છે કે તે સામાનાં હૃદય સુધી પહોંચે છે.

વિચારવા જેવું તો છે જ. આવી નાનીમોટી ઘણી વાતો જે વર્તમાન સંદર્ભમાં વિચારવા-સમજવા જેવી છે. આજે લોકોત્તર ઉપર લૌકિકતાનું આક્રમણ થયું છે. પાઠક સ્વયં વિચારે તે વધુ વ્યાજબી છે.

૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન - તેની સત્તર ઢાળ એ આત્માર્થી માટે એક ખજાનો છે. વળી તેમાં પૂજ્ય પંડિત શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ રચિત ટબો, તેનાથી એ સત્તર ઢાળનો મર્મ ઊઘડે છે.

ટબાની ભાષા જૂની ગુજરાતી છે તેને વર્તમાન ગુજરાતીમાં ઢાળવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. શ્રીસંઘના કરકમલમાં આ અર્પણ કરતાં આનંદ થાય છે.

આના વાચન-મનન-ચિંતન દ્વારા પોતાના આત્માને પ્રભુપ્રરૂપિત માર્ગ સાથે જોડવાનું સત્કાર્ય કરનારા થઇએ.

એ જ.....

વિદ્યાનગર,

MO

ભાવનગર

આસો સુદ દશમી

२०६२

# ગૂર્જરભાષામાં શાસ્ત્ર અને તેનું ગુજરાતી ભાષ્ય

મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ એટલે શ્રમણ ભગવાને મહાવીર દેવના શાસનગગનનું એક ઉજ્જવળ નક્ષત્ર. સૈકામાં માંડ એકાદ જન્મે એવી પ્રતિભા. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ એટલે શાસનના સજાગ પ્રહરી. ઉપાધ્યાયજીનું નામ શાસ્ત્રકારોની પંક્તિમાં મુકાય છે. પુરાણા શાસ્ત્રકારોને સંસ્કૃત-પ્રાકૃતમાં સર્જન કરવાનું હતું, ઉપાધ્યાયજીને એ બંને ભાષા ઉપરાંત ગુજરાતીમાં એ ચિંતન લઈ આવવાનું હતું. પુરાણા શાસ્ત્રકારોને મોટે ભાગે ષડ્દર્શનની સામે અનેકાંતવાદની સ્થાપના કરવાની હતી, જયારે ઉપાધ્યાયજી મહારાજને એક નવા જ પડકારનો પ્રતિવાદ કરવાનો આવ્યો. જિનશાસનની અંદર જ ઉદ્ભવેલા મતભેદો અને શિથિલ પ્રવૃત્તિનો.

સમયના પ્રવાહની સાથે શાસનનાં વિભિન્ન અંગોમાં કચરો-કસ્તર ભળે એમાં આશ્ચર્ય ન હોય. શ્રી વીતરાગ દેવ-પ્રણીત ધર્મમાર્ગની સમજ ધૂંધળી બને, આરાધક ભ્રાંતિનો ભોગ બને, પ્રમાદાદિ દોષ તેને માર્ગચ્યુત કરે એ માનવસહજ શક્યતા છે. સંઘમાં આવેલી આ પીછેહઠ અને મૂળ માર્ગની ધારામાં ભળેલા કચરા-કસ્તરને દૂર કરવાની કપરી કામગીરી કરનારા મહાપુરુષો તે તે કાળખંડમાં સ્થાન લેતા જ આવ્યા છે. પૂજ્ય ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ એ શ્રેણીના મહાપુરુષ છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજ માત્ર કવિ નથી, માત્ર નવ્યન્યાયના નિષ્ણાત નથી, રાજા-મહારાજાઓને પ્રભાવિત કરતા પ્રખર પ્રવચનકાર નથી. તેઓ સાધુતા, સાધના, શાસન, વિચારશુદ્ધિ અને આચારશુદ્ધિ સાથે સીંધી નિસબત ધરાવતા એક ધર્મપુરુષ છે. તર્ક, કવિતા અને ભાષાને તો વિચારશુદ્ધિના એક ઉપકરણ લેખે તેમણે ખપમાં લીધાં, એટલું જ.

### ઉપાધ્યાયજી મહારાજનું ગુરુકાર્ય

માનવી પોતાની નબળાઈઓને ધર્મ-શાસ્ત્રપરંપરાની મુદ્રા-મહોરછાપ લગાવી અધિકૃત ઠરાવવાનો પ્રયત્ન કરે છે. એ માનવી મુનિ હોઈ શકે, ગૃહસ્થ પણ હોઈ શકે. શિથિલતાના બચાવની યુક્તિઓ શોધી કઢાય છે ને તેને માટે શાસ્ત્રાધાર ખડો કરવા શાસ્ત્રનાં મનોનુકૂલ અર્થઘટનો કરવા બુદ્ધિને કામે લગાડાય છે. જૈન શ્રમણસંઘના ઇતિહાસમાં આવું એકથી વધુ વાર બન્યું છે. આવી યુક્તિઓ શોધનારા કોણ હતા ? મોટે ભાગે ચૈત્યવાસીઓ, યતિઓ, ગોરજીઓ. બીજા કેટલાક એકાંતવાદી કે આત્યંતિકવાદી સજ્જનો સામા છેડે પણ જઈને ઊભા રહ્યા હતા, જેમની એકાંગી અને આત્યંતિક વિચારધારા આત્માના વિકાસક્રમની ભૂમિકાઓની અવગણના કરતી હતી.

શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ, શ્રી હરિભદ્રસૂરિ, શ્રી જિનવલ્લભસૂરિ, શ્રી પાર્શ્વંદ્રસૂરિ જેવા ધર્મચિંતકોએ તે તે કાળે વિચાર અને આચારગત અશુદ્ધિને ગાળી શ્રમણસંસ્થાને વ્યવસ્થિત કરવાનું ગુરુકાર્ય કર્યું હતું. વિક્રમની સત્તરમી-અઢારમી સદીમાં અને શ્વેતાંબર સંઘમાં 'માર્ગ'ની સાફસૂફી કરવાનું ઉત્તરદાયિત્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજના ખભા પર આવી પડ્યું હતું ને સામર્થ્યથી છલકાતા એ મુનિપુંગવે તેને પૂર્ણ ન્યાય પણ આપ્યો હતો.

### સાહિત્યક્ષેત્રે ઉપાધ્યાયજીનું વૈશિષ્ટ્ય

પ્રારંભે અર્ધમાગધી ભાષામાં આગમો, ત્યાર પછી મરહકી પ્રાકૃતમાં નિર્યુક્તિઓ, ત્યારબાદ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત મિશ્ર ચૂર્ણિઓ, તે પછી સંસ્કૃત ટીકાઓ, અનુક્રમે અપભ્રંશ ભાષાનાં ચરિતો, મધ્યકાલની મારુગૂર્જર (જૂની ગુજરાતી-મારવાડી) ભાષામાં રાસ, પ્રબંધ, ફાગુ અને બાલાવબોધો - એમ સાહિત્યધારા વહેતી રહી. આમ છતાં આ સમગ્ર સમયગાળા દરમ્યાન શાસ્ત્રીય વિષયો કે અભ્યાસની સામગ્રી તો સંસ્કૃત-પ્રાકૃતમાં જ લખાય એવો વણલખ્યો નિયમ કામ કરતો રહ્યો. શ્રી પાર્શ્વયંદ્રસૂરિજીએ સર્વ પ્રથમ આચારાંગ આદિ આગમગ્રંથો પર ગુજરાતીમાં ટીકા - જેને વાર્તિક કે બાલાવબોધ (ટબ્બો) કહેવાય છે તે -

રચી. તે પછી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે બધા જ વિષયોમાં ગુજરાતીનો નિર્બંધ અને સાધિકાર વિનિયોગ કરી શાસ્ત્રીય ચિંતનને ગુજરાતીમાં ઉતારવાનો સફળ પ્રયોગ કર્યો. સ્તવન, સજઝાય, રાસ જેવા લોકભોગ્ય પ્રકારો તો ખરા જ. પરંતુ તત્ત્વજ્ઞાન અને શાસ્ત્રવિચાર જેવા પ્રકૃષ્ટ વિષયોના ત્રંથો તેમણે ગુજરાતીમાં આબાદ ઉતાર્યા. 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' એ કૃતિ તો પાઠ્યપુસ્તક બની, એટલું જ નહિ, જાણે નેવનાં નીર મોભે ચડ્યાં - આ રાસનો સંસ્કૃત અનુવાદ રચાયો. સમ્યક્ત્વ ષટ્ટસ્થાન ચોપાઇ. સવાસો ગાથા, દોઢસો ગાથા અને સાડી ત્રણસો ગાથાનાં સ્તવનોમાં ગંભીર શાસ્ત્રીય વિચારોને પ્રવર્તમાન ગુજરાતીમાં રમતા મૂકીને ઉપાધ્યાયજીએ સામાન્ય જૈનનો આગમો તથા 'વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય' કે 'યોગવિંશિકા' જેવાં શિષ્ટ શાસ્ત્રો સાથે સંપર્ક જોડી આપ્યો. વિશેષાવશ્યક, પંચકલ્પ, પંચવસ્તુ, બૃહત્કલ્પ જેવા પ્રૌઢ શાસ્ત્રપ્રંથોની વાતો લોકભાષામાં ઉતારીને એક તરફ એમણે એ મહાન શાસ્ત્રકારોનું ચિંતન સામાન્ય જૈનને સુલભ કરી આપ્યું, તો બીજી તરફ ગુજરાતી ભાષાને ઊંચા આસને બેસાડી તેઓશ્રીની કલમે અધ્યાત્મના અનુભવો અને શાસ્ત્રવચનો જે રીતે ગુજરાતીમાં ઊતરી આવ્યાં તે જાણે ગુજરાતીની ક્ષમતાનાં પ્રમાણ બની રહ્યાં.

ગુજરાતીનો ઉપયોગ કરવાની બાબતે અલબત્ત તેઓ એકલા નથી. શ્રી તરુણપ્રભાચાર્યના પડાવશ્યક બાલાવબોધ અને સોમસુંદરસૂરિના ઉપદેશમાળા બાલાવબોધથી ગુજરાતી (મારુગૂર્જર)નું સ્થાન મજબૂત થતું જ રહ્યું હતું. શ્રી પાર્શ્વચંદ્રસૂરિએ સોળમી સદીમાં આગમોના અનુવાદ તથા શાસ્ત્રીય ચર્ચાઓમાં ગુજરાતીને જ વધુ પસંદ કરી હતી. ઉપાધ્યાયજીએ શાસ્ત્રીય વિષયોને માટે ગુજરાતી માધ્યમ અધિકારપૂર્વક અપનાવી ગુજરાતીને ગૌરવ આપ્યું છે. એકલા આ 'સીમંધર સ્વામી વિનતિ' સ્તવનમાં ૮૦ જેટલા શિષ્ટ ગ્રંથોની ગાથાઓના શુદ્ધ-સરળ ગુજરાતીમાં અનુવાદો જોવા મળે છે. ઉપાધ્યાયજી પછી જૈન સંઘમાં ગુજરાતીમાં આવું સામર્થ્ય ધરાવતું નામ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું યાદ આવે. જૈનેતર સાહિત્યકારો સાથે સરખામણી કરવી હોય તો કવિ અખાની સાથે

કરી શકાય. શ્રી આનંદઘન, શ્રી દેવચંદ્રજી જેવા જ્ઞાનીજનોએ અધ્યાત્મ અને તત્ત્વિવાર ગુજરાતીમાં સબળરૂપે આલેખ્યા છે એ સાચું, પણ શાસ્ત્રીય કક્ષાનું વિશાળ અને વૈવિધ્યસભર આલેખન ઉપાધ્યાયજીએ જેવું કર્યું છે તેવું ને તેટલું અન્યોએ કરેલું જોવા મળતું નથી. ૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન તેના વિષયગૌરવને કારણે શાસ્ત્રની કક્ષાએ પહોંચે છે, ને તેના પર પદ્મવિજયજી મહારાજનો કરેલો ટબો ભાષ્યની કક્ષાએ પહોંચે છે. ગુજરાતી ભાષાનો આ એક સીમાસ્તંભ જ ગણાય.

### ઉપાધ્યાયજીના સાહિત્યની વિશેષતા

ઉપાધ્યાયજી મહારાજના ચિંતનમાં નયસાપેક્ષતા - સર્વનય સમતુલા પ્રખર રીતે જળવાઈ છે. વિવાદોના ઉકેલનો સર્વજ્ઞચીંધ્યો માર્ગ નયદષ્ટિ જ છે અને ઉપાધ્યાયજી તેને દઢપણે અનુસર્યા છે.

*"વાણી વાચક જસ તણી, કોઇ નયે ન અધૂરી રે"* એવું તેઓ સ્વયં કહે છે તેમાં ઘમંડ નહિ, પણ પ્રતિબદ્ધતા જ ઝળકે છે.

નિશ્ચયનયાનુસારી ચિંતન તથા નિરૂપણ ઉપાધ્યાયજીની કૃતિઓમાં નિર્ભયપણે થયું છે. શ્વેતાંબર પક્ષમાં વ્યવહારનું પાસું સાચવવાની જે એક ચિંતા કે સાવધાની સેવાતી રહી તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે નિશ્ચયદૃષ્ટિ ધૂંધળી બની. એટલું જ નહિ, ઉન્માર્ગ કે ઉત્સૂત્રની જેમ એ જાણે અસ્પૃશ્ય બની ગઈ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ આ વિપર્યાસને જોઈ શક્યા અને તેને દૂર કરવાનો સાભિપ્રાય પ્રયાસ તેમણે કર્યો છે. અધ્યાત્મસાર અને જ્ઞાનસાર જેવી કૃતિઓમાં તો આ વાત વિગતે વણી લીધી છે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ, અમૃતવેલની સજઝાય અને હૂંડીનાં સ્તવનોમાં શુદ્ધ નય - નિશ્ચયનયને પુષ્ટિ આપતી પુષ્કળ પંક્તિઓ મળશે.

વ્યવહારનયની સ્થાપના તો તેમણે કરી જ હોય - એમાં પૂછવાપણું ન હોય, પરંતુ ત્યાં યે મૂળ માર્ગાનુસારી શુદ્ધ વ્યવહાર તરફ તેમનું ઇંગિત છે. ૩૫૦ ગાથા સ્તવનમાં સોળમી ઢાળમાં આ વાત ઘૂંટી ઘૂંટીને કરાઈ છે.

''शुद्ध नय ध्यान तेखने सहा परिश्रमे, જेखने शुद्ध व्यवखार खीयडे रमे.'' (१ ह/१ र) "શુદ્ધ નય દીપિકા મુક્તિમારગ ભણી, શુદ્ધ નય આથિ છે સાધુને આપણી.'' (૧૬/૧૦) "શુદ્ધ વ્યવહાર ગુરુયોગ પરિણતપણું, તેહ વિણું શુદ્ધ નયમાં નહીં તે ઘણું.'' (૧૬/૧૪) ૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન

૧૭ ઢાળ અને ૩૫૪ ગાથાનું આ સ્તવન ઉપાધ્યાયજીના ધર્મારાધના વિષયક પ્રકટ ચિંતન (Loud Thinking)થી ઠસોઠસ ભરેલું છે. ધર્મક્ષેત્રે પ્રવર્તતી જડતા, અનિધકાર પ્રવૃત્તિ, દાંભિક વૃત્તિ વગેરેથી વ્યથિત થયેલા ઉપાધ્યાયજી મહાવિદેહમાં વિચરતા શ્રી સીમંધર ભગવાનને પોતાનું મનોમંથન નિવેદિત કરી જાણે હળવા થવાનો પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. મનોમંથન, શાસ્ત્રવિચાર, પ્રશ્ન-ઉત્તર, શાસ્ત્રગાથાઓના સરલપ્રાંજલ અનુવાદ, ગુજરાતી દેશીઓના પ્રાપ્ત અને લયમાધુર્ય - આ બધું આ સ્તવનમાં (અને એવી તેમની બીજી ગુજરાતી કૃતિઓમાં) કેવું એકરસ બનીને વહી નીકળ્યું છે તેનો ખ્યાલ આ વિષયના અભ્યાસીને જ સારી પેઠે આવી શકે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજની ભાષા અને શૈલીને સમજવાં પણ જરૂરી. એક કડીમાં પ્રશ્ન-ઉત્તર-પ્રતિપ્રશ્ન-ઉત્તરની ગૂંથણી હોય, ક્યારેક ચાર-પાંચ વાક્યો તેમાં સમાવ્યાં હોય, ક્યારેક એક વાક્યના શબ્દો કડીના બીજા કે ત્રીજા ચરણમાં પૂરા થતા હોય. આવું જો સમજાયું ન હોય તો તેમું કથન સ્પષ્ટ થાય નહિ.

ઉદાહરણ તરીકે:

એ પણિ બોલ મુષા મન ધરીઈ / બહુજનમત આદરતાં છેહ ન આવે / બહુલ અનારય મિથ્યા મતમાં ફિરતાં / (૧/૮)

બીજા ચરણમાં શરૂ થતું વાક્ય ત્રીજા ચરણની મધ્યમાં પૂરું થાય છે અને ત્યાંથી વળી ત્રીજું વાક્ય શરૂ થાય છે. ભદ્રબાહુ ગુરુ બોલે / પ્રતિમા ગુણવંતી નહીં દુષ્ટ / લિંગ માંહી બે વાનાં દીસેં / તે તો માનિ / અદુષ્ટ (૧/૨૧)

વાક્યવિભાગ આડા છેદથી બતાવ્યા છે. વાક્યો આમ બને છે : ભદ્રબાહુ ગુરુ કહે છે : પ્રતિમા નથી ગુણવાન, નથી દુષ્ટ. (પણ) લિંગધારીમાં તો બંને વાત દેખાય છે, તે તો તું માન, સ્વીકાર, હે અદુષ્ટ!

અર્થ કહે વિધિ વારણા,

ઉભય सूत्र िष्म 'ठाश',

तिभ प्रभाश सामान्यथी,

निव प्रभाश अप्रभाश. (૯/૯)

આ કડી બાલાવબોધનો આધાર લીધા વિના સમજાય તેવી નથી.

બહુમાનેં નિસુણે ગીયત્થ

પાસેં / ભંગાદિક બહુ અત્થ

જાણે / ગુરુ પાસે વ્રત ગ્રહે /

પાલે / ઉપાસગાંદિક સહે. (૧૨/૪)

એક વાક્ય બીજા ચરણમાં પૂરું થાય છે. માત્ર એક જ શબ્દ બીજા ચરણમાં મૂકવો પડ્યો છે. ચરણ પ્રમાણે વાક્ય સમજવાનાં નથી.

મુખ્યપણે જિમ ભાવે આણા, तिમ तस કારણ તેહ (८/२०)

'તિમ તસ કારણ તેહ'માં તસ અને તેહ શબ્દોથી શું લેવાનું છે તે આ વિષયની સૂઝબૂઝ વિના પકડાય તેમ નથી.

શાસ્ત્રગાથાઓના સમશ્લોકી અનુવાદ કરવામાં ઉપાધ્યાયજીનું પ્રભુત્વ અનોખું છે. ભાષા પર પ્રભુત્વ ઉપરાંત વિષયવસ્તુ અને તાત્પર્ય પણ હસ્તગત થયાં હોય તો જ આ રીતનું રૂપાંતરણ સહજ બને. સરખાવોઃ

इक्को पुण होइ दोसो जं जायइ खलजणस्स पीडित । तहिव पयट्टो इत्थं दट्टं सुयणाण अइतोसं ॥

(विंशति विंशिका)

र्ध*खं दूषण એક કહાય, श्रे ખલને પીડા થાય;* तो पण એ नवी छोडीशें, श्रे सिश्शनने सुण हीशें. (४/१५) तत्तोच्चिय तं कुसलं तत्तो तेसिंपि होहि ण हु पीडा। सुद्धासया पवित्ती सत्थे निद्दोसिया भणिया॥

(विंशति विंशिका)

તે પુણ્યે હોસ્પે તોષ, તેહને પણ ઇમ નહીં દોષ; ઊજમતાં હિયડે હીંસી, જોઇ લીજેં પહેલી વીસી. (૪/૧૬)

तत्तो॰ એ ગાથાનો અર્થ એવી ખૂબીથી ગોઠવ્યો કે પોણી કડીમાં એ સમાઈ ગયો અને 'વીસ વીસી' ગ્રંથનો ઉલ્લેખ પણ કડીમાં સમાવી શકાયો. ઉપાધ્યાયજી મહારાજની ગુજરાતી રચનાઓમાં આવા પદ્યાનુવાદો અહીંતહીં વેરાયેલા મળી આવે છે. પ્રસ્તુત સ્તવનમાં તો એ ઢગલામોઢે છે.

સ્થાપના નિક્ષેપ (પ્રતિમા), ગુરુકુલવાસ, હિંસા-અહિંસા, માર્ગની શુદ્ધિ, જ્ઞાન અને ક્રિયા, શ્રાવકના ૨૧ ગુણ, ભાવસાધુની સ્થિતિ - આવા ગંભીર વિષયોની અનેક શાસ્ત્રાધાર દર્શાવવા પૂર્વક વિચારણા આ સ્તવનમાં થઈ છે. શાસનની અનેક મર્યાદાઓ - પરિપાટીઓ પાછળ રહેલા ભાવ / આશયની સમજ સામાન્ય જૈન આરાધક સુધી પહોંચે એ માટે સ્તવન જેવું માધ્યમ ઉપાધ્યાયજીએ સહેતુક સ્વીકાર્યું છે એ સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. એમનો સમગ્ર શ્રમ પાંડિત્યપ્રદર્શન માટેનો નથી, અનુગ્રહ-બુદ્ધિપ્રેરિત છે. શાસ્ત્રજ્ઞાન, અનુગ્રહબુદ્ધિ, જિનભક્તિ, બુદ્ધિપ્રતિભા, શાસનનિષ્ઠા - આ બધું સ્તવનોમાં શતમુખે મુખરિત થયું છે.

### શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજકૃત બાલાવબોધ

પ્રસ્તુત સ્તવનના બાલાવબોધના કર્તા શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ અધ્યાત્મ અને સાધના સાથે શાસ્ત્રના પ્રખર અભ્યાસી મુનિપુંગવ છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજની કૃતિને પદ્મવિજયજી મહારાજ જેવા ભાષ્યકાર મળે એ એક રોમહર્ષક જોગસંજોગ છે. આ સ્તવન ઉપર શ્રી જ્ઞાનવિમલ-સૂરિજીએ બાલાવબોધ લખ્યો હતો, તેમ છતાં પદ્મવિજયજી મહારાજે કલમ

ઉપાડી, કેમકે આ સ્તવનને શોભે એવી પરિચારણા (Treatment) શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિજી નથી આપી શક્યા, એ હકીકત તેમને ખટકી હશે.

બાલાવબોધકાર પ્રારંભે લખે છે: "અર્થ અન્વય કરી કહિસ્યું, પણિ પાધરો નહિ કહિવાઇ, જે માટે ખરો અર્થ તો બઇસસે." અને ભલામણ કરે છે: "તે પદ આગલપાછલ કરી પોતાની બુદ્ધિં વિચારી જોજો." પરંતુ તેમનાથી રહેવાયું નથી. શબ્દાર્થ કર્યા પછી તે તે કડીનો સાર કે ભાવ તેમણે જાતે જ મોટા ભાગની કડીઓમાં તારવી આપ્યો છે. ઘણાં સ્થળોએ તો વિસ્તૃત વિવરણ પણ કર્યું છે.

શ્રી જ્ઞાનિવમલસૂરિકૃત ટબાનું પરિશીલન કરતાં જણાઈ આવે છે કે એમણે કરેલા અર્થ ઉપરછલ્લા છે. ક્યાંક તો અસંગત અને અનાવશ્યક વિસ્તાર પણ છે. કડી ૧૨/૨ના ટબામાં માર્ગાનુસારિતાના ૩૫ ગુણની ચર્ચા તેમણે કરી છે, જે વસ્તુતઃ ત્યાં અપ્રાસંગિક છે. આવું જ ૧૨/૧ના ટબામાં થયું છે. 'અવંચક ક્રિયા'ના અર્થમાં શ્રી જ્ઞાનિવમલસૂરિ યોગાવંચક વગેરે ભેદોને અનુલક્ષીને અર્થઘટન કરે છે, જયારે અહીં વંચના – ઠગાઇનો અર્થ જ અભિપ્રેત છે. ગાથા ૧૩/૨માં इत्थीને સ્થાને इच्छा સમજીને જ્ઞાનવિમલસૂરિ દ્વારા ભળતો જ અર્થ કરાયો છે. જૈન દેવનાગરી લિપિના च્છ અને ત્ય લખવા-વાંચવામાં ભ્રાંતિ થઇ શકે એમ છે, ને આ સ્થળે એવું જ થયું છે.

શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ આવી બાબતોમાં સાવધાન છે. ૯/૨૬માં સ્તવનકાર મહર્ષિ નયાંતર / વાચનાન્તર થકી ઉદ્ભવેલા ભેદોની વાત કરે છે. ત્યાં બાલાવબોધકાર પદ્મવિજયજી મહારાજ લિપિદોષ પણ ઉમેરવાનું કહે છે. સ્તવન અને બાલાવબોધ બંનેમાં કેટલાક મુદ્દા તો એવા છે કે જેમને આધુનિક તુલનાત્મક - સમીક્ષાત્મક (Comparative and critical) સંશોધનપદ્ધતિના પુરોગામી ગણી શકાય.

અહીં બે ટબાની સરખામણી કરવા પાછળ શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિકૃત ટબાને ઉતારી પાડવાનો આશય નથી, પરંતુ આવા ગ્રંથોના અધ્યયન-સંપાદન વખતે ગ્રંથકારના આશય સુધી પહોંચવા માટે વિષયનો અને ભાષાનો બોધ, લિપિ અને ઇતિહાસનો પરિચય અને સૌથી વધુ તો સાધનાવિષયક અનુભવ કેટલા અનિવાર્ય છે તે તરફ ધ્યાન દોરવાનો છે. <mark>બાલાવબોધકારની સજ્જતા - તત્પરતા</mark>

બાલાવબોધકારે ગ્રન્થકારના આશયને સમજાવવાનો પૂરો પ્રયત્ન કર્યો છે. ઘણાં સ્થળોએ અધ્યાહાર્ય શબ્દો લઇને કડીનો અર્થ સ્ફુટ કર્યો છે; જરૂર જણાઈ ત્યાં વિસ્તાર કર્યો છે; જે જે ગ્રન્થોની સાક્ષી સ્તવનમાં લેવાઈ છે તે ગ્રંથોના પાઠ નોંધ્યા છે અને જરૂર લાગી ત્યાં તેનું પણ વિવરણ કર્યું છે. એંશીથી વધુ ગ્રન્થોના પાઠો એમણે શોધીને આપ્યા છે. શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજનો આ બાલાવબોધ ન હોય તો સ્તવનનો અર્થ ઘણા બધા સ્થળે અસ્પષ્ટ રહેત. થોડાં એવાં સ્થાન જોઈએ:

અર્થ કહે વિધિવારણા, ઉભય સૂત્ર જિમ 'ઠાણ' જિનજી, તિમ પ્રમાણ સામાન્યથી, નવી પ્રમાણ અપ્રમાણ, જિનજી. (૯/૯)

અહીં લયના અનુરોધથી ઉપાધ્યાયજીએ વિધિ-નિષેધને બદલે 'વિધિ-વારણા' એવો શબ્દ વાપર્યો છે એ બાલાવબોધકાર સમજાવે છે. ઉત્તરાર્ધનો અર્થ સ્પષ્ટ કરવા માટે અધ્યાહાર્ય શબ્દ લેવો પડે એમ છે તેની સમજૂતી કેવી રીતે આપી છે તે જુઓ :

"ઈહાં સામાન્ય પદ [છે] તે માટે જાણીઈ છીઈ જે વિશેષ પદ બાહિરથી લાવીઇ તિવારે ઇમ અર્થ થાય : વિશેષ પ્રમાણ તે ટીકા પ્રમુખ, તે અપ્રમાણ નવિ કહેતાં અપ્રમાણ ન થાય." ત્યાર પછી પાંચ-છ પંક્તિઓમાં તેનો ભાવાર્થ સમજાવે છે. મૂળ કૃતિને ન્યાય આપવાનો અને વાચકને તેનો બોધ કરાવવાનો કેટલો ચીવટભર્યો પ્રયાસ તેમણે કર્યો છે.

સોળમી ઢાળની ચૌદમી કડીનું વિવરણ નમૂનારૂપ બન્યું છે : ભાવ લવ કહેતાં રૂડા અધ્યવસાયનો લવ જે અંશ તે પણ વ્યવહારગુણથી ભલે કહેતાં પડિનાલિકાગુણે ભળતો હોય, એતલે વ્યવહાર સહિત હોય તો.

**શુદ્ધ નય ભાવના** કહેતાં શુભ અધ્યવસાયની જે ભાવના=ધોલના, તેહથી કહેતાં તે પ્રાણીથી નિવ ચલે કહેતાં ખસે નહિ. એતલે શુદ્ધ નયની ભાવના થિર તો થાય જો વ્યવહાર યુક્ત હોય. અન્યથા 'ખિણ તોલો, ખિણ માસો' થાય.

ગુરુ યોગિ કહેતાં ગુરુનિ સંયોગિ

શુદ્ધ વ્યવહાર કહેતાં નિર્મલ વ્યવહાર હોય. પરિણતપશું કહેતાં પરિપક્વપશું હોય. એતલે શુદ્ધ નયમાં પરિપક્વ હોય એતલે શુદ્ધ વ્યવહારવંત હોય તેહ શુદ્ધ નયમાં પક્વો થાય. અન્યથા શુદ્ધ વ્યવહાર વિના શુદ્ધ નય કરી ન શકે.

તે**હ વિશુ** કહેતાં તે ગુરુ જોગેં શુદ્ધ વ્યવહાર વિના **શુદ્ધ નયમાં** કહેતાં આધ્યાત્મમાં **નહીં તે ઘણું** કહેતાં તે જે પરિણતપશું, તે ઘણું ન હોય.

એતલે એ અર્થ: ગુરુકુલવાસે શુદ્ધ વ્યવહાર, શુદ્ધ વ્યવહારે પરિપક્વપશું, નિશ્ચયમાં નિશ્વલપશું હોય. ઇતિ. એતલે શુદ્ધ નયમાં ઘશું પરિપક્વતા તો હોય, જો ગુરુજોગિ વ્યવહાર શુદ્ધ હોય, ઇતિ ભાવ.

ઢાળના બંધારણ પ્રમાણે ઉપાધ્યાયજી શબ્દો ખપમાં લે. એ કાવ્યાત્મક પંક્તિઓમાં સમાયેલા અર્થને વાચક સમક્ષ અનાવૃત કરવા અર્થે પદ્મવિજયજી મહારાજે કેટલી કાળજી રાખી છે તે અહીં મુખર રૂપે છતી થઇ છે. એક વાત ત્રણ વાર લખવી પડી તો લખી. ગ્રન્થ અને ગ્રન્થકાર પ્રત્યે અંતરંગ બહુમાન જ આટલો શ્રમ લેવા પ્રેરી શકે.

બાલાવબોધની ભાષા જૂની ગુજરાતી છે. તેનું વ્યાકરણ તથા શબ્દોના ઉચ્ચારો થોડા સમજી લેવાય તો તેનું વાચન સુગમ અને રસપ્રદ બની શકે. જે માટિં / જે માટિઇં = કારણ કે. કહેતાં = એટલે. પામીઇં = પામીએ. કહીઇં = કહીએ. છઇં = છે. પણિ / પિણિ = પણ. તિવારેં = ત્યારે. દિસઇ = દેખાય. ગોચરીઇં = ગોચરીમાં. ઇચ્છાઇ = ઇચ્છાથી.

ગાથા ૪/૧૭ના બાલાવબોધમાંનું એક વાક્ય "એહ પણ જૂઠું બોલે છે, જે માટઇં તે મુનિ શુભમતિને ઇચ્છે છે." આજની ગુજરાતીમાં આ વાક્ય આમ વંચાય : "એ પણ જૂઠું બોલે છે કારણ કે તે મુનિ શુભમતિને ઇચ્છે છે."

### પ્રસ્તુત સંપાદન

આ ગંભીર સ્તવન અને એનો એવો જ ગંભીર બાલાવબોધ આધુનિક પદ્ધતિએ સંપાદિત થઈને જિજ્ઞાસુઓને ઉપલબ્ધ થઇ રહ્યો છે ત્યારે આ કાર્ય માટે પરિશ્રમ ઉઠાવનાર શ્રી કાંતિભાઈ બી. શાહની વિદ્યાપ્રીતિ અને પ્રેમપરિશ્રમની અનુમોદના જેટલી કરીએ એટલી ઓછી છે. બાલાવબોધ કાળજીપૂર્વક તૈયાર કરાયો છે. સાક્ષીપાઠોનાં સ્થાન શોધીને ગ્રન્થમાં તથા પરિશિષ્ટમાં વ્યવસ્થિત રીતે આપવામાં આવ્યાં છે. બાલાવબોધનો સારાંશ સુગમાર્થ રૂપે આપ્યો છે. નિવૃત્ત થયા પછી કાંતિભાઈએ પોતાની સાહિત્યિક પૃષ્ઠભૂમિ અને સજજતાને શ્રુતભક્તિમાં કામે લગાડ્યાં છે જેનાં મીઠાં ફળ તરીકે મધ્યકાલીન ગુજરાતીનાં સુંદર સંપાદનો તેમના તરફથી સંઘને મળ્યાં છે અને મળતાં રહેશે એવી અપેક્ષા જન્મી છે.

અને આવા વિદ્વાનોને પ્રેરણા, પીઠબળ અને પ્રતિસાદ આપવાનું ધર્મકાર્ય કરી રહેલા પૂજ્ય આચાર્યશ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મહારાજની શ્રુતભક્તિ તથા વિદ્વત્પ્રીતિને જેટલી બિરદાવીએ એટલી ઓછી છે. જ્યાં પણ કશુંક શુભ-સુંદર નજરે પડે તેને પ્રેમ-વાત્સલ્ય-અનુમોદનથી વધાવી લેવાનું જાણે તેમનું વ્રત છે. વાત્સલ્યધર્મી આચાર્યપ્રવરના આ ધર્મકર્તવ્યની ભૂરિ ભૂરિ અનુમોદના.

અંતમાં, શ્રમણ-શ્રમણી સંઘને એક અનુરોધ કરવાનું મન થાય છે કે ધર્મના માત્ર બાહ્ય માળખાની સુરક્ષાથી સંતુષ્ટ ન થતાં, તેની ભીતર જે જીવનરસ જેવો ભાવ વહેતો હોય છે તેને પામવા-પરખવા માટેની દિષ્ટિનો ઉઘાડ પણ કરવા જેવો છે. અને એ માટે ઉપાધ્યાયજી મહારાજના ગુજરાતી ગ્રંથો શ્રેષ્ઠ સાધન બની શકે એમ છે. પ્રસ્તુત સ્તવન અને તેનો આ બાલાવબોધ એ રીતે વાંચવા-વાગોળવા જેવો છે. આ બાલાવબોધનો સાધુ-સાધ્વીના અભ્યાસક્રમમાં સમાવેશ કરવો જોઈએ.

આસો સુદ-૮ સં. ૨૦૬૨, ધ્રાંગધ્રા. ઉપા. ભુવનચંદ્ર

### સંપાદનના સહયોગમાં

પૂજ્ય આચાર્યશ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મહારાજ ઉપા. યશોવિજયજી મહારાજના સાહિત્ય-ઉદ્યાનના એવા તો ભ્રમર જીવ છે કે એમના દાર્શનિક ગ્રંથો અને કાવ્યરચનાઓનું રસપાન કરતાં એમને કદી ધરવ થયો નથી.

ઉપાધ્યાયજીની જન્મભૂમિ કનોડાનો એમને હાથે થયેલો પુનરુદ્ધાર, ઉપાધ્યાયજીના જીવન-કવન વિશે એમની નિશ્રામાં થયેલા પરિસંવાદો, ઉપાધ્યાયજી વિશેની એમની પ્રવચનમાળા, 'ઉપા.યશોવિજય સ્વાધ્યાય ત્રંથ', 'યશોવાણી' અને 'સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ'નાં સંપાદનો વગેરે એમના આ લગાવના બોલતા પુરાવા છે.

પૂજ્ય મહારાજશ્રીનાં આવાં કેટલાંક કામોમાં સહયોગી તરીકે જોતરીને આ દિશામાં આગળ વધવા ઘણા રુચિવંત શિક્ષિતોને એમણે પ્રોત્સાહિત કર્યા છે. પૂજ્યશ્રીએ ચીંધ્યા માર્ગે, નિવૃત્તિકાળમાં મારો પણ વિદ્યાવ્યાસંગ ચાલતો રહ્યો છે જેણે મારે માટે સ્વાધ્યાય-તપનો એક ઉમદા વિકલ્પ પૂરો પાડ્યો છે.

ઉપા. યશોવિજયજીના 'ગૂર્જર સાહિત્ય સંગ્રહ'ના પુનઃસંપાદનનું કામ આ. પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી દ્વારા ચાલતું હતું તે દરમિયાન જ શ્રી સીમંધર જિન વિજ્ઞપ્તિ રૂપ ૩૫૦ ગાથાના સ્તવન પર પં. શ્રી પદ્મવિજયજી મ.ના સં. ૧૮૩૦માં રચાયેલા બાલાવબોધની સં. ૧૮૯૨નું લેખન વર્ષ ધરાવતી

હસ્તપ્રતની વાચના તૈયાર કરવાનું એમણે આયોજન કર્યું.

આમ તો આ બાલાવબોધ પ્રકાશિત થયેલો છે, છતાં એની પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતની જૂની ગુજરાતી ભાષા યથાવત્ જાળવી રાખીને વાચના તૈયાર કરવી અને સાથે પ્રત્યેક ગાથાના ટબાનો સુગમાર્થ આપવો એવા વિશેષ પ્રયોજન સાથે એનું સંપાદનકાર્ય હાથ ધરાયું.

જોકે ઉપાધ્યાયજીની આ પઘરચના આત્મસાત્ કરવા માટે પણ એક અધિકાર જોઈએ, છતાં મારા જેવા માટે એની કેટલીક લાક્ષણિકતાઓ ઊડીને આંખે વળગ્યા વિના રહેતી નથી.

ઉપાધ્યાયજીએ આચારાંગસૂત્ર, સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર, ભગવતીસૂત્ર, દશવૈકાલિક સૂત્ર, નંદીસૂત્ર જેવા આગમગ્રંથો અને ધર્મગ્રંથોનો અર્ક અહીં ઠસોઠસ સંકલિત કર્યો છે. ગાથાઓમાં આવતા શાસ્ત્રગ્રંથોના નિર્દેશો પરથી જ આ તારવી શકાય એમ છે. આ અર્કને એમણે અત્યંત સઘનપણે કૃતિમાં સમાવ્યો છે. જો વિષયવસ્તુના સંદર્ભથી થોડાઘણાય પરિચિત ન હોઈએ તો ગાથાનાં વાક્યાન્વયો અને અર્થાન્વયો સમજવાં મુશ્કેલ બની રહે. તેમ છતાંય આ રચનામાં રસ પડે છે તે એ કારણે કે વિવિધ ગ્રંથકથિત વચનોનું અહીં નિરૂપણ કરતી વેળાએ ઉપાધ્યાયજીની હૃદયસંવેદના પણ એમાં ભળી છે.

આખુંયે સ્તવન એમણે શ્રી સીમંધર સ્વામીને વિનંતીરૂપે રચ્યું છે. જિનાજ્ઞાની વાણીમાં જ એમને મીઠાશ અને રંગ ભળાયાં છે. ('મનમોહનજી! તુઝ વયણે મુઝ રંગ'), પ્રભુજીની ભક્તિ અને કૃપારસની એમણે યાચના કરી છે. ('મુઝ હોજો તુજ કૃપા ભવપયોનિષિ-તરી.') આમ એમના ભક્તિભાવે આર્દ્ર, કૃપાયાચક દૃદયના ઉદ્ગાર તો અહીં સંભળાય જ છે; સાથે જે શાસ્ત્રવચનો અહીં સંકલિત કરાયાં છે એ પણ એમના દૃદયની સંવેદનાએ રિસત થયેલાં છે. જેમકે ભાવસાધુપણાને વરેલા મુનિરાજનું ગુણવર્ણન તેઓ 'ધન્ય તે મુનિવરા રે!' જેવા ભાવોદ્ગારથી આરંભે છે. તો આનાથી વિપરીત શ્રી સંઘમાં દેખાતો ગુરુ પ્રત્યેનો અવિનય, શિથિલાચાર, આડંબર, ગચ્છત્યાગ, નિયતવાસ, છિદ્રાન્વેષી દૃષ્ટિ, દૃષિત આલંબનોનો આધાર - એ બધા સામે ક્યાંક

ટકોર, ક્યાંક સૂચન, ક્યાંક ચાબખા, ક્યાંક તીક્ષ્ણતા તો ક્યાંક વ્યંગ-કટાક્ષનો આશ્રય એમને લેવાનો થયો છે. જુઓ ગાથા (૧૫/૧૯) ઃ

'માર્ચે મોટાઈમાં જે મુનિ, ચલવે ડાકડમાલા,

શુદ્ધ પ્રરૂપણ ગુણ વિણ ન ઘટે, તસ ભવ અરહટમાલા.'

કટાક્ષની સાથે ગાથામાં અંત્યાનુપ્રાસ, વર્શસગાઈ, ઝડઝમક અને ઉપમાદિ અલંકરણ પણ ધ્યાન ખેંચે છે.

ઉપાધ્યાયજીની આ સ્તવનકૃતિ ઉપરનો પં. શ્રી પદ્મવિજયજીનો બાલાવબોધ પણ એટલો જ મહત્ત્વનો છે. કૃતિમાં આલેખિત વિષયવસ્તુને તેઓ સમુચિતપણે ગ્રહણ કરે છે. અને સુયોગ્ય રીતે એનું મર્મોદ્ઘાટન કરી આપે છે. બાલાવબોધની સમગ્ર રજૂઆત તેઓ અત્યંત વિશદતાથી અને તર્કબદ્ધ રીતે કરે છે. દા.ત. શિષ્ય ગુરુને પ્રશ્ન કરે છે કે જિનપ્રતિમામાં તીર્થંકરનું આરોપણ કરી એને નમીએ તો સાધુવેશધારી અસાધુને કેમ નનમાય ? એના જવાબમાં સાધુવેશની સરખામણી જિનપ્રતિમા સાથે નથાય એ આખું વિવરણ અત્યંત વિશદ અને તર્કબદ્ધ થયું છે. (૧/૨૦-૨૧)

જેમ ઉપાધ્યાયજીએ અનેક શાસ્ત્રગ્રંથોનો આધાર લીધો છે તેમ આ ટબાકારે પણ અનેક ધર્મગ્રંથોમાંથી પ્રચુરપણે અવતરણો ટાંકીને ઉપાધ્યાયજી-કથિત વિષયોને પ્રમાણિત કરી આપ્યા છે. લગભગ ૩૦૦ જેટલાં અવતરણો વિવિધ આગમગ્રંથો, નિર્યુકિતઓ,વૃત્તિઓમાંથી ઉદ્ધૃત કરીને અહીં અપાયાં છે, જે બધાં મુખ્યતયા પ્રાકૃતભાષી છે. જરૂર પડી ત્યાં ભરપૂર ઉદાહરણો ટાંકીને વિષયનું સમર્થન કર્યું છે. જેમકે ત્રીજી ઢાળમાં દૂષિત આલંબનોનાં ઉદાહરણો, નવમી ઢાળમાં સૂત્રોના અર્થવિરોધોનાં ઉદાહરણો, પંદરમી ઢાળમાં આડંબરી આચરણ કરતા મુનિઓનાં ઉદાહરણો અહીં જોવા મળે છે. આ જ બાલવબોધકાર લાઘવયુક્ત ગદ્યપ્રયોગ પણ કેવો કરે છે તેનું એક ઉદાહરણ જુઓ (૧૦/૯):

"મિથ્યાત્વને જોરે જ્ઞાને સમ્યગ્ જિનવચન ભાવઈ." અર્થાત્ 'મિથ્યાત્વનું જોર હોય ત્યારે જ્ઞાન દ્વારા જ સમ્યગ્ જિનવચન ભાવી-પામી શકાય.'

આ સંપાદનગ્રંથનું પરામર્શન ઉપા. શ્રી ભુવનચંદ્રજી કરે એવી આ.

શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજીની પ્રબળ ઇચ્છાનુસાર એક વાર કોડાય ખાતે અને બીજી વખત નાની ખાખર (કચ્છ) ખાતે ત્રણ-ત્રણ દિવસનો સત્સંગ કરવાનો લાભ મને મળેલો એ બન્ને પ્રસંગોએ લિપ્યંતરની કેટલીક અશુદ્ધિઓ એમણે દૂર કરી આપી, સુગમાર્થ મઠારી આપ્યો અને કેટલાક શબ્દોના અર્થો પણ નિશ્ચિત કરી આપ્યા. તે પછી પણ ધ્રાંગધા ખાતેના એમના ચાતુર્માસ દરમ્યાન પાઠ, સુગમાર્થ, શબ્દાર્થ, વ.નાં શુદ્ધિસ્થાનો ટપાલ દારા સૂચવતા રહ્યા. આમ ઉપા. ભુવનચંદ્રજી મહારાજે પરામર્શન અંગે સારો એવો શ્રમ લીધો છે.

પૂજ્ય આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મહારાજ અને પૂજ્ય ઉપા.શ્રી ભુવનચંદ્રજી મહારાજ બન્નેના અહીં ગ્રંથસ્થ થયેલા લેખોમાં મૂળ રચના અને તે પરના બાલાવબોધ વિશે અનેક ઉદાહરણો સહિત વિદ્વત્પૂર્ણ સમીક્ષા થઈ છે, ત્યારે અહીં મારે એથી વિશેષ શું કહેવાનું હોય? આ બન્ને મહાત્માઓનો ઋણસ્વીકાર કરી એમને વંદના કરું છું.

આશા રહે કે ૩૫૦ ગાથાના સ્તવન પરનો પં. પદ્મવિજયજીકૃત આ બાલાવબોધ જિનાજ્ઞાપાલનના ઉત્સુક અને સમ્યગ્ માર્ગના ઇચ્છુક સૌને માટે અધ્યયનયોગ્ય બની રહેશે.

દીપાવિલ તા. ૨૧-૧૦-૨૦૦૬ અમદાવાદ કાન્તિભાઈ બી. શાહ

## અનુક્રમણિકા

| બાલાવબોધ પ્રવેશિકા / આ. પ્રઘુમ્નસૂરિજી 4<br>ગૂર્જરભાષામાં શાસ્ત્ર અને<br>તેનું ગુજરાતી ભાષ્ય / ઉપા. ભુવનચંદ્રજી 10<br>સંપાદનના સહયોગમાં / કાન્તિભાઈ બી. શાહ 21 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| તે <mark>નું ગુજરાતી ભાષ્ય</mark> / ઉપા. ભુવનચંદ્રજી 10                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                |
| <b>સંપાદનના સહયોગમાં</b> / કાન્તિભાઈ બી. શાહ 21                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                |
| વિષય પૃષ્ઠ                                                                                                                                                     |
| ઢાળ પહેલી (સળંગ ગાથા ૧થી ૨૪) ૧                                                                                                                                 |
| શ્રી સીમંધર સ્વામીને વિનંતી; આગમગ્રંથો-                                                                                                                        |
| પંચાંગી-પ્રકરણો - આ સર્વ બ્રંથોનો સમાવેશ સૂત્રમાં                                                                                                              |
| જ ગણાય; સૂત્રાનુસાર આચારથી જ માર્ગરક્ષા થાય;                                                                                                                   |
| જિનાજ્ઞા-પાલક સંઘની સમીપે વસવું; અજ્ઞાની                                                                                                                       |
| ગચ્છચાલક તે અનંત સંસારી; પ્રભુ-આજ્ઞાના પાલન                                                                                                                    |
| વિનાનો કેવળ બાહ્યાચાર કષ્ટરૂપ; નિર્ગુણીમાં                                                                                                                     |
| ગુણનો આરોપ તે વિપર્યાસ હોઈ કર્મબંધ કરાવે,                                                                                                                      |
| જયારે દોષ-અદોષથી મુક્ત જિનપ્રતિમામાં ગુણના                                                                                                                     |
| આરોપણથી કર્મનિર્જરા થાય.                                                                                                                                       |
| ઢાળ બીજી (સળંગ ગાથા ૨૫થી ૪૨) ૧૭                                                                                                                                |
| શિષ્ય પોતે નિર્ગુણી હોય તો કેવળ ગુણવંત ગુરુના                                                                                                                  |
| સામીપ્યથી તરી જવાય નહીં; નિર્ગુણી સાધુનું                                                                                                                      |
| સ્વચ્છંદી વર્તન ગચ્છને સ્વેચ્છાચારી બનાવે; નિર્ગુણ                                                                                                             |
| ગચ્છ ત્યજવા યોગ્ય; ગુણવંત સાધુ આવા ગચ્છમાં                                                                                                                     |
| ભાવોલ્લાસ ન પામે; જાણીને કરેલું પાપસેવન                                                                                                                        |
| મહાદોષ; પ્રતિક્રમણનું ફળ પાપ પુનઃ નહિ કરવાથી                                                                                                                   |
| મળે.                                                                                                                                                           |
| ઢાળ ત્રીજી (સળંગ ગાથા ૪૩થી ૫૭) ૩૧                                                                                                                              |
| દૂષિત આલંબનોનો આધાર ન લેવો; જેવાં કે સાધુનો                                                                                                                    |

નિયતવાસ, સાધુએ જિનપૂજાદિ કરવાં, વિગય આહારમાં દોષ નથી. વ૦; મંદસંવેગી મુનિ શિથિલાચારનાં આલંબનો લે, તીવ્ર સંવેગી સંયત મુનિરાજનું આલંબન સ્વીકારે.

### **ઢાળ ચોથી** (સળંગ ગાથા ૫૮થી ૭૬)

હીનાચારી મુનિ શુદ્ધાચારીનાં છિદ્રો શોધે; તેઓ ધર્મદેશનાનો વિરોધ કરે; પણ ધર્મદેશના કુમતિને ટાળે - સન્માર્ગને ચીંધે; ગીતાર્થની ધર્મદેશના ભવતારક, અગીતાર્થની વાણી ઉન્માર્ગ-પ્રરૂપક; હીનાચારીઓનો સ્તવન-સજઝાયાદિ રચનાઓનો વિરોધ પણ મિથ્યા કેમકે ગ્રંથરચનાઓ શ્રુત-સમુદ્રપ્રવેશમાં નાવ સમાન હોઈ શ્રુતની વૃદ્ધિ કરે; ગુરુ દેશના દ્વારા નિશ્ચયવાદી અને વ્યવહારવાદી બન્નેને સાચો ન્યાયમાર્ગ - સ્યાદાદમાર્ગ દેખાડે.

### ઢાળ પાંચમી (સળંગ ગાથા ૭૭થી ૯૯)

કેટલાક નિર્ગુણી છતાં પોતાને ગુણકારી માને; ગુરુ, ગીતાર્થ અને ગચ્છનો પ્રતિબંધ રાખનારા અજ્ઞાનગર્ત છે; ગુરુકુલવાસ વિના ચારિત્ર સંભવે નહીં; ગુરુકુલવાસના લાભ - વિનય, શુશ્રૂષા, જ્ઞાન, દર્શનની નિર્મલતા, ગુપ્તિસંવર્ધન, મુક્તિમાર્ગની આરાધના

### ઢાળ છકી (સળંગ ગાથા ૧૦૦થી ૧૨૫)

જ્ઞાનસહિતની ક્રિયા લેખે લાગે; દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવને વિશે, પ્રાયશ્ચિત્તના વિકલ્પો વિશે અગીતાર્થનું અજ્ઞાન; પરિણામે જિનાજ્ઞાની વિરાધના; ઉત્સર્ગ-અપવાદનું અજ્ઞાન સંયમને ખંડિત કરે; ગીતાર્થથી અળગા રહેતા એકાકી મુનિ વિનયના 85

પ૪

૭૨

બાવન ભેદ પામી શકે નહીં; એકાકીપણું ક્યારે યોગ્ય ઠરે ?; જિનાજ્ઞા વિનાનું ચારિત્ર નિષિદ્ધ.

### ઢાળ સાતમી (સળંગ ગાથા ૧૨૬થી ૧૩૭)

10

ગુરુનો લગીર દોષ જોઈ એમને ત્યજાય નહીં; બકુશ અને કુશીલ એ બે દ્વારા જ તીર્થ ચાલતું હોઈ સંપૂર્ણ નિર્દોષ અપ્રાપ્ય; છતાં ગીતાર્થને જ એકાકી વિહારની આજ્ઞા, અગીતાર્થને નહીં; એકાકીવાસનાં ગેરલાભો અને ભયસ્થાનો; સાધુઓની ગુણવૃદ્ધિ અને દોષવૃદ્ધિના ૨૬-૨૬ ભેદ.

### ઢાળ આઠમી (સળંગ ગાથા ૧૩૮થી ૧૬૪)

9.09

કેવળ અહિંસા-દયામાં જિનાજ્ઞાનું પ્રવર્તન નથી; અહિંસાનો સાચો મર્મઃ સ્વઆત્મા હણાય તે હિંસા, સ્વઆત્મા ન હણાય તે અહિંસા; અહિંસાના ત્રણ પ્રકાર : હેતુ અહિંસા, સ્વરૂપ અહિંસા, અનુબંધ અહિંસા; હિંસાના પણ એવા જ ત્રણ ભેદ; જિનાજ્ઞા રૂપ શુભ ક્રિયા કરતાં થતી હિંસામાં દોષ લાગે નહીં; ઉત્સર્ગ અને અપવાદ બન્ને વિધિવાદ છે; ઉત્સર્ગની જેમ અપવાદની પણ આજ્ઞા છે; ભાવનિક્ષેપને માનનારે એના કારણરૂપ નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય નિક્ષેપને પણ માનવા જોઈએ; નયના પ્રકાર અનુસાર હિંસા-અહિંસા સાત પ્રકારે છે.

### **ઢાળ નવમી** (સળંગ ગાથા ૧૬૫થી ૧૯૩)

૧૨૫

કેવળ સૂત્રને જ માનનારા અને તે પરની ટીકા-વૃત્તિ આદિને નહીં માનનારા ભૂલા પડી આથડનારા અને તીર્થંકરની આશાતના કરનારા છે; આવાઓની આગમવિરોધી આચરણા; ગુરુ શિષ્યને સૂત્ર વિશે ત્રણ પ્રકારે વ્યાખ્યાન કરે. સૂત્ર સામાન્ય પ્રમાણ છે તો અર્થ વિશેષ પ્રમાણ; સૂત્રના ભેદ અર્થથી જ જણાય - એનાં દેષ્ટાંતો; વિરોધ કેવળ ટીકા આદિમાં નથી, સૂત્રમાં પણ વિરોધ હોય છે - એનાં દેષ્ટાંતો; સૂત્ર-અર્થનો સંબંધ રાજા-મંત્રી જેવો; સાચો આત્માર્થી એકેયની અવહેલના કરે નહીં.

ઢાળ દસમી (સળંગ ગાથા ૧૯૪થી ૨૧૪) જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા દોષ પેદા કરે, મોક્ષવૃક્ષનું સાચું સુખ ન પામે; 'ષોડશક'માં નિર્દિષ્ટ પાંચ ગુણ; પ્રભુનું સાલંબન અને નિરાલંબન ધ્યાન; સાલંબન ધ્યાન ચિત્તના આઠ દોષો દૂર કરીને થાય; આ દોષો દૂર થતાં શાંત અને ઉદાત્ત ગુણ આવે.

ઢાળ અગિયારમી (સળંગ ગાથા ૨૧૫થી ૨૩૬) ૧૫૯ શ્રાવકના ૨૧ ગુણ - સંક્ષેપમાં અને વિસ્તારથી; આ ૨૧ ગુણે યુક્ત ઉત્તમ; ચોથા ભાગની ઊણપવાળો મધ્યમ; અર્ધા ભાગની ઊણપવાળો જઘન્ય; એનાથીયે હીણો તે દરિદ્ર.

ઢાળ બારમી (સળંગ ગાથા ૨૩૭થી ૨૫૩) ૧૭૦ ૨૧ ગુષ્ટે યુક્ત દ્રવ્યશ્રાવક ભાવશ્રાવકપશું પામે; ભાવશ્રાવકનાં ૬ લક્ષણો.

**ઢાળ તેરમી** (સળંગ ગાથા ૨૫૪થી ૨૭૨) ૧૮૩ ભાવશ્રાવકનાં ભાવગત ૧૭ લિંગ/ભેદ.

ઢાળ ચૌદમી (સળંગ ગાથા ૨૭૩થી ૨૯૧) ૧૯૩ ઉપર્યુક્ત ભાવશ્રાવક ભાવસાધુપશું પામે; ભાવસાધુપશાનાં ૭ લક્ષણ; આવા ભાવસાધુ મોક્ષસખ પામે.

989

### ઢાળ પંદરમી (સળંગ ગાથા ૨૯૨થી ૩૧૫)

290

ભાવસાધુપણાને વરેલા મુનિરાજનું ગુણવર્ણન; મુનિરાજ સંયમ-નાવથી ભવસાગરનો પાર પામનાર, વિષય-કાદવથી કમળની પેઠે અલિપ્ત, સિંહની પેઠે શૂરા, જિનવાણીના સાચા પ્રરૂપક, મૂલોત્તર ગુણના સંગ્રાહક, ગોચરીના ૪૨ દોષના ત્યાગી, જ્ઞાન-ક્રિયામાં પ્રવર્તક વગેરે; આનાથી વિપરીત-આડંબરી આચરણ કરતા સાધુઓનાં ઉદાહરણો.

### ઢાળ સોળમી (સળંગ ગાથા ૩૧૬થી ૩૪૦)

228

ચેતનાની ચાર અવસ્થાઓ - બહુશયન, શયન, જાગરણ અને બહુજાગરણ; આ અવસ્થા અનુસાર એનાં ગુણસ્થાનકો; કર્મયુક્ત. આત્મા શુદ્ધ આત્મા નથી, જેમ ચૂનાથી ધોળાયેલી ભીંત પોતે ચૂનો નથી; પુદ્દગલ જડ છે, આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપી છે, પણ મૂઢ જીવ અને શરીરને એકરૂપે ગણે; અકળ ને અલખ એવા જીવને નિશ્ચયથી જાણી શકાય; નિશ્ચયનય મોક્ષમાર્ગની દીપિકા; પણ વ્યવહારનય છાંડીને એકલો નિશ્ચયનય ન આદરી શકાય; ગીતાર્થ ગુરુસંગે કરેલો શુદ્ધ વ્યવહાર નિશ્ચયનયમાં નિશ્ચલતા આણે.

તપાગચ્છની પરંપરા અને ગુણનિષ્પન્ન નામાવલિ.

### ઢાળ સત્તરમી (સળંગ ગાથા ૩૪૧થી ૩૫૪)

3 X E

સ્યાદાદ દશ્ચિં પ્રભુજીનો કૃપારસ પામ્યાનો પ્રથકર્તાનો-ભક્તનો હરખ; ભક્તિરાગ મોક્ષને ખેંચશે એવો અભિલાષ; કેવળ પ્રભુજીની જ આજ્ઞાનો સ્વીકાર; 'તપા' બિરુદધારી જગચ્ચંદ્રસૂરિથી આગળની પાટપરંપરા; ગુરુપ્રસાદે શાસ્ત્રગ્રંથોનું શુદ્ધ ૨હસ્ય પામ્યાનો ઉપા. યશોવિજયજીનો સ્વીકાર; ગુરુની કરુણારૂપ નાવથી જિનવાણીરૂપ સમુદ્રનો પાર પામી શકાય; કળશ.

| બાલાવબોધ-અંતર્ગત આધારગ્રંથ-નામસૂચિ             | ૨૫૭  |
|------------------------------------------------|------|
| બાલાવબોધ-અંતર્ગત ગ્રંથકાર / સાધુ ભગવંત-નામસૂચિ | २६२  |
| બાલાવબોધ-અંતર્ગત અવતરણસૂચિ                     | २,६४ |
| સાર્થ શબ્દકોશ                                  | २७८  |



ઉ. ચશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ તું વસે જો પ્રભો ! હરષભર હીયડલેં, તો સકલ પાપનાં બંધ ત્રૂટે, ઊગતેં ગગન સૂરજ તણે મંડલે, દહ દિશેં જિમ તિમિર પડલ ફૂટે.

> **ઉપા. યશોવિજયજી** ('૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન')

#### ।।र्ए०।।

### पार्श्वनाथपदद्वंद्वं नत्वा सीमंधरप्रभो: । स्तवस्य वार्त्तिकं कुर्वे स्वपरानुग्रहाय वै ॥१॥

એ તવનમાં પ્રાઇં ગાથાઓના અર્થ અન્વય કરી કહીસ્યું,પણિ પાધરો નહીં કહેવાઇં જે માટે ખરો અર્થ તો બઇસસેં. તે પદ આગલપાછલ જોડીને પોતાની બુદ્ધિ વિચારી જોજો.

### ટાળ પહેલી

(એ છીંડી કિહાં રાખી - એ દેશી )

શ્રી સીમંધર સાહિબ આગઈ, વીનતડી એક કીજે; મારગ શુદ્ધ મયા કરી મુઝને, મોહનમૂરતિ દીજે રે. જિનજી, વીનતડી અવધારો. એ આંકણી ૧ [૧-૧]

શ્રીપદ્મવિજય મ. કૃત બાલાવબોધ : શ્રી ક૦ બાહ્ય-અભ્યંતર લક્ષ્મી. બાહ્ય લક્ષ્મી અતિશય ૩૪ પ્રાતિહાર્યાદિક. અભ્યંતર લક્ષ્મી કેવલજ્ઞાનાદિક. તેણે કરી યુક્ત એહવા સીમંધર નામે સાહિબ. તે આગલિ એક અદ્વિતીય વિનતી કરીઇં એતલે શુદ્ધ માર્ગ ઉલખવા રૂપ વિનતી કરીઇં.તે ઉપરાંતિ બીજી વીનતી નથી. તે માટે એક મયા ક૦ કૃપા મુઝ ઉપરિ કરીને હે મોહનમૂરતિ=વલ્લભમૂરતિ શુદ્ધ મારગ દીજેં ક૦ દ્યો, આપો. રત્નત્રયી રૂપ મોક્ષમારગ તે શુદ્ધ મારગ કહિઇં. અથવા અનેક દર્શની વિતથ સંવાદી સ્વદર્શની નામથી તે પણિ વિપરીતભાષી તે સાચું માનવું તે અશુદ્ધ મારગ કહીઇં. અને તે સર્વ ઉવેખી જૈન માર્ગની સ્યાદ્ધાદ શૈલીઇં જે માર્ગ ઓલખવો તે શુદ્ધ માર્ગ કહીઇં, તે શુદ્ધ માર્ગસેવી અનેક ભવ્ય જીવ સ્વસંપદાના ભોગી થયા તે માટે વીનતી કરિઇં છે. હે જિનજી! રાગદ્વેષના જીતણહાર વીનતી અવધારો ક૦ કેવલજ્ઞાને કરી અમ્હારી વીનતી જાણો. ૧ [૧-૧]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાલાવબોધનો સુગમાર્થ: હે સીમંધરસ્વામી! આપને એક જ વિનંતી કરીએ છીએ કે અમે શુદ્ધ માર્ગને ઓળખીએ. રત્નત્રયી રૂપ મોક્ષમાર્ગ તે શુદ્ધ માર્ગ છે. જયારે વિપરીત દર્શનોને સાચાં માનવાં તે અશુદ્ધ માર્ગ છે. સ્યાદ્ધાદ શૈલીએ ઓળખેલા શુદ્ધ માર્ગને સેવીને અનેક ભવ્ય જીવો સ્વસંપદાને પામ્યા છે. અમારી વિનંતીને આપ લક્ષમાં લો.

### ચાલેં સૂત્ર વિરુદ્ધાચારેં, ભાખે સૂત્ર વિરુદ્ધ, એક કહેં અમ્હે મારગ રાખું, તે કિમ માનું શુદ્ધ રે? જિન૦ ૨ [૧-૨]

બાo કેઈક પ્રાણી સૂત્રથી વિરુદ્ધ આચારેં ચાલે છેં. તથા ભાખે ક૦ પ્રરૂપેં, તે પણિ સૂત્ર વિરુદ્ધ, અને વલી લોકને કહેસ્યે જે 'અમ્હેં માર્ગ રાખું છું. અમ્હેં છું તો માર્ગ ચાલે છેં' તો તેહ વાત અમ્હેં શુદ્ધ કિમ કરી માનીઇં? ઇહાં સૂત્ર તે સ્યું જે લિખીઇં છઇં. ૧૧ અંગ, ૧૨ ઉપાંગ, ૧૦ પયજ્ઞા, ૬ છેદ, ૪ મૂલસૂત્ર, નંદી ૧, અનુયોગદ્વાર ૧ એવં ૪૫. યતઃ-

इक्कारस तह बारस अंगु ११, वंगाणि १२, दस पइत्राणि १० **।** छ च्छेया ६, चउ चूला ४, नंदी अणुओग पणयाला ॥ १ ॥

તથા વલી ભાષ્ય ૧, ચૂર્શિ ૨, નિર્યુક્તિ ૩, વૃત્તિ ૪ તથા સૂત્ર એ પંચાંગી એહને સમ્મત પૂર્વાચાર્યપ્રણીત 'ધર્મ્મરત્ના'દીક પ્રકરણ તથા જે 'નંદીસૂત્ર'ગત જે પયન્ના ઇત્યાદિ તથા હરિભદ્રસૂરિ, ઉમાસ્વાતિ વાચક, પ્રમુખકૃત ગ્રંથાદિક તે સર્વ સૂત્ર માંહી જ આવે, જે કારણેં દુર્ભિક્ષ-પતનકાલે સૂત્ર વીસર્યાં તેહમાં સાંભર્યાં તે સૂત્ર લિખ્યાં, બીજાં સૂત્ર વીસર્યાં અને અર્થ સાંભર્યા તેહના પ્રકરણ પ્રમુખ બાંધ્યા ઇતિ. સૂત્રાનુયાયી માટેં સૂત્ર જ કહિઇં. તેહથી વિરુદ્ધ કરતાં, વિરુદ્ધ બોલતાં શુદ્ધ કેમ માનું ? ૨ [૧-૨]

સુo કોઇ જીવ સૂત્રથી વિરુદ્ધ આચાર કરવા છતાં એમ કહે કે 'હું માર્ગની રક્ષા કરું છું, હું છું તો માર્ગ ચાલે છે.' તો તે વાત કેમ મનાય ?

૪૫ આગમો, ભાષ્ય-ચૂર્િશ-નિર્યુક્તિ-વૃત્તિ-સૂત્ર એ પંચાંગી તથા હરિભદ્રસૂરિ જેવા ગીતાર્થોએ રચેલા શ્રંથો વગેરેનો આ સૂત્રમાં સમાવેશ થાય. દુષ્કાળના સમયમાં વીસરાયા પછી યાદ રહેલાં સૂત્રો અને અર્થોના પ્રકરણાદિ શ્રંથો પણ સૂત્રાનુયાયી હોઈને સૂત્ર જ ગણાય.

## આલંબન કૂડાં દેખાડી, મુગધ લોકનેં પાર્ડે, આણા ભંગ તિલક તે કાલું, થાપેં આપ નિલાડે રે. જિ૦ ૩ [૧-૩]

બાo હવે તે વિપરીત ચાલતાં કોઇક કહસ્યેં જે આમ કાં ચાલો છો ? તિહાં એહવો પાછો જબાપ કહે. કૂડાં કo ખોટાં આલંબન દેખાડી 'આજ પંચમકાલેં સંઘયશ-ધૃતિ પ્રમુખ પૂર્વપુરુષ જેહવા કિહાં છેં ?' ઇમ કહીનેં મુગધ જે મૂર્ખ લોક તેહનેં પાડે કo અજ્ઞાનમાર્ગે પાડે છેં. તે પુરુષ આણા જે જિનાજ્ઞા, તેહનો જે ભાંગ તદ્રૂપ જે કાલું તિલક તે પોતાનેં કપાલેં થાપે છેં. એતલે જિનાજ્ઞા લોપે છેં. તિવારે કોઇક બોલ્યો જે આજ્ઞાભંગ દૂષણ દીધૂ તે ખરું પશિ સર્વથા વિધે તો કોઇ કરી ન સકેં તે કહે છે. ૩ [૧-૩]

સુo સૂત્ર-વિપરીત ચાલનારને કોઇ ટકોરે તો તે ખોટાં આલંબનો દર્શાવીને મૂર્ખ લોકોને અજ્ઞાન માર્ગે વાળે છે. આવા પુરુષો જિનાજ્ઞાભંગ કરીને કપાળે કાળી ટીલી ચોડે છે - સ્વને કલંકિત કરે છે.

# વિધિ જોતાં કલિયુગમાં હોવેં, તીરથનો ઉચ્છેદ, જિમ ચાલે તિમ ચલવેં જઈઈ, એહ ધરેં મતિભેદ રે. જિ૦ ૪ [૧-૪]

બા૦ વિધિ જોતાં તો કલિયુગ ક૦ પંચમો આરો. અન્ય તીર્થી એહનેં કલિયુગ કહે છેં. જૈન પાંચમો આરો કહે છેં. તે કલિયુગમાં તીરથનો ઉચ્છેદ થાય જે માટેં અવિધિની ના કહો છો અને વિધિઇં તો થાય નહીં તિવારેં તીરથ વિચ્છેદ જ જાય. તે માટેં જિમ ચાલેં તિમ ચલવ્યા જઇઇં એતલેં ઝાઝી ચાપાચીપ કરીઇં નહીં. નરમગરમ ચલાવીઇં. કોઇક પોતાની મતિનો ભેદ ઇમ જ ધરી રહ્યા છે. ૪ [૧-૪]

સુo તેઓ કહેશે કે 'આ કળિયુગ (જૈન મતે પંચમ આરા)માં વિધિમાર્ગ (આજ્ઞાપાલન) જળવાતો નથી ને અવિધિમાર્ગ (આજ્ઞાલોપ)ની ના કહો-આમ તીર્થનો ઉચ્છેદ જ થાય. માટે ચાલે છે તેમ જ ચાલવા દો.'

ઈમ ભાખી તે મારગ લોપે, સૂત્રક્રિયા સવિ પીસી, આચરણા સૂધી આચરીઈ, જોઈ યોગની વીસી રે. જિં૦ ૫ [૧-૫]

www.jainelibrary.org

બાo એહવાં વચન બોલીનેં વિધિમાર્ગને લોપે છે. તિણેં પ્રાણીઇં સૂત્રક્રિયા સર્વ પીસી કo દલી નાખી. તે માટે આચરણા કo ક્રિયા શુદ્ધ આદરીઇ, જોગની વીસી જોઇનેં. વીસ વીસી મધ્યેં ૧૭મી [વી]સી છેં, હરિભદ્રસૂરિકૃત. તેહમાં કહ્યું છે તે જોજયો. યત:-

तित्थस्सुच्छेयाइं विणालंबणं जस्स एमेव । सुत्तकिरियाइनासो, एसो असमंजस विहाणो ॥ ५ [१-५]

સુo આમ કહીને એ લોકો વિધિમાર્ગને લોપે છે અને સૂત્રક્રિયાના ચૂરેચૂરા કરી નાખે છે.

પંચમેં આરેં જિમ વિષ મારેં, અવિધિ-દોષ તિમ લાગે, ઇમ ઉપદેસપદાદિક દેખી, વિધિરસિઓ જન જાગે રે. જિ૦ ૬ [૧-૬]

બાo પંચમ આરામાં જિમ વિષ મારે છેં તિમ પંચમ આરામાં અવિધિનો દોષ પણિ લાગે. એતલે એ ભાવ જે પાંચમા આરામાં ૫ વિષ કહ્યા છે તે પણ જીવને અસત્પ્રવૃત્તિનુ હેતુ છેં. યથા-

दुस्सम १, हूंडासप्पिणि २, दाहिण पासंमि ३, भासगहजोओ ४। तह कण्हपखी जीवा ५, पंच विसं पंचमे अरए॥ १॥

એ ગાથા સુયણા સીત્તરીની છઇ. તે જિમ પાંચ વિષ કહ્યા છે. તે વિષ તો કહ્યા જો પાંચમે આરે અવિધિ દોષ લાગે છે એતલેં અવિધિ દોષ તે મારે જ અથવા ચોથે આરેં વિષ ખાધૂં મારેં તિમ પાંચમેં પિણ વિષ ખાધૂં મારે. તિમ અવિધિ દોષ જિમ ચોથે આરેં લાગેં તિમ પાંચમે આરેં પણ લાગઇ.

यतः- मारेइ विसं भुत्तं जहा चउथारए तहाय दुसमंसि । तह अविहिदोसजणिओ, धम्मो वि य दुग्गइ हेऊ ॥ इति हितोपदेशमालायां.

ઇમ **ઉપદેશપદા**દિક ગ્રંથમાં પણ કહ્યું છે તે પાઠ દેખીને વિધિનો રસીઓ જન ક૦ લોક હોય તે જાગે ક૦ વિધિ કરવા સાવધાન થાય. દ [૧-દ]

સુ૦ આ પંચમ આરામાં જેમ ખાધેલું વિષ જીવને મારે છે તેવું જ અવિધિદોષનું છે. તેથી વિધિ-રસિક જીવે વિધિમાર્ગ અનુસરવા સાવધ રહેવું.

### કોઇ કહેં જિમ બહુ જન ચાલે, તિમ ચલિઇ, સી ચર્ચા ? મારગ મહાજન ચાલ્યે ભાખ્યો, તેહમાં લહીઇ અર્ચા રે. જિ૦ ૭ [૧-૭]

બાo કોઇ કહેં ક૦ વિલ કેતલાઇક તો ઇમ કહે છેં જે જિમ બહુજન ચાલે ક૦ ઘણાં લોક ચાલે તિમ ચિલઈ ક૦ તે રીતે ચાલિઇ. ઘણાં કરતાં હસ્યે તે રૂડું જ કરતા હસ્યેં. હવેં સી ચર્ચા ક૦ ઝાઝી ચર્ચા સી કરો છો? આપમતિં કરતા હુઇઇ તો ચર્ચા કરો. જે કારણેં મારગ તો કોહનેં કહિઇ? તે કહે છેં મહાજન ક૦ મોટા લોકના સમુદાય ચાલે તેહની ચાલિ તે માર્ગ કહિઇ. ભાખ્યો ક૦ ગ્રંથમાં કહ્યો છે. યતઃ-

महाजनो येन गत: स पंथा: ઇતિ વચનાત્. ઇહાં મહા શબ્દ તે બહુવાચી જાણવો. બહુજન-મત આદરતાં ઇતિ ઉત્તર વચનાત્. તેહમાં ક૦ તે મહાજનની ચાલ્યેં ચાલતાંમાં લહિઇ ક૦ પામીઇ. અર્ચા ક૦ પૂજા ઇતિ શિષ્યવચનં, ૭ [૧-૭]

સુo કેટલાક એવી દલીલ કરે છે કે બહુજન જેમ ચાલે તેમ જ ચાલવું. મોટો સમુદાય કરતો હશે તે રૂડું જ હશે ને ! મહાજનની ચાલને જ તેઓ માર્ગ કહે છે.

## એ પણિ બોલ મૃષા મન ધરીઈ, બહુજનમત આદરતાં, છેહ ન આવેં બહુલ અનારય, મિથ્યા મતમાં ફિરતાં રે. જિ૦ ૮ [૧-૮]

બાo હવેં ઉત્તર દિઇ છેં. એ પણ બોલ કહ્યો તે મૃષા મન ધરીઇ ક૦ જૂઠો ચિત્તમાં ધારીઇં. તેહનો હેતુ કહે છે. જે બહુજનમત આદરતાં ક૦ ઘણા લોકનો મત આદરતાં તો બહુલ અનારય ક૦ ઘણાં જન તો અનારય છેં. તેહનો છેહ ન આવેં ક૦ પાર ન પામીઇં. મિથ્યા મતમાં ફિરતાં ક૦ મિથ્યા મતિમાં ભમતાં અનારય સર્વ મિથ્યા મતિ છેં. તેહમાં ભમતાં પાર ન પાંમીઇં. ઇતિ ભાવઃ ૮ [૧-૮]

સુ**૦** આ વાત ખોટી છે. બહુ જન તો અનાર્ય જ હોવાના. એમનો મત આદરતાં તો પાર જ ન આવે. થોડા આર્ય અનારય જનથી, જૈન આર્યમાં થોડા, તેહમાં પણિ પરિણત જન થોડા, શ્રમણ અલપ બહુ મોડા રે. જિન્ન નીજ

*જિન૦ વી૦૯* [૧-૯]

બા૦ થોડા આર્ય અનારય જનથી ક૦ અનારય લોક કરતાં આર્ય લોક થોડો. જે માટે ૩૨૦૦૦ દેશમાં આર્ય તો સાઢી પચવીશ જ. તે આર્યમાં ક૦ આર્યદેશમાં પણિ જૈન લોક નામ ધરાવેં એહવા થોડા. જૈન નામ ધરાવેં તેહમાં પણ પરિણત જન થોડા ક૦ જૈન વાસનાઇ પરિણમ્યા, શ્રદ્ધાવંત સ્યાદ્ધાદ શૈલીના જાણ થોડા. તેહમાં પરિણત જનમાં પણિ શ્રમણ =મુનિરાજ અલ્પ બહુ મોડા ક૦ મસ્તક મુંડન કરાવ્યું એતલા માત્ર, પણિ ગુણ વિનાના લોક બહુ. ૯ [૧-૯]

સુo આ જગતમાં અનાર્ય લોકોના પ્રમાણમાં આર્યજનો તો થોડા જ છે. આર્યોમાં પણ જૈનો થોડા. જૈનોમાં પણ શ્રદ્ધાવંત સ્યાદ્ધાદશૈલીના જ્ઞાતા થોડા. એમાંયે સાચા શ્રમણ મુનિરાજ તો અલ્પ જ, બીજા તો કેવળ મસ્તક મુંડાવેલ જ જાણવા.

ભદ્રબાહુ ગુરુ વદન વચન એ, 'આવશ્યક'માં લહિઈ, આણાશુદ્ધ મહાજન જાંણી, તેહની સંગિ રહિઈ રે. જિં૦ ૧૦[૧-૧૦]

બાo ભદ્રબાહુ સ્વામીના મુખનું એ વચન છેં. વક્ષ્યમાણ વચન છેં. આવશ્યકમાં તે તેહુઇં કહ્યું છેં તે લહીઇં ક૦ પામીઇં. આજ્ઞાશુદ્ધ તે માહાજન એતલેં જિનાજ્ઞા પાલેં તેહ જ સંઘ એહવૂં જાણીનેં તે મહાજનનેં પાસેં વસીઇં.યતઃ –

अेगो साहु एगा य साहुणी सावओ व सङ्घी वा। आणाजुत्तो संघो सेसो पुण अद्विसंघाओ ॥ १ ॥ - ઇતિ 'આવશ્યક'-વચનાત્. ૧૦ [૧-૧૦]

સુo ભદ્રબાહુસ્વામિનું આ વચન છે ને 'આવશ્યક'સૂત્રમાં કહેલું છે કે આજ્ઞાશુદ્ધ હોય તે જ મહાજન, જિનાજ્ઞાનું પાલન કરે તે જ સંધ. આવા મહાજનની પાસે વસવું. અજ્ઞાની નવિ હોવેં મહાજન, જો પણિ ચલવેં ટોલું, ધર્મદાસ ગણિ વચન વિચારી, મન નવિ કીજેં ભોલું રે.

180 99 [9-99]

બાo અજ્ઞાની નિવ હોવેં મહાજન ક૦ અજ્ઞાનીનો સમુદાય તે મહાજન ન કહિઇં. જો પણિ ચલવેં ટોલું ક૦ જો પણિ ટોલું-ગચ્છનેં ચલાવે તોહિ પણિ એહવું ધર્મદાસ ગણિનું વચન વિચારીનેં મન ભોલું ન કરીઇં. એતલેં અજ્ઞાનેં ધમાધમ ન કરીઇં.યતઃ- जं जयइ अगीअत्थों ગાઇત્યાદિ વચનાત્. [ઉપદેશમાલા. ગા-૩૯૮] ૧૧ [૧-૧૧]

સુo અજ્ઞાનીઓનો સમુદાય ભલેને ગચ્છ ચલાવતો હોય તોપણ તેને મહાજન ન કહેવાય એવું ધર્મદાસગણિનું વચન વિચારીને મનને જરીકે ભોળું ન કરવું.

અજ્ઞાની નિજ છંદે ચાલેં, તસ નિશ્રાઇ વિહારી, અજ્ઞાની જે ગછનેં ચલવેં, તે તો અનંત સંસારી રે. જિ૦ ૧૨ [૧-૧૨]

બાo અજ્ઞાની પુરુષ ચાલે તે નિજ છંદે ક૦ પોતાનેં અભિપ્રાઇં ચાલેં, તથા તે અજ્ઞાનીની નિશ્રાઇં વિહારી ક૦ વિચરેં. એતલે અજ્ઞાની સાથેં વિચરઇં. તે માટે અજ્ઞાની જે ગછનેં ચલાવેં તે તો અનંત સંસારી જાણવો. યતઃ-

जं जयइ अगीयत्थो, जं च अगीयत्थिनिस्सिओ जयइ । वट्टावेइ य गच्छं अणंतसंसारिओ होइ ॥ १ ॥ - ઇत्युपदेशमाक्षायां. [ગા-૩૯૮] १२ [१-१२]

સુo અજ્ઞાની પુરુષ પોતાના અભિપ્રાયે જ ચાલે. તેથી અજ્ઞાનીની નિશ્રામાં વિચરનાર પણ અજ્ઞાની જ. આવો અજ્ઞાની જે ગચ્છને ચલાવે તેને અનંતસંસારી જાણવો.

ખંડ ખંડ પંડિત જે હોવેં, તે નવિ કહીઈ નાણી, નિશ્ચિત સમય લહે તે નાણી, 'સંમતિ'ની સહેનાણી રે. જિં૦ ૧ ૩[૧-૧૩]

બાo ખંડ ખંડ પંડિત ક૦ ગ્રંથગ્રંથમાંથી થોડીથોડી વાત શીખીનેં પંડિતપશું જે હોવે ક૦ જે હોય તે પુરુષને જ્ઞાની ન કહીઇં

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

યતઃ 'આવશ્યક ભાષ્યે'-

जो सुत्तमत्थमुभयं, समहिज्जंतो गुरुक्कमविहीणो । नो भन्नइ सो नाणी अट्टमयट्टाणमूढमणो ॥ १ ॥

નિશ્ચિત સમય ક૦ નિશ્ચિત વાત સિદ્ધાંતની લહે ક૦ જાણેં, તે નાણી ક૦ જ્ઞાની તે કહીઇં. એતલેં સિદ્ધાંતની નિશ્ચિત વાત એ છેં. ગુરુકમાગત, નિશ્ચય વ્યવહાર સહિત, સ્યાદ્વાદશૈલીઇં, જ્ઞાન થયું હોય તે જ્ઞાની કહિઇં એ વાત 'સંમતિ'ની ક૦ સમ્મતિતર્કશાસ્ત્ર તેહની સહીનાણી ક૦ નિસાણી છેં. યત:-

जो निच्छयसमयत्रू, सव्वं ववहारसमयमासज्ज । गुरुपारतंतलद्भृत्रो, नयनिउणो गाहणाकुसलो ॥ १३ [१-१३]

સુo ત્રંથોમાંથી થોડું થોડું શીખીને થયેલા પંડિતને જ્ઞાની ન કહેવાય. ગુરુક્રમાગત, નિશ્ચય-વ્યવહાર સહિત, સ્યાદ્વાદ શૈલીએ જેને જ્ઞાન થયું હોય તે જ જ્ઞાની કહેવાય. 'સંમતિતર્કશાસ્ત્ર' માં આ વાતની એંધાણી છે.

જિમ જિમ બહુશ્રુત બહુજનસંમત, બહુ શિષ્યે પરિવરિઓ, તિમ તિમ જિનશાસનનો વયરી, જો નવિ નિશ્ચય-દરીઓ રે.

*જિ*૦૧૪ [૧-૧૪ ]

બાo જિમજિમ બહુશ્રુત ક૦ ઘણું ભણ્યો. બહુજનસંમત ક૦ ઘણા લોકનઇ માનવા યોગ્ય થયો. બહુ શિષ્યેં પરિવરિઓ ક૦ ઘણા ચેલા ચાંટી કર્યા. તિમ તિમ જિનશાસન ક૦ સિદ્ધાંતનો શત્રુ જાણવો, જો નિશ્ચય જ્ઞાનનો દરીઓ ક૦ સમુદ્ર ન હોય તો. નિશ્ચય જ્ઞાનીનેં તો સર્વ લેખે છે. યદુક્તં-

जह जह बहुस्सुओ सम्मओ य, सीसगणसंपरिवुडो य। अविणिच्छिओ अ समऐ, तह तह सिद्धंतपिडणीओ॥१॥ ઇति ઉપદेशमादायां [गा-३२३],पंथवस्तुडे पि य. १४ [१-१४]

સુo જો તે નિશ્ચયજ્ઞાનનો સમુદ્ર ન હોય તો સમજવું કે જેમજેમ ઘણું ભણ્યો, ઘણા લોકને માનવા યોગ્ય થયો, અને ઘણા શિષ્યોથી વીંટળાયો તેમતેમ તે સિદ્ધાંતનો શત્રુ થયો.

# કોઈ કહે લોચાદિક કષ્ટેં, મારગ ભિક્ષાવૃત્તિં, તે મિથ્યા નવિ મારગ હોવે, જનમનની અનુવૃત્તિં રે. જિં૦ ૧૫[૧-૧૫]

બાo કોઇ કહેં ક૦ વિલ કેતલાઇક તો ઇંમ જ કહે છે જે લોચાદિક કષ્ટે ક૦ લોચ કરાવવા ઉઘાડે પગે, ઉઘાડે માથે હીંડવૂં ઇત્યાદિક કષ્ટ કરવે કરીને મારગ ક૦ મુનિમાર્ગ જાણવો. વિલ ભિક્ષાવૃત્તિ ક૦ ભિક્ષાઇ વૃત્તિ આજીવિકા કરવી. એ મારગ તે મિથ્યા ક૦ એહવૂં કહે છે તે મિથ્યા-ખોટું છે. નિવ મારગ હોવે ક૦ એ રીતેં મારગ ન હોય. સી રીતેં ન હોય તે કહે છે. જનમનની અનુ૦ ક૦ લોકના મનની અનુયાઇઇ ચાલતાં એતલેં આત્માર્થ વિના લોકની અનુયાયીઇ પ્રવર્તતાં માર્ગ ન ઠરે ઇતિ ભાવ:. યત:-

कठुं करेइ तिव्वं, धम्मं धारेइ जणाणुवित्तीए। सो पवयणमग्गस्स य, वेरीभूओ अहाछंदो॥१॥**१५**[१-१**५**]

સુo લોચ કરવો, ઉઘાડા પગે ચાલવું, ભિક્ષાવૃત્તિએ આજીવિકા કરવી એને કેટલાક માર્ગ કહે છે. પણ એ મિથ્યા છે. આત્માર્થ વિના, કેવળ જન-મનની અનુવૃત્તિએ પ્રવર્તતાં માર્ગ ન હોય.

## જો કહિં મુનિ મારગ પાવેં, બલદ થાય તો સારો, ભાર વહે જે તાવિં ભમતો, ખમતો ગાઢ પ્રહારો રે. જિં૦ ૧૬ [૧-૧૬]

બાo જો એ રીતેં પ્રભુઆણા વિના કહિં ક૦ કષ્ટ કરતાં મુનિ મારગ પામેં તો તિર્યંચ બલદ ઉપલક્ષણથી બીજા પણિ ઢોર લિજીઇં. તે ઢોર થાય તો સારો ક૦ ભલો. જે કારણ માટેં તે બલદ ભાર વહેં ક૦ જેતલો ભાર ભરીઇં તેતલો સુખેંદુખે પણિ વહેં, નિર્વાહ કરેં. તાવડે ભમતો ક૦ તડકે ભમતો વલી ખમતો ક૦ સહેતો ગાઢ પ્રહારો ક૦ કોરડા-પરોંણા પ્રમુખના પ્રહારનઇ.૧૬ [૧-૧૬]

સુo પ્રભુઆજ્ઞા વગર કેવળ કષ્ટ કરવાથી જ જો મુનિ માર્ગ પામે તો તો પશુને સારો માનવો પડે. કેમકે પશુ તો સુખેદુઃખે, તડકે ભમતો ને પ્રહારો ખમતો ઘણો ભાર વહન કરે છે. (ઘણું કષ્ટ સહે છે.)

#### લહે પાપ અનુબંધી પાપેં, બલહરણી જનભિક્ષા, પૂરવ ભવ વ્રતખંડન કલ એ, 'પંચવસ્તુ'ની શિક્ષા રે.

80 99 [9-99]

બાo લહે ક૦ પામેં. પાપ-અનુબંધી પાપે ક૦ પાપાનુબંધી પાપે કરીનેં વર્ત્તમાનેં પણ અશુભ અનાગત કાલે પણ અશુભ તે પાપાનુબંધી પાપ કહીઇં. તેણે કરીનેં બલહરણી ક૦ વીર્યને હશેં એહવી જનભિક્ષા ક૦ લોકની ભિક્ષા પામે એતલેં સંયમ યોગ સાધી ન સકેં. તે બલહરણી ભિક્ષા કહિઇં. પૂરવ ભવ ક૦ પાછિલેં ભવેં વ્રત ખંડ્યાનાં ફલ છે એ રીતેં પાપાનુબંધી પાપેં બલહરણી ભિક્ષા પામે ઇમ 'પંચવસ્તુ' શ્રી હરિભદ્રસૂરિકૃત ગ્રંથ તેહમાં કહ્યું છેં. યતઃ-

चारित्तिविहीणस्स अभिसंगपरस्स कलुसभावस्स । अण्णाणिणो य जा पुण, सा पिडिसिद्धा जिणवरेहिं ॥ १ ॥ भिक्खं अडंति आरंभसंगया अपरिसुद्धपरिणामा । दीणा संसारफलं, पावाओ जुत्तमेयं तु ॥ २ ॥ ईसिं काऊण सुहं, णिवािडया जेहिं दुक्खगहणंमि । मायाए केइ पाणी, तेसिं एयारिसं होइ ॥ ३ ॥ चइऊण घरावासं, तस्स फलं चेव मोहपरतंता । न गिही न य पळ्डाया, संसारपवड्ढगा भिणया ॥ ४ ॥ धित्यािट पंथवस्तुडे. [भा.२९७ थी २२०]९७ [१-९७]

સુo વર્તમાનમાં પણ અશુભ અને અનાગત કાલે પણ જે અશુભ તે પાપાનુબંધી પાપ કહેવાય. એથી કરીને તે બલહરણી ભિક્ષા પામે, સંયમયોગ સાધી ન શકે. પૂર્વભવમાં વ્રતખંડન કર્યાનું આ ફળ.

કોઈ કહેં અમ્હેં લિંગે તરસ્યું, જૈન લિંગ છે વારુ, તે મિથ્યા, નવિ ગુણ વિણ તરીઇ, ભુજ વિણ ન તરે તારૂ રે.

184096[9-96]

બાo હવેં કોઇ કહસ્યેં જે દ્રવ્યલિંગ તેહ જ પ્રમાણ છે તેહનેં શિખામણ દિઇ છેં. કોઇ કહસ્યે જે અમ્હેં લિંગ જે ઓઘો-મુહપત્તિ તેહથી તરસ્યું, સંસાર પાર પામિસ્યું, જે માટે જૈનનું **લિંગ વારુ** છે ક૦ સુંદર

છે. ગુરુ ઉત્તર કહે છે જે તે **મિથ્યા** ક૦ ખોટું, જે માટે ગુણ વિના એકલેં કેવલ લિંગે ન તરાઇં, તે ઉપરેં દેષ્ટાંત કહે છે.

ભુજા વિના જિમ **તારૂ** ક૦ તરનારો નદી પ્રમુખ ન તરી સકેં. યદુક્તં 'વંદનાવશ્યકે' [ગા-૧૧૩૬-૩૭] શિષ્યવચનં -

सुविहिय दुविहियं वा, नाहं जाणािम हं खु छउमत्थो । लिंगं तु पूययािम, तिगरणसुद्धेण भावेण ॥ १ ॥ प्रत्युत्तरभा&-जइ ते लिंगपमाणं वंदाही निन्हवे तुमे सव्वे । एए अवंदमाणस्स लिंगमिव अप्पमाणं ते ॥ २ ॥ इत्यादि ॥ ९८[१-१८]

સુo કોઇ કહેશે કે અમે દ્રવ્યલિંગથી એટલે કે ઓધો-મુહપત્તીથી તરી જઇશું, તેને પ્રત્યુત્તરમાં ગુરુ કહે છે કે 'આ ખોટું છે. ગુણ વિના કેવળ લિંગ (સાધુવેશ કે ઉપકરણ આદિ)થી ન તરાય, જેમ હાથ વિના તરવૈયો નદી ન તરી શકે.'

કૂટલિંગ જિમ પ્રગટ વિડંબક, જાણી નમતાં દોષ, નિદ્ધંધસ જાણીને નમતાં, તિમ જ કહ્યો તસ પોષ રે.

જિન0 ૧૯ [૧-૧૯]

બાo જિમ પ્રગટપશેં જાશિનેં વિડંબક જે નાટકીઆ પ્રમુખનું જે ફૂટ લિંગ ક૦ ખોટો વેસ, તેહનેં નમતાં દોષ. એતલેં એ અર્થ જે નાટકીઓ સાધુવેષ લાવ્યો તે જાણીઇં છીઇં જે ખોટો વેસ છે. ઇમ જાણીનેં નમતાં દોષ લાગેં. લોક હાંસી પ્રમુખ પણ કરે. તિમ નિદ્ધંયસ જાણીને નમતાં ક૦ નિદ્ધંયસ જે પ્રવચનોપઘાત નિરપેક્ષક પાસત્થાદિક કેવલલિંગી જાણીને નમે તો તિમ જ કહ્યો તસ પોષ ક૦ દોષનો પોસ કહ્યો છે. 'આવશ્યક'માં. યદુક્તં-

जह वेलंबगिलंगं, जाणंतस्स नमउ हवइ दोसो। निद्धंधसुत्ति नाऊण, वंदमाणे धुवो दोसो॥१॥ ઇति 'वंदनावश्यके.' [गा.११५१] १७ [१-१७]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુo જેમ કોઇ નાટકિયાએ સાધુવેશ લીધો હોય તો આ ખોટો વેશ છે એ જાણીને એને નમતાં દોષ લાગે ને હાંસીપાત્ર પણ થવાય, એમ કોઈ પ્રવચન-ઉપઘાતક, પાસત્થા કે કેવળ વેશધારી સાધુને નમતાં કેવળ દોષ જ પોષાય.

શિષ્ય કહે જિમ જિનપ્રતિમાનેં, જિનવર થાપી નમીઇં, સાધુવેસ થાપી અતિ સુંદર, તિમ અસાધુને નમીઇં રે.

80 20 [9-20]

બાo આચાર્યે લિંગ અપ્રમાણ કહ્યું તિવારેં શિષ્ય બોલ્યો 'જિમ જિનેશ્વરની પ્રતિમામાં ગુણ જ્ઞાનાદિક નથી અને તીર્થંકરની બુદ્ધેં નમસ્કાર કરીઈ છીઇ. મહાલાભ પણ થાઇ, મહા નિર્જરા થાય,' યથા 'આવશ્યકે' [આવ. નિ. ગા.૧૧૪૪-૪૫] શિષ્યવચને-

तित्थयरगुणा पडिमासु नित्थि, निस्संसयं वियाणंतो । तित्थयरेत्ति नमंतो, सो पावइ निज्जरं विउलं. ॥ १ ॥ इति ॥

તિમ **સાધુનો વેસ થાપીનેં અતિસુંદર** એહવો સાધુવેસ થાપી અસાધૂનેં પણિ નમીઇં એતલેં એ ભાવ. વિગર ગુણે જિમ જિનપ્રતિમા નમતાં નિર્જરા થાય તિમ પાસત્થાદિકમાં સાધુગુણ નથી, પણ સાધુવેષનેં નમતાં લાભ થાઇં. પોતાનો મન શુદ્ધ છે તે માટેં. લાભ-ખોટિ તો પોતાના અધ્યવસાઇં છેં એ અભિપ્રાય:. ઉક્તં ચ-

लिंगं जिणपत्रतं एवं नमंतस्स निज्जरा विडला । जइ वि गुणविप्पहीणं, वंदइ अज्झप्पसोहीए ॥ २ ॥ ઇति शिष्यवयनं. २० [१-२०]

સુo શિષ્ય ગુરુને પૂછે છે 'જેમ જિનમિતમામાં જ્ઞાનાદિ ગુણ નથી છતાં એનામાં તીર્થંકરનું આરોપણ કરીને એને નમીએ છીએ તો કમીનિર્જરા થાય છે. એ જ રીતે સાધુવેશ ધારણ કરેલા અસાધુને કેમ ન નમાય ? જેમ જિનમિતમાને નમતાં નિર્જરા થાય છે તો સાધુગુણ વિનાના સાધુવેશધારીને નમતાં પણ લાભ જ થાયને ? લાભ કે નુકસાન એ તો પોતાના અધ્યવસાયથી નક્કી થાય છે.'

### ભદ્રબાહુ ગુરુ બોલે પ્રતિમા, ગુણવંતી નહીં દુષ્ટ, લિંગ માંહી બે વાનાં દીસેં, તે તો માનિ અદુષ્ટ રે.

*જिन0 २१ [१-२१]* 

બાં હવે એહનો ઉત્તર આચાર્ય દિઇ છે : ભદ્રબાહુ ગુરુ બોલે ક0 કહે છેં એતલેં 'આવશ્યક'માં કહ્યું છે જે પ્રતિમા ગુણવંતી. 'નહીં' શબ્દ બીજી દિશા પણિ જોડિઇં તિવારેં નહીં દુષ્ટ ક0 દુષ્ટ પણિ નથી. તથા લિંગમાં બે વાનાં દેખીઇં છે. - ગુણ તથા દોષ - તે તો તું માનિ. હે અદુષ્ટ શિષ્ય ક0 ગુણવંત શિષ્ય, માનિ. ઇતિ ગાથા અક્ષરાર્થઃ

ભાવાર્થ : તો એ છૈ કે જિનપ્રતિમામાં ગુણ નથી, તિમ દોષ નથી તિવારે પોતાની અધ્યવસાય શુદ્ધિઇ નમતાં લાભ થાએ. કોઇ કેસ્યેં જે 'પરિણામેં લાભ, તિવારેં પ્રતિમાનું સ્યું કામ ?' તેહને કહિઇં જે 'શુદ્ધ પરિણામનું હેતુ પ્રતિમા છે.' તિવારે તે કહેસ્યેં જે 'સાધૂવેષ પણિ શુદ્ધ પરિણામનું હેતુ છે.' તેહને કહિઇં જે 'ખરું, પણિ પ્રતિમા નેં સાધ્વેષ બરાબર ન થાઇ, જે કારણ માટે પ્રતિમા હજારો ગમેં જોઇઇ પણિ સઘલેં એકાકાર છે. સાવઘ ક્રિયા નથી કરતી તિમ નિરવઘ ક્રિયા પણિ નથી કરતી. અને સાધૂલિંગ તો કોઇક સ્થાનકેં સાવઘ કર્મ કરતું દેખીઇં અનેં કોઇક સ્થાનકેં શુદ્ધ ચારિત્ર પાલતું દેખીયેં તે માટેં બરાબર ન થાય. તે માટે જિનપ્રતિમાનેં વિષે જિનગુણોનો આરોપ કરીનેં પ્રણામ કરતાં મહા-નિર્જરા થાય. પણિ પાસત્થાદિકને વંદના કરતાં કોને સંભારીસ ?' તિવારેં તે બોલ્યો જે 'અન્ય સાધુના ગુણનો આરોપ કરીને પ્રણામ કરસ્યું.' તેહને કહીઇં જે 'નિર્ગુણીને વિષે ગુણનો આરોપ થાય નહીં. અને નિર્ગુણને વિષે ગુણનો આરોપ કરીઇ તો વિપર્યાસ થાય. વિપર્યાસ તે કર્મબંધ હેત છે. તે માટે જિહાં ગુણ તથા દોષ ન હોઇ તિહાં આરોપ થાય, પણિ અન્યથા ન થાય.' યદ્દક્તં 'વં**દના આવશ્ય**કેં' [ગા૧૧૪૬ થી ૧૧૫૦]-

संता तित्थयरगुणा, तित्थयरे तेसिमं तु अज्झप्पं । न य सावज्जा किरिया, इयरेसु धुवा समणुमन्ना ॥ १ ॥ (चो०-) जह सावज्झा किरिया नित्थ य पिंडमासु एविमयराऽवि । तय भावे नित्थ फलं अह होइ अहेउयं होइ ॥ २ ॥ (आचा॰) कामं उभया भावो, तहिव फलं अत्थि मणिवसुद्धीए। तीइ पुण मणिवसुद्धीइ, कारणं हुंति पिडमाओ ॥ ३॥ जइिव य पिडमाओ गुणा, मुणिगुणसंकप्पकारणं लिंगं। उभयमिव अत्थि लिंगे, न य पिडमासूभयं अत्थि॥ ४॥ नियमा जिणेसु अ गुणा, पिडमाओ दिस्स जे मणे कुणइ। अगुणे उ वियाणंतो कं नमउ मणे गुणं काउं?॥ ५॥ -ઇत्यादि. वसी એહनो वियार 'भृष्ठत्वृत्ति'थी वियारथो. २१ [१-२१]

સુo આના જવાબમાં ગુરુજી ભદ્રબાહુસ્વામીએ 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ'માં કહેલી વાતનો આધાર લઇને જણાવે છે કે જિનપ્રતિમામાં ગુણ પણ નથી, તેમ દોષ પણ નથી. એટલે પોતાની અધ્યવસાય-શુદ્ધિએ નમતાં લાભ જ થાય. આ શુદ્ધ પરિણામનો હેતુ જિનપ્રતિમા છે.

સાધુવેશની સરખામણી જિનપ્રતિમા સાથે ન થાય. કેમકે જિનપ્રતિમા દોષિકિયા નથી કરતી અને અદોષ-કિયા પણ નથી કરતી. તે સર્વત્ર એક જ સ્વરૂપે છે. જયારે સાધુ તો કોઈ સ્થાને શુદ્ધ ચારિત્રપાલન કરે છે ને કોઈ સ્થાને દોષકર્મ પણ કરે છે. એટલે જિનપ્રતિમામાં જિનગુણનું આરોપણ કરી પ્રણામ કરતાં મહાનિર્જરા થાય, પણ શિથિલાચારી સાધુને વિષે ગુણનું આરોપણ ન થાય. એમ કરવા જતાં થતો વિપર્યાસ કર્મબંધનું કારણ બને.

કોઈ કહેં જિન આગેં માગી, મુક્તિમારગ અમ્હે લહિસ્યું, નિર્ગુણને પણિ સાહિબ તારે, તસ ભગતિં ગહગહસ્યું રે. જિ૦ ૨૨[૧-૨૨]

બાo કોઇક ઇંમ જ કહે છેં જે 'જિનેશ્વર આગલિ મુક્તિમારગ અમ્હે માગી લેસ્યું. નિર્ગુણનેં પણિ સાહિબ તારસ્યેં. તથા તેહુની ભક્તિમાં ગહગહસ્યું કo હર્ષ પામીસ્યું' એ અક્ષરાર્થ: એતલેં એ ભાવ જે કેઇક ઇમ કહેં છે જે 'આ ભવમાં તો શક્તિ નથી પણિ જન્માતરેં બોધિબીજની સામગ્રી પામીસ્યું તિવારેં કરીસ્યું એહવૂં પ્રભુ પાસે માગી લીજીઇં છીઇં.' ઇતિ ભાવ: ૨૨ [૧-૨૨]

સું કોઇ કહે કે 'જિનેશ્વર આગળ મુક્તિમાર્ગ માગી લઇશું. એ નિર્ગુણને પણ તારશે'. ભાવાર્થ એ છે કે 'આ ભવમાં તો શક્તિ નથી, પણ ભવાંતરે બોધિબીજની સામગ્રી પામીશું ત્યારે સંયમ પાળીશું.'

પામી બોધિ ન પાલે મૂરખ, માર્ગે બોધિ વિચાલિં, લહિઈ તેહ કહો કુંણ મૂલેં, બોલ્યું 'ઉપદેશમાલે' રે. ૨૩ જિન૦[૧-૨૩]

બાo તેહનેં ઉત્તર દિઇં છે જે પામી બોધિ ક૦ બોધિબીજની સામ્રગી પામીને પણ ન પાલેં ક૦ પાલતો નથી એતલેં સંયમ અનુષ્ઠાન આ ભવમાં સામ્રગી પામીને પાલતો નથી. એહવો એ મૂર્ખ ક૦ અજ્ઞાન અને વિચાલેં ક૦ વિચમાં બોધિ માગે જે આગલિં પાલીસ્યું. લહીઇ ક૦ પામીઇં, તે કહો કુણ મૂલેં ક૦ સ્યે મૂલેં ? એતલેં એ ભાવઃ જે કાંયક વસ્તુ લેવા જઇઇં તે વસ્તુ પાસેં દ્રવ્ય હોય તો પામીઇં. દ્રવ્ય ન હોય તો સ્યેં મૂલેં જડેં? તિમ આવતેં ભવેં પણિ બોધિબીજની સામગ્રી તો મિલે, જો આ ભવમાં સંયમાદિક પાલ્યાં હોય. તે ન પાલ્યાં હોય તો સ્યે મૂલેં નિવ બોધિસામગ્રી લાભેં? ઇતિ ભાવઃ. ઇમ 'ઉપદેશમાલા' મધ્યે કહ્યું છે. યતઃ-

लिद्धिक्षयं च बोहिं, अकरिंतोऽणागयं च पत्थंतो । अत्रं दाइं बोहिं, लिब्भिस कयरेण मुक्लेण ? ॥ १ ॥

ઇત્યુ**પદેશમાલા**યાં [ગા-૨૯૨], **આવશ્યક નિર્યુક્તો** ય**તુ**ર્વિંશતિ સ્તવાધ્યયને૬પિ ચ [ગા-૧૧૧૩]. ૨૩[૧-૨૩]

સું ઉત્તરમાં ગુરુ કહે છે કે આ ભવમાં જ બોધિબીજની સામગ્રી પામીને સંયમ-અનુષ્ઠાન પાળતો નથી એ અજ્ઞાની આગળ જતાં પાળવાની વાત કરે છે. આ શા કામનું ? પાસે દ્રવ્ય હાજર હોય તો જ કોઇ વસ્તુ મળે, દ્રવ્ય ન હોય તો શી રીતે મળે ? એમ આ ભવમાં સંયમ પાળ્યો હોય તો આવતે ભવે બોધિ-બીજની સામગ્રી મળે, એ સિવાય કેવી રીતે મળે ?

આણા પાર્લે સાહિબ તૂસેં, સકલ આપદા કાપેં, આણાકારી જે જન માંગે, તસ જસલીલા આપે રે. ૨૪

840 [9-28]

બાo તે માટે આશા પાલે ક૦ આજ્ઞા પાલતાં થકાં સાહિબ તૂસે ક૦ પરમેશ્વર તૂષ્ટમાન થાય અને સમસ્ત આપદાને કાપે. તે માટે આજ્ઞાકારી જે લોક માગે એતલે આ ભવમાં પ્રભુઆજ્ઞા પાલે અને જે પ્રાણી માંગઇ તસ ક૦ તે પ્રાણીને જસની લીલા આપે. એતલે પ્રભુઆશા પાલતાં પ્રભુજીની આજ્ઞાથી જસલીલા પામે. ૨૪ [૧-૨૪]

સુo આજ્ઞાપાલનથી જ પરમેશ્વર તુષ્ટ થાય ને આપત્તિને ટાળે. આ ભવમાં કરેલા જિનાજ્ઞાપાલનથી જશલીલા સંપન્ન થાય.

(પ્રથમ ઢાલમાં શ્લોક ૧૭ પૂરા છે.)



#### ટાળ બીજી

બાo પ્રથમ ઢાલમાં ઇમ કહ્યું જે નિર્ગુણી થકા પ્રભુ પાસે માગી લેસ્યું. બીજી ઢાલમાં ઇંમ કહે છે જે 'અમ્હે નિર્ગુણી થકા જ ગુરુથી તરીસ્યું' ઇમ કહેનારનેં શિખામણ દિઇ છેં. એ સંબંધે કરી આવ્યો બીજો ઢાલ તે કહે છે.

(આદર જીવ ક્ષમાગુણ આદર - એ દેશી)

કોઈ કહેં અમ્હેં ગુરુથી તરસ્યું, જિમ નાવાથી લોહા રે, તે મિથ્યા ન લહેં સહવાસેં, કાચ પાચની સોહા રે. ૨૫ [૨-૧]

બાo કોઇક તો ઇમ જ કહે છે જે આમમાં [અમારામાં] ગુણ નથી પણિ અમારા ગુરુ ગુણવંત છે તેહથી તરીસ્યું, પાર પામીસ્યું. જિમ નાવાથી લોહા ક૦ જિમ જિહાજ તરે છે તેહમાં ખીલા જડ્યા હોય તે પણ તરે. એ દેષ્ટાંતે તરીસ્યું. યતઃ-

सच्चं जंपेइ जणो, उत्तमसंगेण उत्तमो होइ। लोहो कटुविलग्गो, संजोगे सायरं तरइ॥ १॥ ઇति પાઠात्.

તેહનો ઉત્તર: જે ઇમ કહે છે તે **મિથ્યા** ક**ા** ખોટું. ન **લહે સહવાસે** ક**ા** મેલાં વસ્યાં માટે ન પામે. કાચ તે **પાચ** ક**ા પાનાની શોભા** ન પામેં. ઉક્તં ચ-

मणिर्लुठित पादाग्रे, काच: शिरिस धार्यते । परीक्षककरे प्राप्ते, काच: काचो, मणिर्मिण: ॥१॥ पं. पद्मविषयश्चकृत બાલાવબોધ

99

तथा **ओधनिर्युक्ता**विष- [गा.-७७२] सुचिरंपि अच्छमाणो, वेरुलियो, कायमणियओ मीसे । न उवेइ कायभावं, पाहन्नगुणेण नियएण ॥ २५ [२-९]

સુo કોઇ એમ કહે કે 'અમે ભલે નિર્ગુણી, પણ અમારા ગુરુજી ગુણવંત છે એટલે તરી જઇશું, જેમ નાવની સાથે નાવમાંહેનું લોખંડ પણ તરી જાય.' તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે 'આ ખોટું છે. સાથે રહેવા માત્રથી જ પ્રાપ્તિ ન થાય, જેમ કાચ પશ્ના-રત્નની શોભા ન પામે'

શ્રી સીમંધર સાહિબ સુણયો, ભરતખેત્રની વાતો રે, લહું દેવ કેવલ રતિ ઇણિ યુગિં, હું તો તુઝ ગુણ રાતો રે.

શ્રી સી૦૨૬[૨-૨]

બાo હે શ્રી સીમંધર સ્વામી! હે સાહિબ! સુણયો ક૦ સાંભલયો. ભરતખેત્રની વાતો ક૦ ભરતખેત્રના ચરિત્ર. હે દેવ! હે આત્મ ગુણરમણીક! ઇણિ યુગિં ક૦ આ વિષમ કાલ, પંચમ આરો, હુંડા અવસર્પ્પિણીને વિષે કેવલ ક૦ નિઃકેવલ રિત લહું ક૦ રિતિ-શાતા પામું છું. હું તો તુઝ ગુણ રાતો ક૦ તુમારા ગુણને વિષે તત્પર થકો એતલે તુમારા ગુણનો રંગ છે એતલી શાતા છેઃ બાકી તો મતભેદ, કદાગ્રહ દેખી કાંઇ શાતાનું કારણ નથી.ઇતિ ભાવઃ. ૨૬ [૨-૨]

સુo હે સીમંધરસ્વામી! પંચમ આરાના આ વિષમ કાળમાં તમારા ગુણોમાં હું રક્ત છું એટલી શાતા હું પામું છું. બાકી તો કદાશ્રહો જોતાં તો શાતાનું કોઇ કારણ જ નથી.

કોઈ કહે જે ગચ્છથી ન ટલ્યા, તે નિરગુણ પણિ સાધો રે, નાતિ માંહિં નિરગુણ પણિ ગણિઈ, જસ નહી નાતિ બાધો રે.

શ્રી સી૦૨૭ [૨-૩]

બાં કોઇ કહે છે જે ગચ્છથી ન ટલ્યા કં ગચ્છમાંથી બાહિર નીકલ્યા નથી, એતલે આચાર્યના સંઘાડામાં રહ્યા છે અને તે નિર્ગુણ છે તોહી પણિ તે સાધો કં સાધૂ કહીઇ ગચ્છમાં રહ્યા માટે. તે ઉપરિ દેષ્ટાંત કહે છે. નાતિના સર્વ લોક ઉત્તમ હોય અને કોઇક નિર્ગુણ હોય પણિ તે નિર્ગુણ નાતિમાં ગણાય; જિંહાં લગેં નાતિ બાહિર ન કર્યો હોય તિહાં ૧૮ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો લગઇં. જસ નહી ક૦ જે ગુણરહિત પુરુષનો નહી ક૦ નથી, નાતિ બાધો ક૦ નાતિમાં બાધક એતલે તે પુરુષનો જિમ નાતિમાં બાધક નથી તિમ સાધુ પણ ગચ્છમાં છે માટે રૂડો જાણવો. ૨૭ [૨-૩]

સુo કોઇ એમ કહે કે - 'કોઇ સાધુ નિર્ગુણી હોવા છતાં જયાં સુધી તે ગચ્છમાં હોય ત્યાં સુધી તે સાધુને રૂડો જ જાણવો. જેમ આખી નાતમાં કોઇ વ્યક્તિ નિર્ગુણી હોવા છતાં તે નાત બહાર ન મુકાઇ હોય ત્યાં સુધી તે નાતિમાં છે જ ગણાય, નાતિમાં એનો કોઇ બાધ ન ગણાય'.

# ગુણ અવગુણ ઇમ સરિખા કરતો, તે જિનશાસન-વયરી રે, નિર્ગુણ જોનિજ છાંદે ચાલેં, તો ગચ્છ થાઇ સ્વેરી રે. શ્રી સી૦ ૨૮ [૨-૪]

બાo ઇમ કહે છે તેહને શિખામણ દિઇ છે: એ રીતેં ગુણ અને અવગુણ સરીખા કરતો થકો તે જિનશાસનનો વૈરી જાણવો. તે વૈરીનો હેતુ દેખાડે છે. તે ગચ્છમાં રહ્યો નિર્ગુણ તે જો નિજ કo પોતાને છાંદે યાલે તો ગચ્છ થાઇ સ્વૈરી કo સર્વ ગચ્છ સ્વેચ્છાચારી થાય. એક હીણો દેખી બીજો પણ હીણાચારી થાઇ. ઇતિ ભાવ: ૨૮ [૨-૪]

સુo આમ કહેનારને શિખામણ અપાઇ છે કે 'આ રીતે ગુણ-અવગુણને એક્સરખા ગણનાર જિનશાસનનો વેરી છે. નિગુણી સાધુ જો ગચ્છમાં રહીને સ્વચ્છંદે વર્તે તો આખો ગચ્છ સ્વેચ્છાચારી બને, એક હીણાને જોઈ બીજો પણ હીણો બને'.

#### નિર્ગુણનો ગુરુ પક્ષ કરે જે, તસ ગચ્છ ત્યજવો દાખ્યો, તે જિનવર-મારગનો ઘાતક, ગચ્છાચારેં ભાખ્યો રે. શ્રી સી૦ ૨૯[૨-૫]

બાo જો વલી નિર્ગુણ હોય તેહનો પક્ષપાત ગુરુ કરેં તો તસ કo તેહુનો ગચ્છ ત્યજવો. કo બીજા સાધૂઇં છાંડવો. દાખ્યો કo કહ્યો છે. પણિ તે ગચ્છમાં રહેવું નહીં. તે જિનવરના મારગનો ઘાતક કo તે ગુરુ જિનેશ્વરના માર્ગનો ઘાત કરનાર જાણવો. એ રીતે ગચ્છાચાર પયજ્ઞા મધ્યે ભાખ્યો કo કહ્યો છે. યતઃ-

जिंह नित्थ गुणाण पक्खों, गणी कुसीलो कुसीलपक्खधरों । सो य अगच्छो गच्छों, संजमकामीहिं मुत्तव्वो ॥ १ ॥

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

जिह नित्थ सारण वारणा य, चोयणा य सगच्छिम । स्रो य अगच्छो गच्छो, संजमकामीहिं मुत्तव्वो ॥ २ ॥ ઇति **'ગચ્છાચારે'**. २૯ [२-૫]

સુo વળી જો નિર્ગુણનો પક્ષપાત ગુરૂ કરે તો તે ગુરૂનો ગચ્છ બીજા સાધુએ ત્યજવો. આવા ગુરૂ જિનેશ્વરમાર્ગના ઘાતક છે.

વિષમ કાલમાં નિર્ગુણ ગચ્છેં, કારણથી જો વસીઇ રે, દ્રવ્ય થકી વ્યવહારેં ચલિઇ ભાવેં નવિ ઉલ્લસીઇ રે. શ્રી સી૦ ૩૦[૨-૬]

બાo યદ્યપિ વિષમ કાલમાં ક૦ પંચમા આરામાં પોતાની મનોબલ શક્તિનેં અભાવેં નિરગુણ ગચ્છેં ક૦ ગુણરહિત ગચ્છને વિષે કારણથી જો વસિઇં એતલેં કારણેં યદિ વસવું પડે તો દ્રવ્ય થકી વ્યવહારેં ચલિઇં ક૦ બાહ્યથી તેહનેં વ્યવહારેં પ્રવર્ત્તિઇં; પણિ ભાવ થકી ઉલ્લાસ ન પામીઇં. એતલે અંતરથી હરખીઇં નહીં. શુદ્ધાચારીની સંગતિ મિલે નિર્ગુણ ગચ્છ તુરત છાંડી દીજીઇં. યત:-

गीयत्थो गुणजुत्तो, निग्गुण गच्छंमि संवसित्ता य । नो निग्गुणाण पक्खं, कुज्जा सो गणहरसरिच्छो ॥ १ ॥ ઇत्यु**पदेशपदे.** ३० [२-६]

સુo યદ્યપિ આ વિષમ કાળમાં મનોબળને અભાવે ગુણરહિત ગચ્છમાં કારણવશાત વસવું પડે તો દ્રવ્યથી વ્યવહારમાત્રે તેને અનુસરીને ચાલીએ પણ ભાવ થકી ઉલ્લાસ ન પામીએ. અને જો શુદ્ધાચારી સાધુની સંગત મળી જાય તો નિર્ગુણ ગચ્છને તરત જ ત્યજી દેવો.

જિમ કુવૃષ્ટિથી નગરલોકનેં, ગહિલા દેખી રાજા રે, મંત્રી સહિત ગહિલા હુઈ બેઠા, પણ મનમાહિં તાજા રે.

શ્રી સી0 ૩૧ [૨-૭]

બાo જિમ ગહિલાસિની કરણહાર વૃષ્ટી થઇ તે કુવૃષ્ટિ કહિઇં. તે કુવૃષ્ટિ નગરના લોક પાણી પીને ગહિલા થયા. રાજા-મંત્રી બે જણે પાણી ન પીધું. ડાહ્યા રહ્યા. તે બેહુને વિસદેશાચારી લોકે, દીશેં [હીસી (પા.)] લોકે મારવાનો ઉપાય કર્યો. તે રાજા દેખીનેં પોતાને જીવવાનો

ઉપાય કર્યો. મંત્રીશ્વર સહિત ગહિલા થઇને બઇઠા. પણ મનમાં તાજા છે, ડાહ્યા છે. ઇમ જાણે છે જે સારી વૃષ્ટિ થાય તો સહુ ડાહ્યા થઇઇં. તિમ એ દેષ્ટાંતઇ ઇહાં પણિ જાણવું. નિર્ગુણ ગચ્છેં વસે, તેહની પરેં ચાલેં પણ મનમાં ઇમ જાંણે જે સુવિહિત મલે તો તેહને સંગે રહું અને શુદ્ધાચારી થાઉં. ઇતિ ભાવઃ. ૩૧ [૨-૭]

સુo ગાંડા કરી નાખનારી કુવૃષ્ટિથી નગરજનો એનું પાણી પીને ગાંડા થયા. રાજા અને મંત્રીએ એ પાણી ન પીતાં ડાહ્યા રહ્યા. ગાંડા બનેલા લોકોએ આ બન્નેને મારવા લીધા. એટલે જીવ બચાવવા માટે રાજા-મંત્રી બન્નેએ પણ ગાંડા હોવાનો ડોળ કર્યો, એ વિચારથી કે જો સારી વૃષ્ટિ થાય તો પુનઃ સૌ ડાહ્યા બને.

આ દેષ્ટાંત જેવું જ અહીં પણ છે. નિર્ગુણ ગચ્છમાં વસતો ગુણવંત સાધુ બીજાઓની જેમ વર્તે, પણ મનમાં તો એમ જ વિચારે કે સુવિહિત સાધુ મળતાં એમની સાથે હું શુદ્ધાચારી થાઉં.

ઈમ 'ઉપદેશપદેં' એ ભાખ્યું, તીહાં મારગઅનુસારી રે, જાણીને ભાવે આદરીઈ, 'કલ્પભાષ્ય' નિરધારી રે. શ્રી સી૦ ૩૨ [૨-૮]

બાo ઇમ 'ઉપદેશપદ' - હરિભદ્રસૂરિકૃત - તેહમાં ભાખ્યું છે - કહ્યું છે. 'ગીયત્થો ગુણજુત્તો' ઇત્યાદિ પૂર્વોક્ત ગાથા તથા ઇમ કહ્યું જે દ્રવ્યથી વ્યવહારેં ચાલીઇ પણ ભાવથી ઉલ્લાસ ન પામીઇ તોહિ પણ તીહાં કo તે ગચ્છમાં પણિ કદાચિત સર્વ ક્રિયા-વ્યવહારમાં સાવધાન ન હોય પણ માર્ગાનુસારી જે શુદ્ધ પ્રરૂપક હોય, ગુણપક્ષપાતી હોય તો તે જાણીને તે માર્ગાનુસારીને ભાવે પણિ આદરીઇ કo ભાવથી પણિ અંગીકાર કરીઇ એહવૂં 'કલ્પભાષ્ય' કo બૃહત્કલ્પભાષ્યમાંહિ કહ્યું છે. યત:-

सिढिलो अणायारकओ चोयण पिडचोयणाइ गुणहीणो । गुणपन्खकरो गच्छो, सीलेयव्वो वि भावेण ॥ १ ॥ इति. ३२ [२-८]

સુ૦ પૂર્વીક્ત ગાથામાંની આ વાત શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ 'ઉપદેશપદ'માં કહી છે. તથા એમણે એમ કહ્યું કે દ્રવ્યથી વ્યવહારે વર્તીએ, પણ ભાવથી ઉલ્લાસ ન પામીએ. આવા (નિર્ગુણ) ગચ્છમાં પણ જે માર્ગાનુસારી શુદ્ધ પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૨૧ પ્રરૂપક હોય, ગુણપક્ષપાતી હોય તેને સ્વીકારવા. આ વાત 'બૃહત્કલ્પ-ભાષ્ય'માં કહેવાઇ છે.

જ્ઞાનાદિક ગુણવંત પરસ્પર, ઉપગારે આદરજો રે, 'પંચવસ્તુ'માં ગચ્છ સુગુણનેં અવર કહ્યો છે તજવો રે. શ્રી સી૦ ૩૩ [૨-૯]

બાo વલી પરસ્પર ક૦ માંહોમાંહિ જ્ઞાનાદિક ગુણવંત ક૦ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર-ગુણવંત હોય અને વલી ઉપગારે ક૦ ઉપકારી હોય એતલે માંહોમાંહિ કોઇનો જ્ઞાન-ઉપગાર, કોઇનો દર્શન-ઉપગાર ઇત્યાદિક ઉપગારવંત હોય તો આદરવો. ઇમ પંચવસ્તુ - હરિભદ્રસૂરિકૃત ગ્રંથને વિષે કહ્યું છે. યતઃ-

मुत्तूण मिहुवयारं, अत्रोत्रगुणाइ भावसंबंधं । छत्ततुल्लो वासो अत्रेउ ण गच्छवासोत्ति ॥ १ ॥-ઇति **पंચवस्तु हे. [**२॥.७०४]

તે માટે સુગુણને, ગુણવંતને અવર ક૦ બીજો પૂર્વોક્ત જ્ઞાનાદિક ઉપગારથી બીજો જે ગચ્છ તે ત્યજવો કહ્યો છે. ઇતિ ભાવઃ. ૩૩ [૨-૯]

સુo વળી ગચ્છમાં જે સાધુ ગુણવંત હોય તેનો ઉપકાર આદરવો. જેમ કે કોઇનો જ્ઞાન-ઉપકાર, કોઇનો દશન-ઉપકાર વ. હરિભદ્રસૂરિએ આમ 'પંચવસ્તુ' ગ્રંથમાં કહ્યું છે.

જે નિરગુણ ગુણરત્નાકરનેં, આપ સરીખા દાખે રે, સમકિતસાર રહિત તે જાણો, ધર્મદાસ ગણી ભાખે [રે.] શ્રી સી૦ ૩૪ [૨-૧૦]

બાo વલી જે નિર્ગુણ ક૦ પોતે નિર્ગુણ અને ગુણરત્નાકરને ક૦ ગુણસમુદ્રને આપસરીખા દાખેં ક૦ પોતા સરીખા કહેસ્યેં જે અમમાં તથા એહુમાં સ્યો ફેર છઇં? એતલેં ગુણ-અવગુણ ઇમ સરીખા કરતો સમકિત જે સાર ક૦ પ્રધાન તિણેં કરીનેં પ્રાણી રહિત જાણવો. એ રીતે ધર્મદાસ ગણિ ભાખે ક૦ 'ઉપદેશમાલા' [ગા. ૩૫૧] મધ્યે ધર્મ્મદાસ ગણિઇ કહ્યું છે. યથા-

गुणहीणो गुणरयणायरेसु, जो कुणइ तुल्लमप्पाणं । सुतविस्सणो य हीलई, संमत्तं कोमलं तस्स ॥ १ ॥ ઇति **ઉપદેશમાલાયાં.** [ગા. ૩૫૧] ૩૪ [२-१०] ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

૨૨

સુo જે નિર્ગુણી સાધુ પોતાને અને ગુણરત્નારક સમા સાધુને સરખા જ ગણે છે તેનું સમ્પક્ત્વ નિઃસાર છે. આમ ધર્મદાસગણિએ 'ઉપદેશમાલા'માં કહ્યું છે.

કોઈ કહેં જે બકુસ કુશીલા, મૂલુત્તર પડિસેવી રે, ભગવઇ અંગે ભાખ્યા તેથી, અંત વાત નવિ લેવી રે.

શ્રી સી૦ ૩૫ [૨-૧૧]

બા૦ એહવૂં જિવારે ગ્રંથકારે કહ્યું તિવારેં સર્વથા ગુણવંત હોય તો આદરવો ઇમ ઠર્યું. તે ઉપર્ય શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે. કોઈ કહે ક૦ કેઈક ઇમ કહે છે કે જે બકુસ કુસીલા ક૦ બકુશ ચારિત્રિયા તથા કુશીલચારીયા એ મૂલ-ઉત્તરગુણના પ્રતિસેવી કહ્યા છે. પડિસેવી ક૦ પ્રતિકૂલપણેં સેવવૂં - દોષ લગાડવો. એતલે એ ભાવ જે પાંચ નિર્ગ્રંથ કહ્યા. પુલાક ૧, બકુશ ૨, કુશીલ ૩, નિર્ગ્રંથ ૪, સ્નાતક પ. એ પાંચમાં બકુશ ચારિત્રિયા ઉત્તર-ગુણના તે દશવિધ પચ્ચખાણના પ્રતિસેવી હોય તથા કુશીલ ચારિત્રિયા મૂલગુણના તથા ઉત્તરગુણના પ્રતિસેવી હોય. યદ્યપિ મૂલૂત્તર પડિસેવી ઇહાં સામાન્યે કહ્યાં તોહિ પણ અર્થ એ રીતે કરવો જે માટે 'પંચનિર્ગ્રથી' ગ્રંથમાં, પ્રકરણમાં તથા 'ભગવતીસૂત્ર'માં એ રીતેં છે. તે માટે અમ્હે પણ અર્થ એ રીતે લિખ્યો છે. અત: 'પંચનિર્ગ્રથી' પ્રકરણ —

'मूलुत्तरगुणविसया, पडिसेवा सेवए कुसीलो य । उत्तरगुणेसु बउसो, सेसा पडिसेवणा रहिया ॥ १ ॥'

ભગવઇ અંગે ક૦ પાંચમું અંગ 'ભગવતીસૂત્ર'ને વિષે ભાખ્યા છે. તથા ચ તત્પાઠઃ-

'बउसेणं पुच्छा गोयमा! पिडसेवए होज्जा, णो अपिडसेवए होज्जा, जई पिडिसेवए होज्जा, किं मूलगुणपिडसेवए होज्जा? उत्तर गुण पिडसेवए होज्जा? गोयमा नो मूलगुण पिडसेवए होज्जा, उत्तरगुण पिडसेवए होज्जा 'ઈत्यािट. तथा 'पिडसेवणा कुसीले जहा पुलाए' એति पुलाक्षने 'मूलगुण पिडसेवए होज्जा, उत्तरगुण पिडसेवए होज्जा'-िध किं छे. भाटे कुसील पिड़ा मूलुत्तरना पिडसेवी थया. धित भग० शत० २५, उद्देशो है.

પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

२उ

ભગવતીસૂત્રમાં ઇમ તિવારેં ઈમ ઠર્યું જે મૂલગુણના પ્રતિસેવી થાય તીહાં લગઇ ચારિત્રિયા કહ્યા. તે માટે અહ્યને દોષ લાગતાં પણિ અમ્હારું ચારિત્ર કોઇ જાતું નથી. માટે અંત વાત નવી લેવી. ઝાઝું અમ્હનેં બોલાવી અંત સ્યુ લ્યો છો ? ન લ્યો. ઈતિ ભાવઃ ઈતિ શિષ્યવચનં. ૩૫ [૨-૧૧]

સુo ગ્રંથકારે ગુણવંત સાધુને જ આદરવાની વાત કરી ત્યારે શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે. 'બકુશ-ચારિત્રી અને કુશીલ-ચારિત્રીને ' મૂલ-ઉત્તર ગુણના પ્રતીસેવી' કહ્યા છે. પણ બકુશ-ચારિત્રી ઉત્તરગુણના પ્રતિસેવી છે, અને કુશીલ ચારિત્રી મૂલુત્તરગુણના પ્રતિસેવી છે. જોકે અહીં ' મૂલ-ઉત્તરગુણના પ્રતિસેવી' એમ સામાન્યપણે કહ્યું છે. પણ અર્થ તો પૂર્વોક્ત રીતે કરવાનો છે. 'ભગવતી સૂત્ર'માં જણાવ્યા પ્રમાણે મૂલગુણના પ્રતિસેવી થાય ત્યાં લગી ચારિત્રી કહેવાય. માટે દોષ લાગવા છતાં અમારું ચારિત્ર જતું નથી માટે આવી વાતનો બહુ અંત લેવા જેવો નથી.'

# તે મિથ્યા નિઃકારણ સેવા, ચરણઘાતિની ભાખી રે, મુનિને તેહને સંભવમાત્રે, સત્તમઠાણું સાખી રે. શ્રી સી૦ ૩૬ [૨-૧૨]

બાં હવે ગુરુ ઉત્તર દિઇ છઇ. તે મિથ્યા કં ઇમ 'ભગવતી સૂત્ર'ની સાખી દેઈને જિમ તિમ પ્રતિસેવાવાલાનઇ ચારિત્ર ઠરાવે છે. પિણ મિથ્યા-ખોટું કહે છે જે કારણે નિઃકારણ સેવા કં કારણ વિના જે પ્રતિસેવા તે અપવાદ મુખ્ય કર્યો. અને અપવાદ મુખ્ય કરીને પ્રતિસેવા કરે તો તે પ્રતિસેવા ચરણઘાતિની કં ચારિત્રને ઘાતની કરનારી કહી છે - ભાખી છે. યતઃ —

'संथरणंमि असुद्धं दोण्ह वि गिण्हंत दिंतगाणहियं। आउरदिट्टंतेणं, तं चेव हिअं असंथरणे॥ १॥'

– ઇતિ 'બૃહત્કલ્પભાષ્યે.' [ગા.૧૬૦૮]

તે પ્રતિસેવા **મુનિને તેહને** ક૦ તે મુનિને સંભવમાત્રઇં ક૦ લાગવા રૂપ સંભવ પણ ઉપયોગપૂર્વક પ્રતિસેવા ન કરે. કદાચિત્ ઉપયોગપૂર્વક કરે તોહિ અપવાદેં કરે, પણ ઉત્સર્ગે નહીં. એ પણ સંભવ જ કહીઇ. તીહાં સત્તમઠાણું સાખી ક૦ ઠાણનામા પ્રકરણમાં સાતમે ઠાણે કહ્યું છે તે ઠાણા પ્રકરણ હસ્તપ્રાપ્ત થયું નથી. પણ અમ્હારા ગુરુને વચને જાણું છું જે ઠાણા પ્રકરણ છે. અન્યથા ઇહાં કેઈક 'ઠાણાંગસૂત્ર' કહે છે. પણ 'ઠાણાંગ' મધ્યે એ પાઠ જડતો નથી. તે માટે ગુરુવચન સત્યં ઇતિ જ્ઞેયં. ઉઠ્ઠ [૨-૧૨]

સુo ગુરુ આનો ઉત્તર આપે છે કે આમ ભગવતીસૂત્રની સાખ આપીને તેઓ પ્રતિસેવીઓને ચારિત્રી ઠરાવે છે. પણ તેઓ ખોટું કહે છે. કેમકે કારણ વિના જે પ્રતિસેવી બને છે અને અપવાદને મુખ્ય કરીને જે પ્રતિસેવા કરે છે એ પ્રતિસેવા ચારિત્રની ઘાતક બને છે.

પડિસેવા વચનેં તે જાણો, અતિચાર બહુલાઈ રે, ભાવબહુલતાઇ તે ટાલેં, 'પંચવસ્તુ' મુનિ ધ્યાઈ રે.

શ્રી સી૦ ૩૭ [૨-૧૩]

બાo તે **'પંચવસ્તુ'[ગા. ૩૨૧ થી ૩૨૩]**ની સાખ લિખીઇં છીઇં. યથા—

'ते उ पडिसेवणाए अणुलोमा होंति विअडणाएअ । पडिसेव विअडणाए, इत्थं चउरो भवे भंगा' ॥ १ ॥

व्याख्या: 'ते तु दोषा: प्रतिसेवनया आसेवनारूपया अनुलोमा भवंति-अनुकूला भवंति । विकटनयालोचनया च प्रतिसेवनायां आलोचनायां च पदद्वये चत्वारो भंगा भवंति । तद्यथा— प्रतिसेवनायां अनुलोमा विकटनया च १, तथा प्रतिसेवनया न विकटनया २, तथा न प्रतिसेवनया विकटनया ३, तथा न प्रतिसेवनया न विकटनयेति ४' गाथार्थः

ते चेव तत्थ नवरं पायछित्तंति आह समयण्णू । जम्हा सइ सुहजोगो, कम्मक्खयकारणं भणिओ ॥ २ ॥

व्याख्या : 'ते एव नवरं केवलं सामुदानिका अतिचाराश्चित्यमानाः संतस्तत्र कायिका दीर्घपथिकायां प्रायश्चित्तमित्येवमाहुः समयज्ञाः=सिद्धांतिवदः। किमिति? यस्मात् सदा सर्वकालमेव शुभयोगः कुशलव्यापारः कर्म्म-क्षयकारणं भणितस्तीर्थकरगणधरैरिति' गाथार्थः ।

<sup>[ .</sup> ગચ્છાયાર પયન્ના વૃત્તિમાં તથા ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિમાં પ્રાયશ્ચિતનાં જે ૧૦ સ્થાન છે. (આલોચન ૧, પ્રતિક્રમણ ૨, મિશ્ર ૩, વિવેક ૪, કાઉસ્સગ્ગ ૫, ત૫ ૬, છેદ ૭, મૂલ ૮, અનવસ્થિત ૯, પારાંચિત ૧૦) તેમાં જે સાતમું સ્થાન છે, તે અર્થ અહીં લેવાનો છે. -સં. ]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

तत: किमित्याह-

'सुहजोगो य अयं जं चरणाराहणनिमित्तमणुअंपि ।

मा होन्ज, किंचि खलिअं, पेहेइ तओ वउत्तो वि ॥ ३ ॥

व्याख्या-'शुभयोगश्चायं सामुदानिकातिचारचिंतनरूप: । कथमित्याह-यद्यस्माच्चणाराधननिमित्तमस्खलितचारित्रपालनार्थमण्विप सूक्ष्ममिप मा भूत् किंचित् स्खलितं प्रेक्षते पर्यालोचयित तत: उपयुक्तोपि भिक्षाग्रहणकाले.' इति. गाथार्थ: ।

આ ઠેકાણે એ અર્થની સૂચક ગાથા **જ્ઞાનવિમલસૂરીઇ ટબા**માં લિખી છે. યથા-

'सव्वावि य पडिसेवा, उक्कडभावेण होइ सा सिढिला । अइयार बाहुलत्तं, पडिसेवा बीय पयसेढी ॥ १ ॥'

એ ગાથા પણ રૂડી છે. એ ઠેકાશે એહવી ગાથા જોઇઇ પણ એ ગાથા 'પંચવસ્તુ' ગ્રંથમાં જડી નહીં માટે અમ્હે ન લિખી તે જાણવૂં.

તથા મૂલગુણ ઉત્તરગુણના પડિસેવી તે પડિસેવા વચને ક૦ પ્રતિસેવા શબ્દેં તે જાણો ક૦ જાણયો. અતીચાર બહુલાઇ ક૦ અતીચારની બહુલતા એતલેં મૂલગુણમાં તથા ઉત્તરગુણમાં અતીચાર ઘણાં લાગે અને તે અતીચાર ભાવની બહુલતાઇ ક૦ ભાવની તીવ્રતાઇ તે ટાલે ક૦ અતીચાર ટાલે. ઇમ 'પંચવસ્તુ' ગ્રંથમાં મુનિ ધ્યાઇ ક૦ મુનિરાજે અતીચારની બહુલતા ધ્યાઇ - ભાવી છે. ઇતિ શબ્દાર્થ: ૩૭ [૨-૧૩]

સુo ['પંચવસ્તુ'માંની ગાથા અને એની વ્યાખ્યા ટાંકીને ટબાકાર લખે છે] મૂલગુણ-ઉત્તરગુણમાં અતિચાર ઘણા લાગે. પણ મુનિ ભાવની તીવ્રતાથી તે અતિચારને ટાળે છે.

સહસા દોષ લગે તે છૂટેં, સંયતનેં તતકાલે રે, પચ્છિતેં આકુટિઈ કીધું, પ્રથમ અંગની ભાલે રે. શ્રી સી૦ ૩૮ [૨-૧૪]

બાં સહસા ક૦ સહસાત્કારે અનાભોગ થકી જે દોષ લગે. ક૦ દોષ લાગે તે છૂટે ક૦ તદ્ભવ વેદવા કર્મ બાંધ્યું હોય તે છૂટે. સંયતને = મુનિરાજને તતકાલે ક૦ તેહ જ ભવમાં છૂટઇ. ઇતિ ભાવઃ. યતઃ શ્રી 'આચારાંગે' પંચમાધ્યયને ચતુર્થોદેશકે [સૂ.૧૫૯]—

'एगया गुणसमियस्स रीयओ कायसंफासमणुचित्रा एगतिया पाणा उद्दायंति, इहलोग वेयणविञ्जाविडयं.' ॥

અસ્યાર્થલેશ:- 'કદાચિત્ ગુણસમિત ક૦ ગુણસહિત અપ્રમત્ત મુનિ ચાલતાં કાયસંકાસ ક૦ કાયસ્પર્શ થયો એતલે કોઇ જીવ હણાણો તિવારેં ઇહલોકે વેયણિવજ્જા ક૦ વેદનનો જે વેદ્ય ક૦ અનુભવ તેહને આવડિયં ક૦ પામ્યું એતલે આ ભવ ભોગવવા યોગ્ય કર્મ બંધાય.' તથા આકુટિઇ ક૦ વિના પ્રયોજનેં, કારણ વિના જે કીધું ક૦ પાપકર્મ કર્યું તે કમ્મ પચ્છિત્તે ક૦ દસ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત, તેહમાં હરકોઇ પ્રાયશ્ચિત આવે. પ્રથમ અંગની ભાલી ક૦ 'આચારાંગ'ની ભલામણ છે. યતઃ પંચમાધ્યયન ચતુર્થોદ્દેશકે [સૂ.૧૫૯]—

'जं आउट्टिकयं कम्मं तं परित्राय विवेगमेइ' इति । एतद्वृत्यैकदेश:-जं आउट्टी इत्यादि । यतु पुनः कर्माकुट्या कृतमागमोक्तकारणमंतरेणोपेत्य प्राण्युपमर्दनेन विहितं तत्परिज्ञाय ज्ञपरिज्ञया विवेकमेति विविच्यतेऽनेनेति विवेकः प्रायश्चित्तं दशविधं तस्यान्यतरं भेदमुपैति तद्विवेकं वाऽभावाख्यमुपैति तत्करोति येन कर्मणोऽभावो भवति इति ।'

તે કારણ માટે જાણી પાપ ન સેવવું. તેહના મહાદોષ છે. ઈતિ ભાવઃ ૩૮ [૨-૧૪]

સુo કાયસ્પર્શ થવાથી કોઇ જીવ હણાય ત્યારે તે જીવને આ ભવે ભોગવવા યોગ્ય કર્મ બંધાય. તથા કશા પ્રયોજન વિના કરેલા પાપકર્મને દશ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત હોય છે. તેમાંથી કોઇ એક પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. આમ 'આચારાંગ' કહે છે. માટે જાણીને પાપ સેવવું નહીં, એમાં મહાદોષ છે.

પાયચ્છિત્તાદિક ભાવ ન રાખેં, દોષ કરી નિઃશૂકો રે, નિદ્ધંધસ સેઢીથી હેઠો, તે મારગથી ચૂકો રે. શ્રી સી૦ ૩૯ [૨-૧૫]

બાo અતીચાર સેવીને પચ્છિતાદિક ક૦ વિશુદ્ધ થાઇં તેહવૂં ગુર્વાદિક પાસે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાનો અભિપ્રાય રાખે જ નહીં, દોષ કરીને પણ, તે પ્રાણી નિઃશૂકો ક૦ નિર્દયી જાણવો યતઃ - 'जो चयई उत्तरगुणे, मूलगुणे वि अचिरेण सो चयई । जह जह कुणई पमायं, पिल्लिजइ तह कसाएहिं ॥ १ ॥ ઈતિ ઉ**પદેશમાલા**યાં [ગા-૧૧૭].

તે પ્રાણી કેહવો જાણવો તે કહે છે. નિદ્ધંધસ ક૦ ગતધર્મા છે એતલે પ્રવચનરૂપ ધર્મની હાણી થાય, તેહની અપેક્ષા રાખે નહીં. સેઢીથી હેઠો ક૦ ગુણશ્રેણી થકી અધોવર્ત્તિ અથવા સંજમશ્રેણી થકી હેઠો જાણવો. વલી તે પ્રાણી કેહવો છે તે કહે છે. તે ક૦ તે પ્રાણી મારગથી ક૦ સાધુના મારગથી ચૂકો જાણવો યતઃ —

'अइयारं जो निसेवित्ता, पायिच्छत्तं न गिण्हए । अणुज्जुओ य तन्भावे, निधम्मो सो गणिज्जासु. ॥ १ ॥' धित હरिलद्रसूरिकृत संजोधप्रकरणे. ३७ [२-१५]

સુo દોષ સેવીને પણ ગુરુ પાસેથી પ્રાયશ્વિત્ત આદિ લેવાનો ભાવ ન રાખે તે જીવને નિર્દય જાણવો. તે પ્રાણી પ્રવચનરૂપ ધર્મની હાનિ થાય તેની દરકાર નહીં રાખવાને લીધે એને સંયમશ્રેણીથી હેઠો જાણવો. તે સાધુમાર્ગથી ચલિત થાય છે.

કોઈ કહેં જે પાતિક કીધાં, પડિકમતાં છૂટીજેં રે, તે મિથ્યા ફલ પડિકમણાનું, અપુણકરણથી લીજેં રે.

શ્રી સી૦ ૪૦ [૨-૧૬]

**બા૦ કોઈ કહે** ક૦ કેતલાઇક કહે છેં **જે પાતિક** ક૦ જે પાપ કર્યાં હોય તે સર્વ પાપ **પડિકમતાં છૂટીજે** ક૦ પડિકમણુ કરતાં છૂટીઈ.

'अण्णाणओ कयं पावं पडिकमणाओ विसुज्झई' ઇતિ વચનાત્. 'પડિકમણં પાપહરણં' ઇતિ લોકોક્તિઃ.

તે મિથ્યા ક૦ ઈમ કહે છે તે ખોટૂં. જે માટે ફલ પડિકમણાનું ક૦ પડિકમણાનું જે ફલ તે તો અપુણકરણથી લીજીઈ ક૦ ફિરી અણકરવાથી પામીઈ. એતલે પાપને પડિકમીનેં ફરી પાપ ન કરે તો પડિકમણાનો ફલ પામે. ઈતિ ભાવઃ. યતઃ—

'पुण पावस्स अकरणे, पिंडकमण होइ भावसार च । पुण पावाणं करणं नडुव्व दव्वं पिंडक्कमइ ॥ १ ॥' ઈતિ વચનાત્ ४० [२-१૬]

સુo વળી કેટલાક કહે છે કે જે પાપ કર્યાં હોય તે સર્વથી પ્રતિક્રમણ કરતાં છૂટી જવાય. પણ આ ખોટું છે. પ્રતિક્રમણનું ફળ તો પ્રતિક્રમેલું પાપ પુનઃ નહીં કરવાથી જ પ્રાપ્ત થાય.

મિથ્યા દુક્કડ દેઈ પાતિક, તે ભાવેં જે સેવે રે 'આવશ્યક' સાખે તે પરગટ, માયા-મોસનેં સેવે રે.

શ્રી સી૦ ૪૧ [૨-૧૭]

બાo મિથ્યા દુક્કડં ક૦ મિચ્છા મિ દુક્કડં દેઇને વલી તેહ જ પાપ ભાવ કરીને સેવે છઇં. તે પ્રાણી આવશ્યકની સાખેં પરતક્ષપણેં માયા-મૃષાને સેવે છે. સ્યા માટે ? જે ગુર્વાદિક રંજવાને અર્થે મિચ્છા મિ દુક્કડ દીઈ છઈ, પણ પરમાર્થે શૂન્ય છે. યતઃ 'આવશ્યકે'[આવ.નિ.ગા. દ૮૪]

'जं दुक्कडंति मिच्छा, तं चेव निसेवइ पुणो पावं । पच्चक्खमुसावाइ माया नियडी पसंगो य'॥ १॥ ४९ [२-९७]

સુo 'મિચ્છામિ દુક્કડં' કરીને તે જ પાપને જે પુન: સેવે છે તે પ્રાણી માયામૃષાને સેવે છે. એનું 'મિચ્છા મિ દુક્કડં' કેવળ ગુરુને ખુશ કરવા માટે છે, પરમાર્થે નહીં.

મૂલ પદેં પડિક્કમણું ભાખ્યું, પાપ તણું અણકરવું રે. શક્તિં ભાવ તણે અભ્યાસેં, તે જસ અર્થે વરવું રે.

શ્રી સી૦ ૪૨ [૨-૧૮]

બાo મૂલ પદેં ક૦ ઉત્સર્ગ માર્ગે અથવા પ્રથમથી પડિકમણું ભાખ્યું ક૦ પડિકમણું કહ્યું છે. કિમ કહ્યું છે તે કહે છેં. પાપ તણું અણકરવૂં ક૦ પાપનું જે ન કરવું તેહનું નામ પડિક્મણું કહિઈ. યતઃ–

'जईय पडिक्रमियव्वं, अवस्स काऊण पावयं कम्मं। तं चेव न कायव्वं, तो होई पए पडिक्रंतो॥ १॥'

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ઇતિ 'આવશ્યકે'.[આવ.નિ.ગા. ૯૮૩] પએ ક૦ ઉત્સર્ગ પદે અથવા પએ ક૦ પ્રથમથી પડિકમ્યા ઇતિ. તે માટે શક્તિ ક૦ શક્તિ માફિક ભાવ તશેં અભ્યાસેં ક૦ ભાવે કરીને અભ્યાસ કરે એતલે શક્તિભાવથી અભ્યાસ કરે. તે પણ જસ અર્થે ક૦ જેહને અર્થે પાપ અણકરવાને અર્થે વરવું ક૦ આદરવૂં, એતલેં શક્તેં અભ્યાસ કરે તે પણ પછેં પાપ ન કરેં. ઇતિ ભાવઃ. અથવા જસને અર્થે વરવું. પરમાર્થે જસ તે મોક્ષ. તેહને અર્થે આદરવું. કરતા [કર્તા] નામ પણ જસવિજય એહવૂં સૂચવ્યું. ૪૨ [૨-૧૮]

સુo વિધિમાર્ગે પાપનું ન કરવું તે જ ખરું પ્રતિક્રમણ છે. શક્તિ-ભાવથી જે આનો અભ્યાસ કરે અને તે પણ પરમાર્થે કરે, તે પછી પાપ ન કરે.

(બીજી ઢાલમાં શ્લોકઃ ૧૫૭, અક્ષર ૯)



#### ટાળ ત્રીજી

બાO હવે ત્રીજી ઢાલ કહે છે. એહને બીજા ઢાલ સાથે એ સંબંધ છે. બીજા ઢાલમાં કહ્યું જે પાપ ન કરવૂં તે પડિકમણાં. માટે ત્રીજી ઢાલમાં કહે છે જે પાપ કિમ ન થાય ? જિવારેં દુષ્ટ હીણાં આલંબન જોઇઇ તિવારે પાપ થાય. તે હીણાં આલંબન ન જોઇઇ તો પાપ ન થાય તે કહે છે.

(તુંગીઆ ગિરિશિખર સોહે – એ દેશી)

દેવ તુઝ સિદ્ધાંત મીઠો, એક મનિં ધરીઈ, દુષ્ટ આલંબન નિહાલી, કહો કિમ તરિઈ. દેવ તુ૦ ૪૩ [૩-૧]

બા૦ હે દેવ! હે પરમાણંદવિલાસી! તુઝ સિદ્ધાંત ક૦ તાહરું સિદ્ધાંત, જે આગમ તે મીઠો છે. સ્યાદ્ધાદશૈલી અત્યંત મીઠી લાગે છે. ઇતિ ભાવ:. એકમનિં ધરીઈ ક૦ એકાગ્ર ચિત્તેં કરી ધરી રાખીઇં. દુષ્ટ જે આલંબન તે જોઈને એતલે કોઈકેં કોઈ કારણેં અંગીકાર કર્યું હોય તે પોતે ધારી રાખેં. તે ધારીનેં કહો કિમ તરીઇં ક૦ હે સજ્જન પુરુષો! તુમ્હેં કહો કિમ સંસાર સમુદ્ર તરીઇં? ૪૩ [3-4]

સુo હે દેવ! હે પરમાનંદ! તારું સ્યાદ્ધાદશૈલીરૂપ આગમ મને મીહું લાગે છે. હીન આલંબનો ધારી રાખીએ તો પછી હે સજ્જનો! સંસારસમુદ્રમાં કેમ તરાય?

દુષ્ટ આલંબન ધરે જે, ભગ્નપરિણામી, તેહ 'આવશ્યકે' ભાખ્યા, ત્યજે મુનિ નામી. દેવ૦ ૪૪ [૩-૨]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ 🧪

૩૧

બા**ં દુષ્ટ આલંબન** કં દૂષણ સહિત જે સાધન અપવાદે હોય તે જે કોઈ ચિત્તમાં ધરે પણ ભગ્નપરિણામી કં સંયમક્રિયાથી પરિણામ ભાંગા છે જેહના એહવા જે લિંગી હોય તે 'આવશ્યક'ને વિષે ભાખ્યા કં કહ્યા છે. સ્યું કહ્યું છે તે કહે છે. મુનિ નામી કં મુનિ નામના ધણી એતલે મુનીશ્વર હોય તે તે લિંગીને ત્યજે – છાંડે. ૪૪ [૩-૨]

સુo ચિત્તમાં ખોટાં - દૂષિત આલંબનો ધારણ કરે તે ભગ્નપરિણામી છે. 'આવશ્યક'માં એમને નામના જ મુનિ કહ્યા છે. મુનીશ્વર હોય તે આવા લિંગને ત્યજે.

# નિયતવાસ વિહાર ચેઇય, ભક્તિનો ધંધો, મૂઢ અજ્જાલાભ થાપે, વિગય પડિબંધો. દેવ૦ ૪૫ [૩-૩]

બાળ હવે દુષ્ટ આલંબન દેખાડવા માટે દ્વાર બાંધે છે. નિયતવાસ વિહાર ક0 નિત્યવાસ વિચરવું એતલે નિત્યવાસકલ્પ. ઇતિ ભાવ:. એક સ્થાનકે રહેવું ઇમ કેઇક થાપે છે - ૧. ચેઇય ભક્તિનો ધંધો ક0 ચૈત્ય જે દેહરું તથા જિનપ્રતિમા તેહનો ધંધો, જે કાર્યવ્યપ્રતા તે સાધુને કરવો એતલે જિનપૂજાદિક કરવાં. ઇતિ ભાવ: - ૨. વલી મૂઢ ક0 મૂર્ખ અજજાલાભ થાપે ક0 આર્યાનો લાભ થાપે છઇં. એતલે સાધવી વહોરી લાવેં તે સાધૂને ખપેં ઇમ થાપે છે - ૩. વિગય=જે દૂધદહીં પ્રમુખ તે વિગયનેં વિષે પડિબંધો ક0 પ્રતિબંધ = આસંગ એતલે વિગયના લોલપી ઈમ કહે છે જે વિગય ખાતાં દોષ નથી - ૪.

यतः — **['आवश्यકे' आ.नि.**, श. ११८८**]** 'नीयावासविहारं चेइयभत्तिं च अन्जियालाभं । विगइसु य पडिबंधं निद्दोसं चोइया बिंति. ॥ १ ॥ ४५ [3-3]

સુo કેવાં કેવા દૂષિત આલંબનો લેવાય છે! કોઇ એક સ્થાનકે નિયતવાસ સ્થાપે છે. કોઇ વળી સાધુએ જિનપૂજાદિક કરવાં જોઇએ એમ ચૈત્યવાસીપણું દર્શાવે છે. કોઇ વળી સાધ્વીનો વહોરી આણેલો આહાર ખપે એમ કહે છે તો ચોથો વળી વિગય (દૂધ, દહીં વ.) ખાતાં દોષ નથી એમ કહે છે.

#### કહે ઉગ્ર વિહાર ભાગા, સંગમઆયરિઓ, નિયતવાસ ભજે બહુશ્રુત, સુણિઓ ગુણદરિઓ. દેવ૦ ૪૬ [૩-૪]

બા૦ હવે ઉગ્ર વિહારરૂપ દ્વાર દેષ્ટાંત કરી દેખાડે છે. કહે ક૦ કેઇક ઇમ કહે છે ઉગ્ર વિહાર ભાગા ક૦ ઉગ્ર વિહારથી થાકા થકા સંગમાયરિઓ ક૦ સંગમાચાર્ય નિયતવાસ ભજે ક૦ નિત્યવાસીપણું ભજ્યું. બહુશ્રુત ક૦ જ્ઞાની પુરુષ હતા. સુષ્ટ્રિઓ ક૦ આગમમાં સાંભલ્યો છે. ગુણદરિઓ ક૦ ગુણનો સમુદ્ર. એતલે ગુણસમુદ્ર તથા બહુશ્રુત એહવા સંગમાચાર્યે નિત્યવાસ કબૂલ કર્યો. તિવારેં અમે પણિ જાણું છું જે એક ઠામે રહે દોષ નથી દીસતો ઇમ કહીનેં નિત્યવાસ થાપેં છે. યત:-

संगमथेरायरिओ, सुडु तवस्सी तहेव गीयत्थो । पेहित्ता गुणदोसं, नीयावासं पवन्नोड. ॥ १ ॥ - ઇति **વંદનાવશ્યક** [ગા. ૧૧૯૧] ४६ [३-४]

સુo ઉત્ર વિહારથી થાકેલા કોઇ એમ કહે કે 'સંગમાચાર્યે નિત્યવાસ સ્વીકાર્યો. સંગમાચાર્ય તો જ્ઞાની પુરુષ હતા. આવા ગુણસમુદ્ર અને બહુશ્રુત સંગમાચાર્યે પણ નિત્યવાસ સ્વીકાર્યો. તેથી એક સ્થાને રહેવામાં દોષ નથી.' આમ કહીને તેઓ નિત્યવાસને સ્થાપે છે.

### ન જાણે તે ખીણજંઘા,-બલ થવિર તેહો, ગોચરીના ભાગ કલ્પી, બહુ રહ્યો જેહો.દેવ૦ ૪૭ [૩-૫]

બાO એ રીતે કહે છે એહવી વાત ગણતા નથી. તે કહે છે ન જાણે તે કO તે પુરુષ ઇમ કહે છે પિણ નથી જાણતા એતલે નથી ગણતા. ખીણ કO ખીણ-ઓછૂં થયું હતું જંઘાબલ કO જાંઘનું બલ. એતલે હીંડવાની શક્તિ નહોતી. થવિર કO ગરઢપણ હતું. એહવા તેહો કO તેહુ હતા. તથા ઉપલક્ષણથી કહેવું : દુર્ભિક્ષ હતો. શિષ્યને વિહાર કરાવ્યો હતો. વલી અપ્રતિબંધપણેં રહ્યા હતા. એતલે એક ઘેર આહાર ન લેતા. એહવો થકો બહુ રહ્યો કO ઘણું એક ઠામે રહ્યો. જેહો કO જે આચાર્ય. યત:-

'ओमे सीसपवासं, अप्पडिबंधं अजंगमत्तं च। न गणंति एगखित्ते, गणंति वासं निययवासी ॥ १॥'

www.jainelibrary.org

એતલે નિત્યવાસ ન કરવો ઇતિ ભાવઃ. તે સંગમાચાર્યનું કથાનક 'આવશ્યક' [આવ.િ.ન. ગા. ૧૧૯૨]થી જાણવૂં. ૪૭ [૩-૫]

સુo ઉત્તર: પણ આમ કહેનારા તે નથી જાણતા કે ક્ષીણ જંધાબળવાળા, વૃદ્ધ એવા તે સંગમાચાર્ય હતા. વળી દુષ્કાળ હતો. શિષ્યને એમણે વિહાર કરાવ્યો હતો. અને વળી એક ઘરેથી જ આહાર લેતા ન હતા. આ રીતે તેઓ એક ઠામે રહ્યા હતા. એટલે નિત્યવાસ ન કરવો.

### ચૈત્યપૂજા મુક્તિમારગ, સાધકનેં કરવી, જિણ કીધી વયર મુનીવર, ચૈત્યવાસ ઠવી. દેવ૦ ૪૮ [૩-૬]

બા૦ ચૈત્યપૂજા ક૦ પ્રભુપૂજા. તે મુક્તિમારગ ક૦ મોક્ષનો માર્ગ છઇ. તે માટે સાધૂનેં કરવી. જે માટેં અમેં ન કરિઇં તો એ દેહરાની કોણ સંભાલિ કરે? ઇમ મુંકી દીજીઇં તો વિછેદ જાઇં. તે માટે અમે અસંજમ અંગીકાર કર્યું છે. તે ઉપરિ દેષ્ટાંત દેખાડે છે. જેણ ક૦ જે કારણ માટે કીધી ક૦ પૂજા-ભક્તિ કરી છે. વયર મુનિવર ક૦ વયર સ્વામી આચાર્યે. ચૈત્યવાસ ક૦ દેહરાને વિષે ઠવી ક૦ થાપીને. સ્યું થાપીને ? તે ઉપરિ કહીઇં. પુષ્પાદિક થાપીને પ્રભુભક્તિ કરી માટે નિર્દોષ છે. ઇતિ ભાવ:. યત:-

'चेईयपूया किं वयरसामिणा मुणियपुव्वसारेणं, न कया पुरीयाइ तओ मुक्खंगं सा वि साहूणं ॥ १ ॥' ઇत्यावश्यडे — [आव.नि. गा. १९७४]

એક પુષ્પાદિક લાવ્યા તે દેખે છે, પણ આવા કારણ નથી દેખતા. ૪૮ [૩-૬]

સુ૦ 'ચૈત્યપૂજા તો મોક્ષનો માર્ગ છે. તે સાધુએ કરવી જોઈએ. શ્રીવજસ્વામિ આચાર્યે પણ પૂજા-ભક્તિ કરી છે. માટે તે નિર્દોષ છે.' આમ કહેનાર વજસ્વામી પુષ્પાદિ લાવેલા તે જ જુએ છે પણ અન્ય કારણો જોતા નથી.

તીર્થઉન્નતિ અન્યશાસન, મલિનતા ટાર્ણે, પૂર્વ અવચિત પુષ્પમહિમા, તેહ નવિ જાણેં. દેવ૦ ૪૯ [૩-૭]

બાo તીર્થઉન્નતિ ક૦ જિનશાસનની ઉન્નતિ થાતી હતી. વલી અન્ય શાસન ક૦ અન્ય તીર્થિની મલિનતા ક૦ મેલાસિ કરવાને ટાણે ક૦ અવશરેં. તે પણિ પૂર્વ અવચિત ક૦ પૂર્વે પુષ્પ ઉતારી ભેલાં કર્યાં હતાં. એહવાં પુષ્પ ક૦ ફૂલ હતાં. તેહનો મહિમા ક૦ માહાત્મ્ય હતું. તેહ નવિ જાણેં ક૦ એહવી વાતની તેહનેં ખબર નથી. તે વયરસ્વામી-ચરિત્ર આવશ્યકથી જાણવૂં. યતઃ-

ओहावणं परेसिं, सितत्थ उन्भावणं च वच्छल्लं । न गणंति गणेमाणा, पुव्युचिय पुप्फमहिमं च ॥ १ ॥ -ઇति 'આવશ્યકે.' [આવ.નि.ગા. ૧૧૯૫]४૯ [૩-૭]

સું જિનશાસનની ઉન્નતિ માટે અને અન્ય તીર્થીની મલિનતાને અવસરે વજસ્વામીએ પૂર્વે ઉતારેલાં પુષ્પો એકત્ર કર્યાં હતાં એ વાત તેઓ જાણતા નથી. આ પ્રસંગ 'આવશ્યક'થી જાણવો.

ચૈત્યપૂજા કરત સંયત, દેવભોઈ કહ્યો, શુભ મનેં પણિ માર્ગનાશી, 'મહાનિશીથે' લહ્યો. દેવ૦ ૫૦[૩-૮]

બા૦ ચૈત્ય ક૦ જિનપ્રતિમા. તેહની પૂજા ક૦ કરતાં થકાં સંયત ક૦ સાધૂ દ્રવ્યલિંગી, દેવભોઇ ક૦ દેવકા દ્રવ્યનો ભોગી - ખાનારો કહ્યો છે. એતલે સંયતને પૂજા કરતાં દેવદ્રવ્યની શંકા રહે નહીં, માટે દેવદ્રવ્ય-ભોગી કહીઇં. શુભમનેં ક૦ જિનપૂજા કરું એહવા પરિણામ તે શુભમન કહીઇં. પણ માર્ગનાશી ક૦ એ કરણી કરતાં માર્ગ જે જૈન માર્ગ તેહનો નાશ કરે છે. એતલે ઉન્માર્ગ પ્રવર્તે છે. એ રીતે 'મહાનિશીથે' લહ્યો ક૦ પામ્યો છે. એતલે 'મહાનિશીથ'માં ઇમ કહ્યું છે. તથા ચ તત્સૂત્રં :-

'एवं च णं गोयमा ! केई अमुणियसमयसन्भावे, ओसन्नविहारी णीयवासिणो अ[दि]हुपरलोगपच्चवाये सयंमतीइड्ढ्रिससायगारवाइमुच्छए रागदोसमोहाहंकारममीकाराइसु पिडबद्धो किसणसंजमसद्धम्मपरंमुहे निद्दय – नित्तिसनिग्घणअकलुणनिक्किवे पावायरणोक्कनिविट्टबुद्धी एगंतेणो अइचंडरोद्दकूराभिग्गहिओ मिच्छिदिट्ठिणो कयसव्वसाविष्जजोगपचक्खाणे विष्पमुक्कसेससमारंभपरिग्गहे तिव्विहेणं पिडिपुन्नसामाइए य दव्वताए न भावताए नाममेत्तमुंडे अणगारे महव्वयधारी समणे वि भविता णं एवं मन्नमाणे सव्वहा उमग्गं पवत्तंति तहा किल अम्हे अरहंताणं भगवंताणं गंधमल्लयं दिवस-मज्जणोवलेवणे वि चित्तवत्थवल्लीधूवाइएहिं पूयासक्कारेहिं अणुदियहमज्जवणं पकुट्वाणा तित्थुच्छमणं करेमो तं च णोणं तहत्ति गोयमा! समणुजाणेज्जा ।

से भयवं केणं अट्ठेणं एवं वुच्चइ ? जहा णं तं च णोणं तहित्त समणुजाणिज्जा ? गोयमा ! तेयत्थाणुसारेणं असंजमबाहुक्षेणं च थूलकम्मासयं थूलकम्मासव्वाओय अज्झवसायं पडुच्चा थूलयरसुहासुहकम्मपयिडवंधो, सव्वसावज्जविरयाणं च वयभंगो वयभंगेणं च आणाइक्कमो, आणाइकमेणं तु उमग्गगमित्तं उमग्गगमित्तेणं तं च सम्मग्गपलोयणं उम्मग्गपवत्तणं, सम्मगा विप्पलोयणेणं च जइणं महत्ती आसायणा तओ अणंतसंसाराहिंडणं, एएणं अट्ठेणं गोयमा ! णोणं तं तहित्त समणुजाणिज्जा'

ઇત્યાદિક **'મહાનિશીથે'** તૃતીયાધ્યયને અથવા **'મહાનિશીથે'** પંચમાધ્યયને પણિ પાઠ છઇં- યથા—

'से भयवं जेणं केइ [साहू वा] साहूणी वा निग्गंथे अणगारे दव्यत्थयं कुज्जा से णं किमालवेज्जा गोयमा ! जेणं केइ साहू वा साहूणी वा निग्गंथे अणगारे दव्यत्थयं कुज्जा से णं अजओ वा देवभोए इ वा देवच्चंगे इ वा जाव णो उम्मग्गपयइए वा दूरुन्झियसीलेइ वा कुसीले वा [सछंदयारिओइ] आलवेज्जा' इत्यादि । ५० [3-८]

સુo જિનમતિમાની પૂજા કરતાં દ્રવ્યલિંગી સાધુને દેવદ્રવ્યનો ભોગી કહ્યો છે. 'જિનપૂજા કરું' એવો મનમાં ભાવ થાય તે શુભ પરિણામ છે. પણ એની કરણી કરવા જતાં જૈન મતે ઉન્માર્ગ પ્રવર્ત્તે છે. આનું પ્રમાણ 'મહાનિશીથ'માં છે.

#### પુષ્ટ કારણ વિના મુનિ, નવિ દ્રવ્ય અધિકારી, ચૈત્યપૂજાઈ ન પામે, ફલ અનધિકારી. દેવ૦ ૫૧ [૩-૯]

બા**ં પુષ્ટ કારણ વિના** કં કોઈ શાસનનો ઉદ્યોત પ્રમુખ મોહટા કારણ વિના **મુનિ નવિ** કં મુનિ ન હોય. દ્રવ્ય અં કં દ્રવ્યસ્તવના અધિકારી ન હોય, જે કારણ માટે ચૈત્યપૂજા કરતાં ફલ ન પામે. સ્યું સર્વ ન પામે ? તે ઊપરિ કહે છે. અનિધકારી કં જેહનો અધિકાર નહીં તે કરે તો ફલ ન પામે. અન્યથા અધિકારી તો ફલ પામે જ. યત:-

*'अकसिण पवत्तगाणं, विस्याविस्याण एस खलु जुत्तो । संसार पयणुकरणो, दव्वथए कूविदट्ठंतो ॥ १ ॥'* ઇતિ વચનાત્. ાટે મુનિને ન કરવી. *'તો કસિણ સંજમ વિઊ પૃપ્કાઇયં ન ઇચ્છંતિ* 

તે માટે મુનિને ન કરવી. 'તો કસિણ સંજમ વિઊ પુષ્કાઇયં ન ઇચ્છંતિ' ઇતિ વચનાત્. અને વયરસ્વામી તો કારણેં પ્રવર્ત્ત્યા તે માટે ફ્લવંત છે. ૫૧. [૩-૯]

સુo શાસનના કોઇ મોટા કારણ વિના મુનિ દ્રવ્યસ્તવના અધિકારી ન હોઇને ચૈત્યપૂજાનું ફળ ન પામે. માટે તે ન કરવી. વજસ્વામી તો ચોક્કસ કારણથી એમાં પ્રવર્ત્યા હોઈ એ ફળવંત બની.

## માર્ગિ અન્નિયપુત્ત અજ્જા, -લાભથી લાગા, કહે નિજ લાભેં અતૃપ્તા, ગોચરી-ભાગા. દેવ૦ ૫૨ [૩-૧૦]

બા૦ એ ગાથાનો અર્થ ભેલો લિખીઇં છઇં કે ઇક પ્રાણી નિજ લાભેં અતૃપ્તા ક૦ પોતાને લાભે અતૃપ્તા થકા તથા અજજાલાભથી લાગા ક૦ આર્યાને લાભેં લગ્ન છે, ગૃધ(દ્ધ) છે. વલી ગોચરી ભાગા ક૦ ગોચરીના આલસુ છે. વલી કોઈક પ્રેરણા કરે જે આર્યાનો આણ્યો આહાર કિમ કરો છો તિવારેં કહે ક૦ તે ઇમ કહે છે. માર્ગિ અજ્ઞિયપુત્ત ક૦ અર્શિકાપુત્રનેં માર્ગે. એતલે એ ભાવ જે અર્શિકાપુત્રે સાધવીનો આશ્યો આહાર લીધો છે. તે માર્ગે અમે પણ લેઉં છું. જો દોષ હોય તો તેહુ કિમ લીજીઇ? માટે આર્યાનો આહાર નિર્દોષ છઇ. યતઃ પરવચનં આવશ્યકે—[આ.નિ. ગા. ૧૧૯૬]

'अन्जिअलाभे गिद्धा, सएण लाभेण **जे असंतु**ट्टा । भिक्खायरिया भग्गा, अन्नियपुत्तं च वइसंति ॥ १ ॥' ५२ [३-९०]

સુ**ં** કેટલાક ગોચરીના પ્રમાદી મુનિ સાધ્વીજીનો વહોરી આણેલો આહાર કરતાં દલીલ એવી કરે કે 'અર્શિકાપુત્રે પણ આવો આહાર લીધો હતો માટે આવો આહાર નિર્દોષ છે.'

## ન જાણેં ગત શિષ્ય અવમેં, થવિર બલહીણો, સુગુણ પરિચિત સંયતીકૃત, પિંડવિધિં લીણો. દેવ૦ પ૩ [૩-૧૧]

બાo હવેં એ ઇમ કહે છે તેહને ઠબકો દેતા સહુને ઉપદેશ દિઇં છે. ન જાણે ક૦ તે અર્શિકાપુત્રનો દેષ્ટાંત દિઇં છઇં. પણિ નથી જાણતા જે તેહું આર્યાનો આશ્યો આહાર લેતા પણ કેહવા હતા ગત શિષ્ય ક૦ શિષ્યસમુદાય પાસે નહોતો. વલી અવમેં ક૦ દુકાલ હતો. એતલે એ ભાવ જે દુકાલ જાણી શિષ્યનેં વિહાર કરાવ્યો હતો. વલી થવિર ક૦ વૃદ્ધાવસ્થા હતી. વલી બલહીશો ક૦ શક્તિહીન હતા, ગોચરી ફિરવાને અસમર્થ હતા. આર્યા પણ ભલા ગુણની પરિચયવંતી હતી. એતલે સાધવી પુષ્પચૂલા નામે ભલાં ગુણવંત હતાં. તે સંયતી ક૦ સાધવી, તેણેં કૃત ક૦ કર્યો એતલે આણ્યો. એહવો જે પિંડ ક૦ આહાર વિધિ ક૦ વિધી સહીત લીનો ક૦ લીધો છે એ કારણ તો ગણતા નથી, અનેં કેવલ આર્યા લાભ ગવેષે છે. યત:-

'अत्रियपुत्तायरिओ, भत्तं पाणं च पुप्फचूलाए। उवणीयं भुंजंतो, तेणेव भवेण अंतगडो ॥ १ ॥ गयसीसगणं ओमे, भिक्खायरियाअपच्चलं थेरं। न गणंति सहावि सढा, अञ्जियलाभं गवेसंता.'॥ २ ॥ [सढावि ] ५० सामार्थ शिष्यादिङ छतां पा शह भूर्म धम ङहे छे. धित लावः.[आव.नि. गा.११७७ ११७८] पउ [उ-११]

સુo આવાઓને ઠપકો આપતાં ગુરુ કહે છે કે 'તેઓ અર્ણિકાપુત્રનું દેષ્ટાંત આપે છે પણ એ નથી જાણતા કે તેમની પાસે શિષ્પસમુદાય નહોતો. દુકાળને લઇને શિષ્પને વિહાર કરાવ્યો હતો. વળી તેઓ વૃદ્ધ પણ હતા, અશક્ત હતા, ગોચરી માટે કરવાને અસમર્થ હતા. સાધ્વીજી પુષ્પચૂલા ગુણવંત અને પરિચિત હતાં. આ કારણ તેઓ જોતા નથી.'

### વિગય લેવી નિત્ય સૂઝે, લષ્ટપુષ્ટ ભણેં, અન્યથા કિમ દોષ એહનો, ઉદાયન ન ગણે. દેવ૦ ૫૪ [૩-૧૨]

બાo હવે કેઇક ઇમ કહે છે જે વિગય વાવરવી નિરંતર કલ્પે ઇમ પોતે લખ્પુષ્ટ થકા ભણેં કo કહે છે. એતલે 'નિરંતર વિગય વાવરતાં દોષ નથી.' કોઇક રૂડા સાધૂ તેહને ઠબકો દિઇં જે 'ભાઇ! વિગય નિરંતર લેવી સાધૂને ન કલ્પે' યતઃ —

'विगई विगइभीयो, विगइगयं जो उ भुंजए साहु। विगई विगई सहावा विगई विगई बला नेइ॥ १॥'

ઇતિ વચનાત્. [દશાશ્રુતસ્કંધ નિ., ગા.૮૧] ઇમ કહેતાને પાછો ઉત્તર આપેં જે અન્યથા ક૦ જો વિગય વાવરતાં દોષ હોય તો એહનો દોષ ઉદાયન રાજઋષી કિમ ન ગણેં? એતલે એ ભાવ જે વિગય લેતાં દોષ હોય તો ઉદાયન ઋષીએ કિમ વાવરી? ઇતિ ભાવ. યતઃ-

'भत्तं वा पाणं वा भूतूणं लावलवियमविसुद्ध । तोऽवज्जएपडिछत्रं, उदायण रिसिं ववइसंति.'॥ १॥ इत्यावश्यके. [આવ.नि.ગા.૧૧૯૯]५४ [३.१२]

સુo કેટલાક હૃષ્ટપુષ્ટ સાધુઓ પણ એમ કહે કે 'નિરંતર વિગય વાપરવામાં કાંઇ દોષ નથી.' કોઇ ભલા સાધુ આ બાબતે ઠપકો આપે તો સામે એવો જવાબ આપે કે ' તો પછી ઉદાયન ઋષિએ વિગય વાપરવામાં કેમ દોષ ન ગણ્યો ?'

ઉદાયન રાજર્ષિ તનુ નિવ, શીત-લુક્ષ સહેં, તેહ વ્રજમાં વિગય સેવે, ઈસ્યું તે ન લહે. દેવ**ં ૫૫** [૩-૧૩]

બાo ઉત્તર દિઇ છેં. ઉદાયન રાજઋષિ ક૦ ઉદાયન મુનિના તનુ ક૦ શરીરને વિષે નિવ ક૦ નથી. સહે ક૦ સહેતું, સ્યું નથી સહતું તે કહે છે. શીત ક૦ ટાઢૂં. લુક્ષ ક૦ લૂખું. એતલે રાજવી થકા દીક્ષા લીધી છે અને રોગીષ્ટ શરીર છે તે માટે નથી સહતું. તેહ ક૦ ઉદાયન ઋષિ વ્રજમાં ક૦ ગોકુલમાં વિગય સેવે ક૦ વિગય વાવરી છેં. ઇસ્યું ક૦ એહવૂં કારણ વિગય વાવરવાનું. તે ન લહે ક૦ તે મૂઢ નથી જાણતા એક વિગય વાવરી ઓઠું લેઇનેં પોતે વાવરવા ઉજમાલ થયા છે. ઇતિ ભાવઃ યતઃ-

'सीयल लुक्खाणुचियं, वएसु विगइगएण जा वित्तिं, हट्टावि भणंति सढा, किमासि उदायणो न मुणी ॥ १ ॥ **'ऽत्यावश्य'डें.** [આવ.નિ. ગા. ૧૨૦૦]

એ કથાઓ સર્વે **'આવશ્યક બૃહદ્વૃત્તિ'** થકી જાણવી. **વંદનાવશ્યક** મધ્યે છે. ૫૫ [૩-૧૩]

સુ૦ ગુરુ ઉત્તર આપે છે કે 'ઉદાયન ઋષિએ રાજવી કુળમાંથી દીક્ષા લીધી, એમનું શરીર રોગિષ્ઠ છે અને ટાઢું ને લૂખું એમનું શરીર

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સહી શકતું નથી. માટે એમણે ગોકુળમાં વિગય વાપરી છે. શું તે મૂઢ આ જાણતા નથી કે કોઇક કારણે જ વિગય વાપરી છે ? ને પોતે તો એનું ઓઠું લઇને એમ કરવા ઉદ્યત થયા છે.'

લોક આલંબને ભરીઓ, જન અસંયતનેં, તેહ જગમાં કાંઇ દેખેં, ધરે તેહ મને. દેવ૦ ૫૬ [૩-૧૪]

બાo ઇમ લોક ક૦ મનુષ્યલોક તો આલંબનેં ભર્યોં છે. બાલ, વૃદ્ધ, સૂત્ર, અર્થ, દ્રવ્યાદિક આપદ પ્રમુખ આલંબન કરે. યથા હું બાલક છું અથવા હું વૃદ્ધ છું. ઇમ સૂત્ર ભણું છું, હું અર્થ ભણું છું. આ દ્રવ્ય દોહિલો છે. આ ક્ષેત્ર લઘુ છે. હમણા દુર્ભિક્ષાદિક છે.તથા હું માંદો છું ઇત્યાદિક નિશ્રાપદ કરીને પછેં આલંબન ખોલેં. યતઃ-

'सुत्तत्थ, बालवुड्ढे, च असहू दव्वाइ आवइओ य । निस्साणपयं काउं, संथरमाणावि सीयंति ॥ १ ॥' - ઇत्<mark>यावश्यके.</mark> [આવ.નિ.ગા. ૧૨૦૧]

અસંયત જનને આલંબને ભર્યો છે. અયતનાઇં ચાલવાની ઇચ્છા કરતાં જનનેં આલંબન ઘણાં છે. ઇતિ ભાવઃ. તે પ્રાણી જગતમાં (કાંઈ) નિયતવાસાદિક દેખે. ધરેં તેહ મનેં ક૦ મનમાં ધારી રાખે. કોઇ પૂછે તિવારે તે દેષ્ટાંત દેખાડે ઇતિ ભાવઃ યતઃ-

'आलंबणाण लोगो, भओ जीवस्स अजउकामस्स । जं जं पिच्छइ लोए, तं तं आलंबणं कुणइ ॥ १ ॥' ઇ**त्यावश्यકे.** [આવ.નિ.ગા.૧૨૦૨] ૫૬ [૩-૧૪]

સુo આમ મનુષ્યલોક આલંબનોથી જ ભરેલો છે. 'હું બાળક છું. વૃદ્ધ છું, સૂત્ર ભણું છું, અર્થ ભણું છું' એમ દ્રવ્ય,ક્ષેત્ર,કાળ,ભાવનાં વિવિધ આલંબનો પ્રગટ કરે. આવા લોકો મનમાં નિયતવાસ આદિ ધરી રાખે ને કોઇ પૂછે એટલે એનાં દેષ્ટાંતો દેખાડે.

શિથિલ આલંબન ગહેં મુનિ, મંદ સંવેગી, સંયતાલંબન સુજસ સગુણ, તીવ્ર સંવેગી. દેવ૦ ૫૭ [૩-૧૫]

બાo તે માટે જે મૃનિ મંદ સંવેગી ક૦ અલ્પસંવેગવંત મુનિ હોય તે શિ<mark>થિલ આલંબન ગહે</mark>ં ક૦ શિથિલનાં ઓઠાં લિઇં. યથા મ<mark>થ</mark>ુરા મંગુ આચાર્ય સુગાલમાં પણ એક ઠામેં રહ્યા. પ્રતિબંધ ન તજયો. પાસત્થા થયા. ઇમ કરતાં પણિ પ્રભુઇ ધર્મ દીઠો દીસે છે. યતઃ-

'जे जत्थ जया जइया, बहुस्सुआ चरणकरणपब्भट्टा । जं ते समायरंति, आलंबणं मंदसङ्गणं ॥ १ ॥'

*-* ઇત્**યાવશ્યકે.** [આવ. નિ., ગા. ૧૨૦૩]

તથા તીવ્ર સંવેગી કું આકરા વૈરાગ્યવંત તો સંયતાલંબન કું સંયત મુનિરાજ તેહુનું આલંબન કરે જે 'અમુક મુનિરાજે ભિક્ષૂ પ્રતિમા વહી તથા ફલાશેં ઉપસર્ગ પરીસહ્યા તિવારેં હું પણ સહું, અથવા તપ કરું' ઇત્યાદિ. ઇમ કરતાં **સુજસ ગુણ** ક૦ ભલા જસનો ગુણ વધારે. યતઃ-

'जे जत्थ जया जइया, बहुसुआ चरणकरणमाउत्ता, जं ते समायरंति आलंबणं तीव्वसङ्ढाणं ॥ १ ॥'

ઇત્યાવશ્યકે. ૫૭ [૩.૧૫]

એ ઢાલમાં ઘણો 'વંદનક નિર્યુક્તિ'નો અધિકાર છે.

સુo જે મુનિ મંદસંવેગી હોય તે શિથિલાચારનાં આલંબનો લે. જેમ મંગુ આચાર્ય મથુરામાં સુકાળમાં પણ એક ઠામે રહ્યા. જયારે તીવ્ર સંવેગી-આકરા વૈરાગ્યવંત સાધુ સાચા સંયત મુનિરાજનું આલંબન લે. જેમકે અમુક મુનિએ ઉપસર્ગી-પરિષહો સહ્યા તેમ હું પણ સહન કરૂં,તપ તપું વગેરે. આમ તેઓ સાચો યશ-ગુણ વધારે.

(એ ત્રીજી ઢાલમાં શ્લોક ૧૩૦, અ. ૧૭)

#### ઢાળ ચોથી

(પ્રભુ પાસનું મુખડું જોવા – એ દેશી)

બાo ત્રીજી ઢાલમાં ઇમ કહ્યું જે હીણા આલંબણ લેઇનઇં પોતે હીણાચારી થાય. તે હીણાચારી હોય તે શુદ્ધાચારીના છિદ્ર કાઢે. તે વાત ચોથા ઢાલમાં કહિઇ છે.

સુણયો સીમંધર સ્વામી, વલી એક કહું શિર નામી, મારગ કરતાને પ્રેરેં, દુર્જન જે દૂષણ હેરેં. ૫૮ [૪-૧]

બા૦ હે શ્રી સીમંધર સાહિબ, સુણયો ક૦ અવધારયો. વલી ક૦ પૂર્વે કહી તેથી બીજી વાત એક કહું છું. શિર નામી ક૦ મસ્તકેં નમીનેં, નમસ્કાર કરીનેં જે શુદ્ધ મારગના કરતા ક૦ પાલતા અહેવાનેં પ્રેરે ક૦ ઉદેરે. કોણ પ્રેરે તે કહે છે. દુર્જન ક૦ ખલ છે, છિદ્રાન્વેષી છે તે કહે છે. જે દૂષણ હેરે ક૦ પારકા અછતાં દૂષણ જુઇં. પ૮ [૪-૧]

સુo હે સીમંધર સાહિબ! તમને નમસ્કાર કરીને, વળી એક બીજી વાત કહું. આવા જે છિદ્રાન્વેષીઓ છે તે શુદ્ધાચારીઓનાં દૂષણો જુએ.

કહે નિજ સાખેં વ્રત પાલો, પણિ ધર્મદેશના ટાલો, જન મેલ્યાનું સ્યું કાંમ, બહુ બોલ્યું નિંદા ઠામ.પ૯ [૪-૨]

બાo તે ઇમ કહે છે જે નિજ સાખેં કo પોતાની સાખેં વ્રત પાલો અને ધર્મ કરો. પણિ લોક ભેલા કરીનેં ધર્મદેશના ટાલો. દેશના દેવાનું સ્યું કામ છે ? ઇમ કરીને લોક ભેલા કર્યાનું સ્યું કામ છે ! પણ ઘણું બોલતાં કોઇક અવસરે નિંદાનું સ્થાનક પણ થાય. ૫૯ [૪-૨]

સુo તેઓ એમ કહે કે ' તમે જાતે ધર્મ પાળો, વ્રત કરો પણ ટોળાં ભેગાં કરીને ધર્મદેશના કરવાનું ટાળો. સમૂહ ભેગો કર્યાનું શું કામ ? કેમકે ઘણું બોલતાં ક્યારેક નિંદાનું સ્થાનક પણ થાય.'

### ઇમ કહેતાં મારગ ગોપે, ખોટૂં દૂષણ આરોપે, જે નિર્ભય મારગ બોલેં, તે કહ્યો દ્વીપનેં તોલે. ! ૬૦ [૪-૩]

બાo ઇમ તે વાત કહે છેં પણિ મારગ ગોપે ક૦ શુદ્ધ મારગને ઉલવે છેં. ખોટૂં દૂષણ ક૦ ખોટા ખોટા દૂષણનો આરોપણ કરે છેં. જે પ્રાણી નિર્ભય ક૦ કોઇ પ્રવાહ ન રાખેં અને મારગ બોલે ક૦ શુદ્ધ મારગ ભાખેં તે દ્વીપને તોલે શાસ્ત્રમાં કહ્યો છે. ઉક્તં ચ —

'जो सम्मं जिणमग्गं, पयासए निब्भओ णिरासंसो । सो भव्वाण जणाणं, दीवसमो भवसमुद्दंमि ॥ १ ॥ ६० [४-3]

સુo આમ કહીને તેઓ શુદ્ધ માર્ગને છુપાવે છે. ખોટું આરોપણ કરે છે. જે શુદ્ધ માર્ગ ભાખે છે તેને શાસ્ત્રમાં ભવસાગર વચ્ચેના દ્વીપની તોલે ગણ્યો છે.

### અજ્ઞાની ગારવરસીયા, જે જન છે કુમતે ગ્રસિયા, તેહનો કુંણ ટાલણહાર, વિણ ધર્મ દેશનાસાર. ૬૧ [૪-૪]

બાo જે અજ્ઞાની ક૦ મિથ્યાજ્ઞાની હોય અથવા ગારવરસીયા ક૦ ઋદ્ધિગારવ, રસગારવ, શાતાગારવમાં મગ્ન થયા. વલી જે પ્રાણી કુમતિગ્રસીયા ક૦ કદાગ્રહેં કુશ્રદ્ધાઇં ગ્રસાઇ રહ્યા છે એતલેં અન્ય અન્ય દર્શનના ગ્રહવંત છે, તેહનો કુંણ ટાલણહાર છઇં? એતલે તે કુમતિ ટાલવા કુંણ સમર્થ હોય? સાર ધર્મદેશના વિના સુમાર્ગ-કુમાર્ગની સી ખબરિ પડે? દ૧ [૪-૪]

સુo અજ્ઞાની, ગારવરસિયા અને કુમતિગ્રસ્ત જનોની કુમતિને ધર્મ-દેશના વિના અન્ય કોણ ટાળી શકે ? ધર્મદેશના વિના સુમાર્ગ-કુમાર્ગોની ખબર શી રીતે પડે ?

ગીતારથ જયણાવંત, ભવભીરુ જેહ મહંત, તસ વયણે લોકે તરીઈ, જિમ પ્રવહણથી ભરદરીઈ. ૬૨ [૪ ૫]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo હવે કેહવા પુરુષ દેશના દિઇ તે કહે છેં. ગીતાર્થ હોય. યતઃ-'गीयं भण्णइ सुत्तं अत्थो तस्सेव होइ वक्खाणं।

उभएण य संज्तो, सो गीयत्थो मृणेयव्वो ॥ १ ॥' [६.२. प्र.. गाथा उपनीवृत्ति]

જયણાવંત હોય ક૦ છકાયના રક્ષક હોય. ભવભીર ક૦ વલી સંસારથી બીહતા હોય જે રખે ખોટું બોલીઇ તે સંસાર વધે. વલી **મહંત** ક૦ મોહટા હોય એતલે ગુર્ણે ગિરૂઆ હોય. **તસ વયણેં** ક૦ તે પુરુષોત્તમનાં વચન થકી લોકોઇં તરીઇં; **જિમ પ્રવહણથી** ક૦ જિહાજથી ભ**રદરીઇ** ક૦ ભરસમુદ્ર પાર પામીઇ. તિમ ગીતાર્થની દેશનાઇ સંસાર-સમુદ્ર લોકેં તરીઇ. ૬૨ [૪-૫]

સુ૦ જે ગીતાર્થ છે. જયણાવંત છે. ભવભીરુ છે. મહંત છે તેવા ઉત્તમ પુરુષોનાં વચનથી જ લોકો તરી શકે, જેમ વહાણથી ભરસમુદ્રનો પાર પામી શકાય.

બીજો તો બોલી બોલેં, સ્યું કીજેં નિર્ગુણ ટોલેં, ભાષા-કુસીલ તો લેખો, જન 'મહાનિશીર્થે' દેખો. ૬૩ [૪-૬]

બાO ગીતાર્થ વિના ડાહી વાતો કરે છે તેહને શિખામણ દિઇ છઇ પ્રીજો તો ક૦ ગીતાર્થ વિના બીજો **બોલી બોલેં** ક૦ બોલીનેં એતલે દેશના પ્રમુખ દેઇનેં બોલે છેં. સંસારસમુદ્રમાં નાખે છે શ્રોતાને. ઇતિ ભાવઃ. તે કારણ માટે નિર્ગુણ ટોલાને સ્યું કરીઇ ? એટલે ગીતાર્થ વિના ઘણુઇં ટોલું .મેલ્યું હોય પિણ સ્યા કામનું ? તે અગીતાર્થ ઘણું બોલે, ઉન્માર્ગ પ્રરૂપે તો ત્રેહનેં ભાષા-કુશીલનેં લેખે જાણવા. જન ક૦ હે જન, હે [લોક], લોકીક માષા માટે એકવચન. માટે ઇમ કહેવું જે હે લોકો, એ વાત '<mark>મહાનિશીથસૂત્ર'માં દેખો</mark> ક૦ જુઓ. જથા–

'कसीलोसन्नपासत्थे. सच्छंदे सबले तहा । दिद्रीए वि इमे पंच, गोयमा, न निरिक्खए ॥ १ ॥ ं पंचेए सुमहापावे जो न विन्जिन्ज गोयमा। संलावाइ कुसीलेहिं भमीहि सो सुमइ जहा ॥ २ ॥'

ઇતિ 'મહાનિશીથે.'

એહમાં ઇમ કહ્યું છે જે પાંચને ન વર્જે તેહમાં સંલાપ કુશીલાદિ દોષ આવે અને તે દોષથી સુમતિની પરે સંસાર ભમેં તથા —

'तहा जिन्भाकुसीले से णं अणेगहा

तित्त कडुअ-कसाय महुराइं-लवणाइ रसाइ आसायंते अदिट्ठासुयाइं इहपरलोगोभयविरुद्धाईं सदोसाइं मयारजयारु च्चारणाइ अयसऽब्भक्खाणं संताभिओग्गाइं वा भणंते असमयनूधम्मदेसणापवत्तणापवत्तणेण य जिब्धाकुसीले णेए! से भयवं! किं भासाए भासियाए कुसीलत्तं भवइ? गोयमा! भवइ से भयवं! जइ एवं ता धम्मदेसणं न कायव्वं? गोयमा!

सावज्जऽणवज्जाणं वयणाणं जो न जाणइ पइविसेसं। वुत्तुंपि तस्स न क्खमं किमंग ! पुण देसणं काउं॥ ઇति 'मહानिशीथे.' [३ /१२०] ६३ [४-६]

સુo જે ગીતાર્થ નથી છતાં ધર્મદેશના આપવા જાય છે તે તો શ્રોતાને સંસારસમુદ્રમાં ડુબાડે છે. ગીતાર્થ વિના નિર્ગુણોનું ટોળું મળ્યું હોય તો પણ શા કામનું ? જે અગીતાર્થ ઘણું બોલે ને ઉન્માર્ગને પ્રરૂપે તેને ભાષા-કુશીલ જાણવા. આ વાત 'મહાનિશીથ'માં કહી છે.

જનમેલનની નહીં ઇહા, મુનિ ભાખે મારગ નિરીહા, જો બહુજન સુણવા આવેં, તો લાભ ધરમનો પાવેં. ૬૪ [૪-૭]

બાo જનમેલનની નહીં ઇહા કo લોક ભેલા કરવાની ઇચ્છા તો નથી અને ધર્મ જાણીને લોક આવી બેસેં તેને મુનીશ્વર જૈન માર્ગ ભાખે - કહે; પિણ નિરીહ થકા કહે. કોડી માત્રની આશા ન રાખે. યશ-માનની ઇચ્છાઇ ન કહેં. એ રીતે ધર્મદેશના દેતાં કદાચિત્ ઘણાં લોક સાંભલવા આવે. તો લાભ ધર્મનો પાવેં કo તો ધર્મનો લાભ ઘણો થાય. ઘણાં લોક ધર્મ પામેં. સંસાર તરઇ. ૬૪ [૪-૭]

સુ૦ ધર્મપ્રાપ્તિ અર્થે લોકો આવે તેમને મુનીશ્વર જૈન માર્ગ ભાખે, પણ લોકોને ભેગા કરવાની ઇચ્છાથી નહીં. કોડી માત્ર મેળવવાની આશા ન રાખે. યશ-માનની એમને લવલેશ અપેક્ષા નથી. લોકો સાંભળવા આવે તો ધર્મ-લાભ પ્રાપ્ત કરે, સંસારને તરે એ જ પ્રયોજને ધર્મદેશના કરે. પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૪૫ તેહને જો મારગ ન ભાખેં, તો અંતરાય કલ ચાખેં, મુનિ શક્તિ છતી નવિ ગોપેં, વારે તેહનેં શ્રુત કોપેં. ૬૫ [૪-૮]

બાo તથા જે ધર્મ સાંભલવા આવ્યા તેહને ધર્મમાર્ગ ન કહે, ન સંભલાવે તે મુનિ અંતરાય ક૦ જ્ઞાનનો જે અંતરાય કર્યો તેહનાં ફલ ચાખે ક૦ ભોગવે. એતલે જ્ઞાનાવરણી કર્મ બંધાય. યતઃ-

'अन्नाणी वक्खाणं करेड़ जो तस्स होइ पावफलं। नाणी वि जो न भासइ, सो लहए नाणविग्घं खु. ॥ १ ॥' ઇति 'હितोपदेशभाक्षा'यां.

તે માટે મુનિ દેશના દેવાની શક્તિ છતી હોય તો ગોપવેં નહીં અથવા દેશના દેતો શક્તિ ગોપવે નહીં. એતલે દેશના દેતો થાકે નહીં. તથા ધમ્મદેશના દેતાં વારે છે, જે ના કહે છે તેહનેં ક૦ તે પ્રાણીને શ્રુત કોપેં ક૦ ભવાંતરે જ્ઞાનાવરણ બાંધ્યું હોય તે ઉદય થાય. અજ્ઞાનપણું આવેં એતલે શ્રુત કોપ્યું. ૬૫ [૪-૮]

સુo ધર્મ-ઇચ્છુક લોકોને જો મુનિ ધર્મમાર્ગ ન સંભળાવે તો તે જ્ઞાના-વરણીય કર્મ બાંધે છે. શક્તિ હોય તો દેશના આપવાનું મુનિ ગોપવે નહીં કે થાકે નહીં. જે ધર્મદેશના કરતાં વારે છે કે ના કહે છે તે પ્રાણીને ભવાંતરે બાંધેલા જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ઉદય થાય છે, ને અજ્ઞાનપણું આવે છે.

નિવ નિંદા મારગ કહતાં, સમપરિણામેં ગહગહતાં, મુનિ અદયરિત્ત મનરંગેં, જોઇ લીજેં બીજેં અંગે. ૬૬ [૪-૯]

બાo શુદ્ધ માર્ગ કહેતાં નિવ નિંદા ક૦ નિંદા નથી જે માટે દેશના તે જ્ઞાનનું હેતૂ છેં. સમપરિણામેં રાગદ્વેષ ક૦ રાગદ્વેષ રહિતપણે કોઇ ઉપરિ રાગદ્વેષ ન કરેં, કોઇનું નામ દેઇ અવર્ણવાદ ન બોલે. ગહગહતાં ક૦ એ રીતે હર્ષ પામી ભાખેં ઇમ આર્દ્રકુમારનું ચરિત્ર બીજું અંગ શ્રી 'સૂગડાંગ સૂત્ર' મધ્યે અધ્યયન દ, દ્વિતીય શ્રુતસ્કંધે જોઇ લેજયો. યથા –

'इमं वयं तं तुमं पाउकुव्वं, पावाइणो गरिहसि सव्व एव । पावाइणो पुढो किट्टयंता, सयं सयं दिट्टि करेंति पाउ.' ॥ १ ॥ ते अन्नमन्नस्स गरहमाणा, अक्खंति उ समणा माहणा य । सतो य अत्थि असतो य नत्थी, गरहामो दिट्ठिं न गरहामो किंचि.'॥ २॥ 'ण किंचि रूवेणऽभिधारयामो, सदिट्ठिमग्गं तु करेमि पाउं' । ઇત્યાદિ અધિકાર જોજયો. **મનરં**ગે કરીને જોજયો. દ૬ [४-૯]

સુo શુદ્ધ માર્ગના પ્રરૂપણમાં નિંદા કે રાગદ્વેષ નથી. દેશના જ્ઞાન માટે છે. દેશના હર્ષ પામીને કરે. આ માટે 'સુયગડાંગ સૂત્ર'માં આર્દ્રકુમારનું ચરિત્ર જોવું.

કોઇ ભાખે નિવ સમઝાવો, શ્રાવકને ગૂઢા ભાવો, જે જૂઠ કહ્યા લહકા, શ્રાવક સૂત્રેં ગહિયકા. ૬૭ [૪-૧૦]

બાo વલી કેતલાક કહે છેં જે નિવ સમઝાવો. સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ વાતો શ્રાવકને સ્યું સમઝાવો છો. શ્રાવકને ગૂઢ ભાવ ક૦ સૂક્ષ્મ ભાવ ન સમઝાવસ્યો. એતલે સહુને પૂછતા ફરસ્યેં, સાહમા છિદ્ર જોસ્યે. ઇતિ ભાવઃ. ઇમ કહે છે તે જૂઠા ક૦ ખોટું કહે છે જે કારણ માટે શ્રાવકોને તો શ્રી 'ભગવતીસૂત્ર' [૨/૫/૧૦૭] મધ્યે 'लद्धश्रु, गहियद्य, पुच्छियद्य, अहिगयद्य, विणिच्छियद्य,' ઇત્યાદિક ભાવ કહ્યો છે. તિવારેં જો શ્રાવકને ગૂઢ અર્થે ન સમઝાવ્યા હોય તો એ પાઠ કિમ કહ્યા છે ? ઇતિ ભાવઃ. ૬૭ [૪-૧૦]

સુo વળી કેટલાક કહે છે કે 'શ્રાવકને સૂક્ષ્મ વાતો, ગૂઢ ભાવો ન સમજાવવા. એમ કરતાં તેઓ પૂછતા ફરશે ને આપણાં છિદ્ર જોશે.' આમ કહેનારા ખોટું કહે છે. જો શ્રાવકને ગૂઢ અર્થ ન સમજાવ્યા હોય તો પછી 'શ્રી ભગવતી સૂત્ર' માં એમને 'લદ્ધકા, ગહિયકા…' કેમ કહ્યા છે?

કોઇ કહે 'નવિ સી જોડી, શ્રુતમાં નહીં કાંઇ ખોડી', તે મિથ્યા ઉદ્ધત ભાવા, શ્રુત-જલિધ પ્રવેશે નાવા. ૬૮ [૪-૧૧]

બાo વલી કોઇક અસમંજસ ઇંમ બોલે છે, જે 'નવી સી જોડી કo નવા ગ્રંથ અથવા સ્તવન-સજઝાય જોડવાનું સ્યું કામ છેં ? શ્રુત કo સિદ્ધાંત માંહિ નહીં કાંયે ખોડી કo કાંય ખોડિ નથી. એતલે સિદ્ધાંતમાં છે તે કરતાં તુમેં અધિક સ્યું કહેસ્યો ?' તે મિથ્યા કo એહવૂં કહે છે તે ખોટૂં કહે છે. જે માટે સિદ્ધાંતમાંથી ઉદ્ધરીને ગ્રંથ કર્યા છે તે ભાવ છે. તે

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

નાવા સરીખા છે. શ્રુતજલિ ક૦ શ્રુતસમુદ્રમાં પ્રવેશે ક૦ પેસવાને, એતલે સમુદ્રમાં તો પેસાય જો નાવ હોય. તિમ સિદ્ધાંતસમુદ્રમાં તો પેસાય જો એ ગ્રંથપ્રકરણ રૂપીઆં નાવડાં હોય. ઇતિ ભાવઃ. ૬૮ [૪-૧૧]

સુo વળી કેટલાક અણસમજુઓ એમ કહે છે કે 'સ્તવન સજઝાય આદિ નવી નવી રચનાઓ કરવાનું શું કામ છે ?' આ ખોટું છે. સિદ્ધાંત-શાસ્ત્રોનો આધાર લઇને જે ગ્રંથો કર્યા છે તે તો નાવ સરીખા છે જે દ્વારા શ્રુતસમુદ્રમાં પ્રવેશી શકાય છે.

પૂર્વસૂરીઇ કીધી, તેણેં જો નવી કરવી સિદ્ધિ, તો સર્વે કીધો ધર્મ, નવિ કરવો જોયો મર્મ.૬૯ [૪-૧૨]

બાo 'પૂર્વાચાર્યે જોડિ કીધી ક૦ કરી છઇં, તેહ જ ભણો તે માટે જો નિવ કરવી સિદ્ધી ક૦ નવી જોડિ ન કરવી ઇંમ વાત સિદ્ધ થઇ, ઇમ ઠર્યું' ઇમ જો કહેસ્યો તો સર્વે ક૦ પૂર્વે થયા તિણેં ઉત્તમ જીવોઇ સર્વે ધર્મ કર્યા છે તે માટે તુમ્હે વલી ધર્મ સ્યું કરવા કરો છો ? ન કરવો. પૂર્વે જોડી કરી છે માટે નવી ન કરવી તો પૂર્વે ધર્મ ઘણાઇં જીવેં કર્યો છે, આપણનેં ન કરવો એ મર્મ ક૦ એ ભાવઃ. ૬૯ [૪-૧૨]

સુo આના પ્રતિવાદમાં તેઓ કહેશે કે 'પૂર્વે સૂરિઓએ રચેલા શ્રંથો જ ભણોને ! નવી રચનાઓની શી જરૂર છે ?' જો આમ જ કહેશો તો પછી પૂર્વે થયેલા ઉત્તમ જીવોએ ખૂબ ધર્મ કર્યો છે તો તમે ધર્મ પણ શું કરવા કરો છો ? ન કરવો ?

પૂરવ બુદ્ધને બહુમાનેં, નિજ શકતિં મારગ જ્ઞાનેં, ગુરુકુલવાસીનેં જોડી, યુગતિ એહમાં નહીં ખોડી. ૭૦ [૪-૧૩]

બાo હવે કહે છે જે આવો થઇને જોડે તો કાંય દોષ નથી. પૂરવ બુદ્ધને બહુમાને ક૦ પૂર્વે પંડિત ગીતાર્થ થયા તેહના બહુમાન કરે, જે 'પૂર્વાચાર્યને આગલિ હું તે સ્યા હિસાબમાં છું!' પણિ તેહનું વચન ખંડે નહી, તથા પોતાની શક્તિ પ્રમાણે એતલે શક્તિથી અધિક જો[યો]જના ન કરે. તે કરે તો કોઇક ઠેકાણે ખોટૂં આવી જાય તે માટે શક્તિ પ્રમાણે જોડઇ. તથા મારગજ્ઞાને ક૦ જૈન માર્ગનું જ્ઞાન ચોખું હોય તો જોડે, તથા ૪૮ હૈ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

વલી ગુરુકુલવાસી હોય, જે માટે ગુરુકુલવાસી હોય તે સંપ્રદાય શુદ્ધ જાણે. તિવારે યથાર્થ જોડાય. એહવા પુરુષને જોડવું તે યુક્ત ક૦ ઘટમાન છે, એહમાં કોય ખોડિ નથી. એતલે હાણી નથી. ૭૦ [૪-૧૩]

સુ૦ નવી રચના કરનાર પ્રંથકાર જો પૂર્વે થયેલા ગીતાર્થનું બહુમાન કરે, એમની આગળ નમ્રતા સેવે, તેમનું વચન ખંડિત ન કરે, શક્તિની મયદામાં પ્રંથ-આયોજન કરે, એનું જૈન માર્ગનું જ્ઞાન નિર્મળ હોય અને વળી ગુરુકુલવાસી હોય અને રચના કરે તો તે યોગ્ય છે, એમાં કોઇ દોષ નથી.

# ઇમ શ્રુતનો નહીં ઉચ્છેદ, એ તો એક દેશનો ભેદ, એ અર્થ સુણી ઉલ્લાસેં, ભવિ વસ્તે શ્રુત અભ્યાસેં. ૭૧ [૪-૧૪]

બાo ઇંમ નિવ જોડિ કરતાં શ્રુતનો ઉચ્છેદ નથી થાતો. એતલે શ્રુતિવિ[વૃ]દ્ધિ થાય છે. એ તો એક દેશના ભેદ ક0 એક દેશે ભેદ છે, એતલે ગ્રંથ નામેં ભેદ છે, પિષ આત્યંતિક ભેદ નથી. વલી એ અર્થ સુષ્ષી ઉલ્લાસે ક0 એ ગ્રંથના અર્થ જે ભાવ તે હર્ષે સાંભલીનેં ભવ્ય પ્રાણી શ્રુતજ્ઞાન ભણવાના અભ્યાસમાં વરતે. જે માટે ઇમ ઉપજે જે આ ગ્રંથમાં આતલી વાત કહી છે, તો સિદ્ધાંતમાં તો ઘણા સૂક્ષ્મ ભાવ કહ્યા હસ્યે. તે સારુ ભણવાનો અભ્યાસ કરે તે માટે નવી જોડી તે સિદ્ધાંતની વૃદ્ધિ કરે છે, પણ ઉચ્છેદ નથી કરતી. ઇતિ ભાવ:. ૭૧ [૪-૧૪]

સુo આમ નવી રચના કરતાં શ્રુતનો ઉચ્છેદ નથી, બલ્કે શ્રુતની વૃદ્ધિ છે. એમાં ગ્રંથનામનો ભેદ છે, આત્યંતિક ભેદ નથી.વળી આવા ગ્રંથના અર્થ-ભાવો હર્ષોલ્લાસપૂર્વક સાંભળીને વ્યક્તિ શ્રુતાભ્યાસમાં પ્રવર્તે. ભણનારને એમ થાય કે આ ગ્રંથમાં જ જો આટલી વાતો કહી છે તો મૂળ સિદ્ધાંતમાં કેવા કેવા સૂક્ષ્મ ભાવો કહ્યા હશે !

# ઇહાં દૂષણ એક કહાય, જે ખલને પીડા થાય, તો પણ એ નવી છોડીજેં, જો સજ્જનનેં સુખ દીજેં. ૭૨ [૪-૧૫]

બાO ઇહાં એક દૂષણ કહેવાય છઇં. જે ખલ લોક હોય તેહને પીડા થાય. સ્યા માટે ? જે પંડિત લોક ગ્રંથ કરે છે તેહથી પંડિતોનો યશવાદ બોલાય છે તે ખલથી ખમાતું નથી માટે તેહને પીડા થાય છે. **તોહિ પણિ એ** ક૦ નવી જોડી તે **નવી છોડીજેં** ક૦ ન મુંકીઇં. જો સજ્જનને સુખ દીજીઇ તો નવાનવા ગ્રંથ જોડતાં જઇઇં પણિ થાકીઇં નહીં. ઇતિ ભાવઃ. ૭૨ [૪-૧૫]

સુo પંજા પંડિતો જે શ્રંથ કરે છે અને એમનો યશવાદ થાય છે. તે દુષ્ટ લોકોથી ખમાતું નથી ને વ્યથિત થાય છે. તો પણ નવી નવી રચનાઓ કરવામાં થાકવું નહીં, કેમકે તે સજ્જનોને સુખ આપે છે.

## તે પુણ્યે હોસ્યે તોષ, તેહને પણ ઈમ નહીં દોષ, ઊજમતાં હિયડે હીસી, જોઇ લીજેં પહેલી વીસી. ૭૩ [૪-૧૬]

બાo તે નવા ગ્રંથ જોડતાં પુણ્ય થાસ્યેં. તે પુણ્યેં કરીને સજ્જન લોકનેં સંતોષ ઉપજસ્યેં. ઇહાં સજ્જન પદ બાહિરથી લીજીઇં. ઉપગાર થાસ્યેં. તેહને પણ કo તે ખલને પિણ ઇમ દોષ નથી. એતલે તેહને પણ પીડા નહીં થાય. ઉજમતાં કo ઉદ્યમ કરી હીયડેં હીસી કo હીયામાં હર્ષ પામીને. એ અર્થ પ્રથમ 'વીસી'[ગા.૮] માં હરિભદ્રસૂરિઇં કહ્યું છે તે જોઇ લેજયો. યત:-

'इक्को पुण होइ दोसो, जं जायइ खलजणस्स पीडित । तह वि पयट्टो इत्थं, दड्डं सुयणाण अइतोसं ॥ १ ॥ तत्तो चिय तं कुसलं, तत्तो तेसिंपि होहि ण हु पीडा । सुद्धासया पवित्ती, सत्थे निद्दोसिया भणिया ॥ २ ॥

इत्यादि. ७३ [४-१६]

સુo નવા ત્રંથો રચતાં પુણ્ય થશે, પુણ્યથી સજ્જનોને સંતોષ મળશે, અને ખલ લોકોને પણ એથી કાંઇ પીડા નથી કેમકે એમના હૈયામાં પણ એથી હર્ષ ઊપજે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ પ્રથમ 'વીસી'માં આ કહ્યું છે.

## કહેં કોઇક જૂદી રીતેં, મુનિ ભિક્ષા ભાંજે ભીતિ, તે જૂદૂં શુભ મતિ ઇહેં, મુનિ અંતરાયથી બીહેં. ૭૪ [૪-૧૭]

બાo પ્રથમ 'વીસી' મધ્યે વલી કોઇક તો જૂદી જ રીતેં કહે છેં જે દેશનાની ના કહીઇં છીઇં. તેહનો એ આશય છે : મુનિ દેશના દેતા અમ્હારી ભિક્ષા ભાંગો છો, જે કારણેં તુમ્હે એહવો માર્ગ પ્રરૂપો એતલે અમને ભિક્ષા કોઇ ન આપે. ભીતિ ક૦ ભય માટે ના કહીઇ છીઇં. તે જૂઠું ક૦ એહ પણ

ખોટું બોલે છે. જે માટઇ તે મુનિ શુભ મતિને ઇચ્છે છે - વાંછે છે. એતલે ઉત્તરોત્તર શુભ અધ્યવસાય રાખનારા છઇં. ઇતિભાવઃ. તે એહવા મુનિ અંતરાયથી બીહે છે. જે કોઇને અંતરાય પાડીસ્યું તો પોતાને અંતરાયકર્મ બંધાસ્યેં. તે ભિક્ષા કિમ ભાંજે ઇતિ ભાવઃ ૭૪ [૪-૧૭]

સુo કોઇક વળી અહીં જુદી જ વાત કરે છે. 'અમે દેશનાની ના કહીએ છીએ તેનો આશય એ છે કે એથી અમારી ભિક્ષા ભાંગે છે. આવો માર્ગ પ્રરૂપતાં અમને કોઇ ભિક્ષા જ ન આપે. આ બીકે અમે ના કહીએ છીએ.' આ પણ ખોટું છે. મુનિ તો ઉત્તરોત્તર શુભ અધ્યવસાય રાખનારા છે. મુનિરાજ તો અંતરાયથી, અંતરાયકર્મ બંધાયાથી ડરે. તો કોઇની ભિક્ષા કેમ ભાંગે ?

## જે જન છે અતિ પરિણામી, વળી જેહ નહીં પરિણામી, તેહનેં નિતેં સમજાવે, ગુરુ કલ્પ વચન મન ભાવે. ૭૫ [૪-૧૮]

જે લોક અતિપરિણામી છે ક૦ એક નિશ્ચયમાર્ગ જ આદર્યો છે, જે માટે પોતે જ આગલિ કહેસ્યેં.-

'ભેદ લવ જાણતાં કેઇ મારગ તજેં, હોય અતિપરિણતિ પરસમય થિતી ભજઈ'.

વલી કેતલાઇક લોક **નહીં પરિણામી** ક૦ કેવલ વ્યવહાર જ આદરે છે. ક્રિયાવ્યવહારમાં રાતા, પણિ નિશ્ચયમાર્ગ જાણતા જ નથી.

જે માટે પોતે જ આગલ કહેસ્યેં. -'કેઇ નિવ ભેદ જાણે અપરિણતમતી, શુદ્ધનય અતિહિં ગંભીર છે તે વતી.'

એ વચનથી તો ઇમ જાણીઇ છીઇ જે અતિપરિણતી તે નિશ્ચયવાદી અને અપરિણતી તે વ્યવહારવાદી. તથા 'વિશેષાવશ્યક' મધ્યે તો ઇમ વૃત્તિકારેં લિખ્યું છે. –

'इह शिष्यास्त्रिविधास्तद्यथा-अपरिणामाः अतिपरिणामाः परिणामाश्चेति, तत्राऽविषुलमतयोऽगीतार्था अपरिणतजिनमतरहस्याः अपरिणामाः, अतिव्यासापवाददृष्टयोऽतिपरिणामाः, सम्यक् परिणतजिनवचनास्तु मध्यस्थवृत्तयः परिणामाः, तत्र ये अपरिणामास्ते नयानां यः स्वस्व आत्मीय आत्मीय विषयो ज्ञानमेव श्रेयः क्रिया वा श्रेय इत्यादिकस्तमश्रद्धानाः, येत्वितपरिणामाः, तेऽपि यदेवैकेन नयेन क्रियादिकं वस्तु प्रोक्तं तदेव तन्मात्रं प्रमाणतया गृहणंतः' ઇत्यादिङ क्षिण्युं छे.

ઇહાં તો પૂર્વોક્ત અર્થ પણ લાગે છે. તથા મહાભાષ્યોક્ત અર્થ પણ લાગે છે. વલી વિશેષ બહુશ્રુત કહે તે ખરું. તેહનેં ગુરુ સમઝાવે છેં. ઇતિ ભાવ:. એહવા જે લોક છે તેહનેં નીતિ ક૦ ન્યાયમાર્ગ સ્યાદ્વાદમાર્ગ દેખાડી સમઝાવે છેં અથવા નિતિં ક૦ નિરંતર દેશનાઇં કરી સમઝાવે છે. કોણેં સમઝાવે છે તે કહે છેં. ગુરુ ક૦ ગુરુ સમઝાવે છે ઇમ 'બૃહત્કલ્પ'માં વચન છે. તે મનમાં ભાવીને કહે છે યત:-

'अइपरिणइ अपरिणइ, दुण्हं वि मग्गं जणो पणासंति । तम्हा देसणमाइक्खइ, सुहगुरु मग्गरक्खट्ठा ॥ १ ॥' ७५ [४-९८]

સુo જે અતિપરિણામી છે તે નિશ્વયમાર્ગ આદરનારા છે. અને કેટલાક અપરિણામી છે તે કેવળ ક્રિયા-વ્યવહારમાં રાચનારા છે. તે નિશ્વયમાર્ગ જાણતા નથી. આમ અતિપરિણતી તે નિશ્વયવાદી અને અપરિણતી તે વ્યવહારવાદી. આવા બન્ને લોકોને ગુરુ ન્યાયમાર્ગ, સ્યાદ્ધાદમાર્ગ, દેખાડીને નિરંતર દેશના દ્વારા સમજાવે છે. 'બૃહત્કલ્પ'માં આમ કહ્યું છે.

ખલવયણ ગર્ણે કુણ સૂરા, જે કાઢેં પયમાં પૂરા, તુઝ સેવામાં જો રહીઇ, તો પ્રભુ જસલીલા લહીઇ. ૭૬ [૪-૧૯]

બા૦ તે માટે ખલ લોકનાં વચન છે તે સૂરા ક૦ સૂરવીર દેશના પ્રમુખને વિષે છે તે કુણ ગણે ? ક૦ પાતરમાં આણતા જ નથી. જે ખલ પય ક૦ દૂધમાંથી પણિ પૂરા કાઢે. જે માટે દેશના તે ગુણકારી છે તેહને અહિતકારી કહે છે. તે માટે હે પ્રભુજી, તેહનાં વચન લેખામાં ગણિઇ નહીં અને તાહરી સેવામાં રહીઇ ક૦ તુમ્હારી આજ્ઞા પાલીઇ. એતલે તુમ્હારી આજ્ઞા છે જે દેશના દેતાં લાભે છે તે માટે દેશના દીજીઇ. એ તુમ્હા[રી] સેવા છે. તે સેવામાં જો રહીઇ તો જસલીલા પામીઇ. પ્રભુપદ સંબોધન કરી આગલેં સંબંધ કર્યો છે. અથવા પ્રભુતાનો યશ તેહની લીલા પામીઇ. ઇતિ. ૭૬ [૪-૧૯]

સુo માટે 'દેશના ન દેવી' એવાં ખલ લોકોનાં વચનને કોણ શૂરવીર ગણનામાં લે ? ખલ પુરુષ તો દૂધમાંથી યે પોરા કાઢે. માટે તેઓ ગુણકારી દેશનાને પણ અહિતકારી કહે છે. માટે તેમનાં વચન ગણનામાં લેવાય નહીં, તમારી જ આજ્ઞા પળાય. 'દેશના આપતાં લાભ છે.' એવી તમારી આજ્ઞા છે. એનું પાલન જ તમારી સેવા છે. એમ કરતાં જશલીલા પમાય.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૧૨૪ અક્ષર ૨૬.)



#### ટાળ પાંચમી

બાo ચોથી ઢાલને વિષે ખલલોકે ગુણવંતને દૂષણ દીધાં તેહના સમાધાન કર્યાં. હવે પાંચમી ઢાળમાં ખલલોક નિર્ગુણી પોતાના આત્માને ગુણી કરી માને છે તેહને દોષ દીઇં છે. એ સંબંધઇં પાંચમો ઢાલ કહે છે.

(મંત્રી કહે રાજસભામાં - એ દેશી)

વિષમકાલને જોરે કેઇ, ઉઠ્યા જડ મલધારી રે, ગુરુ ગચ્છ છોડિ મારગ લોપી, કહેં અમ્હે ઉગ્રવિહારી રે. ૭૭ [૫-૧]

બાo વિષમ કાલને જોરે પાંચમો આરો હુંડા અવસર્પિણીનેં જોરેં કેઇ ક0 કેતલાક ઉઠ્યા ક0 પ્રગટ થયા. જડ ક0 મૂર્ખ, મલધારી ક0 બાહ્ય શરીરે મેલા, અંતરંગ પાપમયલેં કરી મેલા. તે મેલના ધરનારા એતલે એ ભાવ જે પ્રાઇં એ ઢાલ ઢુંઢીયા લોંકા આશ્રીને છે. પછે બીજાઇં જીવનેં સીખામણ છેં. હવે તે ઢુંઢીઆનેં માથે ગુરુ નથી તે માટે ઇમ કહ્યું જે 'ઉઠ્યા જડ મલધારી'. ઉક્તં ચ 'વગ્ગચૂલીકા'યાં શ્રુતહીલનાધ્યયનેં -

'विक्कम कालाओ पण्णरसय पणहत्तरी वासेसु, गएसु कोहंडी अपरिग्गिहयवंतरी पहावाओ भारहे वासे सुयहीलणाजिणपिडमाभित्त निसेहकारया सच्छंदायारा दुम्मेहा मिलणा दुग्गइगामिणो बहवे भिक्खायरा समुप्पिन्जिहितित्ति.'

ગુરુને તથા ગચ્છને છાંડી **મારગ લોપી** ક૦ ઉન્માર્ગ પ્રરૂપીને. વલી કોઇ પૂછે તેહને ઇમ ઉત્તર કહે, 'અમ્હે ઉગ્ર વિહારના કરનારા છું. અમ્હે અદ્ભુત માર્ગ પામ્યા છું.' ૭૭ [૫-૧]

સુo આ વિષમકાળમાં કેટલાક બાહ્ય-અભ્યંતર મેલ ધરનારા જડ મલધારીઓ પ્રગટ થયા જે પ્રાયઃ લુંકા હુંઢિયા છે. આ હુંઢિયાને માથે ગુરુ નથી. ગુરુ અને ગચ્છને છોડી એમણે ઉન્માર્ગ પ્રરૂપ્યો છે. તેઓ પોતાને ઉગ્રવિહારી તેમજ અદ્ભુત માર્ગ પામનારા ગણાવે છે.

શ્રી જિન તું આલંબન જગને, તુજ વિણ કવણ આધારો રે, ભગત લોકનેં કુમતિ-જલધિથી, બાંહિ ગ્રહીને તારો રે.

શ્રી જિન0 ૭૮ [૫-૨]

બા૦ શ્રી જિન બાહ્ય-અભ્યંતર લક્ષ્મીયુક્ત. બાહ્ય અતિશયાદિ, અભ્યં તર કેવલજ્ઞાનાદિક, તિણે યુક્ત એહવા હે જિન! તું હિ જ જગતનેં આલંબન છે, આધાર છે. તુમ્હ વિના કુણ આધાર છે? ભગત લોકો જે તુમ્હારી ભક્તિના કરનારા તેહનેં કુમતરૂપ જલિ ક૦ સમુદ્ર, તે થકી બાંહી ગ્રહીનેં તારો ક૦ પાર ઉતારો. એતલે નવનવા કદાગ્રહ ઉપજતા વારો. ૭૮ [૫.૨]

સુ૦ હે જિનરાજ ! જગતનું આલંબન તમે જ છો. કુમતિરૂપી સમુદ્રમાં પડેલાને તમે તારો અને નવાનવા કદાગ્રહો - હઠાગ્રહો પેદા થતા અટકાવો.

ગીતારથ વિણ ભૂલા ભમતા, કષ્ટ કરેં અભિમાને રે, પ્રાઇ ગંઠિ લગેં નવિ આવ્યા, તે ખૂતા અજ્ઞાને રે.

શ્રી જિન૦ ૭૯ [૫-૩]

બાo ગીતાર્થ વિના તે મૂર્ખલોક ભૂલા જ ભમે છે. અહંકારે પોતાનો એક મત પકડ્યો તેહનો અભિમાન તિશેં કરી કષ્ટ કરતાં લોચ, ભિક્ષા, ઉઘાડું માથું, ઉઘાડા પગ ઇત્યાદિક પ્રાઈ ઈમ જાણિઈ છીઈ જે ગંઠી લગેં પણિ નથી આવ્યા. એતલે ગંઠીભેદ પણિ નથી કર્યો તો સમ્યક્ત્વની વાત તો વેગલી છઈ. તે પ્રાણી અજ્ઞાનને વિષે જ ખૂતા છે, ગુરુ-આણા વિના છે માટે : ઈતિ ભાવ. ૭૯ [પ.૩]

સુ૦ ગીતાર્થ વિના આ અજ્ઞાનીઓ ભૂલા-ભટક્યા છે. અહંકારથી જે મત ૫કડ્યો છે તેના ગુમાનમાં જ લોચ, ભિક્ષા, આદિ કષ્ટ કરતા ફરે પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ **પપ**  છે. પણ હજી ગ્રંથિભેદ સુધી પણ પહોચ્યા નથી, તો સમક્તિની વાત તો દૂર જ રહી. ગુરુઆજ્ઞા વિના તેઓ અજ્ઞાનમાં ખૂંચેલા છે.

તેહ કહે ગુરુ ગચ્છ ગીતારથ, પ્રતિબંધે સ્યું કીજે રે ? દર્શન-જ્ઞાન-ચરિત આદરીઇ, આપે આપ તરીજે રે.

શ્રી જિન૦ ૮૦ [૫-૪]

બાo તેહ કહે ક૦ તે ઇમ વલી પોતાનું એકાકીપશું થાપવા માટે ઇમ કહે છે જે 'ગુરુનો પ્રતિબંધ, ગચ્છનો પ્રતિબંધ, ગીતારથનો પ્રતિબંધ - તે પ્રતિબંધ સ્યું કીજેં ક૦ સ્યું કરીઇ ? પ્રતિબંધ તે દુઃખનું હેતુ છઇ તે માટે પ્રતિબંધ કોઇ સાથે ન કરવો. દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ રત્નત્રયી આદરીઇ. કોઇ કોયનેં તારણહાર નથી. આપેં આપ તરીઇ ક૦ પોતે પોતાની મેલેં તરીઇ.'

'अप्पा नई वेयरणी, अप्पा में कूडसल्मली' [ઉत्तराध्ययन सूत्र,अध्य.२०, गा. ३६] ઇति वयनात् ८०. [५-४]

સુo પોતાનું એકાકીપણું સ્થાપિત કરવા તઓ એમ કહે છે કે 'ગુરુ, ગચ્છ, ગીતાર્થના પ્રતિબંધથી શું કરાય ? પ્રતિબંધ દુઃખનું કારણ છે. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની રત્નત્રયીને જ આદરીએ. કોઈ કોઈનો તારણહાર નથી. પોતે સ્વયં જ તરીએ.'

નવી જાણે તે પ્રથમ અંગમાં, આદિ ગુરુકુલવાસો રે, કહ્યો ન તે વિણ ચરણ વિચારો, પંચાશકનય ખાસો રે.

શ્રી જિન૦ ૮૧ [૫-૫]

બા૦ એહને ઉત્તર દિઇં છઇં. નિવ જાણે તે ક૦ તે ઇમ નથી જાણતા જે પ્રથમ અંગમાં, આદિ ક૦ શ્રી 'આચારાંગસૂત્ર'ની આદિ-ધૂરિ ઇમ કહ્યું છે. ગુરુકુલવાસો રે ક૦ ગુરુકુલવાસ કહ્યો છે. યતઃ- [અ.૧,ઉ.૧,સૂ.૧]

ન ક૦ નહીં. તે વિશ ક૦ ગુરુકુલવાસ વિના. ચરણ ક૦ ચારિત્ર. એ વિચારો ક૦ ચિંતન કરો. એતલે એ ભાવ જે ગુરુકુલવાસ વિના ચારિત્ર ન હોઇ. ઇમ 'પંચાશક'માં શ્રી હરિભદ્રસૂરિઇ એ નય ક૦ ન્યાય કહ્યો છે. ખાસ ક૦ ઉત્તમ. યતઃ-

'दंसण-नाण-चरित्तं गुरुकुलवासंमि संगयं भणियं। अगुरुकुलवासियाणं दुप्पडिलंभं खु एयमवि॥ १॥'

તથા જે કારણે સિદ્ધાંતમાં પિંડવિશુદ્ધેં જ ચારિત્રની શુદ્ધિ કહેવાય છે તે પિંડવિશુદ્ધિ તો થાય જો ગુરુકુલવાસ હોય. તે માટે ગુરુકુલવાસ વિના ચારિત્ર નહીં. યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગાથા ૧૨૭ની વૃત્તિ]

'पिंड असोहयंतो अचिरत्ती इत्थ संसओ नित्थि, चारित्तंमि असंते, सव्वा दिक्खा निरत्थिया ॥ १ ॥' ८**१ [५-५]** 

સુo આનો ઉત્તર એ છે કે ' પ્રથમ અંગ 'આચારાંગ સૂત્ર' માં જ ગુરુકુલવાસ કહ્યો છે એ તેઓ જાણતા નથી. ગુરુકુલવાસ વિના ચારિત્ર નથી એમ 'પંચાશક'માં હરિભદ્રસૂરિએ પણ કહ્યું છે.

નિત્યે ગુરુકુલવાસે વસવૂં, ઉત્તરાધ્યયને ભાખ્યું રે, તેહને અપમાને વલી તેહમાં, પાપશ્રમણપણું દાખ્યું રે. શ્રી જિન૦ ૮૨ [૫-૬]

બા૦ નિરંતર ગુરુકુલવાસે **વસવું** ક૦ રહેવું ઇમ શ્રી **'ઉત્તરાધ્યયન'**ના ૧૧ મા અધ્યયન [ગા.૧૪]મધ્યે કહ્યું છે. યતઃ-

'वसे गुरुकुले निच्चं, जोगवं उवहाणवं । पियंकरे पियंवाइ, से सिक्खं लद्भमरिहइ ॥' ઇति.

તેહને ક૦ ગુરુને અપમાનઇ ક૦ અવજ્ઞા કરતાં, વલી તેહમાં ક૦ વલી તે 'ઉત્તરાધ્યયન' મધ્યે જ ૧૭મું પાપશ્રમણીયાધ્યયન [ગા.પ.] મધ્યે જ પાપ-શ્રમણપણું દેખાડ્યું છે. એતલે ગુર્વાદિકની નિંદા કરતો હોય તેહને પાપશ્રમણ કહિઇ. યતઃ-

'आयरिय उवज्झायाणं, सम्मं न पडितप्पई । अप्पडिपूयए थद्धे, पावसमणे ति वुच्चई ॥ १ ॥ ते भाटे शुरुक्षुं २હेवुं. ८२ [५-६]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

**સુ**0 ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં પણ નિરંતર ગુરુકુલવાસની વાત કહી છે. ગુરુ આદિની નિંદા કરનારને ત્યાં 'પાપશ્રમણ' કહ્યો છે.

'દશવૈકાલિક' ગુરુશુશ્રુષા, તસ નિંદાફલ દાખ્યા રે, 'આવંતી'માં દ્રહસમ સદ્દગુરુ, મુનિકુલ મચ્છ સમ ભાખ્યા રે. શ્રી જિન૦ ૮૩ [૫-૭]

**બા૦** વલી **'દશવૈકાલિક સૂત્ર'ને વિષે ગુરુની <b>સુશ્રૂષા** ક**૦ સે**વા કરવી. તે સેવાનાં ફલ ઘણાં કહ્યાં છે. યતઃ નવમાધ્યયનેં –

'आयरियऽग्गिमिवाऽहियग्गी, सुस्सूसमाणो पडिजागरेज्जा, आलोइचं इंगियमेव णच्चा, जो छंदमाराहयइ स पुज्जो ॥ १॥ ઇત્પાદિક બાધો ત્રીજો ઉદ્દેશો [સૂત્રગાથા ૪૭૩] છે તે ઇહાં જાણવો. વલી तस्स निंદા ક૦ તે ગુરુની નિંદાનાં ફલ પણ તે 'દશવૈકાલિક'માં

વલી **તસ્સ નિદા** ક0 તે ગુરુની નિદાનો ફલ પણ તે **'દશવૈકાલિક'**માં જ અધ્યયન ૯ મું ઉદ્દેશો ૧ *[સૂત્રગાથા ૪૩૭*] મધ્યે કહ્યાં છે :-

'आसीविसो वावि परं सुरुद्वो, किं जीवणासाउ परं नु कुज्जा। आयरियपाया पुण अप्पसण्णा, अबोहि आसायण नत्थि मोक्खो.॥१॥' ઇत्पादिક संपूर्ध प्रथम ઉદ્દેશો ઇહાં જાણવો.

આવંતીમાં ક**૦ 'આચારાંગ'**માં અધ્યયન પાંચમું, ઉદ્દેશો પાંચમો,[સૂ.૧૬૧] તેહમાં દ્રહ સમાન સદ્દગુરુ કહ્યા છે. તથા મુનિના કુલ જે સમુહ તે મચ્છ સમાન કહ્યા છે. તથા ચ તત્સૂત્રં –

'से बेमि तंजहा अवि हरए पिंडिपुत्रे चिट्ठइ समंसि भोमे उवसंतरए सारक्खमाणे से चिट्ठइ'। ઇत्थािट એહनी वृत्तिनो विथभेंथी એક देश किणीं छीं छीं — 'इह पुन: प्रथमभंगपिततेनोभयसद्भािवनाधिकारस्तथाभूतस्यैवायं हृददृष्टांतः, स च हृदो निर्मलजलस्य प्रतिपूर्णो जलजैः सर्वर्त्तुरुपशोभिता समे भूभागे विद्यमानोदकिनर्गमप्रवेशो नित्यमेव तिष्ठति न कदािचच्छोषमुपयाित, सुखोत्तारावतारसमन्वित उपशांतमपगतं रजः कालुष्यापादकं यस्य स तथा नानािवधांस्तु यादसां गणान् संरक्षन् सह वा यादोगणैरात्मानमारक्षयन् प्रतिपालयन् आरक्षन् तिष्ठत्येषां क्रिया प्रकृतैव। यथासौ हृदस्तथाचार्योऽपीति दर्शयित – 'से चिट्ठइ' इत्यादि. स आचार्यः प्रथमभंगपिततः पंचविधाचारसमिन्वतो ५८ ६. यशोविष्ठयक्षकृत ३५० गाथाना स्तवननो

अष्टविधाचार्यसंपदुपेत: षट्त्रिंशद्गुणाधारो हृदकल्पो निर्मलज्ञानप्रतिपूर्ण: समे भूभाग इति संसक्तादि दोषरिहते सुखिवहारक्षेत्रे समो वा ज्ञान-दर्शन-चारित्राख्यो मोक्षमार्ग उपशमवतां तत्र तिष्ठति समध्यास्ते, िकंभूत ? उपशांतमोहनीय इति, िकं कुर्वन् जीवनिकायान् रक्षन् स्वत: परतश्च सदुपदेशदानतो नरकादिपाताद्वेति स्रोतो-मध्यगत इत्यनेन प्रथमभंगपिततं स्थिवराचार्यमाह, तस्य हि श्रुतार्थदानग्रहण-सद्भावांच्छ्रोतोमध्यगतत्वं, स च िकंभूत: स्यादित्याह. इत्यादि. ८३ [५-७]

સુo વળી 'દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં પણ ગુરુની શુશ્રૂષા કરવાનું કહ્યું છે. ત્યાં પણ ગુરુનિંદાનાં કળ કહ્યાં છે. 'આચારાંગ સૂત્ર'ના 'આવંતી' (અધ્યo ૫, ૭૦ ૫)માં સદ્ગુરુને ધરા સમાન અને મુનિકુલને એમાં રહેલા મત્સ્ય સમાન કહ્યા છે.

ગુરુદેષ્ટિં અનુસારિ રહિતાં, લહે પ્રવાદ પ્રવાદે રે, એ પણ અર્થ તિહાં મન ધરીઈ ,બહુગુણ સુગુરુ પ્રસાદે રે.

*શ્રી જિન ૮૪* [૫-૮]

બાo વલી ગુરુદેષ્ટિ ક૦ ગુરુના મુખ આગલ રહેતાં તથા અનુસારિં ક૦ ગુરુને અનુયાયી રહેતાં લહે. પ્રવાદ પ્રવાદિ રે ક૦ પ્રકૃષ્ટ જે વાદ તિ પ્રવાદ કહિંઇં. તે પ્રવાદેં કરીને પ્રવાદ જાણે એતલે પ્રવાદ તે આચાર્યપરંપરાનો ઉપદેશ. તે પ્રવાદેં કરીને પ્રવાદ જે સર્વજ્ઞોપદેશ તે જાણે. અથવા પ્રવાદ જે સર્વજ્ઞ વાક્ય તિણે કરીને પ્રવાદ જે અન્યતીર્થીઓનાં વાક્ય તે પ્રતેં જાણે, પરીક્ષા કરીને અંગીકરે. ગુરુ પાસે રહેતા ઇત્યાદિક એ પણિ તિહાં ક૦ તે 'આચારાંગ'નું પંચમાધ્યયન, તેહનો છઢો ઉદેશા તિહાં મનમાં ધરીઇં. યતઃ તત્સૂત્રં — [સૂ.૧૬૭-૮-૯]

'अणाणाए एगे सोवट्टाणा, आणाए एके निरुवट्टाणा [एयं ते मा होउ] एयं कुसलस्स दंसणं, तिद्दिष्टिए तम्मुत्तीए तप्पुरक्कारे तस्सन्नी तित्रवेसणे अभिभूय अदक्खु अणिभभूए पहू निरालंबणयाए जे महं अबिहमणे पवाएण पवायं जाणिज्जा, सहसंमइयाए परवागरणेणं, अन्नेसिं वा अंतिए सोच्चा निद्देसं नाइवट्टेज्जा, मेहावी, सुपिडलेहिया सळ्वओ सळ्वयाए सममेव समिभजाणिआ' ઇत्थािट.

એહનો અર્થ તો ટીકામાં બહુ છે. પણિ શબ્દાર્થ માત્ર લિખીઇં છઇં. અણાણાએ ક૦ પ્રભુઆજ્ઞા રહિત. એગે ક૦ કેતલાઇક. સોવદાણા ક૦ પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ પ૯

ધર્માભાસમાં ઉદ્યમવંત થયા તથા કેટલાક આણાએ = આજ્ઞાઇ, નિરુવદાણા ક૦ સદનુષ્ઠાનના ઉદ્યમ રહિત, [એયં તે મા હોઉ ] ક૦ એ બે 'કુમાર્ગનેં ઉદ્યમ - સન્માર્ગનો આલસ. ગુરુ શિષ્યને કહે છે જે તુઝને એ ૨ (બે) મત હો. એયં કુસલસ્સ દંસણં ક૦ એ તીર્થંકરનું દર્શન અભિપ્રાય છે.

તદિક્રીએ ક૦ વિનીત શિષ્યે તે આચાર્યની દેષ્ટીઇ વર્તવું. તમ્મૃત્તીએ ક૦ તે આચાર્યની મુક્તિઇ વર્તવું. **તપ્પુરકારે** ક૦ તે આચાર્યની આજ્ઞા આગલિ કરીને વર્તે. તસ્સન્ની ક૦ તેહુંની સંજ્ઞા જાણે, ચિત્તાભિપ્રાય જાણે. તન્નિવેસણે ક૦ સદા ગુરુકુલવાસે વસે. એહવો શિષ્ય સ્યા ગુણ પામે તે કહે છે. અભિભ્**ય** ક૦ પરીસહ - ઉપસર્ગનઇં જીતીનેં **અદકખુ** ક૦ ઘાતીકર્મને તું દેખે. હે શિષ્ય! વલિ **અણભિભુએ ક**૦ પરીસહોપસર્ગે અગ્રજીત્યો થકો, **પહ્** ક૦ સમર્થ હોય. **નિરાલંબગ્રયાએ** ક૦ માતાપિતા-સજનાદિકના આલંબનરહિતપશેં વિચરવાનેં. કોણ એહવો હોય તે કહે છે. જે ક૦ જિકો પુરૂષ મહં ક૦ માહરા અભિપ્રાય થકી અબહિમણે ક૦ મન બાહિર નથી નીકલ્યું જેહનું એતલે સર્વજ્ઞોપદેશેં વર્તે છે. ઇતિભાવ. તે સર્વજ્ઞોપદેશેં કિમ જાણીઇં ? તે ઉપરિ કહે છેઃ પવાએણ પવાયં જાણિજ્જા એ અર્થ 'લહેં પ્રવાદ પ્રવાદઇં' કહ્યું તિહાં કર્યો છે તે જાણવો. તે પૂર્વોક્ત જે પ્રવાદ પ્રવાદ તે ત્રણ્યે પ્રકારે જાણે તે કહે છે. **સહસંમઇયાએ** ક0 પોતાની મતિ અવધ્યાદિક મતિ અથવા **પરવાગરણેશં** ક૦ સિદ્ધાંતે કરીને, અથવા અન્નેસિં ક૦ અન્ય આચાર્યાદિક તેહને, અંતિએ સોચ્ચા ક૦ સમીપિ સાંભલીનેં યથાર્થ જાણી, નિદ્દેસં નાઇવ્રેકેજ્જા ક૦ તીર્થંકર ઉપદેશને [ન] ઉલ્લંઘે. સ્યું કરીને ન ઉલ્લંઘે તે કહે છે. **મેહાવી ક**૦ પંડિત, **સુપડિલેહિય** ક૦ ભલે પ્રકારે જોઇને. **સવ્વઓ સવ્વયાએ** ક૦ સર્વ પ્રકારે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ ભાવેં સર્વપંશે, સ્વદર્શન - પરદર્શન પ્રતેં સમમેવ ક૦ સમ્યગ્ રીતે, સમભિજાણિઆ ક૦ જાણીને નિરાકરણ કરે. ઇત્યાદિક બહુ અધિકાર છે. તે માટે બહુગુણ સુગુરૂપ્રસાદે ક૦ ગુર્વાદિકનેં પ્રસાદેં ઘણા ગુણ થાએ.

'पुञ्जा जस्स पसीयंती, संबुद्धा पुव्वसंथुया । पसत्रा लाभइस्संती, विउलं अट्टियं सुयं' ॥ १ ॥

- ઇતિ 'ઉત્તરાધ્યયન' પ્રથમાધ્યયનેં. [ગા.૪૬]

ેઇહાં સૂત્ર આલાવો વિષમ હતો માટે અર્થ કહ્યો છે. ગાથા ૮ મી [સળંગ ૮૪મી] નો. ૮૪ [૫-૮]

સુo ગુરુની પ્રત્યક્ષ રહેતાં આચાર્યપરંપરાનો ઉપદેશ અને એ દ્વારા સર્વજ્ઞનો ઉપદેશ જાણી શકાય.અથવા સર્વજ્ઞનાં વચન અને એ દ્વારા અન્યતીર્થીઓનાં વચન જાણી શકાય. અને મુનિ પરીક્ષા કરીને તે સ્વીકારે.

વિનય વધે ગુરુ પાસે વસતાં, જે જિનશાસન મૂલો રે, દર્શન નિર્મલ ઉચિત પ્રવૃત્તિ, શુભ રાગેં અનુકૂલો રે.

શ્રી જિન૦ ૮૫ [૫-૯]

બાo ગુરુ પાસે વસતાં વિનય વધે. તે વિનય. કેહવો છે ? જે જિનશાસનનું મૂલ છે. યતઃ -

'एवं धम्मस्स विणओ, मूलं परमो से मोक्खो' ઇતિ 'દશવૈકાલિક' નવમા અધ્યયન, દ્વિતીયોદેશક [સૂત્રગાથા ૪૫૧] વચનાત્. તથા —

'विनयफलं शुश्रूष। गुरुशुश्रूषाफलं श्रुतज्ञानं । ज्ञानस्य फलं विरित, विरितिफलं चाश्रविनरोधः ॥ १ ॥ आश्रव(योग)निरोधाद् भवसंतितक्षयः संतितक्षयान्मोक्षः । तस्मात् कल्याणानां सर्वेषां भाजनं विनयः ॥ २ ॥'ઇति 'प्रशमस्तो.' [गा. ७२, ७४]

અથવા ગુરુ પાસે વસતાં વિનય વધે તે ગુરુ પાસે વસવું કેહવું છે, જે જિનશાસનનું મૂલ છે. ઉક્તં ચ -

'सव्वगुणमूलभूओ, भणिओ आयार पढमसुत्ते जं'। गुरुकुलवासोऽवस्सं, वसिज्जए तत्थ चग्ण]त्थी ॥ १ ॥' ઇતि '**ધર્મરત્ન' [**ગા.૧૨૭] વચનાત્.

વલી ગુરુકુલવાસેં દર્શન-શ્રદ્ધા નિર્મલ થાય. વલી ઉચિત પ્રવૃત્તિ ક૦ ઉચિત - યોગ્ય પ્રવૃત્તિ થાય. તે પણ શુભ રાગેં. ક૦ ભલા રાગે સહિત પ્રવૃત્તિ કરે. તે પણિ અનુકૂલ ક૦ સન્મુખીભાવપણેં, પણિ વેઠિની પરેં નહીં. ૮૫ [૫-૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

**સુ**૦ ગુરુ પાસે વસતાં વિનય વધે, જે જિનશાસનનું મૂળ છે. આ વાત 'દશવૈકાલિક', 'પ્રશમરતિ' ધર્મરત્ન', વ. ગ્રંથોમાં કહી છે. ગુરુકુલવાસથી દશર્ન-શ્રદ્ધા નિર્મળ બને. અને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરી શકાય.

વૈયાવચ્ચે પાતિક ત્રૂટેં, ખંતાદિક ગુણશક્તિ રે, હિતઉપદેશેં સુવિહિત સંગેં, બ્રહ્મચર્યની ગુપ્તિ રે.

*શ્રી જિન0 ૮૬* [૫-૧૦]

બાo વેયાવચ્ચ કરતાં **પાતિક** ક૦ પાપકર્મ્મ ત્રૂટેઃ યતઃ -

'वेयावच्चेणं भंते, जीवे किं जणयइ ? वेयावच्चेण तित्थयरनामगोयं कम्मं निबंधइं 'ઇति 'ઉत्तराध्ययन', २८ भे અध्ययने [सू. ४३].

વલી ગુર્વાદિક પાસે રહતાં ખંતાદિક ક૦ ખિમાપ્રમુખ, ગુણશક્તિ ક૦ ગુણની શક્તિ વાધઇં. હિત ઉપદેશે ક૦ ગુરુ પાસે રહિત[તાં] હિતઉપદેશ સાંભલે. તે હિતોપદેશેં કરી તથા સુવિહિત સંગે કરીનેં બ્રહ્મચર્યની ગુપ્તિ ક૦ બ્રહ્મચર્યની નવ વાડ્યો ભલી રીતે પાલે ને ગુપ્તિ પણ વાધઈ. ૮૬ [૫-૧૦]

સુo ગુરુની વૈયાવચ્ચ કરતાં પાપકર્મો છેદાય. ગુરુ પાસે રહેતાં ગુણની શક્તિ વધે, ગુરુનો હિતોપદેશ સાંભળવા મળે, અને એ દ્વારા બ્રહ્મચર્યની નવ વાડો રૂડી રીતે પળાય.

મન વાધે મૃદુ બુદ્ધિ કેરા, મારગભેદ ન હોવે રે, બહુ ગુણ જાણેં એ અધિકારેં, 'ધર્મરયણ' જો જોવેં રે.

### શ્રી જિન૦ ૮૭ [૫-૧૧]

બાં મન વાધે કે ચિત્તમાં ઉલ્લાસ વધે. મૃદુ બુદ્ધિ કેરા કે ઋજુ મતિના ધણી હોય તેહના. જે કારણે ભોલા લોક ગુરુ ભેલા દેખી હર્ષ પામે. ગુરુથી જુદા દેખી ભડકી જાય. મારગનો ભેદ ન થાય. એકાકી માર્ગ પ્રરૂપે તે ઘણો અપવાદ પ્રરૂપેં. ગીતાર્થ ઘણો ઉચ્છરંગ [=ઉત્સર્ગ] પ્રરૂપે. તે સાંભલીને લોક પણિ ભિન્ન માર્ગ સમઝે. તેહના માર્ગભેદ થાય. ભેલા રહેતાં ન થાય. ઇત્યાદિક બહુગુણ જાણે, ગુરુકુલવાસમાં ઘણો ગુણ જાણે એ અધિકારેં કે ગુરુકુલવાસના અધિકારને વિષે 'ધર્મ્મરત્ન' પ્રંથને દર ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો પ્રાણી જૂઇં [=જુએ] એતલે એ ગ્રંથમાં ગુરુકુલવાસે રહેતાં ઘણા ગુણ છે ઇમ વિસ્તારેં કહ્યું છે. તે માટે એ ગ્રંથ જૂઇ [=જુએ] તે જાણે. ઇતિ ભાવઃ. ૮૭ [૫.૧૧]

સુo ગુરુ પાસે રહેતાં ચિત્તમાં ઉલ્લાસ વધે. વળી ભોળા લોકો મુનિને ગુરુની પાસે જોઇને હર્ષ પામે, પણ જો ગુરુથી અળગા જુએ તો ભડકે. એકાકી સાધુ જે માર્ગ પ્રરૂપે તે ઘણોખરો અપવાદ હોય, જ્યારે ગીતાર્થે પ્રરૂપેલો માર્ગ ઉત્સર્ગ રૂપ હોય. 'ધર્મરત્ન' ગ્રંથમાં ગુરુકુલવાસના ઘણા ગુણ દર્શાવ્યા છે.

નાણ તણો સંભાગી હોવેં, થિર મન દર્શન ચરિતે રે, ન ત્યજિં ગુરુ કહિઈ એ બુધ ભાખ્યું, 'આવશ્યક નિર્યુક્તિં' રે.. શ્રી જિન૦ ૮૮ [૫-૧૨]

બાo નાણ તણો સંવિભાગી હોવેં કo જ્ઞાનનો સંવિભાગી થાય. એતલે જ્ઞાન ગુરુ પાસે ભણે તિવારેં જ્ઞાનનો સંવિભાગી થયો જ. દર્શનને વિષે તથા ચરિતે કo ચારિત્રને વિષે તે પ્રાણી ગુરુ કo ગુર્વ્વાદિકને, કહીઇ કo કોઇ કાલેં ન તજઇ કo ન છાંડઇ. એ બુધ ભાખ્યું કo પંડિત લોકઇ કહ્યું. એતલે ભદ્રબાહુસ્વામી ચૌદપૂર્વી ઇમ કહે છઇં. 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ'ને વિષે કહ્યું છે. યતઃ-

'नाणस्स होइ भागी थिरयरओ दंसणे चिरित्ते य । धन्ना आवकहाए गुरुकुलवासं न मुंचंति ॥ १ ॥' ઇति 'આવશ્યકનિર્યુકતો' [ધર્મ૨ત્નપ્ર., ગા. ૧૨૯ની વૃત્તિ]

८८ [५.१२]

સુo ગુરુ પાસે જ્ઞાન લેતાં જ્ઞાનના સંવિભાગી થવાય. દર્શન અને ચરિત્ર સંદર્ભે પણ જીવ ગુરુને કદી ન ત્યજે. 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ'માં આ વાત કહી છે.

ભૌતપ્રતેં જિમ બાર્ણે હણતાં, પગ અણકરસી સબરા રે, ગુરુ છાંડી આહાર તણો ખપ, કરતા તિમ મુનિ નવરા રે. શ્રી જિન૦ ૮૯ [પ-૧૩]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo તથા ભૌત પ્રતેં = બૌદ્ધ [?] પ્રતે જિમ બાર્ણ કરીને હશતાં પીછું લેવાને માટે પણ પગ ફરસીને એતલે પગ ફરસતાં પાપ લાગે, તે માટે શબરા ક૦ શબર નામા રાજા, તેહની પરઇં ગુરુકુલવાસી છાંડિનેં આહારનો ખપ કરતા એતલે શુદ્ધમાન આહાર ખોલતા મુનિને નવરા જાણવા એતલે નિકામા જાણવા. ઇતિ ગાથાર્થ:

ભાવાર્થ તો કથાથી જાણીઇ, તઘથા : કોઇક સિંત્રવેશને વિષે શબરનામા રાજા તે બૌદ્ધનો ભક્તિવંતો થતો હવો. તેહને ઘરિ બૌદ્ધ ગુર આવતો હવો. માથા ઉપરે મયરપિચ્છનો છત્ર અતિ અદ્ભુત શોભાવંત ધરાવતો હવો. રાજાઇ આદર સન્માન દેઇ આસને બેસાર્યો. તે રાજાની રાણીઇ દીઠો. છત્ર પણ મયુરના ચંદ્ર તેણે કરીને ચગવગાટ કરતું દીઠું. તે છત્ર, કુતુહલ પામી થકી, રાણી માગતી હવી. તે દેશમાં મયૂર નથી તે માટે અચરિજ. તે બૌદ્ધઇ ન આપ્યું. ઊઠીને પોતાને ઠેકાણે જાતો રહ્યો. હવે રાણી ભોજન ન કરે. રાજાએ પૂછયું. જે 'ભોજન સ્યા માટે નથી કરતી ?' તિવારેં રાણી બોલી જે 'એ છત્ર આવે તો ભોજન કરું.' તિવારેં રાજાએ છત્ર ગુરૂ પાસે માગ્યું. પણિ ગુરૂ છત્ર ન આપે. ઇમ વારે વારે રાજા છત્ર માગે પણિ આપે નહીં. તિવારે સ્નેહરાગ અતિ દુર્ધર છે. તે માટે રાણીને સ્નેહે કરી રાજાઇ પોતાના સુભટને હુક્મ કર્યોં જે 'બલાત્કારે એ છત્રપિચ્છ લેઇ આવો', તિવારે સુભટ બોલ્યા જે ' એ પોતે જીવતાં તો નહીં આપે. કાંય પ્રહાર કરીઇ તો આપે, નહીંતર પ્રહાર કરીને બલાત્કારેં લાવીઇં.' તિવારેં રાજા બોલ્યો જે 'એ ગુરૂની આશાતના થાય તે માટે ગુરૂના પાદસ્પર્શ કરસ્યો મા. વેગલા ઊભા રહી, બાણ નાખી ચેષ્ટા રહિત કરીને લેઇ આવો. પણિ ગુરુપાદસ્પર્શ કરસ્યો તો ગુરુની અવજ્ઞા થસ્યેં. તેહનું પાપ મોટું લાગસ્યેં. ઇતિ દેષ્ટાંત. શબર રાજા ગુરુનો નાશ કરતો તથા પાદસ્પર્શ વારતો હતો. એહને તેહવો વિવેક ગુરૂકલવાસ ત્યજીને શુદ્ધ ઓહાર ગવેષે છે તેહને તેહવો વિવેક જાણવો. ઇતિ ભાવઃ. યત: -

'सुद्धंछाइसु जुत्तो गुरुकुलचागाइणेह विन्नेओ । सबर ससरक्ख पिच्छत्थघाय पायाछिवणतुस्नो. ॥ १ ॥' - ઇति '**धर्म२त्नप्रક२**शे.' [ગા. ૧૨૮ની વૃત્તિ] ८૯ [૫.૧૩]

સુ0 ચરણસ્પર્શ કરતાં પાપ લાગે તે માટે શબર રાજાએ બૌદ્ધ સાધુની બાણ મારીને હત્યા કરાવી. એ જ રીતે ગુરુકુલવાસનો ત્યાગ કરીને પણ શુદ્ધ ગોચરી શોધતા મુનિને નકામા જાણવા.

ગુરુકુલવાર્સે જ્ઞાનાદિક ગુણ, વાચંયમને વાર્ધ રે, તો આહાર તણો પણિ દૂષણ, ખપ કરતાં નવિ બાધે રે.

શ્રી જિન૦ ૯૦ [૫-૧૪]

બાo વલી ગુરુકુલવાસેં વસતાં થકાં જ્ઞાનાદિક ગુણ ક૦ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રના ગુણ દિનદિન પ્રતેં વાચના-પૃચ્છનાદિકેં કરી, વાચંયમને ક૦ મુનિરાજનેં વાધેં. તથા હવે આગિલા બે પદનો અર્થ અન્વય કરી કહીઇં છઇં. તે જ્ઞાનાદિક ગુણની વૃદ્ધિ થાય તો આહાર તણો ખપ કરતાં દૂષણ પણિ ન બાંધે. ઇત્યન્વયઃ એતલે એહવા જ્ઞાન-ધ્યાનની લહેરમાં બેઠા હોય, કોઇ દ્રવ્યાનુયોગમાં અત્યંત મગ્ન થયા છે એહવામાં ગોચરીઇં નીકલ્યા થકા કોઇક સ્થાનકે સૂક્ષ્મ દોષ દેખીને ચિંતન કરે જે 'ધ્યાનની લહેર હજી ચિત્તમાં અંતરવાસનાઇ છે અને ઘણાં ઘેર ફિરવા રહીસ તો તે લહેર ફિરી નહીં આવિં.' એહવૂં વિચારી કાંયક દૂષણ સહિત આહાર લિઇં તોહિ પણિ બાધા ન કરે. એતલે કર્મબંધનનું હેતુ ન થાય. યતઃ શ્રી 'સૂગડાંગસૂત્રે' અધ્યયન એકવીસમેં (૨૧) -

'अहाकम्माणि भुंजंति अण्णमण्णे सकम्मुणा । उवलित्तेति आणिज्जा, अणुवलित्तेति वा पुणो ॥ १ ॥' ઇत्यादि तथा -

'गुरुकुलवासवसंता मुणिणो वङ्ढंति नाणपमुहेहिं।

जइ एसणाइ दोसस्स, लवमिव मित्रजए सुगुणं ॥ २ ॥' ઇતિભાવઃ તથા અપવાદે ગાઢ ગ્લાનાદિક કાર્યે અણસરતે ગચ્છમાં રહ્યા ગુરુ આણાવર્ત્તિનઇ અસઠ ભાવેં વર્ત્તતાનેં આતુર દેષ્ટાંતે આધાકમીદિક આહાર, તે પિણ નિર્દીષ જાણવો તથા ચાગમઃ -

'संथरणंमि असुद्धं दोण्ह वि गिण्हंतरिंतयाणऽहियं । आउरिदडुंतेणं, तं चेव हियं असंथरणे ॥ १'॥ [બૃહત્કલ્પભાષ્ય ગા. ૧૬૦૮] तद्यथा–

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

દ્રપ

'जा जयमाणस्स भवे विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स । सा होइ निज्जरफला, अज्झप्पविसोहिजुत्तस्स ॥ १ ॥' - 'ઉત્તરાધ્યયને.' [?] [પિંડનિર્યુક્તિ, ગા.૬૭૧; ઓઘનિર્યુક્તિ ગા. ૫૫૯]

એ રીતે પણ આહાર દૂખણ સહિત બાધા ન કરે. ઇતિ 'ધર્મરત્નવૃતો.' ૯૦ [૫-૧૪]

સુo ગુરુકુલવાસે વસતાં વાચના-પૃચ્છના આદિથી જ્ઞાન-દર્શન-યારિત્રના ગુણ દિનપ્રતિદિન વધે. આ ગુણવૃદ્ધિ થાય તો ગોચરી સંદર્ભે પણ કોઇ દૂષણ ન લાગે. જેમકે ગોચરીએ નીકળ્યા હોય ને ચિત્તમાં કોઇક ધ્યાનની લહર આવતાં વિચારે કે 'ઘણાં ઘરે કરવા રહીશ તો આ લહર પુન: નહી આવે' એમ વિચારી ક્યાંકથી સૂક્ષ્મદોષ સહિતનો પણ આહાર વહોરી લે તો કોઇ બાધ નથી, કર્મબંધનનું કારણ ન બને. 'સૂયગડાંગ સૂત્ર', 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' [?]અને 'ધર્મરત્નવૃત્તિ' માં આ વાત કહી છે.

'ધર્મરતન' 'ઉપદેશપદા'દિક, જાણી ગુરુ આદરવો રે, ગચ્છ કહ્યો તેહનો પરિવારો, તે પણ નિત અનુસરવો રે.

શ્રી જિન0 ૯૧ [૫-૧૫]

બાo તથા 'ધર્મરત્ન' 'ઉપદેશપદ' પ્રમુખ ગ્રંથ જોઇને જાણીને ગુરુ આદરવો. તે ગ્રંથોમાં ગુરુકુલવાસના અધિકાર ઘણા છે. વલી ગચ્છ કેહને કહિઇં તે કહે છે. તેહનો પરિવારો ક૦ એહવા સુવિહિત સાધુનો પરિવાર તે ગચ્છ કહિઇં. યતઃ 'गुरुपरिवारो गच्छो' ઇત્યાદિ 'પંચવસ્તુ' [ગા ૬૯૬] વચનાત્. તે ગચ્છ પણિ નિરંતર અંગીકાર કરવો, અનુસરવો ઇતિ. યતઃ-

'गुरुगुणजुत्तो गच्छो, संविग्गसाहुसमवाओ । मुक्खमगित्थिणा सो य अणुसरियव्वो पयत्तेण ॥ १ ॥' ઇત્યાદિ. ૯૧ [૫.૧૫]

સુo 'ધર્મરત્ન' અને 'ઉપદેશપદ' આદિ શ્રંથોમાં ગુરુકુલવાસના અધિકારો ઘણા છે. તે જોઈને ગુરુને આદરવા. સુવિહિત સાધુનો પરિવાર તે ગચ્છ. તે ગચ્છ પણ નિરંતર અંગીકાર કરવો.

## સારણ વારણ પ્રમુખ લહીનેં, મુક્તિમારગ આરાધે રે, શુભવીરય તિહાં સુવિહિત કિરિયા, દેખાદેખેં વાધે રે.

શ્રી જિન૦ ૯૨ [૫-૧૬]

બાo સારણ ક૦ વીસાર્યું હોય તે સંભારી આપેં. વારણ ક૦ પાપકરણી કરતાને વારેં, પ્રમુખ શબ્દે કરી ચોયણા, પ્રતિચોયણા પણિ લેવી. તે પણિ ગચ્છમાં રહે તેહને થાય. તે સારણાદિક લહીને ક૦ પામીને મુક્તિમારગ આરાધે ક૦ મોક્ષમારગ સાધે. યતઃ-

'गुरुपरिवारो गच्छो, तत्थ वसंताण निञ्जरा विउला । विणयाओ तहा सारणमाइहिं न दोसपडिवत्ति ॥ १ ॥'

- ઇતિ 'પંચવસ્તુકે' [ગા.૬૯૬] તથા ઇતિ શ્રી 'ધર્મરત્ન પ્રકરણવૃત્તૌ.'

વલી શુભવીરય ક૦ ભલો વીર્યોલ્લાસ વાધઇ. વલી સુવિહિત કિરિયા ક૦ આત્માર્થી ગીતાર્થની ક્રિયા વ્યવહાર દેખાદેખેં વાધે ક૦ એક સાધુને ક્રિયા તપજપાદિક કરતાં દેખી પોતાને કરવાનું મન થાય. તેહથી વાધે, વધારો થાય. ૯૨ [૫-૧૬]

સુo ગચ્છમાં રહેવાથી જ સારણ (વીસરેલું સંભારી આપવું), વારણ (પાપકરણીમાંથી વારવું), ચોયણા (પ્રેરવું), પ્રતિચોયણા (પુન: પુન: પ્રેરવું) શક્ય બને. એથી જ મુનિ મુક્તિમારગ સાધે. સાધુઓના સમુદાયને તપ-જપ-ક્રિયા કરતા જોઈને પોતાને પણ એમ કરવા ઉલ્લાસ થાય.

જલિધ તણો સંખોભ અસહતા, જિમ નીકલતા મીનો રે, ગચ્છ સારણાદિક અણસહતા તિમ મુનિ દુખિયા દીનો રે.

*શ્રી જિન૦ ૯૩* [૫-૧૭]

બાo જલિધ તણો ક૦ સમુદ્રનો સંક્ષોભ ક૦ કલ્લોલ પ્રમુખની ક્ષોભના તે અસહતા ક૦ સહી ન સકેં. તિવારેં જિમ મીન ક૦ મચ્છ હોય તે સમુદ્રમાંથી બાહિર નીકલેં, તિમ ગચ્છમાં રહેતાં ગુર્વાદિક સારણા-વારણાદીક કરે, તે સહેવી પડે, તે ન સહેવાઇં તિવારેં અણસહતા થકાં બાહિર નીકલેં તે દુઃખી, દીન થાય. ગત્યંતરે દુર્ગતઇં જાય. તિવારેં દુઃખી, દીન જ થાય. ઇતિ ભાવઃ યતઃ -

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'जह जलिनिहिकस्त्रोलक्खोभमसहंता य बाहिरं पत्ता । मीणा अमुणियमुणिणो सारणपमुहाइ असहंता ॥ १ ॥ इति आचारांग पंचमाध्ययन चतुर्थोद्देशकवृत्तौ. यथा-जह सायरंगि मीणा, संखोहं सायरस्स असहंता । णिति तओ सुहकामी णिग्गयमित्ता विणस्संति ॥ १ ॥ एवं गच्छसमुद्दे सारणवीईहिं चोइया संता । णिति तओ सुहकामी मीणा व जहा विणस्संति ॥ २ ॥' ઇत्यादि 'ओधनिर्युक्तौ.' [गा. ११६,११७] [गञ्छायार पयन्नो] 'आयारांगसूत्र' वृत्ति, अध्ययन प, उद्देशक ४. ८३ [प-१७]

સુo સમુદ્રનો સંક્ષોભ ન સહેવાતાં માછલું સમુદ્રમાંથી બહાર તો નીકળે પણ જળની બહાર આવી જતાં જ દીન-દુ:ખી બની જાય તેમ ગુરુનાં સારણ-વારણ આદિ ન સહેવાતાં સાધુ ગચ્છ બહાર નીકળે પણ પેલા મચ્છની જેમ દુ:ખી થાય.

કાક નર્મદાતટ જિમ મુંકી, મૃગતૃષ્ણાજિલં જાતા રે, દુખ પામ્યા તિમ ગચ્છ તજીને, આપમતિ મુનિ થાતા રે. શ્રી જિન૦ ૯૪ [૫-૧૮]

બાo વલી દર્ષ્ટાંત દેખાડઇ છઇં. જિમ નર્મદા નદીના કાંઠાના કાક ક૦ કાગડા ત20 તે નદીનો કાંઠો મૂકીને - છાંડીને મૃગતૃષ્ણાજલ ક૦ તે નદીને કાંઠે વેગલેં પાણી સરીખું દીસે પણ પાણી હોય નહીં તે ભ્રાંતિરૂપ પાણી તે મૃગતૃષ્ણાજલ કહિઇં. તે જલની ભ્રાંતિ દોડતા એહવા જે કાગડા તે જિમ દુઃખ પામ્યા તિમ ક૦ તે રીતે ગચ્છ જે સુવિહિત સમુદાય તે ત્યજીને આપમતિ ક૦ સ્વેચ્છાચારી મુનિ થાતા, એતલે તે કાગડા જિમ દુઃખ પામ્યા તિમ મુનિ પણિ સ્વેચ્છાચારી દુઃખ પામે. ૯૪ [પ-૧૮]

સુo વળી નર્મદા નદીનો કાંઠો મૂકીને મૃગજળની ભ્રમણાથી દોડતા કાગડા જેમ દુઃખી થાય તેમ ગચ્છ ત્યજીને સ્વેચ્છાચારી બનતા મુનિ દુઃખ પામે.

## પાલિ વિના જિમ પાણી ન રહેં, જીવ વિના જિમ કાયા રે, ગીતારથ વિણ તિમ મુનિ ન રહેં, જૂઠ કષ્ટની માયા રે.

### *શ્રી જિન૦ ૯૫* [૫-૧૯]

બાo જિમ સરોવરાદિકનું પાણી પાલ બાંધ્યા વિના રહે નહીં, જિમ જીવ વિના કાયા ન રહેં **તિમ** ક૦ તે રીતે ગીતારથ વિના મુનિ ન રહે.

'ગીયત્થો ય વિहારો, बીओ ગીયત્થ મીસિઓ મળિઓ' ઇત્યાદિ વચનાત્. [આવશ્યક નિ;ઓ.નિ.ગા. ૧૨૧] તે ગીતાર્થ વિના જેતલાં કષ્ટ કરે તે અજ્ઞાનમાં ભલે. અજ્ઞાન તે મિથ્યાત્વ, તથા મિથ્યાત્વ તે માયા વિના ન હોઇં. ઇતિ ભાવઃ. ૯૫ [૫-૧૯]

સુo જેમ સરોવરનું પાણી પાળ વિના અને કાયા જીવ વિના રહી ન શકે તેમ ગીતાર્થ વિના મુનિ ન રહે. ગીતાર્થ વિના કરેલાં કષ્ટ અજ્ઞાનમાં જ ભળે.

અંધ પ્રતેં જિમ નિર્મલ લોચન, મારગમાં લેઇ જાઇ રે, તિમ ગીતારથ મૂરખ મુનિનેં, દેઢ આલંબન થાઇ રે.

### શ્રી જિન0 ૯૬ [૫-૨૦]

બાo વલી દર્શત કહે છે. જિમ આંધલાનેં નિર્મલ લોચન ક૦ નિર્મિલ આંખનો ધણી મારગમાં લેઇ જાઈ ક૦ ઉત્તમ મારગ કંટક પ્રમુખેં રહિત માર્ગે લેઇ જઇ સ્થાનકેં પોહોચાડઇં તિમ ગીતાર્થ જે છે તે મૂર્ખ મુનિ હોય તેહને દઢ આલંબન ક૦ જબ્બર આધારભૂત થાય છે. ૯૬ [૫-૨૦]

સુo જેમ સારી દેષ્ટિવાળો આંધળાને કાંટારહિત સારા રસ્તે લઈ જઈને યોગ્ય સ્થાને પહોંચાડે તેમ ગીતાર્થ મૂઢ મુનિનું દઢ આલંબન બને છે.

સમભાષી ગીતારથ નાણી, આગમ માંહિ લહિઈ રે, આતમઅરથી શુભમતિ સજ્જન, કહો તે વિણ કિમ રહિઈ રે? શ્રીજિન૦ ૯૭ [૫-૨૧]

બાo વલી સમભાષી ક૦ સ્યાદ્વાદ વચનના ભાષી હોય અથવા સમતાભાષી ક૦ ગરીબને માતબરને રાગદ્વેષરહિતપણે દેશના દિઇં. વલી પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૬૯ ગીતાર્થ હોય. વલી નાણી ક૦ સમ્યગ્ જ્ઞાની હોય. આગમ માંહિ એહવા લહિઇ ક૦ પામીઇ છેં. વલી આતમઅરથી ક૦ પોતાનો આતમા સાધવાને ઉજમાલ થયા. શુભમતિ ક૦ ભલી મતિના ધણી એતલે કુમતી કદાગ્રહ ન હોય. વલી સજ્જન ક૦ ઉત્તમ ગુણવંત, ભલી સીખામણના દેનારા અથવા સર્વ પદ સંબોધને બોલાવીઇ, યથા હે આતમઅરથી, હે શુભમતિ, હે સજ્જન! તે ગીતાર્થ વિના કહો કિમ રહિઇ? એહવા ગુરુ ગીતારથ પુરુષ વિના કહો કિમ રહીઇ ક૦ કિમ રહી સકીઇ? ૯૭ [૫-૨૧]

સુo સમભાષી એટલેકે સ્યાદાદ-વચનના ભાષી અથવા તો રાગદ્વેષરહિત થઈને ગરીબ-તવંગર સૌને સરખી રીતે દેશના આપનાર, જ્ઞાની, આત્માર્થી, શુભ મતિવાળા, સજ્જન એવા ગીતાર્થ વિના કેમ જ રહી શકાય?

લોચન આલંબન જિનશાસનિ, ગીતારથ છે મેઢી રે, તે વિણ મુનિ ચઢતી સંયમની, આરોહેં કિમ સેઢી રે ? શ્રી જિન૦ ૯૮ [પ-૨૨]

બાo વલી ગીતાર્થને જ્ઞાનરૂપ લોચનના દેનારા માટે ગીતાર્થને લોચન કહિઇં. તથા દુર્ગતિને વિષે પડતાને આલંબન=આધાર થાય તે માટે ગીતાર્થને આલંબન કહિઇં. જિનશાસનને વિષે વલી મેઢી બરાબર છે. મેઢી તે ખેત્ર ખલામાં વિચમાં સ્થંભ રોપીને બેલને અન્ન ઉપર ફેરવે છે તેહને કહિઇં. ઉપલક્ષણથી સ્થંભભૂત કહીઇં, જેહને આધારે ઘર માલ પ્રમુખ રહે છે. વલી યાન કહીઇં જેહનિં આધારઇં મહા અટવી માર્ગ હોય તોહી પાર પામીઇં- યત:-

'मेढी आलंबणं खंधं, दिट्ठी जाणं सुउत्तमं । गीयत्थं गुरुगुणाइण्णं सम्मं जाणसु गोयमा ! ॥ १ ॥'

તે વિશ ક૦ તે ગીતાર્થ વિના મુનિરાજ સંજમની જે સેઢી ક૦ સંયમશ્રેષ્ઠી કિમ આરોહે? એતલે કિમ ચઢઇં? ઉત્તરોત્તર શુભાધ્યવસાઇં કિમ વધઇ? શ્રી સંજમશ્રેષ્ઠિનો અધિકાર તે 'સંયમશ્રેષ્ઠીનું તવન' અમ્હારા ગુરુશ્રી ઉત્તમવિજયજીકૃત છે. તેહથી વિસ્તારે જાણવો તથા 'પંચસંગ્રહ'થી જાણવો. ૯૮ [૫.૨૨]

સુo ગીતાર્થ તે જિનશાસનના લોચનરૂપ છે, દુર્ગતિમાં પડતા જીવોના આધાર છે, ખળા વચ્ચેના સ્થંભ સમા છે, સંસારરૂપી મહાઅટવીનો બીહામણો માર્ગ પાર પમાડનાર વાહન છે. એ ગીતાર્થ વિના મુનિ સંયમશ્રેણી કેવી રીતે ચડી શકે ?

ગીતારથનેં મારગ પૂછી, છાંડીજે ઉન્માદો રે, પાલેં કિરિયા તે તુઝ ભગતિં, પામે જગિ જસવાદો રે.

શ્રી જિન૦ ૯૯ [૫-૨૩]

બાo તે ગીતારથને મારગ પૂછીનેં ઉન્માદ જે સ્વેચ્છાચારીનું મદોન્મત્તપણું છાંડીઇ. એ રીતિં તુમ્હારી ભગતિં કરી. એતલે તુમ્હારી આણા તે તુમારી ભક્તિ. તે ભક્તિ કરીને જે ક્રિયા પાલે એતલે એ ભાવ જે તુમ્હારી એ આજ્ઞા છે જે જ્ઞાન સહિત ક્રિયા પાલઇ તે પ્રાણી જિંગ ક૦ જગતને વિષે જસવાદ પામઇં. ૯૯ [૫-૨૩]

સુo આવા ગીતાર્થને માર્ગ પૂછીને સ્વેચ્છાચારનું મદોન્મત્તપણું ત્યજવું. તમારી ભક્તિ કરીને, તમારી આજ્ઞાનુસાર ક્રિયાપાલન કરીને જ જીવ જસવાદ પામી શકે.

(એ ઢાલમાં ૨૨૪ શ્લોક અક્ષ૨ ૧૮, ઉક્ત ગાથા ૨૩.)

### 

#### કુછ ગાડ

બાo આગલા ઢાલમાં જ્ઞાન સહિત ક્રિયા કરતાં સંયમશ્રેણિ આરોહે તેહમાં જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયા કરેં તો લેખે, નહીંતર અલેખે. તે માટે જ્ઞાન વર્ણવઇ છે, નવા ઢાલમાં.

(હિતશિક્ષા છત્રીશીની દેશી)

પ્રથમ જ્ઞાન ને પછેં અહિંસા, 'દશવૈકાલિક' સાખિ રે, જ્ઞાનવંત તે કારણ ભજિઈ, તુઝ આણા મનિ રાખું [ખી ] રે.

સાહેબ સુણજો રે. ૧૦૦[૬-૧]

બાo પ્રથમ જ્ઞાન હોય તો પછેં અહિંસા ક૦ દયા પાલી સકેં. ઇમ શ્રી 'દશવૈકાલિક સૂત્ર'[અધ્ય-૪, ગા.૬૪]માં કહયું છે. યતઃ 'पढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्ठइ सळ्संजए' તે કારણે જ્ઞાનવંતને ભજીઇ ક૦ સેવીઇ. પણ હે પરમેશ્વર! તુઝ આણા મન રાખી રે ક૦ તુમ્હારી આજ્ઞા ચિત્તમાં રાખીને, એતલે એ ભાવ જે જ્ઞાનવંતને ભજીઇ પણ સાધ્યમાં ઇમ રાખીઇ જે 'ज्ञानक्रियाध्यां मोक्षः'-'नाणिकिरियार्हि मुक्खो' ઇતિ 'ભાષ્ય' [વિ. ભાષ્ય, ગા. ૩] વચનાત્. સ્યાદાદ દેષ્ટીઇ જ્ઞાનીની સેવા કરીઇ. સાહિબ સુણયો ક૦ સાંભલ્યાની પરેં સાંભલયો. અન્યથા પરમેશ્વર કેવલજ્ઞાની સકલ જગતના ભાવ દેખી રહ્યા છે તેહને શું સાંભલવું છે તે કારણે ભક્તિવંત પ્રાણી ઉપચારે કહે છે જે સાંભલયો. ૧૦૦ [૬-૧]

સુo પ્રથમ જ્ઞાન હોય તો જ અહિંસાપાલન થાય. 'દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં આમ કહ્યું છે. માટે હે પરમેશ્વર! તમારી આજ્ઞા ચિત્તમાં રાખીને જ્ઞાનવંતને સેવવા. પણ સાધ્ય તો જ્ઞાનક્રિયા થકી મોક્ષનું જ રાખવું.

દ્રવ્ય ખેત્ર ને કાલ ન જાણે, ભાવ પુરુષ પડિસેવ રે, નવિ ઉત્સર્ગ લહેં અપવાદહ, અગીતારથ નિતમેવ રે.સા૦૧૦૧ [૬-૨]

બાO વલી અગીતાર્થ દ્રવ્ય ન જાણે ૧, ખેત્ર ન જાણે ૨, કાલ ન જાણે ૩, ભાવ ન જાણે ૪. અગીતાર્થ હોય તે વલી પુરુષ ન જાણે જે આ જોગ્ય છે અથવા અજોગ્ય છે ૫. પ્રતિસેવા ક૦ પાપની સેવા ન જાણે જે ઇણિ સ્વવશે પાપ કર્યું તે અગીતાર્થ ન જાણે દ. વલી નિવ લહે ક૦ ન જાણે. ઉત્સર્ગ ક૦ છતી શક્તિ જિમ સિદ્ધાંતમાં માર્ગ કહ્યો તિમ જ કરવૂં ૭. અપવાદહ ક૦ રોગાદિક કારણેં અલ્પદોષ સેવે તે અગીતાર્થ ન જાણે. ૮. નિતમેવ ક૦ નિરંતર. યત: 'શ્રી ઉપદેશમાલા'યાં [ગા-૪૦૦].

'दव्वं खित्तं कालं भावं पुरिसपडिसेवणाओ य । नवि जाणइ अगीअत्थो उसग्गववाइयं चेव. ॥१॥' १०१ [६-२]

સુo અગીતાર્થ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ - એ કાંઈ ન જાણે, યોગ્ય-અયોગ્ય પુરુષને ન જાણે, પાપની સેવનાને ન જાણે, સિદ્ધાંતમાં દર્શાવેલ માર્ગ અનુસાર જ કરવું તે ઉત્સર્ગમાર્ગ ન જાણે, તથા રોગ આદિ કારણે અલ્પદોષ સેવવાનો અપવાદમાર્ગ પણ ન જાણે.

સચિત્ત અચિત્ત મિશ્ર નવિ જાણેં, કલ્પ અકલ્પ વિચારો રે, યોગ્ય ન જાણે નિજ નિજ ઠામેં, દ્રવ્ય યથાસ્થિત સાર રે.

सा०१०२ [६-3]

બાo એહ જ દ્વારગાથા વિસ્તારતાં, પ્રથમ દ્રવ્યદ્વાર કહે છે :

અગીતાર્થનઇ સચિત્તની ખબરિ ન પડે તથા અચિત્ત ન જાણે તથા મિશ્ર નિવ જાણે ક૦ ન જાણે. કલ્પની ખબરિ ન પડે જે આ વસ્તુ કલ્પે છે કિંવા નથી કલ્પતી; અકલ્પ છે તે વિચાર અગીતાર્થ ન જાણે. યોગ્યતાની ખબરિ ન પડે, ન જાણે. નિજ નિજ ઠામે ક૦ પોતાપોતાને સ્થાનકે યોગ્યતા ન જાણે જે આ બાલને યોગ્ય કે ગ્લાનને યોગ્ય ઇત્યાદિક ન જાણે. એ રીતે ય<mark>થાસ્થિત</mark> ક૦ જિમ હોય તિમ દ્રવ્યની અગીતાર્થનઇં ખબરિ ન પડેં. યથાસ્થિત દ્રવ્ય કેહવો છે **સાર** ક૦ પ્રધાન છે. ય**દ્**કતં –

'जहिंतयदव्वं न याणइ, सिन्चित्ताचित्तमीसगं चेव । कप्पाकप्पं च तहा जोग्गं वा जस्स जं होइ ॥ १ ॥' ઇति 'ઉપદેશમાલા'યાં [ગા. ૪૦૧]. ૧૦૨ [६-3]

સુo દ્રવ્યદ્વાર: અગીતાર્થ સચિત્ત-અચિત્ત કે મિશ્ર તે ન જાણે, કઈ વસ્તુ ખપે – ન ખપે એમ છે તે ન જાણે, યોગ્યાયોગ્યતાની ખબર ન પડે, જેમકે આ બાળકને યોગ્ય છે કે માંદાને યોગ્ય છે. આમ યથાસ્થિત દ્રવ્ય વિશે તે જાણતો નથી.

ક્ષેત્ર ન જાણેં તેહ યથાસ્થિત, જનપદ અધ્વ વિશેષ રે, સુભિક્ષ દુર્ભિક્ષ કલ્પ ન જાણેં, કાલવિચાર અશેષ રે.સા૦૧૦૩[૬-૪]

બાo હવે ક્ષેત્રદ્વાર કહે છે. અગીતાર્થનઇ યથાસ્થિત કo જેહવૂં હોય તેહવા ક્ષેત્રની ખબરિ ન પડે, ન જાણે જે આ ભદ્રકક્ષેત્ર છે અથવા અભદ્રક છે. ઇતિ. જનપદ કo લોકે વ્યાપ્તે દેશે વિહાર કરતાં આ વિધિઇ કરવો અથવા મગધાદિક દેશે એ વિધિ તે ન જાણે. અધ્વવિશેષ કo દૂર દેશે અટવી પ્રમુખે ઇણવિધે વિહાર કરવો ઇત્યાદિક અગીતાર્થ ન જાણે. (૨).

હવે કાલદ્વાર કહે છે. વલી સુભિક્ષમાં કલ્પ ન જાણે જે સુભિક્ષમાં ઇણિ પરેં વિચરવૂં. વલી દુર્ભિક્ષમાં કલ્પ ક૦ યોગ્ય ન જાણે જે દુર્ભિક્ષમાં આવી વસ્તુ હોય તોહિ લીજીઇં ઇત્યાદિક અગીતાર્થ ન જાણે. કાલનો વિચાર અશેષ ક૦ સમસ્ત ન જાણે ઇતિભાવઃ (3) યતઃ –

'जहिंदुयिखत्तं न जाणइ, अद्धाणे जणवए य जं भणियं । कालंपि य निव जाणइ, सुभिक्ख दुभिक्ख जं कप्पं ॥ १ ॥' ઇति 'ઉપદેશમાલા'યાં [ગા-४०२]. १०३ [६-४]

સુo ક્ષેત્રદ્વાર : અગીતાર્થ યથાસ્થિત ક્ષેત્ર વિશે કાંઈ ન જાણે. આ ક્ષેત્ર ભદ્રક છે કે અભદ્રક, જનપદમાં વિહાર કરવો કે મગધ આદિ દેશે કરવો કે દૂર વનપ્રદેશે વિહાર કરવો તે ન જાણે.

કાલદ્વાર : સુકાળમાં શું યોગ્ય અને દુષ્કાળમાં શું યોગ્ય તે અગીતાર્થ ન જાણે.

# ભાવ હિટ્ટગિલાણ ન જાણેં, ગાઢ અગાઢહ કલ્પ રે, ખમતો અખમતો જન ન લહે, વસ્તુ અવસ્તુ અનલ્પ રે.

સા૦૧૦૪ [ ૬-૫]

બાo હવે ભાવદ્વાર કહે છે. ભાવ ક૦ ભાવના વિચારનેં વિષે હિક્ટ ક૦ નીરોગી ન જાણે. ગિલાણ ક૦ રોગાક્રાંત ન જાણે. જે નીરોગીને આ દેવું, રોગીને એહવૂં દેવૂં તે અગીતાર્થ ન જાણે. ગાઢ કલ્પ ક૦ આકરેં કરણેં ઇણિ રીતેં કરવૂં, અગાઢકલ્પ ક૦ સ્વાભાવિક - સહજ રીતઇં ઇણિ રીતેં પ્રવર્ત્તવૂં એ અગીતાર્થ ન જાણે (૪).

હવે પુરુષદ્વાર કહે છે. ખમતો ક૦ આ પુરુષ ખમી સકસ્યેં, સમર્થ શરીર છે, કઠોર શરીર છે. અખમતો ક૦ સુકુમાલ શરીર છે એહવા જન ન લહેં, પ્રાણીને ન ઓલખે. અગીતાર્થ હોએ તે એહવા પુરુષને [ન] ઓલખે.

વલી વસ્તુ ક૦ આચાર્યાદિક, અવસ્તુ ક૦ સામાન્ય સાધુ તે અગીતાર્થ ન ઓલખે જે પદસ્થને આમ ઘટે, સામાન્યને આમ ઘટે. અનલ્પ ક૦ ઇત્યાદિક બહુ પ્રકાર તે ન જાણિ. (પ) યતઃ —

'भावे हिट्टिगिलाणं निव जाणइ गाढऽगाढ कप्पं च । सहु असहु पुरिसरूवं, वत्थुमवत्थुं च निव जाणइ [जाणे (५१०)]॥१॥ ઇति ઉપદેશમાલાયાં-[ગા-४०३].१०४ [६-५]

સુo ભાવદ્વાર: ભાવવિચારની દેષ્ટિએ આ નીરોગી ને આ રોગિષ્ઠ એ અગીતાર્થ ન જાણે. આ નીરોગીને અપાય ને આ રોગીને અપાય એની એને ખબર નથી. અમુક કામ ખાસ સંજોગોમાં કઈ રીતે કરવું અને સ્વાભાવિક સંજોગોમાં કેવી રીતે કરવું એ પણ તે ન જાણે.

પુરુષદ્વાર: આ પુરુષ સમર્થ છે કે અસમર્થ એની અગીતાર્થને ઓળખ નથી. આચાર્યને આમ ઘટે ને સામાન્ય સાધુને આમ ઘટે એવા ભેદની એને ખબર નથી.

જે આકુકિં પ્રમાદેં દર્પે, પડિસેવા વલિ કલ્પ રે, નવિ જાણેં તે તાસ યથાસ્થિત, પાયચ્છિત્ત વિકલ્પ રે.

સા૦ ૧૦૫ [ ૬- ૬]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બા૦ હવે પ્રતિસેવા નામા દાર કહે છે. પ્રતિસેવા તે નિષિદ્ધાચરણ. તે પ્રતિસેવાના ૪ પ્રકાર કહે છે. તેહમાં પ્રથમ આકુટિ ક૦ જાણિને પાપ સેવવૂં; તે પણ કારણ વિના (૧). કંદપ્પાંદિક વસે જે પાપ સેવે તે પ્રમાદ કહીઇ (૨). ધાવન-વલ્ગનાદિકે કરી જે પાપ લાગુ તે દર્પ્પ કહીઇ (૩). વલી કલ્પ ક૦ આગમોક્ત કારણે કરી નિષેધાચરણ કર્યું તે કલ્પ કહિઇં (૪). એ પડિસેવા ક૦ ચ્યારે ભેદ પડિસેવાના જાણવા. યત:-

'पिडसेवणा चउद्धा आउट्टिपमायदप्पकप्पेसु । न वि जाणइ अगीओ पिच्छितं चेव जं तत्थ ॥ १ ॥' ઇति 'ઉપદेશमाલा'यां [गा-४०४] तस्तक्षशंगाथा यथा-'आउट्टिआ उविच्चा दप्पो पुण होइ वग्गणाइओ । कंदप्पो इय पमाओ कप्पो पुण कारणे भणिओ. ॥१॥' ઇति 'आयारांग वृत्तो.'

એ ચાર પ્રકાર જે પાપ તે તાસ પાપનું **યથાસ્થિત** ક૦ જેહને જેહવું ઘટે તેહવા પ્રાયશ્ચિત્તના વિકલ્પ, જે આ પ્રાયશ્ચિત્તવાલાને એહવો તપ દેવો ઇત્યાદિકને અગીતાર્થ ન જાણે. ૧૦૫ [૬-૬]

સુo પ્રતિસેવાદાર : પ્રતિસેવા - નિષિદ્ધ આચરણના ચાર પ્રકાર છે. ૧. જાણીને કરેલું પાપ, અને તેવે અકારણ - આકુટ્ટિ, ૨. કંદર્પ- હાસ્ય-મશ્કરી આદિને વશ થઈને કરેલું પાપ - પ્રમાદ, ૩. દોડાદોડી, કૂદાકૂદ આદિ આપાતતઃ થયેલું પાપ - દર્પ, ૪. આગમકથિત કારણે થયેલું પાપ - કલ્પ. આ ચાર પ્રકારનાં પાપો કરનારામાંથી કોને કેવું પ્રાયશ્વિત દેવું તેવા વિકલ્પો અગીતાર્થન જાણે.

નયણરહિત જિમ અનિપુણ દેશેં, પંથ નક જિમ સત્થ રે, જાણે હું ઠાંમે પોચાવું, પણ નહીં તેહ સમત્થ રે.સા૦ ૧૦૬ [૬-૭]

બાo જિમ કોઇ નયણરહિત ક૦ અંધ પુરુષ હોય. વલી અનિપુણ દેશે ક૦ માર્ગનો અનિપુણ અજાણ છે તે અંધ પુરુષ એહવા માર્ગને વિષે, પંથ નક જિમ સત્થ ક૦ જિમ સાથ માર્ગમાં ભૂલો પડ્યો હોય તે સાથને તે આંધલો જાણે જે હું એ સાથને ઠેકાણે પોંચાડું, ઇમ જાણે પણિ પોંચાડવા તે કોઇ સમર્થ ન થાય યત:-

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

'जह नाम कोइ पुरिसो नयणिवहूणो अदेसकुसलो य । कंताराडिव भीमे मग्गपणट्टस्स सत्थस्स ॥ १ ॥ इच्छइ देसियत्तं किं सो उ समत्थु देसियत्तस्स । दुग्गइ अयाणंतो, नयणिवहूणो कहं देसे. ॥ २ ॥ ['ઉपदेशभाक्षा', शा-४०५-०६] १०६ [६.७]

સુo રસ્તામાં કોઈ ભૂલો પડેલો માનવસમૂહ હોય અને કોઈ આંધળો જે રસ્તો પણ નથી જાણતો તે એમ વિચારે કે હું પેલા સમૂહને યથાસ્થાને પહોંચાડીશ તો એમ કરવામાં તે અસમર્થ જ રહે.

અગીતાર્થ તિમ જાણેં ગર્વ્વે, હું ચલવું સવિ ગચ્છ રે, પણ તસ પાસેં ગુણગણ ગ્રાસેં, હોઇ ગલાગલ મચ્છ રે.

सा० १०७[६-८]

બાo એ રીતેં અગીતાર્થ પણિ તીમ ગર્વે - અહંકારે કરી ઇમ જાણે હું બાધો ગચ્છ ચલાવું. પણ તેહની પાસે રહેતાં થકાં ગુણગણ ક૦ ગુણના જે સમૂહ તે ગ્રાસેં ક૦ ઘસાઇ જાઇં. એતલે અગીતાર્થનઇ સંગે ગુણનો નાશ થાય. યત:

'एवमगीयत्थोऽवि हु, जिणवयणपईवचक्खुपरिहीणो । दब्बाइ अयाणंतो, उस्सग्गववाइयं चेव ॥१॥ कह सो जयउ अगीओ, कह वा कुणउ अगीयनिस्साए । कह वा करेउ गच्छं, सबालवुड्ढाउलं सो उ ॥ २ ॥ ઇत्**युपदेशभा**क्षायां. [शा-४०७, ४०८]

અગીતાર્થનઇ પાસે વસતાં મચ્છગલાગલ થાય. મોહટો મચ્છ નાહના મચ્છને ગલી જાય. ઇમ ધીંગામસ્તીની વાત થાય, પણિ માર્ગની રીતિ ન રહેં. ૧૦૭ [૬-૮]

સુo એ રીતે અગીતાર્થ પણ સઘળો ગચ્છ ચલાવવાનો ગર્વ રાખે પણ ઊલટાનું એવાની પાસે રહેતાં તો ગુણનો સમૂહ નષ્ટ થાય. અગીતાર્થ પાસે રહેતાં 'મત્સ્યગલાગલ' ન્યાય થાય. મોટું માછલું નાનાને ગળી જાય એમ સંઘર્ષ થાય, માર્ગ-રીતિ ન રહે.

પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

# પચ્છિત્તે અતિમાત્ર દીઈ જે. અપચ્છિત્તે પચ્છિત્ત રે. આસાયણ તસ સુત્રેં બોલી, આસાયણ મિચ્છત્ત રે. સા૦ ૧૦૮[૬-૯]

બા૦ વલી અગીતાર્થ હોય તે પચ્છિતે અતિમાત્ર દિઈ જે ક૦ પ્રાયચ્છિત જેતલું આવે તે કરતાં અધિકું આપે, અણસમઝણેં કરીને. અપચ્છિત્તેં ક૦ પ્રાયશ્ચિત્ત ન આવતું હોય તેહનેં **પચ્છિત્ત** રે ક૦ પ્રાયશ્ચિત આપેં એતલે થોડાને ઘણું આપે, મૂલગું ન હોય તેહને કહેસ્યે જે તુમને પ્રાયશ્ચિત્ત આવ્યું ઇત્યાદિક અસમંજસ કરે. એ રીતે કરે તેહને સૂત્રને વિષે **આશાતના બોલી** ક૦ જિનેશ્વરની આજ્ઞાનો વિરાધક કહ્યો છે. એતલે જિનાજ્ઞા-વિરાધના કહી છે. અને આસાયણ ક૦ જિનાજ્ઞા-વિરાધના તેહજ મિચ્છત્ત ક૦ મિથ્યાત્વ જાણવું. તથા તે મિથ્યાત્વનિમિત્તીઓ સંસાર વધારે. યતઃ-

'सुत्ते य इमं भणियं, अपिच्छत्ते य देइ पिच्छत्तं । पच्छित्ते अइमत्तं, आसायण तस्स महइ ओ ॥ १ ॥ आसायण मिच्छत्तं, आसायणवज्जणा य सम्मत्तं । आसायणानिमित्तं, कुळाइ दीहं च संसारं ॥ २ ॥' ઇતિ **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા.૪૦૯, ૪૧૦]. ૧૦૮ [*૬-*૯]

સુ૦ વળી અગીતાર્થ જેને પ્રાયશ્ચિત્ત ન આવતું હોય તેને પ્રાયશ્ચિત આપે, થોડાને વધુ આપે. આવાને જિનાજ્ઞાના વિરાધક કહ્યા છે. આવી જિનાજ્ઞાની વિરાધના તે મિથ્યાત્વ છે. જે સંસાર વધારે છે.

તવસી અબહુશ્રુત વિચરંતો, કરી દોષની શ્રેણી રે. નવિ જાણે તે કારણ તેહનેં, કિમ વાધે ગુણશ્રેણિ રે. સા૦ ૧૦૯[૬-૧૦]

**બા૦ તવસ્સી. ક૦** તપસ્યા કરતો **અબહુશ્રુત** ક૦ અગીતાર્થ થકો વિચરંતો ક૦ વિહાર કરતો. **કરી દોષની શ્રેણી** ક૦ અનેક દોષની શ્રેણી કરતો એતલે અનેક અપરાધ પદ કરતો થકો, પણિ **નવિ જાણે** ક૦ ન જાણે, એતલે પોતાના દોષની પોતાને ખબરિ ન પડે. ઇતિભાવઃ, તે **કાર**ણ ક૦ તે હેતુઇં **તેહનેં** ક૦ તે અગીતાર્થ કષ્ટ કરતાને. **કિમ વાધે ગુણશ્રેણિ** ક૦ ગુણશ્રેણિ વૃદ્ધિવંતી કિમ થાય ? તેતલી જ રહે. યદ્દક્તં – ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો 'अबहुस्सुओ तवस्सी, विहरिउकामो अजाणिऊण पहं। अवराह पयसयाइं, काऊण वि जो न याणेइ. ॥१॥ देसिअराइयसोहिं, वयाइयारे उ जो न याणेइ। अविसुद्धस्स न वड्डइ गुणसेढी तत्तिया ठाइ. ॥२॥' ઇति **ઉપદેશમાલાયાં** [ગા.४૧૨, ४૧૩]. ૧૦૯ [६-૧૦]

સુo તપસ્યા ને વિહાર કરવા છતાં આવો અગીતાર્થ સાધુ પોતાના દોષ ન જાણતો હોવાને કારણે એની ગુણશ્રેણિની વૃદ્ધિ કેવી રીતે થાય ?

માર્ગ માત્ર જાણે જિમ પંથી, અલહી તાસ વિશેસ રે, લિંગાચાર માત્ર તે જાણે, પામે મૂઢ કિલેસ રે. સા૦ ૧૧૦ [૬-૧૧]

બા૦ માર્ગમાત્ર જાણે જિમ પંથી ક૦ કોઇક પંથી હોય તેહને કોઇક ડાહ્યો પુરુષ માર્ગ બતાવે તોહિ પણ વિશેષ માર્ગની ખબરિ ન પડે. પોતે ડાહ્યો નથી માટે ડાવો-જિમણો માર્ગ જિમ ન જાણે, એક સામાન્ય પ્રકારે માર્ગ માત્ર જાણે અને તાસ૦ તે માર્ગનો વિસેસ જે ડાવો-જિમણો તે અલહી ક૦ અણજાણે કલેશ પામે, તિમ લિંગ ક૦ સાધુવેષ, આચાર ક૦ સાધુની ક્રિયા તે લિંગાચાર માત્ર જાણે. એતલે એક સૂત્રના અક્ષર માત્રે કરી ક્રિયાદિક કરતો પણિ પરમાર્થ અણજાણતો ઇતિભાવ:. પામે મૂઢ ક્લિસ ક૦ તે મૂઢ-મૂર્ખ અગીતાર્થ ક્લિસ પામે, સંસાર વધારે. યત:-

'जह दाइयंमिवि पहे, तस्स विसेसे पहस्सऽयाणंतो । पहिओ किलिस्सइ च्चिय, तह लिंगायारसुअमित्तो ॥१॥' ઇતि **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા.૪૧૬]. ૧૧૦ [૬-૧૧]

સુo જેમ કોઈ ડાહ્યો પુરુષ પથિકને રસ્તો બતાવે પણ પંથી પોતે દક્ષ નહીં હોવાને લીધે એને કાંઈ વિશેષ ખબર ન પડે, માર્ગની ડાબી-જમણી બાજુનો ખ્યાલ ન આવે ને છેવટે દુ:ખી થાય તે જ રીતે કેવળ લિંગધારી સાધુ માત્ર સાધુનાં વેશ-આચાર-ક્રિયા જ જાણે છે પણ સાચો પરમાર્થ માર્ગ નહીં જાણવાને લીધે દુ:ખી થાય છે, સંસાર જ વધારે છે.

ભેદ લહ્યા વિણ નાનાપરિણતિ, મુનિમનની ગત બોધ રે, ખિણ રાતા ખિણ તાતા થાતા, અંતિ ઉપાઈ વિરોધ રે.

*सा० १११* [६-१२]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo હવે બે પદનો અર્થ એકઠો લિખીઇં છીઇં. ગત બોધ ક૦ ગયા છે બોધ - જ્ઞાન જેહથી,એતલે મૂર્ખ જે હોય તે મુનિમનની નાનાપરિણતિ ક૦ મુનીશ્વરોની વિચિત્ર પરિણતિઓ, તેહના જે ભેદ ક૦ પ્રકાર, લહ્યા વિણ ક૦ જાણ્યા વિના એતલે મૂર્ખ મુનિ બીજા મુનિની વિચિત્ર પરિણતિ અણજાણતા, ખિણ રાતા ખિણ તાતા ક૦ ક્ષણેકમાં રાતા થાય એતલે અંતઃકરણે ક્રોધ દીપેં તથા ક્ષણેકમાં તાતા થાય એટલે બાહ્ય પણિ ક્રોધ દીપેં. મૂર્ખોનઇં ઇમ થાતા થકા અથવા રાતા ક૦ રાગી થાય. પરસ્પરેં ક્રીડા કરેં: તાતા ક૦ તપી જાએ, કષાયમાં આવે. અંતિ ક૦ છેહડે વિરોધ ઉપાઇ ક૦ ઉપજાવે એતલે મૂરખ માંહિમાંહિમાં વઢી મરેં, પણિ સમાધિ ન ઉપજાવે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૧ [દ.૧૨]

સુo જે મૂર્ખ મુનિઓ છે તે અન્ય મુનિઓની ચિત્રવિચિત્ર પરિણતિ નહીં જાણતા હોવાને કારણે ક્ષણમાં ક્રોધદીમ થાય, તો ક્ષણમાં રાગી પણ થાય - એમ કષાયયુક્ત બનતાં છેવટે માંહોમાંહે લડી મરે; પણ સમાધિ ઉપજાવે નહીં.

પત્થર સમ પામર આદરતાં, મણિ સમ બુધ જન છોડિ રે, ભેદ લહ્યા વિણ આગમથિતિનો, તે પામેં બહુ ખોડી રે.

सा० ११२ [६-१3]

બાo પત્થર સમ ક૦ પથરા બરાબરિ, પામર ક૦ મૂર્ખ, તેહને આદરતાં ક૦ અંગીકાર કરતાં, મિણ સમ ક૦ મિણરત્ન બરાબર બુધજન ક૦ પંડિતલોક, તે પંડિત લોકોને છોડિ ક૦ છાંડીને મૂર્ખને કબૂલ કરે. તે મૂર્ખનઇ આદરનારા જે પ્રાણી તે મૂરખ પાસે રહેતાં આગમની જે થિતિ ક૦ મર્યાદા, ઉત્સર્ગ-અપવાદાદિક રૂપ તે થિતિનો ભેદ લહ્યા વિણ ક૦ ભેદ જે પ્રકાર તે અણલહેતાં તે મૂર્ખને આદરનારા ઘણી ખોડિ પામેં, એતલે સંયમરૂપ શરીર આખું ન રહે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૨ [૬-૧૩]

સુo મિક્સરત્નસમાન પંડિતજનોને છોડીને જેઓ પથ્થર સમા મૂઢ જનોનો અંગીકાર કરે છે તેઓ એવાઓની પાસે રહેવા છતાં આગમનાં ઉત્સર્ગ-અપવાદ આદિ યોગ્યતયા નહિ જાણીને ઘણી ક્ષતિ પામે છે; એમનો સંયમરૂપી દેહ ખંડિત બને છે.

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

જ્ઞાન-ભગતિ ભાંજી અણલહેતા, જ્ઞાન તણો ઉપચાર રે, આરાસારે મારગ લોપે, ચરણકરણનો સાર રે. સા૦ ૧૧૩ [૬-૧૪]

બા૦ જ્ઞાન-ભગતિ ભાંજિ ક૦ એહવો જે મૂર્ખ હોય તે જ્ઞાનની ભક્તિને તો ભાંજે, એતલે ખંડિત કરે, તથા અણલહેતાં ક૦ અણઆરાધતાં, જ્ઞાન તણો ઉપચાર ક૦ જ્ઞાનનો જે ઉપચાર વિનય તે અણજાણતાં તે પ્રાણી આરાસારેં ક૦ આરો, જે પંચમ આરો તેહને અનુસારે મારગ લોપે ક૦ ભલા મારગને લોપે છે, એતલે મૂર્ખને આદરતાં જ્ઞાન-ભક્તિને ભાંજતાં, જ્ઞાનનો ઉપચાર અણલહેતા જે પુરુષ હોય તે આરા પ્રમાણે ચારિત્ર ન પાલેં, કાં તો ઉત્સર્ગ એકલો જ પાલે, અથવા કાલદોષ કાઢિ મૂકી જ દિઇં ઇતિભાવ: તે મારગ કેહવો છે ? ચરણકરણનો સાર છે. એ રીતે અમને ભાસ્યો તેહવો લિખ્યો છે. વલી એ ગાથાનો અર્થ પંડિત લોકોને સૂઝે તે ખરો. ૧૧૩ [૬-૧૪]

સુo આવા મૂઢજનો જ્ઞાનના ઉપચાર-વિનયને નહીં જાણીને સાચા માર્ગનો લોપ કરે છે. માટે મૂર્ખ જનોને આદરતા પુરુષો પણ પંચમ આરા પ્રમાણે, પોતાની રીતે જ ઉત્સર્ગમાર્ગે ચાલે છે કાં તો કાલ-દોષ દર્શાવી ઉત્સર્ગમાર્ગને સદંતર ત્યજી દે છે. એટલે કે ચરણ-કરણ સિત્તરીના સાચા માર્ગને લોપે છે.

ઉત્કર્ષી તેહનેં દો શિક્ષા, ઉદાસીન જે સાર રે, પરુષવચન તેહનેં તે બોલે, અંગ કહે આચાર રે.

સા૦ ૧૧૪ [ ફ-૧૫]

બાo વલી ઉત્કર્ષી કેં ઉત્કૃષ્ટાચારિત્રિયા હોય તથા ઉદાસીન કેં બેપરવાહી હોય. સાર કેં ઉત્તમ હોય તે સાધૂ, તેહુને શિખામણ દિઇં. પ્રમાદ સ્ખલિતાદિક દેખી શિખ્યા દિઇં, તિવારે તે એકાકી ગચ્છથી નીકલ્યા હોય તે પાછું સાધુને ઇમ કહે, પરુષવચન કેં કઠોર વચન પાછું કહે જે 'મુઝને સર્વલોકમાં કિમ તિરસ્કાર કર્યો ? મહેં સ્યું માઠું કર્યું છે ? બીજા એ રીતે કરે જ છે તો ધિક્કાર પડો માહરા જીવતરને' ઇત્યાદિક બોલે. ઇમ શ્રી 'આચારાંગ' [અધ્યયન પ, ઉદ્દેશક ૪,સૂ.૧૫૮] મધ્યે કહ્યું છે. તથા ચ તત્પાઠ: -

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'वयसावि एगे बुइया, कुप्पंति माणवा, उण्णयमाणे य नरे महया मोहेण मुज्झइ. ॥ १ ॥'

ઇતિ. ઇમ વચનમાત્રે જ ગચ્છ છાંડે, છાંડીને એકલા રહ્યા અકાર્ય સેવે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૪ [૬-૧૫]

સુo આવા મૂઢ સાધુનાં પ્રમાદ-સ્ખલન આદિ જોઇને ઉત્તમ સાધુ જો એમને સાચી શિક્ષા આપે તો ગચ્છત્યાગ કરેલા એકાકી સાધુ ઊલટાનાં તે સાધુને કઠોર વચન સંભળાવે, એમ કહીને કે '' મેં વળી શું ખોટું કર્યું છે ? બીજાઓ પણ એમ જ કરે છે ને !."

અમ સરીખા હો જો તુમ્હેં જાણો, નહીં તો સ્યા તુમ બોલ રે ઇમ ભાખી જાત્યાદિક દૂષણ, કાઢે તેહ નિટોલ રે.

सा० ११५ [६-९६]

બાo તે મૂરખની શિખ્યા દિઇં તિવારેં પાછા એહવા જબાપ દીઇં જે 'અમ્હ સરીખા તુમ્હે હો તો જાશો.' એતલે એ ભાવ જે 'અમ્હારેં ગોચરી-પાણી પ્રમુખ લાવવાં પડે તે તુમ્હારે કરવું પડતું હોય તો જાશો, નહીં તો બેઠા મોટાઇ કરો એતલું જ, પણ કાંઇ ભલીવાર નહીં. જો અમ્હારી પરેં ચાલો તો તુમ્હો જે અમનેં શિખ્યા દ્યો તે ખરી, નહીં તો તુમ્હારા બોલ સ્યા ? એટલે તુમ્હારું બોલ્યું સર્વ ફોક્ટ છે.' ઇમ ભાખી ક૦ ઇમ કહીને જાત્યાદિકનાં દૂષણ કાઢે. તુમ્હો હીણી જાતિના ઉપના છો, તુમારું કુલ કેહવું ઇત્યાદિક બોલેં. તેહ નિટોલ ક૦ તે પુરુષ નિટોલ જાણવા. સજ્જન - ઉત્તમ પુરુષમાં ન ગણાય. ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૫ [૬-૧૬]

સુo આવા મૂઢ સાધુ શિક્ષા આપનાર સાધુને સામેથી એવા ઉપાલંભ આપે કે 'અમારી જેમ ગોચરી-પાણી લાવવાં પડે તો તમને ખબર પડે. ખાલી બેઠાબેઠા મોટાઈ જ કરો છો !' આમ કહી એમનાં જાતિ-કુલ વિશે પણ અણછાજતું બોલે. આવા સાધુઓને નઠોર જ જાણવા.

પાસત્થાદિક દૂષણ કાઢી, હીલેં જ્ઞાની તેહ રે, યથાછંદતા વિણ ગુરુઆણા, નવિ જાણે નિજ રેહ રે.

> *સા૦ ૧૧૬*[૬-૧૭] ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

બાo વલી તે મૂરખ શિખામણના દેનારને ઉલટાં પાસત્થાદિક દૂષણ કાઢીને હીલેં ક૦ હીલના કરે, એતલે ઇમ કહે જે 'તુમમાં સ્યા ગુણ છે ? તુમો પાસત્થા ઉસન્ના છો' ઇમ કહીને શાની ક૦ પંડિત ગીતાર્થની તે હીલના કરે.

હવે બે પદનો અર્થ એકઠો છે. **વિશ ગુરુઆણા** ક૦ ગુરુઆણા પાલ્યા વિના **યથાછંદતા** ક૦ આપછંદે આચરણા કરવી એહવી જે **નિજ** રેહ ક૦ પોતાની રેખા છે, હીણા આચરણની મર્યાદા પોતાની તે ન જાણે, ન ખબરિ પડે, એતલે જ્ઞાનીના દૂષણ અણછતાં કાઢે અને પોતાના છતા દૂષણ હોય તે ન દેખે ઇતિભાવ:. ૧૧૬ [૬-૧૭]

સુo વળી આવા મૂઢ મુનિ ઊલટાના 'તમારામાં વળી શા ગુણ છે?' તમે તો પાસત્થા-ઓસશા છો' એમ કહીને જ્ઞાની સાધુભગવંતોની અવહેલના કરે.

આમ સ્વચ્છંદી કે હીન આચરણની પોતાની મર્યાદાની એમને પોતાને જ ખબર નથી. જ્ઞાની સાધુના અપ્રગટ દોષ કાઢવા જતાં પોતાના પ્રગટ દોષો જ એમને દેખાતા નથી.

જ્ઞાનીથી તિમ અલગા રહેતા, હંસ થકી જિમ કાક રે, ભેદ વિનયના બાવન ભાખ્યા, ન લહે તસ પરિપાક રે.

सा0११७[६-१८]

બાo તે માટે જ્ઞાની ક૦ જે ગીતાર્થ ગુર્વાદિક તે થકી અલગા રહિતા કેહવા દીસે તે કહે છે. હંસ થકી જિમ કાક ક૦ રાજહંસ થકી જિમ કાગડો અલગો દીસે તેહવા સાધૂ દીસઇં, તથા વિનયના પર (બાવન) ભેદ જે શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે તથાહિ=અરિહંત ૧, સિદ્ધ ૨, કુલ તે નાગિંદ્ર ચંદ્રાદિક ૩, ગણ તે કોટિકાદિ ૪, સંઘ તે ચતુર્વિધ ૫, ક્રિયા તે અસ્તિવાદરૂપ ૬, ધર્મ ખંત્યાદિક ૭, જ્ઞાન તે મત્યાદિક ૮, જ્ઞાની તે મત્યાદિક જ્ઞાનવંત ૯, આચાર્ય ૧૦, સ્થવિર તે સીદાતા સાધૂને થિર કરે ૧૧, ઉપાધ્યાય ૧૨, ગણિ તે કેટલાયિક સાધૂના સમુદાયના અધિપતી ૧૩ - એવં એ તેરેનો સ્યાર ચ્યાર ભેદે વિનય તે ચ્યાર દેખાડઇં છઇં. અનાશાતના તે જાત્યાદિક

દૂષણ કાઢીને હીલના ન કરે, ૧, ભક્તિ તે ઉચિત ઉપચારરૂપ ૨, બહુમાન તે અંતરની પ્રીતિ પ્રતિબંધરૂપ ૩, વર્શસંજવલના તે યશ બોલવા ૪ - એ રીતે તેહને ચોગુણા કરતાં પર ભેદ થાય. ઇતિ 'પ્રવચન સારોદ્ધારેં' એ અધિકાર જોજો. ઉપલક્ષણથી જિમ બાવન્ન કહ્યા તિમ ૯૧ ભેદ સમવાયાંગે તથા ૪૫ ભેદ તથા ૧૦ ભેદ ઇત્યાદિક અનેક ભેદ ગ્રંથાંતરથી જાણવા. તે સર્વ ભેદનું સીખવૂં, તે રીતે પ્રવર્તવું તે તેહનો પરિપાક કહીઇં. તે પરિપાક ન લહે ક૦ એકાકી સાધૂ ન પામે. એકાકી સાધૂ કોહની પાસે સીખઇં? તથા કેહનો વિનય કરે ? ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૭ [૬-૧૮]

સુo ગીતાર્થ સાધુઓથી અળગા - સ્વતંત્ર રહેતા તે મુનિઓ રાજહંસથી જેમ કાગડો અલગ તરી આવે એવા દેખાય છે. શાસ્ત્રકથિત વિનયના બાવન ભેદ (તેમજ જુદાજુદા ગ્રંથોમાં ન્યૂનાધિક ભેદ કહ્યા છે તે)નો અભ્યાસ -પ્રવર્તન (પરિપાક) આવા એકાકી સાધુ પામી શકતા નથી.

સર્વ ઉદ્યમેં પણિ તસ બહુ ફલ, પડેં કષ્ટ અન્નાણ રે, સૂત્ર અભિન્ન તણે અનુસારેં, 'ઉપદેશમાલા' વાણ રે.

सा0११८[६-१८]

બાo સર્વ ઉદ્યમેં પશિ ક૦ સર્વ ક્રિયાનું, અનુષ્ઠાનનો ઉદ્યમ તે બહુકલ ક૦ તેહનું જે ઘણું ફલ સ્વર્ગાદિક તે. પડે કષ્ટ અન્નાણ રે ક૦ અજ્ઞાન કષ્ટમાં પડે એતલે નિર્જરા ન થાય, સંસાર પરિત ન થાય. કોહને ન થાય તે કહે છે. અભિન્ન સૂત્ર ક૦ અવિવૃતાર્થ એહવું જે સૂત્ર, વિશિષ્ટ વ્યાખ્યાન રહિત એહવૂં જે સૂત્ર, તેહને અભિન્ન સૂત્ર કહીઇં. તે અભિન્ન સૂત્રને અનુસારે ક્રિયાપ્રમુખ અનુષ્ઠાન કરતાને અજ્ઞાન કષ્ટમાં પડે ઇતિ યોગઃ. જે ટીકા પ્રમુખ વિના વિશેષ પ્રતિપત્તિ કિમ થાય ? અન્યથા અનુયોગનું કથન નિરર્થક થાય. એ 'ઉપદેશમાલા' [ગા-૪૧૫]ની વાણી છઇં. યદ્દકતં તત્સૂત્રે -

'अपरिच्छिय सुयणिहसस्स, केवलमिश्रत्सस्त नारिस्स । सव्वुज्जमेण वि कयं, अत्राणतवे बहुं एडइं ॥ १ ॥' અપરિચ્છિય ५० नधी જાણ્યો, सुयशिહसस्स ५० श्रुतरहस्य જેણે શેષં સુગમં ૧૧૮ [६-૧૯] હ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો સુ૦ વિવરણ કે વ્યાખ્યાન રહિત અભિન્ન સૂત્રને આધારે ક્રિયા-અનુષ્ઠાન કરનારનો સઘળો ઉદ્યમ અજ્ઞાન કષ્ટમાં પડે છે. કેમકે ટીકા-વિવરણ વિના આ કેમ સમજાય ? અને 'અનુયોગ'ની વ્યાખ્યા પણ નિરર્થક બની જાય.

એ તો ઋજુભાવેં એકાકી, ચાલે તેહનેં જુત્ત રે, વામ્ય કુવાસન જે અકુવાસન, દેશારાધિક ઉત્ત રે.સા૦ ૧ ૧૯[૬-૨૦]

બાo હવે જ્ઞાનીથી અલગા કિવારેં હોય તે કહે છે. સકારણેં એકાકી રહેવું પડે તે અસિવાદિક કારણ ઘણાં છે યતઃ-.

'असिवे ओमोयरिए, रायभये, खुभिय उत्तमट्ठेअ। फिडिअ गिणणाइसए देवया चेव आयिरए॥१॥'[ઓઘ.નિ.ગા.७]

ઇમ કારણના અર્થ વિસ્તારી લિખ્યો છે. ઇહાં લિખતાં તે વિસ્તાર ઘણો થાય માટે વિસ્તારતા નથી. પણ એક અશિવકારણ લિખીઇ છેં. યથા સાધૂ બાર વરસ આગલ ખબરિ રાખે, જ્ઞાનાદિક અતિશયે કરીને યથા અમુક વરસે અશિવ થાસ્યેં, કદાચિત્ બારે ઉપયોગ ન રહ્યો હોય તો અગ્યાર, તે નહીં તો દશ ઇત્યાદિક યાવત્ એક વરસ પહેલાં પણ ઉપયોગ રાખે. તે ઉપયોગ ન રહ્યો હોય તો જિવારેં અશિવ જાણે તિવારેં સાધુ તિહાંથી વિહાર કરે. તેહમાં કોઇક ગ્લાન સાધૂ હોય તે વિહાર ન કરી સકે તિવારેં એકલા, ઇમ કારણેં જ્ઞાની વિના પણિ હોય, તેહમાં પણિ સાધુ ભદ્રક અને ગૃહસ્થ પ્રાંત અને [સાધુ પ્રાંત] અને ગૃહસ્થ ભદ્રક ર તથા સાધુ ભદ્રક અને ગૃહસ્થ પણિ ભદ્રક ૩ તથા સાધૂ પ્રાંત અને ગૃહસ્થ પણિ ભદ્રક ૩ તથા સાધૂ પ્રાંત અને ગૃહસ્થ પણિ માંત એવં ચોભંગી થાય ઇત્યાદિક સર્વ 'ઓઘનિયુંક્તિ'માં વિસ્તાર છે તે જોજયો. હવે અક્ષરાર્થ. જે સાધૂ ઋજુભાવેં ક૦ ભદ્રક થકા પૂર્વોક્ત રીતે એકાકી ચાલેં ક૦ રહ્યા હોય તેહનેઇ જુત્ત ક૦ કોઇક પૂર્વોક્ત રીતે એકાકી પણું યુક્ત છે પણિ અન્યથા નહીં ઇતિ ભાવ:.

વલી બે પ્રકારના ઘટ ચાલ્યા છે. યથા : ભાવિત અને અભાવિત. તેહમાં અભાવિત તે નવા ઘટ અને ભાવિતના ૨ ભેદ. શુભદ્રવ્યેં ભાવિત અને અશુભ દ્રવ્યે ભાવિત. તે એકેકમાં બે બે ભેદ. એક વામ્ય અને અવામ્ય. વામ્ય તે વાસના ટાલી સકીઇં. અવામ્ય તે ટાલી ન સકીઇં.

તેહમાં કુવાસના વામવા યોગ્ય હોય તે રૂડા. એ વામ્ય કુવાસન એતલા પદનો અર્થ થયો. જે **અકુવાસન** ક૦ વાસ્યા જ નથી કુવાસનાઇં, નવા ઘડા છે, તે પણિ રૂડા. ઇમ **'વિશેષાવશ્યક'માં** છે. અથવા વામ્ય-અવામ્ય ઘટની ભાવના **'નંદીસૂત્રની-વૃત્તિ'**થી જાણવી. ઉક્તં ચ -

'पयइहिं भद्दभावा, कुवासणावासिया वि नो दुट्ठा । उज्जुमइणो सुकंखा, ते देसाराहगा उत्ता ॥१॥'

એહવા હોય અને પૂર્વોક્ત કારણે એકાકીપણિ ગીતાર્થ વિના રહે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૧૯ [૬.૨૦]

સુo જ્ઞાની ભગવંતથી અળગા - એકાકી રહેવાનાં ઘણાં કારણો પણ હોય છે. તેમાંનું એક અશિવ કારણ અહીં લખીએ છીએ. સાધુ જો જ્ઞાનાદિક અતિશયને કારણે બાર વર્ષ આગળનું જાણે કે અમુક વર્ષે અશિવ થશે અથવા તો જ્યારે પણ અશિવ અંગે જાણે ત્યારે સાધુ ત્યાંથી વિહાર કરે. તે વખતે જે માંદા સાધુ વિહાર ન કરી શકે તે એકલા રહી શકે.

આવા કારણે સાધુ ઋજુભાવે એકાકી રહે તેમને જ આ એકાકીપણું યોગ્ય છે. અન્યથા નહીં.

ઘટ બે પ્રકારના - ભાવિત અને અભાવિત.

ભાવિતના બે ભેદ - શુભ દ્રવ્યે ભાવિત અને અશુભદ્રવ્યે ભાવિત. તે બશ્નેના બબ્બે ભેદ-વામ્ય અને અવામ્ય ( જેની વાસના ટાળી શકાય અને જેની ટાળી ન શકાય)

આમાંથી કુવાસના ટાળી શકાય એવા હોય તે રૂડા. તથા જે કુવાસનાથી વાસિત થયા નથી તેવા નવા ઘટ તે પણ રૂડા. આવા જે દેશારાધક હોય તે પણ ગીતાર્થ વિના એકાકી રહી શકે.

' અજ્ઞાની ગુરુ તણે નિયોગે, અથવા શુભ પરિણામ રે, 'કમ્મપયડી' સાખિં સુદેષ્ટિ, કહિઈ એહનો ઠામ રે. ૧૨૦ સા૦[૬-૨૧]

સુo કોઈ અજ્ઞાની ગુરુની નિશ્રામાં રહેતો હોય અથવા જેની પરિણતિ શુભ હોય તેવા સુદેષ્ટિવંત જીવને 'કમ્મપયડી' ગ્રંથની સાક્ષીએ દેશારાધક કહી શકાય.

૧. હસ્તપ્રતમાં ૧૨૦મી ગાથાનો પં. શ્રી પદ્મવિજયનો બાલાવબોધ નથી. પણ ગાથાને આધારે સુગમાર્થ આપ્યો છે.

<sup>ં</sup> ઉં. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

### જે તો હઠથી ગુરુને છાંડી, ભગ્નચરણ પરિણામ રે, સર્વ ઉદ્યમેં પિણ તસ નિશ્ચર્યે, કાંઇ ન આવે ઠામ રે.સા૦ ૧ ૨ ૧[૬-૨૨]

બાo જે તો કo જે વલી, હઠથી કo કદાગ્રહ થકી ગુરૂને છાંડી કo ગુરૂને મુંકી દીઇ છેં. ભગ્નચરણ પરિણામ ક. ચારિત્રના પરિણામ ભાગા છઇ. જેહને એહવો થકો ગુરૂને છોડીનઇ સર્વ ઉદ્યમેં કo સર્વ પ્રકારેં ઉદ્યમ કરે, કષ્ટ કરેં. નિક્ષ્વાદિકની પરિ પશ્ચિ. તસ કo તેહનાં કષ્ટપ્રમુખ સર્વ નિશ્ચેં કરીને કાંય ન આવે ઠામ કo કાંય લેખે ન લાગે. યત:-

'आणाए तवो आणाइ संजमो तहय दाणमाणाए । आणारहिओ धम्मो, पलालपुलुव्व पडिहाइ ॥१॥' ઇતિ **'સંબોધસિત્તરિ'** મધ્યે.[ગા.૩૨] ૧૨૧ [૬.૨૨]

સુo જેના ચારિત્રના પરિણામ ભાંગ્યા છે એવા મુનિ કદાગ્રહ રાખીને ગુરુને ત્યજે તેવા મુનિનો તપ-ક્રિયા આદિનો સઘળો ઉદ્યમ નિલવની પેઠે કાંઇ લેખે લાગતો નથી.

### આણારુચિ વિણ ચરણ નિષેધેં, 'પંચાશકેં' હરિભદ રે વ્યવહારે તો થોડું લેખે, જેહ સકારેં સદ રે.સા૦ ૧૨૨ [૬-૨૩]

બાo આણારુચિ ક૦ પરમેશ્વરની આજ્ઞાની જ રુચિ છે જેહને એહવા આજ્ઞારુચિ, ચરણ નિષેધેં ક૦ ચારિત્રની ના કહે છે. સ્યા માટે ? જે આજ્ઞારુચિપણું નથી તો બીજું કષ્ટ અનુષ્ઠાન કોહની આજ્ઞાઇં કરે છે ? યતઃ-

'आणारुइस्स चरणं तब्भंगे जाण किं न, भग्गंति ।

आणं च अइक्रंतो कस्साएसा कुणए सेसं. ॥१॥' 'ઇતિ. તે માટે આજ્ઞાસહિત ચારિત્ર, આજ્ઞા વિના 'પંચાશક'ને વિષે હરિભદ્રસૂરિ ચારિત્ર નિષેધે છે. વ્યવહારે કરે તો ક૦ શુદ્ધ સામાચારી સહિત વ્યવહાર પાલે તો થોડુંઈ ક૦ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે થોડું કરે તો હિ લેખે ક૦ લેખામાં છઇં. એતલે આજ્ઞા સહિત થોડુંઇ કરે તે લેખે છે. તે કહઇ છઇં.

જેહ સકારે ક૦ જે થોડુંઇ સકારેં, સત્ય કરે. સદ ક૦ શબ્દ તે આગમ કહીંઇ જે કારણે ચાર પ્રમાણ કહ્યાં છે તિહાં આગમ પ્રમાણને શબ્દપ્રમાણ કહીં બોલાવ્યું છે. તે માટે આગમ સકારે તે તો થોડો વ્યવહાર, તે પણ પ્રમાણ છે. બીજું ઘણું કષ્ટ, તે નિષ્ફલ છે ઇતિ ભાવઃ. ૧૨૨ [૬-૨૩] પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુo આજ્ઞાની રુચિવાળા જ ચારિત્રને યોગ્ય છે. આજ્ઞાસહિતનું છે તે જ ખરું ચારિત્ર. આજ્ઞાવિહીન ચારિત્રને હરિભદ્રસૂરિએ 'પંચાશક' માં નિષેધ્યું છે. ભલે થોડું, સ્વશક્તિ પ્રમાણેનું, પણ જો સામાચારી સહિતનું હોય તો જ એ લેખે લાગે. માટે કષ્ટ થોડું પણ આજ્ઞાસહિતનું કરવું.

' શિષ્ય કહેં જો ગુરુ અજ્ઞાની, ભજતાં ગુણનિધિ જાણી રે, જો કુ [સુ ] = વાસના તો કિમ ત્યજતાં, તેહને અવગુણ જાણી રે. સા૦ ૧૨૩[૬-૨૪]

' ગુરુબોલે શુભ વાસન કહિઈ, પત્રવિણજજ સુભાવ રે, તે આયત્તપણે છે આદેં, જસ મનિ ભદ્રક ભાવ રે.

*सा0 १२४*[६-२५]

ુ સૂધુ માની સૂધુ થાતાં, ચઉભંગી આચાર રે, ગુરુ કહણે તેહમાં કલ જાણી, લહીઈ સુજસ અપાર રે.

सा० १२५[६-२६]

સુ**ં** શિષ્ય કહે છે કે જો અજ્ઞાની ગુરુને ગુણનિધિ જાણીને ભજનારને સુવાસના થતી હોય તો એવા ગુરુને નિર્ગુણી જાણતાં શા માટે ત્યજવા જોઈએ?

ગુરુ કહે છે શુભ વાસના શબ્દનો અર્થ થાય છે પન્નવિક્ષિજ્જ સ્વભાવ એટલે કે સમજાવ્યો સમજી જાય (પ્રજ્ઞાપનીયતા) તે સ્વભાવ સ્વરૂપ છે (સ્વાધીન); વળી જેનું મન ભદ્રકભાવવાળું છે. વળી આચારાંગ સૂત્રમાં એક ચઉભંગી આવે છે : સમ્યગ્ જાણે / માને અને સમ્યગ્ આચરે, સમ્યગ્ જાણે નહીં પણ સમ્યક્ આચરે, સમ્યગ્ જાણે પણ સમ્યક્ આચરે નહીં, સમ્યગ્ જાણે પણ નહીં અને સમ્યક્ આચરે પણ નહીં. આમાં સમ્યગ્ આચરણોના ભાંગામાં – આજ્ઞાપાલનમાં સુકળની પ્રાપ્તિ જાણી સુજસ પામીએ.

૧-૩ હસ્તપ્રતમાં ૧૨૩, ૧૨૪, ૧૨૫મી ગાથાનો પંડિત શ્રી પદ્મવિજયનો બાલાવબોધ નથી. પણ ગાથાને આધારે સુગમાર્થ આપ્યો છે.

<sup>ં</sup> ઉં. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

#### ઢાળ સાતમી

બાO પૂર્વ ઢાલમાં ગીતાર્થ વરણવ્યા એહવા ગીતાર્થ ગુરુ પાસે વસવું તે સાતમા ઢાલમાં કહે છે.

(રાજગીતાની અથવા સુરતિ મહિનાની દેશી)

કોઇ કહે ગુરુ ગચ્છ - ગીતારથ સારથ શુદ્ધ, માનું પણિ નવિ દીસે જોતાં કોઇ વિબુદ્ધ; નિપુણ સહાય વિણા કહ્યો સૂત્રેં એક વિહાર, તેહથી એકાકી રહેતાં નહિ દોષ લગાર. ૧૨૬ [૭-૧]

બાં કોઇ કહે કાં કાં કાંગમ રહસ્ય અજાણતો આગમનું શરણ કરી બોલે છે જે ગુરુ કાંગ ગુર્વાદિક ગચ્છ કાંગ સુવિહિતનો સમુદાય, વલી ગીતારથનો સારથ કાંગ સમુદાય - 'સંઘસાર્થો તું વેદિનાં' ઇતિ સામાન્ય કાંડ વચનાત્, શુદ્ધ કાંગ પવિત્ર તે ગુરુ ગચ્છગીતારથ માનું કાંગ અંગીકાર કાંગ હતું. પિણ નિવ દીસે જોતાં કોઇ વિબુધ કાંગ જોતાં થકાં કોઇ વિબુધ કાંઘો પંડિત દેખતા [દેખાતા] નથી, અમ્હારી નજરમાં કોઇ આવતા નથી. તથા નિપુણ સહાય કાંગ ડાહ્યો, સખાઇ વિના કાંગ ન મિલે તિવારે સૂત્રે કાંગ શ્રી 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'ને વિષે કહ્યો કાંગ ભાખ્યો છે. એક વિહાર કાંગ એકલા વિહાર કરીઇં. ઉક્તં ચતત્ર —

'न वा लिभज्जा निउणं सहायं गुणाहियं वा गुणओ समं वा । इक्को वि पावाइं विवज्जयंतो विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो–॥१॥' (उत्तराध्ययन [उ२.प]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

તેથી ક૦ તે સૂત્રમાં એકાકી વિહારની આજ્ઞા છે. તે કારણે **એકાકી લિગાર** ક૦ એકલાં રહેતાં થકાં લિગાર દોષ નથી ૧૨૬ [૭.૧]

સુo આગમના રહસ્યને ન જાણતો, છતાં આગમનું શરણું લઇને કોઇ કહે કે "હું ગુરુ, ગચ્છ, ગીતાર્થ - એ સર્વને માનું છું, પણ તેમ છતાં કોઇ દક્ષ પંડિત મારી નજરમાં આવતા નથી. આવા દક્ષ ગીતાર્થનું સાશિધ્ય ન મળે તો એકાકી વિહારમાં દોષ નથી."

અણદેખંતાં આપમાં તે સવિ ગુણનો યોગ, કિમ જાણે પરમાં વ્રતગુણનો મૂલ વિયોગ; છેદ દોષ તાંઇ નવિ કહ્યા પ્રવચને મુનિ હુ:શીલ, દોષ લવે પણ થિરપરિણામી, બકુશ કુશીલ. ૧૨૭ [૭-૨]

બાo તેહનો ઉત્તર દિઇં છૈ. જે ઇમ કહે છે તે પ્રાણી પોતામાં સિવ ગુણનો યોગ ક૦ સર્વ ગુણનો સંજોગ તો અણદેખંતાં ક૦ અણદેખતો થકો એતલે એ ભાવ જે પોતે સકલગુણી તો થયો નથી, તિવારેં પોતે દોષવંત થકો કિમ જાણે છે. પરમાં વ્રતગુણનો મૂલ વિયોગ ક૦ પરમાં ગુણ મૂલથી નથી ઇમ કિમ જાણ્યું ? જે માટે ગુર્વાદિકમાં કાંયક ગુણ હસ્યે જ. દોષનો લેશ દેખીને ગુરુને મુકાય નહીં. યત :-

'इय भाविय परमत्था, मज्झत्था नियगुरुं न मुंचंति । सळगुणसंपओगं अप्पाणंमि वि अपेच्छंता ॥ १ ॥' ઇति 'धर्भरत्नप्रકरशे.' [गा. १ उह]

તથા છેદ દોષ તાંઇ ક૦ દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તમાં સાતમો છેદ દોષ લાગે. તીહાં લગે પ્રવચને ક૦ સિદ્ધાંતને વિષે મુનિને **દુઃશીલ** ક૦ દુશીલિયા હીણા ન**વિ કહ્યા** ક૦ નથી કહ્યા. યત :-

'छेयस्स जाव दाणं तावयमेगंपि नो अइक्कमइ। एगं अइक्कमंतो, अइक्कमे पंच मूलेणं.॥ १॥' ઇति वयनात्.

[ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા.૧૩૫ની વૃત્તિ]

અને થોડોઇ દોષ દેખીને ગુરુને નહીં આદરે તો સર્વનો ત્યાગ કરવો પડસ્યે તે કહિઇ છૈ. પાંચ પ્રકારના નિર્ગ્રથ યથા : ચૌદ પ્રકારની અભ્યંતર ૯૦ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ગાંઠિ, नव પ્રકારની બાહ્ય ગાંઠિ તેથી મુંકાણા તે નિર્ગ્રંથ કહિઇં. યत:-'गंथो मिच्छत्ताइ धणाइओ अंतरो य बज्झो य । दुविहाओ तओ जे निग्गयित्त ते हुंति निग्गंथा. ॥१॥ मिच्छत्तं १ वेयतियं ४ हासाइ छक्कयं च नायव्वं । कोहाइण चडकं १४ चडदस अन्धिंतरा गंथी. ॥२॥ धणधत्र २ खित्त ३ कुवि ४ वत्थु ५ दुपय ६ कणय ७ रुप्प ८

चंडचरणा ९ । नव बाहिरिया गंथी एवं ते हुंति पुण पंच. ॥३॥' [प्र.सारो.ंगा.७२०-२२]

સુગમં નવરં ચઉચરણા ક૦ ચોપદ. ઇતિ.

પુલાગ ૧, બકુશ ૨, કુશીલ ૩, નિર્ગ્રંથ ૪, સ્નાતક ૫, એહનાં લક્ષણ 'ભગવતી સૂત્ર'ના શતક ૨૫, ઉદ્દેશે છકે જોજયો. એ પાંચ કહ્યાં તેહમાં પુલાક ૧, નિર્ગ્રંથ ૨, સ્નાતક ૩, એ ત્રણ્ય તો પ્રતિસેવા રહિત જાણવા. બકુશ ૧ તથા કુશીલ એ બેહુનેં પ્રતિસેવા છે. યતઃ-

'मूलुत्तरगुण विसया, पडिसेवा सेवए कुसीलो य । उत्तरगुणेसु बउसो, सेसा पडिसेवणा रहिया ॥४॥'

[પંચનિર્ગ્રંથી પ્રકરણ]

તેહમાં પણિ નિર્ગ્રંથ સ્નાતક તો શ્રેણિ વિચ્છેદ ગઇ તેહમાં ગયા. તથા પુલાક પણિ લબ્ધિવિચ્છેદ ગઇ.એ ૩ જંબૂસ્વામી સાથે વિચ્છેદ ગયા. તે હેતુઇ બકુશ તથા કુશીલ એ બિહુંથી તીર્થ ચાલે છે. યતઃ-

'निग्गंथ सिणायाणं, पुलाग सिहयाण तिन्ह वुच्छेओ । समणा, बउस, कुसीला, जा तित्थं ताव होहिंति ॥५॥'

[પ્ર.સારો.ગા.૭૩૦]

જે માટે તે છકા સાતમા ગુણઠાણાવંત હોય, અંતર્મુહૂર્તે અવશ્ય પરાવર્ત થાય તિવારેં છકે ગુણઠાણે આવે, તિહાં અવશ્ય પ્રમત્ત દોષ લાગે. તે માટે દોષનો લવ દેખીને ગુરુનો ત્યાગ કિમ થાય? અને તે ત્યાગ કરીશ તો જગતમાં આજકાલેં નિર્દોષ કોઇ નહીં લાભેં. તે માટે દોષ લવેં પણ ક૦ લવ માત્ર પણિ ક૦ લવ માત્ર દોષ લાગે તે પણ બકુશ તથા કુશીલ એ બિહું જાતિના મુનિ તે થિરપરિણામી છે. એતલે પરિણામ અતિ ઉન્માર્ગે નથી ચાલતા અથવા થિરપરિણામી ક૦ એ બે મુનિ થિરપરિણામે છે. એતલે પંચમ આરાના છેહડા લગેં એહ જ છે. માટે ન છંડાય. ઇતિ ભાવ:. એહનો વિસ્તાર 'ધર્મરત્નવૃત્તિ'થી જાણવો. ૧૨૭ [૭-૨]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

### સુ૦ અહીં આનો ઉત્તર આપે છે :

જે ઉપર પ્રમાણે કહે છે તે સર્વગુણસંપન્ન તો નથી જ. પોતે દોષવંત હોવા છતાં અન્ય મહાત્મામાં વ્રત-ગુણ મૂળથી જ નથી એમ શી રીતે જાણી શકે ? કે કહી શકે ? ગુરુમાં કાંઇક તો ગુણો હોય જ ને ! તો દોષનો લવમાત્ર દેખી એમને ત્યજાય નહીં. દસ પ્રકારના પ્રાયશ્વિત્તમાં સાતમો દોષ લાગે ત્યાં સુધી સાધુને કુશીલ કે હીણા કહ્યા નથી. વળી જરીક દોષને લઇને ગુરુને ન આદરે તો પછી સર્વનો જ ત્યાગ કરવાનો થાય. કેમકે-પુલાક, બકુસ, કુશીલ, નિર્ગ્રથ અને સ્નાતક એ પાંચમાંથી પુલાક, નિર્ગ્રથ અને સ્નાતક શ્રેણિ જંબૂસ્વામી સાથે વિચ્છેદ ગઇ. એટલે કેવળ બકુસ અને કુશીલ એ બે દ્વારા જ તીર્થ ચાલે છે. માટે પ્રમત્ત દોષનો લેશ માત્ર દેખીને એમને ત્યજવા જતાં કોઇ નિર્દોષ આ જગતમાં પ્રાપ્ત થશે જ નહીં. પંચમ આરાના છેડા સુધી આ બકુસ અને કુશીલ એ બે પ્રકારના જ મુનિ છે. અને તેઓ થિરપરિણામી (અતિ ઉન્માર્ગે જેમના પરિણામ નથી તેવા) છે, માટે ગુરુને ત્યજવા નહીં.

જ્ઞાનાદિક ગુણ પણિ ગુર્વાદિક માંહે જોય, સર્વ પ્રકારેં નિર્ગુણ નિવ આદરવો હોય; તે છાંડે ગીતારથ જે જાણે વિધિ સર્વ, ગ્લાનોષધ દેષ્ટાંતે મૂઢ ધરે મન ગર્વ. ૧૨૮ [૭-૩]

બાo તે માટે જ્ઞાનાદિક ક૦ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રમાં હરકોઇ ઉત્કટ ગુણ ગુર્વાદિક માંહિ જોય ક૦ ગુર્વાદિકમાં જોઇઇ. સર્વ પ્રકારે ક૦ સર્વથા જ નિર્ગુણ હોય તો નિવ આદરવો ક૦ ન આદરીઇ. તે છાંડે ક૦ ગચ્છને પણ નિર્ગુણ જાણીને તે પ્રાણી ત્યજે, ગીતાર્થ હોય તથા જે જાણે વિધિ સર્વ ક૦ જે પ્રાણી સર્વ વિધિ ઉત્સર્ગ-અપવાદ પ્રમુખની જાણતા હોય તે ઉપરિ દેષ્ટાંત કહે છે. ગ્લાનોષધ દેષ્ટાંતે ક૦ માંદાને ઉષધને દેષ્ટાંતે. તથાહિઃ જિહાં લગે રોગ તિહા લગે ઉષધ, તિમ જિહાં લગે અગીતાર્થ તિહાં લગે ઉષધ સદશ ગચ્છ.

જિવારે નીરોગી સદશ ગીતાર્થ થયો તિવારે ઉષધનું, તે ગચ્છનું કામ નહીં. તે માટે મૂઢ ધરે મન ગર્વ ક૦ મૂર્ખ છે તે અહંકાર મનમાં ધરીને ૯૨ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ગચ્છ બાહિર નીકલે છઇ. ઇતિ ભાવઃ. ઇહાં કોઇ અન્યથા રીતેં એ દેષ્ટાંત જોડઇ છઇં.

યથા : ગ્લાનનઇ ઉષધ આપે અને આહાર ન આપે માટે રોગીને છાંડ્યો ન કહીઇ. સાહમું રોગીને ઉપગાર કર્યો. તિમ ગીતાર્થ ગચ્છ છાંડે તે છાંડ્યો ન કહીઇ. સાહમું ગચ્છને ઉપગાર કર્યો ઇમ કહીઇ. યતઃ

'नाणाइ गुणिवउत्तं जो चयई गुरुगणं च गीयत्थो । अणुकंपेइ तमेव य, आउरभेसज्ज वित्तीए ॥ १ ॥' ઇતિ વચનાત્. એ બે વ્યાખ્યા છે. માટે જે ગીતાર્થની દેષ્ટિમાં ઠરે તે ખરો. ઇતિભાવઃ ૧૨૮ [૭-૩]

સુo ગુરુમાં જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર માંહેનો પ્રત્યેકનો ઉત્કૃષ્ટ ગુણ જોઇએ. પણ જો એ સર્વથા નિર્ગુણ હોય તો એમને આદરવા જોઇએ નહીં. માટે જે ગીતાર્થ શાસ્ત્રકથિત ઉત્સર્ગ-અપવાદની સર્વ વિધિથી જ્ઞાત હોય તેવા આત્મા નિર્ગુણ ગુરુ-ગચ્છને ત્યજી શકે.

આનું દેષ્ટાંત એ છે કે રોગીને રોગ હોય ત્યાં સુધી જ ઔષધ અપાય તેમ સાધુ અગીતાર્થ હોય ત્યાં સુધી જ ઔષધની પેઠે ગચ્છની જરૂર. પણ જયારે તે નીરોગી - ગીતાર્થ થાય કે ગચ્છરૂપી ઔષધની જરૂર નથી.

આ ગ્લાન - ઔષધનું દેષ્ટાંત બીજી રીતે પણ વિચારી શકાય. કોઇ માંદાને ઔષધ આપે અને આહાર ન આપે તો માંદાને ટાળ્પો એમ ન કહેવાય, ઊલટાનો ઉપકાર કર્યો કહેવાય; એ જ રીતે ગીતાર્થ ગચ્છ છોડે તો તે ત્યજયો એમ ન કહેવાય પણ ઊલટો ગચ્છને ઉપકાર કર્યો કહેવાય.

તે કારણ ગીતારથને છે એક વિહાર, અગીતારથને સર્વ પ્રકારે તે નહીં સાર; પાપ વરજતો કામ અસજતો ભાંખ્યો જેહ, 'ઉત્તરાધ્યયને' ગીતારથ એકાકી તેહ. ૧૨૯ [૭-૪]

બાo તે કારણ ક૦ પૂર્વે કહ્યા તે કારણે ગીતાર્થને જ એકાકી વિહારની આજ્ઞા છે. યતઃ-

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'गीयत्थो य विहारो, बीओ गीअत्थिमिस्सिओ भणिओ। एत्तो तइय विहारो, नाणुत्राओ जिणिदेहि ॥ १ ॥'

ઇતિ 'આવશ્યક નિર્યુક્તો.' [ઓઘનિર્યુક્તિ ગા. ૧૨૧] અગીતારથને ક૦ મૂર્ખને સર્વ પ્રકારે ક૦ સર્વથા તે ક૦ જે એક વિહાર તે સાર નહીં, પ્રધાન નહીં, રૂડો નહીં. ઇતિ ભાવ. તથા પાપને વર્જતો, કામને અસજતો ક૦ કામકીડામાં તત્પર નહીં, ભાખ્યો જેહ ક૦ જે ભાખ્યો છે આગ[મ]માં, 'ઉત્તરાધ્યયન'નામા સિદ્ધાંતમાં ગીતારથ એકાકી જેહ ક૦ ગીતાર્થ હોય, એહવા ગુણી હોય [તે] એકાકી રહે. તે કાય[વ્ય] પૂર્વે લિખ્યું છે. 'ન वा लिभज्जा निउणं सहायं'[૩૨-૫] ઇત્યાદિ વિચારી જોજયો. ૧૨૯ [૭-૪]

સુ**ં** માટે ગીતાર્થને જ એકાકી વિહારની આજ્ઞા છે. અગીતાર્થને માટે એકાકી વિહાર યોગ્ય નથી. વિષયોમાં અનાસક્ત, ગીતાર્થ, ગુણી એવા જ એકાકી રહે એમ આગમગ્રંથોમાં પૂર્વે લખ્યું છે.

પાપ તણું પરિવર્જન ને વલી કામ અસંગ, અજ્ઞાનીને નવિ હુઈ તે નવિ જાણે ભંગ; અજ્ઞાની સ્યું કરસ્યે સ્યું લહેસ્યેં શુભ પાપ, 'દશવૈકાલિક' વયણે 'પંચાશક' આલાપ. ૧૩૦ [૭-૫]

બાo એકાકી પાપનું વર્જન કિમ કરીઇ ? વલી કામ અસંગ ક૦ કંદર્પના સંગનો ત્યાગ, તે એકાકી મૂર્ખને કિમ હોઇ ? અજ્ઞાનીને નિવ હોઇ કo એ વિચાર અજ્ઞાનીને ન હોય. તે નિવ જાણે ભંગ કo તે ભાંગાની ખબરિ ન પડિ કે આ અવસરેં શુદ્ધ જ લેવું કે આ અવસરેં અશુદ્ધ હોય તોહિ પણિ લીજીઇં. ઇત્યાદિક ભંગની ખબરિ ન પડે. અજ્ઞાની સ્યું કરસ્યેં કo અજ્ઞાની પુરુષ હસ્યે તે જીવાજીવાદિક જાણ્યા વિના સ્યું કરસ્યેં એતલે સ્યું સંયમાનુષ્ટાન કરસ્યેં ? સ્યું લહેસ્યેં કo અજ્ઞાની સ્યું જાણસ્યેં ? શુભ પાપ કo પુણ્ય-પાપ પ્રતેં, 'દશવૈકાલિક' વયણે કo 'દશવૈકાલિક'ના વચન થકી. યદુક્તં —

'अत्राणी किं काही किं वा नाही छेय पावगं,' ઇતિ ચતુર્થાધ્યયનેં. [ગા.૩૩] 'પંચાશક' આલાપ ક૦ પંચાશક'માં પણિ એહવો જ આલાવો છે, એતલે વચન છે. ૧૩૦ [૭-૫]

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

સુo એકાકી રહેનાર પાપવર્જન કે કંદર્પ(કામ)ત્યાગ કેવી રીતે કરી શકે ? અજ્ઞાનીને અમુક અવસરે શુદ્ધ આહાર ને અમુક અવસરે અશુદ્ધ આહાર પણ લઈ શકાય એવા ભેદની ખબર કેમ પડે ? અજ્ઞાનીને જીવ-અજીવ, સંયમ-અનુષ્ઠાન, પુણ્ય-પાપની સમજ કેમ પડે ?

એક વિહારે દેખો 'આચારે' સંવાદ, બહુ ક્રોધાદિક દૂષણ વિલ અજ્ઞાન પ્રમાદ; વિલએ વિશેષે વાર્યો છે અવ્યક્ત વિહાર, પંખિપોત દેષ્ટાંતે જાણો પ્રવચનસાર. ૧૩૧ [૭-૬]

બાo વલી એકવિહારે ક૦ એકાકી વિહાર કરે તેહને આચારે ક૦ 'આચારાંગ'ને વિષે સંવાદ ક૦ વચન છે. સ્યું વચન છે તે કહે છે. દેખો ક૦ તે 'આચારાંગ'ના પંચમા અધ્યયનમાં પ્રથમ ઉદ્દેશા[સૂ.૧૪૬]ને વિષે જુઓ. એકવિહારીને બહુ ક્રોધ. આદિ શબ્દથી માન પ્રમુખ પણિ લેવાં. યથાઃ-

'इहमेगेसिं एगचिरिया भवइ, बहुकोहे, बहुमाणे, बहुमाए, बहुलोभे, बहुरए, बहुनडे, बहुसहे, बहुसंकप्पे आसवसत्ती पिलओवच्छत्रे' ઇતિ વિષમ પદાર્થ લિખીઇ છેઇ. બહુરએ બહુપાપ, બહુનડે ક૦ બહુ વેષના કરનારા નાટકિયાની પરે ભોગને અર્થે તથા બહુસઢે ક૦ અનેક પ્રકારે શઠ તથા બહુ સંકલ્પ ઊપજે. આશ્રવ જે હિંસ્યા પ્રમુખ તેહનો સક્ત ક૦ સંગી, પલિત ક૦ કર્મ, તેણે અવછત્ર ક૦ ઢાંક્યો. ઇતિ.

વલિ સ્યા દોષ છે તે કહે છે. અજ્ઞાન પ્રમાદ થાય એતલે એ ભાવ જે એહ જ [આચારાંગ સૂત્ર અધ્ય.૫, ઉદ્દે.૧, સૂ.૧૪૬] આલાવે પદ છેઃ-

'उद्वियवायं पवयमाणे मा मे केई अदक्खू अन्नाणपमायदोसेणं' ઇति.

ઉદ્યિવાયં પવયમાણે ક૦ અમ્હેં સંયમ - ચરણમાં ઉજમાલ થયા છું ઇમ કહેતાં, મા મે કેઇ અદકખૂ. - આશ્રવમાં પ્રવર્તતાં જાણે મત, મુઝને કોઇ દેખો ઇમ અજ્ઞાન - પ્રમાદ દોષે પ્રવર્તઇ. ઇતિ. વલિ વિશેષ કરીને અવ્યક્ત વિહાર વાર્યો છૈ. અવ્યક્ત ક૦ વય પણ પૂરી નહીં, શ્રુત પણ પૂરું નહીં, તેહને અવ્યક્ત કહીઇં. તેહને વિહાર વાર્યો છે. આચારાંગ, પંચમાધ્યયનઇં ઉદ્દેશે ચોથે [સૂ.૧પ૭] કહ્યું છે. યથા:-

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'गामाणुगामं दुईज्जमाणस्स दुज्जायं दुप्परक्कंतं भवइ अवियत्तस्स *भिक्खूणो' अस्यार्थः* ગ્રામાનુગ્રામે દુઇજ્જમાણસ્સ ક૦ વિચરતા એકાકીને, દુજ્જાયં ક૦ દુષ્ટ ગમન છે. અર્હક્ષક મુનિની પરેં, **દુપ્પરક્કતં** ક૦ દુષ્ટ પર આક્રાંત છે. થુલિભદ્રની ઇર્ષ્યાવંત સિંહગુફાવાસી મુનિનેં જિમ ઉપકોશાઇ આક્રમ્યા. સર્વમુનિને ઇમ ન હોય તે માટે વિશેષણ કરે છે. અવિયત્તસ્સ ભિકખુણો ક૦ અવ્યક્ત ભિકખુને, એતલે એ ભાવઃ અવ્યક્ત બે પ્રકારે. એક શ્રુત અવ્યક્ત, બીજો વય અવ્યક્ત. જે 'આચારપ્રકલ્પ' ન ભણ્યા હોય અને ગચ્છમાં રહ્યા હોય તે શ્રુત અવ્યક્ત કહીઇં. તથા ગચ્છથી નીકલ્યા તે નવમા પૂર્વની ત્રીજી વસ્તુ ન ભણ્યા હોય તે ગયું ભાગાના માર્યા કહીઈ. ગયું ભાગા વસ્ત્ર સોલના થાય તિહા લગે વય અવ્યક્ત કહીઇં. ગચ્છનિર્ગત ત્રીસ વરસના થાય તિહાં લગેં વયઅવ્યક્ત કહીઇં. ઇતિ. તિહાં ચોભંગી છે. શ્રુત અવ્યક્ત અને વય અવ્યક્ત હોય તે તો એકાકી વિહાર ન જ કરે. સંયમાત્મવિરાધના થાય તે માટે ન કલ્પે. ૧. તથા શ્રુત અવ્યક્ત અને વયે વ્યક્ત તેહને પણ અગીતાર્થ માટે સંયમાત્મવિરાધના થાય. તે માટે એકાકી વિહાર ન કલ્પે. ર. તથા શ્રુતે વ્યક્ત, વયથી અવ્યક્ત તેહને પણ ન કલ્પે. બાલપણા થકી કુલિંગી તથા ગૃહસ્થને પરાભવનું થાનક હોય તે માટે. ૩. જે શ્રુતવ્યક્ત, વયવ્યક્ત તેહને પણ એકલમલ્લ પ્રતિમા પ્રમુખ કારણે એકાકીપણાની આજ્ઞા છઇં, પણ કારણ વિના નહીં. ૪. ઇત્યાદિક બહુ વાત છે. 'આચારાંગવૃત્તિ'થી જાણવી. વિશેષે પદ મૂક્યું છે જે કારણેં અવ્યક્તને તો વિશેષે ક૦ સર્વથા વાર્યો, તથા વ્યક્તને પણ કારણ વિના વાર્યો છે. તો અવ્યક્તનું સ્યું કહેવું? ઇમ વિશેષ પદે સૂચવ્યું ઇતિભાવઃ.

તથા પંખી-પોત દેશાંતઇં કરી જાણવૂં. જિમ **પંખીનું પોત** ક૦ બાલક, તેહને જિમ પાંખ ન આવી હોય અને ઊડવા જાય તો બીજા ઢંક પ્રમુખ જનાવર તેહને ઉપદ્રવ કરે, તિમ અવ્યક્ત અગીતાર્થ બાલક હોય તેહને પરદર્શની ઉપદ્રવ કરે. જાણો પ્રવચનસાર ક૦ જૈનાગમનું એ સાર જાણવૂં. યતઃ —

'जहा दिया पोयमपक्खजायं, सावासगापविउं मन्नमाणं । तमचाइयं तरुणपमत्तजाइं, ढंकाइ अव्वत्तगमं हरेज्जा ॥१॥' ઇति. ['सूत्र**કृतांग'** અધ્ય. ૧૪]

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

એટલા માટે પંખી પોતાના બાલકને સૂનાં મૂકતાં નથી, તિમ મૂર્ખને ગીતાર્થ એકલા ન મુંકઇં. ઇતિભાવઃ. ૧૩૧ [૭-૬]

સુo વળી એકાકી વિહાર કરનારને 'આચારાંગ' માં કહ્યું છે તેમ ક્રોધ-માન-માયા-લોભ આદિ દૂષણો, અજ્ઞાન-પ્રમાદમાં પ્રવર્તન આદિ અનેક દોષો લાગે. 'આચારાંગ'માં બધા સાધુઓની આ પ્રમાણે ચોભંગી દર્શાવી છે. ૧. શ્રુત અવ્યક્ત અને વય અવ્યક્ત, ૨. શ્રુત અવ્યક્ત અને વય વ્યક્ત, ૩. શ્રુત વ્યક્ત અને વય-અવ્યક્ત, ૪. શ્રુત વ્યક્ત તથા વય વ્યક્ત.

આ દરેક પ્રકારમાં આવતા સાધુને એકાકી વિહાર યોગ્ય નથી. ચોથા પ્રકારના સાધુઓને એકલમલ્લપ્રતિમા જેવા કારણે એકાકી વિચરવાની આજ્ઞા છે પરંતુ તેય કશા કારણ વિના નહીં. અવ્યક્ત સાધુઓને તો સર્વથા એકાકી વિહાર માટે વારવામાં આવ્યા છે. કેમકે જેમ બાળ-પંખીને પાંખ ન આવી હોય ને ઊડવા જાય તો અન્ય પ્રાણીઓનો ઉપદ્રવ નડે, તેમ ગીતાર્થ ગુરુ અવ્યક્ત સાધુને સૂના ન મૂકે.

એકાકીનેં સ્ત્રી-રિપુ-શ્વાન તણો ઉપદ્યાત, ભિક્ષાની નવી શુદ્ધિ, મહાવ્રતનો પણિ દ્યાત; એકાકી સ્વચ્છંદપણે નવિ પામે ધર્મ, નવિ પામે પુચ્છાદિક વિણ તે પ્રવચનમર્મ. ૧૩૨ [૭-૭]

બાo એકાકી વિહાર કરે તેહને સ્ત્રીનો, તથા રિપુ કo શત્રુનો, શ્વાન કo કૂતરાનો ઉપઘાત થાય. ભિક્ષા પણે (પણ) એકાકી દોષ સહિત લિઇ તો નિષેધ કોણ કરેં ? માટે ભિક્ષાની શુદ્ધિ પણ ન રહે. મહાવ્રતનો પણિ અનુક્રમે ઘાત થાય. યતઃ –

'दुटुपसुसाणसावय इत्थी भिक्खाइं दोस दुल्लिओ। वयघाइ धम्ममाइ, तम्हा रम्मो न एगागी।। १।।'

—ઇતિ 'પિંડનિર્યુક્તૌ.' [?]

તથા

'एगाणियस्स दोसा, इत्थी साणे तहेव पडिणीए। भिक्खिवसोहिमहव्वय, तम्हा सिबइन्जए गमणं॥ १॥'

—ઇતિ **'ધર્મરત્નવૃત્તૌ.'** [ઓઘ નિ., ગા.૪૧૨]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

એકાકી જે હોય તે સ્વચ્છંદપણે વિચરે. પોતાની મતિ ઉપનું તે ખરું પિણિ ગુરુની આજ્ઞાની અપેક્ષા ન રહે. તે થકી **નવિ પામે ધર્મ** ક૦ સ્વમતિ કલ્પનાવંત ધર્મ્મ ન પામે. યતઃ-

'इक्कस्स कओ धम्मो सच्छंदगइमइपयारस्स'।

–ઇતિ **'ઉપદેશમાલા'** [ગા. ૧૫૬] વચનાત્.

તથા **નવિ પામેં પૃચ્છાદિક વિના તે પ્રવચનમર્મ** ક0 એકાકી વાચના -પૃચ્છનાદિક પણિ કો પાસે કરે ? અને તે વિના પ્રવચન જે સિદ્ધાંત, તેહનો મર્મ જે રહસ્ય તે કિંમ પામે ? યતઃ —

'कत्तो सुत्तत्थागम पडिपुच्छणचोयणा व इक्कस्स । विणओ वेयावच्चं आराहणया य मरणंते ॥ १ ॥'

— ઇતિ **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા. ૧૫૭]. ૧૩૨ [૭-૭]

સુo એકાકી વિહાર કરનારને સ્ત્રી, શત્રુ, શ્વાનનો ભય રહે. વળી એકાકી જો સદોષ ગોચરી વહોરે તો એને કોણ નિષેધે ? આમ ભિક્ષાની શુદ્ધિ ન રહે અને એમ મહાવ્રત ખંડિત થાય. એકાકી સ્વચ્છંદે વિચરે, ગુરુઆજ્ઞા માથે ન હોવાથી સાચો ધર્મ ન પામે, વળી વાચના-પૃચ્છનાદિ પણ ગુરુના અભાવમાં કરી શકે નહીં. અને આમ ન થતાં શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંતનો સાચો મર્મ પામી શકે નહીં.

સમિતિ ગુપતિ પણિ ન ધરે એકાકી નિ:શંક, ભાવપરાવર્તે ધરે આલંબન સપંક; જૂદા જૂદા થાતાં થવિરકલ્પનો ભેદ, ડોહલાઈ મન લોકનાં થાઈ ધર્મઉચ્છેદ. ૧૩૩ [૭-૮]

બાo સમિતિ ક૦ ઇર્યાસમિતિ પ્રમુખ પાંચ સમિતિ. ગુપતિ ક૦ મનોગુપ્તિ પ્રમુખ ત્રણ્ય ગુપતિ. તે પણિ ન ધરે ક૦ ન પાલિ સકે. એકાકી હોય તે નિસ્સંક હોય, કોઇની શંકા ન રાખે, એતલે અકાર્ય કરવાનું ચિત્ત થાય તો કોઇની શંકા ન ધરે, સુખે કરે. યતઃ—

'पिल्लिज्जेसणिमक्को पङ्गपमयाजणाओ निच्चभयं । काउमणोवि अकज्जं, न तरङ् काउण बहुमज्झे ॥ १ ॥' — ઇति **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા. ૧૫૮]

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

તથા ભાવપરાવર્તે ક૦ ચિત્તના અભિપ્રાય તે ભાવ કહીઇં. તેહ ભાવનું પરાવર્તન જે પલટાવવું તિણેં કરીને **આલંબન ધરે** ક૦ જેહવા અભિપ્રાય થાય તેહવૂં કાંયક આલંબન પામી તત્કાલ તે આલંબન ધરે - અંગીકાર કરે. આલંબન કેહવું છે? સપંક ક૦ મેલું છે. એતલે એ ભાવ, જે અધ્યવસાય તો ક્ષણે પલટાય છે. તે અભિપ્રાય કોઇક અવસરે હીણા થાય અને નિમિત્ત પણ તેહવૂં જ મલે. પોતે પણ તેહવો જ થાય. ઇતિ ભાવઃ. યતઃ-

'एगदिवसेण बहुआ सुहा य असुहा य जीवपरिणामा। इक्को असुहपरिणओ, चइन्ज आलंबणं लद्धुं ॥ १ ॥'

આલંબન હીણું પામીને, **ચઇજ્જ** ક૦ સંજંમને છાંડે ઇત્યુ**'પદેશમાલા'**યાં. [ગા. ૧૬૦]

જુદા-જુદા થાતાં ક૦ એક જશે એકલા વિહાર કીધો એતલે બીજાને પણ એકલા વિચરવાનું મન થાય. ઇમ ત્રીજો તથા ચોથો ઇત્યાદિક જુદાં- જુદાં અનવસ્થા થાય. એતલું પદ બાહિરથી કહિઇં. એતલે અવસ્થા ન રહે. તથા થવિરકલ્પનો ભેદ ક૦ થવિરકલ્પનો ભેદ થાય. એતલે કોઇક આપમતેં કિયા કિમ કરે અને કોઇક કિમ કરે. ઇમ ભિન્ન ભિન્ન થાય. તેહથી લોકનાં મન ડોહલાઇં. કિમ જે 'એ સાધુ કરે છે તે ખરું કિંવા આ સાધુ કરે છે તે ખરું' ઇત્યાદિ લોકને વિકલ્પ ઊપજે. તેહથી ધર્મઉચ્છેદ થાય. પ્રતીત કોઇ ઉપરિ રહે નહીં. તિવારે મૂલગો ધર્મ મુંકી દીઇં. યતઃ 'सळ्ळिणप्पडिकुट्टं अणवत्था थेरकप्पभेओ य' ઇતિ 'ઉપદેશમાલા'યાં. [ગા. ૧૬૧]. ૧૩૩ [૭-૮]

સુo એકાકી સાધુ પાંચ સિમિતિ તથા ત્રણ ગુપ્તિ ન પામે, કેમકે એકાકીને કોઇનાં ભય કે શંકા ન રહેતાં સુખેથી અકાર્ય કરે. વળી પોતાના ચિત્તમાં જે ભાવ જાગે તેનું જ આલંબન ધરે. આવું આલંબન મિલન અને હીશું જ હોય. પરિણામે તે સંયમને છોડે. વળી એકનું જોઇને બીજાને, બીજાનું જોઇને ત્રીજાને એમ અનેકને એકાકી વિહારની ઇચ્છા થાય. આમ થતાં સ્થવિરકલ્પનો ભેદ થાય. લોકો પણ એવી દ્વિધામાં પડે કે આ સાધુનું પ્રવર્તન સાચું કે તે સાધુનું ? પરિણામે ધર્મનો ઉચ્છેદ થાય.

ટોલે પિણ જો ભોલે અંધ પ્રવાહ નિપાત, આણા વિણ નવિ સંઘ છે અસ્થિ તણો સંઘાત;

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

### તો ગીતારથ ઉદ્ધરે જેમ હરિ જલથી વેદ, અગીતારથ નવિ જાણે તે સવિ વિધિનો ભેદ. ૧૩૪ [૭-૯]

બાo વલી ટોલેં પશિ જો ભોલે ક૦ કદાચિત્ ટોલું હોય અને ભોલું હોય, કોઈ ગીતાર્થ ન હોય, જે ટોલામાં વસવું તે પણ અંધ પ્રવાહ નિપાત ક૦ અંધની જ શ્રેણીમાં પડવું જાણવું. જે કારણ માટે આણા વિના સંઘ ન કહીઇ, ટોલાને પણિ પ્રભુ-આણા સહિત છે તો સંઘ કહીઇ, નહીંતર અસ્થિ તણો સંઘાત ક૦ હાડકાનો સમૃહ જાણવો. યતઃ-

'एगो साहू एगाय साहुणी सावओ व सङ्घी वा। आणाजुत्तो संघो, सेसो पुण अड्डिसंघाओ।। १॥'

ઇતિ 'સંબોધ સત્તરી' [ગા.૨૯] મધ્યે કહ્યું છે.

તે માટે તો, ગીતારથ ઉદ્ધરે ક૦ જે ગીતારથ હોય તેહ જ ઉદ્ધાર કરે, સંસારસમુદ્રમાંથી ભવ્ય જીવને. ઇતિ શેષઃ. તે ઉપરે દેષ્ટાંત કહે છે: જિમ હિર જલથી વેદ ક૦ જિમ કૃષ્ણ મહારાજાઇ સમુદ્રમાંથી વેદ ઉદ્ધર્યા તિમ ગીતાર્થ ઉદ્ધાર કરે ઇતિ અક્ષરાર્થઃ.

ભાવાર્થ તો ક્થાથી જાણવો. યથા શંખ નામા દૈત્ય ઊપનો, તે બ્રહ્મા પાસે વેદ ભણવા બેઠો. એહવામાં બ્રહ્માને બગાસું આવ્યું. તે બગાસું છ માસે પૂરું થાય. તે બ્રહ્માનું મુખ મોકલું દેખી શંખ દૈત્યે વિચાર્યું જે વેદ ભણતાં પાર કિવારે પામીસ્યું ? તે માટે બ્રહ્માના પેટમાં પેસીને વેદ લેઇ જાઉં. ઇમ વિચારીને પેટમાં પઇસીને વેદ લેઇ ગયો. તે સમુદ્રમાં પાતાલમાં પેઠો. તિવાર પછી શ્રી કૃષ્ણ પ્રમુખેં વિચાર્યું જે બ્રહ્મા તાબુત સરીખા કિમ દીસે છે ? વિચાર કરતાં કૃષ્ણે જાણ્યું જે શંખ દૈત્ય વેદ ચ્યારે લેઇ ગયો. હવે હું લેઇ આવું. ઇમ વિચારી કરી મત્સ્યાવતાર ધર્યો. તે ધરીને શંખાસુરને ભવનમાં ગયો. જઇને શંખાસુરની સ્ત્રીઓ પાસે બાલકનું રૂપ ધરી આવ્યા. તે સ્ત્રીઉઇ જાણ્યું જે આપણે મનોહર બાલક પામ્યાં. તેહનઇ રમાડે છે. એહવામાં શંખાસુરના પેટમાં ચ્યારે વેદ વાતો કરવા લાગા જે 'આપણી વાહર કરવા ઠાકુર આવ્યા છે'. તે વાત સાંભલી શંખાસુરે જાણ્યું જે અનર્થ થયો. તિવારેં બાલકને મારવા દોડયો. તિવારે સ્ત્રીને કહ્યું જે 'બાલકને મૂકી દીઉ.' તે સ્ત્રીઇ ન મૂક્યો. તિવારેં બાલકને

મારવા દોડયો. તિવારે સ્ત્રીઇ બાલક મુંકી દીધો. તિવારેં તે બાલકે તે સાથે યુદ્ધ કરી મત્સ્યરૂપે થઇ માર્યો. તે મારીને તેહના પેટમાંથી ચ્યારે વેદ લેઇને પાણીમાંથી શ્રી કૃષ્ણ આવ્યા. તે માટે પ્રથમ મત્સ્યાવતાર લીધો. એ અધિકાર 'દશાવતાર' ગ્રંથ મધ્ય કહ્યો છે. શૈવ શાસને દેષ્ટાંત રૂપે જાણવા યોગ્ય છે. ઇતિ ભાવ:. તથા અગીતાર્થ ન જાણે તે સવિ વિધિનો ભેદ ક૦ વિધિના પ્રકાર ઉત્સર્ગરૂપ અપવાદાદિકના પ્રકાર ન જાણે, તે માટે અગીતારથને એકવિહાર ન હોઇં. ઇતિ ભાવ:. ૧૩૪ [૭-૯]

સુo એ જ રીતે સમુદાય હોય પણ જો એમાં કાંઇ ગીતાર્થ ન હોય તો તે પણ આંધળા પ્રવાહમાં પડવા જેવું છે. કેમકે જિનાજ્ઞા વિનાનો સમુદાય કેવળ હાડકાંનો સમૂહ છે. માટે ગીતાર્થ જ ભવ્ય જીવને ભવસાગરમાંથી તારે છે; જેમ શ્રીકૃષ્ણે સમુદ્રમાંથી વેદને ઉગાર્યો.

[કથા માટે જુઓ આ ગાથાનો બાલાવબોધ]

વળી અગીતાર્થ ઉત્સર્ગ-અપવાદ આદિ સર્વ વિધિઓના ભેદ ન જાણતો હોઇ, એને માટે એકાકી વિહાર ન હોય.

કારણથી એકાકીપણું પણિ ભાખ્યું તાસ, વિષમકાલમાં તોપણિ રૂડો ભેલો વાસ; 'પંચકલ્પ ભાષ્યેં' ભણ્યું આતમરક્ષા એમ, શાલિ એરંડ તણે ઈમ ભાગે લહીઈ ખેમ. ૧૩૫ [૭-૧૦]

બા૦ વલી કોઇક કહેસ્યેં જે શ્રી 'ઉત્તરાધ્યયન' [૩૨.૫] મધ્યેં એકાકીપણાની હા કિમ કહી ? યથા —

'इक्कोवि पावाइं विवज्जयंतो विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो'। ઇति વચનાત્. તેહનો ઉત્તર જે કારણથી એકાકીપણું પણ ભાખ્યું તાસ ક૦ તે ગીતાર્થ હોય તેહને કોઇક કારણે એકાકીપણું પણ કહ્યું છે. યથા તિહાં જ—

'न वा लिभज्जा निउणं सहायं, गुणाहियं वा गुणओ समं वा ॥' ઇતિ વચનાત્.

વિષમકાલમાં ક૦ આ પંચમા આરાના હુંડા અવસર્પ્પિણીમાં તોપણિ રૂડો ભેલો વાસ ક૦ ભેગા વસવું તેહ જ રૂડું, પણ એકાકી વસવું તે રૂડું નહીં. ઇતિભાવ:.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'પંચકલ્પભાષ્ય'ને વિષે ભણ્યું ક૦ કહ્યું છે જે આતમરક્ષા ઇમ ક૦ આત્મા જે સંયમરૂપ આત્મા, તેહની ઇંમ જ થાય, અથવા આત્મા ને શરીર અભેદ છે માટે આત્મ ક૦ શરીર તેહની રક્ષા પણિ ઇમ ક૦ ભેલા જ વસતાં હોય. શાલિ તથા એરંડની ચોભંગી છે. તથા શાલિનો વૃક્ષ અને શાલિની વાડિ ૧, શાલિનો વૃક્ષ ને એરંડની વાડિ ૨, એરંડનો વૃક્ષ અને શાલિની વાડિ ૩, એરંડવૃક્ષ ને એરંડની વાડિ ૪, એ ચોભંગી. શાલિ – એરંડના ભાંગા ત્રણ્ય છે. તે ત્રણ્ય ભાંગે તો વસતાં ખેમ ક૦ કલ્યાણ છે. ઇતિ અક્ષરાર્થ:

ભાવાર્થ તો એ છે જે શાલિ સરીખા ગીતાર્થ, એરંડ સરીખા મૂર્ખ, તેહની ચોભંગી. ગીતાર્થ આચાર્ય અને ગીતાર્થની જ વાઉ તે પરિવાર ૧, તથા ગીતાર્થ આચાર્ય અને મૂર્ખ પરિવાર ૨, મૂર્ખ આચાર્ય અને ગીતાર્થ પરિવાર ૩, એ ત્રણ્ય ભાંગા લગેં કોઇ રીતે આજ્ઞા છે, પણ મૂર્ખ આચાર્ય અને મૂર્ખ પરિવાર એ ભાંગો તો સર્વથા નિષેધ છે. યત :-

'जत्थ य पंच कुसीला, गणी वायगं थविरपवत्तनिग्गंथा। तेण एरंडसमाणा, चउत्थ भंगीओ नायव्वो.॥१॥'९३५ [७-९०]

સુo કોઇ એમ પૂછે કે 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં તો એકાકીપણાની હા કેમ કહી ?' એનો જવાબ એ છે કે કોઇક ચોક્કસ કારણને લઇને જ એમ કહ્યું છે. આ પંચમ આરાના હુંડા અવસપ્પિણી કાળમાં ભેળા વસવું જ રૂડું છે. 'પંચકલ્પભાષ્ય' માં કહ્યું છે કે આત્માની રક્ષા પણ સમુદાયમાં વસતાં જ થાય છે. શાલિ અને એરંડની ચોભંગીમાંથી ત્રણ ભાંગા સુધી એમનું સહઅસ્તિત્ત્વ કલ્યાણરૂપ છે. એ જ રીતે શાલિ સરખા ગીતાર્થ અને એરંડ સરખા મૂઢ મુનિની ચોભંગીમાં ત્રણ ભાંગા સુધી એમનો સહવાસ આજ્ઞારૂપ છે. પણ મૂઢ આચાર્ય અને મૂઢ મુનિપરિવારનો ભેદ તો સર્વથા નિષિદ્ધ છે.

એકાકી પાસત્થો સચ્છંદો ગતયોગ, ઠાણવાસી ઉસન્નો બહુદૂષણ સંયોગ; ગચ્છવાસી અણુઓગી ગુરુસેવી વલિ હોઇ, અનિયતવાસી આઉત્તો બહુગુણ ઇમ જોઇ. ૧૩૬ [૭-૧૧]

ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

બાo એકાકી=કેવલ, ધર્મબંધુરહિત, પાસત્થો=જ્ઞાનાદિક પાર્શ્વર્તિ, સ્વછંદો=ગુરુઆજ્ઞાવિકલ, એતલા માટેં ગતયોગ કહિઇં, સ્થાનકવાસી= તદૈકત્રવિહારી, નિત્યવાસીત્યર્થ; અવસન્ન=તે આવશ્યકાદિકેં શિથિલ મન પરિણામી. - એ પાંચ પદ બહૂ દૂષણ સંયોગી હોય, કિવારેં કોઇકને એક પદ, કિવારેં બે પદ, કિવારેં તીન પદ અથવા ૪ [ચાર] પદ અથવા પાંચ પદના સંયોગ થાય. જિમ એક પદ સ્થાનક વિધેં (વધે) તિમ દોષવૃદ્ધિ પણ જાણવી. એવં ૨૬ ભેદ થાય. ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારેં દોષવૃદ્ધિ થાય. એકાકી ૧, પાસત્થો ૨, સછંદો ૩, નિત્યવાસી ૪, ઉસન્નો ૫ - એ પંચ પદનો ભંગજાલ કરતાં ૨૬ ભંગા થાય. યથા —

'एगागी १, पासत्थो २, सच्छंदो ३, ठाणवासी ४, ओसन्नो ५ । दुगमाइसंजोगा जह बहुआ तह गुरु हूंति ॥ १ ॥'

— ઇતિ **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા. ૩૮૭]

દ્ધિકાદિ સંયોગ કરતાં ૨૬ ભેદ થાય. દ્ધિક સંયોગી ૧૦, ત્રિક સંયોગી ૧૦, ચતુષ્કસંયોગી ૫, પંચસંયોગી ૧ એવં ૨૬ ભંગા દોષવૃદ્ધિના જાણવા.

| દ્ધિકસંયોગી ૧૦ |            |    |  |
|----------------|------------|----|--|
| એ.             | પા.        | ૧  |  |
| એ.             | સ.         | ર  |  |
| એ.             | નિ.        | 3  |  |
| એ.             | Ġ.         | 8. |  |
| પા.            | સ.         | પ  |  |
| પા.            | નિ.        | ٤  |  |
| પા.            | ઉ.         | 9  |  |
| સ.             | નિ.        | 4  |  |
| સ.             | ઉ.         | ૯  |  |
| નિ.            | <b>3</b> . | 90 |  |

| ત્રિકસંયોગી ૧૦ |     |     |     |    |
|----------------|-----|-----|-----|----|
| એ.             | *   | પા. | સ.  | ૧  |
| એ.             |     | પા. | નિ. | ૨  |
| એ.             |     | પા. | Ġ.  | 3  |
| એ.             |     | સ.  | નિ. | 8  |
| એ.             |     | સ.  | Ġ.  | પ  |
| એ.             |     | નિ. | Ġ.  | Ę  |
| પા.            | સ.  | નિ. | 9   |    |
| પા.            | સ.  | Ġ.  | 6   | i  |
| પા.            | નિ. | ઉ.  | ૯   |    |
| સ.             |     | નિ. | Ġ.  | 90 |

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

**EOP** 

| ચતુષ્કસંયોગી પ |     |     |       |  |  |
|----------------|-----|-----|-------|--|--|
| એ.             | પા. | સ.  | નિ. ૧ |  |  |
| એ.             | પા. | સ.  | ઉ. ૨  |  |  |
| એ.             | પા. | ઉ.  | નિ. ૩ |  |  |
| એ.             | સ.  | નિ. | ઉ. ૪  |  |  |
| પા. સ          | નિ. | ઉ.  | પ     |  |  |

| પંચસંયોગી ૧ |     |    |     |    |   |
|-------------|-----|----|-----|----|---|
| એ.          | પા. | સ. | નિ. | Ġ. | q |
|             |     |    |     |    |   |
|             |     |    |     |    |   |
|             |     |    |     |    |   |
|             |     |    |     |    |   |

એવં ૨૬ થાય. બિહુંથી ત્રિક સંયોગી ભારી, ત્રિકથી ચતુષ્કસંયોગી ભારી, ચતુષ્કથી પંચસંયોગી ભારી.

ઇમ ૨૬ ગુણવૃદ્ધિના જાણવા તે દેખાડે છે. ગચ્છગત ૧, અનુયોગી ૨, ગુરુસેવી ૩, અનિયતવાસી ૪, આયુક્ત ૫. એહનાં પિણિ ઇમ જ ૨૬ ભેદ થાય. દ્વિકે સંયોગી ૧૦, ત્રિકસંયોગી ૧૦, ચતુષ્કસંયોગી ૫, પંચસંયોગી ૧, એવં ૨૬. જિમ જિમ વધે તિમ તિમ વિશેષ આરાધક થાય. દોષવૃદ્ધે વિરાધકપશું વાધે, તથા ગુણવૃદ્ધિઇં આરાધકપશું થાય.

| દ્ધિકસંયોગી ૧૦ |      |      |  |
|----------------|------|------|--|
| ગ.             | અનુ. | ٩    |  |
| ગ.             | ગુ.  | ર્ . |  |
| ગ.             | અનિ. | 3    |  |
| ગ.             | આ.   | 8    |  |
| અનુ.           | ગુ.  | ψ.   |  |
| અનુ.           | અનિ. | ٤    |  |
| અનુ.           | આ.   | 9    |  |
| ગુ.            | અનિ. | 6    |  |
| ગું.           | આ.   | Ŀ    |  |
| અનિ.           | આ.   | 90   |  |
| İ              |      |      |  |

| ત્રિકસંયોગી ૧૦ |      |      |    |  |
|----------------|------|------|----|--|
| ગ.             | અનુ. | ગુ.  | ૧  |  |
| ગ.             | અનુ. | અનિ. | ર  |  |
| ગા.            | અનુ. | આ.   | 3  |  |
| ગ.             | ગુ.  | અનિ. | 8  |  |
| ગ.             | ગુ.  | આ.   | પ  |  |
| ગ.             | અનિ. | આ.   | ٤  |  |
| અનુ.           | ગુ.  | અનિ. | 9  |  |
| અનુ.           | ગુ.  | આ.   | ć  |  |
| અનુ.           | અનિ. | આ.   | C  |  |
| ગુ.            | અનિ. | આ.   | ૧૦ |  |
|                |      |      |    |  |

808

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

#### ચતુષ્કસંયોગી પ

ગ. અનુ. ગુ. અનિ. ૧ ગ. અનુ. ગુ. આ. ૨ ગ. અનુ. અનિ. આ. ૩. ગ. ગુ. અનિ. આ. ૪ અનુ. ગુ. અનિ. આ. ૫

#### પંચસંયોગી ૧

ગ. અનુ. ગુ. અનિ. આ. ૧ એવં ૨૬ ભંગા થાય.

હવે દોષને વ્યત્તિરેકે ગુણવૃદ્ધિ દેખાડઇ છઇં. ગચ્છવાસી ક૦ ગચ્છમાં વસે ૧, અણુઓગી ક૦ અર્થધારક ૨, ગુરુસેવી ક૦ ગુર્વાદિકની સેવા કરે ૩, અનિયતવાસી ક૦ ઉપ્રવિહારી ૪, આઉત્તો ક૦ ઉપયોગી હોયપ.

એ પાંચ પદમાં જિમ જિમ એકાદિ પદવૃદ્ધિ થાય તિમ બહુગુણ હોય. યતઃ-

'गच्छगओ १, अणुओगी २, गुरुसेवी ३, अनियओ ४, गुणाउत्तो ५। संजोएण पयाणं, संजमआराहगा भणिया ॥ १ ॥'

ઇતિ **'ઉપદેશમાલા'**યાં [ગા. ૩૮૮]. ૧૩૬ **(**૭-૧૧]

સુo દોષદેષ્ટિએ વિચારતાં સાધુઓના પાંચ ભેદ છે. એકાકી, પાસત્થા, સ્વચ્છંદી, નિત્યવાસી અને અવસશ્વ. આમાંથી ક્યારેક એક પદ, ક્યારેક બે પદ, ક્યારેક ત્રણ પદ, ક્યારેક ચાર પદ અને ક્યારેક જ પાંચ પદનો સંયોગ થાય. જેમ પદ ઉમેરાતાં જાય એમ દોષવૃદ્ધિ પણ થતી જાય. આમ કુલ ૨૬ ભેદ થાય.(દિકેસંયોગી ૧૦ + ત્રિકસંયોગી ૧૦ + ચતુષ્કસંયોગી ૫ + પંચસંયોગી ૧ = ૨૬).

એ જ રીતે ગુણવૃદ્ધિના પણ કુલ ૨ દ ભેદ જાણવા. પ્રથમ સાધુઓના પાંચ ભેદ - ગચ્છગત, અનુયોગી, ગુરુસેવી, અનિયતવાસી અને આયુક્ત. એમાં જેમ જેમ પદ ઉમેરાતાં જાય તેમ તેમ ગુણવૃદ્ધિ થતી જાય. કુલ ૨ દ ભેદ થાય. (દિકસંયોગી ૧૦ + ત્રિકસંયોગી ૧૦ + ચતુષ્કસંયોગી ૫ + પંચસંયોગી ૧ = ૨ દ)

દોષહાણી ગુણવૃદ્ધિ જયણા ભાખેં સૂરિ, તે શુભ પરિવારેં હુઇં વિઘન ટલે સવિ દૂર્રિ;

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

### દેવ ! કલે જો આંગણિ તુઝ કરુણા સુરવેલિ, શુભ પરિવારે લહિઈ તો સુખ જસ રંગરેલિ. ૧૩૭[૭-૧૨]

બાo દોષની હાણિ થાય તથા ગુણની વૃદ્ધિ થાય. જયણા ક૦ જતના થાય, એતલે બહુ લાભ, અલ્પ દોષેં પ્રવૃત્તિ થાય. તે એહવા ગુણ કિવારેં આવે? તેહનો ઉત્તર જે ભાખેં સૂરિ ક૦ આચાર્ય ઉત્તર ભાખે છે. તે શુભ પરિવાર હોય ક૦ એહવા ગુણ તો પરિવાર શુભ હોય તિવારેં આવે. તથા વિઘન સર્વ દૂરિ ટલેં, દૂરિ જાંય તે માટે હે દેવ! તુઝ કરુણા સુરવેલી ક૦ તુમ્હારી કરુણા રૂપ જે કલ્પવૃક્ષની વેલડી, તે જો આંગણિ ફલે ક૦ મ્હારા આત્મારૂપ જે આંગણું તિહાં જો સફલી થાય તે શુભ પરિવાર પામીઇં. એતલા જ માટેં 'ઉપદેશમાલા'કારેં ગાથા [૯૩] કહી છે. —

'सीहगुरु [ गिरि पा. ] सुसिस्साणं भद्दं गुरुवयणसद्दहंताणं । वयरो किर दाही वायणत्ति न विकोवियं वयणं ॥ १ ॥'

તે માટે શુભ પરિવાર પામવો તો દુષ્કર છે. તે શુભ પરિવારે કરી સુખ-જસની રંગરેલિ પામીઇં. એતલે સહજાનંદ સ્વરૂપની રંગની રેલિ તે પ્રવાહ પામીઇ. ઇતિ ભાવઃ. ૧૩૭ [૭-૧૨]

સુુ દોષની હાનિ અને ગુણની વૃદ્ધિ ક્યારે થાય ? જેમાં લાભ ઘણો ને દોષ અલ્પ એવા ગુણ ક્યારે આવે ? એનો ઉત્તર આપતાં આચાર્ય કહે છે કે 'શુભ પરિવાર હોય ત્યારે'. માટે હે દેવ! તમારી કરુણારૂપી સુરવેલી મારા આત્મઆંગણમાં એવી ફળો કે શુભ પરિવારને પામીએ.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૨૨૫, અક્ષર ૧૨.)

#### ટાળ આઠમી

બાo સાતમી ઢાલમાં કહ્યું જે હે દેવ ! તુમ્હારી કરુણા રૂપ સુરવેલી જો કલે તો સુખ-જસ પામીઇ. તે માટે આઠમા ઢાલમાં કરુણાવિશેષ જે દયા તેહનું સ્વરૂપ કે' છે.

(પ્રભુ ચિત્ત ધરીને અવધારો મુજ વાત - એ દેશી) કોઇ કહે સિદ્ધાંતમાંજી, ધર્મ અહિંસા સાર, આદરિઇ તે એકલીજી, ત્યજિયે બહુ ઉપચાર. મનમોહનજી ! તુઝ વયણે મુઝ રંગ. ૧૩૮ [૮-૧]

બાo કોઇક ઇમ કહે છે જે સિદ્ધાંતસૂત્રને વિષે ઇમ કહ્યું છે. ધર્મ તે અહિંસા ક૦ દયા તેહ જ સાર ક૦ પ્રધાન છે. 'નૃત્થિ अहिंसा समो धम्मो' ઇતિ વચનાત્. તે એકલી અહિંસા જ આદરીઇ. બીજા બહુ ક૦ અનેક ઉપચાર ક૦ ઉપાય ત્યજીઇ, મુંકી દીજીઇ. હે મનમોહન ! હે જિનજી ! અથવા મનને મોહના ઉપજાવણહાર એહવા જે જિનેશ્વર, તેહનું સંબોધન કરિઇ. જે હે મનમોહન જિનજી, તુઝ વયણે મુઝ રંગ ક૦ તુમ્હારા વચનને વિષે મુઝને રંગ છે, રીઝ છે. ૧૩૮ [૮-૧]

સુo કોઇ એમ કહે કે 'આગમસૂત્રમાં અહિંસા-દયાધર્મને જ મુખ્ય કહ્યો છે માટે કેવળ અહિંસા જ આદરીએ; બીજા બધા ઉપચાર છોડી દઈએ'. હે મનમોહન જિનેશ્વર! કેવળ તમારા વચનમાં જ મને શ્રદ્ધા છે.

નિવ જાણે તે સર્વ ત્યજીને, એક અહિંસા રંગ, કેવલ લોકિક નીતિ હોવેં, લોકોત્તર પથ ભંગ.મન૦ ૧૩૯ [૮-૨] પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ બાo એહનો ઉત્તર દિઇ છેં. નિવ જાણે તે કo તે અજ્ઞાની નથી જાણતો, નથી સમઝતો. સર્વ તજીનેં કo સર્વ પૂજા-પ્રભાવના-સાહમીવચ્છલ પ્રમુખ કરિણ તજીને એક અહિંસા રંગ કo એકલી અહિંસા રીઝ કરેં, કેવલ કo નિઃકેવલ લૌકિક નીતિ કo વ્યવહાર નીતિ કરીને એતલે લૌકિક વ્યવહારમાં એક 'દયા દયા' પોકારે તે સારી લાગે. પણિ હોવેં કo હોય. લોકોત્તર પથ ભંગ કo લોકોત્તર માર્ગ જે જૈન માર્ગ તેહનો ભંગ થાય છે. એતલે એકલી દયામાં જિનશાસન નથી. જિનઆણામાં શાસન વર્ત્તે છે. એકલી દયાઇ પડિકમણું પોસહ પ્રમુખ પણ ન કરી સકે તો પૂજા-પ્રભાવનાની વાત તો વેગલી રહી. ઇતિ ભાવઃ. ૧૩૯ [૮-૨]

સુo ઉત્તરઃ જે અજ્ઞાની પૂજા, પ્રભાવના, સામિવાત્સલ્ય આદિ ત્યજીને કેવળ અહિંસામાં જ મન રાખે છે. અને લૌકિક વ્યવહારમાં 'દયા દયા' પોકારે છે તે દેખીતું સારું લાગે, પણ લોકોત્તર માર્ગનો - જિનમાર્ગનો એમાં ભંગ થાય છે. એકલી દયામાં જિનાજ્ઞાનું પ્રવર્તન નથી. તો તો ઘણી ક્રિયા - સુકૃતો બાજુએ રહી જાય.

### વનમાં વસતો બાલ તપસ્વી, ગુરુનિશ્રા વણ સાધ, એક અહિંસાઈ તે રાચે, ન લહે મર્મ અગાધ.મન૦ ૧૪૦ [૮-૩]

બાO એક તો બાલ તપસ્વી, અજ્ઞાન તપસ્વી. તે પણ વનમાં વસતો. એતલે ઘોર કષ્ટનો કરણહાર. તથા બીજો સાધુ પણ ગુરુનિશ્રા વિણ કO ગુરુઆણા વિના. એ બેહું. એક અહિંસાઈ તે રાચે કO એક અહિંસા મુખેં કહે એતલે બાહ્ય જીવરક્ષા કરવી એતલામાં જ રીઝ છે. પણ તે અહિંસાનો અગાધ, જે ઊંડો મર્મ છે. તે મૂઢ ન લહે કO ન જાણે. એતલે સ્વઆત્મા હણાઇ હિંસા, સ્વઆત્મા ન હણાય તે અહિંસા - એહવા મર્મની તેહનેં ખબરી નથી. ૧૪૦ [૮-3]

સુo વનમાં વસતો ઘોર કષ્ટ કરતો બાળ-અજ્ઞાન તપસ્વી અને બીજો ગુરુનિશ્રા-ગુરુઆજ્ઞા વિનાનો સાધુ એ બન્ને એમ જ માને કે બાહ્યજીવની રક્ષા કરવામાં જ અહિંસા છે. પણ તે મૂઢ અહિંસાનો સાચો મર્મ સમજે નહીં કે સ્વઆત્મા હણાય તે હિંસા ને સ્વઆત્મા ન હણાય તે અહિંસા.

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

## જીવાદિક જિમ બાલ તપસ્વી, અણજાણંતો મૂઢ, ગુરુલઘુભાવ તથા અણલહેતો, ગુરુવર્જિત મુનિ ગૂઢ.

440 989 [6-8]

બાં હવે કોઇ કહેસ્યે જે બાલ તપસ્વી તથા સાધુ તે બરાબર કિમ થાયેં? તે ઉપિર કહે છે : જીવાદિક જિમ બાલ તપસ્વી જીવ-અજીવ, પુણ્ય-પાપ પ્રમુખનું યથાર્થ સ્વરૂપ તે મૂઢ અણજાણતો ક૦ અણસમઝતો થકો હોય જિમ તે તથા ક૦ તિમ ગુરુલઘુ ભાવ અણલેહેતો ક૦ હલકા-ભારે લાભ-ખોટિ અણજાણતો જે આવૂં પ્રાયશ્ચિત્ત કરસ્યું તેહ કરતાં બીજી કરણીમાં યઘપિ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, પણ લાભ ઘણો છે ઇત્યાદિક[નો] અણસમઝ છે. જે માટે ગુરુવર્જિત મુનિ ક૦ મૂઢ ગુરુઇં કરી રહિત છે એહવા જે મુનિ તે ગૂઢ=ગુપ્ત રહસ્ય જે હોય તેહવા ગુરુલઘુ ભાવ ન લહે. ઇતિ ભાવ. એ રીતે ગૂઢ શબ્દ ગુરુલઘુ ભાવનેં જોડીઇં. ૧૪૧[૮-૪]

સુo જેમ બાળ તપસ્વી જીવ-અજીવ, પુણ્ય-પાપ અદિનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણે નહીં તેમ ગુરુવર્જિત મુનિ શામાં વધુ લાભ કે ખોટ છે વગેરે બાબતોને, ગૂઢ રહસ્ય જેમાં છે એવા ગુરુ-લધુભાવને સમજતા નથી.

ભવમોચક પરિણામ સરીખો, તેહનો શુભ ઉદ્દેશ, આણારહિતપણે જાણીજે, જોઈ 'પદ ઉપદેશ'. મન૦ ૧૪૨ [૮-૫]

બા૦ ભવમોચક પરિણામ ક૦ બૌદ્ધાદિકના પરિણામ સરીખો છે. એતલે એ ભાવે જે બૌદ્ધાદિક ઇમ માને છે: દુખી હોય તેહને મારીઇં તો દોષ ન લાગે જે માટે તેહને મારતા નથી, સાહમું દુખથી મુકાવીઇં છીઇ એ રીતે હીણું કરીનઇ રૂડું માનેં છે. તે સરીખો તેહનો ક૦ ઢુંઢકાદિક અજ્ઞાનીનો શુભ ઉદેશ ક૦ શુભ પ્રવર્ત્તન જાણવૂં. એટલે તેહની અહિંસા દ્રવ્યથી યદ્યપિ છે, પણિ પરિણામે હિંસા જ જાણવી. તીહાં હેતુ કહે છે. આણારહિતપણેં જાણીજે૦ આજ્ઞારહિત માટેં. યત: — [સંબોધ સિત્તરી,ગા.૩૨]

'आणाए तवो आणाइ संजमो तह य दाणमाणाए । आणारहिओ धम्मो पलालपूलुळ्य पडिहाइ ॥ १ ॥' ઇતિ વચનાત્. એહ અર્થ **'ઉપદેશપદ'**માં જોઇને **જાણીજે** ક૦ જાણીઇં. યતઃ – પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૧૦૯ 'जं अन्नाणी मूढो जं च अगीयत्थ निस्सिओ विहरे। सो सुगयकम्म सरिसो, पावपबंधे विलिप्पंति॥ १॥'९४२[८-५]

સુo બૌદ્ધ વગેરે એમ માને છે કે દુ:ખીને મારીએ તો દોષ ન લાગે, કેમકે એમ કરીને તેને દુ:ખમુક્ત કરીએ છીએ. આમ ખરાબ કૃત્યને પણ તે સારું ગણે છે. હુંઢક આદિ અજ્ઞાનીનું 'શુદ્ધ પ્રવર્તન' પણ આવું જ છે. એમની દ્રવ્ય-અહિંસા પરિણામે હિંસા જ છે અને તે આજ્ઞારહિત છે. 'ઉપદેશપદ' ગ્રન્થમાંથી આ જાણવું.

### એક વચન ઝાલીનેં છાંડે, બીજા લૌકિક નીતિ, સકલ વચન નિજ ઠામેં જોડેં, એ લોકોત્તર નીતિ. મન૦૧૪૩[૮-૬]

બાં હવે એ ગાથાનો અન્વય કરીને અર્થ કરવો. એક લૌકિક વચન ઝાલીને બીજા સકલ નીતિ વચન છાંડે છે ઇત્યન્વય: હવે અર્થ: એક લૌકિક વચન એ જે કોઇને ન હણવો, તે ઉપિર આગમના પાઠ દેખાડે જે 'सळे पाणा, सळ्ळे भूया, सळ्ळे जीवा, सळ्ळे सत्ता न हंतळ्ळा' ઇત્યાદિ એહવૂં વચન છે, તો યઘિપ આગમનું પણ. લોક પણ પ્રૌઢ માર્ગે ઇમ કહે છે જે કોઇને ન મારવો. તે માટે લૌકિક વચન કહીઇં. તે લૌકિક વચન પકડીને બીજા સકલ નીતિ વચન ક૦ લૌકિકથી બીજા તે લોકોત્તર એહવા જે વચન દાન-દેવપૂજા-સાહમીવચ્છલ પ્રમુખ તે નીતિવચન કહીઇં. તે સર્વ છાંડી દિઇ છઇં. પણ એ સર્વ ખોટૂં કરે છે. જે માટે, સકલ વચન નિજ ઠામે જોડે ક૦ સમસ્ત સિદ્ધાંતનાં વચન ઠેકાણે જોડે તે લોકોત્તર નીતિ જાણવી. સકલ વચન એ પદ બીજી વાર ઇહાં જોડવું. એતલે એ ભાવ જે ગુણઠાણા માફિક સહુસહુની હદિ પ્રમાણે સમસ્ત આગમવચન જોડેં. જે આ વચન તે મુનિરાજને આશ્રી છે, આ વચન તે ગૃહસ્થ આશ્રી છે, તે અપેક્ષાઓ શાસનમાં ઘણી છે, તે પોતાપોતાની અપેક્ષા પ્રમાણે જોડે, એ લોકોત્તર નીતિ, તે જિનશાસન નીતિ છે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૪૩ [૮-૬]

સુo આગમનું જે વચન છે કે 'કોઇ પણ જીવને હણવો નહીં' બસ એ લોકિક વચનને જ માત્ર પકડી લઈને અન્ય સર્વ લોકોત્તર નીતિવચનોને લોકો છોડી દે છે. જેવાં કે દાન, દેવપૂજા, સાહમીવાત્સલ્ય આદિ. પણ આ ખોટું છે. સમસ્ત સિદ્ધાંત વચનોને યોગ્ય અપેક્ષાએ અને યોગ્ય મર્યાદામાં જોડવામાં લોકોત્તર નીતિ છે.

ં ઉં. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

## જિનશાસન છેં એક ક્રિયામાં, અન્ય ક્રિયા સંબંધ, જિમ ભાખીજે ત્રિવિધ અહિંસા, હેતુ સ્વરૂપ અનુબંધ.

470988 [८-9]

બાo તથા જિનશાસન તે એક ક્રિયામાં અન્ય ક્રિયા સંબંધ છે, જે કારણ માટે જે હિંસા તેહ જ અહિંસા, જે અહિંસા તેહ જ હિંસા, જે તપસ્યા (તપસ્વી) તેહ જ સ્પૃહા નથી ટલી તો ભોગી, જે ભોગી તેહ જ નિસ્પૃહપણા માટે તપસ્વી ઇત્યાદિક જિનશાસનમાં એકાંત નથી, સ્યાદાદ છે. યતઃ –

'अविधायाऽपि हि यो हिंसां, हिंसाफलभाजनं भवत्येक: । कृत्वाप्यपरो हिंसां, हिंसाफलभाजनं न स्यात् ॥ १ ॥' ઇતि **'અહિંસાષ્ટક'** વચનાત્.

તે વલી હિંસા-અહિંસા અનેક ભેદે આગલિ ગાથામાં દેખાડસ્યેં. જિમ ભાખીજે ક૦ જિનશાસનમાં કહીઇં છે, ત્રિવિધ અહિંસા ક૦ ત્રણ પ્રકારની અહિંસા, તે ત્રણ પ્રકાર દેખાડઇ છે. હેતુ ક૦ હેતુ અહિંસા ૧, સ્વરૂપ અહિંસા ૨, અનુબંધ અહિંસા ૩, એહ જ વિવરે છે. ૧૪૪ [૮-૭]

સુo જિનશાસનમાં એકાંત નથી. સ્યાદ્ધાદ છે.અહીં એક ક્રિયા અન્ય ક્રિયા સાથે સંબદ્ધ છે. એટલે જે અહિંસા તે હિંસા પણ હોય તેમજ તપસ્વી છતાં સ્પૃહા ટળી નથી તો તે ભોગી, અને ભોગી છતાં નિઃસ્પૃહતા છે તો તે તપસ્વી. જિનશાસનમાં ત્રણ પ્રકારની અહિંસા છે. ૧ હેતુ અહિંસા, ૨. સ્વરૂપ અહિંસા, ૩. અનુબંધ અહિંસા.

## હેતુ અહિંસા જયણા રૂપેં, જંતુ અઘાત સ્વરૂપ, કલ રૂપેં જે તેહ પરિણામે, તે અનુબંધ સ્વરૂપ.મન૦૧૪૫ [૮-૮]

બા૦ ત્રિણ પ્રકારની અહિંસા, તઘથા : હેતુ અહિંસા ૧, સ્વરૂપ અહિંસા ૨, અનુબંધ અહિંસા ૩. તેહમાં હેતુ અહિંસા તે જતના કરવી, જે કારણ માટે જતના તે અહિંસાનું હેતુ છે માટે હેતુ અહિંસા કહીઈ. સ્વરૂપ અહિંસા કહે છે. જંતુ અઘાત ક૦ જીવને મારવો નહીં, પ્રાણવિયોગ ન કરવો તેહનું નામ સ્વરૂપ અહિંસા કહીઇં. હવે અનુબંધ અહિંસા કહે છે. જે ફલ રૂપે પરિણમે, ફલ જે સ્વર્ગાપવર્ગાદિકે અહિંસા પરિણમે તે અનુબંધ સ્વરૂપ ક૦ અનુબંધ અહિંસાનું સ્વરૂપ જાણવું. ૧૪૫ [૮-૮]

સુo પહેલી હેતુ અહિંસા તે જીવની યતના કરવી. બીજી સ્વરૂપ અહિંસા તે જીવને હણવો નહીં. ત્રીજી અનુબંધ અહિંસા તે સ્વર્ગાપવર્ગાદિક કલ રૂપે જે પરિણમે તે.

# હેતુ-સ્વરૂપ અહિંસા આપે, શુભ કલ વિણ અનુબંધ, દંઢ અજ્ઞાન થકી તે આપે, હિંસાનો અનુબંધ.મન૦૧૪૬ [૮-૯]

બાO હવઇં એ ત્રષ્યઇં અહિંસાનું ફલ કહે છે. હેતુ અહિંસા તથા સ્વરૂપ અહિંસા એ બે આપે. સ્યું આપે તે કહે છે. શુભફલ ક૦ પુષ્ટ્યફલ આપે, વિષ્ન અનુબંધ ક૦ અનુબંધ વિના, એતલે હેતુ તથા સ્વરૂપ અહિંસાથી પુષ્ટ્ય બંધાય, તે દેવતા પ્રમુખનો ભવ પામે, પણિ આગલ સંલગ્ન પુષ્ટ્યપરંપરા ન ચાલે. પાપાનુબંધી પુષ્ટ્ય બંધાય એ ભાવ. તથા જિમ અહિંસાના ૩ ભેદ, તિમ હિંસાના પણિ ૩ ભેદ - ઇમ જ છે. યથા હેતુ હિંસા ૧, સ્વરૂપ હિંસા ૨, અનુબંધ હિંસા ૩. એ ત્રણમાં હિંસાનો અનુબંધ ક૦ ફલ તે હિંસાનું આપે. હેતુ કહઇ છઇં જે દઢ અજ્ઞાન થકી ક૦ આકરેં [અ]જ્ઞાને કરીને, એતલે એ ભાવ જે હેતુથી જોઇઇં તો અહિંસા, તથા સ્વરૂપથી જોઈઇં તો અહિંસા, પણ અનુબંધઈ જોઈઇં તો હિંસા છે. હિંસાથી પણ સંસાર વધે. એ અજ્ઞાન અહિંસાથી પણ સંસાર વધે. તે માટે જેહમાં અનુબંધ અહિંસા હોય તે આદરવી. ઇતિ ભાવઃ ૧૪૬ [૮-૯]

સુo ત્રણ અહિંસાનાં ફલ : હેતુઅહિંસા અને સ્વરૂપ અહિંસા શુભફલ-પુણ્યફલ આપે, પણ અનુબંધ વિના. એટલેકે જીવ દેવતા આદિનો ભવ પામે, પણ આગળ પુણ્યપરંપરા ન ચાલે. પાપાનુબંધી પુણ્ય બંધાય.

જેમ અહિંસાના તેમ હિંસાના પણ ત્રણ ભેદ છે.

૧ હેતુહિંસા, ૨ સ્વરૂપ હિંસા, ૩ અનુબંધ હિંસા.

હેતુથી અને સ્વરૂપથી અહિંસા હોય છતાં તે દૃઢ અજ્ઞાનને લઈને અનુબંધથી હિંસા છે જે સંસાર જ વધારે છે. માટે અનુબંધ અહિંસાને આદરવી.

નિન્હવ પ્રમુખ તણી જિમ કિરિયા, જેહ અહિંસારૂપ, સુર દુરગતિ દેઇ તે પાડે, દુત્તર ભવજલકૂપ. મન૦ ૧૪૭ [૮-૧૦]

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

બાo નિન્હવ પ્રમુખ ક૦ જમાલિ પ્રમુખ નિન્હવ.નિન્હવ સઘલાઇં જૈન લિંગે કિયા પણ જૈનની કરતા હતા. જિમ ભગવતીમાં જમાલીનું મહાસંયમ વખાણ્યું, પણ જેહ અહિંસારૂપ ક૦ તે કિયા હેતુ અહિંસા તથા સ્વરૂપ અહિંસા રૂપ છે, પણ અહિંસા કેહવી છે તે કહે છે. સુર દુરગતિ દેઇ ક૦ દેવતાની દુરગતિ એતલે કિલ્બિષિયા પ્રમુખ ગતિ આપીને પછે પાડેં ક૦ નાખે. દુત્તર ભવજલ કૂપ ક૦ દુખેં તરાય એહવો સંસાર રૂપ જલનો કૂઓ, તેહમાં નાખે ઇતિ. ૧૪૭ [૮-૧૦]

સુo જમાલી આદિ નિન્હવો જૈન હતા, જૈનની ક્રિયા કરતા હતા અને ભગવતી સૂત્રમાં એમના મહાસંયમને વખાણ્યું પણ છે. છતાં એમની સર્વ ક્રિયા હેતુ અહિંસા અને સ્વરૂપ અહિંસા રૂપે હતી જે કિલ્બિપિયા દેવની દુર્ગતિ આપીને દુસ્તર એવા સંસારકૂવામાં નાખે.

દુર્બલ નગન માસ ઉપવાસી, જો છે માયારંગ, તો પણિ ગર્ભ અનંતા લહેસ્યેં, બોલે બીજું અંગ.૧૪૮ [૮-૧૧]

બાo તે ઉપરિ સાખિ દેખાડે છે. **દુર્બલ** ક૦ શરીરે દુર્બલ થયું હોય, નગન ક૦ નાગો રહેતો હોય, માસ ઉપવાસી ક૦ માસખમણનું પારશું કરતો હોય - એહવો હોય અને માયારંગ ક૦ માયાવંત હોય, એતલે અજ્ઞાન કષ્ટ કરે છે. ઇતિ ભાવઃ. એહવો છે તોહિ પણ ગર્ભ અનંતા લહેસ્યેં ક૦ અનંતીવાર ગરભમાં ઉપજસ્યેં, એતલે અનંતા ભવ કરસ્યેં ઇતિભાવઃ.

બોલે <mark>બીજું અં</mark>ગ ક૦ બીજું અંગ જે **'સૂયડાંગસૂત્ર'** ઇમ બોલે છે. યતઃ-

'जइ वि य णिगिणे किसे चरे, जइ विय भुंजइ मासमंतसो । जे इह मायाइ मज्जइ, आगंता गब्भायणंतसो ॥ १ ॥' ઇતિ દ્વિતીયાધ્યયને.[ઉદ્દે૦૧]

એતલે એહની દયા કિસ્યે લેખે ન આવી. ઇતિ ભાવ:.૧૪૮ [૮-૧૧]

સુ૦ શરીરે દુર્બળ, નગ્ન રહેનાર વ્યક્તિ માસક્ષમણ જેવાં તપ કરતી હોય પણ માયાવંત હોય તો તેનું તપ અજ્ઞાન કષ્ટ હોઈને તે અનંતા ભવ કરશે એમ બીજા અંગ 'સૂત્રકૃતાંગ'માં કહ્યું છે.

i. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

## નિંદિત આચારે જિનશાસન, જેહનેં હીલેં લોક, માયા પહેલી તસ અજ્ઞાનેં, સર્વ અહિંસા ફોક.મન૦૧૪૯ [૮-૧૨]

બાo એ ગાથાનો ઇમ અન્વય યથા : જેહને નિંદિત આચારેં લોક જિનશાસન હીલે, એતલે જે એકલી દયા માને છે અને અજ્ઞાન કષ્ટ કરે છે તે પ્રાણી[ને] પૂર્વાચાર્યના જીતની ખબર નથી, જેહ જીત વ્યવહારે લોકનિંદા ન કરે, પોતાની મતિએ પ્રવર્તે, તેહના આચરણની લોક નિંદા પણ કરે, તિવારેં જિનશાસનની પણ નિંદા થાય, જે 'જુઓ, એહવા લોક જિનશાસનમાં છે માટે જિનશાસન પણિ દુર્ગંછા કરવા યોગ્ય છે' તિવારેં જિનશાસનની હીનતાનું કારણ થાય, માટે તસ કo તે પ્રાણીને અજ્ઞાનેં કo અજ્ઞાન થયું, તે અજ્ઞાનેં કરીને માયા પહેલી કo ધુરિ માયા થઇ જ. તથા માયા ઠરી તિવારે સર્વ અહિંસા ફોક કo ખોટી, નિઃફલ જાણવી. જે માટે અજ્ઞાનીની દયા તે હિંસા જ જાણવી. યત:-

'मासे मासे य जो बालो, कुसग्गेणं तु भुंजए। न सो सुअक्खाय धम्मस्स, कलं अग्घइ सोलिसं॥१॥' ઇતિ 'ઉત્તરાધ્યયન' વચનાત્-[અધ્ય.૯, ગા. ૪૪]૧૪૯ [८-૧૨]

સુo જે આપમતિએ આચરણ કરે છે તેની લોક નિંદા કરે છે. ત્યારે જિનશાસનની પણ નિંદા થાય છે. એ રીતે કે આવા લોકો જિનશાસનમાં છે. આમ તેઓ જિનશાસનની હીનતાનું કારણ બને છે. આમ જયાં અજ્ઞાન છે ત્યાં અહિંસા નિષ્ફળ થાય છે કેમકે અજ્ઞાનીની દયા હિંસા જ જાણવી.

# સ્વરૂપથી નિરવદ્ય તથા જે છે કિરિયા સાવદ્ય, જ્ઞાનશક્તિથી તેહ અહિંસા, દીઇ અનુબંધે સદ્ય.મન૦૧૫૦ [૮-૧૩]

બાo [આગલી ગાથામાં] દયા પાલે ને ફલ હિંસાનું આપે ઇમ કહ્યું. હવે કહે છે જે કથંચિત્ હિંસા થાય તે પણ અહિંસાનું ફલ આપે. સ્વરૂપથી ક૦ પરમાર્થે તો નિરવદ્ય છે, નિઃપાપ છે, અને છે કિરિયા સાવદ્ય ક૦ દેખીતી યદ્યપિ સાવદ્ય છે, તોહિ પણ તે જે સ્વરૂપથી હિંસા છે તે જ્ઞાનશક્તિઇં કરીને, દિઇં અનુબંધે ક૦ અનુબંધે આપેં, અહિંસા ક૦ દયા, સદ્ય ક૦ તત્કાલ. એતલે એ ભાવ જે સ્વરૂપ હિંસા મુનિ પ્રમુખની છે, દાન વિહાર પ્રમુખ, તે અનુબંધ અહિંસાનું જ ફલ આપે. યતઃ ભગવત્યાં — ૧૧૪ હે. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

'अणगारस्स णं भंते ! भावियप्पणो पुरओ दुहओ जुगमायाए पेहाए रीयं रीयमाणस्स पायस्स अहे कुक्कुडपोए वा वट्टपोए वा कुलिंगच्छाए वा परियावज्जेज्जा तस्स णं भंते ! किं इरियाविहया किरिया कज्जिह, संपराइया किरिया कज्जित ? गो[यमा] ! णो संपराइया किरिया कज्जित, इरियाविहया जाव कज्जिह, से केणठ्ठेणं जाव वुच्चह ? जहा सत्तमसए संवुडु देसए जाव अट्ठो निखित्तो' ઇति. शतं १८, ७६ेश ८ भें छे. १५० [८-१3]

સુo પાછલી ગાથામાં જેમ દયા પાળતાં છતાં હિંસાનું ફળ મળે, એથી જુદું, અહીં ક્યારેક હિંસા થાય છતાં અહિંસાનું ફળ મળે તે કહે છે. દેખીતી જે ક્રિયા પાપયુક્ત હિંસા છે પણ સ્વરૂપથી પરમાર્થે તે નિષ્પાપ હિંસા હોય તો જ્ઞાનશક્તિએ કરીને અનુબંધથી તે અહિંસાનું જ ફળ આપે છે.

જિનપૂજા અપવાદ પદાદિક, શીલવ્રતાદિક જેમ, પુણ્ય અનુત્તર મુનિનેં આપી, દિઈ શિવપદ બહુ ખેમ.

440949[6-98]

બાo વલી જિમ પૂર્વે મુનિને હિંસા સ્વરૂપથી હતી તે અનુબંધે અહિંસા કહી તિમ જિનપૂજા તથા અપવાદ પદાદિકેં વરતતા મુનિ વલી શીલવ્રતાદિક જિમ મુનિને અનુત્તર ક૦ ઉત્કૃષ્ટાં પુષ્ય આપીને એતલે એ કરણી જિનપૂજાદિક યદ્યપિ કિંચિત્ સ્વરૂપથી સાવદ્ય છે, શીલવ્રતાદિક સ્વરૂપથી નિરવદ્ય છે, પણ બિહું ભેદવાલાને અનુબંધઇ તે અહિંસાનું જ કલ આપે. તે માટે ઇમ કહ્યું જે અનુત્તર પુષ્ય આપીને, દિઇ ક૦ આપે, શિવપદ ક૦ મોક્ષપદ. તે મોક્ષપદ કહેવૂં છે તેહ કહે છે. બહુ ખેમ ક૦ ઘણું ખેમ છે જિહાં, એતલે પરંપરાઇં એ સર્વ સિદ્ધિનું દેશહાર છે. ઇતિ ભાવ:. ૧૫૧ [૮-૧૪]

સુ૦ જિનપૂજા આદિ કિયા સ્વરૂપથી સાવઘ-પાપયુક્ત છે. અને શીલવત આદિ સ્વરૂપથી નિરવઘ-નિષ્પાપ છે, છતાં એ બશે પ્રકારવાળાને અનુબંધથી અહિંસાનું જ ફળ આપે છે જે પરંપરાએ કલ્યાણકારી મોક્ષપદ આપનારું છે.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

## એહ ભેદ વિણ એક અહિંસા, નવિ હોવે થિર થંભ, યાવત્ યોગક્રિયા છે તાવત્, બોલ્યો છે આરંભ.મન૦૧૫૨ [૮-૧૫]

બાo એહ ભેદ વિશ કo એ પ્રકાર હેતુ ૧, સ્વરૂપ ૨, અનુબંધ ૩ એ ત્રિણ્ય ભેદેં હિંસા તથા એ ત્રણ્ય ભેદે અહિંસા, તે જાણ્યા વિના એક અહિંસા કo એકલી જ અહિંસા સામાન્યે માનીઇં, તે નવિ હોવે કo ન હોઇ, થિરથંભ કo થિર ભાવેં એતલે એકલી અહિંસા ઠરે નહીં. ઇતિ ભાવ:

શા માટે ન ઠરે તેહનું હેતુ કહે છે. યાવત યોગક્રિયા છે. ક૦ જિહાં લગેં મનવચનકાયાના યોગની ક્રિયા તે ચલનક્રિયા છે, તાવત ક૦ તીહાં લગેં, બોલ્યો છે ક૦ કહ્યો છે, આરંભ ક૦ કર્મબંધ, એતલે પોતાપોતાના ગુજાઠાજ્ઞાની મર્યાદા માફિક તેરમા ગુજાઠાજ્ઞા લગેં કર્મબંધ છે. અન્યથા ઇર્યાપથિક બંધ બે સમયની સ્થિતિનો કિમ કહ્યો છે? તે માટે એકલી અહિંસા કહી કામિ ન આવે. તેહના ભેદ સમજે તિવારે જ સર્વ ઠેકાજો જોડે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૫૨ [૮-૧૫]

સુo આમ ૧. હેતુ, ૨. સ્વરૂપ, ૩. અનુબંધ - એ ત્રણે પ્રકારે િ હિંસા તથા એ ત્રણ પ્રકારે અહિંસા જાણ્યા વિના કેવળ સામાન્ય પ્રકારે એકલી અહિંસા વાસ્તવિક અહિંસા સિદ્ધ નહીં થાય. કેમકે જયાં સુધી મન-વચન-કાયાના યોગની ક્રિયા છે ત્યાં સુધી કર્મબંધ છે. આવો કર્મબંધ તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી છે. માટે એકલી અહિંસાથી કામ ન સરે, એના ભેદ સમજવા પડે.

લાગેં પણિ લગવેં નહીં હિંસા, મુનિ એ માયા વાણિ, શુભ કિરિયા લાગી જે આવેં, તેહમાં તો નહીં હાણિ.

*मन०१५३ [८-१६]* 

બાo ઇહાં કોઇક ઇમ કહે છે, લાગે પણ લગવે નહીં હિંસા મુનિ ક૦ મુનિરાજને હિંસા લાગે, એતલે વિહારાદિક કરતાં હિંસા લાગે છે, પણ લગવેં નહીં એતલે હાથે કરીને, જાણીને હિંસા કરે નહીં. ઇતિ ભાવઃ, ઇતિ પરવચનં. એ માયાવાણી ક૦ એ વચન પર બોલ્યો તે માયાનું વચન છે. 'માતા મે વંધ્યા' તેહની પરે માયાગાલી વાત બોલે છે, જે માટે શુભ કિરીયા ૧૧૬ ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો લાગી જે આવે ક૦ શુભ ક્રિયા - વિહાર, પડિલેહણ, નદી ઊતરવી ઇત્યાદિક કરતાં જે હિંસા લાગી આવે છે તે ઇશેં મેલેં લાગઇ છઇં ઇમ ક્રિમ કહેવાય ? જે કારશેં નદી, વિહાર કરવો તે અજાશ્યો થતો નથી. પોતે જાશે છે જે નદી પ્રમુખ ઊતરતાં હિંસ્યા થસ્યેં, તો હિ પણ ઊતરે છેં. પ્રભુજીની આજ્ઞા છે તે માટે જે હિંસા શુભ ક્રિયા કરતાં લાગી આવે છે તેહમાં હાણ નહીં ક૦ દોષ નથી લાગતો. ૧૫૩ [૮-૧૬]

સુo કોઇ એમ કહે કે 'વિહાર આદિ કરતાં મુનિને હિંસા લાગે, પણ મુનિ હાથે કરીને - જાણીને હિંસા કરે નહીં' આમ કહેવું તે કપટવચન જ ગણાય; 'મારી માતા વંધ્યા છે' એમ કહેવા બરાબર.

વિહાર, પડિલહેણ, નદી પાર કરવી વગેરે ક્રિયા કરતાં જે હિંસા લાગે છે તે મુનિ જાણીને જ કરે છે. આમાં હિંસા છે એમ જાણવા છતાં આવી ક્રિયા કરે છે. પ્રભુની આજ્ઞારૂપ શુભ ક્રિયા કરતાં જે હિંસા થાય એમાં દોષ લાગતો નથી.

## હિંસા માત્ર વિના જો મુનિનેં, હોઈ અહિંસક ભાવ, સૂક્ષ્મ એકેંદ્રીને હોવેં, તો તે શુદ્ધ સ્વભાવ.મન૦૧૫૪ [૮-૧૭]

બા૦ હિંસા માત્ર વિના ક૦ એક હિંસા જ દેખીતી ન કરી, એતલે દેખીતો કોઇ જીવ ન માર્યો એતલા માત્રેં, જો મુનિને ક૦ સાધુનઇ, હોઇ અહિંસક ભાવ ક૦ અહિંસકપશું થાય તો સૂક્ષ્મ એકેંદ્રિયને ક૦ લોકવ્યાપી પાંચ થાવરના સૂક્ષ્મ એકેંદ્રી જીવને શુદ્ધ સ્વભાવ હોય, એતલે એ ભાવ જે સૂક્ષ્મ એકેંદ્રી જીવ હિંસા નામ નથી કરતા તિવારેં તે અહિંસક થયા અને અહિંસક ભાવેં પરિશમ્યો શુદ્ધ સ્વભાવ નિરાવરશ થાય, પશ તે એકેંદ્રીનો નિરાવરશ થતા દીસતા નથી. તે માટે હિંસા માત્ર અશકરવે અહિંસક ન થાય. જમાલિની પરેં. 'अविधायापि हि यो हिंसां, हिंसाफल भाजनं भवत्येकः।' ઇતિ 'અહિંસાષ્ટક' વચનાત્. ઇતિભાવઃ. ૧૫૪ [૮-૧૭]

સુo દેખીતો કોઇ જીવ ન હણ્યો એટલા માત્રથી જ જો સાધુને અહિંસકભાવ થતો હોય તો સૂક્ષ્મ એકેંદ્રિય જીવો આવી હિંસા લેશ માત્ર કરતા નથી માટે તે પણ અહિંસક થયા એમ કહેવાય ! અને અહિંસક ભાવે પરિણમ્યો તે શુદ્ધ સ્વભાવી - નિરાવરણી થયો ગણાય. પણ એકેંદ્રિય

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

જીવો નિરાવરણી તો થયા નથી. એટલે તાત્પર્ય એ કે કેવળ દેખીતી હિંસા ન કરવાથી અહિંસક ન થવાય.

## ભાવે જે અહિંસા માનેં, તે સવિ જોડિ ઠામ, ઉત્સર્ગે અપવાદે વાણી, જિનની જાણે જામ.મન૦ ૧૫૫ [૮-૧૮]

બાo તે માટે ભાવે જેહ અહિંસા માને ક૦ અહિંસા અનેક પ્રકારની છે. દ્રવ્ય-ભાવ પ્રમુખ ભેદું કરીને અનેક ભેદ છે. તેહમાં પણ ભાવેં ક૦ પરિશામઇં જે પ્રાણી અહિંસા માને તે ક૦ તે પ્રાણી, સવિ જોડિ ઠામિ ક૦ સર્વ જિનવાણી પોતાપોતાને ઠેકાશે જોડે તે પ્રાણીથી આગમવચન એકેં દુખાઇ નહીં, તે ભાવથી માનીને સર્વ આલાવા ઠેકાશે કિવારેં જોડે તે કહે છે. ઉત્સર્ગે અપવાદે વાણી ક૦ ઉત્સર્ગ-વચન તથા અપવાદ-વચન એ બેહુંઇં કરીને, જિનની જાશે જામ ક૦ જિનેશ્વરની વાણી જિવારે જાશે, એતલે એ ભાવ જે ઉત્સર્ગ માર્ગે અહિંસા મુનિરાજને કહી 'આચારાંગ' પ્રમુખને વિષે, તથા વલી સાધવી પ્રમુખ પાણીમાં વહતી જાશે તો કાઢે તથા માસ મધ્યે નદી ૨(બે) ઊતરવી ઇત્યાદિક અપવાદ-આજ્ઞા પણ કરી. તો સર્વ ભાવ ઉત્સર્ગ-અપવાદ જાશે તે સર્વવચન ઠામેં જોડિ, પણ મુર્ખ સ્યું જાશે ?. ૧૫૫ [૮-૧૮]

સુo જયારે પ્રાણી ઉત્સર્ગ-વચન અને અપવાદ-વચન એમ બન્ને પ્રકારે જિનેશ્વરની વાણી બરાબર જાણે તો એ ભાવ-પરિણામે અહિંસાને યોગ્ય રીતે સમજી શકે અને તો જ એ સર્વ જિનવાણીને - સર્વ ઉત્સર્ગ -અપવાદને યોગ્ય સ્થાને જોડી શકે - સાંકળી શકે.

## કોઇ કહે ઉત્સર્ગે આણા, છંદો છે અપવાદ, તે મિથ્યા, અણપામ્યે અર્થે, સાધારણ વિધિવાદ.મન૦૧૫૬ [૮-૧૯]

બાO ઇહાં કોઇક ઇમ કહે છે જે ઉત્સર્ગ માર્ગે ચાલવું તેહ જ આજ્ઞા છે, તથા અપવાદ તે છાંદો છે. એતલે પોતાની મિત કલ્પના છે, પણ જિનાજ્ઞા નથી. ઇમ કેતલાઇક કહે છે. તે મિથ્યા કO તે ખોટું કહે છે. અણપામ્યે અર્થે કO અર્થ જાણ્યાં વિના ઇમ કહે છે, તે ઉપરિ હેતુ કહે છે. જે કારણ માટે વિધિવાદ હોય તે સાધારણ હોય, એતલે એ અર્થ જે ઉત્સર્ગ-અપવાદ એ બિહું વિધિવાદ છે. સર્વ જીવ સાધારણ છે. પણ ૧૧૮ હે. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

એક જીવ આશર્યે નથી કહ્યું. તે માટે અપવાદ પણ આજ્ઞા છે, પણ છાંદો નથી. ઇતિ ભાવઃ. ૧૫૬ [૮-૧૯]

સુo કોઇ એમ કહે કે 'ઉત્સર્ગ માર્ગ જ સાચી જિનાજ્ઞા છે, અપવાદ માર્ગ તો સ્વચ્છંદ છે - આપમિત-કલ્પના છે, જિનાજ્ઞા નથી.' તો આ કથન મિથ્યા છે. ઉત્સર્ગ ને અપવાદ બન્ને વિધિવાદ છે.અપવાદ પણ આજ્ઞા છે, આપમિતિ-કલ્પના નથી.

મુખ્યપર્શે જિમ ભાવેં આણા, તિમ તસ કારણ તેહ, કાર્ય ઇચ્છતો કારણ ઇચ્છે, એ છે શુભમતિ રેહ. મન૦ ૧૫૭ [૮-૨૦]

બાo એહ જ કહે છે જે કારણે 'જંબૂદીપપન્નતીની વૃત્તિ' મધ્યે ઇમ કહ્યું છે જે અપવાદ તે કારણ અને ઉત્સર્ગ તે કાર્ય. તે માટે કહે છે, મુખ્યપણેં જિમ ભાવેં આણા કo ઉત્સર્ગ આજ્ઞા છે, એતલે ભાવ તે કાર્ય કહિઇં, કાર્ય તે ઉત્સર્ગ કહીઇં. તે માટે જિમ ઉત્સર્ગ આજ્ઞા છે, તિમ તસ કારણ તેહ કo અપવાદ પણિ તિમ જ આજ્ઞા છે. કારણ શબ્દે અપવાદ કહીઇં, જે માટે કાર્ય ઇચ્છતો થકો કારણ પણ ઇચ્છે, કારણ ઠરે તો કાર્ય ઠરે, કારણ નહીં તો કાર્ય કિંહા થકી ? ઇતિ ભાવઃ. એ રીતે માને તેહ જ શુભ મતિની રેખા જાણવી. અથવા એ ગાથાનો અર્થ ફિરી કરીઇં છઇં.

ઇહાં ઢુંઢક લોક ઇમ કહે છે જે અમ્હારે તો ભાવનિક્ષેપ તે વંદના કરવા યોગ્ય છે. પણ નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય વંદનાયોગ્ય નથી, ઇમ કહે છે. તેહને શિખામણ દીઇં છે જે મુખ્યપણે જિમ ભાવેં આણા ક૦ ભાવનિક્ષેપે આજ્ઞા છે, એતલે ભાવનિક્ષેપ વંદવાયોગ્ય છે, તિમ તસ કારણ ક૦ તે ભાવના કારણ વંદવાયોગ્ય છે. ભાવનાં કારણ તે નામસ્થાપનાદિક જાણવા. જે કારણ માટે, કાર્ય ઇચ્છસ્યેં તે કારણ ઇચ્છસ્યેં. જે કારણ માન્યા વિના કારણ ઠરસ્યેં જ નહીં, એહ જ શુભમતિની રેખા છે. એતલે ભાવ માનસ્યેં તે નામ-સ્થાપના- દ્રવ્ય માનસ્યેં જ. નામાદિક નહીં માને તેહને ભાવનિક્ષેપ પણ નહીં મનાય. ઇતિ ભાવઃ. ૧૫૭ [૮-૨૦]

સુ0 'જંબૂદ્વીપપન્નતી'ની વૃત્તિમાં ઉત્સર્ગને કાર્ય અને અપવાદને એનું કારણ કહ્યું છે. જો ઉત્સર્ગની આજ્ઞા છે તો તેના કારણરૂપ અપવાદની પણ આજ્ઞા છે. કાર્યને ઇચ્છતો કારણને પણ ઇચ્છે. કારણ હોય તો કાર્ય હોય.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

આ ગાથાનો અર્થ બીજી રીતે પણ થાય. હુંઢક લોકો ભાવનિક્ષેપને વંદનયોગ્ય ગણે છે. નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય નિક્ષેપાને વંદનયોગ્ય નથી ગણતા. આવા લોકોને અહીં શિખામણ છે કે જો ભાવનિક્ષેપમાં આજ્ઞા છે ને તેથી તે વંદનયોગ્ય છે તો તેના કારણરૂપ નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય નિક્ષેપા પણ વંદનયોગ્ય છે. કારણને માન્યા વિના કાર્યને પામી શકાય નહીં. માટે ભાવ-નિક્ષેપને માને છે તેણે નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય નિક્ષેપાને પણ માનવા જોઇએ.

'કલ્પેં વચન કહ્યું અપવાદેં, તે આણાનુ મૂલ, મિશ્ર પક્ષ તો મુનિને ન ઘટે, તેહ નહીં અનુકૂલ.મન૦ ૧૫૮[૮-૨૧]

સુo 'પંચકલ્પ ભાષ્ય'માં કહ્યું છે કે અપવાદ પણ આજ્ઞાનું મૂળ છે, અર્થાત્ એ પણ ધર્મ છે. અપવાદમાં અધર્મ હોય તો તે મિશ્ર થયું ગણાય. અને મિશ્ર પક્ષ મુનિને હોય નહીં.

અપુનર્બંધકથી માંડીનેં, જાવ ચરમ ગુણઠાણ, ભાવ અપેક્ષાઈ જિનઆણા, મારગ ભાખે જાણ.મન૦ ૧ ૫૯[૮-૨૨]

બા૦ અપુનર્બંધક ક૦ ફિરી બંધ નથી કરવો તેહને અપુનર્બંધક કહીઇ. તે અપુનર્બંધકથી માંડીને, જાવ ચરમ ગુણઠાણ ક૦ યાવત્ ચૌદમું અયોગી કેવલી ગુણઠાણા લગેં. ઇહાં અપુનર્બંધક શબ્દે ચોથું ગુણઠાણું જાણીઇ છઇ. જે કારણે અંતઃ કોડાકોડિ થિતિ કરીને ફિરી મિથ્યાત્વેં આવે તોહિ પણ સીત્તેર કોડાકોડિ સ્થિતિ ફરી ન બાંધઇ તે માટે અપુનર્બંધક કહીઇ. તથા વલી ઉપાધ્યાયજીઇ 'સવાસો ગાથાના તવન' મધ્યે એહવી ગાથા કહી છે. યથા —

'જે જે અંશે રે નિરુપાધિકપશું તે તે જાણો રે ધર્મ, સમ્યગ્દષ્ટિ રે ગુણઠાણા થકી જાવ લહેં શિવશર્મ. ૧.'

એ ગાથાને અનુમાને પણ ઇમ જણાઇં છે. પછી તો અપુનર્બંધકનો અર્થ બહુશ્રુત કહે તે પ્રમાણ. તે ચોથાથી ચૌદમા લગે જિનઆણા ક૦ જિનેશ્વરની આજ્ઞા છે અને જાણ પુરુષ એહને જ મારગ ભાખેં ક૦ કહે છઇં. તે સર્વ ભાવઅપેક્ષાઇં - ભાવની અપેક્ષાઇં જાણવૂં. અન્યથા ચોથા

૧. હસ્તપ્રતમાં ૧૫૮મી ગાથાનો બાલાવબોધ નથી. પણ ગાથાને આધારે સુગમાર્થ આપ્યો છે.

૧૨૦ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

ગુલઠાલા પ્રમુખને વિશે તો મહાવિભાવમાં બેઠો છે, પણ ભાવની અપેક્ષાઇ જિલ્લઆણા છે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૫૯ [૮-૨૨]

સુo જે સમકિતી જીવ મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે પાછો આવીને ફરી સિત્તેર કોડાકોડીનીસ્થિતિ બાંધતો નથી તેને અપુનર્બંધક કહેવાય. ત્યાંથી માંડીને છેલ્લા અયોગીકેવલી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી જિનેશ્વરની આજ્ઞા છે અને જ્ઞાની મહાત્માઓ તેને જ માર્ગ કહે છે. ભાવની અપેક્ષાએ જ આમ કહેવાય છે.

એક અહિંસામાં જે આણા, ભાખે પૂરવ સૂરિ, તે એકાંતમતિ નવિ ગ્રહિઈ, તિહાં નયવિધિ છે ભૂરિ.

4409 80 [6-23]

બાo તથા વલી શાસ્ત્રમાં એકલી અહિંસામાં આજ્ઞા છે. યથા 'सक्वे जीवा न हंतळा' ઇતિ 'આચારાંગા'દિક વચન થકી, ભાખે પૂર્વસૂરિ ક૦ પૂર્વાચાર્ય યદ્યપિ કહે છે. તથાપિ એ પાઠ એકાંતમતિં ક૦ એકાંત પક્ષે, નવી ગ્રહીઇં ક૦ ન અંગીકાર કરીઇં. એતાવતા તે અહિંસા પણિ સ્યાદ્વાદમતિં અંગીકાર કરીઇં. યથા મુનિરાજ નવ કોટી પચ્ચખાણ કરીને નદી ઊતરે તો પચ્ચખાણ કરતી વેલા નદી મોકલી તો રાખી નથી, પણ તે પચ્ચખાણ પણ સ્યાદ્વાદેં છે, એકાંતે નથી ઇમ જાણવૂં. ઇતિ ભાવઃ. તે માટે તિહાં નયવિધિ છે ભૂરિ ક૦ તે અહિંસાને વિષે નયવિધિ ઘણો છે, તે તો નય વાત સમઝે તે જાણે. ઇતિ ભાવઃ. એતલે અહિંસા અનેક પ્રકારની છે. ઇતિ ભાવઃ. ૧૬૦ [૮-૨૩]

સુo 'અહિંસામાં આજ્ઞા છે' એમ પૂર્વસૂરિઓએ કહ્યું છે તેનો સ્વીકાર એકાંત મતથી ન કરાય, પણ સ્યાદાદ મતે જ કરાય. જેમ સાધુ અહિંસાનું વ્રત લઈને નદી ઊતરે છે તો તે પચ્ચકખાણ સ્યાદાદે છે, એકાંતે નથી એમ સમજવું. અહિંસાને વિશે નયનો વિધિ ઘણો છે.અહિંસા અનેક પ્રકારની છે.

આત્મભાવ હિંસનથી હિંસા, સઘલાઈ પાપસ્થાન, તેહ થકી વિપરીત અહિંસા, તાસ વિરહનું ધ્યાન. મન૦૧ ૬૧ [૮-૨૪]

બાo તેહ જ વાત દેખાડે છે. **આત્મભાવ હિંસનથી** ક૦ જે કરણી કરતાં પોતાનો આત્માભાવ હણાણો તો **હિંસા** ક૦ હિંસા લાગે. તથા **સઘલાઇ** પાપ થાન ક૦ આત્મભાવ હણતાં થકાં અઢારે પાપસ્થાનક લાગે. તથા તેહ પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ થકી ક૦ આત્મભાવ હણાણા થકી વિપરીત ક૦ આત્મભાવ ન હણાય તે અહિંસા ક૦ દયા કહીઇ. તાસ ક૦ તે પાપસ્થાનકનાં વિરહનું ધ્યાન એહવી એ ભાવ અહિંસા છે. એ પદ અહિંસાનું વિશેષણ છે. ૧૬૧ [૮-૨૪]

સુo જો કોઇ કરણી કરતાં આત્મભાવ હણાતો હોય તો તેમાં હિંસા છે અને આત્મભાવ હણતાં અઢારે પાપસ્થાનક લાગે. પણ એનાથી વિપરીત, કોઈ કરણી કરતાં આત્મભાવ ન હણાય તો તે અહિંસા છે. પાપસ્થાનકના વિરહના ધ્યાન સમી એ ભાવ-અહિંસા છે.

## તસ ઉપાય જે જે આગમમાં, બહુવિધ છે વ્યવહાર, તે નિઃશેષ અહિંસા કહિઈ, કારણ ફલ ઉપચાર. મન૦ ૧ ૬ ૨ [૮-૨ ૫]

બાo તસ ક૦ તે આત્મભાવ ન હણવાના ઉપાય ક૦ પ્રકાર જે જે આગમમાં ક૦ સિદ્ધાંતમાં કહ્યા છે એહવા વ્યવહાર તે બહુવિધ છે ક૦ અનેક પ્રકારના છે. દાન દેવાં, પૂજા-પડિકમણાં-પોસહ ઇત્યાદિક છે. બહુ(બિહુ?)વિધ પાઠ હોય તો ઇમ અર્થ કરીઇં. જે બે પ્રકારનો વ્યવહાર છે, ઉત્સર્ગ તથા અપવાદરૂપ વ્યવહાર છે તે નિઃશેષ ક૦ સમસ્ત જેતલા આત્મા ન હણાવાના પ્રકાર છે તે અહિંસા કહીઇં, એતલે એ ભાવ, જે અપવાદ પશ્ચિ આત્મા ન હણાવાનાં કારણે છે, તથા દાન, દેવપૂજા પ્રમુખ પણ આત્મા ન હણવાનાં કારણ છે તેહને અહિંસા કહીઇં, ઇમ સ્તવનાકારે ઠરાવ્યું તિવારે અપવાદ તે છાંદો છે, ઉત્સર્ગ તે આજ્ઞા છે એ રીતે પૂર્વે પ્રતિવાદીએ કહ્યું હતું તે દૂર કર્યું. ઇતિ ભાવ:.

ઇહાં કોઇ કહેસ્યે જે એ અપવાદ પ્રમુખ અનેક આત્મા ન હણાવાનાં કારણને અહિંસા કિમ કહીઇં ? તે માટે કહે છે, કારણ ક૦ કારણને વિષે ફલ ઉપચાર ક૦ કાર્યનો ઉપચાર કરિઇં છેં. યથા 'તંદુતાન્ वर्षति पर्जन्यः' ઇતિ ન્યાયાત્. ૧૬૨ [૮-૨૫]

સુo આત્મભાવ ન હણાય એના આગમોમાં કહેલા ઉપાયો - પ્રકારો અનેક છે. જેવાકે દાન, પૂજા, પ્રતિક્રમણ, પૌષધ વ. આત્મા ન હણાવાના આ ઉત્સર્ગ-અપવાદ રૂપે જે સમસ્ત વ્યવહાર છે તેને નિઃશેષ અહિંસા કહેવાય.

કોઇ એમ કહે કે અપવાદ આદિ કારણને અહિંસા કેવી રીતે કહેવાય? તેના જવાબમાં કહે છે. કે કારણને વિશે કાર્યનો ઉપચાર કરાય જ છે.

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

## જીવ અજીવ વિષય છે હિંસા, નેગમનય મત જુત્ત, સંગ્રહ વ્યવહારે ષટ્કાઈ, પ્રતિ જીવેં ઋજુ સુત્ત. મન૦ ૧૬૩[૮-૨૬]

બાo પૂર્વે કહ્યું જે તે હિંસામાં નય પ્રકાર ઘણા છે. તે પ્રકાર દેખાડે છે. તેહમાં પ્રથમ નૈગમનય જીવને વિષે તથા અજીવને વિષે હિંસા કહે છે. એ નૈગમ ઇમ કહે છે જે જિમ લોકમાં જીવ ફ્લાણેં હણ્યો તિમ ઇણેં ઘટ હણ્યો, ઘટ વિનાસ્યો ઇત્યાદિક હિંસા શબ્દ સઘલે પ્રવર્તે છે. તથા સંગ્રહનય અને વ્યવહારનય એ બિહું નયને મતે, છકાયને વિષે હિંસા માને, અજીવ હિંસા તે હિંસા નથી માનતો. ઇહાં સંગ્રહના ૨(બે) ભેદ. દેશગ્રાહી સંગ્રહ તથા સર્વગ્રાહી સંગ્રહ. તેહમાં સર્વગ્રાહી સંગ્રહ તો નૈગમમાં ભલ્યો, માટે દેશગ્રાહી સંગ્રહ ઇહાં લીધો છે. હિંસા શબ્દ અજીવમાં પ્રવર્તતો ન લીધો તે માટે દેશગ્રાહી. તથા વ્યવહાર તો લોક માને તિમ માને. માટે લોક પણ છકાયને હિંસા માને છે તિમ એ પણ કહે છે. તથા ઋજુસૂત્ર નયવાલો પ્રતિ જીવેં ક૦ જીવ જીવ પ્રતિ ભિન્ન બિન્ન હિંસા માને છે, ઇમ 'ઓઘનિયુંક્તિની વૃત્તિ' મધ્યે કહ્યું છે ઇમ આગલિ ગાથામાં કહેસ્યેં. તથા ચ તદેશ: -

'तत्र नैगमस्य जीवेष्वजीवेषु च हिंसा तथा वक्तारो लोके दृष्टाः यदुत जीवोऽनेन हिंसितो विनाशितस्तथा घटोऽनेन हिंसितो विनाशितः ततश्च सर्वत्र हिंसाशब्दानुवर्त्तनात् जीवेषु अजीवेषु च हिंसा नैगमस्य, अहिंसाप्येवमेवेति. संग्रह व्यवहारयोः षट्सु जीविनकायेषु हिंसा, संग्रहश्चात्र देशग्राही दृष्टव्यः सामान्यरूपश्च नैगमांतर्भावीः व्यवहारश्च स्थूलविशेषग्राही लोकव्यवहरणशीलश्चायं तथा च लोको बाहुल्येन षट्ष्वेव जीविनकायेषु हिंसामिच्छतीति. ऋजुसूत्रश्च प्रत्येकं प्रत्येकं जीवे जीवे हिंसा व्यतिरिक्तामिच्छतीति.'[७५४भी ગाथानी वृत्ति]

હવેં શબ્દાર્થ લિખીઇં છૈઇં. જીવ-અજીવને વિષે નૈગમનયને મતે હિંસા કહેવી એ જુત્ત ક૦ યુક્ત છે. સંગ્રહ તથા વ્યવહારને મતે ષટ્કાય ક૦ છકાયને વિષે જ હિંસા માને છે. ઋજુસૂત્રને મતે પ્રતિજીવેં ક૦ જીવજીવ પ્રતિ હિંસા માને છે. ઇતિ ગાથાર્થ: ૧૬૩ [૮-૨૬]

સુo અહિંસામાં નયના પ્રકાર ઘણા છે તે અહીં દર્શાવાયું છે. નૈગમ નયને મતે જીવ અને અજીવ બન્નેને વિશે હિંસા કહેવી યુક્ત છે. જેમકે 'જીવને હણ્યો, અજીવ ઘટને હણ્યો-ઘટનો વિનાશ કર્યો.' સંગ્રહ તથા પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ વ્યવહારનયના મત પ્રમાણે છકાય જીવને વિશે જ હિંસા છે. અજીવની હિંસા નથી. ઋજુ સૂત્રને મતે હરેક જીવ પ્રત્યે હિંસા જુદી જુદી માનવી.

આતમરૂપ શબ્દનય તીનેં, માનેં એમ અહિંસા, 'ઓઘવૃત્તિ' જોઇનેં લહિઈ, સુખ જસ લીલ પ્રસંસ.મન૦ ૧૬૪ [૮-૨૭]

બાo આતમરૂપ ક૦ આત્મા તેહ જ સ્વરૂપ છે. હિંસા અથવા અહિંસા તે આત્મારૂપ માને છે. શબ્દનય તીનેં ક૦ શબ્દ છે પ્રધાન જેહને એહવા ત્રણ શબ્દ ૧, સમભિરૂઢ ૨, એવંભૂત ૩, નય એતલે એ ત્રણ નય કહે છે, જે પોતાનો આત્મા પ્રમાદી થયો તિવારેં હિંસા, તે આત્મા જિવારેં અપ્રમાદી થયો તિવારેં આત્મા તેહ જ અહિંસા. યતઃ 'ઓઘનિર્યુક્તિ સૂત્રે' [ગા. ૭૫૪]-

'आया चेव अहिंसा, आया हिंसित्त निच्छओ एसो । जो होइ अप्पमत्तो, अहिंसओ हिंसओ इयरो. ॥ १ ॥' એ ૩ निश्चयनय છે માટે 'ઓઘનિર્યુક્તિની વૃત્તિ' [૭૫૪ ગા.ની વૃત્તિ] પાઠ પણ ઇમ છે. યથા-

शब्दसमिक्षक वेबंभूताश्च नया [आतौ वाहिंसा ] आत्मैव हिंसा-मिच्छंती'ति ॥ १ ॥' ઇમ અહિંસા ક૦ જિમ હિંસા સાત નઇ ફલાવી તિમ અહિંસા પણ ફલાવીઇ. 'અહિંસાપ્યેવમેવેતિ'-'ઓઘવૃત્તિ' વચનાત્. એ પ્રકાર સર્વ હિંસાના તથા અહિંસાના 'ઓઘનિર્યુક્તિની વૃત્તિ' જોઇને, લહીઇ ક૦ પામીઇ, સુખ પામીઇ, યશની લીલા પામીઇ, તથા પ્રશંસા પામીઇ. એતલે યથાર્થ જાણ્યા થકા એતલાં વાનાં પામીઇ. ઇતિ ભાવ:. ૧૬૪ [૮-૨૭]

સુ0 શબ્દનય, સમભિરૂઢ નય અને એવંભૂત નય - એ ત્રણ નયો એમ માને છે કે જયારે આત્મા પ્રમાદી થયો ત્યારે આત્મા તે હિંસા અને જયારે આત્મા અપ્રમાદી થયો ત્યારે આત્મા તે જ અહિંસા. આમ 'ઓઘનિયુંક્તિ'માં કહ્યું છે. આ રીતે હિંસા અને અહિંસાના નયદૃષ્ટિએ વિચારતાં સાત પ્રકાર છે.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૨૨૮ પૂરા છે.)

(A) (A) (A)

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

#### ટાળ નવમી

બાo હવે નવમી ઢાલ માંડીઇ છઇં. તેહને પૂર્વ ઢાલ સાથે એહ સંબંધ છે, જે પૂર્વઢાલને અંતે નયેં કરી હિંસા ફલાવી તે નયેં હિંસા તો સમઝાય, જો ટીકા, ચૂર્ષિ, ભાષ્ય, નિર્યુક્તિ માનીઇં. કેવલ સૂત્રે ન સમઝાય. સૂત્ર તે સૂચા [સૂચના] માત્ર હોય. માટે અર્થ નથી માનતા તેહને શિખ્યા દેવા સારૂ એ ઢાલ કહે છે. એહ સંબંધે કરી આવી જે ઢાલ તેહની પ્રથમ એ ગાથા.

(ચૈત્રી પૂનમે અનુક્રમે - એ દેશી)

કોઇક સૂત્ર જ આદરે, અર્થ ન માને સાર, જીનજી, આપમતિં અવલું કરે, ભૂલા તેહ ગમાર, જીનજી.

તુઝ વયણેં મન રાખીઇ. ૧૬૫ [૯-૧]

બા૦ કોઇક ક૦ જે ઢુંઢક, લુંપાક, નામ ન દેવા યોગ્ય તે માટે, કોઇક કહ્યા. સૂત્ર જ આદરેં ક૦ નિઃકેવલ સૂત્ર માને છે. ઇહાં એવંકાર તે વૃત્ત્યાદિક નિષેધવાયક છે, તથા અર્થ ક૦ ટીકા પ્રમુખ તે નથી માનતા. જિનજી ક૦ હે રાગદ્વેષના જીતણહાર! હે વીતરાગ! તે કેહવા છે? આપમિતિં ક૦ સ્વછાંદાના ચાલણહાર છે. પણ આગમાનુયાયી નથી ચાલતા, અવલું કરે ક૦ જેતલું કાર્ય એતલું અવલું કરે છે. ભૂલા તેહ ગમાર ક૦ તે મૂર્ખ ગમાર ભૂલા ભમે છે. જે કારણેં સૂત્ર તો ગણધરનાં રચ્યાં અને અર્થ તો તીર્થંકરનો કહ્યો. યતઃ-[વિશેષા.ભાષ્ય,ગા.૧૧૧૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'अत्थं भासइ अरहा, सुत्तं गंथंति गणहरा निउणं' । ઇતિ વચનાત્. તે માટે અર્થની ના કહેતાં તીર્થકરની આશાતના કરે છે. તે માટે અવલું કરે છે. તાહરે વચને મન રાખીઇં. ૧૬૫ [૯-૧]

સુo પૂર્વ ઢાળમાં નયદંષ્ટિએ જે હિંસાની વાત કરી એ સૂત્ર પરની ટીકા, ચૂર્જી, ભાષ્ય, નિર્યુક્તિ દ્વારા જ સમજાય; કેવળ સૂત્રથી નહીં. સૂત્ર તે સૂચન માત્ર છે. જેઓ સૂત્રનો અર્થ નથી માનતા તેમને શિખામણ દેવા માટે આ ઢાળ છે.

જેઓ કેવળ સૂત્રને જ માને છે ને તે પરની ટીકા આદિને નથી માનતા તે સ્વચ્છંદે ચાલનારા છે, આગમાનુયાયી નહીં. તેઓ વિપરીત જ કરનારા છે, ને ભૂલા પડી આથડનારા છે કેમકે સૂત્ર તો ગણધરોએ રચ્યાં, જ્યારે અર્થ તીર્થંકરે કહેલો છે. માટે અર્થને નહીં સ્વીકારનારા તીર્થંકરની આશાતના કરે છે.

પ્રતિમા લોપે પાપીઆ, યોગ અને ઉપધાન, જિનજી, ગુરુનો વાસ ન શિર ધરેં, માયાવી અજ્ઞાન, જિનજી તુઝ૦ ૧૬૬ [૯-૨]

બાo તે લોક પ્રતિમાને લોપે છે, એતલે પ્રતિમા ઉથાપે છે. પણ કેહવા છે **પાપીઆ** ક૦ પાપી છે. સ્યા માટે ? જે કારણે **સમવાયાંગ.** ભગવતીસુત્ર, જ્ઞાતા, ઉપાસક, રાયપસેણી, જીવાભિગમ, જંબૂદ્વીપ પન્નતી પ્રમુખને વિષે પ્રતિમા સાક્ષાત્ કહી છે અને તે લોપી ઉત્સૂત્ર બોલે છે. અને ઉત્સૂત્ર તે શ્રી **ભગવતીસ્ત્ર**માં પાપ કહી બોલાવ્યું છે. તે માટે પાપીઆ કહ્યા. તે પ્રતિમાના અધિકાર તો **ઉપાધ્યાયજી**ઇ **'હુંડીના સ્તવન'** મધ્યે કહ્યા છે. માટે ઇહાં નથી કહ્યા. વલી યોગને લોપે છે જે માટે નંદીસૂત્ર, અનુયોગદ્વાર સુત્ર, ઉત્તરાધ્યયન, ઠાણાંગસુત્ર પ્રમુખ સુત્રને વિષે યોગ પણ કહ્યા છે. તેહનું ઉત્સૂત્ર બોલી યોગને લોપે. ઉપલક્ષણથી શ્રાવકને સૂત્ર ભુશાવે તે પણ લઘુ નિશીથ, ઠાણાંગ, સુગડાંગ, વ્યવહાર ઉપાસક પ્રમુખમાં ના કહી જ છે. તે વાતો પણ **'હુંડીના તવન'** મધ્યે આણી છે માટે નથી કહેતા, તે માટે પાપી છે. વલી ઉપધાન લોપે જે કારણે મહાનિશીય પ્રમુખમાં ઉપધાન કહ્યા છે. તે લોપ્યા માટે પાપી કહીઇ. વલી ગુરૂનો વાસ મસ્તકને વિષે ન ધરે એતલે એ ભાવઃ, જે સમવાયાંગસૂત્ર, ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો 925

અનુયોગદ્વારસૂત્ર પ્રમુખને લેખે આવશ્યક નિર્યુક્તિ પ્રમાણ છે. તેહમાં ગુરુનો વાસ કહ્યો છે. તે માટે તે લોપ્યો વાસ્તે પાપી કહીઇં. વલી કેહવા છે? માયાવી છે. કપટેં લોકને ભરમમાં નાખે છે. અક્ષરાર્થ મરડવો તે વકતા અને વકતા તે માયા. વલી અજ્ઞાન છે. વ્યાકરણાદિક ભણ્યા વિના સૂત્ર વાંચે છે તે ન ઘટે. યતઃ - પ્રશ્નવ્યાકરણાંગે-

'अह केरिसकं पुणाइ सच्चं तु भासियव्वं जं तं दव्वेहिं पज्जवेहिं य गुणेहिं कम्मेहिंउ बहुविहेहिं सिप्पेहिं आगमेहिं य नामक्खाय-निवाय-उवसग्ग-तिद्धय-समास-संधिपद-हेउ-जोगिय-उणादि-किरिया-विहाण-धातु-सर-विभत्ती-वन्नजुत्तं, तिकालं ।'

'दसविहंपि सच्चं जह भणियं तहय कम्मुणा होइ । दुवालसविहाइ होइ भासावयणं पिय होइ सोलसविहं ' ॥ ઇત્પાદિ જાણવૂં. તે જાણે તો જ્ઞાની. અન્યુથા અજ્ઞાની કહીઇં. ૧૬૬ [૯-૨]

સુo તે લોકો પાપી છે. કારણકે તેઓ પ્રતિમાને ઉથાપે-લોપે છે, પ્રતિમાને લોપી એ વિશે ઉત્સૂત્ર બોલે છે, યોગને પણ ઉત્સૂત્ર બોલીને લોપે છે, ઉપલક્ષણથી શ્રાવકોને સૂત્ર ભણાવે છે, ઉપધાનનો અસ્વીકાર કરે છે, ગુરુનો વાસ મસ્તકે ધરતા નથી, કપટથી લોકોને ભ્રમમાં નાખે છે. વળી વ્યાકરણ આદિ ભણ્યા વિના સૂત્ર વાંચે છે. એ રીતે અજ્ઞાને ભરેલા છે.

આચરણા તેહની નવી, કેતી કહિઈ દેવ, જિનજી, નિત ત્રુટે છે સાંધતાં, ગુરુ વિણ તેહની ટેવ, જિનજી. તુઝ૦ ૧૬૭ [૯-૩]

બાo તેહ ઢુંઢિયાની આચરણા જે બાહ્ય ક્રિયા તે સર્વ નવી જ છે. મુખ બાંધી બાહિર નીસરવું, દાંડો રાખવો જ નહીં, વિપાકસૂત્ર વિરોધી તથા ભગવતી, દશવૈકાલિક થકી વિરોધી કેતી કo કેતલી કહિઇં. એતલે ઘણી છે. હે દેવ ! હે આત્મારામી ! હે પરમાણંદવિલાસી ! વલી તેહને નિરંતર ત્રૂટે છે સાંધતાં થકાં, એતલે એ ભાવ જે લોકઉખાણો છે જે 'નવ સાંધે ને તેર ત્રૂટે' તે ઉખાણો એહને ઘરે છઇં. યથા પૂજા માંહિ હિંસા બતાવે અને પોતે મરે તિવારે સ્યુ કરીઇં ? તથા પોતાને વાંદવા આવે તથા દીક્ષામો[મહો]ચ્છવ કરે તેહમાં હિંસા થાય કે ન થાય ઇત્યાદિક બહુ પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

અધિકાર છે, પણ કેતલો લિખાય? ઇમ એક વાત સાંધવા ગયો એતલે ઠામઠામથી ત્રૂટી ગયું જે માટે ગુરુ વિના તેહની ટેવ છે. જો ગુરુ પરંપરાગત હોય તો કાંય અટકે નહીં, કહિયેં ખલાય નહીં. પણ સંપ્રદાય વિના ઠામ ઠામ અટકે, એતલે એ ભાવ જે 'નિગુરા છે' ભાખેં (માટે?) કોઇ નીકલ્યો તિવારેં પણ ગુરુ નોહતો. ઇતિ ભાવઃ ૧૬૭ [૯-૩]

સુo ઢુંઢિયાઓની બાહ્યકિયા બધી નવી જ જણાય છે. જેવી કે મુખ બાંધી બહાર નીકળવું, ડાંડો રાખવો નહિ વગેરે. આગમ વિરોધી એમની આવી આચરણા કેટલી દર્શાવવી ? 'નવ સાંધે ને તેર તૂટે' એ કહેવત એમને માટે યથાર્થ છે. તેઓ પૂજામાં હિંસા બતાવે છે. પણ પોતે મરે ત્યારે શું કરાય છે ? પોતાને વાંદવા આવે ત્યારે ને દીક્ષામહોત્સવમાં શું હિંસા નથી થતી ? જો ગુરુ પરંપરાગત હોય તો કાંઇ અવરોધ રહે નહીં. પણ તેઓ નગુરા છે. તેમના મૂળ પુરુષે દીક્ષા લીધી ત્યારે કોઈ ગુરુ રાખ્યા ન હતા.

વૃત્તિ પ્રમુખ જોઇ કરી, ભાખેં આગમ આપ; જિનજી તેહ જ મૂલા [મૂઢા] ઓલવેં, જિમ કુપુત્ર નિજ બાપ.

िश्नक तुअ० १६८ [८-४]

બા૦ વૃત્તિ ક૦ ટીકા પ્રમુખ. એતલે પ્રમુખ શબ્દે નિર્યુક્તિ, ચૂર્ણિ પ્રમુખ લેવાં. તે જોઇ કરીને આગમ આપ ક૦ પોતે ભાખે. એતલે વૃત્તિ પ્રમુખ છાની રાખીને તેહના ભાવ જોઇ આગમનો અર્થ ઠીક બેસારે. પછે લોક અગલ એકલું સૂત્ર વાંચે. તે અજ્ઞાની ટીકા પ્રમુખને ઓલવે. કોઇ પૂછે 'ટીકા - નિર્યુક્તિ માનો છો ?' તિવારે કહેસ્યે જે 'નથી માનતા.' જિમ કુપુત્ર હોય તે પોતાના બાપને ઓલવે. એતલે બાપ હોય સાદો, પોતે હોય છૈલ. કોઇ પૂછે જે 'આ તુમ્હારે સ્યા સગા છે ?' તિવારે આડોઅવલો જવાબ દિઇં. તિમ ટીકા પ્રમુખનો ઉપગાર અને તેહને ન માને. ઇતિ ભાવ:. ૧૬૮ [૯-૪]

સુo આગમની વૃત્તિ, ટીકા, નિર્યુક્તિ આદિ જુએ ખરા પણ તે છાની રાખીને, એના ભાવ જોઇને આગમનો અર્થ પોતે બેસાડે અને પછી લોકો સમક્ષ તો એકલું સૂત્ર જ વાંચે, ને એના પરની ટીકા આદિને છુપોવે. કોઇ પ્રશ્ન કરે કે ટીકા આદિને માનો છો ? તો ના પાડે. જેમ કોઇ છેલબટાઉ કુપુત્રને કોઇ પૂછે કે 'આ તમારે શા સગા થાય ?' ત્યારે બાજુમાં સગો બાપ હોવા છતાં આડોઅવળો જવાબ આપે. એની જેમ ટીકા આદિનો ઉપકાર માથે હોવા છતાં એને જ ના માને.

વૃત્ત્યાદિક અણમાનતા, સૂત્ર વિરાધે દીન, જિનજી સૂત્ર અર્થ તદુભય થકી, પ્રત્યનીક કહ્યા તીન, જિનજી

तुअ० १ ह८ [८-५]

બાo વૃત્યાદિક કo વૃત્તિ, ચૂર્કિ, ભાષ્ય તેહનિં અનુસારે પ્રકરણ ચારિત્રાદિક અણમાનતા થકા તે દીન, તે ભાવદયા કરવા યોગ્ય સૂત્રને જ વિરાધે છે, સૂત્રની જ આશાતના કરે છે. યથા 'સમવાયાંગસૂત્રે' તથા 'નંદીસૂત્રે' [સૂત્ર૮૭] કહ્યું છે: -

'आयारे णं परिता वायणा संखेज्जा [अणुओगदारा, संखेज्जा] वेढा, संखेज्जा सिलोगा, संखेज्जाओ निज्जुत्तीओ, संखेज्जाओ पडिवत्तीओ, संखेज्जाओ संघयणीओ' ઇત્યાદિક કહ્યા છે તે માને નહીં, તિવારે સૂત્રને વિરાધે છે.

વલી સૂત્ર પ્રત્યનીક ૧, અર્થ પ્રત્યનીક ૨, તદુભય પ્રત્યનીક ૩ -શ્રી 'ઠાણાંગસૂત્રે' કહ્યાં છે. યથા -

'સૂચં પકુच્च તओ પકિળીયા પત્રતા તંગ્રहા-સુત્તપકિળીણ અત્થપકિળીણ તિકુમયપકિળીણ' ઇતિ ઠાણું ૩, ઉદ્દેશે ૪, કહ્યું છે. ઇમ જ 'ભગવતીસૂત્રેં' શતક ૮, ઉદ્દેશે ૮ માં છે. તો અર્થ પ્રત્યનીક તે નિર્યુકત્યાદિક નથી માનતા. તેહનેં કહિઇં અન્યથા અર્થપ્રત્યનીક તદુભય પ્રત્યનીક કોને કહિઇં તે બતાવો. ઇતિ ભાવઃ. ૧૬૯ [૯-૫]

સુo વૃત્તિ આદિને નહીં માનીને તેઓ સૂત્રની જ વિરાધના આશાતના કરે છે. 'સ્થાનાંગ સૂત્ર'માં તો સૂત્ર, અર્થ, અને તદુભય એમ ત્રણ પ્રકારના પ્રત્યનીકો (વિરોધીઓ) કહ્યાં છે.

અક્ષર અર્થ જ એકલો, જો આદરતાં ખેમ; જિનજી, 'ભગવઇ' અંગે ભાખિઓ, ત્રિવિધ અર્થ સો કેમ, જિનજી

g30 990 [€-€]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo જો નિઃકેવલ અક્ષરાર્થ એકલો માનીઇ, જેતલું સૂત્ર તેતલો જ શબ્દાર્થ આદરીઇ, માનીઇ અને ખેમ કo તુમને ઇમ માનતાં કુશલ છે તો 'ભગવતીસૂત્ર'માં ત્રિવિધ કo ત્રણ્ય પ્રકારેં વ્યાખ્યાન અર્થ કહિવો તે કિમ ઘટે? તથા

'અનુયોગદ્ધારે' અનુગમ ૨ (બે) પ્રકારે 'सुत्ताणुगमे य निज्जृत्ति अणुगमे य' [સૂત્ર ६०१] તथा 'निज्जृत्ति अणुगमे तिविहे पन्नते उवग्धाय निजृत्ति अणुगमे' [સૂત્ર ६०४] ઇત્યાદિ તથા 'उद्देसे निद्देसे य निग्गमे खेत्तकालपुरिसे य' એ ગાથા અનુયોગદ્ધાર [સૂત્ર ६०४, ગા. ૧૩૩] માં છે. તેહના અર્થ કિમ કરસ્યે ? ઇતિ. ૧૭૦ [૯-૬]

સુo જો કેવળ, જેટલું સૂત્ર તેટલો જ શબ્દાર્થ સ્વીકારીએ તો 'ભગવતી સૂત્ર' માં ત્રણ પ્રકારે અર્થ વ્યાખ્યાન કહેવાનું કહ્યું છે એમ કેમ ઘટે ? એ જ રીતે 'અનુયોગદ્વાર'માં બે પ્રકારે અનુગમ કહ્યો છે તેનો અર્થ કેમ કરવો ?

સૂત્ર અરથ પહિલો બીજો, નિજજુત્તીઈ મીસ, જિનજી નિરવિ(વ)શેષ ત્રીજો વલી, ઇમ ભાખેં જગદીસ. જિનજી

g30 999 [C-9]

બાo તેહ જ ત્રિણ પ્રકારનું વ્યાખ્યાન દેખાડે છે. પહિલો ક૦ પ્રથમ, સૂત્ર અરથ ક૦ સૂત્રનો શબ્દાર્થ શિષ્યને દેવો. યથા : નમો ક૦ નમસ્કાર થાઓ. અરિહંત ક૦ અરીહંત રાગદ્વેષરૂપ શત્રુ હણ્યા તે ભણી ૧, બીજો બીજી વાર એતલે શબ્દાર્થ અવલ રીતે આવડ્યો તિવારે બીજી વાર અર્થ કહે તે. નિજજુત્તીઇ મીસ ક૦ નિર્યુક્તિ સહિત અર્થ કહે. હે શિષ્ય! તે અરિંહંત ચ્યાર પ્રકારના છે. નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય ને ભાવ ભેદેં. યત: –

'नामजिणा जिणनामा ठवणजिणा पुण जिणंदपडिमाओ । दव्वजिणा जिणजीवा भावजिणा समवसरणत्था ॥ १ ॥'

ઇત્યાદિ, ઇમ બીજીવાર અર્થ આવડ્યો તિવારેં ત્રીજી વાર ફિરી એહ જ પદનો અર્થ **નિરવિ(વ)શેષ** ક૦ સમસ્ત કહે, એતલે પ્રસંગે પ્રસંગે સર્વ કહે. નૈગમાદિક નયે શક્તિ હોય તો ફ્લાવે. તેહના સાધન કહે. ૧૩૦ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ઉદાહરેણ, અરિહંતનમસ્કારનું ફલ કહે, ઇત્યાદિક. એતલે એ ભાવ જે પ્રથમ અર્થમાં ટીકા-ચર્ષ્સિ, બીજા અર્થમાં નિર્યુક્તિ, બીજા અર્થમાં ભાષ્ય આવ્યું. ઇમ હે જગદીશ ! તું ભાખે છે. ક૦ 'ભગવતી'માં શતક ૨૫, ઉદ્દેશો ૩ -

'सुत्तत्थो खलु पढमो बीओ निज्जुत्तिमीसिओ भणिओ। तइओ य णिखसेसो एस विही होइ अणुओगे॥ १॥' ઇति.

એ ગાથા શ્રી **નંદીસૂત્ર** મધ્યે પણિ છે. [સૂત્ર ૧૨૦ ગા. ૮૭**]** તે માટે અર્થ પ્રમાણ કરે તે ખેમ થાય. અન્યથા મહા અકલ્યાણ થાય. ૧૭૧ [૯-૭]

સુo ગુરુ શિષ્યને ત્રણ પ્રકારે વ્યાખ્યાન કરે. પ્રથમ સૂત્રનો શબ્દાર્થ આપે. બીજી વાર નિર્યુક્તિ સહિત અર્થ કહે. ત્રીજી વાર નય, નિક્ષેપ, ઉદાહરણ વ.થી અર્થ કરે. આમ પ્રથમ અર્થમાં ટીકા અને ચૂર્ણિ, બીજા અર્થમાં ભાષ્ય આવે. ત્રીજા અર્થમાં નય-નિક્ષેપ આવે.

છાયા નર ચાલે ચલેં, રહે થિતિ તસ જેમ, જિનજી, સૂત્ર અરથ ચાલે ચલેં, રહે થિતિ તસ તેમ. જિનજી તુઝ૦ ૧૭૨ [૯-૮]

બાo તે ઉપરિ દેષ્ટાંત દેખાડે છે. જિંમ નરની છાયા ક૦ છાંહિડી અને તે નર ચાલતે ચાલે તે પુરુષ હીંડે તિવારેં છાંહિડી પણ હીંડે. રહે ક૦ પુરુષ ઉભો રહે તિવારે, તસ ક૦ તે છાયાનું, થિતિ ક૦ રહેવું થાય. જેમ એ તિમ સૂત્ર-અર્થમાં પણ ઇમ ભાવવું. સૂત્ર ચાલે અરથ ચલે ક૦ ચાલે, રહે ક૦ સૂત્ર રહે, તિવારે તસ ક૦ તે અર્થનું પણ, થિતિ ક૦ રહેવું થાય. ઇતિ ભાવઃ. ૧૭૨ [૯-૮]

સુ૦ જેમ વ્યક્તિ ચાલે તેમ તેની છાયા પણ ચાલે અને વ્યક્તિ ઊભી રહેતાં છાયા પણ સ્થિર રહે તેમ સૂત્રની સાથે અર્થ પણ ચાલે, સૂત્ર રહે ત્યાં અર્થ પણ સ્થિત રહે.

અર્થ કહે વિધિ વારણા, ઉભય સૂત્ર જિમ 'ઠાણ' જિનજી, તિમ પ્રમાણ સામાન્યથી, નવી પ્રમાણ અપ્રમાણ. જિનજી

તુઝ૦ ૧૭૩[૯-૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo વલી અર્થ કહે ક૦ ટીકા પ્રમુખ હોય તેહ જ સમઝાવે. વિધિ ક૦ વિધિવાદ, તથા વારણા ક૦ નિષેધસૂત્ર. ઉભય સૂત્ર ક૦ વિધિસૂત્ર તથા નિષેધસૂત્ર. એ બિહુ સૂત્ર જિમ ઠાણ ક૦ ઠાણાંગસૂત્ર મધ્યે કહ્યા છે. યથા—

'नो कप्पइ निग्गंथाणं वा निग्गंथीण वा इमाओ उद्दिष्टाओ गणियाओ उचितजिताओ पंच महण्णवाओ महानइओ अंतोमासस्स दुखुत्तो वा तिखुतो वा उत्तरित्तए संतरित्तए वा तं जहा गंगा-जऊणा-सरस्सइ-एरावती-मही' ઇતि. એ રીતે निषेध કરીને વલી લગતા જ સૂત્રમાં આજ્ઞા કરી. યથા -

'પંचहिं ठाणेहिं कप्पंति तं० भयंसि वा दुब्भिक्खंसि वा पव्वहेज्ज च णं कोइ ति दउघंसि वा एज्जमाणंसि महता वा अणारिएहि' ઇતિ. એ બે સૂત્ર કહ્યાં. એક વિધિનું, એક નિષેધનું. એહ બેમાં કેહું સૂત્ર પ્રમાણ કરિઇં અને કેહું સૂત્ર અપ્રમાણ કરીઇં ? ઇહાં એકે અપ્રમાણ ન થાય ઇતિ ભાવઃ

હવે પછવાડાના બે પદનો અર્થ, તિમ ક૦ તે રીતે, જિમ 'ઠાણાંગ' મધ્યે બિહુ સૂત્ર દેખાડ્યા તિમ પ્રમાણ સામાન્યથી ક૦ સામાન્ય પ્રમાણ જે સૂત્ર છે તે સૂત્રથી નિવ પ્રમાણ અપ્રમાણ ક૦ ઇહાં સામાન્ય પદ, તે માટે જાણીઇ છીઇ જે વિશેષ પદ બાહિરથી લાવીઇ તિવારે ઇમ અર્થ થાય. વિશેષ પ્રમાણ તે ટીકા પ્રમુખ તે અપ્રમાણ નિવ ક૦ અપ્રમાણ ન થાય. એતલે એ ભાવ : પ્રમાણ બે પ્રકારના. એક સામાન્ય પ્રમાણ, બીજું વિશેષ પ્રમાણ. તેહમાં સામાન્ય પ્રમાણ તે સૂત્ર કહીઇં. જેહમાં સામાન્યપણોં સૂચા માત્ર કહ્યું. વિશેષ પ્રમાણ તે અર્થ ટીકા પ્રમુખ કહિઇં, જેહમાં વિશેષે વિસ્તારીને કહ્યું છે. એ ૨ (બે) પ્રમાણ છે. તેહમાં સામાન્ય પ્રમાણ ખરું, વિશેષ પ્રમાણ ખોટું ઇમ ન કહેવાય. સામાન્ય પ્રમાણથી વિશેષ પ્રમાણ અપ્રમાણ કિમ થાય ? ઇતિ ભાવ: ૧૭૩ [૯-૯]

સુ0 'સ્થાનાંગ સૂત્ર'માં વિધિસૂત્ર અને નિષેધસૂત્ર એમ બે પ્રકારના સૂત્રો કહ્યાં છે. આ બે સૂત્રોમાંથી કયું પ્રમાણ કરાય ને કયું અપ્રમાણ કરાય ? અહીં એકેય સૂત્ર અપ્રમાણ ન થાય. સામાન્ય પ્રમાણ તે સૂત્ર, તેમાં સામાન્યત: સૂચન રૂપે જે કહેવાયું હોય તે. વિશેષ પ્રમાણ એટલે કે અર્થ. ટીકા દ્વારા વિસ્તારીને કહેવાયું હોય. એમાં સામાન્ય પ્રમાણ ખરું ને વિશેષ પ્રમાણ ખોટું એમ ન કહેવાય. સામાન્ય પ્રમાણથી વિશેષ પ્રમાણ અપ્રમાણિત કેવી રીતે થાય ?

## અંધ પંગુ જિમ બે મિલી, ચાલેં ઇચ્છિત ઠાણ, જિનજી, સૂત્ર અર્થ તિમ જાણીઇ, કલ્પ ભાષ્યની વાણિ. જિનજી

તુઝ૦ ૧૭૪ [૯-૧૦]

બાo જિમ અંધ=લોચનહીન અને પંગુ ક૦ ચરણહીન બે મિલિને ચાલે, ઇચ્છિત ઠાણ ક૦ વાંછિત થાનિક ભણી ચાલેં તિમ સૂત્ર અને અર્થ જે ટીકા પ્રમુખ મિલિને યથાર્થ સ્થાનકે અર્થ જોડી સકીઇં ઇમ 'કલ્પભાષ્ય'ની વાણી છે. ૧૭૪ [૯-૧૦]

સુ૦ જેમ અંધ અને પંગુ બન્ને મળીને ઇચ્છિત સ્થાને જઇ શકે તેમ સૂત્ર તથા અર્થ મળીને યથાર્થ સ્થાને જોડી શકાય છે એમ 'કલ્પભાષ્ય'ની વાણી છે.

વિધિ ઉદ્યમ ભય વર્ણના, ઉત્સર્ગહ અપવાદ, જિનજી, તદુભય અર્થે જાણીઇ, સૂત્રભેદ અવિવાદ. જિનજી

g30 994 [C-99]

બાo વલી વિધિસૂત્ર ૧, ઉદ્યમસૂત્ર ૨, ભયસૂત્ર ૩, વર્શનસૂત્ર ૪, ઉત્સર્ગ સૂત્ર ૫, અપવાદ સૂત્ર ૬, તદુભય સૂત્ર ૭, એ સર્વ સૂત્રના ભેદ અર્થથી ખબરિ પડે, નહીંતર સી ખબરિ પડે જે આ સૂત્ર તે સી અપેક્ષાનું છે ?યથા – [ ધ. ૨. પ્ર. , ગા. ૧૦૬ ની વૃત્તિ ]

'संपत्ते भिक्खकालंमि, असंभंतो अमुच्छिओ । इमेण कम्मजोएणं, भत्तपाणं गवेसए ॥ १ ॥'ઇતિ **'દશવૈકાલિક'** પંચમાધ્યયને [સૂત્રગાથા ૮૩] ઇત્યાદિક વિધિસૂત્ર કહિઇં ૧. તથા

दुमपत्तए पंडुयए जहा निवडइ राइगणाणं अच्चए।

एवं मणुआण जीवियं समयं गोयम ! मा पमायए ॥१॥ ઇતિ 'ઉત્તરાધ્યયને' દશમાધ્યયને [ગા.૧] તથા [ધ.૨.પ્ર., ગા.૧૦૬ ની વૃત્તિ] ઇત્યાદિક તે ઉદ્યમસૂત્ર કહિઇં. ૨. તથા નરકને વિષે માંસ-રુધિરાદિક વર્ણવી કહેવાં. યથા 'ઉત્તરાધ્યયને' મૃગાડધ્યયનમાં તથા 'સુગડાંગ'માં નરકવિભક્તિ અધ્યયનમાં તે પરમાર્થે માંસાદિક નથી, પણ ભયસૂત્ર છે. યતઃ-

'नरएसु मंस-रुइराइ भणियं जं तं पसिद्धिमित्तेणं। भयहेउ इहरा तेसिं, विउव्विय भावओ न भयं॥ १॥'

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ઇત્યાદિ [ભયસૂત્ર] 3. તથા 'રિદ્ધિત્થિમિય सिमद्धा' ઉવવાઇ, જ્ઞાતાધમ્મકથા પ્રમુખને વિષે પ્રાઇ સૂત્ર છે તે વર્ણક સૂત્ર છે. ૪. તથા 'इच्चेसिं छन्ह जीविनकायाणां नेव सयं डंडं समारंभिण्जा' ઇત્યાદિક ષટ્જીવનિકાયનાં રક્ષક પ્રમુખ સૂત્ર આચારાંગાદિકને વિષે [તથા ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૧૦૬ની વૃત્તિ] ઉત્સર્ગ સૂત્ર જાણવા. પ. તથા છેદગ્રંથ તે પ્રાયઃ અપવાદસૂત્ર છે અથવા:-

'न वा लिभज्जा निउणं सहायं, गुणाहियं वा गुणओ समं वा । इक्कोवि पावाइ विवज्जयंतो, विहरिज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥१॥'

[ઉત્તરા. ૩૨.૫] તથા [ધ. ૨. પ્ર. , ગા. ૧૦૬ ની વૃત્તિ ] ઇત્યાદિક અપવાદસૂત્ર જાણવા ૬. તથા તદુભય સૂત્ર તે જેહમાં ઉત્સર્ગ –અપવાદ સાથે કહેવાઇ ૭. યથા :-

'अट्टज्झाणे भावे सम्मं अहियासियव्वओ वाही । तब्भावंमि ओ विहिणा, पडियारपवत्तणं नेयं ॥ १ ॥' [धर्भ२त्न प्र. ગા. ૧૦૬ની વૃત્તિ.]

ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારનાં સ્વસમય-પરસમય, નિશ્ચય-વ્યવહાર જ્ઞાન-ક્રિયાદિક નાના નયમતના પ્રકાશક સૂત્રના જે ભેદ તે **અવિવાદપણેં** ક૦ જેહમાં ઝગડો ન ઊઠે એ રીતે સ્વસ્થાનકે અર્થથી જોડાય. ૧૭૫ [૯-૧૧]

સુo ૧ વિધિસૂત્ર, ૨ ઉદ્યમસૂત્ર, ૩ ભયસૂત્ર, ૪ વર્ણનસૂત્ર, ૫ ઉત્સર્ગસૂત્ર, ૬ અપવાદસૂત્ર, ૭ તદુભય સૂત્ર. — આ સર્વ સૂત્રના ભેદ અર્થથી જ જણાય છે. તે વિના સૂત્રની અપેક્ષાની ખબર કેમ પડે ? એ જ રીતે સ્વસમય - પરસમય, નિશ્ચય-વ્યવહાર, જ્ઞાન-ક્રિયા આદિ નય મતના પ્રકાશક સૂત્રના બે ભેદ અવિવાદપણે સ્વસ્થાનકે અર્થથી જોડાય છે.

એહ ભેદ જાણ્યા વિના, કંખા મોહ લહંત, જિનજી, ભંગંતર પ્રમુખેં કરી, ભાખ્યું 'ભગવઇ ' તંત. જિનજી

g30 998 [C-92]

બાO એહ ભેદ જાણ્યા વિના કાંક્ષા મોહની ક૦ મિથ્યાત્વ મોહની, લહંત ક૦ વેદે, ભંગંતર પ્રમુખે કરીને વેદઇ ઇમ 'ભગવતીસૂત્ર'માં તંત ૧૩૪ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ક૦ નિશ્ચે ભાખ્યું છે. એતલે એ ભાવ જે સૂત્ર તો વિવિધ આશયના હોય તે આશયના માલમ ન પડે તિવારે મનમાં શંકા ઊપજે જે આ ખરું કે આ ખરું ? એહવી શંકા થાય અને શંકા તે મિથ્યામોહની થાય, તથા ચોક્તં ભગવત્યાં પ્રથમ શતે, તૃતીયોદ્દેશકે —

'अत्थि णं भंते ! समणा वि निग्गंथा कंखामोहणिज्जं कम्मं वेदेंति ? गोयमा ! तेहिं तेहिं नाणंतरेहिं दंसणंतरेहिं चिरतंतरेहि लिंगंतरेहिं पवयणंतरेहिं पावयणंतरेहिं कप्पंतरेहिं मगंतरेहिं मतंतरेहिं भंगंतरेहिं णयंतरेहिं णयमंतरेहिं पमाणंतरेहिं संकिता कंखिता वितिगिच्छिता भेयसमावण्णा कलुसमावण्णा एवं खलु समणा णिग्गंथा कंखामोहणिज्जं कम्मं वेदेंति' ઇति. એહना समाधान 'ભગવતીवृत्ति'થी જોઇ લેજયો. ते માટે ટીકા પ્રમુખ અર્થે જ સર્વ સમાધાન થાય. આમ્નાય પામીઇ. પણ કેવલ સૂત્રેં ન પામીઇ. ઇહાં ભંગંતર પ્રમુખે કહ્યું તે 'મધ્ય ગ્રહણે આદ્યંતયોર્ગ્રહણમ્' ઇતિ ન્યાયાત્. णाणंतरेहिं पદ પણ લેવાં. ૧૭૬ [૯-૧૨]

સુ૦ વિવિધ આશયના સૂત્રોના ભેદ ન જાણીએ તો મનમાં શંકા જાગે. એ મિથ્યાત્વમોહની કહેવાય. આનું સમાધાન ટીકા આદિ સૂત્રના અર્થ જાણ્યાથી જ થાય. આમ 'ભગવતી સૂત્ર'માં 'ભંગંતરેહિં' પદ આદિથી કહેવાયું છે.

પરિવાસિત વારિ(રી) કરી, લેપન અશન અશેષ, જિનજી, કારણથી અતિ આદર્યા, 'પંચકલ્પ' ઉપદેશ.જિનજી

g30 999 [C-93]

બાo પરિવાસિત ક૦ વાસી, રાત્રે રાખવું તે, વારી કરી ક૦ વારીને, એતલે મુનિને સંનિધિ માત્ર પણ રાખવું રાત્રિં ન ઘટે. એહવું સ્યું તે કહે છે. લેપન ક૦ વિલેપન અથવા કુસુમવાસિત તેલ પ્રમુખ અને અશન ક૦ આહાર પ્રમુખ, તે વારીને વલી કારણથી અતિ ક૦ અત્યંત કારણે આદર્યાં ક૦ તે મુનિઇં અંગીકાર કર્યાં એતલે વાસી રાખવાની મુનિને આજ્ઞા કરી. તે 'પંચકલ્પ' ગ્રંથનો ઉપદેશ છે. ઉપલક્ષણથી 'નિશીથ'ને વિષે પણ કહ્યું છે. યત:-

'ननु औषधादिसंनिधिः ऋियते न वा, उच्यते, उत्सर्गेण न कल्पते कारणे तु भवत्यपि' तथाि -

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'वोच्छित्रमंडवं नाम जत्थ दुजोयणब्धंतरओ गामघोसाइ नित्थि, तत्थ तुरीयए कज्जे न लब्भइ, अओ तत्थ वोच्छित्रमंडवे उस्सहगणो परिवासिज्जइ' ઇति. ते भाटे એ કારણાદિક પ્રકાર તે ટીકા પ્રમુખ વિના માલિમ ન થાય. ૧૭૭ [૯-૧૩]

સુo મુનિએ રાત્રે વાસી રાખવું કે પાસે રાખવું તે ન ઘટે. શું ન રાખવું ? કુસુમવાસિત તેલ, આહાર વગેરે. પણ અત્યંત કારણે એને વાસી રાખવાની મુનિને આજ્ઞા કરી છે. તેવો 'પંચકલ્પ' શ્રંથનો ઉપદેશ છે. 'નિશીથ'ને વિશે પણ આમ કહ્યું છે. આ કારણ વગેરે ટીકા વિના સમજાય નહીં.

વર્ષાગમન નિવારિઓ, કારણેં ભાખ્યું તેહ, જિનજી 'ઠાણાંગે' શ્રમણી તણું, અવલંબાદિક જેહ.જિનજી

g30 996 [C-98]

બાo વર્ષાગમન ક૦ ચોમાસાને કાલે જાવું, વિહાર કરવો. નિવારીઓ ક૦ વાર્યું છે. યતઃ શ્રી 'ઠાણાંગે' ઠાણું ૫, ઉદ્દેશ ૨ — 'णो कप्पइ निग्गंथाणं वा निग्गंथीणं वा पढमपाउसांमि गामाणुगामं दूइजित्तए' ઇતિ. તથા વલી કારણેં ભાખ્યું તેહ ક૦ કારણેં વર્ષાકાલમાં પણિ વિહાર કરવાની આજ્ઞા કરી. યથા 'ઠાણંગે' ઠાણેં ૫, ઉદ્દેશા ૨ —

'पंचिहं ठाणेहिं कप्पइ तं० भयंसि वा दुन्भिक्खंसि वा जाव महता वा अणारिएहिं' ઇति. तथा तत्रैय —

'वासावासं पज्जोसिवयाणं णो कप्पइ निग्गंथाणं वा निग्गंथीणं वा गामाणुगामं दूइजित्तए, पंचिहं ठाणेंहिं कप्पइ तं० णाणहुयाए दंसणहुयाए चिरत्तहुयाए आयरियउवज्झाए वा से विसुंभेज्जा आयरियउवज्झायाणं वा विहता वेयावच्चकरणयाए' धिते.

વલી શ્રી 'ઠાણાંગ'ને વિષે શ્રમણી ક૦ સાધવીનું અવલંબન ક૦ આલંબે તો પ્રભુજીની આજ્ઞા ન અતિક્રમે. યતઃ-

'पंचिहं ठाणेंहिं समणे निग्गंथे निग्गंथि गेण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णाइक्कमइ. तं० निग्गंथिं च णं अन्नयरे पसुजाइए वा पिक्खजाइए वा ओहाएज्जा

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

तत्थ निग्गंथे निग्गंथं गेण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णाइक्कमइ. निग्गंथे निग्गंथं (दुग्गंसि वा विसमंसि वा पक्खलमाणिं वा पवडमाणिं वा) गेण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णाइक्कमइ, निग्गंथे निग्गंथिं सेयंसि वा पंकं सि वा पणगंसि वा उदगंसि वा उक्कसमाणिं वा उवज्जमाणि वा गेण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णाइक्कमइ. निग्गंथे निग्गंथिं णावं आरुहमाणे वा उरुंभमाणे वा जाव णाईक्कमइ. खेत्तइत्तं जक्खइट्टं जाव भत्तपाणपिडयाईक्खितं निग्गंथे निग्गंथिं गेण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा आवलंबमाणे वा णाइक्कमइ. 'ઇत्यािह. એ ઉपलक्षशिधी साधु- साधवी लेखा वसे એક स्थानिं એહवा पश आलावा छे, 'श्री ठाशांग' मध्ये. ते डेतला लिणाय ? अने वली नवमे ठाशे श्रह्मयेरा डह्या तेहमां स्त्रीनां अंगोपांग श्रीवां नहीं, लीतिने आंतरे वसवुं नहीं छम डह्यं ते तो प्रसिद्ध छे. माटे प्रतिपक्षी आलावो ઉपाध्यायळ्ळे संलार्यों नहीं. अमे लज्यो पश नहीं. तो वृत्त्यािहंड विना डिम लंध लेसे ? १७८ [૯-१४]

સુo 'સ્થાનાંગ સૂત્ર'માં વર્ષાકાળમાં વિહાર કરવાનું નિવાર્યું છે. પણ યોક્કસ કારણે વિહાર કરવાની આજ્ઞા પણ કરી છે. વળી એ જ ગ્રંથમાં સાધ્વીજીને અવલંબન કરે તો પ્રભુની આજ્ઞા અતિક્રમે નહીં એમ પણ કહ્યુ છે. સાધુ-સાધ્વી એક સ્થાનકે ભેળા વસી શકે એવું કથન પણ એમાં છે. આમ પક્ષી કે પ્રતિપક્ષી કથનો શ્રંથોમાં છે, તે વૃત્તિ આદિ વિના કેમ બંધ બેસે ?

આધાકર્માદિક નહીં, બંધ તણો એકંત, જિનજી, 'સૂયગડેં' તે કિમ ઘટેં, વિણ વૃત્ત્યાદિક તંત, જિનજી

d30 996[G-94]

બાo આધાકર્મી આહાર કરતાં નહીં કo નથી કહ્યો. બંધ તણો એકાંત કo કર્મ્મબંધનો એકાંત નથી, એતલે એ ભાવ : આધાકરમી આહાર કરતાં કરમે બંધાયે પણ ખરો અને વલી ન બંધાય ઇમ પણ કહ્યું તે 'સુગડાંગ સૂત્ર' મધ્યે કહ્યું છે. એ કિમ ઘટે ? યતઃ -

'आहाकम्माणि भुंजति, अण्णमण्णे सकम्मुणा । उवलित्ते विआणिज्जा, अणुवलित्ते ति वा पुणो ॥ १ ॥

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो ण विज्जई। एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अणायारं तु जाणए॥ २॥'

અંગ ૨, અધ્યયન ૨૧ મેં છે.

એ વાતો ટીકા પ્રમુખ વિના કિમ સૂત્ર સ્પષ્ટ થાય ? ૧૭૯ [૯-૧૫] સુ**ં** શ્રી 'સૂત્રકૃતાંગ' સૂત્રમાં આધાકર્મી આહાર કરતાં કર્મ બંધાય પણ ખરું ને ન પણ બંધાય એમ કહ્યું તે કેમ ઘટે ? આવી વાતો ટીકા આદિ વિના કેવળ સૂત્રથી સ્પષ્ટ ન થાય.

વિહરમાન ગણધર પિતા, જિન જનકાદિક જેહ, જિનજી, ક્રમ વલી આવશ્યક તણો, સૂત્ર માત્ર નહીં તેહ. જિનજી

d30 960[G-98]

બા૦ વલી વિહરમાન ક૦ વીસ વિચરતા પ્રભુજી તથા તેહુંના ગણધર, વલી તેહુંનાં પિતા ઉપલક્ષણથી માતા-લંછન-નગરી વિજય-પરિવાર-કેવલી પ્રમુખ તે સૂત્રમાં ન જડે, અથવા વીસ વિહરમાન ઉપલક્ષણથી ગણધરાદિક લીજીઇં તથા ગણધર ક૦ ઋષભાદિકના ગણધર સર્વ સૂત્રમાં નથી. તથા ગણધરપિતા પ્રમુખ સૂત્ર માત્ર નથી. તથા જિન ક૦ ચોવીસ તીર્થંકરોના જનકાદિક ક૦ પિતા માતા, ઉપલક્ષણથી બીજો પણ પરિવાર સર્વ સૂત્રમાં નથી. 'આવશ્યકા'દિક માને તો હિ જડે તે જાણવું. વલી આવશ્યક જે ઉભય ટંક પડિકમણું કરવું તેહનો જે ક્રમ ક૦ અનુક્રમ જે 'આ પછી આ' કહેવું ઇત્યાદિક, સૂત્ર માત્ર નહીં તેહ ક૦ સૂત્રમાં ન લાભે. એહવી ઘણી વાતો છે. કેતીક લિખાય ? પણ પ્રકરણ નિર્યુક્ત્યાદિક માને તો પારી પડેં. અન્યથા ગોથાં જ ખાય. ૧૮૦ (૯-૧૬)

સુo વિહરમાન વીશીના વીસ તીર્થંકરો, તેમના ગણધરો, તેમના પિતા-માતા-લંછન-નગરી-વિજય-પરિવાર-કેવલી વગેરેની માહિતી સૂત્રમાં મળે નહીં. એ જ રીતે ઋષભદેવના ગણધરનો ઉલ્લેખ સૂત્રોમાં નથી. આવશ્યક આદિમાં માનીએ તો જ આ માહિતી જડે. એમાંય પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રોનો અનુક્રમ પણ એમાં નથી. એટલે પ્રકરણ-નિર્યુક્તિ આદિમાં માનીએ તો જ આ પમાય, નહીં તો ગોથાં ખવાય.

અર્થ વિના કિમ પામિઈ, ભાવ સકલ અનિબદ્ધ, જિનજી, ગુરુમુખ વાણી ધારતાં, હોવે સર્વ સુબદ્ધ. જિનજી તુઝ૦ ૧૮૧ [૯-૧૭] ૧૩૮ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો બાo અર્થ ક૦ ટીકા પ્રમુખ વિના કિમ પામીઇં ? સકલ ક૦ સમસ્ત, અનિબદ્ધ ક૦ અણીબંધ, ધુરથી છેહડા લગેં સર્વ વાત કિમ જડે ?

સૂત્રમાં લિગારેક નામ માત્ર કહે. સંપૂર્ણ તો ટીકા પ્રમુખમાં લાભે, અથવા અનિબદ્ધ ક૦ સૂત્રમાં નથી બંધાણા એહવા ભાવ તો ઘણા રહ્યા છે. અત્યંત થાવરમાંથી આવી જિમ મરુદેવાજી મોક્ષે ગયાં ઇત્યાદિક વિગર બાંધ્યા ૫૦૦ આદેશ છે. ઇત્યાદિક કેવલ સૂત્રે કિમ ગમ્ય થાય ? તે માટે ગુર્વાદિકના મુખની વાણી સાંભલીઇ. સંપ્રદાઇક હોય તે ધારતાં થકાં હોવે, સર્વ સુબદ્ધ ક૦ સર્વ સુબદ્ધ થાય, સુયુક્તિવંત થાય. ૧૮૧ [૯-૧૭]

સુo અર્થ વિના, આરંભથી છેડા લગીની ક્રિમિક વાતો કેવી રીતે જડે ? સૂત્રમાં તો લગીર નિર્દેશ જ હોય. ટીકામાંથી એ સંપૂર્ણ પમાય. સૂત્રમાં નિબદ્ધ ન થયા હોય એવા ઘણા ભાવો છે. તે કેવળ સૂત્ર દ્વારા કેવી રીતે ગમ્ય થાય ? ગુરુમુખેથી વાણી સાંભળતાં, સાંપ્રદાયિક ધારણા કરતાં આ સર્વ સુબદ્ધ થાય.

પુસ્તક અર્થ પરંપરા, સઘલી જેહનેં હાથિ, જિનજી, તે સુવિહિત અણમાનતા, કિમ રહેસ્યે નિજ આથિ ?

ि१९७ तुअ० १८२ [५-१८]

બાં પુસ્તક અંગોપાંગાદિક અક્ષર ન્યાસરૂપ અર્થ-ટીકા પ્રમુખ પરંપરા જે ગુરુ સંપ્રદાય સર્વ જેહનેં હાથે છે એહવા જે સુવિહિત શુદ્ધ માર્ગના પ્રરૂપણહારા તેહને અણમાનતાં, અંગીકાર કર્યા વિના, કિમ રહેસ્યે ? નિજ આથિ ક૦ પોતાની સમકિત રૂપ આથિ જે ધન તે કિમ રહસ્યઇં ? ૧૮૨ [૯-૧૮]

સુ0 પુંસ્તકો, અર્થ, ગુરુ-સંપ્રદાયની પરંપરા તે સર્વ જેના હાથમાં છે તેવા સુવિહિત શુદ્ધ માર્ગના પ્રરૂપક ગુરૂને અંગીકાર કર્યા વિના સમ્યક્રત્વરૂપી સંપત્તિ શી રીતે ટકે ?

સદ્યુરુ પાસે સીખતાં, અર્થ માંહિ વિરોધ, જિનજી, હેતુ વાદ આગમ પ્રતેં, જાણે જેહ સુબોધ. જિનજી

g30 963 [E-9E]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo તે માટે સ્વચ્છંદાપશું ટાલી સદ્ગુરુ પાસે વિનયાદિકે કરી સૂત્ર-અર્થ ધારતાં અર્થ જે ટીકા પ્રમુખ તેહમાં કાંય વિરોધ નથી. એતલે તે મૂર્ખ લોક ઇમ જાશે છે જે સૂત્રમાં વિરોધ નથી પણિ અર્થમાં વિરોધ છે. પણિ ગુરુમુખે સીખતાં કાંય વિરોધ નથી. તથા એ રીતે ગુરુ પાસે ધારતાં, હેતુવાદ ક૦ કારણ નિમિત્ત વાદ આગમ જે સિદ્ધાંત તે પ્રતેં જાણે. વલી જેહ સુબોધ ક૦ ભલો બોધ થાય. ૧૮૩ [૯-૧૯]

સુo માટે સ્વચ્છંદતા છોડીને વિનયભાવે સદ્ગુરુ પાસે સૂત્રના અર્થ જાણવા જોઈએ. આમાં કાંઈ જ ખોટું નથી. પણ કેટલાક મૂઢ લોકો એમ માને છે કે સૂત્રમાં વિરોધ નથી પણ અર્થમાં વિરોધ છે. આ વાત ખોટી છે. ગુરુમુખે શીખવામાં કાંઈ જ વિરોધ નથી. એથી તો ઊલટાનું આગમનો સુબોધ રૂડી રીતે થાય.

અર્થે મતભેદાદિકેં, જેહ વિરોધ ગણંત, જિનજી, તે સૂત્રેં પણિ દેખસ્પેં, જો જોસ્પેં એકંત. જિનજી તુઝ૦ ૧૮૪ [૯-૨૦]

બાoઅર્થે ક૦ ટીકા પ્રમુખને વિષે, મતભેદાદિકેં ક૦ કોઇ મતભેદે, કોઇ વાચનાંતરે ભેદે ભેદ દેખીને જે વિરોધ ગણે છે તે કહે છે: 'જે ટીકા પ્રમુખ વિરોધી છે, મિલતાં નથી [તો] કિમ માનીઇં?' જે પ્રાણી ટીકા પ્રમુખમાં જોસ્યે તે સૂત્રમાં પણ દેખસ્યે. જો જોસ્યેં એકાંત ક૦ એકાંતે, નિશ્ચે કરી જે જોસ્યેં તો સૂત્રમાં પણ ઘણો વિરોધ છે તે કિમ નથી જોતા? ઇતિ ભાવ:. ૧૮૪ [૯-૨૦]

સુo કોઈ અર્થમાં-ટીકામાં, વાચનામાં, મતમાં ભેદ જુએ છે. અને તેથી દલીલ કરે કે ટીકાઓ એકબીજી સાથે મળતી નથી, પરસ્પરની વિરોધી છે તો તેને કેમ માનીએ ? પણ જેને ટીકા આદિમાં વિરોધ દેખાય છે તેને સૂત્રમાં પણ વિરોધ દેખાશે. વિરોધ તો સૂત્રમાં પણ છે એ કેમ નથી વિચારતા ?

સંહરતાં જાણે નહીં, વીર કહેં ઇમ કલ્પ, જિનજી, સંહરતાં પણિ નાણનો, 'પ્રથમ અંગ' છે જલ્પ. જિનજી

G30 164 [6-51]

980

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

બાo તેહ જ સૂત્રના વિરોધ દેખાડે છે. સંહરતાં ક૦ દેવાનંદાની કૂર્ખિ થકી લેઇને ત્રિસલાને કૂખેં સંહર્યા. તે સંહરતાં વીર સ્વામી જાણે નહીં ક૦ જાણ્યું નહીં. ઇમ 'શ્રી કલ્પસૂત્ર'માં કહ્યું છે. યથા —

'साहरिज्जिस्सामित्ति जाणइ, साहरिज्जमाणे न जाणइ, साहरिएमित्ति जाणइ' ઇति पाठात.

તથા વીરસ્વામીને હરણગમેષીઇ સંહર્યા તે અવસરે પ્રથમ અંગ જે 'આચારાંગ', તેહમાં નાણનો જલ્પ છે ક૦ જ્ઞાનનો શબ્દ છે. એતલે એ ભાવ જે સંહરતાં જાણે ઇમ કહ્યું છે. તથા ચ તત્સૂત્રં —

'साहरिज्जिस्सामिति जाणइ, साहरिओमिति जाणइं।

साहरिज्जमाणे वि जाणइ, से समणाउसो ।'ઇતિ 'આચારાંગે', પંચદશે ભાવનાધ્યયને.[સ્કંધ ૨, સૂ.૧૭૬] ઇતિ વિરોધઃ ૧૮૫ [૯-૨૧]

સુo સૂત્રમાં પણ કેવો વિરોધ છે તે અહીં દર્શાવાયું છે. 'કલ્પસૂત્ર'માં કહે છે કે દેવાનંદાની કૂખેથી ત્રિશલાદેવીની કૂખે સંહરતાં વીરપ્રભુએ જાણ્યું નહીં-જયારે 'આચારાંગ'માં વીરપ્રભુને હરણગમેષીએ સંહર્યા તે પ્રભુએ જાણ્યું એમ કહ્યું છે.

ઋષભકૂટ અડજોયણાં, 'જંબૂપન્નતિ' સાર, જિનજી, બાર વલીં પાઠાંતરેં, મૂલ કહે વિસ્તાર. જિનજી, તુઝ૦ ૧૮૬ [૯-૨૨]

બાo વલી ઋષભકૂટ આઠ જોજનનો વિસ્તાર મૂલે છે. ઇમ 'જંબૂઢીપ પત્રત્તીસૂત્ર' મધ્યે કહ્યું છે. યતઃ -

'एत्थणं ऊसभकूडे नगकूडे पत्रते अहुजोयणाइं उड्डं उच्चतेणं दो जोयणाइं उब्बेहेणं मूले अहुजोयणाइं विक्खंभेणं मज्झे छ जोयणाइं विक्खंभेणं उविरं चत्तारि जोयणाइं विक्खंभेणं' ઇત્યાદિએ 'જંબૂદીપ પત્રત્તી'નો પાઠ છે. સાર ક૦ પ્રધાન એહવી 'જંબૂદીપ પત્રત્તી' કહે છઇં. ઇમ ગાથાનો અન્વય કરી અર્થ કરીઇં. વલી ક૦ એક પાઠ તો એ કહ્યો. વલી એ 'જંબૂદીપ પત્રત્તી'માંહિ જે પાઠાંતરે ક૦ પાઠાંતરે એહવો પાઠ લિખીને, બાર ક૦ બાર યોજન મૂલેં વિસ્તાર કહ્યો છે તે કિમ મલે ? એક સૂત્રમાં બે પાઠ સ્યા? સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં

ફેર નથી, તો સંદિગ્ધ વચન કિમ હોઇં ? ઇતિ ભાવઃ. તથા ચ તત્પાઠઃ પાઠાંતરં :-

'मूले बारस जोयणाइं विक्खंभेणं मज्झे अट्ठ जोयणाइं विक्खंभेणं उविर चत्तारि जोयणाइं विक्खंभेण ઇત્યાદિક પાઠ જોજયો. કેવલ સૂત્રે મેલવી આપજયો. ઇતિભાવઃ. ૧૮૬ [૯-૨૨]

**સુ૦** 'જંબૂદી૫૫ઋતિ'માં કહ્યું છે કે ઋષભકૂટનો વિસ્તાર આઠ યોજનમૂલ છે. એ જ ગ્રંથમાં પાઠાંતરે એનો વિસ્તાર બાર યોજન મૂલ કહ્યો છે. એક જ સૂત્રમાં બે પાઠ છે.

સત્તાવન સય મલ્લિનેં, મણનાણી સમવાય, જિનજી, આઠ સયા 'જ્ઞાતા' કહેં, એ તો અવર ઉપાય. જિનજી

g30 969 [C-23]

બાo સત્તાવનસે ૫૭૦૦ મલ્લીનાથ સ્વામીને, મણનાણી ક૦ મનઃ-પર્યાયજ્ઞાની કહ્યા છે, 'શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર' મધ્યે. યતઃ-

'मिल्लिस्स णं अरहओ सत्तावत्रं मणपज्जवनाणिसया होत्था' ઇતિ. 'શ્રી જ્ઞાતાસૂત્ર' મધ્યે મલ્લીનાથ સ્વામીને જ મનઃપર્યાયજ્ઞાની, આઠ સયા ક૦ આઠસેં ૮૦૦ કહ્યા છે. યથા 'अट्टसया मणपज्जवनाणीणं' ઇતિ. એશ્રી 'સમવાયાંગસૂત્ર' તથા 'જ્ઞાતાસૂત્ર' સાથે મિલ્યું નહીં એ વિરોધ. એ તો અવર ઉપાય ક૦ એ મેલવવાનો ઉપાય તે અન્ય જ છે. તે તો ગીતાર્થ જ્ઞાની જાણે. ૧૮૭ [૯-૨૩]

સુo 'શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર' માં શ્રી મલ્લીનાથને ૫૭૦૦ મન:પર્યવ-જ્ઞાની કહ્યા છે જયારે 'શ્રી જ્ઞાતા સૂત્ર'માં એમને ૮૦૦ મન:પર્યવજ્ઞાની કહ્યા છે. આ વિરોધનો ઉપાય તો અન્ય જ છે.

'ઉત્તરાધ્યયનેં' થિતિ કહી, અંતર્મુહૂર્ત જઘન્ય, જિનજી, વેદનીયની બાર તે, પન્નવણામાં અન્ય, જિનજી, તુઝ. ૧૮૮ [૯-૨૪]

બા**૦ 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'** મધ્યે વેદની કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય અંતમુહૂર્ત કહી છે. ઇહાં વેદની પદ ત્રીજા પદમાં કહ્યું છે તે લીજીઇં. યતઃ

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

'उदिहसिरिसनामाणं, तीसइ कोडाकोडिओ । उक्कोसिया ठिइ होई, अंतोमुहुत्तं जहित्रया ॥ १ ॥ आवरिणज्जाण दुण्हांपि वेयिणज्जे तहेव य । अंतराए य कम्मंमि, ठिई एसा वियाहिया ॥ २ ॥' ઇति 'ઉત્તરાધ્યયન' 33 [ગા. ૧૯-૨૦] મેં કહ્યું છે.

તે વેદની કર્મ્મની જ, બાર તે ક૦ બાર મુહૂર્તની સ્થિતિ જઘન્ય શ્રી 'પન્નવણાસૂત્ર' મધ્યે કહી છે. યથા-

'सायावेयणिज्जस्स इरियाविहयबंधगं पडुच्च अजहण्णमणुक्कोसेणं दो समया संपराइय ांधगं पडुच्च जहण्णेणं बारसमुहुत्ता उक्कोसेणं पत्ररस सागरोवम कोडाकोडीओ' ઇत्यािंट. तो 'पन्नविष्ठाासूत्र' तथा 'ઉत्तराध्ययन सूत्र' साथे न भस्युं ઇति विरोधः. ते तो अन्य=शुटी वात छे. १८८ [८-२४]

સુo 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'માં વેદનીય કર્મની સ્થિતિ જધન્ય અંતર્મુહૂર્તની કહી છે. જયારે શ્રી 'પત્રવણા સૂત્ર' માં એ જ કર્મની બાર મૂહૂર્ત જઘન્ય સ્થિતિ કહી છે.

'અનુયોગદ્વારેં ' કહ્યા, જઘન નિખેપા ચ્યાર, જિનજી, જીવાદિક તો નવિ ઘટેં, દ્રવ્યભેદ આધાર. જિનજી,

g30 966 [G-24]

બાo વલી 'શ્રી અનુયોગદ્વાર' સૂત્રને વિષે ઇમ કહ્યું છે જે વસ્તુના જેતલા નિખેપા તાહરી બુદ્ધિથી થાય તેતલા નિખેપા તિહાં તે વસ્તુના કરજયે. કદાચિત્ ઘણા નિખેપા તું ન જાણે તિહાં પણ ચ્યાર નિખેપા તો અવશ્ય કરજે. એતલે ઇમ આવ્યું જે જઘન્યથી ચ્યાર નિખેપા તો સઘલે કરવા. ચારમાં ઓછા તો હોય જ નહીં. નામનિક્ષેપ ૧, સ્થાપના નિપેક્ષ ૨, દ્રવ્યનિપેક્ષ ૩, ભાવનિપેક્ષ ૪. એવં ૪ અવશ્ય કરવા. યત:-

'जत्थ य जं जाणिज्जा, णिक्खेवं णिक्खिवे णिखसेसं । जत्थ वि य न जाणिज्जा, चउक्कयं निक्खिवे तत्थ. ॥१॥'

ઇત્યનુયોગદાર સૂત્રે. [સૂ.૮, ગા-૧]

તિવારેં જીવાદિક શબ્દના નિખેપા નિવ ઘટે ક૦ ઘટે નહીં. સ્યા માટે? તે હેતુ કહે છે. દ્રવ્ય ક૦ દ્રવ્યનિખેપો, ભેદ આધાર ક૦ ભિન્ન આધારે

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

१४उ

થાઇ જે માટે ભાવનું કારણ તે દ્રવ્ય. તિવારે જીવનો દ્રવ્યનિખેપો કિમ થાય ? ભાવ જીવ થાવાનું કારણ હોય તે દ્રવ્યજીવ થાય, જે માટે સકલ જ્ઞાનાદિક ગુણરહિત હોય તિવારેં દ્રવ્યજીવ કહેવાય. તે તો જ્ઞાનાદિક ગુણે હીન તો હોવે નહિં.

'दव्यं पज्जविवउयं दव्यविउया य पज्जवा नित्थ, ઇતિ વચનાત્. તે માટે મંડૂકના જટાના ભારની પરેં સમસ્ત ધર્મરહિત પદાર્થ જ નથી. તે માટે એ દ્રવ્યનિક્ષેપા જીવાદિકમાં શૂન્ય છે. આદિ શબ્દથી પરમાણ્વાદિક લીજીઇં. જિમ દ્રવ્ય દેવ મુનિરાજને કહીંઇ તિમ દ્રવ્યજીવ કોહને કહેસ્યો ? તેહના સમાધાન તો પંચાગી પ્રમુખથી નીકલે. ઇતિ. અત્રાર્થે 'તત્ત્વાર્થવૃત્તિ' જોજયો ૧૮૯ [૯-૨૫]

સુo 'અનુયોગદ્વાર' સૂત્રમાં કહ્યું છે કે જે વસ્તુના જેટલા નિક્ષેપા થાય એટલા કરવા પણ ઘણા નિક્ષેપા ન જાણતા હોઈએ તો પણ ચાર નિક્ષેપા અવશ્ય કરવા. એનું તારણ એ કે નિક્ષેપા ચારથી તો ઓછા ન જ હોય. ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. ભાવ.

જીવાદિક શબ્દના નિક્ષેપા ઘટે નહીં. કેમકે દ્રવ્યનિક્ષેપા ભિન્ન આધારે થાય; જીવનો દ્રવ્યનિક્ષેપો હોય નહીં. દ્રવ્યનિક્ષેપ જીવાદિકમાં શૂન્ય છે. અહીં 'આદિ' શબ્દથી પરમાણુ વગેરે અન્ય જીવો પણ આવે તો પછી દ્રવ્યજીવ કોને કહેવો ? આનું સમાધાન પંચાંગી આદિથી નીકળે.

ઇમ બહુવચન નયંતરે, કેઇ વાચનાભેદ, જિનજી, ઇમ અર્થે પણિ જાણીઇ, નવિ ધરીઇ મનિ ખેદ. જિનજી,

g30 960[6-5E]

બાo ઇમ બહુવચન ક૦ ઘણાં વચન, સહીકડોં ગમેં વિરોધ લાગેં અલ્પબુદ્ધિવાલાને, એહવા પાઠ સૂત્રમધ્યે છે. તે કોઇ સ્થાનકે નયભેદ ભેદે વ્યાખ્યા હોય, કોઇ સ્થાનકે વાચનાભેદ ક૦ વલ્લભી માથુરી વાચના ૨ (બે) થઇ, તિણેં ભેદ થયો. ઇમ ઉપલક્ષણથી મતાંતર પ્રમુખ લિપીદોષ પણ લીજીઇં. એ જિમ સૂત્રમાં ભેદ છે તિમ અર્થે ક૦ ટીકા પ્રમુખને વિષે પણ નયાંતરે કરી, વાચનાંતરે કરી ભેદ કોઇ સ્થાનકે આવે. તે માટે ટીકા પ્રમુખ દેખીને મનમાં ખેદ ન ધરીઇં. સૂત્ર તથા અર્થ બરાબર છે. ૧૯૦ [૯-૨૬] ૧૪૪ ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

સુo આ રીતે અલ્પબુદ્ધિને તો અનેક પ્રકારે વચનવિરોધ લાગે એવા પાઠ સૂત્રોમાં છે. કોઈ જગાએ વાચનાભેદ હોય, ક્યાંક નયભેદે વ્યાખ્યાભેદ હોય, ક્યાંક લિપિભેદ હોય. જેમ સૂત્રમાં તેમ ટીકામાં -અર્થમાં પણ ભેદ દેખાય. આ કારણે ખેદ ધરવો નહીં.

અર્થકારથી આજના, અધિકા શુભમતિ કોણ?, જિનજી, તોલે અમિય તણે નહીં, આવે કહિઈ લોણ. જિનજી,

g30 969 [6-50]

બાo અર્થકાર જે નિર્યુક્તિ-ટીકાકાર તેહ થકી આજના જે આધુનિક અધિકા શુભમતિના ધણી કોણ થયા ? એતલે એ ભાવ. જે સમુદ્રબુદ્ધિના ધણી ટીકાકાર, ચઉદ પૂર્વના ધણી નિર્યુક્તિકાર તેહથી શુભમતિ કોણ થયા ? એતલે શુભમતિ નહીં જ. ઇતિ ભાવઃ. લોકમાં ઉખાણો છે જે ખાંડના ખાનહાર તે રીતે એ શુભમતિ જાણવા. તેહ જ દેષ્ટાંતે દઢ કરે છે. તોલે અમિય તણે નહીં ક૦ અમૃતને તોલે ન આવે. કહીઇ લૂણ ક૦ કોઇ કાલે લૂણ. ઇતિ ભાવઃ. ૧૯૧ [૯-૨૭]

સુo જે અગાઉના અર્થકારો – ચૌદપૂર્વના ધણી નિર્યુક્તિકારો અને સમુદ્ર જેવી બુદ્ધિના ધણી ટીકાકારો – તેમનાથી આજના અધિક બુદ્ધિવાળા કોણ હોઈ શકે ? કોઈ કાળે મીઠું (નમક) અમૃતને તોલે આવે નહીં.

રાજા સરીખું સૂત્ર છે, મંત્રી સરીખો અર્થ, જિનજી, એહમાં એકેં હેલીઓ, દિઇ સંસાર અનર્થ જિનજી,

d30 865 [6-56]

બાo તે માટે રાજા સરીખું ક૦ ચક્રવર્ત્ત બરાબરી સૂત્ર છે. મંત્રીશર સરીખો તે અર્થ છે. એતલે રાજાનો આશય મંત્રી જાણે, તિમ સૂત્રનો આશય અર્થકાર કહે. બીજો કોઇ સૂત્ર-આશય ન જાણે. એહમાં ક૦ એ બિહુમાં થકી એકેં હિલીઓ ક૦ એકે નિંદું થકું, દિઇ સંસાર અનર્થ ક૦ સંસારનો અનર્થ આપે, ભવપરંપરા વધારે. ૧૯૨ [૯-૨૮]

સુo સૂત્ર રાજા છે ને અર્થ મંત્રી છે. જેમ રાજાનો આશય મંત્રી જાણે તેમ સૂત્રનો આશય અર્થકાર કહે. આ બન્નેમાંથી એકેયની અવહેલના થાય નહીં. એમ કરવા જતાં ભવપરંપરા જ વિસ્તરે.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

જે સમતોલેં આચરે, સૂત્ર-અર્થ સ્યું પ્રીતિ, જિનજી, તે તુઝ કરુણાઇ વરે, સુખ જસ નિર્મલ નીતિ. જિનજી,

तुःअ० १५३ [५-२५]

બાo તે માટે જે આત્માર્થી પ્રાણી સમતોલેં ક૦ બરાબરિ કરી આચરે ક૦ અંગીકાર કરે, સૂત્ર તથા અર્થ એ બેહું સાથે પ્રીતિ રાખે, અવજ્ઞા ન કરે, તન્મય કરી જાણઇં તે પ્રાણી હે પ્રભુ, તુમ્હારી કરુણાઇ ક૦ દયાઇં કરી સુખ, નિરાબાધપશું, જસ ને કીર્તિ નિર્મલ જે નીતિ ક૦ ન્યાય તે વરે. ૧૯૩ [૯-૨૯]

**સુ**ં માટે સાચો આત્માર્થી સૂત્ર અને અર્થ બન્નેને સમતોલપણે સ્વીકારે, બન્ને પ્રત્યે પ્રીતિ રાખે, એકેયને અવગણે નહીં. આવો પ્રાણી હે પ્રભુ! આપની કરુણાએ જશકીર્તિ ને નિર્મલ નીતિને વરે.

(શ્લોક ૨૯૭)



#### ઢાળ દસમી

બાo હવે ૧૦ મો ઢાલ કહે છે. તેહને પૂર્વ ઢાલ સાથે એ સંબંધ છે : પૂર્વ ઢાલમાં સૂત્રાર્થમાં એકે હીલે તેહને સંસાર દીઇં ઇમ કહ્યું. તે સૂત્ર-અર્થ તો જ્ઞાન સરૂપ છે તે વાસ્તે જ્ઞાનના વર્શવનો ઢાલ કહે છઇં.

(આપ છંદે છબીલા છલાવ રે - એ દેશી)

જ્ઞાન વિના જે જીવને રે, કિરિયામાં છે દોષ રે, કર્મબંધ છે તેહથી રે, નહીં સમ સુખ સંતોષ રે. ૧૯૪ [૧૦-૧]

બાO એ સંબધે કરી આવ્યો જે ઢાલ તેહની પ્રથમ ગાથા. જ્ઞાન પાખે જે જીવ કેવલ ક્રિયારુચિ છે તેહમાં ઘણા દોષની ઉત્પત્તિ છે. તેહથી કO તે અજ્ઞાન ક્રિયાથી કર્મબંધ જ થાય છે. નહીં કO નથી થાતો સમસુખ સંતોષ કO સમતાનાં સુખ, પરભાવની ઇહા નહીં એહવો જે સંતોષ અજ્ઞાની ક્રિયા કરતો હોય તેહને ન હોય. યત:-

> 'नाणगुणेहिं विहिणा किरिया संसारवड्डणी भणिया। धम्मरुइपहविमत्ता, नाणसमेया सया हुज्जा ॥ १ ॥' ઇતિ 'वीसी' મધ્યે. ૧૯૪ [૧૦-૧]

સુo જે જીવ જ્ઞાન વિના કેવળ ક્રિયામાં રુચિ રાખે છે તેથી ઘણા દોષ પેદા થાય છે. અજ્ઞાન ક્રિયાથી કર્મબંધ થાય. અજ્ઞાન ક્રિયા કરનારને સમતાનાં સુખ–સંતોષ પ્રાપ્ત થતાં નથી.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

#### પ્રભુ તુઝ વાણી મીઠડી રે, મુઝ મન સહજ સુહાઈ રે, અમીય સમી મનિ ધારતાં રે, પાપ તાપ સવિ જાય રે.

प्रभु०१५५[१०-२]

બાo હે સ્વામીન્, તાહરી વાણી ઘણું મીઠી લાગઇ છઇં. માહરા મનમાં સહજ સુહાય છે, કોઇને બલાત્કારે નહીં. તે તુમ્હારી વાણી અમૃત સરીખી મનમાં ધારતાં થકાં પાપરૂપ જે તાપ ક૦ ઉષ્ણતા તે સર્વ જાઇ અને શીતલતા થાય.૧૯૫ [૧૦-૨]

સુ**ં** હે સ્વામી ! તમારી વાણી મીઠી લાગે છે. અમૃત સમી એ વાણી મનમાં ધારણ કરતાં પાપનો તાપ નષ્ટ થઈ શીતળતા પ્રસરે છે.

લોકપંતિ કિરિયા કરેં, મન મેલે અન્નાણ રે, ભવ ઇચ્છાના જોરથી રે, વિણ શિવસુખ વિન્નાણ રે.

प्रभु० १८६ [१०-३]

બાo લોકપંક્તિઇ ક૦ લોકાનુયાયી ક્રિયા કરઇં. મન મૈલૈ ક૦ શુદ્ધ અધ્યવસાય વિના અજ્ઞાની જીવ ભવ જે સંસાર તેહની ઇચ્છાના જોર થકી એતલે બહુલ સંસારી જીવ છઇ, શિવસુખનું વિજ્ઞાન, વિશ્વ ક૦ વિના એતલે ક્રિયા કરે તે પણ જ્ઞાન વિના, યશ-માન-પ્રતિષ્ઠાને અર્થેઇ: ૧૯૬ [૧૦-૩]

સુo લોકની હારમાં રહીને જ શુદ્ધ અધ્યવસાય વિના અજ્ઞાની જીવ ક્રિયા કરે છે. બહુલસંસારી એવો આ જીવ મોક્ષસુખના કશા જ્ઞાન વિના કેવળ યશ-માન-પ્રતિષ્ઠા અર્થે ક્રિયા કરે છે.

કામકુંભ સમ ધર્મનું રે, મૂલ કરી ઇમ તુચ્છ રે, જનરંજન કેવલ લહે રે, ન લહે શિવતરુ ગુચ્છ રે.

प्रभु० १५७[१०-४]

બાO કામકુંભ સરીઓ જે ધર્મ તેહનું તુચ્છ મૂલ્ય કરીને એતલે મોક્ષસુખનો દેશહાર જે ધર્મ તે ધર્મ જસમાનાદિક તુચ્છ મૂલ્ય કરીને તે પ્રાણી કેવલ જનરંજન ક૦ લોક રીઝે એતલું જ ફલ પામે. પણિ અજ્ઞાન ક્રિયાથી મોક્ષરૂપ જે વૃક્ષ તેહનો ગુચ્છ ક૦ ગુચ્છો, ઉપલક્ષણથી ફલ લીજીઇં તે ન લહેં ક૦ ન પામઇં. ૧૯૭ [૧૦-૪]

સુo કામકુંભ સરીખો, મોક્ષસુખ આપનારો જે ધર્મ તેનું યશ-માન જેવું તુચ્છ મૂલ્ય આંકીને જીવ કેવળ લોક રીઝે એટલું જ ફળ પામે, પણ અજ્ઞાન ક્રિયાથી મોક્ષવૃક્ષનું સાચું ફળ ન પામે.

કરુણા ન કરે હીનની રે, વિણ પણિહાણ સનેહ રે, દ્રેષ ધરંતા તેહસ્યું રે, હેઠા આવે તેહ રે. પ્રભુ૦૧૯૮ [૧૦-૫]

બાo હવે 'ષોડશક'માં પાંચ ગુણ આશય વિશેષ દેખાડ્યા છઇ. યથા તૃતીય ષોડશકે -

'प्रणिधि१, प्रवृत्ति२, विघ्नजय३, सिद्धि४, विनियोग५, भेदत: प्राय:। धर्मज्ञैराख्यात: शुभाशय: पंचधात्र विधौ ॥१॥'

એ ૫ (પાંચ) ભેદ અન્વય રીતે શ્રી હરિભદ્રસૂરીઇ દેખાડ્યા છે. તે શ્રી યશોવિજય ઉપાધ્યાયજી વ્યતિરેકે દેખાડે છે. તેહમાં પ્રથમ પ્રણિધાન નામા આશય કહે છે. જે હીન ક૦ પોતા થકી હીનગુણી છે એતલે હેઠલિ ગુણઠાણેં વર્તે તેહની કરુણા ન કરે. વિશ પણિહાણ સનેહે ક૦ પ્રણિધાનનામા આશય વિશેષના સ્નેહ વિના હીનની કરુણા ન કરે. વલી હીનગુણી ઉપર દેષ કરતાં થકાં જે 'એહમાં સ્યા ગુણ છઇં?' ઇત્યાદિક દેષ ધરતાં પોતે જ હેઠા આવે. ૧૯૮ [૧૦-૫]

સુo તૃતીય 'ષોડશક'માં પાંચ આશયવિશેષ દર્શાવ્યા છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ તે અન્વયથી દર્શાવ્યા છે. જયારે ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીએ તે પરસ્પરના વ્યતિરેકે દર્શાવ્યા છે. આ પાંચ ગુણ તે ૧. પ્રણિષિ, ૨. પ્રવૃત્તિ, ૩. વિધ્નજય, ૪. સિદ્ધિ, ૫. વિનિયોગ. અહીં પ્રણિધાન નામે પ્રથમ આશય કહે છે. જે પોતાનાથી હીન ગુણવાળો છે એટલે કે નીચલા ગુણસ્થાનકે વર્તે છે તેની કરુણા પ્રણિધાન નામક આશયવિશેષના સ્નેહ વિના ન કરી શકે. 'એમાં તે વળી શા ગુણ છે?' એવો દેષ રાખતાં પોતે જ નીચે ઊતરે.

એક કાજમાં નવિ ધરે રે, વિણ પ્રવૃત્તિ થિર ભાવ રે, જિહાં તિહાં મુંહડું ઘાલતા રે, ધારે ઢોરસ્વભાવ રે.પ્રભુ૦૧૯૯[૧૦-૬] પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાં હવે પ્રવૃત્તિનામાં આશય વખાશે છે. વિશ પ્રવૃત્તિ કં પ્રવૃત્તિનામા ગુણ વિના **એક કાજમાં** ક૦ એક જે ધર્મકાર્ય માંડ્યું તેહમાં **નવિ ધરે** ક૦ ન રાખે, **થિર ભાવ** ક૦ થિરભાવ એટલે એક કાજમાં થિર નહીં અને પ્રારંભિત કાર્યમાં તેહવું પ્રયત્ન નહીં ઇમ પણ સમઝવું. જિહાં તિહાં મુખ ઘાલતા એતલે જ ધર્મસ્થાનક માંડ્યું છે તે મુકીને અકાલે ફ્લ વાંછઇ. અને અકાલે ફળ વાંછવું તે તત્ત્વથી આર્ત્તધ્યાન છે. તિવારે જિહાં તિહાં મુહડું ઘાલતાં ઢોરસ્વભાવ ધરે. ઢોરનો એ સ્વભાવ છે જે નીર્યું હોય તે મૂકીને બીજામાં મુખ ઘાલે. ૧૯૯ [૧૦-૬]

સુ૦ બીજા પ્રવૃત્તિ નામક ગુણ વિના, જે ધર્મકાર્ય આરંભ્યું હોય તેમાં જીવ સ્થિરભાવ રાખી શકે નહીં. જે ધર્મકાર્ય આરંભે તેમાં અકાળે કળપ્રાપ્તિ ઇચ્છે અને તત્ત્વતઃ એ આર્તધ્યાન થયું. જેમ ઢોર નીરેલો ચારો બાજુએ રાખી જયાં-ત્યાં મોં ઘાલે તેમ આ બીજા ગુણ આશય વિનાનો ळव होरस्वलाव धारण ५रे.

વિના વિઘન જય સાધુને રે, નવિ અવિછિત્ર પ્રયાણ રે, કિરિયાથી શિવપુરી હોઇ રે, કિમ જાણે અન્નાણ રે.

प्रसु० २०० [१०-९]

બા૦ હવે ત્રીજો વિઘ્નજય બતાવે છે. વિઘ્ન ક૦ અંતરાય. તેહનો જય ક૦ જીતવું તે વિઘ્નજય કહીઇં. તે વિઘ્નજયનામા ગુણ વિના સાધુને કિરિયાઇ કરી અવિચ્છિત્ર પ્રયાણ કિમ થાય ? એતલે મોક્ષમાર્ગ અવિચ્છિત્રપણે કિમ સધાયૈ ? એતલે વિઘ્નજય વિના સાધુને ક્રિયાથી અવિચ્છિત્ર પ્રયાણે શિવપુર ન હોય એ વાતો અજ્ઞાની કિમ જાણે ? ૨૦૦ [90-9]

સુ૦ વિઘ્ન ઉપર જય તે ત્રીજો વિધ્નજય ગુણ. આ ગુણ વિના સાધુ અવિચ્છિત્ર પ્રયાણ ન કરી શકે; મોક્ષમાર્ગ સાધી ન શકે.

શીત તાપ મુખ વિઘન છે રે, બાહિર અંતર વ્યાધિ રે, મિથ્યા દર્શન એહની રે, માત્રા મુદ્દ મધ્યાધિ રે. પ્રભુ૦ ૨૦૧ [૧૦-૮]

બા૦ હવે વિધ્ન તથા વિધ્નનો જય દેખાડે છે. તે વિધ્નના ભેદ ૩ છે. એક હીનવિઘ્ન ૧, એક મધ્યમ વિઘ્ન ૨, એક ઉત્કૃષ્ટો વિઘ્ન ૩. 140

એહમાં [હીન] વિઘ્ન તે ધર્મ કરતાં, શીત ક૦ તાઢિ વાઇ, તાપ ક૦ તડકો લાગે તે ધર્મમાં વિઘ્ન છે ૧. તથા મધ્યમ વિઘ્ન તે બાહ્ય વ્યાધિ ક૦ રોગ જવર-કાસ-સાસ પ્રમુખ જે શરીર રોગ તે મધ્યમ વિઘ્ન કહીઇ, જે માટે તાઢિ-તડકા કરતાં શરીરના રોગ તે વિશેષ વિઘ્ન કરે. ૨. તથા ઉત્કૃષ્ટો વિઘ્ન તે અંતરવ્યાધિ મિથ્યા દર્શન ક૦ મિથ્યાત્વ, મોહ એ ઉત્કૃષ્ટો ધર્મમાં વિઘ્ન છે. જે માટે ધર્મ કરતાં મિથ્યા દર્શનનો ઉદય થઈ જાય તો ધર્મમાં મોટું વિઘ્ન થાઇ. એ વિઘ્ન પૂર્વે ૨(બે) વિઘ્ન કહ્યાં. તે કરતાં એ આકરું વિઘ્ન છે. માટઈ ઉત્કૃષ્ટો વિઘ્ન કહ્યો. જિમ માર્ગમાં ચાલતાં જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટો વિઘ્ન છે. માર્ગમાં કાંટા તે જઘન્ય વિઘ્ન ૧, માર્ગમાં જવર પ્રમુખ તે મધ્યમ વિઘ્ન ૨, માર્ગમાં દિગ્મૂઢ થાય તે ઉત્કૃષ્ટો વિઘ્ન ૩. તિમ ધર્મમાં પણ પૂર્વોક્ત ત્રણ વિઘ્ન જાણવાં. તેહની, માત્રા ક૦ પ્રમાણ, મૃદુ ક૦ હીન, મધ્ય ક૦ મધ્યમ, અધિ ક૦, ઉત્કૃષ્ટો, અનુક્રમે જોડવો. એ તો વિઘ્ન દેખાડ્યાં. હવે વિઘ્નજય અનુક્રમે દેખાડઇં છઇં. ૨૦૧ [૧૦-૮]

સુ0 વિધ્નના ત્રણ ભેદ છે. ૧ હીન, ૨ મધ્યમ ૩ ઉત્કૃષ્ટ. ધર્મ કરતાં ટાઢ કે તડકો લાગે તે હીન વિધ્ન. શરીરનો વ્યાધિ તે મધ્યમ વિધ્ન. મિથ્યાત્વ મોહનીય એ ધર્મમાં ઉત્કૃષ્ટ વિધ્ન. જેમ માર્ગે ચાલતાં કાંટો વાગે તે હીન વિધ્ન, તાવ આવે તે મધ્યમ વિધ્ન. દિક્સ્મૂઢ થઈ જવાય તે ઉત્કૃષ્ટ વિધ્ન. એ જ રીતે ધર્મમાં પણ ત્રણ વિધ્ન જાણવાં.

આસન અશન જયાદિકેં રે, ગુરુયોગેં જય તાસ રે, વિઘનજોર એ નવિ ટલેં રે વિગર જ્ઞાન-અભ્યાસ રે.

प्रभु० २०२ [१०-८]

બાo આસન કo વીરાસનાદિકે કરી પૂર્વોક્ત શીતતાપ વિઘ્નનો જય કરીઇ.૧. અશને કરી પૂર્વોક્ત જ્વર પ્રમુખ વિઘ્નનો જય કરઇ ૨. તથા ગુરુયોગે કરી પૂર્વોક્ત મિથ્યાદર્શન રૂપ વિઘ્નનો જય. ૩. જે માટે ગુરુયોગઇ સમક્તિ પામે જ. એ વિઘ્નનો જોરો જ્ઞાનાભ્યાસ વિના ન ટલઇ. જે માટે જ્ઞાનાભ્યાસે પરિણામ દઢ રાખે, શીતતાપ પ્રમુખમાં ચલે નહીં, જ્વર પ્રમુખમાં કૃતકર્મ અહિયાસઇ, મિથ્યાત્વને જોરે જ્ઞાને સમ્યગ્ જિનવચન ભાવઇ. ૨૦૨ [૧૦-૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુo જેમ આસન આદિથી ટાઢ-તડકાના વિધ્નને દૂર કરાય તેમ ગુરુયોગથી મિથ્યાદર્શન રૂપી વિધ્ન પર જય પમાય. આ વિધ્નનું જોર જ્ઞાનાભ્યાસ વિના ટળે નહીં. જ્ઞાનાભ્યાસથી પરિણામો દઢ થાય, વિધ્નમાં અચલ રહેવાય, જ્વરાદિમાં પૂર્વકર્મોને સહી શકાય અને સમ્પક્ જિનવચન ભાવી શકાય.

# વિનય અધિક ગુણ સાધુનો રે, મધ્યમનો ઉપગાર રે, સિદ્ધિ વિના હોવે નહીં રે, કૃપાહીનની સાર રે. પ્રભુ૦ ૨૦૩[૧૦-૧૦]

બાo હવે સિદ્ધિનામા આશય વખાશે છે. પોતા થકી અધિક ગુણવંત સાધુનો વિનય તે સિદ્ધિનામા આશય વિશેષ આવ્યા વિના હોય નહીં. તથા મધ્યમ ક0 મધ્યમ ગુણવંતા હોય તેહને ઉપગાર કરે તે પણિ સિદ્ધિયોગ વિના હોય નહીં. તથા હીનની ક0 પોતાથી હીનગુણી તેહની સાર ક0 પ્રધાન કૃપા ક0 દયા તે પણિ પછવાડાનું પદ જોડિઇ સિદ્ધિયોગ વિના ન હોય. ૨૦૩ [૧૦-૧૦]

સુo ચોથો સિદ્ધિ નામક ગુણ આશય કહે છે. આ આશય વિના પોતાનાથી અધિક ગુણવંત સાધુનો વિનય આવે નહીં. મધ્યમ ગુણવંતા સાધુ પ્રત્યેનો ઉપકાર પણ સિદ્ધિ યોગ વિના થાય નહીં. પોતાનાથી હીનગુણી પ્રત્યેની દયા પણ આ ગુણ-આશયથી જ આવે.

## વિણ વિનિયોગ ન સંભવે રે, પરને ધર્મે યોગ રે, તેહ વિના જનમંતરે રે, નહીં સંતતિસંયોગ રે. પ્રભુ૦ ૨૦૪[૧૦-૧૧]

બાO હવે વિનિયોગનામા પાંચમો આશય વખાશે છે. વિનિયોગનામા ગુણ વિના ન સંભવે ક૦ ન હોય, પરજીવને ધર્મે જોડવું તે ન હોય. તેહ વિના ક૦ વિનિયોગ વિના જન્માંતરે ક૦ પરભવને વિષે, સંતતિ ક૦ પરંપરાનો સંજોગ, તે નહીં ક૦ ન હોય. એતલે સિદ્ધિનું કાર્ય તે વિનિયોગ છે. યાવત્ સર્વસંવર થાય તિહાં લગે ધર્મ પરંપરા ત્રૂટે નહીં, તથા વિનિયોગનામા ગુણ ન થયો હોય તો ત્રુટી જાઇ, એ સર્વ ગુણ તે જ્ઞાન વિના ન હોય. ૨૦૪ [૧૦-૧૧]

સુo અહીં વિનિયોગ નામનો પાંચમો આશય કહે છે. આ ગુણ વિના પરજીવને ધર્મમાં જોડવું સંભવે નહીં. વિનિયોગ વિના પરભવને વિશે

ધર્મનો સંયોગ થાય નહીં. આ ગુણ વિના ધર્મનું સાતત્ય તૂટી જાય. આ સંઘળા ગુણ જ્ઞાન વિના ન સંભવે.

કિરિયામાં ખેદે કરી રે, દેઢતા મનની નાહિ રે, મુખ્ય હેતુ તે ધર્મનો રે, જિમ પાણિ(ણી) કૃષિ માંહિ રે.

प्रभु० २०५ [१०-१२]

બાO હવે પરમેશ્વરની વાશી મીઠી. તે વાશી સ્તવના દ્વારેં પ્રભુની સ્તવના કરે. તે પ્રભુની સ્તવના તો પ્રભુજીનું ધ્યાન કરીઇં એતલે વીતરાગની સ્તવના જ થઈ. તે પ્રભુનું ધ્યાન તો બિહું ભેદે એક સાલંબન, બીજું નિરાલંબન. તેહમાં સાલંબન તે ચક્ષુ પ્રમુખેં કરી જિનપ્રતિમાદિકનું આલંબન કરીને સમવસરણસ્થ જિનસ્વરૂપનું ધ્યાન કરવું ૧, તથા વીતરાગના શુદ્ધ નિરાવરણ આત્મપ્રદેશ સમુદાય ને કેવલ જ્ઞાનાદિક સ્વભાવનું ધ્યાન કરવું તે નિરાલંબન કહીઇં. 'शुद्ध परमात्मा गुण ध्यानं निरालंबनं' ઇતિ વચનાત્.

હવે ઇહાં તો સાલંબન ધ્યાનની વાત છે. તે સાલંબન કિમ થાય તે કહે છે. જે જુદા જુદા જીવની અપેક્ષાઇ આઠ ચિત્ત[દોષ]ત્યાગ કરે થકે ધ્યાન થાય તે. આઠ ચિત્ત તે કેહાં તે કહે છે. યદ્દક્તં ચતુર્દશે **પોડશકેં**-

<sup>९</sup> खेदोद्वेग°, क्षेपों<sup>\*</sup>त्थानं\*, भ्रांत्यं न्यर्मुं हुगां\*संगै:।<sup>८</sup> युक्तानि हि चित्तानि प्रबंधतो वर्जयेन्मतिमान् ॥ १ ॥'

એ ૮ ચિત્તનેં દોષેં કરી ધ્યાન કરી ન સકે. તેહમાં પ્રથમ ખેદનામા દોષ કહઇં છે. ખેદ ક૦ થાક. પંથે હીંડતાં જિમ થાકેં તેહની પરેં ખેદ દોષે કરી કિરિયામાં મનની દઢતા ક૦ એકાગ્રપશું નાહીં ક૦ ન હોય. એતલઇં કિયામાં પ્રણિધાન ન રહઇં અને તે પ્રણિધાન ધર્મનું મુખ્ય હેતુ છે. જિમ કરસણમાં પાણી તે મુખ્ય હેતુ છે તિમ ક્રિયામાં પ્રણિધાન તે મુખ્ય હેતુ છે. ૨૦૫ [૧૦-૧૨]

સુo વીતરાગની સ્તવના - પ્રભુજીનું ધ્યાન બે પ્રકારે થાય. સાલંબન અને નિરાલંબન. સાલંબનમાં સાક્ષાત્ જિનપ્રતિમાનું આલંબન લઈને ધ્યાન કરવું. જયારે વીતરાગના નિરાવરણ આત્મપ્રદેશનું, કેવળ એમના જ્ઞાનાદિક સ્વભાવનું ધ્યાન તે નિરાલંબન ધ્યાન. આઠ ચિત્તદોષનો ત્યાગ

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

કરીને સાલંબન ધ્યાન થાય. આ આઠ દોષ તે ૧. ખેદ, ૨. ઉદ્વેગ, ૩. ક્ષેપ, ૪. ઉત્થાન, ૫.ભ્રાંતિ, ૬ અન્યમુદ્દ, ૭. રોગ, ૮. આસંગ.

પ્રથમ દોષ ખેદ છે. જેમકે રસ્તે ચાલતાં થાક લાગે, તેવી રીતે ક્રિયામાં મનની એકાગ્રતા-પ્રક્ષિધાન ન રહે. જેમ ખેતીમાં પાણી મુખ્ય હેતુ છે તેમ ક્રિયામાં આ પ્રક્ષિધાન મુખ્ય હેતુ છે.

બેઠાં પણિ જે ઉપજે રે, કિરિયામાં ઉદ્વેગ રે, યોગદ્વેષથી તે ક્રિયા રે, રાજવેઠિ સમ વેગ રે.

प्रंसु० २०६ [१०-१3]

બાO હવઇં ઉદ્વેગ નામા બીજો દોષ વખાશે છે. ઉદ્વેગ ક૦ ખેદ વિના પિષ બેઠાં થકાં ઉદ્વેગ થાય તિણ પરેં ઉદ્વેગ દોષમાં પણ જાણવૂં. બેઠાં થકાં જ પિષ જે ક્રિયા કરે તેહમાં ઉદ્વેગ ઊપજૈ તો તે ક્રિયા કરતાં તે પ્રાણીને સુખ, જે ચિત્તની પ્રસન્નતા તે ક્રિમ ઊપજઇં ? જિવારેં તે ક્રિયામાં ઉદ્વેગ થયો તિવારેં દ્વેષ ઉપનો. તે દેષથી રાજાની વેઠીની પરેં કથંચિત્ ક્રિયા કરે, વેગિ ક૦ ઉતાવલો કરઇ એહવી રાજવેઠીની પરેં કરઇ તેહને જન્માંતરે યોગીના કુલને વિષે જન્મ પણ ન હોય. એ અર્થ પોડશક (૧૪)માં જોઈ લેજયો. ૨૦૬ [૧૦-૧૩]

સુo બીજો દોષ ઉદ્વેગ. ખેદ કે થાક વિનાયે બેઠાં બેઠાં પણ ઉદ્વેગ થાય. બેસીને ક્રિયા કરતાં જો ઉદ્વેગ ઊપજે તો ચિત્તની પ્રસન્નતા ન રહે. ઉદ્વેગથી દ્વેષ ઊપજે. એમ થતાં ક્રિયા રાજવેઠની પેઠે થાય. આવી ક્રિયા કરનાર જન્માંતરે યોગીકુલમાં જન્મ પણ ન પામે.

ભ્રમથી જેહ ન સાંભરે રે, કાંઇ અકૃત કૃત કાજ રે, તેહથી શુભ કિરિયા થકી રે, અર્થવિરોધી અકાજ રે.

प्रभु० २०७ [१०-१४]

બાo હવઇ યદ્યપિ ષોડશકમાં ભ્રાંતિનામા દોષ પાંચમો કહ્યો છે, તથાપિ ઉપાધ્યાયજી ત્રીજો ભ્રાંતિનામા દોષ વર્શવે છે. અનાનુપૂર્વી પણ વ્યાખ્યાનું અંગ છઇ, ઇતિ. હવે ભ્રાંતિનો અર્થ. ભ્રાંતિ કo વસ્તુ અન્ય હોય તિહાં અન્ય જાણે. જિમ શુક્તિકાને વિષે ૨જતની ભ્રાંતિ થાય, તહત્ ભ્રમેં કરી જેહ વસ્તુ સાંભરે નહીં. મેં કર્યું અથવા ધર્મકરણી નથી કર્યું, ૧૫૪ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ઉપલક્ષણથી મ્હેં ઉચ્ચર્યો કે એ પાઠ નથી ઉચ્ચર્યો ઇત્યાદિ. તે શુભક્રિયા થકી પણ અર્થવિરોધી એહવૂં જે અકાજ ક૦ ઇષ્ટફલ રૂપ જે કાર્ય તે ન થાઇં તેહને અકાજ કહિઇં. ૨૦૭ [૧૦-૧૪]

સુo ત્રીજો ભ્રાંતિ દોષ ('ષોડશક'માં આ દોષ પાંચમો છતાં ઉપા. પશોવિજયજીએ એને ત્રીજા દોષ તરીકે વર્ણવ્યો છે.) ભ્રાંતિમાં એક વસ્તુ બીજી તરીકે દેખાય. જેમ કે છીપમાં રજતની ભ્રાંતિ થાય. આવી ભ્રાંતિથી ધર્મકૃત્ય કર્યું કે ન કર્યું, પાઠ ઉચ્ચર્યો કે નહીં એવી દ્વિધામાં ક્રિયા થઇ હોવા છતાં અકાજ રહે - ઇષ્ટકલરૂપ કાર્ય ન થાય.

શાંતવાહિતા વિણ હોવે રે, જે યોગેં ઉત્થાન રે, ત્યાગ યોગ્ય છે તેહથી રે, અણછંડાતું ધ્યાન રે. પ્રભુ૦ ૨૦૮ [૧૦-૧૫]

બા૦ હવે ઉત્થાનનામા ચોથો દોષ વર્શવે છઇં. ઉત્થાન ક૦ ચિત્તની અપ્રશાંતતા, મન પ્રમુખની ઉચ્છુકતા થકી જિમ કોઈક પુરુષ મદિરા પ્રમુખે કરી મદાવષ્ટબ્ધ થયો હોય તિશિ પરેં જે યોગોં ક૦ જે યોગને ઉત્થાન ક૦ ઉત્થાનદોષે કરીને, શાંતિવાહિતા વિણ હોય ક૦ શાંતિવાહિતા ન હોય, એતલે જે ક્રિયા કરે તેહમાં ઉદ્દેગ રહે પણ ઠરણ ન હોય. પણ તે ક્રિયા કેહવી છે તે કહે છે. ત્યાગ યોગ્ય છે ક૦ ત્યજવા યોગ્ય છે, પણ તેહથી ક૦ તે ત્યાગ યોગ્ય કિયાથી અણછંડાતું ધ્યાન ક૦ છંડાતું-ત્યજાતું નથી એહવું ધ્યાન છે. જિમ કોઈ પ્રાણીઇ દીક્ષા લીધી હોય અને સર્વથા મૂલોત્તર ગુણ નિર્વાહ કરવા અસમર્થ છઇં તે પ્રાણીને વિધિપૂર્વક જિમ શ્રાવકાચાર ગ્રહેવાનો ઉપદેશ દીજીએ છીઇં તે લિંગ ત્યજવો યોગ્ય છે, પણ લોકની નિંદા પ્રમુખેં અણછંડાતું છે. યતઃ ઉપદેશમાલાયાં-[ગા-પ૦૧]

'जइ न तरिस धारेउं, मूलगुणभरं सउत्तरगुणं च । मुत्तूण तो तिभूमिं, सुसावगत्तं वरतरागं ॥ १ ॥' २०८ [१०-१५]

સુo યોથો ઉત્થાન દોષ. એટલે કે ચિત્તની અપ્રશાંતતા. આ દોષને લઈને વ્યક્તિ જે કિયા કરે તેમાં શાંતવાહિતા ન હોય. આવી કિયા ત્યાજય છે. પણ લોકનિંદા વ.ને કારણે કરતો રહે છે - છોડતો નથી. જેમ કોઈ દીક્ષિત મૂલ-ઉત્તર ગુણ સર્વથા નિર્વાહ ન કરી શકે તેને શ્રાવકાચાર ગ્રહવાનો ઉપદેશ આપીએ કે સાધુવેશ ત્યજવો યોગ્ય છે, પણ લોકનિંદાને કારણે છાંડી શકાતો નથી.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

# વિચિ વિચિ બીજા કાજમાં રે, જાઈ મન તે ખેપ રે, ઊખણતાં જિમ શાલિનું રે, ફલ નહીં તિહાં નિર્લેપ રે.

प्रभु० २०५[१०-१ ह]

બાo હવઇ પાંચમો ખેપનામા દોષ કહે છે. જે ક્રિયા માંડી હોય તે ક્રિયામાં વિચિ વિચિ બીજા કાર્યમાં મન જાઇ તે ખેપ કહીઇ. ઉખણતાં કo ઉપાડી ઉપાડીને વારંવાર એહવી જે શાલિ તે શાલિનુ નિર્લેપ કo ચોખું ફલ નહીં કo ફલ ન થાય, એતલે એ ભાવ જે એક વાર શાલિ ઉખાડીને વાવે તો ફલ થાય, પણિ વારેવારે ઉપાડી ઉપાડી વાવે તો ફલ ન થાય, તિમ ઇંહા વારંવાર પ્રારંભિત ક્રિયા મૂકી અન્ય ક્રિયામાં મન જાય તે ફલ ન પામઇં. ૨૦૯ [૧૦-૧૬]

સુo પાંચમો દોષ ક્ષેપ છે. જે ક્રિયા આરંભી હોય એમાં વચ્ચે વચ્ચે અન્ય કાર્યોમાં મન જાય તે ક્ષેપદોષ છે. જેમ વારંવાર ઉખાડેલી શાલિ વાવતાં ફળ ન આપે તેમ વારંવાર આરંભેલી ક્રિયા મૂકીને અન્ય ક્રિયામાં મન જાય તેનું ફળ મળે નહીં.

એક જ ઠામેં રંગથી રે, કિરિયામાં આસંગ રે, તેહ જ ગુણઠાણેં થિતિ રે, તેથી ફલ નહીં ચંગ રે.

प्रभु० २१०[१०-१९]

બા૦ હવે આસંગ નામા છક્ષો દોષ કહે છે. આસંગ ક૦ રાગ કહીઇ. જે કિયા કરતો હોય તેહમાં ઇદમેવ સુંદર એહવો જ રંગ તે આસંગનામા દોષ કહીઇ. જે કારણે તે અનુષ્ઠાન શાસ્ત્રોક્ત છે તોહિ પણ તેહમાં રાગ [રંગ]નું જે ઘર છે તે દોષરૂપ છે. તેહ જ ગુણઠાણે થિતી ક૦ તેહવે ને તેહવે ગુણઠાણે રહે પણિ આગલિ ગુણઠાણે વધે નહીં. જિમ [મહા]વીર ઉપર ગૌતમ સ્વામીને રાગ હતો તે કારણે તન્માત્ર ગુણસ્થાનક સ્થિતિ રહી પણ મોહકર્મનું ઉન્મૂલન કરીને કેવલજ્ઞાન રૂપ જે ફલ ચંગ ક૦ મનોહર નહીં ક૦ ન થયું તે કારણઇ તિણે અર્થિઇ આસંગને દોષ જાણવી. વલી એહનો જ અર્થ મોડશ્યૃત્તિમાં જોયો. ૨૧૦ [૧૦-૧૭]

સુ૦ છક્કો આસંગ દોષ. જે ક્રિયા કરે તેમાં આજ સુંદર છે તેવો

આગ્રહ તે આસંગ દોષ છે. અનુષ્ઠાન શાસ્ત્રોક્ત હોય તો પણ તેમાં જે રંગ [રાગ] છે તે દોષરૂપ છે. તેથી એ જ ગુણસ્થાનકે રહે, આગળ વધે નહીં. વીરપ્રભુ ઉપરના રાગને કારણે ગૌતમસ્વામીને ગુણસ્થાનક યથાવત્ રહ્યું, પણ મોહકર્મ ઉચ્છેદાઈને કેવલજ્ઞાન ન થયું.

## માંડી કિરિયા અવગણી રે, બીજે ઠામે હર્ષ રે, ઇષ્ટ અર્થમાં જાણીઇ રે, અંગારાનો વર્ષ રે. પ્રભુ૦ ૨૧૧ [૧૦-૧૮]

બાo હવે અન્યમુદ્દ્ નામા સાતમો દોષ કહે છે. પ્રારંભિત કાર્ય થકી અન્ય સ્થાનકે હર્ષ એહ અન્યમુદ્દ્નો અર્થ. હવે ગાથાર્થ કહે છે. માંડી કિરિયા ક0 જે કિયા કરે છે. તેહ અવગણી ક0 આદર મૂકીને બીજે ઠામે હર્ષ ક0 બીજી કિયામાં હર્ષ રાખે, એતલે ચૈત્યવંદન કરતો હોય ને સામાયિકમાં હર્ષ, ઇમ સામાયિક કરતો હોય ને ચૈત્યવંદનમાં હર્ષ. તેહ પ્રાણીનઇ ઇષ્ટ અર્થ ક0 વાંછિત અર્થમાં અંગારાનો વર્ષ ક0 અંગારાનો વરસાત વરસે છે. એતલે માંડી કિયામાં જે અણાદર છે તે સર્વ દોષનું મૂલ છે. ૨૧૧ [૧૦-૧૮]

સુo સાતમો દોષ અન્યમુદ્દ. આરંભેલી ક્રિયાને અવગણીને બીજી ક્રિયામાં હર્ષ રાખવો તે અન્યમુદ્દ દોષ. જેમકે ચૈત્યવંદન કરતાં સામાયિકમાં હર્ષ કરે. આવા પ્રાણીને વાંછિત અર્થમાં અંગારાની વર્ષા થાય. તાત્પર્ય કે માંડેલી ક્રિયાનો અનાદર સર્વ દોષનું મૂળ છે.

## રોગ હોઈ સમઝણ વિના રે, પીડા-ભંગ સ્વરૂપ રે, શુદ્ધ ક્રિયા ઉચ્છેદથી રે, તેહ વંધ્ય કલ રૂપ રે. પ્રભુ૦ ૨૧૨ [૧૦-૧૯]

બાo હવે આઠમો રોગનામા દોષ કહે છે. રોગ હોય કo રોગનામા દોષ કહિયેં. હવે ત્રિણ પદનો અર્થ ભેલો લિખીઇ છે. તે રોગનામા દોષ કહેવો છે? પીડાભંગ સ્વરૂપ કo પીડા સ્વરૂપ અથવા ભંગ સ્વરૂપ. સમઝણ વિના પદ છે તે શુદ્ધ ક્રિયાને જોડીઇ તિવારે અર્થ: જે સમઝિણ પાખે શુદ્ધ ક્રિયાનો ઉચ્છેદ કરે પણ અશુદ્ધ ક્રિયા કરે ખરો. એ રીતે શુદ્ધ ક્રિયાને પીડા થઇ, અથવા શુદ્ધ ક્રિયાનો ભંગ થયો એ ર(બે) અર્થ રોગના થયા. એતલે એ ભાવ જે રોગ દોષ થકે શુદ્ધ ક્રિયાનો ઉચ્છેદ તે વિનાશ કરે તેહ વંધ્યક્લ કo તે શુદ્ધ ક્રિયા વાંઝિયા કલ રૂપ થાય. ૨૧૨[૧૦-૧૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુo આઠમો રોગ દોષ. સમજણ વિના શુદ્ધ ક્રિયાને પીડા થાય અર્થાત્ હાનિ થાય અથવા તે શુદ્ધ ક્રિયા છૂટી જાય એ ઉચ્છેદ કહેવાય. આવા રોગદોષથી શુદ્ધક્રિયાનો ઉચ્છેદ અથવા પીડા થવાથી તે ક્રિયા વંધ્ય થઈ જાય.

માનહાનિથી દુખ દિઈ રે, અંગ વિના જિમ ભોગ રે, શાંતોદાત્તપણા વિના રે, તિમ કિરિયાનો જોગ રે.

प्रसु० २१३[१०-२०]

બાO એ આઠે દોષે રહિત હોય તેહને શાંતાદિક ગુણ આવે. તે માટે વલી એક શાંત, બીજો ઉદાર એ ર(બે) ગુણ વખાણે છે. માની પુરુષને જિમ માનની હાણી થાય તેતલે દુઃખ ઊપજે. અંગ વિના કO અંગોપાંગે હીન હોય અને ભોગની સામગ્રી સ્ત્રી પ્રમુખ મિલી હોય તે જિમ ચિત્તને દુઃખ આપે અથવા જિમ ભોગની સામગ્રી મિલી હોય તોહી પણ માનહાનિથી કO પ્રમાણહીન અધિકા-ઉછા ભોગવે તો દુખ દિઇ, તથા અંગ વિના પણ દુખદાઇ થાય તિમ શાંત-ઉદાત્ત ગુણ આવ્યા વિના કિરિયાનો યોગ પણ એહવો જાણવો. તેહ જ શાંતઉદાત્તનો અર્થ કહે છે. ૨૧૩ [૧૦-૨૦]

સુo જેમ માની પુરુષને માનહાનિથી દુ:ખ થાય અને વિકલાંગ પુરુષને ભોગની સામગ્રી મળી હોવા છતાં ચિત્તને દુ:ખ આપે તેમ શાંત અને ઉદાત્ત એ બે ગુણ વિના ક્રિયાનો યોગ પણ એવો જ જાણવો.

શાંત તે કષાય અભાવથી રે, જે ઉદાત્ત તે ગંભીર રે, ક્રિરિયા દોષ ત્યજી લહે રે, તે સુખજસ ભર ધીર રે.

प्रभु० २१४ [१०-२१]

બાo શાંત તે કહિઇં જે કષાયનો અભાવ. ઉદાત્ત તે કહિઇં જે ગંભીર હોય. એહવા પ્રાણી ક્રિયામાં દોષ લાગતા હોય તે ત્યજીનઇં **લહે** ક૦ પામે, તે **ધીર** ક૦ ધીર પુરુષ સુખનો, જસનો ભર ક૦ સમૂહ.૨૧૪ [૧૦-૨૧]

સુo શાંત એટલે કષાયનો અભાવ. ઉદાત્ત તે ગંભીર હોય. આવા ધીર જીવો કિયામાં લાગતા દોષ ત્યજીને સુખ-યશનો સમૂહ પામે.

(આ ઢાલમાં ટબાના શ્લોક ૧૩૧, અક્ષર ૧૨ છે.)

१५८

#### ઢાળ અગિચારમી

બાo પૂર્વ ઢાલને અંતે શાંત-ઉદાત્ત ગુણ વખાણ્યા. તે શાંત-ઉદાત્ત ગુણ તો ધર્મરૂપ છે. તે ધર્મરૂપ રત્નની યોગ્યતા કોને હોય તે દૂહામાં કહે છે.

(દૂહા)

એકવીસ ગુણ પરિણમેં, જાસ ચિત્ત નિતમેવ, ધરમરતનની યોગ્યતા, તાસ કહે તું દેવ. ૨૧૫ [૧૧-૧]

બાo એ એકવીસ ૨૧ ગુણ પરણમ્યા હોય જેહના ચિત્તમાં નિત્યમેવ ક૦ નિરંતર તેહ જીવને ધર્મ જે દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ રૂપ રતનની યોગ્યતા હે દેવ! તુમ્હે કહો છો. ૨૧૫ [૧૧-૧]

સુo જેના ચિત્તમાં ૨૧ ગુણ પરિણમ્યા હોય તે જીવને હે દેવ ! ધર્મરત્નની યોગ્યતા હોય.

ખુદ નહી <sup>૧</sup>, વલી રૂપનિધિ <sup>૧</sup>, સોમ <sup>૩</sup>, જનપ્રિય ધન્ય <sup>૪</sup>, ક્રૂર નહીં <sup>૫</sup>, ભીરુ વલી <sup>૬</sup>, અશઠ <sup>૭</sup>, સાર દખિવ્ન <sup>૯</sup>.

₹ [₹ [₹ ₹ ]

બાo એ ૨૧ ગુણ દ્રવ્ય શ્રાવકના છે તે સંક્ષેપે કરી કહે છે. વિસ્તારે આગલ કહેસ્યે.

ક્ષુદ્રમતિ ન હોય એતાવતા ગંભીર હોય ૧. રૂપનો નિધાન હોય એતાવતા સ્પષ્ટ પંચેંદ્રી હોય ૨. સૌમ્ય હોય એતાવતા સ્વભાવે અપાપકર્મ હોય ૩. જનપ્રિય ક૦ લોકને વલ્લભ હોય એતાવતા સદા સદાચારચારી પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૪, **ધન્ય** ક૦ પ્રશંસા કરવા યોગ્ય છે. **કૂર નથી** ક૦ અકિલષ્ટ ચિત્ત હોય એતાવતા સંકલેશ પરિણામિ ન હોય પ. ભીરૂ ક૦ આલોક-પરલોકના અપાયથી બીહતો રહે દ. અશૃઠ ક૦ પરને ઠગે નહીં ૭. સાર દખિપ્ર ક૦ પ્રધાન દાક્ષિણ્યગુણવંત હોય એતાવતા પરની પ્રાર્થનાનો ભંગ ન કરે ૮. ૨૧૬ [૧૧-૨]

સુo શ્રાવકના ૨૧ ગુણ સંક્ષેપમાં કહે છે. વિસ્તારથી આગળ કહેશે. ૧. ક્ષુદ્રમતિ ન હોય, ૨. રૂપવાન હોય, ૩. સૌમ્ય હોય, ૪.જનપ્રિય અને ધન્ય હોય, ૫. ક્રૂર ન હોય, ૬. પાપભીરુ હોય, ૭. અશઠ હોય, ૮. દાક્ષિણ્યવંત હોય.

## લજ્જાલુઓ <sup>૯</sup> દયાલુઓ <sup>૧૦</sup> સોમદિક્રી મજઝત્થ<sup>૧૧</sup> ગુણરાગી <sup>૧૨</sup> સતકથ <sup>૧૩</sup> સુપખ <sup>૧૪</sup> દીરઘદરશી <sup>૧૫</sup> અત્થ. ૨ ૧૭ [૧૧-૩]

બા૦ લજ્જાલુઓ ક૦ સ્વકુલાદિકની લજ્જાવંત એતાવતા અકાજવર્જક ૯, દયાલુઓ ક૦ પ્રાણીની અનુકંપાવંત ૧૦, સોમદેષ્ટિ=યથાવસ્થિત વિચારની દેષ્ટિ છે, દૂરદોષત્યાગી તે સોમદેષ્ટિ કહીઇ તેહજ, મજ્ઝત્થ ક૦ મધ્યસ્થ રાગદ્વેષ રહિત એતલે સોમદેષ્ટિ અને મધ્યસ્થ એ બે પદેઇ એક જ ગુણ કહીઇ ૧૧, ગુણરાગી ક૦ ગુણીજીવનો પક્ષપાતી હોય ૧૨, સતકથ ક૦ ભલી કથાના કહેનારા એતાવતા ધર્મકથા વાહલી છે જેમને ૧૩, સુપખ ક૦ સુશીલ અનુકૂલ પરિવારયુક્ત હોય ૧૪, દીરઘદરશી ક૦ અનાગત કાલ વિચારીનઇ પરિણામ સુંદર કાર્યકારી, અત્થ ક૦ એ અર્થ છે. ૧૫. ૨૧૭ [૧૧-૩]

સુo ૯. લજ્જાવંત હોય, ૧૦. દયાળુ હોય, ૧૧. સૌમ્પદેષ્ટિ અને મધ્યસ્થ હોય, ૧૨ ગુણરાગી હોય, ૧૩. સત્કથ - સત્યભાષી, ધર્મકથાપ્રિય હોય, ૧૪. સુપક્ષ - સુશીલ પરિવારવાળો હોય, ૧૫. દીર્ધદર્શી હોય.

વિશેષજ્ઞ ¹૬ વૃદ્ધાનુગત ¹૭ વિનયવંત ¹૮ કૃતજાણ ¹૯, પરહિતકારી રે૦ લબ્ધલખ રે૧ ગુણ એકવીસ પ્રમાણ. ૨૧૮ [૧૧-૪]

બા૦ વિશેષજ્ઞ ક૦ પક્ષપાતરહિતપણે ગુણદોષવિશેષનો જાણ ૧૬, વૃદ્ધાનુગત ક૦ પરિણતમતિ પુરુષને સેવનારા છે ૧૭, વિનયવંત ક૦ ૧૬૦ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો ગુણાધિક પુરુષને વિશે ગૌરવકર્તા ૧૮, કૃતજાણ ક૦ પરનો ઉપગાર વિસારે નહીં ૧૯, પરહિતકારી ક૦ નિર્લોભી થકો પરોપકાર કરે એતાવતા દાક્ષિણ્ય ગુણ તે પરનો પ્રાર્થ્યો ઉપગાર કરે, પરઉપગારી પોતાથી ઉપગાર કરે એતલો આઠમા ગુણમાં તથા વીસમા ગુણમાં વિશેષ જાણવો ૨૦, લબ્ધલક્ષ ક૦ ધર્માધિકારી. અયમ્ ભાવાર્થ: 'लब्ध इव प्राप्त इव लक्ष्यो लक्षणीयो धर्मानुष्ठानव्यवहारो येन स लब्धलक्ष्य: सुशिक्षणीय.'[ધર્મરત્ન પ્રકરણવૃત્તિ, ગાથા ૭ની વૃત્તિ] ઇતિ ૨૧. એ એકવીસ ગુણસંપન્ન તે ધર્મરત્નને યોગ્ય. ૨૧૮ [૧૧-૪]

સુ૦ ૧૬.વિશેષજ્ઞ હોય, ૧૭. વૃદ્ધાનુગત હોય, ૧૮. વિનયવંત હોય, ૧૯. કૃતજાણ હોય, ૨૦. પરહિતકારી હોય. ૨૧. લબ્ધલક્ષ હોય. આ ૨૧ ગુણે સંપત્ર તે ધર્મરત્નને યોગ્ય.

## ખુદ નહીં તે જેહ મનિ, અતિ ગંભીર ઉદાર, ન કરેં જન ઉતાવલો, નિજ પરનો ઉપગાર. ૨૧૯ [૧૧-૫]

બાંo હવે વિસ્તારે કહે છે. ખુદ ક૦ અક્ષુદ્ર તેહનિં કહીઇં જેહ મનેં ક૦ જેહનું મન અતિગંભીર હોય, ઉદાર હોય, તુચ્છ ન હોય. ઉતાવલો જન હોય તે નિજને-પોતાને તથા પરને ઉપગાર ન કરે. એતલે ગંભીર હોય તે પરને પોતાને ઉપગાર કરઇં પશ્ચિ ઉતાવલો હોય તે ન કરી સકે. ૧ [પહેલો ગુણ] ૨૧૯ [૧૧-૫]

સુ૦ હવે ૨૧ ગુણ વિસ્તારથી-

૧.અક્ષુદ્ર તે છે જેનું મન અતિગંભીર, ઉદાર, અતુચ્છ છે. ઉતાવળિયો સ્વ-પરઉપકાર ન કરી શકે.

### શુભ સંઘયણી રૂપનિધિ, પૂરણ અંગ-ઉપંગ, તે સમર્થ સહજે ધરેં, ધર્મ પ્રભાવન ચંગ. ૨૨૦ [૧૧-૬]

બાo શુભ ક૦ ઉત્તમ સંઘયણવંત હોય, રૂપનો નિધાન હોય, પૂરણ ક૦ સંપૂર્ણ અંગ-ઉપાંગ હોય, પંચેંદ્રિય પરવડાં હોય, તે સમર્થ હોય ધર્મકરણી કરવાને સહજેં, ધર્મની પ્રભાવના કરવા સમર્થ હોય, પણિ નંદીષેણ હરિકેશિ પ્રમુખ સાથે વિરોધી ન ગણયો તે માટે [=કેમ કે] તે પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ ૧૬૧

પણ સંપૂર્ણ અવયવવંત હુંતા તથા આ વચન તે પ્રાયિક છે. શેષ ગુણયુક્ત હોય તો રૂપનું પ્રયોજન કોઈ નથી.૨. [બીજો ગુણ] ૨૨૦ [૧૧-૬]

સુ૦ ૨. સંઘયણવંત, રૂપનો નિધાન, સંપૂર્ણ અંગોપાંગવાળો, ધર્મકરણી કરવાને સમર્થ હોય. અહીં નંદીષેણ-હરિકેશી સાથે વિરોધ ન ગણવો કેમકે તેઓ સંપૂર્ણ અવયવવંત હતા. શારીરિક સોંદર્ય અનિવાર્ય નથી.

## પાપકર્મ વરતેં નહી, પ્રકૃતિ સોમ જગ મિત, સેવનીક હોવેં સુખેં, પરનેં પ્રશમ નિમિત્ત. ૨૨૧ [૧૧-૭]

બાo પાપકર્મ ક૦ આક્રોશ-વધ-હિંસા-ચોરી પ્રમુખને વિશે ન પ્રવર્તે. આજીવિકા પ્રમુખ કારણ ટાલીનેં સહજેં સૌમ્ય સ્વભાવ, અબીહામણો, સહુ જગતને વિષે મિત્રાઇ હોય. તેહને સુખે લોક સેવી સકે. પરનેં પ્રશમ ક૦ સમતાનું કારણ હોય. ૩. એ પ્રકૃતિ સોમનામા ત્રીજો ગુણ થયો. ૨૨૧ [૧૧-૭]

સુo ૩. આક્રોશ, હિંસા, ચોરી વ.માં ન પ્રવર્તે. સૌમ્ય સ્વભાવવાળો અને સર્વ જગત સાથે મૈત્રી રાખે. લોક એને સુખેથી સેવી શકે, સમતાના કારણ રૂપ હોય.

## જન વિરુદ્ધ સેવે નહીં, જન પ્રિય ધર્મે સૂર, મલિન ભાવ મનથી ત્યજી, કરી સકેં અક્રૂર. ૨૨૨ [૧૧-૮]

બાo જન વિરુદ્ધ ક૦ ઇહાં જન શબ્દે લોક કહિઇં તથા લોકમાં ઇહલોક, પરલોક અને ઉભયલોક પણ આવે. એતલે એ ભાવાર્થ જે ઇહલોક વિરુદ્ધ ન સેવે. યદુક્તં :- [ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિ, ગા. ૧૧નીવૃત્તિ]

'सव्यस्स चेव निंदा, विसेसओ तहय गुणसिमद्धाणं । उजुधम्मकरणहसणं, रीढा जणपूर्याणज्जाणं ॥ १ ॥ बहुजणित्रुद्धसंगो, दोसाचारलंघणं तह य । उब्बणभोगो य तहा, दाणाइ वि पयडमत्रे ओ ॥ २ ॥ साहुवसणंमि तोसो, सइ सामत्थंमि अपडिआरो अ । एमाइयाणि इत्थं, लोगिवरुद्धाइं नियाणंति ॥ ३ ॥

તથા પરલોગ વિરુદ્ધ ખરકર્મ્માદિ પનર કર્માદાન તથા ઉભયલોક વિરુદ્ધ ઘૂતાદિ સાત વ્યસન, એ સર્વ ન હોય તથા **ધર્મ્મ સૂર** ક૦ ધર્મ્મનો અધિકારી હોય એ ચોથો ગુણ થયો.

મલિન ભાવ મનથી ત્યજીને કરી સકે ક૦ ધર્મ કરી સકે. એતલું ધર્મપદ બાહિરથી લીજે. તે અકૂર કહીઇં. જે કારણ માટે લોકપ્રિય તથા અકૂર એ ૨ (બે) ગુણનો લક્ષણ 'ધર્મરત્નપ્રકરણ' [ગા.૧૧-૧૨] મધ્યે ઇંમ જ વખાણ્યું છે. યથા -

'इह-परलोय विरुद्धं न सेवए दाण-विणय-सीलड्डो । लोयप्पिओ जणाणं, जणेइ धम्मंमि बहुमाणं ॥ १ ॥ कूरो किलिटुभावो, सम्मं धम्मं न साहिउं तरइ । इय सो न इत्थ जोगो, जोगो पुण होइ अकूरो ॥ २ ॥

એ ગાથાનેં અનુસારે અર્થ કર્યો છે. વલી વિશેષબુદ્ધિ અવિરોધપણેં સૂઝે તો વિશેષ કરયો. [પાંચમો ગુણ] ૨૨૨ [૧૧-૮].

સુo ૪. ઇહલોક વિરુદ્ધ ન સેવે, પરલોક વિરુદ્ધ ખરકર્મ આદિ પંદર કર્માદાન ત્પજે, ઉભયલોક વિરુદ્ધ દ્યૂત આદિ સાત વ્યસન ત્પજે, ધર્મમાં શૂર હોય, ૫.મનથી મલિન ભાવ ત્યજીને ધર્મ કરે તે અકૂર છે

ઇહ-પરલોક અપાયથી, બીહે ભીરુક જેહ, અપયશથી વલી ધર્મનો, અધિકારી છે તેહ. ૨૨૩ [૧૧-૯]

બાo હવે ભીરુ ગુણ વખાણે છે. ઇહલોક તથા પરલોકના અપાયથી ક૦ કષ્ટથી બીહેં તથા વલી અપયશથી બીહેં. ઇહાં બીહેં પદ વલી જોડીઇ. તે ભીરુ કહીઇ. તે ધર્મનો અધિકારી જાણવો. [દક્ષે ગુણ]. ૨૨૩ [૧૧-૯]

સુ**૦** *೯. ઇહલોક-પરલોકના કષ્ટથી તથા અપયશથી ડરે તેને ધર્મનો* અધિકારી જાણવો.

અશઠ ન વંચે પરપ્રતેં, લહે કીર્ત્તિ વિશ્વાસ, ભાવ સાર ઉદ્યમ કરે, ધર્મ ઠામ તે ખાસ. ૨૨૪ [૧૧-૧૦]

બા૦ અશઠ ક૦ માયાવી નહીં એ ગુણવંત પરને વંચે નહીં. લોકમાં કીર્તિ પામે. પ્રશંસવા યોગ્ય હોય. લોક પણિ વિશ્વાસ તેહનો કરે. ભાવ સાર ક૦ સ્વચિત્ત રીઝવે પણ પર રીઝવવા માટે [ઉદ્યમ] ન કરે. તથા ચોક્તં-પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૧૬૩

#### 'भूयांसो भूरिलोकस्य चमत्कारकरा नरा: । रंजयंति स्वचित्तं ये, भूतले ते तु पंचषाः' ९

[ધર્મરત્ન પ્ર., ૧૪મી ગાથાની વૃત્તિ]

ઇત્યાદિ. તથા ધર્મઠામને વિષે **ખાસ** ક**૦ રૂ**ડો ઉદ્યમ કરે. એ ગુણ સાતમો. ૨૨૪ [૧૧-૧૦]

**સુ૦** ૭. કપટરહિત એવો ગુણવંત અન્યને છેતરે નહીં. લોકમાં તે કીર્તિ-વિશ્વાસ સંપન્ન કરે. ધર્મ-ઠામને વિશે રૂડો ઉદ્યમ કરે.

નિજ કારય છાંડી કરી, કરે અન્ય ઉપકાર, સુદખિત્ર જન સર્વને, ઉપાદેય વ્યવહાર. ૨૨૫ [૧૧-૧૧]

બાo પોતાનું કાર્ય છાંડીને કo પડતું મૂકીને પણિ પરઉપગાર કરે. જે જે ઇહલોક-પરલોકને વિષે હિતદાઇ ઉપગાર કરે, પણ પાપહેતુઇં ન પ્રવર્ત્તે તે સુદાક્ષિણ્ય ગુણ કહીઇં. જન સર્વને કo સર્વ લોકને ઉપાદેય વ્યવહાર કo આદેય વાક્ય હોય. વ્યવહાર તે વાક્યવ્યવહાર ૮. [આઠમો ગુણ]. ૨૨૫ [૧૧-૧૧]

સુo ૮. સ્વકાર્ય છોડીને પણ હિતદાયી પરોપકાર કરે, પાપહેતુમાં ન પ્રવર્તે તે દાક્ષિણ્યવંત કહેવાય. અને લોક એની વાત માને.

અંગીકૃત ન ત્યજે ત્યજે, લજ્જાલુઓ અકાજ, ધરે દયાલુ ધર્મની, દયા મૂલની લાજ. ૨૨૬ [૧૧-૧૨]

બાo ધર્મકાર્ય અંગીકાર કર્યું ન તજે તથા અકાજ જે - અકાર્ય તે તજઇ. તેહને લજાલુ કહીઇ. ૯ [નવમો ગુણ]. તથા દયાલુ તેહનેં કહીઇ જે દયામૂલ ધર્મની લાજ ધરે. એતલે દયામૂલ ધર્મ ન લોપઇ. ૧૦ [દસમો ગુણ]. ૨૨૬ [૧૧-૧૨]

સુo ૯. સ્વીકારેલું ધર્મકાર્ય ન ત્યજે, અકાર્યને ત્યજે તે લજ્જાળુ કહેવાય. ૧૦. જે દયામૂલ ધર્મ ન લોપે તે દયાળુ.

બાં હવે મધ્યસ્થ સોમદેષ્ટિ નામા ૧૧મો ગુણ વખાણે છે. મધ્યસ્થ કં કોઇ દર્શન ઉપરિ પક્ષપાત નથી. સોમદેષ્ટિ કં દ્વેષ રહિત દેષ્ટિ-દરશન છે જેહને તે મધ્યસ્થ સૌમ્યદેષ્ટિ કહીઇં. તથા ધર્મનો મર્મ અવિતથ કં યથાર્થ લહેં કં જાણાં. સગુણ, નિર્ગુણ, અલ્પગુણ, બહુગુણ, સર્વ પાખંડી નિરૂપિત જે ધર્મ તે કનક પરીક્ષક પુરુષની પરેં જાણો. ગુણ જે જ્ઞાનાદિકના ગુણ તેહનો સદા સંબંધ કરતો તથા દોષ-અનર્થના કરનારા તે સર્વ વરજે. ૧૧ [૧૧મો ગુણ]. ૨૨૭ [૧૧-૧૩]

સુ0 ૧૧. જેને કોઈ દર્શન ઉપર પક્ષપાત નથી અને જેની દ્વેષરહિત દિષ્ટિ છે.તેની મધ્યસ્થ–સૌમ્યદેષ્ટિ છે. તે ધર્મનો મર્મ પથાર્થ જાણે છે. ગુણનો સદા સંયોગ કરે અને અનર્થકારી સર્વ દોષને ત્યજે.

### ગુણરાગી ગુણ સંત્રહે, દૂસેં ન ગુણ અનંત, ઉવેખે નિરગુણ તથા, બહુમાને ગુણવંત. ૨૨૮ [૧૧-૧૪]

બાo ગુણનો રાગી હોય [તે] ધર્મી ઉપરેં રાગ ધરેં તથા ગુણનો સંગ્રહ કરે. નવા ગુણ અંગે આણઇં. દૂસેં ક૦ દૂખવે નહીં. ગુણ અનંત ક૦ ઘણા ગુણવંતિને. એતલે એ ભાવ જે ગુણ ઘણા હોય અને કદાચિત્ કોઈ દોષ હોય તોહી તેહિને દૂખવે નહીં. યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ૧૯મી ગાથાની વૃત્તિ]

'भूरिगुणा विरलच्चिय, इक्कगुणो बहु जणो न सव्वत्थ । निद्दोसाण वि भद्दं, पसंसिमो थोवदोसे वि ॥ १ ॥'

ઇત્યાદિ. તથા નિરગુણને ઉવેખે ક૦ દૂખવે નહીં, તિમ સ્તવે પણ નહીં તથા ગુણવંત જે દેશવિરતીવંતને બહુમાન કરે. 'ધન્ય એ, ધન્ય એહનો અવતાર' ઇત્યાદિ. એ ગુણરાગી નામા ૧૨મો ગુણ થયો.૨૨૮ [૧૧-૧૪]

સુ૦ ૧૨. ગુણરાગી ધર્મ પર રાગ કરે, ગુણનો સંગ્રહ કરે. કોઈ વ્યક્તિમાં ઘણા ગુણ હોય અને કદાચિત કોઈ દોષ હોય તો પણ તેને દુખવે નહીં, અને નિગુણની ઉપેક્ષા કરે.

અશુભ કથા કલુષિતમતિ, નાસે રતનવિવેક, ધમ્માર્થી સત્કથ હુઈ, ધર્મ્મ નિદાન વિવેક.૨૨૯ [૧૧-૧૫]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાO અશુભ કથા જે રુત્યાદિ કથા તેણે કરી કલુષિત મતિ થઈ છે જેહને તે પ્રાણીને વિવેક રૂપ રત્ન,સદસદ્ વસ્તુનું પરિજ્ઞાન, તદ્ભૂપ રત્ન તો નાસઇં. તે માટે ધર્માર્થી થકો સત્કથક હોય, તીર્થંકર-ગણધર-મહર્ષિ પ્રમુખનાં ચરિત્ર કહે. ધર્માર્થી ધર્મનો અર્થી થકો. એહ સત્કથા જ ધર્મનું નિદાન છે.વિવેક ક૦ વિભાગ છે જે અશુભ કથાનો ત્યાગ, શુભ કથા કરવી.૧૩ [૧૩મો ગુણ]. ૨૨૯ [૧૧-૧૫]

સુ0 ૧૩. સત્કથક હોય. તીર્થંકર-ગણધર-મહર્ષિ આદિનાં ચરિત્ર કહે. કેમકે આ સત્કથા જ ધર્મનું નિદાન છે. સ્ત્રીકથા આદિ અશુભ કથાથી તો મતિ કલુપિત થાય ને એવાઓનું વિવેકરત્ન નાશ પામે.

## ધર્મશીલ અનુકૂલ યશ, સદાચાર પરિવાર, ધર્મ સુપકખ વિઘને રહિત, કરી સકેં તે સાર. ૨૩૦ [૧૧-૧૬]

બાo હવે સુપક્ષયુક્તનામા ૧૪મો ગુણ કહે છે. જેહનો પરિવાર ધર્મશીલ ક૦ ધર્મ કરવાનો આચાર છે, અનુકૂલ ક૦ ધર્મમાં વિઘ્ન ન કરે, તથા યશવંત પરિવાર હોય, પરિવાર સદાચારી હોય, એહવો સુપકખ ક૦ સુપક્ષ ગુણવંત વિઘ્ને રહિત ધર્મપદ હવેં જોડીઇં એતલે ધર્મ પ્રતે કરી સકે. તે પુરુષ સાર.પ્રધાન એ ધર્મ વિશેષણ. ૨૩૦ [૧૧-૧૬]

સુ**૦** ૧૪. પોતે ધર્મશીલ હોય, ધર્મમાં વિધ્ન ન કરે, એનો પરિવાર યશવંત ને સદાચારી હોય.

## માંડે સવિ પરિણામ હિત, દીરઘદર્શી કામ, લહે દોષ-ગુણ વસ્તુના, વિશેષજ્ઞ ગુણધામ. ૨૩૧ [૧૧-૧૭]

બાo હવે દીર્ઘદર્શીનામા ગુણ કહીઇ છે. જે કામ-કાર્ય માંડે તે પરિણામે હિતકારી હોય. કામ પદ ઇહાં જોડીઇ. ઉપલક્ષણથી લાભ ઘણો હોય. કલેશ અલ્પ હોય. બહુ લોકોને પ્રશંસનીક હોય ઇત્યાદિ. યતઃ-

आढवइ दीहदंसी सयलं परिणाम सुंदरं कर्ज्जं। बहुलाभमप्पकेसं सलाहणिज्जं बहुजणाणं॥१॥ - ઇતि 'धर्भरत्न प्रકरशे' [ગા.૨૨]૧૫ (પંદરમો ગુશ )

હવે વિશેષજ્ઞનામા ૧૬મો ગુણ વખાણે છે. **લહે** ક૦ જાણે, વસ્તુના ગુણદોષ, એતલે એ અર્થઃ પક્ષપાત વિના વસ્તુના ગુણદોષ જાણે છે. જો પક્ષપાત ૧૬૬ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો હોય તો ગુણમાં દોષ કાઢે, દોષમાં <mark>ગુણ કાઢે, પણ મધ્યસ્થ બુદ્ધિને યથાસ્થિત</mark> ભાસે એહવો વિશેષજ્ઞ તે ગુણનો **ધામ** ક૦ ઘર હોય. ૨૩૧ [૧૧-૧૭]

સુ0 ૧૫. દીર્ધદર્શી જે કામ આદરે તે પરિણામે હિતકારી જ હોય. લાભ ઘણો ને કલેશ અલ્પ હોય.૧૬. પક્ષપાત વિના વસ્તુના ગુણદોષ એ જાણનારો એવો વિશેષજ્ઞ ગુણનું ધામ હોય.

વૃદ્ધાનુગત સુસંગતેં, હોવે પરિણત બુદ્ધિ, વિનયવંત નિયમા કરેં, જ્ઞાનાદિકની શુદ્ધિ. ૨૩૨ [૧૧-૧૮]

બાo હવે વૃદ્ધાનુગત નામા ગુણ કહે છે. વૃદ્ધા કo પરિણત બુદ્ધિ કહીઇં. પરિપક્વ બુદ્ધિનો ધણી હોય તે પાપ-આચારને વિષે ન જ પ્રવર્તે એહવો જે વૃદ્ધ તેહને અનુગત કo અનુયાયી. એતલે વૃદ્ધની સંગતિ તે સુસંગત કહીઇં. તે સુસંગતેં કરી પોતે પણ પરિણતબુદ્ધિ હોય, પરિપક્વ બુદ્ધિ હોય. યતઃ-

*बुड्ढो परिणयबुद्धी पावायारे पवत्तइ नेय । बुड्ढाणुगोवि एवं संसग्गिकया गुणा जेण ॥ १ ॥* (૧૭) [सत्तरभो ગુણ]. **[धर्भरत्न** પ્र.,ગા.૨૪]

હવે વિનય નામા ગુણ ૧૮મો કહીઇ છે. વિનયવંત પ્રાણી નિયમા ક૦ નિશ્ચે જ્ઞાનાદિકની બુદ્ધિ કરે.એતલે એ ભાવ જે સર્વ જ્ઞાનાદિક ગુણનું તથા મોક્ષનું મૂલ તે વિનય છે.માટે વિનયગુણ જોઇઇ .૧૮ [અઢારમો ગુણ]. યતઃ-

'विणओ सव्वगुणाणं मूलं सन्नाणदंसणाइणं। मोक्खस्स य ते मूलं, तेण विणीओ इह पसत्थो॥ १॥

[ધર્મરત્ન પ્રકરણ, ગા.૨૫] ૨૩૨ [૧૧.૧૮]

સુ**૦** ૧૭. વૃદ્ધ પરિપકવ બુદ્ધિનો હોય તે પાપાચારમાં ન પ્રવર્તે. એવા વૃદ્ધનો અનુયાયી તે વૃદ્ધાનુગત. વૃદ્ધની સુસંગતથી પોતે પણ પરિપકવ બુદ્ધિનો થાય.

૧૮. વિનયવંત નિશ્ચિતપણે જ્ઞાન આદિની શુદ્ધિ કરે. સર્વ ગુણનું અને મોક્ષનું મૂળ વિનય છે.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

9 5 9

#### ગુણ જોડેં ગુરુ આદરેં, તત્ત્વ બુદ્ધિ કૃતજાણ, પરહિતકારી પર પ્રતેં, થાપેં માર્ગ સુજાણ. ૨૩૩ [૧૧-૧૯]

બાo ગુણને વિષે, ધર્મને વિષે પરને જોડી ગુરુ આદરેં ક૦ ધર્મગુરુ ઉપરિ આદર કરે. તત્ત્વબુદ્ધિ ક૦ તત્ત્વ ગ્રહવાની બુદ્ધિ છે જેહને તેહને કૃતજાણ ક૦ કૃતજ્ઞ કહિઇં. ૧૯ [ઓગણીસમો ગુણ].

પરહિતકારી નામાં ગુણ કહે છે. પરહિતકારી કેહવો હોય? પર પ્રતે માર્ગને થાપે અને **સુજાણ** ક૦ ડાહ્યો હોય. ધર્મમાર્ગ જાણ્યો છે જેણે એતલે ગીતાર્થ છે. એતલે એ ભાવ જે અગીતાર્થ પરને હિત કરવા ચાહે પણ અહિત થાય. યતઃ-

'किं एत्तो कट्टयरं, जं सम्ममनायसमयसब्भावो । अत्रं तु देसणाए, कट्टयरागंमि पाडेइ' ॥१॥ २० [વીસમો ગુણ]. [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૨૭ની વૃત્તિ] ૨૩૩ [११.१८]

સુo ગુણ અને ધર્મમાં બીજાને જોડે, ગુરુનો આદર કરે, તત્ત્વ શ્રહણ કરવાની બુદ્ધિવાળો હોય તે કૃતજ્ઞ છે. ૨૦. બીજા પ્રત્યે ધર્મમાર્ગને સ્થાપે, ડાહ્યો હોય, ધર્મમાર્ગને જાણનાર ગીતાર્થ હોય તે પરહિતકારી છે.

સીખેં લખેં સુખેં સકલ, લબ્ધલક્ષ શુભ કાજ, ઈમ ઇક્વીસ ગુણેં વર્યો, લહેં ધર્મનું રાજ. ૨૩૪ [૧૧-૨૦]

બાo સીખેં ક૦ થોડા કાલમાં આગમાદિ ભણે. લખે ક૦ જાણે. સુખે ક૦ અનાયાસે, વિગર પ્રયાસે સકલ ક૦ સમસ્ત, શુભ કાજ ક૦ ધર્મકાર્ય, તેહનું નામ લબ્ધલક્ષ કહીઇં. યતઃ- 'ધર્મરત્નપ્રકરણે' [ગા. ૨૮]

'लक्खेइ लद्धलक्खो, सुहेण सयलंपि धम्मकरणिज्जं । दक्खो सुसासणिज्जो, तुरियं च सुसिक्खिओ होई'॥ ૨૧ [એકવીસમો ગુણ]. એ રીતે ૨૧ ગુણે વિરાજિત હોય તે **લહે** ક૦ પામે ધર્મનું રાજ્ય. ઇતિ. ૨૩૪ [૧૧-૨૦]

સુo ૨૧. ઓછા સમયમાં આગમ આદિ ભણે, જાણે, અનાયાસે સમસ્ત ધર્મકાર્ય કરે તે લબ્ધલક્ષ છે.

પૂરણ ગુણ ઉત્તમ કહ્યો, મધ્યમ પાદેં હીન, અર્દ્ધે હીન જઘન્ય જન, અપર દરિદ્રી દીન. ૨૩૫ [૧૧-૨૧]

બાo એ સંપૂર્ણ ૨૧ ગુશેં સહિત હોય તે ઉત્તમ કહીઇં. પાદેં કo ચોથે ભાગે હીન હોય તે મધ્યમ કહીઇં. તથા અર્ધે હીન હોય તે જઘન્ય જન કહીઇં. એ થકી અર્ધ થકી હીનગુણ હોય તે અપર કહીઇં. તે દરિદ્રી-દીન જાણવા, જે કારણ માટે દરિદ્રી હોય તે પોતાના ઉદર ભરવાની ચિંતાઇં વ્યાકુલપણે કરી રત્નના ક્રયવિક્રયની ચિંતા પણ ન હોય, તિમ હીનગુણી ધર્મરત્નનો મનોરથ પણ ન કરી શકે ઇતિ ભાવઃ. યતઃ-

'पायद्धगुणिवहीणा, एएसिं मिन्झिमा वरा नेया । एत्तो परेण हीणा, दरिद्दपाया मुणेयव्वा ॥१॥ [धर्भ२त्न प्र., २॥.३०] २३५ [११-२१]

સુo આ ૨૧ ગુણે સંપૂર્ણ હોય તે ઉત્તમ છે. ચોથા ભાગની ઊણપવાળો મધ્યમ કહેવાય, અર્ધા ભાગની ઊણપવાળો જઘન્ય ગણાય, એથીયે હીનગુણી હોય તેને દરિદ્ર - દીન જાણવો. જેમ કોઈ દરિદ્ર પેટ ભરવાની ચિંતામાં રત્નના ખરીદ-વેચાણની ચિંતા ન કરી શકે તેમ હીન-ગુણી જીવ ધર્મરૂપી રત્નનો અભિલાષ પણ ન કરી શકે.

અરજે વરજી પાપને, એહ ધર્મ સામાન્ય, પ્રભુ તુઝ ભગતિ જસ લહેં, તેહ હોઇ જન માન્ય. ૨૩૬ [૧૧-૨૨]

બા૦ પાપને વરજીને એહ સામાન્ય ધર્મ જે શ્રાવકધર્મ અરજે ક૦ ઉપાર્જે તે પ્રાણી હે પ્રભુ! તાહરી ભક્તિ કરીને જસ લહે ક૦ જસ-પ્રતિષ્ઠા પામે. એતલે એહવા ૨૧ ગુણવંત હોય તે તાહરી ભક્તિ કરે જ. ઇતિ ભાવઃ. તથા તે પ્રાણી સર્વલોકને માન્ય હોય. ૨૩૬ [૧૧.૨૨]

સુo પાપ ત્યજી જે શ્રાવકધર્મ ઉપાર્જે તે પ્રાણી હે પ્રભુ ! તારી ભક્તિ કરીને યશ પામે. આવા એકવીસ ગુણે યુક્ત હોય તે તારી ભક્તિ કરે જ, અને એ જીવ સર્વને માન્ય બને.

(એ દૂહામાં શ્લોક ૧૧૬ અક્ષર ૨૨૯ છે.)

#### ઢાળ બારમી

બાO એ ૨૧ ગુણે સહિત હોય તે ભાવશ્રાવકપશું પામે. તે માટે હવે ભાવશ્રાવકનો ઢાલ કહે છે. એ સંબંધે કરી એ ઢાલ આવ્યો બારમો. તેહની પ્રથમ ગાથા એ છે.

(ચોપઈની ઢાલ)

એકવીસ ગુણ જેણે લહ્યા, જે નિજ મર્યાદામાં રહ્યા, તેહ ભાવશ્રાવકતા લહેં, તસ લક્ષણ એ તું પ્રભુ કહે. ૨૩૭[૧૨-૧]

બાO એકવીસ ગુણ જેણે પામ્યા હોય, વલી પોતાની મર્યાદામાં રહ્યા હોય, આચાર-શીલમાં રહ્યા હોય તેહ જ પ્રાણી ભાવશ્રાવકપશું પામે. એતલે એ ભાવ જે પૂર્વે દ્રવ્યશ્રાવક થઇને ઉત્તરકાલે ભાવશ્રાવક થાય. તે ભાવશ્રાવકના લક્ષણ હે પ્રભુ! વીતરાગ પરમેશ્વર! તું ક૦ તુમ્હોએ ક૦ આગલિ કહીઇ છે તે કહે ક૦ કહો છો. ઇહાં 'તું'કારો તે સ્તવના માટે છે તેહમાં દોષ નહીં. ૨૩૭ [૧૨-૧]

સુo જે આ ૨૧ ગુણ પામ્યા હોય તે પ્રાણી જ ભાવશ્રાવકપણું પામે. એટલેકે પૂર્વે દ્રવ્યશ્રાવક થઈને ઉત્તરકાલે ભાવશ્રાવક થાય. હે પ્રભુ! આ ભાવશ્રાવકનાં લક્ષણો તમે આગળ આ પ્રમાણે કહો છો .

કૃતવ્રતકર્મા શીલાધાર, ગુણવંતો ને ઋજુ વ્યવહાર, ગુરુસેવી ને પ્રવચનદક્ષ, શ્રાવકભાવેં એ પ્રત્યક્ષ. ૨૩૮ [૧૨-૨]

90

બા૦ અત્ર ૩૫ માર્ગાનુસારીના ગુણ **જ્ઞાનવિમલસૂરિજીઇ** લિખ્યા છે, પણ વિશેષ શબ્દાર્થાદિકમાં પ્રયોજન નથી. માટે અમે લિખ્યા નથી. એહનું મૂલ **'ધર્મરત્ન પ્રકરણ'** છે. તેહમાં પણ નથી કહ્યા.

૧. કર્યું છે વ્રતરૂપ કાર્ય જેશઇ તે કૃતવ્રતકર્મા કહીઇં, ૨. શીલવંત હોય, ૩. ગુણવંત હોય, વિવિક્ષત ગુણવંત હોય, ૪. ઋજુ વ્યવહાર ક૦ સરલ મન હોય, ૫. ગુરુની શુશ્રૂષા કરેં, સેવા કરે, દ્દ. પ્રવચન ક૦ આગમમાં કુસલ હોય, ડાહ્યો હોય. એ છ લક્ષણ જેહ માંહે તે પ્રત્યક્ષપણે ભાવશ્રાવક કહીઇં. યતઃ-

'कयवयकम्मो' तह सीलवं च' गुणवं च' उज्जुववहारी' । गुरुसुस्सूसो पवयणकुसलो खलु सावगो भावे' ॥ १ ॥

**ધર્મરત્ન પ્ર.** [ગા. ૩૩] ૨૩૮ [૧૨-૨]

સુo ૧. જેણે વ્રત રૂપ કાર્ય કર્યું છે તે કૃતવ્રતકર્મા, અર્થાત્ વ્રતધારી, ૨. શીલવંત, ૩. ગુણવંત, ૪. સરલ મનવાળો, ૫.ગુરુસેવી, ૬. પ્રવચનકુશલ - આ છ લક્ષણવાળાને ભાવશ્રાવક કહેવાય.

શ્રવણ<sup>૧</sup> જાણણા<sup>૨</sup> ગ્રહ*ણ<sup>૩</sup> ઉદાર, પડિસેવા<sup>૪</sup> એ ચ્યાર પ્રકાર,* પ્રથમ ભેદના મનિ ધારીઈ, અર્થ તાસ ઈમ અવતારીઈ.

२ ३८ [ १ २-3]

બાo એ ૬ લિંગ મધ્યે પ્રથમ ભેદ કૃતવ્રતકર્મા નામા, તેહના ચ્યાર ભેદ છે તે કહે છે. શ્રવણ ક૦ સાંભલવું ૧, જાણણા ક૦ જાણવું ૨, ગ્રહણ ક૦ અંગીકાર કરવું ૩, ઉદાર ક૦ વિસ્તારપર્કો, પડિસેવા ક૦ સમ્યક્ પાલવું ૪. એ ચ્યાર ભેદ. એ પ્રથમ ભેદ કૃતવ્રતકર્મા તેહના અવધારીઇં. તાસ ક૦ તેહના અર્થ ઇમ અવધારીઇં ક૦ ઉતારીઇં. ૨૩૯ [૧૨-૩]

સુ0 આ છ લક્ષણમાંથી **પ્રથમ કૃતવ્રતકર્મા**ના ચાર ભેદ છે. ૧. શ્રવણ, ૨. જાણવું, ૩. ગ્રહણ, ૪. સમ્યક્ પ્રતિસેવા અર્થાત્ પાલન.

બહુમાને નિસુણે ગીયત્થ, પાસે ભંગાદિક બહુ અત્થ, જાણે ગુરુ પાસે વ્રત શ્રહે, પાલે ઉપસર્ગાદિક સહે. ૨૪૦ [૧૨-૪] બા૦ 'ઇહાં બહુમાન કહ્યું પણિ વિનય, બહુમાન બે લેવાં. યતઃ-

*'विणयबहुमाणसारं, गीयत्थाओ करेइ वयसवणं'* ઇતિ વચનાત્.

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૩૫]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ગીયત્થ પાસે ક૦ ગીતાર્થ પાસે, નિસુણેં ક૦ સાંભલે તે વિનય-બહુમાન સહિત. અત્ર ચતુર્ભંગી :

કોઇક ધૂર્તને વંદનાદિક બાહ્ય વિનય હોય પણ બહુમાન આંતરપ્રીતિ ન હોય, ગુરુકર્મા માટે (૧).

કોઈકને બહુમાન હોય પણ વિનય કરવાની શક્તિ નથી, તે ગ્લાનાદિક જાણવા (૨).

કોઈક આસન્નસિદ્ધિયા જીવને વિનય-બહુમાન બેઉ હોય. (૩) કોઈક ગુરુતર પાપકર્મીને વિનય તથા બહુમાન એકે ન હોય (૪).

ઇહાં વ્રત સાંભલવું કહ્યું. પણ ઉપલક્ષણથી સર્વ શાસ્ત્ર સાંભળે. ગીત ક૦ સૂત્ર, અર્થ ક૦ તેહનું વ્યાખ્યાન. તે ગીત ને અર્થ સહિત તે ગીતાર્થ. યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૩૫ની વૃત્તિ]

'गीयं भन्नइ सुत्तं, अत्थो तस्सेव होइ वक्खाणं। गीएण य अत्थेण य, संजुत्तो होइ गीयत्थो'॥ १॥

તે પાસે સાંભલે. ભંગાદિક બહુ અત્ય જાણે ક૦ વ્રતના ભાંગા પ્રમુખ બહુ અર્થ સમઝે, જિમ પચ્ચકખાણના ૪૯ ભંગા ત્રિકાલના ગણીયેં ૧૪૭ ભંગા થાય. વિલ વ્રત આશ્રી ગણીઇ તિવારે એક વ્રતે ૪૮, ત્રણ વ્રતે ૩૪૨[પાઠાં: એક વ્રતે ૬, બે વ્રતે ૪૮, ત્રણ વ્રતે ૩૪૨.] ઇત્યાદિક યાવત્ બાર વ્રતે ૧૩૮૪૧૨૮૭૨૦૦ ભંગા થાય. અત્ર ગાથા-

'तेरस कोडि सयाई चूलसी कोडीओ बारस य लक्खा । सगसीइ सहस दो सय सव्वग्गं छक्क भंगीए ॥ १ ॥

નવ ભંગીઇ એક વ્રતે ૯, બે વ્રતે ૯૯,યાવત્ બાર વ્રતે ૯૯૯૯૯૯૯૯૯૯, એકવીસ ભંગી કરીઇ તિવારે બારે વ્રતે ૧૨૮૫૫૦૦૨૬૩૧૦૪૯૨૧૫ થાય. ઉગ્રાપંચાસ [૪૯] ભંગીઇ બારે વ્રતે ૨૪૪૧૪૦૬૨૪૯૯૯૯૯૯૯૯૯૯ ભંગા થાય. એકસો સડતાલીસ [૧૪૭] ભંગીઇ બારે વ્રતે ૧૧૦૪૪૩[૪]૬૦૭૭૧૯૬૧૧૫૩-૩૩૫૬૯૫૭૬૯૫ ભંગા થાય. એ સર્વ અક્ષર સંચારણાઇ જાણવા ઇત્યાદિક ભંગાનું જ્ઞાન કરે, આદિ શબ્દે વ્રતના અતિચાર જાણે, એ બીજો ભેદ વિસ્તારે- 'ધર્મરત્ન પ્રકરણ' થી જાણવો.

ગુરુ પાસે વ્રત ગ્રહે ક૦ ગુરુ પાસે વ્રત અંગીકાર કરે. આણંદાદિકની પરે ઇત્વર ચોમાસા પ્રમુખનાં અથવા યાવત્કથિક જાવજીવના (3) પાલે ક૦ સમ્યક્ પાલે તથા ઉપસર્ગાદિક જે આવે તે સર્વ સહે, કામદેવ શ્રાવકની પરે (૪). એ પ્રથમ ભેદ વખાણ્યો. ૨૪૦ [૧૨-૪]

સુo ૧લું લક્ષણ : કૃતવ્રતકર્મા : (૧) ગીતાર્થ પાસે વિનય-બહુમાનપૂર્વક સર્વશાસ્ત્ર સાંભળે, (૨) વ્રતના ભેદ આદિ ઘણા અર્થો સમજે. (૩) ગુરુ પાસે વ્રત અંગીકાર કરે, પાળે અને (૪) ઉપસર્ગ આદિ જે આવે તે સર્વ કામદેવ શ્રાવકની પેઠે સહન કરે.

સેવેં આયતણાં ઉદ્દેશ, પરગૃહ ત્યજેં અણુબ્મડવેશ, વચન-વિકાર ત્યર્જે શિશુલીલેં , મધુર ભર્ણે એ ષટ્વિધ શીલ.

289 [92-4]

બાo હવે બીજું શીલવંત નામા લક્ષણ કહે છઇ. **સેવે આયતણાં** ક**ા** સાધર્મિકને મિલવાનું સ્થાનક. યતઃ-

'जत्थ साहम्मिया बहवे, सीलवंता बहुस्सुया। चरित्तायारसंपन्ना, आययणं तं वियाणाहि'॥१॥

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૩૮ની વૃત્તિ]

તે **ઉદ્દેશ** ક૦ સ્થાનક સેવે પણ ભીલની પલ્લિ પ્રમુખ ન સેવે(૧). **પરગૃહ તજે** ક૦ પારકા ઘરમાં પેસતો ન ફરે, કાંઇ વસ્તુ ખોવાય તિવારે તે ઉપર શંકા આવે. કારણની વાત જુદી છે.(૨)

અનુબ્ભડવેસ ક૦ ઉદ્ભટ વેશ ન પહેરે જેહથી લાંઢીઆ [=લાંઠ] આદમીમાં ગણાઇ, તે ન કરે (૩). વચન-વિકાર તજે ક૦ વિકારનાં વચન ન બોલે જેહથી રાગદ્વેષ વધે (૪). શિશુલીલ ક૦ બાલક્રીડા તજે, જુવટું રમવું ઇત્યાદિક (૫). મધુર ભણે ક૦ મીઠું બોલે, કાર્ય પડે "હે સૌમ્ય, હે સુંદર, આ કામ કરસ્યો ?" ઇમ કહે (૬). એ છ (૬) ભેદ શીલવંતના જાણવા. હવે એહ જ છ ભેદ વિસ્તારી દેખાડે છે.૨૪૧ [૧૨.૫]

સુ**૦ રજું લક્ષણ : શીલવંત :** (૧) સાધર્મિકને મળવાનું સ્થાનક સેવે, પણ ભીલની પલ્લિ આદિ ન સેવે, (૨) પારકા ઘરમાં પ્રવેશ તજે, પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ (૩)ઉદ્દભટ-વેશ ન પહેરે કે જેથી તે લાંઠ આદમીમાં ગણાઈ જાય, (૪) વિકારી વચનો ન બોલે, (૫)દ્યુત આદિ બાલક્રીડા તજે, (૬) મીઠી વાણી બોલે. આ ૬ ભેદ શીલવંતના જાણવા. હવે આ ૬ ભેદ વિસ્તારીને કહે છે.

આયતને સેવે ગુણપોષ, પરગૃહગમને વાધે દોષ, ઉદભટ-વેષ ન શોભાલાગ, વચનવિકારે જાગે રાગ. ૨૪૨ [૧૨-૬]

બાo આયતન જે સાધર્મ્મિકનાં સ્થાનક તે સેવતાં ગુણપોષ ક ગુણની પુષ્ટી થાય.

'आययणसवणाओ दोसा छिज्जंति वङ्ढइ गुणोहो' ઇति वयनात्. **૫२गृढगमने** ५० पारेडे घेरे,श्वतां वाधे दोष ५० दोष वधर्घ. यतः-'परिगहगमणंपि कलंकपंकमूलं सुसीलाणं' ઇति वयनात् (२) [धर्भरत्न प्र.गा.३८] ઉद्ભट वेष ते शोભाલाग नहीं शीखवंतनें.

'सोहइ पसंतो धम्मी, उब्भडवेसो न सुंदरो तस्स ।' ઇતિ વચનાત્. સહઇ ક૦ શોભે પ્રશાંતધર્મી ઇતિ (૩).

વચનવિકારેં કરીને રાગ જાગે માટે વિકારનાં વચન કહેવાં, યતઃ '*सवियार जंपियाइं नूणमुइऱंति रागगिंग*' ઇતિ વાક્યાત્. તે માટે ન કહે. (૪) યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા. ૪૦ ની વૃત્તિ]

'जं सुणमाणस्स कहं सुटुयरं जलइ माणसे मयणो । समणेण सावअेण वि न सा कहा होइ कहियव्वा.'॥१॥ ઇति वयनात् २४२ [१२.६]

સુo સાધર્મિકનાં સ્થાનક સેવતાં ગુણની પુષ્ટી થાય. પરગૃહે જતાં દોષ વધે, શીલવંતને ઉદ્ભટ વેશ શોભે નહીં, વિકારી વચનો ન બોલે કારણ કે તેથી રાગ જાગે છે.

મોહ તણું શિશુલીલા લિંગ, અનર્થદંડ અછે એ ચંગ, કઠિન વચનનું જલ્પન જેહ, ધમ્મીને નહીં સમ્મત તેહ.

२४३ [१२-७]

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

Jain Education International

યતઃ-

બા**૦ મોહ તણું** ક૦ મોહનું લિંગ છે. **શિશુલીલા** ક૦ બાલક્રીડા વલી કેહવી છે? અનર્થ**દંડ છે એ ચંગ** ક૦ તે જીવને મનોહર લાગે છે. યતઃ-

'बालिसजणकीलावि हु, लिंगं मोहस्सणत्थदंडाओ'। [ધર્મ२त्न પ્ર., ગા. ૪૧ ] ઇતિ વચનાત્.(૫)

હવે છક્કો ભેદ કહે છે. કઠિણ વચનનું જે બોલવું તે ધર્મ્મી જીવને સમ્મત નહીં ક૦ માન્ય નહીં. યતઃ-

'फरुसवयणाभियोगो, न संगओ सुद्धधम्माणं' [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૪૧] ઇતિ વચનાત્ (૬) એ છ ભેદે કરી બીજો શીલવંત નામ ભેદ સંપૂર્ણ થયો. ૨૪૩[૧૨.૭]

સુo બાલકીડા તે મોહનું ચિક્ષ છે. વળી આવી બાળકુચેષ્ટા અનર્થદંડના અતિચારવાળી છે. તથા કઠણ વચનો કહેવાં- આ બધું ધર્મી જીવને સંમત નથી.

ઉદ્યમ કરે સદા સજઝાય¹, કરણૄ વિનયમાં સર્વ ઉપાય³, અનિભિનિવેશી⁵ રુચિ જિનઆણ્ય, ધરે પંચ ગુણ એહ પ્રમાણ.

288[92-6]

બા૦ હવે ગુણવંતનામા ભાવશ્રાવકનું ત્રીજું લક્ષણ કહે છે. તેહમાં યઘિપ ગુણ તો અનેક પ્રકારના - ઔદાર્ય, ધૈર્ય, ગાંભીર્ય, પ્રિયંવદત્વાદિક છે. તોહી પણ પાંચ ગુણે કરી ગુણવંત, ઇહાં ગીતાર્થે વિવક્ષા છે. ઇતિ ભાવાર્થ: સજઝાય ક૦ ભણવા પ્રમુખનો વાચના-પૃચ્છનાદિકનો ઉદ્યમ કરે (૧). કરણ ક૦ અનુષ્ઠાન ક્રિયા કરે (૨). વિનયમાં ક૦ ગુર્વાદિક આવે અભ્યુત્થાનાદિક કરે, સદા ઉજમાલ થકો સર્વ ઉપાય જે જે વિનયના ઉપાય ક૦ પ્રકાર છે તે સર્વ કરે (૩). અનિભિનિવેશ ક૦ કદાગ્રહી ન હોય. ઇહલોક-પરલોક સાધવામાં કદાગ્રહ ન કરે (૪). રુચિ ક૦ આકરી શ્રદ્ધા, જિન-આણા ક૦ જૈનાગમને વિશે (૫). એ પાંચ ગુણ ધરે તે ગુણવંત કહિઇં. પ્રમાણ ક૦ માન્ય છે. ૨૪૪.[૧૨.૮]

સુ૦ ત્રીજું લક્ષણ : ગુણવંત : આ લક્ષણમાં ઔદાર્ય, ધૈર્ય, ગાંભીર્ય, પ્રિયંવદત્વ આદિ અનેક ગુણોનો સમાવેશ થાય. પરંતુ વિશેષે નીચેના પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ પાંચ ગુણને લીધે 'ગુણવંત' કહ્યા છે. (૧) સજઝાય-સ્વાધ્યાય કરે, (૨) અનુષ્ઠાન-ક્રિયા કરે, (૩) ગુરુ પ્રત્યે હરેક પ્રકારનો વિનય દાખવે, (૪) કદાગ્રહી ન બને અને (૫) જિનાજ્ઞામાં દૃઢ શ્રદ્ધા રાખે.

સજઝાઈ ધારે વૈરાગ¹, તપનિયમાદિક કરણે રાગ², વિનય પ્રયુંજે ગુણનિધિ તણો³, જિમ મન વાધે આદર ઘણો.

२४५ [१२-८]

બાo પાંચેનાં ફલ કહે છે. પ્રથમ સજ્ઝાય કરતાં જીવને વૈરાગ વધઇ (૧). અનુષ્ઠાનમાં સાવધાન થઇ કો જીવ તપનિયમમાં ઉદ્યમવંત હોય. તપ તે ૧૨ ભેદે પ્રસિદ્ધ છે. નિયમ તે સાધુને વિશ્રામણા ધ ઉત્તરપારણા ર, લોચ કરાવ્યો હોય તેહને ઘૃત પ્રમુખનું દાન. યતઃ-

"पहसंतिगलाणस्स" य ³आगमगहणे च लोयकडसाहू ४।

'उत्तरणरणगंमि य दाणं सुबहुप्फलं होइ.' ॥१॥ ઇતિ. [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૪૪ની વૃત્તિ] તથા ગુરુવંદના, ચૈત્યવંદના તથા પૂજા પ્રમુખ પણ એ ગુણમાં લેવા (૨). ગુણના નિધાન પુરુષનો વિનય પ્રયુંજે ક૦ કરે. ગુણવંત આવે ઊભો થાય, સાહમો જાય, મસ્તકે અંજલિ કરે, આસન આપે, ગુરુ બઇઠા પછી બેસે, સેવા કરે, જાય તિવારે વોલાવા જાય ઇત્યાદિક કરે (૩). જિમ તે ગુરુને વિનયવંત દેખી તે ઉપરિ ઘણો આદર વધે. આમ્નાયાદિક ગુરુ તેહનિં આપે ૨૪૫ [૧૨-૯]

સુo ગુણવંતના આ પાંચેય ગુણોનું ફળ (૧) સજઝાય કરતાં વૈરાગ્ય વધે, (૨) અનુષ્ઠાન કરતાં તપ નિયમમાં ઉદ્યમવંત થવાય (સાધુને વિશ્રામણા, ઉત્તરપારણા, લોચ પછી ધૃતાદિનું દાન, ગુરુવંદના આદિ), (૩) ગુણીજન-ગુરુજન આવતાં ઊભો થાય, સામો જાય, મસ્તક નમાવે, આસન આપે, ગુરુ બેઠા પછી બેસે, સેવા કરે, ગુરુ જતાં વળાવવા જાય વગેરે વિનય કરે. આ બધું દેખી ગુરુનો ગુણવંત ઉપર આદર વધે.

અનિભિનિવેશી અવિતથ ગણે, ગીતારથ ભાષિત જે સુણે <sup>\*</sup>, સદ્દહણાઈ<sup>"</sup> સુણવા ચાહ, સમકિતનો મોટો ઉચ્છાહ. ૨૪૬ [૧૨-૧૦]

બાO અનિભિનિવેશી હોય તે અવિતથ કO યથાર્થ ગણે કO માને. ગીતારથ ભાષિત કO જે ગીતાર્થ બોલે, ગીતારથ કહે તે યથાર્થ જાણે, તથા ગીતાર્થ પાસે સાંભલે (૪). શ્રદ્ધાપૂર્વક સાંભલવા ચાહ કO વાંછે. ઉપલક્ષણા થકી શ્રદ્ધા-ઇચ્છાપૂર્વક અનુષ્ઠાન કરે. એહવી શ્રદ્ધા વિના સમકિતની શુદ્ધિ કીહાંથી થાય ? યત:-

'सवणकरणेसु इच्छा, होइ रुई सद्दहाणसंजुत्ता । एइए विणा कत्तो, सुद्धी सम्मत्तरयणस्स'॥१॥[ધર્મ२त्न પ્ર.,ગા. ४६] ઇતિ. સમકિતનો મોહટો ઉચ્છાહ ક0 હર્ષ છઇં.(૫).૨૪૬[૧૨-૧૦] સુ૦ (૪) જે ગીતાર્થ કહે તે યથાર્થ સાંભળે - જાણે (૫) શ્રદ્ધાપૂર્વક ગીતાર્થને સાંભળવા ચાહે.

અવિતથ કથન¹, અવંચક ક્રિયા³, પાતિક પ્રકટન³, મેત્રી પ્રિયાઁ, બોધિ બીજ સદ્દભાવેં સાર, ચ્યાર ભેદ એ ઋજુ વ્યવહાર.

289 [92-99]

બાo હવે ભાવશ્રાવકનું ચોથું ઋજુ વ્યવહારનામા લક્ષણ કહે છે. તે ઋજુ વ્યવહાર તે ચ્યાર ભેદે છે. અવિતથ કથન ક0 યથાર્થ બોલે, ધર્મવ્યવહારમાં પરને ઠગવા માટે ધર્મને અધર્મ ન કહે, અધર્મને ધર્મ ન કહે, કયવિકય વ્યવહારમાં લેવેદેવે જૂઠું ન બોલે તથા સાક્ષી વ્યવહારમાં રાજકુલે પણ અલિક સાખી ન પૂરે. તથા ધર્મની હાંસી થાય એહવું પણ ન બોલે. ઇતિ પ્રથમ [ભેદ] (૧).અવંચક ક્રિયા ક0 પરને કષ્ટ ઊપજે એહવી ક્રિયા ન કરે. સરીખા સરીખી વસ્તુ ભેલી ન દીઇં અથવા તાકડી પ્રમુખમાં અધિકું-ઓછું લેવેદેવે પરને ન ઠગે. તથા આ ભવમાં પણ વંચનક્રિયા તે કેવલ પાપ જ દેખતો પર ઠગવાથી નિવર્ત્તે. યદ્યપિ અવંચક ક્રિયા તે પોતાનો આત્મા ઠગાય નહીં. યોગઅવંચક, ક્રિયાઅવંચક, ફ્રિયાઅવંચક, ફ્રિયા એ રીતે નથી, માટે અમ્હે નથી લિખ્યો છે. પણ 'ધર્મરત્ન' ગ્રંથમાં એ રીતે નથી, માટે અમ્હે નથી લિખ્યો.(૨)

પાતિક પ્રકટન ક૦ કોઇક પાપ કરતો હોય તેહને પ્રકટન ક૦ અપાય કહી દેખાડે જે 'ભદ્ર! પાપ કરતાં અનર્થ થાય' ઇત્યાદિ. પણ ઉવેખે નહીં, (૩). મૈત્રી પ્રિયા ક૦ નિઃકપટપણે મિત્રાઇ કરઇં, સદ્ભાવે કરી, પણ ખોટઇ ભાવે મિત્રાઇ ન કરે (૪).

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

એ ચ્યાર ભેદે કરી ઋજુ વ્યવહાર કહીઇં. જો એહથી વિપરીત ચ્યારે બોલ કરે એતલે યથાર્થ ન બોલે ઇત્યાદિક, તો બોધિબીજ જાઇ ઇમ 'ધર્મરત્ન'માં કહ્યું છે. માટે ઉપાધ્યાયજીઇ ઇમ કહ્યું જે સાર બોધિબીજ પામે. જે એ ૪ બોલ પાળે તે. હવઇ ભાવશ્રાવકનું પાંચમું લક્ષણ ગુરુસુશ્રૂષાનામા કહે છે. ૨૪૭. [૧૨-૧૧]

સું યોથું લક્ષણ: ઋજુ વ્યવહાર: આના ચાર ભેદ છે (૧) અવિતથ કથન- યથાર્થ બોલે. ધર્મવ્યવહારમાં, ક્રયવિક્રયમાં, લેવડદેવડમાં, જુઠું ન બોલે, ખોટી સાક્ષી ન પૂરે, ધર્મની હાંસી થાય એવું ન બોલે. (૨) અવંચકિકયા-બીજાને કષ્ટદાયક કિયા ન કરે, સારીમાં ખરાબ વસ્તુ ભેગી ન આપે, વજનમાં ઓછું-વત્તું તોળી ઠગે નહીં, અન્યને ઠગવામાંથી નિવર્તે. (૩) પાતિક પ્રકટન-પાપ કરનારને ટકોરે ખરો, પણ એને ઉવેખે નહીં. (૪) મૈત્રીપ્રિયા - નિષ્કપટભાવે સદ્દભાવથી મૈત્રી કરે. આચાર ભેદથી વિપરીત કરે તો બોધિબીજ જાય એમ 'ધર્મરત્ન' માં કહ્યું છે. પણ જો આ ચાર બોલ પાળે તો બોધિબીજ પામે એમ ઉપાધ્યાયજી કહે છે.

ગુરુસેવી ચઉવીહ સેવના', કારણ<sup>ર</sup>, સંપાદન<sup>ુ</sup>, ભાવના<sup>×</sup> , સેવે અવસરિ ગુરુને તેહ, ધ્યાન-યોગનો ન કરે છેહ.

286 [92-92]

બાo તે ગુરુસેવી ચઉવીહ ક૦ ચ્યાર પ્રકારિ છે. સેવના ક૦ સેવના કરે ગુરુની (૧). કારણ ક૦ બીજા પાસે સેવા કરાવઇં (૨). સંપાદન ક૦ ગુર્વાદિકને ઊષધાદિકનું દેવું (૩). કરઇં ભાવના ક૦ બહુમાન ગુર્વાદિકનું કરે, ગુરુપરિવારનું બહુમાન કરે, ઇહાં ગુરુ તે ધર્મગુરુ લેવા, પણ માતાપિતાદિક ગુરુ ન લેવા. યત:- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૪૯ની વૃત્તિ]

'धर्मज्ञो धर्मकर्ता च, सदा धर्मप्रवर्तक: । सत्वेभ्यो धर्मशास्त्राणां, देशको गुरुरुच्यते ॥ १ ॥ (४).

હવે એ ચ્યારે ભેદનો અર્થ કરે છે. અવસર પામીને ગુરુની સેવા કરે પણ વિગર અવસરે ન કરે, તેહ જ કહે છે, ધ્યાન જે ધર્મધ્યાનાદિક, યોગ તે પ્રત્યુપેક્ષણા આવશ્યકાદિક, તેહનો ન કરે છેહ ક૦ છેદ ન કરે, એતલે વ્યાઘાત ન કરે, જીર્ણ શ્રેષ્ઠીવત્. ૨૪૮ [૧૨-૧૨]

**સુ**ં **પાંચમું લક્ષણ : ગુરુશુશ્રૂષા :** ગુરુસેવી ચાર પ્રકારના છે. (૧) ગુરુની સેવના કરે, (૨) બીજા પાસે સેવા કરાવે,(૩) ગુરુને ઔષધ આદિ આપે, (૪) ગુરુ અને ગુરુપરિવારનું બહુમાન કરે. અહીં ગુરુ એટલે ધર્મગુરૂ અભિપ્રેત છે. આ ચાર પ્રકાર વિસ્તારથી--

(૧) અવસર પામીને સેવા કરે, વગર અવસરે ન કરે. ધર્મધ્યાનનો છેદ ન કરે, જીર્ણ શ્રેષ્ઠીની પેઠે.

તિહાં પ્રવત્તાવે પર પ્રતેં, ગુરુગુણ ભાખી' નિજ પર છતેં, સંપાદેં ઊષધ મુખ વલી <sup>ર</sup>, ગુરુભાવેં ચાલેં અવિચલી.\*

286[92-93]

બાo તિહાં પ્રવર્તા[વ]ઇં ક૦ ગુરુસેવાને વિષે પ્રવર્તાવે, પર પ્રતેં ક૦ પરને, ગુરુગુણ ભાખી ક૦ ગુર્વાદિકના ગુણવર્ણવ કરીને. એતલે એ ભાવ જે પોતે ગુર્વાદિકના ગુણવર્ણ કરે, તેહથી પર પ્રમાદી હોય તેહ પણ ગુરુસેવામાં પ્રવર્તે ઇતિ ભાવઃ(૨). નિજ ક૦ પોતાથી પર છતે ક૦ પર થકી સંપાદે ક૦ આપે, અપાવે, ઊષધ પ્રમુખ વલી ક૦ ઊષધ, પ્રમુખ તેહમાં એક દ્રવ્ય તે ઊષધ, અથવા બાહ્ય ઉપયોગી તે ઊષધ અનેક દ્રવ્યસંયોગ અથવા શરીરમાં ભોગવવા યોગ્ય ભેષજ. વલી પ્રમુખના શબ્દે જે સંયમોપકારી વસ્તુ જોઇઇં તે આપે અથવા અપાવે (૩). ગુરુભાવે ચાલે ક૦ ગુરુને અભિપ્રાયેં ચાલે એતલે ગુરુનું બહુમાન કરે તથા ગુરુને અનુયાયી ચાલે, અવિચલી ક૦ અચલ થકો (૪). ૨૪૯ [૧૨-૧૩]

સુo (૨) ગુરુના ગુણવર્શન દ્વારા અન્યને પણ ગુરુસેવામાં પ્રવત્તવિ. (૩) ઔષધ તેમજ અન્ય ઉપયોગી દ્રવ્યો આપે-અપાવે. (૪) ગુરુનું બહુમાન કરે, ગુરુને દઢપણે અનુસરે.

સૂત્ર<sup>ા</sup> અર્થ<sup>ર</sup> ઉસ્સગ<sup>ુ</sup> વવાય<sup>ર</sup>, ભાવે<sup>ષ</sup>, વ્યવહારેં સોપાય<sup>દ</sup>, નિપુણપણું પામ્યું છે જેહ, પ્રવચનદક્ષ કહીજે તેહ*૦* 

240[92-98]

બા૦ હવે ભાવશ્રાવકનું છદ્ઘું લક્ષણ પ્રવચનદક્ષનામા વખાણે છે. તે પ્રવચન = આગમ છ ભેદે છે. તે માટે શ્રાવક પણ છ ભેદે જાણવો તે કહે

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

છે. સૂત્રને વિષે કુશલ (૧), અર્થને વિષે કુશલ (૨), ઉત્સર્ગને વિષે ક૦ સામાન્ય સૂત્રને વિષે કુશલ (૩), વવાય ક૦ અપવાદ એતલે વિશેષ સૂત્રને વિષે કુશલ (૪), ભાવે ક૦ વિધિપૂર્વક ધર્માનુષ્ઠાનને વિષે કુશલ (૫), વ્યવહારે ક૦ ગીતાર્થની આચરણા રૂપ જે જીતવ્યવહાર તેહને વિષે કુશલ (૬), સોપાય ક૦ ઉદ્યમ સહિત કુશલપણું પામ્યું છે તે કુશલ શબ્દનો પ્રત્યેકે જોડ્યો છે, જેહ ક૦ એહવો જે પુરુષ, તેહ ક૦ તે પુરુષ પ્રવચનદક્ષ કહીઇં. એ છ પ્રકારે હવે એ છ ભેદ વિસ્તારી કહે છે.૨૫૦ [૧૨-૧૪]

**સુ**ં છટ્ટું લક્ષણ: પ્રવચનદક્ષ: આવા ભાવશ્રાવકના છ ભેદ છે. (૧) સૂત્રકુશલ, (૨) અર્થકુશલ (૩) ઉત્સર્ગમાં-સામાન્ય સૂત્રને વિશે કુશલ, (૪) અપવાદમાં- વિશેષ સૂત્રને વિશે કુશલ (૫) વિધિ-પુરઃસર ધર્માનુષ્ઠાન વિશે કુશલ, (૬) ઉદ્યમ સહિતની વ્યવહાર કુશળતાવાળો. હવે આ છ ભેદ વિસ્તારીને--

ઉચિત સૂત્ર ગુરુ પાસે ભણે', અર્થ સુતીર્થે તેહનો સુણે', વિષય વિભાગ લહે અવિવાદ, વલી ઉત્સર્ગ તથા અપવાર્દં. ૨૫૧ [૧૨-૧૫]

બા**૦ ઉચિત સૂત્ર** ક૦ શ્રાવકને યોગ્ય સૂત્ર, ચતુઃશરણાદિક પ્રવચનમાતાથી માંડી છ જીવણીયા અધ્યયનપર્યંત.

ઉક્તં ચ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા પઉની વૃત્તિ]

'पवयणमाइ छज्जीवणीयंता उभयओवि इयरस्स', અસ્પાર્થः- 'ग्रहण शिक्षा इति तत्र प्रकृतम् । उभयतः सूत्रतो अर्थतश्च । इतरस्य श्रावकस्येति'। સૂત્રના ઉપલક્ષણથી પંચસંગ્રહ, કમ્મયપડી પ્રમુખ ગ્રન્થના સમૂહ પોતાની પોતાની બુદ્ધિને અનુસારે ભણે. ઇતિ પ્રથમ (૧).

અર્થ ક૦ તે સૂત્રનો અર્થ, **સુતીર્થે** ક૦ સંવિગ્ન ગુરુ પાસે તેહનો સાંભલઇ. ઇતિ દ્વિતીય (૨).

હવઇં ઉત્સર્ગ-અપવાદ એ બે ભેદ સાથે કહે છે. અવિવાદ ક૦ વિવાદરહિતપણે વિષય-વિભાગ લહે ક૦ પોતાપોતાને ઠેકાણે જાણે. ઉત્સર્ગ ઉત્સર્ગને ઠામે, અપવાદને અપવાદ ઠામે જાણે. પણ એકલો ઉત્સર્ગ જ ન આલંબે, અથવા એકલો અપવાદ જ ન આલંબે. જે અવસરિ જે કરવું ઘટે તે કરે. ઇતિ લાભાલાભ જોઇ કાર્ય કરે.(૩)-(૪). ૨૫૧ [૧૨-૧૫]

સું (૧) ચતુ:શરણાદિક પ્રવચનમાતાથી માંડી છ જીવિણયા અધ્યયન પર્યંત, પંચસંત્રહ, કર્મપયડી આદિ ત્રંથસમૂહ સ્વબુદ્ધિ અનુસારે ભણે. (૨) આ સૂત્રોનો અર્થ સંવિગ્ન ગુરુ પાસે સાંભળે. (૩)-(૪) અવિવાદપણે ઉત્સર્ગ અને અપવાદને પોતપોતાને સ્થાને બરાબર જાણે. એકલો ઉત્સર્ગ કે એકલો અપવાદ ન આલંબે પણ જે પ્રસંગે જે કરવું ઘટે તે કરે.

પક્ષભાવ વિધિમાંહિં ધરે<sup>પ</sup>, દેશ કાલ મુખ જિમ અનુસરે, જાણેં ગીતારથ વ્યવહાર, તિમ સવિ પ્રવચન કુશલ ઉદાર.

२५२ [१२-१€]

બાo પક્ષભાવ કo બહુમાન વિધિમાંહિ ધરે. દેવવંદનાદિકને વિષે વિધિમાં બહુમાન હોય. અન્ય કોઇ વિધિ કરતો હોય તેહને પણ બહુમાને કરી વિધિ- સામગ્રી-અભાવિં વિધિ આરાધવાનો મનોરથ ન મૂકે. ઇત્યાદિક ઉપલક્ષણથી જાણવું (પ).

હવે વ્યવહાર કુશલ છકો ભેદ વખાશે છે. દેશકાલ પ્રમુખ હોય તિમ અનુસરે, એતલે એ ભાવ : જે દેશ તે સુસ્થિત દુઃસ્થિતાદિ, કાલ તે સુગાલ-દુકાલાદિક, પ્રમુખ શબ્દે દ્રવ્ય સુલભ-દુર્લભાદિ, ભાવથી હૃષ્ટ-ગ્લાનાદિક, તે સર્વ પોતાપોતાની હદિ જાશે.

ગીતારથનો વ્યવહાર સર્વ પોતઇ જાણઇ એતલે એ ભાવ : જે ઉત્સર્ગ-અપવાદના જાણ જે ગીતાર્થ તેણે આચર્યો જે વ્યવહાર તે પોતાની મતિ દુખવે નહીં, તિમ સવિ ક૦ તે વ્યવહાર તિમ જ સર્વ અંગીકાર કરે (૬).

એ છ પ્રકારનો, પ્રવચનકુશલ **ઉદાર** ક**ા** પ્રધાન કહીઇ, એ છ લક્ષણ ભાવશ્રાવકનાં જાણવાં. ૨૫૨ [૧૨-૧૬]

સુo (૫) દેવવંદન આદિ વિધિમાં બહુમાન રાખે (૬) દેશકાળને અનુસરે સુકાળ-દુષ્કાળ પ્રમાણે દ્રવ્યની સુલભતા-દુર્લભતા બરાબર જાણે, ગીતાર્થનો વ્યવહાર બરાબર જાણે. જેથી વ્યવહારને આંચ ન આવે.

આ છ લક્ષણો ભાવશ્ચાવકનાં જાણવાં.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

#### કિરિયાગત એ ષટ્વિધ લિંગ, ભાખે તું જિનરાજ અભંગ, એ વિધિ શ્રાવક જે આચરે, સુખ જસલીલા તે આદરે.

२५३ [१२-१७]

બાo એ ષટ્વિધ લિંગ કo એ છ પ્રકારનાં લિંગ, કિરિયાગત કo કિયાથી ઉલખાય, જિમ ધૂમ્રથી અગ્નિ ઉલખાય તિમ. હે જિનરાજ ! સામાન્ય કેવલીમાં રાજા સરીખા તું ભાખે કo કહે, અભંગ કo સમસ્તપર્ણે એ વિધિ જે શ્રાવક આચરે તે શ્રાવક સુખયશ તેહની જે લીલા તે આદરે કo પામે. ૨૫૩ [૧૨-૧૭]

સુ**ં** આ છ લક્ષણો ક્રિયાથી ઓળખાય, જેમ ધૂમ્રથી અિન ઓળખાય. જે શ્રાવક આ વિધિ આચરે તે સુખ-યશને પામે.

(એ ચોપાઇ મધ્યે શ્લોક ૧૪૧ તથા અક્ષર ૧૪.)



#### ઢાળ તેરમી

બાO ઇહાં શિષ્ય પ્રશ્ન પૂછે છે, 'હે સ્વામી, બીજો વલી કાંઇ લિંગ છે જે માટે તુમ્હે એ છ લિંગ ક્રિયાગત કહો છો ?' તે માટે ગુરુ ઉત્તર દિઇ છે જે ભાવગત લિંગ જુદાં છે તે ભાવગત લિંગ તેરમા ઢાલમાં કહે છે. એ સંબંધે આવ્યો એ ઢાલ વખાણે છે.

(છઠી ભાવના મન ધરો - એ દેશી)

ભાવશ્રાવકનાં ભાખીઈ, હવે સત્તર ભાવગત તેહો રે, નેહો રે પ્રભુ, તુઝ વચનેં અવિચલ હોયો એ . ૨૫૪ [૧૩-૧]

બાo હવે ભાવશ્રાવકનાં ક૦ ભાવશ્રાવકનાં લિંગ ભાખીઇ ક૦ કહીઇ છે. ઇંહા લિંગ પદ બાહિરથી લાવીઇ. સત્તર ભાવગત ક૦ ગણતીઇ સત્તર છે. ભાવગત છે તેહો ક૦ તે ભાખીઇ. એતલા ભાવે હે પ્રભુ, સ્વયંબુદ્ધ, તાહરા વચનને વિષે અવિચલ ક૦ ચાલે નહીં એહવો મુઝને સ્નેહ હોયો. ૨૫૪ [૧૩-૧]

સુ**ા** (ભાવશ્રાવકનાં ક્રિયાગત છ લક્ષણો ૧૨મી ઢાળમાં જોયા પછી) હવે ભાવશ્રાવકનાં ભાવગત લિંગ કહે છે. તે ૧૭ છે. આવા ભાવપૂર્વકનો મારો તારા પ્રેમનો અચળ સ્નેહ હે પ્રભુ ! મને હોજો.

ઇત્થી ચંચલ ચિત્તથી, જે વાટી નરકની મોટી રે, ખોટી રે, છાંડે એ ગુણ ધુરિ ગુણો એ.૨૫૫ [૧૩-૨]

બા૦ યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા ૫૭-૫૮-૫૯]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

'इत्थि' दिये' त्थे' संसारं विसये आरंभें गेहें' दंसंणओं। गड्डिरगाइपवाहे ' पुरस्सरं आगमपिवत्ती '''।।१।। 'दाणाइ जहसत्ती पवत्तणं'' विहिर '' अस्तदुठ्ठेय'ं। मज्झत्थ्यं मसंबद्धे '' परत्थकामोवभोगी य' ।।२।।' 'वेसा इव गिहवासं पालइ'', सत्तरसपयनिबद्धं तु । भावगयभावसावगलक्खणमेयं समासेणं.'।।३।।

એ સત્તરમાં પ્રથમ ઇત્થી ક૦ સ્ત્રીનામા લક્ષણ વખાણે છે. ઇત્થી યંચલ ચિત્તથી ક૦ સ્ત્રી કેહવી છે? ચિત્તથી ચંચલ ચપલ છે. એતલે અન્ય અન્ય પુરુષોની ઇચ્છણહારી છે. વલી વાટી નરકની મોટી રે ક૦ મોટી નરકની વાટી છે, માર્ગ છે. વાટી કેહવી છે? ખોટી રે ક૦ હીણી છે. માટે એ સ્ત્રીને એહવી જાણીનિં છાંડે એ ગુણ ધુરિ ગુણો ક૦ પ્રથમ સંખ્યાઇ આણે.

ઇહાં 'ઇચ્છા ચંચલ ચિત્તથી' એહવું લિપિદોષે લિખાશું છે. ઘણી પરતોમાં પણ ઇમ લિખાંશું છે. તેશે કારશે પૂર્વ-ટબાકારે 'ઇચ્છા' એહવો અર્થ કર્યો છે.પણ નિર્મૂલ છે. માટે ઉવેખ્યો છે. અત્રાર્થ 'ધર્મરત્ન' ગ્રંથ જોવો અનિ નિશ્ચય કરવો. ૨૫૫ [૧૩-૨]

સુ**૦** ૧. સ્ત્રી : સ્ત્રી ચંચલિયત્ત છે. તે નરકની વાટ છે, હીણી છે. માટે આવી સ્ત્રીને ત્યજવી. આ ગુણ અપ્રતાક્રમે આવે.

ઈદ્રિય ચપલ તુરંગને, જે રુંધે જ્ઞાનની રાશિ રે, પાસે રે, તે બીજો ગુણ શ્રાવક ધરે એ. ૨૫૬ [૧૩-૩]

બાo ઇંદ્રિય જે પ શાસ્ત્રોક્ત સ્વરૂપ તદ્રૂપ, જે ચપલ શીધ્રગામીપણા માટે દુર્ગતિ સાહમા ચાલતાં એહવા જે તુરંગ ક૦ ઘોડા, તેહને જે જ્ઞાનરૂપિણી રાશિં ક૦ રાશડિઇં કરી, રૂંધે ક૦ રોકે એહવો ગુણ બીજો તે શ્રાવક પોતા પાસે ધરે. યત:-

'इंदियचवलतुरंगे दुग्गइमग्गाणुधाविरे निच्चं । भावियभवस्सरूवो, रुंभइ सन्नाणरस्सीहिं'॥१॥

[**ધર્મરત્ન પ્ર.**,ગા. દ૧]૨૫૬ *[*૧૩-૩*]* 

સુ**ં ૨. ઇંદિય** : પાંચ ઇંદ્રિયરૂપી ઘોડાને જ્ઞાનરૂપી રાશથી રોકે એ બીજો ગુણ.

કલેશ તણું કારણ ઘણું, જે અર્થ અસાર જ જાણે રે, આર્ણે રે, તે ત્રીજો ગુણ નિજ સંનિધિં એ. ૨૫૭ [૧૩-૪]

બા૦ કલેશનું કારણ **ઘણું** ક૦ અત્યંત, એહવો જે અર્થ ક૦ દ્રવ્ય, તેહને અસાર જ જાણે. આણેં ક૦ લ્યાવે, તે ત્રીજો ગુણ, નિજ સંનિધિં ક૦ પોતા પાસે. ૨૫૭ [૧૩-૪]

**સુ**ં *૩. અર્થ : ક્લેશના મોટા કારણરૂપ દ્રવ્યને અ*સાર જાણે તે ત્રીજો ગુણ.

ભવ વિડંબનામય અછે, વલી દુખરૂપી દુખહેતો રે, ચેતો રે, ઈમ ચોથો ગુણ અંગીકરે એ. ૨૫૮ [૧૩-૫]

બા૦ હવે ચોથો સંસારનામા ગુણ કહે છે. ભવ ક૦ જે સંસાર, તે કેહવો છે? વિડંબનામયી છે. વલી કહેવો છે? દુખરૂપી ક૦ દુઃખસ્વરૂપ, જન્મ-જરામરણરોગશોકાદિક રૂપ છે.તથા વલી કેહવો છે? દુઃખહેતો ક૦ જન્માંતરે નરકાદિકનું હેતુ છે.ઇમ દુઃખની જે પરંપરા આપઇં ઇમ પણ સમજવું. ચેતો ક૦ જાણો, ઇમ ચોથો ગુણ શ્રાવક અંગીકાર કરે. ૨૫૮ [૧૩-૫]

સુ**૦ ૪. સંસાર :** સંસાર દુ:ખસ્વરૂપ, વિડંબનામય છે. દુ:ખના-નરકાદિના હેતુરૂપ છે. આવો સંસાર દુ:ખની પરંપરા આપનારો છે એમ સમજવું એ ચોથો ગુણ.

ખિણ સુખ વિષય વિષોપમા, ઈમ જાણી નવિ બહુ ઇહે રે, બીહે રે, તેહથી પંચમ ગુણ વર્યો એ. ૨૫૯ [૧૩-૬]

બાo હવે પાંચમો વિષયનામા ભેદ વખાણે છે.વિષય કેહવો છે ? ખિણ સુખ ક૦ ક્ષણિક માત્ર સુખ છે. તે પણિ વિષોપમા ક૦ કાલકૂટ સરીખા છે. પરિજ્ઞામે દારુણ છે. ઇતિ ભાવઃ. ઇમ જાણી ક૦ એહવા વિષય જાણીને બહુ ક૦ અત્યંતપણે, નવિ ઇહે ક૦ ન વાંછે, બીહે રે પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ **તેહથી** ક૦ તે વિષયથી બીહતો રહે, વિષયને અસાર જાણ્યો છે તે માટઇં, **પંચમ ગુણ વર્યો** ક૦ પાંચમો ગુણ વર્યો થકો. ૨૫૯ [૧૩-૬]

**સુ**ં **૫. વિષય :** વિષય કાલકૂટ વિષ સરીખો છે. તેનાથી ડરતો રહે, એને અસાર જાણે તે પાંચમો ગુણ.

## તીવ્રારંભ તર્જે સદા, ગુણ છઠાનો સંભાગી રે, રાગી રે, નિરારંભ જનનો ઘણું એ. ૨૬૦ [૧૩-૭]

બાo હવે આરંભનામા છક્કો ભેદ વખાણે છે. તીવ્રારંભ ક૦ ઘણાં પ્રાણીને પીડાકારી વ્યાપાર ખરકર્માદિક, તે સદા તજે. કદાચિત્ કરે સશૂક થકો કરે, નિઃશૂક થકો ન કરે. ઇતિ ભાવઃ. તે છક્કા ગુણનો સંવિભાગી ક૦ ભજનારો થાય. પણ યદ્યપિ અણચાલે કેતાંઇક આરંભ પોતે સશૂક થકો કરે છે, પણિ રાગી તો નિરારંભ જનનો = આરંભરહિત લોકનો, એતલે મુનિરાજનો હોય. ઘશું ક૦ અત્યંત. ૨૬૦ [૧૩-૭]

**સુ**ં *દ. આરંભ :* તીવ્ર આરંભ ત્યજે. ન છૂટકે કદાચિત ખરકમિંદિ વેપાર કરે તો પણ સૂગસહિત કરે પણ રાગી તો આરંભરહિત લોકનો જ – મુનિરાજનો હોય. આ છકો ગુણ.

## માનેં સત્તમ ગુણ વર્યો, જન પાસ સદેશ ગૃહવાસો રે, અભ્યાસો રે, મોહ જીતવાનો કરેં એ. ૨૬૧ [૧૩-૮]

બાo હવે સાતમો ગેહનામા ભેદ વખાશે છે. માને ક૦ જાશે, સાતમો ગુણ વર્યો થકો સ્યું માને તે કહે છે. જન ક૦ પ્રાણી, પાસ સદેશ ક૦ બંધન સરીખો, ગિહવાસો ક૦ ઘરવાસ માનતો, જિમ પંખી પાસપડ્યો ઊડી ન શકે, પોતાના આત્માને દુઃખી માને ઇમ ગૃહમાતાપિતાદિક સંબંધે દીક્ષા લેઇ ન સકે, પણિ દુઃખ માને ઇતિ ભાવઃ. પણ અભ્યાસ તે મોહનો જય કરવાનો જ કરે. ૨૬૧ [૧૩-૮]

સુo *૭. ગેહ :* આ ગુણને વરેલો ઘરવાસને બંધન સરીખું માને. જેમ પાશમાં પડેલું પંખી ઊડી ન શકે તેમ પોતાને દુઃખી માને. તે અભ્યાસ પણ મોહને જીતવાનો જ કરે. આ સાતમો ગુણ.

### અક્રમ દંસણ ગુણભર્યો, બહુ ભાંતિ કરેં ગુરુભત્તી રે, સત્તી રે, નિજ સદ્દહણાની ફોરવે રે. ૨૬૨ [૧૩-૯]

બાo આઠમો દર્શનનામા ભેદ વખાશે છે. આઠમા દર્શનનામા ગુશે ભર્યો બહુ ભાંતિ કરે ગુરુ ક0 ધર્માચાર્ય તેહની ભક્તિ કરે, જેહથી સમક્તિ પામ્યો તેહની. ઇતિ ભાવઃ. સત્તી રે ક0 શક્તિ પોતાની શ્રદ્ધાની ફોરવે, એતલે એ ભાવઃ. આસ્તિકય ભાવ સહિત અતીચાર રહિત દર્શનને ધરતો શક્તિઇં પ્રભાવના, વર્ણવાદ બુદ્ધિવંત કરે. યતઃ-

'अत्थिक्कभावकलिओ, पभावणा वन्नवायमाईहिं। गुरुभत्तिजुओ धीमं, धरेइ इय दंसणं विमलं.॥१॥

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૬૭] ૨૬૨[૧૩.૯]

સુ**ં** ૮. દર્શન : ધર્માચાર્યની ભક્તિ કરે, શ્રદ્ધાની શક્તિ ફોરવે. આસ્તિક્યભાવ સહિત દોષરહિત દર્શનને ધારણ કરે. આ આઠમો ગુણ.

લોકસન્ના સવિ પરિહરેં, જાંણે ગાડરિઉ પરવાહો રે, લાહો રે, ઇમ નવમા ગુણનો સંપજે જી. ૨૬૩ [૧૩-૧૦]

બાo હવે ગર્કરિક પ્રવાહનામા નવમો ભેદ વખાણે છે. લોકસશા કo અવિચારિત રમણીક, તેહને પરિહરે કo તજે, જાણે કo માને, લોકની ચાલિ તે ગાડરિયા પ્રવાહ જેહવી, જિમ એક ગાડરીને પછવાડે બીજી ગાડરી ચાલે. ઉપલક્ષણથી કીડીનો, મકોડાનો પ્રવાહ પણ કહેવો, તે જિમ અવિચારિત છે, લોકપ્રવાહ પણ તેહવો છે. તે માટે વર્જે. ઇમ નોમા [નવમા] ગુણનો લાહો નીપજે. ૨૬૩ [૧૩-૧૦]

સુ૦ ૯. ગ**કરિક પ્રવા**હ : અવિચારી ગાડરિયા પ્રવાહની પેઠે જ લોકપ્રવાહ છે. એને ત્યજે. આ નવમો ગુણ.

આગમનેં આગલિ કરેં, તે વિજ્ઞ કુજ઼ મારગ સાખી રે, ભાખી રે, ઇમ કિરિયા દશમા ગુજ઼ થકી એ. ૨૬૪ [૧૩-૧૧]

બા૦ હવે દશમો આગમનામા ભેદ વખાણે છે.જે કાર્ય કરે તે આગમને આગલેં કરીને, ઇમ વિચારે, જે આગમ વિના માર્ગ, જે પરલોક સાધવાનો માર્ગ, તેહનો કુણ સાખી ? એતલે વીતરાગ આગમ માંહે જ

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

એહવા માર્ગ હોઇં. ભાખી ક૦ એહવું કહીને ઇમ કિરિયા ક૦ એ રીતની કિયા કરે, એહ પદ બાહિરથી લાવીઇં. એતલેં એ ભાવઃ. દેવવંદન, ગુરુવંદન પ્રત્યાખ્યાન, પ્રતિક્રમણાદિ રૂપ કિયા, જિનાગમ તથ્ય જાણીને આગમોક્ત કિયા કરે. એ દેવવંદનાદિક કિયાનો વિસ્તાર 'ધર્મરત્ન'માં જોઇ લેજયો. ૨૬૪ [૧૩-૧૧]

**સુ**ં ૧૦. આગમ : જે કાર્ય કરે તે આગમને આગળ કરીને કરે. એમ વિચારીને કે પરલોક સાધવાનો માર્ગ આગમ જ દર્શાવે. તેથી આગમોક્ત સર્વ ક્રિયાઓ કરે. આ દશમો ગુણ.

આપ અબાધાઇ કરેં, દાનાદિક ચ્યાર સકતી રે, વિકતિ રે, ઇમ આવેં , ગુણ ઇગ્યારમો એ. ૨૬૫ [૧૩-૧૨]

બાo હવે દાનાદિક યથાશક્તિ કરે એ ઇગ્યારમો ભેદ કહે છે. આપ અબાધાઇ કoપોતાને પીડા ન ઊપજે તિમ દાનાદિક ચ્યારે કરે. જો દ્રવ્ય, પાત્ર હોય તો દેતો થાકે જ નહીં. જો અલ્પ દ્રવ્ય તો અતિ ઉદાર ન થાય. ઉક્તં ચ-

'लाभोचियदाणे लाभोचियभोयणे । लाभोचियपरिवारे, लाभोचियनिहिकरे सिया । [पंचसूत्रे सू० २3] तथा [धर्भरत्न प्र.गा. ७० नी वृत्ति]

ઇત્યાદિ ઇમ થોડે કાલે ઘશું આપી સકે. ઇમ શીલ-તપ-ભાવનાને વિષે પણિ યથાશક્તિ પ્રવર્તે. **વિકતિ** રે ક૦ પ્રગટપણે. ઇમ ઇગ્યારમો ગુણ શ્રાવકને આવે. ૨૬૫ [૧૩-૧૨]

સુ**૦ ૧૧. દાનાદિક**: પોતાને પીડા ન થાય તેમ યથાશક્તિ દાન આદિ કરે. સક્ષમ હોય તો દાન કરતાં થાકે જ નહીં, અલ્પદ્રવ્ય હોય તો અતિ ઉદાર ન થાય. દાનની જેમ શીલ-તપ-ભાવનાને વિશે પણ યથાશક્તિ પ્રવર્તે. આ અગિયારમો ગુણ.

ચિંતામણિ સરિખો લહી, નવિ મુગધ હસ્યો પણિ લાજે રે, ગાજે રે, નિજ ધર્મ્મે એ [ગુણ] બારમો એ. ૨૬૬ [૧૩-૧૩]

બાo હવે નિહ્રીકનામા બારમો ભેદ વખાશે છે. ચિંતામણિ રત્ન સરીખો પોતાનો ધર્મ **લહી** ક૦ પામીને **મુગ્ધ** ક૦ મૂર્ખ લોક તિશે હસ્યો

થકો પણ નિવ લાજે ક૦ ન લાજે. એતલે ધર્મકરણી કરતો લાજે નહીં. ગાજે રે ક૦ ઉત્સુક હોય, હર્ષવંતો હોય. નિજ ધર્મે ક૦ પોતાના ધર્મને વિષે એ બારમો ગુણ જાણવો.૧૨. યદ્યપિ 'ધર્મરત્ન'માં ચિંતામણિ રત્ન સરીખી ક્રિયા કરતો ન લાજે ઇમ કહ્યું છે, તોહિ ઇહાં ચિંતામણિ સરીખો ધર્મ કહ્યો તેહમાં કાંઇ વિરુદ્ધ નથી, જે કારણે, ક્રિયા ને ધર્મ્મ જુદો નથી. ઇતિ. ૨૬૬ [૧૩-૧૩]

સુ**૦ ૧૨. નિહીક:** મૂર્ખ લોકો હાંસી ઉડાવે છતાં, ધર્મકરણી કરતો જે લજવાય નહીં, ઊલટાનો ધર્મ કરવામાં ઉત્સુક અને હર્ષવંત બને. આ બારમો ગુણ.

ધનભવનાદિક ભાવેં જે નિવ રાગી નિવ દ્વેષી રે, સમપેખી રે, તે વિલસે ગુણ તેરમે એ. ૨૬૭ [૧૩-૧૪]

બાં હવે તેરમો અરકતિ હિંદ નામાં ભેદ વખાણે છે. શરીરની સ્થિતિ હેતું છે. ધનભવનાદિક આદિ શબ્દથી સ્વજન, આહાર, ઘર, ક્ષેત્ર, કલત્ર, વસ્ત, શસ્ત્ર, યાન, વાહન, ઇત્યાદિક લેવા. પણિ તે પદાર્થમાં રહેતો થકો પણિ, નિવ રાગી નિવ દેષી કા રાગદેષ રહિત એહવો હોય. એતલેં મંદ આદર હોય એ ભાવ. અન્યથા રાગદેષ રહિત તો ઉપલે ગુણઠાણે હોય તે કિમ ઘટે? સમપેખી કા મધ્યભાવનો જોનારો હોય, જે માટે, ભાવશ્રાવક ઇમ ભાવે. યતઃ- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૭૨ની વૃત્તિ]

'न य इत्थ कोइ सयणो, न सरीरं नेव भोग-उवभोगा। जीवो अन्नभवगइं गच्छइ सव्वं पि मोत्तूणं'।।१।।

ઇત્યાદિ અવિનીત લોક ઉપરિ દ્વેષ પણ ન કરે તે શ્રાવક તેરમે ગુણે વિલસ્યે. ૨૬૭ [૧૩-૧૪]

સુ**૦ ૧૩. અરક્તિદિષ્ટ**ં સ્વજન, આહાર, ઘર, ક્ષેત્ર, કલત્ર, વસ્ન, શસ્ત્ર, વાહન આદિ રાખે ખરો પણ એ પ્રત્યે રાગદ્વેષ રહિત હોય, મંદ આદરભાવવાળો હોય, સમભાવે જોનારો હોય. આ તેરમો ગુણ.

રાગદ્વેષ મધ્યસ્થનો, શમ ગુણ ચઉદમેં ન બાંધે રે, સાધે રે, તે હઠ છાંડી મારગ ભલો એ. ૨૬૮ [૧૩-૧૫] પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

બાO હવે ચૌદમો મધ્યસ્થનામા ગુણ વખાણે છે. રાગદેષ મધ્યસ્થનો ક૦ રાગદેષમાં તણાય નહીં. તેહમાં મધ્યસ્થપણું રાખે એ રાગદેષ મધ્યસ્થનો શમ ગુણ કહીઇં. એતલે એ ભાવ જે પરમાર્થ વિચાર કરે જે મેં મત લીધો કિમ મૂકું? અથવા અમુકો મ્હારો મત ખંડે છે તેહને ખંડુ એહવો રાગદેષ ન કરે તે પ્રાણી ચૌદમા ગુણને વિષે બાધા ન પામે. એતલે શમગુણી ન પીડાય. તે પ્રાણી પોતાનો હઠ ક૦ કદાગ્રહ છાંડીને ભલો મારગ સાધે. એતલે એ ભાવ : પરને પોતાને હિતવાંછક થકો કદાગ્રહ મૂકી મધ્યસ્થ ગીતાર્થ ગુરુવચને પ્રવર્તે, પ્રદેશી રાજાની પરે. એતલે તેરમા ગુણમાં ધન-ભવનાદિકમાં મંદ આદરી હોય, તથા ચૌદમા ગુણમાં ધર્મમાં કદાગ્રહ મૂકે, સમ્યક્ અંગીકાર કરે. ૨૬૮ [૧૩-૧૫]

સુ**ં ૧૪.મધ્યસ્થ :** રાગદ્વેષમાં તણાયા વિના મધ્યસ્થપણું રાખે, પોતાના મત વિશે કશી મમત ન રાખે. આવો શમગુણી પીડાય નહીં. ધર્મમાં હઠાગ્રહ છાંડીને રૂડો સમ્પક્ માર્ગ ગ્રહે; પ્રદેશી રાજાની પેઠે. આ ચૌદમો ગુણ.

ખિણભંગુરતા ભાવતો, ગુણ પનરમેં સેવંતો રે, સંતો રે, ન ધનાદિ સંગતિ કરે એ. ૨૬૯ [૧૩-૧૬]

બાo હવે અસંબદ્ધનામા પનરમો ભેદ વખાણે છે. ક્ષણભંગુરતા ભાવતો કo સર્વ પદાર્થ ક્ષણભુંગર છે, અનિત્ય છે, તન-ધન-સ્વજન-જીવિતવ્ય પ્રમુખ અનિત્ય છે. ઇમ વિચારતો પનરમા ગુણને વિષે સેવંતો કo સેવે, સંતો કo સજ્જન પુરુષોને ન ધનાદિક સંગતિ કરે કo ધન પ્રમુખની સંગતિ ન કરે ઇમ વિચારે. યતઃ-

'चिच्चा दुपयं चडप्पयं च, खेत्तं गिहं धणधत्रं च सळ्वं। सकम्मबीओ अवसो पयाइ, परं भवं सुंदर पावगं वा.'॥१॥ [धर्भरत्न प्र., गा. ७४नी वृत्ति] २६८ [१३-१६]

**સુ૦ ૧૫. અસંબદ્ધ**: સર્વ પદાર્થ અનિત્ય-ક્ષણભંગુર છે એમ વિચારીને સજ્જન પુરુષોને સેવે ને ધન આદિની સંગતિ ન કરે. આ પંદરમો ગુણ.

## ભવવિરત્ત સેવે મનિં, ભોગાદિક પર અનુરોધે રે, બોધે રે, ઇમ ઉલ્લસેં ગુણ સોલમે એ. ૨૭૦ [૧૩-૧૭]

બાo હવે સોલમો પરાર્થ કામોપભોગી નામા ભેદ કહે છે. ભવ જે સંસારને વિષે વિરક્ત મન થકો ભોગાદિકને સેવે તે પણ પર અનુરોધે ક૦ પરના દાક્ષિણ્યાદિકે સેવે. બોધે રે ક૦ એહવે ઉદાસીન જ્ઞાને કરી સોલમો ગુણ ઉલ્લાસ પામે.૨૭૦ [૧૩-૧૭]

સુ**ં ૧ ૬. પરાર્થકામોપભોગી :** સંસારને વિશે વિરકત મન રાખીને ભોગ આદિને સેવે. આવા ઉદાસીનતાભર્યા જ્ઞાનને લઇને સોળમો ગુણ ઉલ્લસિત થાય. આ સોળમો ગુણ.

## આજકાલિ એ છાંડસ્યું, ઇમ વેશ્યા પરેં નિસનેહો રે, ગેહો રે, પર માને ગુણ સત્તરમેં એ. ૨૭૧ [૧૩-૧૮]

બા૦ હવે સત્તરમો વેશ્યાની પરિં ઘરવાસ પાલે એ ભેદ વખાણે છે. એ ઘરવાસ આજ છાંડીસ્યું અથવા કાલ છાંડીસ્યું ઇમ વેશ્યાની પરે નિસ્નેહી રહે. જિમ વેશ્યા નિર્ધન દેખી વિચારે તિમ ગૃહસ્થ પણ આસ્થા પ્રમુખ વિના ઘરમાં વસે, ઘરને પર કરી માને. સત્તરમે ગુણે. દેશવિરતિના અનેક ભેદ છે. માટે નાનાભિપ્રાયવંત હોય તે માટે પુનરુક્ત દૂષણ કોઈ ભેદમાં ન જાણવું. ૨૭૧ [૧૩-૧૮]

સુ**ં ૧૭. વેશ્યાની પેઠે ઘરવાસ :** જેમ વેશ્યા નિર્ધન પુરુષ પ્રત્યે નિઃસ્નેહી રહે તેમ આ ગુણવાળો ગૃહસ્થ 'ઘર આજ ત્યજીશું, કાલ ત્યજીશું' એમ ઘરવાસ પ્રત્યે નિઃસ્નેહી રહે. ઘરમાં વસવા છતાં ઘરને પર કરીને માને. આ સત્તરમો ગુણ.

## એ ગુણવૃંદે જે ભર્યા, તે શ્રાવક કહીઇ ભાવે રે, પાવે રે, સુજસપૂર તુઝ ભગતિથી એ. ૨૭૨ [૧૩-૧૯]

બાo એ ગુણના વૃંદ ક૦ સમૂહ, તિણેં કરીને ભર્યા છે તે શ્રાવક કહિઇ, ભાવેં ક૦ ભાવથી શ્રાવક કહીઇ. યતઃ-

'इय सत्तरसगुणजुत्तो, जिणागमे भावसावगो भणिओ' ઇતિ વચનાત્. પાવે ક૦ પામે, **સુજસપૂર** ક૦ ભલા જસનું પૂર પામે, **તુઝ ભક્તિથી ક૦** પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૧૯૧ હે વીતરાગ, હે ચિદાનંદ સ્વરૂપી, તાહરી ભક્તિ થકી પામે. એતલે તાહરી આજ્ઞાઈ ભાવશ્રાવકપણું પાલવું તે તાહરી ભક્તિ જ છે. ૨૭૨ [૧૩-૧૯]

સુ૦ આ ગુણસમૂહ જેનામાં છે તે (ભાવગત ગુણવાળો) ભાવશ્રાવક કહેવાય. હે પ્રભુ ! તારી આજ્ઞાથી ભાવશ્રાવકપણું પાળવું તે તારી ભક્તિ જ છે.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૧૦૦, અક્ષર ૨૧ છે. ઉક્ત ગાથા સાઢી અગ્યાર.)

#### ટાળ ચોદમી

બાo પૂર્વ ઢાલમાં ભાવશ્રાવકનું લક્ષણ કહ્યું. તે ભાવશ્રાવક હોય તે દ્રવ્યસાધુ કહીઇ અને દ્રવ્યસાધુ હોય તે ભાવસાધુપશું પામે.

તે ભાવસાધુપણું લહે, જે ભાવશ્રાવક સાર, તેહનાં લક્ષણ સાત છે, સવિ જાણે હો તું ગુણભંડાર. સાહિબજી, સાચી તાહરી વાણી. ૨૭૩ [૧૪-૧]

બાo તે ભાવસાધુપણું પામે, જે ભાવશ્રાવક પૂર્વે કહ્યા તેહવા સાર ક૦ પ્રધાન થયા હોય તેહના ક૦ તે ભાવસાધુનાં સાત લક્ષણ છે. સિવ જાણે હો તું ગુણભંડાર ક૦ હે ગુણભંડાર! જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-વીર્ય-સુખ-દાન-લાભ-ભોગ-ઉપભોગાદિક ગુણના ભંડાર! તુમ્હો સર્વ જાણો. કેવલજ્ઞાન કેવલદર્શને કરી ષડ્દ્રવ્યનું ભાજન થાય છે તે માટે હે સાહિબજી! તુમ્હારી વાણી તે સાચી છે, સત્ય છે, એતલે એ ભાવ: જે આચાર્યપરંપરા તથા જીત તથા પ્રકરણાદિકમાં જે ભાવ કહ્યા છે તે તુમ્હારી વાણી છે. તે કોઈનું કલ્પિત નથી. ૨૭૩ [૧૪-૧]

સુ**ં** આગળ કહ્યા તે ભાવશ્ચાવક ભાવસાધુપણું પામે તેનાં **સાત** લક્ષણ છે. હે પ્રભુ ! પ્રકરણ આદિમાં જે ભાવ કહ્યા છે તે તમારી જ વાણી છે; કલ્પિત નથી.

કિરિયા મારગ અનુસારિણી<sup>૧</sup>, શ્રદ્ધા પ્રવર અવિવાદ<sup>૨</sup>, ઋજુભાવે પત્રવણીજજત્તા<sup>૩</sup>, કિરિયામાં હો નિત્યેં અપ્રમાદ<sup>૪</sup>. સાહિબજી, સાચી તાહરી વાણી. ૨૭૪ [૧૪-૨]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

બાo તે સાત લક્ષણ કહે છે. સકલ કિયા પ્રત્યુપેક્ષણાદિક તે માર્ગાનુસારિણી, મોક્ષમાર્ગને અનુયાયી ચેષ્ટા ૧, તથા શ્રદ્ધા ક૦ કરવાની ઇચ્છા, પ્રવર ક૦ પ્રધાન, અવિવાદ ક૦ વિવાદ રહિત. ધર્મનઇ વિષે એતલુ બાહિરથી લીજીઇ ૨, પશ્રવણીજજત્તા ક૦ પ્રજ્ઞાપનીયપણું એતલે પ્રરૂપવું તે ઋજુભાવ ક૦ સરલ સ્વભાવેં, એતલે પ્રરૂપણા અસદભિનિવેશ કદાગ્રહે ન હોય ૩, તથા ક્રિયા જે સુવિહિત અનુષ્ઠાન તેહને વિષે નિરંતર અપ્રમાદી હોય, શિથિલ ન હોય ૪. ૨૭૪ [૧૪-૨]

સુ૦ ૧. માર્ગાનુસારિક્ષી ક્રિયા, ૨. ધર્મને વિશે શ્રદ્ધા, ૩. ઋજુભાવે પ્રરૂપક્ષા, ૪. શુભહિતકારી અનુષ્ઠાન વિશે નિરંતર અપ્રમાદ.

નિજ સકતિ સારુ કાજનો", આરંભ ગુણ અનુરાર્ગં, આરાધના ગુરુ આણની°, જેહથી લહીઈ હો ભવજલ તાગ.

सा० २७५ [१४-3]

બાo પોતાની શક્તિ સારૂ ક૦ શક્તિ પ્રમાણે, કાજનો આરંભ ક૦ કાર્યનો તપસંજમાદિકનો પ્રારંભ કરે પણ શક્તિ ઉલંઘી તપ પ્રમુખ ન કરે. પ, ગુણનો અનુરાગ ક૦ ગુણનો પક્ષપાત હોય દ, આરાધના ગુરુ આણની ક૦ ગુરુ આજ્ઞાનું આરાધવું, ગુરુ-આદેશે વર્ત્તવું. ૭, જે ગુરુઆણથી લહીઇ ક૦ પામીઇ, ભવજલતાગ ક૦ સંસારસમુદ્રનો પાર પામીઇ. ૨૭૫ [૧૪-૩]

**સુ**0 ૫. શક્તિ અનુસાર તપ-સંયમ આદિ કાર્યનો આરંભ, ૬. ગુણનો પક્ષપાત, ૭. ગુરુઆજ્ઞાની આરાધના.

માર્ગ સમયની થિતિ તથા, સંવિગ્ન બુધની નીતિ, એ દોઇ અનુસારે ક્રિયા, જે પાલે હો તે ન લહે ભીતિ. સાહિબ૦ ૨૭૬ [૧૪-૪]

બાo હવે માર્ગાનુસારિષ્ડી ક્રિયાનામા પ્રથમ ભેદ વખાણે છે. માર્ગ કo સમયની સ્થિતિ. એતલઇ આગમની મર્યાદા. તિહાં આગમ તે સ્યું ? ઉક્તં ચઃ-

'आगमो ह्याप्तवचनमाप्तं दोषक्षयाद्विदु: । वीतरागोऽनृतं वाक्यं, न ब्रूयाद्धेत्वसंभवात् ॥'

> [ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા.૮૦ની વૃત્તિ] ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

તે આગમની થિતી ઉત્સર્ગાપવાદ રૂપ શુદ્ધ સંયમનો ઉપાય તે માર્ગ, અથવા માર્ગ તે સંવિગ્ન બુધની નીતિ ક૦ સંવિગ્ન જે મોક્ષાભિલાષી બુદ્ધ તે ગીતાર્થ. ઇહાં બહુપદ અધિકું કહિઇ. ઇંમ કહિઇં સંવિગ્ન બહુગીતાર્થની નીતિ ક૦ આચરણા - ક્રિયારૂપ એ પણ માર્ગ કહીઇં. એ દોઈ ક૦ બે માર્ગના અર્થ કર્યા તેહને અનુસારિણી જે ક્રિયા આગમની અબાધાઇં સંવિગ્નના વ્યવહારરૂપ તે માર્ગાનુસારિણી ક્રિયા કહીઇં. એહવી ક્રિયા પાલે તે ન લહે ભીતિ ક૦ કદાપિ ન હોય એ ગાથાર્થ : હવે સંવિગ્ન બહુગીતાર્થની નીતિ, એહના પદચ્છેદ કરીઇ છેંઇ. સંવિગ્ન પદ કહ્યું તે અસંવિગ્ન ટાલવા માટે. અસંવિગ્ને ઘણા મિલીને આચર્યું હોય તોહિ પણ પ્રમાણ નહીં. યદ્ વ્યવહાર:-

'जं जीयमसोहिकरं पासत्थपमत्तसंजयाईहिं। बहुएहिं वि आयरियं, न पमाणं सुद्धचरणाणं॥१॥[६.शु.५.,९८४]

'બહુગીતાર્થ' પદ મૂક્યું એનું હેતુ જે એક ગીતાર્થે આચર્યું હોય તે કદાચિત્ અનાભોગે અનવબોધાદિક કારણે વિપરીત પણિ આચર્યું હોય, તે પણ પ્રમાણ ન થાય. તે માટે બહુજન પદ મૂક્યું જે માટે બહુગીતાર્થ આચરે તે અવિતથ હોઇં. ઇહાં પ્રશ્ન શિષ્ય કરે છે. આગમ તે માર્ગ કહિવો તે યુક્ત છે, પણ બહુજનાચીર્ણ તે ન ઘટે. ઘણા લોકોઇં તો લૌકિક માર્ગ આચર્યો હોય તે માટે આગમ તે પ્રમાણ, પણ બહુલોક-આચરણ પ્રમાણ નહીં. વલી આગમ તે જયેષ્ઠ છે. બહુજન-આચરણા તે અનુજયેષ્ઠ છે. લૌકિકમાં પણ જયેષ્ઠ મૂકી અનુજયેષ્ઠનું પૂજન ઘટે [ન]હીં. તથા આગમ તો કેવલી પણ અપ્રમાણ ન કરે. યતઃ-

'अहो सुओवउत्तो सुअनाणी जइ वि गिण्हइ असुद्धं, तं केवली वि भुंजइ, अपमाणं सुयं भवे इहरा' ॥१॥

[ધર્મરત્ન પ્ર. ગા ૮૦ની વૃત્તિ]

તથા આગમ છતાં આચરણા પ્રમાણ કરીઇ તો આગમને લઘુતા પણ થાય ઇતિ. ઇહાં ગુરુ ઉત્તર દિઇ છેં- સંવિગ્ન ગીતાર્થ આગમ અપેક્ષા વિના આચરે જ નહીં. સ્યું આચરે તે કહે છે :-

'दोसा जेण निरुज्झंति, जेण खिज्जंति पुव्वकम्माइं । सो सो मुख्खोवाओ, रोगावत्थासु समणं व' ॥१॥ पं. पद्मविषयञ्जकृत जालावजोध

[ઉપદેશપદગા.૭૮૨;ધર્મરત્નપ્ર.ગા.૮૦નીવૃત્તિ;ઉપદેશરહસ્યગા.૧૪૦]

ઇત્યાદિક આગમવચન સંભારી દ્રવ્યક્ષેત્રકાલભાવપુરુષાદિક ઉચિત જોઇ સંજમને વૃદ્ધિકારી જ આચરે. તે બીજા સંવિગ્ન ગીતાર્થ પણ અંગીકાર કરે તે માર્ગ કહીઇં. અને બીજા બહુલોકે આચર્યું તે તો અસંવિગ્ન અગીતાર્થ માટે અપ્રમાણ છે. વલી આચરણા પ્રમાણ કરતાં આગમ તો અત્યંત પ્રતિષ્ઠા પામે છે, જે માટે શ્રી ઠાણાંગસૂત્ર [તથા ધર્મરત્ન પ્ર.ગા. ૮૦ની વૃત્તિ]મધ્યે પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર પ્રરૂપ્યા છે. યથાઃ-

पंचिवहे ववहारे, पन्नते । तंजहा आगमववहारे १, सुयववहारे २, आणाववहारे ३, धारणाववहारे ४, जीयववहारे ५ ।

જીત અને આચરણા તે એક જ અર્થ છે, તે માટે આચરણા માનતાં આગમ અત્યંત માન્યું. તે માટે આગમ અવિરુદ્ધ આચરણા પ્રમાણ ઇત્યર્થિતં ઇતિ. ગાથા ૨૭૬મીનો અર્થ કહ્યો છે. ૨૭૬. [૧૪-૪]

સું પ્રથમ લક્ષણ: માર્ગાનુસારિષ્ઠી ક્રિયા: માર્ગ તે સમયની સ્થિતિ; ઉત્સર્ગ-અપવાદરૂપ શુદ્ધ સંયમનો ઉપાય. તેમજ સંવિગ્ન બહુગીતાર્થની નીતિ-આચરણા એ બે માર્ગને અનુસરનારી આગમની જે ક્રિયા તે માર્ગાનુસારિણી ક્રિયા. આવી ક્રિયાનું પાલન કરનારને કશાનો ભય ન હોય.

અહીં 'સંવિગ્ન' પદ 'અસંવિગ્ન'ને ટાળવા મૂક્યું. ઘણા અસંવિગ્નોએ મળીને કરેલું આચરણ પણ પ્રમાણ નહીં. એ જ રીતે 'બહુગીતાર્થ' પદ એટલે મૂક્યું કે એક ગીતાર્થે કદાચિત્ અનવબોધથી વિપરીત આચરણ પણ કર્યું હોય.

'આગમ'ને 'માર્ગ' કહેવું યુક્ત છે, પણ ઘણા લોકો આચરતા હોય એટલા ઉપરથી માર્ગ ન કહેવાય. કેમકે ઘણા લોકોએ તો લૌકિક માર્ગ જ આચર્યો હોય. આગમ જયેષ્ઠ છે. કેવલી પણ એને અપ્રમાણ ન કરે. સંવિગ્ન ગીતાર્થ આગમને અપેક્ષાએ જ આચરે. આ અપેક્ષા તે સંયમની વૃદ્ધિ.

'સ્થાનાંગ સૂત્ર'માં પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર પ્રરૂપ્યા છે. આગમવ્યવહાર, શ્રુતવ્યવહાર, આજ્ઞાવ્યવહાર, ધારણાવ્યવહાર અને જીતવ્યવહાર.

સૂત્રે ભણ્યું પણ અન્યથા, જુદું જ બહુગુણ જાણિ, સંવિગ્ન વિબુધેં આચર્યું, કાંઈ દીસે હો કાલાદિ પ્રમાણ.

સા. ૨૭૭ [૧૪-૫]

બા૦ એહ જ વાત કહે છે. સૂત્રે ભણ્યું ક૦ આગમને વિષે કહ્યું છે તોહિ પણ અન્યથા ક૦ બીજી રીતે જુદું જ ક૦ ફેરફાર, બહુગુણ જાણિ ક૦ ઘણો ગુણ જાણીને સંવિગ્ન વિબુધે ક૦ સંવિગ્ન ગીતાર્થ લોકે, આચર્યું ક૦ આચરણા કરી, તે કાંઇ ક૦ કેતલીક વાતો દીસે છે પણ સ્યું જાણી આચર્યું તે કહે છે. કાલાદિ પ્રમાણ ક૦ દુખમાદિક કાલ પ્રમુખનું પ્રમાણ વિચારીને આચર્યું. તેહ જ દેખાડે છે. ૨૭૭ [૧૪-૫]

સુ૦ સૂત્ર-આગમમાં જે કહ્યું છે તેનાથી બીજી રીતે સંવિગ્ન ગીતાર્થે આચરલા કરી હોય એવી વાતો જોવા મળે છે. પણ દુષમકાળ આદિનું પ્રમાલ વિચારીને તેઓએ એમ કર્યું છે.

કલ્પનું ધરવું ઝૌલિકા, ભાજને દવરક દાન, તિથી પજૂસણની પાલટી, ભોજનવિધિ હો ઇત્યાદિ પ્રમાણ.

सा० २७८ [१४-६]

બા૦ પૂર્વ (પૂર્વે) કલ્પક કારણે ઓઢતા અન્યથા ગોચરી પ્રમુખને વિષે વાલીને ખંધે મૂકી ચાલતા એ આગમનો આચાર, હવે તો ગોચરી પ્રમુખને વિષે પાંગરીને જાવું ૧, ચોલપક પ્રમુખ પિષ્ઠિ સમઝવા. પૂર્વે કુણીઇ રાખતા, હિમણાં કંદોરે રાખીઇ છીઇ. તથા ઝોલિકા ક૦ ઝોલી મૂઠીઇ ઝાલી ગ્રંથિ કૂણિઇ ઢુકડી બાંધતા, હમણાં હાથમાં ઘાલીઇ છીઇ. ઉપલક્ષણથી ઉપગ્રહીક કટાસણું સંથારીઉ દંડાસણાદિક લેવા. તથા તરપણિ પ્રમુખને વિષે દોરા દેવા. ઈમ સિકી દોરાની ઝોલીના આધાર વિશેષ ઇત્યાદિક, વલી પાત્રે લેપ દેવા તથા પજૂસણની તિથિ જે પાંચમની ચોથ કરી તથા ઉપલક્ષણથી ચોમાસાં પૂનિમ ટાલી ચૌદસિં કર્યા તથા ભોજનવિષિ પ્રમુખ શાસ્ત્રોક્ત વિના પણ આચરિત પ્રમાણ છે. ભોજનવિષિ તે મંડલીઇ બેસવું, વેંચી દેવું ઇત્યાદિક. તથા ચ વ્યવહારભાખ્યા-

'सत्थपरित्रा छक्काय संजमो पिंड उत्तरज्झाए। रुक्खे वसहे गोवे, जोहे सोही य पुक्खरिणी'॥१॥

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૩ની વૃત્તિ]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

એહનો લેશથી અર્થઃ- પૂર્વે શાસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયન સૂત્રાર્થ ભણે ક૦ સાધુને ઉઠામણ કરતાં. હવણાં દશવૈકાલિક ચોથું અધ્યયન ભણે થકે ઉઠાવણ થાય છે. પૂર્વે પિંડેષણાધ્યયન ભણ્યા પછી ઉત્તરાધ્યયન ભણાવતા. હમણાં વિગર ભણે પણ ભણાવીઇ છઇં. તત્ર દેષ્ટાંતાઃ- પૂર્વે કલ્પવૃક્ષ હતાં, હિમણાં આંબા પ્રમુખેં કામ ચાલે છે. પૂર્વ અતુલબલ ધવલ વૃષભ હતા, હમણાં ધૂંસરે જ કામ ચાલે છે.પૂર્વે ગોપ જે કરસણી ચકીને તેહ જ દિને ધાન્ય નીપજાવતા, આજે તદન્યથી પણ કામ ચાલે છે.તથા પૂર્વે સહસ્રયોધી હતા, હમણાં અલ્પપરાક્રમ સુભટેં પણ શત્રુ જય કરી રાજ્ય પાલેં છઇં તિમ સાધુ હમણાં જીતવ્યવહારે પણ સંયમ પાલે છે. તથા ખટમાસનું પ્રાયશ્ચિત્ત હોય અને પાંચ ઉપવાસ તેહને કહ્યા છે. તથા પૂર્વે મોટી પુષ્કરણીઓ હતી, હમણાં લઘુથી કામ ચાલે છે. ઇત્યાદિ દેષ્ટાંતે જીત પણ જાણવો. અથવા કિં બહુના-

'जं सव्वहा न सुत्ते, पिडिसिद्धं नेय जीववहहेऊ। तं सव्वंपि पमाणं, चारित्तधणाण भणियं च'।।२।। अवलंबिऊण कज्जं जं किं चि समायरंति गीयत्था। थोवावराह बहुगुणं सव्वेसिं तं पमाणं तु. ॥२॥

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૪-૮૫]

ઇત્યાદિ, જિમ આર્યરક્ષિતજીઇ આચર્યુ તે દુર્બલિકા પુષ્પમિત્રજીઇ અંગીકાર કર્યું, તિમ સુવિહિતે આચર્યુ સર્વે કબૂલ કરે. ૨૭૮ [૧૪-૬]

સું જેમ કે સાધુ કારણવશાત કપડો ઓઢતા, અન્યથા ગોચરી વિંગાં વાળીને ખભે મૂકીને ચાલતા એ આગમનો આચાર. હવે ગોચરી આદિમાં પણ ઓઢે છે. પહેલાં ચોલપટ્ટો કોણીએ રાખતા, હવે કંદોરામાં રાખે છે. ઝોળી મૂકીમાં પકડી એની ગાંઠ કોણી નજીક બાંધતા, હવે હાથમાં પકડે છે. પર્યુષણમાં પાંચમની ચોથ, પાત્રાંને લેપ, ચોમાસાં પૂનમને છોડી ચૌદસનાં ભોજનવિધિ, શાસ્ત્રોના અધ્યયનનો ક્રમ- પલટો વિંગ આચાર-પરિવર્તન થયું છે.

આ રીતે જેમ પહેલાં કલ્પવૃક્ષ હતાં ને હવે આંબા છે એમ સાધુઓ પણ હવે જીતવ્યવહારે સંયમ પાળે છે. આર્યરક્ષિતજીએ જે આચર્યું તે પુષ્પમિત્રજીએ સ્વીકાર્યું. એમ સુવિહિતનું આચરણ સર્વ કબૂલ રાખે.

### વ્યવહાર પાંચે ભાખિયા, અનુક્રમેં જેહ પ્રધાન, આજ તો તેહમાં જીત છે, તે તજીઈ હો કિમ વિગર નિદાન.

સા૦ ૨૭૯ [૧૪-૭]

બાo તે માટે જ કહે છે- વ્યવહાર **પાંચે ભાખિયા** કo પાંચ વ્યવહાર કહ્યા છે. તથા અનુક્રમે જે પ્રધાન હોય તે આદરવો. 'આદરવો' પદ બાહિરથી કહીઇ. યદ્દક્તં-

'कितिविहे णं भंते! ववहारे पत्रते? गोयमा, पंचिवहे ववहारे पण्णते तं० आगमे सुए आणा धारणा जीए, जहा से तत्थ आगमे सिया, आगमेण ववहारं पट्टवेज्जा १, णो य से तत्थ आगमे सिया, जहा से तत्थ सुए सिया, सुएणं ववहारं पट्टवेज्जा २, णो य से तत्थ सुए सिया, जहा से तत्थ आणा सिया, आणाए ववहारं पट्टवेज्जा ३, णो य से तत्थ आणा सिया, आणाए ववहारं पट्टवेज्जा ३, णो य से तत्थ आणा सिया, जहा से तत्थ धारणा सिया, धारणाए ववहारं पट्टवेज्जा ४. णो य से तत्थ धारणा सिया, जहा से तत्थ जीए सीया, जीएणं ववहारं पट्टवेज्जा ५, इच्चेतेहिं पंचिहं ववहारं पट्टवेज्जा ६, तं० आगमेणं सुएणं आणाए धारणाए जीएणं, जहा जहा से आगमे सुए आणा धारणा जीए तहा तहा ववहारं पट्टवेज्जा, से किमाहु भंते! आगमबिलया समणा निग्गंथा, इच्चेयं पंचिवहं ववहारं जदा जदा जिंहं तिहं तदा तदा तिहं तिहं अणिसितोवस्सयं समं ववहारमाणे णिग्गंथे आणाए आराहए भवइं'६ित (भगवती सूत्रे, शतक ८, (३६शे ८, ४६ं) छे.

આજ તો તે પાંચ વ્યવહારમાં જીતવ્યવહાર મુખ્ય છે. જીતેં જ કામ ચાલે છે. તે જીતવ્યવહાર **વિગર નિદાન** ક૦ કારણ વિના કિમ ત્યજીઇં ? એતલે જીતવ્યવહારે આચાર્યે બાંધ્યો તે પ્રમાણ છઇં ૨૭૯ [૧૪–૭]

સુo તેથી જ પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર કહ્યા છે. આજે તો એ પાંચમાં જીતવ્યવહાર મુખ્ય છે. આ જીતવ્યવહારને અકારણ ત્યજાય પણ કેમ ? એટલે આચાર્યે બાંધ્યો આ વ્યવહાર પ્રમાણ છે.

શ્રાવક મમત્વ અશુદ્ધ વલી, ઉપકરણ વસતિ આહાર, સુખશીલ જે જન આચરેં, નવિ ધરીઈ હો તે ચિત્ત લગાર.

> સા૦ ૨૮૦ [૧૪-૮] ૧૯૯

પં. પદ્મવિજયજીકૃત <mark>બાલાવબો</mark>ધ

બાO હવે કહે છે- જે એહવી આચરણ તે અપ્રમાણ છે, યથા : સિદ્ધાંતમાં ના કહી છે જે શ્રાવકનો મમત્વ ન કરવો. યત:- 'गामे वा कुले वा नगरे वा देसे वा ममत्तभावं न किह वि कुण्णा' ઇત્યાદિ[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૭ની વૃત્તિ] અને શ્રાવકનો મમત્વ કરે એ અપ્રમાણ છે તથા વલી અશુદ્ધમાન ઉપગરણ, વસતિ, આહાર પ્રમુખની આગમમાં લેવાની ના છે. અને લિઇં તે આચરણા [અ]પ્રમાણ છે. યત: આગમે-

'पिंडं सिज्जं च वत्थं च, चउत्थं पायमेव य । अकप्पियं न इच्छिज्जा, पडिगाहेज्ज कप्पियं ॥१॥ ઇતિ [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૭ ની વૃત્તિ; દ. વે. સૂત્ર અ.૬, ઉ.૨, ગા. ૪૭]

ઉપલક્ષણથી વસ્ત્રપાત્રાદિકપણે ઇમ જ જાણવો. સુખશીલ લોકે જે આચર્યું એતલે પોતાના શરીરની શોભાને અર્થે જે આચર્યા તે અપ્રમાણ, અન્યથા દુર્ભિક્ષાદિક કારણે તો કાંઇ અશુદ્ધ લે તો પિણ નિર્દોષ છે. યતઃ 'પિંડનિર્યુક્તો'- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૭ ની વૃત્તિ]

'एसो आहारिवही जह भिणओ सव्वभावदंसीहिं। धम्मावस्सगजोगा, जेण न हायंति तं कुण्जा ॥१॥' तथा 'कारणपिडसेवा पुण भावेऽणासेवणित दट्टव्वा। आणाइमोतीइ भावे, सो सुद्धो मोक्खहेउत्ति'॥२॥ ઇत्यािट

વલી ઉવવાઇ સૂત્રે સુદ્ધેસણીએ એહવા અભિગ્રહ મુનિઇ કર્યા તિવારે જાણીઇ છીઇ જે પૂર્વે અસુદ્ધપણિ કોઇ કારણે લેતા દીસે છે એ અપવાદ તો પ્રમાણ છે. પણિ સુખશીલ લોકે આચર્યું તે ચિત્તમાં લગાર પણ ન ધરીઇ. એતલે એ ભાવ જે દુઃપ્રસહ આચાર્ય લગે ચારિત્ર સિદ્ધાંતમાં સાંભલીઇ છઇ અને જો માર્ગાનુસારિ ક્રિયા કહી તે રીતે યત્ન કરતાને ચારિત્રિયા ન માનીઇ તો એહથી બીજા તો નથી દેખતા તિવારે ચારિત્રવિચ્છેદ ગયું ઠર્યું, તિવારે તે વિના તીર્થ પણિ વિચ્છેદ ગયું. ઇમ કરતાં તો આગમ વિરુદ્ધ થાઇ છે. યતઃ 'વ્યવહારભાષ્યે' [તથા ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૯ ની વૃત્તિ]

'जो भणइ नित्थि धम्मो न य सामाइयं न चेव य वयाइं। सो समणसंघबज्झो, कायव्वो समणसंघेण' ॥१॥

ઇત્યાદિ વચને માર્ગાનુસારી ક્રિયાકારી તે ભાવસાધુ ઇમ ઠર્યું. ઇતિ પ્રથમ ભેદ. ૨૮૦ [૧૪-૮]

સુ૦ શ્રાવકનું મમત્વ કરવાની આચરણા અપ્રમાણ છે. અશુદ્ધ ઉપકરણ-વસિત-આહારની પણ આગમમાં ના છે. પણ જો લે તો એ અપ્રમાણ છે. શરીરશોભા અર્થે જે આચર્યું તે અપ્રમાણ, પરંતુ દુષ્કાળ આદિ કારણે કાંઇ અશુદ્ધ સ્વીકારે તો તે નિર્દોષ છે. 'ઉપપાતિક સૂત્ર'માં કારણવશાત્ અશુદ્ધનો સ્વીકાર કરતા મુનિ પણ જોવા મળે છે. આવો અપવાદ પ્રમાણ છે. પણ તેથી કરીને સુખરેનવાળા લોકની આચરણાને ચિત્તમાં લાવવી નહીં. દુપ્પસહ આચાર્ય સુધી સિદ્ધાંતમાં ચારિત્ર સાંભળીએ છીએ. હવે જો માર્ગાનુસારી કિયાનો પત્ન કરનારને ચારિત્રી ન ગણીએ તો તે પછી ચારિત્ર સાવ વિચ્છેદ ગયું જ ઠરે. અને તો પછી તીર્થ પણ વિચ્છેદ પામે, એ તો આગમવિરદ્ધ થાય.

આ બધાને લઈને માર્ગાનુસારી ક્રિયા કરનાર ભાવસાધુ ગણાય એમ ઠર્યું.

વિધિસેવના¹, અવિતૃપ્તિ³, શુભ દેશના³, ખલિત વિશુદ્ધિ\*, શ્રદ્ધા ધરમ ઇચ્છા ઘણી, ચઉ ભેદે હો ઇમ જાણે સુબુદ્ધિ.

सा० २८१ [१४-८]

બા૦ હવે બીજું લિંગ શ્રદ્ધાપ્રવરનામા કહે છે. તે શ્રદ્ધાપ્રવર ચ્યારે ભેદે, પ્રથમ **વિધિસેવના ૧, બીજું અવિતૃપ્તિ** ક૦ અતૃપ્તિ ૨, ત્રીજું **શુભ** દેશના, ક૦ શુદ્ધ દેશના ૩, સ્ખ<mark>લિત પરિશુદ્ધિ</mark>ઃ નામા ચોથું લિંગ ૪.

શ્રદ્ધાપ્રવરના અર્થ કહે છે. શ્રદ્ધા ક૦ ધર્મની ઇચ્છા ઘણી ક૦ અત્યંત હોય પણિ બાલકને રત્ન ગ્રહેવાની અભિ[લા]ષની પરેં સામાન્યપણેં વિષય પ્રતિભાસ માત્ર ન હોઇ. ચારે ભેદે ઇમ હોય, પણ જાણે સુબુદ્ધિ ક૦ બુદ્ધિવંત હોય તે જાણે. ૨૮૧ [૧૪-૯]

સુ**ં બીજું લક્ષણ : શ્રદ્ધાપ્રવર :** એના ચાર ભેદ (૧) વિધિસેવના, (૨) અવિતૃપ્તિ, (૩) શુભ-શુદ્ધ દેશના, (૪) સ્ખલિત પરિશુદ્ધિ.

શ્રદ્ધા એટલે ધર્મની ઇચ્છા. આ ઇચ્છા પ્રબળ હોય. બાળકને રત્ન લેવાની ઇચ્છા થાય પણ તે સમજણ વિનાની હોય, એના જેવી નહીં.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

# દેઢ રાગ છે શુભ ભોજ્યમાં ,જિમ સેવંતાઇ વિરુદ્ધ, આપદામાંહીં રસ જાણને, તિમ મુનિને હો ચરણે તે શુદ્ધિ.

સાહિબજી૦ ૨૮૨ [૧૪-૧૦]

બાo હવે પ્રથમ વિધિસેવના ઉલખાવે છે. તેહનો ભાવાર્થ કહીઇ છે. શ્રદ્ધાવંત થકો વિધિપ્રધાન શક્તિવંત પ્રત્યુપેક્ષણાદિક ક્રિયા કરે. હવે શક્તિરહિત સ્યું કરે તે કહે છે. દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવે કરી તાદેશ ક્રિયા કરી ન શકે તોહિ પણિ પ્રતિબંધ તે વિધિ અનુષ્ઠાનને વિષે જ હોય. યતઃ-

'विहिसारं चिय सेवइ, सद्धालू सित्तमं अणुट्ठाणं, दव्वाइदोसनिहओवि, पक्खवायं वहइ तंमि ॥१॥'

[ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૯૧]

અનુષ્ઠાન ન કરે અને વિધિ અનુષ્ઠાનમાં પક્ષપાત કિમ હોય તે કહે છે. ગાથાનો અર્થ અન્વય સહિત તે જોઇ લેજ્યો. જિમ કોઇક પુરુષ હોય તે હને દુકાલ અને દરિદ્રપશું પામ્યો. તે પુરુષ ગુવાર, અરણીપત્ર, વૃક્ષની છાલિ પ્રમુખ ખાઇને દિવસ વ્યતિક્રાંત કરે પણ તે ભોજનમાં લપટાય નહીં. સ્યા માટે જે પોતે ઉત્તમ આહારનો સ્વાદ જાણે છે, તેણે કરીને રાગ તે ઉત્તમ ભોજનમાં જ હોય. ઇછઇ, જે ઉત્તમ ભોજન કિવારે મલસ્યે? મલે તો વાવરીઇ એહવો અત્યંત રાગ હોય ઇતિ ભાવઃ, અથ અક્ષરાર્થઃ.

શુભ ભોજયમાં દઢ રાગ છે તથા વલી રસનો જાશ. પૂર્વે ષટ્ રસ વાવર્યા છે. તે સ્વાદનો જાશ છે. તે આપદા માંહિં ક૦ દુકાલાદિક આપદામાં વિરુદ્ધ સેવતો પણ એતલે કુધાન ખાતો પણ રાગ સુધાનમાં હોય એ દેષ્ટાંત. તિમ મુનિને પણ ચારિત્રની શુદ્ધિ જાણવી. એતલે એ ભાવ જે જઘપિ દ્રવ્યક્ષેત્રાદિક કારણ પામી વિરુદ્ધ સેવતો પણ શુદ્ધ ચારિત્રનો રસિયો છે તિણે કરી ભાવચારિત્ર ન ઉલંઘે એતલેં ભાવથી ચારિત્રિયા જ કહીઇં, સંગમાચાર્યની પેરે. ઇત્યાદિક બહુ વક્તવ્ય છે. ઇતિ વિધિસેવના પ્રથમ ભેદ. ગાથા ૨૮૨મીનો અર્થ. ૨૮૨ [૧૪-૧૦]

સુo (૧) વિધિસેવના - જે શક્તિવંત હોય તે પ્રત્યુપેક્ષણા આદિ ક્રિયા કરે અને શક્તિરહિત હોય તે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવે ક્રિયા ન કરી શકે તોપણ પ્રતિબદ્ધ / પક્ષપાતી તો વિધિ-અનુષ્ઠાન વિશે જ હોય. જેમ ૨૦૨ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો કોઇ માણસ ગરીબી કે દુષ્કાળસ્થિતિને લઇ ને અરણીપત્ર ને વૃક્ષની છાલ ખાઈને પેટ ભરે તોપણ પોતે ઉત્તમ આહારનો સ્વાદ જાણતો હોઇ તેની રુચિ તો ઉત્તમ ભોજનમાં જ હોય એ જ રીતે મુનિ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર આદિ કારણે વિરુદ્ધ સેવે તો પણ શુદ્ધ ચારિત્રની જ રુચિ રાખે. આવા મુનિ સંગમાચાર્યની પેઠે ભાવથી ચારિત્રિયા જ ગણાય.

જિમ તૃપ્તિ જગ પામે નહિં, ધન [હીન] લેતો રત્ન, તપ, વિનય, વેયાવચ પ્રમુખ તિમ કરતો હો મુનિવર બહુ યત્ન. સાહિબજી૦ ૨૮૩ [૧૪-૧૧]

બાં હવે અતૃપ્તિનામાં બીજું લક્ષણ કહે છે. જિમ ધનહીન કં દરિદ્રી હોય તેહને રત્નનો ઢગલો મલ્યો તિવારે તે રત્ન લેતાં તૃપતિ કં સંતોષ જગતમેં પામે જ નહીં, તિમ મુનિ પણ તપ, વિનય, વેયાવચ્ચ પ્રમુખ શબ્દ થકી જ્ઞાન-ચારિત્ર પણિ લીજીઇં, તેહને વિષે ઘણું જ યત્ન કરે, યત્ન કરતો થાકે જ નહીં, તૃપ્તિ પામે જ નહીં, તેહમાં તપ કરતાં નિર્જરા થાય, શાસન દીપઇ તે પ્રસિદ્ધ છે. તથા વિનયનો અધિકાર ઉત્તરાધ્યયન પ્રથમથી જાણવો. વેઆવચ્ચ નિર્જરાને અર્થે અનેક પ્રકારનું કરે તે 'પ્રશ્ન વ્યાકરણે' જોયો. તથા જ્ઞાન ભણતાં પણ નવનવો વૈરાગ્ય ઊપજે. યત:- [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૯૪ ની વૃત્તિ]

'जह जह सुयमवगाहइ, अइसयरसपसरसंजुयमउळ्वं। तह तह पल्हाई मुणी, नवनवसंवेगसद्धाए॥१॥' ઇત્યાદિ.

તથા ચારિત્રમાં પણ વિશુદ્ધ-વિશુદ્ધતર સંયમસ્થાનક પામવા સર્વ અનુષ્ઠાન કરઇ. ઉત્તરોત્તર સંયમ કંડક આરોહતાં અપ્રમાદપણે કેવલજ્ઞાન લાભ ભણી થાય જ. યતઃ-

'जोगे जोगे जिणसासणिंम, दुक्खक्खया पउर्जित । इक्किकंमि अणंता वहंता केवली जाया' ॥२॥ ઇત્યાદિ [ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા. ૯૪ની વૃત્તિ] દ્વિતીયં [બીજું લક્ષણ]. ૨૮૩ [૧૪-૧૧]

સુo (૨) અતૃપ્તિ - દરિદ્રીને રત્નનો ઢગલો મળતાં રત્નો લેતાં તૃપ્તિ થાય જ નહીં તેમ મુનિ પણ તપ, વિનય, વૈયાવય, જ્ઞાન–ચારિત્રને વિશે ઘણો જ યત્ન કરતો થાકે જ નહીં, તૃપ્તિ પામે નહીં અને ઉત્તરોત્તર સંયમમાર્ગે ઉપર ચઢતાં કેવળજ્ઞાન લાભે.

પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

### ગુરુની અનુજ્ઞા લેઇને , જાણતો પાત્ર કુપાત્ર, તિમ દેશના સૂધી દીઈ, જિમ દીપે હો નિજ સંયમગાત્ર.

सा० २८४ [१४-१२]

બા૦ હવે શુદ્ધ દેશનાનામા ત્રીજું લક્ષણ કહે છે. ગુરુઅનુજ્ઞા લેઇ ક૦ આજ્ઞા લેઇ તિમ સૂધી દેશના દિઇ તે પણ પાત્ર-કુપાત્રને જાણતો, જિમ સંયમ રૂપ ગાત્ર ક૦ શરીર દીપઇ ક૦ શોભે, નિજ ક૦ પોતાનું સંજમગાત્ર શોભે ઇત્યક્ષરાર્થ: એતલે એ ભાવ : સદ્દગુરુ પાસે સિદ્ધાંતનું સાર જાણી ગીતાર્થ થઇનઇ પણ ગુરુની આજ્ઞા પામીને, પણ પોતાની મેલે નહીં. પોતે ધન્ય થકો મધ્યસ્થપણે સદ્દભૂત દેશના દિઇ, તે પણિ પાત્ર ઓલખીને, દેશના દિઇ તે પણિ બાલ-મધ્યમ-બુદ્ધ એ ત્રણ્ય ભેદ પાત્રના છે. યત:-

'बाल: पश्यति लिगं, मध्यमबुद्धिर्विचारयेत् वृत्तं । आगमतत्त्वं तु बुध:, परीक्षते सर्वयत्नेन ॥१॥'

ઇત્યાદિ. તેહને દેશનાની વિધિ બીજા **પોડશક**થી જાણવી, વિસ્તાર થાય માટે નથી લિખતા. તે માટે જે પાત્રને જિમ ઉપગાર થાય તે પાત્રને તિમ દેશના કરે. અન્યથા સંસાર વધારે, ઇત્યાદિ ત્રીજું લક્ષણ (૩). એ ત્રીજા લક્ષણમાં પાત્રાપાત્ર વિચાર પ્રમુખ ચર્ચા ઘણી છે. 'ધર્મરત્ન' ગ્રંથ ઇહાં જોજયો, જિમ પોતાનું સંયમ ગાત્ર શોભે. ૨૮૪ [૧૪-૧૨]

સુ**ં** (૩) શુદ્ધ દેશના - સદ્ગુરુ પાસે આગમનો સાર જાણી, ગીતાર્થ થઈને, ગુરુની આજ્ઞા પામીને, ધન્ય થતો મધ્યસ્થભાવે દેશના આપે, તે ય બાળ-મધ્યમ-લુદ્ધ એમ પાત્ર ઓળખીને. જે પાત્રને જે રીતે ઉપકારક થાય તે પાત્રને તે રીતે દેશના કહે.

જે કદાચિત લાગે વ્રતે , અતિચાર પંક કલંક, આલોયણે તે સોધતાં, મુનિ ધારે હો શ્રદ્ધા નિઃશંક.

सा० २८५ [१४-१3]

બાo હવે સ્ખલિત પરિશુદ્ધિ નામા ચોથું લક્ષણ કહે છે. જે કદાચિત્ વ્રત પાલતાં થકાં કોઇ અતિચાર રૂપ પંક ક૦ કચરો, તદ્રૂપ કલંક વ્રતને વિષે ર૦૪ ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો લાગે, પણ અનાભોગે કરી અતિચાર લાગે. પ્રમાદ ૧ તથા દર્પ ૨ કલ્પઈ કરી લાગે. આકુટ્ટિ તો પ્રાઇં ચારિત્રિયાને સંભવે નહીં. આકુટ્ટિ પ્રમુખનું સ્વરૂપ છે. યતઃ-

'आउट्टिया उब्बिच्चा दप्पो पुण होइ वग्गणाइओ । विगहाइओ पमाओ कप्पो पुण कारणे करणं' ॥१॥ [આચારાંગવૃત્તि] ઉપલક્ષણથી અનેક પ્રકારની પ્રતિસેવા છે તે સર્વ સમાઇ. તે પ્રાયશ્ચિત્તાદિક લેઇ અને શુદ્ધ થાય એ રીતે કરતાં મુનિરાજ નિઃશંકપણે શ્રદ્ધા ધારે. (ચોથું લક્ષણ). ૨૮૫ [૧૪-૧૩]

સુo (૪) સ્ખલિત પરિશુદ્ધિ - વ્રત પાળતાં કદાચિત કોઈ દોષ લાગે તો તે પ્રમાદ, દર્પ, કલ્પ - એ ત્રણ રીતે લાગે. ઘણુંખરું ચારિત્રીને ચોથો આકુટ્ટિએ દોષ સંભવે નહીં. ત્યારે પ્રાયશ્ચિત્ત લઈને શુદ્ધ થાય. આમ કરતાં મુનિ નિ:શંકપણે શ્રદ્ધા સેવે.

સરધા થકી જે સવિ લહે, ગંભીર આગમ ભાવ, ગુરુવચને પન્નવિષ્ઠજ તે, આરાધક હોવેં સરલસ્વભાવ.

सा० २८६ [१४-१४]

બાo હવે બીજું લક્ષણ ઉપસંહાર કરતાં ત્રીજું લક્ષણ કે' છે. બધી ગાથાનો અર્થ ભેલો લિખીઇં છે. શ્રદ્ધા થકી જે જે આગમના ગંભીર ભાવ છે તે સર્વ જાશે. જે માટે વિધિ ૧, ઉદ્યમ ૨, ભય ૩, વર્ણવ ૪, ઉત્સર્ગ ૫, અપવાદ ૬, તદુભય ૭ ઇત્યાદિક ગંભીર છે. એ ભાવ ન જાણતો હોય તો જમાલિની પરે મિથ્યાત્વ થઈ જાય. હવે ત્રીજું લક્ષણ કહે છે. એહવા ભાવના જાણ હોય તે ગુરુને વચને પત્રવણિજ્જ ક૦ પ્રજ્ઞાપનીય, એતલે કેહેવાયોગ્ય પદાર્થ તે પ્રરૂપે, તથા સરલ સ્વભાવે ઇમ ઉપદેશ કરતો આરાધક હોય. ઇતિ ત્રીજું લક્ષણ (૩). ૨૮૬ [૧૪-૧૪]

સુ**૦ ત્રીજું લક્ષણ : ઋજુભાવે પ્રજ્ઞાપનીયપશું-પ્રરૂપણા :** ગુરુને વચને જે જે કહેવા યોગ્ય પદાર્થ હોય તે પ્રરૂપે, સરળ સ્વભાવે ઉપદેશ કરે.

ષટ્કાય ઘાત પ્રમત્તનેં, પડિલેહણાદિક યોગ, જાણિ પ્રમાદી નવિ હોઇ, કિરિયામાં હો મુનિ શુભ સંયોગ.

सा० २८७ [१४-१५]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ર૦૫

બાo હવે ચોથું લક્ષણ ક્રિયાને વિષે અપ્રમાદ નામા કહે છે. પ્રથમ શબ્દાર્થ કહીઇ છીઇ. ષટ્કાય જે પ્રથવી પ્રમુખ, તેહનો ઘાત થાય છે. પ્રમત્તને-પ્રમાદીને પડિલેહણાદિક યોગવંતને, એતલે એ ભાવ જે ઉપયોગ વિના પ્રમાદી થકો પડિલેહણાદિક કરતો છકાયનો વિરાધક થાયેં. ઉપયોગે કરતો આરાધક થાય. યતઃ-

'पडिलेहणं कुणंतो मिहो कहं कुणइ जणवयकहं वा ।
देइ य पच्चक्खाणं वाएइ सयं पिडच्छिइ वा' ॥१॥
'पुढिवआउकाए तेउ वाउ वणस्सइ तसाणं ।
पिडलेहणापमत्तो, छण्हं पि विराहओ होइ' ॥२॥
'पुढवीआउकाए तेउ वाउ वणस्सइ तसाणं ।
पिडलेहणाआउत्तो छण्हं पि आराहओ होइ' ॥३॥
धिति ઉत्तराध्ययन, २६भे અध्ययने. [गा.२८-३०] तथा [धर्मरत्न प्र., गा. ११२नी वृत्ति]

માટે એહવું જાણી પ્રમાદી ન હોય, પ્રમાદ કરતાં જૈન દીક્ષાવંત પણ સંસારમાં ભમે, આર્ય મંગુની પરે. તે માટે ક્રિયામાં મુનિરાજ શુભસંયોગ ક૦ ભલા યોગવંત હોય, ભલો ક્રિયાનો સંયોગ કરે, આગમમાં અનેક પ્રકારની ક્રિયા કહી છે તે સર્વ ભલી રીતે કરે. ઇતિ ચતુર્થ લિંગં. ૨૮૭ [૧૪-૧૫]

સુ**ં યોથું લક્ષણ : કિયાને વિશે અપ્રમાદ :** જો ઉપયોગ ન રાખે તો પ્રમાદથી પિડેલેહણ કરતો છતાં પૃથ્વી આદિ ષટ્કાય જીવનો ઘાત થાય છે અને આ છ કાયનો તે વિરાધક બને છે. જો ઉપયોગ રાખે અને અપ્રમાદ સેવે તો આરાધક બને છે. પ્રમાદ કરે તો દીક્ષિત થયેલો પણ આર્ય મંગુની પેઠે સંસારમાં ભમે. માટે મુનિ ક્રિયામાં શુભયોગવંત રહે.

જિમ ગુરુ આર્ય મહાગિરી, તિમ ઉજમે બલવંત, બલ અવિષય નવિ ઉજમેં, શિવભૂતિ હો જિમ ગુરુ હીલંત.

सा० २८८ [१४-१६]

બાo હવે પાંચમું લક્ષણ કહે છઇ. શક્તિ અનુષ્ઠાન નામા (પ). જિમ આર્યમહાગિરીજીઇં ઉદ્યમ કર્યો તિમ બલવંત થકો ઉજમેં ક૦ ઉજમાલ થાય, ૨૦૬ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

એતલે ભાવ જે સંઘયણ ધૃતિ પ્રમાણે નિર્વાહી શકે તે સુસાધ ક્રિયા પ્રારંભે. અન્યથા પ્રતિજ્ઞાભંગ થાય તેહવું ન પ્રારંભે. **બલ અવિષય** ક૦ જે ક્રિયામાં પોતાનું બલ ન ચાલે તેહમાં ઉદ્યમ ન કરે.ઊલટી ખોટી આવે. યત:-

'सो ह तवो कायव्वो, जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ। जेण न इंदियहाणी. जेण य जोगा न सीयंति' ॥ इति ।

[ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૧૧૬ની વૃત્તિ]

જિમ શિવભતિ શક્તિ ઉલ્લંઘન કરી. ગુરુવચન લોપીને ગુરુની નિંદા કરવા લાગો તે રીતેં ઉત્તમ સાધુ ન કરે. ઇહાં આર્યમહાગિરી તથા શિવભૃતિનો અધિકાર **'ધર્મરત્ન'** ગ્રંથમાં કથા લખીઇં છીઇં તેહથી જાણવો. २८८ [१४-१६]

**૩૦ પાંચમું લક્ષણ : શક્તિ અનુષ્ઠાન :** આર્ય મહાગિરિની પેઠે ઉદ્યમ કરે. સંઘયણબળ પ્રમાણે સાધુ ક્રિયા પ્રારંભે: એ રીતે કે અન્ય કોઈ रीते प्रतिज्ञालंग न थाय. श्रे अण न होय तो तेवी क्रियामां उद्यम न કરે. એમાં ઊલટાની હાનિ થાય. શિવભૃતિ શક્તિ ઉલ્લંઘીને ગુરૂનિંદા કરવા લાગ્યા. સુસાધુ એમ ન કરે.

ગુણવંતની સંગતિ કરે, ચિત ધરત ગુણ-અનુરાગ, ગુણ લેશ પણ પરનો થુણેં, નિજ દેખે હો અવગુણ વડભાગ. सा० २८५ [१४-१९]

બા૦ હવે છકું ભાવસાધનું લિંગ ગુણાનુરાગ નામા કહે છે. એહવા ચારિત્રિયા હોય તે ગુણવંતની જ સંગતિ કરે. ચિત્તને વિષે ગુણનો જ અનુરાગ ક૦ રાગ ધરે. યતઃ-

'वय'. समणधम्मं°. संयमं°, वेयावच्चं चं°, बंभगृत्तीओं । *नाणाइतियें. तर्व' . कोहाइनिग्गहां चरणमेयं' ॥* એ ચરણસિત્તરી તથા 'पिंडविंसोही', समिई', भावणे', पडिमाउ'', इंदियनिरोहों । पडिलेहण्य, गुत्तीओं, अभिग्गहा, चेव करणं तु.'॥१॥

એ કરણસિત્તરી. ઇત્યાદિક ગુણનો રાગ ધરે. ગુણનો લેશ પણ પારકો સ્તવે. કૃષ્ણજીઇ=કૃષ્ણે કૂતરાના દાંત વખાણ્યા તેહની પરે. નિજ ક૦

પં પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

પોતાના અવગુણ દેખે. વડા ભાગ્યનો ધણી, જિમ બે શ્રાવક કાલા દેહરામાં પેઠા તિમ પોતાના અવગુણ દેખે. ૨૮૯ [૧૪-૧૭]

**સુ**ં છ*ટ્ટું લક્ષણ : ગુણાનુરાંગ : ચારિત્રી સાધુ ગુણવંતની જ સંગતિ* કરે. ચિત્તમાં ગુણનો જ રાગ ધરે. બીજાના લેશમાત્ર ગુણની પણ સ્તવના કરે, જેમ કૃષ્ણજીએ કૂતરાના દાંત વખાણ્યા. અવગુણ પોતાના જુએ.

ગુરુચરણસેવારત હોઈ,આરાધતો ગુરુઆણા, આચાર સવિનો મૂલ ગુરુ, તે જાણે હો ચતુર સુજાણ.

સા૦ ૨૯૦[૧૪-૧૮]

બાo હવે ગુરુ આજ્ઞા આરાધનનામા સાતમું લક્ષણ કહે છે. ગુરુ જે છત્રીસ-છત્રીસી ગુણે વિરાજમાન તેહનાં જે ચરણ, તેહની સેવાને વિષે રત હોય કo રક્ત હોય, તથા ગુર્વાદિકની આજ્ઞા આરાધતો થકો. ઇહાં કોઇ પૂછે જે ભાવસાધુનાં લિંગ શાસ્ત્રાંતરમાં છ કહ્યાં છે. તો તુમે સાતમું કિહાં થકી કહો છો ? યત:-

'मग्गाणुसारी१, सद्धो२, पत्रवणिज्जो३, किरियावरो चेव४। गुणरागी५, सक्कारंभ६, संगओ तह य चारित्ती ॥१॥'

[ધ.૨.પ્ર. ગા૧૨૬ની વૃત્તિ]

એ રીતે છ છે. તુમ્હે સાતમું કીહાંથી કહો છો ? ઇહાં ઉત્તર કહીઇ છીઇં. ચૌદસેં પ્રકરણ રૂપ પ્રાસાદને વિષે સૂત્રધાર સરીખા હ**રિભદ્રસૂરિ**ઇ ઉપદેશપદ[ગા.૧૯૯]ને વિષે કહ્યું છે. સાતમું લિંગ પણ, તથા ચ તત્સૂત્રં-

'एयं च अत्थि लक्खणिममस्स, निस्सेसमेव धन्नस्स । तह गुरुआणासंपाडणं च, गमगिमह लिंगं ॥१॥'

[ધર્મરત્ન પ્ર., ૧૨૬મી ગાથાની વૃત્તિ]

ઇત્યલં વિસ્તરેણ. વલી તે સાધૂ ઇમ જાણે જે સર્વત્ર આચારનું મૂલ તે ગુરુ છે. ગુરુથી સર્વ પ્રગટ થાય, તે ચતુર સુજાણ થકા ઇમ જાણે. ૨૯૦ [૧૪-૧૮]

**સું સાતમું લક્ષણ : ગુરુઆજ્ઞા-આરાધન :** છત્રીસ ગુણે વિરાજમાન ગુરુની સેવામાં મુનિ રત હોય, અને ગુરુઆજ્ઞાનું આરાધન કરે.

કોઈ પ્રશ્ન કરે કે શાસ્ત્રાંતરમાં ભાવસાધુનાં છ લક્ષણ કહ્યાં છે, તો આ સાતમું ક્યાંથી કહો છો ? એનો ઉત્તર એ છે કે ૧૪૦૦ પ્રકરણગ્રંથોના રચિવતા શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ 'ઉપદેશ પદ' માં ૭મું લિંગ પણ કહ્યું છે.

એ સાત ગુણ લક્ષણ વર્યો, જે ભાવસાધુ ઉદાર, તે વરે સુખજસ સંપદા, તુઝ ચરણે હો જસ ભગતિ અપાર.

सा० २८१ [१४-१८]

બાo એ સાત લક્ષણને ગુણે કરી વર્યો ક0 વિરાજમાન એહવા જે ભાવસાધુ ઉદાર ક0 પ્રધાન, તે વરે ક0 પામે સુખજસની સંપદા, એતલે ઉત્કૃષ્ટ સુખ તે મોક્ષસુખ તે વરે. તુઝ ચરણે ક0 હે સર્વજ્ઞ, હે કેવલજ્ઞાન-ભાસ્કર, તુમારા ચરણને વિષે જસ ક0 જેહને અપાર ભક્તિ હોય તે મોક્ષસુખ પામે. ૨૯૧ [૧૪-૧૯]

સુo આ સાત લક્ષણ-ગુણને વરેલા ભાવસાધુ સુખયશની સંપદા ઉત્કૃષ્ટ મોક્ષસુખ પામે.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૨૦૪, અક્ષર ૨૪ છે. ગથા ૨૪ ઉક્ત છે.)



#### ઢાળ પંદરમી

બાo 'એકવીસ ગુણ પરિશમે' એ ૧૧મી ઢાલથી માંડી જેટલી વાત ટબામાં લિખી છે. તે પ્રાઇં ધર્મરત્ન સૂત્રવૃત્તિથી લિખી છે. વલી વિસ્તાર ઘણો છે તે જોઇ લેજ્યો. ઉપાધ્યાયજીઇ પણ તિહાંથી માંડી ઇહાં લગે તેહ પ્રાથથી જ આણ્યું છે. હવે પનરમો ઢાલ કહે છે. તે પનરમાને ચૌદમા ઢાલ સાથે એ સંબંધ છે જે ચૌદમા ઢાલમાં ભાવસાધુનાં લક્ષણ કહ્યાં તે લક્ષણ કહેતાં મુનિરાજ ઉપર બહુમાન ઊપનું તે બહુમાને હર્ષે કરી પનરમા ઢાલમાં સાધુના ગુણવર્શન કરતાં બોલે છે. એ સંબંધ પન્નરમો ઢાલ કહે છે.

(આજ મહારે એકાદશી - એ દેશી)

ધન્ય તે મુનિવરા રે, જે ચાલે સમભાવે , ભવસાયર લીલાઇ ઉત્તરેં, સંયમ કિરિયા નાર્વે.

ધન્ય તે મુનિ૦૨૯૨[૧૫-૧]

બાં ધન્ય તે મુનિવરા કં મુનિમાં પ્રધાન જે સમતાભાવે ચાલે એતલે રાગદ્વેષરહિતપણે વિચરે તે ધન્ય. વલી તે મુનિ ભવસાયર કં સંસારસમુદ્ર લીલાઇ કં સહજમાં ઊતરે છે, પાર પામે છે, સંયમ જે ચારિત્ર જે ક્રિયા તદ્ભૂપ નાવે કં નાવાઇ કરીને. ૨૯૨ [૧૫-૧]

સુo તે મુનિવરને ધન્ય છે જે સમતાભાવે, રાગદ્વેષરહિતપણે વિચરે છે. આવા મુનિ સંયમ–ચારિત્રરૂપી નાવ વડે ભવસાગરનો સહજમાં પાર પામે છે.

२१०

ભોગ-પંક તજી ઉપરિ બેઠા, પંકજ પરે જે ન્યારા, સીહ પરેનિજવિક્રમ સુરા, ત્રિભુવનજનઆધારા.ધન્ય૦ ૨૯૩[૧૫-૨]

બાo ભોગ જે પંચેંદ્રીના વિષય તદૂપ જે, પંક ક૦ કચરો તે તજીને ઉપરિ બેઠા ક૦ અલગા રહ્યા. પંકજ ક૦ કમલની પરે જે ન્યારા છે, એતલે કમલ કચરે ઊપનું અને કચરાથી ન્યારું રહે તિમ મુનિરાજ ભોગરૂપ કચરે ઊપના અને તે ભોગ છાંડીને અલગા રહ્યા. ઇતિ ભાવ. સીહની પરે નિજ વિક્રમ ક૦ પોતાનું પરાક્રમ ફોરવવાને સૂરા ક૦ શૂરવીર છે. ત્રિણિ જે ભુવન સ્વર્ગ-મૃત્યુ-પાતાલરૂપ તેહના જે જન ક૦ લોક, તેહને આધાર છે. ર૯૩[૧૫-૨]

સુ૦ પંચેંદ્રિયના વિષય રૂપી કાદવથી તેઓ કમળની પેઠે અળગા રહ્યા છે. સિંહની પેઠે પોતાનું પરાક્રમ ફોરવવામાં તેઓ શૂરા છે અને ત્રિભુવનના લોકનો આધાર છે.

જ્ઞાનવંત જ્ઞાનીસ્યું મિલતા, તનુ-મન-વચને સાચા, દ્રવ્ય ભાવ સૂધા જે ભાખે, સાચી જિનની વાચા. ધન્ય૦ ૨૯૪[૧૫-૩]

બાo હવે વલી સ્યાદાદ શૈલી દેખાવતા થકા મુનિરાજનો વર્શન કરે છે. પોતે જ્ઞાનવંત છે. તથા વલી જ્ઞાનીસ્યું મિલતા કo જ્ઞાની પુરુષ સાથે મિલી રહે છે, પેશ ખેદ નથી ધારતા. વલી તનુ કo કાયા તથા મન તથા વચને કરી સાચા છે, પેશ જૂઠી પ્રવૃત્તિ નથી. વલી જે મુનિ દ્રવ્યથી ભાવથી સૂધા ભાખે કo સત્ય બોલે, એતલે દ્રવ્ય તે ષટ્દ્રવ્યાદિક ભાવ તે, તેહના પર્યાય અથવા દ્રવ્યથી બાહ્ય વસ્તુ, ભાવથી અભ્યંતર વસ્તુ તે સત્ય કહે, ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારે તે જિનેશ્વરની વાશી તે સાચી કહે. એતલે શુદ્ધ પ્રરૂપક હોઈય. ઇતિ ભાવ. ૨૯૪ [૧૫-૩]

સુ**ં** મુનિરાજ જ્ઞાનવંત છે. જ્ઞાનીને મળે છે, મન-વચન-કાયાએ કરી સાચા છે, ભાવ અને દ્રવ્યથી સત્ય કહે છે. આ સૌ દ્વારા જિનેશ્વર-વાણીના તે સાચા પ્રરૂપક છે.

મૂલ-ઉત્તરગુણ સંગ્રહ કરતા, ત્યજતા ભિક્ષાદોષો, પગિ પગિ વ્રતદૂષણ પરિહરતા, કરતા સંયમ પોષો.

4-40 २८५ [१५-४]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ર૧૧

બાo મૂલ ગુણ પંચમહાવ્રતાદિક, ઉત્તરગુણ પિંડ વિશુદ્ધયાદિક, તેહનો સંગ્રહ કરતા કo રાખતા, વલી ભિક્ષા જે ગોચરી તેહના જે દોષ ૪૨, તેહને ત્યજતા કo છાંડતા. પિંગ પિંગ કo ક્ષણે ક્ષણે વ્રતનાં દૂષણ જે અતિચાર તેહને પરિહરતા. એ રીતે સંયમને પોષ કo પુષ્ટ કરતા. ૨૯૫ [૧૫-૪]

સુo પાંચ મહાવ્રત આદિ મૂલગુણ, પિંડવિશુદ્ધિ આદિ ઉત્તરગુણના તે સંગ્રાહક છે, ગોચરીના ૪૨ દોષને ત્યજનારા છે, ક્ષણેક્ષણે વ્રતમાં લાગતા દોષને પરિહરનારા છે. આમ મુનિરાજ સંયમને પુષ્ટ કરે છે.

મોહ પ્રતિ હણતા નિત આગમ, ભણતા સદ્દગુરુ પાસે, દૂસમ કાલે પણ ગુણવંતા, વરતે શુભ અભ્યાસે.ધન્ય૦ ૨૯૬ [૧૫-૫]

બાo મોહ પ્રતિ હણતા એતલેં શુભ અધ્યવસાયે કરી મોહશત્રુને હણતા, નિત કo નિરંતર, આગમ કo સિદ્ધાંત, સદ્ગુરુ પાસે ભણતા એતલે ગુર્વાદિક પાસે નિરંતર આગમને ભણતા, દુસમ કાલે કo વિષમ કાલે પંચમ આરે પણિ ગુણવંતા પુરુષ વરતે શુભ અભ્યાસે કo રૂડે અભ્યાસે વરતે છે. એતલે પૂર્વાર્ધમાં જ્ઞાન કહ્યું. પશ્ચિમાર્ધમાં ક્રિયા કહી. ઇતિ ભાવ. ૨૯૬ [૧૫-૫]

સુo મુનિરાજ શુંભ અધ્યવસાયે મોહશત્રુને હણનારા, સદ્ગુરુ પાસે આગમોનું અધ્યયન કરતા, વિષમ કાળમાં પણ શુભ અભ્યાસમાં વર્તનારા ગુણવંત છે. આમ જ્ઞાન-ક્રિયામાં એમનું પ્રવર્તન છે.

છકું ગુણઠાણું ભવઅડવી, ઉલંઘણ જેણે લહીઉં, તસ સોભાગ સકલ મુખ એકેં, કિમ કરી જાઈ કહિઉં.

4-40 269 [94-8]

બા<mark>૦ છટ્ઢં ગુણઠાશું</mark> ક૦ પ્રમત્તનામા છટ્ઢં ગુણઠાશું તે [કે]હવું છે ? ભવઅડવી ઉલંઘણ ક૦ ભવરૂપ અટવીને પાર પમાડણહાર જિણે લહિઉં ક૦ જિશે પુરુષે પામ્યું. યતઃ-

'भवाटवीलंघनतुल्यमेतत्, प्रमत्तनाम क्रिययासमेतम् । गुह्यं गुणस्थानमसंख्यवृद्ध्या, प्रमादहानै: प्रवरं प्रभास्या' ॥१॥

એકે એકે મુખે **કિમ કરી જાઇ કહિઉં** ક૦ કિમ કહ્યું જાય? એતલે કિમ કહેવાય ? ૨૯૭ [૧૫-**૬]** 

સુo પ્રમત્તનામા છકું ગુણસ્થાનક ભવ-અટવીને પાર પમાડનારું છે, તે આ મુનિએ પ્રાપ્ત કર્યું છે. આમનું સૌભાગ્યસુખ એક મુખે કેમ કહ્યું જાય?

ગુણકાણાની પરિણતિ જેહની, ન છીપે ભવજંજાલેં, રહે સેલડી ઢાંકી રાખી, કેતો કાલ પલાલે. ધન્ય૦ ૨૯૮ [૧૫-૭]

બાo ગુણઠાણાની પરિણતિ જેહની ક૦ જેહ પુરુષની ગુણઠાણાની પરિણતિ થઇ હોય એતલે જેહને ગુણઠાણું પરિણમ્યું હોય તેહની પરિણતિ ભવજંજાલે ક૦ સંસારવિટંબણામાં છીપે નહીં ક૦ છાની રહે નહીં, એતલે પુરુષ સંસારમાં રહ્યા થકા પણિ ઉદાસીન જ દેખાય. દેષ્ટાંત કહે છે. જે સેલડી ઢાંકી રાખી હોય પલાલેં કરીને, તે કેતો કાલ રહે ? એતલે આગલિ જાતાં અંકુરા ફૂટે એતલે એ પ્રગટ થાય, પણિ છાની ન રહે. ૨૯૮ [૧૫-૭]

સુo જેમની ગુણસ્થાનકની પરિણતિ થઈ હોય તે સંસારની વિટંબણામાં પણ છાની ન રહે. એટલે કે તેઓ સંસારમાં રહ્યે છતે ઉદાસીન જ હોય. પરાળથી શેલડી ગમે તેટલી ઢાંકી હોય, તોપણ આગળ જતાં અંકુર ફૂટયે પ્રગટ થાય જ.

તેહવા ગુણ ધરવા અણધીરા , જો પણ સૂધું ભાખી, જિનશાસન શોભાવે તે પણિ, સૂધા સંવેગપાખી. ધન્ય૦ ૨૯૯ [૧૫-૮]

બાo તેહવા ગુણ ક૦ મુનિરાજના પૂર્વોક્ત ગુણ ધરવા અણધીરા ક૦ અસમર્થ, એતલે સાધુગુણ ધરી ન સકે તથા જે પણ સૂધુભાખી ક૦ શુદ્ધ પ્રરૂપક હોય અને જિનશાસન દેશના પ્રમુખ ગુણે કરી શોભાવે તે પણિ સૂધા ક૦ શુદ્ધ સંવેગીપક્ષી કહિઇ. યતઃ-

'संविग्गपिक्खआणं, लक्खणमेयं समासओ भिणयं। ओसत्रचरणकरणाऽवि, जेण कम्मं विसोहिति'॥१॥ 'सुद्धं सुसाहुधम्मं, कहेइ निंदइ य निययमायारं। सुतविस्सियाण पुरओ, होइ उ सळ्वोमराइणिओ'॥२॥ ઇत्याहि 'ઉપદેશમાલા' [ગા-૫૧૪-૧૫] यां. २૯૯ [૧૫-८]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુ૦ ઉપરકથિત આવા સાધુગુણ ધારણ કરવા જે મુનિ અસમર્થ હોય, તોપણ જો તે શુદ્ધ પ્રરૂપક હોય અને દેશના વ. ગુણથી જિનશાસનને શોભાવે તો તેને શુદ્ધ સંવેગપક્ષી કહીએ.

સદ્દહણા અનુમોદનકારણ, ગુણથી સંયમ કિરિયા, વ્યવહારે રહિયા તે ફરસેં, જે નિશ્ચયનય દરિયા.

4-40 300 [94-6]

બાo સદ્દહણા ક૦ તત્ત્વશ્રદ્ધા, અનુમોદના ક૦ ગુણવંતની અનુમોદના-પ્રશંસા કરવી, કારણ ક૦ મોક્ષસાધ્યનાં સાધન ઇત્યાદિક ગુણથી ક૦ પૂર્વોક્ત ગુણે કરીને, વ્યવહારે રહિયા ક૦ વ્યવહાર માર્ગે રહ્યા તેહને, ઇમ જાણીઇં જે એ પુરુષે સંયમકિરિયા કરસે ક૦ સંજમિકિયા કરસી જ એહવું જાણીઇં, જે નિશ્ચયનય મતના સમુદ્ર છે. યત:-

'सद्दहणाजाणणाणुमोयणकारणगुणा परेसिं जे । णिच्छयववहारविऊ तेसिं किरिया भवे भावा' ॥१॥ ઇति सम्मतिवृत्तो. ३०० [१५-८]

સુo તત્ત્વશ્રદ્ધા, ગુણવંતની અનુમોદના, મોક્ષ-સાધ્યનાં સાધન વ. પૂર્વોકત ગુણોથી જે વ્યવહાર માર્ગે રહ્યા છે તેવા પુરુષે પણ સંયમિકયા સ્પર્શી જ છે એમ જાણવું. કેમકે તે નિશ્ચયનય મંતના સમુદ્ર છે.

દુઃકરકાર થકી પણ અધિકા, જ્ઞાનગુણે ઇમ એહો, ધર્મદાસગણિ-વચને લહીઈ, જેહને પ્રવચનનેહો. ધન્ય૦ ૩૦૧[૧૫-૧૦]

બાં દુઃકરકાર થકી ક૦ દુખે થાય એહવા કષ્ટના કરણહાર હોય અને અલ્પ આગમના ધણી હોય તો સ્યા કામ આવે ? તથા કષ્ટાદિક થોડું ઉછું હોય અને જ્ઞાની પુરુષ હોય તો તે કષ્ટના કરનારથી અધિકા કહ્યા છે. પણ તે અધિકા જ્ઞાનગુણે કરી કહ્યા છે. ધર્મદાસગણિઇ 'ઉપદેશમાલા' [ગા-૪૨૩] મધ્યે કહ્યું છે. યતઃ-

'नाणाहिओ वरतरं, हीणोऽविहु पवयणं पभावंतो । न य दुक्करं करंतो सुद्भृवि अप्पागमो पुरिसो' ॥१॥ ઇति વચનात्.

તે **ધર્મદાસગણિ** કેહવા છે ? **જેહને પ્રવચન** ક૦ આગમ, તેહને વિષે ઘણો સ્નેહ હતો એહવા છઇં. ૩૦૧ [૧૫-૧૦]

સુo દુષ્કર તપ-કષ્ટ કરનારા હોય અને આગમના અલ્પજ્ઞાતા હોય તો શા કામનું ? તપ આદિ થોડું ઓછું હોય અને જો જ્ઞાની હોય તો તેને, આગમ પ્રત્યે અત્યંત સ્નેહાદરવાળા ધર્મદાસ ગણિએ 'ઉપદેશમાલા'માં અધિકા કહ્યા છે.

સુવિહિત ગચ્છ કિરિયાનો ધોરી, શ્રી હરિભદ્ર કહાઈ, એહ ભાવ ધરતો તે કારણ, મુઝ મનિ તેહ સુહાઈ.

धन्य० उ०२[१५-११]

બાo સુવિહિત ગચ્છ ક૦ ભલા આચારવંત ગચ્છ છે જેહનો એહવા અને વલી કિરિયાના ધોરી ક૦ ક્રિયાવંતમાં ધોરી સમાન છે એહવા શ્રી હરિભદ્રસૂરિ ૧૪૪૪ પ્રંથકર્ત્તા કહાય ક૦ શાસ્ત્રકારે કહ્યા છે. એહ ભાવ ક૦ એ સંવેગપક્ષીના ભાવને ધરતો છે તે કારણ ક૦ તે માટે મુઝ મન ક૦ માહરા ચિત્તમાં તેહ સુહાઈ ક૦ તેહુ ગમે છે. એતલે સંવેગપક્ષી શુદ્ધ પ્રરૂપક યથાશક્તિઈ ક્રિયાવંત હતા, માટે માહરા મનમાં તેહુ ઘણા જ ગમે છે ઇતિ ભાવ. ૩૦૨ [૧૫-૧૧]

સુo શાસ્ત્રકારે શ્રી હરિભદ્રસૂરિને આચારવંત ગચ્છધારી અને ૧૪૪૪ ગ્રંથોના કર્તા કહ્યા છે. તેઓ સંવેગપક્ષી શુદ્ધ પ્રરૂપક, પથાશક્તિએ ક્રિયાવંત હતા - સંવેગપક્ષીના શુદ્ધ ભાવોના ધારક હતા તેથી તેઓ મને ગમે છે.

સંયમઠાણ વિચારી જોતાં, જો ન લહે નિજ સાખે, તો જૂઠું બોલીને દુરમતિ, સ્યું સાધે ગુણ પાખે ?

धन्य० ३०३ [१५-१२]

બાo વલી સંયમઠાણ ક૦ સંયમસ્થાનક અસંખ્યાતાં છઇ તે વિચારી જોતાં ક૦ વિચારતાં, જે પોતાની સાખે ન લહે ક૦ ન દેખે, સંયમની વાત તો મોટી છે. તે આગમને મેલે જુઇ તો પોતામાં કિહાંથી દેખે ? જૂઠું બોલીને ક૦ સંયમ વિના સંયમ નામ ધરાવીને હે દુર્મતિ, હે દુષ્ટમતિના ધણી, ગુણ પાખે ક૦ ગુણ વિના સ્યું સાધે ? ક૦ સ્યું સાધે છે ? ઠાલી મેહેનત કાં કરે છે? યતઃ- 'असंजए संजयमंनमाणे, पावसमणेति वुच्चइ' ઇતિ ઉત્તરાધ્યયન વચનાત્. [અધ્ય.૧૭, ગા.૬] ૩૦૩ [૧૫-૧૨]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બોલાવબોધ

ર૧૫

સુo સંયમસ્થાનકો અસંખ્ય છે. જે પોતાની આત્મસાક્ષીએ એને ન જુએ તો એ સ્થાનક એને ક્યાંથી દેખાય ? જૂઠું બોલીને, સંયમ વિના જ સંયમીનું નામ ધરાવીને, વિના ગુણે જ શું સાધી શકાય ? વૃથા મહેનત શાને કરે છે ?

નિવ માયા ધર્મે નિવ કહેવું , પરજનની અનુવૃત્તિ, ધર્મવચન આગમમાં કહિઇ, કપટરહિત મનવૃત્તિ.

4-40 308 [94-93]

બા**ં નિવ માયા ધર્મે** કં ધર્મને વિષે માયા નથી. એતલે માયા કરતાં ધર્મ ન હોય ઇતિ ભાવ. વલી **પરજનની અનુવૃત્તિ** કં પરની અનુયાયીપણે અથવા પરને આવર્જનને અર્થે **નિવ કહેવું** કં ધર્મદેશના પ્રમુખ ધર્મવચન ન કહેવું ઇમ આગમ જે ઉપદેશમાલા તેહમાં કહિઈ કં વક્રોક્તિઇ કહિઇ છીઇ. એતલે કહ્યું છે ઇતિ ભાવ. યતઃ-

'धम्मंमि नित्थ माया, न य कवडं आणुवित्तभणियं वा । फुडपागडमकुडिल्लं धम्मवयणमुज्जुयं जाण' ॥१॥ -ઇत्युपदेशभाक्षायां. [भा-३८३]

તે ધર્મવચન કેહવું છે ? કપટરહિત મનવૃત્તિ ક૦ કપટ રહિત ઋજુ સરલ મનની વૃત્તિ હોય એહ રીતે ધર્મવચન કહે. ઇતિ ભાવ. ૩૦૪ [૧૫-૧૩]

સુo ધર્મમાં કદી માયા-કપટ ન હોય. ધર્મદેશના પણ કદી બીજાના આવર્જન (કેવળ ખુશ રાખવા) માટે ન હોય. શાસ્ત્રમાં ('ઉપદેશમાલા' માં) કહ્યું છે કે ધર્મવચન હંમેશાં કપટરહિત સરલ મનોવૃત્તિથી જ કહેવાય.

સંયમ વિશુ સંયતતા થાપે, પાપશ્રમણ તે ભાખ્યો, 'ઉત્તરાધ્યયને' સરલ સ્વભાવે, શુદ્ધ પ્રરૂપક દાખ્યો.

4-40 304 [94-98]

બાo વલી સંયમ વિજા ક૦ પોતાનામાં સંયમ ન હોઇ અને સંયતતા થાપે ક૦ સાધુપણું ઠરાવે જે અમ્હે સાધુ છું. પાપશ્રમણ તે ભાખ્યો ક૦ તે મુનિને પાપસાધુ કહ્યો છે. ઉત્તરાધ્યયનને વિષે કહ્યો છે. તે માટે સરલ ર૧૬ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો સ્વભાવે ક૦ ઋજુ સ્વભાવના ધર્શી તે ઋજુ સ્વભાવે કરીને **શુદ્ધ પ્રરૂપક** દાખ્યો ક૦ શુદ્ધ પ્રરૂપક કહ્યો છે.એતલે સરલસ્વભાવી શુદ્ધ કહે, તે માટે હોય તેહવું કહેવું ઇતિ ભાવ. યતઃ-

'सम्मद्दमाणे पाणाणि बीयाणि हरियाणि य । असंजऐ संजयभत्रमाणे, पावसमणेति वुच्चइ' ॥१॥ - ઇति **ઉત્તરાધ્યયન,** ૧૭ અધ્યયને [ગા.૬].૩૦૫ [૧૫-૧૪]

સુ૦ સંયમ વિના જ 'હું સાધુ છું' એમ સાધુપણું ઠરાવે તેને પાપસાધુ કહ્યો છે. ઋજુસ્વભાવી હોય તેને શુદ્ધ પ્રરૂપક અર્થાત્ જેવું હોય તેવું બતાવનાર કહ્યો છે.

એક બાલ પણ કિરિયાનયે તે, જ્ઞાનનયે નવિ બાલા, સેવાયોગ્ય સુસંયતને તે, બોલે ઉપદેશમાલા. ધન્ય૦ ૩૦૬ [૧૫-૧૫]

બાo એક બાલ પણ ક૦ કઇક બાલ છે, પણ કિરિયાનયે એતલે કિયામાં શિથિલ છે.પણ જ્ઞાનનયે ક૦ જ્ઞાનની અપેક્ષાઇ જોઈઇ તો નિવ બાલા ક૦ બાલક નથી, એતલે ગીતાર્થ છે, શુદ્ધ ભાષી છે. ઇતિ ભાવ. તે ગીતાર્થ સુસંયત ક૦ ભલા કિયાવંત સાધુને પણ સેવાયોગ્ય છે. એતલે કિયાવંત મુનિ ગીતાર્થ કિયારહિતનું વૈયાવચ્ચ કરે. ઇતિ ભાવ. બોલે ઉપદેશમાલા ક૦ ઉપદેશમાલા મધ્યે [ગા-૩૪૮] બોલ્યું છે. યત:-

'हीणस्स वि सुद्धपरूवगस्स, नाणाहियस्स कायव्वं । जणचित्तग्गहणत्थं, करिंति लिंगावसेसेवि' ॥१॥ ઇति ३०६ [१૫-१૫]

સુ**ં** ક્રિયાનયમાં કોઇ મુનિ બાળ છે, ક્રિયાશિયિલ છે, પણ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ તે બાળ નથી પણ ગીતાર્થ છે. તો ક્રિયાવંત મુનિ આવા ક્રિયારહિત ગીતાર્થની વૈયાવચ્ચ કરે. 'ઉપદેશમાલા'માં આમ કહ્યું છે.

કિરિયાનઈ પણિ એક બાલ તે , જે લિંગી મુનિરાગી, જ્ઞાનયોગમાં જસ મન વસ્તે, તે કિરિયા સોભાગી.

*ધન્ય0 309 [१૫-१ €]* 

બા**૦ કિરિયાનઇ પણ એક બાલ તે** ક૦ ક્રિયાનયની અપેક્ષાઇ બાલ છે એતલે ક્રિયાવંત નથી. એતલે શિથિલ ક્રિયાવંત છે. એહવા **જે લિંગી** ક૦

૨૧૭

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

કેવલ લિંગમાત્ર સાધુનું રાખે છે, પણ મુનિરાગી ક૦ ગુણવંત મુનિના રાગી છે. એતલે ગુણવંત પોતે નથી, પણિ ગુણરાગી છે. તે કિવારે હોય? જ્ઞાની પુરુષ હોય તિવારે હોય. તે માટે કહે છે જે જ્ઞાનયોગમાં જસ મન વરતે ક૦ એ રીતે જેહનું મન જ્ઞાનયોગમાં વરતે છે તે કિરિયા ક૦ તેઊની અલ્પ કિયા પણિ સોભાગી ક૦ સૌભાગ્યવંત જાણવી. ઇહાં અલ્પકિયા એહવો અર્થ કરિઇ તો પૂર્વાપર સંબંધ મિલે. એતલે એ ભાવ: પોતે અલ્પકિયાવંત પણિ મુનિનો રાગી એહ રીતે જ્ઞાનયોગમાં વરતતા અલ્પકિયા પણ સૌભાગ્યવંત જાણવા. ઇતિ. ૩૦૭ [૧૫-૧૬]

સુo કિયાની અપેક્ષાએ જે બાળ છે, કિયાશિયિલ છે, કેવળ સાધુવેશી છે, પણ જો તેઓ ગુણવંત મુનિના રાગી હોય - એટલે કે પોતે ગુણવંત નથી પણ ગુણરાગી છે તો તેમની અલ્પક્રિયા પણ સૌભાગ્યવંત જાણવી, કેમકે એમનું મન જ્ઞાનયોગમાં વર્તે છે.

બાલાદિક અનુકૂલ ક્રિયાથી, આપે ઇચ્છાયોગી, અધ્યાતમ મુખ યોગ અભ્યાસે, કિમ નવિ કહીઈ યોગી.

4-40 306 [94-99]

બા૦ આપે ઇચ્છાયોગી થકો રહે, એતલે એ અર્થ: યોગ ત્રિશ્ પ્રકારના. ઇચ્છાયોગ ૧, શાસ્ત્રયોગ ૨, સામર્થ્યયોગ ૩, તથા પુનઃ શ્રદ્ધાનાવિકલો ૧, વાક્યાવિકલં ૨, શકત્યતિક્રમ ૩, ઇતિ યોગનિર્ણયે. એ ત્રિશ યોગમાં પ્રથમ ઇચ્છાયોગ તે શ્રદ્ધાઅવિકલ થકા આપે ક૦ પોતે હોય, ક્રિયાથી ક૦ શ્રદ્ધાવંત હોય અને ક્રિયાવંત હોય તે ક્રિયાથી બાલાદિક અનુકૂલ ક૦ બાલજીવ માર્ગના રાગી હોય એતલો એમાં એવડો ગુણ છે તો અધ્યાતમ ક૦ અધ્યાતમ પ્રમુખ યોગસાધન ગ્રંથનો અભ્યાસ કરે. એતલે અહોરાત્રિ અધ્યાત્મમાં મગ્ન રહે તેહને કિમ નવિ કહિઇ યોગી ક૦ તે પુરુષને યોગીશ્વર કિમ ન કહિઇ ? એતલે શ્રદ્ધાવંત થકા ક્રિયા કરતો બાલજીવને ઉપગારી થાય છે. અને સાધુ કહેવાય છે. તો અધ્યાતમમાં મગ્ન રહેતાં સાધુ મુનિ યોગી કિમ ન કહીઇ ? ઇતિ ભાવ. ૩૦૮ [૧૫-૧૭]

સુ૦ ત્રણ પ્રકારના યોગ પૈકી પ્રથમ ઇચ્છાયોગ છે. જે મુનિ પોતે ઇચ્છાયોગી એટલે કે શ્રદ્ધાવંત હોય અને ક્રિયાથી ક્રિયાવંત હોય તે ૨૧૮ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો બાળજીવને ઉપકારી થાય છે. તો અધ્યાત્મ આદિ યોગગ્રંથોનો અભ્યાસ કરનાર – અધ્યાત્મમાં મગ્ન રહેનારને યોગીશ્વર કેમ ન કહેવા ?

ઉચિત ક્રિયા નિજ શકતિ છાંડે , જે અતિ વેગે ચઢતો, તે ભવથિતિ પરિપાક થયા વિણ, જગમાં દીસે પડતો.

4-40 306 [94-96]

બાo વલી અધ્યાતમમાર્ગ પશિ પોતાની યથાશક્તિં ક્રિયા કરતો સાધે અને યથાશક્તિ ક્રિયા મૂકીને શક્તિ-ઉલંઘન કરે તો તેહને ગુણ ન થાય તે કહે છે. પોતાની શક્તિ હોય તેતલી જ ક્રિયા કરવી એહનું નામ ઉચિત ક્રિયા કહીઇ. તે તો ન કરે તથા જે અતિ વેગે ચઢતો ક૦ શક્તિથી અધિક કરે એતલે એ ભાવ જે ઉપવાસ - શક્તિને અભાવે છક્ર કરે, આતાપના લેવા જાઈ ઇત્યાદિક કામ કરતો તે પ્રાણી પણ ભવિયતિ પરિપાક થયા વિના જ ગર્તામાં પડતાં દેખીઇં છે. એતલે એ ભાવ : જે શક્તિઉલ્લંઘન કરીને અધિકું કરવા જાય પણ ભવસ્થિતિ પાકી નથી તિણે પરિણામ પડતા જ હોઇં, સુકમાલિકા પ્રમુખની પરેં ઇતિ ભાવ. ૩૦૯ [૧૫-૧૮]

સુo અધ્યાત્મમાર્ગ પણ યથાશક્તિ ક્રિયા કરીને જ સાધવો. શક્તિથી ઉપરવટ જઈને એમ કરે તો કાંઈ ગુણ ન કરે. શક્તિ પ્રમાણેની ક્રિયા કરવી તે જ ઉચિત ક્રિયા છે. શક્તિથી અધિક કરવા જતો પ્રાણી ભવસ્થિતિનો પરિપાક થયા વિના જ સુકમાલિકા વ૦ની પેઠે ગર્તામાં જ પડતો દેખાય છે.

માર્ચ મોટાઇમાં જે મુનિ, ચલવેં ડાકડમાલા, શુદ્ધ પ્રરૂપણ ગુણ વિણ ન ઘટે, તસ ભવ અરહટમાલા.

धन्य० ३१० [१५-१८]

બાo વલી જે મુનિ પોતાની મોટાઇમાં માચે ક૦ રીઝ પામે, એતલે થોડી કિયા પ્રમુખ આવડી હોય તેહમાં મગ્ન રહે જે 'અમ્હે સમઝુમાં છું' તથા વલી ડાકડમાલા ચલાવે એતલે લોકમાં આડંબર ઘણો દેખાડે પણ શુદ્ધ પ્રરૂપકના ગુણ વિના ન ઘટે. ક૦ ઘટે નહી, ઉછી થાય નહીં. સ્યું ઓછી ન થાય તે કહે છે. તસ ક૦ તેહના ભવ જે સંસાર તદ્રૂપણ

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

२१५

અરહટની માલા તે ઉછી ન થાય એતલે શુદ્ધ પ્રરૂપક ગુણ વિના સંસાર ન ઘટે ઇતિ ભાવ. ૩૧૦ [૧૫-૧૯]

સુo જે મુનિ પોતાની મોટાઇમાં રાચે છે, લોકોમાં આડંબર દેખાડે છે પણ શુદ્ધ પ્રરૂપકના ગુણ વિના તેની આ સંસારરૂપી ઘટમાળ ઓછી થતી નથી.

# નિજ ગણ સંચે મનિ નવિ ખંચે, ગ્રંથ ભણી જન વંચે, લુંચે કેશ ન મુંચે માયા, તો વ્રત ન રહે પંચે. ધન્ય૦ ૩૧૧ [૧૫-૨૦]

બાo નિજ ગણ ક૦ પોતાનો જે ગચ્છ - સમુદાય, તેહને સંચે ક૦ ભેલા કરે જે આ માહરા શ્રાવક-શ્રાવિકા-સાધ-સાધવી ઇત્યાદિ મમત્વ કરે. મન નિવ ખંચે ક૦ પોતાનું મન હીણી પ્રવૃત્તિથી ખેંચી રાખે જ નહીં. ગ્રંથ ભણી ક૦ દ્રવ્યને અર્થે, જન વંચે ક૦ લોકોને ઠગે, અથવા ગ્રન્થ ક૦ સિદ્ધાંત-શાસ્ત્ર તે ભણી ક૦ અધ્યયન કરીને જન વંચે ક૦ લોકને ઠગે, ઉત્સૂત્ર-પ્રરૂપણા કરી લોકને દુર્ગતિ લેઇ જાય. ઇતિ ભાવ. લુંચે કેસ ક૦ મસ્તકે કેશનો લોચ કરે, ન મુંચે માયા ક૦ માયા-કપટ મૂકે નહીં, તો તે પ્રાણીનાં દ્રત ન રહે. પંચે ક૦ મહાદ્રત ન રહે, એતલે પાંચેમાં એકે ન રહે ઇતિ ભાવ. ૩૧૧ [૧૫-૨૦]

સુo જે સાધુ પોતાનો ગચ્છ-સમુદાય ભેગો કરે, 'આ મારાં શ્રાવક-શ્રાવિકા-સાધુ-સાધ્વી' એમ મમત્વ કરે, હીક્ષી પ્રવૃત્તિઓમાંથી મનને ખેંચી ન લે, દ્રવ્યને અર્થે લોકને ઠગે, શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરીને લોકોને ઠગે, ઉત્સૂત્રની પ્રરૂપણા કરીને લોકને દુર્ગતિમાં લઈ જાય, માથે કેશલોચ કરે પણ માયા-કપટ મૂકે નહીં તો તેમનાં પાંચ મહાવ્રતોમાંથી એકેય રહે નહીં.

# યોગ ગ્રંથના ભાવ ન જાણે , જાણંતો ન પ્રકાશેં, કોક્ટ મોટાઇ મન રાખે, તસ ગુણ દૂરે નાસે. ધન્ય૦ ૩૧૨ [૧૫-૨૧]

બાo યોગ ગ્રંથના ક૦ પરમાર્થના શાસ્ત્ર જે થકી આત્મસ્વરૂપ સધાઇ એહવા જે ગ્રંથશાસ્ત્ર તેહના ભાવ ક૦ રહસ્ય ન જાણે ક૦ ઉલખે નહીં, સમઝે નહીં. જાણંતો ક૦ કદાચિત્ જાણે તો પ્રકાશે નહીં. ભવ્ય જીવને તે ગ્રંથની વાતો કહે નહીં, જે માટે કહે તિવારે તિમ જ કરવું પડે. ઇતિ ભાવ. વલી

ફોકટ મોટાઇ ક૦ મિથ્યાભિમાન રાખે જે 'અમ્હે મોટા છું, અમ્હ સરીખું કોઇ નથી' એહવો અહંકાર મનમઇ રાખે. તસ ગુણ ક૦ તે પ્રાણીના ગુણ થોડાઇં હોય તો દૂરે નાસે ક૦ દૂરે નાસી જાઇં. જો એ રીતે છતા પણિ જાઇં તો અષ્રછતાનું કહેવું જ સ્યું ? ઇતિ ભાવ. ૩૧૨ [૧૫-૨૧]

સુo જેનાથી આત્મસ્વરૂપ સાધી શકાય એવા પ્રંથોનું રહસ્ય જાણે નહીં - સમજે નહીં, કવચિત જાણે તો પ્રગટ કરે નહીં, મુમુક્ષુ જીવને તેની વાતો કરે નહીં, કારણકે કહે તો પોતે પણ તેમજ કરવું પડે, મિથ્યાભિમાન રાખે - તેવા પ્રાણીના ગુણ થોડાક હોય તે પણ દૂર થાય. છતા ગુણ પણ જાય તો અણછતાનું તો કહેવું જ શું ?

મેલેં વેશેં મહિયલ માલ્હે, બક પરિં નીચે ચાલે, જ્ઞાન વિના જગિ ધંધે ઘાલે. તે કિમ મારગ ચાલે.

धन्य० ३१३ [१५-२२]

બા૦ મેલે વેશે ક૦ વસ્તાદિક મલિન રાખે અને મહિયલ ક૦ પૃથ્વીને વિષે માલ્હે ક૦ મલપતા ફરે. વલી બક પરે ક૦ બગલાની પરે નીચે ચાલે ક૦ નીચું જોઇનઇ હીંડઇ. લોક જાણે ઇર્યા જુઇ છે. એહવો હોય અને જ્ઞાની હોય તો સર્વ લેખે, પણ જ્ઞાન વિના ક૦ જ્ઞાન રહિત થકા એતલે અજ્ઞાની થકા જગતને ધંધે ક૦ કલેશમાં ઘાલે ક૦ ઘાલતા એતલે એહવા કષ્ટવાલાનાં વચન લોક માને અને પોતે જ્ઞાન વિના અશુદ્ધ પ્રરૂપે તિવારે લોકને પણ તે આસ્તા થાય તે માટે જગતને કદાગ્રહરૂપ ધંધમાં નાખ્યો જ ઇતિ ભાવ. તે કિમ મારગ ચાલે ક૦ એ અજ્ઞાની થકી જૈન માર્ગ કિમ ચાલે ? યત:-

मासे मासे य जो बालो, कुसग्गेणं तु भुंजए।
न सो सुअक्खायधम्मस्स, कलं अग्धइ सोलिसं'॥१॥
तथा 'अश्राधी डिं डाडि' ઇत्याहि वयनात्

[ઉત્તરાધ્યયન, નવમ અધ્યયન, ગા.૪૪] ૩૧૩ [૧૫-૨૨]

સુo જે મલિન વસ્ત્ર ધારણ કરે, પૃથ્વીને વિશે મલપતા ફરે, બગલાની પેઠે નીચું જોઈને ચાલે એવો મુનિ જો જ્ઞાની હોય તો બધું લેખે ગણાય, પણ જો જ્ઞાનરહિત હોય તો જગતને ક્લેશમાં નાખે. કેમકે એની પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ અશુદ્ધ પ્રરૂપણા લોકો આસ્થાથી સ્વીકારે ને પછી વિપરીતપણે દોરવાય. આવા અજ્ઞાનીથી જૈન માર્ગ કેવી રીતે ચાલે ?

પરપરિણતિ પોતાની માનેં, વસ્તે આરત ધ્યાનેં, બંધ-મોક્ષ-કારણ ન પીછાને, તે પહિલે ગુણઠાણેં.

धन्य० ३१४ [१५-२३]

બાo પરપરિણતિ ક૦ પારકી સમઝણ તે પોતાની કરી માને એતલે પર અજ્ઞાનીની મતિ ચાલે અથવા પરપરણીત (પરપરિણતિ) ક૦ પુદ્દગલ-શરીર-વસ્ત્ર-પાત્રાદિકનાં જે પરિણમન તે અજ્ઞાને કરીને તન્મય પરિણમતો સર્વ પોતાની જ પરિણતિ માને. અથવા પર જે સ્વવ્યતિરિક્ત લોકનાં ઘર તેહનાં જે પરિણમન ક૦ ઘર-વ્યાપારનું ચિંતવવું તે પોતાનું કરી માને અને તે થકો આર્ત્ત ધ્યાનનો વિકલ્પ કરે. યત:-

'सयं गेहं परिचज्ज परहगेहंसि वावरे' ઇતિ ઉત્તરાધ્યયન [અધ્ય.૧૭, ગા.૧૮] વચનાત્. પોતાનું ઘર મેહલી પર ઘરની ચિંતા કરે તે પાપશ્રમણ કહ્યો છે. ઇતિ ભાવ. બંધમોક્ષકારણ ક૦ બંધના કારણ જે મિથ્યાત્વ અવિરતિ કષાયયોગ, પ્રમાદ પ્રમુખ જે બંધહેતુ તે ન પિછાણે ક૦ ન જાણે, વલી મોક્ષનાં કારણ જે કષાયાદિકનો અભાવ અથવા જ્ઞાનક્રિયા પ્રમુખ 'નાણકિરિયાહિ મુક્ખો' ઇતિ વચનાત્ મોક્ષના હેતુ છે તે પણિ ન પિછાણે ક૦ ન જાણે, એહવા જે અજ્ઞાની. પ્રાણી કષ્ટાદિક ગમે એતલાં કરો પણ અજ્ઞાની માટે પેહલે ગુણઠાણે તે જાણવા. યદ્દક્તં-

'नाणेण विणा चरणं, पढम गुणठाण पुद्धिकरं'। ઇત્યુ**પદેશમાલા**વૃત્તો. ૩૧૪ [૧૫-૨૩]

સુo પારકી સમજણ તે પોતાની કરી માને એટલે પર અજ્ઞાનીની મતે ચાલે તેને અથવા પોતાનું ઘર મૂકી પારકા ઘરની ચિંતા કરનારને પાપશ્રમણ કહ્યો છે. મિથ્યાત્વ-અવિરતિ-કષાય આદિ કર્મબંધનાં કારણ જે ન પિછાણે, જ્ઞાનક્રિયા આદિ જે મોક્ષનો હેતુ ન પિછાણે એવો અજ્ઞાની પ્રાણી ગમે તેટલું તપ-કષ્ટ કરે તો પણ તેમને પહેલા ગુણસ્થાનકે જ જાણવા.

૨૨૨

## િકરિયા લવ પણ જે જ્ઞાનીનો, દેષ્ટિ થિરાદિક લાગેં, તેથી સુજસ લહીજેં સાહિબ, સીમંધર તુઝ રાગેં.

धन्य० ३१५ [१५-२४]

બાo તે માટે કિરિયા લવ પણિ ક૦ કિયાનો અંશ પણ જ્ઞાનીનો ક૦ જ્ઞાનવંતનો તે કિયાલવ કેહવો તે કહે છે. પણિ થિરાદેષ્ટિ જે પાંચમી દેષ્ટિ તિહાં લાગતો હોય એતલે સમ્યક્ત્વ સહિત હોય. આદિ શબ્દથી કાંતા પ્રભા પરા એ પણિ દેષ્ટિ લીજીઇં તેથી ક૦ તે જ્ઞાન સહિત કિયાના અંશથી હે સાહિબ, સુજસ લહીજે ક૦ ભલો જસ પામીઇં, ઉત્કૃષ્ટો જસ તે મોક્ષ તે પામીઇં. હે સીમંધર પરમાત્મા! તુઝ રાગે ક૦ તાહરે સ્નેહે કરીને. 3૧૫ [૧૫-૨૪]

સુo જ્ઞાનવંતની કિયાનો અંશમાત્ર પણ પાંચમી થિરાદેષ્ટિને લાગતો હોય એટલે કે સમ્પક્ત્વ સહિતનો હોય. 'થિરાદિક'માંના 'આદિ' શબ્દથી કાંતા-પ્રભા-પરા એ દેષ્ટિ પણ લઈ શકાય. જ્ઞાનસહિતની ક્રિયાથી હે પરમાત્મા! તારા સ્નેહે કરીને ઉત્કૃષ્ટ મોક્ષ પમાય.



### ઢાળ સોળમી

બાo હવે સોલમી ઢાલ કહે છે. તેહને પનરમી ઢાલ સાથે એ સંબંધ છે. પનરમી ઢાલમાં કોઈક ગાથામાં જ્ઞાનની મુખ્યતા કરી, તથા કોઈક ગાથામાં ચારિત્રની મુખ્યતા કરી. કોઈક ગાથામાં બિહું સ્યાદાદ કહ્યો. તે સાંભલી શિષ્યને વ્યામોહ ઊપજે, જે સ્થિતિપક્ષ તે સ્યો હસ્યેં તે શંકા ટાલવાને સ્યાદાદ માર્ગ સોલમી ઢાલમાં સ્થિતિ પક્ષ દેખાડઇ છઇં.

(સફલ સંસાર અવતાર એ હું ગણું - એ દેશી)

સ્વામી સીમંધરા તું ભલે ધ્યાઇઈ, આપણો આતમા જિમ પ્રકટ પાઇઈ, દ્રવ્યગુણપજ્જવા તુઝ યથા નિર્મલા, તિમ મુઝ શકતિથી જઇવિ ભવિ સામલા. ૩૧૬ [૧૬-૧]

બાo હે સાહિબ સીમંધર, તુમ્હનેં ધ્યાઇઇ એહ જ ભલે ક૦ ભલું છઇ. જિમ તુમ્હારા ધ્યાનથી આપણો આત્મા પોતાનો આત્મા પ્રગટ પામીઇ. તુમ્હારા ધ્યાનથી જ્ઞાની થાઇ. જ્ઞાને પોતાનો આત્મા આવરણ રહિત થયો તિવારેં પામ્યો જ. ઇતિ ભાવ. યથા ક૦ જિમ દ્રવ્ય ૧, ગુણ ૨, પર્યાય ૩, તુઝ ક૦ તુમ્હારા નિર્મલ છે. એ ૩ નાં લક્ષણ યથા-

'गुणाणमासओ दव्वं, एगदव्वस्सिया गुणा ।

लक्खणं पञ्जवाणं तु, उभओ निस्सिया भवे' !!१!! ઇતિ ઉત્તરાધ્યયન,મોક્ષમાર્ગાધ્યયને ૨૮ મે [ગા.૬], અથવા ગુણપર્યાયનું ભાજન તે દ્રવ્ય ૧, સહભાવી તે ગુણ ૨, ક્રમભાવી તે પર્યાય ઇત્યાદિક ૨૨૪ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો વ્યાખ્યાન ગ્રંથાંતરથી જાણવું. એ રીતે જિમ તુમ્હારો આત્મદ્રવ્ય અસંખ્યાત પ્રદેશ રૂપ તથા તુમ્હારા જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિક અનંતા ગુણ, તેહમાં કોઈ સમય સમય ઉત્પાદ-વ્યયપણે પરિણમવું તથા અનંતા અગુરુલઘુ પ્રમુખ જે પર્યાય તે નિર્મલ થયા, નિરાવરણ થયા તે રીતે મ્હારે પણ શક્તિથી ક૦ યદ્યપિ વ્યક્તિઇં નથી તોહિ પણિ શક્તિઇં છે. જઇવિ ક૦ યદ્યપિ ભવિં ક૦ સંસારને વિષે સામલા ક૦ મેલો છે એતલે આવરણ સહિત છે એતલો ફેર છે. ૩૧૬ [૧૬-૧]

સુo હે સીમંધર સ્વામી ! તમારું ધ્યાન ધરવાથી આત્મપ્રગટન થાય, જ્ઞાની થવાય, જ્ઞાનથી આત્મા આવરણરહિત બને, જેમ તમારા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય નિર્મળ છે તેમ.

એ ત્રણનાં લક્ષણ આ પ્રમાણે છે: ગુણ-પર્યાયનું ભાજન તે દ્રવ્ય. સહભાવી તે ગુણ. ક્રમભાવી તે પર્યાય. તમારો અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ આત્મદ્રવ્ય, જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર આદિ અનંતા ગુણ તથા અનંતા અગુરુલઘુ પર્યાય જેમ નિર્મળ થયા તે રીતે મારે પણ તેને નિર્મળ કરવા છે. અને મારામાં એ ગુણ શક્તિએ છે, પણ મેલા છે, આવરણ સહિત છે એટલો ફેર છે.

ચ્યાર છે ચેતનાની દશા અવિતથા, બહુશયન', શયન', જાગરણ', ચોથી તથા; મિચ્છ અવિરત સુયત તેરમેં તેહની, આદિ ગુણઠાણ નયચક્ર માંહિં મુણી. ૩૧૭ [૧૬-૨]

બાo તેહ જ માટે ચેતનાની દશા - અવસ્થા વર્શવી છે. ચેતનાની અવિતથા ક૦ સાચી દશા ક૦ અવસ્થા ચ્યાર છે. તેહ જ ચ્યાર દેખાડી છે. એક બહુશયન ૧ ક૦ ઘોર નિદ્રારૂપ પ્રથમ ૧, શયન ક૦ ચક્ષુ મીચવા રૂપ બીજી ૨, જાગરણ ક૦ કાંયક જાગવારૂપ ત્રીજી ૩, ચોથી તથા ક૦ ચોથી તે તથા, તિમ જ એતલે પૂર્વે કહી તિમ જ, અર્થાત્ બહુજાગરણ ૪, ઇતિ ભાવ.

હવે એહ અવસ્થા ગુણઠાણઇં ફલાવે છે. આદિ ગુણઠાણ પદે સઘલે જોડિઇં. બહુશયનની આદિ **મિચ્છ ક૦ મિથ્યા**ત્વ ગુણઠાણું ૧**, અવિરત** ક૦ શયન અવસ્થાની આદિ અવિરત સમ્યક્દષ્ટિ ગુણઠાણું ૨, **સુયત** ક૦

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

રરપ

જાગરણ અવસ્થાની આદિ તે સુયત ક૦ અપ્રમત્ત સાતમું ગુણઠાણું ૩, તેરમે ક૦ બહુ-જાગરણ અવસ્થાની આદિ, સયોગી કેવલી ગુણઠાણું ૪, તેહની ક૦ તે અવસ્થાની આદિ ગુણઠાણ તે પ્રથમ ધુર ગુણઠાણાં. એ રીતે જોડજયો. એતલે એ અર્થ: બહુશયન તે પ્રથમ, બીજું, ત્રીજું કહેજયો. શયન તે ચોથું, પાંચમું, છઠ્ઠું કહેજયો. જાગરણ તે સાતમું, આઠમું, નવમું, દશમું, ઇગ્યારમું, બારમું કહેજયો. બહુજાગરણ તે તેરમું, ચૌદમું કહેજયો. એ રીતે અમ્હે સૂઝ્યો તેહવો અર્થ લિખ્યો. વલી બહુશ્રુત નયચક્ર ગ્રંથ જોઇ યથાર્થ કરજયો. સ્તવકારે નયચક્ર માંહિં મુણી ક૦ નયચક્રમાં જાણી ગુણઠાણની આદિ જાણી ઇમ કહ્યું. તે નયચક્ર ગ્રંથ હિમણાં અમ્હારી પાસે નથી માટે વિચારજયો ઇતિ ભાવ. ૩૧૭ [૧૬-૨]

સુo ચેતનાની અવસ્થા ચાર છે. ૧. બહુશયન, ૨. શયન, ૩. જાગરેલ, ૪ બહુજાગરેલ. આ અવસ્થાઓને ગુણસ્થાનકો સાથે જોડવામાં આવી છે.બહુશયનની અવસ્થા મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે, શયન અવસ્થા અવિરત સમ્યક્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનકે, જાગરેલ અવસ્થા અપ્રમત્ત સાતમા ગુલસ્થાનકે, બહુજાગરેલ અવસ્થા સયોગી કેવલી ગુલઠાલે. જે-તે અવસ્થા માટે જે-તે ગુલસ્થાનક મૂળ-આરંભ તરીકે લેવાનું છે. એટલેકે બહુશયન અવસ્થા ૧-૨-૩ ગુલસ્થાને, શયન તે ૪-૫-૬ ગુલસ્થાનકે, જાગરેલ તે ૭ થી ૧૨ ગુલસ્થાનકે અને બહુજાગરેલ તે ૧૩-૧૪ ગુલસ્થાનકે કહેવી.

\*ભાવ સંયોગજા કર્મ ઉદયાગતા, કર્મ નવિ જીવ નવિ મૂલ તે નવિ છતાં; ખડીઅથી ભીતિમાં જિમ હોઈ શ્વેતતા, ભીતિ નવિ ખડીય નવિ તેહ ભ્રમસંગતા. ૩૧૮ [૧૬-૩]

ૈદેહ નિવ વચન નિવ જીવ નિવ ચિત્ત છે, કર્મ નિવ રાગ નિવ દેષ નિવ ચિત્ત છે; પુદ્દગલી ભાવ પુદ્દગલપણેં પરિણમે, ક્રવ્ય નિવ જૂજૂઓ એક હોવે કિમે ? ૩૧૯ [૧૬-૪]

२२६

<sup>★</sup> હસ્તપ્રતમાં ૩૧૮ અને ૩૧૯મી ગાથાનો બાલાવબોધ નથી પણ ગાથાને આધારે સુગમાર્થ આપ્યો છે.

સું૦ મનોભાવના સંયોગથી બંધાયેલાં કર્મ છે તે જ ઉદયમાં આવે છે. તે જીવ સાથે જોડાયેલાં છે પણ તે જીવ નથી. સંસારનું મૂલ કારણ તે કર્મ હોવા છતાં તે જીવ નથી જેમ કે દેષ્ટાંત રૂપે ચુનાથી ભીંતને ધોળવામાં આવે તો ભીત સફેદ બની જાય છે છતાં પણ ભીત ચુનો નથી બની જતી. અને શ્વેતતા છે તે પણ ભ્રમજનિત નથી. એ જ રીતે દેહ તે આત્મા નથી, વચન તે આત્મા નથી, કર્મથી યુક્ત આત્મા તે શુદ્ધ આત્મા નથી કર્મ નથી. રાગ પણ આત્મા નથી, દ્વેષ પણ આત્મા નથી, ચિત્ત પણ આત્મા નથી, આ બધા પુદ્ગલ ભાવો છે તે પુદ્ગલરૂપે પરિણમે છે. આત્મા અને કર્મ બન્ને દ્રવ્ય પણ જુદા છે.

પંથી જન લુંટતાં ચોરને જિમ ભણે, વાટિ કો લુટિઇ તિમ જ મઢો ગિણેં: એક ખેત્રે મિલ્યા અણુ તણી દે[ખ]તો. વિકૃતિ એ જીવની પ્રકૃતિ ઉવેખતો. ૩૨૦ [૧૬-૫]

બા૦ જિમ પંથી લોકને લૂંટતાં ચોરને, કો ક૦ કોઇક પુરુષ ઇમ કહે 'વાટિ લૂંટે છે' તો કાંય વાટિ લૂંટતા નથી, વાટિને વિષે રહ્યા લોક તે લુંટાય છે, પણિ લક્ષણાઇં ઇમ કહે છે જે 'વાટિ લુંટી'. તિમ જ મઢો ક૦ મુર્ખ ગણે છે, શરીર આત્મા પ્રમુખ એક કરી ગણે છે. તે સ્યા માટે ઇમ ગણે છે. તે કહે છે. **એક ખેત્રે મિલ્યા** ક૦ જો ખેત્રે આત્મા તેહ જ આકાશ પ્રદેશે મિલ્યા પરસ્પર સંબંધ થયા એહવા જે **અશુ તણી ક૦ પરમા**શની **વિકૃતિ** ક૦ વિકાર, દેખતો ક૦ દેખીને મૂર્ખ ઇમ ગણે છે. અને જીવની પ્રકૃતિ જે સ્વભાવ તેહને ઉવેખતો ક૦ લેખામાં અણગણતો જીવ શરીરાદિક એકપણે ગણે છે. પણિ ઈમ ન જાણે જે પુદ્દગલ તે જડ છે, અચેતન છઇં. આત્મા તો જ્ઞાનસ્વરૂપી છે. એક કિમ થાઇં ? ઇતિ ભાવ. ૩૨૦ [૧૬-૫]

સુ૦ જેમ વાટે જતા લોકોને ચોર લુંટતા હોય ત્યારે કોઈ એમ કહે કે 'ચોર વાટ લૂંટે છે' તો ચોર કાંઈ વાટને લૂંટતો નથી, વાટે જતા લોકોને લૂંટે છે, પણ લક્ષણાથી એમ બોલાય છે, એ જ રીતે મુર્ખ શરીર અને આત્માને એક કરીને ગણે છે. શા માટે ? એક જ આકાશક્ષેત્રે મળેલા શરીર અને આત્મા, એમાંથી દેહના પરમાણઓના વિકારને જોતો અને પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

જીવની મૂળ પ્રકૃતિ - સ્વભાવને ઉવેખતો તે મૂઢ વ્યક્તિ જીવ અને શરીરને એકપણે ગણે છે. પણ તે સમજતો નથી કે પુદ્દગલ જડ છે, અચેતન છે જયારે આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપી છે. તે બન્ને એક કેમ થાય ?

દેહ કર્માદિ સવિ કાજ પુદ્દગલ તણાં, જીવમાં તેહ વ્યવહાર માને ઘણા; સયલ ગુણઠાણ જીઅઠાણ સંયોગથી, શુદ્ધ પરિણામ વિણ જીવ કારય નથી. ૩૨૧ [૧૬-૬]

બાo તિમ દેહ ક૦ શરીર, કર્મ જે જ્ઞાનાવરણીયાદિ, આદિ શબ્દથી ઘરબાર પ્રમુખ સિવ કાજ, પુદ્દગલ તણાં ક૦ સર્વ એ પુદ્દગલનાં કાર્ય છઇં, પુદ્દગલથી નીપનાં છઇં. તે પુદ્દગલનાં કાર્યને જીવનાં કહી બોલાવે છે તેહ વ્યવહાર માનઇ. ઘણા ક૦ તે વ્યવહારનયે જીવના કાર્ય કહીએ, અન્યથા નિશ્ચયનયે સર્વ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છઇં. સયલ ગુણઠાણ ક૦ સમસ્ત ગુણસ્થાનક મિથ્યાત્વાદિક તથા જીઅઠાણ ક૦ સમસ્ત જીવસ્થાનક એકેંદ્રિયાદિક તે પ્રકાર સઘલાઇ સંયોગથી ક૦ પુદ્દગલ કર્માદિકના સંયોગથી જાણવું, પણ આત્મસ્વરૂપ નહીં. જે માટે શુદ્ધ પરિણામ ક૦ સમસ્ત ઉપાધિ રહિત જેહના પ્રદેશને વિષે એક અશુનો પણિ ભેગ નથી એહવું જે શુદ્ધ સ્વરૂપ તે વિના જીવ કારય નથી ઇતિ સ્પષ્ટં. ૩૨૧ [૧૬-૬]

સુo દેહ તથા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ એ સૌ પુદ્દગલનાં કાર્ય છે. તેને માણસ જીવનાં કાર્ય કહે છે. વ્યવહારનયથી ભલે તેને જીવનાં કાર્ય કહીએ પણ નિશ્ચયનયે તો તે પુદ્દગલસ્વરૂપ છે. સમસ્ત ગુણસ્થાનક તથા સમસ્ત જીવસ્થાનક તે પુદ્દગલ-કર્મ આદિના સંયોગથી જાણવા, પણ તે આત્મ-સ્વરૂપ નથી કેમકે સમસ્ત ઉપાધિ રહિત જેના પ્રદેશને વિશે એક અણુ માત્ર પણ ભેગ નથી એવા શુદ્ધ સ્વરૂપ વિના જીવનું અન્ય કાંઈ કાર્ય નથી.

નાણ દંસણ ચરણ શુદ્ધ પરિણામ જે, તંત જોતાં ન છે જીવથી ભિન્ન તે; રતન જિમ જ્યોતિથી કાજ-કારણપણેં, રહિત ઇમ એકતા સહજ નાણી મુણે. ૩૨૨ [૧૬-૭]

બા૦ જ્ઞાન તથા દર્શન-ચારિત્ર ઇત્યાદિક જે શુદ્ધ આત્મપરિણામ છે તે સર્વ આત્મગુણ જે અનંત છે. તે તંત ક૦ નિયતપણાથી જોઇઇ તો કાંઈ જીવ થકી ભિન્ન નથી, જે માટે જ્ઞાનાદિક ગુણ ભિન્ન હોય તો આત્મા નિર્ગુણ જડપણે માન્યો જોઇઇ, તે તો નથી. તે માટે જીવથી જ્ઞાનાદિક ગુણ ભિન્ન નથી. જિમ રત્ન ફટિક પ્રમુખ તે પોતાની જયોતિથી ભિન્ન નથી, સ્યા માટે જે કાર્ય-કારણપણેં કાંય કહેતાં પુરવનું નથી. જો રત્નથી જયોતિ કહિઇં તો જયોતિ વિના રત્ન હતું જ નહીં, માટે રત્નથી જયોતિ ન કહેવાય તથા જયોતિથી રત્ન ઇમ પણ ન કહેવાય, સ્યા માટે જે રત્ન વિના જયોતિ પણ કિહાં હતી! તે માટે કાર્યકારણપણે રહિત છે. ઇમ ક૦ એ રીતે આત્મા તથા આત્મગુણ કોઈ રીતે સહજ ક૦ સહજ સ્વભાવે જ અભેદ છે. એકતા છે એ વાત નાણી મુણે ક૦ જ્ઞાની પુરુષ જાણે, એ વાત મૂર્ખ ન સમઝઇં. ૩૨૨ [૧૬-૭]

સુ૦ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર તે શુદ્ધ આત્માના પરિણામ છે. જીવથી તે ભિન્ન નથી. જ્ઞાન આદિ ગુણને જીવથી જો ભિન્ન ગણીએ તો આત્માને નિર્ગુણ અને જડપણે માનવો પડે. જેમ સ્કટિક રત્ન પોતાની જયોતિથી ભિન્ન નથી એમ આત્મા તથા આત્મગુણ અભિન્ન છે. આ વાત જ્ઞાનીજન સમજી શકે.

અંશ પણિ નિવ ઘટે પૂરણ દ્રવ્યના, દ્રવ્ય પણિ કિમ કહું દ્રવ્યના ગુણ વિના; અકલ ને અલખ ઇમ જીવ અતિ તંતથી, 'પ્રથમ અંગે' વદીઉં અપદને પદ નથી. ૩૨૩ [૧૬-૮]

બા૦ અંશ પણિ નિવ ઘટે ક૦ અંશ કહેવા પણ ઘટતા નથી. એતલે યુક્ત નથી. પૂરણ દ્રવ્યના ક૦ સંપૂર્ણ દ્રવ્યના અંશ કિમ કહેવાય ? અંશ કહિઇ તિવારે દ્રવ્યનો 'एगं निच्चं निरवयवं अक्कियं सव्वगं च सामत्रं' ઇતિ મહાભાષ્ય [વિશેષા. ભાષ્ય., ગા. ૨૨૦૬] વચનાત્. દ્રવ્ય તે સામાન્ય છે અને સામાન્ય તે નિરવયવ છે. તથા દ્રવ્ય પણ ન કહેવાઇં. દ્રવ્ય પણ કિમ કહેવાય ? જે કારણ માટે 'गुणाणमासओ दव्वं' ઇતિ ઉત્તરાધ્યયને મોક્ષમાર્ગાધ્યયન ૨૮

મે [ગા.૬] દ્રવ્યલક્ષણં તથા *'गુणपर्यायवत् દ્રવ્યં*' ઇતિ **'તત્ત્વાર્થ'** વચનાત્. તથા પર્યાય નયવાલાની યુક્તિઇં તો દ્રવ્ય છે જ નહીં. પરમાર્થે પર્યાય જ સ્વતંત્ર છે. યથા ઉત્ક્રણ વિક્રણ કુંડલિતાદિ અવસ્થાથી ભિન્ન સર્પ્ય દ્રવ્ય તે શી વસ્તુ છે ? તો ઉત્કણ વિક્રણાદિક દ્રવ્યના તો કહેવાય જો દ્રવ્ય ઠરે. તે માટે દ્રવ્ય નથી તો દ્રવ્યના ગુણ કિહાં થકી ? 'ग्रामो नास्ति, कुत: सीमा ?' ઇત્યાદિ યાવત્. તથા **મહાભાષ્ય**માં જોજયો. એતલે એ ભાવ જે અંશ પણ ન કહું, દ્રવ્ય પણ ન કહેવાય, યુક્તિઇં તો ઇમ આવ્યું અને આગમમાં તો અંશ સહિત પણિ છે. દ્રવ્ય પણ કહિઇ. *'गुणपर्यायवत દ્રવ્યં*' એહ જ વચને સૂચવે છે, તે માટે **અકલ** ક૦ કલ્યો ન જાઇં. અલખ ક૦ લિખ્યો [લખ્યો] ન જાય, ઇમ જીવ ક૦ એ રીતિનો આત્મા અતિ તંતથી ક૦ અત્યંતપણે એ નિશ્ચય થકી જાણવું. એતલે કાંય કહેવાય નહીં. યતઃ-

'विक्खायरए सब्वे सरा णियट्रांति, तका जत्थ न विज्जर्ड. मर्ड तत्थ न गाहिया, ओए, अपइड्राणस्स खेयन्ने, से ण दीहे, ण हस्से, न वट्टे, न तंसे, न चउरंसे, न परिमंडले, न किण्हे, न नीले, न लोहिए, न हालिद्दे, न सुकिल्ले, न सुरिभगंधे, न दुरिभगंधे, न तित्ते, न कडुए, न कसाए, न अंबिले न महुरे, न कक्खडे, न मउए, न गरुए, न लहुए, न सीए, न उण्हे, न निद्धे, न लुक्खे, न काऊ, न रुहे, न संगे, न इत्थी, न पुरिसे, न अन्नहा, परिन्ने, सन्ने, उवमा न विज्जए, अरूवी सत्ता, अपयस्स पर्यं नित्थि । ઇत्याहि. ઇમ આચારાંગ, પંચમાધ્યયને, ઉદ્દેશે છકે [સૂ.૧૭૧] કહ્યું છે. એહમાં વિષમ પદનો અર્થ : **વિકખાય** ક૦ મોક્ષ, તેહને વિષે **૨એ** ક૦ રાતા, **સવ્વે સરા** ક૦ તે મોક્ષસ્વરૂપ કેહવું છે તે કહે છે. સર્વ સ્વર નિવર્ત્ત્યા છે. એતલે કોઈ શબ્દે વાચ્ય નથી. **તક્કા** ક૦ વિચાર જે 'આમ હસ્યે કે આમ હસ્યે' તે ન કહેવાય. મતિ જે ઉત્પાતકી પ્રમુખ તેહનો ગ્રાહ જેહને વિષે નથી. તે પણ **ઓએ** ક૦ એકલા છે, કર્મકલંક સહિત નથી, તથા **અપઇટ્ટાણસ્સ** ક૦ ઉદારીકાદિક શરીરનું પ્રતિષ્ઠાન નથી. તથા **ખેયત્રે** ક૦ લોકાલોકના જ્ઞાયક છે. તથા ન **કાઓ** ક૦ કાય નથી, ન રહે ક૦ સંસારમાં ઊગવું નથી, ન અન્નહા ક૦ નપુંસક નથી, **પરિક્ષે** ક૦ સમસ્ત પ્રકારે જાણ છે, **સન્ને** ક૦ સમ્યકુ જાણે છે, તથા **અપયસ્સ પયં** ક૦ નથી પદ જે અવસ્થા વિશેષ તે નથી જેહને તે અપદ કહિયે, એતલે અપદ તે સિદ્ધને, અપદને પદ ક૦ જે અભિધાન તે નથી, એતલે સિદ્ધને કોઈ નામે કહી બોલાવીઇં તે નથી. ઇતિ ભાવઃ ૩૨૩ [૧૬-૮] २उ०

સુ૦ દ્રવ્યના અંશ કરી શકતા નથી. દ્રવ્ય તો નિરવયવ છે. વળી એના ગુણ વિના દ્રવ્ય પણ ન કહેવાય, કેમકે ગુણ તો એનું લક્ષણ છે. દ્રવ્ય ગુણપર્યાયવાળું છે.

જોકે પર્યાયનયવાળાની યુક્તિએ તો દ્રવ્ય છે જ નહીં, પર્યાય જ સ્વતંત્ર છે. પરંતુ દ્રવ્ય નથી તો ગુણ ક્યાંથી ? ગામ જ નથી તો એની સીમા ક્યાંથી ? આમ દ્રવ્યને નિરવયવ પણ કહ્યો, દ્રવ્ય નથી એમ પણ કહેવાયું ને આગમમાં અંશસહિત પણ કહ્યો. એ જ રીતે જીવને પણ અકળ ને અલખ કહ્યો. એને નિશ્ચયથી બરાબર જાણવો.

'આચારાંગ'માં મોક્ષસ્વરૂપ કહ્યું છે. તે કોઈ શબ્દે વાચ્ય નથી. જેને કોઈ અવસ્થા-પદ નથી તેને અપદ કહેવાય આવા અપદ તે સિદ્ધ. એમને કોઇ પદ નહીં હોવાથી કોઈ નામે બોલાવી શકાય નહીં.

શુદ્ધતા ધ્યાન ઇમ નિશ્વઈ આપનું, તુઝ સમાપત્તિ ઔષધ સકલ પાપનું; દ્રવ્ય અનુયોગ 'સંમતિ' પ્રમુખથી લહી, ભક્તિ વૈરાગ્ય ને જ્ઞાન ધરીઈ સહી. ૩૨૪ [૧૬-૯]

બા૦ ઇમ તુઝ શુદ્ધતા ધ્યાન તે નિશ્વે આપનું સકલ પાપનું સમાપત્તિ ઊષધ… [અહીંથી આ ગાથાનો શ્રી પદ્મ.નો બાલાવબોધ અપૂર્ણ છે.]

સુo શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી આપનું સમાપત્તિ ધ્યાન કરવામાં આવે તો તેવું ધ્યાન સકલ પાપનું ઔષધરૂપ બને છે. દ્રવ્યાનુયોગના મુખ્ય શ્રન્થ રૂપે જે ગણાય છે તે સંમતિ તર્ક શ્રન્થની સાક્ષીથી કહું છું કે પ્રભુભક્તિ, સમ્યગ્ જ્ઞાન અને ભવવૈરાગ્યને ધારણ કરવા જોઈએ.

જે અહંકાર મમકારનું બંધનં, શુદ્ધ નય તે દહે દહન જિમ ઈંધનં; શુદ્ધ નય દીપિકા મુક્તિમારગ ભણી, શુદ્ધ નય આથિ છે સાધુને આપણી. ૩૨૫ [૧૬-૧૦]

બાo જે અહંકાર ક૦ માન, મમકાર ક૦ મમત્વ, તેહનું બંધન ક૦ કારણ એતલે અહંકાર મમકારનું મૂલ રાગદ્વેષ છે. રાગદ્વેષથી અહંકાર પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ મમકાર હોય. ઇતિ ભાવ. શુદ્ધ નય તે દહે ક૦ તે રાગદ્વેષને શુદ્ધ નય જે આત્મતત્ત્વ ચિંતનરૂપ ધ્યાન તે દહે, બાળે. દહન જિમ ઇંધનં ક૦ જિમ અગિન ઇંધણાંને બાળે તિમ બાળે એતલે શુદ્ધ ધ્યાનથી રાગદ્વેષ બળી ભસ્મ થાય. શુદ્ધ નય ક૦ નિશ્ચયનય, તે મોક્ષમારગની દીવી છે. મોક્ષમારગ ભણી ગમન કરતાં અજુઆલું કરે. શુદ્ધ નય તેહજ સાધુને, આપણી ક૦ પોતાની, આથિ ક૦ સંપદા છે. યતઃ -

'दीपिका खल्वनिर्वाणा, निर्वाणपथदर्शनीन । शुद्धात्मचेतना या च, साधूनामक्षयो निधिः'॥१॥ ઇति योगनिर्धये.[४/४०] उ२५ [१६-१०]

સુo માન અને મમત્વનું મૂળ રાગદ્વેષ છે. આવા રાગદેષને આત્મતત્ત્વના ચિંતનરૂપ ધ્યાન જ બાળી શકે, જેમ અગ્નિ ઇંધણને બાળે. એટલેકે શુદ્ધ ધ્યાનથી રાગદ્વેષ ભસ્મ થાય. શુદ્ધ નય - નિશ્ચયનય મોક્ષમાર્ગની દીપિકા છે જે એ માર્ગને અજવાળે છે. સાધુને માટે શુદ્ધ નય જ સાચી સંપદા છે.

સકલ ગણિપિટકનું સાર જેણે લહ્યું, તેહને પિણ પરમ સાર એહ જ કહ્યું; 'ઓઘનિર્યુક્તિ'માં એહ વિણ નવિ મિટે, દુઃખ સવિ વચન એ પ્રથમ અંગે ઘટે. ૩૨૬ [૧૬-૧૧]

બાO સકલ ક૦ સમગ્ર, એહવું જે ગણિપિટક ક૦ ગણિ જે આચાર્ય તેહને ગુણરૂપ રત્નની પેટી એતલે દ્વાદશાંગી જે ગણિની પેટી, તેહનું જે સાર ક૦ પ્રાધાન્યપણું, તે લહ્યું ક૦ જાણ્યું છે જેણે એહવા, તેહને ક૦ સમસ્ત દ્વાદશાંગીના જાણને પણ પરમસાર ક૦ પ્રધાન રહસ્ય પરમસાર એહ જ કહ્યું ક૦ એ શુદ્ધ નય પરિણામરૂપ જ કહ્યું છે. એતલે દ્વાદશાંગીના ધણીને પણિ નિશ્ચય જ સાર કહ્યું છે, તો બીજાની શી વાત ? ઇતિ ભાવઃ. ઇમ શ્રી 'ઓઘનિયુંક્તિ' મધ્યે કહ્યું છે. યતઃ -

परमरहस्सिमसीणं, समत्तगणिपिंडगज्झिरयसाराणं । परिणामियं पमाणं, निच्छयमवलंबमाणाणं.'॥१॥ ઇति 'ओधनिर्युक्तौ.'[गाथा-७६०] तथा [धर्भरत्न प्र.,गा.५४नी वृत्ति]

એહ વિશ નિવ મિટે ક૦ એ નિશ્ચયનય સમજયા વિના ન ટલે, દુ:ખ ક૦ પાપ તે ન મિટે. ઇતિ. કોઇક પ્રતિમાં 'એહ વિશ નિવ ઘટે.' ઇમ લિખ્યું છે તિહાં નિવ ઘટે ક૦ દુઃખ ઓછું ન થાય એતલે ન ટલે. સિવ વચન એ પ્રથમ અંગે ઘટે ક૦ એ સર્વ વચન આચારાંગમાં ઘટમાન છે, યુક્ત છે. 'જે एगं जाणइ से सळ्चं जाणइ, जे सळ्चं जाणइ से एगं जाणइ'ઇત્યાદિ આચારાંગ અધ્ય૦ ૩, ઉદેશક ૪. સૂ. ૧૨૩] પાઠાત્. ૩૨૬ [૧૬-૧૧]

સુo દ્વાદશાંગી તે આચાર્ય માટે ગુણરત્નની પેટી (ગણિપિટક) છે. આવા સમસ્ત દ્વાદશાંગીના જ્ઞાતાને પણ આ નિશ્ચયનય જ પરમ સારરૂપ છે. તો બીજાની તો શી વાત ? આ નિશ્ચયનય સમજયા વિના પાપ-દુઃખ ટળે નહીં. આ બધું 'આચારાંગ'ના વચન સાથે સુસંગત છે.

શુદ્ધ નય ધ્યાન તેહને સદા પરિણમે, જેહને શુદ્ધ વ્યવહાર હીયડે રમે; મલિન વસ્ત્રે યથા રાગ કુંકુમ તણો, હીન વ્યવહાર ચિતિ એહથી નવિ ગુણો. ૩૨૭ [૧૬-૧૨]

બાo એતલી વાર શુદ્ધ નયની મુખ્યતાઇ વાત કહી. હવઇં કોઈક ઇમ સાંભલી એકાંત નિશ્ચયનય જ અંગીકાર કરે અને વ્યવહારનય લેખામાં ગણે જ નહીં તેહને શિક્ષા કરે છે. શુદ્ધ નય ધ્યાન ક૦ પૂર્વોક્ત પ્રકારે શુદ્ધ નયનું જે ધ્યાન તે તો તેહને સદા પરિણમે ક૦ તે પ્રાણીને સદા નિરંતર પરિણમે, નિપજે. જેહને ક૦ જે પ્રાણીને શુદ્ધ વ્યવહાર સંયમાનુષ્ઠાન પ્રવૃત્તિ રૂપ હિયડે રમે ક૦ હૃદયને વિષે રમ્યો હોય. તે ઉપરી દેષ્ટાંત કહે છે. યથા ક૦ જિમ મિલન વસ્ત્રે ક૦ મેલા વસ્ત્રને વિષે, રાગ કુંકુમ તણો ક૦ કંકુનો રંગ અર્થાત્ મેલે વસ્ત્રે કંકુનો રંગ ન લાગે, તિમ હીન વ્યવહાર ક૦ હીણા વ્યવહારવંતના ચિતિ ક૦ ચિત્તને વિષે, નિવ ગુણો ક૦ ગુણ ન હોય, એતલે વ્યવહાર વિના નિશ્ચય પરિણમે નિહીં]. ઇતિ ભાવ. ૩૨૭ [૧૬-૧૨]

સુo અહીં સુધી શુદ્ધ નયની મુખ્યતાની વાત કરી. હવે આ સાંભળીને કોઈ કેવળ નિશ્ચયનય જ સ્વીકારે ને વ્યવહારનયને ગણનામાં લે જ નહીં તેને માટે આ શિખામણ છે.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

જે પ્રાણીને સંયમ-ક્રિયા રૂપ, શુદ્ધ વ્યવહાર હૈયામાં રમતો હોય તેને જ શુદ્ધ નયનું ધ્યાન નિરંતર પરિણમે. તેને માટે આ દેષ્ટાંત છે : જેમ મલિન વસ્ત્રને કંકુનો રંગ ન લાગે તેમ હીન વ્યવહાર આચરનારના ચિત્તને વિશે ગુણ ન હોય. એટલે વ્યવહાર વિના નિશ્ચય પરિણમે નહીં.

જેહ વ્યવહાર સેઢી પ્રથમ છાંડતા, એક એ આદરે આપ મત માંડતા; તાસ ઉતાવલેં નવિ ટલે આપદા, ક્ષુધિત ઇચ્છાઈ ઉંબર ન પાર્ચે કદા. ૩૨૮ [૧૬-૧૩]

બાo જેહ પ્રાણી વ્યવહાર સેઢી ક૦ વ્યવહાર શ્રેણિ જે અનુક્રમ તે તો પ્રથમ છાંડે છે તથા એક આદરે ક૦ એકલો નિશ્ચયનય આદરે છે. આપ મત માંડતા ક૦ પોતાનો મત દઢ કરતા. એક ભવસ્થિતિ ઉપરિ દઢ થયા છે, પણ ઉદ્યમ નથી કરતા પણિ તેહની ઉતાવલે આપદા ટલે નહીં એતલે એકલો નિશ્ચય પોકારે થકે આપદા જે સંસારપરિભ્રમણ તે ન ટલે. જિમ શ્રુધિત ક૦ ભૂખ્યાની ઇચ્છાઇં ઉબરનાં ફલ કદાપિ ન પાકે, એતલે ઉબર ફલ જલસેકાદિક ક્રિયાઇ પાકે પણિ ઇચ્છા માત્રે ન પાકે. ઇતિ ભાવ. ૩૨૮ [૧૬-૧૩]

સુo જે પ્રાણી વ્યવહારશ્રેણીનો ક્રમ છાંડીને એકલો નિશ્ચય નય આદરે છે, પોતાનો મત એક ભવસ્થિતિ ઉપર દૃઢ કરે છે, પણ કશો ઉદ્યમ કરતા નથી તેની આપદા (ભવસંકટ) ઉતાવળે ટળે નહીં. કેવળ નિશ્ચયનય પોકાર્યેથી ભવભ્રમણ ટળે નહીં, જેમ ભૂખ્યાની ઇચ્છા માત્રથી ઉંબર ફળ પાકે નહીં, એને માટે તો જલસિંચન જેવી ક્રિયા જરૂરી બને.

ભાવ લવ જેહ વ્યવહાર ગુણથી ભલે, શુદ્ધ નય ભાવના તેહથી નવિ ચલે; શુદ્ધ વ્યવહાર ગુરુયોગ પરિણતપણું, તેહ વિણું શુદ્ધ નયમાં નહીં તે ઘણું. ૩૨૯ [૧૬-૧૪]

બાo ભાવ લવ ક૦ રૂડા અધ્યવસાયનો લવ, જે અંશ તે પણિ વ્યવહાર-ગુણથી ભલે ક૦ વ્યવહાર પડિનાલિકા ગુણે ભલતો હોય એતલે વ્યવહાર સહિત હોય તો શુદ્ધ નય ભાવના ક૦ શુભ અધ્યવસાયની જે ૨૩૪ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

ભાવના=ઘોલના તે<mark>હથી ક</mark>૦ તે પ્રાણીથી **નવિ ચલે** ક૦ ખસે નહીં, એતલે શુદ્ધ નયની ભાવના થિર તો થાય જો વ્યવહાર યુક્ત હોય. અન્યથા 'ક્ષણ તોલો ક્ષણ માસો' થાય ઇતિ ભાવ.

ગુરુયોગિ ક૦ ગુરુનિ સંયોગિ શુદ્ધ વ્યવહાર ક૦ નિર્મલ વ્યવહાર હોય, એતલે ગુરુકુલવાસિ શુદ્ધ વ્યવહાર થાય તે શુદ્ધ વ્યવહારથી પરિષતપશું ક૦ પરિપક્વપશું હોય. એતલે શુદ્ધ નયમાં પરિપક્વ હોય એતલે શુદ્ધ વ્યવહારવંત હોય તેહ શુદ્ધ નયમાં પક્વો થાય, અન્યથા શુદ્ધ વ્યવહાર વિના શુદ્ધ નય ઠરી ન શકે. તેહ વિશુ ક૦ તે ગુરુ જોગેં શુદ્ધ વ્યવહાર વિના શુદ્ધ નયમાં ક૦ અધ્યાતમમાં નહીં તે ઘશું ક૦ તે જે પરિષ્રતપશું તે ઘશું ન હોય, એતલે એ અર્થ ગુરુકુલવાસે શુદ્ધ વ્યવહાર, શુદ્ધ વ્યવહાર, શુદ્ધ વ્યવહારે પરિપક્વપશું, નિશ્ચયમાં નિશ્ચલપશું હોય. ઇતિ. એટલે શુદ્ધ નયમાં ઘશું પરિપક્વતા તો હોય જો ગુરુ જોગિ વ્યવહાર શુદ્ધ હોય. ઇતિ ભાવ. ૩૨૯ [૧૬-૧૪]

સુ૦ શુદ્ધ નય - નિશ્ચયનયની ભાવના તો જ સ્થિર થાય જો તે વ્યવહારયુક્ત હોય. અન્યથા 'ક્ષણમાં તોલો ને ક્ષણમાં માસો'ની જેમ બધું અસ્થિર થઈ જાય.

આવો શુદ્ધ વ્યવહાર ગુરુસંયોગે - ગુરુકુલવાસથી થાય. એનાથી શુદ્ધનયમાં પરિપકવતા આવે, નિશ્ચયનયમાં નિશ્ચલતા આવે.

કેઈ નવિ ભેદ જાણે અપરિણતમતિ, શુદ્ધ નય અતીહિં ગંભીર છે તે વતી; ભેદ લવ જાણતા કોઈ મારગ તજે, હોય અતિ પરિણતિ પર સમય થિતિ ભજે. ૩૩૦ [૧૬-૧૫]

બાO એ રીતે, કેઇ કO કેતલાઇક પ્રાણી, અપરિણતમતિ કO અપરિણામી, નિવ ભેદ જાણે કO અનેક પ્રકારની ખબરિ ન પડે, ઇહાં ભેદ તે ઉત્સર્ગ-અપવાદ, નિશ્ચય-વ્યવહાર પ્રમુખ જાણવા તે ન જાણઇ. અપરિણતમતિ શબ્દે વ્યવહારનયવાલા લીજીઇ. તે કાં ન જાણે તે માટિ કહે છે શુદ્ધ નય અતીહિ ગંભીર છે કO ઉપલો નય તે અત્યંત ગંભીર છેઇ, એતલે એ ભાવ. જે આગિલા નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર એ ૩ નય

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

ર૩૫

યદ્યપિ અપરિણતમતિ જાણે, પણ નિશ્ચયનય તો અતિ ગંભીર, તે ઉપયોગરૂપ નયની ખબરિ ન પડે. ઇતિ ભાવ.

એ વ્યવહારનય એકલો માને તેહને ઠબકો દીધો. હવે એકલો નિશ્ચયનય માને તેહને ઠબકો દીઇ છે. કેતલાઇક પ્રાણી ભેદ લવ જાણતા ક૦ ભેદનો લવ જાણતા, મારગને તજે ક૦ મારગ છાંડી દીઇ એતલે અંશ માત્ર કાંયક શીખ્યું સાંભલ્યું છે. [તે] વચન જાણે, તેહમાં મહા અહંકાર ધરતા ઇમ જાણે જે 'નિશ્ચય સ્વરૂપની વાતો આપણ જાણીઇ છીઇ, એહવી કોણ જાણે છે? અને આપણે આત્મસ્વરૂપ જાણ્યું એતલે ક્રિયાનું સ્યું કામ છે? ક્રિયા તો જ્ઞાનની દાસી છે.' ઇત્યાદિક વચન બોલી ક્રિયા ન કરે અને માર્ગ છાંડે. ઇતિ ભાવ.

હોય અતિ પરિણતિ ક૦ એ રીતે અતિપરિણામી થાય. એહવા અતિપરિણામી સ્યું કરે તે કહે છઇં. પરસમય થિતિ ભજે ક૦ સમય જે સિદ્ધાંત તેહની પર જે ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ, જે મર્યાદા તેહને ભજે, એતલે સિદ્ધાંતમાં ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ જે નિશ્ચયની વાતો કરવી તે ભજે ક૦ કરે, અથવા પરસમય થિતિ ભજે ક૦ અન્યદર્શનીની સ્થિતિને ભજે, એતલે એકાંત નિશ્ચયનયવાદી તે પરદર્શની કહિઇં. તિવારે ઇણિ પરદર્શનની સ્થિતિ ભજી. ઇતિ ભાવ. ૩૩૦ [૧૬-૧૫]

સુo કેટલાક અપરિણામી (વ્યવહારનયવાળા) જીવોને વિવિધ ભેદોની ખબર જ નથી પડતી. તેઓ ઉત્સર્ગ-અપવાદ, નિશ્ચય-વ્યવહારના ભેદ જાણતા જ નથી. કેમકે શુદ્ધનય અતિ ગંભીર છે. અપરિણતમતિ જીવો આગળના નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર એ ત્રણ નય યદ્યપિ જાણે, પણ નિશ્ચયનયની ખબર તેમને ન પડે. કેવળ વ્યવહારનય જાણનારને આ ઠપકો.

હવે કેવળ નિશ્ચયનયને માનનારને ઠપકો છે. કેટલાક જીવો ભેદનો અંશ માત્ર, ક્યાંકથી શીખ્યું-સાંભળ્યું વચન જાણે તેમાં તો ભારે અભિમાન રાખતા કહેવા માંડે કે 'અમે જે નિશ્ચય સ્વરૂપની વાતો જાણીએ છીએ એવી કોણ જાણે છે? વળી આત્મસ્વરૂપ જાણ્યું એટલે ક્રિયાનું શું કામ છે? ક્રિયા તો જ્ઞાનની દાસી છે' આવાં વચન બોલી ક્રિયા ન કરીને માર્ગ ત્યજે. આવા અતિપરિણામી જીવો સિદ્ધાંતમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની, નિશ્ચયની ર૩૬ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

વાતો કરે, કે અન્યદર્શનની સ્થિતિ પર પહોંચે. આવા એકાંતિક નિશ્ચયનયવાદીઓ પરદર્શની છે.

તેહ કારણ થકી સર્વ નય નિવ કહ્યા, કાલિક શ્રુત માંહિ તીન પ્રાઇ લહ્યા; દેખી 'આવશ્યકે' શુદ્ધ નય ધુરિ ભણી, જાણીઇ ઊલટી રીતિ બોટિક તણી. ૩૩૧ [૧૬-૧૬]

બાo તેહ કારણ થકી ક૦ નિશ્ચય પરિણામી એકલી પરિણામની વાતો કરીને મારગ ઉપાડી નાખસ્યેં એહવું જાણીને સર્વ નય ક૦ નૈગમ ૧, સંગ્રહ ૨, વ્યવહાર ૩, ઋજુ સૂત્ર ૪, શબ્દ ૫, સમભિરૂઢ ૬, એવંભૂત ૭ ઇત્યાદિક સર્વ નય નથી કહ્યા. કિહાં નથી કહ્યા તે કહે છે. કાલિક શ્રુત માંહિ ક૦ આચારાંગાદિક કાલિક શ્રુતને વિષે તીન પ્રાહી લહ્યા ક૦ પ્રાઈ બહુલતાઇં ત્રણે નૈગમ ૧, સંગ્રહ ૨, વ્યવહાર ૩ એ ત્રણિ લહ્યા છે એ વાત ગ્રંથકાર શિષ્યને કહે છે. જે દેખી આવશ્યકેં ક૦, આવશ્યક નિયુંક્તિમાં દેખજો, એતલે કાલિક શ્રુતમાં પ્રાઇ તીન નય કહ્યા છે, ઇમ આવશ્યક નિયુંક્તિ [ગા. ૭૬૦] માં કહ્યું છે યતઃ –

'एएहिं दिक्विवाए, परूवणा सुत्तअत्थकहणाए । इह पुण अणब्भुवगमो, अहिगारो तीहि ओसत्रं.' ॥१॥ 'पायं संववहारो, ववहारं तेहिं तिहिं उ जं लोए । तेणं परिकम्मणत्थ, कालियसुत्ते तदिहगारो.' ॥२॥ **ઇत्यावश्यકे** [विशेषावश्यक ભાષ્યે ગા. ૨૨૭૫-૭૬]

એ રીતિ તો શ્વેતાંબર પક્ષે છે જે પૂર્વે વ્યવહાર સમજાવીને પછેં નિશ્ચય વાત સમઝાવે. ઇતિ તથા હવે દિગંબરની પ્રક્રિયા દૂષવે છે જે શુદ્ધ નય ધુરિ ભણી ક૦ નિશ્ચયનય ધુરિ છે તે ભણી ક૦ તે માટે, બોટિક ક૦ દિગંબરની રીતિ તે ઊલટી ક૦ વિપરીત રીતિ જાણીઇં. જે માટે આગલી[લિ]થી નિશ્ચયનય સમઝાવે એતલે વ્યવહારમાં દેષ્ટિ ઠરઇં નહીં, માટે વિપરીત. ઇતિ ભાવ. ૩૩૧ [૧૬-૧૬]

સુ**ં** આ કારણે, નિશ્ચય પરિણામી એકલા પરિણામની વાતો કરીને માર્ગ ઉખાડી નાખશે એમ જાણીને 'આચારાંગ' આદિ કાલિક શ્રુતમાં બહુલતાએ નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર એ ત્રણ નય લખ્યા છે. સર્વ નયો નથી કહ્યા. આમ 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ'માં કહ્યું છે.

આ રીતિ શ્વેતાંબર પક્ષે છે જે પ્રથમ વ્યવહાર સમજાવીને પછી નિશ્ચયની વાત કરે છે. જયારે 'નિશ્ચયનય પહેલો છે' એ માટે દિગંબર વિપરીત રીતિ અજમાવે છે. અને આરંભમાં જ નિશ્ચયનય સમજાવે એટલે વ્યવહારનયમાં દેષ્ટિ ઠરે જ નહિ.

શુદ્ધ વ્યવહાર છે ગચ્છ કિરિયા થિતિ, દુપ્પસહ જાવ તીરથ કહ્યું છે નિતિ; તેહ સંવિગ્ન ગીતાર્થથી સંભવે, અવર એરંડ સમ કોણ જગિ લેખવે.૩૩૨ [૧૬-૧૭]

બાo તે માટે વ્યવહાર તે પ્રધાન છે. તે શુદ્ધ વ્યવહાર ગચ્છ તે સુવિહિત સાધુસમુદાય, તેહની કિયાની જે સ્થિતિ તેહમાં છે. એતલે શુદ્ધ વ્યવહાર સુવિહિત ગચ્છમાં હોય. 'દુખસહ જાવ તીરથ' કહ્યું છે નિતિ કo દુઃપ્રસહ આચાર્ય પંચમ આરાને છેહડે થસ્યે, યાવત્ તિહાં લગે નિત્યે નિરંતર તીરથ કહ્યું છે તે માટે. યતઃ-

'इह सब्बोदयजुगपवरसूरिणो चरणसंजुए वंदे । चउरुत्तरदुसहस्स दुप्पसहंते सुहमाइ.' ॥१॥ - ઇતિ **દુસમસંઘસ્તો**ત્રે તથા

'वासाण वीससहस्सा, नवसय ति मास पंच दिण पहरा । इक्का घडिया दो पल अक्खरइगुआल जिणधम्मो.' ॥१॥

- ઇતિ દિવાલી કલ્પે.

તેહ તીરથ તો ગીતારથ સંવિગ્ન હોય તેહથી સંભવે, એતલે એ ભાવ જે 'નાળિकरियाहिं मुक्खो' ઇતિ ભાષ્ય [ગા.૩] વચનાત્ - જ્ઞાનક્રિયાથી મોક્ષ તે જ્ઞાનક્રિયા તો ગુણ છે અને ગુણ તે ગુણીથી અભેદ છે તે માટે 'સંવિગ્ન' શબ્દે ક્રિયાવંત આવ્યા, 'ગીતાર્થ' શબ્દે જ્ઞાનવંત આવ્યા. ઇતિ ભાવ.

તે સંવિગ્ન, ગીતાર્થથી બીજા અપર રહ્યા તે એરંડા સરીખા, જગતને વિષે કોણ લેખામાં ગણે છે ? ૩૩૨ [૧૬-૧૭]

સુo વ્યવહાર પ્રધાન છે. આવો શુદ્ધ વ્યવહાર સુવિહિત સાધુગચ્છમાં હોય. દુઃપ્રસહ આચાર્ય પંચમ આરાને છેડે થશે, ત્યાંસુધી જેને 'નિરંતર ૨૩૮ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો તીર્થ' કહ્યું છે તે તીર્થ તો 'ગીતાર્થ સંવિગ્ન' હોય તેનાથી જ સંભવે. 'જ્ઞાનિકયાથી મોક્ષ છે' એમ કહ્યું છે. 'સંવિગ્ન' શબ્દથી ક્રિયાવંત અને 'ગીતાર્થ' શબ્દથી જ્ઞાનવંત સમજવા. આવા 'સંવિગ્ન' અને 'ગીતાર્થ'થી જે ઇતર તે બધા એરંડા સમાન સમજવા. જગતમાં એમની કશી ગણના નથી.

શાસ્ત્ર અનુસાર જે નિવ હઠેં તાણીઈ, નીતિ તપગચ્છની તે ભલી જાણીઈ; જીત દાખે જિહાં સમય સારુ બુધા, નામ ને ઠામ કુમતેં નહીં જસ મુધા. ૩૩૩ [૧૬-૧૮]

બાo તે પરમાર્થે સંવિગ્ન ગીતાર્થ તેહને કહિઇં જે શાસ્ત્રને અનુસારે હઠેં ન તાણે, અક્ષર શાસ્ત્રના દેખે એતલે પોતાનો કદાગ્રહ મૂકી દીઇં. એહવી નીતિ તપગચ્છની ભલી ક૦ ઘણી ઉત્તમ છે, એતલે તપગચ્છમાં પંચાંગી પ્રકરણાદિક સુવિહિતના કર્યા ગ્રંથ તે સર્વ પ્રમાણ છે ઇમ જાણીઇં. ઇતિ ભાવઃ જિહાં ક૦ જે તપગચ્છ, તેહને વિષે બુધા ક૦ પંડિતલોક તે સમય સારુ ક૦ સિદ્ધાંત પ્રમાણે જીત દાખે ક૦ વર્તમાનકાલનો જીત દેખાડે છે. જે તપાગચ્છનાં નામ અને ઠામ ક૦ સ્થાનક તે, કુમતે ક૦ કદાગ્રહે, મુધા ક૦ ફોકટ, જસ ક૦ જેહનાં નહીં ક૦ નથી, એતલે નામઠામ સર્વ ગુણનિષ્યત્ર છે. ૩૩૩ [૧૬-૧૮]

સુo સંવિગ્ન ગીતાર્થ પરમાર્થે તેને કહેવાય જે શાસ્ત્રઅનુસાર પોતાનો હઠાગ્રહ-મમત છોડી દે. તપગચ્છની આ ઉત્તમ નીતિ છે એટલે જ તપગચ્છમાં પંચાંગી પ્રકરણ આદિ શ્રંથો પ્રમાણ છે. આ તપગચ્છમાં પંડિતજનો સિદ્ધાંત અનુસાર વર્તમાનકાળનો જીત દર્શાવે છે. આ તપગચ્છનાં નામ, સ્થાનક વૃથા નથી, પણ ગુણનિષ્પન્ન છે.

નામ નિર્ગ્રથ છે, પ્રથમ એહનું કહ્યું, પ્રથમ અડપાટ લગેં ગુરુ ગુણે સંગ્રહ્યું; મંત્ર કોટી જપી નવમ પાટે યદા, તેહ કારણ થયું નામ કૌટિક તદા. ૩૩૪ [૧૬-૧૯]

**ાં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ** 

२ उट

બાo હવે તપાગચ્છનાં નામ ધૂર થકી અનુક્રમે ગુણનિષ્પન્ન છે તે કહે છે. પ્રથમ શ્રી સુધર્માસ્વામીથી નિર્ગ્રંથ એહવું નામ પ્રથમ કહ્યું ૧. તે પ્રથમના આઠ ૮ પાટ લગેં ગુરુ ગુણે ક૦ મોહટે ગુણે કરી નિસ્પૃહિતા રૂપ ગુણે સંપ્રહ્યું ક૦ પ્રહ્યું છે. પછેં નવમે પાટે સુસ્થિત/સુપ્રતિબુદ્ધ એહવે બે નામે આચાર્ય કોટિવાર મંત્ર સૂરિમંત્ર જપીને રહ્યા. બીજા આચાર્ય લક્ષવાર તથા સવાલક્ષ જપે એતલે થયું, અને એ આચાર્યે કોડિવાર જપ્યો તેહ કારણ થયું ક૦ તે હેતુઇ, તદા ક૦ તિવારે નામ કોટિક થયું ક૦ કોટિક નામ કહેવાણું. એતલે એ નામ પણ ગુણનિષ્પન્ન છે. પણ કોઇ મત કદાગ્રહેં નથી. ૩૩૪ [૧૬-૧૯]

**સુ**O હવે આરંભથી તપાગચ્છનાં ગુણનિષ્પન્ન નામ અનુક્રમે કહે છે. પ્રથમ **શ્રી સુધર્માસ્વામી.** આઠમી પાટ સુધી એમના નિઃસ્પૃહતા આદિ મોટા ગુણોથી સુશ્રાહ્ય થયા. નવમી પાટે **સુસ્થિત / સુપ્રતિબુદ્ધ નામે બે** આચાર્યોએ કરોડ વખત સૂરિમંત્ર જપ્યો. આ હેતુએ તેમના સ**મુ**દાયનું **કૌટિક** નામ કહેવાયું.

પનરમે પાટિ શ્રી ચંદ્રસૂરેં કર્યું, ચંદ્રગચ્છ નામ નિર્મલપણે વિસ્તર્યું; સોલમે પાટિ વનવાસી નિર્મમ મતિ, નામ વનવાસી સામંતભદ્રો યતી. ૩૩૫ [૧૬-૨૦]

બાo તે કૌટિક ગચ્છ ૧૪ ચૌદ પાટ લગેં ચાલ્યું. તિવાર પછી પનરમે પાટે શ્રી વજસેન આચાર્યના શિષ્ય ચ્યાર. તે કેહા ? લક્ષ્યમૂલ્યની હાંડી ચડી તિવારે બીજે દિને સુગાલ થસ્યે ઇમ કહી જીવાડ્યા, તે વ્યવહારીઓ તથા ચ્યાર પુત્રઇ ઉપગાર જાણી ચારિત્ર લીધું. તે ચ્યાર શિષ્ય નાગેંદ્ર ૧, ચંદ્ર ૨, વિદ્યાધર ૩, નિવૃત્તિ ૪ થયા. તે ચ્યારે આચાર્યપદ પામ્યા. તેહમાં ચંદ્ર નામા આચાર્ય પનરમે પાટે થયા. તેહુંથી ચંદ્ર ગચ્છ નામ નિર્મલપણે ત્રીજું વિસ્તાર પામ્યું, તે પણિ ગુણનિષ્યત્ર થયું. પણ મત કદાગ્રહે નથી થયું. (૩). સોલમા પાટને વિષે વનવાસી ક૦ વનમાં વસ્યા નિર્મમમતિ, મમત્વ રહિત મતિ છે જેહની એહવા આચાર્ય થયા. તે કારણે વનવાસી

નામ ચોથું કહેવાશું. તે આચાર્યનું નામ **સામંતભદ્રો ક૦ સામંતભદ્ર આચાર્ય** યતી ક૦ જિતેન્દ્રી હતા. એ નામ પણ ગુણનિષ્પન્ન છે, પણિ કદાગ્રહે નથી થયું. (૪). ૩૩૫ [૧૬-૨૦]

સું આ કૌટિક ગચ્છ ચૌદ પાટ સુધી ચાલ્યો. ૧૫મી પાટે શ્રી વજસેન આચાર્યના ચાર શિષ્ય થયા. લાખ રૂપિયાના ચોખા રંધાશે તેના બીજે દિવસે સુકાળ થશે એમ કહીને પોતાને જીવાડ્યા તેનો ઉપકાર માની વેપારી અને એના ચાર પુત્રોએ ચારિત્ર લીધું. એ ચાર શિષ્યો તે નાગેંદ્ર, ચંદ્ર, વિદ્યાધર, અને નિવૃત્તિ. તે ચારેય આચાર્ય થયા. ૧૫મી પાટે ચંદ્ર-સૂરિ આચાર્ય. તેથી ત્રીજું ચંદ્ર ગચ્છ એવું નામ પડ્યું. ૧૬મી પાટે વનવાસી આચાર્ય થયા તે સામંતભદ્ર. તેથી ચોથું વનવાસી નામ પડ્યું.

પાટિ છત્રીસમે સર્વદેવાભિધા, સૂરિ વડગચ્છ તિહાં નામ શ્રવણે સુધા; વડ તલે સૂરિપદ આપીઉ તે વતી, વલીય તસ બહુ ગુણેં જેહ વાધ્યા યતી. ૩૩૬ [૧૬-૨૧]

બાo તે વનવાસી બિરુદ પાંત્રીસ પાટ લગેં ચાલ્યું. પછે છત્રીસમે પાટે સર્વદેવ નામે આચાર્ય થયા. તે આચાર્યથી વડગચ્છ એહવું નામ થયું. પણ શ્રવણે ક૦ કાનને વિષે સુધા ક૦ અમૃત સરીખું મીઠું લાગે. તેહનું હેતુ કહે છે. વડ તલેં સૂરિપદ આપીઉ ક૦ વડ હેઠલ આચાર્યપદ આપ્યું. તે વતી ક૦ તે વાસ્તે વડગચ્છ નામ થયું, પાંચમું (પ). વલી વડગચ્છ નામ થયું તેહનું બીજું હેતુ કહે છે. બહુગુણે ક૦ બહુગુણે કરીને, તસ ક૦ તે આચાર્યને જેહ વાધ્યા યતી ક૦ યતી પણ બહુ વધ્યા એટલે વડની પરે વિસ્તાર પામ્યા, માટે વડગચ્છા કહેવાણા. એ નામ પણ ગુણનિષ્પન્ન છે. પણ કદાગ્રહે નથી. ૩૩૬ [૧૬-૨૧]

સુo આ વનવાસી બિરુદ ૩૫ પાટ સુધી રહ્યું. ૩૬મી પાટે સર્વદેવ આચાર્ય થયા. તે વડગચ્છા કહેવાયા. કેમકે વડ હેઠળ સૂરિપદ અપાયું. વડગચ્છ નામનું બીજું કારણ એ છે કે આ આચાર્યનો ઘણો મોટો શિષ્યસમુદાય વડની પેઠે વિસ્તર્યો.

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સૂરિ જગચંદ જગિ સમરસ ચંદ્રમા, જેહ ગુરુપાટિ ચઉ અધિક ચાલીસમા; તેહ પામ્યું તપા નામ બહુ તપ કરી, પ્રગટ આઘાટ પુરિં વિજયકમલા વરી. ૩૩૭ [૧૬-૨૨]

બા**ં સૂરિ જગચંદ** ક૦ જગતચંદ્રસૂરિ, જગિ ક૦ જગતને વિષે. **સમરસ ચંદ્રમા** ક૦ સમતારસે કરી ચંદ્રમા સરીખા, એતલે ચંદ્રમા અમૃતરસે ભર્યો તિમ આચાર્ય સમતારસે ભર્યા. જે ગુર્વાદિક **ચઉ અધિક** ક૦ ચ્યાર અધિક ચ્યાલીસમાં, એતલે ચૌઆલીસને પાટે થયા. તેહ ક૦ તેહ પામ્યું ક૦ નવું પામ્યું, તપા એહવું નામ બહુ તપ કરીને એતલે એ ભાવ જે પ્રગટપણેં આઘાટપુર ક૦ ઉદયાપુરને વિષે રાણોજી હસ્તી ઉપર ચઢી આવતા હતા તિવારે શ્રી **જગચ્ચંદ્રસૂરિ** વર્ધમાન તપ લાગટ કરતા. **દુ**ર્બલ શરીરના ધણી સન્મુખ આવતા હતા. તિવારે રાશે પ્રધાનને પૂછ્યું જે એ કુશ આવે છે ? તિવારે પ્રધાને કહ્યું જે 'મહારાજ એ આચાર્ય તપ ઘણો કરે છે તેહુ આવે છે.' તિવારે રાણે હેઠાં ઊતરી નમસ્કાર કરીને 'મહાતપા' એહવું બિરદ દીધું. તિવારે પ્રધાને કહ્યું, ''મહારાજ ! મહા પદ કાઢી નાખો. નહીંતર લોક 'મહાતપા'ને ઠામે 'મહાતમા' કહેસ્યે. તે માટે 'મહા'પદ મત કહો.'' તિવારે રાશે 'તપા' નામ દીધું. એ પણ ગુણનિષ્પન્ન છઠ્ઠું નામ થયું. પણિ તપા નામ પણિ કદાત્રહે નથી થયું. તથા **વિજયકમલા વરી** ક૦ રાણાજીની સભામાં ચોરાસી વાર જીતીને જયકમલા વરી તિવારે રાણે હીરલા જગત્**ચંદ્રસૂરિ** કહી બોલાવ્યા. ઇત્યાદિક જાણવું. ૩૩૭ [૧૬-૨૨]

સુo પછી સમતારસે ભર્યા જગત્ચંદ્રસૂરિ ચંદ્રમા સરીખા ૪૪મી પાટે થયા. તેઓ સળંગ વર્ધમાન તપ કરતા હતા. એક વાર ઉદયપુરના રાણા હાથી ઉપર ચઢીને આવતાં આ સાધુ સામે મળ્યા. રાણાએ પ્રધાનને એમને વિશે પૃચ્છા કરતાં પ્રધાને મોટા તપસ્વી સાધુ તરીકે ઓળખ આપી. ત્યારે રાણાએ હેઠે ઊતરી, નમસ્કાર કરીને એમને 'મહાતપા'નું બિરુદ આપ્યું. પ્રધાને 'મહા' પદ કાઢી નાખવા સૂચવ્યું. કેમકે લોકો 'મહાતપા'ને બદલે 'મહાતમા' કહેશે. પછી રાણાએ 'તપા' નામ આપ્યું. ત્યારથી છદ્દું 'તપાગચ્છ' નામ થયું.

२४२

એહ ખટ નામ ગુણઠામ તપ ગણ તણાં, શુદ્ધ સદ્દહણ ગુણરયણ એહમાં ઘણાં; એહ અનુગત પરંપર ભણી સેવતા, જ્ઞાનયોગી વિબુધ પ્રગટ જિંગ દેવતા. ૩૩૮ [૧૬-૨૩]

બા૦ એહ ખટ નામ ક૦ એ છ નામ પણિ છે, કેહવાં છે ગુણઠામ ક૦ ગુણસ્થાનક છે, તપગણ તણા ક૦ તપાગચ્છનાં જાણવાં. શુદ્ધ સદ્દહણ ક૦ શુદ્ધ શ્રદ્ધાવંત, ગુણરયણ ક૦ ગુણરૂપ રત્ન, એહમાં ક૦ એહ તપાગચ્છમાં ઘણાં છે. એતલે શ્રદ્ધાવંત ગુણવંત ઘણા છે. એહ અનુગત પરંપર ક૦ સતંતર (સંતત) પરંપરા આવી એતલે જેહની પરંપરામાં ત્રૂટી નથી પડી તેહનું નામ અનુગત પરંપરા કહિઇં. ભણી ક૦ તે માટે, સેવતા ક૦ સેવા કરતા એહવા કોણ તે કહે છે. જ્ઞાનયોગી વિબુધ ક૦ જ્ઞાન સંયોગવંતા વિબુધ જે પંડિત તે સેવા કરે છે, અનુગત પરંપરાની. ઇતિ યોગ: પ્રગટ જિગ દેવતા ક૦ જગતને વિષે પ્રગટપણેં દેવતા જ છે. ઇતિ ભાવ. એતલે પંડિત લોક શુદ્ધ પરંપરાની જ સેવા કરે. ઇતિ હૃદયાર્થ: 33૮ [૧૬-૨3]

સુo તપાગચ્છનાં આ છ નામ ગુણયુક્ત છે. તપાગચ્છમાં ગુણરત્નો ધુણાં છે. એની પરંપરા તૂટી નથી તેથી તેને અનુગત પરંપરા કહીએ. જ્ઞાનસંયોગી પંડિતો આ પરંપરાની સેવા કરે છે. જગતમાં તેઓ પ્રગટપણે દેવતા જ છે. તેથી તેઓ આ શુદ્ધ પરંપરાની જ સેવા કરે.

કોઈ કહે મુગતિ છે વીણતાં ચીથરાં, કોઈ કહે સહજ જિમતાં ઘરિ દહિથરાં; મૂઢ એ દોય તસ ભેદ જાણે નહીં, જ્ઞાનયોગે ક્રિયા સાધતા તે સહી. ૩૩૯ [૧૬-૨૪]

બાં હવે સર્વ અધિકાર કહીને છેહડે નિશ્ચય-વ્યવહારનય ફલાવવા તે ફલાવે છે. કોઈ કહે કે વ્યવહારવાદી કહે છે જે મુગતિ છે કે મુગતિ છે કે મુગતિ છે કે મુગતિ પામીઇ. વીશતાં ચીથરાં કે પડિલેહણ 'પડિકમણાં', ફાટાંત્રૂટાં વસ્ત્રાદિક પહેરવાં ઇત્યાદિક કષ્ટ કરતાં મુક્તિ પામીઇ, તથા વ્યવહારનય ઇમ કહે. કોઈ કહે કે િનશ્ચયનયવાદી કહે છે, સહજ રીતિં ઘરને વિષે દહીથરાં જિમતાં, ઉપલક્ષણથી ઘેબર મોદક પ્રમુખ લીજીઇ એતલઇ એ પં. પદ્મવિજયજીકત બાલાવબોધ

ભાવ જે એ નયવાલા કહે છે જે કષ્ટ કરે સ્યું થાય ? ખાઇઇ પીજીઇ પણ તત્ત્વજ્ઞાન થયું એટલે સિદ્ધિ. મૂઢ એ દોય ક૦ એ બેહુ મૂર્ખ છે. નિશ્ચયનયવાદી તથા ક્રિયાનયવાદી એ બેહું મૂર્ખ છે. તસ ભેદ જાણે નહીં ક૦ તે મોક્ષ સાધવાનો ભેદ-પ્રકાર જાણતા નથી, જે કારણે જ્ઞાનને સંયોગે ક્રિયા સાધતાં, તે સહી ક૦ તે જે મુક્તિ તે સહી છે, સત્ય છે યત:-

'नाणिकिरियाहिं मुक्खो' इति **भाष्य** [वि.भा. गा.३]*वचनात्.* तथा : हयं नाणं कियाहीणं, हया अत्राणओं किया । पासंतो पंगुलो दङ्ढो, धावमाणो अ अंधओ' ॥१॥ આ.नि. [ગા.૧૦૧] तथा [वि.ભા.ગા.૧૧૫૯]

'एवं सब्बे वि नया, मिच्छादिट्ठी सपक्खपडिबद्धा । अन्नोन्ननिस्सिया उण, हवंति ते चेव सम्मत' ॥२॥ ઇત્યાદિ **આવશ્યક નિર્યુક્તિ** વચનાત્. ૩૩૯[૧૬-૨૪]

સુo વ્યવહાર નયવાદી કહે છે કે પ્રતિક્રમણ, ફાટ્યાતૂટ્યાં વસ્ત્રો વ. કષ્ટ કરીને મુક્તિ ૫માય. નિશ્ચયવાદી કહે છે કે ઘરે મિષ્ટાશ્ર વ. જમવું. કષ્ટ કર્યે શું થાય ? ખાવુંપીવું, તત્ત્વજ્ઞાન થયું એટલે સિદ્ધિ.

આ બન્ને મૂર્ખ છે. મોક્ષસાધનાનો સાચો પ્રકાર તેઓ જાણતાં જ નથી. જ્ઞાન સહિતની ક્રિયા સાધતાં જ સાચી મુક્તિ મળે.

સરલ ભાવેં પ્રભો શુદ્ધ ઇમ જાણતાં, હું લહું સુજસ તુઝ વચન મનિ આણતાં; પૂર્વ સુવિહિત તણા ગ્રંથ જાણી કરી, મુઝ હુયો તુઝ કૃપા ભવપયોનિધિ તરી. ૩૪૦ [૧૬-૨૫]

બાO એ રીતે સરલ ભાવે ક૦ સરલ સ્વભાવે જાણતાં એતલે શુદ્ધ સરલ સ્વભાવે કરી ઇમ જાણતાં, બિહુનયે સિદ્ધિ એ રીતે જાણતાં પણિ કપટે નહીં, જે કહે કાંય અને ચિત્તમાં જાણે કાંય. તથા તુઝ વચન મિન આણતાં ક૦ પૂર્વે 'જ્ઞાન ક્રિયાભ્યાં મોક્ષઃ' ઇમ જાણતાં તથા મિન આણતાં એતલે પ્રતીત કરતાં હુ લહું, સુજસ ક૦ ભલો જે જસ તે હું પામું, એતલે સ્યાદાદ દૃષ્ટિ થઇ. મુનિરાજ પ્રમુખ સુવિહિત લોક ભલો જસ જ બોલે એહવી સ્યાદાદદૃષ્ટિ કિમ થઇ તે કહે છે. પૂર્વ સુવિહિત તણાં ક૦ પૂર્વાચાર્ય હરિભદ્ર,

२४४

ધર્મદાસગણિ, ભાષ્યકારજી ઉમાસ્વાતિ વાચક પ્રમુખના જે ગ્રંથ તે જાણી કરી ક0 સમ્યગ્જ્ઞાને કરીને સ્યાદાદ દૃષ્ટિ થઇ. ઇતિ ભાવ. એહવી દૃષ્ટિ તો પ્રભુકૃપાથી થાય. તે માટે પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના કરે છે. ભવપયોનિધિ ક0 જે સંસારસમુદ્ર, તેહને વિષે, તુઝ કૃપા ક0 તુદ્ધારી દ્યા, તદ્ભૂપ તરી ક0 જિહાજ, મુઝ હોયો ક0 માહરે થાજયો એતલે સંસારસમુદ્રમાં તુમ્હારી કૃપા રૂપ જિહાજ માહરે થાજયો. ઇતિ ભાવ:. ૩૪૦ [૧૬-૨૫]

સુo આ રીતે સરલ સ્વભાવે જાણતાં બન્ને નયથી સિદ્ધિ છે. પણ કપટથી નહીં, 'જ્ઞાન-ક્રિયાથી મોક્ષ છે' એમ જાણી, પ્રતીત કરીને હું સાચો યશ પામું. આ સ્યાદ્ધાદદૃષ્ટિ થઈ. હરિભદ્રસૂરિ, ધર્મદાસગણિ, ઉમાસ્વાતિ વાચક આદિ પૂર્વાચાર્યોના શ્રંથો જાણીને આ સ્યાદ્ધાદદૃષ્ટિ થઈ. હે પ્રભુ! આ સંસારસમુદ્ર પાર કરવા તમારી કૃપારૂપ જહાજ મને પ્રાપ્ત થજો.



#### ઢાળ સત્તરમી

બાo હવે સત્તરમી ઢાલ કહે છે. તેહને પૂર્વ ઢાલ સાથે એ સંબંધ જે પૂર્વ ઢાલને અંતે સ્યાદાદદષ્ટિ-સિદ્ધિ કહી એહવી દષ્ટિ પોતાની થઈ તેહથી તપનો હર્ષ કરી બોલે છે.

(કડખાની દેશી)

આજ જિનરાજ, મુઝ કાજ સીધાં સવે, વીનતી માહરી ચિત્ત ધારી; માર્ગ જો મેં લહ્યો તુઝ કૃપારસ થકી, તો હૂઈ સંપદા પ્રકટ સારી.

આ૪૦ ૩૪૧[૧૭-૧]

બા૦ આજ જિનરાજ ક૦ હે જિનરાજ, આજ ક૦ જે દિન સ્યાદાદ- દેષ્ટિઇં ઉલખાણ થયું તે દિન કવી. ધરનો વર્તમાન છે. તે આજ કહીઇં. મુઝ કાજ સીધાં સવે ક૦ મ્હારાં જે કાર્ય તે સર્વ સિદ્ધ થયાં. સ્યા માટે, જે મ્હારી વીનતી ચિત્તમાં પરમેશ્વરે ધરી. યદ્યપિ પરમેશ્વર વીતરાગ છે, ચિત્તમાં ધરતા નથી, તોહિ પણ પરમેશ્વરભક્તિ[થી] જ નિજ કાર્ય ભક્ત લોકને થયું માટે કારણે કાર્યો પચાર કરીને ઇમ કહે છે. જો મેં તુઝ કૃપારસ થકી ક૦ તુમ્હારી કૃપા રૂપ રસ થકી મહેં માર્ગ લહ્યો ક૦ હું માર્ગ પામ્યો. તો સંપદા સારી ક૦ મનોહર પ્રકટ હુઇ ક૦ મ્હારે પ્રગટ થઈ. ૩૪૧ [૧૭-૧]

સુo જે દિને સ્યાદાદદેષ્ટિએ ઓળખાણ થયું એ દિવસ શ્રંથકર્તાને માટે મહત્ત્વનો છે એટલે કહે છે : હે જિનરાજ ! મારી વિનંતી તમે સ્વીકારી તેથી આજે મારાં સર્વ કાર્ય સિદ્ધ થયાં. પરમેશ્વર તો વીતરાગ છે. પણ ભક્તિથી, તારા કૃપારસથી હું સાચો માર્ગ પામ્યો.

28€

વેગલો મત હુજે દેવ ! મુઝ મન થકી, કમલનો વન થકી જિમ પરાગો; ચમક પાષાણ જિમ લોહને ખંચસ્યે, મુક્તિને સહજ તુઝ ભક્તિરાગો. આજ૦ ૩૪૨ [૧૭-૨]

બા૦ હે દેવ ! મુઝ મન થકી ક૦ માહરા મનથી વેગલો મત હુજયેં ક૦ વેગલા મત થાજયો, એટલે ઘટમાં વાસ હોજયો, જિમ કમલના વનથી પરાગો ક૦ વાસના, એતલે જિમ કમલની વાસના કમલના વનમાં રહે તિમ તુમ્હો મ્હારા ચિત્તમાં રહેજયો. ચમક પાષાણ ક૦ ચમક જાતિનો કોઈ પત્થર વિશેષ જિમ લોહને ખંચસ્યે ક૦ જિમ લોઢાને ખેંચે, એતલે પત્થરનો એહવો સહજ સ્વભાવ છે જે લોઢુ વેગલું હોય તોહિ પણ તિહાંથી ઇણિ મેલે આવીને પત્થરને વલગે, તે રીતે તુઝ ભક્તિરાગો ક૦ તુમ્હ ઉપરિ જે ભક્તિરાગ છે તે સહજ ક૦ સ્વભાવે જ મુક્તિને ક૦ મોક્ષને ખંચસ્યે. એ પદ પાછિલું જોડિઇ. તુમ્હારી ભક્તિ તે મુક્તિને ખેંચસ્યે ઇતિ ભાવ. ૩૪૨ [૧૭-૨]

સુo હે દેવ ? મારા મનમાંથી વેગળા ન થજો. જેમ કમળની વાસ કમલવનમાં રહે તેમ તમે મારા ચિત્તમાં રહેજો. જેમ ચુંબક લોઢાને ખેંચે તેમ તમારો ભક્તિરાગ મોક્ષને ખેંચશે.

તું વસે જો પ્રભો ! હરષભર હીયડલેં, તો સકલ પાપનાં બંધ ત્રૂટે, ઊગતેં ગગન સૂરજ તણે મંડલે, દહ દિશેં જિમ તિમિર પડલ ફૂટે. આજ૦ ૩૪૩ [૧૭-૩]

બા૦ હે પ્રભો! જો તું હર્ષભર હિયડલે ક૦ હર્ષભર્યું જે હિયું તેહને વિષે જો તું વસે છે તો સમસ્ત પાપનાં બંધન ત્રૂટે ક૦ જે ભવાંતરે પાપબંધ કર્યા કરે છે તે ત્રૂટી જાઈ. તિહાં દેષ્ટાંત કહે છે. ગગન ક૦ આકાશને વિષે સૂરજ તણે મંડલે ક૦ સૂરજના વિમાનનું મંડલે, તે ઉગતે ક૦ ઊગ્યે થકે, દહ દિસે ક૦ દસે દિશોને વિષે જિમ તિમિર પડલ ફૂટે ક૦ જિમ અંધકારના પડલસમૂહ ફૂટે, તે નાશ પામે તદ્વત્ પાપપડલ ત્રૂટે. ૩૪૩ [૧૭-૩]

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

સુo હે ત્રભુ ! જો તું હૈયામાં વસે તો સઘળાં પાપબંધન તૂટે. ગગનમાં સૂર્ય ઊગતાં જ જેમ દશે દિશાનાં તિમિરપટલનો નાશ થાય તે રીતે મારાં પાપપડળ નાશ પામે.

સીંચજે તું સદા વિપુલ કરુણારસે, મુઝ મનિ શુદ્ધ મતિ કલ્પવેલી, નાણ-દંશણ કુસુમ ચરણ વર મંજરી, મુક્તિકલ આપસ્યેં તે ઇકેલી. આજ૦ ૩૪૪ [૧૭-૪]

બાo વિપુલ કરુણારસે ક૦ વિસ્તીર્ણ કરુણા રૂપ રસે કરીને તું ક૦ હે સ્વામી, તું સીંચજે. સ્યું સીંચજે તે કહે છે. મુઝ મનિ ક૦ માહરા મનને વિષે, શુદ્ધ મિત કલ્પવેલિ ક૦ શુદ્ધ મિત રૂપ કલ્પવૃક્ષની વેલિને સીંચજે. ઇતિ ભાવ. તે સીંચ્યા થકાં જ્ઞાન-દર્શન રૂપ તો ફૂલ આવશે, તથા ચરણ વર ક૦ પ્રધાન ચારિત્ર રૂપ માંજિર બેસશે. તિવાર પછી મુક્તિરૂપ ફલને આપસ્યે. તે ઇકેલી ક૦ તે શુદ્ધ મિત રૂપ કલ્પવેલડી એકલી આપસ્યે. ૩૪૪ [૧૭-૪]

સુo હે પ્રભુ ! મારી શુદ્ધમતિરૂપી કલ્પવૃક્ષની વેલિને તું તારા કરુણારસે સીંચજે. તે સિંચનથી એ વેલીને જ્ઞાન-દર્શન રૂપી ફૂલ આવશે, ચારિત્રરૂપ માંજર (મંજરી) બેસશે ને પછી મુક્તિરૂપી ફળ આપશે.

લોકસન્ના થકી લોક બહુ વાઉલો, રાઉલો દાસ તે સવિ ઉવેખે; એક તુઝ આણસ્યું જેહ રાતા રહે, તેહને એહ નિજ મિત્ર દેખે. આજ૦ ૩૪૫. [૧૭-૫]

બા૦ લોકસન્ના ક૦ જે લોકસંજ્ઞા ગાડરીઓ પ્રવાહ, તેહ થકી લોક બહુ વાઉલો ક૦ ઘણો લોક ઘેહલો હૂઓ છે. રાઉલો દાસ ક૦ રાજનો દાસ, એતલે તુમ્હારો દાસ તે સિવ ઉવેખે ક૦ ઉવેખું છું. ખાતરમાં ગણતો નથી. એક =અદ્વિતીય, તુઝ આણસ્યું જેહ રાતા રહે = જે તુમ્હારી આજ્ઞાસ્યું જે રંગાણા છે, તેહને એહ મ્હારો આત્મા નિજ મિત્ર દેખે ક૦ પોતાના મિત્ર કરી જાણે છે. એતલે તુમ્હારી આણાથી બાહ્ય તેહને ઉવેખું ૨૪૮ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

છું. તથા તુમ્હારી આશાવંત તેહને મિત્ર કરી જાશું છું. સાધર્મિક સંબંધપણા માટે. ઇતિ ભાવ. ૩૪૫ [૧૭-૫]

સુo લોકસમૂહનો જે ગાડિરયો પ્રવાહ તે તો ઘેલો છે. રાજાનો એટલે કે તમારો આ દાસ તે સર્વને ઉવેખે છે. કેવળ તમારી જ આજ્ઞામાં જે રંગાયા છે તેમને જ મારો આત્મા મિત્ર ગણે છે.

આણ જિનભાણ તુઝ એક હું શિર ધરું, અવરની વાણી નવિ કાનિ સુણીઈ; સર્વ દર્શન તણું મૂલ તુઝ શાસનં, તેણે તે એક સુવિવેક થુણીઈ. આજ૦ ૩૪૬ [૧૭-૬]

બાo હે જિનભાણ, જિન જે સામાન્ય કેવલી તેહમાં ભાણ - સૂરજ સરીખા, આણ ક૦ આજ્ઞા, તુઝ ક૦ તાહરી એક અદ્વિતીય, હું શિર ધરું ક૦ મસ્તકે ધરું. અવરની વાણી ક૦ બીજાની વાણી નિવ કાનિ સુણીઇ ક૦ કાને ન સાંભલીઇ. એતલે વીતરાગની આજ્ઞા આદરીઇ, પણ અપર જે રાગીદેષી તેહનાં વચન કાને ન ધરીઇ. ઇતિ ભાવ. સર્વદર્શન ક૦ સમ્યક્ત્વ, જે કારણે સકલ નય શ્રદ્ધાઇ સમ્યક્ત્વ.યદુક્તં મહાભાષ્યે-

'जावंतो वयणपहा तावंतो वा नया विससद्दाओ । ते चेव य परसमया, सम्मत्तं समुदिया सब्वे' ॥१॥

[વિશેષા. ભાષ્ય, ગા.૨૨૬૫]

ઇતિ વચનાત્. તે સમક્તિનું મૂલ તુઝ શાસનં ક૦ તાહરી આજ્ઞા છે. અથવા ષટ્દર્શનનું મૂલ તે તુઝ શાસન છે. એતલે સર્વદર્શન તે તુમારા જ દર્શનનો અંશ છે. ઇતિ ભાવ. તેણે ક૦ તે કારણ માટે તે ક૦ તુમ્હારી આજ્ઞા તેહજ એક અદ્ધિતીય સુવિવેક ક૦ ભલે વિવેકે કરી સ્તવીઇ છીઇ, એતલે સર્વદર્શનનું મૂલ છાંડી અવર સ્તવના કુણ કરઇ ? ઇતિ ભાવ. ૩૪૬ [૧૭-૬]

સુo હે જિનભાણ ! કેવળ તારી જ આજ્ઞા મસ્તકે ધરું, અન્યની વાણી કાને સાંભળું નહીં. વીતરાગની આજ્ઞા આદર્યા પછી અન્ય રાગદ્વેષીઓનાં વચન કાને ધરાય નહીં. સમક્તિનું મૂળ તમારી આજ્ઞામાં પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ છે. સર્વદર્શન તે તમારા જ દર્શનનો અંશ છે. તે કારણે તમારી આજ્ઞાને એક અને અદ્વિતીય ગણી વિવેકથી સ્તવું છું. સર્વદર્શનનું મૂળ ત્યજીને અન્યની સ્તવના કોણ કરે ?

તુઝ વચનરાગ સુખસાગરે હું ગણું, સકલ સુર-મનુજસુખ એક બિંદુ; સાર કરયો સદા દેવ સેવક તણી, તું સુમતિ કમલિનીવન-દિણંદુ. આજ૦૩૪૭ [૧૭-૭]

બા૦ તુઝ વચનરાગ ક૦ તુમ્હારા વચનનો જે રાગ એતલે જૈનાગમનો જે રાગ તદ્રૂપ જે સુખસાગરે ક૦ સુખસમુદ્રના મુહ આગલે હું ગણું ક૦ હું માનું છું. સકલ સુર-મનુજસુખ ક૦ સમસ્ત દેવતાના સુખ તથા સમસ્ત મનુષ્ય-ચક્રવર્ત્યાદિકનાં સુખ તે એક બિંદુઆ સમાન છે. તે માટે હે દેવ, સદા સેવક તણી ક૦ સેવકની સાર કરયો ક૦ સંભાલ કરયો, એતલે પોતા સરીખા કરજયો. તું સુમતિ કમલિનીવન-દિશંદુ ક૦ તુમ્હો સુમતિ રૂપ જે કમલિની તેહનું જે વન, તેહને વિષે દિશંદુ - સૂર્ય સરીખા છો. એતલે સૂર્ય જિમ કમલિ[ની]ને વિકસ્વર કરે તિમ સુમતિ રૂપ કમલિનીને તુમ્હેં વિકસ્વર કરો. એતલે તુમથી સુમતિ આવે. ઇતિ ભાવ. ૩૪૭ [૧૭-૭]

સુo તમારા વચનનો રાગ એટલે જૈનાગમનો રાગ. એ વચનરાગરૂપ સુખસાગર આગળ સમસ્ત દેવોનાં અને મનુષ્યનાં સુખો એક બિંદુ સમાન છે. માટે હે પ્રભુ ! આ સેવકની સંભાળ કરજો. સુમતિરૂપી કમલિનીના વન વિશે તમે સૂર્ય સરખા છો. સૂર્ય જેમ કમલિનીને તેમ તમે સુમતિને વિકસાવો.

જ્ઞાનયોગે ધરી તૃપ્તિ નિવ લાજીઈ, ગાજીઈ એક તુઝ વચન રાગે, શક્તિ ઉલ્લાસ અધિકો હુસ્યે તુઝ થકી, તું સદા સકલ સુખહેત જાગે. આજ૦ ૩૪૮ [૧૭-૮]

બા૦ જ્ઞાનયોગે ધરી તૃપતિ ક૦ જ્ઞાનયોગમાં તૃપ્તિ ધરીને એતલે જ્ઞાનમાં મગ્ન રહીને **નવી લાજીઇ** ક૦ ક્રિયાનુષ્ઠાન ક૦ લાજીઇ નહીં, ૨૫૦ ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો એતલે સાવધાન થઇઇ. એક તુમ્હારા વચનને રાગે કરી ગાજીઇ, એતલે કોઇયેક જ્ઞાનવાદી ક્રિયાનુષ્ઠાન ઉથાપતો હોય તેહને આગમવચને કરી ગાજીને જબાપ દીજીઇ. ઇતિ ભાવઃ. એ રીતે પ્રવર્તતાં, તુઝ થકી ક૦ તુમ્હારા વચનથી એતલે તમ્હારી આણા થકી શક્તિ ઉલ્લાસ પણિ અધિકો થસ્યેં. પણિ ગલિઆ થઈનઈ બેસી રહેતાં વીર્યોલ્લાસ નહીં વાધ્યે(ધ), સાહમું આલસ્ય વધસ્યે. ઇતિ ભાવઃ.

હવે એ રીતે પ્રવર્તન કરતાં કારણદ્વારે કર્તાને ફલ દેખાડે છે. તું સદા સકલ સુખ હેત જાગે ક૦ તુમ્હો સદા નિરંતર સમસ્ત સુખ જે સિદ્ધિસુખ તેહનું હેતુ - કારણ જાગતું છો. 'જ્ઞાનક્રિયાભ્યાં મોક્ષઃ' એ પ્રભુનું વચન, તે વચન થકી ભવ્ય પ્રાણી અજરામર સુખનું ભાજન થાય તિવારે તે સિદ્ધિનું હેતુ તુમ્હે જ થયા. ઇતિ ભાવઃ. ૩૪૮ [૧૭-૮]

સુo જ્ઞાનયોગમાં મગ્ન રહીને ક્રિયાનુષ્ઠાન કરતાં લાજીએ નહીં. કોઈ જ્ઞાનવાદી ક્રિયાનુષ્ઠાન ઉથાપતો હોય તો તેને તમારી વાણીના રાગથી, આગમવચનથી ગાજીને જવાબ આપીએ. એ રીતે તમારી આજ્ઞાથી શક્તિનો ઉલ્લાસ વધશે. પણ ગળિયા બળદની જેમ બેસી રહેતાં વીર્યોલ્લાસ વધશે નહીં. એમ તો આળસ જ વધે. સકલ સુખના તમે કારણરૂપ છો.

વડતપાગચ્છ નંદનવને સુરતરૂ, હીરવિજયો જયો સૂરિરાયા, તાસ પાર્ટિ વિજયસેનસૂરીસરૂ, નિત નમે નરપતિ જાસ પાયા. આજ૦ ૩૪૯ [૧૭-૯]

બા૦ શ્રી જગચ્ચંદ્રસૂરિઇ તપા બિરુદ ધરાવ્યું. એહવો વડો તપાગચ્છ તદ્રૂપ નંદનવનને વિષે સુરતરું ક૦ કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રી હીરવિજયસૂરિ, જયો ક૦ જયવંતો વર્તો. સૂરિરાયા ક૦ બીજા આચાર્યોમાં રાજા સરીખા, તેહને પાટે વિજયસેનસૂરિ થયા, પણ આચાર્યમાં ઈશ્વર થયા. જેહને નરપતિ ક૦ પાતસાહ નિત નમે ક૦ નિરંતર નમસ્કાર કરે છે. જાસ પાયા ક૦ જેહુંના પાદચરણકમલ, એતલે એ ભાવ: પાતિસાહ જિહાંગિરે ખટ્દર્શન પરીક્ષાને અર્થે તેડાવ્યા તેહમાં વિજયસેનસૂરિ જૈન દર્શનમાં પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ ૨૫૧

ગયા હુંતા, તે સર્વ દર્શનનો જય કર્યો. તિવારે પાતિસાહે કહ્યું જે '<mark>હીર</mark> તે ગુરૂ, તુમ્હો સવાઈ ગુરુ' ઇતિ ભાવઃ. ૩૪૯ [૧૭-૯]

સું શ્રી જગચંદ્રસૂરિએ 'તપા' બિરુદ ધરાવ્યું. આ મોટા તપાગચ્છના નંદનવનમાં કલ્પવૃક્ષ સમા શ્રી હીરિવજયસૂરિ જયવંતા વર્તો. બીજા આચાર્યોમાં તે રાજા સરીખા છે. તેમની પાટે વિજયસેનસૂરિ આચાર્યોમાં ઈશ્વર તુલ્ય થયા. જેમને પાદશાહ જહાંગીર નિરંતર નમે છે. તેમણે સર્વદર્શનનો પરાજય કર્યો ત્યારે પાદશાહે કહ્યું કે 'હીરિવજય ગુરુ, તમે સવાયા ગુરુ.'

તાસ પાટે વિજયદેવસૂરીસરુ, પાટિ તસ ગુરુ વિજયસિંહ ધોરી, જાસ હિતસીખથી માર્ગ એ અનુસર્યો, જેહથી સવિ ટલી કુમતિ ચોરી. આજ૦ ૩૫૦ [૧૭-૧૦]

બાo તેહને પાટે શ્રી વિજયદેવસૂરિ થયા. પાટિ તસ ક૦ તેહુને પાટે વિજયસિંહસૂરિ થયા. ધોરી ક૦ ગચ્છભાર વહેવાને વૃષભ સરીખા થયા, જે શ્રી વિજયસિંહસૂરિની હિતશિખ્યા પામી એ માર્ગ ક૦ સંવેગ માર્ગ આદર્યો. એતલે એ ભાવ, જે શ્રી યશોવિજય ઉપાધ્યાઇ પણ એહુની આજ્ઞા પામીને ક્રિયાઉદ્ધાર કર્યો, તથા શ્રી વિજયસિંહસૂરિના શિષ્ય અનેક હુંતાં તેહમાં ૧૭ શિષ્ય 'સરસ્વતી' બિરુદધારી હતા. સહુ શિષ્યમા વડા શિષ્ય પં.શ્રી સત્યવિજય ગણિ હતા. તેહુ પણ શ્રીપૂજયની આજ્ઞા પામી ક્રિયાઉદ્ધાર કીધો, તે માટે ઇમ કહ્યું જે 'માર્ગ એ અનુસર્યો'. એ સંવેગ માર્ગ આદર્યો. તથા તે સંવેગમાર્ગ આદર્યા થકી, સવી ટલી ક૦ સર્વ ટલી ગઈ, કુમતિ ચોરી ક૦ કદાગ્રહરૂપ ચોરી, તીર્થંકર અદત્ત ગુરુ અદત્ત ઇત્યાદિક ચોરી ટલી. એ શ્રી આચાર્યની પરંપરા કહી. ૩૫૦ [૧૭-૧૦]

સુo વિજયસેનસૂરિની પાટે **વિજયદેવસૂરિ** થયા. તેમની પાટે વિજયસિંહસૂરિ. તેમની હિતશિક્ષા પામીને સંવેગ માર્ગ આદર્યો. એટલે ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીએ પણ એમની આજ્ઞા પામીને ક્રિયા-ઉદ્ધાર કર્યો. વિજયસિંહસૂરિના અનેક શિષ્યો પૈકી ૧૭ શિષ્ય 'સરસ્વતી' બિરુદધારી હતા. સહુમાં વડા શિષ્ય પં.શ્રી સત્યવિજય ગણિ હતા. તેમણે પણ પૂજ્યશ્રીની

રપર

આજ્ઞા પામી ક્રિયોદ્ધાર કર્યો, એટલે કે સંવેગમાર્ગ આદર્યો. જે આદરવાથી તીર્થંકર-અદત્ત, ગુરુ-અદત્ત વ. ચોરી ટળી. આ રીતે આચાર્યપરંપરા કહી.

હીરગુર-સીસ અવતંસ મોટો હૂઓ, વાચકાં રાજ કલ્યાણવિજયો, હેમગુરુ સમવડિ શબ્દઅનુશાસને, સીસ તસ વિબુધ વર લાભવિજયો. આજ૦ ૩૫૧[૧૭-૧૧]

બા૦ હવે ઉપાધ્યાયજી પોતાની પરંપરા કહે છે. તે પૂર્વે કહ્યા જે શ્રી વિજયહીરસૂરિ, તેહુના સીસ ક૦ શિષ્ય, સમુદાયમાં અવતંસ ક૦ મુગટ સરીખા મોહટા થયા. વાચકાં રાજ ક૦ ઉપાધ્યાયમાં રાજા સરીખા કલ્યાણવિજય ઉપાધ્યાય થયા. હેમગુરુ સમવિડ શબ્દઅનુશાસનિં ક૦ વ્યાકરણે કરી હેમાચાર્ય સરીખા એતલે વૈયાકરણ હતા. સીસ તસ ક૦ તેહના શિષ્ય વિબુધવર ક૦ પંડિતશિરોમણિ લાભવિજય ગણિ થયા. ૩૫૧ [૧૭-૧૧]

સુ**૦** ઉપાધ્યાયજી પોતાની પરંપરા કહે છે. શ્રી વિજયહીરસૂરિના શિષ્યસમુદાયમાં મુકુટ સરીખા, ઉપાધ્યાયોમાં રાજા સરીખા **કલ્યાણવિજય** ઉપા. થયા. તેઓ હેમાચાર્ય જેવા વૈયાકરણી હતા. તેમના શિષ્ય **લાભવિજય** ગ**િ**શ થયા.

સીસ તસ જીતવિજયો જયો વિબુધવર, નયવિજય વિબુધા તસ ગુરુ ભાયા; રહીઅ કાશીમઠે જેહથી મ્હેં ભલે, ન્યાયદર્શન વિપુલ ભાવ પાયા. આજ૦ ૩૫૨ [૧૭-૧૨]

બાo તેહના શિષ્ય બે (૨). તેહમાં એક શ્રી જીતવિજયજી, જયો ક૦ જયવંતા, વિબુધવર ક૦ પંડિતપ્રધાન, તથા બીજા પં. શ્રી નયવિજયજી યયા. તસ સુગુરુ ભાયા ક૦ તે જીતવિજયજીના ગુરુભાઇ થાય. રહીઅ કાશીમઠે ક૦ કાશીના મઠને વિષે રહીને જેહથી ક૦ જે ગુરુના પ્રસાદથી મહેં, ભલે ક૦ ભલી રીતે મહેં ન્યાયદર્શન ક૦ ન્યાયશાસ્ત્રના, વિપુલ ભાવ માયા ક૦ વિસ્તારપણે તેહના ભાવ પામ્યા.૩૫૨ [૧૭-૧૨]

ાં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

રપઉ

સુo તેમના બે શિષ્ય થયા : શ્રી જીતવિજયજી અને પં. નયવિજયજી. શ્રી નયવિજયજી ગુરુના પ્રસાદથી કાશીના મઠમાં રહીને ન્યાયશાસ્ત્રનો સવિસ્તાર મર્મ હું પામ્યો.

જેહથી શુદ્ધ લહીઇ સકલ નયનિપુણ, સિદ્ધસેનાદિકૃત શાસ્ત્રભાવા; તેહ એ સુગુરુ-કરુણા પ્રભો, તુઝ સુગુણ વયણરયણાયરિં મુઝ નાવા. આજ૦ ૩૫૩ [૧૭-૧૩]

બા૦ જેહથી ક૦ જે ગુરુના પ્રસાદ થકી શ્રી સિદ્ધસેન આદિ શબ્દથી હરિભદ્રસૂરિ, ઉમાસ્વાતિ વાચક પ્રમુખ લીજીઇં તે પંડિતોના કર્યા જે ભાવ તે શુદ્ધ લહિઇં ક૦ શુદ્ધ રહસ્ય પામીઇં. વલી તે ભાવ કેહવા છે ? સકલ નયનિપુણ ક૦ સમસ્ત જે ન્યાય તેહમાં નિપુણ અથવા સમસ્ત જે નેગમાદિક નય તેહમાં નિપુણ એહવા જે સંમતિ, તત્ત્વાર્થ, ષટ્દર્શન સમુચ્ચય, નયચક્ર, ધર્મસંગ્રહણી, અનેકાંત જયપતાકા પ્રમુખ ગ્રંથના ભાવ એ ગુર્વાદિકની જે કરુણા ક૦ કૃપા, તે કેહવી છે! હે પ્રભો! તુઝ ક૦ તુમ્હારું સુગુણ વયણ ક૦ ગુણવંત જે વચન, તદ્ભપ રયણાયરિં ક૦ સમુદ્રને વિષે નાવા ક૦ જિહાજ સરીખી છે. એતલે એ ભાવ જે તુમ્હારા વચન રૂપ સમુદ્રનો પાર પામીઇં, જો ગુર્વાદિકની કરુણા રૂપ નાવા હોય તો. મ્હારે ગુરુની કૃપા તે નાવા થઇ. ઇતિ ભાવઃ. ૩૫૩ [૧૭-૧૩]

સુo આવા ગુરુના પ્રસાદથી શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર, હરિભદ્રસૂરિ, ઉમાસ્વાતિ વાચક આદિ પંડિતોનાં શાસ્ત્રોનું સમસ્ત ન્યાયદર્શન, સમસ્ત નેગમાદિક નયોથી ભરેલા એવા સંમતિતર્ક, તત્ત્વાર્થ, ષટ્દર્શન સમુચ્ચય, નયચક, ધર્મસંત્રહણી, અનેકાંત જયપતાકા આદિ શ્રંથોનું શુદ્ધ રહસ્ય હું પામ્પો. આ ગુરુની કૃપા કેવી છે! જિનવચનના રત્નાકરમાં જહાજ સરખી છે. એટલે જો ગુરુઆદિની કરુણારૂપ નાવા હોય તો તમારી વાણીરૂપ સમુદ્રનો પાર પામીએ.

(એ ઢાલમાં શ્લોક ૯૫, અુક્ષર ૨૨૨.)

 ઇમ સકલ સુખકર દુરિત ભયહર સ્વામી સીમંધર તણી, એ વીનતી જે સુણે ભાવે, તે લહે લીલા ઘણી; શ્રી નયવિજય બુધ ચરણસેવક, જસવિજય બુધ આપણી, રુચિ શક્તિ સારુ પ્રગટ કીધી શાસ્ત્ર-મર્યાદા ભણી. ૩૫૪

ઇતિ શ્રી સીમંધર જિનવિજ્ઞપ્તિઃ સંપૂર્ણા. સંવત્ ૧૮૯૨ના વર્ષે પ્રથમ અસાઢ વિદિ ૧ દિને શ્રી બુધવાસરે લિખાવીતં સંવિજ્ઞપક્ષીય પં.શ્રી રૂપવિજયજી.લિ.માત્મા મેઘજી શ્રી ભુજવાલા શ્રી.

બા૦ જિમ નવે પ્રાસાદ કરાવે તેહને માથે કલશ ચઢાવે તિવારે સંપૂર્ણ થયો તિમ આ તવન રૂપ પ્રાસાદ નીપનો. તે સંપૂર્ણ કરવા માટે કલશ કહે છે.

ઇમ ક૦ એ રીતે સકલ સુખના કરણહાર, દુરિત ક૦ પાપ, તેહનો જે ભય તેહના હરણહાર એહવા સ્વામી જે નાયક શ્રી સીમંધર પ્રમુખ તેહ ભણી એહ વીનતી કહી. જે સુણે ભાવે ક૦ જે ભક્તિ ભાવે કરી સાંભલે તે લહે ક૦ તે પ્રાણી પામે, લીલા ઘણી ક૦ ઘણી સુખલીલા પામઇં.

શ્રી નયવિજય બુધ ક૦ પંડિત તેહુના ચરણસેવક ક૦ ચરણકમલની સેવાનો કરણહાર એહવા યશોવિજય, વિબુધ ક૦ પંડિત તેહુઇ, આપણી શક્તિ સારુ ક૦ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે રુચિ પ્રગટ કીધી ક૦ શ્રદ્ધાભાવની રુચિ તે પ્રગટ કરી દેખાડી, જે આ રીતે સ્યાદ્ધાદની રુચિ ચિત્તમાં હતી તે પ્રગટ થઇ. પણ એ સર્વ અધિકાર કહ્યો ને રુચિ પ્રગટ કરી તે કિમ કરી તે કહે છે, જે શાસ્ત્રમર્યાદા ભણી ક૦ શાસ્ત્રની મર્યાદાઇ ભણી - કહીને રુચિ પ્રગટ કરી. ઇતિ ભાવ.

સુ0 જેમ નૂતન પ્રાસાદને માથે કળશ ચઢાવે તેમ આ સ્તવનપ્રાસાદને સંપૂર્ણ કરવા કળશ કહે છે.

સકલસુખદાયક, પાપહારક એવા શ્રી સીમંધરને અહીં કરેલી વીનતી જે ભક્તિભાવે સાંભળે તે જીવ ઘણી સુખલીલા પામે. **શ્રી નયવિજય** પંડિતના ચરણસેવક **યશોવિજય પંડિતે** શક્તિઅનુસાર આ કૃતિ દ્વારા ચિત્તમાં રહેલી સ્યાદાદની રુચિ-શ્રદ્ધા શાસ્ત્રમયદામાં રહીને પ્રગટ કરી.

ઇતિ શ્રી સીમંધર સ્તવન ટબાર્થ સંપૂર્ણ:

યં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

રપય

क्वेदं कर्तुर्वचः शस्तं नानाशास्त्रार्थगभितम्, क्व मेऽल्पविषया प्रज्ञा मुसलांगोपमा खल् ॥१॥ यदत्र वितथं प्रोक्तं मंदब्द्धयादि हेत्ना, तद्धीधनैः कृपां कृत्वा मयि शोध्यममत्सरैः ॥२॥ श्रीमद्विजयसिंहाव्हः, सूरिराट् विजितेंद्रियः, तस्यांतेवासि सत्यादि,-विजयः सान्वयः सुधीः ॥३॥ कर्प्राद्विजयस्तस्य शिष्यो गुणगणैर्यतः, तस्यापि क्षमया युक्तः क्षमाविजय इत्यभूत् ॥४॥ जिनादिविजयस्तस्य शिष्योऽभृदुभृरिशिष्यकः, शास्त्रज्ञः सज्जनो धीमान्, कर्मठो धर्मकर्मणि ॥५॥ उत्तमाद्विजयस्तस्य शिष्यः शिष्यौघसत्तमः. सर्वोत्तम गुणैर्व्याप्तः, कर्मशास्त्रकुशाग्रधीः ॥६॥ तस्यांहिपंकजे पद्मविजयो भ्रमरोपमः. नभोऽग्निवस्चंद्रेब्दे (१८३०) तेनेदं वर्त्तिकं कृतं ॥७॥ श्री सीमंधरस्तोत्रस्य सूत्रार्थोभयसंख्यया, श्लोकास्त्रिणि सहस्त्राणि सतनवोत्तराणिमानतः ॥ ८॥ छ॥ संवत १८७२ना वर्षे साडे १७५८ प्रवर्तमान्ये २वि उत्तरायशे માસોત્તમ માસે પ્રથમ અસાઢ માસે કૃષ્ણપક્ષે એકમ તિથૌ શ્રી બુધવાસરે શ્રી રાજનગરે શ્રીમત્તપાગચ્છે સંવિજ્ઞપક્ષીય પં. શ્રી રૂપવિજય સ્વઆત્માર્થે

> શ્રીરસ્તુ શ્રી કલ્યાણમસ્તુ શુભં ભૂયાત્ શ્રી વીરસ્વામી પ્રસાદાત્ ભદ્રં ભૂયાત્ શ્રી માણિભદ્ર સી સહાય છે જી.

> > ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

લિખાવીતં દોસીવાડા મધ્યે

# બાલાવબોધ-અંતર્ગત આધારગ્રંથ-નામસૂચિ

[બાલાવબોધકાર શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજે ઉપા.શ્રી યશોવિજયજી મહારાજરચિત શ્રી સીમંધર જિન વિજ્ઞપ્તિરૂપ ૩૫૦ ગાથાના સ્તવન ઉપરના બાલાવબોધમાં જે વિવિધ ગ્રંથોમાંથી અવતરણો લીધાં છે તેમજ જે સંદર્ભગ્રંથોનો નિર્દેશ કરેલો છે તે ગ્રંથોની આ અકારાદિ સૂચિ છે. ]

| ञ्रन्थ नाम      | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | પૃષ્ઠ | जेन्त्र वाम  | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | યૃષ્ઠ       |
|-----------------|---------------------------|-------|--------------|---------------------------|-------------|
| અનુયોગદ્વાર-    |                           |       | આવશ્યક       |                           |             |
| સૂત્ર           | १६६                       | ૧૨૬   |              | 90                        | ξ           |
|                 | 90                        | 930   |              | 50                        | ૧૨          |
|                 | 966                       | १४३   |              | ४१                        | ૨૯          |
| અનેકાંત-        |                           |       |              | 85                        | 30          |
| જય <b>પતાકા</b> | ૩૫૩                       | ર૫૪   |              | 88                        | ૩૨          |
| અહિંસાષ્ટક      | १४४                       | ૧૧૧   |              | ૪૫                        | 35          |
|                 | ૧૫૪                       | ૧૧૭   |              | ૪૭થી૪૯ ૩                  |             |
| આગમ             | १४३                       | 990   | -            | પર                        | 39          |
| આચારાંગસૂત્ર    | 3८                        | ૨ €   |              | પ૪થી૫૭ ૩                  |             |
| -               | ८१                        | ૫૬    |              | १८०                       | 932         |
|                 | ٤3                        | ૫૮    | આવશ્યક-      |                           |             |
|                 | ८४                        | ૫૯    | નિર્યુક્તિ   | 20                        | ૧૨          |
|                 | ११४                       | ۷٩    |              | ર ઉ                       | પપ          |
|                 | 939                       | ૯૫    |              | 89                        | ર૯          |
|                 | ૧૫૫                       | ११८   |              | ૪૨<br>૪૫                  | 30          |
|                 | १६०                       | ૧૨૧   |              | ુ પ<br>૪૭થી૪૯ ૩           | 3₹<br>∨-211 |
|                 | ૧૭૫                       | १३४   |              | પરથીપ૭ ૩                  |             |
|                 | १८५                       | १४१   |              | 4 <b>.</b> 4.40 0         | .0-3e<br>83 |
|                 | <b>3</b> 23               | २३०   |              | ૧૨૯                       | ८४          |
|                 | <b>३२</b> ६               | २.३३  |              | १६६                       | ૧૨૭         |
|                 | 339                       | २३७   |              | 339                       | 239         |
| આચારાંગ-        |                           |       |              | 33¢                       | २४४         |
| સૂત્ર વૃત્તિ    | <b>८</b> 3                | ૫૮    | આવશ્યક-      |                           | • • •       |
| υ, υ            | <b>८</b> ३                | ६८    | બૃહદ્દવૃત્તિ | ૫૫                        | 36          |
|                 | ૧૦૫                       | ७६    | આવશ્યક-      |                           |             |
|                 | १उ१                       | ८६    | ભાષ્ય        | ૧૩                        | 4           |

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

રપ૭

| ગ્રેગ્લ વામ       | સળંગ <b>ગા</b>          | યા/ પૃષ્ઠ       | जेब्ह वाम     | સળંગ   | ગાથા/ પૃષ્ઠ |
|-------------------|-------------------------|-----------------|---------------|--------|-------------|
|                   | ભા. <del>ક</del> ્રમાંદ | •               |               | GII. S | માંક        |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર | 60                      | પક              |               | ११८    | ८४          |
|                   | ८२                      | ૫૭              |               | ૧૩૨    | ८८          |
|                   | ८४                      | ξO              |               | ૧૩૩    | ५८          |
|                   | ८६                      | €૨              |               | १उ६    | ૧૦૩-૧૦૫     |
|                   | 60                      | हर्             |               | १३७    | १०६         |
|                   | ૧૨૬                     | ८७              | •             | २०८    | ૧૫૫         |
|                   | १२७                     | ८४              |               | ૨૯૯    | રં૧૩        |
|                   | ૧૩૫                     | 909             |               | 309    | ૨૧૪         |
|                   | १४५                     | 998             |               | 308    | २ <i>१६</i> |
|                   | 9 6 6                   | 928             |               |        |             |
|                   | ૧૭૫<br>૧૮૮              | ૧૩૩<br>૧૪૨-૩    | 63            | 305    | ૨૧૭         |
|                   | २७८                     | १७८-उ           | ઉપદેશમાલા     |        |             |
|                   | <b>૨૮૩</b>              | ₹03             | वृत्ति        | उ१४    | ૨૨૨         |
|                   | २८७<br>२८७              | ₹05             | ઉપદેશરહસ્ય    | २७६    | ૧૯૬         |
|                   | 303                     | ર ૧૫            | ઉપાસક દશા     | १६६    | 9 २ €       |
|                   | 30 <b>4</b>             | ર૧૬             | ઉવવાઇ[ઉપ-     |        |             |
|                   | 313                     | ૨૨૧             | પાતિકદશા]     | ૧૭૫    | १३४         |
|                   | 398                     | ૨૨૨             |               | २८०    | २००         |
|                   | 398                     | ૨૨૪             | ઓઘનિર્યુક્તિ  | રપ     | 96          |
|                   | <b>૩૨૩</b>              | ૨૨૯             | ļ             | ७०     | €€          |
| ઉપદેશપદ           | Ę                       | 8               |               | ૯૩     | ŧ۷          |
|                   | 30                      | २०              |               | ११७    | ૮૫          |
|                   | <b>उ</b> २              | ૨૧              |               | ૧૨૯    | ८४          |
|                   | <b>७</b> १              | ६€              |               | १६४    | ૧૨૪         |
|                   | १४२                     | १०७             |               | 325    | રઉર         |
|                   | ૨૭૬                     | १८६             | 2012 B        | 066    | (3)         |
|                   | २७०                     | २०८             | ઓઘનિર્યુક્તિ- | 0 - 0  |             |
| ઉપદેશમાલા         | 99                      | 9               | વૃત્તિ        | 9.63   | .૧૨૩        |
|                   | 4 2                     | <b>9</b> .      |               | १६४    | ૧૨૧         |
|                   | 98                      | ۷               | કમ્મપથડી      | રપ૧    | १८०         |
|                   | ર૩                      | ૧૫              | કલ્પભાષ્ય     | ૧૭૪    | 933         |
|                   | 38                      | 22              | કલ્પસૂત્ર     | ૧૮૫    | १४१         |
|                   | ૩૯<br>૧૦૧થી૧            | <b>२८</b>       | ગચ્છાચાર      |        |             |
|                   |                         | ૧૦<br>૭૩ થી ૭૯  | પયજ્ઞા        | ૨૯     | १૯-२०       |
|                   | •                       | ∧ુવા <b>હ</b> ં |               |        | ٠           |

રપ૮

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

| ગુન્હા નામ                      | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | મૃષ્ઠ | ञ्रन्थ नाम           | સળંગ ગાથ<br>બા. ક્રમાંક               | ા/ પૃષ્ઠ      |
|---------------------------------|---------------------------|-------|----------------------|---------------------------------------|---------------|
| ગચ્છાચાર                        | VII. 9413                 |       | દશાશ્ચત              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               |
| _                               | 3€                        | રપ    | સ્કુંધનિર્યુક્તિ     | ૫૪                                    | <b>૩</b> ૯    |
| જંબૂદીપ પક્ષત્તી                | १६६                       | ૧૨૬   | દિવાલીકલ્પ           | <b>33</b> 2                           | २३८           |
| o tare server                   | 925                       | 989   | દુસમ સંઘ સ્તોત્ર     | <b>33</b> 2                           | ૨૩૮           |
| જંબૂ <b>દ્ધી</b> પ              |                           |       | ધર્મરત્ન પ્રકરણ      | ૨                                     | ૨             |
| પત્રતી વૃત્તિ                   | ૧૫૭                       | ११८   |                      | ८५                                    | <b>૬</b> ૧    |
| જુવાભિગમ                        | 955                       | ૧૨૬   |                      | ۷9                                    | ६२            |
| જ્ઞાતા ધર્મકથાંગ                |                           | ૧૨૬   |                      | 66                                    | ६४            |
| eun trestire                    | ૧૭૫                       | 138   |                      | <b>૯</b> ٩                            | ₹ ₹           |
|                                 | १८७                       | ૧૪૨   |                      | ૧૨૭                                   | ७०            |
| ટબો (જ્ઞાનવિમલ                  |                           |       |                      | ૨૨૨                                   | १६३           |
| સૂરિકૃત)                        | 'ও                        | ૨૬    |                      | ૨૩૧-૨                                 | <b>૧૬</b> ૬-૭ |
| <i>હાર્પ્ટુર્પ</i><br>ઠાણાનામા- | 00                        | • •   |                      | २३४                                   | १६८           |
| પ્રકરણ                          | 3 <b>६</b>                | ૨૪    |                      | २३८                                   | ૧૭૧           |
| પ્રકરણ<br>ઠાણાંગ સૂત્ર          | 3 <del>६</del>            | ૨૫    |                      | २४०                                   | ૧૭૧           |
| ાલાળ તૂત્ર                      | 95<br>955                 | ૧૨૬   |                      | <b>२४२-</b> उ                         | ૧૭૪-૫         |
|                                 |                           |       |                      | २४६-७                                 | ૧૭૭           |
|                                 | १६८                       | 9.2.C |                      | રપપ                                   | १८३           |
|                                 | १७३                       | ૧૩૨   |                      | રપદ                                   | १८४           |
|                                 | 996                       | 939   |                      | २६२                                   | १८७           |
|                                 | २७६                       | १८६   |                      | <b>२</b> ह४                           | १८८           |
| તત્ત્વાર્થસૂત્ર                 | 323                       | 530   |                      | २६६                                   | १८५           |
| -5-                             | <b>૩૫</b> ૩               | ર૫૪   |                      | २७८                                   | १५८           |
| તત્ત્વાર્થસૂત્ર                 |                           |       |                      | २८२                                   | २०२           |
| वृत्ति                          | १८७                       | १४४   |                      | २८४                                   | २०४           |
| દશવૈકાલિક                       |                           |       |                      | २८८                                   | २०७           |
| સૂત્ર                           | ٧3                        | ५८    | ધર્મરત્ન પ્રક.વૃત્તિ |                                       | ર પ           |
|                                 | ८५                        | ૬૧    |                      | ८९                                    | પ૭            |
|                                 | 900                       | ૭૨    |                      | 66                                    | ६३            |
|                                 | 930                       | ८४    |                      | ८०                                    | ६६            |
|                                 | १६७                       | ૧૨૭   |                      | ૯૨                                    | ६७            |
|                                 | ૧૭૫                       | ૧૩૩   |                      | ૧૨૭                                   | ७०            |
|                                 | २७८                       | १५८   |                      | ૧૩૨                                   | ७०            |
|                                 | २८०                       | 500   |                      | ૧૭૫                                   | १उ४           |
| દશાવતાર                         | 938                       | १०१   |                      | २१८                                   | १६१           |
| પં. પદ્મવિજયજી                  | )કૃત બાલાવબ <u>ો</u>      | ધ     |                      |                                       | રપ૯           |

| ગુન્થ નામ                   | સળંગ ગાથ           | ા/ પૃષ્ઠ            | ગ્રેન્શ નામ              | સળંગ ગાથા        | / મૃષ્ઠ    |
|-----------------------------|--------------------|---------------------|--------------------------|------------------|------------|
|                             | બા. ક્રમાંક<br>૨૨૨ | 0-7                 | <br>  પંચનિર્ગ્રથી       | બા. ક્રમાંક<br>- |            |
|                             | <b>૨૨૨</b>         | ૧૬૨<br>૧ <b>૬</b> ૪ |                          | 211              | 2.2        |
|                             | 3.2.8<br>3.3.4     | ૧૬૫                 | પ્રકરણ<br>પાંચલસ્ત્ર     | ૩૫               | २उ         |
|                             | २२८                |                     | પંચવસ્તુ /               | ٥ 🗸              |            |
|                             | <b>233</b>         | १६८<br>१.८२         | પંચવસ્તુક                | ૧૪<br>૧૭         | ک<br>۹٥    |
|                             | २४०                | ૧૭૨                 |                          | 33               | ર ર<br>૨ ૨ |
|                             | 289                | ૧૭૩<br>૧૭૪          |                          | 39               | રપ         |
|                             | 585                |                     |                          | ८१               | £ €        |
|                             | <b>૨૪૫</b>         | ૧૭૬<br>૧૭૮          |                          | <b>८२</b>        | €9         |
|                             | 588                |                     | પંચસંગ્રહ                | 66               | 90         |
|                             | રપ <b>૧</b>        | 920                 | 140146                   | ૨૫૧              | 960        |
|                             | <b>ર</b> ૬૫        | 966                 | પંચસૂત્ર                 | રક્ષ             | 966        |
|                             | 2 <b>5</b> 9       | 966                 | પંચાશક<br><b>પંચા</b> શક | <b>८</b> ٩       | પદ-૭       |
|                             | २६८                | 960                 |                          | ૧૨૨              | ۷9         |
|                             | ૨૭૬                | १८४-६               |                          | 930              | ८४         |
|                             | ૨૭૮                | 9 6 9<br>3 6 6      | પિંડનિર્યુક્તિ           | 60               | ĘĘ         |
|                             | २८०                | २००                 |                          | ૧૩૨              | ৫৩         |
| •                           | <b>२८</b> ३        | २०३                 |                          | २८०              | २००        |
|                             | २८७                | २०६                 | પ્રવચન સારોદ્વાર         | ११७              | ८४         |
|                             | २८८                | २०७                 |                          | १२७              | ८१         |
|                             | २५०                | २०८                 |                          | १३१              | ૯૫-૯૬      |
| ઢાળ ૧૫ નો                   |                    | २१०                 | પ્રશમરતિ                 | ८५               | €૧         |
| المستراجة والمتاجرة         | 3 <b>२</b> ६       | ર૩૨                 | પ્રશ્નવ્યાકરણ            | १६६              | ૧૨૭        |
| ધર્મસંગ્રહણી                | <b>૩૫૩</b>         | રપ૪                 |                          | २८३              | २०३        |
| નયચક્ર                      | 399                | ₹₹                  | બૃહત્કલ્પ                | ૭૫               | પર         |
| • 0 -                       | <b>૩૫૩</b>         | રપ૪                 | બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય          | <b>3</b> ર       | ૨૧         |
| નંદીસૂત્ર                   | ર                  | ર                   |                          | 35               | २४         |
|                             | १६६                | ૧૨૬                 |                          | ८०               | ૬૫         |
|                             | १६८                | ૧૨૯                 | બૃહત્વૃત્તિ              | ૨૧               | १४         |
|                             | १७१                | १३१                 | ભગવતી સૂત્ર              | ૩૫               | ૨૩         |
| નંદીસૂત્ર વૃત્તિ            | ११७                | ८६                  |                          | 3 <b>६</b>       | 58         |
| નિશીથ                       | १७७                | ૧૩૫                 |                          | €9               | 89         |
| પ <b>ત્ર</b> વણા સૂત્ર<br>• | 966                | १४२-3               |                          | ૧૨૭              | <b>૯</b> ૧ |
| પંચકલ્પ                     | 999                | ૧૩૫                 |                          | १४७              | ११३        |
| પંચકલ્પભાષ્ય                | ૧૩૫                | १०१-२               |                          | ૧૫૦              | 998        |
| २ ६०                        |                    | ઉ. ય                | ાશોવિજયજીકૃત ૩           | પ૦ ગાથાના        | . સ્તવનનો  |

| जेञ्ज वाम        | સળંગ ગ      |                  | ગ્રન્શ ચામ                      | સળંગ ગાથા/              | Áæ                 |
|------------------|-------------|------------------|---------------------------------|-------------------------|--------------------|
|                  | બા. કમાં    |                  | 0.0                             | બા. <del>ક</del> ્રમાંક |                    |
|                  | १६६         | ૧૨૬              | વીસી                            | १५४                     | १४७                |
|                  | १६७         | ૧૨૭              | વીસી (પ્રથમ)                    | 93                      | ૫૦                 |
| ૧૬૯થી            |             | ૧૨૯-૩૧           | man Gune                        | 98                      | યo<br>૧૨૬          |
|                  | १७६         | ૧૩૪-૫            | ્વ્યવહાર ઉપાસક<br>વ્યવહાર ભાષ્ય | 155<br>297              | ૧ <i>૨૬</i><br>૧૯૭ |
|                  | ૨૭૯         | ૧૯૯              | વ્યવહાર ભાવ્ય                   | <b>२८०</b>              | २००                |
| ભાષ્ય (જુઓ       | 900         | ૭૨               | ષટ્દર્શન સમુચ્ચ                 |                         | રપ૪                |
| વિ. ભાષ્ય)       | ૩૩૨         | २३८              | થોડશક<br>પોડશક                  | <b>૧</b> ૯૮             | १४७                |
|                  | उउ८         | २४४              | 40005                           | ૨૦૫થી૭ ૧                |                    |
| મહાનિશીય સૂત્ર   | ૫૦          | ૩૫               |                                 | २८४                     | २०४                |
|                  | <b>§</b> 3  | ४४               | ષોડશકવૃત્તિ                     | २१०                     | ૧૫૬                |
|                  | १६६         | १२६              | સમવાયાંગ                        | १६६                     | ૧૨૬                |
| મહાભાષ્ય         | 323         | २२७-३०           |                                 | १६७                     | ૧૨૯                |
|                  | उ४६         | ૨૪૯              |                                 | १८७                     | ૧૪૨                |
| યોગનિર્ણય        | 302         | ૨૧૮              | સમ્મતિતર્કશાસ્ત્ર               | ૧૩                      | . (                |
|                  | <b>૩૨</b> ૫ | ૨૩૨              |                                 | <b>उ</b> २४             | ૨૩૧                |
| રાયપસેણી         | 966         | 9 <del>2 6</del> |                                 | ૩૫૩                     | ૨૫૪                |
| લઘુનિશીય         | १६६         | ૧૨૬              | સમ્મતિવૃત્તિ                    | 300                     | ૨૧૪                |
| વગગચૂલિકા        | 99          | ૫૪               | સવાસોગાથાનું                    |                         |                    |
| • ,              | ેપ૭         | મ જ<br>૪૧        | स्तवन                           | ૧૫૯                     | १२०                |
| વંદનક નિર્યુક્તિ |             | 9 q              | સંબોધ પ્રકરણ                    | <b>3</b> ૯              | 56                 |
| વંદનાવશ્યક       | 96          | 11               | સંબોધ સિત્તરી                   | 9 2 9                   | رع -               |
| જુઓ              |             |                  | 3.0                             | 938                     | 900                |
| 'આવશ્યક'         | ૧૯          | 99               | સંયમશ્રેણીનું સ્તવન             | 167                     | 90                 |
|                  | ૨૧          | 93               | સુયગડાંગ/સૂત્ર                  |                         |                    |
|                  | ४६          | 33               | કૃતાંગ સૂત્ર                    | <b>E E</b>              | 88                 |
|                  | ૫૫          | 36               |                                 | ७०<br>१ <b>३</b> १      | કૃપ<br>૯૬          |
| વિશેષાવશ્યક ભ    | ાષ્ય        |                  |                                 | 986                     | 113                |
|                  | ૧૧૯         | ८६               |                                 | 955                     | 925                |
|                  | ૧૬૫         | ૧૨૫              |                                 | 996                     | 439                |
|                  | 323         | २२८              | સુયણા સિત્તરી                   | Ę                       | 8                  |
|                  | 339         | २३७              | હિતોપદેશમાલા                    |                         | 8                  |
|                  | उ४६२        | ४७               |                                 | ૬૫                      | ४६                 |
| વિશેષાવશ્યક વૃ   | ત્તિ૭૫      | ૫૧               | હુંડીનું સ્તવન                  | 9'88                    | १२६                |
| વીસ વીસી         | પ           | ४                | ~                               | ~~~                     |                    |

## બાલાવબોધ-અંતર્ગત ગ્રંથકાર/સાધુ ભગવંત-નામસૂચિ

[બાલાવબોધકાર શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજે ઉપા. શ્રી યશોવિજયજી મહારાજરિયત 'શ્રી સીમંધર જિન વિજ્ઞપ્તિરૂપ ૩૫૦ ગાથાના સ્તવન' ઉપરના બાલાવબોધમાં જે ગ્રંથકારોનો અને વિવિધ ગચ્છપરંપરાના સાધુભગવંતોનો નામોલ્લેખ કર્યો છે તેની આ અકારાદિ સૂચિ છે.]

|                        | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | પૃષ્ઠ | ઝન્થકાર/સાધુ<br>ભગવંત | સળંગ ગાથા/<br>ભા. ક્રમાંક | र्गृष्ट |
|------------------------|---------------------------|-------|-----------------------|---------------------------|---------|
| ઉત્તમવિજય              | 66                        | 90    | પૂર્વ ટબાકાર          |                           |         |
| ઉપદેશમાલાકાર           |                           |       | (જ્ઞાનવિમલસૂરિ)       | રપપ                       | १८४     |
| (જુઓ                   |                           | !     | ભદ્રબાહુ-             |                           |         |
| ધર્મદાસગણિ)            | ૧૩૭                       | १०६   | સ્વામી                | 90                        | ٤       |
| ઉમાસ્વાતિ              |                           |       |                       | 66                        | €3      |
| વાચક                   | ર                         | ર     | (ઉપા૦)                |                           |         |
|                        | 380                       | ૨૪૫   | યશોવિજયજી             | ૧૫૯                       | १२०     |
|                        | ૩૫૩                       | ૨૫૪   |                       | १६६                       | ૧૨૬     |
| કલ્યાણવિજય             |                           |       | ·                     | १७८                       | १उ७     |
| ઉપાધ્યાય               | <b>૩૫</b> ૧               | ૨૫૩   |                       | 966                       | १४८     |
| ચંદ્ર                  | <b>૩૩</b> ૫               | २४०   |                       | २०७                       | ૧૫૪     |
| જગ <b>ચ્ચંદ્રસૂ</b> રિ | 339                       | २४२   |                       | २४७                       | 996     |
|                        | ३४७                       | રપ૧   | ઢાળ ૧૫ન               | ો આરંભ                    | २१०     |
| જીતવિજયજી              | ૩૫૨                       | ૨૫૩   |                       | ૩૫૦                       | રપર     |
| જ્ઞાનવિમલસૂરિ          | 39                        | ૨૬    |                       | ૩૫૧                       | ૨૫૩     |
|                        | ર૩૮                       | ૧૭૧   |                       | ૩૫૪                       | રપપ     |
| ધર્મદાસગણિ             | 99                        | 9     | લાભવિજય               | ૩૫૧                       | ૨૫૩     |
|                        | 309                       | ૨૧૪   | વજસેન                 | ૩૩૫                       | २४०     |
|                        | 380                       | ર૪૫   | વિજયદેવસૂરિ           | ૩૫૦                       | રપર     |
| (પં.) નયવિજયજી         |                           | રપ૩   | વિજયસિંહસૂરિ          | <b>३५०</b>                | રપર     |
| (4.)                   | ૩૫૪                       | રપપ   | વિજયસેનસૂરિ           | ३४७                       | ૨૫૧     |
| નાગેંદ્ર<br>-          | 33 <b>4</b>               | २४०   | વિદ્યાધર              | ૩૩૫                       | 580     |
| નાગપ્ર<br>નિવૃત્તિ     | 334<br>334                | २४०   | વૃત્તિકાર             | `                         |         |
| त्त्र <b>प्र</b> ात    | ડઉપ                       | ₹ 6 0 | (વિશેષાવશ્યકવૃત્તિ    | ા) ૭૫                     | ૫૧      |
| 7 < 7                  |                           | · .   | . 30                  |                           |         |

₹₹

ઉં. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

| ગ્રન્થકાર/સાધુ<br>ભગવંત | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | પૃષ્ઠ | ગ્રન્થકાર/સાધુ<br>ભગવંત | સળંગ ગાથા/<br>બા. ક્રમાંક | у <b>у</b> у |
|-------------------------|---------------------------|-------|-------------------------|---------------------------|--------------|
| (પં.) સત્યવિજયગ         | ણિ <b>૩</b> ૫૦            | રપર   |                         | <b>3</b> ૨                | ૨૧           |
| સર્વદેવ                 | 33 <b>६</b>               | २४१   |                         | 33                        | ૨૨           |
| સામંતભદ્ર               | ૩૩૫                       | २४०   |                         | 3E                        | 2.2          |
| સિદ્ધસેન                |                           |       |                         | ७३                        | ૫૦           |
| દિવાકર                  | <b>૩૫૩</b>                | ૨૫૪   |                         | ८१                        | ૫૭           |
| સુધર્માસ્વામી           | 338                       | २४०   |                         | ૧૨૨                       | 19           |
| સુસ્થિત/                | •                         |       |                         | १८८                       | १४७          |
| સુપ્રતિબુદ્ધ            | 338                       | २४०   |                         | २७०                       | २०८          |
| સ્તવકાર                 |                           |       |                         | 302                       | ર૧૫          |
| (ઉપા૦                   |                           |       |                         | 380                       | २४४          |
| યશોવિજયજી)              | <b>उ</b> १७               | २२६   |                         | ૩૫૩                       | રપ૪          |
| હરિભદ્રસૂરિ             | ર                         | ર     | હીરવિજયસૂરિ             | ३४७                       | રપ૧          |
| •                       | પ                         | 8     |                         | ૩૫૧                       | રપ૩          |
|                         | ૧૭                        | ૧૦    | હેમાચાર્ય               | ૩૫૧                       | ૨૫૩          |
|                         |                           |       |                         |                           |              |



## બાલાવબોધ-અંતર્ગત અવતરણ-સૂચિ

[બાલાવબોધકાર શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજે ઉપા. શ્રી યશોવિજયજી મહારાજરિયત 'શ્રી સીમંધર જિન વિજ્ઞાપ્તિરૂપ ૩૫૦ ગાથાના સ્તવન ઉપરના બાલાવબોધમાં અનેક ગ્રંથોમાંથી જે અવતરણો આપ્યાં છે તેની આ અકારાદિ સૂચિ છે.

પ્રથમ સ્થંભમાં અવતરણનો આરંભિક અંશ છે. બીજા સ્થંભમાં અવતરણો જે ગ્રંથમાંથી લીધેલાં છે તે આધારગ્રંથોનાં નામ છે. ત્યાં ચોરસ કોંસમાંની વીગત સંપાદકે પૂર્તિ કરીને આપી છે; મૂળ હસ્તપ્રતમાં નથી. ત્રીજા સ્થંભમાં અવતરણનો પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સ્થાનનિર્દેશ છે. ]

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ   | આદાકગુંશ                                           | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | મૃષ્ઠ |
|-------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------|-------|
| अइपरिणइ अपरिणइ          | બૃહત્કલ્ય                                          | ૭૫                        | પ ૨   |
| अइयारं जो               | સંબોધ પ્રકરણ                                       | 3૯                        | ۶۷    |
| अकसिण पवत्तगाणं         | [મ.નિ.,અ.૩ ગા. ૧૧૯૬]                               | ૫૧                        | 39    |
| अण्जिअलाभे              | [આ.નિ., ગા. ૧૧૯૬]                                  | પર                        | 39    |
| अट्टज्झाणे भावे सम्मं   | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૧૦૬ની વૃતિ]                    | ૧૭૫                       | १३४   |
| अट्टसया मणपज्जवनाणीणं   | જ્ઞાતાસૂત્ર                                        | १८७                       | ૧૪૨   |
| अणगारस्स णं भंते !      | ભગવતી સૂત્ર, શતક<br>૧૮, ઉદ્દેશક ૮                  | १५०                       | ૧૧૫ . |
| अणाणाए एगे सोवड्डाण     | આચારાંગસૂત્ર, અધ્યયન<br>૫,ઉદ્દે. ૬ [સૂ.૧૬૭-૮-૯]    | ۲۲                        | ૫૯    |
| अत्थं भासइ अरहा         | [વિશેષા૦ ભાષ્ય, ગા. ૧૧૧૯]                          | ૧૬૫                       | ૧૨૫   |
| अत्थिक भाव कलिओ         | [ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા. ૬૭ ]                            | २६२                       | १८७   |
| अत्थि णं भंते ! समणा वि | ભગવતી સૂત્ર,<br>શતક૧, ઉદે૦૩;<br>ભગવતી સૂત્ર વૃત્તિ | ૧૭૬                       | ૧૩૫   |
| अत्राणी किं काही        | દશવૈકાલિક સૂત્ર<br>અધ્ય૦૪ [ગા.૩૩];'પંચાશક'         | 130                       | ८४    |
| अत्राणी वक्खाणां        | હિતો <b>પદેશમાલા</b>                               | ęų                        | ४६    |

₹8X

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ  | આદ્યારગુંથ                                      | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | પૃષ્ઠ |
|------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------|-------|
| अन्नियपुत्तातचरिओ      | [આવ.નિ.,ગા. ૧૧૯૭]                               | ૫૩                        | 37    |
| अपरिच्छिय सुहणिहसस्स   | ઉપદેશમાલા,[ગા.૪૧૫]                              | ११८                       | 68    |
| अप्पा नई वेयरणी        | [ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર.,                            | 60                        | ૫૬    |
|                        | અધ્ય૨૦, ગા.૩૬]                                  |                           |       |
| अबहुस्सुओ तवस्सी       | ઉપદેશમાલા,[ગાથા ૪૧૨]                            | 906                       | ૭૯    |
| अवलंबिऊण कर्जं जं      | [ધર્મરત્ત પ્ર., ગા. ૮૫]                         | २७८                       | 9.66  |
| अविधायाऽपि हि यो हिंसा | અહિંસાષ્ટક                                      | १४४                       | 999   |
|                        |                                                 | ૧૫૪                       | ૧૧૭   |
| असंजए संजयमंनमाणे      | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર                               |                           |       |
|                        | [અધ્ય.૧૭ ગા.૬]                                  | 303                       | ર૧૫   |
| असिवे ओमोयरिए          | ઓઘનિર્યુક્તિ [ગા. ૭]                            | ११५                       | ८५    |
| अह केरिसकं पुणाइ       | પ્રશ્રવ્યાકરણાંગ                                | <b>९</b> ह                | ૧૨૭   |
| अहाकम्माणि भुंजंति     | સુયગડાંગ(સૂત્રકૃતાંગ)<br>અધ્ય૦૨ <b>૧</b>        | ७०                        | €પ    |
| अहो सुओवउत्तो          | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૮૦ની વૃત્તિ]                | २७६                       | ૧૯૫   |
| आउट्टिआ उविच्चा दप्पो  | આચારાંગ સૂત્ર વૃત્તિ;                           | ૧૦૫                       | ७६    |
|                        |                                                 | ર૮૫                       | ર૦૫   |
| आगमो ह्यासवचनामासं     | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૮૦ ની વૃત્તિ]                | २७६                       | १७४   |
| आढवइ दीह दंसी          | ધર્મરત્ન પ્રકરણ [ગા.૨૨]                         | २उ१                       | १६६   |
| आणाए तवो आणाइ          | સંબોધ સિત્તરી [ગા.૩૨]                           | ૧૨૧                       | ८ ૭   |
|                        |                                                 | ૧૪૨                       | 906   |
| आणारुइस्स चरणं         | પંચાશક                                          | ૧૨૨                       | ८७    |
| आययण सेवणाओ दोसा       | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૩૯]                          | २४२                       | १७४   |
| आयरिय उवज्झायाणं       | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>પાપશ્રમણીય અધ્ય.૧૭ [ગા.૫] | ८२                        | ૫૭    |
| आयरियऽग्गि             | દશવૈકાલિક સૂત્ર<br>અધ્ય૦૯, ઉદ્દે-૩ [ગા.૪૭૩]     | ٤3                        | ૫૮    |
| आया चेव अहिंसा         | ઓઘનિર્યુક્તિ [ગા. ૭૫૪]                          | ૧૬૪                       | ૧૨૪   |
| आयारेणं, परित्ता वायणा | સમવાયાંગસૂત્ર;<br>નંદીસૂત્ર [સૂત્ર ૮૭]          | १ ६ ७                     | ૧૨૯   |
| आलंबणाण लोगो           | આવશ્યક [આવ.નિ., ગા. ૧૨૦                         | ર] ૫૬                     | ४७    |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત બ    | ર <b>દપ</b>                                     |                           |       |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ       | આદારગુંથ                                             | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | પૃષ્ઠ      |
|-----------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| आवरणिज्जाणं                 | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય૩૩ [ગા. ૨૦]                | १८८                       | ૧૪૩        |
| आश्रव (योग)निरोधाद्         | પ્રશમરતિ [ગા. ૭૪]                                    | ૮૫                        | ६९         |
| आसायण मिच्छत्तं             | ઉપદેશમાલા,[ગા.૪૧૦]                                   | १०८                       | 96         |
| आसीविसो यावि परं            | દશવૈકાલિક સૂત્ર                                      | ۲3                        | <b>ਪ</b> ሪ |
|                             | અધ્ય૦૯, ઉદ્દે૦૧                                      |                           |            |
|                             | [સૂત્રગાથા ૪૩૭]                                      |                           |            |
| आहाकम्माणि भुंजंति          | સૂયગડાંગ(સૂત્રકૃતાંગ                                 |                           |            |
|                             | સૂત્ર), અધ્ય૦૨૧                                      | १७८                       | १३७        |
| इक्कस्स कओ धम्मो            | ઉપદેશમાલા,[ગાથા ૧૫૬]                                 | ૧૩૨ ્                     | 66         |
| इकारस तह बारस               |                                                      | ૨                         | . 5        |
| इक्को पुण होइ दोसो          | વીસી, (પ્રથમ)                                        | 93                        | ૫૦         |
| इक्कोवि पावाइं              | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર                                    | ૧૩૫                       | १०१        |
|                             | [અધ્ય૦૩૨.૫]                                          | ૧૭૫                       | १३४        |
| इच्चेसिं छन्ह जीवनिकायाणं   | [ધર્મરત્ન પ્ર., ૧૦૬ની                                |                           |            |
|                             | વૃત્તિ] આચારાંગસૂત્ર                                 | ૧૭૫                       | १३४        |
| इच्छइ य देसियत्तं           | [ઉપદેશમાલા ગા-૪૦૬]                                   | 908                       | ৩৩         |
| इत्थिंदियत्थ संसार          | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. પ૭]                               | રપપ                       | १८४        |
| इमं वय तु तुम               | સૂયગડાંગ (સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર),<br>શ્રુતસ્કંધ ૨ અધ્ય૦૬ | ĘĘ                        | ४६         |
| इय भाविय परमत्था            | ધર્મરત્નપ્રકરણ [ગા. ૧૩૬]                             | ૧૨૭                       | ୯୦         |
| इय सत्तरस                   |                                                      | -૨૭૨                      | १८१        |
| इह-परलोय विरुद्धं           | ધર્મરત્નપ્રકરણ [ગા. ૧૧]                              | ૨૨૨                       | १६३        |
| इह पुन: प्रथमभंग            | આચારાંગસૂત્ર વૃત્તિ                                  | ٤3                        | <b>Ч</b> ሪ |
| इहमेगेसिं एगचरिया           | આચારાંગસૂત્ર,<br>અધ્ય૦૫ ઉદ્દે૦૧ [સૂ. ૧૪૬]            | १उ१                       | ૯૫         |
| इह शिष्यास्त्रिविधास्तद्यथा | विशेषावश्यक वृत्ति                                   | ૭૫                        | ૫૧         |
| इह सच्चोदय जुगपवर           | દુસમ સંઘ સ્તોંત્ર                                    | 332                       | २३८        |
| इंदिय चवलतुरंगे             | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૬૧]                               | રપ∉                       | १८४        |
| ईसिं काऊण सुहं              | પંચવસ્તુક [ગા. ૨૧૯]                                  | 9 9                       | 9.0        |
| ₹₹                          | ઉ. યશોવિજયજી                                         | કૃત ૩૫૦ ગાથાના            | સ્તવનનો    |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ         | આધારગ્રંથ                                                       | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | ЯR                |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------|
| उदिह सरिनामाणं                | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય૦૩૩ [ગા. ૧૯]                          | 966                       | ૧૪૩               |
| उद्देसे निद्देसेय             | અનુયોગદ્વાર,[સૂત્ર ૬૦૪<br>ગા.૧૩૩]                               | 9.90                      | 930               |
| एएहिं दिद्विवाए               | આવશ્યક નિર્યુક્તિ [ગા.૭૬૦];                                     | 339                       | २उ७               |
|                               | [વિશેષા. ભાષ્ય, ગા. ૨૨૭૫]                                       |                           |                   |
| एएहिं दोहि ठाणेहिं            | સૂયગડાંગં/સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર,<br>અંગ ૨,અધ્ય.૨૧                   | ૧૭૯                       | 936               |
| एगदिवसेण बहुआ                 | ઉપદેશમાલા<br>[ગા.૧૬૦]                                           | 933                       | ૯૯                |
| एगया गुणसमियस्स               | આયારાગસૂત્ર<br>અધ્ય૦૫, ઉદ્દે૦૪ [સૂ. ૧૫૯]                        | 36                        | ૨૭                |
| एगं निच्चं निरवयवं            | મહાભાષ્ય                                                        |                           |                   |
|                               | [વિ.ભાષ્ય, ગા. ૨૨૦૬]                                            | 323                       | ૨૨૯               |
| एगाणियस्स दोसा                | ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિ;                                         | ૧૩૨                       | ৫৩                |
|                               | [ઓઘ નિ. ગા.૪૧૨]                                                 |                           |                   |
| एगागी पासत्थो                 | ઉપદેશમાલા,[ગા.૩૮૭]                                              | १उ६                       | १०३               |
| एगो साहू एगाय                 | આવશ્યક;                                                         | 90                        | Ę                 |
|                               | સંબોધ સિત્તરી [ગા.૨૯]                                           | 938                       | 900               |
| एत्थणं ऊसभकूडे                | જંબૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ<br>જ્યુરાજ જિલ્લા                          | 928                       | 989               |
| एयं च अत्थि लक्खण             | ઉપદેશપદ [ગા.૧૯૯]                                                | २७०                       | २०८               |
| 2                             | [ધર્મરત્ન ૧૨૬મી ગાથની વૃત્તિ]                                   | ÷ .                       |                   |
| एवमगीयत्थो<br>एवं गच्छसमुद्दे | ઉપદેશમાલા,[ગા.૪૦૭]<br>આચારાંગસૂત્ર વૃત્તિ,                      | १०७<br><i>७</i> ३         | <u>७७</u><br>. ह८ |
| ५५ गण्ठसमुद                   | અધ્ય૦૫, ઉદ્દે૦૪;<br>ઓધનિર્યુક્તિ [ગા.૧૧૭];<br>[ગચ્છાચાર પયન્ના] |                           | ς ζ.              |
| एवं च णं गोयमा !              | મહાનિશીથ સૂત્ર,<br>અધ્ય૦૩                                       | ૫૦                        | 9 ८ - ૯           |
| एवं धम्मस्स विणओ              | દશવૈકાલિક સૂત્ર,<br>અધ્ય૦૯, ઉદ્દે૦૨<br>[સૂત્રગાથા ૪૫૧]          | ८५                        | € ૧               |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત બ           | ાલાવબોધ                                                         |                           | २ ६ ७             |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ   | આદાકગુંથ                                                    | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | ર્યુષ્ટ |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------|---------|
| एवं सळ्वे वि नया        | આવશ્યક નિર્યુક્તિ                                           | 336                       | २४४     |
| एसो आहारविही जह         | પિંડનિર્યુક્તિ                                              | २८०                       | २००     |
|                         | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૮૭ની વૃત્તિ]                             |                           |         |
| ओमे सीसपवासं            | આવશ્યક [આવ.નિ.,ગા.૧૧૯૨                                      | .] 89                     | 33      |
| ओहावणा परेसि            | [આવ. નિ.,ગા. ૧૧૯૫]                                          | ४७                        | ૩૫      |
| कट्टं करेइ तिळ्वं       |                                                             | <b>૧</b> ૫                | ૯       |
| कतिविहे णं भंते !       | ભગવતીસૂત્ર,<br>શતક ૮ ઉદે. ૮                                 | ૨૭૯                       | १७७     |
| कत्तो सुत्तत्थागम       | ઉપદેશમાલા,[ગા. ૧૫૭]                                         | ૧૩૨                       | ५८      |
| कयवयकम्मो तह सीलवं      | ધર્મરત્ન પ્રકરણ [ગા.૩૩]                                     | ૨૩૮                       | ૧૭૧     |
| कह सो जयओ अगीओ          | ઉપદેશમાલા,[ગાથા ૪૦૮]                                        | 909                       | ৩৩      |
| कामं उभयाभावो           | વંદનાવશ્યક                                                  | ૨૧                        | 48      |
| कारण पडिसेवा पुण        | પિંડનિર્યુ <b>ક્તિ</b>                                      | २८०                       | २००     |
|                         | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા. ૮૭ ની વૃત્તિ]                             |                           |         |
| किं एतो कट्ठयरं         | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૨૭ ની વૃત્તિ]                           | २३३                       | १६८     |
| कुसीलोसन्नपासत्थो       | મહાનિશીથ ·                                                  | €3                        | 88      |
| कूरो किलिट्ट भावो       | ધર્મરત્ન પ્રકરણ [ગા. ૧૨]                                    | ૨૨૨                       | १६३     |
| कोहाइण चउक              | ધ.સુ.વૃ. ?                                                  | ૧૨૭                       | ૯૧      |
| खेदोद्वेग क्षेपोत्थान   | ષોડશક (૧૪)                                                  | ૨૦૫                       | ૧૫૩     |
| गच्छगओ अणुओगी           | ઉપદેશમાલા [ગાથા ૩૮૭]                                        | १३६                       | १०३     |
| गयसीसगणं ओमे.           | [આવ.નિ., ગા. ૧૧૯૮]                                          | ૫૩                        | 32      |
| गंथो मिच्छताइ           | [પ્ર.સારો., ગા. ૭૨૦]                                        | ૧૨૭                       | ૯૧      |
| गामाणुगामं दूइञ्जमाणस्स | આચારાંગસૂત્ર,<br>અધ્ય.૫, ઉદે.૪; [સૂ. ૧૫૭]<br>આચારાંગ વૃત્તિ | 939                       | ८६      |
| गामे वा कुले वा         | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૮૭ની વૃત્તિ]                             | २८०                       | २००     |
| गीयत्थो गुणजुत्तो       | ઉપદેશપદ                                                     | 30                        | २०      |
| •                       |                                                             | <b>3 ર</b>                | ૨૧      |
| गीयत्थो य विहारो        | [આવશ્યક નિર્યુક્તિ;                                         | ૧૨૯                       | ७४      |
|                         | ઓઘ. નિ. ગા. ૧૨૨]                                            | ૯૫                        | ६८      |

२६८

ઉ. યશોવિજયજીકૃત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ    | આદારગ્રંથ                                                | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | Яæ         |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| गीयं भण्णइ सुत्तं        | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૩૫ની વૃત્તિ] દૃર                        | २४०                       | ૧૭૨        |
| गुणपर्यायवत् द्रव्यं     | તત્ત્વાર્થ સૂત્ર                                         | 323                       | २ ३०       |
| गुणहीणो                  | ઉપદેશમાલા, [ગાથા.૩૫૧]                                    | 38                        | ર ૨        |
| गुणाणमासओ दव्वं          | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,                                       | 395                       | २२४        |
|                          | મોક્ષમાર્ગાધ્યયન ૨૮ [ગા.૬]                               | 353                       | २२७        |
| गुरुकु लवासवसंता         | સૂત્રકૃતાંગ [અ.૨૧]                                       | ७०                        | <b>૬</b> ૫ |
| गुरुगुणजुत्तो गच्छो      | ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિ                                   | ૯૧                        | EE         |
| गुरुपरिवारो गच्छो        | પંચવસ્તુક; [ગા. ૬૯૬];                                    | ૯૧                        | ĘĘ         |
| •                        | ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિ                                   | ૯ ૨                       | €9         |
| ग्रहणशिक्षा तत्र प्रकृता | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૫૩ની વૃત્તિ]                            | રપ૧                       | 960        |
| ग्रामो नास्ति, कुत:सीमा  | સુભાષિત                                                  | . 323                     | २३०        |
| चइऊण घरावासं             | પંચવસ્તુક [ગા. ૨૨૦]                                      | ૧૭                        | 90         |
| चारित्तविहीणस्स          | પંચવસ્તુક [ગા. ૨૧૭]                                      | ૧૭                        | 90         |
| चिच्चा दुपयं चउप्पयं च   | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૭૪ની વૃત્તિ]                         | २६७                       | 960        |
| चेइयपुया किं             | આવશ્યક [આવ.નિ., ગા.૧૧૯                                   | ४] ४८                     | 38         |
| छेयस्स जाव दाणं          | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૧૩૫ની વૃત્તિ                         | ] ૧૨૭                     | ७०         |
| जइ ते लिंगपमाणं          | વંદનાવશ્યક [ગા.૧૧૩૭]                                     | ٩ ८                       | ૧૧         |
| जइ न तरिस धारेउं         | ઉપદેશમાલા,[ગા.૫૦૧]                                       | २०८                       | ૧૫૫        |
| जइय पडिक्कमियव्वं        | આવશ્યક [આવ.નિ., ગા.૬૮૩]                                  | ४२                        | २७         |
| जइ वि य णिगिणे           | સૂયગડાંગ સૂત્ર<br>(સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર),<br>અધ્ય.૨ [ઉદે.૧] | १४८                       | 993        |
| जइ वि य पडिमाओ           | વંદનાવશ્યક [ગા.૧૧૪૯]                                     | ૨૧                        | ૧૪         |
| जत्थ य जं जाणेज्जा       | અનુયોગદાર, સૂત્ર ૮,<br>ગા.૧                              | १८७                       | १४३        |
| जत्थ य पंच कुसीला        | પંચકલ્પભાષ્ય                                             | . ૧૩૫                     | १०२        |
| जत्थ साहम्मिया बहवे      | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૩૮ની વૃત્તિ]                          | ૨૪૧                       | १७३        |
| जह जलनिहिकस्रोल          | આચારાંગસૂત્રવૃત્તિ<br>અધ્ય.૫, ઉદ્દે.૪                    | ૯૩                        | ŧ۷         |
| जह जह बहुस्सुओ           | ઉપદેશમાલા, [ગાથા.૩૨૩];                                   | 98                        | ć          |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત બ      | ાલાવબોધ                                                  |                           | २६८        |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ | આદાકગ્રંથ                                                                                 | સળંગ ગાથા/<br>બાo ક્રમાંક | મૃષ્ઠ       |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------|
| जह जह सुयमवगाहइ       | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા. ૯૪ની વૃત્તિ]                                                            | २८३                       | २०३         |
| जहठियखित्तं           | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૨]                                                                      | १०३                       | ७४          |
| जहिंयदव्वं            | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૧]                                                                      | १०२                       | ७४          |
| जह दाइयंमि वि         | ઉપદેશમાલ.,[ૃાાથા.૪૧૬]                                                                     | 990                       | 9૯          |
| जह नाम कोइ पुरीसो     | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૫]                                                                      | १०६                       | 99          |
| जह वेलंबगलिंगं        | વંદનાવશ્યક [ગા.૧૧૫૧]                                                                      | १५                        | 99          |
| जह सायरंमि मीणा       | આચારાંગ સૂત્ર વૃત્તિ,<br>અધ્ય.૫, ઉદ્દે.૪;<br>ઓઘનિર્યુક્તિ; [ગા.૧૧૬]<br>[ગચ્છાચાર પયત્રા.] | ં ૯૩                      | €८          |
| जह सावज्झा किरिया     | વંદનાવશ્યક [ગા.૧૧૪૭]                                                                      | ૨૧                        | ૧૩          |
| जहा दियापोयम          | [સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર,<br>અધ્ય.૧૪]                                                           | 939                       | <b>૯</b> €  |
| जिहं नित्थ गुणाणपक्खो | ગચ્છાચાર પયજ્ઞા                                                                           | ર૯                        | ૧૯          |
| जहिं नित्थ सारण       | ગચ્છાચાર પયજ્ઞા                                                                           | ૨૯                        | 50          |
| जं अत्राणी मूढो       | ઉપદેશપદ                                                                                   | ૧૪૨                       | 990         |
| जं आउट्टिकयं          | ંઆચારાંગ સૂત્ર,<br>અધ્ય.૫, ઉદ્દે.૪ [સૂ.૧૫૯]                                               | 36                        | ૨૭          |
| जं जयइ अगीअत्थो       | [ઉપદેશમાલા,ગાથા.૩૯૮]                                                                      | 99                        | 9           |
|                       |                                                                                           | ૧૨                        | 9           |
| जं जीयमसोहिकरं        | [દ.શુ.પ્ર. ૧૯૪]                                                                           | ૨૭૬                       | ૧૯૫         |
| जं दुक्क डं ति मिच्छा | [આવ.નિ.,ગા.૬૮૪]                                                                           | ४१                        | २७          |
| जं सव्वहा न सुत्ते    | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૮૪]                                                                     | २७८                       | १७८         |
| जं सुणमाणस्स कहं      | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૪૦ની વૃત્તિ]                                                           | २४२                       | १७४         |
| जा जयमाणस्स भवे       | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર; [ ? ]<br>[પિંડનિર્યુક્તિ ગા. ૬૭૧;<br>ઓઘનિર્યુક્તિ, ગા.૫૫૯]             | 60                        | ĘĘ          |
| जावंतो वयणपहा         | મહાભા <b>ષ્ય</b>                                                                          |                           |             |
|                       | [વિશેષા. ભાષ્ય ગા. ૨૨૬૫]                                                                  | 3४६                       | २४૯         |
| जे एगं जाणइ           | આચારાંગ સુત્ર,<br>[અધ્ય.૩, ઉદ્દે.૪,સૂ. ૧૨૩]                                               | 3 <b>२</b> ६              | ૨૩૩ં        |
| २७०                   | ઉ. યશોવિજયજી                                                                              | કૃત ૩૫૦ ગાથ               | ાના સ્તવનનો |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ                      | આધારગ્રંથ                                                | સળંગ ગાથા/<br>બા <b>૦ ક્રમાં</b> ક | મૃષ્ક |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------|-------|
| जे जत्थ जया जइया                           | [આવ.નિ. ગા.૧૨૦૩]                                         | ૫૭                                 | ४१    |
| જે જે અંશે રે                              | સવાસો ગાથાનું સ્તવન                                      |                                    |       |
| નિરુપાધિકપ <b>શું</b>                      |                                                          | ૧૫૯                                | १२०   |
| जोगे जोगे जिणसासणंमि                       | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૯૪ની વૃત્તિ]                          | २८३                                | २०३   |
| जो चयइ उत्तरगुणे                           | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૧૧૭]                                     | <b>3</b> ૯                         | २८    |
| जो निच्छय समयन्नू                          | સમ્મતિ તર્કશાસ્ત્ર                                       | 93                                 | ۷     |
| जो भणइ नित्थ धम्मो                         | વ્યવહાર ભાષ્ય                                            | २८०                                | २००   |
|                                            | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૮૯ની વૃત્તિ]                          |                                    |       |
| जो सम्मं जिणमग्गं                          |                                                          | €0                                 | 83    |
| जो सुत्तमत्थमुभयं                          | આવશ્યક ભાષ્ય                                             | 9.3                                | ۷     |
| ण किंचि रुवेण                              | સૂયગડાંગ<br>(સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર),<br>શ્રુતસ્કંધ ૨, અધ્ય.૬ | **                                 | ४७    |
| णो कप्पइ निग्गंथाणं                        | ઠાણાંગ (સ્થાનાંગસૂત્ર),<br>ઠાણું ૫, ઉદ્દે.૨              | 992                                | 138   |
| तत्तो चिय तं कुसलं                         | વીસી (પ્રથમ)                                             | ७३                                 | ૫૦    |
| तत्र नैगमस्य जीवेष्वजीवेषु                 | ઓઘનિર્યુક્તિની વૃત્તિ                                    | १६३                                | ૧૨૩   |
|                                            | [૭૫૪ મી ગા.ની વૃત્તિ]                                    |                                    |       |
| तहा जिब्भाकुसीले                           | મહાનિશીથ                                                 | €3                                 | ૪૫    |
| तित्थयरगुणा                                | આવશ્યક [આવ.નિ.ગા. ૧૧૧૪                                   | (] 20                              | ૧૨    |
| तित्थस्सुच्छेयाइं                          | વીસ વીસી, (૧૭મી)                                         | પ                                  | . لا  |
| ते अत्रमत्रस्स उ                           | સુયગડાંગ (સૂત્રકૃતાંગ<br>સૂત્ર), શ્રુતસ્કંધ ૨, અધ્ય.૬.   | €€                                 | ४७    |
| ते उ पडिसेवणाए<br>(व्याख्या : ते तु दोषा:) | પંચવસ્તુક [ગા.૩૨૧]                                       | 39                                 | ૨૫    |
| ते चेव तत्थ नवरं<br>(व्याख्या: ते एव नवरं) | પંચવસ્તુક [ગા. ૩૨૨]                                      | 39                                 | ર પ   |
| तेरस कोहि सयाइं                            | _                                                        | २४०                                | ૧૭૨   |
| दव्वं खित्तं कालं भावं                     | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૦]                                     | 101                                | 93    |
| दव्वं पज्जव विउयं                          |                                                          | 966                                | १४४   |
| दंसण-नाण-चरित्तं                           | પંચાશક                                                   | ८ ٩                                | ૫૭    |
| दाणाइ जहासत्ती पवत्तणं                     | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૫૮]                                   | રપપ                                | १८४   |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ                 |                                                          |                                    | ૨૭૧   |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ | આદારગુંથ                                                                          | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | પૃષ્ઠ      |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| दीपिका खल्वनिर्वाणा   | યોગનિર્ણય[૪/૪૦]                                                                   | <b>૩૨૫</b>                | ર૩૨        |
| दुट्ठपसुसाणसावय       | પિંડનિર્યુક્તિ [?]                                                                | ૧૩૨                       | ୯૭         |
| दुमपत्तय पंडुयए       | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,અધ્ય.૧૦ [ગ                                                      | ા.૧] ૧૭૫                  | ૧૩૩        |
|                       | [ધ.૨.પ્ર.ગા.૧૦૬ની વૃત્તિ]                                                         | -                         |            |
| दुस्सम हूंडासप्पिणि   | સૂયણા સિત્તરી                                                                     | €                         | 8          |
| देसीअ राइय सोहिं      | ઉપદેશમાલા, [ગાથા.૪૧૩]                                                             | 106                       | ૭૯         |
| दोसा जेण निरुज्झंति   | [ઉપદેશપદ ગા.૭૮૨;                                                                  | २७६                       | ૧૯૫        |
|                       | ઉપદેશરહસ્ય ગા.૧૪૦                                                                 | ·                         |            |
|                       | ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૮૦ની વૃત્તિ]                                                    |                           |            |
| धणधन्न खित्त          | [પ્ર.સારો.ગા.૭૨૨]                                                                 | ૧૨૭                       | ૯૧         |
| धम्मंमि नत्थि माया    | ઉપદેશમાલા, [ગાથા.૩૯૩]                                                             | 308                       | 598        |
| धर्मज्ञो धर्मकर्ता च  | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૪૯ની વૃત્તિ]                                                     | २४८                       | १७८        |
| ननु औषधादिसंनिधिः     | નિશીથ                                                                             | ৭ ৩ ৩                     | ૧૩૫        |
| न य इत्थ कोइ सयणो     | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૭૨ની વૃત્તિ]                                                    | २६७                       | 966        |
| नरएसु मंस-रुइराइ      | [ધ.૨. પ્ર. ગા.૧૦૬ની વૃત્તિ]<br>સુયગડાંગ (સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર),<br>નરકવિભક્તિ અધ્યયન. | ૧૭૫                       | 133        |
| न वा लभिज्जा          | ઉત્તરાધ્યયન, સૂત્ર [૩૨.૫]                                                         | 925                       | 66         |
| निउणं सहायं           | , , ,                                                                             | १२७                       | ५४         |
|                       |                                                                                   | ૧૩૫                       | १०१        |
|                       |                                                                                   | ૧૭૫                       | १३४        |
| नाणिकरियाहिं मुक्खो   | વિશે.ભાષ્ય,[ગા.૩]                                                                 | 900                       | ૭૨         |
|                       |                                                                                   | 332                       | २३८        |
|                       |                                                                                   | 336                       | २४४        |
| नाणगुणेहिं            | વીસી                                                                              | १७४                       | १४७        |
| नाणस्स होइ भागी       | [ધ.૨.પ્ર., ગા.૧૨૯ની વૃત્તિ];                                                      | 66                        | €3         |
|                       | આવશ્યકિન.                                                                         |                           |            |
| नाणाइ गुणविउत्तं      |                                                                                   | 926                       | <b>૯</b> ૩ |
| नाणाहिओ वस्तरं        | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૨૩]                                                              | 309                       | ૨૧૪        |
| नाणेण विणा चरणं       | ઉપદેશમાલા વૃત્તિ                                                                  | 398                       | ૨૨૨        |
| नाम जिणा जिणनामा      |                                                                                   | 999                       | १३०        |
| निग्गंथ सिणायाणं      | [પ્ર.સારો., ગા.૭૩૦]                                                               | ૧૨૭                       | ૧૯૧        |
| २७२                   | ઉ. યશોવિજયજી                                                                      | કૃત ૩૫૦ ગાથાન             | ા સ્તવનનો  |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ  | આધારગ્રંથ :                           | સળંગ ગાથા/<br>બાo ક્રમાંક | ર્યુષ્ટ       |
|------------------------|---------------------------------------|---------------------------|---------------|
| निज्जुति अणुगमे        | અનુયોગદ્વાર,[સૂત્ર ૬૦૪]               | 9.90                      | 930           |
| नियमा जिणेसु           | વંદનાવશ્યક [ગા.૧૧૫૦]                  | ૨ ૧                       | 4.8           |
| नीयावासविहारं          | [આવશ્યક નિ.ગા. ૧૧૮૯]                  | ૪૫                        | ૩ ર           |
| नो कप्पइ निग्गंथाणं    | ઠાણાંગ સૂત્ર                          | १७३                       | ૧૩૨           |
| पडिलेहणं कुणंतो        | ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર,<br>અધ્ય.૨૬ [ગા.૨૯]; | ે ૨૮૭                     | २०६           |
|                        | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૧૧૨ની વૃત્તિ]      |                           |               |
| पडिसेवणा चउ द्धा       | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૪]                  | १०५                       | . 9€          |
| पढमं नाणं तओ दया       | દશવૈકાલિકસૂત્ર,<br>[અધ્ય.૪, ગાથા.૬૪]  | 900                       | ७२            |
| पयइहिं भद्दभावा        | નંદીસૂત્રની વૃત્તિ                    | ११७                       | . ८६          |
| परगिह गमणं पि          | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૩૯]                | ૨૪૨                       | ૧૭૪           |
| परमरहस्समिसीणं         | ઓઘનિર્યુક્તિ[ગા.૭૬૦];[ધર્મરત્ન        | પ્ર. ૩૨૬                  | ૨૩૨           |
|                        | ગા.૫૪ની વૃત્તિ]                       |                           |               |
| पवयणमाइ छज्जीवणीयंता   | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૫૩નીવૃત્તિ]          | ૨૫૧                       | 960           |
| पहसंत गिलाण्णसु य      | [ધર્મરત્નપ્ર. ગા.૪૪નીવૃત્તિ]          | ૨૪૫                       | १७६           |
| पंचिवहे ववहारे पन्नते  | ઠાણાંગ સૂત્ર;                         |                           |               |
| •                      | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૯૦નીવૃત્તિ]         | ૨૭૬                       | १८६           |
| पंचहिं ठाणेहिं कप्पइ   | ઠાણાંગ સૂત્ર,                         | १७३                       | ૧૩૨           |
|                        | ઠાણું ૫, ઉદે.૨                        | १७८                       | 935           |
| पंचहिं ठाणेहिं समणे    | ઠાણાંગ સૂત્ર,<br>ઠાણું પ              | १७८                       | <b>૧૩</b> ૬-૭ |
| पंचए सुमहापावे         | મહાનિશીથ                              | €3                        | 88            |
| पायद्भगुणविहीणा        | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા.૩૦]                | ૨૩૫                       | १६८           |
| पायं संववहारो          | આવશ્યક નિર્યુક્તિ;                    | <b>उ</b> उ१               | 239           |
|                        | [વિશેષા. ભાષ્ય,ગા. ૨૨૭૬]              |                           |               |
| पिल्लिज्जेसणिमको       | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૧૫૮]                  | १३३                       | ५८            |
| पिंडविसोही समिई        |                                       | २८७                       | २०७           |
| पिंड असोहयंतो          | પંચાશક;                               | ८९                        | ૫૭            |
|                        | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૧૨૭ની વૃત્તિ]      |                           |               |
| पिंडं सिज्जं च वत्थं च | [દશવૈકાલિક સૂ., અ.૬, ઉ.૨,ગ            | ા.૪૭]૨૮૦                  | 500           |
|                        | ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા. ૮૭ની વૃત્તિ]        |                           |               |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત બ    | ાલાવબોધ                               |                           | . ૨૭૩         |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ             | આદારગુંથ                                    | સળંગ ગાથા/<br>બા <b>૦ ક્રમાં</b> ક | <i>મૃજ</i> |
|-----------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------|------------|
| पुञ्जा जस्स पसीयंती               | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય.૧ [ગા. ૪૬]       | ۲8                                 | €0         |
| पुढविआउकाए<br>आराहओ होइ           | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય.૨૬ [અધિક]        | २८७                                | २०६        |
| पुढविआउकाए<br>विराहओ होइ          | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય.૨૬ [ગા.૩૦];      | २८७                                | २०६        |
|                                   | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૧૧૨ની વૃત્તિ            | ]                                  |            |
| पुण पावस्स अकरणे                  |                                             | 80                                 | ૨૯         |
| प्रणिधि प्रवृत्ति                 | ષોડશક [તૃતીય]                               | १५८                                | १४७        |
| फरुसवयणाभियोगो                    | [ધર્મરત્ન પ્ર., ગા. ૪૧]                     | २४३                                | ૧૭૫        |
| बउसेणं पुच्छा गोयमा               | ભગવતીસૂત્ર,<br>શતક ૨૫, ઉદે.૬                | ૩૫                                 | <b>૨</b> ૩ |
| बहुजणविरुद्धसंगो                  | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૧૧નીવૃત્તિ]               | ૨૨૨                                | ૧૬ઁ૨       |
| बाल: पश्यति लिंगं                 | ષોડશક (બીજો)                                | २८४                                | २०४        |
| बालिसजणकीला                       | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૪૧]                       | ૨૪૩                                | ૧૭૫        |
| भत्तं वा पाणं वा                  | આવશ્યક [આવ.નિ. ગા.૧૧૯૯                      | ] ૫૪                               | ૩૯         |
| भवाटवीलंघनतुल्यमेतत्              |                                             | ૨૯૭                                | ર ૧ ૨      |
| भावे हिट्ठ-गिलाणं<br>भिक्खं अडंति | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૪૦૩]<br>પંચવસ્તુક [ગા. ૨૧૮] | ૧૦૪<br>૧૭                          | ૭૫<br>૧૦   |
| भूयांसो भूरिलोकस्य                | [ધર્મરત્ન પ્રક. ૧૪મી ગા.ની વૃત્તિ           | ા] ૨૨૪                             | १६४        |
| भूरिगुणा विरलच्चिय                | [ધર્મરત્ન પ્ર. ૧૯મી ગાથાની વૃત્તિ           | ] ૨૨૮                              | १६५        |
| मग्गाणुसारी सद्धो                 | [ધર્મરત્ન પ્ર.૧૨૬મી ગાથાની વૃત્તિ           | તે] ૨૯૦                            | २०८        |
| मणिर्लुठति पादाग्रे               | સુભાષિત                                     | ર પ                                | ৭ ৩        |
| मिल्लस णं अरहतो                   | સમવાયાંગ સૂત્ર                              | १८७                                | ૧૪૨        |
| महाजनो येन गतः                    | સુભાષિત                                     | 9                                  | ૫          |
| मारेइ विसं भुत्तं                 | હિતોપદેશમાલા;<br>ઉપદેશપદ                    | Ę                                  | Å          |
| मासे मासे य जो बालो               | [ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર.<br>અધ્ય.૯,ગા. ૪૪]       | १४૯<br>३१३                         | 99४<br>२२९ |
| मिच्छत्तं वेयतियं                 | [પ્ર.સારો.ગા. ૭૨૧]                          | ૧૨૭                                | ૯૧         |
| मुत्तूण मिहुवयारं                 | પંચવસ્તુક [ગા.૭૦૪]                          | 33                                 | ૨ ૨        |
| मूलुत्तरगुणविसया                  | પંચનિર્પ્રથી;                               | ૩૫                                 | ર ૩        |
| ૨૭૪                               | ઉ. યશોવિજયજીક્                              | ત ૩૫૦ ગાથા                         | ના સ્તવનનો |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ | આદારગુંથ                                                               | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | મૃષ્ક      |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------|
|                       |                                                                        | ૧૨૭                       | ૯૧         |
| मूले बारस जोयणाइं     | જંબૂઢીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                                                     | १८६                       | ૧૪૨        |
| मेढी आलंबणं खंभं      | _                                                                      | <b>૯૮</b>                 | 90         |
| रिद्धित्थिमय सिमवा    | ઉવવાઈ (ઉપપાતિકદશા);<br>જ્ઞાતાધર્મકથાંગ                                 | ૧૭૫                       | ૧૩૪        |
| लक्खेइ लद्धलक्खो      | ધર્મરત્ત્વ પ્રકરશ [ગા.૨૮]                                              | 538                       | १६८        |
| लद्धद्वा गहियद्वा     | ભગવતી સૂત્ર[૨/૫/૧૦૭]                                                   | ६७                        | ४७         |
| लद्धिल्लयं च बोहिं    | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૨૯૨];<br>આવશ્યક નિર્યુક્તિ,<br>ચતુર્વિંશતિ સ્તવનાધ્યયન | 23                        | ૧૫         |
|                       | [ગા.૧૧૧૩]                                                              |                           |            |
| लब्ध इव प्राप्त इव    | [ધર્મરત્ન પ્રકરણ વૃત્તિ,                                               |                           |            |
|                       | ગાથા ૭ની વૃત્તિ]                                                       | ૨૧૮                       | ૧૬૧        |
| लाभोचिय दाणे          | [પંચસૂત્ર; સૂત્ર૨૩]                                                    |                           |            |
|                       | તથા [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.                                                 |                           |            |
|                       | ૭૦ ની વૃત્તિ]                                                          | ર <b>દ્</b> ષ             | 966        |
| लिंगं जिणपन्नतं       | [આવ.નિ.ગા. ૧૧૪૫]                                                       | २०                        | ૧ ૨        |
| वयसमणधम्म संयम        | <b>Williams</b>                                                        | २८७                       | २०७        |
| वयसावि एगे बुइया      | આચારાંગ સૂત્ર,<br>[અધ્ય.૫, ઉદે.૪ સૂ. ૧૫૮]                              | 118                       | ८२         |
| वसे गुरुकुले निच्चं   | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય.૧૧ [ગા.૧૪]                                  | ૮૨                        | ૫૭         |
| वासाण वीससहस्सा       | દિવાલીકલ્પ                                                             | 332                       | २३८        |
| विक्रम कालाओ          | વગ્ગયૂલિકા,<br>શ્રુતહીલના અધ્યયન                                       | 99                        | ૫૪         |
| विक्खायरए सव्वे सरा   | આચારાંગસૂત્ર,<br>અધ્ય.૫, ઉદે. ૬ [સૂ. ૧૭૧]                              | 323                       | २३०        |
| विगइं विगइभीयो        | [દશાશ્રુત સુધ નિ.ગા. ૮૧]                                               | ૫૪                        | 37         |
| विणओ सव्वगुणाणं       | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૨૫]                                                 | ૨૩૨                       | १६७        |
| विणय बहुमाणसारं       | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા. ૩૫]                                                 | २४०                       | १७१        |
| विनयफलं शुश्रूषा      | પ્રશમરતિ [ગા.૭૨]                                                       | ረህ                        | <b>દ</b> ૧ |
| विहिसारं चिय सेवक     | [ધર્મરત્ન પ્ર.,ગા.૯૧]                                                  | २८२                       | २०२        |
| પં. પદ્મવિજયજીકૃત ધ   | નાલાવબોધ                                                               |                           | ર૭૫        |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ  | આદારગ્રંથ                                                              | સળંગ ગાથા/<br>બા૦ ક્રમાંક | પૃષ્ઠ      |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| वुड्ढो परिणयबुद्धी     | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૨૪]                                                   | <b>૨૩૨</b>                | १६७        |
| वेयावच्चेणं भंते       | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર,<br>અધ્ય.૨૯ [ગા.૪૩]                                  | <b>८</b> ६                | € 5        |
| वेसा इव गिहवासं        | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૫૯]                                                  | ર૫૫                       | <b>૧૮૪</b> |
| वोच्छित्रमंडवं नाम     | નિશીથ                                                                  | .୧ ୬୬                     | १उ६        |
| शब्दसमभिरूढैवंभूताश्व  | ઓઘનિર્યુક્તિ વૃત્તિ                                                    |                           |            |
|                        | [ગા. ૭૫૪ ની વૃત્તિ]                                                    | १६४                       | ૧૨૪        |
| शुद्ध परमात्मगुणध्यानं |                                                                        | ૨૦૫                       | ૧૫૩        |
| सच्चं जंपेइ जणो        | સુભાષિત                                                                | ૨૫                        | ૧૭         |
| सत्थ परिन्ना छकाय      | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૮૩ની વૃત્તિ]                                         | २७८                       | १७७        |
| सद्हणाजाणणाणु          | સમ્મતિ વૃત્તિ                                                          | 300                       | ૨૧૪        |
| सम्मद्माणे पापाणि      | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર<br>અધ્ય.૧૭ [ગા.૬]                                    | ૩૦૫                       | ૨૧૭        |
| सयं गेहं परिचज्ज       | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર                                                      | <b>३</b> १४               | ૨૨૨        |
|                        | [અધ્ય.૧૨ ગા.૧૮]                                                        |                           |            |
| सवणकरणेसु इच्छा        | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૪૬]                                                  | २४६                       | ৭৩৩        |
| सवियार जंपियाइं        | [ધર્મરત્ન પ્ર. ગા.૪૦]                                                  | ૨૪૨                       | १७४        |
| सव्वगुण मूलभूओ         | ધર્મરત્ન પ્રકરજ્ઞ[ગા.૧૨૭]                                              | ८५                        | € ૧        |
| सव्वजिणप्यडिकुट्टं     | ઉપદેશમાલા,[ગાથા.૧૬૧]                                                   | १३३                       | ૯૯         |
| सव्वस्स चेव निंदा      | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૧૧ની વૃત્તિ]                                          | ૨૨૨                       | ૧૬૨        |
| सळ्वावि य पडिसेवा      | જ્ઞાનવિમલસૂરિરચિત<br>ટબામાં નોંધાયેલી                                  | 39                        | ₹.         |
| सळ्ये जीवा न हंतळ्या   | આચારાંગ <b>સૂ</b> ત્ર                                                  | 9 60                      | ૧૨૧        |
| सहइ पसंतो धम्मी        | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૪૦]                                                   | 585                       | १७४        |
| संगमथेरायरिओ           | વંદનાવશ્યક[ગા.૧૧૯૧]                                                    | ४६                        | 33         |
| संता तित्थयरगुणा       | વંદનાવશ્યક[ગા.૧૧૪૬]                                                    | ૨ ૧                       | 43         |
| संथरणंमि असुद्धं       | બૃહત્કલ્પભાષ્ય;[ગા.૧૬૦૮]                                               | 3€                        | 88         |
| _                      |                                                                        | 60                        | ૬૫         |
| संपत्ते भिक्खकालंमि    | દશવૈકા. સૂત્ર,અધ્ય.૫, ઉદ્દે.૧<br>[સૂત્રગાથા ૮૩]; [ધ.૨.પ્ર. ગા.૧૦૬ની વૃ | _                         | 133        |
| संविग्ग पक्खिआणं       | ઉપદેશમાલા, [ગા.૫૧૪]                                                    | રહહ                       | ૨૧૩        |
| सायावेयणिज्जस्स        | પત્રવણાસૂત્ર                                                           | 966                       |            |
| २७€                    | ઉ. યશોવિજયજીકુ                                                         | <sub>તિ</sub> ૩૫૦ ગાથાન   | ા સ્તવનના  |

| અવતરણનો<br>આરંભિક અંશ    |                                                                   | ભાગ ગાજા/<br>આ <del>ક્ર</del> માંક | મૃષ્ઠ      |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------|
| सावज्जणवज्जाणं           | મહાનિશીથ                                                          | €3                                 | ૪૫         |
| साहरिज्जिस्सामिति        | કલ્પસૂત્ર;<br>આચારાંગસૂત્ર,<br>ભાવનાધ્ય૧૫ [સ્કંધ-૨, સૂ.૧૭૬        | ૧૮૫<br>]                           | . १४१      |
| साहु वसणंमि तोसो         | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૧૧ ની વૃત્તિ]                                    | 222                                | ૧૬૨        |
| सिढिलो अणायारकओ          | બૃહત્કલ્યભાષ્ય[ ? ]                                               | <b>૩</b> ૨                         | ૨૧         |
| सीयल लुक्खाणुचियं        | આવશ્યક[આવ.નિ.ગા.૧૨૦૦]                                             | ૫૫                                 | 36         |
| सीहगुरु सुसिस्साणं       | ઉપદેશમાલા, [ગા.૯૩]                                                | १उ७                                | १०६        |
| सुचिरंपि अच्छमाणे        | ઓધનિર્યુક્તિ [ગા.૭૭૨]                                             | ર પ                                | 96         |
| सुत्तत्थ बालवुड्डे       | આવશ્યક[આવ.નિ.ગા.૧૨૦૧]                                             | પક                                 | ४०         |
| सुत्तत्थो खलु पढमो       | ભગવતીસૂત્ર,શતક ૨૫,<br>ઉ.૩; નંદીસૂત્ર<br>[સૂત્ર ૧૨૦ ગા. ૮૭]        | ૧૭૧                                | <b>૧૩૧</b> |
| सुत्ताणुगमे य निज्जुत्ति | અનુયોગદ્વાર [સૂત્ર ૬૦૧]                                           | १७०                                | 930        |
| सुत्ते य इमं भणियं       | ઉપદેશમાલા,[ગા. ૪૦૯]                                               | 906                                | 9८.        |
| सुद्धं सुसाहुधम्मं       | ઉપદેશમાલા,[ગા. પ૧૫]                                               | २७७                                | ૨૧૩        |
| सुद्धं छाइसुजुत्तो       | ધર્મરત્ન પ્રકરણ[ગા.૧૨૮ની વૃત્તિ]                                  | ८५                                 | £ 8        |
| सुविहिय दुविहियं         | વંદનાવશ્યક[ગા.૧૧૩૬]                                               | 9 ८                                | 99         |
| सुयं पडुच्च तओ           | ઠાણાંગસૂત્ર, ઠાણું ૩,<br>ઉદ્દે.૪; ભગવતી સૂત્ર,<br>શતક ૮, ઉદ્દે. ૮ | १६७                                | ૧૨૯        |
| सुहजोगो य अयं जं         | પંચવસ્તુક [ગા.૩૨૩]                                                | 39                                 | ર ૬        |
| सूर्यं मे आउसं नेणं      | આચારાંગસૂત્ર [અ.૧, ઉ.૧, સૂ.૧                                      | ] ८१                               | ૫૬         |
| से बेमि तंजहा            | આચારાંગ સૂત્ર<br>અધ્ય.૫(આવંતી), ઉદ્દે.૫ [સૂ.૧૬૧                   | ૮૩<br>૧]                           | ૫૮-૯       |
| से भयवं जेणं             | મહાનિશીથ સૂત્ર,<br>અધ્ય.પ                                         | ૫૦                                 | 3€         |
| सो हु तवो कायव्वो        | [ધર્મરત્ન પ્ર.ગા.૧૧૬નીવૃત્તિ]                                     | २८८                                | २०७        |
| हयं नाणं कियाहीणं        | આવ.નિ.[ગા.૧૦૧]                                                    | 336                                | २४४        |
|                          | [વિશેષા. ભાષ્ય,ગા. ૧૧૫૯]                                          |                                    |            |
| हीणस्स वि सुद्धपरूवगस्स  | ઉપદેશમાલા,[ગા.૩૪૮]                                                | 30€                                | ૨૧૭        |

#### પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

#### સાર્થ શબ્દકોશ

[આ શબ્દકોશમાં જૈન પારિભાષિક શબ્દોનો તેમજ બાલાવબોધમાં ઉદ્ધૃત અવતરણો અંતર્ગત પ્રાકૃત શબ્દોનો સમાવેશ કર્યો નથી. શબ્દ પછી આવતો આંક સળંગ ગાથાક્રમાંક અને ચોરસ કોંસમાંના આંક જે-તે ઢાળનો અને ઢાળની ગાથાનો ક્રમાંક સૂચવે છે. ફૂદડીવાળા શબ્દો 'મધ્યકાલીન ગુજરાતી શબ્દકોશ' (સં. જયંત કોઠારી)માં નોંધાયેલા નથી.]

અજજા પર [3.૧૦] આર્યા **ંઅત્રાણ**૧૧૮[૬.૧૯] અજ્ઞાન અમિય ૧૯૧[૯.૨૭] અમૃત અરજે ૨૩૬[૧૧.૨૨] મેળવે, ઉપાર્જે **ંઅલિક** ૨૪૭[૧૨.૧૧] ખોટી, જૂઠી **અવધારો** ૧[૧.૧] સાંભળો, જાણો **ંઅવમેં** ૫૩[૩.૧૧**] દુષ્**કાળમાં અવલ ૧૭૧ (૯.૭) ઉત્તમ, મુખ્ય અહિયાસઇ ૨૦૨[૧૦.૯] સહન કરે આણા ૩[૧.૩] આજ્ઞા આથિ ૧૮૨[૯.૧૮] ધન, સંપત્તિ, પૂંજી **આદરીઇ** ૩૨[૨.૮] સ્વીકારીએ **આમમાં** ૨૫[૨.૧] અમારામાં **આમ્નાય ૧**૭૬[૯.૧૨] (શાસ્ત્ર)પરંપરા **ંઆલાવો**૧૭૮[૯.૧૪] પાઠ,પરિચ્છેદ **ગ્રંથાંશ** (सं. आलापकः) **આસં**ગ ૪૫[૩.૩]; ૨૧૦[૧૦.૧૭] આસક્તિ <sup>\*</sup>**આસાયણ** ૧૦૮[૬.૯] આશાતના, વિરાધના ઉચ્છરંગ અહીં ઉત્સર્ગ માર્ગ **ઉજમતાં** ૭૩[૪.૧૬] ઉઘમ કરતાં ઉજમેં ૨૮૮[૧૪.૧૬] ઉદ્યમ કરે, પ્રવૃત્ત થાય ઉપાઇ ૧૧૧[દ.૧૨] ઉપજાવે ઉલવે ૬૦ [૪.3] છુપાવે, ગોપવે

ઉલંસતાં ૮૧[૫.૫] સેવા કરતા **ંઊખણતાં** ૨૦૯[૧૦.૧૬] ઉખાડી લેતાં ઓલવે ૧૬૮[૯.૪] છુપાવે, ગોપવે કરસણ ૨૦૫[૧૦.૧૨] ખેતી **ંકર્ણાઘાટ** ૮૧[૫.૫] કર્ણોપકર્ણ(?) કલ્પે ૧૦૨[ દ. 3] યોગ્ય લાગે **ખલાય** ૧૬૭[૯.૩] અટકે, સ્ખલિત થાય **ખંચે** ૩૧૧[૧૫.૨૦] પાછું ખેંચે, રોકે **ંખાતરમાં ગણવું** ૩૪૫[૧૭.૫] મહત્વ આપવું. ધ્યાનમાં લેવું ખીણ ૪૭[૩.૫] ક્ષીશ ખૂતા ૭૯[૫.૩] ખુંપેલા, ગરકાવ થયેલા **ખેમ ૧૩૫[૭.૧૦]** ક્ષેમ, કલ્યાણ **ખોટિ** ૨૦[૧.૨૦] ખોટ નુકશાન ખોડિ ૬૮[૪.૧૧] ખામી, ક્ષતિ, ઊણપ ગવેષે ૫૧[૩.૧૧], ૮૯[૫.૧૩] શોધ ગહગહસ્યું ૨૨[૧.૨૨] હર્ષ પામીશું <sup>\*</sup>ગહ**લાસી** ૩૧[૨.૭] ઘેલાપણું, ઘેલછા ગંઠિ ૭૯[૫.૩] ગ્રંથિ, ગાંઠ ગાલી ૧૫૩[૮.૧૬] દૂષિત <sup>\*</sup>ગ્**લાન** ૧૧૯[૬.૨૦] માંદા <sup>\*</sup>ચગવાટ ૮૯[૫.૧૩] ચમક, ડાાલમાલ્દ **ંચાપાચીપી** ૪[૧.૪] (કામ કે વાતમાં) ચીકાશ કરવી ૧૪[૧.૧૪] ખુશામતિયા ચાંટી

ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો

२७८

છાંદે ૧૫૬[૮.૧૯] સ્વચ્છંદ વર્તન **છીપે** ૨૯૮[૧૫.૭] છાની રહે, લપાય છેહ ૮[૧.૮] છેડો, અંત, પાર છેલ ૧૬૮[૯.૪] વરશાગી \*જઇઇ ૪[૧.૪] જઈએ ं જઇવિ ૩૧૬[૧૬.૧] જોકે (सं. यद्यपि) **ંજન-મેલન** ૬૪[૪.૭] લોકસમુહનું એકઠા થવં જસ ૨૭[૨.૩] ૪૨[૨.૧૮] જેને, જનો જાણ ૯[૧.૯] જ્ઞાની, જ્ઞાતા [૫.૧૮] ઝાંઝવાના જળ ઝાઝલ જોડી ૬૮[૪.૧૧][૫.૧૮] (પદ્ય)રચના **ઠવી** ૪૮[૩.૬] સ્થાપી ઠાણ ૧૭૪[૯.૧૦] સ્થાન **ંતરી** ૩૪૦[૧૬.૨૫] હોડી **ંતરીઇ** ૪૩[૩.૧] તરાય તસ ૨૪[૧.૨૪] તેને તસ ૨૯[૨.૫] તેનો તંત ૧૭૬[૯.૧૨] ખરેખર, નિશ્ચિતપણે **ંતાકડી** ૨૪૭[૧૨.૧૧] વજન કરવાનો કાંટો

તાઢિ ૨૦૧[૧૦.૮] ટાઢ તાતા ૧૧૧[૬.૧૨] તમ, (અહીં) કુઢ તારૂ ૧૮[૧.૧૮] તરનારો તાવડ ૧૫[૧.૧૫] તડકો તાસ ૨૩૯[૧૨.૩] તેના તૂસે ૨૪[૧.૨૪] તુષ્ટ થાય, પ્રસન્ન થાય ત્રિક ૧૩૬[૭.૧૧] ત્રણનો સમૂહ થવિ૨ ૪૭[૩.૫] ૫૩[૩.૧૧] વૃઢ થિતિ ૧૭૨[૯.૮] સ્થિતિ 'દિષાંદુ ૩૪૭[૧૭.૭] સૂર્ય દુત્તર ૧૪૭[૮.૧૦] મુશ્કેલીથી તરી શકાય એવું (સં. दुस्तर)

પં. પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધ

**દુર્ગછા ૧**૪૯[૮.૧૨] ધૃણા ં**દુર્ભિક્ષકાલ** ૨[૧.૨] દુષ્કાળ દૂસે ૨૨૮[૧૧.૧૪] ખરાબ કરે, દુષિત દ્રહ ૮૩[૫.૭] ધરો **ંદ્રિક** ૧૩૬[૭.૧૧] બેનો સમૂહ **ધીંગામસ્તી ૧.૭ [**૬.૮] બળની લડાઈ ધુરિ ૨૫૫[૧૩.૨] મોખરે, અગ્રિમ સ્થાને **ધ્યાઇ** ૩૭[૨.૧૩] એકાગ્રતાથી જોઈ નાણી ૧૩[૧.૧૩] જ્ઞાની <sup>\*</sup>નાવા ૨૫[૨.૧], ૨૯૨[૧૫.૧], ૩૫૩[૧૭.૧૩] હોડી, નૌકા નિગુરા ૧૬૭(૯.૩) ગુરુ વિનાના નિટોલ ૧૧૫[દ∶૧૬] નઠોર, નિર્લજજ **ંનિદ્ધંધસ** ૧૯[૧.૧૯] નિર્દય, નિર્લજ્જ **ંનિરવદ્ય** ૨૧[૧.૨૧] દોષરહિત કર્મ **નિરીહ** ૬૪[૪.૭] ઇચ્છારહિત નિ:શક ૩૯[૨.૧૫], ૨૬૦[૧૩.૭] નિર્દય, નિઃસંકોચ **ંપચ્છિત્ત** ૧૦૮[૬.૯] પ્રાયશ્ચિત્ત પડિનાલિકા ૩૨૯[૧૬.૧૪] પરનાળ <sup>'</sup>પરવડાં ૨૨૦[૧૧.૬], સુસજ્જ? સુંદર? સક્ષમ? પરિવરિઓ ૧૪[૧.૧૪] વીંટળાયો **ંપલાલ** ૨૯૮[૧૫.૭] પરાળ, પોચું ધાસ પાખે ૧૯૪[૧૦.૧] વિના **પાચ** ૨૫[૨.૧] પજ્ઞા - એક રત્ન પાતરમાં આણવું (રૂઢિ૦) ૭૬[૪.૧૯] ધ્યાનમાં લેવું **પાદ ૨૩૫[૧૧.૨૧]** ચોથો ભાગ પીસી પ[૧.૫] દળી

२७७

પુરા ૭૬ ૪.૧૯ એક સુક્ષ્મ જંતુ-પોરા પોત ૧૩૧[૭.૬] બચ્ચું પ્રવહણ દર[૪.૫] વહાણ પ્રાઇ ૭૯[૫.૩] પ્રાયઃ, ઘણુંખરું **બાધો** ૮૩[૬.૮];૧૦૭[૬.૮] આખો, પુરો (સં.બદ્ધ) ભર ૨૧૪[૧૦.૨૧] સમૂહ, જથ્થો ંભાગા ૪૬[૩.૪];પ૨[૩.૧૦] થાકેલા, આળસ ભેલો ૨૮૬[૧૪.૧૪] ભેળો, ભેગો **ં**ભોઇ પ**ાં**૩.૮] ભોગી ંભૌત ૮૯[૫.૧૩] બોદ્ધ (સાધ્) મજઝત્થ ૨૧૭[૧૧.૩]મધ્યસ્થ **મયા** ૧[૧.૧] કૃપા **માચે** ૩૧૦[૧૫.૯]ગર્વ ધરે, મત્ત બને, ફલાય **માસો** ૩૨૯[૧૬.૧૪] આઠ રતીનું वर्थन (सं. माषक:,मासउ, मासो) માંજિર ૩૪૪[૧૭.૪] મંજરી **મિચ્છત્ત ૧૦૮**[૬.૯] મિથ્યાત્વ મુણો ૩૨૨[૧૬.૭] જાણે મુધા ૩૩૩[૧૬.૧૮] ફોગટ (સં.) મુંચે ૩૧૧[૧૫.૨૦] મુકે મેઢી ૯૮[૫.૨૨] ખળામાં વચોવચ રોપવામાં આવતો સ્થંભ જેમાં બળદ બંધાય છે **ંમેલાસિ** ૪૯[૩.૭] મલિનતા ંમોડા ૯[૧.૯] માથું મુંડાવેલા રતિ ૨૬[૨.૨] સુખ, આનંદ, શાતા રાતા ૭૪[૪.૧૭] ૨ક્ત, રચ્યાપચ્યા **ંલાંઢીઆ** ૨૪૧[૧૨.૫] લાંઠ, ધૂર્ત

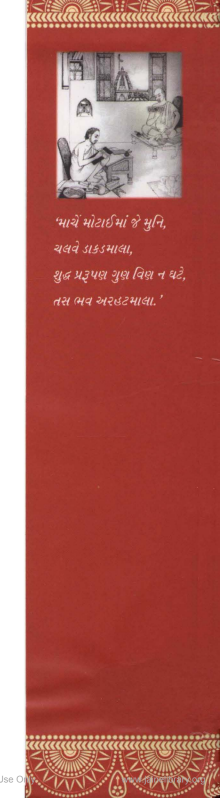
**ંવરવું** ૪૨[૨.૧૮] આદરવું वंथे उ१९[१५.२०] ४गे વિગય[ઇ]૪૫[૩.૩],૫૪[૩.૧૨], પપ[૩.૧૩] વિકારજનક (ધી, દૂધ, દહીં આદિ) ખાદ્ય પદાર્થ વિચાલેં ૨૩[૧.૨૩] વચમાં શાલિ ૧૩૫[૭.૧૦] સાગનું વૃક્ષ શિખ્યા ૧૧૪ (દ.૧૫), ૧૧૫ (દ.૧૬) શિખામણ **સશુક** ૨**૬૦[૧**૩.૭] સંકોચ સહિત, પાપથી ડરતો **ંસહીક**ડો ૧૯૦[૯.૨૬] સેંકડો સહીનાણી ૧૩[૧.૧૩] ઓળખ, निशानी (सं. साभिज्ञान) સંચે ૩૧૧[૧૫.૨૦] ભેગા-એકઠા કરે **સંહરતાં** ૧૮૫[૯.૨૧] લવાતાં સંહર્યા ૧૮૫[૯.૨૧] લવાયા સારુ/સારૂ૨૭૫[૧૪.૩], ૩૩૩ [૧૬.૧૮], અનુસાર, પ્રમાશે, મુજબ (ઉ.ત. શક્તિસારુ) સારે ૧૧૩[૬.૧૪] -ને અનુસાર સાવદા ૨૧[૧.૨૧] દોષયુક્ત - નિંદાકન **સીદાતા ૧૧૭[**૬.૧૮] પીડાતા સુભિક્ષ ૧૦૩[૬.૪] સુકાળ **ંસુચા** ૧૭૩[૯.૯] સુચન, નિર્દેશ **ંસેઢી** ૩૯[૨.૧૫] શ્રેણી હરિ ૧૩૪[૭.૯] શ્રી કૃષ્ણ **ંહસ્યે ૭[૧.૭]** હશે **હીલેં** ૧૧૬[૬.૧૭] અનાદર કરે, તિરસ્કાર કરે, નિંદા કરે હેરે ૫૮[૪.૧] જુએ (A) (A) (A)

ઉ. યશોવિજયજીકત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનનો બાલા૦

લીલાઇ ૨૯૨[૧૫.૧] સરળતાથી,

લુંચે ૩૧૧[૧૫.૨૦] (કેશ)લોચ કરે

સહજતાથી



6. यशोविषयभुद्दत ३५० गायाना स्तवननो पं. पद्मविषयभुद्दत जालावजोध



આ સૌ પ્રયુક્તસૂરિ મહારાજ

ની યુનવાન પ્રમારક સંગા - અપદાવાદ

KIRIT GRAPHICS 079 - 25352602