

: પ્રકાશક : શ્રી ૧૦૮ જેન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ પાલીતાણા-અમદાવાદ-સંભઈના

TT Population and the

निविधानगरीयुद्धाः इया विश्व अवयनिति त्वा त्व लिखा एवयु या इयुग

साधिताङ्गार्थयतिवितिधिस्यमद्यानतालवः॥२०७इमार्थ्याः वर्भपावन्छि सानवाः कार्गताः सानअरूपि आण्धिः कुगार्थ्यति नाध्यमे॥२७ वर्द्धाः सुकाशि वेदामान छये॥०५विधययामङ्गीमारमेडणत्वडणयद्वधिनिवचीयमालः

साइसाधिप्रान्सन्। यानात्मवविद्यसंग्रं तस्वव्यानाः ग्रंभ्याः द्रे द्र संत्रम्ब्युय्यक्षेत्रपुरः संत्रम्ब्युय्यक्षेत्रपुरः इतिनिर्मायनगणित्स्

यद्वमात्राद्यसां समिकसियमात्र प्रयोगस्प्रदेशिय

भूमसावमध्यन्। धटमाना राजस्ता राजम्बासा आसः राष्ट्रियनार्ग्यम् बाधस्रधनार्ग्यन्म

मित्रवयैवार्षेयमधिवा। इस्त्रमिङान्यः इप्रधानस्तिष्यिः छत्नमाला। भागायः ताङस्त्रमालाङ्घी। व्यववीवामालयो। जाञावावाया सतना सुवञ्जवालय छप्रधान यावा। ष्रदास्या मारणोतन व्यक्तियमाधानस्त्रव्यक्तना व्यक्तिवा स्त्रम् तन छा जा विवमः । यं नावत्र उद्यक्तिया स्त्राधानिष्या धनि। धन्नमा पिषि छर

ज़ॶढ़ॎॿॸऀ॥७४३६७॥ऌॎॺॖॗॖॗॣज़ऻऀऀसक़ॊॏक़ॏज़ॎॺॣॻ॔ऀऀॸऀॿय़ॏ॥ढ़ॿऻख़ॿऻऀक़ऀॵढ़क़ दाॷढ़ ॼॖऺख़ॖॿॏ॥ॻॻऺॺॎॺग़ॡॺख़ॺॎॿॴॏॸ॓ज़ॖक़ऻॺॎॵ॥क़ऻॡॎॾक़ऻॼॖढ़ॎय़ ॴॹख़ॼग़ऻॻॻग़ख़ॺ॓॥ॾॻऀॺक़ऻज़ॎख़ॖॖॖॖॡऻॼऻॻॎक़ऻॡॎॾऻॼॷॶक़ॿॡग़ऻख़ढ़

पिसाम्रायेसिन्दर्भस्मात्वयात्वर्ध्वस्वास्तिषभ् ज्ञानान्विष्ठर्ध्वा दिप्तर्थज्ञात्रम्नात्रम् गापिविज्ञास्त्रमाच्योविष्ठात्रम्वर्थस्वय्य

> ॗर्यतीसामगढिसिसदिवचर्वमीझर्मनपियचर्यमेविनवियत॥हङ्क स्रोदमेषु॥चलाचासवम् तृहेनुष्ठास्त्रानां योषायापुर्वाधाहङ्कतयप्रसंगरम् खेरानाषिवद्धद्विभेदद्वस्तिर्गयाज्ञात्रार्ग्वस्त्रार्ग्वनम् व्ययानाताः

> । संगयनका सिविधिक्र मा जारता १३ वर्गमा वि

नर्वसांसिकमाङ्ग्यावात्वकडानमाङासिक्समायसिम्मामित्राप्रपत्नहेना इडिविचन्स्मासेस्माराष्ठियमनसीकस्मगापसमालिनोणि जनसी॥ वडविचर्धपदिष्टिमाङ्क्वासात्रीनज्ञासंयववार्कसमेखसाग्राभ्यस्त यकखागानिषियायमनमसमाधनविज्ञसाधार्म्रस्य भावदन्त्रेवदा विक्तमे दलाउडायणित्रियाद्यस्त क्रस्यास्त्राप्त्राकिसाग्रेयत्व अस्म

र्थयायायाक्रमाः विषयणयाक्रमाः विषयणतिस्वाय भाष्ठ्र

क सन्य (इल्लाय) य रावशामन्द्र (उक्ल 3 3

199

EE

CE

**ब्राष्ट्रवुरेशा**णाः

क़ज़ड़ऄ॔॥®णवाधमानवनानाव्यमाञ्च इस्टक्तमीगर्नागरझर इरोवावय को स के॥®®सम्प्रात्तविक्तमालकारवनाभवसानर इस्टिक्तमा स्ट्रानाम छानावा दक्ष सुद्ध गं॥॥ध्यवस्वी योग के इस्ट इयावनिषड धी। 'प्रक्रिमा सेतिनी स झास बागा नेविरज़ा। ध्यावसहमभा सम्बाजनावा छस्व संच द्वारा स्ट्रामा क्याना का स्वाता नेविरज़ा। ध्यावसहमभा सम्बाजनावा छस्व संच द्वारा स्ट्रामा क्याना का स्ट्रामा

ववना युवाद्य साववणा काशि साही साही दिर समासा लिना गाइव बास रण करा रा

मानिवाणिमावयमध्य प्रवासिक वृष्ट्र यह स्वन्नाग्रेण स्वायास्य देवितास्य वृष्ट्र यह घटाखररिता मधासे छवाधान

२केत्वापाः अस्तित्मर्थेणऱ्यासः क्रमाव ॥३०१येवनिःकन्द्रतान्त्रः सत्र द्वारान्त्रः विसञ्चार्थिस् सम्वर्धादियः (निस्रश्वन असंदिधिाः क्रम्नकेत्ताः २२

> ताजामिताक्षत्रासालिमाजासिंध तिम्बेस्रीमेष्ठरप्रयोग्धर्मासार्ह्स पिवेकलिक्षिंक सन्यास्त्रमा नेपातनस्य प्रयोगार्धां मेथाप्र स स्पानास्त्रायिकाराद्यापा बार्ड्ड्ड

यञ्चारवेषकश्रेमः छ्व्याद्वड त्रकाला सम्बद्धाः इष्टराक्ताव्या खज्जाछाताः सिद्धायाः इष्ट्र कर्ष्ट्रजी तद्यतिः । । । स्य मयानिमया घातारा ०

कियमे इस्माप्तिम सावनश्चन थ गाम् अख्ये साम्प्रदेव सत्ता वा घुला एव अख्ये सार्म् बायु क्ता दि क्रांग्रि में काल्यम छन्ना छपि छाला में तोक या चुर्रे वा इड के मांय स्ववनी यथ म

विविधा

ताणीय शटेवाक

TAT STAL

T.S

लियिदधावा इति। सम्रज्ञ डोटियाधाद वसाजा द्यसां ॥ नारिवन द्यमिक मिवछो म प्रनालिखदानिर छ दे। यब

प्रसारती नहिस्ताउद्धाः द्वादुस्ताधितात्वन श्रद् प्रसालन उव्हालासयात्तात्वात्व विद्याः इस लिक्तातित्तालयिय तस्त्र व्यवस्त्र ( यवद्व संस्थातिवित्तालय क्रियेवद्व स्वित्ति

क्रगाञ्चनाष्ट्रन्नायसाविराह्य निरिवद्यानन्ययोपाकाङ्ग्रीमन् माधानास्त्रान्ययासिवनिनायन् सानवादकाग्राह्यास्त्र माणह वेरामातस्वर्णाणप्रविधय्यप्राय

**C** 

इयेशीमासणसम् कार्वमधु॥खेलाचाल छगन्॥बच्दद्विम ।सालयिचस्तराझि

दारुष छेवगे॥ध्यविषमावर सामञ्चष्ठीमधिगतव्यमे॥द पिमाचार्छीवानामः निमा दिशहरकातचानज्ञमार्था

भावयेवार्षयमधिया।।ष्ट्रफ नाजन्छनानाष्ट्रपाद्रपत्वावाव दावा।एण्डान्द्रा नारण्डातनन्छ तिमन्द्राज्ञा जिन्द्रमः स्विनावज्ञः

जरात्र जराष्ट्र यहणाला

गर्वमाभिकमाङ्ग्यात्रं इन्छविविद्यमाभिमाल व अभिषयप्रिक्तिमाड ग्वकद्यागभिडियायम् चिक्रमेडले। कुडयाष्ट्र

फलडवें॥ध्यं वाश्रमास्यसान केषण्णभग्मासर्वे कितालकाव चुक्तणाव्यवाद्ववाद्रीलके उर नेषिट्रसाई खेल्स्डम्यासः

A THE

भोगाण्याच्या जानवानुवायज्ञल चर्यनाय प्रदिताच्यमाकाद्या व શ્રી નેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરિ ગ્રંથશ્રેષ્ક્રી નં. ૧૯

જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્દ ઇતિહાસ : ભાગ - ૩

# આગમિક વ્યાખ્યાઓ

## પ્રેરણા

સ્વ. ૫. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મહારાજ સ્વ. ૫. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયઅશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ

# શ્રુતોપાસના

પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયસોમચંદ્રસૂરિજી મહારાજ

#### સહયોગ

પાર્શ્વનાથ શ્વે. મૂ. સંઘ, ઘાટકોપર, મુંબઈ પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહાર ચાલ જૈન સંઘ, મુંબઈ

#### પ્રકાશક

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ (શ્રી સમવસરણ મહામંદિર) પાલીતાણા-અમદાવાદ-મુંબઇ

1

ş1

텱

# સહયોગ દાતા

# પાર્શ્વનાથ શ્વે. મૂ. સંઘ, ઘાટકોપર, મુંબઈ પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહાર ચાલ જૈન સંઘ, મુંબઈ

# જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્દ ઇતિહાસ : ભાગ-૩

# આગમિક વ્યાખ્યાઓ

<sup>લેખક</sup> ડૉ. મોહનલાલ મેહતા

> અનુવાદક ડૉ. ૨મણીક શાહ

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ પાલીતાજ્ઞા-અમદાવાદ-મુંબઈ

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

જૈન સાહિત્ય કા બૃહદ્દ ઇતિહાસ ભાગ -૩ ઃ 'આગમિક વ્યાખ્યાયે'નો ગુજરાતી અનુવાદ ગુજરાતી આવૃત્તિના સંપાદકો ડૉ. નગીન શાહ ડૉ. રમશીક શાહ

પ્રકાશક : શ્રી અનિલભાઈ ગાંધી, મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી, શ્રી૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ, ૧૧૦, મહાકાન્ત, વી.એસ.હોસ્પીટલ પાસે, અમદાવાદ-૬.

પ્રકાશન વર્ષ : ગુજરાતી આવૃત્તિ : પ્રથમ સંસ્કરજ્ઞ ઈ.સ.૨૦૦૭

મૂલ્ય : રૂા. ૪૦૦/-

લેસર ટાઈપ સેટિંગ : મયંક શાહ, ઈમ્પ્રેશન્સ ૨૧૫, ગોલ્ડ સૌક કોમ્પ્લેક્ષ, સેફાયર બિલ્ડીંગની પાછળ, સી. જી. રોડ, નવરંગપુરા, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૯.

**મુદ્રક :** કે. ભીખાલાલ ભાવસાર મા<mark>ણિભદ્ર પ્રિન્ટર્સ</mark> ૧૨, શાયોના એસ્ટેટ, દૂધશ્વર રોડ, શાહીબાગ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૪.

# જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્ ઇતિહાસ



વાત્સલ્યવારિધિ પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી વિજય વિજ્ઞાનસૂરીશ્વરજી મ. સા.



શાસનસમ્રાટ્ પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી વિજય નેમિસૂરીશ્વરજી મ. સા.

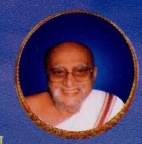


પ્રાકૃતવિશારદ્ પરમપૂજ્ય આચાય શ્રી વિજય કસ્તૂરસૂરીશ્વરજી મ.સ



પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મહારાજ

र्श्वभना थडी थेन धर्म अने संध ઉश्श्वण छे એवा थेन नलोमंडणना तेश्स्वी तारलाओ...



પ.પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયઅશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહ



Jain Education International

For Private & Personal Use Only श्री १०८ क्षेन तीर्थहर्शन सर्वन २२ www.jainelibrary.org

# भू ता शि ध

कैन साहित्यना अगगिस औध माँ झिन में अत तहाँ विजरायेस जैवा जागवा सांलण वा मण्ड छ. आभ्य सालग उट वर्ध पहेंसा में 2 साम सामा र विद्यानाओं ते मोझ्ति में ने नेंध रूप येम माणा माँ जुंधा सोम समम <sup>4</sup> केन साहित्यमा जहह छाति हास " नाम था 9 था 9 मां हिंद्य त्यापा मां प्रमारित म्याह त.

अपराती पायमें पासे पाय स्था भा जात आए मरी पर्खेय तैवा शुला राथ में भा १०८ के ताथ दिर्शन लवन दस्रे दिहा साते लागों जु अपराती प्री प्रान्तातलण्ध रमत तथा प्रान्समिए माल पासे मरायी "केन साहित्य ने प्रटर् इतिहास" लान् था प्रमारित मरया नप्रयि म्यो

अमे तिमना आ अयामन थंतर थे आवनारी थे (तर्ध वन हैयेव शुलारिश्व आवम जामवार्य छाय ने तमरा आ प्रयास ने गुजराती सामरो, चिह्नासुओ, वायम जि.10151 थ वर्षाव शे. कैन कहित्यन थने दिश्व योनी आग्रमरी प्रिय आमरनी उपासना आरा अवश्य अनमर प्रेयव ही तिदी शुली

# મુખપૃષ્ઠ પરના ચિત્રનો પરિચય

મુખપૃષ્ઠ પર વજસ્વામીજીના જીવન પ્રસંગોના આલેખનનું ચિત્ર છે. વીર નિર્વાણ સંવત ૪૯૬માં જન્મેલા અને જન્મતાવેંત જેમને જાતિ સ્મરણજ્ઞાન થયેલુ આથી જન્મતાવેંત સંયમ ધારણ કરનાર એવા વજસ્વામીનું નામ જૈન શાસનમાં સુવર્ણ અક્ષરે અંકિત થયેલું છે. તેઓ અંતિમ દસ પૂર્વધારી અને અંતિમ ચતુર્થસંહનનધારી હતા. એમના સ્વર્ગગમન પછી વજ્જી(વજીી)શાખાની સ્થાપના થયેલી. વીર નિર્વાણ સંવત પ૮૪માં તેમનું નિર્વાણ થયેલું.

# પ્રસ્તુત ચિત્રમાં

(૧) તેમના માતા-પિતા દ્વારા મુનિને બાળક વજના વ્હોરાવવાનો પ્રસંગ છે.

(૨) પુત્ર મોટો થતાં માતાની મમતા તેને સંસારમાં પાછો લાવવા માટે જાગી આથી રાજ દરબારમાં પુત્ર માટેની માંગગ્રી કરી આ પ્રસંગનું આલેખન છે.

(૩) ભગવંત વજસ્વામી સરસ્વતીનું વરદાન પ્રાપ્ત કરે છે તેનું ચિત્ર છે.

(૪) સાધુઓને આકાશગમન દ્વારા પરદેશ લઈ જઈ દુષ્કાળ પાર કરાવવાનું ચિત્ર છે.

# આગમોનું અનુસંધાન

જૈન સાહિત્યના બૃહદ્દ ઈતિહાસ ભાગ - ૧ અને ૨ માં આપશે આગમોનો પરિચય જોયો. પ્રસ્તુત ત્રીજા ભાગમાં આ બધા આગમગ્રંથો પરના વ્યાખ્યા સાહિત્યનો અર્થાત્ ટીકાસાહિત્યનો સાંગોપાંગ પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

દેશ અને કાળના પરિબળે મૂળ આગમગ્રંથોના અર્થની સમજૂતી દુર્લભ બનવા લાગી આથી ધર્મનાયક આચાર્યોએ આ મૂળગ્રંથોની સમજૂતી ૨ે તે તે ગ્રંથોની ટીકાઓ કે વ્યાખ્યાઓની રચના કરી. આગમિક વ્યાખ્યાઓ પાંચ વર્ગમાં વિભાજિત કરાય છે : ૧. નિર્યુક્તિઓ, ૨. ભાષ્યો, ૩. ચૂર્ણિઓ, ૪. સંસ્કૃત ટીકાઓ અને ૫. પ્રાદેશિક લોકભાષાઓમાં વિરચિત વ્યાખ્યાઓ કે બાલાવબોધો.

આ ભાગમાં નિર્યુક્તિઓ અને પ્રસિદ્ધ નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુ સ્વામી, વિવિધ ભાષ્યો અને ભાષ્યકારો, નંદી વગેરેની ચૂર્ક્ષિઓ અને વિશિષ્ટ ચૂર્સિકાર જિનદાસગણિ તથા અગત્સ્યસિંહગણિ, અનેકવિધ સંસ્કૃત ટીકાઓ અને મુખ્ય ટીકાકારો જેવા કે હજિભદ્રસૂરિ, શીલાંકસૂરિ, શાંતિસૂરિ, અભયદેવસૂરિ, મલયગિરિ વગેરેનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે તથા વિવિધ પ્રાંતીય ભાષાઓ જેવી કે ગુજરાતી, રાજસ્થાની, હિંદી વગેરેમાં બાલાવબોધ નામે ઓળખાતી ટીકાઓનો પરિચય કરાવવામાં આવ્યો છે.

પરમ પૂજ્ય મોટા મહારાજશ્રી (૫.પૂ.આચાર્ય શ્રી વિજય ચંદ્રોદય-સૂરીશ્વરજી મ. સા.) તથા પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી (૫. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.) ની પાવન પ્રેરણાથી જૈન સાહિત્યના ઈતિહાસના સાત ભાગ ઉપરાંત પ્રમાણમીમાંસા અને જૈન ધર્મ-દર્શન મળી નવ ગ્રંથોનું ગુજરાતી ભાષાંતર કરવાનું નક્કી થયેલું તે પ્રમાણે શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીઓને પ્રેરણા કરી – મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી શ્રી અનિલભાઈ ગાંધીએ પ્રો. શ્રી રમણીકભાઈ શાહ તથા પ્રો. શ્રી નગીનભાઈ શાહ પાસે ગુજરાતી કરાવ્યું. જુદાજુદા શ્રી સંધોએ પૂજ્યશ્રીની વાતને સ્વીકારી સંપૂર્ણ સહયોગ આપ્યો. તેની ફળશ્રુતિરૂપે આ સાતે ભાગ ગુજરાતીમાં પ્રકાશિત થઈ રહ્યા છે.

બંને પૂજ્યશ્રીઓની હયાતી દરમ્યાન ભાગ ૧, ૨, ૪, ૬ તથા

પ્રમાણમીમાંસા અને જૈન ધર્મ-દર્શન પ્રકાશિત થઈ ચૂક્યા હતા. આ દરમ્યાન બંને પૂ. ગુરુભગવંતો કાળધર્મ પામ્યા. બંને ગુરુભગવંતો આજ આપલી સામે સદેહે બિરાજમાન નથી પરંતુ તેમની પ્રેમાળ પ્રેરણા ભરી સ્મૃતિ આપલી પાસે છે અને તેના સહારે તેમણે સોંપેલું કાર્ય આપલે પૂર્ટ કરીશું.

એ જ

વિ.સં.૨૦૬૩, જેઠ સુ.૧, અમદાવાદ.

પ.પૂ.આ. શ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મ. ના ગુરુબંધુ પૂ.ગુરુદેવ(પ.પૂ.આ.શ્રી વિજય અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.)ના ચરક્ષકિંકર સોમચંદ્ર વિ.

# પ્રકાશકીય

# (ગુજરાતી આવૃત્તિ)

શાત્તન સમ્રાટ્ શ્રીનેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના પટ્ટધર પ.પૂ આચાર્ય ભગવંતશ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મ.સા., પ.પૂ. આચાર્યશ્રી વિજય અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના ઉપદેશથી સ્થપાયેલી પ્રસિદ્ધ જૈન સંસ્થા શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ દ્વારા જૈન ધર્મ, સંસ્કૃતિ અને સાહિત્યના સંરક્ષણ અને સંવર્ધનની અનેકવિધ પ્રવૃત્તિઓ ચાલી રહી છે. સંસ્થાએ આ પહેલાં ગ્લોરી ઓફ જૈનીઝમ, ૧૦૮ તીર્થદર્શનાવલિ, એસેન્સ ઓફ જૈનીઝમ જેવા વિવિધ મહત્ત્વપૂર્શ પ્રંથોનું પ્રકાશન કરેલ છે. સંસ્થાએ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, હિન્દી, ગુજરાતી અને અંગ્રેજી જેવી મહત્ત્વની ભાષાઓમાં અનેક પ્રકારના જૈન સાહિત્યના જે ગ્રંથો પ્રકાશિત કરેલ છે તેની સૂચિ આ ગ્રંથના અંતે આપેલ છે. તે જોતાં જ સંસ્થાની પ્રકાશન પ્રવૃત્તિનું મહત્ત્વ જ્ણાઈ આવશે.

ભગવાન મહાવીરની ૨૬મી જન્મ-શતાબ્દી પ્રસંગે પૂજ્ય આચાર્ય ભગવંતોએ જૈન ધર્મના વિશ્વકોશ જેવા કોઈ અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ સાહિત્યના પ્રકાશનની અભિલાષા વ્યક્ત કરી. તે સમયે જૈન વિશ્વકોશના પ્રકાશન અંગે ભારતમાં અને ભારત બહાર કેટલીક યોજનાઓ બની, અમે તેમાં સહકાર આપવા નિર્ણય કર્યો. પરંતુ વાત આગળ વધી નહીં. જૈન વિશ્વકોશની આવી જ એક મિટીંગ વખતે જાણીતા જૈન વિદ્વાન ડૉ. નગીનભાઈ શાહે સૂચન કર્યુ કે જૈન વિશ્વકોશ હાલ કરી શકાય કે નહીં પરંતુ એક મોટું કાર્ય— જૈન સાહિત્યના બૃહદ્ ઇતિહાસનું— કરવા જેવું છે. શ્રી પાર્શ્વનાથ જૈન શોધ સંસ્થાન, વારાજ્ઞસી દ્વારા ઇ.સ. ૧૯૬૬ થી ૧૯૮૧ દરમ્યાન હિન્દી ભાષામાં ૭ ભાગમાં લખાયેલ "જૈન સાહિત્ય કા બૃહદ્ ઇતિહાસ" ના ગુજરાતી અનુવાદનું પ્રકાશન કરવાની તેમજ્ઞે સૂચના કરી. મિટીંગમાં હાજર રહેલા શ્રી પાર્શ્વનાથ જૈન શોધ સંસ્થાનના પૂર્વનિયામક ડૉ. સાગરમલજી જૈને તરત જ આ કાર્ય કરવાની અનુમતિ આપી.

પૂજ્ય આચાર્ય ભગવંતો સાથે આ અંગે વાત કરતાં તેઓએ અત્યંત પ્રસન્નતાપૂર્વક

www.jainelibrary.org

આ કાર્ય તત્કાળ હાથ ધરવા સૂચના કરી. સંસ્થાએ અનુવાદની યોજના બનાવી, ગુજરાતી આવૃત્તિના સંપાદન-અનુવાદનનું કાર્ય દર્શનશાસ્ત્રના પ્રકાંડ વિદ્વાન અને લા.દ.ભારતીય વિદ્યામંદિરના પૂર્વનિયામક ડૉ. નગીનભાઈ શાહ તથા પ્રાકૃત ભાષા-સાહિત્યના જાણીતા વિદ્વાન અને ગુજરાત યુનિવર્સિટીના પ્રાકૃત-પાલિ વિભાગના પૂર્વ-અધ્યક્ષ ડૉ. રમણીકભાઈ શાહને સોંપ્ય.

આ રીતે પુજ્ય આચાર્ય ભગવંતોના આશીર્વાદથી જૈન સાહિત્યના બૃહદ્દ ઇતિહાસના ૭ ભાગોના અનુવાદનું કાર્ય ચાલુ થયું. ભાગ ૧, ૨, ૪ અને ૬ના ગુજરાતી અનવાદ-ગ્રંથો ઉપરાંત પ્રમાણમીમાંસા તથા જૈન ધર્મ-દર્શન પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂક્યા છે. આ સાથે ભાગ-૩ "આગમિક વ્યાખ્યાઓ" પ્રકાશિત થઈ રહ્યો છે. બાકીના ભાગો પણ ટુંક સમયમાં જ પ્રકાશિત થશે. વળી આ બધા ભાગોનો અંગ્રેજી અનુવાદ પણ પ્રકાશિત કરવાની અમારી ભાવના છે.

અમને અત્યંત ખેદ છે કે આ પ્રકાશન કાર્ય પૂર્શ થાય તે દરમ્યાન ૫.પૂ. આચાર્યશ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મ.સા. તથા ૫.પૂ. આચાર્યશ્રી વિજય અશોકચંદ્રસુરીશ્વરજી મ સા કાળધર્મ પામ્યા બંને આચાર્ય ભગવંતો આજ આપણી સામે સદેહે બિરાજમાન નથી પરંતુ તેમની પ્રેમાળ પ્રેરણા ભરી સ્મૃતિ આપણી પાસે છે અને તેના સહારે ૫.૫. આચાર્યશ્રી વિજય સોમચંદ્રસૂરીશ્વર મ.સા.ની રાહબરી તળે તેમણે સોંધેલુ કાર્ય આપણે પરંકરીશં.

પ્રસ્તુત ભાગ-૩ના અનુવાદ માટે અમે હૉ. રમણીકભાઈ શાહનો આભાર માનીએ <u>દ</u>્યીએ -

શ્રી પાર્શ્વનાથ શોધ સંસ્થાન, વારાણસી તથા તેના પૂર્વનિયામક ડૉ. સાગરમલજી જૈનનો અનુવાદનું પ્રકાશન કરવાની પરવાનગી આપવા માટે આભાર માનીએ છીએ.

ભાગ-૩ના પ્રકાશનમાં આર્થિક સહયોગ આપવા બદલ પાર્શ્વનાથ શ્વે. મૃ. સંઘ. ઘાટકોપર, મુંબઈ તથા પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહાર ચાલ જૈન સંઘ, મુંબઈનો આભાર માનીએ દ9ીએ

ઉત્તમ છાપકામ માટે લેસર ઇમ્પ્રેશન્સવાળા શ્રી મયંક શાહ તથા માણિભદ્ર પ્રિન્ટર્સવાળા શ્રી કનુભાઈ ભાવસાર અને સંદર સચિત્ર ટાઈટલ ડિઝાઈન માટે કીંગ ઇમેજ પ્રા. લી. ના ડાયરેક્ટર શ્રી જીવણભાઈ વડોદરિયાનો આભાર માનીએ છીએ.

| તા. ૧-૬-૨૦૦૭ | –અનિલભાઈ ગાંધી, મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી,  |
|--------------|------------------------------------|
| અમદાવાદ      | શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ |

# સંપાદકીય

# (ગુજરાતી આવૃત્તિ)

ભગવાન મહાવીરનો ૨૬મી જન્મ શતાબ્દીના ઉપલક્ષમાં શાસન સમ્રાટ્ શ્રીનેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના પટ્ટધર ૫.પૂ આચાર્ય ભગવંત શ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મ.સા., ૫.પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના ઉપદેશથી સ્થપાયેલી પ્રસિદ્ધ જૈન સંસ્થા શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ દ્વારા જૈન સાહિત્ય વિષયક કોઈ વિશિષ્ટ પ્રકાશન કાર્ય હાથ ધરવાની ઇચ્છા સંસ્થાના મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી શ્રી અનિલભાઈ ગાંધીએ વ્યક્ત કરી ત્યારે અમે તેમને શ્રી પાર્શ્વનાથ જૈન શોધ સંસ્થાન, વારાણસી દ્વારા ઇ.સ. ૧૯૬૬ થી ૧૯૮૧ દરમ્યાન હિન્દી ભાષામાં ૭ ભાગમાં લખાયેલ "જૈન સાહિત્ય કા બૃહદ્દ્ ઇતિહાસ" ના ગુજરાતી અનુવાદનું પ્રકાશન કરવાની સૂચના કરી. તેમણે પૂજ્ય આચાર્યશ્રી સાથે મંત્રણા કરી અનુવાદની યોજના બનાવી, ગુજરાતી આવૃત્તિના સંપાદન-અનુવાદનનું કાર્ય અમને સોંપ્યુ.

પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ ગ્રંથમાલા (ક્રમાંક ૬, ૭, ૧૧, ૧૨, ૧૪, ૨૦, ૨૪)માં સાત ભાગમાં પ્રકાશિત થયેલ "જૈન સાહિત્ય કા બૃહદ્દ ઇતિહાસ"ના માનદ્ સંપાદકો પં. દલસુખભાઈ માલવાણિયા અને ડૉ. મોહન લાલ મેહતા હતા. તેની બીજી આવૃત્તિ ઇ. સ. ૧૯૮૯ થી ૧૯૯૮ દરમ્યાન પ્રકાશિત થઈ હતી. તેના સંપાદક ડૉ. સાગરમલ જૈન હતા. ઉપરોક્ત ૭ ભાગોનો સંક્ષિપ્ત પરીચય અમે પ્રથમ ભાગમાં આપ્યો છે.

ભાગ-૧,૨,૪ અને ૬નો ગુજરાતી અનુવાદ પ્રકાશિત થઈ ચૂક્યો છે. આ ઉપરાંત આ જ શ્રેણીમાં પ્રમાણમીમાંસા તથા જૈન ધર્મ-દર્શન પણ પ્રકાશિત થઈ ચૂક્યા છે. પ્રસ્તુત ભાગ ૩ ''આગમિક વ્યાખ્યાઓ''નો અનુવાદ ડૉ. રમણીક શાહે કરેલ છે. આ ભાગના મૂળ લેખક ડૉ. મોહનલાલ મેહતા હતા. આ મહાનુભાવનું ઋણ સ્વીકારી તેમના પ્રત્યે સાદર કૃતજ્ઞતા જ્ઞાપિત કરીએ છીએ.

આધુનિક ભારતીય સાહિત્યમાં સન્માનપૂર્ણ સ્થાન પ્રાપ્ત કરનાર પ્રસ્તુત ગ્રંથરાજનો ગુજરાતી અનુવાદ ગુજરાતના વિશાળ જૈન અને જૈનેતર સમાજને જૈન સાહિત્યનો સર્વાંગપૂર્શ પરિચય આપવા સમર્થ છે.

આવા મહત્ત્વપૂર્ણ અને બૃહત્કાય ગ્રંથનું પ્રકાશન હાથ ધરવા માટે પ્રેરક આચાર્ય ભગવંત શ્રી વિજયચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મ.સા. તથા ૫.પૂ. આચાર્યશ્રી વિજય-અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.નો જૈન સમાજ સદાકાળ ઋણી રહેશે. બંને આચાર્ય ભગવંતો કાળધર્મ પામતાં ટૂંકા સમય માટે પ્રકાશન કાર્ય વિલંબમાં પડ્યુ હતુ પરંતુ ૫.પૂ. આચાર્યશ્રી વિજય સોમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ની પાવક પ્રેરણા અને નિશ્રામાં બાકી રહેલ ગ્રંથોનું પ્રકાશન શીધ્ર કરી શકાશે. ૫.પૂ.આચાર્યશ્રી વિજય સોમચંદ્રસૂરીશ્વરજીના અમે આ બદલ ઋણી છીએ.

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીગણનો અને પ્રકાશન કાર્ય અંગેની સઘળી વ્યવસ્થા કાળજીપૂર્વક ગોઠવી આપનાર મેનેજીંગ ટ્રસ્ટીશ્રી અનિલભાઈ ગાંધીનો અમે હ્રદયપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.

અમદાવાદ તા. ૧-**∈**-૨૦૦૭ નગીન ધાહ રમણીક શાહ (ગુજરાતી આવૃત્તિના માનદ સંપાદકો)

| નિર્યુ | ક્તિર | ખો |
|--------|-------|----|
|        |       |    |

| ૧. નિર્યુક્તિઓ અને નિર્યુક્તિકાર | પ૬    |
|----------------------------------|-------|
| ૨. આવશ્યકનિર્યુક્તિ              | ٤٦    |
| ૩. દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ           | 22    |
| ૪. ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ         | ৫૬    |
| પ. આચારાંગનિર્યુક્તિ             | ૧૦૧   |
| ૬. સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ         | ૧૦૯   |
| ૭. દશાશ્રુતસ્કંધનિર્યુક્તિ       | ૧૧૦   |
| ૮. બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ           | ૧૧૩   |
| ૯. વ્યવહારનિર્યુક્તિ             | ૧૧૫   |
| ૧૦.અન્ય નિર્યુક્તિઓ              | ૧૧૬   |
| ભાષ્ય                            |       |
| ૧. ભાષ્ય અને ભાષ્યકાર            | ૧૧૭   |
| ૨. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય              | ૧૨૬   |
| ૩. જીતકલ્પભાષ્ય                  | १८६   |
| ૪. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય            | १८६   |
| ૫. વ્યવહારભાષ્ય                  | ર૩૩   |
| ૬. ઓધનિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય         | રપર   |
| ૭. ઓઘનિર્યુક્તિ-બૃહદ્ભાષ્ય       | રપ૪   |
| ૮. પિઙડનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય          | રપ્પ  |
| ૯. પંચકલ્પ-મહાભાષ્ય              | રપદ   |
| ૧૦. બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્રભાષ્ય        | २६३   |
| ચૂર્ણિઓ                          |       |
| ૧. ચૂર્છીઓ અને ચૂર્ણિકાર         | र रहह |
| ૨. નનદીચૂર્સિ                    | ર૭૧   |

| ૩. અનુયોગદ્વારચૂર્ઊ                           | ૨૭૩         |
|-----------------------------------------------|-------------|
| ૪. આવશ્યકચૂર્શિ                               | ર૭૪         |
| ૫. દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (જિનદાસગણિકૃત)             | ૨૮૩         |
| ૬. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ                          | ર૮૫         |
| ૭. આચારાંગચૂર્ણિ                              | 229         |
| ૮. સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ                          | ૨૮૯         |
| ૯. જીતકલ્પ-બૃંહઅ્યૂર્ણિ                       | ૨૯૧         |
| ૧૦.દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (અગસ્ત્યસિંહકૃત)           | રહર         |
| ૧૧.નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ                          | રહટ         |
| ૧૨.દશાશ્રુતસ્કંધચૂર્ણિ                        | <b>૩૨</b> ૧ |
| ૧૩.બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ                            |             |
| ટીકાઓ                                         |             |
| ૧. ટીકાઓ અને ટીકાકાર                          | ૩૨૫         |
| ૨. જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ | ૩૨૭         |
| ૩. હરિભદ્રકૃત વૃત્તિઓ                         | ૩૩૧         |
| ૪. કોટ્યાચાર્યકૃતે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-વિવરણ     | ૩૪૯         |
| ૫. ગન્ધહસ્તિકૃત શસપરિજ્ઞા-વિવરણ               | ૩૫૧         |
| દ. શીલાંકકૃત વિવરણ                            | ું<br>ઉપર   |
| ૭. શાંતિસૂર્રિકૃત ઉત્તરાધ્યયનટીકા             | ૩૫૮         |
| ૮. દ્રોણસૂરિકૃત ઓધનિર્યુક્તિ-વૃત્તિ           | उहर         |
| ૯. અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ                        | 355         |
| ૧૦. મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ                      | ૩૮૫         |
| ૧૧. મલધારી હેમચંદ્રકૃત ટીકાઓ                  | ४०८         |
| ૧૨. નેમિચંદ્રવિહિત ઉત્તરાધ્યયન-વૃત્તિ         | ્ર-⊆<br>૪૧૫ |
| ૧૩. શ્રીચંદ્રસૂરિવિહિત વ્યાખ્યાઓ              | <b>४</b> १७ |
| ૧૪. અન્ય ટીકાઓ                                | ४२०         |
| ૧૫. લોકભાષાઓમાં વિરચિત વ્યાખ્યાઓ              | ૪૩૫         |
| શબ્દાનુક્રમણિકા                               | ૪૪૧         |
| સહાયક ગ્રન્થોની સુચી                          | યેલ્લ       |
|                                               |             |

(૧૪)

# પ્રાસ્તાવિક

<u> નિર્યુક્તિઓ</u> નિર્યક્તિકાર ભદ્રબાહ આવશ્યકનિર્યુક્તિ દશવૈકાલિકનિર્યક્તિ ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ આચારાંગનિર્યુક્તિ સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ દશાશ્વતસ્કન્ધનિર્યુક્તિ બુહત્કલ્પનિર્યુક્તિ વ્યવહારનિર્યુક્તિ ભાષ્ય ભાષ્યકાર વિશેષાવશ્યકભાષ્ય જીતકલ્પભાષ્ય બૃહત્કલ્ય-લઘુભાષ્ય બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્ય વ્યવહારભાષ્ય ઓઘનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય <u> યિ</u>ંડનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય પંચકલ્પ-મહાભાષ્ય ચૂર્ણિઓ ચર્ણિકાર નન્દીચૂર્ણિ અનુયોગદ્વારચૂર્ણિ આવશ્યકચૂર્ણિ દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (જિનદાસકૃત) ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ આચારાંગચૂર્ણિ સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ જીતકલ્પ-બુહચ્ચૂર્ણિ

(૨)

જ્યોતિષ્કરણ્ડવૃત્તિ જીવાભિગમવિવરણ વ્યવસારવિવરણ રાજપ્રશ્નીયવિવરણ પિષ્ડનિયંક્તિ-વૃત્તિ આવશ્યકવિવરણ બુહત્કલ્પ-પીઠિકાવૃત્તિ મલધારી હેમચન્દ્રસુરિકૃત ટીકાઓ આવશ્યકટિપ્પણ અનુયોગદ્વારવૃત્તિ વિશેષાવશ્યકભાપ્ય-બુહદુવુત્તિ નેમિચન્દ્રસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનવૃત્તિ શ્રીચન્દ્રસુરિકૃત ટીકાઓ નિશીથચુર્ણિ-દુર્ગપદવ્યાખ્યા નિરયાવલિકાવૃત્તિં જીતકલ્પબુહચ્ચૂર્ણિ-વિષમપદવ્યાખ્યા આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિકૃત બૃહત્કલ્પવૃત્તિ માણિક્યશેખરસુરિકૃત આવશ્યકનિર્યુક્તિ-દીપિકા અજિતદેવસૂરિકૃત આચારાંગદીપિકા વિજયવિમલગણિવિહિત ગચ્છાચારવૃત્તિ વિજયવિમલગણિવિહિત તન્દુલવૈયારિકવૃત્તિ વાનરર્ષિકૃત ગચ્છાચારટીકા ભાવવિજયગણિકૃત ઉત્તરાધ્યયનવ્યાખ્યા સમયસુન્દરસુરિસંદબ્ધ દશવૈકાલિકદીપિકા જ્ઞાનવિમલસુરિગ્રથિત પ્રશ્રવ્યાકરણ-સુખબોધિકાવૃત્તિ લક્ષ્મીવલ્લભગણિવિરચિત ઉત્તરાધ્યયનદીપિકા દાનશૈખરસ્ટિસંકલિત ભગવતી-વિશેષપદવ્યાખ્યા સંઘવિજયગણિકૃત કલ્પસૂત્ર-કલ્પપ્રદીપિકા વિનયવિજયોપાધ્યાયવિહિત કલ્પસૂત્ર-સુબોષિકા સમયસુન્દરગણિવિરચિત કલ્પસુત્ર-કલ્પલતા શાન્તિસાગરગણિવિદબ્ધ કલ્પસૂત્ર-કલ્પકોમુદી પથ્વીચન્દ્રસરિપ્રણીત કલ્પસત્ર-ટિપ્પણક લોકભાષાઓમાં નિર્મિત વ્યાખ્યાઓ આગમિક વ્યાખ્યાઓમાં સામગ્રી-વૈવિધ્ય

આચારશાસ્ત્ર દર્શનશાસ જ્ઞાનવાદ પ્રમાણશાસ્ત કર્મવાદ મનોવિજ્ઞાન અને યોગશાસ્ત કામવિજ્ઞાન સમાજશાસ્ત નાગરિકશાસ્ત ભૂગોળ રાજનીતિ ઐતિહાસિક ચરિત્ર સંસ્કૃતિ અને સભ્યતા

(४)

# પ્રાસ્તાવિક

મૂળ ગ્રંથના રહસ્યોદ્ધાટન માટે તેની વિવિધ વ્યાખ્યાઓનું અધ્યયન અનિવાર્ય નથી તો પણ આવશ્યક તો છે જ. જ્યાં સુધી કોઈ ગ્રંથની પ્રામાણિક વ્યાખ્યાનું સૂક્ષ્મ અવલોકન ન કરવાનાં આવે ત્યાં સુધી તે ગ્રંથમાં રહેલી અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ વાતો અજ્ઞાત જ રહી જાય છે. આ સિદ્ધાંત જેટલો વર્તમાનકાલીન મૌલિક ગ્રંથો પર લાગુ પડે છે તેનાથી કેટલાય ગણો વધારે પ્રાચીન ભારતીય સાહિત્ય પર લાગુ પડે છે. મૂળગ્રંથના રહસ્યનું ઉદ્ધાટન કરવા માટે તેના પર વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્યનું નિર્માણ કરવાની ભારતીય ગ્રંથકારોની બહુ જૂની પરંપરા છે. આ પ્રકારના સાહિત્યનું વિશ્લેષ્ણ કરવાના ભારતીય ગ્રંથકારોની બહુ જૂની પરંપરા છે. આ પ્રકારના સાહિત્યથી બે પ્રયોજન સિદ્ધ થાય છે. વ્યાખ્યાકારને પોતાની લેખિનીથી ગ્રંથકારના અભીષ્ટ અર્થનું વિશ્લેષ્ણ કરવામાં અસીમ આત્મોલ્લાસ થાય છે તથા ક્યાંક-ક્યાંક તેને પોતાની માન્યતા પ્રસ્તુત કરવાનો અવસર પણ મળે છે. બીજી તરફ પાઠકને ગ્રંથના ગૂઢાર્થ સુધી પહોંચવા માટે અનાવશ્યક શ્રમ નથી કરવો પડતો. આ રીતે વ્યાખ્યાકારનો પરિશ્રમ સ્વ-પર બંને માટે ઉપયોગી સિદ્ધ થાય છે. વ્યાખ્યાકારની આત્મતુષ્ટિની સાથે સાથે જિજ્ઞાસુઓની તૃયા પણ શાંત થાય છે. આ જ પવિત્ર ભાવનાથી ભારતીય વ્યાખ્યાગ્રંથોનું નિર્માણ થયું છે. જૈન વ્યાખ્યાકારોનાં હૃદય પણ આ જ ભાવનાથી ભાવિત રહ્યાં છે.

પ્રાચીનતમ જૈન વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્યમાં આગમિક વ્યાખ્યાઓનું અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. આ વ્યાખ્યાઓને આપણે પાંચ કોટિઓમાં વિભક્ત કરીએ છીએ : ૧. નિર્યુક્તિઓ (નિજજુત્તિ), ૨. ભાષ્ય (ભાસ), ૩. ચૂર્ણિઓ (ચુણ્લિ), ૪. સંસ્કૃત ટીકાઓ અને ૫. લોકભાષાઓમાં રચિત વ્યાખ્યાઓ. આગમોના વિષયોનો સંક્ષેપમાં પ<sup>િ</sup>રચય આષનારી સંગ્રહણીઓ પણ ઘણી પ્રાચીન છે. યંચકલ્પમહાભાષ્યના ઉલ્લેખાનુસાર સંગ્રહણીઓની રચના આર્ય કાલકે કરી છે. પાક્ષિકસૂત્રમાં પણ નિર્યુક્તિ તથા સંગ્રહણીનો ઉલ્લેખ છે.

## નિર્યુક્તિઓ ઃ

નિર્યુક્તિઓ અને ભાષ્ય જૈન આગમોની પદ્યબદ્ધ ટીકાઓ છે. આ બંને પ્રકારની ટીકાઓ પ્રાકૃતમાં છે. નિર્યુક્તિઓમાં મૂળ ગ્રન્થના પ્રત્યેક પદનું વ્યાખ્યાન ન કરતાં વિશેષ રૂપે પારિભાષિક શબ્દોનું જ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. ંડપલબ્ધ નિર્યુક્તિઓના કર્તા આચાર્ય ભદ્રબાહુ (દિતીય)એ નિમ્નોક્ત આગમગ્રંથો પર નિર્યુક્તિઓ રચી છે : ૧. આવશ્યક, ૨. દશવૈકાલિક, ૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૪. આચારાંગ, ૫. સૂત્રકૃતાંગ, ૬. દશાશ્રુતસ્કન્ધ, ૭. બૃહત્કલ્પ, ૮. વ્યવહાર, ૯. સૂર્યપ્રજ્ઞમિ, ૧૦. ઋષિભાષિત. આ દસ નિર્યુક્તિઓમાંથી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ઋષિભાષિતની નિર્યુક્તિઓ અનુપલબ્ધ છે. ઓધનિર્યુક્તિ, પિંડનિર્યુક્તિ, પંચકલ્પનિર્યુક્તિ અને નિશીથનિર્યુક્તિ ક્રમશઃ આવશ્યકનિર્યુક્તિ, દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ, બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ અને આચારાંગનિર્યુક્તિની પૂરક છે. સંસક્તનિર્યુક્તિ ઘણી પાછળની કોઈની રચના છે. ગોવિન્દાચાર્યરચિત એક અન્ય નિર્યુક્તિ (ગોવિન્દનિર્યુક્તિ) અનુપલબ્ધ છે.

નિર્યુક્તિઓની વ્યાખ્યાન-શૈલી નિક્ષેપ-પદ્ધતિ રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. આ વ્યાખ્યા-પદ્ધતિ બહુ પ્રાચીન છે. આનાં અનુયોગઢાર વગેરેમાં દર્શન થાય છે. આ પદ્ધતિમાં કોઈ એક પદના સંભાવિત અનેક અર્થ કર્યા પછી તેમાંથી અપ્રસ્તુત અર્થોનો નિષેધ કરીને પ્રસ્તુત અર્થ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. જૈન ન્યાયશાસ્ત્રમાં આ પદ્ધતિનું ઘણું મહત્ત્વ છે. નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુએ નિર્યુક્તિનું પ્રયોજન બતાવતાં આ પદ્ધતિને નિર્યુક્તિ માટે ઉપયુક્ત બતાવી છે. બીજા શબ્દોમાં નિક્ષેય-પદ્ધતિના આધારે કરવામાં આવતા શબ્દાર્થના નિર્ણય-નિશ્વયનું નામ જ નિર્યુક્તિ છે : ભદ્રબાહુએ આવશ્યક-નિર્યુક્તિ (ગા. ૮૮)માં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે એક શબ્દના અનેક અર્થ થાય છે પરંતુ કયો અર્થ કયા પ્રસંગ માટે ઉપયુક્ત હોય છે, ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ સમયે કયો અર્થ કયા શબ્દ સાથે સમ્બદ્ધ રહ્યો છે, વગેરે વાતોને ધ્યાનમાં રાખીને સમ્યક્ રૂપે અર્થનિર્ણય કરવો અને તે અર્થનો મૂળ-સૂત્રના શબ્દો સાથે સમ્બન્ધ સ્થાપિત કરવો – આ જ નિર્યુક્તિનું પ્રયોજન છે.

આચાર્ય ભદ્રબાહુકૃત દસ નિર્યુક્તિઓનો રચનાક્રમ જે ક્રમથી ઉપરના દસ ગ્રંથોના નામ આપવામાં આવ્યાં છે તે જ છે. આચાર્યે પોતાની સર્વપ્રથમ કૃતિ આવશ્યક-નિર્યુક્તિ (ગા. ૮૫-૬)માં નિર્યુક્તિ-રચનાનો સંકલ્પ કરતી વખતે આ જ ક્રમે ગ્રંથોની નામાવલી આપી છે. નિર્યુક્તિઓમાં ઉલ્લિખિત એક-બીજી નિર્યુક્તિનાં નામ વગેરેના અધ્યયનથી પણ આ તથ્ય પ્રતિપાદિત થાય છે.

# નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુ :

નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ, છેદસૂત્રકાર ચતુર્દશ-પૂર્વધર આચાર્ય ભદ્રબાહુથી ભિન્ન છે. નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુએ પોતાની દશાશ્રતસ્ક્રન્ધનિર્યુક્તિ અને પંચકલ્પ-નિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં છેદસૂત્રકાર ભદ્રબાહુને નમસ્કાર કર્યા છે. નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહ્ પ્રસિદ્ધ જ્યોતિર્વિદ્ધ વરાહમિહિરના ભાઈ હોવાનં માનવામાં આવે છે. તેઓ

# પ્રાસ્તાવિક

અષ્ટાંગનિમિત્ત તથા મંત્રવિદ્યામાં પારંગત નૈમિત્તિક ભદ્રબાહુ રૂપે પણ પ્રસિદ્ધ છે. ઉપસર્ગહરસ્તોત્ર અને ભદ્રબાહુસંહિતા પણ તેમની જ રચનાઓ છે. વરાહમિહિર વિ. સં. પદ રમાં વિદ્યમાન હતા કેમકે 'પંચસિદ્ધાન્તિકા'ના અંતે શક સંવત્ ૪૨૭ અર્થાત્ વિ.સં. પદ રનો ઉલ્લેખ છે. નિર્ધુક્તિકાર ભદ્રબાહુનો સમય પણ લગભગ આ જ છે. આથી નિર્યુક્તિઓનો રચનાકાળ વિ.સં.૫૦૦-૬૦૦ની વચ્ચે માનવો યુક્તિયુક્ત છે. આ**વશ્યકનિર્યુક્તિ** :

આવશ્યકનિર્યક્તિ આચાર્ય ભદ્રબાહુની સર્વપ્રથમ કૃતિ છે. તે વિષય-વૈવિધ્યની દંષ્ટિએ અન્ય નિર્યુક્તિઓની અપેક્ષાએ અધિક મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેના પર જિનભદ્ર, જિનદાસગણિ, હરિભદ્ર, કોટ્યાચાર્ય, મલયગિરિ, મલધારી હેમચન્દ્ર, માણિક્યશેખર વગેરે આચાર્યોએ વિવિધ વ્યાખ્યાઓ રચી છે. આવશ્યકનિર્યુક્તિની ગાથાસંખ્યા ભિન્ન-ભિત્ર વ્યાખ્યાઓમાં ભિન્ન-ભિન્ન જોવા મળે છે. કોઈ કોઈ વ્યાખ્યામાં ક્યાંક ક્યાંક જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓ નિર્યુક્તિગાથાઓમાં ભળેલી પ્રતીત થાય છે. માણિક્યશેખરકૃત આવશ્યકનિર્યુક્તિદીપિકામાં નિર્યુક્તિની ૧૬૧૫ ગાથાઓ છે. આવશ્યકનિર્યુક્તિ આવશ્યકસૂત્રના સામાયિકાદિ છ અધ્યયનોની સર્વપ્રથમ (પદ્યબદ્ધ પ્રાકૃત) વ્યાખ્યા છે. તેના પ્રારંભમાં ઉપોદ્ધાત છે જે પ્રસ્તુત નિર્યુક્તિનું બહુ જ મહત્ત્વપૂર્શ અંગ છે. આ અંશ એક પ્રકારે સમસ્ત નિર્યુક્તિઓની ભૂમિકા છે. તેમાં જ્ઞાનપંચક, સામાયિક, ઋષભદેવ-ચરિત્ર, મહાવીર-ચરિત્ર, ગણધરવાદ, આર્યરક્ષિત-ચરિત્ર, નિહ્નવમત (સપ્ત નિહ્નવ) વગેરેનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ઋષભદેવના જીવનની મહત્ત્વપૂર્ણ ઘટનાઓના વર્જાન સાથે સાથે જ તે યુગ સાથે સંબંધિત આહાર, શિલ્પ, કર્મ, મમતા, વિભૂષણા, લેખન, ગણિત, રૂપ, લક્ષણ, માનદંડ, પોત, વ્યવહાર, નીતિ, યુદ્ધ, ઇષુશાસ્ત્ર, ઉપાસના, ચિકિત્સા, અર્થશાસ્ત્ર, બંધ, ઘાત, તાડન, યજ્ઞ, ઉત્સવ, સમવાય, મંગલ, કૌતુક, વસ્ત્ર, ગંધ, માલ્ય, અલંકાર, ચૂલા, ઉપનયન, વિવાહ, દત્તિ, મૃતક-પૂજન, ધ્યાપન, સ્તૂપ, શબ્દ, ખેલાપન અને પૃચ્છન – આ ચાલીસ વિષયોનો પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. ચોવીસ તીર્થંકરોના ભિક્ષાલાભ-પ્રસંગે નિમ્નલિખિત નગરોનાં નામ આપવામાં આવ્યા છે : હસ્તિનાપુર, અયોધ્યા, શ્રાવસ્તી, સાકેત, વિજયપુર, બ્રહ્મસ્થલ, પાટલિખંડ, પદ્મખંડ, શ્રેયઃપુર, રિષ્ટપુર, સિદ્ધાર્થપુર, મહાપુર, ધાન્યપુર, વર્ધમાન, સોમનસ, મન્દિર, ચક્રપુર, રાજપુર, મિથિલા, રાજગૃહ, વીરપુર, દારવતી, કૂપકટ અને કોલ્લાકગ્રામ. ધર્મચક્રનું વર્શન કરતાં નિર્યુક્તિકારે બતાવ્યું છે કે બાહુબલિએ પોતાના પિતા ઋષભદેવની સ્મૃતિમાં धर्मयक्रनी स्थापना क्षरी छती

ઉપોદ્ધાત પછી નમસ્કાર, ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વંદના, પ્રતિક્રમણ, કાર્યાત્સર્ગ, પ્રાયશ્ચિત્ત, ધ્યાન, પ્રત્યાખ્યાન વગેરેનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. નમસ્કાર-પ્રકરણમાં અર્હત્, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુનાં સ્વરૂપનો પણ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. પ્રતિક્રમણ-પ્રકરણમાં નાગદત્ત, મહાગિરિ, સ્થૂલભદ્ર, ધર્મધોષ, સુરેન્દ્રદત્ત, ધન્વન્ત્તરી વૈદ્ય, કરકંડુ, પુષ્પભૂતિ વગેરે અનેક અંતિહાસિક પુરુષોનાં ઉદાહરણ પણ આપવામાં આવ્યાં છે.

# દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ :

દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિમાં દસ, એક, કાળ, ઓઘ, દ્રમ, પુષ્પ, ધર્મ, મંગલ, અહિંસા, સંયમ, તપ, હેતુ, ઉદાહરણ, વિહંગમ, શ્રમણ, પૂર્વ, કામ, ૫દ, ક્ષુલ્લક, મહત્, આચાર, કથા, જીવ, નિકાય, શસ્ત્ર, પિંડ, એષણા, ધાન્ય, રત્ન, સ્થાવર, દ્વિપદ ચત્રષ્પદ, વાક્ય, શુદ્ધિ, પ્રશિધિ, વિનય, સકાર, ભિક્ષુ, ચૂલિકા, રતિ વગેરે પદોનું નિક્ષેષપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. હેતુ અને દેષ્ટાન્તના સ્વરૂપનું વિવેચન કરતાં નિર્યક્તિકારે અનુમાનના નિમ્નોક્ત અવયવોનો નિર્દેશ કર્યો છે : ૧. પ્રતિજ્ઞા, ૨. વિભક્તિ, ૩. હેતુ, ૪. વિભક્તિ, ૫. વિપક્ષ, ૬. પ્રતિષેધ, ૭. દષ્ટાન્ત, ૮. આશંકા, ૯. તત્પ્રતિષેધ, ૧૦. નિગમન. ધાન્ય તથા રત્નનું વ્યાખ્યાન કરતાં પ્રત્યેકની ચાલીસ જાતિઓ બતાવી છે. ધાન્યની જાતિઓ આ પ્રમાણે છે ઃ ૧. યવ, ૨. ગોધુમ, ૩. શાલિ, ૪. વ્રીહિ, ૫. ષષ્ટિક, ૬. કોદ્રવ, ૭. અણુક, ૮. કંગુ, ૯. રાલગ, ૧૦. તિલ, ૧૧. મુદ્ગ, ૧૨. માષ, ૧૩. અતસી, ૧૪. હરિમંથ, ૧૫. ત્રિપટક, ૧૬. નિષ્પાવ, ૧૭. સિલિંદ, ૧૮. રાજમાષ, ૧૯. ઇક્ષુ, ૨૦. મસૂર, ૨૧. તુવરી, ૨૨. કુલત્થ, ૨૩. ધાન્યક, ૨૪. કલાયા. રત્નની ચોવીસ જાતિઓ આ છે : ૧. સવર્ણ, ૨. ત્રધુ, ૩. તામ્ર, ૪. રજત, ૫. લોહ, ૬. સીસક, ૭. હિરણ્ય, ૮. પાષાણ, ૯. વજ, ૧૦. મર્ણિ, ૧૧. મૌક્તિક, ૧૨. પ્રવાલ, ૧૩. શંખ, ૧૪. તિનિશ, ૧૫. અગરુ, ૧૬. ચંદન, ૧૭. વસ્ત્ર, ૧૮. અમિલ, ૧૯. કાષ્ઠ, ૨૦. ચર્મ, ૨૧. દંત, ૨૨. વાલ, ૨૩. ગંધ, ૨૪. દ્રવ્યૌષધ. ચતુષ્પદ પ્રાણીઓના દસ ભેદ આચાર્યે બતાવ્યા છે : ૧. ગો, ૨. મહિષી, ૩. ઉષ્ટ્ર, ૪. અજ, ૫. એડક, ૬. અશ્વ, ૭. અશ્વતર, ૮. ઘોટક, ૯. ગર્દભ. ૧૦. હસ્તી. કામ બે પ્રકારનો છે ઃ સંપ્રાપ્ત અને અસંપ્રાપ્ત. નિર્યુક્તિકારે . સંપ્રાપ્તકામના ચૌદ તથા અસંપ્રાપ્તકામના દસ ભેદ કર્યા છે. સંપ્રાપ્તકામનાં ચૌદ ભેદ આ છે : ૧. દષ્ટિસંપાત, ૨. સંભાષણ, ૩. હસિત, ૪ે. લલિત, ૫. ઉપગૃહિત, ૬. દંતનિપાત, ૭. નખનિપાત, ૮. ચુંબન, ૯. આલિંગન, ૧૦. આદાન, ૧૧. કરણ, ૧૨. આસેવન, ૧૩. સંગ, ૧૪. ક્રીડા. અસંપ્રાપ્તકામ દસ પ્રકારનો છે : ૧. અર્થ, ૨. ચિંતા, ૩. શ્રદ્ધા, ૪. સંસ્મરણ, ૫. વિક્લવતા, ૬. લજ્જાનાશ, ૭. પ્રમાદ, ૮. ઉન્માદ, ૯. તદુભાવના, ૧૦. મરણ.

# પ્રાસ્તાવિક

# ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ ઃ

આમાં ઉત્તર, અધ્યયન, શ્રુત, સ્કન્ધ, સંયોગ, ગલિ, આકીર્ણ, પરીષહ, એકક, ચતુષ્ક, અંગ, સંયમ, પ્રમાદ, સંસ્કૃત, કરણ, ઉરભ્ર, કષિલ, નમિ, બહુ, શ્રુત, પૂજ્ર, પ્રવચન, સામ, મોક્ષ, ચરણ, વિધિ, મરણ વગેરે પદોની નિક્ષેપયૂર્વક વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. યત્ર-તત્ર અનેક શિક્ષાપદ કથાનકો પણ સંકલિત કરવામાં આવ્યાં છે. અંગની નિર્યુક્તિમાં ગંધાંગ, ઔષધાંગ, મદ્યાંગ, આતોદ્યાંગ, શરીરાંગ અને યુદ્ધાંગનું ભેદ-પ્રભેદપૂર્વક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. મરણની વ્યાખ્યામાં સત્તર પ્રકારના મૃત્યુનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

# આચારાંગનિર્યુક્તિ :

આ નિર્યુક્તિમાં આચાર, વર્શ, વર્શાન્તર, ચરશ, શસ્ત, પરિજ્ઞા, સંજ્ઞા, દિક્, પૃથ્વી, વધ, અપ્, તેજસ્, વનસ્પતિ, ત્રસ, વાયુ, લોક, વિજય, કર્મ, શીત, ઉષ્ણ, સમ્યક્ત્વ, સાર, ચર, ધૂત–વિધૂનન, વિમોક્ષ, ઉપધાન, શ્રુત, અગ્ર વગેરે શબ્દોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવેલ છે. પ્રારંભમાં આચારાંગ પ્રથમ અંગ કેમ છે તથા તેનું પરિમાણ કેટલું છે, તે પર પ્રકાશ ધાડવામાં આવ્યો છે. અંતમાં નિર્યુક્તિકારે પંચમ ચૂલિકા નિશીથનું કોઈ વિવેચન ન કરતાં માત્ર તેટલો જ નિર્દેશ કર્યો છે કે તેની નિર્યુક્તિ હું પછી કરીશ. વર્ણ અને વર્ણાન્તરનું પ્રતિપાદન કરતાં આચાર્યે સાત વર્ણો અને નવ વર્ણાન્તરોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. એક મનુષ્ય જાતિના સાત વર્ણો આ છે : ૧. ક્ષત્રિય, ૨. શૂદ્ર, ૩. વેશ્ય, ૪. બ્રાહ્મજા, ૫. સંકરક્ષત્રિય, ૬. સંકરવૈશ્ય, ૭. સંકરશૂદ્ર. સંકરબ્રાહ્મણ નામનો કોઈ વર્ણ નથી. નવ વર્ણાન્તરો આ મુજબ છે : ૧. અંબષ્ઠ, ૨. ઉગ્ર, ૩. નિષાદ, ૪. અયોગવ, ૫. માગધ, ૬. સૂત, ૭. ક્ષત્ત, ૮. વિદેહ, ૯. ચાણ્ડાલ. **સ્ત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ**:

આમાં આચાર્યે સૂત્રકૃતાંગ શબ્દનું વિવેચન કરતાં ગાથા, ષોડશ, પુરુષ, વિભક્તિ, સમાધિ, માર્ગ, ગ્રહણ, પુછડરીક, આહાર, પ્રત્યાખ્યાન, સૂત્ર, આર્દ્ર, અલમ્ વગેરે પદોનું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કર્યું છે. એક ગાથા (૧૧૯)માં નિમ્નોક્ત ૩૬૩ મતાન્તરોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે : ૧૮૦ પ્રકારના ક્રિયાવાદી, ૮૪ પ્રકારના અક્રિયાવાદી, ૬૭ પ્રકારના અજ્ઞાનવાદી અને ૨૨ પ્રકારના વૈનયિક. દશાશ્રુતસ્કન્ધનિર્યુક્તિ:

પ્રસ્તુત નિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુએ પ્રાચીન ગોત્રીય, ચરમ સકલશ્રુતજ્ઞાની તથા દશાશ્રુતસ્કન્ધ, બૃહત્કલ્પ અને વ્યવહાર સૂત્રના પ્રજ્ઞેતા ભદ્રબાહુ સ્વામીને નમસ્કાર કર્યા છે. આમાં સમાધિ, સ્થાન, શબલ, આશાતના, ગણી, સંપદા, ચિત્ત, ઉપાસક, પ્રતિમા, પર્યુષણા, મોહ વગેરે પદોનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. પર્યુષણાના પર્યાયવાચી શબ્દો આ છે : પરિવસના, પર્યુપણા, પર્યુપશમના, વર્ષાવાસ, પ્રથમ સમવસરણ, સ્થાપના, જ્યેષ્ઠગ્રહ. બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ :

આ નિર્યુક્તિ ભાષ્યમિશ્રિત અવસ્થામાં ઉપલબ્ધ છે. તેમાં તાલ, પ્રલમ્બ, ગ્રામ, નગર, ખેડ, કર્બટક, મડમ્બ, પત્તન, આકર, દ્રોણમુખ, નિગમ, રાજધાની, આશ્રમ, નિવેશ, સંબાધ, ઘોષ, આર્ય, ઉપાશ્રય, ઉપધિ, ચર્મ, મૈથુન, કલ્પ, અધિકરણ, વચન, કણ્ટક, દુર્ગ વગેરે અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ પદોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વચ્ચે વચ્ચે દેષ્ટાન્તરૂપ કથાનકો પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે.

# વ્યવહારનિર્યુક્તિ :

આ નિર્યુક્તિ પગ્ન ભાષ્યમાં ભળી ગઈ છે. આમાં સાધુઓના આચાર-વિચાર સંબંધિત અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ પદો તથા વિષયોનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન છે. એક રીતે બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ અને વ્યવહારનિર્યુક્તિ પરસ્પર પૂરક છે.

જૈન પરંપરાગત અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ પારિભાષિક શબ્દોની સુસ્પષ્ટ વ્યાખ્યા સર્વપ્રથમ આચાર્ય ભદ્રબાહુએ પોતાની આગમિક નિર્યુક્તિઓમાં કરી છે. આ દષ્ટિએ નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુનું જૈન સાહિત્યના ઈતિહાસમાં એક વિશિષ્ટ તથા મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. પાછળના ભાષ્યકારો તથા ટીંકાકારોએ પ્રત્યક્ષ અથવા પરોક્ષ રૂપે ઉપર્યુક્ત નિર્યુક્તિઓનો આધાર લઈને પોતાની કૃતિઓનું નિર્માણ કર્યું છે.

#### ભાષ્ય :

નિર્યુક્તિઓનું મુખ્ય પ્રયોજન પારિભાષિક શબ્દોની વ્યાખ્યાનું રહ્યું છે. આ શબ્દોમાં છુપાયેલ અર્થબાહુલ્યને અભિવ્યક્ત કરવાનું સર્વપ્રથમ શ્રેય ભાષ્યકારોને છે. નિર્યુક્તિઓની જેમ ભાષ્યો પણ પદ્યબદ્ધ પ્રાકૃતમાં છે. કેટલાક ભાષ્યો નિર્યુક્તિઓ પર છે અને કેટલાક ફક્ત મૂળ સૂત્રો પર. નિમ્નોક્ત આગમ ગ્રન્થો પર ભાષ્ય લખવામાં આવેલ છે : ૧. આવશ્યક, ૨. દશવૈકાલિક, ૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૪. બૃહત્કલ્પ, ૫. પંચકલ્પ, ૬. વ્યવહાર, ૭. નિશીથ, ૮. જીતકલ્પ, ૯. ઓઘનિર્યુક્તિ, ૧૦. પિશ્ડનિર્યુક્તિ. આવશ્યકસૂત્ર પર ત્રણ ભાષ્ય લખવામાં આવ્યાં. આમાંથી વિશેષાવશ્યકભાષ્ય આવશ્યકસૂત્રના પ્રથમ અધ્યયન સામાયિક ઉપર છે. આમાં ૩૯૦૩ ગાથાઓ છે. દશવૈકાલિકભાષ્યમાં ૬૩ ગાથાઓ છે. ઉત્તરાધ્યયનભાષ્ય પણ બહુ નાનું છે. આમાં ૪૫ ગાથાઓ છે. બૃહત્કલ્પ પર બે ભાષ્ય છે. આમાંથી લઘુભાષ્યમાં

# પ્રાસ્તાવિક

૬૪૯૦ ગાથાઓ છે. પંચકલ્પ-મહાભાષ્યની ગાથાસંખ્યા ૨૫૭૪ છે. વ્યવહારભાષ્યમાં ૪૬૨૯ ગાથાઓ છે. નિશીથભાષ્યમાં લગભગ ૬૫૦૦ ગાથાઓ છે. જીતકલ્પભાષ્યમાં ૨૬૦૬ ગાથાઓ છે. ઓઘનિર્યુક્તિ પર બે ભાષ્ય છે. આમાંથી લઘુભાષ્યમાં ૩૨૨ તથા બૃહદ્ભાષ્યમાં ૨૫૧૭ ગાથાઓ છે. પિષ્ડનિર્યુક્તિભાષ્યમાં માત્ર ૪૬ ગાથાઓ છે.

આ વિશાળ પ્રાકૃત ભાષ્ય-સાહિત્યનું જૈન સાહિત્યમાં અને ખાસ કરીને આગમિક સાહિત્યમાં અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. પદ્યબદ્ધ હોવાને કારણે તેના મહત્ત્વમાં વિશેષ વૃદ્ધિ થઈ જાય છે.

#### ભાષ્યકાર :

ભાષ્યકાર રૂપે બે આચાર્ય પ્રસિદ્ધ છે : જિનભદ્રગણિ અને સંઘદાસગણિ. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય અને જીતકલ્પભાષ્ય આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણની કૃતિઓ છે. બૃહત્કલ્પલઘુભાષ્ય અને પંચકલ્પમહાભાષ્ય સંઘદાસગણિની રચનાઓ છે. આ બે ભાષ્યકારો સિવાય અન્ય કોઈ આગમિક ભાષ્યકારના નામનો કોઈ ઉલ્લેખ ઉપલબ્ધ નથી. એટલું નિશ્ચિત છે કે આ બે ભાષ્યકારો સિવાય ઓછામાં ઓછા બે ભાષ્યકાર તો બીજા થયા જ છે, જેમાંથી એક વ્યવહારભાષ્ય વગેરેના પ્રણેતા અને બીજા બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્ય વગેરેના રચયિતા છે. વિદ્વાનોના અનુમાન અનુસાર બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્યના પ્રણેતા બૃહત્કલ્પચૂર્ણિકાર તથા બૃહત્કલ્પ-વિશેષચૂર્ણિકારની પણ પછી થયેલા છે. તેઓ હરિભદ્રસૂરિથી કંઈક પૂર્વવર્તી અથવા સમકાલીન છે. વ્યવહારભાષ્યના પ્રણેતા વિશેષાવશ્યકભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્રના પણ પૂર્વવર્તી છે. સંઘદાસગણિ પણ આચાર્ય જિનભદ્રના પૂર્વવર્તી જ છે.

વિશેષાવશ્યકભાષ્યના પ્રજ્ઞેતા આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણનું પોતાની મહત્ત્વપૂર્ણ કૃતિઓના કારણે જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં એક વિશિષ્ટ સ્થાન છે. એમ હોવા છતાં પણ તેમના જીવન સંબંધમાં વિશેષ સામગ્રી ઉપલબ્ધ નથી. તેમના જન્મ, શિષ્યત્વ વગેરે વિષયમાં પરસ્પર વિરોધી ઉલ્લેખો મળે છે. તેમના સંબંધમાં એક આશ્ચર્યજનક ઉલ્લેખ એ પણ મળે છે કે તેઓ હરિભદ્રસૂરિના પટ્ટધર શિષ્ય હતા, જ્યારે હરિભદ્રસૂરિ આચાર્ય જિનભદ્રની પછી લગભગ સો વર્ષ બાદ થયા હતા. આચાર્ય જિનભદ્ર વાચનાચાર્ય રૂપે પણ પ્રસિદ્ધ હતા તથા તેમના કુળનું નામ નિવૃત્તિકુળ હતું. તેમને વધારે તો ક્ષમાશ્રમણ શબ્દથી જ સમ્બોધિત કરવામાં આવતા હતા. આમ તો વાદી, ક્ષમાશ્રમણ, દિવાકર, વાચક, વાચનાચાર્ય વગેરે શબ્દો એકાર્થક પણ છે. વિવિધ 'કલ્લેખોના આધારે આચાર્ય જિનભદ્રનો ઉત્તરકાલ વિ.સં. ૬૫૦ની આસપાસ સિદ્ધ

થાય છે. તેમણે વિશેષાવશ્યકભાપ્ય વગેરે નવ ગ્રંથોનું નિર્માણ કર્યું હતું. આમાંથી સાત ગ્રન્થ પઘબદ્ધ પ્રાકૃતમાં છે. એક ગ્રન્થ – અનુયોગદ્વારચૂર્ણિ પ્રાકૃત ગદ્યમાં છે જે જિનદાસકૃત અનુયોગદારચૂર્ણિ તથા હરિભ્યદ્રકૃત અનુયોગદારવૃત્તિમાં અક્ષરશઃ ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે. તેમની અંતિમ કૃતિ વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ જે તેમના દેહાવસાનને કારણે અપૂર્ણ જ રહી ગઈ હતી અને જેને પછીથી કોટ્ટાર્યે પૂર્ણ કરી હતી, તે સંસ્કૃત ગદ્યમાં છે. તેમના એક ગ્રન્થ ધ્યાનશતકના કર્તુત્વ વિષયમાં હજી વિદ્વાનોને સંદેહ છે. તેમની બહુમુખી પ્રતિભાથી પ્રભાવિત થઈ પછીના આચાર્યોએ તેમનું જે વર્શન કર્યું છે તેનાથી પ્રતીત થાય છે કે આચાર્ય જિનભદ્ર આગમોના અદ્વિતીય વ્યાખ્યાતા હતા, યુગપ્રધાન પદના ધારક હતા, શ્રુતિ વગેરે અન્ય શાસ્ત્રોના કુશળ વિદ્વાન હતા. વિભિન્ન દર્શનશાસ્ત્રો, લિપિવિદ્યા, ગણિતશાસ્ત્ર, છન્દશાસ્ત્ર, શબ્દશાસ્ત્ર વગેરેના અદ્વિતીય પંડિત હતા, સ્વ-પર સિદ્ધાન્તમાં નિષુણ હતા, સ્વાચાર-પાલનમાં પ્રવણ તથા સર્વ જૈન-શ્રમશોમાં મુખ્ય હતા. ઉત્તરવર્તી આચાર્યોએ તેમના માટે ભાષ્યસુધામ્ભોધિ, ભાષ્યપીયુષપાથોષિ, ભગવાનુ ભાષ્યકાર, પ્રશસ્યભાષ્ય-સસ્યકાશ્યપીકલ્પ વગેરે અતિ સમ્માનપૂર્ણ શબ્દોનો પ્રયોગ કર્યો છે. આ બધા તથ્યો જોવાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે ભાષ્યકાર જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ પોતાના સમયના એક પ્રભાવશાળી આચાર્ય હતા

બૃહત્કલ્પ-લઘુભાંષ્ય તથા પંચકલ્પ-મહાભાષ્યના પ્રશેતા આચાર્ય સંઘદાસગશિ વસુદેવહિર્ડા-પ્રથમ ખંડના પ્રશેતા આચાર્ય સંઘદાસગણિથી ભિન્ન છે. વસુદેવહિંડિકાર સંઘદાસગણિ પણ વિશેષાવશ્યકભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્રના પૂર્વવર્તી છે. **વિશેષાવશ્યકભાષ્ય** :

આમાં જૈન આગમોના લગભગ સમસ્ત મહત્ત્વપૂર્ણ વિષયોની ચર્ચા છે. આ ભાષ્યની એક બહુ મોટી વિશેષતા એ છે કે તેમાં જૈન માન્યતાઓનું નિરૂપણ માત્ર જૈન દષ્ટિએ ન કરવામાં આવતાં, ઇતર ભારતીય દાર્શનિક માન્યતાઓ સાથે તુલના, ખંડન, સમર્થન વગેરે કરતાં કરવામાં આવ્યું છે. આ જ કારણ છે કે પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં દાર્શનિક દષ્ટિકોણનો વિશેષ પ્રભાવ દષ્ટિગોચર થાય છે. જૈનાગમોનું રહસ્ય સમજવા માટે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય નિઃસંદેહ એક અત્યન્ત ઉપયોગી ગ્રન્થ છે. તેની ઉપયોગિતા તથા મહત્તાનું સહુથી મોટું પ્રમાણ એ જ છે કે જિનભદ્રના ઉત્તરવર્તી આગમિક વ્યાખ્યાકારો તથા ગ્રન્થકારોએ એમાં રહેલી સામગ્રીની સાથે સાથે જ તેની તર્કપદ્ધતિનો પણ બહુ ઉદારતાપૂર્વક ઉપયોગ કર્યો છે. પહેલાં કહેવામાં આવી ગયું છે તેમ, આ ગ્રન્થ આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યા રૂપે છે. આમાં આવશ્યકના પ્રથમ અધ્યયન સામાયિક સાથે સંબંધિત નિર્યુક્તિ-ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન છે, તેમાં નિમ્નોક્ત વિષયોનો સમાવેશ કરવામાં

આવ્યો છે : મંગલરૂપ જ્ઞાનપંચક, નિર્ક્ત, નિક્ષેષ, અનુગમ, નય, સામાયિકની પ્રાપ્તિ, સામાયિકનાં બાધક કારણો, ચારિત્રલાભ, પ્રવચન, સૂત્ર, અનુયોગ, સામાયિકની ઉત્પત્તિ, ગણધરવાદ, સામાયિકનાં ક્ષેત્ર-કાલ, અનુયોગોનું પૃથક્કરણ, નિદ્ધવવાદ, સામાયિકના વિવિધ દ્વાર, નમસ્કારની ઉત્પત્તિ વગેરે, 'करेमि भंते' વગેરે પદોની વ્યાખ્યા. જ્ઞાનપંચક પ્રકરણમાં આભિનિબોધિક, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય અને કેવલજ્ઞાનનાં સ્વરૂપ, ક્ષેત્ર, વિષય, સ્વામી વગેરેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ મતિ અને શ્રતનો સંબંધ, નયન અને મનની અપ્રાપ્યકારિતા, શ્રતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના ૩૩૬ ભેદ, ભાષાનાં સ્વરૂપો, શ્રુતના ચૌદ પ્રકાર વગેરેનો પણ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ચારિત્રરૂપ સામાયિકની પ્રાપ્તિનો વિચાર કરતાં ભાષ્યકારે કર્મની પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ વગેરેનું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. કષાયને સામાયિકનો બાધક બતાવતાં કષાયની ઉત્કૃષ્ટતા તથા મંદતાથી કઈ રીતે ચારિત્રનો ઘાત થાય છે, તે પર વિશેષ પ્રકાશ પાડ્યો છે. ચારિત્ર-પ્રાપ્તિનાં કારણો પર પ્રકાશ પાડતાં આચાર્યે સામાયિક, છેદોપસ્થાપના, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રનું વિસ્તારથી વ્યાખ્યાન કર્યું છે. સામાયિક ચારિત્રનો ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ, ક્ષેત્ર, કાલ-પુરૂષ, કારણ, પ્રત્યક્ષ, લક્ષણ, નય, સમવતાર, અનુમત, કિમુ, કતિવિધ, કસ્ય, કુત્ર, કેષુ, કતમુ, કિયચ્ચિર, કતિ, સાન્તર, અવિરહિત, ભવ, આકર્ષ, સ્પર્શન અને નિરુક્તિ – આ છવ્વીસ દ્વારો વડે વર્જીન કર્યું છે. આ વર્જીનમાં સામાયિકસંબંધી બધી આવશ્યક વાતોનો સમાવેશ થઈ ગયો છે. તૃતીય દ્વાર નિર્ગમ અર્થાત્ સામાયિકની ઉત્પત્તિની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે ભગવાન મહાવીરના અગિયાર ગણધરોની ચર્ચા કરી છે તથા ગણધરવાદ અર્થાતુ ભગવાન મહાવીર તથા ગણધરોની વચ્ચે થયેલી ચર્ચાનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે. અગિયાર ગણધરોનાં નામ આ છે : ૧. ઇંદ્રભૂતિ, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ, ૪. વ્યક્ત, ૫. સુધર્મા, ૬. મંડિક, ૭. મૌર્યપુત્ર, ૮. અકંપિત, ૯. અચલભ્રાતા, ૧૦. મેતાર્ય, ૧૧. પ્રભાસ. તેઓ પહેલાં વેદાનુયાયી બ્રાહ્મણ-પંડિત હતા પરંતુ પછીથી ભગવાન મહાવીરના મંતવ્યોથી પ્રભાવિત થઈને તેમના શિષ્ય થઈ ગયા હતા. આ જ મહાવીરના ગણધરો-મુખ્ય શિષ્યો કહેવાય છે. તેમની સાથે મહાવીરની જે વિષયો પર ચર્ચા થઈ હતી તે ક્રમશઃ આ મુજબ છે : ૧. આત્માનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ, ૨. કર્મની સત્તા, ૩. આત્મા અને દેહનો ભેદ, ૪. શુન્યવાદનું નિરસન, પ. ઇહલોક અને પરલોકની વિચિત્રતા, ૬. બંધ અને મોક્ષનું સ્વરૂપ, ૭. દેવોનું અસ્તિત્વ, ૮. નારકોનું અસ્તિત્વ, ૯. પુષ્ય અને પાયનું સ્વરૂપ, ૧૦. પરલોકનું અસ્તિત્વ, ૧૧. નિર્વાણની સિદ્ધિ. આત્માની સ્વતંત્ર સત્તા સિદ્ધ કરવા માટે અધિષ્ઠાતૃત્વ, સંઘાતપરાર્થત્વ વગેરે અનેક હેતુઓ આપવામાં આવ્યા છે. આ હેતુઓ

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

સાંખ્ય વગેરે અન્ય દર્શનોમાં પણ ઉપલબ્ધ છે. આત્માના અસ્તિત્વની સિદ્ધિની સાથે સાથે જ એકાત્મવાદની પણ સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે. આ જ રીતે જીવને સ્વદેહપરિમાણ સિદ્ધ કરતાં એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે અન્ય પદાર્થોની જેમ જીવ પણ નિત્યાનિત્ય છે તથા વિજ્ઞાન ભૂતધર્મ ન હોતાં એક સ્વતન્ત્ર તત્ત્વ-આત્મતત્ત્વનો ધર્મ છે. કર્મનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા માટે પણ અનેક હેતુઓ આપવામાં આવ્યા છે. કર્મને મૂર્ત સિદ્ધ કરતાં કર્મ અને આત્માના સંબંધ પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે તથા ઈશ્વરકર્તૃત્વનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે.આત્મા અને દેહના ભેદની સિદ્ધિમાં ચાર્વાકસમ્મત ભૂતવાદનું નિરસન કરવામાં આવ્યું છે તથા ઇન્દ્રિયભિન્ન આત્મસાધક અનુમાન પ્રસ્તુત કરતાં આત્માની નિત્યતા તથા અદંશ્યતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. શૂન્યવાદના નિરસનના પ્રસંગે વાયુ, આકાશ વગેરે તત્ત્વોની સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે તથા ભૂતોની સજીવતાનું નિરૂપણ કરતાં હિંસા-અહિંસાના વિવેક પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. સુધર્માનો ઇહલોક અને પરલોકવિષયક સંશય દૂર કરવા માટે કર્મ-વૈચિત્ર્ય વડે ભવ-વૈચિત્ર્યની સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે તથા કર્મવાદના વિરોધી સ્વભાવવાદનું નિરસન કરીને કર્મવાદની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. મંડિકના સંશયનું ત્વેવારજ્ઞ કરવા માટે વિવિધ હેતુઓ વડે બંધ અને મોક્ષની સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે તથા મુક્ત આત્માઓનાં સ્વરૂપ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ જ રીતે દેવ, નારક, પુણ્ય-પાપ, પર-ભવ અને નિર્વાણની સત્તા સિદ્ધ કરતાં જૈનદર્શનાભિમત નિર્વાણ વગેરેના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. સામાયિકના અગિયારમા દ્વાર સમવતારનું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે અનુયોગો -- ચરજ્ઞકરજ્ઞાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ, ગણિતાનુયોગ અને દ્રવ્યાનુયોગનાં પૃથક્કરણની ચર્ચા કરી છે અને બતાવ્યું છે કે આર્ય વજ બાદ થનાર આર્ય રક્ષિતે ભવિષ્યમાં મતિ-મેધા-ધારણાનો નાશ થવાનો જાણીને અનુયોગોના વિભાગ કરી દીધા. તે સમય સુધી બધા સૂત્રોની વ્યાખ્યા ચારે પ્રકારના અનુયોગોથી થતી હતી. આર્ય રક્ષિતે આ સૂત્રોનું નિશ્ચિત વિભાજન કરી દીધું. ચરણકરણાનુયોગમાં કાલિક શ્રુતરૂપ અગિયાર અંગ, મહાકલ્પશ્રુત અને છેદસૂત્રો રાખ્યાં. ધર્મકથાનુયોગમાં ઋષિભાષિતોનો સમાવેશ કર્યો. ગણિતાનુયોગમાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિને મૂકી. દ્રવ્યાનુયોગમાં દંષ્ટિવાદનો સમાવેશ કર્યો . ત્યારબાદ તેમણે પુષ્પમિત્રને ગણિપદ પર પ્રતિષ્ઠિત કર્યો. આને ગોષ્ઠામાહિલ પોતાનું અપમાન સમજ્યો અને તે ઈર્ષ્યાવશ સંઘથી અલગ થઈને પોતાની નવી માન્યતાઓનો પ્રચાર કરવા લાગ્યો. આ જ ગોષ્ઠામાહિલ સપ્તમ નિદ્ધવના રૂપમાં પ્રસિદ્ધ છે. નિર્યુક્તિકારનિર્દિષ્ટ સાત નિદ્ધવોમાં શિવભૂતિ બોટિક નામક એક બીજો નિક્તવ ઉમેરીને ભાષ્યકાર જિનભદ્રે પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં નિમ્નલિખિત આઠ નિક્ષવોની માન્યતાઓનું વર્શન કર્યું છે : ૧. જમાલિ, ૨. તિષ્યગુપ્ત, ૩.

## પ્રાસ્તાવિક

આપાઢભૂતિ, ૪. અશ્વમિત્ર, ૫. ગંગ, ૬. રોહગુપ્ત-પડ્લૂક, ૭. ગોષ્ઠામાહિલ, ૮. શિવભૂતિં. ભગવાન મહાવીરને કેવળજ્ઞાન થયાના ૧૪ વર્ષ પછી પ્રથમ તથા ૧૬ વર્ષ પછી દ્વિતીય નિદ્ધવ થયો. શેષ નિદ્ધવ ક્રમશઃ મહાવીર-નિર્વાણના ૨૧૪, ૨૨૦, ૨૨૮, ૫૪૪, ૫૮૪ અને ૬૦૯ વર્ષ પછી થયા. તેની માન્યતાઓ આઠ પ્રકારના નિહ્નવવાદ રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. પોતાના અભિનિવેશને કારણે આગમિક પરંપરાથી વિરુદ્ધ તત્ત્વ-પ્રતિપાદન કરનાર નિદ્ધવ કહેવાય છે. અભિનિવેશરહિત અર્થ-વિવાદ નિહ્નવવાદની કોટિમાં નથી આવતો, કેમ કે આ રીતના વિવાદનું પ્રયોજન યથાર્થ તત્ત્વ-નિર્જીય છે, નહીં કે પોતાના અભિનિવેશનું મિથ્યાપોષણ. નિક્ષવ સમસ્ત જિનપ્રવચનને પ્રમાણભૃત માનવા છતાં પણ તેના કોઈ એક અંશનો પરંપરાથી વિરુદ્ધ અર્થ કરે છે તથા તે અર્થનો જનતામાં પ્રચાર કરે છે. પ્રથમ નિદ્ધવ જમાલિએ બહુરત મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર કોઈ પણ ક્રિયા એક સમયમાં ન થતાં બહુ – અનેક સમયમાં થાય છે. દ્વિતીય નિહ્નવ તિષ્યગુપ્તે જીવપ્રાદેશિક મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર જેના વિના તે જીવ જીવ નથી કહેવાતો અને જેના હોવા પર જ તે જીવ કહેવાય છે, જીવનો તે ચરમ પ્રદેશ વાસ્તવમાં જીવ છે. તેની સિવાયનો અન્ય પ્રદેશ તો તેના અભાવમાં અજીવ જ છે, કેમકે તેનાથી જ તે બધા જીવત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. તૃતીય નિહ્નવ આષાઢભુતિએ અવ્યક્ત મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર કોઈની સાંધુતા-અસાધુતા વગેરેનો નિશ્ચય નથી થઈ શકતો. આથી કોઈને વન્દન-નમસ્કાર વગેરે ન કરવાં જોઈએ. ચતુર્થ નિદ્ધવ અશ્વમિત્રે સામુચ્છેદિક મતનો પ્રચાર કર્યો. સમુચ્છેદનો અર્થ છે જન્મ થતાં જ સર્વથા નાશ થઈ જવો. સામુચ્છેદિક મત આ સિદ્ધાન્તનો સમર્થક છે. પંચમ નિક્રવ ગંગે દૈકિયવાદનો પ્રચાર કર્યો. એક સમયે બે ક્રિયાઓના અનુભવની શક્યતાનું સમર્થન કરવું તે દ્વૈક્રિયવાદ છે. ષષ્ઠ નિદ્ધવ રોહગુપ્ત-ષડુલુકે ત્રૈરાશિક મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર સંસારમાં જીવ, અજીવ અને નોજીવ – આ ત્રણ પ્રકારની રાશિઓ છે. રોહગુપ્તનું નામ ષડુલૂક કેમ રાખવામાં આવ્યું, તેનું સમાધાન કરતાં ભાષ્યકારે લખ્યું છે કે તેનું નામ તો રોહગુપ્ત છે પરંતુ ગોત્ર ઉલૂક છે. ઉલૂકગોત્રીય રોહગુપ્તે દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ અને સમવાય – આ છ પદાર્થો (વૈશેષિક મત)નું પ્રરૂપણ કર્યું આથી તેનું નામ ષટ્ અને ઉલૂકના સંયોગથી ષડ્લૂક થઈ ગયું. સપ્તમ નિક્ષવ ગોષ્ઠામાહિલે અબદ્ધિક મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર જીવ અને કર્મનો બંધ નથી પરંતુ સ્પર્શમાત્ર હોય છે. અષ્ટમ નિદ્ધવ શિવભુતિ – બોટિકે દિગમ્બર મતનો પ્રચાર કર્યો. આ મત અનુસાર વસ્ત્ર કષાયનો હેતુ હોવાથી પરિગ્રહરૂપ છે આથી ત્યાજ્ય છે. નિક્ષવવાદ પછી સામાયિકના અનુમત વગેરે શેષ ચારે દારોનું વર્શન કરતાં ભાષ્યકારે સૂત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિનું વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું. આમાં

નમસ્કારની ઉત્પત્તિ, નિક્ષેપ, ષદ, પદાર્થ, પ્રરૂપણા, વસ્તુ, આક્ષેપ, પ્રસિદ્ધિ, ક્રમ, પ્રયોજન અને ફળ — આ અગિયાર દ્વારોથી વિવેચન કર્યું છે. સિદ્ધ નમસ્કારનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે કર્મસ્થિતિ, સમુદ્ધાત, શૈલેશી અવસ્થા, ધ્યાન વઞેરેના સ્વરૂપનું પણ પર્યાપ્ત વિવેચન કર્યું છે. સિદ્ધનો ઉપયોગ સાકાર છે અથવા નિરાકાર, તેની ચર્ચા કરતાં કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના ભેદ અને અભેદનો વિચાર કર્યો છે. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન ક્રમશઃ હોય છે કે યુગપદ્, આ પ્રશ્ન પર પણ પર્યાપ્ત પ્રકાશ નાખ્યો છે. ભાષ્યકારે એ મતનું સમર્થન કર્યું છે કે કેવલીને પણ એક સાથે બે ઉપયોગ નથી થઈ શકતા અર્થાત્ કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન પણ ક્રમશઃ જ હોય છે, યુગપદ્ નહીં. નમસ્કાર-ભાષ્ય પછી 'कરેમિ મંત્તે' વગેરે સામાયિક-સૂત્રના મૂળ પદોનું વ્યાખ્યાન છે. આ રીતે પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં જૈન આચાર-વિચારના મૂળભૂત સમસ્ત તત્ત્વોનો સુવ્યવસ્થિત તથા સુપ્રરૂપિત સંગ્રહ કરી લીધો છે, તે સુસ્પષ્ટ છે. આમાં ગૂઢતમ દાર્શનિક માન્યતાથી લઈને સૂક્ષ્મતમ આચારવિષયક વિધિ-વિધાનનું સંક્ષિપ્ત પરંતુ પર્યાપ્ત વિવેચન છે.

#### જીતકલ્પભાષ્ય :

પ્રસ્તુત ભાષ્ય, ભાષ્યકાર જિનભદ્રની પોતાની જ કૃતિ જીતકલ્પસૂત્ર પર છે. આમાં બુહદૂકલ્પ-લઘુભાષ્ય, વ્યવહારભાષ્ય, પંચકલ્પ-મહાભાષ્ય, પિણ્ડનિર્યુક્તિ વગેરે ગ્રન્થોની અનેક ગાથાઓ અક્ષરશઃ ઉદ્ધત છે. આવી સ્થિતિમાં તેને એક સંગ્રહ-ગ્રન્થ માનવો પણ સંભવતઃ ઉચિત જ છે. આમાં પ્રાયશ્ચિત્તના વિધિ-વિધાનની મુખ્યતા છે. પ્રાયશ્ચિત્તનો શબ્દાર્થ કરતાં ભાષ્યકારે લખ્યું છે જે પાપનો છેદ કરે છે તે પાયચ્છિત્ત-પ્રાયશ્ચિત્ત છે અથવા પ્રાયઃ જેનાથી ચિત્ત શદ્ધ થાય છે તે પચ્છિત્ત–પ્રાયશ્વિત્ત છે. જીતકલ્પાભિમત જીત-વ્યવહારનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત—આ પાંચે પ્રકારના વ્યવહારનું વિવેચન કર્યું છે. જે વ્યવહાર આચાર્ય-પરંપરાથી પ્રાપ્ત હોય, ઉત્તમ પુરુષો દ્વારા અનુમત હોય, બહુશ્રુતો દ્વારા સેવિત હોય તે જીત-વ્યવહાર છે. તેનો આધાર આગમાદિ નહીં પરંતુ પરંપરા છે. પ્રાયશ્વિત્તનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે પ્રાયશ્ચિત્તના અઢાર, બગીસ તથા છત્રીસ સ્થાનોનું નિરૂપણ કર્યુ છે. પ્રાયશ્વિત્તદાતાઓની યોગ્યતા-અયોગ્યતાનો વિચાર કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે પ્રાયશ્ચિત્ત આયવાની યોગ્યતાવાળા કેવલી અથવા ચતુર્દશપૂર્વધરનો વર્તમાન યુગમાં અભાવ હોવા છતાં પશ કલ્પ (બુહત્કલ્પ), પ્રકલ્પ (નિશીથ) તથા વ્યવહારના આધારે પ્રાયશ્ચિત્તદાનની ક્રિયા સરળતાપૂર્વક સમ્પન્ન થઈ શકે છે. ચારિત્રની શદ્ધિ માટે પ્રાયશ્चિત્તનો વ્યવહાર અનિવાર્ય છે. સાપેક્ષ પ્રાયશ્चિત્તદાનથી થનાર લાભ તથા

નિરપેક્ષ પ્રાયશ્ચિત્તદાનથી થનાર હાનિનો વિચાર કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પ્રાયશ્વિત્ત આપતી વેળાએ દાતાના હૃદયમાં દયાભાવ રહેવો જોઈએ. જેને પ્રાયશ્વિત્ત આપવાનું હોય તેની શક્તિ-અશક્તિનું પૂરું. ધ્યાન રહેવું જોઈએ. પ્રાયશ્વિત્તના વિધાનનું વિશેષ નિરૂપણ કરતાં ભાષ્યકારે પ્રસંગવશાત્ ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિનીમરણ તથા પાદપોપગમનરૂપ મારણાંતિક સાધનાઓનું વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન કર્યું છે. આલોચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, મૂલ, અનવસ્થાપ્ય અને પારોચિક – આ દસ પ્રકારના પ્રાયશ્વિત્તનું સ્વરૂપ બતાવતાં તત્સમ્બન્ધી અપરાધ-સ્થાનોનું પણ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રતિક્રમણના અપરાધ-સ્થાનોનું વર્શન કરતાં આચાર્યે અર્હન્નક, ધર્મરુચિ વગેરેનાં ઉદાહરણ પણ આપ્યાં છે. અંતમાં તે પણ બતાવ્યું છે કે અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્તનો સદ્ભાવ ચતુર્દશપૂર્વધર ભદ્રબાહુસ્વામી સુધી જ રહ્યો. તદનન્તર આ બંને પ્રાયશ્વિત્તોનો વ્યવહાર બંધ થઈ ગયો.

#### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

આ ભાષ્ય બૃહત્કલ્પના મૂળ સૂત્રો પર છે. આમાં પીઠિકા ઉપરાંત છ ઉદ્દેશ છે. પ્રાચીન ભારતીય સંસ્કૃતિની દષ્ટિએ આ ભાષ્યનું વિશેષ મહત્ત્વ છે. જૈન શ્રમણોના આચારનું સૂક્ષ્મ તથા સતર્ક વિવેચન આ ભાષ્યની વિશેષતા છે. પીઠિકામાં મંગલવાદ, જ્ઞાનપંચક, અનુયોગ, કલ્પ, વ્યવહાર વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં તાલ-વૃક્ષ સંબંધીત વિવિધ દોષ તથા પ્રાયશ્ચિત્ત, તૂટેલા તાલ-પ્રલમ્બ અર્થાત્ તાલ વૃક્ષના મૂળનાં ગ્રહણ સંબંધી અપવાદ, નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓનાં દેશાન્તર-ગમનનાં કારણો અને તેની વિધિ, શ્રમણોની રુગ્ણાવસ્થાનાં વિધિ-વિધાન, વૈઘ અને તેના પ્રકાર, દુષ્કાળ વગેરે સમયે શ્રમણ-શ્રમણીઓએ એક-બીજાનાં અવગૃહીત ક્ષેત્રમાં રહેવાની વિધિ, ગ્રામ, નગર, ખેડ, કર્બટક, મડમ્બ, પત્તન, આકર, દ્રોણમુખ, નિગમ, રાજધાની, આશ્રમ, નિવેશ, સંબાધ, ઘોષ, અંશિકા, પુટભેદન, શંકર વગેરે પદોનું વિવેચન, નક્ષત્રમાસ, ચંદ્રમાસ, ઋતુમાસ, આદિત્યમાસ અને અભિવર્ધિતમાસનું સ્વરૂપ, માસકલ્પવિહારી સાધુ-સાધ્વીઓનું સ્વરૂપ તથા જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિકની ક્રિયાઓ, સમવસરણની રચના, તીર્થંકર, ગણધર, આહા₹કશરીરી, અનુત્તરદેવ, ચક્રવર્તી, બલદેવ, વાસુદેવ વગેરેની શુભાશુભ કર્મ-પ્રકૃતિઓ, તીર્થકરની એકરૂપ ભાષાનું વિભિન્ન ભાષારૂપોમાં પરિણમન, આપણગૃહ, રથ્યામુખ, શ્રૃંગાટક, ચતુષ્ક, ચત્વર, અંતરાપજ્ઞ વગેરે પદોનું વ્યાખ્યાન તથા તે સ્થાનો પર બનેલા ઉપાશ્રયમાં રહેનાર નિર્ગ્રન્થીઓને લાગનાર દોષ, શ્રમજ્ઞોના પાંચ પ્રકાર – આચાર્ય, ઉપાધ્યાય,

ભિક્ષ, સ્થવિર અને ક્ષુલ્લક, શ્રમણીઓના પાંચ પ્રકાર – પ્રવર્તિની, અભિષેકા, ભિક્ષણી, સ્થવિરા અને ક્ષુલ્લિકા, શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે યોગ્ય તથા નિર્દોષ ઉપાશ્રય, નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓના વિહારનો યોગ્ય કાળ તથા સ્થાન, રાત્રિ-ભોજનનો નિષેધ વગેરે વિષયોનો સમાવેશ છે. ગ્રામ, નગર વગેરેનું સ્વરૂપ બતાવતાં ભાષ્યકારે બાર પ્રકારના ગ્રામોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે : ૧. ઉત્તાનકમલ્લક, ર. અવાઙ્મુખમલ્લક, ૩. સમ્પુટકમલ્લક, ૪. ઉત્તાનકખણ્ડમલ્લક, ૫. અવાઙ્મુખખષ્ટ્રમલ્લક, ૬. સમ્પુટકખષ્ટ્રપ્લ્લક, ૭. ભિત્તિ, ૮. પડાલિ, ૯. વલભી, ૧૦. અક્ષાટક, ૧૧. રુચક, ૧૨. કાશ્યપક. જિનકલ્પિકની ચર્ચામાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે તીર્થકરો અથવા ગણધર વગેરે કેવલીઓના સમયમાં જિનકલ્પિક હોય છે. જિનકલ્પિકની સામાચારીનું નિમ્નલિખિત ૨૭ દારોથી વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે : ૧. શ્રુત, ૨. સંહનન, ૩. ઉપસર્ગ, ૪. આતંક, ૫. વેદના, ૬. કતિજન, ૭. સ્થષ્ડિલ, ૮. વસતિ, ૯. કિયચ્ચિર, ૧૦. ઉચ્ચાર, ૧૧. પ્રસવણ, ૧૨. અવકાશ, ૧૩. તૃણફલક, ૧૪. સંરક્ષણતા, ૧૫. સંસ્થાપનતા, ૧૬. પ્રાભૃતિકા, ૧૭. અગ્નિ, ૧૮. દીપ, ૧૯. અવધાન, ૨૦. વત્સ્યથ, ૨૧. ભિક્ષાચર્યા, ૨૨. પાનક, ૨૩. લેપાલેપ, ૨૪. અલેપ, ૨૫. આચામ્લ, ૨૬. પ્રતિમા, ૨૭, માસકલ્પ, સ્થવિરકલ્પિકોની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે સ્થવિરકલ્પિકની પ્રવ્રજ્યા, શિક્ષા, અર્થગ્રહણ, અનિયતવાસ અને નિષ્પત્તિ જિનકલ્પિકની સમાન જ છે. વિહારવર્શનમાં નિમ્નોક્ત વાતોનો વિશેષ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : વિહારનો સમય, વિહાર કરતાં પહેલાં ગચ્છના નિવાસ તથા નિર્વાહયોગ્ય ક્ષેત્રનું પરીક્ષણ, ઉત્સર્ગ તથા અપવાદની દષ્ટિથી યોગ્ય-અયોગ્ય ક્ષેત્રપ્રત્યુપેક્ષકોનું નિર્વાચન, ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના નિમિત્તે ગમનાગમનની વિધિ, વિહાર-માર્ગ તથા સ્થષ્ડિલભૂમિ, જલ, વિશ્રામસ્થાન, ભિક્ષા, વસતિ, સંભવિત ઉપદ્રવ વગેરેની પરીક્ષા, પ્રતિલેખનીય ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવાની વિધિ, ભિક્ષાચર્યા **દારા તે ક્ષેત્રના નિવાસીઓની મનોવૃત્તિની પરીક્ષા**, ભિક્ષા, ઔષધ વગેરેની સલભતા-દર્લભતાનું જ્ઞાન, વિહાર કરતાં પહેલાં વસતિના સ્વામીની અનુમતિ, વિહાર કરતી વેળાએ શુભ શકુન-દર્શન, વિહાર સમયે આચાર્ય, બાલદીક્ષિત, વૃદ્ધ સાધુ વગેરેનો સામાન (ઉપધિ) ગ્રહણ કરવાની વિધિ, પ્રતિલિખિત ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ તથા શુભાશુભ શકુનદર્શન, વસતિમાં પ્રવેશ કરવાની વિધિ, વસતિમાં પ્રવિષ્ટ થયા બાદ આચાર્ય વગેરેનું જિનચૈત્યોનાં વંદન <mark>નિમિત્તે</mark> ગમન**્રમાર્ગમાં** ્રાહ-જિન**મંદિરો**નાં દર્શન, સ્થાપનાફ્લોની વ્યવસ્થા, સ્થાપનાફ્લોમાં જવા યોગ્ય અથવા ોકલવા યોગ્ય વૈયાવત્યકારના ગુણ-દોષની પરીક્ષાં સ્થાપનાકુલોમાંથી વિધિપર્વક

ઉચિત દ્રવ્યોનું ગ્રહણ, એક-બે-ત્રણ ગચ્છ્યુક્ત વસતિમાંથી ભિક્ષાગ્રહણ કરવાની વિધિ, ગચ્છવાસીઓ – સ્થવિરકલ્પિકોની સામાચારી સંબંધિત નિમ્નોક્ત વાતો પર પગ્ન આચાર્ય પ્રકાશ પાડ્યો છે : ૧, પ્રતિલેખના-વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખનાનો કાળ, પ્રતિલેખનાના દોષ અને પ્રાયશ્ચિત્ત, ૨, નિષ્ક્રમણ–ઉપાશ્ચયની બહાર નીકળવાનો સમય, ૩. પ્રાભુતિકા-ગૃહસ્થ વગેરે માટે તૈયાર કરેલ ગૃહ વગેરેમાં રહેવા ન રહેવાની વિધિ, ૪. ભિક્ષા–પિંડ વગેરેના પ્રહણનો સમય, ભિક્ષા સંબંધી આવશ્યક ઉપકરણ વગેરે, ૫. કલ્પકરણ–પાત્ર-ધાવનની વિધિ, લેપકૃત અને અલેપકૃત પાત્ર, પાત્ર-લેપના લાભ, ૬. ગચ્છશતિકાદિ-સાત પ્રકારની સૌવિરિણિઓઃ (૧) આધાકર્મિક, (૨) સ્વગૃહયતિમિશ્ર, (૩) સ્વગૃહપાષંડમિશ્ર, (૪) યાવદર્થિકમિશ્ર, (પ) ક્રીતકૃત, (૬) પૂતિકર્મિક, (૭) આત્માર્થકૃત, ૭. અનુયાન-રથયાત્રાનું વર્શન તથા તક્ષિયક અનેક પ્રકારના દોષ, ૮. પુરઃકર્મ–ભિક્ષાદાનની પહેલાં શીતળ જળથી હાથ વગેરે ધોવાથી લાગનાર દોષ, પુરઃકર્મ અને ઉપકાર્દ્રદોષમાં અંતર, પુરઃકર્મ સંબંધી પ્રાયશ્ચિત્ત, ૯. ગ્લાન--રુગ્ણ સાધુની સેવાથી થતી નિર્જરા, રુગ્ગ સાધુ માટે પથ્યાપથ્યની ગવેષણા, ચિકિત્સા નિમિત્તે વૈદ્યની પાસે જવા-આવવાની વિધિ, વૈદ્ય સાથે ગ્લાન સાધુના વિષયમાં વાતચીત કરવાની વિધિ, ગ્લાન સાધુ માટે ઉપાશ્રયમાં આવેલા વૈદ્ય સાથે વ્યવહાર કરવાની વિધિ, વૈદ્ય માટે ભોજનાદિ તથા ઔષધાદિના મૂલ્યની વ્યવસ્થા, રુગ્ણ સાધુને નિર્દયતાપૂર્વક ઉપાશ્રય વગેરેમાં છોડીને જતા રહેનારા આચાર્યને લાગતા દોષ તથા તેનું પ્રાયશ્વિત્ત, ૧૦. ગચ્છપ્રતિબદ્ધયથાલંદિક – વાચના વગેરે કારણોથી ગચ્છ સાથે સંબંધ રાખતા યથાલંદિક કલ્પધારીઓ સાથે વંદના વગેરે વ્યવહાર, ૧૧. ઉપરિદોષ—ઋતુબદ્ધ કાળથી વધારે સમયમાં એક ક્ષેત્રમાં એક માસથી વધારે રહેવાથી લાગતા દોષ. ૧૨. અપવાદ—એક માસથી વધારે રહેવાના આપવાદિક કારણ. આગળ આચાર્યે એ પણ બતાવ્યું છે કે જો ગ્રામ, નગર વગેરે દુર્ગની અંદર અને બહાર આ રીતે બે ભાગોમાં વસેલા હોય તો અંદર અને બહાર મળીને એક ક્ષેત્રમાં બે માસ સુધી રહેવું વિહિત છે. નિર્ગ્રન્થીઓ – શ્રમલ્રીઓ – સાધ્વીઓના આચારવિષયક વિધિવિધાનોની ચર્ચા કરતાં પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં નિમ્ન વાતોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : માસકલ્પની મર્યાદા, વિહાર-વિધિ, સમુદાયના ગણધર તથા તેના ગુણ, ગણધર દ્વારા ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના, ભરૂચમાં બૌદ્ધ શ્રાવકો દ્વારા સાધ્વીઓનું અપહરણ, સાધ્વીઓને વિચરવા યોગ્ય ક્ષેત્ર, વસતિ વગેરે, વિધર્મી વગેરે તરફથી થનાર **ઇપદ્રવોથી રક્ષા, ભિક્ષા માટે જનારી સા**ધ્વીઓની સંખ્યા, વર્ષાઋત સિવાય એક સ્થાન પર રહેવાની અવધિ, સ્થવિસ્કલ્પ અને જિનકલ્પ આ બંને અવસ્થાઓમાં

કઈ અવસ્થા મુખ્ય છે ? તે પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતા ભાષ્યકારે સ્યાદાદી ભાષામાં લખ્યું છે કે નિષ્પાદક અને નિષ્પન્ન આ બંને દષ્ટિએ બંને ય પ્રધાન છે. સ્થવિરકલ્પ સત્રાર્થગ્રહણ વગેરે દષ્ટિએ જિનકલ્પનું નિષ્પાદક છે, જ્યારે જિનકલ્પ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર વગેરે દષ્ટિએ નિષ્પન્ન છે. આ રીતે બંને ય અવસ્થાઓ મહત્ત્વપર્ણ તથા પ્રધાન છે. આ વક્તવ્યને વિશેષ સ્પષ્ટ કરવા માટે આચાર્યે ગુહાસિંહ, બે સ્ત્રીઓ અને બે ગોવર્ગોનાં ઉદાહરણ પણ આપ્યાં છે. શ્રમણ-શ્રમશ્રીઓ માટે રાત્રિ અથવા વિકાલમાં અધ્વગમનનો નિષેધ કરતાં ભાષ્યકારે અધ્વના બે ભેદ કર્યા છે : પંથ અને માર્ગ, જેની વચ્ચે ગ્રામ, નગર વગેરે કંઈ પણ ન હોય તે પંથ છે. જે ગ્રામાનગ્રામની પરંપરાથી યુક્ત હોય તે માર્ગ છે. અપવાદરૂપે રાત્રિગમનની છૂટ છે પરંતુ તે માટે અધ્વોપયોગી ઉપકરશોનો સંગ્રહ તથા યોગ્ય સાર્થનો સહયોગ આવશ્યક છે. સાર્થના પાંચ પ્રકાર છે : ૧. ભંડી, ૨. બહિલક, ૩. ભારવહ, ૪. ઔદરિક, ૫. કાર્ષટિક. આ જ રીતે આચાર્યે આઠ પ્રકારના સાર્થવાહો તથા આઠ પ્રકારના આદિયાત્રિકો – સાર્થવ્યવસ્થાપકોનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. શ્રમણ-શ્રમજ્ઞીઓના વિહાર-યોગ્ય ક્ષેત્રની ચર્ચામાં બતાવ્યું છે કે ઉત્સર્ગરૂપે વિહાર માટે આર્યક્ષેત્ર જ શ્રેષ્ઠ છે. આર્ય પદનું નિમ્નોક્ત નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે : ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. ક્ષેત્ર, ૫. જાતિ, ૬. કુળ, ૭. કર્મ, ૮, ભાષા, ૯, શિલ્પ, ૧૦, જ્ઞાન, ૧૧, દર્શન, ૧૨, ચારિત્ર, આર્યજાતિઓ છ પ્રકારની છે : ૧, અમ્બર્ષ, ૨, કલિન્દ, ૩, વૈદેહ, ૪, વિદક, ૫, હારિત, ૬. તન્તુણ, આર્યકળ પણ છ પ્રકારનાં છે : ૧. ઉત્ર, ૨. ભોગ, ૩. રાજન્ય, ૪. ક્ષત્રિય, ૫. જ્ઞાત-કૌરવ, ૬. ઇક્ષ્વાક દિતીય ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં નિમ્નોક્ત વિષયોનું વ્યાખ્યાન છે : ઉપાશ્રયસંબંધી દોષ તથા યતનાઓ, સાગારિકના આહારાદિના ત્યાગની વિષિ, બીજાને ત્યાંથી આવેલી ભોજન-સામગ્રીના દાનની વિષિ, સાગારિકના ભાગના પિંડનું ગ્રહણ, વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓ નિમિત્તે નિર્મિત ભક્ત, ઉપકરણ વગેરેનું અગ્રહણ, વસ્ત્રાદિ ઉપધિના પરિભોગની વિધિ તથા મર્યાદા, રજોહરણ-ગ્રહણની વિધિ, વસ્ત્રાદિ-ઉપધિના પરિભોગની ચર્ચામાં પાંચ પ્રકારના વસ્ત્રોનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે : ૧. જાંગિક, ૨. ભાંગિક, ૩. સાનક, ૪. પોતક, ૫. તિરીટપટ્ટક, રજોહરણ-ગ્રહણની ચર્ચામાં પાંચ પ્રકારના રજોહરણો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : ૧. ઔર્ણિક, ૨. ઔષ્ટ્રિક, ૩. શનક, ૪. વચ્ચકચિપ્પક, ૫. મુંજચિપ્પક. તૃતીય ઉદેશની વ્યાખ્યામાં ભાષ્યકારે નીચેની વાતો પર પ્રકાશ પાડ્યો છે : નિર્ગ્નન્થોનો નિર્ગ્રન્થીઓના અને નિર્ગ્રન્થીઓનો નિર્ગ્રન્થોના ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ, નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ દારા સલોમાદિ ચર્મનો ઉપયોગ, કુત્સ્ન તથા અકૃત્સ્ન વસ્તનો સંગ્રહ તથા ઉપયોગ, ભિન્ન તથા અભિન્ન વસનો સંગ્રહ તથા ઉપયોગ,

#### પ્રાસ્<mark>તા</mark>વિક

અવગ્રહાનન્તક તથા અવગ્રહપટ્ટકનો ઉપયોગ, નિર્ગ્રન્થી દારા વસ્ત્રાદિગ્રહેણે, નવદીક્ષિત શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે ઉપધિની મર્યાદા, પ્રથમ વર્ષાઋતુમાં ઉપષિગ્રહણની વિધિ, વસ્તવિભાજનની નિર્દોષ વિધિ, અભ્યુત્થાન-વેદના વગેરૈ કરવાનું વિષાન, કોઈ ઘરની અંદર અથવા બે ઘરની વચ્ચે સૂવા-બેસવાનો નિર્પય, શય્યા-સંસ્તારકની યાચના તથા રક્ષા, અસુરક્ષિત સ્થાનનો ત્યાંગ. ભિન્ન તથા અભિન્ન વસ્તનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે વસ્ત્ર ફાડવાથી થનારી હિંસા અહિંસાની ચર્ચા કરી છે. આ ચર્ચામાં નિમ્નોક્ત બાબતોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે 🗄 <u>દ્રવ્યહિસા અને ભાવહિસાનું સ્વરૂપ, હિસામાં રાગોદિની તીવ્રતા અને તીવ્ર</u> કર્મબંધ, રાગાદિની મંદતા અને મંદ કર્મબંધ, હિસકમાં જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના કારણે કર્મબન્ધનું ન્યૂનાધિક્ય, અધિકરણની વિવિધતાથી કર્મબંધનું વૈવિધ્ય, હિંસકની દેહાદિની શક્તિને કારણે કર્મબંધનની વિચિત્રતા. અવગ્રહાનન્તક અને અવગ્રહપટ્ટકના ઉપયોગની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે એ વાતનું સમર્થન કર્ય છે કે નિર્ગ્રન્થો માટે આ બંનેનો ઉપયોગ વર્જિત છે જ્યારે નિર્ગ્રન્થીઓ માટે તેમનો ઉપયોગ અનિવાર્ય છે. આ પ્રસંગે અપૂર્ણ વસ્ત-ધારણનો નિષેધ કરતાં ભાષ્યકારે નિર્ગ્રન્થીઓના અપહરણ વગેરેની ચર્ચા કરી છે. ગર્ભાધાનની ચર્ચા કરતાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે પુરૂષ-સંસર્ગના અભાવમાં પણ નિમ્નોક્ત પાંચ કારણોથી ગર્ભાધાન થઈ શકે છે : ૧. દુર્વિકૃત તથા દુર્નિષણ્શ સ્ત્રીની યોનિમાં પુરૂષનિસૃષ્ટ શુક્રપુદ્રગલ કોઈ રીતે પ્રવિષ્ટ થઈ જાય, ૨. સ્ત્રી સ્વયં પુત્રઈચ્છાથી તેને પોતાની યોનિમાં પ્રવિષ્ટ કરાવે, ૩. અન્ય કોઈ તેને તેની યોનિમાં રાખી દે, ૪. વસ-સંસર્ગથી શકપદ્રગલ સ્ત્રી-યોનિમાં પ્રવિષ્ટ થઈ જાય, ૫. ઉદકાચમનથી સ્ત્રીની અંદર શુક્રપુદ્ગલ પ્રવિષ્ટ થઈ જાય. ચતુર્થ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં નિમ્નલિખિત વિષયોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે : હસ્તકર્મ, મૈથુન અને રાત્રિભોજન માટે અનુદ્ધાતિક અર્થાત્ ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત, દુષ્ટ, પ્રમત્ત અને અન્યોન્યકારક માટે પારોચિક પ્રાયશ્ચિત્ત, સાધર્મિક-સ્તૈન્ય, અન્યધાર્મિકસ્તૈન્ય તથા હસ્તાતાલ માટે અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત, પંડક, ક્લીબ અને વાતિક માટે પ્રવ્રજ્યાનો નિર્ષેધ, અવિનીત, વિકૃતિપ્રતિબદ્ધ અને અવ્યવશમિતકષાય માટે વાચનાનું વર્જન, દુષ્ટ, મૂઢ તથા વ્યુદ્ગ્રાહિત માટે ઉપદેશનો નિષેધ, રુગ્ણ નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ<del>ની પ</del>તનાપૂર્વક સેવા-શુશ્રૂષા, કાલાતિક્રાન્ત તથા ક્ષેત્રાતિક્રાન્ત અશનાદિની અકલ્પ્યતા. અકલ્પ્ય અશનાદિનો નિર્દોષ ઉપયોગ તથા વિસર્જન, અશનાદિકની કલ્પ્યતા અને અકલ્પ્યતા. ગણાન્તરોપસંપદાનું ગ્રહણ તથા તેની યથોચિત વિધિ, મૃત્યુપ્રાપ્ત ભિક્ષુકના શરીરની પરિષ્ઠાપના, ભિક્ષુકનું ગૃહસ્થ સાથે અધિકરણ – ઝઘડો અને તેનું વ્યવશમન,

પરિહારતપમાં સ્થિત ભિક્ષકનું ભક્તપાનાદિ, વિવિધ નદીઓને પાર કરવાની મર્યાદાઓ, વિવિધ ઋતુઓ માટે યોગ્ય ઉપાશ્રય. હસ્તકર્મનું સ્વરૂપ બતાવતાં ભાષ્યકારે આઠ પ્રકારના હસ્તકર્મનો ઉલ્લેખ કર્યો છે : છેદન, ભેદન, ઘર્ષણ, પેષણ, અભિધાત, સ્નેહ, કાય અને ક્ષાર. મૈથુનનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્યે લખ્યું છે કે મૈથનભાવ રાગાદિથી રહિત નથી હોતો આથી તેના માટે કોઈ પ્રકારના અપવાદનું વિધાન નથી. પંડક વગેરેની પ્રવ્રજ્યાનો નિષેધ કરતાં આચાર્યે પંડકના સામાન્ય રીતે છ લક્ષણ દર્શાવ્યાં છે : ૧. મહિલાસ્વભાવ, ૨. સ્વરભેદ, ૩. વર્શભેદ, ૪. મહન્મેઢ્ર, ૫. મૃદુવાક્, ૬. સશબ્દ-અફેનક મૂત્ર. આ જ પ્રસંગે ભાષ્યકારે એક જ જન્મમાં પુરુષ, સ્ત્રી અને નપુંસકવેદનો અનુભવ કરનાર કપિલનું દષ્ટાંત પણ આપ્યું છે. પંચમ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ છે : ગચ્છસમ્બન્ધી શાસ્ત્ર-સ્મરણ અને તદ્વિષયક વ્યાઘાત, ક્લેશયુક્ત ચિત્તથી ગચ્છમાં રહેવાથી અથવા સ્વગચ્છને છોડીને અન્ય ગચ્છમાં ચાલ્યા જવાથી લાગતા દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત, નિઃશંક તથા સશંક રાત્રિભોજન, ઉદ્ગાર – વમનાદિવિષયક દોષ તથા પ્રાયશ્વિત્ત, આહાર-પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન તથા યાતનાઓ, નિર્ગ્રન્થીવિષયક વિશેષ વિધિ-વિધાન. છઠા ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં શ્રમણ-શ્રમણીઓ સંબંધિત નિમ્ન વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : નિર્દોષ વચનોનો પ્રયોગ તથા અલીકાદિ વચનોનો અપ્રયોગ, પ્રાણાતિપાત વગેરે સાથે સંબંધિત પ્રાયશ્चિત્તોના પ્રસ્તાર – વિવિધ પ્રકાર, કંટક વગેરેનું ઉદ્ધરણ, દર્ગમ માર્ગનું અનાલંબન, ક્ષિપ્રચિત્ત નિર્બ્રન્થીની સમયિત ચિકિત્સા, સાધઓના પરિમંથ અર્થાત વ્યાઘાત અને તેનું સ્વરૂપ, વિવિધ કલ્પસ્થિતિઓ તથા તેમનું સ્વરૂપ. ભાષ્યના અંતમાં કલ્પાધ્યયન શાસ્ત્રના અધિકારીની યોગ્યતાઓનં નિરૂપજ્ઞ છે.

બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યનું જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં જ નહીં, સંપૂર્ણ ભારતીય સાહિત્યના ઇતિહાસમાં પણ એક મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. તેમાં ભાષ્યકારના સમયની તથા અન્યકાલીન ભારતીય સામાજિક, સાંસ્કૃતિક, રાજનૈતિક તથા ધાર્મિક સ્થિતિ પર પ્રકાશ પાડનારી સામગ્રીની પ્રચુરતાનું દર્શન થાય છે. જૈન સાધુઓ માટે તો આનું વ્યવહારિક મહત્ત્વ છે જ

#### બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્ય :

આ ભાષ્ય અપૂર્શ જ ઉપલબ્ધ છે. ઉપલબ્ધ ભાષ્યમાં પીઠિકા તથા પ્રારંભના બે ઉદ્દેશ પૂર્શ છે તથા તૃતીય ઉદ્દેશ અપૂર્શ છે. આમાં બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યમાં પ્રતિપાદિત વિષયોનું જ વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ક્યાંક-ક્યાંક ગાથાઓમાં વ્યતિક્રમ દષ્ટિગોચર થાય છે.

#### વ્યવહારભાષ્ય :

આ ભાષ્ય પણ સાધુઓના આચાર સંબંધી છે. આમાં પણ બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યની જેમ જ પ્રારંભમાં પીઠિકા છે. પીઠિકાના પ્રારંભમાં વ્યવહાર, વ્યવહારી તથા વ્યવહર્તવ્યનં સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. વ્યવહારમાં દોષોની સંભાવનાને નજરમાં રાખતાં પ્રાયશ્વિત્તનું અર્થ, ભેદ, નિમિત્ત વગેરે દષ્ટિથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વચ્ચે-વચ્ચે અનેક પ્રકારનાં દુષ્ટાન્ત પણ આપવામાં આવ્યાં છે. પીઠિકા પછી સુત્ર-સ્પર્શિક નિર્યુક્તિનું વ્યાખ્યાન શરૂ થાય છે. પ્રથમ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં ભિક્ષુ, માસ, પરિહાર, સ્થાન, પ્રતિસેવના, આલોચના વગેરે પદોનું નિક્ષેપપૂર્વક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આધાકર્મ વગેરે સંબંધિત અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર માટે વિભિન્ન પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. અતિક્રમ માટે માસગુર, વ્યતિક્રમ માટે માસગુર અને કાલલઘુ, અતિચાર માટે તપોગુર અને કાલગુર તથા અનાચાર માટે ચતુર્ગુર પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન છે. પ્રાયશ્चિત્તથી મૂલગુલો તથા ઉત્તરગુલો બંને પરિશુદ્ધ થાય છે. તેમની પરિશુદ્ધિથી જ ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે. પિષ્ડવિશુદ્ધિ, સમિતિ, ભાવના, તપ, પ્રતિમા અને અભિગ્રહ ઉત્તરગુણાન્તર્ગત છે. આનાં ક્રમશઃ ૪૨, ૮, ૨૫, ૧૨, ૧૨ અને ૪ ભેદ છે. પ્રાયશ્ચિત્ત કરનાર પુરૂષ બે પ્રકારના હોય છે : નિર્ગત અને વર્તમાન. જે પ્રાયશ્ચિત્તથી અતિકાન્ત છે તે નિર્ગત છે. જે પ્રાયશ્વિત્તમાં વિદ્યમાન છે તે વર્તમાન છે. પ્રાયશ્વિત્તાર્હ અર્થાત પ્રાયશ્વિત્તને યોગ્ય પુરૂષ ચાર પ્રકારના હોય છે : ઉભયતર, આત્મતર, પરતર અને અન્યતર, જે સ્વયં તપ કરતા કરતા બીજાની સેવા પણ કરી શકે છે તે ઉભયતર છે. જે માત્ર તપ જ કરી શકે છે તે આત્મતર છે. જે માત્ર સેવા જ કરી શકે છે તે પરતર છે. જે તપ અને સેવા આ બંનેમાંથી કોઈ એક સમયે એકનું જ સેવન કરી શકે છે તે અન્યતર છે. શિથિલતાવશ ગચ્છ છોડીને પુનઃ ગચ્છમાં સમ્મિલિત થનાર સાધુ માટે વિવિધ પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરતાં ભાષ્યકારે પાર્શ્વસ્થ, યથાચ્છન્દ, કુશીલ, અવસત્ર તથા સંસક્તનાં સ્વરૂપ પર પણ પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યો છે. પાર્શ્વસ્થ બે પ્રકારના હોય છે : દેશતઃ પાર્શ્વસ્થ અને સર્વતઃ પાર્શ્વસ્થ, સર્વતઃ પાર્શ્વસ્થના ત્રણ ભેદ છે : પાર્શ્વસ્થ, પ્રાસ્વસ્થ અને પાશસ્થ. જે દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વગેરેના પાર્શ અર્થાતુ સમીપ – તટ પર છે તે પાર્શ્વસ્થ છે. જે જ્ઞાનાદિ પ્રત્યે સ્વસ્થ ભાવ રાખવા છતાં પણ તદિષયક ઉદ્યમથી દૂર રહે છે તે પ્રાસ્વસ્થ છે. જે મિથ્યાત્વ વગેરે પાશોમાં સ્થિત છે તે પાશસ્થ છે. જે સ્વયં પરિભ્રષ્ટ છે તથા બીજાને પગ્ન ભ્રષ્ટાચારનું શિક્ષણ આપે છે તે યથાચ્છન્દ – ઇચ્છાછન્દ છે. જે જ્ઞાનાચાર વગેરેની વિરાષના કરે છે તે કશીલ છે. અવસન્ન દેશતઃ અને સર્વતઃ ભેદથી બે પ્રકારના

છે. આવશ્યકાદિમાં હીનતા, અધિકતા, વિષર્યય વગેરે કરનાર દેશાવસન્ન છે. સમયસર સંસ્તારક વગેરેનું પ્રત્યુપેક્ષણ ન કરનાર સર્વાવસત્ર છે. જે પાર્થસ્થ આદિનો સંસર્ગ પ્રાપ્ત કરીને તેમના જેવો બની જાય છે તે સંસક્ત છે. સાધુઓના વિહારની ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકારે એકાકી વિહારનો નિષેધ કર્યો છે તથા તત્સમ્બન્ધી દોષોનું નિરૂપણ કર્યું છે. આ પસંગે એક વર્ણિકનું દષ્ટાન્ત આપતાં આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે જ્યાં રાજા, વૈદ્ય, ધુનિક, નિયતિક અને રૂપયક્ષ – આ પાંચ પ્રકારના લોકો ન હોય, ત્યાં ધન અને જીવનનો નાશ થયા વિના નથી રહેતો. અથવા રાજા, યવરાજ, મુહત્તરક, અમાત્ય તથા કુમારથી પરિગૃહિત રાજ્ય ગુણવિશાલ હોય છે. પોતાની ઇવ્રતિની કામનાવાળી વ્યક્તિએ આ જ પ્રકારના રાજ્યમાં રહેવું જોઈએ. જે ઉભય યોનિ (માતુપક્ષ તથા પિતૃપક્ષ)થી શુદ્ધ હોય, પ્રજાની આવકનો માત્ર દશમો ભાગ ગ્રહુણ કરે, લોકાસારે તથા નીતિશાસમાં નિપુણ હોય તે જ વાસ્તવમાં રાજા છે, શેષ રાજાભાસ છે જે પાતુકાળે ઊઠીને સર્વપ્રથમ શરીરશુદ્ધિ વગેરે આવશ્યક કાર્યોથી નિવૃત્ત <mark>થાય છે</mark> તથા આસ્થાનિકામાં જઈને રાજ્યના બધા કાર્યોની વિચારણા કરે છે તે યુવરાજ છે. જે ગુંભીર છે, માર્દવયુક્ત છે, કુશળ છે, જાતિ તથા વિનયસમ્પન્ન છે તથા યુવરાજની સાથે બધા કાર્યોનું પ્રેક્ષણ કરે છે તે મહત્તરક છે. જે વ્યવણારકુશલ અને નીતિસમ્પત્ર છે તથા જનપદ, રાજધાની અને રાજાનું હિતચિન્તન કરે છે તે અમાત્ય છે. જે દુર્દાન્ત લોકોનું દમન કરીને સંગ્રામનીતિમાં યોતાની કુશળતાનો પરિચય કરાવે છે તે કુમાર છે. જે વૈદ્યકશાસનો પંડિત હોય તથા માતા પિતા વગેરેથી સંબંધિત રોગોને નિર્મૂલ કરીને સ્વાસ્થ્ય પ્રદાન કરે છે તે વૈદ્ય છે. જેની પાસે પુરંપરાથી પ્રાપ્ત કરોડોની સંપત્તિ હોય તે ધનિક છે. જેને ત્યાં નિમ્નલિખિત ૧૭ પ્રકારના ધાન્યના ભંડાર ભરેલા હોય તે નિયતિક છે : ૧. શાલિ, ૨. યુવ, ૩. કોદ્રવ, ૪. વ્રીહિ, ૫. રાલક, ૬. તલ, ૭. મુદ્દગ, ૮. માપ, ૯, ગ્રોખા, ૧૦, ગ્રેશા, ૧૧, તુવેર, ૧૨. મસુર, ૧૩. કુલત્થ, ૧૪. ગોધૂમ, ૧૫. નિષ્યાવ, ૧૬, અળસી, ૧૭. શબ્ર. જે માઢર અને કૌશ્ડિન્યની દંડનીતિમાં કુશળ છે, કોઈની પાસેથી લોચ–ઉત્કોચ નથી લેતો તથા કોઈ પ્રકારનો પક્ષપાત નથી કરતો તે રૂપયક્ષ છે. રૂપયક્ષનો શબ્દાર્થ છે મૂર્તિમાન ધર્મેકનિષ્ઠ દેવ. જે રીતે રાજી વગેરેના અભાવમાં ધન-જીવનની રક્ષા અસંભવ છે તે જ રીતે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર અને ગીતાર્થના અભાવમાં ચારિત્રધર્મની રક્ષા અસંભવ છે. દ્વિતીય ઉદ્દેશની લ્યાપ્યામાં દિ, સાધર્મિક, વિહાર વગેરે પદોનું વિવેચન છે. વિવિધ પ્રકારના તપસ્વીઓ તથા રોગીઓની સેવાનું વિધાન કરતાં ભાષ્યકારે ક્ષિપ્તચિત્ત તથા દીપ્તચિત્ત સાધુઓની સેવા કરવાની મનોવૈજ્ઞાનિક વિધિ દર્શાવી છે.

વ્યક્તિ ક્ષિપ્રચિત્ત કેમ હોય છે ? ક્ષિપ્રચિત્ત હોવાના ત્રણ કારણ છે : રાગ, ભય અને અપમાન. દીપ્તચિત્ત ક્ષિપ્તચિત્તથી તદ્દન વિરોધી સ્વભાવનો હોય છે. ક્ષિપ્તચિત્ત હોવાનં મુખ્ય કારણ અપમાન છે. જ્યારે દીપ્તચિત્ત હોવાનું મુખ્ય કારણ સમ્માન છે. વિશિષ્ટ સમ્માન પછી મદને કારણે, લાભમદથી પ્રમત્ત થવા અથવા દુર્જય શત્રુઓને જીતવાના મદથી ઉન્મત્ત થવાને કારણે વ્યક્તિ દીપ્તચિત્ત બની જાય છે. ક્ષિપ્રચિત્ત અને દીપ્તચિત્તમાં એક અંતર એ છે કે ક્ષિપ્તચિત્ત પ્રાયઃ મૌન રહે છે જયારે દિપ્તચિત્ત અનાવશ્યક બક-બક કર્યા કરે છે. તૃતીય ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં ઈચ્છા, ગણ વગેરે શબ્દોનું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે તથા ગણાવચ્છેદક, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર, પ્રવર્તિની વગેરે પદવીઓ ધારજ્ઞ કરનારાની યોગ્યતાઓનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. જે એકાદશાંગ-સૂત્રાર્થધારી છે, નવમ પૂર્વના જ્ઞાતા છે, કૃતયોગી છે, બહુશ્રુત છે, બહ્લાગમ છે, સૂત્રોર્થવિશારદ છે, ધીર છે, શ્રુતનિઘર્ષ છે, મહાજન છે તે જ આચાર્ય વગેરે પદવીઓને યોગ્ય છે. ચતર્થ ઉદેશની વ્યાખ્યામાં સાધુઓના વિહાર સંબંધી વિધિ-વિધાન છે. શીત અને ઉષ્જ્રાકાળના આઠ મહિનામાં આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાયે એક પણ અન્ય સાધુ સાથમાં ન હોય તો વિહાર ન કરવો જોઈએ. ગણાવચ્છેદકે ઓછામાં ઓછા બે સાધુઓ સાથે હોય તો જ વિહાર કરવો જોઈએ. આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાયે ઓછામાં ઓછા બે સાધુ સાથે હોય તો જ અલગ ચાતુર્માસ કરવો (વર્ષાઋતુમાં એક સ્થાન પર રહેવું) જોઈએ. ગણાવચ્છેદક માટે ચાતુર્માસમાં ઓછામાં ઓછા ત્રણ અન્ય સાધુઓનો સહવાસ અનિવાર્ય છે. પ્રસ્તુત ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં નિમ્નોક્ત વિષયો પર પગ્ન પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : જાતસમાપ્તકલ્પ, જાતઅસમાપ્તકલ્પ, અજાતસમાપ્તકલ્પ, અજાતઅસમાપ્તકલ્પ, વર્ષાકાળ માટે ઉપયુક્ત સ્થાન, ત્રૈવાર્ષિકસ્થાયના, ગણ્રધરસ્થાપના, ગ્લાનની સેવા-શુશ્રૂષા, અવગ્રહનો વિભાગ, આહારાદિવિષયક અનુકંપા વગેરે. પંચમ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં સાધ્વીઓના વિહારસંબંધી નિયમો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. છકા ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં સાધુ-સાધ્વીઓના સંબંધીઓને ત્યાંથી આહારાદિ ગ્રહજ્ઞ કરવાના નિયમોનું નિરૂપજ્ઞ કરવામાં આવ્યું છે. સાતમા ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં અન્ય સમુદાયમાંથી આવનાર સાધુ-સાધ્વીઓને પોતાના સમુદાયમાં લેવાના નિયમો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. જે સાધ-સાધ્વીઓ સાંભોગિક છે અર્થાતુ એક જ આચાર્યના સંરક્ષણમાં રહે છે તેમણે પોતાના આચાર્યની અનુમતિ પ્રાપ્ત કર્યા વગર અન્ય સમુદાયમાંથી આવનાર સાધુ-સાધ્વીઓને પોતાના સંઘમાં સમ્મિલિત ન કરવા જોઈએ. જો કોઈ સ્ત્રીએ એક સંઘમાં દીક્ષા લઈને બીજા સંઘની સાધ્વી બનવું હોય તો તેને દીક્ષા ન આપવી જોઈએ. તેજ્ઞે જે સંઘમાં રહેવું હોય તે જ સંઘમાં દીક્ષા ગ્રહણ કરવી જોઈએ. પુરુષ માટે એવો નિયમ નથી. તે કારણવશ એક સંઘમાં દીક્ષા લઈને બીજા સંઘના આચાર્યને પોતાના ગુરૂ બનાવી શકે છે. દીક્ષા પ્રહણ કરનારના ગુણ-દોષોનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે કેટલાક લોકો પોતાના દેશ-સ્વભાવથી જ અનેક દોષોથી યુક્ત હોય છે. આન્ધ્રમાં ઉત્પન્ન થયો હોય અને અક્રૂર હોય, મહારાષ્ટ્રમાં પેદા થયો હોય અને અવાચાળ હોય, કોશલમાં પેદા થયો હોય અને અદુષ્ટ હોય – એવો સોમાંથી એક પણ મળવો દુર્લભ છે. આઠમા ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં શયનાદિ નિમિત્તે સામગ્રી એકઠી કરવાની તથા પાછી આઠમા ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં શયનાદિ નિમિત્તે સામગ્રી એકઠી કરવાની તથા પાછી આપવાની વિધિ બતાવવામાં આવી છે તથા આહારની મર્યાદા પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. કુકડીના ઈડા જેવડા આઠ કોળિયા ખાનાર સાધુ અલ્પાહારી કહેવાય છે. એ જ રીતે બાર, સોળ, ચોવીસ, એકત્રીસ અને બત્રીસ ગ્રાસ ગ્રહણ કરનાર સાધુ ક્રમશઃ અપાર્ધાહારી, અર્ધાહારી, પ્રાપ્તાવમોદર્ય, ક્રિચિંદવમોદર્ય અને પ્રમાણાહારી કહેવાય છે. નવમા ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં ભાષ્યકારે શય્યાતર અર્થાત્ સાગારિકના જ્ઞાતિજન, સ્વજન, મિત્ર વગેરે આગંતુક લોકો સંબંધિત આહારના ગ્રહણ-અગ્રહણના વિવેક પર પ્રકાશ પાડતાં નિર્ગ્રન્થોની વિવિધ પ્રતિમાઓનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. દસમા ઉદ્દેશ સંબંધિત ભાષ્યમાં યવમધ્યપ્રતિમા અને વજ્રમધ્યપ્રતિમાનું વિશેષ વિવેચન છે. સાથે જ પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર, બાલદીક્ષાની વિધિ, દસ પ્રકારની સેવા-વૈયાવૃત્ય વગેરેનું પણ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

### ઓઘનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય ઃ

ઓઘનિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્યમાં ઓઘ, પિષ્ઠડ, વ્રત, શ્રમણધર્મ, સંયમ, વૈયાવૃત્ય, ગુપ્તિ, તપ, સમિતિ, ભાવના, પ્રતિમા, ઇન્દ્રિયનિરોધ, પ્રતિલેખના, અભિગ્રહ, અનુયોગ, કાયોત્સર્ગ, ઔપધાતિક, ઉપકરણ વગેરે વિષયોનું સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યાન છે. ઓઘનિર્યુક્તિ-બૃહદ્ભાષ્યમાં આ જ વિષયો પર વિશ્વેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

### ષિષ્ઠડનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય ઃ

આમાં પિષ્ડ, આધાકર્મ, ઔદ્દેશિક, મિશ્રજાત, સૂક્ષ્મપ્રાભૃતિકા, વિશોધિ, અવિશોધિ વગેરે શ્રમગ્નધર્મસંબંધી વિષયોનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન છે.

### પંચકલ્પ-મહાભાષ્ય :

આ ભાષ્ય પંચકલ્પનિર્યુક્તિના વ્યાખ્યાન રૂપે છે. ભાષ્યકારે નિર્યુક્તિની પ્રથમ ગાથામાં પ્રયુક્ત 'ભદ્રબાહુ' પદનો અર્થ 'સુન્દર બાહુઓથી યુક્ત' કર્યો છે અને દર્શાવ્યું છે કે અન્ય ભદ્રબાહુઓથી છેદસૂત્રકાર ભદ્રબાહુને પૃથક્ સિદ્ધ કરવા માટે તેમના

નામની સાથે પ્રાચીન ગોત્રીય, ચરમ સકલશ્રુતજ્ઞાની અને દશા-કલ્પ-વ્યવહારપ્રણેતા વિશેષણો જોડવામાં આવ્યા છે. પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં પાંચ પ્રકારના કલ્પનું સંક્ષિપ્ત વર્શન છે. પાંચ પ્રકારના કલ્પના ક્રમશઃ છ, સાત, દસ, વીસ અને બેંતાલીસ ભેદ છે. પ્રથમ કલ્પ-મનુજજીવકલ્પ છ પ્રકારનો છે : પ્રવ્રાજન, મુંડન, શિક્ષણ, ઉપસ્થ, ભોગ અને સંવસન. જાતિ, કળ, રૂપ અને વિનયસંપન્ન વ્યક્તિ જ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે. નિમ્નોક્ત વીસ પ્રકારની વ્યક્તિઓ પ્રવ્રજ્યા માટે અયોગ્ય છે : ૧. બાળ, ૨. વૃદ્ધ, ૩. નપુંસક, ૪. જડ, ૫. ક્લીબ, ૬. સેગી, ૭. સ્તેન, ૮. રાજાપકારી, ૯. ઉન્મત્ત, ૧૦. અદર્શી, ૧૧. દાસ, ૧૨. દુષ્ટ, ૧૩. મુઢ, ૧૪. અજ્ઞાની, ૧૫. જુંગિત, ૧૬. ભયભીત, ૧૭. પલાયિત, ૧૮. નિષ્કાસિત, ૧૯. ગર્ભિણી અને ૨૦. બાલવત્સા સ્ત્રી. આગળ ક્ષેત્રકલ્પની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે સાડા પચ્ચીસ દેશોને આર્યક્ષેત્ર બતાવ્યાં છે જેમાં સાધ વિચરી શકે છે. આ આર્ય જનપદો તથા તેમની રાજધાનીઓનાં નામ આ પ્રમાશે છે : ૧. મગધ અને રાજગૃહ, ૨. અંગ અને ચમ્પા, ૩. વંગ અને તામ્રલિપ્તિ, ૪. કલિંગ અને કાંચનપુર, પ. કાશી અને વારાજ્ઞસી, ૬. કોશલ અને સાકેત, ૭. કુર અને ગજપુર, ૮. કુશાવર્ત અને સૌરિક, ૯. પાંચાલ અને કામ્પિલ્ય, ૧૦. જંગલ અને અહિચ્છત્રા, ૧૧. સુરાષ્ટ્ર અને દ્વારવતી, ૧૨. વિદેહ અને મિથિલા, ૧૩. વત્સ અને કૌશાંબી, ૧૪. શાંડિલ્ય અને નંદીપુર, ૧૫. મલય અને ભદ્લિપુર, ૧૬. વત્સ અને વૈરાટપુર, ૧૭. વરણ અને અચ્છાપુરી, ૧૮. દશાર્શ અને મૃત્તિકાવતી, ૧૯. ચેદિ અને શૌક્તિકાવતી, ૨૦. સિંધુ અને વીતભય, ૨૧. સૌલીર અને મથુરા, ૨૨. સૂરસેન અને પાપા, ૨૩. ભંગ અને સામપુરિવટ્ટ, ૨૪. કુણાલ અને શ્રાવસ્તી, ૨૫. લાટ અને કોટિવર્ષ, ૨૫<del>મ</del>ું . કેકયાર્ધ અને શ્વેતાંબિકા. દ્વિતીય કલ્પના સાત ભેદ છે : સ્થિતકલ્પ, અસ્થિતકલ્પ, જિનકલ્પ, સ્થવિરકલ્પ, લિંગકલ્પ, ઉપધિકલ્પ અને સંભોગકલ્પ. તૃતીય કલ્પના દસ ભેદ છે : કલ્પ, પ્રકલ્પ, વિકલ્પ, સંકલ્પ, ઉપકલ્પ, અનુકલ્પ, ઉત્કલ્પ, અકલ્પ, દુષ્કલ્પ અને સુકલ્પ. ચતુર્થ કલ્પ અન્તર્ગત નામકલ્પ, સ્થાપનાકલ્પ, દ્રવ્યકલ્પ, ક્ષેત્રકલ્પ, કાલકલ્પ, દર્શનકલ્પ, શ્રુતકલ્પ, અધ્યયનકલ્પ, ચારિત્રકલ્પ વગેરે વીસ પ્રકારના કલ્પોનો સમાવેશ છે. પંચમ કલ્પના દ્રવ્ય, ભાવ, તદુભય, કરણ, વિરમણ, સદાધાર, નિર્વેશ, અંતર, નયાંતર, સ્થિત, અસ્થિત, સ્થાન વગેરે દષ્ટિકોણોથી બેંતાલીસ ભેદ કરવામાં આવ્યા છે. ચર્ણિઓ :

જૈન આગમોની પ્રાકૃત અથવા સંસ્કૃતમિશ્ચિત પ્રાકૃત વ્યાખ્યાઓ ચૂર્ઊઓ કહેવાય છે. આ પ્રકારની કેટલીક ચૂર્ઊઓ આગમેતર સાહિત્યમાં પણ છે. જૈન આચાર્યોએ નિમ્નોક્ત આગમો પર ચૂર્ઊઓ લખી છે : ૧. આચારાંગ, ૨. સૂત્રકૃતાંગ, ૩. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), ૪. જીવાભિગમ, ૫. નિશીથ, ૬. મહાનિશીથ, ૭. વ્યવહાર, ૮. દશાશ્રુતસ્કન્ધ, ૯. બૃહત્કલ્પ, ૧૦. પંચકલ્પ, ૧૧. ઓઘનિયુંક્તિ, ૧૨. જીતકલ્પ, ૧૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૧૪. આવશ્યક, ૧૫. દશવૈકાલિક, ૧૬. નન્દી, ૧૭. અનુયોગદાર, ૧૮. જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ. નિશીથ અને જીતકલ્પ પર બે-બે ચૂર્જ઼િઓ લખવામાં આવી છે પરંતુ વર્તમાનમાં એક-એક જ ઉપલબ્ધ છે. અનુયોગદાર, બૃહત્કલ્પ અને દશવૈકાલિક પર પણ બે-બે ચૂર્જ઼િઓ છે. જિનદાસગણિ મહત્તરની માનવામાં આવતી નિમ્નાંકિત ચૂર્જ઼િઓનો રચનાક્રમ આ મુજબ છે : નન્દીચૂર્જ઼િ, અનુયોગદારચૂર્જ઼િ, ઓઘનિર્યુક્તિચૂર્જિ, આવશ્યકચૂર્જ઼િ, દશવૈકાલિકચૂર્જિ, ઉત્તરાધ્યયનચૂર્જ઼િ, આચારાંગચૂર્જ઼િ, સૂત્રકૃતાંગચૂર્જ઼િ, નિશીથવિશેષચૂર્જિ. દશાશ્રુતસ્કન્ધ્યૂર્જિ, તથા બૃહત્કલ્પચૂર્જિ, તથા જીતકલ્પચૂર્જિ, (સિદ્ધસેનકૃત) પ્રાકૃતમાં છે. ચૂર્જિ**કાર :** 

ચૂર્લિકાર રૂપે જિનદાસગણિ મહત્તરનું નામ વિશેષ ઉલ્લેખનીય છે. પરંપરાથી નિમ્ન ચૂર્લિઓ જિનદાસગણિ મહત્તરની માનવામાં આવે છે : નિશીથવિશેષચૂર્લિ, નન્દીચૂર્લિ, અનુયોગદારચૂર્લિ, આવશ્યકચૂર્લિ, દશવૈકાલિકચૂર્લિ, ઉત્તરાધ્યયનચૂર્લિ, આચારાંગચૂર્લિ, સૂત્રકૃતાંગચૂર્લિ. ઉપલબ્ધ જીતકલ્પચૂર્લિના કર્તા સિદ્ધસેનસૂરિ છે. બૃહત્કલ્પચૂર્લિ પ્રલમ્બસૂરિની કૃતિ છે. અનુયોગદારની એક ચૂર્લિ (અંગુલ ૫દ ૫૨)ના કર્તા ભાષ્યકાર જિનભદ્રગલિ ક્ષમાશ્રમણ પણ છે. આ ચૂર્લિ જિનદાસગણિકૃત અનુયોગદારચૂર્લિમાં અક્ષરશઃ ઉદ્ધત છે. દશવૈકાલિક ૫૨ અગસ્ત્યસિંહે પણ એક ચૂર્લિ લખી છે. આ સિવાયના અન્ય ચૂર્લિકારોના નામ અજ્ઞાત છે.

પ્રસિદ્ધ ચૂર્શિકાર જિનદાસગણિ મહત્તરના ધર્મગુટુનું નામ ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ અનુસાર વાશિજયકુલીન, કોટિકગણીય, વજશાખીય ગોપાલગણિ મહત્તર છે તથા વિદ્યાગુટુનું નામ નિશીથ-વિશેષચૂર્શિ અનુસાર પ્રદ્યુમ્ન ક્ષમાશ્રમણ છે. જિનદાસનો સમય ભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્ર અને ટીકાકાર આચાર્ય હરિભદ્રની વચ્ચેનો છે. આનું પ્રમાણ એ છે કે આચાર્ય જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓનો પ્રયોગ તેમની ચૂર્શિઓમાં દેષ્ટિગોચર થાય છે તથા તેમની ચૂર્શિઓનો પૂરો ઉપયોગ આચાર્ય હરિભદ્રની ટીકાઓમાં થયેલ જોઈ શકાય છે. આવી સ્થિતિમાં ચૂર્શિકાર જિનદાસગણિ મહત્તરનો સમય વિ.સં. ૬૫૦-૭૫૦ની આસપાસ માનવો જોઈએ, કેમકે તેમના પૂર્વવર્તી આચાર્ય જિનભદ્ર વિ.સં. ૬૫૦-૬૬૦ની આસપાસ તથા તેમના ઉત્તરવર્તી આચાર્ય હરિભદ્ર વિ.સં. ૭૫૭-૮૨૭ની આસપાસ વિદ્યમાન હતા. નન્દીચૂર્શિના અંતમાં તેનો રચનાકાળ શક સંવત્ ૫૯૮ ઉલ્લિખિત છે. આ રીતે આ ઉલ્લેખ અનુસાર પણ જિનદાસનો સમય વિક્રમની આઠમી શતાબ્દીનો પૂર્વાર્ધ નિશ્વિત છે.

જીતકલ્પચૂર્ણિના કર્તા સિદ્ધસેનસૂરિ પ્રસિદ્ધ સિદ્ધસેન દિવાકરથી ભિન્ન છે. આનું કારણ એ છે કે સિદ્ધસેન દિવાકર જીતકલ્પ સૂત્રના પ્રશેતા આચાર્ય જિનભદ્રના પૂર્વવર્તી છે, જ્યારે ચૂર્ણિકાર સિદ્ધસેનસૂરિ આચાર્ય જિનભદ્રના પશ્ચાત્વર્તી છે. તેમનો સમય વિ.સં. ૧૨૨૭ પૂર્વે છે, પશ્ચાત નથી, કેમકે પ્રસ્તુત જીતકલ્પચૂર્ણિની એક ટીકા જેનું નામ વિષમપદવ્યાખ્યા છે, શ્રીચન્દ્રસૂરિએ વિ.સં. ૧૨૨૭માં પૂર્ણ કરી હતી. પ્રસ્તુત સિદ્ધસેન સંભવતઃ ઉપકેશગચ્છીય દેવગુપ્રસૂરિના શિષ્ય અને યશોદેવસૂરિના ગુરુભાઈ છે.

બૃહત્કલ્પચૂર્શિકાર પ્રલમ્બસૂરિ વિ.સં. ૧૩૩૪ પૂર્વે થયા છે, કેમકે તાડપત્ર પર લિખિત પ્રસ્તુત ચૂર્શિની એક પ્રતિનો લેખન-સમય વિ.સં. ૧૩૩૪ છે.

દશવૈકાલિકચૂર્શિકાર અગસ્ત્યસિંહ કોટિંગણીય વજસ્વામીની શાખાના એક સ્થવિર છે : તેમના ગુરુનું નામ ઋષિગુપ્ત છે. તેમનો સમય અજ્ઞાત છે. ચૂર્શિની ભાષા, શૈલી વગેરે જોતાં કહી શકાય કે ચૂર્શિકાર વિશેષ પ્રાચીન નથી. નન્દીચૂર્ણિ :

આ ચૂર્શિ મૂલ સૂત્રનું અનુકરણ કરતાં લખવામાં આવી છે. તેની વ્યાખ્યાનશૈલી સંક્ષિપ્ત તથા સારગ્રાહી છે. તેમાં મુખ્યત્વે જ્ઞાનના સ્વરૂપની ચર્ચા છે. અંતમાં ચૂર્શિકારે 'णिरेणगामेत्तमहासहा जिता.....' વગેરે શબ્દોમાં પોતાનો પરિચય આપ્યો છે જે સ્પષ્ટ નથી.

#### અનુયોગદારચૂર્ણિ ઃ

જિનદાસગષ્ડિકૃત પ્રસ્તુત ચૂર્ણિ પણ મૂલસૂત્રાનુસારી છે. આમાં નન્દીચૂર્ણિનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. સપ્તસ્વર, નવરસ વગેરેનું પણ આમાં સોદાહરણ નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. અંતમાં ચૂર્શિકારના નામ વગેરેનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી. આવશ્યકચૂર્ણિ :

આ ચૂર્ણિ મુખ્યત્વે નિર્યુક્ત્યનુસારી છે. અહીં-તહીં વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓનું પણ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. ભાષામાં પ્રવાહ તથા શૈલીમાં ઓજ છે. વિષય-વિસ્તાર પણ અન્ય ચૂર્ણિઓની અપેક્ષાએ અધિક છે. કથાનકોની પ્રચુરતા પણ તેની એક વિશેષતા છે. આમાં ઐતિહાસિક આખ્યાનોનાં વિશેષ દર્શન થાય છે. ઓઘનિર્યુક્તિચૂર્ણિ, વસુદેવહિશ્ડિ વગેરે અનેક ગ્રંથોનો આમાં ઉલ્લેખ છે. સંસ્કૃતના અનેક શ્લોક આમાં ઉદ્ધૃત છે.

આવશ્યકના સામાયિક નામક પ્રથમ અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરતાં ચૂર્ણિકારે અંતિમ તીર્થંકર ભગવાન મહાવીરના ભવોની ચર્ચા કરી છે તથા આદિ તીર્થંકર ભગવાન ઋષભદેવના ધનસાર્થવાહ વગેરે ભવોનું વર્શન કર્યું છે. ઋષભદેવના જન્મ, વિવાહ, અપત્ય વગેરેનું વર્શન કરતાં તત્કાલીન શિલ્પ, કર્મ, લેખ વગેરે પર પણ પ્રકાશ પાડ્યો છે. આ જ પ્રસંગે આચાર્યે ઋષભદેવના પુત્ર ભરતની દિગ્વિજય-યાત્રાનું અતિ રોચક તથા વિદ્વત્તાપૂર્ણ વર્ણન કર્યું છે. ભરતનો રાજ્યાભિષેક, ભરત અને બાહુબલિનું યુદ્ધ, બાહુબલિને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વગેરે ઘટનાઓના વર્શનમાં પણ ચૂર્શિકારે પોતાનું કૌશલ દેખાડ્યું છે. ભગવાન મહાવીરના જીવન સંબંધિત નિમ્નોક્ત ઘટનાઓનું વર્શન પણ પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં ઉપલબ્ધ છે : ર્ષેર્ય-પરીક્ષા, વિવાહ, અપત્ય, દાન, સમ્બોધ, લોકાન્તિકાંગમન, ઇન્દ્રાગમન, દીક્ષા-મહોત્સવ, ઉપસર્ગ, અભિગ્રહ-પંચક, અચ્છંદક-વૃત્ત, ચંડકૌશિકવૃત્ત, ગોશાલક-વૃત્ત, સંગમકકૃત-ઉપસર્ગ, દેવીકૃત-ઉપસર્ગ, વૈશાલી વગેરેમાં વિહોર, ચંદનબાળા-વૃત્ત, ગોપકૂત-શલાકોપસર્ગ, કેવલોત્પાદ, સમવસરણ, ગણધર-દીક્ષા. સામાયિકસંબંધી અન્ય વિષયોની ચર્ચામાં આનંદ, કામદેવ, શિવરાજર્ષિ, ગંગદત્ત, ઇલાપુત્ર, મેતાર્ય, કાલિકાચાર્ય, ચિલાતિપુત્ર, ધર્મરુચિ, તેતલીપુત્ર વગેરે અનેક ઐતિહાસિક આખ્યાનોનાં દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યાં છે. તૃતીય અધ્યયન વંદનાની વ્યાખ્યામાં ચૂર્સિકારે વંદ્યાવંઘનો વિચાર કરતાં પાંચ પ્રકારના શ્રમજ્ઞોને અવંઘ બતાવ્યા છે : ૧. આજીવક, ૨. તાપસ, ૩. પરિવ્રાજક, ૪. તચ્ચંણિય (તત્ક્ષણિક), પ. બોટિક. પ્રતિક્રમણ નામના ચતુર્થ અધ્યયનની ચૂર્ણિમાં અભયકુમાર, શ્રેણિક, ચેલ્લણા, સુલસા, કોણિક, ચેટક, ઉદાયી, મહાપદ્મનંદ, શકટાલ, વર્ડ્સ, સ્યૂલભદ્ર વગેરે ઐતિહાસિક વ્યક્તિઓ સંબંધિત અનેક કથાનકોનો સંગ્રહ કરવામાં આવ્યો છે. આગળના અધ્યયનોમાં પક્ષ આ જ પ્રકારે વિવિધ વિષયોનું સદષ્ટાન્ત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

# દશવૈક્રલિકચૂર્જિ (જિનદાસફત) ઃ

પ્રસ્તુત ચૂર્શિ નિર્યુક્તિનું અનુસરણ કરે છે. આમાં આવશ્યકચૂર્શિનો પણ ઉલ્લેખ છે. પાંચમા અધ્યયન સંબંધિત ચૂર્શિમાં માંસાહાર, મદ્યપાન વગેરેની પણ ચર્ચા છે. ચૂર્શિકારે તરંગવતી, ઓઘનિર્યુક્તિ, પિશ્ડનિર્યુક્તિ વગેરે ગ્રંથોનો નામોલ્લેખ પણ કર્યો છે.

### ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ ઃ

આ ચૂર્ણિ પણ નિર્યુક્ત્યાનુસારી છે. આના અંતમાં ચૂર્ણિકારે પોતાનો પરિચય આપતાં પોતાને 'वाणिजकुलसंभूओ, कोडियगणिओ उ वयरसाहीतो । गोवालियमहत्तरओ..... तेसि सीसेण इमं......' અર્થાતુ વાણિજયક્લીન,

કોટિકગણીય, વજાશાખીય ગોપાલગણિ મહત્તરના શિષ્ય બતાવ્યા છે. આમાં આચાર્યે પોતાની કૃતિ દશવૈકાલિકચૂર્ણિનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. આચારાંગચૂર્ણિ :

આ ચૂર્શિ પણ નિર્યુક્તિનું અનુસરજ્ઞ કરીને લખવામાં આવી છે. આમાં અહીં તહીં પ્રાકૃત ગાથાઓ તથા સંસ્કૃત શ્લોકો પણ ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યા છે. આ ઉદ્ધરણોના સ્થળ-નિર્દેશની તરફ ચૂર્શિકારે ધ્યાન આપ્યું નથી. સત્રક્તાંગચર્છિ :

ેં આચારોંગચૂર્ણિ અને સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિની શૈલીમાં અત્યધિક સામ્ય છે. આમાં સંસ્કૃતનો પ્રયોગ અપેક્ષા કરતાં અધિક છે. વિષય-વિવેચન સંક્ષિપ્ત તથા સ્પષ્ટ છે. સૂત્રકૃતાંગની ચૂર્ણિ પણ આચારાંગ વગેરેની ચૂર્ણિઓની જ જેમ નિર્ધુક્ત્યાનુસારી છે.

#### જીતકલ્પ-બૃહચ્ચૂર્ણિ :

સિદ્ધસેનસૂરિપ્રજ્ઞીત પ્રસ્તુત ચૂર્લિમાં તેની પહેલાં રચાયેલી એક અન્ય ચૂર્લિનો પણ ઉલ્લેખ છે. પ્રસ્તુત ચૂર્લિ અથથી ઇતિ સુધી પ્રાકૃતમાં છે. આમાં જેટલી ગાથાઓ તથા ગદ્યાંશ ઉદ્ધૃત છે, બધું પ્રાકૃતમાં છે. આ ચૂર્લિ મૂલસૂત્રાનુસારી છે. પ્રારંભ તથા અંતમાં ચૂર્લિકારે જીતકલ્પસૂત્રના પ્રશેતા આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણને સાદર નમસ્કાર કર્યા છે.

#### દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (અગસ્ત્યસિંહકૃત) :

પ્રસ્તુત ચૂર્જિ ભાષા તથા શૈલી બંને દષ્ટિએ સુગમ છે. જિનદાસકૃત દશવૈકાલિકચૂર્જિની જેમ પ્રસ્તુત ચૂર્જિ પણ નિર્યુક્ત્યાનુસારી છે. ચૂર્જિના અંતમાં ચૂર્જિકારે પોતાનો સંપૂર્જા પરિચય આપ્યો છે. ચૂર્જિકારનું નામ કલશભવમૃગેન્દ્ર અર્થાત્ અગસ્ત્યસિંહ છે. ચૂર્જિકારના ગુરુનું નામ ઋષિગુપ્ત છે. તેઓ કોટિંગણીય વજ્રસ્વામીની શાખાના છે. પ્રસ્તુત ચૂર્જિગત મૂલ સૂત્ર-પાઠ, જિનદાસકૃત ચૂર્જિનો મૂલ સૂત્ર-પાઠ તથા હારિભદ્રીય વૃત્તિનાં મૂલ-સૂત્ર – આ ત્રણેમાં ક્યાંક-ક્યાંક થોડું અંતર દષ્ટિગોચર થાય છે. આ જ વાત નિર્યુક્તિ-ગાથાઓના વિષયમાં પણ છે. નિર્યુક્તિની કેટલીક ગાથાઓ એવી પણ છે જે હારિભદ્રીય વૃત્તિમાં તો ઉપલબ્ધ છે પરંતુ બંને ચૂર્જિઓમાં નથી મળતી.

### નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ ઃ

જિનદાસગણિકૃત પ્રસ્તુત ચૂર્ણિ મૂલ સૂત્ર, નિર્યુક્તિ તથા ભાષ્યના વિવેચન રૂપે છે. આમાં સંસ્કૃતનો પ્રયોગ ઓછો છે. પ્રારંભમાં પીઠિકા છે જેમાં નિશીથની

ભૂમિકા રૂપે તે સંબંધી આવશ્યક વિષયોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રારંભિક મંગલ-ગાથાઓમાં આચાર્યે પોતાના વિદ્યાગુરૂ પ્રદ્યુમ્ન ક્ષમાશ્રમણને પણ નમસ્કાર કર્યા છે. આ જ પ્રસંગે તેમણે એ પણ બતાવ્યું છે કે નિશીથનું બીજું નામ પ્રકલ્પ પણ છે. નિશીથનો અર્થ છે અપ્રકાશ અર્થાત્ અંધકાર. અપ્રકાશિત વચનોના નિર્ણય માટે નિશીથસૂત્ર છે. પ્રથમ ઉદ્દેશની ચૂર્ણિમાં હસ્તકર્મનું વિશ્લેષણ કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે હસ્તકર્મ બે પ્રકારનું છે : અસંક્લિષ્ટ અને સંક્લિષ્ટ. અસંક્લિષ્ટ હસ્તકર્મ આઠ પ્રકારનું છે : છેદન, ભેદન, ધર્ષણ, પેષણ, અભિઘાત, સ્નેહ, કાય અને ક્ષાર. સંક્લિષ્ટ હસ્તકર્મ બે પ્રકારનું છે : સનિમિત્ત અને અનિમિત્ત. સનિમિત્ત હસ્તકર્મ ત્રણ પ્રકારના કારણોથી થાય છે : શબ્દ સાંભળીને, રૂપ જોઈને અથવા પૂર્વ અનુભૂત વિષયનું સ્મરણ કરીને. અંગોપાંગનું વિવેચન કરતાં ચૂર્ણિકારે દર્શાવ્યું છે કે શરીરના ત્રણ ભાગ છે : અંગ, ઉપાંગ અને અંગોપાંગ. અંગ આઠ છે : માથું, હૃદય, પેટ, પીઠ, બે હાથ અને બે ઊરૂ. કાન, નાક, આંખો, જાંઘ, હાથ અને પગ ઉપાંગ છે. નખ, વાળ, શ્મશ્રુ, આંગળીઓ, હસ્તતલ અને હસ્તોપતલ અંગોપાંગ છે. દંડ, વિદંડ, લાઠી તથા વિલક્રીનો ભેદ આચાર્યે આ રીતે કર્યા છે : દંડ ત્રણ હાથનો હોય છે, વિદંડ બે હાથનો હોય છે, લાઠી આત્મપ્રમાણ હોય છે, વિલકી લાઠીથી ચાર અંગુલ ન્યુન હોય છે. આ રીતે દ્વિતીય ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં શય્યા અને સંસ્તારકનો ભેદ બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે શય્યા સર્વાંગિકા અર્થાત્ આખા શરીર જેવડી હોય છે જ્યારે સંસ્તારક અઢી હાથ જ લાંબો હોય છે. ઉપધિનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે ઉપધિ બે પ્રકારની હોય છે : અવધિયુક્ત અને ઉષગૃહીત. જિનકલ્પિકો માટે બાર પ્રકારની, સ્થવિરકલ્પિકો માટે ચૌદ પ્રકારની તથા આર્યાઓ-સાધ્વીઓ માટે પચ્ચીસ પ્રકારની ઉપધિ અવષિયુક્ત છે. જિનકલ્પિક બે પ્રકારના છે : પાણિપાત્રભોજી અને પ્રતિગ્રહધારી. આના કરી બે-બે ભેદ છે : સપ્રાવરણ – સવસ અને અને અપ્રાવરણ – નિર્વસ જિનકલ્પમાં ઉપધિની આઠ કોટિઓ છે ઃ બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, નવ, દસ, અગિયાર અને બાર (પ્રકારની ઉપધિ). નિર્વસ્ત પાણિપાત્રની જઘન્ય ઉપધિ બે પ્રકારની છે : રજોહરણ અને મુખવસ્ત્રિકા. આ જ પાણિપાત્ર જો સવસ્ત્ર હોય તો તેની જઘન્ય ઉપધિ ત્રણ પ્રકારની થશે ઃ રજોહરણ, મુખવસ્વિકા અને એક વસ્ત. આ પ્રમાણે ઉપધિની સંખ્યા ક્રમશઃ વધતી જાય છે. છઠા ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં સાધુઓ માટે મૈથુનસંબંધી દોષો તથા પ્રાયશ્વિત્તોનું વર્જાન કરતાં ચૂર્જિકારે માતૃગ્રામ અને મૈથુનનો શબ્દાર્થ આ પ્રમાણે કર્યો છે : માતા સમાન નારીઓના વૃંદને માતૃગ્રામ કહે છે. અથવા સામાન્ય સ્ત્રી-વર્ગને માતૃગ્રામ-માઉગ્ગામ કહેવાય

જેમ કે મરાઠીમાં સ્ત્રીને માઉગ્ગામ કહે છે. મિથુનભાવ અથવા મિથુનકર્મને મૈથુન કહે છે : માતૃગ્રામના ત્રણ પ્રકાર છે : દિવ્ય, મનુષ્ય અને તિર્યંચ. આમાંથી પ્રત્યેકના બે ભેદ છે ઃ દેહયુક્ત અને પ્રતિમાયુક્ત. દેહયુક્તના પુનઃ બે ભેદ છે ઃ સજીવ અને નિર્જીવ. પ્રતિમાયુક્ત પણ બે પ્રકારનાં છે : સન્નિહિત અને અસન્નિહિત. કામીઓનાં પ્રેમપત્ર-લેખનનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે લેખ બે પ્રકારના હોય છે : છત્ર – અપ્રકાશિત અને પ્રકટ – પ્રકાશિત. છત્ર લેખ ત્રણ પ્રકારનો છે : લિપિછન્ન, ભાષાછત્ર અને અર્થછત્ર. સાતમાં ઉદેશની વ્યાખ્યામાં કુંડલ, ગુણ, મણિ, તુડિય, તિસરિય, વાલંભા, પલંબા, હાર, અર્ધહાર, એકાવલી, મુક્તાવલી, કનકાવલી, રત્નાવલી, પટ્ટ, મુક્ટ વગેરે આભરશોનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. એ જ રીતે આલિંગન, પરિષ્વજન, ચુંબન, છેદન અને વિચ્છેદનરૂપ કામ-ક્રીડાઓ પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આઠમા ઉદ્દેશ સંબંધિત ચૂર્જિમાં ઉદ્યાન, ઉદ્યાનગૃહ, ઉદ્યાનશાળા, નિર્યાગ્ન, નિર્યાગ્નગ્રહ, નિર્યાગ્રશાળા, અક્ર, અક્રાલક, ચરિકા, પ્રાકાર, દ્વાર, ગોપુર, દક, દકમાર્ગ, દકપથ, દક્તીર, દકસ્થાન, શૂન્યગૃહ, શૂન્યશાળા, ભિન્નગૃહ, ભિન્નશાળા, કૂટાગાર, કોષ્ઠાગાર, તૃણગૃહ, તુણશાળા, તુષગૃહ, તુષશાળા, છુસગૃહ, છુસશાળા, પર્યાયગૃહ, પર્યાયશાળા, કર્માન્તગૃહ, કર્માન્તશાળા, મહાગૃહ, મહાકુલ, ગોગૃહ, ગોશાળા વગેરેનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. નવમાં ઉદ્દેશની ચૂર્ઊમાં રાજાના અંતઃપુરમાં મુનિપ્રવેશનો નિષેધ કરતાં આચાર્યે ત્રણ પ્રકારનાં અંતઃપુરનું વર્શન કર્યું છે ઃ જીર્શાન્તઃપુર, નંવાન્તઃપુર અને કન્યકાન્તઃપુર. આ જ ઉદ્દેશમાં કોષ્ઠાગાર, ભાંડાગાર, પાનાગાર, ક્ષીરગૃહ, ગંજશાળા, મહાનસશાળા વગેરેનું સ્વરૂપ પણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. અગિયારમા ઉદૃેશની વ્યાખ્યામાં અયોગ્ય દીક્ષાનો નિષેધ કરતાં આચાર્યે ૪૮ પ્રકારની વ્યક્તિઓને પ્રવ્રજ્યા માટે અયોગ્ય માની છે : ૧૮ પ્રકારના પુરુષ, ૨૦ પ્રકારની સ્ત્રીઓ અને ૧૦ પ્રકારના નપુંસક. આ જ પ્રસંગે આચાર્યે ૧૬ પ્રકારના રોગ તથા ૮ પ્રકારની વ્યાધિના નામ ગણાવ્યાં છે. શીઘ્ર નષ્ટ થનાર વ્યાધિ તથા ઘણા સમય બાદ નષ્ટ થનાર રોગ કહેવાય છે. પંદરમા ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં ચાર પ્રકારના આમ્રનો ઉલ્લેખ છે ઃ ઉસ્સેતિમ, સંસેતિમ, ઉવકખડ અને પલિય. પલિય આમ્ર પુનઃ ચાર પ્રકારના છે ઃ ઇંધનપલિય, ધૂમપલિય, ગંધપલિય અને વૃક્ષપલિય. સોળમાં ઇદેશની ચૂર્જીિમાં ચૂર્ણિકારે પણ્યશાળા, ભંડશાળા, કર્મશાળા, પચનશાળા, ઇંધનશાળા અને વ્યધારણશાળાનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. આ ઉદેશમાં જુગુપ્સિત કુળમાંથી આહારાદિના ગ્રહણનો નિષેષ કરતાં આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે જુગુમ્સિત બે પ્રકારના છે ઃ ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક. સૂતક વગેરેથી યુક્ત કુળ ઇત્વરિક – કેટલાક સમય માટે જુગુષ્સિત

છે. લોહકાર, કલાલ, ચર્મકાર વગેરે યાવત્કથિક – જીવનપર્યન્ત જુગુપ્તિસ છે. શ્રમણો માટે આર્યદેશમાં જ વિચરવાનું વિધાન કરતાં આચાર્યે આર્યદેશની સીમા આ મુજબ બતાવી છે : પૂર્વમાં મગધ, પશ્ચિમમાં સ્થૂણા, ઉત્તરમાં કુણાલા અને દક્ષિણમાં કૌશામ્બી. અંતિમ ઉદ્દેશ – વીસમાં ઉદ્દેશની વ્યાખ્યાના અંતે ચૂર્શિકારના પૂરા નામ – જિનદાસગણિ મહત્તરનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તથા પ્રસ્તુત ચૂર્શિનું નામ વિશેષનિશીથચૂર્શિ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત ચૂર્શિનું જૈન આચારશાસ્ત્રના વ્યાખ્યાપ્રથોમાં એક વિશિષ્ટ સ્થાન છે. આમાં આચારના નિયમો સિવાય પ્રાચીન ભારતીય સાંસ્કૃતિક તથા સામાજિક જીવન પર પ્રકાશ પાડનારી સામગ્રીની પણ પ્રચુરતા છે. અન્ય વ્યાખ્યાગ્રંથોની જેમ આમાં પણ અનેક કથાનકો ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યા છે. આમાં ધૂર્તાખ્યાન, તરંગવતી, મલયવતી, મગધસેન, આર્ય કાલક તથા તેમની બહેન રૂપવતી તથા ઉજ્જયિનીના રાજા ગર્દભિલ્લ વગેરેના વૃત્તાન્ત ઉલ્લેખનીય છે.

## દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્ણિ :

આ ચૂર્શિ નિર્યુક્ત્યનુસારી છે. વ્યાખ્યાનની શૈલી સરળ છે. મૂળ સૂત્રપાઠ તથા ચૂર્શિસમ્મત પાઠમાં ક્યાંક-ક્યાંક થોડું અંતર છે. ક્યાંક-ક્યાંક સૂત્રોનો વિપર્યાસ પણ છે.

## બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ :

આ ચૂર્ણિ લઘુભાષ્યનું અનુસરણ કરે છે. આમાં પીઠિકા તથા છ ઉદ્દેશ છે. આચાર્યે ક્યાંક-ક્યાંક દાર્શનિક ચર્ચા પણ કરી છે. એક સ્થળે વૃક્ષ શબ્દના છ ભાષાઓમાં પર્યાય આપવામાં આવ્યા છે. સંસ્કૃતમાં જે વૃક્ષ છે તે જ પ્રાકૃતમાં ટુક્ખ, મગધ દેશમાં ઓઘ્ણ, લાટમાં કૂર, દમિલમાં ચોર અને આંધ્રમાં ઇડાકુ નામે પ્રસિદ્ધ છે. આમાં તત્ત્વાર્થીધિગમ, વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, કર્મપ્રકૃતિ, મહાકલ્ય, ગોવિન્દનિર્યુક્તિ આદિનો પણ ઉલ્લેખ છે. ચૂર્ણિના અંતે ચૂર્ણિકારના નામ વગેરેનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી.

### ટીકાઓ અને ટીકાકાર ઃ

જૈન આગમોની સંસ્કૃત વ્યાખ્યાઓનું પણ આગમિક સાહિત્યમાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. સંસ્કૃતના પ્રભાવની વિશેષ વૃદ્ધિ થતી જોઈ જૈન આચાર્યોએ પણ પોતાના પ્રાચીનતમ સાહિત્ય આગમ-ગ્રંથો પર સંસ્કૃતમાં ટીકાઓ લખવાનું શરૂ કર્યું. આ ટીકાઓમાં પ્રાચીન નિર્યુક્તિઓ, ભાષ્યો તથા ચૂર્ણિઓની સામગ્રીનો તો ઉપયોગ થયો જ, સાથે સાથે જ ટીકાકારોએ નવા-નવા હેતુઓ તથા તર્કો દ્વારા તે સામગ્રીને પુષ્ટ પણ કરી. આગમિક સાહિત્ય પર પ્રાચીનતમ સંસ્કૃત ટીકા આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ છે. આ વૃત્તિ આચાર્ય જિનભદ્ર

પોતાના જીવનકાળમાં પૂર્ણ ન કરી શક્યા. આ અપૂર્ણ કાર્યને કોટ્યાર્યે (જે કોટ્યાચાર્યથી ભિન્ન છે) પૂર્શ કર્યું. આ દષ્ટિએ આચાર્ય જિનભદ્ર પ્રાચીનતમ આગમિક ટીકાકાર છે. ભાષ્ય, ચૂર્ઊ અને ટીકા – ત્રણે પ્રકારના વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્યમાં તેમનું યોગદાન છે. ભાષ્યકારના રૂપમાં તો તેમની પ્રસિદ્ધિ છે જ. અનુયોગદારના અંગુલ પદ પર તેમની એક ચૂર્ણિ પણ છે. ટીકાના રૂપમાં એમણે લખેલી વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ છે જ. ટીકાકારોમાં હરિભદ્રસૂરિ, શીલાંકસૂરિ, વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિ, અભયદેવસૂરિ, મલયગિરિ, મલધારી હેમચન્દ્ર વગેરે વિશેષ પ્રસિદ્ધ છે. આમાં હરિભદ્રસરિ પ્રાચીનતમ છે. કેટલાક ટીકાકારોનાં નામ અજ્ઞાત પણ છે. જ્ઞાતનામ ટીકાકારો આ છે : જિનભદ્રગણિ, હરિભદ્રસૂરિ, કોટચાચાર્ય, કોટચાર્ય અથવા કોટ્ટાર્ય, જિનભટ, શીલાંકસૂરિ, ગંધહસ્તી, વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિ, અભયદેવસુરિ, દ્રોણસુરિ, મલયગિરિ, મલધારી હેમચન્દ્ર, નેમિચન્દ્રસુરિ અપરનામ દેવેન્દ્રગણિ, શ્રીચન્દ્રસુરિ, શ્રીતિલક્સૂરિ, ક્ષેમકીર્તિ, ભવનતુંગસૂરિ, ગુણરત્ન, વિજયવિમલ, વાનરર્ષિ, હીરવિજયસૂરિ, શાન્તિયન્દ્રગણિ, જિનહંસ, હર્ષકુલ, લક્ષ્મીકલ્લોલગણિ, દાનશેખરસૂરિ, વિનયહંસ, નમિસાધુ, જ્ઞાનસાગર, સોમસુન્દર, માણિક્યશેખર, શુભવર્ધનગણિ, ધીરસુન્દર, કુલપ્રભ, રાજવલ્લભ, હિતર્ચિ, અજિતદેવસૂરિ, સાધુરંગ ઉપાધ્યાય, નગર્ષિગણિ, સુમતિકલ્લોલ, હર્ષનન્દન, મેઘરાજ વાચક, ભાવસાગર, પદ્મસુન્દરગણિ, કસ્તુરચન્દ્ર, હર્ષવલ્લભ ઉપાધ્યાય, વિવેકહંસ ઉપાધ્યાય, જ્ઞાનવિમલસૂરિ, રાજચન્દ્ર, રત્નપ્રભસૂરિ, સમરચન્દ્રસૂરિ, પદ્મસાગર, જીવવિજય, પુષ્યસાગર, વિનયરાજગણિ, વિજયસેનસૂરિ, હેમચન્દ્રગણિ, વિશાલસુન્દર, સૌભાગ્યસાગર, કીર્તિવલ્લભ, કમલસંયમ ઉપાધ્યાય, તપોરત્ન વાચક, ગુણશેખર, લક્ષ્મીવલ્લભ, ભાવવિજય, હર્ષનંદનગણિ, ધર્મમંદિર ઉપાધ્યાય, ઉદયસાગર, મુનિચન્દ્રસૂરિ, જ્ઞાનશીલગણિ, બ્રહ્મર્ષિ, અજિતચન્દ્રસૂરિ, રાજશીલ, ઉદયવિજય, સુમતિસૂરિ, સમયસુન્દર, શાન્તિદેવસૂરિ, સોમવિમલસૂરિ, ક્ષમારત્ન, જયદયાલ વગેરે. આમાંથી જેમનાં જીવન વગેરે વિષયમાં કેટલીક પ્રામાશિક સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે તેમનો પરિચય આપતાં તેમની ટીકાઓનો સંક્ષિપ્ત પરિચય પ્રસ્તુત કરીએ છીએ. આ પરિચયમાં પ્રકાશિત ટીકાઓની પ્રધાનતા રહેશે

# જિનભદ્રકૃતવિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ :

ભાષ્યકાર આચાર્ય જિનંભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણકૃત પ્રસ્તુત અપૂર્ણ વૃત્તિ કોટ્યાર્ય વાદિગણિએ પૂર્ણ કરી. જિનભદ્ર છકા ગણધરવાદ સુધીની વૃત્તિ સમાપ્ત કરી દેવગતિ પામ્યા હતા. વૃત્તિની ઉપલબ્ધ પ્રતથી સ્પષ્ટ છે કે વૃત્તિનો અવશિષ્ટ ભાગ કોટ્યાર્યે પૂર્ણ કર્યો હતો. પ્રસ્તુત વૃત્તિ અતિ સરળ, સ્પષ્ટ અને સંક્ષિપ્ત છે.

#### હરિભદ્રસૂરિકૃત ટીકાઓ ઃ

હરિભદ્રનો જન્મ વીરભૂમિ મેવાડના ચિત્તોડ નગરમાં થયો હતો. તેઓ આ જ નગરના રાજા જિતારિના રાજ-પુરોહિત હતા. તેમના ગચ્છપતિ ગુરુનું નામ જિનભટ, દીક્ષાદાતા ગુરુનું નામ જિનદત્ત, ધર્મજનનીનું નામ યાકિની મહત્તરા, ધર્મકુળનું નામ વિદ્યાધરગચ્છ તથા સંપ્રદાયનું નામ શ્વેતામ્બર હતું. તેમનો સમય ઈસ્વી સન્ ૭૦૦-૭૭૦ અર્થાત્ વિ.સં. ૭૫૭-૮૨૭ છે. કહેવાય છે કે હરિભદ્રસૂરિએ ૧૪૪૪ પ્રંથોની રચના કરી હતી. તેમના લગભગ ૭૫ પ્રંથ તો હજુ પણ ઉપલબ્ધ છે. આ પ્રન્થોને જોતાં એમ કહેવું પડે છે કે આચાર્ય હરિભદ્ર એક બહુશ્વત વિદ્વાન હતા. તેમની વિદ્વત્તા નિઃસંદેહ અદ્વિતીય હતી. તેમણે નન્દી, અનુયોગદાર, દશ્વૈકાલિક, પ્રજ્ઞાપના, આવશ્યક, જીવાભિગમ અને પિષ્ઠડનિર્યુક્તિ પર ટીકાઓ રચી. પિષ્ઠડનિર્યુક્તિની અપૂર્ણ ટીકા વીરાચાર્યે પૂરી કરી.

#### નન્દીવૃત્તિ :

આ ટીકા પ્રાયઃ નન્દીચૂર્સિનું જ રૂપાંતર છે. આમાં ટીકાકારે કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદિત કરતાં તેમનાં યૌગપઘના સમર્થન માટે સિદ્ધસેન વગેરેનો, ક્રમિકત્વના સમર્થન માટે જિનભ્દ્ર વગેરેનો તથા અભેદના સમર્થન માટે વૃદ્ધાચાર્થોનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. અત્રે ઉલ્લિખિત સિદ્ધસેન સિદ્ધસેન-દિવાકરથી ભિન્ન કોઈ અન્ય આચાર્ય હોઈ શકે છે. તેમનો આ મત દિગમ્બરસંમત છે, કેમકે દિગમ્બર આચાર્ય કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનને યુગપદ્ માને છે. સન્મતિતર્કના ક્ર્તા સિદ્ધસેન-દિવાકર તો અભેદવાદના સમર્થક અથવા કહો કે પ્રવર્તક છે. ટીકાકારે સંભવતઃ વૃદ્ધાચાર્ય રૂપે તેમનો જ નિર્દેશ કર્યો છે. ક્રમિકત્વના સમર્થક જિનભદ્ર વગેરેને સિદ્ધાન્તવાદી કહેવામાં આવ્યા છે. પ્રસ્તુત ટીકાનું ગ્રંથમાન ૧૩૩૬ શ્લોકપ્રમાણ છે.

### અનુયોગદ્વારટીકાઃ

આ ટીકા અનુયોગદારચૂર્ણિની જ શૈલીમાં છે. આનું નિર્માણ નન્દી ટીકા પછી થયું છે, જેનો સ્વયં ટીકાકારે પ્રસ્તુત ટીકાના પ્રારંભમાં નિર્દેશ કર્યો છે. આમાં આવશ્યકવિવરણ અને નન્દી-વિશેષવિવરણનો પણ ઉલ્લેખ છે.

#### દશવૈકાલિકવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ દશવૈકાલિકંનિર્યુક્તિનું અનુસરજ્ઞ કરતાં લખવામાં આવી છે. આમાં અનેક પ્રાકૃત કથાનકો તથા સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ઉદ્ધરજ્ઞો છે. કવાંક-ક્યાંક દાર્શનિક

**દંષ્ટિનો** પ્રભાવ પ**જ્ઞ જોવા મળે છે. પાંચમા અધ્યયનની વૃત્તિમાં આહાર**વિષયક મૂલ ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકારે અસ્થિ વગેરે પદોનો માંસપરક તથા ફળપરક બંને પ્રકારનો અર્થ કર્યો છે.

#### પ્રજ્ઞાપના-પ્રદેશવ્યાખ્યા ઃ

આ વૃત્તિ પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના પદો પર છે. આમાં વૃત્તિકારે આવશ્યકટીકા અને આચાર્ય વાદિમુખ્યનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. વૃત્તિ સંક્ષિપ્ત તથા સરળ છે. આમાં અહીં-તહીં સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃત ઉદ્ધરણો પણ છે.

#### આવશ્યકવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ આવશ્યકનિર્યુક્તિ પર છે. અહીં-તહીં ભાષ્ય ગાથાઓનો પણ ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે. વૃત્તિમાં આવશ્યકચૂર્લિનું પદાનુસરણ ન કરતાં સ્વતંત્ર રીતે વિષય-વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ વૃત્તિ જોવાથી પ્રતીત થાય છે કે આવશ્યકસૂત્ર પર આચાર્ય હરિભદ્રે બે ટીકાઓ લખી છે. ઉપલબ્ધ ટીકા અનુપલબ્ધ ટીકાથી પ્રમાણમાં નાની છે. પ્રસ્તુત ટીકામાં વૃત્તિકારે વાદિમુખ્યકૃત કેટલાક સંસ્કૃત શ્લોક પણ ઉદ્ધત કર્યા છે. ક્યાંક-ક્યાંક નિર્યુક્તિના પાઠાંતર પણ આપ્યાં છે. આમાં પણ દેષ્ટાંતરૂપ તથા અન્ય કથાનકો પ્રાકૃતમાં જ છે. વૃત્તિનું નામ શિષ્યહિતા છે. આનું ગ્રન્થમાન ૨૨૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

# કોટચાચાર્યવિહિત વિશેષાવશ્યકભાષ્યવિવરજ્ઞ :

કોટવાચાર્યે પોતાની પ્રસ્તુત ટીકામાં આચાર્ય હરિભદ્ર અથવા તેમની કોઈ કૃતિનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી કર્યો. આનાથી એ અનુમાન કરી શકાય છે કે કોટવાચાર્ય સંભવતઃ હરિભદ્રના પૂર્વવર્તી અથવા સમકાલીન છે. પ્રસ્તુત વિવરણમાં ટીકાકારે આવશ્યકની મૂલટીકાનો અનેક વાર ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ મૂલટીકા તેમના પૂર્વવર્તી આચાર્ય જિનભટની છે. મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિએ પોતાની કૃતિ વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-બૃહદ્વૃત્તિમાં કોટવાચાર્યનો એક પ્રાચીન ટીકાકાર રૂપે ઉલ્લેખ કર્યો છે. આનાથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે કોટવાચાર્ય ખૂબ જૂના ટીકાકાર છે. શીલાંકાચાર્ય અને કોટવાચાર્યને એક જ વ્યક્તિ માનવાનું યુક્તિયુક્ત પ્રતીત નથી થતું. આચાર્ય શીલાંકનો સમય વિક્રમની નવમી-દસમી સદી છે, જ્યારે કોટવાચાર્યનો સમય ઉપર્યુક્ત દષ્ટિએ આઠમી સદી સિદ્ધ થાય છે.

કોટ્યાચાર્યકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યવિવરજ્ઞ ન તો અતિ સંક્ષિપ્ત છે, ન અતિ વિસ્તૃત. આમાં ઉદ્ધત કથાનકો પ્રાકૃતમાં છે. ક્યાંક-ક્યાંક પદ્યાત્મક કથાનકો પણ છે. અહીં-તહીં પાઠાન્તર પણ આપવામાં આવ્યા છે. વિવરણકારે આચાર્ય જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોયજ્ઞવૃત્તિનો પશ ઉલ્લેખ કર્યો છે, પ્રસ્તુત વિવરશનું પ્રંથમાન ૧૩૭૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

## આચાર્ય ગંધહસ્તિકૃત શસ્ત્રપરિજ્ઞાવિવરણ :

આચાર્ય ગંધહસ્તિએ આચારાંગસૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધ્યયન શસ્વપરિજ્ઞા પર જે વિવરણ લખ્યું હતું તે અનુપલબ્ધ છે. આચાર્ય શીલાંકે પોતાની કૃતિ આચારાંગવિવરણના પ્રારંભમાં ગંધહસ્તિકૃત પ્રસ્તુત વિવરણનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તેને અતિ કઠિન બતાવ્યું છે. પ્રસ્તુત ગંધહસ્તી તથા તત્ત્વાર્થભાષ્ય પર બૃહદ્વૃત્તિ લખનાર સિદ્ધસેન એક જ વ્યક્તિ છે. તેમના ગુરુનું નામ ભાસ્વામી છે. તેમનો સમય વિક્રમની સાતમી અને નવમી સદીની વચ્ચે ક્યાંક છે. તેમણે પોતાની તત્ત્વાર્થભાષ્ય-બૃહદ્વૃત્તિમાં વસુબંધુ, ધર્મકીર્તિ વગેરે બૌદ્ધ વિદ્વાનોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે જે સાતમી સદી પહેલાંના નથી. બીજી બાજુ આચાર્ય શીલાંકે ગંધહસ્તીનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. શીલાંક નવમી સદીના ટીકાકાર છે.

## શીલાંકાચાર્યકૃત ટીકાઓ ઃ

આચાર્ય શીલાંકના વિષયમાં કહેવાય છે કે તેમણે પ્રથમ નવ અંગો પર ટીકાઓ લખી હતી. વર્તમાનમાં તેમની માત્ર બે ટીકાઓ ઉપલબ્ધ છે : આચારાંગવિવરશ અને સૂત્રકૃતાંગવિવરણ. તેમણે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી) વગેરે પર પણ ટીકાઓ જરૂર લખી હશે, જે અભયદેવસૂરિકૃત વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિથી ફલિત થાય છે. આચાર્ય શીલાંક, જેમને શીલાચાર્ય તથા તત્ત્વાદિત્ય પણ કહેવામાં આવે છે, વિક્રમની નવમી-દસમી સદીમાં વિદ્યમાન હતા.

### આચારાંગવિવરણ ઃ

આ વિવરજ્ઞ આચારાંગના મૂલપાઠ તથા તેની નિર્યુક્તિ પર છે. વિવરજ્ઞ શબ્દાર્થ સુધી જ સીમિત નથી. આમાં પ્રત્યેક સમ્બદ્ધ વિષયનું સુવિસ્તૃત વ્યાખ્યાન છે. અહીં-તહીં પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત ઉદ્ધરશો પજ્ઞ છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે ચંધહસ્તિકૃત શસ્ત્રપરિજ્ઞા-વિવરજ્ઞનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તેને કઠિન બતાવતાં આચારાંગ પર સુબોધ વિવરજ્ઞ લખવાનો સંકલ્પ કર્યો છે. પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના છટ્ઠા અધ્યયનની વ્યાખ્યાના અંતમાં વિવરજ્ઞકારે બતાવ્યું છે કે મહાપરિજ્ઞા નામના સાતમા અધ્યયનનો વ્યવચ્છેદ થઈ જવાને કારજ્ઞે તેનું અતિલંધન કરીને આઠમા અધ્યયનનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરવામાં આવે છે. આઠમા અધ્યયનના છટ્ઠા ઉદ્દેશકના વિવરજ્ઞમાં ગ્રામ, નકર (નગર), ખેટ, કર્બટ, મડમ્બ, પત્તન, દ્રોજ્રામુખ, આકર, આશ્રમ, સશ્વિવેશ, નૈગમ, રાજધાની વગેરેનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. કાનનદીય

વગેરેને જલપત્તન તથા મથુરા વગેરેને સ્થલપત્તન કહેવામાં આવ્યા છે. ભરુકચ્છ, તામ્રલિમી વગેરે દ્રોણમુખ અર્થાત્ જળ અને સ્થળના આવાગમનનાં કેન્દ્ર છે. પ્રસ્તુત વિવરણ નિવૃત્તિકુલીન શીલાચાર્યે ગુપ્ત સંવત્ ૭૭૨ની ભાદ્રપદ શુક્લા પંચમીના દિવસે વાહરિસાધુની સહાયતાથી ગંભૂતામાં પૂર્ણ કર્યું. વિવરણનું ગ્રંથમાન ૧૨૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

## સૂત્રકૃતાંગવિવરણ :

આ વિવરણ સૂત્રકૃતાંગના મૂલપાઠ તથા તેની નિર્યુક્તિ પર છે. વિવરણ સુબોધ છે. દાર્શનિક દષ્ટિની પ્રમુખતા હોવા છતાં પણ વિવેચનમાં ક્લિપ્ટતા નથી આવવા પામી. અહીં-તહીં પાઠાન્તરો પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. વિવરણમાં અનેક શ્લોકો તથા ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે પરંતુ ક્યાંય પણ કોઈ ગ્રંથ અથવા ગ્રંથકારના નામનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી. પ્રસ્તુત ટીકાનું ગ્રંથમાન ૧૨૮૫૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. આ ટીકા પણ શીલાચાર્યે વાહરિંગણિની સહાયતાથી પૂરી કરી છે.

## વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયન ટીકા :

વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિનો જન્મ રાધનપુરની પાસે ઉણ-ઉન્નતાયુ નામના ગામમાં થયો હતો. તેમનું બાલ્યાવસ્થાનું નામ ભીમ હતું. તેમણે થારાપદ્ર-ગચ્છીય વિજયસિંહસૂરિ પાસેથી દીક્ષા ગ્રહણ કરી હતી. પાટણના ભીમરાજની સભામાં તેઓ કવીન્દ્ર તથા વાદિચક્રવર્તી રૂપે પ્રસિદ્ધ હતા. કવિ ધનપાલના અનુરોધથી શાન્તિસૂરિ માલવ પ્રદેશમાં પણ પહોંચ્યા હતા તથા ભોજરાજની સભાના ૮૪ વાદીઓને પરાજિત કરી ૮૪ લાખ રૂપિયા મેળવ્યા હતા. પોતાની સભાના પંડિતોને માટે શાન્તિસૂરિને વેતાલ સમાન સમજીને રાજા ભોજે તેમને વાદિવેતાલની પદવી પ્રદાન કરી હતી. તેમણે મહાકવિ ધનપાલની તિલકમંજરીનું પણ સંશોધન કર્યું હતું. શાન્તિસૂરિ પોતાના અંતિમ દિવસોમાં ગિરનારમાં રહ્યા હતા તથા ત્યાં ૨૫ દિવસનું અનશન અર્થાત્ સંથારો કરી વિ.સં. ૧૦૯૬ની જ્યેષ્ઠ શુક્લા નવમીએ સ્વર્ગવાસી થયા. વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિએ ઉત્તરાધ્યયન ટીકા ઉપરાંત કવિ ધનપાલની તિલકમંજરી પર પણ એક ટિપ્પણી લખી છે. જીવવિચારપ્રકરણ અને ચૈત્યવંદન-મહાભાષ્ય પણ તેમની જ કૃતિઓ માનવામાં આવે છે.

વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયન-ટીકા શિષ્યહિતાવૃત્તિ કહેવાય છે. એ પાઇઅ-ટીકાના નામે પણ પ્રસિદ્ધ છે કેમકે તેમાં પ્રાકૃત કથાનકો તથા ઉદ્ધરણોની પ્રચુરતા છે. ટીકા ભાષા, શૈલી વગેરે બધી દષ્ટિએ સફળ છે. તેમાં મૂલ-સૂત્ર તથા નિર્યુક્તિનું વ્યાખ્યાન છે. વચ્ચે-વચ્ચે અહીં-તહીં ભાષ્ય-ગાથાઓ પણ ઉદ્ધત છે. અનેક સ્થાનો પર પાઠાન્તરો પણ આપવામાં આવ્યા છે. પ્રસ્તુત ટીકામાં નિમ્નલિખિત પ્રંથો તથા ગ્રંથકારોનાં નામ નિર્દિષ્ટ છે : વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ, આવશ્યકચૂર્ણિ, સપ્તશતારનયચક્ર, નિશીથ, બૃહદારણ્યક, ઉત્તરાધ્યયનભાષ્ય, સ્ત્રીનિર્વાણસૂત્ર, મહામતિ (જિનભદ્ર), ભર્તૃહરિ, વાચક સિદ્ધસેન, અશ્વસેન વાચક, વાત્સ્યાયન, શિવશર્મન્, હારિલ વાચક, ગંધહસ્તિન્, જિનેન્દ્રબુદ્ધિ. દ્રોણસૂરિવિહિત ઓઘનિર્યુક્તિ-વૃત્તિ :

દ્રોણસૂરિ અથવા દ્રોણાચાર્ય પાટણ-જૈનસંઘના મુખ્ય અધિકારી હતા. તેઓ વિક્રમની અગિયારમી-બારમી શતાબ્દીમાં વિદ્યમાન હતા. તેમણે ઓઘનિર્યુક્તિ (લઘુભાષ્યસહિત) પર વૃત્તિ લખી હતી તથા અભયદેવસૂરિકૃત કેટલીય ટીકાઓનું સશોધન કર્યું હતું.

દ્રોણાચાર્યકૃત ઓઘનિર્યુક્તિ-વૃત્તિની ભાષા સરળ અને શૈલી સુગમ છે. આચાર્ય મૂળ પદોના અર્થની સાથે સાથે જ તદ્દગત વિષયનું પણ શંકા-સમાધાનપૂર્વક સંક્ષિપ્ત વિવેચન કર્યું છે. અહીં-તહીં પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત ઉદ્ધરજ્ઞોનો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન લગભગ ૭૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. અભયદેવસૂરિક્ત ટીકાઓ :

અભયદેવસૂરિ નવાંગીવૃત્તિકાર રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. તેમણે નિમ્નોક્ત આગમો પર ટીકાઓ લખી છે : નવ અંગ – ૧. સ્થાનાંગ, ૨. સમવાયાંગ, ૩. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), ૪. જ્ઞાતાધર્મકથા, ૫. ઉપાસકદશા, ૬. અંતકૃદ્દશા, ૭. અનુત્તરૌષપાતિક, ૮. પ્રશ્રવ્યાકરણ, ૯. વિષાક અને ૧૦. ઔષપાતિક ઉપાંગ. આ ઉપરાંત પ્રજ્ઞાપનાતૃતીયપદસંગ્રહણી, પંચાશકવૃત્તિ, જયતિહુઅણસ્તોત્ર, પંચનિર્ગ્રન્થી અને સપ્તતિકાભાષ્ય પણ તેમની જ કૃતિઓ છે. આ બધી રચનાઓનું પ્રંથમાન લગભગ ૬૦૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. અભયદેવકૃત ટીકાઓ શબ્દાર્થપ્રધાન હોવા છતાં પણ વસ્તુવિધાનની દષ્ટિએ પણ ઉપયોગી છે. તેમની બધી ટીકાઓ પ્રકાશિત થઈ ચૂકી છે.

અભ્યદેવસૂરિ, જેમનું બાલ્યકાળનું નામ અભ્યકુમાર હતું, ધારાનિવાસી શેઠ ધનદેવના પુત્ર હતા. તેમને વર્ષમાનસૂરિના શિષ્ય જિનેશ્વરસૂરિએ દીક્ષિત કર્યા હતા. યોગ્યતા પ્રાપ્ત થતાં વર્ધમાનસૂરિના આદેશથી તેમને આચાર્યપદવી પ્રદાન કરવામાં આવી. વર્ધમાનસૂરિના સ્વર્ગવાસ પછી ધવલક – ધોળકા નગરમાં પણ રહ્યા, જ્યાં તેમને રક્તવિકારની બીમારી થઈ જે કેટલાક સમય બાદ શાંત થઈ ગઈ. અભયદેવનો જન્મ અનુમાને વિ.સં. ૧૦૮૮, દીક્ષા વિ.સં. ૧૧૦૪, વિદ્યાભ્યાસ વિ.સં. ૧૧૦૪થી ૧૧૧૪, રુગ્ણાવસ્થા વિ.સં. ૧૧૧૪થી ૧૧૧૭, આચાર્ય પદ તથા ટીકાઓનો પ્રારંભ વિ.સં. ૧૧૨૦ અને સ્વર્ગવાસ વિ.સં. ૧૧૩૫ અથવા ૧૧૩૯માં માનવામાં આવે છે. પટ્ટાવલીઓમાં અભયદેવસૂરિનો સ્વર્ગવાસ કપડવંજમાં વિ.સં. ૧૨૩૫ તથા મતાંતરથી વિ.સં. ૧૧૩૯માં થવાનો ઉલ્લેખ છે, જ્યારે પ્રભાવકચરિત્રમાં માત્ર એટલો જ ઉલ્લેખ છે કે અભયદેવસૂરિ પાટણમાં કર્શરાજના રાજ્યમાં સ્વર્ગવાસી થયા. અભયદેવસૂરિકૃત આગમિક ટીકાઓનાં સંશોધનમાં તે સમયે પાટણમાં વિરાજમાન આગમિક પરંપરાના વિશેષજ્ઞ સંઘપ્રમુખ દ્રોણાચાર્યે પૂર્ણ યોગદાન આપ્યું હતું. દ્રોણાચાર્યના આ મહાન ઋણનો સ્વયં અભ્યયદેવસૂરિએ કૃતજ્ઞતાપૂર્વક સ્વીકાર કર્યો છે.

## સ્થાનાંગવૃત્તિ ઃ

આ ટીકા સ્થાનાંગનાં મૂળ સૂત્રો પર છે. એ શબ્દાર્થ સુધી જ સીમિત નથી પરંતુ તેમાં સૂત્રસમ્બદ્ધ પ્રત્યેક વિષયનું આવશ્યક વિશ્લેષભ્ર પજ્ઞ છે. દાર્શનિક દષ્ટિની ઝલક પજ્ઞ આમાં સ્પષ્ટ જોવા મળે છે. વૃત્તિમાં કેટલાક સંક્ષિપ્ત કથાનકો પજ્ઞ છે. વૃત્તિના અંતમાં આચાર્યે પોતાનો પરિચય આપતાં બતાવ્યું છે કે મેં આ ટીકા અજિતસિંહાચાર્યના અંતેવાસી યશોદેવગણિની સહાયથી પૂર્ણ કરી છે. પોતાની કૃતિઓને આદ્યોપાન્ત વાંચીને આવશ્યક સંશોધન કરનાર દ્રોણાચાર્યનો સાદર નામોલ્લેખ કરતાં વૃત્તિકારે લખ્યું છે કે પરંપરાગત સત્સમ્પ્રદાય તથા સત્શાસ્ત્રાર્થની હાનિ થઈ જવાથી તથા આગમોની અનેક વાચનાઓ અને પુસ્તકની અશુદ્ધિઓને કારજ્ઞે પ્રસ્તુત કાર્યમાં અનેક પ્રકારની મુશ્કેલીઓનો સામનો કરવો પડ્યો છે અને તે જ કારજ્ઞ છે કે તેમાં અનેક પ્રકારની ત્રુટિઓ રહી હોવાનો સંભવ છે. વિદાન પુરુષોએ તેમનું સંશોધન કરી લેવું જોઈએ. વૃત્તિનું પ્રંથમાન ૧૪૨૫૦ શ્લોક પ્રમાજ્ઞ છે. રચનાનો સમય વિ.સં. ૧૧૨૦ તથા સ્થાન પાટજ્ઞ છે.

## સમવાયાંગવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ સમવાયાંગના મૂળપાઠ પર છે. વિવેચન ન અતિ સંક્ષિપ્ત છે, ન અતિ વિસ્તૃત. અહીં-તહીં પાઠાંતરો પણ મળે છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિ પણ વિ.સં. ૧૧૨૦માં જ પૂર્ણ થઈ. તેનું ગ્રંથમાન ૩પ૭૫ શ્લોકપ્રમાણ છે.

### વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિઃ

આ ટીકા વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી)ના મૂળપાઠ પર છે. વ્યાખ્યા શબ્દાર્થપ્રધાન તથા સંક્ષિપ્ત છે. અહીં-તહીં ઉદ્વરણો પજ્ઞ મળે છે. પાઠાંતરો તથા વ્યાખ્યાભેદોની પણ પ્રચુરતા છે. વૃત્તિના પ્રારંભમાં આચાર્યે એ વાતનો નિર્દેશ કર્યો છે કે આ સૂત્રની પ્રાચીન ટીકા અને ચૂર્ઊિ તથા જીવાભિગમ વગેરેની વૃત્તિઓની સહાયતાથી પ્રસ્તુત વિવરણનો પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આ પ્રાચીન ટીકા આચાર્ય શીલાંકકૃત વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ-વૃત્તિ હોવાનો સંભવ છે જે આ સમયે અનુપલબ્ધ છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિના અંતમાં અભયદેવસૂરિએ પોતાની ગુરુ-પરંપરાનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપતાં જણાવ્યું છે કે ૧૮૬૧૬ શ્લોકપ્રમાણ પ્રસ્તુત ટીકા પાટણ (અજ્ઞહિલપાટન)માં વિ.સં. ૧૧૨૮માં સમાપ્ત થઈ.

### જ્ઞાતાધર્મક<mark>થાવિવરષ્</mark>ર :

પ્રસ્તુત ટીકા સૂત્રસ્પર્શી અને શબ્દાર્થપ્રધાન છે. પ્રત્યેક અધ્યયનની વ્યાખ્યાના અંતે તેમાંથી ફલિત થનાર વિશેષ અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યો છે તથા તેની પુષ્ટિ માટે તદર્થગર્ભિત ગાથાઓ પજ્ઞ આપવામાં આવી છે. વિવરજ્ઞના અંતમાં આચાર્ય પોતાનો પરિચય આપ્યો છે તથા પ્રસ્તુત ટીકાના સંશોધકના રૂપમાં નિર્વૃતકકુલીન દ્રોજ્ઞાચાર્યનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. વિવરજ્ઞનું ગ્રન્થમાન ૩૮૦૦ શ્લોકપ્રમાજ્ઞ છે. ગ્રન્થ-સમાપ્તિની તિથિ વિ.સં. ૧૧૨૦ની વિજયાદશમી અને લેખનસમાપ્તિનું સ્થાન પાટજ્ઞ છે.

# ઉપાસકદશાંગવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ પણ સૂત્રસ્પર્શી અને શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. ક્યાંક-ક્યાંક વ્યાખ્યાન્તરનો પણ નિર્દેશ છે. અનેક જગ્યાએ જ્ઞાતાધર્મકથાની વ્યાખ્યા દ્વારા અર્થ સમજી લેવાની સૂચના આપવામાં આવી છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૮૧૨ શ્લોકપ્રમાણ છે. વૃત્તિ-લેખનનાં સ્થાન, સમય વગેરેનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી.

### અન્તકુદશાવૃત્તિ ઃ

પ્રસ્તુત વૃત્તિ પણ સૂત્રસ્પર્શી અને શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. આમાં પણ અવ્યાખ્યાત પદોનો અર્થ સમજવા માટે અનેક જગ્યાએ જ્ઞાતાધર્મકથાની વ્યાખ્યાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૮૯૯ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### અનુત્તરૌપપાતિકદશાવૃત્તિ :

ુ આ વૃત્તિ પણ સૂત્રસ્પર્શી તથા શબ્દાર્થગ્રાહી છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૧૯૨ શ્લોકપ્રમાણ છે.

## પ્રશ્રવ્યાકરણવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ પણ સૂત્રસ્પર્શી અને શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. તેનું ગ્રન્થમાન ૪૬૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. તેને સંશોધિત કરવાનું શ્રેય પણ દ્રોણાચાર્યને જ છે. વૃત્તિકારે પ્રશ્રવ્યાકરણસૂત્રને અતિ મુશ્કેલ ગ્રન્થ બતાવ્યો છે.

## વિપાકવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ પણ શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. તેમાં અનેક પારિભાષિક શબ્દોનો સંક્ષિપ્ર તથા સંતુલિત અર્થ કરવામાં આવ્યો છે. ઉદાહરણ રૂપે રાષ્ટ્રકૂટ-રક્રકૂડ-રક્રઉડનો અર્થ આ મુજબ છે : **'रहुउडे' त्ति राष्ट्रकूटो मण्डलोपजीवी राजनियोगिकः ।** વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૯૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

### ઔપપાતિકવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ પણ શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. આમાં વૃત્તિકારે સૂત્રોમાં અનેક પાઠભેદ-વાચનાભેદ હોવાનો સ્વીકાર કર્યો છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ સાંસ્કૃતિક, સામાજિક, પ્રશાસનસમ્બન્ધી અને શાસ્ત્રીય શબ્દોની પરિભાષાઓ આપવામાં આવી છે. અહીં-તહીં પાઠાન્તરો અને મતાન્તરોનો પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. આ વૃત્તિનું સંશોધન દ્રોણાચાર્યે પાટણમાં કર્યું હતું. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૩૧૨૫ શ્લોકપ્રમાણ છે.

#### મલયગિરિસૂરિકૃત ટીકાઓ ઃ

મલયગિરિસૂરિ એક પ્રતિભાસમ્પન્ન ટીકાકાર છે. તેમણે જૈન આગમો પર અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ ટીકાઓ લખી છે. આ ટીકાઓ વિષય-વૈશઘ અને નિરૂપણ કૌશલ બંને દષ્ટિએ સફળ છે.

મલયગિરિસૂરિ આચાર્ય હેમચન્દ્ર (કલિકાલસર્વજ્ઞ)ના સમકાલીન હતા તથા તેમની જ સાથે વિદ્યાસાધના પણ કરી હતી. આચાર્ય હેમચન્દ્રની જેમ મલયગિરિ પણ આચાર્ય-પદના ધારક હતા તથા આચાર્ય હેમચન્દ્રને અતિ સમ્માનપૂર્ણ દષ્ટિથી જોતા હતા. આચાર્ય હેમચન્દ્રના સમકાલીન હોવાને કારણે મલયગિરિસૂરિનો સમય વિ.સં. ૧૧૫૦-૧૨૫૦ની આસપાસ માનવો જોઈએ.

મલયગિરિવિરચિત નિમ્નોક્ત આગમિક ટીકાઓ આજે ઉપલબ્ધ છે : ૧. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ-દ્વિતીયશતકવૃત્તિ, ૨. રાજપ્રશ્રીયટીકા, ૩. જીવાભિગમટીકા, ૪. પ્રજ્ઞાપનાટીકા, ૫. ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિટીકા, ૬. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિટીકા, ૭. નન્દીટીકા, ૮. વ્યવહારવૃત્તિ, ૯. બૃહત્કલ્પપીઠિકાવૃત્તિ, ૧૦. આવશ્યકવૃત્તિ, ૧૧. ષિશ્ડનિર્યુક્તિટીકા, ૧૨. જ્યોતિષ્કરશ્ડકટીકા. નિમ્નલિખિત આગમિક ટીકાઓ અનુપલબ્ધ છે : ૧. જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિટીકા, ૨. ઓધનિર્યુક્તિટીકા, ૩. વિશેષાવશ્યકટીકા. આ સિવાય મલયગિરિની અન્ય ગ્રંથો પર સાત ટીકાઓ બીજી ઉપલબ્ધ છે તથા ત્રણ ટીકાઓ અનુપલબ્ધ છે. તેમનું એક સ્વરચિત શબ્દાનુશાસન પણ ઉપલબ્ધ છે. આ રીતે આચાર્ય મલયગિરિએ કુલ છવ્વીસ ગ્રન્થોનું નિર્માણ કર્યું હતું જેમાં પચ્ચીસ ટીકાઓ છે. આ ગ્રન્થરાશિ લગભગ બે લાખ શ્લોકપ્રમાણ છે. આ દષ્ટિએ મલયગિરિસૂરિ આગમિક ટીકાકારોમાં સહુથી આગળ છે. તેમની પાંડિત્યપૂર્જા ટીકાઓની વિદ્વત્સમાજમાં ખૂબ પ્રતિષ્ઠા છે.

# નન્દીવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ નન્દીના મૂલ સૂત્રો પર છે. આમાં દાર્શનિક વાદ-વિવાદની પ્રચુરતા છે. અહીં-તહીં ઉદાહરણરૂપ સંસ્કૃત કથાનક પણ આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રાકૃત તથા સસ્કૃત ઉદ્ધરણ પણ ઉપલબ્ધ છે. વૃત્તિના અંતે આચાર્યે ચૂર્જ્સિકાર તથા આઘ ટીકાકાર હરિભદ્રને નમસ્કાર કર્યા છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૭૭૩૨ શ્લોકપ્રમાણ છે. પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના મૂળ પદો પર છે. વિવેચન આવશ્યક્તાનુસાર ક્યાંક સંક્ષિપ્ત છે તો ક્યાંક વિસ્તૃત. અંતે વૃત્તિકારે પોતાના પૂર્વવર્તી ટીકાકાર આચાર્ય હરિભદ્રને તેમ કહેતાં નમસ્કાર કર્યા છે કે ટીકાકાર હરિભદ્રની જય થાઓ જેમલે પ્રજ્ઞાયનાસૂત્રના વિષમ પદોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે અને જેમના વિવરણથી હું પણ એક નાનો એવો ટીકાકાર બની શક્યો છું. પ્રસ્તુત વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૧૬૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવિવરણ :

પ્રસ્તુત ટીકાના પ્રારંભમાં આચાર્યે એ ઉલ્લેખ કર્યો છે કે ભદ્રબાહુસૂરિકૃત નિર્યુક્તિનો નાશ થંઈ જવાને કારણે હું માત્ર મૂળ સૂત્રનું જ વ્યાખ્યાન કરીશ. આ ટીકામાં લોકશ્રી તથા તેની ટીકા, સ્વકૃત શબ્દાનુશાસન, જીવાભિગમ-ચૂર્ણિ, હરિભદ્રસૂરિકૃત તત્ત્વાર્થ-ટીકા વગેરેનો સોદ્ધરણ ઉલ્લેખ છે. આનું ગ્રન્થમાન ૯૫૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### જ્યોતિષ્કરણ્ડકવૃત્તિ :

આ ટીકા જ્યોતિષ્કરણ્ડ પ્રકીર્ણકના મૂળપાઠ પર છે. આમાં આચાર્ય મલયગિરિએ પાદલિપ્તસૂરિકૃત પ્રાકૃત વૃત્તિનો ઉલ્લેખ કરતાં તેનું એક વાક્ય પણ ઉદ્ધૃત કર્યું છે. આ વાક્ય આ સમયે ઉપલબ્ધ જ્યોતિષ્કરણ્ડકની પ્રાકૃત વૃત્તિમાં નથી મળતું. સંભવતઃ આ સૂત્ર પર એક બીજી પ્રાકૃત વૃત્તિ લખવામાં આવી જેનો મલયગિરિએ પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં મૂલટીકાના નામથી ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેઓ પણ સંભવ છે કે ઉપલબ્ધ પ્રાકૃત વૃત્તિ જ મૂલટીકા હોય કેમકે મલયગિરિકૃત વૃત્તિમાં ઉદ્ધૃત મૂલટીકાનું એક વાક્ય હાલના સમયે ઉપલબ્ધ પ્રાકૃતવૃત્તિમાં મળે છે. તેઓ પણ સંભવ છે કે પાદલિપ્તસૂરિકૃત વૃત્તિ જ મૂલટીકા હોય જે હાલમાં ઉપલબ્ધ છે, પરંતુ તેના કેટલાક વાક્યોનો કાળક્રમે

લોપ થઈ ગયો હોય. મલયગિરિ વિરચિત વૃત્તિનું પ્રન્થમાન ૫૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. જીવાભિગમવિવર<mark>ણ</mark> :

આ ટીકા તૃતીય ઉપાંગ જીવાભિગમનાં પદોનાં વ્યાખ્યાન રૂપે છે. આમાં અનેક પ્રાચીન ગ્રન્થોનાં નામ અને ઉદ્ધરણો છે. તે જ રીતે કેટલાક ગ્રન્થકારોનો નામોલ્લેખ પજ્ઞ છે. ઉલ્લિખિત ગ્રન્થો આ છે : ધર્મસંગ્રહણિ-ટીકા, પ્રજ્ઞાપનાટીકા, પ્રજ્ઞાપના-મૂલટીકા, તત્ત્વાર્થ-મૂલટીકા, સિદ્ધપ્રાભૃત, વિશેષણવતી, જીવાભિગમ-મૂલટીકા, પંચસંગ્રહ, કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહણી, ક્ષેગસમાસ-ટીકા, જમ્બૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિટીકા, કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહણિ-ચૂર્ણિ, વસુદેવચરિત (વસુદેવહિણ્ડિ), જીવાભિગમચૂર્શિ, ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ-ટીકા, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ-ટીકા, દેશીનામમાલા, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ-નિર્યુક્તિ, પંચવસ્તુક, હરિભદ્રકૃત તત્ત્વાર્થ-ટીકા, તત્ત્વાર્થ-ભાષ્ય, વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ, પંચસંગ્રહ-ટીકા. પ્રસ્તુત વિવરજ્ઞનું ગ્રન્થમાન ૧૬૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### વ્યવહારવિવરણ ઃ

પ્રસ્તુત વિવરણ સૂત્ર, નિર્યુક્તિ અને ભાષ્ય પર છે. પ્રારંભમાં ટીકાકારે ભગવાન નેમિનાથ, પોતાના ગુરુદેવ અને વ્યવહારચૂર્ઊિકારને સાદર નમસ્કાર કર્યા છે. વિવરબ્રનું ગ્રન્થમાન ૩૪૬૨૫ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

#### રાજપ્રશ્રીયવિવરણ :

આ વિવરશ દ્વિતીય ઉપાંગ રાજપ્રશ્રીયના પદો પર છે. આમાં દેશીનામમાલા, જીવાભિગમ-મૂલટીકા વગેરેનાં ઉદ્ધરશો છે.

અનેક સ્થાનો પર સૂત્રોના વાચનાભેદ–પાઠભેદનો પણ ઉલ્લેખ છે. ટીકાનું ગ્રન્થમાન ૩૭૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

## ષિષ્ડનિર્યુક્તિ-વૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ પિજ્ડનિર્યુક્તિ તથા તેના ભાષ્ય પર છે. આમાં અનેક સંસ્કૃત કથાનક છે. વૃત્તિના અંતમાં આચાર્યે પિજ્ડનિર્યુક્તિકાર દ્વાદશાંગવિદ્ ભદ્રબાહુ તથા પિજ્ડનિર્યુક્તિ-વિષમપદવૃત્તિકાર (આચાર્ય હરિભદ્ર તથા વીરગણિ)ને નમસ્કાર કર્યા છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૬૭૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### આવશ્યકવિવરણ ઃ

પ્રસ્તુત ટીકા આવશ્યક-નિર્યુક્તિ પર છે. આમાં અહીં-તહીં વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓ ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે. વિવેચન ભાષા તથા શૈલી બંને દષ્ટિએ સરળ તથા સુબોધ છે. સ્થાન-સ્થાન પર કથાનકો પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. આ કથાનકો પ્રાકૃતમાં છે. વિવરણમાં વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિકાર, પ્રજ્ઞાકરગુપ્ત, આવશ્યકચૂર્શિકાર, આવશ્યક-મૂલટીકાકાર, આવશ્યક-મૂલભાષ્યકાર, લધીયસ્થયાલંકારકાર અકલંક, ન્યાયાવતાર-વિવૃત્તિકાર વગેરેનો ઉલ્લેખ છે. ઉપલબ્ધ વિવરણ ચતુર્વિંશતિસ્તવ નામના દ્વિતીય અધ્યયનના 'થૂપ્રં રવળવિचિત્તં कુંથું સુથિળમ્મિ તેળ कુંથુડિળો'ની વ્યાખ્યા સુધી જ છે. ત્યાર બાદ 'સામ્પ્રતમત્ત:' અર્થાત્ 'હવે અરનાથના વ્યાખ્યાનનો અધિકાર છે' તેટલો જ ઉલ્લેખ વધારે છે. તેની પછીનું વિવરણ અનુપલબ્ધ છે. ઉપલબ્ધ વિવરણનું ગ્રન્થમાન ૧૮૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. બહત્કલ્પ-પીઠિકાવત્તિ:

આ વૃત્તિ ભદ્રબાહુકૃત બૃહત્કલ્પ-પીઠિકાનિર્યુક્તિ અને સંઘદાસકૃત બૃહત્કલ્પ-પીઠિકાભાષ્ય (લઘુભાષ્ય) પર છે. આચાર્ય મલયગિરિ પીઠિકાભાષ્યની ગાથા દ૦દ પર્યન્ત જ પ્રસ્તુત વૃત્તિ લખી શક્યા. બાકીની વૃત્તિ પછીથી આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિએ લખી. આ તથ્યનું પ્રતિપાદન સ્વયં ક્ષેમકીર્તિએ પોતાની વૃત્તિનો પ્રારંભ કરતાં કર્યું છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિનાં આરંભમાં આચાર્ય મલયગિરિએ બૃહત્કલ્પલઘુભાષ્યકાર તથા બૃહત્કલ્પ-ચૂર્શિકાર પ્રત્યે કૃતજ્ઞતા દર્શાવી છે. વૃત્તિમાં પ્રાકૃત ગાથાઓની સાથે સાથે જ પ્રાકૃત કથાનકો પજ્ઞ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. મલયગિરિકૃત વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૪૬૦૦ શ્લોકપ્રમાજ્ઞ છે.

મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિકૃત ટીકાઓ ઃ

મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિનું ગૃહસ્થાશ્રમનું નામ પ્રદ્યુમ્ન હતું. પ્રદ્યુમ્ન રાજમંત્રી હતા. તેઓ પોતાની ચાર સ્ત્રીઓને છોડીને મલધારી અભયદેવસૂરિ પાસે દીક્ષિત થયા હતા. અભયદેવનું મૃત્યુ થતાં અર્થાત્ વિ.સં.૧૧૬૮માં હેમચન્દ્રે આચાર્ય-પદ પ્રાપ્ત કર્યું હતું. સંભવતઃ તેઓ વિ.સં.૧૧૮૦ સુધી આ પદ પર પ્રતિષ્ઠિત રહ્યા અને તદનન્તર તેમનું દેહાવસાન થયું. તેમના કોઈ પણ પ્રન્થની પ્રશસ્તિમાં વિ.સં.૧૧૭૭ની પછીનો ઉલ્લેખ નથી. તેમણે નિમ્નોક્ત આગમ-વ્યાખ્યાઓ લખી છે : આવશ્યક-ટિપ્પણ, અનુયોગદ્વાર-વૃત્તિ, નન્દિ-ટિપ્પણ અને વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-વૃત્તિ. આ સિવાય નિમ્ન કૃતિઓ પણ મલધારી હેમચન્દ્રની જ છે : શતક-વિવરણ, ઉપદેશમાલા, ઉપદેશમાલાવૃત્તિ, જીવસમાસ-વિવરણ, ભવભાવના, ભવભાવના-વિવરણ. આ પ્રન્થોનું પરિમાણ લગભગ ૮૦૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

## આવશ્યકટિપ્પણ ઃ

આ ટિપ્પણ હરિભદ્રકૃત આવશ્યક-વૃત્તિ પર છે. તેને આવશ્યકવૃત્તિ પ્રદેશવ્યાખ્યા અથવા હારિભદ્રીયાવશ્યકવૃત્તિ-ટિપ્પણક પણ કહે છે. તેના પર હેમચન્દ્રના જ એક

શિષ્ય શ્રીચન્દ્રસૂરિએ એક વધુ ટિપ્પણ લખ્યું છે જેને પ્રદેશવ્યાખ્યા-ટિપ્પણ કહે છે. આવશ્યક-ટિપ્પણનું ગ્રન્થમાન ૪૬૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### અનુયોગદ્વારવૃત્તિ ઃ

પ્રસ્તુત વૃત્તિ અનુયોગહારના મૂળપાઠ પર છે. આમાં સૂત્રોનાં પદોનો સરળ તથા સંક્ષિપ્ત અર્થ છે. અહીં-તહીં સંસ્કૃત શ્લોકો પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૫૯૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

# વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-બૃહદ્દવૃત્તિ ઃ

પ્રસ્તુત વૃત્તિ, જેને શિષ્યહિતાવૃત્તિ પજ્ઞ કહે છે, મલધારી હેમચન્દ્રની બૃહત્તમ કૃતિ છે. આમાં વિશેષાવશ્યકભાષ્યના વિષયનું સરળ તથા સુબોધ પ્રતિપાદન છે. દાર્શનિક ચર્ચાઓની પ્રધાનતા હોવા છતાં પજ્ઞ વૃત્તિની શૈલીમાં ક્લિપ્ટતાનો અભાવ દષ્ટિગોચર થાય છે. આ ટીકાને કારણે વિશેષાવશ્યકભાષ્યના પઠન-પાઠનમાં અત્યષિક વૃદ્ધિ થઈ છે, તેમાં કોઈ સંદેહ નથી. આચાર્યે પ્રારંભમાં જ લખ્યું છે કે જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણવિરચિત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય પર સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ તથા કોટ્યાચાર્યવિહિત વિવરણ ઉપસ્થિત હોવા છતાં પજ્ઞ પ્રસ્તુત વૃત્તિ લખવામાં આવી રહી છે, કેમકે આ બંને ટીકાઓ અતિ ગંભીર વાક્યાત્મક અને સંક્ષિપ્ત હોવાને કારણે મંદ બુદ્ધિવાળા શિષ્યો માટે કઠિન સાબિત થાય છે. વૃત્તિના અંતની પ્રશસ્તિમાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે આ વૃત્તિ રાજ્ય જયસિંહના રાજ્યમાં વિ.સં.૧૧૭૫ની કાર્તિક શુક્લા પંચમીના દિવસે સમાપ્ત થઈ. વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૨૮૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાજ્ઞ છે.

## નેમિચન્દ્રસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનવૃત્તિ ઃ

નેમિચન્દ્રસૂરિનું બીજું નામ દેવેન્દ્રગણિ છે. તેમણે વિ.સં.૧૧૨૯માં ઉત્તરાધ્યયન પર એક ટીકા લખી. આ ટીકાનું નામ ઉત્તરાધ્યયન-સુખબોધાવૃત્તિ છે. આ વૃત્તિ વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિવિહિત ઉત્તરાધ્યયન-શિષ્યહિતાવૃત્તિના આધારે લખવામાં આવી છે. વૃત્તિની સરળતા તથા સુબોધતાને નજરમાં લઈને તેનું નામ સુબોધા રાખવામાં આવ્યું છે. તેમાં ઉદાહરણરૂપ અનેક પ્રાકૃત કથાનકો છે. વૃત્તિના અન્તની પ્રશસ્તિમાં ઉલ્લેખ છે કે નેમિચન્દ્રાચાર્ય બૃહદ્ગચ્છીય ઉદ્યોતનાચાર્યના શિષ્ય ઉપાધ્યાય આપ્રદેવના શિષ્ય છે. તેમના ગુરુ-ભ્રાતાનું નામ મુનિચન્દ્રસૂરિ છે, જેમની પ્રેરજ્ઞા જ પ્રસ્તુત વૃત્તિની રચનાનું મુખ્ય કારણ છે. વૃત્તિનિ સમાપ્તિનો સમય વિ.સં.૧૧૨૯ છે. તેનું પ્રગ્લમાન ૧૨૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

#### શ્રીચન્દ્રસૂરિકૃત ટીકાઓ :

શ્રીયન્દ્રસૂરિ શીલભદ્રસૂરિના શિષ્ય હતા. તેમણે નિમ્નોક્ત ગ્રન્થો પર ટી<mark>કાઓ</mark> લખી છે : નિશીથ (વીસમો ઉદ્દેશક), શ્રમણોપાસક-પ્રતિક્રમણ (આવશ્યક), <mark>નન્દી,</mark> જીતકલ્પ, નિરયાવલિકાદિ અન્તિમ પાંચ ઉપાંગ.

## નિશીથચૂર્ણિ-દુર્ગપદવ્યાખ્યા ઃ

આમાં નિશીથચૂર્જિના વીસમા ઉદ્દેશકના કઠિન અંશોની સુબોધ વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. વ્યાખ્યાનો અધિક અંશ વિવિધ પ્રકારના માસોના ભંગ, દિવ**સોની** ગજ્ઞતરી વગેરે સંબંધિત હોવાને કારજ્ઞે કંઈક નીરસ છે. અંતમાં વ્યાખ્યાકારે પોતાનો પરિચય આપતાં પોતાને શીલભદ્રસૂરિના શિષ્ય બતાવ્યા છે. પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા વિ.સં.૧૧૭૪ની માઘ શુક્લા દ્વાદશી રવિવારના દિવસે સમાપ્ત થઈ.

#### નિરયાવલિકાવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ અંતિમ પાંચ ઉપાંગરૂપ નિરયાવલિકા સૂત્ર પર છે. વૃત્તિ સંક્ષિપ્ત તથા શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. તેનું ગ્રન્થમાન ૬૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. જીતકલ્પબુહચ્ચૂર્**સિ-વિષમપદવ્યાખ્યા :** 

પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા સિદ્ધસેનસૂરિકૃત જીતકલ્પ-બૃહચ્ચૂર્ણિનાં વિષમ પદોનાં વ્યાખ્યાન રૂપમાં છે. તેમાં અહીં-તહીં પ્રાકૃત ગાથાઓ ઉદ્દૃત કરવામાં આવી છે. અંતમાં વ્યાખ્યાકારે પોતાનો નામોલ્લેખ કરતાં દર્શાવ્યું છે કે પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા વિ.સં.૧૨૨૭ના મહાવીર-જન્મકલ્યાજ્ઞના દિવસે પૂર્જા થઈ. વ્યાખ્યાનું ગ્રન્થમાન ૧૧૨૦ શ્લોક-પ્રમાજ્ઞ છે.

ઉપર્યુક્ત ટીકાકારો સિવાય પક્ષ એવા અનેક આચાર્યો છે જેમલે આગ<mark>મો પર</mark> નાની કે મોટી ટીકાઓ લખી છે. આ પ્રકારની કેટલીક પ્રકાશિત ટીકાઓનો પ<mark>રિચય</mark> આગળ આપવામાં આવેલ છે.

#### આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિકૃત બૃહત્કલ્પવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ આચાર્ય મલયગિરિકૃત અપૂર્ણ વૃત્તિની પૂર્તિરૂપે છે. શૈલી વગેરેની દષ્ટિએ પ્રસ્તુત વૃત્તિ મલયગિરિકૃત વૃત્તિની કોટિની જ છે. આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિના ગુરુનું નામ વિજયચન્દ્રસૂરિ છે. વૃત્તિનો સમાપ્તિકાળ જ્યેષ્ઠ શુક્લા દસમી વિ.સં.૧૩૩૨ તથા ગ્રંથમાન ૪૨૬૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### માણિક્યશેખરસૂરિકૃત આવશ્યકનિર્યુક્તિ-દીપિકા :

આ ટીકા આવશ્યકનિર્યુક્તિનો શબ્દાર્થ તથા ભાવાર્થ સમજવા માટે બહુ જ ઉપયોગી છે. ટીકાના અંતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે દીષિકાકાર માશિક્યશેખર

અંચલગચ્છીય મહેન્દ્રસૂરિના શિષ્ય મેરુતુંગસૂરિના શિષ્ય છે. પ્રસ્તુત દીપિકા સિવાય નિમ્નલિખિત દીપિકાઓ પણ તેમની જ લખેલી છે ઃ દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિદીપિકા, પિશ્ડનિર્યુક્તિ-દીપિકા, ઓધનિર્યુક્તિ-દીપિકા, ઉત્તરાધ્યયનદીપિકા, આચાર-દીપિકા. માશિક્યશેખરસૂરિ વિક્રમની પંદરમી સદીમાં વિદ્યમાન હતા.

## અજિતદેવસૂરિકૃત આચારાંગદીપિકા ઃ

આ ટીકા ચન્દ્રગચ્છીય મહેશ્વરસૂરિના શિષ્ય અજિતદેવસૂરિએ વિ.સં.૧૬૨૯ની આસપાસ લખી છે. તેનો આધાર શીલાંકાચાર્ય કૃત આચારાંગ-વિવરણ છે. ટીકા સરળ, સંક્ષિપ્ત તથા સુબોધ છે.

#### વિજયવિમલગણિવિહિત ગચ્છાચારવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ તપાગચ્છીય આનન્દવિમલસૂરિના શિષ્ય વિજયવિમલગણિએ વિ.સં.૧૬૩૪માં લખી છે. તેનું ગ્રંથમાન ૫૮૫૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. વૃત્તિ વિસ્તૃત છે તથા પ્રાકૃત કથાનકોથી યુક્ત છે.

## વિજયવિમલગણિવિહિત તન્દુલવૈચારિકવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ ઉપરોક્ત વિજયવિમલગણિએ ગુણસૌભાગ્યગણિ પાસેથી મેળવેલ તન્દુલમકીર્જ્ઞકના જ્ઞાનના આધારે લખી છે. વૃત્તિ શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. તેમાં ક્યાંક ક્યાંક અન્ય ગ્રંથોનાં ઉદ્ધરણો પણ છે.

#### વાનરર્ષિકૃત ગચ્છાચારટીકા :

પ્રસ્તુત ટીકાના પ્રજ્ઞેતા વાનરર્ષિ તપાગચ્છીય આનન્દવિમલસૂરિના શિષ્યાનુશિષ્ય છે. ટીકા સંક્ષિપ્ત અને સરળ છે. ટીકાકારે તેનો આધાર હર્ષકુલ દ્વારા પ્રાપ્ત ગચ્છાચાર પ્રકીર્શકનાં જ્ઞાનને માનેલ છે.

## ભાવવિજયગણિકૃત ઉત્તરાધ્યયનવ્યાખ્યા :

પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા તપાગચ્છીય મુનિવિમલસૂરિના શિષ્ય ભાવવિજયગણિએ વિ.સં.૧૬૮૯માં લખી છે. વ્યાખ્યા કથાનકોથી ભરપૂર છે. બધાં જ કથાનકો પઘબદ્ધ છે. વ્યાખ્યાનું ગ્રંથમાન ૧૬૨૫૫ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### **સમયસુ**ન્દરસૂરિસંદેબ્ધ દશવૈકાલિકદીપિકા :

પ્રસ્તુત દીપિકાના પ્રણેતા સમયસુન્દરસૂરિ ખરતરગચ્છીય સકલચન્દ્રસૂરિના શિષ્ય છે. દીપિકા શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. તેનું ગ્રંથમાન ૩૪૫૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. તે વિ. સં. ૧૬૯૧માં સ્તમ્ભતીર્થ (ખંભાત)માં પૂર્ણ થઈ હતી.

### જ્ઞાનવિમલસૂરિગ્રથિત પ્રશ્રવ્યાકરણ-સુખંબોધિકાવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ વિસ્તારમાં અભયદેવસૂરિકૃત પ્રશ્નવ્યાકરણ-વૃત્તિથી મોટી છે. વૃત્તિના પ્રારંભમાં આચાર્યે નવાંગીવૃત્તિકાર અભયદેવસૂરિ-વિરચિત પ્રશ્નવ્યાકરણવૃત્તિની કૃતજ્ઞતા સ્વીકારી છે. વૃત્તિકાર જ્ઞાનવિમલસૂરિનું બીજું નામ નયવિમલગણિ છે. તેઓ તપાગચ્છીય ધીરવિમલગણિના શિષ્ય છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિના લેખનમાં કવિ સુખસાગરે વિશેષ સહાય કરી હતી. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૭૫૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. તેનો રચના-કાળ વિ.સં.૧૭૯૩થી કેટલાક વર્ષ પૂર્વે છે.

## લક્ષ્મીવલ્લભગણિવિરચિત ઉત્તરાધ્યયનદીપિકા ઃ

દીપિકાકાર લક્ષ્મીવલ્લભગષિ ખરતરગચ્છીય લક્ષ્મીકીર્તિગણિના શિષ્ય છે. દીપિકા સરળ અને સુબોધ છે. તેમાં દેષ્ટાન્તરૂપ અનેક સંસ્કૃત આખ્યાનો છે. દાનશેખરસૂરિસંકલિત ભગવતી-વિશેષપદવ્યાખ્યા :

આ વ્યાખ્યા પ્રાચીન ભગવતી-વૃત્તિના આધારે લખવામાં આવી છે. આમાં ભગવતી (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ)સૂત્રના કઠિન – દુર્ગ પદોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. વ્યાખ્યાકાર દાનશેખરસૂરિ જિનમાણિક્યસૂરિના શિષ્ય અનન્તહંસગણિના શિષ્ય છે. પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા તપાગચ્છનાયક લક્ષ્મીસાગરસૂરિના શિષ્ય સુમતિસાધુસૂરિના શિષ્ય હેમવિમલસૂરિના સમયમાં સંકલિત કરવામાં આવી હતી.

### સંઘવિજયગણિકૃત કલ્પસૂત્ર-કલ્પપ્રદીપિકા ઃ

કલ્પસૂત્રની પ્રસ્તુત વૃત્તિ વિજયસેનસૂરિના શિખ્ય સંઘવિજયગશિએ વિ.સં.૧૬૭૪માં લખી. વિ.સં.૧૬૮૧માં કલ્યાશ્રવિજયસૂરિના શિખ્ય ધનવિજયગશિએ તેનું સંશોધન કર્યું. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૩૨૫૦ શ્લોક-પ્રમાશ છે.

## વિનયવિજયોપાધ્યાયવિહિત કલ્પસૂત્ર-સુબોધિકા ઃ

આ વૃત્તિ તપાગચ્છીય કીર્તિવિજયગણિના શિષ્ય વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે વિ.સં.૧૬૯૬માં લખી તથા ભાવવિજયે સંશોષિત કરી. આમાં ક્યાંક-ક્યાંક ધર્મસાગરગણિકૃત કિરણાવલી અને જયવિજયગણિકૃત દીપિકાનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. ટીકાનું ગ્રંથમાન ૫૪૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### સમયસુન્દરગણિવિરચિત કલ્પસૂત્ર-કલ્પલતા ઃ

આ વ્યાખ્યા ઉપર્યુક્ત દશવૈકાલિક-દીપિકાકાર ખરતરગચ્છીય સમયસુન્દરગણિની કૃતિ છે. તેનો રચના-કાળ વિ.સં.૧૬૯૯ની આસપાસ છે. વૃત્તિનું સંશોધન કરનાર હર્ષનંદન છે. તેનું ગ્રંથમાન ૭૭૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

#### શાન્તિસાગરગણિવિદેબ્ધ કલ્પસૂત્ર-કલ્પકૌમુદી :

આ વૃત્તિ તપાગચ્છીય ધર્મસાગરગણિના પ્રશિષ્ય અને શ્રુતસાગરગણિના શિષ્ય શાન્તિસાગરગણિએ વિ.સ.૧૭૦૭માં રચી. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૩૭૦૭ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

### પૃથ્વીચન્દ્રસૂરિપ્રજ્ઞીત કલ્પસૂત્ર-ટિપ્પજ્ઞક :

પ્રસ્તુત ટિપ્પણકના પ્રણેતા પૃથ્વીચન્દ્રસૂરિ દેવસેનગણિના શિષ્ય છે. દેવસેનગણિના ગુરુનું નામ યશોભદ્રસૂરિ છે. યશોભદ્રસૂરિ શાકંભરી રાજાને પ્રતિબોધ આપનાર આચાર્ય ધર્મઘોષના શિષ્ય છે. ધર્મઘોષસૂરિના ગુરુ ચન્દ્રકુલીન શીલભદ્રસૂરિ છે.

લોકભાષાઓમાં નિર્મિત વ્યાખ્યાઓ ઃ

આગમોની સંસ્કૃત વ્યાખ્યાઓમાં બહુલતા હોવા છતાં પણ પછીના આચાર્યોએ જનહિતની દષ્ટિએ લોકભાષાઓમાં આગમોની વ્યાખ્યાઓ રચવી આવશ્યક સમજી. પરિશામે તત્કાલીન પ્રાચીન ગુજરાતીમાં કેટલાક આચાર્યોએ આગમો પર સરળ તથા સુબોધ બાલાવબોધ લખ્યા. આ પ્રકારના બાલાવબોધ લખનારાઓમાં વિક્રમની સોળમી શતાબ્દીમાં વિદ્યમાન પાર્શ્વચન્દ્રગણિ તથા અઢારમી સદીમાં વિદ્યમાન લોંકાગચ્છીય (સ્થાનકવાસી) મુનિ ધર્મસિંહનું નામ વિશેષ ઉલ્લેખનીય છે. મુનિ ધર્મસિંહે ભગવતી, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અને સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ છોડીને સ્થાનકવાસી-સમ્મત શેષ ૨૭ આગમો પર,બાલાવબોધ – ટબા લખ્યા છે. હિન્દી વ્યાખ્યાઓમાં મુનિ હસ્તિમલફૃત દશવૈકાલિક-સૌભાગ્યચન્દ્રિકા અને નન્દીસૂત્ર-ભાષાટીકા, ઉપાધ્યાય આત્મારામકૃત દશાશ્રુતસ્કન્ધ-ગણપતિગુણપ્રકાશિકા, દશવૈકાલિક-આત્મજ્ઞાનપ્રકાશિકા, ઉત્તરાધ્યયન-આત્મજ્ઞાનપ્રકાશિકા, ઉપાધ્યાય અમરમુનિકૃત આવશ્યક-વિવેચન (શ્રમણસૂત્ર) વગેરે ઉલ્લેખનીય છે.

જૈન આગમોની જે વ્યાખ્યાઓ ઉપલબ્ધ છે તે માત્ર શબ્દાર્થ સુધી જ સીમિત નથી. તેમાં આચારશાસ, દર્શનશાસ, સમાજશાસ, નાગરિકશાસ, મનોવિજ્ઞાન વગેરે વિષયો સમ્બન્ધિત પ્રચુર સામગ્રી વિદ્યમાન છે.

#### આચારશાસ :

આવશ્યક-નિર્યુક્તિનું સામાયિક સમ્બન્ધી અધિકાંશ વિવેચન આચારશાસ્ત્રવિષયક છે. આ જ રીતે અન્ય નિર્યુક્તિઓમાં પણ એતદ્વિષયક સામગ્રીની પ્રચુરતા છે. વિશેષાવશ્યક-ભાષ્યમાં સામાયિક વગેરે પાંચ પ્રકારના ચારિત્રનું વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. જીતકલ્પ-ભાષ્ય, બૃહત્કલ્પ-ભાષ્ય, બૃહત્કલ્પ- બૃહદ્ભાષ્ય તથા વ્યવહાર-ભાષ્ય તો આચાર-સમ્બન્ધી વિધિ-વિધાનોથી ભરપૂર છે. પંચકલ્પ-મહાભાષ્યનું કલ્પવિષયક વર્શન પણ જૈન આચારશાસ્ત્રની દેષ્ટિએ બહુ મહત્ત્વપૂર્શ છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યમાં હિંસા-અહિંસાના સ્વરૂપની વિશેષ ચર્ચા છે. આમાં તથા અન્ય ભાષ્યોમાં જિનકલ્પ-સ્થવિરકલ્પની વિવિધ અવસ્થાઓનું વિશદ વર્શન છે.

Se.

દર્શનશાસ્ત્ર :

સૂત્રકૃતાંગ-નિર્યુક્તિમાં ક્રિયાવાદી, અક્રિયાવાદી વગેરે ૩૬૩ મત-મતાન્તરોનો ઉલ્લેખ છે. વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં પ્રતિપાદિત ગજ્ઞધરવાદ અને નિદ્ધવવાદ દર્શનવાદની વિવિધ દષ્ટિઓનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. આવશ્યક-ચૂર્શિમાં આજીવક, તાપસ, પરિવ્રાજક, તચ્ચંશિય (તત્ક્ષણિક), બોટિક વગેરે અનેક મત-મતાન્તરોનું વર્જ્સન છે. આ જ રીતે અન્ય વ્યાખ્યાઓમાં પણ થોડી-ઘણી દાર્શનિક સામગ્રી મળે છે. સંસ્કૃત ટીકાઓમાં આ પ્રકારની પ્રચુર સામગ્રી છે. જ્ઞાનવાદ :

વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં જ્ઞાનપંચક – મતિ, શ્રુતિ, અલધિ, મનઃપર્યવ અને કેવલજ્ઞાનનાં સ્વરૂપ પર વિસ્તારપૂર્વક પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ જ રીતે આમાં કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના ભેદ અને અભેદનો પણ યુક્તિપુરસ્સર વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યના પ્રારંભમાં પણ જ્ઞાનપંચકની વિશેષ ચર્ચ છે. નન્દી-ચૂર્ઊમાં પણ આ જ વિષય પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ જ રીતે આચાર્ય હરિભદ્રકૃત નન્દીવૃત્તિમાં પણ જ્ઞાનવાદ પર પર્યાપ્ત સામગ્રી છે. પ્રમાણશાસ્ત્ર :

દશવૈકાલિક-નિર્યુક્તિમાં અનુમાનની પ્રતિજ્ઞા વગેરે દસ પ્રકારના અવયવોનો નિર્દેશ છે. આ જ વિષયનું આચાર્ય હરિભદ્રે પોતાની દશવૈકાલિક-વૃત્તિમાં વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કર્યું છે. પ્રમાણશાસ્ત્ર-સમ્બન્ધી ચર્ચા માટે આચાર્ય શીલાંક તથા મલયગિરિની ટીકાઓ વિશેષ દષ્ટવ્ય છે.

### કર્મવાદ :

વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં સામાયિકનિર્ગમની ચર્ચાના પ્રસંગમાં ઉપશમ અને ક્ષપક શ્રેણીનું તથા સિદ્ધ-નમસ્કારનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે કર્મસ્થિતિ, સમુદ્ધાત, શૈલેષી-અવસ્થા વગેરેનું વર્જ્ઞન કર્યું છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યના તૃતીય ઉદૃેશમાં હિંસાના સ્વરૂપ-વર્શનના પ્રસંગે રાગાદિની તીવ્રતા અને તીવ્ર કર્મબન્ધ, હિંસકનાં જ્ઞાન તથા અજ્ઞાનને કારણે કર્મબન્ધની ન્યૂનાયિકતા, અધિકરણવૈવિધ્યથી કર્મ-વૈવિધ્ય વગેરેનું વિસ્તારપૂર્વક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

#### પ્રાસ્તાવિક

#### મનોવિજ્ઞાન અને યોગશાસ્ત્ર ઃ

વિશેષાવશ્યકભાષ્યના સિદ્ધ-નમસ્કાર પ્રકરણમાં ધ્યાનનું પર્યાપ્ત વિવેચન છે. વ્યવહાર-ભાષ્યના દ્વિતીય ઉદ્દેશમાં ભાષ્યકારે શિપ્તચિત્ત તથા દીપ્તચિત્ત સાધુઓની ચિકિત્સાની મનોવૈજ્ઞાનિક વિધિ દર્શાવી છે. આ જ ઉદ્દેશમાં શિપ્તચિત્ત અને દીપ્તચિત્ત થવાના કારણો પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. પંચકલ્પ-મહાભાષ્યમાં પ્રવ્રજ્યાની યોગ્યતા-અયોગ્યતાનો વિચાર કરતાં ભાષ્યકારે વ્યક્તિત્વના વીસ ભેદોનું વર્શન કર્યુ છે. આ જ રીતે નિશીથ-વિશેષચર્ઊમાં વ્યક્તિત્વના અડતાળીસ ભેદોનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે : અઢાર પ્રકારના પુરુષો, વીસ પ્રકારની સ્ત્રીઓ તથા દસ પ્રકારના નપુંસકો.

# કામવિજ્ઞાન ઃ

દશવૈકાલિક-નિર્યુક્તિમાં ચૌદ પ્રકારનાં સંપ્રાપ્ત કામ અને દસ પ્રકારના અસંપ્રાપ્ત કામનો ઉલ્લેખ છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યના તૃતીય ઉદ્દેશમાં પુરુષસંસર્ગના અભાવમાં ગર્ભાધાન થવાનાં કારણો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ જ ભાષ્યના ચતુર્થ ઉદ્દેશમાં હસ્તકર્મ, મૈથુન વગેરેનાં સ્વરૂપનું વર્જાન છે. નિશીથ-વિશેષચૂર્જિના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં આ જ વિષય પર વિશેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ જ ચૂર્જિના છકા ઉદ્દેશમાં કામીઓના પ્રેમપત્ર-લેખનનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે તથા સાતમા ઉદ્દેશમાં વિવિધ પ્રકારની કામ-ક્રીડાઓ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

આવશ્યક-નિર્યુક્તિમાં પ્રથમ તીર્થંકર ભગવાન ઋષભદેવના સમયની સામાજિક સ્થિતિ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. તે સમયના આહાર, શિલ્પ, કર્મ, લેખન, માનદંડ, પોત, ઇષુશાસ્ત્ર, ઉપાસના, ચિક્તિસા, અર્થશાસ્ત્ર, યજ્ઞ, ઉત્સવ, વિવાહ વગેરે ચાલીસ સામાજિક વિષયોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. આચારાંગ-નિર્યુક્તિમાં મનુષ્ય-જાતિના સાત વર્જ્ઞો અને નવ વર્જ્ઞાન્તરોનો ઉલ્લેખ છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યમાં પાંચ પ્રકારના સાર્થ, આઠ પ્રકારના સાર્થવાહ, આઠ પ્રકારના સાર્થ-વ્યવસ્થાપક, છ પ્રકારની આર્યજાતિઓ, છ પ્રકારના આર્યકુળો વગેરે સમાજશાસ્ત્ર સાથે સમ્બન્ધિત અનેક પ્રકારના વિષયોનું વર્જાન છે. આવશ્યકચૂર્જીમાં આવશ્યક-નિર્યુક્તિનું જ અનુસરજ્ઞ કરતાં ઋષભદેવના જન્મ, વિવાહ, અપત્ય વગેરેના વર્જ્ઞાનની સાથે-સાથે તત્કાલીન શિલ્પ, કર્મ, લેખ વગેરે પર વિશેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. નિશીથ-વિશેષચૂર્જ્ઞિના નવમ ઉદ્દેશમાં ત્રજ્ઞ પ્રકારના અન્તઃપુરોનું વર્જ્ઞન છે. આ ચૂર્જ્રિના સોળમા ઉદ્દેશમાં જીગુપ્સિત કુળોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં ગ્રામ, નગર, ખેડ, કબ્ટિક, મડમ્બ, પત્તન, આકર, દ્રોણમુખ, નિગમ, રાજધાની વગેરેનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. શીલાંકાચાર્યકૃત આચારાંગ-વિવરજ્ઞના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના અષ્ટમ અધ્યયનના ષષ્ઠ ઉદ્દેશકમાં પણ આ જ પ્રકારનું વર્શન છે.

# ભૂગોળ :

આવશ્યક-નિર્ધુક્તિમાં ચોવીસ તીર્થંકરોના ભિક્ષાલાભના પ્રસંગમાં હસ્તિનાપુર વગેરે ચોવીસ નગરોનાં નામ ગણાવવામાં આવ્યા છે. પંચકલ્પ-મહાભાષ્યમાં ક્ષેત્રકલ્પની ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકારે સાડા પચ્ચીસ આર્યદેશો અને તેમની રાજધાનીઓનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. નિશીથ-વિશેષચૂર્શિના સોળમા ઉદ્દેશમાં આર્યદેશની સીમા આ મુજબ બતાવવામાં આવી છે : પૂર્વમાં મગધ, પશ્ચિમમાં સ્થૂણા, ઉત્તરમાં કુણાલા અને દક્ષિણમાં કૌશામ્બી.

# રાજનીતિ :

વ્યવહાર-ભાષ્યના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં રાજા, યુવરાજ, મહત્તરક, અમાત્ય, કુમાર, નિયતિક, રૂપયક્ષ વગેરેનાં સ્વરૂપ તથા કાર્યો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. **ઐતિહાસિક ચરિત્રો** :

આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં ઋષભદેવ, મહાવીર, આર્ય રક્ષિત, સપ્ત નિક્લવ, નાગદત્ત, મહાગિરિ, સ્યૂલભદ્ર, ધર્મઘોષ, સુરેન્દ્રદત્ત, ધન્વન્તરિ વૈદ્ય, કરકડુ, પુષ્પભૂતિ વગેરેનાં ચરિત્ર પર સંક્ષિપ્ત સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે. વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં આર્ય વજ, આર્ય રક્ષિત, પુષ્પમિત્ર, જમાલિ, તિષ્યગુપ્ત, આષાઢભૂતિ, અશ્વમિત્ર, ગંગ, રોહગુપ્ત, ગોષ્ઠામાહિલ, શિવભૂતિ વગેરે અનેક ઐતિહાસિક પુરુષોનાં જીવન-ચરિત્ર પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આવશ્યકયૂર્શિમાં ભગવાન ઋષભદેવ તથા મહાવીર, ભરત અને બાહુબલિ, ગોશાલક, ચન્દનબાલા, આનન્દ, કામદેવ, શિવરાજર્ષિ, ગંગદત્ત, ઇલાપુત્ર, મેતાર્ય, કાલિકાચાર્ય, ચિલાતિપુત્ર, ધર્મરુચિ, તેતલીપુત્ર, અભયકુમાર, શ્રેશિક, ચેલ્લભ્રા, સુલસા, કોશિક, ચેટક, ઉદાયી, મહાપદ્યનન્દ, શકટાલ, વરરુચિ, સ્યૂલભદ્ર વગેરે અનેક ઐતિહાસિક વ્યક્તિઓ સમ્બન્ધિત આખ્યાનો છે.

# સંસ્કૃતિ અને સભ્યતા :

દશવૈકાલિક-નિર્ધુક્તિમાં ધાન્ય તથા રત્નની ચોવીસ જાતિઓ ગજ્ઞાવવામાં આવી છે. બૃહત્કલ્પ-લધુભાષ્યના દ્વિતીય ઉદ્દેશમાં જાંગિક વગેરે પાંચ પ્રકારનાં વસ્ત્રો તથા ઔર્ષિક વગેરે પાંચ પ્રકારના રજોહરણનું સ્વરૂપ દર્શવવામાં આવ્યું છે.

# પ્રાસ્તાવિક

વ્યવહારભાષ્યના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં સત્તર પ્રકારના ધાન્ય-ભંડારોનું વર્શન છે. નિશીથ-વિશેષચૂર્શિના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં દંડ, વિદંડ, લાઠી, વિલઢી વગેરેનો તજ્ઞાવત દર્શાવવામાં આવ્યો છે. આ જ ચૂર્શિના સપ્તમ ઉદ્દેશમાં કુંડલ, ગુજ્ઞ, મગ્નિ, તુડિય, તિસરિય, બાલંભા, પલંબા, હાર, અર્ધહાર, એકાવલી, મુક્તાવલી, કનકાવલી, રત્નાવલી, પટ્ટ, મુકુટ વગેરે વિવિધ પ્રકારનાં આભરજ્ઞોનું સ્વરૂપ-વર્જ્ઞન છે. અષ્ટમ ઉદ્દેશમાં ઉદ્યાનગૃહ, નિર્યાજ્ઞગૃહ, અટ્ટ, અટ્ટાલક, શૂન્યગૃહ, ભિન્નગૃહ, તૃજ્ઞગૃહ, ગોગૃહ વગેરે અનેક પ્રકારનાં ગૃહો તથા શાળાઓનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. નવમા ઉદ્દેશમાં કોષ્ઠાગાર, ભાંડાગાર, પાનાગાર, ક્ષીરગૃહ, ગંજશાલા, મહાનસશાલા વગેરેના સ્વરૂપનું વર્જ્ઞન છે.

# પ્રથમ પ્રકરણ નિર્યુક્તિઓ અને નિર્યુક્તિકાર

મૂલ ગ્રંથોના અર્થના સ્પષ્ટીકરણ માટે તેની પર વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્ય લખવાની પરંપરા પ્રાચીન ભારતીય સાહિત્યકારોમાં વિશેષ રૂપે વિદ્યમાન રહી છે. તેઓ મૂળ ગ્રંથના પ્રત્યેક શબ્દની વિવેચના તથા આલોચના કરતા તથા તેના પર એક નાની કે મોટી ટીકા લખતા. વિશેષપશે પારિભાષિક શબ્દોની વ્યાખ્યા તરફ અધિક ધ્યાન આપતા. જે રીતે વૈદિક પારિભાષિક શબ્દોની વ્યાખ્યા કરવા માટે યાસ્ક મહર્ષિએ નિધણ્ટભાષ્યરૂપે નિરૂક્ત લખ્યું, તે જ રીતે જૈન આગમોના પારિભાષિક શબ્દોની વ્યાખ્યા કરવા માટે આચાર્ય ભદ્રભાહુએ પ્રાકૃત પદ્યમાં નિર્યુક્તિઓની રચના કરી. નિર્યુક્તિની વ્યાખ્યા-પદ્ધતિ ખૂબ જ પ્રાચીન છે. અનુયોગદ્વારસૂત્રમાં શ્રુત, સ્કન્ધ વગેરે પદોનું નિર્યુક્તિ-પદ્ધતિથી અર્થાત્ નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.' યાસ્ક મહર્ષિના નિરુક્તમાં જે રીતે સર્વપ્રથમ નિરુક્ત-ઉપોદ્ઘાત છે તે જ રીતે નિર્યુક્તિઓમાં પણ પ્રારંભમાં ઉપોદ્ઘાત મળે છે.

#### દસ નિર્યુક્તિઓ ઃ

આચાર્ય ભદ્રબાહુએ નિમ્નાંકિત ગ્રંથોની નિર્યુક્તિઓ લખી છે : ૧. આવશ્યક, ૨. દશવૈકાલિક, ૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૪. આચારાંગ, ૫. સૂત્રકૃતાંગ, ૬. દશાશ્રુતસ્કન્ધ, ૭. બૃહત્કલ્પ, ૮. વ્યવહાર, ૯. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ૧૦. ઋષિભાષિત.

આમાંથી અંતિમ બે નિર્યુક્તિઓ ઉપલબ્ધ નથી. બાકીની આઠ ઉપલબ્ધ છે. આ નિર્યુક્તિઓમાં આચાર્યે જૈન ન્યાય-સમ્મત નિક્ષેપ-પદ્ધતિનો આધાર લીધો છે. નિક્ષેપ-પદ્ધતિમાં કોઈ એક શબ્દના બધા સંભવિત અર્થોનો નિર્દેશ કરીને પ્રસ્તુત અર્થનું ગ્રહશ કરવામાં આવે છે. આચાર્ય ભદ્રબાહુએ પોતાની નિર્યુક્તિઓમાં પ્રસ્તુત અર્થના નિક્ષયની સાથે સાથે જ તત્સમ્બદ્ધ અન્ય વાતોનો પશ નિર્દેશ કર્યો છે. 'નિર્યુક્તિ' શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં તેઓ સ્વયં કહે છે : એક શબ્દના અનેક અર્થ થાય છે પરંતુ કયો અર્થ કયા પ્રસંગ માટે ઉપયુક્ત થાય છે, ભગવાનના ઉપદેશ સમયે ક્યો અર્થ કયા શબ્દ સાથે સમ્બદ્ધ હતો, વગેરે વાતો ધ્યાનમાં રાખતાં ઠીક-ઠીક

૧. જુઓ – અનુયોગદાર, પૃ. ૧૮ અને આગળ.

# નિર્યુક્તિઓ અને નિર્યુક્તિકાર

અર્થનો નિર્જીય કરવો અને તે અર્થનો સૂત્રના શબ્દો સાથે સંબંધ સ્થાપિત કરવો – એ જ નિર્યુક્તિનું પ્રયોજન છે. '

નિર્યુક્તિઓની રચનાનો પ્રારંભ કરતાં આચાર્ય ભદ્રબાહુએ સર્વપ્રથમ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનનું વિવેચન કર્યું છે. પછીના ટીકાકારોએ જ્ઞાનને મંગલરૂપ માનીને એ સિદ્ધ કર્યું છે કે આ ગાથાઓથી મંગળનું પ્રયોજન પણ સિદ્ધ થાય છે : આગળ આચાર્યે તે બતાવ્યું છે કે આ પાંચ જ્ઞાનોમાંથી પ્રસ્તુત અધિકાર શ્રુતજ્ઞાનનો જ છે, કેમકે આ જ જ્ઞાન એવું છે જે પ્રદીપવત્ સ્વ-પર-પ્રકાશક છે. આ જ કારણ છે કે શ્રુતજ્ઞાનના આધારે જ મતિ વગેરે અન્ય જ્ઞાનોનું તથા સ્વયં શ્રુતનું પણ નિરૂપણ થઈ શકે છે. તે પછી નિર્યુક્તિકારે સામાન્યરૂપે બધા તીર્થંકરોને નમસ્કાર કર્યા છે. પછી વર્તમાન તીર્થના પ્રણેતા – પ્રવર્તક ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કર્યા છે. તદુપરાત્ત મહાવીરના મુખ્ય શિષ્યો એકાદશ ગણધરોને નમસ્કાર કર્યા છે. તદુપરાત્ત મહાવીરના મુખ્ય શિષ્યો એકાદશ ગણધરોને નમસ્કાર કર્યા છે. તે પછી આચાર્ય એ પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે આ બધાએ શ્રુતનો જે અર્થ બતાવ્યો છે તેની હું નિર્યુક્તિ અર્થાત્ શ્રુતની સાથે અર્થની યોજના કરું છું. તે માટે નિમ્નાંકિત શ્રુતગ્રંથો લઉં છું : ૧. આવશ્યક, ૨. દશવૈકાલિક, ૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૪. આચારાંગ, ૫. સૂત્રકૃતાંગ, ૬. દશાશ્રુતસ્કન્ય, ૭. કલ્ય (બૃહત્કલ્પ), ૮. વ્યવહાર, ૯. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, ૧૦. ઋષિભાષિત.<sup>ર</sup>

આચાર્ય ભદ્રબાહુની આ દસ નિર્યુક્તિઓનો રચના-ક્રમ પણ જે ક્રમથી નિર્યુક્તિ-રચનાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે તે જ હોવો જોઈએ. આ કથનની પુષ્ટિ માટે કેટલાંક પ્રમાણ<sup>3</sup> નીચે આપવામાં આવ્યા છે ઃ--

૧. ઉત્તરાધ્યયન-નિર્યુક્તિમાં વિનયનું વ્યાખ્યાન કરતી વખતે લખ્યું છે કે આના વિષયમાં પહેલાં કહેવામાં આવી ચૂક્યું છે.' આ કથન દશવૈકાલિકના 'વિનયસમાધિ' નામના અધ્યયનની નિર્યુક્તિને લક્ષ્યમાં રાખીને કરવામાં આવ્યું છે. આનાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે ઉત્તરાધ્યયન-નિર્યુક્તિની પહેલાં દશવૈકાલિક-નિર્યુક્તિની રચના થઈ' હતી.

૨. 'કામા પુવ્વુદ્ધિા' (ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ, ગા. ૨૦૮)માં એમ સૂચિત કરવામાં આવ્યું છે કે કામના વિષયમાં પહેલાં વિવેચન થઈ ચૂક્યું છે. આ વિવેચન દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિની ગા. ૧૬૧-૧૬૨માં છે. આનાથી પણ એ જ વાત સિદ્ધ થાય છે.

૧. આવશ્યકનિર્યુક્તિ, ગા. ૮૮. ૨. એજન, ગા. ૭૯-૮૬ ૩. ગણધરવાદ, પ્રસ્તાવના, પુ. ૧૫-૬ ૪. ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ, ગા. ૨૯. પ૭

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

૩. આવશ્યકનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં દસ નિર્યુક્તિની રચના કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે. તેનાથી એ સ્વતઃ સિદ્ધ છે કે સર્વપ્રથમ આવશ્યકનિર્યુક્તિ લખવામાં આવી. આવશ્યકનિર્યુક્તિની નિહ્લવવાદ સમ્બન્ધિત પ્રાયઃ બધી ગાથાઓ જેમની તેમ ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિમાં લખવામાં આવી છે. તેનાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિની રચના આવશ્યકનિર્યુક્તિ પછી જ થઈ હતી.

૪. આચારાંગનિર્યુક્તિ (ગા.૫)માં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'આચાર' અને 'અંગ'ના નિક્ષેપનું કથન પહેલાં થઈ ચૂક્યું છે. તેથી દશવૈકાલિક અને ઉત્તરાધ્યયનની નિર્યુક્તિની રચના આચારાંગનિર્યુક્તિની પૂર્વે સિદ્ધ થાય છે, કેમકે દશવૈકાલિકના 'ક્ષુલ્લિકાચાર' અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં 'આચાર'ની તથા ઉત્તરાધ્યયનના 'ચતુરંગ' અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં 'અંગ' શબ્દની જે વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે તેનો જ ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખ છે.

પ. આચારાંગનિર્યુક્તિ (ગા.૩૪૬)માં લખવામાં આવ્યું છે કે 'મોક્ષ' શબ્દની નિર્યુક્તિ અનુસાર જ 'વિમુક્તિ' શબ્દની વ્યાખ્યા છે. આ કથન ઉત્તરાધ્યયનના 'મોક્ષ' શબ્દની નિર્યુક્તિ સાથે સમ્બન્ધ ધરાવે છે. તેનાથી એ જ સિદ્ધ થાય છે કે આચારાંગનિર્યુક્તિ પહેલાં ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિની રચના થઈ હશે.

૬. સૂત્રકૃતાંગનિર્ધુક્તિ (ગા.૯૯)માં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ધર્મ' શબ્દનો નિક્ષેપ પહેલાં થઈ ચૂક્યો છે. આ કથન દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિની રચના સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિની પૂર્વે થઈ હોવાનું સૂચવે છે.

૭. સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ (ગા.૧૨૭)માં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ગ્રન્થ'નો નિક્ષેપ પહેલાં થઈ ચૂક્યો છે. આ કથન ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ (ગા.૨૪૦)ને અનુલક્ષીને છે. તેનાથી એ જ સિદ્ધ થાય છે કે સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ પૂર્વે ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિની રચના થઈ હતી.

# નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ :

ભદ્રબાહુ નામના એકથી વધારે આચાર્ય થયા છે. શ્વેતામ્બર-માન્યતા અનુસાર ચતુર્દશપૂર્વધર આચાર્ય ભદ્રબાહુ નેપાળમાં યોગસાધના માટે ગયા હતા, જ્યારે દિગમ્બર-માન્યતા અનુસાર આ જ ભદ્રબાહુ નેપાળમાં ન જતાં દક્ષિણમાં ગયા હતા. આ બે ઘટનાઓ પરથી એ અનુમાન થઈ શકે છે કે આ બંને ભદ્રબાહુ ભિન્ન-ભિન્ન વ્યક્તિ હતા. નિર્યુક્તિઓના કર્તા ભદ્રબાહુ આ બંનેથી અલગ કોઈ ત્રીજી વ્યક્તિ જ છે. તે ચતુર્દશપૂર્વધર ભદ્રબાહુ ન હોતાં વિક્રમની છઠ્ઠી શતાબ્દીમાં વિદ્યમાન અન્ય જ ભદ્રબાહુ છે જે પ્રસિદ્ધ જ્યોતિર્વિદ વરાહમિહિરના સહોદર હતા.

# નિર્યુક્તિઓ અને નિર્યુક્તિકાર

જૈન સમ્પ્રદાયની સામાન્ય રીતે એ જ ધારણા છે કે છેદસૂત્રકાર તથા નિર્ધુક્તિકાર બંને ભદ્રબાહુ એક જ છે, જે ચતુર્દશપૂર્વધર સ્થવિર આર્ય ભદ્રબાહુના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. વસ્તુતઃ છેદસૂત્રકાર ચતુર્દશપૂર્વધર સ્થવિર આર્ય ભદ્રબાહુ અને નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ બે અલગ વ્યક્તિ છે.'

દશાશ્રુતસ્કન્ધનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે પ્રાચીન ગોત્રીય, અંતિમ શ્રુતકેવલી, દશાશ્રુતસ્કન્ધ, કલ્પ અને વ્યવહાર પ્રણેતા મહર્ષિ ભદ્રબાહુને હું નમસ્કાર કરું છું. આ જ પ્રકારનો ઉલ્લેખ પંચકલ્પનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં પણ છે. આ ઉલ્લેખોથી એ સિદ્ધ થાય છે કે છેદસૂત્રોના કર્તા ચતુર્દશપૂર્વધર અંતિમ શ્રુતકેવલી સ્થવિર આર્ય ભદ્રબાહુસ્વામી છે.

છેદસૂત્ર તથા નિર્યુક્તિઓ એક જ ભદ્રબાહુની કૃતિઓ છે, આ માન્યતાના સમર્થન માટે પજ્ઞ કેટલાક પ્રમાજ્ઞ મળે છે. તેમાં સહુથી પ્રાચીન પ્રમાજ્ઞ આચાર્ય શીલાંકકૃત આચારાંગ-ટીકામાં મળે છે. <sup>3</sup> તેનો સમય વિક્રમની આઠમી શતાબ્દીનો ઉત્તરાર્ધ અથવા નવમી શતાબ્દીનો પ્રારંભ છે. તેમાં એ જ બતાવવામાં આવ્યું છે કે નિર્યુક્તિકાર ચતુર્દશપૂર્વવિદ્ ભદ્રબાહુસ્વામી છે.

નિર્યુક્તિકાર ચતુર્દશપૂર્વવિદ્ ભદ્રબાહુસ્વામી છે, આ માન્યતાને બાધિત કરનાર પ્રમાણ અધિક સબળ તથા તર્કપૂર્ણ છે. આ પ્રમાજ્ઞોની પ્રામાણિકતાનો સહુથી મોટો આધાર તો એ છે કે સ્વયં નિર્યુક્તિકાર પોતાને ચતુર્દશપૂર્વધર ભદ્રબાહુસ્વામીથી અલગ દર્શાવે છે. બીજી વાત એ છે કે આ પ્રમાણો અધિક પ્રાચીન તથા પ્રબળ છે. નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુસ્વામી જ જો ચતુર્દશપૂર્વવિદ્દ ભદ્રબાહુસ્વામી હોય તો તેમની બનાવેલી નિર્યુક્તિઓમાં નિમ્નલિખિત વાતો ના મળવી જોઈએ :–

૧. આવશ્યકનિર્યુક્તિની ૭૬૪થી ૭૭૬ સુધીની ગાથાઓમાં સ્થવિર ભદ્રગુપ્ત, આર્ય સિંહગિરિ, વજસ્વામી, તોસલિપુત્રાચાર્ય, આર્ય રક્ષિત, ફ્લ્ગુરક્ષિત વગેરે અર્વાચીન આચાર્યો સંબંધી પ્રસંગોનું વર્શન.

૨. પિશ્ડનિર્યુક્તિ ગાથા ૪૯૮માં પાદલિપ્તાચાર્યનો પ્રસંગ તથા ૫૦૩થી ૫૦૫ સુધીની ગાથાઓમાં વજસ્વામીના મામા આર્ય સમિતસૂરિનો સમ્બન્ધ, બ્રહ્મદ્વીપિક તાપસોની પ્રવ્રજ્યા અને બ્રહ્મદીપિકા શાખાની ઉત્પત્તિનું વર્શન

- ૧. મહાવીર જૈન વિદ્યાલય : રજત મહોત્સવ ગ્રંથ, યૃ. ૧૮૫
- वंदामि भद्दबाहुं, पाईणं चरिमसगलसुयनाणि । सुत्तस्स कारगमिसि, दसासु कष्पे य ववहारे ॥ १ ॥
- निर्युक्तिकारस्य भद्रबाहुस्वामिनश्चतुर्दशपूर्वधरस्याचार्योऽतस्तान् । आधारांशटीका, ५८४

ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ ગાથા ૧૨૦માં કાલિકાચાર્યની કથા.

૪. આવશ્યકનિર્યુક્તિની ૭૬૪થી ૭૬૯ સુધીની ગાથાઓમાં દશપૂર્વધર વજીસ્વામીને નમસ્કાર

પ. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના અકામમરશીય નામના અધ્યયન સંબંધી એક નિર્યુક્તિ-ગાથા છે જેનો અર્થ આમ છે : અમે મરણવિભક્તિ સંબંધિત બધા દ્વારોનું અનુક્રમે વર્શન કર્યું. પદાર્થોનું સંપૂર્શ તથા વિશદ વર્શન તો જિન અર્થાત્ કેવલજ્ઞાની અને ચતુર્દશપૂર્વધર જ કરી શકે છે ' જો નિર્યુક્તિકાર સ્વયં ચતુર્દશપૂર્વવિદ્ હોત તો પોતાના મુખથી આવી વાત ન કહેત.

€. જેમ કે પહેલાં કહેવામાં આવી ચૂક્યું છે, દશાશ્રુતસ્કન્ધનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં જ આચાર્ય લખે છે : 'પ્રાચીન ગોત્રીય, અંતિમ શ્રુતકેવલી અને દશાશ્રુતસ્કન્ધ, કલ્પ તથા વ્યવહારના પ્રણેતા મહર્ષિ ભદ્રબાહુને હું નમસ્કાર કરું છું.' આનાથી સહજ જ અનુમાન કરી શકાય છે કે જો નિર્યુક્તિકાર સ્વયં ચતુર્દશપૂર્વધર ભદ્રબાહુસ્વામી હોત તો તે રીતે છેદસૂત્રકારને નમસ્કાર ન કરત. બીજા શબ્દોમાં જો છેદસૂત્રકાર અને નિર્યુક્તિકાર એક જ ભદ્રબાહુ હોત તો દશાશ્રુતસ્કન્ધનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં જ છેદસૂત્રકાર ભદ્રબાહુને નમસ્કાર ન કરવામાં આવત, કેમકે કોઈ પણ સમજદાર પ્રંથકાર પોતાની જાતને નમસ્કાર કરતો નથી.

ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખોથી એ જ વાત સિદ્ધ સિદ્ધ થાય છે છેદસૂત્રકાર ચતુર્દશપૂર્વધર શ્રુતકેવલી આર્ય ભદ્રબાહુ અને નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ એક જ વ્યક્તિ ન હોઈને અલગ-અલગ વ્યક્તિ છે. હા, નિર્યુક્તિઓમાં ઉપલબ્ધ કેટલીક ગાથાઓ અવશ્ય પ્રાચીન હોઈ શકે છે, જેમનો આચાર્ય ભદ્રબાહુએ પોતાની કૃતિઓમાં સમાવેશ કરી લીધો હોય. આ જ રીતે નિર્યુક્તિઓની કેટલીક ગાથાઓ અર્વાચીન છીના આચાર્યો દ્વારા જોડેલી પણ હોઈ શકે છે.'

- सब्वे एए दारा, मरणविभत्तीइ वण्णिया कमसो । सगलणिउणे पयत्थे, जिणचउद्दसपुब्वि भासंति ॥ २३३ ॥
- આ વિષયમાં મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીએ પર્યાપ્ત ઉહાપોહ કર્યો છે. તેઓ જે નિષ્કર્ષ પર પહોંચ્યા છે તે તેમના જ શબ્દોમાં અહીં ઉદ્ધત કરવામાં આવે છે :-

બૃહત્કલ્પ-ભાષ્ય ભા∶દની પ્રસ્તાવનામાં મેં અનેક પ્રમાણોના આધાર સિદ્ધ કર્યું છે કે ઉપલબ્ધ નિર્યુક્તિઓના કર્તા શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુ નથી પરંતુ જ્યોતિર્વિદ્ નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ વારાહીસંહિતાના પ્રણેતા જયોતિર્વિદ્ વરાહમિહિરના પૂર્વાશ્રમના સહોદર ભાઈ રૂપે જૈન સંપ્રદાયમાં પ્રસિદ્ધ છે. તેઓ

વરાહમિહિરના ભાઈ દ્વિતીય ભદ્રબાહુ છે, જે વિક્રમની છકી શતાબ્દીમાં થયા છે. પોતાના આ કથનનું સ્પષ્ટીકરણ કરવું અહીં ઉચિત છે. જ્યારે હું એમ કહું છું કે ઉપલબ્ધ નિર્યુક્તિઓ દ્વિતીય ભદ્રબાહુની છે, શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુની નથી, ત્યારે તેનું તાત્પર્ય એવું નથી કે શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુએ નિર્યુક્તિઓની રચના કરી જ નથી. મારું તાત્પર્ય માત્ર એટલું જ છે કે જે અંતિમ સંકલન રૂપે આજે આપણી સમક્ષ નિર્યુક્તિઓ ઉપલબ્ધ છે તે શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુની નથી. આનો અર્થ એમ નથી કે દ્વિતીય ભદ્રબાહુની પહેલાં કોઈ નિર્યુક્તિઓ હતી જ નહિ. નિર્યુક્તિ રૂપે આગમવ્યાખ્યાની પદ્ધતિ ખૂબ જૂની છે. આની જાણ આપણને અનુયોગદારથી થાય છે. ત્યાં સ્પષ્ટ કહેવામાં આવ્યું છે કે અનુગમ બે પ્રકારનો હોય છે : સુત્તાણુગમ અને નિજ્જૂત્તિઅણૂગમ. એટલું જ નહિ પરંતુ નિર્યુક્તિરૂપે પ્રસિદ્ધ ગાથાઓ પણ અનુયોગદ્વારમાં આપવામાં આવી છે. પાક્ષિકસૂત્રમાં પણ સનિज્ज़ुत्तिए એવો પાઠ મળે છે. દ્વિતીય ભદ્રબાહ પહેલાંની ગોવિન્દ વાચકની નિર્યુક્તિનો ઉલ્લેખ નિશીથ-ભાષ્ય તથા ચૂર્લિમાં મળે છે. એટલું જ નહિ પરંતુ વૈદિક વાજ્ઞયમાં પણ નિરુક્ત અતિ પ્રાચીન છે. આથી નિશ્વયપૂર્વક કહી શકાય છે કે જૈનાગમની વ્યાખ્યાનો નિર્યુક્તિ નામક પ્રકાર પ્રાચીન છે. એવો સંભવ નથી કે છકી શતાબ્દી સધી આગમોની કોઈ વ્યાખ્યા નિર્યુક્તિ રૂપે થઈ જ ન હોય. દિગંબરમાન્ય મુલાચારમાં પણ આવશ્યકનિર્યુક્તિગત કેટલીય ગાથાઓ છે. આનાથી પણ ખબર પડે છે કે શ્વેતાંબર-દિગંબર સંપ્રદાયનો સ્પષ્ટ ભેદ થયા પહેલાં પણ નિર્યક્તિની પરંપરા હતી. આવી સ્થિતિમાં શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુએ નિર્યુક્તિઓની રચના કરી છે – આ પરંપરાને નિર્મૂળ માનવાનું કોઈ કારણ નથી. આથી એમ માનવું ઉચિત છે કે શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુએ પણ નિર્ધુક્તિઓની રચના કરી હતી અને પછીથી ગોવિન્દ વાચક જેવા અન્ય આચાર્યોએ પણ. આ રીતે ક્રમશઃ વધતાં વધતાં નિર્યુક્તિઓનું જે અંતિમ રૂપ થયું તે દ્વિતીય ભદ્રબાહુનું છે અર્થાત દ્વિતીય ભદ્રબાહુએ પોતાના સમય સુધીની ઉપલબ્ધ નિર્યુક્તિ-ગાથાઓનો પોતાની નિર્યુક્તિઓમાં સંગ્રહ કર્યો , સાથે જ પોતાની તંરકથી પશું કેટલીક નવી ગાથાઓ બનાવી જોડી દીધી. આ જ રૂપ આજે આપણી સામે નિર્યુક્તિ નામે ઉપલબ્ધ છે. આ રીતે ક્રમશઃ નિર્યુક્તિ-ગાથાઓ વધતી ગઈ. આનું એક પ્રબળ પ્રમાણ એ છે કે દશવૈકાલિકની બંને ચૂર્ણિઓમાં પ્રથમ અધ્યયનની માત્ર પ૭ નિર્ધુક્તિ-ગાથાઓ છે જ્યારે હરિભદ્રની વૃત્તિમાં ૧૫૭ છે. આનાથી પશ તે સિદ્ધ થાય છે કે ક્રિતીય ભેદ્રબાહુએ નિર્યુક્તિઓનો અંતિમ સંગ્રહ કર્યો તે પછી પણ તેમાં વૃદ્ધિ થતી રહી છે . આ સ્પષ્ટીકરણના પ્રકાશમાં જો આપજો શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુને પણ નિર્યક્તિકાર માનીએ તો અનુચિત નહિ હોય.

– મુનિ શ્રી હજ઼ારીમલ સ્મૃતિ-ગ્રંથ, પૃ. ૭૧૮-૯.

અષ્ટાંગનિમિત્ત અને મંત્રવિદ્યાના પારગામી અર્થાત્ નૈમિત્તિક રૂપે પણ પ્રસિદ્ધ છે. તેમણે પોતાના ભાઈ સાથે ધાર્મિક સ્પર્ધા કરતાં ભદ્રબાહુસંહિતા તથા ઉપસર્ગહરસ્તોત્રની રચના કરી હતી. અથવા તેમ પણ કહી શકાય કે તેમને આ ગ્રન્થોની રચના આવશ્યક પ્રતીત થઈ. નિર્યુક્તિકાર તથા ઉપસર્ગહરસ્તોત્રના પ્રશ્નેતા ભદ્રબાંહુ એક છે અને તે નૈમિત્તિક ભદ્રબાહુ છે, આ માન્યતાની પુષ્ટિ માટે એવું પ્રમાણ આપવામાં આવે છે કે આવશ્યકનિર્યુક્તિની ૧૨૫૨થી ૧૨૭૦ સુધીની ગાથાઓમાં ગંધર્વ નાગદત્તનું કથાનક છે. આ કથાનકમાં નાગનું વિષ ઉતારવાની વિધિ બતાવવામાં આવી છે. ઉપસર્ગહરસ્તોત્રમાં પણ 'વિસદ્દર फુલ્નિંગમંતં' વગેરેથી નાગનું વિષ ઉતારવાની કિયાનું જ વર્શન આપવામાં આવ્યું છે. ઉપર્યુક્ત નિર્યુક્તિગ્રન્થમાં મંત્રક્રિયાના પ્રયોગ સાથે 'સ્वાદ્ધ' પદનો નિર્દેશ પણ મળે છે જે રચયિતાના તત્સમ્બન્ધી પ્રેમ અથવા જ્ઞાન તરફ સંકેત કરે છે. બીજી વાત એ છે કે અષ્ટાંગનિમિત્ત તથા મંત્રવિદ્યાના પારગામી નૈમિત્તિક ભદ્રબાહુ જ્યોતિર્વિદ્ વરાહમિહિરના ભાઈ સિવાય અન્ય કોઈ પ્રસિદ્ધ નથી. આથી સહજ ૪ અનુમાન કરી શકાય છે કે ઉપસર્ગહરસ્તોત્રાદિ ગ્રન્થોના રચયિતા અને આવશ્યકાદિ નિર્યુક્તિઓના પ્રજ્ઞેતા ભદ્રબાહુ એક જ છે.

નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુની નૈમિત્તિકતા સિદ્ધ કરનાર એક અન્ય પ્રમાણ પણ છે. તેમણે આવશ્યક વગેરે જે ગ્રન્થો પર નિર્યુક્તિઓ લખી છે તેમાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિનો પણ સમાવેશ છે. તેનાથી એ અનુમાન કરી શકાય છે કે તેઓ નિમિત્તવિદ્યામાં કુશળ તથા રુચિ રાખનાર હતા. નિમિત્તવિદ્યા પ્રત્યે પ્રેમ તથા કુશળતાના અભાવમાં આ ગ્રન્થ તેઓ હાથમાં ન લેત.

પંચસિદ્ધાન્તિકાના અંતમાં શક સંવત્ ૪૨૭ અર્થાત્ વિક્રમ સંવત્ પદરનો ઉલ્લેખ છે. આ વરાહમિહિરનો સમય છે. જ્યારે આપણે તે માની લઈએ છીએ કે નિર્યુક્તિકાર ભદ્રબાહુ વરાહમિહિરના સહોદર હતા ત્યારે એ સ્વતઃ સિદ્ધ છે કે આચાર્ય ભદ્રબાહુ વિક્રમની છક્રી શતાબ્દીમાં વિદ્યમાન હતા અને નિર્યુક્તિઓનો રચનાકાળ વિક્રમ સંવત ૫૦૦-૬૦૦ની વચ્ચે છે.

આચાર્ય ભદ્રબાહુએ દસ નિર્યુક્તિઓ, ઉપસર્ગહરસ્તોત્ર અને ભદ્રબાહુસંહિતા – આ બાર ગ્રંથોની રચના કરી હતી. ભદ્રબાહુસંહિતા અનુપલબ્ધ છે. આજે જે

૧. મહાવીર જૈન વિદ્યાલય : રજત મહોત્સવ ગ્રંથ, પૃ. ૧૯૭-૮.

ભદ્રબાહુસંહિતા મળે છે તે કૃત્રિમ છે એવો વિદ્વાનોનો મત છે. ઓઘનિર્યુક્તિ અને ષિજીનિર્યુક્તિ ક્રમશઃ આવશ્યકનિર્યુક્તિ અને દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિનાં જ અંગરૂપ છે. નિશીથનિર્યુક્તિ આચારાંગનિર્યુક્તિનું જ એક અંગ છે કેમકે નિશીથસૂત્રને આચારાંગની પંચમ ચૂલિકાના રૂપમાં જ માનવામાં આવ્યું છે.'

# દ્વિતીય પ્રકરણ

# આવશ્યકનિર્યુક્તિ

# ભદ્રબાહુકૃત દસ નિર્યુક્તિઓમાં આવશ્યકનિર્યુક્તિ' ની રચના સર્વપ્રથમ થઈ

- ૧. આવશ્યકનિર્ધુક્તિ પર અનેક ટીકાઓ રચવામાં આવી છે. આમાંથી નિમ્નલિખિત ટીકાઓ પ્રકાશિત થઈ ચૂકી છે :–
  - (અ) મલયગિરિકૃત વૃત્તિ
    - (ક) આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૮-૧૯૩૨.
    - (ખ) દેવચન્દ્ર લાલભાઈ પુસ્તકોદ્ધાર, સૂરત, સન્ ૧૯૩૬.

(આ) હરિભદ્રકૃત વૃત્તિ – આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૬-૭.

- (ઇ) મલધારી હેમચન્દ્રકૃત પ્રદેશવ્યાખ્યા તથા ચન્દ્રસૂરિકૃત પ્રદેશવ્યાખ્યાટિપ્પણ દેવચંદ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૦.
- (ઈ) જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય તથા તેની મલધારી હેમચન્દ્રકૃત ટીકા-યશોવિજય જૈન ગ્રંથમાલા, બનારસ, વીર સં. ૨૪૨૭-૨૪૪૧.
- (6) કોટ્યાચાર્યકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-વિવરણ-ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતાંબર સંસ્થા, રતલામ, ઈ.સ.૧૯૩૬-૩૭.
- (ઋ) જિનદાસગિ મહત્તરકૃત ચૂર્પિ ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતાંબર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૨૮.
- (એ) વિશેષાવશ્યકભાષ્યની જિનભદ્રકૃત સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ લા. દ. વિદ્યામંદિર, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૬૬.

આવશ્યકનિર્યુક્તિની ગાથા સંખ્યા જુદી-જુદી પ્રતોમાં જુદી-જુદી રીતે મળે છે. આ ગાથાઓમાં ક્યાં ક-ક્યાં ક ભાષ્યની ગાથાઓ પણ ભળેલી પ્રતીત થાય છે. ઉદાહરણ માટે આવશ્યકનિર્યુક્તિદીપિકાની ૧૨ રથી ૧૨ દ સુધીની ગાથાઓ વિશેષાવશ્યકકોટ્યાચાર્યવૃત્તિમાં નથી. ગા. ૧૨૧ કોટચાચાર્યે ભાષ્યમાં સમ્મિલિત કરી છે. મલયગિરિવિવરણમાં આવશ્યકનિર્યુક્તિદીપિકાની ૧૨ ૪થી ૧૨ દ સુધીની ગાથાઓ નથી. આ જ રીતે અન્યત્ર પણ ગાથાઓની સંખ્યા, ક્રમ વગેરેમાં ભેદ જોવા મળે છે. અમે અમારા લેખન, સ્થળનિર્દેશ વગેરે માટે આવશ્યકનિર્યુક્તિદીપિકાનો આષાર લીધો છે.

#### આવશ્યકનિયુંક્તિ

છે. એ જ કારણ છે કે આ નિર્યુક્તિ સામગ્રી, શૈલી વગેરે બધી દષ્ટિએ વધારે મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આમાં અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ વિષયોનું વિસ્તૃત તથા વ્યવસ્થિત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. આગળની નિર્યુક્તિઓમાં ફરી તે વિષયો આવતાં સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા કરીને આવશ્યકનિર્યુક્તિ તરફ સંકેત કરી દેવામાં આવ્યો છે. આ દષ્ટિએ બીજી નિર્યુક્તિઓના વિષયોને સારી રીતે સમજવા માટે આ નિર્યુક્તિનું અધ્યયન આવશ્યક છે. જ્યાં સુધી આવશ્યકનિર્યુક્તિનું અધ્યયન ન કરવામાં આવે, અન્ય નિર્યુક્તિઓનો અર્થ સમજવામાં મુશ્કેલી પડે છે.

આવશ્યકસૂત્રનું જૈન આગમ-ગ્રંથોમાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. આમાં છ અધ્યયન છે. પ્રથમ અધ્યયનનું નામ સામાયિક છે. બાકીના પાંચ અધ્યયનોનાં નામ ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વન્દના, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન છે. આવશ્યકનિર્યુક્તિ આ જ સૂત્રની આચાર્ય ભદ્રબાહુકૃત પ્રાકૃત પદ્યાત્મક વ્યાખ્યા છે. આ જ વ્યાખ્યાના પ્રથમ અંશ અર્થાત્ સામાયિક-અધ્યયન સાથે સંબંધિત નિર્યુક્તિની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા આચાર્ય જિનભદ્રે કરી છે. જે વિશેષાવશ્યકભાષ્યના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આ ભાષ્યની પણ અનેક વ્યાખ્યાઓ થઈ. આ વ્યાખ્યાઓમાં સ્વયં જિનભદ્રકૃત વ્યાખ્યા પણ છે. મલધારી હેમચન્દ્રકૃત વ્યાખ્યા વિશેષ પ્રસિદ્ધ છે. **ઉપોદ્ધાત** :

આવશ્યકનિર્યુક્તિના પ્રારંભમાં ઉપોદ્ધાત છે. તેને ગ્રન્થની ભૂમિકારૂપે સમજવો જોઈએ. ભૂમિકા રૂપે હોવા છતાં પજ્ઞ તેમાં ૮૮૦ ગાથાઓ છે. **જ્ઞાનાધિકાર** ઃ

ઉપોદ્ધાતનિર્યુક્તિની પ્રથમ ગાથામાં પાંચ પ્રકારના જ્ઞાન દર્શાવવામાં આવ્યા છે : આભિનિબોધિક, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય અને કેવલ. આ પાંચે પ્રકારના જ્ઞાન મંગલરૂપ છે આથી આ ગાથાથી મંગલગાથાનું પ્રયોજન પજ્ઞ સિદ્ધ થઈ જાય છે, એવું પછીના ટીકાકારોનું મંતવ્ય છે. આભિનિબોધિક જ્ઞાનના સંક્ષેપમાં ચાર ભેદ કરવામાં આવ્યા છે : અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણા. આમાંથી પ્રત્યેકનું કાળપ્રમાણ શું છે, તે બતાવતાં આગળ કહેવામાં આવ્યું છે : અવગ્રહની મર્યાદા એક સમય છે, ઈહા અને અવાય અન્તર્મુહૂર્ત સુધી રહે છે, ધારણાની કાળમર્યાદા સંખ્યેય સમય, અસંખ્યેય સમય અને અન્તર્મુહૂર્ત છે. અવિચ્યુતિ અને સ્મૃતિરૂપ ધારણા અન્તર્મુહૂર્ત સુધી રહે છે, વાસના વ્યક્તિવિશેષની આયુ તથા તદાવરણકર્મના ક્ષયોપશમની વિશેષતાને કારણે સંખ્યેય અથવા અસંખ્યેય સમય સુધી બની રહે છે.

૧. ગા.૧-૪.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

આભિનિબોષિક જ્ઞાનની નિમિત્તભૂત પાંચ ઈન્દ્રિયોમાંથી શ્રોત્રેન્દ્રિય સ્પૃષ્ટ શબ્દનું ગ્રહણ કરે છે, ચક્ષુરિન્દ્રિય અસ્પૃષ્ટ રૂપ જુએ છે, ઘ્રાણેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય અને સ્પર્શનેન્દ્રિય બદ્ધસ્પૃષ્ટ અર્થાત્ સમ્બદ્ધસ્પૃષ્ટ વિષયોનું જ્ઞાન કરે છે.' આ કથનથી તે દાર્શનિકોની માન્યતાનું ખંડન પણ થઈ જાય છે જેઓ શબ્દને મૂર્ત ન માનતાં અમૂર્ત આકાશનો ગુણ માને છે તથા ચક્ષુરિન્દ્રિયને પ્રાપ્યકારી માને છે. આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં શબ્દ અને ભાષાના સ્વરૂપનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

આભિનિબોધિક જ્ઞાનના નિમ્નલિખિત પર્યાયશબ્દો આપવામાં આવ્યા છે : ઈહા, અપોહ, વિમર્શ, માર્ગણા, ગવેષણા, સંજ્ઞા, સ્મૃતિ, મતિ અને પ્રજ્ઞા. તે પછી આચાર્યે સત્પદપ્રરૂપણામાં ગતિ, ઈન્દ્રિય, કાય, યોગ, વેદ, કષાય, લેશ્યા, સમ્યક્ત્વ, જ્ઞાન, દર્શન, સંયત, ઉપયોગ, આહાર, ભાષક, પરીત્ત, પર્યાપ્તક, સૂક્ષ્મ, સંજ્ઞી, ભવ અને ચરમ આ બધા દ્વારો – દષ્ટિઓ વડે આભિનિબોધિક જ્ઞાનના સ્વરૂપની ચર્ચા થઈ શકે છે, તે તરફ સંકેત કર્યો છે. " અહીં સુધી આભિનિબોધિક જ્ઞાનની ચર્ચા છે. તે પછી શ્રુતજ્ઞાનની ચર્ચાનો પ્રારંભ થાય છે.

લોકમાં જેટલા પણ અક્ષર છે અને તેમનાં જેટલાં પણ સંયુક્ત રૂપ બની શકે છે તેટલાં જ શ્રુતજ્ઞાનના ભેદ છે. આવી સ્થિતિમાં એ સંભવિત નથી કે શ્રુતજ્ઞાનના બધા ભેદોનું વર્શન થઈ શકે. આનો સ્વીકાર કરતાં નિર્યુક્તિકારે માત્ર ચૌદ પ્રકારના નિક્ષેપથી શ્રુતજ્ઞાનનો વિચાર કર્યો છે. ચૌદ પ્રકારના શ્રુતનિક્ષેપ આ પ્રમાણે છે : અક્ષર, સંજ્ઞી, સમ્યક્, સાદિક, સપર્યવસિત, ગમિક, અંગપ્રવિષ્ટ, અનક્ષર, અસંજ્ઞી, મિથ્યા, અનાદિક, અપર્યવસિત, અગમિક અને અંગબાહ્ય.<sup>૪</sup>

અવધિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે અવધિજ્ઞાનની સંપૂર્શ પ્રકૃતિઓ અર્થાત્ ભેદ તો અસંખ્ય છે પરંતુ સામાન્ય રીતે તેના ભવપ્રત્યય અને ગુણપ્રત્યય આ બે ભેદ થઈ શકે છે તે ઉપરાંત અવધિજ્ઞાનનો ચૌદ પ્રકારના નિક્ષેપથી પણ વિચાર થઈ શકે છે. આ ચૌદ નિક્ષેપ આ પ્રમાણે છે : સ્વરૂપ, ક્ષેત્ર, સંસ્થાન, આનુગામિક, અવસ્થિત, ચલ, તીવ્રમન્દ, પ્રતિપાતોત્પાદ, જ્ઞાન, દર્શન, સંસ્થાન, આનુગામિક, અવસ્થિત, ચલ, તીવ્રમન્દ, પ્રતિપાતોત્પાદ, જ્ઞાન, દર્શન, વિભંગ, દેશ, ક્ષેત્ર અને ગતિ. નામ સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભવ અને ભાવ – આ સાત નિક્ષેપોથી પણ અવધિજ્ઞીનની ચર્ચા થઈ શકે છે. ' આટલો નિર્દેશ કર્યા બાદ આચાર્યે આ નિક્ષેપોનો વિસ્તારથી વિચાર કર્યો છે.' પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનની સ્વરૂપ-ચર્ચીમાં આટલો અધિક વિસ્તાર અવધિજ્ઞાનની ચર્ચાનો જ છે.

- ૧. ગા.પ ૨. ગા.૧૨ ૩. ગા.૧૩-૫ ૪. ગા.૧૭-૯.
- પ, ગા.રપ-૯. ૬.ગા.૩૦-૭૫.

મન દ્વારા ચિન્તિત અર્થનું માત્ર આત્મસાપેક્ષ જ્ઞાન મનઃપર્યયજ્ઞાન છે. તે મનુષ્યક્ષેત્ર સુધી સીમિત છે, ગુણપ્રાત્યયિક છે તથા ચારિત્રવાનોની સંપત્તિ છે.

બધા દ્રવ્યો અને તેમના બધા પર્યાયોનું સર્વકાલભાવી તથા અપ્રતિપાતી જ્ઞાન કેવલજ્ઞાન છે. તેમાં કોઈ પ્રકારનું તારતમ્ય નથી હોતું આથી તે એક જ પ્રકારનું છે. સામાયિક :

કેવલજ્ઞાની જે અર્થનું પ્રતિપાદન કરે છે અને જે શાસ્ત્રોમાં વચનરૂપે સંગૃહીત છે તે દ્રવ્યશ્રુત છે. આ પ્રકારના શ્રુતનું જ્ઞાન ભાવશ્રુત છે. પ્રસ્તુત અધિકાર શ્રુતજ્ઞાનનો છે કેમકે શ્રુતજ્ઞાન વડે જ જીવ વગેરે પદાર્થો પ્રકાશિત થાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ જાતિ આદિ જ્ઞાનોનું પ્રકાશક પણ શ્રુતજ્ઞાન જ છે.<sup>\*</sup>

આટલી પીઠિકા – ભૂમિકા બાંધ્યા પછી નિર્યુક્તિકાર સામાન્યરૂપે બધા તીર્થંકરોને નમસ્કાર કરે છે. ત્યાર પછી ભગવાન મહાવીરને વિશેષરૂપે નમસ્કાર કરે છે. મહાવીર પછી તેમના ગણધરો, શિષ્ય-પ્રશિષ્યો વગેરેને નમસ્કાર કરે છે. આટલું કર્યા બાદ એવી પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે હું પણ આ બધાએ શ્રુતનો જે અર્થ દર્શાવ્યો છે તેની નિર્યુક્તિ અર્થાત્ સંક્ષેપમાં શ્રુતની સાથે તે જ અર્થની યોજના કરું છે. તેના માટે આવશ્યકાદિ દસ સૂત્ર-ગ્રન્થોનો આધાર લઉં છું.<sup>\*</sup> આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં પણ સર્વપ્રથમ સામાયિકનિર્યુક્તિની રચના કરીશ, કેમકે તે ગુરુ-પરમ્પરાથી ઉપદિષ્ટ છે.<sup>૧</sup> સંપૂર્ણ શ્રુતના પ્રારંભમાં સામાયિક છે અને અંતમાં બિંદુસાર છે. શ્રુતજ્ઞાન પોતે પોતાનામાં જ પૂર્ણ અને અંતિમ લક્ષ્ય છે એવી વાત નથી. શ્રુતજ્ઞાનનો સાર ચારિત્ર છે. ચારિત્રનો સાર નિર્વાણ અર્થાત્ મોક્ષ છે<sup>°</sup> અને એ જ આપણું અન્તિમ લક્ષ્ય છે.

જૈન આગમ-ગ્રન્થોમાં આચારાંગને સર્વપ્રથમ માનવામાં આવે છે, પરંતુ અહીં આચાર્ય ભદ્રબાહુ સામાયિકને સંપૂર્જા શ્રુતના પ્રારંભમાં જ મૂકે છે, એમ કેમ ? એનું કારજ્ઞ એ જ છે કે શ્રમજ્ઞ માટે સામાયિકનું અધ્યયન સર્વપ્રથમ અનિવાર્ય છે. સામાયિકનું અધ્યયન કર્યા બાદ જ તે બીજા ગ્રન્થોનું અધ્યયન કરે છે, કેમકે ચારિત્રનો પ્રારંભ જ સામાયિકથી થાય છે. ચારિત્રની પાંચ ભૂમિકાઓમાં પ્રથમ ભૂમિકા સામાયિકચારિત્ર છે. આગમગ્રન્થોમાં પજ્ઞ જ્યાં ભગવાન મહાવીરના શ્રમજ્ઞોના શ્રુતાધ્યયનની ચર્ચા છે ત્યાં અનેક જગ્યાએ અંગગ્રન્થોના પ્રારંભમાં સામાયિકના અધ્યયનનો નિર્દેશ છે.

૧. ગા.૭૬. ૨. ગા.૭૭. ૩.ગા.૭૮-૯. ૪. ગા.૮૦-૮૬. ૫. ગા.૮૭. ૬. ગા.૯૩.

જ્ઞાન અને ચારિત્રના પારસ્પરિક સંબંધની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે તે સિદ્ધ કર્યું છે કે મુક્તિ માટે જ્ઞાન અને ચારિત્ર બંને અનિવાર્ય છે. જ્ઞાન અને ચારિત્રના સંતુલિત સમન્વયથી જ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. ચારિત્રવિહીન જ્ઞાન અને જ્ઞાનવિહીન ચારિત્ર એક-બીજાથી બહુ દૂર બેઠેલાં આંધળા અને લંગડા સમાન છે જે એક-બીજાના અભાવમાં પોતાના અભીષ્ટ સ્થાન પર પહોંચી શકતા નથી.'

તે પછી આચાર્ય દર્શાવે છે કે સામાયિકનો અધિકારી કોણ થઈ શકે છે ? આ . બહાને વસ્તુતઃ તેમણે શ્રુતજ્ઞાનના અધિકારીનું જ વર્ણન કર્યું છે. તે ક્રમશઃ કઈ રીતે વિકાસ કરે છે, તેનાં કર્મોનો કઈ રીતે ક્ષય, ઉપશમ અથવા ક્ષયોપશમ થાય છે, તે કઈ રીતે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે, તેને મોક્ષની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય છે વગેરે પ્રશ્નોનું ઉપશમ અને ક્ષપકશ્રેણીના વિસ્તૃત વર્ણન દ્વારા સમાધાન કર્યું છે. 'આચાર્યનો અભિપ્રાય એ જ છે કે સામાયિકશ્રુતનો અધિકારી જ ક્રમશઃ મોક્ષનો અધિકારી બને છે.

જ્યારે મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે સામાયિક-શ્રુતનો અધિકાર આવશ્યક છે, ત્યારે તીર્થકર બનવા માટે તો તે આવશ્યક છે જ કેમકે તીર્થકરનું અંતિમ લક્ષ્ય પણ મોક્ષ જ છે. જે સામાયિક-શ્રુતનો અધિકારી હોય છે તે જ ક્રમશઃ વિકાસ કરતો કરતો કોઈ કાળે તીર્થકરરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રત્યેક તીર્થકર પોતાના સમયમાં સર્વપ્રથમ શ્રુતનો ઉપદેશ આપે છે અને તે જ શ્રુત આગળ જઈને સૂત્રનું રૂપ ધારણ કરે છે. તીર્થકરોપદિષ્ટ શ્રુતને જિન-પ્રવચન પણ કહે છે. આચાર્ય ભદ્રબાહુએ પ્રવચનના નિમ્ન પર્યાય આપ્યા છે : પ્રવચન, શ્રુત, ધર્મ, તીર્થ અને માર્ગ. સૂત્ર, તન્ત્ર, ગ્રન્થ, પાઠ અને શાસ્ત એકાર્થક છે. અનુયોગ, નિયોગ, ભાષ્ય, વિભાષા અને વાર્તિક પર્યાયવાચી છે.<sup>3</sup> આગળ આચાર્યે અનુયોગ અને અનનુયોગનું નિક્ષેપવિધિથી વર્ણન કર્યું છે.<sup>3</sup> ત્યાર બાદ ભાષા, વિભાષા અને વાર્તિકનો ભેદ સ્પષ્ટ કર્યો છે. સાથે જ વ્યાખ્યાનવિધિનું નિરૂપણ કરતાં આચાર્ય અને શિષ્યની યોગ્યતાનો માપદડ બતાવ્યો છે.<sup>8</sup> તે પછી આચાર્ય પોતાના મુખ્ય વિષય સામાયિકનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરે છે તથા વ્યાખ્યાનની વિધિરૂપ નિમ્નલિખિત વાતોનો નિર્દેશ કરે છે :—'

૧. ઉદેશ અર્થાત્ વિષયનું સામાન્ય કથન, ૨. નિર્દેશ અર્થાત્ વિષયનું વિશેષ કથન, ૩. નિર્ગમ અર્થાત્ વ્યાખ્યેય વસ્તુનો ઉદ્ભવ, ૪. ક્ષેત્ર અર્થાત્ દેશ-ચર્ચા,

- ૧. ગા.૯૪**-૧૦૩**. **૨.ગા.૧૦૪-૧૨૭**.
- ં. ગા. ૧૩૦-૧. ૪. ગા. ૧૩૨-૪.
- **પ. ગા. ૧૩૫-૯. ૬. ગા. ૧૪૦-**૧.

#### આવશ્યકનિર્યુક્તિ

૫. કાલ અર્થાત્ સમય-ચર્ચા, ૬. પુરુષ અર્થાત્ તદાધારભૂત વ્યક્તિની ચર્ચા, ૭. કારણ અર્થાત્ માહાત્મ્ય-ચર્ચા, ૮. પ્રત્યય અર્થાત્ શ્રદ્ધાની ચર્ચા, ૯. લક્ષણ-ચર્ચા, ૧૦. નય-ચર્ચા, ૧૧. સમવતાર અર્થાત્ નયોની અવતારણાચર્ચા, ૧૨. અનુમત અર્થાત્ વ્યવહાર અને નિશ્ચયનયની દષ્ટિએ વિચાર, ૧૩. કિં અર્થાત્ સ્વરૂપ-વિચાર, ૧૪. ભેદ-વિચાર, ૧૫. સમ્બન્ધ-વિચાર, ૧૬. સ્થાન-વિચાર, ૧૭. અધિકરણ-વિચાર, ૧૮. પ્રાપ્તિ-વિચાર, ૧૯. સ્થિતિ-વિચાર, ૨૦. સ્વામિત્વ-વિચાર, ૨૧. વિરહકાલ-વિચાર, ૨૨. અવિરહકાલ-વિચાર, ૨૩. ભવ-વિચાર, ૨૪. પ્રાપ્તિકાલ-સંખ્યા વિચાર, ૨૫. ક્ષેત્ર-સ્પર્શન વિચાર, ૨૬. નિરુક્તિ. ઋષભદેવ-ચરિત્ર:

ઉદ્દેશ અને નિર્દેશની નિક્ષેપવિધિ પૂર્વક ચર્ચા થયા બાદ નિર્ગમની ચર્ચા શરૂ થાય છે. નિર્ગમની ચર્ચા કરતી વખતે આચાર્ય દર્શાવે છે કે ભગવાન મહાવીરનું મિથ્યાત્વાદિથી નિર્ગમ અર્થાત્ નીકળવું કેમ થયું ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ભગવાન મહાવીરના પૂર્વભવોની ચર્ચાનો પ્રારંભ થાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ આનાથી જ ભગવાન ઋષભદેવના યુગની પહેલા થનાર કુલકરોની ચર્ચા શરૂ થઈ જાય છે. આમાં તેમના પૂર્વભવ, જન્મ, નામ, શરીર-પ્રમાણ, સંહનન, સંસ્થાન, વર્જ્ સ્ત્રીઓ, આયુ, વિભાગ, ભવનપ્રાપ્તિ, નીતિ – આ બધાનું સંક્ષિપ્ત વિવરણ છે. અંતિમ કુલકર નાભિ હતા જેમની પત્ની મરુદેવી હતી. તેમના જ પુત્રનું નામ ઋષભદેવ છે.' ઋષભદેવના અનેક પૂર્વભવોનું વર્જ્યન કર્યા બાદ નિર્યુક્તિકારે દર્શાવ્યું છે કે વીસ કારણોથી ઋષભદેવે પોતાના પૂર્વભવમાં તીર્થંકર નામકર્મ બાંધ્યું હતું.' આ વીસ કારણો આ પ્રમાણે છે :–<sup>3</sup>

૧. અરિહંત, ૨. સિદ્ધ, ૩. પ્રવચન, ૪. ગુરુ, ૫. સ્થવિર, ૬. બહુશ્રુત, ૭. તપસ્વી – તેમની પ્રત્યે વત્સલતા, ૮. જ્ઞાનોપયોગ, ૯. દર્શન-સમ્યક્ત્વ, ૧૦. વિનય, ૧૧. આવશ્યક, ૧૨. શીલવ્રત – તેમાં અતિચારનો અભાવ, ૧૩. ક્ષણલવાદિ પ્રત્યે સંવેગભાવના, ૧૪. તપ, ૧૫. ત્યાગ, ૧૬. વૈયાવૃત્ય, ૧૭. સમાધિ, ૧૮. અપૂર્વજ્ઞાનગ્રહણ, ૧૯. શ્રુતભક્તિ અને ૨૦. પ્રવચન-પ્રભાવના.

ત્યાર પછી ભગવાન ઋષભદેવના જીવન સાથે સમ્બન્ધ રાખતી નિમ્નોક્ત ઘટનાઓનું વર્શન છે : જન્મ, નામ, વૃદ્ધિ, જાતિસ્મરણજ્ઞાન, વિવાહ, અપત્ય, અભિષેક, રાજ્યસંગ્રહ. આ ઘટનાઓની સાથે સાથે જ તે યુગના આહાર, શિલ્પ, કર્મ, મમતા, વિભૂષણ, લેખ, ગણિત, રૂપ, લક્ષણ, માનદંડ, પ્રોતન-પોત, વ્યવહાર,

૧. ગા.૧૪,૫-૧૭૦. ૨.ગા.૧૭૮. ૩. ગા.૧૭૯-૧૮૧.

નીતિ, યુદ્ધ, ઇષુશાસ્ત્ર, ઉપાસના, ચિકિત્સા, અર્થશાસ્ત્ર, બન્ધ, ઘાત, તાડન, યજ્ઞ, ઉત્સવ, સમવાય, મંગલ, કૌતુક, વસ્ત્ર, ગન્ધ, માલ્ય, અલંકાર, ચૂલા, ઉપનયન, વિવાહ, દત્તિ, મૃતપૂજન, વ્યાપના, સ્તૂપ, શબ્દ, ખેલાપન, પૃચ્છના – આ ચાલીસ વિષયો તરફ પણ સંકેત કરવામાં આવ્યો છે.' તેમના નિર્માતા અથવા પ્રવર્તક રૂપે ઋષભદેવનું નામ આવે છે.

ઋષભદેવના જીવન-ચરિત્રની સાથે સાથે જ અન્ય બધા તીર્થંકરોના ચરિત્ર તરક પણ થોડોક સંકેત કરવામાં આવ્યો છે તથા સમ્બોધન, પરિત્યાગ, પ્રત્યેક, ઉપધિ, અન્યલિંગ – કુલિંગ, ગ્રામ્યાચાર, પરીષહ, જીવાદિતત્ત્વોપલમ્ભ, પ્રાગ્ભવ-શ્રુતલાભ, પ્રત્યાખ્યાન, સંયમ, છદ્મસ્થકાલ, તપઃકર્મ, જ્ઞાનોત્પત્તિ, સાધુસાધ્વી-સંગ્રહ, તીર્થ, ગણ, ગણધર, ધર્મોપાયદેશક, પર્યાયકાલ, અન્તક્રિયા – મુક્તિ આ એકવીસ દ્વારો વડેર તેમના જીવન-ચરિત્રની તુલના કરવામાં આવી છે.

ત્યાર પછી નિર્યુક્તિકાર એ બતાવે છે કે સામાયિક-અધ્યયનની ચર્ચાની સાથે આ બધી વાતોનું વર્જ્ઞન કરવાની શું જરૂર હતી ? સામાયિકના નિર્ગમદ્વારની ચર્ચા સમયે ભગવાન મહાવીરના પૂર્વભવની ચર્ચાનો પ્રસંગ આવ્યો જેમાં તેમના મરીચિજન્મની ચર્ચા આવશ્યક જણાઈ. આ પ્રસંગે ભગવાન ઋષભદેવની ચર્ચા પણ કરવામાં આવી, કેમકે મરીચિની ઉત્પત્તિ ઋષભદેવથી છે<sup>3</sup> (મરીચિ ઋષભદેવનો પૌત્ર હતો). આ રીતે કરી ઋષભદેવનું ચરિત્ર શરૂ થાય છે. દીક્ષા સમયથી લઈને વર્ષાન્ત સુધી પહોંચે છે ત્યાં ભિક્ષાલાભનો પ્રસંગ આવે છે. આ પ્રસંગે ચોવીસ તીર્થંકરોના પારણા – ઉપવાસ ઉપરાન્ત સર્વપ્રથમ ભિક્ષાલાભોનું વર્જ્ઞન છે. તેમને જે નગરોમાં ભિક્ષાલાભ થયો તેમનાં નામો આ છે : હસ્તિનાપુર, અયોધ્યા, શ્રાવસ્તી, સાકેત, વિજયપુર, બ્રહ્મસ્થલ, પાટલિખણ્ડ, પદ્મખણ્ડ, શ્રેયઃપુર, રિષ્ટપુર, સિદ્ધાર્થપુર, મહાપુર, ધાન્યકર, વર્ધમાન, સોમનસ, મન્દિર, ચક્રપુર, રાજપુર, મિથિલા, રાજગૃહ, વીરપુર, દ્વારવતી, કૃપકટ, કોલ્લાકગ્રામ. જે લોકોના હાથે ભિક્ષાલાભ થયો, તેમનાં નામ પણ આ જ રીતે ગણાવવામાં આવ્યા છે તથા તેનાથી થનારા લાભનું પણ વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>૪</sup>

ઋષભદેવ-ચરિત્ર આગળ વધારતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે બાહુબલિંએ ભગવાન ઋષભદેવની સ્મૃતિમાં ધર્મચક્રની સ્થાપના કરી. ઋષભદેવ એક સહસ્ર વર્ષ પર્યન્ત છવસ્થપર્યાયમાં વિચરતા રહ્યા. અંતમાં તેમને કેવલજ્ઞાન થયું. તે પછી તેમણે

૧. ગા.૧૮૫-૨૦૬. ૨.ગા.૨૦૯-૩૧૨. ૩.ગા.૩૧૩

૪. ગા.૩૨૩-૩૩૪.

## આવશ્યકનિર્યુક્તિ

પંચમહાવ્રતની સ્થાપના કરી. જે દિવસે ઋષભદેવને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ તે જ દિવસે ભરતની આયુધશાળામાં ચક્રરત્ન પણ ઉત્પન્ન થયું. ભરતને આ બંને સમાચાર મળ્યા. ભરતે વિચાર્યું કે પહેલાં ક્યાં પહોંચવું જોઈએ ? પિતાનો ઉપકાર દષ્ટિમાં રાખતાં પહેલાં તેઓ ભગવાન ઋષભદેવ પાસે પહોંચ્યા અને તેમની પૂજા કરી. ઋષભદેવની માતા મરુદેવી તથા પુત્ર-પુત્રી-પૌત્રાદિ બધાં તેમના દર્શન કરવા પહોંચ્યા. ભગવાનનો ઉપદેશ સાંભળીને તેમનામાંથી કેટલાયને વૈરાગ્ય થયો અને તેમજે ભગવાન પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. દીક્ષા લેનારાઓમાં ભગવાન મહાવીરના પૂર્વભવનો જીવ મરીચિ પણ હતો.<sup>પ</sup>

ઋષભદેવના જ્યેષ્ઠપુત્ર ભરતે દેશ-વિજયની યાત્રા શરૂ કરી. પોતાના નાના ભાઈઓને અધીનતા સ્વીકારવા માટે કહ્યું. તેમલે ભગવાન ઋષભદેવ સમક્ષ તે સમસ્યા રજૂ કરી. ભગવાને તેમને ઉપદેશ આપ્યો જે સાંભળીને બાહુબલી સિવાયના બધા ભાઈઓએ દીક્ષા લઈ લીધી. બાહુબલીએ ભરતને યુદ્ધ માટે આહ્વાન કર્યું. સેનાની સહાયતા ન લેતાં બંનેએ દ્વંદ્વયુદ્ધ કરવાનું સ્વીકાર્યું. અંતમાં બાહુબલીને આ અધર્મ-યુદ્ધથી વૈરાગ્ય થઈ ગયો અને તેમણે પણ દીક્ષા લઈ લીધી.<sup>ર</sup>

તે પછી આચાર્ય દર્શાવે છે કે મરીચિએ કેવી રીતે પરીષહોથી ગભરાઈને ત્રિદંડી સંપ્રદાયની સ્થાપના કરી, ભરતે સમવસરણમાં ભગવાન ઋષભદેવને ચક્રવર્તીના વિષયમાં પૂછ્યું અને ભગવાને કઈ રીતે જિન, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, બલદેવ વગેરેના વિષયમાં વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું વગેરે. ભરતે ભગવાનને પ્રશ્ન કર્યો કે શું આ સભામાં પણ્ન કોઈ ભાવિ તીર્થંકર છે ? ભગવાને ધ્યાનસ્થ પરિવાજક સ્વપૌત્ર મરીચિ તરક સંકેત કર્યો અને કહ્યું કે આ વીર નામક અન્તિમ તીર્થંકર થશે તથા પોતાની નગરીમાં આદિ વાસુદેવ ત્રિપૃષ્ઠ અને વિદેહ ક્ષેત્રમાં મૂકા નગરીમાં પ્રિયમિત્ર નામનો ચક્રવર્તી થશે. તે સાંભળીને ભરત ભગવાન ઋષભદેવને નમસ્કાર કરીને મરીચિને નમસ્કાર કરવા જાય છે. નમસ્કાર કરીને કહે છે કે હું આ પરિવ્રાજક મરીચિને નમસ્કાર નથી કરી રહ્યો પરંતુ ભાવિ તીર્થંકર વીરપ્રભુને નમસ્કાર કરી રહ્યો છું. આ સાંભળીને મરીચિ ગર્વથી ફૂલાઈ જાય છે અને પોતાના કુળની પ્રશંસા કરવા લાગે છે.<sup>3</sup>

ત્યારબાદ નિર્યુક્તિકાર ભગવાનના નિર્વાણ-મોક્ષનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત કરે છે. ભગવાન વિચરતાં-વિચરતાં અષ્ટાપદ પર્વત પર પહોંચે છે જ્યાં તેમને નિર્વાણની પ્રાપ્તિ થાય છે. નિર્વાણ બાદ તેમના માટે ચિતા બનાવવામાં આવે છે અને પછી તે

```
૨. ગા. ૩૪૮-૩૪૯.
```

૩. ગા. ૩૫૦-૪૩૨.

૧. ગા.૩૩૫-૩૪૭.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

જ સ્થાન પર સ્તૂપ અને જિનાલય પણ બને છે. તે પછી વીંટીના પડવાથી ભરતને આદર્શ-ગૃહ અર્થાત્ અરીસાભવનમાં કેવી રીતે વૈરાગ્ય થયો અને તેમણે કઈ રીતે દીક્ષા ગ્રહણ કરી વગેરે વાતોનું વિવરણ છે.' ભગવાન ઋષભદેવના નિર્વાણ પૂર્વે મરીચિ સ્વયં કોઈને દીક્ષા આપતો ન હતો પરંતુ દીક્ષાર્થીઓને અન્ય સાધુઓને સોંપી દેતો હતો અને પોતાની દુર્બળતાનો સ્વીકાર કરતો ભગવાનના ધર્મનો પ્રચાર કરતો હતો પરંતુ હવે એ વાત ન રહી. તેણે કપિલને પોતાના જ હાથે દીક્ષા આપી અને કહ્યું કે મારા મતમાં પણ ધર્મ છે. આ પ્રકારના દુર્વચનના પરિણામસ્વરૂપ તે કોટા-કોટિ સાગરોપમ સુધી સંસાર-સાગરમાં ભટક્યો અને કુળમદને કારણે નીચ ગોત્રનો પણ બંધ કર્યો.'

# મહાવીર-ચરિત્ર :

અનેક ભવો પાર કરતો મરીચિ અંતમાં બ્રાહ્મણકુંડગ્રામમાં કોડાલસગોત્રીય બ્રાહ્મણના ઘરે દેવાનન્દાની કુક્ષિમાં આવ્યો.<sup>3</sup> અહીંથી જ ભગવાન મહાવીરનું જીવન-ચરિત્ર શરૂ થાય છે. તેમના જીવન સાથે સમ્બન્ધ રાખનારી નિમ્નલિખિત તેર ઘટનાઓનો નિર્દેશ આવશ્યકનિર્યક્તિમાં મળે છે : સ્વપ્ન, ગર્ભાપહાર, અભિગ્રહ, જન્મ, અભિષેક, વૃદ્ધિ, જાતિસ્મરણજ્ઞાન, ભયોત્યાદન, વિવાહ, અપત્ય, દાન, સમ્બોધ અને મહાત્મિનિષ્ક્રમણ.' દેવાનન્દાએ ગજ, વૃષભ, સિંહ વગેરે ચૌદ પ્રકારના સ્વપ્નો જોયાં. હરિનૈગમેષી દારા ગર્ભ પરિવર્તન કરવામાં આવ્યું અને નવી માતા ત્રિશલાએ પણ તે જ ચૌદ સ્વપ્નો જોયાં. ગર્ભવાસના સાતમા માસમાં મહાવીરે એવો અભિગ્રહ-પ્રતિજ્ઞા-દઢ નિશ્વય કર્યો કે હું માતા-પિતાના જીવિત રહેતાં શ્રમણ નહીં બનું. નવ માસ અને સાત દિવસ વીતતાં ચૈત્ર શુક્લ ત્રયોદશીની પૂર્વરાત્રિના સમયે કુરડગ્રામમાં મહાવીરનો જન્મ થયો. દેવો દ્વારા રત્નવર્ષાથી જન્માભિષેક કરવામાં આવ્યો. " મહાવીરે માતા-પિતાના સ્વર્ગગમન પછી શ્રમણધર્મ અંગીકાર કર્યો \* આ અવસ્થામાં તેમને અનેક પરીષહ સહન કરવા પડ્યા. ગોપ વગેરે દ્વારા તેમને અનેક કષ્ટો આપવામાં આવ્યા.° જીવન-યાત્રા માટે તેમણે આ પ્રતિજ્ઞાઓ કરી : ૧, જે ઘરમાં રહેવાથી ગૃહ-સ્વામીને અપ્રીતિ થાય તે ઘરમાં ના રહેવું, ૨. પ્રાયઃ કાર્યોત્સર્ગમાં રહેવું, ૩. પ્રાયઃ મૌન રહેવું, ૪. ભિક્ષા પાત્રમાં ન લેતાં હાથમાં જ લેવી, ૫. ગૃહસ્થને વંદન-નમસ્કાર ન કરવા. બા પ્રતિજ્ઞાઓનું પૂર્ણરૂપે પાલન કરતાં ભગવાન મહાવીર અનેક સ્થાનોમાં ભ્રમણ કરતા રહ્યા. અંતમાં તેમને

- ૧. ગા. ૪૩૩-૭. ૨.ગા.૪૩૮-૪૪૦. ૩.ગા.૪૫૮.
- ૪. ઞા. ૪૫૯. ૫. આ ગાથાઓ મૂળ નિર્ધુક્તિની નથી.
- €. ગા.૪૬૦-૧.
- ૭. ગા. ૪૬૨.

૮. ગા. ૪૬૩-૪.

જૃમ્ભિકાગ્રામની બહાર ઋજુવાલુકા નદીના કિનારે વૈયાવૃત્ય ચૈત્ય પાસે શ્યામાક ગૃહપતિના ક્ષેત્રમાં શાલ વૃક્ષ નીચે ષષ્ઠતપના દિવસે ઉત્કુટુકાવસ્થામાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ.'

કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ બાદ ભગવાન મધ્યમાં પાપાના મહસેન ઉદ્યાનમાં પહોંચ્યા. ત્યાં દ્વિતીય સમવસરણ થયું અને તેમને ધર્મવરચક્રવર્તિત્વની પ્રાપ્તિ થઈ. આ જ સ્થાન પર સોમિલાર્ય નામક બ્રાહ્મણની દીક્ષાના પ્રસંગે (યજ્ઞ સમયે) વિશાળ જનસમૂહ એકત્રિત થયો હતો. યજ્ઞવાટની ઉત્તરમાં એકાંતમાં દેવ-દાનવેન્દ્રો ભગવાન મહાવીરનું મહિમા-ગાન કરી રહ્યા હતા. દિવ્યધ્વનિથી ચારે દિશાઓ ગુંજી રહી હતી. સમવસરણના મહિમાનો પાર ન હતો. દિવ્યધ્વનિ સાંભળીને યજ્ઞવાટિકામાં બેઠેલા લોકોને બહ આનંદનો અનુભવ થઈ રહ્યો હતો. તેઓ વિચારી રહ્યા હતા કે અમારા યજ્ઞથી આકર્ષાઈને દેવો દોડતા આવી રહ્યા છે.\* આ જ યજ્ઞવાટિકામાં ભગવાન મહાવીરના ભાવિ ગણધરો પણ આવ્યા હતા, જેમની સંખ્યા અગિયાર હતી. તેમના નામો આ છે : ૧. ઈન્દ્રભૂતિ, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ, ૪. વ્યક્ત, ૫. સુધર્મા, ૬. મંડિક, ૭. મૌર્યપુત્ર, ૮. અકંપિત, ૯. અચલભ્રાતા, ૧૦. મેતાર્ય, ૧૧. પ્રભાસ.<sup>3</sup> તેમના મનમાં વિવિધ શંકાઓ હતી જેમનું ભગવાન મહાવીરે સંતોષ્પ્રદ સમાધાન કર્યું. અંતમાં તેમણે ભગવાન પાસેથી દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને તેમના મુખ્ય શિષ્યો – ગણધરો બન્યા. તેમના મનમાં ક્રમશઃ નિમ્નલિખિત શંકાઓ હતી .\* ૧. જીવનું અસ્તિત્વ, ૨. કર્મનું અસ્તિત્વ, ૩. જીવ અને શરીરનો અભેદ, ૪. ભૂતોનું અસ્તિત્વ, ૫. ઇહભવ-પરભવસાદશ્ય, ૬. બંધ-મોક્ષ, ૭. દેવોનું અસ્તિત્વ, ૮. નરકનું અસ્તિત્વ, ૯. પુશ્ય-પાપ, ૧૦. પરલોકની સત્તા, ૧૧. નિર્વાણસિદ્ધિ. જ્યારે યજ્ઞવાટિકાના લોકોને એ માલુમ પડ્યું કે દેવતાસમૂહ અમારા યજ્ઞથી આકર્ષિત થઈને નથી આવી રહ્યો પરંતુ જિનેન્દ્ર ભગવાન મહાવીરના મહિમાથી ખેંચાઈને દોડતો આવી રહ્યો છે ત્યારે અભિમાની ઈન્દ્રભૂતિ અમર્ષ પૂર્વક ભગવાન પાસે પહોંચ્યો. જેવો ઈન્દ્રભૂતિ ભગવાન સમીપે પહોંચ્યો ત્યાં જ ભગવાને તેને નામ લઈને સમ્બોધિત કર્યો અને તેના મનની શંકા કહી બતાવી અને તેનું સમાધાન કર્યું. જે સાંભળીને ઈન્દ્રભૂતિનો સંશય દૂર થયો અને તે પોતાના ૫૦૦ શિષ્યો સાથે ભગવાન પાસે દીક્ષિત થઈ ગયો. આ જ રીતે અન્ય ગણધરોએ પણ ક્રમશઃ ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી.\* આ ગણધરોનાં જન્મ, ગોત્ર, માતા-પિતા વગેરે તરફ પણ આચાર્યે સંકેત કર્યો £9.5

# ક્ષેત્ર-કાલાદિ દ્વાર :

નિર્ગમદ્વારની ચર્ચાના પ્રસંગે ભગવાન ઋષભદેવ અને મહાવીરના

| ۹. | ગા.પર૭. | ર. ગા. ૫૪૦-૫૯૨. | ૩. ગા.૫૯૪-૫.    |
|----|---------|-----------------|-----------------|
| ۲. | ગા. ૫૯૭ | ય. ગા.પ૯૯-૬૪૨.  | ૬, ગા. ૬૪૩-૬૬૦. |

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

જીવનચરિત્રનું સંક્ષિપ્ત ચિત્રણ કર્યા બાદ નિર્યુક્તિકારે ક્ષેત્ર-કાલ વગેરે શેષ દારોનું વર્શન કર્યું છે. સામાયિકનું પ્રકાશન જિનેન્દ્ર ભગવાન મહાવીરે વૈશાખ શુક્લા એકાદશીના દિને પૂર્વાહ્ન સમયે મહસેન ઉદ્યાનમાં કર્યું આથી આ ક્ષેત્ર અને કાળમાં સામાયિકનો સાક્ષાત નિર્ગમ છે. અન્ય ક્ષેત્ર અને કાળમાં સામાયિકનો પરંપરાગત નિર્ગમ છે.' તે પછી પુરૂષ તથા કારણદારનું વર્ષન છે. કારણદારની ચર્ચા કરતી વખતે સંસાર અને મોક્ષના કારણોની પણ ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તે પછી તે દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે તીર્થંકર શા કારણે સામાયિક-અધ્યયનનો ઉપદેશ આપે છે તથા ગણધરો તે ઉપદેશ શા માટે સાંભળે છે ? ત્યાર બાદ પ્રત્યય અર્થાતુ શ્રદ્ધાદારની ચર્ચા છે. લક્ષણદારમાં વસ્તનાં લક્ષણોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. નયદારમાં સાત મળ નયોનાં નામ તથા લક્ષણો આપવામાં આવ્યાં છે તથા તે પણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે પ્રત્યેક નયના સેંકડો ભેદ-પ્રભેદ હોઈ શકે છે.' જિનમતમાં એક પણ સત્ર અથવા તેનો અર્થ એવો નથી જેનો નયદષ્ટિ વિના વિચાર થઈ શક્તો હોય, એટલા માટે નયવિશારદનું એ કર્તવ્ય છે કે તે શ્રોતાની યોગ્યતાને દષ્ટિમાં રાખીને નયનું કથન કરે. તો પણ આ સમયે કાલિક શ્રુતમાં નયાવતારણા (સમવતાર) નથી હોતી. એવું કેમ ? તેનું સમાધાન કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે પહેલાં કાલિકનો અનુયોગ અપુથક હતો પરંતુ આર્ય વજી પછી કાલિકનો અનુયોગ પૃથક કરી નાખવામાં આવ્યો. <sup>3</sup> આ પ્રસંગ લઈને આચાર્યે આર્ય વજના જીવન-ચરિત્રની કેટલીક ઘટનાઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે અને અંતમાં કહ્યું છે કે આર્ય રક્ષિતે ચાર અનુયોગ પૃથક કર્યા.\* તે પછી આર્ય રક્ષિતનું જીવન-ચરિત્ર પણ સંક્ષેપમાં આપી દેવામાં આવ્યું છે." આર્ય રક્ષિતના મામા ગોષ્ઠામાહિલ સપ્તમ નિદ્ધવ થયા. ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં તે સમય સુધી છ નિહ્નવ બીજા થઈ ચૂક્યા હતા. સાતે નિહ્નવોના નામો આ પ્રમાશે છે : ૧. જમાલિ, ૨. તિષ્યગુપ્ત, ૩. આષાઢ, ૪. અશ્વમિત્ર, ૫. ગંગસૂરિ, ૬. પડલક. ૭.ગોષ્ઠામાહિલ. તેમના મત ક્રમશઃ આ છે : ૧. બહુરત, ૨. જીવપ્રદેશ, ૩. અવ્યક્ત, ૪. સમુચ્છેદ, ૫. દ્વિક્રિયા, ૬. ત્રિરાશિ, ૭. અબદ્ધ.\*

ત્યાર પછી આચાર્ય અનુમત દ્વારનું વ્યાખ્યાન કરે છે અને ફરી સામાયિકના સ્વરૂપની ચર્ચા શરૂ કરે છે. નયદસ્ટિએ સામાયિકની ચર્ચા કર્યા બાદ તેના ત્રણ ભેદ કરે છે : સમ્યક્ત્વ, શ્રુત અને ચારિત્ર.° સંયમ, નિયમ અને તપમાં જેનો આત્મા રમણ કરે છે તે જ સામાયિકનો સાચો અધિકારી છે. જેનાં ચિત્તમાં પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે

- ર, ગા. ૭૩૭-૭૬૦ 3. ગા. ૭૬૪. ૧. ગા.૭૩૫. પ. ગા. ૭૭૬-૭.
- ૪. ગા. ૭૭૫.

â

૭, ગા. ૭૯૦-૭,

દ. ગા.૭૭૯-૭૮૧.

# આવશ્યકનિર્યુક્તિ

સમભાવ છે તે જ સામાયિકમાં સ્થિત છે.' આ જ રીતે બાકીના દ્વારોની પજ્ઞ નિર્યુક્તિકારે સંક્ષેપમાં વ્યાખ્યા કરી છે.' આ દ્વારોની વ્યાખ્યાની સાથે ઉપોદ્ઘાતનિર્યુક્તિ સમાપ્ત થાય છે.

ઉપોદ્ધાતનો આ વિસ્તાર માત્ર આવશ્યકનિર્યુક્તિ માટે જ ઉપયોગી નથી, તેની ઉપયોગિતા વાસ્તવમાં બધી નિર્યુક્તિઓ માટે છે. તેમાં વર્જ્ઞિત ભગવાન ઋષભદેવ અને મહાવીરના જીવન-ચરિત્ર તથા તત્સંબદ્ધ અન્ય તથ્યો પ્રાચીન જૈન ઈતિહાસ તથા સંસ્કૃતિ પર મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રકાશ પાડે છે. જૈન આચાર અને વિચારની **રૂપરેખા સમજવા માટે આ અંશ ખૂબ જ** ઉપયોગી છે. તે પછી આચાર્ય નમસ્કારનું વ્યાખ્યાન કરે છે.

#### નમસ્કાર ઃ

સામાયિકનિર્યુક્તિની સૂત્રસ્પર્શી વ્યાખ્યાનો પ્રારંભ અહીંથી જ થાય છે. તેની પહેલાં સામાયિક સમ્બન્ધી વાતોનું વિવરણ આપવામાં આવ્યું છે. સામાયિકસૂત્રના પ્રારંભમાં નમસ્કાર મન્ત્ર આવે છે આથી નમસ્કારની નિર્યુક્તિ રૂપે આચાર્ય ઉત્પત્તિ, નિક્ષેષ, પદ, પદાર્થ, પ્રરૂપણા, વસ્તુ, આક્ષેપ, પ્રસિદ્ધિ, ક્રમ, પ્રયોજન અને ફળ – આ અગિયાર દ્વારો વડે નમસ્કારની ચર્ચા કરે છે.<sup>3</sup> ઉત્પત્તિ વગેરે દ્વારોનું તેમના ભેદ-પ્રભેદો સાથે અતિ વિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. અહીં તેના કેટલાક મહત્ત્વપૂર્શ અંશોનો પરિચય આપવામાં આવે છે.

જ્યાં સુધી નમસ્કારની ઉત્પત્તિનો પ્રશ્ન છે, તે ઉત્પન્ન પણ છે અને અનુત્પન્ન પણ છે, નિત્ય પણ છે અને અનિત્ય પણ છે. નયદષ્ટિથી વિચાર કરતાં સ્યાદ્વાદીઓના મતે તેમાં કોઈ પ્રકારનો વિરોધ નથી. \* નમસ્કારમાં ચાર પ્રકારના નિક્ષેપ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. પદના પાંચ પ્રકાર છે : નામિક, નૈપાતિક, ઔપસર્ગિક, આખ્યાતક અને મિશ્ર. 'નમસ્' પદ નૈપાતિક છે કેમકે તે નિપાતસિદ્ધ છે. 'નમસ્' પદનો અર્થ દ્રવ્યસંકોચ અને ભાવસંકોચ છે. \* પ્રરૂપણાના બે, ચાર, પાંચ, છ અને નવ ભેદ થઈ શકે છે. ઉદાહરણ માટે છ ભેદ આ મુજબ છે : ૧. નમસ્કાર શું છે, ૨. કોની સાથે સમ્બન્ધ રાખે છે, ૩. કયા કારણે પ્રાપ્ત થાય છે, ૪. ક્યાં રહે છે, ૫. કેટલા સમય સુધી રહે.છે, ૬. કેટલા પ્રકારનો હોય છે ?\* નવ ભેદ આ છે : ૧. સત્યદપ્રરૂપણતા, ૨. દ્રવ્યપ્રમાણ, ૩. ક્ષેત્ર, ૪. સ્પર્શના, પ. કાલ, ૬. અન્તર, ૭. ભાગ, ૮. ભાવ, ૯. અલ્પબહુત્વ. \* અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય,

| ۹. | ગા.૭૮૯-૯. | ૨. ગા.૮૦૦-૮૮૦. | • | ૩. ગા.૮૮૧.  |             |
|----|-----------|----------------|---|-------------|-------------|
| ¥. | ગા. ૮૮૨,  | ય. ગા. ૮૮૪.    |   | ૬. ગા. ૮૮૫. | ૭. ગા. ૮૮૯. |

ઉપાધ્યાય અને સાધ – આ પાંચે નમસ્કારયોગ્ય છે આથી વસ્તુદ્વારની અંતર્ગત છે. આ ઢારની ચર્ચાના પ્રસંગે નિર્યુક્તિકારે અરિહંત વગેરે પાંચ પરમેષ્ઠિઓનું બહુ વિસ્તારપૂર્વક ગુણગાન કર્યું છે અને બતાવ્યું છે કે અટ્રિહંત વગેરેને નમસ્કાર કરવાથી જીવ સહસ્ર ભવોથી છુટકારો મેળવે છે તથા તેને ભાવપૂર્વક ક્રિયા કરતાં બોધ – સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અરિહંત વગેરેને નમસ્કારથી બધા પાપોનો નાશ થાય છે. આ નમસ્કાર બધા મંગલોમાં મંગલ છે. 'અરિહંત' (અર્હત) શબ્દની નિરક્તિ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ઈન્દ્રિય, વિષય, કષાય, પરીષહ, વેદના, ઉપસર્ગ વગેરે જેટલા પશ આંતરિક અરિ અર્થાત શત્રુઓ છે તેમનું હનન કરનાર અરિહંત કહેવાય છે અથવા આઠ પ્રકારના કર્મરૂપી અરિઓનો નાશ કરનારને અરિહંત કહે છે અથવા જે વંદના. નમસ્કાર, પુજા, સત્કાર અને સિદ્ધિને અર્હ અર્થાત યોગ્ય છે તેમને અર્હન્ત કહે છે અથવા જે દેવ, અસુર અને મનુષ્યો દ્વારા અર્હ અર્થાત્ પૂજ્ય છે તેઓ અર્હન્ત છે.' 'સિદ્ધ' શબ્દની નિક્ષેપપદ્ધતિથી વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જે કર્મ, શિલ્પ, વિદ્યા, મંત્ર, યોગ, આગમ, અર્થ, યાત્રા, અભિપ્રાય, તપ અને કર્મક્ષય – એમાં સિદ્ધ અર્થાત સુપરિનિષ્ઠિત તથા પૂર્શ છે તે સિદ્ધ છે. ' અભિપ્રાય અર્થાત્ બુદ્ધિની વ્યાખ્યા કરતાં નિર્યુક્તિકારે ચાર પ્રકારની બુદ્ધિનું વર્શન કર્યું છે : ૧. ઔત્પાતિકી, ૨. વૈનયિકી, ૩. કર્મજા, ૪. પારિશામિકી.' આ ચારે પ્રકારની બુદ્ધિઓનું સદષ્ટાન્ત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.\* કર્મક્ષયની પ્રક્રિયાનું વ્યાખ્યાન કરતી વખતે સમુદ્ધાતનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. ત્યાર બાદ અલાબુ, એરણ્ડફ્લ, અગ્નિશિખા અને બાલના દેષ્ટાન્ત દારા સિદ્ધ આત્માઓની ગતિનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે.\* પછી સિદ્ધસ્થાન, સિદ્ધશિલાપ્રમાણ, સિદ્ધશિલાસ્વરૂપ, સિદ્ધાવગાહના, સિદ્ધસ્પર્શના, સિદ્ધલક્ષણ, સિદ્ધસુખ વગેરે સિદ્ધસમ્બન્ધી અન્ય વાતો પર પ્રકાશ નાખતાં એ જ નિષ્કર્ષ કાઢવામાં આવ્યો છે કે સિદ્ધ અશરીરી હોય છે, હંમેશા દર્શન અને જ્ઞાનમાં ઉપયુક્ત હોય છે, કેવળજ્ઞાનમાં ઉપયુક્ત થઈને સર્વદ્રવ્ય અને સમસ્ત પર્યાયોને વિશેષરૂપે જાણે છે. કેવલદર્શનમાં ઉપયુક્ત થઈને સર્વદ્રવ્ય અને સમસ્ત પયાર્યોને સામાન્યરૂપથી જુએ છે. તેમને જ્ઞાન અને દર્શન આ બંનેમાંથી એક સમયમાં એક જ ઉપયોગ હોય છે કેમકે યુગપત બે ઉપયોગ ના હોઈ શકે.\* 'આચાર્ય' શબ્દની નિર્ટક્તિ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આચાર્યના ચાર પ્રકાર છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્ય – આ પાંચેય પ્રકારના આચારોનું સ્વયં આચરણ કરે છે, બીજાઓની સામે તેમનું પ્રભાષણ અને પ્રરૂપણ કરે છે તથા

| ۹. | ગા.૯૧૩-€. | ર.ગા.૯૨૧. | ૩. ગા. ૯૩૨ |
|----|-----------|-----------|------------|
|    | 54        |           |            |

૪. ગા.૯૪૮-૯પ૦ મ.ગા.૯૫૧. ૬..ગા.૯૫૨-૯૮૨.

બીજાને પોતાની ક્રિયા દારા આચારનું જ્ઞાન કરાવે છે તે જ ભાવાચાર્ય છે.\* ઉપાધ્યાર્ય પણ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવના ભેદથી ચાર પ્રકારના હોય છે. જે હાદશાંગનું સ્વયં અધ્યયન કરે છે તથા બીજાને વાચનારૂપે ઉપદેશ આપે છે તેને ઉપાધ્યાય કહે છે. ' 'ઉપાધ્યાય' પદની બીજી નિર્યુક્તિ આ મુજબ છે ઃ ઉપાધ્યાય માટે 'ઉજઝા' શબ્દ છે. 'ઉ'નો અર્થ છે ઉપયોગકરણ અને 'જઝા'નો છે ધ્યાનકરણ, આ રીતે 'ઉજઝા'નો અર્થ છે ઉપયોગપૂર્વક ધ્યાન કરનાર. ઉપાધ્યાય માટે એક બીજો શબ્દ છે 'ઉપાજઝ્સઉ'. 'ઉ'નો અર્થ છે ઉપયોગકરણ, 'પા'નો અર્થ છે પાપનું પરિવર્જન. 'ઝા'નો અર્થ છે ધ્યાનકરણ અને 'ઉ'નો અર્થ છે ઉત્સારણાકર્મ. આ રીતે 'ઉપાજઝાઉ'નો અર્થ છે ઉપયોગપૂર્વક પાપનું પરિવર્જન કરતાં ધ્યાનારોહણથી કર્મોનું ઉત્સારણ – અપનયન કરનાર.<sup>૭</sup> સાધુ પણ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવના ભેદથી ચાર પ્રકારના હોય છે. જે નિર્વાણસાધક વ્યાપારની સાધના કરે છે તેને સાધ કહે છે અથવા જે સર્વભૂતોમાં સમભાવ રાખે છે તે સાધુ છે.\* અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ – આ પાંચેયને નમસ્કાર કરવાથી બધા પ્રકારના પાપોનો નાશ થાય છે. આ પંચ નમસ્કાર બધા મંગલોમાં પ્રથમ અર્થાત સર્વશ્રેષ્ઠ મંગલ છે.\* અહીં સુધી વસ્તુદ્વારનો અધિકાર છે. આક્ષેપદ્વારમાં એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે નમસ્કાર કાં તો સંક્ષેપમાં કરવો જોઈએ અથવા વિસ્તારથી. સંક્ષેપમાં સિદ્ધ અને સાધ – આ બંનેને જ નમસ્કાર કરવો જોઈએ. વિસ્તારથી નમસ્કાર કરવાની અવસ્થામાં ઋષભાદિ અનેક નામ લઈ શકાય છે. આથી પંચવિધ નમસ્કાર ઉપયુક્ત નથી.\* આ આક્ષેપનું પ્રસિદ્ધિદારમાં નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમાં એ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે કે પંચવિધ નમસ્કાર સહેતુક છે આથી ઉપયુક્ત છે, અનુપયુક્ત નથી." આની પછી ક્રમદ્વાર છે ઃ આમાં જે ક્રમે નમસ્કાર કરવામાં આવ્યો છે તેને યુક્તિયુક્ત બતાવવામાં આવ્યો છે. પહેલાં સિદ્ધોને નમસ્કાર ન કરતાં અરિહંતોને નમસ્કાર એટલા માટે કરવામાં આવ્યો છે કે અરિહંતોના ઉપદેશથી જ સિદ્ધને ઓળખવામાં આવે છે આથી અરિહતોનું વિશેષ માહાત્મ્ય છે. ′ પ્રયોજનદારમાં નમસ્કારનો ઉદ્દેશ્ય કર્મક્ષય અને મંગલાગમ બતાવવામાં આવ્યો છે. ફલદ્વાર તરફ સંકેત કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે નમસ્કારનું ફળ બે પ્રકારનું છે : ઐહલૌકિક અને પારલૌકિક. અર્થ, કામ, આરોગ્ય, અભિરતિ વગેરે ઐહલૌકિક ફળ અંતર્ગત છે. પારલૌકિક ફળમાં સિદ્ધિ, સ્વર્ગ, સુકુળપ્રાપ્તિ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે. ' અહીં સુધી નમસ્કારવિષયક વિવેચન છે.

૧, ગા.૯૮૭-૮, ૨, ગા.૯૯૫, ૩, ગા.૯૯૭, ૪, ગા.૧૦૦૨-૪, ૫, ગા.૧૦૧૨, ૬, ગા.૧૦૧૩, ૭, ગા.૧૦૧૪, ૮, ગા.૧૦૧૬, ૯, ગા.૧૦૧૭-૮,

પંચનમસ્કાર પછી સામાયિકવ્રત ગ્રહણ કરવામાં આવે છે કેમકે પંચનમસ્કાર સામાયિકનું જ એક અંગ છે. સામાયિક કઈ રીતે કરવી જોઈએ, તેનું કરણ, ભય, અન્ત અથવા ભદન્ત, સામાયિક, સર્વ, અવઘ, યોગ, પ્રત્યાખ્યાન, યાવજજીવન અને ત્રિવિધ પદોની વ્યાખ્યા સાથે વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ' સામાયિકનો લાભ કેવી રીતે થાય છે ? તેનો ઉત્તર આપતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે સામાયિકના સર્વઘાતી અને દેશઘાતી કર્મસ્પર્દ્ધકોમાંથી દેશઘાતી સ્પર્દ્ધકોની વિશુદ્ધિની અનન્તગુણવૃદ્ધિ થતાં આત્માને સામાયિકનો લાભ થાય છે. ' 'સામ', 'સમ' અને 'સમ્યફ્'ની આગળ 'ઇક' પદ જોડવાથી જે પદો બને છે તે બધા સામાયિકના એકાર્થક પદો છે. તેમનો નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપોથી વિચાર થઈ શકે છે.' સામાયિકના બીજા પણ એકાર્થક પદો આ છે : સમતા, સમ્યક્ત્વ, પ્રશસ્ત, શાન્તિ, શિવ, હિત, શુભ, અનિન્ઘ, અગર્હિત, અનવઘ.<sup>૪</sup> હે ભગવનુ ! હું સામાયિક કરું છું – <mark>क</mark>रेमि भंते ! सामाइयं – અહીં કોણ કોરક છે, શું કરણ છે અને કયું કર્મ છે ? કારણ અને કરણમાં ભેદ છે કે અભેદ ? આત્મા જ કારક છે. આત્મા જ કર્મ છે અને આત્મા જ કરણ છે. આત્માનું પરિણામ જ સામાયિક છે આથી આત્મા જ કર્તા, કર્મ અને કરણ છે.<sup>પ</sup> સંક્ષેપમાં સામાયિકનો અર્થ છે ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગથી સાવદ્ય ક્રિયાનો ત્યાગ. ' ત્રણ કરણ અર્થાત્ કરવું, કરાવવું અને કરનારનું અનુમોદન કરવું, ત્રણ યોગ અર્થાત્ મન, વચન અને કાયા; તેમનાથી થનારી સાવદ્ય અર્થાત પાપકારિજ્ઞી ક્રિયાનો જીવનપર્યન્ત ત્યાગ, આ જ સામાયિકનો ઉદ્દેશ્ય છે. ચતર્વિંશતિસ્તવ :

આવશ્યકસૂત્રનું બીજું અધ્યયન ચતુર્વિંશતિસ્તવ છે. 'ચતુર્વિંશતિ' શબ્દનો છ પ્રકારનો અને 'સ્તવ' શબ્દનો ચાર પ્રકારનો નિક્ષેપ-ન્યાસ છે. ચતુર્વિંશતિનિક્ષેપના છ પ્રકાર આ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ. સ્તવનિક્ષેપના ચાર પ્રકાર આ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. પુષ્ય વગેરે સામગ્રીથી પૂજા કરવી દ્રવ્યસ્તવ છે. સદ્ગુણોનું ઉત્કીર્તન ભાવસ્તવ છે. દ્રવ્યસ્તવ અને ભાવસ્તવમાં ભાવસ્તવ જ અધિક ગુણવાળો છે કેમકે જિન-વચનમાં ષડ્જીવની રક્ષાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. જે લોકો એમ વિચારે છે કે દ્રવ્યસ્તવ બહુગુણવાળું છે તે અનિપુણમતિવાળા છે. દ્રવ્યસ્તવમાં ષડ્જીવની રક્ષાનો વિરોધ આવે છે આથી સંયમવિદ્ સાધુઓ દ્રવ્યસ્તવની ઈચ્છા નથી રાખતા.

| ۹. | ગા.૧૦૨૩-૧૦૩૪. | ર. ગા. ૧૦૩૫,   | ૩. ગા. ૧૦૩૭. |
|----|---------------|----------------|--------------|
| 8. | ગા. ૧૦૪૦.     | ષ. ગા. ૧૦૪૧-૨. | ૬. ગા. ૧૦૫૯. |

ચતુર્વિંશતિસ્તવ માટે આવશ્યકસૂત્રમાં 'लोगस्सुज्जोयगरे'નો પાઠ છે. આની નિર્યક્તિ કરતાં આચાર્ય ભદ્રબાહ કહે છે કે 'લોક' (लોग) શબ્દનો નિમ્નોક્ત આઠ પ્રકારના નિક્ષેપથી વિચાર થઈ શકે છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભવ, ભाव अने पर्याय.' आलोक्यते इति 'आलोक:', प्रलोक्यते इति 'प्रलोक:', लोक्यते इति 'लोक:', संलोक्यते इति 'संलोक:' - आ अधा शબ्ध એકार्थક છે. 'उद्योत' (उज्जोय) બે પ્રકારનો છે : દ્રવ્યોદ્યોત અને ભાવોદ્યોત. અગ્નિ, ચન્દ્ર, સુર્ય, મણિ, <mark>વિદ્યુતાદિ</mark> દ્રવ્યોદ્યોત છે. જ્ઞાન ભાવોદ્યોત છે. <sup>3</sup> ચોવીસ જિનવરોને લોકના ઉદ્યોતકર કહેવામાં આવે છે તે ભાવો<mark>ઘોતની અપેક્ષા</mark>એ છે, નહિ કે દ્રવ્યોઘોતની અપેક્ષાએ.<sup>ક</sup> 'ધર્મ' પણ બે પ્રકારનો છે : દ્રવ્યધર્મ અને ભાવધર્મ. ભાવધર્મના વળી બે ભેદો છે : શ્રુતધર્મ અને ચરણધર્મ. શ્રુતનો સ્વાધ્યાય શ્રુતધર્મ છે. ચારિત્રરૂપી ધર્મ ચરણધર્મ છે. આને શ્રમણધર્મ કહે છે. આ ક્ષાન્ત્યાદિરૂપ દસ પ્રકારનો છે." 'તીર્થ'ના મુખ્યરૂપે ચાર નિક્ષેપ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. આમાંથી પ્રત્યેકના ફરી અનેક પ્રકાર થઈ શકે છે.\* જ્યાં અનેક ભવોથી સંચિત અષ્ટવિધ કર્મરજ તપ અને સંયમથી ધોવામાં આવે છે તે ભાવતીર્થ છે.° જિનવર અર્થાત તીર્થંકર આ જ પ્રકારના ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરે છે. એટલા માટે તેમને 'ધર્મતીર્થંકર' (धम्मतित्थयर) કહે છે. તેમને 'જિન' એટલા માટે કહે છે કે તેમણે ક્રોધ, માન, માયા, લોભ વગેરે દોષોને જીતી લીધા છે. કર્મરજરૂપી અરિનો નાશ કરવાને કારણે તેમને 'અરિહંત' પણ કહે છે. ' તે પછી નિર્યુક્તિકાર ચોવીસ તીર્થંકરોના નામની નિક્ષેપ પદ્ધતિથી વ્યાખ્યા કરે છે. પછી તેમની વિશેષતાઓ – ગુક્ષોં પર પ્રકાશ પાડે છે." તેની સાથે 'ચતુર્વિંશતિસ્તવ' નામના દ્વિતીય અધ્યયનની નિર્યુક્તિ સમાપ્ત થાય છે. વન્દના :

તુતીય અધ્યયનનું નામ વન્દના છે. આ અધ્યયનની નિર્યુક્તિ કરતાં આચાર્ય સર્વપ્રથમ એ બતાવે છે કે વન્દનાકર્મ, ચિતિકર્મ, કૃતિકર્મ, પૂજાકર્મ અને વિનયકર્મ – આ પાંચે સામાન્ય રીતે વન્દનાના પર્યાય છે. વન્દનાનો નવ ઢારોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ૧. વન્દના કોને કરવી જોઈએ, ૨. કોના દારા થવી જોઈએ, ં ૩. ક્યારે થવી જોઈએ, ૪. કેટલી વાર થવી જોઈએ, ૫. વન્દના કરતી વખતે કેટલી વાર ઝૂકવું જોઈએ, ૬. કેટલી વાર માથું ઝૂકાવવું જોઈએ, ૭. કેટલાં આવશ્યકોથી શદ્ધ થવું જોઈએ. ૮. કેટલા દોષોથી મુક્ત થવું જોઈએ, ૯. વન્દના

| ۹. | ગા. ૧૦૬૪. | ર.ગા.૧૦૬૫.     | ૩. ગા. ૧૦૬૬-૭. |
|----|-----------|----------------|----------------|
| ×  | 30 9 0 EZ | N 211 9 C 3C-9 | દ ગા ૧૦૭૨.     |

- ગા. ૧૦૭૫.
- ૮. ગા. ૧૦૮૩

- 6. H. 1029-1906.

શા માટે કરવી જોઈએ. ' આ દારોનો નિર્દેશ કર્યા બાદ વં<mark>ઘાવંઘનો બહુ વિસ્તા</mark>રથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. શ્રમણો માટે ઈચ્છનીય છે કે તેઓ અસંયતી માતા, પિતા, ગુંરૂ, સેનાપતિ, પ્રશાસક, રાજા, દેવ-દેવી વગેરેને વન્દના ન કરે. જે સંયતી છે, મેધાવી છે, સુસમાહિત છે, પંચસમિતિ અને ત્રિગુપ્તિથી યુક્ત છે તેવા શ્રમણને વન્દના કરે. આર્થસ્થ વગેરે સંયમભ્રષ્ટ સંન્યાસીઓની વંદના કરવાથી તો ન તો કીર્તિ મળે છે, ન નિર્જરા થાય છે. આ પ્રકારની વંદના કાયક્લેશ માત્ર છે, જે માત્ર કર્મબંધનું કારણ છે. રે તે પછી સંસર્ગથી ઉત્પન્ન થનારા ગુણ-દોષોનું વર્જીન કરતાં આચાર્યે સમુદ્રનાં દષ્ટાન્ત વડે સમજાવ્યું છે કે જે રીતે નદીઓનું મીઠું પાણી સમુદ્રના ખારા પાણીમાં પડતાં જ ખારું થઈ જાય છે તે જ રીતે શીલવાન પુરુષ શીલભ્રષ્ટ પુરુષોની સંગતિથી શીલભ્રષ્ટ થઈ જાય છે.\* માત્ર બાહ્ય લિંગથી પ્રભાવિત ન થતાં પર્યાય, પર્ષદ્, પુરુષ, ક્ષેત્ર, કાળ, આગમ વગેરે વાતો જાણીને જે સમયે જેવું ઉચિત પ્રતીત થાય તે સમયે તેમ કરવું જોઈએ.\* જિનપ્રણીત લિંગને વંદના કરવાથી વિપુલ નિર્જરા થાય છે, ચાહે તે પુરુષ ગુણહીન પણ કેમ ન હોય, કેમકે વંદના કરનાર અધ્યાત્મશુદ્ધિ માટે જ વંદના કરે છે.' અન્યલિંગીને જાણી-બઝીને નમસ્કાર કરવાથી દોષ લાગે છે કેમકે તે નિષિદ્ધ લિંગ ધારણ કરે છે. સંક્ષેપમાં જે દ્રવ્ય અને ભાવથી સુશ્રમણ છે તે જ વંઘ છે.° જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના વિવિધ ભંગોનો વિચાર કર્યા પછી આચાર્ય તે જ નિષ્કર્ષ પર પહોંચ્યા છે કે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર – આ ત્રણેનો સમ્યક યોગ થાય ત્યારે જ સંપૂર્ણ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી જે હંમેશા દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, વિનય વગેરેમાં રત રહે છે તેઓ જ વંદનીય છે અને તેમનાથી જ જિનપ્રવચનનો યશ કેલાય છે ૯

વંદના કરનાર પંચમહાવ્રતી આળસરહિત, માનવપરિવર્જિતમતિ, સંવિગ્ન અને નિર્જરાર્થી હોવો જોઈએ.<sup>૯</sup> જે આળસુ, અભિમાની અને પાપથી ભય ન રાખનાર ના હોય તેનામાં વંદના કરવાની યોગ્યતા કેવી રીતે આવી શકે ?

જે ધર્મકથા વગેરેથી પરાઙ્મુખ હોય છે અથવા પ્રમત્ત હોય છે તેને ક્યારેય પણ વંદના ન કરવી. જે વખતે કોઈ આહાર અથવા નીહાર કરી રહ્યું હોય તે વખતે તેને વંદના ન કરવી. જે વખતે તે પ્રશાન્ત, આસનસ્થ અને ઉપશાન્ત હોય તે વખતે તેની પાસે જઈને વંદના કરવી.<sup>૧૦</sup>

| ૧, ગા.૧૧૧૦-૧.   | ર. ગા. ૧૧૧૩-૪.   | ૩. ગા. ૧૧૧૬.  |
|-----------------|------------------|---------------|
| ૪. ગા. ૧૧૨૭-૮.  | ્ર પ. ગા. ૧૧૩૬.  | €.ગા. ૧૧૭૯.   |
| ૭. ગા. ૧૧૪૫-૭.  | ૮. ગા. ૧૧૬૭-૧૨૦૦ | ં ૯. ગા. ૧૨૦૪ |
| ૧૦. ગા. ૧૨૦૫-૬. |                  |               |

#### આવશ્યકનિર્યુક્તિ

વંદના કેટલી વાર કરવી જોઈએ ? તેનો ઉત્તર આપતાં નિર્ધુક્તિકાર કહે છે કે પ્રતિક્રમણ, સ્વાધ્યાય, કાયોત્સર્ગ, અપરાધ વગેરે આઠ અવસ્થાઓમાં વંદના કરવી જોઈએ.'

વંદના કરતી વખતે બે વાર ઝૂકવું જોઈએ, બાર આવર્ત લેવા જોઈએ (૧. अहो, ૨. कायं, ૩. कायं, ૪. जत्ता भे, ૫. जवणि, ૬. ज्जं च भे । આ એક વાર થયું. આ જ રીતે બીજી વાર પણ બોલવું જોઈએ) તથા ચાર વાર માથું ઝુકાવર્વું જોઈએ. જે પચીસ પ્રકારના આવશ્યકોથી પરિશુદ્ધ થઈને ગુરુને નમસ્કાર કરે છે તે શીધ જ કાં તો નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે કાં દેવપદ પર પહોંચે છે.<sup>3</sup>

કેટલા દોષોથી મુક્ત થઈને વંદના કરવી જોઈએ ? આના ઉત્તરમાં નિર્યુક્તિકારે બત્રીસ દોષ ગણાવ્યા છે કે જેમનાથી શુદ્ધ થઈને વંદના કરવી જોઈએ.\*

વંદના શા માટે કરવી જોઈએ ? તેનું સમાધાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વંદના કરતી વખતે મુખ્ય પ્રયોજન વિનય-પ્રાપ્તિ છે, કેમકે વિનય જ શાસનનું મૂળ છે, વિનીત જ સંયમી હોય છે, વિનયથી દૂર રહેનાર ન તો ધર્મ કરી શકે છે, ન તપ.<sup>પ</sup>

વંદનાની આવશ્યકતા અને વિધિની આટલી લાંબી ભૂમિકા બાંધ્યા પછી આચાર્ય 'વંદના'ના મૂળ પાઠ 'इच્છામિ खमासमणો'ની સૂત્રસ્પર્શી વ્યાખ્યા શરૂ કરે છે. તેના માટે ૧. ઈચ્છા, ૨. અનુજ્ઞાપના, ૩. અવ્યાબાધ, ૪. યાત્રા, ૫. યાપના અને ૬. અપરાધક્ષમણા – આ છ સ્થાનોની નિર્યુક્તિ કરે છે. ' નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ વગેરે નિક્ષેપોથી તેનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન કરીને વંદનાધ્યયનની નિર્યુક્તિ સમાપ્ત કરે છે. ત્યાર બાદ 'પ્રતિક્રમણ' નામક ચતુર્થ અધ્યયન શરૂ થાય છે. પ્રતિક્રમણ :

પ્રતિક્રમણ°નો ત્રણ દષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે છે : ૧. પ્રતિક્રમણરૂપ કિયા, ૨. પ્રતિક્રમણના કર્તા અર્થાત્ પ્રતિક્રામક અને ૩. પ્રતિક્રન્તવ્ય અર્થાત્ પ્રતિક્ર-મિતવ્ય અશુભયોગરૂપ કર્મ. ૯જીવ પાપકર્મયોગોનો પ્રતિક્રામક છે. એટલા માટે જે ધ્યાનપ્રશસ્ત યોગો છે તેમનું સાધુએ પ્રતિક્રમણ ન કરવું

૧. ગા.૧૨૦૭ ૨. ગા.૧૨૦૯. ુ ૩. ગા. ૧૨૧૧.

૪. ગા. ૧૨૧૨-૬. ૫. ગા. ૧૨૨૦-૧. ૬. ગા. ૧૨૨૩.

७. स्वस्थानात्यत्परस्थानं प्रमादस्य वशाद् गतः । तत्रैव कमणं भूयः प्रतिकमणमुच्यते ॥ ८. गा. १२३६ ሪ٩

٢٢ .

જોઈએ.' પ્રતિક્રમજ઼ાના નિમ્નોક્ત પર્યાયો છે ઃ પ્રતિક્રમણ, પ્રતિચરણા, પરિહરણા, વારણા, નિવૃત્તિ, નિંદા, ગર્હા, શુદ્ધિ.' આ પર્યાયોનો અર્થ યોગ્ય રીતે સમજમાં આવી જાય, એટલા માટે નિર્ધુક્તિકારે પ્રત્યેક શબ્દના અલગ-અલગ દષ્ટાન્ત આપ્યાં છે. તેની પછી શુદ્ધિની વિધિ બતાવતાં દિશા વગેરેની તરફ સંકેત કર્યો છે.'

પ્રતિક્રમણ દૈવસિક, રાત્રિક, ઇત્વરિક, યાવત્કથિક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક, સાંવત્સરિક, ઉત્તમાર્થક વગેરે અનેક પ્રકારનું હોય છે. પંચમહાવ્રત, રાત્રિભુક્તિવિરતિ, ચતુર્યામ, ભક્તપરિજ્ઞા વગેરે યાવત્કથિક અર્થાત્ જીવનભર માટે છે. ઉચ્ચાર, મૂત્ર, કરૂ, નાસિકામળ, આભોગ, અનાભોગ, સહસાકાર વગેરે ક્રિયાઓ ઉપરાન્ત પ્રતિક્રમણ આવશ્યક છે.

પ્રતિક્રન્તવ્ય પાંચ પ્રકારનું છે : મિથ્યાત્વપ્રતિક્રમણ, અસંયમપ્રતિક્રમણ, કષાયપ્રતિક્રમણ, અપ્રશસ્તયોગપ્રતિક્રમણ તથા સંસારપ્રતિક્રમણ, સંસારપ્રતિક્રમણના ચાર દર્ગતિઓ અનુસાર ચાર પ્રકાર છે. ભાવપ્રતિક્રમણનો અર્થ છે ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગથી મિથ્યાત્વાદિનું સેવન છોડવું. ' આ વિષયને વધારે સ્પષ્ટ કરવા માટે આચાર્યે આગળ કેટલીક ગાથાઓમાં નાગદત્તનું ઉદાહરણ પણ આપ્યું છે. તેની પછી એ બતાવ્યું છે કે પ્રતિષિદ્ધ વિષયોનું આચરશ કર્યા પછી, વિહિત વિષયોનું આચરશ ન કર્યું હોય ત્યારે, જિનોક્ત વચનોમાં શ્રદ્ધા ન રાખી હોય ત્યારે તથા વિપરીત પ્રરૂપણા કર્યા પછી પ્રતિક્રમણ અવશ્ય કરવું જોઈએ.' ત્યાર પછી આલોચના વગેરે બત્રીસ યોગોનો સંગ્રહ કરવામાં આવ્યો છે. તેમના નામ આ છે 🖏 ૧. આલોચના, ૨. નિરપલાપ, ૩. આપત્તિમાં દઢધર્મતા, ૪. અનિશ્રિતોપધાન, ૫. શિક્ષા, ૬. નિષ્પ્રતિકર્મતા, ૭. અજ્ઞાતતા, ૮. અલોભતા, ૯. તિતિક્ષા, ૧૦. આર્જવ, ૧૧. શુચિ, **૧**૨. સમ્યગ્દ્રષ્ટિત્વ, ૧૩. સમાધિ, ૧૪. આચારોષગત્વ, ૧૫. વિનયોષગત્વ, ૧૬. ધુતિમતિ, ૧૭. સંવેગ, ૧૮. પ્રશિધિ, ૧૯. સુવિધિ, ૨૦. સંવર, ૨૧. આત્મદોષોપસંહાર, ૨૨. સર્વકામવિરક્તતા, ૨૩. મૂલગુણ-પ્રત્યાખ્યાન, ૨૪. ઉત્તરગુણપ્રત્યાખ્યાન, ૨૫. વ્યુત્સર્ગ, ૨૬. અપ્રમાદ, ૨૭. લવાલવ, ૨૮. ધ્યાન, ૨૯. મરણાભીતિ, ૩૦. સંગપરિજ્ઞા, ૩૧. પ્રાયશ્चિત્તકરણ, ૩૨. મરણાન્તારાધના. આ યોગોનો અર્થ સારી રીતે સમજાવવા માટે વિવિધ વ્યક્તિઓનાં ઉદાહરણો પણ આપવામાં આવ્યાં છે. 'આમાંથી કેટલાંક નામ આ મુજબ છે ઃ મહાગિરિ, સ્થુલભદ્ર, ધર્મધોષ, સુરેન્દ્રદત્ત, વારત્તક, ધન્વન્તરી વૈદ્ય, કરકુંડ, આર્ય

- ૧, ગા. ૧૨૩૭. ૨. ગા. ૧
- ૪. ગા. ૧૨૪૪-૬.
- ૭. ગા. ૧૨૬૯-૧૨૭૩.
- ૨.ગ્યા. ૧૨૩૮. ૫.ગા. ૧૨૪૭-૮.

૩. ગા. ૧૨૩૯-૧૨૪૩. ૬. ગા. ૧૨૬૮

૮. ગા. ૧૨૭૪-૧૩૧૪.

## આવશ્યકનિર્ધક્તિ

પુષ્પભૃતિ. ત્યાર પછી અસ્વાધ્યાયિકની નિર્યુક્તિ કરવામાં આવી છે. અસ્વાધ્યાય બે પ્રકારનો છે : આત્મસમુત્થ અને પરસમુત્થ. પરસમુત્થના ફરી પાંચ પ્રકાર છે : સંયમઘાતક, ઔત્પાતિક, સદિવ્ય, વ્યુદ્ગાહક અને શારીર.' આ પાંચે પ્રકારો ઉદાહરણપૂર્વક સમજાવવામાં આવ્યા છે. સાથે બહુ જ વિસ્તારથી એ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે કે કયા કાળ અને કયા દેશ (સ્થાન)માં શ્રમણે સ્વાધ્યાય ન કરવો જોઈએ, સ્વાધ્યાય માટે કયો દેશ અને કયો કાળ યોગ્ય છે, ગુરુ વગેરે સમક્ષ કઈ રીતે સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ વગેરે'. આત્મસમુત્થ અસ્વાધ્યાય એક પ્રકારનો પણ હોય છે અને બે પ્રકારનો પણ, શ્રમણો માટે એક પ્રકારનો છે જે માત્ર વ્રણદશામાં હોય છે. શ્રમણીઓ માટે વ્રણ તથા ઋતુકાળમાં હોવાના કારણે બે પ્રકારનો છે.\* તત્પશ્ચાત અસ્વાધ્યાયથી થનાર પરિણામની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આ ચર્ચા સાથે અસ્વાધ્યાયિકની નિર્યુક્તિ સમાપ્ત થાય છે અને સાથે સાથે જ ચતુર્થ અધ્યયન – પ્રતિક્રમણાધ્યયનની નિર્યુક્તિ પણ પૂર્ણ થાય છે. કાયોત્સર્ગ :

પ્રતિક્રમણ પછી કાયોત્સર્ગ છે. તે આવશ્યક સૂત્રનું પાંચમું અધ્યયન છે. કાયોત્સર્ગની નિર્યુક્તિ કરતાં પહેલાં આચાર્ય પ્રાયશ્ચિત્તના ભેદ બતાવે છે. પ્રાયશ્ચિત્ત દસ પ્રકારનું છે : ૧. આલોચના, ૨. પ્રતિક્રમણ, ૩. મિશ્ર, ૪. વિવેક, ૫. વ્યુત્સર્ગ, ૬. ત૫, ૭. છેદ, ૮. મૂલ, ૯. અનવસ્થાપ્ય અને ૧૦. પારાંચિક.<sup>૪</sup> કાયોત્સર્ગ અને વ્યુત્સર્ગ એકાર્થવાચી છે. અહીં કાયોત્સર્ગનો અર્થ છે વ્રણચિકિત્સા. વ્રણ બે પ્રકારનો હોય છે : તદુદૂભવ અર્થાત્ કાયોત્થ અને આગન્તુક અર્થાત પરોત્થ. આમાંથી આગન્તુક વ્રણનું શલ્યોદ્ધરજ્ઞ કરવામાં આવે છે, નહિ કે તદુદ્ભવનું.\* શલ્યોદ્ધરણની વિધિ શલ્યની પ્રકૃતિને અનુરૂપ હોય છે. જેવો વ્રણ હોય છે તેવી જ તેની ચિકિત્સા હોય છે. આ બાહ્ય વ્રણની ચિકિત્સાની વાત થઈ. આભ્યન્તર વ્રણની ચિકિત્સાની પણ અલગ-અલગ વિધિઓ છે. ભિક્ષાચર્યાથી ઉત્પન્ન વ્રણ આલોચનાથી ઠીક થઈ જાય છે. વ્રતોના અતિચારોની શુદ્ધિ પ્રતિક્રમણથી થાય છે. કોઈ અતિચારની શુદ્ધિ કાર્યોત્સર્ગ અર્થાત વ્યુત્સર્ગથી થાય છે. કોઈ-કોઈ અતિચાર તપસ્યાથી શુદ્ધ થાય છે.' આ રીતે આભ્યન્તર વ્રણની ચિકિત્સાના પણ અનેક ઉપાયો છે...

- ૧. ગા.૧૩૧૬~૭. ર. ગા. ૧૩૧૮-૧૩૯૭. ૩. ગા. ૧૩૯૮.
- ૪. ગા.૧૪૧૩.
- પ.ગા. ૧૪૧૪
- ૬. ગા. ૧૪૨૦-૨.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

८४

'કાયોત્સર્ગ' શબ્દની વ્યાખ્યા કરવા માટે નિર્યુક્તિકાર નિમ્નલિખિત અગિયાર દ્વારોનો આધાર લે છે ઃ ૧. નિક્ષેપ, ૨. એકાર્થકશબ્દ, ૩. વિધાનમાર્ગણા, ૪. કાલપ્રમાણ, ૫. ભેદપરિમાણ, ૬. અશઠ, ૭. શઠ, ૮. વિધિ, ૯. દોષ, ૧૦. અધિકારી અને ૧૧. ફળ.'

'કાયોત્સર્ગ'માં બે પદ છે : કાય અને ઉત્સર્ગ. કાયનો નિક્ષેપ બાર પ્રકારનો છે અને ઉત્સર્ગ છ પ્રકારનો. કાયનિક્ષેપના બાર પ્રકાર આ છે : ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. શરીર, ૪. ગતિ, ૫. નિકાય, ૬. અસ્તિકાય, ૭. દ્રવ્ય, ૮. માતૃકા, ૯. સંગ્રહ, ૧૦. પર્યાય, ૧૧. ભાર અને ૧૨. ભાવ. 'આમાંથી પ્રત્યેકના અનેક ભેદ-પ્રભેદ થાય છે.

કાયના એકાર્થક શબ્દો આ છે ઃ કાય, શરીર, દેહ, બોન્દિ, ચય, ઉપચય, સંઘાત, ઉચ્છ્રય, સમુચ્છ્રય, કલેવર, ભસ્ત્રા, તનુ, પ્રાણુ ³

ઉત્સર્ગનો નિક્ષેપ છ પ્રકારનો છે ઃ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ.\* ઉત્સર્ગના એકાર્થવાચી શબ્દો આ છે ઃ ઉત્સર્ગ, વ્યુત્સર્જન, ઉજઝના, અવકિરણ, છર્દન, વિવેક, વર્જન, ત્યજન, ઉન્મોચના, પરિશાઠતા, શાતના."

કાયોત્સર્ગના વિધાન અર્થાત્ પ્રકાર બે છે : ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ અને અભિનવ કાયોત્સર્ગ. ભિક્ષાચર્યા વગેરેમાં થનાર ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ છે; ઉપસર્ગ વગેરેમાં થનાર અભિનવકાયોત્સર્ગ છે.

અભિનવકાયોત્સર્ગની કાળમર્યાદા અધિકથી અધિક સંવત્સર – એક વર્ષ છે / અને ઓછીમાં ઓછી અન્તર્મુહૂર્ત છે.\*

કાયોત્સર્ગના ભેદપરિમાજાની ચર્ચા કરતાં નિર્યુક્તિકાર નવ ભેદોની ગજ્ઞના કરે છે : ૧. ઉચ્છ્રિતોચ્છ્રિત, ૨. ઉચ્છ્રિત, ૩. ઉચ્છ્રિતનિષજ્જ્ઞ, ૪. નિષજ્જ્ઞીચ્છ્રિત, ૫. નિષજ્ર્ગ, ૬. નિષજ્ર્જ્ઞનિષજ્જ્ઞ, ૭. નિર્વિજ્જ્ઞોચ્છ્રિત, ૮. નિર્વિજ્જ્ઞ, ૯. નિર્વિજ્જ્ઞનિર્વિજ્જ્ઞ. ઉચ્છ્રિતનો અર્થ છે ઊર્ષ્વસ્થ અર્થાત્ ઊભું રહેલું, નિષજ્જ્ઞનો અર્થ છે ઉપવિષ્ટ અર્થાત્ બેઠેલું અને નિર્વિજ્જ્ઞનો અર્થ છે સુપ્ત અર્થાત્ સૂતેલું.

ભેદપરિમાજાની ચર્ચા કરતાં-કરતાં આચાર્ય કાયોત્સર્ગના ગુજ્ઞોની ચર્ચા શરૂ કરી દે છે. કાયોત્સર્ગથી દેહ અને મતિની જડતાની શુદ્ધિ થાય છે, સુખ-દુઃખ સહન કરવાની ક્ષમતા આવે છે, અનુપ્રેક્ષા અર્થાત્ અનિત્યત્વાદિનું ચિન્તન થાય છે તથા એકાગ્રતાપૂર્વક શુભધ્યાનનો અભ્યાસ થાય છે. શુભધ્યાનનો આધાર લઈને આચાર્ય

૧. ગા. ૧૪૨૧. **૨. ગા. ૧૪૨૪-૫. ૩. ગા. ૧૪૪૧.** ૪. ગા. ૧૪૪૨. ૫. ગા. ૧૪૪૬. ૬. ગા. ૧૪૪૭. ૭. ગા. ૧૪૫૩. ૮. ગા. ૧૪૫૪-૫. ધ્યાનની ચર્ચા શરૂ કરી દે છે.'

ધ્યાનનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્ય કહે છે કે અન્તર્મુહૂર્ત માટે જે ચિત્તની એકાગ્રતા છે તે જ ધ્યાન છે. ધ્યાન ચાર પ્રકારનું હોય છે : આર્ત, રુદ્ર, ધર્મ અને શુક્લ <sup>ર</sup> આમાંથી પ્રથમ બે પ્રકાર સંસારવર્ધનના હેતુ છે અને અંતિમ બે પ્રકાર વિમોક્ષના હેતુ છે. પ્રસ્તુત અધિકાર અંતિમ બે પ્રકારના માનનો જ છે.<sup>3</sup> આટલો સામાન્ય સંકેત કર્યા બાદ નિર્યુક્તિકાર ધ્યાન સાથે સંબંધ રાખનારી અન્ય વાતોનું વર્જાન કરે છે.<sup>8</sup>

કાયોત્સર્ગ મોક્ષપથપ્રદાતા છે, એવું સમજીને ધીર શ્રમણ દિવસાદિ સંબંધી અતિચારોનું પરિજ્ઞાન કરવા માટે કાયોત્સર્ગમાં સ્થિત થાય છે. આ અતિચારો કયા છે ? નિર્યુક્તિકારે આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં વિવિધ પ્રકારના અતિચારોનું સ્વરૂપ તથા તેમનાથી શુદ્ધ થવાના ઉપાયો બતાવ્યા છે. સાથે જ કાયોત્સર્ગની વિધિ તરક પણ સંકેત કર્યો છે. સાધુઓને ઈચ્છનીય છે કે સૂર્ય હોય ત્યારે જ પ્રગ્નવણોચ્ચારકાલસંબંધી ભૂમિને સારી રીતે જોઈને પોતપોતાના સ્થાન પર આવીને સૂર્યાસ્ત થતાં જ કાયોત્સર્ગમાં સ્થિત થઈ જાય. દેવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણોના કાયોત્સર્ગ નિયત છે, ગમનાદિવિષયક બાકીના કાયોત્સર્ગ અનિયત છે. હવે નિયતકાયોત્સર્ગોના ઉચ્છ્વાસોની સંખ્યા દર્શાવે છે : દેવસિકમાં સો ઉચ્છ્વાસ, રાત્રિકમાં પચાસ, પાક્ષિકમાં ત્રણ સો, ચાતુર્માસિકમાં પાંચ સો, સાંવત્સરિકમાં એક હજાર આઠ. આ જ રીતે પ્રત્યેક પ્રકારના કાયોત્સર્ગ માટે 'ત્તોનમ્સ્યુખ્લોયનર'ના પાઠ પક્ષ નિયત છે : દૈવસિક કાયોત્સર્ગમાં ચાર, રાત્રિકમાં બે, પાક્ષિકમાં બાર, ચાતુર્માસિકમાં વીસ અને સાંવત્સરિકમાં ચાલીસ." અનિયતકાયોત્સર્ગ માટે પજ્ઞ આ જ પ્રકારના નિશ્વિત નિયમો છે.

અશઠહારનું વ્યાંખ્યાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સાધુ પોતાની શક્તિની મર્યાદા અનુસાર જ કાયોત્સર્ગ કરે. શક્તિની સીમાનું ઉલ્લંઘન કરવાથી અનેક દોષો ઉત્પત્ર થવાનો ભય રહે છે.'

શઠદ્વારની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે કાયોત્સર્ગ સમયે છળપૂર્વક ઊંઘી જવું, સૂત્ર અથવા અર્થની પ્રતિપૃચ્છા કરવી, કાંટો કાઢવો, પ્રસ્નવજ઼ અર્થાત્ પેશાબ કરવા ચાલ્યા જવું વગેરે કાર્યો દોષપૂર્ણ છે. તેનાથી અનુષ્ઠાન ખોટું થઈ જાય છે.

૧. ગા.૧૪૫૭. ૨.ગા.૧૪૫૮. ૩.ગા.૧૪૫૯. ૪.ગા.૧૪૬૦-૧૪૯૧. ૫. ગા.૧૫૧૨. ૬.ગા.૧૫૨૪-૫. ૭.ગા.૧૫૨૬. ૮.ગા.૧૫૩૬. ૯. ગા.૧૫૩૮. કાયોત્સર્ગની વિધિનું વિધાન કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ગુરુની નજીક જ કાયોત્સર્ગ શરૂ કરવો જોઈએ તથા ગુરુની નજીક જ સમાપ્ત કરવો જોઈએ. કાયોત્સર્ગ સમયે ડાબા હાથમાં મુખવસ્થિકા અને જમણા હાથમાં રજોહરણ રાખવું જોઈએ. કાયોત્સર્ગના નિમ્નાંકિત દોષો છે : ૧. ઘોટકદોષ, ૨. લતાદોષ, ૩. સ્તંભ, કુડ્યદોષ, ૪. માલદોષ, ૫. શબરીદોષ, ૬. વધૂદોષ, ૭. નિગડદોષ, ૮. લંબોત્તરદોષ, ૯. સ્તનદોષ, ૧૦. ઉદ્ધિદોષ, ૧૧. સંયતીદોષ, ૧૨. ખલિનદોષ, ૧૩. વાયસદોષ, ૧૪. કપિત્યદોષ, ૧૫. શીર્ષકંપદોષ, ૧૬. મૂકદોષ, ૧૭. અંગુલિભ્રૂદોષ, ૧૮. વારુણીદોષ, ૧૯. પ્રેક્ષાદોષ.

હવે આચાર્ય અધિકારીનું સ્વરૂપ બતાવે છે. જે વાસી (વાંસલો) અને ચંદન બંનેને સમાન સમજે છે, જેમની જીવવા અને મરવામાં સમબુદ્ધિ છે, જે દેહની મમતાથી પર છે તે જ કાયોત્સર્ગનો સાચો અધિકારી છે.³

કાયોત્સર્ગના અંતિમ દ્વાર – ફલદ્વારની ચર્ચા કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે સુભદ્રા, રાજા ઉદિતોદિત, શ્રેષ્ઠિભાર્યા મિત્રવતી, સોદાસ, ખડ્ગસ્તમ્ભન વગેરે ઉદાહરણોથી કાયોત્સર્ગના ઐહલૌકિક ફળનું અનુમાન કરી લેવું જોઈએ. પારલૌકિક ફળના રૂપમાં સિદ્ધિ, સ્વર્ગ વગેરે સમજવા જોઈએ.<sup>૪</sup> અહીં કાયોત્સર્ગ નામના પાંચમા અધ્યયનના અગિયાર દ્વારોની ચર્ચા સમાપ્ત થાય છે.

#### પ્રત્યાખ્યાન :

આવશ્યક સૂત્રનું છઠ્ઠં અધ્યયન પ્રત્યાખ્યાનના રૂપે છે. નિર્યુક્તિકાર આચાર્ય ભદ્રબાહુ પ્રત્યાખ્યાનનું છ દષ્ટિએ વ્યાખ્યાન કરે છે : ૧. પ્રત્યાખ્યાન, ૨. પ્રત્યાખ્યાતા, ૩. પ્રત્યાખ્યેય, ૪. પર્ષદ્, ૫. કથનવિધિ અને ૬. ફળ.<sup>૫</sup>

પ્રત્યાખ્યાનના છ ભેદ છે : ૧. નામપ્રત્યાખ્યાન, ૨. સ્થાપનાપ્રત્યાખ્યાન, ૩. દ્રવ્યપ્રત્યાખ્યાન, ૪. અદિત્સાપ્રત્યાખ્યાન, ૫. પ્રતિષેધપ્રત્યાખ્યાન અને ૬. ભાવપ્રત્યાખ્યાન. ૪. અદિત્સાપ્રત્યાખ્યાન, ૫. પ્રતિષેધપ્રત્યાખ્યાન અને ૬. ભાવપ્રત્યાખ્યાન. ૪. પ્રત્યાખ્યાનની શુદ્ધિ છ રીતે થાય છે : ૧. શ્રદ્ધાનશુદ્ધિ, ૨. જાનનાશુદ્ધિ, ૩. વિનયશુદ્ધિ, ૪. અનુભાષણ્લાશુદ્ધિ, ૫. અનુપાલનાશુદ્ધિ, ૨. ભાવશુદ્ધિ. ૩. વિનયશુદ્ધિ, ૪. અનુભાષણ્લાશુદ્ધિ, ૫. અનુપાલનાશુદ્ધિ, ૬. ભાવશુદ્ધિ. ૩. વિનયશુદ્ધિ, ૪. અનુભાષણ્લાશુદ્ધિ, ૫. અનુપાલનાશુદ્ધિ, ૬. ભાવશુદ્ધિ. ૩. વિનયશુદ્ધિ, ૪. અનુભાષણ્લાશુદ્ધિ, ૫. અનુપાલનાશુદ્ધિ, ૬. ભાવશુદ્ધિ. ૩. ચાર પ્રકારના આહાર છોડવા તે આહાર-પ્રત્યાખ્યાન છે. ૪ તરત જ ક્ષુધા શાંત કરે છે તે અશન છે. જે પ્રાણ અર્થાત્ ઈન્દ્રિયાદિનો ઉપકાર કરે છે તે પાન છે. જે આકાશમાં સમાય છે અર્થાત્ પેટના રિક્ર્ત સ્થાનમાં ભરવામાં આવે છે તે ખાદિમ છે. જે સરસ આહારના ગુણોને સ્વાદ પ્રદાન કરે છે તે સ્વાદિમ

૧. ગા. ૧૫૩૯-૧૫૪૦, ૨<mark>. ગા. ૧૫૪૧-</mark>૨. ૩. ગા. ૧૫૪૩. ૪. ગા. ૧૫૪૫. ૫. ગા. ૧૫૫૦. ૬. ગા. ૧૫૫૧. ૭. ગા. ૧૫૮૦. છે.' પ્રત્યાખ્યાનના ગુણો તેરફ ધ્યાન દોરતાં આચાર્ય કહે છે કે પ્રત્યાખ્યાનથી આસવના દ્વાર અર્થાતુ કર્માગમના દ્વાર બંધ થઈ જાય છે, પરિણામે આસવનો ઉચ્છેદ થાય છે. આસ્રવોચ્છેદથી તૃષ્ણાનો નાશ થાય છે. તૃષ્ણોચ્છેદથી મનુષ્યની અંદર અતુલ ઉપશમ અર્થાત મધ્યસ્થભાવ પેદા થઈ જાય છે. મધ્યસ્થભાવથી ફરી પ્રત્યાખ્યાનની વિશુદ્ધિ થાય છે. આનાથી શુદ્ધ ચારિત્રધર્મનો ઉદય થાય છે, જેનાથી કર્મનિર્જરા થાય છે અને ક્રમશઃ અપર્વકરણ થતાં શ્રેણિક્રમથી કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે, અંતમાં શાશત સખરૂપ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. ' પ્રત્યાખ્યાન દસ પ્રકારના આકારો વડે ગ્રહણ કરવામાં તથા પાળવામાં આવે છે : ૧. નમસ્કાર, ૨. પૌર્ષ્ય, ૩. પુરિમાર્દ્ધ, ૪. એકાશન, ૫. એકસ્થાન, ૬. આચામ્લ, ૭. અભક્તાર્થ, ૮. ચરમ, ૯. અભિગ્રહ, ૧૦. વિકૃતિ.<sup>3</sup>

હવે પ્રત્યાખ્યાતાનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. પ્રત્યાખ્યાતા ગુરુ હોય છે જે યથોક્તવિધિથી શિષ્યને પ્રત્યાખ્યાન કરાવે છે. ગુરૂ મુળગુણ અને ઉત્તરગુણથી શુદ્ધ તથા પ્રત્યાખ્યાનની વિધિ જાણનાર હોય છે. શિષ્ય કૃતિકર્માદિની વિધિ જાણનાર, ઉપયોગપરાયણ, ઋજુ પ્રકૃતિવાળો, સંવિગ્ન અને સ્થિરપ્રતિજ્ઞ હોય છે.\*

પ્રત્યાખ્યાતવ્યનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પ્રત્યાખ્યાતવ્ય બે પ્રકારનું હોય છે : દ્રવ્યપ્રત્યાખ્યાતવ્ય અને ભાવપ્રત્યાખ્યાતવ્ય. અશનાદિનું પ્રત્યાખ્યાન પ્રથમ પ્રકારનું છે. અજ્ઞાનાદિનું પ્રત્યાખ્યાન બીજા પ્રકારનું છે.\*

વિનીત તથા અવ્યાક્ષિપ્તરૂપે શિષ્ય ઉપસ્થિત થાય ત્યારે પ્રત્યાખ્યાન કરાવવું જોઈએ. આ જ પર્ષદ્ર દ્વાર છે.\*

કથનવિધિ આ મુજબ છે ઃ આજ્ઞાગ્રાહ્ય અર્થાત્ આગમગ્રાહ્ય વિષયનું કથન આગમ દ્વારા જ કરવું જોઈએ: દેષ્ટાન્તવાક્ય અર્થનું કથન દેષ્ટાન્ત દ્વારા જ કરવું જોઈએ. એવું ન કરવાથી કથનવિધિની વિરાધના થાય છે.\*

ફળનું વ્યાખ્યાન કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે પ્રત્યાખ્યાનનું ફળ ઐહલૌકિક અને પારલૌકિક બે પ્રકારનું હોય છે. ઐહલૌકિક ફળના દષ્ટાન્તરૂપે ધમ્મિલાદિ અને પારલૌકિક ફળના દષ્ટાન્તરૂપે દામત્રકાદિ સમજવા જોઈએ. જિનવરોપદિષ્ટ પ્રત્યાખ્યાનનું સેવન કરીને અનંત જીવો તરત જ શાશ્વત સુખરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત થઈ ચૂક્યા છે.′ ફળ પ્રત્યાખ્યાનનું અંતિમ દ્વાર છે અને પ્રત્યાખ્યાન

- ૩. ગા. ૧૫૯૧-૧૬૦૬. ૧. ગા.૧૫૮૧-૨. ૨. ગા. ૧૫૮૮-૧૫૯૦.
- ૪. ગા.૧૬૦૭-૯.
- પ.ગા. ૧૬૧૧.
- ૮.ગા. ૧૬૧૪-પ. ૭. ગા.૧૬૧૩.

∈. ગા. ૧૬૧૨.

આવશ્યક સૂત્રનું અંતિમ અપ્યયન છે આથી આ દ્વારની નિર્યુક્તિ સાથે આવશ્યકનિર્યુક્તિ સમાપ્ત થાય છે.

આવશ્યકનિર્યુક્તિના આ વિસ્તૃત પરિચયથી જ અનુમાન કરી શકાય છે કે જૈન નિર્યુક્તિગ્રંથોમાં આવશ્યકનિર્યુક્તિનું કેટલું મહત્ત્વ છે. શ્રમણ-જીવનની સફળ સાધના માટે અનિવાર્ય બધા પ્રકારના વિધિ-વિધાનોનું સંક્ષિપ્ત તથા સુવ્યવસ્થિત નિરૂપક્ષ આવશ્યકનિર્યુક્તિની એક બહુ મોટી વિશેષતા છે. જૈન પરમ્પરા સાથે સંબંધ રાખનાર અનેક પ્રાચીન ઐતિહાસિક તથ્યોનું પ્રતિપાદન પણ સર્વપ્રથમ આ જ નિર્યુક્તિમાં કરવામાં આવ્યું છે. આ બધી વાતો આવશ્યકનિર્યુક્તિના અધ્યયનથી સ્પષ્ટ માલૂમ થાય છે.

# તૃતીય પ્રકરણ દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ

સર્વપ્રથમ નિર્ધુક્તિકારે સર્વસિદ્ધોને મંગલરૂપ નમસ્કાર કરીને દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ<sup>\*</sup> રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. મંગલના વિષયમાં તેઓ કહે છે કે ગ્રન્થના પ્રારંભ, મધ્ય અને અંતમાં વિષિપૂર્વક મંગલ કરવું જોઈએ. મંગલ નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારનું હોય છે. ભાવમંગલનો અર્થ શ્રુતજ્ઞાન છે. તે ચાર પ્રકારનું છે : ચરણકરણાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ, ગણિતાનુયોગ (કાલાનુયોગ) અને દ્રવ્યાનુયોગ. ચરણકરણાનુયોગનાં દ્વાર આ છે : નિક્ષેપ, એકાર્થ, નિરુક્ત, વિધિ, પ્રવૃત્તિ, કોના દ્વારા, કોનું, દ્વારભેદ, લક્ષણ, પર્ષદ્ અને સૂત્રાર્થ.<sup>\*</sup>

દશવૈકાલિક શબ્દનું વ્યાખ્યાન કરવા માટે 'દશ' અને 'કાલ'નો નિક્ષેપ પદ્ધતિથી વિચાર કરવો જોઈએ. 'દશ'ની પહેલાં 'એક'નો નિક્ષેપ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે એકકના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, માતૃકાપદ, સંગ્રહ, પર્યાય અને ભાવ – આ સાત પ્રકાર છે. દશકનો નિક્ષેપ છ પ્રકારનો છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ. કાલના દસ ભેદ આ પ્રમાશે છે : બાલા, ક્રીડા, મંદા, બલા, પ્રજ્ઞા, હાયિનિ, પ્રપંચા, પ્રાગ્ભારા, મૃન્મુખી અને શાયિની.<sup>3</sup> આ પ્રાજ્ઞીઓની દસ દશાઓ – અવસ્થાવિશેષ છે.

કાલનો દ્રવ્ય, અર્દ્ધ, <mark>યથાયુષ્ક, ઉપક્રમ,</mark> દેશ, કાલ, પ્રમાણ, વર્શ અને ભાવ – આ નવ દષ્ટિઓથી વિચાર કરવો જોઈએ.

દશકાલિક અથવા દશવૈકાલિક 'દશ' અને 'કાલ' આ બંને પદો સાથે સંબંધ ધરાવે છે. દશકાલિકમાં 'દશ'નો પ્રયોગ એટલા માટે કરવામાં આવ્યો છે કે આ

- ર. ગા.૧-૫.
- ૩. ગા.૮-૧૦.
- ૪. ગા.૧૧.

 <sup>(</sup>અ) હરિભદ્રીય વિવરણસહિત : પ્રકાશક-દેવચન્દ લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, ૧૯૧૮.
 (આ)નિર્યુક્તિ તથા મૂળ : સંપાદક E. Leumann, ZDMG ભા. ૪૬, પૃ. ૫૮૧-૬૬૩.

સૂત્રમાં દસ અધ્યયન છે. કાલનો પ્રયોગ એટલા માટે છે કે આ સૂત્રની રચના તે સમયે થઈ જયારે પૌરુષી વ્યતીત થઈ ચૂકી હતી અથવા જે દશ અધ્યયન પૂર્વોમાંથી ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યા તેમનું સુવ્યવસ્થિત નિરૂપણ વિકાલ અર્થાત્ અપરાહ્નમાં કરવામાં આવ્યું એટલા માટે આ સૂત્રનું નામ દશવૈકાલિક રાખવામાં આવ્યું. આ સૂત્રની રચના મનક નામના શિષ્ય માટે આચાર્ય શય્યભવે કરી '

દશવૈકાલિકસૂત્રમાં દ્રુમપુષ્પિકા વગેરે દસ અધ્યયનો છે. પ્રથમ અધ્યયનમાં ધર્મની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે. બીજા અધ્યયનમાં ધૃતિની સ્થાપના કરવામાં આવી છે અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે આ જ ધર્મ છે. ત્રીજા અધ્યયનમાં ક્ષુલ્લિકા અર્થાત્ લઘુ આચારકથાનો અધિકાર છે. ચોથા અધ્યયનમાં આત્મસંયમ માટે ષડ્જીવરક્ષાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. પાંચમું અધ્યયન ભિક્ષાવિશુદ્ધિ સાથે સંબંધ ધરાવે છે. ભિક્ષાવિશુદ્ધિ તપ અને સંયમનું પોષણ કરનારી છે. છકા અધ્યયનમાં મહતી અર્થાત્ બૃહદ્ આચારકથાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. સાતમા અધ્યયનમાં વચનવિભક્તિનો અધિકાર છે. આઠમું અધ્યયન પ્રણિધાન અર્થાત્ વિશિષ્ટ ચિત્તધર્મસંબંધી છે. નવમા અધ્યયનમાં વિનયનો તથા દસમામાં ભિક્ષુનો અધિકાર છે. આ અધ્યયનો ઉપરાંત આ સૂત્રમાં બે ચૂલિકાઓ પણ છે. પ્રથમ ચૂલિકામાં સંયમમાં સ્થિરીકરજ્ઞનો અધિકાર છે અને બીજીમાં વિવિક્તચર્યાનું વર્શન છે. આ દશવૈકાલિકનો સંક્ષિપ્ત અર્થ છે ર

દ્વમપુષ્પિકા નામના પ્રથમ અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં સામાન્ય શ્રુતાભિધાન ચાર પ્રકારનું બતાવવામાં આવ્યું છે : અધ્યયન, અક્ષીશ, આય અને ક્ષપણા.³ આત્માની કર્મમળથી મુક્તિ જ ભાવાધ્યયન છે. દુમ અને પુષ્પનો નિક્ષેપ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે હુમ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવભેદથી ચાર પ્રકારનું છે. આ જ રીતે પુષ્પનો નિક્ષેપ પણ ચાર પ્રકારનો છે. દુમના પર્યાયવાચી શબ્દો આ છે : દુમ, પાદપ, વૃક્ષ, અગમ, વિટપી, તરુ, કુહ, મહીરુહ, રોપક, રુંચક. પુષ્પના એકાર્થક શબ્દો આ છે ઃ પુષ્પ, કુસુમ, ફુલ્લ, પ્રસવ, સુમન, સૂક્ષ્મ.\*

સૂત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિ કરતાં આચાર્ય 'ધર્મ' પદનું વ્યાખ્યાન આ રીતે કરે છે કે ધર્મ ચાર પ્રકારનો હોય છે ઃ નામધર્મ, સ્થાપનાધર્મ, દ્રવ્યધર્મ અને ભાવધર્મ. ધર્મના લૌકિક અને લોકોત્તર એવા બે ભેદ પણ થાય છે. લૌકિક ધર્મ અનેક પ્રકારનો હોય છે. ગમ્યધર્મ, પશુધર્મ, રાજ્યધર્મ, પુરવરધર્મ, ગ્રામધર્મ, ગણધર્મ, ગોષ્ઠીધર્મ, રાજધર્મ વગેરે લૌકિક ધર્મના ભેદ છે. લોકોત્તર ધર્મ બે પ્રકારનો છે : શ્રુતધર્મ અને ૧. ગા ૧૨-૫ ર.ગા. ૧૯-૨૫.

- ૪. ગા. ૩૫-૬. ૩. ગા. ૨૬-૭,

## દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ

ચારિત્રધર્મ. શ્રુતધર્મ સ્વાધ્યાયરૂપ છે અને ચારિત્રધર્મ શ્રમણધર્મ રૂપ છે.'

મંગલ પણ દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ હોય છે. પૂર્ણકલશાદિ દ્રવ્યમંગલ છે. ધર્મ ભાવમંગલ છે 🤹

હિંસાથી વિરુદ્ધ અહિંસા થાય છે. તેના પણ દ્રવ્યાદિ ચાર ભેદ થાય છે. પ્રાણાતિપાતવિરતિ વગેરે ભાવ અહિંસા છે.

આચાર્ય સંયમની વ્યાખ્યા કરતાં કહે છે કે પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય તથા પંચેન્દ્રિયની મન, વચન અને કાયાથી યતના રાખવી તે સંયમ છે <sup>ક</sup>

તપ બાહ્ય અને આભ્યન્તરના તફાવતથી બે પ્રકારનું હોય છે. અનશન, ઊશોદરી, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસપરિત્યાગ, કાયક્લેશ અને સંલીનતા બાહ્ય તપના ભેદ છે. પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને વ્યુત્સર્ગ આભ્યંતર તપના ભેદ છે.\*

હેતુ અને ઉદાહરણની ઉપયોગિતા બતાવતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે શ્રોતાની યોગ્યતા ધ્યાનમાં રાખીને પાંચ અથવા દસ અવયવોનો પ્રયોગ કરી શકાય છે. ઉદાહરજ્ઞ બે પ્રકારનું હોય છે. આ બે પ્રકાર ફરી ચાર-ચાર પ્રકારના હોય છે. હેતુ ચાર પ્રકારનો હોય છે. હેતુનું પ્રયોજન અર્થની સિદ્ધિ કરવાનું છે.\* આચાર્યે ઉદાહરણનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે અનેક દષ્ટાન્ત આપતાં ઉદાહરણના વિવિધ દારોનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. ઉદાહરણના ચાર જાતના દોષ આ પ્રમાણે છે : અધર્મયુક્ત, પ્રતિલોમ, આત્મોપન્યાસ અને દુરુપનીત." હેતુના ચાર પ્રકાર આ છે ઃ યાપક, સ્થાપક, વ્યંસક અને લુષક. પ્રથમ અધ્યયનમાં ભ્રમરનું ઉદાહરણ અનિયતવૃત્તિત્વનું દિગ્દર્શન કરાવવા માટે આપવામાં આવ્યું છે."

સૂત્રસ્પર્શી નિર્ધુક્તિ કરતાં આચાર્ય વિહંગમ શબ્દની વ્યાખ્યા આ મુજબ કરે છે ઃ- વિહંગમ બે પ્રકારના હોય છે ઃ દ્રવ્યવિહંગમ અને ભાવવિહંગમ. જે પર્વોપાત્ત કર્મના ઉદયને કારણે જીવ વિહંગમકુલમાં ઉત્પન્ન થાય છે તે દ્રવ્યવિહંગમ છે. ભાવવિહંગમના ફરી બે ભેદ છે ઃ ગુણસિંદ્ધ અને સંજ્ઞાસિદ્ધ. જે વિહ અર્થાતુ આકાશમાં પ્રતિષ્ઠિત છે તેને ગુણસિદ્ધ વિહંગમ કહે છે. જે આકાશમાં ગમન કરે છે અર્થાત્ ઉડે છે તે બધા સંજ્ઞાસિદ્ધ વિહંગમ છે. પ્રસ્તુત પ્રસંગ આકાશમાં ગમન

૧. ગા. ૩૯-૪૩, ૪.ગા.૪૬. ૭. ગા. ૮૧-૫. ર. ગા.૪૪.

- ય. ગા. ૪૭-૮. ૮. ગા. ૮૬-૮.
  - ૬.ગા. ૫૦-૧. ૯. ગા. ૯૭

**૩. ગા. ૪૫**.

કરનારા ભ્રમરોનો છે.'

૯૨

હેતુ અને દષ્ટાન્તના પ્રસંગે જે દસ અવયવોનો નિર્દેશ ઉપર કરવામાં આવ્યો છે તેમનાં નામ આ છે : ૧. પ્રતિજ્ઞા, ૨. વિભક્તિ, ૩. હેતુ, ૪. વિભક્તિ, પ. વિપક્ષ, ૬. પ્રતિબોધ, ૭. દેષ્ટાન્ત, ૮. આશંકા, ૯. તત્પ્રતિષેધ, ૧૦. નિગમન. નિર્યુક્તિકારે આ દસ પ્રકારના અવયવો પર દશવૈકાલિકના પ્રથમ અધ્યયનને સારી રીતે કસ્યું છે અને તે સિદ્ધ કર્યું છે કે આ અધ્યયનની રચનામાં આ અવયવોનું સમ્યકુરૂપે અનુસરણ કરવામાં આવ્યું છે. '

બીજા અધ્યયનના પ્રારંભમાં 'શ્રામણ્યપૂર્વક'ની નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. 'શ્રામણ્ય'નો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે તથા 'પૂર્વક'નો તેર પ્રકારનો. જે , સંયત છે તે જ ભાવશ્રમણ છે. આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં ભાવશ્રમણનું બહુ જ માપી-તોળીને અને ભાવપૂર્ણ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.³ 'શ્રમણ' શબ્દના પર્યાયો આ છે : પ્રવ્રજિત, અનગાર, પાખંડી, ચરક, તાપસ, ભિક્ષુ, પરિવ્રાજક, શ્રમણ, નિર્ગ્રંથ, સંયત, મુક્ત, તીર્શ, ત્રાતા, દ્રવ્ય, મુનિ, ક્ષાન્ત, દાન્ત, વિરત, રૂક્ષ, તીરાર્થી. \* 'પૂર્વ'ના તેર પ્રકારના નિક્ષેપ આ છે : ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. ક્ષેત્ર, ૫. કાલ, ૬. દિકુ, ૭. તાપક્ષેત્ર, ૮. પ્રજ્ઞાપક, ૯. પૂર્વ, ૧૦. વસ્તુ, ૧૧. પ્રાભૃત, ૧૨. અતિપ્રાભૃત અને ૧૩. ભાવ. \* તેની પછી 'કામ'નો નામાદિ ચાર પ્રકારના નિક્ષેપથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ભાવકામ બે પ્રકારનો છે : ઇચ્છાકામ અને મદનકામ. ઇચ્છા પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત બે પ્રકારની હોય છે. મદનનો અર્થ છે વેદોષયોગ અર્થાત સ્ત્રીવેદાદિના વિપાકનો અનુભવ. પ્રસ્તુત અધિકાર મદનકામનો છે.\*

'પદ'ની નિર્યુક્તિ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે પદ ચાર પ્રકારનું હોય છે : નામપદ, સ્થાપનાપદ, દ્રવ્યપદ અને ભાવપદ, ભાવપદના બે ભેદ છે : અપરાધપદ અને નોઅપરાધપદ. નોઅપરાધપદના ફરી બે ભેદ છે માતુકાપદ અને નોમાતુકાપદ. નોમાતકાપદના પણ બે ભેદ છે : ગ્રથિત અને પ્રકીર્ણક. ગ્રથિત ચાર પ્રકારનું હોય છે : ગંઘ, પઘ, ગેય અને ચૌર્જા. પ્રકીર્જાકના અનેક ભેદ હોય છે. ઈન્દ્રિય, વિષય, કષાય, પરીષહ, વેદના, ઉપસર્ગ વગેરે અપરાધ પદ છે. શ્રમણધર્મના પાલન માટે તેનં પરિવર્જન આવશ્યક છે.\*

ત્રીજા અધ્યયનનું નામ ક્ષુલ્લિકાચારકથા છે. નિર્યુક્તિકાર ક્ષુલ્લક, આચાર અને કથા – આ ત્રણેનો નિક્ષેપ કરે છે. ક્ષુલ્લક મહતુ સાપેક્ષ છે આથી મહતુનો નિક્ષેપ

| ۹. | ગા. ૧૧૭-૧૨૨  | ૩. ગા. ૧પ૨-૭. | પ. ગા. ૧૯૦.  |
|----|--------------|---------------|--------------|
| ર. | ગા. ૧૩૭-૧૪૮. | ૪. ગા. ૧૫૮-૯  | ૬.ગા. ૧૬૧-૩. |

- ર. ગા. ૧૩૭-૧૪૮.
- **૭. ગા. ૧૯૯-૧૭૭**.

કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, પ્રધાન, પ્રતીત્ય અને ભાવ – આ આઠ ભેદો સાથે મહત્નો વિચાર કરવો જોઈએ. ક્ષુલ્લક મહત્નું પ્રતિપક્ષી છે આથી તેના પણ આ જ આઠ ભેદ છે. આચારનો નિક્ષેપ નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારનો છે. નામન, ધાવન, વાસન, શિક્ષાપન વગેરે દ્રવ્યાચાર છે. ભાવાચાર પાંચ પ્રકારનો છે : દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્ય. કથા ચાર પ્રકારની હોય છે : અર્થકથા, કામકથા, ધર્મકથા અને મિશ્રકથા. અર્થકથાના નિમ્નોક્ત ભેદ છે : વિદ્યા, શિલ્પ, ઉપાય, અનિર્વેદ, સંચય, દક્ષત્વ, સામ, દંડ, ભેદ અને ઉપપ્રદાન. કામકથાના નિમ્નલિખિત ભેદ છે : રૂપ, વય, વેષ, દાક્ષિણ્ય, વિષયજ્ઞ, દેષ્ટ, શ્રુત, અનુભૂત અને સંસ્તવ. ધર્મકથા ચાર પ્રકારની છે : આક્ષેપણી, વિક્ષેપજ્ઞી, સંવેજની અને નિર્વેદની. ધર્મ, અર્થ અને કામથી મિશ્રિત કથાનું નામ મિશ્રકથા છે. કથાની વિપક્ષભૂત વિકથા છે. તેના સ્ત્રીકથા, ભક્તકથા, રાજકથા, ચૌરજનપદકથા, નટનર્તકજલ્લમુષ્ટિક્રકથા વગેરે અનેક ભેદ છે. શ્રમણ માટે ઈચ્છનીય છે કે તે ક્ષેત્ર, કાલ, પુરુષ, સામર્થ્ય વગેરેનું ધ્યાન રાખીને અનવદ્ય કથાનું વ્યાખ્યાન કરે. '

ચતુર્થ અધ્યયનનું નામ ષડ્જીવનિકાય છે. તેની નિર્યુક્તિમાં એક, છ, જીવ, નિકાય અને શસ્ત્રનો નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આચાર્યે જીવના નિમ્નોક્ત લક્ષણો બતાવ્યાં છે : આદાન, પરિભોગ, યોગ, ઉપયોગ, કષાય, લેશ્યા, આન, આપાન, ઈન્દ્રિય, બંધ, ઉદય, નિર્જરા, ચિત્ત, ચેતના, સંજ્ઞા, વિજ્ઞાન, ધારણા, બુદ્ધિ, ઈહા, મતિ, વિતર્ક.<sup>3</sup> શસ્ત્રની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે દ્રવ્યશાસ્ત્ર સ્વકાય, પરકાય અથવા ઉભયકાયરૂપ હોય છે. ભાવશસ્ત્ર અસંયમ છે.<sup>\*</sup>

પિંડેષજ્ઞા નામના પાંચમા અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં આચાર્ય ભદ્રબાહુએ પિંડ અને એષજ્ઞા આ બે પદોનું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કર્યું છે. ગોળ, ચોખા વગેરે દ્રવ્યપિંડ છે. ક્રોધાદિ ચાર ભાવપિંડ છે. દ્રવ્યેષજ્ઞા ત્રજ્ઞ પ્રકારની છે ઃ સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર. ભાવૈષજ્ઞા બે પ્રકારની છે ઃ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત. જ્ઞાનાદિ પ્રશસ્ત ભાવૈષજ્ઞા છે. ક્રોધાદિ અપ્રશસ્ત ભાવૈષજ્ઞા છે. પ્રસ્તુત અધિકાર દ્રવ્યેષજ્ઞાનો છે.\*

<mark>ષષ્ઠ અધ્યયનનું નામ મહાચા</mark>રકથા છે. તેની નિર્યુક્તિમાં આચાર્યે એવો નિર્દેશ કર્યો છે કે ક્ષુલ્લિકાચારકથાની નિર્યુક્તિમાં મહતુ, આચાર અને કથાનું વ્યાખ્યાન થઈ

- ૧. ગા. ૧૭૮-૧૮૭. ૩. ગા. ૨૨૩-૪.
- ર. ગા. ૧૮૮-૨૧૫. ૪. ગા. ૨૩૧.૨ ૫. ગા. ૨૩૪-૨૪૪.

ચૂક્યું છે.' સુત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિ કરતાં આચાર્ય 'ધર્મ' શબ્દની વ્યાખ્યા આ રીતે કરે છે :– ધર્મ બે પ્રકારનો હોય છે : અગારધર્મ અને અનગારધર્મ, અગારધર્મ બાર પ્રકારનો છે : પાંચ અણુવ્રત, ત્રણ ગુણવ્રત અને ચાર શિક્ષાવ્રત. અનગારધર્મ દસ પ્રકારનો છે : ક્ષાન્તિ, માર્દવ, આર્જવ, મુક્તિ, તપ, સંયમ, સત્ય, શૌચ, આકિંચન્ય અને બ્રહ્મચર્ધ.<sup>ક</sup> ધાન્ય ૨૪ પ્રકારનું હોય છે : ૧. યવ, ૨. ગોધુમ, ૩. શાલિ, ૪. વ્રીહિ, ૫. ષષ્ટિક, ૬. કોદ્રવ, ૭. અશૂક, ૮. કંગુ, ૯. રાલક, ૧૦. તિલ, ૧૧. મુદ્દગ, ૧૨. માય, ૧૩. અતસી, ૧૪. હરિમંથ, ૧૫. ત્રિપુટક, ૧૬. નિષ્પાવ, ૧૭. સિલિંદ, ૧૮. રાજમાય, ૧૯. ઇક્ષુ, ૨૦, મસૂર, ૨૧. તુવરી, ૨૨. કુલત્ય, ૨૩. ધાન્યક, ૨૪. કલાય. રત્ન ૨૪ પ્રકારનાં હોય છે : ૧. સુવર્શ, ૨. ત્રપુ, ૩. તામ્ર, ૪. રજત, ૫. લૌહ, દ. સીસક, ૭. હિરજ્ય, ૮. પાષાણ, ૯. વજ, ૧૦. મણિ, ૧૧. મૌક્તિક, ૧૨. પ્રવાલ, ૧૩. શંખ, ૧૪. તિનિશ, ૧૫. અગર, ૧૬. ચંદન, ૧૭. વસ્ર, ૧૮. અમિલ, ૧૯. કાષ્ઠ, ૨૦. ચર્મ, ૨૧. દંત, ૨૨. વાળ, ૨૩. ગંધ અને ૨૪. દ્રવ્યૌષધ. સ્થાવરના ત્રણ ભેદ છે : ભૂમિ, ગૃહ અને તરૂ. દ્વિપદ બે પ્રકારનાં છે : ચકારબદ્ધ અને માનુષ. ચતુષ્પદ દસ પ્રકારનાં છે : ગો, મહિષી, ઉષ્ટ્ર, અઝ, એડક, અશ્વ, અશ્વતર, ઘોટક, ગર્દભ અને હસ્તી. કામ બે પ્રકારનો છે : સંપ્રાપ્ત અને અસંપ્રાપ્ત. સંપ્રાપ્ત કામ ચૌદ પ્રકારનો અને અસંપ્રાપ્ત કામ દસ પ્રકારનો છે. અસંપ્રાપ્ત કામનાં દસ પ્રકાર આ છે : અર્થ, ચિંતા, શ્રદ્ધા, સંસ્મરણ, વિક્લવતા, લજ્જાનાશ, પ્રમાદ, ઉન્માદ, તદભાવના અને મરણ. સંપ્રાપ્ત કામના ચૌદ પ્રકાર આ છે : દષ્ટિસંપાત, સંભાષણ, હસિત, લલિત, ઉપગૃહિત, દંતનિપાત, નખનિપાત, ચુંબન, આલિંગન, આદાન, કર**શ. આસેવન. સંગ અને** ક્રીડા.ª

સપ્તમ અધ્યયનનું નામ વાક્યશુદ્ધિ છે. 'વાક્ય'નો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે. ભાષાદ્રવ્યને દ્રવ્યવાક્ય કહે છે. ભાષા શબ્દ ભાવવાક્ય છે. વાક્યના એકાર્થક શબ્દો આ છે : વાક્ય, વચન, ગિરા, સરસ્વતી, ભારતી, ગો, વાફ, ભાષા, પ્રજ્ઞાપની, દેશની, વાગ્યોગ, યોગ.<sup>\*</sup> સત્યભાષા જનપદાદિના ભેદથી દસ પ્રકારની હોય છે; મૃષાભાષા કોધાદિના ભેદથી દસ પ્રકારની હોય છે; મિશ્રભાષા ઉત્પન્નાદિ ભેદથી અનેક પ્રકારની હોય છે; અસત્યમૃષા આમંત્રજ્ઞી વગેરે ભેદથી અનેક જાતની હોય છે.<sup>\*</sup> શુદ્ધિનો નિક્ષેપ પણ નામાદિ ચાર પ્રકારનો છે. ભાવશુદ્ધિ ત્રજ્ઞ પ્રકારની છે : તદ્ભાવ, આદેશાભાવ અને પ્રાધાન્યભાવ.<sup>\*</sup>

- ૧. ગા.૨૪૫. ૨. ગા.૨૪૬-૮,
- ગા. ૨૫૦-૨૬૨. ૪. ગા. ૨૬૯-૨૭૦.
- મ. ગા. ૨૭૩-૬. ૬. ગા. ૨૮૬.

#### દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ

અષ્ટમ અષ્યયનનું નામ આચારપ્રશિધિ છે. આચારનો નિક્ષેપ પહેલાં જ થઈ ચૂક્યો છે. પ્રશિધિ બે પ્રકારની છે : દ્રવ્યપ્રશિધિ અને ભાવપ્રશિધિ. નિધાનાદિ દ્રવ્યપ્રશિધિ છે. ભાવપ્રશિધિના બે ભેદ છે : ઈન્દ્રિયપ્રશિધિ અને નોઈન્દ્રિયપ્રશિધિ. એ ફરી પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્તના ભેદથી બે પ્રકારની હોય છે.'

વિનયસમાધિ નામના નવમા અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં આચાર્ય ભાવવિનયના પાંચ ભેદ કરે છે : લોકોપચાર, અર્થનિમિત્ત, કામહેતુ, ભયનિમિત્ત અને મોક્ષનિમિત્ત. મોક્ષનિમિત્તક વિનય પાંચ પ્રકારનો છે : દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ અને ઉપચારસંબંધી.<sup>3</sup>

દસમા અધ્યયનનું નામ સભિક્ષુ છે. સકારનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર પ્રકારનો છે. દ્રવ્યસકાર પ્રશંસાદિવિષયક છે. ભાવસકાર તદુપયુક્ત જીવ છે. નિર્દેશ, પ્રશંસા અને અસ્તિભાવમાં સકારનો પ્રયોગ થાય છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં નિર્દેશ અને પ્રશંસાનો અધિકાર છે.<sup>3</sup> ભિક્ષુનો નિક્ષેપ પણ નામાદિ ચાર પ્રકારનો છે. ભાવભિક્ષુના બે પ્રકાર છે: આગમતઃ અને નોઆગમતઃ ભિક્ષુપદાર્થમાં ઉપયુક્ત આગમતઃ ભાવભિક્ષુ છે. ભિક્ષુગુણસંવેદક નોઆગમતઃ ભાવભિક્ષુ છે.<sup>8</sup> ભિક્ષુના પર્યાય આ છે : તીર્શ, તાયી, દ્રવ્ય, દ્રતી, ક્ષાંત, દાંત, વિરત, મુનિ, તાપસ, પ્રજ્ઞાપક, ઋજુ, ભિક્ષુ, બુદ્ધ, યતિ, વિદ્વાન્, પ્રદ્રજિત, અનગાર, પાસંડી, ચરક, બ્રાહ્મણ, પરિદ્રાજક, શ્રમણ, નિર્ગ્રન્થ, સંયત, મુક્ત, સાધુ, રુક્ષ, તીરાર્થી.<sup>4</sup> આમાંથી અધિકાંશ શબ્દો 'શ્રમણ'ના પર્યાયોમાં આવી ચૂક્યા છે.

ચૂલિકાઓની નિર્યુક્તિ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ચૂલિકા'નો નિક્ષેપ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવપૂર્વક થાય છે. કુક્કુટચૂડા વગેરે સચિત્ત દ્રવ્યચૂડા છે, મણિચૂડા વગેરે અચિત્ત દ્રવ્યચૂડા છે અને મયૂરશિખા વગેરે મિશ્ર દ્રવ્યચૂડા છે. ભાવચૂડા ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ છે. ' 'રતિ'નો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર પ્રકારનો છે. જે રતિ કર્મના ઉદયને કારણે થાય છે તે ભાવરતિ છે. જે ધર્મ પ્રત્યે રતિકારક છે તે અધર્મ પ્રત્યે અરતિકારક છે."

- ૧. ગ્રા. ૨૯૩-૪. ૨. મા. ૩૦૯-૩૨૨.
  - ૪. ગા. ૩૪૧.
- પ. ગા. ૩૪૫∽૭. દ. ગા. ઝ૫૯-૩૬૧.
- Jain Education International

૩. ગા. ૩૨૮-૯.

૭. ગા. ૩∈૨-૭.

# ્યતુર્થ પ્રકરજ્ઞ ઉત્તરાધ્યયનનિર્યક્તિ

આ નિર્યુક્તિ' માં ૬૦૭ ગાથાઓ છે. અન્ય નિર્યુક્તિઓની જેમ આમાં પણ અનેક પારિભાષિક શબ્દોનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે અનેક શબ્દોના વિવિધ પર્યાયો પણ આપવામાં આવ્યા છે.

સર્વપ્રથમ આચાર્ય 'ઉત્તરાધ્યયન' શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં 'ઉત્તર' પદનો પંદર પ્રકારના નિક્ષેપોથી વિચાર કરે છે : ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. ક્ષેત્ર, પ. દિશા, ૬. તાપક્ષેત્ર, ૭. પ્રજ્ઞાપક, ૮. પ્રતિ, ૯. કાલ, ૧૦. સંચય, ૧૧. પ્રધાન, ૧૨. જ્ઞાન, ૧૩. ક્રમ, ૧૪. ગણના અને ૧૫. ભાવ.<sup>\*</sup> 'ઉત્તરાધ્યયન'માં 'ઉત્તર'નો અર્થ ક્રમોત્તર સમજવો જોઈએ.<sup>3</sup>

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં ભગવાન જિનેન્દ્રે છત્રીસ અધ્યયનોનો ઉપદેશ આપ્યો છે.≛

'અધ્યયન' પદનું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ – આ ચાર દ્વારોથી 'અધ્યયન'નો વિચાર થઈ શકે છે. ભાવાધ્યયનની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે : પ્રારબ્ધ તથા બધ્યમાન કર્મોના અભાવથી આત્માનું જે પોતાના સ્વભાવમાં આનયન અર્થાત્ લઈ જવું એ જ અધ્યયન છે. જેનાથી જીવાદિ પદાર્થોનો અધિગમ અર્થાત્ પરિચ્છેદ થાય છે અથવા જેનાથી અધિક નયન અર્થાત્ વિશેષ પ્રાપ્તિ થાય છે અથવા જેનાથી શીઘ્ર જ અભીષ્ટ અર્થની સિદ્ધિ થાય છે તે જ અધ્યયન છે. કેમકે અધ્યયનથી અનેક ભવોથી એકઠી થતી આઠ પ્રકારની કર્મરજનો ક્ષય થાય છે એટલા માટે તેને ભાવાધ્યયન કહે છે.' અહીં સુધી 'ઉત્તરાધ્યયન'નું વ્યાખ્યાન છે. ત્યાર બાદ આચાર્ય 'શ્રુતસ્કન્ય'નો નિક્ષેપ કરે છે કેમકે ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર શ્રુતસ્કન્ય છે. તદનન્તર છત્રીસ અધ્યયનોનાં નામ ગજ્ઞાવે છે તથા તેમના વિવિધ અધિકારોનો નિર્દેશ કરે છે." અહીં સુધી સંક્ષેપમાં

૧. શાન્તિસૂરિકૃત શિષ્યહિતા-ટીકાસહિત⊸દેવચન્દ લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, ૧૯૧૯-. ૧૯૨૭.

ર. ગા.૧. ૩.ગા.૩. ૪.ગા.૪.

પ. ગા. પ-૭. ૬. ગા. ૧૧ ૭. ગા. ૧૨-૨૬.

ઉત્તરાધ્યયનનો પિંડાર્થ અર્થાત્ સમુદાયાર્થ આપવામાં આવ્યો છે. આગળ પ્રત્યેક અધ્યયનનું વિશેષ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

પ્રથમ અધ્યયનનું નામ વિનયશ્રુત છે. 'વિનય'નો વિચાર પહેલાં જ થઈ ચૂક્યો છે.' 'શ્રુત'નો નામાદિ ચાર પ્રકારનો નિક્ષેપ થાય છે. નિદ્ધવાદિ દ્રવ્યશ્રુત છે. જે શ્રુતમાં ઉપયુક્ત છે તે ભાવશ્રુત છે.' તેની પછી 'સંયોગ' શબ્દની અતિ વિસ્તૃત વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યે છ તથા બે પ્રકારના નિક્ષેપથી 'સંયોગ'ની અતિ વિસ્તૃત વ્યાખ્યા કરી છે. આમાં સંસ્થાન, અભિપ્રેત, અનભિપ્રેત, અભિલાપ, સમ્બન્ધન, અનાદેશ, આદેશ, આત્મસંયોગ, બાહ્યસંયોગ વગેરે વિષયોનું બહુ વિસ્તારથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.' વિનયના પ્રસંગમાં આચાર્ય અને શિષ્યના ગુણોનું વર્શન કરતાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે આ બંનેનો સંયોગ કેવી રીતે થાય છે. સંબન્ધનસંયોગ સંસારનો હેતુ છે કેમકે તે કર્મપાશનું કારણ બને છે. તેને નષ્ટ કરીને જીવ મુક્તિનો વાસ્તવિક આનંદ ભોગ્યવે છે.'

વિનયશ્રુતની બારમી ગાથામાં 'ગલિ' શબ્દ આવે છે. આના પર્યાયવાચી શબ્દો આ છે : ગણ્ડિ, ગલિ, મરાલિ. 'આકીર્જ્ર' શબ્દના પર્યાયો આ છે : આકીર્જ્ર, વિનીત, ભદ્રક.<sup>ષ</sup> 'ગલિ'નો પ્રયોગ અવિનીત માટે છે અને 'આકીર્જ્ઞ'નો પ્રયોગ વિનીત માટે.

બીજા અધ્યયનનું નામ પરીષહ છે. પરીષહનો ન્યાસ અર્થાત્ નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે. આમાંથી દ્રવ્યનિક્ષેપ બે પ્રકારનો છે : આગમરૂપ, નોઆગમરૂપ. નોઆગમ પરીષહ ફરી ત્રજ્ઞ પ્રકારનો છે : જ્ઞાયકશરીર, ભવ્ય અને તદ્વ્યતિરિક્ત. કર્મ અને નોકર્મરૂપથી દ્રવ્યપરીષહ બે પ્રકારનો પજ્ઞ હોય છે. નોકર્મરૂપ દ્રવ્યપરીષહ સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્રરૂપથી ત્રજ્ઞ પ્રકારનો છે. ભાવપરીષહમાં કર્મનો ઉદય થાય છે. તેના દ્વાર આ છે : કુત: (ક્યાંથી) કસ્ય (કોનું), દ્રવ્ય, સમવતાર, અધ્યાસ, નય, વર્ત્તના, કાલ, ક્ષેત્ર, ઉદેશ, પૃચ્છા, નિર્દેશ અને સૂત્રસ્પર્શ." બાદરસમ્પરાય ગુજ્ઞસ્થાનમાં બાવીસ, સૂક્ષ્મસંપરાય ગુજ્ઞસ્થાનમાં ચૌદ, છદ્મસ્થવીતરાગ ગુજ્ઞસ્થાનમાં પજ્ઞ ચૌદ અને કેવલી અવસ્થામાં અગિયાર પરીષહ હોય છે."

ક્ષુત્ષિપાસા વગેરે પરીષહોની વિશેષ વ્યાખ્યા કરતાં નિર્યુક્તિકારે વિવિધ ઉદાહરણો દ્વારા એ સમજાવ્યું છે કે શ્રમણે કઈ રીતે આ પરીષહો સહન કરવા

- ર. ગા. ૨૯. ૩, ગા. ૩૦-૫૭. ૪. ગા. ૬૨.
- ય. ગા. ૬૪. ૬. ગા. ૬૫-૮. ૭. ગા. ૭૯

૧. દશવૈકાલિક, અધ્યયન ૯ (વિનયસમાધિ)ની નિર્યુક્તિ.

જોઈએ.¹ આ પ્રસંગમાં આચાર્યે જૈન પરંપરામાં આવનારી અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ તથા શિક્ષાપ્રદ કથાઓનું સંકલન કર્યું છે.

ત્રીજા અધ્યયનનું નામ ચતુરંગીય છે. એકના વિના ચાર નથી થતા આથી નિર્યુક્તિકાર સર્વપ્રથમ 'એક'નો નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિચાર કરે છે. આના માટે સાત પ્રકારના 'એકક'નો નિર્દેશ કરે છે : ૧. નામૈકક, ૨. સ્થાપનૈકક, ૩. દ્રવ્યૈકક, ૪. માતૃકાપદૈકક, ૫. સંગ્રહૈકક, ૬. પર્યવૈકક અને ૭. ભાવૈકક. ' 'એકક'ની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિમાં થઈ ચૂકી છે. 'ચતુષ્ડ' અર્થાત્ ચારનો સાત પ્રકારનો નિક્ષેપ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ગણના અને ભાવ. પ્રસ્તુત અધિકાર ગણનાનો છે. <sup>3</sup>

'અંગ'નો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે ઃ નામાંગ, સ્થાપનાંગ, દ્રવ્યાંગ અને ભાવાંગ. આમાંથી દ્રવ્યાંગ છ પ્રકારનું હોય છે ઃ ૧. ગંધાંગ, ૨. ઔષધાંગ, ૩. મઘાંગ, ૪. આતોઘાંગ, ૫. શરીરાંગ અને ૬. યુદ્ધાંગ.\*

ગંધાંગ નિમ્નલિખિત છે : જમદગ્નિજટા (વાલક), હરેશુકા (પ્રિયંગુ), શબરનિવસનક (તમાલપત્ર), સપિષ્નિક, મલ્લિકાવાસિત, ઓસીર, ડ્રીબેર, ભદ્રદારુ (દેવદારુ), શતપુષ્પા, તમાલપત્ર. આમનું માહાત્મ્ય એ જ છે કે આમનાથી સ્નાન અને વિલેપન કરવામાં આવે છે. વાસવદત્તાએ ઉદયનને હૃદયમાં રાખતાં આનું સેવન કર્યું હતું.<sup>પ</sup>

ઔષધાંગની ગુટિકામાં પિજ્ડદારુ, હરિદ્રા, માહેન્દ્રફલ, સુજ્ઠી, પિપ્પલી, મરિચ, આર્દ્ર, બિલ્વમૂલ અને પાણી – આ આઠ વસ્તુઓ ભેગી કરેલી હોય છે. આનાથી કંડુ, તિમિર, અર્દ્ધશિરોરોગ, પૂર્ણશિરોરોગ, તાત્તીંયીક અને ચાતુર્થિક જ્વર (ત્રીજા અને ચોથા દિવસે આવનાર તાવ), મૂષક અને સર્પદંશ તરત જ દૂર થઈ જાય છે. દ્રાક્ષાના સોળ ભાગ (સોળ દ્રાક્ષ), ધાતકીપુષ્પના ચાર ભાગ અને એક આઢક ઇક્ષુરસ – આનાથી મદ્યાંગ બને છે. આઢકનું માપ માગધ માપથી સમજવું જોઈએ.°

એક મુકુંદાતૂર્ય, એક અભિમારદારુક, એક શાલ્મલીપુષ્પ – આમના બંધથી આમોડક અર્થાત પુષ્પોન્મિશ્ર વાલબંધવિશેષ થાય છે. આ જ આતોદ્યાંગ છે.

હવે શરીરાંગનાં નામ બતાવે છે. શિર, ઉર, ઉદર, પીઠ, બાહુ (બે) અને ઉરુ (બે) – આ આઠ અંગ છે. શેષ અંગોપાંગ છે."

- ૧. ગા.૮૯-૧૪૧. ૨. ગા.૧૪૨. ૩. ગા.૧૪૩.
- ૪. ∘ ઞા. ૧૪૪-૫. ૫. ગા. ૧૪૬-૮. ૬. ગા. ૧૪૯-૧૫૦.
- ૭. ગા.૧૫૧.
- ૮. ગા. ૧પર. ૯. ગા. ૧પ૩.

## ઉત્તરાધ્યયનનિર્યુક્તિ

યુદ્ધાંગ આ છે : યાન (હસ્ત્યાદિ), આવરણ (કવચાદિ), પ્રહરણ (ખડ્ગાદિ), કુશલત્વ (પ્રવીણતા), નીતિ, દક્ષત્વ (આશુકારિત્વ), વ્યવસાય, શરીર (અંહીનાંગ) અને આરોગ્ય.' અહીં સુધી દ્રવ્યાંગનું વ્યાખ્યાન છે.

ભાવાંગ બે પ્રકારનું છે : શ્રુતાંગ અને નોશ્રુતાંગ. શ્રુતાંગ આચારાદિ ભેદથી બાર પ્રકારનું છે. નોશ્રુતાંગ ચાર પ્રકારનું છે. આ ચાર પ્રકાર જ ચતુરંગીયના રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. સંસારમાં આ ચાર ભાવાંગ દુર્લભ છે : માનુષ્ય, ધર્મશ્રુતિ, શ્રદ્ધા અને વીર્ય (તપ અને સંયમમાં પરાક્રમ).'

અંગ, દશભાગ, ભેદ, અવયવ, અસફળ, ચૂર્શ, ખંડ, દેશ, પ્રદેશ, પર્વ, શાખા, પટલ, પર્યવખિલ – આ બધા શરીરાંગના પર્યાયો છે. સંયમના પર્યાયો આ છે : દયા, સંયમ, લજ્જા, જુગુપ્સા, અછલના, તિતિક્ષા, અહિંસા અને ડ્રી.<sup>3</sup>

આગળ નિર્યુક્તિકારે ઉદાહરજ્ઞોની મદદથી એ બતાવ્યું છે કે મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ કેટલી દુર્લભ છે, મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત થઈ ગયા બાદ પજ્ઞ ધર્મશ્રુતિ કેટલી મુશ્કેલ છે, ધર્મશ્રુતિનો લાભ થવા છતાં પજ્ઞ તેની પર શ્રદ્ધા કરવી કેટલી મુશ્કેલ છે, શ્રદ્ધા થઈ ગયા છતાં પજ્ઞ તપ અને સંયમમાં વીર્ય અર્થાત્ પરાક્રમ કરવું તો તેનાથી પજ્ઞ મુશ્કેલ છે. શ્રદ્ધાની ચર્ચા કરતી વખતે જમાલિપ્રભૃતિ સાત નિદ્ધવોનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.<sup>\*</sup>

ચતુર્થ અધ્યયનનું નામ 'અસંસ્કૃત' છે. તેની નિર્યુક્તિ કરતી વખતે સર્વપ્રથમ પ્રમાદ અને અપ્રમાદ બંનેનો નિક્ષેપ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રમાદ અને અપ્રમાદ બંને નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવના ભેદથી ચાર પ્રકારના હોય છે. આમાંથી દ્રવ્ય અને ભાવપ્રમાદ પાંચ પ્રકારના હોય છે : મઘ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિકથા. અપ્રમાદના પણ પાંચ પ્રકાર છે જે આનાથી વિપરીત છે. "

જે ઉત્તરકરણથી કૃત અર્થાત્ નિર્વર્તિત છે તે સંસ્કૃત છે. બાકીના અસંસ્કૃત છે. કરણનો નિક્ષેપ છ પ્રકારનો હોય છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ. દ્રવ્યકરણ બે પ્રકારનું હોય છે : સંજ્ઞાકરણ અને નોસંજ્ઞાકરણ. સંજ્ઞાકરણ ફરી ત્રણ પ્રકારનું છે : કટકરણ, અર્થકરણ અને વેલુકરણ. નોસંજ્ઞાકરણ બે પ્રકારનું છે : પ્રયોગકરણ અને વિશ્રસાકરણ. વિશ્રસાકરણના વળી બે ભેદ છે : સાદિક અને અનાદિક. અનાદિક ત્રણ પ્રકારનું છે : ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ. સાદિક બે પ્રકારનું છે : ચક્ષુઃસ્પર્શ અને અથક્ષુઃસ્પર્શ. પ્રયોગકરણના બે ભેદ છે : જીવપ્રયોગકરણ અને

- ૧. ગા. ૧૫૪.
- ર.ગા.૧૫૫-૬.
- ૪. ગા. ૧૫૯-૧૭૮.
- પ. ગા. ૧૭૯-૧૮૧

૩. ગા. ૧૫૭-૮.

અજીવપ્રયોગકરલ. જીવપ્રયોગકરલ પુનઃ બે પ્રકારનું છે : મૂલકરલ અને ઉત્તરકરલ. પાંચ પ્રકારનાં શરીર અને ત્રલ પ્રકારનાં અંગોપાંગ મૂલકરલ છે. કર્શ, સ્કંધ વગેરે ઉત્તરકરલ છે.' અજીવપ્રયોગકરલ વર્ણાદિ ભેદથી પાંચ પ્રકારનું હોય છે.' તે જ રીતે ક્ષેત્રકરલ અને કાલકરલનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.' ભાવકરલ જીવકરલ અને અજીવકરલના ભેદથી બે પ્રકારનું છે. આમાંથી અજીવકરલ પુનઃ પાંચ પ્રકારનું છે : વર્લ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને સંસ્થાન. તે ક્રમશઃ પાંચ, પાંચ, બે, આઠ અને પાંચ પ્રકારના છે. જીવકરલ બે પ્રકારનું છે : શ્રુતકરલ અને નોશ્રુતકરલ. શ્રુતકરલ બદ્ધ અને અબદ્ધરૂપથી બે પ્રકારનું છે. બદ્ધના ફરી બે ભેદ છે : નિશીથ અને અનિશીય. નોશ્રુતકરલ બે પ્રકારનું છે : ગુલકરલ અને યોજનાકરલ. શુલકરલ તપ-સંયમ-યોગરૂપ છે અને યોજનાકરલ મન, વચન અને કાય વિષયરૂપ છે.' આટલા વિસ્તારપૂર્વક કરલનો વિચાર કર્યા બાદ નિર્યુક્તિકાર પોતાના અભીષ્ટ અર્થની યોજના કરે છે. કાર્મલ દેહના નિમિત્તે થનાર આયુઃકરલ અસંસ્કૃત છે. તેના તૂટવા પર પટાદિની જેમ ઉત્તરકરલથી સાંધી નથી શકાતું. પ્રસ્તુત અધિકાર આયુઃકર્મથી અસંસ્કૃતનું છે. કેમકે આયુઃકર્મ અસંસ્કૃત છે એટલા માટે હંમેશા અપ્રમાદપૂર્વક આચરલ કરવું જોઈએ.'

આગળના અધ્યયનોની નિર્યુક્તિમાં પજ્ઞ આ જ રીતે પ્રત્યેક અધ્યયનના નામનો નામાદિ નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ગાથા ૨૦૮માં 'કામ' અને 'મરણ'નો નિક્ષેપ છે. ગા. ૨૩૭માં 'નિર્ગ્રન્થ' શબ્દનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિવેચન છે. ગા. ૨૪૪માં ઉરભ્ર, ગા. ૨૫૦માં કપિલ, ગા. ૨૬૦માં નમિ, ગા. ૨૮૦માં દ્વમ, ગા. ૩૧૦માં બહુ, શ્રુત અૂને પૂજા, ગા. ૪૫૫માં પ્રવચન, ગા. ૪૮૦માં સામ, ગા. ૪૯૬માં મોક્ષ, ગા. ૫૧૪માં ચરજ્ઞ અને ગા. ૫૧૬માં વિધિનું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. ૨૧૨થી ૨૩૫ સુધીની ગાથાઓમાં સત્તર પ્રકારના મૃત્યુનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

- ૪. ગા.૨૦૧-૪.
- ૨. ગા. ૧૯૫ ૫. ગા. ૨૦૫

૩, ગા. ૧૯૬-૨૦૦

૧. ગા. ૧૮૨-૧૯૧.

# પંચમ પ્રકર**લ** આચારાંગનિર્યુક્તિ

આ નિર્યુક્તિ' આચારાંગ સૂત્રના બંને શ્રુતસ્કંધો પર છે. આમાં ૩૪૭ ગાથાઓ છે જેમાં આચાર, અંગ, બ્રહ્મ, ચરશ, શસ્ત, સંજ્ઞા, દિશા, પૃથિવી, વિમોક્ષ, ઈર્યા વગેરે શબ્દોના નિક્ષેપ, પર્યાય વગેરે છે. આ નિર્યુક્તિ ઉત્તરાધ્યનનિર્યુક્તિની પછી તથા સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિની પહેલાં રચવામાં આવી છે.

પ્રારંભમાં મંગલગાથા છે જેમાં સર્વસિદ્ધોને નમસ્કાર કરીને આચારાંગની નિર્ધુક્તિ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે.' ત્યાર બાદ બતાવવામાં આવ્યું છે કે આચાર, અંગ, શ્રુત, સ્કંધ, બ્રહ્મ, ચરજ્ઞ, શસ્ત્ર, પરિજ્ઞા, સંજ્ઞા અને દિશા – આ બધાનો નિક્ષેપ કરવો જોઈએ. આમાંથી કયો નિક્ષેપ કેટલા પ્રકારનો છે, તે બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે ચરજ્ઞ અને દિશાને છોડીને બાકીનાનો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે. ચરજ્ઞનો નિક્ષેપ છ પ્રકારનો છે અને દિશાનો સાત પ્રકારનો.<sup>3</sup>

આચાર અને અંગનો નિક્ષેપ પહેલાં કરવામાં આવી ચૂક્યો છે.<sup>૪</sup> અહીં ભાવાચારના વિષયમાં કેટલોક વિશેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ માટે નિમ્નલિખિત સાત દ્વારોનો આધાર લેવામાં આવ્યો છે : એકાર્થક, પ્રવૃત્તિ, પ્રથમાંગ, ગણી, પરિમાણ, સમવતરણ અને સાર.<sup>૧</sup>

આચારના એકાર્થક શબ્દો આ છે : આચાર, આચાલ, આગાલ, આકર, આશ્વાસ, આદર્શ, અંગ, આચીર્શ, આજાતિ, આમોલ.\*

- ૧. (અ) શીલાંક, જિનહંસ તથા પાર્શ્વચન્દ્રકૃત ટીકાઓ સહિત રાય બહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, વિ.સં. ૧૯૩૬.
  - (બ) શીલાંકકૃત ટીકાસહિત → આગમોદય સમિતિ, સૂરત, વિ.સં. ૧૯૭૨-૩. જૈનાનન્દ પુસ્તકાલય, ગોપીપુરા, સૂરત, સન્ ૧૯૩૫.
- ર. ગા. ૧. ૩. ગા. ૨-૩.
- ૪. દશવૈકાલિકની ક્ષુલ્લિકાચારકથા તથા ઉત્તરાધ્યયનનું ચતુરંગીય અધ્યયન
- પ. ગા. ૫-૬. ૬. ગા. ૭.

આગમિક વ્યાખ્યાઓ

આચારનું પ્રવર્તન ક્યારે થયું ? બધા તીર્થંકરોએ તીર્થ-પ્રવર્તનના આરંભમાં આચારાંગનું પ્રવર્તન કર્યું. બાકીના અગિયાર અંગોનું આનુપૂર્વીથી નિર્માણ થયું.'

આચારાંગ પ્રથમ કેમ છે, તેનું કારણ બતાવે છે. આચારાંગ દ્વાદશાંગીમાં પ્રથમ છે કેમકે એમાં મોક્ષના ઉપાયનું પ્રતિપાદન છે જે સંપૂર્ણ પ્રવચનનો સાર છે.

કેમકે આચારાંગના અધ્યયનથી શ્રમભ્રધર્મનું પરિજ્ઞાન થાય છે એટલા માટે તેનું મુખ્ય અર્થાત્ આદ્ય ગણિસ્થાન છે.³

તેનું પરિમાજ્ઞ આ પ્રમાજ્ઞે છે : તેમાં નવ બ્રહ્મચર્યાભિધાયી અધ્યયન છે, અઢાર હજાર પદ છે, પાંચ ચૂડાઓ છે.<sup>૪</sup>

આ ચૂડાઓનું બ્રહ્મચર્યાધ્યયનમાં સમવત્તરજ્ઞ થાય છે. એ જ ફરી છ કાયોમાં, પાંચ વ્રતોમાં, બધા દ્રવ્યોમાં અને પર્યાયોના અનંતમા ભાગમાં અવતરિત થાય છે.\*

હવે અંતિમ દ્વારનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. અંગોનો સાર શું છે ? આચાર. આચારનો સાર શું છે ? અનુયોગાર્થ. અનુયોગાર્થનો સાર શું છે ? પ્રરૂપજ્ઞા. પ્રરૂપજ્ઞાનો સાર શું છે ? ચરજ્ઞ. ચરજ્ઞનો સાર શું છે ? નિર્વાજ્ઞ. નિર્વાજ્ઞનો સાર શું છે ? અવ્યાબાધ. આ જ સર્વોત્કૃષ્ટ સાર છે – અંતિમ ધ્યેય છે.<sup>૬</sup>

કેમકે ભાવશ્રુતસ્કંધ બ્રહ્મચર્યાત્મક છે આથી બ્રહ્મ અને ચરણનો નિક્ષેપ કરે છે. બ્રહ્મની અને આ જ રીતે બ્રાહ્મણની નામાદિ ચાર સ્થાનોમાંથી ઉત્પત્તિ થાય છે. ભાવબ્રહ્મ સંયમ છે. બ્રાહ્મણના પ્રસંગને દષ્ટિમાં રાખતાં નિર્યુક્તિકાર સાત વર્ણો અને નવ વર્ણાન્તરોનું પણ વર્જાન કરે છે. એક મનુષ્યજાતિના સાત વર્ણો આ છે : ક્ષત્રિય, શૂદ્ર, વૈશ્ય, બ્રાહ્મણ, સંકરક્ષત્રિય, સંકરવૈશ્ય અને સંકરશૂદ્ર. નવ વર્જ્ઞાન્તરો આ છે : અંબષ્ઠ, ઉગ્ર, નિષાદ, અયોગવ, માગધ, સૂત, ક્ષત, વિદેહ અને ચાંડાલ.\*

ચરજ્ઞ નામાદિ ભેદથી છ પ્રકારનું હોય છે. ભાવચરજ્ઞ ગતિ, આહાર અને ગુજ્ઞના ભેદથી ત્રજ્ઞ પ્રકારનું હોય છે.'

મૂલ અને ઉત્તરગુણની સ્થાયના કરનાર નવ અધ્યાય નિમ્નલિખિત છે : ૧. શસ્વપરિજ્ઞા, ૨. લોકવિજય, ૩. શીતોષ્ણ, ૪. સમ્યક્ત્વ, ૫. લોકસાર,

- ૧. ગા.૮. ૨. ગા.૯. ૩. ગા.૧૦.
- ૪. ગા. ૧૧ પ. ગા. ૧૨-૪. ૬. ગા. ૧૬-૭.
- ૭. ગા.૧૮-૨૨ ૮. ગા. ૨૯-૩૦.

Jain Education International

## આચારાંગનિર્યુક્તિ

∉. ધ્રુવ, ૭. મહાપરિજ્ઞા, ૮. વિમોક્ષ અને ૯. ઉષધાનશ્રુત. આ નવ આચાર છે, શેષ આચારાગ્ર છે.¹

હવે આ અધ્યયનોનો અર્થાધિકાર બતાવે છે. પ્રથમ અધ્યયનનો અધિકાર જીવસંયમ છે, બીજાનો અષ્ટવિધ કર્મવિજય છે, ત્રીજાનો સુખ-દુઃખતિતિક્ષા છે, ચોથાનો સમ્યક્ત્વની દઢતા છે, પાંચમાનો લોકસાર રત્નત્રયારાધના છે, છઠાનો નિઃસંગતા છે, સાતમાનો મોહસમુત્થ પરીષહોપસર્ગસહનતા છે, આઠમાનો નિર્યાણ અર્થાત્ અન્યક્રિયા છે અને નવમાનો જિનપ્રતિપાદિત અર્થશ્રદ્ધાન છે.

શસપરિજ્ઞામાં બે પદો છે : શસ્ર અને પરિજ્ઞા. શસ્ત્રનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર પ્રકારનો છે. ખડગ્, અગ્નિ, વિષ, સ્નેહ, આમ્લ, ક્ષાર, લવણાદિ દ્રવ્યશસ્ત્ર છે. દુષ્પ્રયુક્ત ભાવ જ ભાવશસ્ત્ર છે. પરિજ્ઞા પણ નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારની છે. દ્રવ્યપરિજ્ઞા બે પ્રકારની છે : જ્ઞપરિજ્ઞા અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા. ભાવપરિજ્ઞા પણ બે પ્રકારની છે : જ્ઞપરિજ્ઞા અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા. દ્રવ્યપરિજ્ઞામાં જ્ઞાતા અનુપયુક્ત હોય છે જ્યારે ભાવપરિજ્ઞામાં જ્ઞાતાને ઉપયોગ હોય છે.<sup>3</sup>

આની પછી નિર્યુક્તિકાર સૂત્રસ્પર્શી નિર્યુક્તિનો પ્રારંભ કરે છે. સર્વપ્રથમ 'સંજ્ઞા'નો નિક્ષેપ કરતાં કહે છે કે સચિત્તાદિ (હસ્ત, ધ્વજ, પ્રદીપાદિ)થી થનારી સંજ્ઞા દ્રવ્યસંજ્ઞા છે. ભાવસંજ્ઞા બે પ્રકારની છે : અનુભવનસંજ્ઞા અને જ્ઞાનસંજ્ઞા. મતિ વગેરે જ્ઞાનસંજ્ઞા છે. કર્મોદયાદિને કારજ્ઞે થનાર સંજ્ઞા અનુભવનસંજ્ઞા છે. એ સોળ પ્રકારની છે : આહાર, ભય, પરિગ્રહ, મૈથુન, સુખ, દુઃખ, મોહ, વિચિકિત્સા, કોધ, માન, માયા, લોભ, શોક,લોક, ધર્મ અને ઓઘ.<sup>૪</sup>

'દિક્'નો નિક્ષેપ સાત પ્રકારનો છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, તાપ, પ્રજ્ઞાપક અને ભાવ. દ્રવ્યાદિ દિશાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યાં પછી આચાર્ય ભાવદિશાનું વર્જીન કરતાં કહે છે કે ભાવદિશાઓ અઢાર છે : ચાર પ્રકારના મનુષ્ય (સમ્મૂર્છનજ, કર્મભૂમિજ, અકર્મભૂમિજ, અંતરદીપજ), ચાર પ્રકારના તિર્યંચ (દીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય), ચાર પ્રકારની કાય (પૃથ્વી, અપ્, તેજસ્, વાયુ), ચાર પ્રકારના બીજ (અગ્ર, મૂલ, સ્કંધ, પર્વ) દેવ અને નારક.\* જીવ આ અઢાર પ્રકારના ભાવોથી યુક્ત હોય છે અને તેનો આમનાથી વ્યપદેશ થાય છે એટલા માટે તેમને ભાવદિશાઓ કહેવામાં આવે છે. અહીં સુધી શસ્ત્રપરિજ્ઞાના પ્રથમ ઉદ્દેશનો અધિકાર છે.

દ્વિતીય ઉદ્દેશકના પ્રારંભમાં પૃથ્વીનો નિક્ષેપાદિ પદ્ધતિથી વિચાર કરવામાં

| ۹. | ગા.૩૧-૨.  | ર. ગા. ૩૩-૪. | ૩. ગા. ૩૬-૭. |
|----|-----------|--------------|--------------|
| ۲. | ગા. ૩૮-૯. | ૫. ગા. ૪૦-૬૦ | •            |

આવ્યો છે. આના માટે નિમ્નોક્ત દારોનો આધાર લેવામાં આવ્યો છે : નિક્ષેપ, પ્રરૂપશા, લક્ષ્ણ, પરિમાણ, ઉપભોગ, શસ્ત, વેદના, વધ અને નિવૃત્તિ.'

પૃથ્વીનો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે ઃ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. જે જીવ પૃથ્વી-નામાદિ કર્મોને ભોગવે છે તે જ ભાવપૃથ્વી છે.

પ્રરૂપણાદ્વારની વ્યાખ્યા કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે પૃથ્વીજીવ બે પ્રકારના છે : સૂક્ષ્મ અને બાદર. સૂક્ષ્મ જીવ સર્વલોકવ્યાપી છે. બાદર પૃથ્વીના ફરી બે ભેદ છે : શ્લક્ષ્ણ અને ખર. શ્લક્ષ્ણના કૃષ્ણ, નીલ, લોહિત, પીત અને શુક્લ વર્ણરૂપ પાંચ ભેદો છે. ખરના પૃથ્વી, શર્કરા, વાલુકા વગેરે છત્રીસ ભેદો છે. બાદર અને સૂક્ષ્મ બંનેય કાં તો પર્યાપ્તક હોય છે અથવા અપર્યાપ્તક.<sup>3</sup>

લક્ષણદારની વ્યાખ્યા આ મુજબ છે : પૃથ્વીકાયના જીવોમાં ઉપયોગ, યોગ, અધ્યવસાય, મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન, અચક્ષુદર્શન, અષ્ટવિધકર્મોદય, લેશ્યા, સંજ્ઞા, ઉચ્છ્વાસ અને કષાય હોય છે.<sup>૪</sup>

પરિમાશદ્વારનું વ્યાખ્યાન આ પ્રકારે છે ઃ બાદર-પર્યાપ્તક-પૃથ્વીકાયિક સંવર્તિત લોકપ્રતરના અસંખ્યેય ભાગપ્રમાણ છે, બાકીના ત્રણ (બાદર-અપર્યાપ્તક તથા સૂક્ષ્મ-પર્યાપ્તક અને અપર્યાપ્તક)માંના પ્રત્યેક અસંખ્યેય લોકાકાશપ્રદેશપ્રમાણ છે.\*

ઉપભોગઢારની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ચાલતાં, બેસતાં, સૂતાં, ઉપકરણ લેતાં, રાખતાં વગેરે અનેક પ્રસંગે પૃથ્વીકાયના જીવોનું હનન થાય છે.\* હલ, કુલિક, વિષ, કુદાલા, લિત્રક, મૃગશ્રૃંગ, કાજ, અગ્નિ, ઉચ્ચાર, પ્રસ્નવણ વગેરે દ્રવ્યશસ છે. અસંયમ ભાવશસ છે.\*

જે રીતે પાદાદિ અંગ-પ્રત્યંગના છેદનથી મનુષ્યોને વેદના થાય છે તે જ રીતે છેદન-ભેદનથી પૃથ્વીકાયના જીવોને પણ વેદના થાય છે.'

વધ ત્રજ્ઞ પ્રકારનો હોય છે : કૃત, કારિત અને અનુમોદિત. અનગાર શ્રમણ મન, વચન અને કાયથી ત્રજ્ઞે પ્રકારના વધનો ત્યાગ કરે છે.<sup>૯</sup> આ જ નિવૃત્તિદ્વાર છે. આની સાથે શસપરિજ્ઞાનો દ્વિતીય ઉદ્દેશક સમાપ્ત થાય છે.

તૃતીય ઉદેશકમાં અપ્કાયની ચર્ચા કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે અપ્કાયના પણ તેટલાં જ દ્વાર છે જેટલા પૃથ્વીકાયનાં છે.<sup>૧૦</sup> આથી તેમનું વિશેષ વિવેચન કરવું આવશ્યક નથી. ચોથા ઉદેશમાં તેજસ્કાયની ચર્ચા છે જેમાં બાદર અગ્નિના પાંચ ભેદ કરવામાં આવ્યા છે ઃ અંગાર, અગ્નિ, અર્ચિ, જ્વાલા

૧. ગા. ૬૮ ૨. ગા. ૬૯-૭૦. ૩. ગા. ૭૧-૯. ૪..ગા. ૮૪. ૫. ગા. ૮૬ ૬. ગા. ૯૨-૪. ૭. ગા. ૯૫-૬. ૮. ગા. ૯૭ ૯. ગા. ૧૦૧-૫. ૧૦. ગા. ૧૦૬.

અને મુર્મુર.<sup>4</sup> પાંચમા ઉદ્દેશકમાં વનસ્પતિની ચર્ચા છે. તેનાં પજ્ઞ તે જ દ્વાર છે જે પૃથ્વીકાયનાં છે. બાદર વનસ્પતિના બે ભેદ છે પરંતુ સંક્ષેપમાં તેના પજ્ઞ છ ભેદ કરી બાર પ્રકાર છે. સાધારજ્ઞના તો અનેક ભેદ છે પરંતુ સંક્ષેપમાં તેના પજ્ઞ છ ભેદ કરી શકાય છે. પ્રત્યેકના બાર ભેદ આ છે : ૧. વૃક્ષ, ૨. ગુચ્છ, ૩. ગુલ્મ, ૪. લતા, ૫. વલ્લિ, ૬. પર્વક, ૭. તૃજ્ઞ, ૮. વલય, ૯. હરિત, ૧૦. ઔષધિ, ૧૧. જલરુહ, ૧૨. કુહુજ્ઞ. સાધારજ્ઞના છ ભેદ આ પ્રમાજ્ઞે છે : ૧. અગ્રબીજ, ૨. મૂલબીજ, ૩. સ્કંધબીજ, ૪. પર્વબીજ, ૫. બીજરુહ અને ૬. સમ્મૂચ્ઇનજ.<sup>4</sup> છકા ઉદ્દેશકમાં ત્રસકાયની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. ત્રસકાયનાં પજ્ઞ તે જ દ્વાર છે જે પૃથ્વીકાયનાં છે. ત્રસજીવ બે પ્રકારના છે : લબ્ધિત્રસ અને ગતિત્રસ. તેજસ અને વાયુ લબ્ધિત્રસની અંતર્ગત છે. ગતિત્રસના ચાર ભેદ છે : નારક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને સુર. એ કાં તો પર્યાપ્રક હોય છે અથવા અપર્યાપ્રક.<sup>3</sup> સપ્તમ ઉદ્દેશકમાં વાયુકાયનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. તેના પજ્ઞ પૃથ્વીકાયની સમાન જ દ્વાર છે. વાયુકાયનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. તેના પજ્ઞ પૃથ્વીકાયની સમાન જ દ્વાર છે. વાયુકાયના જીવ બે પ્રકારના હોય છે : સૂક્ષ્મ અને બાદર. બાદરના પાંચ ભેદ છે : ઉત્કલિકા, મંડલિકા, ગુંજા, ઘન અને શુદ્ધ.<sup>8</sup> અહી સુધી પ્રથમ અધ્યયનનો અધિકાર છે.

દ્વિતીય અધ્યયનનું નામ લોકવિજય છે. તેનાં પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં 'સ્વજન'નો અધિકાર છે, જેમાં એ દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે શ્રમણ માતા-પિતા વગેરે પ્રત્યે મોહ મમતા ન રાખે. દ્વિતીય ઉદ્દેશકમાં સંયમસંબંધી અદઢત્વની નિવૃત્તિનો ઉપદેશ છે. તૃતીય ઉદ્દેશકમાં માન ન કરવાની સૂચના આપવામાં આવી છે. ચોથો ઉદ્દેશક ભોગોની નિઃસારતા પર છે. પાંચમો ઉદ્દેશક લોકાશ્રયની નિવૃત્તિ સાથે સંબંધ રાખે છે. છજ્ઞા ઉદ્દેશકમાં અમમત્વની પરિપાલનાનો ઉપદેશ છે.

'લોકવિજય'માં બે પદ છે : 'લોક' અને 'વિજય'. 'લોક'નો નિક્ષેપ આઠ પ્રકારનો છે અને 'વિજય'નો છ પ્રકારનો. ભાવલોકનો અર્થ છે કષાય. આથી કષાયવિજય જ લોકવિજય છે.' કષાયની ઉત્પત્તિ કર્મને કારણે થાય છે. કર્મ સંક્ષેપમાં દસ પ્રકારનાં છે : નામકર્મ, સ્થાપનાકર્મ, દ્રવ્યકર્મ, પ્રયોગકર્મ, સમુદાનકર્મ, ઈર્યાપથિકકર્મ, આધાકર્મ, તપઃકર્મ, કૃતિકર્મ અને ભાવકર્મ.'

ત્રીજા અધ્યયનનું નામ શીતોષ્શીય છે. તેમાં ચાર ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ભાવસુપ્રના દોષો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. બીજામાં ભાવસુપ્ત દ્વારા અનુભવાતા દુ:ખોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ત્રીજામાં એ વાત પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો

૧, ગા, ૧૧૬-૮, ૨, ગા, ૧૨૬-૧૩૦, ૩, ગા, ૧૫૨-૪,

૪. ગા. ૧૬૪-૬. ૫. ગા. ૧૭૨. ૬. ગા. ૧૭૫ ૭. ગા. ૧૯૨-૩.

છે કે માત્ર દુઃખ સહન કરવાથી જ કોઈ શ્રમણ નથી બની જતું. શ્રમણની ક્રિયા કરવાથી શ્રમણ બને છે. ચોથામાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે કષાયોનું શું કાર્ય છે, પાપથી વિરતિ કેવી રીતે સંભવે છે, સંયમથી કયા પ્રકારના કર્મોનો ક્ષય થઈને મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે ? સાથે જ આ અધ્યયનમાં 'શીત' અને 'ઉષ્ણ' પદોનો નામાદિ નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. સ્ત્રીપરીષહ અને સત્કારપરીષહ – આ બે શીત પરીષહ છે. બાકીના વીસ ઉષ્ણ પરીષહની કોટિમાં છે.'

ચતુર્થ અધ્યયનનું નામ સમ્યક્ત્વ છે. તેનાં ચાર ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં સમ્યગ્દર્શનનો અધિકાર છે, દ્વિતીયમાં સમ્યગ્જ્ઞાનનો અધિકાર છે, તૃતીયમાં સમ્યગ્દર્શનની ચર્ચા છે, ચતુર્થમાં સમ્યક્ચારિત્રનું વર્જાન છે. આ ચારે મોક્ષાંગ છે. મુમુક્ષુ માટે ચારેનું પાલન આવશ્યક છે. ર સમ્યક્ત્વનું પણ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ — આ ચારે નિક્ષેપોથી વિવેચન કરવામાં આવે છે. ભાવસમ્યક્ત્વ ત્રજ્ઞ પ્રકારનું છે : દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર. દર્શન અને ચારિત્રના ફરી ત્રણ-ત્રણ ભેદ કરવામાં આવે છે : ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક. જ્ઞાનના બે ભેદ છે : ક્ષાયોપશમિક અને ક્ષાયિક.<sup>3</sup>

લોકસાર નામના પાંચમા અધ્યયનના છ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં તે દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે સિંસક, વિષયારંભક અને એકચર મુનિ નથી થઈ શક્તો. બીજામાં એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે સિંસાદિથી વિરત જ મુનિ હોય છે. ત્રીજામાં એ વાતનો નિર્દેશ છે કે વિરત મુનિ જ અપરિગ્રહી હોય છે. ચોથામાં એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે સૂત્રાર્થપરિનિષ્ઠિતના કયા-કયા પ્રત્યપાય હોય છે. પાંચમામાં સાધુના માટે &દોપમ હોવાની આવશ્યક્તા પર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. છઠામાં ઉન્માર્ગવર્જના પર ભાર આપવામાં આવ્યો છે. 'લોક' અને 'સાર'નો પણ ચાર પ્રકારે નિક્ષેપ થાય છે. ફલસાધનતા જ ભાવસાર છે. આનાથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે અને ફળરૂપે ઉત્તમસુખનો લાભ થાય છે.' આ જ વાતને બીજા શબ્દોમાં આ કહી શકાય : સંપૂર્ણ લોકનો સાર ધર્મ છે, ધર્મનો સાર જ્ઞાન છે, જ્ઞાનનો સાર સંયમ છે, સંયમનો સાર નિર્વાણ છે.'

ત્યાર પછી સૂત્રસ્પર્શિક નિર્ધુક્તિ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ચર, ચર્યા અને ચરશ એકાર્થક છે. ચરણનો છ પ્રકારનો નિક્ષેપ થાય છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર ભાવચરણની અંતર્ગત છે. ભાવચરણ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત ભેદથી બે પ્રકારનું હોય છે.<sup>૬</sup>

| ૧. ગ્યા. ૧૯૭-૨૧૩. | ર.ગા. ૨૧૪-૫, | ૩. ગા. ૨૧૬-૮. |
|-------------------|--------------|---------------|
| ૪. ગા. ૨૩૫-૨૪૦.   | ય. ગા. ૨૪૪.  | ૬. ગા. ૨૪૫-૬. |

## આચારાંગનિર્યુક્તિ

ધૂત નામના છજ્ઞા અધ્યયનના પાંચ ઉદેશક છે. પ્રથમ ઉદેશકમાં નિજક અર્થાત્ સ્વજનોના વિધૂનનનો અધિકાર છે, દ્વિતીયમાં કર્મવિધૂનનનો અધિકાર છે, તૃતીયમાં ઉપકરણ અને શરીરના વિધૂનનની ચર્ચા છે, ચતુર્થમાં ગૌરવત્રિકના વિધૂનનનો અધિકાર છે, પાંચમામાં ઉપસર્ગ અને સમ્માનના વિધૂનનની ચર્ચા છે. વસ્ત્રાદિનું પ્રક્ષાલન દ્રવ્યધૂત છે. અષ્ટવિધ કર્મોનો ક્ષય ભાવધૂત છે.<sup>૧</sup>

સાતમું અધ્યયન વ્યવચ્છિન્ન છે. આઠમા અધ્યયનનું નામ વિમોક્ષ છે. તેના આઠ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં અસમનોજ્ઞના વિમોક્ષ અર્થાત્ પરિત્યાગનો ઉપદેશ છે. દ્વિતીયમાં અકલ્પિકના વિમોક્ષનું વિધાન છે. તૃતીયમાં અંગચેષ્ટા પ્રત્યે ભાષિત અથવા આશંકિત સંશયના નિવારણનું વિધાન છે. ચતુર્થમાં વૈહાનસ (ઉદ્બંધન) તથા ગાર્દ્વપૃષ્ઠને મરણની ઉપમા આપવામાં આવી છે. પાંચમામાં ગ્લાનતા તથા ભક્તપરિજ્ઞાનો બોધ છે. છજ્ઞામાં એકત્વભાવના અને ઇંગિતમરણનો બોધ છે. સાતમામાં પ્રતિમાઓ તથા પાદપોપગમનનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આઠમામાં અનુપૂર્વવિહારીઓનો અધિકાર છે.<sup>3</sup>

વિમોક્ષનો નામાદિ છ પ્રકારે નિક્ષેપ થાય છે. ભાવવિમોક્ષ બે પ્રકારનો છે : દેશવિમોક્ષ અને સર્વવિમોક્ષ. સાધુ દેશવિમુક્ત છે, સિદ્ધ સર્વવિમુક્ત છે.³

નવમા અધ્યયનનું નામ ઉપધાનશ્રુત છે. આ અધ્યયનના અધિકારની ચર્ચા કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે કે જે તીર્થંકર જે સમયે ઉત્પન્ન થાય છે તે જ સમયે પોતાના તીર્થમાં ઉપધાનશ્રુતાધ્યયનમાં તપઃકર્મનું વર્શન કરે છે.<sup>×</sup> બધા તીર્થંકરોનું તપઃકર્મ નિરુપસર્ગ છે પરંતુ વર્ધમાનનું તપઃકર્મ સોપસર્ગ છે.<sup>પ</sup> આ અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશકનો અધિકાર ચર્યા છે, બીજાનો શય્યા છે, ત્રીજાનો પરીષહ છે, ચોથાનો આતંકકાલીન ચિકિત્સા છે. પણ ચારે ઉદ્દેશકોમાં તપશ્ચર્યાનો અધિકાર તો છે જ.'

'ઉપધાન' અને 'શ્રુત' બંનેનો નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારનો નિક્ષેપ થાય છે. શય્યાદિમાં થનાર ઉપધાન દ્રવ્યોપધાન છે, તપ અને ચારિત્રસંબંધી ઉપધાન ભાવોપધાન છે. જે રીતે મલીન વસ્ત્ર ઉદકાદિ દ્રવ્યોથી શુદ્ધ થઈ જાય છે તે જ રીતે ભાવોપધાનથી આઠ પ્રકારના કર્મોની શુદ્ધિ થાય છે." જે વીરવર વર્ધમાનસ્વામીના

- ૧. ગા. ૨૪૯-૨૫૦. ૨. ગા. ૨૫૨-૬. ૩. ગા. ૨૫૭-૯. ૪. ગા. ૨૭૫.
- પ. ગા.૨૭૬.
- ૬.ગા.૨૭૯. ૭.ગા.૨૮૦-૨.

www.jainelibrary.org

બતાવેલા આ માર્ગ પર ચાલે છે તેને શાશ્વત શિવપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.' અહીં બ્રહ્મચર્ય નામના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધની નિર્યુક્તિ સમાપ્ત થાય છે.

## દિતીય શ્રુતસ્કંધ :

પ્રથમ શ્રુતસ્કંધમાં નવ બ્રહ્મચર્યાધ્યયનોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું. તેમાં સમસ્ત વિવક્ષિત અર્થનું અભિધાન ન કરી શકાયું. જે અભિધાન કરવામાં આવ્યું તે પણ બહુ જ સંક્ષેપમાં કરવામાં આવ્યું. આ વાતને દુષ્ટિમાં રાખતાં બીજા શ્રુતસ્કંધની રચના કરવામાં આવી, આચારાંગના પરિમાણની ચર્ચા કરતી વખતે એ વાતનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો હતો કે આમાં નવ બ્રહ્મચર્યાભિષાયી અધ્યયન છે, અષ્ટાદશ સહસ પદ છે અને પાંચ ચુડાઓ અર્થાત ચુલિકાઓ છે. ' ચુલિકાનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં શીલાંકાચાર્ય કહે છે : 'उक्तशेषानुवादिनी चुडा' અર્થાત કહ્યાં બાદ જે કંઈ બાકી રહી જાય છે તેનું કથન ચૂલિકા કહેવાય છે. દ્વિતીય શ્રુતસ્કંધને અગ્રશ્રુતસ્કંધ પણ કહે છે. નિર્યુક્તિકાર 'અગ્ર' શબ્દનો નિક્ષેપ કરતાં કહે છે કે અગ્ર આઠ પ્રકારનું હોય છે ઃ ૧. દ્રવ્યાગ્ર, ૨. અવગાહનાગ્ર, ૩. આદેશાગ્ર, ૪. કાલાગ્ર, ૫. ક્રમાગ્ર, ૬. ગણનાગ્ર, ૭. સંચયાગ્ર, ૮. ભાવાગ્ર. ભાવાગ્ર ફરી ત્રણ પ્રકારનું છે : પ્રધાનાગ્ર, પ્રભુતાગ્ર અને ઉપકારાગ્ર. પ્રસ્તુત અધિકાર ઉપકારાગ્રનો છે.\*

ચુલિકાઓનું પરિમાણ આ પ્રમાણે છે : 'પિણ્ડેષણા' અધ્યયનથી લઈને 'અવગ્રહપ્રતિમા' અધ્યયનપર્યંત સાત અધ્યયનોની પ્રથમ ચૂલિકા છે, સપ્રસપ્તિકા નામક દ્વિતીય ચૂલિકા છે, ભાવના નામક તૃતીય ચૂલિકા છે, ચતુર્થ ચૂલિકાનું નામ વિમુક્તિ છે, નિશીય પંચમ ચુલિકા છે."

પ્રથમ ચલિકાનાં સાત અધ્યયનોનાં નામ આ છે : ૧. પિંડ. ૨. શય્યા. ૩. ઈર્યા, ૪. ભાષા, ૫. વસ્ત, ૬. પાત્ર, ૭. અવગ્રહ. નિર્યુક્તિકારે આની નામાદિ નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યા કરી છે.' આગળની ગાથાઓમાં સપ્તસપ્તિકા. ભાવના અને વિમુક્તિનું વિશેષ વ્યાખ્યાન છે. નિશીથ ચુલિકાના વિષયમાં આચાર્ય કહે છે કે તેની નિર્યુક્તિ હું પછીથી કરીશ.′ આ નિર્યુક્તિ નિશીથનિર્યુક્તિ રૂપે અલગથી ઉપલબ્ધ હતી જે પછીથી નિશીયભાષ્યમાં ભળી ગઈ.

- ૧. ગા.૨૮૪.
- ૪. ગા.૨૮૫-૬.
- ગા. ૩૨૩-૩૪૬. **9**.

- ૩. ગા. ૧૧ની વૃત્તિ.
- પ, ગા. ૨૯૭. €. ગા. ૨૯૮-૩૨૨.
- 21. 389.

ર.ગા. ૧૧,

# ષષ્ઠ પ્રકરણ સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ

આ નિર્યુક્તિ<sup>4</sup> માં ૨૦૫ ગાથાઓ છે. ગાથા ૧૮ અને ૨૦માં 'સૂત્રકૃતાંગ' શબ્દનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ગાથા ૬૬-૬૭માં પંદર પ્રકારના પરમાધાર્મિકોનાં નામ ગણાવવામાં આવ્યા છે : અંબ, અંબરીષ, શ્યામ, શબલ, રુદ્ર, અવરુદ્ર, કાલ, મહાકાલ, અસિપત્ર, ધનુષ, કુંભ, વાલુક, વૈતરણી, ખરસ્વર અને મહાઘોષ. આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં નિર્યુક્તિકારે એ દર્શાવ્યું છે કે તેઓ નરકવાસીઓને કઈ રીતે સતાવે છે, કઈ-કઈ યાતનાઓ પહોંચાડે છે. ગાથા ૧૧૯માં આચાર્ય નિમ્નલિખિત ૩૬૩ મતાંતરોનો નિર્દેશ કર્યો છે : ૧૮૦ ક્રિયાવાદી, ૮૪ અક્રિયાવાદી, ૬૭ અજ્ઞાનવાદી અને ૩૨ વૈનયિક. ગાથા ૧૨૭-૧૩૧માં શિષ્ય અને શિક્ષકના ભેદ-પ્રભેદોનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે.

આ વિષયો સિવાય પ્રસ્તુત નિર્યુક્તિમાં અનેક પદોનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ઉદાહરભ્ર તરીકે ગાથા, ષોડશ, શ્રુત, સ્કંધ, પુરુષ, વિભક્તિ, સમાધિ, માર્ગ, આદાન, ગ્રહણ, અધ્યયન, પુંડરીક, આહાર, પ્રત્યાખ્યાન, સૂત્ર, આર્દ્ર વગેરે શબ્દોનો નામાદિ નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આ નિર્યુક્તિમાં પર્યાયવાચક શબ્દો તરફ વિશેષ ધ્યાન નથી આપવામાં આવ્યું. 'આર્દ્ર' પદની વ્યાખ્યા કરતી વખતે આર્દ્રની જીવન-કથા પણ આપવામાં આવી છે. અંતમાં નાલંદા અધ્યયનની નિર્યુક્તિ કરતી વખતે 'અલમ્' શબ્દની નામાદિ ચાર પ્રકારના નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે અને દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે રાજગૃહ નગરની બહાર નાલંદા વસેલું છે.

(અ) શીલાંકકૃત ટીકાસહિત – આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૭.
 (બ) સૂત્રસહિત – સંપાદક : ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય, પૂના, સન્ ૧૯૨૮.

# સપ્તમ પ્રકરણ દશાશ્રુતસ્કંધનિર્યુક્તિ

આ નિર્ધુક્તિ<sup>૧</sup> દશાશ્રુતસ્કંધ નામના છેદસૂત્ર પર છે. પ્રારંભમાં નિર્યુક્તિકારે દશા, કલ્પ અને વ્યવહાર સૂત્રના કર્તા, ચરમ સકલશ્રુતજ્ઞાની, પ્રાચીનગોત્રીય ભદ્રબાહુને નમસ્કાર કર્યા છે :

## वंदामि भद्दबाहुं, पाईणं चरमसयलसुअनाणि । सुत्तस्स कारगमिसिं, दसासु कप्पे अ ववहारे ॥

ત્યારબાદ 'એક' અને 'દશ'નું નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે તથા દશાશ્વતસ્કંધના દસ અધ્યયનોના અધિકારોનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ અધ્યયન અસમાધિસ્થાનની નિર્યુક્તિમાં દ્રવ્ય અને ભાવસમા<sup>1</sup>ધેન્ડું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તથા સ્થાનના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, અદ્ધા, ઊર્ધ્વ, ચર્યા, વસતિ, સંયમ, પ્રગ્નહ, યોધ, અચલ, ગજીન, સંધાન અને ભાવ – આ પંદર નિક્ષેપોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે :

## नामं ठवणा दविए खेत्तद्धा उड्डुओ चर्र्ड वसही ।

संजम पग्गह जोहो अचल गणण संघणा भावे ॥

ક્રિતીય અધ્યયન શબલની નિર્યુક્તિમાં શબલનું નામાદિ ચાર નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે આચારથી ભિન્ન અર્થાત્ અંશતઃ પતિત થયેલી વ્યક્તિ ભાવશબલ છે.

તૃતીય અધ્યયન આશાતનાની નિર્યુક્તિમાં બે પ્રકારની આશાતનાની વ્યાખ્યા છેઃ મિથ્યાપ્રતિપાદનસંબંધી અને લાભસંબંધી (**આસાયળા ૩ દુવિદ્દા મિच્છ્રપડિવઝ્ઝળા ય लाभે अ**). લાભસંબંધી આશાતનાના પુનઃ નામાદિ છ ભેદ થાય છે.

ચતુર્થ અધ્યયન ગણિસંપદાની નિર્યુક્તિમાં 'ગણિ' અને 'સંપદા' પદોનો નિક્ષેપપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. નિર્યુક્તિકારે ગણિ અને ગુ<mark>ણીને</mark> એકાર્થક

આ પરિચય મુનિશ્રી પુલ્યવિજયજીના અસીમ સૌજન્યથી મળેલ દશાશ્રુતસ્કંધચૂર્ણિની હસ્તલિખિત પ્રતિની નિર્યુક્તિ-ગાથાઓના આધારે લખવામાં આવ્યો છે.

## દશાશ્રુતસ્કંધનિર્યુક્તિ

બતાવ્યા છે. આચારનું અધ્યયન કરવાથી શ્રમણધર્મનું જ્ઞાન થાય છે, આથી આચારને પ્રથમ ગણિસ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. સંપદા બે પ્રકારની હોય છે : દ્રવ્યસંપદા અને ભાવસંપદા. શરીરસંપદા દ્રવ્યસંપદા છે. આચાર વગેરે ભાવસંપદા છે.

ચિત્તસમાધિસ્થાન નામના પાંચમા અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં 'ચિત્ત' અને 'સમાધિ'નું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. ચિત્ત નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપથી ચાર પ્રકારનું છે. એ જ રીતે સમાધિ પણ ચાર પ્રકારની છે. ભાવચિત્તની સમાધિ જ ભાવસમાધિ છે. રાગદ્વેષરહિત ચિત્ત જ્યારે વિશુદ્ધ ધર્મધ્યાનમાં લીન થાય છે ત્યારે તેની સમાધિને ભાવસમાધિ કહેવામાં આવે છે.

ઉપાસકપ્રતિમા નામના છઠા અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં 'ઉપાસક' અને 'પ્રતિમા'નું નિક્ષેપપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. ઉપાસક ચાર પ્રકારનો હોય છે : દ્રવ્યોપાસક, તદર્થોપાસક, મોહોપાસક અને ભાવોપાસક. જે સમ્યગ્દૃષ્ટિ છે તથા શ્રમણની ઉપાસના કરે છે તે ભાવોપાસક છે. તેને શ્રમણ પણ કહે છે. પ્રતિમા ાામાદિ ચાર પ્રકારની છે. સદ્ગુણધારણાનું નામ ભાવ પ્રતિમા છે. તે બે પ્રકારની છે : ભિક્ષુપ્રતિમા અને ઉપાસકપ્રતિમા. ભિક્ષુપ્રતિમાઓ બાર છે. ઉપાસકપ્રતિમાઓની સંખ્યા અગિયાર છે. પ્રસ્તુત અધિકાર ઉપાસકપ્રતિમાનો છે.

સાતમા અધ્યયનમાં ભિક્ષુપ્રતિમાનો અધિકાર છે. ભાવભિક્ષુની પ્રતિમા પાંચ પ્રકારની હોય છે : સમાધિપ્રતિમા, ઉપધાનપ્રતિમા, વિવેકપ્રતિમા, પ્રતિસંલીનપ્રતિમા અને એકવિહારપ્રતિમા :–

## समाहि उवहाणे य विवेगपडिमाइआ । पन्निसंलीणा य तहा एगविहारे अ पंचमिआ ॥

આઠમા અવયનની નિર્યુક્તિમાં પર્યુષણાકલ્પનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. પરિવસના, પર્યુષણા, પર્યુપશમના, વર્ષાવાસ, પ્રથમસમસરણ, સ્થાપના અને જયેજગ્રહ એકાર્થક છે ઃ

# पडिवसणा पञ्जुसणा, पज्जोसमणा य वासवासो य । 🔹 🧋 पढमसमो सरणं ति य ठवणा जेट्ठोग्गहेगट्ठा ॥

સાધુઓ માટે વર્ષા ઋતુમાં ચાર માસ સુધી એક સ્થાન પર રહેવાનું જે વિધાન છે તેનું જ નામ વર્ષાવાસ છે. તેમણે હેમંતના ચારમાસ અને ગ્રીષ્મના ચાર માસ આ આઠ મહિનામાં ભિન્ન-ભિન્ન સ્થાનોમાં વિચરવું જોઈએ.

નવમા અધ્યયનમાં મોહનીયસ્થાનનો અધિકાર છે. મોહ નામાદિ ચાર પ્રકારનો

છે. પાપ, વર્જ્ય, વૈર, પંક, પનક, ક્ષોભ, અસાત, સંગ, શલ્ય, અતર, નિરતિ અને પૂર્ત્ય મોહના પર્યાયવાચી છે :

> पावे वज्जे वेरे पंके पणगे खुहे असाए य । संगे सल्लेयरेए निरए धुत्ते य एगट्ठा ॥

દસમા અધ્યયનમાં આજાતિસ્થાનનો અધિકાર છે. આજાતિ અર્થાત્ જન્મ-મરણનાં કયા કારણો છે અને અનાજાતિ અર્થાત્ મોક્ષ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે ? આ બંને પ્રશ્નોનું પ્રસ્તુત અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં સમાધાન કરવામાં આવ્યું છે.

#### અષ્ટમ પ્રકરણ

## બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ

આ નિર્યુક્તિ' ભાષ્યમિશ્રિત અવસ્થામાં મળે છે. આમાં સર્વપ્રથમ તીર્થંકરોને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યો છે.' ત્યાર પછી જ્ઞાનના વિવિધ ભેદોનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે અને કહેવામાં આવ્યું છે કે જ્ઞાન અને મંગલમાં કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે. મંગલ ચાર પ્રકારનું છે : નામમંગલ, સ્થાપનામંગલ, દ્રવ્યમંગલ અને ભાવમંગલ.' આ રીતે મંગલનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે અને સાથે જ જ્ઞાનના ભેદોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

અનુયોગનો નિક્ષેપ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, વચન અને ભાવ – આ સાત ભેદો વડે અનુયોગનો નિક્ષેપ થાય છે." નિરુક્તનો અર્થ છે નિશ્ચિત ઉક્ત. તે બે પ્રકારનું છે : સૂત્રનિરુક્ત અને અર્થનિરુક્ત." અનુયોગનો અર્થ આ મુજબ છે : અનુ અર્થાત્ પશ્ચાદ્ભૂત જે યોગ છે તે અનુયોગ છે. અથવા અણુ અર્થાત્ સ્તોકરૂપ જે યોગ છે તે અનુયોગ છે. કેમકે તે પાછળથી થાય છે અને સ્તોકરૂપે હોય છે એટલા માટે જ તેને અનુયોગ કહે છે." કલ્પના ચાર અનુયોગદ્વાર છે : ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નય."

કલ્પ અને વ્યવહારનું શ્રવજ્ઞ અને અધ્યયન કરનાર બહુશ્રુત, ચિરમવ્રજિત, કલ્પિક, અચંચલ, અવસ્થિત, મેધાવી, અપરિશ્રાવી, વિદ્વાન્, પ્રાપ્તાનુજ્ઞાત અને ભાવપરિણામક હોય છે.'

પ્રથમ ઉદેશકના પ્રારંભમાં પ્રલંબસૂત્રનો અધિકાર છે. તેની સૂત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આદિ નકાર, ગ્રંથ, આમ, તાલ, પ્રલંબ અને ભિન્ન – આ બધા પદોનો નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે નિક્ષેપ થાય છે. " ત્યાર પછી પ્રલંબગ્રહણ સાથે સંબંધ રાખનાર પ્રાયશ્વિત્તોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. તત્રગ્રહણનું વિવેચન કરેતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે તત્રગ્રહણ બે પ્રકારનું હોય છે : સપરિગ્રહ અને અપરિગ્રહ. સપરિગ્રહ ત્રણ પ્રકારનું છે : દેવપરિગૃહીત, મનુષ્યપરિગૃહીત અને

૧. નિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય-વૃત્તિસા**ટતે⊱** સંપાદક મુનિ ચતુરવિજ્ય તથા પુષ્યવિજય; પ્રકાશક ઃ જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, સન્ ૧૯૩૩-૧૯૪૨.

| २. | ગા.૧.    | <b>૩. ગા. ૩</b> -૫. | ૪.ગા. ૧૫૧.    | પ. ગા. ૧૮૮  |
|----|----------|---------------------|---------------|-------------|
| €. | ગા. ૧૯૦. | ૭. ગા. ૨૫૬.         | ૮. ગા. ૪૦૦-૧. | ૯. ગા. ૮૧૫. |

તિર્ધક્પરિગૃહીત." માસકલ્પપ્રકૃત સૂત્રોની વ્યાખ્યા કરતાં ગ્રામ, નગર, ખેડ, કર્બટક, મડંબ, પત્તન, આકર, દ્રોણમુખ, નિગમ, રાજધાની, આશ્રમ, નિવેશ, સંબાધ, ઘોષ, અંશિકા વગેરે પદોનું નિક્ષેપપદ્ધતિથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિકના આહાર-વિહારની ચર્ચા છે. વ્યવશમનપ્રકૃત સૂત્રની નિર્યુક્તિ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ક્ષમિત, વ્યવશમિત, વિનાશિત અને ક્ષપિત એકાર્થબોધક પદો છે. પ્રાભૃત, પ્રહેશક અને પ્રણયક એકાર્થવાચી છે. ' પ્રથમ ઉદ્દેશના અંતમાં આર્યક્ષેત્રપ્રકૃત સૂત્રનું વ્યાખ્યાન છે જેમાં 'આર્ય' પદનો નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, જાતિ, કુલ, કર્મ, ભાષા, શિલ્પ, જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર – આ બાર પ્રકારના નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.' આર્યક્ષેત્રની મર્યાદા ભગવાન મહાવીરના સમયથી જ છે, આ વાતનું નિરૂપણ કરતાં આર્યક્ષેત્રની બહાર વિચરણ કરવાથી લાગનારા દોષોનું સ્કંદકાચાર્યના દેણાન્ત સાથે દિગ્દર્શન કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની રક્ષા અને વૃદ્ધિ માટે આર્યક્ષેત્રની બહાર વિચરણ કરવાથી લાગનારા દોષોનું સ્કંદકાચાર્યના દેશન્ત્ર સાથે દિગ્દર્શન કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની રક્ષા અને વૃદ્ધિ માટે આર્યક્ષેત્રની બહાર વિચરવાની આજ્ઞા પણ આપવામાં આવી છે, જેનું સંપ્રતિરાજના દેશનત્તથી સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે.' આ જ રીતે આગળના ઉદ્દેશકોનું પણ નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

•

.

- ૧. ગા.૮૯૧-૨.
- ૪. ગા. ૩૨૬૩.

ર. ગા. ૧૦૮૮-૧૧૨૦. મ. ગા. ૩૨૭૧-૩૨૮૯. ૩. ગા. ૨૬૭૮

# નવમ પ્રકરણ વ્યવહારનિર્યુક્તિ

વ્યવહાર સૂત્ર અને બૃહત્કલ્પ સૂત્ર એકબીજાનાં પૂરક છે. જે રીતે બૃહત્કલ્પમાં શ્રમણ-જીવનની સાધના માટે આવશ્યક વિધિ-વિધાન, દોષ, અપવાદ વગેરેનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે તે જ રીતે વ્યવહારસૂત્રમાં પણ આ જ વિષયો સંબંધિત ઉલ્લેખો છે. આ જ કારણ છે કે વ્યવહાર-નિર્યુક્તિ'માં પણ અધિકતર એ જ અથવા એ જ પ્રકારના વિષયોનું વિવેચન છે જે બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિમાં મળે છે. આ રીતે બંને નિર્યુક્તિઓ પરસ્પર પૂરક છે. વ્યવહારનિર્યુક્તિ પણ ભાષ્યમિશ્રિત અવસ્થામાં જ મળે છે.

૧. નિ**હુંક્તિ-ભાષ્ય-મલયગિરિવિવરણસહિત–પ્રકાશક** : કેશવલાલ પ્રેમચંદ મોદી તથા ત્રિકમલાલ ઉગરચંદ, અમદાવાદ, વિ.સ. ૧૯૮૨-૫.

#### દશમ પ્રકરણ

## અન્ય નિર્યુક્તિઓ

આ પહેલાં જ કહેવામાં આવી ગયું છે કે આચાર્ય ભદ્રબાહુએ દસ સૂત્રગ્નંથો પર નિર્યુક્તિ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. આ દસ નિર્યુક્તિઓમાંથી આઠ ઉપલબ્ધ છે અને બે અનુપલબ્ધ. આ આઠ નિર્યુક્તિઓનો પરિચય ક્યાંક સંક્ષેપમાં તો ક્યાંક વિસ્તારથી આપવામાં આવી ગયો છે. તે ઉપરાંત પિંડનિર્યુક્તિ, ઓધનિર્યુક્તિ, પંચકલ્પનિર્યુક્તિ, નિશીથનિર્યુક્તિ તથા સંસક્તનિર્યુક્તિ પણ મળે છે. સંસક્તનિર્યુક્તિ ઘશા પાછળના કોઈ આચાર્યની રચના છે. પિંડનિર્યુક્તિ, ઓધનિર્યુક્તિ અને પંચકલ્પનિર્યુક્તિ સ્વતન્ત્ર નિર્યુક્તિગ્રંથો ન હોતાં ક્રમશઃ દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ, આવશ્યકનિર્યુક્તિ સ્વતન્ત્ર નિર્યુક્તિગ્રંથો ન હોતાં ક્રમશઃ દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ, આવશ્યકનિર્યુક્તિ અને બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિનાં જ પૂરક અંગ છે. નિશીથનિર્યુક્તિ પણ એક રીતે આચારાંગનિર્યુક્તિનું જ અંગ છે કેમકે આચારાંગનિર્યુક્તિના અંતમાં સ્વયં નિર્યુક્તિકારે લખ્યું છે કે પંચમ ચૂલિકા નિશીથની નિર્યુક્તિ હું પછીથી કરીશ.' આ નિર્યુક્તિ નિશીથભાષ્યમાં એ રીતે સમાવિષ્ટ થઈ ગઈ છે કે તેને અલગ નથી કરી શકાતી. ગોવિન્દાચાર્યકૃત એક અન્ય નિર્યુક્તિ અનુપલબ્ધ છે.

पंचमूलनिसीहं तस्स य उर्वारे भणीहामि । –आयारांगनिर्युक्ति, गा. ३४७.

#### પ્રથમ પ્રકરણ

#### ભાષ્ય અને ભાષ્યકાર

આગમોની પ્રાચીનતમ પદ્યાત્મક ટીકાઓ નિર્યુક્તિઓ રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. નિર્યુક્તિઓની વ્યાખ્યા-શૈલી બહુ ગૂઢ તથા સંકોચશીલ છે. કોઈ પણ વિષયનો જેટલા વિસ્તારથી વિચાર થવો જોઈએ, તેનો તેમાં અભાવ છે. તેનું કારણ એ છે કે તેનો મુખ્ય ઉદ્દેશ પારિભાષિક શબ્દોની વ્યાખ્યા કરવાનો છે, નહિ કે કોઈ વિષયનું વિસ્તૃત વિવેચન. એ જ કારણ છે કે નિર્યુક્તિઓની અનેક વાતો પછીની વ્યાખ્યાઓની સહાય વિના સરળતાથી સમજમાં નથી આવતી. નિર્યુક્તિઓના ગૂઢાર્થને પ્રકટરૂપે પ્રસ્તુત કરવા માટે પછીના આચાર્યોએ તેમની વિસ્તૃત વ્યાખ્યાઓ લખવાનું આવશ્યક માન્યું. આ રીતે નિર્યુક્તિઓના આધારે અથવા સ્વતંત્રરૂપે જે પદ્યાત્મક વ્યાખ્યાઓ લખવામાં આવી તે ભાષ્ય રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. નિર્યુક્તિઓની જેમ ભાષ્યો પણ પ્રાકૃતમાં જ છે.

ભાષ્ય :

જે રીતે પ્રત્યેક આગમ-ગ્રંથ પર નિર્યુક્તિ ન રચી શકાઈ તે જ રીતે પ્રત્યેક નિર્યુક્તિ પર ભાષ્ય પણ ન રચી શકાયું નિમ્નલિખિત આગમ-ગ્રંથો પર ભાષ્ય રચવામાં આવ્યાં છે : ૧. આવશ્યક, ૨. દશવૈકાલિક, ૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૪. બૃહત્કલ્પ, ૫. પંચકલ્પ, ૬. વ્યવહાર, ૭. નિશીથ, ૮. જીતકલ્પ, ૯. ઓઘનિર્યુક્તિ, ૧૦. પિંડનિર્યુક્તિ.

આવશ્યકસૂત્ર પર ત્રણ ભાષ્યો લખવામાં આવ્યાં છે : ૧. મૂલભાષ્ય, ર. ભાષ્ય અને ૩. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય. પ્રથમ બે ભાષ્યો બહુ જ સંક્ષિપ્ત રૂપે લખવામાં આવ્યાં અને તેમની અનેક ગાથાઓ વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં સમ્મિલિત કરી લેવાઈ. આ રીતે વિશેષાવશ્યકભાષ્યને ત્રણ ભાષ્યોનું પ્રતિનિધિ માની શકાય, જે આજે પણ મોજૂદ છે. આ ભાષ્ય આવશ્યકસૂત્ર પર ન હોતાં માત્ર તેના પ્રથમ અધ્યયન 'સામાયિક' પર છે. એક અધ્યયન પર હોવા છતાં પણ તેમાં ૩૬૦૩ ગાથાઓ છે. દશ્વૈકાલિકભાષ્યમાં ૬૩ ગાથાઓ છે. ઉત્તરાધ્યયનભાષ્ય પણ ખૂબ નાનું છે. તેમાં માત્ર ૪૫ ગાથાઓ છે. બૃહત્કલ્પ પર બે ભાષ્યો છે : બૃહત્ અને લઘુ. બૃહદૂભાષ્ય પૂરું ઉપલબ્ધ નથી. લઘુભાષ્યમાં ૬૪૯૦ ગાથાઓ છે. પંચકલ્પ- મહાભાષ્યની ગાથાસંખ્યા ૨૫૭૪ છે. વ્યવહારભાષ્યમાં ૪૬૨૯ ગાથાઓ છે. નિશીથભાષ્યમાં લગભગ ૬૫૦૦ ગાથાઓ છે. જીતકલ્પભાષ્યની ગાથાસંખ્યા ૨૬૦૬ છે. ઓઘનિર્યુક્તિ ૫૨ બે ભાષ્યો છે જેમાં એકની ગાથાસંખ્યા ૩૨૨ અને બીજાની ૨૫૧૭ છે. પિંડનિર્યુક્તિ-ભાષ્યમાં ૪૬ ગાથાઓ છે.

ભાષ્યકાર :

ઉપલબ્ધ ભાષ્યોની પ્રતિઓના આધારે માત્ર બે ભાષ્યકારોના નામની જાશ થાય છે. તેઓ છે આચાર્ય જિનભદ્ર અને સંઘદાસગઊિ. આચાર્ય જિનભદ્રે બે ભાષ્યો રચ્યાં : વિશેષાવશ્યકભાષ્ય અને જીતકલ્પભાષ્ય. સંઘદાસગઊિના પગ્ન બે ભાષ્યો છે : બૃહત્કલ્ય-લઘુભાષ્ય અને પંચકલ્ય-મહાભાષ્ય.

આચાર્ય જિનભદ્ર ઃ

આચાર્ય જિનભદ્ર'નું પોતાના મહત્ત્વપૂર્ણ ગ્રંથોના કારણે જૈન પરંપરાના ઈતિહાસમાં એક વિશિષ્ટ સ્થાન છે. આટલું હોવા છતાં પણ આશ્ચર્ય તે વાતનું છે કે તેમના જીવનની ઘટનાઓના વિષયમાં જૈન ગ્રંથોમાં કોઈ સામગ્રી ઉપલબ્ધ નથી. તેમના જન્મ અને શિષ્યત્વના વિષયમાં પરસ્પર વિરોધી ઉલ્લેખો મળે છે. આ ઉલ્લેખો બહુ પ્રાચીન નથી પરંતુ ૧૫મી અથવા ૧૬મી શતાબ્દીની પટાવલીઓમાં છે. તેનાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે આચાર્ય જિનભદ્રને પટ્ટપરંપરામાં સમ્યક્ સ્થાન નથી મળ્યું. તેમના મહત્ત્વપૂર્ણ ગ્રંથો તથા તેમના આધારે લખવામાં આવેલાં વિવરક્ષો જોઈને જ પછીના આચાર્યોએ તેમને ઉચિત મહત્ત્વ આપ્યું તથા આચાર્ય-પરંપરામાં સમ્મિલિત કરવાનો પ્રયાસ કર્યો. આ પ્રયાસમાં વાસ્તવિકતાની માત્રા અધિક ન હતી આથી એ સ્વાભાવિક છે કે વિભિન્ન આચાર્યોના ઉલ્લેખોમાં મતભેદ હોય. આ જ કારણ છે કે તેમના સંબંધમાં એવો પણ ઉલ્લેખ મળે છે કે તેઓ આચાર્ય હરિભદ્રના પટ્ટ પર આવ્યા.

આચાર્ય જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યની પ્રતિ શક સંવત્ પ૩૧માં લખવામાં આવી તથા વલભીના એક જૈન મંદિરમાં સમર્પિત કરવામાં આવી. આ ઘટનાથી એવું પ્રતીત થાય છે કે આચાર્ય જિનભદ્રનો વલભી સાથે કોઈ સંબંધ જરૂર હોવો જોઈએ. આચાર્ય જિનપ્રભ લખે છે કે આચાર્ય જિનભદ્ર ક્ષમાશ્રમણે મથુરામાં દેવનિર્મિત સ્તૂપના દેવની આરાધના એક પક્ષની તપસ્યા દ્વારા કરી અને ઊધઈ દ્વારા ખવાયેલાં મહાનિશીથસૂત્રનો ઉદ્વાર કર્યો.<sup>ર</sup> આનાથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે આચાર્ય

૧. ગણધરવાદ ઃ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭-૪૫.

૨. વિવિધતીર્થકલ્પ, પૃ. ૧૯.

જિનભદ્રનો સબંધ વલભી ઉપરાંત મથુરા સાથે પણ છે.

ડૉ. ઉમાકાંત પ્રેમાનંદ શાહે અંકોટ્ટક – અકોટા ગામથી પ્રાપ્ત થયેલી બે પ્રતિમાઓના અધ્યયનના આધારે એ સિદ્ધ કર્યું છે કે આ પ્રતિમાઓ ઈ.સ. પપ૦થી ૬૦૦ સુધીના કાળની છે. તેમછે એમ પણ લખ્યું છે કે આ પ્રતિમાઓના લેખોમાં જે આચાર્ય જિનભદ્રનું નામ છે. તે વિશેષાવશ્યકભાષ્યના કર્તા ક્ષમાશ્રમજ્ઞ આચાર્ય જિનભદ્ર જ છે. તેમની વાચના અનુસાર એક મુર્તિના પદ્માસનના પાછલા ભાગમાં 'ૐ **દેવાધર્મોયં નિવૃત્તિ**कુलે जिनभद्रवाचनाचार्यस्य' એવો લેખ છે અને બીજી મુર્તિના ભામંડલમાં 'ૐ નિવૃત્તિकुलે जिनभद्रवाचनाचार्यस्य' એવો લેખ છે.' આ લેખોથી ત્રણ વાત ફલિત થાય છે : (૧) આચાર્ય જિનભદ્રે આ પ્રતિમાઓ પ્રતિષ્ઠિત કરી હશે, (૨) તેમના કુળનું નામ નિવૃત્તિકુળ હતું અને (૩) તેમને વાચનાચાર્ય કહેવામાં આવતા હતા. આ મૂર્તિઓ અંકોટ્ટકમાં મળી છે, તેથી એ પણ અનુમાન કરી શકાય છે કે તે સમયે ભરૂચની આસપાસ પણ જૈનોનો પ્રભાવ રહ્યો હશે અને આચાર્ય જિનભદ્રે આ ક્ષેત્રમાં પણ વિહાર કર્યો હશે. ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખોમાં આચાર્ય જિનભદ્રને ક્ષમાશ્રમણ ન કહેતાં વાચનાચાર્ય એટલા માટે કહેવામાં આવ્યા છે કે પરંપરા અનુસાર વાદી, ક્ષમાશ્રમણ, દિવાકર તથા વાચકને એકાર્થક શબ્દો માનવામાં આવ્યાં છે.' વાચક અને વાચનાચાર્ય પણ એકાર્થક છે, આથી વાચનાચાર્ય અને ક્ષમાશ્રમણ શબ્દ વાસ્તવમાં એક જ અર્થના <mark>સૂચક છે</mark>.<sup>૩</sup> આમાંથી એકનો પ્રયોગ કરવાથી બીજાનું પ્રયોજન પણ સિદ્ધ થઈ જ જાય છે.

- ૧. જૈન સત્ય પ્રકાશ, અંક ૧૯૬.
- ર. એજન.
- 3. પં. શ્રી દલસુખ માલવબ્રિયાએ આ શબ્દોની મીમાંસા આ રીતે કરી છે :--

પ્રારંભમાં 'વાચક' શબ્દ શાસવિશારદ માટે વિશેષ પ્રચલિત હતો. પરંતુ જ્યારે વાચકોમાં લમાશ્રમણોની સંખ્યા વધતી ગઈ ત્યારે 'લમાશ્રમણ્ન' શબ્દ પણ વાચકના પર્યાય રૂપે પ્રસિદ્ધ થઈ ગયો. અથવા 'લમાશ્રમણ' શબ્દ આવશ્યકસૂત્રમાં સામાન્ય ગુટુના અર્થમાં પણ વપરાયો છે. આથી સંભવ છે કે શિષ્પો વિદ્યાગુરુને લમાશ્રમણ નામે સંબોધિત કરતા રહ્યા હોય. એટલે એ સ્વાભાવિક છે કે 'લમાશ્રમણ' 'વાચક'નો પર્યાય બની જાય. જૈન સમાજમાં જ્યારે વાદીઓની પ્રતિષ્ઠા સ્થાપિત થઈ ત્યારે શાસ-વૈશારદ્યના કારણે વાચકોનો જ મોટો ભાગ 'વાદી' નામે આચાર્ય જિનભદ્ર નિવૃત્તિકુળના હતા, તેનું પ્રમાશ ઉપર્યુક્ત લેખો સિવાય અન્યત્ર નથી મળતું. આ નિવૃત્તિકુળ કેવી રીતે પ્રસિદ્ધ થયું, તે માટે નિમ્ન કથનનો આધાર લઈ શકાય :–

ભગવાન મહાવીરના ૧૭મા પટ્ટ પર આચાર્ય વજાસેન થયા હતા. તેમજ્ઞે સોપારક નગરના શેઠ જિનદત્ત અને શેઠાણી ઈશ્વરીના ચાર પુત્રોને દીક્ષા આપી હતી. તેમનાં નામ આ મુજબ હતા ઃ નાગેન્દ્ર, ચન્દ્ર, નિવૃત્તિ અને વિદ્યાધર. આગળ જતાં તેમના નામે ભિન્ન-ભિન્ન ચાર પ્રકારની પરંપરાઓ પ્રચલિત થઈ અને તેમની નાગેન્દ્ર, ચન્દ્ર, નિવૃત્તિ તથા વિદ્યાધર કુળો રૂપે પ્રસિદ્ધિ થઈ.'

આ વિગતો સિવાય તેમના જીવન સંબંધિત અન્ય કોઈ વિશેષ વાત નથી મળતી. હા, તેમના ગુણોનું વર્શન ચોક્કસ ઉપલબ્ધ થાય છે. જીતકલ્પચૂર્શિના કર્તા સિદ્ધસેનગણિ પોતાની ચૂર્શિના પ્રારંભમાં આચાર્ય જિનભદ્રની સ્તુતિ કરતાં તેમના ગુણોનું આ મુજબ વર્શન કરે છે :--

"જે અનુયોગધર, યુગપ્રધાન, પ્રધાન જ્ઞાનીઓથી બહુમત, સર્વ શ્રુતિ અને શાસમાં કુશળ તથા દર્શન-જ્ઞાનોપયોગના માર્ગરક્ષક છે. જે રીતે કમળની સુગંધથી વશ થઈને ભ્રમર કમળની ઉપાસના કરે છે, તે જ રીતે જ્ઞાનરૂપી મકરંદના પિપાસુ મુનિઓ જિનના મુખરૂપ ઝરણાંથી પ્રવાહિત જ્ઞાનરૂપ અમૃતનું સર્વદા સેવન કરે છે. સ્વન્સમય તથા પર-સમયના આગમ, લિપિ, ગણિત, છંદ અને શબ્દશાસ્ત્રો પર કરવામાં આવેલાં વ્યાખ્યાનોથી નિર્મિત જેમનો અનુપમ યશપટહ દશે દિશાઓમાં વાગી રહ્યો છે, જેમલે પોતાની અનુપમ બુદ્ધિના પ્રભાવથી જ્ઞાન, જ્ઞાની, હેતુ, પ્રમાણ્ય તથા ગણધરવાદનું સવિશેષ વિવેચન વિશેષાવશ્યકમાં ગ્રંથનિબદ્ધ કર્યું છે, જેમલે છેદસૂત્રોના અર્થના આધારે પુરુષવિશેષના પૃથક્કરણ અનુસાર પ્રાયશ્વિત્તની

– ગણધરવાદ : પ્રસ્તાવના, ષૃ. ૩૧.

૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ, ભાગ ૨, પૃ. *૬૬*૯.

વિખ્યાત થયો હશે. આથી કાળાંતરે 'વાદી' પણ 'વાચક'નો પર્યાયવાચી બની ગયો હોય તે સ્વાભાવિક છે. સિદ્ધસેન જેવા શાસ્તવિશારદ વિદ્વાન પોતાને 'દિવાકર' કહેવરાવતા હશે અથવા તેમના સાથીઓએ તેમને 'દિવાકર' પદવી આપી હશે, એટલે 'વાચક'ના પર્યાયોમાં 'દિવાકર'ને પણ સ્થાન મળી ગયું. આચાર્ય જિનભદ્રનો યુગ ક્ષમાશ્રમણોનો યુગ રહ્યો હશે, આથી સંભવિત છે કે તેમની પછીના લેખકોએ તેમના માટે 'વાચનાચાર્ય'ના સ્થાને 'ક્ષમાશ્રમણ' પદનો ઉલ્લેખ કર્યો હોય.

વિધિનું વિધાન કરનાર જીતકલ્પસૂત્રની રચના કરી છે, એવા પર-સમયના સિદ્ધાંતોમાં નિપુણ, સંયમશીલ શ્રમણોના માર્ગના અનુગામી અને ક્ષમાશ્રમણોમાં નિધાનભૂત જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણને નમસ્કાર હો."

આ વર્શનથી એવું પ્રતીત થાય છે કે જિનભદ્રગણિ આગમોના અદ્વિતીય વ્યાખ્યાતા હતા, 'યુગપ્રધાન' પદના ધારક હતા, તત્કાલીન પ્રધાન શ્રુતધરો પણ તેમનું બહુમાન કરતા હતા; શ્રુતિ અને અન્ય શાસ્ત્રોના કુશળ વિદ્વાન હતા. જૈન પરંપરામાં જે જ્ઞાન-દર્શનરૂપ ઉપયોગનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે, તેના તેઓ સમર્થક હતા. તેમની સેવામાં અનેક મુનિઓ જ્ઞાનાભ્યાસ કરવા માટે સદા ઉપસ્થિત રહેતા હતા. ભિન્ન-ભિન્ન દર્શનોનાં શાસ, લિપિવિદ્યા, ગશિતશાસ, છંદશાસ, શબ્દશાસ વગેરેના તેઓ અનુપમ પંડિત હતા. તેમશે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય અને જીતકલ્પસૂત્રની રચના કરી હતી. તેઓ પર-સિદ્ધાંતમાં નિપુણ, સ્વાચારપાલનમાં પ્રવીણ અને સર્વ જૈન શ્રમણોમાં મુખ્ય હતા.

ઉત્તરવર્તી આચાર્યોએ પણ આચાર્ય જિનભદ્રનો બહુમાનપૂર્વક નામોલ્લેખ કર્યો છે. તેમના માટે ભાષ્યસુધામ્ભોધિ, ભાષ્યપીયૂષપાથોધિ, ભગવાન્ ભાષ્યકાર, દુઃષમાન્ધકારનિમગ્નજિનવચનપ્રદીપપ્રતિમ, દલિતકુવાદિપ્રવાદ, પ્રશસ્ય-ભાષ્યસસ્યકાશ્યપીકલ્પ, ત્રિભુવનજનપ્રથિતપ્રવચનોપનિષદ્વેદી, સન્દેહસન્દોહશૈલ-શ્રુંગભંગદમ્ભોલિ વગેરે વિશેષણોનો પ્રયોગ થયો છે.

આચાર્ય જિનભદ્રના સમય વિષયમાં મુનિ શ્રી જિનવિજયજીનો મત છે કે તેમની મુખ્ય કૃતિ વિશેષાવશ્યકભાષ્યની જેસલમેર સ્થિત પ્રતિના અંતમાં મળતી બે ગાથાઓના આધારે એમ કહી શકાય કે આ ભાષ્યની રચના વિક્રમ સંવત્ ૬૬૬માં થઈ હતી. તે ગાથાઓ આ મુજબ છે :--

> पंच सता इगतीसा सगणिवकालस्स वट्टमाणस्स । तो चेत्तपुण्णिमाए बुधदिण सातिमि णक्खत्ते ॥ रज्जे णु पालणपरे सी( लाइ )च्वम्मि णरवरिन्दम्मि । वलभीणगरीए इम महवि....मि जिणभवणे ॥

મુનિ શ્રી જિનવિજયજીએ આ ગાથાઓનો અર્થ આ મુજબ કર્યો છે ઃ શક સંવત્ પ૩૧ (વિક્રમ સંવત્ ૬૬૬)માં વલભીમાં જે સમયે શીલાદિત્ય રાજય કરતો હતો તે સમયે ચૈત્ર શુક્લા પૂર્શિમા, બુધવાર અને સ્વાતિ નક્ષત્રમાં વિશેષાવશ્યકભાષ્યની રચના પૂર્શ થઈ.

પં. શ્રી દલસુખ માલવણિયા આ મતનો વિરોધ કરે છે. તેમની માન્યતા છે કે ઉપર્યુક્ત મત મૂલ ગાથાઓમાંથી ફલિત નથી થતો. તેમના મતાનુસાર આ ગાથાઓમાં

૧. જીતકલ્પચૂર્ણિ, ગા. ૫-૧૦ (જીતકલ્પસૂત્ર : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૬-૭).

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

રચનાવિષયક કોઈ ઉલ્લેખ નથી. તેઓ કહે છે કે ખંડિત અક્ષરોને આપણે જો કોઈ મંદિરનું નામ માની લઈએ તો આ બંને ગાથાઓમાં કોઈ ક્રિયાપદ મળતું નથી. એવી હાલતમાં તેની શક સંવત્ પ૩૧માં રચના થઈ તેવું નિશ્વયપૂર્વક નથી કહી શકાતું. વધારે સંભવ એવો છે કે તે પ્રતિ તે સમયે લખાઈને તે મંદિરમાં રાખવામાં આવી હોય. આ મતની પુષ્ટિ માટે કેટલાક પ્રમાણ પણ આપી શકાય છે —

, ૧ – આ ગાથાઓ માત્ર જેસલમેરની પ્રતિમાં જ મળે છે, અન્ય કોઈ પ્રતિમાં નહીં. તેનો અર્થ એ થયો કે આ ગાથાઓ મૂલભાષ્યની ન હોતાં પ્રતિ લખાઈ તે સમયની તથા ઉક્ત મંદિરમાં રાખવામાં આવવાના સમયની સૂચક છે. જેસલમેરની પ્રતિ મંદિરમાં રાખવામાં આવેલી પ્રતિના આધારે લખવામાં આવી હોઈ શકે.

ર – જો આ ગાથાઓને રચનાકાલસૂચક માનવામાં આવે તો તેમની રચના આચાર્ય જિનભદ્રે કરી છે, તે પણ માનવું જ પડશે. એવી સ્થિતિમાં તેમના પરની ટીકા પણ મળવી જોઈએ. પરંતુ વાત એવી નથી. આચાર્ય જિનભદ્ર દ્વારા પ્રારંભમાં કરવામાં આવેલી વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સર્વપ્રથમ ટીકામાં અથવા કોટ્યાચાર્ય અને મલધારી હેમચન્દ્રની ટીકાઓમાં આ ગાથાઓની ટીકા નથી મળતી. એટલું જ નહિ પરંતુ આ ગાથાઓના અસ્તિત્વની સૂચના સુદ્ધાં નથી.

આ પ્રમાણોથી એ જ સાબિત થાય છે કે આ ગાથાઓ આચાર્ય જિનભદ્રે ન લખી હોય પરંતુ તે પ્રતિની નકલ કરવા-કરાવનારાએ લખી હોય. એવી સ્થિતિમાં તે પણ સ્વતઃ સિદ્ધ છે કે આ ગાથાઓમાં નિર્દિષ્ટ સમય-રચના સમય નથી પરંતુ પ્રતિલેખનસમય છે. કોટ્ટાર્યના ઉલ્લેખથી પણ નિશ્વિત છે કે આચાર્ય જિનભદ્રની અંતિમ કૃતિ વિશેષાવશ્યકભાષ્ય છે. આ ભાષ્યની સ્વોપજ્ઞ ટીકા તેમનું મૃત્યુ થઈ જવાને કારણે પૂર્ણ ન થઈ શકી.'

જો વિશેષાવશ્યકભાષ્યની જેસલમેર સ્થિત ઉક્ત પ્રતિનો લેખનસમય શક સંવત્ પ૩૧ અર્થાત્ વિક્રમ સંવત્ ૬૬૬ માનવામાં આવે તો વિશેષાવશ્યકભાષ્યનો રચનાસમય તેની પૂર્વેનો જ માનવો પડશે. એ પણ આપલે જાણીએ છીએ કે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય આચાર્ય જિનભદ્રની અંતિમ કૃતિ હતી અને તેમની સ્વોપજ્ઞ ટીકા પણ તેમના મૃત્યુના કારણે અપૂર્ધ રહી, એવી દશામાં જો એમ માનવામાં આવે કે જિનભદ્રનો ઉત્તરકાળ વિક્રમ સવત્ ૬૫૦-૬૬૦ની આસપાસનો રહ્યો હશે તો તે અનુચિત નથી

આચાર્ય જિનભદ્રે નિમ્નલિખિત પ્રંથોની રચના કરી છે : ૧. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય (પ્રાકૃત પદ્ય), ૨. વિશેષાવશ્યકભાષ્યસ્વોપજ્ઞવૃત્તિ (અપૂર્ણ – સંસ્કૃત ગદ્ય),

૧. ગણધરવાદ ઃ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૩૨-૩.

#### ભાષ્ય અને ભાષ્યકાર

 બૃહત્સંગ્રહશી (પ્રાકૃત પદ્ય), ૪. બૃહત્લેત્રસમાસ (પ્રાકૃત પદ્ય), ૫. વિશેષણવતી (પ્રાકૃત પદ્ય), ૬. જીતકલ્પ (પ્રાકૃત પદ્ય), ૭. જીતકલ્પભાષ્ય (પ્રાકૃત પદ્ય), ૮. અનુયોગદ્વારચૂર્ણિ (પ્રાકૃત ગદ્ય)<sup>1</sup>, ૯. ધ્યાનશતક (પ્રાકૃત પદ્ય). અંતિમ ગ્રંથ અર્થાત્ ધ્યાનશતકના કર્તૃત્વના વિષયમાં હજી વિદ્વાનોને સંદેહ છે. સંઘદાસગણિ :

સંઘંદાસગણિ પણ ભાષ્યકારરૂપે પ્રસિદ્ધ છે. તેમના બે ભાષ્ય ઉપલબ્ધ છે : બુહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય અને પંચકલ્પ-મહાભાષ્ય. મુનિ શ્રી પુણ્યવિજયજીના મતાનુસાર સંઘદાસગ�્રિ નામના બે આચાર્ય થયા છે ઃ એક વસુદેવહિડિ – પ્રથમ ખંડના પ્રણેતા અને બીજા બુહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય તથા પંચકલ્પ-મહાભાષ્યના પ્રજ્ઞેતા. આ બંને આચાર્ય એક ન હોતાં ભિન્ન-ભિન્ન છે કેમકે વસુદેવહિંડિ-મધ્યમ ખંડના કર્તા આચાર્ય ધર્મસેનગણિ મહત્તરના કથનાનુસાર વસુદેવહિંડિ-પ્રથમ ખંડના પ્રણેતા સંઘદાસગણિ 'વાચક' પદથી વિભૂષિત હતા, જ્યારે ભાષ્યપ્રણેતા સંધદાસગણિ 'ક્ષમાશ્રમણ' પદાલંકુત છે.<sup>ર</sup> આચાર્ય જિનભદ્રનો પરિચય આપતી વખતે આપણે જોયું છે કે માત્ર પદવી-ભેદથી વ્યક્તિ-ભેદની કલ્પના નથી કરી શકાતી, એક જ વ્યક્તિ વિવિધ સમયે વિવિધ પદવીઓ ધારણ કરી શકે છે. એટલું જ નહિ, એક જ સમયે એક જ વ્યક્તિ માટે વિભિન્ન દષ્ટિએ વિભિન્ન પદવીઓનો પ્રયોગ કરી શકાય છે. ક્યારેક ક્યારેક તો કેટલીક પદવીઓ પરસ્પર પર્યાયવાચી પણ બની જાય છે. એવી સ્થિતિમાં માત્ર 'વાચક' અને 'ક્ષમાશ્રમણ્લ' પદવીઓના આધારે એ નિશ્વયપૂર્વક નથી કહી શકાતું કે આ પદવીઓ ધારણ કરનાર સંઘદાસગણિ ભિન્ન-ભિન્ન વ્યક્તિ હતા. મુનિ શ્રી પુશ્યવિજયજીએ ભાષ્યકાર તથા વસુદેવહિંડિકાર આચાર્યોને ભિન્ન-ભિન્ન સાબિત કરવા માટે એક વધારે તર્ક આપ્યો છે જે વિશેષ મજબૂત છે. આચાર્ય જિનભદ્રે પોતાના વિશેષણવતી ગ્રંથમાં વસદેવહિંડિ-પ્રથમ ખંડમાં ચિત્રિત ઋષભદેવચરિતની સંગ્રહશી ગાથાઓ બનાવીને તેનો પોતાના ગ્રંથમાં સમાવેશ પણ કર્યો છે. આનાથી એ સાબિત થાય છે કે વસદેવસહિંડિ-પ્રથમ ખંડના પ્રજ્ઞેતા જિનભદ્રના પૂર્વવર્તી જ છે.

આ યૂર્ણિ અનુયોગદારના અંગુલ ૫દ ૫૨ છે જે જિનદાસની ચૂર્ણિ તથા હરિભદ્રની વૃત્તિમાં અલરશઃ ઉદ્ધૃત છે.

૨. નિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય-વૃત્ત્યુપેત બૃહત્કલ્પસૂત્ર (છક્રો ભાગ) : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૦

૩. એજન, પૃ. ૨૦-૨૧.

#### અન્ય ભાષ્યકારો :

આચાર્ય જિનભદ્ર અને સંઘદાસગક્ષિને છોડીને અન્ય ભાષ્યકારોના નામોની જાણ હજી સુધી મળી શકી નથી. એ તો નિશ્ચિત છે કે આ બે ભાષ્યકારો સિવાય અન્ય ભાષ્યકારો પણ થયા છે જેમણે વ્યવહારભાષ્ય વગેરેની રચના કરી છે. મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીના મતાનુસાર ઓછામાં ઓછા ચાર ભાષ્યકાર તો થયા જ છે. તેમનું કથન છે કે એક શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ, બીજા શ્રી સંઘદાસગણિ ક્ષમાશ્રમણ, ત્રીજા વ્યવહારભાષ્ય વગેરેના પ્રણેતા અને ચોથા બુહદુભાષ્ય વગેરેના રચયિતા – આ પ્રમાણે સામાન્ય રીતે ચાર આગમિક ભાષ્યકાર થયા છે. પ્રથમ બે ભાષ્યકારોના નામની તો આપણને ખબર જ છે. બુહત્કલ્પ-બુહદુભાષ્યના પ્રણેતા. <sup>.</sup> જેમનું નામ હજી સુધી અજ્ઞાત છે, તેઓ બૃહત્કલ્પચૂર્ણિકાર તથા બૃહત્કલ્પવિશેષ-ચર્િકારની પણ પછી થયા છે. આનું કારણ એ છે કે બૃહત્કલ્પલઘુભાષ્યની ૧૬૬૧મી ગાથામાં પ્રતિલેખના સમયનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમનું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકાર અને વિશેષચૂર્ણિકારે જે આદેશાંતરોનો અર્થાત પ્રતિલેખના સમયે સંબંધ ધરાવતી વિવિધ માન્યતાઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તેનાથી પણ વધારે નવી-નવી માન્યતાઓનો સંગ્રહ બુહત્કલ્પ-બુહદુભાષ્યકારે ઉપર્યુક્ત ગાથા સંબંધિત મહાભાષ્યમાં કર્યો છે જે યાકિનીમહત્તરાસૂન આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિવિરચિત પંચવસ્તુકપ્રકરણની સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિમાં ઉપલબ્ધ છે. આનાથી તે સ્પષ્ટ પ્રતીત થાય છે કે બહત્કલ્પ-બુહદ્ભાષ્યના પ્રજ્ઞેતા બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ તથા વિશેષચૂર્ણિના પ્રજ્ઞેતાઓની પછી થયા છે. તેઓ આચાર્ય હરિભ્યદ્રસૂરિથી કંઈક પૂર્વવર્તી અથવા સમકાલીન છે. હવે રહી વાત વ્યવહારભાષ્યના પ્રણેતા કોણ અને તેઓ ક્યારે થયા ? આટલું હોવા છતાં પણ એમ નિશ્ચયપૂર્વક કહી શકાય છે કે વ્યવહારભાષ્યકાર જિનભદ્રના પણ પૂર્વવર્તી છે.' તેનું પ્રમાણ એ છે કે આચાર્ય જિનભદ્રે પોતાના વિશેષણવતી ગ્રંથમાં વ્યવહારના નામની સાથે જે વિષયનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તે વ્યવહારસૂત્રના છઠ્ઠા ઉદ્દેશકના ભાષ્યમાં ઉપલબ્ધ થાય છે.' તેનાથી સહજ જ અનુમાન કરી શકાય છે કે

વિશેષણવતી, ૩૩-૪.

૧. નિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય-વૃત્ત્યુપેત બૃહત્કલ્પસૂત્ર (છઠ્ઠો ભાગ) : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૧-૨૨.

सीहो सुदाढनांगो, आसंग्गीको य होइ अण्णेसि । सिंहो भिगद्धओ त्ति य, होइ वसुदेवचरियम्मि ॥ सीहो चेव सुदाढो, जं रायगिहम्मि कविलबडुओ ति । सीसइ ववंहारे गोयमोवसमिओ स णिक्खंत ॥

### ભાષ્ય અને ભાષ્યકાર

.

વ્યવહારભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્રની પણ પહેલાં થયા છે.

सीहे। तिविट्ट निहतो, भमिउं खयगिह कवलिबडुग ति । जिणवर कहणमणुवसम; गोयमोवसम दिक्खा य ॥

– व्यवहारभाष्य, १९२.

.

.

# દ્વિતીય પ્રકરણ

# વિશેષાવશ્યકભાષ્ય

વિશેષાવશ્યકભાષ્ય' એક એવો ગ્રંથ છે જેમાં જૈન આગમોમાં વર્ષિત બધા મહત્ત્વપૂર્શ વિષયોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. જૈન જ્ઞાનવાદ, પ્રમાણશાસ, આચારનીતિ, સ્યાદ્વાદ, નયવાદ, કર્મસિદ્ધાંત વગેરે બધા વિષયો સાથે સંબંધિત સામગ્રીની પ્રચુરતાનું દર્શન આ ગ્રંથમાં સહજ જ ઉપલબ્ધ થાય છે. આ ગ્રંથની એક બહુ મોટી વિશેષતા એ છે કે આમાં જૈન તત્ત્વનું નિરૂપણ માત્ર જૈન દષ્ટિથી ન કરતાં અન્ય દાર્શનિક માન્યતાઓની તુલના સાથે થયું છે. આચાર્ય જિનભદ્રે આગમોની બધા પ્રકારની માન્યતાઓનું જેવું તર્કપુરસ્સર નિરૂપણ આ ગ્રંથમાં કર્યું છે તેવું અન્યત્ર જોવા નથી મળતું. આ જ કારણ છે કે જૈનાગમોના તાત્પર્યને સારી રીતે સમજવા માટે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય એક અત્યંત ઉપયોગી ગ્રંથ છે. આચાર્ય જિનભદ્રના ઉત્તરવર્તી જૈનાચાર્યોએ વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સામગ્રી અને તર્કપદ્ધતિનો ઉદ:સ્તાપૂર્વક ઉપયોગ કર્યો છે. તેમની પછી લખવામાં આવેલ આગમની વ્યાખ્યા કરતાં એક પણ મહત્ત્વપૂર્શ ગ્રંથ એવો નથી જેમાં વિશેષાવશ્યકભાષ્યનો આધાર ન લેવામાં આવ્યો હોય.

આ સંક્ષિપ્ત ભૂમિકા સાથે હવે આપજ્ઞે વિશેષાવશ્યકભાષ્યના વિસ્તૃત પરિચયની તરફ વધીએ. આ ગ્રંથ આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યારૂપે છે. આમાં માત્ર પ્રથમ અધ્યયન અર્થાત્ સામાયિક સંબંધિત નિર્યુક્તિની ગાથાઓનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ઉપોદ્દઘાત :

સર્વપ્રથમ આચાર્યે પ્રવચનને પ્રજ્ઞામ કર્યા છે તથા ગુરુના ઉપદેશાનુસાર સકલ. ચરજ્ર-ગુજ્ઞસંગ્રહરૂપ આવશ્યકાનુયોગ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. તેનાં ફળ વગેરેનો

૧. (ક) શિષ્યહિતાખ્ય બૃહદ્વૃત્તિ (મલધારી હેમચન્દ્રકૃત ટીકા) સહિત – <mark>યશોવિજય જૈન ગ્રંથમાલા,</mark> બનારસ, વીર સંવત્ ૨૪૨૭-૨૪૪૧.

<sup>(</sup>ખ) ગુજરાતી અનુવાદ – આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૪-૧૯૨૭.

 <sup>(</sup>२) विशेषावश्यकगाथानामकारादिः कमः तथा विशेषावश्यकविषयाणामनुकमः — आगभोध्य समिति, मुंल्धी, सन् १७२३.

<sup>(</sup>ધ) સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિસહિત (પ્રથમ ભાગ) – લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૬૬.

વિચાર કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે આવશ્યકાનુયોગનો <del>ક</del>ળ, યોગ, મંગલ, સમુદાયાર્થ, દ્વારોપન્યાસ, તદ્ભેદ, નિરુક્ત, ક્રમપ્રયોજન વગેરે દષ્ટિઓથી વિચાર કરવો જોઈએ.\* **ફલદાર** :

આવશ્યકાનુયોગનું ફળ આ છે ઃ જ્ઞાન અને ક્રિયાથી મોક્ષ થાય છે અને આવશ્યક જ્ઞાન-ક્રિયામય છે, આથી તેના વ્યાખ્યાનરૂપ કારણથી મોક્ષલક્ષણરૂપ કાર્યસિદ્ધિ થાય છે.<sup>ર</sup>

### યોગદાર :

યોગદ્વારની વ્યાખ્યા આ મુજબ છે : જે રીતે વૈદ્ય બાળક વગેરે માટે યથોચિત આહારની સંમતિ આપે છે, તે જ રીતે મોક્ષમાર્ગાભિલાષી ભવ્ય માટે પ્રારંભમાં આવશ્યકનું આચરણ યોગ્ય છે – ઉપયુક્ત છે.<sup>3</sup> આચાર્ય શિષ્યને પંચનમસ્કાર કર્યા પછી સર્વપ્રથમ વિધિપૂર્વક સામાયિક વગેરે આપે છે; તેની પછી ક્રમશ: શેષ શ્રુતિનો પણ બોધ કરાવે છે,<sup>\*</sup> કેમકે સ્થવિરકલ્પનો ક્રમ તે જ રીતે છે. તે ક્રમ આમ છે : પ્રવ્રજ્યા, શિક્ષાપદ, અર્થગ્રહણ, અનિયતવાસ, નિષ્પત્તિ, વિહાર અને સામાચારીસ્થિતિ.<sup>\*</sup> અહીં એક શંકા થાય છે કે જો પહેલાં નમસ્કાર કરવો જોઈએ અને પછી સામાયિકાદિ આવશ્યક ગ્રહણ કરવું જોઈએ, તો સર્વપ્રથમ નમસ્કારનો અનુયોગ કરવો જોઈએ અને ત્યાર પછી આવશ્યકનો અનુયોગ કરવો યોગ્ય છે. તેનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે નમસ્કાર બધા શ્રુતસ્કંધ અભ્યંતર છે આથી આવશ્યકાનુયોગના ગ્રહણ સાથે જ તેનું પણ ગ્રહણ થઈ જ જાય છે. નમસ્કાર સર્વશ્રુતસ્કન્ધાભ્યાન્તર છે તેનું શું પ્રમાણ ? તેની સર્વશ્રુતાભ્યન્તરતાનું એ જ પ્રમાણ છે કે તેને પ્રથમ મંગલ કહેવામાં આવ્યું છે. બીજી વાત એ છે કે તેનું નંદીમાં પૃથક્ શ્રુતસ્કન્ધ રૂપે ગ્રહણ નથી કરવામાં આવ્યું.<sup>\*</sup>

હવે મંગલદ્વારની ચર્ચા શરૂ થાય છે. મંગલની શું ઉપયોગિતા છે, તે બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે શ્રેષ્ઠ કાર્યમાં અનેક વિધ્નો ઉપસ્થિત થયા કરે છે. તેમની શાંતિ માટે મંગલ કરવામાં આવે છે. શાસમાં મંગલ ત્રજ્ઞ સ્થાનો પર થાય છે : આદિ, મધ્ય અને અંત. પ્રથમ મંગલનું પ્રયોજન શાસ્ત્રાર્થની અવિઘ્નપૂર્વક સમાપ્તિ છે, દ્વિતીયનું પ્રયોજન તેની સ્થિરતા છે અને તૃતીયનું પ્રયોજન તેની શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિ વંશપર્યંત અવ્યવચ્છિત્તિ છે.° ભાષ્યકારે મંગલનો શબ્દાર્થ આ મુજબ કર્યો છે :

૧. ગા.૧-૨. ૨. ગા.૩ ૩. ગા.૪. ૪. ગા.૫. ૫. ગા.૭. ૬. ગા.૮-૧૦. ૭. ગા.૧૨-૪.

Jain Education International

मंग्यतेऽधिगम्यते येन हितं तेन मंगलं भवति अर्थात् જેनाथी हितनी सिद्धि थाय छे ते મંગલ છે. અથવા मंगो धर्मस्तं लाति तकं समादत्ते અર્થાત જે ધર્મનું સમાદાન કરે છે તે મંગલ છે. અથવા નિપાતનથી મંગલનો અર્થ ઇષ્ટાર્થપ્રકૃતિ થઈ શકે છે. અથવા માં गાलयति भवाद् અર્થાત્ જે ભવચક્રથી મુક્ત કરે છે તે મંગલ છે. તેના નામાદિ ચાર પ્રકાર છે.' ત્યારબાદ આચાર્યે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, અને ભાવમંગલના સ્વરૂપનો વિસ્તારપર્વક વિચાર કર્યો છે. દ્રવ્યમંગલની ચર્ચા કરતી વખતે નયોનાં સ્વરૂપ, ક્ષેત્ર વગેરે તરફ પણ નિર્દેશ કર્યો છે. આ પ્રકારના મંગલોમાં એકબીજાની શું વિશેષતા છે, તે તરફ નિર્દેશ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જેવો આકાર, અભિપ્રાય, બુદ્ધિ, ક્રિયા અને ફળ સ્થાપનૈન્દ્રમાં જોવામાં આવે છે. તેવો ન નામેન્દ્રમાં જોવામાં આવે છે. ન <u>દ્રવ્યેન્દ્રમાં, તે જ રીતે જેવો ઉપયોગ અને પરિણમન દ્રવ્ય અને ભાવમાં જોવામાં આવે</u> છે, તેવું ન નામમાં છે. ન સ્થાપનામાં.<sup>3</sup> વસ્તુનું અભિધાન માત્ર નામ છે, તેનો આકાર સ્થાપના છે, તેની કારણતા દ્રવ્ય છે અને તેની કાર્યાપત્રતા ભાવ છે.\* પ્રકારાન્તરથી મંગલની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે નંદીને પણ મંગલ કહી શકાય છે. તેના પણ મંગલની જેમ ચાર પ્રકાર છે. તેમાંથી ભાવનંદી પંચજ્ઞાનરૂપ છે.\* તે પાંચ જ્ઞાન છે : આભિનિબોધિકજ્ઞાન (મતિજ્ઞાન), શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યયજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન**્** 

# જ્ઞાનપંચકઃ

અભિનિબોધનો અર્થ છે અર્થાભિમુખ નિયત બોધ. આ જ આભિનિબોધિક જ્ઞાન (મતિજ્ઞાન) છે. જે સાંભળવામાં આવે છે અથવા જે સાંભળે છે અથવા જેનાથી સાંભળવામાં આવે છે તે શ્રુત છે. અવધિનો અર્થ છે મર્યાદા. જેનાથી મર્યાદિત દ્રવ્યાદિ જાણવામાં આવે છે તે અવધિજ્ઞાન છે. જે મનના પર્યાયોને જાણે છે તે મન પર્યયજ્ઞાન છે. પર્યયનો અર્થ પર્યવન, પર્યયન અને પર્યાય છે. કેવલજ્ઞાન એકલું અર્થાત્ અસહાય છે, શુદ્ધ છે, પૂર્ણ છે, અસાધારણ છે, અનન્તર છે. તેની પછી આચાર્યે એ સિદ્ધ કર્યું છે કે આ પાંચ પ્રકારોને આ જ ક્રમથી કેમ ગણાવવામાં આવ્યા છે. આ પાંચ જ્ઞાનોમાંથી મતિ અને શ્રુત પરોક્ષ છે, બાકીના પ્રત્યક્ષ છે. અક્ષનો અર્થ છે જીવ. જે જ્ઞાન સીધું જીવથી ઉત્પન્ન થાય છે તેને પ્રત્યક્ષ કહે છે. જે જ્ઞાન દ્રવ્યેન્દ્રિય અને દ્રવ્યમનની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થાય છે તે પરોક્ષ છે. વૈશેષિકાદિસમ્મત ઈન્દ્રિયોત્પન્ન પ્રત્યક્ષનું ખંડન કરતાં આચાર્ય કહે છે કે કેટલાક લોકો ઈન્દ્રિયોને અક્ષ માને છે અને તેમનાથી ઉત્પન્ન જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ કહે છે, તે બરાબર નથી. ઈન્દ્રિયો ઘટાદિની જેમ

૧. ગા.૨૨-૪. ૨.ગા.૨૫-૫૧. ૩.ગા.૫૩-૪. ૪.ગા.૬૦. ૫. ગા.૭૮. ૬.ગા.૭૯. ૭.ગા.૮૦-૪. ૮.ગા.૮૫-૯૦.

અચેતન છે, આથી તેમનાથી જ્ઞાન ઉત્પન્ન નથી થઈ શકતું.' ઈન્દ્રિય-મનોજન્ય જ્ઞાનને પરોક્ષ સિદ્ધ કરવા માટે અનેક હેતુ પ્રસ્તુત કરતાં ભાષ્યકારે એ જ નિષ્કર્ષ કાઢ્યો છે કે લૈંગિક અર્થાત્ અનુમાનજન્ય જ્ઞાન એકાન્તરૂપે પરોક્ષ છે; અવધિઆદિ એકાન્તરૂપે પ્રત્યક્ષ છે; ઈન્દ્રિય મનોજન્ય જ્ઞાન સંવ્યવહારપ્રત્યક્ષ છે.'

# મતિ અને શ્રુત :

મતિ અને શ્રુતના લક્ષણભેદની ચર્ચા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જે વિજ્ઞાન ઈન્દ્રિય-મનોનિમિત્તક તથા શ્રુતાનુસારી છે તે ભાવશ્રુત છે. બાકીનું મતિ છે. 'બીજી વાત એ છે કે શ્રુત મતિપૂર્વક થાય છે પરંતુ મતિ શ્રુતપૂર્વક નથી થતી.\* ભાષ્યકારે આ વિષય પર વિસ્તૃત ચર્ચા કરી છે કે શ્રુત મતિપૂર્વક થાય છે, તેનો શો અર્થ છે? દ્રવ્યશ્રુત અને ભાવશ્રુત વચ્ચે શું સંબંધ છે ? દ્રવ્યશ્રુત મતિપૂર્વક થાય છે અથવા ભાવશ્વત ?" મતિ અને શ્વતમાં એક ભેદ એ પણ છે કે શ્વત શ્રોત્રેન્દ્રિયોપલબ્ધિ છે, બાકીની મતિ છે. અહીં એક શંકા થાય છે કે શ્રોત્રેન્દ્રિયોપલબ્ધિ જો શ્રુત જ છે, તો શ્રોત્રેન્દ્રિયજન્ય અવગ્રહ વગેરેનું શું થશે ? જો શ્રોત્રેન્દ્રિયજન્ય અવગ્રહ વગેરે બુદ્ધિને મતિ માનવામાં આવે તો તે ક્ષત નથી થઈ શકતી; ક્ષત માનવામાં આવે તો મતિ નથી થઈ શકતી; બંને માનવાથી સંકર દોષનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. આનું સમાધાન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે અમારું પ્રયોજન તે છે કે શ્રોત્રેન્દ્રિયોપલબ્ધિ જ શ્રુત છે, નહિ કે શ્રોત્રેન્દ્રિયોપલબ્ધિ શ્રુત જ છે. ક્યાંક-ક્યાંક (અશ્રુતાનુસારિણી) શ્રોત્રેન્દ્રિયોપલબ્ધિ મતિ પણ હોય છે. પત્રાદિગત સામગ્રી શ્રુતનું કારણ હોવાથી શબ્દની જેમ દ્રવ્યશ્વત માનવામાં આવી છે. અક્ષરલાભ ભાવશ્વત છે. બાકીની મતિજ્ઞાન છે.° અનભિલાષ્ય પદાર્થોનો અનંતમો ભાગ પ્રજ્ઞાપનીય છે. પ્રજ્ઞાપનીય પદાર્થોનો અનંતમો ભાવ શ્રુતનિબદ્ધ છે. એવું કેમ ? કેમકે જેઓ ચતુર્દશપૂર્વધર હોય છે તેઓ પરસ્પર ષટ્સ્થાનપતિત હોય છે અને એટલા માટે જે સૂત્રો છે તે પ્રજ્ઞાપનીય ભાવોનો અનંતમો ભાગ છે. ' મતિ અને શ્રુતના ભેદને સ્પષ્ટ કરવા માટે વલ્ક અને શુંબના ઉદાહરણની યુક્તિયુક્ત પરીક્ષા કરતાં ભાષ્યકારે તે સિદ્ધ કર્યું છે કે મતિ વલ્ક સમાન છે અને ભાવશ્વત શુંબ સમાન છે. " આ જ રીતે અક્ષર અને અનક્ષરના ભેદથી પણ શ્રુત અને મતિની વ્યાખ્યા કરી છે. '' મૂક અને ઈતર ભેદથી મતિ અને શ્રુતના ભેદનો વિચાર કરતાં આચાર્યે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે કે કરાદિચેષ્ટા શબ્દાર્થ જ છે,

| ۹. | ગા.૯૧.       | ર. ગા. ૯૫.     | ૩. ગા <b>. ૧૦૦</b> . |    | ૪. ગા. ૧૦૫.  |
|----|--------------|----------------|----------------------|----|--------------|
| ૫. | ગા. ૧૦૬-૧૧૩. | €.ગા.૧૨૨.      | ૭. ગા. ૧૨૪.          |    | ૮. ગા. ૧૪૧-૨ |
| ૯. | ગા. ૧૫૪-૧૬૧, | ૧૦. ગા. ૧૬૨-૧૭ | o.                   | i. |              |

કેમકે તે તેનું જ કામ કરે છે અને તે રીતે શ્રુતજ્ઞાનનું કારણ છે, નહિ કે મતિનું.' અહીં સુધી મતિ-શ્રુતના ભેદનો અધિકાર છે.

# આભિનિબોધિક જ્ઞાન :

આભિનિબોધિક જ્ઞાનના ભેદો તરફ નિર્દેશ કરતાં આગળ કહેવામાં આવ્યું છે કે ઈન્દ્રિય-મનોનિમિત્ત જે આભિનિબોધિક જ્ઞાન છે તેના બે ભેદ છે : શ્રુતનિશ્રિત અને અશ્રુતનિશ્રિત. આ બંનેના ફરી ચાર-ચાર ભેદ થાય છે : અવગ્રહ, ઈહા, અપાય અને ધારણા. સામાન્યરૂપે અર્થનું અવગ્રહણ અવગ્રહ છે, ભેદની માર્ગણા કરવી ઈહા છે, તેનો નિશ્વય અપાય છે અને તેની અવિચ્યુતિ ધારણા છે.' જે લોકો સામાન્યવિશેષના ગ્રહણને અવગ્રહ કહે છે તેમનો મત ઠીક નથી કેમકે તેમાં અનેક દોષો છે. કેટલાક લોકો એમ કહે છે કે ઈહા સંશયમાત્ર છે, તે બરાબર નથી, કેમકે સંશય તો અજ્ઞાન છે જયારે ઈહા જ્ઞાન છે. આવી સ્થિતિમાં જ્ઞાનરૂપ ઈહા અજ્ઞાનરૂપ સંશય કેવી રીતે હોઈ શકે ?' આ જ રીતે અપાય અને ધારણાસંબંધી મતાંતરોનું પણ ભાષ્યકારે ખંડન કર્યું છે.

અવગ્રહ બે પ્રકારનો છે : વ્યંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહ. જેમાં અર્થ (પદાર્થ) પ્રકટ થાય છે તે વ્યંજનાવગ્રહ છે. ઉપકરણેન્દ્રિય અને શબ્દાદિરૂપથી પરિજ્ઞત દ્રવ્યનો પારસ્પરિક સંબંધ વ્યંજનાવગ્રહ છે.<sup>×</sup> આના ચાર ભેદ છે : સ્પર્શન, રસન, ઘાણ અને શ્રોત. નયન અને મન અપ્રાપ્યકારી છે આથી તેમનાથી વ્યંજનાગ્રહ નથી થતો. જે લોકો શ્રોત્ર અને ઘાણને પણ અપ્રાપ્યકારી માને છે તેમના મતનું ખંડન કરતાં ભાષ્યકારે એમ સિદ્ધ કર્યું છે કે સ્પર્શન અને રસનની જેમ જ ઘાણ અને શ્રોત્ર પણ પ્રાપ્ત અર્થનું જ ગ્રહણ કરે છે. <sup>\*</sup> આ જ રીતે નયન અને મનની અપ્રાપ્યકારિતાનું પણ રોચક રીતે સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે. <sup>¢</sup> વિશેષ કરીને જ્યાં સ્વપ્રનો પ્રસંગ આવે છે ત્યાં તો આચાર્યે પ્રતિપાદનની કુશળતા તથા રોચકતાનો પરિચય ખૂબ જ સુંદર રીતે આપ્યો છે. વ્યંજનાગ્રહના સ્વરૂપનું વિસ્તારપૂર્વક વર્શન કર્યા બાદ અર્થાવગ્રહનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે, જેમાં અનેક શંકાઓનું સમાધાન કરતાં વ્યવહારિક તથા નૈશ્વયિક દષ્ટિએ અર્થાવગ્રહના વિષય, સમય વગેરેનો નિર્જ્ઞય કર્યો છે.<sup>°</sup> તે પછી ઈહા, અપાય અને ધારણના સ્વરૂપની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. <del>પત્તિશા</del>નના મુખ્યરૂપે બે ભેદ છે : શ્રુતનિશ્રિત અને અશ્રુતનિશ્રિત. શ્રુતનિશ્રિતના અર્વગ્રહાદિ ચાર ભેદ છે. અવગ્રહના કરી બે ભેદ છે : વ્યંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહ.

૧. ગા. ૧૭૧-૫. ૨. ગા. ૧૭૭-૧૮૦, ૩, ગા. ૧૮૧-૨. ૪. ગા. ૧૯૩-૪.

મ. ગા. ૨૦૪-૮. ૬. ગા. ૨૦૯-૨૩૬. ૭, ગા. ૨૩૭-૨૮૮.

વ્યંજનાવગ્રહ શ્રોત્રાદિ ચાર પ્રકારનો છે. અર્થાવગ્રહ, ઈહા, અપાય અને ધારણાના શ્રોત્રાદિ પાંચ ઈન્દ્રિયો અને મન-આ છથી ઉત્પન્ન થવાના કારણે પ્રત્યેકના છ ભેદ થાય છે. આ રીતે વ્યંજનાવગ્રહના ૪ તથા અર્થાવગ્રહાદિના ૨૪ મળીને કુલ ૨૮ ભેદ થયા. આ શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના ભેદ છે. કેટલાક લોકો અવગ્રહના બે ભેદોને અલગ ન ગણાવતાં અવગ્રહ, ઈહા, અપાય અને ધારણા-આ ચારેના છ-છ ભેદ કરીને શ્રુતનિશ્રિત મંતિના ૨૪ ભેદ કરે છે અને તેમાં અશ્રુતનિશ્રિત મતિના ઔત્પત્તિકી. વૈનયિકી. કાર્મિકી અને પારિણામિકી આ ચાર ભેદો ઉમેરીને સમગ્ર મતિજ્ઞાનના ૨૮ ભેદ કરે છે.' ભાષ્યકારે આ મતનું ખંડન કર્યું છે. ઉપર્યુક્ત ૨૮ પ્રકારના શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના બહુ, બહુવિધ, ક્ષિપ્ર, અનિશ્રિત, નિશ્રિત અને ધ્રવ-આ છ તથા તેનાથી વિપરીત છ બીજા-આ રીતે પ્રત્યેકના ૧૨ ભેદ થાય છે. આ રીતે શ્રુતનિશ્રિત મતિના ૨૮ x ૧૨ = ૩૩૬ ભેદ થાય છે.<sup>ર</sup> ત્યાર પછી આચાર્યે સંશય જ્ઞાન છે કે અજ્ઞાન તેની ચર્ચા કરતાં સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અને મિથ્યાદપ્ટિની વિશેષતાઓ પર પ્રકાશ પાડ્યો છે.³ અવગ્રહાદિની કાળમર્યાદા આ મુજબ છે : અવગ્રહ એક સમયપર્યંત રહે છે, ઈહા અને અપાય અંતર્મુહૂર્ત સુધી રહે છે, ધારણા અન્તર્મુહૂર્ત, સંખ્યેયકાલ તથા અસંખ્યેયકાલ સુધી રહે છે. આ વાતને વધારે સ્પષ્ટ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે માત્ર નૈશ્વયિક અર્થાવગ્રહ એક સમયપર્યન્ત રહે છે. વાસનારૂપ ધારણાને છોડીને બાકી વ્યંજનાવગ્રહ એક સમયપર્યન્ત રહે છે. વાસનારૂપ ધારણાને છોડીને બાકી વ્યંજનાવગ્રહ, વ્યાવહારિક અર્થાવગ્રહ, ઈહા વગેરે પ્રત્યેકનો કાળ અન્તર્મુહુર્ત છે. વાસનારૂપ ધારણા જ્ઞાનાવરણ કર્મના **શયોપશમની વિશિષ્ટતાને કારણે સંખ્યેય અથવા અસંખ્યેય કાળપર્યન્ત રહે છે.** \* ત્યાર બાદ ભાષ્યકારે ઈન્દ્રિયોની પ્રાપ્તકારિતા અને અપ્રાપ્તકારિકાના સામીધ્ય, દરતા, કાળ વગેરે સાથે સંબંધ રાખનારી વાતો પર પ્રકાશ પાડ્યો છે." આ પ્રસંગે ભાષા, શરીર, સમુદ્ધાત વગેરે વિષયોનો પણ વિસ્તુત પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

મતિજ્ઞાન જ્ઞેયભેદથી ચાર પ્રકારનું છે. સામાન્ય રીતે મતિજ્ઞાનોપયુક્ત જીવ દ્રવ્યાદિ ચારે પ્રકારોને જાણે છે. આ ચાર પ્રકાર છે : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ.' નિર્યુક્તિકારનું અનુસરણ કરતાં આગળની કેટલીક ગાથાઓમાં આભિનિબોધિક જ્ઞાનનો સત્પદપ્રરૂપણતા, દ્રવ્યપ્રમાણ, ક્ષેત્ર, સ્પર્શન, કાલ, અંતર, ભાગ, ભાવ અને અલ્પ-બહુત્વ–આ દ્વારો વડે વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. પ્રસંગવશ વ્યવહારવાદ અને નિશ્વયવાદના પારસ્પરિક મતભેદનું દિગ્દર્શન કરાવવા સાથે બંનેના સ્યાદ્વાદ-સમ્મત સામંજસ્યનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.<sup>9</sup>

૧. ગા. ૩૦૦-૨. ૨. ગા. ૩૦૭. - ૩. ૩૦૮-૩૩૨. ૪. ગા. ૩૩૩-૪.

ષ. ગા. ૩૪૦-૩૯૫. ૬.ગા.૪૦૨-૪. ૭. ગા.૪૦૬-૪૪૨.

#### ૧૩૨

### શ્રુતજ્ઞાન :

શ્રુતજ્ઞાનની ચર્ચા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે લોકમાં જેટલા પણ પ્રત્યેકાક્ષર છે અને જેટલા પણ તેમના સંયોગ છે તેટલી જ શ્રુતજ્ઞાનની પ્રકૃતિઓ હોય છે. સંયુક્ત અને અસંયુક્ત એકાક્ષરોના અનંત સંયોગ હોય છે અને તેમાંથી પણ પ્રત્યેક સંયોગના અનંત પર્યાય હોય છે. શ્રુતજ્ઞાનનો ચૌદ પ્રકારના નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવે છે. તે ચૌદ પ્રકાર આ છે : અક્ષર, સંજ્ઞી, સમ્યફ, સાદિક, સપર્યવસિત, ગમિક અને અંગપ્રવિષ્ટ – આ સાત અને સાત તેમના વિરોધી.<sup>3</sup>

અક્ષર ત્રણ પ્રકારનો છે : સંજ્ઞાક્ષર, વ્યંજનાક્ષર અને લબ્ધ્યક્ષર. જેટલા પણ લિપિભેદ છે તે બધા સંજ્ઞાક્ષરને કારણે છે. જેનાથી અર્થની અભિવ્યક્તિ થાય છે તેને વ્યંજનાક્ષર કહે છે. અક્ષરની ઉપલબ્ધિ અર્થાત્ લાભને લબ્ધ્યક્ષર કહે છે. તે વિજ્ઞાનરૂપ છે, ઈન્દ્રિય-મનોનિમિત્તક છે તથા આવરણના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે. આમાંથી સંજ્ઞાક્ષર અને વ્યંજનાક્ષર દ્રવ્યશ્રુતરૂપ છે તથા લબ્ધ્યક્ષર ભાવશ્રુતરૂપ છે.<sup>3</sup> શ્રુતજ્ઞાનના પ્રસંગને દષ્ટિમાં રાખતાં ભાષ્યકારે તે પણ સાબિત કર્યું છે કે એકેન્દ્રિયાદિ અસંજ્ઞી જીવોને અક્ષરનો લાભ (લબ્ધ્યક્ષર) કેવી રીતે થાય છે.<sup>\*</sup> ઉચ્છ્વસિત, નિઃશ્વસિત, નિષ્ઠ્યૂત, કાસિત, ક્ષુત, નિઃસંધિત, અનુસ્વાર, સેષ્ટિત વગેરે અનક્ષર છે.<sup>\*</sup>

જેને સંજ્ઞા હોય છે તેને સંજ્ઞી કહે છે. સંજ્ઞા ત્રણ પ્રકારની છે : કાલિકી, હેતુવાદોપદેશિકી અને દષ્ટિવાદોપદેશિકી. કાલિકી સંજ્ઞાવાળો અતીત અને અનાગત વસ્તુનું ચિંતન કરવા સમર્થ હોય છે. ' હેતુવાદોપદેશિકી સંજ્ઞાવાળો જીવ સ્વદેહપરિપાલનની દષ્ટિથી ઈષ્ટ અને અનિષ્ટ વસ્તુનો વિચાર કરતો કરતો તેમાં પ્રવૃત્ત અથવા નિવૃત્ત થાય છે. આ સંજ્ઞા ઘણું કરી સાંપ્રતકાલીન અર્થાત્ વર્તમાનકાળમાં જ થાય છે. અતીત અને અનાગતની ચિંતા આનો વિષય નથી થતો. ક્ષાયોપશમિક જ્ઞાનમાં વર્તમાન સમ્પગ્દૃષ્ટિ જીવ દષ્ટિવાદોપદેશિકી સંજ્ઞાવાળો છે. આ દષ્ટિએ મિથ્યાદષ્ટિ અસંજ્ઞી છે. ' પૃથિવી, અપ્, તેજસ્, વાયુ અને વનસ્પતિમાં ઓધસંજ્ઞા (વૃત્ત્યારોહણાદિ અભિપ્રાયરૂપ) હોય છે. દ્વીન્દ્રિયાદિમાં હેતુસંજ્ઞા રહે છે. સુર, નારક અને ગર્ભોદ્ભવ પ્રાણીઓમાં કાલિકી સંજ્ઞા હોય છે. છદ્મસ્થ સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવોમાં દષ્ટિવાદ સંજ્ઞા રહે છે. કેવલીઓમાં કોઈ પ્રકારની સંજ્ઞા નથી હોતી, કેમકે સ્મરજ્ઞ, ચિંતા વગેરે મતિ-વ્યાપારોથી તેઓ વિમુક્ત હોય છે, આથી તેઓ સંજ્ઞાતીત છે.'

- ૧. ગા. ૪૪૪-૫.
- ૨. ગા. ૪૫૩-૪.
- ય. ગા. ૫૦૧ (નિર્ધક્તિ)
- ૩. ગા. ૪૬૪-૭. ૬. ગા. ૫૦૪-૮.

- ૪. ગા.૪૭૪-€. ૭.ગા.૫૧૫-૭.
- ૮. ગા. પર૩-૪.

અંગપ્રવિષ્ટ આચારાદિ શ્રુત તથા અનંગપ્રવિષ્ટ આવશ્યકાદિ શ્રુત સમ્યક્શ્રુતની કોટેમાં છે. લૌકિક મહાભારતાદિ શ્રુત મિથ્યાશ્રુત છે. સ્વામિત્વની દષ્ટિએ વિચાર કરતાં સમ્યગ્દૃષ્ટિપરિગૃહીત લૌકિક શ્રુત પણ્ન સમ્યક્શ્રુતની કોટેમાં આવી જાય છે જ્યારે મિથ્યાદષ્ટિપરિગૃહીત આચારાદિ સમ્યક્શ્રુત પણ મિથ્યાશ્રુતની કોટેમાં ચાલી જાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે સમ્યક્ત્વપરિગૃહીત શ્રુત સમ્યક્ હોય છે. સમ્યક્ત્વ પાંચ પ્રકારનું છે : ઔષશમિક, સાસ્વાદન, શ્રાયોપશમિક, વેદક તથા ક્ષાયિક. ભાષ્યકારે આ પ્રકારોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપ્યો છે.'

દ્રવ્યાસ્તિક નયની અપેક્ષાએ શ્રુત પંચાસ્તિકાયની જેમ અનાદિ તથા અપર્યવસિત – અનંત છે અને પર્યાયાસ્તિક નયની દષ્ટિએ જીવના ગતિપર્યાયોની જેમ સાદિ તથા સપર્યવસિત – સાન્ત છે. ' જે વાત શ્રુત માટે કહેવામાં આવી છે તે જ સંસારના સમસ્ત પદાર્થો માટે છે. પ્રત્યેક પદાર્થ પ્રતિક્ષણ ઉત્પન્ન થાય છે, નષ્ટ થાય છે તથા નિત્યરૂપથી સ્થિત રહે છે. આ જ રીતે સુખ-દુઃખ, બંધ-મોક્ષ વગેરેનો સદ્ભાવ સિદ્ધ કરી શકાય છે. '

ગમનો અર્થ થાય છે ભંગ અર્થાત્ ગણિતાદિ વિંશેષ. તે જેમાં હોય તેને ગમિક કહેવાય છે. અથવા ગમનો અર્થ છે સદેશ પાઠ. તે જેમાં વધારે હોય તેને ગમિક કહે છે. જે શ્રતમાં આ પ્રકારની સામગ્રી ન હોય તે અગમિક શ્રત છે.\*

ઢાદશાંગરૂપ ગણધરકૃત શ્રુતને અંગપ્રવિષ્ટ કહે છે તથા અનંગરૂપ સ્થવિરકૃત શ્રુતને અંગબાહ્ય કહે છે. અથવા ગણધરપૃષ્ટ તીર્થંકરસંબંધી જે આદેશ છે, તેમાંથી નિષ્યન્ન થનાર શ્રુત અંગપ્રવિષ્ટ છે તથા જે મુત્ક અર્થાત્ અપ્રશ્નપૂર્વક અર્થપ્રતિપાદન છે તે અંગબાહ્ય છે. અથવા જે શ્રુત ધ્રુવ અર્થાત્ બધા તીર્થંકરોનાં તીર્થોમાં નિયત છે તે અંગપ્રવિષ્ટ છે તથા જે ચલ અર્થાત્ અનિયત છે તે અંગબાહ્ય છે.<sup>પ</sup>

ઉપયોગયુક્ત શ્રુતજ્ઞાની બધાં દ્રવ્યોને જાશે છે પરંતુ તેમાંથી પોતાના અચક્ષુદર્શનથી કેટલાકને જ દેખે છે. એવું કેમ ? આનો પજ્ઞ ઉત્તર ભાષ્યકારે આપ્યો છે.' જે આઠ ગુણોથી આગમશાસ્તનું ગ્રહ્શ થાય છે તે આ મુજબ છે : શુશ્રૂષા, પ્રતિપૃચ્છા, શ્રવજ્ઞ, ગ્રહ્ણ, પર્યાલોચન, અપોહન (નિશ્વય), ધારજ્ઞ અને સમ્યગનુષ્ઠાન. ભાષ્યકારે નિર્યુક્તિસમ્મત આ આઠ પ્રકારના ગુણોનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન કર્યું છે.°

૧. ગા. પર૭-પ૩૬. ૨. ગા. પ૩૭. ૩. ગા. પ૪૪. ૪. ગા. પ૪૯. ૫. ગા. ૫૫૦. ૬. ગા. ૫૫૩-૫. ૭. ગા. ૫૬૨-૬.

### અવધિજ્ઞાન ઃ

અવધિજ્ઞાનનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે નિર્યુક્તિની ગાથાઓની ખૂબ જ વિસ્તારથી વ્યાખ્યા કરી છે. ભવપ્રત્યય અને ગુણપ્રત્યય ભેદો તરફ નિર્દેશ કરતાં ચૌદ પ્રકારના નિક્ષેપોનું ખૂબ જ વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. ' નારક અને દેવોને પક્ષીઓના નભોગમનની જેમ જન્મથી જ ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન હોય છે. બાકીના પ્રાણીઓને ગુણપ્રત્યય અર્થાત્ પોતાના કર્મના ક્ષયોપશ્રમના કારણે ક્યારેક થાય છે. તેમના માટે એવો નિયમ નથી કે તેમને જન્મથી જ હોય. મનઃપર્યયજ્ઞાન :

મનઃપર્યયજ્ઞાનથી મનુષ્યનું માનસિક પરિચિંતન પ્રત્યક્ષ થાય છે. આ જ્ઞાન મનુષ્યક્ષેત્ર સુધી સીમિત છે, ગુણપ્રત્યયિક છે અને ચારિત્રશીલને થાય છે. બીજા શબ્દોમાં જે સંયત છે, સર્વપ્રમાદરહિત છે, વિવિધ ઋદ્ધિયુક્ત છે તે જ આ જ્ઞાનનો અધિકારી હોય છે. મનઃપર્યયજ્ઞાનનો વિષય ચિંતિત મનોદ્રવ્ય છે, ક્ષેત્ર મનુષ્યલોક છે, કાળ ભૂત અને ભવિષ્યત્નો પલ્યોપમાસંખ્યેય ભાગ છે. મનઃપર્યયજ્ઞાની ચિંતિત મનોદ્રવ્યને સાક્ષાત્ જુએ તથા જાણે છે પરંતુ તદ્ભાસિત બાહ્ય પદાર્થને અનુમાનથી જ જાણે છે.<sup>ર</sup>

### કેવલજ્ઞાન ઃ

કેવલજ્ઞાન સર્વદ્રવ્ય તથા સર્વપર્યાયોને ગ્રહજ્ઞ કરે છે. તે અનંત છે, શાશ્વત છે, અપ્રતિપાતી છે, એક જ પ્રકારનું છે. તે જ્ઞાન સર્વાવરજ્ઞક્ષયથી ઉત્પન્ન થનાર છે, આથી સર્વોત્કૃષ્ટ છે, સર્વવિશુદ્ધ છે, સર્વગત છે. કેવલી કોઈ પણ અર્થનું પ્રતિપાદન પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન દ્વારા જ કરે છે. તેનો વાગ્યોગ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન પર અવલંબિત હોય છે. આ જ વાગ્યોગ શ્રુતનું રૂપ ધારજ્ઞ કરે છે.<sup>3</sup> આ જ રીતે કેવલજ્ઞાનના સ્વરૂપની ચર્ચા સાથે જ્ઞાનપંચકનો અધિકાર સમાપ્ત થાય છે.

સમુદાયાર્થદ્વાર ઃ

પંચજ્ઞાનની ચર્ચા સાથે મંગલરૂપ તૃતીય દાર સમાપ્ત થાય છે તથા સમુદાયાર્થરૂપ ચતુર્થ દ્વારનું વ્યાખ્યાન શરૂ થાય છે. જ્ઞાનપંચકમાંથી આ કયા જ્ઞાનનો મંગલાર્થ અર્થાત્ અનુયોગ છે ? તેનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે મતિજ્ઞાનાદિમાં શ્રુતનો પ્રકૃતાનુયોગ છે, અન્યનો નથી કેમકે બીજા પ્રકારનાં જ્ઞાન પરાધીન હોય છે તથા પરબોધમાં ઘણું કરી સમર્થ નથી હોતા. શ્રુતજ્ઞાન દીપકની જેમ સ્વપ્રકાશન

238

૧. ગા. ૫૬૮-૮૦૮. ૨. ગા. ૮૧૦-૪. ૩. ગા. ૮૨૩-૮૩૬.

તથા પરપ્રબોધનમાં સમર્થ છે, આથી તેનો જ અનુયોગ અહીં ઉચિત છે. અહીં જે આવશ્યકનો અધિકાર છે તે શ્રુતરૂપ જ છે. ે અનુયોગનો અર્થ છે સૂત્રનું પોતાના અભિષેય સાથે અનુયોજન અર્થાત્ અનુસંધાન; અથવા સૂત્રનો અનુરૂપ પ્રતિપાદનલક્ષણરૂપ વ્યાપાર; અથવા સૂત્રનો અર્થ સાથે અનુ≖અણુ છે – સ્તોક છે, તથા અનુ≔પશ્ચાત્ છે તેની અર્થ સાથે યોજના અર્થાત્ સમ્બન્ધસ્થાપન. ે

પ્રસ્તુત શાસનું નામ આવશ્યક શ્રુતસ્કન્ય છે. તેના સામાયિકાદિ જે છ ભેદ છે તેમને અધ્યયન કહે છે. આથી 'આવશ્યક', 'શ્રુત', 'સ્કન્ય', 'અધ્યયન', વગેરે પદોનો પૃથક્-પૃથક્ અનુયોગ કરવો જોઈએ. 'આવશ્યક'નો નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ ચાર પ્રકારનો નિક્ષેપ થાય છે. આમાંથી પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં દ્રવ્યાવશ્યકની આગમ અને નોઆગમરૂપે વિસ્તૃત વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. અધિકાક્ષર સૂત્રપાઠ માટે કુણાલ નામના રાજપુત્ર તથા કપિનું ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. હીનાક્ષર પાઠ માટે વિદ્યાધર વગેરેનાં ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. હીનાક્ષર પાઠ માટે વિદ્યાધર વગેરેનાં ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યાં છે. ઉભય માટે બાલ તથા આતુર માટે અતિભોજન તથા ભેષજવિપર્યયનાં ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યાં છે. લોકોત્તર નોઆગમરૂપ દ્રવ્યાવશ્યકના સ્વરૂપની પુષ્ટિ માટે સાધ્વાભાસનું દેશન્ત આપવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup> ભાવાવશ્યક પણ બે પ્રકારનું હોય છે : આગમરૂપ અને નોઆગમરૂપ. આવશ્યકના અર્થનું ઉપયોગરૂપ પરિણામ આગમરૂપ ભાવાવશ્યક છે. જ્ઞાનક્રિયોભયરૂપ પરિણામ નોઆગમરૂપ ભાવાવશ્યક છે. નોઆગમરૂપ ભાવાવશ્યકના ત્રણ પ્રકાર છે : લૌકિક, લોકોત્તર તથા કુપ્રાવચનિક. આ ત્રણમાંથી લોકોત્તર ભાવાવશ્યક પ્રશસ્ત છે આથી શાસ્તમાં તેનો જ અધિકાર છે.\*

આવશ્યકના પર્યાયો આ છે : આવશ્યક, અવશ્યકરણીય, ધ્રુવ, નિગ્નહ, વિશુદ્ધિ, અધ્યયનષટ્ક, વર્ગ, ન્યાય, આરાધના, માર્ગ. ભાષ્યકારે આ નામોની સાર્થકતા પણ બતાવી છે.<sup>૧</sup> આ જ રીતે શ્રુત, સ્કન્ધ વગેરેનો પણ નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. શ્રુતનાં એકાર્થક નામ આ છે : શ્રુત, સૂત્ર, ગ્રંથ, સિદ્ધાંત, શાસન, આજ્ઞા, વચન, ઉપદેશ, પ્રજ્ઞાપન, આગમ.<sup>૧</sup> સ્કન્ધના પર્યાય આ છે : ગણ, કાય, નિકાય, સ્કન્ધ, વર્ગ, રાશિ, પુંજ, પિંડ, નિકર, સંઘાત, આકુલ, સમૂહ.<sup>૭</sup>

આવશ્યક શ્રુતસ્કન્ધના છ અધ્યયનોનો અર્થાધિકાર આ પ્રમાજ્ઞે છે : સામાયિકાધ્યયનનો અર્થાધિકાર સાવદ્યયોગવિરતિ છે, ચતુર્વિંશતિસ્તવનો અર્થાધિકાર ગુજ્ઞોત્કીર્તન છે, વન્દનાધ્યયનનો અર્થાધિકાર ગુજ્ઞી ગુરુની પ્રતિપત્તિ છે, પ્રતિક્રમજ્ઞનો

- ૧. ગા. ૮૩૭-૮૪૦, ૨. ગા. ૮૪૧-૨. ૩. ગા. ૮૪૭-૮૬૮.
- ૪, ગા.૮∉૯-૮૭૦. ૫.ગા.૮૭૨-૩, ૬.ગા.૮૯૪. ૭.ગા.૯૦૦.

અર્થાધિકાર શ્રુત-શીલસ્ખલનની નિંદા છે, કાયોત્સર્ગાધ્યયનનો અધિકાર અપરાધવ્રણ્રચિકિત્સા છે તથા પ્રત્યાખ્યાનાધ્યયનનો અધિકાર ગુણધારણા છે.' અહીં આવશ્યકનું પિણ્ડાર્થ – સમુદાયાર્થ નામનું ચતુર્થ દ્વાર સમાપ્ત થાય છે. દારોપન્યાસ તથા ભોદદાર :

પંચમ દ્વારમાં સામાયિક નામના પ્રથમ અધ્યયનની વિશેષ વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે સામાયિકનું લક્ષણ સમભાવ છે. જે રીતે વ્યોમ બધા દ્રવ્યોનો આધાર છે તે જ રીતે સામાયિક બધા ગુણોનો આધાર છે. બાકીના અધ્યયનો એક રીતે સામાયિકના જ ભેદ છે કેમકે સામાયિક દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ ત્રણ પ્રકારની છે અને કોઈ ગુણ એવો નથી જે આ ત્રણે પ્રકારોથી વધારે હોય. કોઈ મહાનગરના દ્વારોની જેમ સામાયિકાધ્યયનના પણ ચાર અનુયોગદાર છે. તેમના નામ આ મુજબ છે : ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ તથા નય. આના ફરી ક્રમશઃ છ, ત્રણ, બે તથા બે પ્રભેદ થાય છે.' અહીં સુધી પાંચમા દ્વારોપન્યાસ તથા છઠા ભેદદ્વારનો અધિકાર છે.

# નિરુક્તદ્વાર :

સાતમા નિરુક્તદારમાં ઉપક્રમ વગેરેની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે શાસનું ઉપક્રમણ અર્થાત્ સમીપીકરણ (ન્યાસદેશાનયન) ઉપક્રમ છે. નિક્ષેપનો અર્થ છે નિશ્ચિત ક્ષેપ અર્થાત્ ન્યાસ. અથવા નિયત વ્યવસ્થાપન. અનુગમનો અર્થ છે સૂત્રાનુરૂપ ગમન (વ્યાખ્યાન) અથવા અર્થાનુરૂપ ગમન. આનું પ્રયોજન સૂત્ર અને અર્થનું અનુરૂપ સમ્બન્ધસ્થાયન છે. નયનો અર્થ છે વસ્તુનું સંભાવિત અનેક પર્યાયોને અનુરૂપ પરિચ્છેદન.<sup>3</sup>

# ક્રમપ્રયોજન ઃ

આઠમા દ્વારનું નામ ક્રમપ્રયોજન છે. તેમાં ઉપક્રમ, નિક્ષેષ, અનુગમ તથા નયના ઉક્ત ક્રમને યુક્તિયુક્ત સિદ્ધ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>ક</sup> અહીં સુધી ભાષ્યની દ્વિતીય ગાથામાં નિર્દિષ્ટ દ્વારોનો અધિકાર છે. ત્યાર પછી ઉપક્રમનું ભાવોપક્રમની દષ્ટિએ વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે તથા આનુપૂર્વી, નામ, પ્રમાણ, વક્તવ્યતા, અર્થાધિકાર અને સમવતાર નામના છ ભેદોનું વિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>4</sup>

- ૧. ગા.૯૦૨.
- ર. ગા. ૯૦૫-૯૧૦.
- ૩. ગા. ૯૧૧-૪.
- ૪. ગા. ૯૧૫-૬. ૫. ગા. ૯૧૭-૯૫૬.

નિક્ષેપ ઃ

નિક્ષેપના ત્રણ ભેદ છે : ઓધનિષ્પન્ન, નામનિષ્પન્ન તથા સૂત્રાલાપકનિષ્પન્ન. શ્રુતના અંગ, અધ્યયન વગેરે સામાન્ય નામ ઓધ છે. પ્રસ્તુત સામાયિક શ્રુતનું ઓઘ ચાર પ્રકારનું છે : અધ્યયન, અક્ષીણ, આય તથા ક્ષપણા. શુભ અધ્યાત્માનયનનું નામ અધ્યયન છે. એ બોધ, સંયમ, મોક્ષ વગેરેની પ્રાપ્તિમાં હેતુભૂત છે. જે અનવરત વૃદ્ધિ તરફ અગ્રેસર છે તે અક્ષીણ છે. જેનાથી જ્ઞાનાદિનો લાભ થાય છે તે આય છે. જેનાથી પાપકર્મોની નિર્જરા થાય છે તે ક્ષપણા છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનનું એક વિશેષ નામ (સામાયિક) છે. આ જ નામ નિક્ષેપ છે. 'कोर्गेम पंते !' વગેરે સૂત્રપદોનો ન્યાસ જ સૂત્રાલાપકનિક્ષેપ છે.'

અનુગમ :

અનુગમ બે પ્રકારનો છે ઃ નિર્ધુક્ત્યનુગમ તથા સૂત્રાનુગમ. નિર્યુક્તિના પુનઃ ત્રણ ભેદ છે ઃ નિક્ષેપનિર્યુક્તિ, ઉપોદ્ઘાતનિર્યુક્તિ તથા સૂત્રસ્પર્શિકનિર્યુક્તિ. ભાષ્યકારે આ ભેદોનું વિસ્તૃત વર્જાન કર્યું છે.'

નય :

કોઈ પણ સૂત્રની વ્યાખ્યા કરતી વખતે બધા પ્રકારના નયોની પરિશુદ્ધિનો વિચાર કરતાં નિરવશેષ અર્થનું પ્રતિપાદન કરી શકાય છે. આ જ નય છે.³ અહીં ચાર પ્રકારના અનુયોગદ્વારોની વ્યાખ્યા સમાપ્ત થાય છે.

# ઉપોદ્ધાત-વિસ્તાર :

ભાષ્યકાર કહે છે કે હવે હું મંગલોપચાર કરીને શાસ્ત્રનો વિસ્તારપૂર્વક ઉપોદ્ધાત કરીશ. આ મંગલોપચાર મધ્યમંગલરૂપ છે.<sup>\*</sup> હું સર્વપ્રથમ અનુત્તર પરાર્ક્રમી, અમિતજ્ઞાની, તીર્લ, સુગતિપ્રાપ્ત તથા સિદ્ધિપથપ્રદર્શક તીર્થંકરોને નમસ્કાર કરું છું. જેનાથી તરવામાં આવે છે અથવા જે તારે છે અથવા જેમાં તરી જવાય છે તેને તીર્થ કહે છે. તે નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારનું છે. સરિત્-સમુદ્ર વગેરેનો કોઈ પજ્ઞ નિરપાય નિયત ભાગ દ્રવ્યતીર્થ કહેવાય છે કેમકે તે દેહાદિ દ્રવ્યને જ તારી શકે છે. જે લોકો એમ માને છે કે નઘાદિ તીર્થ ભવતારક છે તેમની આ માન્યતા યોગ્ય નથી કેમકે સ્નાનાદિ જીવનો ઉપઘાત કરનાર છે. તેનાથી પુણ્યોપાર્જન નથી થતું. જો કોઈ એમ કહે કે જાદ્ધવીજલાદિક તીર્થરૂપ જ છે કેમકે તેનાથી દાહનાશ, પિપાસોપશમાદિ કાર્ય સમ્પન્ન થાય છે અને તે રીતે તે દેહનો ઉપકાર કરે છે, તે યોગ્ય નથી. એવું માનવાથી મધુ, મઘ, માંસ, વેશ્યા વગેરે પછ્ન તીર્થરૂપ થઈ જશે કેમકે તે પછા દેહનો

<mark>૩. ગા. ૧૦૦૮-૧૦૧૧. ક. ગા. ૧૦૧૪-</mark>૬.

૧. ૯૫૭-૯૭૦. ૨. ગા. ૯૭૧-૧૦૦૭.

ઉપકાર કરે છે.' જે શ્રુતવિહિત સંધ છે તે ભાવતીર્થ છે, તેમાં રહેનાર સાધુ તારક છે. જ્ઞાનાદિ ત્રિક તરણ છે તથા ભવસમુદ્ર તરણીય છે. ' તીર્થનો બીજો અર્થ એ પણ થઈ શકે કે જે દાહોપશમન, તુષ્ણાચ્છેદ તથા મલક્ષાલનરૂપ અથવા સમ્યગ્દર્શન. જ્ઞાન તથા ચારિત્રરૂપ ત્રણ અર્થોમાં સ્થિત છે તે ત્રિસ્થ (તિત્થ) અર્થાત તીર્થ છે. તે પણ સંઘ જ છે. તીર્થ (તિત્થ)નો અર્થ ત્ર્યર્થ પણ થઈ શકે છે અર્થાત્ જે કોષાગ્નિદાહોપશમન વગેરે ઉપર્યુક્ત ત્રણ અર્થોની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્નશીલ છે તે ત્ર્યર્થ – તિત્ય – તીર્થ છે.આ અર્થ પણ સંઘરૂપ જ છે. ગે જે ભાવતીર્થની સ્થાપના કરે છે અર્થાત્ તેને ગુણરૂપે પ્રકાશિત કરે છે તેમને તીર્થંકર – હિતાર્થકર કહે છે.\* તીર્થકરોનાં પરાક્રમ, જ્ઞાન, ગતિ વગેરે વિષયો પર પણ આચાર્યે પ્રકાશ પાડ્યો છે.\* ત્યાર પછી વર્તમાન તીર્થના પ્રણેતા ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કર્યા છે. તદ્દપરાન્ત તેમના એકાદશ ગણધર વગેરે અન્ય પૂજ્ય પુરુષોને વંદન કર્યાં છે.' ત્યાર પછી સર્વપ્રથમ આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરીને સામાયિક નામક પ્રથમ અધ્યયનનું વિવેચન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. 'નિર્યુક્તિ' શબ્દનું વિશેષ વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે સુત્રના નિશ્ચિત અર્થની વ્યાખ્યા કરવી એ જ નિર્યુક્તિ છે.° સૂત્રાદિની રચના કેવી રીતે થાય છે, તે તરફ સંકેત કરતાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે જિનો અર્થભાષક છે તથા ગણધરો સૂત્રગ્રથક છે. શાસનનું હિતાર્થ જ સુત્રની – પ્રવૃત્તિ છે. અર્થપ્રત્યાયક શબ્દમાં અર્થનો ઉપચાર કરવામાં આવે છે અને એ જ રીતે અર્થનો અભિલાપ થાય છે. સૂત્રમાં અર્થવિસ્તાર અધિક છે આથી તે <mark>મહાર્થ છે</mark>.<sup>૮</sup> લાન અને ચારિત્ર :

સામાયિકાદિ શ્રુતનો સાર ચારિત્ર છે, ચારિત્રનો સાર નિર્વાજ્ઞ છે. ચારિત્રને પ્રધાન એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે તે મુક્તિનું પ્રત્યક્ષ કારજ્ઞ છે. જ્ઞાનથી વસ્તુની યથાર્થતા-અયથાર્થતાનું પ્રકાશન થાય છે અને તેનાથી ચારિત્રની વિશુદ્ધિ થાય છે, આથી જ્ઞાન ચારિત્ર-વિશુદ્ધિનું પ્રત્યક્ષ કારજ્ઞ છે. એ પ્રમાજ્ઞે જ્ઞાન અને ચારિત્ર બંને મોક્ષનાં કારજ્ઞ છે. બંનેમાં અંતર એ જ છે કે જ્ઞાન ચારિત્ર-શુદ્ધિનું કારજ્ઞ હોવાથી મોક્ષનું વ્યવહિત કારજ્ઞ છે, જ્યારે ચારિત્ર મોક્ષનું અવ્યવહિત કારજ્ઞ છે.<sup>૯</sup> બીજી વાત એ છે કે જ્ઞાનનો ઉત્કૃષ્ટતમ લાભ (કેવલજ્ઞાન) થઈ ગયા છતાં પજ્ઞ જ્યાં

૧. ગા. ૧૦૨૫-૩૧.

ગા. ૧૦૫૭-૬૮.

ગા. ૧૦૯૫-૧૧૨૫,

ર. ગા. ૧૦૩૨. ૩, ગા. ૧૦૩૫-૭.

- ૪. ગા. ૧૦૪૭.
- ૭. ગા. ૧૦૮૬.
  - ૯. ગા. ૧૧૨૬-૧૧૩૦.

ય. ગા. ૧૦૪૯-૧૦૫૩

€.

٢.

સુધી બધા સંવરનો લાભ ન થઈ જાય, ત્યાં સુધી જીવ મુક્ત નથી થતો. આનાથી પણ એ જ સિદ્ધ થાય છે કે સંવર – ચારિત્ર જ મોક્ષનો મુખ્ય હેતુ છે, નહિ કે જ્ઞાન આથી ચારિત્ર જ્ઞાનથી પ્રધાનતર છે. 'આચાર્યે જ્ઞાન અને ચારિત્રના સંબંધની પણ ચર્ચા કરી છે.

### સામાયિક-લાભ ઃ

સામાયિકનો લાભ કેવી રીતે થાય છે ? તેનો ઉત્તર આપતાં નિર્યુક્તિકારે કહ્યું છે કે આઠે કર્મ પ્રકૃતિઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જીવને ચાર પ્રકારની સામાયિકમાંથી એકનો પણ લાભ નથી થઈ શકતો.<sup>૩</sup> આન વિવેચન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે નામ અને ગોત્ર કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીસ કોટાકોટિ સાગરોપમ છે, મોહનીયની સત્તર કોટાકોટી સાગરોપમ છે, બાકીના અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય અને અંતરાયની વીસ કોટાકોટી સાગરોયમ છે તથા આયુની તેત્રીસ સાગરોપમ છે. જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, આયુ, મોહનીય તથા અંતરાયની જ્યન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહુર્ત છે, નામ અને ગોત્રની આઠ મુહુર્ત છે તથા વેદનીયની બાર મુહુર્ત છે. મોહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો બંધ થતાં છ કર્મો-જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય, નામ, ગોત્ર તથા અંતરાયની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો બંધ થાય જ છે (ઉત્કૃષ્ટ સંક્લેશ થાય ત્યારે જ મોહનીયની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિનો બંધ થાય છે) પરંતુ આયુની સ્થિતિનો બંધ ઉત્કૃષ્ટ અથવા મધ્યમ ગમે તે હોઈ શકે છે. એટલું ચોક્કસ છે કે આ સ્થિતિમાં આયુનો જઘન્ય બંધ નથી થઈ શકતો. મોહનીય છોડીને બાકીના જ્ઞાનાવરણાદિ કોઈની પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો બંધ થાય ત્યારે મોહનીય અથવા અન્ય કોઈ પણ કર્મની ઉત્કુષ્ટ અથવા મધ્યમ સ્થિતિનો બંધ થાય છે, પરંતુ આયુનો સ્થિતિ-બંધ જઘન્ય પણ થઈ શકે છે. સમ્યક્ત્વ, શ્રુત, દેશવ્રત તથા સર્વવ્રત આ ચાર સામાયિકોમાંથી ઉત્કૃષ્ટ કર્મસ્થિતિવાળો એક પણ સામાયિકની પ્રાપ્તિ નથી કરી શકતો પરંતુ તેનાથી પૂર્વપ્રતિપન્ન વિકલ્પથી છે અર્થાતુ થાય પણ છે, નથી પણ થતી (અનુત્તરસુરમાં પૂર્વપ્રતિપત્ર સમ્યક્ત્વ તથા શ્રુત હોય છે, બાકીના નહિ). જ્ઞાનાવરણાદિની જઘન્ય સ્થિતિવાળાને પણ આ સામાયિકોમાંથી એકનો પણ લાભ નથી થતો કેમકે તેને પહેલાંથી જ એ બધી પ્રાપ્ત હોય છે, એવી સ્થિતિમાં પુનર્લાભનો પ્રશ્ન જ નથી ઊઠતો. આયુની જઘન્ય સ્થિતિવાળાને ન તો તે પહેલાંથી પ્રાપ્ત હોય છે, નથી તે પ્રાપ્ત કરી શકતો.\* તે પછી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિના કારણો પર પ્રકાશ પાડતાં ગ્રંથિભેદનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. સામાયિક-પ્રાપ્તિના સ્વરૂપનું

- ૧. ગા. ૧૧૩૧-૨. 🥂 ૨. ગા. ૧૧૩૩-૧૧૮૨.
- . ૩. ગા. ૧૧૮૬. ૪. ગા. ૧૧૮૭-૧૧૯૨.

વિશેષ સ્પષ્ટીકરજ઼ કરવા માટે પલ્લકાદિ નવ પ્રકારના દષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યાં છે. \* સમ્યક્ત્વલાભ પછી દેશવિરતિ વગેરેનો લાભ કેવી રીતે થાય છે ? તેનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જેટલી કર્મસ્થિતિના રહેતાં સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાંથી પલ્યોપમપૃથક્ત્વનો ક્ષય થતાં દેશવિરતિ – શ્રાવકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પજ્ઞ સંખ્યાત સાગરોપમનો ક્ષય થતાં ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પજ્ઞ સંખ્યાત સાગરોપમનો ક્ષય થતાં ઉપશમશ્રેજ્ઞીની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પજ્ઞ સંખ્યાત સાગરોપમનો ક્ષય થતાં લપકશ્રેજ્ઞીનો લાભ થાય છે. ર

### સામાયિકનાં બાધક કારણો :

કષાયાદિના ઉદયથી દર્શનાદિસામાયિક પ્રાપ્ત નથી થતી અથવા પ્રાપ્ત થઈને ફરી નષ્ટ થઈ જાય છે. જેને કારણે પ્રાણી પરસ્પર હિંસા કરે છે (कर्षन्ति) તેને કષાય કહે છે; અથવા જેને કારણે પ્રાણી શારીરિક અથવા માનસિક દુઃખોથી ઘસાતાં રહે છે (कृष्यन्ते) તેને કષાય કહે છે; અથવા જેનાથી 'कष' અર્થાત્ કર્મની 'आय' અર્થાત્ લાભ થાય છે તેને કષાય કહે છે; અથવા જેનાથી પ્રાણી 'कष' અર્થાત્ કર્મને 'आयन्ति' અર્થાત્ પ્રાપ્ત થાય છે તેને કષાય કહે છે; અથવા જે 'कष' (કર્મ)ની 'आय' અર્થાત્ ઉપાદાન (હેતુ) છે તે કષાય છે. કષાય મુખ્યરૂપે ચાર પ્રકારનો છે : ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ. આમાંથી કયા કષાયની ઉત્કૃષ્ટતા અથવા મંદતાથી કયા પ્રકારના ચારિત્રાદિનો ધાત થાય છે, તેનું ભાષ્યકારે વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે.<sup>3</sup> **ચારિત્ર-પ્રાપ્તિ** :

અનન્તાનુબન્ધી વગેરે બાર પ્રકારના કષાયોનો ક્ષય, ઉપશમ અથવા ક્ષયોપશમ થતાં મનો-વાફ-કાયરૂપ પ્રશસ્ત હેતુઓથી ચારિત્ર-લાભ થાય છે. ચારિત્ર પાંચ પ્રકારનું છે : સામાયિક, છેદોપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય તથા યથાખ્યાત.<sup>૪</sup> પ્રસ્તુતમાં નિયમ એવો છે કે બાર કષાયોના ક્ષયાદિથી ચારિત્રનો લાભ થાય જ છે, નહિ કે પાંચેય પ્રકારના ચારિત્રનો (ગા. ૧૨૫૮) – એવું સ્પષ્ટીકરણ ભાષ્યકારે કર્યું છે.

સામાન્યરૂપે બધા પ્રકારનાં ચારિત્ર સામાયિક જ છે. છેદાદિ તેમની વિશેષ પ્રકારની અવસ્થાઓ છે. સામાયિકનો અર્થ છે સાવઘ યોગનો ત્યાગ. તે બે પ્રકારનો હોય છે ઃ ઈત્વર તથા યાવત્કથિક. ઈત્વર સ્વલ્પકાલીન છે તથા યાવત્કથિક જીવનપર્યન્ત માટે છે.\* જેનાથી ચારિત્રના પૂર્વપર્યાયનો છેદ થાય છે તથા વ્રતોમાં

૧. ગા. ૧૧૯૩-૧૨૨૧. ૨. ગા. ૧૨૨૨.

૩. ગા. ૧૨૨૪-૧૨૫૩. ૪. ગા. ૧૨૫૪-૧૨૬૧, ૫. ગા. ૧૨૬૨-૭.

ઉપસ્થાપન થાય છે તેને છેદોપસ્થાપન કહે છે. તે બે પ્રકારનું છે : સાતિચાર તથા નિરતિચાર. શિષ્યની ઉપસ્થાપના અથવા તીર્થાન્તરસંક્રાંતિમાં જેનો આરોપ કરવામાં આવે છે તે નિરતિચાર છેદોપસ્થાપન છે. મૂલગુણઘાતીનું જે પુનઃ સમારોપણ છે તે સાતિચાર છેદોપસ્થાપન છે.' પરિહાર નામક તપવિશેષથી વિશુદ્ધ થવાનું નામ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર છે. તે બે પ્રકારનું છે : નિર્વિશમાન તથા નિર્વિષ્ટકાયિક. પરિહારકિનું ચારિત્ર બે. તે બે પ્રકારનું છે : નિર્વિશમાન તથા નિર્વિષ્ટકાયિક. પરિહારકિનું ચારિત્ર નિર્વિશમાન છે. અનુપહારી તથા કલ્પસ્થિતનું ચારિત્ર નિર્વિષ્ટકાયિક છે.' ક્રોધાદિ કષાયવર્ગને સંપરાય કહે છે. જેમાં સંપરાયનો સૂક્ષ્મ અવશેષ રહે છે તે સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર છે. શ્રેણી (ઉપશમ અથવા ક્ષપક) પર આરૂઢ થનાર વિશુદ્ધિપ્રાપ્ત જીવ તેનો અધિકારી થાય છે.' યથાખ્યાત ચારિત્રવાળો જીવ કષાયથી નિર્લિપ્ત હોય છે. આ ચારિત્ર બે પ્રકારનું છે : છન્નસ્થસમ્બન્ધી તથા કેવલીસમ્બન્ધી. છન્નસ્થસમ્બન્ધીના ફરી બે ભેદ છે : મોહક્ષયસમુત્થ તથા મોહોપશમપ્રભવ અર્થાત્ કપાયના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થનાર તથા કપાયના ઉપશમથી ઉત્પન્ન થનાર. કેવલીસમ્બન્ધી થયાપ્યાતના બે ભેદ છે : સયોગી તથા અયોગી.' કપાયના ઉપશમ અને ક્ષયની પ્રક્રિયાને ધ્યાનમાં રાખતાં ભાષ્યકારે આગળ ઉપશમશ્રેણી તથા ક્ષપક્રેણીનું સ્વરૂપ-વર્શન કર્યું છે.'

### પ્રવચન તથા સૂત્ર :

કેવલજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના પ્રસંગને ધ્યાનમાં રાખતાં જિન-પ્રવચનની ઉત્પત્તિનું વર્જાન કર્યા બાદ આચાર્ય નિર્યુક્તિની તે ગાથાનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરે છે જેમાં એવો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે કે શ્રુતધર્મ, તીર્થ, માર્ગ, પ્રાવચન, પ્રવચન – આ બધા પ્રવચનના એકાર્થક છે તથા સૂત્ર, તન્ત્ર, ગ્રન્થ, પાઠ, શાસ – આ બધા સૂત્રના એકાર્થક છે. શ્રુતધર્મ શું છે ? તેનું વિવેચન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે શ્રુતનો ધર્મ અર્થાત્ સ્વભાવ બોધ હોય છે અને તે જ શ્રુતધર્મ છે; અથવા શ્રુતરૂપ ધર્મ શ્રુતધર્મ છે અને તે જીવનો પર્યાયવિશેષ છે; અથવા સુગતિ અર્થાત્ સંયમમાં ધારલ કરવાને કારલે ધર્મને શ્રુત કહે છે અને તે જ શ્રુતધર્મ છે. તે જ રીતે ભાષ્યકારે તીર્થ, માર્ગ, પ્રાવચન, સૂત્ર, તન્ત્ર, ગ્રન્થ, પાઠ અને શાસ્તનું શબ્દાર્થ-વિવેચન કર્યું છે. જે

૧, ગા. ૧૨ ₹૮-૯. ૨, ગા. ૧૨૭૦-૧. ૩, ૧૨૭૭-૮.

- ૪. ગા. ૧૨૭૯-૧૨૮૦. ૫. ગા. ૧૨૮૩-૧૩૪૫.
- ૬, ગા. ૧૩૭૯. ૭. ગા. ૧૩૮૦-૪.,

અનુયોગ ઃ

સૂત્રૈકાર્થકોનું વ્યાખ્યાન કર્યા પછી અર્થેકાર્થકોનું વ્યાખ્યાન શરૂ થાય છે. અનુયોગ, નિયોગ, ભાષા, વિભાષા, વાર્તિક – આ પાંચ એકાર્થકો છે. અનુયોગનો સાત પ્રકારે નિક્ષેપ થાય છે ઃ નામાનુયોગ, સ્થાપનાનુયોગ, દ્રવ્યાનુયોગ, ક્ષેત્રાનુયોગ, કાલાનુયોગ, વચનાનુયોગ અને ભાવાનુયોગ.' આચાર્યે આ ભેદોનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. ' આ જ રીતે અનુયોગના વિપર્યયરૂપ અનનુયોગનું પગ્ન સોદાહરગ્ન અને સવિસ્તાર વર્લન કરવામાં આવ્યું છે.' નિયત, નિશ્ચિત અથવા હિત (અનુકુળ) યોગનું નામ નિયોગ છે. તેનાથી અભિધેયની સાથે સૂત્રનો સમ્બન્ધ સ્થાપિત થાય છે. તેનો પણ અનુયોગની માફક સભેદ તથા સોદાહરણ વિચાર કરવો જોઈએ. વ્યક્ત વાફનું નામ ભાષા છે. તેનાથી શ્રુતના ભાવસામાન્યની અભિવ્યક્તિ થાય છે. ભાવવિશેષની અભિવ્યક્તિનું નામ વિભાષા છે. વૃત્તિ (સૂત્રવિવરશ)નું બધા પર્યાયો વડે વ્યાખ્યાન કરવું તે વાર્તિક કહેવાય છે. રવાખ્યાન-વિધિની ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકારે વિવિધ દષ્ટાન્તો આપીને એ સમજાવ્યું છે કે ગુરુ અને શિષ્યની યોગ્યતા અને અયોગ્યતાનો માપ-દંડ કયો છે ? જે રીતે હંસ ભળેલા દૂધ અને પાજીમાંથી પાણી છોડીને દૂધ પી જાય છે તે જ રીતે સુશિષ્ય ગુરુના દોષોને એક બાજુ રાખીને તેના ગુણોને જ ગ્રહણ કરે છે. જે રીતે એક પાડો કોઈ જળાશયમાં ઊતરીને તેનું બધું પાણી એવી રીતે ગંદુ અને કલુષિત કરી નાખેં છે કે તે ન તો તેના પોતાના પીવાના કામમાં આવી શકે છે અને ન કોઈ અન્ય પણ તેને પી શકે છે, તે જ રીતે કુશિષ્ય કોઈ વ્યાખ્યાન-મંડળમાં જઈને પોતાના ગુરુ અથવા શિષ્યની સાથે એવી રીતે ઝઘડો શરૂ કરી દે છે કે તે વ્યાખ્યાનનો રસ ન તો તે પોતે લઈ શકે છે અને ન કોઈ અન્ય પજ્ઞ. આ રીતે અનેક સુંદર-સુંદર ઉદાહરણો આપીને આચાર્ય જિનભદ્રે ગુરૂ-શિષ્યના ગુણ-દોષોનું સરસ, સરળ તથા સફળ ચિત્રણ કર્યું છે." સામાયિક-દ્રાર :

વ્યાખ્યાન-વિધિનું વિવેચન કર્યા પછી આચાર્ય સામાયિક-સંબંધી દારવિધિની વ્યાખ્યા શરૂ કરે છે. તે દ્વાર-વિધિ આ પ્રમાણે છે : ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ, ક્ષેત્ર, કાલ, પુરુષ, કારણ, પ્રત્યય, લક્ષણ, નય, સમવતાર, અનુમત, કિમ્, કતિવિધિ, કસ્ય, ક્રત્ર, કેષ્ઠુ, કથમ્, કિયચ્ચિર, કતિ, સાન્તર, અવિરહિત, ભવ, આકર્ષ, સ્પર્શન, નિરુક્તિ.<sup>6</sup>

| ۹. | ગા. ૧૩૮૫-૮.    | ર.ગા. ૧૩૮૯-૧૪૦૯.  | ૩. ગા. ૧૪૧૦-૮. |
|----|----------------|-------------------|----------------|
| 8. | ગા. ૧૪૧૯-૧૪૨૨. | પ. ગા. ૧૪૪૬-૧૪૮૨. | €. ગા. ૧૪૮૪-૫, |

ઉદૃશ :

ઉદેશનો અર્થ છે સામાન્ય નિર્દેશ. તે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, સમાસ, ઉદેશ અને ભાવ ભેદથી આઠ પ્રકારનો હોય છે. ભાષ્યકારે આનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપ્યો છે.'

# નિર્દેશ :

વસ્તુનો વિશેષ ઉલ્લેખ નિર્દેશ છે. આના પજ્ઞ નામાદિ આઠ ભેદ થાય છે. આનો પજ્ઞ ભાષ્યકારે વિશેષ પરિચય આપ્યો છે તથા નય દષ્ટિથી સામાયિકની ત્રિલિંગતાનો વિસ્તારથી વિચાર કર્યો છે.' નિર્ગમ :

નિર્ગમનો અર્થ છે પ્રસૂતિ અર્થાત્ ઉત્પત્તિ. નિર્ગમ છ પ્રકારનો છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ તથા ભાવ. આ ભેદોની ચર્ચા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે જે દ્રવ્યથી સામાયિકનું નિર્ગમન થયું છે તે દ્રવ્ય અહીં મહાવીર રૂપે છે. જે ક્ષેત્રમાં તેનો નિર્ગમ થયો છે તે મહસેન વન છે. તેનો કાળ પ્રથમ પૌરુષી-પ્રમાણકાલ છે. ભાવ વક્ષ્યમાણ લક્ષણ ભાવપુરુષ છે. આ સંક્ષેપમાં સામાયિકના નિર્ગમાંગો છે.<sup>3</sup> સામાયિકના નિર્ગમ સાથે સ્યવં મહાવીરના નિર્ગમની ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકાર નિર્યુક્તિકારના જ શબ્દોમાં કહે છે કે મહાવીર કઈ રીતે મિથ્યાત્વાદિ અંધારામાંથી નીકળ્યા, કઈ રીતે તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું તથા કઈ રીતે સામાયિકની ઉત્પત્તિ થઈ – વગેરે વાતો બતાવીશ.<sup>×</sup> આટલું કર્યા પછી ભાષ્યકાર એકદમ ગણધરવાદની વ્યાખ્યા શરૂ કરી દે છે. ટીકાકાર મલધારી હેમચન્દ્ર ઉપર્યુક્ત વાતો તરફ આપણું ધ્યાન ખેંચતા કહે છે કે આ બધી વાતો સૂત્રસિદ્ધ જ છે. આમાં જે કંઈ કઠિન પ્રતીત થાય તે મૂલાવશ્યકવિવરણથી જાણી લેવું જોઈએ.

#### ગણધરવાદ :

ભગવાન મહાવીર તથા અગિયાર પ્રમુખ બ્રાહ્મણ-પંડિતોની વચ્ચે વિભિન્ન દાર્શનિક વિષયો પર જે ચર્ચા થઈ તથા ભગવાનના મંતવ્યોથી પ્રભાવિત થઈને આ પંડિતોએ મહાવીરના સંઘમાં સમ્મિલિત થવાનું સ્વીકાર્યું, તેની ભાષ્યકાર જિનભદ્રે પોતાના ગ્રંથમાં વિસ્તૃત તર્કયુક્ત ચર્ચા કરી છે. આ જ ચર્ચાનું નામ ગણધરવાદ છે. આ ચર્ચામાં દાર્શનિક જગતના લગભગ સમસ્ત વિષયોનો સમાવેશ કરી લેવામાં

- ૧.ંગા. ૧૫૮૬-૧૪૯૬. ૨. ગા. ૧૪૯૭-
- ૩. ગા. ૧૫૨૧-૧૫૪€.

૨. ગા. ૧૪૯૭-૧૫૩૦. ૪. ગા. ૧૫૪૮. આવ્યો છે. ' આ ચર્ચામાં ભાગ લેનાર પંડિતો જે પછીથી ભગવાન મહાવીરના મુખ્ય શિષ્ય – ગણધરના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા તેમનાં નામ આ મુજબ છે :

૧. ઈન્દ્રભૂતિ, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ, ૪. વ્યક્ત, ૫. સુધર્મા, ૬. મંડિક, ૭. મૌર્યપુત્ર, ૮. અકંપિત, ૯. અચલભ્રાતા, ૧૦. મેતાર્ય, ૧૧. પ્રભાસ.

તેઓની સાથે જે વિષયોની ચર્ચા થઈ તે ક્રમશઃ આ મુજબ છે : ૧. આત્માનું અસ્તિત્વ, ૨. કર્મનું અસ્તિત્વ, ૩. આત્મા અને શરીરનો ભેદ, ૪. શૂન્યવાદનિરાસ, ૫. ઈહલોક અને પરલોકનું વૈચિત્ર્ય, ૬. બંધ અને મોક્ષ, ૭. દેવોનું અસ્તિત્વ, ૮. નરકોનું અસ્તિત્વ, ૯. પુષ્ય અને પાપ, ૧૦. પરલોકનું અસ્તિત્વ, ૧૧. નિર્વાણનું અસ્તિત્વ.

### આત્માનું સ્વતન્ત્ર અસ્તિત્વ :

સર્વજ્ઞત્વની પ્રાપ્તિ બાદ ભગવાન મહાવીર એક વખત મહસેન વનમાં વિરાજિત હતા. જનસમૂહ શ્રદ્ધાવશ તેમના દર્શન માટે જઈ રહ્યો હતો. યજ્ઞવાટિકામાં સ્થિત બ્રાહ્મજ્ઞ પંડિતોના મનમાં આ દશ્ય જોઈને જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઈ કે જેમના દર્શન માટે આટલો મોટો જનસમૂહ ઊભરાઈ રહ્યો છે એવા મહાયુટુષને અવશ્ય મળવું જોઈએ. આ બધાના મનમાં વેદવાક્યોને લઈને વિવિધ પ્રકારની શંકાઓ હતી. સર્વપ્રથમ ઈન્દ્રભૂતિ (ગૌતમ) ભગવાન મહાવીરની પાસે જવા તૈયાર થયા. જેવા તે પોતાની શિષ્ય-મંડળી સહિત ભગવાન પાસે પહોંચ્યા, ભગવાને તેમના મનમાં રહેલ સંદેહ તરફ સંકેત કરતાં કહ્યું – આત્માના અસ્તિત્વના વિષયમાં તારા મનમાં આ પ્રકારનો સંશય છે કે જો જીવ (આત્મા)નું અસ્તિત્વ છે તો તે ઘટાદિ પદાર્થોની જેમ પ્રત્યક્ષ

શ્રી પૃથ્વીરાજ જૈન, એમ. એ., શાસ્ત્રીએ આનો હિંદીમાં પક્ષ અનુવાદ કર્યો છે જે હજી સુધી અપ્રકાશિત છે. પ્રસ્તુત પરિચયમાં આ ગ્રંથનો ઉપયોગ કરવા માટે લેખક તથા અનુવાદક બંનેનો આભારી છું.

ગક્ષધરવાદના અંગ્રેજી અનુવાદ તથા વિવેચન માટે જુઓ – શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીર,ભાગ ૩, સંપા. – મુનિ રત્નપ્રભવિજય; અનુ. – પ્રો. ધીરુભાઈ પી. ઠાકર; પ્રકા. – શ્રી જૈનગ્રંથ પ્રકાશક સભા, પાંજરાપોળ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૪૨; શ્રી જૈન સિદ્ધાન્ત સોસાયટી, પાંજરાપોળ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૫૦ તથા ડૉ. ઈ. એ. સોલોમનનો અંગ્રેજી અનુવાદ ઃ પ્રકા. ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૬૬.

૧. પં. શ્રી દલસુખ માલવણિયાકૃત 'ગણધરવાદ'માં આચાર્ય જિનભદ્રકૃત ગણધરવાદનો સંવાદાત્મક ગુજરાતી અનુવાદ, ટિપ્પણ, વિસ્તૃત તુલનાત્મક પ્રસ્તાવના વગેરે છે. ગુજરાત વિદ્યાસભા, ભદ્ર, અમદાવાદ તરફથી સન્ ૧૯૫૨માં તેનું પ્રકાશન થયું છે.

દેખાવું જોઈએ. તે તો ખપુષ્પની જેમ સર્વથા અપ્રત્યક્ષ છે, આથી તેનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી નથી શક્તતું. જો કોઈ એમ કહે કે જીવ અનુમાનથી સિદ્ધ છે તો તે પશ બરાબર નથી. કારણ કે અનુમાન પ્રત્યક્ષપુર્વક જ થાય છે. જેનું પ્રત્યક્ષ જ નથી તેની સિદ્ધિ અનુમાનથી કેવી રીતે થઈ શકે છે ? પ્રત્યક્ષથી નિશ્ચિત ધૂમ્ર તથા અગ્નિના અવિનાભાવસંબંધનું સ્મરણ થયા પછી જ ધૂપ્રના પ્રત્યક્ષથી અગ્નિનું અનુમાન કરી શકાય છે. જેનાથી તે લિંગનું પુનઃ પ્રત્યક્ષ થવા પર તે સંબંધનું સ્મરણ થઈ જાય તથા <mark>તેનાથી જીવનું અનુમાન કરી શકાય</mark> એવા જીવના કોઈ પણ લિંગનું સબંધગ્રહણ તેની સાથે પ્રત્યક્ષ દ્વારા નથી થતું. આગમ પ્રમાણથી પણ જીવનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ નથી કરી શકાતું, કેમકે જેનું પ્રત્યક્ષ જ નથી તે આગમનો વિષય કેવી રીતે થઈ શકે ? કોઈ એવી વ્યક્તિ નજરે નથી પડતી જેનાથી જીવનું પ્રત્યક્ષ થાય અને જેના વચનોને પ્રમાણભૂત માનીને જીવનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી શકાય. બીજી વાત એ છે કે આગમ પ્રમાણ માનવા છતાં પણ જીવની સિદ્ધિ નથી થઈ શકતી, કેમકે વિભિન્ન આગમો પરસ્પર વિરોધી તત્ત્વો સિદ્ધ કરે છે. જે વાતની એક આગમ સિદ્ધિ કરે છે તેની જ બીજું ખંડન કરે છે. આવી સ્થિતિમાં આગમના આધારે પણ જીવનં અસ્તિત્વ સિદ્ધ નથી થતું. આ રીતે કોઈ પણ પ્રમાણથી જીવના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ નથી થઈ શક્તી, આથી તેનો અભાવ માનવો જોઈએ. એવું હોવા છતાં પક્ષ લોકો જીવનું અસ્તિત્વ કેમ માને છે ?'

આ સંશયનું નિવારજ્ઞ કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે – હે ગૌતમ ! તારો આ સંદેહ ઉચિત નથી. તારી એ માન્યતા કે 'જીવ પ્રત્યક્ષ નથી, ઠીક નથી, કેમકે જીવ તને પ્રત્યક્ષ છે જ. તે કેવી રીતે ? 'જીવ છે કે નહીં' એ પ્રકારનું જે સંશયરૂપ વિજ્ઞાન છે તે જ જીવ છે કેમકે જીવ વિજ્ઞાનરૂપ છે. તારો સંશય તો તને પ્રત્યક્ષ છે જ. આવી દશામાં તને જીવ પ્રત્યક્ષ થઈ જ રહ્યો છે. આ ઉપરાંત 'મેં કર્યું', 'હું કરું છું', 'હું કરીશ' વગેરે રૂપથી ત્રજ્ઞે કાળ સંબંધી વિવિધ કાર્યોનો પજ્ઞ નિર્દેશ કરવામાં આવે છે આમાં 'હું' (અહમ્)રૂપ જે જ્ઞાન છે તે પજ્ઞ આત્મ-પ્રત્યક્ષ જ છે. બીજી વાત એ છે કે જો સંશય કરનારું કોઈ ન હોય તો 'હું છું કે નહીં' તે સંશય કોને થશે ? જેને સ્વરૂપમાં જ સંદેહ હોય તેના માટે સંસારમાં કઈ વસ્તુ અસંદિગ્ધ હશે ? એવી વ્યક્તિને સર્વત્ર સંશય થશે. અનુમાનથી જીવની સિદ્ધિ કરતાં આગળ કહેવામાં આવ્યું છે કે આત્મા પ્રત્યક્ષ છે કેમકે તેના સ્મરજ્ઞાદિ વિજ્ઞાનરૂપ ગુજ્ઞો સ્વસંવેદન દ્વારા પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. જે ગુજ્ઞીના ગુજ્ઞોનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે તે ગુજ્ઞીનો પણ પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે જેમકે ઘટ. જીવના ગુજ્ઞ પ્રત્યક્ષ છે આથી

૧. ગા. ૧૫૪૯-૧૫૫૩.

જીવ પણ પ્રત્યક્ષ છે. જે રીતે ઘટના પ્રત્યક્ષનો આધાર તેનાં રૂપાદિ ગુણ છે તે જ રીતે આત્માના પ્રત્યક્ષ અનુભવનો આધાર તેના જ્ઞાનાદિ ગુણ છે. જે લોકો ગુણથી ગુણીને એકાન્ત ભિન્ન માને છે તેમના મતે રૂપાદિનું પ્રહણ થયા છતાં પણ ઘટાદિ ગુણીરૂપ પદાર્થોનું ગ્રહણ નહીં થાય. ઈન્દ્રિયો દારા માત્ર રૂપાદિનું ગ્રહણ થવાથી રૂપાદિને તો પ્રત્યક્ષ માની શકાય છે પરંતુ રૂપાદિથી એકાન્ત ભિન્ન ઘટનું પ્રત્યક્ષ નથી માની શકાતું. આ રીતે જ્યારે ઘટાદિ પદાર્થ પણ સિદ્ધ નથી તો પછી આત્માના અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વનો વિચાર કરવાથી શું લાભ ? આથી સ્મરણાદિ ગુણોના આધારે આત્માનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું જોઈએ.'

# આત્મા અને શરીરનો ભેદ :

ઉપર્યુક્ત ચર્ચાના આધારે ઈન્દ્રભૂતિ એ વાત માનવા માટે તૈયાર થઈ જાય છે કે જ્ઞાનાદિ ગુણોના પ્રત્યક્ષ થવાને કારણે તેનો આધારભૂત કોઈ ગુણી અવશ્ય હોવો જોઈએ. આટલું સ્વીકાર કરીને તેઓ એક નવી શંકા રજૂ કરે છે. તેઓ કહે છે કે સ્મરજ્ઞાદિ ગુણોનો આધાર આત્મા જ છે, તે માન્યતા ઠીક નથી કેમકે કૃશતા, સ્થૂળતા વગેરે ગુણોની જેમ સ્મરજ્ઞાદિ ગુણ પણ શરીરમાં જ ઉપલબ્ધ થાય છે. એવી દશામાં તેમનો ગુણીભૂત આધાર શરીરને જ માનવો જોઈએ, શરીરથી ભિન્ન આત્માને નહીં. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે છે જ્ઞાનાદિ શરીરના ગુણ ન થઈ શકે કેમકે શરીર ઘટની જેમ મૂર્ત અર્થાત્ ચાક્ષુષ છે જ્યારે જ્ઞાનાદિ શરીરના ગુણ ન થઈ શકે કેમકે શરીર ઘટની જેમ મૂર્ત અર્થાત્ ચાક્ષુષ છે જ્યારે જ્ઞાનાદિ ગુણ અમૂર્ત અર્થાત્ અચાક્ષુષ છે. આથી જ્ઞાનાદિ ગુણોને અનુરૂપ દેહથી ભિન્ન કોઈ અમૂર્ત ગુણ્રીની સત્તા અવશ્ય માનવી જોઈએ. આ ગુણી જ આત્મા અર્થાત્ જીવ છે. તે પછી ઈન્દ્રભૂતિ એક વધુ શંકા ઉપસ્થિત કરે છે. તેઓ કહે છે કે હું પોતાના દેહમાં આત્માનું અસ્તિત્વ માની શકું છું પરંતુ બીજાના દેહમાં પણ આત્માની સત્તા છે, તેનું શું પ્રમાણ ? મહાવીર કહે છે કે આ હેતુથી અન્ય આત્માઓની પણ સિદ્ધિ થઈ શકે છે. બીજાઓના શરીરમાં પણ વિજ્ઞાનમય જીવ છે કેમકે તેમનામાં પણ ઈપ્ટપ્રવૃત્તિ, અનિષ્ટનિવૃત્તિ વગેરે વિજ્ઞાનમય કિયાઓ જોઈ શકાય છે. '

આત્માની સિદ્ધિના હેતુ ઃ

જે રીતે સાંખ્યદર્શનમાં પુરુષને પ્રકૃતિથી ભિન્ન સિદ્ધ કરવા માટે અધિષ્ઠાતૃત્વ, સંઘાતપરાર્થત્વ વગેરે હેતુ આપવામાં આવ્યા તે જ રીતે વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં પણ આત્મસિદ્ધિ માટે આ જ પ્રકારના કેટલાક હેતુ આપવામાં આવ્યા છે. (૧) ઈન્દ્રિયોનો કોઈ અધિષ્ઠાતા અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તેઓ કરણ છે, જેમ

૧. ગા, ૧૫૫૪-૧૫૬૦ ર. ગા. ૧૫૯૧-૪.

કે દંડાદિ કરણોનો અધિષ્ઠાતા કુંભાર હોય છે. જેનો કોઈ અધિષ્ઠાતા નથી હોતો તે આકાશની માફક કરણ પણ નથી હોતું. ઈન્દ્રિયોનો જે અધિષ્ઠાતા છે તે જ આત્મા છે. (૨) દેહનો કોઈ કર્તા હોવો જોઈએ કેમકે તેનો ઘટની જેમ એક સાદિ અને નિયત આકાર છે. જેનો કોઈ કર્તા નથી હોતો તેનો સાદિ અને નિશ્ચિત આકાર પણ નથી હોતો, જેમકે વાદળ. આ દેહનો જે કર્તા છે તે જ આત્મા છે. (૩) જયારે ઈન્દ્રિયો અને વિષયોમાં આદાન-આદેયભાવ છે ત્યારે ત્યાં કોઈ આદાતા અવશ્ય હોવો જોઈએ. જ્યાં આદાન-આદેયભાવ છે ત્યારે ત્યાં કોઈ આદાતા અવશ્ય હોવો જોઈએ. જ્યાં આદાન-આદેયભાવ હોય છે ત્યાં કોઈ આદાતા અવશ્ય હોય છે; જેમકે સાણસી (સંદંશક) અને લોખંડમાં આદાન-આદેયભાવ છે તથા લુહાર (લોહકાર) આદાતા છે. એ જ રીતે ઈન્દ્રિય અને વિષયમાં આદાન-આદેયભાવ છે તથા લુહાર (લોહકાર) આદાતા છે. (૪) દેહાદિનો કોઈ ભોક્તા અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તે ભોગ્ય છે; જેમ ભોજન વસ્ત્રાદિ ભોગ્ય પદાર્થોનો ભોક્તા પુરુષવિશેષ છે. દેહાદિનો જે ભોક્તા છે તે જ આત્મા છે. (૫) દેહાદિનો કોઈ સ્વામી અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તે સંઘાતરૂપ છે. જે સંઘાતરૂપ હોય છે તેનો કોઈ સ્વામી અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તે સંઘાતરૂપ છે. જે સંઘાતરૂપ હોય છે તેનો કોઈ સ્વામી અવશ્ય હોય છે, જેમ ગૃહ અને તેનો સ્વામી ગૃહપતિ. દેહાદિ સંઘાતોનો જે સ્વામી છે તે જ આત્મા છે.' **વ્યુત્યત્તિમુલક હેત** :

શબ્દની વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ જીવનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરતાં ભગવાન મહાવીર ઈન્દ્રભૂતિને સમજાવે છે કે 'જીવ' પદ 'ઘટ' પદની જેમ વ્યુત્પત્તિયુક્ત શુદ્ધ પદ હોવાને કારણે સાર્થક હોવું જોઈએ અર્થાત્ 'જીવ' પદનો કંઈક અર્થ અવશ્ય હોવો જોઈએ. જે પદ સાર્થ નથી હોતું તે વ્યુત્પત્તિયુક્ત શુદ્ધ પદ પણ નથી હોતું, જેમકે ડિત્થ, ખરવિષાણ વગેરે. 'જીવ' પદ વ્યુત્પત્તિયુક્ત તથા શુદ્ધ છે આથી તેનો કોઈ અર્થ અવશ્ય હોવો જોઈએ. આ તર્ક સાંભળીને ઈન્દ્રભૂતિ ફરી કહે છે કે શરીર જ 'જીવ' પદનો અર્થ છે, તેનાથી ભિન્ન કોઈ વસ્તુ નહીં. મહાવીર આ મતનું ખંડન-કરતાં ફરી કહે છે – 'જીવ' પદનો અર્થ શરીર નથી થઈ શક્તો કેમકે 'જીવ' શબ્દના પર્યાયો 'શરીર' શબ્દના પર્યાયોથી ભિન્ન છે. જીવના પર્યાયો છે : જંતુ, પ્રાણી, સત્ત્વ, આત્મા વગેરે. શરીરના પર્યાયો છે : દેહ, વપુ, કાય, કલેવર વગેરે. અને પાછા દેહ અને જીવનાં લક્ષણો પણ ભિન્ન-ભિન્ન છે. જીવ જ્ઞાનાદિ ગુણયુક્ત છે જ્યારે દેહ જડ છે.' તે પછી મહાવીરે પોતાની સર્વજ્ઞતાનું પ્રમાણ આપીને તે સાબિત કર્યું છે કે સર્વજ્ઞના વચનોમાં સંદેહ ના હોવો જોઈએ કેમકે તેએ જેના કારણે મનુષ્ય જૂઠું બોલે છે તેવા રાગ, દ્વેષાદિ દોપોથી પર હોય છે.<sup>3</sup>

૧. ગા. ૧૫૬૭-૯.

-œ.

ર. ગા. ૧૫૭૫-૬

૩. ૧૫૭૭-૯.

#### જીવની અનેકતા ઃ

જીવનું લક્ષણ ઉપયોગ છે. જીવના મુખ્ય બે ભેદ છે ઃ સંસારી અને સિદ્ધ. સંસારી જીવના કરી બે ભેદ છે ઃ ત્રસ અને સ્થાવર.'

જે લોકો આકાશની જેમ એક જ જીવની સત્તામાં વિશ્વાસ કરે છે' તે યથાર્થવાદી નથી. નારક, દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ વગેરે પિંડોમાં આકાશની જેમ એક જ આત્મા માનવામાં શું હાનિ છે ? આનો ઉત્તર તે છે કે આકાશની જેમ બધા પિંડોમાં એક આત્મા સંભવિત નથી. આકાશનું સર્વત્ર એક જ લિંગ અથવા લક્ષણ આપશે અનુભવીએ છીએ આથી આકાશ એક જ છે. જીવના વિષયમાં એવું નથી કહી શકાતું. જીવ પ્રત્યેક પિંડમાં વિલક્ષણ છે આથી તેને સર્વત્ર એક નથી કહી શકાતો. જીવ અનેક છે કેમકે તેમાં લક્ષણભેદ છે, જેમકે વિવિધ ઘટ. જે વસ્તુ અનેક નથી હોતી તેમાં લક્ષણ ભેદ પણ નથી હોતો, જેમકે આકાશ. વળી, એક જ જીવ માનવાથી સખ, દુઃખ, બંધ, મોક્ષ વગેરેની વ્યવસ્થા પણ નથી થઈ શકતી. એક જ જીવનું એક જ સમયમાં સુખી-દુઃખી થવું સંભવતું નથી, બદ્ધ-મુક્ત થવું સંભવતું નથી. આથી અનેક જીવોની સત્તા માનવી યુક્તિસંગત છે. ઈન્દ્રભુતિ મહાવીરના ઉપર્યુક્ત વક્તવ્યથી પૂર્જ સંતુષ્ટ નથી થતા. તેઓ ફરી શંકા કરે છે કે જો જીવનું લક્ષણ જ્ઞાન-દર્શન૩૫ ઉપયોગ છે અને તે બધા જીવોમાં વિદ્યમાન છે તો પછી પ્રત્યેક પિંડમાં લક્ષણ ભેદ કેવી રીતે માની શકાય ? આનું સમાધાન કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે બધા જીવોમાં ઉપયોગ3પ સામાન્ય લક્ષણ વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ પ્રત્યેક શરીરમાં વિશેષ-વિશેષ ઉપયોગનો અનુભવ થાય છે. જીવોમાં ઉપયોગના અપકર્ષ તથા ઉત્કર્ષના તારતમ્યના અનંત ભેદ છે. આ જ કારણ છે કે જીવોની સંખ્યા પણ અનંત છે.3

# જીવનું સ્વદેહ-પરિમાણ :

જીવોને અનેક માનવા છતાં પગ્ન સર્વવ્યાપક માનવામાં શું મુશ્કેલી છે <sup>?\*</sup> જીવ સર્વવ્યાપક નથી પરંતુ શરીરવ્યાપી છે કેમકે તેના ગુગ્ન શરીરમાં જ ઉપલબ્ધ થાય છે. જેમકે ઘટના ગુગ્ન ઘટના બાહ્ય દેશમાં ઉપલબ્ધ નથી થતાં આથી તેને સર્વવ્યાપક નથી માની શકાતો, તે જ રીતે આત્માના ગુગ્ન પગ્ન શરીરની બહાર ઉપલબ્ધ નથી થતાં આથી તે સ્વદેહપરિમાગ્ન જ છે.<sup>\*</sup> અથવા જ્યાં જેની ઉપલબ્ધિ પ્રમાગ્નસિંદ્ધ નથી થતી ત્યાં તેનો અભાવ માનવો જોઈએ જેમકે ઘટમાં પટનો અધ્માવ છે.

પ. તુલના≑ અન્યયોગવ્યવચ્છેદદાત્રિંશિકા, ૯.

<sup>&</sup>lt;u>૧</u>. ગા. ૧૫૮૦. ૨. બ્રહ્મબિંદુ ઉપનિષદ્, ૧૧ વગેરે.

૩. ગા. ૧૫૮૧-૩. ૪. જેમકે સાંખ્ય, નૈયાયિક વગેરે માને છે.

શરીરની બહાર સંસારી આત્માની ઉપલબ્ધિ નથી આથી શરીરની બહાર તેનો અભાવ માનવો યુક્તિયુક્ત છે. જીવમાં કર્તૃત્વ, ભોક્તૃત્વ, બંધ, મોક્ષ, સુખ, દુઃખ વગેરે બધું યુક્તિસંગત સિદ્ધ ત્યારે થઈ શકે, જયારે તેને અનેક અને અસર્વવ્યાપક-સ્વશરીરવ્યાપી માનવામાં આવે. આથી જીવને અનેક અને અસર્વગત માનવો જોઈએ.'

# જીવની નિત્યાનિત્યતા :

આત્મા પૂર્વ પર્યાયના નાશ અને અપર પર્યાયની ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ અનિત્ય સ્વભાવવાળો છે. ઘટાદિ વિજ્ઞાનરૂપ ઉપયોગનો નાશ થતાં પટાદિ વિજ્ઞાનરૂપ ઉપયોગ ઉત્પન્ન થાય છે. આનાથી જીવમાં ઉત્પાદ અને વ્યય બંને સિદ્ધ થાય છે, આથી જીવ વિનાશી છે. એવું હોવા છતાં પણ વિજ્ઞાન-સન્તતિની અપેક્ષાએ જીવ અવિનાશી અર્થાત્ નિત્ય – ધ્રુવ પણ સિદ્ધ થાય છે. આત્મામાં વિજ્ઞાનસામાન્યનો ક્યારેય અભાવ નથી હોતો, વિજ્ઞાનવિશેષનો અભાવ હોય છે. આથી વિજ્ઞાનસન્તતિ અર્થાત્ વિજ્ઞાનસામાન્યની અપેક્ષાએ આત્મા નિત્ય છે, ધ્રુવ છે, શાશ્વત છે, અવિનાશી છે. સંસારના બધા પદાર્થોનો પણ આ જ સ્વભાવ છે.<sup>૧</sup>

# જીવ ભૂતધર્મ નથી :

કેટલાક લોકો એમ માને છે કે વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ભૂતોથી જ થાય છે, આથી વિજ્ઞાનરૂપ જીવ ભૂતોનો જ ધર્મ છે.<sup>3</sup> તેમની આ માન્યતા અનુપયુક્ત છે. વિજ્ઞાનનો ભૂતો સાથે કોઈ અન્વય-વ્યતિરેક સંબંધ નથી. ભૂતોનું અસ્તિત્વ હોવા છતાં પણ મૃત શરીરમાં જ્ઞાનનો અભાવ જોઈ શકાય છે. ભૂતોના અભાવમાં પણ મુક્તાવસ્થામાં જ્ઞાનનો સદ્ભાવ છે. આથી ભૂતોની સાથે જ્ઞાનનો અન્વય-વ્યતિરેક અસિદ્ધ છે. એટલા માટે જ્ઞાનરૂપ જીવ ભૂતધર્મ ન હોઈ શકે. જે રીતે ઘટનો સદ્ભાવ થવાથી નિયમપૂર્વક પટનો સદ્ભાવ નથી થતો તથા ઘટના અભાવમાં પણ પટનો સદ્ભાવ જોઈ શકાય છે, આથી પટને ઘટથી ભિત્ર અને સ્વતંત્ર માની શકાય છે, તે જ રીતે જ્ઞાનને પણ ભૂતોથી ભિન્ન માનવું જોઈએ. આથી વિજ્ઞાનરૂપ જીવ ભૂતધર્મ ન હોઈ શકે.<sup>\*</sup>

ં આ પ્રમાણે ભગવાન મહાવીરે ઈન્દ્રભૂતિનો જીવવિષયક સંશય દૂર કર્યો અને તેમજ્ઞે પોતાના પાંચસો શિષ્યો સહિત મહાવીર પાસે દીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કરી.\*

- ૧. ગા. ૧૫૮૬-૭. ૨. ગા. ૧૫૯૫. ૩. ચાર્વાકની આ જ માન્યતા છે.
- ૪. ગા. ૧૫૯૭-૯. ૫, ગા. ૧૬૦૪.

# કર્મનું અસ્તિત્વ :

ત્યાર પછી અગ્નિભૂતિ મહાવીરની પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને આવેલા જોઈને નામ અને ગોત્રથી સમ્બોધિત કર્યા અને કહ્યું – અગ્નિભૂતિ ! તારા મનમાં એવો સંદેહ છે કે કર્મ છે કે નથી. હું તારા આ સંદેહનું નિવારજ્ઞ કરીશ. તું માને છે કે કર્મ પ્રત્યક્ષ વગેરે કોઈ પણ પ્રમાણથી સિદ્ધ નથી, આથી તે ખરવિષાણની જેમ અભાવરૂપ છે. તારો આ સંદેહ અનુપયુક્ત છે. હું કર્મને પ્રત્યક્ષ જોઉં છું. જો કે તને તેનું પ્રત્યક્ષ દર્શન નથી તો પણ અનુમાનથી તું પણ તેની સિદ્ધિ કરી શકે છે. સુખ-દુઃખરૂપ કર્મફળ તો તને પ્રત્યક્ષ જ છે અને તેથી તેના કારણરૂપ કર્મની સત્તાનું અનુમાન કરી શકાય છે. સુખ-દુઃખનું કોઈ કારણ અવશ્ય હોવું જોઈએ કેમકે તે કાર્ય છે, જેમ અંકુરરૂપ કાર્યનો હેતુ બીજ છે. સુખ-દુઃખરૂપ કાર્યનો જે હેતુ છે તે જ કર્મ છે.'

અગ્નિભૂતિ મહાવીરની આ વાત માનીને આગળ શંકા કરે છે કે જો સુખ-દુઃખનું દેષ્ટ કારણ સિદ્ધ હોય તો અદષ્ટ કારણરૂપ કર્મનું અસ્તિત્વ માનવાની શી આવશ્યકતા છે ? ચંદન વગેરે પદાર્થ સુખના હેતુ છે અને સર્પવિષ વગેરે દુઃખના હેતુ છે. આ દષ્ટ કારણોને છોડીને અદષ્ટ કર્મને માનવાની કોઈ આવશ્યકતા પ્રતીત નથી થતી. આનું સમાધાન કરતાં ભગવાન કહે છે કે દષ્ટ કારણમાં વ્યભિચાર દેખાય છે આથી અદષ્ટ કારણ માનવું અનિવાર્ય બની જાય છે. એ કેવી રીતે ? સુખ-દુઃખના દષ્ટ કારણો સમાનરૂપે ઉપસ્થિત હોવા છતાં પણ તેમનાં કાર્યોમાં તારતમ્ય જોવામાં આવે છે તે નિષ્કારણ નથી હોઈ શકતું. આનું જે કારણ છે તે જ કર્મ છે.

કર્મ-સાધક એક અન્ય પ્રમાણ આપતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે – આદ્ય બાલશરીર દેહાન્તરપૂર્વક છે કેમકે તે ઈન્દ્રિયાદિથી યુક્ત છે, જેમ યુવાદેહ બાલદેહપૂર્વક છે. આદ્ય બાલશરીર જે દેહપૂર્વક છે તે જ કર્મ – કાર્મણશરીર છે.

કર્મ-સાધક ત્રીજું અનુમાન આ મુજબ છે : દાનાદિ ક્રિયાનું કંઈક ફળ અવશ્ય હોવું જોઈએ, કેમકે તે સચેતન વ્યક્તિકૃત ક્રિયા છે, જેમકે કૃષિ. દાનાદિ ક્રિયાનું જે ફળ છે તે જ કર્મ છે. અગ્નિભૂતિ આ વાતને માનતાં ફરી પ્રશ્ન કરે છે કે જેમ કૃષિ વગેરે ક્રિયાનું દષ્ટ ફળ ધાન્યાદિ છે, તે જ રીતે દાનાદિ ક્રિયાનું ફળ પણ મનઃપ્રસાદ વગેરે ક્રેમ ન માની લેવામાં આવે ? આ દષ્ટ ફળ છોડીને અદષ્ટ ફલરૂપ કર્મની સત્તા માનવાથી શું લાભ ? મહાવીર આનો ઉત્તર આપતાં કહે છે – અગ્નિભૂતિ ! શું તું નથી જાણતો કે મનઃપ્રસાદ પણ એક પ્રકારની ક્રિયા છે, આથી સચેતનની અન્ય

૧. ગા, ૧૬૧૦-૨. ૨. ૧૬૧૨-૩. ૩. ગા. ૧૬૧૪

ક્રિયાઓ માફક તેનું પણ ફળ માનવું જોઈએ. તે જ ફળ કર્મ છે. આ કર્મના કાર્યરૂપે સુખદુઃખ વગેરે આગળ જતાં ફરી આપણે અનુભવીએ છીએ.\* મૂર્ત કર્મ :

જો કાર્યના અસ્તિત્વથી કારણની સિદ્ધિ થાય છે તો શરીર વગેરે કાર્ય મૂર્ત હોવાને કારણે તેનું કારણરૂપ કર્મ પણ મૂર્ત જ હોવું જોઈએ. આ સંશયનું નિવાસ્ણ કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે હું કર્મને મૂર્ત જ માનું છું કારણકે તેનું કાર્ય મૂર્ત છે. જેમ પરમાણુનું કાર્ય ઘટ મૂર્ત છે આથી પરમાણુ પણ મૂર્ત છે, તેવી જ રીતે કર્મનું શરીરાદિ કાર્ય મૂર્ત છે આથી કર્મ પણ મૂર્ત જ છે.<sup>ર</sup>

કર્મનું મૂર્તત્વ સિદ્ધ કરનાર અન્ય હેતુઓ આ છે : (૧) કર્મ મૂર્ત છે કારશકે તેની સાથે સંબંધ થવાથી સુખ આદિનો અનુભવ થાય છે, જેમકે ભોજન. જે અમૂર્ત હોય છે તેની સાથે સંબંધ થવાથી સુખ વગેરેનો અનુભવ થાય છે, જેમકે આંગ્ન. (૨) કર્મ મૂર્ત છે કેમકે તેના સંબંધથી વેદનાનો અનુભવ થાય છે, જેમકે અગ્નિ. (૩) કર્મ મૂર્ત છે કેમકે તેમાં બાહ્ય પદાર્થોથી બલાધાન થાય છે. જેમ ઘટાદિ પદાર્થો પર તેલ વગેરે બાહ્ય વસ્તુનું વિલેપન કરવાથી બલાધાન થાય છે – સ્નિગ્મતા આવે છે તે જ રીતે કર્મમાં પણ માળા, ચંદન, વનિતા વગેરે બાહ્ય વસ્તુઓના સંસર્ગથી બલાધાન થાય છે આથી તે મૂર્ત છે. (૪) કર્મ મૂર્ત છે કેમકે તે આત્માદિથી ભિન્ન રૂપમાં પરિણામી છે, જેમકે દૂધ.<sup>3</sup> કર્મ અને આત્માનો સંબંધ :

કર્મને મૂર્ત માનવાથી અમૂર્ત આત્મા સાથે તેનો સંબંધ કેવી રીતે થઈ શકે ? ઘટ મૂર્ત છે છતાં પણ તેનો સંયોગ સંબંધ અમૂર્ત આકાશ સાથે થાય છે. બરાબર એ જ રીતે મૂર્ત કર્મનો અમૂર્ત આત્મા સાથે સંબંધ થાય છે. અથવા જે રીતે આંગળી વગેરે મૂર્ત દ્રવ્યનો આકુંચન વગેરે અમૂર્ત કિયા સાથે સંબંધ થાય છે તે જ પ્રમાણે કર્મ અને જીવનો સંબંધ સિદ્ધ થાય છે.<sup>\*</sup>

સ્થૂળ શરીર મૂર્ત છે પરંતુ તેનો આત્મા સાથે સંબંધ પ્રત્યક્ષ જ છે. એ જ રીતે ભવાંતરમાં જતાં જીવનો કાર્મણ શરીર સાથે સબંધ થવો જ જોઈએ અન્યથા નવા સ્થૂળ શરીરનું પ્રહણ સંભવી નથી શકતું.<sup>પ</sup>

મૂર્ત દારા અમૂર્તનો ઉપઘાત અને અનુગ્રહ કેવી રીતે થઈ શકે ? વિજ્ઞાનાદિ અમૂર્ત છે પરંતુ મંદિરા, વિષ વગેરે મૂર્ત વસ્તુઓ દારા તેમનો ઉપઘાત થાય છે તથા ઘી, દૂધ વગેરે પૌષ્ટિક ભોજન વડે તેમનો ઉપકાર થાય છે. એ જ રીતે મૂર્ત કર્મ દારા અમૂર્ત આત્માનો અનુગ્રહ અથવા ઉપકાર થઈ શકે છે.<sup>૬</sup>

- ૧. ગા. ૧૬૧૫-૬. ૨. ગા. ૧૬૨૫. ૩. ગા. ૧૬૨૬-૭.
- ૪.ગા. ૧૬૩૫. ૫. ગા. ૧૬૩૬. ૬. ગા. ૧૬૩૭

અથવા એમ કહો કે સંસારી આત્મા વસ્તુતઃ એકાંતરૂપે અમૂર્ત નથી. જીવ તથા કર્મનો અનાદિકાલીન સંબંધ હોવાને કારણે કથંચિત જીવ પણ કર્મપરિણામરૂપ છે, આથી તે તે રૂપમાં મૂર્ત પણ છે. આ પ્રમાણે મૂર્ત આત્મા પર મૂર્ત કર્મ દ્વારા થનાર અનુગ્રહ અને ઉપધાતનો સ્વીકાર કરવામાં કોઈ આપત્તિ ના હોવી જોઈએ. દેહ અને કર્મમાં પરસ્પર કાર્ય-કારણભાવ છે. જેમ બીજથી અંકુર અને અંકુરથી બીજની ઉત્પત્તિ છે અને એ રીતે બીજાંકુર સંતતિ અનાદિ છે તે જ રીતે દેહથી કર્મ અને કર્મથી દેહનો ઉદ્ભવ સમજવો જોઈએ. દેહ અને કર્મની આ પરંપરા અનાદિ છે.

ઈશ્વરકર્તૃત્વનું ખંડન ઃ

અગ્નિભૂતિ એક બીજી શંકા ઊભી કરે છે. તેઓ કહે છે કે જો ઈશ્વરાદિને જગત-વૈચિત્ર્યનું કારણ માની લેવામાં આવે તો કર્મની કોઈ આવશ્યકતા નથી રહેતી. મહાવીર કહે છે કે કર્મની સત્તા ન માનતાં માત્ર શુદ્ધ જીવને જ દેહાદિની વિચિત્રતાનો કર્તા માનવામાં આવે અથવા ઈશ્વરાદિને આ સમસ્ત વૈચિત્ર્યનો કર્તા માનવામાં આવે તો આપણી બધી માન્યતાઓ અસંગત સિદ્ધ થશે. આમ કેમ ? જો શુદ્ધ જીવ અથવા ઈશ્વરાદિને કર્મ-સાધનની અપેક્ષા નથી તો તે શરીરાદિનો આરંભ જ ન કરી શકે કેમકે તેની પાસે આવશ્યક ઉપકરણોનો અભાવ છે, જેમ કુંભાર દંડ વગેરે ઉપકરણોના અભાવમાં ઘડા વગેરેનું નિર્માણ નથી કરી શકતો તે જ રીતે ઈશ્વર કર્માદિ સાધનોના અભાવમાં શરીર વગેરેનું નિર્માણ નથી કરી શકતો. આ જ રીતે નિશ્વેષ્ટતા, અમૂર્તતા વગેરે હેતુઓથી પણ ઈશ્વર-કર્તૃત્વનું ખંડન કરી શકાય છે.'

આ પ્રમાજ્ઞે ભગવાન મહાવીરે અગ્નિભૂતિના સંશયનું નિવારજ્ઞ કરી આપ્યું તેથી તેમજ્ઞે પોતાના ૫૦૦ શિષ્યો સાથે ભગવાન પાસે દીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કરી લીધી.³ આત્મા અને શરીરના ભેદ :

ઈન્દ્રભૂતિ તથા અગ્નિભૂતિના દીક્ષિત થવાના સમાચાર સાંભળીને વાયુભૂતિ ભગવાન મહાવીર પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – વાયુભૂતિ ! તારા મનમાં એ સંશય છે કે જીવ અને શરીર એક જ છે અથવા જુદા--જુદા છે ? તને વેદ-પદોનો સાચો અર્થ સમજાયો નથી, એટલા માટે તને આ પ્રકારનો સંદેહ થઈ રહ્યો છે.<sup>૪</sup> તું એમ માને છે કે પૃથ્વી, જલ, તેજ અને વાયુ – આ ચાર ભૂતોના સમુદાયથી ચૈતન્ય ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. જે રીતે મદ્ય ઉત્પન્ન કરનારી જુદી-જુદી વસ્તુઓમાં મદશક્તિ દેખાતી નથી છતાં પણ તેમના સમુદાયથી મદશક્તિ

૧, ગા. ૧૬૩૮-૯. ૨. ગા. ૧૬૪૧-૨. ૩. ગા. ૧૬૪૪. ૪. ગા. ૧૬૪૯

ઉત્પન્ન થાય છે, તે જ રીતે પુથ્વી વગેરે કોઈ પણ પૃથક ભૂતમાં ચૈતન્યશક્તિ દેખાતી નથી છતાં પણ તેમના સમદાયથી ચૈતન્યનો પ્રાદર્ભાવ થાય છે. જે રીતે જુદા-જુદા દ્રવ્યોના સમુદાયથી મદશક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે અને કેટલાક સમય સુધી સ્થિર રહીને કાલાંતરમાં વિનાશની સામગ્રી ઉપસ્થિત થતાં કરીથી નષ્ટે થઈ જાય છે, તે જ રીતે ભતોના સમુદાયથી ચૈતન્ય ઉત્પન્ન થાય છે અને કેટલાક સમય સુધી વિદ્યમાન રહીને કાલાંતરમાં વિનાશની સામગ્રી ઉપસ્થિત થતાં કરી નષ્ટ થઈ જાય છે. આથી ચૈતન્ય ભૂતોનો ધર્મ છે અને ભુતરૂપ શ્વરીર તથા ચૈતન્યરૂપ આત્મા અભિન્ન છે.\*

ભગવાન મહાવીર આ સંશયનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે – હે વાયુભૂતિ ! તારો આ સંશય યોગ્ય નથી કેમકે ચૈતન્ય માત્ર ભૂતોના સમુદાયથી ઉત્પન્ન નથી થઈ શક્તં. તે સ્વતંત્રરૂપે સત છે કેમકે પ્રત્યેક ભૂતમાં તેની સત્તાનો અભાવ છે. જેનો પ્રત્યેક અવયવમાં અભાવ હોય તે સમુદાયથી પણ ઉત્પન્ન નથી થઈ શકતું. રેતીના પ્રત્યેક ક્શમાં તેલ નથી આથી રેતીના સમુદાયમાંથી પણ તેલ નથી નીકળી શકતું. તલના સમુદાયમાંથી તેલ નીકળે છે કેમકે પ્રત્યેક તલમાં તેલની સત્તા છે.' તાર એ કથન કે મઘના પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં મદ અવિદ્યમાન છે, અયોગ્ય છે. વસ્તુતઃ મદ્યના પ્રત્યેક અંગમાં પણ મદની ન્યુન અથવા અધિક માત્રા વિદ્યમાન છે જ, એટલા માટે તે સમુદાયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

ભતોમાં પણ મદ્યાંગોની માફક પ્રત્યેકમાં ચૈતન્યની માત્રા વિદ્યમાન છે આથી તે સમુદાયથી પણ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે, એવું માની લેવામાં આવે તો શું આપત્તિ છે ? આ વાત નથી માની શકાતી કેમકે જે રીતે મઘના પ્રત્યેક અંગ – ધાતકીપુષ્ય, ગોળ, દ્રાક્ષા, ઈક્ષુરસ વગેરેમાં મદશક્તિ જોવામાં આવે છે તે જ રીતે પ્રત્યેક ભૂતમાં ચૈતન્યશક્તિનું દર્શન નથી થતું. આથી એમ નથી કહી શકાતું કે માત્ર ભુતસમુદાયથી જ ચૈતન્ય ઉત્પન્ન થાય છે.\*

મઘના પ્રત્યેક અંગમાં પણ જો મદશક્તિ ન માનીએ તો શું દોષ છે ? જો ભૂતોમાં ચૈતન્યની માફક મદ્યના પણ પ્રત્યેક અંગમાં મદશક્તિ ન હોય તો એવો નિયમ જ નથી બની શકતો કે મઘના ધાતકીપુષ્પ વગેરે તો કારણો છે અને અન્ય પદાર્થો નહિ. આવી સ્થિતિમાં રાખ, પત્થર વગેરે કોઈ પણ વસ્તુ મદનું કારણ બની જશે અને કોઈ પણ સમુદાયથી મદ્ય ઉત્પન્ન થઈ જશે. પરંતુ વ્યવહારમાં આમ નથી થતું. આથી મદ્યના પ્રત્યેક અંગભૂત પદાર્થમાં મદશક્તિનું અસ્તિત્વ અવશ્ય માનવું જોઈએ.\*

- ૨. આ સત્કાર્યવાદનો મૂળભૂત સિદ્ધાંત છે. ૧. ગા.૧૬૫૦-૧.
- ૩. ગા.૧∉પ૨.
- X. M. 9EV3 પ.ગા. ૧૬૫૪.

#### ૧૫૪

# ઈન્દ્રિય-ભિન્ન આત્મસાધક અનુમાન :

ભૂત અથવા ઈન્દ્રિયોથી જુદા કોઈ તત્ત્વનો ધર્મ ચૈતન્ય છે, કેમકે ભૂત અથવા ઈન્દ્રિયો દ્વારા ઉપલબ્ધ પદાર્થનું સ્મરણ થાય છે, જેમ પાંચ ઝરુખામાંથી ઉપલબ્ધ વસ્તુનું સ્મરણ થવાને કારણે ઝરુખાઓથી ભિન્નસ્વરૂપ દેવદત્તનો ધર્મ ચૈતન્ય છે. જેમ ક્રમશઃ પાંચ ઝરુખામાંથી જોનાર દેવદત્ત એક જ છે અને તે આ ઝરુખાઓથી ભિન્ન છે કેમકે તે પાંચે ઝરુખાઓ દ્વારા જોવામાં આવેલી ચીજોનું સ્મરણ કરે છે, તે જ રીતે પાંચે ઈન્દ્રિયો દ્વારા ગૃહીત પદાર્થોનું સ્મરણ કરનાર પણ ઈન્દ્રિયોથી ભિન્ન કોઈ તત્ત્વ અવશ્ય હોવું જોઈએ. આ જ તત્ત્વનું નામ આત્મા અથવા જીવ અથવા ચેતના છે. જો સ્વયં ઈન્દ્રિયોને જ ઉપલબ્ધિકર્તા માની લેવામાં આવે તો શું આપત્તિ છે? ઈન્દ્રિયવ્યાપાર બંધ થવાથી અથવા ઈન્દ્રિયોનો નાશ થવાથી પણ ઈન્દ્રિયો દ્વારા ગૃહીત વસ્તુનું સ્મરણ થાય છે તથા ક્યારેક-ક્યારેક ઈન્દ્રિયવ્યાપારના અસ્તિત્વમાં પણ અન્યમનસ્કને વસ્તુનું જ્ઞાન નથી થતું, આથી એમ માનવું જોઈએ કે કોઈ વસ્તુનું જ્ઞાન ઈન્દ્રિયોને નથી થતું પરંતુ ઈન્દ્રિયભ્યિ કોઈ અન્યને જ થાય છે. આ જ જ્ઞાતા આત્મા છે.

બીજું અનુમાન આ મુજબ છે : આત્મા ઈન્દ્રિયોથી ભિન્ન છે, કેમકે તે એક ઈન્દ્રિય દારા ગૃહીત પદાર્થને બીજી ઈન્દ્રિયથી ગ્રહણ કરે છે. જેમ એક બારીમાંથી જોવામાં આવેલાં ઘડાને દેવદત્ત બીજી બારીમાંથી ગ્રહણ કરે છે આથી દેવદત્ત બંને બારીઓથી ભિન્ન છે, તેવી જ રીતે આત્મા પણ એક ઈન્દ્રિયથી ગૃહીત વસ્તુને બીજી ઈન્દ્રિયથી ગ્રહણ કરે છે આથી તે ઈન્દ્રિયોથી ભિન્ન છે. બીજી વાત એ છે કે વસ્તુનું ગ્રહણ એક ઈન્દ્રિયથી થાય છે પરંતુ વિકાર બીજી ઈન્દ્રિયમાં થાય છે, જેમ આંખો દારા આમલી વગેરે આમ્લ પદાર્થ દેખાય છે પરંતુ લાલાગ્નવાદિ વિકાર (લાળ પડવી, મોંમાં પાણી આવવું) જિહ્લામાં થાય છે, આથી એમ માનવું પડે છે કે આત્મા

ત્રીજું અનુમાન આ પ્રમાશે છે : જીવ ઈન્દ્રિયોથી ભિન્ન છે, કેમકે તે બધી ઈન્દ્રિયો દ્વારા ગૃહીત અર્થનું સ્મરશ કરે છે. જે રીતે પોતાની ઈચ્છાથી રૂપ વગેરે એક-એક ગુણના જ્ઞાતા એવા પાંચ પુરુષોથી રૂપ વગેરેનું જ્ઞાન ગ્રહણ કરનારો પુરુષ ભિન્ન છે, તે જ રીતે પાંચે ઈન્દ્રિયોથી ઉપલબ્ધ અર્થનું સ્મરણ કરનારું પાંચે ઈન્દ્રિયોથી ભિન્ન કોઈ તત્ત્વ હોવું જોઈએ. આ જ તત્ત્વ આત્મા છે.<sup>3</sup>

૧. ગા. ૧૬૫૭-૮. ૨. ગા. ૧૬૫૯. ૩. ગા. ૧૬૬૦.

#### આત્માની નિત્યતા :

આત્મા શરીરથી ભિન્ન સાબિત થવાં છતાં પણ શરીરની જેમ ક્ષણિક તો છે જ. આવી દશામાં તે શરીરની સાથે જ નષ્ટ થઈ જાય છે. તો પછી તેને શરીરથી ભિન્ન સાબિત કરવાનો શો ફાયદો ? આ શંકા યોગ્ય નથી. પૂર્વ જન્મનું સ્મરણ કરનાર જીવનો તેના પૂર્વ ભવના શરીરનો નાશ થઈ જવા છતાં પણ ક્ષય નથી માની શકાતો. જીવનો ક્ષય માનવાથી પૂર્વ ભવનું સ્મરણ કરનાર કોઈ નથી રહેતું. જે રીતે બાલ્યાવસ્થાનું સ્મરણ કરનાર વૃદ્ધના આત્માનો બાલ્યકાળમાં સર્વથા નાશ નથી થઈ જતો કેમકે તે બાલ્યાવસ્થાનું સ્મરણ કરતો પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે, બરાબર એ જ રીતે જીવ પણ પૂર્વ જન્મનું સ્મરણ કરે છે, આ વાત સાબિત થયેલી છે. અથવા જે રીતે વિદેશમાં ગયેલ કોઈ વ્યક્તિ સ્વદેશની વાતોનું સ્મરણ કરે છે આથી તેને નષ્ટ નથી માની શકાતો, તે જ રીતે પૂર્વ જન્મનું સ્મરણ કરનાર જીવનો પણ સર્વથા નાશ ન માની શકાય.

જો કોઈ એમ કહે કે જીવરૂપ વિજ્ઞાનને ક્ષણિક માનીને પણ વિજ્ઞાન-સંતતિના સામર્થ્યથી સ્મરણની સિદ્ધિ કરી શકાય છે, તો તેનો અર્થ એ થયો કે શરીરનો નાશ થઈ જવા છતાં પણ વિજ્ઞાન-સંતતિનો નાશ નથી થયો. આથી વિજ્ઞાન-સંતતિ શરીરથી ભિન્ન જ સાબિત થઈ. વિજ્ઞાનનું સર્વથા ક્ષણિક હોવું સંભવિત નથી કેમકે પૂર્વોપલબ્ધ વસ્તુનું સ્મરણ થતું હોવાનું જોઈ શકાય છે. જે ક્ષણિક હોય છે તેને અતીતનું સ્મરણ નથી થઈ શકતું. કેમકે આપણને અતીતનું સ્મરણ થાય છે આથી આપણું વિજ્ઞાન સર્વથા ક્ષણિક નથી. ક્ષણિકવાદના અનેક દોષો તરફ સંકેત કરતાં ભાષ્યકારે એવા મતની સ્થાપના કરી છે કે જ્ઞાન-સંતતિનું જે સામાન્ય રૂપ છે તે નિત્ય છે આથી તેનો ક્યારેય પણ વ્યવચ્છેદ નથી થતો. એ જ આત્મા નામે પ્રસિદ્ધ છે.<sup>ર</sup> આત્માની અદેશ્યતા :

જો આત્મા શરીરથી ભિન્ન છે તો તે શરીરમાં પ્રવેશ સમયે અથવા ત્યાંથી બહાર નીકળતાં દેખાતો કેમ નથી ? કોઈ પણ વસ્તુની અનુપલબ્ધિ બે જાતની હોય છે : (૧) જે વસ્તુ ખરશ્રૃંગાદિ માફક સર્વથા અસત્ હોય તે ક્યારેય ઉપલબ્ધ નથી હોતી; (૨) વસ્તુ સત્ હોવા છતાં પણ બહુ દૂર, બહુ પાસે, અતિ સૂક્ષ્મ વગેરે હોવાને કારણે ઉપલબ્ધ નથી હોતી. આત્મા સ્વભાવથી અમૂર્ત છે તથા તેનું કાર્મણ શરીર પરમાણુની માફક સૂક્ષ્મ છે આથી તે આપણા શરીરમાં પ્રવેશ કરતી વખતે અથવા શરીરમાંથી બહાર નીકળતી વખતે જોવામાં નથી આવતો.<sup>3</sup>

૧. ગા. ૧૬૭૧.

ર. ગા, ૧૬૭૨-૧૬૮૧. ૩. ગા. ૧૬૮૩

આ પ્રમાણે જ્યારે ભગવાન મહાવીરે વાયુભૂતિના સંશયનું નિવારણ કર્યું ત્યારે તેમણે પોતાના પ૦૦ શિષ્યો પાસે ભગવાન પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી લીધી.' **શૂન્યવાદનું નિરસ**ન :

ઈન્દ્રભૂતિ વગેરે ત્રણેને દીક્ષિત થયેલા સાંભળીને વ્યક્તે વિચાર કર્યો કે મારે પણ મહાવીર પાસે પહોંચવું જોઈએ. એમ વિચારીને તેઓ ભગવાન મહાવીર પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને આવેલા જોઈને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – હે વ્યક્ત ! તારા મનમાં એમ સંશય છે કે ભૂતોનું અસ્તિત્વ છે કે નહિ ? તું વેદવાક્યોનો યથાર્થ અર્થ નથી જાણતો, એટલા માટે તને આ પ્રકારની શંકા છે. હું તને આનો સાચો અર્થ બતાવીશ જેથી તારો સંશય દૂર થશે.<sup>ર</sup>

હે વ્યક્ત ! તું એમ સમજે છે કે પ્રત્યક્ષ દેખાનારા આ બધા ભૂતો સ્વપ્નોપમ છે તથા જીવ, પુણ્ય, પાપ વગેરે પરોક્ષ પદાર્થો પણ માયોપમ છે. આ રીતે સમસ્ત સંસાર યથાર્થમાં શૂન્યરૂપ છે. તું એમ પણ જાણે છે કે સંસારમાં સઘળો વ્યવહાર હ્રસ્વ-દીર્ઘની માફક સાપેક્ષ છે, આથી વસ્તુની સિદ્ધિ સ્વતઃ, પરતઃ, ઉભયતઃ તથા અન્ય કોઈ પણ પ્રકારથી નથી થઈ શક્તી. આથી બધું જ શૂન્ય છે. આ જ રીતે પદાર્થની સાથે અસ્તિત્વ, એકત્વ, અનેક્ત્વ વગેરેનો કોઈ પ્રકારનો સંબંધ સાબિત નથી થઈ શક્તો, આથી બધું શૂન્ય છે. ઉત્પત્તિ, અનુત્યત્તિ, ઉભયત અનુભય વગેરેમાં પણ આ જ પ્રકારના અનેક દોષો ઉપસ્થિત થાય છે, આથી જગતને શૂન્યરૂપ જ માનવું જોઈએ.<sup>3</sup>

આ શંકાઓનું નિવારણ આ મુજબ છે : જો સંસારમાં ભૂતોનું અસ્તિત્વ જ ન હોય તો તેમના વિષયમાં આકારા-કુસુમ સમાન સંશય જ ઉત્પન્ન ન થાય. જે વસ્તુ વિદ્યમાન હોય છે તેના જ વિષયમાં સંશય થાય છે જેમ કે સ્થાણુ અને પુરુષના વિષયમાં. એવી કઈ વિશેષતા છે કે જેના કારણે સ્થાણુ-પુરુષના વિષયમાં તો સંદેહ થાય છે પરંતુ આકાશ-કુસુમના વિષયમાં સંદેહ નથી થતો ? અથવા એવું કેમ નથી થતું કે આકાશ-કુસુમ વગેરેના વિષયમાં જ સંદેહ થાય તથા સ્થાણુ-પુરુષના વિષયમાં સંદેહ ન થાય ? આથી એમ માનવું જોઈએ કે આકાશકુસુમની સમાન બધું સમાનરૂપથી શૂન્ય નથી. પ્રત્યક્ષ, અનુમાન તથા આગમ દ્વારા પદાર્થની સિદ્ધિ થાય છે, આથી આ પ્રમાણોના વિષયમાં સંશય કેવી રીતે થઈ શકે ? એટલા માટે સ્થાણુ-પુરુષ વગેરે પદાર્થોના વિષયમાં તો સંદેહ થાય છે પરંતુ આકાશ-કુસુમ વગેરેના

૧. ગા.૧૬૮૬.

૨. ગા. ૧૬૮૭-૯.

૩. ગા. ૧૬૯૦-૬.

વિષયમાં નહિ. બીજી વાત એ છે કે સંશયાદિ જ્ઞાનપર્યાય છે. જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ જ્ઞેય વિના સંભવતી નથી. આથી જો જ્ઞેય જ નથી તો સંશય ઉત્પન્ન જ કેવી રીતે થશે ?'

અહીં કોંઈ એમ કહી શકે કે એવો કોઈ નિયમ નથી કે જો બધાનો અભાવ હોય તો સંશય જ ન થાય. જેમ સૂતેલાં પુરુષ પાસે કંઈ પણ નથી હોતું છતાં પણ તે સ્વપ્રમાં સંશય કરે છે કે 'આ ગજરાજ છે અથવા પર્વત ?' આથી બધું શૂન્ય હોવા છતાં પણ સંશય થઈ શકે છે. આ કથન યોગ્ય નથી. સ્વપ્રમાં જે સંદેહ થાય છે તે પણ પૂર્વાનુભૂત વસ્તુના સ્મરણથી જ થાય છે. જો બધી વસ્તુઓનો સર્વથા અભાવ હોય તો સ્વપ્રમાં પણ સંશય ન થાય. જે કારણોથી સ્વપ્ર થાય છે તે આ મુજબ છે : અનુભૂત અર્થ – જેમકે સ્નાનાદિ, દષ્ટ અર્થ – જેમકે હસ્તિ-તુરગાદિ, ચિંતિત અર્થ – જેમકે પ્રિયતમા વગેરે, શ્રુત અર્થ – જેમકે સ્વર્ગ-નરકાદિ, પ્રકૃતિ વિકાર – જેમકે વાત-પિત્તાદિ, અનુકૂળ અથવા પ્રતિકૂળ દેવતા, સજળ પ્રદેશ, પુણ્ય તથા પાપ. આથી સ્વપ્ર પણ ભાવરૂપ છે. સ્વપ્ર ભાવરૂપ છે કેમકે ઘટ-વિજ્ઞાનાદિ માફક તે પણ વિજ્ઞાનરૂપ છે અથવા સ્વપ્ર ભાવરૂપ છે કેમકે તે પણ પોતાના કારણોથી ઉત્પન્ન થાય છે, જેમ ઘટ વગેરે પોતાના કારણોથી ઉત્પન્ન થવાને કારણે ભાવરૂપ છે. '

શૂન્યવાદમાં એક દોષ એ પણ છે કે જો બધું જ શૂન્ય હોય તો સ્વપ્ન-અસ્વપ્ન, સત્ય-મિથ્યા, ગન્ધર્વનગર-પાટલિપુત્ર, મુખ્ય-ગૌણ, સાધ્ય-સાધન, કાર્ય-કારણ, વક્તા-વચન, ત્રિઅવયવ-પંચાવયવ, સ્વપક્ષ-પરપક્ષ વગેરે ભેદ પણ ન હોય.³

એમ કહેવું કે સમસ્ત વ્યવહાર સાપેક્ષ છે, આથી કોઈ પદાર્થની સ્વરૂપસિદ્ધિ નથી થઈ શકતી, અયુક્ત છે. આપણી સામે એક પ્રશ્ન છે કે હ્સ્વ-દીર્ધનું જ્ઞાન યુગપદ્ થાય છે કે ક્રમશઃ ? જો યુગપદ્ થાય છે તો જે સમયે મધ્યમા આંગળીના વિષયમાં દીર્ઘત્વનો પ્રતિભાસ થયો તે જ સમયે પ્રદેશિનીમાં હ્રસ્વત્વનો પ્રતિભાસ થયો, એવું માનવું પડશે. આવી અવસ્થામાં એમ નથી કહી શકાતું કે હ્રસ્વત્વ-દીર્ઘત્વ સાપેક્ષ છે. જો હ્રસ્વ-દીર્ઘનું જ્ઞાન ક્રમશઃ થાય છે તો પહેલાં પ્રદેશિનીમાં દ્રસ્વત્વનું જ્ઞાન થાય છે જે મધ્યમ આંગળીના દીર્ઘત્વના પ્રતિભાસથી નિરપેક્ષ છે. આથી એમ માનવું પડે છે કે હ્રસ્વત્વ-દીર્ઘત્વનો વ્યવહાર માત્ર સાપેક્ષ નથી. એક બીજું ઉદાહરણ લઈએ. બાળક જન્મ લીધાં પછી સર્વપ્રથમ આંખો ખોલીને જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે તેમાં શાની અપેક્ષા છે ? તથા બે સદશ પદાર્થોનું જ્ઞાન જો એક સાથે થાય તો તેમાં પજ્ઞ કોઈની અપેક્ષા દષ્ટિગોચર નથી થતી. આ બધી મુશ્કેલીઓ

૧. ગા. ૧૬૯૭-૧૭૦૦. ૨. ગા. ૧૭૦૨-૪. ૩. ગા. ૧૭૦૫-૯.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

ધ્યાનમાં રાખતાં એ માનવું જોઈએ કે કોઈ એક વસ્તુનું સ્વવિષયક જ્ઞાન અન્ય વસ્તુની અપેક્ષા વિના થાય છે. તત્પ્રતિપક્ષી પદાર્થનું સ્મરણ થવાથી આ પ્રકારનો વ્યપદેશ અવશ્ય થાય છે કે આ અમુકથી હ્રસ્વ છે, અમુકથી દીર્ઘ છે વગેરે. આથી પદાર્થોને સ્વતઃ સિદ્ધ માનવા જોઈએ.'

પદાર્થના અસ્તિત્વ વગેરે ધર્મોની સિદ્ધિ આ પ્રમાણે કરી શકાય છે : જો પદાર્થના અસ્તિત્વ વગેરે ધર્મો અન્યનિરપેક્ષ ન હોય તો હ્રસ્વ પદાર્થોનો નાશ થાય ત્યારે દીર્ઘ પદાર્થોનો પણ સર્વથા નાશ થઈ જવો જોઈએ, કેમકે દીર્ઘ પદાર્થોની સત્તા હ્રસ્વ પદાર્થ સાપેક્ષ છે. પરંતુ એવું નથી થતું. આથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે પદાર્થના હ્રસ્વ વગેરે ધર્મોનું જ્ઞાન અને વ્યવહાર જ પરસાપેક્ષ છે, તેમના અસ્તિત્વ વગેરે ધર્મો નહિ.' ઘટસત્તા ઘટનો ધર્મ હોવાને કારણે ઘટથી અભિન્ન છે પરંતુ પટાદિથી ભિન્ન છે. ઘટની જેમ પટાદિની સત્તા પટાદિમાં છે જ આથી ઘટની માફક અઘટરૂપ પટાદિ પણ વિદ્યમાન છે. આ જ રીતે અઘટનું અસ્તિત્વ હોવાને કારણે તદ્ભિન્નને ઘટ કહી શકાય છે. અહીં એક શંકા પેદા થઈ શકે છે કે જો ઘટ અને અક્તિ વ એક જ હોય તો એવો નિયમ કેમ નથી બની શકતો કે 'જે જે અસ્તિરૂપ છે તે બધું ઘટ જ છે ?' આવું એટલા માટે નથી થતું કે ઘટનું અસ્તિત્વ ઘટમાં જ છે, પટાદિમાં નહિ. આથી ઘટ અને તેના અસ્તિત્વને અભિન્ન માનીને પણ એ નિયમ નથી બની શકતો કે 'જે જે અસ્તિરૂપ છે તે બધું ઘટ જ છે.' માત્ર 'અસ્તિ' અર્થાત્ 'છે' કહેવાથી જેટલા પદાર્થીમાં અસ્તિત્વ છે તે બધાનો બોધ થશે. તેમાં ઘટ અને અધટ બધાનો સમાવેશ થશે. 'ઘટ છે' એવું કહેવાથી તો તેટલો જ બોધ થશે કે માત્ર ઘટ છે. એનું કારણ એ છે કે ઘટનું અસ્તિત્વ ઘટ સુધી જ સીમિત છે. જેમ 'વૃક્ષ' કહેવાથી આંબો, લીમડો વગેરે બધાં વૃક્ષોનો બોધ થાય છે કેમકે આ બધામાં વૃક્ષત્વ સમાનરૂપે વિદ્યમાન છે. પરંતુ 'આપ્ર' કહેવાથી તો માત્ર આમ્ર વૃક્ષનો જ બોધ થશે કેમકે તેનું વૃક્ષત્વ ત્યાં સુધી જ સીમિત છે. \* આ જ રીતે જાત-અર્જાત, દશ્ય-અદશ્ય વગેરેની પજ્ઞ સિદ્ધિ કરી શકાય છે. આ રીતે પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ વગેરે પ્રત્ય**ક્ષ** દેખાતા ભુતાદિના વિષયમાં સંદેહ ન થવો જોઈએ. વાયુ તથા આકાશ પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી આથી તેમના વિષયમાં સંદેહ થઈ શકે છે. આ સંશયનું નિવારણ અનુમાનથી થઈ શકે છે.

૩. ગા. ૧૭૨૨-૩. ૪. ગા. ૧૭૨૪.

૧૫૮

૧. ગા. ૧૭૧૦-૧. ૨. ગા. ૧૭૧૫.

# વાયુ અને આકાશનું અસ્તિત્વ ઃ

સ્પર્શાદિ ગુજ્ઞોનો કોઈ ગુજ્ઞી અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તે ગુજ્ઞો છે, જેમકે રૂપ ગુજ્ઞનો ગુજ્ઞી ઘટ છે. સ્પર્શાદિ ગુજ્ઞોનો જે ગુજ્ઞી છે તે વાયુ છે.'

પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ – આ બધાનો કોઈ આધાર હોવો જોઈએ કેમકે આ બધા મૂર્ત છે. જે મૂર્ત હોય છે તેનો આધાર અવશ્ય હોય છે, જેમકે પાણીનો આધાર ઘડો છે. પૃથ્વી વગેરેનો જે આધાર છે તે જ આકાશ છે.

આ પ્રમાશે ભગવાન મહાવીર વ્યક્તની ભૂતવિષયક શંકાનું સમાધાન કરતાં આગળ કહે છે કે જયાં સુધી શસ્ત્રથી ઉપધાત ન થયો હોય ત્યાં સુધી આ ભૂતો સચેતન છે, શરીરના આધારભૂત છે, વિવિધ પ્રકારે જીવોના ઉપયોગમાં આવે છે.<sup>3</sup> ભૂ**તોની સજીવતા :** 

પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ અને વાયુ સચેતન છે કેમકે તેમાં જીવના લક્ષણો જોઈ શકાય છે. આકાશ અમૂર્ત છે. તે માત્ર જીવનો આધાર જ બને છે. તે સજીવ નથી.<sup>\*</sup> પૃથ્વી સચેતન છે કેમકે તેમાં જીવમાં દેખી શકાતાં જન્મ, જરા, જીવન, મરણ, ક્ષતસંરોહણ, આહાર, દોહદ, રોગ, ચિકિત્સા વગેરે લક્ષણો મળી આવે છે. સ્પૃષ્ટપ્રરોદિકા (લાજવન્તી) ક્ષુદ્ર જીવની માફક સ્પર્શથી સંકુચિત થઈ જાય છે. વેલ પોતાનો આશ્રય પ્રાપ્ત કરવા માટે મનુષ્યની માફક વૃક્ષ તરફ વધતી જોઈ શકાય છે. શમી વગેરેમાં નિદ્રા, પ્રબોધ, સંકોચ વગેરે લક્ષણો માનવામાં આવે છે. બકુલ શબ્દનો, અશોક રૂપનો, કુરબક ગંધનો, વિરહક રસનો, ચંપક સ્પર્શનો ઉપભોગ કરતા દષ્ટિગોચર થાય છે.\* જલ પણ સચેતન છે. ભૂમિ ખોદવાથી સ્વાભાવિક રૂપે નીકળવાને કારણે દેડકાની જેમ જલ સજીવ સિદ્ધ થાય છે. મત્સ્યની જેમ સ્વાભાવિક રૂપે આકાશમાંથી પડવાને કારણે જલને સચેતન માનવું જોઈએ.<sup>\*</sup> વાયુની સચેતનતાનું પ્રમાણ આ છે : જેમ ગાય કોઈની પ્રેરણા વિના જ અનિયમિત રૂપે તિર્યક્ ગમન કરે છે, વાયુ પણ તે જ રીતે કરે છે આથી તે સજીવ છે. અગ્નિ પણ સજીવ છે કેમકે જેમ મનુષ્યમાં આહાર વગેરેથી વૃદ્ધિ અને વિકાર જોઈ શકાય છે.<sup>9</sup>

૧. ગાથા ૧૭૪૯.

- ર.ગા. ૧૭૫૦.
- ૩. ગા. ૧૭૫૧.

- ૪. ગા. ૧૭૫૨.
- મ. ગા. ૧૭૫૪-૫. ૭. ગા. ૧૭૫૮.
- ૬. ગા. ૧૭૫૭.

હિંસા-અહિંસાનો વિવેક ઃ

જો પૃથ્વી વગેરે ભૂતોમાં અનંત જીવો વિઘમાન છે તો સાધુએ આહારાદિ લેવાને કારશે અનંત જીવોની હિંસાનો દોષ લાગશે. આવી સ્થિતિમાં સાધુને અહિંસક કેવી રીતે માની શકાશે ? ભૂતો સજીવ હોવા છતાં પણ સાધુને હિંસાનો દોષ એટલા માટે નથી લાગતો કે શસ્ત્રોપહત પૃથ્વી વગેરે ભતોમાં જીવ નથી હોતો. આવા ભૂતો નિર્જીવ જ હોય છે. એવું કથન પણ યોગ્ય નથી કે કોઈ વ્યક્તિ માત્ર જીવનો ધાતક બનવાથી હિંસક થઈ જાય છે. એ કથન પણ અનચિત છે કે એક વ્યક્તિ કોઈ પણ જીવનો ઘાતક નથી આથી તે નિશ્ચિત રૂપે અહિંસક છે. એમ માનવું પણ યુક્તિસંગત નથી કે થોડાક જીવ હોય તો હિંસા નથી થતી અને અધિક જીવ હોય તો હિંસા થાય છે. હિંસક અને અહિંસકની ઓળખાણ એ છે કે જીવની હત્યા ન કરવાં છતાં પણ દુષ્ટ ભાવોને કારણે વ્યક્તિ હિંસક કહેવાય છે તથા જીવનો ઘાતક હોવા છતાં પણ વ્યક્તિ શુદ્ધ ભાવોને કારણે અહિંસક કહેવાય છે. પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ ગુપ્તિ સંપન્ન જ્ઞાની મુનિ અહિંસક છે. આનાથી વિપરીત જે અસંયમી છે તે હિંસક છે. સંયમી કોઈ જીવનો ઘાત કરે કે ન કરે પરંતુ તે હિંસક નથી કહેવાતો કેમકે હિંસા-અહિંસાનો આધાર આત્માનો અધ્યવસાય છે, નહિ કે ક્રિયા. વસ્તુતઃ અશુભ પરિણામનું નામ જ હિંસા છે. આ અશુભ પરિણામ બાહ્ય જીવઘાતની અપેક્ષા રાખી પશ શકે છે અને નહીં પશ. જે જીવવધ અશભ પરિણામજન્ય છે અથવા અશભ પરિશામનો જનક છે તે જીવવધ તો હિંસા છે જ. જે જીવવધ અશભ પરિશામનો જનક નથી તે હિંસાની કોટિની બહાર છે. જે રીતે શબ્દાદિ વિષયો વીતરાગમાં રાગ ઉત્પન્ન નથી કરી શકતા કેમકે વીતરાગના ભાવો શુદ્ધ હોય છે તે જ રીતે સંયમીનો જીવવધ પણ હિંસા નથી કહેવાતો કેમકે તેનું મન શુદ્ધ છે.\*

આ પ્રમાશે ભગવાન મહાવીરે વ્યક્તનો સંશય દૂર કર્યો અને તેમશે પોતાના ૫૦૦ શિષ્યો સહિત ભગવાન પાસેથી દીક્ષા ગ્રહશ કરી.<sup>૨</sup> ઇહલોક અને પરલોકની વિચિત્રતા :

ઉપર્યુક્ત ચાર પંડિતોના દીક્ષિત થયાના સમાચાર સાંભળીને સુધર્મા ભગવાન મહાવીર પાસે પહોંચ્યા. મહાવીરે તેમને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – સુધર્મા ! તને એવો સંશય છે કે જીવ જેવો આ ભવમાં છે તેવો જ પરભવમાં પણ હોય છે કે નહિ ? તને વેદપદોનો અર્થ જ્ઞાત નથી એટલા માટે આ પ્રકારનો સંશય થાય છે. હું તારા સંશયનું નિવારણ કરીશ.<sup>3</sup>

૧. ગા. ૧૭૬૨-૮.

ર. ગા. ૧૭૬૯.

૩. ગા. ૧૭૭૦-૨.

કાર્ય કારણની સમાન જ હોય છે તેવી માન્યતા યોગ્ય નથી. એવો કોઈ એકાન્તિક નિયમ નથી કે કાર્ય કારણની જેવું જ હોય છે. શ્રૃંગમાંથી પણ શર નામની વનસ્પતિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેની પર જો સરસવનો લેપ કરવામાં આવે તો ફરી તેમાંથી એક વિશેષ પ્રકારનું ઘાસ ઉત્પન્ન થાય છે. ગાય તથા બકરીના વાળથી દૂર્વા (દાભ) ઉત્પન્ન થાય છે. એ જ રીતે વિવિધ પ્રકારના દ્રવ્યોના સંયોગથી વિલક્ષણ વનસ્પતિની ઉત્પત્તિનું વર્ણન વૃક્ષાયુર્વેદમાં મળે છે. આથી એમ માનવું જોઈએ કે કારણથી વિલક્ષણ કાર્ય પણ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. એવો એકાન્તિક નિયમ નથી કે કાર્ય કારણથી વિલક્ષણ કાર્ય પણ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. એવો એકાન્તિક નિયમ નથી કે કાર્ય

કારણાનુરૂપ કાર્ય માનવાથી પણ ભવાન્તરમાં વિચિત્રતા સંભવે છે. કારણાનુરૂપ કાર્ય સ્વીકારવાથી પણ એમ નિશ્ચિત નથી કહી શકાતું કે મનુષ્ય મરીને મનુષ્ય જ બને છે. આમ કેમ ? બીજને અનુરૂપ અંકુરની ઉત્પત્તિ માનવા છતાં પણ પરભવમાં જીવમાં વૈચિત્ર્ય માનવું જ પડશે. મનુષ્યનું ઉદાહરણ લઈએ. ભવાંકુરનું બીજ મનુષ્ય પોતે ન હોતાં તેનું કર્મ હોય છે. કર્મ વિચિત્ર છે આથી તેનો પરભવ પગ્ન વિચિત્ર જ હશે.' કર્મની વિચિત્રતાનું પ્રમાણ એ છે કે કર્મ પુદ્દગલનું પરિણામ છે આથી તેમાં બાહ્ય અભ્રાદિ વિકાર માફક વૈચિત્ર્ય હોવું જોઈએ. કર્મની વિચિત્રતાના રાગ-દ્વેષાદિ વિશેષ કારણો છે.<sup>3</sup>

કર્મના અભાવમાં પણ ભવ માની લેવામાં આવે તો શું આપત્તિ છે ? આવી સ્થિતિમાં ભવનો નાશ પણ નિષ્કારણ માનવો પડશે અને મોક્ષને માટે તપસ્યા વગેરે અનુષ્ઠાન પણ વ્યર્થ સાબિત થશે. એ જ રીતે જીવોના વૈસાદશ્યને પણ નિષ્કારણ માનવું પડશે.<sup>\*</sup> આ રીતે કર્મના અભાવમાં ભવની સત્તા માનતાં અનેક દોષોનો સામનો કરવો પડશે.

કર્મના અભાવમાં સ્વભાવથી જ પરભવ માનવામાં શું હાનિ છે ? તેનો ઉત્તર આપતાં મહાવીર કહે છે કે સ્વભાવ શું છે ? તે કોઈ વસ્તુ છે, નિષ્કારજ્ઞતા છે અથવા વસ્તુધર્મ છે ? વસ્તુ માનવાથી તેની ઉપલબ્ધિ હોવી જોઈએ પરંતુ આકાશ-કુસુમ સમાન તેની ઉપલબ્ધિ નથી થતી આથી તે વસ્તુ નથી. જો અનુપલબ્ધ હોવા છતાં પણ સ્વભાવનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી શકાય છે તો અનુપલબ્ધ હોવા છતાં કર્મનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવામાં શું આપત્તિ છે ? બીજી વાત એ છે કે સ્વભાવની વિસદશતા વગેરેની સિદ્ધિ માટે કોઈ હેતુ નથી મળતો કે જેનાથી જગત્-વૈચિત્ર્ય સાબિત થઈ

- ૧. ગા. ૧૭૭૩-૫. ૪. ગા. ૧૭૮૪.
- ૨. ગા. ૧૭૭૬-૮.
- ૩. ગા. ૧૭૮૦.

શકે. સ્વભાવની નિષ્કારણતામાં પણ અનેક દોષોની સંભાવના છે. સ્વભાવને વસ્તુધર્મ પણ નથી માની શકાતો કેમકે તેમાં પણ તેવા દશ્ય માટે કોઈ સ્થાન નથી રહેતું. સ્વભાવને પુદ્ગલરૂપ માનીને વૈસાદશ્યની સાબિતી કરવામાં આવે તો તે કર્મરૂપ જ સિદ્ધ થશે.<sup>૧</sup>

આ પ્રમાશે ભગવાન મહાવીરે સુધર્માનો સંશય દૂર કર્યો અને તેમણે પોતાના ૫૦૦ શિષ્યો સહિત ભગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી. બંધ અને મોક્ષ :

ત્યાર પછી મંડિક ભગવાન મહાવીર પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમના મનનો સંશય પ્રકટ કરતાં કહ્યું – મંડિક ! તારા મનમાં સંદેહ છે કે બંધ અને મોક્ષ છે કે નહિ ? તું વેદપદોનો અર્થ યોગ્ય રીતે નથી સમજતો આથી તારા મનમાં આ પ્રકારનો સંદેહ ઉત્પન્ન થાય છે. હું તારો સંદેહ દૂર કરીશ.<sup>3</sup>

મંડિક ! તું વિચારે છે કે જો જીવનો કર્મ સાથે જે સંયોગ છે તે જ બંધ છે તો તે બંધ સાદિ છે કે અનાદિ ? જો તે સાદિ છે તો શું (૧) પ્રથમ જીવ અને ત્યારપછી કર્મ ઉત્પન્ન થાય છે અથવા (૨) પ્રથમ કર્મ અને ત્યારપછી જીવ ઉત્પન્ન થાય છે અથવા (૩) એ બંને સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે ? આ ત્રણે વિકલ્પોમાં નીચેના દોષો આવે છે :–

૧. કર્મની પહેલાં જીવની ઉત્પત્તિ સંભવતી નથી કેમકે ખરશ્રૃંગ સમાન તેનો કોઈ હેતુ દષ્ટિંગોચર નથી થતો. જો જીવની ઉત્પત્તિ નિર્હેતુક માની લેવામાં આવે તો તેનો વિનાશ પણ નિર્હેતુક માનવો પડશે.

ર. જીવની પહેલાં કર્મની ઉત્પત્તિ પણ સંભવતી નથી કેમકે જીવને કર્મનો કર્તા માનવામાં આવે છે. જો કર્તા જ ન હોય તો કર્મ કેવી રીતે ઉત્પન્ન થઈ શકે ? જીવની માફક જ કર્મની નિર્હેતુક ઉત્પત્તિ પણ સંભવતી નથી. જો કર્મની ઉત્પત્તિ કોઈ કારણ વગર માની લેવામાં આવે તો તેનો વિનાશ પણ નિર્હેતુક માનવો પડશે. આથી કર્મને જીવની પહેલાં નથી માની શકાતું.

3. જો જીવ તથા કર્મ બંનેની યુગપત્ ઉત્પત્તિ માની લેવામાં આવે તો જીવને કર્તા તથા કર્મને તેનું કાર્ય નથી કહી શકાતું. જે રીતે લોકમાં એક સાથે ઉત્પન્ન થનાર ગાયના શીંગડાઓમાંથી એકને કર્તા તથા બીજાને કાર્ય નથી કહી શકાતું તે જ રીતે એક સાથે ઉત્પન્ન થનાર જીવ અને કર્મમાં કર્તા અને કર્મનો વ્યવહાર નથી કરી શકાતો.<sup>×</sup>

૧. ગા. ૧૭૮૫-૧૭૯૩. ૨. ગા. ૧૮૦૧. ૩. ગા. ૧૮૦૨-૪.

૪. ગા. ૧૮૦૫-૧૮૧૦.

જીવ અને કર્મનો અનાદિ સંબંધ પણ યુક્તિસંગત પ્રતીત નથી થતો કેમકે એવું માનવાથી જીવની મુક્તિ ક્યારેય પણ નથી થઈ શકતી. જે વસ્તુ અનાદિ હોય છે તે અનત પણ હોય છે જેમકે જીવ તથા આકાશનો સંબંધ. જીવ તથા કર્મના સંબંધને અનાદિ માનવાથી અનંત પણ માનવો જ પડશે. આવી સ્થિતિમાં જીવ ક્યારેય પણ મુક્ત ન થઈ શકે.'

આ યુક્તિઓનું સમાધાન કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે શરીર તથા કર્મની સંતતિ અનાદિ છે કેમકે આ બંનેમાં પરસ્પર કાર્ય-કારણભાવ છે, જેમકે બીજ અને અંકુર. જે પ્રકારે બીજમાંથી અંકુર તથા અંકુરમાંથી બીજ ઉત્પન્ન થાય છે અને આ ક્રમ અનાદિ કાળથી ચાલ્યો આવી રહ્યો છે આથી આ બંનેનાં સંતાન અનાદિ છે તે જ રીતે દેહથી કર્મ અને કર્મથી દેહની ઉત્પત્તિનો ક્રમ અનાદિ કાળથી ચાલ્યો આવી રહ્યો છે આથી આ બંનેના સંતાન અનાદિ છે. આથી જીવ અને કર્મસંબંધી ઉપર્યુક્ત વિકલ્પ વ્યર્થ છે. જીવ અને કર્મની સંતતિ અનાદિ છે. જીવ કર્મ દ્વારા શરીર ઉત્પન્ન કરે છે આથી તે શરીરનો કર્તા છે તથા શરીર દ્વારા કર્મ ઉત્પન્ન કરે છે આથી તે કર્મનો પણ કર્તા છે. શરીર તથા કર્મની સંતતિ અનાદિ છે આથી જીવ અને કર્મની સંતતિને પણ અનાદિ માનવી જોઈએ. આ રીતે જીવ અને કર્મનો બંધ પણ અનાદિ સાબિત થાય છે.<sup>3</sup>

એવું કથન કે જે અનાદિ છે તે અનંત પશ હોય છે, અયુક્ત છે. બીજ તથા અંકુરની સંતતિ અનાદિ હોવા છતાં પણ સાન્ત હોઈ શકે છે. એ જ રીતે અના કર્મ સંતતિનો પણ અંત થઈ શકે છે. બીજ તથા અંકુરમાંથી જો કોઈ પણ પોતાનું કાર્ય ઉત્પન્ન કર્યાં પહેલાં જ નાશ પામી જાય તો તેના સંતાનનો પણ અંત થઈ જાય છે. આ જ નિયમ મરઘી અને ઈંડા માટે પણ છે. બીજું ઉદાહરણ લઈએ. સોનું તથા માટીનો સંયોગ અનાદિ સંતતિગત છે છતાં પણ ઉપાયવિશેષથી તે સંયોગનો નાશ થઈ જાય છે. બરાબર એ જ રીતે જીવ તથા કર્મના અનાદિ સંયોગનો પણ સમ્યગ્દર્શન વગેરે દ્વારા નાશ થઈ શકે છે.<sup>3</sup> ત્યાર પછી આચાર્યે મોક્ષવિષયક વિવેચન કરતાં ભવ્ય અને અભવ્યના સ્વરૂપની ચર્ચા કરી છે.<sup>3</sup>

જીવ તથા કર્મના સંયોગનો નાશ ઉપાયજન્ય છે અર્થાત્ મોક્ષની ઉત્પત્તિ ઉપાયથી થઈ શકે છે. જે ઉપાયજન્ય છે તે કૃતક છે. જે કૃતક હોય છે તે અનિત્ય હોય છે, જેમકે ઘડો. આથી મોક્ષ પણ ઘડા સમાન કૃતક હોવાને કારણે અનિત્ય હોવું જોઈએ. આ સંશયનું નિવારણ કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે એ નિયમ

- ૧, ગા. ૧૮૧૧. ૨. ગા. ૧૮૧૩-૫.
- ૩. ગા. ૧૮૧૭-૯. ૪. ગા. ૧૮૨૧-૧૮૩૬.

વ્યભિચારી છે કે જે કુતક હોય છે તે અનિત્ય જ હોય છે. ઘટાદિનો પ્રધ્વંસાભાવ કુતક હોવા છતાં પણ નિત્ય છે. જો પ્રધ્વંસાભાવને અનિત્ય માની લેવામાં આવે તો પ્રધ્વંસાભાવનો અભાવ થઈ જવાને કારણે વિનષ્ટ ઘટાદિ ફરી ઉત્પન્ન થઈ જવા જોઈએ. પરંતુ એવું થતું નથી. આથી પ્રધ્વંસાભાવને કૃતક હોવા છતાં પણ નિત્ય માનવો પડે છે. આ જ રીતે કૃતક હોવા છતાં પશ મોક્ષ નિત્ય છે.' આની પછી આચાર્યે સિદ્ધ-મુક્ત આત્માઓના સ્વરૂપની ચર્ચા કરી છે તથા લોકાકાશ, અલોકાકાશ વગેરેનું વર્શન કર્યું છે.

આ પ્રમાશે જ્યારે ભગવાન મહાવીરે મંડિકના સંશયનું નિવારણ કરી આપ્યું ત્યારે તેમણે પોતાના સાડા ત્રણસો શિષ્યો સાથે જિનદીક્ષા અંગીકાર કરી લીધી.<sup>3</sup> દેવોનું અસ્તિત્વ :

મંડિકના દીક્ષિત થવાના સમાચાર સાંભળીને મૌર્યપુત્ર પણ ભગવાન પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – મૌર્યપુત્ર ! તારા મનમાં એમ સંદેહ • છે કે દેવો છે કે નથી ? હું તારા સંદેહનું નિરાકરણ કરીશ.\*

મૌર્યપુત્ર ! તું વિચારે છે કે નારક તો પરતંત્ર છે તથા અત્યંત દુઃખી છે આથી તે આપણી સંમુખ ઉપસ્થિત થવા અસમર્થ છે. પરંતુ દેવ તો સ્વચ્છન્દવિહારી છે તથા દિવ્ય પ્રભાવયુક્ત છે. છતાં પણ તેઓ ક્યારેય દેખાતા નથી. તેમના અસ્તિત્વ વિષયમાં સંદેહ થવો સ્વાભાવિક છે."

આ સંદેહનું નિવારણ આ રીતે કરી શકાય છે ઃ ઓછામાં ઓછા સૂર્ય, ચંદ્ર વગેરે જ્યોતિષ્ક દેવો તો પ્રત્યક્ષ દેખી જ શકાય છે આથી એમ નથી કહી શકાતું કે દેવો ક્યારેય દેખાતા નથી. આ સિવાય લોકમાં દેવકુત અનુગ્રહ અને પીડા બંને દેખાય છે. આના આધારે પજ્ઞ દેવોનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું જોઈએ.\*

ચન્દ્ર, સૂર્ય વગેરે શૂન્યનગરની માફક જોઈ શકાય છે. તેમાં નિવાસ કરનાર કોઈ પણ નંથી. આથી એમ કેવી રીતે કહી શકાય છે કે સૂર્યાદિના પ્રત્યક્ષ થવાથી દેવો પણ પ્રત્યક્ષ થઈ ગયા ? આ શંકાનું સમાધાન કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે સુર્ય, ચન્દ્રાદિને આલય માનવાથી તેમાં રહેનાર પણ કોઈને કોઈ માનવું જ જોઈએ નહિતર તેમને આલય નથી કહી શકાતા.° અહીં એક બીજી શંકા ઉત્પન્ન થાય છે. જેમને આલય કહેવામાં આવ્યા છે તે વાસ્તવમાં આલય છે કે નહિ, તેનો નિર્ણય ન થવાની અવસ્થામાં એમ નથી કહી શકાતું કે તે નિવાસસ્થાનો છે આથી તેમાં

- ૧. ગા. ૧૮૩૭.
- ર, ગા. ૧૮૪૦-૧૮૬૨. ૩. ગા. ૧૮૬૩. ગા. ૧૮૭૦.
- ૪.ંગા. ૧૮૬૪-૬.
- ય. ગા. ૧૮૬૭-૮.
- ૭. ગા. ૧૮૭૧.

રહેનારાઓમાં કોઈ હોવું જોઈએ. સંભવ છે કે તેઓ રત્નોના ગોળા જ હોય. આનું સમાધાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે તે દેવોના રહેવાના વિમાન જ છે કેમકે તે વિદ્યાધરોના વિમાનોની જેમ રત્નનિર્મિત છે તથા આકાશમાં ગમન કરે છે.'

સૂર્ય, ચન્દ્રાદિ વિમાનોને માયિક કેમ ન માની લેવામાં આવે ? વસ્તુતઃ તે માયિક નથી. થોડી વાર માટે તેમને માયિક માની પજ્ઞ લેવામાં આવે તો પજ્ઞ આ માયા કરનાર દેવો તો માનવા જ પડશે. વગર માયાવીએ માયા સંભવિત નથી. બીજી વાત એ છે કે માયા તો થોડીક વારમાં જ નાશ પામી જાય છે જ્યારે ઉક્ત વિમાનો સર્વદા ઉપલબ્ધ હોવાને કારજ્ઞે શાશ્વત છે. આથી તેમને માયિક નથી કહી શકાતા. દેવોના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ માટે એક હેતુ એવો પજ્ઞ છે કે આ લોકમાં જે પ્રકુષ્ટ

પાપ કરે છે તેમના માટે કલભોગના કારશે નારકોનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું પડે છે એ જ રીતે પ્રકૃષ્ટ પુષ્ટ્ય કરનાર માટે દેવોનું અસ્તિત્વ પણ સ્વીકારવું જોઈએ.<sup>3</sup>

જો દેવ છે તો તે સ્વૈરવિહારી હોવા છતાં પણ મનુષ્ય-લોકમાં કેમ નથી આવતા ? સામઃન્ય રીતે દેવો આ લોકમાં એટલા માટે નથી આવતા કે તેઓ સ્વર્ગના દિવ્ય પદાર્થોમાં જ આસક્ત રહે છે, ત્યાંના વિષયભોગમાં જ લિપ્ત રહે છે. તેમને ત્યાંના કામભોગમાંથી અવકાશ નથી મળતો. મનુષ્ય-લોકની દુર્ગંધ પણ તેમને અહીં આવવાથી રોકે છે અને વળી તેમને અહીં આવવાનું કોઈ વિશેષ પ્રયોજન પણ નથી. આવું હોવા છતાં પણ ક્યારેક-ક્યારેક તેઓ આ લોકમાં આવે પણ છે. તીર્થકરના જન્મ, દીક્ષા, કેવલપ્રાપ્તિ, નિર્વાંણ વગેરે શુભ પ્રસંગો પર દેવો આ લોકમાં આવ્યા કરે છે. પૂર્વ ભવના રાગ, વેર વગેરેના કારણે પણ તેમનું અહીં આગમન થતું રહે છે.<sup>\*</sup>

આ પ્રમાણે ભગવાન મહાવીરે મૌર્થપુત્રનો દેવ વિષયક સંશય દૂર કર્યો અને તેમણે પણ સાડા ત્રણસો શિષ્યો સાથે ભગવાન પાસે દીક્ષા લઈ લીધી.' નારકોનું અસ્તિત્વ :

મૌર્યપુત્રપર્યંત બધાને દીક્ષિત થયેલા જાણીને અકંપિત પણ મહાવીર પાસે પહોંચ્યા. મહાવીરે તેમને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – અકંપિત ! તારા મનમાં એમ સંશય છે કે નારક છે કે નથી ? આ સંશયનું સમાધાન આ મુજબ છે° :

પ્રકૃષ્ટ પાપરૂળનો ભોક્તા કોઈ ન કોઈ અવશ્ય હોવો જોઈએ કેમકે તે પણ જધન્ય-મધ્યમ કર્મફલ જેવું કર્મફલ છે. જઘન્ય-મધ્યમ કર્મફલના ભોક્તા તિર્યંચો તથા મનુષ્યો છે. પ્રકૃષ્ટ પાપકર્મફલના જે ભોક્તા છે તે જ નારકો છે.°

૧. ગા. ૧૮૭૨, ૨. ગા. ૧૮૭૩. ૩. ગા. ૧૮૭૪, ૪. ગા. ૧૮૭૫-૭.

મ. ગા. ૧૮૮૪. ૬. ગા. ૧૮૮૫-૭. ૭. ગા. ૧૮૯૯.

અત્યંત દું:ખી તિર્યંચ અને મનુષ્યને જ પ્રકૃષ્ટ પાપકલનો ભોક્તા માની લેવામાં આવે તો શું મુશ્કેલી છે ? દેવોમાં જેવો સુખનો પ્રકર્ષ છે તેવો દુઃખનો પ્રકર્ષ તિર્યંચ અને મનુષ્યોમાં નથી આથી તેમને નારક નથી માની શકાતાં. એવો એક પણ તિર્યંચ અથવા મનુષ્ય નથી જે માત્ર દુઃખી જ હોય. આથી પ્રકૃષ્ટ પાપકર્મફલના ભોક્તા રૂપે તિર્યંચ અને મનુષ્યથી ભિન્ન નારકોનું અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ.'

આ રીતે જ્યારે ભગવાને અકંપિતનો સંશય દૂર કર્યો ત્યારે તેમલે પણ પોતાના સાડા ત્રણસો શિષ્યો સહિત ભગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી લીધી.'

### પુલ્ય-પાપનો સદ્ભાવ :

આ બધાને દીક્ષિત થયેલા જાણીને નવમા પંડિત અચલભ્રાતા ભગવાન પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને સંબોધિત કરતાં કહ્યું – અચલભ્રાતા ! તને સંદેહ છે કે પુણ્ય-પાપનો સદ્દભાવ છે કે નહિ ? હું તારા આ સંદેહનું નિવારજ્ઞ કરું છું."

પુણ્ય-પાપ સંબંધમાં નીચેના વિકલ્પો છે ઃ (૧) માત્ર પુણ્ય જ છે, પાય નથી; (૨) માત્ર પાપ જ છે, પુણ્ય નથી; (૩) પુણ્ય અને પાપ એક જ સાધારણ વસ્તુ છે, ભિન્ન-ભિન્ન નથી; (૪) પુણ્ય અને પાપ ભિન્ન-ભિન્ન છે; (૫) સ્વભાવ જ બધું છે, પુણ્ય-પાપ કશું નથી.<sup>૪</sup>

 માત્ર પુષ્યનો જ સદ્ભાવ છે, પાપનો સર્વથા અભાવ છે. જેમ-જેમ પુષ્ય વધતું જાય છે તેમ-તેમ સુખની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. પુષ્ટ્યની ક્રમશઃ હાનિ થવાથી સુખની પણ ક્રમશઃ હાનિ થાય છે. પુષ્ટ્યનો સર્વથા લય થવાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.<sup>પ</sup>

ર. માત્ર પાપનો જ સદ્ભાવ છે, પુણ્યનો સર્વથા અભાવ છે. જેમ-જેમ પાપની વૃદ્ધિ થાય છે તેમ-તેમ દુઃખ વધે છે. પાપની ક્રમશઃ હાનિ થવાથી તજ્જનિત દુઃખનો પણ ક્રમશઃ અભાવ થાય છે. પાપનો સર્વથા ક્ષય થવાથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.\*

3. પુષ્ટ્ય અને પાય ભિન્ન-ભિન્ન ન હોતાં એક જ સાધારેણ વસ્તુના બે ભેદ છે. આ સાધારણ વસ્તુમાં જયારે પુષ્ટ્યની માત્રા વધી જાય છે ત્યારે તેને પુષ્ટ્ય કહેવામાં આવે છે તથા જયારે પાપની માત્રા વધી જાય છે ત્યારે તેને પાય કહેવામાં આવે છે. બીજા શબ્દોમાં પુષ્ટ્યાંશનો અપકર્ષ થતાં તેને પાપ કહે છે તથા પાપાંશનો અપકર્ષ થતાં તેને પુષ્ટ્ય કહે છે.°

૪. પુલ્ય તથા પાપ બંને સ્વતન્ત્ર છે. સુખનું કારજ્ઞ પુલ્ય છે અને દુઃખનું કારજ્ઞ પાપ છે.

- ૧. ગા. ૧૯૦૦. ૨. ગા. ૧૯૦૪. ૩. ગા. ૧૯૦૫-૭. ૪. ગા. ૧૯૦૮.
  - ગા. ૧૯૦૯. ૬. ગા. ૧૯૧૦. ૭. ગા. ૧૯૧૧.

પ.

પ. પુલ્ય-પાપ જેવી કોઈ વસ્તુ આ સંસારમાં નથી. સમસ્ત ભવપ્રપંચ સ્વભાવથી જ થાય છે.

આ પાંચ પ્રકારના વિકલ્પોમાંથી ચોથો વિકલ્પ જ યુક્તિયુક્ત છે. પાપ તથા પુષ્પ બંને સ્વતન્ત્ર છે. એક દુઃખનું કારણ છે અને બીજું સુખનું. સ્વભાવવાદ વગેરે યુક્તિથી બાધિત છે.'

દુઃખની પ્રકૃષ્ટતા તદનુરૂપ કર્મના પ્રકર્ષથી સાબિત થાય છે. જે રીતે સુખના પ્રકૃષ્ટ અનુભવનો આધાર પુષ્ટ્ય-પ્રકર્ષ છે તે જ રીતે દુઃખના પ્રકૃષ્ટ અનુભવનો આધાર પાપ-પ્રકર્ષ છે. આથી દુઃખાનુભવનું કારણ પુષ્ટ્યનો અપકર્ષ નથી પરંતુ પાપનો પ્રકર્ષ છે. આ જ રીતે માત્ર પાપવાદનું પણ નિરસન કરી શકાય છે. સંકીર્ણપક્ષનું નિરસન કરતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે કે કોઈ પણ કર્મ પુષ્ટ્ય-પાપ ઉભયરૂપ નથી હોઈ શકતું કેમકે એવું કર્મ નિર્હેતુક છે. આમ કેમ ? કર્મ-બંધનું કારણ યોગ છે. કોઈ એક સમયનો યોગ યા તો શુભ હશે યા અશુભ. તે શુભાશુભ ઉભયરૂપ ન હોઈ શકે. આથી તેનું કાર્ય પુષ્ટ્ય છે અને જે અશુભ કાર્ય છે તે જ પાપ છે.

પુષ્ટ્ય અને પાપનું લક્ષણ બતાવતાં આગળ કહેવામાં આવ્યું છે કે જે સ્વયં શુભ વર્શ, ગંધ, રસ તથા સ્પર્શયુક્ત હોય તથા જેનો વિપાક પણ શુભ હોય તે પુષ્ટ્ય છે. જે આનાથી વિપરીત છે તે પાપ છે. પુષ્ટ્ય તથા પાપ બંને પુદ્દગલ છે. તે મેરુ વગેરેની માફક અતિ સ્થૂળ પણ નથી અને પરમાજીની માફક અતિ સૂક્ષ્મ પણ નથી.<sup>3</sup>

આ રીતે ભગવાન મહાવીરે અચલભ્રાતાના સંદેહનું નિવારજ્ઞ કર્યું. તેમજ્ઞે પજ્ઞ પોતાના ત્રજ્ઞસો શિષ્યો સહિત ભગવાન પાસે દીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કરી.<sup>૪</sup> પરલોકનો સદભાવ :

આ બધાની દીક્ષાના સમાચાર સાંભળીને મેતાર્ય પણ મહાવીર પાસે પંહોંચ્યા. મહાવીરે તેમને નામ-ગોત્રથી સંબોધિત કરતાં કહ્યું – મેતાર્ય ! તને સંશય છે કે પરલોક છે કે નહિ ? હું તારા સંશયનું નિવારણ કરીશ."

મેતાર્ય ! તું એમ સમજે છે કે મઘાંગ અને મદની માફક ભૂત અને ચૈતન્યમાં કોઈ ભેદ નથી, આથી પરલોક માનવો અનાવશ્યક છે. જ્યારે ભૂતસંયોગના નાશની સાથે જ ચૈતન્યનો પણ નાશ થઈ જાય છે ત્યારે પરલોક માનવાની આવશ્યકતા જ નથી રહેતી.' આ જ રીતે સર્વવ્યાપી એક જ આત્માનું અસ્તિત્વ માનવાથી પણ પરલોકની સિદ્ધિ થઈ નથી શકતી.<sup>°</sup>

પ. ગા. ૧૯૪૯-૧૯૫૧. ∉. ગા. ૧૯૫૨. ૭. ગા. ૧૯૫૪.

૧. ગા, ૧૯૧૨-૧૯૨૦. ૨. ગા, ૧૯૩૧-પ. ૩. ગા, ૧૯૪૦. ૪. ગા, ૧૯૪૮.

આ બંને હેતુઓનું નિરાકરશ કરતાં મહાવીર કહે છે કે ભૂત-ઈન્દ્રિય વગેરેથી ભિન્નસ્વરૂપ આત્માનો ધર્મ ચૈતન્ય છે, આ વાતની સિદ્ધિ પહેલાં થઈ ચૂકી છે. આથી આત્માને સ્વતન્ત્ર દ્રવ્ય માનવું જોઈએ. આ રીતે અનેક આત્માઓનું અસ્તિત્વ પણ સિદ્ધ કરવામાં આવી ચૂક્યું છે. આ લોકથી ભિન્ન દેવાદિ પરલોકોનો સદ્ભાવ પણ મૌર્ય તથા અકપિતની સાથે થયેલી ચર્ચામાં સિદ્ધ થઈ ચૂક્યો છે.' આથી પરલોકનો સદ્ભાવ માનવો યુક્તિસંગત છે. આત્મા ઉત્પાદ, વ્યય અને પ્રૌવ્યસ્વભાવયુક્ત છે આથી મૃત્યુ પશ્ચાત્ તેનો સદ્ભાવ સિદ્ધ છે.

આ રીતે મેતાર્યના સંશયનું નિવારણ થયું અને તેમણે પોતાના ત્રણસો શિષ્યો સહિત ભગવાન મહાવીર પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી.'

# નિર્વાષ્ઠની સિદ્ધિ :

આ બધાને દીક્ષિત થયેલા સાંભળીને અગિયારમા પંડિત પ્રભાસના મનમાં પશ ઈચ્છા થઈ કે હું પશ મહાવીર પાસે પહોંચું. એમ વિચારીને તેઓ ભગવાન પાસે પહોંચ્યા. ભગવાને તેમને તે જ રીતે સંબોધિત કરતાં કહ્યું – પ્રભાસ ! તારા મનમાં સંશય છે કે નિર્વાશ છે અથવા નથી ? આ વિષયમાં મારો મત સાંભળ.<sup>3</sup>

કોઈ કહે છે કે દીપ-નિર્વાણ સમાન જીવનો નાશ જ નિર્વાણ અર્થાત્ મોક્ષ છે.<sup>\*</sup> કોઈ માને છે કે વિદ્યમાન જીવના રાગ, દ્વેષ વગેરે દુઃખોનો અંત થઈ જવાથી જે એક વિશિષ્ટ અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે તે જ મોક્ષ છે.<sup>\*</sup> આ બંનેમાંથી કોને સાચા કહેવામાં આવે ?<sup>ક</sup> જીવ તથા કર્મનો સંયોગ આકાશની જેમ અનાદિ છે આથી તેનો ક્યારેય પણ નાશ નથી થઈ શકતો. પછી નિર્વાણ કેવી રીતે માની શકાય ?<sup>9</sup>

જે રીતે કનક-પાષાણ તથા કનકનો સંયોગ અનાદિ છે છતાં પણ પ્રયત્ન દારા કનકને કનકપાષાણથી અલગ કરી શકાય છે તે જ રીતે સમ્યગ્જ્ઞાન અને ક્રિયા દારા જીવ અને કર્મના અનાદિ સંયોગનો અંત થતાં જીવ કર્મથી મુક્ત થઈ શકે છે.'

જે લોકો એમ માને છે કે દીપ-નિર્વાણની જેમ મોક્ષમાં જીવનો પણ નાશ થઈ જાય છે તેમની માન્યતામાં દોષ છે. દીપની અગ્નિનો પણ સર્વથા નાશ નથી થતો. જેમ દૂધ

૧. ગા. ૧૯૫૬-૮. ૨. ગા. ૧૯૭૧. ૩. ગા. ૧૯૭૨-૪.

४. दीपो यथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवावर्नि गच्छति नान्तरिक्षम् । ं दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित् स्नेहक्षयात् केवलमेति शान्तिम् ॥ जीवस्तथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवावर्नि गच्छति नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित् क्लेशक्षयात् केवलमेति शान्तिम् ॥

- भेवलसंबिद्दर्शनरूपा: सर्वातिदु:खपरिमुक्ता: ।
   मोदन्ते मुक्तिगता जीवा: क्षीणान्तरारिंगणा ॥
- ૬. ગા. ૧૯૭૫. ૭. ગા. ૧૯૭૬. ૮. ગા. ૧૯૭૭.

દષિરૂપ તથા થડો કપાલરૂપ પરિણામ ધારણ કરે છે, તેમ તે પ્રકાશપરિણામ છોડીને અંધકારપરિણામ ધારણ કરે છે. આથી દીપક સમાન જીવનો પણ સર્વથા ઉચ્છેદ નથી માની શકાતો. અહીં એક શંકા થાય છે કે જો દીપનો સર્વથા નાશ નથી થતો તો તે બુઝાયા બાદ દેખાતો કેમ નથી ? આનો ઉત્તર એ છે કે બુઝાયા પછી તે અંધકારમાં પરિણત થઈ જાય છે, જે પ્રત્યક્ષ જ છે. આથી તે કથન યોગ્ય નથી કે તે દેખાતો નથી. દીપ બુઝાયા બાદ તેટલી જ સ્પષ્ટતાથી કેમ નથી દેખાતો ? તેનું કારણ એ છે કે તે ઉત્તરોત્તર સૂક્ષ્મતર પરિણામ ધારણ કરતો જાય છે, આથી વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ સ્પષ્ટપણે દેખાતો નથી. જે રીતે વાદળો વીખરાઈ ગયા પછી વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ આંખોથી દેખાતી નથી તે જ રીતે દીપક પણ બુઝાયા બાદ વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ પોતાના સૂક્ષ્મ પરિણામને કારણે સ્પષ્ટ રીતે દેખાતો નથી.' આ જ રીતે નિર્વાણમાં પણ જીવનો સર્વથા નાશ નથી થતો.

જે રીતે દીપ જ્યારે નિર્વાશ પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે તે પરિશામાંતર પ્રાપ્ત કરે છે અને સર્વથા નષ્ટ નથી થતો તે જ રીતે જીવ પણ જ્યારે પરિનિર્વાશ પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે તે નિરાબાધ સુખરૂપ પરિશામાંતર પ્રાપ્ત કરે છે અને સર્વથા નષ્ટ નથી થતો. આથી જીવની દુઃખક્ષયરૂપ વિશેષાવસ્થા જ નિર્વાશ છે, મોક્ષ છે, મુક્તિ છે.' મુક્ત જીવને પરમ મુનિ સમાન સ્વાભાવિક પ્રકૃષ્ટ સુખ થાય છે કેમકે તેમાં કોઈ પ્રકારની બાધા નથી હોતી.<sup>3</sup>

એ માન્યતા પણ ઠીક નથી કે મુક્તાત્મામાં જ્ઞાનનો અભાવ છે.<sup>\*</sup> જ્ઞાન તો આત્માનું સ્વરૂપ છે. જેમ પરમાણુ ક્યારેય અમૂર્ત નથી હોઈ શકતો તેવી જ રીતે આત્મા ક્યારેય જ્ઞાનરહિત નથી હોઈ શકતો. આથી તે કથન પરસ્પર વિરુદ્ધ છે કે 'આત્મા' છે અને તે 'જ્ઞાનરહિત' છે. તેનું શું પ્રમાણ કે જ્ઞાન આત્માનું સ્વરૂપ છે ? એ વાત તો સ્વાનુભવથી જ સિદ્ધ છે કે આપણો આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. આ રીતે સ્વાત્માની જ્ઞાનસ્વરૂપતા સ્વસંવેદનપ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ જ છે. પરદેહમાં વિદ્યમાન આત્મા પણ અનુમાનથી જ્ઞાનસ્વરૂપ સિદ્ધ થઈ શકે છે. તે અનુમાન આ મુજબ છે : પરદેહગત આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે કેમકે તેમાં પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ જોઈ શકાય છે. જો તે જ્ઞાનસ્વરૂપ ન હોય તો સ્વાત્માની માફ્ક ઈપ્ટમાં પ્રવૃત્ત અને અનિષ્ટથી નિવૃત્ત ન થાય. પણ તેમાં ઈપ્ટપ્રવૃત્તિ અને અનિષ્ટનિવૃત્તિ જોવામાં આવે છે આથી તેને જ્ઞાનસ્વરૂપ જ માનવો જોઈએ. જે રીતે પ્રકાશસ્વરૂપ પ્રદીપને છિદ્રયુક્ત આવરણથી

- ૧. ગા. ૧૯૮૭-૮. ૨. ગા. ૧૯૯૧.
- ૩. ગા. ૧૯૯૨.
- ४. नैयायिक्रोनी आ ४ भान्यता छे : न संविदानन्दमयी मुक्ति: ।

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

આચ્છાદિત કરી દેવાથી તે પોતાનો પ્રકાશ તે છિદ્રો દ્વારા થોડો થોડોક જ ફેલાવી શકે છે તે જ રીતે જ્ઞાનપ્રકાશ સ્વરૂપ આત્મા પણ આવરણોનો ક્ષયોપક્ષમ થયા પછી ઈન્દ્રિયરૂપ છિદ્રો દ્વારા પોતાનો પ્રકાશ થોડોક જ ફેલાવી શકે છે. મુક્તાત્મામાં આવરણોનો સર્વથા અભાવ હોય છે આથી તે પોતાના પૂર્ણ રૂપે પ્રકાશિત થાય છે. તેને સંસારના બધા પદાર્થોનું જ્ઞાન હોય છે. આનાથી એમ સાબિત થાય છે કે મુક્ત આત્મા જ્ઞાની છે.<sup>૧</sup>

મુક્તાત્માનું સુખ નિરાબાધ હોય છે, તે વાત સમજમાં નથી આવતી કારણકે પુલ્યથી સુખ થાય છે અને પાપથી દુઃખ. મુક્તાત્મામાં પુશ્ય-પાપરૂપ કોઈ પણ પ્રકારના કર્મનો સદ્ભાવ નથી હોતો આથી તેમાં સુખ દુઃખ બંનેનો અભાવ હોવો જોઈએ, જેમ આકાશમાં સુખ-દુઃખ કંઈ પણ નથી હોતું. બીજી વાત એ છે કે સુખ-દુઃખનો આધાર દેહ છે. મુક્તિમાં દેહનો અભાવ છે આથી ત્યાં આકાશની મારૂક સુખ અને દુઃખ બંનેનો અભાવ હોવો જોઈએ. આનું સમાધાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વસ્તુતઃ પુણ્યનું ફળ પણ દુઃખ જ છે કેમકે તે કર્મજન્ય છે. જે કર્મજન્ય હોય છે તે પાપફલની જેમ દુઃખરૂપ જ હોય છે. કોઈ આનું વિરોધી અનુમાન પણ ઉપસ્થિત કરી શકે છે ઃ પાયનું ફલ પણ વસ્તુતઃ સુખરૂપ જ હોય છે કેમકે તે કર્મજન્ય છે. જે કર્મજન્ય હોય છે તે પુષ્યકલ સમાન સુખરૂપ જ હોય છે. પાપનું ફલ પણ કર્મજન્ય છે આથી તે સુખરૂપ હોવું જોઈએ. બીજી વાત એ છે કે પુલ્યફલનું સંવેદન અનુકૂલ પ્રતીત થવાને કારશે સુખરૂપ છે. આવી સ્થિતિમાં પુલ્યફલને દુઃખુરૂપ કહેવું પ્રત્યક્ષવિરુદ્ધ છે. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં મહાવીર કહે છે કે જેને પ્રત્યક્ષ સુખ કહેવામાં આવે છે તે સુખ નથી પરંતુ દુઃખ જ છે. સંસાર જેને સુખ માને છે તે વ્યાધિ વગેરેના પ્રતિકાર સમાન દુઃખરૂપ જ છે. આથી પુષ્યના ફ્લને પણ તત્ત્વતઃ દુઃખ જ માનવું જોઈએ. આના માટે અનુમાન પણ કરી શકાય છે : વિષયજન્ય સુખ દુઃખ જ છે કેમકે તે દુઃખના પ્રતીકાર રૂપે છે. જે દુઃખના પ્રતીકાર રૂપે હોય છે તે કુષ્ઠાદે રોગના પ્રતીકારરૂપ ક્વાથપાન વગેરે ચિકિત્સા સમાન દુઃખરૂપ જ હોય છે. એવું હોવા છતાં પણ લોકો તેને ઉપચારથી સુખ કહે છે. ઔપચારિક સુખ પારમાર્થિક સુખ વિના સંભવિત નથી, આથી મુક્ત જીવના સુખને પારમાર્થિક સુખ માનવું જોઈએ. તેની ઉત્પત્તિ સર્વદુઃખના ક્ષય દારા થાય છે, જે બાહ્ય વસ્તુના સંસર્ગથી સર્વથા નિરપેક્ષ છે. આથી મુક્તાવસ્થાનું સુખ મુખ્ય અને વિશુદ્ધ સુખ છે તથા પ્રતીકારરૂપ સાંસારિક સુખ ઔપચારિક અને વસ્તુતઃ દુઃખરૂપ છે.\*

૧. ઞા. ૧૯૯૭-૨૦૦૧.

ર. ગા. ૨૦૦૨-૯.

આ રીતે જ્યારે ભગવાન મહાવીરે પ્રભાસનો સંશય દૂર કર્યો ત્યારે તેમણે પણ પોતાના ત્રણસો શિષ્યો સહિત ભગવાન પાસેથી જિનદીક્ષા અંગીકાર કરી.' અહીં સુધી ગણધરવાદનો અધિકાર છે. ભગવાન મહાવીરને કેવલજ્ઞાન થવાથી જે અગિયાર પંડિતોએ તેમની સાથે વિવિધ દાર્શનિક વિષયો પર ચર્ચા કરી તથા તે ચર્ચાથી સંતુષ્ટ થઈને ભગવાનના મુખ્ય શિષ્ય બન્યા તેઓ જ જૈન-સાહિત્યમાં અગિયાર ગણધરો રૂપે પ્રસિદ્ધ છે.

સામાયિકની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ, ક્ષેત્ર, કાલ વગેરે દ્વારો તરફ સંકેત કર્યો રતથા તેમાંથી તૃતીય દ્વાર નિર્ગમ અર્થાત્ ઉત્પત્તિની ચર્ચા કરતાં એમ બતાવ્યું કે જે દ્રવ્યથી સામાયિકનો નિર્ગમ થયો છે તે દ્રવ્ય અહીં ભગવાન મહાવીર રૂપે છે. આ રીતે ભગવાન મહાવીરનો પ્રસંગ સામે રાખીને ભાષ્યકારે ગણધરવાદની વિસ્તૃત ચર્ચા કરી.

# ક્ષેત્ર અને કાલ :

ક્ષેત્ર નામના ચતુર્થ દારની ચર્ચા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે સર્વપ્રથમ મહાસેનવન નામના ઉદ્યાનમાં ભગવાન મહાવીરે સામાયિકનું પ્રરૂપણ કર્યું અને ત્યાર પછી પરંપરા મુજબ અન્યત્ર પણ પ્રરૂપણ કર્યું. આ પ્રથમ પ્રરૂપણ કયા કાળે થયું ? વૈશાખ શુક્લા એકાદશીના પૂર્વાહ્ન કાળે અર્થાત્ પ્રથમ પૌરુષીમાં સામાયિકનો નિર્ગમ થયો.\* આ રીતે ક્ષેત્ર અને કાળ રૂપે ચતુર્થ અને પંચમ દારસંબંધી ચર્ચા પૂર્ણ થાય છે.

# પુરુષ :

છકા દ્વાર પુરુષની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પુરુષના અનેક ભેદ છે : દ્રવ્યપુરુષ, અભિલાપપુરુષ, ચિદ્ધપુરુષ, ધર્મપુરુષ, અર્થપુરુષ, ભોગપુરુષ, ભાવપુરુષ. શુદ્ધજીવ તીર્થંકરરૂપ પુરુષ ભાવપુરુષ કહેવાય છે. પ્રકૃતમાં ભાવપુરુષનું ગ્રહશ કરવું જોઈએ.<sup>પ</sup>

### કારણ :

સાતમા દ્વાર કારણનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્ય કહે છે કે કારણનો નિક્ષેપ ચાર પ્રકારનો છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. આમાંથી દ્રવ્યકારણના બે ભેદ છે : તદ્દ્રવ્ય અને અન્યદ્રવ્ય; અથવા નિમિત્ત અને નૈમિત્તિક; અથવા સમવાયી અને અસમવાયી. આના છ ભેદ પણ થઈ શકે છે : કર્તા, કરણ, કર્મ, સંપ્રદાન,

- ૧. ગા. ૨૦૨૪. ૨. ગા. ૧૪૮૪-૫.
- ૪. ગા. ૨૦૮૩.
- ર. ગા. ૧૪૮૪-૫. ૫. ગા. ૨૦૯૦-૭.
- ૩. ગા. ૧૫૩૧-૧૫૪∉,

અપાદાન, સંનિધાન.<sup>1</sup> આ બધા ભેદોનું ભાષ્યકારે દાર્શનિક દષ્ટિથી વિશેષ વિવેચન કર્યું છે.<sup>ર</sup> તીર્થંકરો સામાયિકનો ઉપદેશ કેમ આપે છે ? આનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે તીર્થંકરનામકર્મનો ઉદય થવાને કારણે તેઓ સામાયિક વગેરેનો ઉપદેશ આપે છે. ગૌતમ વગેરે ગણધરો સામાયિકનો ઉપદેશ કેમ સાંભળે છે ? તેમને ભગવાનના વચન સાંભળીને તદર્થવિષયક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. તેનાથી શુભ અને અશુભ પદાર્થોમાં વિવેક-બુદ્ધિ જાગ્રત થાય છે તથા શુભપ્રવૃત્તિ અને અશુભનિવૃત્તિની ભાવના પેદા થાય છે. પરિણામે સંયમ અને તપની વૃદ્ધિ થાય છે જેનાથી કર્મનિર્જરા થઈને અંતમાં જતાં મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.<sup>3</sup>

પ્રત્યય :

આઠમા દ્વાર પ્રત્યયની ચર્ચા કરતાં જોવામાં આવ્યું છે કે પ્રત્યયનો પણ નામાદિ નિક્ષેપપૂર્વક વિચાર કરવો જોઈએ. અવધિ વગેરે જ્ઞાનત્રયરૂપ ભાવપ્રત્યય છે. કેવલજ્ઞાની સાક્ષાત્ સામાયિકનો અર્થ જાણીને જ સામાયિકનું કથન કરે છે. એટલા માટે ગણધર વગેરે શ્રોતાઓને તેમના વચનોમાં પ્રત્યય અર્થાત્ બોધનિશ્ચય થાય છે.\* લક્ષણ :

નવમા દ્વાર લક્ષણનું વ્યાખ્યાન કરતાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે નામાદિ ભેદથી લક્ષણ બાર પ્રકારનું હોય છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, સાદેશ્ય, સામાન્ય, આકાર, ગત્યાગતિ, નાનાત્વ, નિમિત્ત, ઉત્પાદ-વિગમ, વીર્ય અને ભાવ. ભાષ્યકારે આનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. ' પ્રસ્તુત અધિકાર ભાવલક્ષણનો છે. સામાયિક ચાર પ્રકારની છે : સમ્યક્ત્વસામાયિક, શ્રુતસામાયિક, દેશવિરતિસામાયિક અને સર્વવિરતિસામાયિક. આમાંથી સમ્યક્ત્વસામાયિક અને સર્વવિરતિ અર્થાત્ ચારિત્રસામાયિક ક્ષાયોપશમિક, ઔપશમિક અને ક્ષાયિક ભાવ ધરાવતી હોય છે. શ્રુતસામાયિક અને દેશવિરતિસામાયિક માત્ર ક્ષાયોપશમિક ભાવવાળી જ હોય છે. ' નય :

નય નામના દસમા દ્વારનો વિચાર કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે અનેક ધર્માત્મક વસ્તુનો કોઈ એક ધર્મના આધારે વિચાર કરવો તે નય કહેવાય છે. આ નય સાત પ્રકારનો છે : નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત.

૧. ગા. ૨૦૯૮-૯. ૨. ગા. ૨૧૦૦-૨૧૨૧.

૩. ગા. ૨૧૨૨-૮. ૪. ગા. ૨૧૩૧-૪.

ષ. ગા. ૨૧૪૬-૨૧૭૬. ૬. ગા. ૨૧૭૭-૮.

આચાર્યે પ્રત્યેક નયનું લક્ષણ, વ્યુત્પત્તિ, ઉદાહરણ વગેરે દષ્ટિઓથી વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે.' જેઓ વસ્તુને અનેક ધર્માત્મક ન માનતાં કોઈ એક વિશેષ ધર્મયુક્ત જ માને છે તે દાર્શનિકોની માન્યતાઓનું યુક્તિ પુરસ્સર ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. આમાં ભારતીય દર્શનની સમસ્ત એકાન્તવાદી પરંપરાઓનો સમાવેશ છે. સમવતાર :

અગિયારમા દ્વાર સમવતારનું સ્વરૂપ આ મુજબ છે : કાલિક શ્રુત અર્થાત્ પ્રથમ અને ચરમ પૌરૂષીમાં વાંચવામાં આવનાર શ્રુતમાં નયોની અવતારણા નથી થતી. ચરશકરજ્ઞાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ, ગણિતાનુયોગ અને દ્રવ્યાનુયોગનું અપૃથક ભાવથી પ્રરૂપણ કરતી વખતે નયોનો વિસ્તારપૂર્વક સમવતાર થતો હતો. ચરણકરણાદિ અનુયોગોનું પૃથકત્વ થઈ જવાથી નયોનો સમવતાર નથી થતો. અનુયોગોનું પથક્કરણ ક્યારે અને કેમ થયું ? આ પ્રશ્ન પર વિચાર કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે આર્ય વજની પછી આર્ય રક્ષિત થયા. તેમણે ભવિષ્યમાં મતિ-મેધા-ધારણા વગેરેનો નાશ થવાનું જાણીને અનુયોગોના વિભાગ કરી નાખ્યા. તેમના સમય સુધી કોઈ એક સત્રની વ્યાખ્યા ચારે પ્રકારના અનુયોગોથી થતી હતી. તેમણે વિવિધ સૂત્રોનું નિશ્ચિત વિભાજન કરી દીધું. ચરણાનુયોગમાં કાલિક શ્રુતરૂપ અગિયાર અંગ, મહાકલ્પશ્રુત અને છેદસૂત્રો રાખવામાં આવ્યા. ધર્મકથાનુયોગમાં ઋષિભાષિતોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો. ગણિતાનુયોગમાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને દ્રવ્યાનુયોગમાં દષ્ટિવાદ રાખવામાં આવ્યાં.' આ રીતે અનુયોગનું પૃથક્કરણ કર્યા પછી આર્ય રક્ષિતે પુષ્યમિત્રને ગશિષદ પર પ્રતિષ્ઠિત કર્યા. આ જોઈને ગોષ્ઠામાહિલને ખૂબ ઈર્ષ્યા થઈ અને તે મિથ્યાત્વના ઉદયને કારણે સાતમા નિક્ષવ રૂપે પ્રસિદ્ધ થયો. અન્ય છ નિદ્ધવોના નામ આ પ્રમાશે છે : ૧. જમાલિ, ૨. તિષ્યગુપ્ત, ૩. આષાઢ, ૪. અશ્વમિત્ર, પ. ગંગ અને ૬. પડલુક. આ સાત નિદ્ધવોના જન્મ-સ્થાન આ છે : ૧. શ્રાવસ્તી, ર. ઋષભપુર, ૩. શ્વેતવિકા, ૪. મિથિલા, ૫. ઉલુકાતીર, ૬. અતિરંજિકા અને ૭. દશપુર. આ સાત નિદ્ધવો સિવાય ભાષ્યકારે વધુ એક નિદ્ધવનો ઉલ્લેખ કર્યો છે જેનું નામ છે શિવભૃતિ બોટિક. તેનું જન્મ-સ્થાન રથવીરપુર છે. આ આઠ **નિદ્ધ**વોના ઉત્પત્તિ-કાળનો ક્રમ આ મુજબ છે : પ્રથમ બે ભગવાન મહાવીરના કેવલજ્ઞાન થવાના ક્રમશઃ ૧૪ તથા ૧૬ વર્ષ પછી નિદ્ધવરૂપે ઉત્પન્ન થયા. બાકીના મહાવીરના નિર્વાણ બાદ ક્રમશઃ ૨૧૪, ૨૨૦, ૨૨૮, ૫૪૪, ૫૮૪ અને ૬૦૯ વર્ષ પછી ઉત્પન્ન થયા.\*

૧. ગા. ૨૧૮૦-૨૨૭૮. ૨. ગા. ૨૨૮૪-૨૨૯૫. ૩. ગા. ૨૨૯૬-૭.

૪. ગા. ૨૩૦૧-૫.

# નિત્રવવાદ :

પોતાના અભિનિવેશને કારશે આગમ-પ્રતિપાદિત તત્ત્વોનો પરંપરાથી વિરુદ્ધ અર્થ કરનાર નિદ્ધવની કોટિમાં આવે છે. જૈનદષ્ટિએ નિદ્ધવ મિથ્યાદષ્ટિનો જ એક પ્રકાર છે. અભિનિવેશ વિના થનાર સૂગાર્થના વિવાદને કારશે કોઈ નિદ્ધવ નથી કહેવાતો, કેમકે આ પ્રકારના વિવાદનું લક્ષ્ય સમ્યક્ અર્થ નિર્ણય છે, નહિ કે પોતાના અભિનિવેશનું મિથ્યા પોષણ. સામાન્ય મિથ્યાત્વી અને નિદ્ધવમાં એ ભેદ છે કે સામાન્ય મિથ્યાત્વી જિનપ્રવચનને જ નથી માનતો અથવા મિથ્યા માને છે જ્યારે નિદ્ધવ તેના કોઈ એક પક્ષનો પોતાના અભિનિવેશના કારણે પરંપરાથી વિરુદ્ધ અર્થ કરે છે તથા બાકીના પક્ષોને પરંપરા અનુસાર જ સ્વીકારે છે. આ રીતે નિદ્ધવ વાસ્તવમાં જૈનપરંપરાની અંદર જ એક નવો સંપ્રદાય ઊભો કરી દે છે. જિનભદ્ર વગેરે પાછળના આચાર્યોએ તો દિગંબર સંપ્રદાયને પણ નિદ્ધવ-કોટિમાં નાખી દીધો છે, જેનો સંબંધ શિવભૂતિ બોટિક નિદ્ધવ સાથે છે. ભાષ્યકાર જિનભદ્ર જમાલિ વગેરે આઠ નિદ્ધવોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા સંક્ષેપમાં તેવના મતોનું પણ વર્શન કર્યું છે.

# प्रथम निद्धवः

પ્રથમ નિદ્ધવનું નામ જમાલિ છે. તેણે બહુરત મતનું પ્રરૂપણ કર્યું. તેનું જીવન-વૃત્ત આ પ્રમાણે છે : ક્ષત્રિયકુમાર જમાલિએ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી પાંચસો પુરુષો સાથે મહાવીર પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી તથા તે તેમનો આચાર્ય થયો. જે સમયે તે શ્રાવસ્તીના તેન્દુક ઉદ્યાનમાં ઉતર્યો હતો તે સમયે તેને કોઈ રોગ થઈ ગયો. તેણે પોતાના એક શિષ્યને પથારી પાથરવાનું કહ્યું. થોડી વાર પછી તેણે તે શિષ્યને પૂછ્યું – "પથારી પથરાઈ ગઈ ?" તેણે પાથરતાં-પાથરતાં જ ઉત્તર આપ્યો – "પથરાઈ ગઈ છે." જમાલિ સૂવા માટે ઊભો થયો. તેણે જઈને જોયું તો પથારી હજી પાથરવામાં જ આવી રહી હતી. આ જોઈને તેણે વિચાર્યું – ભગવાન મહાવીર જે 'क्रियमाणં कृतम્' અર્થાત્ 'કરાઈ રહેલું કરી નાખવામાં આવ્યું 'નું કથન કરે છે તે મિથ્યા છે. જો 'क्रियमाण' (કરાઈ રહેલું કરી નાખવામાં આવ્યું 'નું કથન કરે છે તે મિથ્યા છે. જો 'क्रियमण' (કરાઈ રહેલું કરી નાખવામાં આવ્યું 'નું કથન કરે છે તે મિથ્યા છે. જો 'क्रियमण' (કરાઈ રહેલું કરી નાખવામાં આવ્યું 'નું કથન કરે છે તે મિથ્યા છે. જો 'ક્રિયમાળ' (કરાઈ રહેલું કરાત પરંતુ વાત એવી નથી. આથી મહાવીરનો તે સિદ્ધાન્ત કે 'કરાઈ રહેલું કરાયેલછે.' ખોટો છે. બીજા સાધુઓએ તેને 'क्રિયમાળં कृતમ્'નો વાસ્તવિક અર્થ સમજાવ્યો પરંતુ તેના મનમાં કોઈની વાત ન બેઠી. તેણે તે જ સમયે પોતાના વિરોધી સિદ્ધાન્ત 'બહુરત'નું

પ્રતિપાદન શરૂ કરી દીધું. આ સિદ્ધાન્ત અનુસાર કોઈ પણ ક્રિયા એક સમયમાં ન થતાં વધુ સમયમાં થાય છે. ભાષ્યકારે અનેક હેતુ આપીને આ સિદ્ધાન્ત સ્પષ્ટ કર્યો છે, આમાં પ્રિયદર્શના (સુદર્શના—અનવદ્યા—જ્યેષ્ઠા)નો વૃત્તાન્ત પણ આપવામાં આવ્યો છે જેલે પહેલાં તો પતિના અનુરાગને કારલે જમાલિના સંઘમાં જવાનું સ્વીકારી લીધું હતું પરંતુ પછીથી ભગવાન મહાવીરના સિદ્ધાન્તનો વાસ્તવિક અર્થ સમજ્યા બાદ ફરી મહાવીરના સંઘમાં સામેલ થઈ ગઈ હતી.' **ટિતીય નિદ્ધવ :** 

દ્વિતીય નિદ્ભવ તિષ્યગુપ્તે જીવપ્રાદેશિક મતનું પ્રરૂપણ કર્યું હતું. તિષ્યગુપ્ત વસુ નામના ચૌદપૂર્વધર આચાર્યનો શિષ્ય હતો. તે જે સમયે રાજગૃહ – ઋષભપુરમાં હતો તે સમયે આત્મપ્રવાદ નામના પૂર્વના આધારે તેશે એક નવો તર્ક ઉપસ્થિત કર્યો અને જીવપ્રાદેશિક મતની સ્થાપના કરી. કથાનક આ મુજબ છે : ગૌતમે ભગવાન મહાવીરને પૂછ્યું – 'ભગવન્ ! શું જીવના એક પ્રદેશને જીવ કહી શકાય 💡" મહાવીરે કહ્યું – "ના, એવું નથી થઈ શકતું. આ પ્રમાણે બે, ત્રણ, સંખ્યાત અથવા અસંખ્યાત પ્રદેશોનું તો શું, જીવના જે અસંખ્યાત પ્રદેશ છે તેમાંથી એક પ્રદેશ પણ ઓછો હોય તો તેને જીવ નથી કહી શકાતો. લોકાકાશના પ્રદેશો જેટલો સંપૂર્લ પ્રદેશયુક્ત હોય ત્યારે જ તે જીવ કહેવાય છે." આ સંવાદ સાંભળીને તિષ્યગુપ્તે પોતાના ગુર વસુને કહ્યું – ''જો એવું જ છે તો જે પ્રદેશ વગર તે જીવ નથી કહેવાતો અને જે એક પ્રદેશથી તે જીવ કહેવાય છે તે ચરમ પ્રદેશને જ કેમ જીવ ન માનવો ? તેની સિવાયના અન્ય પ્રદેશ તો તેના વિના અજીવ જ છે કેમકે તેનાથી જ . તે બધા જીવત્વ પ્રાપ્ત કરે છે." ગુરુએ તેને મહાવીરની જીવવિષયક ઉપર્યુક્ત માન્યતાનું રહસ્ય સમજાવવાનો ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો પરંતુ તેણે પોતાનો મત ન છોડ્યો તથા બીજાઓને પજ્ઞ તે જ પ્રમાજ્ઞે સમજાવવા લાગ્યો. પરિણામસ્વરૂપ તેને સંઘમાંથી કાઢી મૂકવામાં આવ્યો અને તે પોતાની જીવપ્રદેશી માન્યતાને કારણે જીવપ્રાદેશિક રૂપે પ્રસિદ્ધ થયો. એક વખત અમલકલ્પા નામની નગરીના મિત્રશ્રી નામના શ્રમણોપાસકે તિષ્યગુપ્તના પાત્રમાં અનેક પ્રકારના પદાર્થોનો થોડો-થોડો અંતિમ અંશ મૂક્યો અને કહેવા લાગ્યો – ''મારું અહોભાગ્ય છે કે આજે મેં આપને આટલા બધા પદાર્થોનું દાન કર્યું." આ સાંભળીને તિષ્યગુપ્ત ક્રોધિત થઈને બોલ્યો – ''તેં આ મારું અપમાન કર્યું છે." મિત્રશ્રીએ તરત ઉત્તર આપ્યો – "મેં તમારા જ મત

૧. ગા. ૨૩૦૬-૨૩૩૨.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

અનુસાર આટલું બધું દાન આપ્યું છે ." આ સાંભળીને તિષ્યગુપ્તને પોતાના મિથ્યા મતનું ભાન થયું . તેશે પોતાના અભિનિવેશનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યું અને ગુરુ પાસે ક્ષમાયાચના કરી .¹

# તૃતીય નિહ્નવ :

ત્રીજા નિહ્લવની માન્યતાનું નામ અવ્યક્ત મત છે. શ્વેતવિકા નગરીના પૌલાષાઢ ચૈત્યમાં આષાઢ નામના આચાર્ય ઉતર્યા હતા. તેમના અનેક શિષ્યો યોગની સાધનામાં સંલગ્ન હતા. આષાઢ અકસ્માતે રાતમાં મરીને દેવ થયા. તેમને પોતાના યોગસંલગ્ન શિષ્યો પર દયા આવી અને તેઓ કરી પોતાના મૃત શરીરમાં રહેવા લાગ્યા તથા પોતાના શિષ્યોને પૂર્વવત જ આચાર વગેરેનું શિક્ષણ આપતા રહ્યા. જ્યારે યોગ-સાધના સમાપ્ત થઈ ત્યારે તેમછે પોતાના શિષ્યોને વંદના કરીને કહ્યું – ''હે શ્રમણો ! મને ક્ષમા કરજો કે મેં અસંયતી હોવા છતાં પણ તમારી પાસે આજ સુધી વંદના કરાવી.'' આટલું કહીને તેઓ પોતાનું શરીર છોડી દેવલોકમાં ચાલ્યા ગયા. આ જાણીને તેમના શિષ્યોને ભારે પશ્ચાત્તાપ થવા લાગ્યો કે અમે અસંયતી – દેવની આટલી વાર વંદના કરી. તેમને ધીરે-ધીરે એ ખબર પડવા લાગી કે કોઈના વિષયમાં એમ નિશ્ચયપૂર્વક નથી કહી શકાત કે તે સાધુ છે કે દેવ. એટલા માટે કોઈને વંદના કરવી જ ન જોઈએ. વંદના કરીએ તે વ્યક્તિ સાધને બદલે દેવ નીકળે તો અસંયત-નમનનો દોષ લાગે છે; જો એમ કહેવામાં આવે કે તે સાધ નથી અને કદાચ સાધ જ હોય તો મુષાવાદનું પાપ લાગે છે. આમ કોઈની સાધતાનો નિશ્વય જ નથી થઈ શકતો, એટલા માટે કોઈને પગ્ન વંદના ન કરવી જોઈએ. અન્ય સ્થવિરોએ તેમને ખૂબ સમજાવ્યા કે આવો એકાન્તિક આગ્રહ રાખવો ઠીક નથી. પરંતુ તેમલે કોઈનું ન માન્યું અને સંઘથી અલગ થઈને અવ્યક્તમતનો પ્રચાર કરવા લાગ્યા. એકવાર રાજગૃહના બલભદ્ર રાજાએ એવો આદેશ કાઢ્યો કે આ બધા સાધુઓને મારી નાખો. આ જાણીને તે લોકો ખૂબ વ્યાક્ળ થયા અને રાજાને કહેવા લાગ્યા – ''અમે લોકો સાધ છીએ. તું અમને કેવી રીતે મરાવી શકે ?" રાજાએ કહ્યું – "આપનું કહેવું તો ઠીક છે પરંતુ હું કેવી રીતે જાશી શકું કે તમે લોકો ચોર છો કે સાધુ ?'' આ સાંભળીને તે લોકોનો ભ્રમ દર થયો અને યથોચિત પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને તેઓ કરી સંઘમાં સામેલ થયા.\* આષાઢને કારણે અવ્યક્તમતનો ઉદ્ભવ થયો આથી તેના નામ સાથે આ મતને જોડી દેવામાં આવ્યો

ચતુર્થ નિહ્નવ ઃ

આ નિક્ષવ સામુચ્છેદિકના નામે પ્રસિદ્ધ છે. સમુચ્છેદનો અર્થ છે જન્મ થતાં જ અત્યન્ત નાશ. આ પ્રકારની માન્યતાનો સમર્થક સામુચ્છેદિક કહેવાય છે. આ મતની

૧. ગા. ૨૩૩૩-૨૩૫૫. ૨. ગા. ૨૩૫૬-૨૩૮૮.

ઉત્પત્તિની કથા આ મુજબ છે : મહાગિરિનો પ્રશિષ્ય તથા કૌષ્ડિન્યનો શિષ્ય અશ્વમિત્ર અનુપ્રવાદ નામના પૂર્વનું અધ્યયન કરતો હતો. તેમાં એવું વર્શન આવ્યું કે વર્તમાન સમયના નારકો વિચ્છિન્ન થઈ જશે. આ જ રીતે દ્વિતીયાદિ સમયના નારકો પણ વિચ્છિન્ન થઈ જશે. વૈમાનિક વગેરેના વિષયમાં પણ આ જ વાત સમજવી જોઈએ. આ જાણીને તેના મનમાં શંકા થઈ કે જો આ પ્રમાણે ઉત્પન્ન થતાં જ જીવ નષ્ટ થઈ જતો હોય તો તે કર્મનું ફળ ક્યારે ભોગવે ? તેની આ શંકાનું સમાધાન કરતાં ગુરૂએ કહ્યું કે પર્યાયરૂપથી નારકાદિ નષ્ટ થાય છે પરંતુ દ્રવ્યરૂપથી તો વિદ્યમાન જ રહે છે આથી કર્મફલનું વેદન ઘટી શકે છે. ગુરના સમજાવવા છતાં પણ તે પોતાની હઠ પર દઢ રહ્યો અને એકાન્ત સમુચ્છેદનો પ્રચાર કરવા લાગ્યો. પરિશામે તેને સંઘમાંથી બહિષ્ક્રત કરી દેવામાં આવ્યો. એક વખત અશ્વમિત્ર વિચરતા-વિચરતા રાજગૃહમાં જઈ પહોંચ્યો. ત્યાંના શ્રાવકોએ તેને મારવાનું શરૂ કર્યું. આ જોઈને તે કહેવા લાગ્યો – ''તમે લોકો શ્રાવક થઈને સાધુને મારો છો !'' શ્રાવકોએ ઉત્તર આપ્યો – ''જે સાધુ બન્યો હતો તે અશ્વમિત્ર હતો અને જે શ્રાવક બન્યા હતા તે લોકો તો ક્યારના નષ્ટ થઈ ચુક્યા. તું અને અમે તો કોઈ બીજા જ છીએ." આ સાંભળીને અશ્વમિત્રને પોતાના મતની દુર્બળતા સમજાઈ ગઈ. તેલે ફરી પોતાના ગુરૂ પાસે જઈને ક્ષમાયાચના કરી તથા મહાવીરના સંઘનો અનુયાયી બન્યો.'

# પંચમ નિહ્નવ ઃ

પંચમ નિક્ષવનું નામ ગંગ છે. તેલે એ મતનું પ્રતિપાદન કર્યું કે એક સમયમાં બે કિયાઓનો અનુભવ થઈ શકે છે. આ માન્યતાને કારલે તેને દ્વૈક્રિય નિક્ષવ કહેવામાં આવે છે. ઘટના આ મુજબ છે : આર્ય મહાગિરિનો પ્રશિષ્ય તથા ધનગુપ્તનો શિષ્ય ગંગ એક વખત શરદ ઋતુમાં પોતાના આચાર્યને વંદના કરવા માટે ઉલ્લુકાતીર નામના નગરથી નીકળીને ચાલ્યો. રસ્તામાં ઉલ્લુકા નદીમાં ચાલતી વખતે તેને માથા પર લાગતી સૂર્યની ગરમી તથા પગમાં લાગતી નદીની ઠંડકનો અનુભવ થયો. આ જોઈને તેલે વિચાર્યું – 'સૂત્રોમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે એક સમયમાં એક જ ક્રિયાનું વેદન થઈ શકે છે. પરંતુ મને તો એક જ સાથે બે ક્રિયાઓનો અનુભવ થઈ રહ્યો છે.' તેલે પોતાનો અનુભવ પોતાના ગુરુ સામે રાખ્યો. ગુરુએ કહ્યું – "તારું કહેવું ઠીક છે પરંતુ વાત એમ છે કે સમય અને મન એટલાં સૂક્ષ્મ છે કે આપલે સામાન્ય રીતે તેમના નાના-નાના વિભાગોને નથી સમજી શકતા. વાસ્તવમાં કોઈ પલ ક્રિયાનું વેદન ક્રમશઃ જ થાય છે." ગંગને ગુરુની વાત ગમી નહિ. તે સંઘથી અલગ થઈને પોતાના મતનો પ્રચાર

૧. ગા. ૨૩૮૯-૨૪૨૩.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

કરવા લાગ્યો. એક વખત સંજગૃહમાં પોતાના મતનો પ્રચાર કરતાં મણિનાગ દ્વારા ભયભીત થઈને તેજ્ઞે ફરી પોતાના ગુરુ પાસે આવીને પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યું.\* **યહ નિદ્ધવ :** 

છકા નિહ્તવનું નામ રોહગુપ્ત અથવા ષડલૂક છે. તેણે ત્રૈરાશિક મતનું પ્રરૂપણ કર્યું. આ મતનો અર્થ છે જીવ, અજીવ અને નોજીવ – આ પ્રકારની ત્રણ રાશિઓનો સદ્ભાવ. કથાનક આ મુજબ છે ઃ એક વખત રોહગુપ્ત કોઈ અન્ય ગામથી અંતરંજિકા નગરીના ભૂતગૃહ નામના ચૈત્યમાં ઊતરેલા પોતાના ગુરુ શ્રીગુપ્તને વંદના કરવા જઈ રહ્યો હતો. માર્ગમાં તેશે અનેક પ્રવાદીઓને પરાજિત કર્યા અને બધી હકીકત પોતાના ગુરુ સમક્ષ મૂકી. ત્યાર બાદ તેણે મોરી, નકલી, બિડાલી, વ્યાઘી, સિંહી, ઉલકી અને ઉલાવકી વિદ્યાઓ ગ્રહણ કરી તથા પોટ્ટશાલ નામનો પરિવ્રાજક કે જે વશ્ચિકી, સર્પી, મૂષકી, મુગી, વરાહી, કાકી તથા પોતાકી વિદ્યાઓમાં સિદ્ધહસ્ત હતો. તેને વાદ માટે પડકાર્યો. રાજસભામાં પોટ્ટશાલે જીવ અને અજીવ – આ બે રાશિઓની સ્થાપના કરી. તેને પરાસ્ત કરવા માટે રોહગુપ્તે એક ત્રીજી રાશિ નોજીવની પણ સ્થાપના કરી. આ જ રીતે અન્ય વિદ્યાઓમાં પણ તેને પોતાની મોરી વગેરે વિરોધી વિદ્યાઓ વડે પરાજિત કર્યો. જયારે તેશે પોતાના ગુરુ સમક્ષ આ બધો વૃત્તાન્ત કહ્યો ત્યારે ગુરુએ કહ્યું – "તું પાછો જા અને રાજસભામાં જઈને કહે કે રાશિત્રયનો સિદ્ધાન્ત કોઈ વાસ્તવિક સિદ્ધાન્ત નથી. મેં માત્ર વાદીને પરાજિત કરવા માટે જ આ સિદ્ધાન્તની પોતાના બુદ્ધિબળથી સ્થાપના કરી છે. હકીકતમાં રાશિત્રયનો સિદ્ધાન્ત અપસિદ્ધાન્ત છે." રોહગુપ્તે ગુરૂની આ આજ્ઞા ન માની તથા પોતાના અભિનિવેશને કારણે તે રાશિત્રયના સિદ્ધાન્તને જ વળગી રહ્યો. આ જોઈને ગુરૂ સ્વયં તેને પોતાની સાથે રાજસભામાં લઈ ગયા. ત્યાંથી રાજા સાથે તેઓ ક્રત્રિકાપણ (બધી વસ્તુઓ જ્યાં મળતી હોય તેવી દુકાન) પર ગયા. ત્યાં જઈને તેમણે જીવ માગ્યો તો જીવ મળ્યો. અજીવ માંગ્યો તો અજીવ મળ્યો. જ્યારે તેમણે નોજીવ માગ્યો તો કંઈ ન મળ્યું. આ જોઈને સભામાં રોહંગપ્તના પરાજ્યની ધોષણા કરવામાં આવી. આટલ થવા છતાં પણ તેનો અભિનિવેશ ઓછો ન થયો અને તેણે વૈશેષિક મતનું પ્રરૂપણ કર્યું. રોહગુપ્તનું નામ ષડલૂક કેવી રીતે પડી ગયું. તેનું સમાધાન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે તેનું નામ તો રોહગુપ્ત છે પરંતુ ગોત્રથી તે ઉલુક છે. દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ અને સમવાય નામના ષટ પદાર્થોનું પ્રરૂપણ કરવાને કારણે ઉલુકગોત્રીય રોહગુપ્તને ષડલુક કહેવામાં આવ્યો છે."

૧. ગા. ૨૪૨૪-૨૪૫૦. ૨. ગા. ૨૪૫૧-૨૫૦૮.

### સપ્તમ નિદ્ધવ :

સપ્તમ નિદ્ધવનું નામ ગોષ્ઠામાહિલ છે. તેલે એવી માન્યતાનો પ્રચાર કર્યો કે જીવ અને કર્મનો બંધ નહીં પરંતુ સ્પર્શમાત્ર હોય છે. આ જ અબદ્ધ સિદ્ધાન્તને કારણે તે અબદ્ધિક નિક્ષવ નામે પ્રસિદ્ધ છે. આ સિદ્ધાન્તની ઉત્પત્તિ સાથે સમ્બદ્ધ કથા આ પ્રમાજ્ઞે છે ઃ આર્યરક્ષિતના મૃત્યુ પછી આચાર્ય દુર્બલિકા પુષ્પમિત્ર ગજ઼િપદ પર પ્રતિષ્ઠિત થયા. તે જ ગણમાં ગોષ્ઠામાહિલ નામનો એક સાધુ પણ હતો. એક વખત આચાર્ય દુર્બલિકા પુષ્પમિત્ર વિન્ધ્ય નામના એક સાધને કર્મપ્રવાદ નામક પૂર્વનો કર્મબન્ષાયિકાર ભણાવી રહ્યા હતા. તેમાં એવું વર્જ્ઞન આવ્યું કે કોઈ કર્મ માત્ર જીવનો સ્પર્શ કરીને જ અલગ થઈ જાય છે. તેની સ્થિતિ અધિક સમય સુધી નથી હોતી. જે રીતે કોઈ સૂકી દીવાલ પર માટી નાખતાં જ દીવાલનો સ્પર્શ કરતાં જ માટી તરત નીચે પડી જાય છે તે જ રીતે કોઈ કર્મ જીવનો સ્પર્શ કરીને થોડાક જ સમયમાં તેનાથી અલગ થઈ જાય છે. જેમ ભીની દીવાલ પર માટી નાખવાથી તે તેમાં જ ચોંટીને એકરૂપ થઈ જાય છે તથા ઘણા સમય પછી તેનાથી અલગ થઈ શકે છે તેવી જ રીતે જે કર્મ બદ્ધ, સ્પૃષ્ટ તથા નિકાચિત હોય છે તે જીવની સાથે એકત્વ પ્રાપ્ત કરીને કાલાન્તરમાં ઉદયમાં આવે છે. આ સાંભળીને ગોષ્ઠામાહિલ કહેવા લાગ્યો – "જો એમ વાત છે તો જીવ અને કર્મ ક્યારેય અલગ ન થવા જોઈએ કેમકે તે એકરૂપ થઈ જાય છે. આવી સ્થિતિમાં કર્મબદ્ધને ક્યારેય મોક્ષ ન થઈ શકે કેમકે તે હંમેશા કર્મ સાથે બંધાયેલો રહેશે. એટલા માટે વાસ્તવમાં જીવ અને કર્મનો બંધ જ ન માનવો જોઈએ. માત્ર જીવ અને કર્મનો સ્પર્શ જ માનવો જોઈએ." આચાર્ય આ બંને અવસ્થાઓનું રહસ્ય સમજાવ્યું પરંતુ ઈર્ષ્યા તથા અભિનિવેશને કારણે તેના મનમાં તેમની વાત ન બેઠી. અંતે જતાં તેને સંઘથી બહિષ્કૃત કરી દેવામાં આવ્યો.' અષ્ટમ નિદ્ધવ :

આ અન્તિમ નિક્ષ્વ છે. આની પ્રસિદ્ધિ બોટિક – દિગંબર રૂપે છે. કથાનક આ મુજબ છે : રથવીરપુર નામના નગરમાં શિવભૂતિ નામનો એક સાધુ આવ્યો હતો. ત્યાંના રાજાએ તેને બહુમૂલ્ય રત્નકંબલ આપ્યો. આ જોઈને શિવભૂતિના ગુરુ આર્યકૃષ્શે કહ્યું – "સાધુના માર્ગમાં અનેક અનર્થ ઉત્પન્ન કરનાર આ કંબલ ગ્રહણ કરવો યોગ્ય નથી." તેશે ગુરુની આજ્ઞાની અવહેલના કરીને તે કંબલને છુપાવીને પોતાની પાસે રાખી લીધો. ગોચરચર્યામાંથી આવ્યા બાદ તે પ્રતિદિન તેની સંભાળ લેતો પરંતુ ક્યારેય કામમાં ન લેતો. ગુરુએ આ બધું જોઈને વિચાર્યું – 'આની આમાં

૧. ગા. ૨૫૦૯-૨૫૪૯.

માયા લાગી ગઈ છે. તેને દૂર કરવાનો કોઈ ઉપાય કરવો જોઈએ' એમ વિચારીને તે બહાર ગયો ત્યારે તેમણે વગર કંઈ પૂછ્યે-કર્યે તે રત્નકંબલ ફાડીને તેના નાના-નાના ટુકડા કરીને સાધુઓના પાદપ્રોચ્છનક બનાવી કાઢ્યા. આ જાણીને શિવભતિ મનમાં ને મનમાં બળવા લાગ્યો. તેનો કપાય દિન-પ્રતિદિન વધવા લાગ્યો. એક વખત આચાર્ય જિનકલ્પીઓનું વર્શન કરી રહ્યા હતા : 'કેટલાક જિનકલ્પીઓને રજોહરણ અને મુખવસ્ત્રિકા – આ બે જ ઉપધિઓ હોય છે, વગેરે.' આ સાંભળીને શિવભતિએ કહ્યું – "જો એમ જ છે તો આપશે આટલો બધો પરિગ્રહ કેમ કરીને રાખીએ છીએ ? તે જ જિનકલ્પનું પાલન કેમ નથી કરતા ?" આચાર્યે તેને સમજાવ્યો કે આ કાળમાં ઉપયુક્ત સંહનન વગેરેનો અભાવ હોવાથી તેનું પાલન શક્ય નથી. શિવભૂતિએ કહ્યું – ''મારા હોવા છતાં આ અશક્ય કેવી રીતે હોઈ શકે ? હું હમણાં જ આનું આચરણ કરી બતાવું છું.'' એમ કહીને તે અભિનિવેશવશ પોતાના વસ્ત્રોને ત્યાં જ કેંકીને ચાલ્યો ગયો. પછીથી તેણે કૌંડિન્ય અને કોકવીર નામના બે શિષ્યોને દીક્ષા આપી. આ રીતે આ પરંપરા આગળ વધતી ગઈ, જે બોટિક મત નામે પ્રસિદ્ધ થઈ. બોટિકોના મતાનુસાર વસ્ન કષાયનું કારણ હોવાથી પરિબ્રહરૂપ છે આથી ત્યાજ્ય છે. ભાષ્યકાર આર્યક્રષ્ણના શબ્દોમાં આ મતનું ખંડન કરતાં કહે છે કે જે જે કષાયના હેતુ છે તે તે જો પરિગ્રહ ગણીએ અને તેમને ત્યાગી દેવા જોઈએ તો સ્વકીય શરીરને પણ ત્યાગી દેવું પડશે કેમકે તે પણ કષાયોત્પત્તિનો હેતુ છે આથી પરિગ્રહ છે.'

અગિયારમા દ્વાર સમવતારની વ્યાખ્યા કરતી વખતે ગોષ્ઠામાહિલનો પ્રસંગ આવ્યો અને તે જ પ્રસંગથી નિહ્નવવાદની ચર્ચા શરૂ થઈ. આ ચર્ચાની સમાપ્તિની સાથે સમવતાર દ્વારની વ્યાખ્યા પણ સમાપ્ત થાય છે. અનુમત દ્વાર :

બારમા દ્વારનું નામ અનુમત છે. વ્યવહાર-નિશ્ચય નયની દષ્ટિએ કઈ સામાયિક મોક્ષમાર્ગનું કારણ છે, તેનો વિચાર કરવો અનુમત કહેવાય છે. નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર નયની અપેક્ષાથી સમ્યક્ત્વ, શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ત્રણે પ્રકારની સામાયિક મોક્ષમાર્ગરૂપ માનવામાં આવી છે. શબ્દ તથા ઋજુસૂત્ર નયની અપેક્ષાએ માત્ર ચારિત્રસામાયિક જ મોક્ષમાર્ગ છે.<sup>ર</sup>

# િંદ્વાર :

સામાયિક શું છે ? સામાયિક જીવ છે અથવા અજીવ ? જીવ અને અજીવમાં પશ તે દ્રવ્ય છે અથવા ગુણ ? અથવા તે જીવાજીવ ઉભયાત્મક છે ? અથવા જીવ અને <u>અજીવ બંનેથી ભિન્ન</u> કોઈ અર્થાન્તર છે ? આત્મા અર્થાત્ જીવ જ સામાયિક છે,

૧. ગા. ૨૫૫૦-૨૬૦૯. ૨. ગા. ૨૬૧૧-૨૬૩૨.

અજીવાદિ નહિ. જીવ સાવદ્ય યોગનું પ્રત્યાખ્યાન કરતી વખતે સામાયિક હોય છે. બીજા શબ્દોમાં સામાયિકભાવમાં પરિણતિ થવાને કારણે જીવ જ સામાયિક છે. અન્ય બધા દ્રવ્ય શ્રદ્ધેય, જ્ઞેય વગેરે ક્રિયારૂપ ઉપયોગના કારણે તેના વિષયભૂત છે.' દ્રવ્યાર્થિક નયના અભિપ્રાયથી સામાયિક દ્રવ્ય છે તથા પર્યાયાર્થિક નયની દષ્ટિથી સામાયિક ગુણ છે.' આ તેરમા કિંદ્વારની વ્યાખ્યા થઈ. કતિવિધ દ્વાર :

ચૌદમા દ્વાર કતિવિધની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સામાયિક ત્રજ્ઞ પ્રકારની છે : સમ્યક્ત્વ, શ્રુત તથા ચારિત્ર. ચારિત્ર બે પ્રકારનું છે : આગારિક તથા અનાગારિક. શ્રુત અર્થાત્ અધ્યયન ત્રણ પ્રકારનું છે : સૂત્રવિષયક, અર્થવિષયક અને ઉભય વિષયક. સમ્યક્ત્વ નિસર્ગજ તથા અધિગમજ ભેદથી બે પ્રકારનું છે. આ બંનેમાંથી પ્રત્યેકના ઔપશમિક, સાસ્વાદન, ક્ષાયોપશમિક, વેદક અને ક્ષાયિક – આ પાંચ ભેદ થાય છે. આ રીતે સમ્યક્ત્વ દસ પ્રકારનું પણ છે. અથવા કારક, રોચક અને દીપક ભેદથી સમ્યક્ત્વના ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક તથા ઔપશમિક – આ ત્રણ ભેદ પણ થાય છે. આ જ રીતે શ્રુત અને ચારિત્રના પણ વિવિધ ભેદ થઈ શકે છે.<sup>3</sup> કસ્ય દ્વાર :

જેનો આત્મા સંયમ, નિયમ તથા તપમાં સ્થિત છે તેની પાસે સામાયિક હોય છે. જે ત્રસ અને સ્થાવર બધા પ્રાણીઓ પ્રત્યે સમભાવ – માધ્યસ્થ્યભાવ રાખે છે તેની પાસે સામાયિક હોય છે.\* જે ન રાગમાં પ્રવૃત્ત હોય છે ન દ્વેષમાં, પરંતુ બંનેની મધ્યમાં રહે છે તે મધ્યસ્થ છે અને બાકીના બધા અમધ્યસ્થ છે.\* ક્રત્ર દ્વાર :

આ દારનો નિમ્ન ઉપદારોની દષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ક્ષેત્ર, દિફ, કાલ, ગતિ, ભવ્ય, સંજ્ઞી, ઉચ્છ્વાસ, દષ્ટિ, આહાર, પર્યાપ્ત, સુપ્ત, જન્મ, સ્થિતિ, વેદ, સંજ્ઞા, કષાય, આયુષ્ય, જ્ઞાન, યોગ, ઉપયોગ, શરીર, સંસ્થાન, સંહનન, માન, લેશ્યાપરિણામ, વેદના, સમુદ્ધાતકર્મ, નિર્વેષ્ટન, ઉદ્ધર્તન, આગ્નવકરણ, અલંકાર, શયન, આસન, સ્થાન, ચંક્રમણ.<sup>6</sup>

# કેષુ દ્વાર :

સામાયિક કયા દ્રવ્યો અને પર્યાયોમાં હોય છે ? સમ્યક્ત્વ સર્વદ્રવ્ય-પર્યાયગત છે. શ્રુત અને ચારિત્રમાં દ્રવ્ય તો બધા હોય છે, પરંતુ પર્યાય બધા નથી હોતા. દેશવિરતિમાં

૧. ગા. ૨૬૩૩-૨૬૪૦, ૨. ગા. ૨૬૫૮. ૩. ગા. ૨૬૭૩-૭. ૪. ગા. ૨૬૭૯-૨૬૮૦. ૫. ગા. ૨૬૯૧. ૬. ગા. ૨૬૯૨-૨૭૫૦.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

१८२

ન તો બધા દ્રવ્ય જ હોય છે અને ન બધા પર્યાય જ. ભાષ્યકારે આનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે.'

# કથં દાર :

સામાયિક કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે ? આ દારની ચર્ચા ભાષ્યકારે અહીં નથી કરી. ટીકાકાર મલધારી હેમચન્દ્રે આ તરફ સંકેત કરતાં લખ્યું છે કે સામાયિક મહાકષ્ટલભ્ય છે. તેના લાભક્રમ માટે 'माणुस्स' થી લઈ 'अब्भुट्टाणे विणए' પર્યંત ગાથાઓ જોવી જોઈએ. ક્યાંય મુશ્કેલી જણાય તો મૂલાવશ્યકટીકાની સહાય લેવી જોઈએ.

# કિયચ્ચિર દ્વાર :

ઓગણીસમું દ્વાર કિયચ્ચિર છે. આમાં તે પ્રશ્નનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે કે સામાયિક કેટલા સમય સુધી રહે છે. સમ્યક્ત્વ અને શ્રુતની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દદ સાગરોપમ (પૂર્વકોટિપૃથક્ત્વ અધિક) છે જ્યારે દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પૂર્વકોટિ દેશોન છે. સમ્યક્ત્વ, શ્રુત અને દેશવિરતિની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્ત છે જ્યારે સર્વવિરતિ સામાયિકની જઘન્ય સ્થિતિ એક સમય છે. આ બધો લબ્ધિનો સ્થિતિકાળ છે. ઉપયોગની દષ્ટિથી તો બધાની સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત છે. કતિ દ્વાર :

સમ્યક્ત્વાદિ સામાયિકોના વિવ**ક્ષિદ્ધ સમ**યમાં કેટલા પ્રતિપત્તા, પ્રતિપત્ર અથવા પ્રતિપતિત હોય છે ? સમ્યક્ત્વી **ઝ**ને દેશવિરત પ્રાજ્ઞી (ક્ષેત્ર) પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ બરાબર હોય છે. શ્રુતપ્રતિપત્તા શ્રેજ્ઞીના અસંખ્યાતમા ભાગ બરાબર હોય છે. સર્વવિરતિપ્રતિપત્તા સહસ્નાગ્રશઃ હોય છે. આ બધી પ્રતિપત્તાઓની ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા છે. પૂર્વપ્રતિપત્નોનું પ્રતિપાદન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વર્તમાન સમયમાં સમ્યક્ત્વ અને દેશવિરતિપ્રતિપત્ન અસંખ્યેય છે, સર્વવિરતિપ્રતિપન્ન સંખ્યેય છે. આ ત્રજ્ઞે પ્રાપ્ત કરી જે પ્રતિપતિત થઈ ચૂક્યા છે તે અનંતગુજ્ઞ છે. સંપ્રતિ શ્રુતપ્રતિપન્ન પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગ બરાબર છે. બાકી સંસારસ્થ જીવો (ભાષાલબ્ધિરહિત પૃથ્વી વગેરે) ભાષાલબ્ધિ પ્રાપ્ત કરી પ્રતિપતિત થવાને કારજ્ઞે સામાન્યશ્રુતથી પ્રતિપતિત માનવામાં આવ્યા છે.<sup>\*</sup>

જીવને કોઈ એક સમય સમ્યક્ત્વાદિ સામાયિક પ્રાપ્ત થવાથી ફરી તેનો પરિત્યાગ થઈ જતાં જેટલા સમય પછી તેને ફરી તેની પ્રાપ્તિ થાય છે તેને અંતરકાલ કહે છે.

૧. ગા. ૨૭૫૧-૨૭૬૦. ૨. પૃ. ૧૦૯૭. ૩. ગા. ૨૭૬૧-૩.

૪. ગા. ૨૭૬૪-૨૭૭૪.

તે સામાન્યાક્ષરાત્મક શ્રુતમાં જેમન્યપણે અંતર્મુહૂર્ત છે, ઉત્કૃષ્ટપણે અનંતકાલ છે. બાકીમાં જઘન્યપણે અંતર્મુહૂર્ત છે, ઉત્કૃષ્ટપણે દેશોન અર્ધપરાવર્તક છે.' અવિરહિત દ્વાર :

સમ્યક્ત્વ, શ્રુત તથા દેશવિરતિ સામાયિકનો ઉત્કૃષ્ટ અવિરહ કાળ આવલિકાનો અસંખ્યેય ભાગ છે, ચારિત્ર (સર્વવિરતિ)નો આઠ સમય છે. જઘન્યપછે બધા સામાયિકોનો બે સમય છે.'

સમ્યક્ત્વ અને શ્રુતનો ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાલ સપ્ત અહોરાત્ર છે, દેશવિરતિનો દ્વાદશ અહોરાત્ર છે. સર્વવિરતિનો પંચદશ અહોરાત્ર છે.<sup>3</sup> ભ**વદ્વાર** :

સમ્પગ્દષ્ટિ તથા દેશવિરત ઉત્કૃષ્ટપશે પલ્યના અસંખ્યેય ભાગ જેટલા ભવો પ્રાપ્ત કરે છે. સર્વવિરત ઉત્કૃષ્ટપશે આઠ ભવો પ્રાપ્ત કરે છે. શ્રુતસામાયિક ધરાવતો ઉત્કૃષ્ટપશે અનંત ભવ પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૪</sup> (જઘન્યપશે બધા માટે એક ભવ છે). આકર્ષ દ્વાર :

આકર્ષનો અર્થ છે આકર્ષણ અર્થાત્ પ્રથમ વાર અથવા છોડેલાનું પુનર્ગ્રહણ. સમ્યક્ત્વ, શ્રુત અને દેશવિરતિ સામાયિકનો એક ભવમાં ઉત્કૃષ્ટ આકર્ષ સહસ્નપૃથક્ત્વ વાર થાય છે, સર્વવિરતિનો શતપૃથક્ત્વ વાર થાય છે (જઘન્યપણે બધાનો એક વાર જ આકર્ષ છે). વિવિધ ભવોની અપેક્ષાએ સમ્યક્ત્વ અને દેશવિરતિના ઉત્કૃષ્ટપણે અસંખ્યેય સહસપૃથક્ત્વ આકર્ષ હોય છે, સર્વવિરતિના સહસપૃથક્ત્વ આકર્ષ હોય છે, શ્રુતના આકર્ષ તો અનંત છે.<sup>પ</sup> સ્પર્શન દાર :

સમ્યક્ત્વ-ચરણયુક્ત પ્રાણી ઉત્કૃષ્ટપણે સંપૂર્શ લોકનો સ્પર્શ કરે છે (જઘન્યપણે અસંખ્યેય ભાગનો સ્પર્શ કરે છે). શ્રુતના સપ્તચતુર્દશભાગ (<sup>9</sup>/<sub>4</sub>) તથા પંચચતુર્દશભાગ (<sup>4</sup>/<sub>4</sub>) સ્પર્શનીય છે. દેશવિરતિના પંચચતુર્દશભાગ (<sup>4</sup>/<sub>4</sub>) સ્પર્શનીય છે. <sup>6</sup> વિરુક્તિ દાર :

અંતિમ દ્વારનું નામ નિરુક્તિ છે. સમ્યક્ત્વ સામાયિકની નિરુક્તિ આ પ્રમાણે છે ઃ સમ્યગ્દષ્ટિ, અમોહ, શુદ્ધિ, સદ્ભાવદર્શન, બોધિ, અવિપર્યય, સુદષ્ટિ વગેરે સમ્યક્ત્વના નિરુક્ત – પર્યાય છે. શ્રુત સામાયિકની નિરુક્તિ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે અક્ષર, સંજ્ઞી, સમ્યક્, સાદિક, સપર્યવસિત, ગમિક અને અંગપ્રવિષ્ટ – આ સાત

| ۹. | ગા. ૨૭૭૫. | ૨. ગા. ૨૭૭૭.    | ૩. ગા. ૨૭૭૮. |
|----|-----------|-----------------|--------------|
| ۲. | ગા. ૨૭૭૯. | મ. ગા. ૨૭૮૦-૮૧. | ૬. ગા. ૨૭૮૨. |

અને સાત તેમના પ્રતિપક્ષી – આ રીતે ચૌદ ભેદ-પૂર્વક શ્રુતનો વિચાર કરવો જોઈએ. વિરતાવિરતિ, સંવૃતાસંવૃત, બાલપંડિત, દેશૈકદેશવિરતિ, અજીુધર્મ, અગારધર્મ વગેરે દેશવિરતિ સામાયિકના નિરુક્ત – પર્યાય છે. સામાયિક, સામયિક, સમ્યગ્વાદ, સમાસ, સંક્ષેપ, અનવઘ, પરિજ્ઞા, પ્રત્યાખ્યાન – આ આઠ સર્વવિરતિ સામાયિકના નિરુક્ત – પર્યાય છે. ' અહીં સુધી સામાયિકના ઉપોદ્ધાતનો અધિકાર છે. **નમસ્કારનિર્યુક્તિ** :

સામાયિકના આ સુવિસ્તૃત ઉપોદ્ધાતની સમાપ્તિ પછી ભાષ્યકારે સુત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. નમસ્કાર (અન્તમંગલરૂપ)ની ચર્ચા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે ઉત્પત્તિ, નિક્ષેય, પદ, પદાર્થ, પ્રરૂપણા, વસ્તુ, આક્ષેપ, પ્રસિદ્ધિ, ક્રમ, પ્રયોજન અને ફલ – આ અગિયાર દ્વારોથી નમસ્કારનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.' ભાષ્યકારે આ બધા દારોનું બહુ વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. આ વિવેચનમાં પણ નિક્ષેપપદ્ધતિનો આશ્રય લેવામાં આવ્યો છે જેમાં નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવ, ભેદ, સંબંધ, કાલ, સ્વામી વગેરે અનેક પ્રભેદોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રત્યેક દ્વારના વ્યાખ્યાનમાં યથાસંભવ નયદષ્ટિનો આધાર પણ લેવામાં આવ્યો છે. અર્હત્, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુને નમસ્કાર કેમ કરવા જોઈએ, આનો યુક્તિયુક્ત વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. રાગ, દ્વેષ, કષાય વગેરે દોષોની ઉત્પત્તિ વગેરેનું પુણ સંક્ષિપ્ત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. સિદ્ધના સ્વરૂપનું વર્ણન કરતી વખતે આચાર્યે કર્મસ્થિતિ તથા સમુદ્ધાતની પ્રક્રિયાનું પણ વર્જાન કર્યું છે. શૈલેશી અવસ્થાનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં શુક્લધ્યાન વગેરે પર પશ પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે." સિદ્ધને સાકાર ઉપયોગ હોય છે અથવા નિરાકાર, આની ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકારે કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના ભેદ અને અભેદનો વિચાર કર્યો છે. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન યુગપત્ હોય છે કે ક્રમશઃ, આ પ્રશ્ન પર આગમિક માન્યતા અનુસાર વિચાર કરતાં એવા મતની પુષ્ટિ કરી છે કે કેવલીને એક સાથે બે ઉપયોગ નથી હોઈ શકતા.\* સિદ્ધિગમનક્રિયાનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે અલાબુ, એરંડફલ, અગ્નિશિખા, શર વગેરે દર્ણતોનું સ્પષ્ટીકરણ તથા વિવિધ આક્ષેપોનો પરિહાર કર્યો છે. સિદ્ધસંબંધી અન્ય આવશ્યક વાતોની જાણકારીની સાથે સિદ્ધનમસ્કારનો અધિકાર સમાપ્ત કરવામાં આવ્યો છે. " આ જ રીતે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધનમસ્કારનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. નમસ્કારના પ્રયોજન, કલ વગેરે દ્વારોનું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે પરિશામ-વિશુદ્ધિનું સમર્થન કર્યું છે અને આ જ દષ્ટિથી જિનાદિપૂજાનું વિવેચન કર્યું

| ۹. | ગા. ૨૭૮૪-૭. | ર. ગા, ૨૮૦૫, | ૩. ગા. ૨૮૦૬-૩૦૮૮. |
|----|-------------|--------------|-------------------|
|    |             |              |                   |

૪. ગા. ૩૦૮૯-૩૧૩૫. ૫. ગા. ૩૧૪૦-૩૧૮૮. ૬. ગા. ૩૧૮૯-૩૨૦૦.

છે. અહીં <mark>સુધી નમ</mark>સ્કારનિર્યુક્તિનો અધિકાર છે.' **પદવ્યાખ્યા :** 

'करेमि मंते !' વગેરે સામાયિકસૂત્રના પદોની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે 'करेमि' પદ માટે 'करण' શબ્દનું વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કર્યું છે. 'करण'નો અર્થ છે કિયા; અથવા યથાસંભવ અન્ય અર્થનું પણ ગ્રહણ કરવું જોઈએ. 'करण' નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ ભેદથી છ પ્રકારનું છે.

'મંતે' અર્થાત્ 'મदन્ત'ની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે 'મदन્त' શબ્દ કલ્યાણ અને સુખાર્થક છે તથા નિર્વાણનું કારણ છે. સુખ અને કલ્યાણનું સાધન ગુરુ છે. આ જ રીતે આ શબ્દની પણ અનેક પ્રકારની વ્યાખ્યાઓ કરવામાં આવી છે.<sup>3</sup>

આગળની ગાથાઓમાં સામાયિક, સર્વ, સાવઘ, યોગ, પ્રત્યાખ્યાન, યાવજજીવ, વિવિધ, કરણ, પ્રતિક્રમણ, નિન્દા, ગર્હા, વ્યુત્સર્જન વગેરે પદોનું સવિસ્તાર વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.\* પ્રસંગવશાત્ સંગ્રહાદિ છ નયોની વિશેષ વ્યાખ્યા પણ કરવામાં આવી છે.\* અંતિમ ગાથામાં ભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્ર આ ભાષ્ય સાંભળવાથી જે ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે તેની તરફ નિર્દેશ કરતાં કહે છે કે સર્વાનુયોગમૂલરૂપ આ સામાયિકનું ભાષ્ય સાંભળવાથી પરિકર્મિત મતિયુક્ત શિષ્ય શેષ શાસ્ત્રાનુયોગ માટે યોગ્ય થઈ જાય છે.\*

વિશેષાવશ્યકભાષ્યના આ વિસ્તૃત પરિચયથી સ્પષ્ટ છે કે આચાર્ય જિનભદ્રે આ એક ગ્રંથમાં જૈન વિચારધારાઓનો કેટલી વિલક્ષણ્રતાથી સંગ્રહ કર્યો છે. આચાર્યની તર્કશક્તિ, અભિવ્યક્તિકુશળતા, પ્રતિપાદનપ્રવણતા તથા વ્યાખ્યાનવિદગ્ધતાનો પરિચય પ્રાપ્ત કરવા માટે આ ગ્રંથ જ પર્યાપ્ત છે. વાસ્તવમાં વિશેષાવશ્યકભાષ્ય જૈનજ્ઞાનમહોદધિ છે. જૈન આચાર અને વિચારના મૂળભૂત સમસ્ત તત્ત્વો આ ગ્રંથમાં સંગૃહીત છે. દર્શનના ગહનતમ વિષયથી લઈને ચારિત્રની સુશ્મતમ પ્રક્રિયા સુધીના સંબંધમાં આમાં પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

- ૧. ગા, ૩૨૯૪.
- ૪. ગા. ૩૪૭૭-૩૫૮૩.
- ર. ગા. ૩૨૯૯-૩૪૩૮.
- . ૫. ગા. ૩૫૮૪-૩૬૦૧.
- ૩. ગા. ૩૪૩૯-૩૪૭૬ ૬. ગા. ૩૬૦૩.

# તૃતીય પ્રકરશ

### જીતકલ્પભાષ્ય

આચાર્ય જિનભદ્રનું બીજુ ભાષ્ય જીતકલ્પ સૂત્ર પર છે. આ સૂત્ર આચાર્યની પોતાની જ કૃતિ છે. આમાં ૧૦૩ પ્રાકૃત ગાથાઓ છે, જેમાં જીતવ્યવહારના આધારે આપવામાં આવનાર પ્રાયશ્ચિત્તોનું સંક્ષિપ્ત વર્જાન છે. મોક્ષના હેતુભૂત ચારિત્રની સાથે પ્રાયશ્વિત્તનો વિશેષરૂપે સંબંધ છે કેમકે ચારિત્રના દોષોની શુદ્ધિનો મુખ્ય આધાર પ્રાયશ્વિત્તનો વિશેષરૂપે સંબંધ છે કેમકે ચારિત્રના દોષોની શુદ્ધિનો મુખ્ય આધાર પ્રાયશ્વિત્તનો વિશેષરૂપે સંબંધ છે કેમકે ચારિત્રના દોષોની શુદ્ધિનો મુખ્ય આધાર પ્રાયશ્વિત્તનો વિશેષરૂપે સંબંધ છે કેમકે ચારિત્રના દોષોની શુદ્ધિનો મુખ્ય આધાર પ્રાયશ્વિત્ત જ છે. આવી સ્થિતિમાં મુમુક્ષુ માટે પ્રાયશ્વિત્તનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. મૂલ સૂત્રમાં આચાર્યે પ્રાયશ્વિત્તના આલોચના વગેરે દસ ભેદો ગણાવ્યા છે તથા પ્રત્યેક પ્રાયશ્વિત્તના અપરાધસ્થાનોનો નિર્દેશ કર્યો છે અને એ દર્શાવ્યું છે કે ક્યા અપરાધ માટે કયું પ્રાયશ્વિત્ત કરવું જોઈએ. આચાર્યે દર્શાવ્યું છે કે અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્ત ચૌદપૂર્વધરના સમય સુધી આપવામાં આવતા હતા અર્થાત્ ચતુર્દશપૂર્વધર આચાર્ય ભદ્રબાહુના સમય સુધી આ પ્રાયશ્વિત્ત પ્રચલિત હતા. તેની પછી તેમનો વિચ્છેદ થઈ ગયો.

જીતકલ્પભાષ્ય' ઉપર્યુક્ત સૂત્ર પર ૨૬૦૬ ગાથાઓમાં લખવામાં આવેલું સ્વોપજ્ઞ ભાષ્ય છે. આ ભાષ્યમાં બૃહત્કલ્પ-લઘુ ભાષ્ય, વ્યવહાર ભાષ્ય, પંચકલ્પમહાભાષ્ય, પિંડનિર્યુક્તિ વગેરે પ્રથોની અનેક ગાથાઓ અક્ષરશઃ મળે છે.

આ તથ્યને દષ્ટિમાં રાખતાં એમ પણ કહેવામાં આવે છે કે પ્રસ્તુત ભાષ્યગ્રંથ કલ્પભાષ્ય વગેરે ગ્રંથોની ગાથાઓના સંગ્રહરૂપ છે.<sup>3</sup> જીતકલ્પસૂત્રના પ્રણેતા આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ છે, તે નિર્વિવાદ છે. જીતકલ્પભાષ્યના કર્તા કોણ છે, આ પ્રશ્નનું સમાધાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં ભાષ્યકારે કોઈ પણ સ્થાને પોતાના નામનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી. એ જ રીતે અન્યત્ર પણ એવો કોઈ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ ઉપલબ્ધ નથી જેના આધારે ભાષ્યકારના નામનો ઠીક-ઠીક નિર્ણય લઈ શકાય. આવી સ્થિતિમાં પ્રસ્તુત ભાષ્યની નિમ્ન ગાથાના આધારે કેટલોક નિર્ણય કરી શકાય છે : –

સંશોધક – મુનિ પુષ્યવિજય; પ્રકાશક-બબલચંદ્ર કેશવલાલ મોદી, હાજાપટેલની પોળ, અમદાવાદ, વિ.સં.૧૯૯૪.

૨. જીતકલ્પસૂત્ર (સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યસહિત) : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૪-૫.

# तिसमयहारादीणं, माहाणऽट्ठण्ह वी सस्त्वं तु । वित्यस्यो वण्णेज्जा, जह हेट्ठाऽवस्सए भणियं ॥ ६० ॥

આ ગાથાના 'जह हेट्ठाऽऽवस्सए भणियं' આ પાઠ તરફ ધ્યાન આપવાથી સહજ જ પ્રતીત થાય છે કે અહીં 'जह आवस्सए भणियं' એટલો પાઠ જ પૂરતો હોવા છતાં ભાષ્યકારે 'हेट्ठा' શબ્દ વધારાનો કેમ મૂક્યો ? 'हेट्ठा' શબ્દ કોઈ પાદપૂર્તિરૂપ શબ્દ નથી કે તેમ માનવાથી કામ ચાલી જાય. વાસ્તવમાં ગ્રંથકાર 'हेट्ठा' અને 'उर्वारे' આ બે શબ્દોને અનુક્રમે 'पूर्व' અને 'अग्रे' અર્થમાં જ વાપરે છે; ઉદાહરણાર્થ 'हेट्ठा મणियं' અર્થાત્ 'पूर्व भणितम्' તથા 'उर्वारें वोच्छं' અર્થાત્ 'अग्रे वक्ष्ये'. આનાથી એમ ફલિત થાય છે કે પ્રસ્તુત ભાષ્યકારે 'तिसमयहार' અર્થાત્ 'जावइया तिसमया' (આવશ્યકનિર્યુક્તિ, ગા. ૩૦) ઈત્યાદિ આઠ ગાથાઓનું વિવરણ પહેલા આવશ્યકમાં અર્થાત્ આવશ્યકભાષ્યમાં વિસ્તારથી આપી દીધું છે. આવશ્યકનિર્યુક્તિ અંતર્ગત 'जावइया तिसमया' વગેરે ગાથાઓનું ભાષ્ય લખીને વિસ્તૃત વ્યાખ્યાન કરનાર આચાર્ય જિનભદ્ર સિવ.ય અન્ય કોઈ નથી. એટલા માટે જીતકલ્પભાષ્યના પ્રણેતા આચાર્ય જિનભદ્ર સિવ.ય અન્ય કોઈ નથી. એટલા માટે જીતકલ્પભાષ્યના પ્રણેતા

# પ્રાયશ્વિત્તનો અર્થ :

સર્વપ્રથમ આચાર્યે 'પ્રવચન' શબ્દનો નિરુક્તાર્થ કરતાં પ્રવચનને નમસ્કાર કર્યા છે. ત્યાર પછી દસ પ્રકારના પ્રાયશ્વિત્તની વ્યાખ્યા કરવાનો સંકલ્પ કરતાં 'પ્રાયશ્વિત્ત' શબ્દનો નિરુક્તાર્થ કર્યો છે. 'પ્રાયશ્વિત્ત'નાં પ્રાર્કૃતમાં બે રૂપો પ્રચલિત છે : 'પ્રાયચ્ચિત્ત' અને 'પચ્ચિત્ત'. આ બંને શબ્દોની વ્યુત્પત્તિમૂલક વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જે પાપનો છેદ કરે છે તે 'પાયચ્ચિત્ત' છે તથા ઘણું કરી જેનાથી ચિત્ત શુદ્ધ થાય છે તે 'પચ્ચિત્ત' છે. <sup>3</sup>

### આગમવ્યવહાર :

સૂત્રની પ્રથમ ગાથામાં પ્રયુક્ત 'જીતવ્યવહાર'નું વ્યાખ્યાન કરવા માટે ભાષ્યકારે આગમાદિ વ્યવહારપંચક-આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીતવ્યવહારનું વિવેચન કર્યું છે. આગમવ્યવહારના બે ભેદ છે : પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ. પ્રત્યક્ષના ફરી બે ભેદ છે : ઈન્દ્રિયજ અને નોઈન્દ્રિયજ. ઈન્દ્રિયપ્રત્યક્ષને પાંચ વિષયો રૂપે સમજવું જોઈએ. 'અક્ષ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરતાં આચાર્યે 'અક્ષ'ના અર્થ સંબંધમાં અન્ય મતનો નિર્દેશ

૧. એજન, પૃ. ૫-૬. ૨. ગા. ૧-૫.

તથા પ્રતિષેધ કર્યો છે. નોઈન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ આંગમ ત્રણ પ્રકારનું છે : અવધિ, પ્રનઃપર્યય અને કેવલ. અવધિજ્ઞાન કાં તો ભવપ્રત્યયિક હોય છે કે ગુણપ્રત્યયિક. અવધિના છ ભેદ છે : અનુગામિક, અનાનુગામિક, વર્ધમાનક, હીયમાનક, પ્રતિપાતી અને અપ્રતિયાતી. દ્રવ્યાવધિ; ક્ષેત્રાવધિ, કાલાવધિ અને ભાવાવધિની દષ્ટિએ અવધિજ્ઞાનનો વિચાર કરવામાં આવે છે. મનઃપર્યયના બે ભેદ છે : ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ. આનો પણ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવે છે. કેવલજ્ઞાન સર્વાવરણનો ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યની કોઈ એવી ક્ષણ નથી જે કેવલીને પ્રત્યક્ષ ન હોય. ક્ષયોપશમજન્ય મતિ વગેરે જ્ઞાનોનો કેવલીમાં અભાવ છે કેમકે તેનું જ્ઞાન સર્વથા ક્ષયજન્ય છે.'

શ્રુતધર આગમતઃ પરોક્ષ વ્યવહારી છે. ચતુર્દશપૂર્વધર, દશપૂર્વધર, નવપૂર્વધર, ગંધહસ્તી વગેરે આ જ કોટિના છે.<sup>૬</sup>

# પ્રાયશ્चिત્તનાં સ્થાન ઃ

આની પછી ભાષ્યકાર પોતાના મૂળ વિષય પ્રાયશ્વિત્તનું વિવેચન શરૂ કરે છે. પ્રાયશ્વિત્તની ન્યૂનતા-અધિકતા સંબંધી પ્રશ્નોત્તર પછી પ્રાયશ્વિત્તદાનને યોગ્ય વ્યક્તિનું સ્વરૂપ બતાવતાં આલોચનાના શ્રવણનો ક્રમ બતાવે છે. <sup>3</sup> પ્રાયશ્વિત્તના અઢાર, બત્રીસ તથા છત્રીસ સ્થાનોનો વિચાર કર્યો છે. બત્રીસ સ્થાનો માટે આઠ ગણિસંપદાઓનું વિવેચન કર્યું છે. આઠ સંપદાઓના પ્રત્યેકના ચાર-ચાર ભેદ કરવામાં આવ્યા છે : ૧. ચાર પ્રકારની આચારસંપદા, ૨. ચાર પ્રકારની શ્રુતસંપદા, ૩. ચાર પ્રકારની શરીરસંપદા, ૪. ચાર પ્રકારની વચનસંપદા, ૫. ચાર પ્રકારની વાચનાસંપદા, ૬. ચાર પ્રકારની મતિસંપદા, ૭. ચાર પ્રકારની પ્રયોગમતિસંપદા, ૮. ચાર પ્રકારની સંગ્રહપરિજ્ઞાસંપદા. આમાં ચાર પ્રકારની વિનયપ્રતિપત્તિ ઉમેરવાથી પ્રાયશ્વિત્તના છત્રીસ સ્થાન બની જાય છે. વિનયપ્રતિપત્તિના ચાર ભેદ આ પ્રમાણે છે : આચારવિનય, શ્રુતવિનય, વિક્ષેપજ્ઞવિનય અને દોષનિર્ધાત્તવિનય. આમાંથી પ્રત્યેકના ફરી ચાર ભેદ છે.<sup>૪</sup>

# પ્રાયશ્વिત્તદાતા ઃ

પ્રાયશ્વિત્ત આપનાર યોગ્ય જ્ઞાનીઓનો અભાવ હોવાથી પ્રાયશ્વિત્ત કેવી રીતે સંભવી શકે ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં આચાર્ય કહે છે કે પ્રાયશ્વિત્ત આપવાની

- ૧. ગય. ૭-૧૦૯. ૨. ગા. ૧૧૦-૬,
- 3. ગા. ૧૧૭-૧૪૮, ૪. ગા. ૧૪૯-૨૪૧,

જીતકલ્પભાષ્ય

યોગ્યતાવાળા મહાપુરુષો કેવલી તથા ચૌદપૂર્વધર આ યુગમાં નથી, એ વાત સાચી છે પરંતુ પ્રાયશ્चિત્તની વિધિનું મૂળ પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વની ત્રણેય વસ્તુમાં છે અને તેના આધારે કલ્પ, પ્રકલ્પ તથા વ્યવહાર ગ્રંથોનું નિર્માણ થયું છે. ' આ ગ્રંથો તથા તેમના જ્ઞાતાઓ આજે પણ વિદ્યમાન છે. આથી પ્રાયશ્चિત્તનો વ્યવહાર આ ગ્રંથોના આધારે સરળતાપૂર્વક કરી શકાય છે અને આ રીતે ચારિત્રની શુદ્ધિ થઈ શકે છે. પ્રાયશ્વિત્તદાતાની સાપેક્ષતા :

દસ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તનો નામોલ્લેખ કર્યા બાદ પ્રાયશ્ચિત્તદાનનો વિભાગ કરવામાં આવ્યો છે તથા પ્રાયશ્ચિત્તવિધાતાઓનો સદ્ભાવ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>3</sup> સાપેક્ષ પ્રાયશ્વિત્તદાનના લાભ અને નિરપેક્ષ પ્રાયશ્વિત્તદાનની હાનિ તરફ સંકેત કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પ્રાયશ્વિત્તદાનમાં દાતાએ દયાભાવ રાખવો જોઈએ તથા જેને પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાનું હોય તેની શક્તિનું પણ ધ્યાન રાખવું જોઈએ. એવું થવાથી જ પ્રાયશ્ચિત્તનું પ્રયોજન સિદ્ધ થાય છે તથા પ્રાયશ્ચિત્ત કરનારની સંયમમાં દઢતા થઈ શકે છે. એવું ન કરવાથી પ્રાયશ્વિત્ત કરનારમાં પ્રતિક્રિયા ઉત્પન્ન થાય છે અને તે સંયમમાં સ્થિર થવાને બદલે સંયમનો સર્વથા ત્યાગ જ કરી દે છે. પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં એટલો વધારે દયાભાવ પણ ન રાખવો જોઈએ કે પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન જ નષ્ટ થઈ જાય અને દોષોની પરંપરા એટલી અધિક વધી જાય કે ચારિત્રશુદ્ધિ જ ન થઈ શકે. વગર પ્રાયશ્વિત્તે ચારિત્ર સ્થિર નથી રહી શકતું. ચારિત્રના અભાવમાં તીર્થ ચારિત્રશૂન્ય થઈ જાય છે. ચારિત્રશુન્યતાથી નિર્વાણની પ્રાપ્તિ નથી થઈ શકતી. નિર્વાલલાભનો અભાવ થઈ જવાથી કોઈ દીક્ષિત પણ નહિ થાય. દીક્ષિત સાધુઓના અભાવમાં તીર્થ પણ નહિ બને. આ રીતે પ્રાયશ્વિત્તના અભાવમાં તીર્થ ટકી જ નથી શકતું. એટલે જ્યાં સુધી તીર્થની સ્થિતિ છે ત્યાં સુધી પ્રાયશ્વિત્તની પરંપરા ચાલવી જ જોઈએ.\*

# ભક્તપરિજ્ઞા, ઈંગિનીમરણ તથા પાદપોપગમન ઃ

પ્રાયશ્ચિત્તના વિધાનનું વિશેષ સમર્થન કરતાં ભાષ્યકારે પ્રશંગવશાત્ ભક્તપરિજ્ઞા, ઈંગિનીમરણ તથા પાદપોપગમ-આ ત્રણ પ્રકારની મારણાંતિક સાધનાઓનું વિસ્તૃત વર્શન કર્યું છે. ભક્તપરિજ્ઞાની વિધિ તરફ સંકેત કરતાં નિર્વ્યાઘાત અને સવ્યાઘાતરૂપી સપરાક્રમભક્તપરિજ્ઞાના સ્વરૂપનો નિમ્ન ઠારોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ૧. ગણિનિસ્સરણ, ૨. બ્રિતિ, ૩. સંલેખના, ૪. અગીત, ૫. અસંવિગ્ન, ૬. એક, ૭. આભોગ, ૮. અન્ય, ૯. અનાપૃચ્છા,

૪. ગા. ૩૦૦-૩૧૮.

૧. કલ્પ અર્થાત્ બૃહત્કલ્પ; પ્રકલ્પ અર્થાત્ નિશીથ.

ર. ગા. ૨૫૫-૨૭૩. ં ૩. ગા. ૨૭૪-૨૯૯. ૪

૧૦. પરીક્ષા, ૧૧. આલોચના, ૧૨. સ્થાન – વસતિ, ૧૩. નિર્યાપક, ૧૪. દ્રવ્યદાપના, ૧૫. હાનિ, ૧૬. અપરિતાન્ત, ૧૭. નિર્જરા, ૧૮. સંસ્તારક, ૧૯. ઉદ્ધર્તના, ૨૦. સ્મારણા, ૨૧. કવચ, ૨૨. ચિદ્ધકરણ, ૨૩. યતના. આ રીતે નિર્વ્યાઘાત અને સવ્યાઘાતરૂપી અપરાક્રમભક્તપરિજ્ઞા, ઈંગિનીમરણ અને પાદપોપગમનના સ્વરૂપનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.' અહીં સુધી આગમવ્યવહારનો અધિકાર છે.

શ્રુતાદિવ્યવહાર :

પૂર્વનિર્દિષ્ટ આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીતવ્યવહારમાંથી આગમ વ્યવહારનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરીને આચાર્યે શ્રુતવ્યવહારનું સંક્ષિપ્ત વિવેચન કર્યું છે. આજ્ઞાવ્યવહારનું વ્યાખ્યાન કરતાં અપરિણત, અતિપરિણત અને પરિભ્રત શિષ્યોની પરીક્ષાના સ્વરૂપ તરફ નિર્દેશ કર્યો છે. તેની પછી દર્પના દસ તથા કલ્પનાના ચોવીસ ભેદોનું સભંગ વિવેચન કર્યું છે. એ જ રીતે ધારણાવ્યવહારનો પણ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.' જીતવ્યવહાર :

જે વ્યવહાર પરંપરાથી પ્રાપ્ત હોય, શ્રેષ્ઠ પુરુષો દ્વારા અનુમત હોય, જેનું બહુશ્રતોએ અનેક વાર સેવન કર્યું હોય તથા જેનું તેમના દ્વારા નિવારણ ન કરવામાં આવ્યું હોય તે જીતવ્યવહાર કહેવાય છે. જેનો આધાર આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા અથવા ધારણા ન હોય તે જીતવ્યવહાર છે. તેનો મૂળ આધાર આગમાદિ ન હોતાં માત્ર પરંપરા જ હોય છે. જે જીતવ્યવહારથી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે તેનું જ આચારણ કરવું જોઈએ. જે જીતવ્યવહાર ચારિત્ર-શુદ્ધિનું કારણ ન હોય તેનું આચારણ ન કરવું જોઈએ. સંભવ છે કે એવો પણ કોઈ જીતવ્યવહાર હોય જેનું આચરણ કોઈ એક જ વ્યક્તિએ કર્યું હોય છતાં પણ જો તે વ્યક્તિ સંવેગપરાયણ હોય, દાન્ત હોય તથા તે આચાર શુદ્ધિકર હોય તો તે જીતવ્યવહારનું અનુકરણ કરવું જોઈએ.<sup>3</sup> તેની પછી ભાષ્યકારે વ્યવહારના સ્વરૂપનો ઉપસંહાર કર્યો છે.<sup>\*</sup> અહીં સુધી મૂલ સૂત્રની પ્રથમ ગાથાનું વ્યાખ્યાન છે. પ્રાયશ્વિત્તના ભેદ :

પ્રાયશ્ચિત્તનું માહાત્મ્ય-વર્શન કર્યા પછી આચાર્યે તેના દસ ભેદોની ગણના તથા તેમનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ-વર્શન કર્યું છે. પ્રાયશ્ચિત્તના દસ ભેદ આ છે ઃ ૧. આલોચના, ૨. પ્રતિક્રમણ, ૩. મિશ્ર, ૪. વિવેક, ૫. વ્યુત્સર્ગ, ૬. ત૫, ૭. છેદ, ૮. મૂલ, ૯.

- ૧. ગા.૩૨૨-૫૫૯. ૨. ગા. ૫૬૦-૬૭૪. ૩. ગા. ૬૭૫-૬૯૪.
- ૪. ગા. ૬૯૫-૭૦૫. ૫. ગા. ૭૦૬-૭૩૦.

#### જીતકલ્પભાષ્ય

અનવસ્થાપ્ય, ૧૦. પારાંચિક.\*

### આલોચના ઃ

પ્રથમ પ્રાયશ્વિત્ત આલોચનાના અપરાધ-સ્થાનો તરફ સંક્ષેપમાં સંકેત કરતાં આ જ પ્રસંગમાં 'છબ'નો અર્થ બતાવતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે છબ્ર કર્મને કહે છે. તે કર્મ ચાર પ્રકારનું છે : જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, મોહનીય અને અંતરાય. જયાં સુધી પ્રાણી આ ચારે પ્રકારના કર્મોના બંધનથી મુક્ત નથી થતો ત્યાં સુધી તે છબ્રસ્થ કહેવાય છે. આલોચના વગેરે પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન છબ્રસ્થો માટે જ છે.'

### પ્રતિક્રમણ :

પ્રતિક્રમણના અપરાધ-સ્થાનોનું વર્શન કરતાં ગુપ્તિ અને સમિતિનું પણ સોદાહરણ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. મનોગુપ્તિ માટે જિનદાસનું ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. એ જ રીતે વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ માટે પણ બે અન્ય ઉદાહરણો આપવામાં આવ્યા છે. સમિતિઓનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ઈર્યાસમિતિ માટે અર્હન્નકનું ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. ભાષાસમિતિનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે એક સાધુનું દેશન્ત ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યું છે. વસુદેવના જીવ નંદિવર્ધનનું ઉદાહરણ આપીને એપણાસમિતિનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે આદાન-નિક્ષેપણાસમિતિ માટે પણ એક ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે આદાન-નિક્ષેપણાસમિતિ માટે પણ એક ઉદાહરણ આપવામાં આવ્યું છે. પરિષ્ઠાપનિક્ષસમિતિનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે ધર્મરુચિનું દર્શત મૂકવામાં આવ્યું છે. ' આ પ્રસંગે ભાષ્યકારે નિમ્ન વિષયોની ચર્ચા પજ્ઞ કરી છે : ગુરુની આશાતના અને તેનું સ્વરૂપ, ગુરુ અને શિષ્યનો ભાષા-પ્રયોગ, ગુરુ-વિનયનો ભંગ અને તેનું સ્વરૂપ, વિનય-ભંગના સાત પ્રકાર, ઈચ્છાદિ, દસ પ્રકારની અકરણતા, લઘુમુષાવાદ તથા તેનું સ્વરૂપ.<sup>3</sup>

પ્રતિક્રમજ્ઞ સંબંધિત અવિધિ, કાસ, જૂભા, ક્ષુત, વાત, અસંક્લિષ્ટકર્મ, કન્દર્પ, હાસ્ય, વિકથા, કષાય, વિષયાનુષંગ, સ્ખલના, સહસા, અનાભોગ, આભોગ, સ્નેહ, ભય, શોક અને બાકુશિક અપરાધ-સ્થાનોનું મૂળ સૂત્રનું અનુકરજ્ઞ કરતાં વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>\*</sup>

# મિશ્ર પ્રાયશ્વિત્ત :

આ પ્રાયશ્વિત્તમાં આલોચના તથા પ્રતિક્રમણ બંનેનો સમાવેશ છે. આમાં આલોચના અને પ્રતિક્રમણ આ બંનેના સંયુક્ત અપરાધ-સ્થાનોનું વિવેચન કરવામાં

- ૧. ગા, ૭૩૫.
- ૨. ગા. ૭૮૪-૮૬૦.
- ૪. ગા.૯૦૬-૯૩૨.

૩. ગાં, ૮∉૧-૯૦૫.

આવ્યું છે. સંભ્રમ, ભય, આપત્, સહસા, અનાભોગ, અનાત્મવશતા, દુશ્ચિતિત, દુર્ભાષિત, દુશ્વેષ્ટિત વગેરે અપરાધ-સ્થાનો મિશ્ર કોટિનાં છે. ભાષ્યકારે તેમની વિશેષ વ્યાખ્યા કરી છે. વિવેક:

વિવેક-પ્રાયશ્ચિત્તના અપરાધ-સ્થાનોનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે પિંડ, ઉપધિ, શય્યા, કૃતયોગી, કાલાતીત, અધ્વાતીત, શઠ, અશઠ, ઉદ્ગત, અનુદ્ગત, કારણગૃહીત વગેરે પદોની વ્યાખ્યા કરી છે. વ્યાખ્યા બહુ સંક્ષિપ્ત તથા સારગ્રાહી છે. ત્યાર પછી વ્યુત્સર્ગ-પ્રાયશ્चિત્તનું વ્યાખ્યાન શરૂ થાય છે.

વ્યુત્સર્ગ :

પંચમ પ્રાયશ્ચિત્ત વ્યુત્સર્ગનાં અપરાધ-સ્થાનોનું વિશ્લેષણ કરવા માટે ભાષ્યકારે મૂલ સૂત્રમાં નિર્દિષ્ટ ગમન, આગમન, વિહાર, શ્રુત, સાવઘસ્વપ્ર, નાવ, નદી, સન્તાર વગેરે પદોનું સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યાન કર્યું છે. તેની પછી તપઃ પ્રાયશ્વિત્તનાં અપરાધ-સ્થાનોની વ્યાખ્યા શરૂ થાય છે.

તપ :

તપની ચર્ચાના પ્રારંભમાં જ્ઞાન અને દર્શનના આઠ-આઠ અતિચારોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. જ્ઞાનના આઠ અતિચાર નિમ્નોક્ત આઠ વિષયો સાથે સંબંધિત છે : ૧. કાલ, ૨. વિનય, ૩. બહુમાન, ૪. ઉપધાન, ૫. અનિહ્નવન, ૬. વ્યંજન, ૭. અર્થ, ૮. તદુભય. દર્શનના અતિચારોનો સંબંધ નિમ્ન આઠ વિષયો સાથે છે : ૧. નિ:શંકિત, ૨. નિષ્કાંક્ષિત, ૩. નિર્વિચિક્તિસા, ૪. અમૂઢદષ્ટિ, ૫. ઉપબૃંહલ, ૬. સ્થિરીકરજ, ૭. વાત્સલ્ય, ૮. પ્રભાવના. બાની પછી છ વ્રતરૂપ ચારિત્રના અતિચારોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. ચારિત્રોદ્ગમનનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં ઉદ્ગમના સોળ દોષોનું પજ્ઞ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ સોળ દોષ આ પ્રમાણે છે : ૧. આધાર્ક્સ, ૨. ઔદ્દેશિક, ૩. પૂતિકર્મ, ૪. મિશ્રજાત, ૫. સ્થાપના, ૬. પ્રાભૃતિકા, ૭. પ્રાદુષ્કરજ્ઞ, ૮. ક્રીત, ૯. પ્રામિત્ય, ૧૦. પરાવર્તિત, ૧૧. અભ્યાહ્ત, ૧૨. ઉદ્ભિન્ન, ૧૩. માલાહ્ત, ૧૪. આચ્છેઘ, ૧૫. અનિસૃષ્ટ, ૧૬ અધ્યવપૂરક. ઉદ્દગમની પછી ઉત્પાદનાનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ – આ ચાર પ્રકારના નિક્ષેપો દ્વારા ઉત્પાદનાનું વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે. બાના પજ્ઞ સોળ દોષ છે : ૧. ધાત્રીદોષ, ૨. દૂતીદોષ, ૩. નિમિત્તદોષ, ૪. આજીવદોષ, ૫. વનીપકદોષ,

| ۹. | ગા. ૯૩૩-૯૫૪.  | ૨. ગા. ૯૫૫-૯૭૧.   | ૩. ગા. ૯૭૨-૯૯૭.   |
|----|---------------|-------------------|-------------------|
| 8. | ગા. ૯૯૮-૧૦€૮. | ૫. ગા. ૧૦૬૯-૧૦૮૬. | ૬. ગા. ૧૦૯૮-૧૨૮૬. |
| 5  | NI 9064-9     | ૮. ગા. ૧૩૧૩-૮.    |                   |

#### જીતકલ્પભાષ્ય

દ. ચિકિત્સાદોષ, ૭. ક્રોધદોષ, ૮. માનદોષ, ૯. માયાદોષ, ૧૦. લોભદોષ, ૧૧. સંસ્તવદોષ, ૧૨. વિદ્યાદોષ, ૧૩. મન્ત્રદોષ, ૧૪. ચૂર્ણદોષ, ૧૫. યોગદોષ, ૧૬. મૂલકર્મદોષ. ૧૨. વિદ્યાદોષ, ૧૩. મન્ત્રદોષ, ૧૪. ચૂર્ણદોષ, ૧૫. યોગદોષ, ૧૬. મૂલકર્મદોષ. ૧૨. વિદ્યાદોષ, ૧૩. મન્ત્રદોષ, ૧૪. ચૂર્ણદોષ, ૧૫. યોગદોષ, ૧૬. મૂલકર્મદોષ. ૧૨. વિદ્યાદોષ, ૧૩. મન્ત્રદોષ, ૧૪. ચૂર્ણ કર્ણ કર્ણ છે. ક્રોધ માટે ક્ષપકનું, માન માટે ક્ષુલ્લકનું, માયા માટે આષાઢભૂતિનું, લોભ માટે સિંહકેસર નામના મોદકની ઈચ્છા રાખનાર ક્ષપકનું, વિદ્યા માટે ભિક્ષુ-ઉપાસક અર્થાત્ બૌદ્ધ-ઉપાસકનું, મંત્ર માટે પાદલિપ્ત અને મુરુંડરાજનું, ચૂર્ણ માટે બે ક્ષુલ્લકોનું અને યોગ માટે બ્રહ્મદ્વૈપિક તાપસોનું ઉદાહરણ આપ્યું છે.<sup>૧</sup>

પ્રહશૈષણાનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્યે ગ્રહશૈષણાના દસ પ્રકારોનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. જે દસ પદોથી ગ્રહશૈષણાની શુદ્ધિ થવી જોઈએ તેમનાં નામ આ છે : શંકિત, પ્રક્ષિત, નિક્ષિપ્ત, પિહિત, સંદ્રત, દાયક, ઉન્મિશ્ર, અપરિણત, લિપ્ત અને છર્દિત.<sup>3</sup> આ દસ પ્રકારના દોષોનું વિશેષ વર્શન કર્યા પછી ગ્રાસૈષણાનાં સ્વરૂપ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. તે માટે સંયોજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ, કારણ વગેરે દોષોનાં વર્જનનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>×</sup> તેની પછી પિણ્ડવિશુદ્ધિ વિષયક અતિચારો સંબંધિત પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>×</sup>

તપઃપ્રાયશ્ચિત્ત સંબંધિત અન્ય સૂત્ર-ગાથાઓનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે ધાવન, ડેપન, સંઘર્ષ, ગમન, ક્રીડા, કુધાવના, ઉત્કુષ્ટિ, ગીત, સેણ્ટિકા, જીવરુત વગેરે પદોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. તપઃપ્રાયશ્ચિત્તની જઘન્ય, મધ્યમ તથા ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિઓનો આશ્રય લેતાં વિચ્યુત, વિસ્મૃત, અપ્રેક્ષિત, અનિવેદન વગેરે પદોની વ્યાખ્યા કરી છે. આ જ રીતે કાલાતીતકરણ, અધ્વાતીતકરણ, તત્પરિભોગ, પાનાસંવરણ, કાયોત્સર્ગભંગ, કાયોત્સર્ગ-અકરણ, વેગવન્દના, રાત્રિવ્યુત્સર્ગ, દિવસશયન, ચિરકષાય, લશુન, તર્ણાદિ-બંધન, પુસ્તક-પંચક, તૃણપંચક, દૂષ્યપંચક, સ્થાપનાકુલ વગેરે સંબંધી દોષ, દર્પ, પંચેન્દ્રિય-વ્યપરોપણ, સંક્લિષ્ટકર્મ, દ્વૈર્ધાધ્વકલ્ય, ગ્લાનકલ્પ, છેદ, અશ્રદ્ધાન વગેરે અનેક પદોનું આચાર્યે સમ્યક વિવેચન કર્યું છે. જ

સામાન્ય તથા વિશેષ આપત્તિની દષ્ટિએ તપઃપ્રાયશ્ચિત્તનું શું સ્વરૂપ છે, તેનું વિશ્લેષણ કર્યા પછી ભાષ્યકારે તપોદાનનો વિચાર કર્યો છે. દ્રવ્યનું શું સ્વરૂપ છે અને તે દષ્ટિએ તપોદાનની શું સ્થિતિ છે, ક્ષેત્રના સ્વરૂપની દષ્ટિએ તપોદાનનો શું

- ૧. ગા. ૧૩૧૯-૧૩૨૦. ૨. ગા. ૧૩૯૫-૧૪૬૭. ૩. ગા. ૧૪૭૬.
- ૪. ગય. ૧૬૦૫-૧૬૭૦. ૫. ગા. ૧૬૮૦-૧૭૧૯. ૬. ગા. ૧૭૨૦-૨૪.
- ૭. ગા. ૧૭૨૫-૧૭૯૪.

અર્થે છે. કાલના સ્વરૂપને દષ્ટિમાં રાખતાં તપોદાનનું કઈ રીતે વર્જાન કરી શકાય છે, ભાવનો સ્વરૂપની દષ્ટિએ તપોદાનનું રૂપ શું હોઈ શકે છે – આ મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રશ્નોનું સમાધાન ભાષ્યકારે બહુ સંક્ષિપ્ત તથા સરળ ઢંગથી કર્યું છે.' આ જ રીતે પુરૂષની દષ્ટિથી પણ તપોદાનનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આ પ્રસંગે ગીતાર્થ, અગીતાર્થ, સહનશીલ, અસહનશીલ, શઠ, અશઠ, પરિણામી, અપરિણામી, અતિપરિણામી, ધૃતિસંહનનોપેત, હીન, આત્મતર, પરતર, ઉભયતર, નોભયતર, અન્યતર વગેરે અનેક પ્રકારના પુરુષોનું સ્વરૂપ-વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. કલ્પસ્થિત અને અકલ્પસ્થિત પુરુષોનું વર્જાન કરતાં આચાર્યે 'સ્થિતિ' શબ્દના નિમ્ન પર્યાયો આપ્યા છે : પ્રતિષ્ઠા, સ્થાપના, સ્થપિતિ, સંસ્થિતિ, સ્થિતિ, અવસ્થાન, અવસ્થા.<sup>3</sup> કલ્પસ્થિતિ છ પ્રકારની છે : સામાયિક, છેદ, નિર્વિશમાન, નિર્વિષ્ટ, જિનકલ્પ અને સ્થવિરકલ્પ.<sup>૪</sup> કલ્પ દસ પ્રકારનું છે : ૧. આચેલક્ય, ૨. ઔદ્દેશિક, ૩. શય્યાતર, ૪. રાજપિંડ, ૫. કૃત્તિકર્મ, ૬. વ્રત, ૭. જ્યેષ્ઠ, ૮. પ્રતિક્રમણ, ૯. માસ, ૧૦. પર્યુષણા. ભાષ્યકારે આ કલ્પોનું વિસ્તારપૂર્વક વર્શન કર્યું છે. તેની સાથે જ પરિહારકલ્પ, જિનકલ્પ, સ્થવિરકલ્પ વગેરેના સ્વરૂપનું પણ વર્ણન કર્ય છે. તેની પછી પરિણત, અપરિણત, કૃતયોગી, અકૃતયોગી, તરમાણ, અતરમાણ વગેરે \* પરષોનું સ્વરૂપ બતાવતાં કલ્પસ્થિત વગેરે પુરૂષોની દષ્ટિથી તપોદાનનો વિભાગ કરવામાં આવ્યો છે. <sup>પ</sup> આગળ મુળ સુત્રના પદોનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે જીતયન્ત્રની વિધિ બંતાવી છે તથા પ્રતિસેવનાનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં એ દષ્ટિએ તપોદાનનો વિભાગ કરીને તપઃપ્રાયશ્વિત્તનું સુવિસ્તૃત વિવેચન સમાપ્ત કર્યું છે.\* છેદ અને મલ :

છેદપ્રાયશ્चિત્તનાં અપરાધ-સ્થાનોનાં વર્શનના પ્રસંગે ઉત્કૃષ્ટ તપોભુમિ તરફ પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. આદિ જિનની ઉત્કૃષ્ટ તપોભૂમિ એક વર્ષની હોય છે, મધ્યમ જિનોની ઉત્કૃષ્ટ તપોભૂમિ આઠ માસની હોય છે તથા અંતિમ જિનની તપોભ્મિનો સમય છ માસ છે.\* ત્યાર પછી મુલપ્રાયશ્ચિત્તના અપરાધસ્થાનો તરફ સંકેત કરવામાં આવ્યો છે. '

### અનવસ્થાપ્ય :

અનવસ્થાપ્ય-પ્રાયશ્चિત્તના અપરાધ-સ્થાનોનું દિગ્દર્શન કરાવતાં આચાર્યે હસ્તતાલ, હસ્તાલંબ, હસ્તાદાન વગેરેનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે તથા અવસન્નાચાર્યનું

| ۹. | ગા. ૧૭૯૫-૧૯૩૭. | ર. ગા. ૧૯૩૮-૧૯૬૪. | ૩. ગા. ૧૯૬૬      |
|----|----------------|-------------------|------------------|
| γ. | ગા. ૧૯૬૭.      | પ. ગા. ૧૯૬૮∽૨૧૯૫. | ૬.ગા. ૨૧૯૬-૨૨૭૯. |

- ૪. ગા.૧૯૬૭. ૭. ગા.રર૮૫-€.
- ૮. ગા. ૨૨૮૮-૨૩૦૦.
- ૬.ગા. ૨૧૯૬-૨૨૭૯.

#### જીતકલ્પભાષ્ય

દેષ્ટાન્ત આપીને હસ્તાદાનનાં સ્વરૂપની પુષ્ટિ કરી છે. ' આની પછી અંતિમ પ્રાયશ્ચિત્ત પારાંચિકનું વર્જ્ષન શરૂ થાય છે.

### પારાંચિક :

પારાંચિક-પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ દર્શાવતી વખતે આચાર્યે તીર્થંકર, પ્રવચન, શ્રુત, આચાર્ય વગેરેની આશાતના સાથે સંબંધ રાખનાર પારાંચિકનો નિર્દેશ કર્યો છે. સાથે જ કષાયદુષ્ટ, વિષયદુષ્ટ, સ્ત્યાનર્દ્ધિપ્રમત્ત અને અન્યોન્ચ-કુર્વાજ્ઞ-પારાંચિકનું સ્વરૂપ બતાવતાં લિંગ, ક્ષેત્ર અને કાલની દષ્ટિથી પારાંચિકનું વિવેચન કર્યું છે. ત્યાર પછી એ તથ્ય તરફ આપણું ધ્યાન ખેંચ્યું છે કે અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક-પ્રાયશ્વિત્તનો સદ્ભાવ ચતુર્દશપૂર્વધર ભદ્રબાહુ સુધી જ રહ્યો છે. જીતકલ્પનો ઉપસંહાર કરતાં જીતકલ્ય સૂત્રના અધ્યયનનો અધિકારી કોજ છે, તેનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જે સૂત્ર અને અર્થ બંનેથી પ્રાપ્ત અર્થાત્ યુક્ત છે તે જ જીતકલ્પનો યોગ્ય અધિકારી છે, બાકીનાને તે માટે અયોગ્ય સમજવા જોઈએ. જીતકલ્પના મહત્ત્વ તથા આધાર તરફ એક વાર ફરી નિર્દેશ કરતાં ભાષ્યકારે ભાષ્યની સમાપ્તિ કરી છે. ' આચારના નિયમો અને વિશેષપક્ષે ચારિત્રના દોષોની શુદ્ધિનું પ્રાયશ્વિત્ત દ્વારા વિધાન કરનાર જીતકલ્પ સૂત્રના સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યના આ સંક્ષિપ્ત પરિચયથી તેની શૈલી તથા સામગ્રીનું અનુમાન કરવું મુશ્કેલ નથી. જીતકલ્પભાષ્ય આચાર્ય જિનભદ્રની જૈન આચારશાસ પર એક મહત્ત્વપૂર્ણ કૃતિ છે, તેમાં કોઈ સંદેહ નથી.

ં ૩. ગા. ૨૫૮૬-૭.

૧૯૫

81

ગા. ૨૩૦૧-૨૪૧૦

ગા. ૨૫૯૪.

For Private & Personal Use Only

ર. ગા. ૨૪૬૩-૨૫૮૫.

પ. ગા. ૨૬૦૦-૬,

# તૃતીય પ્રકરણ

# બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય 'ના પ્રશેતા સંઘદાસગણિ ક્ષમાશ્રમણ છે. આમાં બૃંહત્કલ્પ સૂત્રના પદોનું સુવિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. લઘુભાષ્ય હોવા છતાં પણ તેની ગાથા-સંખ્યા ૬૪૯૦ છે. તે છ ઉદ્દેશોમાં વિભક્ત છે. તે સિવાય ભાષ્યના પ્રારંભમાં એક વિસ્તૃત પીઠિકા પણ છે જેની ગાથા-સંખ્યા ૮૦૫ છે. આ ભાષ્યમાં પ્રાચીન ભારતની કેટલીક મહત્ત્વપૂર્ણ સાંસ્કૃતિક સામગ્રી પણ સુરક્ષિત છે. ડૉ. મોતીચન્દ્રે પોતાના પુસ્તક સાર્થવાહ (પ્રાચીન ભારતકી પથ-પદ્ધતિ) માં આ ભાષ્યની કેટલીક સામગ્રીનો 'યાત્રી અને સાર્થવાહ'નો પરિચય આપવાની દષ્ટિએ ઉપયોગ કર્યો છે. આ જ રીતે અન્ય દષ્ટિઓથી પણ આ સામગ્રીનો ઉપયોગ થઈ શકે છે. ભાષ્યના આગળ આપવામાં આવનાર વિસ્તૃત પરિચયથી એ વાતની ખબર પડી શકશે કે આમાં પ્રાચીન ભારતીય સંસ્કૃતિના ઈતિહાસનો કેટલો મસાલો ભરેલો પડ્યો છે.

# પીઠિકા :

વિશેષાવશ્યક-ભાષ્યની જેમ જ આ ભાષ્યમાં પણ પ્રારંભિક ગાથાઓમાં મંગલવાદની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. 'મંગલ' પદના નિક્ષેપ, મંગલાચરણનું પ્રયોજન, આદિ, મધ્ય અને અંતમાં મંગલ કરવાની વિધિ વગેરે વિષયોની ચર્ચા કર્યા પછી નન્દી – જ્ઞાનપંચકનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. શ્રુતજ્ઞાનના પ્રસંગમાં સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના ક્રમનો વિચાર કરતાં ઔપશમિક, સાસ્વાદન, ક્ષાયોપશમિક, વેદક અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup>

અનુયોગનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં નિક્ષેપ વગેરે બાર પ્રકારના દ્વારોથી અનુયોગનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. તેમનાં નામો આ છે : ૧. નિક્ષેપ, ૨. એકાર્થિક,

૩. ગા.૪-**૧૩**૧,

નિર્યુક્તિ-લંઘુભાષ્ય-વૃત્ત્યુપેત બૃહત્કલ્પસૂત્ર (૬ ભાગ) : સંપાદક – મુનિ ચતુરવિજય તથા પુષ્ટ્યવિજય; પ્રકાશક – શ્રી જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, સન્ ૧૯૩૩, ૧૯૩૬, ૧૯૩૮, ૧૯૩૮, ૧૯૪૨.

૨. સાર્થવાહ (પ્રાચીન ભારતકી પથ-પદ્ધતિ) : પ્રકાશક – બિહાર રાષ્ટ્રભાષા પરિષદ્, પટના, સન્ ૧૯૫૩.

૩. નિરુક્ત, ૪. વિધિ, ૫. પ્રવૃત્તિ, ₹. કેન, ૭. કસ્ય, ૮. અનુયોગદાર, ૯. ભેદ, ૧૦. લક્ષણ, ૧૧. તદર્હ, ૧૨. પર્ષદ્.¹

કલ્પ-વ્યવહારના અનુયોગ માટે સુયોગ્ય મનાતી છત્રાંતિક પર્ષદાના ગુણોનો બહુશ્રુતદાર, ચિરપ્રવ્રજિતદાર અને કલ્પિકદાર – આ ત્રણે દારોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. કલ્પિકદ્વારનું આચાર્યે નિમ્ન ઉપદારોથી વિવેચન કર્યું છે : સૂત્રકલ્પિકદાર, અર્થકલ્પિકદાર, તદ્દભયકલ્પિકદાર, ઉપસ્થાપનાકલ્પિકદાર, વિચારકલ્પિકદાર, લેપકલ્પિકદ્વાર, પિષ્ઠડકલ્પિકદ્વાર, શય્યાકલ્પિકદ્વાર, વસ્ત્રકલ્પિકદ્વાર, પાત્રકલ્પિકદ્વાર, અવગ્રહકલ્પિકદ્વાર, વિહારકલ્પિકદ્વાર, ઉત્સારકલ્પિકદ્વાર, અચંચલદ્વાર, અવસ્થિતદ્વાર, મેધાવીદાર, અપરિસ્નાવીદાર, યશ્વવિદાનુદ્વાર, પત્તદાર, અનુજ્ઞાતદાર અને પરિણામકદ્વાર. આમાંથી વિચારકલ્પિકદ્વારનું નિરૂપણ કરતાં આચાર્યે વિચારભૂમિ અર્થાત સ્થશ્ડિલભૂમિનું સવિસ્તાર નિરૂપણ કર્યું છે. આ નિરૂપણમાં નિમ્ન દારોનો આધાર લેવામાં આવ્યો છે ઃ ભેદ, શોધિ, અપાય, વર્જના, અનુજ્ઞા, કારણ, યતના. ' શય્યાકલ્પિકદ્વારનો રક્ષણકલ્પિક અને પ્રહણકલ્પિકની દષ્ટિથી વિચાર કરવામાં . આવ્યો છે. આ જ રીતે અન્ય દ્વારોનો પણ વિવિધ દષ્ટિઓથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. યત્ર-તત્ર દષ્ટાન્તોનો ઉપયોગ પણ થયો છે. ઉત્સારકલ્પિકદ્રારના યોગવિરાધના દોષને સમજાવવા માટે ઘણ્ટાશ્રગાલનું દષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે. પરિણામકહારમાં પરિણામક, અપરિણામક વગેરે શિષ્યોની પરીક્ષા માટે આમ્, વૃક્ષ, બીજ વગેરેનાં દષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યાં છે. ે છેદસૂત્રો (બૃહત્કલ્પાદિ)નાં અર્થશ્રવજ્ઞની વિધિ તરફ સંકેત કરતાં પરિજ્ઞામકદ્વારના ઉપસંહાર સાથે પીઠિકાની સમાપ્તિ કરવામાં આવી છે.\*

## પ્રથમ ઉદૃેશ – પ્રલમ્બસૂત્ર :

પીઠિકા પછી ભાષ્યકાર પ્રત્યેક મૂલ સૂત્રનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરે છે. પ્રથમ ઉદ્દેશમાં પ્રલમ્બપ્રકૃત, માસકલ્પપ્રકૃત વગેરે સૂત્રોનો સમાવેશ છે. પ્રથમ પ્રલમ્બસૂત્રની નિમ્ન દારોથી વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે : આદિનકારદાર, ગ્રન્થદાર, આમદાર, તાલદાર, પ્રલમ્બદાર, ભિન્નદાર. તાલ, તલ અને પ્રલમ્બનો અર્થ આ મુજબ છે : તલવૃક્ષ સમ્બન્ધી ફળને તાલ કહે છે; તદાધારભૂત વૃક્ષનું નામ તલ છે; તેના મૂળને પ્રલંબ કહે છે. પ્રલમ્બ શુબ્દ દારા અહીં મૂલપ્રલંબનું ગ્રહશ કરવું જોઈએ.<sup>પ</sup>

પ્રલમ્બગ્રહણ સમ્બન્ધી પ્રાયશ્ચિત્તો તરફ સંકેત કરતાં તત્રપ્રલમ્બગ્રહણ અર્થાત્ જ્યાં તાડ વગેરે વૃક્ષ હોય ત્યાં જઈને નીચે પડેલાં અચિત્ત પ્રલમ્બાદિનું ગ્રહણ કરતી

| ۹.         | ગા. ૧૪૯-૩૯૯. | ર. ગા. ૪૧૭-૪૬૯. | ૩. ગા. ૪૦૦-૮૦૨. |
|------------|--------------|-----------------|-----------------|
| <b>γ</b> . | ગા. ૮૦૩-૫.   | મ. ગા. ૮૫૦,     |                 |

વખતે જે દોષોની સંભાવના રહે છે તેનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે સચિત્ત પ્રલમ્બાદિ સંબંધિત વાતો તરફ પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. દેવ, મનુષ્ય તથા તિર્થચના અધિકારમાં રહેલા પ્રલમ્બાદિનું સ્વરૂપ, તદ્ગ્રહણદોષ વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.' પ્રલમ્બાદિનું ગ્રહણ કરવાથી લાગનાર આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને આત્મસંયમવિરાધના દોષોનું વિસ્તૃત વર્શન કરતાં આચાર્યે અજ્ઞાન અને વ્યસનો તરફ સંકેત કર્યો છે.' ગીતાર્થના વિશિષ્ટ ગુણોનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે ગીતાર્થને પ્રાયશ્વિત્ત ન લાગવાનાં કારણોની મીમાંસા કરી છે. ગીતાર્થની કેવલી સાથે તુલના કરતાં શ્રુતકેવલીનાં વૃદ્ધિ-હાનિનાં ષટ્સ્થાનો તરફ સંકેત કર્યો છે.<sup>3</sup>

દ્વિતીય પ્રલમ્બસૂત્રનાં વ્યાખ્યાનમાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે ટૂટેલાં તાલ-પ્રલમ્બનાં ગ્રહણ સાથે સંબંધ રાખનાર અપવાદ, નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓનાં દેશાન્તર-ગમનનાં કારણો તથા તેની વિધિ, રોગ અને આતંકનો ભેદ, રુગ્ણાવસ્થા માટે વિધિ-વિધાન, વૈદ્ય અને તેના આઠ પ્રકાર.\*

બાકીનાં પ્રલમ્બસૂત્રોનું વિવેચન નિમ્ન વિષયોની દષ્ટિએ મહત્ત્વપૂર્ણ છે : પક્કતાલપ્રલમ્બગ્રહણ-વિષયક નિષેધ, 'પક્ક' પદના નિક્ષેપ, 'ભિન્ન' અને 'અભિન્ન' પદોની વ્યાખ્યા, તદ્વિષયક ષડ્ભંગી, તત્સમ્બન્ધી પ્રાયશ્વિત્ત, અવિધિભિન્ન અને વિધિભિન્ન તાલપ્રલમ્બ, તત્સમ્બન્ધી ગુણ્ણ, દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત, દુષ્કાળ વગેરેમાં નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓના એકબીજાનાં અવગૃહીત ક્ષેત્રમાં રહેવાની વિધિ, તત્સમ્બન્ધી ૧૪૪ ભંગ અને તદ્વિષયક પ્રાયશ્વિત્ત."

### માસકલ્પપ્રકૃતસૂત્ર ઃ

માસકલ્પવિષયક વિવેચન શરૂ કરતી વખતે સર્વપ્રથમ આચાર્યે પ્રલમ્બપ્રકૃત અને માસકલ્પપ્રકૃતના સંબંધનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. પ્રથમ સૂત્રની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા માટે ગ્રામ, નગર, ખેડ, કર્બટક, મડમ્બ, યત્તન, આકર, દ્રોણમુખ, નિગમ, રાજધાની, આશ્રમ, નિવેશ, સંબાધ, ઘોષ, અંશિકા, પુટભેદન, શંકર વગેરે પદોનું વિવેચન કર્યું છે. ગ્રામનો નામગ્રામ, સ્થાપનાગ્રામ, દ્રવ્યગ્રામ, ભૂતગ્રામ, આતોદ્યગ્રામ, ઈન્દ્રિયગ્રામ, પિતૃગ્રામ, માતૃગ્રામ અને ભાવગ્રામ – આ નવ પ્રકારના નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. દ્રવ્યગ્રામ બાર પ્રકારનાં હોય છે :

- ૧. ગા. ૮૬૩-૯૨૩. ૨. ગા. ૯૨૪-૯૫૦. ૩. ગા. ૯૫૧-૧૦૦૦.
- ૪. ગા. ૧૦૦૧-૧૦૩૩. ૫. ગા. ૧૦૩૪-૧૦૮૫. ૬. ગા. ૧૦૮૮-૧૦૯૩.

### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

૧. ઉત્તાનકમલ્લક, ૨. અવાઙ્રમુખમલ્લક, ૩. સંપુટમલ્લક, ૪. ઉત્તાનકખણ્ડમલ્લક, ૫. અવાક્રમુખખણ્ડમલ્લક, ૧. સમ્પુટખણ્ડમલ્લક, ૭. ભિત્તિ, ૮. પડાલિ, ૯. વલભી, ૧૦. અક્ષાટક, ૧૧. રુચક, ૧૨. કાશ્યપક.<sup>1</sup>

'માસ' પદનું વિવિધ નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે નક્ષત્રમાસ, ચન્દ્રમાસ, ઋતુમાસ, આદિત્યમાસ અને અભિવર્ષિતમાસનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. તેની પછી માસકલ્પવિહારીઓનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં જિનકલ્પિક, સ્થવિરકલ્પિક વગેરેના સ્વરૂપનું વિસ્તૃત વર્શન કર્યું છે.

### જિનકલ્પિક :

જિનકલ્પિકની દીક્ષાની દષ્ટિએ ધર્મ, ધર્મોપદેશક અને ધર્મોપદેશને યોગ્ય ભવસિદ્ધિકાદિ જીવોનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં ધર્મોપદેશની વિધિ અને તેના દોષોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. જિનકલ્પિકની શિક્ષાનું વર્ણન કરતાં શાસ્ત્રાભ્યાસથી થનાર આત્મહિત, પરિજ્ઞા, ભાવસંવર, સંવેગ, નિષ્ક્રમ્પતા, તપ, નિર્જરા, પરદેશકત્વ વગેરે ગુણો તરફ સંકેત કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૭</sup> જિનકલ્પિક ક્યારે હોય ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જિનકલ્પિક જિન અર્થાત તીર્થંકરના સમયમાં અથવા ગણધર વગેરે કેવલિઓના સમયમાં હોય.<sup>૪</sup> આ પ્રસંગનો વિશેષ વિસ્તાર કરતાં આચાર્યે તીર્થકરના સમવસરણ (ધર્મસભા)નું વર્જાન કર્યું છે. આ વર્જીનમાં નિમ્ન વિષયોનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે : વૈમાનિક. જ્યોતિષ્ક. ભવનપતિ. વ્યંતર વગેરે દેવો એક સાથે એકત્રિત થયા હોય તે સમયે સમવસરણની ભૂમિ સારુ કરવી, સુગંધિત પાણી, પુષ્પ વગેરેની વર્ષા કરવી, સમવસરણના પ્રાકાર, દ્વાર, પતાકા, ધ્વજ, તોરણ, ચિત્ર, ચૈત્યવૃક્ષ, પીઠિકા, દેવચ્છન્દક, આસન, છત્ર, ચામર વગેરેની રચના અને વ્યવસ્થા, ઈન્દ્ર વગેરે મહર્દ્ધિક દેવોએ એકલા જ સમવસરણની રચના કરવી, સમવસરણમાં તીર્થકરોનો કયા સમયે કઈ દિશામાંથી કઈ રીતે પ્રવેશ થાય છે. તેઓ કઈ દિશામાં મુખ રાખીને ઉપદેશ આપે છે, મુખ્ય ગણધર ક્યાં બેસે છે, અન્ય દિશાઓમાં તીર્થંકરોનાં પ્રતિબિમ્બ કેવાં હોય છે, ગણધર, કેવલી, સાધુ, સાધ્વીઓ, દેવ, દેવીઓ, પુરૂષો, સ્ત્રીઓ વગેરે સમવસરણમાં ક્યાં બેસે છે અથવા ઊભા રહે છે, સમવસરણમાં એકત્રિત દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ વગેરેની મર્યાદાઓ અને પારસ્પરિક ઈર્ષ્યા વગેરેનો ત્યાગ, તીર્થંકરની અમોધ દેશના, ધર્મોપદેશના પ્રારંભમાં તીર્થંકરો દ્વારા તીર્થને નમસ્કાર અને તેનાં કારણો, સમવસરણમાં શ્રમણોના આગમનનું અંતર. તીર્થંકર, ગણધર,

ર. ગા.૧૦૯૪-૧૧૧૧.

૩. ગા. ૧૧૪૩-૧૧૭૧.

૪. ગા. ૧૧૭૨.

આહારકશરીરી, અનુત્તરદેવ, ચક્રવર્તી, બલદેવ, વાસુદેવ વગેરેનાં રૂપ, સંહનન, સંસ્થાન, વર્જી, ગતિ, સત્ત્વ, ઉચ્છ્વાસ વગેરે શુભાશુભ પ્રકૃતિઓ, તીર્થકરનાં રૂ૫ની સર્વોત્ક્રષ્ટતાનું કારણ, શ્રોતાઓના સંશયોનું સમાધાન, તીર્થકરની એકરૂપ ભાષાનું વિભિન્ન ભાષાભાષી શ્રોતાઓ માટે વિભિન્ન રૂપોમાં પરિણમન, તીર્થંકરનાં આગમન સંબંધિત સમાચારો આપનારને ચક્રવર્તી, બલદેવ, વાસુદેવ વગેરે તરફથી આપવામાં આવતું પ્રીતિદાન, દેવમાલ્ય, દેવમાલ્યાનયન, ગણધરોપદેશ અને તેનાથી થનાર લાભ વગેરે.' જિનકલ્પિકનાં શાસ્ત્રાર્થવિષયક શિક્ષણ તરફ નિર્દેશ કરતાં ભાષ્યકારે સંજ્ઞાસત્ર. સ્વસમયસૂત્ર, પરસમયસૂત્ર, ઉત્સર્ગસૂત્ર, અપવાદસૂત્ર, હીનાક્ષરસૂત્ર, અધિકાક્ષરસૂત્ર, જિનકલ્પિકસૂત્ર, સ્થવિરકલ્પિકસૂત્ર, આર્યાસૂત્ર, કાલસૂત્ર, વચનસૂત્ર વગેરે સૂત્રોના વિવિધ પ્રકારો તરફ સંકેત કર્યો છે.<sup>ર</sup> તે પછી જિનકલ્પિકના અનિયતવાસ, નિષ્પત્તિ, ઉપસંપદા. વિહાર. ભાવનાઓ વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. ભાવનાઓ બે પ્રકારની છે : અપ્રશસ્ત અને પ્રશસ્ત. અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ પાંચ છે : કાંદર્પી ભાવના. દેવકિલ્વિષિકી ભાવના, આભિયોગી ભાવના, આસુરી ભાવના અને સાંમોહી ભાવના. આ જ રીતે પાંચ પ્રશસ્ત ભાવનાઓ છે : તપોભાવના, સત્ત્વભાવના, સુત્રભાવના, એક્ત્વભાવના અને બલભાવના.³ જિનકલ્પ ગ્રહજ્ઞ કરવાની વિધિ, જિનકલ્પ ગ્રહજ્ઞ કરનાર આચાર્ય દ્વારા કલ્ય ગ્રહશ કરતી વખતે ગચ્છપાલન માટે નવીન આચાર્યની સ્થાપના. ગચ્છ અને નવા આચાર્ય માટે સૂચનાઓ, ગચ્છ, સંઘ વગેરે પાસે ક્ષમાપના – આ બધી વાતોનું સંક્ષિપ્ત વર્જાન કર્યા પછી જિનકલ્પિકની સામાચારી પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.\* નિમ્નલિખિત ૨૭ દ્વારો વડે આ સામાચારીનું વિસ્તારપૂર્વક વર્જીન કરવામાં આવ્યું છે : ૧. શ્રુત, ૨. સંહનન, ૩. ઉપસર્ગ, ૪. આતંક, ૫. વેદના, ૬. કતિજન, ૭. સ્થણ્ડિલ, ૮. વસતિ, ૯. ક્યિચ્ચિર, ૧૦. ઉચ્ચાર, ૧૧. પ્રસવણ, ૧૨. અવકાશ, ૧૩. તુણફલક, ૧૪. સંરક્ષણતા, ૧૫. સંસ્થાપનતા, ૧૬. પ્રાભૃતિકા, ૧૭. અગ્નિ, ૧૮. દીપ, ૧૯. અવધાન, ૨૦. વત્સ્યથ (કતિજન), ૨૧. ભિક્ષાચર્યા, ૨૨. પાનક, ૨૩. લેપાલેષ, ૨૪. અલેષ, ૨૫. આચામ્લ, ૨૬. પ્રતિમા, ૨૭. માસકલ્ય. ' જિનકલ્પિકની સ્થિતિનો વિચાર કરતાં આચાર્યે નિમ્ન દ્વારોનો આધાર લીધો છે : ક્ષેત્ર, કાલ, ચારિત્ર, તીર્થ, પર્યાય, આગમ, વેદ, કલ્પ, લિંગ, લેશ્યા, ધ્યાન, ગણના, અભિગ્રહ, પ્રવ્રાજના, મુંડાપના, પ્રાયશ્વિત્ત, કારણ, નિષ્ગ્રતિકર્મ અને ભક્ત.' આની પછી ભાષ્યકાર પરિહારવિશ્વદ્ધિક અને યથાલન્દિક કલ્પનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે તથા ગચ્છવાસીઓ – સ્થવિરકલ્પિકોની માસકલ્પવિષયક વિષિનું વર્જાન શરૂ કરે છે.

| ۹. | ઞા. ૧૧૭૬-૧૨૧૭. | ર. ગા. ૧૨૧૯-૧૨૨૨. |
|----|----------------|-------------------|
| з. | ગા. ૧૨૨૩-૧૩૫૭. | ૪. ગા. ૧૩૬૪-૧૩૮૧  |

પ. ગા. ૧૩૮૨-૧૪૧૨. ૬. ગા. ૧૪૧૩-૧૪૨૪.

### સ્થવિરકલ્પિક :

સ્થવિરકલ્પિકો માટે પ્રવ્રજયા, શિક્ષા, અર્થગ્રહણ, અનિયતવાસ અને નિષ્પત્તિનું વર્લન જિનકલ્પિકોની સમાન જ સમજી લેવું જોઈએ. વિહાર માટે નિમ્ન વાતોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : વિહારનો સમય અને મર્યાદા, વિહાર કરવા માટે ગચ્છના નિવાસ અને નિર્વાહયોગ્ય ક્ષે<mark>ત્રની તપાસ</mark> કરવાની વિધિ, ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના માટે ક્ષેત્રપ્રત્યુપેક્ષકોને મોકલતાં પહેલાં તેમના માટે યોગ્ય સમ્મતિ અને સલાહ લેવા માટે સંપૂર્શ ગચ્છને બોલાવવાની વિધિ, ઉત્સર્ગ અને અપવાદની દષ્ટિએ યોગ્ય-અયોગ્ય ક્ષેત્રપ્રત્યુપેક્ષક, ગચ્છના રહેવા યોગ્ય ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના માટે કેટલા લોકોએ જવું જોઈએ અને કેવી રીતે જવું જોઈએ, ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના માટે જવાની વિધિ અને ક્ષેત્રમાં પરીક્ષા કરવા યોગ્ય વાતો. ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના માટે જનાર ક્ષેત્રપ્રત્યપેક્ષકો દ્વારા વિહારના માર્ગો, માર્ગમાં સ્યજ્ડિલભૂમિ, પાણી, વિશ્રામસ્થાન, ભિક્ષા, વસતિ, ચોર વગેરેના ઉપદ્રવ વગેરે વાતોની તપાસ, પ્રતિલેખના કરવા યોગ્ય ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવાની વિધિ, ભિક્ષાચર્યા દારા તે ક્ષેત્રના લોકોની મનોવૃત્તિની પરીક્ષા, ભિક્ષા, ઔષધ વગેરેની સુલભતા-દુર્લભતા, મહાસ્થશ્ડિલની પ્રતિલેખના અને તેના ગુણ-દોષ, ગચ્છવાસી યથાલંદિકો માટે ક્ષેત્રની પરીક્ષા, પરીક્ષિત – પ્રતિલિખિત ક્ષેત્રની અનુજ્ઞાની વિધિ, ક્ષેત્રપ્રત્યુપેક્ષકો દારા આચાર્યાદિ સમક્ષ ક્ષેત્રના ગુણ-દોષનું નિવેદન કરવા તથા જવા યોગ્ય ક્ષેત્રનો નિર્જીય કરવાની વિધિ. વિહાર કરતાં પહેલાં જેની વસતિમાં રહ્યા હોય તેને પૂછવાની વિધિ, અવિધિથી પૂછવાથી લાગનાર દોષ અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત, વિહાર કરતાં પહેલાં વસતિના સ્વામીને વિધિપૂર્વક ઇપદેશ આપતાં વિહારના સમયનું સૂચન, વિહાર કરતી વખતે શુભ દિવસ અને શુભ શકુન જોવાનાં કારણ, શુભ શકુન અને અશુભ શકુન, વિહાર કરતી વખતે આચાર્ય દારા વસતિના સ્વામીને ઉપદેશ, વિહારના સમયે આચાર્ય, બાલસાધુ વગેરેના સામાનને કેવી રીતે ઊચકવો જોઈએ, અનનુજ્ઞાત ક્ષેત્રમાં નિવાસ કરવાથી લાગતા દોષ અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત, પ્રતિલિખિત ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ અને શુભાશુભ શકુનદર્શન, આચાર્ય **ઢારા વસતિમાં પ્રવેશ કરવાની વિધિ, વસતિમાં પ્ર**વિષ્ટ થયા પછી ગચ્છવાસીઓની મર્યાદાઓ અને સ્થાપનાકુળોની વ્યવસ્થા, વસતિમાં પ્રવેશ કર્યા પછી ઝોળી-પાત્ર લીધેલા અમુક સાધુઓને સાથે લઈને આચાર્ય વગેરેનું જિનચૈત્યવંદના માટે નીકળવું, ઝોળી-પાત્ર સાથે રાખવાનાં કારણો. જિનચૈત્યોનાં વંદન માટે જતાં માર્ગમાં ગૃહજિનમંદિરોનાં દર્શનાર્થે જવું અને દાનશ્રદ્ધાળુ, ધર્મશ્રદ્ધાળુ, ઈર્ષ્યાળુ, ધર્મપરાઙ્મુખ વગેરે શ્રાદ્ધકુળોની ઓળખાસ કરવી, સ્થાપનાકુળ વગેરેની વ્યવસ્થા, તેનાં કારણો અને વીરશુનિકાનું ઉદાહરણ, ચાર પ્રકારના પ્રાધુણક સાધુ, સ્થાપનાકુળોમાં જવાની

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

વિધિ, એક-બે દિવસ છોડીને સ્થાપનાકુળોમાં નહિ જવાથી લાગનાર દોષ, સ્થાપનાકુળોમાં જવા યોગ્ય અથવા મોકલવા યોગ્ય વૈયાવૃત્યકર અને તેમના ગુણ-દોષ, વૈયાવૃત્ય કરનારના ગુણોની પરીક્ષા કરવાનાં કારણો, શ્રાવકોને ગોચરચર્યાના દોષો સમજાવવાથી થનાર લાભ અને તે માટે લુબ્ધકનું દેણન્ત, સ્થાપનાકુળોમાંથી વિધિપૂર્વક ઉચિત દ્રવ્યોનું ગ્રહણ, જે ક્ષેત્રમાં એક જ ગચ્છ ઊતર્યો હોય તે ક્ષેત્રની દષ્ટિએ સ્થાપનાકુળોમાંથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની સામાચારી, જે ક્ષેત્રમાં બે-ત્રણ ગચ્છ એક વસતિમાં અથવા ભિક્ષ ગ્રહણ કરવાની સામાચારી, જે ક્ષેત્રમાં બે-ત્રણ ગચ્છ એક વસતિમાં અથવા ભિક્ષ ગ્રહણ કરવાની સામાચારી, સ્થાપનાકુળોમાંથી ભિક્ષા લેવાની સામાચારી વગેરે.' આ જ રીતે સ્થવિરકલ્પિકોની સામાન્ય સામાચારી, સ્થિતિ વગેરેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.'

ગચ્છવાસીઓ – સ્થવિ૨કલ્પિકોની વિશેષ સામાચારીનું પણ ભાષ્યકારે વિસ્તૃત વર્જીન કર્યું છે. આ વર્જીનમાં નિમ્ન વાતો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે :--

૧. પ્રતિલેખનાદાર – વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખનાનો કાળ, પ્રાભાતિક પ્રતિલેખનાના સમય સંબંધિત વિવિધ આદેશ, પ્રતિલેખનાના દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત, પ્રતિલેખનામાં અયવાદ.

૨. નિષ્ક્રમણદ્વાર – ગચ્છવાસી વગેરેએ ઉપાશ્રયની બહાર ક્યારે અને કેટલી વાર નીકળવું જોઈએ ?

**૩. પ્રાભૃતિકાદાર –** સૂક્ષ્મ અને બાદર પ્રાભૃતિકાનું વર્જ્ઞન, ગૃહસ્થાદિ માટે તૈયાર કરવામાં આવેલ ઘર, વસતિ વગેરેમાં રહેવા અને ન રહેવા સંબંધી વિધિ અને પ્રાયશ્ચિત્ત.

૪. ભિક્ષાદાર – કઈ એષણાથી પિંડ વગેરેનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ, કેટલી વાર અને કયા સમયે ભિક્ષા માટે જવું જોઈએ, મળીને ભિક્ષા માટે જવું, એકલા ભિક્ષા માટે જવાનાં કલ્પિત કારણ અને તત્સમ્બન્ધી પ્રાયશ્વિત્ત, ભિક્ષા માટે ઉપકરણ વગેરેની વ્યવસ્થા.

**પ. કલ્પમરણદ્રાર** – પાત્ર ધોવાની વિધિ, લેપકૃત અને અલેપકૃત દ્રવ્ય, પાત્ર-લેપથી થનાર લાભ અને તદ્વિષયક એક શ્રમણનું દેષ્ટાન્ત, પાત્ર ધોવાનાં કારણો તથા તદ્વિષયક પ્રશ્નોત્તર.

**દ. ગચ્છશતિકાદાર** – સાત પ્રકારની સૌવીરિષ્ઠીઓ ∶ેવ આધાકર્મિક,

- ૧. ગા. ૧૪૪૭-૧૬૨૨ ૨. ગા. ૧૬૨૩-૧૬૫૫.
- ૩. ગા. ૧૬૫૬-૨૦૩૩.

૨. સ્વગૃહયતિમિશ્ર, ૩. સ્વગૃહપાષષ્ડમિશ્ર, ૪. યાવદર્થિકમિશ્ર, ૫. ક્રીતકૃત, ૬. પૂતિકર્મિક, ૭. આત્માર્થકૃત; આના અવાંતર ભેદ-પ્રભેદો અને એતદ્વિષયક વિશોધિ-અવિશોધિ કોટિઓ.

૭. અનુયાનદાર – તીર્થંકર વગેરેના સમયમાં જ્યારે સેંકડો ગચ્છો એક સાથે રહેતા હોય ત્યારે આધાકર્મિકાદિ પિંડથી બચવું કેવી રીતે સંભવે – આ પ્રકારની શિષ્યની શંકા અને તેનું સમાધાન તથા પ્રશંગવશાત અન્યાન અર્થાત રથયાત્રાનું વર્શન, રથયાત્રા જોવા જતી વખતે માર્ગમાં લાગનાર દોષ, ત્યાં પહોંચી જતાં લાગનાર દોષ, સાધર્મિક ચૈત્ય, મંગલચૈત્ય, શાશ્વત ચૈત્ય અને ભક્તિચૈત્ય, રથયાત્રાના મેળામાં જનાર સાધુને લાગનાર આધાકર્મિક દોષ, ઉદ્ગમ દોષ, નવદીક્ષિતનું ભ્રષ્ટ થવું, સ્ત્રી, નાટક વગેરે જોવાથી લાગતા દોષ, સ્ત્રી વગેરેના સ્પર્શથી લાગતા દોષ, મંદિર વગેરે સ્થાનોમાં લાગેલાં જાળાં, માળા, છત વગેરે પાડવા માટે કહેવા-ન કહેવાથી લાગનાર દોષ, પાર્શ્વસ્થ વગેરેના ક્ષુલ્લક શિષ્યોને અલંકારવિભૂતિ જોઈને ક્ષુલ્લક શ્રમણ પતિત થઈ જાય અથવા પાર્શ્વસ્થ સાધુઓના પારસ્પરિક ઝઘડાઓ ઉકેલવાનું કાર્ય કરવું પડે તેનાથી લાગતા દોષ, રથયાત્રાના મેળામાં સાધઓએ જવાનાં વિશેષ કારણ – ચૈત્યપૂજા, રાજા અને શ્રાવકનું વિશેષ નિમંત્રણ, વાદીનો પરાજય, તપ અને ધર્મનું માહાત્મ્ય-વર્ધન, ધર્મકથા અને વ્યાખ્યાન, શંકિત અથવા વિસ્મૃત સૂત્રાર્થનું સ્પષ્ટીકરણ, ગચ્છના આધારભૂત યોગ્ય શિષ્ય વગેરેની શોધ. તીર્થ-પ્રભાવના. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, રાજ્યોપદ્રવ વગેરે સંબંધી સમાચારની પ્રાપ્તિ, કુળ-ગણ-સંઘ વગેરેનું કાર્ય, ધર્મ-રક્ષા તથા એવા પ્રકારનાં અન્ય મહત્ત્વનાં કારણો – રથયાત્રાના મેળામાં રાખવા યોગ્ય યતનાઓ, ચૈત્યપૂજા, રાજા વગેરેની પ્રાર્થના વગેરે કારણોથી રથયાત્રાના મેળામાં જનાર સાધઓએ ઉપાશ્રય વગેરેની પ્રતિલેખના કઈ રીતે કરવી જોઈએ, ભિક્ષાચર્યા કઈ રીતે કરવી જોઈએ, સ્ત્રી, નાટક વગેરેનાં દર્શનનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં કેવી રીતે વ્યવહાર કરવો જોઈએ. મંદિરમાં જાળાં, માળા વગેરે હોવાથી કઈ રીતે યતના રાખવી જોઈએ, ક્ષુલ્લક શિષ્ય ભ્રષ્ટ ન થવા પામે તથા પાર્શ્વસ્થ સાધુઓના વિવાદ કેવી રીતે ઉકેલવા વગેરે.

૮. પુરઃકર્મદ્વાર – પુરઃકર્મનો અર્થ છે ભિક્ષાદાન પૂર્વે શીતળ જળથી દાતા દ્વારા સ્વહસ્ત વગેરેનું પ્રક્ષાલન. આ દ્વારની ચર્ચા કરતી વખતે નિમ્ન દષ્ટિઓથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : પુરઃકર્મ શું છે, પુરઃકર્મ દોષ કોને લાગે છે, ક્યારે લાગે છે, પુરઃકર્મ શા માટે કરવામાં આવે છે, પુરઃકર્મ અને ઉદકાર્દ્રદોષમાં અંતર (ઉદકાર્દ્ર અને પુરઃકર્મમાં અપૂકાયનો સમારંભ સરખો હોવા છતાં પજ્ઞ ઉદકાર્દ્ર સુકાઈ જાય ત્યારે ભિક્ષા વગેરેનું ગ્રહજા કરાય છે, જ્યારે પુરઃકર્મ સુકાઈ જાય તો પજ્ઞ ગ્રહ્ણનો નિષેધ

છે), પુરઃકર્મસંબંધી પ્રાયશ્ચિત્ત, પુરઃકર્મવિષયક અવિધિનિષેધ અને વિધિનિષેધ, સાત પ્રકારના અવિધિનિષેધ, આઠ પ્રકારના વિધિનિષેધ, પુરઃકર્મવિષયક બ્રહ્મહત્યાનું દેષ્ટાન્ત.

૯. ગ્લાનદાર – ગ્લાન – રુગ્ણ સાધુના સમાચાર મળતાં જ તેની ખબર કાઢવા માટે જવું જોઈએ, ત્યાં તેની સેવા કરનાર કોઈ છે કે નહિ – તેની તપાસ કરવી જોઈએ, તપાસ ન કરનાર માટે પ્રાયશ્વિત્ત, ગ્લાન સાધુની શ્રદ્ધાથી સેવા કરનાર માટે સેવાના પ્રકાર, ગ્લાન સાધુની સેવા માટે કોઈની વિનંતી કે આજ્ઞાની અપેક્ષા રાખનાર માટે પ્રાયશ્ચિત્ત અને તદ્વિષયક મહર્દ્ધિક રાજાનું ઉદાહરણ, ગ્લાનની સેવા કરવામાં અશક્તિનું પ્રદર્શન કરનારને શિક્ષા, ગ્લાન સાધુની સેવા માટે જવામાં દુઃખ અનુભવનાર માટે પ્રાયશ્વિત્ત, ઉદ્ગમ વગેરે દોષોનું બહાનું કાઢનાર માટે પ્રાયશ્ચિત્ત, ગ્લાન સાધુની સેવાના બહાને ગૃહસ્થોને ત્યાંથી ઉત્કૃષ્ટ પદાર્થ, વસ્ત્ર, પાત્ર વગેરે લાવનાર તથા ક્ષેત્રાદિક્રાન્ત, કાલાતિક્રાન્ત વગેરે દોષોનું સેવન કરનાર લોભી સાધુને લાગતા દોષ અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત, ગ્લાન સાધુ માટે પથ્યાપથ્ય કઈ રીતે લાવવું જોઈએ, ક્યાંથી લાવવું જોઈએ, ક્યાં રાખવું જોઈએ, તેની પ્રાપ્તિ માટે ગવેષણા કઈ રીતે કરવી જોઈએ, ગ્લાન સાધુના વિશોષણસાધ્ય રોગ માટે ઉપવાસની ચિકિત્સા, આઠ પ્રકારના વૈદ્ય (૧. સંવિગ્ન, ૨. અસંવિગ્ન, ૩. લિંગી, ૪. શ્રાવક, ૫. સંજ્ઞી, ૬. અનભિગૃહીત અસંજ્ઞી (મિથ્યા-દષ્ટિ), ૭. અભિગૃહીત અસંજ્ઞી, ૮. પરતીાર્થેક), એમના ક્રમભંગથી લાગનાર દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, વૈદ્ય પાસે જવાની વિધિ, વૈદ્ય પાસે ગ્લાન • સાધુને લઈ જવો કે ગ્લાન સાધુ પાસે વૈદ્યને લાવવો, વૈદ્ય પાસે કેવો સાધુ જાય, કેટલા સાધુ જાય, તેમનાં વસ્ત્ર વગેરે કેવાં હોય, જતી વખતે કેવાં શકુન જોવામાં આવે, વૈદ્ય પાસે જનાર સાધુએ વૈદ્ય કયા કામમાં વ્યસ્ત હોય તો રોગી સાધ વિષયમાં વાત કરવી જોઈએ, કયા કામમાં વ્યસ્ત હોય તો વાતચીત નહિ કરવી જોઈએ. વૈદ્યના ઘરે આવવા માટે શ્રાવકોને સંકેત, વૈદ્ય પાસે જઈને રુગ્ણ સાધુના સ્વાસ્થ્યના સમાચાર કહેવાનો ક્રમ, ગ્લાન સાધુ માટે વૈદ્યનો સંકેત, વૈદ્ય દ્વારા બતાવાયેલાં પથ્યાપથ્ય લભ્ય છે કે નહિ તેનો વિચાર અને લભ્ય ન હોય તો વૈદ્યને પ્રશ્ન, ગ્લાન સાધુ માટે વૈદ્યનું ઉપાશ્રયમાં આવવું, ઉપાશ્રયમાં આવેલા વૈદ્ય સાથે વ્યવહાર કરવાની વિધિ, વૈદ્યનાં ઉપાશ્રયમાં આગમન વખતે આચાર્ય વગેરેનાં ઊઠવા. વૈદ્યને આસન આપવા અને રોગીને દેખાડવાની વિધિ. અવિધિથી ઊઠવા વગેરેમાં દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત, ઔષધ વગેરેના પ્રબંધ વિષયમાં ભદ્રક વૈદ્યનો પ્રશ્ન, ધર્મભાવનારહિત વૈદ્ય માટે ભોજનાદિ તથા ઔષધાદિનાં મુલ્યની વ્યવસ્થા,

### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

બહારથી વૈદ્ય બોલાવવાની તથા તેનાં ખાનપાનની વ્યવસ્થા કરવાની વિધિ, રોગી સાધુ અને વૈદ્યની સેવા કરવાનાં કારણો, રોગો તથા તેની સેવા કરનારને અપવાદ-સેવન માટે પ્રાયશ્વિત્ત, ગ્લાન સાધુનાં સ્થાનાન્તરનાં કારણો તથા એક-બીજા સમુદાયના ગ્લાન સાધુની સેવા માટે પરિવર્તન, ગ્લાન સાધુની ઉપેક્ષા કરનાર સાધુઓને સેવા કરવાની શિક્ષા ન આપનાર આચાર્ય માટે પ્રાયશ્વિત્ત, નિર્દયતાથી રુગ્ણ સાધુને ઉપાશ્રય, ગલી વગેરે સ્થાનોમાં છોડીને ચાલ્યા જનારા આચાર્યને લાગતા દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, એક ગચ્છ રુગ્ણ સાધુની સેવા કેટલા સમય સુધી કરે અને પછી તે સાધુને કોને સોંપે, કયા વિશેષ કારણોથી કયા પ્રકારના વિવેક સાથે ક્યા પ્રકારના ગ્લાન સાધુને છોડી શકાય તથા તેનાથી થનાર લાભ વગેરે.

**૧૦. ગચ્છપ્રતિબદ્ધયથાલંદિકદાર –** દસમા દારમાં વાચના વગેરેના કારશે ગચ્છ સાથે સંબંધ રાખનારા યથાલંદિકકલ્પધારીઓના વંદનાદિ વ્યવહાર તથા માસકલ્પની મર્યાદાનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

**૧૧. ઉપરિદોષદાર** – આમાં વર્ષાઋતુ સિવાયના સમયમાં એક ક્ષેત્રમાં એક માસથી અધિક રહેવાથી લાગનાર દોષોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે.

૧૨. અપવાદદાર – આ અંતિમ દાર છે. આમાં એક ક્ષેત્રમાં એક માસથી વધારે રહેવાનાં આપવાદિક કારજ્ઞો તથા તે ક્ષેત્રમાં રહેવા તથા ભિક્ષાચર્યા કરવાની વિષિ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

માસકલ્પવિષયક દિતીય સૂત્રનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે તે વાતનું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે જો ગ્રામ, નગર વગેરે દુર્ગની અંદર અને બહાર એ બે વિભાગોમાં વસેલાં હોય તો અંદર તથા બહાર મળીને એક ક્ષેત્રમાં બે માસ સુધી રહી શકાય છે. તે સાથે જ ગ્રામ, નગરાદિની બહાર બીજો માસકલ્પ કરતી વખતે તૃણ, ફલક વગેરે લઈ જવાની વિધિની ચર્ચા કરવામાં આવી છે તથા અવિધિથી લઈ જવાથી લાગનાર દોષો અને પ્રાયશ્વિત્તોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે.'

# નિર્ગ્રન્થીઓ – સાધ્વીઓ :

માસકલ્પવિષયક તૃતીય સૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે નિર્ગ્રન્થીવિષયક વિશેષ વિષિ-નિષેધની ચર્ચા કરી છે. આ ચર્ચામાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે ઃ નિર્ગ્રન્થીના માસકલ્પની મર્યાદા, વિહારનું વર્જ્ઞન, નિર્ગ્રન્થીઓના સમુદાયનો ગજ્ઞધર તથા તેના ગુણ, ગણધર દ્વારા ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના, સ્વયં

૧. ગા. ૨૦૩૪-૨૦૪€.

ર. ગા. ૨૦૪૭-૨૧૦૫.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

નિર્ગ્રન્થી ઢારા પોતાને રહેવા યોગ્ય ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના કરવાનો નિષેધ તથા ભરુચમાં બૌદ્ધ શ્રાવકો ઢારા કરવામાં આવેલા સાધ્વીઓના અપહરણનું વર્જ્ઞન, સાધ્વીઓને રહેવા યોગ્ય ક્ષેત્રના ગુણ, સાધ્વીઓને રહેવા યોગ્ય વસતિ – ઉપાશ્રય અને તેનો સ્વામી, સાધ્વીઓને યોગ્ય સ્થંડિલભૂમિ, સાધ્વીઓને તેમનાં રહેવા યોગ્ય ક્ષેત્રમાં લઈ જવાની વિધિ, વારકદ્વાર, ભક્તાર્થનાવિધિદ્વાર, વિધર્મી વગેરે તરફથી થનારા ઉપદ્રવોથી બચાવ, ભિક્ષા માટે જનારી સાધ્વીઓની સંખ્યા, સમૂહરૂપે ભિક્ષાચર્યા માટે જવાના કારણો તથા યતનાઓ, સાધ્વીઓના ઋતુબદ્ધ કાળ સિવાય એક ક્ષેત્રમાં બે મહિના સુધી રહી શકવાનાં કારણો.

માસકલ્પવિષયક ચતુર્થ સૂત્રનું વિવેચન કરતાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે ગ્રામ, નગર વગેરે દુર્ગની અંદર અને બહાર વસેલાં હોય તો અંદર અને બહાર મળીને એક ક્ષેત્રમાં ચાર માસ સુધી સાધ્વીઓ રહી શકે છે. આનાથી વધારે રહેવાથી કેટલાક દોષો લાગે છે જેમનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે છે. આપવાદિક કારજ્ઞોસર વધારે સમય સુધી રહેવાની અવસ્થામાં વિશેષ પ્રકારની યતનાઓનું સેવન કરવું જોઈએ.'

સ્થવિરકલ્પ અને જિનકલ્પ આ બંનેમાં કયું મુખ્ય છે ? નિષ્પાદક અને નિષ્પન્ન આ બે દેષ્ટિઓથી બંને ય પ્રધાન છે. સ્થવિરકલ્પ સૂત્રાર્થગ્રહણ વગેરે દષ્ટિઓથી જિનકલ્પનું નિષ્પાદક છે, જ્યારે જિનકલ્પ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર વગેરે દષ્ટિઓથી નિષ્પન્ન છે. આ રીતે બંને ય મહત્ત્વપૂર્ણ અવસ્થાઓ હોવાને કારણે પ્રધાન-મહર્દ્ધિક છે. આ દષ્ટિકોણને વિશેષ સ્પષ્ટ કરવા માટે ભાષ્યકારે ગુહાસિંહ, બે સ્ત્રીઓ અને બે ગોવર્ગોનાં દષ્ટાન્ત આપ્યાં છે.<sup>ર</sup>

### વગડાપ્રકૃતસૂત્ર :

વગડાનો અર્થ છે પરિક્ષેપ – કોટ – પરિખા – પ્રાચીર – કિલ્લેબંધી. એક પરિક્ષેપ અને એક દ્વારવાળા ગ્રામ, નગર વગેરેમાં નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ એક સાથે ન રહેવું જોઈએ. પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે એતત્સમ્બન્ધી દોષો, પ્રાયશ્વિત્તો વગેરે પર પ્રકાશ પાડ્યો છે. આ વિવેચનમાં નિમ્ન વાતોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : એક પરિક્ષેપ અને એક દ્વારવાળા ક્ષેત્રમાં નિર્ગ્રન્થ અથવા નિર્ગ્રન્થીઓના એક સમુદાયના રહેતાં બીજા સમુદાયના આવીને રહેવાથી તેના આચાર્ય, પ્રવર્તિની વગેરેને લાગનાર દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના માટે મોકલવામાં આવેલા શ્રમણોની પ્રેરણાથી સાધ્વીઓ દ્વારા અવગૃહીત ક્ષેત્રને

૧. ગા. ૨૧૦૬-૮. 🦿 ૨. ગા. ૨૧૦૯-૨૧૨૪.

દબાવવાનો વિચાર કરનાર તથા તે ક્ષેત્રમાં જવાનો નિર્ણય કરનાર આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરે માટે પ્રાયશ્ચિત્ત, વેદોદય વગેરે દોષોનું અગ્નિ, યોદ્ધા અને ગારુડિકનાં દેષ્ટાન્તો દ્વારા સમર્થન, શ્રમણ અને શ્રમણીઓ ભિન્ન-ભિન્ન ઉપાશ્ચયમાં રહેતા હોઈ એક-બીજાના સહવાસથી દૂર રહી શકે છે પરંતુ ગ્રામ વગેરેમાં રહેનાર શ્રમણો માટે ગૃહસ્થ સ્ત્રીઓનો સહવાસ તો અનિવાર્ય છે, આવી સ્થિતિમાં શ્રમણો માટે વનવાસ જ શ્રેષ્ઠ છે – આ પ્રકારની શંકાનું સમાધાન, શ્રમણીઓના સહવાસવાળા ગ્રામ વગેરેના ત્યાગનાં કારણો, એક વગડા અને એક દ્વારવાળા ક્ષેત્રમાં રહેનારા સાધુ-સાધ્વીઓની વિચારભૂમિ – સ્થંડિલભૂમિ, ભિક્ષાચર્યા, વિહારભૂમિ, ચૈત્યવંદન વગેરે કારણોથી લાગનાર દોષો અને તેમના માટે પ્રાયશ્વિત્ત, એક વગડા વગેરે ધરાવતાં જે ક્ષેત્રમાં શ્રમણીઓ રહેતી હોય ત્યાં રહેનાર શ્રમણોને કુલસ્થવિરો દ્વારા રહેવાનાં કારણોની પૂછપરછ, કારણવશાત્ એક ક્ષેત્રમાં રહેનાર શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે વિચારભૂમિ, ભિક્ષાચર્યા વગેરે વિષયક વ્યવસ્થા, ભિન્ન-ભિન્ન સમુદાયના શ્રમજ્ઞ અથવા શ્રમજ્ઞીઓ એક ક્ષેત્રમાં એક સાથે રહેતાં હોય અને તેમાં પરસ્પર કલહ થતો હોય તો તેની શાંતિ માટે આચાર્ય, પ્રવર્તિની વગેરે દ્વારા કરવામાં આવતા ઉપાય, ન કરનારને લાગનાર કલંકાદિ દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત.<sup>1</sup>

સાધુ-સાધ્વીઓને એક વગડા અને અનેક દ્વારવાળા સ્થાનમાં એક સાથે રહેવાથી જે દોષો લાગે છે તેમનો નિમ્ન દ્વારોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ૧. એકશાખિકાદ્વાર – એક હરોળમાં બનેલાં વાડના અંતરવાળા ઘરોમાં સાથે રહેનાર સાધુ-સાધ્વીઓનો પરસ્પર વાર્તાલાપ, પ્રશ્નોત્તર વગેરેનાં કારણે લાગનાર દોષ, ૨. સપ્રતિમુખદ્વાર દ્વાર – એક બીજાના દ્વારની સામેના ઘરમાં રહેવાથી લાગનાર દોષ, ૩. પાર્શ્વમાર્ગદ્વાર – એક બીજાના દ્વારની સામેના ઘરમાં રહેવાથી લાગનાર દોષ, ૩. પાર્શ્વમાર્ગદ્વાર – એક બીજાના દ્વારની સામેના ઘરમાં રહેવાથી લાગનાર દોષ, ૩. પાર્શ્વમાર્ગદ્વાર – એક બીજાના પાસેના અથવા પાછળના દરવાજાવાળા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગનારા દોષ, ૪. ઉચ્ચનીચદ્વાર – શ્રમજ્ઞ-શ્રમજ્ઞીઓને એક-બીજા પર દષ્ટિ પડે તેવા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગનાર દોષો અને તત્સમ્બન્ધી પ્રાયશ્વિત્ત, દષ્ટિ-દોષથી ઉત્પન્ન થનાર દસ પ્રકારના કામવિકારના આવેગ : ૧. ચિંતા, ૨. દર્શનેચ્છા, ૩. દીર્ઘ નિઃશ્વાસ, ૪. જવર, ૫. દાહ, ૬. ભોજન-અરુચિ, ૭. મૂચ્છા, ૮. ઉન્માદ, ૯. નિશ્વેષ્ટા અને ૧૦. મરજા. ૫. ધર્મ-કથાદ્વાર – જ્યાં નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ એક-બીજાની પાસે રહેતા હોય ત્યાં રાત્રિ સમયે ધર્મકથા, સ્વાધ્યાય વગેરે કરવાની વિધિ, દુર્ભિક્ષ વગેરે કારજોથી અકસ્માત એકવગડા-અનેકદ્વારવાળા ગ્રામાદિમાં એક સાથે આવવાનો અવસર ઉપસ્થિત થતાં ઉપાશ્રય વગેરેની પ્રાપ્તિનો પ્રયત્ન તથા યોગ્ય

૧. ગયા. રેવરપ-૨૨૩૧.

એક-બીજાના વ્યવહાર સાથે સંબંધ રાખનારી યતનાઓ.\*

અનેકવગડા-એકદારવાળા ગ્રામ, નગર વગેરેમાં સાધુ-સાધ્વીઓએ સાથે રહેવાથી લાગનાર દોષો તરફ નિર્દેશ કરતાં કુસુંબલ વસ્ત્રની રક્ષા માટે નગ્ન થનારા અગારી, અક્ષ, ક્રમ્ફુક અને પેશીનાં ઉદાહરણો આપવામાં આવ્યાં છે.'

દ્વિતીય વગડાસૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં તે વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે શ્રમણ-શ્રમણીઓએ અનેકવગડા-અનેકદ્વારવાળા ગ્રામ, નગર વગેરેમાં રહેવું જોઈએ. જે ગ્રામ વગેરેમાં શ્રમણ અને શ્રમણીઓની ભિક્ષાભૂમિ, સ્થંડિલભૂમિ, વિહારભૂમિ વગેરે ભિન્ન-ભિન્ન હોય ત્યાં જ તેમણે રહેવું જોઈએ.<sup>3</sup>

# આપણગૃહાદિપ્રકૃતસૂત્ર :

206

આપણગૃહ, રથ્યામુખ, શ્રૃંગાટક, ચતુષ્ક, ચત્વર, અંતરાષણ વગેરે પદોની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યે આ સ્થાનો પર બનેલા ઉપાશ્રયમાં રહેનારી શ્રમણીઓને લાગનાર દોષો તથા પ્રાયશ્ચિત્તોનું વર્ણન કર્યું છે. સાર્વજનિક સ્થાનોમાં બનેલા ઉપાશ્રયોમાં રહેનારી શ્રમણીઓનાં મનમાં યુવક, વેશ્યાઓ, વરઘોડા, રાજા વગેરે અલંકૃત વ્યક્તિઓને જોવાથી અનેક દોષોનો ઉદ્ભવ થાય છે. આ રીતે જાહેર રસ્તા પર રહેનારી સાધ્વીઓને જોઈને લોકોના મનમાં અનેક પ્રકારના અવર્ણવાદાદિ દોષો ઉત્પન્ન થાય છે. જો કોઈ કારણથી આ પ્રકારના ઉપાશ્રયમાં રહેવું જ પડે તો તેના માટે આચાર્યે વિવિધ યતનાઓનું વિધાન પણ કર્યું છે.<sup>\*</sup>

# અપાવૃતદારોપાશ્રયપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમણીઓએ વગર દ્વારના ખુલ્લા ઉપાશ્રયમાં ન રહેવું જોઈએ. કદાચિત્ દ્વારયુક્ત ઉપાશ્રય અપ્રાપ્ય હોય તો ખુલ્લા ઉપાશ્રયમાં પરદો બાંધીને રહેવું જોઈએ. આ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વાતોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : નિર્ગ્રન્થીવિષયક અપાવૃતદારોપાશ્રય સૂત્ર આચાર્ય જો પ્રવર્તિનીને ન સમજાવે, પ્રવર્તિની જો પોતાની સાધ્વીઓને ન સંભળાવે, સાધ્વીઓ જો તે ન સાંભળે તો તેમને લાગનાર દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, વગર દરવાજાના ઉપાશ્રયમાં રહેનારી પ્રવર્તિની, ગજ્ઞાવચ્છેદિની, અભિષેકા અને શ્રમણીઓને લાગનાર દોષો અને પ્રાયશ્વિત્ત, આપવાદિક રૂપથી

૩. ગા. ૨૨૮૮-૯.

ર. ગા. ૨૨૭૮-૨૨૮૭.

૪. ગા. ૨૨૯૫-૨૩૨મ.

૧. ગા. ૨૨૩૨-૨૨૭૭.

વગર દ્વારના ઉપાશ્રયમાં રહેવાની વિધિ, આ પ્રકારના ઉપાશ્રયમાં દ્વિદેલકટાદિ બાંધવાની વિધિ, દ્વારપાલિકા શ્રમણી અને તેના ગુણો, ગણિની, દ્વારપાલિકા – પ્રતિહારસાધ્વી તથા અન્ય સાધ્વીઓનાં નિવાસ-સ્થાનનો નિર્દેશ, પ્રગ્નવણ – પેશાબ વગેરે માટે બહાર જવા-આવવામાં વિલંબ કરનારી સાધ્વીઓને ઠપકો આપવાની વિધિ, શ્રમણી સિવાય કોઈ અન્ય વ્યક્તિ ઉપાશ્રયમાં ન ઘુસી જાય તે માટે તેની પરીક્ષા કરવાની વિધિ, પ્રતિહારસાધ્વી દ્વારા ઉપાશ્રયનાં દ્વારની રક્ષા, શયનસંબંધી યતનાઓ, રાત્રિ સમયે કોઈ મનુષ્ય ઉપાશ્રયમાં ઘુસી જાય તો તેને બહાર કાઢવાની વિધિ, વિહાર વગેરેના સમયે માર્ગમાં આવનાર ગામોમાં સુરક્ષિત દ્વારવાળો ઉપાશ્રય ન મળે તથા કોઈ અનપેક્ષિત ભયપ્રદ ઘટના બની જાય તો તરુણ અને વૃદ્ધ સાધ્વીઓએ કઈ રીતે તેનો સામનો કરવો જોઈએ તેનો નિર્દેશ.<sup>5</sup>

સાધુ વગર દરવાજાના ઉપાશ્રયમાં રહી શકે છે. તેમજ્ઞે ઉત્સર્ગરૂપે ઉપાશ્રયનું દ્વાર બંધ ન કરવું જોઈએ પરંતુ અપવાદરૂપે તેવું કરી શકાય છે. અપવાદરૂપ કારજ્ઞોનાં રહેવાં છતાં દ્વાર બંધ ન કરવા પર પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે.`

### ઘટીમાત્રકપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમણીઓ માટે ઘટીમાત્રક – ઘડો રાખવો તથા તેનો ઉપયોગ કરવો વિહિત છે પરંતુ શ્રમણો માટે ઘટીમાત્રક રાખવું અથવા તેનો ઉપયોગ કરવો નિષિદ્ધ છે. નિષ્કારણ ઘટીમાત્રક રાખવાથી સાધુઓને દોષો લાગે છે. હા, અપવાદરૂપે તેમના માટે ઘટીમાત્રક રાખવું વર્જિત નથી. શ્રમણ-શ્રમણીઓ વિશેષ કારણોથી ઘટીમાત્રક રાખે છે તથા તેનો પ્રયોગ કરે છે. ઘટીમાત્રક પાસે ન હોવાની અવસ્થામાં તેમને વિવિધ યતનાઓનું સેવન કરવું પડે છે.<sup>3</sup>

# ચિલિમિલિકાપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ વસ્ત્રની ચિલિમિલિકા – પરદો રાખી શકે છે તથા તેનો ઉપયોગ કરી શકે છે. ચિલિમિલિકાનું સ્વરૂપ બતાવવા માટે ભાષ્યકારે નિમ્ન દ્વારોનો આશ્રય લીધો છે : ૧. ભેદદાર, ૨. પ્રરૂપણાદ્વાર-સૂત્રમયી, રજ્જુમયી, વલ્કલમયી, દંડકમયી અને કટકમયી ચિલિમિલિકા, ૩. દ્વિવિધપ્રમાણદ્વાર, ૪. ઉપભોગદ્વાર.\*

## દક્તીરપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે જલાશય, નદી વગેરે પાણીનાં સ્થાનો પાસે અથવા

- ૧. ગા. ૨૩૨૬-૨૩૫૨. ૨. ગા. ૨૩૫૩-૨૩૬૧.
- ૩. ગા. ૨૩૬૧-૨૩૭૦. ં ૪. ગા. ૨૩૭૧-૨૩૮૨.

કિનારે ઊભા રહેવું, બેસવું, સુવું, ખાવું-પીવું, સ્વાધ્યાય-ધ્યાન-કાયોત્સર્ગ વગેરે કરવાં નિષિદ્ધ છે. તેનાં પ્રતિપાદન માટે નિમ્નલિખિત વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : દક્તીરની સીમા, પાણીના કિનારે ઊભા રહેવા, બેસવા વગેરેથી લાગતા અધિકરણ વગેરે દોષો, અધિકરણદોષનું સ્વરૂપ, જલાશય વગેરે પાસે શ્રમણ-શ્રમણીઓને જોઈને સ્ત્રી, પુરુષ, પશુ, વગેરે તરફથી ઉત્પન્ન થનાર અધિકરણ દોષોનું સ્વરૂપ, પાણી પાસે ઊભા રહેવું વગેરે દસ સ્થાનો સંબંધિત સામાન્ય પ્રાથશ્વિત્ત, નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા અને પ્રચલાપ્રચલાનું સ્વરૂપ, સંપાતિમ અને અસંપાતિમ જળના કિનારે બેસવા વગેરે દસ સ્થાનોનું સેવન કરનાર આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ભિક્ષ, સ્થવિર અને ક્ષુલ્લક – આ પાંચ પ્રકારના શ્રમણો તથા પ્રવર્તિની, અભિષેકા, ભિક્ષુણી, સ્થવિરા અને ક્ષલ્લિકાન્આ પાંચ પ્રકારની શ્રમણીઓની દષ્ટિએ પ્રાયશ્ચિત્તના વિવિધ આદેશ, અસંપાતિમ અને સંપાતિમનું સ્વરૂપ (જલજ મત્સ્ય-મર્ફ્ડક વગેરે અસંપાતિમ છે. તેમનાથી યુક્ત જળના કિનારાને અસંપાતિમ દક્તીર કહે છે. બાકીના પ્રાણીઓ સંપાતિમ છે. તેમનાથી યુક્ત કિનારાને સંપાતિમ દક્તીર કહે છે. અથવા, માત્ર પક્ષી સંપાતિમ છે અને તદ્ભિત્ર બાકીના પ્રાણીઓ અસંપાતિમ છે. તેમનાથી યુક્ત જલતીર ક્રમશઃ સંપાતિમ અને અસંપાતિમ છે.), યૂપક – જલમધ્યવર્તી તટનું સ્વરૂપ અને તત્સંબંધી પ્રાયશ્વિત્ત, જળના કિનારે આતાપના લેવાથી લાગનાર દોષો, દક્તીરદાર, યપક્લાર અને આતાપનાલાર સંબંધી અપવાદ અને યતનાઓ.'

# ચિત્રકર્મપ્રકૃતસૂત્ર :

સાધુ-સાધ્વીઓએ ચિત્રકર્મવાળા ઉપાશ્રયમાં ન ઊતરવું જોઈએ. આ વિષયનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે નિર્દોષ અને સદોષ ચિત્રકર્મનું સ્વરૂપ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેની દષ્ટિએ ચિત્રકર્મવાળા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગનાર દોષો અને પ્રાયશ્વિત્ત, ચિત્રકર્મયુક્ત ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગનાર વિકથા, સ્વાધ્યાય-વ્યાઘાત વગેરે દોષો, આપવાદિક રૂપે ચિત્રકર્મયુક્ત ઉપાશ્રયમાં રહેવું પડે તો તેના માટે વિવિધ યતનાઓ વગેરે વાતોનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. '

# સાગારિકનિશ્રાપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમલ્રીઓએ શય્યાતર – વસતિના સ્વામીની નિશ્રા (સંરક્ષણ)માં જ રહેવું જોઈએ. સાગારિક – શય્યાતરની નિશ્રામાં ન રહેનારી શ્રમણ્રીઓને વિવિધ દોષો લાગે છે. આ દોષોનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે આચાર્યે ગવાદિ-પશુવર્ગ, અજા, પક્વાત્ર, ઇક્ષુ, ઘૃત વગેરેનાં દેષ્ટાન્ત આપ્યાં છે. અપવાદ રૂપે સાગારિકની નિશ્રાના

290

૧. ગા. ૨૩૮૩-૨૪૨૫. ૨. ગા. ૨૪૨૬-૨૪૩૩.

#### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

અભાવમાં રહેવાનો પ્રસંગ આવે તો કેવા પ્રકારના ઉપાશ્રયમાં રહેવું જોઈએ, તેનું દિગ્દર્શન કરાવતાં આચાર્યે તે પણ બતાવ્યું છે કે યોગ્ય ઉપાશ્રયના અભાવમાં વૃષભોએ કઈ રીતે શ્રમણીઓની રક્ષા કરવી જોઈએ અને તે વૃષભો કયા પ્રકારના સદ્રગુણોથી યુક્ત હોવા જોઈએ."

જ્યાં સુધી શ્રમજ્ઞોનો પ્રશ્ન છે, તેઓ ઉત્સર્ગરૂપે સાગારિકની નિશ્રામાં નથી રહી શકતા પરંતુ અપવાદરૂપે તેવું કરી શકે છે. જે નિર્ગ્રન્થ કોઈ વિશેષ કારજ્ઞ વિના સાગારિકની નિશ્રામાં રહે છે તેમને દોષ લાગે છે, જેનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે છે. **સાગારિકોપાશ્રયપ્રકૃતસૂત્ર** :

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે સાગારિકના સંબંધવાળા ઉપાશ્રયમાં રહેવું વર્જિત છે. આ વિષય પર ચર્ચા કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્નોક્ત વાતોનું વિવેચન કર્યું છેં: સાગારિક પદનો નિક્ષેપ, દ્રવ્ય-સાગારિકનાં રૂપ, આભરણ, વસ્ત, અલંકાર, ભોજન, ગંધ, આતોઘ, નાટ્ય, નાટક, ગીત વગેરે પ્રકાર અને તત્સંબંધી દોષો તથા પ્રાયશ્વિત્ત, ભાવસાગારિકનું સ્વરૂપ, અબ્રહ્મચર્યના હેતુભૂત પ્રાજાપત્ય, કૌટુમ્બિક તથા દશ્ડિકપરિગૃહીત દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચ સંબંધી રૂપનું સ્વરૂપ તથા તેમના જ્યન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ પ્રકાર, દેવપ્રતિમાના વિવિધ પ્રકાર, દેવપ્રતિમાયુક્ત ઉપાશ્રયોમાં રહેવાથી લાંગનાર દોષો અને પ્રાયશ્વિત્ત, દેવતાના સાંજિધ્યવાળી પ્રતિમાઓના પ્રકાર, મનુષ્યપ્રતિમાનું સ્વરૂપ, પ્રાજાયત્ય વગેરે દષ્ટિઓથી વિશેષ વિવરશ, આ પ્રકારની પ્રતિમાયુક્ત વસતિમાં ઊતરવાથી લાગતા દોષ તથા તદિષયક પ્રાયશ્વિત્ત, તિર્યચપ્રતિમાનું સ્વરૂપ, ભેદ, તદ્વિષયક નિવાસ-દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત, મનુષ્ય સાથે મૈથુનનું સેવન કરનાર સિંહણનું દષ્ટાન્ત, સાગારિકોપાશ્રયસૂત્ર સંબંધી અપવાદ અને તત્સંબંધી યતનાઓ, સવિકાર પુરુષ, પુરુષપ્રકૃતિ તથા સ્ત્રીપ્રકૃતિવાળા નપંસકનું સ્વ3પ, તેમના મધ્યસ્થ, આભરણપ્રિય, કાંદર્પિક અને કાથિક ભેદો, તેમના સંબંધવાળા ઉપાશ્રયોમાં રહેવાથી લાગતા સંયમવિરાધનાદિ દોષો અને प्रायश्चित्त वगेरे.3

# પ્રતિબદ્ધશય્યાપ્રકૃતસૂત્ર :

પ્રથમ પ્રતિબદ્ધશય્યા સૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે જે ઉપાશ્રયની નજીક ગૃહસ્થ રહેતા હોય ત્યાં નિર્ગ્રન્થોએ ન રહેવું જોઈએ. તેમાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : 'પ્રતિબદ્ધ' પદના નિક્ષેપ, ભાવપ્રતિબદ્ધના પ્રસ્નવજ્ઞ, સ્થાન, રૂપ અને શબ્દ આ ચાર ભેદ, દ્રવ્યપ્રતિબદ્ધ-ભાવપ્રતિબદ્ધની

૧. ગા. ૨૪૩૪-૨૪૪૫. ૨. ગા. ૨૪૪૬-૮. ૩. ગા. ૨૪૪૯-૨૫૮૨.

ચતુર્ભંગી અને તત્સંબંધી વિધિ-નિક્ષેપ, નિર્ગ્રંથોની 'દ્રવ્યતઃ પ્રતિબદ્ધ ભાવતઃ અપ્રતિબદ્ધ' રૂપ પ્રથમ ભંગવાળા આશ્રયમાં રહેવાથી લાગતા અધિકરણાદિ દોષો, તેમનું સ્વરૂપ અને તત્સંબંધી યતનાઓ, 'દ્રવ્યતઃ અપ્રતિબદ્ધ ભાવતઃ પ્રતિબદ્ધ' રૂપ દ્વિતીય ભંગવાળા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગતા દોષો, તેમનું સ્વરૂપ અને તત્સંબંધી યતનાઓ, 'દ્રવ્ય-ભાવપ્રતિબદ્ધ' રૂપ વૃતીય ભંગવાળા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી લાગતા દોષ વગેરે, 'દ્રવ્ય-ભાવ-અપ્રતિબદ્ધ' રૂપ ચતુર્થ ભંગવાળા ઉપાશ્રયોની નિર્દોષતાનું પ્રરૂપશ.<sup>૧</sup>

દ્વિતીય સૂત્રની વ્યાખ્યામાં આનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે જે ઉપાશ્રયની નજીક ગૃહસ્થો રહેતા હોય ત્યાં નિર્શ્રન્થીઓનો નિવાસ વિહિત છે. દ્રવ્ય-પ્રતિબદ્ધ તથા ભાવપ્રતિબદ્ધ ઉપાશ્રયોમાં રહેવાથી નિર્શ્રન્થીઓને લાગતા દોષો અને યતનાઓનું પણ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>ર</sup>

## ગૃહપતિકુલમધ્યવાસપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમજ્ઞોનું ગૃહપતિકુલની મધ્યમાં રહેવું વર્જિત છે. આના વિચાર માટે આચાર્યે શાલાદાર, મધ્યદ્વાર અને છિંડિકાદ્વારનો આશ્રય લીધો છે.

 શાલાદાર – શ્રમજ્ઞોએ શાલામાં રહેવાથી લાગતા દોષોનું ૧. પ્રત્યપાય,
 ર. વૈક્રિય, ૩. અપાવૃત, ૪. આદર્શ, ૫. કલ્પસ્થ, ૬. ભક્ત, ૭. પૃથિવી, ૮. ઉદક, ૯. અગ્નિ, ૧૦. બીજ અને ૧૧. અવહન્ન – આ અગિયાર દારોથી વર્જાન કર્યું છે.<sup>3</sup>

 મધ્યદ્વાર – શ્રમણોએ શાલાની મધ્યમાં બનેલાં ભવન વગેરેમાં રહેવાથી લાગતા દોષોનું ઉપર્યુક્ત અગિયાર દ્વારો ઉપરાંત ૧. અતિગમન, ૨. અનાભોગ,
 ૩. અવભાષણ, ૪. મજ્જન અને ૫. હિરજ્ય – આ પાંચ દ્વારોથી નિરૂપણ કર્યું છે.<sup>\*</sup>

<mark>૩. છિંડિકાદ્વાર –</mark> છિંડિકાનો અર્થ છે પુરોહડ અર્થાત્ વસતિના દ્વાર પર બનેલો પ્રતિશ્રય. છિંડિકામાં રહેવાથી લાગતાં દોષોનો વિવિધ દષ્ટિઓથી વિચાર કર્યો છે. આ દારો સાથે સંબંધ રાખનારી યતનાઓનું પણ વર્જાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>૧</sup>

શ્રમજ્ઞીઓની દષ્ટિએ ગૃહપતિવાસનો વિચાર કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે તેમજ્ઞે પજ્ઞ ગૃહપતિકુળની મધ્યમાં રહેવું ન જોઈએ. શાળા વગેરેમાં રહેવાથી શ્રમજ્ઞીઓને અનેક પ્રકારના દોષો લાગે છે.'

૧. ગા. ૨૫૮૩-૨૬૧૫. ૨. ગા. ૨૬૧૬-૨૬૨૮.

૩. ગા. ૨૬૩૩-૨૬૪૪. ૪. ગા. ૨૬૪૫-૨૬૫૨.

ય. ગા. ૨૬૫૩-૨૬૬૭. ૬. ગા. ૨૬૬૮-૨૬૭૫.

#### વ્યવશમનપ્રકૃતસૂત્ર ઃ

આ સુત્ર°માં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુઓમાં પરસ્પર ક્લેશ થાય ત્યારે ઉપશમ ધારણ કરીને ક્લેશ શાન્ત કરી દેવો જોઈએ. જે ઉપશમ ધારણ કરે છે તે આરાધક છે. જે ઉપશમ ધારણ નથી કરતો તે વિરાધક છે. પ્રસ્તુત સુત્રની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્ન વિષયોનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે : વ્યવશમિતના એકાર્થક શબ્દો – ક્ષામિત, વ્યવશમિત, વિનાશિત અને ક્ષપિત; પ્રાભત શબ્દના પર્યાયો – પ્રાભત, પ્રહેશક અને પ્રશયન: અધિકરશ પદના નિક્ષેપો; દ્રવ્યાધિકરશના નિર્વર્તના, નિક્ષેપણા, સંયોજના અને નિસર્જના – આ ચાર ભેદો, ભાવાધિકરણ – કષાય દારા જીવ કઈ રીતે વિભિન્ન ગતિઓમાં જાય છે: નિશ્વય અને વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યનું ગુરુત્વ, લઘુત્વ, ગુરુલઘુત્વ અને અગુરલઘુત્વ; જીવો દ્વારા કર્મ-ગ્રહણ અને તજ્જન્ય વિવિધ ગતિઓ; ઉદીર્શ અને અનુદીર્શ કર્મ; ભાવાધિકરજ્ઞ ઉત્પન્ન થવાનાં છ પ્રકારનાં કારણો – સચિત્ત, અચિત્ત, મિશ્ર, વચોગત, પરિહાર અને દેશકથા; નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓમાં પરસ્પર અધિકરણ – ક્લેશ થતો હોય તે વખતે ઉપેક્ષા. **ઉપહાસ વગેરે કરનાર માટે પ્રાયશ્ચિત્ત**: નિર્ગ્ર<mark>ન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓના પારસ્પરિક ક્લેશની</mark> ઉપેક્ષા કરનાર આચાર્ય વગેરેને લાગનાર દોષો અને તત્સમ્બન્ધી જલચર અને હસ્તિયૂથનું દેષ્ટાન્ત; સાધુ-સાધ્વીઓના અંદરના ઝઘડાઓને ઉકેલવાની વિધિ; આચાર્ય વગેરેના ઉપદેશથી બે કલહકારીઓમાંથી એક તો શાંત થઈ જાય પરંતુ બીજો શાંત ન થાય તો તે સમયે શું કરવું જોઈએ તે બાબતનો સંકેત; 'પર'નું નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, આદેશ, ક્રમ, બહુ, પ્રધાન અને ભાવ નિક્ષેપોનું વિવેચન, અધિકરલ-ક્લેશ માટે અપવાદ ર

### ચારપ્રકૃતસૂત્ર :

પ્રથમ ચારસૂત્રનું વ્યાખ્યાન કરતાં એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે શ્રમણશ્રમશીઓએ વર્ષાઋતુમાં એક ગામથી બીરુ ગામ ન જવું જોઈએ. વર્ષાવાસ બે પ્રકારનો હોય છે : પ્રાવૃટ્ અને વર્ષા. આમાં વિહાર કરવાથી તથા વર્ષાઋતુ પૂર્શ થઈ જવા છતાં વિહાર ન કરવાથી લાગનાર દોષોનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે છે. આપવાદિક કારશોથી

– બૃહત્કલ્પસૂત્ર, વિભાગ-૩, વિષયાનુક્રમ, પૃ. ૩૦.

ર. ગા. ૨૬૭૬-૨૭૩૧.

આ પ્રકૃત ભાષ્યકારે ગા. ૨૩૪૨માં પ્રાભૃતસૂત્રરૂપે તથા ચૂર્લિકાર તથા વિશેષચૂર્લિકારે અધિકરષ્ડસૂત્ર રૂપે આપ્યું છે. મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજીએ સૂત્રનો વાસ્તવિક આશય ધ્યાનમાં રાખતાં આનું નામ વ્યવશમનસૂત્ર રાખ્યું છે.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

વર્ષાઋતુમાં વિહાર કરવાનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય તો વિશેષ યતનાઓના સેવનનું વિધાન છે.

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ હેમંત અને ગ્રીષ્મઋતુના આઠ મહિનામાં વિહાર કરવો જોઈએ. આ આઠ મહિનાઓમાં વિહાર કરવાથી અનેક લાભો થાય છે તથા ન કરવાથી અનેક દોષો લાગે છે. વિહાર કરતાં માર્ગમાં આવનાર માસકલ્પને યોગ્ય ગ્રામ-નગરાદિ ક્ષેત્રોને ચૈતન્યવંદનાદિ નિમિત્તે છોડીને ચાલ્યા જવાથી અનેક દોષો લાગે છે. હા, પરંતુ આપવાદિક કારણોથી તેમ કરવું પડે તો તેમાં કોઈ દોષ નથી.' **વૈરાજ્યપ્રકૃતસૂત્ર**:

આ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ વૈરાજ્ય અર્થાત્ વિરુદ્ધરાજ્યમાં ફરી ફરી ગમનાગમન ન કરવું જોઈએ. આ વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વિષયો પર વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : વૈરાજ્ય, વિરુદ્ધરાજ્ય, સદ્યોગમન, સદ્યોઆગમન, વૈર વગેરે પદ, વૈરાજ્યના ચાર પ્રકાર (અરાજક, યૌવરાજ્ય, વૈરાજ્ય અને દ્વૈરાજ્ય), વૈરાજ્ય – વિરુદ્ધરાજ્યમાં આવવા-જવાથી લાગનાર આત્મવિરાધના વગેરે દોષો, વૈરાજ્ય – વિરુદ્ધરાજ્યમાં ગમનાગમન સંબંધિત અપવાદ અને યતનાઓ.<sup>3</sup>

#### અવગ્રહપ્રકૃતસૂત્ર :

પ્રથમ અવગ્રહસૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે ભિક્ષાચર્યા માટે ગયેલા નિર્ગ્રન્થને જો ગૃહપતિ વસ્ત, પાત્ર, કંબલ વગેરે માટે પ્રાર્થના કરે તો તે તે ઉપકરણ લઈને આચાર્ય સમક્ષ પ્રસ્તુત કરે અને આચાર્યની આજ્ઞા લઈને જ તેને રાખે અથવા કામમાં લે. વસ્ત બે પ્રકારનાં છે : યાચનાવસ્ત અને નિમંત્રણાવસ્ત. યાચનાવસ્તનું સ્વરૂપ પહેલાં બતાવવામાં આવી ચૂક્યું છે.<sup>\*</sup> નિમંત્રણાવસ્તનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે નિમ્નોક્ત વાતોનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે : નિમંત્રણાવસ્ત સંબંધી સામાચારી, તેનાથી વિરુદ્ધ આચરણ કરવાથી લાગનાર દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, નિમંત્રણાવસ્તની શુદ્ધતાનું સ્વરૂપ, ગૃહીત વસ્તનું સ્વામિત્વ વગેરે.<sup>4</sup>

દ્વિતીય અવગ્રહસૂત્રની વ્યાખ્યામાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે સ્થંડિલભૂમિ વગેરે માટે જતી વખતે જો કોઈ નિર્ગ્રન્થને વસ્ત્રાદિની પ્રાર્થના કરે તો તેને પ્રાપ્ત ઉપકરણાદિ

૧. ગા.૨૭૩૨-૨૭૪૭. ૨. ગા. ૨૭૪૮-૨૭૫૮.

૩. ગા. ૨૭૫૯-૨૭૯૧. ૪. ગા. ૬૦૩-૬૪૮.

પ. ગા. ૨૭૯૨-૨૮૧૩.

#### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

આચાર્ય પાસે લઈ જઈને ઉપસ્થિત કરવાં જોઈએ તથા તેમની આજ્ઞા મળ્યા પછી જ તેમનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ.

તૃતીય અને ચતુર્થ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં નિર્શ્રન્થીઓની દષ્ટિએ વસ્ત્રગ્રહણ વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. નિર્શ્રન્થી ગૃહપતિઓ પાસેથી મળનારાં વસ્ત-પાત્રાદિ પ્રવર્તિનીની આજ્ઞાથી જ પોતાના કામમાં લઈ શકે છે.'

### રાત્રિભક્તપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થ નિર્ગ્રન્થીઓને રાત્રિ સમયે અથવા વિકાલમાં અશન-પાનાદિનું ગ્રહશ નથી કલ્પતું. પ્રસ્તુત સૂત્રનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્ન વિષયોની ચર્ચા કરી છે : 'રાત્રિ' અને 'વિકાલ' પદોની વ્યાખ્યા; રાત્રિમાં ખાવા-પીવાથી લાગનાર આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ, સંયમવિરાધના વગેરે દોષો; રાત્રિભોજનવિષયક 'दिवा गृहीतं दिवा भुक्तम्', 'दिवा गृहीतं रात्रौ भुक्तम्', 'रात्रौ गृहीतं दिवा भुक्तम्' અને 'रात्रौ गृहीतं रात्रौ भुक्तम्' રૂપ ચતુર્ભંગી તथा तत्सम्अन्धी પ્રાયશ્चित्त; રાત્રિભોજનગ્રહણસમ્બન્ધી આપવાદિક કારણો; રુગ્ણ, ક્ષુધિત, પિપાસિત, અસહિષ્ણુ, ચન્દ્રવેધ અનશન વગેરે સંબંધિત અપવાદ; અધ્વગમન અર્થાત દેશાન્તરગમનની અનુજ્ઞા; અધ્વગમનોપયોગી ઉપકરણ; ૧. ચર્મદાર – તલિકા, પુટ, વર્ધ, કોશક, કત્તિ, સિક્કક, કાપોતિક વગેરે; ૨. લોહગ્રહણદ્વાર – પિપ્યલક, સુચી, આરી, નખહરણિકા વગેરે, ૩. નન્દીભાજનદાર; ૪. ધર્મકરકદાર; ૫. પરતીર્થિકોપકરણદાર; ૬. ગુલિકાદાર; ૭. ખોલદાર; અધ્વગમનોપયોગી ઉપકરણ ન લેનાર માટે પ્રાયશ્ચિત્ત; પ્રયાશ કરતી વખતે શકુનાવલોકન; સિંહપર્યદા, વૃષભપર્ષદા અને મુગપર્ષદાનું સ્વરૂપ; માર્ગમાં અજ્ઞ-જલ પ્રાપ્ત ન થવાથી તેની પ્રાપ્તિની વિધિ અને તક્રિપયક દ્વાર – ૧. પ્રતિસાર્થદ્વાર, ૨. સ્તેનપલ્લીદ્વાર, ૩. શૂન્યગ્રામદાર, ૪. વૃક્ષાદિપ્રલોકનદાર, ૫. નન્દિદ્વાર, ૬. દ્વિધિદ્રવ્યદાર; ઉત્સર્ગરૂપે રાત્રિમાં સંસ્તારક, વસતિ વગેરે ગ્રહશ કરવાથી લાગનાર દોષો અને પ્રાયશ્ચિત્તો; રાત્રિમાં વસતિ વગેરે ગ્રહણ કરવાના આપવાદિક કારણો; ગીતાર્થ નિર્ગ્રન્થો માટે વસતિ ગ્રહણ કરવાની વિધિ; અગીતાર્થમિશ્રિત ગીતાર્થ નિર્ગ્રન્થો માટે વસતિ-ગ્રહણની વિધિ; અંધારામાં વસતિની પ્રતિલેખના માટે પ્રકાશનો ઉપયોગ કરવાની વિધિ તથા યતનાઓ; ગ્રામાદિની બહાર વસતિ ગ્રહે કરવા માટે યતનાઓ; કુલ, ગણ, સંઘ વગેરેની રક્ષા નિમિત્તે લાગનાર અપરાધોની નિર્દોષતા અને તદ્વિષયક સિંહત્રિકઘાતક કુતકરણ શ્રમણનું ઉદાહરણ.<sup>3</sup>

૩. ગા. ૨૮૩૬-૨૯૬૮.

૧. ગા. ૨૮૧૪. ૨. ગા. ૨૮૧૫-૨૮૩૫.

# રાત્રિવસ્ત્રાદિગ્રહણપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમજ્ઞ-શ્રમજ્ઞીઓને રાત્રિ સમયે અથવા વિકાલમાં વસ્ત્રાદિગ્રહજ્ઞ નથી કલ્પતું. આ નિયમનું વિશ્લેષજ્ઞ કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્નલિખિત વાતોનું સ્પષ્ટીકરજ્ઞ કર્યું છે : રાત્રિમાં વસ્ત્રાદિગ્રહજ્ઞ કરવાથી લાગતા દોષો તથા પ્રાયશ્વિત્ત; આ નિયમ સંબંધિત અપવાદ; સંયતભદ્ર, ગૃહિભદ્ર, સંયતપ્રાન્ત અને ગૃહિપ્રાન્ત ચોરવિષયક ચતુર્ભગી; સંયતભદ્ર-ગૃહિપ્રાન્ત ચોર દ્વારા લૂંટવામાં આવેલા ગૃહસ્થને વસ્ત્રાદિ આપવાની વિધિ; ગૃહિભદ્ર-સંયતપ્રાન્ત ચોર દ્વારા શ્રમજ્ઞ અને શ્રમજ્ઞી આ બંનેમાંથી કોઈ એકને લૂંટી લેવાયું હોય તો પરસ્પર વસ્ત્ર આદાન-પ્રદાન કરવાની વિધિ; શ્રમજ્ઞ-ગૃહસ્થ, શ્રમજ્ઞ-શ્રમજ્ઞી, સમનોજ્ઞ-અમનોજ્ઞ અથવા સંવિગ્ન-અસંવિગ્ન આ બંને પક્ષોને લૂંટી લેવામાં આવ્યા હોય તે વખતે એક બીજાને વસ્ત્ર આદાન-પ્રદાન કરવાની વિધિ.'

## હતાહ્રતિકા-હરિતાહ્રતિકાપ્રકૃતસૂત્ર :

પહેલાં હત અર્થાત્ હરવામાં આવેલું હોય અને પછીથી આહૃત અર્થાત્ લાવવામાં આવ્યું હોય તેને હતાહૃત કહે છે. હરિત અર્થાત્ વનસ્પતિમાં આહૃત અર્થાત્ પ્રક્ષિપ્તને હરિતાહૃત કહે છે. ચોરો દ્વારા જે વસનું પહેલાં હરણ કરી લેવામાં આવ્યું હોય અને પછીથી પાછું આપી દેવાયું હોય અથવા જેને ચોરીને વનસ્પતિ વગેરેમાં ફેંકી દેવામાં આવ્યું હોય તેનાં ગ્રહણ સંબંધી નિયમો પર પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યામાં પ્રકાશ પાડવામાં, આવ્યો છે. પ્રશંગવશાત્ માર્ગમાં આચાર્યને ગુપ્ત રાખવાની વિધિ અને આવશ્યકતાનું પણ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup> અધ્વગમનપ્રક્રતસત્ર :

શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે રાત્રિમાં અથવા વિકાલમાં અધ્વગમન નિષિદ્ધ છે. અધ્વ પંય અને માર્ગ ભેદથી બે પ્રકારનો છે. જેની વચમાં ગ્રામ, નગર વગેરે કંઈ પણ ન હોય તેને પંથ કહે છે. જે ગ્રામાનુગ્રામની પરંપરાથી યુક્ત હોય તેને માર્ગ કહે છે. રાત્રિમાં માર્ગરૂપ અધ્વગમન કરવાથી મિથ્યાત્વ, ઉજ્ઞાહ, સંયમવિરાધના વગેરે અનેક દોષો લાગે છે. પંથ બે પ્રકારનો હોય છે : છિજ્ઞાધ્વા અને અછિજ્ઞાધ્વા. રાત્રિ સમયે પંથગમન કરવાથી પણ અનેક દોષો લાગે છે. અપવાદરૂપે રાત્રિગમનની છૂટ છે પરંતુ તેના માટે અધ્વોપયોગી ઉપકરણોનો સંગ્રહ તથા યોગ્ય સાર્થનો સહયોગ આવશ્યક છે. સાર્થ પાંચ પ્રકારનો છે : ૧. ભંડી, ૨. બહિલક, ૩. ભારવહ, ૪. ઔદરિક અને ૫. કાર્પટિક. આમાંથી કયા પ્રકારના સાર્થ સાથે

વ. ગા. ૨૯૬૯-૩૦૦૦. - ૨. ગા. ૩૦૦૧-૩૦૩૭.

શ્રમક્ષ-શ્રમક્ષીઓએ જવું જોઈએ, તે તરફ નિર્દેશ કરતાં આચાર્યે આઠ પ્રકારના સાર્થવાહો અને આઠ પ્રકારના આદિયાત્રિકો અર્થાત્ સાર્થવ્યવસ્થાપકોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેની પછી સાર્થવાહની અનુજ્ઞા લેવાની વિધિ અને ભિક્ષા, ભક્તાર્થના, વસતિ, સ્થંડિલ વગેરે સાથે સંબંધ રાખનારી યતનાઓનું વર્જીન કરવામાં આવ્યું છે. અધ્વગમનોપયોગી અધ્વકલ્પનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં અધ્વગમનસંબંધી અશિવ, દુર્ભિક્ષ, રાજદ્વિષ્ટ વગેરે વ્યાઘાતો અને તત્સંબંધી યતનાઓનું વિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

# સંખડિપ્રકૃતસૂત્ર :

'સંખડિ'ની વ્યુત્પત્તિ આ રીતે કરવામાં આવી છે : सम्-इति सामस्त्येन खण्ड्यन्ते जोटयन्ते जीवानां वनस्पतिप्रभृतीनामायूंषि प्राचुर्येण यत्र प्रकरण विशेषे सा खलु संखडिरित्युच्यते । અર્થાત્ જે પ્રસંગ વિશેષમાં સામૂહિક રૂપે વનસ્પતિ વગેરેનો ઉપભોગ કરવામાં આવતો હોય તેને સંખડિ કહે છે.' પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યામાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ રાત્રિ સમયે સંખડિમાં અથવા સંખડિને લક્ષ્યમાં રાખીને ક્યાંય ન જવું જોઈએ. માયા, લોલુપતા વગેરે કારણોથી સંખડિમાં જનારને લાગતા દોષો, યાવન્તિકા, પ્રગણિતા, સક્ષેત્રા, અક્ષેત્રા, બાહ્યા, આકીર્શા વગેરે સંખડિના વિવિધ ભેદો તથા તત્સમ્બન્ધી દોષોનું પ્રાયશ્વિત્ત, સંખડિમાં જવા યોગ્ય આપવાદિક કારણો અને આવશ્યક યતનાઓ વગેરે વિષયો પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.<sup>3</sup>

# વિચારભૂમિ-વિહારભૂમિપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થોએ રાત્રિ સમયે વિચારભૂમિ – નીહારભૂમિ અથવા વિહારભૂમિ – સ્વાધ્યાયભૂમિમાં એકલા ન જવું જોઈએ. વિચારભૂમિ બે પ્રકારની છે કાયિકીભૂમિ અને ઉચ્ચારભૂમિ. આમાં રાત્રિ સમયે એકલા જવાથી અનેક દોષો લાગે છે. અપવાદરૂપે એકલા જવાનો પ્રસંગ આવતાં વિવિધ પ્રકારની યતનાઓનાં સેવનનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે નિર્ગ્રન્થી માટે પણ રાત્રિ સમયે એકલા વિચારભૂમિ અને વિહારભૂમિમાં જવાનો નિષેધ છે.<sup>૪</sup> આર્યક્ષેત્રપ્રક્રતસ્ત્ર:

આ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં આચાર્યે શ્રમણ-શ્રમણીઓને વિહારયોગ્ય ક્ષેત્રની મર્યાદાઓનું વિવેચન કર્યું છે. સાથે જ આર્યક્ષેત્રવિષયક પ્રસ્તુત સૂત્ર અથવા સંપૂર્શ કલ્પાધ્યયનનું જ્ઞાન ન ધરાવનાર અથવા જ્ઞાન હોવા છતાં પણ તેનું આચરણ ન

૪. ગા. ૩૨૦૭-૩૨૩૯.

૧. ગા. ૩૦૩૮-૩૧૩૮. ૨. ગા. ૩૧૪૦. ૩. ગા. ૩૧૪૧-૩૨૦૬.

કરનાર આચાર્યની અયોગ્યતાનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. આ પ્રસંગે સાપના માથા અને પૂંછડીનો સંવાદ, ખસલુમશ્રૃગાલનું આખ્યાન, વાંદરા અને ચકલીનો સંવાદ, વૈદ્યપુત્રનું કથાનક વગેરે ઉદાહરણો પણ પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યાં છે. 'આર્ય' પદનો ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. ક્ષેત્ર, પ. જાતિ, ૬. કુલ, ૭. કર્મ, ૮. ભાષા, ૯. શિલ્પ, ૧૦. જ્ઞાન, ૧૧. દર્શન અને ૧૨. ચારિત્રરૂપ બાર પ્રકારના નિક્ષેપોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આર્યજાતિઓ છ છે : અંબષ્ઠ, કલિંદ, વૈદેહ, વિદક, હારિત અને તંતુણ. આર્યકુલ પણ છ છે : ઉગ્ર, ભોગ, રાજન્ય, ક્ષત્રિય, જ્ઞાત – કૌરવ અને ઈક્ષ્વાકુ. આર્યક્ષેત્રની બહાર વિચરવાથી લાગતા દોષોનું નિરૂપણ કરતાં સ્કન્દકાચાર્યનું દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની ૨ક્ષા અને વૃદ્ધિને દેષ્ટિમાં રાખતાં આર્યક્ષેત્રની બહાર વિચરવાનાં વિધાનની દેષ્ટિએ સંપ્રતિરાજનું ઉદાહરણ પણ પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યું છે.' અહીં સુધી પ્રથમ ઉદ્દેશનો અધિકાર છે. **દ્વિતીય ઉદ્દેશ :** 

દ્વિતીય ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં નિમ્નલિખિત સાત પ્રકારના સૂત્રોનો અધિકાર છે : ૧. ઉપાશ્રયપ્રકૃત, ૨. સાગારિકપારિહારિકપ્રકૃત, ૩. આહૃતિકાનિહૃતિકાપ્રકૃત, ૪. અંશિકાપ્રકૃત, ૫. પૂજ્યભક્તોપકરણપ્રકૃત, ૬. ઉપધિપ્રકૃત, ૭. રજોહરણપ્રકૃત.<sup>૨</sup>

ઉપાશ્રયપ્રકૃતસૂત્રોનાં વિવેચનમાં ઉપાંશ્રયના વ્યાઘાતોનું વિસ્તૃત વર્જાન છે. જેમાં શાલિ, વ્રીહિ વગેરે સચેતન ધાન્યક્લ વીખરાયેલાં હોય તે ઉપાશ્રયમાં શ્રમલ-શ્રમણીઓ માટે થોડા સમય માટે પણ રહેવું વર્જિત છે. બીજાકીર્જા વગેરે ઉપાશ્રયોમાં રહેવાથી લાગતા દોષો અને પ્રાયશ્વિત્તોનો નિર્દેશ કરતાં ભાષ્યકારે તદ્વિષયક અપવાદો અને યતનાઓ તરફ પણ સંકેત કર્યો છે. પ્રસંગવશાત્ ઉત્સર્ગસૂત્ર, આપવાદિકસૂત્ર, ઉત્સર્ગા પવાદિકસૂત્ર, અપવાદૌત્સર્ગિકસૂત્ર, ઉત્સર્ગસૂત્ર, આપવાદિકસૂત્ર, ઉત્સર્ગા પવાદિકસૂત્ર, દેશસૂત્ર, નિરવશેષસૂત્ર, ઉત્ક્રમસૂત્ર અને ક્રમસૂત્રનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. આગળ એમ પણ બતાવ્યું છે કે સુરાવિકટકુભ, શીતોદકવિક્ટકુભ, જ્યોતિ, દીપક, પિંડ, દુગ્ધ, દધિ, નવનીત, આગમન, વિકટ, વંશી, વૃક્ષ, અભ્રાવકાશ વગેરે પદાર્થોથી યુક્ત સ્થાનોમાં રહેવું સાધુ-સાધ્વીઓ માટે નિષિદ્ધ છે.'

સાગારિકપારિહારિકપ્રકૃતસૂત્રોનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે વસતિના એક અથવા અનેક સાગારિકોના આહાર વગેરેના ત્યાગની વિધિ બતાવી છે. આનો નવ દ્વારોથી

૧, ગા. ૩૨૪૦-૩૨૮૯. ૨, ગા. ૩૨૯૦-૩૫૧૭.

#### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ૧. સાગારિકદ્વાર, ૨. કઃ સાગારિકદ્વાર, ૩. કદા સાગારિકદ્વાર, ૪. કતિવિધઃ સાગારિકપિંડદ્વાર, ૫. અશય્યાતરો વા કદાદ્વાર, ૬. શય્યાતરઃ કસ્ય પરિહર્તવ્યદ્વાર, ૭. દોષદ્વાર, ૮. કલ્પનીયકારણદ્વાર, ૯. યતનાદ્વાર -- પિતા-પુત્રદ્વાર, સપત્નીદ્વાર, વર્શિગ્દાર, ઘટાદ્વાર અને વ્રજદ્વાર.<sup>1</sup>

આહૃતિકા-નિહૃતિકાપ્રકૃતસૂત્રોની વ્યાખ્યામાં બીજાને ત્યાંથી આવનારી ભોજન-સામગ્રીનું દાન કરનાર સાગારિક અને ગ્રહણ કરનાર શ્રમણના કર્તવ્યોનું વર્જીન કરવામાં આવ્યું છે.'

અંશિકાપ્રકૃતસૂત્રની વ્યાખ્યામાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે જ્યાં સુધી સાગારિકની અંશિકા (ભાગ) અલગ ન કરવામાં આવી હોય ત્યાં સુધી બીજાનો અંશિકાયિંડ શ્રમણ માટે અગ્રહણીય છે. સાગારિકની અંશિકાનું પાંચ પ્રકારના દ્વારોથી વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે : ૧. ક્ષેત્રદ્વાર, ૨. યંત્રદ્વાર, ૩. ભોજ્યદ્વાર, ૪. ક્ષીરદ્વાર અને ૫. માલાકારદ્વાર.<sup>3</sup>

પૂજ્યભક્તોકરણપ્રકૃતસૂત્રોનું વિવેચન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓ માટે નિર્મિત ભક્ત અથવા ઉપકરશો સાગારિક સ્વયં અથવા તેના પરિવારના કોઈ સભ્ય શ્રમણને આપે તો તેવા ગ્રહણ ન કરવાં જોઈએ.<sup>\*</sup>

ઉપધિપ્રકૃતસૂત્રની વ્યાખ્યામાં જાંગિક, ભાંગિક, સાનક, પોતક અને તિરીટપટ્ટક – આ પાંચ પ્રકારના વસ્ત્રોનું સ્વરૂપ, ઉપધિના પરિભોગની વિધિ, તેની સંખ્યા, અપવાદ વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.<sup>પ</sup>

રજોહરણપ્રકૃતસૂત્રની વ્યાખ્યામાં ઔર્ષિક, ઔષ્ટ્રિક, સાનક, વચ્ચકચિપ્પક અને મુંજચિપ્પક – આ પાંચ પ્રકારના રજોહરણોનાં સ્વરૂપ, તેમનાં ગ્રહણની વિધિ, ક્રમ અને કારણોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>6</sup>

તૃતીય ઉદૃેશ – ઉપાશ્રયપ્રવેશપ્રકૃતસૂત્ર :

પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યામાં એ સિદ્ધાંતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે નિર્ગ્રન્થોએ નિર્ગ્રન્થીઓના અને નિર્ગ્રન્થીઓએ નિર્ગ્રન્થોના ઉપાશ્રયમાં શયન, આહાર, વિહાર, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, કાયોત્સર્ગ વગેરે કરવું વર્જિત છે. આ પ્રસંગ પર સ્થવિરાદિને પૂછીને અથવા વગર પૂછે નિર્ગ્રન્થીઓના ઉપાશ્રયમાં વગર કારણે જવાથી આચાર્યાદિને લાગનાર દોષો અને ઓધ પ્રાયશ્વિત્તોનું વર્જીન કરવામાં આવ્યું

૧. ગા. ૩૫૧૮-૩૬૧૫. ૨. ગા. ૩૬૧૬-૩૬૪૨.

૩. ગા, ૩૬૪૩-૩૬૫૨. - ૪. ગા. ૩૬૫૩-૮. -

ય. ગા. ૩૬૫૯-૩૬૭૨. ૬. ગા. ૩૬૭૩-૮.

## આગમિક વ્યાખ્યાઓ

છે. કોઈ કારણસર નિર્ગ્રન્થીઓના ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરવાનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય તો તદ્વિષયક આજ્ઞા, વિધિ અને કારણો પર નિમ્નલિખિત છ દારોથી પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : ૧. કારણદાર, ૨. પ્રાઘુણકદાર, ૩ ગણધરદાર, ૪. મહર્દ્ધિકદાર, ૫. પ્રચ્છાદનાદાર, ૬. અસહિષ્ણુદાર.<sup>૧</sup> ચર્મપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીવિષયક ચર્મોપયોગ સબંધિત વિષયોનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીબે માર્ટ સલોમ ચર્મના લિષેધના કારણો, ઉત્સર્ગરૂપે નિર્ગ્રન્થો આવાદ, નિર્ગ્રન્થીઓ માટે સલોમ ચર્મના નિષેધના કારણો, ઉત્સર્ગરૂપે નિર્ગ્રન્થો માટે પણ સલોમ ચર્મ અકલ્પ, પુસ્તકપંચક, તૃણપંચક, દૂષ્યપંચકદ્વય અને ચર્મપંચકનું સ્વરૂપ, તદ્વિષયક દોષ, પ્રાયશ્વિત્ત અને યતનાઓ, નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે કૃત્સ્નચર્મ અર્થાત્ વર્જ્ઞ-પ્રમાણાદિથી પ્રતિપૂર્ણ ચર્મના ઉપભોગ અથવા સંગ્રહનો નિષેધ, સકલકૃત્સ્ન, પ્રમાણકૃત્સ્ન, વર્જ્યકૃત્સ્ન અને બંધનકૃત્સ્નનું સ્વરૂપ, તત્સંબંધી દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત, કૃત્સ્નકર્મના ઉપભોગાદિથી લાગનાર દોષોનું ગર્વ, નિર્માર્દવતા, નિરપેક્ષ, નિર્દય, નિરંતર અને ભૂતોપધાત દ્વારોથી નિરૂપણ, તત્સબન્ધી અપવાદ અને યતનાઓ, વર્જ્ઞ-પ્રમાણાદિથી રહિત ચર્મના ઉપભોગ અને સંગ્રહનું વિધાન, સકારણ અકૃત્સ્નનો ઉપભોગ અને નિષ્કારણક ઉપભોગથી લાગનાર દોષો અને તેમનું પ્રાયશ્વિત્ત, અકૃત્સ્નચર્મના અષ્ટાદશ ખંડ વગેરે વિષયોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

# કૃત્સ્નાકૃત્સ્નવસ્ત્રપ્રકૃતસૂત્ર ઃ

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે કૃત્સ્નવસ્તનો સંગ્રહ અને ઉપભોગ અકલ્પ છે. તેમણે અકૃત્સ્નવસ્તનો સંગ્રહ તથા ઉપયોગ કરવો જોઈએ. કૃત્સ્નવસ્તનો નિક્ષેપ છ પ્રકારનો છે : ૧. નામકૃત્સ્ન, ૨. સ્થાપનાકૃત્સ્ન, ૩. દ્રવ્યકૃત્સ્ન, ૪. ક્ષેત્રકૃત્સ્ન, ૫. કાલકૃત્સ્ન અને ૬. ભાવકૃત્સ્ન. દ્રવ્યકૃત્સ્નના બે ભેદ છે : સકલકૃત્સ્ન અને પ્રમાણકૃત્સ્ન. ભાવકૃત્સ્ન બે પ્રકારનું છે : વર્જ્ઞયુત ભાવકૃત્સ્ન અને મૂલ્યયુત ભાવકૃત્સ્ન. વર્જ્ઞયુત ભાવકૃત્સ્નના પાંચ ભેદ છે : કૃષ્ણ, નીલ, લોહિત, પીત અને શુક્લ. મૂલ્યયુત ભાવકૃત્સ્નના ત્રણ ભેદ છે : જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ. આના માટે વિવિધ દોષ, પ્રાયશ્ચિત્ત અને અપવાદ છે.<sup>3</sup>

## ભિન્નાભિન્નવસ્ત્રપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે અભિન્ન વસ્તનો સંગ્રહ તથા ઉપયોગ અકલ્પ્ય છે.

૩. ગા. ૩૮૭૯-૩૯૧૭.

૧. ગા. ૩૬૭૯-૩૮૦૪. - ૨. ગા. ૩૮૦૫-૩૮૭૮.

તેનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે નિમ્ન વિષયોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે : કૂત્સ્ન અને અકૃત્સ્ન પદોની ભિન્ન અને અભિન્ન પદો સાથે ચતુર્ભંગી, અભિન્ન પદનો દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવદ્રષ્ટિથી વિચાર; તદ્ગહણસંબંધી વિધિ, પ્રાયશ્વિત્ત વગેરે; ભિન્ન વસ્ત્ર ઉપલબ્ધ ન થવાની અવસ્થામાં અભિન્ન વસ્ત્રનો ફાડીને ઉપયોગ કરવો; વસ્ત્ર ફાડવાથી લાગનારી હિંસા-અહિંસાની ચર્ચા; દ્રવ્યહિંસા અને ભાવહિંસાનું સ્વરૂપ; રાગ, દ્વેષ અને મોહની વિવિધતાના કારક્ષે કર્મબંધમાં ન્યૂનાધિકતા; હિંસા કરવામાં રાગાદિની તીવ્રતાથી તીવ્ર કર્મબંધ અને રાગાદિની મંદતાથી મંદ કર્મબંધ: હિંસકનાં જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના કારશે કર્મબંધમાં ન્યુનાધિકતા; હિંસકના ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક, ઔપશમિક વગેરે ભાવોની વિચિત્રતાના કારણે કર્મબંધનું વૈચિત્ર્ય: અધિકરણની વિવિધતાના કારણે કર્મબંધનું વૈવિધ્ય; હિંસકનાં દેહાદિ બળને કારણે કર્મબંધની વિવિધતા; જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિકની ઉપષિ અને તેની સંખ્યા; સ્થવિરકલ્પિકના પાત્રકબંધ અને રજોહરણનું માપ; ગ્રીષ્મ, શિશિર અને વર્ષાઋતુની દષ્ટિથી પટલકોની સંખ્યા અને માપ: રજોહરણનું સ્વરૂપ અને માપ; સંસ્તારક, ઉત્તરપટ્ટ અને ચોલપટ. રજોહરણની ઊન અને સતરની નિષદ્યાઓ; મુખવસિકા, ગોચ્છક, પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણિકા અને પાત્રસ્થાપનનું માપ; પ્રમાણાતિરિક્ત ઉપધિસંબંધી અપવાદ; ન્યુનાધિક ઉપધિથી લાગનાર દોષો; વસનું પરિકર્મ અર્થાત સંધિ; વિધિપરિકર્મ અને અવિધિપરિકર્મ; વિભુષા માટે ઉપધિનાં પ્રક્ષાલન વગેરેથી લાગનાર દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત; મુચ્છાયુક્ત થઈને ઉપધિ રાખનારને લાગનાર દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત; પાત્રવિષયક વિધિ; સંખ્યાથી વધારે અથવા ઓછાં અને માપથી મોટાં અથવા નાનાં પાત્ર રાખવાથી લાગનાર દોષ અને પ્રાયશ્વિત; પાત્રનું માપ; તદ્વિષયક અપવાદ; પાત્રનાં સુલક્ષણ અને અપલક્ષણ; તુંબ, કાષ્ટ અને મૃત્યાત્ર તથા યથાકૃત, અલ્પપરિકર્મ અને સપરિકર્મ પાત્ર, ગ્રહભના ક્રમ-ભંગથી લાગનાર દોષ અને પ્રાયશ્ચિત્ત; પાત્ર લાવનાર નિર્ગ્રન્થની યોગ્યતા: પાત્રની યાચનાનો સમય: પાત્ર-યાચનાના દિવસો; પાત્રપ્રાપ્તિનાં સ્થાનો; તંદલધાવન: ઉષ્ણોદક વગેરેથી ભાવિત કલ્પ્ય પાત્ર અને તેનાં ગ્રહણની વિધિ: પાત્રગ્રહણવિષયક જઘન્ય યતના: ત**દિ**ષયક શંકા સમાધાન; પ્રમાણયુક્ત પાત્રની અનુપલબ્ધિની અવસ્થામાં ઉપયોગપૂર્વક પાત્રનું છેદન; પાત્રનાં મુખનું માન; માત્રકવિષયક વિધિ, પ્રમાણ, અપવાદ વગેરે: નિર્ગ્રન્થીઓ માટે પચીસ પ્રકારની ઓઘોપધિ: નિર્ગ્રન્થીઓનાં શરીરના અધોભાગને ઢાંકવા માટે અવગ્રહાનંતક, પટ્ટ, અર્દ્ધોર્ક, ચલનિકા; અન્તર્નિવસની અને બહિર્નિવસની; ઊર્ધ્વભાગને ઢાંકવા માટે કંચક, ઔષકક્ષિકી,

વૈકક્ષિકી, સંઘાટી અને સ્કન્ધકરશી; જિનકલ્પિક, સ્થવિરકલ્પિક અને <mark>શ્રમણીઓની</mark> જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિનો વિભાગ વગેરે.'

### અવગ્રહાનન્તક-અવગ્રહપટ્ટકપ્રકૃતસૂત્ર :

નિર્ગ્રન્થીઓએ અવગ્રહાનન્તક અને અવગ્રહપટ્ક નહીં રાખવાથી અનેક દોષો લાગે છે. આ વિષયમાં કેટલાક અપવાદો પજ્ઞ છે. નિર્ગ્રન્થીઓએ હંમેશા પૂરા વસ્ત્રો સહિત વિધિપૂર્વક બહાર નીકળવું જોઈએ. અવિધિપૂર્વક બહાર નીકળવાથી લાગનાર દોષોનું નિરૂપજ્ઞ કરતાં ભાષ્યકારે નર્તકી વગેરેનાં ઉદાહરજ્ઞ આપ્યાં છે. ધર્ષિત – અપદ્ધ્ત નિર્ગ્રન્થીના પરિપાલનની વિધિનો નિર્દેશ કરતાં તેનો અવર્જ્ઞવાદ -અવહેલના વગેરે કરનાર માટે પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન કર્યું છે. આ જ પ્રસંગે આચાર્ય તે પજ્ઞ દર્શાવ્યું છે કે પુરુષસંસર્ગના અભાવમાં પજ્ઞ પાંચ કારજ્ઞોથી ગર્ભાધાન થઈ શકે છે. તે પાંચ કારજ્ઞો આ છે : ૧. દુર્વિવૃત અથવા દુર્નિષજ્જ્ઞ સ્ત્રીની યોનિમાં પુરુષનિસૃષ્ટ શુક્રપુદ્ગલ કોઈ રીતે પ્રવિષ્ટ થઈ જાય, ૨. સ્ત્રી સ્વયં અને પુત્રકામનાથી તેમને પોતાની યોનિમાં પ્રવેશ કરાવે, ૩. અન્ય કોઈ તેમને તેની યોનિમ ંાખી દે, ૪. વસ્તના સંસર્ગથી શુક્રપુદ્દગલ સ્ત્રી-યોનિમાં પ્રવિષ્ટ થઈ જાય, ૫. ઉદકાચમનથી સ્ત્રીની અંદર શુક્રપુદ્દગલ પ્રવિષ્ટ થઈ જાય.<sup>ર</sup>

# નિશ્રાપ્રકૃત તથા ત્રિકૃત્સ્નપ્રકૃતસૂત્ર :

જેમ કે પહેલાં કહેવામાં આવી ચૂક્યું છે, ભિક્ષા માટે ગયેલી નિર્ગ્રન્થીને વસ્ત વગેરેનું ગ્રહણ કરવું હોય તો પ્રવર્તિનીની નિશ્રામાં કરવું જોઈએ. જો પ્રવર્તિની સાથે ન હોય તો તે ક્ષેત્રમાં જે આચાર્ય વગેરે હોય તેમની નિશ્રામાં કરવું જોઈએ.<sup>3</sup>

ત્રિકૃત્સ્નપ્રકૃતસૂત્રની વ્યાખ્યામાં એ વિધાનનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે પ્રથમ દીક્ષા ગ્રહણ કરનાર શ્રમણ માટે રજોહરણ, ગોચ્છક અને પ્રતિગ્રહરૂપ ત્રણ પ્રકારની ઉપધિનું ગ્રહણ વિહિત છે. જો દીક્ષા લેનારે પહેલાં જ દીક્ષા લઈ લીધી હોય તો તે નવી ઉપધિ લઈને પ્રવ્રજિત નથી થઈ શકતો. આ પ્રસંગે આચાર્યે નિમ્ન વિષયોનું વિવેચન કર્યું છે : પ્રથમ દીક્ષા ગ્રહણ કરનાર શિષ્ય માટે ચૈત્ય, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ભિક્ષુ વગેરેના પૂજા-સત્કારની વિધિ; તદ્વિષયક વિશોધિકોટિ-અવિશોધિકોટિનું સ્વરૂપ; રજોહરણ, ગોચ્છક અને પ્રતિગ્રહરૂપ ત્રિકૃત્સ્નના ક્રયને યોગ્ય કુત્રિકાપણ; કુત્રિકાપણવાળા નગર; નિર્ગ્રન્થી માટે ચતુઃકૃત્સ્ન ઉપધિ વગેરે.<sup>×</sup>

૧. ગા. ૩૯૧૮-૪૦૯૯. - ૨. ગા. ૪૧૦૦-૪૧૪૭.

૩. ગા. ૪૧૪૮-૪૧૮૮. ૪. ગા. ૪૧૮૯-૪૨૩૪.

#### બુહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

#### સમવસરણપ્રકૃતસૂત્ર :

શ્રમણ-શ્રમણીઓએ પ્રથમ સમવસરણ અર્થાત્ વર્ષાકાળ સંબંધિત ક્ષેત્રકાળમાં પ્રાપ્ત વસ્ત્રોનું ગ્રહણ ન કરવું જોઈએ. આ નિયમની પરિપુષ્ટિ માટે નિમ્ન વાતોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે : વર્ષાઋતુમાં અધિક ઉપધિ લેવાની આજ્ઞા, તેનાં કારણો, તત્સમ્બન્ધી કુટુંબીનું દષ્ટાન્ત, વર્ષાઋતુયોગ્ય અધિક ઉપકરણ ન રાખવા સંબંધિત દોષો, વર્ષાઋતુને યોગ્ય ઉપકરણો, તત્સમ્બન્ધી અપવાદ, વર્ષાઋતુની કાળમર્યાદા, વર્ષાવાસના ક્ષેત્રમાંથી નીકળેલા શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાની વિધિ, અપવાદ વગેરે.'

# યથારત્નાધિકરવસ્તપરિભાજનપ્રકૃતસૂત્ર ઃ

પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યામાં વસ્ત-વિભાજનની વિધિ તરફ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. આમાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે યથારત્નાધિક પરિભાજનનો શું અર્થ છે, ક્રમભંગમાં શું દોષ છે, ગુરુઓને યોગ્ય વસ્ત કયાં છે, રત્નાધિક કોણ છે, તેનો શું ક્રમ છે, સમ્મિલિત રૂપમાં લાવવામાં આવેલા વસ્ત્રોનાં પરિભાજન – વિભાજનનો શું ક્રમ છે, લોભી સાધુ સાથે વસ્ત-વિભાજન સમયે કેવો વ્યવહાર કરવો જોઈએ વગેરે. સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્રગ્રહણનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે બતાવ્યું છે કે જળ, અગ્નિ, ચોર, દુર્ભિક્ષ, મહારણ્ય, ગ્લાન, શ્વાપદ વગેરે ભયપ્રદ પ્રસંગોની ઉપસ્થિતિમાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ભિક્ષુ, ક્ષુલ્લક અને સ્થવિર – આ પાંચે નિર્ગ્રન્થો તથા પ્રવર્તિની, ઉપાધ્યાયા, સ્થવિરા, ભિક્ષુણી અમે ક્ષુલ્લિકા – આ પાંચ નિર્ગ્રન્થીઓમાંથી કોની કયા ક્રમે રક્ષા કરવી જોઈએ.<sup>3</sup> એ જ રીતે યથારત્નાધિકશય્યા-સંસ્તારકપરિભાજનપ્રકૃતસૂત્રની પણ વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે.<sup>×</sup>

# **કૃતિકર્મપ્રકૃતસ્**ત્ર :

કૃતિકર્મ બે પ્રકારનું છે : અભ્યુત્થાન અને વંદનક. નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ પાર્શ્વસ્થ વગેરે અન્યતીર્થિક, ગૃહસ્થ, યથાચ્છંદ વગેરેને જોઈને અભ્યુત્થાન ન કરવું જોઈએ અર્થાત્ ઊભા ન થવું જોઈએ. આચાર્યાદિ વગેરેને આવતા જોઈને અભ્યુત્થાન ન કરનારને દોષ લાગે છે. વંદનક કૃતિકર્મનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં નિમ્નોક્ત વાતોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે : દૈવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક વગેરે પ્રતિક્રમણમાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેની વંદના ન કરવા, વંદનાના પદોને ન પાળવા તથા હીનાધિક વંદનક કરવાથી લાગનાર દોષોનું પ્રાયશ્ચિત્ત; વંદનકવિષયક પચીસ આવશ્યક

૧. ગા. ૪૨૩૫-૪૩૦૭. ૨. ગા. ૪૩૦૮-૪૩૨૯.

૩. ગા. ૪૩૩૩-૪૩૫૨. ૪. ગા. ૪૩૩૭-૪૪૧૩.

ક્રિયાઓ; અનાદત, સ્તબ્ધ, પ્રબુદ્ધ, પરિપિંડિત, ટોલગતિ, અંકુશ વગેરે બત્રીસ દોષો અને તેમના માટે પ્રાયશ્ચિત્ત; આચાર્યાદિને વંદના કરવાની વિધિ; વિધિનો વિપર્યાસ કરનાર માટે પ્રાયશ્ચિત્ત; આચાર્યથી પર્યાયજ્યેષ્ઠને આચાર્ય વંદન કરે કે નહીં-તેનું વિધાન; આચાર્યના રત્નાધિકોનું સ્વરૂપ; વંદના કોને કરવી જોઈએ અને કોને ન કરવી જોઈએ – આનો નિર્ણય; શ્રેણિસ્થિતોને વંદના કરવાની વિધિ; વ્યવહાર અને નિશ્વયનયથી શ્રેણિસ્થિતોની પ્રામાણિક્તાની સ્થાપના; સંયમશ્રેણીનું સ્વરૂપ; અપવાદરૂપે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે કયા સ્થાનોમાં કયા પ્રકારના અભ્યુત્થાન અને વંદનકનો વ્યવહાર રાખવો જોઈએ વગેરે.

# અન્તરગૃહસ્થાનાદિપ્રકૃતસૂત્ર ઃ

સાધુ સાધ્વીઓ માટે ઘરની અંદર અથવા બે ઘરોની વચ્ચે રહેવું, બેસવું, સુવું વગેરે વર્જિત છે. એ જ રીતે અન્તરગૃહમાં ચાર-પાંચ ગાથાઓનું આખ્યાન, પાંચ મહાવ્રતોનું વ્યાખ્યાન વગેરે નિષિદ્ધ છે. ઊભા-ઊભા એકાદ શ્લોક અથવા ગાથાનું આખ્યાન કરવામાં કોઈ દોષ નથી. આનાથી અધિક ગાથાઓ અને શ્લોકોનું વ્યાખ્યાન કરવાથી અનેક પ્રકારના દોષોની સંભાવના રહે છે આથી તેમ કરવું નિષિદ્ધ છે.<sup>3</sup>

# શય્યા-સંસ્તારકપ્રકૃતસૂત્ર :

પ્રથમ શય્યાસંસ્તારકસૂત્રની વ્યાખ્યામાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે શય્યા અને સંસ્તારકના પરિશાટી અને અપરિશાટી આ બે ભેદ છે. શ્રમજ્ઞ-શ્રમજ્ઞીઓએ માંગીને લાવેલું શય્યા-સંસ્તારક સ્વામીને સોંપીને જ અન્યત્ર વિહાર કરવો જોઈએ. આવું ન કરનારને અનેક દોષ લાગે છે.

દ્વિતીય સૂત્રની વ્યાખ્યામાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ પોતાનાં તૈયાર કરેલાં શય્યા-સંસ્તારક વિખેરીને અન્યત્ર વિહાર કરવો જોઈએ.

તૃતીય સૂત્રના વ્યાખ્યાનમાં તે વાત પર જોર દેવામાં આવ્યું છે કે શય્યા-સંસ્તારકની ચોરી થાય તો પર સાધુ-સાધ્વીઓએ તેની શોધ કરવી જોઈએ. શોધ કરવાથી મળી જાય એટલે સ્વામીને પાછું સોંપવું જોઈએ. ન મળવાથી બીજી વાર યાચના કરીને નવું શય્યા-સંસ્તારક મેળવવું જોઈએ. સંસ્તારક વગેરે ચોરી ન લેવામાં આવે તે માટે ઉપાશ્રયને સૂનો ન મૂકવો જોઈએ. સાવધાની રાખવા છતાં પણ ઉપકરણ વગેરેની ચોરી થઈ જાય તો તેને શોધવા માટે રાજપુરુષોને વિધિપૂર્વક સમજાવવું જોઈએ. <sup>3</sup>

૧. ગા. ૪૪૧૪-૪૫૫૩. ૨. ગા. ૪૫૫૪-૪૫૯૭. ૩. ગા. ૪૫૯૮-૪૬૪૯.

## સાધર્મિકાવગ્રહપ્રકૃતસૂત્ર :

જે દિવસે શ્રમણોએ પોતાની વસતિ અને સંસ્તારકનો ત્યાગ કર્યો હોય તે જ દિવસે બીજા શ્રમણો ત્યાં આવી જાય તો પણ એક દિવસ સુધી પહેલાંના શ્રમણોનો જ અવગ્રહ ચાલુ રહે છે. પ્રસ્તુત સૂત્ર-વિવેચનમાં શૈક્ષવિષયક અવગ્રહનો પણ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. વાસ્તવ્ય અને વાતાહૃત – આગંતુક શૈક્ષનું અવ્યાઘાત વગેરે અગિયાર દ્વારોથી વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ અવસ્થિતાવગ્રહ, અનવસ્થિતાવગ્રહ, રાજાવગ્રહ વગેરેનું સ્વરૂપ-વર્ણન પણ કરવામાં આવ્યું છે.' **સેનાદિપ્રકૃતસૂત્ર** :

પરચક્ર, અશિવ, અવમૌદર્ય, બોધિકસ્તેનભય વગેરેની સંભાવના હોય ત્યારે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ પહેલાંથી જ તે ક્ષેત્રની બહાર નીકળી જવું જોઈએ. તેમ ન કરવાથી અનેક પ્રકારના દોષો લાગે છે. પરચક્રાગમન અને નગરરોધની સ્થિતિમાં ત્યાંથી ન નીકળી શકવાની દશામાં ભિક્ષા, ભક્તાર્થના, વસતિ, સ્થંડિલ અને શરીરવિવેચન સંબંધી વિવિધ યતનાઓનું સેવન કરવું જોઈએ.'

શ્રમણ-શ્રમણીઓએ ચારે દિશા-વિદિશાઓમાં સવા યોજનનો અવગ્રહ લઈને ગ્રામ, નગર વગેરેમાં રહેવું જોઈએ. આ પ્રસંગે ભાષ્યકારે સવ્યાઘાત અને નિર્વ્યાઘાત ક્ષેત્ર, ક્ષેત્રિક અને અક્ષેત્રિક, આભાવ્ય અને અનાભાવ્ય, અચલ અને ચલ ક્ષેત્ર, વ્રજિકા, સાર્થ, સેના, સંવર્ત વગેરેનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે અને તત્સમ્બન્ધી અવગ્રહની મર્યાદાનો નિર્દેશ કર્યો છે.<sup>3</sup>

## ચતુર્થ ઉદ્દેશ ઃ

આ ઉદેશમાં અનુદ્ધાતિક વગેરે સાથે સંબંધ રાખનાર સોળ પ્રકારનાં સૂત્ર છે. ભાષ્યકારે જે વિષયોનો તેમની વ્યાખ્યામાં સમાવેશ કર્યો છે તેમનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આ મુજબ છે ઃ--

૧. અનુદ્ધાતિકપ્રકૃતસૂત્ર – આની વ્યાખ્યામાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે હસ્તકર્મ, મૈથુન અને રાત્રિભોજન અનુદ્ધાતિક અર્થાત્ ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય છે. હસ્તકર્મનું સ્વરૂપ બતાવતાં અસંક્લિષ્ટ ભાવહસ્તકર્મના છેદન, ભેદન, ઘર્ષણ, પેષણ, અભિધાત, સ્નેહ, કાય અને ક્ષારરૂપ આઠ ભેદો બતાવવામાં આવ્યા છે. મૈથુનનું સ્વરૂપ બતાવતાં દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચસંબંધી મૈથુન તરફ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે મૈથુનભાવ રાગાદિથી રહિત નથી હોતો આથી તેના માટે કોઈ પ્રકારના અપવાદનું વિધાન નથી કરવામાં આવ્યું. રાત્રિભોજનનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્યે તત્સંબંધી અપવાદ, યતનાઓ, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનું નિરૂપણ કર્યું છે.

૧. ગા. ૪૬૫૦-૪૭૯૪. ૨. ગા. ૪૭૯૫-૪૮૩૯.

<sup>3.</sup> ગા. ૪૮૪૦-૪૮૭૬. ૪. ગા. ૪૮૭૭-૪૯૬૮.

ર. પારાંચિકપ્રકૃતસૂત્ર – દુષ્ટ, પ્રમત્ત અને અન્યોન્યકારક પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય છે. પારાંચિકના આશાતનાપારાંચિક અને પ્રતિસેવનપારાંચિક એ બે ભેદ છે. આશાતનાપારાંચિકનો સંબંધ ૧. તીર્થંકર, ૨. પ્રવચન, ૩. શ્રુત, ૪. આચાર્ય, ૫. ગણધર અને ૬. મહર્દ્ધિક સાથે છે. પ્રતિસેવનાપારાંચિકના ત્રજ્ઞ ભેદ છે : દુષ્ટ, પ્રમત્ત અને અન્યોન્યકારક. દુષ્ટપારાંચિક બે પ્રકારનું છે : કષાયદુષ્ટ અને વિષયદુષ્ટ. પ્રમાદ પાંચ પ્રકારનો છે : કષાય, વિકથા, વિકટ, ઈન્દ્રિયો અને નિદ્રા. પ્રસ્તુત અધિકાર સ્ત્યાનર્દ્ધિ નિદ્રાનો છે. અન્યોન્યકારકપારાંચિકનો ઉપાશ્ચય, કુળ, નિવેશન, લિંગ, તપ, કાળ વગેરે દ્રષ્ટિઓથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૧</sup>

૩. અનવસ્થાપ્યપ્રકૃતસૂત્ર – અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય ત્રણ પ્રકારના અપરાધ છે : સાધર્મિકસ્તૈન્ય, અન્યધાર્મિકસ્તૈન્ય અને હસ્તાતાલ. સાધર્મિકસ્તૈન્યનો નિમ્ન ત્રણ દ્વારોથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે : ૧. સાધર્મિકોપધિસ્તૈન્ય, ૨. વ્યાપારણા, ૩. ધ્યામના, ૪. પ્રસ્થાપના, ૫. શૈક્ષ, ૬. આહારવિધિ. અન્યધાર્મિકસ્તૈન્યનું પ્રવ્રજિતાન્યધાર્મિકસ્તૈન્ય અને ગૃહસ્થાન્યધાર્મિકસ્તૈન્યની દષ્ટિએ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. હસ્તાતાલનો અર્થ છે હસ્ત, ખડગ્ વગેરેથી આતાડન. હસ્તાતાલના સ્વરૂપ સાથે જ આચાર્યે હસ્તાલંબ અને અર્થાદાનનું સ્વરૂપ પણ દર્શાવ્યું છે.<sup>ર</sup>

૪. પ્રવ્રાજનાદિપ્રકૃતસૂત્ર – પંડક, ક્લીબ અને વાતિક પ્રવ્રજ્યા માટે અયોગ્ય છે. પંડકના સામાન્યપણે છ લક્ષણો છે : ૧. મહિલાસ્વભાવ, ૨. સ્વરભેદ, ૩. વર્જાભેદ, ૪. મહન્મેદ્ર – પ્રલંબ અંગાદાન, ૫. મૃદુવાક્, ૬. સશબ્દ અને અફેનક મૂત્ર. પંડકના બે ભેદ છે : દૂષિતપંડક અને ઉપઘાતપંડક. દૂષિતપંડકના ફરી બે ભેદ છે : આસિક્ત અને ઉપસિક્ત. ઉપઘાતપંડકના પણ બે ભેદ છે : વેદોપઘાતપંડક અને ઉપકરણોપઘાતપંડક. વેદોપઘાતપંડકનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે હેમકુમારનું ઉદાહરણ આપ્યું છે તથા ઉપકરણોપઘાતપંડકનું વર્જાન કરતાં એક જ જન્મમાં પુરુષ, સ્ત્રી અને નપુંસક વેદનો અનુભવ કરનાર કપિલનું દેશન્ત આપ્યું છે. મૈથુનના વિચાર માત્રથી જેના અંગાદાનમાં વિકાર ઉત્પન્ન થઈ જાય છે તથા બીજબિંદુ પડવા લાગે છે તે ક્લીબ છે. મહામોહકર્મનો ઉદય થવાથી એવું થાય છે. સનિમિત્તક અથવા અનિમિત્તક મોહોદયથી કોઈના પ્રતિ વિકાર ઉત્પન્ન થાય ત્યારે જ્યાં સુધી તેની પ્રાપ્તિ નથી થઈ જતી ત્યાં સુધી માનસિક સ્થિરતા નથી રહેતી. આને જ વાતિક કહે છે. અપવાદરૂપે પંડક વગેરેને દીક્ષા આપી શકાય છે પરંતુ તેની રહેણી-કરણી વગેરેની વિશેષ

૧. ગા. ૪૯૬૯-૫૦૫૭. ૨. ગા. ૫૦૫૮-૫૧૩૭.

વ્યવસ્થા કરવી પડે છે. પંડક, ક્લીબ અને વાતિક જેમ પ્રવ્રજયા માટે અયોગ્ય છે તેમ જ મુંડન, શિક્ષા, ઉપસ્થાપના, સહભોજન, સહવાસ વગેરે માટે પણ અનુપયુક્ત છે.'

પ. વાચનાપ્રકૃતસૂત્ર – અવિનીત, વિકૃતિપ્રતિબદ્ધ અને અવ્યવશમિતપ્રાત્મૃત વાચનાને અયોગ્ય છે. આથી વિપરીત વિનીત, વિકૃતિહીન અને ઉપશાંતકષાય વાચનાને યોગ્ય છે.'

€. સંજ્ઞાપ્યપ્રકૃતસૂત્ર – દુષ્ટ, મૂઢ અને વ્યુદ્ગ્રાહિત ઉપદેશ વગેરેના અનધિકારી છે. અદુષ્ટ, અમૂઢ અને અવ્યુદ્ગ્રાહિત ઉપદેશ વગેરેના વાસ્તવિક અધિકારી છે.<sup>3</sup>

**૭. ગ્લાનપ્રકૃતસૂત્ર –** નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ રુગ્શાવસ્થામાં હોય તે સમયે તેમની વિવિધ યતનાઓ સાથે સેવા કરવી જોઈએ.<sup>૪</sup>

૮. કાલ-ક્ષેત્રાતિક્રાન્તપ્રકૃતસૂત્ર – નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે કાલાતિકાન્ત તથા ક્ષેત્રાતિકાન્ત અશનાદિ અકલ્પ્ય છે. જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિક માટે કાલાતિકાન્ત અને ક્ષેત્રાતિક્રાન્તની ભિન્ન-ભિન્ન મર્યાદાઓ છે.<sup>પ</sup>

૯. અનેષણીયપ્રકૃતસૂત્ર – ભિક્ષાચર્યામાં કદાચિત્ અનેષણીય – અશુદ્ધ સ્નિગ્ધ અશનાદિ લઈ લેવામાં આવ્યું હોય તો તેને અનુપસ્થાપિત (અનારોપિતમહાવ્રત) શિષ્યને આપી દેવું જોઈએ. જો કોઈ એવો શિષ્ય ન હોય તો તેનું પ્રાશુક ભૂમિમાં વિસર્જન કરી દેવું જોઈએ.<sup>. જ</sup>

**૧૦. કલ્પાકલ્પસ્થિતપ્રકૃતસૂત્ર** – જે અશનાદિ કલ્પસ્થિત શ્રમણો માટે કલ્પ્ય છે તે અકલ્પસ્થિત શ્રમણો માટે અકલ્પ્ય છે. આ જ રીતે જે અશનાદિ અકલ્પસ્થિત શ્રમણો માટે કલ્પ્ય છે તે કલ્પસ્થિત શ્રમણો માટે અકલ્પ્ય છે.°

૧૧. ગણાન્તરોપસમ્યત્પ્રકૃતસૂત્ર – કોઈ પણ નિર્ગ્રન્થને કોઈ કારલે અન્ય ગણમાં ઉપસંપદા ગ્રહણ કરવી હોય તો આચાર્ય વગેરેને પૂછીને તેમ કરવું જોઈએ. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની વૃદ્ધિ માટે જ ગણાન્તરોપસંપદાનો સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. જ્ઞાનોપસંપદા, દર્શનોપસંપદા અને ચારિત્રોપસંપદાનાં ગ્રહણની વિભિન્ન વિધિઓ છે.

**૧૨. વિષ્વગ્ભવનપ્રકૃતસૂત્ર** – આમાં મૃત્યુપ્રાપ્ત ભિક્ષુ વગેરેનાં શરીરની પરિષ્ઠાપનાનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આના માટે નિમ્નલિખિત દ્વારોનો

- ૧, ગા, ૫૧૩૮-૫૧૯૬, ૨, ગા, ૫૧૯૭-૫૨૧૦, ૩, ગા, ૫૨૧૧-૫૨૩૫,
- ૪. ગા. પર૩∉-પર∉ર, પ. ગા, પર∉૩-પ૩૧૪, ૬. ગા, પ૩૧૫-૫૩૩૮,
- ૭. ગા. પ૩૩૯-પ૩૬૧. ૮. ગા. પ૩૬૨-૫૪૯૬.

આશ્રય લેવામાં આવ્યો છે : ૧. પ્રત્યુપેક્ષણાદ્વાર, ૨. દિગ્દાર, ૩. ણન્તકદ્વાર, ૪. કાલગતદ્વાર, ૫. જાગરણ-બંધન-છેદનદ્વાર, ૬. કુશપ્રતિમાદ્વાર, ૭. નિવર્તનદ્વાર, ૮. માત્રકદ્વાર, ૯. શીર્ષદ્વાર, ૧૦. તૃણાદિદ્વાર, ૧૧. ઉપકરણદ્વાર, ૧૨. કાયોત્સર્ગદ્વાર, ૧૩. પ્રાદક્ષિષ્ટ્યદ્વાર, ૧૪. અભ્યુત્થાનદ્વાર, ૧૫. વ્યાહરણદ્વાર, ૧૬. પરિષ્ઠાપક-કાયોત્સર્ગદ્વાર, ૧૭. ક્ષપણ-સ્વાધ્યાયમાર્ગણાદ્વાર, ૧૮. વ્યુત્સર્જનદ્વાર, ૧૯. અવલોકનદ્વાર.<sup>4</sup>

૧**૩. અધિકરણપ્રકૃતસૂત્ર --** ભિક્ષુનું ગૃહસ્થ સાથે અધિકરણ --- ઝઘડો થઈ ગયો હોય તો તેને શાંત કર્યા વિના ભિક્ષાચર્યા વગેરે કરવી અકલ્પ્ય છે.<sup>ર</sup>

**૧૪. પરિહારિકપ્રકૃતસૂત્ર** – પરિહારતપમાં સ્થિત ભિક્ષુને ઈન્દ્રમહાદિ ઉત્સવોના દિવસે વિપુલ ભક્ત-પાનાદિ આપી શકાય છે, પછીથી નહિ. તેની અન્ય પ્રકારની સેવા તો પછીથી પણ કરી શકાય છે.<sup>3</sup>

**૧૫. મહાનદીપ્રકૃતસૂત્ર –** નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ ગંગા, યમુના, સરયૂ, કોશિકા, મહી વગેરે મહાનદીઓ મહિનામાં એકથી વધારે વાર પાર ન કરવી જોઈએ. ઐરાવતી વગેરે ઓછી ઊંડી નદીઓ મહિનામાં બે-ત્રણ વાર પાર કરી શકાય છે. નદી પાર કરવા માટે સંક્રમ, સ્થલ અને નોસ્થલ – આ રીતે ત્રણ જાતના માર્ગ બતાવવામાં આવ્યાં છે.<sup>\*</sup>

૧**૬. ઉપાશ્રયવિધિપ્રકૃતસૂત્ર –** આ સૂત્રોની વ્યાખ્યામાં નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે વર્ષાઋતુ તથા અન્ય ઋતુઓમાં રહેવા યોગ્ય ઉપાશ્રયોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>ષ</sup>

પંચમ ઉદ્દેશ ઃ

્પાંચમા ઉદ્દેશમાં બ્રહ્માપાય વગેરે અગિયાર પ્રકારનાં સૂત્રો છે. ભાષ્યકારે આ સૂત્રોની વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ કર્યો છે ઃ–

૧. **બ્રહ્માપાયપ્રકૃતસૂત્ર** – ગચ્છસંબંધી શાસ્ત-સ્મરણવિષયક વ્યાઘાતોનો ધર્મકથા, મહર્દ્ધિક, આવશ્યકી, નૈષેષિકી, આલોચના, વાદી, પ્રાઘુણક, મહાજન, ગ્લાન વગેરે દ્વારોથી નિરૂષણ, શાસ્તસ્મરણ માટે ગુરુની આજ્ઞા, ગચ્છવાસના ગુણોનું વર્ણન.<sup>૬</sup>

ર. અધિકર**ણપ્રકૃતસૂત્ર** – અધિકરણ – ક્લેશની શાંતિ ન કરીને સ્વગણ છોડીને અન્ય ગણમાં જનાર ભિક્ષુ, ઉપાધ્યાય, આચાર્ય વગેરે સંબંધિત પ્રાયશ્ચિત્ત, ક્લેશને કારણે ગચ્છનો ત્યાગ ન કરતાં ક્લેશયુક્ત ચિત્તે ગચ્છમાં રહેનાર ભિક્ષુ વગેરેને શાંત

| ۹. | ગા. ૫૪૯૭-૫૫૬૫. | ર. ગા. પપદદ-પપ૯૩.  | ૩. ગા. ૫૫૯૪-૫૬૧૭. |
|----|----------------|--------------------|-------------------|
| ۲. | ગા. ૫૬૧૮-૫૬૬૪. | પ. ગા. પદદપ-પલ્ટ૧. | ૬, ગા. ૫૬૮૨-૫૭૨૫. |

બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

કરવાની વિધિ, શાંત ન થનારને લાગનાર દોષો, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે.

૩. સંસ્તૃતનિર્વિચિકિત્સપ્રકૃતસૂત્ર – સશક્ત અથવા અશક્ત ભિક્ષુ વગેરે સૂર્યના ઉદય અને અસ્તાભાવ પ્રત્યે નિઃશંક થઈને આહાર ગ્રહશ કરતા હોય અને પછીથી એવું માલૂમ પડે કે સૂર્યોદય થયો જ નથી અથવા સૂર્યાસ્ત થઈ ગયો છે. આવી સ્થિતિમાં આહાર વગેરેનો ત્યાગ કરી દેવાથી તેમની રાત્રિભોજનવિરતિ અખંડિત રહે છે. જે સૂર્યોદય અને સૂર્યાસ્ત પ્રત્યે શંકાશીલ થઈને આહારાદિ ગ્રહશ કરે છે તેમની રાત્રિભોજનવિરતિ ખંડિત થાય છે – આ સિદ્ધાંતનું પ્રતિપાદન.<sup>4</sup>

**૪. ઉદ્ગારપ્રકૃતસૂત્ર –** ભિક્ષુ, આચાર્ય વગેરે સંબંધી ઉદ્ગાર – વમનાદિ વિષયક દોષ, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે, ઉદ્ગારનાં કારણ, ઉદ્ગારની દષ્ટિએ ભોજન વિષયક વિવિધ આદેશ, તદ્વિષયક અપવાદ વગેરે.<sup>3</sup>

પ. આહારવિધિપ્રકૃતસૂત્ર – જે પ્રદેશમાં આહાર, પાણી વગેરે જીવાદિ સંસક્ત જ મળતાં હોય તે પ્રદેશમાં જવાનો વિચાર, પ્રયત્ન વગેરે કરવાથી લાગનાર દોષો, પ્રાયશ્વિત્ત વગેરે, અશિવ, દુર્ભિક્ષ વગેરે કારણોથી એવા પ્રદેશમાં જવાનો પ્રસંગ આવતાં તદ્વિષયક વિવિધ યતનાઓ.<sup>\*</sup>

દ. પાનકવિધિપ્રકૃતસૂત્ર – પાનક અર્થાત્ પાજ્ઞીના ગ્રહજ્ઞની વિધિ, તેના પરિષ્ઠાપનની વિધિ, તદ્વિષયક અપવાદ વગેરે.<sup>પ</sup>

9. બ્રહ્મરક્ષાપ્રકૃતસૂત્ર – પશુ-પક્ષીના સ્પર્શ વગેરેથી સંભાવિત દોષ, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે, એકલી રહેનારી નિર્ગ્રન્થીને લાગનાર દોષ, પ્રાયશ્ચિત્ત, અપવાદ વગેરે, નગ્ન નિર્ગ્રન્થીને લાગનાર દોષ વગેરે, પાત્રરહિત નિર્ગ્રન્થીને લાગનાર દોષ વગેરે, નિર્ગ્રનથી માટે વ્યુત્સૃષ્ટ કાયની અકલ્પ્યતા, નિર્ગ્રન્થી માટે ગ્રામ, નગર વગેરેની બહાર આતાપના લેવાનો નિષેધ, જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ આતાપનાનું સ્વરૂપ, નિર્ગ્રનથી માટે ઉપયુક્ત આતાપનાઓ, સ્થાનાયત, પ્રતિમાસ્થિત, નિષદ્યા, ઉત્કટિકાસન, વીરાસન, દંડાસન, લગંડશાયી, અવાજ્રમુખ, ઉત્તાન, આપ્રકુબ્જ, એકપાર્શ્વશાયી વગેરે આસનોનું સ્વરૂપ અને નિર્ગ્રન્થીઓ માટે તદ્વિષયક વિધિ-નિષેધ, નિર્ગ્રન્થીઓ માટે આધુંચનપટ્ટના ઉપયોગનો નિષેધ, નિર્ગ્રન્થીઓ માટે સાવશ્રય આસન, સવિષાણ પીઠફલક, સવૃત્ત અલાબુ, સવૃત્ત પાત્રકેસરિકા અને દારુદંડના ઉપયોગનો પ્રતિષેધ.

૧. ગા. ૫૭૨૬-૫૭૮૩. ૨. ગા. ૫૭૮૪-૫૮૨૮.

૩. ગા. ૫૮૨૯-૫૮૬૦. 🔰 ૪. ગા. ૫૮૬૧-૫૮૯૬.

પ. ગા. ૫૮૯૭-૫૯૧૮. 🦷 ૬. ગા. ૫૯૧૯-૫૯૭૫.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

२उ०

<mark>૮. મોકપ્રકૃતસૂત્ર –</mark> નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓ માટે પરસ્પર મોકના આચમન વગેરેનો નિષેધ.'

**૯. પરિવાસિતપ્રકૃતસૂત્ર –** પરિવાસિત આહારનું સ્વરૂપ, પરિવાસિત આહાર અને અનાહાર વિષયક દોષ, અપવાદ વગેરે, પરિવાસિત આલેપનદ્રવ્યના ઉપયોગનો નિષેધ, પરિવાસિત તેલ વગેરેથી અભ્યંગ વગેરે કરવાનો નિષેધ.<sup>ર</sup>

**૧૦. વ્યવહારપ્રકૃતસૂત્ર** – પરિહારકલ્પસ્થિત ભિક્ષુને લાગનાર કાર**લ્નજન્ય** અતિક્રમાદિ દોષ અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે.<sup>3</sup>

**૧૧. પુલાકભક્તપ્રકૃતસૂત્ર –** ધાન્યપુલાક, ગંધપુલાક અને રસપુલાકનું સ્વરૂપ, પુલાકભક્તવિષયક દોષોનું વર્શન, નિર્ગ્રન્થીઓ માટે પુલાકભક્તનો નિષેધ.<sup>૪</sup> **ષષ્ઠ ઉદ્દેશ** :

આ ઉદેશમાં વચન વગેરે સંબંધિત સાત પ્રકારનાં સૂત્ર છે. ભાષ્યકાર સંઘદાસગક્ષિ ક્ષમાશ્રમ**લે આ સૂત્રોની વ્યાખ્યામાં જે વિષયો પર** પ્રકાશ પાડ્યો છે તેમનો ક્રમશઃ પરિચય આ મુજબ છે :–

૧. વચનપ્રકૃતસૂત્ર – નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીઓએ અલીક, હીલિત, ખિંસિત, પરુષ, અગારસ્થિત અને વ્યવશમિતોદીરણ વચનોનો પ્રયોગ ન કરવો જોઈએ. તેમને અવચન અર્થાત્ દુર્વચન કહેવામાં આવ્યાં છે. અલીક વચન માટે નિમ્નલિખિત સત્તર સ્થાન છે : ૧. પ્રચલા, ૨. આર્દ્ર, ૩. મરુક, ૪. પ્રત્યાખ્યાન, ૫. ગમન, ૬. પર્યાય, ૭. સમુદ્દેશ, ૮. સંખડી, ૯. ક્ષુલ્લક, ૧૦. પારિહારિક, ૧૧. ઘોટકમુખી, ૧૨. અવશ્યગમન, ૧૩. દિગ્વિજય, ૧૪. એકકુલગમન, ૧૫. એકદ્રવ્યગ્રહણ, ૧૬. ગમન, ૧૭. ભોજન.<sup>પ</sup>

૨. પ્રસ્તારપ્રકૃતસૂત્ર – આ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં પ્રાણવધવાદ, મૃષાવાદ, અદત્તાદાનવાદ, અવિરતિવાદ, અપુરુષવાદ અને દાસવિષયક પ્રાયશ્ચિત્તોના પ્રસ્તારો – રચનાના વિવિધ પ્રકારોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ પ્રસ્તારવિષયક અપવાદોનું પણ વિધાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>6</sup>

**૩. કણ્ટકાઘુદ્ધરણપ્રકૃતસૂત્ર –** આ પ્રસંગે નિર્ગ્રન્થ-નિર્ગ્રન્થીવિષયક કંટક વગેરેના

૧. ગા. ૫૯૭૬-૫૯૯૬. ૨. ગા. ૫૯૯૭-૬૦૩૨.

૩. ગા. ૬૦૩૩-૬૦૪૬. ૪. ગા. <mark>૬૦૪૭-૬૦૫</mark>૯.

પ. ગા. ૬૦૬૦-૬૧૨૮. ૬. ગા. ૬૧૨૯-૬૧૬૨.

### બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય

ઉદ્ધરજ્ઞ સંબંધિત ઉત્સર્ગમાર્ગ, વિપર્યાસજન્ય દોષ, પ્રાયશ્ચિત્ત, અપવાદ, યતનાઓ વગેરે વાતો પર વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૧</sup>

૪. દુર્ગપ્રકૃતસૂત્ર – આ પ્રસંગે એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે શ્રમણ-શ્રમણીઓએ દુર્ગ અર્થાત્ વિષમ માર્ગથી ન જવું જોઈએ. આ જ રીતે કાદવ વગેરે વાળા માર્ગ પર પણ ન જવું જોઈએ.'

પ. ક્ષિપ્તચિત્તાદિપ્રકૃતસૂત્ર – વિવિધ કારણોથી ક્ષિપ્તચિત્ત થયેલી નિર્ગ્રન્થીને સમજાવવાનો શું માર્ગ છે, ક્ષિપ્તચિત્ત નિર્ગ્રન્થીની દેખ-રેખની શું વિધિ છે, દીપ્તચિત્ત હોવાના કયા કારણો છે, દીપ્તચિત્ત શ્રમણી માટે કઈ યતનાઓનું પરિપાલન આવશ્યક છે – વગેરે પ્રશ્નોનો વિચાર કરતાં આચાર્યે ઉન્માદ, ઉપસર્ગ, અધિકરણ – ક્લેશ, પ્રાયશ્વિત્ત, ભક્તપાન, અર્થજાત વગેરે વિષયોની દષ્ટિએ નિર્ગ્રન્થીવિષયક વિધિ-નિષેધોનું વિવેચન કર્યું છે.

**૬. પરિમન્થપ્રકૃતસૂત્ર** – સાધુઓ માટે છ પ્રકારના પરિમન્થ અર્થાત્ વ્યાધાત માનવામાં આવ્યા છે : ૧. કૌકુચિક, ૨. મૌખરિક, ૩. ચક્ષુર્લોલ, ૪. તિંતિણિક, ૫. ઈચ્છાલોભ, ૬. ભિજ્જાનિદાનકરણ. પ્રસ્તુત સૂત્રની વ્યાખ્યામાં આ પરિમંથોનાં સ્વરૂપ, દોષ, અપવાદ વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૪</sup>

૭. કલ્પસ્થિતિપ્રકૃતસૂત્ર – આ સૂત્રનું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્નલિખિત છ પ્રકારની કલ્પસ્થિતિઓનું વર્શન કર્યું છે : ૧. સામાયિકકલ્પસ્થિતિ, ૨. છેદોપસ્થા-પનીયકલ્પસ્થિતિ, ૩. નિર્વિશમાનકલ્પસ્થિતિ, ૪. નિર્વિષ્ટકાયિકકલ્પસ્થિતિ, ૫. જિનકલ્પસ્થિતિ, ૬. સ્થવિરકલ્પસ્થિતિ. છેદોપસ્થાપનીયકલ્પસ્થિતિનું દસ સ્થાનો દ્વારા નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે : ૧. આચેલક્યકલ્પદ્વાર – અચેલકનું સ્વરૂપ, અચેલક-સચેલકનો વિભાગ, વસ્ત્રોનું સ્વરૂપ વગેરે, ૨. ઔદ્દેશિકકલ્પદ્વાર, ૩. શય્યાતરપિણ્ડકલ્પદ્વાર, ૪. રાજપિણ્ડકલ્પદ્વાર – રાજાનું સ્વરૂપ, આઠ પ્રકારના રાજપિણ્ડ વગેરે, ૫. કૃતિકલ્પદ્વાર, ૬. વ્રતકલ્પદ્વાર – પંચવ્રતાત્મક અને ચતુર્વ્રતાત્મક ધર્મની વ્યવસ્થા, ૭. જ્યેષ્ઠકલ્પદ્વાર. ૮. પ્રતિક્રમણકલ્પદ્વાર, ૯. માસકલ્પદ્વાર, ૧૦. પર્યુષણાકલ્પદ્વાર. બૃહત્કલ્પ સૂત્રના પ્રસ્તુત ભાષ્યની સમાપ્તિ કરતાં આચાર્યે કલ્પાધ્યાયન શાસ્ત્રના અધિકારી અને અનધિકારીનું સંક્ષિપ્ત નિરૂપણ કર્યું છે.<sup>પ</sup>

બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યના આ સારગ્રાહી સંક્ષિપ્ત પરિચયથી સ્પષ્ટ છે કે આમાં જૈન સાધુઓ – મુનિઓ -- શ્રમજ્ઞો – નિર્ગ્રન્થો – ભિક્ષુઓના આચાર-વિચારનું અત્યન્ત સૂક્ષ્મ તથા સતર્ક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. વિવેચનનાં કેટલાક સ્થળ એવાં પજ્ઞ

- ૧. ગા. ૬૧૬૩-૬૧૮૧. ૨. ગા. ૬૧૮૨-૬૧૯૩. ૩. ગા. ૬૧૯૪-૬૩૧૦.
- ૪. ગા. ૬૩૧૧-૬૩૪૮. ૫. ૬૩૪૯-૬૪૯૦.

છે જેનું મનોવૈજ્ઞાનિક દષ્ટિએ સારું અધ્યયન થઈ શકે. તત્કાલીન ભારતીય સામાજિક, સાંસ્કૃતિક, ધાર્મિક, રાજનીતિક વગેરે પરિસ્થિતિઓ પર પ્રકાશ પાડનારી સામગ્રીનું પણ આમાં બાહુલ્ય છે. આ બધી દષ્ટિઓથી પ્રસ્તુત ભાષ્યનું ભારતીય સાહિત્યના ઈતિહાસમાં નિઃસંદેહ એક મહત્ત્વપૂર્જ્ઞ સ્થાન છે. જૈન સાહિત્યના ઈતિહાસ માટે આનું મહત્ત્વ આથી ય વધુ છે, એમ કહેવાની જરૂર નથી. સંઘદાસગણિ ક્ષમાશ્રમણનો ભારતીય સાહિત્ય પર અને વિશેષ કરીને જૈન સાહિત્ય પર મહાન ઉપકાર છે કે જેમણે જૈન આચાર પર આ પ્રકારના સમૃદ્ધ, સુવ્યવસ્થિત અને સર્વાંગસુંદર ગ્રંથનું નિર્માજ્ઞ કર્યું.

### પંચમ પ્રકરણ

### વ્યવહારભાષ્ય

વ્યવહાર-સૂત્ર પણ બૃહત્કલ્પની જ જેમ સાધુ-સાધ્વીઓના આચાર સાથે સંબંધ ધરાવે છે. આમાં દસ ઉદ્દેશ છે. આ ઉદ્દેશોમાં આલોચના, પ્રાયશ્ચિત્ત, ગચ્છ, પદવી, વિહાર, મૃત્યુ, ઉપાશ્રય, ઉપકરલ, પ્રતિમાઓ વગેરે વિષયોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત ભાષ્ય' આ જ વિષયો પર વિશેષ પ્રકાશ પાડે છે. વ્યવહારભાષ્યના કર્તૃત્વ સંબંધમાં નિશ્ચિત રૂપે કંઈ નથી કહી શકાતું. બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યનો પરિચય આપતી વખતે અમે જૈન શ્રમણોના આચાર સંબંધી નિયમો પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યો છે. વ્યવહારભાષ્યના પરિચયમાં એ જ વિષયો તરફ વિશેષ ધ્યાન આપવામાં આવશે જેમનું વિશેષ વિવેચન બૃહત્કલ્પના ભાષ્યમાં નથી કરવામાં આવ્યું.

### પીઠિકાઃ

બૃહત્કલ્પભાષ્યકારની જેમ વ્યવહારભાષ્યકારે પોતાના ભાષ્યના પ્રારંભમાં પીઠિકા આપી છે. પીઠિકામાં સર્વપ્રથમ વ્યવહાર, વ્યવહારી અને વ્યવહર્તવ્યનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિ દ્વારા સ્વરૂપવર્જીન કરવામાં આવ્યું છે. જે સ્વયં વ્યવહારથી અભિજ્ઞછે તે ગીતાર્થ છે. જેને વ્યવહારનું કોઈ જ્ઞાન નથી તે અગીતાર્થ છે. અગીતાર્થ સાથે પુરુષે વ્યવહાર ન કરવો જોઈએ, કેમકે યથોચિત વ્યવહાર કરવા છતાં પણ તે એમ જ સમજશે કે મારી સાથે ઉચિત વ્યવહાર નથી કરવામાં આવ્યો. આથી ગીતાર્થની સાથે જ વ્યવહાર કરવો જોઈએ. '

વ્યવહાર વગેરેમાં દોષોની સંભાવના રહે છે આથી તેમના માટે પ્રાયશ્ચિત્તોનું પજ્ઞ વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. આ તથ્યને દષ્ટિમાં રાખતાં ભાષ્યકારે પ્રાયશ્ચિત્તનો અર્થ, ભેદ, નિમિત્ત, અધ્યયનવિશેષ, તદર્હપર્ષદ્ વગેરે દષ્ટિઓથી વિવેચન કર્યું છે. પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં પ્રાયશ્ચિત્તનો બરાબર તે જ અર્થ કરવામાં આવ્યો છે જે

- ૨. પ્રથમ વિભાગ : ગા. ૨૭.
- ૩. ગા. ૩૪.

નિર્યુક્તિ-ભાષ્ય-મલયગિરિવિવરજ્ઞસહિત : સંશોધક-મુનિ માહોક; પ્રકાશક-કેશવલાલ પ્રેમચન્દ મોદી તથા ત્રિકમલાલ ઉગરચંદ, અમદાવાદ, વિ. સં. ૧૯૮૨-૫.

જીતકલ્પભાષ્યમાં મળે છે. ધ્રતિસેવના, સંયોજના, આરોપણા અને પરિકુંચના – આ ચારે માટે ચાર પ્રકારના પ્રાયશ્વિત્ત બતાવવામાં આવ્યાં છે. પતિસેવના વગેરેનાં સ્વરૂપ તથા તત્સંબંધી પ્રાયશ્વિત્તોનો અનેક પ્રકારના ભેદ-પ્રભેદો સાથે વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. બૃહત્કલ્પભાષ્યકારની જેમ વ્યવહારભાષ્યકારે પણ અનેક વાતોનું દષ્ટાન્તપૂર્વક સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. <sup>3</sup>

### પ્રથમ ઉદ્દેશ :

પીઠિકાની સમાપ્તિ પછી આચાર્ય સત્ર-સ્પર્શિક નિર્યુક્તિન વ્યાખ્યાન શરૂ કરે છે. પ્રલંબ વગેરે સંબંધમાં આચાર્યે સંકેત કર્યો છે કે કલ્પ નામના અધ્યયનમાં જે પ્રકારે આનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે તે જ પ્રકારે અહીં પણ સમજી લેવું જોઈએ.<sup>૪</sup> પ્રથમ સુત્રમાં આવનાર 'ભિક્ષુ' શબ્દનો નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવદ્રષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.\* 'માસ' શબ્દનું નામ. સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવનિક્ષેપથી પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે પ્રસ્તત અધિકાર કાલમાસનો છે.\* 'પરિહાર' શબ્દનું નિમ્ન દષ્ટિઓથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે : ૧. નામ, ૨. સ્થાપના, ૩. દ્રવ્ય, ૪. પરિરય, ૫. પરિહરણ, ૬. વર્જન. ૭. અનુગ્રહ, ૮. આપન્ન, ૯. શુદ્ધ.ે આ જ રીતે 'સ્થાન', 'પ્રતિસેવના', 'આલોચના' વગેરે પદોની વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. આલોચનાની વિધિ તરક નિર્દેશ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જે રીતે એક નાનો બાળક પોતાના માતા-પિતાની સામે સરળ ભાવે પોતાના મનની બધી વાતો કહી દે છે તે જ રીતે આલોચકે પશ સરળ ભાવથી પોતાના ગુર સમક્ષ પોતાના પ્રત્યેક પ્રકારના અપરાધ કહી દેવા જોઈએ. એવું કરવાથી તેનામાં આર્જવ, વિનય, નિર્મળતા, નિઃશલ્યતા વગેરે અનેક ગુશોની વૃદ્ધિ થાય છે. ′ પ્રાયશ્ચિત્તનાં વિધાનો તરફ સંકેત કરતાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે કપટપૂર્વક આલોચના કરનાર માટે કઠોર પ્રાયશ્ચિત્તનો આદેશ

- पावं छिंदइ जम्हा, पायच्छित्तं तु भन्नए तेणं । पाएण वा वि चित्तं, विसोहए तेण पच्छित्तं ॥ -- व्यवहारભाष्य, उप. पावं छिंदति जम्हा, पायच्छित्तं ति भण्णते तेणं । पायेण वा वि चित्तं, सोहयई तेण पच्छित्तं ॥ -- જીતકલ્પભાષ્ય, ૫. ૨. ગા. ૩૬. 3. ગા. ૩૭-૧૮૪.
- ૪. દ્વિતીયવિભાગઃગા.૨. ૫.ગા.૩-૧૨.
- ૬. ગા. ૧૩-૨૬. ૭. ગા. ૨૭-૯.
- ૮. ગા. ૧૩૪.

#### વ્યવહારભાષ્ય

છે. માસિકાદિ પ્રાયશ્ચિત્તનું સેવન કરતાં પ્રાયશ્ચિત્તમાં વૃદ્ધિ-હાનિ કેમ થાય છે ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં આચાર્ય કહે છે કે આ વૃદ્ધિ-હાનિનું કારણ સર્વજ્ઞોએ રાગ-ઢેષ-હર્ષ વગેરે અધ્યવસાયોની માત્રા બતાવેલ છે.'

અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર – આ ચાર પ્રકારના આધાકર્માદિ વિષયક અતિચારો માટે ભિન્ન-ભિન્ન પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન છે. અતિક્રમ માટે માસગુરુ, વ્યતિક્રમ માટે માસગુરુ અને કાલલઘુ, અતિચાર માટે તપોગુરુ અને કાલગુરુ અને અનાચાર માટે ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. આ બધા પ્રાયશ્ચિત્તો સ્થવિરકલ્પિકોની દષ્ટિએ છે. જિનકલ્પિકો માટે પણ તેમનું વિધાન છે પરંતુ પ્રાયઃ તેઓ અતિચારોનું સેવન નથી કરતા.<sup>\*</sup>

કયા પ્રકારના દોષ માટે કયા પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવે છે, તે સમજાવવા માટે ભાષ્યકારે વાતાદિ રોગની ઉપશાંતિ માટે પ્રયુજ્યમાન ઘૃતકુટના ચાર ભંગોનું દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે. આ ચાર ભંગો આ પ્રમાશે છે : ક્યારેક એક ઘૃતકુટથી એક રોગનો નાશ થાય છે, ક્યારેક એક ઘૃતકુટથી અનેક રોગોનો નાશ થાય છે, ક્યારેક અનેક ઘૃતકુટોથી એક રોગ દૂર થાય છે અને ક્યારેક અનેક ઘૃતકુટોથી અનેક રોગો નષ્ટ થઈ જાય છે. એ જ રીતે વિવિધ દોષો માટે વિવિધ પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવે છે. <sup>3</sup> મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણના સંબંધની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે એકની રક્ષા તથા પરિવૃદ્ધિ માટે બીજાનું પરિપાલન આવશ્યક છે. આ જ કારણ છે કે બંને પ્રકારના ગુણોના દોષોની પરિશુદ્ધિ માટે પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે બંનેની શુદ્ધિથી જ ચારિત્ર શુદ્ધ રહે છે.<sup>૪</sup>

ઉત્તરગુણોની સંખ્યા તરફ ધ્યાન ખેંચતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે પિંડવિશુદ્ધિ, સમિતિ, ભાવના, તપ, પ્રતિમા અને અભિગ્રહ ઉત્તરગુણાન્તર્ગત છે. આના ક્રમશઃ બેંતાલીસ, આઠ, પચીસ, બાર, બાર અને ચાર ભેદ છે. <sup>પ</sup> પ્રાયશ્વિત્ત કરનાર પુરુષ બે પ્રકારના હોય છે : નિર્ગત અને વર્તમાન. જે તપોર્હ પ્રાયશ્વિત્તથી અતિક્રાન્ત થઈ ચૂક્યા હોય છે તેમને નિર્ગત કહે છે તથા જે તેમાં વિદ્યમાન હોય છે તેમને વર્તમાન કહે છે. વર્તમાનના ફરી બેં ભેદ છે : સંચયિત અને અસંચયિત. આ બંને ફરી બે-બે પ્રકારના છે : ઉદ્ધાત અને અનુદ્ધાત. નિર્ગત તપમાંથી તો નીકળી જાય છે પરંતુ છેદાદિ પ્રાયશ્વિત્તોમાં વિદ્યમાન રહે છે. સંચાયિત, અસંચયિત પ્રાયશ્વિત્ત માટે યથાવસર એક માસથી છ માસ સુધીની પ્રસ્થાપના હોય છે જ્યારે સંચયિત પ્રાયશ્વિત્ત માટે નિયમથી છ માસની પ્રસ્થાપના હોય છે.

- ૧. ગા. ૧૬૬. ૨. ગા, ૨૫૧-૩. ૩. ગા. ૨૫૭-૨૬૨.
- ૪. ગા. ૨૮૧-૮. મ. ગા. ૨૮૯-૨૯૦. ૬. ગા. ૨૯૧-૪.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

પ્રાયશ્ચિત્તાર્હ અર્થાત્ પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય પુરુષ ચાર પ્રકારના હોય છે : ઉભયતર, આત્મતર, પરતર અને અન્યતર. જે પુરુષ તપ કરતો કરતો બીજાની સેવા પણ કરતો હોય તે ઉભયતર છે. જે માત્ર તપ જ કરી શકતો હોય તે આત્મતર છે. જે માત્ર આચાર્ય વગેરેની સેવા જ કરી શકતો હોય તે પરતર છે. જે તપ અને સેવા આ બંનેમાંથી એક સમયમાં કોઈ એકનું જ સેવન કરી શકતો હોય તે અન્યતર છે.

નિકાચના વગેરે પ્રાયશ્ચિત્તોનું વર્જાન કરતાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે નિકાચના વસ્તુતઃ આલોચના જ છે. આલોચના આલોચનાર્હ અને આલોચક વગર નથી થતી આથી આલોચનાર્હ અને આલોચકનું વિવેચન કરવું જોઈએ. આલોચનાર્હ નિરપલાપી હોય છે તથા નિમ્નલિખિત આઠ વિશેષણોથી યુક્ત હોય છે : આચારવાન્, આધારવાન્, વ્યવહારવાન્, અપવ્રીડક, પ્રકુર્વી, નિર્યાપક, અપાયદર્શી અને અપરિશ્રાવી. આલોચક નિમ્નલિખિત દસ વિશેષણોથી યુક્ત હોય છે : જાતિસમ્પન્ન, કુલસમ્પન્ન, વિનયસમ્પન્ન, જ્ઞાનસમ્પન્ન,દર્શનસમ્પન્ન, ચરણસમ્પન્ન, ક્ષાન્ત, દાન્ત, અમાયી અને અપશ્ચાત્તાપી. આ રીતે ભાષ્યકારે આલોચનાના દોષ, તદ્વિષયકભૂત દ્રવ્યાદિ, પ્રાયશ્ચિત્તદાનની વિધિ વગેરેનું પણ વિવેચન કર્યું છે. <sup>3</sup>

પરિહાર વગેરે તપોનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્યે તપસહભાવી સેવા – વૈયાવૃત્યનું સ્વરૂપ-વર્શન કર્યું છે. વૈયાવૃત્યના ત્રણ ભેદ છે : અનુશિષ્ટિ, ઉપાલંભ અને અનુગ્રહ. આ ત્રણેમાંથી પ્રત્યેકના ફરી ત્રણ ભેદ છે : આત્મવિષયક, પરવિષયક અંને ઉભયવિષયક.\* આનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે સુભદ્રા, મૃગાવતી વગેરેનાં ઉદાહરણો પણ આપવામાં આવ્યાં છે.

મૂલ સૂત્રમાં આવતા 'પટ્ટવ' – 'પ્રસ્થાપના' શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે પ્રાયશ્વિત્તપ્રસ્થાપના બે પ્રકારની હોય છે : એક અને અનેક. સંચયિત પ્રાયશ્વિત્તપ્રસ્થાપના નિયમતઃ ષાજ્માસિકી હોય છે આથી તે એક પ્રકારની જ છે. બાકીની અનેક પ્રકારની છે."

'આરોપજ્ઞા' પાંચ પ્રકારની છે ઃ પ્રસ્થાપનિકા, સ્થાપિતા, કૃત્સ્ના, અકૃત્સ્ના અને હાડહડા. આ પાંચ પ્રકારની આરોપજ્ઞા પ્રાયશ્વિત્તની છે. આચાર્યે આ પ્રકારોનું સ્વરૂપ બતાવતાં હાડહડાનું વિશેષ વર્જ્ઞન કર્યું છે.\*

- ૧. ગા. ૨૯૮-૯. ૨. ગા. ૩૩૬-૩૪૦.
- ૩. ગા. ૩૪૧-૩૫૩. ૪. ગા. ૩૭૪.
- ષ, ગા. ૪૧૨. ૬. ગા. ૪૧૩-૭.

પ્રાયશ્વિત્ત કરનાર પુરુષો બે પ્રકારના હોય છે : કૃતકરણ અને અકૃતકરણ. કુતકરણના ફરી બે ભેદ છે : સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ. જિનાદિ નિરપેક્ષ કુતકરણ છે. સાપેક્ષ કુતકરણ ત્રણ પ્રકારના છે : આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને ભિક્ષુ. અકુતકરણ બે પ્રકારના છે : અનધિગત અને અધિગત. જેમણે સૂત્રાર્થનું ગ્રહણ નથી કર્યું હોતું તે અનધિગત છે. ગુહીતસુત્રાર્થ અધિગત કહેવાય છે. અથવા પ્રાયશ્ચિત્ત કરનાર પુરુષ બે પ્રકારના છે : સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ. નિરપેક્ષ પુરૂષ નિયમતઃ કૃતકરણ હોય છે. સાપેક્ષ પુરૂષ ત્રણ પ્રકારના છે : આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને ભિક્ષ. આ ત્રણે બે પ્રકારના છે : કુતકરણ અને અકુતકરણ. આ બંને ફરી બે પ્રકારના છે : ગીતાર્થ અને અગીતાર્થ, આ બંનેના કરી બે ભેદ છે : સ્થિર અને અસ્થિર, ' આ ભેદ-પ્રભેદોનં વર્જીન કર્યા પછી આચાર્યે પરિહારતપનું બહ વિસ્તારથી વિવેચન કર્યું છે. તદનન્તર સાધુઓ અને સાધ્વીઓની નિસ્તારણવિધિનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. વિવિધ ભાવનાઓનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે માસિકી, ઢ્રૈમાસિકી વગેરે પ્રતિમાઓનો પરિચય આપ્યો છે તથા શિથિલતાવશ ગચ્છ છોડીને કરી ગચ્છમાં સમ્મિલિત થનાર શ્રમણ માટે વિવિધ પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન કર્યું છે. પાર્શ્વસ્થ, યથાચ્છન્દ, ક્રશીલ, અવસન્ન અને સંસક્તની વ્યુત્પત્તિ, ઉત્પત્તિ, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે પર પણ ભાષ્યકારે પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યો છે. પાર્શ્વસ્થના બે ભેદ છે : દેશતઃ પાર્શ્વસ્થ અને સર્વતઃ પાર્શ્વસ્થ, સર્વતઃ પાર્શ્વસ્થના ત્રણ વિકલ્પ છે : પાર્શ્વસ્થ, પ્રાસ્વસ્થ અને પાશસ્થ, જે દર્શન, જ્ઞાન, .ચારિત્ર, તપ વગેરેના પાર્શ્વ અર્થાતુ તટ પર વિચરે છે તે પાર્શ્વસ્થ છે. જે જ્ઞાન, <mark>દર્શન, ચારિત્ર વગેરે પ્રત્યે</mark> સ્વસ્થ ભાવ તો રાખે છે પરંતુ તેમાં પ્રયત્નશીલ નથી હોતો અર્થાત તેની પ્રાપ્તિ માટે પરિશ્રમ નથી કરતો તે પ્રાસ્વસ્થ છે. જે મિથ્યાત્વ વગેરે બંધહેતુરૂપ પાશોમાં સ્થિત હોય છે તે પાશસ્થ છે. દેશતઃ પાર્શ્વસ્થ શય્યાતરપિંડ વગેરેનો ભોગ કરતો વિચરે છે. ' જે સ્વયં ઉત્સુત્રનું આચરણ કરે છે અર્થાત પરિભ્રષ્ટ છે તથા બીજાને પણ તેવા જ આચરણની શિક્ષા આપે છે તે યથાચ્છન્દ છે. જે જ્ઞાનાચાર વગેરેની વિરાધના કરે છે તે કુશીલ છે. અવસત્ર બે પ્રકારનો છે ઃ દેશતઃ અને સર્વતઃ. આવશ્યકાદિમાં હીનતા, અધિકતા, વિપર્યાય વગેરે દોષોનું સેવન કરનાર દેશાવસત્ર કહેવાય છે. જે સમય પર સંસ્તારક વગેરેનું પ્રત્યુપેક્ષણ નથી કરતો તે સર્વાવસન્ન છે. જે પાર્શ્વસ્થાદિનો સંસર્ગ કરીને તેમની જ સમાન થઈ જાય છે તે સંસક્ત કહેવાય છે. સંસક્ત બે પ્રકારનો છે : અસંક્લિપ્ટ અને સંક્લિપ્ટ. જે પાર્શ્વસ્થમાં ભળીને પાર્શ્વસ્થ થઈ જાય છે. યથાચ્છન્દમાં ભળીને યથાચ્છન્દ થઈ જાય

૧. ગા. ૪૧૮-૪૨૦. ૨. તૃતીય વિભાગ÷ગા. ૨૨૬-૨૩૦.

છે એ જ પ્રકારે કુશીલાદિમાં ભળીને કુશીલાદિની જ જેવો થઈ જાય છે તે અસંક્લિષ્ટ સંસક્ત છે. જે પાંચ પ્રકારના આગ્નવમાં પ્રવૃત્ત હોવા છતાં પણ ત્રણે પ્રકારના ગૌરવથી પ્રતિબદ્ધ હોય છે તથા સ્ત્રી વગેરેમાં બંધાયેલ હોય છે તે સંક્લિષ્ટ સંસક્ત છે. આ બધા પ્રકારના વ્યક્તિઓ માટે વિભિન્ન પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવ્યું - છે.<sup>\*</sup>

સાધઓના વિહારની ચર્ચા કરતાં એકાકી વિહારનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે તથા તત્સમ્બન્ધી અનેક દોષોનું વર્જાન કરવામાં આવ્યું છે. કોઈ વિશેષ કારણ વગર આચાર્યાદિને છોડીને ન રહેવું જોઈએ. જે ગચ્છમાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ગણાવચ્છેદક, પ્રવર્તક અને સ્થવિર – આ પાંચમાંથી એક પણ વિદ્યમાન ન હોય તે ગચ્છમાં ન રહેવું જોઈએ કેમકે ત્યાં અનેક દોષોની સંભાવના રહે છે. ભાષ્યકારે આ દોષોનું સ્વરૂપ સમજાવતાં એક વર્ણિકનું દષ્ટાન્ત આપ્યું છે. તે આ પ્રમાણે છે : કોઈ વાશિયા પાસે ખૂબ જ ધન એકઠું થઈ ગયું. ત્યારે તેણે વિચાર્યું – હું ક્યાં જઈને રહું તો આ ધનનો સારો ઉપભોગ કરી શકું ? એવો વિચાર કરીને તેણે નિશ્વય કર્યો કે જ્યાં આ પાંચે આધાર ન હોય ત્યાં રહેવું ઠીક નથી. આ પાંચ આધાર આ છે : રાજા, વૈદ્ય, ધનિક, નિયતિક અને રૂપયક્ષ અર્થાતુ ધર્મપાઠક. જ્યાં રાજાદિ પાંચ પ્રકારના લોકો ન હોય ત્યાં ધનનો અથવા જીવનનો નાશ થયા વગર નથી રહેતો. પરિસામે દ્રવ્યોપાર્જન વિફલ સિદ્ધ થાય છે. અથવા રાજા, યુવરાજ, મહત્તરક, અમાત્ય તથા કુમાર – આ પાંચ પ્રકારના વ્યક્તિઓથી પરિગૃહીત રાજ્ય ગુગ્નવિશાલ હોય છે. આ પ્રકારના ગુણવિશાલ રાજ્યમાં રહેવું જોઈએ. રાજા કેવો હોવો જોઈએ ? જે બંને યોનિ અર્થાત્ માતૃપક્ષ અને પિતૃપક્ષથી શુદ્ધ, પ્રજા પાસેથી આવકનો દસમો ભાગ માત્ર ગ્રહણ કરે, લોકાચાર, દાર્શનિક સિદ્ધાંત તથા નીતિશાસ્ત્રમાં નિપુણ તથા ધર્મમાં શ્રદ્ધા રાખે તે વાસ્તવમાં રાજા છે, શેષ રાજાભાસ છે. રાજા સ્વભુજોપાર્જિત પાંચ પ્રકારના (રૂપરસાદિ) ગુણોનો નિરદ્વિગ્ન થઈને ઉપભોગ કરે છે તથા દેશપરિપન્થનાદિ વ્યાપારથી વિપ્રમુક્ત હોય છે. યુવરાજ કેવો હોવો જોઈએ ? જે પ્રાતઃકાળે ઊઠીને શરીરશદ્ધિ વગેરે આવશ્યક કાર્યોથી નિવૃત્ત થઈને આસ્થાનિકા (રાજસભા)માં જઈને બધા કામોની વિચારણા કરે છે તે યુવરાજ છે. મહત્તરકનાં લક્ષણ આ છે : જે ગંભીર છે, માર્દવોપેત છે, કુશલ છે, નીતિ અને વિનયસમ્પન્ન છે તથા યુવરાજ સાથે મળી રાજકાર્યોનું પ્રેક્ષણ કરે છે તે મહત્તરક છે. અમાત્ય કેવો હોવો જોઈએ ? જે વ્યવહાર કુશળ અને નીતિસમ્પન્ન થઈને જનપદ, પુરવર (રાજધાની) અને

૧. ગા. ૨૩૪થી આગળ.

નરપતિનું હિત-ચિંતન કરે છે તે અમાત્ય છે. અમાત્ય રાજાને પણ શિક્ષા આપે છે. આ પ્રસંગે ભાષ્યકારે રાજા અને પુરોહિતને પોતપોતાની ભાર્યા દ્વારા કેવી રીતે ઘસેડવામાં આવ્યા, તેનું બહુ જ રોચક ઉદાહરણ આપ્યું છે. કુમારનું સ્વરૂપ આ મુજબ છે ઃ જે દુર્દાન્ત વગેરે લોકોનું દમન કરતો સંગ્રામ નીતિમાં પોતાની કુશળતાનો પરિચય આપે છે તે કુમાર છે. ' આ પ્રમાશે રાજા વગેરેનાં સ્વરૂપનું વર્જાન કર્યા પછી આચાર્ય, વૈદ્ય વગેરેનું સ્વ૩૫ બતાવે છે. જે વૈદ્યશાસ્ત્રોનો સમ્યગ્જ્ઞાતા છે તથા માતા-પિતા વગેરે સંબંધિત રોગોનો નાશ કરી સ્વાસ્થ્ય પ્રદાન કરે છે તે વૈદ્ય છે. જેની પાસે પિતા-પિતામહ વગેરે પરંપરાથી પ્રાપ્ત કરોડોની સંપત્તિ વિદ્યમાન છે તે ધનિક છે. નિયતિક અથવા નૈયતિકનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે : જેની પાસે ભોજન માટે નિમ્નલિખિત સત્તર પ્રકારના ધાન્યના ભંડાર ભરેલા હોય તે નૈયતિક – નિયતિક છે : ૧. શાલિ, ૨. યવ, ૩. કોદ્રવ, ૪. વ્રીહિ, ૫. રાલક, ૬. તલ, ૭. મુદ્રગ, ૮. માષ, ૯. ચવલ, ૧૦. ચણક, ૧૧. તુવેર, ૧૨. મસુર, ૧૩. કુલત્થ, ૧૪. ગોધૂમ, ૧૫. નિષ્યાવ, ૧૬. અતસી, ૧૭. શજ્ઞ. રૂપયક્ષનું સ્વરૂપ બતાવતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જે માઢર અને કૌંડિન્યની દંડનીતિમાં કુશળ હોય, કોઈની પશ પાસેથી લાંચ નથી લેતો તથા કોઈ પ્રકારનો પક્ષપાત નથી કરતો તે ૩૫યક્ષ અર્થાત મૂર્તિમાન ધર્મેકનિષ્ઠ દેવ છે. અહીં સુધી વર્ણિક દેષ્ટાન્તનો અધિકાર છે.<sup>ર</sup> આ દેષ્ટાન્ત સાધુઓ ઉપર ઘટાવતાં આચાર્ય કહે છે કે જે રીતે રાજા વગેરેના અભાવમાં ઉપર્યુક્ત વર્ણિકે ક્યાંક વાસ કરવો ઉચિત નથી તે જ રીતે સાધુ માટે પણ જે ગચ્છમાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર અને ગીતાર્થન હોય તે ગચ્છમાં રહેવું યોગ્ય નથી. તે પછી ભાષ્યકારે આચાર્ય વગેરેના સ્વ૩૫નં વર્ણન કર્યું છે.

### દ્વિતીય ઉદૃશ :

દ્વિતીય ઉદ્દેશનાં પ્રથમ સૂત્રની સૂત્ર-સ્પર્શિક વ્યાખ્યા કરતાં ભાષ્યકારે 'દિ', 'સાધર્મિક' અને 'વિહાર'નું નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વિવેચન કર્યું છે. 'દિ' શબ્દનો છ પ્રકારે નિક્ષેપ થાય છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ. 'સાધર્મિક' શબ્દના નિમ્નલિખિત બાર નિક્ષેપ છે : નામ,સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, પ્રવચન, લિંગ, દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, અભિગ્રહ અને ભાવના. 'વિહાર' શબ્દનો નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપથી વિચાર થાય છે. જેનાથી વિવિધ પ્રકારની

૩. એજન, પૃ. ૧૩૨-ં૭.

૧. તૃતીય વિભાગઃ પૃષ્ઠ ૧૨૭-૧૩૧. ૨. એજન, પૃ. ૧૩૧-૨.

કર્મરજનું હરણ થાય છે તે ભાવવિહાર છે. ભાવવિહાર બે પ્રકારનો હોય છે : ગીતાર્થ અને ગીતાર્થનિશ્રિત. ગીતાર્થ બે પ્રકારના છે : ગચ્છગત અને ગચ્છનિર્ગત. ગચ્છનિર્ગત જિનકલ્પિક ગીતાર્થ છે. એ જ રીતે પરિહારવિશુદ્ધિક અને યથાલન્દકલ્પિકપ્રતિમાપત્ર પણ ગીતાર્થ છે. ગચ્છગત ગીતાર્થમાં બે પ્રકારની ઋદ્ધિઓ છે : આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય. બાકીના ગીતાર્થનિશ્રિત છે.' જે સ્વયં અગીતાર્થ છે અથવા અગીતાર્થનિશ્રિત છે તે આત્મવિરાધના, સંયમવિરાધના વગેરે દોષોનો ભાગી થાય છે. આ આત્મવિરાધના વગેરે દોષોનું ભાષ્યકારે માર્ગ, ક્ષેત્ર, વિહાર, મિથ્યાત્વ, એષણા, શોધિ, ગ્લાન અને સ્તેન – આ આઠ દ્વારોથી નિરૂપણ કર્ય છે. ર ગીતાર્થ અને ગીતાર્થનિશ્ચિત ભાવવિહાર કરી બે પ્રકારનો છે : સમાપ્રકલ્પ અને અસમાપ્તકલ્પ. સમાપ્તકલ્પના ફરી બે ભેદ છે : જઘન્ય અને ઉત્કુષ્ટ. ત્રણ ગીતાર્થોનો વિહાર જ્યન્ય સમાપ્તકલ્પ છે. ઉત્કૃષ્ટ સમાપ્તકલ્પ તો બત્રીસ હજારનો હોય છે. ત્રણનો સમાપ્તકલ્પ જઘન્ય હોય છે આથી બે વિચરવાવાળાએ લઘુક માસ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું પડે છે. એ જ રીતે અગીતાર્થો માટે પણ વિવિધ પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. બેના વિહારમાં અનેક દોષોની સંભાવના રહે છે આથી બેનો વિહાર અકલ્પ્ય છે.<sup>૩</sup> ઉપદ્રવ, દુર્ભિક્ષ વગેરે અવસ્થાઓમાં અપવાદરૂપે બેના વિહારનું વિધાન છે. કારણવશાત બે સાધુ સાથે વિચરે અને બંનેને કોઈ દોષ લાગે તો એકની તપસ્યાના સમયે બીજાએ તેની સેવા કરવી જોઈએ અને બીજાની તપસ્યાના સમયે પહેલાએ તેની સેવા કરવી જોઈએ. અનેક સમાન સાધુઓ સાથે વિચરતા હોય અને તે બધાને એક સાથે કોઈ દોષ લાગ્યો હોય તો તેમાંથી કોઈ એકને મુખ્ય બનાવીને અન્ય સાધુઓએ તપશ્ચર્યા કરવી જોઈએ. અંતમાં તે મુખ્ય સાધુએ ઉચિત પ્રાયશ્ચિત્ત કરવ જોઈએ.\*

પરિહાર તપ કરનાર જો રોગી થઈ જાય અને તેને કોઈ પ્રકારનો દોષ લાગે તો તેની આલોચના કરીને તેણે તપ કરવું જોઈએ તથા અશક્તિની અવસ્થામાં બીજાઓએ તેની સેવા કરવી જોઈએ. આ વિષયનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે પરિહાર તપના વિવિધ દોષો અને પ્રાયશ્ચિત્તોનું વર્શન કર્યું છે. આ રીતે અનવસ્થાપ્ય, પારાંચિત વગેરે સાથે સંબંધિત વૈયાવૃત્યનું પણ વિધાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>ષ</sup> ક્ષિપ્રચિત્તની સેવાનું વિવેચન કરતાં આચાર્ય કહે છે કે સંક્ષેપમાં બે પ્રકારના ક્ષિપ્રચિત્ત હોય છે :

- ૩. ગા. ૩૧-૪૯. ૪. ગા. ૫૦-૬૧.
- પ. ગા. ∉૨-૧૦૧.

૧. ચતુર્થ વિભાગ : ગા. ૩-૨૧. ૨. ગા. ૨૪-૯.

લૌકિક અને લોકોત્તરિક, વ્યક્તિ ક્ષિપ્રચિત્ત કેમ થાય છે ? આચાર્યે ક્ષિપ્રચિત્ત થવાનાં ત્રણ કારણો બતાવ્યાં છે : રાગ, ભય અને અપમાન, આ ત્રણે પ્રકારનાં કારણોથી વ્યક્તિ ક્ષિપ્રચિત્ત થાય છે. આનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે વિવિધ ઉદાહરણો પણ આપવામાં આવ્યાં છે. ક્ષિપ્તચિત્તને પોતાના હીનભાવમાંથી કેવી રીતે મુક્ત કરી શકાય, તેનું ભાષ્યકારે વિવિધ દષ્ટાન્ત આપીને અત્યન્ત રોચક અને મનોવૈજ્ઞાનિક વિશ્લેષણ કર્યું છે. ' ક્ષિપ્તચિત્તથી તદ્દન વિરોધી સ્વભાવવાળા દીપ્તચિત્તનું વિશ્લેષણ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ક્ષિપ્રચિત્ત અને દીપ્રચિત્તમાં એ અન્તર છે કે ક્ષિપ્રચિત્ત ઘણુંખરું મૌન રહે છે જ્યારે દીપ્તચિત્ત અનાવશ્યક બક-બક કર્યા કરે છે. દીપ્તચિત્ત થવાના કારણો પર પ્રકાશ નાખતાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે ક્ષિપ્તચિત્ત હોવાનું મુખ્ય કારણ અપમાન છે જ્યારે વિશિષ્ટ સમ્માનના મદને કારણે વ્યક્તિ દીપ્તચિત્ત બને છે. લાભમદથી મત્ત હોવાથી અથવા દુર્જય શત્રુઓની જીતના મદથી ઉન્મત્ત થવાથી અથવા આ જ પ્રકારના કોઈ અન્ય કારણથી વ્યક્તિ દીપ્તચિત્ત બને છે. ' આધુનિક મનોવિજ્ઞાનની ભાષામાં કહેવામાં આવે તો મહદ્ભાવ કે જે હીનભાવથી સર્વથા વિપરીત છે, દીપ્તચિત્ત હોવાનું મુખ્ય કારણ છે. આ જ રીતે આચાર્યે યક્ષાવિષ્ટ. ઉન્મત્ત, મોહિત, ઉપસર્ગપ્રાપ્ત, સાધિકરણ, સપ્રાયશ્વિત્ત, અર્થજાત, અનવસ્થાપ્ય, પારાંચિક વગેરેની શુશ્રૂષા, યતના વગેરેનું વર્શન કર્યું છે." સૂત્રસ્પર્શિક વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે એકપાક્ષિકના બે ભેદ કર્યાં છે : પ્રવ્રજ્યાવિષયક અને સૂત્રવિષયક. આ જ પ્રસંગે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેની સ્થાપનાની વિધિ, દોષ, પ્રાયશ્વિત,

અપવાદ વગેરે તથા પારિહારિક અને અપારિહારિકના પારસ્પરિક વ્યવહાર, ખાન-પાન, રહેશી-કરશી વગેરેનો પણ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૪</sup>

### તૃતીય ઉદ્દેશ :

ગણધારણની ઈચ્છા કરનાર ભિક્ષુની યોગ્યતા-અયોગ્યતાનું નિરૂપણ કરતાં ભાષ્યકારે સર્વપ્રથમ 'ઇચ્છા'નું નામાદિ નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યાન કર્યું છે. તદનન્તર 'ગણ'નું નિક્ષેપ-પદ્ધતિથી વિવેચન કર્યું છે. ગણધારણ કેમ કરવામાં આવે છે, તેનો ઉત્તર આપતાં ભાષ્યકારે બતાવ્યું છે કે નિર્જરા માટે જ ગણધારણ કરવામાં આવે છે, નહિ કે પૂજા વગેરેના નિમિત્તે. ગણધારણ કરનાર યતિ મહાતળાવ સમાન હોય છે જે અનેક પ્રકારની વિઘ્નબાધાઓમાં પણ ગંભીર તથા શાંત રહે છે." આ જ રીતે

૧. ગા. ૧૦૩-૧૧૬. ૨. ગા. ૧૪૯-૧૫૧.

<sup>ં</sup> ૩. ગા. ૧૬૬-૨૧૧. ૪. ગા. ૩૨૧-૩૮૨.

પ⊹ ચતુર્થ વિભાગ – તૃતીય ઉદ્દેશ : ગા. ૬-૧૬.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

આચાર્યે અનેક ઉદાહરણ આપીને ગણધારણ કરનારની યોગ્યતાનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. ભાવપરિચ્છિથ શિષ્ય વિદ્યમાન હોય તો આચાર્યે તેને ગણધારણની અનુમતિ આપવી જોઈએ તથા પોતાની પાસે શિષ્યો હોય તો ઓછામાં ઓછા ત્રણ શિષ્યો તેને આપી દેવા જોઈએ. આવું કેમ ? એટલા માટે કે ત્રણે શિષ્યોમાંથી એક કોઈ પણ સમયે તેની પાસે રહી શકે તથા બે ભિક્ષા વગેરે માટે જઈ શકે.'

આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર વગેરે પદવીઓ ધારણ કરનારની યોગ્યતા-આયોગ્યતાનો વિચાર કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જેઓ એકાદશાંગસૂત્રાર્થધારી છે, નવમ પૂર્વના જ્ઞાતા છે, કૃતયોગી છે, બહુશ્વત છે, બદ્ધાગમ છે, સૂત્રાર્થવિશારદ છે, ધીર છે, શ્રુતનિધર્ષ છે, મહાજન-નાયક છે તેઓ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરે પદોને યોગ્ય છે.

આચાર્ય વગેરેની સ્થાપનાનું વર્શન કરતાં ભાષ્યકારે નવ, ડહરક, તરુજ્ઞ, મધ્યમ, સ્થવિર વગેરે વિભિન્ન અવસ્થાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે અને લખ્યું છે કે આચાર્ય મરી જાય ત્યારે વિધિપૂર્વક અન્ય ગણધરનો અભિષેક કરવો જોઈએ. તેવું ન કરનારાઓ માટે પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન છે. અન્ય ગણધરની સ્થાપના કર્યા વિના આચાર્યના મૃત્યુના સમાચાર પ્રકાશિત ન કરવા જોઈએ. આ વિધાનની પુષ્ટિ માટે રાજાનું દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે. અન્ય ગણધરની સ્થાપના કર્યા વિના આચાર્યના મૃત્યુના સમાચાર પ્રકાશિત ન કરવા જોઈએ. આ વિધાનની પુષ્ટિ માટે રાજાનું દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે. અન્ય ગણધરની સ્થાપના કર્યા વિના આચાર્યના મૃત્યુના સમાચાર પ્રકાશિત કરવાથી ગચ્છક્ષોભનો સામનો કરવો પડે છે. કોઈ એમ વિચારવા લાગે છે કે અમે લોકો હવે અનાથ થઈ ગયા. કેટલાક લોકો સ્વચ્છન્દચારિતાનો પ્રશ્રય લે છે. કોઈ સિપ્તચિત્ત થઈ જાય છે. ક્યારેક-ક્યારેક સ્વપક્ષ અને પરપક્ષમાં સ્તેન ઊભા થઈ જાય છે. કેટલાક સાધુઓ વેલની જેમ કંપવા લાગે છે. કેટલાક તરણો આચાર્યની પિપાસાએ અન્યત્ર ચાલ્યા જાય છે.<sup>3</sup>

પ્રવર્તિનીના ગુણોનું વર્શન કરતાં ભાષ્યકારે સાધ્વીઓની દુર્બળતાઓનું ચિત્રણ કર્યું છે તથા સ્ત્રીઓના વિષયમાં લખ્યું છે કે સ્ત્રી જન્મ-સમયે પિતાના વશમાં હોય છે, વિવાહિત થયા પછી પતિના વશમાં થઈ જાય છે તથા વિધવા થાય ત્યારે પુત્રના વશમાં થઈ જાય છે. આ રીતે સ્ત્રી ક્યારેય પણ પોતાના વશમાં નથી રહેતી. જન્મ થતાં જ નારીની માતા-પિતા રક્ષા કરે છે, લગ્ન થઈ જાય ત્યારે પતિ, સસરા, સાસુ વગેરે રક્ષા કરે છે, વિધવા થઈ જાય ત્યારે પિતા, ભાઈ, પુત્ર વગેરે રક્ષા કરે છે. આ જ રીતે આર્થિકાની પણ આર્ચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ગણ્નિની – પ્રવર્તિની વગેરે રક્ષા કરે છે.<sup>×</sup>

- ૧. ગા. ૧૦-૧. ૨. ગા. ૧૨૨-૩.
- ૩. ગા. ૨૨૦-૯. ૪. ગા. ૨૩૩-૪.

મૈથુનસેવનના દોષોનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ગણાવચ્છેદક, સાધ વગેરે માટે ભિન્ન-ભિન્ન પ્રાયશ્ચિત્તો, પરિસ્થિતિઓ તથા પ્રવ્રજ્યાના નિયમો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. મૈથુનસેવનના બે ભેદ છે : સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ. જે મૈથુનસેવનની ઈચ્છા થવાથી પોતાના ગુરૂને પછી લે છે તે સાપેક્ષ મૈથુનસેવક છે. જે ગુરૂને પૂછ્યા વિના જ મૈથુનનું સેવન કરતા રહે છે તે નિરપેક્ષ મૈથુનસેવક છે. આ બંને પ્રકારના સાધુઓ માટે ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્ત છે. ' આ જ રીતે ગણાવચ્છેદક, ઉપાધ્યાય, આચાર્ય વગેરે માટે પણ વિભિન્ન પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. મુષાવાદ વગેરે અન્ય અતિચારોનાં સેવનનું વર્જીન કરતાં તત્સમ્બન્ધી વિવિધ પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. વ્યવહારી અને અવ્યવહારીનું સ્વરૂપ બતાવતાં ભાષ્યકારે એક આચાર્યનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. આચાર્ય પાસે સોળ શિષ્યો બેઠેલા હતા જેમાંથી આઠ વ્યવહારી હતા અને આઠ અવ્યવહારી. નિમ્નલિખિત આઠ પ્રકારના વ્યવહારીઓની પ્રશંસા ન કરવી જોઈએ : ૧. કંકટુક, ૨. કુણપ, ૩. પક્ક, ૪. ઉત્તર, ૫. ચાર્વાક, ૬. બધિર, ૭. ગુષ્ઠસમાન, ૮. અમ્લસમાન, આ આઠે પ્રકારના વ્યવહારીઓનું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup> ચતુર્થ ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશમાં મુખ્યરૂપે સાધુઓના વિહારનું વિધિ-વિધાન છે. શીત અને ઉષ્ણકાલના આઠ મહિનામાં આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયે કોઈ અન્ય સાધુ સાથે ન હોય તો વિહાર ન કરવો જોઈએ. ગણાવચ્છેદકે અન્ય સાધુ સાથે હોય તો પણ વિહાર ન કરવો જોઈએ. તેણે બે સાધુ સાથે હોય તો જ વિહાર કરવો જોઈએ. આ રીતે આચાર્યે અને ઉપાધ્યાયે પણ અન્ય સાધુ સાથે હોય તો પણ અલગ ચાતુર્માસ ન કરવો જોઈએ. તેમણે અન્ય બે સાધુઓ સાથે હોય તો જ અલગ ચાતુર્માસ કરવો જોઈએ. ગણાવચ્છેદક માટે ચાતુર્માસમાં ઓછામાં ઓછા ત્રણ સાધુઓનો સહવાસ અનિવાર્ય છે. સાધુઓ જે નાયક સાથે એક સ્થાનથી બીજા સ્થાન પર જઈ રહ્યા હોય તેનું માર્ગમાં દેહાવસાન થઈ જાય તો તે સાધુઓએ પોતાનામાંથી શ્રેષ્ઠ ગીતાર્થ અને ચારિત્રવાનને નાયક બનાવી લેવો જોઈએ. આ જાતના યોગ્ય નાયકનો અભાવ પ્રતીત થતાં તેમણે પોતાના અન્ય સાધુઓ જ્યાં વિચરતા હોય ત્યાં ચાલ્યા જવું જોઈએ. તેવું ન કરવાથી છેદ અથવા પરિહાર તપનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે છે. આ જ રીતે ચાતુર્માસમાં કોઈ નાયકનું દેહાવસાન થઈ જાય તો યોગ્ય સાધુને નવો નાયક બનાવી લેવો જોઈએ. કદાચ એવું ન થઈ શકે તો પોતાના સમુદાયના 'અન્ય

૧. ગા.૨૩૮-૨૫૪.

ર. ગા. ૨૫૫-૨૭૮.

૩. ગા. ૩૩૮-૩૭૨.

સાધુઓની સાથે ભળી જવું જોઈએ. બને ત્યાં સુધી ચાતુર્માસમાં વિહાર કરવાનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થવા જ ન દેવો જોઈએ, આચાર્ય અથવા ઉપાધ્યાય બીમાર પડી જાય અને સમદાયના સાધઓને કહે કે અમક સાધને મારી પદવી પ્રદાન કરવી અથવા તેઓ આ લોકમાં ન રહે તો તે સાધુને તે સમયે પદવીને યોગ્ય હોય તો જ પદવી પ્રદાન કરવી જોઈએ, અયોગ્ય હોય તો નહિ. કદાચ તેને પદવી પ્રદાન કરી દેવામાં આવી હોય પરંત તેનામાં આવશ્યક યોગ્યતા ન હોય તો અન્ય સાધઓએ તેને કહેવું જોઈએ કે તમે આ પદવીને અયોગ્ય છો આથી તેને છોડી દો. આ<del>વી</del> અવસ્થામાં જો તે પદવીનો ત્યાગ કરી દે તો તેને કોઈ પ્રકારનો દોષ નથી લાગતો. એક સમુદાયના બે સાધુ સાથે વિચરતા હોય તેમાં એક ચારિત્ર – પર્યાયની દષ્ટિએ નાનો હોય અને બીજો તે જ દષ્ટિએ મોટો હોય તથા નાનો સાધુ શિષ્યવાળો હોય અને મોટા સાધુ પાસે કોઈ શિષ્ય ન હોય તો નાના સાધએ મોટા સાધની આજ્ઞામાં રહેવું જોઈએ તથા તેને આહાર-પાણી વગેરે માટે પોતાના શિષ્યો આપવા જોઈએ. જો મોટો સાધુ શિષ્ય-પરિવાર યુક્ત હોય અને નાના સાધુ પાસે એક પણ શિષ્ય ન હોય તો નાનાને પોતાની આજ્ઞામાં રાખવો અથવા ન રાખવો તે મોટાની ઈચ્છા પર નિર્ભર છે. આ જ રીતે પોતાના શિષ્યો તેની સેવા માટે નિયુક્ત કરવા કે ન કરવા તેની ઈચ્છા પર નિર્ભર છે. સારાંશ એ છે કે સાથે વિચરનાર સાધુઓમાં જે ગીતાર્થ અને રત્નાધિક હોય તેને જ નાયક બનાવવો જોઈએ તથા તેની આજ્ઞામાં રહેવં જોઈએ.

પ્રસ્તુત ઉદ્દેશના સૂત્રોનું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે નિમ્ન વિષયોનું વર્જ્ઞન કર્યું છે : ચાર કલ્પ – જાતસમાપ્તકલ્પ, જાતઅસમાપ્તકલ્પ, અજાતસમાપ્તકલ્પ અને અજાતઅસમાપ્તકલ્પ, વર્ષાકાળ અને વિહાર, વર્ષાવાસ માટે ઉપયુક્ત સ્થાન (ચિક્ખલ, પ્રાણ, સ્થંડિલ, વસતિ, ગોરસ, જનસમાકુલ, વૈદ્ય, ઔષધ, નિચ્ય, અધિપતિ, પાષ૬ડ, ભિક્ષા અને સ્વાધ્યાય – આ તેર દ્વારોથી વિચાર), ત્રૈવર્ષિકસ્થાપના, ગણધરસ્થાપનની ઉપયુક્ત વિધિ, ઉપસ્થાપનાના નિયમ, ગ્લાનની વૈયાવૃત્ય, અવગ્રહનો વિભાગ, ત્રણ પ્રકારની અનુકંપા – ગવ્યૂત, દ્વર્યધગવ્યૂત અને દ્વિગવ્યૂતસમ્બન્ધી અથવા આહાર, ઉપધિ અને શય્યાવિષયક વગેરે.

આ ઉદ્દેશમાં સાધ્વીઓના વિહારના નિયમો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. પ્રવર્તિની વગેરે વિભિન્ન પદો દંષ્ટિમાં રાખીને વિવિધ વિધિ-વિધાનોનું નિરૂપજ્ઞ કરવામાં આવ્યું છે. પ્રવર્તિની માટે શીત અને ઉષ્જ્રઋતુમાં એક સાધ્વીને સાથે રાખીને વિહાર કરવાનો નિષેધ છે. આ ઋતુઓમાં ઓછામાં ઓછી બે સાધ્વીઓ

૧. ચતુર્થ ઉદેશ ગા. ૧-૫૭૫.

તેની સાથે રહેવી જોઈએ. ગણાવચ્છેદિની માટે ઓછામાં ઓછી ત્રણ સાધ્વીઓ સાથે રાખવાનો નિયમ છે. વર્ષાઋતુ માટે ઉક્ત સંખ્યાઓમાં એકની વૃદ્ધિ કરવામાં આવી છે. નાયિકાનું દેહાવસાન થઈ જાય ત્યારે અન્ય નાયિકાની નિયુક્તિ માટે તે જ નિયમો છે જે ચતુર્થ ઉદેશમાં સાધુઓ માટે બતાવવામાં આવ્યા છે. સાધુને રાત્રિ સમયે, સંધ્યાના સમયે અથવા અન્ય કોઈ સમયે સાપ કરડી જાય તો સર્વપ્રથમ સાધુ અને પછી સાધ્વી, અન્ય પુરુષ અથવા સ્ત્રી પોતાની યોગ્યતા અનુસાર ઉપચાર કરે. એવું કરવાથી સાધુ-સાધ્વી માટે પરિહારતપ અથવા અન્ય કોઈ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન નથી. આ નિયમ સ્થવિરકલ્પીઓ માટે છે. જિનકલ્પીને જો સાપ કરડી જાય તો પણ તે બીજા પાસે કોઈ પણ પ્રકારનો ઉપચાર વગેરે નથી કરાવી શકતો, ભાષ્યકારે 'जે निग्गंथा निग्गंथीओ य संभोइया....' (સૂત્ર ૧૯)ની વ્યાખ્યા કરતાં 'સંભોગિક'નું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. 'સંભોગ' છ પ્રકારનો હોય છે : ઓઘ, અભિગ્રહ, દાનગ્રહશ, અનુપાલના, ઉપપાત અને સંવાસ. ઓધસંભોગના બાર ભેદ છે : ઉપધિ, શ્રુત, ભક્તપાન, અંજલીગ્રહ, દાપના, નિકાચન, અભ્યુત્થાન, કૃતિકર્મ, વૈયાવૃત્ય, સમવસરણ, સશ્નિષદ્યા અને કથાપ્રબન્ધનવિષયક. ઉપસંભોગના છ ભેદ છે ઃ ઉદ્દગમશુદ્ધ, ઉત્પાદનાશુદ્ધ, એષજ્ઞાશુદ્ધ, પરિકર્મજ્ઞાસંભોગ, પરિહરજ્ઞાસંભોગ અને સંયોગવિષયક. આ રીતે નિશીથના પાંચમા ઉદ્દેશમાં વર્ઊત સંભોગવિધિ, પ્રાયશ્વિત્ત વગેરે અનુસાર અહીં પજ્ઞ 'સંભોગ'નું વર્જ્ઞન સમજી લેવું જોઈએ.\* ષષ્ઠ ઉદેશ :

આ ઉદ્દેશમાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુને પોતાના સંબંધીને ત્યાંથી આહાર વગેરે ગ્રહણ કરવાની ઈચ્છા થાય તો પોતાનાથી વૃદ્ધ સ્થવિર વગેરેની આજ્ઞા લીધા વગર તેમ કરવું અકલ્પ્ય છે. સ્થવિર વગેરેની આજ્ઞા વિના પોતાના સંબંધીને ત્યાંથી આહાર લેનાર માટે છેદ અથવા પરિહારતપનાં પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે. આજ્ઞા મળવા છતાં પણ જો જનાર સાધુ અલ્પબોધ હોય તો તેણે એકલા ન જતાં કોઈ બહુશ્વત સાધુની સાથે જ જવું જોઈએ. ત્યાં જાય ત્યારે તેના પહોંચ્યા પહેલાં જો ભોજન તૈયાર કર્યું હોય તો તે લેવું જોઈએ અન્યથા નહીં.

આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાય માટે પાંચ અતિશય હોય છે જેમનું સમુદાયના અન્ય સાધુઓએ વિશેષ ધ્યાન રાખવું જોઈએ : (૧) તેઓ બહારથી આવે ત્યારે પગની રજ વગેરે સાફ કરવી તથા પ્રમાર્જના કરવી, (૨) તેમના ઉચ્ચાર-પ્રસ્નવણ વગેરે (અશુચિ)ને નિર્દોષ સ્થાનમાં ફેંકવાં, (૩) તેમની ઈચ્છા થાય ત્યારે વૈયાવૃત્ય કરવી,

૧. પંચમઉદ્દેશ∶ગા.૪૬-૫૨.

(૪) તેમની સાથે ઉપાશ્રયની અંદર રહેવું, (૫) તેમની સાથે ઉપાશ્રયની બહાર રહેવું. ગણાવચ્છેદકને અંતિમ બે અતિશય હોય છે.

પ્રામ, નગર વગેરેમાં ચારે તરફ દીવાલથી ઘેરાયેલ એક જ દ્વારવાળા મકાનમાં આચાર્યથી જુદા ખંડમાં અગીતાર્થ સાધુઓનો નિવાસ નિષિદ્ધ છે. જો તેમાં કોઈ ગીતાર્થ સાધુ હોય તો એવો કોઈ નિષેધ નથી. માત્ર અગીતાર્થ સાધુઓએ આ જાતના સ્થાનમાં નિવાસ કરવાથી તેમને છેદ અથવા પરિહારતપના પ્રાયશ્ચિત્તના ભાગી બનવું પડે છે. આ જ રીતે અનેક દ્વારોથી યુક્ત ઘર વગેરેમાં રહેવા માટે પણ ગીતાર્થનું સાહચર્ય અનિવાર્ય છે. એતદ્વિષયક વિસ્તૃત વિવેચન બૃહત્કલ્પભાષ્યનો પરિચય આપતી વખતે કરવામાં આવી ચૂક્યું છે.<sup>1</sup>

અનેક સ્ત્રી-પુરુષોને કોઈ સ્થાન પર મૈથુન સેવન કરતાં જોઈને જો કોઈ સાધુ વિકારયુક્ત થઈ હસ્તકર્મ વગેરેથી પોતાના વીર્યનો ક્ષય કરે તો તેના માટે એક માસના અનુદ્ધાતી પરિહારતપના પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે; જો તે કોઈ અચિત્ત પ્રતિમાદિમાં પોતાના શુક્રપુદ્દગલો વહાવતો મૈથુનપ્રતિસેવનામાં પ્રસક્ત થાય છે તો તેના માટે ચાર માસના અનુદ્ધાતી પરિહારતપના પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે.

અન્ય ગણમાંથી આવેલાં ક્ષીણ આચારવાળા સાધુ-સાધ્વીઓને તેમની પરિશુદ્ધિ કર્યા વિના પોતાના ગણમાં ન ભેળવવા જોઈએ અને ન તો તેમની સાથે આહાર વગેરે કરવો જોઈએ. જે સાધુ-સાધ્વી પોતાના દોષો ખુલ્લા દિલથી આચાર્ય સામે મૂકી દે તથા યથોચિત પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને ફરી તેવું કૃત્ય ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે તેમની જ સાથે પોતાનો સંબંધ જોડવો જોઈએ.

ભાષ્યકારે ષષ્ઠ ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વિષયોનો પણ સમાવેશ કર્યો છે : 'જ્ઞાંતવિધિ' પદનું એકાદશ દ્વારપૂર્વક વ્યાખ્યાન – ૧. આક્રન્દનસ્થાન, ૨. ક્ષિપ્ત, ૩. પ્રેરણા, ૪. ઉપસર્ગ, ૫. પથિરોદન, ૬. અપભ્રાજના, ૭. ઘાત, ૮. અનુલોમ, ૯. અભિયોગ્ય, ૧૦. વિષ, ૧૧. કોપ; સપ્તવિધ કૂરની ગણના – શાલિકૂર, દ્રીહિકૂર, કોદ્રવકૂર, યવકૂર, ગોધૂમકૂર, રાલકકૂર અને આરણ્યદ્રીહિકૂર; આચાર્ય વસતિની બહાર રહેવાથી લાગતા દોષ; આચાર્ય સ્વયં ભિક્ષા માટે જાય અથવા ન જાય, જવાનાં કારણ, ન જવાનાં કારણ, તત્સમ્બન્ધી દોષ અને પ્રાયશ્વિત્ત; અભ્યુત્થાનના નિરાકરણનાં કારણ; ચાર પ્રકારની વિકથાની વ્યાખ્યા; આક્ષેપ, આરોપણા, પ્રરૂપણા વગેરે પદોનું વ્યાખ્યાન; આચાર્યના પાંચ અતિશય – ઉત્કૃષ્ટ ભક્ત, ઉત્કૃષ્ટ પાન, મલિનોપધિધાવન, પ્રશંસન અને હસ્તપાદશૌચ; મતિભેદ, પૂર્વવ્યુદ્ગ્રાહ, સંસર્ગ અને અભિનિવેશના કારણે મિથ્યાદષ્ટિની ઉત્પત્તિ અને તે

૧. જુઓ – વગડાપ્રકૃતસૂત્ર : ગા. ૨૧૨૫-૨૨૮૯ (બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય).

માટે ક્રમશઃ જમાલિ, ગોવિન્દ, શ્રાવકભિક્ષુ અને ગોષ્ઠામાહિલનાં દેષ્ટાન્ત; વસતિવિષયક વિવિધ યતનાઓ; ઘરની અંદર તથા બહાર અભિનિવિંગડા, તેના વિવિધ ભેદ, તદ્વિષયક વિવિધ દોષ, યતનાઓ તથા પ્રાયશ્ચિત્ત.' સપ્તમ ઉદેશ :

સપ્તમ ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં નિમ્ન વિષયોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે :–

જે સાધુ-સાધ્વી સાંભોગિક છે અર્થાત્ એક જ આચાર્યના સંરક્ષણમાં છે તેમણે (સાધ્વીઓએ) પોતાના આચાર્યને પૂછ્યા વિના અન્ય સમુદાયમાંથી આવનારી અતિચાર વગેરે દોષોથી યુક્ત સાધ્વીને પોતાના સંઘમાં ન લેવી જોઈએ. જે સાધ્વીને આચાર્ય પ્રાયશ્વિત્ત વગેરેથી શુદ્ધ કરી દે તેને પોતાના સંઘમાં ન લેનારી સાધ્વીઓએ આચાર્યને યથોચિત દંડ આપવો જોઈએ.

જે સાધુ-સાધ્વીઓ એક ગુરુની આજ્ઞામાં હોય તે (સાધુ) અન્ય સમુદાયના સાધુઓ સાથે ગોચરીનો વ્યવહાર કરી શકે છે. જો અન્ય સંઘના સાધુઓ આચારવિરુદ્ધ વ્યવહાર કરતા હોય તો તેમની સાથે પીઠ પાછળ વ્યવહાર બંધ ન કરી દેવો જોઈએ પણ તેમને પોતાની ત્રુટિઓનું પ્રત્યક્ષ ભાન કરાવવું જોઈએ. તેઓ પશ્ચાત્તાપ કરી પોતાની ત્રુટિ સુધારી લે તો તેમની સાથે વ્યવહાર-ભંગ ન કરવો જોઈએ. જો એવું કરતાં પણ તેઓ પોતાની ભૂલ ન સુધારે તો તેમની સાથે વ્યવહાર બંધ કરી દેવો જોઈએ. સાધ્વીઓ માટે બીજા પ્રકારનો નિયમ છે. તેમણે પ્રત્યક્ષ દોષ જોઈને પણ ગોચરીનો વ્યવહાર ન તોડવો જોઈએ પરંતુ પોતાના આચાર્યની આજ્ઞા લઈને અશુદ્ધ આચારવાળી સાધ્વીના ગુરુને તેની સૂચના આપવી જોઈએ. તેવું કરવાથી પણ જો તે પોતાનો આચાર ન સુધારે તો તેને સુચના આપી દેવી જોઈએ કે તારી સાથે અમારો વ્યવહાર બંધ છે.

કોઈ પણ સાધુએ પોતાની વૈયાવૃત્ય માટે સ્ત્રીને દીક્ષા આપવી અકલ્પ્ય છે. તેને દીક્ષા આપીને અન્ય સાધ્વીને સોંપી દેવી જોઈએ. સાધ્વી કોઈ પણ પુરુષને દીક્ષા નથી આપી શકતી. તેણે તો કોઈ યોગ્ય સાધુ પાસે જ દીક્ષા ગ્રહણ કરવી પડે છે. સાધ્વીએ એક સંઘમાં દીક્ષા લઈને બીજા સંઘની શિષ્યા બનવું હોય તો તેને દીક્ષા ન આપવી જોઈએ. તેણે જયાં રહેવું હોય ત્યાં જ જઈને દીક્ષા ગ્રહણ કરવી જોઈએ. સાધુ માટે એવો નિયમ નથી. તે કારણવશાત્ એક સંઘમાં દીક્ષા લઈને બીજા સંઘના ગુરુને પોતાનો ગુરુ બનાવી શકે છે.

ત્રજ્ઞ વર્ષના પર્યાયવાળો સાધુ સુયોગ્ય હોય તો ત્રીસ વર્ષના પર્યાયવાળી સાધ્વીનો ઉપાધ્યાય થઈ શકે છે. આ જ રીતે પાંચ વર્ષના પર્યાયવાળો સાધુ સાઠ વર્ષના પર્યાયવાળી સાધ્વીનો આચાર્ય બની શકે છે.

૧. ષષ્ઠ વિભાગ : ગા. ૧-૩૮૭.

જે મકાનમાં સાધુ રહેવા માગે તેનો માલિક, તેની વિધવા પુત્રી, પુત્ર, ભાઈ વગેરે કોઈની પણ આજ્ઞા લેવી અનિવાર્ય છે. માર્ગમાં જતી વખતે ક્યાંક રોકાવાનો પ્રસંગ આવે તો પણ યથાવસર કોઈ ને કોઈ ગૃહસ્થની આજ્ઞા લેવી જોઈએ. રાજ્યમાં એક રાજા કોઈ કારણથી રાજા ન રહે ત્યારે બીજા રાજાની નિશ્ચિત રૂપે સ્થાપના થઈ જાય તો તેની ફરી આજ્ઞા લઈને તેના રાજ્યમાં રહેવું જોઈએ.

સાધ્વીની દીક્ષાના પ્રસંગનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે એક કોશલક આચાર્ય અને એક શ્રાવિકાનું દષ્ટાન્ત આપ્યું છે અને બતાવ્યું છે કે કોશલક પોતાના દેશસ્વભાવથી જ અનેક દોષોથી યુક્ત હોય છે. આ મતની પુષ્ટિ કરતાં આન્દ્ર વગેરે પ્રદેશોના નિવાસીઓના સ્વભાવ તરફ પણ સંકેત કરવામાં આવ્યો છે. આન્દ્ર દેશમાં જન્મ્યો હોય અને અફ્રૂર હોય, મહારાષ્ટ્રમાં જન્મ્યો હોય અને અવાચાળ હોય, કોશલમાં જન્મ્યો હોય અને અદ્દષ્ટ હોય – એવો સોમાંથી એક પણ મળવો મુશ્કેલ છે.

સાધુ-સાધ્વીઓના સ્વાધ્યાય માટે ઉપયુક્ત તથા અનુપયુક્ત કાળનું ભાષ્યકારે અતિ વિસ્તૃત વર્શન કર્યું છે. સાથે જ સ્વાધ્યાયની વિધિ વગેરે અન્ય આવશ્યક વાતો પર પણ પૂર્શ પ્રકાશ પાડ્યો છે. પરસ્પર વાચના આપવાનો શું નિયમ છે, તેનું પણ વિસ્તારપૂર્વક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>ર</sup>

## અષ્ટમ ઉદ્દેશઃ

આ ઉદ્દેશના ભાષ્યમાં મુખ્યરૂપે નિમ્નલિખિત વાતોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે :–

શયન કરવા અથવા અન્ય પ્રયોજન માટે પાટની આવશ્યકતા પ્રતીત થતાં સાધુ એક હાથે તેને ઊપાડી શકે તેટલી હલકી પાટ ગામ અથવા પરગામથી માંગીને લાવી શકે છે. પરગામથી લાવવાની સ્થિતિમાં ત્રણ દિવસ જેટલા દૂરના અંતરવાળા ગામથી લાવી શકાય છે, તેનાથી અધિક નહિ. વૃદ્ધ સાધુ માટે આવશ્યકતા હોય ત્યારે પાંચ દિવસ જેટલા દૂરના અંતરવાળા સ્થાનેથી પણ લાવી શકાય છે. પાછા આપવાની શરતે લાવેલી વસ્તુ અન્ય મકાનમાં લઈ જવી હોય તો તેના માટે ફરી માલિકની આજ્ઞા લેવી જોઈએ. એ જ રીતે કોઈ મકાનમાં રોકાવું હોય તો તેના સ્વામીની આજ્ઞા લઈને રોકાવું જોઈએ. કોઈ સાધુને ગોચરી વગેરે માટે જતી વખતે કોઈ અન્ય સાધુનું નાનું-મોટું ઉપકરણ મળે તો પૂછપરછ કરીને જેનું હોય તેને આપી દેવું જોઈએ. માલિકનો પત્તો ન લાગવાની સ્થિતિમાં તેનું નિર્દોષ સ્થાને વિસર્જન કરી દેવું જોઈએ. વિશેષ કારણ ઉપસ્થિત થતાં બીજા સાધુ માટે પાત્રાદિ સામગ્રી

૧. સપ્રમ ઉદ્દેશ : ગા. ૧૨૩-૬. ૨. ગા. ૧૮૧-૪૦૬.

સ્વીકારવી કલ્પ્ય છે. તે સામગ્રી તે સાધુને પૂછીને તેના ગ્રહણ ન કરવાની સ્થિતિમાં જ ગુરુની આજ્ઞાથી અન્ય સાધુને આપી દેવી જોઈએ. કુક્કુટી(કૂકડી)ના ઈંડા જેટલો અથવા કુક્ષી (પેટ)માં સુખપૂર્વક ભરી શકાય તેટલા આહારના બત્રીસમા ભાગ અર્થાત્ કુક્ષીઅંડ જેવડા આઠ કોળિયા ખાનાર સાધુ અલ્પાહારી, બાર કોળિયા ખાનાર સાધુ અપાર્ધાહારી, સોળ કોળિયા ખાનાર અર્ધાહારી, ચોવીસ કોળિયા ખાનાર પ્રાપ્તાવમૌદર્ય, એક્ત્રીસ કોળિયા ખાનાર કિંચિદવમૌદર્ય અને બત્રીસ કોળિયા ખાનાર પ્રમાણાહારી કહેવાય છે. કુક્દુટી અથવા કુકુટીનું વ્યાખ્યાન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'કુત્સિતા કુટી કુકુટી' અર્થાત્ શરીર. તે શરીરરૂપ કુકુટીનું અંડક અર્થાત્ ઈંડા સમાન જે મુખ છે તે કુકુટીઅંડક છે. મુખને અંડક કેમ કહેવામાં આવ્યું ? કેમકે ગર્ભમાં સર્વપ્રથમ શરીરનું મુખ બને છે અને પછીથી બાકીનો ભાગ; આથી પ્રથમ નિષ્યન્ન થવાને કારણે મુખને અંડક કહેવામાં આવ્યું છે.' નવમ ઉદેશ :

આ ઉદ્દેશનો મુખ્ય વિષય છે શય્યાતર અર્થાત્ સાગારિકના જ્ઞાતિક, સ્વજન, મિત્ર વગેરે આગંતુકો પાસેથી સંબંધિત આહારના ગ્રહણ-અગ્રહણનો વિવેક તથા સાધુઓની વિવિધ પ્રતિમાઓનું વિધાન. સાગારિકના ઘરની અંદર કે બહાર કોઈ આગંતુક ભોજન કરી રહ્યો હોય અને તે ભોજન સાથે સાગારિકનો સંબંધ હોય અર્થાત્ તેને એમ કહેવામાં આવ્યું હોય કે તારા ખાધા પછી જે કઈ બચે તેને પાછું સોંપજે તો તે આહારમાંથી સાધુ આગંતુકના આગ્રહ કરવા છતાં પણ કંઈ ન લે. જો તે આહાર સાથે સાગારિકનો કંઈ પણ સંબંધ ન રહી ગયો હોય તો સાધુ તે ગ્રહણ કરી શકે છે. આ જ રીતે સાગારિકના દાસ-દાસી વગેરેના આહારના વિષયમાં પણ સમજવું જોઈએ. ઔષધ વગેરે વિષયમાં પણ એ જ નિયમ છે કે જેનો કોઈ વસ્તુ પર પૂર્ણ અધિકાર હોય તેની જ ઈચ્છાથી તે વસ્તુ ગ્રહણ કરવી જોઈએ.

ભાષ્યકારે પ્રસ્તુત ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં આદેશ અથવા આવેશ, ચક્રિકા, ગૌલિકા, દૌષિકા, સૌત્રિકા, બોધિકા,કાર્પાસા, ગંધિકાશાલા, શૌજિડેકશાલા, આપણ, ભાંડ, ઔષષિ વગેરે પદોનો સમાવેશ કર્યો છે.'

પ્રતિમાઓના વિવેચનમાં તત્સમ્બન્ધી કાળ, ભિક્ષાપરિમાણ, કરણ અને કરણાન્તર, મોક પ્રતિમાનો શબ્દાર્થ, કલ્પાદિગ્રહણનું પ્રયોજન, મોકનું સ્વરૂપ, મહતી મોકપ્રતિમાનું લક્ષણ વગેરે આવશ્યક વાતો પર સંક્ષિપ્ર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

૩. ગા. ૭૪-૧૨૮.

૧. અષ્ટમ ઉદ્દેશ : ગા. ૩૦૦. ૨. નવમ ઉદ્દેશ : ગા. ૧-૭૩.

દશમ ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશમાં યવમધ્ય-પ્રતિમા અને વજ્રમધ્ય-પ્રતિમાની વિધિ પર વિશેષ રૂપે વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. પાંચ પ્રકારના વ્યવહારનું વિસ્તૃત વિવેચન કરતાં બાલદીક્ષાની વિધિ પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. દસ પ્રકારની સેવાનું વર્જ઼ન કરતાં તેનાથી થનારી મહાનિર્જરાનું પણ નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

યવમધ્ય-પ્રતિમાનું સ્વરૂપ બતાવતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે આ પ્રતિમાને યવ અને ચન્દ્રની ઉપમા આપવામાં આવી છે. જેનો મધ્યભાગ યવ સમાન છે તે યવમધ્યપ્રતિમા છે. તેનો આકાર ચન્દ્ર સમાન હોય છે. વજ્રમધ્ય-પ્રતિમા મધ્યમાં વજ્ર સમાન હોય છે. તેને પજ્ઞ ચન્દ્રની ઉપમા આપવામાં આવે છે. યવમધ્ય-પ્રતિમા મધ્યમાં વિપુલ – સ્થૂળ હોય છે તથા આદિ અને અંતમાં તનુ – કૃશ હોય છે. જે રીતે શુક્લ પક્ષનો ચન્દ્ર ક્રમશઃ વૃદ્ધિ તરફ જઈને ફરી હ્રાસ તરફ આવે છે તે જ રીતે યવમધ્ય-પ્રતિમા પજ્ઞ ક્રમશઃ વૃદ્ધિ તરફ જઈને ફરી હ્રાસ તરફ આવે છે તે જ રીતે યવમધ્ય-પ્રતિમા પજ્ઞ ક્રમશઃ ભિક્ષાની વૃદ્ધિ તરફ જતી ફરી હ્રાસ તરફ જાય છે. વજ્રમધ્ય-પ્રતિમામાં ચન્દ્રની ઉપમા બીજી રીતે ઘટિત થાય છે. આમાં બહુલપક્ષનું આદિમાં ગ્રહજ્ઞ થાય છે. જે રીતે કૃષ્ણપક્ષનો ચન્દ્ર પહેલાં ક્રમશઃ દ્રાસને પ્રાપ્ત થાય છે અને પછી ક્રમશઃ વધે છે તે જ રીતે વજ્રમધ્ય-પ્રતિમામાં પજ્ઞ ક્રમશઃ ભિક્ષાનો હ્રાસ થઈને ફરી તેની વૃદ્ધિ થાય છે. આ જ રીતે આ પ્રતિમા આદિ અને અંતમાં તો સ્થૂળ હોય છે પરંતુ મધ્યમાં કૃશ હોય છે. '

વ્યવહાર પાંચ પ્રકારનો છે ઃ આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત. આ પાંચે પ્રકારોનું સ્વરૂપવર્શન જીતકલ્પભાષ્યનો પરિચય આપતી વખતે કરવામાં આવી ચૂક્યું છે આથી અહીં તેની પુનરાવૃત્તિ બિનજરૂરી છે. <sup>3</sup>

નિર્ગ્રન્થ પાંચ પ્રકારના હોય છે : પુલાક, બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક. તેમને માટે વિવિધ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રાયશ્ચિત્ત દસ પ્રકારનાં છે : ૧. આલોચના, ૨. પ્રતિક્રમણ, ૩. મિશ્ર, ૪. વિવેક, ૫. વ્યુત્સર્ગ, ૬. ત૫, ૭. છેદ, ૮. મૂલ, ૯. અનવસ્થાપ્ય અને ૧૦. પારંચિત કે પારાંચિક. પુલાક માટે આલોચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, ત૫ અને વ્યુત્સર્ગ – આ છ પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્ત છે. બકુશ અને કુશીલ માટે બધાં અર્થાત્ દસ પ્રાયશ્વિત્ત છે. યથાલન્દ-કલ્પમાં આઠ પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્ત છે (કેમકે તેમાં અનવસ્થાપ્ય અને પારંચિતનો અભાવ છે). નિર્ગ્રન્થ માટે આલોચના અને વિવેક આ બે પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન છે. સ્નાતક માટે માત્ર એક પ્રાયશ્વિત્ત – વિવેકનું વિધાન કરવામાં આવ્યું

૧, દશમ ઉદેશ : ગા. ૩-૫. ૨. ગા. ૫૩.

<sup>3.</sup> જીતકલ્પભાષ્ય, ગા. ૭-૬૯૪ તથા પ્રસ્તુત ગ્રંથ, પૃ. ૨૦૩-૨૦૭.

છે. હવે પાંચ પ્રકારના સંયતો માટે પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિધાન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે સામાયિકસંયત સ્થવિરકલ્પિકો માટે છેદ અને મૂલ છોડીને બાકીનાં આઠ પ્રાયશ્ચિત્ત – આલોચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, અનવસ્થાપ્ય અને પારંચિત છે; જિનકલ્પિકો માટે આલોચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ અને તપ – આ છ પ્રાયશ્વિત્ત છે. છેદોપસ્થાપનીય સંયમમાં સ્થિત સ્થવિરો માટે બધા પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્ત છે; જિનકલ્પિકો માટે આઠ પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્ત છે. પરિહારવિશુદ્ધિક સંયમમાં સ્થિત સ્થવિરો માટે પણ મૂલપર્યન્ત આઠ જ પ્રાયશ્વિત્ત છે; જિનકલ્પિકો માટે છેદ અને મૂલ છોડીને છ પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્ત છે. સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત સંયમમાં વિદ્યમાન માટે આલોચના અને વિવેક – આ બે જ પ્રાયશ્વિત્ત છે.

આગમાદિ પાંચ પ્રકારના વ્યવહારનું સુવિસ્તૃત વવેચન કર્યા પછી ચાર પ્રકારના પુરુષજાતની ચર્ચા શરૂ કરવામાં આવી છે : ૧. અર્થકર, ૨. માનકર, ૩. ઉભયકર અને ૪. નોભયકર. આમાંથી પ્રથમ અને તૃતીયને સફળ માનવામાં આવ્યા છે અને દ્વિતીય અને ચતુર્થને નિષ્ફળ. આ ચારે પ્રકારના પુરુષોનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવા માટે ઉક્ષ્ટ્રિવિની નગરી અને શકરાજાનું દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે.' આ જ રીતે ૧. ગણાર્થકર, ૨. માનકર, ૩. ઉભયકર અને ૪. અનુભયકરનું વર્જ્ઞન કર્યા પછી ગણાર્થકર, ૨. માનકર, ૩. ઉભયકર અને ૪. અનુભયકરનું વર્જ્ઞન કર્યા પછી ગણાર્શકર, ૨. માનકર, ૩. ઉભયકર અને ૪. અનુભયકરનું વર્જ્ઞન કર્યા પછી ગણાર્સગ્રહકર, ગણશોભાકર, ગણશોધિકર વગેરે ચાર-ચાર પ્રકારના પુરુષોનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup> અંતમાં ત્રણ પ્રકારની સ્થવિરભૂમિ, ત્રણ પ્રકારની શૈક્ષકભૂમિ, આઠ વર્ષથી ઓછી વય ધરાવનારની દીક્ષાનો નિષેધ, આચારપ્રકલ્પ (નિશીથ)નાં અધ્યયનની યોગ્યતા, સૂત્રકૃત વગેરે અન્ય સૂત્રોનાં અધ્યયનની યોગ્યતા, દસ પ્રકારની સેવા વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.\*

૧. ગા. ૩૫૨-૩∉૪.

3. ગા. ૧૫--૪૪.

૨. દશમ ઉદ્દેશ : પૃ. ૯૪, ગા, ૧-૭,

૪. ગા. ૪૫-૧૪૦,

## ષષ્ઠ પ્રકરક્ષ ઓઘનિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય

પ્રસ્તુત પ્રકરણના પ્રારંભમાં ભાષ્યોનો સામાન્ય પરિચય આપતી વખતે અમે આવશ્યકાદિ સૂત્રો પર લખાયેલાં ભાષ્યોનાં જે નામ ગણાવ્યાં છે તેમાંથી નિમ્નલિખિત છ ભાષ્ય પ્રકાશિત થઈ ચૂક્યાં છે : ૧. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ૨. જીતકલ્પભાષ્ય, ૩. બૃહત્કલ્પલઘુભાષ્ય, ૪. વ્યવહારભાષ્ય, ૫. ઓઘનિર્યુક્તિિલઘુભાષ્ય અને ૬. પિંડનિર્યુક્તિભાષ્ય. આમાંથી પ્રથમ ચારનો વિસ્તૃત પરિચય આપવામાં આવી ગયો છે. ઓઘનિર્યુક્તિલઘુભાષ્ય અને પિંડનિર્યુક્તિભાષ્યની ગાથા-સંખ્યા બહુ મોટી નથી. પ્રથમમાં ૩૨૨ અને દ્વિતીયમાં ૪૬ ગાથાઓ છે. આ ગાથાઓ નિર્યુક્તિઓમાં મિશ્રિતરૂપે ઉપલબ્ધ છે તથા ગણતરીમાં નિર્યુક્તિઓની ગાથાઓથી ઓછી છે. વ્યવહારભાષ્યકારની માફક આ બંને ભાષ્યકારોનાં નામનો પણ કોઈ ઉલ્લેખ નથી મળતો.

ઓધનિર્યુક્તિલઘુભાષ્ય ખાં નિમ્ન વિષયોનો સમાવેશ છે : ઓધ, પિંડ, સમાસ અને સંક્ષેપ એકાર્થક છે; વ્રત, શ્રમશધર્મ, સંયમ, વૈયાવૃત્ય, બ્રહ્મચર્યગુપ્તિ, જ્ઞાનાદિત્રિક, તપ અને ક્રોધનિગ્રહાદિ ચરજ઼ છે; પિંડવિશુદ્ધિ, સમિતિ, ભાવના, પ્રતિમા, ઈન્દ્રિયનિરોધ, પ્રતિલેખના, ગુપ્તિ અને અભિગ્રહ કરજ઼ છે; અનુયોગ ચાર પ્રકારનો હોય છે : ચરજ઼કરજ઼ાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ, ગજ઼િતાનુયોગ અને દ્રવ્યાનુયોગ; ગ્લાન સાધુની પરિચર્યા શા માટે કરવી જોઈએ તથા તેની શું વિધિ છે; ભોજન ગ્રહજ઼ની નિર્દીષ વિધિ તથા તત્સમ્બન્ધી યતનાઓ; સાધુઓના વિચરજ઼નો સમય અને તદ્ધિયક મર્યાદાઓ વગેરે; ગ્રામમાં પ્રવેશ તથા શકુનાપશકુનનો વિચાર; સ્થાપનાકુલોની સ્થાપના તથા તેની અનિવાર્યતા; કાયોત્સર્ગ કરવાની વિધિ અને તેના માટે ઉપયુક્ત સ્થાન, આસન વગેરે; ઔપધાતિકના ત્રજ઼ ભેદ : આત્મૌપધાતિક,

૧. નિર્યુક્તિ-ભાષ્ય-દ્રોણાચાર્યસૂત્રિતવૃત્તિભૂષિત ઃ પ્રકાશક – શાહ વેણીચન્દ્ર સુરચન્દ્ર, આગમોદય સમિતિ, મહેસાણા, સન્ ૧૯૧૯.

પ્રવચનૌષધાતિક અને સંયમૌષધાતિક; પાત્રલેપની વિધિ, યતનાઓ અને દોષો; ભિક્ષાગ્રહણનો ઉપયુક્ત કાળ; ભિક્ષાટનની નિર્દોષ વિધિ; દાતાની યોગ્યતા, અયોગ્યતાનો વિવેક; સ્ત્રી-પુરુષનો વિચાર; ગમનાગમન સમયે વિવિધ ઉપકરણ ગ્રહણ કરવાના નિયમો તથા ધર્મરુચિનું દેષ્ટાન્ત; આહારનો ઉપભોગ કરવાની નિર્દોષ વિધિ વગેરે.'

૧. ભાષ્યગાથા ૧-૩૨૨.

### સપ્તમ પ્રકરણ

## ઓઘનિર્યુક્તિ-બૃહદ્ભાષ્ય

મુનિશ્રી પુજ્યવિજયજી પાસે ઓઘનિર્યુક્તિ-બૃહદ્ભાષ્યની એક હસ્તલિખિત પ્રતિ છે જેમાં ૨૫૧૭ ગાથાઓ છે, તેમાં નિર્યુક્તિ-ગાથાઓ પણ સમ્મિલિત છે. પ્રારંભમાં નિર્યુક્તિની નિમ્ન ગાથાઓ છે :

अरिहंते वंदित्ता चोद्दसपुव्वी तहेव दसपुव्वी । एकारसंगसुत्तत्थधारए सव्वसाहू य ॥ १ ॥ ओहेण य निज्जुर्त्ति वोच्छं चरणकरणाणुओगातो । अप्पक्खरं महत्थं अणुग्गहत्थं सुविहियाणं ॥ २ ॥

આ ગાથાઓમાં નિર્યુક્તિકારે અરિહંત, ચતુર્દશપૂર્વી, દશપૂર્વી તથા એકાદશાંગસૂત્રાર્થધારક બધા સાધુઓને નમસ્કાર કરીને ઓઘનિર્યુક્તિ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. ભાષ્યકારે આ જ નિર્યુક્તિની ગાથાઓનાં વિવેચન રૂપે પ્રસ્તુત ભાષ્યનું નિર્માણ કર્યું છે. ગ્રંથમાં ભાષ્યકારનાં નામ વગેરે વિષયમાં કોઈ પ્રકારનો ઉલ્લેખ નથી. દ્રોણાચાર્યની વૃત્તિ લઘુભાષ્ય પર છે, બૃહદૂભાષ્ય પર નહીં.

## અષ્ટમ પ્રકરણ પિંડનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય

પિંડનિર્યુક્તિલઘુભાષ્ય માં નિમ્ન વિષયોનું સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યાન છે : 'ગૌણ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ, 'પિંડ'નું સ્વરૂપ, લૌકિક અને સામયિકની તુલના, પિંડસ્થાપનાના બે ભેદ : સદ્ભાવસ્થાપના અને અસદ્ભાવસ્થાપના, પિંડનિક્ષેપ અને વાતકાય, આધાકર્મનું સ્વરૂપ, અધઃકર્મતાહેતુ, વિભાગૌદૃશિકના ભેદ, મિશ્રજાતનું સ્વરૂપ, સ્વસ્થાનના સ્થાનસ્વસ્થાન, ભાજનસ્વસ્થાન વગેરે ભેદ, સૂક્ષ્મ પ્રાભૃતિકાના અપસર્પણ અને ઉત્સર્પણરૂપ બે ભેદ, વિશોધિ અને અવિશોષિની કોટિઓ, ચૂર્ણનું સ્વરૂપ તથા તત્સમ્બન્ધી બે ક્ષુલ્લકોનું દેષ્ટાન્ત.<sup>1</sup>

- ૧. નિર્યુક્તિ-ભાષ્ય-મલયગિરિવિવૃત્તિયુક્ત–પ્રકાશક ઃદેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮.
- ર. ભાષ્યગાથા ૧-૪૬.

#### નવમ પ્રકરણ

## પંચકલ્પમહાભાષ્ય

આ ભાષ્ય<sup>ન</sup> પંચકલ્પનિર્ધુક્તિના વિવેચન રૂપે છે. આમાં કુલ મળીને ૨૬૬૫ ગાથાઓ છે જેમાં માત્ર ભાષ્યની ૨૫૭૪ ગાથાઓ છે. પ્રારંભમાં નિર્યુક્તિકારકૃત નિમ્ન ગાથા છે :

## वंदामि भद्दबाहुं पाईणं चरिमसगलस्यनाणि ।

सुत्तस्स कारगमिसिं दसाण कप्ये य ववहारे ॥ १ ॥

આ ગાથા દશાશ્રુતસ્કંધની નિર્યુક્તિ તથા ચૂર્ણિમાં પણ પ્રારંભમાં જ છે. આ ગાથાનું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે 'ભદ્રબાહુ'નો અર્થ 'સુંદર બાહુઓવાળો' કર્યો છે. અન્ય ભદ્રબાહુઓથી પ્રસ્તુત ભદ્રબાહુનું પૃથક્કરણ કરવા માટે 'પ્રાચીન' (ગોત્ર), 'ચરમસકલશ્રુતજ્ઞાની' અને 'દશા-કલ્પ-વ્યવહારસૂત્રકાર' વિશેષભ્ર આપવામાં આવ્યાં છે. એતદ્વિષયક ગાથાઓ ઐતિહાસિક દષ્ટિએ વિશેષ મહત્ત્વપૂર્ણ હોવાને કારણે અહીં ઉદ્ધૂત કરવામાં આવે છે :

> भद ति सुंदर ति य तुष्ठत्थो जत्थ सुंदरा बाहू । सो होति भद्दबाहु गोण्णं जेणं तु वालत्ते ॥ ७ ॥ पाएणं लक्खिज्जइ पेसलभावो तु बाहुजुयलस्स । उववण्णमतो णामं तस्सेयं भद्दबाहु ति ॥ ८ ॥ अण्णे वि भद्दबाहू विसेसणं गोत्तगहण पाईणं । अण्णेसि पऽविसिट्ठे विसेसणं चरिमसगलसुत्तं ॥ ९ ॥ चरिमो अपच्छिमो खलु चोद्दसपुव्वा उ होति सगलसुत्तं । सेसाण वुदासट्ठा सुत्तकरज्झयणमेयस्स ॥ १० ॥ कि तेण कयं सुत्तं जं भण्णति तस्स कारतो सो उ । भण्णति गणधारीहिं सव्वसुयं चेव पुव्वकतं ॥ ११ ॥ तत्तो च्चिय णिज्जूढं अणुग्गहट्ठाय संपयजतीणं । सो सत्तकारओ खलु स भवति दसकप्यववहारे ॥ १२ ॥

કલ્પ (કલ્પ)નું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે કલ્પ બે પ્રકારનો હોય છે : જિનકલ્પ અને સ્થવિરકલ્પ. આ બંને પ્રકારના કલ્પોનો દ્રવ્ય અને ભાવપૂર્વક

આ ભાષ્યની હસ્તલિખિત પ્રત મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીની કૃપાથી પ્રાપ્ત થઈ છે. આ પ્રત મુનિ શ્રીએ વિ.સં. ૧૯૮૩માં લખીને તૈયાર કરી છે.

વિચાર કરવો જોઈએ.' ત્યાર પછી કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય વસ્તુઓનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

કલ્પીઓ અર્થાત્ સાધુઓની જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ ત્રિવિધ સંપદાનું વર્શન કરતાં ભાષ્યકારે પાંચ પ્રકારના ચારિત્રનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે : સામાયિક, છેદોપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મરાગ – સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત. આ જ રીતે ચારિત્રના ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક અને ઔપશમિક – આ ત્રણે ભેદોનું પણ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. જ્ઞાન બે પ્રકારનું હોય છે : ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક. કેવલજ્ઞાન ક્ષાયિક છે અને બાકીનું જ્ઞાન ક્ષાયોપશમિક છે. દર્શન ત્રણ પ્રકારનું છે : ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક અને ઔપશમિક. ચારિત્રનું પાલન કોણ કરે છે ? નિર્ગ્રન્થ અને સંયત. નિર્ગ્રન્થ અને સંયતના પાંચ-પાંચ ભેદ હોય છે :

> कस्सेतं चारित्तं णियंठ तह संजयाण ते कतिहा । यंच णियंठा पंचेव संजया होंतिमे कमसो ॥ ८३ ॥

પાંચ પ્રકારના નિર્ગ્રન્થ આ છે ઃ પુલાક, બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક. સંયતના સામાયિક વગેરે ઉપર્યુક્ત પાંચ ભેદ છે. આ દસ પ્રકારના શ્રમણોના પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં બીજા પણ અનેક ભેદ-પ્રભેદો કરવામાં આવ્યાં છે.

'કલ્પ' શબ્દનો પ્રયોગ કયા-કયા અર્થોમાં કરવામાં આવ્યો છે, તેનો વિચાર કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'કલ્પ' શબ્દ નિમ્ન અર્થોમાં પ્રયુક્ત થયો છે ઃ સામર્થ્ય, વર્જ્ઞના, કાલ, છેદન, કરજ્ઞ, ઔષમ્ય અને અધિવાસ ઃ

> सामत्थे वण्णणा काले छेयणे करणे तहा । ओवम्मे अहिवासे य कप्पसद्दो वियाहिओ ॥ १५४ ॥

આ બધાનું ભેદપુર સર વિસ્તૃત વિવેચન નવમાં પૂર્વમાં કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં માત્ર પંચકલ્પ – પાંચ પ્રકારના કલ્પનું સંક્ષિપ્ત વર્શન છે. જેમકે ભાષ્યકાર પોતે જ લખે છે :

> सो पुण पंचविकप्पो, कप्पो इह वण्णिओ समासेण । वित्थरतो पुव्वगतो, तस्स इमे होंति भेदा तु ॥ १७४ ॥

પાંચ પ્રકારના કલ્પના કમશઃ છ, સાત, દસ, વીસ અને બેંતાલીસ ભેદ છે : छव्विह सत्तविहे य, दसविह वीसतिविहे य बायाले ।' છ પ્રકારના કલ્પનો છ પ્રકારે નિક્ષેપ કરવો જોઈએ. તે છ પ્રકારનો નિક્ષેપ છે : નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ.' દ્રવ્યકલ્પ ત્રણ પ્રકારનો છે : જીવ, અજીવ અને મિશ્ર. જીવકલ્પના ફરી ત્રણ ભેદ છે : દ્વિપદ, ચતુષ્પદ અને અપદ. પ્રસ્તુત અધિકાર દ્વિપદનો છે અને તેમાં

૧. ગા. ૫૯. ૨. ગા. ૧૭૫. ૩. ગા. ૧૮૦.

પણ મનુષ્યદ્વિપદનો. મનુષ્યદ્વિપદમાં પણ કર્મભૂમિજનો અધિકાર અભીષ્ટ છે.' આ મનુજજીવકલ્પ છ પ્રકારનો છે ઃ પ્રવ્રાજન, મુંડન, શિક્ષણ, ઉપસ્થાપન, ભોગ અને સંવસન ઃ

## पव्वावण मुंडावण सिक्खावणुवट्ठ भुंज संवसणा ।

एसोत्थ (तु) जीवकप्पो, छब्भेदो होति णायव्वो ॥ १८६ ॥

ભાષ્યકારે આની પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યો છે. પ્રવ્રાજનનું વિવેચન કરતાં જાતિ, કુળ, રૂપ અને વિનયસમ્પન્ન વ્યક્તિને જ પ્રવ્રજ્યા યોગ્ય માની છે. બાળ, વૃદ્ધ, નપુંસક, જડ, ક્લીબ, રોગી, સ્તેન, રાજાપકારી, ઉન્મત્ત, અદર્શી, દાસ, દુષ્ટ, મૂઢ, અજ્ઞાની, જુંગિત, ભયભીત, પલાયિત, નિષ્કાસિત, ગર્ભિશી અને બાલવત્સા – આ વીસ પ્રકારની વ્યક્તિઓને પ્રવ્રજ્યા – દીક્ષા આપવી અકલ્પ્ય છે :

> बाले बुट्ठे नपुंसे य, जड्ठे कीवे य वाहिए । तेणे रायावगारी य उम्मत्ते य अदंसणे ॥ २०० ॥ दासे दुट्ठे य मूढे य, अणत्ते जुंगितेइ य । ओबद्धए य भयए, सेहणिप्फेडितेति य ॥ २०१ ॥ गुव्विणी बालवच्छा य, पव्वावेतुं ण कप्पए । एर्सि परूवणा दुविहा, उस्सग्गववायसंजुत्ता ॥ २०२ ॥

આને જ મળતું આવતું વિધાન નિશીથભાષ્યમાં પજ્ઞ છે. એતદિષયક અનેક ગાથાઓ બંને ભાષ્યોમાં સમાન છે.'

અચિત્ત અર્થાત્ અજીવ-દ્રવ્યકલ્પનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે નિમ્નલિખિત સોળ વિષયો પર પ્રકાશ પાડ્યો છે : ૧. આહાર, ૨. ઉપધિ, ૩. ઉપાશ્રય, ૪. પ્રસ્નવણ, ૫. શય્યા, ૬. નિષદ્યા, ૭. સ્થાન, ૮. દંડ, ૯. ચર્મ, ૧૦. ચિલિમિલી, ૧૧. અવલેખનિકા, ૧૨. દંતધાવન, ૧૩. કર્જાશોધન, ૧૪. પિપ્પલક, ૧૫. સૂચી, ૧૬. નખછેદન.<sup>3</sup>

મિશ્ર દ્રવ્યકલ્પનું વિવેચન કરતાં ભાષ્યકારે બતાવ્યું છે કે જીવ અને અજીવના સંયોગ વગેરેથી નિષ્પન્ન કલ્પ મિશ્રકલ્પ કહેવાય છે.\* તેના વિવિધ ભંગ હોય છે. અહીં સુધી દ્રવ્યકલ્પનું વ્યાખ્યાન છે.

- आहारे उवहिम्मि य, उवस्सए तह य पस्सवणए य । सेज्ज णिसेज्जट्ठाणे, डंडे चम्मे चिलिमिली य ॥ ७२३ ॥ अवलेहणिया दंताण, धोवणे कण्णसोहणे चेव । पिप्पलग सुति जक्खाण, छेदणे चेव सोलसमे ॥ ७२४ ॥
- ૪. ગા.૯૦૧.

૧. ગયા. ૧૮૨-૪. ૨. તુલના ઃ નિશીથ-ભાષ્ય, ગા. ૩૫૦૬-૦૮.

ક્ષેત્રકલ્પનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે અર્ધષટ્વિંશતિ (અદ્ધછવ્વીસ) અર્થાત્ સાડા પચ્ચીસ દેશોને આર્યક્ષેત્ર બતાવ્યાં છે જેમાં સાધુઓએ વિચરવું જોઈએ. આ દેશોની સાથે જ તેમની રાજધાનીઓનાં નામ પજ્ઞ આપ્યાં છે. અહીં એતદ્વિષયક ભાષ્યની છ ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે જેનાથી આર્યક્ષેત્રીય દેશો અને તેમની રાજધાનીઓનાં નામોની યોગ્ય જાજ્ઞ થઈ શકશે.

रायगिह मंगह चंपा, अंगा तह तामलित्ति वंगा य ! कंचणपुरं कलिंगा, वाराणसि चेव कासी य ॥ ९६९ ॥ साएय को सला गयपुरं च कुरु सोरियं कुंसट्ठा य । कंपिल्ल पंचाला, अहिछत्ता जंगला चेव ॥ ९७० ॥ बारवती य सुरहा, महिल विदेहा य वच्छ को संबी ! णंदिपुरं संदिभा, भहिलपुरमेव बलया य ॥ ९७१ ॥ वयराडवच्छ वरणा, अच्छा तह मत्तियावति दसण्णा । सोत्तियमती य चेती, वीतिभयं सिंधु सोवीरा ॥ ९७२ ॥ महुरा य सुरसेणा, पावा भंगी य मासपुरिवट्टा । सावत्थी य कुणाला, कोडीवरिसं च लाढा य ॥ ९७३ ॥ सेयवियाऽविय णगरी केततिअद्धं च आरियं भणितं । जत्थुप्पत्ति जिणाणं चक्कीणं रामकिण्हाणं ॥ ९७४ ॥

| દશ             |         |      |      |         | રાજધાની     |
|----------------|---------|------|------|---------|-------------|
| ૧ – મગધ        | ••••    |      |      |         | રાજગૃહ      |
| ૨ – અંગ        | • • • • |      |      | • • • • | ચંપા        |
| ર – વંગ        |         |      |      |         | તામ્રલિપ્તિ |
| ૪ – કલિંગ      |         |      |      |         | કાંચનપુર    |
| ૫ – કાશી       |         |      |      |         | વારાશસી     |
| ૬ – કોશલ       |         |      |      |         | સાકેત       |
| ૭ – કુટુ       |         |      | •••• |         | ગજપુર       |
| ૮ – કુશાવર્ત 🧠 | • • • • |      |      |         | સૌરિક       |
| ૯ – પોચાલ      | ••••    |      |      |         | કામ્પિલ્ય   |
| ૧૦´– જાંગલ     | ••••    |      |      | ••••    | અહિચ્છત્રા  |
| ૧૧ – સૌરાષ્ટ્ર |         |      |      |         | દ્વારવતી    |
| ૧૨ – વિદેહ     |         |      |      |         | મિથિલા      |
| ૧૩ – વત્સ      | ••••    |      | •••• |         | કૌશામ્બી    |
| ૧૪ – શાંડિલ્ય  | ••••    | •••• |      |         | નન્દિપુર    |

| २६ | eo. |
|----|-----|
|----|-----|

| દેશ                           |                  |           |      |           | રાજધાની         |
|-------------------------------|------------------|-----------|------|-----------|-----------------|
| ૧૫ – મલય                      | <b>-</b> · · · · |           |      |           | ભક્લિપુર        |
| ૧૬ – મત્સ્ય                   | ••••             | ••••      |      |           | <u>થૈરાટપુર</u> |
| ૧૭ – વરણ                      |                  |           | •••• |           | અચ્છાપુરી       |
| ૧૮ – દશાર્શ                   |                  | ••••      |      |           | મૃત્તિકાવતી     |
| ૧૯ – ચેદિ                     |                  |           |      |           | શૌક્તિકાવતી     |
| ૨૦ – સિંધુ સૌવી               | ૨                | ••••      |      | ••••      | વીતિભય          |
| ૨૧ – શૂરસેન                   |                  |           |      |           | મથુરા           |
| રર – ભંગિ                     |                  | ••••      |      |           | પાપા            |
| ૨૩ – વક્ટ                     |                  |           |      | ····      | માસપુરી         |
| ૨૪ – કુશાલ                    |                  | ••••      |      | ••••      | શ્રાવસ્તી       |
| ૨૫ — લાટ                      | ••••             |           |      | • • • • • | કોટિવર્ષ        |
| ૨૫૫/ <sub>૨</sub> – કેક્યાર્ધ | • • • •          | <b></b> . |      |           | શ્વેતામ્બિકા    |

ક્ષેત્રકલ્પની પછી કાલકલ્પનું વર્શન કરતાં આચાર્યે નિમ્ન વિષયોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે ;ુમાસકલ્પ, પર્યુષણાકલ્પ, વૃદ્ધવાસકલ્પ, પર્યાયકલ્પ, ઉત્સવર્ગ, પ્રતિક્રમણ, કૃતિકર્મ, પ્રતિલેખન, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, ભિક્ષા, ભક્ત, વિકાર, નિષ્ક્રમણ અને પ્રવેશ.'

ભાવકલ્પનાં વર્જાનમાં દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, સંયમ, સમિતિ, ગુપ્તિ વગેરેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.' અહીં સુધી પ્રથમ કલ્પ અંતર્ગત છ પ્રકારના કલ્પોનો અધિકાર છે. ત્યાર પછી કલ્પના સાત ભેદોનું વ્યાખ્યાન **શરૂ** થાય છે.

સાત પ્રકારના કલ્પમાં નિમ્ન કલ્પોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : સ્થિતકલ્પ, અસ્થિતકલ્પ, જિનકલ્પ, સ્થવિરકલ્પ, લિંગકલ્પ, ઉપધિકલ્પ અને સંભોગકલ્પ.<sup>ક</sup> ભાષ્યકારે આ બધાનું વિસ્તારથી વર્જ્ઞન કર્યું છે.

તૃતીય કલ્પ અંતર્ગત દસ પ્રકારના કલ્પોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે : કલ્પ, પ્રકલ્પ, વિકલ્પ, સંકલ્પ, ઉપકલ્પ, અનુકલ્પ, ઉત્કલ્પ, અકલ્પ, દુષ્કલ્પ અને સુકલ્પ. પિશ્ડેષણા, ભાવના, ભિક્ષુપ્રતિમા વગેરે યતિગુણોની વૃદ્ધિ કરવી તે કલ્પ છે. ઉત્સારકલ્પ, લોકાનુયોગ, પ્રથમાનુયોગ, સંગ્રહણી, સંભોગ, શ્રૃંગનાદિત આદિ પ્રકલ્પ છે. અતિરેક, પરિકર્મ, ભંડોત્પાદના વગેરે વિકલ્પ છે : अતિરેગં પરિकम્મળ

વ, ગય. ૧૦૨૪-૧૧૩૫. ૨. ગા. ૧૧૩૬-૧૨૬૭. ૩, ગા. ૧૨૬૮.

૪. ગા.૧૫૧૪.

५. उस्सारकप्प लोगाणुओग पढमाणुओग संगहणी । संभोग सिंगणाइय एवमादी पकप्पो उ ॥ १५३२ ॥

तह भंडुपायणा.... ।' પ્રકલ્પ સકારણ હોય છે જ્યારે વિકલ્પ નિષ્કારણ હોય છે : कारणे पकप्पो होती, विकप्पो णिकारणे मुणेयव्वो ।' સંકલ્પ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત બે પ્રકારનો હોય છે. દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રવિષયક સંકલ્પ પ્રશસ્ત છે. ઇંદ્રિય-વિષય-કષાયવિષયક સંકલ્પ અપ્રશસ્ત છે.' ઉપકલ્પ, કિયા અને ઉપનયન એકાર્થક છે : उवकप्पती करेति उवणेइ व होति एगट्ठा' । જ્ઞાન અને ચારિત્રથી સમૃદ્ધ પૂર્વાચાર્યોનું અનુકરણ કરવું અનુકલ્પ છે.' ઊર્ધ્વકલ્પી હોવું અથવા છિત્રકલ્પી હોવું ઉત્કલ્પ કહેવાય છે.' નિષ્કૃત અર્થાત્ કૃપાહીન તથા નિરનુકંપ અર્થાત્ અનુકંપાહીન થઈને પ્રવૃત્તિ કરવી અકલ્પ કહેવાય છે.' નિત્ય નિંદિત પ્રવૃત્તિ કરવી દુષ્કલ્પ છે.' નિત્ય પ્રશંસિત પ્રવૃત્તિ કરવી સુકલ્પ છે.'

ચતુર્થ કલ્પ અંતર્ગત નિમ્નલિખિત વીસ કલ્પોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે: ૧. નામકલ્પ, ૨. સ્થાપનાકલ્પ, ૩. દ્રવ્યકલ્પ, ૪. ક્ષેત્રકલ્પ, ૫. કાલકલ્પ, ૬. દર્શનકલ્પ, ૭. શ્રુતકલ્પ, ૮. અધ્યયનકલ્પ, ૯. ચારિત્રકલ્પ, ૧૦. ઉપધિકલ્પ, ૧૧. સંભોગકલ્પ, ૧૨. આલોચનાકલ્પ, ૧૩. ઉપસમ્પદાકલ્પ, ૧૪. ઉદ્દેશકલ્પ, ૧૫. અનુજ્ઞાકલ્પ, ૧૬. અધ્વકલ્પ, ૧૭. અનુવાસકલ્પ (સ્થિત અને અસ્થિત), ૧૮. જિનકલ્પ, ૧૯. સ્થવિરકલ્પ અને ૨૦. અનુપાલનાકલ્પ. આની નિમ્નોક્ત ત્રણ દારગાથાઓ છે :

> कप्येसु णामकप्यो, ठवणाकप्यो य दवियकप्यो य । खित्ते काले कप्पो, दंसणकप्यो य सुयकप्पो ॥ १६७० ॥ अज्झयण चरित्तम्पि य, कप्पो उवही तहेव संभोगो । आलोयण उपसंपद तहेव उद्देशणुण्णाए ॥ १६७१ ॥ अद्धायम्मि य कप्पो, अणुवासे तह य होइ ठितकप्पो । अद्वितकप्पो य तहा, जिणथेर अणुवालणाकप्पो ॥ १६७२ ॥

ભાષ્યકારે આ વીસ પ્રકારના કલ્પોનું વિસ્તારપૂર્વક વર્જીન કર્યું છે. પંચમ કલ્પના બેંતાલીસ ભેદ છે : ૧. દ્રવ્ય, ૨. ભાવ, ૨. તદુભય, ૪. કરજી, ૫. વિરમજ્ઞ, ૬. સદાધાર, ૭. નિર્વેશ, ૮. અંતર, ૯. નયાંતર, ૧૦. સ્થિત, ૧૧. અસ્થિત, ૧૨. સ્થાન, ૧૩. જિન, ૧૪. સ્થવિર, ૧૫. પર્યુષજ્ઞ, ૧૬. શ્રુત, ૧૭. ચારિત્ર, ૧૮. અધ્યયન, ૧૯. ઉદ્દેશ, ૨૦. વાચના, ૨૧. પ્રત્યેષજ્ઞા, ૨૨. પરિવર્તના, ૨૩. અનુપ્રેક્ષા, ૨૪. યાત, ૨૫. અમાંત, ૨૬. ચીર્જ્, ૨૭. અચીર્જ્ર,

- ૧. ગા. ૧૫૯૧. ૨. ગા. ૧૬૦૩. ૩. ગા. ૧૬૨૯-૧૬૩૦.
- ૪. ગા. ૧૬૩૫. ૫. ૧૬૪૨. ૬. ગા. ૧૬૪૯. ૭. ગા. ૧૬૫૯.
- ૮. ગા. ૧૬૬૫. ૯. ગા. ૧૬૬૭.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

૨૮. સંધાન, ૨૯. ચ્યવન, ૩૦. ઉપપાત, ૩૧. નિશીથ, ૩૨. વ્યવહાર, ૩૩ ક્ષેત્ર, ૩૪. કાલ, ૩૫. ઉપધિ, ૩૬. સંભોગ, ૩૭. લિંગ, ૩૮. પ્રતિસેવના, ૩૯. અનુવાસ, ૪૦. અનુપાલના, ૪૧. અનુજ્ઞા, ૪૨. સ્થાપના. આની ચાર દ્વારગાથાઓ છે જેમનું ભાષ્યકારે વિવેચન કર્યું છે :

> दव्वे भावे तदुभय करणे वेरमणनेव साहारो । निव्वेस अंतर णयंतरे य ठिय अट्ठिए चेव ॥ २१९२ ॥ ठाण जिण श्वेर पज्जुसणमेव सुत्ते चरित्तमज्झयणे । उद्देस वायण पडिच्छणा य परियट्टणुप्पेहा ॥ २१६३ ॥ जायमजाए चिण्णमचिण्णो संधाणमेव चयणे य । उववाय णिसीहे य, ववहारे खेत्तकाले य ॥ २१६४ ॥ उवही संभोगे लिंगकप्प पडिसेवणा य अणुवासे ।

अणुपालणा अणुण्णा, ठवणाकप्पे य बोधव्वे ॥ २१६५ ॥

આ રીતે પાંચ પ્રકારના કલ્પોનું વિવેચન કર્યા પછી પ્રસ્તુત ભાષ્ય જેનું નામ પંચકલ્પમહાભાષ્ય છે અને જેમાં પંચકલ્પલઘુભાષ્યનો સમાવેશ છે, સમાપ્ત થાય છે. પ્રતના અંતે ભાષ્ય તથા ભાષ્યકારનાં નામનો આ રીતે ઉલ્લેખ છે : महत्पञ्चकल्पभाष्यं संघदासक्षमाश्रमणविरचितं समाप्तमिति । ભાષ્યનું ક્લેવર – પ્રમાણ બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે : गाहग્गेणं पंचवीससयाइं चउहत्तराइं । सिलोयग्गाणं एगतीससयादि पंचतीसाणि । આ ભાષ્ય ૨૫૭૪ ગાથાપ્રમાણ અથવા ૩૧૩૫ શ્લોકપ્રમાણ છે.

#### દસમ પ્રકરણ

### બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્ય

નામથી જ સ્પષ્ટ છે કે આ ભાષ્ય બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યથી આકારમાં મોટું છે. દુર્ભાગ્યે આ અપૂર્શ જ ઉપલબ્ધ છે.' આમાં પીઠિકા અને પ્રારંભના બે ઉદેશો તો પૂર્શ છે પરંતુ તૃતીય ઉદેશ અપૂર્શ છે. અંતના ત્રણ ઉદેશો અનુપલબ્ધ છે. આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિની ટીકાથી સ્પષ્ટ છે કે ભાષ્યનો આ અંશ રચવામાં અવશ્ય આવ્યો છે.' પ્રસ્તુત ભાષ્યમાં લઘુભાષ્ય સમાવિષ્ટ છે.

લઘુભાષ્યની પ્રથમ ગાથા છે :

काऊण नमोकारं, तित्ययराणं तिलोगमहियाणं । कप्पव्वहाराणं, वक्खाणविहिं पवक्खामि ॥ १ ॥

બૃહદ્ભાષ્યની પ્રથમ ગાથા છે :

काऊण नमोक्कारं, तित्थकराणं तिलोकमहिताणं । कप्पव्वहाराणं, वक्खाणविधि पवक्खामि ॥ १ ॥

આ બંને ગાથાઓમાં ક્યાંક-ક્યાંક અક્ષરભેદ અર્થાત્ અક્ષર-પરિવર્તન છે. આ જ પ્રકારનું પરિવર્તન અન્ય ગાથાઓમાં પજ્ઞ દષ્ટિગોચર થાય છે.

લઘુભાષ્યની બીજી ગાથા છે :

सक्कयपाययवणाण विभासा जत्थ जुज्जते जं तु । अज्झयणनिस्ताणि य, वक्खाणविही य अणुओगो ॥ २ ॥

આ ગાથા બૃહદ્ભાષ્યમાં ઘણી દૂર છે. <sup>૩</sup> લગભગ સો ગાથાઓ પછી આ ગાથા આપવામાં આવી છે. વચ્ચેની આ બધી ગાથાઓ પ્રથમ ગાથાના વિવેચન રૂપે છે. બૃહદ્ભાષ્યમાં ઉપર્યુક્ત ગાથા કેટલાક પરિવર્તન સાથે આ મુજબ છે :

सब्भगपायतवयणाण विभासा जच्छ कुज्झते जातु । अब्भायणिरुत्ताणिय वत्तव्वाइं जहाकमसो ॥

- आह च बृहद्भाष्यकृत् र्रांत्त दवपरिवासे, लहुगा दोसा हवंत णेगविहा । બृહત્કલ્પલઘુભાષ્ય, ગા. ૫૧૮૧ની વ્યાખ્યા (ઉદ્દેશ ૫, ૫. ૧૫૮૦).
- ૩. પૃ.૧૪.

આ ભાષ્ય મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીની અસીમ કૃપાથી હસ્તલિખિતરૂપે પ્રાપ્ત થયું તેથી મુનિ શ્રીનો અત્યંત આભારી છું.

આ ગાથામાં કેટલીક અશુદ્ધિઓ છે. આ પ્રકારની અનેક અશુદ્ધિઓ પ્રસ્તુત પ્રતમાં ભરેલી પડી છે. આ દોષ પ્રસ્તુત પ્રતનો નથી પરંતુ તેની મૂળ પ્રતનો છે જેની આ પ્રતિલિપિ છે.

બૃહદ્ભાષ્યના પ્રારંભમાં એવી કેટલીક ગાથાઓ છે જે લઘુભાષ્યમાં પાછળ આવે છે. ઉદાહરણ રૂપે કેટલીક ગાથાઓ અહીં ઉદ્ધત કરવામાં આવે છે :

कडकरणं दव्वे सासणं तु सच्चेव दव्वतो आणा । दव्वनिमित्तं वृभयं दोण्ह वि भावे इमं चेव ॥ ३६ ॥ दव्ववती दव्वाति जाति गहिताति मुंचति ण ताव । आसहणि दव्वस्स तु दोण्ह वि पडिपक्खे भाववई ॥ ३७ ॥ दव्वाण दव्वभूतो दव्वट्ठाएँ व वेज्जमातीया । अध दव्वे उवदेसो पण्णवणा आगमो चेव ॥ ३८ ॥ अणुयोगो (य णियोगो) भास विभासा य वत्तियं चेव । एते अणुयोगस्स तु णामा एगद्रया पंच ॥ ४१ ॥ - बृहत्कल्प-बृहद्भाष्य, पृ. ५-६ (संशोधित)

कडकरणं दव्वे सासणं तु दव्वे व दव्वओ आणा । दव्वनिमित्तं वुभयं, दुन्नि विं भावे इमं चेव ॥ १८४ ॥ दव्ववती दव्वाइं गहियाइं मुंचइ न ताव 1 आसहणि दव्वस्स वि, दोहि वि भावस्स पडिवक्खो ॥ १८५॥ दव्वाण दव्वभूओ, दव्वद्वाए व विज्जमाईया । अह दव्वे उवएसो, पन्नवणा आगमे चेव ॥ १८६ ॥ अणुयोगो य नियोगो, भास विभासा य वत्तियं चेव । एए अणुओगस्स उ, नामा एगट्टिया पंच ॥ १८७ ॥

- बहत्कल्प-लघुभाष्य, भा. १.

ઉપર્યુક્ત ગાથાઓથી એ સ્પષ્ટ છે કે બંને ભાષ્યોની કેટલીક ગાથાઓમાં ક્યાંક-ક્યાંક આંગળ-પાછળ હેરફેર પણ થઈ છે. બૃહદ્ભાષ્યકારે લઘુભાષ્યની કેટલીક ગાથાઓ કોઈ વ્યાખ્યાન વગર એમની એમ જ પોતાના ભાષ્યમાં ઉદ્ધત કરી છે. જેમનું વ્યાખ્યાન કરવું તેમને આવશ્યક પ્રતીત ન થયું તે ગાથાઓના વિષયમાં તેમજો આ જ નીતિ અપનાવી છે. ઉદાહરણ તરીકે લઘુભાષ્યની નામ અને સ્થાપના મંગલવિષયક છઠી, સાતમી અને આઠમી આ ત્રણ ગાથાઓ બૃહદ્ભાષ્યમાં ક્રમશઃ એક સાથે આપવામાં આવી છે. ' આનું બૃહદૂભાષ્યકારે તે પ્રસંગ પર કોઈ વધારાનું વિવેચન નથી કર્યું. દ્રવ્યમંગલવિષયક નવેમી ગાથાના વિષયમાં આ વાત નથી. આ

૧. પુ. ૧૮

Jain Education International

२६४

ગાથાના વ્યાખ્યાન રૂપે બૃહદ્ભાષ્યકારે ચાર નવી ગાથાઓની રચના કરી છે.' આ પ્રમાશે બૃહદ્ભાષ્યમાં લઘુભાષ્યના વિષયોનો જ વિસ્તારપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આવી સ્થિતિમાં પૂરું બૃહદ્ભાષ્ય એક વિશાળકાય પ્રન્થ હોવો જોઈએ જેનું કલેવર લગભગ પંદર હજાર ગાથાઓ જેટલું હોય. અપૂર્ણ ઉપલબ્ધ પ્રતનું કલેવર પૂરા ગ્રન્થનું લગભગ અડધું છે, અનુમાને સાત હજાર ગાથાપ્રમાણ છે. આ ગાથાઓ લઘુભાષ્યની ગાથાઓ (ત્રણ ઉદ્દેશ)થી લગભગ બમજ્ઞી છે. લગભગ આટલી જ ગાથાઓ અનુપલબ્ધ અંશમાં પણ હશે, તેવું અનુમાન કરી શકાય છે.

બૃહદ્ભાષ્યની પ્રતમાં જે અક્ષરપરિવર્તન દષ્ટિગોચર થાય છે તેનાં કેટલાંક રૂપો નીચે આપવામાં આવ્યાં છે :ય

| પ્રચલિત રૂપ     |                |   | પરિવર્તિત રૂપ |
|-----------------|----------------|---|---------------|
| <b>U</b>        | -              |   | —म            |
| <del></del>     | -              | — | –स्स          |
| धि              | _              | _ | वि            |
| <del>ऊ -</del>  | -              | - | —ज            |
| धा અથવા हा      | _              | - | द्धा          |
| <b>a</b> –      | · <del>-</del> | - | —प            |
| त–              | _              | — | <i>-</i> -न   |
| <del>द्र-</del> | _              | _ | ध             |
| त               | _              |   | — <b>व</b> ³  |
| •               |                |   |               |

- ૧. પૃ. ૧૮-૯.
- ૨. મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીના અધ્યયનના આધારે.
- નિશીયભાષ્યના પરિચય માટે આગળ નિશીથચૂર્ણિનો પરિચય જુઓ.

# ચૂર્ણિઓ

### પ્રથમ પ્રકરણ

## ચૂર્ણિઓ અને ચૂર્ણિકાર

આગમોની પ્રાચીનતમ પંદ્યાત્મક વ્યાખ્યાઓ નિર્યુક્તિઓ અને ભાષ્યો રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. તે બધી પ્રાકૃતમાં છે. જૈનાચાર્યો આ પદ્યાત્મક વ્યાખ્યાઓથી જ સંતુષ્ટ થનાર ન હતા. તેમને તે જ સ્તરની ગદ્યાત્મક વ્યાખ્યાઓની પણ આવશ્યકતા પ્રતીત થઈ. આ આવશ્યકતાની પૂર્તિ રૂપે જૈન આગમો પર પ્રાકૃત અથવા સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતમાં જે વ્યાખ્યાઓ રચવામાં આવી છે, તે ચૂર્ણિઓ રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. આગમેતર સાહિત્ય પર પણ કેટલીક ચૂર્ણિઓ રચવામાં આવી, પરંતુ તે આગમોની ચૂર્ણિઓની તુલનામાં ખૂબ ઓછી છે. ઉદાહરણ માટે કર્મપ્રકૃતિ, શતક વગેરેની ચૂર્ણિઓ ઉપલબ્ધ છે :

### ચૂર્ણિઓ ઃ

નિમ્નલિખિત આગમ-ગ્રન્થો પર આચાર્યોએ ચૂર્ણિઓ લખી છે : ૧. આચારાંગ, ૨. સૂત્રકૃતાંગ, ૩. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), ૪. જીવાભિગમ, ૫. નિશીથ, ૬. મહાનિશીથ, ૭. વ્યવહાર, ૮. દશાશ્રુતસ્કન્ધ, ૯. બૃહત્કલ્પ, ૧૦. પંચકલ્પ, ૧૧. ઓધનિર્યુક્તિ, ૧૨. જીતકલ્પ, ૧૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૧૪. આવશ્યક, ૧૫. દશવૈકાલિક, ૧૬. નન્દી, ૧૭. અનુયોગઢાર, ૧૮. જંબૂદ્દીપપ્રજ્ઞપ્તિ. નિશીથ અને જીતકલ્પ પર બે-બે ચૂર્શિઓ લખવામાં આવી, પરંતુ વર્તમાનમાં એક-એક જ ઉપલબ્ધ છે. અનુયોગઢાર, બૃહત્કલ્પ તથા દશવૈકાલિક પર પણ બે-બે ચૂર્શિઓ છે.

ચૂર્ણિઓની રચનાનો કયો ક્રમ છે એ વિષયમાં નિશ્ચિતરૂપે કંઈ નથી કહી શકાતું. ચૂર્ણિઓમાં ઉલ્લિખિત એક-બીજાનાં નામના આધારે ક્રમનિર્ધારણનો પ્રયત્ન કરી શકાય છે. શ્રી આનન્દસાગરસૂરિના મતે જિનદાસગણિકૃત નિમ્નલિખિત ચૂર્ણિઓનો રચનાક્રમ આ પ્રકારે છે : નન્દીચૂર્ણિ, અનુયોગદ્વારચૂર્ણિ, આવશ્પકચૂર્ણિ, દશવૈકાલિકચૂર્ણિ, ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ, આચારાંગચૂર્ણિ, સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ અને વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિચૂર્ણિ. '

૧. આર્ઠત આગમોની ચૂર્જીઓ અને તેનું મુદ્રશ-સિદ્ધચક્ર, ભા. ૯, અં. ૮, પૃ. ૧૬૫.

આવશ્યકચૂર્શિમાં ઓધનિર્યુક્તિચૂર્શિનો ઉલ્લેખ છે. ' આથી પ્રતીત થાય છે કે ઓધનિર્યુક્તિચૂર્શિ આવશ્યકચૂર્શિની પૂર્વે રચવામાં આવી છે. દશવૈકાલિકચૂર્શિમાં આવશ્યકચૂર્શિનો નામોલ્લેખ છે જેનાથી એમ સાબિત થાય છે કે આવશ્યકચૂર્શિ દશવૈકાલિકચૂર્શિ પૂર્વની રચના છે. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિમાં દશવૈકાલિકચૂર્શિનો નિર્દેશ છે જેનાથી પ્રકટ થાય છે કે દશવૈકાલિકચૂર્શિ ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિની પહેલાં લખવામાં આવી છે. અનુયોગદ્વારચૂર્શિમાં નંદીચૂર્શિનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે જેનાથી સાબિત થાય છે કે નંદીચૂર્શિની રચના અનુયોગદ્વારચૂર્શિની પૂર્વે થઈ છે. આ ઉલ્લેખોને જોતાં શ્રી આનન્દસાગરસૂરિના મતનું સમર્થન કરવું અનુચિત નથી. હા, ઉપર્યુક્ત રચના-ક્રમમાં અનુયોગદ્વારચૂર્શિ પછી તથા આવશ્યકચૂર્શિની પહેલાં ઓધનિર્યુક્તિચૂર્શિનો પણ સમાવેશ કરી લેવો જોઈએ, કેમકે આવશ્યકચૂર્શિમાં ઓધનિર્યુક્તિચૂર્શિનો ઉલ્લેખ છે જે આવશ્યકચૂર્શિની પહેલાંની રચના છે.

ભાષાની દેષ્ટિએ નન્દીચૂર્શિ મુખ્યત્વે પ્રાકૃતમાં છે. તેમાં સંસ્કૃતનો બહુ ઓછો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. અનુયોગદ્વારચૂર્શિ પણ મુખ્યરૂપે પ્રાકૃતમાં જ છે, જેમાં અહીં-તહીં સંસ્કૃતના શ્લોક અને ગઘાંશ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. જિનદાસકૃત દશવૈકાલિકચૂર્શિની ભાષા મુખ્યત્વે પ્રાકૃત છે, જ્યારે અગસ્ત્યસિંહકૃત દશવૈકાલિકચૂર્શિ પ્રાકૃતમાં જ છે. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતમાં છે. આમાં અનેક સ્થાનો પર સંસ્કૃતના શ્લોકો ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. આચારાંગચૂર્શિ પ્રાકૃત-પ્રધાન છે, જેમાં અહીં-તહીં સંસ્કૃતના શ્લોક પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. સૂત્રકૃતાંગચૂર્શિની ભાષા તથા શૈલી આચારાંગચૂર્શિ જેવી છે. એમાં સંસ્કૃતનો પ્રયોગ અન્ય ચૂર્શિઓની અપેક્ષાએ અધિક માત્રામાં થયો છે. જીતકલ્પચૂર્શિમાં પ્રારંભથી અન્ય ચૂર્શિઓની અપેક્ષાએ અધિક માત્રામાં થયો છે. જીતકલ્પચૂર્શિમાં પ્રારંભથી અંત સુધી પ્રાકૃતનો જ પ્રયોગ છે. તેમાં જેટલાં ઉદ્ધરણ છે તે બધા પ્રાકૃત-ગ્રન્થોનાં જ છે. આ દષ્ટિએ આ ગૂર્શિ અન્ય ચૂર્શિઓથી વિલક્ષણ છે. નિશીથવિશેષચૂર્શિ અલ્પ-સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતમાં છે. દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્શિ પ્રધાનપણે પ્રાકૃતમાં છે. બૃહત્કલ્પચૂર્શિ સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતમાં છે.

ચૂર્શિકાર રૂપે મુખ્યત્વે જિનદાસગશિ મહત્તરનું નામ પ્રસિદ્ધ છે. તેમશે વસ્તુતઃ કેટલી ચૂર્શિઓ લખી છે, તેનો કોઈ નિશ્ચિત ઉત્તર આપી નથી શકાતો. પરંપરાથી નિમ્નાંકિત ચૂર્શિઓ જિનદાસગશિ મહત્તરની કહેવામાં આવે છે : નિશીથવિશેષચૂર્શિ,

૧. આવશ્યક્યૂર્ઊ (પૂર્વભાગ), પૃ. ૩૪૧. ૨. દશવૈકાલિક્યૂર્ઊિ, પૃ. ૭૧.

૩. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ, પૃ. ૨૭૪. ૪. અનુયોગદારચૂર્શિ, પૃ. ૧.

નન્દીચૂર્શિ, અનુયોગદારચૂર્શિ, આવશ્યકચૂર્શિ, દશવૈકાલિકચૂર્શિ, ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ અને સૂત્રકૃતાંગચૂર્શિ. ઉપલબ્ધ જીતકલ્પચૂર્શિ સિદ્ધસેનસૂરિની કૃતિ છે. બૃહત્કલ્પચૂર્શિકારનું નામ પ્રલમ્બસૂરિ છે.' આચાર્ય જિનભદ્રની કૃતિઓમાં એક ચૂર્શિનો પણ સમાવેશ છે. આ ચૂર્શિ અનુયોગદારના અંગુલ પદ પર છે જે જિનદાસની અનુયોગદારચૂર્શિમાં અક્ષરશઃ ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે.' આ જ રીતે દશવૈકાલિકસૂત્ર પર પણ એક બીજી ચૂર્શિ છે. તેના રચયિતા અગસ્ત્યસિંહ છે. અન્ય ચૂર્શિકારોના નામો અજ્ઞાત છે.

જિનદાસગણિ મહત્તરના જીવન-ચરિત્ર સંબંધિત વિશેષ સામગ્રી ઉપલબ્ધ નથી. નિશીથવિશેષચૂર્શિના અંતમાં ચૂર્શિકારનું નામ જિનદાસ બતાવવામાં આવ્યું છે તથા પ્રારંભમાં તેમના વિદ્યાગુર રૂપે પ્રદ્યુમ્ન ક્ષમાશ્રમણના નામનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિના અંતે ચૂર્ણિકારનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે પરંતુ તેમનાં નામનો સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નથી કરવામાં આવ્યો. તેમાં તેમના ગુરુનું નામ વાશિજયકુલીન, કોટિકગણીય, વજ્રશાખીય ગોપાલગણિ મહત્તર બતાવવામાં આવ્યું છે. નન્દીચર્શિના અંતમાં ચર્શિકારે પોતાનો જે પરિચય આપ્યો છે તે અસ્પષ્ટ રૂપે ઉપલબ્ધ છે. જિનદાસના સમયના વિષયમાં એટલું કહી શકાય કે તેઓ ભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્ર પછી તથા ટીકાકાર આચાર્ય હરિભદ્રની પહેલાં થયા હતા કેમકે આચાર્ય જિનભદ્રના ભાષ્યની અનેક ગાથાઓનો ઉપયોગ તેમની ચૂર્જીઓમાં થયો છે, જ્યારે આચાર્ય હરિભદ્રે પોતાની ટીકાઓમાં તેમની ચૂર્જીઓનો પૂરો ઉપયોગ કર્યો છે. આચાર્ય જિનભદ્રનો સમય વિક્રમ સંવત ૬૦૦-૬૬૦ની આસપાસ છે<sup>3</sup> તથા આચાર્ય હરિભદ્રનો સમય વિ.સં.૭૫૭-૮૨૭ની વચ્ચેનો રહ્યો છે.\* આવી સ્થિતિમાં જિનદાસગણિ મહત્તરનો સમય વિ.સં.૬૫૦-૭૫૦ની વચ્ચે માનવો જોઈએ. નન્દીયુર્ણિનાં અંતમાં તેનો રચનાકાળ શક સંવત ૫૯૮ અર્થાત વિ.સં.૭૩૩ નિર્દિષ્ટ છે. ' તેનાથી પણ એ જ સિદ્ધ થાય છે.

ઉપલબ્ધ જીતકલ્પચૂર્શિના કર્તા સિદ્ધસેનસૂરિ છે. પ્રસ્તુત સિદ્ધસેન, સિદ્ધસેનદિવાકરથી જુદા જ કોઈ આચાર્ય છે. આનું કારણ એ છે કે સિદ્ધસેન દિવાકર જીતકલ્પકાર આચાર્ય જિનભદ્રના પૂર્વવર્તી છે. પ્રસ્તુત ચૂર્શિની એક વ્યાખ્યા

૧. જૈન ગ્રંથાવલી, ષૃ. ૧૨, ટિ. પ. ૨. ગણ ધરવાદ, પૃ. ૨૧૧.

૩. ગણધરવાદ, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૩૨-૩.

૪. જૈન આગમ, પૃ. ૨૭.

પ. A History of the Canonical Literature of Jainas, પૃ. ૧૯૧; નન્દીસૂત્ર-ચૂર્ણિ (પ્રા. ટે. સો.), પૃ. ૮૩.

#### ચૂર્ણિઓ અને ચૂર્ણિકાર

(વિષમપદવ્યાખ્યા) શ્રીચન્દ્રસૂરિએ વિ.સં. ૧૨૨૭માં પૂર્ણ કરી છે આથી ચૂર્ણિકાર સિદ્ધસેન વિ.સં.૧૨૨૭ની પહેલાં હોવા જોઈએ. આ સિદ્ધસેન કોણ હોઈ શકે છે, તેની સંભાવનાનો વિચાર કરતાં પં. દલસુખ માલવણિયા લખે છે કે આચાર્ય જિનભદ્રના પશ્ચાત્વર્તી તત્ત્વાર્થભાખ્ય-વ્યાખ્યાકાર સિદ્ધસેનગણિ અને ઉપમિતિભવપ્રપંચકથાના લેખક સિદ્ધર્ષિ અથવા સિદ્ધવ્યાખ્યાનિક – આ બે પ્રસિદ્ધ આચાર્ય તો પ્રસ્તુત ચૂર્ણિના લેખક જણાતા નથી, કેમકે આ ચૂર્ણિ ભાષાનો પ્રશ્ન ગૌણ ગણીને જોવામાં આવે તો પણ કહેવું પડશે કે બહુ સરળ શૈલીમાં રચવામાં આવી છે, જ્યારે ઉપર્યુક્ત બંને આચાર્યોની શૈલી અત્યંત ક્લિષ્ટ છે. બીજી વાત એ છે કે આ બંને આચાર્યોની કૃતિઓમાં આની ગણતરી પણ નથી કરવામાં આવતી. આનાથી પ્રતીત થાય છે કે પ્રસ્તુત સિદ્ધસેન કોઈ અન્ય જ હોવા જોઈએ. એવું પ્રતીત થાય છે કે આચાર્ય જિનભદ્રકૃત બૃહતુક્ષેત્રસમાસની વૃત્તિના રચયિતા સિદ્ધસેનસૂરિ પ્રસ્તુત ચૂર્ણિના પણ કર્તા હોવા જોઈએ કેમકે તેમણે ઉપર્યુક્ત વૃત્તિ વિ.સં. ૧૧૯૨માં પૂર્શ કરી હતી. બીજી વાત એ છે કે આ સિદ્ધસેન સિવાય અન્ય કોઈ સિદ્ધસેનનું આ સમયની આસપાસ હોવાનું જજ્ઞાતું નથી. આવી સ્થિતિમાં બૃહતુક્ષેત્રસમાસની વૃત્તિના કર્તા અને પ્રસ્તુત ચૂર્શિના લેખક સંભવતઃ એક જ સિદ્ધસેન છે. જો એમ જ હોય તો માનવું પડશે કે ચૂર્ણિકાર સિદ્ધસેન ઉપકેશગચ્છના હતા તથા દેવગુપ્રસુરિના શિષ્ય તથા યશોદેવસૂરિના ગુરુભાઈ હતા. આ જ યશોદેવસૂરિએ તેમને શાસ્ત્રાર્થ શીખવ્યો હતો ૧

ઉપર્યુક્ત માન્યતા પર પોતાનો મત પ્રકટ કરતાં પં. શ્રી સુખલાલજી લખે છે કે જીતકલ્પ એક આગમિક ગ્રંથ છે. આ જોતાં એવું પ્રતીત થાય છે કે તેની ચૂર્શિના કર્તા કોઈ આગમિક હોવા જોઈએ. આ જ પ્રકારના એક આગમિક સિદ્ધસેન ક્ષમાશ્રમણનો નિર્દેશ પંચકલ્પચૂર્શિ તથા હારિભદ્રીયવૃત્તિમાં છે. સંભવ છે કે જીતકલ્પચૂર્શિના લેખક પણ આ જ સિદ્ધસેન ક્ષમાશ્રમણ હોય.<sup>ર</sup> જ્યાં સુધી એતદ્વિષયક નિશ્ચિત પ્રમાણ ઉપલબ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી પ્રસ્તુત ચૂર્શિકાર સિદ્ધસેનસૂરિના વિષયમાં નિશ્ચિત રૂપે વિશેષ કંઈ નથી કહી શકાતું.

પં. દલસુખ માલવલિયાએ નિશીથ-ચૂર્લિની પ્રસ્તાવનામાં સંભાવના કરી છે કે આ સિદ્ધસેન આચાર્ય જિનભદ્રના સાક્ષાત્ શિષ્ય હોય. એવું એટલા માટે સંભવિત છે કે જીતકલ્પભાષ્ય-ચૂર્લિનું મંગલ આ વાતની પુષ્ટિ કરે છે. સાથે જ એ પજ્ઞ સંભાવના છે કે બૃહત્કલ્પ, વ્યવહાર અને નિશીથ ભાષ્યના કર્તા પજ્ઞ તેઓ હોય.<sup>3</sup>

૧. ગક્ષધરવાદ : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૪૪. ૨. એજન, વૃદ્ધિપત્ર, ષૃ. ૨૧૧.

<sup>3.</sup> નિશીયસૂત્ર (સન્મતિ જ્ઞાનયીઠ), ભા. ૪ : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૩૮માંથી.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

२७०

બૃહત્કલ્પચૂર્ણિકાર પ્રલંબસૂરિના જીવન-ચરિત્ર પર પ્રકાશ પાડનારી કોઈ સામગ્રી ઉપલબ્ધ નથી. તાડપત્ર પર લખેલી પ્રસ્તુત ચૂર્ણિની એક પ્રતિનો લેખન-સમય વિ.સં.૧૩૩૪ છે.' આથી એટલું નિશ્ચિત છે કે પ્રલંબસૂરિ વિ.સં.૧૩૩૪ની પહેલાં થયા છે. હોઈ શકે કે તેઓ ચૂર્ણિકાર સિદ્ધસેનના સમકાલીન હોય અથવા તેમનાથી પણ પહેલાં થયા હોય.

દશવૈકાલિક્ચૂર્ણિકાર અગસ્ત્યસિંહ કોટિંગણીય વજસ્વામીની શાખાના એક સ્થવિર છે. તેમના ગુરુનું નામ ઋષિગુપ્ત છે. તેમના સમય વગેરે વિષયમાં પ્રકાશ પાડનારી કોઈ સામગ્રી ઉપલબ્ધ નથી. હા, એટલું અવશ્ય કહી શકાય કે તેમની ચૂર્ણિ અન્ય ચૂર્ણિઓથી વિશેષ પ્રાચીન નથી. આમાં તત્ત્વાર્થસૂત્ર વગેરેનાં સંસ્કૃત ઉદ્ધરણ પણ છે. ચૂર્ણિના પ્રારંભમાં જ 'સમ્યग્दर्शनज्ञान.....'(તત્ત્વા. અ. ૧, સૂ. ૧) સૂત્ર ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યું છે. શૈલી વગેરેની દષ્ટિએ ચૂર્ણિ સરળ છે.

۲

૧. જૈન ગ્રંથાવલી, પૃ. ૧૨-૩, ટિ. ૫.

# દ્વિતીય પ્રકરણ નન્દીચૂર્ણિ

આ ગૂર્શિ ' મૂલસૂત્રાનુસારી છે તથા મુખ્યત્વે પ્રાકૃતમાં લખવામાં આવી છે. આમાં અહીં-તહીં સંસ્કૃતનો પ્રયોગ જરૂર છે પરંતુ તે નહીં બરાબર છે. આની વ્યાખ્યાનશૈલી સંક્ષિપ્ત તથા સારગ્રાહી છે. આમાં સર્વપ્રથમ જિન અને વીરસ્તુતિની વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે, તદનન્તર સંધસ્તુતિની. મૂલ ગાથાઓનું અનુસરણ કરતાં આચાર્યે તીર્થકરો, ગણધરો અને સ્થવિરોની નામાવલી પણ આપી છે. ત્યાર પછી ત્રણ પ્રકારની પર્ષદ્ તરફ સંકેત કરતાં જ્ઞાનચર્ચા શરૂ કરી છે. જૈનાગમોમાં પ્રસિદ્ધ આભિનિબોધિક (મતિ), શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય અને કેવલ – આ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનેનું સ્વરૂપ-વર્ણન કરીને આચાર્યે પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષની સ્વરૂપ-ચર્ચા કરી છે. કેવલજ્ઞાનની ચર્ચા કરતાં ચૂર્ણિકારે પંદર પ્રકારના સિદ્ધોનું પણ વર્ણન કર્યું છે : ૧. તીર્થસિદ્ધ, ૨. અતીર્થસિદ્ધ, ૩. તીર્થકરસિદ્ધ, ૪. અતીર્થકરસિદ્ધ, ૫. સ્વયંબુદ્ધસિદ્ધ, ૬. પ્રત્યેકબુદ્ધસિદ્ધ, ૭. બુદ્ધબોધિતસિદ્ધ, ૧૨. અન્યલિંગસિદ્ધ, ૯. પુરુષલિંગસિદ્ધ, ૧૦. નપુંસકલિંગસિદ્ધ, ૧૧. સ્વલિંગસિદ્ધ, ૧૨. અન્યલિંગસિદ્ધ, ૧૩. ગૃદિલિંગસિદ્ધ, ૧૪. એકસિદ્ધ, ૧૫. અનેકસિદ્ધ. આ અનન્ત્તરસિદ્ધકેવલજ્ઞાનના ભેદો છે. આ જ રીતે કેવલજ્ઞાનના પરંપરસિદ્ધકેવલજ્ઞાન વગેરે અનેક ભેદોયભેદ છે. આ બધાનો મૂલસૂત્રકારે પોતે જ નિર્દેશ કર્યો છે.

કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના સંબંધની ચર્ચા કરતાં આચાર્યે ત્રણ મત ઉદ્ધૃત કર્યા છે : ૧. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનનું યોગપઘ, ૨. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનનું ક્રમિક્ત્વ, ૩. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનનો અભેદ. એતદ્વિષયક ગાથાઓ આ પ્રમાજ્ઞે છે :

केई भणंति जुगवं जाणइ पासइ य केवली णियमा । अण्णे एगंतरियं इच्छंति सुतोवदेसेणं ॥ १ ॥ अण्णे ण चेव वीसुं दंसणमिच्छंति जिणवरिंदस्स । ं जं चिय केवलणाणं तं चिय से दंसणं चेंति ॥ २ ॥

श्रीविशेषावश्यकसत्का अमुद्रितगाथाः श्रीनन्दीसूत्रस्य चूर्णिः हारिभद्रीया वृत्तिश्च – श्री ઋષભદેવજી કेशरीभक्षक्ठ खेताम्બर संस्था, रतक्षाभ, सन् १८२८. नंदिसूत्रम् चूर्णिसहितम् – प्राકृत टेક्स्ट सोसायटी, वाराशसी, सन् १८६६.

આ ત્રણે મતોના સમર્થન રૂપે પણ કેટલીક ગાથાઓ આપવામાં આવી છે. આચાર્યે કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના ક્રમભાવિત્વનું સમર્થન કર્યું છે. એતદ્વિષયક વિસ્તુત ચર્ચા વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં જોવી જોઈએ.'

શ્રુતનિશ્રિત, અશ્રુતનિશ્રિત વગેરે ભેદો સાથે આભિનિબોધિકજ્ઞાનનું સવિસ્તાર વિવેચન કરતાં ચૂર્શિકારે શ્રુતજ્ઞાનનું અતિ વિસ્તૃત વ્યાખ્યાન કર્યું છે. આ વ્યાખ્યાનમાં સંજ્ઞીશ્રુત, અસંજ્ઞીશ્રુત, સમ્યક્શ્રુત, મિથ્યાશ્રુત, સાદિશ્રુત, અનાદિશ્રુત, ગમિકશ્રુત, અગમિકશ્રુત, અંગપ્રવિષ્ટશ્રુત, અંગબાહ્યશ્રુત, ઉત્કાલિકશ્રુત, કાલિકશ્રુત વગેરેના વિવિધ ભેદોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. દ્વાદશાંગની આરાધનાના ફળ તરફ સંકેત કરતાં આચાર્યે નિમ્ન ગાથામાં પોતાનો પરિચય આપીને ગ્રન્થ સમાપ્ત કર્યો છે :

णिरेणगगमत्तणहसदा जिया, पसुपतिसंखगजट्ठिताकुला । कमट्ठिता धीमतर्चितियक्खरा, फुडं कहेयंतभिधाणकत्तुणो ॥ १ ॥ — नन्दीर्चूणि (प्रा. टे. सो.), पृ. ८३

۰.

૧. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ગા. ૩૦૮૯-૩૧૩૫.

# તૃતીય પ્રકરેશ અનુયોગદારચૂર્ણિ

આ ચૂર્ઊિ મૂલ સૂત્રનું અનુસરણ કરતાં મુખ્યત્વે પ્રાકૃતમાં રચવામાં આવી છે. આમાં સંસ્કૃતનો ખૂબ ઓછો પ્રયોગ થયો છે. પ્રારંભમાં મંગલના પ્રસંગમાં ભાવનંદીનું સ્વરૂપ બતાવતાં 'જાળં પંचવિધં પળ્ળત્તં' આ પ્રકારનું સૂત્ર ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યું છે અને કહેવામાં આવ્યું છે કે આ સૂત્રનું જે રીતે નંદીસૂત્રમાં વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે તે જ રીતે અહીં પણ વ્યાખ્યાન કરી લેવું જોઈએ.' આ કથનથી સ્પષ્ટ છે કે નન્દીચૂર્ણિ અનુયોગદારચૂર્ણિની પહેલાં રચવામાં આવી છે. પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં આવશ્યક, તંદુલવૈચારિક વગેરેનો પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે.' અનુયોગવિધિ અને અનુયોગાર્થનો વિચાર કરતાં ચર્ઊિકારે આવશ્યકાધિકાર પર પણ પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યો છે. આનુપૂર્વીનું વિવેચન કરતાં કાલાનુપૂર્વીનાં સ્વરૂપ-વર્શનના પ્રસંગે આચાર્યે પૂર્વાંગોનો પરિચય આપ્યો છે. 'णાमાणિ जाणि' વગેરેની વ્યાખ્યા કરતાં નામ શબ્દનો કર્મ વગેરે દષ્ટિઓથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. સાત નામો રૂપે સપ્રસ્વરનું સંગીતશાસની દષ્ટિએ સૂક્ષ્મ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. નવવિધ નામનું નવ પ્રકારના કાવ્યરસ રૂપે સોદાહરણ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે : વીર, શ્રંગાર, અદ્ભુત, રૌદ્ર, વ્રીડનક, બીભત્સ, હાસ્ય, કરુણ અને પ્રશાન્ત. આ જ રીતે પ્રસ્તુત ચૂર્શિમાં આત્માંગુલ, ઉત્સેધાંગુલ, પ્રમાશાંગુલ, કાલપ્રમાણ, ઔદારિકાદિ શરીર, મનુષ્યાદિ પ્રાણીઓનું પ્રમાણ, ગર્ભજાદિ મનુષ્યોની સંખ્યા, જ્ઞાન અને પ્રમાણ, સંખ્યાત. અસંખ્યાત. અનંત વગેરે વિષયો પર પણ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

હરિભદ્રકૃત વૃત્તિસહિત – શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી ચેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૨૮.

इमस्स सुत्तस्स जहा नंदिचुण्णीए वक्खाणं तथा इहं पि वक्खाणं दट्ठव्वं, अनुयोभदारयूर्शि, पृ. १-२. तुलना : नन्दीयूर्शि, पृ. १० अने आभण.

૩. અનુયોગદારચૂર્ણિ, પૃ. ૩.

# ચતુર્થ પ્રકરણ આવશ્યકચૂર્ણિ

આ ચૂર્ણિ મુખ્યરૂપે નિર્યુક્તિનું અનુસરણ કરતાં લખવામાં આવી છે. ક્યાંક-ક્યાંક ભાષ્યની ગાથાઓનો પણ ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે. આની ભાષા પ્રાકૃત છે પરંતુ અહીં-તહીં સંસ્કૃતના શ્લોકો, ગદ્યાંશ તથા પંક્તિઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. ભાષામાં પ્રવાહ છે. શૈલી પણ ઓજપૂર્ણ છે. કથાનકોની તો આમાં ભરમાર છે અને આ દેષ્ટિએ આનું ઐતિહાસિક મૂલ્ય પણ અન્ય ચૂર્ણિઓથી વધારે છે. વિષય-વિવેચનનો જેટલો વિસ્તાર આ ચૂર્ણિમાં છે તેટલો અન્ય ચૂર્શિઓમાં દુર્લભ છે. જે રીતે વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં પ્રત્યેક વિષય ઉપર સુવિસ્તૃત વિવેચન મળે છે, તે જ રીતે ચામાં પણ પ્રત્યેક વિષયનું અતિ વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વિશેષ કરીને ઐતિહાસિક આખ્યાનોનાં વર્ણનમાં તો અંત સુધી દ્રષ્ટિની વિશાળતા અને લેખનીની ઉદારતાનાં દર્શન થાય છે. આમાં ગોવિન્દનિર્યુક્તિ, ઓઘનિર્યુક્તિ (પ્ર્ત્યંત્તે ઓદ્દનિગ્ગુત્તિचુન્ની માળિયવ્યા ગાવ સમ્મત્ત), વસુદેવહિંડી વગેરે અનેક પ્રંથોનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>ર</sup>

ઉપોદ્ધાતચૂર્ઊિના પ્રારંભમાં મંગલચર્ચા કરવામાં આવી છે અને ભાવમંગલ રૂપે જ્ઞાનનું વિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. શ્રુતજ્ઞાનના આવિષ્કારને નજરમાં રાખીને આવશ્યકનો નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. દ્રવ્યાવશ્યક અને ભાવાવશ્યકના વિશેષ વિવેચન માટે અનુયોગદ્ધાર સૂત્ર તરફ નિર્દેશ કરી દેવામાં આવ્યો છે.<sup>3</sup> શ્રુતાવતારની ચર્ચા કરતાં ચૂર્ઊિકાર કહે છે કે તીર્થકર ભગવાનમાં શ્રુતનો અવતાર થાય છે. તીર્થંકરો કોણ થાય છે? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર ચૂર્ઊિકારે નિમ્ન શબ્દોમાં આપ્યો છે : जेहि एवं दंसणणाणादिसंजुत्तं तित्थं कयं ते तित्थकरा भवंति, अहवा तित्थं गणइरा तं जेहिं कयं ते तित्थकरा, अहवा तित्थं चाउव्वन्नो संघो तं जेहिं कयं ते ्तित्थकरा । ભગવાન્ની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે : भगો जेर्सि अત્ત્થિ તે

૩. આવશ્યકચૂર્ણિ (પૂર્વભાગ), પૃ. ૭૯.

૧. શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, પૂર્વભાગ, સન્ ૧૯૨૮, ઉત્તરભાગ, સન્ ૧૯૨૯.

૨. પૂર્વભાગ, પૃ. ૩૧, ૨૪૧; ઉત્તરભાગ, ષૃ. ૩૨૪.

भगवंतो । ભગ શું છે ? આનો ઉત્તર આપતાં ચૂર્શિકારે નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધત કર્યો છે :'

#### माहात्म्यस्य समग्रस्य, रूपस्य वशसः श्रियः । धर्मस्याथ प्रयन्नस्य, षण्णां भग इतींगना ॥ १ ॥

સામાયિક નામક પ્રથમ આવશ્યકનું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકારે સામાયિકનું બે દષ્ટિઓથી વિવેચન કર્યું છે : દ્રવ્યપરંપરાથી અને ભાવપરંપરાથી. દ્રવ્યપરંપરાની પુષ્ટિ માટે યાસાસાસા અને મૃગાવતીનાં આખ્યાનક આપ્યાં છે.' આચાર્ય અને શિષ્યના સંબંધની ચર્ચા કરતાં નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધત કર્યો છે :<sup>3</sup>

## आचार्यस्यैव तज्जाड्यं, यच्छिष्यो नावबुध्यते । गावो गोपालकेनैव, अतीर्थेनावतारिताः ॥ १ ॥

સામાયિકનો ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ વગેરે રદ્દ દ્વારોથી વિચાર કરવો જોઈએ, એ તેરફ સંકેત કર્યા પછી આચાર્યે નિર્ગમદ્વારની ચર્ચા કરતાં ભગવાન મહાવીરના (મિથ્યાત્વાદિથી) નિર્ગમ તરફ સંકેત કર્યો છે તથા તેમના ભવોની ચર્ચા કરતાં ભગવાન ઋષભદેવના ધનસાર્થવાહ વગેરે ભવોનું વિવરક્ષ આપ્યું છે. ઋષભદેવના જન્મ, નવિવાહ, અપત્ય વગેરેનું બહુ વિસ્તારપૂર્વક વર્જ્ઞન કર્યા પછી તત્કાલીન શિલ્પ, કર્મ, લેખ વગેરે પર પણ સમુચિત પ્રકાશ પાડ્યો છે. ઋષભદેવના પુત્ર ભરતના દિગ્વિજયનું વર્જ્ઞન કરવામાં તો ચૂર્જ્સિકારે સાચે જ કમાલ કરી નાખી છે. યુદ્ધક્લાના ચિત્રજ્ઞમાં આચાર્યે સામગ્રી તથા શૈલી બંને દેષ્ટિએ સફળતા પ્રાપ્ત કરી છે. ચૂર્ક્સિના આ એક જ અંશથી ચૂર્જ્સિકારના પ્રતિપાદન-કૌશલ તથા સાહિત્યિક અભિરુચિનો પરિચય મળી શકે છે. સૈનિક પ્રયાણનું એક દશ્ય જુઓ :

असिखेवणिखग्गचावणाग्यकणमकप्पणिसूललउडाभिडिमालधणुतोणसरपहरणेहि य कालणीलरुहिरपीतसुविकक्षलअणेगचिधसयसण्णिविटुं अपफोडितसीहणायच्छेलित-हयहेसितहत्थिगुलुगुलाइतअणेगरहसयसहस्सधणधर्णेतणिहम्ममाणसद्दसहितेण जमगं समकं भंभाहोरंभकिणितखरमुहिमुदंगसंखीयपरिलिवव्वयपीरव्वायणिवंसवेणुवीणावियंचिमहतिकच्छ-भिरिगिसिगिकलतालकंसतालकर धाणुत्थिदेण संनिनादेण सकलमवि जीवलोगं पूरयंते ।

૧. એજન, પૃ. ૮૫. ૨. એજન, પૃ. ૮૭-૯૧. ૩. એજન, પૃ. ૧૨૧.

૪. જુઓ – આવશ્યકનિર્ધુક્તિ, ગા. ૧૪૦-૧.

પ. આવશ્યક્યૂર્શિ (પૂર્વભાગ), પૃ. ૧૮૭.

ભરતનો રાજ્યાભિષેક, ભરત અને બાહુબલિનું યુદ્ધ, બાહુબલિને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વગેરે ઘટનાઓનું વર્શન પણ આચાર્યે કુશળતાપૂર્વક કર્યું છે. આ રીતે ઋષભદેવસંબંધી વર્શન સમાપ્ત કરતાં ચક્રવર્તી, વાસુદેવ વગેરેનો પણ થોડો પરિચય આપ્યો છે તથા અન્ય તીર્થંકરોનાં જીવન પર પણ આછો પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. સાથે જ એ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે કે ભગવાન મહાવીરના પૂર્વભવના જીવ મરીચિએ કેવી રીતે ભગવાન ઋષભદેવ પાસેથી દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને કેવી રીતે પરીષહોથી ભયભીત થઈને સ્વતંત્ર સંપ્રદાયની સ્થાપના કરી. આ વર્શનમાં મૂળ વાતો તે જ છે જે આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં છે.

નિર્ગમદારના પ્રસંગમાં આટલી લાંબી ચર્ચા થયા પછી કરી ભગવાન મહાવીરનું જીવન-ચરિત્ર શરૂ થાય છે. મરીચિનો જીવ કેવી રીતે અનેક ભવોમાં ભ્રમણ કરીને બ્રાહ્મણકુંડ ગ્રામમાં દેવાનંદા બ્રાહ્મણીની કુક્ષીમાં આવે છે, કેવી રીતે ગર્ભાયહરણ થાય છે, કેવી રીતે રાજા સિદ્ધાર્થના પુત્ર રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે, કેવી રીતે સિ<sub>ન્ટિ</sub>ર્થસુત વર્ધમાનનો જન્માભિષેક કરવામાં આવે છે વગેરે વાતોનું વિસ્તૃત વર્જાન કર્યો પછી આચાર્યે મહાવીરના કુટુંબનો પજ્ઞ થોડો પરિચય આપ્યો છે. તે આ મુજબ છે ઃ

समणे भगवं महावीरे कासवगोत्तेणं, तस्स णं ततो णामधेज्जा एवम्गुहिज्जंति, तंजहा-अम्मापिउसंतिए बद्धमाणे सहसंमुदिते समणे अयले भयभेरवाणं खंता पडिमासतपारए अरतिरतिसहे दविए धितिविरियसंपत्रे परीसहोवसग्गसहे ति देवेहि से कतं णामं समणे भगवं महावीरे । भगवतो माया चेडगस्स भगिणी, भोयी चेडगस्स धुआ, णाता णाम जे उसभसामिस्स सयाणिज्जगा ते णातवंसा, पित्तिज्जए सुपासे, जेठ्ठे भाता णंदिवद्धणे, भगिणी सुदंसणा, भारिया जसोया कोडिन्नागोत्तेणं, धूया कासवीगोत्तेणं तीसे दो नामधेज्जा, तं०-अणोज्जगित्ति वा पियदंसणाविति वा, णत्तुई कोसीगोत्तेणं, तीसे दो नामधेज्जा (जयवतीति वा) सेसवतीति वा, एवं (यं) नामाहिगारे दरिसितं ।

ભગવાન મહાવીરના જીવન સંબંધિત નિમ્ન ઘટનાઓનું વિસ્તૃત વર્શન ચૂર્શિકારે કર્યું છે : ધર્મપરીક્ષા, વિવાહ, અપત્ય, દાન, સંબોધ, લોકાન્તિકાગમન, ઇન્દ્રાગમન, દીક્ષામહોત્સવ, ઉપસર્ગ, ઈન્દ્ર-પ્રાર્થના, અભિગ્રહપંચક, અચ્છંદકવૃત્ત, ચંડકૌશિકવૃત્ત, ગોશાલકવૃત્ત, સંગમકકૃત ઉપસર્ગ, દેવીકૃત ઉપસર્ગ, વૈશાલી વગેરેમાં વિહાર, ચંદનબાલાવૃત્ત, ગોપકૃત શલાકોપસર્ગ, કેવલોત્પાદ, સમવસરણ, ગણધરદીક્ષા વગેરે. દેવીકૃત ઉપસર્ગનું વર્શન કરતી વખતે આચાર્યે દેવીઓનાં રૂપ-

૧. જુઓ – આવશ્યકનિર્યુક્તિ, ગા. ૩૩૫-૪૪૦.

૨. આવશ્યકચૂર્ણિ (પૂર્વભાગ), ષૃ. ૨૪૫.

ેલાવશ્ય, સ્વભાવ-ચાપલ્ય, શ્રૃંગાર-સૌંદર્ય વગેરેનું સરસ અને સફળ ચિત્રણ કર્યું છે. ંઆ જ રીતે ભગવાનના દેહ-વર્જ્રનમાં પણ આચાર્યે પોતાનું સાહિત્ય-કૌશલ દેખાડ્યું ંછે.

ક્ષેત્ર, કાલ વગેરે શેષ દ્વારોનું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકારે નયાધિકાર અંતર્ગત વજસ્વામીનું જીવન-વૃત્ત પ્રસ્તુત કર્યું છે અને એમ બતાવ્યું છે કે આર્ય વજની પછી થનાર આર્ય રક્ષિતે કાલિકનો અનુયોગ પૃથફ કરી નાખ્યો. આ પ્રસંગે આર્ય રક્ષિતનું જીવન-ચરિત્ર પણ આપી દેવામાં આવ્યું છે. આર્ય રક્ષિતના મામા ગોષ્ઠામાહિલનું વૃત્ત આપતાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે તે ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં સપ્તમ નિહ્તવ રૂપે પ્રસિદ્ધ થયા. જમાલિ, તિષ્યગુપ્ત, આષાઢ, અશ્વમિત્ર, ગંગસૂરિ અને ષડુલૂક- આ છ નિદ્ધવો ગોષ્ઠામાહિલની પૂર્વે થઈ ચૂક્યા હતા. આ સાતે નિદ્ધવોના વર્શનમાં ચૂર્ણિકારે નિર્યુક્તિકારનું અનુસરણ કર્યું છે. સાથે જ ભાષ્યકારનું અનુસરણ કરવું ચૂર્ણિકારે અષ્ટમ નિદ્ધવ રૂપે બોટિક – દિગમ્બરનું વર્ણન કર્યું છે અને કથાનક રૂપે ભાષ્યની ગાથા ઉદ્ધત કરી છે."

ત્યાર પછી આચાર્યે સામાયિકસંબંધી અન્ય આવશ્યક વાતો પર વિચાર કર્યો છે, જેવી. કે સામાયિકના દ્રવ્ય-પર્યાય, નયદષ્ટિએ સામાયિક, સામાયિકના ભેદ, સામાયિકનો સ્વામી, સામાયિક-પ્રાપ્તિનું ક્ષેત્ર, કાળ, દિશા વગેરે, સામાયિકની પ્રાપ્તિ કરનાર, સામાયિકની પ્રાપ્તિના હેતુ, એતદ્વિષયક આનંદ, કામદેવ વગેરેનાં દષ્ટાન્ત, અનુકંપા વગેરે હેતુ અને મેંઠ, ઈન્દ્રનાગ, કૃતપુષ્ટ્ય, પુષ્ટ્રયશાલ, શિવરાજર્ષિ, ગંગદત્ત, દશાર્શભદ્ર, ઈલાપુત્ર વગેરેનાં ઉદાહરણ, સામાયિકની સ્થિતિ, સામાયિકવાળાની સંખ્યા, સામાયિકનું અંતર, સામાયિકનો આકર્ષ, સમભાવ માટે દમદંતનું દષ્ટાન્ત, સમતા માટે મેતાર્યનું ઉદાહરણ, સમાસ માટે ચિલાતિપુત્રનું દષ્ટાન્ત, સંક્ષેપ અને અનવદ્ય માટે તપસ્વી અને ધર્મરુચિનાં ઉદાહરણ, પ્રત્યાખ્યાન માટે તેતલીપુત્રનું દષ્ટાન્ત. અહીં સુધી ઉપોદ્ધાતનિર્યુક્તિની ચૂર્ઊનો અધિકાર છે.

સૂત્રસ્પર્શિકનિર્યુક્તિની ચૂર્લિમાં નિમ્ન વિષયોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે : નમસ્કારની ઉત્પત્તિ, નિક્ષેપાદિ, રાગના નિક્ષેપ, સ્નેહરાગ માટે અરહન્નકનું દેષ્ટાન્ત, દ્વેષના નિક્ષેપ અને ધર્મરુચિનું દેષ્ટાન્ત, કષાયના નિક્ષેપ અને જમદગ્ન્યાદિનાં ઉદાહરજ્ઞ, અર્હન્નમસ્કારનું ફળ, સિદ્ધનમસ્કાર અને કર્મસિદ્ધાદિ, ઔત્પત્તિકી, વૈનયિકી, કર્મજા અને પારિશામિકી બુદ્ધિ, કર્મક્ષય અને સમુદ્દ્વાત, અયોગિગુશસ્થાન

૧. એજન, પૃ. ૪૨૭ (નિક્ષવવાદ માટે જુઓ – વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ગા. ૨૩૦૬-૨૬૦૯).

અને યોગનિરોધ, સિદ્ધોનું સુખ, અવગાહ વગેરે, આચાર્યનમસ્કાર, ઉપાધ્યાયનમસ્કાર, સાધુનમસ્કાર, નમસ્કારનું પ્રયોજન વગેરે. અહીં સુધી નમસ્કારનિર્યુક્તિની ચૂર્જિનો અધિકાર છે.

સામાયિકનિર્યુક્તિની ચૂર્ણિમાં 'करेમિ' વગેરે પદોની પદચ્છેદપૂર્વક વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે તથા છ પ્રકારના કરશનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. અહીં સુધી સામાયિકચૂર્શિનો અધિકાર છે.

સામાયિક અધ્યયનની ચૂર્ણિ સમાપ્ત કર્યા પછી આચાર્યે દ્વિતીય અધ્યયન ચતુર્વિંશતિસ્તવ પર પ્રકાશ પાડ્યો છે. આમાં નિર્યુક્તિનું જ અનુસરણ કરતાં સ્તવ, લોક, ઉદ્યોત, ધર્મ, તીર્થંકર વગેરે પદોનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રથમ તીર્થંકર ઋષભનું સ્વરૂપ બતાવતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે : वृष उद्धहने, उच्चूढं तेन भगवता जगत्संसारभग्गं तेन ऋषभ इति, सर्व एव भगवन्तो जगदुद्वहन्ति अतुलं नाणदंसणचरितं वा, एते सामाण्णं वा, विसेसो ऊरुषु दोसुवि भगवतो उसभा ओपर्यमुहा तेण निव्वत्त बारसाहस्स नामं कत्तं उसभो त्ति.....। આ જ રીતે અન્ય તીર્થંકરોનું સ્વરૂપ પણ બતાવ્યું છે.

૧. આવશ્યક્યૂર્ણિ (ઉત્તરભાગ), પૃ. ૯. ૨. પૃ. ૧૯-૨૦.

#### આવશ્યકચૂર્ણિ

प्रतिज्ञामणुपालयन्ति ते वि पंच पासत्थादी ण वंदितव्वा ।' આગળ આચાર્યે કુશીલસંસર્ગત્યાગ, લિંગ, જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રવાદ, આલંબનવાદ, વંઘવંદકસંબંધ, વંઘાવંઘકાલ, વંદનસંખ્યા, વંદનદોષ, વંદનફ્લ વગેરેનો દેષ્ટાન્તપૂર્વક વિચાર કર્યો છે.

પ્રતિક્રમણ નામના ચતુર્થ અધ્યયનનું વિવેચન કરતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે કે પ્રતિક્રમણનો શબ્દાર્થ છે પ્રતિનિવૃત્તિ. પ્રમાદવશ પોતાના સ્થાન(પ્રતિજ્ઞા)થી હટી અન્યત્ર ગયા પછી ફરી પોતાના સ્થાને પાછા ફરવાની જે ક્રિયા છે તે જ પ્રતિક્રમણ છે. આ જ વાત સ્પષ્ટ કરતાં આચાર્યે બે શ્લોક ઉદ્ધત કર્યા છે<sup>ર</sup> :

> स्वस्थानाद्यत्परं स्थानं, प्रमादस्य वशाद् गतः । तत्रैव क्रमणं भूयः, प्रतिक्रमणमुच्यते ॥ १ ॥ क्षायोपशमिकाद्वापि, भावादौदयिकं गतः । तत्रापि हि स एवार्थः, प्रतिकूलगमात् स्मृतः ॥ २ ॥

આ જ રીતે ચૂર્શિકારે પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ સમજાવતાં એક પ્રાકૃત ગાથા પણ ઉદ્ધૃત કરી છે જેમાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે શુભ યોગમાં ફરી પ્રવર્તન કરવું તે પ્રતિક્ર્યણ છે. તે ગાથા આ મુજબ છે³ :

## पति पति पवत्तणं वा सुभेसु जोगेसु मोक्खफलदेसु । निस्सल्लस्स जतिस्सा जं तेणं तं पडिक्कमणं ॥ १ ॥

ચૂર્શિકારે નિર્યુક્તિકારની જ માફક પ્રતિક્રમક, પ્રતિક્રમણ અને પ્રતિક્રાંતવ્ય – આ ત્રણે દેષ્ટિઓથી પ્રતિક્રમણનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. આ જ રીતે પ્રતિચરણા, પરિહરણા, વારણા, નિવૃત્તિ, નિંદા, ગર્હા, શુદ્ધિ અને આલોચનાનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે તત્તદિષયક કથાનક પણ આપ્યાં છે. પ્રતિક્રમણસંબંધી સૂત્રનાં પદોનો અર્થ કરતાં કાયિક, વાચિક અને માનસિક અતિચાર, ઈર્યાપથિકી વિરાધના, પ્રકામશય્યા, ભિક્ષાચર્યા, સ્વાધ્યાય વગેરેમાં લાગનાર દોષોનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે. આ જ પ્રસંગે ચાર પ્રકારની વિકથા, ચાર પ્રકારનું ધ્યાન, પાંચ પ્રકારની ક્રિયા, પાંચ પ્રકારના કામગુણ, પાંચ પ્રકારનાં મહાવ્રત, પાંચ પ્રકારની સમિતિ, પરિષ્ઠાપના, પ્રતિલેખના વગેરેનું અનેક આખ્યાનો તથા ઉદ્ધરણો સાથે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. એકાદર્સ ઉપાસક્રપ્રતિમાઓનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ચૂર્શિકારે 'ણ્ત્યં સ્ટ્રવિ અण્ળોવિ પાઢો વીસતિ'<sup>∞</sup> આ શબ્દો સાથે પાઠાંતર પણ આપ્યું છે. આ જ પ્રકારે દ્વાદશ ભિક્ષુ-પ્રતિમાઓનું પણ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે : તેર ક્રિયાસ્થાન, ચૌદ ભૂતગ્રામ તથા

વ. પૃ. ૨૦. ૨. પૃ. પ૨. ૩. એજન. ૪. પૃ. ૧૨૦.

ગુણસ્થાન, પંદર પરમાધાર્મિક, સોળ અધ્યયન (સૂત્રકૃતના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધનાં અધ્યયન), સત્તર પ્રકારનો અસંયમ, અઢાર પ્રકારનું અબ્રહ્મ, ઉત્ક્ષિપ્ત વગેરે ઓગણીસ અધ્યયન, વીસ અસમાધિ-સ્થાન: એકવીસ શબલ (અવિશદ્ધ ચારિત્ર). બાવીસ પરીષહ, ત્રેવીસ સૂત્રકૃતનાં અધ્યયન (પુંડરીક વગેરે), ચોવીસ દેવ, પચીસ ભાવનાઓ, છવ્વીસ ઉદ્દેશ (દશાશ્રુતસ્કન્ધના દસ, કલ્પ – બૃહત્કલ્પના છ અને વ્યવહારના દસ)', સત્યાવીસ અનગાર-ગુણ, અઠ્યાવીસ પ્રકારનો આચારકલ્પ, ઓગણત્રીસ પાપશ્ચત, ત્રીસ મોહનીય-સ્થાન, એકત્રીસ સિદ્ધાદિગુણ, બત્રીસ પ્રકારનો યોગસંગ્રહ વગેરે વિષયોનું પ્રતિપાદન કર્યા પછી આચાર્યે ગ્રહણશિક્ષા અને ા બે પ્રકારની શિક્ષાઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે અને બતાવ્યું છે કે આસેવનશિક્ષ આસેવનશિક્ષાન પર્શન તે જ રીતે કરવું જોઈએ જેવી રીતે ઓધસામાચારી અને પદવિભાગસામાચારીમાં કરવામાં આવ્યું છે : આસેવળસિक्खा जथा ओहसामायारीए पयविभागसामाचारीए य वण्णितं ।' શિક્ષાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવા માટે અભયકુસ્ડુરનું વિસ્તૃત વૃત્ત પણ આપવામાં આવ્યું છે. આ જ પ્રસંગે ચૂર્ણિકારે શ્રેણિક, ચેલ્લંુજા, સુલસા, કોણિક, ચેટક, ઉદાયી, મહાપદ્મનંદ, શકટાલ, વરરુચિ, સ્થૂલભદ્ર વગેરે સંબંધિત અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ ઐતિહાસિક આખ્યાનોનો સંગ્રહ કર્યો છે. અજ્ઞાતોપધુનિતા, અલોભતા, તિતિક્ષા, આર્જવ, શુચિ, સમ્યગ્દર્શનવિશુદ્ધિ, સમાધાન, આચારોપગેત્વ, વિનયોપગત્વ, ધૃતિમતિ, સંવેગ, પ્રશિધિ, સુવિધિ, સંવર, આત્મદોષોપસંહાર, પ્રત્યાખ્યાન, વ્યુત્સર્ગ, અપ્રમાદ, ધ્યાન, વેદના, સંગ, પ્રાયશ્વિત્ત, આરાધના, આશાતના, અસ્વાધ્યાયિક, પ્રત્યુપેક્ષણા વગેરે પ્રતિક્રમણસંબંધી અન્ય આવશ્યક વિષયોનું દેષ્ટાન્તપૂર્વક પ્રતિપાદન કરીને પ્રતિક્રમણ નામનાં ચતુર્થ અધ્યયનનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કર્યું છે. આત્મદોષોપસંહારનું વર્શન કરતાં વ્રતની મહત્તા બતાવવા માટે આચાર્યે એક સુંદર શ્લોક ઉદ્ધંત કર્યો છે જે અહીં આપવો અપ્રાસંગિક નહિ ગણાય. તે શ્લોક આ મુજબ છે ઃ'

वरं प्रविष्टं ज्वलितं हुताशनं, न चापि भग्नं चिरसंचितं व्रब्झ् । वरं हि मृत्युः परिशुद्धकर्मणो, न शीलवृत्तस्खलितस्य जीवितम् ॥<sup>१</sup>१ ॥

અર્થાત્ સળગતાં અગ્નિમાં પ્રવેશ કરી લેવો સારો છે પરંતુ ચિરસંચિત વ્રતનો ભંગ કરવો ઉચિત નથી. વિશુદ્ધકર્મશીલ થઈને મરી જેવું સારું છે પટ્ટુંતુ શીલથી સ્ખલિત થઈને જીવવું યોગ્ય નથી.

ર. પૃ. ૧૫૭-૮. ૩. પૃ. ૨૦૨.

दस उद्देसणकाला दसाण कप्पस्स होंति छच्चेव ।
 दस चेव य ववहारस्स होंति सब्वेवि छब्बीसं ॥ - ५ृ. १४८,

#### આવશ્યકચૂર્ણિ

પાંચમા અધ્યયન કાયોત્સર્ગની વ્યાખ્યાના પ્રારંભમાં વ્રણચિકિત્સા(वणतिगिच्छ)નું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે અને કહેવામાં આવ્યું છે કે વ્રણ બે પ્રકારના હોય છે. દ્રવ્યવ્રણ અને ભાવવ્રણ, દ્રવ્યવ્રણની ઔષધાદિથી ચિકિત્સા થાય છે. ભાવવ્રણ અતિચાર૩૫ છે જેની ચિકિત્સા પ્રાયશ્ચિત્તથી થાય છે. આ પ્રાયશ્વિત્ત દસ પ્રકારનું છેઃ આલોચના, પ્રતિક્રમણ, તદભય, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, મુલ, અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક. ચૂર્ણિનો મૂળ પાઠ આ મુજબ છે : સો ય વળો દુવિધો–दव्वे भावे य, दव्ववणो ओसहादीहि तिगिच्छिज्जति, भाववणो संजमातियारो तस्स पायच्छित्तेण तिगिच्छणा, एतेणावसरेण पायच्छित्तं परूविज्जति । वणतिगिच्छा अणुगमो य, तं पायच्छित्तं दसविहं.... ।' દસ પ્રકારના પ્રાયશ્चित्तोनुं વિશદ વર્ણન જીતકલ્પ સૂત્રમાં જોવું જોઈએ. કાયોત્સર્ગમાં કાય અને ઉત્સર્ગ બે પદ છે. કાયનો નિક્ષેપ નામ વગેરે બાર પ્રકારનો છે. ઉત્સર્ગનો નિક્ષેપ નામ વગેરે છ પ્રકારનો છે. કાયોત્સર્ગના બે ભેદ છે : ચ્રેષ્ટાકાયોત્સર્ગ અને અભિભવકાયોત્સર્ગ. અભિભવકાયોત્સર્ગ હારીને અથવા હરાવીને કરવામાં આવે છે. ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ ચેષ્ટા અર્થાત્ ગમનાદિ પ્રવૃત્તિને કારશે કરવામાં આવે છે. હુશાદિથી પરાજિત થઈને કાયોત્સર્ગ કરવો તે અભિભવકાયોત્સર્ગ છે. ગમનાગમનાદિને કારણે જે કાયોત્સર્ગ કરવામાં આવે છે તે ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ छे : से पुण काउस्सग्गो दुविधो-चेट्राकाउस्सग्गो य अभिभवकाउस्सग्गो य, अभिभवो णाम अभिभूतो वा परेण परं वा अभिभूय कुणति, परेणाभिभूतो, तथा हणादिर्हि अभिभूतो सब्वं सरीरादि वोसिरामिति काउस्सग्गं करेति, परं वा अभिभूय काउस्सग्गं करेति, जथा तित्थगरे देवमणुयादिणे अणुलोमपडिलोमकारिणे भयादी पंच अभिभूय काउस्सग्गं कातुं प्रतिज्ञां पूरेति, चेट्ठाकाउस्सग्गो चेट्ठातो निष्फण्णो जथा गमणागमणादिसु काउस्सग्गो कीर्रत......। ' કાયોત્સર્ગના પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત આ બે અથવા ઉચ્છિત વગેરે નવ ભેદ પણ થાય છે. આ ભેદોનું વર્શન કર્યા પછી શ્રુત, સિદ્ધ વગેરેની સ્તુતિનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે તથા ક્ષામણાની વિધિ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. કાયોત્સર્ગના દોષ, ફળ વગેરેનું વર્શન કરીને પાંચમા અધ્યયનનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે.

છટા અધ્યયન પ્રત્યાખ્યાનની ચૂર્શિમાં પ્રત્યાખ્યાનના ભેદ, શ્રાવકના ભેદ, સમ્યક્ત્વન, અતિચાર, સ્થૂલપ્રાણાતિપાતવિરમણ અને તેના અતિચાર, સ્થૂલમૃષાવાદવિરમણ અને તેના અતિચાર, સ્થૂલઅદત્તાદાનવિરમણ અને તેના અતિચાર, સ્વદારસંતોષ અને પરદારપ્રત્યાખ્યાન તથા તત્સંબંધી અતિચાર, પરિગ્રહપરિમાણ તથા તદિષયક અતિચાર, ત્રણ ગુણવ્રત અને તેમના અતિચાર,

૧. પૃ. ૨૪૬.

ર. પુ. ૨૪૮. ૩. પુ. ૨૪૯.

1

ચાર શિક્ષાવ્રત અને તેમના અતિચાર, દસ પ્રકારનાં પ્રત્યાખ્યાન, છ પ્રકારના વિશ્રદ્ધિ, પ્રત્યાખ્યાનનાં ગુણ અને આગાર વગેરેનું વિવિધ ઉદાહરણો સાથે વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વચ્ચે વચ્ચે અહીં-તહીં અનેક ગાયાઓ તથા શ્લોકો પણ ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યા છે. અંતમાં પ્રસ્તુત સંસ્કરણની પ્રત વિશે લખવામાં આવ્યું છે કે સં. ૧૭૭૪માં પં. દીપવિજયગણિએ પં. ન્યાયસાગરગણિને આવશ્યકચૂર્ણિ પ્રદાન **કરી : सं० १७७४ वर्षे पं० दीपविजयगणिना आवश्यकचू**णि: पं० श्रीन्यायसागरगणिभ्य: प्रदत्ता ।<sup>•</sup>

આવશ્યકચૂર્શિના આ પરિચયથી સ્પષ્ટ છે કે ચૂર્ણિકાર જિનદાસગણિ મહત્તરે પોતાની પ્રસ્તુત કૃતિમાં આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં નિર્દિષ્ટ બધા લિષયોનું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે તથા વિવેચનની સરળતા, સરસતા તથા સ્પષ્ટતાની દષ્ટિએ અનેક પ્રાચીન ઐતિહાસિક તથા પૌરાણિક આખ્યાનો ઉદ્ધત કર્યા છે. આ જ રીતે વિવેચનમાં અહીં-તહીં અનેક ગાથાઓ તથા શ્લોકોનો સમાવેશ પણ કર્યો છે. આ સામગ્રી ભારતીય સાંસ્કૃતિક ઈતિહાસની દષ્ટિએ અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

262

૧. પુ. ૩૨૫.

<sup>-</sup>

## પંચમ પ્રકરણ

## દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (જિનદાસગણિકૃત)

આ ચુર્શિ પશ નિર્યુક્તિનું અનુસરશ કરતાં લખવામાં આવી છે તથા દ્વમપુષ્પિકા વગેરે દસ અધ્યયન અને બે ચલિકાઓ – આ રીતે બાર અધ્યયનોમાં વિભક્ત છે. આની ભાષા મુખ્યત્વે પ્રાકૃત છે. પ્રથમ અધ્યયનમાં એકક, કાલ, દ્રુમ, ધર્મ વગેરે પદોનો નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે તથા શય્યંભવવૃત્ત, દસ પ્રકારનો શ્રમુક્ષધર્મ, અનુમાનના વિવિધ અવયવો વગેરેનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. સંક્ષેપમાં પ્રથમ અધ્યયનમાં ધર્મની પ્રશંસાનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. દિતીય અધ્યયનનો મુખ્ય વિષય ધર્મમાં સ્થિત વ્યક્તિને ધૃતિ કરાવવી તે છે. ચૂર્ણિકાર આ અધ્યયનની વ્યાખ્યાના પ્રારંભમાં જ કહે છે કે 'અધ્યયન'ના ચાર અનુયોગદારોનું વ્યાખ્યાન તે જ રીતે સમજી લેવું જોઈએ જે રીતે આવશ્યકચૂર્ણિમાં કરવામાં આવ્યું છે.<sup>ર</sup> ત્યાર પછી શ્રમજ્ઞનાં સ્વરૂપ પર પ્રકાશ પાડતાં પૂર્વ, કામ, પદ, શીલાંગસહસ્ર વગેરે પદોનું સોદાહરણ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. તૃતીય અધ્યયનમાં દઢપુતિકના આચારનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. તે માટે મહત્, ક્ષુલ્લક, આચાર, દર્શનાચાર, જ્ઞાનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર, વીર્યાચાર, અર્થકથા, કામકથા, ધર્મકથા, મિશ્રકથા, અનાચીર્લ, સંયતસ્વરૂપ વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ચતુર્થ અધ્યયનની ચર્ણિમાં જીવ, અજીવ, ચારિત્રધર્મ, યતના, ઉપદેશ, ધર્મફલ વગેરેનાં સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. પાંચમા અધ્યયનની ચૂર્ઊમાં સાધુના ઉત્તરગુશોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે, જેમાં પિંડસ્વરૂપ, ભક્તપાનૈષણા ગમનવિધિ, ગોચરવિધિ, પાનકવિધિ, પરિષ્ઠાપનવિધિ, ભોજનવિધિ. આલોચનવિધિ વગેરે વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. વચ્ચે વચ્ચે ક્યાંક-ક્યાંક માંસાહાર, મઘપાન વગેરેની ચર્ચા પણ કરવામાં આવી છે.<sup>3</sup> છક્રા અધ્યયનમાં ધર્મ, અર્થ, કામ, વ્રતષટ્ક, કાયષટ્ક વગેરેનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. આ અધ્યયનની ચુર્ણિમાં આચાર્યે પોતાના સંસ્કૃત વ્યાકરણના પાંડિત્યનો પણ સારો પરિચય આપ્યો છે. સાતમા અધ્યયનની ચૂર્ણિમાં ભાષાસંબંધી વિવેચન છે. આમાં ભાષાની શુદ્ધિ, અશુદ્ધિ, સત્ય, મૃષા, સત્યમૃષા, અસત્યમૃષા વગેરેનો વિચાર

૧. શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતાંબર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૩૩.

૨. દશવૈકાલિક્યૂર્લિ, પૃ. ૭૧. ૩. એજન, પૃ. ૧૮૪, ૧૮૭, ૨૦૨, ૨૦૩.

કરવામાં આવ્યો છે. આઠમા અધ્યયનની ચૂર્ઊમાં ઈન્દ્રિયાદિ પ્રષ્ઠિધિઓનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. નવમા અધ્યયનની ચૂર્ઊમાં લોકોપચારવિનય, અર્થવિનય, કામવિનય, ભયવિનય, મોક્ષવિનય વગેરેની વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. દસમા અધ્યયનમાં ત્મિક્ષુસંબંધી ગુજ્ઞો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. ચૂલિકાઓની ચૂર્ઊમાં રતિ, અરતિ, વિહારવિધિ, ગૃહિવૈયાવૃત્યનિષેધ, અનિકેતવાસ વગેરે વિષયો સંબંધિત વિવેચન છે. ચૂર્ઊિકારે સ્થાને સ્થાને અનેક ગ્રંથોનાં નામોનો નિર્દેશ પણ કર્યો છે. '

૧. તરંગવતી – પૃ. ૧૦૬, ઓધનિર્યુક્તિ – પૃ.૧૭૫, પિલ્ડનિર્યુક્તિ – પૃ. ૧૭૮ વઞેરે.

#### ષષ્ઠ પ્રકરણ

## ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ

આ યૂર્લિ<sup>1</sup> પજ્ઞ નિર્યુક્ત્યાનુસારી છે તથા સંસ્કૃતમિશ્ચિત પ્રાકૃતમાં લખવામાં આવી છે. આમાં સંયોગ, પુદ્ગલબંધ, સંસ્થાન, વિનય, ક્રોધવારજ્ઞ, અનુશાસન, પરીષહ, ધર્મવિઘ્ન, મરજ્ઞ, નિર્ગ્રન્થપંચક, ભયસપ્તક, જ્ઞાનક્રિયૈકાન્ત વગેરે વિષયો પર સોદાહરજ્ઞ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. સ્ત્રીપરીષહનું વિવેચન કરતાં આચાર્ય નારીસ્વભાવની કડક આલોચના કરી છે અને આ પ્રસંગે નિમ્નલિખિત બે શ્લોક પજ્ઞ ઉદ્ધત કર્યા છે :

एता हसंति च रुदंति च अर्थहेतोर्विश्वासयंति च परं न च विश्वसंति । तस्पान्नरेण कुलशीलसमन्वितेन, नार्यः स्मशानसुमना इव वर्जनीयाः ॥ १ ॥ समुद्रवीचीचपलस्वभावाः, संध्याभ्रेरेखेव मुहूर्तरागाः ।

स्त्रियः कृतार्थाः पुरुषं निर्ग्धकं, नीपीडितालक्त( क)वत् त्यजंति ॥ २ ॥ -- उत्तराध्ययनचूर्णि, पृ. ६५.

હરિકેશીય અધ્યયનની ચૂર્ણિમાં આચાર્યે અબ્રાહ્મણ માટે નિષિદ્ધ વાતો તરફ નિર્દેશ કરતાં શુદ્ર માટે નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધત કર્યો છે :

> न शूदाय बलि दद्यान्नोच्छिष्टं न हविः कृतम् । न चास्योपदिशेद् धर्मं, न चास्य व्रतमादिशेत् ॥

> > – એજન, પૃ. ૨૦૫.

ચૂર્શિકારે ચૂર્શિના અંતે પોતાનો પરિચય આપતાં પોતાને વાણિજ્યકુલીન, કોટિકગણીય, વજાશાખીય ગોપાલગણિમહત્તરના શિષ્ય બતાવ્યા છે. તે ગાથાઓ આ મુજબ છે :

> वाणिजकुलसंभूओ कोडियिगणिओ उ वयरसाहीतो । गोवालियमहत्तरओ, विक्खाओ आसि लोगमि ॥ १ ॥ ससमयपरसमयविऊ, ओयस्सी दित्तिमं सुगंभीरो । सीसगणसंपरिवुडो, वक्खाणरतिप्पिओ आसी ॥ २ ॥ तेसि सीसेण इमं, उत्तरज्झयणाण चुण्णिखंडं तु । रड्यं अणुग्गहत्थं, सीसाणं मंदबुद्धीणं ॥ ३ ॥

૧. શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૩૩.

जं एत्थं उस्सुत्तं, अयाणमाणेण विरतितं होज्जा । तं अणुओगधरा मे, अणचितेउं समारेंतु ॥ ४ ॥ – એજન, ५. २८३.

દશવૈકાલિકચૂર્શિ પણ નિઃસંદેહ તે જ આચાર્યની કૃતિ છે જેમની ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિ છે. એટલું જ નહિ, દશવૈકાલિકચૂર્શિ ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિની પહેલાં રચવામાં આવી છે. આનું પ્રમાણ ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિમાં મળે છે જે આ મુજબ છે : **षष्ठोपि चित्तो** नानाप्रकारो प्रकीर्णतपोभिधीयते, तदन्यत्राभिहितं, शेषं दशवैकालिकचूणौं अभिहितं..... I' અહીં આચાર્યે સ્પષ્ટ રૂપે લખ્યું છે કે પ્રકીર્શતપના વિષયમાં અન્યત્ર કહેવામાં આવ્યું છે કે અને બાકીનું દશવૈકાલિકચૂર્શિમાં કહેવામાં આવ્યું છે. જે સ્વરમાં આચાર્યે તે લખ્યું છે તેના વિષયમાં અન્યત્ર કહેવામાં આવ્યું છે તે જ સ્વરમાં તેમજ્ઞે આ પણ લખ્યું છે કે બાકી દશવૈકાલિકચૂર્શિમાં કહેવામાં આવ્યું છે. આ સ્વરસામ્ય જોતાં એ કથન અનુપયુક્ત નથી કે ઉત્તરાધ્યયન અને દશવૈકાલિકની ચૂર્શિઓ એક જ આચાર્યની કૃતિઓ છે તથા દશવૈકાલિકચૂર્શિનો રચના ઉત્તરાધ્યયનચૂર્શિની પહેલાંની છે.

૧. ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ, પૃ. ૨૭૪.

## સપ્તમ પ્રકરણ આચારાંગચૂર્ણિ

આ ચૂર્ણિમાં ઘણું કરીને તે જ વિષયોનું વિવેચન છે જે આચારાંગ-નિર્યુક્તિમાં છે. નિર્યુક્તિની ગાથાઓના આધારે જ આ ચૂર્ણિ લખવામાં આવી છે આથી એમ થવું સ્વાભાવિક છે. આમાં વર્ણિત વિષયોમાંથી કેટલાકનાં નામોનો નિર્દેશ કરવો અપ્રાસંગિક નહિ ગણાય. પ્રથમ શ્રુતસ્કંધની ચૂર્ણિમાં મુખ્યરૂપે નિમ્ન વિષયોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે : અનુયોગ, અંગ, આચાર, બ્રહ્મ, વર્ણ, આચરણ, શસ્ત્ર, પરિજ્ઞા, સંજ્ઞા, દિફ, સમ્યક્ત્વ, યોનિ, કર્મ, પૃથ્વી વગેરે કાય, લોક, વિજય, ગુણસ્થાન, પરિતાપ, વિહાર, રતિ, અરતિ, લોભ, જીગુપ્સા, ગોત્ર, જ્ઞાતિ, જાતિમરણ, એષણા, દેશના, બંધ-મોક્ષ, શીતોષ્ણાદિ પરીષહ, તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધા, જીવરક્ષા, અચેલત્વ, મરણ, સંલેખના, સમનોજ્ઞત્વ, યામત્રય, ત્રિવસ્રતા, વીરદીક્ષા, દેવદૂષ્ય, સવસ્નતા. ચૂર્ણિકારે પણ નિક્ષેપપદ્ધતિનો જ આધાર લીધો છે.

દ્વિતીય શ્રુતસ્કંધની વ્યાખ્યા કરતાં ચૂર્શિકારે મુખ્યરૂપે નિમ્ન વિષયોનું વિવેચન કર્યું છે : અગ્ર, પ્રાણસંસક્ત, પિશ્ડેષણા, શય્યા, ઈર્યા, ભાષા, વસ્ત, પાત્ર, અવગ્રહસપ્તક, સપ્તસપ્તક, ભાવના, વિમુક્તિ. આચારાંગસૂત્રનું મૂળ પ્રયોજન શ્રમણોના આચાર-વિચારની પ્રતિષ્ઠા કરવાનું છે આથી પ્રત્યેક વિષ<mark>યનું</mark> આ જ પ્રયોજનને નજરમાં રાખીને કરવામાં આવ્યું છે.

પ્રાકૃતપ્રધાન પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં અહીં-તહીં સંસ્કૃતના શ્લોકો પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. તેમનાં મૂળ સ્થળની શોધ ન કરતાં ઉદાહરણ રૂપે કેટલાક શ્લોકો અહીં ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે. આગમના પ્રામાણ્યની પુષ્ટિ માટે નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યો છે :

## जिनेन्द्रवचनं सूक्ष्महेतुभिर्यदि गृह्यते । आज्ञया तद्ग्रहीतव्यं, नान्यथावादिनो जिनाः ॥

– આચારાંગચૂર્લિ, પૃ. ૨૦.

સ્વજનથી પણ ધન અધિક પ્યારું હોય છે, આનું સમર્થન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

૧. શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૪૧.

प्राणैः प्रियतराः पुत्राः, पुत्रै प्रियतरं धनम् । स तस्य हरते प्राणान्, यो यस्य हरते धनम् ॥

– એજન, પૃ. ૫૫.

અપરિગ્રહની પ્રશંસા કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે : तस्मै धर्मभृते देयं, यस्य नास्ति परिग्रह: । परिग्रहे तु ये सक्ता, न ते तारयितुं क्षमा: ॥

– એજન, પૃ. ૫૯

કામભોગથી માશસ ક્યારેય તૃપ્ત નથી થતો, આ સત્યની પુષ્ટિ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

> नाग्निस्तुष्यति काछनां, नापगानां महोदधिः । नान्तकृत्सर्वभूतानां, न पुंसां वामलोचना ॥

– એજન, પૃ. ૭૫ સાધુએ કોઈ વસ્તુનો લાભ – પ્રાપ્તિ થવાથી મદ ન કરવો જોઈએ તથા અલાભ – અપ્રાપ્તિ થવાથી ખેદ ન કરવો જોઈએ. જેમ કે કહેવામાં આવ્યું છે :

## लभ्यते लभ्यते साधु, साधु एव न लभ्यते । अलब्धे तपसो वृद्धिर्लब्धे देहस्य धारणा ॥

– પૃ. ૮૧.

આ જ રીતે સ્થાને સ્થાને પ્રાકૃત ગાથાઓ પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. આ ઉદ્ધરણોથી વિષય વિશેષ રૂપે સ્પષ્ટ થાય છે તથા પાઠક તથા શ્રોતાની ડુચિમાં વૃદ્ધિ થાય છે.

#### અષ્ટમ પ્રકરણ

## સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ

આ ચૂર્શિ 'ની શૈલી પણ એ જ છે જે આચારાંગચૂર્શિની છે. આમાં નિમ્ન વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : મંગલચર્ચા, તીર્થસિદ્ધિ, સંધાત, વિસ્નસાકરણ, બન્ધનાદિપરિણામ, ભેદાદિપરિણામ; ક્ષેત્રાદિકરણ, આલોચના, પરિગ્રહ, મમતા, પંચમહાભૂતિક, એકાત્મવાદ, તજજીવતચ્છરીરવાદ, આકારકાત્મવાદ, સ્કન્ધવાદ, નિયતિવાદ, અજ્ઞાનવાદ, કર્તૃવાદ, ત્રિરાશિવાદ, લોકવિચાર, પ્રતિજુગુપ્સા (ગોમાંસ, મદ્દા, લસણ, ડુંગળી વગેરે પ્રત્યે અરુચિ), વસ્ત્રાદિપ્રલોભન, શૂરવિચાર; મહાવીરગુણ, મહાવીરગુણસ્તુતિ, કુશીલતા, સુશીલતા, વીર્યનિરૂપણ, સમાધિ, દાનવિચાર, સમવસરણવિચાર, વૈનયિકવાદ, નાસ્તિકમતચર્ચા, સાંખ્યમતચર્ચા, ઈશ્વરકર્તૃત્વચર્ચા, નિયતિવાદચર્ચા, ભિક્ષુવર્જ્ઞન, આહારચર્ચા, વનસ્પતિભેદ, પૃથ્વીકાયાદિભેદ, સ્યાદ્વાદ, આજીવિકમતનિરાસ, ગોશાલકમતનિરાસ, ભૌદ્ધમતનિરાસ, જાતિવાદનિરાસ વગેરે.

પ્રસ્તુત ચૂર્શિ સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતમાં રચવામાં આવી છે. એટલું જ નહિ, ચૂર્શિ જોવાથી એવું પ્રતીત થાય છે કે આમાં પ્રાકૃતથી પજ્ઞ સંસ્કૃતનો પ્રયોગ વધારે માત્રામાં છે. નીચે કેટલાંક ઉદ્ધરશો આપવામાં આવે છે જે જોવાથી એ સ્પષ્ટ થઈ જશે કે આમાં પ્રાકૃતનો કેટલો અંશ છે અને સંસ્કૃતનો કેટલો :–

'एतदि' ति यदुक्तमुच्यते वा सारं विद्धीति वाक्यशेषः, यर्तिक ? उच्यते, जे ण हिंसति किंचणं, किंचिदिति त्रसं स्थावरं वा, अहिंसा हि ज्ञानगतस्य फलं, तथा चाह योऽधीत्य शास्त्रमखिलं..... एवं खु णाणिणो सारं — ।'

– સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ, પૃ. ૬૨

बिउट्ठितो णाम विच्युतो, यथा व्युत्थितोऽस्य विभवः, संपत् व्युत्थिताः, संयमप्रतिपन्न इत्यर्थः, पार्श्वस्थादोनामन्यतमेन वा क्वचिन्प्रमादाच्च कार्येण वा त्वरितं गच्छन् जहा तुज्झं ण — ?

– એજન, પૃ. ૨૮૮

लोगेवि भण्णइ – छिण्णसोता न दिति, सुद्रु संजुत्ते सुसंजुत्ते, सुद्रु समिए सुसमिए, समभावः सामायिकं सो भणइ – सुद्रु सामाइए सुसामाइए,

૧. શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૪૧.

આગમિક વ્યાખ્યાઓ

आतवापत्तेविऊति अप्पणो वादो अत्तए वादो २ यथा-अस्त्यात्मा नित्यः अमूर्त्तः कर्त्ता भोक्ता उपयोगलक्षणो य एवमादि आसप्पवादो —।'

– એજન, પૃ. ૩૦૭

अहाबरे चउत्थे ( सू०५ ) णितिया जाव जहा जहा मे एस धम्मे सुअक्खाए, कथरे ते धम्मे ? णितियावादे, इह खलु दुवे पुरिसजाता एगे पुरिसे किरियामक्खंति, किरिया कर्म परिस्पन्द इत्यर्थः, कस्यासौ किरिया ? पुरुषस्य, पुरुष एव गमनादिषु क्रियासु स्वतो अनुसन्धाय प्रवर्त्तते, एवं भणित्तापि ते दोवि पुरिसा तुझ णियतिवसेण, तत्र नियतिवादी आत्मीयं दर्शनं समर्थयन्निदमाह – यः खलु मन्यते 'अहं करोमि' इति असावपि नियत्या एव कार्यते अहं करोमीति –– ?

- એજન, પુ. ૩૨૨-૩.

.

#### નવમ પ્રકરણ

## જીતકલ્પ-બૃહચ્ચૂર્ણિ

આ ચૂર્ઊિ સિદ્ધસેનસૂરિની કૃતિ છે. આ ચૂર્ઊ ઉપરાંત જીતકલ્પસૂત્ર પર એક બીજી ચૂર્ઊ રચાયેલી છે, એવું પ્રસ્તુત ચૂર્ઊના અધ્યયનથી માલૂમ પડે છે. આ ચૂર્ઊ શરૂથી અંત સુધી પ્રાકૃતમાં છે. આમાં એક પણ વાક્ય એવું નથી જેમાં સંસ્કૃત શબ્દનો પ્રયોગ થયો હોય. પ્રારંભમાં આચાર્યે અગિયાર ગાથાઓ દ્વારા ભગવાન મહાવીર, એકાદશ ગણધર, અન્ય વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓ તથા સૂત્રકાર જિનભદ્ર ક્ષમાશ્રમણ-આ બધાને નમસ્કાર કર્યા છે. ગ્રંથમાં અહીં-તહીં અનેક ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. આ ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરતી વખતે આચાર્યે કોઈ ગ્રંથ વગેરેનો નિર્દેશ ન કરતાં 'તં जहા भणિયં च', 'સો–इमો' વગેરે વાક્યોનો પ્રયોગ કર્યો છે.<sup>3</sup> એ જ રીતે અનેક ગઘાંશ પણ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે.

જીતકલ્પચૂર્શિમાં પણ એ જ વિષયોનું સંક્ષિપ્ત ગદ્યાત્મક વ્યાખ્યાન છે જેમનું જીતકલ્પવાષ્યમાં વિસ્તારથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. સર્વપ્રથમ આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીતવ્યવહારનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે. જીતનો અર્થ આ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યો છે : जीयं ति वा करणिज्जं ति वा आयरणिज्जं તि वा एयट्ठं । जीवेड़ वा तिविहे वि काले तेण जीयं ।<sup>\*</sup> આ જ રીતે ચૂર્શિકારે દસ પ્રકારનાં પ્રાયશ્चિત્ત, નવ પ્રકારના વ્યવહાર, મૂલગુણ, ઉત્તરગુણ વગેરેનું વિવેચન કર્યું છે. અંતમાં ફરી સૂત્રકાર જિનભદ્રને નમસ્કારપૂર્વક નિમ્ન ગાથાઓ સાથે ચૂર્શિ સમાપ્ત કરી છે<sup>\*</sup> :

> इति जेण जीयदाणं साहूणऽइयारपंकपरिसुद्धिकरं । गाहाहिं फुडं रइयं महुरपयस्थाहिं पावणं परमहियं ॥ जिणभद्दखमासमणं निच्छियसुत्तत्थदायगामलचरणं । तमहं वंदे पयओ परमं परमोवगारकारिणमहग्धं ॥

#### •

- विषमपदव्याख्यालंकृत सिद्धसेनगणिसन्दृब्ध बृहच्चूर्णिसमन्वित जीतकल्पसूत्र संपाद :- मुनि थिनविश्वय, प्रકाश :-- श्रेन साहित्य संशोध अभिति, अमदावाद, सन् १८२ ह.
- २. अहला बितियचुत्रिकाराभिपाएण चत्तारि જીતકલ્પચૂર્ણિ, ५. २३.
- 3. એજન, પૃ. ૩, ૪, ૨૧. ૪. એજન, પૃ. ૪. ૫. એજન, પૃ. ૩૦.

## દસમ પ્રકરશ દશવૈકાલિકચૂર્જ઼િ (અગસ્ત્યસિંહકૃત)

આ ચૂર્શિ' જિનદાસગજ્ઞિની કહેવામાં આવતી દશવૈકાલિકચૂર્શિથી ભિન્ન છે. આના લેખક છે વજસ્વામીની શાખા–પરંપરાના એક સ્થવિર શ્રી અગસ્ત્યસિંહ.આ પ્રાકૃતમાં છે. ભાષા સરળ તથા શૈલી સુગમ છે. આની વ્યાખ્યાનશૈલીના કેટલાક નમૂના અહીં પ્રસ્તુત કરવા અપ્રાસંગિક નહિ ગણાય. આદિ, મધ્ય અને અન્ત્ય મંગલની ઉપયોગિતા બતાવતાં ચૂર્શિકાર કહે છે :

आदिमंगलेण आरम्भप्यभिति णिव्विसाया सत्थं पडिवर्ज्जति, मज्झमंगलेण अव्वासंगेण पारं गच्छंति, अवसाणमंगलेण सिस्सपसिस्ससंताणे पडिवाएंति । इमं पुण सत्थं संसारविच्छेयकरं ति सव्वमेव मंगलं तहावि विसेसो दरिसिज्जति-आदि मंगलमिह 'धम्मो मंगलमुक्कट्ठं' (અध्य० १, ગા० १) धारेति संसारे पडमाणमिति धम्मो, एतं च परमं समस्सासकारणं ति मंगलं । मज्झे धम्मत्थकामयढमसुत्तं 'णाणदंसणसंपण्णं संजमे य तवे खं'(અध्य० ९, ગા० १), एवं सो चेव धम्मो विसेसिज्जति, यथा-'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' (तत्त्वा० અ० १-१) इति । अवसाणे आदिमज्झदिद्वविसेसियस्स फलं दरिसिज्जति 'छिंदिसु जातीमरणस्स बंधणं उवेति भिक्खू अपुणागमं गर्ति' (अध्य० १०, ગા० २१), एवं सफलं सकलं सत्थं ति । —<sup>3</sup>

દશકાલિક, દશવૈકાલિક અથવા દશવૈતાલિકની વ્યુત્પત્તિ બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

## 'दशकं अज्झयणाणं कालियं निस्तेण विहिणा ककारलोपे कृते दसकालियं । अहवा वेकालियं, मंगलत्थं पुख्वण्हे सत्यारंभो भवति, भगवया पुण

૨. પૃ.૨.

પ્રસ્તુત ચૂર્ણિની હસ્તલિખિત પ્રત મુનિ શ્રી પુણ્યવિજયજીની કૃપાથી પ્રાપ્ત થઈ, આથી લેખક મુનિ શ્રીના અત્યંત આભારી છે. આ પ્રત જેસલમેર જ્ઞાનભંડારમાંથી પ્રાપ્ત પ્રાચીન પ્રતની પ્રતિલિપિ છે. આ ચૂર્ણિ આગમપ્રભાકર મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી દ્વારા જ સંપાદિત થઈ પ્રાકૃત ટેક્ટ સોસાયટી, અમદાવાદ દ્વારા પ્રકાશિત થઈ છે – ગુજ. અનુવાદક.

ડશવૈકાલિકચૂર્ણિ (અગસ્ત્યસિંહકૃત)

अज्जसेज्जंभवेणं कहमवि अवरण्हकाले उवयोगो कतो, कालातिवायविग्घपरिहारिणा य निज्जूढमेव, अतो विगते काले विकाले दसकमज्झयणाण कतमिति दसवेकालियं । चउपोरिसितो सज्झायकाले तम्मि विगते वि पढिज्जतीति विगयकालियं दसवेकालियं । दसमं वा वेतालियोपजाति वृत्तेर्हि णियमितमज्झयणमिति दसवेतालियं ।

ષડ્જીવનિકાય નામના ચતુર્થ અધ્યયનના અર્થાધિકારનો વિચાર કરતાં ચૂર્લિકાર કહે છે :

जीवाजीवाहिगमो गाहा ।' पढमो जीवाहिगमो, अहिगमो—परिण्णाणं १ ततो अजीवाधिगमो २ चरित्तग्रम्मो ३ जयणा ४ उवएसो ५ धम्मफलं । तस्स चत्तारि अणुओगद्दारा जहा आवस्सए । नामनिष्फण्णो भण्णति —<sup>3</sup>

દશવૈકાલિકની અંતિમ બે ચૂલાઓ – રતિવાક્યચૂલા અને વિવિક્તચર્યા<mark>ચૂલાની</mark> રચનાનું પ્રયોજન બતાવતાં આચાર્ય કહે છે ઃ

धम्मे धितिमतो खुड्डियायारोवत्थितस्स विदित्तछकार्थवित्थरस्स एसणीयादि-धारितसरीरस्स समत्तायारावत्थितस्स वयणविभागकुसलस्स सुप्पणिहितजोगजुत्तस्स विणीयस्स दसमज्झयणोपवण्णितगुणस्स समत्तसकलभिवखुभावस्स विसेसेण थिरीकरणत्थं विवित्तचरियोवदेसत्थं च उत्तरतं तमुपदिट्ठं चूलितादुतं रतिवक्वं • विवित्तचरिया चूलिता य । तत्थ धम्मे थिरीकरणत्था रतिवक्वणामधेया पढमचूला भणिता । इदाणि विवित्तचरियोवदेसत्था बितिया चूला भाणितव्या ।<sup>४</sup>

અંતમાં ચૂર્સિકારે પોતાની શાખાનું નામ, પોતાના ગુરુનું નામ તથા પોતાનું નામ બતાવતી નિમ્ન ગાથાઓ લખીને ચૂર્સિની પૂર્લાહુતિ કરી છે :

> वीरवरस्स भगवतो तित्थे कोडीगणे सुविपुलम्मि । गुणगणवइराभस्सा वेरसामिस्स साहार्ए ॥ १ ॥ महरिसिसरिससभावा भावाऽभावाण मुणितपरमत्था । रिसिगुत्तखमासमणो खमासमाणं निधी आसि ॥ २ ॥

- निर्धुक्तिशाथा जीवाजीवाहिगमो चरित्तधम्मो तहेव जयणा य । उवएसो धम्मफलं छज्जीवणियाइ अहिगारा ॥
- ૩. પૃ. ૧૪૬-૭.
- ૪. પૃ. ૨૯૭.

૧. પૃ. ૭-૮.

दसकालियस्स चुण्णी पयाणरयणातो उवण्णत्था ॥ ३ ॥

- स्विरपदसंधिणियता छड्डियपुणस्तवित्थरपसंगा ।
- वक्खाणमंतरेणावि सिस्समतिबोधणसमत्था ॥ ४ ॥
- ससमयपरसमयणवाण जं च ण समाधितं यमादेणं ।
- तं खमह पसाहेह य इय विण्णत्ती पवयणीणं ॥ ५ ॥

ચૂર્ણિકારનું નામ કલશભવમૃગેન્દ્ર અર્થાત્ અગસ્ત્યસિંહ છે. કલશનો અર્થ છે કુંભ, ભવનો અર્થ છે ઉત્પન્ન અને મૃગેન્દ્રનો અર્થ છે સિંહ. કલશભવનો અર્થ થયો કુંભથી ઉત્પન્ન થનાર અગસ્ત્ય. અગસ્ત્ય સાથે સિંહ જોડી દેવાથી અગસ્ત્યસિંહ બની જાય છે. અગસ્ત્યસિંહના ગુરુનું નામ ઋષિગુપ્ત છે. તેઓ કોટિગણીય વજસ્વામીની શાખાના છે.

પ્રસ્તુત પ્રતના અંતમાં કેટલાક સંસ્કૃત શ્લોક છે જેમાં મૂળ પ્રતનું લેખન કાર્ય સંપન્ન કરનાર રૂપે શાંતિમતિના નામનો ઉલ્લેખ છે :

#### सम्यक् शान्तिमतिर्व्यलेखयदिदं मोक्षाय सत्पुस्तकम् ।

પ્રસ્તુત ચૂર્સિના મૂળ સૂત્રપાઠ, જિનદાસગણિકૃત ચૂર્સિના મૂળ સૂત્રપાઠ તથા હરિભદ્રકૃત ટીકાના મૂળ સૂત્રપાઠ આ ત્રણેમાં ક્યાંક-ક્યાંક થોડુંક અંતર છે. નીચે આના કેટલાક નમૂના આપવામાં આવે છે જેનાથી આ અંતર સમજી શકાશે. આ જ વાત અન્ય સૂત્રોના વ્યાખ્યાગ્રંથોના વિષયમાં પણ કહી શકાય. દશ્લવૈકાલિક સૂત્રની ગાથાઓ પ્ના અંતરના કેટલાક નમુના આ પ્રમાણે છે :

| અધ્યયન | ગાથા | અગસ્ત્યસિંહકૃત<br>ચૂર્ણિ | જિનદાસકૃત<br>ચૂર્ણિ | હરિભદ્રકૃત<br>ચૂર્ણિ |
|--------|------|--------------------------|---------------------|----------------------|
| ૧      | 3    | मुक्का                   | मुत्ता              | मुत्ता               |
| વ      | з    | साहवो                    | साहुणो              | साहुणो               |
| ٩      | ጸ    | अहागडेहि                 | अहाकडेसु            | अहागडेसु             |
|        |      | षुप्फेहि                 | षुप्फेहि            | पुष्फेसु             |
| ૨      | ٩    | कहं णु कुज्जा            | कतिहं कुण्जा        | कहं णु कुज्जा        |
|        |      | कतिहं कुज्जा             | कयाहं कुज्जा        | कतिहं कुज्जा         |
|        |      | (પાઠાંતર)                | (પાઠા.)             | (પા.)                |
|        |      | कयाहं कुज्जा('')         | कहं णु कुज्जा(")    | कयाहं कुज्जा (")     |
|        |      | कहं सकुज्जा(")           |                     | कथमहं (कहहं)         |
|        |      |                          |                     |                      |

 ગાથા-સંખ્યાનો આધાર મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી દ્વારા તૈયાર કરવામાં આવેલ દશવૈકાલિકની હસ્તલિખિત પ્રત છે.

## દશવૈકાલિકચૂર્શિ (અગસ્ત્યસિંહકુત)

| ર    | પ           | छिदाहि रागं        | छिदाहि दोसं      | छिदाहि दोसं           |
|------|-------------|--------------------|------------------|-----------------------|
| ૨    | પ           | विणए हि दोसं       | विषएज्ज समं      | विषएज्ज रागं          |
| з    | з           | संयु <i>च्छणं</i>  | संपुच्छणा        | संपुच्छण              |
|      |             | संपुच्छगो (पाठा.)  |                  | -                     |
| З    | ૧૫          | खवेतु              | खवेता            | खवेत्ता               |
| 8    | 8           | चित्तमंतमञ्खा      | चित्तमत्ता अक्खा | चित्तमंतमक्खा         |
|      |             | (પાઠા.)            | (પાઠા.)          | (પાઠા.)               |
| 8    | ૧૦          | इच्चेतेहि छहि      | इच्चेतेहिं छहिं  | इच्चेसि छण्हं         |
|      |             | जीवनिकायेहि        | जीवनिकायेहि      | जीवनिकायाणं           |
|      | પ્ર.ઉ.) પ   | पाण-भूते य         | पाण-भूते य       | पाणि- भूयाइं          |
| પ (  | પ્ર.ઉ.) ૧૩  | अणातिले            | अणाउले           | अणाउले                |
| ૫ (  | પ્ર.ઉ.) ૧૩  | जहाभागं            | जहाभावं          | जहाभागं               |
| ૫ (  | પ્ર.ઉ.) ૧૫  | पाणियकम्मतं        | दगभवणाणि य       | दगभवणाणि य            |
|      | પ્ર.ઉ.) ૨૭  | इच्छेञ्जा          | इच्छेज्जा        | गेण्हेज्जा            |
| પ (  | દ્વિ.ઉ.) ૨૪ | धारए               | धारए             | धावए                  |
| ৩    | ૧૨          | आयारभावदोसेण       | ગાથા નથી         | आयारमावदोसन्नू        |
| 9    | ૨૨          | ગાથા નથી           | ગાથા છે 👘        | ગાથા નથી              |
| ৩    | ૨૩          | ગાથા નથી           | ગાથા છે          | ગાથા નથી              |
| ۷    | З           | भवियव्वं           | होयव्वयं         | ?                     |
|      | પ્ર.ઉ.) ૧   | चिट्ठे             | चिट्ठे           | सिक्खे चिट्ठे (पाठा.) |
|      | દિ.ઉ.) ૧    | साला               | साला             | साहा                  |
|      | તૃ.ઉ.) ૧૫   | धुणिय              | धुणिय            | विहुय                 |
| ૯ (  | ચ.ઉ.) ૧૧    | আম্চর্রনিত্র্দ্রি  | आरहंतेहि         | आरहतेहि               |
| ٩0   | ጽ           | दग                 | दग               | तण                    |
| ٩O   | ૧૯          | विवञ्जयित्ता       | विगिच धीर !      | विवज्जयित्ता          |
| ૧ ચુ | લિકા ૧૪     | कुसीलं             | सकुसीलं          | कुसिला                |
|      | ્લિકા ૧૯    | ण प्पचलेति         | णो पयलेति        | न प्पचलेंति           |
| ર ચુ | લિકા ૩      | निप्फेडो           | निग्घाडो         | डत्तारो               |
| રચ્  | લિકા ૪      | एवं                | एवं              | तम्हा                 |
|      |             | - 2 0 2 2 <b>-</b> | 0000             |                       |

નિર્યુક્તિગાથાઓની તો વધારે વિચિત્ર સ્થિતિ છે. નિર્યુક્તિની એવી અનેક ગાથાઓ છે જે હરિભદ્રની ટીકામાં તો છે પરંતુ ચૂર્શિઓમાં નથી મળતી. હા, એમાં કેટલીક ગાથાઓ એવી જરૂર છે જેનો ચૂર્શિઓમાં અર્થ અથવા આશય આપી દેવામાં આવ્યો છે પરંતુ ગાથાઓ રૂપે ઉદ્ધૃત નથી કરવામાં આવી. બીજી વાત એ છે કે ચૂર્ણિઓમાં અધિકાંશ ગાથાઓ પૂરેપૂરી નથી આપવામાં આવતી પરંતુ પ્રારંભમાં કેટલાક શબ્દો ઉદ્ધૃત કરીને માત્ર તેમનો નિર્દેશ કરવામાં આવે છે. કેટલીક જ ગાથાઓ એવી હોય છે જે પૂરી ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે. અમે અહીં હરિભદ્રની ટીકામાં ઉપલબ્ધ કેટલીક નિર્યુક્તિ-ગાથાઓ<sup>૧</sup> ઉદ્ધૃત કરીને એમ બતાવવાનો પ્રયત્ન કરીશું કે તેમાંથી કઈ કઈ બંને ચૂર્ણિઓમાં પૂરેપૂરી છે; કઈ કઈ અપૂર્ણ અર્થાત્ સંક્ષિપ્તરૂપે છે, કઈનો અર્થ-રૂપે નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે અને કઈનો બિલકુલ ઉલ્લેખ નથી.

#### सिद्धिगइमुवगयाणं कम्मविसुद्धाण सव्वसिद्धाणं । नमिऊण दसकालियणिज्जुत्ति कित्तइस्सामि ॥ १ ॥

આ ગાથા ન તો જિનદાસગણિની ચૂર્ણિમાં છે, ન અગસ્ત્યસિંહકૃત ચૂર્ણિમાં. તેમાં આનો અર્થ અથવા સંક્ષિપ્ત ઉલ્લેખ પણ નથી.

#### अपुहुत्तपुहुत्ताइं निद्तिसिउं एत्थ होइ अहिगारो । चरणकरणाण्युजोगेण तस्स दारा इमे हॉति ॥ ४ ॥

આ ગાથાનો અર્થ તો બંને ચૂર્ઊિઓમાં છે પરંતુ પૂરી અથવા અપૂર્ઊ ગાથા એક પણમાં નથી.

### णामं ठवणा दविए माउयपयसंगहेकए चेव । पज्जवभावे य तहा सत्तेए एकगा होति ॥ ८ ॥

આ ગાથા બંને ચૂર્સિઓમાં પૂરેપૂરી ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે. આ બન્ને ચૂર્સિઓની પ્રથમ નિર્યુક્તિ-ગાથા છે જે હારિભદ્રીય ટીકાની આઠમી નિર્યુક્તિ-ગાથા છે.

दव्वे अद्ध अहाउअ उवक्कमे देसकालकाले य । तह य पमाणे वण्णे भावे पगयं तु भावेणं ॥ ११ ॥ आ गाथा ५९ अंने यूर्डिओमां आ प्रमाशे मणे છे. आयण्पवायपुव्वा निज्जूढा होइ धम्मपन्नत्ती । कम्मण्यवायपुव्वा पिंडस्स उ एसणा तिविहा ॥ १६ ॥ आ गाथा अंने यूर्डिओमां संक्षिप्त३पे निर्दिष्ट छे, पूर्डा३पे ઉद्धृत नथी. दुविहो लोगुत्तरिओ सुअधम्मो खलु चरित्तधम्मो अ । सुअधम्मो सज्झाओ चरित्तधम्मो समणधम्मो ॥ ४३ ॥

૧. દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર, ગ્રંથાંક, ૪૭.

આ ગાથા અર્થરૂપે તો બંને ય ચૂર્ષિઓમાં છે પરંતુ ગાથારૂપે અધૂરી કે પૂરી એકેમાં નથી.

આ રીતે આપણે જોઈએ છીએ કે બંને ચૂર્ઊકારો અને ટીકાકાર હરિભદ્રે નિર્યુક્તિ-ગાથાઓ સમાનરૂપે ઉદ્ધત કરી નથી. બંને ચૂર્ઊિકારોમાં એતદ્વિષયક ઘણી સમાનતા છે, જ્યારે હરિભદ્રસૂરિ આ બંનેથી આ બાબતમાં ઘણા જુદા પડે છે. આ વિષય પર અધિક પ્રકાશ પાડવા માટે વિશેષ અનુશીલનની આવશ્યક્તા છે.

# એકાદશ પ્રકરષ નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

જિનદાસગણિકૃત પ્રસ્તુત ચૂર્ણિ' મૂલ સૂત્ર, નિર્યુક્તિ તથા ભાષ્યગાથાઓનાં વિવેચનરૂપે છે. આની ભાષા અલ્પ સંસ્કૃતમિશ્ચિત પ્રાકૃત છે. પ્રારંભમાં પીઠિકા છે જેમાં નિશીથની ભૂમિકારૂપે તત્સમ્બદ્ધ આવશ્યક વિષયોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. સર્વપ્રથમ ચૂર્શિકારે અરિહંતાદિને નમસ્કાર કર્યા છે તથા નિશીથચૂલાનાં વ્યાખ્યાનનો સંબંધ બતાવ્યો છે :

> नमिऊणऽरहंताणं, सिद्धाण च कम्मचक्कमुकाणं । सवणसिनेहविमुकाण, सव्वसाहूण भावेण ॥ १ ॥ सविसेसायरजुत्तं, काउं पणामं च अत्यदायिस्स । पज्जुण्णखमासमणस्स, चरण-करणाणुपालस्स ॥ २ ॥ एवं कयप्पणामो, पकप्पणामस्स विवरणं वन्ने । पुव्वायरियकयं चिय, अहं पि तं चेव उ विसेसा ॥ ३ ॥ भणिया विमुत्तिचूला, अहुणावसरो णिसीहचूलाए । को संबंधो तस्सा, भण्णइ इणमो णिसामेहि ॥ ४ ॥

આ ગાથાઓમાં અરિહંત, સિદ્ધ અને સાધુઓને સામાન્યરૂપે નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે તથા પ્રદ્યુમ્ન ક્ષમાશ્રમણને અર્થદાતા રૂપે વિશેષ નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. નિશીથનું બીજું નામ પ્રકલ્પ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે. પીઠિકા :

પ્રારંભમાં ચૂલાઓનું વિવેચન કરતાં ચૂર્ણિકારે બતાવ્યું છે કે ચૂલા છ પ્રકારની હોય છે. તેનું વર્જાન જે રીતે દશવૈકાલિકમાં કરવામાં આવ્યું છે તે જ રીતે અહીં પજ્ઞ કરી લેવું જોઈએ.<sup>ર</sup> આનાથી સાબિત થાય છે કે નિશીથચૂર્ણિ દશવૈકાલિકચૂર્જિની પછી રચવામાં આવી છે. તે પછી આચારનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે આચારાદિ

૧. સંપાદક – ઉપાધ્યાય શ્રી અમરચન્દ્રજી તથા મુનિ શ્રી કન્હૈયાલાલજી, પ્રકાશક – સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, લોહામંડી, આગરા, સન્ ૧૯૫૭-૧૯૬૦. નિશીથ ઃએક અધ્યયન – પં. દલસુખ માલવણિયા, સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગરા, સન્ ૧૯૫૯.

साय छव्विहा – जहादसवेयालिए भणिया तहा भाणियव्वा। – प्रथभ ભાગ, पृ. २.

#### નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

પાંચ વસ્તુઓ તરફ નિર્દેશ કર્યો છે : આચાર, અગ્ર, પ્રકલ્પ, ચૂલિકા અને નિશીથ.\* આ બધાનો નિક્રોપ-પદ્ધતિએ વિચાર કરતાં નિશીથનો અર્થ આ પ્રમાણે બતાવ્યો છે : निशीथ इति कोऽर्थ: । निशीथ-सद्दपट्टीकरणत्य वा भण्णति –

जं होति अप्पगासं, तं तु णिसीहंति लोगसंसिद्धं । जं अप्पगासधम्मं, अण्णं पि तयं निसीधं ति ॥

जमिति अणिदिट्टं । होति भवति । अप्पगासमिति अंधकारं । जकारणिद्देसे तगारो होइ । सदस्स अवहारणत्थे तुगारो । अप्पगासवयणस्स णिण्णयत्थे णिसीहंति । लोगे वि सिद्धं णिसीहं अप्पगासं । जहा कोइ पावासिओ पओसे आगओ, परेण बितिए दिणे पुच्छिओ 'कल्ले कं वेलमागओ सि ? भणति 'णिसीहे त्ति रात्रावित्यर्थः ।' निशीथनो अर्थ છે અપ્રકાશ અર્થાત્ અંધકાર. અપ્રકાશિત વચનોના નિર્શય માટે નિશીથનો અર્થ છે અપ્રકાશ અર્થાત્ અંધકાર. અપ્રકાશિત વચનોના નિર્શય માટે નિશીથનૂત્ર છે. લોકમાં પણ નિશીથનો પ્રયોગ રાત્રિ-અંધકાર માટે થાય છે આ જ રીતે નિશીથના કર્મપંકનિષદન વગેરે અન્ય અર્થ પણ કરવામાં આવ્યા છે. ભાવપંકનું નિષદન ત્રણ જાતનું થાય છે : ક્ષય, ઉપશમ અને ક્ષયોપશમ. જેના દારા અષ્ટવિધ કર્મપંક શાંત કરવામાં આવે તે નિશીથ છે.<sup>3</sup>

આચારનું વિશેષ વિવેચન કરતાં ચૂર્સિકારે નિર્યુક્તિ-ગાથાને ભદ્રબાહુસ્વામિકૃત બતાવી છે.<sup>\*</sup> આ ગાથામાં ચાર પ્રકારના પુરુષ-પ્રતિસેવક બતાવવામાં આવ્યા છે જે ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અથવા જઘન્ય કોટિના હોય છે. આ પુરુષોનું વિવિધ ભંગો સાથે વિસ્તારપૂર્વક વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે સ્ત્રી અને નપુંસક-પ્રતિસેવકોનું પણ સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. આ બધું નિશીથના વ્યાખ્યાન પછી કરવામાં આવેલા આચારવિષયક પ્રાયશ્ચિત્તના વિવેચન અંતર્ગત છે. પ્રતિસેવકનું વર્જ્ઞન સમાપ્ત કર્યા પછી પ્રતિસેવના અને પ્રતિસેવિતવ્યનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે. પ્રતિસેવનાના સ્વરૂપવર્જ્ઞનમાં અપ્રમાદપ્રતિસેવના, સહસાત્કરણ, પ્રમાદપ્રતિસેવના, ક્રોધાદિ કષાય, વિરાધનાત્રિક, વિકથા, ઈન્દ્રિય, નિદ્રા વગેરે અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ વિષયોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. નિદ્રા-સેવનની મર્યાદા તરફ નિર્દેશ કરતાં ચૂર્શિકારે એક શ્લોક ઉદ્ધૃત કર્યો છે જેમાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે આળસ, મૈથુન, નિદ્રા, ક્ષુધા અને આક્રોશ – આ પાંચે સેવન કરતા રહેવાથી બરાબર વધતાં જાય છે :<sup>4</sup>

- ૧. ભાષ્યગાથા ૩. ૨. ૫. ૩૪. ૩. ૫. ૩૪-૫.
- ४. एसा भद्दबाहुसामि-कता गाहा ५. ३८. ५. ५. ५. ५४.

## पञ्च वर्द्धन्ति कौन्तेय ! सेव्यमानानि नित्यश: । आलस्यं मैथुनं निदा, क्षुधाऽऽकोशश्च पञ्चम: ॥

સત્યાનર્દ્ધ નિદ્રાનું સ્વરૂપ બતાવતાં ચૂર્ડિકાર કહે છે કે જેમાં ચિત્ત થીણ અર્થાત્ સ્ત્યાન થઈ જાય – કઠણ થઈ જાય – જામી જાય તે સ્ત્યાનર્દ્ધિ નિદ્રા છે. આ નિદ્રાનું કારણ અત્યંત દર્શનાવરણ કર્મનો ઉદય છે : इद्धं चित्तं तं थीणं जस्स अच्चंतदरिसणावरणावरणकम्मोदया सो थीणद्धी भण्णति । तेण य थीणेज ण सो किंचि उवलभति ।' સ્ત્યાનર્દ્ધિનું સ્વરૂપ વિશેષ સ્પષ્ટ કરવા માટે આચાર્યે ચાર પ્રકારનાં ઉદાહરણો આપ્યાં છે : પુદ્ધલ, મોદક, કુંભકાર અને હસ્તિદંત. તેજસ્કાય વગેરેની વ્યાખ્યા કરતાં ચૂર્ડિકારે 'अस्य सिद्धसेनाचाર્यो व्याख्यां करोति, एतेषां सिद्धसेनाचार्यो व्याख्यां करोति, इमा पुण सागणिय-णिक्खितदाराण दोण्ह वि भद्दबाहुसामिकता प्रायश्चित्तव्याख्यानगाथा, एयस्स इमा भद्दबाहुसामिकता वक्खाणगाहा' વગેરે શબ્દો સાથે ભદ્રબાહુ અને સિદ્ધસેનનાં નામોનો અનેક વાર ઉલ્લેખ કર્યો છે. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાયસંબંધી યતનાઓ, દોષો, અપવાદો અને પ્રાયશ્चित્તોનું પ્રસ્તુત પીઠિકામાં અતિ વિસ્તૃત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ખાન, પાન, વસતિ, વસ્ત, હલન, ચલન, શયન, ભ્રમણ, ભાષણ, ગમન, આગમન વગેરે બધી આવશ્યક ક્રિયાઓના વિષયમાં આચારશાસ્તની દર્ષ્ટિએ સૂક્ષ્મ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

પ્રાણાતિપાત વગેરેનું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકારે મૃષાવાદના લૌકિક અને લોકોત્તર – આ બે ભેદોનું વર્ણન કર્યું છે તથા લૌકિક મૃષાવાદ અંતર્ગત માયોપધિનું સ્વરૂપ બતાવતાં ચાર ધૂર્તોની કથા આપી છે. આ ધૂર્તાખ્યાનના ચાર મુખ્ય પાત્રોનાં નામ છે : શશક, એલાષાઢ, મૂલદેવ અને ખંડપાજ્ઞા.<sup>3</sup> આ આખ્યાનનો સાર ભાષ્યકારે નિમ્નલિખિત ત્રણ ગાથાઓમાં આપ્યો છે :

> सस-एलासाढ मूलदेव खंडा य जुण्णउज्जाणे । सामत्थणे को भत्तं, अक्खातं जो ण सद्दहति ॥ २९४ ॥ चोरभया गावीओ, पोट्टलए बंधिऊण आणेमि । तिलअइस्टकुहाडे, वणगय मलणा य तेस्नोदा ॥ २९५ ॥ वणगयपाटण कुंडिय, छम्मासा हत्थिलग्गणं पुच्छे । रायरयग मो वादे, जर्हि पेच्छइ ते इमे वत्था ॥ २९६ ॥

૧. ષૃ. ૫૫. ૨. ષૃ. ૭૫, ૭૬ વગેરે. ૩. ષૃ. ૧૦૨.

#### નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

١

ચૂર્ષિકાર આ ગાથાઓના આધારે સંક્ષેપમાં ધૂર્તકથા આપતાં લખે છે કે બાકીની વાતો ધુત્તકખાણગ (ધૂર્તાખ્યાન) અનુસાર સમજી લેવી જોઈએ : सेसં ધુत्तक्खाणगानुसारेण णेयमिति ા' અહીં સુધી લૌકિક મૃષાવાદનો અધિકાર છે. ત્યાર પછી લોકોત્તર મૃષાવાદનું વર્જ્ઞન છે. આ જ રીતે અદત્તાદાન, મૈથુન, પરિગ્રહ, રાત્રિભોજન વગેરેનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. આ વર્જ્ઞન મુખ્યત્વે બે ભાગમાં વિભાજિત છે. આમાંથી પ્રથમ ભાગ દર્પિકાસંબંધી છે, બીજો ભાગ કલ્પિકાસંબંધી. દર્પિકાસંબંધી ભાગમાં તત્ત્વવિષયક દોષોનું નિરૂપણ કરતાં તેમનાં સેવનનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે જ્યારે કલ્પિકાસંબંધી ભાગમાં તત્ત્તદ્વિષયક અપવાદોનું વર્જ્ઞન કરતાં તેમનાં સેવનનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. આ બધા મૂલગુણપ્રતિસેવના સાથે સંબદ્ધ છે. આ જ રીતે આચાર્ચે ઉત્તરગુણપ્રતિસેવનાનું પણ વિસ્તારથી વ્યાખ્યાન કર્યું છે. ઉત્તરગુણ પિંડવિશુદ્ધિ વગેરે અનેક પ્રકારના છે. આનો પણ દર્પિકા અને કલ્પિકાના ભેદથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. જેમકે ચૂર્શિકાર કહે છે : ગતા યા મૂલગુળપડિસેવળા इતિ ા इदाणિ उત્તરગુળપડિસેવળા મળ્ળતિ ા તે उત્તરગુળા પિંડવિસોહ્તવ્રો અળેગવિદ્યા ા તત્થ પિંકે તાવ દર્પ્પિયં કપ્યિં વર્ષ્ય ચાય્યા સ્થિયાર ચાલે છે.

પીઠિકાની સમાપ્તિ કરતાં એ વાતનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે કે નિશીથ-પીઠિકાનો આ સૂત્રાર્થ કોને આપવો જોઈએ અને કોને નહિ. અબહુશ્રુત વગેરે નિષિદ્ધ પુરુષોને જ આપવાથી પ્રવચન-ઘાત થાય છે આથી બહુશ્રુત વગેરે સુયોગ્ય પુરુષોને નિશીથપીઠિકાનો આ સૂત્રાર્થ આપવો જોઈએ.<sup>3</sup> અહીં સુધી પીઠિકાનો અધિકાર છે.

#### પ્રથમ ઉદ્દેશ :

પ્રથમ ઉદેશના પ્રથમ સૂત્ર 'जे भिक्खू हत्थकर्म्म करेइ, करेंतं वा साइज्जइ'નો શબ્દાર્થ ભાષ્યકારે આ મુજબ કર્યો છે :

#### जे त्ति य खलु णिदेसे भिक्खू पण भेदणे खुहस्स खलू ।

हत्थेण जं च करणं, कीरति तं हत्थकम्मं ति ॥ ४९७ ॥

આ ગાથાનો ચૂર્ણિકારે ફરી આ મુજબ શબ્દાર્થ કર્યો છે : 'जे इति निद्देसे, 'खलु' विसेसणे, कि विशिनष्टि ? भिक्षोर्नान्यस्य, 'भिदि' विदारणे, 'क्षुध' इति कर्मण आख्यानं, ज्ञानावरणादिकर्म भिनत्तीति भिक्षु:, भावभिक्षोर्विशेषणे 'पुन:' शब्द:, 'हत्थे' ति हन्यतेऽनेनेति हस्त:, हसति वा मुखमावृत्येति हस्त:, आदाननिक्षेपादिसमर्थो

૧. પૃ. ૧૦૫. આચાર્ય હરિભદ્રકૃત ધૂર્તાખ્યાનનો આધાર આ પ્રાચીન કથા છે.

ર. પૃ. ૧૫૪. ૩. પૃ. ૧૬૫-૧૯૬.

शरीरैकदेशो हस्तोऽतस्तेन यत् करणं – व्यापारइत्यर्थः, स च व्यापारः क्रिया भवति, अतः सा हस्तक्रिया क्रियमाणा कर्मभवतीत्यर्थः । 'साइज्जति' साइज्जणा दुविहा कारावणे अणुमोदणे...... ।' જે क्षुध अर्थात ज्ञानावरशाटि કर्मनो ભेट अर्थात વિનાશ કરે છે તે ભિક્ષુ છે. જેનાથી હનન કરવામાં આવે છે અથવા જે મુખ ઢાંકીને હસે છે તે હસ્ત છે. આદાન-નિક્ષેપ વગેરેમાં સમર્થ હસ્તની જે ક્રિયા અર્થાત વ્યાપાર છે તે હસ્તક્રિયા છે. આ પ્રકારની ક્રિયમાણ હસ્તક્રિયા કર્મરૂપ હોય છે. સાઇજજણા અર્થાત સ્વાદના બે પ્રકારની છે : કારણ (નિર્માપન) અર્થાત બીજા પાસે કરાવવું અને અનુમોદન અર્થાત બીજાનું સમર્થન કરવું. આ રીતે ક્રિયાના ત્રજ્ઞ રૂપ થયાં : પોતે કરવી, બીજા પાસે કરાવવી અને કરનારનું અનુમોદન કરવું. આ રીતે પ્રથમ સુત્રનો શબ્દાર્થ કર્યા પછી આચાર્યે ભિક્ષ, હસ્ત અને કર્મનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિશ્લેષણ કર્ય છે. હસ્તકર્મ બે પ્રકારનું છે : અસંક્લિષ્ટ અને સંક્લિષ્ટ, અસંક્લિષ્ટ હસ્તકર્મ આઠ પ્રકારનું છે : છેદન, ભેદન, ઘર્ષણ, પેષણ, અભિઘાત, સ્નેહ, કાય અને ક્ષાર. સંક્લિષ્ટ હસ્તકર્મ બે પ્રકારનું છે ઃ સનિમિત્ત અને અનિમિત્ત. સનિમિત્ત હસ્તકર્મ ત્રણ પ્રકારનાં કારણોથી થાય છે : શબ્દ સાંભળીને, રૂપાદિ જોઈન બને પૂર્વ અનુભૂત વિષયનું સ્મરણ કરીને.' પુરૂષ અને સ્ત્રીનાં આ જાતના હસ્તકર્મોનું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કરતાં ચુર્શિકારે સાધુઓ અને સાધ્વીઓ માટે ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારનાં પ્રાયશ્વિત્તોનું વિધાન કર્યું છે.

દિતીય સૂત્ર 'जે भिक्खू अंगादाणं कट्ठेण वा कलिचेण वा अंगुलियाए वा सलागाए वा संचालेइ संचालेंतं वा सातिज्जति'નું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્ય કહે છે કે મસ્તક વગેરે અંગ છે, કાન વગેરે ઉપાંગ છે અને નખ વગેરે અંગોપાંગ છે. આ પ્રકારે શરીરના ત્રણ ભાગ છે : અંગ, ઉપાંગ અને અંગોપાંગ. અંગ આઠ છે : મસ્તક, હૃદય, પેટ, પીઠ, બે ખભા અને બે ઊરુ. કાન, નાક, આંખો, જાંધો, હાથ અને પગ ઉપાંગ છે. નખ, વાળ, શ્મશ્રુ, આંગળીઓ, હથેળીનું તળિયું અને હસ્તોપતલ અંગોપાંગ છે. હથેળીની ચારે તરફનો ઉપસેલો ભાગ હસ્તોપતલ કહેવાય છે. આ બધાનું સંચાલન પણ સનિમિત્ત અથવા અનિમિત્ત થાય છે.<sup>3</sup> પ્રસ્તુત સૂત્રનું વિશેષ વ્યાખ્યાન પૂર્વવત્ કરી લેવું જોઈએ. આ જ રીતે આગળના સૂત્રોનું પણ સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

ચૌદમા સૂત્ર 'जो भिक्खू सोत्तियं वा रज्जुयं वा चिलिमिलि वा अण्णउत्थिएण वा गारत्थिएण वा कोरेति, कोरेंतं वा सातिज्जति'नुं વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્জिકાર કહે છે

૧. દ્વિતીયભાગ, પૃ. ૨. ૨. પૃ. ૪-૭. ૩. પૃ. ૨૬-૨૭.

કે વસ્ન – કંબલાદિને સૌત્રિક (સૂતરનું બનેલું) કહે છે, જ્યારે દોરડું વગેરેને રજ્જુક કહે છે. ભાષ્યકારે ચિલિમિલી (પડદા)ના પાંચ પ્રકાર બતાવ્યા છે : સુત્તમયી, રજ્જુમયી, વાગમયી, દંડમયી અને કડમયી. તેમનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં ચૂર્શિકાર કહે છે : सुत्तेण कता सुत्तमयी, तं वत्थं कं बली वा । रज्जुणा कता रज्जुमयी, सो पुण दोरे । वागेसु कता वागमयी, वागमयं वत्थं दोरो वा वक्कलं वा वत्थादि । दंडो वंसाती । कडमती वंसकडगादि । एसा पंचविहा चिलिमिणी गच्छस्स उवग्गहकारिवया घेप्पति ।' સૂત્રનિર્મિત ચિલિમિલી – પરદો-યવનિકાને સૂત્રમતી કહે છે, જેમકે વસ્વ, કંબલ વગેરે. રજ્જુથી બનેલાને રજ્જુમતી કહે છે, જેમકે દોરિયું વગેરે. આ જ રીતે વલ્ક અર્થાત્ છાલ, દંડ અર્થાત્ વાંસ વગેરેની લાકડી અને કટ અર્થાત્ તૃણ વગેરેથી ચિલિમિલિકા બને છે. ગચ્છના ઉપકાર માટે આ પાંચ પ્રકારની ચિલિમિલિકાઓનું પ્રહજ્ઞ કરવામાં આવે છે. પછી આચાર્યે ચિલિમિલિનાં પ્રમાણ, ઉપયોગ વગેરે પર પ્રકાશ પાડ્યો છે તથા સંક્ષેપમાં આગળનાં સૂત્રોનું પણ વ્યાખ્યાન કર્યું છે.

'जे भिक्खू लाउय-पादं वा दारु-पादं वा मिट्टिया पादं वा...'(સૂત્ર ૩૯)ની વ્યાખ્યા કરતાં ચૂર્શિકારે લખ્યું છે કે સૂત્રાર્થનું કથન થઈ ચૂક્યું, હવે નિર્યુક્તિનો વિસ્તાર કરવામાં આવે છે : भणिओ सुत्तत्थो । इदार्णि णिज्जुत्तिवित्थरो भण्णति ।' એમ લખીને તેમણે 'लाउयदारुयपाते, मट्टियपादे......' ગાથા (ભાષ્ય ૬૮૫) આપી છે જે નિર્યુક્તિ ગાથા છે.

'जे भिक्खू दंडयं वा लट्ठियं वा अवलेहणियं वा.....' (સૂત્ર ૪૦)નું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે દંડ લાઠી વગેરેનો ભેદ બતાવ્યો છે. દંડ બાહુપ્રમાણ હોય છે : दंडो बाहुप्पमाणो । લાઠી આત્મપ્રમાણ અર્થાત્ સ્વશરીરપ્રમાણ હોય છે : अवलेहणिया वासासु कद्दमफेडिणी क्षुरिकावत् ।<sup>3</sup> ભાષ્યકારે દંડ વગેરેનાં માપ આ મુજબ બતાવ્યાં છે : દંડ ત્રણ હાથનો હોય છે, વિદંડ બે હાથનો હોય છે, લાઠી આત્મપ્રમાણ હોય છે, વિલટ્ઠી ચાર આંગળી ઓછી હોય છે. ભાષ્યગાથા આ મુજબ છે :

> तिण्णि उ हत्थे डंडो, दोण्णि उ हत्थे विदंडओ होति । लड्ठी आत-पमाणा, विलड्ठि चतुरंगुलेणूणा ॥ ७०० ॥

આગળ લાઠીની ઉપયોગિતાનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે તથા તેને રાખવાની વિષિ, તત્સંબંધી દોષો, ગુરુમાસ પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. વસ્ર

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>. **પૃ. ૩૯-૪૦**, ૨. પૃ. ૪૬, ૩. પૃ. ૪૮,

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

ફાડવા, સીવવા વગેરે સંબંધિત નિયમોનો ઉલ્લેખ કરીને પ્રથમ ઉદ્દેશ સમાપ્ત કરી દેવામાં આવ્યો છે. અંતમાં 'विसेस-णिसीहचुण्णीए पढमो उद्देसो सम्मत्तो'' લખીને એમ સૂચિત કરવામાં આવ્યું છે કે પ્રસ્તુત ચૂર્ણિ વિશેષનિશીથચૂર્ણિ અથવા નિશીથવિશેષચૂર્ણિ છે.

#### દ્વિતીય ઉદ્દેશ :

પ્રથમ ઉદ્દેશમાં ગુરુમાસો (ઉપવાસ)નું કથન કરવામાં આવ્યું. હવે બીજા ઉદ્દેશમાં લઘુમાસો (એકાશન)નું કથન કરવામાં આવે છે. અથવા પ્રથમ ઉદ્દેશમાં પરકરણનું નિવારજ્ઞ કરવામાં આવ્યું. હવે દ્વિતીય ઉદ્દેશમાં સ્વકરણનું નિવારણ કરવામાં આવે છે : पढमउद्देसए गुरुमासा भणिता । अह इदार्णि बितिए लहुमासा भण्णंति । अहवा-पढमुद्देसे परकरणं णिवारियं, इह बितिए सयंकरणं निवारिज्जति ।' આમ કહીને આચાર્ય દ્વિતીય ઉદ્દેશનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરે છે.

પ્રથમ સૂત્ર 'जे भिक्खू दारुदंडयं पायपुंछणयं करेइ.....'નું વ્યાખ્યાન આ પ્રમાશે કરવામાં આવ્યું છે : जे त्ति णिद्देसे, भिक्खू पूर्वोक्त, दारुमओ दंडओ जस्स तं दारुदंडयं, पादे पुंछति जेण तं पादपुंछणं – पट्टयदुनिसिज्जवज्जियं रओहरणमित्यर्थ: तं जो करेति, करेंतं वा सातिज्जति तस्स मासलहुं पच्छित्तं । एस सुत्तत्थो । एयं पुण सुत्तं अववातियं । इदार्णि णिज्जुत्ति-वित्थरो ।<sup>3</sup> અर्थात् જે ભિક્ષु કાષ્ઠદંડયુક્ત પાદપ્રોછન સ્વયં કરે છે અથવા કરનારનું અનુમોદન કરે છે તેના માટે માસલઘુ પ્રાયશ્વિન્નો નિયમ છે. આ સૂત્રાર્થ છે. તેની પછી પાદપ્રોછનના વિવિધ પ્રકારોનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે. આ જ રીતે કાષ્ઠદંડયુક્ત પાદપ્રોછનનાં ગ્રહણ, વિતરણ, પરિભોગ વગેરેના દોષો અને પ્રાયશ્વिત્તોનું સૂત્રાનુસાર વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

નવમા સૂત્ર 'जે भिक्खू अचित्तपइट्ठियं गंधं जिघति जिंघतं वा सातिज्जति'નું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે કે નિર્જીવ ચંદન વગેરે કાષ્ઠની ગંધ સૂંધનાર માટે માસલઘુ પ્રાયશ્चित्तનું વિધાન છે : णिज्जीवे चंदणादि कट्ठे गंधं जिंघति मासलहुं ।'

'जे भिक्खू लहुसगं फरुसं वयति, वयंतं वा....'(સૂત્ર ૧૮)ની ચૂર્ણિ આ મુજબ છે : लहुसं ईषदल्पं स्तोकमिति यावत् फरुसं णेहवज्जियं अण्णं साहुं वर्दति भाषते इत्यर्थ: । ' જે સાધુ થોડું પણ કઠો૨ — સ્નેહરહિત થઈને બોલે છે તેના માટે માસલઘુ

૧. પૃ. ૬૬. ૨. પૃ. ૬૭. ૩. પૃ. ૬૮. ૪. પૃ. ૭૩. પ. પૃ. ૭૪.

### નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન છે. પરુષ – કઠોર દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ ભેદથી ચાર પ્રકારનું હોય છે. ચૂર્ણિકારે આ ચારે પ્રકારોનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. ભાવપરુષ કોધાદિરૂપ છે કેમકે કોધાદિ વગર પરુષ કેવી રીતે હોઈ શકે અર્થાત્ ન હોઈ શકે. જેમકે ભાષ્યકાર કહે છે :

## भावे पुण कोधादी, कोहादि विणा तु कहं भवे फत्सं । उवयारो पुण कीरति, दव्वाति समुप्पति जेणं ॥ ८६२ ॥

જે ભિક્ષુ અલ્પ જુઠું બોલે છે તેના માટે પણ માસલઘુ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. જેમકે ચૂર્શિકાર સ્વયં કહે છે : मुसं अलियं, लहुसं अल्पं, तं वदओ मासलहुं ।' આ જ રીતે લઘુ અદત્તાદાન, લઘુ શીતોદકોપયોગ વગેરે માટે પણ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. સ્નાનના દોષોનું વર્શન કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે : ण्हायंતો છગ્जीवणिकाए वहेति । ण्हाणे पडिबंधो भवति -- पुनः पुनः स्नायतीत्यर्थः । अस्नानसाधुशरीरेभ्यः निर्मलशरीरे अहमिति गाखं कुरुते स्नान एव विभूषा । अलंकारेत्यर्थः अण्हाणपरीसहाओ वोहति तं न जिनातीत्यर्थः । लोकस्याविश्रम्भणीयो भवति ।' અર્થાત્ સ્નાન કરવાથી પટ્ જીવનિકાયની હિંસા થાય છે. એક વાર સ્નાન કરવાથી વારંવાર સ્નાન કરવાની ઈચ્છા થાય છે. સ્નાન ન કરનાર સાધુને સ્નાન કરનાર ઘૃણાની નજરે જુએ છે, પોતાને તેનાથી મોટો સમજે છે તથા અસ્નાન-પરીષહથી ડરે છે. લોકો-પણ આવા સાધુનો વિશ્વાસ નથી કરતા. આ દોષો સાથે જ આચાર્યે અપવાદ રૂપે સ્નાનની અનુમતિ પણ પ્રદાન કરી છે.

કૃત્સ્ન (અખંડ) ચર્મ અને કૃત્સ્ન વસ રાખવાનો નિષેધ કરતાં સ્વજનગવેષિત, પરજનગવેષિત, વરજનગવેષિત, બલજનગવેષિત વગેરે પદાર્થોનાં ગ્રહણનો પણ નિષેધ કર્યો છે. વરનો અર્થ આ મુજબ છે : जो पुरिसो जत्थ गामणगर्यादसु अर्च्यते, अर्चितो वा....गामणगर्याद-कारणेसु पमाणीकतो, तेसु वा गामादिसु धणकु लादिणा पहाणो, एरिसे पुरिसे वरशब्दप्रयोग: । सो य इमो हवेज्ज गामिए ति गाममहत्तर:, रट्टिए ति राष्ट्रमहत्तर: ।<sup>3</sup> ગ્રામ નગરાદિના પ્રામાણિક, પ્રધાન અથવા પૂજ્ય પુરુષને 'વર' શબ્દથી સંબોધિત કરવામાં આવે છે. આ રીતે ગ્રામ-પુરુષ ગ્રામમહત્તર અને રાષ્ટ્ર-પુરુષ રાષ્ટ્રમહત્તર કહેવાય છે. બલનો અર્થ બતાવતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે : य: पुरुष: यस्य पुरुषस्योपरि प्रभुत्वं करोति सो बलवं भण्णति । अहवा अप्रभु वि जो बलवं

૧. પૃ. ૭૯. ૨. પૃ. ૮૬. ૩. પૃ. ૧૦૧.

सो वि बलवं भण्णति । सो पुण गृहपतिः गामसामिगो वा तेणगादि वा<sup>1</sup> । જે પ્રભુત્વ કરે છે તે બલવાન કહેવાય છે. અથવા અપ્રભુ પણ બલશાલી થવાથી બલવાન કહેવાય છે. ગૃહપતિ, ગ્રામસ્વામી વગેરે પ્રથમ કોટિના પુરુષ છે. સ્તેન અર્થાત્ ચોર વગેરે દ્વિતીય કોટિના છે.

નિયત (નિશ્ચિત-ધ્રુવ-નિરંતર) પિંડ, વાસ વગેરેના દોષોનું વર્ણન કર્યા પછી આચાર્ય 'जे भिक्खू पुरे संथवं पच्छा संथवं वा करेइ.....'(સૂ. ૩૮)નું વ્યાખ્યાન આ પ્રમાણે કરે છે : संथवो थुतो, अदत्ते दाणे पुव्वसंथवो, दिण्णे पच्छासंथवो । जो तं करेति सातिज्जति वा तस्स मासलहुं ।' संस्तवनो अर्थ છે સ્તુતિ. સાધુ દાતાની બે પ્રકારે સ્તુતિ કરી શકે છે : એક તો દાન આપતાં પહેલાં અને બીજી દાન આપ્યા પછી. જે સાધુ આ પ્રકારની સ્તુતિ કરે છે અથવા તેનું અનુમોદન કરે છે તેને માસલઘુ પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે છે. સંસ્તવનું વિશેષ વિવેચન કરતાં ચૂર્ણિકારે 'अत्र निर्युक्तिमाह' એવું લખીને નિમ્ન નિર્યુક્તિ-ગાથા ઉદ્ધત કરી છે :

### दव्वे खेत्ते काले, भावम्मि य संथवो मुणेयव्वो । आत-पर-तदुभए वा, एक्नेक्ने सो पुणो दुविधो ॥ १०२५ ॥

દ્રવ્યસંસ્તવનો વિસ્તાર કરતાં આચાર્ય કહે છે કે તે ૬૪ પ્રકારનું છે. આના માટે ધાન્ય, રત્ન, સ્થાવર, દ્વિપદ, ચતુષ્પદ વગેરેના ૬૪ પ્રકાર ગણાવવામાં આવ્યા છે. <sup>3</sup> તે આ છે : ૨૪ પ્રકારનાં ધાન્ય, ૨૪ પ્રકારનાં રત્નો, ૩ પ્રકારનાં સ્થાવર, ૨ પ્રકારનાં દ્વિપદ, ૧૦ પ્રકારનાં ચતુષ્પદ અને ૬૪મું કુપ્ય (ઉપકરણ).

ધાન્ય – ૧. જવ, ૨. ગોધૂમ, ૩. શાલિ, ૪. વ્રીહિ, ૫. ષષ્ટિક, ૬. કોદ્રવ, ૭. અનયા, ૮. કંગૂ, ૯. રાલક, ૧૦. તિલ, ૧૧. મુદ્દગ, ૧૨. માષ, ૧૩. અતસી, ૧૪. હિરિમંથા, ૧૫. ત્રિપુડા, ૧૬. નિષ્પાવ, ૧૭. અલિસિંદા, ૧૮. માસા, ૧૯. ઇક્ષુ, ૨૦. મસૂર, ૨૧. તુવર, ૨૨. કુલત્થ, ૨૩. ધાનક, ૨૪. કલા. भाष्य :--धण्णाइ चउव्वीसं, जव-गोहुम-सालि-वोहि-साट्टिया ।

कोद्दव-अणया-कंगू, रालग-तिल-मुग्ग-मासा य ॥ १०२९ ॥ चूर्णि :—बृहच्छिरा कंगू, अल्पतरशिरा रालक: ।

भाष्य :—अतसि हिरिमंथ तिपुड, णिप्फाव अलर्सि**दरा य मासा य ।** इक्खू मसूर तुवरी, कुलत्ध्व तह<sup>,</sup>धाणग~कला य ॥ १०३० ॥

१, ५, १०१. २.५.१०८. ३.५.१०८.

નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

चूर्णि :—'अतसि' मालवे प्रसिद्धा, 'हिस्मिंथा', वट्टचणगा, 'त्रिपुडा' लंगवलगा, 'णिप्फाव' चावला, 'अलिसिंदा', चवलगारा य, 'मासा', पंडरचवलगा, 'धाणगा' कुथुंभरी, 'कला' वट्टचणगा ।

રત્ન – ૧. સુવર્શ, ૨. તવુ, ૩. તંબ, ૪. રજત, ૫. લોહ, ૬. શીશક, ૭. હિરજ્ય, ૮. પાષાણ, ૯. વેર, ૧૦. મણિ, ૧૧. મૌક્તિક, ૧૨. પ્રવાલ, ૧૩. શંખ, ૧૪. તિનિશ, ૧૫. અગરુ, ૧૬. ચંદન, ૧૭. અમિલાત વસ્ત્ર, ૧૮. કાષ્ઠ, ૧૯. દંત, ૨૦. ચર્મ, ૨૧. વાળ, ૨૨. ગંધ, ૨૩. દ્રવ્ય, ૨૪. ઔષધ. भाष्य :--रयणाइं चतुव्वीसं, सुव्वण्ण-तवु-तंब-रयत-लोहाइं ।

सीसग-हिरण्ण-पासाण-वेर-मणि-मोत्तिय-पवाले ॥ १०३१ ॥

चूर्णि :-- 'रयतं' रुप्पं, 'हिरण्णं' रूपका, 'पाषाणः' स्फटिकादयः, 'मणी' सूरचन्द्रकान्तादयः ।

भाष्य :—संख-तिणिसागुलु चंदणाइं वत्थामिलाइ कट्ठाइं । तह दंत-चम्म-बाला, गंधा दव्वसहाइं चॅ ॥ १०३२ ॥

चूर्णि :— 'तिणिस' रुक्खकट्ठा, 'अगलुं' अगरुं, यानि न म्लायन्ते शीघ्रं तानि अम्लातानि वस्त्राणि, 'कट्ठा' शाकादिस्तंभा, 'दंता' हस्त्यादीनां, 'चुम्मा' वग्घादीणं, 'वाला' चमरीणं, गंधयुक्तिकृता गंधा, एकांगं औषधं देव्यं, बहुद्रव्यंसमुदायादौषधम् ।

સ્થાવ∺ ૧. ભૂમિ, ૨. ઘર, ૩. તરુ

દ્રિપર– ૧. ચક્રારબદ્ધ – શકટાદિ અને ૨. મનુષ્ય

चतुष्पद– ૧. ગૌ, ૨. ઉષ્ટ્રી, ૩. મહિષી, ૪. અજ, ૫. મેષ, ૬. અશ્વ, ૭. અશ્વતર, ૮. ઘોટક, ૯. ગર્દભ, ૧૦. હસ્તી

भाष्य :—गावी उद्री महिसी, अय एलग आस आसतरगा य ।

घोडग गद्दभ हत्यी, चतुप्पदा होंति दसधातु ॥ १०३४ ॥ चुर्णि :--'आसतरगा' वेसरा ।

'ને મિનલ્ સાગારિયં પિંડ યુંનતિ, યુંનંતં વા સાતિખ્બતિ', 'ને મિનલ્ સાગારિયં પિંડં ગિળ્દફ.....'(સૂ૦ ૪૬-૭)નું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે કે સાગારિક અર્થાત્ શય્યાતરના પિંડનું ગ્રહણ અથવા ભોગ ન કરવો જોઈએ. જે તેવું કરે છે તેના માટે માસલ્યુ પ્રાયશ્વિત્ત છે. આનું વિવેચન કરતાં પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં નિમ્ન વાતોનો દેપ્ટાન્તપૂર્વક વિચાર કરવાંમાં આવ્યો છે' : (૧) સાગારિક કોણ હોય છે, (૨) તે

૧. પૃ. ૧૩૦-૧૩૧. ∦ શય્યાતર ક્યારે થાય છે, (૩) તેનો પિંડ કેટલી જાતનો હોય છે, (૪) તે અશય્યાતર ક્યારે થાય છે, (૫) તે સાગારિક કયા સંયત દ્વારા પરિહર્તવ્ય છે, (ε) તે સાગારિક-પિંડનાં ગ્રહણમાં શું દોષ છે, (૭) કઈ અવસ્થામાં તેનો પિંડ ગ્રહણ કરી શકાય છે, (૮) કઈ યતનાથી તેનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ, (૯) એક સાગારિક પાસેથી જ ગ્રહણ કરવો જોઈએ અથવા અનેક સાગારિકો પાસેથી પણ ગ્રહણ કરવો જોઈએ. સાગારિકના પાંચ એકાર્થક શબ્દો છે : સાગારિકો પાસેથી પણ ગ્રહણ કરવો જોઈએ. સાગારિકના પાંચ એકાર્થક શબ્દો છે : સાગારિક, શય્યાતર, દાતા, ધર અને તર. 'આ પાંચેની વ્યુત્પત્તિ તથા સાર્થકતા પર સારો પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. બૃહત્કલ્પભાષ્યમાં પણ આ વિષય પર પુરતું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

'जे भिक्खू उडुबद्धियं सेज्जा-संथारयं.....' (સૂ૦ ૫૦)નું વિવેચન કરતાં આચાર્ય શય્યા અને સંસ્તારકનો ભેદ બતાવે છે. શય્યા સર્વાંગિકા અર્થાત્ પૂરા શરીરના માપની હોય છે જ્યારે સંસ્તારક અઢી હાથપ્રમાણ હોય છે : सव्वंगिया सेज्जा, अड्डाइयहत्थो संथारो ।' સંસ્તારક બે પ્રકારનો હોય છે : પરિશાટી અને અપરિશાટી. તેનાં સ્વરૂપ, ભેદ-પ્રભેદ, ગ્રહણ, દોષ, પ્રાયશ્વિત્ત વગેરેનું વિસ્તારપૂર્વક વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું છે.

વિપ્રનષ્ટ અર્થાત્ વિષિપૂર્વક રક્ષા કરવા છતાં પણ ખોવાઈ ગયેલ પ્રાતિહારિક, શય્યાસંસ્તારક વગેરેની શોધ કરવાની આવશ્યકતા, વિધિ વગેરે પર પ્રકાશ પાડતાં બીજા ઉદ્દેશનાં અંતિમ સૂત્ર 'જે **પિबखू इत्तरियं उवर्हि ण पडिलेहे**ति.....' (સૂ૦ ૫૯)નું વિશ્લેષણ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જિનકલ્પીઓ માટે બાર પ્રકારની, સ્થવિરકલ્પીઓ માટે ચૌદ પ્રકારની અને આર્યાઓ માટે પચીસ પ્રકારની ઉપધિ હોય છે.<sup>3</sup> જિનકલ્પિક બે પ્રકારના છે : પાણિપાત્રભોજી અને પ્રતિગ્રહધારી. આ બંનેના ફરી બે-બે ભેદ છે : સપ્રાવરણ અર્થાત્ સવસ્ર અને અપ્રાવરણ અર્થાત્ નિર્વસ્ન.\* જિનકલ્પમાં ઉપધિના આઠ વિભાગ છે : બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, નવ, દસ, અગિયાર અને બાર. નિર્વસ્ન પાણિપાત્રની જઘન્ય ઉપધિ બે પ્રકારની છે : રજોહરણ અને મુખવસિકા. તે જ પાણિપાત્ર જો સવસ્ર હોય અને એક કપડું ગ્રહણ કરે તો તેની ઉપધિ ત્રણ પ્રકારની થઈ જાય છે. આ જ રીતે આગળની ઉપધિઓ પણ સમજી લેવી જોઈએ. સ્થવિરકલ્પીઓ તથા આર્યાઓ માટે પણ આ જ રીતે વિભિન્ન ઉપધિઓનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>4</sup> અહીં સુધી વિશેષનિશીથયૂર્ણિના દ્વિતીય ઉદ્દેશનો અધિકાર છે. તૃતીય ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશના પ્રારંભમાં ભિક્ષાગ્રહણના કેટલાક દોષો તથા પ્રાયશ્ચિત્તો પર પ્રકાશ

૨. પૃ. ૧૪૯. ૩. પૃ. ૧૮૮. ૪. એજન. 🕓 ૫. પૃ. ૧૮૮-૧૯૩.

९. सागारिय सेज्जायर दाता य धरे तरे वा वि । – ५ृ. ९३०, भा. ९९४०.

## નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

પાડવામાં આવ્યો છે. તદનન્તર પગ વગેરેનાં આમર્જન, પ્રમાર્જન, પરિમર્દન, અભ્યંગ વગેરેથી લાગનાર દોષોનો ઉલ્લેખ કરતાં તદ્વિષયક પ્રાયશ્વિત્તોનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. એક વાર સાફ કરવું આમર્જન છે, વારે વારે સાફ કરવું પ્રમાર્જન છે. અથવા હાથથી સાફ કરવું આમર્જન છે, રજોહરણથી સાફ કરવું प्रभार्श्वन छे : आमज्जति एकसि, पमज्जति पुणो पुणो । अहवा हत्थेण आमज्जणं, रवहरणेण पमञ्जणं ।' ગંડ, પિલક, અરતિત, અર્શિકા, ભગંદર વગેરે રોગોનાં છેદન, શોધન, લેપન વગેરેનો નિષેધ કરતાં ગંડ વગેરેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે દર્શાવ્યું छे : गच्छतीति गंडं, तं च गंडमाला, जं च अण्णं (पिलगं) तु पादगतं गंडं, अर्रततो जं ण पच्चति, असी अरिसा ता य अहिद्वाणे णासाते व्रणेस् वा भवति, पिलिगा (पिलगा) सियलिया, भगंदरं अप्पण्णतो अधिद्वाणे क्षतं किमियजालसंपण्णं भवति । बहसत्थसंभवे अण्णतरेण तिक्खं स (अ)हिणाधारं जातमिति प्रकारप्रदर्शनार्थम् । एकसि ईषद् वा आच्छिंदणं, बहुवारं सुट्ठ वा छिंदणं विच्छिदणं ।' આ જ રીતે નખાગ્રને ધસીને તેજ બનાવવા, તેનાથી રોમ વગેરે તોડવા, તેને દાઢી, જંઘા, ગુહ્વભાગ વગેરેમાં ફેરવવા વગેરે વાતોનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે તથા અક્ષિમલ, કર્ષામલ, દંતમલ, નખમલ વગેરેને ખોદી-ખોદીને બહાર કાઢવાની મનાઈ કરી છે. ઉચ્ચાર-પ્રસવસનો ઘરમાં, ગૃહમુખ પર, ગૃહદ્વાર પર, ગૃહપ્રતિદ્વાર પર, ગૃહૈલુક (ઉંબરો) પર અથવા ગુહાંગણમાં પરિત્યાગ કરવો પણ આ જ રીતે નિષિદ્ધ છે. અન્ય નિષિદ્ધ સ્થાનો પર પણ તેનો પરિત્યાગ ન કરવો જોઈએ. પરિત્યાગ કરવાથી માસલઘુ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું પડે છે. આ જ રીતે અસમયે ઉચ્ચાર-પ્રસ્નવલનો પરિત્યાગ કરનાર માટે પણ આ જ પ્રાયશ્વિત્ત છે. રાત્રિ વગેરે સમયે બહાર નીકળવાથી લાગતા અનેક દોષોનું વર્ણન ચૂર્સિકારે પ્રસ્તુત ઉદ્દેશના અંતે કર્યું છે.

#### ચતુર્થ ઉદ્દેશ ઃ

આ ઉદ્દેશમાં સૂત્રોનું સામાન્ય વ્યાખ્યાન કરતાં નિમ્નલિખિત વિષયો પર વિશેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગ, કાયોત્સર્ગના વિવિધ ભંગ, આયંબિલની પરિસમામિ તથા આહારપ્રહણ, સ્થાપનાકુલ અને તેના વિવિધ પ્રકાર, સ્થાપનાકુલસંબંધી સામાચારી, નિર્ગ્રન્થીની વસતિ અને તેમાં નિર્ગ્રન્થ દ્વારા પ્રવેશ, રાજા, અમાત્ય, શેઠ, પુરોહિત, સાર્થવાહ, ગ્રામમહત્તર, રાષ્ટ્રમહત્તર અને ગણધરનાં લક્ષણ, ગ્લાન સાધ્વી અને તેની સેવા, અધિકરણ અને તેના ભેદ, સંરંભ,

૧. પૃ. ૨૧૦. ૨. પૃ. ૨૧૫.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

સમારંભ અને આરંભના ભેદ-પ્રભેદ, હાસ્ય અને તેની ઉત્યત્તિનાં વિવિધ કારણો. <mark>પંચમ ઉદ્દેશ</mark> :

આ ઉદ્દેશના પ્રારંભમાં આચાર્ય ભદ્રબાહુસ્વામિકૃત એક નિર્યુક્તિ ગાથા\* આપવામાં આવી છે જેમાં ચતુર્થ અને પંચમ ઉદ્દેશના સમ્બન્ધનો નિર્દેશ છે. ચર્સિકારે '.....उद्देसकेन सह संबंधं वक्तुकामो आचार्य: भद्रबाहुस्वामी निर्युक्तिगाथामाह' એવું કહીને તેમની ગાથા ઉદ્ધત કરી છે. આ ઉદ્દેશની ચૂર્ણિમાં નિમ્ન વિષયોનું વિશેષ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે : પ્રાભૃતિક શય્યા ને તેના છાદન વગેરે ભેદ, સંપરિકર્મ શય્યા અને તેના ચૌદ ભેદ, સંભોગનું વિવિધ દષ્ટિએ વર્શન. સંભોગનો અર્થ આ प्रभाशे छे : 'सं' एगीभावे 'भज' पालनाभ्यवहारयोः, एकत्र भोजनं संभोगः, अहवा समं भोगो संभोगो यथोक्तविधानेनेत्यर्थ: । संभुंजते वा संभोग:, संभुज्जते वा, स्वस्थ वा भोग: संभोग: ।<sup>3</sup> સંભોગનો મુખ્ય અર્થ છે યથોક્ત વિધિથી એકત્ર <mark>આહારો</mark>પભોગ. જે સાધુઓમાં પરસ્પર ખાન-પાન વગેરેનો વ્યવહાર <mark>હોય છે તેઓ</mark> સાંભોગિક કહેવાય છે. સાંભોગિક સાધુઓનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ચર્જ્રિકારે કેટલાંક આખ્યાન આપ્યાં છે. આમાંથી એક આખ્યાનમાં નિમ્નલિખિત ઐતિહાસિક પુરૂષોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે<sup>૪</sup> ઃ વર્ધમાન-સ્વામીના શિષ્ય સુધર્મા, સુધર્માના શિષ્ય જંબૂ, જંબુના શિષ્ય પ્રભવ, પ્રભવના શિષ્ય શય્યંભવ, શય્યંભવના શિષ્ય યશોભદ્ર, યશોભદ્રના શિષ્ય સંભૂત, સંભૂતના શિષ્ય સ્થૂલભદ્ર, સ્થૂલભદ્રના બે યુગપ્રધાનશિષ્ય – આર્ય મહાગિરિ અને આર્ય સુહસ્તી, ચન્દ્રગુપ્તનો પુત્ર બિંદુસાર, બિંદુસારનો પુત્ર અશોક, અશોકનો પુત્ર કુણાલ. ષષ્ઠ ઉદ્દેશ :

शइना. પાંચ ઉદ્દેશોમાં ગુરુ-લઘુમાસનું વર્જ્ઞન કરવામાં આવ્યું. પ્રસ્તુત ઉદ્દેશમાં ચાતુમીસિક ગુરુનું વર્જ્ઞન છે. આનો એકમાત્ર વિષય છે મૈથુનસંબંધી દોષો અને પ્રાયશ્चित્તોનું વર્જ્ઞન. 'जे भिक्खू माउग्गामं मेहुणपडियाए विण्णवेति—'(સૂ૦૧)નું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્જ્ઞિકાર લખે છે : 'मातिसमाणो गामो मातुगामो, मरहट्ठविसयभासाए वा इत्थी माउग्गामो भण्णति । मिहुणभावो मेहुणं, मिथुनकर्म वा मेहुनं-अब्रह्ममित्यर्थ: । मिथुनभावप्रतिपत्ति: । अथवा पडिया मैथुनसेवनप्रतिज्ञेत्यर्थ: विज्ञापना प्रार्थना अथवा तद्भावसेवर्न विज्ञापना, इह तु प्रार्थना परिगृहाते ।

૧. <mark>પૃ. ૩૦૭ (ગા.</mark> ૧૮૯૫). ૨. એજન. ૩. પૃ. ૩૪૧. ૪. પૃ. ૩∉૦-૩**૬**૧. सुत्तत्थो ।' માતૃસમૂહ અર્થાત્ માતાઓ સમાન નારીઓનાં વૃંદને માતૃગ્રામ – માઉગ્ગામ કહે છે. અથવા સામાન્ય સ્ત્રી-વર્ગને માઉગ્ગામ કહેવાય જેમ કે મરાઠીમાં સ્ત્રીને માઉગ્ગામ કહેવામાં આવે છે. મિથુનમાત્ર અથવા મિથુનકર્મને મૈથુન – મેહુણ કહે છે. પડિયા – પ્રતિજ્ઞાનો અર્થ છે મૈથુનસેવનની પ્રતિજ્ઞા. વિષ્ણવણા – વિજ્ઞાપનાનો અર્થ છે પ્રાર્થના. જે સાધુ મૈથુનસેવનની કામનાથી કોઈ સ્ત્રીને પ્રાર્થના કરે છે તેના માટે ચાતુર્માસિક ગુરૂ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન છે.

માતૃગ્રામના ત્રણ પ્રકાર છે : દિવ્ય, માનુષ અને તિર્યક્. આમાંથી પ્રત્યેકના બે ભેદ છે : દેહયુક્ત અને પ્રતિમાયુક્ત. દેહયુક્તના ફરી બે ભેદ છે : સજીવ અને નિર્જીવ. પ્રતિમાયુક્તના પણ બે પ્રકાર છે : સન્નિહિત અને અસન્નિહિત. વિજ્ઞાપના બે પ્રકારની હોય છે : અવભાષણતા – પ્રાર્થના અને તદ્ભાવાસેવનતા – મૈથુનાસેવન.' આચાર્યે આ ભેદ-પ્રભેદોનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે.

'જે भिक्खू माउग्गामस्स मेहुणवडियाए लेहं लिहति....'(સૂ. ૧૩)ની વ્યાખ્યા કરતાં ચૂર્ણિકારે કામીઓના પ્રેમ-પત્ર-લેખનનું વિશ્લેષણ કર્યું છે અને બતાવ્યું છે કે લેખ બે પ્રકારનો હોય છે : છત્ર અર્થાત્ અપ્રકાશિત અને પ્રકટ અર્થાત્ પ્રકાશિત. છત્ર લેખ ત્રણ પ્રકારનો છે : લિપિછન્ન, ભાષાછન્ન અને અર્થછન્ન.<sup>3</sup> આચાર્યે દરેકનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે.

ઉદ્દેશના અંતમાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે જે વાતો પુરુષો માટે કહેવામાં આવી છે તેમનો સ્ત્રીઓ માટે પણ ઉપયોગ કરી લેવો જોઈએ. ભિક્ષુના સ્થાન પર ભિક્ષુણી મૂકીને માતૃગ્રામના સ્થાને પિતૃગ્રામનો પ્રયોગ કરી લેવો જોઈએ. જેમકે ચૂર્ણિકાર કહે છે : पुरिसाणं जो गमो इत्थीवग्गे भणितो जहा-'भिक्खू माउग्गाम मेहुणवडियाए । विण्णवेति' एस इत्थीणं पुरिसवग्गे वत्तव्वो-'जा भिक्खुणी वि पिउग्गामं मेहुणवडियाए विण्णवेइ.....।'

સપ્તમ ઉદ્દેશ :

ષષ્ઠ ઉદ્દેશના અંતિમ સૂત્રમાં વિકૃત આહારનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. આ નિષેધ આભ્યંતર આહારની દષ્ટિએ છે. સપ્તમ ઉદ્દેશનાં પ્રથમ સૂત્રમાં કામી ભિક્ષુ માટે તે વાતનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે કે પત્ર-પુષ્પાદિની માળાઓ ન તો સ્વયં બનાવે, ન બીજાઓ પાસે બનાવડાવે. આ નિષેધ કામના બાહ્ય આહારની દષ્ટિએ છે. આ જ રીતે કુંડળ, મુક્તાવલી, કનકાવલી વગેરે બનાવવાં, ધારણ કરવાં વગેરેનો પણ આગળના સૂત્રોમાં નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. ચૂર્શિકારે કુંડળ વગેરેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે બતાવ્યું છે : कुंडलं कण्णाभरणं, गुणं कडीसुत्तयं, मणી સૂર્યમणીમાવય,

<u>.</u> ૧. ષૃ. ૩૭૧. ૨. પૃ. ૩૭૧-૨. ૩. પૃ.૩૮૫. ૪. પૃ. ૩૯૪. तुडियं बाहुरक्खिया, तिण्णि सगतो तिसरियं, वालंभा मउडादिसु ओचूला, आगारीण वा गलोलइया, नाभिं जा गच्छइ सा पलंबा, सा य उलंवा भण्णति । अट्ठारसलयाओ हारो, णवसु अड्डूहारो, विचित्तेहिं एगसग्र एमावली, मुत्तएहिं मुत्तावली, सुवण्णमणिएहिं कणगावली, रयणहिं रयणावली, उरंगुलो सुवण्णओ पट्टो, त्रिकुटो मुकुट: ।' આમાં કુંડલ, ગુણ, મણિ, તુડિય, તિસરિય, વાલંભા, પલંબા, હાર, અર્ધહાર, એકાવલી, મુક્તાવલી, કનકાવલી, રત્નાવલી, પટ અને મુકુટ -- આ આભૂષણોનું સ્વરૂપ-વર્શન છે.

'जे भिक्खू माउग्गामस्स मेहुणवडियाए अण्णयरं पसु-जायं वा पक्खिजायं वा....आर्लिगेज्ज.....'(સू. ૮૪)નું વિવેચન કરતાં આચાર્યે પશુપક્ષીનાં આલિંગન વગેરેનો નિષેધ કર્યો છે તથા આલિંગન, પરિષ્વજન, ચુંબન, છેદન અને વિચ્છેદનરૂપ કામ-ક્રીડાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. તે આ મુજબ છે : आर्लिंगनं स्पृशनं, उपगूहनं परिष्वजनं, मुखेन चुंबनं, दंतादिभिः सकृत् छेदनं, अनेकशो विच्छेदः, विविधप्रकारो वा च्छेदः विच्छेदः ।' सामान्य रीते स्पर्श કરવો તે આલિંગન છે. ગાઢ આલિંગનનું નામ પરિષ્વજન અથવા ઉપગૂહન છે. ચુંબન મુખથી કરવામાં આવે છે. દાંત વગેરેથી એક વાર કાપવું તે છેદન તથા અનેક વાર કાપવું અથવા અનેક રીતે કાપવું તે વિચ્છેદન છે.

### અષ્ટમ ઉદ્દેશ :

સપ્તમ ઉદ્દેશનાં અંતિમ સૂત્રમાં સ્ત્રી અને પુરુષના આકારોના વિષયમાં કેટલીક આવશ્યક વાતો કહેવામાં આવી છે. અષ્ટમ ઉદ્દેશના પ્રારંભના સૂત્રમાં તે બતાવવામાં આવ્યું છે કે એકલો સાધુ એકલી સ્ત્રી સાથે વિહાર, સ્વાધ્યાય વગેરે ન કરે જેનાથી કામકથા વગેરેનો અવસર પ્રાપ્ત ન થાય. કામકથા લૌકિક અને લોકોત્તર ભેદે બે પ્રકારની હોય છે. નરવાહનદત્તકથાદિ લૌકિક કામકથાઓ છે. તરંગવતી, મલયવતી, મગધસેન વગેરેની કથાઓ લોકોત્તર કામકથાનાં ઉદાહરણ છે.<sup>3</sup>

'जે भिक्खू उज्जाणंसि जा उज्जाण-गिहंसि वा....'(સૂ. ૨-૯) વગેરે સૂત્રોની વ્યાખ્યામાં ઉદ્યાન, ઉદ્યાનગૃહ, ઉદ્યાનશાળા, નિર્યાણ, નિર્યાણગૃહ, નિર્યાણશાળા, અટ્ટ, અટ્ટાલક, ચરિકા, પ્રા઼કાર, દ્વાર, ગોપુર, દક, દકમાર્ગ, દકપથ, દક્તીર, દકસ્થાન, શૂન્યગૃહ, શૂન્યશાળા, ભિન્નગૃહ, ભિન્નશાળા, ક્રૂટાગાર, કોષ્ઠાગાર, તૃણગૃહ, તૃણશાળા, તુષગૃહ, તુષશાળા, દુશ્તગૃહ, દુશ્સશાળા, પર્યાયગૃહ, પર્યાયશાળા, કર્માન્તગૃહ, કર્માન્તશાળા, મહાગૃહ, મહાકુળ, ગોગૃહ અને ગૌશાળાનો

૧. પૃ. ૩૯૮. ૨. પૃ. ૪૧૧. ૩. પૃ. ૪૧૫.

### નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યો છે<sup>1</sup> અને બતાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુ આ સ્થાનોમાં એકલી સ્ત્રી સાથે વિહાર વગેરે ન કરે.

રાત્રિ સમયે સ્વજન વગેરે સાથે રહેવાનો પ્રતિષેધ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જે સાધુ સ્વજન, અસ્વજન, શ્રાવક, અશ્રાવક વગેરે સાથે અર્ધ રાત્રિ અથવા ચતુર્થાંશ રાત્રિ અથવા પૂર્શ રાત્રિ પર્યંત રહે છે અથવા રહેનારનું સમર્થન કરે છે તેના માટે ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્વિત્ત છે. ' આ જ રીતે રાત્રિ સમયે ભોજનનાં અન્વેષણ, ગ્રહણ વગેરે માટે પણ પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. નવમ ઉદ્દેશ :

અષ્ટમ ઉદ્દેશના અંતિમ સૂત્રમાં ભોજન અર્થાત્ પિંડનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. નવમ ઉદ્દેશના પ્રારંભમાં પછ્ય આ જ વિષય પર થોડો પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. 'जો મિक्खू ग्रयपिंड गेण्हइ.....' 'जે भिक्खू ग्रयपिंड भुंजइ.....' (સૂ૦ ૧-૨)નું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્ણિકાર એ વાતનો વિચાર કરે છે કે સાધુએ કઈ રીતે રાજાને ત્યાંથી પિંડ ગ્રહણ ન કરવો જોઈએ ? જે મૂર્ધાભિષિક્ત છે અર્થાત્ જેનો મુખ્યરૂપે અભિષેક કરવામાં આવ્યો છે તથા જે સેનાપતિ, અમાત્ય, પુરોહિત, શ્રેષ્ઠિ અને સાર્થવાહ સહિત રાજ્યનો ભોગ કરે છે તેનો પિંડ સાધુ માટે વર્જિત છે. બાકી રાજાઓના વિષયમાં નિષેધનો એકાંત નિયમ નથી અર્થાત્ જ્યાં દોષ પ્રતીત થાય ત્યાંનો પિંડ વર્જિત છે, જ્યાં દોષ ન હોય ત્યાંનો ગ્રહણીય છે. રાજપિંડ આઠ પ્રકારનો છે જેમાં ભોજન સિવાય અન્ય વસ્તુઓનો પણ સમાવેશ થાય છે. તે આઠ પ્રકાર આ છે : ચાર પ્રકારનો આહાર – અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય તથા વસ્ત, પાત્ર, કંબલ અને પાદપ્રોછનક.<sup>3</sup>

સાધુને રાજાનાં અંતઃપુરમાં પ્રવેશ કરવાની મનાઈ કરતાં આચાર્યે ત્રણ પ્રકારનાં અંતઃપુરોનું વર્જીન કર્યું છે : જીર્જ્ઞાન્તઃપુર, નવાન્તઃપુર અને કન્યકાન્તઃપુર. જેનું યૌવન નષ્ટ થઈ જાય છે તથા જે ભોગને અયોગ્ય થઈ જાય છે તેવી સ્ત્રીઓ જીર્જ્ઞાન્તઃપુરમાં રહે છે. જેમનામાં યૌવન ટક્યું હોય તથા જે ભોગના કામમાં લેવામાં આવે છે તે નવાન્તઃપુરમાં વાસ કરે છે. રાજકન્યાઓ જ્યાં સુધી યૌવનને પ્રાપ્ત નથી થતી ત્યાં સુધી તેમનો સંગ્રહ કન્યકાન્તઃપુરમાં કરવામાં આવે છે. તેમાંથી પ્રત્યેકના ક્ષેત્રની દષ્ટિએ બે ભેદ કરવામાં આવે છે : સ્વસ્થાનસ્થ અને પરસ્થાનસ્થ.

૧. ષૃ. ૪૩૩. ૨. ષૃ. ૪૪૧. ૩. ષૃ. ૪૪૯.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

સ્વસ્થાનસ્થનો અર્થ છે રાજગૃહમાં જ રહેનારી. પરસ્થાનસ્થનો અર્થ છે વસંતાદિમાં ઉદ્યાનમાં રહેનારી. એતદ્વિષયક ભાષ્યગાથા તથા ચુર્ણિ આ મુજબ છે :

एकेकं पि य दुविधं सट्ठाणं चेव परठाणे ॥ २५१३ ॥ चूर्णि :—रण्णो अंतेपुरं तिविधं—ण्हसियजोवणाओ अपरिभुज्जमाणीओ अच्छति, एयं जुण्णंतेपुरं। जोव्वणयुत्ता परिभुज्जमाणीओ नवंतेपुरं। अप्पत्तजोव्वणाण रायदुहियाण संगहो कत्रंतेपुरं। तं पुण खेत्ततो एकेकं दुविधं—सट्ठाणे परद्ठाणे य। सट्ठाणत्थं रायघरे चेव, परद्राणत्थं वसंतादिसु उज्जाणियागयं।

'जे भिक्खू रण्णो खत्तियाण......' (સૂ૦ ૭)નું વિવેચન કરતાં ચૂર્શિકારે કોષ્ઠાગાર વગેરેનું સ્વરૂપ આ મુજબ બતાવ્યું છે : જેમાં ૭૭ પ્રકારનાં ધાન્ય હોય તે કોષ્ઠાગાર છે. જેમાં ૧૬ પ્રકારનાં રત્ન હોય તે ભાંડાગાર છે. જ્યાં સુરા, મધુ વગેરે પાનક સંગ્રહીત હોય તે પાનાગાર છે. જ્યાં દૂધ, દહીં વગેરે હોય તે ક્ષીરગૃહ છે. જ્યાં ૭૭ પ્રકારનાં ધાન્ય કૂટવામાં આવતાં હોય અથવા જ્યાં ગંજ અર્થાત્ યવ પડ્યા હોય તે ગંજશાલા છે. જ્યાં અશન, પાન વગેરે વિવિધ પ્રકારના ખાદ્ય પદાર્થ તૈયાર થતા હોય તે મહાનસશાલા છે : जत्थ सणसत्तरंसाणि धण्णाणि कोट्ठागारे । भंडागारे जत्थ सोलसविहाइं रयणाइं । पाणागारं जत्थ पाणियकम्मं तो सुरा-मधु-सीधु-खंडगं-मच्छंडिय-मुद्दियापभित्तीणि पाणगाणि । खीरघरं जत्थ खीरं-दધि-णवणीय-तक्कादीणि अच्छंति । गंजसाला व जत्थ सणसत्तरसाणि-धण्णाणि कोट्टिज्जंति, अहवा गंजा जवा ते जत्थ अच्छंति सा गंजसाला । महाणससाला जत्थ असणपाणखातिमादीणि णाणविहभक्खे उवक्खडिज्जंति । ' આ જ રીતે નટ, નટ્ટ, જલ્લ, મલ્લ, કથક, પ્લવક, લાસક વગેરેનો અર્થ બતાવવામાં આવ્યો છે. ર

#### દશમ ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશની ચૂર્ઝિ ખૂબ વિસ્તૃત છે. વચ્ચે-વચ્ચે દષ્ટાન્ત રૂપે કથાનકો પશ આપવામાં આવ્યાં છે. આમાં મુખ્યરૂપે નિમ્ન વિષયોનું વિવેચન છે : ભાષાની અગાઢતા, પરુષતા વગેરે તથા તત્સમ્બન્ધી વિવિધ પ્રાયશ્વિત્ત, આધાકર્મિક આહારના દોષ તથા પ્રાયશ્વિત્ત, ગ્લાનની વૈયાવૃત્ય સમ્બન્ધી યતના, ઉપેક્ષા તથા પ્રાયશ્વિત્ત, વર્ષાવાસ, પર્યુષણા, પરિવસના, પર્યુપશમના, પ્રથમ સમવસરણ, સ્થાપના અને જ્યેષ્ઠગ્રહની એકાર્થકતા, સાર્થકતા, વિધિવત્તા વગેરે. આમાં જ આર્ય કાલકની કથા

૧. પૃ.૪૫૬. ૨.પૃ.૪૬૮.

પણ આપવામાં આવી છે. વિદ્યાબળ વગેરેની સિદ્ધિનું વર્શન કરતાં ચૂર્શિકાર કહે છે : जहा---कालगऽज्जेण गद्दभिल्लो सासिओ ? को उ गद्दभिल्लो ? को वा कालगऽज्जो ? कम्मि वा कज्जे सासितो ? भण्णति ।° એમ કહીને તેમણે સંક્ષેપમાં આર્ય કાલક, તેમની ભગિની રૂપવતી અને ઉજજયિનીના રાજા ગર્દભિલ્લનું આખું કથાનક આપ્યું છે.

એકાદશ ઉદ્દેશ :

દશમ ઉદ્દેશનાં અંતિમ સૂત્રમાં વસ્ત-ગ્રહણ પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. એકાદશ ઉદ્દેશના પ્રારંભમાં પાત્ર-ગ્રહણની ચર્ચા છે. આ ઉદ્દેશનાં તૃતીય તથા ષષ્ઠ સૂત્રો ચૂર્શિમાં નથી. આ જ રીતે અન્ય ઉદ્દેશોમાં પણ કેટલાંક સૂત્રોની ન્યૂનાધિક્તા છે. 'ગે भिक्खू अप्पाणં बीभावेति,,,,,,' 'ગે भिक्खू परं बीभावेति.....'(સ૦ ૬૪-૫)ની વ્યાખ્યામાં ચૂર્શિકારે ભયના ચાર તથા સાત ભેદોની ચર્ચા કરી છે. ભયના ચાર ભેદ આ છે : ૧. પિશાચાદિથી ઉત્પન્ન ભય, ૨. મનુષ્યાદિથી ઉત્પન્ન ભય, ૩. વનસ્પતિ વગેરેથી ઉત્પન્ન ભય અને ૪. નિર્હેતુક અર્થાત્ અકસ્માત્ ઉત્પન્ન થનાર ભય. ભયના સાત ભેદ આ મુજબ છે : ૧. ઈહલોકભય, ૨. પરલોકભય, ૩. આદાનભય, ૪. આજીવનાભય, ૫. અકસ્માદ્ભય, ૬. મરણભય અને ૭. અશ્લોકભય.' આ ભેદોનો જૈન સાહિત્યમાં સાધારણપણે ઉલ્લેખ મળે છે. ચૂર્શિકારે એ પ્રશ્ન પર વિચાર કર્યો છે કે આ સાત ભેદોનો ચાર ભેદોમાં કેવી રીતે સમાવેશ થઈ શક ? જે સાધુ પોતાને અથવા બીજાન અથવા બંનેને ડરાવે છે તેના માટે ભયનું કારણ હાજર હોવાની સ્થિતિમાં ચતુર્લઘુ તથા ગેરહાજર હોવાની સ્થિતિમાં ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે.

અયોગ્ય દીક્ષાનો નિષેધ કરનાર સૂત્ર 'जे भिक्खू णायगं वा.... अणलं वा पव्वावेइ, पव्वावेंतं-वा सातिज्जति'(સू. ૮૪)નું વિવેચન કરતાં આચાર્યે અડતાલીસ પ્રકારની વ્યક્તિઓને પ્રવ્નજયા માટે અયોગ્ય માની છે. આમાં અઢાર પ્રકારના પુરુષ છે, વીસ પ્રકારની સ્ત્રીઓ છે અને દસ પ્રકારનાં નપુંસક છે. બાલદીક્ષાનો નિષેધ કરતાં બાલના ત્રણ ભેદ કર્યા છે : ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્ય : સાત-આઠ વર્ષનાં આયુનો બાળક ઉત્કૃષ્ટ બાલ છે. પાંચ-છ વર્ષનાં આયુનો બાળક મધ્યમ બાલ છે. ચાર વર્ષ સુધીનાં આયુનો બાળક જઘન્ય બાલ છે.<sup>3</sup> આ જ રીતે વૃદ્ધ, જડ, રોગી, ઉત્મત્ત, મૂઢ વગેરે અયોગ્ય પુરુષોનું પણ ભેદોપભેદપૂર્વક વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

૧. તૃતીય ભાગ, પૃ. ૫૮-૯. ૨. પૃ. ૧૮૫-૬. ૩. પૃ. ૨૨૯-૨૩૦.

પંડક વગેરે સોળ પ્રકારનાં નપુંસકો<sup>1</sup>નું વર્શન પણ આચાર્યે વિસ્તારથી કર્યું છે. વ્યાષિત પુરુષનું સ્વરૂપ બતાવતાં સોળ પ્રકારના રોગ તથા આઠ પ્રકારની વ્યાધિના નામોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. વ્યાધિનો નાશ શીધ્ર થઈ શકે છે જ્યારે રોગનો નાશ ધીરે ધીરે થાય છે : आशुधातित्वाद् व्याधि:, चिरधातित्वाद् रोग:.... ।

બાલમરણ, પંડિતમરણ વગેરેનાં વિસ્તૃત વિવેચન સાથે પ્રસ્તુત ઉદ્દેશની ચૂર્ણિ સમાપ્ત થાય છે.

### દ્વાદશ ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશની ચૂર્ણિમાં ચતુર્લઘુ પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય દોષોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. આ દોષોમાં મુખ્યત્વે ત્રસ પ્રાણિવિષયક બંધન અને મુક્તિ, પ્રત્યાખ્યાનભંગ, સલોમ ચર્મોપયોગ, તૃણાદિનિર્મિત પીઠકનું અધિષ્ઠાન, નિર્ગ્રન્થી માટે નિર્ગ્રન્થ દ્વારા સંઘાટી સીવડાવવાની વ્યવસ્થા, પુરઃકર્મકૃત હસ્તથી આહારાદિનું ગ્રહણ, શીતોદક્યુક્ત હસ્તાદિથી આહારાદિનું ગ્રહણ, ચક્ષુરિન્દ્રિયની તુષ્ટિ માટે નિર્ઝર વગેરેનું નિરીક્ષણ, પ્રથમ પ્રહરના સમયે આહારાદિનું ગ્રહણ, વ્રણ પર ગોમય– છાણનો લેપ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે. ત્ર**યોદશ ઉદેશ** :

આ ઉદ્દેશમાં પણ ચતુર્લઘુ પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય દોષોનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. સ્નિગ્ધ પૃથ્વી, શિલા વગેરે પર કાયોત્સર્ગ કરવો, ગૃહસ્થ વગેરેને પરુષ વચન સંભળાવવું, તેમને મંત્ર વગેરે બતાવવો, લાભની વાત બતાવીને પ્રસન્ન કરવા, હાનિની વાત બતાવીને ખિન્ન કરવા, ધાતુ વગેરેનું સ્થાન બતાવવું, વમન કરવું, વિરેચન લેવું, આરોગ્ય માટે પ્રતિકર્મ કરવું, પાર્શ્વસ્થને વંદન કરવા, પાર્શ્વસ્થની પ્રશંસા કરવી, કુશીલને વંદન કરવા, કુશીલની પ્રશંસા કરવી, ધાત્રીપિંડનો ભોગ કરવો, દૂર્તીપિંડનો ભોગ કરવો, નિમિત્તિપિંડનો ભોગ કરવો, ચિકિત્સાપિંડનો ભોગ કરવો, ક્રોધાદિપિંડનો ભોગ કરવો વગેરે કાર્ય ચતુર્લઘુ પ્રાયશ્ચિતને યોગ્ય છે. પ્રસ્તુત ઉદ્દેશના અંતે<sup>\*</sup> નિમ્ન ગાથામાં ચૂર્ણિકારના પિતાનું નામ આપવામાં આવ્યું છે :

## संकरजडमउडविभूसणस्स तण्णामसरिसणामस्स । तस्स सुतेणेस कता, विसेसचुण्णी णिसीहस्स ॥

### ચતુર્દશ ઉદ્દેશ ઃ

આ ઉદેશમાં પણ ઉપર્યુક્ત પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય અન્ય વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. પાત્ર ખરીદવું, અતિરિક્ત પાત્રોનો સંગ્રહ કરવો, પાત્ર ઠીક રીતે ન ૧. પૃ. ૨૪૦. ૨. પૃ. ૨૫૮. ૩. એજન. ૪. પૃ. ૪૨૬.

## નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

રાખવું, વર્લયુક્ત પાત્રને વિવર્લ બનાવવું, વિવર્લ પાત્રને વર્લયુક્ત કરવું, જૂના પાત્રથી છુટકારો મેળવવાની અનુચિત કોશિશ કરવી, સચિત્ત વગેરે ભૂમિ પર પાત્ર રાખવું વગેરે પાત્રવિષયક અનેક દોષોનું દિગ્દર્શન કરાવતાં આચાર્યે એતત્સમ્બન્ધી આવશ્યક યતનાઓનો અહીં-તહીં ઉલ્લેખ કર્યો છે.

### પંચદશ ઉદેશ

સાધુને સચિત્ત આમ્ર વગેરે ખાવાની મનાઈ કરતાં આચાર્યે આમ્રનું નામાદિ નિક્ષેપોથી વ્યાખ્યાન કર્યું છે. દ્રવ્યામ્ર ચાર પ્રકારનાં છે : ઉસ્સેતિમ, સંસેતિમ, ઉવકખડ અને પલિય. આ ચારે પ્રકારના આમ્રનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે પલિય આમના ફરી ચાર વિભાગ કર્યાં છે : ઇન્ધનપલિયામ, ધૂમપલિયામ, ગંધપલિયામ અને વૃક્ષપલિયામ. આ બધાના સ્વરૂપ પર પણ પ્રસ્તુત ઉદ્દેશમાં પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.' આ જ પ્રસંગે તાલપ્રલંબ વગેરેનાં ગ્રહણની વિધિનો સાધુ અને સાધ્વી બંનેની દષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આ જ રીતે અન્ય સૂત્રોનું પણ યથાવિધિ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. અંતમાં' નિમ્નોક્ત ગાથામાં ચૂર્ણિકારની માતાનું નામ આપવામાં આવ્યું છે :

# रतिकरमभिधाणऽक्खरसत्तमवग्गंतअक्खरजुएणं । णामं जस्सित्थीए, सुतेण तस्से कया चुण्णी ॥

### ષોડશ ઉદ્દેશ :

યંદરમા ઉદ્દેશમાં દેહવિભૂષાકરણ અને ઉજજવલોપધિધારણનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે જેથી કરીને બ્રહ્મવ્રતની વિરાધના ન થાય. સોળમા ઉદ્દેશમાં પણ અગુપ્તિ અથવા બ્રહ્મવિરાધના ન થાય તે જ દષ્ટિએ સાગારિકવસતિનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. આ ઉદ્દેશનાં પ્રથમ સૂત્ર 'ંગે भिक्खू सागारियसेज्जं अणुपविसइ.....'નું વ્યાખ્યાન કરતાં ચૂર્શિકાર કહે છે કે જે સાગારિકવસતિ ગ્રહણ કરે છે તેને આજ્ઞાભંગ વગેરે દોષો લાગે છે અને તેના માટે ચતુર્લઘુ પ્રાયશ્વિત્તનું વિધાન છે : सह आगारीहिं सागारिया, जો तં गेण्हति वसहिं तस्स आणादी दोसा, चउलहुं च से पच्छित्तं ।' 'સાગારિક' શબ્દનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરતાં આચાર્ય કહે છે કે જ્યાં નિવાસ કરવાથી મૈથુનનો ઉદ્ગમ થાય છે તે સાગારિકવસતિ છે. તેના માટે ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્વિત્ત છે. અથવા જ્યાં સ્ત્રી-પુરુષ રહે છે તે સાગારિકવસતિ છે. તેના માટે પણ ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્વિત્ત છે : ...... जત્થ વસફીયે ઠિयાળ મેहુળુલ્મવો મવતિ સા સાગારિકત,

૧. પૃ. ૪૮૪-૫.

ર. પૃ. ૫૯૪.

૩. ચતુર્થ ભાગ, પૃ. ૧.

तत्थ चउगुरुगा । अधवा जत्थ इत्थिपुरिसा वसंति सा सागारिका.... ।' પણ્યશાળા વગેરેમાં રોકાવાનો નિષેધ કરતાં ચૂર્ણિકારે નિમ્ન સ્થાનોનું વર્ણન કર્યું છે :

- ૧. પણ્યશાલા જ્યાં વેપારી અથવા કુંભાર વાસણ વેચે છે.
- ૨. ભંડશાલા જ્યાં વાસણોનો સંગ્રહ રાખવામાં આવે છે.
- ૩. કર્મશાલા જ્યાં કુંભાર વાસણ બનાવે છે.
- ૪. પચનશાલા જ્યાં વાસણો પકાવવામાં આવે છે.
- પ. ઈંધનશાલા જ્યાં ઘાસફૂસ એકત્ર કરવામાં આવે છે.

૬. વ્યધારણશાલા – જ્યાં આખા ગામ માટે દિવસ-રાત અગ્નિ સળગતો રહે છે.

એતદ્વિષયક ચૂર્ણિયાઠ આ મુજબ છે : पणियशाला जत्थ भायणाणि विक्केति वाणियकुम्भकारो वा एसा पणियसाला । भंडसाला जर्हि भायणाणि संगोवियाणि अच्छेति । कम्मसाला जत्थ कम्मं करेति कुम्भकारो । पणयसाला जर्हि पच्चेति भायणाणि । इंधणसाला जत्थ तण-करिसभारा अच्छेति । वग्धारणसाला तोसलिविसए गाममज्झे साला कीरइ, तत्थ अगणिकुंड णिच्चमेव अच्छति सयंवर्राणी । न्..... ।<sup>२</sup>

જુગપ્સિત – ધૃણિત કુળોમાંથી આહાર વગેરે ગ્રહણ કરવાનો નિષેધ કરતાં ભાષ્યકાર કહે છે કે જુગુપ્સિત બે પ્રકારનાં હોય છે ઃ ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક. ઇત્વરિક થોડા સમય માટે હોય છે જ્યારે યાવત્કથિક જીવનભર માટે હોય છે. સૂતક વગેરે ધરાવતાં કુળ ઇત્વરિક-જુગુપ્સિત કુળ છે. લોહકાર, કલાલ, ચર્મકાર વગેરે યાવત્કથિક-જુગુપ્સિત કુળ છે.<sup>3</sup> આ કુળોમાંથી સાધુએ આહાર વગેરે ન લેવો જોઈએ.

શ્રમણોએ આર્યદેશમાં જ વિચરવું જોઈએ, અનાર્યદેશમાં નહિ. પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં આર્યદેશની સીમા આ પ્રમાણે બતાવવામાં આવી છે : पुव्वेण मगहविसओ, दक्खिणेण कोसंबी, अवरेण थूणाविसओ, उत्तरेण कुणालाविसओ । एतेर्सि मज्झं आरियं, परतो अणारियं ।<sup>\*</sup> પૂર્વમાં મગધથી લઈને પશ્चિમમાં સ્થૂણાપર્યંત અને દક્ષિણ્રમાં કૌશાંબીથી લઈને ઉત્તરમાં કુણાલાપર્યંત આર્યદેશ છે. બાકી અનાર્યદેશ છે. આ જ માન્યતા ભાષ્યકાર વગેરેની પણ છે.

### સપ્તદશમ ઉદૃશ :

આ ઉદ્દેશના પ્રારંભમાં કુતૂહલ – કૌતુકના કારણે થનારી દોષ-પૂર્ણ ક્રિયાઓનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. આગળ દસ પ્રકારના સ્થિતકલ્પ અને બે પ્રકારના

૧. ચતુર્થભાગ, ધૃ. ૧. ૨. પૃ. ૬૨. ૩. પૃ. ૧૩૨. ૪. પૃ. ૧૨૬.

## નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ

સ્થાપનકલ્પનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે. 'जे भिक्खू गाएज्ज......(સૂ. ૧૩૪)નું વિવેચન કરતાં ચૂર્શિકારે ગીત, હસન, વાદ્ય, નૃત્ય, અભિનય વગેરેનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તથા તેમનું આચરણ કરનાર શ્રમણ માટે ચતુર્લઘુ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કર્યું છે.' આ જ રીતે શંખ, શ્રૃંગ, વેણુ વગેરે વિષયમાં પણ સમજવું જોઈએ.' અઢારમો ઉદ્દેશ :

આ ઉદ્દેશની ચૂર્શિમાં મુખ્યરૂપે નાવવિષયક દોષોનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ દોષોમાં નાવ પર આરૂઢ થવું, નાવ ખરીદવી, નાવને સ્થળથી જળ અને જળથી સ્થળ પર પહોંચાડવી, ભરેલી નાવનું પાણી ખાલી કરવું, ખાલી નાવમાં પાણી ભરવું, નાવને ખેંચવી, નાવને ધકેલવી, નાવ ચલાવવી, નાવને રસ્સી વગેરેથી બાંધવી, નાવમાં બેઠેલા કોઈની પાસેથી આહાર વગેરે લેવો ઈત્યાદિનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. ઓગણીસમો ઉદેશ :

પ્રસ્તુત ઉદ્દેશની વ્યાખ્યામાં ચૂર્ણિકારે સ્વાધ્યાય અને અધ્યાપન સંબંધી નિયમો પર વિશેષ પ્રકાશ પાડ્યો છે. સ્વાધ્યાયનો કાલ અને અકાલ, સ્વાધ્યાયનો વિષય -અને અવિષય, અસ્વાધ્યાયિકનો સ્વાધ્યાય કરવાથી લાગતા દોષો, અયોગ્ય વ્યક્તિને ભણાવવાથી થનારી હાનિ, બે સરખી વ્યક્તિઓમાંથી એકને ભણાવવાથી અને બીજાને નહિ ભણાવવાથી લાગતા દોષો અને તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત, પાર્શ્વસ્થ વગેરે કુતીર્થિકોને ભણાવવાથી લાગતા દોષો, ગૃહસ્થ વગેરેને ભણાવવાથી લાગતા દોષો – આ બધી વાતોનો આચાર્યે વિસ્તારથી વિચાર કર્યો છે. **વીસમો ઉદ્દેશ**:

આ અંતિમ ઉદ્દેશ છે. આની ચૂર્ણિમાં માસિકાદિ પરિહારસ્થાન તથા તેમના પ્રતિસેવન, આલોચન, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. સાથે જ ભિક્ષુ, માસ, સ્થાન, પ્રતિસેવના અને આલોચનાનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.<sup>3</sup> અંતે<sup>\*</sup> ચૂર્શિકારે પરિચય રૂપે નિમ્ન ગાથાઓ આપી છે :

> ति चउ पण अट्टमवग्गे, ति पणग ति तिग अक्खरा व ते तेसिं । पढमततिएहि तिदुसरजुएहि णामं कयं जस्स ॥ २ ॥ गुरुदिण्णं च गणित्तं, महत्तरत्तं च तस्स तुट्ठेहिं । तेण कएसा चुण्णी, विसेसनामा निसीहस्स ॥ ३ ॥

૧. પૃ. ૧૯૯. ૨. પૃ. ૨૦૧. ૩. પૃ. ૨૭૧-૨૮૭. ૪. પ્રદ ૪૧૧.

અ, ક, ચ, ટ, ત, પ, ય અને શ – આ વર્ગોના અક્ષરોનો પ્રથમ ગાથાના નિર્દેશાનુસાર સંયોગ કરવાથી 'જિણદાસ' શબ્દ બની જાય છે. બીજી ગાથામાં 'ગણિ' અને 'મહત્તર' શબ્દોનો નિર્દેશ છે. આ રીતે આ ત્રણે શબ્દોનો ક્રમશ સંયોગ કરવાથી 'જિણદાસગણિમહત્તર' શબ્દ બની જાય છે. પ્રસ્તુત ચૂર્શિ જિનદાસગણિ મહત્તરની કૃતિ છે. પહેલાં કહેવામાં આવી ગયું તેમ આનું નામ નિશીથ-વિશેષચૂર્ણિ અથવા વિશેષ-નિશીથચૂર્ણિ છે.

# દ્વાદશ પ્રકરણ દશાશ્રુતસ્કંધચૂર્ણિ

આ ચૂર્શિ' મુખ્યત્વે પ્રાકૃતમાં છે. ક્યાંક-ક્યાંક સંસ્કૃત શબ્દો અથવા વાક્યોનો પ્રયોગ પણ જોવા મળે છે. ચૂર્શિનો આધાર મૂલ સૂત્ર તથા નિર્યુક્તિ છે. પ્રારંભમાં ચૂર્શિકારે પરંપરાગત મંગલની ઉપયોગિતાનો વિચાર કર્યો છે. તદનન્તર પ્રથમ નિર્યુક્તિ-ગાથાનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે :

## वंदामि भइबाहुं, पाईणं चरमसयलसुअनाणि । सुत्तस्स कारगमिसि, दसासु कप्पे अ ववहारे ॥ ९ ॥

भद्दबाहु नामेणं, पाईणो गोत्तेणं, चरिमो अपच्छिमो, सगलाइं चोद्दसपुव्वाइं । कि निमित्तं नमोकारो तस्स कज्जति ? उच्यते-जेण सुत्तस्स कारओ ण अत्थस्स, अत्थो तित्थगरातो पसूतो । जेण भण्णति-अत्थं भासति अरहा..... । त्यार પછી श्रुतनुं वर्धन કरવામાં આવ્યું છે. તદનન્त્तર દશાશ्रुतस्डन्धनां દસ અધ્યયનોના અધિકારો પર પ્રકાશ પાડતાં તેમનું ક્રમશઃ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વ્યાખ્યાન-શૈલી સરળ છે. भूલ સૂત્રપાઠ અને ચૂર્झिसम्मत પાઠમાં ક્યાંક-ક્યાંક થોડુંક અંતર દષ્ટિગોચર થાય છે. ઉદાહરજ્ઞ રૂપે કેટલાક શબ્દો નીચે ઉद्धृત કરવામાં આવે છે. આ શબ્દો આઠમા અધ્યયન કલ્ય અંતર્ગત છે:<sup>3</sup>

- આ ચૂર્સિની હસ્તલિખિત પ્રત મુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયજીની કૃપાથી પ્રાપ્ત થઈ આથી તેમનો અતિ આભારી છું. આનું આઠમું અધ્યયન કલ્પસૂત્ર નામથી અલગ પ્રકાશિત થયું છે જેમાં મૂલપાઠ, નિર્યુક્તિ, ચૂર્શિ અને પૃથ્વીચન્દ્રાચાર્યવિરચિત ટિપ્પણક સમ્મિલિત છે : સંપાદક – મુનિ શ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી, ગુજરાતી ભાષાંતર – પં. બેચરદાસ જીવરાજ દોશી, ચિત્રવિવરણ – સારાભાઈ મસિલાલ નવાબ, પ્રાપ્તિસ્થાન-સારાભાઈ મસિલાલ નવાબ, છીપા માવજીની પોળ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૫૨
- ર. મુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી દ્વારા સ્વીકૃત પાઠના આધારે આ શબ્દોનો સંગ્રહ કરવામાં આવ્યો છે.

| ૩૨૨      |                                 | આગમિક વ્યાખ્યાઓ     |
|----------|---------------------------------|---------------------|
| સૂત્રાંક | સૂત્રધાઠ                        | ચૂર્ણિપાઠ           |
| 3        | पुव्वरत्तावरत्तकालसमयंसि        | पुव्वरत्तावरत्तंसि  |
| १४       | मुइंग                           | मुख                 |
| ૬૧       | पट्ठेहिं कुसलेहिं मेहावीहिं जिय | पट्ठेहि णिउणेहि जिय |
| €૨       | उण्होदएहि य                     |                     |
| ૧૦૭      | पित्तिज्जे                      | पेत्तंज्जए          |
| ૧૨,૨     | अंतरवास                         | अंतरवास             |
| ૧૨૩      | अंतगडे                          | -                   |
| ૨૩૨      | पज्जोसवियाणं                    | पज्जोसविए           |
| ૨૮૧      | अणट्ठाबंधिस्स                   | अट्ठाबंधिस्स        |

આ જાતના પાઠભેદો ઉપરાંત સૂત્ર-વિપર્યાસ પજ્ઞ જોવામાં આવે છે. ઉદાહરજ્ઞ માટે આ જ અધ્યયનના સૂત્ર ૧૨૬થી ૧૨૭ ચૂર્જીમાં વિપરીત રૂપે મળે છે. આ જ રીતે આચાર્ય પૃથ્વીચન્દ્રવિરચિત કલ્પ-ટિપ્પનકમાં પજ્ઞ અનેક જગ્યાએ પાઠભેદ જોવામાં આવે છે.

•

### ત્રયોદશ પ્રકરણ

## બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ

આ ચૂર્ણિ ' મૂલ સૂત્ર તથા લઘુ ભાષ્ય પર છે. આની ભાષા સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃત છે. પ્રારંભમાં મંગલની ઉપયોગિતા પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. પ્રસ્તુત ચૂર્શિનો પ્રારંભનો આ અંશ દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્શિના પ્રારંભના અંશ સાથે બહુ મળતો આવે છે. આ બંને અંશોને અહીં ઉદ્ધૃત કરવાથી તે સ્પષ્ટ થઈ જશે કે તેમાં કેટલું સામ્ય છે :

मंगलादीणि सत्थाणि मंगलमज्झाणि मंगलावसाणाणि । मंगलपरिग्गहिया य सिस्सा सुत्तत्थाणं अवग्गहेहापायधारणासमत्था भवंति । तानि चाऽऽदि-मध्याऽवसानमंगलात्मकानि सर्वाणि लोके विराजन्ति विस्तारं च गच्छन्ति । अनेन कारणेनादौ मंगलं मध्ये मंगलमवसाने मंगलमिती । आदि मंगलग्गहणेणं तस्स स सत्थस्स अविग्धेण लहुं पारं गच्छन्ति । मज्झमंगलगहणेणं तं सत्थं थिरपरिजियं भवइ । अव्साणमंगलग्गहणेणं तं सत्थं सिस्स-पसिस्सेसु अव्वोच्छित्तिकरं भवइ । तत्रादौ मंगलं पापप्रतिषेधकत्वादिदं सूत्रम्....

– બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ, પૃ. ૧.

मंगलादीणि सत्थाणि मंगलमज्झाणि मंगलावसाणाणि मंगलपरिग्गहिता य सिस्सा अवग्गहेहापायधारणासमत्था अविग्धेण सत्थाणं पारगा भवंति । ताणि य सत्थाणि लोगे वियरंति वित्थारं च गच्छति । तत्थादिमंगलेण निब्विग्धेण सिस्सा सत्थस्स पारं गच्छन्ति । मज्झमंगलेण सत्थं थिरपरिचिअं भवइ । अवसाणमंगलेणं सत्थं सिस्स-पसिस्सेसु परिचयं गच्छति । तत्थादिमंगलं.....

– દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્ણિ, પૃ. ૧

આ બંને પાઠોમાં બહુ સમાનતા છે. એવું પ્રતીત થાય છે કે દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્ણિના પાઠના આધારે બૃહત્કલ્પચૂર્ણિનો પાઠ રચવામાં આવ્યો હશે. દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્ણિનો ઉપર્યુક્ત પાઠ સંક્ષિપ્ત તથા સંકોચશીલ છે, જ્યારે બૃહત્કલ્પચૂર્ણિનો પાઠ વિશેષ સ્પષ્ટ તથા વિકસિત પ્રતીત થાય છે. ભાષાની દષ્ટિએ પણ દશાશુતસ્કન્ધચૂર્શિ બૃહત્કલ્પચૂર્શિથી પ્રાચીન જણાય છે. જેટલો બૃહત્કલ્પચૂર્શિ પર સંસ્કૃતનો પ્રભાવ છે તેટલો દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્શિ પર નથી. આ તથ્યો જોતાં એવું પ્રતીત થાય છે કે

૧. આ ચૂર્ણિની હસ્તલિખિત મત માટે મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજીનો કૃતજ્ઞ છું જેમણે પોતાની અંગત સંશોષિત પ્રત મને આપવાની કૃપા કરી.

દશાશ્વતસ્કન્ધચૂર્ણિ બૃહત્કલ્પચૂર્શિની પહેલાં રચવામાં આવી છે અને સંભવતઃ બંને એક જ આચાર્યની કૃતિઓ છે.

પ્રસ્તુત ચૂર્ણિમાં પણ ભાષ્ય અનુસાર પીઠિકા તથા છ ઉદ્દેશો છે. પીઠિકાના પ્રારંભમાં જ્ઞાનનાં સ્વરૂપની ચર્ચા કરતાં ચૂર્ણિકારે તત્ત્વાર્થાધિગમનું એક સૂત્ર ઉદ્ધૃત કર્યું છે. અવધિજ્ઞાનના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ વિષયની ચર્ચા કરતાં ચૂર્ણિકાર કહે છે :

जावतिए ति जहण्णेणं तिसमयाहारगसुहुमपणगजीवावगाहणामेत्ते उक्कोसेणं सव्वबहुअगणिजीवपरिच्छित्ते पासइ दव्वादि आदिग्गहणेणं वण्णादि तमिति खेत्तं ण े पेच्छति यस्मादुक्तम् – ''रूपिष्ववधे:'' (तत्त्वार्थ० १-२८) तच्चारूपि खेत्तं अतो ण पेच्छति ।'

અભિધાન અર્થાત્ વચન અને અભિધેય અર્થાત્ વસ્તુ આ બંનેના પારસ્પરિક સંબંધની ચર્ચા કરતાં ચૂર્શિકારે ભાષ્યાભિમત અથવા એમ કહો કે જૈનાભિમત ભેદાભેદભાવનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. અભિધાન અને અભિધેયને કથંચિત ભિન્ન અને કથંચિત અભિન્ન બતાવતાં આચાર્યે 'વૃક્ષ' શબ્દના છ ભાષાઓમાં પર્યાય આપ્યા છે : सक्कयं जहा वृक्ष इत्यादि, पागतं जहा रुक्खो इत्यादि । देशाभिधानं च प्रतीत्य अनेकाभिधानं भवति जधा ओदणो मागधाणं कूरो लाडाणं चोरो दमिलाणं इडाकु अंधाणं ।' સંસ્કૃતમાં જેને વૃક્ષ કહે છે તેને જ પ્રાકૃતમાં રૂક્ખ, મગધ દેશમાં ઓદસ, લાટમાં કૂર, દમિલ – તમિલનાડમાં ચોર અને અંધ – આન્દ્રમાં ઈડાક કહેવામાં આવે છે.

કર્મ-બન્ધની ચર્ચા કરતાં એક જગ્યાએ ચૂર્શિકારે વિશેષાવશ્યકભાષ્ય તથા કર્મપ્રકૃતિનો ઉલ્લેખ કર્યો છે : वित्यरेण जहा विसेसावस्सगभासे सामित्तं चेव सव्वपगडीणं को केवतियं बंधइ खवेइ वा, कत्तियं को उ त्ति जहा कम्मपगडीये ।<sup>3</sup> આ રીતે પ્રસ્તુત ચૂર્શિમાં મહાકલ્પ અને ગોવિન્દ નિર્યુક્તિનો પણ ઉલ્લેખ છે : तत्थ नाणे महाकप्पसुयादीणं अट्ठाए । दंसणे गोविन्दनिज्जुत्तादीणं ।<sup>3</sup>

ચૂર્ઊના પ્રારંભની જેમ અંતમાં પણ ચૂર્ઊકારનાં નામનો કોઈ ઉલ્લેખ અથવા નિર્દેશ નથી. અંતમાં માત્ર એટલો જ ઉલ્લેખ છે : कल्पचूर्णि समाप्ता । ग्रन्थाग्रं ५३०० प्रत्यक्षरगणनयानिर्णीतम् ।'' આવી સ્થિતિમાં કોઈ અન્ય નિશ્વિત પ્રમાણના અભાવમાં ચૂર્ઊકારના નામનો અસંદિગ્ધ નિર્ણય કરવો અશક્ય જણાય છે.

પ, પૂ. ૧૬૨૦.

૧. પૃ. ૧૭. ૨. પૃ. ૨૫. ૩. પૃ. ૩૭. ૪. પૃ. ૧૩૮૩.

# ટીકાઓ

#### પ્રથમ પ્રકરણ

## ટીકાઓ અને ટીકાકાર

ટીકાઓથી અમારો અભિપ્રાય સંસ્કૃત ટીકાઓ છે. નિર્યુક્તિઓ, ભાષ્યો અને ચૂર્સિઓની રચના પછી જૈન આચાર્યોએ સંસ્કૃતમાં પજ્ઞ અનેક ટીકાઓ રચી. આ ટીકાઓને કારક્ષે જૈન સાહિત્યનાં ક્ષેત્રમાં ઘણો વિસ્તાર થયો. પ્રત્યેક આગમ-ગ્રંથ પર ઓછામાં ઓછી એક ટીકા તો રચવામાં આવી જ. ટીકાકારોએ પ્રાચીન ભાષ્ય વગેરેના વિષયોનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું તથા નવા-નવા હેતુઓ દ્વારા તેમને પુષ્ટ કર્યું. ટીકાકારોમાં હરિભદ્રસૂરિ, શીલાંકસૂરિ, વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિ, અભયદેવસૂરિ, મલયગિરિ, મલધારી હેમચન્દ્ર વગેરે મુખ્ય છે. આ આચાર્યો સિવાય બીજા પજ્ઞ અનેક ટીકાકારોનાં નામ મળે છે જેમાંથી કેટલાકની ટીકાઓ ઉપલબ્ધ છે અને કેટલાકની અનુપલબ્ધ. કેટલીક એવી ટીકાઓની પ્રતો અથવા ઉલ્લેખો પજ્ઞ મળે છે જેમના લેખકોનાં નામ નથી મળતાં. જિનરત્નકોશ વગેરેમાં નિમ્નલિખિત એવા આચાર્યોનાં નામ ઉલ્લિખિત છે જેમજ્ઞે આગમ-સાહિત્ય પર ટીકાઓ લખી છે :--

જિનભદ્રગણિ, હરિભદ્રસૂરિ, કોટચાચાર્ય, કોટચાર્ય (કોટ્ટાર્ય), જિનભટ, શીલાંક્સૂરિ, ગંધહસ્તી, વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિ, અભયદેવસૂરિ, દ્રોણ્રસૂરિ, મલયગિરિ, મલધારી હેમચન્દ્ર, દેવેન્દ્રગણિ, નેમિચન્દ્રસૂરિ, શ્રીચન્દ્રસૂરિ, શ્રીતિલક્સૂરિ, ક્ષેમકીર્તિ, ભુવનતુંગસૂરિ, ગુણરત્ન, વિજયવિમલ, વાનરર્ષિ, હીરવિજયસૂરિ, શાન્તિચન્દ્રગણિ, જિનહંસ, હર્ષકુલ, લક્ષ્મીકલ્લોલગણિ, દાનશેખરસૂરિ, વિનયહંસ, નમિસાધુ, શાનસાગર, સોમસુન્દર, માણિક્યશેખર, શુભવર્ધનગણિ, ધીરસુન્દર, કુલપ્રભ, રાજવલ્લભ, હિતરુચિ, અજિતદેવસૂરિ, સાધુરંગ ઉપાધ્યાય, નગર્ષિગણિ, સુમતિકલ્લોલ, હર્ષનન્દન, મેધરાજ વાચક, ભાવસાગર, પદ્મસુન્દરગણિ, કસ્તૂરચન્દ્ર, હર્ષવલ્લભ ઉપાધ્યાય, વિવેકહંસ ઉપાધ્યાય, જ્ઞાનવિમલસૂરિ, રામચન્દ્ર, રત્નપ્રભસૂરિ, સમરચન્દ્રસૂરિ, પદ્મસાગર, જીવવિજય, પુષ્ટ્યસાગર, વિનયરાજગણિ, લેજયસેનસૂરિ, હેમચન્દ્રગણિ, વિશાલસુન્દર, સૌભાગ્યસાગર, કીર્તિવલ્લભ, કમલસંયમ ઉપાધ્યાય, તપોરત્ન વાચક, ગુણશોખર, લક્ષ્મીવલ્લભ, ભાવવિજય, ધર્મમદિર ઉપાધ્યાય, ઉદયસાગર, મુનિચન્દ્રસૂરિ, જ્ઞાનશીલગણિ, બ્રહ્મર્ષિ, અજિતચન્દ્રસૂરિ, રાજશીલ, ઉદયવિજ્ય, સુમતિસૂરિ, સમયસુન્દર, શાન્તિદેવસૂરિ, સોમવિમલસૂરિ, ક્ષમારત્ન, જયદયાલ.

આ આચાર્યોમાં અનેક એવા છે જેમના વ્યક્તિત્વનો ઠીક-ઠીક નિશ્ચય નથી થઈ શક્યો. સંભવતઃ એક જ આચાર્યનાં એકથી વધારે નામ હોય અથવા એક જ નામના એકથી વધારે આચાર્ય હોય. આના માટે વિશેષ શોધખોળની આવશ્યકતા છે. ટીકાઓ માટે આચાર્યોએ વિભિન્ન નામોનો પ્રયોગ કર્યો છે. તે નામ છે ઃ ટીકા, વૃત્તિ, વિવૃત્તિ, વિવરણ, વિવેચન, વ્યાખ્યા, વાર્તિક, દીષિકા, અવચૂરિ, અવચૂર્શિ, પંજિકા, ટિપ્પન, ટિપ્પનક, પર્યાય, સ્તબક, પીઠિકા, અક્ષરાર્થ વગેરે.

ઉપર્યુક્ત આચાર્યોમાંથી જેમના વિષયમાં થોડી ઘણી પ્રામાણિક સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે તેમનો વિશેષ પરિચય આપીને તેમની રચનાઓ પર થોડો પ્રકાશ પાડવામાં આવશે. આ રચનાઓમાં પ્રકાશિત ટીકાઓની જ મુખ્યતા હશે.

۲

## દ્વિતીય પ્રકરણ

# જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ

વિશેષાવશ્યકભાષ્યકાર આચાર્ય જિનભદ્ર દ્વારા શરૂ કરવામાં આવેલી પ્રાચીનતમ પ્રસ્તુત ટીકા' કોટ્યાર્ય વાદિગણિએ પૂર્ણ કરી છે. આચાર્ય જિનભદ્રે પોતાના પ્રિયતમ પ્રાકૃત ગ્રન્થ વિશેષાવશ્યકભાષ્યનું સ્વકૃત સંસ્કૃતરૂપ જીવિત રાખવા તથા તેને પાઠકો સમક્ષ ગદ્યમાં પ્રસ્તુત કરવાની પવિત્ર ભાવનાથી જ પ્રસ્તુત પ્રયાસ શરૂ કર્યો હતો. દુર્ભાગ્યે તેઓ પોતાની આ ઈચ્છા પોતાના જીવનકાળમાં પૂર્શ ન કરી શક્યા. પરિશામે તેઓ ષષ્ઠ ગણધરવક્તવ્ય સુધીની ટીકા રચીને જ દિવંગત થઈ ગયા. ટીકાનો અવશિષ્ટ ભાગ કોટ્યાર્યે પૂર્શ કર્યો.

જિનભદ્રે પ્રસ્તુત ટીકા માટે અલગ મંગલ-ગાથા વગેરે ન લખતાં સીધું ભાષ્યગાથાનું વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું છે. વ્યાખ્યાની શૈલી બહુ જ સરળ, સ્પષ્ટ તથા પ્રસાદગુણસંપન્ન છે. વિષયનો વિશેષ વિસ્તાર ન કરતાં સંક્ષેપમાં જ વિષયપ્રતિપાદનનો સંક્રળ પ્રયાસ કર્યો છે.

વ્યાખ્યાનશૈલીના કેટલાક નમૂના નીચે આપવામાં આવે છે જેનાથી ઉપર્યુક્ત કથનની યથાર્થતાની પુષ્ટિ થઈ શકશે. ભાષ્યની પ્રથમ ગાથા છે ઃ

> कयपवयणप्पणामो, वुच्छं चरणगुणसंगहं सयलं । आवस्सयाणुओगं, गुरूषएसाणुसारेण ॥

आनी व्याખ्या કરતાં આચાર્ય લખે છે : 'प्रोच्यन्ते ह्वानेन जीवादयोऽस्मिन्निति वा प्रवचनम्, अथवा प्रगतं प्रधानं (प्र) शस्तमादौ वा वचनं द्वादशाङ्गम्, अथवा प्रवक्तीति प्रवचनम्, तदुपयोगानन्यत्वाद्वा सङ्घः प्रवचनम् । प्रणमंनं प्रणामः, पूजेत्यर्थः । कृतः प्रवचनप्रणामोऽनेन कृतप्रवचनप्रणामः । 'वुच्छं' वक्ष्ये । चर्यते तदिति चरणं—चारित्रं, गुणा:—मूलोत्तरगुणाः चरणगुणाः, अथवा चरणं—चारित्रं गुणग्रहणात् सम्यग्दर्शनज्ञाने, तेषां

આની હસ્તલિખિત પ્રત મુનિશ્રી યુલ્પવિજયજીના પ્રસાદથી પ્રાપ્ત થઈ છે. આનો પ્રથમ ભાગ પં. દલસુખ માલવણિયા દારા સંપાદિત થઈ લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર, અમદાવાદથી સન્ ૧૯૬૬માં પ્રકાશિત થયો છે.

संग्रहणं संग्रहः । सह कलाभिः सकलः, सम्पूर्ण इत्यर्थः । अस्ति ह्लेत्देशसंगृहीतत्वाद् विकलोऽपि संग्रहः, अयं तु समस्तग्राहित्वात् सकलः । कथम् ? सामायिके एव द्वादशाङ्गार्थपरिसमाप्तेः । वक्ष्यते च — ''सामाइयं तु तिविहं....'' कश्चासौ ? आवश्यकानुयोगः । अवश्यकियानुष्ठनादौ आवश्यकमनुयोजनमनुयोगोऽर्थव्याख्यानमित्यर्थः, आवश्यकस्यानुयोगः । अवश्यकियानुष्ठनादौ आवश्यकमनुयोजनमनुयोगोऽर्थव्याख्यानमित्यर्थः, आवश्यकस्यानुयोग आवश्यकानुयोगः तमावश्यकानुयोगम् । गृणन्ति शास्त्रार्थमिति गुरवो ब्रुवन्तीत्यर्थः, ते पुनराचार्या अर्हदादयो वा, तदुपदेशः--तदाज्ञा, गुरूपदेशानुसारो गुरूपदेशानुवृत्तिरित्यर्थः, तया गुरूपदेशानुवृत्त्या-गुरूपदेशानुसारेणेति ।'

મંગલવિષ્યક 'बहुविग्घाइं–', 'तं मंगलमादी–' અને 'तस्सेव–' આ ત્રભ્ર ગાથાઓ (ગા૦ ૧૨-૧૪)નું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે કેટલા સંક્ષેપમાં મંગલનું પ્રયોજન બતાવ્યું છે, જુઓ :

'बहुविघ्नानि श्रेयांसीत्यत: कृतमङ्गलोपचारैरसौ ग्राह्योऽनुयोगो महानिधानवद् महाविद्यावद् वा । तदेतद् मंगलमादौ मध्ये पर्यन्ते च शारत्रस्येष्यते । तत्र प्रथमं शारत्रपारगमनाय । तस्यैव शास्त्रस्य स्थैर्यहेतोर्मध्यमम् । अव्यवच्छित्त्यर्थमन्त्यमिति ।

આભિનિબોધિક જ્ઞાનનું સ્વરૂપ બતાવતી ભાષ્યગાથા 'अत्थाभिमुहो–' (ગા૦ ૮૦)ની વ્યાખ્યામાં આચાર્યે આ જ્ઞાનનું લક્ષણ આ પ્રમાણે બતાવ્યું છે :

'अर्थाभिमुखो नियतो बोधोऽभिनिबोध: । स एव स्वार्थिकप्रत्ययोपादानादा-भिनिबोधिक : । अथवा यथायोगमायोजनीयम्, तद्यथा—अभिनिबोधे भवं तेन निर्वृत्तं तन्मयं तत्प्रयोजनं वेत्याभिनिबोधिकम् ।'

આચાર્ય હરિભદ્રે પોતાની આવશ્યકવૃત્તિમાં આભિનિબોધિક જ્ઞાનની આ વ્યાખ્યાને વધારે સ્પષ્ટ કરી છે.'

આચાર્ય જિનભદ્રના દેહાવસાનનો નિર્દેશ કરતાં ષષ્ઠ ગણધરવક્તવ્યતાના અંતમાં કહેવામાં આવ્યું છે : निर्माप्य षष्ठगणધरवक्तव्यं किल दिवंगत्ता: पूच्या: अनुयोगमार्गदेशिकजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणा: । અર્થાત્ છકા ગણધરવાદની વ્યાખ્યા કર્યા પછી અનુયોગમાર્ગનું દિગ્દર્શન કરાવનાર પૂજ્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ આ લોકથી ચાલી ગયા. આ વાક્ય આચાર્ય કોટ્યાર્યે જિનભદ્રના મૃત્યુ પછી લખ્યું છે, એવું પ્રતીત થાય છે. તે પછી કોટ્યાર્ય તે જ દિવંગત આચાર્ય જિનભદ્રને નમસ્કાર કરીને નિમ્ન શબ્દો સાથે આગળની વૃત્તિ શરૂ કરે છે :

૧. જુઓ – હારિભદ્રીય આવશ્યકવૃત્તિ : પૂર્વાર્દ્ધ, પૃ. ૭ (૧).

तानेव प्रणिपत्यातः परमविशिष्टविवरणं क्रियते । कोट्यार्यवादिगणिना मन्दधिया शक्तिमनपेक्ष्य ॥ १ ॥ संघटनमात्रमेतत् स्थूलकमतिसूक्ष्मविवरणपटस्य । शिवभक्त्युपहृतलुब्धकनेत्रवदिदमननुरूपमपि ॥ २ ॥ सुमतिस्वमतिस्मरणादर्शपरानुवचनोपयोगवेलायाम् । मद्वद्पयुज्यते चेत् गृह्नन्वलसास्ततोऽन्येऽपि ॥ ३ ॥

ભગવાન મહાવીરના સાંતમાં ગણધરની વક્તવ્યતાનાં નિરૂપણનું ઉદ્ઘાટન કરતાં ટીકાકાર કોટ્યાર્યવાદિગણિ કહે છે :

अथ सप्तमस्य भगवतो गणधरस्य वक्तव्यतानिरूपणसम्बन्धनाय गाथाप्रपद्यः ।' આચાર્ય કોટચાર્યવાદિગણિની નિરૂપણશૈલી પણ આચાર્ય જિનભદ્રની શૈલીની જેવી જ પ્રસત્ર તથા સુબોધ છે. વિષય-વિસ્તાર થોડો વધારે છે પણ ક્યાંક-ક્યાંક. કોટચાર્યકૃત વિવરણના કેટલાક નમૂના નીચે ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે.

'ते पव्वइए सोउं.....' વગેરે સપ્તમ ગણધરવાદસંબંધી ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્ય લખે છે :

'हे मौर्यपुत्र ! आयुष्मन् ! काश्यप ! त्वं मन्यसे नारका: संक्लिष्टाः..... कर्मवशतया परतन्त्रत्वात् स्वयं च दुःखसंतप्तत्वात्, इहागन्तुमशक्ता अस्माकमप्यनेन शरीरेण तत्र गन्तुं कर्मवशतयैवाशक्तत्वात् प्रत्यक्षीकरणोपायासम्भवाद् आगमगम्या एव श्रुतिस्मृतिग्रन्थेषु श्रूयमाणा श्रद्धेया: भवन्तु । ये पुनरमी देवास्ते स्वच्छन्दचारिणः कामरूपाः दिव्यप्रभावाश्च किमिति दर्शनविषयं नोपयान्ति किमिह नागच्छन्तीत्यभिप्राय: अवश्यं न सन्ति येनास्मादृश्वानां प्रत्यक्षा न भवन्ति अतो न सन्ति देवाः,....,'<sup>2</sup>

'तम्हा जं मुत्तसुहं....'ની વ્યાખ્યામાં આચાર્ય મોક્ષના સ્વરૂપ પર પ્રકાશ પાડતાં કહે છે :

'मुक्तसुखं तत्त्वं परमार्थ:, निष्प्रतीकारप्रसूतित्वात्, परित्यक्यसर्वलोकयात्रावृत्तान्त-नि:सङ्गयतिसुखवत्, उक्तं च --

निर्जितमदमदनानां वाकायमनोविकाररहितानाम् ।

विनिवृत्तपराशानामिहैव मोक्षः सुविहितानाम् ॥ अथवान्यथा परमार्थसुखस्वरूपमात्मन आख्यायते ।<sup>३</sup>

ગુટુને સુખરૂપ માનતાં આચાર્ય 'સુચસંસ્સત્થો......'નું વ્યાખ્યાન આ પ્રમાણે કરે છે :

૧. પૃ. ૪૧૩. ૨. પૃ. ૪૧૪. ૩. પૃ. ૪૫૪.

•

પ્રસ્તુત વિવરણની સમાપ્તિ કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે :

'.... चेति परमपूज्यजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणकृतविशेषावश्यकप्रथमाध्ययनसामायिक-भाष्यस्य विवरणमिदं समाप्तम् ।'²

તે પછી પ્રસ્તુત પ્રતના લેખકે પોતાની તરફથી નીચેનું વાક્ય ઉમેર્યું છે :

'सूत्रकारपरमपूज्यश्रीजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणप्रारब्धा समर्थिता श्रीकोट्याचार्यवादिगणि– महत्तरेण श्रीविशेषावश्यकलघुवृत्ति: ।'

ત્યાર પછી સમય તથા સ્થાનનો ઉલ્લેખ કર્યો છે :

'संवत् १४९१ वर्षे द्वितीयज्येष्ठवदि ४ भूमे श्रीस्तम्भतीर्थे लिखितमस्ति ।'

ઉપર્યુક્ત પ્રથમ વાક્યથી સ્પષ્ટ છે કે પ્રત-લેખકે વૃત્તિકાર જિનભદ્રનું નામ તો જેમનું તેમ રાખ્યું પરંતુ કોટ્યાર્યનું નામ બદલીને કોટ્યાચાર્ય કરી નાખ્યું. એટલું જ નહિ, તેમના નામની સાથે મહત્તરની પદવી પણ જોડી દીધી. પરિણામે કોટ્યાર્યવાદિગણિ કોટ્યાચાર્યવાદિગણિમહત્તર થઈ ગયા. આની જ સાથે લેખકે વિશેષાવશ્યકભાષ્યવિવરણનું નામ પણ પોતાની તરફથી વિશેષાવશ્યકલઘુવૃત્તિ રાખી દીધું છે.

૧. ૫. ૯૪૨ (હસ્તલિખિત). ૨.૫. ૯૮૭ (હસ્તલિખિત).

# તૃતીય પ્રકરશ હરિભદ્રકૃત વ્રત્તિઓ

હરિભદ્રસૂરિ જૈન આગમોના પ્રાચીન ટીકાકાર છે. તેમણે આવશ્યક, દશવૈકાલિક, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, નન્દી, અનુયોગદ્વાર અને પિંડનિર્યુક્તિ પર ટીકાઓ રચી છે. પિંડનિર્યુક્તિની અપૂર્શ ટીકા વીરાચાર્યે પૂરી કરી છે.

જૈન પરંપરા અનુસાર વિક્રમ સંવતુ ૫૮૬ અથવા વીર સંવતુ ૧૦૫૫ અથવા ઈ.સ.પ૨૯માં હરિભદ્રસુરિનુ દેહાવસાન થયું હતું. આ માન્યતાને મિથ્યા સિદ્ધ કરતાં હર્મન જેકોબી લખે છે કે ઈ.સ. દપ૦માં થનાર ધર્મકીર્તિના તાત્ત્વિક વિચારોથી હરિભદ્ર પરિચિત હતા આથી એ સંભવ નથી કે હરિભદ્ર ઈ.સ.પ૨૯ પછી ન રહ્યા હોય. હરિભદ્રના સમય-નિર્ણયનું એક પ્રબળ પ્રમાશ ઉદ્યોતનસૂરિનો કુવલયમાલા નામનો પ્રાક્ત ગ્રન્થ છે. આ ગ્રંથ શક સંવતુ ૭૦૦ની અંતિમ તિથિ અર્થાતુ ઈ.સ.૭૭૯ના માર્ચની ૨૧મી તારીખે પૂર્ણ થયો હતો. આ ગ્રન્થની પ્રશસ્તિમાં ઉદ્યોતને હરિભદ્રનો પોતાના દર્શનશાસ્ત્રના ગુરૂ રૂપે ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તેમનું અનેક ગ્રન્થોના રચયિતા રૂપે વર્શન કર્યું છે.' આ પ્રમાણના આધારે મુનિ શ્રી જિનવિજયજી એવા નિષ્કર્ષ પર પહોંચે છે કે મહાન તત્ત્વજ્ઞ આચાર્ય હરિભદ્ર અને 'કુવલયમાલા' કથાના કર્તા ઉદ્યોતનસરિ અપરનામ દાક્ષિણ્યચિદ્ધ બંને (કેટલાક સમય સુધી તો ચોક્કસ જ) સમકાલીન હતા. આટલો વિશાળ ગ્રંથરાશિ લખનાર મહાપુરુષનું આયુષ્ય ઓછામાં ઓછું ૬૦-૭૦ વર્ષનું તો અવશ્ય હશે. આથી લગભગ ઈસુની આઠમી શતાબ્દીના પ્રથમ દશકમાં હરિભદ્રનો જન્મ અને આઠમા દશકમાં મૃત્યુ માની લેવામાં આવે તો કોઈ અસંગતિ જણાતી નથી. આથી અમે ઈ.સ.૭૦૦થી ૭૭૦ અર્થાત્ વિ.સં.૭૫૭થી ૮૨૭ સુધી હરિભદ્રસૂરિનો સત્તા-સમય નિશ્ચિત કરીએ છીએ. ર

હરિભદ્રનો જન્મ વીરભૂમિ મેવાડના ચિત્રકૂટ (ચિત્તોડ) નગરમાં થયો હતો. આજથી લગભગ સાડા બારસો વર્ષ પૂર્વે આ નગરમાં જિતારિ નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. હરિભદ્ર આ જ રાજાના રાજ-પુરોહિત હતા. પુરોહિત પદ પર

ર. એજન, ખં. ૧, પૃ. ૫૮ અને આગળ.

૧. જૈન સાહિત્ય સંશોધક, ખં. ૩, અં. ૩, પૃ. ૨૮૩.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

પ્રતિષ્ઠિત હોવાથી તથા અનેક વિદ્યાઓમાં પારંગત હોવાના કારશે તેમનો સર્વત્ર સમાદર થતો હતો. આ સમાદર તથા પ્રતિષ્ઠાને કારશે હરિભદ્રને કંઈક અભિમાન થઈ ગયું હતું. તેઓ સમજવા લાગ્યા હતા કે આ સમસ્ત ભૂખંડ પર કોઈ એવો પંડિત નથી જે મારી – અરે મારી શું, મારા શિષ્યની પણ બરાબરી કરી શકે. હરિભદ્ર પોતાના હાથમાં જંબૂ વૃક્ષની એક ડાળી રાખતા હતા તેનાથી એમ સૂચિત થઈ શકે કે સમસ્ત જંબૂદ્દીપમાં તેમના જેવો કોઈ નથી. એટલું જ નહિ, તેઓ પોતાના પેટ પર એક સ્વર્જ્ઞપટ્ટ પણ બાંધી રાખતા હતા જેનાથી લોકોને એમ ખબર પડે કે તેમનામાં પેટ ફાટી જાય એટલું જ્ઞાન ભરેલું છે. હરિભદ્રે એક પ્રતિજ્ઞા પણ કરી રાખી હતી કે "જેનાં કથનનો અર્થ હું ન સમજી શકું તેનો શિષ્ય બની જઈશ."

એક દિવસ પુરોહિતપ્રવર હરિભદ્ર ભટ્ટ પાલખી પર બેસીને બજારમાં ઘૂમતા હતા. પાલખીની આગળ-પાછળ 'સરસ્વતીકઠાભરશ', 'વૈયાકરણપ્રવણ', 'ન્યાયવિદ્યાવિચક્ષણ', 'વાદિમતંગજકેસરી', 'વિપ્રજનનરકેસરી' વગેરે બિરુદાવલી ગૂંજી રહી હતી. માર્ગમાં સર્વત્ર શાંતિ હતી. અચાનક લોકોમાં નાસભાગ ચાલુ થઈ ગઈ. ચારે તરફથી 'ભાગો, દોડો, પકડો'નો અવાજ આવવા લાગ્યો. હરિભદ્રે પાલખીમાંથી મોઢું બહાર કાઢીને જોયું તો ખબર પડી કે એક પ્રચંડ કૃષ્ણકાય હાથી ગાંડો થઈ ગયો છે અને લોકોને કચડતો આગળ વધતો જઈ રહ્યો છે. આ જોઈને પાલખી ઉપાડનાર લોકો પણ ભાગી ગયા. હરિભદ્ર બીજો કોઈ ઉપાય ન જોતાં પાલખી શપાડનાર લોકો પણ ભાગી ગયા. હરિભદ્ર બીજો કોઈ ઉપાય ન જોતાં પાલખીમાંથી નીકળીને પાસેના એક જિનમંદિરમાં ઘૂસી ગયા. અ. જ વખતે તેમને 'हस्तिना ताड्यमानોડપિ ન गच्છે વુ जૈનમન્દિરમાં ઘૂસી ગયા. અ. જ વખતે તેમને ''वर्षेत्त ताडાડ चष્ટે સ્પષ્ટ મિષ્ઠન્નમોજન્ ન્ !''

એક દિવસ ભટ્ટ હરિભદ્ર રાજમહેલમાંથી પોતાના ઘર તરફ પાછા ફરી રહ્યા હતા. માર્ગમાં એક જૈન ઉપાશ્રય હતો. ઉપાશ્રયમાં બેસીને સાધ્વીઓ સ્વાધ્યાય કરી રહી હતી. સંયોગવશ આજ ભટ્ટજીના કાનમાં એક ગાથા – આર્યાનો અવાજ ગયો.' તેમણે તેનો અર્થ સમજવાનો ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો પરંતુ સફળતા ન મળી. ભટ્ટજી બોલ્યા – "માતાજી ! આપે તો આ ગાથામાં ખૂબ ચક્રચકાટ કર્યો." સાધ્વીએ ખૂબ નમ્રતા તથા કુશળતા સાથે ઉત્તર આપ્યો : 'શ્રીમાન્ ! નવું નવું તો એવું જ લાગે'. આ સાંભળીને ભટ્ટજીનું મિથ્યા અભિમાન ઓગળી ગયું. તેમને પોતાની

चक्कोदुगं हरिपणमं पणगं चक्कोण केसवो चक्की । केसव चक्की केसव दु चक्की केसव चक्की य ॥

પ્રતિજ્ઞાનું સ્મરણ થઈ આવ્યું. તેઓ કહેવા લાગ્યા -- ''માતાજી ! તમે મને પોતાનો શિષ્ય બનાવો અને આ ગાથાનો અર્થ સમજાવવાની કૃપા કરો.'' આ સાંભળીને જૈન આર્યા મહત્તરાએ નમ્રતાપૂર્વક કહ્યું કે પુરુષોને શિષ્ય બનાવવા તથા અર્થ સમજાવવો અમારું કાર્ય નથી. જો તમારી શિષ્ય બનવાની તથા ગાથાનો અર્થ સમજવાની ઈચ્છા હોય તો સાંભળો. આ જ નગરમાં અમારા ધર્માચાર્ય જિનભટ છે. તેઓ તમારી ઈચ્છા પુરી કરશે. હરિભદ્ર તો પોતાની પ્રતિજ્ઞા અનુસાર આ જ આર્યાના શિષ્ય બનવા માગતા હતા પરંતુ મહત્તરાના અત્યંત આગ્રહને કારણે તેઓ આ આજ્ઞાને ગુરૂની આજ્ઞા સમાન જ સમજીને તે જ સમયે આચાર્ય જિનભટ પાસે પહોંચ્યા. સાથે આર્યા મહત્તરા પણ હતી. માર્ગમાં તે જ જિનમંદિર આવ્યું જેણે હરિભદ્રને મૃત્યુના મુખમાંથી બચાવ્યા હતા. આ સમયે હરિભદ્રની મનઃસ્થિતિ બદલાઈ ચુકી હતી. જોઈને તેઓ કહેવા લાગ્યા – ''वपुरेव तवाऽऽचष्टे भगवन् ! જિનપ્રતિમા वीतरागताम ।" પહેલાં જ્યાં 'स्पष्टं मिष्टात्रभोजनम्' યાદ આવ્યું હતુ ત્યાં હવે 'भगवन् ! वीरगताम्' યાદ આવી રહ્યું હતું. આર્યા મહત્તરા અને હરિભદ્ર આચાર્ય જિનભટ પાસે પહોંચ્યાં. આચાર્યે હરિભદ્રને દીક્ષિત કરીને પોતાનો શિષ્ય બનાવી દીધો. હવે તેઓ ધર્મપુરોહિત બનીને સ્થાને-સ્થાને ભ્રમણ કરતાં જૈનધર્મનો પ્રચાર ६२वा साञ्या

પ્રભાવકચરિતમાં વર્ણિત ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખ અનુસાર હરિભદ્રના દીક્ષાગુરુ આચાર્ય જિનભટ જણાય છે પરંતુ હરિભદ્રના પોતાના ઉલ્લેખોથી એવું ફલિત થાય છે કે જિનભટ તેમના ગચ્છપતિ ગુરુ હતા; જિનદત્ત દીક્ષાકારી ગુરુ હતા; યાકિની મહત્તરા ધર્મજનની અર્થાત્ ધર્મમાતા હતી; તેમનું કુળ વિદ્યાધર તથા સંપ્રદાય સિતાંબર-શ્વેતાંબર હતો.'

આચાર્ય હરિભદ્રકૃત ગ્રંથ-સૂચીમાં નિમ્ન ગ્રંથો સમાવિષ્ટ છે :–

 અનુયોગદ્વારસ્ત્રવૃત્તિ, ૨. અનેકાન્તજયપતાકા (સ્વોપંજ્ઞ ટીકા સહિત),
 અનેકાન્તપ્રઘટ, ૪. અનેકાન્તવાદપ્રવેશ, ૫. અષ્ટક, ૬. આવશ્યકનિર્યુક્તિ લઘુટીકા, ૭. આવશ્યકનિર્યુક્તિબૃહટ્ટીકા, ૮. ઉપદેશપદ, ૯. કથાકોષ, ૧૦. કર્મસ્તવવૃત્તિ, ૧૧. કુલક, ૧૨. ક્ષેત્રસમાસવૃત્તિ, ૧૩. ચતુર્વિંશતિસ્તુતિસટીક,
 ૧૪. ચૈત્યવંદનભાષ્ય, ૧૫. ચૈત્યવંદનવૃત્તિ-લલિતવિસ્તરા, ૧૬. જીવાભિગમ-

१. आवश्य५-निर्धुक्ति-टी५ाना अंते शुओः 'समाप्ता चेयं शिष्यहिता नाम आवश्यकटीका । कृति: सिताम्बराचार्यजिनभटनिगदानुसारिणो विद्याधरकुलतिलकाचार्यजिनदत्तशिष्यस्य धर्मतो याकिनीमहत्तरासूनोः अल्पमतेः आचार्यहरिभद्रस्य ।'

લઘુવૃત્તિ, ૧૭. જ્ઞાનપંચકવિવરણ, ૧૮. જ્ઞાનાદિત્યપ્રકરણ, ૧૯. દશવૈકાલિક-અવચૂરિ, ૨૦. દશવૈકાલિકબૃહટીકા, ૨૧. દેવેન્દ્રનરકેન્દ્રપ્રકરણ, ૨૨. દ્વિજવદન-ચપેટા (વેદાંક્રશ), ૨૩. ધર્મબિંદ, ૨૪. ધર્મલાભસિદ્ધિ, ૨૫. ધર્મસંગ્રહણી, ૨૬. ધર્મસારમૂલટીકા, ૨૭. ધૂર્તાખ્યાન, ૨૮. નંદીવૃત્તિ, ૨૯. ન્યાયપ્રવેશસૂત્રવૃત્તિ, ૩૦. ન્યાયવિનિશ્ચય, ૩૧. ન્યાયામૃતતરંગિણી, ૩૨. ન્યાયાવતારવૃત્તિ, ૩૩. પંચનિર્ગ્રન્થિ, ૩૪. પંચલિંગી, ૩૫. પંચવસ્તુ સટીક, ૩૬. પંચસંગ્રહ, ૩૭. પંચસત્રવત્તિ, ૩૮. પંચસ્થાનક, ૩૯. પંચાશક, ૪૦. પરલોકસિદ્ધિ, ૪૧. પિંડનિર્યુક્તિવૃત્તિ (અપૂર્શ), ૪૨. પ્રજ્ઞાપનાપ્રદેશવ્યાખ્યા, ૪૩. પ્રતિષ્ઠાકલ્પ, ૪૪. બુહન્મિથ્યાત્વમંથન, ૪૫. મુનિપતિચરિત્ર, ૪૬. યતિદિનકૃત્ય, ૪૭. યશોધરચરિત્ર, ૪૮. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય, ૪૯. યોગબિંદુ, ૫૦. યોગશતક, ૫૧. લગ્નશુદ્ધિ (લગ્નકુંડલિ), પર. લોકતત્ત્વનિર્ણય, પ૩. લોકબિંદુ, ૫૪. વિંશતિ (વિંશતિવિંશિકા), ૫૫. વીરસ્તવ, ૫૬. વીરાંગદકથા, ૫૭. વેદબાહ્યતાનિરાકરણ, ૫૮. વ્યવહારકલ્પ, ૫૯. શાસવાર્તાસમુચ્ચય સટીક, ૬૦. શ્રાવકપ્રજ્ઞપ્રિવૃત્તિ, ૬૧. શ્રાવકધર્મતન્ત્ર, ૬૨. ષડુદર્શનસમુચ્ચય, ૬૩. ષોડશક, ૬૪. સંકિત્પચાસી, ૬૫. સંગ્રહણીવૃત્તિ, ૬૬. સંપંચાસિત્તરી, ૬૭. સંબોધસિત્તરી, ૬૮. સંબોધપ્રકરણ, ૬૯. સંસારદાવાસ્તુતિ, ૭૦. આત્માનુશાસન, ૭૧. સમરાઈચ્ચકહા, ૭૨. સર્વજ્ઞસિદ્ધિપ્રકરણ સટીક, ૭૩. સ્યાદાદક્ર્ચોઘપરિહાર.'

કહેવામાં આવે છે કે આચાર્ય હરિભદ્રે ૧૪૪૪ પ્રંથોની રચના કરી હતી. આનું કારણ બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે ૧૪૪૪ બૌદ્ધોનો સંહાર કરવાના સંકલ્પનાં પ્રાયશ્વિત્તરૂપે તેમના ગુરુએ તેમને ૧૪૪૪ ગ્રંથ લખવાની આજ્ઞા કરી હતી.

સમરાઈચ્ચકહાના અંતમાં કહેવામાં આવ્યું છે :

एयं जिणदत्तायरियस्स उ अवयवभूएण चरियमिणं । जं विरइऊण पुन्नं महाणुभावचरियं मए पत्तं । तेणं गुणाणुराओ होइ इहं सव्वलोयस्स ॥

આ ઘટનાનો ઉલ્લેખ રાજશેખરસૂરિએ પોતાના ચતુર્વિંશતિપ્રબન્ધ અને મુનિ ક્ષમાકલ્યાક્ષે પોતાની ખરતરગચ્છપટ્ટાવલીમાં પણ કર્યો છે. આ પ્રંથોમાંથી કેટલાક ગ્રંથ પચાસ શ્લોકપ્રમાણ પણ છે. આ પ્રકારના 'પંચાશક' નામના ૧૯ ગ્રંથ આચાર્ય હરિભદ્રે લખ્યા છે જે આજે પંચાશક નામના એક જ ગ્રંથમં સમાવિષ્ટ છે. આ જ રીતે સોળ શ્લોકોના ષોડશક, વીસ શ્લોકોની વિંશિકાઓ પણ છે. તેમની એક સ્તુતિ 'સંસારદાવા' તો માત્ર ચાર શ્લોકપ્રમાણ જ છે. આ રીતે આચાર્ય હરિભદ્રની ગ્રંથ-સંખ્યામાં વધારે વૃદ્ધિ કરી શકાય.

૧. જૈનદર્શન (અનુવાદ-પં. બેયરદાસ) ઃ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૪૫-૫૧.

૧. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતાંબર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૨૮; પ્રાકૃત ટેક્સ્ટ સોસાયટી, વારાણસી, સન્ ૧૯૬૬. ર. ચૂર્ણિ અને વૃત્તિના મૂળ સૂત્ર-પાઠમાં ક્યાંક-ક્યાંક થોડું અંતર છે : પઢમેત્થ इંદમૂતી, बीए પળ होતિ

છે.' પ્રારંભમાં મંગલાચરણ કર્યા પછી નન્દીના શબ્દાર્થ. નિક્ષેપ વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. તદનન્તર જિન, વીર અને સંઘની સ્તુતિની મહત્તા પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે તથા તીર્થંકરાવલિકા, ગણધરાવલિકા અને સ્થવિરાવલિકાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. નન્દી-જ્ઞાનના અધ્યયનની યોગ્યતા-અયોગ્યતાનો વિચાર કરતાં વૃત્તિકારે લખ્યું છે કે અયોગ્યદાનથી વસ્તુતઃ અકલ્યાગ્ર જ થાય છે અને નિર્દેશ કર્યો છે કે આની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા આવશ્યકાનુયોગમાં હું કરીશ. અહીં સ્થાનપૂર્તિ માટે ભાષ્યની ગાથાઓથી જ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે : अत્તોડયોग્યવાને दातुकृतमेव वस्तुतस्तस्य तदकल्याणमिति, अलं प्रसंगेन, प्रकृतं प्रस्तुमः, तत्राधिकृतगाथां प्रपञ्चतः आवश्यकानुयोगे व्याख्यास्यामः, इह स्थानाशुंन्यार्थं भाष्यगार्थाभिर्व्याख्यायत इति । આની પછી ત્રણ પ્રકારની પર્ષદનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. તદનન્તર આંચાર્યે જ્ઞાનના ભેદ-પ્રભેદ, સ્વરૂપ, વિષય વગેરેનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શનના ક્રમિકાદિ ઉપયોગનું પ્રતિપાદન કરતાં યૌગપઘના સમર્થક સિદ્ધસેન વગેરેનું, ક્રમિક્ત્વના સમર્થક જિનભદ્રગણિ વગેરેનું તથા અભેદના

આચાર્ય હરિભદ્રકૃત પ્રકાશિત ટીકાઓનો પરિચય આગળ આપવામાં આવે છે. નન્દીવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ' નન્દીચૂર્શિનું જ રૂપાંતર છે. આમાં ઘણું કરી તે જ વિષયોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે જે નન્દીચૂર્ણિમાં છે. વ્યાખ્યાન-શૈલી પણ તે જ છે જે ચર્ણિકારની

શ્રીહરિભદ્રપ્રબન્ધ, કા૦ ૨૦૬ પોતાના અતિ પ્રિય બે શિષ્યોના વિરહથી દુઃખિત હૃદય થઈને આચાર્યે પોતાના પ્રત્યેક ગ્રંથને 'વિરહ' શબ્દથી અંક્તિ કર્યો છે.

## अतिशयहृदयाभिरामशिष्यद्वयविरहोर्मिभरेण तप्तदेहः । निजकतिमिह संव्यधात् समस्तां विरहयदेन यतां सतां स मख्य: ॥

હરિભદ્રકત વૃત્તિઓ ૩૩૫ આચાર્ય હરિભદ્રે પોતાના પ્રત્યેક ગ્રંથના અંતે પ્રાય: 'વિરહ' શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. પ્રભાવકચરિતમાં આ તથ્ય પર પ્રકાશ પાડતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

अग्गिभूति ति (चूणि), पढमेत्य इंदभूई बीओ पुण होइ अग्गिभूइ ति (वृत्ति)। क्षुओ - इमशः ५. દ અને ૧૩.

૩. પુ. ૨૧.

સમર્થક વૃદ્ધાચાર્યોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. તે આ પ્રમાશે છે : केचन सिद्धसेनाचार्यादयः भणंति, किं ? युगपद् – एकस्मिन्नेव काले जानाति पश्यति च, क ? केवली, न त्वन्यः, नियमात्-नियमेन । अन्ये जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणप्रभृतयः एकान्तरित जानाति पश्यति चेत्येवमिच्छन्ति, श्रुतोपदेशेन – यथाश्रुतागमानुसारेणेत्यर्थः, अन्ये तु वृद्धाचार्याः न-नैव विष्वक पृथक् तद्दर्शनमिच्छन्ति जिनवरेन्द्रस्य-केवलिन इत्यर्थः, किं तर्हि ? यदेव केवलज्ञानं तदेव 'से' तस्य केवलिनो दर्शनं ब्रुवते, क्षीणावरणस्य देशज्ञानाभाववत् केवलदर्शनाभावादिति भावना ।' प्रस्तुत सिद्धसेन, सिद्धसेन दिवाકरथी ભિन्न છે કેમકે सिद्धसेन दिवाકर तृतीय मत – અભેદવાદના प्रवर्तક છે. वृत्तिકारे संભवतः वृद्धाचार्य ३पे तेमनो જ निर्देश કर्यो छे. द्वितीय मत – કभिકत्वना समर्थક જિनल्मद्र वગेरेने सिद्धान्त्तवादी' કહેવામાં આવ્યા છે. श्रुतनां श्रवश અને વ્યાખ્याननी विधि બતાવीने આચાર્યे नन्दाध्ययन-विवरश समाप्त કर्यु છે. અંતમાં લખ્યું છे<sup>3</sup>:

> यदिहोत्सूत्रमज्ञानाद्, व्याख्यातं तद् बहुश्रुतैः । क्षन्तव्यं कस्य सम्मोहरछन्मस्थस्य न जायते ॥ १ ॥ नन्द्राध्ययनविवरणं कृत्वा यदवाप्तमिह मया पुण्यम् ।

तेन खलु जीवलोको लभतां जिनशासने नन्दीम् ॥ २ ॥ कृतिः सिताम्बराचार्यजिनभट्टपादसेवकस्याचार्यश्रीहरिभद्रस्येति । नमः श्रुतदेवतायै भगवत्यै । समाप्ता नन्दीटीका । ग्रन्थाग्रं २३३६ । अनुयोगद्वारटीक्षा :

ું આ ટીકા\* અનુયોગઢારચૂર્લિની શૈલીમાં લખવામાં આવી છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે મહાવીરને નમસ્કાર કરીને અનુયોગઢારની વિવૃત્તિ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> प्रणिपत्य जिनवरेन्द्रं त्रिदशेन्द्रनरेन्द्रपूर्जितं वीरम् । अनुयोगद्वाराणां प्रकटार्थां विवृत्तिमभिधास्ये ॥ १ ॥

ટીકાકારે એમ બતાવ્યું છે કે નન્દીની વ્યાખ્યાની અનંતર જ અનુયોગદ્વારનાં વ્યાખ્યાનને અવકાશ છે : नन्द्राध्ययनव्याख्यानसमनन्तरमेवानुयोगद्वाराध्ययनावकाश...।\* મંગલનું પ્રતિપાદન કરતાં આચાર્યે લખ્યું છે કે આનું વિશેષ વિવેચન નન્દીની ટીકામાં કરવામાં આવી ચૂક્યું છે. આથી અહીં આટલું જ પર્યાપ્ત છે : अस्य सूत्रस्य

પ. પૃ.૧.

૧, પૃ. પર. ૨. પૃ. ૫૫. ૩. પૃ. ૧૧૮.

૪. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૨૮.

समुदायार्थोऽवयवार्थश्च नन्द्राध्ययनटीकायां प्रपञ्चतः प्रतिपादित एवेति नेह प्रतिपाद्यत ् इति ।' આ વક્તવ્યોથી સ્પષ્ટ છે કે પ્રસ્તુત ટીકા નન્દીવૃત્તિની પછીની કૃતિ છે. 'तम्हा आवस्मयं' વગેરેનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે 'આવશ્યક' શબ્દનો નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિચાર કર્યો છે. નામાદિ આવશ્યકોનું સ્વરૂપ બતાવતાં નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્યનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવા માટે ત્રણ શ્લોકો ઉદ્ધૃત કર્યાં છે. તે આ મુજબ છે :'

નામ :

## यद्वस्तुनोऽभिधानं स्थितमन्यार्थे तदर्धनिरपेक्षम् । पर्यायानभिधेयं च नाम यादूच्छिकं च तथा ॥

સ્થાપના :

### यत्तु, तदर्थवियुक्तं तदभिप्रायेण यच्च तत्करणि: । लेप्यादिकर्म तत्स्थापनेति क्रियतेऽल्पकालं च ॥

દ્રવ્ય :

## भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यस्त्रेके । तद्दव्यं तत्त्वज्ञैः सचेतनाचेतनं कथितम् ॥

શ્રુતનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વ્યાખ્યાન કરતાં ટીકાકાર કહે છે કે ચતુર્વિધ શ્રુતનું સ્વરૂપ આવશ્યકવિવરણ અનુસાર સમજી લેવું જોઈએ.<sup>3</sup> આ જ રીતે આગળ પણ આવશ્યકવિવરણ અને નન્દીવિશેષવિવરણનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>\*</sup> સ્કન્ધ, ઉપક્રમ વગેરેનું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિવેચન કર્યા પછી આચાર્યે આનુપૂર્વીનું ખૂબ વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કર્યું છે. આનુપૂર્વી, અનુક્રમ અને અનુપરિપાટી પર્યાયવાચી છે. <sup>\*</sup> આનુપૂર્વીની વ્યાખ્યાની સમાપ્તિ સાથે જ દ્વિનામ, ત્રિનામ, ચતુર્નામ, પંચનામ, ષટ્નામ, સપ્તનામ, અષ્ટનામ, નવનામ અને દશનામનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રમાણનું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે વિવિધ અંગુલોનાં સ્વરૂપનું વર્શન કર્યું છે તથા સમયનું વિવેચન કરતાં પલ્યોપમનું વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કર્યું છે. આ જ રીતે શરીરપંચકનું નિરૂપણ કર્યા પછી ભાવપ્રમાણ અંતર્ગત પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઔપમ્ય, આગમ, દર્શન, ચારિત્ર, નય અને સંખ્યાનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. 'સે किં તં વજ્ઞવ્વયા' વગેરેનું પ્રતિપાદન કરતાં વક્તવ્યતાની દષ્ટિએ ફરી નયનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનયનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે જ્ઞાન અને ક્રિયા બંનેની સંયુક્ત ઉપયોગિતા સિદ્ધ કરી છે. જ્ઞાનપક્ષનું સમર્થન કરતાં તેઓ કહે છે' :

૧. પુ. ૨. ૨. પુ. ૬, ૭,૮. ૩. પુ. ૨૧. ૪. પૂ. ૨૨. ૫. પૂ. ૩૦-૫૯. ⊾૬. પૂ. ૧૨૬. विज्ञप्तिः फलदा पुंसां, न क्रिया फलदा मता । मिथ्याज्ञानात्प्रवृत्तस्य, फलासंवाददर्शनात् ॥

આ જ રીતે ક્રિયાના સમર્થનમાં તેમણે લખ્યું છે :'

क्रियैव फलदा पुंसां, न ज्ञानं फलदं मतम् । यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो, न ज्ञानात्सुखितो भवेत् ॥

ટીકાના અંતે કહેવામાં આવ્યું છે :

समासेयं शिष्यहितानामानुयोगद्वारटीका, कृति: सिताम्बराऽऽचार्यजिनभट्ट-पादसेवकस्याऽऽचार्यहरिभद्रस्य । कृत्वा विवरणमेतत्प्राप्तं.....।<sup>२</sup>

### દશવૈકાલિકવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ<sup>ક</sup>નું નામ શિષ્યબોધિની વૃત્તિ છે. આને બૃહદ્દવૃત્તિ પણ કહે છે. આ ટીકા શય્યંભવસૂરિવિહિત દશવૈકાલિકસૂત્રની ભદ્રબાહુવિરચિત નિર્ધુક્તિ પર છે. પ્રારંભમાં આચાર્ય હરિભદ્રે વીર પ્રભુને નમસ્કાર કર્યાં છે :

### जयति विजितान्यतेजाः सुरासुराधीशसेवितः श्रीमान् । विमलस्त्रासविरहितस्त्रिलोकचिन्तामणिर्वीरः ॥ १ ॥

દશવૈકાલિકનું બીજું નામ દશકાલિક પણ છે. 'દશકાલિક' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે : 'कालेन निर्वृत्तं कालिक, प्रमाणकालेनेति भाव:, दशाध्ययनभेदात्मकत्वाद्दशप्रकारं कालिक प्रकारणब्दलोपाद्दशकालिकं....... '' અર્થાત્ જે કાળથી અર્થાત્ પ્રમાણકાળથી નિર્વૃત્ત છે તે કાલિક છે. વળી આ સૂત્રમાં દસ અધ્યાય છે એટલા માટે તેનું નામ દશકાલિક છે.

भंગલनी આવશ્યકતા બતાવતાં આચાર્યે 'મંગલ' પદની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે કરી છે : 'मङ्गचते हितमनेनेति मङ्गलं, मङ्गचतेऽधिगम्यते साध्यत इति यावत् अथवा मङ्ग इति धर्माभिधानं, 'ला आदाने' अस्य धातोर्मङ्गे उपपदे ''आतोऽनुपसर्गे क:'' (પાo 3-२-3) इति कप्रत्ययान्तस्यानुबन्धलोपे कृते ''आता लोप इटि च'' (પાo ह-४-६४) इत्यनेन सूत्रेणाकारलोपे च कृते प्रथमैकवचनान्तस्यैव मङ्गलमिति भवति, मङ्ग लातीति मङ्गलं धर्मोपादनहेतुरित्यर्थ:, अथवा मां गालयति भवादिति मङ्गलं,

૪. પૃ.૨ (અ).

૧. મૃ. ૧૨૭. ૨. મૃ. ૧૨૮.

 <sup>(</sup>અ) દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮.
 (બ) સમયસુન્દરકૃત ટીકાસહિત – ભીમસી માલેક, મુંબઈ, સન્ ૧૯૦૦.

संसागरपनवतीत्यर्थ: ।' આ વ્યુત્પત્તિ ત્રણ પ્રકારની છે : (૧) જેનાથી હિત સિદ્ધ કરવામાં આવે, (૨) જે ધર્મ લાવે અથવા (૩) જે ભવથી છોડાવે તે મંગલ છે. દ્વિતીય પ્રકારની વ્યુત્પત્તિમાં પાણિનીય વ્યાકરણના સૂત્રોનો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે.

દશવૈકાલિક સૂત્રની રચના કેવી રીતે થઈ ? આ પ્રશ્નનું સમાધાન કરતાં ટીકાકારે નિર્યુક્તિની ગાથાનો અક્ષરાર્થ કરતાં ભાવાર્થ સ્પષ્ટ કરવા માટે શય્યમ્ભવાચાર્યનું સમગ્ર કથાનક ઉદ્ધૃત કર્યું છે.' આ અને આ જ જાતનાં અન્ય અનેક કથાનકો પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. આ બધાં કથાનકો પ્રાકૃતમાં છે.

તપનું વ્યાખ્યાન કરતાં આભ્યન્તર તપ અંતર્ગત ચાર પ્રકારનાં ધ્યાનનું સ્વરૂપ બતાવતાં આચાર્યે ચાર શ્લોકોમાં ધ્યાનનું પૂરું ચિત્ર ઉપસ્થિત કરી દીધું છે ઃ³

| આર્તધ્યાન :  | राज्योपभोगशयनासनवाहनेषु,                      |  |
|--------------|-----------------------------------------------|--|
|              | स्त्रीगन्धमाल्यमणिरत्वविभूषणेषु ।             |  |
|              | इच्छभिलाषमतिमात्रमुपैति मोहाद्,               |  |
|              | ध्यानं तदार्त्तमिति तत्प्रवदन्ति तज्झाः ॥ १ ॥ |  |
| રૌદ્રધ્યાન : | संछेदनैर्दहनभञ्जनमारणैश्च,                    |  |
|              | बन्धप्रहारदमनैर्विनिकृन्तनैश्च ।              |  |
|              | यो याति रागमुपयाति च नानुकम्पां,              |  |
|              | ध्यानं तु सैद्रमिति तत्प्रवदन्ति तज्झाः ॥ २ ॥ |  |
| ધર્મધ્યાન :  | सूत्रार्थसाधनमहाव्रतघारणेषु,                  |  |
|              | बन्धप्रमोक्षगमनागमहेतुचिन्ता ।                |  |
|              | पञ्चेन्दियव्युपरमश्च दया च भूते,              |  |
|              | ध्यानं तु धर्ममिति तत्प्रवदन्ति तज्झा: ॥ ३ ॥  |  |
| શુક્લધ્યાન : | यस्येन्द्रियाणि विषयेषु पराड्मुखानि,          |  |
|              | सङ्कल्पकल्पनविकल्पविकारदोषै: ।                |  |
|              | योगैः सदा त्रिभिरहो निभृतान्तरात्मा,          |  |
|              | ध्यानोत्तमं प्रवरशुक्लमिदं वदन्ति ॥ ४ ॥       |  |
|              |                                               |  |

૧. પૃ. ૨ (બ), ૩ (અ). ૨. પૃ. ૧૦-૧૧.

પૃ. ૩૧ (બ). વિસ્તાર માટે ધ્યાનશતક જુઓ જેનો આચાર્ય હરિભદ્રે પ્રસ્તુત ટીકામાં ઉલ્લેખ કર્યો છે – પૃ. ૩૧ (બ), ૩૨ (અ).

380

વિવિધ પ્રકારના શ્રોતાઓની દષ્ટિએ કથનનાં પ્રતિજ્ઞા, હેતુ, ઉદાહરણ વગેરે વિભિન્ન અવયવોની ઉપયોગિતાનો સોદાહરણ વિચાર કરતાં આચાર્યે તદ્વિષ્યક દોષોની શુદ્ધિનું પણ પ્રતિપાદન કર્યું છે. નિર્ધુક્તિસમ્મત વિહંગમના વિવિધ નિક્ષેપોનું વિસ્તૃત વ્યાખ્યાન કરીને દ્રુમપુષ્પિકા નામનાં પ્રથમ અધ્યયનનું વિવરણ સમાપ્ત કર્યું છે.

દિતીય અધ્યયનની વૃત્તિમાં શ્રમણ, પૂર્વ, કામ, પદ વગેરે શબ્દોનું વિવેચન કરતાં ત્રણ પ્રકારના યોગ, ત્રણ પ્રકારના કરણ, ચાર પ્રકારની સંજ્ઞા, પાંચ પ્રકારની ઈન્દ્રિય, પાંચ પ્રકારની સ્થાવરકાય, દસ પ્રકારના શ્રમણધર્મ અને અઢાર શીલાંગસહસ્રનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. ભોગનિવૃત્તિનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે રથનેમિ અને રાજીમતીનું કથાનક ઉદ્ધત કર્યું છે.

તૃતીય અધ્યયનની વૃત્તિમાં મહત્, ક્ષુલ્લક વગેરે પદોનું વ્યાખ્યાન કરતાં દર્શનાચાર, જ્ઞાનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચારનું સોદાહરણ વિવેચન કર્યું છે. આ જ રીતે અર્થાદિ ચાર પ્રકારની કથાઓનું ઉદાહરણપૂર્વક સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે. શ્રમણસંબંધી અનાચીર્જ્ઞનું સ્વરૂપ બતાવતાં વૃત્તિકારે તૃતીય અધ્યયનની વ્યાખ્યા સમાપ્ત કરી છે.

.ચતુર્થ અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં નિમ્ન વિષયો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે : જીવનું સ્વરૂપ તથા તેની સ્વતન્ત્ર સત્તા, ચારિત્રધર્મનાં પાંચ મહાવ્રત અને છઠ્ઠં રાત્રિભોજનવિરમણ વ્રત, શ્રમણધર્મની દુર્લભતા. જીવનાં સ્વરૂપનો વિચાર કરતી વખતે વૃત્તિકારે અનેક ભાષ્યગાથાઓ ઉદ્દૃત કરી છે અને સાથે સાથે જ પોતાના દાર્શનિક દષ્ટિકોણનો પૂરો ઉપયોગ કર્યો છે.

પાંચમા અધ્યયનની વૃત્તિમાં આહારવિષયક મૂલ ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. 'बहुअट्टियं पुग्गलं.....'ની વ્યાખ્યા આ મુજબ છે : किञ्च 'बहुअट्टियं' इति सूत्र बह्वस्थि 'पुद्गलं' मांसं 'अनिमिषं' वा मत्स्यं वा बहुकण्टकम्, अयं किल कालाद्यपेक्षया ग्रहणे प्रतिषेध:, अन्ये त्वभिदधति – वनस्पत्यधिकाग्रतथाविधफलाभिधाने एते इति, तथा चाह-'अत्थिक' अस्थिकवृक्षफलम्, 'तेंदुक' तेंदुरुकोफलम्, 'बिल्वं' इक्षुखण्डमिति च प्रतीते, 'शाल्मील वा' वल्ल्वदिफर्लि वा, वाशब्दस्य व्यवहितः सम्बन्ध इति सूत्रार्थ: ।'

છકા અધ્યયનની વૃત્તિમાં એ અઢાર સ્થાનોનું વિવરક્ષ કરવામાં આવ્યું છે જેમનું સમ્યક્ જ્ઞાન હોવાથી સાધુ પોતાના આચારમાં નિર્દોષ તથા દઢ રહી શકે છે. આ અઢાર સ્થાન વ્રતષટ્ક, કાયષટ્ક, અકલ્પ, ગૃહિભાજન, પર્યક્ર, નિષઘા, સ્થાન અને શોભાવર્જનરૂપ છે.

૧. પૃ.૧૭∈ (અ).

#### હરિભદ્રકૃત વૃત્તિઓ

સાતમા અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં ભાષાની શુદ્ધિ-અશુદ્ધિનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે તથા શ્રમણ માટે ઉપયુક્ત ભાષાનું વિધાન સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે.

આઠમા અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં આચારપ્રણિધિની પ્રક્રિયા તથા ફળનું પ્રતિયાદન કરવામાં આવ્યું છે.

નવમા અધ્યયનની વૃત્તિમાં વિનયનાં વિવિધ રૂપ, વિનયનું ફળ, આચારસમાધિ વગેરેનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે.

દસમા અધ્યયનની વૃત્તિમાં સુભિક્ષુકનાં સ્વરૂપ પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

ચૂલિકાઓની વ્યાખ્યા કરતાં વૃત્તિકારે ધર્મનાં રતિજનક અને અરતિજનક કારણો, વિવિધ ચર્યા વગેરે તે જ વિષયોનું સાધારણ સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે જેમનો ઉલ્લેખ સૂત્રકાર અને નિર્યુક્તિકારે કર્યો છે. વૃત્તિના અંતે નિમ્ન શ્લોક છે ઃ'

> महत्तराया याकिन्या धर्मपुत्रेण चिन्तिता । आचार्यहरिभद्रेण टीकेचं शिष्यबोधिनी ॥ १ ॥ दशवैकालिके टीकां विधाय यत्पुण्यमर्जितं तेन । मात्सर्यदुःखविरहादगुणानुरागी भवत् लोक: ॥ २ ॥

#### પ્રજ્ઞાપના-પ્રદેશવ્યાખ્યા ઃ

આ ટીકા<sup>ર</sup>ના પ્રારંભમાં જૈન પ્રવચનનો મહિમા બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

#### रागादिवध्यपटहः सुरलोकसेतुरानन्ददुंदुभिरसत्कृतिवंचितानाम् ।

संसारचारकपलायनफालघंटा, जैनंवचस्तदिह को न मजेत विद्वान् ॥ १ ॥ ત્યાર પછી મંગલનો મહિમા બતાવવામાં આવ્યો છે તથા મંગલના વિશેષ વિવેચન માટે આવશ્યક-ટીકાનો નામોલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>3</sup> આ જ પ્રસંગે ભવ્ય અને અભવ્યનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે વાદિમુખ્યકૃત અભવ્યસ્વભાવસૂચક નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધત કર્યો છે:<sup>3</sup>

सन्दर्म्मबीजवपनानघकौशलस्य, यस्त्रेकबान्धव ! तवापि खिलान्यभूवन् । तत्राद्भूतं खगकुलेष्विह तामसेषु सूर्यांशवो मधुकरीचरणावदाता: ॥ १ ॥

૩. પ્ર.૨. ૪.પૃ.૪.

૧. પૃ.૨૮૬.

પૂર્વભાગ – ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૪૭. ઉત્તરભાગ – જૈન પુસ્તક પ્રચારક સંસ્થા, સૂર્યપુર, સન્ ૧૯૪૯.

તદનન્તર પ્રજ્ઞાયનાના વિષય, કર્તૃત્વ વગેરેનું વર્જાન કરવામાં આવ્યું છે. જીવપ્રજ્ઞાપના અને અજીવપ્રજ્ઞાપનાનું વર્જીન કરતાં એકેન્દ્રિયાદિ જીવોનું વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. અહીં સુધી પ્રથમ પદની વ્યાખ્યાનો અધિકાર છે.

દ્વિતીય પદની વ્યાખ્યામાં પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિકાય તથા દ્વીન્દ્રિયાદિનાં સ્થાનોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

તૃતીય પદની વ્યાખ્યામાં કાયાઘલ્પબહુત્વ, વેદ, લેશ્યા, ઈન્દ્રિય વગેરે દેષ્ટિઓથી જીવવિચાર, લોકસંબંધી અલ્પ-બહુત્વ, આયુર્બન્ધનું અલ્પબહુત્વ, પુદ્ગલાલ્પબહુત્વ, દ્રવ્યાલ્પબહુત્વ, અવગાઢાલ્પબહુત્વ વગેરેનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

યતુર્થ પદની વ્યાખ્યામાં નારકોની સ્થિતિનું વિવેચન છે.

પંચમ ષદની વ્યાખ્યામાં નારકપર્યાય, અવગાહ, ષટ્સ્થાનક, કર્મસ્થિતિ અને જીવપર્યાયનું વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે.

છકા અને સાતમા પદનાં વ્યાખ્યાનમાં આચાર્યે નારકસંબંધી વિરહકાલનું વર્જીન કર્યું છે.

आठमा पदनी व्याज्यामां आयार्थे संज्ञानुं स्व३्५ अताव्युं છे. संज्ञानो अर्थ छे आल्मोग अथवा मनोविज्ञान. संज्ञानां स्व३्भनुं विवेचन उरतां आयार्थ उडे छे 'तत्र संज्ञा आभोग इत्यर्थ:, मनोविज्ञानं इत्यन्ये, संज्ञायते वा अनयेति संज्ञा-वेदनीयमोह-नीयोदयाश्रया ज्ञानदर्शनावरणक्षयोपशमाश्रया च विचित्रा आहारादिप्राप्तये कियेत्यर्थ:, सा चोपाधिभेदाद् भिद्यमाना दन्त प्रकारा भवति, तद्यथा—आहारसंज्ञेत्यादि.....''। त्या२ पछी आહारादि दस प्रडारनी संज्ञानुं स्व३्५ अतावतां प्रंथडार उडे छे : 'तत्र क्षुद्वेदनीयोदयाद् कवलाद्याहारार्थं पुद्गलोपादानकियैव संज्ञायते अनयेत्याहारसंज्ञा तथा भयवेदनीयोदयाद् भयोद्ध्रांतस्य दृष्टिवदनविकाररोमांचोद्भेदार्था विक्रियैव संज्ञायतेऽनयेति भयसंज्ञा, तथा पुंवेदोदयान्मैथुनाय स्त्र्यालोकनप्रसन्नवदनमन:स्तम्भितोरुवेपथुप्रभृतिलक्षणा विक्रियैव संज्ञायते अनयेति (मैथुनसंज्ञा, चारित्रमोहविशेषोदयात् धर्मोपकरणातिरिक्तदतिरेकस्य वा आदित्साकियैव) परिष्ठहसंज्ञा, तथा क्रोधोदयात् तदाशयगर्भा पुरुषमुखनयनदंतच्छदस्फुरणवेष्टैव संज्ञायतेऽनयेति कोधसंज्ञा, तथा मनोदयादहंकारात्मिकोत्सेकादिपरिणतिरेव संज्ञायतेऽनयेति मानसंज्ञा, तथा मायोदयेनाशुभसंक्लेशादनृतभाषणादिकियैव संज्ञायतेऽनयेति मायासंज्ञा, तथा लोभोदयाझालसान्वितासचित्तेतरद्रव्यप्रार्थनैव संज्ञायतेऽनयेति लोभसंज्ञा, तथा

૧. પૃ. ૬૧.

लोभोदयोपशमाच्छब्दाद्यर्थगोचरा सामान्यावबोधक्रियैव संज्ञायते अनयेति ओघसंज्ञा, तथा तद्विशेषावबोधक्रियैव संज्ञायते अनयेति लोकसंज्ञा, ततश्चौघसंज्ञा दर्शनोपयोगः लोकसंज्ञा तु ज्ञानोपयोग इति, व्यत्ययमन्ये, अन्ये पुनरित्थमभिदधते—सामान्यप्रवृत्तिरोघसंज्ञा, लोकदृष्टिलोंकसंज्ञा..... । "આ સંજ્ઞાઓનું મનોવિજ્ઞाનની દષ્ટિએ વિશેષ મહત્ત્વ છે. આધુનિક મનોવિજ્ઞાનની દષ્ટિએ સંજ્ઞાનો જ્ઞાન અને સંવેદનમાં અને ક્રિયાનો અભિવ્યક્તિ અને પ્રવૃત્તિમાં સમાવેશ કરી શકાય. જ્ઞાન અને દર્શનની દષ્ટિએ આચાર્યે ઓઘસંજ્ઞાને દર્શનોપયોગ અને લોકસંજ્ઞાને જ્ઞાનોપયોગ કહી છે તથા તેનાથી વિરુદ્ધ મતનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે.

નવમા પદની વ્યાખ્યામાં વિવિધ યોનિઓનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

દસમા પદની વ્યાખ્યામાં રત્નપ્રભા વગેરે પૃથ્વીઓનું ચરમ અને અચરમ દષ્ટિએ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ચરમનો અર્થ છે પ્રાન્તપર્યન્તવર્તી અને અચરમનો અર્થ છે પ્રાંતમધ્યવર્તી. આ બંને અર્થ આપેક્ષિક છે. પ્રસ્તુત વિવેચનમાં આચાર્યે અનેક પ્રાકૃત ગઘાંશો ઉદ્ધત કર્યા છે.

અગીયારમા પદની વ્યાખ્યામાં ભાષાના સ્વરૂપનું વિવેચન કરતાં આચાર્યે સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક-લક્ષણનિર્દેશક કેટલાક શ્લોકો ઉદ્ધત કર્યા છે :

| સ્ત્રી – | योनिर्मृदुत्वमस्थैर्यं, मुग्धता क्लीबता स्तनौ ।        |
|----------|--------------------------------------------------------|
|          | पुंस्कामितेति लिंगानि, सप्त स्त्रीत्वे प्रचक्षते ॥ १ ॥ |
| યુટુષ –  | मेहनं खरता दाढूर्यं, शौंडीर्यं श्मश्रु तृप्तता ।       |
|          | स्त्रीकामितेति लिंगानि, सप्त पुंस्त्वे प्रचक्षते ॥ २ ॥ |
| નપુંસક – | स्तनादिश्मश्रुकेशादिभावाभावसमन्वितम् ।                 |
|          | नपुंसकं बुधाः प्राहुर्मोहानलसुदीपितम् ॥ ३ ॥            |

સ્ત્રીનાં સાત લક્ષણ છે : યોનિ, મૃદુત્વ, અસ્થિરતા, મુગ્ધતા, દુર્બળતા, સ્તન અને પુરુષેચ્છા. પુરુષનાં પણ સાત લક્ષણ છે : મેહન, કઠોરતા, દઢતા, શૂરતા, મૂછો, તૃપ્તિ અને સ્ત્રીકામિતા. નપુંસકનાં લક્ષણ સ્ત્રી અને પુરુષના લક્ષણો સાથે મળતાં વચ્ચેનાં હોય છે જે ન પૂરા સ્ત્રીને અનુરૂપ હોય છે ન પુરુષને. તેમાં મોહની માત્રા અત્યધિક હોય છે.

બારમા પદનાં વ્યાખ્યાનમાં આચાર્યે ઔદારિકાદિ શરીરનાં સામાન્ય સ્વરૂપનું વિવેચન કર્યું છે.

તેરમા પદના વ્યાખ્યાનમાં જીવ અને અજીવનાં વિવિધ પરિશામોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. જીવપરિશામ આ પ્રમાશે હોય છે ઃ ગતિ, ઈન્દ્રિય, કષાય, લેશ્યા, યોગ, ઉપયોગ, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વેદ. અજીવપરિશામનું વિવેચન

૧. પૃ. ૬૧-૨. ૨. પૃ. ૭૭.

#### ३४४

#### કરતાં આચાર્યે બંધનપરિશામનાં નિમ્નાંકિત લક્ષણોનું સમર્થન કર્યું છે.<sup>૧</sup> समणिद्धयाए बंधो ण होति समलुक्खयाए वि ण होति । बेमाइयणिद्धलुक्खत्तणेण बंधो उ खंधाणं ॥

तथा च —

#### णिद्धस्स णिद्धेण दुयाहिएणं लुक्खस्स लुक्खेण दुयाहिएणं । णिद्धस्स लुक्खेण उवेति बंधो जहण्णवज्जो विसमो समो वा ॥

આગળનાં પદોની વ્યાખ્યામાં કષાય, ઈન્દ્રિય, પ્રયોગ, લેશ્યા, કાયસ્થિતિ, અન્તક્રિયા, અવગાહના – સંસ્થાનાદિ ક્રિયા (કાયિકી, આધિકરશિકી, પ્રાદ્વેષિકી, પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી), કર્મપ્રકૃતિ, કર્મબંધ, આહારપરિણામ, ઉપયોગ, પશ્યત્તા, સંજ્ઞા, સંયમ, અવધિ, પ્રવીચાર, વેદના અને સમુદ્ધાતનું વિશેષ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ત્રીસમા પદની વ્યાખ્યામાં આચાર્યે ઉપયોગ અને પશ્યત્તાની ભેદરેખા ખેંચતા લખ્યું છે કે પશ્યત્તામાં ત્રૈકાલિક અવબોધ હોય છે જ્યારે ઉપયોગમાં વર્તમાન અને ત્રિકાલ બંનેનો અવબોધ સમાવિષ્ટ છે : અતો यત્ર ત્રૈજ્યાને વર્ત્યાન જ્યને ત્રિકાલ બંનેનો અવબોધ સમાવિષ્ટ છે : અતો યત્ર ત્રૈજ્યાને જ્યાંગ इત્યયં વિશેષ: ા' આ જ કારણ છે કે સાકાર ઉપયોગ આઠ પ્રકારનો છે જ્યારે સાકાર પશ્યત્તા છ પ્રકારની છે. સાકાર પશ્યત્તામાં સામ્પ્રતકાલવિષ્યક મતિજ્ઞાન અને મત્યજ્ઞાનરૂપ સાકાર ઉપયોગના બે ભેદોનો સમાવેશ કરવામાં નથી આવતો.

#### આવશ્યકવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>3</sup> આવશ્યક નિર્યુક્તિ પર છે. ક્યાંક ક્યાંક ભાષ્યની ગાથાઓનો પજ્ઞ ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે. વૃત્તિકાર આચાર્ય હરિભદ્રે આ વૃત્તિમાં આવશ્યકચૂર્જ્ઞિનું પદાનુસરજ્ઞ ન કરતાં સ્વતંત્ર રીતે નિર્યુક્તિ-ગાથાઓનું વિવેચન કર્યું છે. પ્રારંભમાં મંગલરૂપે શ્લોક છે :

## प्रणिपत्य जिनवरेन्द्रं, वीरं श्रुतदेवतां गुरून् साधून् । आवश्यकस्य विवृतिं, गुरूपदेशादहं वक्ष्ये ॥ १ ॥ त्यार पछी प्रस्तुत वृत्तिनुं प्रयोञ्ठन दृष्टिभां राખतां वृत्तिङार ङडे छे : यद्यपि मया तथाऽन्यै, कृताऽस्य विवृतिस्तथापि संक्षेपात् । तदुचिसत्त्वानुग्रहहेतोः क्रियते प्रयासोऽयम् ॥ २ ॥

૧. પૃ. ૯૮. ૨. પૃ. ૧૪૯.

૩. આગમોદય સમિતિ, મહેસાણા, સન્. ૧૯૧<del>૬</del>-૭.

#### હરિભદ્રકૃત વૃત્તિઓ

અર્થાત્ જો કે મેં તથા અન્ય આચાર્યોએ આ સૂત્રનું વિવરણ લખ્યું છે તથાપિ સંક્ષેપમાં તેવી રુચિ રાખનાર લોકો માટે ફરી પ્રસ્તુત પ્રયાસ કરવામાં આવી રહ્યો છે. આ કથનથી આચાર્ય હરિભદ્રકૃત એક બીજી ટીકા – બૃહટ્ટીકા હોવાનું ફલિત થાય છે. આ ટીકા હજી સુધી અનુપલબ્ધ છે.

આ બંને શ્લોકોનું વિવેચન કર્યા પછી નિર્યુક્તિની પ્રથમ ગાથા 'આધિणિबोह्यिनાળં.....'ની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યે પાંચ પ્રકારનાં જ્ઞાનનું સ્વરૂપ-પ્રતિપાદન કર્યું છે. આભિનિબોધિક વગેરે જ્ઞાનોની વ્યાખ્યામાં વૈવિધ્યનો પૂરો ઉપયોગ કર્યો છે. આ વ્યાખ્યાનવૈવિધ્ય ચૂર્સિમાં દેષ્ટિંગોચર નથી થતું. ઉદાહરણ માટે 'આભિનિબોધિક' શબ્દનાં વ્યાખ્યાનમાં કેટલી વિવિધતા છે, તે તરફ જરા ધ્યાન આપો :

'अर्थाभिमुखो नियतो बोध: अभिनिबोध:, अभिनिबोध एव आभिनिबोधिकं, विनयादिपाठात् अभिनिबोधशब्दस्य ''विनयादिभ्यष्ठक्'' (૫० ૫, ४, ३४) इत्यनेन स्वार्थ एव ठक् प्रत्ययो, यथा विनय एव वैनयिकमिति, अभिनिबोधे वा भवं तेन वा निवृत्तं तन्मयं तत्प्रयोजनं वा, अथवा अभिनिबुध्यते तद् इत्याभिनिबोधिकं, अवग्रहादिरूपं मतिज्ञानमेव तस्य स्वसंविदितरूपत्वात्, भेदोपचारादित्यर्थ:, अभिनिबुध्यते वाऽनेनेत्याभिनिबोधिकं, तदावरणकर्मक्षयोपशम इति भावार्थ:, अभिनिबुध्यते अस्मादिति वा आभिनिबोधिकं, तदावरणकर्मक्षयोपशम इति भावार्थ:, अभिनिबुध्यते अस्मादिति वा आभिनिबोधिकं, तदावरणकर्मक्षयोपशम एव, अभिनिबुध्यतेऽस्मित्रिति वा क्षयोपशम इत्याभिनिबोधिकं, आत्मैव वा अभिनिबोधोपयोगपरिणामानन्यत्वाद् अभिनिबुध्यत इत्याभिनिबोधिकं, अभिनिबोधिकं च तज्ज्ञानं चेति समास: ।'भ

ઉપર્યુક્ત ગઘાંશમાં વૃત્તિકારે છ દષ્ટિઓથી આભિનિબોષિક જ્ઞાનનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. (૧) અર્થાભિમુખ જે નિયત બોધ છે, (૨) જે અભિનિબુદ્ધ હોય છે, (૩) જેના દ્વારા, અભિનિબુદ્ધ હોય છે, (૪) જેનાથી અભિનિબુદ્ધ થાય છે, (૫) જેમાં અભિનિબુદ્ધ હોય છે અથવા (૬) જે અભિનિબોધપયોગ પરિણામથી અભિન્નતથા અભિનિબુદ્ધ હોય છે તે આભિનિબોષિક છે. આ જ રીતે શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવલનું પણ ભેદ-પ્રભેદપર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે.

સામાયિક નિર્યુક્તિનું વ્યાખ્યાન કરતાં પ્રવચનની ઉત્પત્તિના પ્રસંગે વૃત્તિકારે વાદિમુખ્યકૃત બે શ્લોક ઉદ્ધત કર્યા છે જેમાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે કેટલાક પુરુષો સ્વભાવથી જ એવા હોય છે જેમને વીતરાગની વાણી અરુચિકર લાગે છે.

૧. પૂર્વાર્ધ, પૃ. ૭ (૧).

એમાં વીતરાગના પ્રવચનોનો કોઈ દોષ નથી. દોષ સાંભળનાર તે પુરુષ-ધુવડોનો છે જેમનો સ્વભાવ જ વીતરાગ-પ્રવચનરૂપી પ્રકાશમાં અંધ થઈ જવાનો છે. જેમકે આચાર્ય કહે છે' ......त्रैलोक्यगुरोधर्मदेशनकिया विभिन्नस्वभावेषु प्राणिषु तत्स्वाभाव्यात् विबोधाविबोधकारिणी पुरुषोलूककमलकुमुदादिषु आदित्यप्रकाशनकियावत्, उक्तं च वादिमुख्येन –

### त्वद्वाक्यतोऽपि केषाञ्चिदबोध इति मेऽद्भुतम् । भानोर्मरीचयः कस्य, नाम नालोकहेतवः ॥ १ ॥ न चाद्भुतमुलूकस्य, प्रकृत्या क्लिष्टचेतसः । स्वच्छा अपि तमस्त्वेन, भासन्ते भास्वतः कराः ॥ २ ॥

સામાયિકના ઉદેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ, ક્ષેત્ર વગેરે ૨૩ દ્વારોનું વિવેચન કરતાં વૃત્તિકારે એક જગ્યાએ (આવશ્યકનાં) વિશેષવિવરણનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. નિર્દેશ-દ્વારના સ્વરૂપનું સંક્ષિપ્ત વર્શન કર્યા પછી તેઓ લખે છે : व्यासार्थस्तु विशेषविवरणादवगन्तव्य इति ।<sup>3</sup>

સામાયિકના નિર્ગમ-દ્વારના પ્રસંગે કુલકરોની ઉત્પત્તિનું વર્શન કરતાં આચાર્યે સાત કુલકરોની ઉત્પત્તિ સંબંધિત એક પ્રાકૃત કથાનક આપ્યું છે અને તેમના પૂર્વભવોના વિષયમાં સૂચિત કર્યું છે કે એતદ્વિષયક વર્શન પ્રથમાનુયોગમાં જોઈ લેવું જોઈએ : पૂર્વમવા: खल्वमीषां प्रथमानुयोगतोऽवसेया: 1<sup>3</sup> તેમનાં આયુ વગેરેનું વર્શન કરતાં વૃત્તિકારે 'अन्ये तु व्याचक्षते' એવું લખીને તદ્વિષયક મતભેદોનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. આગળ નાભિ કુલકરને ત્યાં ભગવાન ઋષભદેવનો જન્મ થયો, એમ બતાવવામાં આવ્યું છે તથા તેમના તીર્થંકરનામ-ગોત્રકર્મ બાંધવાનાં કારણો પર પ્રકાશ પાડતાં ધન નામક સાર્થવાહનું આખ્યાન આપવામાં આવ્યું છે. આ આખ્યાન પણ અન્ય આખ્યાનોની જેમ પ્રાકૃતમાં જ છે. આ પ્રસંગે સંબંધિત ગાથાઓમાંથી એક ગાથાનો અન્યકર્ત્વુક ગાથારૂપે ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. 'उत्तरकुरु सोहम્मે મहाविदेहे महब्बलो...' ગાથાનું વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે : इयमन्यकर्तृकी गાથા सोपयोगा च 1<sup>4</sup> ભગવાન ઋષભદેવના અભિષેકનું વર્શન કરતાં આચાર્યે નિર્યુક્તિના કેટલાંક પાઠાંતર પણ આપ્યા છે : પાટાનતં વા 'આપોણ્ડં सक्कો આગંતું તસ્સ कાસિ.....'', 'चडव्विहं સંगદં कાસો'' વગેરે. પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં આ પ્રકારનાં અનેક પાઠાંતર આપવામાં આવ્યા છે. આદિતીર્થકર ઋષભનાં પારણકનાં વર્શન

વ. પૃ. ૬૭ (૨). ૨. પૃ. ૧૦૭ (૧). ૩. પૃ. ૧૧૦ (૨), ૧૧૧ (૧).

૪. યૃ. ૧૧૨ (૧). ૫. પૃ. ૧૧૪ (૨).

૬. પૃ. ૧૨૭ (૨). ૭. પૃ. ૧૨૮ (૧).

#### હરિભદ્રકૃત વૃત્તિઓ

પ્રસંગે એક કથાનક આપવામાં આવ્યું છે અને વિસ્તૃત વર્ણન માટે વસુદેવહિંડિ'નો નામોલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

અર્હત્ પ્રત્યક્ષરૂપે સામાયિકના અર્થનો અનુભવ કરીને જ સામાયિકનું કથન કરે છે જે સાંભળીને ગણધર વગેરે શ્રોતાઓના હૃદયગત અશેષ સંશયનું નિવારણ થઈ જાય છે અને તેમને અર્હત્ની સર્વજ્ઞતામાં પૂર્ણ વિશ્વાસ થઈ જાય છે.\*

સામાયિકાર્થનું પ્રતિપાદન કરનાર ચરમ તીર્થકર ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં ઉત્પન્ન ચાર અનુયોગોનું વિભાજન કરનાર આર્યરક્ષિતની પ્રસૂતિ સાથે સમ્બદ્ધ 'मાयા य रुद्दसोमा....' વગેરે ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકારે એતદ્વિષયક કથાનકનું બહુ વિસ્તાર સાથે વર્જ્ઞન કર્યું છે.<sup>3</sup> આ કથાનક પ્રસ્તુત સંસ્કરજ્ઞનાં પચીસ પૃષ્ઠોમાં સમાપ્ત થયું છે.

ચતુર્વિંશતિસ્તવ અને વંદના નામના દ્વિતીય અને તૃતીય આવશ્યકનું નિર્યુક્તિ અનુસાર વ્યાખ્યાન કર્યા પછી પ્રતિક્રમણ નામના ચતુર્થ આવશ્યકની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યે ધ્યાન પર વિશેષ પ્રકાશ પાડ્યો છે. 'प्रतिक्रमामि चतुर्भिर्ध्यांने: करणभूतैरब्रद्धेवादिना प्रकारेण योऽतिचार कृत:, तद्यथा – आर्तध्यानेन, तत्र ध्यातिर्ध्यानमिति भावसाधन:....' अयं ध्यानसमासार्थ: । व्यासार्थस्तु ध्यानशतकादवसेय:, तच्चेदम्-....' એવું કહીને ધ્યાનશતકની સમસ્ત ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. આ જ રીતે પરિસ્થાપનાની વિધિનું વર્જ્ઞન કરતાં આખી પરિસ્થાપનાનિર્યુક્તિ ઉદ્ધૃત કરી છે. સાત પ્રકારના ભયસ્થાનસંબંધી અતિચારોની આલોચનાનું વ્યાખ્યાન કરતાં સંગ્રહશીકારકૃત એક ગાથા ઉદ્ધૃત કરી છે.' આગળની વૃત્તિમાં સંગ્રહશીકારની પણ અનેક ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. આ જ આવશ્યક અંતર્ગત અસ્વાધ્યાયસંબંધી નિર્યુક્તિની વ્યાખ્યામાં સિદ્ધસેન ક્ષમાશ્રમણની બે ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે.<sup>°</sup>

પંચમ આવશ્યક કાયોત્સર્ગના અંતે શિષ્यहितायાં कायोत्सર્गाध्ययनं समाप्तम્ એવો પાઠ છે. આગળ પણ એવો જ પાઠ છે. તેનાથી જણાય છે કે પ્રસ્તુત વૃત્તિનું નામ શિષ્યહિતા છે. આ અધ્યયનનાં વિવરણથી પ્રાપ્ત પુણ્યનું ફળ શું હોય ? આનો ઉલ્લેખ કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે :

## कायोत्सर्गविवरणं कृत्वा यदवाप्तमिह मया पुण्यम् । तेन खलु सर्वसत्त्वा पञ्चविधं कायमुज्झन्तु ॥ १ ॥

```
૧. પૃ. ૧૪૫ (૨) ૨. પૃ. ૨૮૦ (૨). ૩. પૃ. ૨૯૬ (૧)-૩૦૮ (૧).
૪. ઉત્તરાર્ધ (પૂર્વભાગ), પૃ. ૫૮૧. ૫. પૃ. ૬૧૮ (૧)-૬૪૪ (૧).
૬. પૃ. ૬૪૫. ૭. પૃ. ૭૪૯ (૨)-૭૫૦ (૧).
```

કાયોત્સર્ગવિવરણથી પ્રાપ્ત પુણ્યના ફલસ્વરૂપ બધા પ્રાણી પંચવિધ કાયનો ઉત્સર્ગ કરો. ષષ્ઠ આવશ્યક પ્રત્યાખ્યાનનાં વિવરણમાં શ્રાવકધર્મનું પણ વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રત્યાખ્યાનની વિધિ, માહાત્મ્ય વગેરે આવશ્યક વાતોની ચર્ચા કરતાં વૃત્તિકારે શિષ્યહિતા નામની આવશ્યકટીકા સમાપ્ત કરી છે : समाप्ता चेयं शिष्यहितानामावश्यकटीका । અંતમાં તેઓ લખે છે : कृति: सिताम्बराचार्यजिनभटनिगदानुसारिणी विद्याधरकुलतिलकाचार्य-जिनदत्तशिष्यस्य धर्मतो जाइणीमहत्तरासूनोरल्पमतेराचार्यहरिभद्रस्य । પ્રસ્તુત ટીકા શ્વેતામ્બરાચાર્ય જિનભટના આજ્ઞાકારી વિદ્યાર્થી વિદ્યાધર કુળના તિલકભૂત આચાર્ય જિનદત્તના શિષ્ય અને યાકિની મહત્તરાના ધર્મપુત્ર અલ્પમતિ આચાર્ય હરિભદ્રની કૃતિ છે. આ ૨૨૦૦૦ શ્લોક્યમાણ છે :'

#### द्वाविंशति सहस्त्राणि, प्रत्येकाक्षरगणनया ( संख्यया ) । अनुष्टुप्छन्दसा मानमस्या उद्देशतः कृतम् ॥ १ ॥

૧. ઉત્તરાર્ધ (ઉત્તરભાગ), પૃ. ૮૬૫ (૨).

# ચતુર્થ પ્રકરણ કોટ્યાચાર્યકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-વિવરણ

કોટ્યાચાર્યે આચાર્ય જિનભદ્રકુત વિશેષાવશ્યકભાષ્ય પર ટીકા લખી છે. આ ટીકા સ્વયં આચાર્ય જિનભદ્ર દ્વારા શરૂ કરવામાં આવેલી તથા આચાર્ય કોટ્ટાર્ય દ્વારા પૂર્ણ કરવામાં આવેલી વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સર્વપ્રથમ ટીકાથી ભિત્ર છે. કોટ્યાચાર્યે <mark>યોતાની ટીકામાં આચાર્ય હરિભદ્રનો</mark> અથવા તેમના કોઈ ગ્રન્થનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી કર્યો. આ તથ્ય નજરમાં રાખતાં કેટલાક વિદ્વાનો એમ અનુમાન કરે છે કે કોટચાચાર્ય કાં તો હરિભદ્રના પૂર્વવર્તી છે અથવા સમકાલીન. કોટવાચાર્યે પોતાની ટીકામાં અનેક સ્થળે આવશ્યકની મૂળ ટીકા તથા વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સ્વોપજ્ઞટીકાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. મૂળ ટીકા જિનભદ્રની છે, જેમના નામનો આચાર્યે ઉલ્લેખ પણ કર્યો છે. કોટચાચાર્યે પોતાની કુતિમાં જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણનું સમ્માનપૂર્ણ શબ્દો દ્વારા સ્મરણ કર્યું છે. મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિએ પોતાની વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ટીકામાં આચાર્ય જિનભદ્ર સાથે કોટ્યાચાર્યનો પણ પ્રાચીન ટીકાકાર રૂપે ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ બધાં તથ્યોને જોતાં એમ કહેવું અનુચિત નહિ ગણાય કે કોટચાચાર્ય એક પ્રાચીન ટીકાકાર છે અને સંભવતઃ તેઓ આચાર્ય હરિભદ્રથી પણ પ્રાચીન હોય. આવી સ્થિતિમાં આચાર્ય શીલાંક અને કોટ્યાચાર્ય એક જ વ્યક્તિ હોવાની પ્રભાવકચરિત્રકારની માન્યતા યુક્તિસંગત નથી જણાતી.\* આચાર્ય શીલાંકનો સમય વિક્રમની નવમી દસમી શતાબ્દી છે જ્યારે કોટ્યાચાર્યનો સમય વિક્રમની આઠમી શતાબ્દી જ સિદ્ધ થાય છે. બીજી વાત એ છે કે શીલાંકસરિ અને કોટચાચાર્યને એક જ વ્યક્તિ માનવા માટે કોઈ ઐતિહાસિક પ્રમાણ પણ ઉપલબ્ધ નથી.

પ્રસ્તુત વિવરણ<sup>ર</sup>માં કોટ્યાચાર્યે વિશેષાવશ્યકનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે જે ન અતિ સંક્ષિપ્ત છે અને ન અતિ વિસ્તૃત. વિવરણમાં જે કથાનક ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે તે પ્રાકૃતમાં છે : ક્યાંક-ક્યાંક પદ્યાત્મક કથાનક પણ છે. વિવરણકારે આચાર્ય જિનભદ્રકૃત વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સ્વોષજ્ઞવૃત્તિ<sup>જ</sup> અને જિનભટકૃત આવશ્યકવિવૃતિ

3. પૃ. ર૭૫. . ૪. પૃ. ૨૪૫.

૧. પ્રભાવકચરિત્ર (ભાષાંતર) ઃ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૮૭.

૨. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૩૬-૭.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

(મૂલટીકા?)<sup>ક</sup>નો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. વિવરણમાં ક્યાંક-ક્યાંક પાઠાંતર આપવામાં આવ્યા છે.<sup>ક</sup>

પ્રારંભમાં આચાર્યે વીર જિનેશ્વર, શ્રુતદેવતા તથા જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણનું સાદર સ્મરણ કર્યું છે :

नवविब्धवधूनां कन्दमाणिक्यभास-श्वरणनखमयुखैरुझसद्भिः किरन् य : । अकृत कृतजगच्छीर्देशनां मानवेभ्यो, जनयतु जिनवीर: स्थेयसीं व: स लक्ष्मीम् ॥ १ ॥ विकचकेतकपत्रसमप्रभा, मुनिपवाक्यमहोदधिपालिनी । प्रतिदिनं भवताममर्राचता, प्रविदधातु सुखं श्रुतदेवता ॥ २ ॥ यैर्भव्याम्बुरुहाणि ज्ञानकरैर्बोधितानि व: सन्तु । अज्ञानध्वान्तभिदे जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणपुज्यार्का: ॥ ३ ॥ અંતમાં વિવરણકારે વિશેષાવશ્યકભાષ્યકાર – સામાયિકભાષ્યક ર આચાર્ય જિનભદ્ર (પૂજ્ય)નું પુનઃ સ્મરજ્ઞ કર્યું છે ઃ भाष्यं सामायिकस्य स्फुटविकटपदार्थोपगृढं यदेतत्. श्रीमत्पुज्यैरकारि क्षतकलुषधियां भूरिसंस्कारकारि । तस्य व्याख्यानमात्रं किमपि विदधता यन्मया पुण्यमाप्तं, प्रेत्याहं द्राग्लभेयं परमपरिमितां प्रीतिमत्रैव तेन ॥ પ્રસ્તુત વિવરણનું ગ્રન્થમાન ૧૩૭૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે : ग્રન્થાग्रमस्या त्रयोदश सहस्राणि सप्तशताधिकानि ।<sup>3</sup>

340

3. 4. 669.

पुनर्लभत्रित्थमेव मिथ्यात्वं करिष्यति, तत्राप्यपूर्वमिवायूर्वमिति जिनभटाचार्यपादाः - ઉत्तरभाशनो (उपडम, पृ. ४.)

૨. પૃ. ૩૩૮.

#### પંચમ પ્રકરણ

## ગન્ધહસ્તિકૃત શસ્ત્રપરિજ્ઞા-વિવરણ

આચાર્ય ગન્યહસ્તીએ આચારાંગ સૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધનાં પ્રથમ અધ્યયન શસ્રપરિજ્ઞા પર ટીકા રચી હતી જે આ સમયે અનુપલબ્ધ છે. શીલાંકાચાર્યે પોતાની આચારાંગ-ટીકાના આરંભમાં આનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રસ્તત ગંધહસ્તી અને તત્ત્વાર્થભાષ્ય પર બુહદૂવૃત્તિ લખનાર સિદ્ધસેન બંને એક જ વ્યક્તિ છે.' તેઓ સિદ્ધસેન ભાસ્વામીના શિષ્ય છે. હજી સુધી તેમની ઉપર્યુક્ત બે કૃતિઓના વિષયમાં જ પ્રમાણ ઉપલબ્ધ છે. સિદ્ધસેનનું નામ ગંધહસ્તી કોણે અને ક્યારે પાડ્યું ? તેમણે સ્વયં પોતાની પ્રશસ્તિમાં ગંધહસ્તી પદ નથી જોડ્યું. એવું પ્રતીત થાય છે કે તેમના શિષ્ય અથવા ભક્ત અનુગામીઓએ તેમને ગંધહસ્તી રૂપે પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. એવું કરવાનું કારણ એમ જણાય છે કે પ્રસ્તુત સિદ્ધસેન એક સૈદ્ધાન્તિક વિદ્વાન હતા. તેમનું આગમોનું જ્ઞાન અતિ સમૃદ્ધ હતું. તેઓ આગમવિરદ્ધ માન્યતાઓનું ખંડન કરવા માટે ઘણા પ્રસિદ્ધ હતા. સિદ્ધાન્તપક્ષનું સ્થાપન કરવું તે તેમની એક બહુ મોટી વિશેષતા હતી. તેમની અઢાર હજાર શ્લોકપ્રમાણ તત્ત્વાર્થભાષ્યની વૃત્તિ સંભવતઃ તે કાળ સુધી રચવામાં આવેલી બધી વ્યાખ્યાઓમાં મોટી રહી હશે. આ બૃહદૂવૃત્તિ તથા તેમાં કરવામાં આવેલ આગમિક માન્યતાઓનાં સમર્થનને જોઈને તેમની પછીના શિષ્યો અથવા ભક્તોએ તેમનું નામ ગંધહસ્તી પાડી દીધું હશે. આ 'ગંધહસ્તી' શબ્દ એટલો અધિક મહત્ત્વપૂર્ણ છે કે તીર્થંકરો માટે પજ્ઞ તેનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. 'શકસ્તવ' નામથી પ્રસિદ્ધ 'નમોત્યુણં'ના પ્રાચીન સ્તોત્રમાં 'પરિસવરગન્ધહત્થીણ' નો પ્રયોગ કરીને તીર્થકરને ગંધહસ્તી વિશેષણ વડે વિશિષ્ટ બતાવવામાં આવ્યા છે. સિદ્ધસેન અર્થાત ગંધહસ્તીના સમય સંબંધમાં નિશ્ચિતરૂપે કંઈ નથી કહી શકાતું. હા, એટલું નિશ્ચિત છે કે તેઓ વિક્રમનીં સાતમી અને નવમી શતાબ્દીની વચ્ચે ક્યારેક થયા છે. તેમણે પોતાની તત્ત્વાર્થભાષ્ય-વૃત્તિમાં વસુબંધ, ધર્મકીર્તિ વગેરે બૌદ્ધ વિદ્વાનોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે,' જેનાથી એમ સાબિત થાય છે કે તેઓ સાતમી શતાબ્દી (વિક્રમ)ની પહેલાં તો નથી થયા. બીજી તરક નવમા શતાબ્દીમાં થયેલા આચાર્ય શીલાંકે તેમને ઉલ્લેખ કર્યો છે, જેનાથી એમ સાબિત થાય છે કે તેઓ નવમી શતાબ્દી પહેલાં કોઈ સમયમાં થયા છે.

૧. આ મતની પુષ્ટિ માટે જુઓ—તત્ત્વાર્થસૂત્ર : પરિચય, પૃ. ૩૪-૪૨ (પં. સુખલાલજીકૃત વિવેચન).

૨. તત્ત્વાર્થભાષ્યવૃત્તિ, પૃ. ૬૮, ૩૯૭.

#### ષષ્ઠ પ્રકરણ

## શીલાંકકૃત વિવરણ

આચાર્ય શીલાંક શીલાચાર્ય તથા તત્ત્વાદિત્ય નામે પણ પ્રસિદ્ધ છે.' કહેવામાં આવે છે કે તેમણે પ્રથમ નવ અંગો પર ટીકાઓ લખી હતી<sup>ર</sup>, પરંતુ વર્તમાનમાં માત્ર આચારાંગ અને સૂત્રકૃતાંગની ટીકાઓ જ ઉપલબ્ધ છે. આચારાંગ-ટીકાની વિભિન્ન પ્રતોમાં ભિન્ન-ભિન્ન સમયનો ઉલ્લેખ છે. કોઈમાં શક સં. ૭૭૨નો ઉલ્લેખ છે તો કોઈમાં શક સં. ૭૮૪નો; કોઈમાં શક સં. ૭૯૮નો ઉલ્લેખ છે તો કોઈમાં ગુપ્ત સં. ૭૭૨નો.<sup>3</sup> આનાથી એ જ સાબિત થાય છે કે આચાર્ય શીલાંક શકની આઠમી અર્થાત્ વિક્રમની નવમી-દસમી શતાબ્દીમાં વિદ્યમાન હતા.

#### આચારાંગવિવરજ્ઞ ઃ

પ્રસ્તુત વિવરણ<sup>૪</sup> મૂલ સૂત્ર તથા નિર્ધુક્તિ પર છે. વિવરલકારે પોતાનું વિવરણ શબ્દાર્થ સુધી જ સીમિત રાખ્યું નથી પરંતુ પ્રત્યેક વિષયનું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. પોતાના વક્તવ્યની પુષ્ટિ માટે વચ્ચે-વચ્ચે અનેક પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત ઉદ્ધરલો પણ આપ્યાં છે. ભાષા, શૈલી, સામગ્રી વગેરે બધી દષ્ટિએ વિવરણને સુબોધ બનાવવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. વિવરણ શરૂ કરતાં પહેલાં આચાર્યે સ્વયં આ વાત તરફ સંકેત કર્યો છે. પ્રારંભમાં વિવરણકારે જિનતીર્થનો મહિમા બતાવતાં તેનો જય ગાયો છે તથા ગંધહસ્તીકૃત શસ્ત્રપરિજ્ઞાવિવરણને અતિ કઠિન બતાવતાં આચારાંગ પર સુબોધ વિવરણ લખવાનો સંકલ્પ કર્યો છે :

- 3. A History of the canonical Literature of the Jainas, y. 969.
- ૪. (અ) જિનહંસ તથા પાર્શ્વચન્દ્રની ટીકાઓ સહિત રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, વિ.સં. ૧૯૩૬ .

(આ)આગમોદય સમિતિ, સૂરત, વિ.સં. ૧૯૭૨-૩.

(ઇ) જૈનાનન્દ પુસ્તકાલય, ગોપીપુરા, સૂરત, સન્ ૧૯૩૫.

निर्वृतिकुलीनश्रीशीलाचार्येण तत्त्वादित्यापरनाम्ना वाहरिसाधुसहायेन कृता टीका परिसमाप्तेति । — आथारांश-टीडा, प्रथम श्रुतस्डन्धनो अंत.

૨. પ્રભાવકચરિત્ર : શ્રીઅભયદેવસૂરિપ્રબન્ધ, કા. ૧૦૪-૫.

जयति समस्तवस्तुपर्यायविचारापास्ततीर्थिकं,

विहितैकैकतीर्थनयवादसमूहवशात्प्रतिष्ठितम् ।

बहुविधिभंगिसिद्धसिद्धान्तविधूनितमलमलीमसं,

तीर्थमनादिनिधनगतमनुपममादिमतं जिनेश्वरै: ॥ १ ॥

आचारशास्त्रं सुविनिश्चितं यथा,

जगाद वीरो जगते हिताय य: ।

तथैव किंचिद् गदत: स एव मे,

पुनातु धीमान् विनयार्पिता गिरः ॥ २ ॥

शस्त्रपरिज्ञाविवरणमतिबहुगहनं च गन्धहस्तिकृतम् ।

तस्मात् सुखबोधार्थं गुह्णम्यहमञ्जसा सारम् ॥ ३ ॥

આચાર્ય સર્વપ્રથમ સૂત્રોનો પદચ્છેદ કરે છે. પદચ્છેદ કર્યા પછી 'સામ્પ્રતં . संत्रपदार्थ:' એવું કહીને પદોનો અર્થ સ્પષ્ટ કરે છે. તદનન્તર તદ્વિષયક વિશેષ શંકા-સમાધાન તરફ ધ્યાન આપે છે. આ પ્રસંગે પોતાના વક્તવ્યની વિશેષ પુષ્ટિ માટે ક્યાંક-ક્યાંક ઉદ્ધરણો પણ પ્રસ્તુત કરે છે. 'सुव मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं--इहमेगेसि णो सण्णा भवति' (सु० १)नुं व्याण्यान કरतां वृत्ति झरे छे : तच्चेदं सूत्रम्—'सुयं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं—इहमेगेसि णो सण्णा भवति' अस्य संहितादिकमेण व्याख्या--संहितोच्चरितैव, पदच्छेदस्त्वयम्-श्रुतं मया आयुष्मन् ! तेन भगवता एवमाख्यातम्--इह एकेषां नो संज्ञा भवति । एकं तिङन्तं शेषाणि सुबन्तानि, गतः सपदच्छेदः सूत्रानुगमः, साम्प्रतं सूत्रपदार्थः समुत्रीयते – भगवान् सुधर्म्मस्वामी जम्बूनाम्न इदमाचष्टे यथा-'श्रुतम्' आकर्णितमवर्गतमवधारितमिति यावद्, अनेन स्वमनोषिकाव्युदासो 'मये' ति साक्षात्र पुनः पारम्पर्येण, 'आयुष्मन्निति' जात्यादिगुणसंभवेऽपि दीर्घायुष्कत्वगुणोपादानं दीर्घायुरविच्छेदेन शिष्योपदेशप्रदायको यथा स्यात्.... 'इहे' ति क्षेत्रे प्रवचने आचारे शस्त्रपरिज्ञायां वा आख्यातमिति सम्बन्धो, यदि वा—'इहे' ति संसारे 'एकेषां' ज्ञानावरणीयावृतानां प्राणिनां 'नो संज्ञा भवति', संज्ञानं संज्ञा स्मृतिखबोध इत्यनर्थान्तरं, सा नो जायते इत्यर्थः, उक्तः पदार्थः, पदविग्रहस्य तु सामासिकपदाभावादप्रकटनम् । इदानीं चालना--ननु चाकारादिकप्रतिषेधकलघुशब्दसम्भवे सति किमर्थ नोशब्देन प्रतिबोध इति ? अत्र प्रत्यवस्था—सत्यमेवं, किन्तु प्रेक्षापूर्वकारितया नोशब्दोपादानं, सा चेयमू--अन्येन प्रतिषेधेन सर्वनिषेधः स्याद, यथा न घटाऽघट इति चोक्ते सर्वात्मना घटनिषेधः, स च नेष्यते, यतः प्रज्ञापनायां दश संज्ञाः सर्वप्राणिनामभिहितास्तासां सर्वासां प्रतिषेधः प्राप्नोतीति कृत्वा, ताश्चेमाः......एवमिहापि न सर्वसंज्ञानिषेधः, अपितु विशिष्टसंज्ञानिषेधो, ययाऽऽत्मादिपदार्थस्वरूपं गत्यागत्यादिकं ज्ञायते तस्या निषेध इति ।<sup>१</sup>

આ જ રીતે નિર્યુક્તિ-ગાથાઓની વ્યાખ્યામાં પજ્ઞ પ્રત્યેક પદનો અર્થ સારી રીતે સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ અધ્યયનની વ્યાખ્યાના અંતે વિવરજ્ઞકારે ફરી એ વાતનો નિર્દેશ કર્યો છે કે આચાર્ય ગંધહસ્તીએ આચારાંગના શસ્ત્રપરિજ્ઞા નામના પ્રથમ અધ્યયનનું વિવરજ્ઞ લખ્યું છે, જે અતિ કઠિન છે. હું હવે અવશિષ્ટ અધ્યયનોનું વિવરજ્ઞ શરૂ કરું છું :<sup>ર</sup>

## शस्त्रपरिज्ञाविवरणमतिगहनमितीव किल वृतं पूज्यै: । श्रीगन्धहस्तिमिश्रैर्विवृणोमि ततोऽहमवशिष्टम् ॥ २ ॥

ષષ્ઠ અધ્યયનની વ્યાખ્યા પછી અષ્ટમ અધ્યયનની વ્યાખ્યા શરૂ કરતા આચાર્ય કહે છે કે મહાપરિજ્ઞા નામના સપ્તમ અધ્યયનનો વ્યવચ્છેદ થઈ જવાને કારણે તેનું ઉલ્લંઘન કરીને અષ્ટમ અધ્યયનનું વિવેચન શરૂ કરવામાં આવે છે : अघुना सप्तमाध्ययनस्य महापरिज्ञाख्यस्यावसरः, तच्च व्यवच्छित्रमितिकृत्वा-ऽतिलंघ्याष्ट्रमस्य सम्बंधो वाच्यः ।<sup>3</sup> विमोक्ष नामना અષ્ટમ અધ્યયનના ષષ્ઠ ઉદ્દેશકની વૃત્તિમાં નાગરિક-શાસ્ત્રસમ્મત ગ્રામ, નગર, ખેટ, કર્બટ, મડમ્બ, પત્તન, દ્રોણમુંખ, આકર, આશ્રમ, સશિવેશ, નૈગમ અને રાજધાનીનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે બતાવવામાં આવ્યું છે :–\*

'ग्रसति बुद्ध्यादीन् गुणानिति गम्यो वाऽष्टादशानां कराणामिति ग्राम: ..... नात्र करो विद्यत इति नकरं, पांशुप्राकाखद्धं खेटं, क्षुक्षकप्राकाखेष्टितं कर्बटं, अर्द्धतृतीयगव्यूतान्तग्रीमरहितं मडम्बं, पत्तनं तु द्विधा—जलपत्तनं स्थलपत्तनं च, जलपत्तनं यथा काननद्वीप:, स्थलपत्तनं यथा मथुरा, द्रोणमुखं जलस्थलनिर्गमप्रवेशं यथा भरुकच्छं तामलिप्ती वा, आकरो हिरण्याकरादि:, आश्रम: तापसावसथोपलक्षित आश्रय: सत्रिवेश: यात्रासमागतजनावासो जनसमागमो वा, नैगम: प्रभुततरवणिग्वर्गावास:, राजधानी राजाधिष्ठानं राज्ञ:, पीठिकास्थानमित्यर्थ: ।'

જે વૃદ્ધિ વગેરે ગુણોનો નાશ કરે છે અથવા અઢાર પ્રકારના કરોનું સ્થાન છે તે ગ્રામ છે. જ્યાં કોઈ પ્રકારનો કર નથી હોતો તે નકર (નગર) છે. માટીના

૧. આગમોદય-સંસ્કરજ઼, પૃ.૧૧. ૨. પૃ. ૮૧ (૨). ૩. પૃ. ૨૫૯ (૧). ૪. પૃ. ૨૮૪ (૨)-૨૮૫ (૧).

#### શીલાંકકૃત વિવરણ

કિલ્લાથી ધેરાયેલું ક્ષેત્ર ખેટ કહેવાય છે. નાના કિલ્લાથી વેષ્ટિત ક્ષેત્ર કર્બટ કહેવાય છે. જેની આસપાસ અઢી કોસ દૂર સુધી અન્ય ગ્રામ ન હોય તે મડમ્બ કહેવાય છે. પત્તન બે પ્રકારનું છે : જલપત્તન અને સ્થલપત્તન. કાનનદ્વીપ વગેરે જલપત્તન છે. મથુરા વગેરે સ્થલપત્તન છે. જળ અને સ્થળનાં આવાગમનનાં કેન્દ્રોને દ્રોણમુખ (બંદર) કહે છે. ભરુકચ્છ, તામ્રલિમિ વગેરે આ જ પ્રકારનાં સ્થાન છે. સુવર્ણ વગેરેના કોષને આકર કહે છે. તપસ્વીઓનાં વાસ-સ્થાન આશ્રમ કહેવાય છે. યાત્રીઓના સમુદાય અથવા સામાન્ય જનસમૂહને સત્નિવેશ કહે છે. વ્યાપારી વર્ગની વસતિ નૈગમ કહેવાય છે. રાજાનાં મુખ્ય સ્થાન-પીઠિકા-સ્થાનને રાજધાની કહે છે.

દિતીય શ્રુતસ્કન્ધના વ્યાખ્યાનનાં પ્રારંભે વિવરણકારે ફરી મધ્ય મંગલ કરતાં ત્રણ શ્લોક લખ્યા છે તથા ચતુર્ચૂડાત્મક દિતીય શ્રુતસ્કન્ધની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. આ શ્રુતસ્કન્ધનું નામ અગ્રશ્રુતસ્કન્ધ કેમ રાખવામાં આવ્યું, તેનો પણ નિર્યુક્તિની સહાયથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૧</sup> પ્રથમ અને દિતીય બંને શ્રુતસ્કન્ધોનાં વિવરણના અંતે સમાપ્તિસૂચક શ્લોક છે. દિતીય શ્રુતસ્કન્ધના અંતે માત્ર એક શ્લોક છે જેમાં આચાર્યે આચારાંગની ટીકા રચવાથી પ્રાપ્ત સ્વપુણ્યને લોકની આચારશુદ્ધિ માટે પ્રદાન કર્યું છે :<sup>ર</sup>

## आचारटीकाकरणे यदाप्तं, पुण्यं मया मोक्षगमैकहेतुः । तेनापनीयाशुभराशिमुच्चैराचारमार्गप्रवणोऽस्तु लोकः ॥

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ષના અંતે ચાર શ્લોક છે જેમાં એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે શીલાચાર્યે ગુપ્ત સંવત્ ૭૭૨ના ભાદ્રપદ શુક્લા પંચમીના દિવસે ગંભૂતામાં પ્રસ્તુત ટીકા પૂર્ણ કરી. આચાર્યે ટીકામાં રહેલી ત્રુટિઓનું સંશોધન કરી લેવાની પજી નપ્રતાપૂર્વક સૂચના આપી છે અને આ ટીકાની રચનાથી પ્રાપ્ત પુણ્યથી જગતમાં સદાચાર-વૃદ્ધિની કામના કરી છે <sup>3</sup>

> द्वासप्तत्यधिकेषु हि शतेषु सप्तसु गतेषु गुप्तानाम् । संवत्सरेषु मासि च भादपदे शुक्लपञ्चम्याम् ॥ १ ॥ शीलाचार्येण कृता गम्भूतायां स्थितेन टीकैषा । सम्यगुपयुज्य शोध्यं मात्सर्यविनाकृतैरार्थैः ॥ २ ॥ कृत्वाऽऽचारस्य मया टीकां यत्किमपि सञ्चितं पुण्यम् । तेनाजुयाज्जगदिदं निर्वृतिमतुलां सदाचारम् ॥ ३ ॥

**૧. પૃ. ૩૧૮. ૨. પૃ. ૪૩૧ (૨)**. **૩. પૃ. ૩૧૭**.

#### वर्णः पदमथ वाक्यं पद्यादि च यन्मया परित्यक्तम् । तच्छोधनीयमत्र च व्यामोहः कस्य नो भवति ॥ ४ ॥

આ શ્રુતસ્કન્ધના અંતે એવો પણ ઉલ્લેખ છે કે આચાર્ય શીલાંક નિર્વૃતિ કુલના હતા, તેમનું બીજું નામ तત્ત્વાદિત્ય હતું તથા તેમને પ્રસ્તુત ટીકા રચવામાં વાહરિસાધુએ સહાયતા કરી હતી : तदात्मकस्य ब्रह्मचर्याख्यश्रुतस्कन्धस्य निर्वृतिकुलीनश्रीशीलाचार्येण तत्त्वादित्यापरनाम्ना वाहरिसाधुसहायेन कृता टीका परिसमाप्तेति । આખી ટીકાનું ગ્રંથમાન ૧૨૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. '

#### સૂત્રકૃતાંગવિવરણ :

શીલાંકાચાર્યવિહિત પ્રસ્તુત વિવરલ<sup>3</sup> સૂત્રકૃતાંગ મૂલ તથા તેની નિર્યુક્તિ પર છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે જિનોને નમસ્કાર કર્યા છે તથા પ્રસ્તુત વિવરલ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> स्वपरसमयार्थसूचकमनन्तगमपर्ययार्थगुणकलितम् । सूत्रकृतमङ्गमतुलं विवृणोमि जिनान्नमस्कृत्य ॥ १ ॥ व्याख्यातमङ्गमिह यद्यपि सूरिमुख्यैर्भक्त्या तथापि विवरीतुमहं यतिष्ये ।

कि पक्षिग्रजगतमित्यवगम्य सम्यक्,

तेनैव वाञ्छति पथा शलभो न गन्तुम् ॥ २ ॥

ये मय्यवज्ञां व्यधुरिद्धबोधा,

जानन्ति ते किञ्चन तानपास्य ।

मत्तोऽपि यो मन्दमतिस्तयार्थी,

तस्योपकाराय ममैष यतः ॥ ३ ॥

આચાર્યે વિવરજ઼ને બધી દષ્ટિએ સફળ બનાવવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે અને તે માટે દાર્શનિક દષ્ટિએ વસ્તુનું વિવેચન, પ્રાચીન પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત પ્રમાજ઼ોનું ઉદ્ધરજ઼,

વે. પૃ. ૩૧૬ (૨). ૨. પૃ. ૪૩૨.

૩. (અ) આગમોદય સમિતિ, મહેસાણા, સન્ ૧૯૧૭.

<sup>(</sup>આ) હર્ષકુલકૃત વિવરક્ષસહિત – ભીમસી માર્જોક, મુંબઈ, વિ.સં.૧૯૩૬.

<sup>(</sup>ઇ) હિન્દી અર્થસહિત (પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધ) - મહાવીર જૈન જ્ઞાનોદય સોસાયટી, રાજકોટ, વિ.સં. ૧૯૯૩-૫.

<sup>(</sup>ઈ) સાધુરંગરચિતદીપિકાસહિત – ગૌડીપાર્શ્વ જૈન ગ્રંથમાલા, મુંબઈ, સુન્ ૧૯૫૦ (પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ય)

સ્વપક્ષ તથા પરપક્ષની માન્યતાઓનું અસંદિગ્ધ નિરૂપણ વગેરે સમસ્ત આવશ્યક સાધનોનો ઉપયોગ કર્યો છે. અહીં-તહીં પાઠાંતર પણ ઉદ્ધૃત કર્યા છે. પ્રસ્તુત વિવરણમાં એક વાત વિશેષ ધ્યાન આપવા યોગ્ય છે અને તે એ કે વિવરણકારે પોતાના વિવરણમાં અનેક શ્લોક તથા ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરી છે પરંતુ ક્યાંય પણ કોઈ શ્લોક અથવા ગાથાના રચયિતાના નામનો નિર્દેશ નથી કર્યો. એટલું જ નહિ, તત્સમ્બદ્ધ ગ્રંથનાં નામનો પણ ઉલ્લેખ નથી કર્યો. 'तदुक्तम્', 'अन्थैरप्युक्तम्', 'तथा चोक्तम्', 'उक्तज्ञ', 'तथाहि' વગેરે શબ્દો સાથે કોઈ ગ્રંથવિશેષ અથવા ગ્રંથકાર વિશેષના નામનો નિર્દેશ કર્યા વિના સમસ્ત ઉદ્ધરણોનો ઉપયોગ કર્યો છે.

વિવરણના અંતે આવો ઉલ્લેખ છે : (૧૨૮૫૦ શ્લોક-પ્રમાણ) પ્રસ્તુત ટીકા શીલાચાર્યે વાહરિગણિની સહાયતાથી પૂરી કરી છે : कृता चेयं शीलाचार्येण वाहरिगणिसहायेन । આ પછી ટીકાથી પ્રાપ્ત પોતાનું પુષ્ઠય ભવ્ય જનનો અજ્ઞાનાંધકાર દૂર કરવા માટે પ્રદાન કરતાં તેઓ કહે છે :

> यदवासमंत्र पुण्यं टीकाकरणे मया समाधिभृता । तेनापेततमस्को भव्यः कल्याणभाग् भवतु ॥

# સપ્તમ પ્રકરણ શાન્તિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનટીકા

વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિએ ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર પર ટીકા રચી છે. તેમનો જન્મ રાધનપુરની પાસેના ઉજ્ઞ–ઉન્નતાયુ નામના ગામમાં થયો હતો. તેમના પિતાનું નામ ધનદેવ હતું અને માતાનું નામ ધનશ્રી હતું. શાન્તિસૂરિનું બાલ્યાવસ્થાનું નામ ભીમ હતું. પ્રભાવક-ચરિત્રમાં તેમનું ચરિત્ર-વર્જ્ઞન આ મુજબ છે :'

તે સમયે પાટણમાં 'સંપક વિહાર' નામનું એક પ્રસિદ્ધ જિનમંદિર હતું. તેની જ પાસે થારાપદ ગચ્છનો ઉપાશ્રય હતો. આ ઉપાશ્રયમાં થારાપદ્ર-ગચ્છીય વિજયસિંહસૂરિ નામના આચાર્ય રહેતા હતા. તેઓ વિચરતા વિચરતા ઉન્નાયુ પહોંચ્યા અને ધનદેવને સમજાવીને પ્રતિભાશાળી બાળક ભીમને દીક્ષા આપી. દીક્ષા પછી ભીમનું નામ શાન્તિ થઈ ગયું. કાલક્રમે શાન્તિ આચાર્યપદ પ્રાપ્ત કરીને વિજયસિંહસૂરિના પટ્ટધર શિષ્ય શાન્તિસૂરિ થયા.

પાટણના ભીમરાજની સભામાં શાન્તિસૂરિ 'કવીન્દ્ર' તથા 'વાર્દિંચક્રવર્તી' રૂપે પ્રસિદ્ધ હતા. કવિ ધનપાલે પ્રાર્થના કરવાથી શાન્તિસૂરિએ માલવપ્રદેશમાં વિહાર કર્યો તથા ભોજરાજની સભાના ૮૪ વાદીઓને પરાજિત કરી ૮૪ લાખ રૂપિયા પ્રાપ્ત કર્યા. માળવાના એક લાખ રૂપિયા ગુજરાતના ૧૫ હજાર રૂપિયા બરાબર થતા હતા. આ હિસાબે ભોજે ૧૨ લાખ ૬૦ હજાર ગુજરાતી રૂપિયા શાન્તિસૂરિને ભેટ આપ્યા. આમાંથી ૧૨ લાખ રૂપિયા તો તેમણે ત્યાં જ જિનમંદિર બનાવવામાં ખર્ચી નાખ્યા. બાકીના ૬૦ હજાર રૂપિયા થરાદનગરમાં મોકલાવ્યા જે ત્યાંના આદિનાથ મંદિરમાં ૨થ વગેરે બનાવવામાં વાયરવામાં આવ્યા.

પોતાની સભામાં પંડિતો માટે શાન્તિસૂરિ વેતાલ સમાન હતા આથી રાજા ભોજે તેમને 'વાદિવેતાલ' પદથી વિભૂષિત કર્યા. ધારાનગરીમાં કેટલોક સમય સુધી રોકાઈને શાન્તિસૂરિએ મહાકવિ ધનપાલની 'તિલકમંજરી'નું સંશોધન કર્યું અને પછી ધનપાલ સાથે તેઓ પજ્ઞ પાટજ્ઞ આવ્યા. તે સમયે ત્યાંના શેઠ જિનદેવના પુત્ર પદ્મદેવને સાપે ડંખ માર્યો હતો. તેને મૃત સમજીને જમીનમાં દાટી દેવામાં આવ્યો હતો. શાન્તિસૂરિએ તેને નિર્વિષ કરી જીવન-પ્રદાન કર્યું.

૧. શ્રીશાન્તિસૂરિ-પ્રબન્ધ (મુનિ કલ્યાર્જ્સવિજયજીનું ભાષાંતર).

#### શાંતિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનટીકા

શાન્તિસૂરિના બત્રીસ શિષ્યો હતા. તેઓ તે બધાને પ્રમાણશાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરાવતા હતા. તે સમયે નાડોલથી વિહાર કરીને આવેલા મુનિચન્દ્રસૂરિ પાટણની ચૈત્યપરિપાટી યાત્રામાં ફરતા ત્યાં પહોંચ્યા અને ઊભા-ઊભા જ પાઠ સાંભળીને ચાલ્યા ગયા. આ પ્રમાણે તેઓ પંદર દિવસ સુધી આ જ રીતે પાઠ સાંભળતા રહ્યા. સોળમા દિવસે બધા શિષ્યોની પરીક્ષા સાથે તેમની પણ પરીક્ષા લેવામાં આવી. મુનિચન્દ્રનો બુદ્ધિયમત્કાર જોઈને શાન્તિસૂરિ અતિ પ્રસન્ન થયા તથા તેમને પોતાની પાસે રાખીને પ્રમાણશાસ્ત્રનો વિશેષ અભ્યાસ કરાવ્યો.

શાન્તિસૂરિ પોતાના અંતિમ દિવસોમાં ગિરનારમાં રહ્યા. ત્યાં તેમલે ૨૫ દિવસ સુધી અનશન-સંથારો કર્યો, જે વિ.સં.૧૦૯૬ના જ્યેષ્ઠ શુક્લ ૯ મંગળવારે પૂર્શ થયો અને તેઓ સ્વર્ગવાસી થયા.

શાન્તિસૂરિના સમય વિશે એટલું કહી શકાય કે પાટલમાં ભીમદેવનું શાસન વિ.સં.૧૦૭૮થી ૧૧૨૦ સુધી હતું તથા શાન્તિસૂરિએ ભીમદેવની સભામાં 'કવીન્દ્ર' અને 'વાદિચક્રવર્તી'ની પદવીઓ પ્રાપ્ત કરી હતી. જેમની સભામાં શાન્તિસૂરિએ ૮૪ વાદિઓને પરાજિત કર્યા હતા તે રાજા ભોજ વિ.સં.૧૦૬૭થી ૧૧૧૧ સુધી શાસક રૂપે વિદ્યમાન હતો. કવિ ધનપાલે વિ.સં.૧૦૨૯માં પોતાની બહેન માટે 'પાઇયલચ્છીનામમાલા'ની રચના કરી હતી. શાન્તિસૂરિ અને ધનપાલ લગભગ સમવયસ્ક હતા. આ ત્રણે પ્રમાણો જોતાં એમ કહી શકાય કે શાન્તિસૂરિનો સમય વિક્રમની અગીયારમી સદી છે.

શાન્તિસૂરિએ ઉત્તરાધ્યયન-ટીકા સિવાય ધનપાલની 'તિલકમંજરી' પર પણ એક ટિપ્પણ રચ્યું છે જે પાટલના ભંડારોમાં આજે પંજ વિદ્યમાન છે. જીવવિચારપ્રકરણ અને ચૈત્યવન્દન-મહાભાષ્ય પજ્ઞ તેમની જ કૃતિઓ માનવામાં આવે છે.

વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિકૃત પ્રસ્તુત ટીકા'નું નામ શિષ્યહિતાવૃત્તિ છે. તે પાઈઅ-ટીકાના નામે પણ પ્રસિદ્ધ છે કેમકે તેમાં પ્રાકૃત કથાનકો તથા ઉદ્ધરણોની બહુલતા છે. ટીકા ભાષા, શૈલી, સામગ્રી બધી દષ્ટિએ સફળ છે. તેમાં મૂલ સૂત્ર તથા નિર્યુક્તિ બંનેનું વ્યાખ્યાન છે. વચ્ચે ક્યાંક-ક્યાંક ભાષ્યગાથાઓ પણ ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે અનેક સ્થાનો પર પાઠાંતર પણ આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રારંભમાં નિમ્નલિખિત મંગલશ્લોક છે:

> शिवदाः सन्तु तीर्थेशा, विष्नसंघातघातिनः । भवकूपोद्धृतौ येषां वाग् वरत्रायते नृणाम् ॥ १ ॥

૧. દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૬-૭.

समस्तवस्तुविस्तारे, व्यासर्पत्तैलवज्जले । जीयात् श्रीशासन जैनं, धीदीपोद्दीप्तिवर्द्धनम् ॥ २ ॥ यत्प्रभावादवाप्यन्ते, पदार्थाः कल्पनां विना । सा देवी संविदे नः स्तादस्तकल्पलतोपमा ॥ ३ ॥ व्याख्याकृतामखिलशास्त्रविशारदानां सूच्यग्रवेधकधियां शिवमस्तु तेषाम् । यैरत्र गाढतरगूढविचित्रसूत्र-ग्रंथिविभिद्य विहितोऽद्य ममापि गम्यः ॥ ४ ॥ अध्ययनानामेषां यदपि कृताश्चूणिवृत्तियः कृतिभिः । तदपि प्रवचनभक्तिस्त्वरयति मामत्र वत्त्विधौ ॥ ५ ॥

મંગલવિષયક પરંપરાગત ચર્ચા કર્યા પછી આચાર્યે ક્રમશઃ પ્રત્યેક અધ્યયન અને તેની નિર્યુક્તિનું વિવેચન કર્યું છે. પ્રથમ અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં નયનું સ્વરૂપ બતાવતાં મહામતિ (સિદ્ધસેન)ની નિમ્ન ગાથા ઉદ્ધત કરી છે<sup>\</sup>ં

> तित्थयरवयणसंगहविसेसपत्थारमूलवागरणी दव्वड्रिओ वि पज्जवणओ य सेसा वियप्पा सि ॥

અર્થાત્ તીર્થંકરના વચનોનો વિચાર કરવા માટે મૂલ બે નય છે ઃ દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક. બાકીના નય તેમના જ વિકલ્પ છે.

વસ્તુની નામરૂપતા સિદ્ધ કરતાં આચાર્યે ભર્તૃહરિનો એક શ્લોક ઉદ્ધૃત કર્યો છે.' 'तथा च पूज्या:', 'उक्तं च पूज्यै:' વગેરે શબ્દો સાથે વિવિધ પ્રસંગે વિશેષાવશ્યકભાષ્યની અનેક ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે.' 'समरेसु अगोरसुं....' (અ૦ ૧, સૂ૦ ૨૬)ની વૃત્તિમાં 'તથા च चूर्णिकृति' એવું કહેતાં વૃત્તિકારે ચૂર્ણિનું એક વાક્ય ઉદ્ધૃત કર્યું છે.' આગળ 'नागार्जुनीयास्तु पठन्ति' એવું લખતાં નાગાર્જુનીય વાચનાસમ્મત ગાથા પણ ઉદ્ધૃત કરી છે.' નયની સંખ્યાનું વિશેષ વિવેચન કરતાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે પૂર્વવિદોએ સકલનયસંગ્રાહી સાતસો નયોનું વિધાન કર્યું છે. તે સમયે એતદ્વિષયક 'સપ્તશતારનયચક્ર' નામનું અધ્યયન પણ વિદ્યમાન હતું. તત્સંગ્રાહી વિધ્યાદિ બાર પ્રકારના નયોનું નયચક્ર (દ્વાદશારનયચક્ર)માં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે જે આજે પણ વિદ્યમાન છે : તથાફિન્-પૂર્વવિદ્રમિ: सकलनयसंग्राहीणિ

૪. પૃ. ૫૬ (૨).

૨. એજન. ૩. પૃ. ૨૧ (૨). ૫. પૃ. ૬૬ (૧).

૧. પ્રથમ વિભાગ, પૃ. ૨૧ (૧).

#### શાંતિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનટીકા

सप्त नयशतानि विहिततानि, यत् प्रतिबद्धं सप्तशतारं नयचकाध्ययनमासीत्, तत्संग्राहिण: पुनर्द्वादशं विध्यादयो, यत्प्रतिपादकमिदानीमपि नयचक्रमास्ते....।

દ્વિતીય અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં પરીષહોના સ્વરૂપનું વિવેચન કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે કે ભગવાન મહાવીરે આ પરીષહોનો ઉપદેશ આપ્યો છે. આ પ્રસંગે કજ્ષાદાદિપરિકલ્પિત ઈશ્વરવિશેષ અને અપૌરુષેય આગમ—આ બંનેનું નિરાકરજ્ઞ કરવામાં આવ્યું છે. દેહાદિના અભાવમાં આગમનિર્માજ્ઞની કલ્પના અસંગત છે : દેશદિવિરહ્યત્ તથાવિધપ્રયન્નામાંવેનાડડख્વાનાવોમાત્ ા અચેલપરીષહની ચર્ચા કરતાં આચાર્ય કહે છે કે ચીવર ધર્મસાધનામાં એકાન્તરૂપે બાધક નથી. ધર્મનું વાસ્તવિક બાધક-કારજ્ઞ તો કષાય છે. આથી સકષાય ચીવર જ ધર્મસાધનામાં બાધક છે. જે રીતે ધર્મસિદ્ધિ માટે શરીર ધારજ્ઞ કરવામાં આવે છે અને તેનું ભિક્ષા વગેરેથી પોષ્ણ કરવામાં આવે છે તે જ રીતે પાત્ર અને ચીવર પજ્ઞ ધર્મસિદ્ધિ માટે જ છે. જેમકે વાચક સિદ્ધસેન કહે છે :

> मोक्षाय धर्मसिद्ध्वर्थं, शरीरं धार्यते यथा । शरीरधारणार्थं च, भैक्षग्रहणमिष्यते ॥ १ ॥ तथैवोपग्रहार्थाय, पात्रं चीवरमिष्यते । जिनैरुपग्रहः साधोरिष्यते न परिग्रहः ॥ २ ॥

આગળ આ જ અધ્યયનની વૃત્તિમાં <mark>અશ્વસેન અને</mark> વાત્સ્યાયનનો પણ નામોલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૪</sup>

ચતુરંગીય નામના તૃતીય અધ્યયનની વૃત્તિમાં આવશ્યકચૂર્જી, વાચક (સિદ્ધસેન) અને શિવશર્મનો નામોલ્લેખ છે.<sup>ષ</sup> શિવશર્મની 'जોगા पयडिपएसं ठितिअणुभાगં.....' ગાથાની પ્રથમ પંક્તિ પજ્ઞ ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે.

ચતુર્થ અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં જીવકરણનું સ્વરૂપ બતાવતાં વૃત્તિકાર કહે છે કે જીવભાવકરણ બે પ્રકારનું છે : શ્રુતકરણ અને નોશ્રુતકરણ. શ્રુતકરણ ફરી બે પ્રકારનું છે : બદ્ધ અને અબદ્ધ. બદ્ધના બે ભેદ છે : નિશીથ અને અનિશીથ. તે ફરી લૌકિક અને લોકોત્તર ભેદથી બે પ્રકારના છે. નિશીથાદિ સૂત્ર લોકોત્તર નિશીથશ્રુત અંતર્ગત છે, જ્યારે બૃહદારણ્યકાદિ લૌકિક નિશીથશ્રુતમાં સમાવિષ્ટ છે. આચારાદિ લોકોત્તર

૧. પૃ. ૬૭ (૨).

- ૪. પૃં. ૧૩૧ (૧).
- પ. યૂ. ૧૭૨ (૧), ૧૮૫ (૨), ૧૯૦ (૧).

ર. પૃ. ૮૦ (૨). 3. પૃ. ૯૫ (૨).

અનિશીથશ્વત અંતર્ગત છે જ્યારે પુરાણાદિનો લૌકિક અનિશીયશ્વતમાં સમાવેશ છે. આ જ રીતે અબદ્ધ ક્ષત પણ લૌકિક અને લોકોત્તર ભેદથી બે પ્રકારનું હોય છે.\* આચાર્ય પરંપરાથી ચાલ્યા આવતા અનેક પ્રકારનાં કથાનકો વગેરે અબદ્ધ શ્રુત અંતર્ગત છે.

ક્ષુલ્લકનિર્ગ્રન્થીય નામના છકા અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં નિર્ગ્રન્થના ભેદ-પ્રભેદોની ચર્ચા કરતાં 'आह च માષ્યकृत્' એમ કહીને ટીકાકારે ચૌદ ભાષ્ય-ગાથાઓ ઉદ્ધત કરી છે' જે ઉત્તરાધ્યયનભાષ્યની જ પ્રતીત થાય છે.<sup>3</sup>

આઠમા અધ્યયન – કાપિલીયાધ્યયનનાં વિવેચનમાં સંસારની અનિત્યતાનું પ્રતિપાદન કરતાં 'તથા च हारिलवाचक' એવા શબ્દો સાથે હારિલવાચકનો નિમ્ન શ્લોક ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યો છે :³

🕤 चलं राज्यैश्वर्यं धनकनकसारः परिजनो , नुपाद्वास्रभ्यं च चलममरसौख्यं च विपुलम् । चलं स्माऽऽरोग्यं चलमिह चरं जीवितमिदं, जनो दुष्टो यो वै जनयति सुखं सोऽपि हि चल: ॥

નમિપ્રવ્રજ્યા નામના નવમા અધ્યયનનાં વિવરણમાં 'यत आह आससेन:' એવો નિર્દેશ કરતાં અષ્ટમી અને પર્સિમાના દિવસે નિયત રૂપે પૌષધનું વિધાનુ કરનારી નિમ્નલખિત આસસેનીય (અશ્વસેનીય<del>) કારિકા</del> ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે :<sup>\*</sup>

## सर्वेष्वपि तपोयोगः, प्रशस्तः कालपर्वस् । अष्टम्यां पंचदश्यां च, नियतं पोषधं वसेद ॥

પ્રવચનમાત્રાખ્ય ચોવીસમા અધ્યયનની વૃત્તિના અંતે ગુપ્તિનું સ્વરૂપ બતાવતાં ટીકાકારે 'उक्तं हि गन्धहस्तिना' એવું લખતાં આચાર્ય ગંધહસ્તીનું એક વાક્ય ઉદ્ધત **કર્યું છે. તે આ પ્રમા**શે છે : सम्यगागमानुसारेणारक्तद्विष्टपरिणतिसहचरितमनोव्यापार: कायव्यापारो वाग्व्यापारश्च निर्व्यापारता वा वाकाययोर्गुतिरिति ।

જીવાજીવવિભક્તિ નામના છત્રીસમા અધ્યયનની વ્યાખ્યામાં જિનેન્દ્રબદ્ધિનો નામોલ્લેખ કર્યો છે તથા ધર્માધર્માસ્તિકાયના વર્શન પ્રસંગે તેમનું એક વાક્ય પશ ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યું છે. સ્ત્રીશબ્દનું વિવેચન કરતાં આગળ ટીકાકારે

૪. પુ. ૩૧૫ (૧). પ. તૃતીય વિભાગ, પુ. ૫૧૯. -

૧. પુ. ૨૦૪. ૨. દ્વિતીય વિભાગ, પુ. ૨૫૭. ૩. ૨૮૯ (૧). ૬. યુ. ૬૭૨ (૨).

#### શાંતિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનટીકા

સ્ત્રીનિર્વાણસૂત્રનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા એતદ્વવિષયક તેની માન્યતા ઉદ્ધૃત કરી છે :¹

अंते टीકાકારે પોતાનો સશાખ પરિચય આ મુજબ આપ્યો છે : अस्ति विस्ताखानुर्व्यां, गुरुशाखासमन्वितः । आसेव्यो भव्यसार्थानां, श्रीकोटिकगणदुमः ॥ १ ॥ तदुत्यवैरशाखायामभूदायतिशालिनी । विशाला प्रतिशाखेव, श्रीचन्द्रकुलसन्ततिः ॥ २ ॥ तस्याश्चोत्पद्यमानच्छदनिचयसदृक्ताचकर्णान्वयोत्थः, श्रीथारापदगच्छप्रसवभरलसद्धर्मकिझल्कपानात् । श्रीशान्त्याचार्यभृङ्गो यदिदमुदगिरद्वाङ्गमधु श्रोत्रपेयं, तद् भो भव्याः ! त्रिदोषप्रशमकरमतो गुह्यतां लिह्यतां च ॥ ३ ॥

•

૧. પૃ.૬૮૧(૨).

ર. ષુ. ૭૧૩ (૨).

#### અષ્ટમ પ્રકરશ

# દ્રોણસૂરિકૃત ઓઘનિર્યુક્તિ-વૃત્તિ

દ્રોણસૂરિએ ઓઘનિર્યુક્તિ પર ટીકા રચી છે∶ આની સિવાય તેમની કોઈ ટીકા નથી. તેમણે અભયદેવસૂરિકૃત ટીકાઓનું સંશોધન કર્યું હતું. તેઓ પાટણસંઘના મુખ્ય પદાધિકારી હતા તથા વિક્રમની અગીયારમી-બારમી સદીમાં વિદ્યમાન હતા.

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>૧</sup> ઓઘનિર્યુક્તિ તથા તેના લઘુભાષ્ય પર છે. વૃત્તિની ભાષા સરળ તથા શૈલી સુગમ છે. મૂળ પદોના શબ્દાર્થની સાથે સાથે જ તે-તે વિષયનું પણ શંકા-સમાધાન પૂર્વક સંક્ષિપ્ત વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ક્યાંક-ક્યાંક પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત ઉદ્ધરણો પણ આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રારંભે આચાર્યે પંચ પરમેષ્ઠીને નમસ્કાર કર્યા છે :

अर्हद्भ्यस्त्रिभुवनराजपूजितेभ्यः,

सिद्धेभ्यः सितघनकर्मबन्धनेभ्यः । आचार्यश्रुतधरसर्वसंयतेभ्यः,

सिद्ध्यर्थी सततमहं नमस्करोमि ॥

તદનન્તર પ્રસ્તુત નિર્યુક્તિનો સંદર્ભ બતાવતાં વૃત્તિકારે લખ્યું છે કે આ આવશ્યકાનુયોગસંબંધી વ્યાખ્યાન છે. તેમાં સામાયિક નામક પ્રથમ અધ્યયનનું નિરૂપણ ચાલી રહ્યું છે. તેનાં ચાર અનુયોગઢાર છે : ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નય. આમાંથી અનુગમના બે ભેદ છે : નિર્યુક્ત્યનુગમ અને સૂત્રાનુગમ. નિર્યુક્ત્યનુગમ ત્રણ પ્રકારનો છે : નિક્ષેપ, ઉપોદ્ધાત અને સૂત્રસ્પર્શ. આમાંથી ઉપોદ્ધાત-નિર્યુક્ત્યનુગમના ઉદ્દેશ, નિર્દેશ વગેરે ૨૬ ભેદ છે. તેમાંથી કાલના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, અદ્ધા, યથાયુષ્ક, ઉપક્રમ, દેશ, કાલ, પ્રમાણ, વર્જા, ભાવ વગેરે ભેદ છે. આમાંથી ઉપક્રમકાલ બે પ્રકારનો છે : સામાચારી અને યથાયુષ્ક. સામાચારી-ઉપક્રમકાલ ત્રજ્ઞ પ્રકારનો છે : ઓઘ, દશધા અને પદવિભાગ. આમાં જે ઓઘસામાચારી છે તે જ ઓઘનિર્યુક્તિ છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં આનું જ વ્યાખ્યાન છે. દ્રોણાચાર્યે પોતાની ટીકાના પ્રારંભમાં આ સંદર્ભ નિમ્ન શબ્દોમાં વ્યક્ત કર્યો છે :

૧. આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૯. ૨. ષૃ. ૧.

'प्रकान्तोऽयमावश्यकानुयोगः तत्र च सामायिकाध्ययनमनुवर्तते, तस्य च चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति महापुरस्येव, तद्यथा-उपकमः निक्षेपः अनुगमः नय इति, एतेषां चाध्ययनादौ उपन्यासे इत्थं च क्रमोपन्यासे प्रयोजनमभिहितम् । तत्रोपकमनिक्षेपालुक्तौ, अधुनाऽनुगमावसर:, स च द्विधा-निर्युक्त्यनुगम: सूत्रानुगमश्च, तत्र निर्युक्त्यनुगमस्त्रेधा निक्षेपोपोद्घातसूत्रस्पर्शनिर्युक्त्यनुगमभेदात्, तत्र निक्षेपनिर्युक्त्यनुगमोऽनुगतो वक्ष्यमाणश्च, उपोद्घातनिर्युक्त्यनुगमस्त्वाभ्यां द्वाभ्यां द्वारगाथाभ्यामनुगन्तव्यः द्वारगाथाद्वयस्य-'उद्देसे निदेसे य' इत्यादि । अस्य च द्वारगाथाद्वयस्य समुदायार्थोऽभिहित:, अधुनाऽवयवार्थोऽनुवर्तते, तत्रापि कालद्वागवयवार्थ:, तत्प्रतिपादनार्थं चेदं प्रतिद्वारगाथासूत्रमुपन्यस्तम् – 'दव्वे अद्ध अदाज्य उवक्रम'<sup>3</sup> इत्यादि । अस्यापि समुदायार्थो व्याख्यात: साम्प्रतमवयवार्थ: तत्राप्युपकमकालाभिधानार्थमिदं गाथासूत्रमाह – 'दुविहोवक्कमकालो सामायारी अहाउयं चेव । सामायारी तिविहा ओहे दसहा पुयविभागे ॥१॥ तत्रोपकम इति कः शब्दार्थ: ? उपक्रमणं उपक्रम:, उपशब्द: सामीप्ये' क्रमु पादविक्षेपे, उपेति सामीप्येन कमणं उपकमः-दूरस्थस्य समीपापादनमित्यर्थः, तत्रोपकमो द्विधा-सामाचार्युपकमकालः यथायुष्कोपक्रमकालश्च, तत्र सामाचार्युपकमकालस्त्रिविधः ओघसामाचार्युपक्रमकालः दशधासामाचार्युपक्रमकाल: पदविभागसामाचार्युक्रमकालश्च । तत्रौषसामाचारी— ओषनिर्युक्तिः...... । तत्रौषसामाचारी तावदभिधीयते..... ।'

વૃત્તિમાં અનેક સ્થળે આચાર્યે इदानीमेनामेव गाथां भाष्यकृद् व्याख्यानयति', 'इदानीं भाष्यकारो गाथाद्वयं व्याख्यानयत्राह'' 'इदानीमेतदेव भाष्यकारो गाथाद्वयं व्याख्यानयत्राह'' વગેરે શબ્દો સાથે ભાષ્યગાથાઓનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. પ્રસ્તુત સંસ્કરણમાં ભાષ્યની ગાથા-સંખ્યા ૩૨૨ છે તથા નિર્યુક્તિની ગાથા-સંખ્યા ૮૧૧ છે. આ રીતે નિર્યુક્તિ અને ભાષ્ય બંને મળીને ૧૧૩૩ ગાથાઓ છે.

- ૧. આવશ્યકનિર્ધુક્તિ, ગા. ૧૪૦-૧. ૨. એજન, ગા. ૬૬૧.
- ૩. પૃ. ૨૦૫.

૨. અજ્ઞ, ગા. ૬૬ ૪. પુ. ૨૦૮.

મ, પૃ. ૨૧૦.

# ્રનવમ પ્રકરણ અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

વિક્રમની બારમી અને તેરમી શતાબ્દીની વચ્ચેના સમયમાં નિમ્નલિખિત સાત ટીકાકારોએ આગમ-ગ્રંથો પર ટીકાઓ રચી છે : ૧. દ્રોણસૂરિ, ૨. અભયદેવસૂરિ, ૩. મલયગિરિસૂરિ, ૪. મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિ, ૫. નેમિચન્દ્રસૂરિ (દેવેન્દ્રગણિ), ૬. શ્રીચન્દ્રસૂરિ અને ૭. શ્રીતિલક્સૂરિ. આમાંથી અભયદેવસૂરિએ નિમ્ન આગમ-ગ્રંથો પર ટીકાઓ લખી છે : અંગ ૩ – ૧૧ અને ઔપપાતિક. અંગ ૩, ૪ અને દની ટીકાઓ વિ.સં. ૧૧૨૦માં રચવામાં આવી. પંચમ અંગની ટીકા વિ.સં. ૧૧૨૮માં પૂર્ણ થઈ. અન્ય ટીકાઓની રચનાનો ચોક્કસ સમય અજ્ઞાત છે. ઉપર્યુક્ત ટીકાઓ સિવાય પ્રજ્ઞાપનાતૃતીયપદસંગ્રહણી, પંચાશકવૃત્તિ, જયતિ ડુય્ણ્વસ્તોત્ર, પંચનિર્ગ્રન્થી અને સપ્તતિકાભાષ્ય પણ અભયદેવની જ કૃતિઓ છે.

પ્રભાવકચરિત્રમાં અભયદેવસૂરિનું જીવન-ચરિત્ર આ પ્રમાશે અંકિત કરવામાં આવ્યું છે :

ભોજના શાસનકાળમાં ધારા નગરીમાં એક ધનાઢ્ય શેઠ રહેતો હતો જેનું નામ લક્ષ્મીપતિ હતું. તેની પાસે રહેનાર મધ્યપ્રદેશના એક બ્રાહ્મણને શ્રીધર અને શ્રીપતિ નામના બે પુત્રો હતા. તે બ્રાહ્મણ યુવકોએ આચાર્ય વર્ધમાનસૂરિ પાસેથી દીક્ષા અંગીકાર કરી. આગળ જતાં તેઓ જિનેશ્વર અને બુદ્ધિસાગર નામે પ્રસિદ્ધ થયા.

વર્ધમાનસૂરિ પહેલાં કૂર્ચપુર (કૂચેરા)ના ચૈત્યવાસી આચાર્ય હતા અને ૮૪ જિનમંદિર તેમના અધિકારમાં હતા. પછીથી તેમણે ચૈત્યવાસનો ત્યાગ કરી સુવિહિત માર્ગ અંગીકાર કર્યો હતો. તે સમયે પાટણમાં ચૈત્યવાસીઓનું પ્રભુત્વ હતું અને તે ત્યાં સુધી કે તેમની સંમતિ વિના સુવિહિત સાધુઓ પાટણમાં રહી શક્તા ન હતા. વર્ધમાનસૂરિએ પોતાના વિદ્વાન શિષ્ય જિનેશ્વરસૂરિ અને બુદ્ધિસાગરસૂરિને ત્યાં મોકલીને પાટણમાં સુવિહિત સાધુઓનો વિહાર તથા નિવાસ શરૂ કરાવવાનો વિચાર કર્યો. આ જ વિચારે તેમણે પોતાના બંને શિષ્યોને પાટણ તરફ વિહાર કરવાની આજ્ઞા આપી. જિનેશ્વર અને બુદ્ધિસાગર પાટણ પહોંચ્યા પરંતુ ત્યાં તેમને ઉતરવા માટે ઉપાશ્રય ન મળ્યો. અંતે તેઓ ત્યાંના પુરોહિત સોમેશ્વર પાસે પહોંચ્યા અને તેમને પોતાની વિદ્વત્તાથી પ્રભાવિત કરીને તેમનાં જ મકાનમાં ઉતર્યા. જ્યારે

#### અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

આ વાત ચૈત્યવાસીઓને માલૂમ પડી કે તેઓ તરત પુરોહિત પાસે પહોંચ્યા અને તેને તેમને કાઢવા માટે બાધ્ય કર્યો. પુરોહિત સોમેશ્વરે તેમની વાત માનવાનો ઇન્કાર કરતાં કહ્યું કે આનો નિર્ણય રાજસભા જ લઈ શકે. ચૈત્યવાસીઓ રાજાને મળ્યા અને તેને વનરાજના સમય પાટણમાં સ્થાપિત ચૈત્યવાસીઓની સાર્વભૌમ સત્તાનો ઈતિહાસ બતાવ્યો જે સાંભળીને દુર્લભરાજને પણ લાચાર થવું પડ્યું. અંતે તેણે પોતાના વ્યક્તિગત પ્રભાવનો ઉપયોગ કરીને તે સાધુઓને ત્યાં રહેવા દેવાનો આગ્રહ કર્યો જેનો ચૈત્યવાસીઓએ સ્વીકાર કર્યો.

આ ઘટના જોઈ પુરોહિત સોમેશ્વરે રાજાને પ્રાર્થના કરી કે સુવિહિત સાધુઓ માટે એક સ્વતન્ત્ર ઉપાશ્રયનું નિર્માણ કરાવવામાં આવે. રાજાએ આ કાર્યનો ભાર પોતાના ગુરુ શૈવાચાર્ય જ્ઞાનદેવ પર નાખ્યો. પરિણામસ્વરૂપે પાટણમાં ઉપાશ્રય બન્યો.

કેટલાક સમય પછી જિનેશ્વરસૂરિએ ધારાનગરી તરફ વિહાર કર્યો. ધારાનિવાસી શેઠ ધનદેવના પુત્ર અભયકુમારને દીક્ષિત કરીને અભયદેવ નામે પોતાનો શિષ્ય બનાવ્યો. યોગ્યતા પ્રાપ્ત થતાં વર્ધમાનસૂરિના આદેશથી અભયદેવને આચાર્ય-પદ પ્રદાન કરીને અભયદેવસૂરિ બનાવી દેવામાં આવ્યા.

વર્ધમાનસૂરિનો સ્વર્ગવાસ થયા પછી અભ્યદેવસૂરિ પત્યપદ્ર નગરમાં રહ્યા. જ્યાં તેમણે સ્થાનાંગ વગેરે નવ અંગો પર ટીકાઓ રચી. ટીકાઓ સમાપ્ત કરીને અભ્યદેવ ધવલક્ક – ધોળકા નગરમાં પહોંચ્યા. ત્યાં તેમને રક્તવિકારની બીમારી થઈ ગઈ જે થોડા સમય પછી ઠીક થઈ ગઈ. પ્રભાવક-ચરિત્રમાં તેનું શ્રેય ધરણેન્દ્રને આપવામાં આવ્યું છે. અભ્યદેવસૂરિ શાસનની પ્રભાવના કરતાં રાજા કર્શની રાજધાની પાટણમાં યોગનિરોધ દારા વાસનાને પરાસ્ત કરી સ્વર્ગવાસી થયા.

્રભાવકચરિત્રકારના મતાનુસાર એવું પ્રતીત થાય છે કે અભયદેવે પત્યપદ્ર નગરમાં ગયા પછી અંગ-સાહિત્યની ટીકાઓ રચી હતી. આ માન્યતા સ્વયં અભયદેવના ઉલ્લેખોથી ખંડિત થાય છે. તેમજ્ઞે અનેક સ્થળે આ ટીકાઓની રચના પાટજ્ઞમાં થયાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે અને લખ્યું છે કે પાટજ્ઞના સંઘ-પ્રમુખ દ્રોજ્ઞાચાર્ય પ્રભૂતિએ તેમનું આવશ્યક સંશોધન કર્યું છે.

પ્રભાવકચરિત્રમાં અભયદેવના સ્વર્ગવાસનો સમય નથી આપવામાં આવ્યો. તેમાં માત્ર એટલું જ લખ્યું છે કે 'તેઓ પાટણમાં કર્જારાજના રાજ્યમાં સ્વર્ગવાસી થયા.' પટ્ટાવલીઓમાં અભયદેવસૂરિનો સ્વર્ગવાસ વિ.સં.૧૧૩૫માં તથા બીજા મત અનુસાર વિ.સં.૧૧૩૯માં થયાનો ઉલ્લેખ છે. તેમાં પાટણને બદલે કપડવંજ ગ્રામમાં સ્વર્ગવાસ થયો તેમ બતાવવામાં આવ્યું છે.

#### 382

#### સ્થાનાંગવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>૧</sup> સ્થાનાંગના મૂલ સૂત્રો પર છે. આ વૃત્તિ શબ્દાર્થ સુધી જ સીમિત નથી. આમાં સૂત્રસમ્બદ્ધ પ્રત્યેક વિષયનું આવશ્યક વિવેચન તથા વિશ્લેષણ પણ છે. વિશ્લેષણમાં દાર્શનિક દષ્ટિની સ્પષ્ટ ઝલક છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કર્યાં છે તથા સ્થાનાંગનું વિવેચન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

# श्रीवीरं जिननाथं नत्वा स्थानाडुकतिपयपदानाम् ।

#### प्रायोऽन्यशास्त्रदृष्टं करोम्यहं विवरणं किञ्चित् ॥

મંગલનું આવશ્યક વિવેચન કર્યા પછી સૂત્રસ્પર્શિક વિવરણ શરૂ કર્યું છે. 'एगे आया' (અ. ૧ સૂ. ૨)નું વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકારે અનેક દષ્ટિઓથી આત્માની એકતા-અનેકતા સિદ્ધ કરી છે. પોતાના વક્તવ્યની પુષ્ટિ માટે જગ્યા જગ્યાએ 'તથાદિ', 'यदुक्तम्', 'तथा', 'उक्तञ्च', 'आह च', 'तदुक्तम्', 'यदाह' વગેરે શબ્દો સાથે અનેક ઉદ્ધરણો આપ્યાં છે. આત્માના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વની સિદ્ધિ કરતાં વિશેષાવશ્યકુભાષ્યની એતદ્વિષયક અનેક ગાથાઓ ઉદ્ધત કરી છે. આત્માને અનુમાનગમ્ય બતાવતાં ટીકાકાર કહે છે : तथाડનુमાનગમ્યોડપ્યાત્મા તથાદિ– વिद्યमાનકર્તૃક્રમિદ્દં શરીરં મોग્યત્વાદ્, ओदनादिवत्, व्યोमकुसुमं विपक्ष:, स च कर्ता जीव इति, नन्वोदनकर्तृबन्मूर्त्त आत्मा सिद्ध्यतीति साध्यविरुद्धो हेतुरिति, नैवं, संसारिणे मूर्त्तत्वेनाप्यभ्युपगमाद, आह च–.....' અનુમાનધી પણ આત્માની સિદ્ધિ થાય છે તે અનુમાન આ મુજબ છે : આ શરીરનો કોઈ કર્તા જરૂર હોવો જોઈએ કારણ્વ કે તે ભોગ્ય છે. જે ભોગ્ય હોય છે તેનો કોઈ કર્તા અવશ્ય હોય છે જેમકે ઓદન-ભાતનો કર્તા રસોઈયો. જેનો કોઈ કર્તા નથી હોતો તે ભોગ્ય પણ નથી હોતું જેમકે આકાશ-કુસુમ. આ શરીરનો જે કર્તા છે તે જ આત્મા છે. જો કોઈ એમ કહે કે રસોઈયાની જેમ આત્માની પણ મૂર્તતા સિદ્ધ થાય છે અને એવી સ્થિતિમાં પ્રસ્તુત હેતુ સાધ્યવિરુદ્ધ

(અ) આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮-૨૦.
 (આ)રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, બનારસ, સન્ ૧૮૮૦.

૨. અમદાવાદ-સંસ્કરણ, પૃ. ૧૦ (૨).

<sup>(</sup>ઇ) માલેકલાલ ચુનીલાલ તથા કાન્તિલાલ ચુનીલાલ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૭ (દ્વિતીય સંસ્કરણ).

#### અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

થઈ જાય છે તો તે યોગ્ય નથી કેમકે સંસારી આત્મા કથંચિત મૂર્ત પજ્ઞ છે. આ જાતની દાર્શનિક ચર્ચા પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં અનેક સ્થાને જોવા મળે છે. દાર્શનિક દષ્ટિની સાથે સાથે જ વૃત્તિકારે નિક્ષેપપદ્ધતિનો પજ્ઞ ઉપયોગ કર્યો છે જેમાં નિર્યુક્તિઓ અને ભાષ્યોની શૈલી સ્પષ્ટરૂપે દેખાય છે.' વૃત્તિમાં અહીં-તહીં કેટલાંક સંક્ષિપ્ત કથાનકો પજ્ઞ છે જે મુખ્યત્વે દષ્ટાન્તો રૂપે છે.'

વૃત્તિના અંતે આચાર્યે પોતાનો સાનુપ્રાસિક પરિચય આપતાં બતાવ્યું છે કે મેં આ ટીકા યશોદેવગણિની સહાયથી પૂર્જ઼ કરી છે :

'तत्समासौ च समाप्तं स्थानाङ्गविवरणं, तथा च यदादावभिहितं स्थानाङ्गस्य महानिधानस्येवोन्मुद्रणमिवानुयोगः प्रारभ्यत इति तच्चन्द्रकुलीनप्रवचनप्रणीतप्रतिबद्धविहार-हारिचरितश्रीवर्धमानाभिधानमुनिपतिपादोपसेविनः प्रमाणादिव्युत्पादनप्रवणप्रकरणप्रबन्ध-प्रणयिनः प्रबुद्धप्रतिबन्धप्रवक्तृप्रवीणाप्रतिहतप्रवचनार्थप्रधानवाक्प्रसरस्य सुविहितमुनिजन-मुख्यस्य श्रीजिनेश्वराचार्यस्य तदनुजस्य च व्याकरणादिशास्त्रकर्त्तुः श्रीबुद्धिसागराचार्यस्य चरणकमलचञ्चरीककल्पेन श्रीमदभयदेवसूरिनाम्ना कया महावीरजिनरजसन्तानवर्त्तिना महाराजवंशजन्मनेव संविग्नमुनिवर्गश्रीमदजितसिंहाचार्यान्तेवासियशोदेवगणिनामधेयसाधोरुत्तर-साधकस्येव विद्याक्रियाप्रधानस्य साहाय्येन समर्थितम् ।'<sup>3</sup>

પ્રસ્તુત કાર્ય-વિષયક અનેક પ્રકારની મુશ્કેલીઓને નજરમાં રાખતાં વિવરણકારે અતિ વિનગ્ર શબ્દોમાં પોતાની ઝુટીઓ સ્વીકારી છે. સાથે જ પોતાની કૃતિઓને આઘોપાન્ત વાંચીને આવશ્યક સંશોધન કરનાર દ્રોણાચાર્યનો પણ સાદર નામોલ્લેખ કર્યો છે. ટીકાના રચના-કાળનો નિર્દેશ કરતાં બતાવ્યું છે કે પ્રસ્તુત ટીકા વિક્રમ સંવત્ ૧૧૨૦માં રચવામાં આવી :\*

सत्सम्प्रदायहीनत्वात्, सदूहस्य वियोगतः । सर्वस्वपरशास्त्राणामदृष्टेरस्मृतेश्च मे ॥ १ ॥ वाचनानामनेकत्वात्, पुस्तकानामशुद्धितः । सूत्राणामतिगाम्भीर्यान्मतभेदाच्च कुत्रचित् ॥ २ ॥ क्षूणानि सम्भवन्तीह, केवलं सुविवेकिभिः । सिद्धान्तानुगतो योऽर्थः सोऽस्माद् ग्राह्मे न चेतरः ॥ ३ ॥

शोध्यं चैतज्जिने भक्तैर्मामवद्भिर्दयापरैः । संसारकारणाद् घोरादयसिद्धान्तदेशनात् ॥ ४ ॥ कार्या न चाक्षमाऽस्मासु, यतोऽस्माभिरनाग्रहैः । एतद् गमनिकामात्रमुपकारीति चर्चितम् ॥ ५ ॥ तथा सम्भाव्य सिद्धान्ताद्, बोध्यं मध्यस्थया धिया । दोणाचार्यादिभिः प्राज्ञैरनेकैरादृतं यतः ॥ ६ ॥ जैनग्रन्थविशालदुर्गभवनादुच्चित्य गाढश्रमं, सद्व्याख्यानफलोन्यमूनि मयका स्थानाङ्गसद्धाजने ।

संस्थाप्योपहितानि दुर्गतनरप्रायेण लब्ब्यर्थिना,

श्रीमत्सङ्घविभोरतः परमसावेव प्रमाणं कृती ॥ ७ ॥ श्रीविक्रमादित्यनरेन्द्रकालाच्छतेन विंशत्यधिकेन युक्ते । समासहस्रेऽतिगते विदृब्धा, स्थानांगटीकाऽल्पधियोऽपि गम्या ॥ ८ ॥

ટીકાનું ગ્રંથમાન ૧૪૨૫૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે :'

प्रत्यक्षरं निरूप्यास्या, ग्रंथमानं विनिश्चितम् । अनुष्ट्रभां सपादानि, सहस्राणि चतुर्दश ॥

સમવાયાંગવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>ર</sup> ચહુર્થ અંગ સમવાયાંગના મૂલ સૂત્રો પર છે. આ ન તો અતિ સંક્ષિપ્ત છે કે ન અતિ વિસ્તૃત. પ્રારંભમાં આચાર્યે વર્ધમાન મહાવીરને નમસ્કાર કર્યા છે તથા વિદ્વજ્જનોને પ્રાર્થના કરી **છે કે** તેઓ પરંપરાગત અર્થના અભાવ અથવા અજ્ઞાનને કારણે વૃત્તિમાં સંભવિત વિપરીત પ્રરૂપણ શુદ્ધ કરવાની કૃપા કરે :

श्रीवर्धमानमानम्य, समवायांगवृत्तिका । विधीयतेऽन्यशास्त्राणां, प्रायः समुपजीवनात् ॥ १ ॥

૧. પૃ. ૫૦૦.

૨. (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, બનારસ, સન્ ૧૮૮૦. (આ)આગમોદય સમિતિ, સૂરત, સન્ ૧૯૧૯.

- (ઇ) મકતલાલ ઝવેરચંદ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૮.
- (ઈ) ગુજરાતી અનુવાદસહિત જૈનધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર, વિ.સં. ૧૯૯૫.

दःसम्प्रदायादसद्हनाद्वा, भणिष्यते तद्वितथं मयेह । तद्धीधनैर्मामनुकम्पयद्धिः शोध्यं मतार्थक्षतिरस्तु मैव ॥ २ ॥

સમવાયાંગનો અર્થ બતાવતાં વૃત્તિકાર કહે છે :'

'समिति—सम्यक्, अवेत्याधिक्येन, अयनमयः---परिच्छेदो जीवाजीवादिविविध-पदार्थसार्थस्य यस्मिन्नसौ समवायः, समवयन्ति वा — समवतरग्ति संमिलन्ति नानाविधा आत्मादयो भावा अभिधेयतया यस्मित्रसौ समवाय इति । स च प्रवचनपुरुषस्याङ्गमिति समवायाङ्गम् ।'

'સમવાય'માં ત્રણ પદ છે : 'સમ્', 'અવ' અને 'અય'. 'સમ્'નો અર્થ છે સમ્યક, 'અવ'નો અર્થ છે આધિક્ય અને 'અય'નો અર્થ છે પરિચ્છેદ. જેમાં જીવાજીવાદિ વિવિધ પદાર્થોનું સવિસ્તર સમ્યક્ વિવેચન છે તે સમવાય છે. અથવા જેમાં આત્માદિ વિવિધ પ્રકારના ભાવોનું અભિષેયરૂપે સમવાય – સમવતાર – સંમિલન છે તે સમવાય છે. તે પ્રવચનપુરૂષનાં અંગરૂપ હોવાથી સમવાયાંગ છે.

પ્રથમ સત્રનં વ્યાખ્યાન કરતાં ટીકાકારે એક જગ્યાએ પાઠાંતર પણ આપ્યું છે. 'जंबुद्दीवे दीवे एगं जोयणसयसहस्सं आयामविक्खंभेण'ना स्थाने 'जंबुद्दीवे दीवे एगं जोयणसयसहस्सं चकवालविक्खंभेण' એવો પાઠ પश भणे छे : नवरं जंबुद्दीवे' इह सुत्रे 'आयामविक्खंभेणं'ति व्रचित् पाठो दुश्यते । व्रचित्तु 'चक्कवालविक्खंभेणं'ति' । आ પાઠોનો અર્થ કરતાં આચાર્ય કહે છે : તત્ર પ્રથમ: સમ્મવતિ, अન્યત્રાપિ તથા શ્રવળાત, सुगमश्च, द्वितीयस्त्वेवं व्याख्येयः--चक्रवालविष्कम्भेन वृत्तव्यासेन ।<sup>3</sup> પ્रथभ ५१४ संભवित છે કેમકે તે અન્યત્ર પણ ઉપલબ્ધ છે. અર્થ સુગમ છે. દ્વિતીય પાઠનો અર્થ છે વૃત્તવ્યાસ.

વૃત્તિમાં અનેક સ્થાને પ્રજ્ઞાપના સુત્રનો ઉલ્લેખ છે તથા એક જગ્યાએ ગન્ધહસ્તી (ભાષ્ય) नो पण ઉલ્લેખ છે : गन्धहस्त्यादिष्वपि तथैव दृश्यते, प्रज्ञापनायां त्वेकत्रिंशदुक्तेति मतान्तरमिदं 🛯 આ વૃત્તિ વિ.સં.૧૧૨૦માં અષ્ટરિલપાટક (પાટણ)માં રચવામાં આવી. આનું ગ્રંથમાન ૩૫૭૫ શ્લોકપ્રમાણ છે :\*

> शिष्येणाभयदेवाख्यसुरिणा विवृतिः कता । श्रीमतः समवायाख्यतुर्याङ्कस्य समासतः ॥ ७ ॥

- ૧. અમદાવાદ-સંસ્કરણ, પૃ. ૧. ર. પુ. ૫ (૨). ૩. એજન 8. 4. 982.
- 3. 4. 930 (9).

एकादशसु शतेष्वथ विंशत्यधिकेषु विक्रमसमानाम् । अणहिलपाटकनगरे रचिता समवायटीकेयम् ॥ ८ ॥ प्रत्यक्षरं निरूप्यास्याः ग्रन्थमानं विनिश्चतम् । त्रीणि श्लोकसहस्राणि, पादन्यूना च षट्शती ॥ ९ ॥

#### વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ' વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી)નાં મૂલ સૂત્રો પર છે. તે સંક્ષિપ્ત તથા શબ્દાર્થપ્રધાન છે. તેમાં અહીં-તહીં અનેક ઉદ્ધરણો અવશ્ય છે જેમનાથી અર્થ સમજવામાં વિશેષ સહાયતા મળે છે. ઉદ્ધરણો સિવાય આચાર્યે અનેક પાઠાંતર અને વ્યાખ્યાભેદ પણ આપ્યા છે જે વિશેષ મહત્ત્વના છે. સર્વપ્રથમ આચાર્ય સામાન્યરૂપે જિનને નમસ્કાર કરે છે. તદનન્તર વર્ધમાન, સુધર્મા, અનુયોગવૃદ્ધજન તથા સર્વજ્ઞપ્રવચનને પ્રણામ કરે છે. ત્યાર પછી આ જ સૂત્રની પ્રાચીન ટીકા અને ચૂર્શિ તથા જીવાભિગમાદિની વૃત્તિઓની સહાયથી પંચમ અંગ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞાપ્તિનું વિવેચન કરવાનો સંકલ્પ કરે છે. એતદર્થગર્ભિત શ્લોકો આ છે : સર્વજ્ઞમીશ્વાત્મનત્તમસદ્ભમયુર્થ, સર્વીયમસ્મસ્મનીશ મનીફ્રમિદ્ધમ્ ા

सिद्धं शिवं शिव्रकरं करणव्यपेतं, श्रीमज्जिनं जितरिपुं प्रयतः प्रणौमि ॥ १ ॥ नत्वा श्रीवर्धमानाय, श्रीमते च सुधर्म्मणे । सर्वानुयोगवृद्धेभ्यो, वाण्यै सर्वविदस्तथा ॥ २ ॥

एतट्टीका-चूर्णी-जीवाभिगमादिवृत्तिलेशांश्च ।

संयोज्य पञ्चमाङ्गं विवृणोमि विशेषतः किञ्चित् ॥ ३ ॥

વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિનો શબ્દાર્થ બતાવતાં વૃત્તિકાર કહે છે :

'अथ 'विआहपन्नत्ति'त्ति कः शब्दार्थः ? उच्यते विविधा जीवा जीवादिप्रचुरतरपदार्थविषया: आ—अभिविधिना कथञ्चित्रिखिलज्ञेयव्याप्त्या मर्यादया वा—

૧. (અ) પૂંજાભાઈ હીરાયન્દ, રાયયન્દ જિનાગમ સંગ્રહ, અમદાવાદ.

(આ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, બનારસ, સન્ ૧૮૮૨.

<sup>(</sup>ઇ) એમ. આર. મહેતા, મુંબઈ, વિ.સં. ૧૯૧૪.

<sup>(</sup>ઈ) આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮-૨૧.

<sup>(</sup>ઉ) ઋષભદેવજી કેશરીમલજી જૈન ચેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, (પ્રથમ ભાગ – શ. ૧-૭) સન્ ૧૯૩૭, (દ્વિતીય ભાગ-શ. ૮-૧૪) ૧૯૪૦.

#### અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

परस्परासंकीर्णलक्षणाभिधानरूपयाख्यानानि—भगवतो महावीरस्य गौतमादिविनेयान् प्रति प्रश्नितपदार्थप्रतिपादनानि व्याख्यास्ताः प्रज्ञाप्यन्ते-प्ररूप्यन्ते भगवता सुधर्म्मास्वामिना जम्बूनामानमभि यस्याम्, अथवा विविधतया विशेषेण वा आख्यायन्त इति व्याख्याः— अभिलाप्यपदार्थवृत्तयस्ताः प्रज्ञाप्यन्ते यस्याम्, अथवा व्याख्यानाम्—अर्थप्रतिपादनानां प्रकृष्टाः ज्ञषयो—ज्ञानानि यस्यां सा व्याख्याप्रज्ञप्तिः, अथवा…… ।'भ

આ રીતે વૃત્તિકારે વિવિધ દષ્ટિએ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિના દસ અર્થ બતાવ્યા છે. આગળ પણ અનેક શબ્દોનાં વ્યાખ્યાનમાં આ જ પ્રકારનું અર્થ-વૈવિધ્ય દષ્ટિગોચર થાય છે<sup>ર</sup> જે વૃત્તિકારનાં વ્યાખ્યાન-કૌશલનું પરિચાયક છે.

પ્રથમ સૂત્ર "णमो अस्हिंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आयस्यिणं, णमो उवज्झायाणं, णमो सव्वसाहूणं" नुं વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકારે પંચમ પદ 'णमो सव्वसाहूणं' ના પાઠાંતર રૂપે 'नमो लोए सव्वसाहूणं' પશ આપ્યું છે : नमो लोए सव्वसाहूणं' ति वचित्पाठ: ।' ચતુર્થ સૂત્ર 'तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे.....'ની વ્યાખ્યામાં આચાર્યે બતાવ્યું છે કે 'णमो अस्हिंताणं.....' વગેરે પ્રથમ ત્રશ સૂત્રોનું મૂલટીકાકાર— મૂલવૃત્તિકારે વ્યાખ્યાન નથી કર્યું. તેમણે આનું કોઈ વિશેષ કારણ નથી બતાવ્યું : अयं च प्राग् व्याख्यातो नमस्कारादिको ग्रन्थो वृत्तिकृता न व्याख्यात:, कुतोऽपि कारणादिति ।<sup>8</sup> આ વૃત્તિકાર અથવા ટીકાકાર કોણ ? સંભવત: આ ઉલ્લેખ આચાર્ય શીલાંકની ટીકાનો છે જેમને પ્રથમ નવ અંગના ટીકાકાર માનવામાં આવે છે પરંતુ જેમની પ્રથમ બે અંગોની ટીકાઓ જ ઉપલબ્ધ છે. આચાર્ય શીલાંક સિવાય અન્ય કોઈ એવા ટીકાકારનો ઉલ્લેખ નથી મળતો જેમણે અભયદેવસૂરિની પહેલાં વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકા રચી હોય. **ગૂ**ર્સિનો ઉલ્લેખ તો પ્રસ્તુત વૃત્તિના પ્રારંભે જ અલગથી કરવામાં આવ્યો છે આથી આ ટીકા **ગૂ**ર્સિટ્રપે પણ ના હોઈ શકે. આગળની વૃત્તિમાં પણ અનેક વાર **મૂલટીકાકાર અથવા મૂલવૃત્તિકાર**નો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે :

'मूलटीकाकृता तु 'उच्छूढसरीरसंखित्तविउलतेयलेस' ति कर्म्मधारयं कृत्वा व्याख्यातमिति'' 'एतच्च टीकाकारमतेन व्याख्यातम्,''

- ૧. રતલામ-સંસ્કરણ, પૃ. ૨-૩. ૨. પૃ. ૪, ૫, ૬, ૧૨, ૧૫, ૧૮, ૧૯, ૬૨.
- 3. ¥. e.
- ષ. પૃ. ૨૦,

- y. y. 10,
- €. પુ. ૨૯.

'वृत्तिकृता तु द्वितीयो प्रश्नोत्तरविकल्प एवंविधो दृष्टः,'' 'वृद्धैस्तु इह सूत्रे कुतोऽपि वाचनाविशेषाद् यत्राशीतिस्तन्नाप्यभङ्गकमिति व्याख्यातमिति,' टीकाकारस्त्वेवमाह---किमवस्थित एव जीवो देशमपनीय यत्रोत्पत्तव्यं तन्न देशत उत्पद्यते.....एतच्च टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति,'' 'टीकाकारख्याख्यानं त्विहभवायुर्यदा प्रकरोति--वेदयत्ते इत्यर्थ: ।' वृत्ति रेश प्रस्तुत वृत्तिभां सिद्धसेन दिवा र अने शिनत्मद्रगदि क्षमाश्रमधानो पश उल्तेभ र्थो छे : तत्र च सिद्धसेनदिवाकरो मन्यते--केवलिनो युगपद् ज्ञानं दर्शनं च, अन्यथा तदावरणक्षयस्य निर्त्थकता स्यात्, जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणस्तु भिन्नसमये ज्ञानदर्शने, जीवस्वरूपत्वात् तथा तदावरणक्षयोपश्रमे समानेऽपि कमेणैव मतिश्रुतोपयोगौ न चैकतरोपयोगे इतरक्षयोपश्रमाभाव:.....।' थूर्डिा डा रस्थम्त त्वा स्व उत्पद्यते, पूर्णकारणसमवायाद् घटवदिति चूर्णिव्याख्या, टीकाकारस्त्वेवमाह...... ।'

પ્રત્યેક શતકની વૃત્તિના અંતે ટીકાકારે વૃત્તિ-સમાપ્તિ-સૂચક એક-એક સુંદર શ્લોક આપ્યો છે. પ્રારંભનાં ચાર શતકોના શ્લોકો નીચે ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે :

## इति गुरूमभङ्गैः सागरस्याहमस्य,

स्फुटमुपचितजाड्यः पञ्चमाङ्गस्य सद्यः । प्रथमशतपदार्थावर्त्तगर्तव्यतीतो,

विवरणवरपोतौ प्राप्य सद्धीयराणाम् ॥

– પ્રથમ શતકનો અંત

श्रीपञ्चमाङ्गे गुरूसूत्रपिण्डे, शतं स्थितानेकशते द्वितीयम् ।

अनैपुणेनापि मया व्यचारि, सूत्रप्रयोगज्ञवचोऽनुवृत्त्या ॥ -- द्वितीय शतक्ष्नो अंत

श्री पञ्चमाङ्गस्य शतं तृतीयं, व्याख्यातमाश्रित्य पुराणवृत्तिम् । शक्तोऽपि गन्तुं भजते हि यानं, पान्थः सुखार्थं किमु यो न शक्तः ॥ – तृतीय शतકनो अंत

- ૧, ૫, ૪૦. ૨. ૫, ૧૩૦.
- ૩. પૃ. ૧૪૭. ૪. પૃ. ૧૭૪.
- ય. પૂ. ૧૦૫. ૬. પૂ. ૧૪૭.

स्वतः सुबोधेऽपि शते तुरीये, व्याख्या मया काचिदियं विदृब्धा ।

दुग्धे सदा स्वादुतमे स्वभावात्, क्षेपो न युक्तः किमु शर्करायाः ॥ – ચતર્थ શતકનો અંત

વૃત્તિના અંતે આચાર્યે પોતાની ગુરુ-પરંપરા બતાવતાં પોતાનો નામોલ્લેખ કર્યો છે તથા બતાવ્યું છે કે અજ્ઞહિલપાટક નગરમાં વિ.સં.૧૧૨૮માં ૧૮૬૧૬ શ્લોકપ્રમાજ્ષ પ્રસ્તુત વૃત્તિ સમાપ્ત થઈઃ

एकस्तयोः सूरिवरो जिनेश्वरः, ख्यातस्तथाऽन्यो मुनि बुद्धिसागरः । तयोर्विनेयेन विबुद्धिनाऽप्यलं वृत्तिः कृतैषाऽभयदेवसूरिणा ॥ ५ ॥ अष्टार्विशतियुक्ते वर्षसहस्रे शतेन चाभ्यधिके । अणहिलपाटकनगरे कृतेयमच्छुसधनिवसतौ ॥ १५ ॥ अष्टादशसहस्राणि षट् शतान्यथ षोडश ।

इत्येवं मानमेतस्यां श्लोकमानेन निश्चितम् ॥ १६ ॥ श्वाताधर्मકथाविवरशः

પ્રસ્તુત વિવરર્લા સૂત્રસ્પર્શી છે. તેમાં શબ્દાર્થની પ્રધાનતા છે. પ્રારંભમાં વિવરજ્ઞકારે મહાવીરને નમસ્કાર કર્યા છે તથા જ્ઞાતાધર્મકથાંગનું વિવરજ્ઞ શરૂ કરવાનો સંકલ્પ કર્યો છે :

## नत्वा श्रीमन्महावीरं प्रायोऽन्यग्रंथवीक्षितः । ज्ञाताधर्मकथाङ्गस्यानुयोगः कश्चिदुच्यते ॥ १ ॥

પ્રથમ સૂત્રનાં વ્યાખ્યાનમાં ચંપા નગરીનો પરંપરાગત પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. એ જ રીતે બીજા સૂત્રની વ્યાખ્યામાં પૂર્જાભદ્ર નામક ચૈત્ય—વ્યન્તરાયતન, ત્રીજા સૂત્રની વ્યાખ્યામાં કોશિક નામક રાજા—શ્રેશિકરાજપુત્ર તથા ચતુર્થ સૂત્રનાં વિવરણમાં સ્થવિર સુધર્માનો પરિચય છે. પાંચમા સૂત્રનાં વ્યાખ્યાનમાં જ્ઞાતાધર્મકથાના બે શ્રુતસ્કંધો અર્થાત્ બે વિભાગોનો પરિચય આપતાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધનું નામ જ્ઞાત છે જેનો અર્થ થાય છે ઉદાહરણ : ગ્રાતાનિ उदाहरणાનિ પ્રથમ: શ્રુતસ્કન્ધનું નામ જ્ઞાત છે જેનો અર્થ થાય છે ઉદાહરણ : ગ્રાતાનિ उदाहरणાનિ પ્રથમ: શ્રુતસ્કન્ધ: ા' આમાં આચારાદિની શિક્ષા આપવાના ઉદ્દેશ્યથી કથાઓ રૂપે વિવિધ ઉદાહરણો આપવામાં આવ્યાં છે. દ્વિતીય શ્રુતસ્કન્ધનું નામ ધર્મકથા છે. આમાં ધર્મપ્રધાન કથાઓનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે : ધર્મપ્રધાના: જથા: ધર્મજથા इતિ દ્વિતીય: ા<sup>3</sup> ત્યાર બાદ પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધાન્તર્ગત નિમ્નલિખિત ૧૯ ઉદાહરણર્ણ

૧. આગમોદય સમિતિ, મહેસાજ્ઞા, સન્ ૧૯૧૯.

ર. પૃ. ૧૦ (૧). ૩. એજન.

કથાઓનાં અધ્યયનોની અર્થસહિત નામાવલી આપવામાં આવી છે : ૧. ઉત્લિપ્ત – મેધકુમારના જીવ દારા હાથીના ભવમાં પાદનો ઉત્લેપ અર્થાત્ પગ ઊંચો રાખવો, ૨. સંઘાટક – શ્રેષ્ઠિ અને ચોરનું એક બંધનબદ્ધત્વ, ૩. અંડક – મયૂરાંડ, ૪. કૂર્મ – કચ્છપ, પ. શૈલક – એક રાજર્ષિ, ૬. તુંબ – તુંબડું, ૭. રોહિણી – એક શ્રેષ્ઠિવધૂ, ૮. મલ્લી ઓગણીસમા તીર્થંકર, ૯. માકંદી નામક વેપારીનો પુત્ર, ૧૦. ચન્દ્રમા, ૧૧. દાવદ્રવ – સમુદ્રતટનાં વૃક્ષવિશેષ, ૧૨. ઉદક-નગરની ખાઈનું પાણી, ૧૩. મંડૂક – નન્દ નામના મણિકાર શેઠનો જીવ, ૧૪. તેતલીપુત્ર નામક અમાત્ય, ૧૫. નન્દીફલ – નન્દી નામક વૃક્ષનાં ફળ, ૧૬. અવરકંકા – ભરતક્ષેત્રના ધાતકી ખંડની રાજધાની, ૧૭. આકીર્ણ – જન્મથી સમુદ્રમાં રહેનાર અશ્વ – સમુદ્રી ઘોડા, ૧૮. સુંસુમા – એક શ્રેષ્ઠિદુહિતા, ૧૯. પુંડરીક – એક નગર. ત્યાર પછી વિવરણકારે ક્રમશઃ પ્રત્યેક અધ્યયનનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. જેમાં મુખ્યત્વે નવા તથા મુશ્કેલ શબ્દોનો અર્થ સ્પષ્ટ કર્યો છે. આચાર્યે પ્રત્યેક અધ્યયનની વ્યાખ્યાના અંત તેમાંથી ફલિત થતો વિશેષ અર્થ સ્પષ્ટ કર્યો છે તથા તેની પુષ્ટિ માટે તદર્થગર્ભિત ગાથાઓ પણ ઉદ્ધત કરી છે.

પ્રથમ અધ્યયનના અભિધેયનો સાર બતાવતાં વૃત્તિકાર કહે છે કે અવિધિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનાર શિષ્યને માર્ગ પર લાવવા માટે ગુરુએ તેને ઉપાલંભ આપવો જોઈએ જેમ કે ભગવાન મહાવીરે મેધકુમારને આપ્યો : अविधिप्रवृत्तस्य शिष्यस्य गुरुणा मार्गे स्थापनाय उपालम्भो देयो यथा भगवता दत्तो मेघकुमारायेत्येवमर्थं प्रथममध्ययन-मित्यभिप्राय:।' આ જ વક્તવ્યની પુષ્ટિ માટે 'इह गाथा' એવું કહેતાં આચાર્યે નિમ્ન ગાથા ઉદ્ધત કરી છે :<sup>2</sup>

> महुरेहिं निउणेहिं वयणेहिं चोययंति आयरिया । सीसे कहिंचि खलिए जह मेहमुर्णि महावीरो ॥ १ ॥ ( मधुरैर्निपुणैर्वचनैः स्थापयन्ति आचार्या: । शिष्यं ब्वचित् स्खलिते यथा मेघमुर्नि महावीरः ॥ १ ॥)

દ્વિતીય અધ્યયનના અંતે આચાર્ય લખે છે કે આહાર વિના મોક્ષના સાધનોમાં પ્રવૃત્ત ન થવાય તે કારણે શરીરને આહાર આપવો જોઈએ, જેમકે ધન સાર્થવાહે વિજય ચોરને આપ્યો. આ જ અભિધેયાર્થની પુષ્ટિ માટે આચાર્યે 'फट्यते च' એવું લખીને નિમ્ન ગાથા ઉદ્ધત કરી છે <sup>:3</sup>

૧, પૃ. ૭૭ (૧). ૨. એજન. ૩. પૃ. ૯૦ (૧).

सिवसाहणेसु आहारविरहिओ जं न वट्टए देहो । तम्हा धणो व्व विजयं सांहू तं तेण पोसेज्जा ॥ १ ॥ ( शिवसाधनेषु आहारविरहितो यन्न प्रवर्त्तते देह: । तस्मात् धन इव विजयं साधुस्तत् तेन पोषयेत् ॥ १ ॥)

તૃતીય અધ્યયનનો સાર બતાવતાં વૃત્તિકાર લખે છે કે બુદ્ધિમાને જિનવરભાષિત વચનોમાં સંદેહ ન કરવો જોઈએ કેમકે આ પ્રકારનો સંદેહ અનર્થનું કારણ છે. જે જિનવચનોમાં હંમેશા શંકિત રહે છે તેને સાગરદત્તની જેમ નિરાશ થવું પડે છે. જે નિઃશંકિત થઈને જિનવચનાનુકૂલ આચરણ કરે છે તેને જિનદત્તની જેમ સફળતા પ્રાપ્ત થાય છે. નિમ્ન ગાથાઓમાં એ જ બતાવવામાં આવ્યું છે :\*

> जिणवरभासियभावेसु भावसच्चेसु भावओ मइमं । नो कुज्जा संदेहं संदेहोऽणत्यहेउ त्ति ॥ १ ॥ निस्संदेहत्तं पुण गुणहेउं जं तओ तयं कज्जं । एत्थं दो सिट्ठिसुया अंडयगाही उदाहरणं ॥ २ ॥ (जिनवरभाषितेषु भावेषु भावसत्येषु भावती मतिमान् । न कुर्यात् संदेहं सन्देहोऽनर्थहेतुरिति ॥ १ ॥ निस्सन्देहत्वं पुनर्गुणहेतुर्यत्ततस्तत् कार्यं । अत्र द्वौ श्रेष्ठिसुतौ अण्डकग्राहिणावुदाहरणम् ॥ २ ॥)

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધનાં બાકીના અધ્યયનોનાં વિવરણના અંતે પણ આ જ પ્રકારની અભિધેયાર્થગ્રાહી ગાથાઓ છે. આ શ્રુતસ્કન્ધમાં ધર્માર્થનું કથન સાક્ષાત્ કથાઓ દ્વારા ન હોતાં ઉદાહરણોનાં માધ્યમથી છે જ્યારે દ્વિતીય શ્રુતસ્કન્ધમાં સાક્ષાત્ ધર્મકથાઓ વડે જ ધર્માર્થનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે : પૂર્वन्नाप्तेपलम्भादिभिज्ञातैर्धर्माર્થ उपनीयते, इह तु स एव साक्षात्कथाभिरभिधीयते..... ા' આમાં ધર્મકથાઓના દસ વર્ગ છે અને પ્રત્યેક વર્ગમાં વિવિધ અધ્યયન છે. વિવરણકારે 'સર્વ: सुगम:' અને 'શેષં सूत्रसिद्धम્' એમ લખીને આ અધ્યયનોનું વ્યાખ્યાન ચાર પંક્તિઓમાં જ સમાપ્ત કરી દીધું છે. અંતે શ્લોકોમાં આચાર્ય અભદેવે પોતાના ગુરુનું નામ જિનેશ્વર બતાવ્યું છે તથા પ્રસ્તુત વિવરણના સંશોધક રૂપે નિર્વૃતકકુલીન દ્રોણાચાર્યનાં નામનો ઉલ્લેખ

૧. પૃ. ૯૫ (૨). ૨. પૃ. ૨૪૬ (૧).

396

કર્યો છે. વિવરણનું ગ્રંથમાન ૩૮૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. ગ્રંથસમાપ્તિની તિથિ વિ.સં.૧૧૨૦ની વિજયાદશમી છે. લેખનસમાપ્તિનું સ્થાન અણહિલપાટક નગર છે. અંતિમ શ્લોકો આ છે :

> नमः श्रीवर्धमानाय, श्रीपार्श्वप्रभवे नमः । नमः श्रीमत्सरस्वत्यै, सहावेभ्यो नमो नमः ॥ १ ॥ इह हि गमनिकार्थं यन्मया व्युह्योक्तं, किमपि समयहीनं तद्विशोध्यं सधीभिः । नहि भवति विधेया सर्वथाऽस्मिन्नपेक्षा, दयितजिनमतानां तायिनां चाडियर्गे ॥ २ ॥ परेषां दर्लक्षा भवति हि विपक्षाः स्फुटमिदं, विशेषाद् वृद्धानामतुलवचनज्ञानमहसाम् । निसम्नायाधीभिः पुनरतितरां मादृशजनै-स्ततः, शास्त्रार्थे मे वचनमनघं दुर्लभमिह ॥ ३ ॥ ततः सिद्धान्ततत्त्वज्ञैः, स्वयमुद्धाः प्रयक्षतः । न पुनसम्पदाख्यात, एव ग्राह्यो नियोगतः ॥ ४ ॥ तथापि माऽस्तु मे पापं, सङ्घमत्युपजीवनात् । वद्धन्यायानुसारित्वाद्धितार्थं च प्रवृत्तितः ॥ ५ ॥ तथाहि किमपि स्फुटीकृतमिह स्फुटेऽप्यर्थतः, सकष्टमतिदेशतो विविधवाचनातोऽपि यत् । समर्थपदसंश्रयाद्विगुणपुस्तकेभ्योऽपि यत्, परत्महितहेतवेऽनभिनिवेशिना चेतसा ॥ ६ ॥ यो जैनाभिमतं प्रमाणमनघं व्युत्पादयामासिवान् । प्रस्थानैर्विविधैर्निरस्य निखिलं बौद्धादिसम्बंधि तत् । नानावत्तिकथाकथापथमतिक्रान्तं च चक्रे तपो, निःसम्बन्धविहारमप्रतिहतं शास्त्रानुसारात्तथा ॥ ७ ॥ तस्याचार्यजिनेश्वरस्य मदबद्रादिप्रतिस्पर्द्धिनः. तद्बन्धोरपि बुद्धिसागर इति ख्यातस्य सुरेर्भुवि । छन्दोबन्धनिबद्धबन्धुखचः शब्दादिसलक्ष्मणः, श्रीसंविग्नविहारिणः श्रुतनिधेश्चारित्रचुडामणेः ॥ ८~भ शिष्येणाभयदेवाख्यसुरिणा विवृतिः कृता । ज्ञाताधर्मकथाङ्कस्य, श्रुतभक्त्या समासतः ॥ ९ ॥

निर्वृतककुलनभस्तलचन्द्रदोणाख्यसूरिमुख्येन । पंडितगुणेन गुणवत्मियेण संशोधिता चेयम् ॥ १० ॥ प्रत्यक्षरं गणनया, ग्रन्थमानं विनिश्चितम् । अनुष्टुभां सहस्राणि, त्रीण्येवाष्ट्रशतानि च ॥ ११ ॥ एकादशसु शतेष्वथ विंशत्यधिकेषु विक्रमसमानाम् । अणहिलपाटकनगरे विजयदशम्यां च सिद्धेयम् ॥ १२ ॥

ઉપાસકદશાંગવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ<sup>૧</sup> સૂત્રસ્પર્શી છે. આમાં સૂત્રગત વિશેષ શબ્દોના અર્થ વગેરેનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું છે. જ્ઞાતાધર્મકથાની ટીકાની જેમ જ શબ્દાર્થ-પ્રધાન હોવાને કારણે આનો વિસ્તાર અધિક નથી. આ વૃત્તિ જ્ઞાતાધર્મકથાની વૃત્તિ પછી રચવામાં આવી છે. પ્રારંભમાં વર્ધમાનને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે તથા ઉપાસકદશાંગની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે. ત્યાર પછી ટીકાકારે સપ્તમ અંગ 'ઉપાસકદશા'નો શબ્દાર્થ આપ્યો છે. ઉપાસકનો અર્થ છે શ્રમણોપાસક અને દશાનો અર્થ છે દસ. શ્રમણોપાસક-સંબંધ અનુષ્ઠાનનું પ્રતિપાદન કરનાર દસ અધ્યયનરૂપ ગ્રંથ ઉપાસકદશા છે. આ ગ્રંથનું નામ બહુવચનાન્ત છે. પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં પજ્ઞ આચાર્યે ક્યાંક-ક્યાંક વ્યાખ્યાન્તરનો નિર્દેશ કર્યો છે. અનેક જગ્યાએ જ્ઞાતાધર્મકથાની વ્યાખ્યા વડે અર્થ સમજી લેવા માટે કહ્યું છે. અંતે વૃત્તિકાર કહે છે કે બધા મનુષ્યોને પ્રાયઃ પોતાનું વચન અભિમત હોય છે. જે પોતાને પણ સારી રીતે પસંદ નથી આવતું તે બીજાને કેવી રીતે પસંદ આવી શકે ? મેં પોતાના ચિત્તના કોઈ ઉલ્લાસ વિશેષને કારણે અહીં કંઈક કહ્યું છે. તેમાં જે કંઈ યુક્તિયુક્ત હોય તેનો નિર્મળ બુદ્ધિવાળા યુરુષો પ્રેમપૂર્વક સ્વીકાર કરે.

### અન્તકુદશાવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ<sup>ર</sup> પણ સૂત્રસ્પર્શી તથા શબ્દાર્થપ્રધાન છે. અવ્યાખ્યાત પદોના અર્થ માટે વૃત્તિકારે જ્ઞાતાધર્મકથાવિવરણનો નિર્દેશ કર્યો છે. 'અન્તકૃદશા'નો શબ્દાર્થ

(અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૭૫.
 (આ) આગમોદય સમિતિ, સૂરત, સન્ ૧૯૨૦.
 (ઇ) ગૂર્જર ગ્રંથરત્ત કાર્યાલય, ગાંધી રોડ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૨.

 <sup>(</sup>અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૭૬.
 (આ)આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૦.
 (ઇ) માત્ર ગુજરાતી અનુવાદ – પં. ભગવાનદાસ હર્ષચન્દ્ર, જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ, વિ.સં. ૧૯૯૨.

બતાવતાં વૃત્તિકાર કહે છે : तत्रान्तो - भवान्तः कृतो - विहितो यैस्तेऽन्तकृतास्तद्वक्तव्यताप्रतिबद्धा दशाः--दशाध्ययनरूपा ग्रन्थपद्धतय इति अन्तकृदशाः, इह चाष्टौ वर्गा भवन्ति । तत्र प्रथमे वर्गे दशाध्ययनानि । 'અંત'નો અર્થ છે ભવાન્ત અને 'કૃત'નો અર્થ છે વિહિત. જેમણે પોતાના ભવનો અંત કર્યો છે તે અન્તકૃત છે. અન્તકૃતસંબંધી ગ્રન્થવિશેષ જેની પદ્ધતિ દશાધ્યયનરૂપ--દસ અધ્યયનવાળી છે, અન્તકૃદશા કહેવાય છે. જોકે અન્તકૃદશાના પ્રત્યેક વર્ગમાં દસ અધ્યયન વર્થી તો પણ કેટલાક વર્ગોની દસ અધ્યયનવાળી પદ્ધતિને કારણે આનું નામ અન્તકૃદશા રાખવામાં આવ્યું છે. વૃત્તિના અંતે આચાર્ય લખે છે : यदिह न व्याख्यात तज्ज्ञाताधर्मकथाविवरणादवसेयम् -- જેનું અહીં વ્યાખ્યાન ન કરવામાં આવ્યું હોય તે શાતાધર્મકથાનાં વિવરણથી સમજી લેવું જોઈએ. નિમ્નલિખિત શ્લોક સાથે વૃત્તિ પૂર્ણ થાય છે :

> अनन्तरसपर्यये जिनवरोदिने शासने, यकेह समयानुगा गमनिका किल प्रोच्यते । गमान्तरमुपैति सा तदपि सद्धिरस्यां कृता-वस्ळगमशोधनं ननु विधीयतां सर्वतः ॥

### અનુત્તરૌપપાતિકદશાવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ' પણ સૂત્રસ્પર્શિક તથા શબ્દાર્થગ્રાહી છે. પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે 'અનુત્તરીપપાતિકદશા'નો અર્થ બતાવ્યો છે : तत्रानुत्तरेषु विमानविशेषेषूपपातो जन्म अनुत्तरोपपात: स विद्यते येषां तेऽनुत्तरौपपातिकास्ततप्रतिपादिका दशा: । दशाध्ययनप्रतिबद्ध-प्रथमवर्गयोगाद्दशा: ग्रन्थविशेषोऽनुत्तरौपपातिकदशास्तासां च सम्बन्धसूत्रम् । અનુત્તરવિમાનમાં ઉત્પન્ન થનારને અનુત્તરૌપપાતિક કહેવામાં આવે છે. જે ગ્રંથમાં અનુત્તરૌપપાતિકોનું વર્જ્ઞન છે તેનું નામ પજ્ઞ અનુત્તરૌપપાતિક છે. તેના પ્રથમ વર્ગમાં દસ અધ્યયન છે આથી તેને અનુત્તરૌપપાતિકદશા કહે છે. અંતમાં વૃત્તિકારે લખ્યું છે :

## शब्दाः केचन नार्थतोऽत्र विदिताः केचित्तु पर्यायतः, सूत्रार्थानुगतेः समूह्य भणतो यज्जातमागःपदम् । वृत्तावत्र तकत् जिनेश्वस्वचोभाषाविधौ कोविदैः, संशोध्यं विहितादर्रीजनमतोपेक्षा यतो न क्षमा ॥

૧. (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૭૫. (આ)આગમોદય સમિતિ, સૂરત, સન્ ૧૯૨૦.

(ઇ) ગૂર્જર ગ્રંથરત્ન કાર્યાલય, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૨.

### અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

કેટલાક શબ્દોનું અર્થથી અને કેટલાકનું પર્યાયથી જ્ઞાન ન હોવાથી વૃત્તિમાં ઝુટીઓ રહેવી સ્વાભાવિક છે. જિનવાશીમાં નિષ્ણાત આદરશીય વિદ્વજ્જનો તે ઝુટીઓનું સંશોધન કરી લે, કેમકે જિનમતની ઉપેક્ષા કરવી યોગ્ય નથી.

#### પ્રશ્રવ્યાકરણવૃત્તિ :

અભયદેવસૂરિકૃત પ્રસ્તુત શબ્દાર્થપ્રધાન વૃત્તિ<sup>૧</sup> નું ગ્રંથમાન ૪૬૩૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. આને દ્રોણાચાર્યે શુદ્ધ કરી હતી. વૃત્તિના પ્રારંભે વ્યાખ્યેય ગ્રંથની દુરૂહતાનો નિર્દેશ કરતાં આચાર્ય કહે છે :

### अज्ञा वयं शास्त्रमिदं गभीरं प्रायोऽस्य कूटानि च पुस्तकानि । सूत्रं व्यवस्थाप्यमतो विमृश्य, व्याख्यानकल्पादित एव नैव ॥

આગળ આચાર્યે બતાવ્યું છે કે મહાજ્ઞાની પૂર્વાચાર્યોએ આ યુગના પુરુષોના સ્વભાવને નજરમાં રાખીને જ તે વિદ્યાઓના બદલે પંચાસ્નવ અને પંચસંવરનું વર્જાન કર્યું હોવાનું જજ્ઞાય છે. પ્રશ્નવ્યાકરણ-સુખબોધિકાવૃત્તિકાર જ્ઞાનવિમલસૂરિએ પણ આ તથ્યનું સમર્થન કર્યું છે.<sup>3</sup>

(અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૭૮.
 (આ)આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૯.

જુઓ – પ્રશ્નવ્યાકરણ – સુખબોધિકાવૃત્તિ, પૃ. ૨ (૨).

ર. પૃ.૧.

### વિષાકવૃત્તિ :

વૃત્તિના' પ્રારંભમાં આચાર્યે વર્ધમાનને નમસ્કાર કર્યા છે તથા વિપાક સૂત્રની વૃત્તિ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

## नत्वा श्रीवर्धमानाय वर्धमानश्रुताच्वने । विपाकश्रुतशास्त्रस्य वृत्तिकेयं विधास्यते ॥

તદનન્તર પોતાની વૃત્તિઓની શૈલીનું અનુસરક્ષ કરતાં 'વિપાકશ્રુત'નો શબ્દાર્થ બતાવ્યો છે : अथ 'विपाकश्रुतम्' इति क: शब्दार्थ: ? उच्यते – विपाक: पुण्यपापरूपकर्मफलं तत्प्रतिपादनपरं श्रुतमागमो विपाकश्रुतम् । इदं च द्वादशांगस्य प्रवचनपुरुषस्यैकादशमंगम् । વિપાકનો અર્થ છે પુષ્ટ્ય-પાપરૂપ કર્મફલ. તેનું પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુત અર્થાત્ આગમ વિપાકશ્રુત કહેવાય છે. આ શ્રુત દ્વાદશાંગરૂપ પ્રવચનપુરુષનું અગિયારમું અંગ છે.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધ્યયનનું પંચમ સૂત્ર 'से णं भंते ! पुरिसे पुव्वभवे के आसि......तत्थ णं विजयवद्धमाणे खेडे एकाई नाम रहुकूडे गेत्था....'ની વ્યાખ્યામાં વૃત્તિકારે રક્રકૂડ-રકઉડ-રાષ્ટ્રકૂટનો અર્થ આ રીતે કર્યો છે : 'रहुउडे' त्ति राष्ट्रकूटो मण्डलोपजीवी राजनियोगिक: ।' આ જ રીતે આચાર્યે અન્ય પારિભાષિક પદોનો પણ સંક્ષિપ્ત તથા સંતુલિત અર્થ કર્યો છે. અંતે અન્ય વૃત્તિઓની જેમ આમાં પણ વૃત્તિકારે વિદ્વાનોને વૃત્તિગત ત્રુટીઓ સુધારી લેવાની પ્રાર્થના કરી છે :<sup>3</sup>

## इहानुयोगे यदयुक्तमुक्तं तद् धीधना दाक् परिशोधयन्तु । नोपेक्षणं युक्तिमदत्र येन जिनागमे भक्तिपरायणानाम् ॥

- (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૭૬.
   (આ)આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૦.
  - (ઇ) મુક્તિકમલ જૈન મોહનમાલા, વડોદરા, સન્ ૧૯૨૦ (પ્રથમ આવૃત્તિ), વિ.સં. ૧૯૯૨ (દ્વિતીય આવૃત્તિ).
  - (ઈ) ગૂર્જર ગ્રંથરત્ન કાર્યાલય, ગાંધી રોડ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૫ (મૂળ, મૂળનો અંગ્રેજી અનુવાદ, ટિપ્પણ વગેરે સહિત).
- ૨. વડોદરા-સંસ્કરજ્ઞ (દ્વિતીય) પૃ. ૧૦ (૧).
- ૩. પું. ૯૯ (૧).

#### અભયદેવવિહિત વૃત્તિઓ

#### ઔષપાતિકવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ<sup>૧</sup> પણ શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે વર્ધમાનને નમસ્કાર કરીને ઔપપાતિક શાસની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

### श्रीवर्धमानमानम्य, प्रायोऽन्यग्रंथवीक्षिता । औपपातिकशास्त्रस्य, व्याख्या काचिद्विधीयते ॥

ત્યાર પછી 'ઔષપાતિક'નો શબ્દાર્થ કર્યો છે : अधौपपातिकमिति क: शब्दार्थ:? उच्यते – उपपतनमुपपातो –देवनारकजन्म सिद्धिगमनं च, अतस्तमधिकृत्य कृतमध्ययनमौपपातिकम् । દેવો અને નારકોના જન્મ અને સિદ્ધિગમનને ઉપપાત કહે છે. ઉપપાતસંબંધી વર્જ્ઞનને કારણે તત્સમ્બદ્ધ ગ્રન્થનું નામ ઔષપાતિક છે. આ ગ્રંથ કોનું ઉપાંગ છે તેનો ઉત્તર આપતાં વૃત્તિકાર કહે છે : इदं चोपाङ्गं वर्त्तते, आचारंगस्य हि प्रथममध्ययनं शखपरिज्ञ, तस्याद्योदेशके सूत्रमिदम् 'एवमेगेर्सि नो नायं भवइ – अत्थि वा मे आया उववाइए, नत्थि वा मे आया उववाइए, के वा अहं आसी ? के वा इह (अहं) च्चुए (इओ चुओ) पेच्चा इह भविस्सामि' इत्यादि, इह च सूत्रे यदौपपातिकत्वमात्मनो निर्दिष्टं तदिह प्रपंचयत इत्यर्थतोऽङ्गस्य समीपभावेनेदमुपांगम् । આ ગ્રન્થ આચારાંગનું ઉપાંગ છે. આચારાંગનાં પ્રથમ અધ્યયન શસ્વપરિજ્ઞાના આદ્ય ઉદ્દેશકના 'एवमेगेर्सि नो नायं भवइ–अत्थि वा मे आया उववाइए.....'सूत्रमां આત્માનું ઔષપાતિકત્વ નિર્દિષ્ટ છે તેનું વિશેષ વર્ષન કરવાને કારણે ઔષપાતિકસૂત્રને આચારાંગનું ઉપાંગ કહેવામાં આવે છે.

પ્રથમ સૂત્ર 'તેणં कालेणं.....'નું વ્યાખ્યાન કરતાં ટીકાકારે સૂત્રોના અનેક પાઠભેદ હોવાનો સ્વીકાર કર્યો છે : इह च बहवो वाचनाभेदा दृश्यन्ते.... । આગળ આચાર્યે સૂત્રાન્તર્ગત નટ, નર્તક, જલ્લ, મલ્લ, મૌષ્ટિક, વિડમ્બક, કથક, પ્લવક, લાસક, આખ્યાયક, લંખ, મંખ, તૂણઇલ્લ, તુમ્બવીશિક, તાલાચર, આરામ, ઉદ્યાન, અવટ, તડાગ, દીર્થિક, વપ્પિશિ, અટ્ટાલક, ચરિક, દ્વાર, ગોપુર, તોરસ, પરિધ, ઇન્દ્રકીલ, શિલ્પી, શ્રૃંગાટક, ત્રિક, ચતુષ્ક, ચત્વર, પશિત, આપશ, ચતુર્મુખ, મહાપથ, પંચ, શિબિકા, સ્યન્દમાનિક, યાન, યુગ્ય, યાગ, ભાગ, દાય, કન્દ, સ્કન્ધ, ત્વક્, શાલા (શાખા), પ્રવાલ, વિષ્ક્રમ્ભ, આયામ, ઉત્સેધ, અન્જનક, હલધરકોસેજ્જ, કજ્જલાંગી, શ્રૃંગભેદ, રિષ્ઠક, અશનક, સનબંધન, મરકત, મસાર,

૧. (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૮૦. (આ)આગમોદય સમિતિં, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૬.

υ

ઇહામૃગ, વ્યાલક, આજિનક, રૂત, બૂર, તૂલ, ગણનાયક, દંડનાયક, રાજા, ઈશ્વર (યુવરાજ), તલવર, માડંબિક, કૌટુમ્બિક, મન્ત્રી, મહામન્ત્રી, ગણક, દૌવારિક, અમાત્ય, ચેટ, પીઠમર્દ, નાગર, નૈગમ, શ્રેષ્ઠી, સેનાયતિ, સાર્થવાહ, દૂત, સંધિપાલ વગેરે અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ સાંસ્કૃતિક, સામાજિક, પ્રશાસનવિષયક તથા શાસ્ત્રીય શબ્દોનો અર્થ સ્પષ્ટ કર્યો છે. અહીં-તહીં પાઠાંતરો તથા મતાંતરોનો પણ નિર્દેશ કર્યો છે. અંતે વૃત્તિકારે પોતાનાં નામની સાથે સાથે જ પોતાનાં કુળ અને ગુરુનું નામ આપ્યું છે અને બતાવ્યું છે કે પ્રસ્તુત વૃત્તિનું સંશોધન દ્રોણાચાર્યે અહણિલપાટક નગરમાં કર્યું :<sup>૧</sup>

चन्द्रंकुलविपुलभूतलयुगप्रवरवर्धमानकल्पतरोः । कुसुमोपमस्य सूरेः गुणसौरभभरितभवनस्य ॥ १ ॥ निस्सम्बन्धविहारस्य सर्वदा श्रीजिनेश्वराह्वस्य । शिष्येणाभयदेवाख्यसूरिणेयं कृत वृत्तिः ॥ २ ॥ अणहिलपाटकनगरे श्रीमद्द्रोणाख्यसूरिमुख्येन । पण्डितगुणेन गुणबत्प्रियेण संशोधिता चेयम् ॥ ३ ॥ वृत्तिनुं अन्थभान उ१२५ श्लोक्ष-प्रभाषा छे.

•

૧. આગમોદય-સંસ્કરણ, પુ. ૧૧૯.

# દશમ પ્રકરણ મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

આચાર્ય મલયગિરિની પ્રસિદ્ધિ ટીકાકાર રૂપે જ છે, નહિ કે ગ્રન્થકાર રૂપે. તેમલે જૈન આગમ-ગ્રન્થો પર અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ ટીકાઓ લખી છે. આ ટીકાઓ વિષયની વિશદતા, ભાષાની પ્રાસાદિકતા, શૈલીની પ્રૌઢતા તથા નિરૂપણની સ્પષ્ટતા વગેરે બધી દષ્ટિએ સુસફળ છે. મલયગિરિસ્ટિનો સ્વલ્પ પરિચય આ મુજબ છે :'

આચાર્ય મલયગિરિએ પોતાના ગ્રંથોના અંતની પ્રશસ્તિમાં 'ચવર્વાપિ મलयगिरिण, સિદ્ધિં તૈવાશ્વુત્તાં लोक:' આ રીતે સામાન્ય નામોલ્લેખ સિવાય પોતાના વિષયમાં કંઈ પજ્ઞ નથી લખ્યું. આ જ રીતે અન્ય આચાર્યોએ પજ્ઞ તેમના વિષયમાં પ્રાયઃ મૌન જ ધારજ્ઞ કર્યું છે. માત્ર પંદરમી શતાબ્દીના એક ગ્રન્થકાર જિનમડનગજ્ઞિએ પોતાના કુમારપાલપ્રબન્ધમાં આચાર્ય હેમચન્દ્રની વિદ્યાસાધનાના પ્રસંગનું વર્જ્ઞન કરતી વખતે આચાર્ય મલયગિરિ સંબંધિત કેટલીક વાતોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. વર્જ્ઞન આ મુજબ છે :

હેમચન્દ્રે ગુરુની આજ્ઞા લઈને અન્ય ગચ્છીય દેવેન્દ્રસૂરિ અને મલયગિરિની સાથે કલાઓમાં કુશળતા પ્રાપ્ત કરવા માટે ગૌડદેશ તરફ વિહાર કર્યો. માર્ગમાં ખિલ્લૂર ગ્રામમાં એક સાધુ બિમાર હતો. તેની ત્રણેએ સારી રીતે સેવા કરી. તે સાધુ રૈવતક તીર્થ (ગિરનાર)ની યાત્રા માટે બહુ આતુર હતો. તેની અંતિમ સમયની ઈચ્છા પૂરી કરવા માટે ગામના લોકોને સમજાવીને ડોળીનો પ્રબંધ કરી તે લોકો સૂઈ ગયા. સવારે ઊઠીને જુએ છે તો ત્રણે જણા રૈવતકમાં બેઠેલા છે. આ સમયે શાસનદેવીએ આવીને તેમને કહ્યું કે તમારું ઈચ્છિત કાર્ય અહીં જ સમ્પન્ન થઈ જશે. હવે તમારે ગૌડદેશમાં જવાની કોઈ આવશ્યકતા નથી. આમ કહીને અનેક મંત્ર, ઔષધિ વગેરે આપીને દેવી પોતાના સ્થાને ચાલી ગઈ.

એક વખત ગુરુએ તેમને સિદ્ધચક્ર મંત્ર આપ્યો. …..ત્રણેએ અંબિકાદેવીની સહાયતાથી ભગવાન નેમિનાથ (રૈવતકદેવ)ની સામે બેસીને સિદ્ધચક્ર મંત્રની

૧. આનો આધાર મુનિશ્રી પુજ્યવિજયજી દારા સંપાદિત પંચમ તથા ષષ્ઠ કર્મગ્રંથ (આત્માનન્દ જૈન ગ્રંથમાલા, ૮૬)ની પ્રસ્તાવના છે.

આરાધના કરી. મંત્રના અધિષ્ઠાતા વિમલેશ્વરદેવે પ્રસંત્ર થઈને ત્રણેને કહ્યું કે તમે પોતાને ઈચ્છિત વરદાન માગો. તે સમયે હેમચન્દ્રે રાજાને પ્રતિબોધ આપવાનો, દેવેન્દ્રસૂરિએ એક રાતમાં કાંતી નગરીથી સેરીસક ગ્રામમાં મંદિર લાવવાનો અને મલયગિરિસૂરિએ જૈન સિદ્ધાન્તોની વૃત્તિઓ – ટીકાઓ રચવાનું વરદાન માગ્યું. ત્રણેને પોતપોતાની ઈચ્છાનુસાર વરદાન આપીને દેવ પોતાના સ્થાન પર ચાલ્યા ગયા.

ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખથી એમ ફલિત થાય છે કે (૧) મલયગિરિસૂરિ આચાર્ય હેમચન્દ્ર સાથે વિદ્યાસાધના માટે ગયા હતા, (૨) તેમણે જૈન આગમગ્રંથોની ટીકાઓ લખવાનું વરદાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું અને (૩) તેઓ 'સૂરિ' પદ અર્થાત્ 'આચાર્ય' પદથી વિભૂષિત હતા. મલયગિરિ માટે આચાર્યપદસૂચક એક વધુ પ્રમાણ ઉપલબ્ધ છે જે આનાથી પણ અધિક પ્રબળ છે. આ પ્રમાણ મલયગિરિવિરચિત શબ્દાનુશાસનમાં છે જે આ મુજબ છે : एवं कृत मङ्गलरक्षाविधानः परिपूर्णमल्पग्रन्थं लघूपाय आचार्यो मलयगिरिः शब्दानुशासनमारभते । આમાં મલયગિરિએ પોતાના માટે સ્પષ્ટરૂપે આચાર્યપદનો પ્રયોગ કર્યો છે. આ જ રીતે આચાર્ય મલયગિરિ અને આચાર્ય હેમચન્દ્રના સંબંધ પર પ્રકાશ પાડનાર એક પ્રમાણ મલયગિરિ વિરચિત આવશ્યકવૃત્તિમાં છે જેનાથી એમ પ્રકટ થાય છે કે આચાર્ય મલયગિરિ આચાર્ય હેમચન્દ્રને અતિ સમ્માનપૂર્ણ દષ્ટિએ જોતા હતા. આચાર્ય મલયગિરિ લખે છે : तथा चाहु: स्तुतिषु गुरवः—

### अन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभावाद्, चथा परे मत्सरिणः प्रवादाः । नयानशेषानविशेषमिच्छन्, न पक्षपाती समयस्तथा ते ॥

આ કારિકા આચાર્ય હેમચન્દ્રકૃત અન્યયોગવ્યવચ્છેદદાત્રિંશિકાની છે જેને આચાર્ય મલયગિરિએ પોતાની આવશ્યકવૃત્તિમાં ઉદ્ધૃત કરી છે. ઉદ્ધૃત કરતાં પહેલાં આચાર્ય હેમચન્દ્ર માટે 'ગુરવઃ' પદનો પ્રયોગ કર્યો છે. આ અતિ સમ્માનપૂર્ણ પ્રયોગથી એમ સ્પષ્ટ છે કે આચાર્ય હેમચન્દ્રના પાંડિત્યનો પ્રભાવ મલયગિરિસૂરિ પર ખૂબ ઊંડો હતો. એટલું જ નહિ, આચાર્ય હેમચંદ્ર મલયગિરિસૂરિની અપેક્ષાએ વ્રતાવસ્થામાં પજ્ઞ મોટા જ હતા, વયમાં કદાચ મોટા ન પજ્ઞ હોય. અન્યથા આચાર્ય હેમચન્દ્ર માટે 'ગુરવઃ' શબ્દનો પ્રયોગ કરવો મલયગિરિસૂરિ માટે એટલું સરળ ન હોત. જૈન આગમો પર ટીકાઓ લખવાની આચાર્ય મલયગિરિની ઈચ્છા તો તેમની ઉપલબ્ધ ટીકાઓમાં પ્રતિબિંબિત છે જ.

મલયગિરિએ કેટલા ગ્રંથ લખ્યા, તેનો સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ તો ક્યાંય ઉપલબ્ધ નથી થતો. તેમના જેટલા ગ્રંથ આ સમયે ઉપલબ્ધ છે તથા જે ગ્રન્થોનાં નામોનો ઉલ્લેખ

### મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

તો તેમની કૃતિઓમાં છે પરંતુ ગ્રંથ ઉપલબ્ધ નથી તે બધાની સૂચિ નીચે આપવામાં આવે છે.

| ઉપલબ્ધ ગ્રંથ                      |              |
|-----------------------------------|--------------|
| નામ                               | શ્લોકપ્રમાશ  |
| ૧. ભગવતીસૂત્ર–દ્વિતીયશતકવૃત્તિ    | <b>૩૭૫</b> ૦ |
| ૨. રાજપ્રશ્રીયોપાંગટીકા           | 3900         |
| ૩. જીવાભિગમોપાંગટીકા              | १६०००        |
| ૪. પ્રજ્ઞાપનોપાંગટીકા             | १९०००        |
| ૫. ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્ત્યુપાંગટીકા     | ૯૫૦૦         |
| ૬. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્ત્યુપાંગટીકા      | ૯૫૦૦         |
| ૭. નન્દીસ્ત્રટીકા                 | ૭૭૩૨         |
| ૮. વ્યવહારસૂત્રવૃત્તિ             | 38000        |
| ૯. બૃહત્કલ્પપીઠિકાવૃત્તિ (અપૂર્ણ) | 8600         |
| ૧૦.આવશ્યકવૃત્તિ (અપૂર્ણ)          | 97000        |
| ૧૧.પિંડનિર્યુક્તિટીકા             | ୧ଓ୦୦         |
| ૧૨.જ્યોતિષ્કરંડકટીકા              | 4000         |
| ૧૩.ધર્મસંગ્રહણીવૃત્તિ             | 10000        |
| ૧૪.કર્મપ્રકૃતિવૃત્તિ              | 2000         |
| ૧૫.પંચસંગ્રહવૃત્તિ                | ં ૧૮૮૫૦      |
| ૧૬.ષડશીતિવૃત્તિ                   | . 2000       |
| ૧૭.સપ્રતિકાવૃત્તિ                 | 3960         |
| ૧૮.બૃહત્સંગ્રહેશીવૃત્તિ           | 4000         |
| ૧૯.બૃંહત્લેત્રસમાસવૃત્તિ          | ૯૫૦૦         |
| ૨૦.મલયગિરિશબ્દાનુશાસન             | 4000         |
| અનુપલબ્ધ ગ્રંથ                    |              |

#### **અનુપલબ્ધ ગ્રંથ** ૨. ઓઘનિર્યુક્તિટીકા

૧. જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિટીકા

૩. વિશેષાવશ્યકટીકા

પ. ધર્મસારપ્રકરણ ટીકા

૪. તત્ત્વાર્થાધિગમટીકા ૬. દેવેન્દ્રનરકેન્દ્ર પ્રકરણ ટીકા

ઉપર્યુક્ત ગ્રંથોના નામથી સ્પષ્ટ છે કે આચાર્ય મલયગિરિ એક બહુ મોટા ટીકાકાર છે, નહિ કે સ્વતંત્ર ગ્રંથકાર. તેમણે આ ટીકાઓમાં જ પોતાના પાંડિત્યનો ઉપયોગ કર્યો છે. આ જ કારણ છે કે તેમની ટીકાઓની વિદ્વત્સમાજમાં ખૂબ પ્રતિષ્ઠા છે. તેઓ પોતાની ટીકાઓમાં સર્વપ્રથમ મૂલ સૂત્ર, ગાથા અથવા શ્લોકના શબ્દાર્થની

329

વ્યાખ્યા કરે છે અને તે અર્થનો સ્પષ્ટ નિર્દેશ કરી દે છે. તદનન્તર વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ અથવા વિસ્તૃત વિવેચનની આવશ્યકતા પ્રતીત થતાં 'अयं भावः, किमुक्तं भवति, अयमाशयः, इदमत्र ह्रदयम्' વગેરે પદો સાથે સંપૂર્ણ અભીષ્ટાર્થ સ્પષ્ટ કરી દે છે. વિષય સાથે સમ્બદ્ધ અન્ય પ્રાસંગિક વિષયોની ચર્ચા કરવી તથા તદ્વિષયક પ્રાચીન પ્રમાણોનો ઉલ્લેખ કરવો પણ આચાર્ય મલયગિરિની એક બહુ મોટી વિશેષતા છે. આગળ મલયગિરિકૃત પ્રકાશિત ટીકાઓનો પરિચય આપવામાં આવે છે. નંદીવૃત્તિ :

આચાર્ય મલયગિરિકૃત પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>\*</sup> દાર્શનિક વાદ-વિવાદથી પરિપૂર્જ઼ છે. એ જ કારણ છે કે એનો વિસ્તાર પણ વધારે છે. તેમાં અહીં-તહીં ઉદાહરણ રૂપે સંસ્કૃત કથાનકો પણ આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત ઉદ્ધરણોનો પણ અભાવ નથી જ. પ્રારંભમાં આચાર્યે વર્ષમાન જિનેશ્વર તથા જિન-પ્રવચનનું સાદર સ્મરણ કર્યું છે :

### जयति भुवनैकभानुः सर्वत्राविहतकेवलालोकः । नित्योदितः स्थिरस्तापवर्जितो वर्धमानजिनः ॥ १ ॥ जयति जगदेकमंगलमपहतनिःशेषदुरितघनतिमिरम् । रविबिम्बमिव यथास्थितवस्तुविकाशं जिनेशवचः ॥ २ ॥

વૃત્તિકારે નન્દીનો શબ્દાર્થ આ મુજબ બતાવ્યો છે : अथ नन्दिरिति क: शब्दार्थ:? उच्यते–'टुनदु' समृद्धावित्यस्य 'धातोरुदितो नम्' इति नमि विहिते नन्दनं नन्दिः प्रमोदो हर्ष इत्यर्थः, नन्दिहेतुत्वात् ज्ञानपंचकाभिधायकमध्ययनमपि नन्दिः, नन्दन्ति प्राणिनोऽनेनास्मिन् वेति वा नन्दिः इदमेव प्रस्तुतमध्ययनम् ।..... अपरे तु नन्दीति पठन्ति, ते च 'इक् कृष्यादिभ्यः' इति सूत्रादिकप्रत्ययं समानीय स्त्रीत्वेऽपि वर्त्तायन्ति ततश्च 'इतोऽक्त्यर्थात्' इति डीप्रत्ययः ।' 'टुनदु' धातुधी 'समृद्धि' अर्थभां 'धातोरुदितो नम्' सूत्रधी 'नम्' કરવાથી 'नन्दि' બને છે જેનો અર્થ છે પ્રમોદ, હર્ષ વગેરે. નન્દિ-પ્રમોદ-હર્ષનું કારણ હોવાથી જ્ઞાનપંચકનું કથન કરનાર અધ્યયન પણ 'નન્દિ' કહેવાય છે. અથવા જેના દ્વારા અથવા જેમાં પ્રાણીઓ પ્રસન્ન રહે છે તે 'નન્દિ' છે. આ જ પ્રસ્તુત અધ્યયન – ગ્રંથ છે. કેટલાક લોકો આને 'નન્દી' કહે છે. તેમના મતે

 <sup>(</sup>અ) રાયબહાદુર ધનયતસિંહ, બનારસ, વિ.સં. ૧૯૩૩.
 (આ)આગમોદય સમિતિ, ગ્રં. ૧૬, સન્ ૧૯૨૪.

૨. આગમોદય-સંસ્કરણ, પુ. ૧.

'इक् कृष्यादिभ्यः' સૂત્રથી 'इक्' પ્રત્યય કરીને સ્ત્રીલિંગમાં 'इतोऽक्त्यर्थात्' સૂત્રથી 'डी' પ્રત્યય કરવાથી 'नन्दी' બને છે.

'નન્દી'નું નિક્ષેપ-પદ્ધતિએ વિવેચન કર્યા પછી ટીકાકારે 'जयइ जगजीवजोणी......' વગેરે સ્તુતિપરક સૂત્ર-ગાથાઓનું સુવિસ્તૃત વ્યાખ્યાન કર્યું છે. આમાં જીવસત્તાસિદ્ધિ, શાબ્દપ્રામાણ્ય, વચનપૌરુષેયત્વખંડન, વીતરાગસ્વરૂપવિચાર, સર્વજ્ઞસિદ્ધિ, નૈરાત્મ્યનિરાકરણ, સંતાનવાદખંડન, વાસ્યવાસકભાવખંડન, અન્વયિજ્ઞાનસિદ્ધિ, સાંખ્યમુક્તિનિરાસ, ધર્મધર્મિભેદાભેદસિદ્ધિ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે.' વૃત્તિનો આ ભાગ દાર્શનિક ચર્ચાઓથી પરિપૂર્શ હોવાને કારણે બૌદ્ધિક આદ્ધાદ ઉત્પન્ન કરનાર છે. આગળની વૃત્ત્તિમાં જ્ઞાનપંચકસિદ્ધિ, મત્યાદિક્રમસ્થાપના, પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષસ્વરૂપવિચાર, મત્યાદિસ્વરૂપનિક્ષય અનંતરસિદ્ધકેવલ, પરમ્પરસિદ્ધકેવલ, સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ, યુગપદ્-ઉપયોગનિરાસ, જ્ઞાન-દર્શન-અભેદનિરાસ, સદેષ્ટાન્તબુદ્ધિભેદનિરૂપણ, અંગપ્રવિષ્ટ-અંગબાહ્ય શ્રુતસ્વરૂપપ્રરૂપણ વગેરે સંબંધી પ્રચુર સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે. અંતે આચાર્યે ચૂર્શિકારને નમસ્કાર કરતાં ટીકાકાર હરિભદ્રને પણ સાદર નમસ્કાર કર્યા છે તથા વૃત્તિથી ઉપાર્જિત પુણ્યને લોકકલ્યાણ માટે સમર્યિત કરતાં અર્હત્ વગેરેનું મંગલ-સ્મરણ કર્યું છે :<sup>3</sup>

> नन्द्रध्ययनं पूर्वं प्रकाशितं येन विषमभावार्थम् । तस्मै श्रीचूर्णिकृते नमोऽस्तु विदुषे परोपकृते ॥ १ ॥ मध्ये समस्तभूपीठं, यशो यस्याभिकर्द्धते । तस्मै श्रीहरिभदाय, नमष्टीकाविधायने ॥ २ ॥ वृत्तिर्वा चूर्णिर्वा रम्याऽपि न मन्दमेधसां योग्या । अभवदिह तेन तेषामुपकृतये यत्न एष कृतः ॥ ३ ॥ बह्वर्थमल्पशब्दं नन्द्रध्ययनं विवृण्वता कुशलम् । यदवापि मलयगिरिणा सिद्धि तेनाश्नुतां लोकः ॥ ४ ॥ अर्हन्तो भङ्गलं मे स्युः, सिद्धाश्च मम मङ्गलम् । साधवो मंगलम् सम्यग्, जैनो धर्म्मश्च मंगलम् ॥ ५ ॥

પ્રસ્તુત વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૭૭૩૨ શ્લોકપ્રમાશ છે.

#### પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિ :

4

વૃત્તિ<sup>®</sup>ના પ્રારંભે આચાર્યે મંગલસૂચક ચાર શ્લોકો આપ્યા છે. પ્રથમ શ્લોકમાં

૧. પૃ. ૨-૪૨. ૨. પૃ. ૨૫૦.

 <sup>(</sup>અ) સયબહાદુર ધનપતસિંહ, બનારસ, સન્ ૧૮૮૪.
 (આ)આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮-૯.

મહાવીરની જય બોલાવવામાં આવી છે, દ્વિતીયમાં જિન-પ્રવચનને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે, તૃતીયમાં ગુરુને પ્રણામ કરવામાં આવ્યા છે, ચતુર્થમાં પ્રજ્ઞાપના સૂત્રની ટીકા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે ઃ

> जयति नमदमरमुकुटप्रतिबिम्बच्छद्मविहितबहुस्पः । उद्धर्तुमिव समस्तं विश्वं भवपङ्कतो वीरः ॥ १ ॥ जिनवचनामृतजलधिं वन्दे यद्बिन्दुमात्रमादाय । अभवन्नूनं सत्त्वा जन्म-जस-व्याधिपरिहीणाः ॥ २ ॥ प्रणमत गुस्पदपङ्कजमधरीकृतकामधेनुकल्पलतम् । यदुपास्तिवशान्निस्पमश्नुवते ब्रह्म तनुभाजः ॥ ३ ॥ जडमतिरपि गुस्त्वरणोपास्तिसमुद्भूतविपुलमतिविभवः । समयानुसारतोऽहं विदधे प्रज्ञापनाविवृतिम् ॥ ४ ॥

'પ્રજ્ઞાપના'નો શબ્દાર્થ કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે : प्रकर्षेण ज्ञाप्यन्ते अनयेति પ્રજ્ઞાપના અર્થાતુ જેના દારા જીવાજીવાદિ પદાર્થોનું જ્ઞાન કરવામાં આવે તે પ્રજ્ઞાપના છે. આ પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર સમવાય નામક ચતુર્થ અંગનું ઉપાંગ છે કેમકે તે સમવાયાંગમાં નિરૂપિત અર્થનું પ્રતિપાદન કરે છે. જો કોઈ એમ કહે કે સમવાયાંગનિરૂપિત અર્થનું આમાં પ્રતિપાદન કરવું નિરર્થક છે તો યોગ્ય નથી. આમાં સમવાયાંગપ્રતિયાદિત અર્થનું વિસ્તારપૂર્વક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. આનાથી મંદમતિ શિષ્યનો વિશેષ ઉપકાર થાય છે. આથી આની રચના સાર્થક છે. ત્યાર પછી મંગલની સાર્થકતા વગેરે પર પ્રકાશ પાડતાં આચાર્યે સૂત્રના પદોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. વ્યાખ્યાન આવશ્યકતાનુસાર ક્યાંક સંક્ષિપ્ત છે તો ક્યાંક વિસ્તૃત. અંતે વૃત્તિકારે જિનવચનને નમસ્કાર કરતાં પોતાના પૂર્વવર્તી ટીકાકાર આચાર્ય હરિભદ્રને એમ કહીને નમસ્કાર કર્યા છે કે ટીકાકાર હરિભદ્રસૂરિનો જય થાઓ જેમણે પ્રજ્ઞાપના સૂત્રનાં વિષમ પદોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે અને જેમનાં વિવરણથી હું પણ એક નાનો સરખો ટીકાકાર બન્યો છું. તદનંતર પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિથી પ્રાપ્ત પુષ્યને જિનવાણીના સદબોધ માટે પ્રદાન કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે કે પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રની ટીકા લખીને મલયગિરિએ જે નિર્દોષ પુણ્યોપાર્જન કર્યું છે તેનાથી સંસારના સમસ્ત પ્રાણીઓ જિનવચનનો સદ્બોધ પ્રાપ્ત કરો. પ્રસ્તુત વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૧૬૦૦૦ શ્લોકપ્રમાશ 62

<sup>(</sup>ઇ) માત્ર ગુજરાતી અનુવાદ – અનુ. પં. ભાગવાનદાસ હર્ષચન્દ્ર, જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ, વિ.સં. ૧૯૯૧

#### સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવિવરણ :

વિવરશ' ના પ્રારંભે મંગલ કરતાં આચાર્યે એવો ઉલ્લેખ કર્યો છે કે ભદ્રબાહુસૂરિકૃત નિર્યુક્તિનો નાશ થઈ જવાને લીધે હું માત્ર મૂલ સૂત્રનું જ વ્યાખ્યાન કરીશ. પ્રારંભના પાંચ શ્લોકો આ છે :

> यथास्थितं जगत्सर्वमीक्षते यः प्रतिक्षणम् । श्रीवीराय नमस्तस्यै भास्वने परमात्मने ॥ १ ॥ श्रुतकेवलिनः सर्वे विजयन्तां तमच्छिदः । येषां पुरो विभान्तिस्म खद्योता इव तीर्थिकाः ॥ २ ॥ जयति जिनवचनमनुपममज्ञानतमःसमूहरविबिम्बम् । शिवसुखफलकल्पतरुं प्रमाणनयभंगगमबहुलम् ॥ ३ ॥ सूर्यप्रज्ञप्तिमहं गुस्लप्देशानुसारतः किंचित् । विवृणोमि यथाशक्ति स्पष्टं स्वपरोपकाराय ॥ ४ ॥ अस्या निर्युक्तिरभूत् पूर्वं श्रीभद्रबाहुसूरिकृता । कलिदोषात् साऽनेशद् व्याचक्षे केवलं सूत्रम् ॥ ५ ॥

ત્યાર પછી આચાર્યે પ્રથમ સૂત્રનું ઉત્થાન કરતાં સૂત્ર-સ્પર્શિક વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું છે. પ્રથમ સૂત્રનાં વ્યાખ્યાનમાં મિથિલા નગરી, મણિભદ્ર ચૈત્ય, જિતશત્રુ રાજા, ધારિશી દેવી અને મહાવીર જિનનું સાહિત્યિક છટાયુક્ત વર્શન કર્યું છે. દ્વિતીય સૂત્રની વ્યાખ્યામાં ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમનું વર્શન છે. તૃતીય સૂત્રની વૃત્તિમાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિના મૂળ વિષયનું વીસ પ્રાભૃતોમાં વિવેચન છે. આ પ્રાભૃતો આ મુજબ છે : ૧. સૂર્યમંડળોની સંખ્યા, ૨. સૂર્યનું તિર્યક્ પરિભ્રમણ, ૩. સૂર્યનાં પ્રકાશ્યક્ષેત્રનું પરિમાણ, ૪. સૂર્યનું પ્રકાશસંસ્થાન, ૫. સૂર્યનો લેશ્યાપ્રતિઘાત, ૬. સૂર્યની ઓજઃસંસ્થિતિ, ૭. સૂર્યલેશ્યાસંસ્ૃષ્ટ પુદ્ગલ, ૮. સૂર્યોદયસંસ્થિતિ, ૯. પૌરુષીચ્છાયાપ્રમાણ, ૧૦. યોગસ્વરૂપ, ૧૧. સંવત્સરોની આદિ, ૧૨. સંવત્સરભેદ, ૧૩. ચન્દ્રમાની વૃદ્ધ્યપવૃદ્ધિ, ૧૪. જ્યોત્સનાપ્રમાણ, ૧૫. ચન્દ્રાદિનો શીધ્રગતિવિષયક નિર્ણય, ૧૬. જ્યોત્સ્નાલક્ષણ, ૧૭. ચન્દ્રાદિનું ચ્યવન અને ઉપપાત, ૧૮. ચન્દ્રાદિનું ઉચ્ચત્વમાન, ૧૯. સૂર્યસંખ્યા, ૨૦. ચન્દ્રાદિને અનુભાવ.<sup>ર</sup> આમાંથી પહેલા પ્રાભૃતમાં આઠ, બીજામાં ત્રણ અને દસમામાં બાવીસ ઉપપ્રાભૃત – પ્રાભૃતપ્રાભૃત છે.<sup>3</sup> આગળની વૃત્તિમાં આ બધા પ્રાભૃતો તથા પ્રાભૃતપ્રાભૃતોનું વિશદ વર્ણન છે.

૩. પુ. ૭-૮.

૧. આગમોદય સમિતિ, મહેસાણા, સન્ ૧૯૧૯.

ર. પૃ.€.

દસમા પ્રાભૃતના અગિયારમા પ્રાભૃતપ્રાભૃતના વિવરણમાં આચાર્યે લોકશ્રી તથા તેની ટીકાનો ઉલ્લેખ કરતાં તેમાંથી ઉદ્ધરણો આપ્યાં છે : तथा चोकं लोकश्रियाम्– 'पुणवसु रोहिणी चित्ता मह जेट्ठणुराह कत्तिय विसाहा । चंदस्स उभयजोगी' त्ति, अत्र 'उभयजोगी' त्ति व्याख्यानयता टीकाकृतोक्तम्–एतानि नक्षत्राणि 'उभययोगीनि' चन्द्रस्योत्तेण दक्षिणेन च युज्यन्ते, कदाचिद् भेदमप्युपयान्तीति ।' પુનર્વસુ, રોહિણી, ચિત્રા, મધા, જ્યેષ્ઠા, અનુરાધા, કૃતિકા અને વિશાખા – આ આઠ નક્ષત્ર ઉભયયોગી છે અર્થાત્ ચન્દ્રની ઉત્તર અને દક્ષિણ બંને દિશાઓમાં યોગ પ્રાપ્ત કરનારા છે તથા ક્યારેક-ક્યારેક ભેદને પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

દ્વાદશ પ્રાત્મૃતની વૃત્તિમાં સ્વકૃત શબ્દાનુશાસનનો ઉલ્લેખ છે : चादयो हि पदान्तराभिहितमेवार्थं स्पष्टयति न पुन: स्वातन्त्र्येण कमप्पर्थमभिदधति इति, निर्णीतमेतत् स्वशब्दानुशासने ।' च વગેરે પદો પદાંતરના ઈષ્ટ અર્થને જ સ્પષ્ટ કરે છે, સ્વતંત્રરૂપે કોઈ અર્થનું પ્રતિપાદન નથી કરતા.

ઓગણીસમા પ્રાત્મૃતમાં વૃત્તિકારે જીવાભિગમચૂર્ણિનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તેમાંથી અનેક ઉદ્ધરણો આપ્યાં છે. 'तुटिक'નો શબ્દાર્થ કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે : उक्तं च जीवाभिगमचूणौं – 'तुटिकमन्त:पुरमिति ।<sup>3</sup> अन्द्रविमान साथे संબંધિત 'द्वाषष्टि' શબ્દનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં આચાર્ય કહે છે : एतच्च व्याख्यानं जीवाभिगमचूर्ण्यादिदर्शनत: कृतम्, न पुनः स्वमनीषिकया । तथा चास्या एव गाथाया व्याख्याने जीवाभिगमचूर्ण्यादिदर्शनत: चन्द्रविमानं द्वाषष्टिभागी क्रियते, तत: पञ्चदशभिर्भागो हिूयते, तत्र चत्वारो भाषा द्वाषष्टिभागानां पञ्चदशभागेन लभ्यन्ते, शेषौ द्वौ भागौ, एतावद् दिने दिने शुक्लपक्षस्य यहुणा मुच्यते, इत्यादि ।<sup>४</sup>

આ જ પ્રાત્મૃતની વ્યાખ્યામાં તત્ત્વાર્થટીકાકાર હરિત્મદ્રસૂરિનો પણ સોદ્ધરણ ઉલ્લેખ છે : आह च तत्त्वार्थटीकाकारो हरिभद्रसूरि: — 'नात्यन्तशीताश्चन्द्रमसो नाप्यत्यन्तोष्ण: सूर्या:, किन्तु साधारणा द्वयोरपी' ति ।"

અંતમાં નિમ્ન મંગલ-શ્લોકો સાથે પ્રસ્તુત વિવરશની પરિસમાપ્તિ થાય છે ઃ'

- भू. १३७ (२) १३८ (१).
   २. भू. २३३ (१).
- 3. y. zee (2). 8. y. zoc (2).

### મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

बन्दे यथास्थिताशेषपदार्थप्रतिभासकम् । नित्योदितं तमोऽस्पृश्यं जैन सिद्धान्तभास्करम् ॥ १ ॥ विजयन्तां गुणगुरवो गुरवो जिनतीर्थभासनैकपरा: । यद्वचनगुणादहमपि जातो लेशेन पटुबुद्धिः ॥ २ ॥ सूर्यप्रज्ञसिमिमामतिगम्भीरां विवृण्वता कुशलम् । यदवापि मलयगिरिणा साधुजनस्तेन भवतु कृती ॥ ३ ॥

જ્યોતિષ્કરષ્ડડવૃત્તિ :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>૧</sup> જયોતિષ્કરણ્ડક પ્રકીર્ણક પર છે. પ્રારંભે વૃત્તિકાર આચાર્ય મલયગિરિએ વીરપ્રભુને નમસ્કાર કર્યા છે તથા જ્યોતિષ્કરણ્ડકનું વ્યાખ્યાન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> स्पष्टं चराचरं विश्वं, जानीते यः प्रतिक्षणम् । तस्मै नमो जिनेशाय, श्री वीराय हितैषिणे ॥ १ ॥ सम्यग्गुस्यदाम्भोजपर्युपास्तिप्रसादतः । ज्योतिष्करण्डकं व्यक्तं, विवृणोमि यथाऽऽगमम् ॥ २ ॥

ત્યાર પછી 'सुण ताव सूरपन्नत्तिवण्णणं वित्थरेण....' (ગા૦ ૧)ની વ્યાખ્યા શરૂ કરી છે. અહીં એ જાણવું આવશ્યક છે કે જ્યોતિષ્કરેશ્ડકની નવીન ઉપલબ્ધ પ્રાકૃત વૃત્તિ<sup>3</sup>માં મલયગિરિકૃત પ્રસ્તુત વૃત્તિની પ્રથમ ગાથા 'सुण ताव सुरपन्नत्ति....'ની પહેલાં છ ગાથાઓ વધારે મળી છે જેમાં જ્યોતિષ્કરેશ્ડકસૂત્રની રચનાની ભૂમિકારૂપે એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે શિષ્ય ગુરુ સમક્ષ સંક્ષેયમાં કાલજ્ઞાન સાંભળવાની ઈચ્છા પ્રકટ કરે છે અને ગુરુ તેની પ્રાર્થના સ્વીકાર કરતાં જ્યોતિષ્કરેશ્ડ રૂપે તેને કાલજ્ઞાન સંભળાવે છે : 'इच्छामि ताव सोतुं कालण्णाणं समासेणं', 'सुण ताव सूरपण्णत्ति.....' વગેરે. આ ગાથાઓ મહત્ત્વપૂર્ણ હોવાથી તથા અન્યત્ર ઉપલબ્ધ ન હોવાથી અહીં ઉદ્ધત કરવામાં આવે છે :

> कातूण णमोकारं जिणवखसभस्स वद्धमाणस्स । जोतिसकरंडगमिणं लीलावट्टीव लोगस्स ॥ १ ॥ कालण्णाणाभिगमं सुणह समासेण पागडमहत्थं । णक्खत्त-चंद-सूरा जुगम्मि जोगं जघ उवेंति ॥ २ ॥

૧. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૨૮.

૨. આ વૃત્તિ મુનિ શ્રી પુલ્યવિજયજી પાસે પ્રતિલિપિ રૂપે વિદ્યમાન છે.

कंचि वायगवालब्भं सुतसागरपारगं दढचरित्तं । अप्पस्सुतो सुविहियं वंदिय सिरसा भणति सिस्सो ॥ ३ ॥ सज्झायझाणजोगस्स धीर ! जदि वो ण कोपि उवरोधो । इच्छमि ताव सोतुं कालण्णाणं समासेणं ॥ ४ ॥ अह भणति एवभणितो उवमा-विण्णाण-णाणसंपण्णो । सो समणगंधहस्थी पडिहत्थो अण्णवादीणं ॥ ५ ॥ दिवसिय-रातिय-पविखय-चाउम्मासिय तह य वासियाणं च । णिअय पडिक्कमणाणं सज्झायस्सा वि य तदत्थे ॥ ६ ॥

આચાર્ય મલયગિરિએ જો કે આ ગાથાઓ ઉદ્ધૃત નથી કરી પરંતુ તેમનો ભાવાર્થ પોતાની ટીકામાં ચોક્કસ આપ્યો છે. 'सुण ताव सूर....' (ગા૦ ૧)ની વ્યાખ્યામાં તેઓ સર્વપ્રથમ આ જ ગાથાઓનો ભાવાર્થ પૂર્વાચાર્યો પદર્શિત ઉપોદ્ધાત રૂપે પ્રસ્તુત કરે છે. તેઓ લખે છે : अयमत्र पूर्वाचाર્યો पर्दाशत उपोद्धात:--कोऽपि शिष्योऽल्पश्रुत: कंचिदाचार्यं पूर्वगतसूत्रार्थधारकं वालभ्यं श्रुतसागरपारगतं शिरसा प्रणम्य विज्ञापयति स्म, यथा – भगवन् ! इच्छामि युष्माकं श्रुतनिधीनामन्ते यथावस्थितं कालविभागं झातुमिति । तत एवमुक्ते सति आचार्य आह – शृणु वत्स ! तावदवहितो कथयामि....।' પ્रસ્तुत પ્રકીર્શક સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિના આધારે રચવામાં આવ્યું છે : सूर्यप्रज्ञतेरिदं प्रकरणमुद्धृतम् ।'' આ જ રીતે પ્રથમ ગાથાની ભૂમિકારૂપ વ્યાખ્યાન અનંતર આચાર્યે કાલપ્રમાણ વગેરે વિષયો સંબંધિત આગળની ગાથાઓનું વિવેચન શરૂ કર્યું છે.

કાલવિષયક સંખ્યાનું પ્રતિપાદન કરતાં આચાર્યે વાલભી અને માથુરી વાચનાઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે અને બતાવ્યું છે કે સ્કન્દિલાચાર્યના સમયમાં એક વાર દુકાળ પડવાથી સાધુઓનું પઠન-પાઠન બંધ થઈ ગયું. દુકાળના અંતે સુકાળ વખતે એક વલભીમાં અને એક મથુરામાં આ રીતે બે સંઘ એકત્રિત થયા. બંને જગ્યાએ સૂત્રાર્થનો સંગ્રહ કરવાથી પરસ્પર વાચનાભેદ થઈ ગયો. એવું થવું અસ્વાભાવિક પજ્ઞ નથી કેમકે વિસ્મૃત સૂત્રાર્થનું સ્મરજ્ઞ કરી કરીને સંઘટન કરતાં વાચનાભેદ થઈ જ જાય છે. અત્યારે વર્તમાન અનુયોગદ્વારાદિક માઘુરી વાચનાનુગત છે જ્યારે જ્યોતિષ્કરજ્ડક સૂત્રનું નિર્માજ્ઞ કરનાર આચાર્ય વાલભી છે. આથી પ્રસ્તુત સૂત્રનાં સંખ્યા-સ્થાનપ્રતિપાદન વાલભી વાચનાનુગત હોવાને કારજો અનુયોગદ્વારપ્રતિપાદિત સંખ્યાસ્થાનથી વિસદથ છે. વૃત્તિકારના પોતાના શબ્દોમાં આ સ્પષ્ટીકરજ્ઞ આ

૧, પૃ. ૧-૨. ૨. પૃ. ૨

ુ 🗘 ૩૯૫

મુજબ છે :

इह स्कन्दिलाचार्यप्रवृत्तौ दुष्षमानुभावतो दुर्भिक्षप्रवृत्त्या साधूनां पठनगुणनादिकं सर्वमप्यनेशात्, ततो दुर्भिक्षातिकमे सुभिक्षप्रवृत्तौ द्वयोः सङ्घमेलापकोऽभवत्, तद्यथा— एको वालभ्यामेको मथुरायां, तत्र च सूत्रार्थसङ्घटनेन परस्परं वाचनाभेदो जातः, विस्मृतयोर्हि सूत्रार्थयोः, स्मृत्वा स्मृत्वा सङ्घटने भवत्यवश्यं वाचनाभेदो, न काचिदनुपपत्तिः, तत्रानुयोगद्वारादिकमिदानीं वर्तमानं माथुरवाचनानुगतं, ज्योतिष्करण्डकसूत्रकर्त्ता चाचार्यो वालभ्यः, तत इदं संख्यास्थानप्रतिपादनं वालभ्यवाचनानुगतमिति नास्यानुयोगद्वारप्रतिपादित-संख्यास्थानैः सह विसदृशत्वमुपलभ्य विचिकित्सितव्यमिति ।

કાલવિભાગવિષયક વ્યાખ્યાનના અંતે વૃત્તિકારે આ જ જ્યોતિષ્કરશ્ડના ટીકાકાર પાદલિપ્તસૂરિનું એક વાક્ય ઉદ્ધત કર્યું છે : तथा चास्यैव ज्योतिष्करण्डकस्य टीकाकारः पादलिप्तसूरिरह—'एए उ सुसमसुसमादवो अद्धाविसेसा जुगाइणा सह पवत्तंते, जुगंतेण सह समप्पंति'त्ति ।' પાદલિપ્તસૂરિનું આ વાક્ય હાલ ઉપલબ્ધ જ્યોતિષ્કરશ્ડની પ્રાકૃત ટીકામાં નથી મળતું. શું આ બંને ટીકાઓ એક જ વ્યક્તિની નથી ? શું ઉપલબ્ધ પ્રાકૃત ટીકાથી જુદી કોઈ અન્ય ટીકા પાદલિપ્તસૂરિએ લખી છે ? જો એવું જ હોય તો ઉપલબ્ધ ટીકા કોની વૃત્તિ છે ? આ પ્રસંગે આ પ્રકારનો પ્રશ્ન ઊભો થવો સ્વાભાવિક છે.

આગળ જતાં મલયગિરિએ 'पंचेव जोयणसया दसुत्तरा जत्थ मंडला.....' (ગા ૨૦૫)ની વ્યાખ્યામાં જ્યોતિષ્કરણ્ડકની મૂલટીકાનું એક વાક્ય ઉદ્ધૃત કર્યું છે : एवंरूपा च क्षेत्रकाष्ठा मूलटीकायामपि भाविता, तथा च तद्ग्रन्थ:--'सूरस्स पंचजोयणसया दसाहिया कट्ठा, सच्चेव अट्ठहिं एगट्ठिभागेहिं ऊणिया चंदकट्ठा हवइ' इति ।' બરાબર આ જ પ્રકારનું વાક્ય ઉપલબ્ધ પ્રાકૃત ટીકામાં પણ મળે છે. તે આ મુજબ છે : सूरस्स पंचजोयणसयाणं दसाधिया कट्ठा सच्चेव अट्ठहिं एगट्ठि भागेहिं ऊणा चंदकट्ठ हवति..।' આનાથી એમ ફલિત થાય છે કે ઉપલબ્ધ પ્રાકૃત ટીકા આચાર્ય મલયગિરિનિર્દિષ્ટ જ્યોતિષ્કરણ્ડકની મૂલટીકા છે અને પાદલિપ્તસૂરિની ટીકા કોઈ બીજી જ હોવી જોઈએ. પરંતુ ઉપલબ્ધ ટીકાના અંતે જે વાક્ય મળે છે તેનાથી એમ ફલિત થાય છે કે આ ટીકા પાદલિપ્તસૂરિની કૃતિ છે. આ વાક્ય કંઈક અશુદ્ધરૂપે આ મુજબ છે :

૧. પૃ.૪૧. ૨. ષૃ.૫૨.

૩. પૃં. ૧૨૧. ૪. પ્રાકૃત વૃત્તિ, પૃ. ૩૫ (હસ્તલિખિત).

पुव्वायरियकया य नीति समसमएणं पालित्तएण ईणमो रइया गाहाहिं परिवाडी....' આ વાક્યમાંથી એવો ધ્વનિ નીકળે છે કે આ ટીકા પાદલિપ્તસૂરિએ રૈચી છે. જો એવું હોય તો મલયગિરિ દારા ઉદ્ધૃત 'एए उ सुसमसुसमादयो अद्धाविसेसा.....'વાક્ય આ ટીકામાં કેમ નથી મળતું ? આ પ્રશ્નનો એક જ ઉત્તર હોઈ શકે અને તે એ કે જો ઉપલબ્ધ ટીકા પાદલિપ્તસૂરિની જ હોય તો આ તથા આ જ જાતના બીજા પણ કેટલાંક વાક્યો આ ટીકામાંથી ધીરે-ધીરે લુપ્ત થઈ ગયાં છે.

પ્રસ્તુત વૃત્તિનો ઉપસંહાર કરતાં વૃત્તિકાર મલયગિરિ કહે છે કે આ કાલજ્ઞાનસમાસ શિષ્યોના વિબોધનાર્થ દિનકરપ્રજ્ઞપ્તિ (સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ)ના આધારે પૂર્વાચાર્યે તૈયાર કરેલ છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથ જેનું નામ જયોતિષ્કરણ્ડક છે તે પરંપરાથી સર્વવિદ્મૂલક હોવાને કારણે વિદ્વાનો માટે અવશ્ય ઉપાદેય છે. ' અંતે નિમ્ન શ્લોક સાથે ટીકા સમાપ્ત થાય છે :

### यद्गदितमल्पमतिना जिनवचनविरुद्धमत्र टीकायाम् । विद्वद्भिस्तत्त्वज्ञैः प्रसादमाधाय तच्छोध्यम् ॥ १ ॥ ज्योतिष्करण्डकमिदं गम्भीरार्थं विवृण्वता कुशलम् । यदवापि मलयगिरिणा सिद्धि तेनाश्नुतां लोकः ॥ २ ॥

અર્થાત્ પ્રસ્તુત ટીકામાં મારા અલ્પબુદ્ધિ દ્વારા જો કોઈ વાત જિનવચનથી વિરુદ્ધ કહેવામાં આવી હોય તો વિદ્વાન તત્ત્વજ્ઞો કૃષા કરીને તેને સુધારી લે. આ ગંભીરાર્થ જ્યોતિષ્કરશ્ડકનાં વિવરણથી મલયગિરિને જે પુણ્ય પ્રાપ્ત થયું છે તેનાથી લોકનું કલ્યાણ થાઓ.

### જીવાભિગમવિવર**ણ** ઃ

તૃતીય ઉપાંગ જીવાભિગમની પ્રસ્તુત ટીકા<sup>ર</sup> માં આચાર્યે મૂલ સૂત્રનાં પ્રત્યેક ષદનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. અહીં-તહીં અનેક પ્રાચીન ગ્રન્થોનાં નામ તથા ઉદ્ધરણો પણ આપ્યાં છે. આ જ રીતે કેટલાક ગ્રંથકારોનાં નામનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રારંભે નિમ્ન મંગલશ્લોક છે :

### प्रणमत पदनखतेजःग्रतिहतनिःशेषनम्रजनतिमिरम् । वीरं परतीर्थियशोद्विरदघटाध्वंसकेसरिणम् ॥ १ ॥ प्रणिपत्य गुस्त् जीवाजीवाभिगमस्य विवृतिमहमनघाम् । विदधे गुस्मदेशात्प्रबोधमाधातुमल्पधियाम् ॥ २ ॥

મંગલનું પ્રયોજન વગેરે બતાવ્યા પછી સૂત્રોની વ્યાખ્યા શરૂ કરી છે. 'સે कि

૧. પ્રાકૃતવૃત્તિ, પૃ. ૯૩ (હસ્તલિખિત). ૨. એજન, પૃ. ૨૬૬.

3. દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૯.

### મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

तं अजीवाभिगमे..... (સૂ૦ ૩-૫)નું વ્યાખ્યાન કરતાં તંતુ અને પટના સંબંધની ચર્ચા કરી છે. આ જ પ્રસંગે (મલયગિરિકૃત) ધર્મસંગ્રહણિ ટીકાનો ઉલ્લેખ કરતાં આચાર્ય seे छे : कृतं प्रसंगेन, अन्यत्र धर्मसंग्रहणिटीकादावेतद्वादस्य चर्चितत्वात्.... ।' આગળ (મલયગિરિકૃત) પ્રજ્ઞાપનાટીકાનો પણ ઉલ્લેખ છે : अस्य व्याख्यानं प्रज्ञापनाटीकातो वेदितव्यं..... ।' तेसि णं भंते ! जीवाणां कति सरीरया....' (सू० ૧૩)नां विवेथनमां (હરિભદ્રકૃત) પ્રજ્ઞાપનામુલટીકાનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે : इहाणुत्वबादरत्वे तेषामेवाहारयोग्यानां स्कन्धानां प्रदेशस्तोकत्वबाहल्यापेक्षया प्रज्ञापनामूलटीकाकारेणापि व्याख्याते इत्यस्माभिरपि तथेवाभिहिते ।<sup>3</sup> આ જ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં તત્ત્વાર્થમૂલટીકાનો પણ ઉલ્લેખ છે.\* 'से किं तं नेरइया....' (સૂત્ર ૩૨)નું વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્યે સંગ્રહ શિટીકાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે : प्रतिपृथिवि तूत्कर्षतः प्रमाणं संग्रहणिटीकातो भावनीयं, तत्र सविस्तरम्कत्वात्....। "''से कि तं थलयर.....' (सू० उह)नी व्याण्यामां માંડલિક, મહામાંડલિક, ગ્રામ, નિગમ, ખેટ, કર્બટ, મડંબ, પત્તન, દ્રોણમુખ, આકર, આશ્રમ, સંબાધ, રાજધાની વગેરે વિવિધ જન-વસતિઓનાં સ્વરૂપનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. ' से कि तं मणुस्सा....' (સૂ૦ ૪૧)નું વિવેચન કરતાં આચાર્યે જ્ઞાનીઓના વિવિધ ભેદો પર પ્રકાશ પાડ્યો છે અને બતાવ્યું છે કે સિદ્ધપ્રાભૃત વગેરેમાં અનેક પ્રકારના જ્ઞાનીઓનું વર્ષન છે : સિદ્ધપ્રા<del>યુ</del>તારો तथानेकशोऽभिधानात्....।° આગળ વિશેષણવતી (જિનભદ્રક્ત)નો પણ ઉલ્લેખ છે. ' इत्थिवेदस्स णं भंते ! कम्मस्स' (સૂ૦ ૫૧)ની વ્યાખ્યામાં (હરિંભદ્રકૃત જીવાભિગમની) મૂલટીકા, પંચસંગ્રહ તથા કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહણીનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે." 'णપંસकस्स णं....' (સ૦ ૫૯)ની વ્યાખ્યામાં એક સંગ્રહણી-ગાથા ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે. ' નરકાવાસોના વિસ્તારનું વર્શન કરતાં ટીકાકારે ક્ષેત્રસમાસટીકા અને જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિટીકાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે : परिक्षेपपरिमाणगणितभावना क्षेत्रसमासटीकातो जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिटीकातो वा वेदितव्या । ११ २त्नप्रભापृथ्वीना नारकोनी वेध्नानुं वर्शन કર્યા પછી તેમની વૈક્રિયશક્તિનું વર્શન કરતી વખતે 'आह च कर्मप्रकृतिसंग्रहणिचूणिकारोऽपि' એभ કહેતાં આચાર્યે કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહણિચૂર્ણિના 'પુદુત્તરાब્दો बहुत्तवाई' અર્થાતુ 'પૃથક્ત્વ શબ્દ બહુત્વવાચી છે' એ શબ્દો ઉદ્ધત કર્યા

- ૭. પૃ. ૪૬ (૨). ૮. પુ. ૫૦ (૧). ષ. પુ. ૩૩ (૨). €. **પુ**. ૩૯. 99. 4. 902 (9).
- ૧૦. પ. ૭૭ (૨)-૭૮ (૧). ૯. પુ. ૬૪ (૧).
- Jain Education International

४. ५. १९ (१). ૧. પુ.૫ (૨). ર. પુ. ૭ (૨). ૩. પૃ. ૧૯ (૨).

૩૯૮

છે.' નારકોની શીતોષ્ગ્રવેદનાનું વિવેચન કરતાં ટીકાકારે શરદાદિ ઋતુઓનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. ઋતુઓ છ છે : પ્રાવૃટ્, વર્ષારાત્ર, શરદ, હેમંત, વસંત અને પ્રીષ્મ. આ ક્રમના સમર્થન માટે પાદલિપ્તસૂરિની એક ગાથા ઉદ્ધત કરી છે :

## पाउस वासारत्तो, सरओ हेमंत वसंत गिम्हो य । एए खलु छप्पि रिऊ, जिणवरदिझ मए सिद्घ ॥

પ્રથમ શરતકાલસમય કાર્તિકસમય છે, આનું સમર્થન કરતાં (જીવાભિગમના) મુલટીકાકારના 'પ્રથમશરત कार्तिकमासः' આ શબ્દો ઉદ્ધત કરવામાં આવ્યા છે. ' આગળ વસદેવચરિત(વસદેવહિંડી)નો પણ ઉલ્લેખ છે.<sup>3</sup> પ્રસ્તુત વિવરણમાં જીવાભિગમની મુલટીકાની જેમ જ તેની ચૂર્ણિનો પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તથા તેનાં ઉદ્ધરશો આપવામાં આવ્યા છે.\* જ્યોતિષ્ક દેવોનાં વિમાનોનું વર્શન કરતાં સત્ર (૧૨૨)'कहि णं भंते ! जोइसियाणं देवाणं विमाणा पण्णत्ता'નું વ્યાખ્યાન કરતાં ટીકાકારે એતદ્વિષયક વિશેષ ચર્ચા માટે (મલયગિરિકૃત) ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિટીકા, સર્યપ્રજ્ઞપ્તિટીકા તથા સંગ્રહણિટીકાનાં નામ સૂચિત કર્યા છે ઃ अ**ત્રજ્ઞેષપરિ**હારૈ चन्द्रप्रद्वसिदीकायां सर्यप्रद्वसिदीकायां संग्रहणिदीकायां चाभिहिताविति ततोऽअपायौं....।\* આગળ દેશીનામમાલાનો પણ ઉલ્લેખ છે.' એકાદશ અલંકારોના વર્જીન માટે ભરતવિશાખિલનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે જે વ્યવચ્છિન્ન પૂર્વોનો એક અત્યન્ત अल्प अंश छे : तानि च पूर्वाणि सम्प्रति व्यवच्छिन्नानि तत: पूर्वेभ्यो लेशतो विनिर्गतानि यानि भरतविशाखिलप्रभृतीनि तेभ्यो वेदितव्याः....।॰ 'विजयस्स णं दारस्स' (સू० १३१)नुं विवेચन કरतां टीકाકारे 'उक्तं च जीवाभिगममूलटीकायां' એभ કહीने 'तैलसम्दगकौ सगन्धितैलाधारै' એ શબ્દો જીવાભિગમમૂલટીકામાંથી ઉદ્ધત કર્યા છે. આગળ રાજપ્રશ્રીયોપાંગમાં વર્ણિત બત્રીસ પ્રકારની નાટ્યવિધિનું સુંદર શબ્દાવલીમાં વર્ણન કર્યું છે. ' 'लवणे णं भंते' (સુ૦ ૧૫૫)ની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિનિર્યુક્તિની એક ગાથા ઉદ્ધત કરી છે 🧉

> जोइसियविमाणाई सव्वाइं हवंति फलिहमइयाइं । दगफालियामया पुण लवणे जे जोइसविमाणा ॥

- ૭. પું. ૧૯૪ (૧).
- ह. पू. १८८ (१). ८. पू. २४ह. - ७. पू. ३०३ (२).

ર. યુ. ૧૨૨ (૧).

૧. પૃ.૧૧૯ (૧).

<sup>3.</sup> y. 930 (9). ४. y. 938 (२), २०८ (२).

ય. પૃ. ૧૭૪ (૧).

અર્થાતુ લવણસમુદ્રને છોડીને બાકીના દ્વીપ-સમુદ્રમાં જેટલાં પણ જયોતિષ્કવિમાન છે, તે બધા સામાન્ય સ્ફટિકનાં છે. લવણસમુદ્રનાં જયોતિષ્ક-વિમાન ઉદકસ્ફાટન સ્વભાવ અર્થાત્ પાણીને ફાડી નાખનાર સ્ફટિકના બનેલાં છે. 'समयखेत्ते णं મંતે.....' (સૂ. ૧૭૭)ની વ્યાખ્યામાં પંચવસ્તુક' અને હરિભદ્રની તત્ત્વાર્થટીકા' નાં ભાષ્યટીકા (વિશેષાવશ્યકભાષ્યટીકા)<sup>૪</sup> અને પંચસંગ્રહટીકા<sup>ષ</sup>નો ઉલ્લેખ કરતાં તેમનાં પજ્ઞ ઉદ્ધરજ્ઞો આપવામાં આવ્યાંછે. વિવરણના અંતે આચાર્ય મલયગિરિએ નિમ્ન .શ્લોકોની રચના કરી છે :'

> जयति परिस्फटविमलज्ञानविभासितसमस्तवस्तुगणः । प्रतिहतपरतीर्थिमत: श्रीवीरजिनेश्वरो भगवान् ॥ १ ॥ सरस्वती तमोवुन्दं, शरज्ज्योत्स्रेव निष्नती । नित्यं वो मंगलम् दिश्यान्मुनिभिः पर्युपासिता ॥ २ ॥ जीवाजीवाभिगमं विवृण्वताऽवापि मलयगिरिणेह ।

कुशलं तेन लभन्तां मुनयः सिद्धान्तसद्बोधम् ॥ ३ ॥ વ્યવહારવિવરણ :

પ્રસ્તુત વિવરણ° મૂલ સૂત્ર નિર્યુક્તિ તથા ભાષ્ય પર છે. પ્રારંભમાં પ્રસ્તાવનારૂપ પીઠિકા છે જેમાં કલ્પ, વ્યવહાર, દોષ, પ્રાયશ્વિત્ત વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. સર્વપ્રથમ વિવરણકાર આચાર્ય મલયગિરિ ભગવાન નેમિનાથ, પોતાના ગુરુવર અને વ્યવહારચૂર્ઊિકારને નમસ્કાર કરે છે તથા વ્યવહાર સૂત્રનું વિવરણ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે :

> प्रणमत नेमिजिनेश्वरमखिलप्रत्यूहतिमिरबिम्बम् । दर्शनपथमवतीर्णं, शशिवद् दृष्टैः प्रसत्तिकरम् ॥ १ ॥ नत्वा गुस्मदकमलं, व्यवहारमहं विचित्रनिपुणार्थम् । विवणोमि यथाशक्ति, प्रबोधहेतोर्जडमतीनाम् ॥ २ ॥ विशमपदविवरणेन, व्यवहर्तव्यो व्यधायि साधूनाम् । चेनायं व्यवहारः, श्रीचूणिकृते नमस्तस्मै ॥ ३ ॥ भाष्यं क्वचेदं विषमार्थगर्भं, क्वचाहमेषोऽल्पमतिप्रकर्षः । तथापि सम्यग्गुस्मर्युपास्तिप्रसादतो जातदृढप्रतिज्ञः ॥ ४ ॥

- ૩. પુ. ૩૭૯ (૧). ૨, ૫, ૩૪૦ (૨). ૧. પુ. ૩૩૮ (૧).
- ય. પું. ૪૧૧ (૨). ૪. પુ. ૪૦૧.(૨).
- સંશોધક મુનિ માણેક; પ્રકાશક કેશવલાલ પ્રેમચન્દ મોદી તથા ત્રિકમલાલ ઉગરચંદ, ා. અમદાવાદ, વિ.સં. ૧૯૮૨-૫.

કલ્પ (બૃહત્કલ્પ) સૂત્ર અને વ્યવહાર સૂત્રનું અંતર સ્પષ્ટ કરતાં પ્રારંભે જ આચાર્ય કહે છે કે કલ્પાધ્યયનમાં પ્રાયશ્चिત્તનું કથન તો કરવામાં આવ્યું છે પરંતુ પ્રાયશ્चिત્તદાનની વિધિ નથી બતાવવામાં આવી. વ્યવહારમાં પ્રાયશ્चિત્તદાન અને આલોચનાવિધિનું અભિધાન છે. આ રીતે વ્યવહારાધ્યયનની અહીં વ્યાખ્યા કરવામાં આવશે : .....कल्पાધ્યયને આમવત્પ્રાયશ્चित्तमुक्तं, व्यवहारे तु दानप्रायश्चित्तमामालोचनाविधि-श्चाभिधास्यते । तदनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य व्यवहाराध्ययनस्य विवरणं प्रस्तूयते ।'

'વ્યવહાર' શબ્દનું વિશેષ વિવેચન કરવા માટે ભાષ્યકાર-નિર્દિષ્ટ વ્યવહાર, વ્યવહારી અને વ્યવહર્તવ્ય – આ ત્રણેનાં સ્વરૂપ પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. વ્યવહારી કર્તારૂપ છે, વ્યવહારકરણ રૂપ છે અને વ્યવહર્તવ્ય કાર્યરૂપ છે. કરણરૂપ વ્યવહાર પાંચ પ્રકારનો છે : આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત.' ચૂર્શિકારે પણ આ પાંચ પ્રકારના વ્યવહારને કરણ કહ્યો છે : आह चूर्णिकृत-પંचविधो व्यवहार करणमिति.....! સૂત્ર, અર્થ, જીત, કલ્પ, માર્ગ, ન્યાય, ઇપ્સિતવ્ય, આચરિત અને વ્યવહાર એકાર્થક છે."

વ્યવહારનો ઉપયોગ ગીતાર્થ માટે છે, અગીતાર્થ માટે નથી. જે સ્વયં વ્યવહારને જાણે છે અથવા સમજાવવાથી સમજી જાય છે તે ગીતાર્થ છે. આથી વિપરીત અગીતાર્થ છે. તે ન તો સ્વયં વ્યવહારથી પરિચિત હોય છે અને ન સમજાવવાથી સમજે છે. આ પ્રકારની વ્યક્તિ માટે વ્યવહારનો કોઈ ઉપયોગ નથી.<sup>4</sup>

વ્યવહારોક્ત પ્રાયશ્ચિત્તદાન માટે એ આવશ્યક છે કે પ્રાયશ્ચિત્ત આપનાર અને પ્રાયશ્ચિત્ત લેનાર બંને ગીતાર્થ હોય. અગીતાર્થ ન તો પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાનો અધિકારી છે કે ન લેવાનો. પ્રાયશ્ચિત્ત શું છે, તે પ્રશ્નને લઈને આચાર્યે પ્રાયશ્ચિત્તનો અર્થ બતાવતાં તેના પ્રતિસેવના, સંયોજના, આરોપજ્ઞા અને પરિકુંચના – આ ચાર ભેદોનું સવિસ્તાર વ્યાખ્યાન કર્યું છે. પ્રતિસેવનારૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત દસ પ્રકારનું છે : ૧. આલોચના, ૨. પ્રતિક્રમજ્ઞ, ૩. મિશ્ર, ૪. વિવેક, ૫. વ્યુત્સર્ગ, ૬. તપ, ૭. ભેદ, ૮. મૂલ, ૯. અનવસ્થિત, ૧૦. પારાંચિત.<sup>૭</sup>

- ૩. પૃ. ૩.
- ૪. પૃ. પં (ભાષ્ય, ગા. ૭).
- પ. પૃ. ૧ં૩ (ભાષ્ય, ગા. ૨૭). ૬. ષૃ. ૧૫. ૭. ષૃ. ૧૯.

૧. પ્રથમ વિભાગ, પૃ. ૧.

૨. આનું વિશેષ વર્ણન જીતકલ્પભાષ્યમાં જુઓ.

#### મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

પ્રસ્તુત પીઠિકામાં આ દસ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્તોનું વિશેષ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ જ વિવેચન જીતકલ્પભાષ્ય વગેરે ગ્રંથોમાં પજ્ઞ ઉપલબ્ધ છે. પ્રાયશ્ચિત્તદાનની વિધિના વ્યાખ્યાન સાથે પીઠિકાનું વિવરજ્ઞ સમાપ્ત થાય છે. આગળની વૃત્તિમાં પ્રથમાદિ ઉદ્દેશોનું સૂત્ર, નિર્યુક્તિ તથા ભાષ્યસ્પર્શી વિવેચન છે. પ્રથમ ઉદ્દેશનાં પ્રથમસૂત્રાન્તર્ગત 'પડિસેવિત્તા'નું વ્યાખ્યાન કરતાં ભાષ્યકારે બતાવ્યું છે કે પ્રતિસેવના બે પ્રકારની છે : મૂલ પ્રતિસેવના અને ઉત્તર પ્રતિસેવના. મૂલ પ્રતિસેવના પાંચ પ્રકારની છે અને ઉત્તર પ્રતિસેવના દસ પ્રકારની છે. આમાંથી પ્રત્યેકના ફરી બે ભેદ છે : દર્ષિકા અને કલ્પિકા :–

> मूलुत्तरपंडिसेवा मूले पंचविहे उत्तरे दसहा । एकेका वि य दविहा दप्पे-कप्पे य नायव्वा ॥ भा० ३८ ॥

આ ગાથાનું વ્યાખ્યાન કરતાં વૃત્તિકાર લખે છે :

'प्रतिसेवना नाम प्रतिसेवना सा च द्विधा मूलोत्तरति, पदैकदेशे पदसमुदायोपचारात् मूलगुणातिचारप्रतिसेवना, उत्तरगुणातिचारप्रतिसेवना च । तत्र मूले पंचविहत्ति मूलगुणातिचारप्रतिसेवना पञ्चविधा पञ्चप्रकारा, मूलगुणातिचाराणां प्राणातिपातादीनां पञ्चविधत्वाद्, उत्तरे ति उत्तरगुणातिचारप्रतिसेवना दशधा दसप्रकारा, उत्तरगुणानां दशविधतया तदतिचारणामपि दर्शविधत्वात् ते च दशविधा उत्तरगुणा दशविधं प्रत्याख्यानं तद्यथा --अनागतत्मतिकान्तं कोटीसहितं नियन्त्रितं, साकारमनाकारं परिमाणकृतं निरवशेषं साङ्केतिकमद्धाप्रत्याख्यानं च । अथवा इमे दशविधा उत्तरगुणा: । तद्यथा -- पिण्डविशोधिरेक उत्तरगुण:, पञ्चसमितय: पञ्च उत्तरगुणा:, एवं षट् तपोबाह्यं षट्प्रभेदं सप्तम उत्तरगुणः, अभ्यन्तर षट्प्रभेदमष्टमः, भिक्षुप्रतिमा द्वादश नवमः, अभिग्रहा द्रव्यक्षेत्रकालभावभेदभिन्ना दशमः । एतेषु दर्शविधेषूत्तरगुणेषु याऽतिचारप्रतिसेवना सापि दशविधेति । एक्केका वि य दुविहा इत्यादि एकैका मूलगुणातिचारप्रतिसेवना उत्तरगुणातिचार प्रतिसेवना च प्रत्येकं सप्रभेदा द्विविधा द्विप्रकारा ज्ञातव्या । तद्यथा -- दर्प्य कल्पे च दर्पिका कल्पिका चेत्यर्थः । तत्र या कारणमन्तरेण प्रतिसेवना क्रियते सा दर्पिका, या पुनः कारणे सा कल्पिका ।'

પ્રતિસેવના બે પ્રકારની છે ઃ મૂલગુણાતિચારપ્રતિસેવના અને ઉત્તરગુણાતિચારપ્રતિસેવના. મૂલગુણાતિચારપ્રતિસેવના મૂલગુણોના પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચ પ્રકારના અતિચારોને કારણે પાંચ પ્રકારની છે. ઉત્તરગુણાતિચારપ્રતિસેવના

૧. દ્વિતીય વિભાગ, પૃ. ૧૩-૪.

દસ પ્રકારની છે કેમકે ઉત્તરગુણોના દસ ભેદ છે આથી તેમના અતિચારોના પશ દસ ભેદ છે. દસ પ્રકારના પ્રત્યાખ્યાનરૂપ ઉત્તરગુણ આ મુજબ છે : અનાગત, અતિકાન્ત, કોટીસહિત, નિયંત્રિત, સાકાર, અનાકાર, પરિમાણકૃત, નિરવશેષ, સાંકેતિક અને અદ્ધા-પ્રત્યાખ્યાન. અથવા ઉત્તરગુણોના દસ ભેદ આ છે : પિંડવિશુદ્ધિ, પાંચ સમિતિઓ, બાહ્યતપ, આભ્યન્તરતપ, ભિક્ષુપ્રતિમા અને અભિગ્રહ. મૂલગુણાતિચારપ્રતિસેવના અને ઉત્તરગુણાતિચારપ્રતિસેવનાના આ ભેદોમાંથી પ્રત્યેકના કરી બે ભેદ છે : દર્પ્ય અને કલ્પ્ય. અકારણ પ્રતિસેવના દર્પિકા છે અને સકારણ પ્રતિસેવના કલ્પિકા છે. આ જ રીતે આચાર્યે આગળ પણ અનેક સૂત્રસંબદ્ધ વિષયોનું સુસંતુલિત વિવેચન કર્યું છે. અંતે વિવરણકારે પોતાનો નામ-નિર્દેશ કરતાં લખ્યું છે :

> देशक इव निर्दिष्टा विषमस्थानेषु तत्त्वमार्गस्य । विदुषामतिप्रशस्यो जयति श्रीचूर्णिकारोऽसौ ॥ १ ॥ विषमोऽपि व्यवहारो व्यधायि सुगमो गुस्प्रदेशेन । यदवापि तत्र पुण्यं तेन जनः स्यात्सुगतिभागी ॥ २ ॥ दुर्बोधातपकष्ठव्यपगमलब्धैकविमलकीर्तिभरः । टीकामिमामकार्षीत् मलयगिरिः पेशलवचोभिः ॥ ३ ॥ व्यवहारस्य भगवतो यथास्थितार्थप्रदर्शनदक्षम् । विवरणमिदं समाप्तं अमणगणानाममृतभूतम् ॥ ४ ॥

વિવરણનું ગ્રંથમાન ૩૪૬૨૫ શ્લોક-પ્રમાશ છે. પ્રસ્તુત સંસ્કરણમાં અનેક અશુદ્ધિઓ છે જેનું સંશોધન અત્યાવશ્યક છે. રાજપ્રશ્રીયવિવરણ :

દ્વિતીય ઉપાંગ રાજપ્રશ્રીયના પ્રસ્તુત વિવરણ' ના પ્રારંભે વિવરણકાર આચાર્ય મલયગિરિએ વીર જિનેશ્વર ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કર્યા છે તથા રાજપ્રશ્રીયંનું વિવરણ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> प्रणमत वीरजिनेश्वरचरणयुगं परमपाटलच्छायम् । अधरीकृतनतवासवमुकुटस्थितरत्नसचिचक्रम् ॥ १ ॥ राजप्रश्नीयमहं विवृणोमि यथाऽऽगमं गुर्सनयोगात् । तत्र च शक्तिमशक्तिं गुरवो जानन्ति का चिन्ता ॥ २ ॥

- (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૮૦.
   (આ)આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૫.
  - (b) સંપાદક પં. બેચરદાસ જીવરાજ દોશી; પ્રકા. ગૂર્જર ગ્રંથરત્ન કાર્યાલય, અમદાવાદ,
     વિ.સં. ૧૯૯૪.

 $e_{i} = 1$ 

### મલયગિરિવિહિત વૃત્તિઓ

ત્યાર પછી આચાર્યે આ ઉપાંગનું નામ 'રાજપ્રશ્નીય કેમ રાખવામાં આવ્યું' તે પર પ્રકાશ પાડ્યો છે. તેઓ લખે છે :

'अथ कस्माद् इदमुपाङ्गं राजप्रश्नीयाभिधानमिति ? उच्यते --- इह प्रदेशिनामा राजा भगवतः केशिकुमारश्रमणस्य समीपे यान् जीवविषयान् प्रश्नानकार्षित् यानि च तस्मै केशिकुमारश्रमणो गणभृत् व्याकरणानि व्याकृतवान्, यच्च व्याकरणसम्यक्परिणतिभावतो बोधिमासाद्य मरणान्ते शुभानुशययोगतः प्रथमे सौधर्मनाम्नि नाकलोके विमानमाधिपत्येनाध्यतिष्ठत्, यथा. च विमानाधिपत्यप्राप्त्यनन्तरं सम्यगवधिज्ञानाभोगतः श्रीमद्वर्धमानस्वामिनं भगवन्तमालोक्य भक्त्यतिशयपरीतचेताः सर्वस्वसामग्रीसमेत इहावतीर्य भगवतः पुरतो द्वात्रिंशद्विधिनाट्यमनरीनृत्यत्, नर्तित्वा च यथाऽऽयुष्कं दिवि सुखमनुभूय ततश्च्युत्वा यत्र समागत्य मुक्तिपदमवाप्स्यति, तदेतत्सर्वमस्मिन् उपाङ्गेऽभिधेयम् । परं सकलवक्तव्यतामूलम्--'राजप्रश्नीय' इति-राजप्रश्नेषु भवं राजप्रश्नीयम् ।'

પ્રદેશી નામક રાજાએ કેશિકુમાર નામક શ્રમણને જીવવિષયક અનેક પ્રશ્નો પૂછ્યા. પ્રદેશીનું કેશિકુમારના ઉત્તરથી સમાધાન થયું અને તે પોતાના શુભ અધ્યવસાયોને કારણે મર્યા પછી સૌધર્મ નામના પ્રથમ દેવલોકમાં વિમાનાધિપતિ રૂપે ઉત્પન્ન થયો. ત્યાંથી સમ્યક્ અવધિજ્ઞાન દ્વારા ભગવાન વર્ધમાનને જોઈને ભક્તિના અતિશયના કારણે બધી સામગ્રીથી સજ્જ થઈ ભગવાન પાસે આવ્યો અને બન્નીસ પ્રકારનાં નાટક ભજવ્યાં. પોતાના દેવલોકનાં સુખ ભોગવીને ત્યાંથી ચ્યુત થઈને તે ક્યાં જશે તથા કઈ રીતે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરશે, વગેરે વાતોનું વર્જાન પ્રસ્તુત ઉપાંગમાં છે. આ બધા વક્તવ્યનું તાત્પર્ય એ છે કે આ ગ્રન્થ રાજાના પ્રશ્નો સંબંધિત છે આથી તેનું નામ 'રાજપ્રશ્નીય' છે. પ્રસ્તુત વક્તવ્યમાં આચાર્યે ગ્રંથના શબ્દાર્થની સાથે સાથે જ ગ્રન્થના વિષય પર પક્ષ પ્રકાશ પાડ્યો છે.

ત્યાર પછી વિવરણકારે બીજો પ્રશ્ન કર્યો છે. આ કયા અંગનું ઉપાંગ છે ? આ સૂત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ છે. આ સૂત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ કેમ છે, તે પર આચાર્યે હેતુપુરસ્સર પ્રકાશ પાડ્યો છે : अथ कस्याङ्गस्य इदमुपाङ्गम् ? उच्यतेसूत्रकृताङ्गस्य, कथं तदुपाङ्गतेति चेत्, उच्यते सूत्रकृते ह्यङ्गे....।'

પ્રથમ સૂત્રાન્તર્ગત આમલકલ્પા – આમલકપ્પા નામક નગરીનું વર્જાન કરતાં આચાર્ય લખે છે કે તે નગરી આ સમયે (મલયગિરિના સમયમાં) પણ વિદ્યમાન

૧. અમદાવાદ સંસ્કરણ, પૃ. ૨.

છे : तस्मिन् समये आमलकल्पा नाम नगरी अभवत्, नन् इदानीमपि सा नगरी वर्तते....।° દ્વિતીય સૂત્રાન્તર્ગત આમ્રશાલવન – અંબસાલવણ નામક ચૈત્યનું વર્ણન કરતાં 'ચૈત્ય'નો અર્થ આ મુજબ કર્યો છે : चिते:—लेप्यादिचयनस्य भाव: कर्म वा चैत्यम्, तच्च इह संज्ञाशब्दत्वात् देवताप्रतिबिम्बे प्रसिद्धम्, ततस्तदाश्रयभूतं यद् देवताया गृहं तदप्युपचारात् चैत्यम्, तच्चेह व्यन्तरायतनं द्रष्टव्यं न तु भगवतामईतामायतनम् । ' थैत्य' શબ્દ દેવતાના પ્રતિબિંબના અર્થમાં પ્રસિદ્ધ છે. ઉપચારથી દેવતાનાં પ્રતિબિંબનું આશ્રયભૂત દેવગૃહ પણ ચૈત્ય કહેવાય છે. અહીં ચૈત્ય શબ્દનું પ્રહણ વ્યન્તરાયતન રૂપે કરવું જોઈએ, નહિ કે અર્હદાયતન રૂપે. તૃતીય સૂત્રાન્તર્ગત 'पहकर' શબ્દનું વ્યાખ્યાન કરતાં દેશીનામમાલાનું એક ઉદ્ધરણ આપ્યું છે : पहकरા: संघाता:--'पहकर-ओरोह-संघाया इति देशीनाममालावचनात्।<sup>3</sup> આચાર્ય હેમચન્દ્રવિરચિત દેશીનામમાલામાં ઉપર્યુક્ત ઉદ્ધરણ ઉપલબ્ધ નથી. સંભવતઃ આ ઉદ્ધરણ કોઈ અન્ય પ્રાચીનતર દેશીનામમાલાનું છે. પ્રસ્તુત વિવરણમાં આચાર્યે અનેક સ્થાને જીવાભિગમ-મૂલટીકાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તેનાં ઉદ્ધરશો આપ્યાં છે.\* ક્યાંક-ક્યાંક સૂત્રોના વાચનાભેદ-**પા**ઠભેદનો પણ નિર્દેશ કર્યો છે : इह प्राक्तनो ग्रन्थ: प्रायोऽपूर्व: भूयानपि च पुस्तकेषु वाचनाभेदस्ततो माऽभूत् शिष्याणां सम्मोह इति क्वापि सुगमोऽपि यथावस्थितवाचनाक्रम-प्रदर्शनार्थं लिखित:<sup>4</sup>, अत्र भूयान् वाचनाभेद:<sup>6</sup>, अत ऊर्ध्वं सूत्रं सुगमं केवलं भूयान् विधिविषयो वाचनाभेद इति यथावस्थितवाचनाप्रदर्शनार्थं विधिमात्रमुपदर्श्यते° वगेरे. અંતે ટીકાકારે પ્રસ્તુત વિવરણથી પ્રાપ્ત પુણ્યથી સાધુજનોને કૃતાર્થ કરતાં ગ્રંથ સમાપ્ત કર્યો છે :

### राजप्रश्नीयमिदं गम्भीरार्थं विवृण्वता कुशलम् । यदवापि मलयगिरिणा साथुजनस्तेन भवतु कृती ।

विवरशनुं ग्रन्थभान ३७०० श्लोङ-प्रभाश छे : प्रत्यक्षरगणनातो ग्रन्थमानं विनिश्चितम् । सप्तर्त्रिशच्छतान्यत्र श्लोकानां सर्वसंख्यया ॥

પિષ્ડનિર્યુક્તિવૃત્તિ ઃ

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>૮</sup>, નામથી જ સ્પષ્ટ છે તેમ આચાર્ય ભદ્રબાહુકૃત પિણ્ડનિર્યુક્તિ પર

૧. પૂ.૩. ૨. પૂ.૭. ૩. પૂ.૧૬.

૪. પૃ. ૧૬૮, ૧૭૬, ૧૭૭, ૧૮૦, ૧૮૯, ૧૯૫.

૫. ષૃ. ૨૩૯ ૬. ષૃ. ૨૪૧ ૭. ષૃ. ૨૫૯.

૮. દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮.

ં મલયગ્વિરિવિહિત વૃત્તિઓ

છે. આમાં ભાષ્યની ૪૬ ગાથાઓનો પજ્ઞ સમાવેશ છે. તે ભાષ્યગાથાઓ હોવાનો નિર્દેશ સ્વયં વૃત્તિકારે કર્યો છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે વર્ધમાન જિનેશ્વરનું સ્મરણ કરીને પોતાના ગુરુદેવને પ્રજ્ઞામ કર્યાં છે તથા પિશ્ડનિર્યુક્તિની સંક્ષિપ્ત તથા સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> जयति जिनवर्धमानः परहितनिस्तो विधूतकर्म्मरजाः । मुक्तिपथचरणपोषकनिखद्याहारविधिदेशी ॥ १ ॥ नत्वा गुस्मदकमलं गुस्मदेशेन पिण्डनिर्युक्तिम् । विवृणोमि समासेन स्पष्टं शिष्ण्यावेबोधाय ॥ २ ॥

पिइऽनिर्युक्ति કया सूत्र साथे संબद्ध છे ? આ પ્રશ્न नो ઉत्तर टीકाકाરે આ મુજબ આપ્યો છે : इह दशाध्ययनपरिमाणश्चूलिकायुगलभूषितो दशवैकालिको नाम श्रुतस्कन्ध:, तत्र च पंचममध्ययनं पिण्डैषणानामकं, दशवैकालिकस्य च निर्युक्तिशतुर्दशपूर्वविदा भद्रबाहुस्वामिना कृता, तत्र पिण्डैषणाभिधपंचमाध्ययननिर्युक्तिरतिप्रभूतग्रन्थत्वात् पृथक् शास्त्रान्तरमिव व्यवस्थापिता, तस्याश्च पिण्डनिर्युक्तिरिति नाम कृतं, पिण्डैषणानिर्युक्ति पिडनिर्युक्तिरिति मध्यमपदलोपिसमासाश्रयणाद् ।<sup>4</sup>

દશવૈકાલિક સૂત્રના પિશ્ડેષણા નામના પંચમ અધ્યયનની (ચતુર્દશ-પૂર્વવિદ્ ભદ્રબાહુસ્વામિકૃત) નિર્યુક્તિનું નામ જ પિશ્ડનિર્યુક્તિ છે. આનું પરિમાણ બૃહદ્દ હોવાને કારણે આને પૃથક્ ગ્રન્થ રૂપે સ્વીકૃત કરવામાં આવી. કેમકે આ નિર્યુક્તિગ્રંથ દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિથી પ્રતિબદ્ધ છે આથી આની આદિમાં નમસ્કારમંગલ પણ નથી કરવામાં આવ્યું.

પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં આચાર્ય મલયગિરિએ વ્યાખ્યારૂપે અનેક કથાનક આપ્યાં છે જે સંસ્કૃતમાં છે. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ₹૭૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. વૃત્તિ સમાપ્ત કરતાં આચાર્યે પિણ્ડનિર્યુક્તિકાર દ્વાદશાંગવિદ્ ભદ્રબાહુ તથા પિણ્ડનિર્યુક્તિ-વિષમપદવૃત્તિકાર (આચાર્ય હરિભદ્ર તથા વીરગણિ)ને નમસ્કાર કર્યા છે તથા લોકકલ્યાણની ભાવના સાથે અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ તથા જિનોપદિષ્ટ ધર્મનું શરણ ગ્રહણ કર્યું છે :

येनैषा पिण्डनियुँक्तिर्युक्तिस्या विनिर्मिता । द्वादशांगविदे तस्मै, नमः श्रीभदबाहवे ॥ १ ॥ व्याख्याता यैरेषा विषमपदार्थाऽपि सुललितवचोभिः । अनुपकृतपरोपकृतो विवृतिकृतस्तान्नमस्कुर्वे ॥ २ ॥

૧. મૃ. ૧. ૨. મૃ. ૧૭૮.

इमां च पिंडनिर्युक्तिमतिगम्भीसं विवृण्वता कुशलम् । यदवापि मलयगिरिणा सिद्धि तेनाश्नुतां लोक: ॥ ३ ॥ अर्हन्तः शरणं सिद्धाः, शरणं मम साधवः । शरणं जिननिर्दिष्ठो, धर्म्मः शरणमुत्तमः ॥ ४ ॥

#### આવશ્યકવિવરણ ઃ

પ્રસ્તુત વિવરલ 'આવશ્યકનિર્ધુક્તિ પર છે. તે અપૂર્લ જ મળે છે. પ્રારંભમાં વિવરણકાર આચાર્ય મલયગિરિએ ભગવાન પાર્શ્વનાથ, પ્રભુ મહાવીર તથા પોતાના ગુરુદેવનું સ્મરણ કર્યું છે અને બતાવ્યું છે કે જોકે આવશ્યકનિર્ધુક્તિ પર અનેક વિવરણ ગ્રન્થો વિદ્યમાન છે પરંતુ તે સમજવા મુશ્કેલ હોવાને કારણે મંદ બુદ્ધિના લોકો માટે ફરી તેનું વિવરણ કરવામાં આવે છે :

> पान्तु वः पार्श्वनाथस्य पादपद्मनखांशवः । अशेषविष्ठनसंघाततमोभेदैकहेतवः ॥ १ ॥ जयति जगदेकदीपः प्रकटितनिःशेषभावसद्भावः । कुमतपतंगविनाशी श्रीवीरजिनेश्वरो भगवान् ॥ २ ॥ नत्वा गुस्मदकमलं प्रभावतस्तस्य मन्दशक्तिरपि । आवश्यकनिर्युक्तिं विवृणोमि यथाऽऽगमं स्पष्टम् ॥ ३ ॥ यद्यपि च विवृतयोऽस्याः सन्ति विचित्रास्तथापि विषमास्ताः । सम्प्रतिजनो हि जडधीर्भूयानितिविवृतिसंस्भः ॥ ४ ॥

ત્યાર પછી મંગલનું નામાદિ ભેદપૂર્વક વિસ્તૃત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે તથા તેની ઉપયોગિતા પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. આ પ્રસંગે તથા આગળ પજ્ઞ અહીં-તહીં વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. નિર્યુક્તિની ગાથાઓનાં પદોનો અર્થ કરતાં તત્પ્રતિપાદિત પ્રત્યેક વિષયનું આવશ્યક પ્રમાજ્ઞો સાથે સરળ ભાષા તથા સુબોધ શૈલીમાં વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ વિવેચનની એક વિશેષતા એ છે કે આચાર્યે વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ગાથાઓનું સ્વતંત્ર વ્યાખ્યાન ન કરતાં તેનો ભાવાર્થ તો પોતાની ટીકામાં આપી જ દીધો છે. વિવરજ્ઞમાં જેટલી પજ્ઞ ગાથાઓ છે, મોટા ભાગે વિવરજ્ઞનાં વક્તવ્યની પુષ્ટિ માટે છે. વિવરજ્ઞકારે ભાષ્યની ગાથાઓની વ્યાખ્યારૂપે પોતાના વિવરજ્ઞનો વિસ્તાર ન કરતાં પોતાના વિવરજ્ઞના સમર્થનરૂપે 'ઉત્તં च', 'ત્તથા चાદ્દ भાष્યकૃત્', 'एતदેવ વ્યાख્યાનં માથ્ય**ના**રેડપ્યાદ' વગેરે શબ્દો સાથે ભાષ્યગાથાઓ ઉદ્ધૃત કરી છે. વિવરજ્ઞમાં

૧. આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૮-૧૯૩૨; દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, સૂરત, સન્ ૧૯૩∉.

વિશેષાવશ્યકભાષ્યની સ્વોપજ્ઞ ટીકાનો પણ ઉલ્લેખ છે. 'પ્રજ્ઞાકરગુપ્ત', (આવશ્યક) ચૂર્શિકાર<sup>3</sup>, (આવશ્યક) મૂલટીકાકાર', (આવશ્યક) મૂલભાષ્યકાર', લઘીયસ્ત્રયા-લંકારકાર અકલંક', ન્યાયવતારવિવૃતિકાર' વગેરેનો પણ પ્રસ્તુત ટીકામાં ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. સ્થાને-સ્થાને સપ્રસંગ કથાનક ઉદ્ધૃત કરવાનું પણ આચાર્ય નથી ભૂલ્યા. આ કથાનકો પ્રાકૃતમાં છે. ' 'થૂમ स्वणविचित्तं कुंधुं सुमिणम्मि તેण कुंधुजिणो'ની વ્યાખ્યાની પછીનું વાક્ય 'सાम्પ્રતમસ' અર્થાત્ 'હવે અરનાથના વ્યાખ્યાનનો અધિકાર છે'ની પછીનું વિવરણ ઉપલબ્ધ નથી. ઉપલબ્ધ વિવરણ ચતુર્વિંશતિસ્તવ નામક દ્વિતીય અધ્યયન સુધી જ છે અને તે પણ અપૂર્ણ.

### બૃહદ્કલ્પપીઠિકાવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ<sup>૧</sup> ભદ્રબાહુસ્વામિકૃત બૃહત્કલ્પપીઠિકા નિર્યુક્તિ અને સંઘદાસગણિકૃત ભાષ્ય (લઘુભાષ્ય) પર છે. વૃત્તિકાર મલયગિરિ પીઠિકાની ભાષ્યગાથા ૬૦૬ પર્યંત જ પોતાની વૃત્તિ રચી શક્યા. બાકી પીઠિકા તથા આગળના મૂલ ઉદ્દેશોના ભાષ્યની વૃત્તિ આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિએ પૂરી કરી. આ તથ્યનું પ્રતિપાદન સ્વયં ક્ષેમકીર્તિએ પોતાની વૃત્તિ શરૂ કરતી વખતે કર્યું છે :<sup>૧૦</sup>

## श्रीमलयगिरिप्रभवो, यां कर्त्तृमुपाऋमन्त मतिमन्तः । सा कल्पशास्त्रटीका, मयाऽनुसन्धीयतेऽल्पधिया ॥

પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે વીર જિનેશ્વરને પ્રજ્ઞામ કર્યાં છે તથા પોતાના ગુરુનાં પદકમલોનું સાદર સ્મરણ કરતાં કલ્પાધ્યયનની વૃત્તિ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. ભાષ્યકાર અને ચૂર્ણિકારની કૃતજ્ઞતા સ્વીકારતાં મંગલાભિધાનનાં વ્યાખ્યાન સાથે આગળની વૃત્તિ શરૂ કરી છે :

> प्रकटीकृतनिःश्रेयसपदहेतुस्थविरकल्पजिनकल्पम् । नम्राशेषनरामरकल्पितफलकल्पतस्कल्पम् ॥ १ ॥ नत्वा श्रीवीरजिनं, गुरुपदकमलानि बोधविपुलानि । कल्पाध्ययनं विवृणोमि लेशतो गुरुनियोगेन ॥ २ ॥ भाष्यं क्रचातिगम्भीरं, क्वचाहं जडशेखरः । तदत्र जानते पूज्या, ये मामेवं नियुञ्जते ॥ ३ ॥ अद्भूतगुणरत्ननिधौ, कल्पे साहायकं महातेजाः । दीप इव तमसि कुस्ते, जयति यतीशः सः चूर्णिकृत् ॥ ४ ॥

૧. પૃ. ૬૬. ૨. પૃ. ૨૮. ૩. પૃ. ૮૩. ૪. પૃ. ૧૨૮. ૫. પૃ. ૨૭૧. ૬. પૃ. ૩૭૭. ૭. એજન ૮. પૃ. ૧૦૧, ૧૩૫, ૧૫૩, ૨૯૪. ૯. જૈન આત્માનન્દસભા, ભાવનગર, સન્ ૧૯૩૩. ૧૦. પૃ. ૧૭૭.

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

કલ્પ (બૃહત્કલ્પ) સૂત્ર તથા વ્યવહાર સૂત્ર તથા તેમની વ્યાખ્યાઓના રચયિતાઓના વિષયમાં પોતાનું વક્તવ્ય ઉપસ્થિત કરતાં વૃત્તિકારે બતાવ્યું છે કે ચતુર્દશ પૂર્વધર ભગવાન ભદ્રબાહુસ્વામીએ સાધુઓના અનુગ્રહ માટે કલ્પસૂત્ર અને વ્યવહાર સૂત્રની રચના કરી જેથી પ્રાયશ્ચિત્તનો વ્યવચ્છેદ ન થાય. તેમણે આ બંને સૂત્રોની સૂત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિ પણ બનાવી. સનિર્યુક્તિક સૂત્રોને પણ અલ્પબુદ્ધિવાળા પ્રાણીઓ માટે સમજવી અઘરી જણાતાં ભાષ્યકારે તેમની પર ભાષ્ય લખ્યું. આ સૂત્રસ્પર્શિક નિર્યુક્તિનું અનુગમન કરનાર હોવાને કારણે નિર્યુક્તિ અને ભાષ્ય એક ગ્રન્થરૂપ થઈ ગયા : તતો 'मા भूत् प्रायश्चित्तव्यवच्छेद:' इति साधूनामनुग्रहाय चतुर्दशपूर्वधरेण भगवता भद्रबाहुस्वामिना कल्पसूत्रं व्यवहारसूत्रं चकारि, उभयोरपि च सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्ति: ! इमे अपि च कल्प-व्यवहारसूत्रे सनिर्युक्तिके अल्पग्रन्थतयामहार्थत्वेन च दु:खमानुभावतो हीयमानमेधाऽऽयुग्रदिगुणानामिदानीन्तनजन्तूनामल्पश्चक्तिनां दुग्रंहि दुरबधारे जाते, तत: सुखग्रहणधारणाय भाष्यकारो भाष्यं कृतवान्, तत्र सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्त्यनुगतमिति सूत्रस्पश्तिकनिर्युक्तिर्भाष्यं चैको ग्रन्थो जात: !'

વૃત્તિકારે પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં પ્રાકૃત ગાથાઓની સાથે સાથે પ્રાકૃત કથાનકો પજ્ઞ ઉદ્ધત કર્યાં છે. 'યત एवं स्वस्थानप्रायश्चित्तं ततो विपर्यस्तग्रहणकरणे न विधेये'' અહીં સુધીની પીઠિકાવૃત્તિ આચાર્ય મલયગિરિની જ કૃતિ છે જેનું ગ્રંથમાન ૪૬૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે.

૧. મૃ. ૨. ૨. પૃ. ૧૭૬.

# એકાદશ પ્રકરણ મલધારી હેમચન્દ્રફત ટીકાઓ

મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિની પરંપરામાં થનાર મલધારી રાજશેખરે પોતાની પ્રાકૃતદ્વયાશ્રયની વૃત્તિની પ્રશસ્તિમાં લખ્યું છે કે મલધારી હેમચન્દ્રનું ગૃહસ્થાશ્રમનું નામ પ્રદ્યુમ્ન હતું. તેઓ રાજમંત્રી હતા અને પોતાની ચાર સ્ત્રીઓને છોડીને મલધારી અભયદેવસૂરિ પાસે દીક્ષિત થયા હતા.' આ બંને આચાર્યોનાં પ્રભાવશાળી જીવન-ચરિત્રનું વર્શન મલધારી હેમચન્દ્રના જ શિષ્ય શ્રીચન્દ્રસૂરિએ પોતાનાં મુનિસુવ્રત-ચરિતની પ્રશસ્તિમાં કર્યું છે. તે અતિ રોચક તથા ઐતિહાસિક તથ્યોથી યુક્ત છે. મલધારી હેમચન્દ્રનો પરિચય આપતાં શ્રીચન્દ્રસૂરિ કહે છે :<sup>ર</sup>

'પોતાના તેજસ્વી સ્વભાવથી ઉત્તમ પુરુષોનાં હૃદયને આનંદિત કરનાર કૌસ્તુભમષ્ડિ સમાન શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિ આચાર્ય અભયદેવની પછી થયા. તેઓ પોતાના યુગમાં પ્રવચનના પારગામી અને વચનશક્તિસમ્પન્ન હતા. ભગવતી જેવું શાસ તો તેમને પોતાના નામની જેમ કંઠસ્થ હતું. તેમણે મૂલગ્રંથ, વિશેષાવશ્યક, વ્યાકરણ અને પ્રમાણશાસ્ત્ર વગેરે અન્ય વિષયોના અર્ધ લક્ષ (?) ગ્રંથ વાંચ્યા હતા. તેઓ રાજા તથા અમાત્ય વગેરે બધામાં જિનશાસનની પ્રભાવના કરવામાં પરાયજ્ઞ અને પરમ કારુણિક હતા. મેઘ સમાન ગંભીર ધ્વનિથી જે સમયે તેઓ ઉપદેશ આપતા તે સમયે જિનભવનની બહાર ઊભા રહીને પણ લોકો તેમના ઉપદેશરસનું પાન કરતા હતા. વ્યાખ્યાનલબ્ધિસંપન્ન હોવાને કારણે તેમનાં શાસ્રવ્યાખ્યાન સાંભળીને જડબુદ્ધિ વાળા લોકો પણ સહજ જ બોધ પ્રાપ્ત કરી લેતા. સિદ્ધવ્યાખ્યાનિક (સિદ્ધર્ષિ)ની ઉપમિતિભવપ્રપંચકથા વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરનારી હોવા છતાં પણ સમજવામાં અત્યંત મુશ્કેલ હતી એટલા માટે સભામાં તેનું વ્યાખ્યાન લાંબા સમયથી કોઈ નહોતું કરતું. જે સમયે આચાર્ય હેમચન્દ્ર તેનું વ્યાખ્યાન કરતા, તે સમયે લોકોને તેમને સાંભળવામાં ખૂબ આનંદ આવતો. શ્રોતાઓની વારંવારની પ્રાર્થનાને કારણે તેમને લગાતાર ત્રણ વર્ષ સુધી તે કથાનું વ્યાખ્યાન કરવું પડ્યું. તે પછી તે કથાનો પ્રચાર ખૂબ વધી ગયો. આચાર્ય હેમચન્દ્રે નિમ્નલિખિત ગ્રંથ રચ્યા : સર્વપ્રથમ ઉપદેશમાલા મૂલ અને

૧. જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઈતિહાસ, પૃ. ૨૪૫.

૨. મુનિસુવ્રતચરિતની પ્રશસ્તિ, કા. ૧૩૨-૧૮૦.

આચાર્ય વિજયસિંહે ધર્મોપદેશમાલાની બૃહદ્વૃત્તિ રચી છે. તેની સમાપ્તિ વિ.સં.૧૧૯૧માં થઈ. તેની પ્રશસ્તિમાં આચાર્ય વિજયસિંહે પોતાના ગુરુ આચાર્ય હેમચન્દ્ર અને તેમના ગુરુ આચાર્ય અભયદેવનો જે પરિચય આપ્યો છે તેનાથી જજ્ઞાય છે કે સં. ૧૧૯૧માં આચાર્ય મલધારી હેમચન્દ્રના મૃત્યુના ઘજ્ઞાં વર્ષ વ્યતીત થઈ ચૂક્યા હતાં. આવી સ્થિતિમાં એમ માનવામાં આવે કે અભયદેવનું મૃત્યુ થતાં અર્થાત્ વિ.સં.૧૧૬૮માં હેમચન્દ્રે આચાર્યપદ પ્રાપ્ત કર્યું અને લગભગ સં. ૧૧૮૦ સુધી તે પદને શોભાવ્યું તો કોઈ અસંગતિ નથી. તેમના ગ્રન્થાંતની કોઈ પજ્ઞ પ્રશસ્તિમાં વિ.સં.૧૧૭૭ પછીના વર્ષનો ઉલ્લેખ નથી મળતો.<sup>ર</sup>

આચાર્ય હેમચન્દ્રે સ્વહસ્તલિખિત જીવસમાસની વૃત્તિની પ્રતના અંતે પોતાનો જે પરિચય આપ્યો છે તેમાં તેમણે પોતાને યમ-નિયમ-સ્વાધ્યાય-ધ્યાનનાં અનુષ્ઠાનમાં રત પરમ નૈષ્ઠિક પંડિત શ્વેતામ્બરાચાર્ય ભટ્ટારક રૂપે પ્રસ્તુત કર્યા છે. આ પ્રત તેમણે વિ.સં.૧૧૬૪માં લખી છે. પ્રશસ્તિ આ મુજબ છે΄:<sup>3</sup>

ग्रन्थाग्र ६६२७ । संवत् ११६४ चैत्र सुदि ४ सोमेऽद्येह श्रीमदणहिलपाटके समस्तराजावलिविराजितमहाराजाधिराज-परमेश्वर-श्रीमज्जयसिंहदेव-कल्यााणविजयराज्ये एवं काले प्रवर्तमाने यमनियमस्वाध्यायध्यानानुष्ठानरतपरमनैष्ठिकपंडित-श्वेताम्बराचार्य-

આ સૂચીમાં નન્દિટિપ્પણનો ઉલ્લેખ નથી. વિશેષાવશ્યકભાષ્યની વૃત્તિના અંતે આ ટિપ્પણીનો ઉલ્લેખ મળે છે.

૨. ગણધરવાદ : પ્રસ્તાવના, પૃ. ૫૧-૨.

<sup>3.</sup> શ્રી પ્રશસ્તિસંગ્રહ (શ્રી શાન્તિનાથજી જ્ઞાનભંડાર, અમદાવાદ), પૃ. ૪૯.

#### મલધારી હેમચંદ્રકૃત ટીકાઓ

#### भट्टारकश्रीहेमचन्द्राचार्येण पुस्तिका लि॰ श्री॰ ।

જ્યાં સુધી મલધારી હેમચન્દ્રની ગ્રંથરચનાનો પ્રશ્ન છે, અમે મુનિસુવ્રતચરિતની પ્રશસ્તિના આધારે ઉપદેશમાલા વગેરે નવ ગ્રંથોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. વિશેષાવશ્યકભાષ્યની વૃત્તિના અંતે આચાર્યે સ્વયં ગ્રન્થરચનાનો ક્રમ આપ્યો છે અને ગ્રન્થસંખ્યા દસ આપી છે. મુનિસુવ્રતચરિતમાં ઉલ્લિખિત નવ ગ્રંથોમાં એક ગ્રંથ વધારે જોડવામાં આવ્યો છે અને તે છે નન્દિટિપ્પણ. આ ગ્રંથની કોઈ પણ પ્રતનો ક્યાંય ઉલ્લેખ નથી મળતો. એવું હોવા છતાં પણ જો વિશેષાવશ્યકભાષ્યની વૃત્તિમાં ઉલ્લિખિત ગ્રંથસંખ્યા તથા રચનાક્રમ યોગ્ય માનવામાં આવે તો મલધારી હેમચન્દ્રની ગ્રંથરચનાનો ક્રમ આ મુજબ હોવો જોઈએ : ૧. આવશ્યકટિપ્પણ, ૨. શતકવિવરણ, ૩. અનુયોગદ્વારવૃત્તિ, ૪. ઉપદેશમાલાસૂત્ર, ૫. ઉપદેશમાલાવૃત્તિ, ૬. જીવસમાસવિવરણ, ૭. ભવભાવનાસૂત્ર, ૮. ભવભાવનાવિવરણ, ૯. નન્દિટિપ્પણ, ૧૦. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-બૃહદ્દવૃત્તિ. આ ક્રમ શ્રીચન્દ્રસૂરિકૃત મુનિસુવ્રતચરિતમાં ઉલ્લિખિત પૂર્વોક્ત ક્રમથી કંઈક જુદો જ છે. આ ગ્રન્થોનું પરિમાણ લગભગ ૮૦૦૦૦ શ્લોક-પ્રમાણ છે. આ બધા ગ્રંથો વિષયની દર્ષ્ટિએ પ્રાયઃ સ્વતંત્ર છે આથી તેમાં પુનરાવૃત્તિ માટે વિશેષ શક્યતા નથી.

#### આવશ્યકવૃત્તિપ્રદેશવ્યાખ્યા :

આ વ્યાખ્યા ે હરિભદ્રકૃત આવશ્યકવૃત્તિ પર છે. આને હારિભદ્રીયાવશ્યકવૃત્તિ ટિપ્પણક પણ કહે છે. તેની પર પ્રસ્તુત વ્યાખ્યાકાર આચાર્ય હેમચન્દ્રના જ શિષ્ય શ્રીચંદ્રસૂરિએ એક વધારે ટિપ્પણ લખ્યું છે જેને પ્રદેશવ્યાખ્યાટિપ્પણ કહે છે. પ્રારંભે વ્યાખ્યાકાર આદિજિનેશ્વર (ઋષભદેવ)ને નમસ્કાર કરે છે. તદનંતર વર્ધમાનપર્યન્ત બાકી સમસ્ત તીર્થંકરોને નમસ્કાર કરી સંક્ષેપમાં ટિપ્પણ લખવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે :

> जगत्त्रयमतिक्रम्य, स्थिता यस्य पदत्रयी । विष्णोरिव तमानम्य श्रीमदाद्यजिनेश्वरम् ॥ १ ॥ शेषानपि नमस्कृत्य, जिनानजितपूर्वकान् । श्रीमतो वर्द्धमानान्तान्, मुक्तिशर्म्मविधायिनः ॥ २ ॥ समुपासितगुरुजनतः समधिगतं किञ्चिदात्मसंस्मृतये । सङ्क्षेपादावश्यकविषयं टिप्पनमहं वच्मि ॥ ३ ॥

४११

૧. શ્રીચંદ્રસૂરિવિહિત ટિપ્પણસહિત – દેવચંદ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૦.

ત્યાર પછી વ્યાખ્યાકારે હારિભદ્રીય આવશ્યકવૃત્તિનાં કેટલાંક કઠિન₊સ્થળોનું સરળ શૈલીમાં વ્યાખ્યાન કરતાં અંતે વ્યાખ્યાગત દોષોની સંશુદ્ધિ માટે મુનિજનોને પ્રાર્થના કરી છે ઃ'

> इति गुरुजनमूलादर्थजातं स्वबुद्ध्या, यदवगतमिहात्मस्मृत्युपादानहेतोः । तदुपरचितमेतत् यत्र किञ्चित्सदोषं, मयि कृतगुस्तोषैस्तत्र शोध्यं मुनीन्दैः ॥ १ ॥ छन्द्रस्थस्य हि मोहः कस्य न भवतीह कर्म्मवशगस्य । सद्बुद्धिविरहितानां विशेषतो मद्विधासुमताम् ॥ २ ॥

પ્રસ્તુત વ્યાખ્યાનું ગ્રંથમાન ૪૭૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

અનુયોગદ્વારવૃત્તિ :

આ વૃત્તિ<sup>ર</sup> અનુયોગદારના સૂત્રોનો સરલાર્થ પ્રસ્તુત કરવા માટે બનાવવામાં આવી છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે વી૨ જિનેશ્વર, ગૌતમાદિ સૂરિવર્ગ તથા શ્રુતદેવતાને નમસ્કાર કર્યા છે :

सम्यक् सुरेन्दकृतसंस्तुतपादपद्ममुद्दामकामकरिराजकठोरसिंहम् । सद्धर्म्मदेशकवरं वरदं नतोऽस्मि, वीरं विशुद्धतरबोधनिधिं सुधीरम् ॥ १ ॥ अनुयोगभृतां पादान् वन्दे श्रीगौतमादिसूरीणाम् । निष्कारणबन्धूनां विशेषतो धर्म्मदातृणाम् ॥ २ ॥ यस्याः प्रसादमतुलं संप्राप्य भवन्ति भव्यजननिवहाः । अनुयोगवेदिनस्तां प्रयतः श्रुतदेवतां वन्दे ॥ ३ ॥

પ્રથમ સૂત્ર'नाणं पंचविहं.....'ની વ્યાખ્યા શરૂ કરતાં પહેલાં વૃત્તિકાર કહે છે કે જોકે પ્રાચીન આચાર્યોએ ચૂર્શિ અને ટીકા (હારિભદ્રીય) દારા આ ગ્રન્થનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે પરંતુ અલ્પ બુદ્ધિવાળા શિષ્યો માટે તે સમજવામાં મુશ્કેલ હોવાને કારશે હું મંદમતિ ફરી આનું વ્યાખ્યાન શરૂ કરું છું : स च यद्यपि चूर्णिटीकाद्वारेण वृद्धैरपि विहित: तथापि तद्वचसामतिगम्भीरत्वेन दुर्राधगमत्वाद् मन्दमतिनाऽपि मयाऽसाधारण–

- ર. (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, સન્ ૧૮૮૦.
  - (આ)દેવચંદ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૫-દ.
  - (ઇ) આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૪.
  - (ઈ) કેશરબાઈ જ્ઞાનમંદિર, પાટ્યા, સન્ ૧૯૩૯.

૧. પૃ.૧૧૭.

#### મલધારી હેમચંદ્ર કૃત ટીકાઓ

श्रुतभक्तिजनितौत्सुक्यभावतोऽविचारितस्वशक्तित्वादल्यधियामनुग्रहार्थत्वाच्च कर्तुमारभ्यते ।

'से किं तं तिनामे.....' (સૂ૦ ૧૨૩)ની વૃત્તિમાં રસનું વિવેચન કરતાં વૃત્તિકારે ભિષક્શાસ્ત્રના 'श्लेष्माणमर्हींच पित्तं तृषं कुष्ठं विषं ज्वरम्....' વગેરે અનેક શ્લોકો ઉદ્ધૃત કર્યા છે.' આ જ રીતે સપ્તસ્વરની વ્યાખ્યામાં' તથા અન્યત્ર પણ અનેક શ્લોકો ઉદ્ધૃત કર્યા છે. આ જ રીતે સપ્તસ્વરની વ્યાખ્યામાં' તથા અન્યત્ર પણ અનેક શ્લોકો ઉદ્ધૃત કર્યા છે. આ વૃત્તિના અંતે પણ તે જ પ્રશસ્તિ છે જે વિશેષાવશ્યકભાષ્યની વૃત્તિના અંતે છે. આમાં વૃત્તિ-રચનાનો સમય નથી આપવામાં આવ્યો. આનું પ્રંથમાન ૫૯૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

## વિશેષાવશ્યકભાષ્ય-બૃહદ્દવૃત્તિ ઃ

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>3</sup>ને શિષ્યહિતાવૃત્તિ પણ કહે છે. આ મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિની બૃહત્તમ કૃતિ છે. આમાં આચાર્યે વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં પ્રતિપાદિત અનેક વિષયોને અતિ સરળ તથા સુબોધ શૈલીમાં સમજાવ્યા છે. દાર્શનિક ચર્ચાની પ્રધાનતા હોવા છતાં પણ શૈલીમાં ક્લિષ્ટતા નથી આવવા પામી, તે આ ટીકાની એક બહુ મોટી વિશેષતા છે. શંકા-સમાધાન અને પ્રશ્નોત્તરની પદ્ધતિનું પ્રાધાન્ય હોવાને કારણે પાઠકની અરુચિનો સામનો નથી કરવો પડતો. અહીં-તહીં સંસ્કૃત કથાનકોનાં ઉદ્ધરણથી વિષય-વિવેચન પણ વધુ સરળ થઈ ગયું છે. આ ટીકાને કારણે વિશેષાવશ્યકભાષ્યનાં પઠન-પાઠનમાં અત્યધિક સરળતા થઈ ગઈ છે, તેમાં કોઈ સંદેહ નથી. આ ટીકાથી ભાષ્યકાર અને ટીકાકાર બંનેના યશમાં અસાધારણ વૃદ્ધિ થઈ છે. ટીકાના પ્રારંભે આચાર્યે વર્ધમાન જિનેશ્વર, સુધર્માદિપ્રમુખ સૂરિસંઘ, સ્વગુરુ, જિનભદ્ર અને શ્રુતદેવતાની સવિનય વંદના કરી છે :

श्रीसिद्धार्थनरेन्द्रविश्रुतकुलव्योमप्रवृत्तोदयः, सद्बोधांशुनिरस्तदुस्तरमहामोहान्धकारस्थिति: । दृप्ताशेषकुवादिकौशिककुलप्रीतिप्रणोदक्षमो, जीयादस्खलितप्रतापतरणि: श्रीवर्धमानो जिन: ॥ १ ॥ येन ऋमेण कृपया श्रुतधर्म एष, आनीय मादृशजनेऽपि हि संप्रणीत: ।

- ૧. પાટલ સંસ્કરણ, પૃ. ૧૦૦. ૨. પૃ. ૧૧૭-૬
- (અ) યશોવિજય જૈન ગ્રંથમાલા, બનારસ, વીર સં. ૨૪૨૭-૨૪૪૧.
   (આ) ગુજરાતી ભાષાંતર ચુનીલાલ હુકમચન્દ, આગમોદય સમિતિ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૪-૭.

श्रीमत्सुधर्मगणभृत्रमुखं नतोऽस्मि,

तं सूरिसड्घमनघं स्वगुरूश्च भक्त्या ॥ २ ॥ आवश्यकप्रतिनिबद्धगभीरभाष्य-

पीयूषजन्मजलधिर्युणरत्नराशिः

ख्यातः क्षमाश्रमणतागुणतः क्षितौ यः,

सोऽयं गणिर्विजयते जिनभदनामा ॥ ३ ॥

यस्याः प्रसादपरिवर्धितशुद्धबोधाः,

पारं व्रजन्ति सुधियः श्रुततोयराशेः ।

सानुग्रहा मयि समीहितसिद्धयेऽस्तु,

सर्वज्ञशासनरता श्रुतदेवताऽसौ ॥ ४ ॥

વિશેષાવશ્યકભાષ્ય શું છે તથા તેની પ્રસ્તુત વૃત્તિની શું આવશ્યકતા છે તેનું સમાધાન કરતાં ટીકાકારે બતાવ્યું છે કે સામાવિકાદિ ષડધ્યયનાત્મક શ્રુતસ્કન્ધરૂપ આવશ્યકની અર્થતઃ તીર્થંકરોએ તથા સૂત્રતઃ ગણધરોએ રચના કરી. તેની ગંભીગર્થતા તથા નિત્યોપયોગિતાને ધ્યાનમાં રાખતાં ચતુર્દશ પૂર્વધર શ્રીમદ્ ભદ્રબાહુસ્વામીએ આ સૂત્રની વ્યાખ્યાનરૂપ નિર્યુક્તિ બનાવી. આ નિર્યુક્તિમાં પણ સામાયિકાધ્યયન-નિર્યુક્તિને વિશેષ મહત્ત્વપૂર્ણ સમજતાં શ્રીમદ્ર જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણવિરચિત સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિ તથા કોટ્યાચાર્યવિહિત વિવરણ - આ બે ટીકાઓ વિદ્યમાન છે પરંતુ તે અતિ ગંભીર વાક્યાત્મક તથા કંઈક સંક્ષિપ્ત હોવાને કારણે મંદમતિ શિષ્યો માટે મુશ્કેલ જજ્ઞાય છે. આ જ મુશ્કેલીને દૂર કરવા માટે પ્રસ્તુત વૃત્તિ શરૂ કરવામાં આવી રહી છે.'

વૃત્તિના અંતે પ્રશસ્તિ-સૂચક અગીયાર શ્લોક છે જેમાં વૃત્તિકારનું નામ હેમચન્દ્રસૂરિ તથા તેમના ગુરુનું નામ અભયદેવસૂરિ બતાવવામાં આવ્યું છે અને કહેવામાં આવ્યું છે કે રાજા જયસિંહના રાજ્યમાં સં. ૧૧૭૫ની કાર્તિક શુક્લા પંચમીના દિવસે આ વૃત્તિ સમાપ્ત થઈ ઃ'

...सोऽभयदेवसूरिरभवत् तेभ्यः प्रसिद्धो भुवि ॥ ९ ॥ तच्छिष्यलवप्रायैरगीताथैरेपि शिष्टजनतुष्ट्यै । श्रीहेमचन्द्रसूरिभिरियमनुरचिता प्रकृतवृत्तिः ॥ १० ॥ शरदां च पंचसप्तत्यधिकैकादशशतेष्वतीतेषु । कार्तिकसितपञ्चम्यां श्रीमज्जयसिंहनृपराज्ये ॥ ११ ॥ वृत्तिनुं भ्रथमान २८००० श्लोङ प्रभाष छे.

૧. પૃ. ૧-૨. ૨. પૃ. ૧૩૫૯.

#### દ્વાદશ પ્રકરણ

# નેમિચન્દ્રવિહિત ઉત્તરાધ્યયન-વૃત્તિ

નેમિચન્દ્રસૂરિનું બીજું નામ દેવેન્દ્રગણિ છે. પ્રારંભમાં તેઓ દેવેન્દ્રગણિ નામથી જ પ્રસિદ્ધ હતા પરંતુ પછીથી નેમિચન્દ્રસૂરિ નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. તેમણે વિ.સં.૧૧૨૯માં ઉત્તરાધ્યયન પર સુખબોધા નામક એક ટીકા રચી. આ ટીકામાં અનેક પ્રાકૃત આખ્યાનો ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યાં છે. આ દેષ્ટિએ નેમિચન્દ્રસૂરિ હરિભદ્રસૂરિ અને વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરીની શૈલીની અધિક નજીક છે, નહિ કે શીલાંક્સૂરિની કે જેમણે આ પ્રકારનાં આખ્યાન સંસ્કૃતમાં પ્રસ્તુત કર્યાં છે.

ઉત્તરાધ્યયન-સુખબોધા વૃત્તિ<sup>\*</sup> શાન્ત્યાચાર્યવિહિત શિષ્યહિતા નામક બૃહદ્વૃત્તિના આધારે રચવામાં આવી છે. તે સરળ તથા સુબોધ હોવાને કારજ્ઞે તેનું નામ સુખબોધા રાખવામાં આવ્યું છે. પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે તીર્થંકરો, સિદ્ધો, સાધુઓ તથા શ્રુતદેવતાને નમસ્કાર કર્યા છે તથા વૃદ્ધકૃત (શાન્ત્યાચાર્યકૃત) બદ્ધર્થ તથા ગંભીર વિવરજ્ઞમાંથી સમુદ્ધત કરીને આત્મસ્મૃત્યર્થ તથા જડમતિ અને સંક્ષેપરુચિ ધરાવનારના હિતાર્થે પાઠાંતરો અને અર્થાંતરો વિના ઉત્તરાધ્યયનની સુખબોધા-વૃત્તિ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

> प्रणम्थ विष्नसंघातघातिनस्तीर्थनायकान् । सिद्धांश्च सर्वसाधूंश्च, स्तुत्वा च श्रुतदेवताम् ॥ १ ॥ आत्मस्मृतये वक्ष्ये, जडमतिसंक्षेपरुचिहितार्थं च । एकैकार्थनिबद्धां, वृतिं सूत्रस्य सुखबोधाम् ॥ २ ॥ बह्वर्थाद् वृद्धकृताद्, गंभीराद् विवरणात् समुद्धृत्य । अध्ययनानामुत्तरपूर्वाणामेकपाठगताम् ॥ ३ ॥ अर्थान्तराणि पाठान्तराणि सूत्रे च वृद्धटीकातः । बोद्धव्यानि यतोऽयं, एगरम्भो गमनिकामात्रम् ॥ ४ ॥

વૃત્તિના અંતે પ્રશસ્તિ છે જેમાં વૃત્તિકાર નેમિચન્દ્રાચાર્યના ગચ્છ, ગુરુ, ગુરુભાતા, વૃત્તિરચનાનું સ્થાન, સમય વગેરેનો ઉલ્લેખ છે. આમાં જ શાન્ત્યાચાર્યના ગચ્છ વગેરેનો પણ ઉલ્લેખ છે જેની વૃત્તિના આધારે પ્રસ્તુત વૃત્તિની રચના કરવામાં આવી છે. તેમિચન્દ્રાચાર્ય બૃહદ્ગચ્છીય ઉદ્યોત્તનાચાર્યના શિષ્ય ઉપાધ્યાય આપ્રદેવના શિષ્ય છે. તેમના ગુરુભાતાનું નામ મુનિચન્દ્રસૂરિ છે, જેમની પ્રેરણાથી આ વૃત્તિ બની છે.

૧. યુષ્પચન્દ્ર ખેમચન્દ્ર, વળાદ, સન્ ૧૯૩૭.

વૃત્તિની રચનાનું સ્થાન અજ્ઞહિલપાટક નગર (દોહડિ શેઠનું ઘર) છે તથા સમાપ્તિનો સમય વિ.સં. ૧૧૨૯ છે :

> विश्रुतस्य महीपीठे, बृहद्गच्छस्य मण्डनम् । श्रीमान् विहारकप्रष्ठः सूरिस्द्योतनाभिधः ॥ ९ ॥ शिष्यस्तस्याऽऽम्रदेवोऽभूदुपाध्यायः सतां मतः । यत्रैकान्तगुणापूर्णे, दोषैर्लेभे पदं न तु ॥ १० ॥ श्रीनेमिचन्द्रसूरिरुद्धतवान् वृत्तिकां तद्विनेयः । गुरुसोदर्यश्रीमन्मुनिचन्द्राचार्यवचनेन ॥ ११ ॥

अणहिलपाटकनगरे, दोहडिसच्छ्रेष्ठिसत्कवसतौ च । सन्तिष्ठता कृतेयं, नवकरहरवत्सरे चैव ॥ १३ ॥ वृत्तिनुं ग्रंथभान १२००० श्लोअप्रभाष छे : अनुष्ठुभां सहस्राणि, गणितत्रिययाऽभवन् ।

द्वादश ग्रन्थमानं तु, वृत्तेस्या विनिश्चितम् ॥

#### •

## ત્રયોદશ પ્રકરણ

# શ્રીચંદ્રસૂરિવિહિત વ્યાખ્યાઓ

શ્રીચન્દ્રસૂરિનું બીજું નામ પાર્શ્વદેવગણિ છે. તેઓ શીલભદ્રસૂરિના શિષ્ય છે. તેમણે વિ.સં.૧૧૭૪માં નિશીથસૂત્રની વિશેષચૂર્ણિના વીસમા ઉદેશકની વ્યાખ્યા કરી છે. આ સિવાય નિમ્ન ગ્રંથો પર પણ તેમની ટીકાઓ છે : શ્રમણોપાસક-પ્રતિક્રમણ (આવશ્યક), નન્દી (નન્દીદુર્ગપદવ્યાખ્યા), જીતકલ્પ-બૃહચ્ચૂર્શિ, નિરયાવલિકાદિ અંતિમ પાંચ ઉપાંગ.

#### નિશીથચૂર્ણિ-દુર્ગપદવ્યાખ્યા ઃ

નિશીથચૂર્ઊના વીસમા ઉદેશ પર શ્રીચન્દ્રસૂરિએ દુર્ગપદવ્યાખ્યા¹ નામક ટીકા રચી છે. ચૂર્ઊના કઠિન અંશોને સરળ તથા સુબોધ બનાવવા માટે જ પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા રચવામાં આવી છે. જેમકે વ્યાખ્યાકાર પ્રારંભમાં જ લખે છે ઃ

#### विंशोद्देशे श्रीनिशीथस्य चूणौं, दुर्गं वाक्यं यत् पदं वा समस्ति । स्वस्मृत्यर्थं तस्य वक्ष्ये सुबोधां, व्याख्यां कांचित् सदगुरुभ्योऽवबुद्धाम् ॥ २ ॥

આ વ્યાખ્યાનો અધિક અંશ વિવિધ પ્રકારના માસોના ભંગ, દિવસોની ગણતરી વગેરે સંબંધિત હોવાને કારણે નીરસ છે. ચૂર્શિકાર જિનદાસગણિ મહત્તરનાં નામ સંબંધિત અંતિમ બે ગાથાઓની વ્યાખ્યા કરતાં વ્યાખ્યાકાર કહે છે :

'....वर्गा इह अ । क । च । ट । त । प । य । श । वर्गा इति वचनात् स्वरादयो हकारान्ता ग्राह्या: । तदिह प्रथमगाथया जिणदास इत्येवरूपं नामाभिहितं, द्वितीयगाथया तदेव विशेषयितुमाह—जिणदास महत्तर इति तेन रचिता चूर्णिरियम् ।''

અંતે વ્યાખ્યાકાર પોતાનો પરિચય આપતાં કહે છે : श्रीशालि( शील )भद्रसूरीणां, शिष्यै: श्रीचन्द्रसूरिभि: । विंशकोद्देशके व्याख्या, दुब्धा स्वपरहेतवे ॥ १ ॥

**૨. પૃ. ૪૪**૩.

૧. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગરા, સન્ ૧૯૬૦ (નિશીથસૂત્રના ચતુર્થ વિભાગ અંતર્ગત, પૃ. ૪૧૩- ΄ ૪૪૩).

અર્થાત્ શ્રી શાલિ(શીલ)ભદ્રસૂરિના શિષ્ય શ્રીચન્દ્રસૂરિએ પોતાના તથા બીજાઓ માટે વીસમા ઉદ્દેશની આ વ્યાખ્યા બનાવી.

આ જ રીતે વ્યાખ્યાની સમામિનો સમય-નિર્દેશ કરતાં આચાર્ય કહે છે : वेदाश्वस्दयुक्ते, विक्रमसंवत्सरे तु मृगशीर्षे । माधसितद्वादश्यां, समर्थितेयं खौ वारे ॥ २ ॥

## નિરયાવલિકાવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ<sup>૧</sup> અંતિમ પાંચ ઉપાંગભૂત નિરયાવલિકા સૂત્ર પર છે ઃ નિરયાવલિકા, કલ્પાવતંસિકા, પુષ્પિકા, પુષ્પચૂલા અને વૃષ્ણિદશા. આ વૃત્તિ સિવાય આ સૂત્રની બીજી કોઈ ટીકા નથી. વૃત્તિ સંક્ષિપ્ત તથા શબ્દાર્થપ્રધાન છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે પાર્શ્વનાથને પ્રજ્ઞામ કર્યા છે ઃ

# पार्श्वनाथं नमस्कृत्य प्रायोऽन्यग्रन्थवीक्षिता ।

निखावलिश्रुतस्कन्धे व्याख्या काचित् प्रकाश्यते ॥

વૃત્તિંનુા અંતે વૃત્તિકારનાં નામ, ગુરુ, વૃત્તિલેખનના સમય, સ્થાન વગેરેનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી. મુદ્રિત પ્રતના અંતે માત્ર 'इति श्रीचन्द्रसूरिविर्सचतं निरयावलिकाश्रुतस्कन्ध-विवरणं समाप्तमिति । श्रीरस्तु ।' એટલો જ ઉલ્લેખ છે.' વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૬૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે.

#### જીતકલ્પબૃહચ્ચૂર્ણિ-વિષમપદવ્યાખ્યા :

આ વ્યાખ્યા<sup>૩</sup> સિદ્ધસેનગણિકૃત જીતકલ્પબૃહચ્ચૂર્શિના વિષમપદોનાં વિવેચન રૂપે છે. પ્રારંભમાં વ્યાખ્યાકાર શ્રીચન્દ્રસૂરિએ ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કરીને સ્વ-પરોપકાર નિમિત્ત જીતકલ્પબૃહચ્ચૂર્શિની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે :

# नत्वा श्रीमन्महावीरं स्वपरोपकृतिहेतवे । जीतकल्पबृहच्वूर्णेर्व्याख्या काचित् प्रकाश्यते ॥

'सिद्धत्थ.....' વગેરે પ્રારંભની એકાદશ ચૂર્জિ-ગાથાઓ (મંગલગાથાઓ)ની વ્યાખ્યા કર્યા પછી આચાર્યે 'को वि सीसो.....' વગેરે પાઠોના કઠિન પદોનું

- (અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, બનારસ, સન્ ૧૮૮૫.
   (આ)આગમોદય સમિતિ, સુરત, સન્ ૧૯૨૨.
   (ઇ) ગુર્જર ગ્રંથરત્ન કાર્યાલય, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૩૪.
- ૨. અમદાવાદ-સંસ્કરણ, પૃ. ૩૯.
- જૈન સાહિત્ય સંશોધક સમિતિ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૨૬.

## શ્રીચંદ્રસૂરિવિહિત વ્યાખ્યાઓ

વ્યાખ્યાન કર્યું છે. વચ્ચે-વચ્ચે પોતાના વકતવ્યની પુષ્ટિ માટે પ્રાકૃત ગાથાઓ ઉદ્ધત કરી છે.1

અંતે વ્યાખ્યાકારે પોતાનો નામોલ્લેખ કરતાં બતાવ્યું છે કે પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા સં. ૧૨૨૭માં મહાવીર-જન્મકલ્યાણના દિવસે રવિવારે પૂર્ણ થઈ. આનું ગ્રન્થમાન ૧૧૨૦ શ્લોક પ્રમાણ છે :

> जीतकल्पबृहच्चूणौं व्याख्या शास्त्रानुसारतः । श्रीचन्द्रसूरिभिर्दूब्या स्वपरोपकृतिहेतवे ॥ १ ॥ मुनिनयनतरणि ( १२२७ ) वर्षे श्रीवीरजिनस्य जन्मकल्याणे । प्रकृतग्रन्थकृतिरियं निष्पत्तिमवाप रविवारे ॥ २ ॥

एकादशशतविंशत्यधिकश्लोकप्रमाणग्रन्थाग्रम् । ग्रन्थकृतिः प्रविवाच्या मुनिपुङ्गवसूरिभिः ॥ ४ ॥ यदिहोत्सूत्रं किञ्चिद् दृब्धं छन्नस्थबुद्धिभावनया । तन्मयि कृपानुकलितैः शोध्यं गीतार्थविद्वद्भिः ॥ ५ ॥

•

#### ચતુર્દશ પ્રકરણ

## અન્ય ટીકાઓ

ઉપર્યુક્ત ટીકાકાર આચાર્યો સિવાય બીજા પણ એવા આચાર્યો છે જેમણે આગમોના ટીકાનિર્માણમાં પોતાનું યોગદાન આપ્યું છે. શિવપ્રભસરિના શિષ્ય શ્રીક્લિક્સૂરિએ આવશ્યક સૂત્ર પર વિ.સં.૧૨૯૬માં ટીકા લખી છે જેનું નામ લઘુવૃત્તિ છે. આ સિવાય જીતકલ્પ અને દશવૈકાલિક પર પણ તેમની ટીકાઓ છે. ક્ષેમકીર્તિએ મલયગિરિકૃત બુહત્કલ્પની અપૂર્શ ટીકા પૂરી કરી છે. મહેન્દ્રસુરિ (સં. ૧૨૯૪)ના શિષ્ય ભુવનતુંગસૂરિએ ચતુઃશરણ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન અને સંસ્તારક – આ પ્રકીર્શકો પર ટીકાઓ રચી છે. આ જ રીતે ગુણરત્ન (સં.૧૪૮૪)એ ભક્તપરિજ્ઞા, સંસ્તારક, ચતુઃશરણ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન નામક પ્રકીર્જાકો પર ટીકાઓ રચી છે. વિજયવિમલ (સં. ૧૬૩૪)ની તંદુલવૈચારિક અને ગચ્છાચાર પ્રકીર્ણકો પર ટીકાઓ છે. વાનરર્ષિએ ગચ્છાચાર પ્રકીર્શક પર વૃત્તિ લખી છે. હીરવિજયસૂરિએ સં. ૧૬૩૯માં અને શાન્તિચન્દ્રગણિએ સં. ૧૬૬૦માં જમ્બદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ પર ટીકાઓ લખી છે. શાન્તિચન્દ્રગણિની ટીકાનું નામ પ્રમેયરત્નમંજખા છે. જિનહંસે સં. ૧૫૮૨માં આચારાંગ પર વૃત્તિ (દીપિકા) લખી છે. સં. ૧૫૮૩માં હર્ષકુલે સૂત્રકૃતાંગદીપિકાની રચના કરી. ભગવતી અને ઉત્તરાધ્યયન પર પણ તેમણે ટીકાઓ લખી. લક્ષ્મીકલ્લોલગઊએ આચારાંગ (સં. ૧૫૯૬) અને જ્ઞાતાધર્મકથા પર, દાનશેખરે ભગવતી પર (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્નિલઘુવૃત્તિ), વિનયહંસે ઉત્તરાધ્યયન અને દશવૈકાલિક પર ટીકાઓ લખી છે. આ સિવાય આવશ્યકાદિ પર અન્ય આચાર્યોની પણ ટીકાઓ છે. આવશ્યકપર જિનભટ, નમિસાધુ (સં. ૧૧૨૨), જ્ઞાનસાગર (સં. ૧૪૪૦), માણિક્યશેખર, શુભવર્ધનગણિ (સં.૧૫૪૦), ધીરસુન્દર (સં.૧૫૦૦), શ્રીચન્દ્રસૂરિ (સં.૧૨૨૨), કુલપ્રભ, રાજવલ્લભ, હિત્રૂચિ (સં. ૧૬૯૭) વગેરેએ. આચારાંગ પર અજિતદેવસૂરિ, પાર્શ્વચન્દ્ર (સં.૧૫૭૨), માશિક્યશેખર વગેરેએ, સુત્રકૃતાંગ પર સાધુરંગ ઉપાધ્યાય (સં.૧૫૯૯), પાર્શ્વચન્દ્ર' વગેરેએ, સ્થાનાંગ પર નગર્ષિગક્ષિ (સં.૧૬૫૭), પાર્શ્વચન્દ્ર, સુમતિકલ્લોલ અને હર્ષનંદન (સં. ૧૭૦૫) વગેરેએ, સમવાયાંગ પર મેઘરાજ વાચક વગેરેએ, 🗉 વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ–ભગવતી પર ભાવસાગર, પદ્મસુન્દરગણિ વગેરેએ, જ્ઞાતાધર્મકથા

૧ 🗢 પાર્શ્વચન્દ્રકૃત ટીકાઓ ગુજરાતીમાં છે.

પર કસ્તૂરચન્દ્ર (સં. ૧૮૯૯) વગેરેએ, ઉપાસકદશાંગ પર હર્ષવલ્લભ ઉપાધ્યાય (સં.૧૬૯૩), વિવેકહંસ ઉપાધ્યાય વગેરેએ, પ્રશ્નવ્યાકરણ પર જ્ઞાનવિમલસરિ, પાર્શ્વચન્દ્ર, અજિતદેવસૂરિ વગેરેએ, ઔપપાતિક પર રાજચન્દ્ર અને પાર્શ્વચન્દ્રે, રાજપ્રશ્રીય પર રાજચન્દ્ર, રત્નપ્રભસુરિ, સમરચન્દ્રસુરિ વગેરેએ, જીવાભિગમ પર પદ્મસાગર (સં. ૧૭૦૦) વગેરેએ, પ્રજ્ઞાપના પર જીવવિજય (સં.૧૭૮૪) વગેરેએ, જંબૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિ પર પુણ્યસાગર (સં. ૧૬૪૫) વગેરેએ, ચતુઃશરણ પર વિનયરાજગષ્ટિ, પાર્શ્વચન્દ્ર, વિજયસેનસૂરિ વગેરેએ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન પર હેમચન્દ્રગણિ વગેરેએ. સંસ્તારક પર સમરચન્દ્ર (સં.૧૬૦૩) વગેરેએ, તંદુલવૈચારિક પર પાર્શ્વચન્દ્ર વગેરેએ, બૃહત્કલ્પ પર સૌભાગ્યસાગર વગેરેએ, ઉત્તરાધ્યયન પર કીર્તિવલ્લભ (સં. ૧૫૫૨), કમલસંયમ ઉપાધ્યાય (સં.૧૫૫૪), તપોરત્ન વાચક (સં. ૧૫૫૦), ગુણશેખર, લક્ષ્મીવલ્લભ, ભાવવિજય (સં.૧૬૮૯), હર્ષનન્દનગણિ, ધર્મમન્દિર ઉપાધ્યાય (સં.૧૭૫૦), ઉદયસાગર (સં.૧૫૪૬), મુનિચન્દ્રસરિ, જ્ઞાનશીલ ગણિ, અજિતચન્દ્રસૂરિ, રાજશીલ, ઉદયવિજય, મેઘરાજ વાચક, નગર્ષિગણિ, અજિતદેવસૂરિ, માણિક્યશેખર, જ્ઞાનસાગર વગેરેએ, દશવૈકાલિક પર સુમતિસૂરિ, સમયસુન્દર (સં. ૧૬૮૧), શાન્તિદેવસૂરિ, સોમવિમલસૂરિ, રામચન્દ્ર (સં.૧૬૬૭), પાર્શ્વચન્દ્ર, મેર્સુન્દર, માણિક્યશેખર, જ્ઞાનસાગર વગેરેએ, પિશ્ડનિર્યક્તિ પર ક્ષમારત્ન, માશિક્યશેખર વગેરેએ, નન્દી પર જયદયાલ, પાર્શ્વચન્દ્ર વગેરેએ, ઓધનિર્યુક્તિ પર જ્ઞાનસાગર (સં.૧૪૩૯) અને માણિક્યશેખરે તથા દશાશ્વતસ્કન્ય પર બ્રહ્મમુનિ (બ્રહ્મર્ષિ) વગેરેએ ટીકાઓ લખી છે. આ ટીકાઓ સિવાય કેટલીક ટીકાઓ અજ્ઞાત આચાર્યો દ્વારા પણ લખવામાં આવી છે.' કેટલાક આચાર્યોનાં નામ, સમય વગેરેના વિષયમાં પણ હજી સુધી અંતિમ નિર્ણય નથી થઈ શક્યો. આવી સ્થિતિમાં કોઈનું નામ એકથી વધારે વખત આવી જવું અશક્ય નથી. આ જ રીતે અનેક ટીકાઓના વિષયમાં પણ પુરો નિશ્ચય નથી થઈ શક્યો. વિશેષ કરીને અનુપલબ્ધ ટીકાઓની યથાર્થ સ્થિતિ વિષયમાં તો અનેક પ્રકારની શંકાઓ સ્વાભાવિક છે. આગળ કેટલીક પ્રકાશિત ટીકાઓનો પરિચય આપવામાં આવે છે. બુહત્કલ્પવૃત્તિ :

આચાર્ય મલયગિરિકૃત બૃહત્કલ્પની અપૂર્ણ વૃત્તિ પૂરી કરવાનું શ્રેય આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિને છે. પીઠિકા-ભાષ્યની ૬૦૬ ગાથાઓથી આગળનાં સંપૂર્ણ ભાષ્ય (લઘુભાષ્ય)ની વૃત્તિ<sup>ર</sup> આ જ આચાર્યની કૃતિ છે. શૈલી વગેરેની દષ્ટિએ આ વૃત્તિ

૧. જુઓ – જિનરત્નકોશ : પ્રથમ ભાગ.

ર. જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, સન્ ૧૯૩૩–૧૯૪૨.

મલયગિરિકૃત ટીકાની સમકક્ષ જ છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે સર્વજ્ઞ મહાવીર, કલ્પ (બૃહત્કલ્પ) સૂત્રકાર ભદ્રબાહુ, ભાષ્યકાર સંઘદાસગણિ, ચૂર્ણિકાર મુનીન્દ્ર, વૃત્તિકાર મલયગિરિ, શિવમાર્ગોપદેષ્ટા સ્વગુરુ તથા વરદા શ્રુતદેવીને નમસ્કાર કર્યા છે તથા મલયગિરિપ્રારબ્ધ કલ્પશાસ્ત્રટીકા પૂર્ણ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. ' વૃત્તિના અંતે લાંબી પ્રશસ્તિ છે. તે મુજબ આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિના ગુરુનું નામ વિજયચન્દ્રસૂરિ હતું. વિજયચન્દ્રસૂરિ આચાર્ય જગચ્ચન્દ્રસૂરિના શિષ્ય હતા. આચાર્ય ક્ષેમકીર્તિના બે ગુરુભાઈ હતા જેમનાં નામ વજ્સેન અને પદ્મચન્દ્ર હતાં. પ્રસ્તુત વૃત્તિની સમાપ્તિ જયેષ્ઠ શુક્લા દશમી વિ.સં. ૧૩૩૨માં થઈ છે. આ વિશાલ વૃત્તિનું ગ્રન્થમાન ૪૨૬૦૦ શ્લોકપ્રમાજ્ઞ છે :'

ज्योत्सनामञ्जलया यया धवलितं विश्वम्भरामण्डलं, या निःशेषविशेषविज्ञजनताचेतश्चमत्कारिणी । तस्यां श्रीविजयेन्दुसूरिसुगुरोर्निष्कृत्रिमाया गुण—

श्रेणेः स्याद् यदि वास्तवस्वतवकृतौ विज्ञः स वाचांपतिः ॥ १५ ॥ तत्पाणिपङ्करजःचरिपृतशीर्षाः,

शिष्यास्त्रयो दधति सम्प्रति गच्छभारम् । श्रीवज्रसेन इति सद्गुरुरादिमोऽत्र,

श्रीपद्मचन्द्रसुगुस्स्तु ततो द्वितीयः ॥ १६ ॥ तार्तीयीकस्तेषां, विनेयथरमाणुरनणुशास्त्रेऽस्मिन् । श्रीक्षेमकीर्तिसूर्रिविनिर्ममे विवृतिमल्पमतिः ॥ १७ ॥ श्रीविक्रमतः क्रामति, नयनाग्निगुणेन्दुपरिमिते ( १३३२ ) वर्षे । ज्येष्ठश्चेतदशम्यां, समर्थितैषा च हस्तार्के ॥ १८ ॥

આવશ્યકનિર્યુક્તિદીપિકા ઃ

માણિક્યશેખરસૂરિકૃત પ્રસ્તુત દીપિકા<sup>3</sup> આવશ્યકનિર્યુક્તિનો અર્થ સમજવા માટે ખૂબ જ ઉપયુક્ત ટીકા છે. આમાં નિર્યુક્તિ-ગાથાઓનો અતિ સરળ તથા સંક્ષિપ્ત શબ્દાર્થ તથા ભાવાર્થ આપવામાં આવ્યો છે. કથાનકોનો સાર પણ ખૂબ જ સંક્ષેપમાં સમજાવી દેવામાં આવ્યો છે. પ્રારંભે દીપિકાકારે વીર જિનેશ્વર અને પોતાના ગુરુ મેરુતુંગસૂરિને નમસ્કાર કર્યા છે તથા આવશ્યકનિર્યુક્તિની દીપિકા રચવાનો સંકલ્પ કર્યો છે.

૧. કા.૧—૮. ૨.૫ૃ.૧૭૧૨.

<sup>3.</sup> વિજયદાનસૂરીશ્વર જૈન ગ્રંથમાલા, સૂરત, સન્ ૧૯૩૯-૧૯૪૯.

## नत्वा श्रीवीरजिनं तदनु श्रीमेस्तुंगसूरिंगुस्न् । कुर्वे श्रीआवश्यकनिर्युक्तेर्दीपिकाममलाम् ॥

આ દીપિકા દુર્ગપદાર્થ સુધી જ સીમિત છે, તેનો દીપિકાકારે પ્રારંભમાં જ સ્વીકાર કર્યો છે : શ્રીઆવસ્યવસ્યૂત્રનિર્યુक્તિવિષય: પ્રાયો દુર્ગપદાર્થ: कथामાત્રં નિર્યુक્તિयुदाहતં च लिख्यते ।' મંગલાચરણ રૂપે નન્દી સૂત્રના પ્રારંભની પચાસ ગાથાઓ, જે દીપિકાકારના કથનાનુસાર દેવર્દ્ધિગણિપ્રણીત છે<sup>ર</sup>, ઉદ્ધૃત કર્યા પછી 'आभिणिबोहियनाण....' વગેરે ગાથાઓનું વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું છે. દીપિકાના અંતની પ્રશસ્તિમાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે પ્રસ્તુત ગ્રંથકાર માણિક્યશેખરસૂરિ અંચલગચ્છીય મહેન્દ્રપ્રભસૂરિના શિષ્ય મેટુતુંગસૂરિના શિષ્ય છે. આવશ્યકનિર્યુક્તિ-દીપિકા ઉપરાંત નિમ્ન ટીકાઓ પણ તેમની જ કૃતિઓ છે : ૧. દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ-દીપિકા, ૨. થિશ્ડનિર્યુક્તિદીપિકા, ૩. ઓથનિર્યુક્તિ-દીપિકા, ૪. ઉત્તરાધ્યયન-દીપિકા, ૫. આચાર-દીપિકા. પ્રશસ્તિ આ પ્રમાણે છે :<sup>3</sup>

> ते श्रीअञ्चलगच्छमण्डनमणिश्रीमन्महेन्द्रप्रभ-श्रीसूरीश्वरपट्टपंकजसमुख्रसोख्लसद्भानवः । तर्कव्याकरणादिशास्त्रघटनात्रह्यायमाणाश्चिरं, श्रीपूज्यप्रभुमेरुतुङ्गगुरवो जीयासुरानन्ददाः ॥ १ ॥ तच्छिष्य एष खलु सूरिरचीकरत् श्री-माणिक्यशेखर इति प्रथिताभिधानः । चञ्चद्विचारचयचेतनचारुमेनां, सद्दीपिकां सुविहितव्रतिनां हिताथ ॥ २ ॥ मुनिनिचयवाच्यमाना तमोहरा दीपिका पिंडनिर्युक्तेः । ओघनिर्युक्तिदीपिका दशवैकालिकस्याप्युत्तराघ्ययनदीपिके ॥ ३ ॥ आचारदीपिकानावतत्त्वविचारणं तथास्य । एककर्तृतया ग्रन्था अमी अस्याः सहोदराः ॥ ४ ॥

માણિક્યશેખરસૂરિ સંભવતઃ વિક્રમની ૧૫મી સદીમાં વિદ્યમાન હતા. અંચલગચ્છીય મેરુતુંગસૂરિના શિષ્ય જયકીર્તિસૂરિએ વિ.સં.૧૪૮૩માં એક ચૈત્યની

- २. इह श्रीदेववाचक इत्यपरनामा देवद्भिगणिर्ज्ञानपञ्चकरूपं नन्दिग्रन्थं वक्तुकामो मंगलार्थं....। એજન.
- ૩. <mark>તૃતીય વિભાગ, પૃ.</mark> ૪૬.

<sup>&</sup>lt;mark>૧. પ્રથમ</mark> વિભાગ, પૃ. ૧.

દેરીની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી : संवत् १४८३ वर्षे प्रथम वैशाख शुद १३ गुप्रै श्रीअंचलगच्छे श्रीमेरुतुंगसूरीणां पट्टोधरेण श्रीजयकीर्तिसूरीक्षर सुगुरूपदेशेन....श्रीजिगउला पार्श्वनाथस्य चैत्ये देहरि (३) कारापिता....। પ્रસ્तुત દીપિકાના પ્રણેતા માશિક્યશેખરસૂરિ પણ અંચલગચ્છીય મેટુતુંગસૂરિના જ શિષ્ય છે. આવી સ્થિતિમાં જો જયકીર્તિસૂરિ અને માણિક્યશેખરસૂરિને ગુરુભ્રાતા રૂપે માનવામાં આવે તો દીપિકાકાર માશિક્યશેખરસૂરિ સહજ જ વિક્રમની ૧૫મી શતાબ્દીના સાબિત થાય છે. બીજી વાત એ છે કે પ્રસ્તુત ગ્રંથની વિ.સં.૧૫૫૦ પૂર્વે લખવામાં આવેલી કોઈ પ્રત પણ ઉપલબ્ધ નથી<sup>ર</sup> જેના આધારે તેમને અધિક પ્રાચીન સાબિત કરી શકાય. આચારાંગ**દીપિકા** :

શીલાંકાચાર્યકૃત આચારાંગવિવરણના આધારે વિરચિત પ્રસ્તુત દીપિકા<sup>3</sup> ચંદ્રગચ્છીય મહેશ્વરસૂરિના શિષ્ય અજિતદેવસૂરિની કૃતિ છે. આનો રચનાસમય વિ.સં. ૧૬૨૯ની આસપાસ છે.<sup>૪</sup> ટીકા સરળ, સંક્ષિપ્ત તથા સુબોધ છે. આનો ઉત્તરાર્ધ હજી સુધી પ્રકાશમાં નથી આવ્યો. પ્રારંભમાં આચાર્યે વર્ધમાન જિનેશ્વરનું સ્મરણ કર્યું છે તથા આચારાંગ સૂત્રની બૃહદ્દવૃત્તિ (શીલાંકકૃત)ની દુર્વિગાહતા બતાવીને અલ્પ બુદ્ધિવાળા માટે પ્રસ્તુત દીપિકા લખવાનો સંકલ્પ કર્યો છે :

वर्द्धमानजिनो जीयाद, भव्यानां वृद्धिदोऽनिशम् । बुद्धिवृद्धिकरोऽस्माकं, भूयात् त्रैलोक्यपावनः ॥ १ ॥ श्रीआचाराङ्गसूत्रस्य, बृहद्वृत्तिः सविस्तरा । दुर्विगाह्यऽल्पबुद्धीनां, क्रियते तेन दीपिका ॥ २ ॥

## ગચ્છાચારવૃત્તિ ઃ

આ વૃત્તિ<sup>પ</sup> તપાચ્છીય આનન્દવિમલસૂરિના શિષ્ય વિજયવિમલગણિની કૃતિ છે. આનો રચનાકાળ વિ.સં. ૧૬૩૪ તથા પ્રંથમાન ૨૮૫૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. વૃત્તિ વિસ્તૃત છે તથા પ્રાકૃત કથાનકોથી યુક્ત છે. વાનરર્ષિકૃત ગચ્છાચારટીકાનો આધાર આ જ વૃત્તિ છે. પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે ભગવાન મહાવીર તથા સ્વગુરુને પ્રણામ કરીને ગચ્છાચાર-પ્રકીર્શકની વૃત્તિ રચવાનો સંકલ્પ કર્યો છે. અંતે બહુ લાંબી પ્રશસ્તિ છે

૧. એજન, પ્રસ્તાવના. ૨. એજન.

૩. પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધ – મણિવિજયજીગણિવર પ્રથમાલા, લીંચ, વિ.સં. ૨૦૦૫.

૪. પ્રસ્તાવના, પૃ. ૪.

૫. દયાવિમલજી જૈન ગ્રંથમાલા, અમદાવાદ, ૧૯૨૪.

અન્ય ટીકાઓ

જેમાં વૃત્તિકારની ગુરુ-પરંપરા વગેરેનો ઉલ્લેખ છે. વૃત્તિકારે પોતાને આનન્દવિમલસૂરિના શિષ્ય બતાવ્યા છે :

> शिष्यो भूस्गिणानां, युगोत्तमानन्दविमलसूरीगणाम् । निर्मितवान् वृत्तिमिमामुपकारकृते विजयविमलः ॥ ७४ ॥

વૃત્તિનો રચનાકાળ બતાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે :

तेषां श्रीसुगुरूणां, प्रसादमासाद्य संश्रुतानन्दः ।

वेदाग्निरसेन्दु ( १६३४ ) मिते, विक्रमभूपालतो वर्षे ॥ ७३ ॥

વૃત્તિનું ગ્રંથમાન નિમ્નોક્ત છે :

प्रत्यक्षरं गणनया, वृत्तेर्मानं विनिश्चितम् ।

सहस्ताः पञ्च सार्द्धानि, शतान्यष्टावनुष्ट्रभाम् ॥ ७७ ॥

તંદુલવૈચારિકવૃત્તિ ઃ

વિજયવિમલવિહિત તંદુલવૈચારિકવૃત્તિ<sup>1</sup>ના આરંભે ઋષભ, મહાવીર, ગૌતમ, સિદ્ધાંત અને સ્વગુરુને પ્રણામ કરવામાં આવ્યાં છે :

> ऋषभं वृषसंयुक्तं, वीरं वैरनिवारकम् । गौतमं गुणसंयुक्तं, सिद्धान्तं सिद्धिदायकम् ॥ १ ॥ प्रणम्य स्वगुर्ह्त भक्त्या, वक्ष्ये व्याख्यां गुरोः शुभाम् । तंदुलाख्यप्रकीर्णस्य, वैराग्यरसवारिधेः ॥ २ ॥

આ વૃત્તિને સંક્ષિપ્ત તથા શબ્દાર્થપ્રધાન હોવાને કારશે અવચૂરિ પશ કહેવામાં આવે છે. આમાં ક્યાંક-ક્યાંક અન્ય ગ્રંથોનાં ઉદ્ધરશો પશ આપવામાં આવ્યાં છે. વૃત્તિકાર આનંદવિમલસૂરિના શિષ્ય છે. ગુશેસૌભાગ્યગણિ પાસેથી પ્રાપ્ત તંદુલવૈયારિકના જ્ઞાનના આધારે જ પ્રસ્તુત વૃત્તિ રચવામાં આવી છે :'

इति श्रीहीरविजयसूरिसेवितचरणेन्दीवरे श्रीविजयदानसूरीश्वरे विजयमाने वैराग्य-शिरोमणीनां....श्रीआनंदविमलसूरिश्वराणां शिष्याणुशिष्येण विजयविमलाख्येन पण्डितश्रीगुण-सौभाग्यगणिप्राप्ततंदुलवैचारिकज्ञानांशेन श्रीतंदुलवैचारिकस्येयमवचूरिः समर्थिता । **गथ्छायारदीक्षः** 

આ ટીકા<sup>૩</sup> ના પ્રણેતા વાનરર્ષિ તપાગચ્છીય આનન્દવિમલસૂરિના શિષ્ય છે. ટીકા ખૂબ સંક્ષિપ્ત છે. આની રચનાનો મુખ્ય આધાર હર્ષકુલ પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલ

૧. ચતુઃશરણની અવચૂરિ (લેખકનું નામ અજ્ઞાત) સહિત – દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૨.

૨. પૃ. ૫૬. 🤍 ૩. આગમોદય સમિતિ, મહેસાણા, સન્ ૧૯૨૩.

ગચ્છાચારનું જ્ઞાન છે. પ્રારંભમાં આચાર્યે તીર્થંકર પાર્શ્વનાથને નમસ્કાર કરી ગચ્છાચારની વ્યાખ્યા લખવાનો સંકલ્પ કર્યો છે ઃ

# श्रीपार्श्वजिनमानम्य, तीर्थाधीशं वरप्रदम् ।

गच्छाचारे गुरोर्ज्ञातां, वक्ष्ये व्याख्यां यथाऽऽगमम् ॥

અંતે ટીકાકારે પોતાનો, પોતાના ધર્મગુરુ, વિદ્યાગુરુ વગેરેનો નામોલ્લેખ આ મુજબ કર્યો છે ઃ'

इति श्रीविजयदानसूरिविजयमानराज्ये.....श्रीआनन्दविमलसूरीश्वराणां शिष्याणुशिष्येण . वानरख्येन पण्डितश्रीहर्षकुलावासगच्छाचाररहस्येन गच्छाचारप्रकीर्णकटीकेयं समर्थिता...। . ઉत्तराध्ययनव्याण्याः :

પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા<sup>ર</sup> તપાગચ્છીય મુનિવિમલસૂરિના શિષ્ય ભાવવિજયગણિએ વિ.સં.૧૬૮૯માં રચી છે. આનું ગ્રંથમાન ૧૬૫૫ શ્લોકપ્રમાણ છે. વ્યાખ્યા કથાનકોથી ભરપૂર છે. આ કથાનકોની વિશેષતા એ છે કે તે અન્ય ટીકાઓનાં કથાનકોની જેમ ગદ્યાત્મક ન હોતાં પદ્યનિબદ્ધ છે. પ્રારંભમાં વ્યાખ્યાકારે પાર્શ્વનાથ, વર્ધમાન અને વાગ્વાદિનીને પ્રણામ કર્યા છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની સુગમ વ્યાખ્યા રચવાનો સંકલ્પ કરતાં બતાવ્યું છે કે નિર્યુક્ત્પર્થ, પાઠાંતર, અર્થાંતર વગેરે માટે શાંતિસૂરિવિરચિત વૃત્તિ જોવી જોઈએ. જોકે આ સૂત્રની પૂર્વરચિત અનેક વૃત્તિઓ વિદ્યમાન છે છતાં પણ હું પદ્યનિબદ્ધ કથાર્થ રૂપે આ પ્રયાસ કરું છું :

> ओंनम सिद्धिसाम्राज्यसौख्यसन्तानदायिने । त्रैलोक्यपूजिताय श्रीपार्श्वनाथाय तायिने ॥ १ ॥ श्रीवर्द्धमानजिनराजमनन्तकीर्ति, वाग्वादिनीं च सुधियां जननीं प्रणम्य । श्रीउत्तराध्ययनसंज्ञकवाडमयस्य,

व्याख्यां लिखामि सुगमां सकथां च काञ्चित् ॥ २ ॥ निर्युक्त्यर्थः पाठान्तराणि चार्थान्तराणि च प्रायः । श्री शान्तिसूरिविरचितवृत्तेर्ज्ञेयानि तत्त्वज्ञैः ॥ ३ ॥

૧. પૃ.૪૨.

૨. (અ) જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, વિ.સં. ૧૯૭૪. (આ)વિનયભક્તિ સુન્દરચરક્ષ ગ્રંથમાલા, બેક્ષપ, સન્ ૧૯૪૦ (સપ્તદશ અધ્યયન).

पूर्वैविहिता यद्यपि, बह्व्यः सन्त्यस्य वृत्तयो रत्त्विसः । पद्यनिबद्धकथार्थं, यदपि क्रियते प्रयत्नोऽयम् ॥ ४ ॥

દશવૈકાલિકદીપિકા :

પ્રસ્તુત દીપિકા' ખરતરગચ્છીય સકલચન્દ્રસૂરિના શિષ્ય સમયસુન્દરસૂરિની શબ્દાર્થ-વૃત્તિરૂપ કૃતિ છે. દીપિકાની ભાષા સરળ તથા શૈલી સુબોધ છે. પ્રારંભમાં દીપિકાકારે સ્તમ્ભનાધીશ (પાર્શ્વનાથ)ને નમસ્કાર કર્યા છે તથા દશવૈકાલિક સૂત્રનો શબ્દાર્થ લખવાનો સંકલ્પ કર્યો છે :

## स्तम्भनाधीशमानम्य गणिः समयसुन्दरः । दशवैकालिके सूत्रे शब्दार्थं लिखति स्फुटम् ॥

દીપિકાના અંતે આચાર્યે હરિભદ્રકૃત ટીકાને વિષમ બતાવતાં પોતાની ટીકાને સુગમ બતાવી છે. આ ટીકા વિ.સં.૧૬૧૧માં સ્તંભતીર્થ (ખંભાત)માં પૂર્ણ થઈ હતી. આનું ગ્રન્થમાન ૩૪૫૦ શ્લોકપ્રમાણ છે :

> हरिभदकृता टीका वर्तते विषमा परम् । मया तु शीघ्रबोधाय शिष्यार्थं सुगमा कृता ॥ १ ॥ चन्द्रकुले श्रीखरतरगच्छे जिनचन्द्रसूरिनामानः । जाता युगप्रधानास्तच्छिष्यः सकलचन्द्रगणिः ॥ २ ॥ तच्छिष्यसमयसुन्दरगणिना च स्तम्भतीर्थपुरे चक्रे । दशवैकालिकटीका शशिनिधिश्रृङ्गारमित वर्षे ॥ ३ ॥

....... शब्दार्थवृत्तिटीकायाः श्लोकमानमिदं स्मृतम् । सहस्रत्रयमग्रे च पुनः सार्धचतुःशतम् ॥ ७ ॥ प्रश्नव्याકरञ्ज-सुष्रभोधिङावृत्ति :

પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>ર</sup> તપાગચ્છીય જ્ઞાનવિમલસૂરિની કૃતિ છે. આ વિસ્તારમાં અભયદેવસૂરિકૃત વૃત્તિથી મોટી છે. જે પદોનું વ્યાખ્યાન અભયદેવસૂરિએ સરળ સમજીને છોડી દીધું હતું તેમનું પણ પ્રસ્તુત વૃત્તિમાં વ્યાખ્યાન કરવામાં આવ્યું છે. વૃત્તિકારે પોતાના મંતવ્યની પુષ્ટિ માટે અહીં-તહીં અનેક પ્રકારનાં ઉદ્ધરણો પણ આપ્યાં છે. મૂલ ગ્રંથને દરેક પ્રકારે સરળ તથા સુબોધ બનાવવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. આ દષ્ટિએ પ્રસ્તુત વૃત્તિને સુખબોધિકા કહેવી ઉચિત જ છે. પ્રારંભમાં વૃત્તિકારે

- ૧. (અ) ભીમસી માજ્ઞેક, મુંબઈ, સન્ ૧૯૦૦. (આ)હીરાલાલ હંસરાજ, જામનગર, સન્ ૧૯૧૫. (ઇ) જિનયશઃસૂરિ ગ્રંથમાલા, ખંભાત, વિ.સં. ૧૯૭૫.
- ર 💴 <mark>મુક્તિવિમલ જૈન ગ્રંથમાલા, અમદા</mark>વાદ, વિ.સં.૧૯૯૫.

#### આગમિક′વ્યાખ્યાઓ

પરમેશ્વર પાર્શ્વ, પ્રભુ મહાવીર, જૈન પ્રવચન તથા જ્ઞાનદાતા ગુરુને સાદર પ્રણામ કર્યા છે. નવાંગવૃત્તિકાર અભયદેવસૂરિવિરચિત પ્રશ્નવ્યાકરણ વૃત્તિની કૃતજ્ઞતા સ્વીકાર કરીને મંદ મતિવાળા માટે આ જ સૂત્રનું સુખબોધક વિવરણ પ્રસ્તુત કરવાનો સંકલ્પ કર્યો છે :

> रम्या नवाङ्गवृत्तीः श्रीमदभयदेवसूरिणा रचिताः । ताः सद्भिर्वाच्यमानाः, सुदृशां तत्त्वप्रबोधकराः ॥ ७ ॥ सम्प्रति भानुद्युतय इवासतेऽनल्पजल्पगम्भीराः । परमवनिवेश्मसंगतपदार्थमाभाति दीपिकया ॥ ८ ॥ मत्तो मन्दमतीनां, स्वीयान्येषाँ परोपकाराय । विवरणमेतत् सुगमं, शब्दार्थं भवतु भव्यानाम् ॥ ९ ॥

'પ્રશ્રવ્યાકરશ' અથવા 'પ્રશ્નવ્યાકરશદશા'નો શબ્દાર્થ બતાવતાં આચાર્ય કહે છે કે જેમાં પ્રશ્ન અર્થાત્ અંગુષ્ઠાદિપ્રશ્નવિદ્યાનું વ્યાકરશ અર્થાત્ કથન-વર્શન કરવામાં આવ્યું હોય તે પ્રશ્નવ્યાકરશ છે. ક્યાંક-ક્યાંક આ સૂત્રનું નામ પ્રશ્નવ્યાકરશદશા પશ છે. જેમાં આ વિદ્યાઓનું પ્રતિપાદન કરનાર દસ અધ્યયન છે તે પ્રશ્નવ્યાકરશદશા પશ છે. આ પ્રકારનો ગ્રંથ ભૂતકાળમાં હતો. અત્યારે આ ગ્રંથમાં આસવ અને સંવરનું જ વર્શન મળે છે. પાંચ અધ્યાય હિંસા, મૃષા, સ્તેય, અબ્રહ્મ અને પરિગ્નહસંબંધી છે અને પાંચ અધ્યાય અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્નહસંબંધી છે. એવું કેમ ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં વૃત્તિકાર કહે છે કે પૂર્વાચાર્યોએ તેમ સમજીને કે પ્રશ્નાદિવિદ્યાઓ પાંચ પ્રકારના આશ્રવનો ત્યાગ કરી પાંચ પ્રકારના સંવરરૂપ સંયમમાં સ્થિત મહાપુરુષોને જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, આથી વર્તમાન યુગની દષ્ટિએ આમાં સંયમના સ્વરૂપનું વિશિષ્ટ પ્રતિપાદન કર્યું :

अथ प्रश्नव्याकरणाख्यं दशमाङ्गं व्याख्यायते । प्रश्नाः--अङ्गुष्ठदि प्रश्नविद्यास्ता व्याक्रियन्ते-अभिधीयन्ते अस्मिन्निति प्रश्नव्याकरणं, कर्त्तर्यनटि सिद्धम् । द्वचित प्रश्नव्याकरणदशा इति नाम दृश्यते, तत्र प्रश्नानां--विद्याविशेषाणां यानि व्याकरणानि तेषां प्रतिपादनपरा दशाध्ययनप्रतिबद्धा ग्रन्थपद्धतय इति एतादृशं अङ्गं पूर्वकालेऽभूत । इदानीं तु आश्रवसंवरपञ्चक व्याकृतिरेव लभ्यते । पूर्वाचार्येरेदंयुगीनपुरुषाणां तथाविधहीनहीनतरपाण्डित्यबलबुद्धिवीर्यापेक्षया पुष्टालम्बनमुद्दिश्य प्रश्नादिविद्यास्थाने पुञाश्रवसंवररूपं समुत्तारितं, विशिष्टसंयमवतां क्षयोपशमवशात् प्रश्नादिविद्यासम्भवात् ।

૧. યૃ.૨(૨).

અભયદેવસૂરિએ પણ આ પ્રશ્નનું સમાધાન લગભગ આ જ રીતે કર્યું છે.' 🛽

વૃત્તિના અંતે પ્રશસ્તિ છે જેમાં વૃત્તિકારની ગુરુ-પરંપરાની લાંબી સૂચી છે જે આનંદવિમલસૂરિથી શરૂ થાય છે. પ્રશસ્તિમાં તે પણ બતાવવામાં આવ્યું છે કે વૃત્તિકાર જ્ઞાનવિમલસૂરિનું બીજું નામ નયવિમલગણિ પણ છે. તેઓ તપાગચ્છીય ધીરવિમલસૂરિના શિષ્ય છે. વૃત્તિ-લેખનમાં કવિ સુખસાગરે પૂરી સહાય કરી છે તથા તરણિપુરમાં ગ્રન્થની પ્રથમ પ્રત તેમણે જ લખી છે. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૭૫૦૦ શ્લોક પ્રમાણ છે. આ વૃત્તિ વિ.સં. ૧૭૯૩ પૂર્વે કેટલાંક જ વર્ષ પહેલાં (સંભવતઃ વિ.સં.૧૭૭૩ની આસપાસ)<sup>ર</sup> લખવામાં આવી છે.

## ઉત્તરાધ્યયનદીપિકા :

આ ટીકા<sup>ર</sup> ખરતરગચ્છીય લક્ષ્મીકીર્તિગણિના શિષ્ય લક્ષ્મીવલ્લભગણિની બનાવેલી છે. ટીકા સરળ તથા સુબોધ છે. આમાં ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના પ્રત્યેક પદની શંકા-સમાધાનપૂર્વક વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. પ્રારંભે ટીકાકારે પંચ પરમેષ્ઠીનું મંગલાચરણ રૂષે સ્મરણ કર્યું છે. તદનંતર ભગવાન મહાવીર તથા પાર્શ્વનાથને ભક્તિ સહિત વંદન કર્યાં છે. ત્યાર પછી તેમણે બતાવ્યું છે કે કેમકે ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રની અનેક વૃત્તિઓ–ટીકાઓ વિદ્યમાન છે તો પણ હું મંદાધિકારીઓના હૃદય-સદનોમાં બોધનો પ્રકાશ કરનારી આ દીપિકાની રચના કરું છું. ત્યાર પછી પોતાના નામ (લક્ષ્મીવલ્લભ)નો ઉલ્લેખ કરતાં (लક્ષ્મ્યુપપરસ્તુ बદ્ધમઃ) ચૌદસો બાવન ગણધરોનું સ્મરણ કરી આચાર્યે સૂત્રનું વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું છે. વ્યાખ્યાનને વિશેષ સ્પષ્ટ કરવા માટે પ્રસંગવશ કથાનકોનો પણ ઉપયોગ કર્યો છે. આ પ્રકારનાં કથાનકોની સંખ્યા ઘણી મોટી છે. બધા કથાનકો સંસ્કૃતમાં છે. આ ટીકામાં ઉદ્ધરણ નહિ જેવાં છે. ભગવતી-વિશેષપદવ્યાખ્યા :

દાનશેખરસૂરિ દ્વારા સંકલિત પ્રસ્તુત વૃત્તિનું નામ વિશેષપદવ્યાખ્યા લઘુવૃત્તિ અથવા વિશેષવૃત્તિ છે. આમાં વૃત્તિકારે પ્રાચીન ભગવતીવૃત્તિના આધારે ભગવતીસૂત્ર (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિના મુશ્કેલ પદોનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. વ્યાખ્યાન માત્ર શબ્દાર્થ સુધી જ

જુઓ -- અભ્યયદેવસ્રિકૃત પ્રશ્નવ્યાકરણ-વૃત્તિ, પૃ. ૧.

૨. 🖓 ક્રિતીય ખંડની પ્રસ્તાવના, પૃ. ૫.

 <sup>(</sup>અ) રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, વિ.સં. ૧૯૩૬.
 (આ) ગુજરાતી અનુવાદસહિત – હીરાલાલ હંસરાજ, જામનગર, સન્ ૧૯૩૪-૮ (અપૂર્ણ).

સીમિત નથી પરંતુ તેમાં સંબદ્ધ વિષયનું વિસ્તૃત વિવેચન પજ્ઞ છે. વૃત્તિના પ્રારંભે આચાર્યે શ્રી વીરને નમસ્કાર કર્યા છે તથા ભગવતીના દુર્ગમપદોની વ્યાખ્યા ઉદ્ધૃત કરવાની ઈચ્છા પ્રકટ કરી છે :'

श्रीवीरं नमस्यित्वा तत्त्वावगमाय सर्वसत्त्वानाम् । व्याख्या दुर्गपदानामुद्धियते भगवती वृत्तेः ॥ १ ॥ अंते निभ्नलिभित श्लोક છे:<sup>२</sup>

भदं भवतु सङ्घाय, श्रीमच्छ्रीजिनशासने । साक्षात् भगवतीव्याख्यादेवतासुप्रसादतः ॥ १ ॥ अज्ञेन मया गदितं समयविरुद्धं यदङ्गटीकायाम् । सद्यः प्रसद्य शोध्यं गुरुवद्गुरुधीधनैर्गुरुभिः ॥ २ ॥

વ્યાખ્યાકાર દાનશેખરસૂરિ જિનમાશિક્યગશિના શિષ્ય અનંતહંસગશિના શિષ્ય છે. પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા તપાગચ્છનાયક લક્ષ્મીસાગરસૂરિના શિષ્ય સુમતિસાધુસૂરિના શિષ્ય હેમવિમલસૂરિના સમયમાં સંકલિત કરવામાં આવી છે એવો પચીસ્મ' શતકના વિવરશના અંતે એક ઉલ્લેખ છે : इति श्रीतपागच्छनायक श्रीलक्ष्मीसागर-सूरिशष्यश्रीसुमतिसाधुसूरिशिष्यश्रीहेमविमलसूरिविजयराज्ये शर्ताार्धश्रीजिनमाणिक्यगणि शिष्यश्रीअनन्तहंसगणिशिष्यश्रीदानशेखरगणिसमुद्धृतभगवतीलघुवृत्तौ पञ्चविंशतितमशतक-विवरणं सम्पूर्णम् ।

#### કલ્પસૂત્ર-કલ્પપ્રદીપિકા ઃ

દશાશ્રુતસ્કન્ધના અષ્ટમ અધ્યયન કલ્પસૂત્રની પ્રસ્તુત વૃત્તિ<sup>3</sup> વિજયસેનસૂરિના શિષ્ય સંઘવિજયગણિએ વિ.સં.૧૬૭૪માં લખી. તે સમયે વિજયદેવસૂરિનું ધર્મશાસન પ્રવર્તમાન હતું. વિ.સં.૧૬૮૧માં કલ્યાણવિજયસૂરિના શિષ્ય ધનવિજયગણિએ તેનું સંશોધન કર્યું. વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૩૨૫૦ શ્લોકપરિમાણ છે. પ્રશસ્તિમાં ગ્રંથરચનાનો કાળ, ગ્રંથકારનું નામ, સંશોધકનું નામ, સંશોધકનો કાળ, ગ્રંથમાન વગેરેનો ઉલ્લેખ આ મુજબ છે :

## वेदादिरसशीतांशुमिताब्दे विक्रामर्कतः । श्रीमद्विजयसेनाख्यसूरिपादाब्जसेविना ॥ १ ॥

૧. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૩૫.

૨. પૃ. ૨૯૮ (૨).

૩. મુક્તિવિમલ જૈન ગ્રંથમાલા, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૨૫.

આ વૃત્તિ<sup>ર</sup> રામવિજયના શિષ્ય શ્રીવિજયના અનુરોધથી તપાગચ્છીય કીર્તિવિજયગણિના શિષ્ય વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે વિ.સં.૧૬૧૬માં રચી તથા ભાવવિજયે સંશોધિત કરી છે. આમાં ક્યાંક-ક્યાંક કિરણાવલી (ધર્મસાગરગણિકૃત ટીકા) તથા દીપિકા (જયવિજયગણિકૃત ટીકા)નું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. ટીકા સરળ તથા સુબોધ છે, જે નામથી જ સ્પષ્ટ છે. આનો પ્રારંભિક અંશ આ મુજબ છે:

> प्रणम्य परमश्रेयस्करं श्रीजगदीश्वरम् । कल्पे सुखबोधिका कुर्बे, वृत्ति बालोपकारिणीम् ॥ १ ॥ यद्यपि बह्व्यष्टीकाः कल्पे सन्त्येव निपुणगणगम्याः । तदपि ममायं यत्नः फलेग्रहिः स्वल्पमतिबोधात् ॥ २ ॥ यद्यपि भानुद्युतयः सर्वेषां वस्तुबोधिका बह्व्यः । तदपि महीगृहगानां प्रदीपिकैवोपकुरुते दाक् ॥ ३ ॥ नास्यामर्थेविशेषो न युक्तयो नापि पद्यपाण्डित्यम् । केवलमर्थव्याख्या वितन्यते बालबोधाय ॥ ४ ॥ हास्यो न स्यां सद्भिः कुर्वन्नेतामतीक्ष्णबुद्धिरपि । यदुपदिशन्ति त एव हि शुभे यथाशक्ति यतनीयम् ॥ ५ ॥

(અ) જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનંગર, વિ.સં. ૧૧૭૫.
 (આ)દેવચંદ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્ધાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૧, ૧૯૨૩.
 (ઇ) પં. હીરાલાલ હંસરાજ, જામનગર, સન્ ૧૯૩૯.

सूरिश्रीविजयदेवराजमुनिराज, सम्प्रति जयति – श्क्षोक्ष ह.

प्रशस्तिना डेटલाड श्लोडो आ मुજબ छे : तस्य स्फुखुस्कीर्त्तेर्वाचकवर्स्कीर्ति विजयपूज्यस्य । विनयविजयो विनेयः सुबोधिकां व्यरचयत् कल्पे ॥ १२ ॥ समशोधयंस्तथैनां पण्डितसंविग्नसह्ददयावतंसाः । श्रीविमलहर्षवाचकवंशे मुक्तामणिसमानाः ॥ १३ ॥ धिषणानिर्जितधिषणाः सर्वत्र प्रसृतकीर्तिकर्पूराः । श्रीभावविजयवाचककोटीराः शास्त्रवसुनिकषाः ॥ १४ ॥ रसनिधिरसशशिवर्षे ज्येष्ठे मासे समुज्ज्वले पक्षे । गुरुपूष्ये यत्नोऽयं सफलो जज्ञे द्वितीयायाम् ॥ १५ ॥ श्रीरामविजयपण्डितशिष्यश्रीविजयविबुधमुख्यानाम् । अभ्यर्थनापि हेर्तुर्विज्ञेयोऽस्याः कृतौ विवृतेः ॥ १६ ॥

प्रत्यक्षरं गणनया, ग्रन्थमानं शताः स्मृताः । चतुष्यञ्चाशदेतस्यां, वृत्तौ सूत्रसमन्वितम् ॥

કલ્પસૂત્ર-કલ્પલતા :

પ્રસ્તુત વ્યાખ્યા<sup>ર</sup> ખરતરગચ્છીય જિનેન્દ્રસૂરિના શિષ્ય સકલચન્દ્રગણિના શિષ્ય સમયસુન્દરગણિ-વિરચિત છે. આનો રચનાકાળ ખરતરગચ્છીય જિનરાજસૂરિનો શાસન-સમય છે. તેમનું મૃત્યુ વિ.સં.૧૬૯૯માં થયું હતું.<sup>3</sup> આથી આ વ્યાખ્યાનો રચનાકાળ વિ.સં. ૧૬૯૯ની આસપાસ છે. આનું સંશોધન હર્ષનંદને કર્યું છે. પ્રારંભમાં વ્યાખ્યાકારે પંચપરમેષ્ઠી, દીક્ષાગુરુ તથા જ્ઞાનગુરુને નમસ્કાર કર્યા છે અને ખરતરગચ્છની માન્યતાઓ નજરમાં રાખતાં કલ્પસૂત્ર (પર્યુષણાકલ્પ)નું વ્યાખ્યાન કરવાનો સંકલ્પ કર્યો છે. અંતની પ્રશસ્તિમાં વૃત્તિકારની ગુરુ-પરંપરાની નામાવલી સાથે પ્રસ્તુત વૃત્તિના સંશોધક, વૃત્તિ પ્રારંભ તથા પૂર્ણ કરવાનાં સ્થાન, ધર્મ-શાસક તથા ધર્મયુવરાજનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. વૃત્તિનું પ્રથમાન ૭૭૦૦ શ્લોકપ્રમાણ છે. કલ્પસૂત્ર-કૌમુદી :

આ વૃત્તિ તપાગચંછીય ધર્મસાગરગણિના પ્રશિષ્ય તથા શ્રુતસાગરગણિના

૧. જામનગર-સંસ્કરણ, પૃ. ૧૯૫.

ર. કાલિકાચાર્યકથાસહિત-જિનદત્તસૂરિ પ્રાચીનપુસ્તકોદ્વાર, સૂરત, સન્ ૧૯૩૯.

<sup>3.</sup> Introduction (H. D. Velankar), y. 90.

૪. ઋષભદેવજી કેશરીમલજી શ્વેતામ્બર સંસ્થા, રતલામ, સન્ ૧૯૩૬.

#### અન્ય ટીકાઓ

શિષ્ય શાન્તિસાગરગણિએ વિ.સં.૧૭૦૭માં લખી છે. આ શબ્દાર્થપ્રધાન વૃત્તિનું ગ્રંથમાન ૩૭૦૭ શ્લોકપ્રમાણ છે. પ્રારંભે વૃત્તિકારે વર્ધમાન જિનેશ્વરને નમસ્કાર કર્યા છે તથા સંક્ષિપ્ત તથા મૃદુ રુચિવાળા માટે પ્રસ્તુત વૃત્તિની રચનાનો સંકલ્પ કર્યો છે. અંતે વૃત્તિ-રચનાના સમય, સ્થાન, વૃત્તિપ્રમાણ વગેરેનો નિર્દેશ કર્યો છે :

श्रीमद्विक्रमराजान् मुनिगगनमुनीन्दुभिः प्रमितवर्षे । विजयदविजयदशम्यां श्रीपत्तनपत्तने विदृब्धेयम् ॥ ५ ॥ श्लोकानां सङ्ख्यानं सप्तत्रिंशच्छतैश्च सप्ताग्रैः । वृत्तावस्यां जातं प्रत्यक्षरगणनया श्रेयः ॥ ६ ॥

પ્રશસ્તિમાં તપાગચ્છ-પ્રવર્તક જગચ્ચન્દ્રસૂરિ<sup>પ</sup>થી લઈને વૃત્તિકાર શાન્તિસાગર સુધીની પરંપરાના ગુરુ-શિષ્યોની ગણના કરવામાં આવી છે.

#### કલ્પસૂત્ર-ટિપ્પણક ઃ

આ ટિપ્પણક<sup>ર</sup>ના પ્રશેતા આચાર્ય પૃથ્વીચન્દ્ર છે. ટિપ્પણકના પ્રારંભમાં નિમ્ન શ્લોક છે :

प्रणम्य वीरमाश्चर्यसेवधिं विधिदर्शकम् । श्रीपर्युषणाकल्पस्य, व्याख्या काचिद् विधीयते ॥ १ ॥ पञ्चमाङ्गस्य सद्वृत्तेस्य चोद्धत्य चूर्णितः । किञ्चित् कस्मादपि स्थानात्, परिज्ञानार्थमात्मनः ॥ २ ॥ विश्वित् कस्मादपि स्थानात्, परिज्ञानार्थमात्मनः ॥ २ ॥ टिप्पशકना अंते आચार्थनो परिचय आ मुरुअ छे ः चन्द्रकुलाम्बरशशिनश्चारित्रश्रीसहस्त्रपत्रस्य । श्रीशीलभदसुरेर्पुणारत्नमहोदधेः शिष्यः ॥ १ ॥ अभवद् वादिमदहरषट्तर्काम्भोजबोधनदिनेशः । श्रीधर्मघोषसूरिबोधितशाकम्भरीनृपतिः ॥ २ ॥ चारित्राम्भोधिशशी त्रिवर्गपरिहारजनितबुधहर्षः । दर्शितविधिः शमनिधिः सिद्धान्तमहोदधिप्रवरः ॥ ३ ॥

१. तपगणविधुः श्रीजगच्चन्द्रसूरिः – श्લो. ९.

મુનિ શ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી દારા સંપાદિત કલ્પસૂત્રમાં મુદ્રિત : સારાભાઈ મણિલાલ નવાબ, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૫૨.

बभूव श्रीयशोभद्रसूरिस्तच्छिष्यशेखर: । तत्पादपद्ममधुपोऽभूच्छ्री देवसेनगणि: ॥ ४ ॥ टिप्पनकं पर्युषणाकल्पस्यालिखदवेक्ष्य शास्त्राणि । तच्चरणकमलमधुप: श्रीपृथ्वीचन्द्रसूरिरिदम् ॥ ५ ॥ इह यद्यपि न स्वधिया विहितं किञ्चित् तथापि बुधवर्गै: । संशोध्यमधिकमूनं यद् भणितं स्वपरबोधाय ॥ ६ ॥

પૃથ્વીચન્દ્રસૂરિ દેવસેનગણિના શિષ્ય છે. દેવસેનગણિના ગુરુનું નામ યશોભદ્રસૂરિ છે. યશોભદ્રસૂરિ રાજા શાકંભરીને પ્રતિબોધ આપનાર આચાર્ય ધર્મધોષસૂરિના શિષ્ય છે. ધર્મઘોષસૂરિના શિષ્ય ચન્દ્રકુલાવતંસ આચાર્ય શીલભદ્રસૂરિ નામે પ્રસિદ્ધ છે.

ઉપર્યુક્ત ટીકાઓ સિવાય નિમ્નલિખિત આગમિક વૃત્તિઓ પણ પ્રકાશિત થઈ ચૂકી છે : આચારાંગની જિનહંસ તથા પાર્શ્વચન્દ્રકૃત વૃત્તિઓ<sup>૧</sup>, સૂત્રકૃતાંગની હર્ષકુલકૃત દીપિકા<sup>ર</sup>, જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની શાંતિચન્દ્રકૃત ટીકા<sup>રૂ</sup>, કલ્પસૂત્રની ધર્મસાગર, લક્ષ્મીવલ્લભ તથા જિનભદ્રકૃત વૃત્તિઓ<sup>૪</sup>, બૃહત્કલ્પની અજ્ઞાત વૃત્તિ<sup>૨</sup>, ઉત્તરાધ્યયનની કમલસંયમ તથા જયકીર્તિકૃત ટીકાઓ<sup>૬</sup>, આવશ્યક (પ્રતિક્રમણ)ની નમિસાધુકૃત વૃત્તિ.<sup>૭</sup>

- ૧. રાયબહાદુર ધનપતસિંહ, કલકત્તા, વિ.સં. ૧૯૩૬.
- ૨. ભૌમસી માછોક, મુંબઈ, વિ.સં. ૧૯૩૬.
- ૩. દેવચન્દ્ર લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર, મુંબઈ, સન્ ૧૯૨૦.
- ૪. (અ) ધર્મસાગરકૃત કિરણાવલી જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, વિ.સં. ૧૯૭૮. (આ)લક્ષ્મીવલ્લભકૃત કલ્પદુમકલિકા – જૈન આત્માનન્દ સભા, ભાવનગર, વિ.સં. ૧૯૭૫; વેલજી શિવજી, માંડવી, મુંબઈ, સન્ ૧૯૧૮.
  - (ઇ) જિનપ્રભકૃત સન્દેહવિયૌષધિ હીરાલાલ હંસરાજ, જામનગર, સન્ ૧૯૧૩.
- પ. સમ્યક્ જ્ઞાન પ્રચારક મંડલ, જોધપુર.
- (અ) કમલસંયમકૃત વૃત્તિ યશોવિજય જૈન ગ્રંથમાલા, ભાવનગર, સન્ ૧૯૨૭.
   (આ) જયકીર્તિકૃત ગુજરાતી ટીકા હીરાલાલ હસરાજ, જામનગર, સન્ ૧૯૦૯.
- ૭. વિજયદાનસૂરી ચર પ્રંથમાલા, સૂરત, સન્ ૧૯૩૯.

વીસમી સદીમાં પણ મુનિ શ્રી ઘાસીલાલજી, શ્રીમદ્ વિજયરાજેન્દ્રસૂરિ વગેરે જૈન આચાર્યોએ આગમિક ટીકાઓ લખી છે. મુનિ ઘાસીલાલજીકૃત ઉપાસકદશાંગ<sup>\*</sup> વગેરેની ટીકાઓ વિશેષરૂપે ઉલ્લેખનીય છે. આ ટીકાઓ શબ્દાર્થ-પ્રધાન છે. વિજયરાજેન્દ્રસૂરિકૃત કલ્પસૂત્રાર્થપ્રબોધિની<sup>\*</sup> કલ્પસૂત્રની એક સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે.

. 🔴

૧. સંસ્કૃત-હિન્દી-ગુજરાતી ટીકાસહિત – જોતામ્બર સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ, કરાંચી, સન્ ૧૯૩૬.

ર 🔹 રાજેન્દ્ર પ્રવચન કાર્યાલય, ખુડાલા (ફાલના), સન્ ૧૯૩૩.

# પંચદશ પ્રકરજ્ઞ લોકભાષાઓમાં વિરચિત વ્યાખ્યાઓ

આગમોની સંસ્કૃત ટીકાઓની બહુલતા હોવા છતાં પણ આચાર્યોએ જનહિતની દષ્ટિએ એ આવશ્યક માન્યું કે લોકભાષાઓમાં પણ સરળ તથા સુબોધ આગમિક વ્યાખ્યાઓ રચવામાં આવે. આ વ્યાખ્યાઓનું પ્રયોજન કોઈ વિષયની ગહનતામાં ન ઉતરતાં સાધારણ પાઠકોને માત્ર મુળ સુત્રોના અર્થનો બોધ કરાવવાનું હતું. આ માટે તે આવશ્યક હતું કે આ પ્રકારની વ્યાખ્યાઓ સાહિત્યિક ભાષા અર્થાત સંસ્કૃતમાં ન લખતાં લોકભાષાઓમાં લખવામાં આવે. પરિણામે તત્કાલીન અપભ્રંશ અર્થાત્ પ્રાચીન ગુજરાતી ભાષામાં બાલાવબોધોની રચના થઈ. આ પ્રકારની શબ્દાર્થાત્મક ટીકાઓથી રાજસ્થાની અને ગુજરાતી આગમપ્રેમીઓને વિશેષ લાભ થયો. આવા બાલાવબોધોની રચના કરનારામાં વિક્રમની અઢારમી શતાબ્દીમાં થનાર લોકાગચ્છીય (સ્થાનકવાસી) ટબાકાર મુનિ ધર્મસિંહનું નામ વિશેષરૂપે ઉલ્લેખનીય છે. તેમણે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અને સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિને છોડી સ્થાનકવાસીસમ્મત બાકીના ૨૭ આગમોના ટબા (બાલાવબોધ) રચ્યા છે.' ક્યાંક-ક્યાંક સત્રોનો પ્રાચીન ટીકાઓને અભિપ્રેત અર્થ છોડીને સ્વસંપ્રદાયસમ્મત અર્થ કર્યો છે જે સ્વાભાવિક છે. સાધુરત્નસુરિના શિષ્ય પાર્શ્વચન્દ્રગણિ (વિ.સં.૧૫૭૨) રચિત આચારાંગ, સુત્રકુતાંગ વગેરેના બાલાવબોધો પણ ઉલ્લેખનીય છે. તે પણ ગજરાતીમાં છે.

#### ટબાકાર મુનિ ધર્મસિંહ ઃ

પ્રસિદ્ધ ટબાકાર મુનિ ધર્મસિંહ<sup>ર</sup> કાઠિયાવાડ સ્થિત જામનગરના રહેવાસી દશાશ્રીમાળી વૈશ્ય જિનદાસના પુત્ર હતા. ધર્મસિંહનો જન્મ માતા શિવાના ગર્ભથી થયો હતો. જે વખતે ધર્મસિંહની ઉંમર ૧૫ વર્ષની હતી તે સમયે ત્યાંના લોંકાગચ્છીય ઉપાશ્રયમાં લોંકાગચ્છાધિપતિ આચાર્ય રત્નસિંહના શિષ્ય દેવજી મુનિનું પદાર્પણ થયું. તેમનાં વ્યાખ્યાન સાંભળનારમાં ધર્મસિંહ પણ હતો. તેના પર તેમના ઉપદેશનો સારો પ્રભાવ પડ્યો અને તેને તીવ્ર વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો. કેટલાક સમય સુધી તો તેના

૧. ઐતિહ્રાસિક નોંધ (વા. મો. શાહ), પૃ. ૧૨૩ (હિન્દી સંસ્કરણ).

૨. ઐતિહાસિક નોંધના આધારે, પૃ. ૧૦૫-૧૨૬.

માતા-પિતાએ તેને દીક્ષા અંગીકાર કરવાની અનુમતિ ન આપી પરંતુ છેવટે તેમણે અનુમતિ આપવી જ પડવી. એટલું જ નહિ પરંતુ પુત્રની સાથે પિતાએ પણ દીક્ષા પ્રહણ કરી. તેમની આ દીક્ષા યતિવર્ગ (શિથિલાચારી ત્યાગી)ની દીક્ષા હતી, નહિ કે મુનિવર્ગ (શુદ્ધ આચારવાળા સાધુ)ની. યતિ ધર્મસિંહને ધીરે-ધીરે શાસ્ત્રોનો સારો અભ્યાસ થઈ ગયો. તેમના વિષયમાં પ્રસિદ્ધ છે કે તેઓ બંને હાથથી જ નહિ, બંને પગથી પણ કલમ પકડીને લખી શક્તા હતા. જેમ-જેમ ધર્મસિંહનું શાસ્ત્રાન વધતું ગયું તેમ-તેમ તેમને પ્રતીત થવા લાગ્યું કે પોતાનો આચાર શાસ્ત્રોને અનુકૂળ નથી, પોતે તે વેશ ત્યજીને શુદ્ધ મુનિવ્રતનું પાલન કરવું જોઈએ. તેમણે પોતાનો તે વિચાર પોતાના ગુરુ શિવજીની સામે રાખતાં ખૂબ નપ્રતાથી કહ્યું :–

"કૃપાળુ ગુરુદેવ ! ભગવાન મહાવીરે ભગવતી સૂત્ર (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ)ના વીસમા શતકમાં સ્પષ્ટરૂપે ફરમાવ્યું છે કે ૨૧૦૦૦ વર્ષ સુધી આ મુનિમાર્ગ ચાલતો રહેશે. એવું હોવા છતાં પણ લોકો પંચમ કાળ (વર્તમાન કાળ)નું બહાનું કરી મુનિમાર્ગને અનુકૂળ આચારનું પાલન કરવામાં શિથિલતા બતાવી રહ્યા છે. તે કોઈ પણ દષ્ટિએ ઉચિત નથી. મનુષ્યભવ અમૂલ્ય ચિંતામણિ છે. આપણે કાયરોનો માર્ગ છોડીને શૂરાઓનો માર્ગ ગ્રહણ કરવો જોઈએ. આપ જેવા સમર્થ અને વિદાન પુરુષ પણ જો પામર પ્રાણીઓની જેમ સાહસહીન થઈ જાય તો અન્ય લોકોનું તો કહેવું જ શું ? આપ સર્વ પ્રકારની આળસનો ત્યાગ કરી સિંહની જેમ પોતાના અતુલ પરાક્રમનો પરિચય આપો. આપ સ્વયં સાચા મુનિમાર્ગ પર ચાલો અને બીજાઓને પણ ચલાવો. એવું કરવાથી જ જિન-શાસની શોત્મા તથા સ્વાત્માનું કલ્યાણ છે. સિંહ કાયર નથી હોતો, સૂર્યમાં અંધકાર નથી રહેતો, દાતા કૃપણ નથી હોતો. જે રીતે અગ્નિમાં ક્યારેય શીતળતા નથી હોતી તે જ રીતે જ્ઞાનીમાં ક્યારેય રાગ નથી હોતો. આપ મુનિમાર્ગ પર ચાલવા માટે તૈયાર થઈ જાવ. હું પણ આપની પાછળ-પાછળ તે જ માર્ગ પર ચાલવા માટે તૈયાર છું. સંસારને છોડથા પછી વળી મોહ કેવો ?"

ધર્મસિંહનું આ કથન સાંભળી શિવજી વિચારવા લાગ્યા કે ધર્મસિંહનું કહેવું અક્ષરશઃ સાચું છે પરંતુ હું તેવું આચરણ કરવામાં અસમર્થ રહ્યો છું. બીજી તરફ તેમ ન કરવાથી એવો વિદ્વાન અને વિનયી શિષ્ય ગચ્છ છોડીને ચાલ્યો જશે અને આનાથી ગચ્છને અસહ્ય હાનિ થશે. આ બંને દષ્ટિઓનું સંતુલન કરી શિવજી કહેવા લાગ્યા કે હું આ સમયે મારા પદનો ત્યાગ કરવા અસમર્થ છું. તું ધૈર્ય રાખ અને નિરંતર જ્ઞાનાર્જન કરતો રહે. થોડા સમય પછી ગચ્છની સમુચિત વ્યવસ્થા કરી

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

આપણે બંને બધી ઉપાધિ છોડી ફરી નવસંયમ ધારણ કરીશું. અત્યારે જલ્દી ન કર.

ગુટુનાં આ વચન સાંભળીને ધર્મસિંહ વિચાર કરવા લાગ્યા કે જો ગુટુજી આદર્શ સંયમ ધારણ કરે તો વધારે સારું, કેમકે તેઓ મારા જ્ઞાનોપકારી છે આથી મારે તેમને સાથે લઈને નવમાર્ગ ગ્રહણ કરવો જોઈએ. એવું વિચારી ધર્મસિંહે ધૈર્ય રાખ્યું. આ દરમિયાન તેમને વિચાર આવ્યો કે મારો પોતાના અવકાશનો ઉપયોગ વિશેષ જ્ઞાનવૃદ્ધિમાં કરવો જોઈએ. મોંનો ઉપદેશ તો થોડાક જ મનુખ્યો સાંભળી શકે છે અને તે પણ એક જ જગ્યાએ, પરંતુ લખેલો ઉપદેશ સર્વત્ર તથા સર્વદા કામ આવી શકે છે. આમ વિચારીને તેમણે આગમ ગ્રંથો પંસ્ટ્રબા (ટિપ્પણ) લખવાનું કામ શરૂ કર્યું. ધર્મસિંહે કુલ ૨૭ સૂત્રોના ગુજરાતી ઢાલા લખ્યા. આ ટબા એટલા સરળ તથા સુબોધ છે કે આજ પણ કેટલાય સાધુ તેમના જ આધારે શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરે છે. ગુજરાત અને રાજસ્થાનમાં તો તેમનો ઉપયોગ થાય જ છે, પંજાબના સાધુઓ પણ તેમનો ખૂબ ઉપયોગ કરે છે. તે હજી સુધી પ્રકાશિત નથી થયા.

દિવસો પર દિવસો વીતવા લાગ્યા. ધર્મસિંહને ગુરુમાં શુદ્ધ ચારિત્ર પાલનનાં કોઈ લક્ષણ દેષ્ટિગોચર ન થયા. ધર્મસિંહનું ધૈર્ય પોતાની પરાકાષ્ઠા પર પહોંચી ચૂક્યું હતું. તેમણે ગુરુને કહ્યું કે આટલા દિવસ સુધી ધૈર્ય રાખ્યા પછી પણ જો આપ વિશુદ્ધ ચારિત્રમાર્ગ પર ચાલવા માટે તૈયાર નથી તો મને જ આજ્ઞા આપો, હું એકલો જ તે પથનો પથિક બનવા માટે તૈયાર છું. આ સાંભળીને ગુરુએ ગદ્ગદ્ દૃદયે શિષ્યને આત્મકલ્યાણના માર્ગ પર અગ્રેસર થવાની અનુમતિ પ્રદાન કરતાં કહ્યું કે હે ધર્મપ્રિય ! હું તને આત્મકલ્યાણ માટે અંતઃકરણથી આશીર્વાદ આપું છું. તું જે માર્ગ પર ચાલવા જઈ રહ્યોછે તે ખૂબ જ કઠિન તથા કાંટાળો છે. જો તું આ પથ પર સફળતાપૂર્વક વધી શકીશ તો તો ઠીક અન્યથા તારી સાથે મારે પણ અપયશના ભાગી બનવું પડશે. આથી નવો માર્ગ ગ્રહણ કરતાં પહેલાં હું તારી પરીક્ષા લેવા માગું છું. આજ રાતે તું અમદાવાદની ઉત્તર તરફ એક ઉદ્યાનમાં જે દરયાખાન નામક યક્ષાયતન છે તેમાં રહે. પ્રાતઃકાળે મારી પાસેથી અંતિમ આજ્ઞા લઈને નવો માર્ગ ગ્રહણ કરજે.

ગુરુને વંદન કરી યતિ ધર્મસિંહ દરયાખાન તરફ ચાલ્યા. શાસ્ત્રાજ્ઞા અનુસાર ધર્મસિંહે તે સ્થાનના રક્ષક પાસે ત્યાં રોકાવાની અનુમતિ માગી. મુસલમાન રક્ષકે ઉત્તર આપ્યો : "યતિજી ! શું તમને દરયાખાન પીરની શક્તિનું જ્ઞાન નથી ? શું તમને માલૂમ નથી કે અમારા ચમત્કારી પીરના આ સ્થાન પર રાતે કોઈ મનુષ્ય નથી રહી શક્તો ? તેમલે સેંકડો મનુષ્યોને પછાડીને પરલોકમાં પહોંચાડી દીધા છે.

#### અન્ય ટીકાઓ

યતિજી ! શું તમે પણ તેમની સંગતિ કરવા માગો છો ?

"ભાઈ ! તારૂં કથન કદાચ યોગ્ય છે. પરંતુ મને તો મારા ગુરની આજ્ઞા છે, આથી અહીં રહેવું જ પડશે. તેં મને આવનાર સંકટથી સાવધાન કર્યો તેના માટે ધન્યવાદ, પરંતુ ભય કોને કહેવાય છે તે હું જાણતો જ નથી. 'ભય' શબ્દ મારા કોશમાં જ નથી." ધર્મસિંહે પ્રત્યુત્તર આપ્યો :

''મરવા દો આને ! પોતાનું આયુષ્ય ઓછું હોવાથી જ આ આંમ કરતો હોય તો કોણ જાશે ?'' એક અન્ય મુસલમાને તે મુસલમાનના કાનમાં સલાહ આપી. ધર્મસિંહને ત્યાં રહેવાની અનુમતિ મળી ગઈ.

જેમ-જેમ સંધ્યા વ્યતીત થતી ગઈ તેમ-તેમ દરયાખાનનું સ્થાન નિર્જન થતું ગયું. અંતે જતાં પૂરા પ્રદેશમાં એકલા ધર્મસિંહ જ બાકી રહ્યા. તેમલે રજોહરણથી ભૂમિ સ્વચ્છ કરી પોતાનું આસન બિછાવ્યું અને સ્વાધ્યાયમાં મગ્ન થયા. એક પ્રહર રાત્રિ વ્યતીત થઈ હશે કે દરયાખાનનો યક્ષ ત્યાં આવ્યો. ધર્મસિંહ તે સમયે સ્વાધ્યાયમાં લીન હતા. તેમના મુખથી પૂર્વઅશ્રુત શબ્દોચ્ચારલ સાંભળીને યક્ષને થોડુંક આશ્ચર્ય થયું. તેને તે પુરુષ અન્ય પુરુષોથી કંઈક વિલક્ષલ પ્રતીત થયો. તે પોતાના કોધી સ્વભાવને ભૂલીને ભક્તિપૂર્વક ધર્મસિંહની સેવામાં પ્રવૃત્ત થઈ ગયો. એટલું જ નહિ, તેમના ઉપદેશથી તેલે તે સમયથી કોઈ પલ મનુષ્યને ન સતાવવાનો સંકલ્પ કર્યો. યક્ષ ચાલ્યો ગયો. ધર્મસિંહ પોતાના સ્વાધ્યાયમાં સંલગ્ન રહ્યા. થોડી ઊંઘ લીધા પછી ફરી તે જ કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થયા. ધીરે-ધીરે સવાર થઈ.

આવશ્યક ક્રિયાઓથી નિવૃત્ત થઈને ધર્મસિંહ પોતાના ગુરુ પાસે પહોંચ્યા. વંદના વગેરે કર્યા પછી આખી ઘટના ગુરુને સંભળાવી. શિષ્યના આ શૌર્યપૂર્જ આચરલથી ગુરુ ખૂબ પ્રસન્ન થયા. તેમને વિશ્વાસ થઈ ગયો કે ધર્મસિંહ ખૂબ પરાક્રમી અને બુદ્ધિશાળી છે. તે સારી રીતે સંયમનું પાલન કરી શકશે. તેનાથી જૈન શાસનનો ઉદ્યોત થશે. એમ વિચારીને તેમલે ધર્મસિંહને શુદ્ધ સંયમ ધારલ કરી વિચરવાની અનુમતિ પ્રદાન કરી. ધર્મસિંહ પોતાની વિચારધારાના અન્ય યતિઓને સાથે લઈ દરિયાપુર દરવાજા બહાર ઈશાન ખૂણામાં આવેલ ઉદ્યાનમાં પહોંચ્યા તથા નવસંયમ ગ્રહલ કર્યો. આ ઘટના વિ.સં. ૧૬૮૫ની છે. ધર્મસિંહનો ધર્મોપદેશ પ્રાયઃ દરિયાપુર દરવાજામાં જ થયા કરતો હતો આથી તેમનો સંપ્રદાય પલ 'દરિયાપુરી સંપ્રદાય' રૂપે જ પ્રસિદ્ધ થયો.

संवत सोल पचासिए, अमदावाद मझार।
 शिवजी गुरू को छोड़ के, धर्मसि हुआ गच्छबहार॥ – એક प्रायीन કविता.

મુનિ ધર્મસિંહ ગુજરાત અને કાઠિયાવાડમાં જ વિચર્યા કરતા હતા. વાના રોગી હોવાને કારણે તેમના માટે દૂર-દૂરનો વિહાર અતિ કઠિન હતો. ૪૩ વર્ષ સુધી નવી દીક્ષાનું પાલન કર્યા પછી વિ.સં.૧૭૨૮ના આશ્વિન શુક્લા ચતુર્થીના દિવસે તેમનો સ્વર્ગવાસ થયો.

મુનિ ધર્મસિંહે ૨૭ સૂત્રોના ટબા સિવાય નિમ્નલિખિત ગુજરાતી ગ્રંથોની રચના કરી છે : ૧. સમવાયાંગની હૂંડી, ૨. ભગવતીનું યંત્ર, ૩. પ્રજ્ઞાપનાનું યંત્ર, ૪. સ્થાનાંગનું યંત્ર, ૫. જીવાભિગમનું યંત્ર. ૬. જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિનું યંત્ર, ૭. ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિનું યંત્ર, ૮. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિનું યંત્ર, ૯. રાજપ્રશ્નીયનું યંત્ર, ૧૦. વ્યવહારની હૂંડી, ૧૧. સૂત્રસમાધિની હૂંડી, ૧૨. દ્રૌપદીની ચર્ચા, ૧૩. સામાયિકની ચર્ચા, ૧૪. સાધુ-સામાચારી, ૧૫. ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિની ટીપ. આ ઉપરાંત તેમના લખેલ બીજા પણ કેટલાક ગ્રંથો છે. હજી સુધી આ ગ્રંથોનું પ્રકાશન થઈ શક્યું નથી.

હિન્દી ટીકાઓ :

હિન્દી ટીકાઓમાં મુનિ હસ્તિમલકૃત દશવૈકાલિક-સૌભાગ્યચન્દ્રિકા<sup>\*</sup>, નન્દીસૂત્ર-ભાષાટીકા<sup>\*</sup>, ઉપાધ્યાય આત્મારામકૃત દશાશ્રતસ્કન્ધ-ગણપતિગુણ પ્રકાશિકા<sup>\*</sup>, ઉત્તરાધ્યયન-આત્મજ્ઞાનપ્રકાશિકા<sup>\*</sup>, દશવૈકાલિક-આત્મજ્ઞાનપ્રકાશિકા<sup>\*</sup>, ઉપાધ્યાય અમરમુનિકૃત આવશ્યક-વિવેચન (શ્રમણ-સૂત્ર)<sup>\*</sup> વગેરે વિશેષરૂપે ઉલ્લેખનીય છે. આ સિવાય હિન્દી, ગુજરાતી, અંગ્રેજી વગેરે ભાષાઓમાં અનેક આગમોના અનુવાદ તથા સાર પણ પ્રકાશિત થયા છે.

- ૨. રાયબહાદુર મોતીલાલ બાલમુકુન્દ મૂથા, સતારા, સન્ ૧૯૪૨.
- ૩. ્ જૈન શાસમાલા કાર્યાલય, લાહોર, સન્ ૧૯૩૬.
- ૪. જૈન શાસમાલા કાર્યાલય, લાહોર, સન્ ૧૯૩૯-૧૯૪૨.
- પ. (અ) જ્વાલાપ્રસાદ માણકચન્દ જોહરી, મહેન્દ્રગઢ (પતિયાલા), વિ.સં. ૧૯૮૯. (આ)જૈન શાસમાલા કાર્યાલય, લાહોર, સન્ ૧૯૪૬.
- ૬. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, લોહામંડી, આગરા, વિ.સં. ૨૦૦૭.

૧. રાયબહાદુર મોતીલાલ બાલમુકુન્દ મૂથા, સતારા, સન્ ૧૯૪૦.

# શબ્દાનુક્રમણિકા

| શબ્દ                    | પૃષ્ઠ                       | શબ્દ પૃષ્ઠ                                    |
|-------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------------|
|                         | અ                           | અંતર્નિવસની ૨૨૧                               |
| અંકોટક                  | ૧૧૯                         | અંતેવાસી ૪૧                                   |
| અંગ ૭                   | , ૯, ૧૪, ૨૭, ૩૨,            | અંધ ૩૨૪                                       |
|                         | , ૧૭૩,૨૫૯, ૩૦૨              | અંધકાર ૧૬૯                                    |
| અંગપ્રવિષ્ટ             |                             | અંબ ૧૦૯                                       |
|                         | 933, 923, 326               | અંબરીષ ૧૦૯                                    |
| અંગબાહ્ય                | हह, १३३, ३८७                | અંબષ્ઠ ૯,૨૦,૧૦૨,૨૧૮                           |
| અંગાર                   | 108,163                     | અંબસાલવણ ૪૦૪                                  |
| અંગુલ                   |                             | અંબિકાદેવી ૩૮૫<br>અંશ ૭                       |
| -હ-<br>અંગુલપદ          | ૨૮, ૩૫                      |                                               |
| ગ્યુલા<br>અંગુલી        | 32                          | અંશિકા ૧૭,૧૧૪,૧૯૮,૨૧૯<br>અકંપિત ૧૩,૭૩,૧૪૪,૧૬૬ |
|                         | 32, CC, 302                 | અકર્મભૂમિજ ૧૦૩                                |
| ગરા સાચ<br>અંચલગચ્છ     | ४८, <i>७८,७७२</i><br>४८,४२३ | અક્લંક ૪૬,૪૦૭                                 |
| ગયલગય <u>ુ</u><br>અંજનક | ३८,३२७<br>३८३               | અકલ્પ ૨૭, ૨૬૦, ૩૪૦                            |
| અંડક                    |                             | જાંકલ્પ્ય ૨૧                                  |
| અઝ્ડ<br>અંતઃપુર         | २४८, ३७६                    | અકલ્પસ્થિત ૧૯૪,૨૨૭                            |
| અત.પુર<br>અંત           | ૩૩, ૫૩, ૩૧૩                 | અકલ્પ્ય ૨૧                                    |
|                         | 96                          | અક્રામમરણીય ૬૦                                |
| અંતકૃત                  | 360                         | અકારકાત્મવાદ ૨૮૯                              |
| અંતકૃદશ                 | yo                          | અકૃત્સ્ન ૨૨૦                                  |
| અંતફૄદશાવૃત્તિ          | ४२, ३८०                     | અકોટા ૧૧૯                                     |
| અંતર                    | ૨૭                          | ંઅક્રિયાવાદી ૯, ૫૨, ૧૦૯                       |
| અંતરગૃહ                 | २२४                         | અક્ષ ૧૨૮,૧૮૭                                  |
| અંતરંજિકા               | ૧૭૩, ૧૭૮                    | અક્ષર ૬૬,૧૨૯,૧૩૨,૧૮૩                          |
| અંતરદ્વીપજ              | ૧૦૩                         | અક્ષરાર્થ ૩૨૪                                 |
| અંતરાપષ્ડ               | ૧૭, ૨૦૮                     | અક્ષાટક ૧૮,૧૯૯                                |
| અંતરાય                  | ૧૩૯                         |                                               |

٠...

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

| શબ્દ                     | પૃષ્ઠ            | શબ્દ         | પૃષ્ઠ               |
|--------------------------|------------------|--------------|---------------------|
| અક્ષીણ                   | ૧૩૭              | અક્રાલક      | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨, ૩૮૩    |
| અગમ                      | 60               | અષ્ટાહિલપાટક | ૪૨, ૪૭, ૩૭૨,        |
| અગમિક                    | ££               |              | ૩૭૫, ૩૭૮, ૪૧૬       |
| અગરુ                     | ८, ७४            | અજ્ઞુક       | ८,                  |
| અઞર્હિત                  | ৩८               | અજ્ઞુધર્મ    | १८४                 |
| અગસ્ત્યસિંહ              | ૨૮, ૨૯, ૩૧, ૨૬૮, | અજ્ઞુવ્રત    | ୯୪                  |
|                          | ૨૭૦, ૨૯૨, ૨૯૪    | અતર          | ૧૧૨                 |
| અગારધર્મ                 | ४, १८४           | અતસી ૮,      | ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦€    |
| અગારસ્થિત                | 230              | અતિક્રમ      | ર૩, ૨૩૬             |
| અગારી                    | 202              | અતિયાર       | ર૩                  |
| અગ્નિ                    | ૧૮, ૧૦૪, ૧૫૯     | અતિપરિજ્ઞામી | १७४                 |
| <b>અગ્નિ</b> ભૂતિ        | ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૧૫૦ | અતિશય        | २४६                 |
| અગ્ર                     | ૯, ૧૦૮, ૨૯૯      | અદત્તાદાન    | 301                 |
| અગ્રશ્રુતસ્કંધ           | 102              | અદર્શા       | ૨૭                  |
| અચલભ્રાતા                | ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૬ | અદુષ્ટ       | २ह                  |
| અચેલક                    | ર૩૧              | અદ્ધોરુક     | રર૧                 |
| અચ્છંદક                  | <b>૩૦, ૨</b> ૭€  | અદ્ભુત       | ર૭૩                 |
| અચ્છાપુરી                | ૨૭, ૨€૦          | અધર્મ        | ૯૧                  |
| અજ                       | ८, ३०७           | અધિકરણ       | ૧૦, ૨૧, ૬૯,         |
| અજાતઅસમાપ્ત              | ાકલ્પ ૨૫         |              | ૨૧૩, ૨૨૮            |
| ં અજાતસમાપ્તકલ           | લ્પ ૨૫           | અધિકરસવૈવિષ્ | મ પર                |
| અજાતિ                    | ૧૧૨              | અધિવાસ       | ં ૨૫૭               |
| અજાતિસ્થાન               | ૧૧૨              | અધિષ્ઠાતૃત્વ | ૧૩                  |
| ્ <b>ગ</b> જિતચન્દ્રસૂરિ | ર્ટ ૩૫, ૩૨૫      | અધ્યયન       | . ૬, ૯, ૪૨, ૫૭, ૯૬, |
| અજિતદેવસૂરિ              | ૩૫, ૪૯, ૩૨૫,     |              | ૧૦૯, ૧૩૭, ૨૦૮       |
|                          | ४२०, ४२१, ४२४    | અધ્યયનકલ્પ   | ર૭                  |
| અજિતસિંહાચા              | ર્ચ ૪૧           | અધ્યયનષટ્ક   | ૧૩૫                 |
| અજીવ                     | ૧૫, ૧૭૮          | અધ્યયનપૂરક   | ૧૯૨                 |
| અજ્ઞાનવાદ                | ૨૮૯              | અધ્યાપક-પરંપ | રા પ૭               |
| અજ્ઞાનવાદી               | ૯, ૧૦૧           | અધ્વ         | २०, २१६             |
| અજ્ઞાની                  | ર૭               | અધ્વગમન      | २१ड्                |
| અર્ટ                     | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨      | અધ્વાતીત     | ૧૯૨                 |
|                          |                  |              |                     |

# શબ્દાનુંક્રમણિકા

| શબ્દ              | પુષ્ઠ             | શબ્દ                 | પૃષ્ઠ           |
|-------------------|-------------------|----------------------|-----------------|
| અધ્વાતીતકરણ       | ૧૯૩               | અનુગમ                | १३, ६१, १३६     |
| અનંગપ્રવિષ્ટ      | 133               | અનુજ્ઞાપના           | 2٩              |
| અનંત              | ર૭૨               | અનુત્તરદેવ           | ે૧૭             |
| અનંતરસિદ્ધકેવલ    | ા ૩૮૯             | અનુત્તરૌયપાતિક       | ×0, 320         |
| અનંતહંસગણિ        | <b>૫૦, ૪૩૦</b> ે  | અનુત્તરૌપપાતિકદશા    | ાવૃત્તિ ૪૨, ૩૮૦ |
| અનક્ષર            | ૬૬, ૧૨૯           | અનુદ્ગત              | ૧૯૨             |
| અનગાર             | ૯૨, ૯૫            | અનુદ્ધાતિક           | ૨૧, ૨૨૫         |
| અનગાર-ગુષ         | 220               | અનુપરિપાર્ટ          | 339             |
| અનગારધર્મ         | ୯୪                | અનુપ્રવાદ            | ୧୦୦             |
| અનનુયોગ           | ٤C                | અનુમત ૧              | ક, ૧૫, ૬૯, ૧૮૦  |
| <b>અન</b> ભિપ્રેત | ୯୦                | અનુમાન               | ૮, ૧૪, ૧૪૫      |
| અનયા              | 30 <del>6</del>   | અનુયાન               | ૧૯, ૨૦૩         |
| અનવઘ              | 96                | અનુયોગ ૧             | ૩, ૧૪, ૧૭, ૨૬,  |
| અનવઘા             | ૧૭૫ં              | ٤٢,                  | ૭૪, ૧૧૩,૧૩૫,    |
| અનવસ્થાપ્ય 🧃      | ા૭, ૨૧, ૧૯૦, ૧૯૫, | ૧                    | ૪૨, ૧૭૩, ૧૯૬,   |
|                   | ૨૨૬, ૨૪૦, ૨૫૦     |                      | ાયર, ૨૭૩, ૨૭૭   |
| અનશન              | ૩૯, ૯૧            | અનુયોગદ્વાર          | ૬, ૨૮, ૩૫, ૩૬,  |
| અનાચાર            | ૨૩, ૨૩૫           | ४७,                  | ह१, २हह, २ह७,   |
| અનાજાતિ           | ૧૧૨               | ;                    | ાઝ્ર, ૩૩૧, ૪૧૦  |
| અનાદિક            | ĘĘ                | અનુયોગદ્વારચૂર્ણિ ૧  | ર, ૨૮, ૨૯, ૩૬,  |
| અનાદેશ            | ୧୬                | . ૧                  | २३, २९९, २९७,   |
| અનિંઘ             | 96                |                      | ૨૭૩             |
| <b>અનિ</b> મિત્ત  | ૩૨                | અનુયોગદારટીકા        | 3F, 33F         |
| અનિયતવાસ          | ૧૮, ૧૨૭           | અનુયોગદારવૃત્તિ      | ૧૨, ૪૭, ૪૧૧,    |
| અનિવેદન           | ૧૯૩               |                      | ४१२             |
| અનિશીથ            | 385               | અનુયોગદારસૂત્રવૃત્તિ | ં ૩૨૩           |
| અનિશ્રિત          | 939               | અનુયોગાર્થ           | ૧૦૨             |
| અનિસૃષ્ટ          | ૧૯૨               | અનુરાધા              | <b>૩</b> ૯૨     |
| અનિક્રવન          | १७२               | અનેકાંતજયપતાકા       | 333             |
| અનુકંપા           | રય, ૨૪૪, ૨૭૭      | અનેકાંતપ્રથક         | 333             |
| અનુકલ્પ           | २७, २६०           | અનેકાંતવાદપ્રવેશ     | 333             |
| અનુક્રમ           | 339               | અનેકાત્મવાદ          | የአ              |
|                   |                   |                      |                 |

.

આગમિક વ્યાખ્યાઓ

.

| શબ્દ                      | યૃષ્ઠ          | શબ્દ                            | પૃષ્ઠ                   |
|---------------------------|----------------|---------------------------------|-------------------------|
| અનેષણીય                   | 228            | અપ્રાવરણ                        | ંર                      |
| અન્યતર                    | ૨૩, ૧૯૪, ૨૩૬   | અપ્રેક્ષિત                      | १७३                     |
| અન્યધાર્મિક               | ે રવ           | અકેનક                           | ૨૨                      |
| અન્યધાર્મિકસ્તૈન્ય        | २२६            | અબદ્ધ                           | . ৩४                    |
| અન્યયોગવ્યવચ્છેદદ         | ાત્રિંશિકા ૩૮૬ | અબદ્ધિક                         | १६, १७७                 |
| અન્યોન્યકારક              | २१, २२€        | અબ્રહ્મ                         | 220                     |
| અન્વયિજ્ઞાનસિદ્ધિ         | 326            | અભક્તાર્થ                       | 29                      |
| અપત્ય                     | ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૭૨ | અભયક્રમાર                       | 30, 80, <b>4</b> 8      |
| અપમાન                     | રપ્            | અભ્યદેવ                         | <br>3€€                 |
| અપરાધક્ષમણા               | ८१             | અભયદેવસૂરિ                      | ૩૫, ૪૦, ૫૦,             |
| અપરાધપદ                   | ૯૨             |                                 | ૩૨૫, ૪૦૯                |
| અપરિગ્રહ                  | .266           | અભવ્ય                           | ૧૬૩, ૩૪૧                |
| અપરિશત                    | 963            | અભિગ્રહ                         | <b>२</b> ३, २६, ३०, ७२, |
| અપરિષ્ાામી                | <b>૧૯૪</b>     |                                 | ૮૭, ૨૩૫, ૨૫૧            |
| અપરિશાટી                  | २२४            | અભિધાત                          | રર, ૩૨                  |
| અપર્યવસિત                 | ĘĘ             | અભિધાન                          | 328                     |
| અપવાદ                     | ૧૭, ૧૮, ૧૯,    | -ા <sup>ર</sup> ૧૧૧<br>અભિષેય   | 328                     |
| r.                        | ૨૨, ૨૦૫        | અભિનય                           | ઉ૧૯                     |
| અપસર્પશ                   | ર પ્પ          | અભિનિબોધ                        | 9.22                    |
| અપહરશ                     | ૧૯             | <i>ેાા પ્ાાપ</i> ્ય<br>અભિનિવેશ | ૧૪, ૧૫                  |
| અપહત                      | २२२            | આભા <i>સ</i><br>અભિન            | ૧૯૮, ૨૨૧                |
| અયાદાન                    | ૧૭૨            | આભ્ય<br>અભિપ્રાય                | 9E                      |
| અષાય                      | १३०            | આભપ્રાપ<br>અભિપ્રેત             | ې<br>د 9                |
| અષાર્ધાહારી               | ૨૬, ૨૪૯        | આભ્યપ્રત<br>અભિમારદારુક         | 20<br>20                |
| અષાવૃતદ્વારોપાશ્રય        | २०८            | આભ્વતારદાદુક<br>અભિલાય          | <u>८</u><br>८७          |
| અપૂર્વજ્ઞાનગ્રહ <b>ણ</b>  | ŧC             | આભ્નલાવ<br>અભિવર્ષિતમાસ         | લ્ઝ<br>૧૭               |
| અષોહ                      | €€             | આભવાયતમાસ<br>અભિવ્યક્તિ         | -                       |
| અપોહન                     | 933            |                                 | 383                     |
| અપ્                       | د.             | અભિષેક                          | €૯, ૭૨                  |
| અપ્કાય                    | 908, 300       | અભિષેકા                         | २१, २१०                 |
| <b>અપ્રમાદ</b><br>અપ્રમાદ | 9.9<br>2       | અભેદ                            | 35                      |
| અપ્રાપ્તકારિતા            | 939            | અભેદવાદ                         | उह                      |
| અપ્રાપ્યકારિતા            | ٩3             | અભ્યાહત                         | ૧૯૨                     |

•

શબ્દાનુક્રમ**ણિકા**ં

| શબ્દ          | પૃષ્ઠ              | શબ્દ                | પૃષ્ઠ                        |
|---------------|--------------------|---------------------|------------------------------|
| અભ્યુત્થાન    | ર૧, ૨૨૩            | અલમ્                | ५, १०५                       |
| અભ્રાવકાશ     | ૨૧૮                | અલાબુ               | २२७                          |
| અમદાવાદ       | 832                | અલિસિંદા            | 305                          |
| અમરમુનિ       | ૫૧, ૪૪૦            | અલીક                | 230                          |
| અમલકલ્પા      | ૧૭૫                | ગલાક<br>અલેપ        | ٩८                           |
| અમાત્ય        | ૨૪, ૫૪, ૨૩૮,       | અલપ<br>અલેપકૃત      |                              |
|               | २३८, ३०८, ३८४      | -                   | ૧૯                           |
| અમિલ          | ८, ७४              | અલ્પાહારી           | २९, २४७                      |
| અમિલાત વસ્ન   | 309                | અવંઘ                | 30                           |
| અમૂઢદષ્ટિ     | ૧૯૨                | અવકાશ               | ٩८                           |
| <b>અયોગ</b> વ | ૯, ૧૦૨             | અવકિરણ              | ٢۶                           |
| અયોધ્યા       | ७, ७०              | અવગૃહીત             | ૧૭                           |
| અરતિત         | 306                | અવગ્રહ              | રય, ૬૫, ૧૦૮, ૨૧૪             |
| અરનાથ         | ४९, ४०७            |                     | રરય, ૨૪૪                     |
| અરહનક         | ૨૭૭                | અવગ્રહ-પટક          | ૨૧, ૨૨૨                      |
| અરાજક         | २१४                | અવગ્રહ-પ્રતિમ       | <b>ા ૧૦૮</b>                 |
| અરિહંત        | <b>ह</b> ८, ७ह, ७८ | <b>અવગ્રહાનં</b> તક | ૨૧, ૨૨૧                      |
| અર્ચિ         | 108                | અવચૂરિ              | 325                          |
| અર્થ          | €, ८, ५€, ९३८,     | અવચુર્હિ            | <b>उ</b> २ह                  |
|               | ૧૯૨, ૪૦૦           | અવટ                 | 323                          |
| અર્થકથા       | ୯૩                 | અવઘ                 | ୦୦                           |
| અર્થગ્રહણ     | ૧૮, ૧૨૭            | અવધાન               | ٩८                           |
| અર્થદ9ન્ન     | 33                 | અવધિ                | ૧૩, ૧૯, ૫૨, ૬૫,              |
| અર્થજાત       | २४१                |                     | ૧૨૮, ૧૮૮, ૨૭૫                |
| અર્થશાસ       | ૭, ૫૩, ૭૦          | અવધિજ્ઞાન           | દર, ૧૨૮, ૧૩૪<br>∉ય, ૧૨૮, ૧૩૪ |
| અર્થાવગ્રહ    | 130                | અવધિયુક્ત           |                              |
| અર્દ્ધશિરોરોગ | 66                 | -                   | 32                           |
| અર્ધહાર       | ૩૩, ૫૮, ૩૧૨        | અવયવ                | ८, ૯૯, ૩૦४                   |
| અર્ધાહારી     | २६, २४૯            | અવરકંકા             | 395                          |
| અર્શિકા       | 306                | અવરુદ્ર             | ૨૨૧                          |
| અર્હત્        | ৫, ৩হ              | અવલેખનિકા           | 203                          |
| અર્હદાયતન     | ४०४                | અવશ્યકરણીય          | ૧૩૫                          |
| અર્હન્નક      | ૧૭, ૧૯૧            | અવસથ                | ર૩, ૨૩૭                      |
| અલંકાર        | ·9, 90             | અવસન્નાચાર્ય        | ঀ৾৾৻ৼ                        |
|               |                    |                     |                              |

# આગમિક વ્યાખ્યાઓ

| γ | ሄ | ŧ |
|---|---|---|
|---|---|---|

| શબ્દ               | યુષ્ઠ           | શબ્દ          | પૃષ્ઠ            |
|--------------------|-----------------|---------------|------------------|
| અવસ્થા             | रू-<br>१७४      | અષ્ટાપદ       | २~<br>७१         |
| અવસ્થાન            | १७४             | અસંક્લિષ્ટ    | 32               |
| અવસ્થિત            | हह              | અસંખ્યાત      | ર૭૩              |
| અવહેલના            | રરર             | અસંજ્ઞી       | ĘĘ               |
| અવાઙ્મુખ           | ૨૨૯             | અસંયમ         | 908              |
| અવાઙ્ંમુંખખંડમલ્લક |                 | અસંપાતિમ      | 290              |
| અવાઙ્મુખમલ્લક      | <b>٩૮, ૧</b> ૯૯ | અસંપ્રાપ્ત    | 6                |
| અવાચાલ             | २६              | અસંપ્રાપ્તકામ | ८, ५३            |
| અવાય               | દ્રપ            | અસંસ્કૃત      | ંહહ              |
| અવિચ્યુતિ          | ૬૫              | -             | 66               |
| અવિનીત             | ર૧              | અસમિહિત       | 33               |
| અવિરહકાલ           | ₹C              | અસમાધિસ્થાન   | ११०, २८०         |
| અવિરહિત            | વ૩              | અસહનશીલ       | 168              |
| અવિશોધિ            | ર૬, ૨૫૫         | અસહિષ્ણુ      | 220              |
| અવ્યક્ત            | <b>ও</b> ४      | અસાત          | ૧૧૨              |
| અવ્યક્તમત          | ૧૭૬             | અસિપત્ર       | 100              |
| અવ્યવહારી          | - 283           | અસ્થિ         | 39               |
| અવ્યાબાધ           | ૮૧, ૧૦૨         | અસ્થિત        | ૨૭               |
| . અશઠ              | ૧૯૨, ૧૯૪        | અસ્થિતકલ્પ    | ૨૭               |
| અશન                | २२, ८€          | અહિંસક        | <b>૧૯</b> ૦      |
| અશનક               | 323             | અહિંસા        | ૮, ૧૪, ૫૨, ૯૧,   |
| અશોક               | ૩૧૦             |               | ૯૯, ૧૫૧, ૨૨૧     |
| અશ્રદ્ધાન          | ૧૯૩             | અહિચ્છત્ર     | ર૭               |
| અશ્વ               | ८, २०८          | અહિચ્છત્રા    | ર૫૯              |
| અશ્વતર             | ٢               |               | આ                |
| અશ્વમિત્ર          | ૧૪, ૧૫, ૫૪,     | આંખ           | ૩૨               |
| _                  | ૭૪, ૧૭૭, ૨૭૭    | આંધ           | २६, उ४, २४८, उ२४ |
| અશ્વસેન            | ઉદ્ર૧           | આકર           | ૧૦, ૧૭, ૩૮, ૫૪,  |
| અશ્વસેનવાચક        | 80              |               | ૧૦૧, ૧૧૪, ૧૯૮,   |
| અશ્વસેનીય          | ઉ∉૨             | _             | ૩૫૪              |
| અષ્ટક              | 333             | આકર્ષ         | ૧૩, ૧૮૩          |
| અષ્ટાંગનિમિત્ત     | ૭, ૬૨           | આકાશ          | ૧૪, ૬૬, ૧૫૯      |
|                    |                 |               |                  |

.

| શબ્દ          | યુષ્ઠ              | શબ્દ                 | પૃષ્ઠ                  |
|---------------|--------------------|----------------------|------------------------|
| આકીર્શ        | ૯, ૯૭, ૩૭૬         | આચારાંગચૂર્ણિ ર      | .૮, ૩૧, ૨૬૬, ૨૮૭       |
| આાકુંચનપટ     | રરહ                | આચારાંગટીકા          | ૫૯                     |
| આકુલ          | ૧૩૫                | આચારાંગદીપિકા        | ૪૯, ૪૨૪                |
| આક્રોશ        | ૨૯૯                | આચારાંગનિર્યુક્તિ    | ત ૬, ૯, ૫૩, ૫૮,        |
| આક્ષેપ        | १ह                 |                      | €३, १०१                |
| આખ્યાન        | ૨૯, ૩૦, ૫૪         | <b>આચા</b> રાંગવિવરણ | ા ૩૮, ૪૯, ૫૪, ૩૫૨      |
| આખ્યાયક       | 323                | આચાર્ય ૬,            | , ૭, ૮, ૯, ૧૧, ૧૬, ૧૭, |
| આગંતુક        | २६                 | રપ,                  | ૩૨, ૩૭, ૪૪, ૪૮, €૮,    |
| આગમ ક         | इ, १०, १२, १९, २७, | ં ૭૫,                | ૭૬, ૨૧૦, ૨૧૬, ૨૨૩,     |
|               | ૩૪, ૪૦, ૪૧, ૫૧,    | ;                    | ર૪૧, ૨૪૫, ૨૪૭, ૨૭૫     |
| ٩.3           | પ, ૧૪૫, ૧૮૭, ૨૫૦   | આચાર્યપદવી           | 80                     |
| આગમ-પ્રન્થ    | Ę                  | આચાર્યવંશ            | પ૭                     |
| આગમન          | ૧૯૨, ૨૧૮           | આચાલ                 | ૧૦૨                    |
| આગમ-વ્યવહાર   | 123                | આચીર્શ               | ૧૦૨                    |
| આગમિક         | મ, ૧૦              | આચેલક્ય              | ૧૯૪                    |
| આગમિક વ્યાખ્ય | ા પ૧               | આચ્છેઘ               | ૧૯૨                    |
| આગાલ          | ૧૦૨                | આજાતિ                | ૧૦૨                    |
| આચરિત         | 800                | આજિનક                | 328                    |
| આચમ્લ         | <i>۹८, ८</i> ७     | આજીવક                | ૩૦, ૫૨, ૨૭૮            |
| આચાર ૯        | ૮, ૧૭, ૩૪, ૫૧, ૫૮, | આજીવદોષ              | ૧૯૨                    |
| હ             | ર, ૧૦૨, ૧૦૩, ૨૯૮   | આજીવિકમતનિ           | રાસ ૨૮૯                |
| આચારકથા       | 60                 | આજ્ઞા ૧૬             | , ૧૩૫, ૧૮૭, ૨૫૦, ૪૦૦   |
| આચારકલ્પ      | २८०                | આજ્ઞાવ્યવહાર         | 160                    |
| આચાર-દીપિકા   | ૪૯, ૪૨૩            | આઢક                  | ૯૮                     |
| આચાર-પ્રકલ્પ  | રપ૧                | આતંક                 | १८, १७८                |
| આચાર-પ્રજ઼િધિ | ં ૩૪૧              | આતોદ્યાંગ            | ٤, ٤૮                  |
| આચારવિનય      | ٩८८                | આત્મતત્ત્વ           | የአ                     |
| આચાર-શાસ      | ૩૪, ૫૧             | આત્મતર               | ૨૩, ૧૯૪, ૨૩૬           |
| આચાર-સંપદા    | ٩८८                | આત્મ-પ્રવાદ          | ૧૭૫                    |
| આચારાંગ ૬,    | ૯, ૨૭, ૩૧, ૩૮, ૫૬  | આત્મ-સંયોગ           | ৫৩                     |
|               | પ૭, ૬૩, ૬૭, ૧૦૧,   | આત્મા ૧              | ૩, ૧૪૪, ૧૪૭, ૧૫૧,      |
| ૧૯            | २, १०८, २हह, ३८३   |                      | ૧૫૨, ૧૫૩, ૧૫૪,         |
|               |                    |                      | ૧૫૫, ૧૭૦, ૩૬૮          |

#### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

-

| 8 | 8 | ۷ |
|---|---|---|
|---|---|---|

| શબ્દ                           | પૃષ્ઠ         | શબ્દ         | प्रष्ठ             |
|--------------------------------|---------------|--------------|--------------------|
| આત્માંગુલ                      | ર૭૨           | આપ્ર         | ૩૩, ૩૧૭            |
| <b>આત્માનુ</b> શાસન            | 338           | આમ્રકુબ્જ    | ૨૨૯                |
| આત્મારામ                       | 880           | આમ્રદેવ      | ૪૭, ૪૧૫            |
| આત્માર્થકૃત                    | ૧૯            | આમ્રશાલવન    | 808                |
| આત્મોપન્યાસ                    | ૯૧            | આય           | ୧૩૭                |
| આદર્શ                          | 909 '         | આયંબિલ       | 30૯                |
| આદર્શ-ગૃહ                      | ૭૨            | આયામ         | 323                |
| આદાન                           | ८, ૯४, ૧૦૯    | આયુ          | ૧૩૯                |
| આદાનનિક્ષેપણસમિહિ              | તે ૧૯૧        | આયુધશાલા     | ૭૧                 |
| આદિત્યમાસ                      | ৭৩            | આરંભ         | 306                |
| આદિયાત્રિક                     | ૧૯, ૨૧૭       | આરાધના       | ૧૩૫                |
| આદેશ                           | ૯૭, ૨૪૯       | આરામ         | 323                |
| આધાકર્મ ૨૩,                    | રપ, ૧૯૨, ૨૫૫  | આરી          | ર૧૫                |
| આધાકર્મિક                      | ૧૯, ૩૧૪       | આરોગ્ય       | ୯୯                 |
| આનન્દ                          | ૩૦, ૫૪, ૨૭૭   | આરોપણા       | ૨૩૪, ૨૩૬           |
| આનન્દવ <mark>િ</mark> મલસૂરિ 👋 | ४७, ४२४, ४२६, | આર્તધ્યાન    | ૩૩૯                |
|                                | ४२८           | આર્દ્ર       | ૯, ૯૮, ૧૦૯         |
| <b>બાનન્દસા</b> ગર             | रेहह          | આર્ય         | પ, ૧૦, ૧૪, ૨૦, ૨૭, |
| <b>બાનુગામિક</b>               | ÷÷            |              | ૧૧૪, ૨૧૭           |
| બાનુપૂર્વી                     | ૨૭૩, ૩૩૭      | આર્યકાલ      | 38                 |
| આપશ                            | ૨૪૯, ૩૮૩      | આર્યકુલ      | ૨૦, ૫૩, ૨૧૮        |
| બાપણગૃહ                        | ૧૭, ૨૦૮       | આર્યકૃષ્ણ    | ૧૭૯                |
| આભરશ                           | ૩૩, ૫૫        | આર્યક્ષેત્ર  | ૨૦, ૨૭, ૧૧૪, ૨૫૯   |
| આભિનિબોધિક                     | ૧૩, ૬૫, ૧૩૦,  | આર્યજાતિ     | ૨૦, ૫૩             |
|                                | ૨૭૧, ૩૪૫      |              | ર૧૮                |
| <mark>આભિનિબો</mark> ષિક જ્ઞાન | 9.26          | આર્યદેશ      | ૩૪, ૫૪, ૩૧૮        |
| આભૂષશ                          | ૩૧૨           | આર્યરક્ષિત   | પ૪, ૧૭૯            |
| આમ                             | 993           | આર્યરક્ષિત-ચ |                    |
| આમર્જન                         | 306           | આર્યવજ       | ૫૪                 |
| આમલકપ્પા                       | ४०३           | આર્યા        | 32, 306            |
| આમોક્ષ                         | ૧૦૧           | આર્થિકા      | ંર૪૨               |
| આમોડક                          | 66            | આળસ          | ૨૯૯                |

| શબ્દ                        | પ્રષ્ઠ                     | શબ્દ                 | પ્રષ્ઠ                   |
|-----------------------------|----------------------------|----------------------|--------------------------|
| આલિંગન                      | ८, उँउ                     | આવશ્યકવૃત્તિ         | ો-પ્રદેશવ્યાખ્યા ૪૬, ૪૧૧ |
| આલોક                        | ૭૯                         | આવશ્યકસૂત્ર          |                          |
| આલોચક                       | ૨૩૬                        | આવશ્યકાનુય           | યોગ ૧૨૭                  |
| આલોચના ૧હ                   | ૭, ૨૩, ૧૯૦, ૨૩૪            | આવેશ                 | २४७                      |
|                             | ર૩૬, ૨૫૦, ૨૭૯,             | આશંકા                | ૮, ૯૨                    |
|                             | 800                        | આશાતના               | 10, 110                  |
| આલોચનાર્હ                   | ર૩૬                        | આશ્રમ                | ૧૦, ૧૭, ૩૮, ૧૧૪,         |
| આલોચનાવિધિ                  | 800                        |                      | ૧૯૮, ૩૪૫, ૩૯૭            |
| આવરણ                        | ૯૯                         | આશ્વાસ               | ঀ০ঀ                      |
| આવશ્યક ૬,                   | ૧૧, ૨૪, ૨૮, ૩૬,            | આષાઢ                 | ૭૪, ૧૭૩, ૧૭૬, ૨૭૭        |
| <b>۲</b> ۷,                 | પ€, પ૭, ૬૪, ૬૫,            | આષાઢભૂતિ             | ૧૫, ૯૦, ૯૧, ૧૯૩          |
| <b>9</b> 0,                 | ૧૧૭, ૧૨૬, ૧૩૫,             | આસન                  | રર૯, રયર                 |
|                             | २६६, २७२, २७४              | આસસેનીય              | 3 <del>6</del> 3         |
| આવશ્યકચૂર્ણિ                | २८, २८, ३७, ४०,            | આસેવન                | ૮, ૧૦૨                   |
| પર                          | , પ૩, ૨૬૬, ૨૭૦,            | આસેવન-શિ             | ક્ષા ૨૮૦                 |
|                             | २७४, उह१                   | આસ્થાનિકા            | २४                       |
| આવશ્યકચૂર્ણિકાર             |                            | આસવર્ષચક             | ૩૮૧                      |
| આવશ્યક-ટિપ્પણ               | <b>४</b> ६, ४११            | આહાર                 | ७, ૯, २०, २२, उउ,        |
| આવશ્યક-ટીકા                 | 3€                         |                      | ૩૭, ૫૩, ૬૬, ૧૦૯,         |
| આવશ્યકનિર્યુક્તિ            | ૬, ૭, ૩૭, ૪૫,              |                      | ર૨૯, ૨૪૯, ૨૫૩, ૨૫૮       |
|                             | ૪૮, ૫૧, ૫૩, ૫૪,            | આહારકશરી             | ૨ ૧૭                     |
|                             | 4८, ह0, ह3, <del>ह</del> ४ | આહારચર્ચા            | २८७                      |
| આવશ્યકનિર્યુક્તિ-           | દીપિકા ૭, ૪૮               | આહત                  | २१ह                      |
|                             | ४२२                        | આહ્નતિકા             | ર૧૯                      |
| આવશ્યકનિર્યુક્તિબૃ          | -                          |                      | <b>ల్</b>                |
| આવશ્યકનિર્યુક્તિ-લ          |                            | ઇંગિતમરશ             | ৭০৩                      |
| આવશ્યક-મૂલટીકાક             |                            | ઇં <b>ગિનીમર</b> જ્ઞ | ૧૭, ૧૮૯                  |
|                             | ાકાર ૪૬                    | ઇંડા                 | 58                       |
|                             | उह, ४६, ४०६                | ઇંદ્રકીલ             | 373                      |
| આવશ્યકવિવેચન                | પ્વ                        | ઇંદ્રનાગ             | ૨૭૭                      |
| આવશ્યકવૃત્તિ ૩ <sup>,</sup> | ७, ४३, ४६, ३४४,            | ઇંદ્રભૂતિ            | ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૩૯૧         |
|                             | ३८६, ३८७, ४१०              | ઇંદ્રાગમન            | 30                       |
|                             |                            | ઇંદ્રિય              | €ह, १५४                  |

| શબ્દ               | ્રપ્રષ્ઠ             | શબ્દ             | યુઝ્ડ            |
|--------------------|----------------------|------------------|------------------|
| ઇંદ્રિયનિરોધ       | ર૬, ૨૫૨              | ઉજ્જયિની         | ૩૪,૨૫૧, ૩૧૫      |
| ઇંધન₋પલિય          | 33                   | ઉજ્જોય           | ୬୯               |
| ઇંધનશાલા           | ૩૩, ૩૧૮              | ઉજઝના            | ٢۶               |
| <b>ઇ</b> శ్చి      | ८, ५४, ३०६           | ઉજઝા             | ୦୦               |
| ઇક્ષુરસ            | 66                   | ઉશ               | ૩૯, ૨૫૮          |
| ઇક્વાકુ            | २०, २१८              | ઉત્કટિકાસન       | २२७              |
| ઇચ્છા              | ૨૫, ૮૧, ૧૦૦, ૨૪૧     | ઉત્કલિકા         | ૧૦૫              |
| ઇચ્છાછન્દ          | २३                   | ઉત્કલ્પ          | २६०              |
| ઇચ્છાલોભ           | ર૩૧                  | ઉત્કુટુકાવસ્થા   | ୦૩               |
| ઇડાકુ              | ૩૪, ૩૨૪              | ઉત્કોચ           | २४               |
| ઇતિહાસ             | ૧૦, ૨૨               | ઉત્કુષ્ટિ        | ૧૯૩              |
| ઇત્વરિક            | 33                   | ઉત્સિપ્ત         | 395              |
| ઇપ્સિતવ્ય          | 800                  | ઉદકાચમન          | ર૧               |
| ઇલાપુત્ર           | ૩૦, ૫૪, ૨૭૭          | ઉદકાર્દ્ર        | ૧૯               |
| ઇષુશાસ્ત           | ૭, ૫૩, ૭૦            | ઉદયન             | 67               |
| ઇહભવ               | େତ୍ତ                 | ઉદયવિજય          | ૩૫, ૪૨૧          |
| ઇહલોક              | ૧૩, ૧૪૪, ૧∈૦         | ઉદયસાગર          | ૩૫, ૪૨૧          |
|                    | ຍ                    | ઉદર              | <b>૩</b> ૨       |
| ઈર્યા              | १०८                  | ઉદાયી            | ૩૦, ૫૪, ૨૮૦      |
| ઈર્યાસમિતિ         | ૧૯૧                  | ઉદાહરશ           | ८, ४३, ૯૧, ૩૪૦   |
| ઈશ્વર              | . ૩૮૪                | <u> ઉદિતોદિત</u> | 6 E              |
| ઈશ્વર-કર્તૃત્વ     | ૧૪, ૧૫૨              | ઉદ્દગત           | ૧૯૨              |
| ઈશ્વરકર્તૃત્વચર્ચા | २८७                  | ઉદ્ગમ            | ૧૯૨              |
| ઈશ્વરી             |                      | ઉદ્ગાર           | २२, २२७          |
| ઈલ                 | <b>स्प, हह, १</b> ३० | ઉદ્દેશ           | ૧૩, ૧૭, ૨૧, ૩૨,  |
| ઈહામૃગ             | 328                  |                  | પર, ૬૯, ૧૪૩, ૨૮૦ |
|                    | 6                    | ઉદ્ભિગ્ન         | ૧૯૨              |
| ઉત્ર               | ૯, ૨૦, ૧૦૨, ૨૧૮      | ઉદ્યાન           | ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩     |
| ઉચ્ચાર             | १८, १०४              | ઉદ્યાનગૃહ        | 🕤 ૩૩, ૫૫, ૩૧૨    |
| ઉચ્ચારભૂમિ         | ૧૧૭                  | ઉદ્યાનશાલા       | ૩૩, ૩૧૨          |
| ઉચ્દ્રશ્ય          | ረአ                   | ઉદ્યોત           | ૭૯, ૨૭૮          |
| ઉચ્છિત             | ٢۶                   | ઉદ્યોતન          | 330              |
|                    |                      |                  |                  |

| શબ્દ            | પૃષ્ઠ             | શબ્દ                   | પૃષ્ઠ               |
|-----------------|-------------------|------------------------|---------------------|
| ઉદ્યોતનસૂરિ     | 330               | <br>ઉપયોગ              | २१,€€, १४८,         |
| ઉદ્યોતનાચાર્ય   | ૪૭, ૪૧૫           | •••••                  | <b>१८४, ३४४</b>     |
| ઉન્નતાયુ        | ૩૯, ૩૫૮           | ઉપરિદોષ                | ૧૯, ૨૦૫             |
| ઉજ્ઞાયુ         | ૩૫૮               | ઉપવાસ                  | 308                 |
| ઉન્મત્ત         | ૨૭, ૨૪૧           | ઉપશમ                   | પર                  |
| ઉન્માદ          | ८, ७४, २०७        | ઉપશમશ્રેણી             | ૧૪૦, ૧૪૧            |
| ઉન્મિશ્ર        | ૧૯૩               | ઉપસર્ગ                 | 12, 30, 306         |
| ઉન્મોચન         | ٢٧                | ઉપસર્ગપ્રાપ્ત          |                     |
| ઉપકરશ           | ૧૯, ૨૬            | ઉપસર્ગસ્તોત્ર          | છ, દર               |
| ઉપકલ્પ          | २७, २६०           | ઉપસ્થ                  | ર૭                  |
| ઉપકેશગચ્છ       | २७, २ह७           | ઉપસ્થાપન               | રપ૮                 |
| ઉપક્રમ          | ૧૩∉               | ઉપસ્થાપના              | २४४                 |
| ઉપગુહન          | ૩૧૨               | ઉપાંગ                  | ૩૨, ૪૦, ૪૫, ૪૮, ૩૦૨ |
| ઉપગૂહિત         | ८, ५४             | ઉપાજઝાઉ                |                     |
| ઉપગૃહીત         | ૩૨                | ઉપાધ્યાય               | ટ, ૧૮, ૨૪, ૪૭, ૫૧,  |
| ઉપચય            | ረአ                |                        | ૭૫, ૭૭, ૨૧૦, ૨૪૧,   |
| ઉપચાર           | ર૪ય               |                        | ર૪૫, ૨૪૭            |
| ઉપદેશ           | ૬, ૫૬, ૧૩૫, ૨૨૭   | ઉપાધ્યાયવંશ            | પ૭                  |
| ઉપદેશપદ         | 333               | ઉપાશ્રય -              | ૧૦, ૧૮, ૧૯, ૨૦, ૨૧, |
| ઉપદેશમાલા       | 88, 806           |                        | ૨૧૮, ૨૧૯, ૨૨૮, ૨૫૮  |
| ઉપદેશમાલાવૃત્તિ | ૪૬, ૪૧૧           | ઉપાસક                  | ૧૦, ૧૧૧, ૩૭૯        |
| ઉપદેશમાલાસૂત્ર  | ሄዒዓ               | ઉપાસકદશા               | · 80                |
| ઉપધાન           | ૯, ૧૯૨            | ઉપાસકદશાંગવ            | ાત્તે ૪૨,૩૭૯        |
| ઉપધાનપ્રતિમા    | 999               | ઉપાસકપ્રતિમા           | - ૧૧૧, ૨૭૯          |
| ઉપધાનશ્રુત      | ૧૦૩, ૧૦૭          | ઉપાસના                 | ૭, ૫૩ <u>,</u> ૭૦   |
| ઉપયિ ૧          | ०,૧૮, ૨૦, ૨૧, ૩૨, | ઉપોદ્ધાત               | ૮, ૫૭, ૬૫, ૧૨૬      |
|                 | ૧૯૨, ૨૧૯, ૨૨૧,    | ઉભયંતર                 | ૨૩, ૧૯૪, ૨૩૬        |
|                 | ૨૨૨, ૨૫૮, ૩૦૮     | <b>ઉમાકાંત</b> પ્રેમાન | ાન્દ શાહ ૧૧૯        |
| ઉપયિકલ્પ        | ૨૭                | ઉર                     | ૩૨                  |
| ઉપનયન           | ૭, ૭૦             | ઉરભ                    | ૯, ૧૦૦              |
| ઉપબૃંહણ         | ૧૯૨               | છલાવકી                 | ૧૭૮                 |
| ઉપમિતિભવપ્રયંચ  | કથા ૨૬૯, ૪૦૯      | ઉલુક                   | ૧૫                  |

| 0.4.                 |                     |                                 |    |
|----------------------|---------------------|---------------------------------|----|
| શબ્દ                 | પૃષ્ઠ               | શબ્દ પૃષ્ઠ                      |    |
| ઉલૂકતીર              | ૧૭૩                 | એકસ્થાન ૮૭                      |    |
| ઉલૂકી                | 9.92                | એકાત્મવાદ ૧૩, ૨૮૯               |    |
| ઉલ્લુકા              | ૧૭૭                 | . એકાવલી ૩૩, ૫૫, ૩૧૨            |    |
| ઉલ્લુકાતીર           | ୧ଓଡ                 | એડક ૮                           |    |
| ઉવકખડ                | 33                  | એવંભૂત ૧૭૩                      |    |
| ઉવરિં                | 929                 | એલાષાઢ ૩૦૦                      |    |
| ઉષ્ટ્ર               | ٢                   | એષશા ૮, ૯૩                      |    |
| ઉષ્ટ્રી              | 309                 | એષણાસમિતિ ૧૯૧                   |    |
| ઉષ્ણ                 | ૯, ૨૫, ૧૦૬          | み                               |    |
| <b>ઇસ્સે</b> તિ      | 33                  | ઐતિહાસિક ૮, ૩૦, ૫૪              | •  |
|                      | 3                   | ઐતિહાસિક ચરિત્ર ૫૪              | ,  |
| ઊરુ                  | 32                  | ઐરાવતી ૨૨૮                      |    |
|                      | 28                  | ઓ                               |    |
| *8                   | ૯૫                  | ઓઘ ૮, ૨૬, ૨૫૨                   |    |
| ઋજુવાલુકા            | ৩૩                  | ઓઘનિર્યુક્તિ ૬, ૧૦, ૨૮, ૩૦, ૪૦, | ,  |
| ઋજુસૂત્ર             | ૧૭૨                 | ૬૩, ૧૧૬, ૧૧૭, ૨૬૬               | 1  |
| ઋશ                   | የዓ                  | ઓધનિર્યુક્તિચૂર્ણિ ૨૯, ૨૬૭, ૨૭૪ | ,  |
| ઋતુ                  | ૨૨, ૩૯૮             | ઓઘનિર્યુક્તિ-ટીકા ૪૩, ૩૮૩       | \$ |
| ઋતુબદ્ધ              | ૧૯                  | ઓઘનિર્યુક્તિ-દીષિકા ૪૯, ૪૨૩     | 3  |
| ઋતુમાસ               | ૧૭                  | ઓઘનિર્યુક્તિ-બૃહદ્ભાષ્ય ૨૬, ૨૫૪ | 5  |
| ઋષભ                  | ૨૭૮                 | ઓઘનિર્યુક્તિ-ભાષ્ય ૨૬           | •  |
| ઋષભદેવ               | ૭, ૩૦, ૫૩, ૫૪, ૬૯,  | ઓઘનિર્યુક્તિ-લઘુભાષ્ય ૨૬, ૨૫૨   | 2  |
|                      | ૧૨૩, ૨૭૫, ૩૪૬       | ઓઘનિર્યુક્તિ-વૃત્તિ ૪૦, ૩૬૪     | 5  |
| ઋષભદેવ-ચરિ           | રેત્ર <b>૭, ૬</b> ૯ | ઓઘસંજ્ઞા ૧૩૨                    | 2  |
| ઋષભપુર               | ૧૭૩, ૧૭૫            | ઓદણ ૩૪, ૩૨૪                     | 7  |
| ઋષિગુપ્ત             | २८, ३१, २७०, २८४    | ઓસીર ૯૮                         |    |
| ઋષિભાષિત             | ૬, ૧૪, ૫૬, ૫૭, ૧૭૩  | ઔ                               |    |
|                      | એ                   | ઔત્યત્તિકી ૧૩૧, ૨૭૭             | 3  |
| એક                   | ८, ८૯, ૯૩, ૯८, ११०  | ઔત્પાતિકી ૭૬                    | ž  |
| એક્ક                 | ૯, ૯૮               | ઔદારિક ૨૦, ૨૧૬                  | E  |
| એકપાર્શ્વશાયી        | २२७                 | ઔદેશિક ૨૬, ૧૯૨, ૧૯૨             | 5  |
| <b>એ</b> કવિહારી-પ્ર | તિમા ૧૧૧            | ઔષકક્ષિકી ૨૨૧                   | ł  |
|                      |                     |                                 |    |

.

શબ્દ

ઔપધાતિક

ઔપપાતિક

| ~u ~uuus                   | 00, 363                                       | 314444 046                        | -11- 01,014          |
|----------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------|
| ઔપપાતિકવૃત્તિ              | ો ૪૩, ૩૮૩                                     | કરકંડુ                            | ૮, ૫૪                |
| ઔષમ્ય                      | રષ૭                                           | કરણ                               | ८, २७, ७८, ૯४, ૯૯,   |
| ઔપશમિક                     | १८ह                                           | c                                 | ા૭૧, ૧૮૫, ૨૫૨, ૨૫૭   |
| ઔર્શિક                     | ૨૦, ૫૪, ૨૧૯                                   | કડુણા                             | ૨૭૨                  |
| ઔષધ                        | १८, १૯, २४૯, ૩૦૭                              | કર્ણ્સ                            | उह७                  |
| ઔષધાંગ                     | ૯, ૯૮                                         | કર્ષારાજ                          | 89, 3F9              |
| ઔષધિ                       | ૧૦૫, ૨૪૯                                      | કર્શશોધન                          | રપ૮                  |
| ઔષ્ટ્રિક                   | ૨૦, ૨૧૯                                       | કર્તા                             | ૧૭૧                  |
|                            | 5                                             | કર્ત્વુવાદ                        | २८७                  |
| કંગુ                       | ८, ५४, ३०६                                    |                                   | ૩૮, ૧૧૪, ૩૫૪, ૩૯૭    |
| કંચુક                      | રર૧                                           | કર્વટક                            | ૧૦, ૧૭, ૫૪, ૨૧૬      |
| સ્ટકં                      | १०, २२, २३०                                   | કર્મ                              | ૭, ૯, ૧૩, ૧૪, ૧૫,    |
| કંડ                        | 66                                            | ्र                                | ૦, ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૭૩,   |
| ŚĘ                         | 323                                           |                                   | ૧૦૫, ૧૪૪, ૧૫૦,       |
| કજ્જલાંગી                  | 323                                           | r.                                | ૧૬૨, ૧૭૨, ૧૭૮        |
| કતિ                        | ٩3                                            | કર્મજા                            | ૭૬, ૨૭૭              |
| કતિજન                      | ٩ <i>८</i>                                    | કર્મપ્રકૃતિ                       | उ४, २९९, उ२४         |
| કતિવિધ                     | 93                                            | કર્મપ્રકૃતિવૃત્તિ                 | 329                  |
| કથક                        | ૩૧૪, ૩૮૩, ૩૮૫                                 | કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહણી<br>કર્મપ્રવાદ | -                    |
| કથનવિધિ                    | <i>ζ</i> ε                                    | કમપ્રવાદ<br>કર્મબંધ               | 9.96                 |
| કથમ્                       | 93                                            |                                   | ર૧, ૫૧               |
| કથા                        | <b>८,                                    </b> | કર્મભૂમિજ<br>કર્મવાદ              | <b>1</b> 03          |
| કથાકોશ                     | 333                                           | કનવાદ<br>કર્મવૈવિધ્ય              | ૧૪, પર               |
| કથાનક                      | ૯, ૧૦, ૩૦, ૩૪, ૩ <u>૭</u>                     | કર્મચાલા<br>કર્મશાલા              | પર                   |
| ંકનક                       | १६८                                           | કર્મસ્તવવૃત્તિ                    | 33, 392              |
| કનકપાષાણ                   | १६८                                           | કર્મસ્થિતિ                        | 333                  |
| કનકાવલી                    | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨                                   | કર્યાત્વાહ<br>કર્માન્તગૃહ         | ૧૬, પર<br>૩૩, ૩૧૨    |
| કન્યકાન્તઃપુર              | ૩૩, ૩૧૩                                       | કર્માન્તશાલા                      | 33, ૩૧૨              |
| કપડવંજ                     | ૪૧, ૩૬૭                                       | કલશભવમુગેન્દ્ર                    | ૩૧, ૨૯૪              |
| કપિલ                       | ૯, ૨૨, ૭૨, ૧૦૦, ૨૨૬                           | કલા                               | 30¢                  |
|                            |                                               |                                   |                      |
| ain Education Internationa | al For Private & Per                          | rsonal Use Only                   | www.jainelibrary.org |
|                            |                                               |                                   |                      |

શબ્દ

કમલસંયમ ઉપાધ્યાય

પુષ્ઠ

૨૬,૨૫૨ કપ્પ

80, 363

પૃષ્ઠ

રપદ

૩૫, ં૩૨૫

| શબ્દ                | પુષ્ઠ               | શબ્દ           | પ્રજ                 |
|---------------------|---------------------|----------------|----------------------|
| કલાય                | હેં૪                | કસ્ય           | 93                   |
| કલાલ                | 33                  | કાંચનપુર       | २६, २५७              |
| કલિંગ               | ૨૭, ૨૫૯             | કાંતી          | 364                  |
| કલિંદ               | ૨૦, ૨૧૮             | કાંપિલ્ય       | ૨૭, ૨૫૯              |
| કલિકાલ-સર્વજ્ઞ      | 83                  | કાકી           | ૧ <i>૭૮</i>          |
| કલેવર               | ૮૪, ૧૪૭             | કાઠિયાવાડ      | ४३८                  |
| કલ્પ                | ૧૦, ૧૬, ૧૭, ૨૭, ૫૭, | કાન            | ૩૨                   |
|                     | પહ, ૬૦, ૧૧૩, ૧૯૪,   | કાનનદ્વીપ      | ૩૯, ૩૫૪              |
| ંર                  | .૦૦, ૨૩૧, ૨૪૪, ૨૫૭, | કાયોતિકા       | ર૧૫                  |
|                     | ૨૬૦, ૩૨૧, ૪૦૮       | કામ            | ૮, ૫૭, ૯૨, ૧૦૦, ૨૮૩  |
| કલ્પકરણ             | ૧૯, ૨૦૨             | કામ-કથા        | ૯૩, ૩૧૨              |
| કલ્પ-ટિપ્પન્નક      | ુરર                 | કામ-ક્રીડા     | 🕤 ૩૩, ૫૩, ૩૧૨        |
| કલ્પધારી            | ૧૯                  | કામગુણ         | ૨૭૯                  |
| કલ્પના              | 160                 | કામદેવ         | ૩૯, ૫૪, ૨૭૭          |
| કલ્પસૂત્ર           | ૫૦, ૩૨૧             | કામભોગ         | २८८                  |
| કલ્પસૂત્ર-કલ્પકૌમુ  |                     | કામવિકાર       | २०७                  |
| કલ્પસૂત્ર-કલ્પપ્રદી |                     | કામવિજ્ઞાન     | પઉ                   |
| કલ્પસૂત્ર-કલ્પલતા   |                     | કામી           | ૩૩, ૫૩               |
| કલ્પસૂત્ર-ટિપ્પણક   |                     | કાય            | ૨૨, ૩૨, ૬૬, ૧૩૫,     |
| કલ્પસૂત્ર-સુબોધિક   | ા ૫૦,૪૩૧            |                | ૧૪૭, ૨૮૧             |
| કલ્પસ્થિત           | ૧૯૪, ૨૨૮            | કાયક્લેશ       | ૯૧                   |
| કલ્પસ્થિતિ          | ૧૯૪, ૨૩૧            | કાયગુપ્તિ      | ૧૯૧                  |
| કલ્પિક              | <b>૧</b> ૯૭         | કાયષટ્ક        | 380                  |
| કલ્પિકા             | 309, 809, 802       | કાયિકીભૂમિ     | ર૧૭                  |
| કલ્પ્ય              | ४०२                 | કાયોત્સર્ગ     | ૮, ૨૬, ૬૫, ૧૩૬,      |
| કલ્યાસવિજયસૂરિ      | ૫૦, ૪૩૦             |                | રપર, ૨૮૧, ૩૦૯        |
| કવિ                 | ૫૦                  | કાયોત્સર્ગ-અકર | ણ ૧૯૩                |
| ક્વીંદ્ર            | ૩૯, ૩૫૮             | કાયોત્સર્ગ-ભંગ | . ૧૯૩                |
| કષાય                | ૧૩, ૧૪, ૬૬, ૯૯,     |                | ૧૨, ૧૩, ૭૪, ૧૭૧, ૨૧૯ |
|                     | ૧૪૦, ૨૭૭            | કારણગૃહીત      | ૧૯૨                  |
| ·કષાયદુષ્ટ          | ૧૯૫                 | કાર્યટિક       | २०, २१६              |
| કસ્તૂરચન્દ્ર        | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦        | કાર્પાસા       | २४७                  |

| શબ્દ                | પ્રષ્ઠ             | શબ્દ              | પૃષ્ઠ              |
|---------------------|--------------------|-------------------|--------------------|
| કાર્મસશરીર          | ংন্ত               | કુકુટીઅંડક        | ર૪૯                |
| કાર્મિકી            | 939                | કુક્કુટી          | २४७                |
| કાલ                 | ८, १३, ६६, ७४, ८८, | કુક્ષીઅંડ         | ૨૪૯                |
| १८                  | )૯, ૧૭૧, ૧૯૨, ૨૫૭  | કુણાલ             | २ह, २ह०, ३१०       |
| કાલક                | ૫, ૩૧૫             | રુષાલા            | ૩૪, ૫૪, ૩૧૮        |
| કાલકલ્પ             | ૨૭                 | કુત્ર             | 93                 |
| કાલગુરુ             | ર ૩૫               | કુત્રિકાપણ        | ૧૭૮, ૨૨૨           |
| કાલપ્રમાજ્ઞ         | ર૭૩                | કુદાલા            | 908                |
| કાલલઘુ              | ૨૩, ૨૩૫            | કુધાવના           | १८उ                |
| કાલાતિકાન્ત         | ૨૧, ૨૨૭            | કુમાર             | ૨૪, ૫૪, ૨૩૮        |
| કાલાતીત             | १७२                | કુમારપાલપ્રબન્ધ   | ં ૩૮૫              |
| કાલાતીતકરણ          | ૧૯૩                | 33<br>33          | ૨૭, ૨૫૯            |
| કાલાનુયોગ           | 66                 | કુલ               | ૨૦, ૨૭, ૩૩         |
| કાલિક               | ૭૪, ૨૭૭            | કુલક              | 333                |
| કાલિકશ્રત           | १४                 | કુલકર             | <b>EC, 38E</b>     |
| કાલિકાચાર્ય         | ૩૦, ૫૪, ૬૦         | -                 | x, ex, 23e, 30e    |
| કાલિકી              | ૧૩૨                | કુલપભ             | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦       |
| કાવ્યરસ             | ૨૭૩                | કુલમદ             | ૭૨, ૭૨૨, ૧૨૭<br>૭૨ |
| કાશી                | ૨૭, ૨૫૯            | કુલિક             | <b>૧</b> ૦૪        |
| કાશ્યપક             | ૧૮, ૧૯૯            | કુવલયમાલા         | ર ૩૩૧              |
| કા <b>રુ</b>        | ८, ૯४, ૧૦૪, ૩૦૭    | કુરલ <del>વ</del> | 33 (<br>66         |
| li<br>So s c        | б.С.               | કુશાવર્ત          | ૨૭, ૨૫૯            |
| કિંચિદવમૌદર્ય       | २६, २४७            | કુશાલ<br>કશીલ     | ર૩, ૨૩૭, ૨૩૮,      |
| કિમ્                | ૧૩                 | રુસાલ             |                    |
| ં કિયચ્ચિર          | ૧૩, ૧૮             | 601044            | ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૦૮    |
| કિરજ્ઞાવલી<br>બર્લ  | ય૦                 | કુસુંબલ<br>આપ     |                    |
| કીર્તિવલ્લભ         | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧       | કુસુમ             | 60                 |
| કીર્તિવિજયગણિ       | ય૦, ૪૩૧            | રેલ               | 60                 |
| કિલ્લેબંધી          | २०६                | ર્કાલેકા          | ૧૦૫                |
| કુંડગ્રામ           | ૭૨, ૧૦૯            | કૂચેરા            | 366                |
| કુંડલ               | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨        | કૂટાગાર           | ૩૩, ૩૧૨            |
| <u>ક</u> ંભકાર<br>ન | 300                | કૂપકટ             | ७, ७०              |
| કુકુટી              | २४७                | ¥5                | उ४, २४६, उ२४       |

٠

| શબ્દ          | પુષ્ઠ               | શબ્દ           | ્ પૃષ્ઠ              |
|---------------|---------------------|----------------|----------------------|
| કૂર્ચપુર      | उहरू                | કોટ્યાર્યવાદિવ |                      |
| કૂર્મ         | 398                 | કોડાલસગોત્ર    | ંકર                  |
| ર્કૃતકરજ્ઞ    | ર૧૫                 | કોશિક          | ૩૦, ૫૪, ૨૮૦          |
| ર્કૃતપુશ્ય    | २७७                 | કોદ્રવ         | ૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬  |
| કૃતયોગી       | ૨૫, ૧૯૨             | કોલ્લાકગ્રામ   | ৩                    |
| કૃતિ          | ૩૯, ૧૧૫             | કોશક           | ર૧૫                  |
| કૃતિકર્મ      | ૭૯, ૧૨૩, ૨૭૮        | કોશલ           | ર૬, ૨૭, ૨૪૮, ૨૫૯     |
| કૃત્તિકા      | ૩૯૨                 | કોશલક          | २४८                  |
| કુત્સ્ન       | २०, २२०             | કોશિકા         | २२८                  |
| કેક્યાર્ધ     | २७, २६०             | કોષ્ઠાગાર      | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨, ૩૧૪     |
| કેવલ          | ∉૫, ૧૮૮, ૨૭૧        | કૌંડિન્ય       | ૨૪, ૧૭૭, ૧૮૦, ૨૩૯    |
| કેવલજ્ઞાન     | ૧૩, ૧૫, ૧૮, ૩૦, ૩૬, | કૌ્કુચિક       | ર૩૧                  |
|               | પર, ૬૭, ૭૩, ૧૨૮,    | કૌટુંબિક       | 368                  |
|               | ૧૩૪, ૧૮૪, ૨૭૧       | કૌતુક          | <i>७, ७</i> ०        |
| કેવલજ્ઞાની    | ŧO                  | કૌરવ           | २१८                  |
| કેવલદર્શન     | ૧૬, ૩૬, ૫૨, ૧૮૪     | કૌશાંબી        | ૨૭, ૩૪, ૫૪, ૨૫૯, ૩૧૮ |
|               | ૨૭૧                 | ક્રમ           | ٩٤                   |
| કેવલી         | १इ                  | ક્રમિકત્વ      | 36                   |
| કેવલોત્પાદ    | 30                  | ક્રિયા         | ૨૭૯, ૩૩૭, ૩૪૩        |
| કેશિકુમાર     | 803 <sup>-</sup>    | ક્રિયાવાદી     | ૯, ૫૨, ૧૦૮           |
| કેષ્          | ૧૩                  | ક્રિયાસ્થાન    | ર૭૯                  |
| કોટ           | २०६                 | ક્રીડા         | ८, ७४, १९३           |
| કોટિકગણીય     | २८                  | ક્રીત          | ૧૯૨                  |
| કોટિવર્ષ      | २७, २६०             | ક્રોધ          | • १४०,१୯३            |
| કોટ્ટવીર      | ٩ <i>८</i> ०        | ક્રોધ-દોષ      | ૧૯૨                  |
| કોટાર્ય       | ૧૨, ૩૫, ૧૨૨,        | ક્રોધ-નિગ્રહ   | રપર                  |
|               | ૩૨૫, ૩૪૯            | ક્લીબ          | ર૧, ૨૭, ૨૨૬          |
| કોટવાચાર્ય    | ૭, ૩૫, ૩૭, ૪૭, ૧૨૨, | ક્લેશ          | ૨૧૩, ૨૨૮             |
|               | ૩૨૫, ૩૩૦, ૩૪૯       | ક્ષણલવ         | हए                   |
| કોટ્યાચાર્યવા | દેગણિમહત્તર ૩૩૦     | ક્ષણિકવાદ      | ૧૫૫                  |
| કોટ્યાર્ય     | ૩૫, ૩૩૫, ૩૨૭, ૩૨૮,  | ક્ષત           | ७, १०२               |
|               | ૩૩૦, ૩૪૯, ૪૧૪       | ક્ષત્રિય       | ૯, ૨૦, ૧૦૨, ૧૨૮      |

| શબ્દ                      | પૃષ્ઠ               | શબ્દ પૃષ્ઠ                     |
|---------------------------|---------------------|--------------------------------|
| ક્ષપક                     | ૧૯૩                 | ખ                              |
| <b>સપકશ્રે</b> ણી         | ૧૪૦, ૧૪૧            | ખંડ ૯૯                         |
| ક્ષપણા                    | 439                 | ખંડપાજ્ઞા ૩૦૦                  |
| ક્ષપિત                    | ૧૧૪, ૨૧૩            | ખંભાત ૪૯, ૪૨૭                  |
| ક્ષમાકલ્યાણ               | 338                 | ખડ્ગસ્તંભન ૮૬                  |
| ક્ષમારત્ન                 | ૩૫, ૩૨૬, ૪૨૧        | ખર ૧૦૪                         |
| ક્ષમાશ્રમણ 👘              | ૧૧, ૧૨, ૧૧૯, ૧૨૩    | ખરતરગચ્છ ૪૯, ૫૦, ૪૨૭, ૪૨૯      |
| ક્ષમિત                    | <b>११४</b>          | ખરતરગચ્છપટ્ટાવલી ૩૩૪           |
| ક્ષાંત                    | ૯૨, ૯૫              | ખરસ્વર ૧૦૯                     |
| ક્ષામલા                   | . ૨૮૧               | ખસદ્વમશ્રગાલ ૨૧૮               |
| ક્ષામિત                   | ૨૧૩                 | ખાદેમ ૮૬                       |
| ક્ષાયિક                   | १८६                 | ખિંસિત ૨૩૦                     |
| ક્ષાયોપશમિક               | ૧૯૬                 | ખિલ્લૂર ૩૮૫                    |
| લાર                       | ૨૨, ૩૨              | ં ખેટ ં ૩૮, ૩૫૪, ૩૯૭           |
| ક્ષિપ્તચિત્ત              | ૨૨, ૨૪, ૫૩, ૨૩૧,    | ખેડ ૧૦, ૧૭, ૫૪, ૧૧૪, ૧૯૮       |
|                           | २४०                 | ખેલાયન ૭, ૭૦                   |
| ક્ષિપ્ર                   | ૧૩૧                 | ખોલ ૨૧૫                        |
| ક્ષીરગૃહ                  | પપ, ૩૧૪             | ot.<br>⊃t                      |
| ક્ષુધા                    | ્ ૨૯૯               | ગંગ ૧૫, ૫૪, ૧૭૩, ૧૭૭           |
| ક્ષુલ્લક                  | ૮, ૧૮, ૯૩, ૧૯૩, ૨૧૦ | ગંગદત્ત ૩૦, ૫૪, ૨૭૭            |
| <b>ક્ષુલ્લિ</b> કા        | १८, ૯૦, ૨૧૦         | ગંગસૂરિ ૭૪, ૨૭૭                |
| ક્ષુલ્લિકાચાર             | ય૮                  | ગંગા ૨૨૮                       |
| ક્ષેત્ર                   | १३, २०, ६६, ६८,     | ગંજશાલા ૩૩, ૫૫, ૩૧૪            |
|                           | ૭૪, ૧૭૧             | əis 300                        |
| ક્ષેત્રકલ્પ               | ૨૭, ૫૪              | ગંડિ ૯૭                        |
| ક્ષેત્રકાલ                | ૧૩                  |                                |
| ક્ષેત્રપ્રત્યુપેક્ષક      | १८                  |                                |
| <b>ક્ષેત્રસમા</b> સટીકા   | •                   | ગંધપલિય ૩૩                     |
| <b>ક્ષેત્રસમા</b> સવૃત્તિ | ૩૩૩                 | ગંધર્વ ૬૨                      |
| ક્ષેત્રાતિકાન્ત           | ૨૧, ૨૨૭             | ગંધહસ્તી ૩૫, ૩૮, ૪૦, ૩૧૫, ૩૫૧, |
| ક્ષેમકીર્તિ               | ૩૫, ૪૬, ૪૮, ૨૬૩,    | ૩૫૨, ૩૫૪, ૩૬૨, ૩૭૧             |
|                           | ૩૨૫, ૪૦૭, ૪૨૦, ૪૨૨  | ગંધાંગ ૯, ૯૮                   |
| ક્ષોભ                     | ૧૧૨                 | ગંધિકાશાલા ૨૪૯                 |

| શબ્દ                   | પ્રષ્ઠ                      | શબ્દ             | મુજ                               |
|------------------------|-----------------------------|------------------|-----------------------------------|
| ગંભૂતા                 | <b>૩૯, ૩</b> ૫૫             | ામન              | ૧૮, ૧૯૨, ૧૯૩                      |
| ગચ્છ                   | ૧૮, ૧૯, ૨૨                  | ગમનાગમન          | ૧૮, ૨૫૩                           |
| ગચ્છપતિ                | ઉદ                          | ગમિક ૬           | <b>६, १</b> ३२, १ <b>३</b> ३, १८३ |
| ગચ્છપ્રતિબદ્ધયથાલંદિક  | ૧૯, ૨૦૫                     | ગર્દભ            | ८, ३०७                            |
| ગચ્છવાસી               | ૧૯, ૨૦૦                     | ગર્દભિલ્લ        | ૩૪, ૩૧૫                           |
| ગચ્છશતિકા              | ૧૯, ૨૦૨                     | ગર્ભ-પરિવર્તન    | ૭૨                                |
| ગચ્છાચાર               | ४८                          | ગર્ભાધાન         | ૨૧, ૫૩, ૨૨૨                       |
| ગચ્છાચારટીકા<br>_      | ४८, ४२४                     | ગર્ભાપહાર        | ૭૨                                |
| ગચ્છાચારવૃત્તિ         | ૪૯, ૪૨૪                     | ગર્ભિષ્ક્રી      | ૨૭                                |
| ગજ                     | ૭૨                          | ગર્હા            | ૧૮૫, ૨૭૯                          |
| ગજપુર                  | ૨૭, ૨૫૯                     | ગલિ              | ૯                                 |
|                        | પ, ૧૩૫, ૨૪૧                 | ગવેષણા           | १८, हह                            |
| ମନ୍ଦି<br>ମନ୍ଦି<br>ଅନ୍ମ | 328                         | ગાથા 🕔           | 9, 6, 90, 22, 906                 |
|                        | , १८, १૯, २०,               | ગારુડિક          | 209                               |
|                        | , પ૭, ૬૭, ૭૩,               | ગાર્દ્ધપૃષ્ઠ     | ঀ০৩                               |
|                        | ા૦, ૨૭૦, ૩૦૯<br>૧૩, ૫૨, ૧૪૩ | ગિરનાર           | ૩૯, ૩૫૯, ૩૮૫                      |
| ગણધરસ્થાપના            | રપ                          | ગિરા             | ୯୪                                |
| ગણનાયક                 | 32Y                         | ગીત              | ૧૯૩, ૩૧૯                          |
| ગણાંતરોપસંપદા          | ર૧, ૨૨૭                     | ગીતાર્થ ૨૪       | ક, ૧૯૪, ૧૯૮, ૨૩૩                  |
| ગણાવચ્છેદક             | રમ, ૨૪૬                     | ગુચ્છ            | ૧૦૫                               |
| ગણાવચ્છેદિની           | ર૪૫                         | ગુજરાત           | ୪૩૯                               |
| ગણિ                    | 999                         | ગુજરાતી          | પાવ                               |
| ગશિત                   | ७, ६७                       | ગુણ ૧૫,          | ૩૩, ૫૫, ૧૭૮, ૩૧૨                  |
| ગણિતશાસ્ત્ર            | ંવર                         | ગુણપ્રત્યય       | हह, १३४                           |
| ગણિતાનુયોગ ૧૪,૮        | ૮, ૧૭૩, ૨૫૨                 | ગુુલપ્રાત્યયિક   | ₹७                                |
| ગણિપદ                  | የአ                          | ગુંકારત્ન        | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦                      |
| ગશિસંપદા               | ११०, १ <i>८८</i>            | ગુણવ્રત          | <b>૯૪, ૨૮</b> ૧                   |
| ગણી                    | 90                          | ગુણશેખર          | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦                      |
| ગતિ                    | 55                          | ગુું સસૌભાગ્યગણિ | ૪૯, ૪૨૫                           |
| ગઘ                     | ૯૨                          | ગુંશસ્થાન        | 260                               |
| ગમ                     | 133                         | ગુપ્તિ           | ૩૦, ૧૯૧, ૨૫૨                      |
|                        |                             | -                |                                   |

.

| ગુરુ 39, 3€, 3८, ६८, १४२, १८१ગોવિંદ વાચક€१ગુરુ-પરમ્પરા४२, ૫૭ગોવિંદ વાચક€१ગુરુ-पરમ્પરા४२, ૫७ગોવિંદ વાચક૩૦, ૫૪, ૨૭૬ગુરુ-परમ્પર४८ગોશ લક૩૦, ૫૪, ૨૭૬ગુરુ-परમ્પ४९ગોશ લક૩૦, ૫૪, ૨૭૬ગુરુ-परમ્પ૪ગોશ લા33, 393ગુવિક૨૧૫ગોશ લા33, 393ગુવિક૨૧૫ગોશ લા33, 393ગુવિક૨૧૫ગોશ લા33, 393ગુવાર્ચ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭,૨૭૭ગુહાર્ચ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭,૨૭૭ગુહાર્ચ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭,૨૭૭ગુહાર્ચ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭,૨૭૭ગુહાર્ચ૧ગો હો દેશ૩૮૫ગૃહ૫ગો દેશ૨૮૫ગૃહચ્ય૧૯ગો તામ૧૪૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તામ૧૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તામ૧૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તામ૧૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તામ૧૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તા૨૪૯ગૃહચ્ય૧૯ગો તા૨૪ગૃહચ્ય૧૯ગો તા૨૯ગૃદિમાં૨૪૨૧૨ગૃદિમાં૨૪૨૨ગૃદિ૨૪૨૨ગૃદિ૨૮૨૨ગૃદિ૨૮૨૨ગૃદિ૨૮૨૨ગૃદ્૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨                                                                                                                                                  | શબ્દ                | પૃષ્ઠ                | શબ્દ           | યુષ્ઠ                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------|----------------|-------------------------|
| ગુદ્ર-પરમ્પરા૪૨, ૫૭ગોવિદાર્ચાર્u૯, ૧૧ગુદુભાઈ૨૯ગોશાલs૩૦, ૫૪, ૨૭૬ગુદુભાઈ૨૯ગોશાલs+તનિરાસ૨૮૯ગુદુમાસ૩૦૩ગોશાલા૩૩, 393ગુલિક૨૧૫ગોશાલા૩૩, 393ગુલિક૨૧૫ગોશાલા૩૩, 393ગુલિક૨૦૨૦૨૦ગુદાર્થ૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭,૨૭૭ગુદાર્થ૨૦૨૦ગુદાર્થ૫ગોદશ૩૮૫ગૃદ૫ગોદશ૨૫૫ગૃદ૫ગોદશ૨૫૫ગૃદ૫ગોશ૨૫૫ગૃદ૫ગો૨૪૯ગૃદ૫ગો૨૫ગૃદ૫૨૫ગોલા૨૪૯ગૃદ૧૯ગો૨૪૯ગૃદ૨૫૨૪૯૨૫ગૃદ૨૫૨૨ગૃદ૨૫૨૨ગૃદ૨૫૨૨ગૃદ૨૫૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ૨૨૨ગૃદ<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ગુરુ ૩૧,૩∈,         |                      |                |                         |
| ગુરુભાઈ૨૯ગોશાલs૩૦, ૫૪, ૨૭૬ગુરુભા૪७ગોશાલsમતનિરાસ૨૮૯ગુરુમાસ૩૦३ગોશાલsमતનિરાસ૨૮૯ગુરુમાસ૩૦३ગોશાલ૩૩, ३٩३ગુલિક૨૧૫ગોશાલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪,ગુલ્મ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાસિં૫ગોશાલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪,ગુલ્મ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાસિં૫ગોશા૩૦૭ગુહાસિં૫ગોરદેશ૩૮૫ગૃહ૫ગોશ૨૫૫ગૃહજનમાંદિર૨૦૧ગૌતમ૧૪૯ગૃહ્ય૧૯ગોલ૨૪૯ગૃહચ્ય૧૯ગોલ૨૪૯ગૃહચ્ય૧૯ગોલ૨૪૯ગૃહચ્ય૧૯ગોલ૧૯ગૃહ્ચ્ય૧૯ગોલ૨૪૯ગૃહ્ચ્ય૧૯ગોલ૧૩૯ગૃહ્ચ્ય૧૯ગોલ૨૮૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગોલ૨૮૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગોલ૨૮૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગોલ૨૮૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગ્રહ્ય૫, ૧૪ગૃદ્ચ્ય૧૯ગ્રહ્ય૧૯, ૧૯, ૧૯, ૧૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગ્રહ્ય૧૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગ્રહ્ય૧૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગૃદ્ચ૨૯ગૃદ્ચ્ય૧૯ગૃદ્૨૯ગૃદ્૨૯ગૃદ્૨૯ગૃદ્૨૯૨૯૨૯ગૃદ૨૯૨૯૨૯ગૃદ૨૯૨૯<                                                                                                                                                                         |                     |                      |                |                         |
| ગુરૂભાતા૪૭ગોશાલકમતનિરાસ૨૮૯ગુરૂમાસ૩૦૩ગોશાલा૩૩, ३٩3ગુલિકા૨૧૫ગોશાલા૩૩, ३٩3ગુલિકા૨૧૫ગોશામાધિલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪, ૨૭૭ગુહાર્સિં૨૧૫ગોશામાધિલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪, ૨૭૭ગુહાર્સિં૨૦, ૨૦૯ગો૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાર્સિં૨૦, ૨૦૯ગો૧૯૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાર્સિં૨૦, ૨૦૯ગો૨૦ગૃહાર્સ૨૦, ૨૦૯ગો૩૦૭ગૃહાર્સ૨૦, ૨૦૯ગો૩૮૫ગૃહાર્સ૨૦ગોતમ૧૪ગૃહાર્સ૨૧ગોલિકા૨૪૯ગૃહાર્સ૧૯ગોલ૨૮ગૃહાર્સ૨૧ગોલિકા૨૪૯ગૃહાર્સ૨૧ગોલિકા૨૪૯ગૃહિભદ૨૧ગોહિલ૨૮ગૃહિભદ૨૧ગોહભદ૧૯ગૃદિભાજન૩૪૦મહાસ્ર ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨૮૨૯ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ३٩૨૮ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૧૩૯આમાસારાજ્ઞ ૨૮૦ગોગૃ૮, ૨૪, ૨૮૨૮૨૪ગોગ્૮, ૩૧, ૨૯૨૨૪ગોઘાલગદિ૨૮, ૩૧, ૨૯૨૨ગોગ્૨૮૨૨ગોગ્૨૮૨૨ગોઘ૨૮, ૩૧, ૨૯૨૨ગોગ્૨૮૨૨ગોગ્૨૮૨૨ગોગ્૨૮, ૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨                                                                                                                                                  | ગુરુભાઈ             |                      |                |                         |
| ગુરૂષ સ૩૦૩ગોશ(લા૩૩, ૩૧૩ગુલિકા૨૧૫ગોષ્ઠામાહિલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪,ગુલ્મ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાર્સ ૨૦૦૨૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાર્સ ૨૦૫ગૌડદેશ૩૮૫ગૃહાર્થ૫ગૌડદેશ૩૮૫ગૃહાર્થ૫ગૌહા૨૫૫ગૃહાર્શનમાંદર૨૦૧ગૌતમ૧૪૪ગૃહાર્શનમાંદર૨૦૧ગૌતમ૧૪૪ગૃહાર્શના૨૧૯ગૌલિકા૨૪૯ગૃહાર્શના૨૧૯ગૌલિકા૨૪૯ગૃહમાંત ૨૧૯ગૌલિક૧૩૯ગૃહમાંત૨૧૯ગૌલિક૧૩૯ગૃહમાંત૨૧૯ગૌલિક૧૩૯ગૃહમાંત૨૧૯ગૌલિક૧૩૯ગૃહમાંત૨૧૯ગૌલિત૯૨ગૃહિભાજન૩૪૦મહાસ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૨મહાસ્રચિક્ષ૨૮૦ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૨આમ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૧૩૯આમ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯ગોગ્ર૧૫, ૧૩૯આમ૨૧૪ગોગ્ર૧૫, ૧૩૯આમ૨૧૪ગોપલ૩૦, ૭૩, ૮૦ગ્રીષ્મ૨૧૪ગોપલ૨૮, ૩૧, ૨૯૨૯૨૯ગોપલ૨૮, ૨૧, ૨૮૨૯ગોપ૩૩, ૩૧, ૩૮૨૯૨૯ગોપ૨૮, ૨૮, ૩૧, ૨૯૨૯ગોપ૨૮૨૯૨૯ગોપ૨૮૨૯૨૯ગોપ૨૮૨૯૨૯ગોપ૨૮૨૯૨૯ગોપ૨૮૨૯૨૯                                                                                            | ગુરુભાતા            | ৫৩                   | ગોશાલકમત       |                         |
| ગુલિકા૨૧૫ગોષ્ઠામાહિલ૧૫, ૧૬, ૫૪, ૭૪,ગુલ્મ૧૦૫૧૭૨, ૧૭૯, ૨૪૭, ૨૭૭ગુહાર્સિક૨૦, ૨૦૯ગૌ૩૦૭ગુઢાર્સ૫ગૌડદેશ૩૮૫ગૃહ૫ગૌડદેશ૩૮૫ગૃહ૫ગૌ<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ગુરુમાસ             | 303                  |                |                         |
| शुल्म१०५१७२, १७८, १४७, २७७शुंधांसिंध२०, २०६भौ३०७शुंधांसिंध२०, २०६भौ३८५शृंध५५भौ<br>भौ<br>भा२५५शृंधं५५भौ<br>भा२५५शृंधंतिर्ध्वमध्यवास२०१भौतिम१४४शृंधंतिर्ध्वमध्यवास२१२भौतिम१४४शृंधंतिर्ध्वमध्यवास२१२भौतिम१४४शृंधंतिर्ध्ववमध्यवास२१२भौतिम१४४शृंधंतिर्ध्ववमध्यवास२१२भौतिम१४४शृंधंतात२१६भौति२४८शृंधिभांत२१६भौति८२२शृंधिभांत२१६भौति८२२शृंधिभांत२१६भौति८२२शृंधिभांत२१६भौति८२२शृंधिभांत२१६भौति८२०शृंधिभांत२१६भौति८२०शृंधिभांत२९४भुधित८२२शृंधिभांत२९४२९४२८०शृंधिभांत२९४२८४२८०शृंधिभांत२८४भाम१०, १७, १८, १८, ३८, २४,शोश्रु३३, ३१, ३८३३८२८४२४४, २५४, ३९४शोध्रुमे८, २४, ८४, २३८, ३८४२४४, २५४, ३९४२४४, २५८, ३९शोध्रुमे२०६३८८३८८३८शोध्रुमे२०६३८८३८३८शोध्रु३३, ३९, ३८३३८८३८३८८शोध्रु३३, ३९, ३८४३८३८८३८शोध्रु३३, ३९, ३८४३८८३८३८शोध्रु३३, ३९, ३८४                                                  | ગુલિકા              | ર૧૫                  | ગોષ્ઠામાહિલ    |                         |
| ગુહાસિંહ૨૦, ૨૦૬ગૌ૩૦૭ગૂઢાર્થ૫ગૌડદેશ૩૮૫ગૃહ૫ગૌઙદેશ૨૫૫ગૃહજિનમંદિર૨૦૧ગૌતમ૧૪૪ગૃહયતિકુલમધ્યવાસ૨૧૨ગૌલિકા૨૪૯ગૃહચ્ચ૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્થ૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્થ૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧٩,ગૃહસ્થ૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧٩,ગૃહિમાંત૨૧૬ગ્રંથિભેદ૧૩૯ગૃદિભાજન૩૪૦મહાજ્ઞ ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨મહાજ્ઞેષજ્ઞા૧૯૩ગૃદિભાજન૩૪૦મહાજ્ઞેષજ્ઞા૧૯૩ગોગૃદ૩૩, ૫૫, ૩૧૨મામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃદ૩૩, ૫૫, ૩٩૨મામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃદ૩૩, ૫૫, ૧૩૯મામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોય૮, ૨૪, ૮૪, ૨૩૯, ૩૦૬મામાનુપ્રામ૨૦ગોપાલ ગદ્ધિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગોપાલ ગદ્ધિમહત્તર૨૮૯૨૮૨ગોપાલ ગદ્ધા ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨૨ગોપાલ ગદ્ધા ૨૮, ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩૨૯૨૨ગોપાલ ગદ્ધા ૨૮, ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૬૨૯૨૨ગોવર્૨૮૯૨૮૯૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨૨ગોવર્૨૨૨૨ગોવર૨૨                                               | ગુલ્મ               | ૧૦૫                  |                |                         |
| ગૃહપગૌણ૨૫૫ગૃહજિનમંદિર૨૦૧ગૌતમ૧૪૪ગૃહયતિકુલમધ્યવાસ૨૧૨ગૌલિકા૨૪૯ગૃહસ્ય૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્ય૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્ય૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્ય૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્ય૧૯ગ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહિભાજન૨૧૬ગ્રંથિતેદ૧૩૯ગૃદિભાજન૩૪૦મહાજ્ઞ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨ગ્રહજ્ઞ૯, ૧૦૯, ૧૩3ગેય૯૨ગ્રહજ્ઞ૯, ૧૦૯, ૧૩3ગો૮, ૯૪ગ્રહજ્ઞ૯, ૧૦૯, ૧૩3ગો૮, ૯૪ગ્રહજ્ઞ૯, ૧૦૯, ૧૩3ગો૮, ૯૪ગ્રહજ્ઞ૨૮૦ગો૮, ૯૪૨૨, ૨૨૨૧૪, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨ગ્રામાત્ર ૨૦૯ગોપાલગહ્ય૨૮, ૨૬, ૨૮, ૨૨૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગહ્ય૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨ગોપાલગહ્ય૨૮૯૨૨ગોપાલગહ્ય૨૮૯૨૨ગોપાલગહ્ય૨૮૯૨૨ગોપાલગહ્ય૨૮૯૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨ગોવર્ગ૨૮૯૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨ગોવર્૨૮૯૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨૨૨ <td>ગુહાસિંહ</td> <td>૨૦, ૨૦૬</td> <td></td> <td></td>                                                           | ગુહાસિંહ            | ૨૦, ૨૦૬              |                |                         |
| ગૃહજિનમંદિર૨૦૧ગૌતમ૧૪૪ગૃહપતિકુલમધ્યવાસ૨૧૨ગૌલિકા૨૪૯ગૃહસ્થ૧૯પ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્થાશ્રમ૪૬૧૩૫, ૧૪૧ગૃહિમાંત૨૧૬પ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહિભદ્ર૨૧૬પ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃદિભદ્ર૨૧૬પ્રંથ૫, ૧૪ગૃદિભદ્ર૨૧૬પ્રંથિતેદ૧૩૯ગૃદિભાજન૩૪૦પ્રહણ્રાશા૯૨ગૃદિભાજન૩૪૦પ્રહણ્રાશા૨૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહણ્રોશશા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોચ્ર૧૫, ૧૩૯પ્રામાનુગ્રામ૨૦ગોપ્ર૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્ય૨૧૪ગોપાલગશિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગોપ્ર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩૨૯૨ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૨૨ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૨૨ગોપાલગ૨૦૯૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨                                                                                                                                                  | ગૂઢાર્થ             | પ                    | ગૌડદેશ         | ૩૮૫                     |
| ગૃહયતિકુલમધ્યવાસ૨૧૨ગૌલિકા૨૪૯ગૃહસ્થ૧૯પ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહસ્થાશ્રમ૪૬૧૩૫, ૧૪૧ગૃહિમાંત૨૧૬પ્રંથિત્મેદ૧૩૯ગૃહિભદ્ર૨૧૬પ્રંથિત૯૨ગૃહિભાજન૩૪૦પ્રહાય૯૨ગૃહિભાજન૩૪૦પ્રહાય૯૨ગો૮, ૯૪પ્રહાયેલા૨૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહાયેલા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોપ્ર૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન કલ્પ૧૯૩ગોપાલગ૨૮૨૮૨ગોપાલગ૨૮૨૨ગોપાલગ૨૮, ૩૩, ૨૮, ૩૯૨૨ગોપાલગ૨૮૨૨ગોપાલગ૨૮૨૨ગોપાલગ૨૨૨૨૨૨૨ગોપાલગ૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨<                                                                                                                                                                                                             | -                   | ષપ                   | ગૌણ            | રપાય                    |
| ગૃહસ્થ૧૯પ્રંથ૫, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,ગૃહમ્થાશ્રમ૪૬૧૩૫, ૧૪૧ગૃહિમાંત૨૧૬પ્રંથિભેદ૧૩૯ગૃહિભદ્ર૨૧૬પ્રથિત૯૨ગૃહિભાજન૩૪૦પ્રહગ્ન૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨પ્રહગ્ન શ્રિ૧૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહગ્નેષ્ણ૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨૫૫૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્રક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોપ્ર૩૩, ૫૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૧૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૧૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્મ૨૧૪ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૨૯૨ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૯૨૨ગોપાં૨૮૨૨ગોપાં૨૮૨૨ગોપાં૨૮૨૨ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૨૨ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૨૨ગોપાં૨૨૨ગોપાં૨૨૨ગોવર્ગ૨૨૨ગોવર્ગ૨૨૨ગોવર્ગ૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨ગોવર્૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨ <t< td=""><td>~</td><td>૨૦૧</td><td>ગૌતમ</td><td>የአአ</td></t<>                                                                                                   | ~                   | ૨૦૧                  | ગૌતમ           | የአአ                     |
| ગૃહસ્થાશ્રમ४६૧૩૫, ૧૪૧ગૃહિમાંત૨૧૬પ્રંથિભેદ૧૩૯ગૃહિભદ૨૧૬પ્રથિત૯૨ગૃહિભાજન૩૪૦પ્રહણ્ર ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨પ્રહણ્રશિલા૨૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહણ્રશિલા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩٩૨પામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩٩૨પામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૧૩૯પામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૧૫, ૧૩૯પામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ્ર૧૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬પામાનુપ્રામ૨૦ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯૨ગોપાલગણિ૨૮૯૨૨૯ગોપર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩૨૯૨૯ગોવર્ગ૨૦૬ઘંટાશ્ર્ગાલ૧૯૭ગોવિંદ૨૪૭ઘડીમાઝક૨૦૯ગોવિંદનિયુંક્તિ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪,ઘડો૨૦૯                                                                                                                                                                                                                        | ગૃહયતિકુલમધ્યવાસ    | ર૧૨                  | ગૌલિકા         | २४७                     |
| ગૃદિપ્રાંત૨૧૬પ્રંથિભેદ૧૩૯ગૃદિભા૨૧૬પ્રથિત૯૨ગૃદિભાજન૩૪૦પ્રહપ્ર૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨પ્રહપ્રશિक્ષा૨૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહપ્રથેષણા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પા૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોપ્ર૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ્ત ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોપ્ર૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ્ત ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોપ્ર૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ્ત ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, ૩૯૭ગોપ્ર૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રામ્ત ૨૩૦ગોપાલગદ્વિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯ગોપાલગદ્વિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮૨૯ગોપાલગદ્વિ૨૮૨૯ગોપ્ર૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩૨૯ગોપ્ર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩૨૯ગોપર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩૨૯ગોપર૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૮૯૫ગોવિંદ૨૪૭૫૨૮૯૨૮૯ગોવિંદ૨૪૭૨૮૯ગોવિંદ૨૪૭૨૮૯ગોવિંદ૨૪૭૨૮૯ગોવિંદ૨૪૭૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯૨૮૯ </td <td>ગૃહસ્થ</td> <td>96</td> <td>ઞંથ</td> <td>પ, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,</td> | ગૃહસ્થ              | 96                   | ઞંથ            | પ, ૧૨, ૫૮, ૬૮, ૧૧૩,     |
| ગૃદિભદ્ર૨૧૬મથિત૯૨ગૃદિભાજન૩૪૦મહણ્ર૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨મહણ્ર૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગો૯૨મહણ્રશિક્ષ૨૮૦ગો૮, ૯૪મહણ્રેષણા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨મામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોત્ર૧૫, ૧૩૯મામતાનુગ્રામ૨૦ગોપ્ર૧૨, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬મામાનુગ્રામ૨૦ગોપ્ર૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્મ૨૧૪ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગણિ ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપ્ર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩ગ્લાનકલ્પ૧૯૩ગોપાંસ૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૦૯ઘટીમાઝક૨૦૯ગોવિંદ૨૪૭ઘડીમાઝક૨૦૯ગોવિંદનિર્યુક્તિ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪,ઘડો૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                   | <u>አ</u> ደ           |                | ૧૩૫, ૧૪૧                |
| ગૃદિભાજન૩૪૦પ્રહાસ૯, ૧૦૯, ૧૩૩ગેય૯૨પ્રહાશેશા૨૮૦ગો૮, ૯૪પ્રહાશેષા૧૯૩ગોગૃહ૩૩, ૫૫, ૩૧૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છ૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છ૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છ૩૩, ૫૫, ૩٩૨પ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છ૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોપ૧૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોધ્ર૧, ૨૪, ૮૪, ૨૩૯, ૩૦૬પ્રામાનુપ્રામ૨૦ગો૫૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્મ૨૧૪ગો૫લગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગો૫લગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગો૫ર૩૩, ૩٩૨, ૩૮૩૨૯૫ગોવર્ગ૨૦૯૫૧૯૭ગોવિંદ૨૪૭ઘટીમાત્રક૨૦૯ગોવિંદનિર્યુક્તિ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪,ઘડો૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                   | -                   | २१इ                  | ઞંથિભેદ        | ૧૩૯                     |
| NumC, 000, 000NuC, 68Nushikali200NiC, 68Nushikali963Nipe33, 44, 392Nih90, 90, 92, 96, 92, 48, 369Nikes229, 222918, 962, 308918, 962, 308, 369Nikes229, 222918, 962, 308918, 962, 308, 369Nike30, 93, 209184298Nikes22, 39, 2629184298Nikes30, 93, 209184298Nikes22, 39, 2629194298Nikes22, 39, 2629194298Nikes22, 39, 2629194298Nikes224288, 248, 298298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248298Nikes224288, 248288Nikes2062082188Nikes206208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes208208208Nikes2                                                                                                              | · ·                 | २१€                  | <u>ગ્ર</u> થિત | હર                      |
| ગો૮, ૯૪પ્રહકાર્યાયા૧૯૭ગોગૃહ33, ૫૫, ૩૧૨ગ્રામ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪,ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોત૧૫, ૧૩૯ગ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોત૧૫, ૧૩૯ગ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોપ૧૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬ગ્રામાનુગ્રામ૨૦ગોપ૩૦, ૭૩, ૮૦ગ્રીષ્મ૨૧૪ગોપાલગશ્ચિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગશ્ચિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩٩૪ગોપુર૩3, ૩٩૨, ૩૮૩ગ્લાનકલ્પ૧૯૩ગોમાંસ૨૮૯ઘગોવર્ગ૨૦૬ઘંટાશ્રૃગાલ૧૯૭ગોવિંદ૨૪૭ઘટીમાત્રક૨૦૯ગોવિંદનિર્યુક્તિ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪,ઘડો૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                   | <b>३</b> ४०          | મહજા           | ૯, ૧૦૯, ૧૩૩             |
| ગોગૃહ33, 44, 392મામ90, 99, 92, 96, 92, 96, 92, 96, 92, 96, 92, 94, 93ગોચ્છક૨૨૧, ૨૨૨१९४, 962, 348, 369ગોત१५, 936પ્રામમહત્તર૩૦૫, 306ગોપ१५, 936પ્રામમહત્તર૩૦૫, 306ગોધ્રમ८, २४, 68, 236, 306પ્રામાનુપ્રામ૨૦ગોધ૩0, 93, 20પ્રીષ્મ૨૧૪ગોધાલગણિ૨૮, 39, 262પ્રામન ૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોધાલગણિ૨૮, 39, 262પ્રામ૨૪૪, ૨૫૨, 398ગોધ્ર૩3, 392, 323ગ્લાનકલ્પ૧૯૩ગોધ્ર૨૮૯ઘગોવર્ગ૨૦૯ઘટાશ્ર્રગાલ૧૯૭ગોવર્ચ૨૪૭ઘટીમાત્રક૨૦૯ગોવિંદ૨૪૭ઘડી૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     | ૯૨                   | ગ્રહજાશિક્ષા   | 220                     |
| ગોચ9કર૨૧, ૨૨૨૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ગોત્ર૧૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોધ્ર૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬પ્રામાનુપ્રામ૨૦ગોધ૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્પ૨૧૪ગોપાલગશિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપુર૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ગ્લાનકલ્પ૧૯૩ગોમાંસ૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૦૬ઘંટાશ્રૃગાલ૧૯૭ગોવર્થ૨૪૭ઘટીમાત્રક૨૦૯ગોવિંદ૨૪૭ઘડી૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     | ८, ७४                | ગ્રહક્ષેપણા    | ૧૯૩                     |
| ગોત૧૫, ૧૩૯પ્રામમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯ગોધ્ર૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬પ્રામાનુપ્રામ૨૦ગોધ૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્મ૨૧૪ગોપાલગણિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૫૨૪૬ગોપાલગણિમહત્તર૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૦૯૫ગોવર્ગ૨૮૯, ૩૪, ૨૭૪, ૫૫ગોવિંદ૨૪૭૫ગોવિંદનિર્યુક્તિ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ૫૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨          | ગ્રામ          | ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૮, ૫૪, |
| ગોધૂમ૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬પ્રામાનુપ્રામ૨૦ગોધ૩૦, ૭૩, ૮૦પ્રીષ્મ૨૧૪ગોપાલગશિ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ગ્લાન૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૫૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪ગોપાલગશિમહત્તર૨૮૯૫ગોપાંસ૨૮૯૫ગોવર્ગ૨૦૬૫ગોવિંદ૨૪૭<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                   | રર૧, ૨૨૨             |                | ૧૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭      |
| <ul> <li>ગોપ ૩૦, ૭૩, ૮૦ ગ્રીષ્પ ૨૧૪</li> <li>ગોપાલગણા ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ ગ્લાન ૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,</li> <li>ગોપાલગણિમહત્તર ૨૮૫ ૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪</li> <li>ગોપુર ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ ગ્લાનકલ્પ ૧૯૩</li> <li>ગોપુર ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ ગ્લાનકલ્પ ૧૯૩</li> <li>ગોપાસ ૨૮૯ ઘટાશ્રૃગાલ ૧૯૭</li> <li>ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘટાશ્રૃગાલ ૧૯૭</li> <li>ગોવર્ઘ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯</li> <li>ગોવિંદ ૧, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                   | ૧૫, ૧૩૯              | ગ્રામમહત્તર    | <b>૩૦૫</b> , ૩૦૯        |
| ગોપાલગણિ ૨૮, ૩૧, ૨૬૮ ગ્લાન ૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,<br>ગોપાલગણિમહત્તર ૨૮૫ ૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪<br>ગોપુર ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ ગ્લાનકલ્પ ૧૯૩<br>ગોમાંસ ૨૮૯ ઘ<br>ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘંટાશ્રૃગાલ ૧૯૭<br>ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્ધુક્તિ ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - , ,               | ૯૪, ૨૩૯, <b>૩૦</b> ೯ | ગ્રામાનુગ્રામ  | ૨૦                      |
| ગોપાલગણિમહત્તર ૨૮૫ ૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪<br>ગોપુર ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ ગ્લાનકલ્પ ૧૯૩<br>ગોમાંસ ૨૮૯ <b>ઘ</b><br>ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘંટાશ્રૃગાલ ૧૯૭<br>ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્યુક્તિ ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     | ३०, ७३, ८०           | ગ્રીષ્મ        | 2.98                    |
| ગોપુર ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩ ગ્લાનકલ્પ ૧૯૩<br>ગોમાંસ ૨૮૯ ઘ<br>ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘંટાશ્રૃગાલ ૧૯૭<br>ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્ધુક્તિ ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -                   | २८, उ१, २६८          | ગ્લાન          | ૧૯, ૨૫, ૨૦૪, ૨૨૭,       |
| ગોમાંસ ૨૮૯ <b>ઘ</b><br>ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘંટાશ્રૃગાલ ૧૯૭<br>ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્યુક્તિ ૬,૨૯,૩૪,૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | ૨૮૫                  |                | ૨૪૪, ૨૫૨, ૩૧૪           |
| ગોવર્ગ ૨૦૬ ઘંટાશ્રૃગાલ ૧૯૭<br>ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્ધુક્તિ ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     | ૩૩, ૩૧૨, ૩૮૩         | ગ્લાનકલ્પ      | ૧૯૩                     |
| ગોવિંદ ૨૪૭ ઘટીમાત્રક ૨૦૯<br>ગોવિંદનિર્ધુક્તિ ∉, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     | २८७                  |                | ઘ                       |
| ગોવિંદનિર્ધુક્તિ ૬, ૨૯, ૩૪, ૨૭૪, ઘડો ૨૦૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     | २०६                  | ઘંટાશ્રૃગાલ    | ૧૯૭                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     | २४७                  | ઘટીમાંત્રક     | २०७                     |
| ઉ૨૪ ઘન ૧૦૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ગોવિંદનિર્યુક્તિ ∉, | ૨૯, ૩૪, ૨૭૪,         | ઘડો            | २०७                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     | <b>३२४</b>           | ઘન             | ૧૦૫                     |

| •                       |                  |                                 |
|-------------------------|------------------|---------------------------------|
| શબ્દ                    | પૃષ્ઠ            | શબ્દ પૃષ્ઠ                      |
| ઘર                      | 302              | ચતુર્ગુરુ ૨૩, ૨૩૫               |
| ઘર્ષણ                   | ૨૨, ૩૨           | ચતુર્દશપૂર્વધર ૧૬, ૧૭, ૫૮, ૧૨૯, |
| ધાત                     | ७, ९३, ७०        | ૧૯૫                             |
| ષાસીલાલજી               | 838              | ચતુર્દશપૂર્વલિદ્ ∉૦             |
| ધૃતકુટ                  | ર૩૫              | ચતુર્મુખ ૩૮૩                    |
| ઘોટક                    | ८, ३०७           | ચતુર્વિંશતિ ૭૮                  |
|                         | ૧૦, ૭૧, ૧૧૪, ૧૯૮ | યતુર્વિંશતિપ્રબન્ધ ૩૩૪          |
| વ્રાશેન્દ્રિય           | 55<br>5          | ચતુર્વિંશતિસ્તવ ૮, ૪૬, ૬૫, ૭૮,  |
|                         | ચ                | ૧૩૫, ૨૭૮                        |
| ચંડકૌશિક                | ३०, २७६          | યતુર્વિંશતિસ્તુતિસટીક ૩૩૩       |
| ચંદન                    | ८, ८६, ७४        | ચતુર્વ્રત ૨૩૧                   |
| ચંદનબાલા                | ૩૦, ૫૪, ૨૭€      | ચતુષ્ક ૯, ૧૭, ૯૮, ૨૦૮, ૩૮૩      |
| ચંદ્ર                   | १२०, १९४         | ચતુષ્પદ ૮, ૯૪, ૩૦૭              |
| ચંદ્રકુલ                | પ્૧              | ચત્વર ૧૭, ૨૦૮, ૩૮૩              |
| ચંદ્રગસ્૭               | ૫૦               | ચય ૮૩                           |
| ચંદ્રગુપ્ત              | 390              | ચર ૯,૧૦૬                        |
| ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ         | ્યવ              | ચરક ૯૨, ૯૫                      |
| ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિટીકા     | ૪૩, ૪૫, ૩૯૮      | ચરજ્ઞ ૯, ૧૦૦, ૧૦૧, ૧૦૨,         |
| ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્ત્યુપાંગટી | કા ૩૮૭           | ૧૦૬, ૨૫૨                        |
| ચંદ્રમા                 | ૩૯૧              | ચરજ્ઞકરજ્ઞાનુયોગ ૧૪, ૮૯, ૧૭૩,   |
| ચંદ્રમાસ                | ૧૭               | રપર                             |
| ચંપા                    | ૨૭, ૨૫૯          | ચરમ ૬૬,૮૭                       |
| ચક્રપુર                 | ৩,৩০             | ચરિક ૩૮૩                        |
| ચકરત્ન                  | ૭૧               | ચરિકા ૩૩, ૩૧૨                   |
| ચક્રવર્તી               | ૧૭, ૭૧, ૨૭૬      | ચરિત્ર ૫૪                       |
| ચક્રારબદ્ધ              | 309              | ચર્મ ૮, ૧૦, ૯૪, ૨૧૫,            |
| ચક્રિકા                 | २४८              | ર૫૯, ૩૦૭                        |
| ચક્ષુરિન્દ્રિય          | <b>E</b> E       | ચર્મકાર ૩૩, ૩૧૮                 |
| ચક્ષુર્લોલ              | ૨૩૧ં             | ચર્મપંચક ૨૨૦                    |
| ચણક                     | ૨૪, ૨૩૯          | ચર્યા ૧૦૬                       |
| ચતુરંગ                  | ૫૮               | ચલ ૬૬                           |
| ચતુરંગીય                | ७८               | ચલનિકા ૨૨૧                      |
|                         |                  |                                 |

| 9                       |                   |                                                  |                       |
|-------------------------|-------------------|--------------------------------------------------|-----------------------|
| શબ્દ                    | પુષ્ઠ             | શબ્દ                                             | પૃષ્ઠ                 |
| ચવલ                     | ૨૩૯               | ચુણ્લિ                                           | પ                     |
| ચાંડાલ                  | ૯, ૧૦૨            | ચૂડા                                             | ૧૦૨                   |
| ચાતુર્થિક               | 66                |                                                  | ૧૯૩, ૨૫૫              |
| ચાતુર્માસ               | રપ                | ચૂર્જીદોષ                                        | १७उ                   |
| ચાર                     | ૨૧૩               | ચૂર્ણિ ૫, ૨૭, ૩૦,                                |                       |
| ચારિત્ર ૧૩,             | ૨૦, ૨૩, ૫૧, ૬૭,   | ચૂર્ણિકાર ૨૮, ૨૬૬,                               |                       |
| ૭૪,                     | . १०६, १३८, १४०,  | •.                                               | 90, 202               |
|                         | ૧૮૧, ૧૯૨, ૨૫૭     | •                                                | , ૯૦, ૯૫,<br>૧૦૮, ૨૯૯ |
| ચારિત્રકલ્પ             | ૨૭                | ચેટ                                              | 328                   |
| ચારિત્રધર્મ             | २४, ३४०           |                                                  | ષ૪, ૨૮૦               |
| ચારિત્રલાભ              | ૧૩                | ચેતના                                            | ૧૫૪                   |
| ચાર્વાક                 | የ४                | ચેદિ                                             | २७, २६०               |
| ચિંતા                   | ८, ७४, २०७        | ચેલ્લશા ૩૦,                                      | , ૫૪, ૨૮૦             |
|                         | , ૧૯, ૨૨, ૫૩, ૭૦, |                                                  | ૧૫૩, ૧૬૭              |
|                         | 109               | ચૈત્ય ૭૩, ૨૦૩,                                   |                       |
| ચિકિત્સાદોષ             | ૧૯૨               | ચૈત્યપૂજા                                        | 203                   |
| ચિતા                    | ૭૧                | ચૈત્યવન્દન                                       | २०७                   |
| ચિતિકર્મ                | ૭૯, ૨૭૮           | ચૈત્યવન્દનભાષ્ય                                  | 333                   |
| ચિત્ત                   | ૧૦, ૧૧૧           | ચૈત્યવન્દન-મહાભાષ્ય<br>જે મહત્વ વસ્ત્રિ વસ્ત્રિય | ૩૯, ૩૫૯               |
| ચિત્તસમાધિસ્થાન         | વ્યવ              | ચૈત્યવન્દનવૃત્તિ-લલિતવિસ્ત<br>ચૈત્યવન્દના        | ારા ૩૩૩<br>૨૧૪        |
| ચિત્તોડ                 | ૩૬, ૩૩૧           | ચત્પપન્ટના<br>ચૈત્ર                              | રાઢ<br>૭૨             |
| ચિત્રકર્મ               | રવવ               | ચ<br>ચોખા                                        | २४<br>२४              |
| ચિત્રકૂટ                | ૩૩૧               | ચોર                                              | ૩૪, ૩૨૪               |
| ચિત્રા                  | ૩૯૨               | ચોલપટ                                            | ંર૨૧                  |
| ચેરકષાય                 | ૧૯૩               | ચૌર્શ                                            | ૯૨                    |
| ચિલાતિપુત્ર             | ૩૯, ૫૪, ૨૭૭       | છ                                                |                       |
| ચિલિમિલિકા              | २०५, ३०३          | છંદશાસ                                           | ૧૨                    |
| ર્યાલાનાલકા<br>ચિલિમિલી | ર૫૮, ૩૦૩          | ·9                                               | ୯૩                    |
| ચીવર                    | 3£9               | છબ્રસ્થ                                          | ૧૯૧                   |
| યાવર<br>સુંબન           | ૮, ૩૩, ૯૪, ૩૧૨    | છન્નસ્થવીતરાગ                                    | ୧୦                    |
| પુષા                    | u, uu, uu, uu     | છત્ર                                             | 33                    |

| શબ્દ                                   | મૃષ્ઠ                 | શબ્દ              | પૃષ્ઠ             |
|----------------------------------------|-----------------------|-------------------|-------------------|
| છર્દન                                  | دلا                   | જયતિહુયણ્રસ્તોત્ર | -                 |
| છર્દિત                                 | ૧૯૩                   | જયદયાલ            | ૩૫, ૩૨૬, ૪૨૧      |
| છિડિકા                                 | २१२                   | જયવિજયગણિ         | 40, 839           |
| છુસગૃહ                                 | ૩૩, ૩૧૨               | જયસિંહ            | ४७, ४१४           |
| છુસશાલા                                | ૩૩, ૩૧૨               |                   | ાટ, ૩૯, ૧૫૨, ૧૫૯  |
| કંધ                                    | ૧૭, ૧૯૩, ૧૯૪,         | જલપત્તન           | 36                |
|                                        | २४६, २५०, ४००         | જલરુહ             | ૧૦૫               |
| છેદન                                   | રર, ૩૨, ૩૩, ૨૫૭,      | જલાશય             | 240               |
| -                                      | ૩૧૨                   | જલ્લ              | 398, 323          |
| છેદસૂત્ર                               | ૧૪, ૧૭૩               | જવ                | 30e               |
| છેદસૂત્રકાર                            | ૬, ૨૬, ૫૯, ૬૦         | જાંગલ             | રપ૯               |
| છેદોપસ્થાપન                            | ૧૪૧                   | જાંગિક            | ૨૦, ૫૪, ૨૧૯       |
| છેદોપસ્થાયના                           | <b>૧</b> ૩            | જાતઅસમાપ્તકલ્પ    |                   |
| છેદોપસ્થાપનીય                          | રપ્વ                  | જાતસમાપ્તકલ્પ     | રપ                |
|                                        | <u>የ</u>              |                   | ∠, ૨૦, ૨૭, ૫૩, ૫૪ |
| જંગલ                                   | ે ૨૭                  | જાતિવાદનિરાસ      | 226               |
| જંધા                                   | ૩૨                    | જાતિસ્મરણજ્ઞાન    | ૬૯, ૭૨            |
| જંબૂ<br>:                              | ૩૧૦                   | જામનગર            | ¥3€               |
| જંબૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિ<br>જંબૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિ | २८, २हह               | જિજ્ઞાસુ          | u                 |
| જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિટીક                 | , , ,                 | જિપ્સદાસ          | 320               |
| M21221-1421                            | 369                   | જિણદાસગણિમહ       | -                 |
| જગચ્ચન્દ્રસૂરિ<br>જઘન્ય                | ४२२, ४३४              | જિતશત્રુ          | રેલ્૧             |
|                                        | ૩૨                    | જિતારિ            | ૩૬, ૩૩૧           |
| જડ<br>જનપદ                             | <b>२७</b> ~           | જિન               | ७०, ७૯, १३८       |
| ુગ્તરદ<br>જન્મ                         | ૨૪, ૨૭                |                   | ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૮૦,  |
| ુ.<br>જન્માભિષેક                       | ૩૦, ષ૩, ૭૦, ૭૨        |                   | १୯४, २००, २०ं€,   |
| જમદગ્નિ<br>જમદગ્નિ                     |                       |                   | ર્પક<br>રપક       |
| જમદગ્નિજટા                             | ۲۵۵<br>۲۵۵            | જિનકલ્પિક '       | ૧૭, ૧૮, ૩૨, ૧૧૪,  |
| જમાલિ<br>જમાલિ                         | હટ<br>૧૪, ૧૫, ૫૪, ૭૪, |                   | १८८, २२१, २२२,    |
|                                        | ૧૭૨, ૧૭૩, ૨૭૭         |                   | ર૩૫, ૩૦૮          |
| જયકીર્તિસૂરિ                           | २०२, २०७, २०७<br>४२३  | જિનકલ્પી          | ૨૪૫, ૩૦૮          |
| જયતિહુઅશસ્તોત્ર                        | 80                    | જિનચૈત્ય          | ۹८                |
|                                        | 00                    |                   | - +               |

શબ્દ પુષ્ઠ જિનચૈત્યવન્દના ૨૦૧ જિનદત્ત 38,920, 333, 386 જિનદાસ १२, २८, ३०, ३१, १७१, ४उ६ જિનદાસગણિ 9, 38, 288, 289, 320, 899 જિનદાસગણિમહત્તર ૨૮ જિનદેવ ૩૫૭ જિનપ્રભ 992 જિનપ્રવચન ૧૫. ૬૮ જિનભટ ૩૫, ૩૬, ૩૨૫, ૩૩૩, 386, 386, 820 જિનભદ ૭, ૧૧, ૧૨, ૧૪, ૧૬, २८, उप, उ७, ४०, ६५, 992, 928, 282, ર૬૯, ૨૯૧, ૩૨૭, 330, 339, 386, 893 જિનભદ્રગણિ ૧૧, ૧૨, ૩૧, ૩૫, ૪૭, ૧૨૪, ૩૨૫, ૩૩૫ જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ 26 જિનમંડનગણિ ૩૮૫ જિનમંદિર ٩८ ૭૪ જિનમાસિકયગણિ 40, 830 જિનરત્નકોશ ૪૨૧ જિનરાજસરિ 835 જિનવિજયજી ૧૨૧, ૩૩૧ જિનહંસ ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦ જિનાલય ૭૨ જિનેન્દ્રબુદ્ધિ ૪૦, ૩૬૨

3018 પુષ્ઠ જિને શ્વરસ્ટિ 80 98, 240,269, 800 જીત 90, 98, 26, 86, જીતકલ્પ ૧૧૭, ૧૨૧, ૧૨૩, १८६, २हह, २ह८ જીતકલ્પચૂર્ણિ ૨૮, ૨૯, ૧૨૦, ૨૬૮, ૨૬૯, ૨૯૧ જીતકલ્પ-બહચ્ચર્ણિ ૩૧, ૪૮, ૨૯૧ જીતકલ્પબુહચ્ચુર્ણિ-વિષમપદવ્યાખ્યા 82, 892 જીતકલ્પભાષ્ય ૧૦, ૧૬, ૫૧, ૧૧૮, ૧૨૩, ૧૮૬, ૨૫૨, ૨૯૧ ૧૬, ૨૯, ૩૧ જીતકલ્પસત્ર જીતયન્ત્ર ৭৫४ 98, 929, 960 જીતવ્યવહાર જીર્શાન્તઃપર 33, 393 2. 98. 94. 93. 63. જીવ ૧૪૫, ૧૪૭, ૧૫૧, ૧૫૪, ૧૫૫, ૧૬૨, ૧૭૮, ૩૪૦ જીવન-ચરિત્ર ય૪ જીવની ૩૫ જીવપ્રદેશ ৩४ જીવપ્રાદેશિક ૧૫, ૧૭૫ જીવરક્ષા 60 જીવરત ૧૯૩ જીવવિચારપ્રકરણ ૩૯, ૩૫૯ જીવવિજય ૩૫. ૩૨૫ જીવસત્તાસિદ્ધિ 326 890 જીવસમાસ ४६, ४११ જીવસમાસ-વિવરણ જીવાભિગમ ૨૭, ૩૬, ૪૨, ૪૫, ૫૧, ર૬૭

જિનેશ્વર

388, 300

•

| શબ્દ                | પ્રષ્ઠ                             | શબ્દ                | પુષ્ઠ          |
|---------------------|------------------------------------|---------------------|----------------|
| જીવાભિગમચૂર્ણિ      | ટ~<br>૪૫, ૩૯૨                      | જ્ઞાનપંચક-વિવરણ     | 338            |
| જીવાભિગમટીકા        | ¥3                                 | જ્ઞાનપંચકસિદ્ધિ     | 326            |
| •                   | ४४, ४५, ३८८,                       | જ્ઞાનવાદ            | પર             |
| <b>e</b> 1          | xox                                | જ્ઞાનવિમલસૂરિ       | ૩૫, ૫૦, ૩૨૫,   |
| જીવાભિગમલઘુવૃત્તિ   | 338                                |                     | ૩૮૧, ૪૨૧, ૪૨૭, |
| જીવાભિગમવિવરેશ      | ૪૫, ૩૯૬                            |                     | ४२७            |
| જીવાભિગમોપાંગટીકા   |                                    | જ્ઞાનશીલગણિ         | ૩૫, ૩૨૫        |
| જુંગિત              | ર૭                                 | જ્ઞાનસાગર ૩૫,       | ૩૨૫, ૪૨૦, ૪૨૧  |
| જુગુપ્સા            | ૯૯                                 | જ્ઞાનાચાર           | ૨૩             |
| જુગુપ્તિ            | ૩૩, ૩૧૮                            | જ્ઞાનાદિત્યપ્રકરણ   | 338            |
| જૄંભિકાગ્રામ        | ୍ ୭3                               | જ્ઞાનાદિત્રિક       | રપર            |
| જેકોબી              | 339                                | જ્ઞાનાધિકાર         | દ્ધ            |
| જેસલમેર             | ૧૨૨, ૨૯૨                           | જ્ઞાનાવરણ           | ૧૩૯            |
| જૈન ૫,૬             | , ૧૦, ૧૨, ૧૭,                      | જ્ઞાનોપયોગ          | हल             |
|                     | , ૩૪, ૬૧, ૩૪૧                      | જ્યેષ્ઠ             | ૩૯, ૧૯૪        |
| જૈનન્યાય            | ્યદ                                | જયેષ્ઠ્રપ્રહ        | ૧૦, ૧૧૧, ૩૧૪   |
| જૈનસંઘ<br>          | 80                                 | જયેષ્ઠા             | ૧૭૫, ૩૯૨       |
| જૈનાગમ              | ૧૨                                 | જ્યોતિ              | ૨૧૮            |
| જ્ઞાત               | ૨૧૮, ૩૭૫                           | જ્યોતિર્વિદ્        | ह, ५८, ह०, हर  |
| જ્ઞાત-કૌરવ          | २०                                 | જ્યોતિષ્ક           | १६४            |
| જ્ઞાતવિધિ           | 58 <b>E</b>                        | જ્યોતિષ્કરંડક       | ૪૪, ૩૯૩, ૩૯૪   |
| જ્ઞાતા              | ં ૨૫                               | જયોતિષ્કરંડક-ટીકા   | ४३, ३८७        |
| જ્ઞાતાધર્મકથા       | ४०, ४१, ४२                         | જ્યોતિષ્કરંડકવૃત્તિ | ે ૪૪, ૩૯૩      |
| જ્ઞાતાધર્મકથાવિવરણ  | ૩૭૫                                | જવર                 | २०७            |
| જ્ઞાતિક             | 2 E                                | જવાલા               | १०४            |
|                     | ।, ४८, <b>६</b> ५, <del>६</del> १, | 5                   | -              |
|                     | ૩, ૧૩૮, ૧૯૨,                       | ટબાકાર              | 835            |
|                     | )૩, ૩૩૭, ૩૪૩                       | ટિપ્પજ્ઞ            | ૩૯             |
| જ્ઞાનદર્શન-અભેદનિરા |                                    | [ટેપ્પન             | 325            |
| જ્ઞાનદેવ            | ૩€૭                                | ટિપ્પનક             | उरह            |
| જ્ઞાનપંચક ૭,        | ૧૭, ૫૨, ૧૨૮,                       | ટીકા ૫, ૨           | ૯, ૩૪, ૩૯, ૪૩, |
|                     | <b>१</b> ८ह                        |                     | ૪૬, ૩૨૫, ૩૨૬   |

.

| શબ્દ                      | પૃષ્ઠ        | શબ્દ                 | યુષ્ઠ                     |
|---------------------------|--------------|----------------------|---------------------------|
| ટીકાકાર                   | ૧૦, ૩૪, ૩૨૫  | તપ ન                 | ८, १७, २६, २७, १८,        |
| s                         |              | େ                    | ા, ૧૯૦, ૨૩૫, ૨૫૧,         |
| ડેપન                      | ૧૯૩          |                      | ૨૫૨, ૪૦૦                  |
| ત                         |              | તપસ્વી               | २४, ६७                    |
| તંતુશ                     | . 20, 292    | તપાગચ્છ              | ૪૯, ૫૦, ૪૨૭               |
| તંત્ર                     | €८, १४१      | તપાગચ્છનાયક          | ४७                        |
| તંદુલવૈચારિક              | ૨૭૩          | તપોગુરુ              | રર, ર૩૫                   |
| તંદુલવૈચારિકવૃત્તિ        | ૪૯, ૪૨૫      | તપોદાન               | १८४                       |
| તંબ                       | 309          | તપોરત્નવાચક          | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧              |
| તચ્ચંણિય                  | ૩૦, ૫૨, ૨૭૮  | તમાલપત્ર             | 29                        |
| તજ્જીવતચ્છરીરવાદ          | ૨૮૯          | તમિલ                 | 358                       |
| તટ                        | ૨૩           | તર                   | 306                       |
| તડાગ                      | 363          | તરંગવતી              | ૩૦, ૩૪, ૩૧૨               |
| તત્વણિક                   | ૩૦, પર       | તરુ<br>તર્ક          | دo, <del>309</del><br>علا |
| તત્પરિભોગ                 | ૧૯૩          | તઙ<br>તર્જ્યાદિ-બંધન | ૧૯૩                       |
| તત્પ્રતિષેધ               | ८, હર        | તલાહ-બયન<br>તલ       | १८७                       |
| તત્ત્વ                    | የአ           | તલ<br>તલવર           | 368                       |
| તત્ત્વાદિત્ય              | ૩૮, ૩૫૨, ૩૫૬ | તલિકા                | રવપ                       |
| તત્ત્વાર્થટીકા            | ૪૫           | તવુ                  | 309                       |
| તત્ત્વાર્થભાષ્ય           | ૨૮, ૪૫, ૩૩૯  | પ્પ્લ<br>તાડન        |                           |
| તત્ત્વાર્થભાષ્ય-બૃહદ્વૃ   | ति ३८        | તાડના                | ୍ର<br>ଅ                   |
| તત્ત્વાર્થભાષ્ય-વૃત્તિ    | <b>૩૫૧</b>   | તાડપત્ર              | રહ                        |
| તત્ત્વાર્થભાષ્યવ્યાખ્યા   | २८६          |                      | , પર, ૯૨, ૯૫, ૨૭૮         |
| <b>તત્ત્વાર્થમૂ</b> લટીકા | ૪૫           | તામલિપ્તિ            | ં ૩૯, ૩૫૫                 |
| તત્ત્વાર્થસૂત્ર           | २७०          | તામ્ર                | ۲, د۲                     |
| તત્ત્વાર્થાધિગમ           | 38           | તામ્રલિપ્તિ          | ૨૭, ૨૫૯                   |
| તત્ત્વાર્થાષિગમસૂત્રટી    | કા ૩૮૭       | તાયી                 | ૯૫                        |
| તદુભય                     | ૨૭, ૧૯૨      | તાર્ત્તીયીક          | 66                        |
| તદ્ભાવના                  | ८, ५४        | તાલ                  | ૧૦, ૧૭, ૧૧૩, ૧૯૭          |
| તનુ                       | 63           | તાલાચર               | 323                       |
| તપઃકર્મ                   | ૾૧૦૭         | તિતિશ્ચિક            | ર૩૧                       |
|                           |              |                      |                           |

i

| શબ્દ           | પૃષ્ઠ                   | શબ્દ                | પૃષ્ઠ            |
|----------------|-------------------------|---------------------|------------------|
| તિતિક્ષા       | <b>२२</b><br>७७         | તૂલ                 | 368              |
| તિત્થ          | 932                     | તૃષ્ટ               | 404<br>104       |
| તિનિશ          | ८, ७४, ३०७              | <i>તુષ્ઠાગુહ</i>    | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨      |
| તિમિર          | <u>، در ا</u>           | ્ટ્રટું<br>તુણાપંચક | ૧૯૩, ૨૨૦         |
| તિરીટપટક       | ૨૦, ૨૧૯                 | તુષાકલક             | ٩८               |
| તિર્યક્ર       | ,<br>33                 | તુષાશાલા            | ૩૩, ૩૧૨          |
| તિર્યગ્ચ       | 103                     | તુષા                | ,<br>પ           |
| તિર્યગ્ચ-પ્રહિ | તેમા ૨૧૧                | તેજ                 | ૧૫૨              |
| તિલ            | ८, २४, ७४, २३७, ३०६     | તેજસ્               | હ                |
| તિલકમંજરી      | -                       | તેજસ્કાય            | 908, 300         |
| તિષ્યગુપ્ત     | ૧૪, ૧૫, ૫૪, ૭૪,         | તેતલીપુત્ર          | ૨૯, ૫૪, ૨૭૭, ૩૭૬ |
| -              | ૧૭૩, ૧૭૫, ૨૭૭           | તાંદુક              | ૧૭૪              |
| તિસરિય         | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨             | તોર્શ               | 323              |
| તીરાર્થી       | ૯૨, ૯૫                  | તોસલિપુત્રાચા       | ર્ય પ૯           |
| તીર્જા         | ૯૨, ૯૫                  | ત્યજન               | ٢۶               |
| તીર્થ          | <b>પ૭, ૬</b> ૮, ૭૯, ૧૪૧ | ત્યાગ               | हरू              |
| તીર્થંકર       | ૭, ૧૭, ૧૮, ૩૦, ૫૩,      | ત્રપુ               | ८,               |
|                | ય૪, ૫૬, ૬૭, ૬૮, ૬૯,     | ત્રસ                | ૯, <b>૧૪૮</b>    |
| •              | ૭૯, ૧૬૫, ૧૯૯, ૨૭૧,      | ત્રસકાય             | ૧૦૫, ૩૦૦         |
|                | ર૭૪, ૨૭૮                | ત્રાતા              | ૯૨               |
| તીર્થંકરનામ    |                         | ત્રિક               | 323              |
| તીર્થંકરનામ    | -ગોત્રકર્મ ૩૪૬          | ત્રિકૃત્સ્ન         | રરર              |
| તીવ્રમંદ       | <b>E</b> <del>E</del>   | ત્રિદંડી            | ૭૧               |
| તુંબ           | 39£                     | ત્રિપુટક            | ८, ७४            |
| તુંબવીષ્ડિક    | 323                     | ત્રિપુડા            | 30 <del>6</del>  |
| તુટિક          | ૩૯૨                     | ત્રિપૃષ્ઠ           | ૭૧               |
| તુડિય          | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨             | ત્રિરાશિ            | ও४               |
| તુવર           | 30F                     | ત્રિરાશિવાદ         | ૨૮૯              |
| તુવરી          | ૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯          | ત્રિવિધ             | ୬૮               |
| <i>ઉમ</i> ગેલ  | ૩૩, ૩૧૨                 | ત્રિશાલા            | ૭૨               |
| તુષશાલા        | ૩૩, ૩૧૨                 | ત્રિસ્થ             | १३८              |
| તૂ઼્લઇલ્લ      | * 323                   | <b>ત્રૈ</b> રાશિક   | ૧૫, ૧૭૮          |

.

| શબ્દ            | પૃષ્ઠ                                         | શબ્દ પૃષ્ઠ                                 |
|-----------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ઝૈવાર્ષિકસ્થાપન | . –                                           | દર્ષિકા ૩૦૧, ૪૦૧, ૪૦૨                      |
| ત્ર્યર્થ        | 936                                           | દર્પા ૪૦૨                                  |
| ત્વક્           | 323                                           | દર્શન ૨૦,૨૩,૬૬,૧૦૬,                        |
|                 | થ                                             | ૧૯૨, ૨૫૭                                   |
| થરાદનગર         | ૩૫૮                                           | દર્શનકલ્પ ૨૭                               |
| થારાપદ          | ૩૫૮                                           | દર્શનશાસ્ત ૧૨, ૫૧, ૫૨                      |
| થારાપદગચ્છ      | ૩૯                                            | દર્શનાવરણ ૧૩૯                              |
|                 | E                                             | દર્શનેચ્છા ૨૦૭                             |
| દંડ             | ૩૨, ૫૫, ૨૫૮, ૩૦૩                              | <b>દલસુ</b> ખ માલવ <b>ણિયા ૧૧૯, ૧૨૧</b> ,  |
| દંડનાયક         | 328                                           | २९७, ३२७                                   |
| દંડનીતિ         | ૨૪, ૨૩૯                                       | દશ ૮, ૮૯, ૧૧૦                              |
| દંડાસન          | २२७                                           | દશક ૮૯                                     |
| દંત             | ८, ५४, ३०७                                    | દશકાલિક ૯૦, ૨૯૨, ૩૩૮                       |
| દંતધાવન         | રપ૮                                           | દશપુર ૧૭૩                                  |
| દંતનિપાત        | ८, ५४                                         | દશપૂર્વધર ૬૦                               |
| દક              | ૩૩, ૩૧૨                                       | દશભાગ ૯૯                                   |
| દક્તીર          | ૩૩, ૨૧૦, ૩૧૨                                  | દશવૈકાલિક ૬, ૧૦, ૨૮, ૨૯,<br>૩૬, ૫૬, ૫૭, ૬૦ |
| દકપથ            | ૩૩, ૩૧૨                                       | १९७, २६, २७, २७,                           |
| દકમાર્ગ         | ૩૩, ૩૧૨                                       | 331                                        |
| દકસ્થાન         | ૩૩, ૩૧૨                                       | દશવૈકાલિકઅવચુરિ ૩૩૪                        |
| દક્ષત્વ         | ૯૯                                            | દશવૈકાલિક-આત્મજ્ઞાનપ્રકાશિકા ૫૧            |
| દક્ષિણ          | પ૪, ૫૮                                        | દશવૈકાલિક્યુર્લિ ૨૮, ૨૯, ૨૬,               |
| धत्ति           | <i>ଓ,                                    </i> | 269, 263,                                  |
| દધિ             | २९८                                           | ૨૯૨, ૨૯૯                                   |
| દમદંત           | ૨૭૭                                           | દશવૈકાલિક્યુર્શિકાર ૨૧                     |
| દમિલ            | ૩૪, ૩૨૪                                       | દશવૈકાલિકદીપિકા ૪૯, ૪૨૭                    |
| દયા             | <u>૯</u> ૯                                    | દશવૈકાલિકદીપિકાકાર ૫૦                      |
| દરયાખાન         | 832                                           | દશવૈકાલિકનિર્યક્તિ €, ८, ૩€,               |
| દરિયાપુર        | ୪૩୯                                           | પર, પર, પઝ, પઝ,                            |
| દરિયાપુરી       | ४३८                                           | ह3, ८७                                     |
| દર્પ            | <u>१</u> ८०, १८३                              | દશવૈકાલિકનિર્યુક્તિ-દીપિકા ૪૯              |

| શબ્દ                      | યુષ્ઠ         | શબ્દ               |
|---------------------------|---------------|--------------------|
| દશવૈકાલિકબૃહદ્રીકા        | 338           | દિગંબ              |
| દશવૈકાલિકભાષ્ય            | ૧૦, ૧૧૭       |                    |
| દશવૈકાલિકવૃત્તિ 🚽         | ૩૭, ૫૨, ૩૩૮   | દિગ્વિ             |
| દશવૈકાલિક-સૌભાગ્યચં       |               | દિનકર              |
| દશવૈતાલિક                 | ર૯૨           | દિવસક્ષ            |
| દશા                       | २६, ८८        | દિવાક              |
| દશાર્શ                    | २७, २६०       | દિવ્ય              |
| દશાર્શભદ્ર                | 299           | દિવ્યષ્ટ           |
| દશાશ્રીમાળી               | <b>%</b> 3€   | દીક્ષા             |
| દશાશ્વતસ્કંધ ૬, ૯,        | ૨૭, ૫૬, ૫૭,   | _                  |
| -                         | ०, ११०, २हह   | દીક્ષાદા           |
| દશાશ્વતસ્કંધ-ગણપતિગુણ     | યપ્રકાશિકા ૫૧ | દીપ                |
| દશાશ્વતસ્કંધચૂર્ણિ        | ૨૮, ૩૪, ૩૨૧   | દીપક               |
|                           | ૩૨૩           | દીષવિધ             |
| દશાશ્રુતસ્કંધનિર્યુક્તિ 🤅 | , ૯, ૫૯, ૬૦,  | દીપિકા<br>ડાહ્ય ક  |
|                           | 110           | દીપિકા<br>દીપ્રચિ  |
| દાક્ષિણ્યચિક્ષ            | ૩૩૧           | દાક્ષાચ<br>દીર્ઘનિ |
| દાતા                      | રપ૩, ૩૦૮      | દાવાન<br>દીર્ઘાધ્વ |
| દાન                       | ૩૦, ૭૨        | દીર્થિક            |
| દાનશેખર                   | 850           | દાાલક<br>દુ:ખ      |
| દાન્ત                     | ૯૨            | હા<br>દુગ્ધ        |
| દાનશેખરસૂરિ ૩૫, ૫૦        | ૦, ૩૨૫, ૪૨૯   | કુરુપની            |
| દામથક                     | ৫৩            | હુર્ગ<br>દુર્ગ     |
| દાય                       | 323           | દુર્નિષણ           |
| દાયક                      | ૧૯૩           | દુર્બલિક           |
| <b>દારુદં</b> ડક          | २२७           | દુર્લભર            |
| દાર્શનિક                  | ૩૬, ૩૯        | દુર્વચન            |
| દાવદ્રવ                   | <b>૩૭</b> ૬   | દુર્વિવૃત્ત        |
| દાસ                       | ૨૭            | દુષ્કલ્પ           |
| દાહ                       | ं २०७         | દુષ્કાળ            |
| દિક્                      | ૯, ૧૦૩        | દુષ્ટ              |
|                           |               |                    |

| શબ્દ           | ля                   |
|----------------|----------------------|
| દિગંબર         | ૧૫, ૩૬, ૫૮, €૧,      |
|                | ૧૭૯, ૨૭૭             |
| દિગ્વિજય-ય     | ાત્રા ૩૦             |
| દિનકરપ્રજ્ઞક્  | ો ૩૯૬                |
| દિવસશયન        | १८ह                  |
| દિવાકર         | ૧૧, ૧૧૯              |
| દિવ્ય          | 33                   |
| દિવ્યધ્વનિ     | . 93                 |
| દીક્ષા         | ૨૫, ૩૦, ૩૩, ૩૯, ૪૦,  |
|                | ૨૨૨, ૨૪૭, ૨૫૮, ૩૧૫   |
| દીક્ષાદાતા     | उह                   |
| દીપ            | १८, <b>१६८</b>       |
| દીપક           | २१८                  |
| દીપવિજયગાં     | શે ૨૮૨               |
| દીપિકા         | ૪૮, ૪૯, ૫૦, ૩૨૬, ૪૩૧ |
| દીપિકાકાર      | ય૦                   |
| દીપ્તચિત્ત     | ૨૪, ૫૩, ૨૬૧, ૨૪૧     |
| દીર્ઘનિઃશ્વાસ  | २०७                  |
| દીર્ઘાધ્વકલ્પ  | ૧૯૩                  |
| દીર્થિક        | 323                  |
| દુઃખ           | <b>૧</b> ૭૦          |
| દુગ્ધ          | ૨૧૮                  |
| દુરુયનીત       | ૯૧                   |
| દુર્ગ          | ૧૦, ૧૯, ૨૩૧          |
| દુર્નિષજ્શ     | રવ                   |
| દુર્બલિકાપુષ્ય | મિત્ર ૧૭૯            |
| દુર્લભરાજ      | 350                  |
| દુર્વચન        | २३०                  |
| દુર્વિવૃત્ત    | ર૧                   |
| દુષ્કલ્પ       | २७, २६०              |
| દુષ્કાળ        | ૧૭, ૧૯૮              |
| દુષ્ટ          | २७, २२६              |
|                |                      |

# શબ્દા<del>નુક</del>મણિકા

| શબ્દ                 | પૃષ્ઠ                | શબ્દ           | પૃષ્ઠ              |
|----------------------|----------------------|----------------|--------------------|
| દૂત                  | 368                  | દોષનિર્ઘાતવિન  | ાય ૧૮૮             |
| દૂતીદોષ              | ૧૯૨                  | દોહડિ          | ४७, ४१६            |
| દૂષ્યપંચક            | १૯૩, २२०             | દૌવારિક        | 328                |
| દષ્ટાંત              | ८, २४, ७२            | દીપિકા         | २४७                |
| દષ્ટિવાદ             | ૧૪, ૧૭૩              | દ્રવ્ય ૧       | ષ, ૨૦, ૨૭, ૬૬, ૯૨, |
| દષ્ટિવાદોપદે         | શેકી ૧૩૨             | د              | .પ, ૧૭૮, ૩૦૭, ૩૨૭  |
| દષ્ટિસંપાત           | ८, ५४                | દ્રવ્યકલ્પ     | ૨૭                 |
| દેવ                  | ૧૩, ૧૪, ૭૩, ૧૬૪, ૨૮૦ | દ્રવ્યશ્રુત    | ୧୨                 |
| દેવગુપ્રસૂરિ         | ૨૯, ૨€૯              | દ્રવ્યહિંસા    | ર૧                 |
| દેવગૃહ               | 808                  | દ્રવ્યાનુયોગ   | ૧૪, ૮૯, ૧૭૩,       |
| દેવજી મુનિ           | ૪૩૫                  |                | રપર                |
| દેવદારુ              | 66                   | દ્રાક્ષા       | 66                 |
| દેવપ્રતિમા           | ર૧૧                  | દુમ            | ८, ૯૦, ૧૦૦         |
| દેવર્દ્ધિગણિ         | ४२३                  | દ્રોજ્ઞમુખ     | ૧૦, ૧૭, ૩૮, ૫૪,    |
| દેવસેનગણિ            | ૫૧, ૪૩૪              | . ૧            | ૧૪, ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭  |
| દેવાનંદા             | ७२, २७६              | દ્રોભસૂરિ      | ૩૫, ૪૦, ૩૨૫, ૩૬૪   |
| દેવી                 | उ०, २७६              | દ્રોણાચાર્ય    | ४०, ४१, ४२, २५४,   |
| દેવેંદ્રગણિ          | ૩૫, ૪૭, ૩૨૫, ૪૧૫     |                | ૩૬૭, ૩૬૯, ૩૭૭,     |
| દેવેંદ્રનરકેંદ્રપ્રક | કરણ ૩૩૪              |                | 369, 368           |
| દેવેંદ્રનરકેંદ્રપ્ર  | કરણટીકા ૩૮૭          | દ્રાદશાંગવિદ્  | ጽч                 |
| દેવેંદ્રસૂરિ         | ૩૮૫ં                 | દ્વાદશારનયચક્ર | 350                |
| દેશ                  | ૬૬, ૯૯, ૨૫૯          | દ્વાર          | ૧૩, ૧૬, ૧૮, ૩૩,    |
| દેશતઃપાર્શ્વસ્થ      | . ૨૩                 |                | ૩૧૨, ૩૮૩           |
| દેશની                |                      | દ્વારવતી       | ૭, ૨૭, ૭૦, ૨૫૧     |
| દેશવિજય              | 99                   | દ્રાષષ્ટિ 👘    | ૩૯૨                |
| દેશવિરતિ             | १४०, १८२, १८४        | يَ<br>ا        | ૨૪, ૨૩૯            |
| દેશાતર-ગમન્          | tં ૧૯૮               | દ્રિકિયા       | ও४                 |
| દેશાવસન્ન            | २४                   | દ્વિજવદનચપેટા  | ૩૩૪                |
| દેશીનામમાલ           |                      | દ્વિષદ         | ८, ५४, ३०७         |
| દેશૈકદેશવિર          | તે '૧૮૪              | દ્વિધદ્રવ્ય    | ર૧૫                |
| દેહ                  | ૧૪, ૮૪, ૧૪૬, ૧૪૭     | દેષ            | २७७                |
| દેહાવસાન             | ४६                   | દ્વેક્રિય      | ૧૭૭                |

| શબ્દ                           | પૃષ્ઠ                   | શબ્દ                  | પૃષ્ઠ            |
|--------------------------------|-------------------------|-----------------------|------------------|
| દ્વૈક્રિયવાદ                   | ૧૫                      | ધર્મપાઠક              | २उ८              |
| હૈરાજ્ય                        | ર૧૪                     | ધર્મબિન્દુ            | 338              |
| દ્રયાશ્રય                      | ४०८                     |                       | ાય ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧  |
| ,                              | ધ                       | ધર્મ <b>ડુચિ</b>      | ૧૭, ૩૦, ૫૪, ૧૯૧, |
| ધન                             | ૨૮૭, ૩૯€                |                       | . 200            |
| ધનગુપ્ત                        | ୧୬୭                     | ધર્મલાભસિદ્ધિ         | 338              |
| ષનદેવ                          | ૪૦, ૩૫૮, ૩૬૭            | ધર્મવરચક્રવર્તિત્વ    | 93               |
| ધનપાલ                          | ૩૯, ૩૫૮                 | ધર્મશ્રુતિ            | ૯૯               |
| ધનવિજયગણિ                      | ५०, ४३०                 | ધર્મસંગ્રહશી          | 338              |
| ધનશ્રી                         | ૩૫૮                     | ધર્મસંગ્રહ્ણી-ટીક     | ર ૪૫             |
| ધનસાર્થવાહ                     | ૩૦, ૨૭૫                 | ધર્મસંગ્રહજ્ઞી-વૃત્તિ | રે ૩૮૭           |
| ધનિક                           | ૨૪, ૨૩૮, ૨૩૯            | ધર્મસભા               | १७७              |
| ધનુષ                           | ૧૦૯                     | ધર્મસાગરગણિ           | ૫૧, ૪૩૧, ૪૩૨     |
| ધન્વન્તરી વૈદ્ય                | ૮, ૫૪                   | ધર્મસારમૂલટીકા        | 338              |
| ધમ્મતિત્થયર                    | ୬୯                      | ધર્મસિંહ              | ૫૧, ૪૩€          |
| ધમ્મિલ                         | 29                      | ધર્મસેનગણિ            | ૧૨૩              |
| ધર્મ ૮,૫                       | ।८, <b>೯८, ७</b> ৫, ৫०, | ધર્મોપદેશમાલા         | 810              |
|                                | ૯૪, ૨૭૮                 | ધર્ષિત                | રરર              |
| ધર્મકથા                        | ૯૩, ૨૦૭, ૩૭૫            | ષવલક                  | ४०, ३६७          |
| ધર્મકથાનુયોગ                   | ૧૪, ૮૯, ૧૭૩,            | ધાત્રીદોષ             | ૧૯૨              |
| Ū                              | રપર                     | ધાનક                  | 30€              |
| <b>ધર્મકરક</b>                 | ર૧૫                     | ધાન્ય                 | ૮, ૫૪, ૯૪, ૨૩૯,  |
| ધર્મકીર્તિ                     | ૩૮, ૩૩૦, ૩૫૧            |                       | 30 <del>6</del>  |
| ધર્મકુળ                        | 35                      | ધાન્યક                | ८,               |
| ધર્મગુર                        | 22                      | ધાન્યકર               | ಿಂ               |
| ધર્મઘોષસૂરિ                    | ४३४                     | ધાન્યપુર              | ও                |
| ધર્મચક                         | <u> </u>                | ધાન્યભંડાર            | પપ               |
| ધર્મજનની                       | 3€                      | ધારણ                  | ૧૩૩              |
| ધર્મતીર્થ                      | ૭૯                      | ધારજ્ઞા               | ૧૫, ૧૬, ૬૫, ૧૩૦, |
| ધર્મતીર્થંકર                   | ૭૯                      |                       | ૧૮૭, ૧૫૦, ૪૦૦    |
| <u>ધર્મધર્મિભેદાભેદસિ</u> દ્ધિ |                         | ધારભાવ્યવહાર          | <u>૧</u> ૯૦      |
| ધર્મધ્યાન                      | ં ૩૩૯                   | ધારા                  | ४०, ३६६          |
|                                |                         |                       | r -              |

| શબ્દ               | પ્રષ્ઠ           | શબ્દ                             | પુષ્ઠ                    |
|--------------------|------------------|----------------------------------|--------------------------|
| <br>ધારાનગરી       | ટ~<br>'૩૫૮, ૩∉૭  | રાન્ટ<br>નંદીપુર                 | ર૭, ૨૫૯                  |
| ધારિશી             | ૩૯૧              | નંદીફલ<br>નંદીફલ                 | 39E                      |
| ધાર્મિક            | રર               | નંદીભાજન                         | રવય                      |
| ધાવન               | ૧૯૩              | નદી-વિશેષવિ                      |                          |
| ધીર                | રપ               |                                  | अरस्य<br>उह, ४४, ५२, ३८८ |
| ધીરવિમલગણિ         | ૫૦, ૪૨૯          | નંદીવૃત્તિ<br>હરીય સ્વીપ         | 3(, 88, 40, 368          |
| ધીરસુન્દર          | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦     | નંદીસૂત્રટીકા<br>: ૦             |                          |
| યુત્તકખાજીગ        | ં૩૦૧             | નંદીસૂત્ર-ભાષ્                   | ucist                    |
| ધૂત                | ૯, ૧૦૭           | નકર                              | 32                       |
| ધૂર્તાખ્યાન        | 38, 300, 338     | નકુલી                            | ૧૭૮                      |
| ધૂર્ત્ય            | વ૧૨              | નલત્રમાસ                         | <u>୧</u>                 |
| ધૂમ                | ૧૯૩              | નખ                               | ૩૨                       |
| ધૂમપલિય            | 33               | નખછેદન                           | ૨૫૮                      |
| ધૃતિ               | 60               | નખનિયાત                          | ८, ৬४                    |
| ધૃતિસંહનનોપેત      | १७८              | નખહરશિકા                         | ર૧૫                      |
| ધોળકા              | ४०, ३६७          | નગર                              | ૭, ૧૦, ૧૭, ૧૮, ૧૯,       |
| ધ્યાન              | ८, १६, ८५, ७१,   |                                  | ૩૬, ૩૮, ૫૪, ૧૧૪,         |
|                    | ૨૭૯,૩૩૯, ૩૪૭     |                                  | ૧૯૮, ૩૫૪                 |
| ધ્યાનશતક           | ૧૨, ૧૨૩, ૩૪૭     | નગર્ષિગણિ                        | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦, ૪૨૧        |
| ધ્યાપન             | ୍                | નટ                               | ૩૧૪, ૩૮૩                 |
| ધ્યાપના            | ಿ೦               | નક                               | ૩૧૪                      |
| ધ્રુવ              | ૧૦૩, ૧૩૧, ૧૩૫    | નદી                              | २२, १७२, २०७             |
|                    | ન                | નપુંસકવેદ                        | ૨૭, ૩૩, ૨૧૧,             |
| નંદિ               | 3८८              |                                  | ં ૩૧૫, ૩૪૩               |
| નંદિ-ટિપ્પણ        | ४६, ४११          | નપુંસકવેદ                        | ,                        |
| નંદિવર્ધન          | ૧૯૧              | -ા <del>યુલક ૧૯</del><br>નમસ્કાર | ૮, ૧૩, ૧૫, ૪૪, ૪૫,       |
| નંદી               | २८, ३६, ४८, १२७, | *176318                          | પ૭, ૭૫, ૧૮૪, ૨૭૭         |
| -                  | પ, ૨€૭, ૩૩૧,૩૮૮  |                                  | _                        |
| નંદીચૂર્ણિ         | ૨૮, ૨૯, ૩૬, ૫૨,  | નમસ્કાર-પ્રકર                    | .31 _                    |
|                    | ह, २९७, २१८, २७१ | નમસ્કાર-ભાષ્                     | <b>1 1</b>               |
| નંદીટીકા           | ઉ૬, ૪૩           | નમિ                              | ૯, ૧૦૦                   |
| નંદીદુર્ગપદવ્યાખ્ય | ŧl               | નમિસાધુ                          | ૩૫, ૨૨૫                  |

| શબ્દ            | પુષ્ઠ              | શબ્દ પૃષ્ઠ                  |
|-----------------|--------------------|-----------------------------|
| નય              | ૧૩, ૬૯, ૭૪, ૧૩ ૬,  | નારી ૨૪૨, ૨૮૫               |
|                 | ૧૩૭, ૧૭૨, ૧૮૫      | નાલંદા ૧૦૯                  |
| નયચક્ર          | 350                | નાવ ૧૯૨                     |
| નયન             | १३०                | નાસ્તિકમતચર્ચા ૨૮૯          |
| નયવિમલગણિ       | ૫૦, ૪૨૯            | નિંદા ૧૮૫, ૨૭૯              |
| નયાંતર          | ૨૭                 | નિઃશંક્રિત ૧૯૨              |
| નરક             | ૭૩                 | નિકર ૧૩૫                    |
| નરકવાસી         | ૧૦૮                | નિકાચના ૨૩૬                 |
| નરવાહનદત્તકથ    | ા ૩૧૨              | નિકાય ૮, ૯૩, ૧૩૫            |
| નર્તક           | 323                | નિક્ષિપ્ત ૧૯૩               |
| નર્તકી          | 222                | નિક્ષેપ ૧૩, ૧૬, ૨૦, ૫૫, ૧૩૬ |
| નવનીત           | ર૧૮                | નિક્ષેપ-પદ્ધતિ ૬,૮,૫૬       |
| નવરસ            | રહ                 | નિક્ષેપ-પૂર્વક ૮,૯          |
| નવાંગવૃત્તિકાર  | મ૦                 | નિગમ ૧૦, ૧૭, ૫૪, ૧૧૪, ૧૯૮,  |
| નવાંગીવૃત્તિકાર | 80                 | ૩૯૭                         |
| નવાંતઃપુર       | ૩૩, ૩૧૩            | નિગમન ૮, ૯૨                 |
| નાક             | <b>૩</b> ૨         | નિગ્રહ ૧૩૫                  |
| નાગ             | €2                 | નિ <b>લંટુભાષ્ય</b> ૫૬      |
| નાગદત્ત         | ૮, ૫૪, €૨          | નિજ્જુત્તિ પ                |
| <b>નાગર</b>     | 328                | નિજજુત્તિઅણુગમ ૬૧           |
| નાગરિકશાસ       | પ૧, ૫૪             | નિત્યાનિત્ય ૧૪              |
| નાગાર્જીનીય     | 360                | નિદ્રા ૯૯, ૩૦૦              |
| નાગેન્દ્ર       | १२०                | નિપુજ્ર ૧૨                  |
| નાટ્યવિધિ       | 362                | નિમિત્તદોષ ૧૯૨              |
| નાડોલ           | ૩૫૯                | નિયતિક ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૨૩૯     |
| નાભિ            | €C                 | નિયતિવાદ ૨૮૮                |
| નામ ૨૦,         | . हह, ह८, १३८, ३३७ | નિયોગ ૬૮, ૧૪૨               |
| નામકર્મ         | ĘC                 | નિરતિ ૧૧૨                   |
| નામકલ્પ         | ર૭                 | નિરયાવલિકા ૪૮               |
| નામાવલી         | ૭                  | નિરયાવલિકાવૃત્તિ ૪૮, ૪૧૮    |
| નારક ૧          | ૩, ૧૪, ૧૦૩, ૧૪૪,   | નિરયાવલિકાસૂત્ર ૪૮          |
|                 | ૧૬૫, ૧૬૬           | નિરાકાર ૧૬                  |

÷

| શબ્દ            | प्रष्ठ               | શબ્દ પ્રષ્ઠ                     |
|-----------------|----------------------|---------------------------------|
| નિરુક્ત         | ૧૩, ૫€, ૧૧૩, ૧૮૩     | નિવૃત્તિ ૧૨૦, ૨૭૯               |
| નિર્ક્તિ        | ૧૩, ૬૯, ૧૮૩          | નિવેશ ૧૦, ૧૭, ૧૧૪, ૧૯૮          |
| નિર્ગત          | ંર૩, ૨૩૫             | નિશીય ૯, ૧૦, ૧૬, ૨૭, ૩૩, ૪૦,    |
| નિર્ગમ          | ૧૩, ૬૯, ૧૪૩          | 82, 100, 102, 119,              |
| નિર્ગ્રથ        | ૧૮, ૨૦, ૯૨, ૯૫,      | २४५, २हह, २८८, २८८,             |
|                 | ૧૦૦, ૨૫૦, ૨૫૭        | 369                             |
| નિગ્રંથી        | ૧૮, ૧૯, ૨૦, ૨૦૫,     | નિશીથયૂર્ણિ ૪૮, ૨૬૫, ૨૯૮        |
|                 | રરર, રર૯             | નિશીથચૂર્લિ-દુર્ગપદવ્યાખ્યાં ૪૮ |
| નિર્જરા         | १७                   | નિશીયયુલા ૨૯૮                   |
| નિર્જીવ         | 33                   | નિશીયનિર્યુક્તિ ૬, ૬૩, ૧૦૮, ૧૧૬ |
| નિર્જાય         | ŧ                    | નિશીયભાષ્ય ૧૧, ૬૧, ૧૦૮, ૨૬૫     |
| નિર્દેશ         | ૧૩,                  | નિશીથવિશેષચૂર્લિ ૨૮, ૩૧, ૫૩,    |
| નિર્યાજ્ઞ       | ૩૩, ૩૧૨              | ેપ૪, ૫૫, ૨૬૮, ૨૯૮               |
| નિર્યાલગૃહ      | ૩૩, ૧૫, ૩૧૨          | નિશ્વયવાદ ૧૩૧                   |
| નિર્યાસશાલા     | ૩૩, ૩૧૨              | નિશ્વિત ૧૩૧                     |
| નિર્યુક્તિ      | थ, ह, ૯, ૧૬, २ह,     | નિશ્વેષ્ટા ૨૦૭                  |
|                 | 30, 4e, eo, eo,      | નિશ્રા ૨૨૨                      |
|                 | ૧૩૭, ૧૩૮             | નિષક્સ ૮૪                       |
| નિર્યુક્તિકાર   | ૬, ૧૪, ૫૬, ૫૯,       | નિષદ્યા ૨૨૯, ૨૫૮, ૩૪૦           |
|                 | €O                   | નિષાદ ૯, ૧૦૨                    |
| નિર્યુક્તિ-ગાથા | . 9                  | નિષેધ્ ૬                        |
| નિર્વસ          | ૩૨                   | નિષ્કાંક્ષિત ૧૯૨                |
| નિર્વાચન        | १८                   | નિષ્કાસિત ૨૭                    |
| _               | ।३, १४, ६७, १०२, १९८ | નિષ્ક્રમણ ૧૯, ૨૦૨               |
| નિર્વાસસિદ્ધિ   | 93                   | નિષ્પત્તિ ૧૮, ૧૨૭               |
| નિર્વિચિકિત્સા  | ૧૯૨                  | નિષ્યન્ન ૨૦                     |
| નિર્વિક્સ       | ٢٢                   | નિષ્પાદક ૨૦                     |
| નિર્વિશમાન      | ૧૯૪                  | નિષ્યાવ ૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯          |
| નિર્વિષ્ટ       | ૧૯૪                  | નિદ્ધવ ૧૪, ૧૫, ૭૪, ૯૯, ૧૭૩,     |
| નિર્વૃતિ        | ઉપદ                  | ૨૭૭                             |
| નિર્વેશ         | ૨૭                   | નિક્રવમત ૭                      |
| નિવૃત્તિકુલ     | ૧૧, ૧૧૯              | નિદ્વવાદ ૧૩, ૧૫, ૫૨, ૧૭૪        |

| શબ્દ                         | પૃષ્ઠ      | શબ્દ                         | પુષ્ઠ                  |
|------------------------------|------------|------------------------------|------------------------|
| નીચ                          | ંર         | પંચકલ્પ ૧૦, ૨                | ૭, ૧૧૭, ૨૫૭            |
| નીતિ                         | ૭, ૭૦, ૯૯  | · · · ·                      |                        |
| નીતિશાસ                      | ૨૪, ૨૩૮    | પંચકલ્પચૂર્ણિ                | રકલ                    |
| નીહારભૂમિ                    | ્ટવ૭       | પંચકલ્પનિર્યુક્તિ ૬,         | . ૨૬, ૫૯ <b>, ૧</b> ૧૬ |
| નુત્ય                        | ૩૧૯        | પંચકલ્પમહાભાષ્ય પ            | , ૧૧, <b>૧૨, ૧૬</b> ,  |
| નેપાળ                        | પટ         |                              | પ૩, ૫૪, ૧૧૮,           |
| નેમિચંદ્રસૂરિ ૩૫, ૪૭         | , ૩૨૫, ૪૧૫ |                              | ર૩, ૧૮૬, ૨૫૬           |
| નેમિચંદ્રાચાર્ય              | <b>১</b> ৩ | પંચકલ્પલઘુભાષ્ય              | ર€૨                    |
| નેમિનાથ                      | ૪૫, ૩૮૫    | પંચનમસ્કાર<br>:              | 96                     |
| નૈગમ ૩૮, ૧૭૨                 | , ૩૫૪, ૩૮૪ |                              | 10, 338, 335           |
| નૈમિત્તિક                    | છ, દર      | પંચમહાભૂતિક<br>મંગગ હજ       | ૨૮૯<br>૭૧              |
| નૈયતિક                       | ર૩૯        | પંચમહાવ્રત<br>પંચલિંગી       | 91<br>338              |
| નૈરાત્મ્યનિરાકરજ્ઞ           | 326        |                              | પ, ૧૨૪, ૩૯૯            |
| નોઅપરાધપદ                    | ૯૨         | ્ય ન્યપુરુ<br>પંચવસ્તુસટીક   | 338                    |
| નોજીવ                        | ૧૫, ૧૭૮    | પંચવ્રત                      | રંગ્ય                  |
| નોમાતૃકાપદ                   | ં હર       |                              | પ, ૩૯૭, ૩૪૪            |
| નોભયતર                       | ૧૯૪        | પંચસંગ્રહ-ટીકા               | ૪૫, ૩૯૯                |
| નોશ્વતકરણ                    | ૩€૧        | પંચસંગ્રહવૃત્તિ              | 369                    |
| નોસ્થલ                       | ૨૨૮        | પંચસિદ્ધાન્તિકા              | ૭, ૬૨                  |
| ન્યાય                        | ૧૩૫, ૪૦૦   | પંચસૂત્રવૃત્તિ               | 338                    |
| ન્યાયપ્રવેશસૂત્રવૃત્તિ       | ૩૩૪        | પંચસ્થાનક                    | ४०, ३३४                |
| ન્યાયવિનિશ્ચર્ય              | 338        | પંચાશક                       | ૩૩૪                    |
| ન્યાયશાસ                     | ٤          | પંચાશકવૃત્તિ                 | 366                    |
| ન્યાયસાગરગણિ                 | ૨૮૨        | પંચેન્દ્રિયવ્યપરોપણ<br>પંચાર | ૧૯૩                    |
| <del>ન્યાયામ</del> ૃતતરંગિશી | ૩૩૪        | પંજિકા<br>પંડક               | उरह<br>२२, २२७         |
| ન્યાયાવતાર-વિવૃતિકાર         | ሄ៩         |                              | . 13, 28, 36           |
| <b>ન્યાયા</b> વતારવૃત્તિ     | 338        | પાડસ ૨૨<br>પંડિતમરણ          | , 10, 18, 00<br>398    |
| ૈપ                           |            | પંચ<br>પંચ                   | २०, २१६                |
| પંક                          | ૧૧૨        | ે.<br>પક્ક                   | ૧૯૮                    |
| પંચ                          | 323        | પગ                           | 32                     |
| પંચક                         | 30         | પચનશાલા                      | ૩૩, ૩૧૮                |
|                              |            |                              |                        |

~

| શબ્દ              | પુષ્ઠ           | શબ્દ               | પૃષ્ઠ                |
|-------------------|-----------------|--------------------|----------------------|
| <br>પચ્છિત્ત      | २२<br>१६, १८७   | <b>પરલોકસિદ્ધિ</b> | 338                  |
| પટલ               | ૯૯              | પરિવર્તિતે         | ૧૯૨                  |
| પટલક              | २२१             | પરિકુંચના          | २३४                  |
| પટ્ટ ૩:           | ૩, ૫૫, ૨૨૧, ૩૧૨ | પરિક્ષેપ           | ૨૦૬                  |
| પટ્ટધર            | 49              | પરિખા              | २०ह                  |
| પટાવલી            | ሄዓ              | પરિગ્રહ            | ૧૫, ૩૦૧              |
| પડાલિ             | ૧૮, ૧૯૯         | પરિગ્રહ પરિમાશ     | ૨૮૧                  |
| પશ્નિત            | 323             | પરિઘ               | 323                  |
| પષ્યશાલા          | ૩૩, ૩૧૮         | પરિજ્ઞા            | ૯, ૧૦૩, ૧૮૪          |
| પત્તન             | ૧૦, ૧૭, ૩૮, ૫૪, | પરિશમન             | ૧૭                   |
| ૧૧૪,              | , ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭ | પરિજ્ઞામિકી        | २७७                  |
| પત્યપદ્ર          | 3€9             | પરિશામી            | ૧૯૪                  |
| પદ ૮, ૧           | ૧૫, ૭૫, ૯૨, ૨૮૩ | પરિભાષા            | ४उ                   |
| પદવી              | રપ, ૩૯          | પરિભોગ             | 50                   |
| પદાર્થ            | ૧૬              | પરિમંથ             | ૨૨, ૨૩૧              |
| પદ્મઅંડ           | ಅ, ಅ೦           | પરિવસના            | <b>૧૦, ૧૧૧,</b> ૩૧૪  |
| પદ્મચન્દ્ર        | ४२२             | પરિવાસિત           | २३०                  |
| યદ્યદેવ           | ૩૫૮             | પરિવ્રાજક ૩૦, પર   | ર, ૭૧, ૯૨, ૯૫,       |
| <b>યલસા</b> ગર    | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧    |                    | ૨૭૯                  |
| પદ્મસુન્દરગણિ     | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦    | પરિશાટી            | २२४                  |
| પદ્મ              | ્લર             | પરિશાતના           | 58                   |
| પનક               | 992             | પરિષ્ઠાયના         | ૨૧, ૨૭૯              |
| પરંપરસિદ્ધકેવલ    | 366             | પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ  | ૧૯૧                  |
| પરતર              | ૨૩, ૧૯૪         | પરિષ્વજન           | ૩૩, ૩૧૨              |
| પરતીર્થિકોપકરણ    | ર૧૫             | પરિસ્થાપના         | ૩૪૭                  |
| પરદો              | २०૯, ૩૦૩        | પરિહરજ્ઞા          | २७८                  |
| પરદારપ્રત્યાખ્યાન | ૨૮૧             | યરિહાર 🦳 ર         | <b>3४, २3</b> €, २४० |
| પરભવ              | 93              | પરિહારકલ્પ         | २३०                  |
| પરમાધાર્મિક       | ૧૦૯, ૨૮૦        | પરિહારતપ ૨૧, ૨     | ૨૮, ૨૩૭, ૨૪૫         |
| પરમેષ્ઠી          | <u> </u> କ୍ଟ    | -                  | ૧૩, ૧૪૦, ૨૫૧         |
| પરલોક ૧૪          | , ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૦, | પરીક્ષા            | <b>૧</b> ૮           |
|                   | ୧ଽଡ଼            | પરીત્ત             | ££                   |
|                   |                 |                    |                      |

•

| શબ્દ         | પૃષ્ઠ                | શબ્દ                  | પૃષ્ઠ           |
|--------------|----------------------|-----------------------|-----------------|
| યરીષહ ૯      | ૯, ૭૨, ૯૭, ૧૦૬, ૧૦૭, | પાંચાલ                | ર૭, ૨૫૯         |
|              | 220                  | યા <b>સિકસૂ</b> ત્ર   | પ, ૬૧           |
| પરુષ         | २३०                  | યાખંડી                | ૯૨              |
| પરોક્ષ       | ૧૦, ૧૨૮, ૧૮૮, ૨૭૦    | પાટણ ૩૯, ૪૯           | ૦, ૪૧, ૪૭, ૩૫૮, |
| પર્યંક       | 380                  |                       | 355             |
| પર્યય        | १२८                  | પાટલિખંડ              | ૭, ૭૦           |
| પર્યયન       | १२८                  | પાઠ                   | <b>૬૮, ૧૪</b> ૧ |
| પર્યવખિલ     | ૯૯                   | પાઠભેદ                | ૪૩, ૪૫          |
| પર્યવન       | १२८                  | પાઠાંતર               | ૩૭, ૪૩          |
| પર્યાપ્તક    | ĘĘ                   | ષાણિપાત્ર             | ૩૨              |
| પર્યાય       | १२८, उरह             | પાણિપાત્રભોજી         | ં ૩૨            |
| પર્યાયગૃહ    | ૩૩, ૩૧૨              | પાત્ર                 | ૧૦૮, ૩૬૧        |
| પર્યાયવાચી   | ૧૦                   | યાત્રક્બંધ            | ૨૨૧             |
| પર્યાયશાલા   | ૩૩, ૩૧૨              | પાત્રકેસરિકા          | ૨૨૯             |
| પર્યાલોચન    | 133                  | પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણિકા | રર૧             |
| પર્યુપશમના   | ૧૦, ૧૧૧, ૩૧૪         | પાત્રલેપ              | રષ૩             |
| પર્યુષજ્ઞા   | ૧૦, ૧૧૧, ૧૯૪, ૩૧૪    | પાત્ર <b>સ્થાપન</b>   | રર૧             |
| પર્યુષણાકલ્પ | ૧૧૧                  | પાદપ                  | 60              |
| પર્વ         | ૯૯                   | પાદપોગમન              | ૧૭, ૧૦૭, ૧૮૯    |
| પર્વક        | ૧૦૫                  | પાદપ્રોંછન            | ૩૨૮             |
| પર્વબીજ      | ૧૦૫                  | પાદલિપ્ત              | ૧૯૩             |
| પર્ષદ        | ૮૬, ૧૯૭, ૨૭૧         | પાદલિ <b>પ્રસૂરિ</b>  | ૪૪, ૩૯૫, ૩૯૮    |
| પર્ષદા       | ૧૯૭                  | પાદલિપ્તાચાર્ય        | ૫૯              |
| પલંબા        | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨          | પાન                   | ८€              |
| પલાંડુ       | ૨૮૯                  | યાનક                  | ૧૮, ૨૨૯         |
| યલાયિત       | ૨૭                   | પાનાગાર               | ૩૩, ૫૫, ૩૧૪     |
| પલિય         | 33                   | પાનાસંવરશ             | ૧૯૩             |
| પશ્ચિમ       | ય૪                   | પાશી                  | ٤٢              |
| પશ્યત્તા     | 388                  | પાય ૧૩,૧૪,            | ૭૩, ૧૧૨, ૧૪૪,   |
| પહકર         | 808                  |                       | 9€€             |
| પાઇઅ-ટીકા    | ૩૯, ૩૫૯              | યાપશ્રત               | २८०             |
| પાઇલચ્છીના   | મમાલા ૩૫૯            | પાપા                  | ૨૭, ૭૩, ૨€૦     |
|              |                      |                       |                 |

| શબ્દ                     | પૃષ્ઠ                           | શબ્દ        | પૃષ્ઠ                               |
|--------------------------|---------------------------------|-------------|-------------------------------------|
| પ્રાયચ્છિત્ત             | १६, १८७                         | પિપ્પલી     | 66                                  |
| પારંગત .                 | ૭                               | ષિલક        | 306                                 |
| પારાંચિક                 | ૧૭, ૨૧, ૧૯૦, ૧૯૫,               | પિહિત       | ૧૯૩                                 |
|                          | २२ह                             | પીઠ         | ં ૩૨                                |
| પારાંચિત                 | ૨૪૧, ૨૫૧                        | પીઠફલક      | ૨૨૯                                 |
| પારિજ્ઞામિકી             | ૭૬, ૧૩૧                         | પીઠમર્દ     | 368                                 |
| પારિભાષિક                | પ, ૧૦, ૪૩, ૫૬                   | પીઠિકા ૧    | ૭, ૨૨, ૩૧, ૩૪, ૩૨૬                  |
| યાર્શ્વચન્દ્ર            | ४२०                             | પીઠિકાભાષ્ય | <u>አ</u> ፋ                          |
| પાર્શ્વચન્દ્રગણિ         | ય૧, ૪૩૬                         | પુંજ        | ૧૩૫                                 |
| પાર્શ્વદિવગણિ            | ४९७                             | પુંડરીક     | ૯, ૧૦૯, ૩૭૬                         |
| પાર્શ્વનાથ               | ४२€                             | પુટ         | રવય                                 |
| યાર્શ્વસ્થ 🕜             | ૨૩, ૮૦, ૨૩૭, ૨૭૮                | પુટભેદન     | ૧૭, ૧૯૮                             |
| પાશસ્થ                   | ર૩, ૨૩૭                         | પુંષ્ય ૧૩   | , ૧૫, ૭૩, ૧૪૪ <mark>, ૧</mark> ૯૬ ં |
| પાષાજા                   | ८, ૯४, ૩୦૭                      | પુરુષવિજય ય | દ૦, ૧૨૩, ૨૧૩, ૨૫૪,                  |
| પાખંડી                   | ૯૫                              |             | દર, ૨૬૫, ૨૯૨, ૨૯૪,                  |
| પિંડ ૮                   | , ૧૯, ૨૦, ૨ <b>೯, ૯૩, ૧૦૮</b> , | 3           | ર૧, ૩૨૩, ૩૮૫, ૩૯૩                   |
| ૧૩૫                      | ા, ૧૯૨, ૨૧૮, ૨૫૨, ૨૫૫           | પુશ્યશાલા   | ૨૭૭                                 |
| <u>ચિંડદારુ</u>          | 66                              | પુષ્યસાગર   | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦                        |
| પિંડનિર્યુક્તિ           | €, ११, १€, 30, 3€,              | પુનર્વસુ    | <b>૩૯૨</b>                          |
| . ૪૫,                    | , ૫૯, ૬૩, ૧૧૬, ૧૧૭,             | પુદ્રગલ     | 300                                 |
|                          | १८६, उउ१, ४०५                   | પુરઃકર્મ    | ૧૯, ૨૦૩                             |
| પિંડનિર્યુક્તિટી         | ા ૪૩, ૩૮૭                       | પુરિમાર્દ્ધ | 69                                  |
| <b>પિંડનિર્યુક્તિદી</b>  | ષિકા ૪૨૩                        | પુરુષ       | ૯, ૧૩, ૨૧, ૩૩, ૬૯,                  |
| પિંડનિર્યુક્તિભ          | ાખ્ય ૧૧,૨૬,૧૧૮,                 | • •         | ૭૪, ૧૦૯, ૧૪૬, ૧૭૧,                  |
|                          | રપર, રપય                        |             | ૨૪૭, ૩૧૬, ૩૪૩                       |
| <b>પિંડનિર્યુક્તિ</b> -િ | વેષમપદવૃત્તિકાર ૪૫              | પુરુષજાત    | રપ્ય                                |
| પિંડનિર્યુક્તિ-વ્        | र्सि ४५, ३३४, ४०४               | પુરોહડ      | ર૧૨                                 |
| પિંડવિશુદ્ધિ             | -<br>૨૩, ૧૯૩, ૨૩૫, ૨૫૨          | પુરોહિત     | 306                                 |
| ચિંડેપ્રસા               | ૧૦૮, ૪૦૫                        | પુલાક       | રપ૦, રપ૭                            |
| પિતૃગ્રામ                | ૩૧૧                             | પુલાકભક્ત   | २३०                                 |
| યિતૃપક્ષ                 | . 58                            | પુષ્પ       | ٢, ૯૦                               |
| પિપ્પલક                  | ૨૧૫, ૨૫૮                        | પુષ્પભૂતિ   | ૮, ૫૪                               |

•

|                  |                          | -                           |                 |
|------------------|--------------------------|-----------------------------|-----------------|
| શબ્દ             | પૃષ્ઠ                    | શબ્દ                        | મુષ્ઠ           |
| પુષ્યમિત્ર       | 🎽 ૧૪, ૫૪, ૧૭૩            | પ્રકાર                      | ૩૩, ૩૧૩         |
| પુસ્તક           | ં ૪૧                     | મકાશ                        | १हल             |
| પુસ્તકપંચક       | ૧૯૩; ૨૨૦                 | પ્રકીર્શક                   | ४४, ४৫, ৫२      |
| પૂજા             | ૯, ૧૦૦                   | પ્રકૃતિ                     | १३, १४ह         |
| પૂજાકર્મ         | ८०, २७८                  | પ્રચ્છાદના                  | 220             |
| પૂજ્યભક્તોપકરા   | સ ૨૧૯                    | મજા                         | ર૩૮             |
| પૂરક             | ह, १०                    | મજા                         | <b>E</b> E      |
| પૂર્બશિરોરોગ     | 66                       | પ્રજ્ઞાકર ગુપ્ત             | ४€, ४०७         |
| પૂતિકર્મ         | ૧૯૨                      | પ્રજ્ઞાપક                   | ૯૫              |
| પૂર્વ            | ૮, ૫૪, ૨૮૩               | પ્રજ્ઞાયન                   | ૧૩૫             |
| પૂર્વક           | ૯૨                       |                             | , ૫૧, ૩૩૧, ૩૭૧  |
| પૂર્વાંગ         | .૨૭૩                     | પ્રજ્ઞાપનાટીકા              | ૪૩, ૪૫, ૩૯૭     |
| પૃચ્છન           | 9                        | <b>પ્રજ્ઞાપનાતૃ</b> તીયપદસં | ગ્રહશી ૪૦, ૩૬૬. |
| પૃચ્છના          | ୦୦                       | પ્રજ્ઞાપનાપ્રદેશવ્યાખ્ય     | lt ૩૭, ૩૩૪, ૩૪૧ |
| પૃથક્કરજ્ઞ       | ૧૩                       | પ્રજ્ઞાપના-મૂલટીકા          | ૪૫, ૩૯૭         |
| પૃથ્વી ૯         | <, ૧૦૪, ૧૫૨ <u>,</u> ૧∉૦ | પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિ            | ४४, ३८७         |
| પૃથ્વીકાય        | 108, 300                 | પ્રશાપનાસૂત્ર               | ૩૭, ૩૪          |
| પૃથ્વીચન્દ્ર     | ૩૨૧, ૩૨૨, ૪૩૩            | પ્રજ્ઞાપની                  | <b>৫</b> ४      |
| પૃથ્વીચન્દ્રસૂરિ | ૫૧, ૪૩૪                  | પ્રજ્ઞાપનોપાંગટીકા          | 369             |
| પૃથ્વીરાજ જૈન    | १४४                      | પ્રશયન                      | ११४, २१उ        |
| પેશી             | 202                      | પ્રશિધાન<br>પ્રજાજ          | ୯୦              |
| પેષજ્ઞ           | ૨૨, ૩૨                   | પ્રણિધિ<br>પ્રણેતા          | ૮, ૯૫           |
| પોકશાલ           | ૧૭૮                      | પ્રસતા<br>પ્રતિક્રંતવ્ય     | ૪૯, ૫૭          |
| પોત              | ૭, ૫૩, ૬૯                | ~                           | 29              |
| પોતક             | २०, २१७                  |                             | ७, ३०, ६५, ८१,  |
| પોતાકી           | 192                      | ૧૩૧, ૧                      | ૯૧, ૧૯૪, ૨૫૧,   |
| પૌરુષ્ય          | ৫৩                       | પ્રતિક્રમણ-પ્રકરણ           | 296, 200        |
| પોલામાઢ          | ૧૭€                      | પ્રતિક્રમિતવ્ય              | 2               |
| પ્રકટ            | 33                       | ત્રાતકાવતવ્ય<br>પ્રતિકામક   | ٢٩ (١           |
| પ્રકરણ           | પ૩                       | પ્રતિગ્રહ                   | 29              |
| પ્રકલ્પ ૧૬, ૨૯   | 9, ૨૬૦, ૨૯૮, ૨૯૯         | ત્રતેગ્રહધારી               | 555             |
| r -              |                          | - CARAGARCE                 | ૩૨              |

٠

\$

.

| . શબ્દ                  | પ્રષ્ઠ                | શબ્દ                  | પૃષ્ઠ             |
|-------------------------|-----------------------|-----------------------|-------------------|
| પ્રતિચરજ્ઞા             | રહેલ્                 | પ્રત્યાખ્યાન          | ૮, ૯, ૬૫, ૭૮, ૮૬, |
| પ્રતિજ્ઞા               | ૮, ૯૨, ૩૧૧, ૩૪૦       | <b>૧૦</b> ૯, ૧૩       | ક, ૧૮૪, ૧૮૫, ૨૮૧  |
| પ્રતિપતિત               | १८२                   | પ્રત્યાખ્યેય          | 26                |
| પ્રતિપત્તા              | 922                   | પ્રત્યુપેક્ષણ         | २४                |
| પ્રતિપન્ન               | १८२                   | <b>પ્રથમસ</b> મવસરણ   | ૧૧૧               |
| પ્રતિપાતોત્પાદ          | <b>FF</b>             | પ્રથમાનુયોગ           | उ४६               |
| પ્રતિપૃચ્છા             | ૧૩૩                   | પ્રદેશ                | ૩૯, ૯૯            |
| પ્રતિબદ્ધ               | ર૧૧                   | પ્રદેશવ્યાખ્યા-ટિપ્પહ | ક્ષ ૪૭,૪૧૧        |
| પ્રતિબદ્ધશય્યા          | ર૧૧                   | પ્રદેશી               | 803               |
| પ્રતિબોધ                | પ૧, ૯૨                | પ્રદ્યુમ્ન ૩૨, ૪૬,    | , २६८, २७८, ४०७   |
| પ્રતિભા                 | ૧૨                    | પ્રદ્યુમ્ન ક્ષમાશ્રમણ | 2,2               |
| પ્રતિમા                 | १०, १८, २३, २६,       | પ્રધ્વંસાભાવ          | የፍሪ               |
|                         | ૧૦૭, ૧૧૧, ૨૩૫         | પ્રભવ                 | 310               |
| પ્રતિમાસ્થિત            | २२७                   | પ્રભાવક-ચરિત્ર        | ૪૧, ૩૩૩, ૩૩૫,     |
| પ્રતિલેખના              | १८, १૯, २६, २०२,      |                       | ૩૪૯, ૩૫૮, ૩૬૬     |
|                         | રપર, ૨૭૯              | પ્રભાવના              | ૧૯૨               |
| પ્રતિલોમ                | ረጓ                    | પ્રભાસ ૧૩             | , ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૮    |
| પ્રતિશ્રય               | र१२                   | પ્રમત્ત               | 22 <i>5</i>       |
| પ્રતિષેધ                | ۷                     | પ્રમાશ                | ૧૯૩, ૨૭૩          |
| પ્રતિષ્ઠા               | १৫४                   | પ્રમાણશાસ             | પર                |
| પ્રતિષ્ઠાકલ્પ           | 338                   | પ્રમાસાંગુલ           | <b>29</b> 5 -     |
| પ્રતિસંલીનપ્રતિય        | મા ૧૧૧                | પ્રમાજ્ઞાહારી         | २ह, २४७           |
| પ્રતિસાર્થ              | ર૧૫                   | ે પ્રથાદ              | ८, ७४, ७७, २२६    |
| પ્રતિસેવક               | ૨૯૯                   | પ્રમાર્જન             | 306               |
| પ્રતિસેવના <sup>૨</sup> | ૩, ૨૩૪, ૨૯૯, ૪૦૦      | પ્રમેયરત્નમંજૂષા      | ४२०               |
| <b>પ્રતિ</b> સેવિતવ્ય   | ૨૯૯                   | પ્રયોગસંપદા           | १८८               |
| પ્રત્યક્ષ               | ૧૦, ૧૨૮, ૧૪૫,         | પ્રયોજન               | ્ ૧૫, ૧૬          |
|                         | ૧૮૭, ૨૭૧              | પ્રરૂપક્ષ             | ૧૬, ૭૫, ૧૦૨       |
| પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષ-સ્     | <b>વરૂપ</b> વિચાર ૩૮૯ | પ્રલંબ                | ૧૦, ૧૧૩, ૧૯૭      |
| પ્રત્યય                 | ૧૩, ૬૯, ૭૪, ૧૭૨       | પ્રલંબસૂરિ ૨૮         | , २৫, २६८, २७०    |
| પ્રત્યાખ્યાતા           | ۲. <b>८</b> ۴         | પ્રલોક                | ୦୯                |

| શબ્દ                    | પ્રષ્ઠ       | શબ્દ             | પૃષ્ઠ                |
|-------------------------|--------------|------------------|----------------------|
| પ્રવચન ૯, ૬૮, ૬         | 6, 900, 989, |                  | ્છ, ૧૧, ૧૨, ૨૭, ૩૧,  |
|                         | ٩८७          | ÷,               | 39, 32, 36, ¥3, 4€   |
| પ્રવચન-પ્રભાવના         | ŧc           | ્રાઘુલક          | 220, 209, 209, 226   |
| પ્રવસ                   | ૧૨           | પ્રાચીન          | ચ૯, ૨૦૨, ૨૨૨         |
| પ્રવર્તક                | ૨૪, ૩૬, ૫૭   | પ્રાચીર          | 20E                  |
| પ્રવર્તિની ૧૮,૨૫        | 4, 290, 282, | પ્રાણાતિપાત      | 4                    |
|                         | 588          | પ્રાજ્ઞી         |                      |
| પ્રવાલ ૮, ૯             | ४, ३०७, ३८३  | પ્રાશુ           | دې, دور              |
| પ્રવૃત્તિ               |              | પ્રાદુષ્કરણ      | ૧૯૨                  |
| પ્રવર્ષિત               | ૯૨, ૯૫       | માપ્તકારિતા      | 939                  |
| પ્રવ્રજ્યા ૧૮,૨૧,૨      | ર૭, ૩૩, ૧૨૭, | પ્રાપ્તાવમૌદર્ય  | २६, २४७              |
|                         | ૨૫૮, ૩૧૫     | પ્રાપ્તિ         | ec.                  |
| પ્રવાજન                 | ૨૭, ૨૫૮      | પ્રાપ્તિકાલ      | ĘĊ                   |
| પ્રવાજના                | २२इ          | પ્રાભૃત          | ૧૧૪, ૨૧૩             |
| પ્રશસ્ત                 | ৩८           | પ્રાભૃતિકા       | ૧૮, ૧૯, ૧૯૨, ૨૫૫     |
| પ્રશસ્તિ                | <b>১</b> ৪   | પ્રામૃત્ય        | ં૧૯૨                 |
| પ્રશસ્યભાષ્યસસ્યકાશ્યપી | કલ્પ ૧૨      | પ્રાયશ્વિત્ત     | १६, ૯૧, ૧૮૬, ૧૮૭,    |
| પ્રશાંત                 | २७३          | ૧૯               | ૦, રંગ્રગ, રય૧, ૨૮૧, |
| પ્રશાસન                 | 83           |                  | ૨૯૧, ૪૦૦             |
| પ્રશિષ્ય                | ૫૦           | પ્રાયશ્વિત્તદાતા | ٩€, ٩८८              |
|                         | ર, ૩૮૧, ૪૨૭  | પ્રાયશ્ચિત્તદાન  | १६, १७, १८७, ४००     |
| પ્રશ્નવ્યાકરજીદશા       | ४२८          | પ્રાવચન          | 181                  |
|                         | ૪૨, ૫૦, ૩૮૧  | પ્રાવૃટ્         | ર૧૩                  |
| પ્રશ્રવ્યાકરણ-સુખબોધિકા | વૃત્તિ ૫૦,   | પ્રાસ્વસ્થ       | २उ७                  |
|                         | ४२७          | પ્રિયંગુ         | 66                   |
| પ્રસવ                   | 60           | પ્રિયદર્શના      | ૧૭૫                  |
| પ્રસિદ્ધિ               | १६           | પ્રિયમિત્ર       | ૭૧                   |
| પ્રસ્તાર                | રર           | પ્રેમપત્ર        | 33                   |
| પ્રસ્થાપના              | २२€          | પ્રેમપત્ર-લેખન   | પ૩, ૩૧૧              |
| પ્રસવણ                  | १८           | પ્રોતન્          | <del>ह</del> ८       |
| પ્રહરણ                  | ૯૯           | પ્લવક            | ૩૧૪, ૩૮૩             |
| પ્રહેશક                 | ૧૧૪, ૨૧૩     |                  |                      |

| શબ્દ        | પૃષ્ઠ                   | શબ્દ પૃષ્ઠ                         |
|-------------|-------------------------|------------------------------------|
|             | \$                      | બાલ્યકાલ ૪૦                        |
| કળ          | १६, उह, ८६              | બાલ્યાવસ્થા ૩૯                     |
| કલ્ગુરક્ષિત | ૫૯                      | બાહુ ૩૨                            |
| કુંફક       | २०८                     | બાહ્યસંયોગ ૯૭                      |
| ફુલ્લ       | 60                      | બિંદુસાર ૬૭, ૩૧૦                   |
|             | બ                       | બિડાલી ૧૭૮                         |
| બંધ         | ૭, ૧૩, ૭૦, ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૨ | બિલ્વમૂલ ૯૮                        |
| બંધશતક      | ४१०                     | બીજ ૧૦૩                            |
| બકુશ        | ૨૫૦, ૨૫૭                | બીજરુહ ૧૦૫                         |
| બલ          | 304                     | બુદ્ધ ૯૫                           |
| બલદેવ       | ૧૭, ૭૧                  | બુદ્ધિ ૭૬, ૨૭૭                     |
| બલભદ્ર      | ૧૭૬                     | બુદ્ધિસાગર ૩ <b>૬</b> ૬            |
| બહિર્નિવસ   | ની ૨૨૧                  | બૂર ૩૮૪                            |
| બહિલક       | २०, २१६                 | બૃહટ્ટીકા ૩૪૫                      |
| બહુ         | ૯, ૧૩૧                  | બૃહત્કલ્ય ૬, ૯, ૧૦, ૧૬, ૧૭, ૨૭,    |
| બહુમાન      | ૧૯૨                     | ય૬, ૫૭, ૧૧૫, ૧૧૭,                  |
| બહુરત       | ૧૫, ૭૪, ૧૭૪             | रहह                                |
| બહુવિધ      | ૧૩૧                     | બૃહત્કલ્પચૂર્શિ ૨૮, ૩૪, ૨૬૮,       |
| બહુશ્રુત    | १६, २५, ३६, ६८, १८७     | <b>उ</b> २उ                        |
| બદ્ધાગમ     | . ૨૫                    | બૃહત્કલ્પચૂર્શિકાર ૧૧, ૨૯, ૪૬,     |
| બાદર        | 908                     | १२४                                |
| બાદરસંપરા   | ય ૯૭                    | બૃહત્કલ્પનિર્યુક્તિ ૬, ૧૦, ૧૧૩     |
| બાળ         | ર૭                      | ્રબૃહત્કલ્પ-પીઠિકાનિર્યુક્તિ ૪૬    |
| બાલ-દીક્ષા  | ૧૬, ૨૫૦, ૩૧૫            | બૃહત્કલ્પ-પીઠિકાભાષ્ય ૪૬           |
| બાલદીક્ષિત  | १८                      | બૃહત્કલ્પ-પીઠિકાવૃત્તિ ૪૩, ૪૬, ૩૮૭ |
| બાલપંડિત    | १८४                     | બૃહત્કલ્પ-બૃહદ્ભાષ્ય ૨૨, ૫૨, ૨૬૩   |
| બાલભા       | પપ                      | બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્ય ૧૧, ૧૨, ૧૬,     |
| બાલમરણ      | 398                     | * ૧૭, ૨૨, ૫૨, ૧૧૮,                 |
| બાલવત્સા    | ૨૭                      | ૧૨૩, ૧૮૬, ૧૯૬,                     |
| બાલાવબોધ    | ૫૧, ૪૩€                 | રપર, રહર                           |

| શબ્દ                                | પૃષ્ઠ           | શબ્દ                   | પૃષ્ઠ                   |
|-------------------------------------|-----------------|------------------------|-------------------------|
| ં બૃહત્કલ્પ-લઘુભાષ્યકાર             | . ४६            |                        | ભ                       |
| બૃહત્કલ્પ-વિશેષચૂર્ણિકા             | .૨ ૧૧           | ભંગ                    | ૨૭                      |
| બૃંહત્કલ્પવૃત્તિ                    | ४८, ४२१         | ભંગિ                   | 560                     |
| બૃહત્લેત્રસમાસ                      | ૧૨૩, ૨∉૯        | ભંડશાલા                | 33, 392                 |
| _<br>બૃહત્લેત્રસમાસવૃત્તિ           | 329             | ભંડી                   | २०, २१ह                 |
| બૃહત્સંગ્રહશી                       | ૧૨૩             | ભંતે                   | ૧૮૫                     |
| બૃહત્સંગ્રહશીવૃત્તિ                 | 329             | ભક્ત<br>ભક્તપરિજ્ઞા    | 20                      |
| બુહદારણ્યક                          | 80              | ભક્તપાન                | ૧૭, ૧૮૯<br>૨૨           |
| બૃંહદ્ભાષ્ય                         | વ્વ્            | ભક્તારૂચિ              | रू<br>२०७               |
| બૃહદ્વૃત્તિ                         | . 39            | ભગંદર                  | 306                     |
| ્ટ-૨ <u>૨</u><br>બુહન્મિથ્યાત્વમંથન | 338             | ભગ                     | ર૭૫                     |
| બોંદિ                               | ٢٢              | ભગવતી ૨૭               | , 3८, ४०, ४१, ૫૧        |
|                                     | ૩૦, પર, ૧૭૯,    | ભગવતી-વિશેષપ           |                         |
|                                     | ર૭૭, ૨૭૮        | ભગવતીવૃત્તિ            | ૫૦                      |
| બોધિકા                              | ર૪૯             | ભગવતીસૂત્ર             | ૫૦                      |
| બૌદ્ધ                               | ૧૯, ૩૮, ૩૩૪     | ભગવતીસૂત્ર-દ્વિતી      | ાયયતકવૃત્તિ ૩૮૭         |
| <br>બૌદ્ધ ઉપાસક                     | ૧૯૩             | ભગવાન્                 | २७४                     |
| ગાહ ઉપાસડ<br>બૌદ્ધ મતનિરાસ          | 22G             | . ભગિની                | 38                      |
| બૌદ્ધ શાવક                          |                 | ભરૂચ                   | ૧૯, ૧૧૯, ૨૦૬            |
|                                     | 20 <del>5</del> | ભદંત<br>ભદ્લિપુર       | 9८, १८५                 |
| બ્રહ્મચર્ય                          | 102             | ભાદલપુર<br>ભાદક        | २७,,२९०                 |
| બ્રહ્મચર્યગુપ્તિ                    | રપર             | ભદ્રગુપ્ત<br>ભદ્રગુપ્ત | ૯૭, ૨૦૪<br>૫૯           |
| બ્રહ્મદ્વીપિક                       | પહ              | ્ઝ રુત<br>ભદ્રદારુ     | પ્લ<br>૯૮               |
| બ્રહ્મદ્વૈપિક<br>_                  | ૧૯૩             | -                      | . ૯, ૧૦, ૧૭, ૨૬,        |
| બ્રહ્મમુનિ                          | ૪૨૧             |                        | પદ, ૫૭, ૫૮, ૬૧,         |
| બ્રહ્મરક્ષા                         | ૨૨૯             |                        | ११०, १૯૫, २५ <b>६</b> , |
| બ્રહ્મર્થિ ૩                        | ષ, ૩૨૫, ૪૫૩     | · - ,                  | રહ૯                     |
| બ્રહ્મસ્થલ                          | ৩, ৩০           | ભદ્રબાહુસંહિતા         | છ, દર                   |
| બ્રહ્માપાય                          | ૨૨૮             | ભદ્રબાહુસૂરિ           | ૪૪, ૩૯૧                 |
| બ્રાહ્મણ ૯,૧૩,                      | ૭૨, ૯૫, ૧૦૨     | ભદ્રબાહુસ્વામી         | ४०८, ४१४                |
| બાલ્યસુંડગ્રામ                      | ૭૨, ૨૭૬         | ભય                     | રપ, ૭૮, ૩૧૫             |

| શબ્દ          | યુષ્ઠ                  | શબ્દ                      | પૃષ્ઠ |
|---------------|------------------------|---------------------------|-------|
| ભયભીત         | ર૭                     | ભાષા ૧૩, ૨૦, ૨૯, ૬૬, ા    | €८,   |
| ભયોત્પાદન     | ૭૨                     | ૮૪, ૧૦૮, ૧૩૧, ૧           | ૪૨,   |
| ભરત ૩૦        | », <b>પ૪, ૭૧</b> , ૨૭૫ | ૩૧૪, ૩                    | ያጿያ   |
| ભરતવિશાખિલ    | 367                    | ભાષાછત્ર                  | 33    |
| ભરુકચ્છ       | ૩૯, ૩૫૫                | ભાષાસમિતિ ર               | ૧૯    |
| ભર્તૃહરિ      | ४०, ३६०                | ભાષ્ય ૫,૬,૧૦,૩૧,૩૪,√      | ૩૭,   |
| ભવે ૧૩,૧      | ४, ३०, ११, १७,         | ٤૮, ٩                     | ા૧૭   |
|               | ٩૮૩                    | ભાષ્યકાર ૧૧, ૧૨, ૧૧૭, ૧   | 192   |
| ભવપ્રત્યય     | <i>६६,</i> १३४         | ભાષ્ <b>યપીયૂષ</b> પાથોધિ | ૧૨    |
| ભવભાવના       | ४६, ४१०                | ભાષ્યસુધાંભોધિ            | ૧૨    |
| ભવભાવના-વિવરશ | ४६, ४११                | ભાસ                       | પ     |
| ભવભાવનાસૂત્ર  | ४११                    | ભાસ્વામી ૩૮, ૩            |       |
| ભવ્ય          | ૧૬૩, ૩૪૧               | ભિક્ષા ૧૮, ૧૯, ૨૦૨, ૨     |       |
| ભસ્ત્રા       | ٢٢                     | ભિક્ષાચર્યા               | ٩८    |
| ભાંગિક        | ૨૦, ૨૧૯                | -                         | ય૩    |
| ભાંડ          | २४७                    | -                         | ય૩    |
| ભાંડાગાર      | ૩૩, ૫૫, ૩૧૪            | ભિક્ષાદાન                 | ૧૯    |
| ભાગ           | 323                    | ભિક્ષાલાભ ૭, ૫૪,          |       |
| ભારતી         | ୯୪                     | ભિક્ષાવિશુદ્ધિ            | 60    |
| ભારવહ         | २०, २१६                | ભિક્ષુ ૮, ૧૮, ૨૩, ૯૦, ૨   |       |
| ભાવ           | રંગ, દદ                | ર૩૪, ૩                    |       |
| ત્માવના ૨૩,   | २६, १०८, २००,          |                           | 103   |
|               | <b>૨૩૭, ૨૫૩, ૨૮૦</b>   | ભિક્ષુણી ૧૮, ૨            |       |
| -             | ૫૦, ં૩૨૫, ૪૨૧,         | ભિક્ષુપ્રતિમા ૧૧૧, ર      |       |
|               | * ४३१                  |                           | 226   |
| ભાવવિજયગણિ    | ૪૯, ૪૨૬                |                           | ૩૧    |
| ભાવશ્વત       | દ છ                    | ભિત્તિ ૧૮, ૧              |       |
| ભાવસાગર       | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦           | ભિન્ન ૧૧૧, ૧૧૯, ૨         |       |
| ભાવહિંસા      | 29                     | ભિન્નગૃંહ ૩૩, ૫૫, ર       |       |
| ભાવાર્થ       | 86                     | ભિન્નશાલા ૩૩, ઉ           | · ·   |
| ભાષક          | 80<br>58               | ભીમ ૩૯, ૩                 |       |
| 1145          | 22                     | ભીમરાજ ર                  | ૩૫૮   |

.

|   | શબ્દ                | પ્રષ્ઠ                     | ં શબ્દ         | પૃષ્ઠ                           |
|---|---------------------|----------------------------|----------------|---------------------------------|
|   | ભુવનતુંગ            | સૂરિ ં ૩૨૫, ૪૨૦            | મન્દિર         | <u> ୬</u> , ୬୦                  |
|   | ભૂગોળ               | ዛሄ                         | મગધ            | ૨૭, ૩૪, ૫૪, ૨૫૯,                |
|   | ભૂત                 | ૧૪, ૭૩, ૧૪૯, ૧૫૨,          |                | ૩૧૮, ૩૨૪                        |
|   |                     | ૧૫૬, ૧૬૭                   | મગધસેન         | ૩૪, ૩૧૨                         |
|   | ભૂતગૃહ              | ૧૭૮                        | મઘા            | ૩૯૨                             |
|   | ભૂતગ્રામ            | ૨૭૯                        | મડંબ ૧         | ૦, ૧૭, ૩૮, ૫૪, ૧૧૪,             |
|   | ભૂતધર્મ             | የሄ                         |                | ૧૯૮, ૩૫૪, ૩૯૭                   |
|   | ભૂતવાદ              | ٩४                         | મણ્લિ ૮,       | ૩૩, ૫૫, ૯૪, ૩૦૭, ૩૧૨            |
|   | ભૂમિ                | 309                        | મશિનાગ         | 996                             |
|   | ભૂમિકા              | ૩૨                         | મત             | ૧૫, ૫૨                          |
|   | ભેદ                 | ८, इ.ए. ५५                 | મતાંતર         | પર                              |
|   | ભેદન                | ૨૨, ૩૨                     | મતિ ૧          | ૩, ૧૪, ૫૨, ₹૬, ૧૨૯,             |
| ÷ | ભોગ                 | २०, २७, २१८                |                | 130, 291                        |
|   | ભોજ                 | ૩૯, ૩૫૯, ૩૬૬               | મતિજ્ઞાન       | 43, 422                         |
|   | ભોજન<br>- ો         | ૧૯                         | મતિસંપદા       | 966                             |
|   | ભોજરાજ              | ૩૯, ૩૫૮                    | મત્સ્ય         | २.६०                            |
|   | મંખ                 | મ                          | મત્સ્યાદિક્રમર | થાયના ૩૮૯                       |
|   |                     | 3/3                        | મત્સ્યાદિસ્વરૂ | પનિશ્વય ૩૮૯                     |
|   | મંગલ                | ७, ७०, ७७, ८୯, ८१,         | મથુરા          | ર૭, ૩૯, ૧૧૯, ૨૬૦,               |
|   |                     | ૧૧૩, ૧૨૭, ૧૯૬, ૨૭૪,<br>૩૩૮ | -              | ૩૫૫, ૩૯૪                        |
|   | મંગલ-ગા             |                            | મદ             | ૧૬૭                             |
|   | નગલ-ગા<br>મંગલદ્વાર | યા ૩૨<br>૧૨૭               | મદન            | ૯૨                              |
|   | નનલા<br>મંગલવાદ     |                            | મદશક્તિ        | ્યપર                            |
|   | ગંગલગાડ<br>મંડલિકા  | ં૧૦૫                       | મઘ             | ૯૯, ૧૫૨, ૨૮૯                    |
|   | મંડિક               | ૧૩, ૧૪, ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૨       | મઘપાન          | 30, २८३                         |
|   | મંડૂક               | 39e                        | મઘાંગ          | ૯, ૯૮, ૧૬૭                      |
|   | મન્તવ્ય             |                            | <u>મધ્યમા</u>  | ବ୍ୟ                             |
|   | મન્ત્ર              | 963                        | મન             | <b>૬૭, ૧૩</b> ૦                 |
|   | મન્ત્રદોષ           | 9.63                       | મનક            | 60                              |
|   | મંત્રવિદ્યા         | ૭, ૬૨                      |                | ા <b>૩, પરં, દ્</b> ય, ૧૮૮, ૨૭૧ |
|   | મન્ત્રી             | 368                        | મનઃપર્યયજ્ઞા   | ન 🕺 😽 છે, ૧૨૮, ૧૩૪              |
|   |                     |                            |                |                                 |

- 1. .

# શબ્દાનુક્રમણિકા

| શબ્દ                | પૃષ્ઠ                 | શબ્દ             | પૃષ્ઠ               |
|---------------------|-----------------------|------------------|---------------------|
| મનુજજીવકલ્પ         | 2°<br>૨૭              | <br>મલ્લિકાવાસિત | - ج<br>د ک          |
| મનુષ્ય              | પ૩, ૧૦૩, ૨૭૩          | મલ્લી            | 39E                 |
| ∙ુ<br>મનુષ્યક્ષેત્ર | रु, रा. र, रा.<br>इ.अ | મસાર             | 368                 |
| મનુષ્યજાતિ          | ૧૦૨                   | મસુરક            | ૨૪, ૨૩૯             |
| મનુષ્યપ્રતિમા       | ૨૧૧                   | મસૂર             | <b>د</b> , د۲       |
| મનુષ્ય-લોક          | . ૧૬૫                 | મહતી             | 60                  |
| મનોગુપ્તિ           | 169                   | મહત્             | . ૮, ૯૨             |
| મનોવિજ્ઞાન          | ય૧, ૫૩                | મહત્તરક          | ૨૪, ૫૪, ૨૩૮         |
| મનોવૈજ્ઞાનિક        | ૨૪, ૫૩                | મહત્તરા          | 333                 |
| મમતા                | છ, ૬૯                 | મહદ્ભાવ          | २४१                 |
| મરકત                | 368                   | મહન્મેદ્ર        | રર                  |
| મરણ                 | ८, ७४, १००,           | મહર્દ્ધિક        | २०४, २२०            |
|                     | ૧૦૭, ૨૦૭              | મહસેન            | ૭૩, <b>૭૪</b> , ૧૪૪ |
| મરણવિભક્તિ          | £O                    | મહાકલ્પ          | ૩૪, ૩૨૪             |
| મરાઠી               | 33                    | મહાકલ્યશ્વત      | ૧૪, ૧૭૩             |
| મરાલિ               | ୯୭                    | મહાકવિ           | ૩૯                  |
| મરિચ                | ૯૮                    | મહાકાલ           | <b>૧૦</b> ૯         |
| મરીચિ               | ૭૦, ૭૧, ૨ <b>૭</b> ૬  | મહાકુલ           | ૩૩, ૩૧૨             |
| મરુંડરાજ            | 163                   | મહાગિરિ          | ૮, ૫૪, ૧૭૭          |
| મરુદેવી             | ŧe                    | મહાગૃહ           | ૩૩, ૩૧૨             |
| મલધારી અભયદે        | વસૂરિં ૪૬             | મહાઘોષ           | 106                 |
| મલધારી હેમચંદ્ર     | ૭, ૩૫, ૩૭, ૬૫,        | મહાનદી           | ૨૨૮                 |
|                     | १२२, १४३, १८२,        | મહાનસશાલા        | ૩૩, ૫૫              |
|                     | ૩૨૫, ૩૪૯, ૪૦૯         | મહાનિશીથ         | ર૭, ૧૧૯, ૨૬૬        |
| મલધારી હેમચંદ્રસ્   | <b>ૂરિ ૪૭, ૩૪૯</b>    | મહાપદ્મનંદ       | ૩૦, ૫૪, ૨૮૦         |
| મલય                 | २७, २६०               | મહાપથ            | 323                 |
| મલયગિરિ ૭           | , ૩૫, ૪૩, ૪૫, ૪€,     | મહાપરિજ્ઞા       | ૩૮, ૧૦૩, ૩૫૪        |
| ઉરપ                 | ., ૩૮૫, ૪૨૧, ૪૨૨      | મહાયુર           | ેય૭, ૭૦             |
| મલયગિરિ શબ્દા       | નુશાસન ૩૮૭            | મહાભારત          | ૧૩૩                 |
| મલયગિરિ સૂરિ        | <b>\$</b> 3           | . મહાભિનિષ્ક્રમણ | ૭૨                  |
| મલયવતી              | ૩૪, ૩૧૨               | મહામંત્રી        | 328                 |
| મલ્લ                | ૩૧૪, ૩૮૩              | મહામતિ           | ४०, उह्०            |
|                     |                       |                  |                     |

| 9140                               |                           | <b>a.</b> 4 <b>a</b> |                |
|------------------------------------|---------------------------|----------------------|----------------|
| <b>શબ્દ</b><br>મહામાંડલિક          | પૃષ્ઠ                     | શબ્દ                 | યુષ્ઠ          |
|                                    | 369                       | માથુરી               | 368<br>2017    |
| મહારાષ્ટ્ર<br>મહાવીર ૬.૧.          | २६, २४८                   | માન                  | १४०, ११३       |
|                                    | ३, १४, ३०, ५४,            | માનદંડ               | ૭, પ૩, ૬૯      |
|                                    | , ૬૯, ૭૨, ૧૨૦,            | માનદોષ               | ૧૯૩            |
| ્ય૪૩, ૨<br>મહાવીર ચરિત્ર           | .૭૫, ૨૭૬, ૩૯૧             | માનુષ્ય              | ૩૩, ૯૯         |
| નહાવાર ચારત્ર<br>મહાવીર-જન્મકલ્યાણ | 9                         | માયા                 | ૧૪૦, ૧૯૩       |
|                                    |                           | માયાદોષ              | ૧૯૩            |
| મહાવ્રત<br>મહિલા-સ્વભાવ            | २७८, ३४०                  | મારજ્ઞાંતિક          | ૧૭             |
| નાહલા-સ્પલ્નાવ<br>મહિષી            | · 22                      | માર્ગ ૯, ૨૦,         | €૮, ૧૩૫, ૨૦૧,  |
| મહી                                | ८, ३०७                    |                      | २१६, ४००       |
| નહા<br>મહીરહ                       | . ૨૨૮                     | માર્ગણા              | ĘĘ             |
| ન⊌ાડુ⊎<br>મહેંદ્રપ્રભસુરિ          | 69                        | માલવ                 | ૩૯             |
| નહેદ્રસ્પત્તુાર<br>મહેંદ્રસૂરિ     | ४८, ४२उ                   | માલવપ્રદેશ           | ૩૫૮            |
| ૧૭૪ૡૂ.૨<br>મહેશ્વરસૂરિ             | 850                       | માલાદત               | ૧૯૨            |
| નહ <sup>્</sup> વરસૂર<br>મહોત્સવ   | ૪૯, ૪૨૪                   | -                    | ૭, ૭૦          |
| નહાસ્સ<br>માઉગ્ગામ                 | 30                        | માલ્ય ૮ ૨૪           | , er, रउe, उof |
| માંડલિક                            | ૩૨, ૩૧૧<br>૩૯૭            |                      |                |
| માંસ                               | ওও<br>ওও                  |                      | ૧૯૪, ૧૯૯, ૨૩૪  |
| -ાસ<br>માંસાહાર                    | -                         | માસકલ્પ              | १८, १७         |
| માગધ                               | ३०, २८३<br><i>७</i> , १०२ | માસકલ્પવિહારી        | ૧૭             |
| માઘ                                | e, रेटर<br>४८             | માસગુરુ              | ર૩, ૨૩૫        |
| -ત<br>માડંબિક                      | 30<br>328                 | માસપુરી              | 540            |
| માઢર                               | ५८७<br>२४, २३७            | માસા                 | 30£            |
| નાહર<br>માણિક્યશેખર                | •                         | માહેંદ્રકલ           | 62             |
| MISIS WITE                         | ૭, ૩૫, ૩૨૫,<br>૪૨૦, ૪૨૧   | મિત્ર                | 56             |
| માણિક્યશેખરસૂરિ                    |                           | મિત્રવતી             | ረዩ             |
| માણિભદ્ર                           | ૪૮, ૪૨૨<br>૩૯૧            | મિત્રશ્રી            | ૧૭૫            |
| નાહારુપ્પ<br>માતુકાયદ              | હર<br>હર                  | 4-                   | ૭૦, ૧૭૩, ૨૫૯,  |
| નાહુકા મટ<br>માતુ ગ્રામ            | હર<br>૩૨, ૩૩, ૩૧૧         |                      | . ં ૩૯૧        |
| માત્પક્ષ                           | उर, उउ, उरा<br>२४         | મિથ્યા               | EE             |
| <sup>∼</sup> હાપ્ટ્રાપ્સ<br>માઝક   | ्र् २२१                   | ાનવ્યા<br>મિથ્યાત્વ  | २३             |
| -w-10                              |                           | ાનબ્યાત્વ            |                |

શબ્દાનુક્રમણિકા

| શબ્દ                 | પ્રષ્ઠ               | શબ્દ પૃષ્ઠ                              |
|----------------------|----------------------|-----------------------------------------|
| મિથ્યાશ્રુત          | -<br>૧૩૩             | મૂલભાષ્યકાર ૪૦૭                         |
| મિશ્ર ૧૭,૧૯૦, '      | ૧૯૨, ૨૫૦, ૪૦૦        | ં મૂલવૃત્તિકાર ૩૭૩                      |
| મિશ્રકથા             | ૯૩                   | મૂલસૂત્ર ૧૦, ૧૭                         |
| મિશ્રજાત             | ૨૬, ૧૯૨              | મૂલાચાર દ્વ                             |
| મુંજચિપ્પક           | ૨૦, ૨૧૯              | <b>મૂલાવશ્યક</b> ટીકા ૧૮૨               |
| મુંડન                | ૨૭, ૨૫૮              | મૂલાવશ્યકવિવરજ્ઞ ૧૪૩                    |
| મુકુટ                | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨          | મૂષક ૯૮                                 |
| મુકુંદાતૂર્ય         | 66                   | મૂષકી ૧૭૮                               |
| <b>મુક્ત</b>         | ૯૨, ૯૫               | મૃગપર્ષદ ૨૧૫                            |
| મુક્તાવલી            | ૩૩, <b>૫૫</b> , ૩૧૨  | મૃગશ્રંગ ૧૦૪                            |
| મુક્તિ               | ٩                    | મૃગાવતી ૨૩૬, ૨૭૫                        |
| મુખવસિકા ૩૨,૧૮       | (0, 229, 30/         | મૃગી ૧૭૮                                |
| મુદ્રગ ૮,૨૪,૯        | ૯૪, ૨૩૯, ૩૦€         | મૃતક-પૂજન ૭                             |
| મુનિ                 | ૯૨, ૯૪, ૧૦૬          | મૃતપૂજના ૭૭                             |
| મુનિચન્દ્રસૂરિ ૩૪, ૪ | ૭, ૩૨૫, ૩૫૯,         | મૃત્તિકાવતી ૨૭, ૨ <b>∉૦</b><br>મત્ય ૧૦૦ |
|                      | ૪૧૫, ૪૨૧             | £.9                                     |
| મુનિયતિચરિત્ર        | ૩૩૪                  | 5.9 ····                                |
| મુનિવિમલસૂરિ         | ४२६                  | મૃદુવાક્ ૨૨<br>મુષાવાદ ૩૦૦              |
| મુર્મુર              | ૧૦૫                  | મેઠ ૨૭૭                                 |
| મૂક .                | ૧૨૯                  | મેઘકુમાર ૩૭૬                            |
| મૂકા                 | ૭૧                   | મેઘરાજવાચક ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦                 |
| મૂઢ                  | ૨૭                   | મેતાર્ય ૧૩, ૩૦, ૫૪, ૭૩, ૧૪૪,            |
| મૂત્ર                | २२                   | १६७, २७७                                |
| મૂચ્છા               | २०७                  | મેધા ૧૪                                 |
| મૂલ ૧૯૦, ૧           | ો૯૪, <b>૨૫૧</b> , ૪∞ | મેરુતુંગસૂરિ ૪૯, ૪૨૨, ૪૨૪               |
| મૂલકર્મદોષ           | ঀ૯૩                  | મેરુસુંદર ૪૨૧                           |
|                      | ર, ૨૩૫, ૨૯૧          | મેવાડ ૩૬, ૩૩૨                           |
| મૂલટીકાકાર           | ३७३, ४०७             | મેષ ૩૦૭                                 |
| મૂલદેવ               | 300                  | મૈથુન ૧૦, ૨૨, ૩૨, ૫૩, ૨૨૫,              |
| મૂલબીજ               | ૧૦૫                  | २८८, ३०१, ३११                           |
| મૂલ ભાષ્ય            | ૧૧૭                  | મૈથુનપ્રતિસેવના ૨૪૬                     |
|                      |                      |                                         |

-

| ۲ | ٢ | l |
|---|---|---|
|   |   |   |

| શબ્દ                  | પૃષ્ઠ                       | શબ્દ પૃષ્ઠ                  |
|-----------------------|-----------------------------|-----------------------------|
| સ-૦<br>મૈથુનભાવ       | <b>२</b> २<br>२२            | યવમધ્યપ્રતિમા ૨૬, ૨૫૦       |
| મૈથુનસેવન             | ર૪૩                         | યશોદેવગણિ ૪૧, ૩૬૯           |
| પ્ <b>રુ</b> ∙<br>મોક | 230, 286                    | યશોદેવસૂરિ ૨૯, ૨૬૯          |
| મોકપ્રતિમા            | २४७                         | યશોધરચરારેત્ર ં૩૩૪          |
| -                     | :, ૧૩, <b>૬૭, ૭૩, ૧૦૦</b> , | યશોભદ્ર ૩૧૦                 |
|                       | १४४, १६२, १६६               | યશોભદ્રસૂરિ ૫૧, ૪૩૪         |
| મોતીચંદ્ર             | १८६                         | યાકિની મહત્તરા ૩૬, ૩૩૩, ૩૪૮ |
| મોદક                  | 300                         | યાકિની મહત્તરાસૂનુ ૧૨૪      |
| મોરી                  | ૧૭૮                         | યાગ ૩૮૩                     |
| મોહ                   | ૧૦, ૧૧૨                     | યાત્રા ૮૧                   |
| મોહનીય                | ૧૩૯                         | યાન ૯૯, ૩૮૩                 |
| મોહનીયસ્થાન           | ૧૧૧, ૨૮૦                    | યાપક ૯૧                     |
| મોહિત                 | ૨૪૧                         | યાપના ૮૧                    |
| મૌક્તિક               | ८, ५४, ३०७                  | યાવજજીબ્લ ૧૮૫               |
| મૌખરિક                | ર૩૧                         | યાવજજીવન ૭૮                 |
| મૌર્યપુત્ર            | ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૧૬૪            | યાવત્કથિક ૩૩                |
| મૌષ્ટિક               | 363                         | <b>યાવદર્થિકમિશ્ર</b> ૧૯    |
| <b>પ્ર</b> ક્ષિત      | ૧૯૩                         | યાસાસાસા ૨૭૫                |
|                       | ય                           | યાસ્ક પ∉                    |
| યક્ષાવિષ્ટ            | २४१                         | યુગપદ્ ૧૭, ૩૬               |
| યજ્ઞ                  | ૭, ૫૩, ૭૦, ૭૩               | યુગપદ્-ઉપયોગનિરાસ ૩૮૯       |
| યજ્ઞપાટ               | - 93                        | યુગપ્રધાન ૧૨, ૧૨૧           |
| યજ્ઞવાટિકા            | ૭૩                          | યુગ્ય ૩૮૩                   |
| યતના                  | २०, २१                      | યુદ્ધ ૭,૭૦                  |
| યતિ                   | ૯૫                          | યુદ્ધકલા ૨૭૫                |
| યતિદિનકૃત્ય           | 338                         | યુદ્ધાંગ ૯, ૯૮              |
| યથાખ્યાત              | ૧૩, ૧૪૦, ૨૫૧                | યુવરાજ ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૩૮૪     |
| યથાચ્છંદ              | ર૩, ૨૩૭                     | યોગ ૬૬, ૭૮, ૯૪, ૧૮૫, ૧૯૩    |
| યથાલંદિક              | ૧૯, ૨૦૫                     | યોગદષ્ટિસમુચ્ચય ૩૩૪         |
| યમુના                 | 222                         | યોગદોષ ૧૯૩                  |
| યવ                    | ૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯              | યોગલાર ૧૨૭                  |
| યવનિકા                | 303                         | યોગબિંદુ ૩૩૪                |

٠

| શબ્દ                 | પૃષ્ઠ                                 | શબ્દ                    | પૃષ્ઠ            |
|----------------------|---------------------------------------|-------------------------|------------------|
| યોગશાસ               | પંડ                                   | રાજગૃહ ૭                | , ૨૭, ૭૦, ૧૦૯,   |
| યોગસંગ્રહ            | 260                                   | •                       | ૧૭૫, ૧૭૮, ૨૫૯    |
| યોદ્ધા               | २०७                                   | રાજચંદ્ર                | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦     |
| યોનિ                 | ર૧, ૨૪, ૨૨૨                           |                         | ૭, ૨૪, ૨૭, ૩૮,   |
| યૌગપઘ                | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | મ૪, ૧                   | .१४, १૯८, २६०,   |
| યૌવરાજ્ય             | ૨૧૪                                   |                         | ૩૫૪, ૩૯૭         |
|                      | 2                                     | રાજનીતિ                 | ላያ               |
| રક્ષિત ૧૪            | , ૫૯, ૭૪, ૧૭૩, ૨૭૭                    | રાજન્ય                  | २०, २१८          |
| રજત                  | , २८, ७४, १७७, १७७<br>७२, ७४, ३०७     | રાજયિંડ                 | ૧૯૪, ૨૩૧, ૩૧૩    |
| રજોહરણ               | ૨૦, ૨૩, ૫૪, ૧૮૦,                      | રાજપુર                  | ୬, ୬୦            |
| રજાહરજા              |                                       | રાજપુરોહિત              | 35               |
| 28-044               | 229, 222, 302                         | રાજપ્રશ્નીય             | ૪૫, ૪૦૩          |
| રજ્જુક               | 303                                   | રાજપ્રશ્નીયટીકા         | 83               |
| રકઉડ                 | 83                                    | રાજપ્રશ્રીયવિવરણ        | ૪૫, ૪૦૨          |
| રકર્ક્ડ              | 83                                    | રાજપ્રશ્નીયોપાંગટીક     |                  |
| રક્તવિકાર            | 80                                    | રાજમંત્રી               | ४६               |
| રતિ                  | ૮, ૯૫                                 | રાજમાષ                  | ८, ৬४            |
| રતિવાક્ય             | ૨૯૩                                   | રાજવલ્લભ                | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦     |
| રત્ન                 | ૮, ૫૫, ૯૪, ૩૦€                        | રાજશીલ                  | ૩૫, ૩૨૬, ૪૨૧     |
| રત્નકંબલ             | <b>૧</b> ૭૯                           | રાજશેખર                 | ४०७              |
| રત્નપ્રભસૂરિ         | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧                          | રાજશેખરસૂરિ             | 338              |
| રત્નવિજય             | १४४                                   |                         | ′, ૩૬, ૫૪, ૨૩૧,  |
| રત્નાધિક             | ૨૨૩                                   |                         | 23८, 30૯, 3८४    |
| રત્નાવલી             | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨                           | રાજાપકારી               | 59               |
| રથનેમિ               | 380                                   | રાજીમતી                 | 380              |
| રથયાત્રા             | ૧૯, ૨૦૩                               | રાજ્યસંગ્રહ             | €C               |
| રથવીરપુર             | ૧૭૩, ૧૭૯                              | રાજ્યાભિષેક             | 30               |
| રથ્યામુખ             | ૧૭, ૨૦૮                               | રાત્રિ                  | રવય              |
| રવિવાર               | 86                                    | રાત્રિભક્ત              | રવય              |
| રાયવાર<br>રસનેંદ્રિય | ° ८<br>इ.स्                           |                         | ૧૮, ૨૧, ૨૨૫, ૩૦૧ |
| રસપરિત્યાગ           | હવ                                    | રાત્રિભોજનવિરતિ         | २२८              |
|                      |                                       | રાત્રિભોજનવિરમ <b>ણ</b> |                  |
| રાગ                  | ર૧, ૨૫, ૫૨, ૨૭૭                       | રાત્રિવસ્ત્રાદિગ્રહણ    | ર૧૬              |

÷

| રાત્રિવ્યુત્સર્ગ૧૯૩લક્ષભ૭, ૧૩, ૬૯, ૭૪, ૧૭૨રાષનપુર૨૯, ૩૫૮લક્ષ્મીકલ્લોલગણિ૩૪, ૩૨૫, ૪૨૦રામવિજય૪૩૧લક્ષ્મીકલ્લોલગણિ૩૫, ૪૨૯રાલક૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૯લક્ષ્મીપતિ૩૬રાશ૧૩૫લક્ષ્મીવલ્લભ ગણિ૫૦, ૪૨૯રાષ્ટ્રિત્રય૧૭૮લક્ષ્મીવલ્લભ ગણિ૫૦, ૪૨૯રાષ્ટ્રિત્રય૧૭૮લક્ષ્મીવલ્લભ ગણિ૫૦, ૪૨૯રાષ્ટ્રિત્રય૧૭૮લક્ષ્મીવલ્લભ ગણિ૫૦, ૪૨૯રાષ્ટ્રિત્રય૧૭૮લક્ષ્મીવલ્લભ ગણિ૫૦, ૪૨૯રાષ્ટ્રિત્રય૧૭૮લક્ષ્મીશારાર્થુરિ૫૦, ૪૩૦રાષ્ટ્રમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯લંગ્રશાયી૨૨૯રાષ્ટ્રમહત્તર૩૦૫, ૩૦૯લંગ્રશાયી૨૨૯રાષ્ટ્રમહત્તર૩૪, ૩૨૪લંઘુમાસ૩૦૪ટુંચક૩૮૪લાવુમુધાલાદ૧૯૧ટુંગ્ણાવસ્થા૪૧૯૯લુપ્રકટુંચક૧૮, ૧૯૯લાજ્ર ૯૯ટુંચક૧૮, ૧૯૯લાજ્ર ૯૯ટુંચક૧૮, ૧૯૯લજ્રજાનાશ૮, ૯૪ટુંચક૧૮, ૧૯લજ્જાનાશ૮, ૯૪ટુંચક૧૮, ૧૯લજજાનાશ૮, ૯૪ટુંચક૧૮, ૧૯લજજાનનાશ૮, ૯૪ટુંચક૧૮, ૧૯લજાનાશ૮, ૯૪ટુંચક૧૮, ૧૯લજાનનાશ૮૯ટુંચક૧૮, ૧૯લંગક૧૯ટુંચક૧૮, ૧૯લંગક૧૯ટુંચક૧૮, ૧૯લંગક૧૯ટુંચક૧૮, ૧૯લંગક૧૯ટુંચક૧૮૧૯લંગકટુંચક૧                                                                                                                                                                                                                                                                                  | શબ્દ          | પૃષ્ઠ               | શબ્દ પ્રષ્ઠ                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------|---------------------------------------|
| રામવિજય× 34લસ્મીક્રીર્તિગસિ34, × ર૯રાલક૮, ૨૪, ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૯લસ્મીપતિ૩૬ ६રાશ٩ ३५લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२૫, × २१રાશિત્રય૧૭૮લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२૫, × २१રાશિત્રય૧૭૮લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२૫, × २१રાશિત્રય૧૭૮લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२८, × ૨૧રાષ્ટ્રકટ૪૩લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२८, × ૨૧રાષ્ટ્રકટ૪૩લસ્મીવલ્લભ૩૫, ३२८, × ૨૧રાષ્ટ્રકર૩૦૫, ૩૦૯લગ્રાશાયી૨૨૯રિષ્ટ ૨૭, ૦૦લગ્રાશાયી૨૨૯રિષ્ટ ૨૭, ૦૦લગ્રાશાયી૨૨૯રુચ્ક૯૦લઘુમાય૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬ડુચ્ક૯૮૨૮લઘુમાય૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬ડુચ્ક૧૯, ૨૦૪લઘુમાય૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬ડુચ્ક૧૮, ૧૯૯લજજા૧૯રુચ્ક૧૮, ૧૯લજજા૧૯રુચ૧૮, ૯૫લબ્જા૧૯રુચ૧૮, ૯૫લબ્જા૧૯રુચ૧૮, ૯૫લબ્જા૧૯રુ૫૨૮, ૯૫લબ્જા૧૯રુ૫૨૮, ૯૫લબ્જા૨૮૯રુ૫૨૮, ૯૫લાહ૧૯રુ૫૨૮, ૯૫લાહ૨૮૯રુ૫૨૮, ૯૫લા૧૯રુ૫૨૮, ૯૫લા૧૯રુ૫૨૮૬૧૯રુ૫૨૮૬૨રુ૫૨૯લા૨રુ૫૨૬૬રુ૫૨૬રુ૫૨૬ <t< td=""><td>ાત્રિવ્યુત્સગ</td><td></td><td>¥</td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ાત્રિવ્યુત્સગ |                     | ¥                                     |
| રાલક       ८, २४, ૯४, २३૯, ३०६       લक्ष्मीपति       उद्द         રાશિ       १३૫       લक्ष्मीवद्ध्यल् ३५, ३२५, ४२१         રાશિત્ર4       १७८       લक्ष्मीवद्ध्यल्ग् २५         રાષ્ट्रिय       ४३       લक्ष्मीवद्ध्य्य्य्य्य्       १७, ४२८         રાષ્ट्रद्रे       ४३       ९४       ९४       ९४         રાષ્ट्रद्रे       ४३       ९४       ९४       ९४         રાષ્ट्रद्रे       ३०५, ३०८       २३       ९४       ३३         રाष्ट्रद्रे       ३०५, ३०८       २३       ९३       ३३         રाष्ट्रद्रे       ३०५, ३०८       २५       २५       ३३         राष्ट्रद्रे       ३०५, ३०८       २५       २५       ३३         २५       ३४       ३८, २४       २५       २५       २५         ३४       १८, १८८       २४       २५       २५       २५         ३४       १८, १८८       २४       २५       २५       २५         ३४       १८, १८८       २४       २५       २५       २५         ३४       १८, १८८       २५       २५       २५       २५         ३४       १८, १८       ३४       ३५       ३५       ३५       ३५         ३४       १८, १८                                                       | રાયનપુર       | ૨૯, ૩૫૮             | લક્ષ્મીકલ્લોલગ <b>ણિ</b> ૩૪, ૩૨૫, ૪૨૦ |
| રાશિ       ٩ 3૫       લમ્મીવલ્લભ       3૫, 3૨૫, ४२१         રાશિત્રય       ૧૭૮       લમ્મીવલ્લભ ગણિ       ૫૦, ४२૯         રાષ્ટ્રકૃટ       ૪૩       લમ્મીવલ્લભ ગણિ       ૫૦, ४३૯         રાષ્ટ્રકૃદ       ૩૦૫, ૩૦૯       લગંડાયાયી       ૨૨૯         રિષ્ટુઽ       ૭, ૭૦       લગ્મુદ્ધિ       ૩૩         રિષ્ટુઽ       ૭, ૭૦       લગમુદ્ધિ       ૩૩         રુચક       ૯૦       લઘુભાષ્ય       ૧٩, 3४, ४०, ४૬         ડુચક       ૯૦       લઘુભાષ્ય       ૧٩, 38, ४०, ४६         ડુચક       ૯૦       લઘુભાષ્ય       ૧٩, 38, ४०, ४६         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૩૦૪         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૩૦૪         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૩૦૪         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૨૯         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૨૯         ડુગ્જા       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુધાસ       ૨૯         ડુગ્ઢ       ૧૯, ૨ | રામવિજય       | ૪૩૧                 | લક્ષ્મીકીર્તિગણિ ૩૫, ૪૨૯              |
| રાશિત્રય     ૧૭૮     લશ્મીવલ્લભગણિ     ૫૦, ४२૯       રાષ્ટ્રકૂટ     ૪૩     લશ્મીસાગરસૂર     ૫૦, ४३૯       રાષ્ટ્રકૂટ     ૪૩     લશ્મીસાગરસૂર     ૫૦, ४३૯       રાષ્ટ્રમહત્તર     ૩૦૫, ૩૦૯     લગંડશાયી     ૨૨૯       રિષ્ટપુર     ૭, ૭૦     લગ્સાદિ     ૩૩૬       રિષ્ટક     ૩૮૩     લઘીયસ્યયાલંકારકાર     ४૬, ४०૭       રુંચક     ૯૦     લઘુભાષ્ય     ૧૧, ३४, ४०, ४६       ડુંચક     ૯૦     લઘુભાષ્ય     ૧٩, ३४, ४०, ४६       ડુંચક     ૯૦     લઘુભાષ્ય     ૧٩, ३४, ४०, ४६       ડુંચક     ૧૯, ૨૦૪     લઘુમાસ     ૩૦૪       ડુંચક     ૧૮, ૧૯     લજજા     ૯૯       ડુંચક     ૧૮, ૧૯     લજજા     ૯૯       ડુંચક     ૧૮, ૧૯     લજજા     ૯૯       ડુંચ ક     ૧૮, ૧૯     લજા     ૨૯       ડુંચ ક     ૧                                                              | રાલક          | ८, २४, ९४, २३९, ३०६ | લક્ષ્મીપતિ ૩૬૬                        |
| રાષ્ટ્ર કુટ૪૩લા માં માં માં માંરાષ્ટ્ર મહત્તર૩૦૫, ૩૦૯લગંડાયાયી૨૨૯રાષ્ટ્ર મહત્તર૩૦૫, ૩૦૯લગંડાયાયી૨૨૯રિષ્ટ કુટ૭, ૭૦લગ શુદ્ધિ૩૩ દરિષ્ઠ ક૩૮૩લઘીય સ્યયાલં કાર કાર૪ દ, ૪૦૭રુચ ક૯૦લઘુભાષ્ય૧૧, ३४, ४०, ४ દટુક્ખ૩૪, ३૨૪લઘુમાચ૧૧, ३४, ४०, ४ દટુક્ખ૩૪, ३२४લઘુમાચ૧૯ટુગ્ણ૧૯, ૨૦૪લઘુમુધાવાદ૧૯૧ટુગ્ણ ૧૯, ૨૦૪લઘુમુધાવાદ૧૯૧ટુગ્ણ ૧૯, ૨૦૪લઘુમુધાવાદ૧૯૧ટુગ્ણ ૧૯, ૨૦૪લઘુમુધાવાદ૧૯૧ટુચ ક૧૮, ૧૯૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુચ ક૧૮, ૧૯૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯લજજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૯લજા નાશ૮, ૯૪ટુલ૧૮, ૧૫૭, ૨૯, ૨૧૨૯ટુલ૨૮૨૯લા કર૨૯ટુલ૨૯લા કર૨૯૨૯ટુલ૨૮૨૯લિ કર૨૦ટુલ૨૯૨૯૨૯૨૯ટુલ૨૯૨૯૨૯૨૯ટુલ૨૯૨૯૨૯૨૯ટુલ૨૯૨૯૨૯૨૯ટુલ૨૯૨૯૨૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | રાશિ          | ૧૩૫                 | લક્ષ્મીવલ્લભ ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧             |
| રાષ્ટ્રમહતર૩૦૫, ૩૦૯લગંડશાયી૨૨૯રિષ્ટપુર૭, ૭૦લગ્મશુદ્ધि૩૩૬રિષ્ઠક૩૮૩લઘીપસાયાલંકારકાર४૬, ४०૭દુંચક૯૦લઘુભાષ્ય૧૧, ૩૪, ૪૦, ४૬દુંકખ૩૪, ૩૨૪લઘુમાસ૩૦૪ટુંગ્પ્ર૧૯, ૨૦૪લઘુમૃષાવાદ૧૯૧ટુગ્પ્રાવસ્થા૪૧લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯ટુવ૧૮, ૧૯૯લજજા૯ટુચ૧૮, ૧૯લજજા૧૩૨ટુવ૧૮, ૧૯લવાસસપ્<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | રાશિત્રય      | ૧૭૮                 | લક્ષ્મીવલ્લભગણિ ૫૦, ૪૨૯               |
| રાષ્ટ્રમહતર૩૦૫, ૩૦૯લગંડશાયી૨૨૯રિષ્ટપુર૭, ૭૦લગ્મશુદ્ધि૩૩૬રિષ્ઠક૩૮૩લઘીપસાયાલંકારકાર४૬, ४०૭દુંચક૯૦લઘુભાષ્ય૧૧, ૩૪, ૪૦, ४૬દુંકખ૩૪, ૩૨૪લઘુમાસ૩૦૪ટુંગ્પ્ર૧૯, ૨૦૪લઘુમૃષાવાદ૧૯૧ટુગ્પ્રાવસ્થા૪૧લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુગ્પ્ર૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ટુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯ટુવ૧૮, ૧૯૯લજજા૯ટુચ૧૮, ૧૯લજજા૧૩૨ટુવ૧૮, ૧૯લવાસસપ્<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | રાષ્ટ્રકૂટ    | 83                  | લ <b>લ્મીસાગરસૂરિ ૫૦, ૪૩૦</b>         |
| रिष्ठं3/3લધीयस्थालंडारडार४६, ४०७टुंथंड૯०લघुलाच्य११, ३४, ४०, ४६टुंभ्ज३४, ३२४લघुनास्थ११, ३४, ४०, ४६टुंभ्ज३४, ३२४लघुन्धास३०४टुग्झ१९, २०४लघुन्धास१८१टुग्झावस्था४१स्रफ्र १८, १८८लफ्रिश्चाश८८४टुबं१८, १८८लफ्रिश्चाश८, ८४टुबं१८, १८८लफ्रिश्चाश८, ८४टुबं१८, ९८५लफ्रिश्चाश८, ८४टुबं१८, ९८५लफ्रिश्चाश८, ८४टुबं१८२, ९८५लफ्रिश्चाश८, ८४टुबं९, १८, ९८५लफ्रिश्चा१३२ट्वं१८, ९८५लफ्रिस्ट१३२ट्वं९, २७, ६८लप्रसस्र ११३२ट्वं९, २७, ६८लप्रसस्र ३१८३ट्वं१८, १४, २३८, ३३५लय२८२ट्वं३४, १४, २३८, ३३५लय२८२ट्वं३४, १४, २३८, ३३५लय२७ट्वं३४, ३९३लाठी३२, ५५, ३०३ट्वं३४, ३९५९०लिंशहल्प२७ट्वं३७, ३८२लिश्च३३ट्वं३८५लिंशहल३३ट्वं३८५सि१२ट्वं३८३सिप्र१२ट्वं३८२७३सिप्र३३ट्वं३८३३सि१२ट्वं३८३सि१२१२ट्वं३८३३३२३२ट्वं३४३३३३३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               | ૩૦૫, ૩૦૯            |                                       |
| टुंग्स       ૯૦       લઘુભાષ્ય       ૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬         ટુકખ       ૩૪, ૩૨૪       લઘુમાસ       ૩૦૪         ટુગ્સ       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુમાવાદ       ૧૯૧         ટુગ્સ       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુમાવાદ       ૧૯٩         ટુગ્સ       ૧૯, ૨૦૪       લઘુમુમાવાદ       ૧૯٩         ટુગ્સ       ૧૮, ૧૯૯       લજજા       ૯૯         ટુચક       ૧૮, ૧૯૯       લજજા       ૯૯         ટુચક       ૧૮, ૧૯૯       લજજા       ૧૯         ટુચ        ૧૮, ૧૯૯       લજજા       ૧૩૨         ટુલ       ૧૮, ૧૯૯       લજજા       ૧૩૨         ટુલ       ૧૮, ૧૯૯       લતા       ૧૦૫         ટુલ       ૧૮, ૧૯૯       લતા       ૧૦૫         ટુલ       ૧૮, ૧૯૯       લવા       ૧૮૯         ટુ૫       ૧૮, ૧૮, ૧૫       લબ્ધા સર       ૨૩૨         ટુ૫       ૧૮, ૧૮, ૨૩       ૨૩       ૨૯૯         ટુ૫       ૧૮, ૧૮, ૨૩       ૨૯       ૨૯         ટુ૫       ૧૮, ૨૯       ૯       ૨૯         ટુ૫       ૨૮       ૨૮       ૨         ટુ૫       ૨૮       ૨૮       ૨       ૨         ૨૯       ૨       ૨       ૨       ૨ <td>રિષ્ટપુર</td> <td>૭, ૭૦</td> <td>લગ્નશુદ્ધિ ૩૩૬</td>                                    | રિષ્ટપુર      | ૭, ૭૦               | લગ્નશુદ્ધિ ૩૩૬                        |
| ડુકખ૩૪, ૩૨૪લઘુમાસ૩૦૪ડુગ્ક્ષ૧૯, ૨૦૪લઘુમુષાવાદ૧૯૧ડુગ્ક્ષ૧૯, ૨૦૪લઘુમુષાવાદ૧૯૧ડુગ્ક્ષ૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ડુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ડુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ડુચક૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ડુચ ૧૮, ૧૯૯લજજા૯૯ડુચ ૧૮, ૧૯૯લતા૧૦૫ટ્૨૧૮૧૮ટ્૧૮૧૮૧૮ટ્૨૧૮૧૮ટ૨૨૧૮ટ૨૨૧ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨ટ૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨ </td <td>રિષ્ઠક</td> <td>323</td> <td>લઘીયસયાલંકારકાર ૪૬, ૪૦૭</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | રિષ્ઠક        | 323                 | લઘીયસયાલંકારકાર ૪૬, ૪૦૭               |
| ડुग्झ१૯, २०४લઘુમુમાવાદ१૯१ડુગ્झावस्था४१લજજા૯૯ડुચક१८, १૯૯લજજા૯૯ડुચક१८, १૯૯લજજા૯૯ડुब१०८९०८९०५ડुद१०८९०८९०५ડुब९०८९०८९०५ડुब९२, ૯૫૯૯५९०५ડुब९२, ૯૫૯૯५९०५ડुब९२, ९५९०५९०५३९९२, ९५९५९८५३५९२, ९५९५९५३५९२, ९५९५९५३५९४, १४, २३८, ३३५९३९८५३५९४, १४, २३८, ३३५९३९५३५३४, १४, २३८, ३३५९५३५, ३८३३५३५९५९५३५३५३५९०९०४३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३८३८३५३५३५३८३८३५३५३८३८३८३५३५३८३८३८३५३५३८३८३८३५३५३८३८३८३५३५३५३८३८३५३५३५३८३८३५३५३५३८३८३८३५३५३८३८३५३५३५३८३८३५३५३५३८ <td>રુંચક</td> <td>60</td> <td>લઘુભાષ્ય ૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | રુંચક         | 60                  | લઘુભાષ્ય ૧૧, ૩૪, ૪૦, ૪૬               |
| રુગ્શાવસ્થા૪૧લજજા૯૯ડુચક૧૮, ૧૯૯લજજાનાશ૮, ૯૪ડુંદ્ર૧૦૯લતા૧૦૫રૂશ૯૨, ૯૫લબ્ધ્યક્ષર૧૩૨રૂત૩૮૪લલિત૮, ૯૪રૂપ૭, ૨૭, ૬૯લવભ્રસમુદ્ર૩૯૯રૂપથ૭, ૨૭, ૬૯લવભ્રસમુદ્ર૩૯૯રૂપથ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૩૩૫લશુન૧૯૩રૂપવતી૩૪, ૩૧૫લસબ૨૮૯રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગ૨૭લાઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોહગ્રી૨૭લીઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોહગ્રી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રોહિશી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રેવતક૩૮૫લિગકલ્પ૧૨રોદ્ર દ્વા૩૩લીપવિદ્યા૧૨રોદ્ર દ્વ૩૩લીપવિદ્ય૧૨રોદ્ર દ્વા૩૩લીપઉછ્ઠ૩૩રોદ્ર દ્વ૩૩લીપઉ૨૯લ૩૩લીપ૧૯૩લ૩૮૩લીખ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | રુક્ષ         | ુ ૩૪, ૩૨૪           | લઘુંમાસ ૩૦૪                           |
| રુગ્શાવસ્થા૪૧લજજા૯૯ડુચક૧૮, ૧૯૯લજજાનાશ૮, ૯૪ડુંદ્ર૧૦૯લતા૧૦૫રૂશ૯૨, ૯૫લબ્ધ્યક્ષર૧૩૨રૂત૩૮૪લલિત૮, ૯૪રૂપ૭, ૨૭, ૬૯લવભ્રસમુદ્ર૩૯૯રૂપથ૭, ૨૭, ૬૯લવભ્રસમુદ્ર૩૯૯રૂપથ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૩૩૫લશુન૧૯૩રૂપવતી૩૪, ૩૧૫લસબ૨૮૯રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગ૨૭લાઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોહગ્રી૨૭લીઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોહગ્રી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રોહિશી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રેવતક૩૮૫લિગકલ્પ૧૨રોદ્ર દ્વા૩૩લીપવિદ્યા૧૨રોદ્ર દ્વ૩૩લીપવિદ્ય૧૨રોદ્ર દ્વા૩૩લીપઉછ્ઠ૩૩રોદ્ર દ્વ૩૩લીપઉ૨૯લ૩૩લીપ૧૯૩લ૩૮૩લીખ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ડુગ્ણ         | '૧૯, ૨૦૪            | લઘુંમુષાવાદ ૧૯૧                       |
| ડેર૧૦૯લતા૧૦૫રૂસ૯૨, ૯૫લબ્ધ્યક્ષર૧૩૨રત૩૮૪લલિત૮, ૯૪રૂપ૭, ૨૭, ૬૯લવજ਼સમુદ્ર૩૯૯રૂપય ७, ૨૭, ૬૯લવજ਼સમુદ્ર૩૯૯રૂપય ७, ૨૭, ૬૯લવજ਼સમુદ્ર૩૯૯રૂપય ७, ૨૭, ૬૯લવજ઼સમુદ્ર૩૯૯રૂપય ७, ૨૭, ૬૯લવજ઼સમુદ્ર૨૯૯રૂપય ७, ૨૪, ૨૩૮, ૩૩૫લશુન૧૯૩રૂપવતી૩૪, ૩૧૫લસજ્ઞ૨૮૯રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગી૨૭લાઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોહગુપ૧૫, ૫૪, ૧૭૮લિંગકલ્પ૨૭રોહિણી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રેવતક૩૮૫લિપિછઋ૩૩રૌદ્ર ૨૭૩લિપિછિઋ૩૩રૌદ્રધ્યાન૩૩૯લિપ૧૯૩લલૂપક૯٩લખ૩૮૩લેખ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | રુગ્જ્ઞાવસ્થા |                     | લજી ૯૯                                |
| ३क्ष८२, ८५લબ्બ્યક્ષર१३२३त३८४લલित८, ८४३५७, २७, ६८લवशसभुद्र३८८३५५७, २७, ६८खवशसभुद्र३८८३५५२४, ५४, २३८, ३३५खशुन९८३३५५ती३४, ३१५९३९७, ३४, २६०, ३२४३२३३९८२२७, ३४, २६०, ३२४३१३३९८९७, ३४, २६०, ३२४३२३३९८९७, ३४, २६०, ३२४३२३३९८९५३२२७९४३२, ५५, ३०३३५१५, ५४, ९७८७४३२, ५५, ३०३३५१५, ५४, ९७८७४३२, ५५, ३७३३५१५, ५४, ९७८७४३५२७३५३७, ३८२६७३३३५३८५६५१२३५३३३५२७३५३५२७३६५३५३५३५२५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३५३८३५३०, ५३, ६८, ३९३५३८३३८५३०, ५३, ६८, ३९३५३८३३८५३०, ५३, ६८, ३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | રુચક          | ૧૮, ૧૯૯             | લજ્જાનાશ ૮, ૯૪                        |
| ३त३८४લલित८, ८४३५७, २७, ६८खवशसभुद्र३८८३५५२४, ५४, २३८, ३३५खशुन९८३३५वती३४, ३९५सस्र२८८२)ग३३९८३२७, ३४, २६०, ३२४२)ग३३९८३२७, ३४, २६०, ३२४२)ग३३९८७९८३२)ग३३९८७९३, २५०, ३२४२)ग२७९८७९४, ३८३२)ग२७९८४९४, ३८३२)ग१५, ५४, १७८खिंगडल्प२७२)छेगुप्त१५, ५४, १७८खिंगडल्प२७२)छेगुप्त१५, ५४, १७८खिंगडल्प२७२)छेगुप्त१५, ५४, १७८खिंगडल्प२७२)छेगुप्त३७, २८३खिंगडल्प२७२)छेगुप्त३८२खिंगडल्प२७२)छेगुप्त३८३खिंपिछिन्न३३२०४३८५खिंप्र१८३२०४३८५खिंप्र१८३४३८३खेप्र४८, ३९२४३८३खेप्र३०, ५३, ६८, ३९१४३८३७५३०, ५३, ६८, ३९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ટુદ્ર         | 106                 | લતા ૧૦૫                               |
| ३५७,२७, ६८६वश्वसमुद्र३८८३५५८२४,५४,२३८,३३५६शुन९८३३५५ती३४,३१५६सब२८८२)ग३३६१२२७,३४,२६०,३२४२)ग३३६१२२७,३४,२६०,३२४२)ग२७६८६३२,५५,३०३२)ग२७६८६३२,५५,३०३२)ग२७६८५६२,३५२२७३५४,३८३३५४,३८३२७३७,५४,९७८६२,३६५२७३७,३८२६२,३६२५३७,३८३६५५३४२७३६५५३४२७३६५५३४३३३८३३४३८३३०,५३,६८,३९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | રૂક્ષ         | ૯૨, ૯૫              | લબ્ધ્યક્ષર ૧૩૨                        |
| રૂપયક્ષ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૩૩૫લશુન૧૯૩રૂપવતી૩૪, ૩૧૫લસબ૨૮૯રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગ૨૭લાઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોહગુમ૧૫, ૫૪, ૧૭૮લિંગકલ્પ૨૭રોહગુમ૧૫, ૫૪, ૧૭૮લિંગકલ્પ૨૭રોહગુમ૧૫, ૫૪, ૧૭૮લિંગકલ્પ૨૭રોહેશી૩૭૬, ૩૯૨લિગ્રક૧૦૪રૈવતક૩૮૫લિપિછશ૩૩રૌદ્ર ૨૭૩લિપિવિદ્યા૧૨રૌદ્ર ૨૫૩૩૯લિપ્ત૧૯૩લલૂપક૯٩લંખ૩૮૩લેખ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | રૂત           | 368                 | લલિત ૮, ૯૪                            |
| રૂપવતી૩૪, ૩૧૫લુપ૨૮૯રોગ૩૩લાટ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪રોગી૨૭લાઠી૩૨, ૫૫, ૩૦૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોપક૯૦લાસક૩૧૪, ૩૮૩રોહગુપ૧૫, ૫૪, ૧૭૮લિંગકલ્પ૨૭રોહિશી૩૭૬, ૩૯૨લિગકલ્પ૨૭રોહિશી૩૭૬, ૩૯૨લિગક૧૦૪રૈવતક૩૮૫લિપિછત્ર૩૩રૌદ્ર૨૭૩લિપિવિદ્યા૧૨રૌદ્રધ્યાન૩૩૯લિપ્ત૧૯૩લલૂપક૯٩લંખ૩૮૩લેખ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | રૂપ           | છ, ૨૭, ૬૯           | લવજાસમુદ્ર ૩૯૯                        |
| રોગ 33 લાટ ર૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪<br>રોગી ૨૭ લાઠી ૩૨, ૫૫, ૩૦૩<br>રો૫ક ૯૦ લાસક ૩૧૪, ૩૮૩<br>રોધ્ગુપ્ત ૧૫, ૫૪, ૧૭૮ લિંગકલ્પ ૨૭<br>રોહેણી ૩૭૬, ૩૯૨ લિંગ્રક ૧૦૪<br>રૈવતક ૩૮૫ લિપિછત્ર ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂપક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -             | ૨૪, ૫૪, ૨૩૮, ૩૩૫    | લશુન ૧૯૩                              |
| રોગી ૨૭ લાઠી ૩૨, ૫૫, ૩૦૩<br>રોપક ૯૦ લાસક ૩૧૪, ૩૮૩<br>રોહગુમ ૧૫, ૫૪, ૧૭૮ લિંગકલ્પ ૨૭<br>રોહિશી ૩૭૬, ૩૯૨ લિત્રક ૧૦૪<br>રૈવતક ૩૮૫ લિપિછન્ન ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂપક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -             | ૩૪, ૩૧૫             | લસજ્ઞ ૨૮૯                             |
| रोप     ૯૦     લास     ३१४, ३८३       રોહગુમ     १૫, ५४, ૧૭૮     લિંગકલ્પ     ૨૭       રોહિशी     ૩૭૬, ૩૯૨     લિંગકલ્પ     ૨૭       રોહિशी     ૩૭૬, ૩૯૨     લિંગક     ૧૦૪       રैवतs     ૩૮૫     લિપિછन्न     ૩૩       રૌद्र     ૨૭૩     લિપિઉન્ટ     ૧૨       રૌદ્ર     ૨૭૩     લિપિવિદ્યા     ૧૨       રૌદ્રખ્યાન     ૩૩૯     લિપ     ૧૯૩       લ     લૂષક     ૯٩       લંખ     ૩૮૩     લેખ     ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               | 33                  | લાટ ૨૭, ૩૪, ૨૬૦, ૩૨૪                  |
| રોહગુમ ૧૫, ૫૪, ૧૭૮ લિંગકલ્પ ૨૭<br>રોહેશી ૩૭૬, ૩૯૨ લિત્રક ૧૦૪<br>રૈવતક ૩૮૫ લિપિછન્ન ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂપક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               | ર૭                  | લાઠી ૩૨, ૫૫, ૩૦૩                      |
| રોહિશી ૩૭૬, ૩૯૨ લિત્રક ૧૦૪<br>રૈવતક ૩૮૫ લિપિછન્ન ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂષક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               | 60                  | લાસક ૩૧૪, ૩૮૩                         |
| રૈવતક ં ૩૮૫ લિપિછન્ન ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂષક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               | ૧૫, ૫૪, ૧૭૮         | લિંગકલ્પ ૨૭                           |
| રવાડ ૩૮૫ લિપિછત્ર ૩૩<br>રૌદ્ર ૨૭૩ લિપિવિદ્યા ૧૨<br>રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂષક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               | ૩૭૬, ૩૯૨            | લિત્રક ૧૦૪                            |
| રૌદ્રધ્યાન ૩૩૯ લિપ્ત ૧૯૩<br>લ લૂધક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               | ં ૩૮૫               | લિપિછન ૩૩                             |
| લ લૂપક ૯૧<br>લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦,૫૩,૬૯,૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               | ૨૭૩                 | લિપિવિદ્યા ૧૨                         |
| લંખ ૩૮૩ લેખ ૩૦,૫૩,૬૯,૩૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | રૌદ્રધ્યાન    | ૩૩૯                 | લિપ્ત ૧૯૩                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               | લ                   | લૂષક ૯૧                               |
| લચા ૨૪ લેખક ૭,૫૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               | 323                 | લેખ ૩૦, ૫૩, ૬૯, ૩૧૧                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | લચા           | २४                  | લેખક ૭, ૫૩                            |

| શબ્દ            | યુષ્ઠ                                  | શબ્દ            | પુષ્ઠ                         |
|-----------------|----------------------------------------|-----------------|-------------------------------|
| લેપકૃત          | <b>ग</b> ें स                          | વચનગુપ્તિ       | વહેવ                          |
| લેપાલેપ         | ٩८                                     | વચનવિભક્તિ      | 60                            |
| લેશ્યા          | <del>€</del> <del>€</del> <del>€</del> | વચનસંપદા        | 966                           |
| લોકાગચ્છ        | ૫૧, ૪૩૬                                | વચનાપૌરુષેયત્વ  | ખંડન ૩૮૯                      |
| લોક             | ૯,૭૯, ૧૦૫, ૨૭૮                         | વચ્ચકચિપ્પક     | ૨૦, ૨૧૯                       |
| લોકતત્ત્વનિર્શય | 338                                    | વજાર ૮,         | १४, ७४, ૯४, १७३,              |
| લોકબિંદુ        | 338                                    |                 | ૨૭૭                           |
| લોકભાષા         | પ, પવ                                  | વજ્રમધ્યપ્રતિમા | ૨ <del>૬</del> , ૨૫૦          |
| લોકવિજય         | ૧૦૩, ૧૦૫                               | વજાશાખી         | 26                            |
| લોકશ્રી         | <u> </u>                               | વજાસેન          | ૧૨૦, ૪૨૨                      |
| લોકસંજ્ઞા       | 383                                    | વજસ્વામી        | ૨૧, ૩૧, ૫૯, ૨૭૦,              |
| લોકસાર          | १०३, १०६                               |                 | ૨૭૭, ૨૯૨, ૨૯૪                 |
| લોકાચાર         | २४                                     | વક              | २६०                           |
| લોકાંતિકાગમન    | 30                                     | વશિક            | २४                            |
| લોકો            | 9८                                     | વત્સ            | ૨૭, ૨૫૯                       |
| લોભ             | 180, 163                               | વત્સલતા         | हरू                           |
| લોભદોષ          | ૧૯૩                                    | વત્સ્યથ         | 92                            |
| લોહ             | ૮, ૨૧૫, ૩૦૭                            | વધ              | ૯, ૧૦૪                        |
| લોહકાર          | ં ૩૩, ૩૧૮                              | વનરાજ           | 360                           |
| લૌકિક           | રપર                                    | વનસ્પતિ         | ૯, ૧૦૫                        |
| લૌહ             | <b>८४, ३०</b> ७                        | વનસ્પતિકાય      | 300                           |
|                 | <b>q</b>                               | વનીપકદોષ        | ૧૯૨                           |
| વંગ             | ૨૭, ૨૫૯                                | વપુ             | <b>૧</b> ૪૭                   |
| વંદન            | ٩८                                     | વષ્પિષ્ઠિ       | 323                           |
| વંદનક           | રર૩                                    | વમન             | ૨૨                            |
| વંદનકર્મ        | ર૭૮                                    | વર              | ૩૦૫                           |
| વંદના ૮         | , ૧૫, ૧૯, ૩૦, ૬૫,                      | વરણ             | २७, २€०                       |
|                 | ૭૯, ૨૭૮                                | વરરુચિ          | ૩૦, ૫૪, ૨ <b>૮૦</b>           |
| વંદનાકર્મ       | ୬୯                                     | વરાહમિહિર       | <i>६</i> , ५८, <b>६०, </b> ६२ |
| વંઘાવંઘ         | 30                                     | વરાહી           | 192                           |
| વંશી            | २९८                                    | વર્ગ            | ૧૩૫                           |
| વગડા            | <b>20</b> E                            | વર્જન           | ٢۶                            |

•

| શબ્દ          | પૃષ્ઠ                       | શબ્દ પૃષ્ઠ                       |
|---------------|-----------------------------|----------------------------------|
| સ-૨<br>વર્જ્ય | કરુ<br>૧૧૨                  | વાગ્યોગ ૯૪                       |
| વર્શ          | ૯, ૧૦૨                      | વાચક ૧૧,૧૧૯,૧૨૩,૩∉૧              |
| વર્શના        | રપ૭                         | વાચના ૧૯, ૨૧, ૪૧, ૨૨૭, ૨૪૮       |
| વર્શભેદ       | 22                          | વાચનાચાર્ય ૧૧, ૧૧૯               |
| વર્ગાન્તર     | ૯, ૭૮, ૧૦૨                  | વાચનાભેદ ૪૩, ૪૫                  |
| વર્તમાન       | ંર૩, ૨૩૫                    | વાચનસંપદા ૧૮૮                    |
| વર્ધમાન       | ૭, ૭૦, ૨૭૬, ૩૧૦             | વાશિજ્યકલ ૨૮                     |
| વર્ધમાનસૂરિ   | 80, 366                     | વાતિક ૨૧,૨૨૭                     |
| વર્ધ          | ર૧૫                         | વાત્સલ્ય ૧૯૨                     |
| વર્ષ          | ૫૩                          | વાત્સ્યાયન ૪૦, ૩૬૧               |
| વર્ષા         | २१४                         | વાદિચક્રવર્તી ૩૯, ૩૫૮            |
| વર્ષાઋતુ      | ૧૯, ૨૫, ૨૧૩                 | વાદિમુખ્ય ૩૭, ૩૪૫                |
| વર્ષાવાસ      | ૧૦, ૧૧૧, ૨૧૩, ૨૨૩,          | વાદિવેતાલ ૩૯, ૩૫૮                |
|               | ૨૪૪, ૩૧૪                    | વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિ ૩૫, ૪૭, ૩૨૫ |
| વલભી          | १८, ११८, १૯૯, ३७४           | વાદી ૧૧, ૧૧૯                     |
| વલય           | ૧૦૫                         | વાઘ ૩૧૯                          |
| વલ્ક          | ૧૨૯                         | વાનરર્ષિ ૩૫, ૪૯, ૩૨૫, ૪૨૦, ૪૨૫   |
| વલ્લિ         | ૧૦૫                         | વાયુ ૯, ૧૪, ૧૫૨, ૧૫૮, ૧૫૯        |
| વસતિ          | १८, २४६                     | વાયુકાય ૧૦૫, ૩૦૦                 |
| વસુ           | ૧૭૫                         | વાયુભૂતિ ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૧૫૨        |
| વસુદેવ        | १७१                         | વારણા ૨૭૯                        |
| વસુદેવચરિત    | ૪૫, ૩૯૮                     | વારાણસી ૨૭, ૨૫૯                  |
| વસુદેવહિંડિ ' | ૧૨, ૨૯, ૪૫, ૧૨૩, <b>૨૭૫</b> | વાર્તિક ૬૮, ૧૪૨, ૩૨૬             |
| વસુદેવહિંડિકા | .૨ ૧૨                       | વાલ ૮, ૩૦૭                       |
| વસુદેવહિંડી   | ૩૪૭, ૩૯૮                    | લાલંભા ૩૩, ૩૧૨                   |
| વસુબંધુ       | ૩૮, ૩૫૧                     | વાલક ૯૮                          |
| વસ્તુ         | १ह                          | વાલભી ૩૯૪                        |
| વસ્ત ૭,       | ૮, ૨૧, ૩૨, ૫૪, ૭૦, ૯૪,      | વાલુક ૧૦૯                        |
|               | ૧૦૮, ૧૮૦, ૨૧૪, ૨૨૦          | વાસના ૬૫                         |
| વસ્રવિભાજન    | 223                         | વાસવદત્તા ૯૮                     |
| વાક્          | ৫४                          | વાસી ૮૬                          |
| વાક્ય         | ८, ७४                       | વાસુદેવ ૧૭, ૭૧, ૨૭૬              |
|               |                             |                                  |

•

શબ્દાનુક્રમણિકા

| •                      |                         |                            |                           |
|------------------------|-------------------------|----------------------------|---------------------------|
| શબ્દ                   | ષૃષ્ઠ                   | શબ્દ                       | પૃષ્ઠ                     |
| વાસ્યવાસકભાવખંડન       | 326                     | વિજ્ઞાપના                  | ું રુવવ                   |
|                        | ૩૯, ૩૫૭                 | વિપટી                      | 60                        |
| વાહરિસાધુ              | ૩૯, ૩૫૩                 | વિડંબક                     | . 323                     |
|                        | ৫४, ३०७                 | વિદંડ                      | <b>૩૨, ૫૫, ૩૦</b> ૩       |
| વિંધ્ય                 | ঀ৩৬                     | વિદક                       | ં ૨૦, ૨૧૮                 |
| વિંશતિ                 | 338                     |                            | રક, કર, ૧૦૨, ૨૫૯          |
| વિંશતિ-વિંશિકા         | ૩૩૪                     | વિદ્યા                     | ં ૧૯૩                     |
| વિકટ                   | ૨૧૮                     | વિદ્યાગુરુ                 | ૨૮, ૩૨                    |
| વિકથા ૯૩, ૯૯, ૨        | ४६, २७७                 | વિદ્યાદોષ                  | ્, ૧૯૩                    |
|                        | २७, २६०                 | વિદ્યાધર                   | ૧૨૦, ૧૬૫, ૩૪૮             |
|                        | ૨૦, ૨૧૫                 | વિદ્યાધરગચ્છ               | २६, ३३३                   |
| વિકૃતિપ્રતિબદ્ધ        | ર૧                      | વિદ્યાભ્યાસ                | x0                        |
| વિક્રમ ૩૭              | <b>, ४०</b> , ४୯        | વિદ્વાન્                   | ૯૫                        |
| વિકલવતા                | ८, ७४                   | વિધાન                      | વછ                        |
| વિક્ષેપશ્વવિનય         | ٩८८                     | વિષિ                       | <br>૯, ૧૭, ૧૮, ૧૦૦        |
| વિચરણ                  | રપર                     | વિધૂનન                     | ७, १०, १८, १०७<br>७, १०७  |
| -                      | ૯૭, ૨૧૭                 |                            | -                         |
| વિચ્છેદન ,             | <b>૩</b> ૩, <b>૩૧</b> ૨ |                            | , <b>૫૭, </b> ₹૯, ૯૦, ૯૧, |
| વિચ્યુત                | ૧૯૩                     | વિનયકર્મ                   | :પ, ૯૭, ૧૯૧, ૩૪૧          |
| વિજય                   | ૯, ૧૦૫                  | ાવનવકન<br>વિનયપ્રતિપત્તિ   | ૭૯, ૨૭૮                   |
| વિજયચંદ્રસૂરિ          | ૪૮, ૪૨૨                 |                            | ٩८८                       |
| વિજયદેવસૂરિ            | ४३४                     | વિનયવિજયોપાધ               |                           |
| વિજયપુર                | ૭, ૭૦                   | વિનયશ્રુત<br>નિરુષ્ણ હિંદુ | ୯୬                        |
| વિજયરાજેન્દ્રસૂરિ      | 838                     | વિનયસમાધિ                  | પ૭                        |
| વિજયવિમલ ૩૫, ૩         | રપ, ૪૨૦                 | વિનયહંસ                    | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦              |
| વિજયવિમલગણિ            | ૪૯, ૪૨૫                 | વિનાશિત                    | ૧૧૪, ૨૧૩                  |
| વિજયસિંહ               | 890                     | વિનીત<br>-                 | ୧୬                        |
| વિજયસિંહસૂરિ 👘         | ૩૯, ૩૫૮                 | વિપક્ષ                     | ૮, ૯૨                     |
| વિજયસેનસૂરિ ૩૫, ૫૦, ૩૨ | પ, ૪૨૧,                 | વિપાક                      | 80                        |
| •••••••                | 830                     | વિષાકવૃત્તિ                | 83                        |
| વિજયાદશમી              | ૪૨                      | વિપાકશ્રુત                 | ૩૮૨                       |
| વિજ્ઞાન ૧૪, ૧          | ૪૯, ૧૫૫                 | વિબુધચંદ્ર                 | ४१०                       |
| વિજ્ઞાનસંતતિ           | ં૧૫૫                    | વિભંગ                      | <b>FF</b>                 |
|                        |                         |                            |                           |

| શબ્દ            | પૃષ્ઠ                  | શબ્દ    |
|-----------------|------------------------|---------|
| વિભક્તિ         | ८, ૯, ૯૨, ૧૦૯          | વિશેષ   |
| વિભાષા          | ૫૮, ∉૯, ૧૪૨            | વિશેષ   |
| વિભૂષણા         | છ, ૬૯                  | વિશેષ   |
| વિમર્શ          | ĘĘ                     | વિશેષ   |
| વિમલસૂરિ        | ४७                     | વિશેષ   |
| વિમાન           | ૧૬૫                    | વિશેષ   |
| વિમલેશ્વરદેવ    | 364                    | ાપરાવ   |
| વિમુક્તિ        | ૫૮, ૧૦૯                |         |
| વિમોક્ષ         | ૯, ૧૦૩, ૧૦૭            |         |
| વિરત            | ૯૨, ૯૫                 |         |
| વિરતાવિરતિ      | የረሄ                    |         |
| વિરમગ્ર         | ૨૭                     | વિશેષ   |
| વિરહ            | ડંડપ                   | વિશેષ   |
| વિરહકાલ         | हट                     |         |
| વિરાધના         | ર૩                     | વિશેષ   |
| વિરુદ્ધરાજ્ય    | ર૧૪                    |         |
| વિલક્રી         | ૩૨, ૫૯, ૩૦૩            | વિશેષ   |
| વિવરજ્ઞ         | ૩૮, ૪૨, ૪૫, ૩૨∉        |         |
| વિવરશસૂત્ર      | ૪૫                     | વિશેષ   |
| વિવાદ           | ૧૫                     | વિશેષ   |
| વિવાહ           | ૭, ૩૦, ૫૩, ૭૦, ૭૨      | વિશો    |
| વિવિક્તચર્યા    | ७०, २७३                | વિશ્વા  |
| વિવિધ           | ૧૮૫                    |         |
| વિવૃતિ          | 326                    | વિષ     |
| વિવેંક '        | ા ૭, ૮૪, ૧૯૦, ૧૯૧,     | વિષમ    |
|                 | ૨૫૧, ૪૦૦               | વિષય    |
| વિવેકપ્રતિમા    | <b>૧</b> ૧૧            | વિષયદ્  |
| વિવેકહંસ ઉપાધ્ય | <u>ાય ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦</u> | વિષ્કંભ |
| વિવેચન          | 32€                    | વિષ્વગ  |
| વિશાખા          | ૩૯૨                    | વિસર્જ  |
| વિશાલસુન્દર     | ૩૫, ૩૨૫                | વિસ્મૃત |
| વિશુદ્ધિ        | ૧૩૫, ૨૮૨               | વિહંગ   |
|                 |                        |         |

પૃષ્ઠ ૧૬, ૧૭૮ ٩ ષજાવતી ૪૫, ૧૨૩, ૧૨૪, ૩૯૮ ષનિશીથચુર્ણિ 38 ષવિવરણ 38£ ષાવશ્યકટીકા 83, 329 યાવશ્યકભાષ્ય ૭, ૧૦, ૧૨, ૩૪. उप, ४०, ४५, ४९, ५२, પ૩, ૬૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૨, ૧૨૬, ૨૫૩, ૨૭૨, 328, 808, 890 ૧૧, ૧૨ **ાવશ્યકભાષ્યકાર** ાાવશ્યકભાષ્ય-બૃહદ્વૃત્તિ ૩૭, ૪૬, 6.9, 893 <mark>ાાવશ્યકભાષ્ય</mark>વિવરણ ૩૭, ૩૩૦, 386 ાવશ્યકભાષ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ ૩૫, ૩૮, ૪૫, ૩૨૭ **ાવશ્યકભાખ્ય-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિકાર** ૪૬ **ાવશ્યકલઘુવૃત્તિ** 330 થિ રપપ મસ્થાન ٩ ٢ हर, १०४ યદવ્યાખ્યા ૨૯ ૧૨, ૯૯ દ્રષ્ટ ૧૯૫ 323 H. ભવન ૨૨૭ ર૧ ન ૧૯૩ t ţ 6, 69 ¥ŧ

# શબ્દાનુક્રમણિકા<sub>઼</sub>

| શબ્દ           | મુષ્ઠ                       | શબ્દ                   | પૃષ્ઠ                     |
|----------------|-----------------------------|------------------------|---------------------------|
| વિહાર          | ૧૮, ૨૦, ૨૫, ૧૨૭,            | વેગવંદના               | ૧૯૩                       |
| 90             | ૯૨, ૨૦૧, ૨૩૮, ૨ <b>૩</b> ૯, | વેતાલ                  | ૩૯                        |
|                | ૨૪૩, ૨૪૪                    | વેદ                    | ĘĘ                        |
| વિહારભૂમિ      | ર૧૭                         | વેદક                   | ૧૯૬                       |
| ર્વીટી         | ૭૨                          | વેદના                  | · ૧૮                      |
| વીતભય          | ૨૭                          | વેદનીય                 | ૧૩૯                       |
| વીતરાગસ્વરૂપ   | મવિચાર ૩૮૯                  | વેદબાહ્યતાનિરાક        | રબ્ર ૩૩૪                  |
| વીતિભય         | २६०                         | વેદાનુયાયી             | ૧૩                        |
| વીર            | ૨૭૩                         | વેર                    | . 309                     |
| વીરગણિ         | ૪૫                          | વૈકક્ષિકી              | ૨૨૧                       |
| વીરપુર         | ୬, ୬୦                       | વૈતરશી                 | 906                       |
| વીરપ્રભુ       | ૭૧                          | વૈદિક                  | પક                        |
| વીરભૂમિ        | 3€                          | વૈદેહ                  | ૨૦, ૨૧૮                   |
| વીરશુનિકા      | ૨૦૧                         |                        | ८, २४, १ <b>८८, २०</b> ४, |
| વીરસ્તવ        | 338                         |                        | २३८                       |
| વીરાંગદકથા     | 338                         | વૈદ્યકશાસ              | 58                        |
| વીરાચાર્ય      | 3૬, 3 <b>3</b> ૧            | વેઘયુત્ર               | रू<br>२१८                 |
| વીરાસન         | રરહ                         | વથપુત્ર<br>વૈનયિક      |                           |
| વીર્ય          |                             |                        | ७, १०७                    |
|                | ૪, ૯૦, ૧૦૫, ૨૧૮, ૩૨૪        | વૈનયિકવાદ<br>* • • • • | 325                       |
| વૃક્ષયલિય      | 33                          | વૈનયિકી                | 98, 939, 299              |
| વૃક્ષાદિપ્રલોક | ન ૨૧૫                       | વૈયાવૃત્ય              | २६, ६८, ७३, २३६,          |
| વૃક્ષાયુર્વેદ  | ૧૬૧                         |                        | રપર                       |
| વૃત્ત          | 30                          | વૈયાવૃત્યકાર           | ૧૯                        |
| વૃત્તાન્ત      | 38                          | ્ વૈર                  | ૧૧૨                       |
| વૃત્તિ         | 325                         | વૈરાજ્ય                | ર૧૪                       |
| વૃત્તિસંક્ષેપ  | ૯૧                          | વૈરાટપુર               | २७, २६०                   |
| ବୂଝ            | ૨૭                          | વૈશાખ                  | ૭૪                        |
| વૃદ્ધાચાર્ય    | 3 <del>6</del> , 336        | વૈશાલી                 | ં૩૦, ૨૭€                  |
| વૃદ્ધિ         | દય, ૭૨                      | વૈશેષિક                | ૧૫                        |
| વૃશ્ચિકી       | 192                         | વૈશ્ય                  | ૯, ૧૦૨                    |
| વૃષભ           | ૭૨, ૨૧૧                     | વૈહાનસ                 | ૧૦૭                       |
| વૃષભયર્ષદા     | ર૧૫                         | વ્યંજન                 | . ૧૯૨                     |
|                |                             |                        |                           |

.

•

.

| શબ્દ પુષ                     | ઠ શબ્દ પૃષ્ઠ                           |
|------------------------------|----------------------------------------|
| વ્યંજનાલર ૧૩                 |                                        |
| વ્યંજનાવગ્રહ ૧૩              | ૦ વ્યાખ્યાન-શૈલી ૬                     |
| વ્યંતરાયતન ૪૦                | ૪ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ ૨૭, ૩૮, ૪૦, ૪૧,   |
| વ્યંસક ૯                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
| વ્યક્ત ૧૩, ૭૩, ૧૪૪, ૧૫       |                                        |
| વ્યતિક્રમ ૨૩,૨૩              |                                        |
| વ્યધારકાશાલા ૩૩, ૩૧          | ૮ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્નિવૃત્તિ ૩૮, ૪૧, ૩૭૨ |
| વ્યવશમન ૨૧,૨૧                |                                        |
| વ્યવશમિત ૧૧૪, ૨૧             |                                        |
| વ્યવશમિતોદીરજ્ઞ ૨૩૭          | <sub>૦</sub> વ્યાધિ ૩૩, ૩૧૬            |
| વ્યવસાય ૯                    |                                        |
| વ્યવહર્તવ્ય ૨૩,૨૩૩,૪૦        |                                        |
| વ્યવહાર ૬, ૭, ૧૦, ૧૬, ૧૭, ૨૩ |                                        |
| ૨૬, ૨૭, ૫૬, ૫૭, ૫૯           | ે વ્યુત્સર્જન ૮૪, ૧૮૫                  |
| <b>ह0, ह</b> ८, १९३, ११४     | વ્યુદ્ગાહિત ૨૧                         |
| 199, 233, 240, 288           | ્રાજકા ૨૨૫                             |
| २७१, ४००, ४०                 | 229                                    |
| વ્યવહારકલ્પ ૩૩               | પ્રત ૨૬, ૧૯૪, ૨૩૧, ૨૫૨, ૧૮૧            |
| વ્યવહારચૂર્સિકાર ૪           | ું દ્રતપટ્ક ૩૪૦<br>પ                   |
| વ્યવહારનિર્યુક્તિ ૧૦, ૧૧     | ે વ્રતી ૯૫<br>૫ -ગેમ્પ                 |
| વ્યવહારભાષ્ય ૧૧, ૧૬, ૨૩, ૫૩  | પ્રાહ્ય કરત પ્રસ્                      |
| પ૪,૫૫, ૧૧૮, ૧૨૪              | xile 2, 28, 28, 332, 30E               |
| ૧૮૬, ૨૩૩, ૨૫                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
| વ્યવહારવાદ ૧૩                | <b>USE</b> 10, 102                     |
| વ્યવહારવિવરક્ષ ૪૫, ૩૯        | ્યાકત ૧૯૩                              |
| વ્યવહારવૃત્તિ ૪              |                                        |
| •                            |                                        |
| વ્યવહારસૂત્રવૃત્તિ ૩૮        |                                        |
| વ્યવહારી ૨૩, ૨૩૩, ૨૪૩, ૪૦    |                                        |
| વ્યાખ્યા ૯, ૧૦, ૪૨, ૫૦, ૩૨   |                                        |
| વ્યાખ્યાસંથ ૫,૩              |                                        |
| વ્યાખ્યાન-પદ્ધતિ ૬, પ        |                                        |
|                              | દ શતક-ાવવરણ ૪૬                         |

#### શબ્દાનુક્રમણિકા

| શશક                          | 300              | શિવપ્રભસૂરિ                |
|------------------------------|------------------|----------------------------|
| શસ                           | ८, ૯, ૯૩, ૧૦૩    | શિવભૂતિ ૧૪, ૧૫             |
| શસ્તપરિશા                    | 32, 902          | શિવભૂતિબોટિક               |
| શસ્ત્રપરિજ્ઞાવિવરણ           | ૩૮, ૩૫૧, ૩૫૨     | શિવરાંજર્ષિ ૩૧             |
| શાંડિલ્ય                     | ર૭, ૨૫૯          | શિવશર્મ                    |
| શાંતિ                        | 96, 346          | શિવશર્મન્                  |
| શાંતિચન્દ્રગણિ               | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦     | શિવા                       |
| શાંતિદેવસૂરિ                 | ૩૫, ૩૨૬, ૪૨૧     | શિખ્ય ૧૧,૧૩,૨              |
| શાંતિમતિ                     | २७४              | ६८, १४२,                   |
| શાંતિસાગર                    | 833              | શિષ્યહિતા                  |
| શાંતિસાગરગણિ                 | પ૧, ૪૩૩          | <b>શિષ્યહિતા</b> વૃત્તિ ૩૯ |
| શાંતિસૂરિ                    | ૩૯, ૩૫૮          | શિષ્યાનુશિષ્ય              |
| Jain Education International | For Private & Po | ersonal Use Only           |

| શબ્દ                 | પૃષ્ઠ                  | શબ્દ               | પૃષ્ઠ          |
|----------------------|------------------------|--------------------|----------------|
| શતપુષ્પા             | 66                     | શાંત્યાચાર્ય       | ૪૧૫            |
| શતી                  | ૪૯, ૫૧                 | શાકંભરી            | ય૧, ૪૩૪        |
| શબુર-નિવસનક          | 62                     | શાખા ૨૯            | ., ३१, ૯૯, ३८३ |
| શબલ ૧૦,              | ૧૦૯, ૧૧૦, ૨૮૦          | શાતના              | ٢٢             |
| શબ્દ ૫,              | ૮, ૪૩, ૬૬, ૧૭૨         | શાબ્દપ્રામાજ્ય     | 326            |
| શબ્દશાસ              | ૧૨                     | શાલ                | ৩ও             |
| <b>શબ્દાનુ</b> શાસન  | ૪૪, ૩૮૬, ૩૯૨           | શાલા               | યય, ૨૧૨, ૩૮૩   |
| શબ્દાર્થ             | 83                     | શાલિ ૮,૨૪,         | ૯૪, ૨૩૯, ૩૦૬   |
| શયન                  | २६, २४८                | શાલ્મલીપુષ્ય       | ५८             |
| શય્યંભવ ૯૦,          | ૨૮૩, ૩ <b>૧૦, ૩</b> ૩૯ | શાસન               | ૧૩૫            |
| શય્યા                | 32, 909, 902,          | શાસ્ત્ર            | ૧૨, ∉૮, ૧૪૧    |
|                      | રર૪, ૨૫૮               | શાસવાર્તાસમુચ્ચય સ | ાટીક ૩૩૪       |
| શાખ્યાતર ૨૬, ૧૯૪     | ક, ૨૧૦, ૨૪૯, ૩૦૭       | શિક્ષણ             | ૨૭, ૨૫૮        |
| શય્યા-સંસ્તારક       | ૨૧, ૨૨૪                | શિક્ષા             | ૧૮, ૨૮૦        |
| શરીર ૭૩              | ક, ૮૪, ૯૩, ૧૩૧,        | શિક્ષાપદ           | ૧૨૭            |
|                      | ૧૪૪, ૧૫૨, ૨૭૩          | શિક્ષાવ્રત         | ૯૪, ૨૮૧        |
| શરીરસંપદા            | ٩८८                    | શિબિકા             | 323            |
| શરીરાંગ              | ૯, ૯૮                  | શિલ્પ ૭,૨          | 0, 30, 43, हल  |
| શલાકોપસર્ગ           | 30                     | શિલ્પી             | 323            |
| શલ્ય                 | ૧૧૨                    | શિવ                | 92             |
| શશક                  | 300                    | શિવપ્રભસૂરિ        | 850            |
| શરત                  | ८, ૯, ૯૩, ૧૦૩          | શિવભૂતિ ૧૪         | , ૧૫, ૫૪, ૧૭૯  |
| શસપરિશા              | 3८, १०२                | શિવભૂતિબોટિક       | ૧૪, ૧૭૩        |
| શસ્ત્રપરિજ્ઞાવિવરણ   | ૩૮, ૩૫૧, ૩૫૨           | શિવરાજર્ષિ         | ૩૧, ૫૪, ૨૭૭    |
| શાંડિલ્ય             | ૨૭, ૨૫૯                | શિવશર્મ            | ઉદ્ધ           |
| uila                 | ૭૮, ૩૫૮                | શિવશર્મન્          | 80             |
| શાંતિચન્દ્રગણિ       | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦           | શિવા               | 836            |
| શાંતિદેવસૂરિ         | ૩૫, ૩૨૬, ૪૨૧           | શિષ્ય ૧૧,૧૩        | ક, ૨૯, ૩૦, ૪૦, |
| શાંતિમતિ             | રહ૪                    | €८, ٩              | ૪૨, ૧૯૧, ૨૭૫   |
| શાંતિસાગર 👘          | 833                    | શિષ્યહિતા          | ૩૭, ૩૪૭        |
| <b>ાાંતિસાગર</b> ગણિ | પ૧, ૪૩૩                | શિષ્યહિતાવૃત્તિ    | ૩૯, ૪૭, ૪૧૩    |

४৫৩

প্রন্থ

.

### આગમિક વ્યાખ્યાઓ

| શબ્દ               | પૃષ્ઠ                          | શબ્દ                       | યુષ્ઠ                    |
|--------------------|--------------------------------|----------------------------|--------------------------|
| શીત                | ૯, ૨૫, ૧૦૬                     | શ્રંગભેદ                   | 323                      |
| શીતોદકવિકટકું      |                                | શ્રંગાટક                   | ૧૭, ૨૦૮, ૩૮૩             |
| ્<br>શીતોષ્ડ્રીય   | ૧૦૫                            | શ્રંગાર                    | 2.93                     |
| શીતૌષ્સય           | ঀ০২                            | શેંઠ                       | ४०, ४७, ३०८              |
| શીલભદ્રસૂરિ        | ૪૧૭, ૪૩૩                       | શૈક્ષકભૂમિ                 | રપ૧                      |
| શીલવ્રત            | हल                             | શૈલક                       | <b>૩૭</b> ૬              |
| શીલાંક ૩૮          | , ૪૨, ૫૨, ૫૯, ૩૪૯,             | શૈલી                       | રહ                       |
|                    | ૩૫૨, ૩૭૩                       | શૈલેશી                     | १६, १८४                  |
| શીલાંકસૂરિ         | ૩૫, ૨૨૪, ૩૨૫                   | શૈલેશી-અવસ્થા              | પર                       |
| શીલાંકાચાર્ય       | ૩૭, ૪૯, ૫૪, ૩૫૧                | શોભાવર્જન                  | 380                      |
| શીલાંગસહગ્ર        | 223                            | શૌંડિકશાલા                 | २४७                      |
| શીલાચાર્ય          | ૩૯, ૩૫૨, ૩૫૫                   | શ્રૌક્તિકાવતી              | २७, २६०                  |
| શીલાદિત્ય          | ૧૨૧                            | શ્મશ્રુ                    | . ૩૨                     |
| શીલભદ્ર            | 86                             | શ્યામ                      | ૧૦૯                      |
| શીલભદ્રસુરિ        | ે પવ                           | શ્યામાક                    | ૭૩                       |
| શીશક               | 309                            | શ્રદ્ધ                     | ८, ७४, ૯૩, ૯૯            |
| શીશમહલ             | ૭૨                             |                            | ૧૭, ૧૮, ૩૪, ૬૭,          |
| શુંબ               | ૧૨૯                            |                            | 20, 62, 63, 2 <b>9</b> 0 |
| ું<br>શુક્ર-પુદ્ગલ | ૨૧, ૨૨૨                        | શ્રમણધર્મ                  | ર∉, ૭૨, ૨૫૨              |
| શુકલધ્યાન          | ૧૮૪, ૩૩૯                       |                            | ८, ९८, २२०, २२२          |
| શુકલા              | 86                             | શ્રમજ્ઞોપાસક-પ્રતિ         | -                        |
| શુદ્ધ              | ૧૦૫                            | શ્રવસ                      | 933                      |
| શુદ્ધિ             | ८, ७४, २७७                     | શ્રામણ્ય                   | 53)<br>64                |
| શુભવર્ધનગણિ        | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦                   | શ્રાવક                     | ૧૯, ૧૧૧, ૨૮૧<br>૧૪૦      |
| શુભ                | 96                             | શ્રાવકત્વ<br>શ્રાવકધર્મ    | 380                      |
| શુશ્રૂષા           | 933                            | શ્રાવકધર્મતંત્ર            | 338                      |
| શુદ્ર              | ૯, ૧૦૨                         | શ્રાવકપ્રજ્ઞપ્રિવૃત્તિ     | 338                      |
| શૂન્યગૃહ           | ૩૩, ૫૫, ૩૧૨                    | ત્રાવકભિક્ષ<br>શ્રાવકભિક્ષ | २४७                      |
| શુન્યગ્રામ         | ર૧૫                            | 0                          | , ૭૦, ૧૭૩, ૧૭૪,          |
| શુન્યવાદ           | ૧૩, ૧૪, <mark>૧૪૪, ૧૫</mark> ૬ | ACCOUNT OF CO              | 2,00,000,000,            |
| શ્ન્યશાલા          | ૩૩, ૩૧૨                        | શ્રીગુપ્ત                  | 9.92                     |
| શૂરસેન             | 540                            | શ્રીયન્દ્ર                 | 890                      |
|                    |                                |                            |                          |

-

| શબ્દ                   | પૃષ્ઠ              | શબ્દ                      | પૃષ્ઠ             |
|------------------------|--------------------|---------------------------|-------------------|
| <b>શ્રીચન્દ્રસૂ</b> રિ | ૨૯, ૩૫, ૪૬, ૪૮,    | શ્રોત્રેન્દ્રિય           | ٤۶                |
|                        | ૩૨૫, ૪૦૯, ૪૧૭, ૪૨૦ | શ્લક્ષ્ણ                  | १०४               |
| શ્રીતિલકસૂરિ           | ૩૫, ૩૨૫, ૪૨૦       | શ્લોક                     | ૩૧, ૩૭            |
| શ્રીધર                 | 335                | શ્વેતવિકા                 | ૧૭૩, ૧૭૬          |
| શ્રીપતિ                | 355                | શ્વેતામ્બર                | ૫૮, ૬૧, ૩૩૩       |
| શ્રીવિજય               | ૪૩૧                | શ્વેતામ્બિકા              | २७, २६०           |
| શુત ૯,૧૩               | , ૧૬, ૧૮, ૫૬, ૫૭,  |                           | <b>N</b>          |
|                        | , ह७, ह८, ७४, ८७,  | ષડશીતિવૃત્તિ              | 329               |
|                        | ૧૦૯, ૧૨૮, ૧૨૯,     | -                         | ાય, ૭૪, ૧૭૩, ૧૭૮, |
| ૧૩૩,                   | ૧૮૦, ૧૮૩, ૧૮૭,     | <b>.</b> ,                | ર૭૭               |
|                        | ૧૯૨, ૨૭૧, ૪૦૦      | ષડ્દર્શનસમુચ્ચ            |                   |
| શ્રુતકરણ               | २ह१                | ષડ્રપદાર્થ                | <br>૧૫            |
| શ્રુતકલ્પ              | ૨૭                 | ષષ્ટિક                    | ८, ૯४, ३०€        |
| શ્રતકેવલી              | ય૯, €૦, ૧૯૮        | ષોડશ                      | ૯, ૧૦૯            |
| શ્રુતજ્ઞાન ૫૭, 🕫       | ૬, ૮૯, ૧૨૮, ૧૩૨,   | ષડશક                      | 33Y               |
|                        | १८इ                |                           | સ                 |
| શ્રુતદેવી              | ४२२                | સંકર <b>ક્ષ</b> ત્રિય     |                   |
| શ્વતપર્મ               | ૧૪૧                | સંકરબ્રાહ્મણ              | e, ۱۵۹<br>۰ د     |
| શ્રુતનિઘર્ષ            | 54                 | સંકરવૈશ્ય                 |                   |
| શ્વતભક્તિ              | . <b>E</b> C       | સંકરશૂદ્ર                 | ૯, ૧૦૨            |
| શ્રુતવિનય              | 922.               | સંકલ્પ                    | ૯, ૧૦૨            |
| શ્રુતવ્યવહાર           | 960                | સંકેતપચાસી                | 20, 250           |
| શ્રુતસમ્પદા            | 922                | સંક્રમ                    | 338               |
| શ્રુતસાગરગણિ           | પ્ર, ૪૩૨           | સંકલ્પ્ટ<br>સંક્લિષ્ટ     | 222               |
| શ્રુતસ્કન્ધ            | ૩૮, ૫૪, ૯૬         | તાક્લપ્ટ<br>સંક્લિષ્ટકર્મ | ૩૨                |
| શ્રુતાભિધાન            | 60                 |                           | ૧૯૩               |
| શ્વતાવતાર              | ૨૭૪.               | સંક્ષિપ્ત                 | ૧૦                |
| શ્રુતિ                 | ૧૨, પર             | સંક્ષેપ<br>ડાંગ ઉ         | ૧૮૪, ૨૫૩          |
| શ્રેષ્ટ્રિક            | ૩૦, ૫૪, ૨૮૦        | સંખડિ                     | ર૧૭               |
| શ્રેયઃપુર              | 9                  | સંખ્યા                    | ં ૭, €૯           |
| શ્રેષ્ઠિભાર્યા         | 65                 | સંખ્યાત                   | ર૭૩               |
| શ્રેષ્ઠી               | 328                | સંગ                       | ૮, ૯૪, ૧૨૨        |

| શબ્દ              | પ્રષ્ઠ               | શબ્દ          | પૃષ્ઠ                           |
|-------------------|----------------------|---------------|---------------------------------|
| સંગમક             | ૩૦, ૨૭૬              | સંપુટકમલ્લક   | ૧૮, ૧૯૯                         |
| સંગીતશાસ્ત્ર      | ૨૭૩                  | સંપુટખંડમલ્લા | ક ૧૯૯                           |
| સંગ્રહ            | ૧૭૨                  | સંપ્રતિરાજ    | ૧૧૪, ૨૧૮                        |
| સંગ્રહણિકાર       | 389                  | સંપ્રદાન      | ૧૭૧                             |
| સંગ્રહશિટીકા      | ૩૯૭, ૩૯૮             | સંપ્રદાય      | 36                              |
| સંગ્રહણી          | પ્                   | સંપ્રાપ્ત     | ٢                               |
| સંગ્રહશીવૃત્તિ    | ૩૩૪                  | સંપાપ્તકામ    | ૮, પ૩                           |
| સંગ્રહપરિશાસમ્પદા | ۹८८                  | સંબન્ધ        | ૧૩, <b>૬</b> ૯                  |
| સંગ્રામનીતિ       | २४                   | સમ્બન્ધન      | ୯୬                              |
| સંઘ               | ૧૪, ૨૫, ૧૩૮          | સંબાધ         | ૧૦, ૧૭, ૧૧૪, ૧૯૮,               |
| સંઘદાસ            | አዩ                   |               | ૩૭૯                             |
| સંઘદાસગણિ ૧૧,     | ૧૩, ૧૧૮, ૧૨૩,        | સંબોધ         | ૩૦, ૭૨                          |
|                   | १८६, ४२२             | સંબોધપ્રકરજ્ઞ | 338                             |
| સંઘર્ષ            | ૧૯૩                  | સંબોધસિત્તરી  | 338                             |
| સંઘવિજયગણિ        | ૫૦, ૪૩૦              | સભાષણ         | ८, ૯४                           |
| સંઘાટક            | 39£                  | સમ્ભૂત        | 390                             |
| સંઘાટી            | ર૨૧                  | સંભોગ         | ૨૪૫, ૩૦૯                        |
| સંઘાત             | ૮૪, ૧૩૫              | સંભોગકલ્ય     | ૨૭                              |
| સંઘાતપરાર્થત્વ    | ૧૩                   | સંભોગિક       | ર૪૫                             |
| સંજ્ઞા ૯, ૬૬,     | ૧૦૩, ૧૩૨, ૩૪૨        | સંમૂચ્છનજ     | ૧૦૫                             |
| સંજ્ઞાક્ષર        | ૧૩૨                  | સંયત          | <b>€</b> €, ૯૨, ૯૫, ૨ <b>૫૭</b> |
| સંજ્ઞાપ્ય         | २२७                  | સંયતપ્રાંત    | ર૧૬                             |
| સંજ્ઞી            | <i>६६, १</i> ३२, १८३ | સંયતભદ્ર      | २१ <i>६</i>                     |
| સંતાનવાદખંડન      | 326                  | સંયમ          | ८, ૯, २६, ૯૧, ૯૯,               |
| સંતાર             | ૧૯૨                  |               | રપર                             |
| <b>સંથ</b> ારો    | 36                   | સંયોગ         | ৫, ৫৩                           |
| સંધિપાલ           | ३८४                  | . સંયોજના     | ૧૯૩, ૨૩૪                        |
| સંનિધાન           | . ૧૭૨                | સંરક્ષણતા     | ዒረ                              |
| સંપંચાસિત્તરી     | 338                  | સંરભ          | 306                             |
| સંપકવિહાર         | ૩૫૮                  | સંલીનતા       | ૯૧                              |
| સંપદા             | ૧૦, ૧૧૧              | સંલોક         | ଡ୯                              |
| સંપાતિમ           | २१०                  | સંવત્સર       | ૩૯૧                             |

.

શબ્દાનુક્રમણિકા

| શબ્દ             | મુજ                | શબ્દ                         | પૃષ્ઠ            |
|------------------|--------------------|------------------------------|------------------|
|                  | 329                | રાજ્ટ<br>સજીવ                | <b>2</b> 9<br>33 |
| સંવર્ત           | રરપ                |                              | ૧૪૭              |
| સંવસન            | ૨૭, ૨૫૮            | સદાધાર                       | રહ               |
| સંવૃતાસંવૃત      | ٩८४                | <br>સદષ્ટાન્તબુદ્ધિભેદનિરૂપણ | 376              |
| સંવેગભાવના       | ۶e                 | સનબંધન                       | 323              |
| સંવેદન           | 389                | સનિમિત્ત                     | 32               |
| સંશય             | ૧૩૦, ૧૩૧, ૧૪૫      | સન્નિવેશ                     | ૩૮, ૩૫૪          |
| સંશોધન           | ૩૯, ૪૧, ૫૦         | સત્રિહિત                     | 33               |
| સંસક્ત           | <b>રે</b> 3, રે 39 | સન્મતિતર્ક                   | 35               |
| સંસક્તનિર્યુક્તિ | ૬,૧૧૬              | સપર્યવસિત ૬૬.                | ૧૩૨, ૧૮૩         |
| સંસારદાવા        | 338                | સપિત્રક                      | . 62             |
| સંસારદાવાસ્તુતિ  | ૩૩૪                | સપ્તિકાભાષ્ય                 | ४०, उहह          |
| સંસારી           | १४८                | સપ્તતિકાવૃત્તિ               | ં૩૮૭             |
| સંસેતિમ          | . 33               | સપ્તનિલવ                     | છ, પ૪            |
| સંસ્કૃત ૫,       | . ૧૨, ૨૭, ૩૧, ૩૪,  | સપ્તશારનયચક્ર                | 80, 3FO          |
|                  | ૩૭, ૪૦, ૪૪, ૯૯     | સપ્ત-સપ્તિકા                 | 102              |
| સંસ્કૃતિ         | ૧૭, ૫૪, ૧૯૬        | સપ્રસ્વર                     | ૨૯, ૨૭૩          |
| સંસ્તવ           | 30€                | સપ્રાયશ્चિત્ત                | ૨૪૧              |
| સંસ્તવદોષ        | ૧૯૩                | સપ્રાવરશ                     | ૩૨               |
| સંસ્તારક રા      | ૪, ૩૨, ૨૨૧, ૨૨૪,   | સભા                          | ઉ૯               |
|                  | 302                | સભ્યંતા                      | ૫૪               |
| સંસ્થાન          | हह, ७७             | સમકાલીન                      | ૩૭               |
| સંસ્થાપના        | ٩८                 | સમતા                         | ৩८               |
| સંસ્થિત          | ঀ૯૪                | સમભિરૂઢ                      | ૧૭૨              |
| સંસ્મરશ          | ८, ५४              | સમયસુન્દર ૩૫,                | उर€, ४२१         |
| સંહનન            | १८                 | સમયસુન્દરગણિ                 | ૫૦, ૪૩૨          |
| સંદત             | ૧૯૩                | સમયસુન્દરસૂરિ                | ४५, ४२७          |
| સકલચંદ્રગણિ      | ૪૩૨                | સમરચંદ્ર                     | ૪૨૧              |
| સકલચંદ્રસૂરિ     | ४८, ४२७            | સમરચંદ્રસૂરિ ૩૫,             | ૨૨૫, ૪૨૦         |
| સકાર             | ૮, ૯૫              | સમરાઇચ્ચકહા                  | ૩૩૪              |
| સચેલક            | २७१                | સમવતાર ૧૩, ૧૪, ૬૯            | :, ૭૪, ૧૭૩       |
|                  |                    |                              |                  |

| શબ્દ              | પૃષ્ઠ                    | શબ્દ                     | પ્રષ્ઠ      |
|-------------------|--------------------------|--------------------------|-------------|
| સમવસરણ            | ૧૦, ૧૭, ૩૦, ૭૩,          | સમ્યગ્દર્શન              | 90E         |
| ٩                 | ાલ્લ, ૨૨૩, ૨૭૬, ૩૧૪      | સમ્યગ્વાદ                | १८४         |
| સમવાય ૭,          | , ૧૫, ૭૦, ૧૫૮, ૩૭૧,      | સરયૂ                     | २२८         |
|                   | 360                      | સરસ્વતી                  | ୯୪          |
| સમવાયાંગ          | ४०, ४१, ३७०              | સર્પદંશ                  | 66          |
| સમવાયાંગવૃિ       | ત્તે ૪૧,૩૭૦              | સર્પી                    | ૧૭૮         |
| સમાજશાસ           | ં ૫૧, ૫૩                 | સર્વ                     | ૭૮, ૧૮૫     |
| સમાધિ             | ૯, ૬૯, ૧૦૯, ૧૧૧          | સર્વજ્ઞસિદ્ધિ            | ૩૮૯         |
| સમાધિપ્રતિમા      | . ૧૧૧                    | સર્વજ્ઞસિદ્ધિષ્ઠિરણ-સટીક | 338         |
| સમારંભ            | 310                      | સર્વતઃ-પાર્શ્વસ્થ        | ર૩          |
| સમાસ              | ૧૮૪, ૨૫૨                 | સર્વવિરતિ                | ૧૮૨, ૧૮૪    |
| સમિતસૂરિ          | ે પહ                     | સર્વાવસન્ન               | २४          |
| સમિતિ             | ૨૦, ૨૬, ૧૯૧, ૨૩૫,        | સલોમ                     | २०          |
| _                 | ૨૫૨, ૨૭૯                 | સવસ્ત                    | ૩૨          |
| સમુચ્છેદ          | ૧૫, ૭૪, ૧૭€              | સહનશીલ                   | १८४         |
| સમુચ્છ્ય          | ٢٢                       | સહોદર                    | £           |
| સમુદાયાર્થદ્વાર   | 138                      | સાંખ્ય                   | ૧૩, ૧૪૬     |
| સમુદ્ધાત          | ૧૬, પર, ૭૬, ૧૩૧,         | સાંખ્યમતચર્યા            | 226         |
|                   | १८४, २७७                 | સાંખ્યમુક્તિનિરાસ        | ૩૮૯         |
| સમૂહ              | ૧૩૫                      | સાંતર                    | ૧૩          |
| સમ્મૂચ્ઇનજ        | 103                      | સાંપ                     | ૨૪૫         |
| સમ્યક્            | <del>हह</del> , १३२, १८३ | સાંભોગિક                 | 390         |
| સમ્યક્ચારિત્ર     | ૧૦૬                      | સાંસ્કૃતિક               | २२, उ४, ४३  |
| સમ્યક્તપ          | 10¢                      | સાકાર                    | १इ          |
| સમ્યક્ત્વ         | ୯, <b>६</b> ६, ७४,       | સાકેત ૭, ર               | ૮૭, ૭૦, ૨૫૯ |
|                   | ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૩૩,           | સાગારિક ૨૦, ૨૬           | , ૨૧૦, ૨૪૯, |
|                   | ૧૩૯, ૧૮૧, ૧૮૨,           |                          | ૩૦૭, ૩૧૭    |
|                   | १८६, २८१                 | સાગારિકનિશ્રા            | २२०         |
| સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ | • <b>૧૩</b>              | સાગારિકોપાશ્રય           | રર૧         |
| સમ્યક્શ્રુત       | ૧૩૩                      | સાદિક ૬૬                 | , ૧૩૨, ૧૮૩  |
| સમ્યગનુષ્ઠાન      | ૧૩૩                      | સાધર્મિક                 | ૨૩૯         |
| સમ્યગ્જ્ઞાન       | 90£                      | સાધર્મિકસ્તૈન્ય          | २२€         |

.

| શબ્દ                        | 1156              | શબ્દ                       | પૃષ્ઠ              |
|-----------------------------|-------------------|----------------------------|--------------------|
| રાબ્ટ<br>સાધર્મિકાવગ્રહ     | પૃષ્ઠ             | <b>રા</b> બ્દ<br>સાવઘરવમ   | <b>२७</b><br>१८२   |
| સાધારણ<br>સાધારણ            | રરપ               | સાયવાદન<br>સાસ્વાદન        | १८२<br>१८इ         |
| સાધારલ<br>સાધિકરણ           | ૧૦૫               | સાસ્વાટન<br>સાહિત્ય        | પ, ૧૦, ૨૨, ૩૪      |
|                             | २४१               | સાહત્વ<br>સિંધુ            | २, २७, २२, २७      |
| સાધુ ૮, ૧૦, ૧               |                   | ત્વપુ<br>સિંધુસૌવીર        | २ह0                |
|                             | . ૮૫, ૨૪૭, ૨૮૮    | ાતપુસાવાર<br>સિંહ          | र्ट्ट<br>७२        |
| સાધુરંગ ઉપાધ્યાય<br>આખર⊸અઉ  |                   | ાસહ<br>સિંહકેસર            | ७२<br>१८३          |
| સાધુરત્નસૂરિ<br>સાધ્વી ૧૭૧૯ | 83£               | ાસહકલર<br>સિંહગિરિ         | ૧૯૩<br>૫૯          |
| સાવ્યા ૧૭,૧૯                | , ૨૫, ૩૨, ૨૦૬,    | ાસહાગાર<br>સિંહત્રિકઘાતક   | મહ<br>ર <b>૧</b> ૫ |
|                             | ૨૪૫, ૨૪૭          | ાસહાત્રકવાતક<br>સિંહપર્ષદા | રાષ<br>ર૧૫         |
| સાનક                        | ૨૦, ૨૧૯           | ાસહપષદા<br>સિંહી           | રાષ<br>૧૭૮         |
| સામ                         | ૯, ૧૦૦            |                            |                    |
| સામગ્રી-વૈવિધ્ય             | પ્૧               | સિતામ્બર                   | 333                |
| સામયુરિવદ                   | ૨૭                |                            | , १६, ६८, ७५, ७६,  |
| સામર્થ્ય                    | રપ૭               |                            | , ૧૮૪, ૨૭૧, ૨૭૮    |
| સામાચારી ૧૮,                |                   | સિદ્ધચક                    | ૩૮૫                |
| સામાચારીસ્થિતિ              | ૧૨૭               | સિદ્ધનમસ્કાર               | ૧૬, ૫૨, ૫૩         |
| સામાજિક                     | ૨૨, ૩૪            | સિદ્ધપ્રાભૃત               | ૪૫, ૩૯૭            |
| સામાન્ય                     | ૧૬, ૧૭૮           | સિદ્ધર્ધિ                  | २ह८, ४०८           |
| સામાયિક ૭,૧૨                | , ૧૩, ૧૪, ૧૫, ૩૦, | સિદ્ધવ્યાખ્યાનિક           | 1                  |
| ય૧, ૬૫,                     | ૬૭, ૭૪, ૭૮, ૧૧૭,  | -                          | ૩૬, ૨૬૯, ૩૦૦, ૩૩૫, |
| 126                         | , ૧૩૬, ૧૩૮, ૧૪૦,  |                            | ૪૪૭, ૩૫૧, ૩૬૦, ૩૬૧ |
| 9 <i>2</i> 0                | ), ૧૮૪, ૧૮૫, ૨૭૭  | સિદ્ધસેનગણિ                | ૧૨૦, ૨૬૯, ૪૧૮      |
| સામાયિકચારિત્ર              | ૬૭, ૭૫            | સિદ્ધસેનદિવાકર             | ૨૯, ૩૬, ૨૬૮,       |
| સામાયિકનિર્ગમ               | પ૩                |                            | 33¢                |
| સામાયિકસૂત્ર                | १ह                | સિદ્ધસેનસૂરિ               | ૨૯, ૩૧, ૪૮, ૨૬૯,   |
| સામુચ્છેદિક                 | 9. <del>5</del>   |                            | ૨૯૧                |
| સાર                         | હ                 | સિદ્ધાન્ત                  | ય, ૧૨, ૧૩૫         |
| સારાભાઈ મણિલાલ              | નવાબ ૩૨૧          | સિદ્ધાંતવાદી               | ૩૫                 |
|                             | ૨૦, ૨૧૬, ૨૨૫      | સિદ્ધાર્થ                  | ર૭૬                |
| સાર્થવાહ ૨૦, પ૩,            |                   | સિદ્ધાર્થપુર               | ৩, ৩০              |
| સાર્થવ્યવસ્થાપક             | 20. 43. 299       | સિર                        | 35                 |
| સાવઘ                        | १८५               | સિલિંગ                     | ۲, ۲۷              |
|                             |                   |                            |                    |

4

| શબ્દ                         | પૃષ્ઠ                     | શબ્દ પૃષ્ઠ                           |
|------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|
| સીમા                         | પ૪                        | સૂત્ર ૯,૧૩,૬૮,૧૦,૮,૧૩૫,              |
| સીસક                         | ૮, ૯૪                     | 132, 219, 800                        |
| સુંઠી                        | 66                        | સૂત્રકૃત ૨૫૧                         |
| સુંસુમા                      | 395                       | સૂત્રકૃતાંગ ૬, ૯, ૨૭, ૩૧, ૩૯, ૫૬,    |
| સુકલ્પ                       | ર૭                        | 49, 265, 803                         |
| સુખ                          | <b>૧૭</b> ૦               | સૂત્રકૃતાંગયૂર્ણિ ૨૭, ૨૮, ૩૧, ૨૮૬,   |
| સુખલાલજી                     | २ह८                       | کرد.<br>۲۵۰                          |
| સુખસાગર                      | ષ૦, ૪૨૯                   | સૂત્રકૃતાંગનિર્યુક્તિ ૯, ૫૨, ૫૮, ૧૦૯ |
| સુત્તાણુગમ                   | € १                       | સૂત્રકૃતાંગવિવરક્ષ ૩૮, ૩૯, ૩૫૬       |
| સુદર્શન                      | ૧૭૫                       |                                      |
| સુધર્મા                      | ૧૩, ૧૪, ૭૨, ૧૪૪,          | સૂર્ય ૧૬૪, ૩૯૧                       |
|                              | <b>१</b> <i>६</i> ०, ३१०  | સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ ૬,૧૪,૫૧,૫૬,૫૭,       |
| સુબોધ-વિવરશ                  | 32                        | EZ, 193, 361, 368, 365               |
| સુબોધ                        | ୪୦                        | સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિટીકા ૪૩, ૪૪, ૩૯૮      |
| સુભદ્રા                      | ८६, २उह                   | સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ નિર્યુક્તિ ૪૫, ૩૯૮   |
| સુભિક્ષુ                     | ૩૪૧                       | સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવિવરજ્ઞ ૩૯૧           |
| સુમતિકલ્લોલ                  | ૩૫, ૩૨૫                   | સૂર્યપ્રજ્ઞપ્ત્યુપાંગટીકા ૩૮૭        |
| સુમતિસાધુસૂરિ                | 40, 830                   | સેંટિકા ૧૯૩                          |
| સુમતિસૂરિ                    | ૩૫, ૩૨૫                   | સેના ૨૨૫                             |
| સુમન<br>અપ્યે                | 60                        | સેનાપતિ ૩૮૪                          |
| સૂરસેન                       | ં ૨૭                      | સેરીસક ૩૮૬                           |
| સુરાવિકટકુંભ<br>ગગમગ         | 292                       | સેવા ૨૩, ૨૬, ૨૩૬, ૨૫૦, ૨૫૧           |
| સુરાષ્ટ્ર                    | २७                        | સોદાસ ૮૬                             |
| સુરેન્દ્રદત્ત                | ८, ५४                     | સોપારક ૧૨૦                           |
| સુલસા<br>ગવર્જ               | <b>30, 4</b> ४, २८०       | સોમનસ ૭, ૭૦                          |
| સુવર્શ<br>સુવર્શ             | ८, ७४, ३०७                | સોમવિમલસૂરિ ૩૫, ૩૨૨, ૪૨૧             |
| સુહસ્તી<br>ગામ્પ             | 390                       | સોમસુંદર                             |
| સૂક્ષ્મ<br>સૂક્ષ્મપ્રાભૃતિકા | <b>પ</b> ਵ, ૯૦, ૧૦૪<br>૨૬ | સોમિલાર્ય ૭૩                         |
| - C                          | ૧૩, ૯૭, ૧૪૦, ૨૫૧          | સોમેશ્વર ૩∉૭                         |
| તૂલ્વસપરાષ<br>સૂચી           | ર૧૫, ૨૫૮<br>૨૧૫, ૨૫૮      | સૌત્રિક ૩૦૩                          |
| સૂચા<br>સૂત                  | ८१२, ९२८<br>७, १०२        | સૌત્રિકા ૨૪૯                         |
| સૂતક                         | 38                        | સૌધર્મ ૪૦૩                           |
| ALLO.                        | 8 C.                      |                                      |

# શબ્દાનુક્રમણિકા

| સૌભાગ્યસાગર૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧સ્થવિરકલ્પિક૧૭, ૧૮, ૧૯, ૩૨,સૌરાષ્ટ્ર૨૫૯૧૧૪, ૨૦૧, ૨૧૧, ૨૨૨,સૌરાષ્ટ૨૭, ૨૫૯૨૩૫, ૨૫૧સૌવીર૨૭સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીર૨૭સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીર૧૯, ૨૦૨સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીર૧૯, ૨૦૨સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીર૧૯, ૨૦૨સ્થવિરકલ્પી૨૫૧સંકદકાચાર્ચ૧૯, ૨૦૨સ્થળ૩૯સંકંદકાચાર્ચ૧૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકંદકાચાર્ચ૧૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકંદકાચાર્ચ૧૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકંદકાચાર્ચ૧૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંધબાદ૨૮૯સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંધબાદ૨૮૯સ્થાનાંગવૃત્તિ૪૦, ૪૧સંતળતાર્થ૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગ ૧૯, ૧૯, ૧૯, ૧૯, ૧૯૨૯સંતળ વાધા૪૯, ૪૨૭૨૫૨૯સંત૨૭૨૯૨૯સંત૨૦૩૯૨૫સંત૨૭૨૯૨૯સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સિંત૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સંઘત૨૯સંત૨૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯ <th>શબ્દ</th> <th>પુષ્ઠ</th> <th>શબ્દ</th> <th>પુષ્ઠ</th>                                                                                                                 | શબ્દ                 | પુષ્ઠ              | શબ્દ                | પુષ્ઠ     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------|---------------------|-----------|
| સૌરિક૨૭, ૨૫૯૨૩૫, ૨૫૧સૌવીર૨૭સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીરિજ્ઞી૧૯, ૨૦૨સ્થવિરભૂમि૨૫૧સંકદકાચાર્ચ૧૧૪, ૨૧૮સ્થવિરા૨૧૦સંક૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થ૨૧૦સંક૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંક૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંક૨૮૯સ્થ૨૫સંક૨૮૯સ્થ૨૮સંક૨૮૯સ્થ૨૮સંક૨૮૯સ્થ૨૮સંક૨૮૯સ્થ૨૮સંક૨૮૯સ્થ૨૮સંત૨૮૯સ્થ૨૮સંત૨૮૯સ્થ૨૮સંત૨૮સ્થ૨૮સંત૨૮સ્થ૨૮સંત૨૮૨૮૨૮સંત૨૦૨૮૨૮સંત૨૦૨૮૨૮સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨સંત૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨ <td>સૌભાગ્યસાગર</td> <td>-</td> <td>સ્થવિરકલ્પિક ૧૭,૧</td> <td>-</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | સૌભાગ્યસાગર          | -                  | સ્થવિરકલ્પિક ૧૭,૧   | -         |
| સૌવીર૨૭સ્થવિરકલ્પી૩૦૮સૌવીરિજ્ઞી૧૯, ૨૦૨સ્થવિરભૂમિ૨૫૧સંકદકાચાર્ચ૧૧૪, ૨૧૮સ્થવિરભૂમિ૨૫૧સંકદકાચાર્ચ૧૧૪, ૨૧૮સ્થળ૩૯સંકદકાચાર્ચ૧૦૫સ્થળ૩૯સંકદકાચી૨૨૨સ્થળ૩૯સંકદકાચી૨૨૮સ્થાન૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકદકાચી૨૨૮સ્થળ૩૯સંકદકાચાર૨૮૯સ્થાનાંગ૪૦, ૪૧સંકદકાચાર૨૮૯સ્થાનાંગ૪૦, ૪૧સંભતાર્થી૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૪૧, ૩૬૮સંભતાર્થી૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૪૧, ૩૬૮સંભતાર્થી૪૮૨૯સ્થાનાંગ૨૮૯સંભતાર્થી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ૨૮૯સંભતાર્થી૪૮૨૯૨૯૨૯સંત૨૯૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૯૨૯૨૯સંત૨૨૮૨૯૨૯૨૨૨૯૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | સૌરાષ્ટ્ર            | ર૫૯                | <b>૧૧૪</b> , ૨૦૧,   | ૨૧૧, ૨૨૨, |
| સૌલીરિજ્ઞી૧૯, ૨૦૨સ્થવિરભૂમિ૨૫૧સંકંદ કાચાર્પ૧૧૪, ૨૧૮સ્થળ૩૯સંકંદ કાચાર્પ૧૧૪, ૨૧૮સ્થળ૩૯સંકંપ ૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકંપ ૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંપ ૯૨૮૯સ્થાનાંગ ૪૦, ૪૧સંતબતીર્થ૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિસંબવાર૨૮૯સ્થાનાંગ ૪૦, ૪૧સંતબતાર્થ૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૨,સંતવ૨૭૮સ્થાપક૯૧સંત૨૭૨૯૪, ૩૧૪, ૩૧૯સંત૨૭૨૯૪, ૩૧૪, ૩૨સંત૨૭૨૧સંતન૨૭સંચરાન ૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવરસંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થાવરસંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થાતસંગ૩૯સ્થાસંગ૨૦, ૩૨, ૨૪, ૩૨સંત૧૯, ૧૯, ૨૧, ૩૨સંગ૨૮સ્થુલાસંગ૨૮૨૮સંગ૧૯૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૯૨૯સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ૨૮૨૮સંગ </td <td>સૌરિક</td> <td>ર૭, ૨૫૯</td> <td></td> <td>૨૩૫, ૨૫૧</td>                                                                                                    | સૌરિક                | ર૭, ૨૫૯            |                     | ૨૩૫, ૨૫૧  |
| સાંગા૧૧૪, ૨૧૮સ્થવિરા૨૧૦સંકંદ કાચાર્ય૧૧૪, ૨૧૮સ્થળ૩૯સંકંપ ૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકંપ ૯૨૨૨સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંપ ૯૨૨૮સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંપ ૯૨૮૯સ્થાનકવાસી૫૧, ૪૩૬સંકંપ ૧૯૨૮૯સ્થાનંગ ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકંપ ૧૯૨૮૯સ્થાનંગ ૧૦, ૨૦, ૨૬સંતળતાર્થ૪૮૭સ્થાનંગ ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૮,સંતવ૨૭૮૨૫૫ ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૮,સંતવ૨૭૮૧૯૪, ૩٩૪, ૩૩૭સંત૨૭૮૨૧૫સંત૨૭૨૫૫ ૧૬૯૫સંત૨૭૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સંત૨૧૫સ્થાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭સંતા ૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,૨૫૨૦, ૧૮૨સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,૨૫સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,૨૫સંત૨૦, ૩૬૨૫સંત૧૮, ૧૯૭૨૮સંત૧૮૨૮સંત૧૯૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮સંત૨૮૨૮<                                                                                                                                                                                                                     | સૌવીર                | ૨૭                 | સ્થવિરકલ્પી         | 302       |
| સંકુષ૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળ૩૯સંકુષદા૨૨૨સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકુષદા૨૨૨સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સંકુષદા૨૮૯સ્થાનકવાસી૫૧, ૪૩૬સંકુષવાદ૨૮૯સ્થાનંગવૃત્તि૪૦, ૪٩સંભનાર્ધી૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૪૦, ૪٩સંભનાર્ધી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૧૮, ૩૬૮સંભનાર્ધી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૨૮૯સંભનાર્ધી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ વૃત્તિ૨૮૯સંભનાર્ધી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાં ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૨,સંતવ૨૭૮સ્થાપક૯٩સંતવ૨૭૮૧૯૪, ૩٩૪, ૩૩૭સંત૨૭૧૯૪૨૦, ૨૨, ૨૫૨,સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થાપનાંદ્રલ્ય૨૭, ૩٩૮સંત૨૧૨૯૨૯૨૯સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સિંત૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સિંત૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સિંત૨૭સંત૨૦, ૩૬સ્થાપ્ત૨૦, ૧૯૨સંત્રી૨૦, ૩૬સ્થા૩૮, ૧૯સંત્રિ૧૯સ્થૂલા૩૮, ૩૦, ૫૪, ૨૮૦,સંઘરા૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્યાતા૨૮સંઘરા૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્યાત૨૮સંઘરિકલ્પ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્યાતક૨૫૦, ૨૫૭સંઘરેકલ્પ૧૮, ૨૬, ૧૮, ૧૮૦,સ્યાતક૨૮, ૨૮, ૨૮સંઘરા૧૮, ૨૬, ૧૮, ૧૮, ૧૮, ૨૨, ૨૮૨૮, ૨૮, ૨૮સંઘરા૧૮, ૨૬, ૧૮, ૧૮, ૨૯, ૨૮, ૨૮, ૨૮, ૨૮૨૮, ૨૮, ૨૮સંઘરા૧૯, ૨૯, ૧૮, ૨ | સૌવીરિજ્ઞી           | ૧૯, ૨૦૨            | સ્થવિરભૂમિ          | રપ્ય      |
| સર્કષ૯, ૫૬, ૧૦૯, ૧૩૫, ૩૮૩સ્થળઉ૯સર્કષકરણી૨૨૨સ્થાન ૧૦, ૨૩, ૨૭, ૨૩૪, ૨૫૮સર્કષભીજ૧૦૫સ્થાનકવાસી૫૧, ૪૩૬સરંકષવાદ૨૮૯સ્થાનાંગ૪૦, ૪٩સંકષવાદ૨૮૯સ્થાનાંગ૪૦, ૪٩સંતંભનાર્થી૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તि૪૧, ૩૬૮સંતંભનાર્થી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ૨૮૯સંતંભનાર્થી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ૨૮૯સંતંભનાર્થી૪૮, ૪૨૭સ્થાનાંગ૨૮૯સંતંભનાર્થી૪૨૭સ્થાપક૯٩સંત૨૭૮૧૯૪, ૩٩૪, ૩૩૭સંત્રપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સ્થાપનાં કલ્પ૨૭, ૩૧૮, ૨૫, ૨૭, ૩૧૮સંત૨૧૨૧૨૯સંત૨૧૨૯૨૯સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૮૭, ૧૯સંત૨૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત૧૯૨૯૨૯સંત્રિય૧૯૨૯૨૯સંત્રિય૧૯૨૯૨૯સંત્રિય૧૯, ૨૪, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સંવ૨૯૨૯૨૯સંત્રિય૧૯, ૨૬, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સંત્રિય૧૯, ૨૬, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સંત્રિ૧૯, ૨૬, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સંત્રિ૧૯, ૨૬, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સંત્રિ૧૯, ૨૬, ૧૯, ૨૧૦,૨૯૨૯સ                                                                                                                                                          | સ્કંદકાચાર્ય         | ૧૧૪, ૨૧૮           | સ્થવિરા             | २१०       |
| સ્કાંબીજ૧૦૫સ્थानsqाસી૫૧, ૪૩૬સંકંધવાદ૨૮૯સ્થાનાંગ વૃત્તિ૪૦, ૪٩સાંભતીર્થ૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગ वृत्ति૪૧, ૩૬૮સાંભનાધીશ૪૨૭સ્થાનાયત૨૮૯સંભનાધીશ૪૨૭સ્થાનાયત૨૮૯સંભનાધીશ૪૨૭સ્થાનાયત૨૮૯સંભ૩૨૯સ્થાપક૯٩સંત૨૭૮સ્થાપક૯٩સંત૨૭૮સ્થાપક૯٩સંત૨૭૮સ્થાપના ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૨,સંત૨૭૮સ્થાપના કલ્પ૨૭, ૩٩૮સંત૨૭૩૦૯સ્થાપનાકલ્પ૨૭, ૩٩૮સંત૨૭૩૦૯સ્થાપનાકુલ ૧૯, ૧૯૩, ૨૦૨, ૨૫૨,સંત૨૭૩૦૯સ્થાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થિત૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થિત૨૭સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થિત૨૭, ૩٩૮સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩૫,સ્થિત૨૭, ૩٩૮સંત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩٩સ્થિત૨૮٩સંડિલ૧૮સ્થુલા દત્તાદાનવિરમણ૨૮٩સંડિલ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્યુલ મુષાવાદવિરમણ૨૮٩સંથવિર૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્યાતક૨૫૦, ૨૫૭૨૫૧, ૨૭٩૨૫, ૨૭સ્વેક૨૮, ૩૨, ૩૨                                                                                                                                                                          | સ્કંધ ૯,             |                    | સ્થળ                | ૩૯        |
| 104२८८स्थानांग४०, ४१स्तंत्यतीर्थ४८, ४२७स्थानांगवृत्ति४१, ३६८स्तंत्यनाधीश४२७स्थानायत२२८स्तंत्यनाधीश४२७स्थानायत२२८स्तंत्य३२६स्थापं९०, २९स्तंत्य२७८स्थापं९८, २९, १९८, ३७७सतंव२७८स्थापं१०, २०, ६६, १९९, १९८, ३७७सतंव२७८१८४, ३९७१८४, ३९७सतंव२७८१८४, ३९७१८४, ३७७सतंव२७८१८४, ३७, ३९८३८४सतंव२७४८५, ३८०, २५२, २५२,३८४सतंन२७४८५, ३८०, २५२, ३८८, २५२, ३८८,३४३स्तंनगर्धा२९३४३स्थित१३, ६८, ९३८, १८४, ३००२४४३४३स्थित१३, ६८, ९३८, १८४, ३९२४५३४३स्थित१३, ६८, ९३८, १८४३४३स्थित१३, ६८, ९३८, १८४३४३२४५३४३स्थित१३, ६८, ९३८, ९८४३४३स्थित१३, ६८, ९३८, १८४३४, ३९२४५३८२स्थ्राधाति२७, २८२३४३स्थ्राधाति१८, १८७२८१३४३२८१स्थ्राधातियातविरमछ२८१३४४१८, २४, ६८, २१०,२५०, २५७३९०, २५७३४४१८, २४, ६८, २१०,२५०, २५७२५०, २५७३४४२१८, २४, ६८०, २२७, २२७,२५, ३८, ३२३४४२१८, २४, १२७, २२७, २२७,२८, ३२, ३२३४४२१८, २४, १२७, २२७, २२७, २२४, २२, ३२३८२, ३२३४४२२१८, २४, १२७, २२७, २२, ३२२८, ३२, ३२३४४२२१८, २४,                   | સ્કંધકરણી            | 222                | સ્થાન ૧૦,૨૩,૨૭,     | ૨૩૪, ૨૫૮  |
| સાંભતીર્થ૪૯, ૪૨૭સ્થાનાંગવૃત્તિ૪૧, ૩૬૮સાંભનાધીશ૪૨૭સ્થાનાયત૨૨૯સાંભનાધીશ૪૨૭સ્થાનાયત૨૨૯સાબક૩૨૬સ્થાપક૯٩સાવ૨૭૮સ્થાપના ૧૦, ૨૦, ૬૬, ૧૧૧, ૧૯૨,સત૨૭૮૧૯૪, ૩૧૪, ૩૩૭સત્ત૨૭૮૧૯૪, ૩૧૪, ૩૩૭સત્ત૨૦, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સ્થાપનાકલ્પ૨૭, ૩૧૮સત્ત૨૦૨૦, ૩૨, ૨૫૨,સતેન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૦૯સંતન૨૦૩૯સ્તા૨૦૩૯સ્તા૨૦૩૯સ્વી<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | સ્કંધબીજ             | ૧૦૫                | સ્થાનકવાસી          | ૫૧, ૪૩૬   |
| सांप्याप३८, ३२०स्थापायत२२८स्रांप्य-गाधीश४२७स्थापायत२२८स्राव२७८स्थापा१०, २०, ६६, १११, १८२,स्राव२७८१८४, ३९४, ३३७स्राव२०८१८४, ३९४, ३३७स्राप७, ७०, ७२, ११८१८४, ३९४, ३३७स्राप७, ७०, ७२, ११८२५स्राप-गार्द्ध२७, ३९४, ३०७स्रा-गपव्धी२७३०८स्रा-गपव्धी२७३०८स्रा-गपव्धी२७३०७स्रा-गपव्धी२७३०७स्रा-गपव्धी२७३०७स्रा-गपव्धी२९३७३स्रा-गपव्धी२९३७३स्रा-गपव्धी२९३७३स्रा-गप्रि२०, ३३, २४२, ३९५स्रा-गिर्वाष्ठसूत्र४०, ३६३२०, ३३, २४२, ३९५३४३स्रिति१३, २४, ३९८, ३९५३४३स्रा-निर्वाष्ठसूत्र४०, ३६३२४५१८, १८७२५स्रा-निर्वाष्ठसूत्र१८, १८७स्रा-निर्वाष्ठसूत्र१८, २४, ६८, २१०स्रा-निर्वाष्ठसूत्र१८, २४, ६८, २१०स्रा-न३५०स्रा-न३५०२५०२५, २७०, २८०,२५०२५२, २९०,२५०२५१, २०७२५०२५२, २२७,२५०२५०, २५७२५०२५०, २५७२५०, २५७, २२०,२५२, ३२, ३२२५०, २५०, २२७,२५२, २२, ३२२५२, २२, ३२२५२, २२, २२, ३२२५२२५२, २२, २२, ३२२५२२५२, २२, २२, ३२२५२ </td <td>સ્કંધવાદ</td> <td>266</td> <td></td> <td>-</td>                       | સ્કંધવાદ             | 266                |                     | -         |
| सापमापांसइ२७सापs३२६सापs८९सापs२७८साप२७८साप२७८साप९८८, ३१४, ३३७साप७, ७०, ७२, ११८स्ताप९, ७०, ७२, ११८स्ताप२७स्ताप२७स्ताप२७स्ताप२७स्तापदि२१स्तापदि२७स्तापदि२७स्तापदि२०स्तापदि२०स्तापदि२०स्तापदि२०२०३४३स्तापदि२०३४३स्वित१३, १४, ३९५, ३०७२४२०, ३३, २४२, ३९५,२४२०, ३३, २४२, ३९५,२४२०, ३४३२४२०, ३४, २४, ३९५,२४१८, १८७२४२८१२४२८१२४२८२२४२८२२४२८२, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, ६८, २२०,२४२८, २४, १२७, २८०,२४२८, २४, ९२७, २८०,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २८, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २२७,२४२८, २४, १२७, २४, २२०,२४ <td>સ્તંભ્યતીર્થ</td> <td>૪૯, ૪૨૭</td> <td>સ્થાનાંગવૃત્તિ</td> <td>૪૧, ૩૬૮</td>                                                                                                                  | સ્તંભ્યતીર્થ         | ૪૯, ૪૨૭            | સ્થાનાંગવૃત્તિ      | ૪૧, ૩૬૮   |
| સાબક3 र हસાવ૨૭૮સાવ૨૭૮સાવ૨૭૮સાવ૨૭૮સાવ૭૦૯સાપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સાપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સાપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સાપ૨૧૫સંતેન૨૭સંતેન૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તાનદ્વી૨૧૫સ્તા૧૯૫૨૦૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્વાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭સ્તા૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્વા૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્વા૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્વા૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્વા૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧સ્વા૨૮૨૨૨૨સ્વા૧૮, ૧૯૨૫૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,૨૫૨૫, ૨૭૨૫૨૮, ૨૪, ૧૨, ૧૨૨૫૨૮, ૨૪, ૧૨, ૧૨૨૫૨૫, ૨૭૨૫૨૮, ૨૪, ૧૨૨૫૨૮, ૨૪, ૧૨૨૫૨૫૨૫૨૮, ૨૪, ૧૨૨૫૨૫૨૫૨૮૨૫૨૯૨૫૨૮૨૫૨૯૨૫૨૨૫૨૯૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | સ્તંભનાધીશ           | ४२७                | <b>સ્થાનાય</b> ત    | ૨૨૯       |
| सा२७८१८४, ३१४, ३३७सुति३०६स्थापनार्डस्थ२७, ३१८स्तूप७, ७०, ७२, ११८स्थापनार्डस्य२७, ३९८स्तेन२७स्थापनार्डस १८, १८३, २०२, २५२,स्तेन२७३०८स्तेनपल्सी२१पस्थापनार्डस १८, १८८, ३०७स्तानर्द्धी२१स्थावर८, ८४, १४८, ३०७स्तानर्द्धी२०, ३३, २४२, ३१५,स्थित२७२०, ३३, २४२, ३१५,स्थावर८, ८४, १४८, ३०७स्तानर्द्धा २०, ३३, २४२, ३१५,स्थावर८, ४४, १४८, ३०७स्तान३४३स्थावर८, ४५, १४८, ३०७स्तान३४३स्थावर८, ४४, १४८, ३०७स्ता३८२स्थावर८, १८, १४, १८०,स्वा३८२स्युत्ताहानविरमण्ज२८१स्यविर१८, २४, ६८, २१०,स्युत्तभुषावादविरमण्ज२८१स्यविर १८, २४, ६८, २१०,स्नात३०५२४१, २७९स्नात३०५२४१, २७९स्नात३०५२४१२०, २२७, २२, ३२                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સ્તબક                | 325                |                     |           |
| ત્તાત૩૦૨સ્તૂપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સ્તેન૨૭સ્તેન૨૭સ્તેનપલ્લી૨૧૫૨૧૫૨૧૫સ્તાનદ્ધી૨૧૫૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થિત૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૨સ્થાવ૨૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૨સ્થાવ૨૨૦, ૩٩, ૨૪, ૩૨૨૮٩૨૫૧, ૨૭٩૨૫૧, ૨૭٩૨૫૧, ૨૭٩૨૫, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭,૨૫૧, ૨૭٩૨૫, ૨૭, ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | સ્તવ                 | ૨૭૮                |                     |           |
| સ્તૂપ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮સ્તેન૨૭સ્તેન પલ્લી૨૧૫સ્તાનદ્રિય મત૧૯૫સ્તાનદ્રિયમત૧૯૫સ્તાનદ્રય પ્રિયત૨૭સ્ત્રી૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,સ્ત્રી૨૦, ૩૨, ૨૪, ૩૧સ્ત્રી૨૮, ૧૯૪સ્ત્રીપતિ૧૮, ૧૯૭સ્ત્રાણાતિ૧૮, ૧૯૪સ્ત્રાણાતિ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,સ્ત્રાવે૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦,૨૫૧, ૨૭૧૨૫૧, ૨૭૧સ્ત્રાવેરકલ્પ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭,૨૫૧, ૨૭,૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સ્તુતિ               | 305                |                     | -         |
| κπη૨૭૩૦૯κλη-μαεί૨૧૫સ્થાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭και μίζι μπ૧૯૫સ્થાવર૮, ૯૪, ૧૪૮, ૩૦૭και μίζι το, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭૨૪૨૦, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭૨૪૨૦, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭, ३٩८૨૪૨૦, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭, ३٩८૨૪૨૦, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭, ३٩८૨૪૨૦, 33, ૨૪૨, 3٩૫,સ્થિત૨૭, ३٩८૨૪૨૮٩૨૮٩૨૮٩૨૪૧૮, ૧૯૭૨૮٩૨૫૧૮, ૧૯૭૨૮٩૨૫૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨٩૦,૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૮૨૮٩૨૫૨૨૮٩૨૫૨૨૮٩૨૫૨૨૨૫૨૨૨૫૨૨૨૫૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સ્તૂપ                | ૭, ૭૦, ૭૨, ૧૧૮     |                     | •         |
| સ્તેનપલ્લી ૨૧૫<br>સ્ત્યાનર્દ્ધિપ્રમત્ત ૧૯૫<br>સ્ત્યાનર્દ્ધિપ્રમત્ત ૧૯૫<br>સ્ત્રી ૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫, સ્થિત. ૨૭<br>૩૪૩<br>સ્ત્રી ૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫, સ્થિત. ૧૩, ૬૯, ૧૩૯, ૧૯૪<br>૩૪૩<br>સ્ત્રી-નિર્વાશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩<br>સ્ત્રી-નિર્વાશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩<br>સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ ૩૮૯<br>સ્થંડિલ ૧૮<br>સ્થંડિલ ૧૮<br>સ્થંડિલ ૧૮<br>સ્થંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭<br>સ્થલ્મદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થપિતિ ૧૮, ૧૯૪<br>સ્થલ્પત્તન ૩૯<br>સ્થલપત્તન ૩૯<br>સ્થલપત્તન ૩૯<br>સ્થલપત્તન ૩૯<br>સ્થવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નોહ ૨૮, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | સ્તેન                | ર૭                 | સ્થાપનાકુલ ૧૯, ૧૯૩, |           |
| સ્ત્યાનાદ્ધપ્રમત્ત ૧૯૫ સ્થિત ૨૭<br>સ્ત્રી ૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫, સ્થિત. ૨૭, ૩૧૮<br>૩૪૩ સ્થિતિ ૧૩, ૬૯, ૧૩૯, ૧૯૪<br>સ્ત્રી-નિર્વાશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩ સ્થિતિ ૧૩, ૬૯, ૧૩૯, ૧૯૪<br>સ્ત્રીમુક્તિસદ્ધિ ૩૮૯ સ્યૂશા ૩૪, ૫૪, ૩૧૮<br>સ્યંડિલ ૧૮ સ્યૂલા ૩૪, ૫૪, ૩૧૮<br>સ્યંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્યૂલગદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્યૂલભદ્ધ ૮, ૩૦, ૫૪, ૨૮૦,<br>સ્યલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્યલપત્તન ૩૯ સ્યૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નોહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | સ્તેનપલ્લી           | રવપ                |                     |           |
| સ્ત્રા ૨૦, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫,<br>૩૪૩ સ્થિત.કલ્પ ૨૭, ૩૧૮<br>૩૪૩ સ્થિતિ ૧૩, ૬૯, ૧૩૯, ૧૯૪<br>સ્થી-નિર્વાશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩ સ્થિરીકરક્ષ ૯૦, ૧૯૨<br>સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધ ૩૮૯ સ્થૂણા ૩૪, ૫૪, ૩૧૮<br>સ્થંડિલ ૧૮ સ્થૂલઅદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્થૂલઅદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થપિતિ ૧૮, ૧૯૭ સ્થૂલબદ્યાણાતિપાતવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્થલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્થલપત્તન ઉ૯ સ્થૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | સ્ત્યાનર્દ્ધિપ્રમત્ત | ૧૯૫                |                     | •         |
| ા ગુજુરુ સ્થતિ ૧૩, ૬૯, ૧૩૯, ૧૯૪<br>સ્ત્રી-નિર્વાશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩<br>સ્થીરીકરાશ ૯૦, ૧૯૨<br>સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ ૩૮૯<br>સ્થીડલ ૧૮<br>સ્થીડેલ ૧૮ સ્યૂલ્રગદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થીડેલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭<br>સ્યવ્યપત્તિ ૧૮, ૧૯૭<br>સ્યલ્ ૨૮૧<br>સ્યવ્યપત્તિ ૧૮, ૧૯૭<br>સ્યલ્ ૨૨૮<br>સ્યલ્ ૨૨૮<br>સ્યલ્ ૨૨૮<br>સ્યલ્પત્તન ૩૯<br>સ્યવર્યત્તન ૧૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નોહ ૨૮, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | સ્ત્રી 🗧             | ાંગ, ૩૩, ૨૪૨, ૩૧૫, |                     |           |
| સ્ત્રી-નિવાંશસૂત્ર ૪૦, ૩૬૩ સ્થિરીકરક્ષ ૯૦, ૧૯૨<br>સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ ૩૮૯ સ્યૂણા ૩૪, ૫૪, ૩૧૮<br>સ્યંડિલ ૧૮ સ્યૂલઅદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્યૂલપ્રાણાતિપાતવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યપિતિ ૧૯૪ સ્યૂલભદ્ર ૮, ૩૦, ૫૪, ૨૮૦,<br>સ્યલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્યલપત્તન ૩૯ સ્યૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્યવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      | 383                |                     | •         |
| સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ ૩૮૯ સ્યૂણા ૩૪, ૫૪, ૩૧૮<br>સ્થંડિલ ૧૮ સ્યૂલઅદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યંડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્યૂલપાણાતિયાતવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યપિતિ ૧૯૪ સ્યૂલભદ્ર ૮, ૩૦, ૫૪, ૨૮૦,<br>સ્યલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્યલપત્તન ૩૯ સ્યૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્યવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | સ્ત્રી-નિર્વાણસૂત્ર  | ¥0, 3€3            |                     | •         |
| સ્થાડેલ ૧૮ સ્થૂલઅદત્તાદાનવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થંડિલભૂમિ ૧૮,૧૯૭ સ્થૂલપ્રાણાતિપાતવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થપિતિ ૧૯૪ સ્થૂલભદ્ર ૮,૩૦,૫૪,૨૮૦,<br>સ્થલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્થલપત્તન ૩૯ સ્થૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થવિર ૧૮,૨૪,૬૯,૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦,૨૫૭<br>૨૫૧,૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્થવિરકલ્પ ૧૯,૨૭,૫૨,૧૨૭, સ્નેહ ૨૨,૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | સ્ત્રીમુક્તિસિદ્ધિ   | ૩૮૯                |                     |           |
| સ્થડિલભૂમિ ૧૮, ૧૯૭ સ્યૂલપ્રાણાતિપાતવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થપિતિ ૧૯૪ સ્યૂલભદ્ર ૮, ૩૦, ૫૪, ૨૮૦,<br>સ્યલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્યલપત્તન ૩૯ સ્યૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્યવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | સ્થંડિલ              |                    | •••                 |           |
| સ્થપિતિ ૧૯૪ સ્યૂલભદ્ર ૮,૩૦,૫૪,૨૮૦,<br>સ્યલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્યલપત્તન ૩૯ સ્યૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮,૨૪,૬૯,૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦,૨૫૭<br>૨૫૧,૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્યવિરકલ્પ ૧૯,૨૭,૫૨,૧૨૭, સ્નેહ ૨૨,૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સ્થંડિલભૂમિ          | ૧૮, ૧૯૭            |                     |           |
| સ્થલ ૨૨૮ ૩૧૦<br>સ્થલપત્તન ૩૯ સ્થૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્યવિર ૧૮,૨૪,૬૯,૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦,૨૫૭<br>૨૫૧,૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્થવિરકલ્પ ૧૯,૨૭,૫૨,૧૨૭, સ્નેહ ૨૨,૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સ્થપિતિ              | · ૧૯૪              | •••                 |           |
| સ્થલપત્તન ૩૯ સ્થૂલમૃષાવાદવિરમણ ૨૮૧<br>સ્થવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્થવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | સ્થલ                 | २२८                |                     |           |
| સ્યવિર ૧૮, ૨૪, ૬૯, ૨૧૦, સ્નાતક ૨૫૦, ૨૫૭<br>૨૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્યવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | સ્થલપત્તન            | ૩૯                 | ายผมงายเรื่อวมต     |           |
| ર૫૧, ૨૭૧ સ્નાન ૩૦૫<br>સ્થવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | સ્થવિર               | १८, २४, €૯, २१०,   |                     |           |
| સ્થવિરકલ્પ ૧૯, ૨૭, ૫૨, ૧૨૭, સ્નેહ ૨૨, ૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                      |                    |                     |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | સ્થવિરકલ્પ           |                    |                     |           |
| ૧૯૪, ૨૦૬ સ્પર્શન ૧૩, ૬૯, ૧૮૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      | ૧૯૪, ૨૦૬           | _                   | •         |

e

| શબ્દ                   | પૃષ્ઠ        | શબ્દ             | પૃષ્ઠ                               |
|------------------------|--------------|------------------|-------------------------------------|
| સ્પર્શનેન્દ્રિય        | ĘĘ           | હરિભદ્ર ૭        | , ૨૮, ૩૭, ૪૪, ૪૫, ૫૨,               |
| સ્પૃષ્ટપ્રંરોદિકા      | ૧૫૯          |                  | ૧૧૪, ૨૬૮, ૨૯૭, ૩૩૩,                 |
| સ્મૃતિ                 | ૭, ૬૫, ૭૦    |                  | ३४८, ३४৫, ३८०, ४०५                  |
| સ્યંદમાનિક             | 323          | હરિભદ્રસૂરિ      |                                     |
| સ્પાદાદ                | २८८          |                  | ૧૧૪, ૩૨૫, ૩૩૧, ૩૯૨                  |
| સ્યાદ્વાદકુચોઘપરિહ     | ાર ૩૩૪       | હરિમંથ           | ८, ७४                               |
| સ્યાદાદી               | 50           | હરેશકા           | 66                                  |
| સ્વગૃહપાષંડમિશ્ર       | ૧૯           | હર્ષકુલ          | ૩૫, ૪૯, ૩૨૪, ૪૨૦,                   |
| સ્વગૃહયતિમિશ્ર         | १७           |                  | ૪૨૫                                 |
| સ્વજન                  | ૧૬, ૧૦૫      | હર્ષનંદન         | ૩૫, ૫૦, ૩૨૪, ૪૨૦,                   |
| સ્વદારસન્તોષ           | ્ર૮૧         | હર્ષનંદનગહિ      | ४३२                                 |
| સ્વદેહપરિમાણ           | የአ           | -                |                                     |
| સ્વપ્ર                 | ૭૨, ૧૩૦, ૧૫૭ | હવપલ્લાન હ<br>હલ | ઉપાધ્યાય ૩૫, ૩૨૪, ૪૨૧               |
| સ્વભાવ                 | १९९          | હલ<br>હલધરકોસેજ  | 908<br>***                          |
| સ્વરભેદ                | २२           | હસન્<br>હસન      |                                     |
| સ્વરૂપ                 | १३, हह       | હસેત<br>હસિત     | ૩૧૯<br>૮, ૯૪                        |
| સ્વર્ગવાસ              | .80          | હરત              | ८, ७७<br>उठर                        |
| સ્વરસ્થાન              | રપપ          | -                | ૧, ૨૨, ૩૨, ૫૩, ૨૨૫,                 |
| સ્વાદના                | 305          | 0001             | τ, ττ, στ, το, το, τττ,<br>τγε, 3οτ |
| સ્વાદિમ                | 25           | હસ્તક્રિયા       | 302                                 |
| સ્વામિત્વ              | <b>€</b> ۲   | હસ્તતલ           | ંટર                                 |
| સ્વામી                 | १उ           | હસ્તતાલ          | १७४                                 |
| સ્વાધ્યાય              | ૯૧, ૨૪૮      | હસ્તાતાલ         | २१, २२ह                             |
| સ્વાધ્યાયભૂમિ          | ર૧૭          | હસ્તાદાન         | ં૧૯૪                                |
| સ્વાહા                 | <b>ह</b> २   | હસ્તાલંભ         | १७४                                 |
| <b>સ્વો</b> પજ્ઞવૃત્તિ | ૧૨, ૩૪, ૪૭   | હસ્તિદંત         | 300                                 |
|                        | હ            | હસ્તિનાપુર       | ૭, ૫૪, ૭૦                           |
| હરિત                   | ૧૦૫ં         | હસ્તમલ           | <b>૫૧, ૪૪૦</b>                      |
| હરિતાહ્રત              | २१६          | હસ્તી            | ८, ३०७                              |
| હરિદ્રા                | 66           | હસ્તોપતલ         | ૩૨                                  |
| હરિનૈગમેષી             | ૭૨           | હાથ              | ૩૨                                  |
|                        |              |                  |                                     |

.

### શબ્દાનુક્રમણિકા

હારિભદ્રીયવૃત્તિ

હારિલ વાચક

હારિભદ્રીયાવેશ્યકવૃત્તિ-ટિપ્પ**ણક ૪૧**૧

શબ્દ

હાર

હારિત

હાસ્ય

હિંસક

હિંસા

| હિત<br>હિતરુચિ<br>હિરિષ્ય<br>હિરિમંથા<br>હીન<br>હીનભાવ<br>હીરવિજયસૂરિ | २२२, २२२<br>७८<br>३२, ३२४, ४२०<br>८, ૯४, ३०७<br>३०५<br>१८४<br>२४१<br>३३, ३२३, ४२० | હેમકુમાર<br>હેમચંદ્રગણિ<br>હેમચંદ્રસૂરિ<br>હેમવેમલસૂરિ<br>હ્રી<br>દ્રીબેર | ૨૨૬<br>૪૩, ૪૬, ૩૮૫, ૩૮૬<br>૩૫, ૩૨૫, ૪૨૧<br>૪૦૯<br>૫૦, ૪૩૦<br>૯૯<br>૯૮ |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                                       |                                                                                   |                                                                           |                                                                       |

પૃષ્ઠ

33, 44, 392

२०, २१८

80, 382

૨૭૩, ૩૧૦

૧૬૦, ૨૨૧

980, 229

૧૪, ૨૧, ૫૨, ૯૧,

250

શબ્દ

ଟରୀ

હત

હેકા

હેતુ

હેમંત

હેતુવાદોપદેશિકી

હતાહત

હીલિત

યજ

130

262

ર૧૬

२१९

१८७

૧૩૨

२९४

८, १३, ३४, ७१, ७२

# સહાયક ગ્રંથોની સૂચિ

ઐતિહાસિક નોંધ---વાડીલાલ મો. શાહ-હિન્દી સંસ્કરણ.

કર્મગ્રંથ (પંચમ તથા ષષ્ઠ)–આત્માનંદ જૈન ગ્રન્થમાલા, ભાવનગર,

ઈ.સ. ૧૯૪૦.

ગ<mark>ગ્નધરવાદ</mark>–દલસુખ માલવણિયા–ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૫૨.

જિનરત્નકોશ–હરિ દામોદર વેલણકર–ભાંડારકર પ્રાચ્યવિદ્યાસંશોધન મંદિર, પૂના, ઈ.સ. ૧૯૪૪.

જૈન આગમ--દલસુખ માલવઊિયા--જૈન સંસ્કૃતિ સંશોધન મંડલ, બનારસ, ઈ.સ. ૧૯૪૭.

જૈન ગૂર્જર કવિઓ-જૈન શ્વેતામ્બર કૉન્ફરેન્સ, મુંબઈ, ઈ.સ. ૧૯૩૧.

જૈન ગ્રન્થાવલી-જૈન શ્વેતામ્બર કૉન્ફરેન્સ, મુંબઈ, વિ. સં. ૧૯૬૫.

જૈનદર્શન–અનુ. પં. બેચરદાસ, પ્રકા. મનસુખલાલ રવજીભાઈ મેહતા, રાજકોટ, વિ. સં. ૧૯૮૦.

જૈનસત્યપ્રકાશ—અમદાવાદ. જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ—મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ—જૈન શ્વેતામ્બર કૉન્ફરેન્સ, મુંબઈ, ઈ.સ. ૧૯૩૩

જૈન સાહિત્ય સંશોધક--અમદાવાદ

તત્ત્વાર્થસૂત્ર--ઉમાસ્વાતિ--ભારત જૈન મહામંડળ, વર્ધા, ઈ.સ. ૧૯૫૨.

પ્રભાવકચરિત–પ્રભાચન્દ્ર-સિંધી જૈન ગ્રન્થમાલા, કલકત્તા, ઈ.સ. ૧૯૪૦.

<mark>પ્રશસ્તિસંગ્રહ</mark>—અમૃતલાલ શાહ—શ્રી શાંતિનાથજી જ્ઞાનભંડાર, અમદાવાદ, વિ. સં.૧૯૯૩

<mark>પ્રાકૃત ઔર ઉસકા સાહિત્ય—મો</mark>હનલાલ મેહતા–બિહાર રાષ્ટ્રભાષા પરિષદ્, પટના, ઈ.સ. ૧૯૬૬

<mark>બ્રહ્મબિન્દુ ઉપનિષદ્-</mark>નિર્ણયસાગર પ્રેસ, મુંબઈ, સન્ ૧૯૩૨. મહાવીર જૈન વિદ્યાલય–રજત મહોત્સવ ગ્રન્થ–મુંબઈ, ઈ.સ. ૧૯૪૦ મુનિ શ્રી હજારીમલ સ્મૃતિ-ગ્રન્થ–બ્યાવર, ઈ.સ. ૧૯૬૫. ષ૧૦

**મુનિસુવ્રતચરિત**–શ્રીચંદ્રસૂરિ.

**વિવિધતીર્થકલ્પ–**જિનપ્રભસૂરિ–સિંધી જૈન ગ્રન્થમાલા, કલકત્તા, ઈ.સ. ૧૯૩૪.

**વિશેષણવતી**–જિનભદ્ર

**શ્રમણ ભગવાન મહાવીર, ભાગ-૩**–સં. મુનિ રત્નપ્રભવિજય, અનુ. પ્રો. ધીરૂભાઈ પી. ઠાકુર, પ્રકા. જૈન ગ્રન્થ પ્રકાશક સભા, પાંજરાપોળ, અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૫૦

**સાર્થવાહ**—મોતીચન્દ્ર-બિહાર રાષ્ટ્રભાષા પરિષદ્, પટના, ઈ.સ. ૧૯૫૩. **હિસ્ટ્રી ઑફ ધી કેનોનિકલ લિટરેચર ઑફ ધી જૈન્સ**—હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા—સૂરત, ઈ.સ. ૧૯૪૧.

ગિરિરાજની ગોદમાં, નજરે નિહાળતાં, મનને હરી લેતા શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન-સમવસરણ મહામંદિરની આછેરી ઝલક

જગતના તમામ ધર્મોમાં જૈન ધર્મની એક મહત્તા એનાં ભવ્ય, અલૌકિક અને અધ્યાત્મભાવનાથી ભરપૂર તીર્થો છે. આ તીર્થો ભક્તની ભક્તિ, શ્રેષ્ઠીની દાનવીરતા, સાધકની ઉપાસના અને સાધુજનોની સમતાનો સંદેશ આપીને સંસારસમુદ્ર તરવા માટે જિનભક્તિનો ઉપદેશ આપે છે. સમગ્ર દેશમાં જ નહિ બલ્કે વિદેશોમાં અનેક જિનાલયો આવેલાં છે, પરંતુ આ બધા જિનાલયની યાત્રા કરીને પોતાની ભક્તિભાવનાને ધન્ય કરવાની પળ સહુને સાંપડતી નથી. ક્યારેક શારીરિક કે આર્થિક શક્તિ ન હોય, તો ક્યારેક સમય કે સગવડનો અભાવ હોય. આથી જ પાલિતાણામાં આવેલા શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન અને શ્રી સમવસરણ મહામંદિરમાં એક સાથે અનેક તીર્થોનાં દર્શન અને ભાવપૂજનનો લાભ મળે છે. જાણે તીર્થોનું સંગમસ્થાન જ જોઈ લો !

#### ગિરિવર દર્શન વિરલા પાવે

આ સંગમસ્થાન તીર્થાધિરાજ શ્રી શત્રુંજય ગિરિરાજ ચડતાં જ જમણી બાજુ આવેલું છે. દેશ અને વિદેશના ખૂણે ખૂણેથી પ્રત્યેક જૈન તીર્થાધિરાજ શ્રી શત્રુંજયની યાત્રા કરવાની સદૈવ ઝંખના રાખતો હોય છે. આથી જ શ્રી ૧૦૮ તીર્થદર્શન ભવન પાલિતાણામાં નિર્માણ કરવામાં આવ્યું, જેથી સિદ્ધગિરિની યાત્રાએ આવનાર યાત્રાળુને અનોખો તીર્થદર્શન, વંદન અને પૂજનનો ધર્મમય સુયોગ સાંપડે છે.

#### નિમિત્તમાત્રમ્

આની રચનાનું નિમિત્ત સુરત દેસાઈ પોળના શ્રી સુવિધિનાથ જિનમંદિરમાં શ્રી દેસાઈ પોળ પેઢીના સંસ્થાપક ધર્મનિષ્ઠ ડાહ્યાભાઈ (કીકાભાઈ) રતનચંદ કિનારીવાળાએ તૈયાર કરાવેલ શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન બન્યું. અહીં પ્રાચીન તીર્થોના મૂળનાયકજીના ૩૬ ´ ૩૦ ઇંચની સાઇઝનાં ચિત્રો દીવાલ પર બિરાજમાન કરવામાં આવ્યાં. પરમપૂજય ધર્મરાજા આચાર્ય દેવ શ્રી વિજયકસ્તૂરસૂરીયરજી મહારાજ તથા પ. પૂ. પંન્યાસજી (હાલ આચાર્ય મ.સા.) શ્રી ચંદ્રોદયવિજયજી ગણિ મહારાજની નિશ્રામાં વિ. સં. ૨૦૨૪ના કારતક વદ-રના રોજ એનું ઉદ્ધાટન કરવામાં આવ્યું. ત્યારબાદ ડાહ્યાભાઈએ ૧૦૮ તીર્થોનો એક પટ્ટ બહાર પાડ્યો. પછી પોતાના દીક્ષા ગ્રહણના દિવસે જ વિ. સં. ૨૦૨૬ પોષ સુદ ૧૧ના ૧૦૮ તીર્થદર્શનાવલિ નામક એક આલબમ પ્રકાશિત કર્યું. જેમાં ૧૦૮ તીર્થના મૂળનાયકજી, દેરાસર અને તેમનો ઇતિહાસ લેવામાં આવ્યો. લોકઆદર પામેલ આનું નિમિત્ત જોઈને વિ. સ. ૨૦૨૮માં સુરેન્દ્રનગરમાં શ્રી ૧૦૮ જૈન <mark>તીર્થદર્શન ભવન અને શ્રી સમવસરણ મહામંદિ</mark>રનું નિર્માણ કરવાનો નિર્જાય કર્યો.

#### પૂજ્ય ધર્મરાજા ગુરુદે<mark>વશ્રીની સ્કુરણા થાય</mark> છે સાકાર

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન અને શ્રી સમવસરક્ષ મહામંદિર, સરસ્વતી મંદિરની બાજુમાં (બાબુના દેરાસરની સામે) વીસ હજાર વાર ૪૦૦ ´ ૪૫૦ કૂટ લંબાઈ-પહોળાઈવાળી વિશાળ જમીન પર તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં તીર્થંકર પરમાત્મા શ્રીમહાવીર સ્વામી જેમાં બિરાજમાન હશે, એ સમવસરક્ષ કેવું હશે ? જિનાગમો, સમવસરક્ષસ્તવ આદિ પ્રાચીન સ્તવો, સ્તવનોમાં અને અન્યત્ર પછ્ન સમવસરક્ષ સંબંધી ઉલ્લેખ મળે છે તે જ રીતે કેટલાય શિલ્પીઓએ પોતાની કલા તેમજ આગવી સૂઝથી એની રચનાનો ખ્યાલ આપ્યો છે, તો કેટલાંય ચિત્રકારોએ એનાં ચિત્ર પછ્ન બનાવ્યાં છે. પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી વિજય કસ્તૂરસૂરીશ્વરજી મહારાજ પોતાના ધ્યાનમાં શ્રી સમવસરઘનું ચિંતન કરતા હતા. આ સમયે ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ગોઠવવાની વિચારક્ષા ચાલી રહી હતી. એવામાં એકાએક તેઓશ્રીને એક નૂતન વિચાર સ્કૂર્યો. એમણે વિચાર્યું કે સમવસરછ્ પછ્ન બનાવવું અને તેમાં ૧૦૮ તીર્થો આવી જાય તેવી રમશીય રચના કરવી. એવી સરસ ગોઠવણી કરવી કે જેથી વર્તમાન ચોવીશી, ૧૦૮ પાર્શ્વનાથજી, ૧૦૮ તીર્થપદ્વો તથા ૧૦૮ ચિત્રપદ્વો વગેરે બધું જ આ સંગમમાં મહાસંગમ બની રહે…

### સમવસરણની સફળતાના સુકાની પૂજ્ય ગુરુ ભગવંતો

પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી વિજય કસ્તૂરસૂરી સરજી મહારાજના પટ્ટ ધર પરમપૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરી સરજી મહારાજની શિલ્પ-સ્થાપત્ય સંબંધી સૂઝ-બૂઝના સહારા સાથેના સંપૂર્જી માર્ગદર્શન હેઠળ પૂજ્ય તપસ્વી મુનિ શ્રી કુશલચંદ્રવિજયજી મ. સા.ની જહેમતથી આ કાર્ય સારી એવી સફળતાને પાપ્યું. તેમજ આ તીર્થધામના ઉત્થાનમાં માર્ગદર્શન પૂજ્યાચાર્ય મહારાજ તથા તેઓશ્રીના ગુરુબંધુ પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય અશોકચંદ્ર સૂરી સરજી મ.સા., ૫.પૂ.આચાર્ય શ્રી વિજય જયચંદ્ર સૂરી સરજી મ.સા., ૫.પૂ.પં. શ્રી પ્રમોદચંદ્રવિજયજીગણી મ.સા., ૫.પૂ.પં. શ્રી અજિતચંદ્ર વિજયજી ગણિ મ.સા., ૫.પૂ.પં. શ્રી વિનીતચંદ્ર વિજય જા ગણિ મ.સા., ૫.પૂ.પં. શ્રી હીંકારચંદ્ર વિજયજી ગણિ મ.સા., ૫.પૂ.પં. શ્રી પુષ્પચંદ્ર વિજયજી ગણિ, પં. શ્રી સોમચંદ્ર વિ.મ., ૫.પૂ. મુનિશ્રી અમરચંદ્ર વિ.મ., ૫.પૂ. મુનિ કેલાસચંદ્ર વિ.મ., પૂ. મુનિ શ્રી રાજચંદ્ર વિ. મ. આદિ ધર્મરાજા પૂજ્ય ગુરુદેવના શિષ્ય-પ્રશિષ્ય સમુદાયનો અથાક પ્રયત્ન પણ નિમિત્તરૂપ બનેલ છે.

#### (III)

### વિશ્વમાં અજોડ શ્રી સમવસરણ મહામંદિર

શ્રી સંમવસરણ મહામંદિર જોનારને પ્રથમ નજરે જ જાણે આકાશમાંથી ઊતરી આવ્યું હોય તેવું લાગે છે. જેમાં શ્રી પાર્શ્વનાથજી ૧૦૮, તીર્થપટ્ટો ૧૦૮ અને ચિત્રપટ્ટો પણ ૧૦૮ છે. તેની ઊંચાઈ પણ ૧૦૮ ફટની રાખી છે. મહા મંદિરમાં પ્રવેશતાં શ્રી નેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરીશ્વરજી ધર્મોદ્યાન આવે છે. સુંદર કારીગરીથી શોભતું આકર્ષક આ પ્રવેશદ્વાર દૂરથી જ યાત્રાળુના મનને મોહી લે છે. તેની બન્ને બાજુ નીકળતી પથ્થરમાંથી કંડારેલ ચક્રોની ચક્રાવલિ અને તેની ઉપર પથ્થરમાં જ અંકિત અક્ષરોની અદ્ભુતતા દારની શોભામાં અભિવૃદ્ધિ કરે છે. દ્વારની અંદરના ભાગમાં એક તરફ પરબ અને બીજી બાજુ વિશ્રાંતિગૃહનું સંદર આયોજન વિચારેલ છે. હાલ યાત્રિકો માટે ઠંડા અને ઉકાળેલા પાણીની પરબ પશ રાખેલી છે. લીલા-ગુલાબી કમળોની પંક્તિ સમવસરશની આસપાસ પથરાયેલ કમળો જેવી લાગે છે. મુખ્ય દરવાજામાં પ્રવેશતાં જ જમણા હાથે એક અજોડ અને અદ્ધિતીય મંદિરના દર્શન થાય છે. ત્રણ ગઢ રૂપે તેની રચના થઈ છે. શાસ્ત્રીય રીતે તૈયાર કરેલ ચારે દિશાના બાર દરવાજા, સુંદર કમાનો, દ્વારપાળો, બારે પર્ષદા, ચૈત્યવક્ષ અને અશોકવક્ષ નજરે ચઢવા વગર રહેતાં નથી અને તેથી જ આજે શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન અને શ્રી સમવસરણ મહામંદિર વિશ્વમાં એની ભવ્યતા, પવિત્રતા અને મહત્તાથી ખ્યાતનામ બન્યું છે. અહીં માત્ર જિનાલય જ નહિ પરંતુ જૈન ખગોળ, ભૂગોળ અને જૈન ઇતિહાસની માર્મિક ઝાંખી થતી હોવાથી જ આને મહામંદિર કહેવામાં આવે છે

#### પ્રભુદર્શનથી મન પાવન બને છે

મુખ્ય દ્વારના ઉબરમાં પગ મૂક્તાં જ ક્યાં પહેલા દર્શન કરવા જવું ? તે વિચારમાં મુગ્ધ બનેલ (મુંઝાતો) ભાવિક શ્રી આદિનાથદાદાની ભવ્યમૂર્તિના દર્શનથી તે તરફ જતી જાજવલ્યમાન આરસની પગથાર દ્વારા અંદરના દરવાજે પહોંચી જાય છે અને પહોંચતા જ આંખ ઠરી જાય છે. અહો કેટલો વિશાળ ડોમ ! તેમજ નાંખી નજરે નીરખી ન શકાય એટલો ઊંચો માણેક સ્થંભ. આ મહામંદિરની વિશ્વભરમાં સૌથી મોટી એ જ વિશિષ્ટતા છે કે ૪૨ ફૂટ ઊંચો અને ૭૦ ફૂટ પહોળો ગોળ ઘુમ્મટ(ડોમ) પથ્થરથી જ તૈયાર થયેલ છે. વીંટી જેવા આ વર્તુળાકારમાં ૪૨ ફૂટ ઊંચો અને ૧૬ ફૂટ પહોળો અષ્ટમંગલથી તેમજ છેક ટોચ ઉપર ઊંધા કમળની પાંખડીઓથી સુશોભિત માણેકસ્થંભ રત્નની જેમ દીપી ઊઠે છે. માણેકસ્થંભની ચારે દિશામાં વર્તમાન ચોવીસ તીર્થકરોની ભાવોલ્લાસ જગાડતી ૨૪ મૂર્તિઓ બિરાજમાન છે. આ ચોવીસમાંથી ચારે બાજુના મૂળનાયક તીર્થંકર શ્રી આદિનાથજી, શ્રી શાંતિનાથજી, શ્રી નેમિનાથજી, શ્રી પાર્શનાથજીની ૪૧-૪૧ ઇંચની આધ્યાત્મિક ચેતનાને જાગ્રત કરતી પ્રતિમાઓ સુંદર પવાસજા ઉપર બિરાજમાન છે. તેમજ ડોમની ગોળાઈમાં ચારે દિશામાં કુલ ૨૭-૨૭ના વિભાગમાં, જુદાં જુદાં નામોથી વર્તમાનમાં પ્રસિદ્ધ કુલ ૧૦૮ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુની મૂર્તિઓ થાંભલા વિનાની, ઝૂલતી કમાનો ઉપર રહેલ ઘુમ્મટવાળી જુદીજુદી મીની (નાનીશી) દેવકુલિકામાં પ્રતિષ્ઠિત કરેલ છે. દરેક પ્રભુની પલાઠીમાં શ્રી સમવસરણ મંદિરના પ્રતીક સહિત લાંછનો કળામયતાથી કોતરવામાં આવેલ છે. આ રીતે એક સાથે થતા ૨૪+ ૧૦૮ =૧૩૨ પ્રભુના દર્શનથી જીવન-મન પાવન બની જાય છે.

## આ છે મહામંદિરનું આંતરદર્શન

પ્રભુદર્શનથી પાવન પથિક પ્રાણપ્યારાં એવા ઐતિહાસિક તીર્થોનાં દર્શન કરવા બહાર આવે છે. જ્યાં સામેની ગોળાઈમાં ૨૭-૨૭ના ૪ વિભાગમાં ભારતભરનાં ૧૦૮ તીર્થનાં જિનાલયો, તેના મૂળનાયક ભગવાન, તેનો ઇતિહાસ અને પરિચય સાથે, જે તે તીર્થોમાં જઈને લીધેલ આબેહુબ તસ્વીરો આધુનિક લેમિનેશન પદ્ધતિથી આરસ પર મૂકવામાં સાવેલ છે. શ્રી ગિરિરિજથી શરૂ કરી રાજ્યવાર ગોઠવેલ ૧૦૮ તીર્થપટ્ટોના દર્શનથી દર્શક જાજ્ઞે તે તીર્થોની યાત્રા કર્યાનો સંતોષ અનુભવે છે. તે તીર્થપટ્ટોના દર્શનથી દર્શક જાજ્ઞે તે તીર્થોની યાત્રા કર્યાનો સંતોષ અનુભવે છે. તે તીર્થપટ્ટોના સામેની ગોળાઈમાં પ્રભુ શ્રીવીરના સમયથી આજદિન સુધીમાં થયેલાં. ધર્મ-સંઘ-દેશ અને સમાજ માટે પોતાનું આગવું સમર્પજ્ઞ કરનાર પુણ્યવંત એવા ૨૭ સાધુ, ૨૭ સાધ્વીજી, ૨૭ શ્રાવક અને ૨૭ શ્રાવિકાનાં ચિત્રો પજ્ઞ આરસ ઉપર લેમિનેશન કરી મૂકવામાં આવ્યાં છે. અત્યારે પજ્ઞ ઇતિહાસનાં પાનાં ઉકેલતાં જાજ્ઞવા મળેલ ઐતિહાસિક હકીકતો દ્વારા આ ચિત્રો જે રીતે બેનમૂન તૈયાર કરેલાં છે, તે જોતાં લાગે છે કે આ ચિત્રપટ્ટો લાગવાથી આ મહામંદિરની દર્શનીયતા/ઐતિહાસિકતાનો ઘજ્ઞો જ વધારો થયો છે અને સાથે સાથે જૈન ઇતિહાસમાં એક સુવર્જ્ય ક્ય છે થયો છે.

#### મહામંદિરમાં શિલ્પની સાથે સાહિત્યનું ગઠન

સમવસરજ઼ મંદિરના અંદરના ચારે દરવાજ઼ ઉપર તીર્થંકર પ્રભુના ચાર વિશિષ્ટ વિશેષણોને દર્શાવતા - (૧) મહામાહણ; (૨) મહાગોપ; (૩) મહાસાર્થવાહ; (૪) મહાનિર્ધામકનાં દેશ્યો કલાત્મક રીતે કંડાર્યા છે. વળી ચારે દિશાના ચાર મુખ્ય દરવાજાની આજુબાજુના બે-બે બ્લોક (રૂમ) કુલ આઠ બ્લોક સુંદર નકશીકામનાં દારોથી શણગાર્યા છે. પહેલા-બીજા દારમાં ૧૬ વિદ્યાદેવીના, ત્રીજા દારમાં શુભ્ય શુક્રન, ચોથા દારમાં ચાર શરણ, ચાર સાધન અને ચાર પ્રકારનાં દાનના; પાંચમા-છજ્ઞા દ્વારમાં નવકાર-વજ્વપંજરની વિવિધ મુદ્રાના અને નવકારના પદોનાં પ્રતીકો, સાતમા દ્વારમાં આઠ પ્રતિહાર્ય અને આઠમા દારમાં અષ્ટમંગલના પ્રતીકો ઝીલવટભરી દષ્ટિંએ જોતાં નજરે ચઢે છે. આઠે બ્લોકમાં પહેલામાં હમર્ણા વહીવટી ઑફીસ છે, બીજામાં ગુરુગલ પ્રદર્શિત કરતું ભવ્ય ગુરુમંદિર - શ્રી ગૌતમ સ્વામીજી, પૂજ્ય શાસનસમ્રાટ્, પૂજ્ય શ્રી વિજ્ઞાનસૂરિજી મ.સા, પૂજ્ય ધર્મરાજા ગુરુદેવની ગુરુ પ્રતિમા તથા મા ચક્કેસરી ને મા પદ્માવતીની મૂર્તિઓથી દીપે છે. જયારે બાકીના બીજા બ્લૉકમાં અતીત, અનાગત ને વર્તમાન ચોવીશીનો ખ્યાલ પણ આપવામાં આવશે. શાસતા તીર્થકરોના પરિચય ચિત્રોની સાથે ૬૩ શલાકા પુરુષ, ૪૫ આગમની પાંચ વાચના, અઢી ઢીપ, ઉત્સર્પિલી - અવસર્પિલી કાળ-પાંચમા-છઠા આરાની તેમજ શ્રી વીરપાટ પરંપરાની સમજ આપતાં ચિત્રો વગેરે મૂકવામાં આવશે.

### મહામંદિરનું હ્રદયંગમ બહારનું ભવ્યદર્શન, સદેહે વિચરતા ભાવ જિનેશ્વર ભગવંતની લોકોત્તર પુણ્યાઇનો ખ્યાલ

શ્રી સમવસરણ મહામંદિરના અંદરના વિભાગોના દર્શનથી પ્રભાવિત પુણ્યાત્મા ઉપર બિરાજમાન પ્રભુ શ્રીવીરને વંદન કરવા ઉત્કટ બની બહાર આવે છે. ત્યાં ચારે મુખ્ય દરવાજા ઉપર તીર્થકર પ્રભુનાં અયવન, જન્મ, દીક્ષા અને નિર્વાણ કલ્યાણકનાં કંડારેલા દશ્યોને, નીકળતાં જમશી બાજીએ પથ્થરમાંથી બનાવેલ, સાક્ષાત જેવી લાગતી ગાડામાં રહેલ ઊંચી ઇન્દ્રધ્વજાને. વિશાળ ભીંતો ઉપર પથ્થરમાં કંડારેલ રાજા દશાર્શભદ્ર ને ઇન્દ્ર મહારાજાની પ્રભુવીરના ચરજોમાં આત્મસમર્પણ ભાવ પ્રકટ કરતા પટને, પ્રદક્ષિણાકારે આગળ વધતાં પાછળના ભાગમાં શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ ને કૃષ્સ મહારાજા ; શ્રી પાર્શ્વનાથજી, શ્રી આદિનાથજી પ્રભુ ને મરદેવા માતાજીના પટને તેમજ શ્રી પ્રભુવીર પ્રત્યે સંપૂર્ણ સમર્પિતતા પ્રકટ કરતા શ્રેષિક મહારાજની ભક્તિનાં દશ્યોને તેમજ નાની નાની વાડીઓને જોઈ પ્રસન્ન બને છે. જ્યારે યાત્રિકને પજી-ભક્તિ કરવા માટે જરૂરિયાતવાળું સાધન જોઈએ, તે માટે ડાબી બાજુએ રહેલ ભક્તિભવન તરફ નજર જાય છે, જ્યાં આધનિક સોલાર મશીન દ્વારા યાત્રિક માટે ગરમ-ઠંડા પાજ્ઞીની સુંદર વ્યવસ્થા છે અને પ્રભુની પ્રક્ષાલ પૂજા માટે જરૂરી પાણીનો સંચય સમવસરણની અંદર રહેલ ટાંકામાં તેમજ નવા તૈયાર થયેલ કુંડમાં થાય છે. યાત્રાળુની આ બધી વ્યવસ્થા જોઈ સમવસરજ઼ ઉપર જવા માટે પગથિયાં ચઢતાં નાના નાના પત્થરનાં કુંભો, કાંગરા, સંદર તોરછ્ન-કમાનોવાળા ચારે તરફના બારે દરવાજા, પહેલા ગઢમાં પથ્થરમાં કંડારેલા વિવિધ વાહનો, બીજા ગઢમાં વિભિન્ન પશુ-પક્ષીઓ, ત્રીજા ગઢમાં સાધ-સાધ્વી-મનુષ્ય-સ્ત્રી-દેવ-દેવીઓની બારે પર્ષદાને નિહાળતો, તો ક્યારેક વિશિષ્ટ થાંભલીએ ટેક્શ ઉપર ટેકો લેતો, ધીમે ધીમે ૧૦૮ પગથિયાં ચઢી ઉપર પહોંચે છે. જ્યાં સુંદર પવાસલ ઉપર શ્રી મહાવીર સ્વામીજીની સાત હાથની કાયાને લક્ષમાં રાખીને પદ્માસને બેઠેલ ૬૧ા ઇંચની પ્રતિમા અષ્ટપ્રતિહાર્ય સહિત

ચારે દિશામાં બિરાજમાન છે. ઉપર માત્ર પથ્થરથી જ નિર્માણ કરેલ અશોકવૃક્ષ અને ચૈત્યવૃક્ષનું સુંદર ડાળી પાંદડાં સાથે નિર્માણ કર્યું છે. ૨૭ ફૂટ ઊંચા અને ૩૭ ફૂટનો વ્યાપ ધરાવતા આ વૃક્ષનું વજન અંદાજે ૫૦૦ ટન છે. તે બધું વજન વૃક્ષની વડવાઈ જેવા દેખાતા તોતિંગ થાંભલા ઉપર પથરાઈ ગયેલું છે. પાંગરતા પરોઢિયે/પ્રભાતે પરમાત્માના પૂજકને અહીં અનુપમ આત્મિક આહ્લાદ અવનવા અનુભવ થાય છે.

આ રીતે શ્રી સમવસરણ એ માત્ર મંદિર નહિ, બલ્કે મહામંદિર છે, જેમાં જિનશાસનની ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક ભવ્યતા, શિલ્પ અને રંગરેખામાં ગુંજી ઊઠે છે.

#### \* \* \* \* \*

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ ટ્રસ્ટીમંડળ તથા પુસ્તક પ્રાપ્તિસ્થાન

- (૧) **શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન** ફોન નં. ૦૨૮૪૮-૨૪૯૨, ૨૫૬૧ શ્રી સમવસરણ મહામંદિર, તળેટી રોડ, પાલિતાણા - ૩૬૪૨૭૦
- (૨) શ્રી મહેન્દ્રભાઈ ખૂબચંદ શાહ
   C/o રતનચંદ જોરાજી એન્ડ કું., ગોડીજી બિલ્ડીંગ નં. ૧, કીકા સ્ટ્રીટ, પાયધુની, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦૨.
- (૩, શ્રી <mark>કાંતિલાલ રતિલાલ શાહ</mark> સરદાર સોસાયટી બંગલો, સુરેન્દ્રનગર - ૩∉૦ ૦૦૧.
- (૪) શ્રી અચિનભાઈ શાંતિલાલ સંઘવી કાયસ્થ મહોલ્લો, ગોપીપુરા, સુરત.
- (૫) શ્રી અનિલભાઈ શાંતિલાલ ગાંધી
   ૧૧૦, મહાકાન્ત બિલ્ડિંગ, વી.એસ.હોસ્પિટલ સામે, આશ્રમ રોડ,
   અમદાવાદ ૩૮૦ ૦૦૬.
- (દ) શ્રી મહેન્દ્રભાઈ ચંદુલાલ વખારિયા C/o વખારિયા બ્રધર્સ, જવાહરચોક, સુરેન્દ્રનગર - ૩૬૩ ૦૦૧.
- (૭) શ્રી હર્ષદરાય પ્રેમચંદ શાહ C/o ધર્મેન્દ્ર વાસણ ભંડાર, મહાત્મા ગાંધી રોડ, ભાવનગર - ૩૬૪ ૦૦૧.
- (૮) **શ્રી હર્ષદરાય ચુનીલાલ** ભારત ટ્રેડીંગ કંપની, ૧૧૧, ટનટનપુરા સ્ટ્રીટ, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦૯.

(૯) શ્રી મુકેશભાઈ જમનાદાસ શાહ ૩૬, સંપતરાવ સોસાયટી, અલકાપુરી, વડોદરા. (૧૦) શ્રી રમેશભાઈ ગાઠાશી ર, સ્વીનગર બંગલોજ, સેટેલાઈટ રોડ, સોમેશ્વર જૈન મંદિર સામે, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫ (૧૧) શ્રી કીરીટભાઈ ચુનીલાલ શાહ સી-૨૭, વસુંધરા એપાર્ટમેન્ટ, ત્રીજે માળે, કૃષ્જ્રનગર, ભાવનગર. \* \* \* \* \* નીચેના પુસ્તક વિક્રેતાઓ પાસેથી પણ શ્રી જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટ પ્રકાશિત પુસ્તકો પ્રાપ્ત થશે. (૧) સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર હાથીખાના, રતનપોળ, અમદાવાદ-૧ (૨) પાર્શ્વપ્રકાશન ઝવેરીવાડ નાકા, રીલીફ રોડ, અમદાવાદ-૧ (૩) નવભારત સાહિત્યમંદિર શ્રી મહાવીર સ્વામી દેરાસર પાસે, ગાંધી રોડ, અમદાવાદ-૧ (x) નવભારત સાહિત્યમંદિર ૧૩૪. પ્રીન્સેસ સ્ટીટ, મંબઇ-૪૦૦૦૦૨ (૫) સેવંતીલાલ વી. જૈન ૨૦, મહાજન ગલી, પહેલે માળે, ઝવેરી બજાર, મુંબઇ-૪૦૦૦૦૨

#### (VIII)

# શ્રીનેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરજ્ઞાનમંદિર, સુરત તથા શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ટ્રસ્ટ-પાલીતાણા પ્રકાશિત ગ્રંથોની યાદી

| ક્રમ | ગ્રંથનું નામ                             | ભાષા            | પ્રકાશન સમય |
|------|------------------------------------------|-----------------|-------------|
| ٩.   | અભિધાન ચિંતામણી કોશ (ચંદ્રોદયટીકા)       |                 | ·           |
|      | પ્રથમાવૃતિ                               |                 | ૨૦૧૩        |
|      | દિતીયાવૃતિ                               |                 | ર૦૨૯        |
| ર.   | અર્હત્યૂતન-પૌષ્ટિક વિધાન                 |                 |             |
| з.   | અભિધાન ચિંતામણિ (વ્યુત્પત્તિ રત્નાકર ટીક | ı)              |             |
| ૪.   | અજિત-વિનીત સ્વાધ્યાય સંગ્રહ              | ગુજરાતી         |             |
| પ.   | આરામસોહાકહા                              | પ્રાકૃત         |             |
| ₹.   | આત્મદર્પશ                                | ગુજરાતી         | ૨૦૫૫        |
| ৩.   | કરુણરસ કટંબક પાઇઅ તથા સંસ્કૃત            | ગ્રાકૃત-સંસ્કૃત | ৽ৼ৾৾ৼ৾৾৽    |
| ٤.   | E                                        | ગુજરાતી         | •           |
| ૯.   | કર્મપ્રકૃતિ-ભાગ-૨                        | ગુજરાતી         |             |
| ٩0.  | . કર્મપ્રકૃતિ-ભાગ-૩                      | ગુજરાતી         |             |
| ૧૧   | . Glory of Jainism                       | અંગ્રેજી        |             |
| ૧૨.  | . ગાગરમાં સાગર                           | ગુજરાતી         | ૨૦૫૪        |
| ૧૩   | ચતુર્વિશતિ જિન સ્તવવૃતિ                  | -               | ૨૦૧૩        |
| ૧૪.  | . ચાલો ચોવીશી બુહારીએ                    | ગુજરાતી         |             |
| ૧૫.  | . જિનશાસનની કિર્તીગાથા                   | હિંદી           | ૨૦૫૪        |
| ٩٤.  | જિનશાસનની કિર્તીગાથા                     | ગુજરાતી         | ૨૦૫૪        |
| ৭৩.  | . જિનશાસનની બલિહારી                      | ગુજરાતી         |             |
|      | . જૈન દર્શન સિદ્ધાંતો અને પરિચય ભાગ-૧    | ગુજરાતી         | २०४४        |
|      | . જૈન દર્શન સિદ્ધાંતો અને પરિચય ભાગ-૨    | ગુજરાતી         | 5088        |
|      | . જૈન ધર્મ કે મૂલતત્વ - ભાગ-૧            | હિંદી           | 2088        |
| ૨૧.  | . જૈન ધર્મ કે મૂલતત્વ - ભાગ-૨            | હિંદી           | 2088        |
| ૨૨.  | જૈન દર્શનનું તુલનાત્મક દિગ્દર્શન         | ગુજરાતી         | २०२४        |
| ૨૩.  | . તીર્થાધિરાજને ચરજ્ઞે - પ્રથમાવૃતિ      | ગુજરાતી         | २०२२        |
| ૨૪.  | તીર્થાધિરાજને ચરશે - દ્વિતીયાવૃતિ        | ગુજરાતી         | ૨૦૨૨        |

| -                                                          |                 |                   |  |  |
|------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------|--|--|
| ૨૫. નિત્ય સ્મરલ્નિકા                                       | ગુજરાતી         | ૨૦૩૨              |  |  |
| ૨૬. નૈષધ મહાકાવ્ય (શ્રી રત્નચંદ્રજી ગણિકૃત ટીકા) યન્ત્રસ્થ |                 |                   |  |  |
| ૨૭. પગ્ચ નમસ્કાર સ્તવવૃતિ                                  | સંસ્કૃત         | २००४              |  |  |
| ૨૮. પાઇઅ વિજ્ઞાણ કહા-ભાગ-૧- પ્રથમાવૃતિ                     | પ્રાકૃત         | ૨૦૧૩              |  |  |
| દ્વિતીયાવૃતિ                                               | પ્રાકૃત         | 5058 -            |  |  |
| ૨૯. પાઇઅ વૈજ્ઞાજ્ઞ કહા-ભાગ-૨-પ્રથમાવૃતિ                    | પ્રાકૃત         | २०२७              |  |  |
| દ્વિતીયાવૃતિ                                               | પ્રાકૃત         |                   |  |  |
| ૩૦. પાઇઅ વિશાસ ગાહા                                        | પ્રાકૃત-સંસ્કૃત | SORE              |  |  |
|                                                            | ગુજરાતી સાથે    |                   |  |  |
| ૩૧. પ્રાકૃત રૂપમાલા                                        | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | ૧૯૮૨              |  |  |
| ૩૨. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન પાઠમાલા-પ્રથમાવૃત્તિ                   | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | ૧૯૯૬              |  |  |
| દ્વિતીયાવૃતિ                                               | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | 500% <sup>,</sup> |  |  |
| તૃતીયાવૃતિ                                                 | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | ૨૦૧૯              |  |  |
| ચર્તુથ્યાવૃતિ                                              | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | २०४४              |  |  |
| ૩૩. પ્રાકૃત માર્ગદર્શિકા                                   | પ્રાકૃત-ગુજરાતી | २०४७              |  |  |
| ૩૪. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન કથાઓ ભાગ-૧ પ્રથમાવૃતિ                  | ગુજરાતી         | २०२४              |  |  |
| દ્વિતીયાવૃતિ                                               | ગુજરાતી         | ૨૦૩૨              |  |  |
| ૩૫. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન કથાઓ ભાગ-૨ પ્રથમાવૃતિ                  | ગુજરાતી         | २०१४              |  |  |
| દ્રિતીયાવૃતિ                                               | ગુજરાતી         | ૨૦૩૨              |  |  |
| ૩૬. પ્રતિષ્ઠાકલ્પ-અંજન શલાકાવિધિ (જૂની) પ્રથમાવૃતિ         |                 |                   |  |  |
| ૩૭. પ્રીતિની રીતિ                                          | ં ગુજરાતી       | २०४७              |  |  |
| ૩૮. ષિસ્તાલીસ આગમની સંક્ષિપ્ત રૂપરેખા                      | ગુજરાતી         | ૨૦૧૦              |  |  |
| <b>૩</b> ૯. પંડિઅ <b>ધ્રાવાલ</b> કહા                       | સંસ્કૃત         | ૧૯૯૮              |  |  |
| ૪૦. મહોપાધ્યાય ભાનુચંદ્ર ગણિચરિતમ્                         | સંસ્કૃત         | ૧૯૯૮              |  |  |
| ૪૧. મેરૂ શિખર નવરાવે                                       | ગુજરાતી         | ૨૦૫૪              |  |  |
| ૪૨. વિનય સૌરકાં                                            | ગુજરાતી         | ૨૦૧૮              |  |  |
| ૪૩. સચિત્ર સરસ્વતી પ્રાસાદ                                 | ગુજ-સંસ્કૃત     | ૨૦૫૫              |  |  |
| ૪૪. શ્રાવક ધર્મ વિધાન                                      | ગુજરાતી         | 5008              |  |  |
| ૪૫. ગિરિજંબૂ સામી ચરિયં                                    | સંસ્કૃત         | 2008              |  |  |
| ૪૬. સિરિ વિજયચંદ્ર કેવલી ચરિયં                             | સંસ્કૃત         | २००७              |  |  |
| ૪૭. સિરિ ઉસહણાહ ચરિયં                                      | પ્રાકૃત         | ૨૦૨૫              |  |  |
|                                                            |                 |                   |  |  |

| ૪૮ . સિરિચંદરાય ચરિયં                      | પ્રાકૃત      | २०२७ |
|--------------------------------------------|--------------|------|
| ૪૯. સિરિ ચંદરાય ચરિયં ગુર્જરાનુવાદ         | ગુજરાતી      | 2032 |
| ૪૮ . સિરિ ઉસહશાહ ચરિયં ગુર્જરાનુવાદ        | ગુજરાતી      | 2033 |
| ૪૯. શ્રીંપાલચરિત્રમ્ (સંક્ષિપ્ત) ધર્મોપદેશ | સંસ્કૃત      | 2005 |
| પ૦. શ્રી જિન સ્ત્રોત કોશઃ                  | સંસ્કૃત      |      |
| ૫૧. શ્રી વિતરાગ સ્તોત્રાદિ સઞ્ચયઃ          | સંસ્કૃત      |      |
| પર . શ્રી સ્થમન પાર્શ્વનાથ માહાત્મય        | ગુજરાતી      | ૧૯૯૬ |
| પ૩. શ્રી ઉપદ્યાન તપ માર્ગદર્શિકા           | ગુજરાતી      | २०२उ |
| <b>પ૪. શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થ દર્શનાવ</b> લી   | ગુજ-અંગ્રેજી | ર૦પર |
| પપ. શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થ દર્શનાવલી           | ગુજ-હિંદી    | ૨૦૫૨ |
| પદ . સુરત તીર્થ વંદ દકરજોડ                 | ગુજરાતી      | ૨૦૫૪ |
| પ૭. સૂર્ય સહસ્રનામમાલા                     | સંસ્કૃત      |      |
| ૫૮. સૂર્ય પૂંજ (પુંજ)                      | ગુજરાતી      | ૨૦૫૩ |
| ૫૯. સંખિત તરંગવઇ કહા (તરંગલોલા)            | પ્રાકૃત      | 2000 |
| ૬૦. સંક્ષિપ્ત પ્રાકૃત રૂપમાલા              | પ્રાકૃત      | ૨૦૦૫ |
| ૬૧. સંસ્કૃત મંદિરાંત પ્રવેશિકા (બીજી બુક)  | -            |      |
| ૬૨. હરિપાલી સંચય                           | ગુજરાતી      | ૨૦૨૫ |
| ૬૩. હેમ નૂતન લધુપ્રક્રિયા                  | -            |      |
| ૬૪.જ્ઞાતપુત્ર શ્રમણે ભગવાન મહાવીર          | ગુજરાતી      | ૨૦૨૫ |
| દપ. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન ગ્રંથ                  | _            | ૨૦૫૭ |
|                                            |              |      |

#### પ્રાપ્તિસ્થાન

<mark>શ્રી નેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરિ જ્ઞાનમંદિ</mark>ર કાયસ્થ મહોલ્લો, ગોપીપુરા, સુરત-૧

# શ્રીનેમિ-વિજ્ઞાન-કસ્તૂરસૂરિ ગ્રંથ શ્રેણી

## ક્રમ ગ્રંથનું નામ

૧. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન બાળ પોથી - ૧

ર. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન બાળ પોથી - ૨

૩. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન બાળ પોથી - ૩

૪. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન બાળ પોથી - ૪

પ. શ્રી વીશ સ્થાનક તપ આરાધના વિધિ

- ૬. શ્રી વીશ સ્થાનક તપ (કથાઓ સહિત)
- ૭. શ્રી વીશ સ્થાનકની કથાઓ
- ૮. વંદુ જિન ચોવીશ
- ૯. ભક્તિ વૈભવ

૧૦. પ્રાકૃત વિજ્ઞાન સંક્ષેપ

- ૧૧. હે જીના જાગીશ
- ૧૨. પ્રતિષ્ઠા કલ્પ- અંજન શલાકા-પ્રતિષ્ઠાવિધિ (દ્વિતીયાવૃતિ)

૧૩. દશવૈકાલિકસૂત્રમ્

૧૪. કર્મપ્રકૃતિ ભાગ-૩

- ૧૫. મૌન એકાદશી પર્વ
- ૧૬. અભિધાન ચિન્તામણિ નામમાલા
- ૧૭. જૈન સાહિત્યનો બૃહદૂ ઇતિહાસ ભાગ-૧ અંગ આગમ
- ૧૮. જૈન સાહિત્યનો બુહદુ ઇતિહાસ ભાગ-૨ અંગબાહ્ય આગમો

૧૯. જૈન સાહિત્યનો બુહદૂ ઇતિહાસ ભાગ-૩ - આગમિક વ્યાખ્યાઓ

- ૨૦. જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્દ ઇતિહાસ ભાગ-૪ કર્મ સાહિત્ય-આાગમિક પ્રકરજ્ઞ
- ૨૧. જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્દ ઇતિહાસ ભાગ-૫ લાક્ષણિક સાહિત્ય
- ૨૨. જૈન સાહિત્યનો બુહદૂ ઇતિહાસ ભાગ-૬ કાવ્ય સાહિત્ય
- ૨૩. જૈન સાહિત્યનો બુહદ્ ઇતિહાસ ભાગ-૭ કન્નડ-તામિલ, મરાઠી
- ૨૪. પ્રમાશ મીમાંસા સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સહિત, ગુજરાતી અનુવાદ સહિત
- ૨૫. જૈન ધર્મ-દર્શન, મોહનલાલ મેહતા(ગુજરાતી અનુવાદ)

#### (XII)

# ઋષ સ્વીકાર

અમો આભારી છીએ

- પરમપૂજ્ય સ્વ. આચાર્યશ્રી વિજયચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી મહારાજ, પરમ પૂજ્ય સ્વ. આચાર્યશ્રી વિજયઅશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ, પરમ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી વિજયસોમચંદ્રસૂરિજી મહારાજ તથા અન્ય મુનિ ભંગવતોના.
- ભાગ-૩ "આગમિક વ્યાખ્યાઓ" ના પ્રકાશનમાં આર્થિક સહયોગ આપવા બદલ પાર્શ્વનાથ શ્વે. મૂ. સંઘ, ઘાટકોપર, મુંબઇ તથા પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહાર ચાલ જૈન સંઘ, મુંબઈના.
- આ પ્રકાશનના આર્થિક સહયોગમાં ફાળો આપનાર અનેક સંસ્થાઓ તથા દાતાશ્રીઓના.
- શ્રી પાર્શ્વનાથ જૈન શોધ સંસ્થાન, વારાણસીના તથા તેના પૂર્વ નિયામક ડૉ. સાગરમલજી જૈનના.
- ગુજરાતી આવૃતિના માનદ્ સંપાદકો ડૉ. નગીનભાઈ શાહ તથા
   ડૉ. રમબ્રીકભાઈ શાહના.
- ઉત્તમ છાપકામ માટે લેસર ઈમ્પ્રેશન્સવાળા શ્રી મયંક શાહ તથા માબ્રિભદ્ર પ્રિન્ટર્સવાળા શ્રી કનુભાઈ ભાવસાર અને સુંદર સચિત્ર ટાઈટલ ડિઝાઈન માટે કીંગ ઈમેજ પ્રા. લિ. ના ડાયરેક્ટર શ્રી જીવભ્રભાઈ વડોદરિયાના.

શ્રી ૧૦૮ જૈન તીર્થદર્શન ભવન ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીઓ.

वजनेश्वासदायनिमा

साहसामितिसम्बद्ध यात्रात्मवविद्यम्बन्धः नस्त्रवेगसाः राजसः न्द्रैः भानस्त्रस्य यत्रगास्त्रः इतिनिद्यायत्रागास्त्रः

गिनमिसिम्स् द्वेर यद्वमाञ्चाद्यमा यदिजमिवज्रीक्ष प्रथतिसम्बद्धाः व

ध्यमचा जनस्वराष्ट्र विस्ताता खुलाः वीस्ताता प्राप्ताः स्विद्यालाम ताल प्राप्यालाम ताल

खर्ये॥३३२३हाला जिन्दाच्छ्राच्छ्रान् श्रीनद्यदेतः।द्यात्वः ॥।स्ट॰्

तालानिनालानिय प्रयोगमाजिन्छ ब्रेसम्प्राजन्म येराव्यान्ब्रे। इत्रे मायदात्तान्ब्राः इत्रे

र्ये एन जाति। इस्माद तिनः इच्छिम् दिस्मादि तिष्ठिय व्यतिसत्ताव TE

1

CI

जगाज रोव स्थय

इसाझ जुब सालाव

क़ॿग़ख़ज़ख़ॸक़ख़ॎक़ऻॿऀॻॖॖॹॿऄऀग़ग़ग़क़ऺऻऀऀॿऀख़ग़ॎख़ॏख़॓ॻज़ॷक़ॕक़क़ऀॵऩॶऀग़ ज़ॎॏऀॺॿग़ॸख़ॾॏॼॎड़ॾग़ॏक़ग़क़ड़य़ग़ॾख़ॖॖऀऀॸऻॿॏख़ॿज़ॎॷग़ढ़ख़ॻॖख़ॼॻ ॴय़ॎग़ॖॎख़ग़ख़ख़ॏख़ॿज़ॎग़ॾख़ग़ग़ॿख़ग़ढ़ॼॶॖॾग़ॻख़ॖग़ॾॖॾॸय़ॻढ़ड़ऻय़ ज़ग़ॸॿॾक़ग़ॎग़ॖॖॖॖख़क़ग़ॎॾॎॡॎऻॺड़ग़ॾॷॾय़ॱड़ॶॸऀग़ढ़ॾॼड़क़ख़ॖक़ऻफ़ ॺ॓ग़ॸॿॾय़ग़ॎॶॏॿय़य़य़ग़ड़ॵक़ॎग़ॾॾॾग़ॻख़ख़ॻॎऻक़ॾॿॕॻॎख़ऻय़

वणामानाम् सवस्मानाडमम्मनामानायरभविणययम् माम्भगाम

इर्यतीनामाणां विस्थिदिवज्ञर्दभीक्षर्भे माफ्रिववर्मविमानियताए इस् कार्वमध्यास्वलावालयं वृत्यान्त्राक्षामायाद्वापाववार्यव्यनम् छेवानाधवव्यद्विमे दङालुबीयां छुनिबनिस्त्रुमाएणनयम् उपनिक्ति । लोलयिव बार्वास्ति विपसिमिधिः फ्रेन्ड माछयता। ध्रेर छुप्रमा। विर

राष्ट्राद्वनाप्रधयद्वणामप्रनामिकोबिाकान्स्पनिष्ठनााठवोधवर्धि नीस दाषट चेथनाप्रध्यात्रयमाद्ययापिवसारा जानेमसाधनातामासंडक्षाछाद सामञ्जेष्ठा सपिरातयना स्वविज्ञानय छनाजापिसतिलाजाछाचनाप्रसाधित पिसायाद्यीयानात्रः निमानच्याप्रिङ्ख्यम्बाद्याद्ययः जनावाय छत्त्वज्ञ दिप्राडप्रजातद्यात्र स्वमानच्याप्रिङ्ख्यम्बाद्याद्ययः जनावाय छत्त्वज्ञ दिप्राडप्रजातद्यात्र स्वमानच्याप्रिङ्ख्यम्बाद्याद्यः जनावायः छत्त्वज्ञास्य दिप्राडप्रजातद्यात्र स्वमानच्याप्रिक्षाद्वयाः स्वान्त्यायः स्वान्यः

सिवियेवार्वेयमधिया।।३७३भिनन्यञ्चम्श्राज्ञइसित्वकै श्रवस्थाना।।आमाय ताजन्त्रमासाञ्च्याः३५वद्येवानासर्यानाडायांत्रायासस्वाम् व्यय्पालयश्यः याधाः।जिद्यस्यानारगत्रव्याप्रियमात्रायात्रास्य स्वाम् द्वायात्र्याः स्वृद्धिव तिसः श्रात्रा विदमः ।ध्वतावत्रज्ञ्या विश्वित्रीयात्राक्रायांत्रवाणिति॥ध्वत्रज्ञाणियि

नस्तमालिकनार्ड्यावितिकडाननीककिस्वनमायकिमानिवापयकहेन कडीविवित्रमें।संसाराष्ट्रिंसमनसीककाणापसञ्चालिनी।एकलमा वडीविवित्रमें।संसाराष्ट्रस्वनसीनीकवादियुववाक्षेस्सेच्रुसाः।२२ त्यकच्याणनिवियात्रान्त्रसमालाश्वनविद्यमावाकड्रुणमास्वरनेदद मिकसेडलाउडायण्डितिस्वाप्रसङ्घल्यास्वाप्रनापने॥११२२२३म

फ़ज़ॾऄऀ॥ध्धवाधुमानघमाताद्येलाखद्यस्य क़लँगानीम२न२न२नटावाच्य्झा के॥७०नम्मानबोङनातिकादवनाप्तवमान२त्वामकस्यावद्यासामछाताद्यात्र वृङ्गागाडनवाद्रची जोत्रते उम्पष्ठहाबनिबद्धभी। एक्तिमामेतिना फुझ्रव्या नेषिद्रज्ञा।इडविमहमसामाकचा क्रमाब छन्वमद्य द्यात्रा क्रमातीवकस्मा

ॷॿ॓ग़ॻऀॼॾॎऀग़ख़ज़ॿज़ॾज़ॼॱॱॾऀड़ग़ग़ऻॎॺऀॿॖॏग़ॼख़ॾग़ॻऻज़ॺक़ॼॻॻ ॷॿ॓ग़ॻऀॼॾॎक़ख़ॖॗॺॺऻक़ऻॻॎॾऻॎऄॾॾॎढ़ॎख़ॎग़क़ग़फ़ॎक़॥ॎॻॻड़ॼज़ॿग़ॶक़ऻ

यनावनी नविसाइर वाद्सारिणाव भवाद षर्वाजनवक्तानां स्थानात्मवविष्ठाव्यम् लिसामानिसास्यियन् स्वव्यग्रना १३३३ स्रबत्यां विस्ताराधकात्म गुर्वे येव्यग्रम् धान् नाङ्मसाङ्ग्याक्षण्ण्यः वितिसीय यागाप्तः

लियिः धागभन्ति (मस्रेस्ट्रेट शाद्यायाव वमात्राः द्वमा ॥न्त्राखन अभि जम्मद्वाः प्रजालिष्य द्वाराष्ट्रम् १ वय

T.F

नियमे झुमा।विवेशता जनश्वन्धः गएनः समाध्यावि सन्ता वा समा विवेशयसालबा कतः ॥वः झोशः मेवालियमझ लाखपि सन्ता मेनाक वास्त्रव्याश्वर्धं मेनायस्वर्धनी।यथम

यश्चारव्ययम् वागः ख्रिया। वज्ञ न काला जनस्य या। वद्य व काला चित्राच्य चढा खाताः विद्याया श्रेष कर्षुं ठा न छर्मातः । वास्य न भयानिमया खानातः -

तानासिताधनामानिमाताभिध विमर्वस्रमित्रस्यगण्डनागनास्त्रं मिवसस्यिभिक्रम्मयानास्त्रं नेपातनस्य व्यसायब्रीनेवास्त्र नेपातनस्य व्यसायब्रीयानेवास्त्र ज्यागासगमिकास्त्राया गर्भस्य

7-16

र के लिए अझाति में ये या आता के मारे तर्श वेयत्रमिः कल के लत्त्र में द्वारि मार्ट विस्तारिवि सास्वयोषि या रोति संज्ञात असो के विलाय कल्पके लाज्य

> कबायनामनत्रायमाविंगम्बन लिविव्यानयनोपासाइग्रामिका माधिलास्त्रवान्यणसिवनिनाथमा सानमाइकाग्ताहान्यज्ञापास वेदामाह स्रकाल्यप्रीयययामह

इर्यसीमाखणवासंस कार्यसंघायनायालय छंगमाखवयदिसेव ।बीसयिचकगार्डित

जञ्जत्वने॥पश्चयण॥स्वन सामव चेथवे॥पश्चिरमावयव सामञ्जूषी मधिवात चना।इप्र पिमायाची सानाजः लिमात् दिशाइप्रकालयोज्य कापापि

TE E

TA

लाखयेवार्षयमधिया॥वण्डनि ताज्ञत्तु नासा स्थावयवना वनाव वाया॥व्यासमा मलगालनस्य ति मन्द्रा ज्ञावियम् । व्यतावत्रस्य

नब्बमाखकनाइवाविन् इत्युविवन्मायमात्वार दवनिषद्वविद्विनास्व त्यकस्त्राणभिष्ठियायमन जिक्समेडले। उडायपिति

प्रसङ्वे॥श्रेष्ठवाघुमानप्रमानार्द्ध काश्व्यम्प्रमानवेजिमानमादवन जुस् गं॥वनवाद्ववीक्रोत्रतज्जन नेषिटनु॥ध्यविसंहमभाभ का

चत्रत्रात्रिल झाखाखन् सिणक बोहल थर प्रसार अवरिती मनाकि डवाष्ट्र विवेगालीय

स्थित इंद्रेनायम्डिताम्ब्रमान्तायाहा



શ્રી ૧૦૮ જેન તીર્થ દર્શન ભવન-સમવસરણ મહામંદિર - પાલીતાણા