ાત્મકથાનાં અમૃત બિન્દુઓ.

લેખક-મહાત્મા <mark>ગાંધી</mark>જી.

नम सूचन

इस ग्रन्थ के अभ्यास का कार्य पूर्ण होते ही नियत समयाविध में शीघ वापस करने की कृपा करें. जिससे अन्य वाचकगण इसका उपयोग कर सकें.

> સંગ્રાહક– વ્યાલાભાઇ વીરચંદ દેસાઇન

# આત્મકથાનાં અમૃત બિન્દુઓ.

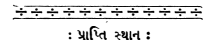
લેખક-મહાત્મા ગાંધીજી.

સંગ્રાહક– <mark>ખાલાભાઇ વીરચંક દેસાઇ.</mark> ( ભિક્ષુ. )

સુક્ય છે આના

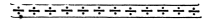
પ્રકાશક-રતિ**લાલ** દીપચંદ દેસાઇ, શ્રી વિજયધર્મ લક્ષ્મી જ્ઞાનમંદિર, **બેલનગંજ**—આગ્રા.

# प्रथम आवृत्ति



**માર. વનમાળી**દાસ, સી. પી. ટેન્ક, સું**પ્**ષઇ.

નાગરદાસ પ્રાગજ છુકસેલર, દાશીવાઢાની પાળ, અમદાવાદ. જયન્તિ**લાલ મ**ણિલાલ ઘડીઆળી, ભાવનગર.



મુદ્ધક-અંબાલાલ વિઠ્ઠલભાઇ ઠક્કર. દુહાણામિત્ર સ્ટીમ પ્રી. પ્રેસ, વડાદરા. તા. ૧૫–૯-૧૯૩૧

# વાંચતાં પહેલાં જરા

" સત્યના પ્રયોગો અને આત્મકથા " ઘણા સમય પહેલાં મેં વાંચી હતી. તે સમયે મને તેમાં વધારે સમજવા જેવું કં ઇક દેખાણું હતું. પણ અન્ય કાર્યોના ખાજ નીચે દબાતાં તે ન ખની શક્યું. પણ સુભાગ્યે પુનઃ તેને વાંચવાના અને વિચારવાના સમય મળતાં મને એમાં સુંદર અને સત્ય વિચારાના સાગર ઉછળતા નજરે પડયા—જીવનને માટે કાંઇ સમજવા જેવું દેખાયું. આત્મ-કથાનાં કેટલાંક પ્રકરણોએ, કેટલાક કકરાઓએ, કેટલીક લાઇનાએ મારા ઉપર સારી જેવા અસર કરી. મારી દ્રષ્ટિએ એ ધર્મવચના જેવાં દેખાયાં. અકસ્માત્ માર્ચ મન એના સંગ્રહ કરવાને લલચાયું. અને ઉત્સાહથી—બની શકે તેટલી સાવચેતીથી—કેટલાક કકરાઓ મેં ઉતારી લીધા અને એ નાટસુક મારી પ્રિય પાથી બની. પણ જેમ કાળ નાનું એવું ઝાડ કબીરવડ બને તેમ મારી હસ્તલિખિત પાથી આજે છપાએલ પુસ્તકનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે અને એ સ્વરૂપ નિર્માતા તરીકે સ્નેહી બંધુ શ્રી અભયચંદ ભગવાનદાસ ગાંધીના આભાર માનવા રહ્યો.

વિશ્વ વિખ્યાત ગાંધીજીને બલે કાઇ મહાત્મા કહેતાં ખચ-કાતું હોય, રાજનીતિજ્ઞા તેમને બલે રાજનીતિ ધુરંધર કહેતાં ખચકાતા હોય, ધર્માચાર્યો તેમને ધર્મ ધુરંધર કહેતાં ખચકાતા હોય, કાઇ પયગમ્બર કે અવતાર માનવા ના પાડતા હોય પહ્યુ તેમને એક સાચા મનુષ્ય તરીકે એાળખવાની ના પાડનાર કાઇક જ વિચાર શકિતવાળા કદાચ નીકળે ? અને માનવજીવનમાં માનવ જીવનની શ્રેષ્ઠ ભૂમિકાએ પહેાંચવું તેજ સૌથી સારું લક્ષ્ય હોઇ શકે. છતાં મહાત્માછની દષ્ટિએ તેમની નમ્રતા–લધુતા કેવી છે તે સર્વ વિદિત છે.

તા પ્રત્યેક વાચક આને હૃદયનાં કાલુષ્યા ક્ષણ માટે દૂર કરી વાંચે. કારણ કે મેલા કાચમાં શુદ્ધ પ્રતિબિમ્બ ન પડી શકે. વાંચે અને વિચારક તરીકે વાંચે. એક એક વાકય એક એક ગીતા વચનની ગરજ સારશે. વાંચનાર ગાંધીજીને કાંઇક આચાર અને વિચારમાં સમજતા શશે. બ્રમનાં આવર્તી તીકળી જશે.

આ પ્રયત્ન મેં મારી ખાતર જ કર્યો હતો. બીજાની ખાતર યા અન્ય લાલચથી નાે'તા જ કર્યા. આ પ્રયતને જેમ મને સારા લાભ આપ્યા છે તેમ વાચકને આપે એ જ વાંચ્છા.

અન્તમાં વાચક વિચારકની દર્ષિએ વાંચે, આટલી નાની પુસ્તિકામાં જ ખજાનો-અમૂલ્ય ખજાના લર્ધો છે. આવડે તો ખાળી લે અને ભાગવે! વાચકના લાભમાં જ સંગ્રાહક પાતાની મહેનતનું મૂલ્ય મુલવે છે.

સંગ્રાહક ખાલાભાઇ વી. **દેસા**ઇ.

#### ð

ભાલે મારા જેવા અનેકાના ક્ષય થાએ પણ સત્યના જય થાએ. અલ્પાત્માને માપવા સારૂ સત્યના ગજ કઠી ટૂંકા ન ખના!

२

વડીલાની આજ્ઞાનું પાલન કરવું એટલું હું સમજ્યા હતા. તેઓ કહે તેમ કરવું, કરે તેના કાજી આપણે ન ખનવું.

3

વિવાહ અને વિદ્યાભ્યાસ એઉ એક સાથે તેા હિંદુ સંસારમાંજ હાય.

પ

# **અાત્મકથાનાં અમૃતબિંદુએા**

8

વ્યાયામને એટલે શારીરિક કેળવણીને માનસિકના જેવુંજ સ્થાન વિદ્યાભ્યાસમાં હોવું જોઇએ.

#### Y

સાચું બાલનારે અને સાચું કરનારે ગાફેલ પણ નજ રહેવું તોઇએ.

### ξ

કાઇ પણ હિંદુ આળકે સંસ્કૃતના સરસ અભ્યાસ વિના ન જ રહેવું જોઇએ.

#### 9

મે' વિષયની ઇચ્છા કરી એટલે હું તે કરી ચૂકરો. છતાં લોકિક દ્રષ્ટિએ ઇચ્છા કર્યા છતાં પ્રત્યક્ષ કર્મથી જે ખરે છે તેને આપણે ખચ્ચેા ગણીએ છીએ.

#### (

જેને સુધારવા છે તેની સાથે મિત્રતા હોય નહિ. મિત્રતામાં અઢેતભાવના હોય.એવી મિત્રતા જગતમાં કવચિતજ જોવામાં આવે છે. મિત્રતા સરખા ગુણવાળા વચ્ચે શાહો અને નહો, મિત્રતા એક બીજાના ઉપર અસર પાડયા વિના ન જ રહે એટલે મિત્રતામાં સુધારાને અવકાશ ખહું ઓછા હાય છે. મારા અભિપ્રાય એવા છે કે અંગત મિત્રતા અનિષ્ટ છે. કેમકે મનુષ્ય દોષને ઝટ શહ્યુ કરે છે. ગુણ શ્રહ્યુ કરવાને પ્રયાસની

આવશ્યકતા છે. જેને આત્માની, ઇશ્વરની મિત્રતા નોઇએ છે તેણે એકાકી રહેલું ઘટે છે.

E

મેં સ્ત્રીને હંમેશાં સહનશીલતાની મૂર્તિ કલ્પી છે. ને કર ઉપર ખેટો વહેમ જાય ત્યારે ને કર ને કરી છે છે. પુત્ર ઉપર એવું વીતે તે ા આપનું ઘર છે છે. મિત્ર મિત્ર વચ્ચે વહેમ હાખલ થાય ત્યારે મિત્રતા તુટે, સ્ત્રી ધણી ઉપર વહેમ લાવે તે! સમસમીને ખેસી રહે. પણ જે પતિ પત્નીના વિષે વહેમ લાવે તે! પત્નિના બિચારીના ભાગજ મત્યા. તે કયાં જાય ? ઉચ્ચ મનાતા વર્ણની હિંદુ સ્ત્રી અદાલતમાં જઇ અધાએલી ગાંઠને કપાવી પણ ન શકે, એવે એક પક્ષી ન્યાય તેને સારૂ રહેલા છે.

#### 90

પત્ની પતિની કાસી નથી. પણ સહચારિણી છે, સહધ-મિંણી છે, ખંને એક બીજાનાં દુઃખનાં ભાગીદાર સરખાં છે. અને જેટલી સ્વતંત્રતા—સારં નઠારૂં કરવાની પતિને છે તેટલીજ સ્ત્રીને છે.

## 99

સ્વાદનું ખરૂં સ્થાન જીભ નથી પણ મન છે.

#### १२

તો ( યુરાપ ) મુલકમાં નિશાળમાં કે કાેલેજમાં ભાષુ-નારા કાેઇ વિવાહિત ન હાેય. વિવાહિતને વિદ્યાર્થી જીવન ન હાેય. આપણામાં તાે પ્રાચીનકાળમાં વિદ્યાર્થી પ્રદ્યાચારીનેજ

# આત્મકથાનાં અમૃતબિ દુઓ

નામે ઓળખાતા. આ જમાનામાં જ બાલવિવાહના ચાલ વડ્યા છે.

#### 13

ધામેશાસનું ને દુનિયાના ધર્મોનું કંઇક ભાન તો થયું પણ તેવું જ્ઞાન મનુષ્યને બચાવવા સારૂં પુરતું નીવડતું નથી. આપત્તિ વેળા જે વસ્તુ મનુષ્યને બચાવે છે તેનું તેને તે વેળા ભાન હોતું નથી. નાસ્તિક જયારે બચે છે ત્યારે કહે છે કે પાતે અકસ્માતથી અચી ગયો. આસ્તિક એવે પ્રસંગે કહેશે કે મને ઇશ્વરે લચાવ્યો. ધર્મોના અભ્યાસથી. સંયમથી ઇશ્વર તેના હૃદયમાં પ્રગટ થાય છે, એવું અનુમાન પરિણામ પછી તે કરી દ્યે છે. એવું અનુમાન કરવાના તેને અધિકાર છે. પણ ખચતી વેળા તે જાણતા નથી કે તેને તેના સંયમ અચાવે છે કે કે શિણ અચાવે છે? જે પોતાના સંયમબળનું અભિમાન રાખે છે તેના સંયમ રાળાઇ ગયેલા કે શેણે નથી અનુભવ્યા? શાસ્ત્રાન તા એવે સમયે શાશા સમાન લાગે છે.

#### 28

અક્ષરજ્ઞાન આપનાર અપૂર્ણ શિક્ષકથી ચલાવી લેવાય, પણ આત્મદર્શન કરાવનાર અપૂર્ણ શિક્ષકથી નજ ચલાવાય. ગુરૂપદ તો સંપૂર્ણ જ્ઞાનીનેજ અપાય. ગુરૂની શાધમાં સફળતા રહેલી છે. કેમકે શિષ્યની ચાગ્યતા પ્રમાણેજ ગુરૂ મળે છે. યાગ્યતા પ્રાપ્તિને સારૂ સંપૂર્ણ પ્રયત્નનો દરેક સાધકને અધિકાર છે, એ તેના અર્થ છે. એ પ્રયત્નનું ફળ ઇશ્વરાધીન છે.

## ૧૫

જે વસ્તુ જાહેરમાં ન કરાય, તે છુપી રીતે કરવા મારૂં મનજ કેળુલ ન કરતું.

# १६

સ્તુતિ, ઉપાસના, પ્રાર્થના એ વહેમ નથી. પશુ આપણે ખાઇએ છીએ, પીઈએ છીએ, ચાલીએ બેસીએ છીએ, એ બધું જેટલું સાચું છે તેના કરતાંયે તે વધારે સાચી વસ્તુ છે. એજ સાચું છે, બીજું બધું ખાડું છે, એમ કહેવામાં અતિશયોહિત નથી.

આવી ઉપાસના, આવી પ્રાર્થના, એ કંઇ વાણીના વૈભવ નથી. તેનું મુળ કંઠ નથી પણ હૃદય છે. તેથી ને આપણે હૃદયની નિર્મળતાને પહેંાંચીએ, ત્યાં રહેલા તારાને સુસંગઠિત રાખીએ તેંા તેમાંથીજ સૂર નીકળે છે. તે સૂર ગગનગામી ખને છે. તેને સારૂં જીલની આવશ્યકતા નથી. એ સ્વલાવેજ અદબૂત વસ્તુ છે. વિકારા રૂપી મળાની શુદ્ધિ કરવા સારૂ હાર્દિક ઉપાસના જડીબુડી છે. પણ તે પ્રસાદી સારૂ આપણામાં સંપૂર્ણ નમ્રતા જોઇએ.

#### 90

શુશ્રુષાની મારી વૃત્તિને મેં શાખ તરીકે ઓળખાવી છે. કેમકે હું જોઈ શક્યો છું કે જયારે આ ગુણે આનંદદાયક શદ પડે છે ત્યારે નભી શકે છે. તાણીત્શીને અથવા દેખાવ કે શરમને ખાતર થાય છે ત્યારે તે માણસને કચડી નાખે છે. ને

# આત્મકથાનાં અમૃતબિંદુઓ

તે કરતા છતા માણુસ કરમાય છે. જે સેવામાં આનંદ નથી મળતા, તે નથી સેવકને ફળતી કે નથી સેવ્યને ભાવતી. જે સેવામાં આનંદ મળે છે તે સેવા આગળ એશઆરામ કે ધનાપાર્જન ઇત્યાદિ પ્રવૃત્તિ તુચ્છ લાગે છે.

# 26

ઘણી જાહેર સંસ્થાએની ઉત્પત્તિને સારૂ તેમજ તેમના તંત્રને સારૂ જવાબદાર રહ્યા પછી મારા દઢ નિહ્યું એ થયો છે કે કાઇ પણ જાહેર સંસ્થાએ સ્થાયી કૃંઢ ઉપર નભવાના પ્રયત્ન ન કરવા એઇએ. તેમાં તેની નૈતિક અધાગતિનું મૂળ રહેલું છે.

#### ૧૯

હરકાઇ સંસ્થાના ઝીણવટથી રખાએલા હિસાબ તેનું નાક છે. તેના વિના તે સંસ્થા છેવટે ગંદી ને પ્રતિષ્ઠા રહિત થઇ જાય છે. શુદ્ધ હિસાબ વિના શુદ્ધ સત્યની રખેવાળી અસંભવિત છે.

#### 20

જાહેર કામ કદી કરજ કરીને કરવું નહિં. લોકોનો ખીજાં કામા માટે ભલે વિશ્વાસ રખાય, પથ્યુ પૈસાના વાય-દાના વિશ્વાસ ન રખાય. ભરાયેલી રકમ આપવાના ધર્મ લોકો કયાંયે નિયમિત રીતે પાળતા નથી એમ મેં જોઇ લીધુ હતું.

#### 99

જ્યાં સંસ્કાર ભળવાન છે ત્યાં શીખામણ બધી મિથ્યા લવારા થઇ પડે છે.

#### 23

મને હું એવું પ્રમાણ પત્ર રહેજે આપી શકું છું કે મારી જીલ કે કલમમાંથી વિચાર્યા વિના કે માપ્યા વિના ભાગ્યેજ કાઇ શબ્દ નીકળે છે. મારાં લાષણ કે લખાશુમાંના કાઇ લાગને સારૂ મને શરમ કે પશ્ચાતાપ કરવાપણું છે એવું મને રમરણ નથી. અનેક લયોમાંથી હું ખચી ગયા છું. ને મારા ઘણા વખત બચી ગયા છે એ વળી અદકા લાલ.

#### 23

અનુભવે મને એવું પણ બતાવ્યું છે કે સત્યના પુજા-રીએ મૌનનું સેવન કરવું ઘટે છે. જાણે અજાણ્યે પણ મનુષ્ય ઘણીવેળા અતિશયોક્તિ કરે છે. અથવા જે કહેવા યાગ્ય હાય તે છુપાવે છે કે જાદી રીતે કહે છે. આવાં સંક-ટામાંથી બચવાને ખાતર પણ અલ્પભાષી થવું આવશ્યક છે. શાડું બાલનાર વગર વિચારે નહીં બાલે. પાતાના દરેક શખ્દને તાળશે.

## २४

હું પાપના પરિણામથી મુકિત નથી માગતા, હું તો પાપવૃત્તિમાંથી, પાપી કર્મમાંથી મુકિત માગું છું. તે ન મળે ત્યાં લગી મારી અશાન્તિ મને પ્રિય રહેશે.

#### રપ

વેપારમાં સત્ય ન ચાલે એવું હું વેપારીઓને માહેશી સાંભળતા આવ્યા હતા. એ વાત હું ત્યારે નહાતા માનતા, આજ પણ નથી માનતા. "વેપારને અને સત્યને ન ખને" એમ કહેનારા વેપારી મિત્ર આજ પણ પડ્યા છે. તેઓ વેપારને વ્યવહાર કહે છે, સત્યને ધર્મ કહે છે અને દલીલ કરે છે કે વ્યવહાર એક વસ્તુ છે, ધર્મ બીજી. વ્યવહારમાં શુદ્ધ સત્ય ન જ ચાલે. તેમાં યથાશકિતજ સત્ય બાલાય ચલાય. આ સ્થિતિના મેં મારા ભાષણમાં વિરાધ કર્યો.

## २६

મેં તો નિયમ જ કર્યો છે કે મારી જાત ઉપર વીતે. તેને સારૂ મારે અદાલતે ન જ ચઢવું, એટલે મારે કૈસ નથી કરવા.

# २७

હું ખરી વકીલાત શીખ્યા મનુષ્યની સારી બાજી ખોળી કાઢતાં શીખ્યા. મનુષ્ય હૃદયમાં પ્રવેશ કરતાં શીખ્યા. મેં જોયું કે વકીલનું કર્તાવ્ય પક્ષકારાની વચ્ચે પહેલી તૃઢ સાંધ-વાનુ છે. આ શિક્ષણે મારા મનમાં એવી જડ ઘાલી કે મારી વીસ વર્ષની વકીલાતના મુખ્ય કાળ મારી એાફીસમાં બેઠાં સે કહા કેસાની સમાધાની કરાવવામાં જ ગયા. તેમાં મેં ખાયું નહિ. દ્રવ્ય ખાયું એમ પણ ન કહેવાય. આત્મા તા ન જ ખાયા.

#### २८

અદાલતાનું ચિહન ત્રાજવું છે. તેને ઝાલનાર એક

નિષ્પક્ષપાતી, આંધળી પણ ડાહી ડાસી છે. તેને વિધિએ આંધળી ઘડી છે. જેથી તે માં જોઇને ટીલું ન કરે પણ જે શુણે ચાગ્ય હાય તેને ટીલું કરે.

## રહ

**ખીજાં**ને નામાશ કરી મનુષ્યા પાતે કેમ માન માની શકતાં હશે એ કાયડા હજુ લગી હું ઉકેલી શકયા નથી.

#### 30

જયાં જયાં ઉદારતા, સહિષ્ણુતા અને સત્ય છે ત્યાં ભેદાે પણ લાભદાયક નીવડે છે.

#### 32

**દે**શપ્રેમી એક પણ અંગને અને ત્યાં લગી જતું ન કરે.

# 32

મારા અનુંભવ મને કહે છે કે સામા પક્ષને ન્યાય આપીને આપણે ન્યાય વહેલાે મેળવીએ છીએ.

#### 33

અનેલા બનાવાને વિષે આવી ચર્ચાજ મિશ્યા છે. બને-લાને સમજી લઇએ. તેમાંથી શીખવાનું મળે તેટલું શીખી લઇએ, એટલુંજ ઉપયોગી છે. અમુક પ્રસંગે અમુક મનુષ્ય શું કરશે એ નિર્ણયપૂર્વક કહી જ ન શકાય. તેમજ મનુષ્યના આહ્યાચાર ઉપરથી તેના ગુણની જે પરીક્ષા થાય છે તે

# **અાત્મકથાનાં અમૃતબિંદુ**એા

અધુરી હાઇ અનુમાન માત્ર હાય છે, એમ પણ આપણે જોઇ શકીએ છીએ.

#### 38

જાહેર સંસ્થા એટલે લાકાની મંજીરી ને લાકાના નાણાંથી ચાલતી સંસ્થા.

એ સંસ્થાને જ્યારે લાેકાની મદદ ન મળે, ત્યારે તેને હસ્તી લાેગવવાના અધિકાર જ નથાે.

સ્થાયી મિ∉કતથી નસતી સંસ્થા લાેકમતથી સ્વતંત્ર અની જતી જોવામાં આવે છે. ને કેટલીક વેળા તાે ઉલટાં આચરણુ પણ કરે છે. આવાે અનુસવ હિંદ્દસ્તાનમાં આપણુને ડગલે ડગલે થાય છે.

કેટલીક ધાર્મિક ગણાતી સંસ્થાઓના હિસાબ કિતાબનું ઠેકાશું જ નથી. તેના વાલીઓ તેના માલીક થઇ પડયા છે, ને કેઇને જવાબકાર હાય તેમ નથી.

જેમ કુદરત પાતે રાજનું પેદા કરી રાજનું જમે છે. તેમ જાહેર સંસ્થાઓનું હોવું જોઇએ એ વિષે મને શંકા જ નથી.

જે સંસ્થાને લાેકા મદદ કરવાને તૈયાર ન હાેય તેને જાહેર સંસ્થા તરીકે નભવાના અધિકારજ નથી. પ્રતિવર્ષ મળતા ફાળા તે તે સંસ્થાની લાેક પ્રિયતાની અને તેના સંચાલકાની પ્રમાણિકતાની કસાેડી છે. અને દરેક સંસ્થાએ એ કસાેડી ઉપર ચઢવું જોઇએ એવા મારા અભિપ્રાય છે.

અતા લખાશુની ગેરસમજ ન થાઓ ? ઉપરની ટીકા એવી સંસ્થાએને લાગુ નથી પહેલી કે જેને મકાન ઇત્યાદિની આવશ્યકલા **હો**ય.

જાહેર સંસ્થાએાના ચાલુ ખરચાના આધાર લાેકા પાસેથી મળતા ફાળા ઉપર રહેવા જાેઇએ.

# 34

આપણામાં એવા વહેમ છે કે પહેલાં પાંચ વર્ષ બાળકને કેળવણી પામવાપણું હોતું નથી. ખરી વાત એ છે કે પહેલાં પાંચ વર્ષમાં બાળક જે પામે છે તે પછી પામતું જ નથી. બાળકની કેળવણી માતાના ઉદ્દરથીજ શરૂ થાય છે એમ હું અનુભવથી કહી શકું છું.

# ૩૫

જે સમજી દંપતિ હશે તે તેા કરી દંપતીસંગને વિષય વાસના સંતાષવાનું સાધન નહિં ખનાવે. પણ જ્યારે તેમને સંતતિની ઇચ્છા થશે ત્યારેજ સંગ કરશે.

# 35

રતિસુખ એક સ્વતંત્ર વસ્તુ છે એમ માનવામાં મને તેા દેવાર અજ્ઞાનજ જણાય છે. જનનિકિયા ઉપર સંસારની હસ્તીના આધાર છે. સંસાર એ ઇશ્વરની લીલાનું સ્થાન છે, તેના મહિમાનું પ્રતિભિમ્ભ છે. તેની સુવ્યવસ્થિત વૃદ્ધિને અર્થેજ રતિક્રિયા નિમાંચેલી છે, એમ સમજનાર વિષય વાસનાને મહા પ્રયત્ને કરીને પણ રાકશે. અને રતિલાગને પરિણામે જે

# આત્મકથાનાં અમૃતભિંદુએા

સંતતિ થાય તેની શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક રક્ષા કરવાને અંગે, મેળવવું જોઇએ તે જ્ઞાન મેળવશે, ને તેના ઉપયોગ પાતાની પ્રજાને આપશે.

30

**વ્ર**ત અંધન નથી પણ સ્વતંત્રતાનું દ્વાર છે.

36

મેં જોયું કે વ્રતથી ન ખંધાવામાં મનુષ્ય માહમાં પડે છે. વ્રતથી ખંધાવું એ વ્યભિચારમાંથી નીકળી એક પત્નીના સંખંધ ખાંધવા જેવું છે. ' હું પ્રયત્ન કરવામાં માનું છું વ્રતથી ખંધાવા નથી માગતા ' એ વચન નિર્ખળતાની નિશાની છે. ને તેમાં સૂક્ષ્મ રીતે લાગની ઇચ્છા છે.

જે વસ્તુ ત્યાજય છે તેના સર્વાથા ત્યાગ કરવામાં હાનિ કેમ હાઇ શકે ? જે સર્પ મને કરડવાના છે તેના હું નિશ્ચય- પૂર્વાક ત્યાગ કરૂં છું, ત્યાગના માત્ર પ્રયત્ન કરતા નથી. હું જાણું છું કે માત્ર પ્રયત્ન પર રહેવામાં મરવું રહેલું છે. પ્રયત્નમાં સર્પની વિકરાળતાના સ્પષ્ટ જ્ઞાનના અભાવ છે. તેજ પ્રમાણે જે વસ્તુના ત્યાગના આપણે માત્ર પ્રયત્ન કરીએ છીએ તે વસ્તુના ત્યાગની યાગ્યતાને વિષે આપણને સ્પષ્ટ દર્શન નથી શયું એમ સિદ્ધ થાય છે.

36

યુક્ષચર્યાનું પાલન કરવું હાય તા સ્વાદેન્દ્રિય ઉપર કાછુ મેળવવાજ જોઇએ. જો સ્વાદને જીતાય તા પ્રદ્રાચર્ય અતિશય સહેલું છે એ મેં જાતે અનુભવ્યું.

#### 80

ઇન્દ્રિય દમનના હેતુથી ઇચ્છાપૂર્વ ક કરેલા ઉપવાસની ઇન્દ્રિય દમનમાં બહુ મદદ મળે છે, એ વિષે મને શંકા નથી. કેટલાક લાકા ઉપવાસ કર્યા છતાં નિષ્ફળ જાય છે તેનું કારણ એ છે કે ઉપવાસજ બધું કરી શકશે એમ માની તેઓ માત્ર સ્થળ ઉપવાસ કરે છે. ને મનથી છપ્પન લાગ આરાગે છે. ઉપવાસ દરમ્યાન ઉપવાસ છુટયે શું ખાઇશું એના વિચારાના સ્વાદ લીધા કરે છે. ને પછી કરીયાદ કરે છે કે નથી સ્વાદેન્દ્રિયના સંયમ થયા અને નથી જનનેન્દ્રિયના

#### 88

ઉપવાસની ખરી ઉપયોગીતા ત્યાંજ હાય જયાં માણુસનું મન પણ કે હદમનમાં સાથ આપે. એટલે કે મનને પણ વિષય- ભાગ પ્રત્યે વૈરાગ્ય આવ્યા હાવા જેઇએ. વિષયનાં મૂળિયાં મનમાં રહેલાં છે. ઉપવાસાદિ સાધનાની મદદ જે કે ઘણી છતાં પ્રમાણમાં થાડીજ હાય છે. એમ કહી શકાય કે ઉપવાસ કરતા છતાં મનુષ્ય વિષયાસકત રહી શકે છે ખરા. પણ ઉપવાસ વિના વિષયાશક્તિના જડમૂળથી નાશ સંભવતા નથી. તેથી પ્રદ્માચય'ના પાલનમાં ઉપવાસ અનિવાય' અંગ છે.

#### ४२

સત્ય એક વિશાળ વૃક્ષ છે. તેને જેમ સેવે તેમ તેમાંથી અનેક ફળા નિપજતાં જેવામાં આવે છે. તેને અંતજ હોતો નથી. જેમ જેમ તેમાં ઉંડા ઉતરાંએ તેમ તેમ તેમાંથી રતના મળ્યાં કરે છે, સેવાના પ્રસ ગા જડયા કરે છે.

# ચ્યાત્મકથાનાં અ<u>મ</u>ૃત્રબિંદુએા

## 83

જાહેર સેવકને અંગત લેટો ન હોય ઐવા અલિપ્રાય ઉપર હું આવેલા છું.

#### 88

મેં માન્યું અને હજુ માતું છું કે અમે તેવાં કામછતાં જેમ આપણે ખાવાના સમય કાઢીએ છીએ તેમજ ગ્યાયામના કાઢવા જોઇએ. તેથી દેશની સેવા વધારે થાય, પણ એાછી નહિ એવા મારા નમ્ર અભિપ્રાય છે.

# ४५

મારે મન ઘેટાંના જીવની કિંમત મનુષ્યના જીવના કરતાં ઓછી નથી. મનુષ્ય દેહને નિભાવવા હું ઘેટાંના દેહ લેવા તૈયાર ન થાઉં. જેમ વધારે અપંગ જીવ તેમ તેને મનુષ્યના ઘાતકીપણાથી ખચવા મનુષ્યના આશ્રયના વધારે અધિકાર છે એમ હું માનું છું. પણ તેવી યાગ્યતા વિના મનુષ્ય આશ્રય આપવા પણ અસમર્થ છે. ઘેટાંને આ પાપી હામમાંથી અચાવવા મારી પાસે છે તેના કરતાં અતિશય વધારે આત્મ- શુદ્ધિની અને ત્યાગની આવશ્યકતા છે. એ શુદ્ધિ અને એ ત્યાગની અત્યારે તો ઝંખના કરતાંજ મારે મરવું રહ્યું છે એમ લાગે છે. એવો કાઇ તેજસ્વી પુરૂષ કે એવી કાઇ તેજસ્વની સતી પેદા થાઓ જે આ મહાપાતકમાંથી મનુષ્યને ખચાવે, નિર્દાય પ્રાણીઓની રક્ષા કરે ને મંદિરને શુદ્ધ કરે, એવી પ્રાર્થના તો નિરંતર કર્ફ છું.

# ४इ

ભાગવાનની દયા વિષે જે કાઇને શંકા હાય તા આવાં (કાશી વિશ્વનાથ જેવાં) તીર્થ ક્ષેત્રા જીએ. તે મહાયાગી પાતાને નામે કેટલાં ધર્તીંગ, અધર્મ, પાખંડ ઇત્યાદિ સહન કરે છે. તેણે તા કહી મેલ્યું છે.

# ' ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम् '

એટલે કે ' કરણી તેવી ભરણી ' કર્મને કેાણુ મિથ્યા કરનાર છે ? પછી ભગવાનને વચમાં પડવા પહુંજ કયાં છે ? તેણે તેા પાતાના કાયદા બનાવીને ઢાથ ધાઇ નાખ્યા છે.

#### ४७

મને તો લાગે છે કે મનુષ્યના ધર્મની કસોટી (આવેજ) સમયે થાય. ખરાખોટા પણ મેં એવા ધર્મ માન્યા છે કે મનુષ્યે માંસાદિક ન ખાવાં જોઇએ. જીવનનાં સાધનાની પણ હદ હાય. જીવવાને ખાતર પણ અમુક વસ્તુઓ આપણે ન કરીએ.

# ४८

પ્રયત્નશીલ પ્રદ્મચારી પાતાની ઉદ્યુપાતું નિત્ય દર્શન કરશે. પાતાનામાં ખૂણેખાંચરે છુપાઇ રહેલા વિકારાને ઓળખી લેશે, ને તેમને કાઢના સતત પ્રયત્ન કરશે.

# 86

જ્યાં લગી વિચારા પર એવા કાળુ નથી મત્યો કે ઇચ્છા વિના એક પણ વિચાર ન આવે, ત્યાં લગી સંપૂર્ણ

96

# *આત્મકથાનાં અમૃતબિ*ંદુએા

પ્રદ્માચર્ય નથી. વિચાર માત્ર વિકાર છે. તેને વશ કરવા એટલે મનને વશ કરવું અને મનને વશ કરવું તે વાયુને વશ કરવા કરતાં યે કહિન છે. આમ છતાં જે આત્મા છે તે આ વસ્તુ પણ સાધ્ય છેજ.

#### 40

આ જગત્માં જ્યાં ઇશ્વર કહા કે સત્ય કહા તે સિવાય બીજાં કંઇ જ નિશ્ચિત નથી ત્યાં નિશ્ચિતપણાના ખ્યાલ કરવા એજ દેાષમય લાગે છે. આ જે બધું આપણી આસપાસ દેખાય છે ને બને છે તે બધું અનિશ્ચિત છે, ક્ષણિક છે, તેમ જે પરમતત્ત્વ નિશ્ચિત રૂપે છુપાએલું છે તેની ઝાંખી સરખી થાય, તેની ઉપર શ્રદ્ધા રહે, તો જ જીવ્યું સાર્થક થાય. તેની શાય એ જ પરમ પુરુષાર્થ છે.

# 42

ક્ષણે ક્ષણે વૈદ્ય, હકીમ, અને દાક્તરને ત્યાં દોહવાથી ને શરીરમાં અનેક વસાણાં અને રસાયણે ભરવાથી મતુષ્ય પાતાનું જીવન ડુંકું કરે છે, એટલુંજ નહિ, પણ પાતાના મન ઉપરના કાળુ ખાઈ બેસે છે, તેથી મનુષ્યત્વ ખાઇ બેસે છે. અને શરીરના સ્વામી રહેવાને બદલે શરીરના ગુલામ બને છે.

# પર

મારી માન્યતા છે કે મતુષ્યને દવા લેવાની ભાગ્યેજ જરૂર રહે છે. પથ્ય અને પાણી, માટી ઇત્યાદિના ઘરગથુ ઉપ-ચારાથી એક હજારમાંથી નવસે નવાશું કેસ સારા થઇ શકેછે.

#### પર

મારા ઢઢ વિશ્વાસ છે કે મનુષ્ય બાળક તરોકે માતાનું દ્રધ પીએ છે, તે ઉપરાંત બીજા દ્રધની આવશ્યકતા નથી. મનુષ્યના ખારાક વનપક ફળા, લીલાં અને સૂકાં સિવાય બીજોનથી. બદામાદિ બીજોમાંથી અને દ્રાક્ષાદિ ફળામાંથી તેને શરીર અને બુદ્ધિનું પૂર્ણ પાષણુ મળી રહે છે આવા ખારાક ઉપર જે રહી શકે તેને સારૂ બ્રદ્ધાચર્યાદિ આત્મસંચમ સહેલી વસ્તુ થઇ પહે છે. 'આહાર તેવા ઓડકાર' " માણસ જેવું ખાય તેવા થાય છે." એ કહેવતમાં ઘણું તથ્ય છે એમ મેં અને મારા સાથીઓએ અનુભવ્યું છે.

#### 48

"ખાવાપીવાની સાથે આત્માને સંખંધ નથી." "તે નથી ખાતો, નથી પીતો, જે પેટમાં જાય છે તે નહિ, પણ જે વચના અંદરથી નીકળે છે તે હાનિલાલ કરેછે," વિગેરે દલીલા હું જાણું છું. એમાં તચ્ચાંશ છે. પણ દલીલમાં ઉતર્યા વિના અહિં તો મારા ઢઢ નિશ્ચયજ મૂકી દઉં છું, કે જે મનુષ્ય ઇશ્વરથી ડરીને ચાલવા ઇચ્છે છે, જે ઇશ્વરનાં પ્રત્યક્ષ દર્શન કરવા ઇચ્છે છે, એવા સાધક અને મુમુક્ષને સારૂ પાતાના ખારાકની પસંદગી—ત્યાગ અને સ્વીકાર—એટલાંજ આવશ્યક છે જેટલા વિચાર અને વાચાની પસંદગી—ત્યાગ અને સ્વીકાર આવશ્યક છે.

## 44

મનુષ્ય અને તેનું કામ એ બે નાેખી વસ્તુ છે. સારાં

# આત્મકથાનાં અમૃતભિંદુઓ

કામ પ્રત્યે આદર અને નઠારાં કામ પ્રત્યે તિરસ્કાર હોવા જ જોઇએ. સારો નરસાં કામ કરનાર પ્રત્યે હંમેશાં આદર અને દયા હોવાં જોઇએ. આ વસ્તુ સમજવે સહેલી છે છતાં તેના અમલ એાછામાં એાછા થાય છે, તેથી જ આ જગતમાં ઝેર ફેલાયાં કરે છે.

સત્યની શોધના મૂળમાં આવી અહિં સા રહેલી પ્રતિક્ષણ અનુભવ્યાં કરૂં છું. તંત્રીની સામે ઝગડા શાલે, તંત્રની સામે ઝઘડા કરવા તે પાતાની સામે કર્યા અરાબર છે. કેમકે બધા એકજ પીંછીથી દારાએલા છીએ, એકજ પ્રદ્માની પ્રજા છીએ. તંત્રીમાં તા અનંત શક્તિ રહેલી છે. તંત્રીના અનાદર તિરસ્કાર કરવા જતાં તે શક્તિઓના અનાદર થાય ને તેમ થતાં તંત્રીને તેમજ જગતને નુકશાન પહેાંચે.

# પક

વર્ત માન પત્રા સેવા ભાવથી જ ચાલવાં જોઇએ એ હું ઇ હિયન એ પિનિયન 'ના પહેલા માસની કારકો દી માંથી જ જોઇ ગયા. વર્ત માન પત્ર એ ભારે શક્તિ છે. પણ જેમ નિરંક્ષ પાણીના ધાધ ગામનાં ગામ હુખાવે છે ને પાકના નાશ કરે છે, તેમ નિરંક્ષ કલમના ધાધ નાશ કરે છે. એ અંક્ષ ખહારથી આવે તા તે નિરંક્ષ કરતાં વધારે ઝેરી નીવડે છે, અંકરના જ અંક્ષ લાભદાયી હાઇ શકે.

આ વિચાર સરણી સાચી હોય તેા દુનિયાનાં કેટલાં વર્તમાન પત્રા નભી શકે ? પણ નકામાને અંધ કે શ્રુ કરે ? કામનું ને નકામનું સાથે સાથે ચાલ્યાં જ કરવાનાં. તેમાંથી મનુષ્યે પાતાની પસંદગી કરવી રહી.

#### પછ

મારા અનુભવમાં મેં ઘણીવાર જોયું છે કે આપણે કંચ્છીએ ક્રીએ કંઇ ને થાય કંઇ બીલાંજ. પણ મેં સાથે સાથે એ પણ અનુભવ્યું છે કે જ્યાં સત્યની સાધના અને ઉપાસાથે એ પણ અનુભવ્યું છે કે જ્યાં સત્યની સાધના અને ઉપાસાથે એ પણ અનુભવ્યું છે કે જ્યાં સત્યની સાધના અને ઉપાસાથે એ પણ અનુભવ્યું છે કે જ્યાં સત્યની સાધના અને ઉપાસ્તા છે ત્યાં આપણી ધારણા પ્રમાણે ભલે પરિણામ ન આવે, તેા પણ અનુધારેલું આવે તે પરિણામ અકુશલ નથી હોતું ને કેટલીક વેળા ધાર્યા કરતાં વધારે સારૂં હોય છે.

## 46

છા કરાંમાં માળાપની આકૃતિના વારસા જેમ ઉતરે છે તેમ તેમના ગુલ્લુદાષના વારસા પણ ઉતરેજ છે. તેમાં આસપાસના વાતાવરલ્યુને કારણે અનેક પ્રકારની વધઘટ થાય છે ખરી, પણ મૂળ મૂડી બાપદાદા ઇત્યાદિ તરફથી મળેલી હાય છે તેજ ખરી. એવા દાષાના વારસામાંથી કેટલાંક બાળકા પાતાને બચાવી લે છે એમ મેં જોયું છે. એ આત્માના મૂળ સ્વભાવ છે, તેની બલિહારી છે.

#### પહ

તેની ( ખ્રદ્મચર્યની ) મુશ્કેલીના અનુભવ આજ લગી કર્યા કરૂં છું. તેનું મહત્વ દિવસે દિવસે વધારે ને વધારે જેઉં છું. તેના વિનાનું જીવન મને શુષ્ક અને જાનવરના જેવું લાગે છે. જાનવર સ્વભાવે નિરંકુશ છે. મનુષ્યનું મનુષ્યત્વ સ્વેચ્છાએ

# અષ્ટમકથાનાં અમૃતભિ**ંદુએ**။

અંકુશિત બનવામાં છે. ખ્ર**ક્ષચર્યની જે** સ્તુતિ ધર્મ થંથામાં જોવામાં આવે છે તેમાં પૂર્વે અતિશયાજિત લાગ**તી** તેને બદલે હવે તે ચાગ્ય છે ને અનુસવપૂર્વ થયેલી છે એમ દિવસે દિવસે વધારે સ્પષ્ટ થતું જાય છે.

# 50

શુદ્ધ પ્રદ્માચર્યમાં તા વિચારની મલિનતા પણ ન હાવી જોઇએ. સંપૂર્ણ પ્રદ્માચારીના સ્વપ્નામાં પણ વિકારો વિચાર ન હાય. ને જ્યાં સુધી વિકારી સ્વપ્નાં સંભવે ત્યાં લગી પ્રદ્માચર્ય ખહુ અપૂર્ણ છે એમ માનવું જોઇએ.

# ६१

માણુસ રસને સારૂ નહિં પણ શરીર નભાવવા સારૂ જ ખાય. પ્રત્યેક ઇન્દ્રિય જ્યારે કેવળ શરીરને અને શરીરને વાટે આત્માનાં દર્શનને જ અર્થે કાર્ય કરે ત્યારે તેમાંના રસો શ્ન્યવત્ થાય છે, ને ત્યારેજ તે સ્વાભાવિકપણે વર્તે છે એમ કહેવાય.

# ६२

નાશવંત શરીરને શાભાવવા, તેનું આયુ વધારવા આપણે અનેક પ્રાણીઓનાં અલિકાન આપીએ છીએ. છતાં તેમાં શરીર અને આત્મા ખંને હણાય છે. એક રાગને મટાહતાં, ઇન્દ્રિયના લાગો લાગવવા મથતાં અનેક નવા રાગા ઉત્પન્ન કરીએ છીએ. લાગો લાગવવાની શક્તિ પણ છેવટે ખાઇ બેસીએ છીએ. ને

આ ક્રિયા આપણી આંખ સમક્ષ ચાલી રહી છે છતાં તેને. જોવાની ના પાડીએ છીએ.

# **§3**

મારા અનુભવ મને તાે એમ શીખવે છે કે જેનું મન સંયમ પ્રતિ જઇ રહ્યું છે તેને ખારાકની મર્યાદા અને નિરાહાર બહુ મદદ કરનારાં છે. તેની મદદ વિના મનની નિવિધારતા અસંભવિત જણાય છે.

#### 38

હેંતુ વિના, મન વિના થયેલા શારીરિક ઉપવાસનું રવતંત્ર પરિણામ વિષય રાેકવામાં નીપજશે એમ માનવું ભુલ ભ<sup>રે</sup>લું છે.

# इप

ઉપવાસાદિ સંયમીના માર્ગમાં એક સાધન રૂપે આવ-શ્યક છે. પણ તે જ બધું નથી. અને જે શરીરના ઉપવાસની સાથે મનના ઉપવાસ ન **હે**ાય, તાે તે દંભમાં પરિણમે અને નુકશાનકારક નીવડે.

#### .55

દરેક બાળકને ઘણાં પુસ્તકા અપાવવાની મેં જરૂર ન હાતી જોઇ. વિદ્યાર્થીનું પાઠય પુસ્તક શિક્ષક જ હાય એમ મને લાગ્યું છે. શિક્ષકાએ પુસ્તકમાંથી શીખવેલું એવું શાહું જ મને યાદ છે. જેઓએ પાતાના મુખેથી શીખવેલું તેનું સ્મરશ્યુ આજે પણ રહી ગયું છે.

# -આત્મકથાનાં અમૃત**બિ**'દુએા

આળકા આંખેથી શ્રહ્યુ કરે છે, તેના કરતાં કાનેથી સાંભળેલું એાછા પરિશ્રમથી ને ઘશું વધારે ગ્રહ્યુ કરી શકે છે. બાળકાની પાસે હું એક પથુ પુસ્તક પુરૂં વંચાવી ગયા હેા એલું મને યાદ નથી.

# इ७

આત્મન્નાન ચાથા આશ્રમમાં મળે એવા વહેમ સાંભાત્યાે છે. પણ જેઓ ચાથા આશ્રમ લગી આ અમૂલ્ય વસ્તુને મુલતવી રાખે છે તેઓ આત્મન્નાન નથી પામતા, પણ ખુઢાપા અને બીજા પણ દયાજનક અચપણ પામી પૃથ્વી પર બાજા રૂપે જવે છે, એવા સાર્જિત્રક અનુભવ નેવામાં આવે છે.

#### ş۷

શારીરની કેળવણી શરીરની કસરતથી અપાય, બુદ્ધિની બુદ્ધિની કસરતથી, તેમ આત્માની આત્માની કસરતથી. આત્માની કસરતથી. આત્માની કસરત શિક્ષકના વર્તાનથીજ આપી શકાય. એટલે સુવકાની હાજરી હો યા નહીં તેમ છતાં શિક્ષકે સાવધાન રહેવું નેઇએ.

## 36

લંકામાં બેઠેલા શિક્ષક પાતાના વર્તનથી પાતાના શિષ્યાના આત્માને હલાવી શકે છે. હું જુઠું બેલુ અને મારા શિષ્યાને સાચા અનાવવાના પ્રયત્ન કરૂં તે ફાેગટ જાય. હરપાક શિક્ષક શિષ્યને વીરતા નહિંશીખવી શકે. વ્યભિચારી શિક્ષક શિષ્યાને સંયમ કેમ શીખવે ? મેં જોયું કે મારે મારી પાસે રહેલા યુવકા અને યુવતીઓની સમક્ષ પદાર્થ પાઠ રૂપે થઇને રહેલું રહ્યું. આથી મારા શિષ્યા મારા શિક્ષક બન્યા. મારે અર્થ નહિંતેમને અર્થ મારે સારા થલું ને રહેલું જોઇએ એમ હું સમજ્યા.

#### 90

માળાપાની દેખરેખ બરાબર હોય તે પોતાનાં સારાં નઠારાં છે છે કરાં સાથે રહે ને ભણે તેથી સારાંને કશી હાનિ નથી. પોતાનાં છે હરાંને તી જેરીમાં પુરી રાખવાથી તે શુદ્ધજ રહે છે ખહાર કાઢયાથી અભડાય છે એવા કાઇ નિયમ તા નથીજ. હા, આટલું ખરૂં છે કે જ્યાં અનેક પ્રકારના બાળકા તેમજ બાળાએ સાથે રહેતાં ભણતાં હાય, ત્યાં માબાપની અને શિક્ષકની કસાટી થાય છે, તેમને સાવધાન રહેવું પહે છે.

#### 92

મારા કહેવાના (સિદ્ધ કરવાના) એવા આશય નથી કે શિષ્યાના પ્રત્યેક દાષને સારૂ હમેશાં શિક્ષકોએ ઉપવાસાદિ કરવાંજ જોઇએ. પણ હું માનું છું કે કેટલાક સંજોગોમાં આવા પ્રાયશ્ચિતરૂપ ઉપવાસને અવશ્ય સ્થાન છે. પણ તેને સારૂ વિવેક અને અધિકાર જોઇએ. જ્યાં શિક્ષક શિષ્ય વચ્ચે શુદ્ધ પ્રેમભંધન નથી, જ્યાં શિક્ષકને પાતાને શિષ્યના દાષના ખરા આધાત નથી, જ્યાં શિક્ષકને પાતાને શિષ્યના દાષના ખરા આધાત નથી, જ્યાં શિષ્યને શિક્ષક પ્રત્યે આદર નથી ત્યાં ઉપવાસ નિરર્થક છે, અને કદાચ હાનિકર પણ થાય. પણ આવા ઉપવાસ એક ટાણાં વિષે ભલે શંકા હોય, પરન્તુ શિક્ષક

# -આત્મકથાનાં અમૃતભિંદુઓ

શિષ્યના દોષાને સારૂ થાઉ ઘણે અંશે જવાબદાર છે એ વિષે મને લેશ પણ શાંકા નથો.

#### ७२

સત્યને અનુસરતાં ક્રોધ, સ્વાર્થ, દ્વેષ ઇત્યાદિ સ્હેજે શમતા હતા. ન શમે તો સત્ય મળતું નાે'તું. રાગદ્વેષાદિથી ભરપુર માનવી સરળ ભલે હાેઇ શકે, વાચાનું સત્ય ભલે પાળે, પણ તેને શુદ્ધ સત્ય ન જ મળે. શુદ્ધ સત્યની શોધ કરવી એટલે રાગદ્વેષાદિ દ્વંદથી સવધા મુક્તિ મેળવવી.

#### 63

મને ખબર પડી કે લાબા ઉપવાસ કરનારે અ**યેલી** તાકાત ઝટ મેળવવાના કે અહુ ખાવાના લાભ નજ રાખવા ઘટે. ઉપવાસ કરવા કરતાં તે ઉતારવામાં વધારે સાવ-ધાન રહેવું પડે છે ને કદાચ તેમાં વધારે સંચમ પણ હાય.

## ७४

કર્તા બ્યતું ભાન થવું એ હંમેશાં દીવા જેવું સ્પષ્ટ હાેતું નથી. સત્યના પૂજારોને ઘણી વેળા ગાેથાં ખાવાં પડે છે.

# 94

અહિંસા વ્યાપક વસ્તુ છે. હિંસાની હાેળી વચ્ચે સપ-ડાયેલાં આપણે પામર પ્રાણી છીએ. ' જીવ જીવની ઉપર જીવે છે ' એ ખાેડું વાક્ય નથી. મનુષ્ય એક ક્ષણ પણ બાહ્ય હિંસા વિના નથી જીવી શકતાે. ખાતાં પીતાં, બેસતાં ઉઠતાં, બધી ક્રિયાએામાં, ઇચ્છા અનિચ્છાએ, કંઇક હિંસા તે કર્યાજ કર છે. તે હિંસામાંથી નીકળવાના તેના મહાપ્રયાસ હાય, તેની ભાવનામાં કેવળ અનુક પા હાય, તે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જ તુના નાશ ન ઇચ્છે, અને યથાશક્તિ તેને અચાવવા પ્રયાસ કરે, તેા તે અહિંસાના પુજારી છે. તેની પ્રવૃત્તિમાં નિરંતર સંયમની વૃદ્ધિ થશે, તેનામાં નિરંતર કર્ણા વધતી હશે. પણ કાઇ દેહ-ધારી આદ્ય હિંસાથી સવ'થા મુક્ત નહિ થઇ શકે.

## ७ई

અહિંસાના પડમાંજ અદૈતભાવના રહેલી છે. અને જો પ્રાણીમાત્રના અભેદ હાય તો એકના પાપની અસર બીજાની ઉપર થાય છે તેથી પણ મનુષ્ય હિંસાથો કેવળ અસ્પૃષ્ટ નથી રહી શકતો. સમાજમાં રહેલા મનુષ્ય સમાજની હિંસામાં અનિચ્છાએ પણ ભાગીદાર અને છે. જ્યારે બે પ્રજાઓ વચ્ચે યુદ્ધ થાય ત્યારે અહિંસાને માનનાર વ્યક્તિના ધર્મ તે યુદ્ધ અટકાવવાના છે. તે ધર્મનું જે પાલન ન કરી શકે, જેનામાં વિરાધ કરવાના શક્તિ ન હાય, જેને વિરાધ કરવાના અધિકાર ન પ્રાપ્ત થયા હાય તે યુદ્ધ કાર્યમાં ભળે, અને ભળતા છતા તેમાંથી પાતાને અને પાતાના દેશને તેમજ જગત્ને ઉગારવાના હાદિ ક કાશીશ કરે.

#### **9**9

સત્યના આગ્રહી રહીને વળગીને જ કંઇ કાર્ય ન કરે, તે પાતાના વિચારને હઠપૂર્વક ન વળગે, તેમાં દેાષ હોવાના સંભવ હમેશાં માને, અને તે દેાષતું જ્ઞાન થાય ત્યારે ગમે

# -આત્મકથાનાં અમૃતભિંદુએા

તેટલાં જેખમા હાય તે ખેડીને પણ તેનો સ્વીકાર કરે ને પ્રાયશ્ચિત પણ કરે.

## 6

એવાં સ્મરણાં ઘણાં છે કે જેના મહાન આશ્રય ઘણી વિપત્તિઓ અને વિરોધામાં મને મળી શકયા છે. શ્રદ્ધાળુ આવાં મીઠાં સ્મરણામાં જુએ છે કે ઇશ્વર દુ:ખરૂપી કડવાં ઔષધા આપે છે. તેનીજ સાથે મૈત્રીનાં મીઠાં અનુપાના પણ આપેજ છે.

#### 96

જે પ્રજા સ્વતંત્રતા ઇચ્છે તેની પાસે પાતાની રક્ષાના અન્તિમ ઇલાજ હાવા જોઇએ. સામાન્ય રીતે આવા ઇલાજે હિંસક હોય છે. સત્યાયહ એ શુદ્ધ અહિંસક શસ્ત્ર છે. તેના ઉપયોગ અને તેની મર્યાદા ખતાવવાના મારા ધર્મ માનું છું. અંગ્રેજ સરકાર શક્તિમાન છે એ વિષે મને શંકા નથી. પણ સત્યાયહ સવોપરિ શસ્ત્ર છે એ વિષે પણ મને શંકા નથી.

## 60

લાકિક સમ્બન્ધ કરતાં આધ્યાત્મિક સંબંધ વધારે કિમતા છે. આધ્યાત્મિક વિનાના લાકિક સંબંધ પ્રાણુ વિનાના દેહસમાન છે.

# ८१

અતુભવે જેઉં છું કે વિનય સત્યાપ્રહેના કઠિન અંશ છે. વિનય એટલે માનપૂર્વક વચન ઉચ્ચારણ એટલાજ અર્થ નથી. વિનય એટલે વિરાધી પ્રત્યે પણ મનમાં આદર, સરળભાવ, તેના હિતની ઇચ્છા ને તે પ્રમાણે વર્તન.

#### 4

જયાં લગી જુદા જુદા ધર્મ રહ્યા છે ત્યાં લગી પ્રત્યેક ધર્મને કાંઇક ખાસ ખાદા સંજ્ઞાની કદાચ આવશ્યકતા હોય. પણ જયારે ખાદા સંજ્ઞા કેવળ આહં અર રૂપે થઇ પડે, અથવા પોતાના ધર્મને ખીજા ધર્મથી તારવી કાઢવા સારૂ વપરાય, ત્યારે તે ત્યાજય થઇ પડે છે. અત્યારે જનાઇ હિંદુધર્મને ઉંચે લઇ જવાનું સાધન છે એમ જેતા નથી એટલે તેને વિષે હું તટસ્થ છું.

#### 63

જો કે નમ્રતાના અભાવ હું ઠેકઠેકાણે અનુભવતા હતા, છતાં નમ્રતાને વ્રતમાં સ્થાન દેવાથી નમ્રતા મટી જવાના આભાસ આવતા હતા. નમ્રતાના પૂરા અર્થ શ્ન્યતા છે. શ્ન્યતાને પહેંચવાને અર્થ બીજા વ્રતા હાય શ્ન્યતા એ માક્ષની સ્થિતિ. મુમુક્ષુ કે સેવકના પ્રત્યેક કાર્યમાં જો નમ્રતા —નિરિભમાનતા ન હાય તા તે મુમુક્ષુ નથી, સેવક નથી, તે સ્વાર્થી છે, અહંકારી છે.

#### 28

**આ દેશ બૂ**ખમરાથી એવા પીડાય છે કે ભિખારીઓની સંખ્યા વધતી જાય છે. ને તેઓ ખાવાનું મેળવવાને સાર્ સામાન્ય મર્ચાદાના ક્ષેપ કરે છે. ધનિક ક્ષેકા વગર વિચાર

# આત્મકથાનાં અમૃતબિંદુએ!

આવા લિખારીઓને સારૂ કામ શોધી આપવાને બદલે તેમને. લિક્ષા આપી પોષે છે.

#### ८५

મેં હંમેશાં એમ માન્યું છે કે બીજાના ગજ જેવડા દેશોને આપણે રજ જેવડા કરી જોઇએ ને પાતાના રાઇ જેવડા લાગતા દેશોને પહાડ જેવડા જેતાં શીખીએ, ત્યારેજ આપણને પાતાના ને પારકા દેશોનું ઠીક ઠીક પ્રમાણ મળી રહે. મેં એમ પણ માન્યું છે કે આ સામાન્ય નિયમનું પાલન સત્યાપ્રહી થવા ઇચ્છનારે તા ઘણી વધારે સફમતાથી કરવું જોઇએ.

# ८६

સત્યથી ભિન્ન કાઇ પરમેશ્વર હાય એવું મેં નથી અનુભવ્યું. સત્યમય થવાને સારૂ અહિં સા એજ એક માર્ગ છે. એમ આ પ્રકરણોને પાને પાને (આત્મકથાના) ન દેખાયું હાય તો આ પ્રયત્ન વ્યર્થ સમજું છું. પ્રયત્ન વ્યર્થ હા પણ વચન વ્યર્થ નથી. મારી અહિં સા સાચી તાયે કાચી છે, અપૂર્ણ છે. તેથી મારો સત્યની ઝાંખી હજારા સુરજને એકઠા કરીએ તાપણ જે સત્યરૂપી સુરજના તેજનું યુરૂ માપ ન મળી શકે એવા સુરજના એક કિરણ માત્રના દર્શન રૂપજ છે. એનું સપૂર્ણ દર્શન સંપૂર્ણ અહિંસા વિના અશક્ય છે. એટલું તા હું મારા આજ લગીના પ્રયોગાને અંતે અવશ્ય કહી શકું છું.

69

**આ**વા વ્યાપક સત્યનારાયણના પ્રત્યક્ષ **દશ**નને સારૂ

જિવમાત્રની પ્રત્યે આત્મવત્ પ્રેમની પરમ આવશ્યકતા છે. અને તે કરવાને ઇચ્છનાર મનુષ્ય જીવનના એક પણ ક્ષેત્રની ખહાર નથી રહી શકતા. તેથીજ સત્યની મારી પૂજા મને રાજ્યપ્રકરણમાં ખેંચી ગઇ છે.

ધર્મ ને રાજ્યપ્રકરણની સાથે સંખંધ નથી એમ કહેનાર ધર્મ ને નથી જાણતાે એમ કહેતાં મને સંકાચ નથી થતાે, એમ કહેવામાં હું અવિનય નથી કરતાે.

#### 11

આતમશુદ્ધિ વિના જીવમાત્રની સાથે એકય ન જ સધાય. આતમશુદ્ધિ વિના અહિંસા ધર્મનું પાલન સર્વથા અસંભવિત છે અશુદ્ધતાત્મા પરમાત્માનાં દર્શન કરવા અસમર્થ છે. એટલે જીવન માર્ગનાં બધાં ક્ષેત્રામાં શુદ્ધિની આવશ્યકતા છે. એ શુદ્ધિ સાધ્ય છે, કેમકે વ્યક્તિ અને સમષ્ટિ વચ્ચે એવા નિકટ સંબંધ છે કે એકની શુદ્ધિ અનેકની શુદ્ધિ બરાબર થઇ પડે છે અને વ્યક્તિ ગત પ્રયત્ન કરવાની શકિત સત્યનારાયણે સહુને જન્મથીજ આપી છે.

#### 16

શુ હિનો માર્ગ વિકટ છે, એમ હું તે પ્રતિક્ષણ અનુ-ભવું છું. શુહ થવું એટલે મનથી, વચનથી ને કાયાથી નિર્વિકાર થવું. એ નિર્વિકારતાને પહેંચવાને પ્રતિક્ષણ મથતાં છતાં હું પહેંચ્યા નથી. તેથી લાેકની સ્તુતિ મને ભાેળવી શકી નથી. એ સ્તુતિ ઘણી વેળા ડંએ છે.

# આત્મકથાનાં અમૃત**બિ'દુએ**।

#### ୯୦

મનના વિકારાને જીતવા એ જગતને શસ્ત્રયુદ્ધથી જીતવા કરતાંચે મને કઠિન લાગે છે. હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા પછી પણ હું મારામાં સંતાઇ રહેલા વિકારાને જોઇ શક્યા છું, શરમાયા છું પણ હાંચો નથી. સત્યના પ્રયાગા કરતાં મેં રસ લુટયા છે, આજે લુંટી રહયા છું, પણ હું જાશું છું કે મારે હજી વિકટ માર્ગ કાપવાના છે. તેને સારૂ મારે શન્યવત અનવાનું છે.

#### ૯૧

મનુષ્ય જ્યાં લગી સ્વેચ્છાએ પાતાને સહુથી છેલ્લા ન મુકેત્યાં લગી તેની મુકિત નથી. અહિંસા એ નમ્રતાની પરાકાષ્ઠા છે. અને એ નમ્રતા વિના મુકિત કાઇ કાળે નથી એ અનુભવ સિદ્ધ વાત છે.

## હર

મારે મન સત્ય જ સર્વોપરિ છે અને તેમાં અગણિત વસ્તુઓના સમાવેશ થઇ જાય છે. આ સત્ય તે સ્થૂલ-વાચાનું સત્ય નહિ. આ તા જેમ વાચાનું તેમ વિચારનું ખરૂં. આ સત્ય તે આપણું કહ્યેલું સત્ય જ નહિ, પણ સ્વતંત્ર ચિર સ્થાયી સત્ય એટલે કે પરમેશ્વર જ.

#### ૯૩

સત્યના શાધકને રજક થુથી પણ નીચે રહેવું પડે છે. જગત્ આપું રજક શુને કચડે છે, પણ સત્યના પૂજારી તે રજકણ સુદ્ધાં તેને કચડી શકે એવા અલ્પ ન અને ત્યાં સુધી તેને સ્વતંત્ર સત્યની ઝાંખી દુલ અ છે.

#### ૯૪

હું તા પગલે પગલે જે જે વસ્તુઓને જેઉં તેના ત્યાજ્ય અને શ્રાહ્ય એવા છે ભાગ પાડી લઉં અને જેને શ્રાહ્ય વસ્તુ સમજું તે પ્રમાણે મારા આચારાને ઘડું. અને જ્યાં લગી એ પ્રમાણે ઘડાયલા આચાર મને એટલે મારી છુદ્ધિને અને આત્માને સંતાષ આપે, ત્યાં લગી મારે તેનાં શુભ પરિ- ણામા વિષે અચલિત વિશ્વાસ રાખવા જ જોઇએ.

# હપ

જેમ જેમ હું વિચાર કરતા જાઉં છું. મારા ભૂતકાલના જીવન ઉપર દિષ્ટ નાખતા જાઉં છું, તેમ તેમ મારૂં અલ્પપણું હું શુદ્ધ રીતે જોઇ શકું છું. મારે જે કરવું છે, જેની હું ૩૦ વર્ષ થયા ઝંખના કરી રહ્યા છું, તે તા આત્મદર્શન છે, તે ઈશ્વરના સાક્ષાત્કાર છે, મારૂ છે. મારૂં ચલનવલન બધું એ જ દિષ્ટિએ થાય છે. મારૂં લખાણ બધું એ જ દિષ્ટિએ છે. અને મારૂં રાજ પ્રકરણી ક્ષેત્રની અંદર ઝંપલાવવું પણ એ જ વસ્તુને આધીન છે!





