# 

પંન્યાસ પ્રવર્શી ભદ્રગુપ્તવિજરાજી ગણીવર

n Education International

or Private & Personal Use Only

આત્મસંવેદન : આત્મસંવેદન આત્મસંવેદન : આત્મસંવેદન આત્મસંવેદન : આત્મસંવેદન

# આ ત્મ સં વે દ ત

दु• पुजमने द्राप्रेग.

આત્મસ વેદન આત્મસ વેદન આત્મસ વેદન આત્મસ વેદન આત્મસ વેદન આત્મસ વેદન

પંન્યાસ પ્રવર્શી ભદ્રગુપ્તવિજરાજી ગણિવર

□ પ્રકાશક □ **શ્રી વિશ્વકલ્યાણુ પ્રકાશન** દ્રસ્ટ માેજાપીર રાેડ, મહેસાણા. [ગુજરાત]

#### 🗆 મૂલ્ય રૂા. દસ 🗆

પ્રથમ આવૃત્તિ : નકલ : એ હજાર ...
દ્વિતીય આવૃત્તિ : નકલ : ત્રણ્યુ હજાર ...
વિ. સં. ૨૦૩૯, અષાડ સુદ : ૬ : શુક્રવાર ...

□ મુદ્રક □ કેશવજી હીરજી ગેાગરી હર્ષા પ્રિન્ટરી, ૧૨૨, ડૉ. મૈશરી રાેડ, મુંબઈ – ૪૦૦ ૦૦૯.

## નિવેદન

શ્રી વિશ્વકલ્યાણુ પ્રકાશન ટ્રસ્ટની સ્થાપના પછીનાં વર્ષોમાં 'મનતુ' ધન', 'આંતરનાદ' અને ' ચિત્ત પ્રસજ્ઞતા' નામની પાંકેટ બુકા પ્રકાશિત થઇ હતી. અનેક આવૃત્તિએા પ્રકાશિત થઇ હતી. ત્યાર પછી વિ. સં. ૨૦૩૩ માં આ ત્રણે પુસ્તિકાએાનું વિભાગવાર સંકલન કરવામાં આવ્યું અને 'આત્મસ'વેદન' નામે પુસ્તક પ્રકાશિત થયું. છેલ્લાં ચાર વર્ષથી આ પુસ્તક અપ્રાપ્ય હતું અને એનું પુનમુંદ્રણુ જરૂરી હતું તેથી આ બીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરવામાં આવી છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રીના મૌલિક ચિંતનના આ અણમાલ થાળ છે. જૈન હાે કે જૈનેતર હાે, સહુનાં ચિત્તને શાન્તિ, આનંદ અને પ્રસન્નતાથી ભરી દેનારૂં આ ચિંતનપૂર્ણ સાહિત્ય છે.

સુંદર–કલાત્મક છાપકામ કરી આપનારા હર્ષા પ્રીન્ટરીના માલિક શ્રી કેશવજીભાઈ, અંગત લાગણીથી પ્રેરાઇને અમારાં ટ્રસ્ટનાં બીજાં પણ પુસ્તકાેનું કાળજીપૂર્વક છાપકામ કરી રહ્યા છે, એમને કેમ ભૂલી શકાય?

સહુ કાેઈ આ પુસ્તકના વાંચન-મનનથી જીવનમાં શાન્તિ અનુભવે અને દિવ્યદષ્ટિ પ્રાપ્ત કરે એ જ શુભ કામના.

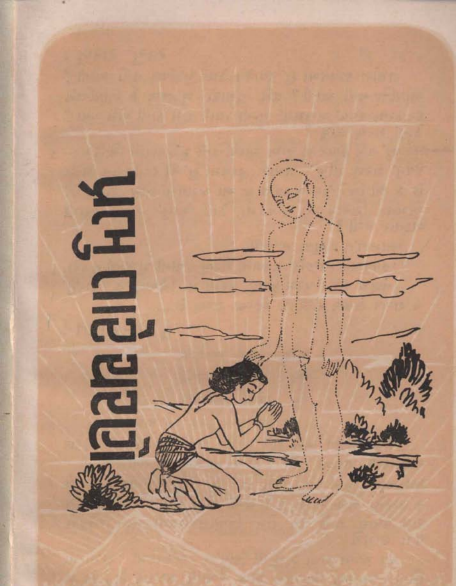
> જયકુમાર <mark>બી. પરી</mark>ખ મેતેજીંગ ટ્રસ્ટી શ્રી વિશ્વકલ્યાણ પ્રકાશન ટ્રસ્ટ

મહેસાણા : જેઠ સુદ : ૧ વિ. સં. ૨૦૩૯

or Private & Personal Use Only

# અનુક્રમ

| 2.       | પ્રભુ, તાર ચરણ          | 5   |
|----------|-------------------------|-----|
| २.       | ભાવના ભવનાશિની          | 26  |
| 3.<br>×. | આત્મચિંતન               | 42  |
|          | મનની માવજત              | 50  |
| ч.       | પથપ્રદરા <sup>૬</sup> ન | 206 |



આત્મસ'વેદન

સાચું શરણ :

તમારા જીવનમાં શું કયારેય કેાઈ સુંઝવણુ નથી આવી ? આપત્તિ નથી આવી ? તમે તમારી સુંઝવણુ કે આપત્તિને દૂર કરવા સ્વય અસમર્થ બન્યા ત્યારે તમે કેાની પાસે ગયા ? કેાનું શરણુ લીધું ?

શું તમે કયારે ય દુઃખ-આપત્તિની મુંઝવણમાં જિનેશ્વર– દેવનું શરણ લીધું ? તમારા હુદયમાં શું એ દઢ નિશ્વય–શ્રદ્ધા છે કે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત જ આ જગતમાં સાચું શરણ છે? એમના સિવાય આ જગતમાં કાેઈ સાચું શરણ આપી શકનાર નથી ?

ભાગ્યવંત ! ભૂલા ન ભમેા.

કલ્પવૃક્ષને ત્યજીને બાવળના શરણે જવાની મૂર્ખતા ન કરાે. નિર્ણુય કરાે: પરમ કૃપાળુ પરમાત્મા સિવાય હું કાેઇનું ય શરણ લેનાર નથી.... એ જ શરણ છે....

હું શરણાગત !

अरिहंते सरणं पवञ्जामि सिद्धे सरणं पवञ्जामि साहू सरणं पवञ्जामि केवल्पिपन्नतं धम्मं सरणं पवञ्जामि ॥

રાજ પ્રભાતે અને રાત્રે સુતી વખતે આ પ્રમાણે શરણ સ્વીકારની પ્રતિજ્ઞા કરાે: " હું પરમાત્માના શરણાગત છું. " આ ભાવ પરમાત્મા પ્રત્યે દઢ અનુરાગ જન્માવશે. પછી સંસારના રાગ માળા પડી જશે. જેમ જેમ પરમાત્મા પ્રત્યે રાગ વધતા જશે તેમ તેમ વિષયસુખમાંથી રાગ નિવૃત્ત થવા લાગશે

આ જન્મ જરા મૃત્યુથી ભયંકર સંસારમાં પરમાત્મા સિવાય આપણા આત્માને કાેણ બચાવી શકનાર છે ? એ જ શરણ છે. એ જ તારક.... એ જ બાધક....

હું શું કરું ?

હે પરમ પિતા....પરમ કૃપાનાથ !

અનાદિ કાળથી સંસારમાં રખડતા રખડતા હુ' આપના દ્વારે આવ્યા છું. નાથ ! મારા પર એક દષ્ટિ કરાે….પ્રેમની…. કરુણાની, મારા દેવ ! હું આપનું શરણુ અ'ગીકાર કરૂં છું. આપના ચરણું મારૂં સવ'સ્વ અપ'ણુ કરી દઉં છું…. આપ મારી રક્ષા કરાે….

હવે મારે આપનું જ શરણ છે....આપના સિવાય, આપને છેાડીને હું કયાંય જવાના નથી.... મારા આત્માની તમામ જવાબદારી હું આપને સાંપું છું....

આપ કહા....મારા સ્વામી....! હવે હું શું કરૂં ! આપ જે કહાે તે કરવા તૈયાર છું.

## મારી મૂર્ખતા…

હે અનંતજ્ઞાની નાથ !

આજ દિન સુધી મેં મારી ઇચ્છાએાને પૂર્ણ કરવા આપની પાસે પ્રાર્થના કરી ? કેવી મારી મૂર્ખવા....

મારી ઈચ્છા મારા હિતમાં છે કે અહિંતમાં એનું તાે મને ભાન નથી.... હું અજ્ઞાની છું.... અને મારી ઇચ્છાને તાળે થવા મેં આપને આગ્રહ કર્યાં....

નાથ ! મારી આ ભૂલની ક્ષમા આપજો. હે કુપાનિધિ, આપ અન'તજ્ઞાની છેા....મારૂં હિતાહિત આપ જાણા છેા. જેમાં મારૂં હિત હાય, એમાં જ મારા વિનિયાગ કરી દેજો ! જે પડાર્થ'ના સ'યાગ મારા અહિતમાં હાય, તેના મારાથી વિચાગ કરજો ! ભલે પછી એમાં હું રડું કે ગમે તે કરૂં.

હે હુદયેશ ! મેં મારી કેાઇ ઇચ્છા રાખી નથી…રાખવી પણ નથી....મેં મારૂ સંપૂર્ણ સમર્પણ આપના ચરણે કર્યું છે.

#### આ સમસ'વેદન

## દર્શાન આપેા :

હે વાત્સલ્યનિધિ વીતરાગદેવ !

મારે આપનું ધ્યાન ધરવું જોઇએ, એ વાત સાચી પરંતુ હું આપનું ધ્યાન કેવી રીતે ધરૂં ? આપનું સ્મરણ કેવી રીતે કરૂં ?

એકવાર પણ અનુભવમાં આવેલા આત્મનું સ્મરણ થઇ શકે.... આપનું ધ્યાન કેવી રીતે ધરૂં ? નાથ ! એકવાર દર્શન આપા ! પછી જો હુું આપને બૂલી જાઉં, તા આપ મને શિક્ષા કરજો. દેવનાં રૂપ કરતાં પણુ આપનું રૂપ અનંતગુણુ છે ! એવું રૂપ જોયા પછી જરૂર હું જગતને બૂલી જઇશ.

આપ કદાચ કહેશેા 'મારી મૂર્તિ'નું ધ્યાન ધર.' પણ કેવી રીતે કરવું ધ્યાન ? કારણ કે મૂર્તિ'ના સૌંદય' કરતાં જગતમાં બીજા સૌંદર્ય ચઢીયાતા છે !

હું આપના શરણે આવેલાે છું .... આપ દર્શન આપા ...

દયા કરા ! કરૂણા કરા ! મારા આત્માના ઉદ્ધાર કરા ! મારા આત્માને પવિત્ર બનાવા !

મારી તેા આપના પાસે એક જ પ્રાથ'ના છે. 'આપ મને દર્શ'ન આપેા, એકવાર દર્શ'ન આપેા. '



X

પ્રહાર કર ! :

પરિશાધ :

4

હે હૃદયે વર !

મારા મનાનાથ !

की तारे भणवुं क न छाय ते। तुं आले क भने इडी

કારણ કે તું નહિ મળે એની શંકા સદૈવ મને સતાવ્યા કરે છે. જગત મારી શંકાને દઢ કરે છે. "વર્ષોથી અમે એની પાછળ ભમીએ છીએ. એ નથી મળ્યાે તાે તને કયાંથી મળશે ?" પણુ છતાં ય "કદાચ તુ મળી જાય તાે ?" એવી સંભાવનાને હુદયમાં સંઘરીને હું તને શાધી રહ્યો છું. શાધવામાં મને આનંદ આવે છે. પરંતુ તું એમ કહી દે " હું તને નહિ મળુ"

તારા એ પ્રહારની વેદનાને સહવામાં મને અંતિ આન દ થશે.

તારા પ્રહાર પણ તું મળ્યા જેટલા જ હર્ષ આપશે. પ્રેમ ન આપે તા બુલે પ્રહાર કર....મારા નાથ!

મેં તને અનંત આકાશના કેડી વિનાના પ્રદેશમાં શાધ્યા... ગાઢ તિમિરથી આવૃત્ત ગિરિગુફાઓામાં તારી શાધ કરી.... ગગનગુ બી મંદિરાના ધૂપથી મઘમઘાયમાન વાતાવરણમાં તને જોવા પ્રયત્ન કર્યો .... ગિરી-નદી સાગર...કયાંય ન મળ્યા.

દે કે હું તને નહિ મળી શકું.....

મે' મારી નાનકડી કાેટડીનાં દ્વારા ખાલ્યાં. દિવાસળીથી મે

નાનકઢા.... ઝાંખા દીપક પેટાવ્યા.

કહી દે .... "હું તને નહિ મળું. "

મારી દ્વબ્ટિ ક્રાટડીના ખૂણામાં પડી, ઓહ!....

મારા નાથ તમે અહીં ? તમને જોઇ હું ખાલી ન શક્યા.... મેં તમને આળખ્યા! તમારી સાથે બાલવાના શખ્દા ન જડયા! હું સ્તાખ્ધ અનીને જોઈ જ રહ્યો...

હું પાછેા વત્યા, અધારું થઇ ગસું હતું. ગાેવાળાની વાંસળીના સૂરા સંભળાતા બધ થઇ ગયા

હતા. વિહંગમાનું આકાશઉદ્યન પણ થ'લી ગયું હતું.

આત્મસ'વેદન

એક આચમન :

### હે કૃપાસાગર દેવાધિદ્વ !

મારા હુદયમ દિરમાં મેં આપની પ્રતિષ્ઠા કરી છે. પરંતુ.... માર્ટુ મ દિર પવિત્ર રાખી શક્તાે નથી.... એમાં કચરાના ઢગ જામી ગયા છે...

પૂજનની સામગ્રી વેરણ–છેરણ થઈ ગઇ છે. છતાં ય મારે આપતું પૂજન કરવું છે. પૂજન માટે હું ઉત્સુક છું. પ્રભાતનાે ઘંટારવ, ધૂપનાે મઘમઘાટ....દીપકના ઝળહળાટ મને આપની પાસે ખેંચી લાવે છે....

હું મૂંઝાઇ ગયાે છું. આપ મારા પ્રસન્ન ન બનાે તાે ? નારાજ બની જાએા તાે? એ કલ્પના મને ધ્રુજાવી મૂકે છે.... હું.... મારૂં મન બેહાેશ બની જાય છે.

#### કુપાનાથ !

આપ મારી અશક્તિને ક્ષમા આપજો. મને....મારા હૈયામાં આપના પ્રત્યે પૂર્ણુ પ્રેમ છે. ભક્તિ છે.... હું આપની સેવા નથી કરી શકતા...આપ મારા પાસેથી જેટલી અપેક્ષા રાખાે છેા, તે હું પૂર્ણુ કરી શકતા નથી.

આપ નારાજ ન થશેા. કૃપા ઝંખતા બાળને આપના કૃપા–સરવરમાંથી એકાદ આચમન કરવા દેશેા ?



બે માર્ગં :

હે પરમ પિતા!

તારી પાસે આવવાના તે અનંત માર્ગો આલેખ્યા છે... એવી જ રીતે, તે માર્ગો જેવા બીજા બ્રામક માર્ગો માયાએ મૂકેલા છે....

હું સુંઝાયા છું, શું હું તારા જ માર્ગે ચાલુ છું ? તે માર્ગ મને તારા સુધી પહાંચાડશે ? મારૂં મન વિશ્વાસ ધારણ કરતું નથી....

અંધારૂં થયું છે. દીપ ઝાંખાે છે.... તારા નગરનાં નામતિશાન દેખાતા નથી.....એક અંધ મનુષ્ય જેમ ચાલે.... મારી તેવી દશા છે....નાથ, તારા અનંત રહસ્યાથી ભરેલા શખ્દોને હું મારી સ્થુળ ખુદ્ધિથી સમજવા પ્રયત્ન કરૂં છું.... એટલું જ નહિ, તેમાં આગ્રહ સેવું છું.... અને એને જ સાચા માર્ગ સમજવા-સમજાવવા પ્રયત્ન કરૂં છું....મારી આ પ્રવૃત્તિ ગતાનુગતિક છે....

तुं ज याहले !

મારા દેવ !

શાસ્ત્રકારે મને કહ્યું કે તું બધાને જુએ છે. પણ બધા તને જોઈ શકતા નથી. તારે આટલા બધા છુપા રહેવાની શી જરૂર છે? જે તને ચાહે છે તેનાથી પણ તું છુપા કેમ રહે છે? તું અનંત સમૃદ્ધિશાળી છે. પછી તને ડર શાના છે?

તારા પ્રેમી તારી પાસે જે માગે તે તું આપી શકે એમ છે!

તું પ્રગટ થા.

પરંતુ કું તને આવી પ્રાથ'ના કરૂં છું ત્યારે ચાેગી પુરુષ મને કહે છે "કશ્વિર મારી સામે પ્રગટ છે."

તા પછી તને જે પ્રિય છે, તેને તું દર્શન આપે છે, એમને ? તને જે ચાહે છે તેને તું અધિર બનાવે છે ખરૂં ને ? તા પછી તને હું નહિ ચાહું ! તું જ મને ચાહુજે, હું તને જોઈ શકતા નથી, તું મને જોઈ રહ્યો છે.... ખસ મારે મન એ જ ઘણું છે.

આત્મસ'વેદન

## પરમાત્માની પ્રાપ્તિ :

કાેઇ વાર અતિ તૃષામાં પાણી વિના ગુંગળામણ અનુભવી છે ? કાેઈ વાર અતિ તાપમાં પવન વિના ગુંગળામણ અનુભવી છે ? કાેઇ વાર અતિ ક્રુધામાં આહાર વિના તીવ ગુંગળામણ અનુભવી છે ?

પરમાત્મતત્વ વિના... પરમાત્મતત્વની પ્રાપ્તિ વિના... આપણુને તીવ્ર એચેનીનેા અનુભવ છે ? જ્યારે આપણું પરમાત્મ-તત્વ વિના ક્ષણુવાર પણુ સુખચેન નહિ અનુભવીએ ત્યારે અલપ ક્ષણામાં જ આપણુને પરમાત્મતત્વની પ્રાપ્તિ થશે.

પરમાત્મતત્વની પ્રાપ્તિ સિવાય જ્યારે આપણને કાેઇ જ ઝંખના નહિ રહે ત્યારે આપણે પરમાત્મતત્વની પ્રાપ્તિના સખત પુરૂષાર્થ કરી શકીશું.

भीति :

હે દેવ ! કૃપાનાથ ! હુ' આપની સાથે પ્રીતિના સંબધ બાંધી શકું, એના કાેઇ ઉપાય મને બતાવા ! વિશ્વ સાથેની સાપાધિક પ્રીતિથી વિરક્ત બનવું છે.... તેવા ધન્ય દિવસ જોવા હું ચાહું છું !

હું જાણું છું આપ વિશ્વથી પર છેા. હું જ્યાં સુધી વિશ્વથી પર ન બનું ત્યાં સુધી મારાે આપની સાથે સંબધ્ધ થઈ શકે નહીં, જગતની પ્રીતિમાં ક્સાચેલાને સુક્રત કરાે ! એ કામ આપનું નથી ?

મારા પર પ્રીતિ કરનારને હું ચાહું છું. એ મને ચાહવાના ઢાળ કરે છે...હું એની કપટલીલા જાણી શકતા નથી...હું એને મારૂં હુદય આપી દઉં છું....મારા હુદયના ટુકડા થઇ જાય છે. મારા હુદચેશ ! પ્રાણેશ ! મારી આવી કરૂણુ સ્થિતિ આપ જીઓ છેા....જાણા છેા....છતાં મારી ઉપેક્ષા કેમ કરા છેા? આપ મારા પર કામણુ કરા...હું આપના બની જાઉં !.... હું આપને જ જોઉં....આપના સિવાય મને કંઈ જ ન દેખાય !

આત્મસ'વેદન

પ્રેમનું રહસ્ય :

હે જગદ્ગુર્!

તેણે આપના ચરણે સવ'સ્વ ધરી દીધું છે! છતાં એ કહે છે: મેં કઇ જ અપ'ણ નથી કશું ! ત્યારે તા હું તેને સમજી ન શક્યા પરંતુ આજે મને સમજાશું કે પ્રેમની પરાકાષ્ઠામાં મનુષ્ય સવ'સ્વ આપી દે છે, છતાં માને છે કે મેં કંઇ જ આપ્યું નથી. જયારે પ્રેમની ભૂમિકા પર હજુ જેણે પગ પણ નથી મૂક્યા, તે થાડુક કંઇ આપે છે અને માને છે કે ' મેં ઘણું-ઘણું આપ્યું!'

નાથ!

આપના પ્રેમનું રહસ્ય મને સમજાચું…આપથી જયારે પ્રેમ બંધાય છે, ત્યારે મારૂં કંઇ રહેવું નથી ! સર્વસ્વ આપનું જ બની જાય છે ! પછી "મેં આપ્યું"…આવું અભિમાન આવે જ કયાંથી ? હવે મારે આપની પાસે યાચના કરવાની રહેતી નથી…..કારણ કે હું જ આપના બની ગયા છું !

સમપ'ણ :

6

3

હે કરાણાસિંધુ !

મારી પાસે જે કંઇ છે એ આપનું આપેલું દાન છે.... એના પર મેં મારાનું લેબલ મારીને આપના દ્રોહ કર્યા છે.... મારા પાસેની પ્રત્યેક ચીજ પર આપના અધિકાર છે. એનેા ઉપયોગ આપની ઇચ્છાનુસાર કરવા માટે હું બંધાયેલા છું. આપની ઈચ્છા સવ'સ્વ લઈ લેવાની હાય તા પણ કહા, હું એ આપના ચરણે ધરવા તૈયાર છું. આપનું છે અને આપને આપવાનું છે... તેમાં મારે લાંખા વિચાર શા કરવાના? મને વિશ્વાસ છે કે હું સુખી થાઉં તે જ આપે ઇચ્છેલું હશે.

આત્મસ'વેદન

## હું શું આપુ ?

#### ત્રિલાકનાથ !

હું આપના દ્વારે યાચના માટે ખડેા છું. હું આપની પાસે યાચના કરૂં છું....કારણુ કે હું ભવની ગલીઓમાં રખડતાે ભિખારી છું. હું યાચના કરૂં તેમાં ખાેટું નથી....પરંતુ આ તાે આશ્ચર્ય' આપ મારી પાસે યાચના કરા છાે ?

'' भिक्षां देहि " નાથ હુ' તા ભિખારી છું…. ' મिक्षां देहि " મારી પાસે કંઈ નથી…. '' મिक्षां देहि "

હું મુંઝાઉ....છું....હું આપને શું આપું ? ભિખારીના આંગણે ભીખ માંગવાની હાેય ? મને શરમાવા ના. હું યાચના કરૂં તેમાં હું શરમાતા નથી....આપ જ્યારે યાચના કરા છા.... ત્યારે શરમથી હું મરી પડું છું.

" भिक्षां देहि "

મે આપવા માટે મારા ઘરમાં શાેધવા માંડશું....એક ટુકડા મળ્યાે....પ્રેમનાે....લક્તિના !

## હું આજે સનાથ ઃ

તમારે અશુભ વિચારાથી મુકિત મેળવવી છે ? ચિત્તમાં અપૂર્વ અધ્યવસાયાની પ્રાપ્તિ કરવી છે ? તો તમે પરમ કૃપાળુ જિનેશ્વર ભગવ તના શરણુને સ્વીકારા.

ભગવ'તનું શરણ સ્વીકારવું એટલે એમની આપણા માટેની આજ્ઞાઓનું પાલન કરવા બંધાઇ જવું.

'' મારા નાથ....મારૂ' રક્ષણુ કરનાર ત્રિભુવનનાથ છે. હુ' નિર્ભય છું. પાપ વિચારા....પાપ કર્માં મારૂ' અહિત કરી શકવા સમર્થ નથી...હું આજે સનાથ બન્યા છું.''

બસ, જ્યાં કાેઇ કેાધના, માનના અને લાેભના વિચાર મનમાં ઘુસવા આવે કે ભગવ'તના નામનું સ્મરણ કરવું.

આંખાે બધ્ધ કરીને એમના દેહને સ્મૃતિમાં લાવવાે. પેલા દુષ્ટ વિચારા ભાગ્યા સમજો !

જરાય દીનતા ન કરેા, આપણા માથે ત્રણ જગતના નાથ છે, આપણે કાેઇવાતની કમીના નથી...બધુ જ આપણુને મળી ગયું છે....

## તને એઈ રહેલ છે!

અનંત અનંત સિદ્ધ ભગવતાં તને પ્રતિસમય જોઈ રહ્યા છે, એ ધ્યાન રાખે છે? એ તારી સામે જુએ છે અને તું જગતની સામે જુએ છે! કેવી ગંભીર બૂલ થઈ રહી છે!

શ્રી સિમ'ધરસ્વામી વિગેરે વિચરતા તિથ"કર બગવ'તે તને જોઈ રહ્યા છે, એ વિચાર પણ તને આવે છે?

જગતની સામે જેવાનું માકુક રાખ ભાઇ, અને તને જોઇ રહેલ પરમાત્મતત્વની સામે જો ! એની સાથે સંબંધ જોડ.

એ સંબંધ નેડવાથી તારામાં અચિંત્ય શકિતએા લગ્ગત થશે...અને શક્તિએા દ્વારા તું અભેદભાવે એ પરમાત્મતત્વમાં લીન થઈ જઇશ.

#### S

#### સાચી સગાઈ:

અસ્દ્વિંત પરમાત્માની અચિંત્ય શકિતના લાભ મેળવવા માટે આપણુ પરમાત્મા સાથે કેાઇ સાચી સગાઇ બાંધવી તોઇએ. આપણી સ્થૂળ બુદ્ધિના વિચારા મુજબ એમણુ અનુસરવું તોઇએ તેવા આગ્રહ છાડી દેવા તોઇએ.

એ અન'ત જ્ઞાની છે. અન'ત શક્તિશાળી છે, આપણી તમામ મુશ્કેલીથી તેઓ જ્ઞાત છે. આપણે બહુ ઉતાવળા થવાની જરૂર નથી. તે જે કરશે તે ચાેગ્ય જ કરશે. એવી શ્રદ્ધાથી એમની ઉપાસનામાં લાગી જવું જોઇએ.

## તમને એ જોઈ રહ્યા છે :

તમે એ પરમ પિતા તરફ તેા દબ્ટિ કરેા....એ પરમકૃપાળુ સદૈવ તમને જોઇ રહ્યા છે....તમે એમના તરફ નથી જેતા ! તમે તાે એમની તરફ જોઇ રહ્યા છાે કે જે તમારી તરફ જોવા તૈયાર નથી !

એ કરુણાના સાગર....અનંત શક્તિનિધાન પરમાત્મા તમને પ્રતિસમય જોઈ રહ્યા છે, પછી તમને દુઃખ શાનું ? અશાન્તિ શાની ? જે બાળક માતાની દબ્ટિમાં છે, તે બાળક જાણે છે કે મારી માતા મને જોઈ રહી છે, પછી દુ:ખ નથી અનુભવતું.

તમે એ પરમ પિતા તરફ દબ્ટિ કરો... એને જોવા માટે દબ્ટિને સૂક્ષ્મ બનાવેા. એને જોવા બાહ્ય જગતના ઝગમગાટમાંથી મુકત થાએા. આંખા બધ્ધ કરીને સ્થિર બના....પછી એ પરમપિતાનું નામ લઇને પાકાર કરા, જ્યાં સુધી એનાં દર્શાન ન થાય ત્યાં સુધી પાકાર ચાલુ રાખા. અધીર ન બના. એક વખત દર્શાન થયા પછી કયારેય એ તમને છાડી જશે નહિ.



## સાધનાની ચાવી :

તારે જો સાધના કરવી છે, તેા તારૂ' ચિત્ત સ્વચ્છ અને સ્વસ્થ જોઇએ. કારણ કે સાધનાના કેન્દ્રસ્થાને પરમાત્મ-તત્વ છે.એ પરમાત્મતત્વનું પ્રતિબિંબ આપણા ચિત્તમાં પડે, ત્યારે જ સાધનાના માગે' ગતિ થઇ શકે.

મલિન અને અસ્વસ્થ ચિત્તમાં એ પરમાત્મ–તત્વનું પ્રતિબિ'બ કેવું પડશે ? ડહાેળાચેલા પાણીમાં તમારૂં માહું જરા જુએા તા !

એ ચિત્તનું સ્વસ્થપહું લાવવા માટે પરમાત્મ–તત્ત્વ પર શંકા વિનાની શ્રદ્ધા સ્થાપિત કરવી પડશે. શ્રદ્ધા વગર ચિત્તસ્વસ્થતા પ્રાપ્ત થઇ શકતી જ નથી !

#### તું સાધક !

તારા હુદયમાં પરમાત્મ-પ્રીતિ જગી નથી. પરમાત્માના સાન્નિધ્યમાં કલાકાેના કલાકાે વ્યતિત કરવાનું તને ગમતું નથી. થાેડીક ક્ષણા તું વ્યતિત કરે છે તેમાં પણ તારું ચિત્ત પરમાત્મા પ્રત્યે અનુરાગી બનતું નથી.

તું કઇ જાતના સાધક ? તું શાની સાધના કરી રહ્યો છે? ગતાનુગતિક સાધના કરીને તું સાધક કહેવરાવે છે? તારા જેવા સાધકાેના ટાેળા ભેગા રહે છે માટે સાધક કહેવરાવે છે?

પરમાત્માને જોઇને તારા હૈયામાં આનંદ થાય છે? એ આનંદની ધારા ચાલે છે? ના. અને એમ જ વર્ષો વિતાવી રહ્યો છે! અંતરાત્માના આનંદની અનુભૂતિ વિના તું કેવી રીતે જગત સમક્ષ સાધુતાના દેખાવ કરે છે!

વિષયેાના ઉપભાેગનાે આનંદ, મનની કેટલીક ધારણા-ઓની સિદ્ધિના આનંદ તુચ્છ છે. તારે તાે આંતરગુણેાની પ્રાપ્તિના આનંદ અનુભવવાના છે.

28

www.jainelibrary.org

બધુ પરમાત્માનું !

તમારી પાસે જે કંઈ છે તે તમારૂં નથી, એવા નિર્ણય તમારા હૈયામાં થઈ જશે પછી એવા વિચાર દઢ કરજો કે 'મારી પાસે જે કંઇ છે, તે અધું મારા પરમાત્માનું છે.... એના ઉપર પરમાત્માના અધિકાર છે.'

અને ખરેખર, જો વિચારશાે તાે તમને સમજાશે કે તમારી પાસે જે કંઈ સારૂં છે, તે બધું જ પરમાત્માની કુપાથી તમને મત્યું છે.

આ વિચાર જેમ જેમ દઢ બનતો જશે, તેમ તેમ સંપત્તિના ઉપયાગ તમે પરમાત્માએ બતાવેલા માગે વિના સંકાેચે કરવાના.

એક બાજી તમે સંપત્તિ પરથી તમારાે અધિકાર ઉઠાવી લીધા અને બીજી બાજી સંપત્તિ પર પરમાત્માના અધિકાર સ્થાપિત કરી દીધા. પછી પરમાત્માએ બતાવેલા માગે' એ સંપત્તિના વ્યય કરતાં તમને સંકાેચ થવાના ?'' મારી પાસે જે કંઇ છે તે બધું જ પરમાત્માનું છે...''

કૃપા

જે કંઈ મળ્યું છે તેમાં એવા માહિત ન થઈ જાવ કે જેથી, જેની કૃપાથી મળ્યું છે તેને ભૂલી જવાય. એવા સવ'ના ત્યાગ કરી દેવા જોઈએ કે જેમાં આસકત થવાથી કૃપાળુને ભૂલી જવાનું અનતું હાેય.

સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે પુષ્ટયના ઉદયથી. પુષ્ટયનેા ઉદય થાય છે પુષ્ટયના બંધનથી. પુષ્ટયનેા બંધ થાય છે ધર્મના આરાધનથી. ધર્મ મળે છે પરમ કૃપાળુ પરમાત્મા પાસેથી. સુખનું મૂળ કારણુ તરણુ–તારણુ પરમાત્મા છે.

એ પરમાત્માને જ જીવ ભૂલી ગયેા ! અને એમની કૃપાથી મળેલા વૈભવ સુખમાં જ રાચી રહ્યો ! શું આ કૃતઘ્નતા નથી ?

પરમાત્માની કૃપાથી મળેલા વૈભવનાે ઉપયાેગ હવે પરમાત્માની આજ્ઞાનુસાર કરવા પછ્યુ તૈયાર નથી ! ધ્યાન રાખાે ! પરમાત્માને ન ભૂલાે.

#### 5

## સૌંદય ઃ

સૌ'દય વિના આકર્ષ'ણુ થતું નથી. આકર્ષ'ણુ વિના ચિત્ત ચાંટતુ' નથી. સ્વાત્મા પ્રત્યે ચિત્ત ચાંટતું નથી ને પરમાત્મામાં પણુ ચિત્ત એ'ચાતું નથી. કેમ આમ ? શું આત્મા અને પરમાત્મામાં સૌ'દર્ય' નથી કે તે દેખાતું નથી ?

પરમાત્માનું સૌંદર્ય જોવા માટે દબ્ટિ સૂક્ષ્મ અનાવા. સૂક્ષ્મ દબ્ટિથી એ સૌંદર્ય નિરખ્યા જ કરાે....પછી ચિત્ત ચાંટી જશે. પરમાત્મામાં ચિત્ત ચાંટયા પછી આત્માનું સૌંદર્ય ખીલવા માંડશે. એમાંથી અપૂર્વ રસાનુભૂતિ થશે.

પરમાત્મસ્મરણ :

જેમની અન'ત કરૂણાથી તું વાસ લઇ રહ્યો છે, જેમની અગમઅગાચર કૃપાથી તું એક ઉચ્ચ મનુષ્યરૂપે જીવી રહ્યો છે, તે પરમ કૃપાનિધિ પરમાત્માના તારા પર ઓછા ઉપકાર છે? તે અન'ત ઉપકારને કરનાર પરમાપકારીનું સ્મરણ તારા ચિત્તમાં વાર'વાર તું કરે છે ? જો ના,

તા પછી તું ચાગના માગે<sup>૬</sup> નથી આવ્યા એમ સમજ. ચાગના માગે<sup>૬</sup> ચઢલાે આત્મા પરમાત્માનું વારંવાર સ્મરણ્ કરનારાે હાેય પ્રત્યેક પ્રસંગ અને પ્રવૃત્તિની સાથે પરમાત્માના કાેઇને કાેઈ સંબંધ રહેલાે છે, તે સંબંધને શાેધી કાઢી પરમાત્માને સ્મૃતિપથમાં લાવા.

આપણને એ પરમકૃપાળુએ એટલું બધું આપ્યું છે કે હવે નવું એમની પાસે માગવામાં પણ શરમાઇ જવું જોઇએ. એમણે જે આપ્યું છે તેના સદુપયાગ કરીને તે બધું તેમના જ ચરણે ધરી દેવું. તેમાં જ જીવનના પરમ આનંદ રહેલા છે. અનુભવી જોજે.

જય વીયરાય!

વીતરાગનાે જય એટલે ધર્મતીર્થનાે જય. ધર્મતીર્થના જય એટલે માક્ષમાર્ગના જય, માક્ષમાર્ગના જય એટલે શ્રમણમાર્ગના જય!

તે 'જય વીચરાચ' ની ઘાેષણા કરી એટલે વીતરાગના કાય'માં અને વીતરાગની વાણીમાં તારી અનુમતિ આપી! એટલે હવે તારે માથે એ જવાબદારી આવી કે વીતરાગના કાર્ય અને વાણીની વિરુદ્ધ તારાથી કંઇ જ ન થાય. એવી કાઈ જ કરણી ન થઈ શકે કે જેથી વીતરાગના કાર્ય'માં કાેઇ વિધ્ન ઊભું થાય!

જેના તે જય પાકાર્યાં, તેની પાછળ જ તારે રહેવું જોઇએ, એ વાત તારે જચાવવી જોઇએ.

## એ કળા આપેા

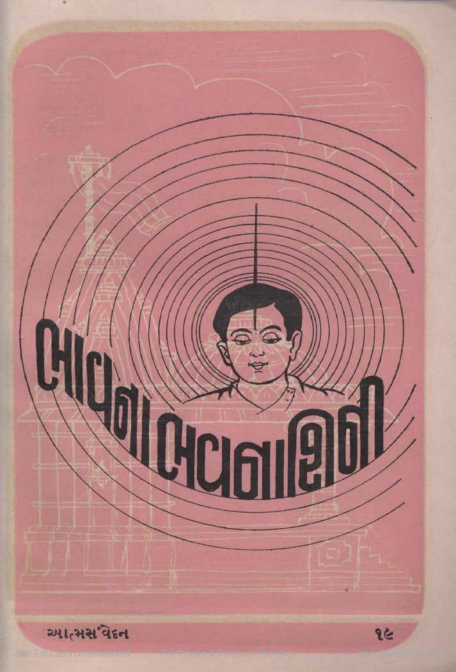
હે પરમ કૃપાળુ પરમાત્મા ! આપ આપના અન'ત વિજ્ઞાનમાં ચરાચર સમસ્ત વિશ્વને જોઇ રહ્યા છે. તેમાં આપ આ પૃથ્વી પર આપની મૂર્તિ'થી મ'ડીત મ'દિરાને પણ જોઇ રહ્યા છે.... બ'ધ મ'દિરામાં આપની મૂર્તિ'ઓને બિસ્માર હાલતમાં જોઇ રહ્યા છે....કાઈ અજ્ઞાન જીવા આપના મ'દિરની, આપની મૂર્તિની અવહેલના કરી રહ્યા છે, એ પણુ આપ પ્રત્યક્ષ જોઈ રહ્યા છે....છતાં આપ નથી રોષ કરતા ! નથી દ્વેષ કરતા !

પ્રભા ! આપને વિશ્વદર્શાનની કેવી અનુપમ કળા પ્રાપ્ત થઇ છે ! મારે આપની પાસેથી એવી કળા જોઇએ છે. મને ખબર પડે કે કાઈ મારા નામને ગાળા દે છે. મારી આકુતિનું અપમાન કરે છે, તા એ ગાળા દેનાર અને અપમાન કરનાર પ્રત્યે મને રાષ આવે છે. મારા નામને અને આકૃતિને જે ચાહે છે, પ્રેમ કરે છે, તેના પ્રત્યે મને રાગ થઇ જાય છે ! બસ, રાગ-દ્વેષને મિટાવવાની કળા મને આપા !

આત્મસ'વેદન

22

or Private & Personal Use Only



## શાન્તિના ઉપાય :

તત્ત્વને જાણુવું જુદું અને તત્ત્વને પામવું એ જુદું. તત્ત્વને પામવા માટે તત્ત્વથી ભાવિત થવું પડે. વારંવાર એ તત્ત્વને ભાવીને આત્મસાત્ કરવું પડે.

એટલે આ ભાવનાએા વારંવાર ભાવવાની છે. એક વખત વાંચીને મૂકી દેવાની નથી. આ શબ્દોના સથવારે વાસ્ત-વિક્રતામાં ડૂબકી મારવાની છે. આંખાથી દેખાતી દુનિયા વાસ્તવિક નથી. વાસ્તવિક દુનિયા આંખાથી જોઇ શકાતી નથી....એ જોવા માટે જ્ઞાનનયન ખૂલવાં જોઇએ. તે માટે આ ભાવનાએા ભાવવી અતિ આવશ્યક છે.

સંસારનાં સુખ-દુઃખનાં, ખૂશી-નાખ્યશીનાં, રાગ-દ્વેષનાં દ્ર-દ્રોમાંથી મનને મુક્ત રાખવા માટે આ ભાવનાએા અદભૂત ઉપાય છે. રાજ આ ભાવનાએા ભાવવાની છે. વાર વાર ભાવવાની છે. તમને કાેઇ કૂલેશ કે સંતાપ સતાવી નહીં શકે. તમારી સમતા અને સમાધિ અખંડિત રહેશે. આ ભાવનાએા વિના વિદ્વાનાનાં ચિત્ત પણ શાન્તસુધારસ અનુભવી શકતાં નથી.

આત્મસંવેદન

#### ભાવના :

ભાવનાઓથી ભાવિત થયા વિના ચિત્તની પરમ શાન્તિ અનુભવી શકાતી નથી. ગ્રાનથી....શાસ્ત્ર–ગ્રાનથી વિદ્વત્તા જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ ભાવના વિના ગ્રાનના રસાસ્વાદ અનુભવી શકાતા નથી.

ભાવના કાેઈ એકાદ વખત પા કલાક ભાવી લેવાથી નહિ ચાલે. ભાવના તાે જીવનના પ્રત્યેક પ્રસ<sup>\*</sup>ગે ભાવવાની છે. મનના પ્રત્યેક વિચારને પણ ભાવના દ્વારા ભાવિત બનાવી દેવાના છે. પછી જો જો કેવા રસાસ્વાદ આવે છે!

અહીં તમને જીવનના ભિન્નભિન્ન પ્રસ'ગેાએ કેવી રીતે અને કઇ કઈ ભાવના ભાવવી જોઇએ તેની રૂપરેખા ખતાવીશ. મારૂં કામ ખતાવવાનુ, તમારૂં કામ પ્રયોગ કરવાનું !

### વાસના ને ભાવના :

તારા અંતઃકરણમાં તને જે જે વાસના સતાવી જતી હાેય તેની પ્રતિપક્ષી ભાવનાએામાં તું વારંવાર રમણ કર. જ્યારે પેલી વાસના જાગે, ટકે કે તરત જ પેલી પ્રતિપક્ષી પવિત્ર ભાવના દ્વારા તેને ભગાડી દે.

આંતરિક પતનમાંથી ઉગરવાના આના સિવાય બીજો કાઇ માર્ગ સમજાતો નથી. સાથે સાથે આ માર્ગ ઘણેા કારગત નિવટે છે, એવા અનુભવ છે, હુકીકત છે. માટે તને પણ હું એજ માર્ગ બતાવું છું. તું પ્રયત્ન કર. શ્રદ્ધા ધારણ કરીને પ્રયત્ન કર. સફળતા મળશે.

વાસનાઓના જુવાળ ચઢતા જોઈ હિંમત ન હારી જઇએ.

આત્મસ'વેદન

## अनित्य ः

તમારા તેની સાથે ગાઢ સંબંધ હતા. તેના પર તમારા વિશ્વાસ પણ પૂર્ણુ હતા. પરંતુ આજે તેણે તમારા સાથેના સંબંધ તાેડી નાંખ્યા....વિશ્વાસભંગ કર્યા.... તેથી તમે દુઃખી બની ગયા.... તમારા ચિત્તમાં ભારે અશાન્તિ વ્યાપી ગઈ.... કેમ આમ થયું ? કેમ તમે દુઃખી બની ગયા ? શું તમે એમ માની લીધું હતું કે એની સાથેના તમારા સંબંધ

સમજી રાખેા કે ઇષ્ટ જન સાથેના સંબંધ અનિત્ય છે... એ કયારેક તૂટવાના જરૂર.... જે અનિત્ય છે તે પાતાના સ્વભાવને અનુસરે, તેમાં દુઃખ શાનું ?

કયારેય તુટવાના ન હતા ? એની સાથેના સ્નેહ નિત્ય હતા ?

## રાગ-દ્વેષ :

તું જેના પર રાગ ધારણુ કરે છે, તે રાગ અને જે તારા પર રાગ ધારણુ કરે છે, તે રાગ, આ બન્ને રાગ અનિત્ય છે. તે તું બરાબર સમજી રાખ.

'જે મને ચાહી રહ્યા છે, તે એક દિ' મારા પ્રત્યે દ્વેષ કરવાના છે,' આ સમજ જો પાકી હશે તેા તું દુઃખી નહિ થાય. એટલું જ નહિ પરંતુ તેઓ પ્રત્યે તને તિરસ્કાર કે ઉદ્વેગ નહિ જાગે.

રાગ-દ્વેષ અન્ને ભાવાે અનિત્ય છે. અનિત્યમાં નિત્યપણાની બુદ્ધિ જ છાવને દુઃખી અનાવે છે.

જેઓ તને પૂર્વે ચાહતા હતા તેઓ આજે તને ચાહતા નથી. અલ્કે દ્વેષવાળા અન્યા છે, તેના શું તને અનુભવ નથી ?

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

22

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

## સંચાેગ–વિયાેગ ઃ

એનું મૃત્યુ થઈ ગયું. એનાે દેહ પડી રહ્યો.....એ પાતે ચાલ્યા ગયા.

તમે રઢા નહિ. શાેક ન કરાે. એના પર તમારાે રાગ હતાે, ગાઢ સ્નેહ હતાે.... તે વાત સાચી, પરંતુ એ વાત પણ ન ભૂલશાે કે તમે એની સાથેના રાગમાં એ ભૂલી ગયા હતા કે "સંયોગનાે કયારેક અંત આવે જ છે."

કોના સચાગ કાયમ રહ્યો છે? એવું એક પણ દર્ષાત તમે અતાવશા કે સંચાગ પછી વિચાગ ન થયા હાય?

જેની સાથે સંબધ જોડા, એ સમજીને જોડજો કે "આ સંબધના કયારેક અંત આવવાના છે.....''

સ'ચાેગ નિત્ય નથી, અનિત્ય છે. માટે સ'ચાેગજન્ય સુખ મેળવવાના ક્રાેડ ત્યજી દાે. સર્વ દુઃખાે સ'ચાેગમાંથી જ જન્મે છે.

રાજ રાત્રે સૂતી વખતે સવ' સંબંધોને વાસરાવી દો. સવ' સંબ'ધોની અનિત્યતા વિચારો.....બસ પછી પ્રિયજનાનું મૃત્યુ થતાં પણ તમારા હુદયમાં શાેક....દુઃખ નહિ થાય.

આત્મસ'વેદન

## સં પત્તિ :

તમારી પાસે સંપત્તિ છે <sup>9</sup> તમે એ સંપત્તિને કેલી માની રાખી છે <sup>9</sup> નિત્ય માની છે કે અનિત્ય <sup>9</sup> જો નિત્ય માનીને રાખી છે તા તે તમારી બ્રાંતિ છે. બલા ! એ તા વિચારા કે કેાની પાસે સંપત્તિ નિત્ય રહી છે <sup>9</sup> માટા રાજા મહારાજાઓ અને શેઠ શાહુકારાની સંપત્તિ પણ ચાલી ગઇ.... અને જેમણે સંપત્તિને નિત્ય સમજીને રાખી હતી ...તેઓ પાક મૂકીને રડયા.

સંપત્તિ અનિત્ય છે. જ્યારે જ્યારે એ સંપત્તિ તરફ તમારી દબ્ટિ જાય ત્યારે તમે એ વિચાર કરજે : "આ અનિત્ય છે. ચાલી જવાની છે...." આ વિચારથી તેના તરફ તમારી આસક્રિત નહિ થાય. એટલું જ નહિ પણ કદાચ એ સંપત્તિ ચાલી પણ જાય, ત્યારે તમને દુઃખ નહિ થાય.

વળી, સંપત્તિને અનિત્ય માની, એક દિવસ જના**રી જ** સમજી લીધી, પછી એ સંપત્તિના સાત ક્ષેત્રમાં સદુપયાગ કરીને પુણ્યાનુબ<sup>4</sup>ધી પુણ્ય ઉપાજ<sup>6</sup>ન કરવાની પણ બુદ્ધિ **બ**ગશે.



Jain Education International

## આરેાગ્ય :

24

તમારી કલ્પનામાં ન હતું કે તમારા દેહમાં આવા રાગેા વ્યાપી જશે! હજુ ચાેડા મહીના, વર્ષો પહેલાં તા તમારા દેહ નિરાગી હતા....અને એના તમને આનંદ પણ હતા....

તમે રાગોને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરાે છાે....દવાએા કરા છાે.... અભક્ષ્ય દવાએાનાે પણ સહારાે લાે છાે....છતાં તમે રાેગમુકત બની શકયા નથી.... તમે અશાંત....વિવશ અને દીન બની ગયા છાે....

હવે, તમારે આવી સ્થિતિમાં પણુ માનસિક સ્વસ્થતા સમાધિ પ્રાપ્ત કરવી છે? તેા તમે તમારા વિચારમાં પરિવર્તન કરો.

"આરોગ્ય અસ્થિર છે, કદ્દી એકસરખું આરોગ્ય કાેઇનું ય રહેતું નથી. કયારેક અાધાશું તે ચાલ્યું જાય છે…. અને રાેગાથી શરીર ઘેરાઈ જાય છે… સ'સારની આ એક ન નિવારી શકાય તેવી સ્થિતિ છે…. તાે પછી મારે શા માટે દુ:ખ માનવું ? શા માટે અશાન્તિ અનુભવવી ?

હવે તાે એવા આરોગ્યની પરમાત્મા પાસે પ્રાર્થાના કરાે... કે જે અક્ષય છે... એને મેળવવા પ્રબળ પુરષાર્થ કરાે.

योवन :

સમજી રાખેા કે આ યૌવનના થનગનાટ કાયમ ટકવાના નથી. યૌવન અનિ<sub>ત્</sub>ય છે. એ યૌવનને ટકાવવા માટે વ્યથ<sup>°</sup> પ્રયત્ન ન કરો.

એક દિવસ યૌવન તેા ચાલ્યું જશે, પણ યૌવનના ઉન્માદમાં કરેલી પાપલીલાએા ચાલી નહિ જાય.... એ તેા આ આત્મામાં જામી જશે અને એનાં દારુણ કળ ભવાંતરમાં ભાેગવવા પડશે.

અનિત્ય યૌવનમાંથી અક્ષય યૌવન પ્રાપ્ત કરી લેવાના પુરૂષાર્થ કરી લાે. તે પુરૂષાર્થ ચાર પ્રકારના છે :

- (૧) પ્રદ્યચયંનું પાલન.
- (२) तप अने त्याग.
- (3) દેવ, ગુરુ અને ધમ'ની સેવા.
- (૪) સેવા-પરાપકાર.

આ ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થ જો તમારા યોવનકાળમાં થઇ ગયા તા બસ ! તમે યોવનને અક્ષય બનાવી દીધું.... પછી આ ચામડાં-હાડકાનું યોવન ચાલ્યું પણ જશે, છતાં તમને દુ:ખ નહીં થાય.

આત્મસ'વેદન

શરણ :

જે તને શરણ આપે એમ નથી એને તે' શરણ આપનાર માન્યા છે! શરણ આપનાર સમજીને તે' એના પ્રત્યે પ્રેમ અને વિશ્વાસ ધારણ ક**યે**ાં.

પણ સમજી રાખ કે દેવાધિદેવ પરમાત્મા સિવાય ત્રણે લાેકમાં કાેઈ શરણ આપનાર નથી. એમને છાેડીને તું ગમે ત્યાં જઈશ...શરણ નહિ મળે...કદાચ તને શરણ મળતું દેખાશે તાેય તે પેલા બાેકડાને કસાઇના ઘેર મળતા શરણ જેવું હશે! બાેકડાને કસાઇ શરણ આપે, ખવરાવે–પીવરાવે... નવરાવે... પણ અંતે ?

જગતના વિષયેાના શરણે જનારની અંતે એવી જ કદર્શના થાય છે.

## કા નવિ શરણમ્ !

જન્મ-જરા અને મૃત્યુનાં ભયંકર દુઃખાેથી તને કાેણ અચાવી શકે એમ છે ? આધિ-વ્યાધિ અને ઉપાધિના ભીષણ ત્રાસથી તને કાેણુ બચાવે એમ છે ? કાેઈ વિદ્યા, મંત્ર કે ઔષધ તને નહીં બચાવી શકે. કાેઇ મહારાજા કે દેવ-દેવેન્દ્ર નહીં બચાવી શકે... એ બધા જ મહાકાળના કાેળિયા ખની ગયા!

સમચ સંસાર દુઃખરૂપ છે, તું તેને શરણે જઇશ ? જે સ્વયં અશરણ છે તે તને કેવી રીતે શરણ આપશે ? જે સાચું શરણ આપે છે, તેમના શરણે ગયા વિના તું નિલધ્ય અને નિશ્ચિત નહીં અની શકે. માટે અરિહતના શરણે જા. સિદ્ધોના શરણે જા. બ્રમણેાના શરણે જા. ધર્મના શરણે જા.

ગ્યાત્મસ'વેદન

## કંઢગાે સંસાર

અન'તકાળને આંખ સામે રાખીને જો તમે સ્નેહી સ'બ'ધીઓની પ્રત્યે જેશા તા તમારા હુદયમાં રાગદ્વેષ પ્રાયઃ ઘટી જશે.

એ તેા, કહે, કયા જીવ સાથે કચેા સંબંધ નથી કચેર્િ કચેા સંબંધ આજે કાયમ રહ્યોછે! નથી મિત્રાના સંબંધ કાયમ રહ્યો, કે નથી શરૂના સંબંધ કાયમ રહ્યો.

એક વખતના શરૂ મિત્ર બનીને આવે છે અને મિત્ર મરીને શરૂ બની જાય છે. માતા મરીને પુત્રી થાય છે.... પુત્રી મરીને માતા થાય છે. પત્ની મરીને પુત્રી થાય છે અને પુત્રી મરીને પત્ની થાય છે! આવા કઢંગા સંબંધોવાળા સંસારમાં કેાના પ્રત્યે રાગ કરવા અને કાેના પ્રત્યે દ્વેપ કરવાના ? સંસારના સ્વરૂપના એકચચિત્તે વિચાર કરાે.

## દુઃખરૂપ સંસાર !

સંસાર દુ:ખરૂપ છે. દુ:ખરૂલદ છે અને દુ:ખાનુબ'ધી છે, આ વાત ખૂબ ગ'ભીરતાથી વિચારજે. દુ:ખરૂપ સંસારમાં તું સુખની શાેધ કરી રહ્યો છે ? મળે ખરૂં સુખ ? સાચું પરમ-સુખ સંસારમાં મળે જ નહીં. જેને તું સુખ માની રહ્યો છે એ દુ:ખાને નેાંતરનારૂં છે ! દુ:ખાની પર'પરા ચલાવનાર છે. સંસારની ચારે ગતિમાં જોઇ લે. દેવગતિમાં પણ નિત્ય સુખ નથી. ભયરહિત સુખ નથી. સ્વાધીન સુખ નથી. બીજી ગતિઓમાં તા સુખાની વાત જ કેવી ! દુ:ખરૂપ સંસારમાં રહેવા જેવું નથી. આ સંસારના અંધના તાડી માક્ષને જ પામવાના પુરુષાથ' કર. એ માટે સંસારનાં સુખાને સ્વેચ્છાએ અહિષ્કાર કર.

આત્મસ'વેદન

માના કે કાઇ દુષ્ટ પુરૂષાએ તમને બેભાન અનાવી દીધા અને એક કૂવામાં નાખી દીધા. બે–ચાર કલાક પછી તમને ભાન આવ્યું. "અરે, હું અહીં કૂવામાં કયાંથી ? મને અહીં કાેણે પટકી દીધા !" આ વિચાર આવે કે નહીં ? આ વિચારની સાથે બીજો વિચાર–"હવે મારે આ કૂવામાંથી કેવી રીતે બહાર નિકળવું ?" પણ આવે ને ?

તમારી દબ્ટિ કૂવામાં લટકતા એક દોરડા પર પડે....કે તુરત કેવા આનંદ થાય? તેમાં વળી તમે કૂવા ઉપર જોયું તા એક કરૂણાવંત પુરુષ તમને અહાર કાઢવા ઊભાે છે! ત્યારે તાે કેટલાે બધા હવ' ? કૂવામાં પટકાઇ પડવાથી તમારૂં શરીર દુ:ખે છે. માથામાંથી લાહી પણ ટપકી રહ્યું છે.... છતાં તમે તુરત દાેરડું પકડીને ઉપર ચઢવાનાે પ્રયત્ન કરવાના ને ?

શું સંસાર કૂવા છે, એવું ભાન થશું છે? "આ સંસારમાં... આ પાપમય સંસારમાં હું કેવી રીતે ફસાયેા? હવે મારે કેવી રીતે બહાર નિકળવું?" આ વિચાર આવે છે? બહાર નિકળવા માટે બેબાકળા બની ગયા છેા?

જીઓ, આ સંસારકૂપમાંથી બહાર નિકળવા માટે પરમકૃપાળુ પરમાત્માએ ધર્મ સાધનાના દારડાં લટકાવેલાં છે. તેને પકડી લઇ ઉપર ચઢવાના પુરુષાર્થ કરા. કૂવા ઉપર પરમ કારૂણિક સાધુ પુરુષા તમને સહાય કરવા ઊભેલા છે. તેમને જોઇને કેટલા હર્ષ થાય છે ?

પ્રશ્ન એ છે : સ'સારના... ભવના કૂવામાંથી અહાર નિકળવુ છે ?

## તારું શું?

" હુું એક છું....આ સંસારમાં મારૂં ઠાઇ નથી...." આ ભાવનાથી તમારા હુદયને વાસિત કરી દો. તમારી ભૌતિક સ્વાર્થની સિદ્ધિ માટે તમે જેને જેને તમારાં માન્યાં છે, તેમાં કાેઈજ તમારૂં નથી, એમ શ્રી જિનેશ્વર ભગવત કહી રહ્યા છે.

" હું એક છું" એનો અર્થ એ છે કે " હું શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય છું...કમ'ની માયાજાળ મારી નથી.... શુભાશુભ કર્માના ઉદયોને હું મારા નહિ માનું. મારૂં જે છે તે તાે શુદ્ધ જ્ઞાન છે, તે મારૂં છે અને મારૂં જ રહેવાનું છે. એ કઠી પણ મારાથી અળગું થવાનું નથી."

ખરેખર, આ સંસારમાં જીવ, જે પાતાના નથી તેમને પાતાના માનીમાનીને જ દુઃખી થાય છે.... અને જે પાતે છે, જે પાતાનું છે, તેને ઓળખતા નથી, તેથી બ્રમણામાં અટવાયા કરે છે.

તું સહુથી ભિન્ન !

તમારે આત્મહિત કરવું છે, તેમાં તમે બીજા સામું શા માટે જીઓ છે ?

તમે એકલા જ જન્મ્યા છેા, એકલા જ મૃત્યુ પામવાના છેા. અન'ત ભવામાં તમે તમારા પુષ્ય-પાપને લઇને ભટકયા છેા.... હવે એ પરિબ્રમણના અંત તમારે જ લાવવાના છે.

બીજાના એટલાે બધાે વિચાર ન કરાે કે આ મહાન માનવ જીવન એ.મ જ ચાલ્યું જાય, ધર્મ પુરુષાર્થાની અણુમાલ ઘડી ચાલી જાય

તમે તમારા આત્મા સામે તેા જીઓ ! એ કેટલા દુઃખી છે ? એ કેટલાે મલીન છે ? એ કેટલાે અશાંત છે ? તમારે એનું દુઃખ, મલીનતા, અશાંતિ દૂર કરવા માટે પુરુષાર્થ વિના વિલંખ કરવા જોઇએ.

તું સહુથી ભિન્ન છે... તું એક છે. તું તારા વિચાર કર. તારા આત્માના વિચાર કર.

30

www.jainelibrary.org

## અશાંતિ નિવારણ

માટા ભાગે ચિત્ત ત્યારે અશાંત અને છે કે જ્યારે સ્વજના, પરિજના યાવત પાતાનું શરીર, મનુષ્યની ઇચ્છા વિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

મનુષ્યના એ સ્વભાવ છે કે જ્યારે સ્વજન-પરિજન પાતાનાથી વિરૂદ્ધ બાલે કે આચરણ કરે ત્યારે તે અશાંત બની જાય છે. દુઃખી બની જાય છે. પરંતુ તે વિચારતા નથી કે સ્વજન-પરિજના અને શરીર પણ પાતાનાં નથી. પાતે એ સવધ્થી ભિન્ન છે... અને જે પાતાનાથી સવધ્થા ભિન્ન હાેય, તે શું સદ્દા પાતાના આભપ્રાય સુજબ, ઇચ્છાનુસાર રહે ખરા ?

એ વિચારા કે 'હું સ્વજનાથી ભિન્ન છું, પરિજનાથી આળગા છું, વૈભવાથી બુદ્દા છું....શરીરથી પણ અન્ય છું....' આ વિચાર જેમ જેમ ચિત્તમાં દદ થતા જશે તેમ તેમ તમારા ચિત્તમાં શાંતિ, પ્રસન્નતા, અને સુખ આવવા લાગશે. શાક અને સ'તાષ ભાગી જશે.

મધું પરાયું!

તમને કદાચ એમ પ્રશ્ન થશે કે "જો આ સસારમાં કાઈ જ મારૂ નથી એવા દઢ વિચાર થઇ જાય તા પછી સંસારમાં કેમ રહી શકાય ?"

વસ્તુ પરાયી છે એ સમજીને વસ્તુના ઉપયાગ કરનાર વસ્તુ પર રાગી નહિ અને. જ્યારે વસ્તુને પાતાની માનીને ઉપયાગ કરનાર વસ્તુ ઉપર રાગી બનશે.... અને એ વસ્તુ જ્યારે ચાલી જશે ત્યારે ભારે દુઃખ અનુભવશે. જ્યારે વસ્તુને પરાયી માનનાર જીવ વસ્તુ ચાલી જતાં દુઃખી નહિ થાય, કારણ કે એણે સમજી જ રાખ્યું છે કે, "આ વસ્તુ મારી પાસેથી ચાલી જવાની જ છે."

પ**ડાેશીને** ત્યાંથી તમારે કયારેક કાેઇ વસ્તુ લાવવી પડતી નથી ? તમે તેના ઉપયાગ પણ કરાે છા, છતાં એ વસ્તુ જ્યારે પાડાેશી પાછી લઈ જાય છે ત્યારે તમને દુઃખ નથી થતું. ખસ, તમારી પાસે જે કંઇ છે તે પરાશું છે, આ વિચાર દઢ બનાવા.

આ ત્મસ વેદન

#### કાયાની માયા

તમને શું પ્રિય છે ? તમારા દેહ ? તમારી દબ્ટિ જો તમારા દેહ પર જ હશે તા બીજા જીવાના પણ તમે દેહ જ જોવાના. તમારી દષ્ટિ જો તમારા આત્મા પર હશે તા બીજા તરફ જોવાના પ્રસ'ગ આવતાં બીજાના આત્મા તરફ દબ્ટિ જવાની.

દેહ પરના રાગ, પ્રેમ ખતરનાક છે. જ્યાં સુધી એ રાગ-પ્રેમ તૂટે નહિ ત્યાં સુધી તમે ચિત્તશાંતિ, પરમ શાંતિ અનુભવી શકશા નહિ. આત્મા તરફ તમારી દબ્ટિ જશે નહિ. આત્માની દુર્દ'શા દેખાશે નહિ... એને દૂર કરવાના પુરૂષાર્થ તમે કરી શકશા નહિ.

દેહ પરથી દબ્ટિ હટે તાે જ આત્મા પર દબ્ટિ પહેાંચે. આત્મદર્શાન કરવા માટે દેહ પરની રાગદબ્ટિને હટાવવી અનિવાર્ય છે.

વળી, દેહ પર રાગ કરવા જેવું છે પણ શું?

## કાલસા જેવી કાયા

ચામડાં, હાડકાં અને માંસનું બનેલું શરીર તમને ગમે છે ? વહાલું લાગે છે ? અનંત ગુણેાથી ભરેલા, સત્ ચિત્ આનંદમય આત્મા વહાલા લાગતા નથી ? શરીરમાં કંઈ જ સાર નથી. એના પર રાગ ન કરા. રાગ કરી કરીને શરીરને વિશુદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કરા છા, પરંતુ શરીર વિશુદ્ધ થવાનું નથી. આજે તમે શરીરને શુદ્ધ કશું, કાલે તે અશુદ્ધ બની જશે ! આજે તમે જેને પુષ્ટ બનાવ્યું, કાલે તે સ્વયં નિબંળ બની જવાનું.

કોલસાને ગમે તેટલાે ધાવાનાે પુરૂષાર્થ કરાે, એ કાળાે જ રહેવાના.

માટીની કાેડીને ગમે તેટલી ધૂએા, માટી જ નીકળવાની ! શરીરની ચામડી ન જુએા, શરીરની અંદર જે આત્મા છે તેને જુએા, રૂપ એ તાે પુદ્દગલની માયા છે. આત્મા અરૂપી છે....શરીરની બિભત્સતા વિચારી તેના પર વિરાગી બના.

## ગંદુ શરીર

તને બધું સ્વચ્છ, શુદ્ધ અને સુંદર ગમે છે તે? તા પછી તને શરીર કેમ ગમે છે? આ ઔદારિક શરીર સ્વચ્છ છે? શુદ્ધ છે? સુંદર છે? જરા શરીરની અંદર તા બે. શું બહારનું બેઇને જ રાજી થઇશ ? શરીરની અંદર ભરેલી ગંદકી નહીં જીએ ? મળ-મૂત્ર અને મજળ, લાહી, માંસ અને હાડકાંથી ભરેલા શરીર ઉપર તું માહી પડીશ ? ઊભા રહે. શાંત ચિત્તે વિચાર કર. તારા પાતાના શરીર ઉપર કે બીજા-આના શરીર ઉપર રાગી બનવાનું બંધ કર. શરીરની અંદરની અશુદ્ધિ બેયા પછી એ રાગનાં પૂર આસરી જશે. જ્યારે જ્યારે શરીરની ઉપરની ચામડી તને ગમી જાય ત્યારે તૂર્ત તું અંદર ડાકિયું કરી લેજે. રાગ ઉપર 'બ્રેક' લાગી જશે.

## શરીરનાે ઉપયાગ

શરીરની એટલી બધી તેા આસક્તિ ન હેાવી જોઇએ કે જે ધર્માસાધનામાં વિધ્તભૂત બને.

શરીરનેા ઉપયોગ આત્માના ઉત્થાન માટે, કલ્યાણુ માટે કરવાના છે. આત્મા માલિક છે. શરીર નાેકર છે. માલિકે નાેકર પાસેથી કામ લેવું જોઇએ.

શરીર એ તો સાધન છે. એનો ઉપયોગ કરવા જોઇએ... ભાેગમાં નહિ પણ ત્યાગમાં. શરીર પાસે તપ કરાવા, શરીર પાસે સદાચારનું પાલન કરાવા, શરીરને પરમાત્માની ભક્તિમાં જોડા, શરીરને પરમાર્થ-પરાપકારનાં કામામાં થકવી નાંખા.

એને અર્થ એ નથી કે શ**રી**રમાં રાગે થઈ જાય તેમ વર્તવું.

હા, રાગા ઉત્પન્ન થઈ જાય, ત્યારે શાેક ન કરશા, પણ અશરીરી બનવાનું ધ્યાન ધરજો.

આત્મસ વેદન

#### પાપ આશ્રવ

તમે એ તેા વિચાર કરાે કે તમારા આત્મામાં કેટલી જગાએથી કર્માંના પ્રવાહ આવી રહ્યો છે ? રાજ આત્મામાં અન'ત અન'ત પાપ કર્માં આવી રહ્યાં છે. એનાે ભય તમને છે ? જો હાેય તાે એ દ્વારોને સત્વરે બ'ધ કરા. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, ક્રષાય, મન, વચન કાયાના અશુભ યાેગા અને પ્રમાદનાં દ્વારા સત્વરે બ'ધ કરાે.

મિથ્યાત્વ તમને અનેક ઊંધી કલ્પનાઓમાં ખેંચી જાય છે. અવિરતિ તમને કાેઇ પણ પ્રકારના પાપના પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ'ક ત્યાગ કરવા દેતી નથી. કષાય તમને ક્રાંધી, માયાવી અને લાેભી બનાવે છે. મન, વચન અને કાયાના દુષ્ટ યાેગા તમને પાપમાં રમાંડે છે. પ્રમાદ વિષયામાં આકર્ષ'ણ કરાવીને ધર્મ સાધનાથી તમને વિમુખ બનાવે છે.... આ પાપાશ્રવાના વિચાર કરાે.

## દ્રાર બંધ કરાે

તને સમજાય છે ખરૂં કે તારા આત્મામાં પ્રતિસમય શું આવી રહ્યું છે? શું શું ભરાઈ રહ્યું છે? એનાથી તારા આત્મા કેવા બની રહ્યો છે?

અન'ત અન'ત કર્માંનાે પ્રવાહ આત્મામાં આવી રહ્યો છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, યાેગ અને પ્રમાદના દ્વારામાંથી એ પ્રવાહ આવી રહ્યો છે, એ દ્વારા બ'ધ કરવાનાં છે. એ બ'ધ કર્યા વિના કર્માંનાે પ્રવાહ અટકવાનાે નથી. એ પ્રવાહ અટકયા વિના કર્માંનાે ભરાવાે એમાછાે થવાનાે નથી. ભલે ને તું કર્માની નિજ'રા કરતાે રહે! પહેલું કામ આશ્રવાનાં દ્વાર બંધ કરવાનું કરવું પડશે.

આત્મસંવેદન

#### સમ્યક્ત્વ

સમ્યક્ત્વ ,વિરતિ, ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા, નિર્લાલતા, મન, વચન, કાયાની શુભ પ્રવૃત્તિ અને અપ્રમાદ, આ છે સ'વર.

સમ્યક્ત્વને દઢ કરા, પરમકૃપાળુ વીતરાગ સવ'જ્ઞદેવને પરમાત્મા માના. એમના પર જ શ્રદ્ધાને સ્થાપિત કરા. એમના સિવાય કાેઈ મિથ્યાદબ્ટિ દેવ–દેવીઓાની ઉપાસના ન કરા. એવી રીતે પંચ મહાવ્રતધારી સદ્ગુરુ પર જ ગુરુખુદ્ધિ કરા. ક'ચનકામિનીના સંગી દ'લી સાધુઓાથી અળગા રહેા. તેમને ગુરુ ન માના. એમ, સવ'જ્ઞ લગવ'તે બતાવેલા ધર્મ'ને જ ધર્મ માના. આ રીતે જો તમારૂ' સમ્યક્ત્વ દઢ બની ગયુ' તા આશ્રવનું એક દ્વાર બ'ધ થઈ ગયું સમજો.

# પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ'ક ત્યાગ

જે પાપા કર્યા વિના તમારૂં જીવન ચાલી શકે છે, એ પાપા ન કરવાની તા પ્રતિજ્ઞા કરી જ લેજો. તેથી પાપની અપેક્ષા તૂટી જશે. જરૂરી પાપાના પણ ત્યાગ કરવાનુ લક્ષ્ય ચૂકશા નહિ. એ ત્યાગ કરવામાં સહન કરવું પડશે. છતાં જો તમને ત્યાગ કરવાનું ફાવી ગશું તા તમે ફાવી ગયા.

જે ત્યાગ કરા તે પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક ત્યાગ કરશા. અરિહ ત પરમાત્માની સાક્ષીએ, સિદ્ધ ભગવ તની સાક્ષીએ, સાધુ પુરુષોની સાક્ષીએ અને આત્માની સાક્ષીએ પ્રતિજ્ઞા કરવાની છે. ત્યાં સુધી સામર્થ્ય પ્રગટાવવાનું છે કે સર્વ પાયવ્યાપા-રાના તમે ત્યાગ કરી ચારિત્રને સ્વીકારી શકા. ચારિત્ર સ્વીકાર્યું કે સર્વ સંવર થઈ ગયા.

આત્મસ'વેદન

"આ ખવાય, આ ન ખવાય, આ પીવાય, આ ન પીવાય, આ પહેરાય, આ ન પહેરાય.... આવી વાતા કરવી તે કેવળ ધામિ<sup>c</sup>ક ગાંડપણ છે...દુનિયામાં જે બધુ છે તે ભાગવવા માટે..." આ વિચારના પ્રચાર આજે વધી રહ્યો છે....ભાગાસક્ત મનુષ્યને આ વિચાર પ્રિય લાગે. પરંતુ આ વિચારને યથાથ<sup>c</sup>

સમજનાર આજના બુદ્ધિશાળીને મારો એક પ્રશ્ન છે: તમે જ્યારે બિમારીમાં પટકાઈ જાએા છા, વૈદ્ય યા ડાકટર પાસે જાએા છા, ત્યારે શું વૈદ્ય-ડાકટર તમને નથી કહેતા ''અસુક પદાર્થ' ન ખાશા, અસુક પદાર્થ' ન પીશા, આવાં કપડાં ન પહેરશા...?"

ડાકટર જ્યારે તમને ખાવા-પીવામાં અને પહેરવા કરવામાં અમુક નિષેધ કરે છે ત્યારે તમે તેને કશું ગાંડપણ સમજો છેા ? ડાકટરની વાતોને કયા શખ્દામાં હસી કાઢા છેા ? ત્યાં તમને ડાકટરની વાત યથાર્થ લાગે છે! ભલા, શારીરિક રાગ મિટાવવા માટે અમુક પદાર્થા ન ખાવા, ન પીવા....વગેરે તમને શુક્તિશુક્ત લાગે છે તા આત્માના રાગાને મીટાવવા માટે ધામિંક વિધિ-નિષેધા કેમ યથાર્થ-શુક્તિશુક્ત નથી લાગતા ?

તમે આના જવાબ આપતાં અચકાશા ! સાંભળા.

જ્યારે માનસિક રાેગા, આત્મિક રાેગાથી તમે અકળાશા, એ રાેગાને દ્રર કરવાની ભાવના જાગશે ત્યારે તમે, ધર્મ જેના નિષેધ કર્યો છે તે નહીં ખાવાના, નહીં પીવાના, નહીં પહેરવાના.

ગ્માત્મસ'વેદન

કષાયાની વૃદ્ધિમાં દુઃખ છે. કષાયાની હાનિમાં સુખ છે. જયાં દુઃખના અનુભવ થાય ત્યાં તપાસવું કે મૂળમાં કચા કષાય કામ કરી રહ્યો છે ? કાઇ એક કષાય જરૂર તમને જોવા મળશે. તમે એ કષાયને દૂર કરશા કે તરત જ દુઃખ રવાના થશે. દુઃખના બાહ્ય પ્રતિકાર કરવા જતાં દુઃખ વધી જાય છે. કારણ કે તેમ કરવા જતાં કષાયા વધે છે. દુઃખનું કારણ કષાયા છે, તે કષાયાને જ દાખવાના પ્રયત્ન કરા, પછી આંતર શાંતિના અનુભવ થશે.

કષાયાના ધમધમાટમાં જો સુખના અનુભવ થતા હાય તા તે ખરજવાને ખણવામાં અનુભવાતા સુખના જેવા સમજજો.

# પૂર્વ તૈયારી

કાંધના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે ને તમે કાંધ કરી બેસા છા. અભિમાનના હુમલા થાય છે ને તમે પરાજિત બની જાએા છા. માયાની જાળ પથરાય છે ને તમે કસાઈ જાએા છા. લાભના ધસારા થાય છે ને તમે દટાઇ જાએા છા...

એક બાજી તમે ધમ<sup>c</sup>ક્રિયાએા કરાે છેા અને બીજી બાજી જયારે તમારી આવી પરિસ્થિતિ તમે જીએા છેા ત્યારે તમારા ચિત્તમાં પ્રશ્ન ઉઠે છે: "ધર્મ કરવા છતાં કષાયાને પરવશ કેમ થઈ જવાય છે....?"

ભાગ્યશાળી ! શરૂઓાના સામના કરવા માટે, શરૂઓ જયારે ચઢી આવે ત્યારે તૈયારી કરવા ન બેસાય, એ તાે હુમલા થવા પૂર્વે તૈયારી કરી રાખવી જોઈએ. શરૂના હુમલાે થતાં જ તેના પ્રતિકાર કરી શકે તેવા શસ્ત્રો તૈયાર રાખવાં જોઈએ.

#### ક્રાધશામન

શા માટે રાષ કરા છેા ? રાષ કરીને તમે તમારા આત્મામાં અશાંતિ પ્રગટાવાે છેા. રાષને જાગ્રત થવાના પ્રસ'ગે ક્ષમાને ધારણુ કરાે. ક્ષમા ધારણુ કરવા માટે નીચેના ઉપાયા તમને ઉપયાગી અનશે.

- (૧) હુદયમાં રાષ જાગતાં જ મૌન ધારણ કરા.
- (ર) જે પ્રસ'ગ પામીને રાષ જાગ્યા હાય તે પ્રસ'ગને યાદ ન કરા
- (3) એ જગાએથી ચાલ્યા જાએા.
- (૪) શ્રી નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કરા.
- (५) तमारा पापाहयने। विचार हरे।
- (૬) જેના પ્રત્યે રાષ થયેા હાેય, તેના વિશુદ્ધ આત્મ-સ્વરૂપને ક્ષણુભર યાદ કરાે.
- (७) ક્રાધ-રાષ કરવાથી સ્વ-પર આત્માને અશાન્તિ વધે છે. એ સમજો.

આ રીતે બળજબરીથી પણ કેાધ પર તમે નિયંત્રણેા કરશા તેા જતે દિવસે તમારા હૃદયમાં કેાધ જાગશે પણ નહિ. ક્રોધને ડામવાનું સાધન ક્ષમા છે.

www.jainelibrary.org

આત્મસ વેદન

# કર્મ, શત્રુ

કર્મોને શત્રુ માન્યા પછી, એ કર્મા તરફથી મળતી અનુકૂળતાને સ્વીકારી શકાય ? શત્રનું દાન લેનાર શત્રના પ્રભાવ નીચે દબાઈ જાય છે. શત્રુના તે મુકાખલા કરી શકતા નથી. કર્મોને મારી હુટાવવા માટે કર્મોને શત્ર સમજો. શત્ર સમજીને તેના તરફથી મળતી ધન-સંપત્તિ રૂપ-સૌન્દર્ય, ક્રીતિ, પ્રતિષ્ઠા....વગેરેને તુચ્છ સમજી સ્વીકારા નહિ. હાય તેના તપ-ત્યાગ અને દાન દ્વારા નિકાલ કરી દા.

માેક્ષ એમ જ નહિ મળી જાય. કર્મોનાે ક્ષય કર્યા વિના માેક્ષ મળશે નહિ. તે ક્ષય કરવા માટે કમર કસવી પડશે. કર્માની માયાજાળમાં ફસાઇને બેસી રહે કેમ જ ચાલશે ? કર્માશવુ તરફથી અત્યંત જરૂરી સહાયતા લેવી પડે, તાે પણ તે દુ:ખાતે હૈયે અને અતિ અલ્પ લેવી જોઇએ.

युद्ध :

ક્રોધ, માન, માયા, લાેબને શાસ્ત્રકારાેએ 'આંતરશત્ર ' કહેલા છે.

શરૂ સામે ઝઝુમ્યા વગર શરૂને ભગાડી શકાશે નહી. વળી આ તાે ખધા બની ગયેલા શરૂ ! અન તકાળથી આપણા આત્મા પર સતત શાસન કરતા આવેલા ! તેમને દૂર ધકેલી દેવા માટે કેવા દ્યાર સંગ્રામ ખેલવા પડે, એ શું નથી સમજાતું?

યુદ્ધ માટેનું મેદાન મળી ગયું છે.

યુદ્ધ માટેની શસ્ત્રસામથી તૈયાર છે.

યુદ્ધ માટે વ્યુહરચના કરનાર તૈયાર છે. બસ, આપણે કુતનિશ્વથી બનીને મેદાનમાં ઊતરીએ તેટલું જ બાકી છે ! જો આ જીવનમાં ક'ઈ ન કચું' તાે પછી દીર્ઘાતિદીર્ઘ'કાળ રાેવાનું રહેરો....

આત્મસ'વેદન

વ્યૂહરચના

૦ શરૂ કયારે હુમલા કરે છે?

- ૦ શરૂ કયા સ્થાનેથી હુમલા કરે છે?
- ૦ શરૂની બ્યૂહરચના કેવી છે?
- ગ શત્રની સહાયમાં કાેણ કેાેણ છે?
- ૦ શરૂનું ખળ કેટલું છે?

આટલી બાબતાેના ઝીણવટથી અભ્યાસ કરીને તેની સામે આપણા સંરક્ષણની ચાજના ઘડવી જોઇએ.

- ૦ ક્રાંધ વગેરે કયારે હુમલા કરે છે?
- ૦ કયા સ્થાને ક્રોધ વગેરે હુમલા કરે છે?
- ૦ ક્રોધાદિની વ્યૃહરચના કેવી છે?
- ૦ ક્રાધાદિની સહાયમાં કાેણુ કાેણુ છે?
- o ક્રાધાદિનું ખળ કેટલું છે?

આટલી ઝીણુવટલરી માહિતી મેળવી લીધા પછી તેના હુમલાને મારી હટાવવા માટે આપણી ચેાજનાના વિચાર કરવા જોઇએ. તા જ આપણે ક્રાધાદિથી બચી શકીએ.

ગ્માત્સસ વેદન

Jain Education International

20

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

## લડતા રહેા

વાતવાતમાં ક્રેલ્ધ ન આવે, પ્રસ'ગે પ્રસ'ગે અભિમાન ન આવે, સ્થાને સ્થાને સાયા ન જાગે, અવસરે અવસરે લાેભ ન જાગે, તેનું નામ છે શાન્તિ ! તેનું નામ પ્રશમ !

આવી શાન્તિ અહીં પ્રાપ્ત થઇ જાય તા સમજવું કે માક્ષસુખની આંશિક પ્રાપ્તિ થઇ. માટે જીવનનું આજ લક્ષ્ય બનાવા. ક્રાધાદિ ક્રષાચાને નાથવાના જ પ્રયત્નમાં લાગ્યા રહા. પ્રત્યેક ધર્મ સાધના કરતી વખતે આ લક્ષમાં રાખા કે 'મારા કાધાદિ ક્રવાચા કેટલા શખ્યા ?' બીજી બાજી ક્ષમા– નસ્રતા-સરળતા અને નિર્દ્યાભતાનું લક્ષ રાખી સ્થાને સ્થાને તેના પ્રયોગ કરા.

હતાશ ન થશા. ક્રોધાદિ સામે જિંદગી સુધી લડવું પડશે. શ્રદ્ધા રાખા કે 'અવશ્ય મારા વિજય થશે '. સૂક્ષ્મ દબ્ટિથી નિરીક્ષણ કરશા તા સમજાશે કે દિનપ્રતિદિન તમે વિજયની તરફ પ્રયાણ કરી રહ્યા છા, અને એ ખ્યાલ જ્યારે આવશે ત્યારે તમારું હુદય આનંદથી ભરાઇ જશે.

## કર્માનિજવા

કર્માની નિજ`રા કર્યા વિના આત્મસ્વરૂપ નહીં જ પ્રગટે. જો તું આત્માર્થી કે આત્મસ્વરૂપનાે રાગી છે તાે તારે કર્માના ક્ષય કરવા જ પડશે. પાપકર્માના અને પુષ્ટયકર્માના – સવ' કર્મ'ના ક્ષય કરવા પડશે.

કર્માની નિજ રાના ઉપાયે જાણે છે ? તું એ ઉપાયે જાણ અને ક્ષય કરવાના પુરુષાર્થ કર. તપશ્ચર્યા એ કમ ક્ષયના ક્રિયાત્મક માર્ગ છે જ્યારે ધમ ધ્યાન અને શુકલધ્યાન એ કમ ક્ષયના ભાવાત્મક માર્ગ છે. આ બ ને માર્ગ તું યથાચિત અવલ બન લઇને કમ ક્ષય કરતા ચાલ. અલબત્ત, તારે તા પુરુષાર્થ જ કરવાના છે, કમ ક્ષય સ્વયમેવ થતા જશે, અનન્ત જન્માનાં બાંધેલાં કર્મા એક જન્મમાં નિજ રી શકે! એક જન્મમાં બાંધેલાં કર્મા અસ બન્મામાં ન નિજ રે....આવું બની શકે.

જાગ્રત થા. પ્રમાદના <sub>ત્</sub>યાગ કર. અને કર્મક્ષયના પુરુષાર્થ આર'ભી દે.

or Private & Personal Use Only

આત્મસ વેદન

# ધર્મના શરણે

તું ધમ'ની કિયાએ કરે છે, તું ધમ'નું જ્ઞાન મેળવે છે, તું ધમ' પ્રત્યે શ્રદ્ધાવાન પણ છે, પરન્તુ તે કયારેય શાન્ત ચિત્તે ધમ'ના મહિમા અંગે વિચાશું છે ? ધમ'ના અચિન્ત્ય પ્રભાવ અ'ગે મનન કશું છે ? ધમ'ની શરણાગતિ સ્વીકારવા માટે આ મનન કરવું ખૂબ જરૂરી છે. દેવા અને દાનવાએ જે જિનધમ'ના ચરણે મસ્તક નમાવ્યાં છે, રાજા-મહારાજાઓએ જે આહંદૂધમ'ને હુદયમાં ધારણ કરેલા છે, માહના ગાઢ અંધકારને જે ક્ષણવારમાં ભેદી નાંખે છે, રાગ અને દ્વેવનાં હલાહલ ઝેરને ઊતારનારા જે મહામ'ત્ર છે, સવ'કલ્યાણના જે ક'દ છે... એવા ધમ'નું ચિ'તન કરતાં હુદય ગદ્દગદ્દ થઈ ગયું છે ?

જે ધર્મ ધન આપે છે, ભાેગસુખ આપે છે, સ્વર્ગનાં દિવ્ય સુખ આપે છે અને પરમસુખમય માક્ષ આપે છે, એ ધર્મના શરણે જા. રાેજ, સવાર અપાેર ને સાંજ–

'केवलिपलत्तं धम्मं सरणं पवज्जामि' ने। પાઠ કર. ધમ'ના શરણે જ રહે. એજ સાસું શરણ આપશે.

**दे**। ५२वरुप

विशाण विश्वने ते। जो !

ચૌદરાજલાેકમય કેવું આ વિશ્વ છે!

ચાર ગતિઓ એમાં સમાય છે ને ચાેરાશી લાખ યાેનિઓ એમાં સમાય છે. અન તાન ત જવા આ વિશ્વમાં જીવી રહ્યા છે... કાેઇ એવી ખાલી જગા નથી કે જયાં ચૈતન્ય ધબકતું ન હાેય ! કાેઈ એવી જગા નથી કે જયાં આપણા જવે જન્મ–મૃત્યુ પામ્યાં ન હાેય.

વિશ્વમાં મુખ્ય તત્ત્વ છે ચૈતન્યમય જીવાત્મા. બીજા ચાર તત્ત્વા છે જડ. જીવને સહાય કરનારાં એ તત્ત્વાે છે. તેનાં નામ છેઃ ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, અને પુદગલાસ્તિકાય. ભૌતિક સુખ–દુઃખની અપેક્ષાએ જેતાં નીચે દુઃખ છે, ઉપર સુખ છે ! વચ્ચે સુખ–દુઃખનાં મિશ્રણ છે...

મનની પાંખે ઊડીને સમગ્ર ચૌદ રાજલાેકમાં વિહ્રદ્રી તાે જાે! તને ખૂબ આન'દ મળશે... ખૂબ જાણવાનું ને જાણવાનું મળશે હા, રાગ અને દ્રેષ વિના માત્ર જાેવાના અને જાણવાના આન'દ આ રીતે તને અનુભવવા મળશે. ચૌદરાજ-લાેકના અ'તે રહેલી સિદ્ધશિલા ઉપર સિદ્ધ બુદ્ધ-મુકત બની બેસી જવાની તીવ અભિલાધા પ્રગટશે.

આત્મસ વેદન

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

8%

# બાધિબાજ

તને જે દુલ બ વસ્તુઓ મળેલી છે, એનું તને જ્ઞાન છે? તને શું શું દુલ બ મન્યું છે? જો આ વિચાર ક્રરીશ તાે તું કયારેય દીન-હીન નહીં ખને. કયારેય નિરાશ કે હતાશ નહીં ખને.

મનુષ્ય છવન અને ધર્મ શ્રવણ, આ એ દુલ બ વાતો તને મળી છે તે ? એથીચે વધારે દુલ બ તને 'એાધિ' મળી છે ! બાધિ એટલે શ્રદ્ધા. તારા હુદયમાં આત્મતત્ત્વની શ્રદ્ધા છે તે ? એ પરમ વિશુદ્ધ આત્મદશા પામવાનું પથદર્શન કરાવનારા ગુરુજના પ્રત્યે તારા હૈયામાં વિશ્વાસ જાગ્યા છે તે ? એ આત્મદશાને પામવાના વિવિધ ધર્મ માર્ગો તને ગમ્યા છે તે ? આ શું માસુલી ઉપલબ્ધિ છે ? તું આ પ્રાપ્તિના હવ અનુભવ. આનંદ અનુભવ. આ બાધિની પ્રાપ્તિ ઘણીઘણી દુલ બ છે. અનંત અનંત છવાને એ બાધિ નથી મળી, તને મળી ગઇ છે, એનું હાદિંક સુખદ સંવેદન કર.

આત્મસ'વેદન

भैत्री :

આ જગતમાં જે કાેઈની સાથે તારે મૈત્રી કરવી હશે, તારે તે વ્યક્તિના કેટલાક દાેધા સહન કરવા પડશે. એના કેટલાક અંગત મંતવ્યા સામે મૌન રહેવું પડશે.

તારામાં રહેલા દોષોને જે કાેઇ સહન કરતું નહિ હાેય, તારા અમુક મ'તબ્યાની સામે જે પ્રહારા કરતું હશે. તારામાં રહેલા ગુણેાના જે અનુવાદ કરતું નહિ હાેય, એના પ્રત્યે તું મૈત્રી ધારણ કરી શકે છે? ના !

મૈત્રી માટે માત્ર ભાવનાથી નહિ ચાલે. તારે મૈત્રીની સિદ્ધિ કરવા માટે કંઇક કરવું જોઇએ.

#### भील प्रत्ये

બીએ છવ તારી હિંસા કરે તે તને નથી ગમતું પરંતુ, તું બીજાની હિંસા કરે છે, તે ખટકે છે? બીએ મનુબ્ય તારી સાથે જૂઠ બાેલે તે પસંદ નથી, પરંતુ તું બીજા સાથે જૂઠ બાેલે છે તે ખટકે છે?

તું બીજા તરફથી જેવું આચરણુ ચાહે છે, બીજા તરફ એવું આચરણુ કરવા માંડ. તું બીજા તરફથી સુખ ચાહે છે, તાે બીજાને સુખ આપવાનું કાર્ય પણુ તારે કરવું પડશે. બીજાને દુઃખ આપીને સુખ લેવાની વૃત્તિ ખતરનાક છે.

બીજાને દુઃખ દેવાની વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ તા તારે છાડવી જ રહી, જો તારે સુખી બનવું છે તા. બીજાને દુઃખ દીધા વિના જે સુખ મળે તેમાં જ તારે સંતાેષ માનવા જોઇએ. એમાંથી પણ બીજાને સુખી બનાવવા માટે ત્યાગ કરવા પડે તા કરવા જોઇએ.

આત્મસ'વેદન

## જીવનપરિવર્તાન માટે

બીજા જીવને ધર્મ પમાડવા પૂર્વે તારે એ તપાસી લેવું જોઇએ કે એ જીવને તારા પ્રત્યે દ્વેષ તા નથીને? તારા પ્રત્યે રાગ છે કે નહિ?

જો તને અઅર પડે કે તારા પ્રત્યે એને દ્વેષ છે, તા તારે એ દ્વેષને મીટાવવાના પ્રયત્ન કરવા અને તારા પ્રત્યે એ અનુરાગી બને એ રીતે એની સાથે વર્તાવ રાખવા. બસ, પછી તારે જે ધમ' પમાડવા હશે તે ધમ' સરળતાથી તું પમાડી શકીશ.

પણ બીજાના દ્વેષ દૂર કરવા માટે તારે ધીરજથી કામ લેવું પડશે. ઉતાવળ કરે નહિ ચાલે. જેમ જેમ એના દ્વેષ ઘટતા જશે તેમ તેમ એના તારા તરફ અનુરાગ પણ વધતા જશે. એના દ્વેષ દૂર કરવા માટે તારે એના તરફ ભાવ– કરૂણાના વિચાર કરવા. એને એ પ્રતીતિ કરાવવી કે તું એને ચાહે છે.

બીજાના જીવન–પરિવર્ત'ન માટે આટલુ' તો કરવુ' જ પડશે.

## સત્કાર્ય'ની પ્રશ'સા :

બીજા છવના સત્કાર્ય'ની તારે પ્રશ'સા કરવી જોઈએ. એનાથી બીજા આત્માને વધુ ને વધુ સત્કાર્ય' કરવાની 'પ્રેરણા મળે છે. અને તારામાં ગુણાનુરાગના ગુણ ખીલે છે ! આમાં દ્વિગુણ લાભ થાય છે.

વળી, તારા સત્કાર્યાની બીજો જીવ પ્રશાસા કરે, એવી તું ઇચ્છા રાખે છે. તા તારે બીજાના સત્કાર્યાની પ્રશાસા કરવી જ જોઇએ.

સત્કાર્ય પરમાત્માનું કાર્ય છે. સત્કાર્યની પ્રશાસા તે કરી એટલે પરમાત્માની પ્રશાસા કરી કહેવાય. એ રીતે પરમા– ત્માની કૃપાના પાત્ર બની શકાશે.

આત્મસ વેદન

# પ્રીતિ

પ્રીતિ કરવી છે? જેની સાથે પ્રીતિ કરા તેમાં એવી ચીજ બેઈને પ્રીતિ કરબે કે જે ચીજ એનામાં કાયમ રહેનારી હાય... જે ચીજ કાયમ રહેનારી ન હાય, પરિવર્ત નશીલ દેાય તે બેઈને તેના પ્રત્યે આકર્ષાઇને બે પ્રીતિ કરી તેા એ પ્રીતિ ટકી શક્રશે નહિ. પ્રીતિના સ્થાને દ્રેષ આવશે. રૂપ, બલ, ધન, સંપત્તિ, સત્તા, પ્રેમ...રાગ.... આમાંનું કંઇ પણ જોઈને પ્રીતિ કરી, તેા અંતે પસ્તાવાનું થશે. કારણ કે રૂપ વગેરે બધું પરિવર્ત નશીલ છે. સામી બ્યકિતમાં તે કાયમ ટકનાર નથી.

ગુરુ સાથેની પ્રીતિમાં પણ આ ધ્યાન રાખતો. ગુરુમાં જે ગુણુ કાયમી દ્વાય, તે ગુણુ પ્રત્યે તમને જે અનુરાગ હાય, તો તે ગુણુથી પ્રીતિ કરજો, તાે કયારે ય પસ્તાવાના અવસર નહિ આવે ! બીજી એક વાત ધ્યાન રાખજો-જેની સાથે પ્રીતિ કરા તેના પાસેથી કાંઇ પણ લેવાની સ્પૃહા ન રાખશા. સમપ'ણની ભાવના રાખજો.

આત્મસ વેકન

XL

#### ડાયરી

તમે તમારી એક આગવી ડાયરી બનાવેા. તેમાં તમારા કુટુંબના દરેક સભ્યનાં નામ લખેા. પછી તમારા પરિચયમાં રહેલા દરેક સ્નેહી સંબંધીઓના નામ લખાે....પછી ગુરુ મહારાજનાં નામ લખાે.

દરેક નામની સામે, તે નામવાળી વ્યક્તિના એક મહત્ત્વના ગુણુ લખા, કાઇને કાઈ ગુણુ તો તમને દેખાશે જ. શાધીને પણ....લખશા. પછી રાજ એકવાર સવારે કે રાત્રે એ નામાની સાથે લખેલા એ ગુણુાના પાઠ કરવાનું શરૂ કરા. પછી જ્યારે એ વ્યક્તિને તમે જોશા ત્યારે, તમે એના જે ગુણુ લખ્યા હશે, તે ગુણુ તમારી સામે આવીને ઊભા રહેશે! પછી એના પ્રત્યે તમને દ્વેષ નહિ થાય!

#### ગુણપક્ષપાત

ગુણોના પક્ષપાત મનુષ્યને ગુણી બનાવે છે. મનુષ્યની સામે ગુણ અને દોષ સાથે ઉપસ્થિત થાય ત્યારે તે જો ગુણુના પક્ષ કરીને દોષની ઉપેક્ષા કરે છે તાે સમજવું જોઇએ કે એ મનુષ્ય ગુણુના પક્ષપાતી છે.

એની દબ્ટિ જ્યાં જવાની ત્યાં ગુણુનું જ દર્શન કરવાની અને તેના જ પક્ષ કરવાની, તેની વાણી ગુણુનાં જ ગાણુાં ગાવાની. કારણુ કે જેને જેના પક્ષપાત હાય છે તે તેને જ જુએ છે, અને તેની જ પ્રશાંસા કરે છે.

લલે એ ગુણ તમારામાં નથી, પરંતુ એ ગુણે!ને! જે પક્ષપાત છે તે! આજે નહીં તે! કાલે, એ ગુણુ તમારામાં આવ્યા વિના નહીં રહે. માટે ગુણે!ના પક્ષપાતી બના.

આત્મસ'વેદન

32

ain Education Internationa

આત્મદર્શાન

ગુણા જોવા ચેટલે આત્મા જોવા. કેવળ ગુણા જ દેખાતા થઈ જાય તેને આત્મસાક્ષાત્કાર થઇ જાય. આત્મસાક્ષાત્કાર કરવા માટે ગુણા જ જોવાની વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ હાવી જોઇએ.

દાષ જોવા એટલે દેહ જોવા. પરના દાષ જોનારને ક્રદીય આત્મસાક્ષાત્કાર ન થાય, કારણ કે દોષ અને દેહના બ્યાપ્ય-બ્યાપક ભાવ છે.

ધુમાઢા જોઇને કાંઈ મનુબ્યનું અનુમાન નથી થતું, પરંતુ અગ્નિનું થાય છે. કારણ કે અગ્નિ સાથે ધુમાડાના બ્યાબ્ય– બ્યાપક ભાવ છે. અર્થાત જ્યાં ધુમાડા હાેય ત્યાં અગ્નિ હાેય છે. અગ્નિ વિના ધુમાડા હાંઈ જ ન શકે. તેમ દાેષ હાેય ત્યાં દેહ હાય જ. દેહ વિના દાેષ હાઇ જ ન શકે. એટલે દાેષ દર્શન કશું કે દેહ પર જ દબ્ટિ જવાની. દેહનું જ ભાન થવાતું, આત્માનું નહિ.

આત્માનું ભાન કરવા માટે તેા ગુણ-દર્શાન કરવું જોઇએ. ગુણુદર્શન વિના આત્માનું ભાન થઈ શકે જ નહિ. વળી સંસારસ્ય આત્મા માટે તેા આત્માનું પ્રત્યક્ષ દર્શન અશક્ય છે. એને તો અનુમાન પ્રમાણથી જ આત્માનું દર્શન કરવાનું હાય છે. અને અનુમાન પ્રમાણમાં તાે લિંગીનું જ્ઞાન કરવા લિંગજ્ઞાન જોઇએ જ. માટે આત્માનું જ્ઞાન કરવા માટે ગુણાનું દર્શન અવશ્ય જોઇએ.

વળી આપણું તો ગુણ અને ગુણીના અલેદ સંબધ પણ માનીએ છીએ.

ગુણ જોયાે એટલે ગુણી જોયાં! અર્થાત આપણે જ્યાં કાઇના ગુણ જોયા કે એના આત્માં જ જોયા ! પ્રતિપળ આત્મ-દરા ન કરવાના આ કેવા સરળ, સંચાટ અને સરસ પ્રયાગ છે ! જીવા વચ્ચે પરસ્પર નિન્સ્વાર્થ સ્નેહ સહૃદયતા અને મૈત્રીની પ્રતિષ્ઠા કરવાના આ કેવા સુંદર ઉપાય છે !

પ્રયોગ : ૦ બીજાના ગુણે જ જેવાની ટેવ પાડા. ૦ એ માટે બીજાના ગુણે જ જેવાના વિચાર કરા. ૦ પ્રત્યેક જીવમાં કાેઇ ને ક્રાઈ વિશિષ્ટ ગુણ રહેલા જ હાેય છે; તે શાેધી કાઢા.

> o બીજો જીવ તમારા દેાષ જીએ, તાે પણ તમે તેના દેાષ ન જીઓ.

 ખીજાના દેષ દેખાઈ જાય તેા તુરત એને મનમાંથી ફેંકી દઇ એના ગુણ તરફ વળા.

આત્મદર્શાનના આ અમૂલ્ય ઉપાય દ્વારા સૌનું
અન્દ્રયાણુ થાએા.

તારા દાષ તું જો તું આ વિશ્વને કઇ દબ્ટિથી જીએ છે, એના પર તારા ચિત્તસખેતા આધાર છે.

તું દુ:ખી છે ! તા તારી દપ્ટિનું સંશોધન કર ! "દાવના કાઇ કહ્યુ ગ્યું પી ગયા હાય.... પ્રાય: તા હશે જ ! તા તેને બહાર ખેંચી કાઠ. હુદયમાં જામી ગયેલા દુ:ખેના હીમાદ્રિ ચાગળી જશે....

તારી જાતને જ્યાં સુધી સુધારવાના પ્રયોગ ચાલે ત્યાં સુધી તું જગતના કાેઇ જીવના દાેષ ન જોઇશ. દાેષ જોવાના અખતરા ન કરીશ. આજાના દાેષ જોવા પૂર્વે તું નિર્દોષ બની જા.

જગતના ઘણા જીવા બીજાના દેાય જોવાનું કામ કરી રહ્યા છે. તું એ કામ ન કરે તા ચાલી શકશે. અરે, તારા દાય જોનારના પણ તારે દેાય જોવાની જરૂર નથી.

તું તારા પાતાના જ દોષા જોઇ શકે નહિ, જોઇને દ્વર ન કરી શકે; ત્યાં સુધી બીજાના દોષ જોવાની આદત તને દુ:ખના જ્વાળા સુખીમાં ધકેલી દેશે.

આત્મસ'વેદન

Jain Education Internationa

For Private & Personal Use Only

u٩

દાષદષ્ટિ

જેના પ્રત્યે તારે અનુરાગ ટકાવવાે છે, તેના દાેષ ન જોઇશ. એના દાેષ તું સાંભળીશ પણુ નહિ. દાેષદર્શન દ્વેષજનક છે.

જ્યાં તું એમના દાેષ જોવા માંડીશ, ત્યાં એમના પ્રત્યે ચિત્તમાં અણુગમા જાગવા માંડશે.... અપ્રીતિ પ્રગટ થશે. એમના પ્રત્યે દ્વેષ ધરનારા બની જઇશ.

એમાં એમને તેા નુકસાન થશે ત્યારે થશે, પરંતુ તને તાે તુરત જ નુકસાન થશે ! તારૂ ચિત્ત ઉદ્ધિગ્ન બનશે.... અપ્રસન્ન બનશે.

બીજાએ લલે તારા દાેષ જુએ, તારા દાેષ જેનારાના તું પણ દાેષ જેવા માંડીશ તાે પછી બીજાએામાં અને તારામાં શું તફાવત રહેશે ?

પછી એમને ગુનેગાર કહેવાના તને અધિકાર નથી. દેાષદશ<sup>°</sup>નના ભયંકર રાગ વ્યાપક બનતા જાય છે. એ રાગમાં સે કડા સાધકા પણ પીડાઈ રહ્યા છે. એમાં તું ન સપડાઇ જાય માટે જાગ્રત રહેજે.

પરના ગુણુદેાષમાં તારા ચિત્તને જતું રાક.

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

42

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

# દષ્ટિ અદલા

એક વખત જેના ગુણેા ગાવામાં તમે થાકતા ન હતા. આજે કેમ એ ગાવાનું બધ્ધ થઇ ગચું ? અને દોષા બાલવાના શરૂ થઇ ગયા ?

ભાગ્યશાળી ! કાેઈ પણુ ચેતન જીવના દાેષા જોવાની કુટેવને ત્યજી દેા. જો તમે દાેષા જોશા તા આત્માને નહિ જોઇ શકા...

બીજું એક ભારે નુકશાન થશે તેના તમને ખ્યાલ છે? બીજાના દાેધા જોવાથી એ દાેધા તમારામાં આવશે ! પછી તમે પાતે જ એ દાેધાથી રીબાશા.... તમે દાેધ જુઓ છા, કારણુ કે ઊંડે ઊંડે પણ તમને એ દાેધા ગમે છે ! જેને જે વસ્તુ ગમતી હાેય છે, તે વસ્તુ પ્રાય : તેની પાસે આવે છે. દાેધા જોવાની લત છાેડી દેા.

## અવિકારી સ્વરુપ

પરના દોષ ત્યારે વધુ ચિંતા ઉપજાવે છે કે જયારે એ દોષ મને નુકશાન કરતા દેખાય છે. તું પણ વિચારજે. તને પણ આ સત્ય સમજાશે. પરંતુ પરના દોષ આપણને નુકશાન કરતા જ્યારે દેખાતા નથી ત્યારે આપણે એને હલકા ગણીને કે કરૂણાપાત્ર ગણીને બેસી રહીએ છીએ.

#### ' परिहर परचिन्तापरिषारम्'

આ ઉપદેશ આપીને પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી વિનયવિજયજી મહારાજ એના અમલ કરવાના ઉપાય પણ બતાવે છે.

#### 'चिन्तय निजमविकारम्'

તું તારા અવિકારી સ્વરૂપને વિચાર ! વિચારવાતું એવું અનંત ક્ષેત્ર આપણુંને આપી કીધું કે જિંદગી સુધી એ ક્ષેત્રમાં વિચર્યા જ કરીએ !

પછી પરદેષ આપણને નુકશાનકર્તા જ નહિ લાગે.

આ(મસ'વેદન

For Private & Personal Use Only

## યરદુઃખપરિહાર

તારા સુખની ખાતર તું કાઇને દુઃખ આપતા નથી ને? તારે સમજવું જોઇએ કે તને જેમ :દુઃખ પ્રિય નથી તેમ કાેઈ જીવને દુઃખ પ્રિય નથી, તા તારાથી બીજા જીવને દુઃખ કેમ આપી શકાય?

તાે પછી તને પ્રશ્ન ઉઠેશે કે બીજાને દુઃખ આપ્યા વગર સુખી જીવન જીવી શકાય ખરૂં ? હા ! કાેઈને ય દુઃખ આપ્યા વગર પરમ સુખી જીવન જીવવાનાે માર્ગ પરમ કૃપાળુ પરમાત્માએ બતાવેલાે છે.

હવે અમારા તને પ્રશ્ન છે કે તારે એવું જીવન જીવવું છે ખરૂં ?

કરુણા

તારા હાથે કાેઈ જીવને પીડા થઇ, દુઃખ થયું કે મૃત્યું થયું, એ જોઈને તારા દિલમાં શું વિચાર આવે છે ?

'અહેા, મને પાપ લાગ્યુ'. ભવાંતરમાં મારે એ પાપનુ ફળ ભાેગવવું પડશે. માટે લાવ પ્રાયશ્ચિત કરી લઉં....' ને સાધુજીવનની ભૂમિકાએ તને આવા વિચાર આવે, તેની આગળ કાેઈ જ બીને વિચાર ન આવે તા ઘણું જ શાચનીય ગણાય.

તારા હાથે અજાણતાં જીવને પીડા થઇ, દુઃખ થયું કે માત થયું, એ જોઇને તારા દિલમાં અરેરાટી....ધુજારી આવી જવી જોઇએ.

'અહેા, મારા પ્રમાદથી આ જીવને દુઃખ થયું, પીડા થઇ...' એ જીવના દુઃખે દુઃખી થઈ જવાની, એ જીવની પીડાએ પિડીત થઇ જવાની ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ. તેને દુઃખ તારા પાપના કારણે આવનારા દુઃખના ભયથી નહિ, પરંતુ સામા જીવની પીડાના કારણે લાગવું જોઈએ.

# अविनीत अत्ये

जगत प्रत्ये दृष्टि

અવિનીતાના આવનચ સહન કરવામાં તને તા લાભ જ છે.....તું રાેષ ન કરીશ. તારા રાેષથી કાંઈ તેઓ વિનીત નથી થવાના. સર્વ'ત્ર ઔચિત્યનું પાલન આત્મામાં ત્યારે જ આવે છે કે તેના ભાવમળના ક્ષય ઘણા થઇ ગયા હાેય અને જીવ ચરમાવત'માં આવી ગયા હાય.

તારા હુદયમાં તા તેવા જીવા પ્રત્યે ભાવકરણા જ નોઇએ. એમને ગ્રાનદર્ષિ પ્રાપ્ત થશે ત્યારે સ્વભાવિક રીતે જ ઔચિત્ય-ના પાલનવાળા બનશે. એવા જીવા પ્રત્યે તારૂ ને કાઈ ક્રત વ્યુ હાય તા તે એક જ છે:

તેમની ગ્રાનદર્શને ખાલવામાં નિમિત્ત બનવું. બાકી તેમના પ્રત્યે ઉદાસીનતા રાખવી. શા માટે પર-ચિંતામાં તારે તારૂં પ્રશમ સુખ ગુમાવી દેવું? આપણું પ્રશમ સુખ જાળવીને જ જેટલી થઈ શકે તેટલી પરહિતની ચિંતા કરવાની છે. પ્રશમ સુખ ગુમાવીને નહીં.

વિવેક શૂન્ય....ઔચિત્ય શૂન્ય મનુષ્યાનાં જેવાં તેવાં વચના સાંભળીને તું શાના વિચાર કરે છે? ગાંડા મનુષ્યાના દવાખાનામાં ડાકટરો ગાંડા માણુસને કઈ દર્ષિથી જુએ છે? કઈ દર્ષિથી સાંભળે છે?

"બિચારા। ગાંડા છે...." આ દર્ષિ ડાકટરાના હુદયમાં દ્રેષ જાગવા દેતી નથી. તારે પણ જગતના અજ્ઞાન જીવા પ્રતિ આવી કાઇ દર્ષિ કેળવી દ્વેવી જોઇએ.

"जियारे। अज्ञानी छे."

અસ, આટલા વિચાર કરીશ તા તારા હુદયમાં અશાંતિ ઉદ્દેગ નહિ જાગે. જગતમાં ગાંડાઓનું જ પ્રમાણ માટું છે. માહ.....અજ્ઞાનના રાગ જીવને ગાંડા બનાવે છે. છતાં એ જીવ ધાતે તા ધાતાની જાતને મહાન ડાદ્યો માને છે. જે ધાતાને ગાંડા માને તેને તા ગાંડા કહેવાય જ કેમ?

આત્મસ વેદન

#### ઘટમાળ

એક દિવસ એવા હતા કે એ તને ચાહતા હતા અને એના પ્રત્યે અણગમાવાળા હતા. આજે એ તારા પ્રત્યે અણગમાવાળા બન્યા છે અને એને ચાહી રહ્યા છે! હવે તું એના સ્નેહને મેળવવા માટે શાને ખેદ કરે છે? ક્ષણમાં રાગી અને ક્ષણમાં વિરાગી બનતા એવા એમની પાછળ શા માટે ક્લેશ અનુભવે છે? જગતની આવી જ રીત-રસમા છે! તું બીજાના રાગદ્વેષના વિચાર કર્યા વિના તારા રાગદ્વેષને ઘટાડવાના પુરૂષાર્થ કર. કર્યા તારે એમની એડે લાખા વર્ષ પસાર કરવાનાં છે?

કયાં તારે એમની જોડે લાખાે વર્ષ પસાર કરવાનાં છે? પ-રપ વર્ષ પણ નહિ! પછી શા માટે વિહ્વળ બને છે? જેમ જેમ તારા રાગદ્વેષને એાછા કરતા જઇશ તેમ તેમ બધું શુભ વાતાવરણ જામતું જશે. પરંતુ વિશુદ્ધિ તરફ ઘસતા આત્માને એની પણ પડી નહીં હોય.

પરમ સુખ

પ્રત્યેક મનુબ્યના વિચારાની પાછળ પણ તેના કર્મોની પ્રેરણા હોય છે. એના વિચારા તમારા વિચારાને પ્રતિકૂળ હાય તેમાં તે દોષિત નથી, પર'તુ એના કર્મા દોષિત છે. આ દષ્ટિને ઘડી કાઢયા સિવાય ચિત્તની શાંતિ નહીં' મળે. એટલા માટે શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજ કહે છે:

पद्यसि किंत मनःपरिणामम्।

निजनिजगत्यनुसारं रे.....

બસ! એ નેતા થઈ જા. પ્રશમનું સુખ અનુભવવા મળશે. બાકી એ સિવાય વિદ્વત્તા કે તપશ્ચર્યા પણ તને પ્રશમસુખ નહિ આપી શકે.

તું તારૂં લક્ષ ફેરવી નાખ. તું વિદ્વત્તા કે બીજી બાદ્ય ઉપાસનાઓમાંથી સુખ મેળવવાની ઝંખના ત્યજી દે. હવે તું ભાવનાજ્ઞાન તરફ વળ, ત્યાં પ્રશમ–સુખની પાતાલ સેર રહેલી છે.

આત્મસ વેકન

# વિશ્વદર્શ'ન

તારી સામે જગતની જડ રચનાએા ઘણી આવે છે. તું રચનાઓને માત્ર ઉપરની દર્ષિથી જેઇશ તા તારા રાગદ્વેષ વૃદ્ધિ પામશે પરંતુ જે તું એ જડ રચનાઓને આધ્યાત્મિક દર્ષિથી જોઇશ, એમાંથી કાઇ સનાતન સત્ય સમજવા પ્રયત્ન કરીશ, તા રાગદ્વેષથી પર અપૂર્વ આનંદ અનુભવી શકીશ.

તે' ચ'દ્રને કેટલી વાર જેવે હશે ? પણ તે' એ ચ'દ્રમાંથી કેઇ સત્ય મેળવ્યું ? ચ'દ્ર સારાય વિશ્વને પ્રકાશ ને શિતળતા આપે છે. ચ'દ્રના પ્રકાશમાં લાખા કરાડા જીવા આન'દની અનુભૂતિ કરે છે....પર'તુ એ ચ'દ્ર રાહુથી ચસિત બને છે. ત્યારે એ લાખા કરોડા જીવામાંથી કાઇ પણ એને સુકત કરાવવા જતું નથી ! પુરુષાર્થ કરતું નથી ! છતાં ચ'દ્ર જીવા પર રાષ નથી કરતા અને સહુથી જેમ જેમ સુકત થતા બય છે, તેમ તેમ પુન : જીવાને પ્રકાશ આપવાનું, આનંદ આપવાનું શરૂ કરી દે છે.

મનુષ્ય બીજા ઉપર ઉપકાર કરે છે પરંતુ એ જીવેા તરફથી કે જેમના પર પાતે ઉપકાર કરેલા છે, પ્રત્યુપકારની અપેક્ષા રાખે છે! પરંતુ જ્યાં એ જીવેા તરફથી સહાય મળતી નથી.... કે મનુષ્ય એમના તરફ દ્રેષ ધારણ કરી લે છે પછી એમના પર ઉપકાર કરવાની વૃત્તિ જાગતી નથી.

ચન્દ્ર કહે છે: " તમે તમારું કતવ્ય બજાવે જાઓ સામા તરફથી બદલાની આશા ત્યજી દેા. "

કહેા, આ સત્ય કેવું જીવનાપયાગી અને અપૂર્વ છે ? એમ દરેક પદાર્થનું નિરીક્ષણુ કરતાં કરતાં નવું નવું રહસ્ય પ્રાપ્ત થતું રહેશે.

ઉપદેશ

તેને જીવનને સુધારવું નથી. જેવું તે જીવે છે તેવું જ જીવન તેને વહાલું છે, પછી તું શા માટે ખેદ કરે છે? ભલે તને એનું જીવન પસંદ નથી. પણ તેથી તું એના જીવનને નહિ સુધારી શકે. એમ સુધારવા જતાં તો એ તારા પર પણ દ્વેષી બની જશે. જે તારી પાસે ઉપદેશ સાંભળવા માગે છે, અને તારા જ સહારે જેમને જીવન - પરિવર્ત ન કરવાની ભાવના છે, તેમને જ તું ઉપદેશ આપ બાકીનાઓને તારા જેમની સાથે સંબંધ છે, તારા પર જેમની જવાબદારી છે, એમને પણ ઉપદેશ મર્યાદીત જ આપ. ખરેખર! પાતાની જાતને મૂર્ખ માનનાર જ.... અંતઃકરણથી જાણનાર જ ગુરુજનાના ઉપદેશ પ્રેમથી અને ઉત્કંઢાથી સાંસળી શકે છે. આજે પોતાની જાતને મૂર્ખ માનનારા

કેટલા ? ને પાતાને સર્વજ્ઞ માનનાસ કેટલા ?

ચિંતકામાં સંઘર્ષ

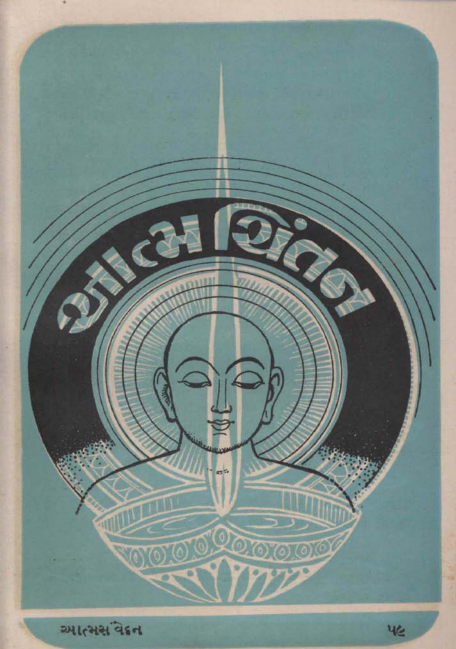
શાસ્ત્ર અને શ્રેલાક તા એના એજ હાેય છે. પરંતુ ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેચાપશમવાળા ચિંતકા એના અર્થ જ્યારે ભિન્ન કરે છે, ત્યારે સામાન્ય જનતા ભ્રમણામાં પડી જાય છે! છતાંય મનુષ્ય પોતાના શ્રહેય પુરુષ પર વિધાસ મુકી દઇ નિશ્વિત બની શકે છે.

પરંતુ એક ચિંતક બીજા ચિંતકના અભિપ્રાયને સહન નથી કરતા ત્યારે સંઘ-સમાજમાં એક મોટા કાલાહલ મચી જાય છે! બીજાના અભિપ્રાય (શાસ્ત્ર અર્થ) ચાંગ્ય છે કે અચાગ્ય એના વિચાર ખૂબ મધ્યસ્થતાપૂર્વ'ક કરવા જોઇએ. અને તે પણ સંઘ શાંતિના ભ'ગ ન થાય તે રીતે. તા જ ધર્મ માગે શાંતિ રહે. અને મધ્યસ્થ દબ્ટિવાળા જીવા ધર્મ માગે આકર્ષાય.

સ્માત્મસ વેદન

46

For Private & Personal Use Only



#### ભાવના

'હુ' આત્મા છું. હું શરીર નથી. હું શરીરથી જીદા છું. શરીરના ધર્મ જીદા છે. મારા ધર્મ જીદા છે…'

આ ભાવનાથી તારે ભાવિત થવાની જરૂર છે. જ્યાં સુધી તુ' આ ભાવનાથી ભાવિત નહિ અને ત્યાં સુધી તારો બાહિર્ભાવ નહિ અટકે. આંતરભાવ નહિ પ્રગટે.

જ્યારે ખાહિરાત્મભાવતું નામ જ સંસાર છે ને ! એ સંસારમાંથી મુકત કરનાર છે અ'તરાત્મભાવ. જ્યાં અ'તરાત્મ-ભાવ આવવા માંડયા ત્યાં વાસનાઓ ઓસરવા માંડશે.

માટે ઉપરાેકત ભાવનાથી ખૂબ ખૂબ ભાવિત થવા પ્રયત્નશીલ અનજે.

#### આત્મસ્મૃતિ

આત્માની સન્મુખ થયા વિના ધમ°સાધનાના આન'દ નહિ અનુભવાય. કારણ કે ધમ°સાધના આત્મસન્મુખ થવા માટે છે.

અરે, આત્માના લક્ષપૂર્વક થતી ક્રિયાજ ધર્માક્રિયા કહેવાચ! જે આત્માનું લક્ષ કેળવ્યા વિનાજ જીવનના અત આવી જશે, તા પરલાક્રમાં શું થશે ?

માટે પ્રત્યેક ક્રિયાના પ્રારંભે હું આત્મા છું...... મારે મારા આત્માને વિશુદ્ધ કરવા છે......આ વિચાર હાવા જોઇએ.

આ(મસ'વેદન

આત્માની સ્મૃતિ

આત્માની સ્મૃતિ વિના આત્માની વિશુદ્ધિ કેવી રીતે કરશા ? શરીરની સતત સ્મૃતિના કારણે શરીરની વિશુદ્ધિ વાર વાર કરા છા. "હું આત્મા છું." આ સ્મૃતિ સદૈવ રહેવી નેઇએ. પછી એની વિશુદ્ધિ કરવાના વિચાર જાગરો, ઇચ્છા જાગશે. તીવ ભાવના જાગશે.

આત્મવિશદ્ધિની તીવ્ર ભાવના તમને પરમાત્માનું સ્મરણ કરાવરો, કારણુ કે પરમાત્મા સિવાય તમે આત્મવિશુદ્ધિ કરી શકાે જ નહિ. અને એ રીતે આત્મવિશ્ દિ માટે તમે પરમાત્માનું સ્મરણ દર્શાન અને અર્ચાન કરશા, તેમાં તમારાં તન-મન તલ્લીન અની જશે. પછી ચિત્તની ચચળતાની કરિયાદ નહિ રહે.

ભૂલશા નહિ. આ જીવન આત્મવિશુદ્ધિ માટે છે. માનવ-જીવન સિવાય કયાંય આત્મવિશુદ્ધિના પ્રયોગ થઈ શકતા નથી.

# માટે આ મહાન કર્તાવ્યને બજાવવા જાગ્રત બની જાઓ.

આત્મપ્રીતિ

આત્માની વિસ્મૃતિ થઇ જાય તેવું આેલા નહિ. તેવું આચરાે નહિ. કદાચ પ્રમાદથી એવુ' ખાલી જવાય કે આચરણ થઈ જાય, તાે તુરત જ આત્મભાવમાં પાછા આવી જાચ્છા.

પરમાત્માનું આલંખન પણ આત્માની સ્મૃતિ માટે કરા. પરમાત્માની મૂર્તિ અરિસાે છે તેમાં આપણું સ્વરૂપ જોવાનું છે.... પરમાત્મા પર પ્રીતિ કરવી એના અર્થ એ છે કે આપણા જ આત્મા પર પ્રીતિ કરવી. જે જીવ પરમાત્મા પર, પરમાત્માની મૂર્તિ પર પ્રીતિ નથી કરતા તે જીવ પાતાના आत्मा पर पण प्रीति नथी डरता.

આ જીવનમાં એક માત્ર આત્મા પર પ્રીતિ થઇ જાય, દઢ પ્રીતિ થઈ જાય. બસ, પછી ચિંતા કરવાનું કારણ નથી. એ જ પ્રયત્ન અને એજ પુરૂષાર્થ કરા.

આત્મસ વેદન

### આંતર–આનંદ

આંતરદબ્ટિ તો ઉઘડશે જો બાહ્યદબ્ટિ બંધ થશે. બાહ્યદષ્ટિ બંધ કરવી એટલે જગતનું બહુ જોવાનું અને સાંભળવાનું બંધ કરવું. જગતના પદાર્થોને જોવામાં અને સાંભળવામાં જ્યાં સુધી રસ છે ત્યાં સુધી આંતરદબ્ટિ નહિ ખુલે.

જેમ જેમ તું જગતના પરિચય (જડ પકાર્થોના સંચાગ) ઓછા કરીશ તેમ તેમ અંતઃકરણ તરફ જવાના માર્ગ મળશે.

જગતના પરિચયમાં તું જે સુખનેા અનુભવ કરે છે, તેના કરતાં અનેક ઘણા અધિક મધુર અનુભવ તને અ'તઃકરણ-માંથી મળશે. સ્થિર અન! સ્થિરતા તને સુખના ખજાના બતાવશે !

## જગતના સંખંધ

ભૌતિક જગતના આનંદ કરતાં આંતર જગતના આનંદની અનુભૂતિ અપૂર્વ છે. ચિરસ્થાયી છે.... અભયપ્રદા છે.

તું એકાદવાર તા આંતર જગતના આનંદના અનુભવ કર... ગભરાઇશ ના. તને આનંદ જરૂર મળશે...આનંદના સાગરમાં મનમાની સહેલગાહ કરવાની મળશે.

એ માટે તું જગતના સંબંધોથી પર થઇ જા. શરીર ઉપરના ગુમડાને કાપી નાખતાં સંહેજ અળતરા તાે ઉઠવાની જ, પરંતુ એ કાપે જ છટકા ! જગતના સંબંધોને કાપી નાખતા સંહેજ....કે વધુ બળતરા થવાની, પરંતુ પછી અપૂર્વ આનંદ !

Jain Education International

આત્મસ'વેદન

એટલું ધ્યાનમાં રાખજે કે ઉંડાણના એ અગમ પ્રદેશ પર પરમાત્માનું સામ્રાજય છે, એની પ્રત્યેકપળે સ્મૃતિ રાખજે.

તું તારામાં ઉંડા ઊતરીશ.... એવા વિરાટ પ્રદેશમાં તું પહેાંચી જઇશ કે જ્યાં સ્વર્ગ છે... નરક છે.... માક્ષ છે ! તારે જે જોઇતું હશે... તું જે ચાહતાે હાઇશ, તે બધું તને ત્યાંથી મળી રહેશે.

તારે આંતરનિરીક્ષણ કરવું બેઇએ, એમાં જ તારે ખાવાઈ જવું બેઇએ.... જેમ જેમ તું આંતર નિરીક્ષણ કરતા જઇશ તેમ તેમ આ દુનિયા પરથી આસક્તિ આસરતી જશે. દુનિયાના વિચાર પણ તાસ ચિત્તમાં નહિ પ્રવેશે.

ંચાંતર નિરીક્ષણ

53

આનંદ શાધ, નિલચ આનંદ શાધ ! જે આનંદની અનુભૂતિ પાછળ કાેઈ ભાવી દુ:ખ નિર્માણ ન થતું હાેય. જે આનંદની અનુભૂતિની પાછળ કાેઈ ભાવી દુ:ખ નિર્માણ થતું હાેય તેવા આનંદના ત્યાંગ કરવા અનિવાય છે. તારે એવા આનંદની લિપ્સાના ત્યાંગ કરવા જ જોઈએ.

તારે સ્વર્ગાના આનંદ જોઇએ છે ? સ્વર્ગાના આનંદ અભયપ્રદ નથી ! ભયના ભિષણ એાળાઓ એ આનંદની ચારે કાર દેખા દે છે... તું જયાં એ સ્વર્ગાના આનંદમાં ભાન બહીશ કે એ ભીષણ રાક્ષસા તને ભરખી જશે.

આનંદ

આત્મ પ્રાપ્તિ

તારે શું પ્રાપ્ત કરવું છે ? શું પ્રાપ્ત કરવા તું પુરૂષાર્થ કરી રહ્યો છે, આ વાત વિચારી છે ?

જો કંઇ પણ પ્રાપ્ત કરવા જેવું હાેય તા તે તારા આત્મા છે. આત્માને પ્રાપ્ત કરવાના પુરૂષાર્થ સિવાય થીજે કાેઈ પુરૂષાર્થ કરવા જેવા નથી.

આત્મા સિવાય કઇ પણ મેળવવા જેવું નહિ લાગે ત્યારે જ ચાેગના માગે તારા પ્રયાણના પ્રારંભ થશે ! આત્માને જ મેળવવા માટેના પુરૂષાર્થમાં તું લાગી જઇશ ત્યારે તું ચાેગી બનીશ.

ચાેગી અન્યા વિના આત્માની પ્રાપ્તિ નહીં થાય.... આત્માની પ્રાપ્તિ એટલે કમ<sup>6</sup>મુક્ત આત્માની અવસ્થાની પ્રાપ્તિ.

## આત્માનું શું છે?

તારા આત્માથી ભિન્ન એવા જડ કે ચેતન પદાર્થની પ્રાપ્તિમાં તું તારી પૂર્ણતાનું દર્શન કરે છે. એ તારી કેવી ગ'ભીર ભૂલ થઇ રહી છે?

તારૂ' કત બ્ય જરૂર જીદુ' છે. તારી પાસે જે પર પદાર્થો નથી, તેની સ્પૃહા તા તારે કરવાની નથી જ, પરંતુ જે છે તેના તારે ત્યાગ કરવાના છે!

બીજા પાસે, તારા કરતાં અધિક જડ પદાર્થા જોઇ, તારે તેની અભિલાષા નથી કરવાની.... પરંતુ એની સ્પૃહા તને ન લાગી જાય, તે માટે જાગતા રહેવાનું છે!

તું આત્મા છે. આત્મા શું છે ? તેના જ વિચાર કર.

4%

# દ્વેત-અદ્વૈત

જ્યાં સુધી દ્વૈત છે, દ્વૈતના માહ છે ત્યાં સુધી આંતર-બાહ્ય વિક્ષેપા આવવાના.

અદ્વૈત ન પ્રગટે, પરની અપેક્ષા તૂટે નહીં ત્યાં સુધી દુઃખ જ રહેવાનું.

નમિરાજર્ષિ'એ સ'સારના <sub>ત્</sub>યાગ કેવી <mark>રીતે ક</mark>ર્યો હતાે ? દ્વૈતમાં તેમણે દુઃખ જાેશું. અદ્વૈતમાં તેમણે સુખ અનુભવ્શું ! અને તે રાજ્ય છાડી નીકળી પડયા

તે' પણ ઘરબાર છેાડયાં છે…પરંતુ તે' નવા દ્વૈતના જગતમાં પ્રવેશ કર્યો છે, માટે અહીં પણ તું માનસિક કૂલેશા અનુભવી રહ્યો છે!

પરપદાર્થાની અને પરવ્યક્તિએાના અનુરાગની અપેક્ષા તું છેાડ...એ ખુરી લત છે....દુઃખને નેાંતરનારી છે. તારા આત્મામાંથીજ આનંદનાે અનુભવ કરવાના પ્રયત્નમાં લાગી જા. તું ઘણું સુખ અનુભવીશ.

## જીવન શા માટે?

અ જીવન પરાધીનતા મીટાવી દેવા માટે છે; આ સમજને હુદયસ્થ કરીને તારે જીવવાનું છે, એ ભૂલી જઇશ મા.

અર્થાત્ એ સ્થિતિએ તારે પહેાંચવાનું છે કે જ્યાં જીવન જીવવા માટે બાહ્ય એક પણ જરૂરીઆત ન રહે. જડની, પુદ્દગલની જરાય સહાય વિના કેવળ ચૈતન્યના સહારે જીવવાનું છે.

માટે આજથી જ જીવન જીવવામાં બાહ્ય જરૂરિયાત પર કાપ મૂક.

## સ્વરૂપના રાગ

જેના પર તને રાગ છે એના વિયાગ થાય અથવા તા એ તારા પર નારાજ થાય ત્યારે તું દુઃખી ન થઇશ. ત અશાન્ત ન થઈશ.

તું તારા સ્વરૂપે સહુથી ભિન્ન છે. સ્વજનાથી તું જુદા છે. પરિજનાથી ભિન્ન છે. વૈભવથી અન્ય છે, અરે! તારા શરીરથી તું જુદેા છે! તાે પછી શા માટે એ બધાની ખાતર ખેદ કરે છે? જે તું નથી, જે તારા નથી, એ કદીય તારા થવાના નથી, એમ તું સમજી લે.

તારા સ્વરૂપના તું રાગી બન. આત્મસ્વરૂપના રાગી બન. આત્માની સ્વભાવ દશાના રાગી છવ આત્માની વિભાવદશા-માં હર્ષ-શાક ન કરે.

विसाव दशाना ते। ज्ञाता-हण्टा अनवामां क भआ छे, શાન્તિ છે. તારા સ્વરૂપના રાગી અનવા માટે પરમાત્મરાગ જાગ્રત કર. જેમ જેમ પરમાત્મપ્રીતિ દઢ થતી જશે તેમ તેમ સ્વરૂપના રાગ પણ વધતા જશે.

#### સ્વભાવ દશા

तारे स्वलाव दशानुं लक्ष न युक्तुं जोधंचे. अने तारी સામે જે પ્રસંગા અને તેને તારે સ્વભાવ દશાથી નિહાળવા. તા અનેક માનસિક વિષમતાઓથી ખચી શકીશ.

વિભાવદશાના આકર્ષ છે જરૂર પ્રબળ છે. સ્વભાવ દશામાંથી વિચલિત કરી દેનારાં હાય છે, પરંતુ સ્વભાવ તરફ હુદયની ઝુકાવટ થયા પછી વિભાવમાં ખે ચાઇ જવાનું નહિ ખને. 'સ્વ'માં જ લીન અનવાની કળા હસ્તગત કરી લેવા જેવી છે.

આ મસ વેદન

## કેવા અનવું છે ?

શિલ્પી પચ્ચર પર ટાંકર્ણું મારવા તૈયાર થાય છે, તે પૂવે તેના ચિત્તમાં એક કલ્પના–આકૃતિ સ્પષ્ટ હેાય છે. અને તે કલ્પના આકૃતિને ઉપસાવવા… પ્રગટાવવા માટે ટાંકણાથી પથ્થરને કેારે જાય છે.

આપણે આપણા આત્માનું કેવું ઘડતર કરવું છે? આપણી કલ્પના સૃબ્ટિમાં આત્માનું કેવું સ્વરૂપ આપણને ગમે છે? તે સુજબ તપ, ત્યાગ, ધ્યાન, જ્ઞાન વગેરેના ટાંકણાં પડવાનાં ! આત્માની કલ્પના-આકૃતિના ભાન વિના જેમ તેમ ટાંકણાં મારવા જઇશું તાે એક કઢ'ગી અને જેવીય ન ગમે તેવી આકૃતિ ઘડાઇ જશે...!

કેવા અનવું છે? એ સ્પષ્ટ કરા !

## ગુપ્તભંડાર

તું જે બહાર શાેધે છે, તેને તારી પાસે શાેધી જોયું ? જે તારી પાસે હશે તે બીજે કયાંથી મળશે ? બીજે શાેધવા જતાં તેા કેવળ ખેદ-કૂલેશ અને સંતાપ જ પામીશ. તારે તારા ગુપ્તભંડાર તપાસવા પડશે. એ ગુપ્તભંડારના માર્ગો પણ તારે શાેધી કાઢવા પડશે. એ માર્ગે અટપટા અને મૂંઝવી દેનારા હશે ! પરંતુ જો તું જરાય નિરાશાને સ્થાન આપ્યા વિના આગળ પુરૂષાર્થ કરતા જ રહીશ તા એ ગુપ્તભંડારમાં પહેાંચી જઈશ.

પછી તા તારા આનંદની સીમા નહિ રહે. એ ગુપ્ત ભંડારમાં જ તને એવું બધું મળી જશે કે પછી બહાર જવાની કે બહાર જોવાની એક ક્ષણની પણ ઇચ્છા નહિ થાય. બહારનું પરિભ્રમણ હવે બંધ કર. અને તારા આંતરપ્રદેશ તરક વળ. એ પ્રદેશ અનંત છે. આહુલાદક છે. એ પ્રદેશ શાધી કાઢવામાં જ સુશ્કેલી છે. પછી તા આનંદ, આનંદ ને આનંદ છે.

આત્મસ'વેદન

lain Education International

For Private & Personal Use Only

અહં-મમ

' अहं' અને 'मम ' એ માહરાજાના મંત્રાક્ષર છે. આપણા જીવ એ મંત્રના જાપ કરતા રહે છે. તેથી અજ્ઞાનના અંધકાર આત્મામાં ગાઢ બનતા જાય છે.... એ મંત્રે તા સારા જગતને આંધળું બનાવી દીધું છે.

તમે જો તમારા હિતને જોઇ શકતા નથી, તા સમજવું જોઇએ કે અહમ-મમના જાપ ચાલુ છે. તેનાથી દિવ્ય દબ્ટિ બીડાઈ ગઇ છે. જો તમારે દિવ્ય દબ્ટિ ખાલવી છે તા અહમ-મમના મ'ત્રાક્ષરને ભૂલી જવા પડશે. અને એના સ્થાને 'નાહ'-ન મમ' ના મ'ત્રાક્ષર જપવા પડશે.

' હુ' નથી, મારૂ' નથી ' આ વિચારને આત્મામાં દઢ કરી દેવા પડશે. અહંત્વ અને મમત્વને હટાવે જ છુટકાે છે. જો તમારે તમારા કલ્યાણુ માર્ગ'ને જેવા છે અને એ માર્ગે ચાલવું છે તા.

## भरिषितनी भवति

પરનું હિત ત્યાં સુધી કરવાનું છે કે જ્યાં સુધી તાર્ આત્મહિત ન ઘવાય. પરનું હિત કરવા જતાં બાહ્ય નુકશાનીની પરવા ન કરીશ. પરંતુ તારા આત્માનું નુકસાન ન થાય તેની ખુબ પરવા રાખજે.

કયારેક પરનું હિત કરવા જતાં અભિમાન વધે છે. કયારેક માનાકાંક્ષા તીવ બને છે, કયારેક દ્વિટદેાષ તા કયારેક દાપદવ્ટિ જાગી જાય છે. કયારેક શીલ અને સદાચાર ભયમાં મૂકાઇ જાય છે. આ બધાં નુકશાના ન ચલાવી લેવાય. એ માટે સદેવ જાગૃતિ રહેવી જોઇએ. આવા નુકશાનના અણુસારા

યતાં જ એ પરહિતની પ્રવૃત્તિ બ'ધ કરી દેવી જોઇએ. પરનું હિત કરવા માટે પરના સ'યેાગમાં આવવું પડે છે. એ સ'યાગની મર્યાદાઓાનું લક્ષ ન ચૂકવું જોઇએ. જો એ લક્ષ ચૂકાશું તા સ્વપરનું હિત નહિ પરંતુ અહિત જ થઇ જવાનું.

આત્મસ'વેદન



આત્મસ'વેદન

#### મન-આળ

મન એ તો આપણુ લાડકું બાળક છે. એ મન-બાળને આપણુ સુઘડ રાખવું જોઇએ. એનું સૌન્દય જળવવા આપણુ જાગ્રત રહેવું જોઇએ. એ ગંદવાડ ન ગૂંથે, એ જયાં ત્યાં આળાટીને એનું સુંદર શરીર મેલું ન કરે એના ખ્યાલ રાખવા જોઇએ, છતાંય એ તાે બાળક કહેવાય !

એ મેલું થવાતું જ ! ઐનાં કપડાં બગડવાનાં જ ! એથી આપણે અકળાઇ જવું ન જોઇએ. પણ વારંવાર એને સ્વચ્છ કરવું જોઇએ. એ ગંદવાડમાં રમવા ન ચાલ્યું જાય, એવી જગાએ એને રાખવું જોઈએ.

એને રમવાં માટે રમકડાં પણુ આપવા પડે ! પણુ એને એવાં રમકડાં આપવાં કે એ રમકડાં એનામાં સારા સ'સ્કાર પાડે. વળી, એ આળકને સારા માણુસાના હાથમાં રમાડવા

આપવું જોઇએ.

વ્યસની, પ્રમાદી અને અણુઘડ માણુસાને આપણું મન– બાળક ન સાંપવું !

માટે તાે સત્સમાગમ કરવાના છે!



90

www.jainelibrary.org

### વિચાર-ખારાક

નાના આળકને તમે સાર, –યોબ્ટિક આવાનું નહિ આપેા તાે તે નરસું, શરીર બગાડનારું આવાનું, એ નરસું ન આઈ જાય તે માટે માતા ઘરમાં એના માટે સારું આવાનું રાખીજ મૂકે છે.

આપણું મન નાના બાળક જેવું છે. એને આપણે સફ-વિચારોના પૌષ્ટિક ખારાક નહિ આપીએ તાે તે હલકા વિચારા કરવાનું જ. મન–બાળક માટે આપણે સદ્દવિચારાના ડાબડા રાખી જ મૂકવા પડશે! જ્યારે એને ખાવાની ઇચ્છા થાય ત્યારે એ ડાબડા ખાેલીને આપવાનું!

તમે કહેશા : એને કંઈજ ખાવા ન આપીએ તા ? મનમાં સારા કે નરસા કાઇજ વિચાર ન કરીએ તાે સારું ને ?

અરે, નાના આળકને તે ભૂખ્યું રખાય ? નાનું બાળક ભૂખ્યું રહી શકે ? બલાત્કારે ભૂખ્યું રાખવાથી તા એની ખાવાની ઇચ્છા તીવ બની જવાની અને તક મળતાં જે મળશે ખાવાનું, તેના પર તૂટી પડશે ! આપણા મનને બિલકુલ ભૂખ્યું રાખી શકાય એમ નથી. નિવિંકલ્પ સમાધિ આપણા માટે નથી ! આપણે તાે મન–આળકને પચે એટલાે સાત્વિક સદ્વિચારના ખારાક આપવા જ પડશે !

#### મનનું ધન

જે મકાનમાં બહુ જ ધન હાેય તે મકાનની તમે કેટલી તકેદારી રાખા ? કેવી ચાકી મૂકાે?

મનના મકાનમાં ધનના ઢેર પડેલા છે, એ તમે જાણે છેા ? એક એક સદ્વિચાર એક એક રત્ન છે. આપણે મનના મકાનની કેટલી તકેદારી રાખીએ છીએ ? કાેઈ ચાેકી મૂકી છે?

આપણે ખરેખર બ્રમણામાં અટવાયા છીએ, તનના મકાનની જ આપણે તકેદારી અને ચાેકી રાખીએ છીએ ! કે જે તનમાં હાડકાં, માંસ અને લાેહી સિવાય કંઇ નથી.... જે ધૂળ સમાન છે.... જે આપણને વાસ્તવિક સુખ, શાન્તિ આપવા સમર્થ નથી.

મનના મકાનની રક્ષા કરો.

મનતું ધન કાેઈ ચાેરી ન જાય, સદ્વિચાર ચાેરાઇ ન જાય તેની ખરેખરી તકેદારી રાખા, ચાેકીદાર ખરાેખર ગાઠવી દાે. સાત્ત્વિક ભાવાને પાેષનાર ગ્ર'થા, આંતરદબ્ટિને ઉઘાડી આપનારા સાધુ પુરૂષા, કૃપાસાગર તારક પરમાત્મા.... આ બધા ચાેકીદારા છે. મનના દ્વારે આમને સ્થાન આપાે, તમારૂં મનતું ધન સુરક્ષિત રહેશે, અને એ ધન દ્વારા જ તમે અક્ષય અને અનંત સુખ મેળવશાે!

આત્મસ વેદન

SO

www.jainelibrary.org

### મનઃસ્થિરતા

તારૂ' મન સ્થિર રહેતુ' નથી, એવી તારી ફરિયાદ છે, ખરુ' ને ? તારે તારુ' મન સ્થિર બનાવવું છે ? ચાકકસ બનાવવુ' છે ? તા મનને ભટકવાનાં સ્થાના ઓછા કર. વાર'વાર જયાં મન જતુ' હાેય તે વિષયા પ્રત્યે વિરાગ કેળવ અને એના ત્યાગ કર.

મનને સહેલગાહાે કરવાનાં પવિત્ર–ઉચ્ચ સ્થાનાે ઊભાં કર. મનને વાર'વાર ત્યાં લઈ જા અને એ સ્થાનામાં કલાકાે સુધી બેસાડી રાખ. તારૂં મન સ્થિર અને પવિત્ર બનશે.

કૃત નિશ્ચયી બની જા. મન સ્થિર–પવિત્ર થઈ શકે એમ છે ! આવેા આંતર વિશ્વાસ કેળવીને પ્રયત્ન કર.

#### મનનું ઘડતર

જો તારે તારા મનનું સાત્વિક અને પવિત્ર ઘડતર કરવું હાય તા :

દશેલ,

શ્रવણ અને

વાંચન,

સુધારવાં પડશે. બદલવાં પડશે.

વાસનાત્તેજક દશ્યાનાં દર્શ'ન વાસનાત્તેજક શ્રવણ અને મલિન વાંચનથી તારૂ ચિત્ત અપવિત્ર અને નિઃસત્વ બન્યુ છે.

એવું જોવાનું, સાંભળવાનું અને વાંચવાનું તું બધ્ધ કરી દે. અને એના સ્થાને પવિત્ર સ્થાના અને વ્યકિતના દર્શન કર. ભાવનાત્તેજક શ્રવણુ કર અને ઉદાર વિચારસરણી ઘડનાર ગ્રંથાનું વાંચન કર.

આત્મસ'વેદન

ain Education International

For Private & Personal Use Only

#### વ્યકિતત્વનું ધડતર

તમારા ઘરમાં કેવા માણુસાની અવરજવર થાય છે એના પર તમારી સજ્જનતા કે દુજ'નતાનું માપ નિકળે ને? હિંસક, જૂઠા, ચાર, દુરાચારી માણુસાના તમારા ઘરમાં આવરા-જાવરા હશે તા તમે દુજ'ન બન્યા સમજો !

એમ, આપણા મનમાં કેવા વિચારાની અવરજવર થાય છે. તેના પર આપણા વ્યકિતત્વના ઘડતરના આધાર છે. આપણા મનામ દિરમાં કેવા પુરુષાના ડાયરા જામે છે એવું આપણે નિરીક્ષણ કરવું જોઇએ.

એ નિરીક્ષણ કરતાં દેખાશે કે આપણા મનેામ'દિરમાં એવા વિચારાના મહા જામેલા છે કે જે હિંસક છે! જે જૂઠા છે! જે ચાર છે! જે દુરાચારી છે.

આવા વિચારાને સત્વરે હાંકી કાઢવા નેઇએ. એ માટેના ઉપાય પણ બહુ સરળ છે હા ! આપણે સત્પુરૂધોને-સદ્વિચા-રાને મનામ દિરમાં પધારવાનું સપ્રેમ આમ ત્રણ આપવાનું ! એમની અવર-જવર ધીમે ધીમે શરૂ કરવાની. ખસ ! સદ્વિચારાની અવરજવર શરૂ થઈ, કે આપણું વ્યક્તિત્વ ઊંચું ઘડાયું સમનો !

સારા અનવા સદ્વવિચારા કરવા જ પડશે.

આપણે ખરાબ બન્યા છીએ ખરાબ વિચારાથી.

આત્મસ'વેદન

## જીવ-મૈત્રી

તમારૂ' કપડુ' મેલું થયેલુ' જોઇને તમને શુ' વિચાર આવે છે ! કપડાને ઉજળુ' બનાવવાનાને ?

દોષોના મેલથી મલિન થયેલા જીવને જોઇને તમને શું વિચાર આવે છે? એનાે દોષ-મેલ ફર કરીને ઉજજવલ બનાવવાનાે? કેવી કમનશીબી! દાષચુક્ત મનુષ્યને-જીવને જોઈને એના પ્રત્યે તિરસ્કાર જાગે છે, ધિકકાર જાગે છે....

બીજા જીવાના દેષ–મેલને ફર કરીને એને ઉજ્જવલ બનાવવાના વિચાર ત્યારે આપણે કરી શકીશું કે જ્યારે એ જીવાને આપણે આપણા મિત્રા માનીશું !

બીજાનું કપડું મેલું જોઈને ઉજળું કરવાના આપણુને વિચાર નહિ આવે, એમ જ્યાં સુધી જગતના જીવાને આપણુ 'બીજા' માનીશું ત્યાં સુધી એમના દેાષા દ્વર કરવાના વિચાર નહિ આવે.

બીજાના દાયા જોઈને તિરસ્કાર કરવા તે જીવ પ્રત્યેતું વેર છે.

બીજાના દાેષા જોઇને એને દ્વર કરવાના વિચાર કરવા તે જીવ પ્રત્યે મૈત્રી છે.

માતૃદ્દય

માતાને બે બાળકા છે.

એક છે તંદુરસ્ત, બીને છે નાદુરસ્ત.

માતૃહુદય નાદુરસ્ત-બિમાર પુત્ર પ્રત્યે અધિક કરૂણ બનવાનું, અધિક સંભાળ રાખનારૂં બનવાનું. એના પ્રત્યે તિરસ્કારવાળું કે ધિક્કારવાળું નહિ.

એમ સાધુહુદય એટલે માતૃહુદય છે.

જગતના દાેષિત આત્માએા પ્રત્યે એમનું હુદય કરુણા-ભીનું હાેય. દાેષિત આત્માએા અંગે તેએા સદૈવ ચિંતાતુર રહે છે. દાેષિત પ્રત્યે તેમના હૈયામાં ધિકકાર કે તિરસ્કાર ન હાેય.

રાગી માણુસાની ત્રણુ કક્ષા પાડી શકાય.

- (૧) પાતાના રાગની ભયંકરતા સમજને તેને દ્વર કરવા તૈયાર ચનાર.
- (૨) રાગની ભયંકરતા સાંભળતાં હતાશ થઈ જનાર.
- (૩) રાેગની ભયંકરતા અતાવનાર પ્રત્યે તિરસ્કાર અતાવનાર.

દેાષિત આત્માએા પણુ આ ત્રણુ કક્ષાના કહી શકાય. આપણુ એની કક્ષાના વિચાર કરીને પછી એ દ્વર કરવાના ઉપાય શાેધવા બોઈએ. પણુ એ માટે માતૃહુદય બોઈએ.

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

98

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

#### એડાળ

ઉછળતા પાણીની નીચે શું પડેલું છે, તે દેખાય નહિ. એમાં નેનારને પાતાનું માં પણ ન દેખાય....અને દેખાય તાેય એડાળ !

એમ જ્યાં સુધી આપણું ચિત્ત ચંચળ છે ત્યાં સુધી આપણે આપણી જાતને પણ જોઇ શકતા નથી. અને કદાચ જોઇએ છીએ તાે બેડાળ દેખાઇએ છીએ !

શાંત....પ્રશાંત ચિત્તમાં આપણી જાતનું જેવું છે તેવું સુંદર દર્શાન થઈ શકે છે અને એ દર્શાન કર્યા પછી જાતને બાહ્ય પદાર્થોથી સુંદર બનાવવાના ક્રોડ થતા નથી.

પાણી જેમ બાહ્ય અને આંતરિક વિક્ષેપાથી ચ'ચળ થાય છે....ઉછળે છે. તેમ આપણું ચિત્ત પણ બાહ્ય અને આંતરિક વિક્ષેપાથી ચ'ચળ બને છે. બાહ્ય છે જગતના વિષયેા અને આંતરિક છે પાપકર્માના ઉદ્યેા.

ચિત્તને શાંત–પ્રશાંત બનાવવા માટે આ બંને પ્રકારના વિક્ષેપાને દ્વર કરવાના ઉપાયેા શાેધી કાઢવા જોઇએ. એ ઉપાયેા જિનશાસન બતાવે છે.

. 1919

## આપનાર અને ટાળનાર

જ્યારે તમારૂ' મકાન દુશ્મનાથી, ડાકુઓથી ઘેરાઈ ગયું હાય ત્યારે તમને કાેઈ યાદ આવે છે ? તમે કાેને યાદ કરાે છા ? મિલીટરીને (સિપાઇઓ) ને ? અર્થાત્ દુ:ખ અને આપત્તિના કાળે દુ:ખ આપનારનાે વિચાર કરાે છા કે દુ:ખ ટાળનારના ?

આપણે દુઃખી છીએ એનું આ એક અસાધારણ કારણ છે. દુઃખ અને આપત્તિના ટાણે આપણે દુઃખ આપનારને જ વાર વાર યાદ કરીએ છીએ અને મનને અશાંત બનાવીએ છીએ. જો આપણે દુઃખ અને આપત્તિના કાળે દુઃખ ટાળનારના વિચાર કરીશું તા આપણું ચિત્ત અશાંત નહિ બને.

ચંદનઆળાને મૂળામાતાએ માશું મૂંડીને, બેડી પંદુ-રાવીને અધારી એારડીમાં પૂરી હતી ત્યારે ચંદનઆળા કાેને યાદ કરતી હતી ? મૂળાને કે મહાવીરને ? જે મૂળાને યાદ કરતી હાેત તાે સંભવ છે કે એનું નામ મહાસતીઓના લીસ્ટમાં ન નાેંધાશું હાેત ! એ તાે એક ધાસાેચ્છવાસમાં સા વાર મહાવીરને યાદ કરતી હતી ! કારણ કે મહાવીર દુ:ખને ટાળનારા હતા.

આત્મસ વેદન

Jain Education International

#### र्नुतज्ञता

તમે બહુ દુઃખી છેા. ખાવા માટે અન્ન નથી, પહેરવા માટે વસ્ત્ર નથી, રહેવા માટે ઘર નથી, શરીર પણ રાગથી ઘેરાયું છે.

ત્યાં કાેઈ સજ્જન પુરૂષ તમારાે હાથ પકઢે, તમને ખાવા માટે ખુબ અન્ન આપે, પહેરવા માટે સુંદર વસો આપે, રહેવા માટે બંગલાે આપે, ડાેકટર પાસે દવા કરાવી તમને આરાગ્ય આપે.

તમે એ સજ્જન માટે મનમાં શુ' વિચારવાના ?

'એમાં એણે શાનાે ઉપકાર કર્યાં? એને પાતાના પાપ ખપાવવાં હતાં એટલે આ બધું કશું'…'

આવેા વિચાર કરા તાે તમારામાં માણુસાઇ છે, એમ કહી શકાય !

એમ તમને કહેવામાં આવે કે 'પરમાત્મા તીથ'ંકરદેવે વિશ્વ ઉપર અપાર કરુણાથી વિશ્વને પરમ સુખી બનાવી દેવાની શુભ ભાવનાથી ધમ'તીથ'ની સ્થાપના કરી અને એ ધર્મ'તીથ'ના પુણ્ય પ્રભાવે જ આજે આપણે સુખી છીએ.'

आनी सामे की तमे डिंा:

'એ તેા તીથ' કરને પીતાનું 'તીથ' કર નામકમ' ખપાવવું હતું માટે ધર્મ તીથ'ની સ્થાપના કરી અને દેશના આપી....એમાં વળી કરૂણા શાની ?'

ते। तमे धृतज्ञ के धृतध्न ?

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

#### ઉચ્ચ સેવા

હુદયમાં પડેલાે નાનકડાે ડાઘ (કાણું) મશીનની સહાયથી ડાકટર તમને માટા કરીને અતાવે છે, તાે ડાકટર તમને કેવાે લાગે છે? ઉપકારીને ?

તેમ આપણા નાનકડા દેાષને કાેઇ માટું સ્વરૂપ આપીને બતાવે તાં આપણે તેને ટીકાખાર કહીને વખાડી કાઢવા ન જોઇએ. પર'તુ એક નિદાનકુશળ ડાેકટરની જેમ તેને ઉપકારી માનવા જોઇએ.

બીજા આપણા દાેષો બતાવે છે, તે તેા આપણી ઉચ્ચ કક્ષાની સેવા કરે છે. આપણને આપણી જાત માટે સાવચેત ને સાવચેત રાખે છે. જેમ આપણા ડાકટર આપણા પૂછ્યા વિના આપણા રાગા બતાવી "મકત સેવા" આપતા હાેય અને આપણને તે જેટલા વહાલા લાગે, તેટલા જ પેલા 'દાષદર્શા'ક' વહાલા લાગે!

અને આ દબ્ટિનું ઘડતર થયું એટલે તો પછી આપણે ભવસાગર તર્યા સમજો ! બીજામાં સા ગુણુ હશે પણુ આપણા દેાષ બતાવવાના એક દેાષ એનામાં હશે તા આપણુ તેને નિર્ગુણીજ માનવા ટેવાયેલા છીએ અને આ દબ્ટિજ આપણને ભવસાગર તરવા દેતી નથી.

આત્મસ'વેદન

### દૈવી સહાય

તમે અધારી રાતે કાેઈ અજાણ્યા રસ્તા પરથી પસાર થાએા છેા. તમને ખબર નથી કે વચ્ચે કૂવા છે. તમે અચાનક કૂવામાં ખસી પડયા. ભાગ્યયોગે અંદરમાં પાણીને બદલે ઘાસ હતું. અચી ગયા. ત્યાં કાેઇ વટેમાગુંને ખબર પડી, તમને બહાર કાઢયા અને પાતાના રસ્તે ચાલ્યા ગયા. તમારા સાથ ન કર્યાં, સાથ કર્યા વિના ઊતાવળા ઊતાવળા ચાલ્યા ગયા.

છતાં એના પ્રત્યે તમારા હૈયામાં કેટલાે બધા પ્રેમ જાગવાના ? તમે એને "દૈવી સહાય" માનવાના ! એના ઉપકાર ગાતા કરવાના.

જે ગુરુએ તમને ભવકૂપમાંથી બહાર ખેંચી કાઢયા, પ્રેમ અને કરૂણાથી; તે ગુરુ પછીથી કદાચ તમારી સંભાળ ન કરે. કદાચ એમનું શિવપ્રયાણ ઝડપી હાેય, તમે પાછળ રહી જાઓ.... તાે એમના પ્રત્યે પ્રેમ રહેવાના ખરા ? એમના ઉપકારને "દેવી સહાય" માનવાના ? એમના ઉપકારને ગાતા કરવાના !

ભવના કૂવામાંથી ગુરૂએ જે આપણને બહાર કાઢયા છે, તે જ તેમના મહાન ઉપકાર છે. એની સ્મૃતિ સતેજ રાખીશુ તા જ આપણે ' કૃતગ્ર ' કહેવાઈશુ'.

આત્મસ'વેદન

### ગુણાનુરાગી

પગ ઉપર ગુમડાં દેખાતાં હાેય, હાથ પર ચાઠાં દેખાતાં હાય.....પરતું સુખનું સૌંદય અદ્ભૂત હાેય, તા તમે શું જોવાના ? ગુમડાં અને ચાઠાં જોઇને ઘૃણ્યા કરવાના કે સુંદર સુખ જોઇને આકર્ષાઈ જવાના ?

એમ કાઈ આત્મામાં કાય...માન...માયા....લાલ વગેરે દાષા દેખાતા હાય.... પરંતુ સેવા, પરાપકાર.... વગેરે કાઇ ગુણુ અદ્ભૂત હાય તા તમે શું જોવાના ? એ અદ્ભૂત ગુણુ જોઇને આકર્ષાઈ જવાના ખરા ? કે દાષના ગુમડાં જોઇને ઘણા કરવાના ?

દેહના એકાદ ગુણ.... રૂપ, ઘાટ, બાંધા....જોઇને પણ રાગ થાય છે, તેમ આત્માના એકાદ ગુણ ક્ષમા, નમ્રતા, સેવા પરાપકાર જોઇને આપણને અનુરાગ થવા જોઇએ. તા આપણે ગુણાનુરાગી કહેવાઇએ અને વ્યક્તિના એકાદ ગુણ પણ આપણને આકર્ષ નારા બનશે, પછી એના દાેષા જોઈ તિરસ્કાર કે ઘૃણા નહિ જાગે. પરંતુ એના દાેષાને દ્વર કરવાની કરૂણા જાગશે. ગુણાનુરાગ અને કરૂણા પ્રગટયા પછી એના દાેષા બીજાને કહેવાની અધમતા રહે જ કયાંથી ?



Jain Education Internationa

22

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

### બીજ વાવીએ

ઘઉંના માટેા પાક જોઇતા હાેય તા ખેતરમાં ઘઉં જ વાવવા પડેને ? એમ અનંત ગુણોના પાક આપણે જોઇતા હાેય તા ગુણનાં જ બી વાવવા જોઇએ ને ? ગુણનાં બી વાવ્યા વિના અનંત ગુણના પાક ન મળે. માટે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે આત્મક્ષેત્રમાં ૨૧ ગુણ-બીજ વાવવા ઉપદેશ કર્યો છે.

ગુણેાનાં બીજ વાબ્યા વિના કરેલી ધમ'સાધના એ તો, ખેતરમાં બીજ વાબ્યા વિના કરેલા ખેડાણુને પાવામાં આવતા પાણી જેવી છે! બીજ વાબ્યા વિના ખેતરને ગમે તેટલુ ખેડવામાં આવે, પાણી રેડવામાં આવે, વાડ કરવામાં આવે.... છતાં બધું નિષ્ફળ, તેમ ગુણેાનાં બીજ વાબ્યા વિના કરાતી ધર્મ'સાધના નિષ્ફળ છે.

આની સામે આવી દલીલ ન કરતાં 'ગુણેા હાય તાે પછી ધર્મ'સાધના ન કરીએ તાે ચાલેને ?' આ તાે દલીલ કેવી છે ? કાેઈ કહે: 'ખેતરમાં બીજ વાવીએ પછી વાડ ન કરીએ, પાણી ન પાઇએ તાે ચાલેને ?' તેવી !

ગુણેાનાં બીજ વાવ્યા વિનાજ ધમ'ની ખેતી—મજૂરી કરી છે અનંતકાળમાં, હવે બીજ વાવીને ખેતી કરીએ.

આ ભસંવેદન

### પ્રારબ્ધની ટાંકી

ટાંકીમાં પાણી ન હાેય તાે નળમાં પાણી આવે ખરું ? પછી એ નળની પાસે તમે એક કલાક ઊભા રહેા કે ચાવીસ કલાક ઊભા રહાે ! બુદ્ધિમત્તા તાે એમાં છે કે ટાંકીમાં પાણી ભરવાની ચાજના કરવી. પછી જ્યારે પાણી જોઇએ ત્યારે નળ વાટે મળી રહેશે.

એમ તમારું પ્રારખ્ધ જો પુષ્ટ્ય વિનાનું છે, પછી તમે બજારમાં એક કલાક ઉમા રહેા કે ચાવીસ કલાક ઊભા રહે.... સ'પત્તિ નહિ મળે. ગમે તેટલી મથામણ કરા પરંતુ કંઇ વળશે નહિ. ટાંકીમાં પાણી ન હાય પછી નળ સાથે માથું પછાડશા તાય પાણી નહિ નીકળે. લાેહી નીકળશે! એમ પ્રારખ્ધમાં સ'પત્તિ નથી, પછી ગમે તેટલા ધમપછાડા કરશા તાય સ'પત્તિ નહિ મળશે. કેવળ કુલેશ મળશે!

કામ તો પ્રારખ્ધને પુષ્ટયભરપૂર બનાવવાનું કરવા જેવું છે અને એ માટે ધર્માસાધના કરવાની છે. ધર્મસાધના દ્વારા પુષ્ટયના ભ'ડાર તર થાય છે, એવું પુષ્ટય બંધાય છે કે એ પુષ્ટયથી મળેલી સંપત્તિ દ્વારા તમને પુનઃ ધર્મ કરવાનું જ સર્ઝે!

पण को धभ निष्डाम सावे डरली छां!

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

1%

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

### બીજ અને પાક

24

ખેતરમાં બીજ પડેલું હાેય છે અને અનુકૂળ વર્ષા થાય છે તાે મનગમતાે પાક તૈયાર થાય છે. આપણામાં ગુણેાનાં બીજો પડેલ છે બીજ રૂપે છે એટલે આપણને પ્રત્યક્ષ કદાચ ન દેખાય.

હવે આપણે એક કામ કરવાનું છે.

ધર્મસાધનાની અનુકૂળ વર્ષા કરવાની છે. વર્ષા કરીને આપણે જોવાનું તાે એજ છે કે ગુણેના અંકૂરા ફૂટયા? અંકૂરામાંથી છોડવા થયા ? છેાડમાંથી માટા છાડ થયા? એના પર પાકના દાણા ફૂટયા ?

માત્ર વર્ષા કરીને આન'દ.... સ'તાેષ નથી માનવાનાે. આપણે કંઇક એવા જ સ'તાેષ માનતા થઇ ગયા છીએ.

ધમ સાધના કરીએ છીએ પણ ગુણેાનું લક્ષ નથી રાખ્યું, કેવળ વરસાદ પડતા જોઇને તેા બાળક રાજી થાય. ખેડૂત તા ત્યારે નાચે કે જયારે પાકના અનાજથી એના કાઠાર ભરપૂર થાય.

ધ્યાનમાં રાખેા કે માક્ષમાં અન'ત ગુણેા છે. ધમ'-સાધના નથી ! ગુણાના ભંડાર ભરાય એના પર આપણે રાચવાનું છે.

# ગુણને શાધા

સૂર્ય અને ચન્દ્રની હાજરી હાેય એટલે માણુસના પડછાયા પડવાના જ, અને એવા પડછાયા તમે જોયા છે ને ? પણુ શું પડછાયાની તમે ગણુના કરા છાે ? પાંચ માણુસ તમારા ઘેર આવ્યા, તાે શું તમે દશની રસાેઈ કરાવવાના ?

બસ ! કર્માની હાજરી જયાં સુધી છે. ત્યાં સુધી મનુષ્યમાં દેાષા દેખાવાના જ. પણ તે દેાષાની આપણે ખૂબ ગણના કરીએ છીએ. દેાષના માપે આપણે માણસનું માપ કાઢીએ છીએ.

પણુ પડછાયાે કાળાે હાેય તેથી શું માણુસ કાળાે હાેય ? ધાળા માણુસના ચ પડછાયાે તાે કાળાે જ હાેય! એમ શું ગુણીયલ માણુસમાં દાેષન હાેય ? દાેષ હાેય તેથી શું સંપૂર્ણ મનુષ્ય દાેષિત અની જાય ?

અરે, કાળાે પડછાચાે જોચાે,એટલે કાેઈ ગુલાબી મનુષ્ય હાેય જ, એવાે આપણે નિર્ણુય કરીએ છીએ. તેમ દાેષ દેખાય એટલે 'ગુણુ હાેવા જ જોઈએ.' એમ નિર્ણુય કરવા જોઈએ.

દેાષ હાય ત્યાં ગુણુ હાેવાના જ. દેાષ જોઈને અટકી ન જાએા, ગુણુની શાેધ કરાે. ગુણુની ગણુના કરાે અને ગુણુના આધારે માણસનું માપ કાઢાે.

આત્મસ વેદન

or Private & Personal Use Only

## માંગલિક દષ્ટિ

#### નારિયેળને આપણે મંગળ માનીએ છીએ.

ઘણા છેાતરાં અને કાચલાં હાેવા છતાં નારિયેળ પ્રત્યે આપણી દબ્ટિ માંગલિક રહે છે! આનાં છેાતરાં અને કાચલાના રક્ષણ તળે રહેલા ટાેપરા અને પાણી પર આપણી નજર કરે છે.

ત્યારે જીવાત્મા પ્રત્યે આપણી દબ્દિ કેવી?

છવાત્માનાં દર્શાન આપણને માંગલિક લાગે છે?

દેાષાને દુગુ'ણાના છાતરાં તથા કાચલાની નીચે દબાયેલા શુદ્ધ ચૈતન્ય તરક આપણી દબ્ટિ જાય છે?

અને જ્યાં સુધી શુદ્ધ ચૈતન્ય પ્રત્યેનેા અનુરાગ ઉદ્ભવે નહિ ત્યાં સુધી એક જીવ બીજા જીવને વિશુદ્ધ પ્રેમનું અપ'ણ નહિ કરી શકે. ચામડાં અને હાડકાં સુધી જ દબ્ટિ પહેાંચે છે ત્યાં સુધી મલીન રાગ અને દ્રબ્ટ દ્રેષની બેડીઓમાંથી જીવ સુક્રત નહિ બને.

શુદ્ધ ચૈતન્યની અવગણના કરીને નારિચેળને માંગલિક માનનાર કેવેા અજ્ઞાની કહેવાય ?

શુદ્ધ ચૈતન્યનું બહુમાન કરનાર આત્માને માટે સમસ્ત વિશ્વ માંગલિક બની જવાનું!

સ'ઘ-શરીર

તમારા પગ પર ગુમડું થયું હાેય.

त्यारे तमे शुं विचार अरे। ?

" મારે શું ? મારા પગને ગુમડું થયું છે.... પગ સંભાળશે ! "

આવા વિચાર કરાે છાે ? ના ! પગ એ શરીરનાે જ એક ભાગ છે માટે પગ દુઃખી તાે તમે દુઃખી.

હવે એક વાત વિચારા.

તમારા સંઘમાં કાેઇ આત્મા દુઃખી છે, એને જોઇ તમે શું વિચારા છા ?

'મારે શું?' .... એનું એ જાણે....!'

તમારા આ વિચાર શું ચાેગ્ય છે? તમે સંઘથી ભિન્ન નથી, ને સાધમિંક એ સંઘ–શરીરના જ એક અવયવ છે, એક ભાગ છે. એનું દુઃખ એટલે તમારૂં દુઃખ.

શરીરના પ્રત્યેક અંગને તમારી જાત સમજો છે ને ? તા સંઘના પ્રત્યેક આત્માને તમારી જાત કેમ નથી સમજતા ? સંઘના પ્રત્યેક આત્મા તમારી જાત છે, આ ભાવના મૂળ સમ્યગદર્શન ધર્મને ટકાવે છે, વિશુદ્ધ કરે છે. આ ભાવના જાગ્રત થઇ એટલે સંઘ-શાસન પ્રત્યે જરૂર પ્રેમ… મમત્વ…. વાત્સલ્ય પ્રગટશે.

આત્મસ'વેદન

11

or Private & Personal Use Only

## દેાષનું એાપરેશન

14

ડાેક્ટર દરદીના ગુમડાનું એાપરેશન કરે છે તે જોશું છે? એ પહેલાં તાે દરદીને આનંદમાં લાવશે. પછી બહુ હળવા હાથે ગુમડાને તપાસશે.... દવાથી ધાઈ નાંખશે.... 'ઈથર' કે ઇન્જેકશનથી ચામડીને ણુઠ્ઠી બનાવી દેશે. પછી ચકમકતી છરી ગુમડા પર ફેરવી દેશે!

વળી, તરત જ સાફસુફી કરી દઇ નવા સુંદર પાટે બાંધી દેશે !

આ બધું તે ખાસ રૂમમાં કરવાના.

દેાય એ આત્માનું ગુમડું છે.

આપણી સમક્ષ એવા ગુમડાવાળા આત્માએા કેટલા આવે છે ? આપણે એ ગુમડાએાનું એાપરેશન કેવી રીતે કરીએ ? એના દેાષ–ગુમડા પર આપણી તીક્ષ્ણ વાણી–છરી કરી વળે, તે પહેલાં શું આપણે દરદીને આનંદિત કરીએ છીએ ? હળવા હાથે ગુમડું તપાસીએ છીએ ?.... વગેરે.

તીક્ષ્ણુ વાણી-છરીથી દેાય ગુમડાને કાપી નાંખીને પછી પાછેા સુંદર પાટેા બાંધીએ છીએ ?

પરંતુ કહેા ને, આપણે કાચા ગુમડાં જ કાપીએ છીએ ! એટલે કાપ્યા પછી દરદીના દુ:ખાેના પાર નથી રહેતા !

વળી, કાપીએ છીએ જાહેરમાં!

ક્ષમા–જલ

'આગ લાગે ત્યારે કૂવા ખાદવા ન બેસાય....' આ કહેવતના વ્યવહારૂ અર્થ તા આપણે જાણીએ છીએ, પરંતુ એના આધ્યામિક અર્થ પણ આપણે જાણવા જોઇએ.

પહેલેથી કૂવા ખાેદી રાખ્યાે હાેય તો આગ લાગતાં કૂવાે કામ લાગે છે. એ વખતે નવાે કૂવાે ખાેદવા બેસનારના પ્રયત્ન નિષ્ફળ અને છે.

આપણે ક્રોધના પ્રસ'ગે જ ક્ષમા-જલની શાધ કરવા બેસીએ છીએ! પર'તુ પહેલેથી ક્ષમા-જલના કૂવા ખાેઠી રાખતા નથી! પરિણામ એ આવે છે કે આપણું આત્મ-ઘર ક્રોધની આગમાં અળીને આખે થઇ જાય છે!

જો આપણે ક્રોધની આગને બુઝવીને આત્મઘરને સુરક્ષિત રાખવું હાેય તાે ક્ષમાજલનાે કૂવાે પહેલેથી ખાેદી રાખવાે જોઈએ.

અર્થાત, જ્યારે કાંઈ ક્રોધના પ્રસ'ગ ન હાય તેવા સમયે આપણે મનમાં વિચારવાનું કે 'જો આવા ક્રોધના પ્રસંગ ઉભા થશે તો તે વખતે હું શાંત રહીશ. ભલે મારા ગુના નહિ હાય, છતાંય હું સામા ક્રોધ નહિ કટું. સમતા રાખીશ. એની અસર જરૂર સામી વ્યક્તિ પર થશે અને એ પણ શાંત પડશે !' આવા ક્ષમાના વિચાર વાર વાર કરી રાખવાના. પછી નથી ને ક્યારેક એવા ક્રોધના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે ત્યારે પેલા ખાંદી રાખેલા ક્ષમા-જલના (ક્ષમાના વિચારા) કુવાના તરત આપણે ઉપયોગ કરી શકીશું !

આત્મસ વેદન

60

For Private & Personal Use Only

### માછલું અને મનુષ્ય

આપણે ભવસાગરમાં છીએ.

પણ સાગરમાં માત્ર મનુષ્ય જ હાેય, તેવું નથી, માછલાં પણ હાેય છે.

મનુષ્ય તેા સાગરમાં હાેય છતાં સાગરના કિનારે જ તેનું લક્ષ હાેય છે. અને તેથી સાગરના કિનારે પહાંચાડનાર સ્ટીમરની તે તલાશ કરતાે હાેય છે. પાતાને કાેઇ સહિસલામત કિનારે લઇ જાય તે સતત ઝંખતાે રહે છે.

જ્યારે માછલાને કદ્રીય સમુદ્રની અહાર નિકળવાનું ગમતું નથી ! એને કાેઈ પકડવા આવે અને એને ખબર પડે તા તે ભાગી જવાનું !

આપણે આપણી જાતને કેવી માનીએ છીએ ? શું આપણે મનુષ્ય છીએ ? શું આપણું વર્ત ન અને આપણે વિચાર માછલાના વર્ત ન અને વિચારને અનુસરતા નથી ?

આપણે ભવસાગરમાંના માછલા છીએ કે મનુષ્ય?

આત્મસંવેદન

## ગુણાની ગેરહાજરી

#### આપણને કાેની ગેરહાજરી સાલે છે?

ધનની ગેરહાજરી સાલે છે, આરોગ્યની ગેરહાજરી સાલે છે. બુદ્ધિની ગેરહાજરી સાલે છે.

પણ શું ગુણાની ગેરહાજરી આપણને સાલે છે? ધનની ગેરહાજરીમાં જીવ બેચેની અનુભવે છે માટે ધન મેળવવાના સખત પુરુષાર્થ કરે છે. આરાગ્યની ગેરહાજરીમાં જીવ આકુળતા અનુભવે છે માટે આરાગ્ય પ્રાપ્ત કરવા સતત જાચત રહે છે. ખુદ્ધિની ગેરહાજરીમાં જીવ વિદ્ધવળ બની જાય છે તે માટે ખુદ્ધિ મેળવવા જ્યાં ત્યાં ફાંફાં મારે છે પણ.... ગુણાની ગેરહાજરીમાં નથી તા જીવ બેચેની અનુભવતા, આકુળતા અનુભવતા કે વિદ્ધવળ બનતા, પછી ગુણા મેળવવાના પુરુષાર્થ જ કયાંથી કરવાના ?

અને જ્યાં સુધી ગુણસ પત્તિ હાેય નહિ ત્યાં સુધી ધર્મ રત્ન તે કેવી રીતે મેળવવાના ?

ધમ<sup>\*</sup>રત્ન વિના તેા જીવનું અનાદિકાલીન ભવભ્રમણ મીટે એમ નથી અને ભવભ્રમણ મીટે નહિ ત્યાં સુધી શાશ્વત સુખ અને અનંત શાંતિ મળે નહિ.

ગુણુસ'પત્તિ માટે પુરુષાર્થ જરૂરી છે.

આત્મસંવેદન

### ધર્મ મહેલના પાયા

કાઇવાર પાયામાં વધુ અર્ચ લાગે, એવું પણ અને ને ! પણ મકાનમાં ચણતર કરતાં પાયામાં વધુ અર્ચ લાગે તેથી મકાન ન બંધાવા ?

ગુણા એ ધમ મહેલના પાચા છે.

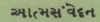
પાયા વિના જેમ મકાન ન બંધાવાય, તેમ ગુણેા વિના ધમ' ન આચરી શકાય. કદાચ આચરા તાે પણ તે પડી જતાં વાર ન લાગે. પાયા વિનાનું તે ઘર કેટલું ટકે !

આપણે મકાન ચણવું છે, પાયા વિનાનું !

ધર્મ કરવાે છે પણ ગુણસાધન વિના ! આજે માેટા ભાગે આપણી જિંદગી આવી પસાર થઇ રહી છે, એવું લાગે છે ખરૂં ?

ગુણેા વિનાના ધર્મીંઓએ ધર્મ'નું તેજ ઝાંખું પાડેશું છે. ગુણેા વિનાના ધર્માત્માએાએ નવા જીવાને– ઉગતી પેઢીને ધર્મ'સાધનાથી વેગળી રાખી છે.

વળી, આપણી દબ્ટિ પણ કેવી ઘડાઈ ગઇ છે ! ગુણ વિનાના ધર્મીઓ જેમ આપણને ગમે છે તેમ ધમ વિનાના ગુણીયલ આત્માએા નથી ગમતા ને ?



## સહિયારાે પુણ્યાદય

તમારી પાસે ધન છે, આરોગ્ય છે, પરિવાર છે... આ તમારા પુષ્ડ્યાદય છે, એમ તમે માના છે ને? આ તમારા જ પુષ્ડ્યાદય છે એમ માના છા માટે જ તમે એ ધન વગેરેના ઉપયાગ બીજા માટે કરતાં પાછા પડા છા!

પુષ્ટ્યાદય કયારે થયા ?

પુષ્ટ્રયબ'ધ કરેલાે માટે.

પુષ્ટ્યબ ધ શાથી થયા?

ધર્મારાધન કર્યું હતું માટે.

ધર્મારાધન પણ કયારે કરી શકેલા ? એ ધર્મ'ને આરાધ-નારાે સાધક વગ' સાથે હતાે માટે ! તમારાે પુષ્ટ્યાદય કેવળ તમારાે નથી પર'તુ સહિયારાે પુષ્ટ્યાદય છે એમ માના ! આ નક્કી કરાે કે 'મારા પુષ્ટ્યાદય ઉપર કેવળ મારાે અધિકાર નથી એમાં પ્રત્યેક સાધમિંકનાે હિસ્સાે છે.'

પછી તમારા સાધમિંક પ્રત્યે તમારી દબ્ટિ કેવી બનશે તે જાણા છા ? તમારા એક નિકટના સ્નેહી પ્રત્યે જેવી દબ્ટિ હાય તેવી ! એ દબ્ટિ જ તમને પછી ઉદાર બનાવશે અને આ રીતે આવેલી ઉદારતા ધમ મહેલના નક્ષર પાયા બની જશે!

આત્મસ'વેદન

## ગુણેાની તાલીમ

યુદ્ધના મેદાન પર જતા પહેલાં સૈનિકને તાલીમ લેવી પડે છે. એ માટે એની ખાસ કાેલેજમાં દાખલ થવું પડે છે.

ધમ'સાધના એટલે ચુદ્ધ છે. આત્મા અને કર્મ વચ્ચે, ધમ' અને કર્મ વચ્ચે. ધમ'સાધનાના ચુદ્ધમેદાનમાં જવા પહેલાં આપણે તાલીમ લીધી ? તાલીમ લીધા વિના સૈનિક ચુદ્ધના મેદાન પર જાય તા તેની કેવી દુદ'શા થાય ? જેના પક્ષમાં હાય તેના પક્ષની કેવી નાલેશી કરે?

આપણી એવી જ દુદંશા થઇ રહી છે. પરમાત્માના ધર્મપક્ષની એવી જ આપણે નાલેશી કરી છે.

ધર્મ સાધનાના મેદાનમાં જવા પૂવે ગુણેાની સાધનાની તાલીમ લેવાની છે. એકવીસ ગુણેામાં એક્કા બનીને પછી શ્રાવકપણાની સાધનાના મેદાનમાં જાએા. જુએા પછી એ ચુદ્ધ કેવું જામે છે? કમ્ઈની સેનાને કેવી હાર મળે છે! કુશળ.... બાહેાશ સૈનિકની સામે શરૂ ઝાઝા કાળ ટકી ન શકે.

પછી તમે જેમના પક્ષમાં રહીને લડશા, જે પરમાત્માના પક્ષમાં રહીને, તે પક્ષની કીર્તિ અને પ્રતિષ્ઠાને વધારનારા અનવાના.

ગુણેાની તાલીમ લીધા વિનાની ધર્મસાધના કર્મશાક્રને હરાવી નહિ શકે.

આત્મસ વેદન

#### પસંદગી

સાગર તાેફાની છે. જલચર ભયંકર પશુઓથી બરેલાે છે. તમે જે કિનારે ઉભા છેા એ કિનારાે ભય બરેલાે છે. શિકારી પશુઓના અને લુંટારાઓનાે ભય છે, સામે કિનારે ગયા વિના ચાલી શકે એમ નથી.

કિનારે એ જાતની હાેડી પડી છે, એક હાેડીને હલેસાં મારવાં પડે એમ છે, બીજી 'સ્ટીમલાંચ ' છે! તમે એમાંથી શામાં બેસવાનું પસંદ કરા ? બ'ને હાેડીવાળા તમને પ્રેમપૂર્વક આમ'ત્રી રહ્યા છે. સ્ટીમલાંચ' જ તમે પસંદ કરા ને ?

સંસાર-સાગર તાેફાની છે. કાેધ-માન-માયા-લાેભ વગેરે પશુઓથી ભરેલાે છે. તમે જે મનુષ્ય જીવનના કિનારે ઉભા છાે, એ કિનારાે પણુ ભયાકુલ છે. સંસારસાગરના સામે કિનારે ગયા વિના ચાલી શકે એમ નથી.

એ હાેડી ઉભી છે, (૧) દેશવિરતિ ધર્માની હાેડીમાં હલેસા મારવાં પડે એમ છે. (૨) જ્યારે સવધ્વિરતિ ધર્મ એ 'સ્ટીમલાંચ' છે ! સ્ટીમલાંચના કપ્તાન આચાર્યાદિ મુનિવરા તમને પ્રેમપૂર્વાક આમંત્રી રહ્યા છે.

તમે સ્ટીમલાંચ જ પસંદ કરવાના ને ?

આત્મસ'વેદન

Jain Education Internationa

たち

or Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

#### સુવાસહીન મનુષ્ય

એ એક લબ્ય પરમાત્માનું મંદિર હતું.

કરૂણ્રાસિન્ધુ પરમા<sub>ત્</sub>માની પ્રતિમામાંથી કરૂણ<mark>ાની</mark> ધારા વહી રહી હતી.

એ પૂજકા હાથમાં પૂજનના થાળ લઇ માંદરમાં પ્રવેશ્યા. એક પૂજકે ગુલાબનાં સુવાસભરપુર પુષ્પાથી ભગવ'તની પૂજા કરી. બીજા પૂજક પાસે પુષ્પ હતાં પર'તુ સુવાસ ન હતી. તેણુ તે પુષ્પ ભગવ'તના ચરણુે ચઢાવવા માટે હાથ લ'બાવ્યા, ત્યાં પેલા પૂજકે પૂછ્યું :-

'આ કયા પુષ્પ છે? સુવાસવાળા કે સુવાસ વિનાનાં?'

ખીજા પૂજકે કહ્યું : 'સુવાસ વિનાનાં.'

પહેલાે પૂજક જરાક આકળાે થઇને બાલ્યાે : '' સુવાસ વિનાનાં પુષ્પ ભગવાનને તે ચઢાવાય ? કંઈ ભણ્યાે છે કે નહિ?"

બિચારાે પૂજક તાે ચૂપ થઇ ગયાે તેના પર પેલા પ્રથમ પૂજકે આકરા પ્રહારાે કરવા માંડયા. અને સુવાસવાળાં જ પુષ્પ ભગવ'તને ચઢાવાય તેનું જોરદાર પ્રતિપાદન કર્શું.

આ દશ્ય જોઇને મારા મનમાં એક પ્રશ્ન ઉઠયા :

સુવાસ વિનાનું પુષ્પ જો પરમાત્માને ચરણે ચડવા માટે અયેાગ્ય છે તેા ગુણેાની સુવાસ વિનાના મનુષ્ય શું પરમાત્માના ચરણે અડવા માટે અયેાગ્ય નથી ?

6.9

## સિંહ અને ઉંદર

પાંજરામાં તાે બંને હાેય છે: સિંહ અને ઉંદર. પરંતુ પાંજરામાં અને પાંજરા બહાર બંનેની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિમાં લેક હાેય છે.

પાંજરામાં રાટલીના ટુકઢા જોઇને ઉદર પાંજરામાં પેસવાના વિચાર કરે છે અને પ્રવૃત્તિ કરે છે. પાંજરામાં પેઠા પછી જ્યાં સુધી એને ખાવા–પીવાનું મળે છે ત્યાં સુધી તેમાંથી નિકળવાના પ્રયત્ન નથી કરતા.

જ્યારે, સિંહ પાંજરામાં ગમે તેવા શિકાર જીએ પણ પાંજરામાં પેસવાના વિચાર કે પ્રવૃત્તિ નથી કરતા. છળ– કપટથી એ પુરાઇ જાય છે તા હર સેક'ડ એ પાંજરામાંથી સુકત થવાના વિચાર અને પ્રવૃત્તિ કરે છે; અને લાગ મળતાં ભાગી છૂટે છે.

સ'સાર પણ એક પાંજરું છે ને ? પાંજરામાં વિવિધ પ્રકારની પાંચે ઇન્દ્રિયેાના વિષયા જોઇને તમને શું વિચાર આવે છે ? એ મેળવવા પાંજરામાં તમે વસાે છે ? જ્યાં સુધી પાંજરામાં વિષયા રહે ત્યાં સુધી પાંજરામાંથી નિકળવાના વિચાર કે પ્રવૃત્તિ થાય છે ?

તમે સ'સારના પાંજરામાં પુરાયેલા ઉદર છેા કે સિંહ ? સ'સારના પાંજરામાંથી છટકવાની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ જો હાેય તાે સિંહ !

આત્મસ'વેદન

### ભવનું જંગલ

જ'ગલમાં તમે ભૂલા પડયા. રખડી રખડીને થાકી ગયા. ત્યાં તમને એક ઘટાદાર વડલાે દેખાયાે. તમે નજીક ગયા. ત્યાં વળી પાણીની પરબ અને સદાવત દેખાયાં! તમને આનંદ થયા, તમે ખાધું, પીધું અને વડલાની છાયામાં સુતા.

છતાં રાત પડે એ પહેલાં તમે તમારા ગામે પહેાંચવાનું ભૂલાે ખરા ? કાેઇ બીજાે મુસાકર આવીને તમને કહે, "ચાલાે મારી સાથે તમારા ગામે જ મારે જવું છે! તાે વડલાની છાયા છાડીને, તડકે પણુ ચાલાે કે નહિ ? પાણીની પરબ અને સદાવતને છાડી જતાં તમને દુઃખ થાય ખરૂં ?

આપણે ભવનાં જંગલમાં ભૂલા પડયા છીએ. અનંત અન'તકાળથી રખડીને થાકી ગયા છીએ. ત્યાં આ મનુષ્ય જીવન એટલે વિશ્રામસ્થાન મળ્યું. ખાવાનું, પીવાનું અને સુવાનું !

મૃત્યુની રાત પડે એ પહેલાં આપણા ગામે–શિવનગરે પહેાંચી જવાનું યાદ છે ને ? આપણું ગામ સિદ્ધશિલા છે ! તમારી પાસે એ ગામે જનાર કાેઈ વિશ્વાસપાત્ર મુસાફર આવીને તમને કહે–''ચાલાે, વેળાસર તમને તમારા ગામે પહેાંચાડી દઉ...." તાે તમે તૈયાર થઇ જાઓ ને ?

પવિત્ર સાધુ પુરુષેા શિવનગરીના ભાેમિયા મુસાકરા છે. એમની સાથે જતાં, વિશ્વામસ્થાન છાેડી જવાનું દુઃખ ન થાય ને ?

આત્મસ વેદન

For Private & Personal Use Only

#### પ્રવાસ

માના કે તમે એક જંગલમાં ભૂલા પડી ગયા છા. વૈશાખ-જેઠના ધામ ધખતા દિવસા છે. તમે ખૂબ ખૂબ ભટકયાં....ત્યાં તમને રાજમાગ મળી આવ્યા. એટલું જ નહિ, રાજમાગ પર શિતલ જલની પરબ પણ દેખાઈ, બાજુમાં સદાવતનું મકાન પણ જોયું, કેટલા બધા આનંદ થાય ? તમે ઝડપથી ત્યાં પહેાંચ્યા. સદાવતમાં જઇ પેટ ભરીને

ભાેજન કશું. પરબે જઇને તૃષા મિટાવી અને વિશાળ વટવૃક્ષ નીચે જઇ તમે આરામ કર્યો.

આ ખાવામાં-પીવામાં અને આરામ કરવામાં શું તમે તમારા સ્થાને જવાનું ભૂલી જાએ ખરા ? શું સ્વસ્થાને જવાનું માંડવાળ કરી દેા ખરા ? કાઇ વટેમાગું આવીને કહે કે "અમે અમુક ગામે જઇએ છીએ. આવવું હાય તા સંગાથ થશે." શું જવાબ આપા ? "તમારે જવું હાય તા જાઓ, અહીં ખાવાનું મળે છે, આરામ માટે મજાના વડલા છે.... હું તા અહીં જ રહીશ....?" એમ? કે સંગાથ મળતા આરામ છાડી ચાલવા માંડા ? તમે જાણા છા કે સૂર્ય અસ્ત થયા કે પરબ બંધ થઈ જાય છે. સદાવતના નાકર ચાલ્યા જાય છે. પછી તા હાય છે જંગલના પશુઓ. તમે સૂર્યાસ્ત પૂર્વે પાતાના ગામે પહાંચી જવા માટે સદાવતના, પરબના અને વડલાના માહ છાડી ચાલવા માટા છા.

ભવ–અરહ્યમાં ભટકતાં ભટકતાં આ મનુષ્ય જીવન મળ્યુ છે, કે જે સદાવત, પરબ અને વડલા જેવું છે. શું તમે તમારા સ્વસ્થાન માક્ષે જવાનું ભૂલી તા નથી ગયા ને ? નિગ્ર<sup>ુ</sup>થ સાધુ પુરુષા માક્ષ નગરે જનારા વટેમાગું છે. શું તમને એમના સંગાથ ગમે છે ?

આત્મસ'વેદન

Jain Education Internationa

200

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

એમની સાથે ચપ્લી નીકળવા તૈયાર છે ? તે માટે ઘર– ખાર માહ છેાડવા તૈયાર છે ?

ધ્યાન રાખેા. આયુષ્ચનાે સૂર્ય અસ્ત થઇ ગયા પછી આ ભવાટવીનાં ક્રૂર પશુએાના હાથે ગ્રૃ'થાઇ જવાનુ' થશે. જો ખાવા–પીવામાં અને આરામ કરવામાં ભાન ભૂલી ગયા તાે !

ભૂલી ન જાએા કે તમારું નગર માેક્ષ છે. ત્યાં જેમ ખને તેમ જલ્દી પહેાંચવાનું લક્ષ રાખી આગળ વધતા જાએા. સાધુ પુરૂષોના સંગાથ છેાડાે નહિ.

### કાર માં કેસ

ભગવાન જિનેશ્વર દેવની કાેટ માં આપણે આપણા શત્ર કર્માની સામે કેસ દાખલ કર્યો છે. અન'ત કાળથી આપણને પીડી રહેલા કર્માથી મુકત થવા માટેની આપણી માગણી જિનેશ્વર ભગવ'ત સમક્ષ રજૂ કરી છે.

આપણી બુદ્ધિ અલ્પ છે. શત્રના પક્ષે માટા માટા બેરીસ્ટરા, સાલીસીટરા રહેલા છે. તાે શું આપણુ પણુ બેરીસ્ટરાને, સાલીસીટરાને આપણા પક્ષે ન રાકવા જોઇએ ?

પૂજ્ય ગુરુ મહારાજ આપણા બેરીસ્ટરા અને સાેલી-સીટરા છે. એમની સલાહ-સૂચના લઇને જ આપણે કામ કરવું જોઇએ. જ્યાં સુધી કેસ ચાલે, આપણા વિજય જાહેર ન થાય ત્યાં સુધી આપણા બેરીસ્ટરાંના સ'પર્ક સતત રાખવા જોઇએ તે માટે જેટલા તન-મન-ધનના બ્યય કરવા પડે તે કરતાં અચકાવું ન જોઇએ. કારણ કે વિજય મળ્યા પછી અનંત સ'પત્તિ આપણને મળી જવાની છે, કે જે આપણા છે.

ગ્માત્મસ વેદન

## મુર્તિંનું સર્જન

એક નયનરમ્ય મૂર્તિ'નું સજ'ન કેવી રીતે થાય છે? સવ<sup>°</sup> પ્રથમ, કુશળ શિલ્પી જોઇએ. તેની કલ્પનામાં લવ્યતા, સૌન્દર્ય અને ઉત્સાહ હાેવા જોઇએ. પાષાણુમાં પણ વિશેષ ચાેગ્યતા જોઇએ. પાષાણુ નિમ'ળ જોઇએ. શિલ્પીનાં ટાંકણાં સહન કરી શકે તેવા જોઇએ.

શિલ્પી કુશળ હેાય, તેની કલ્પના પથ્થુ ભવ્ય-સુંદર હાય, ઉત્સાહ અદમ્ય હાય, પરંતુ પાષાથુ દાેષચુકત હાેય અને ટાંકશું પડતાં જ ચૂરેચૂરા થઈ જાય તેવા હાેય તાે ? શું નયનરમ્ય મૂર્તિ બની શકે ખરી?

આપણે જો આત્માતું ઉન્નત-પવિત્ર સજ'ન કરવું છે તો આપણા આત્માને ગુરુદેવના હાથમાં સાંપી દેવા જોઇએ. ગુરુદેવને તેમની લવ્ય સુંદર કલ્પના સુજબ આપણા પર ટાંકહ્યુાં મારવા દેવાં જોઇએ. સ્થિરતાથી એ ટાંકહ્યુાંના પ્રહારા સહન કરવા જોઇએ.... તાે પાષાણુ જેવા આત્મામાંથી પરમાત્મ– સ્વરૂપ ઉપસી આવશે.

પાષાણુ કદીએ આગ્રહ કરતા નથી કે "મારી ઈચ્છા મુજબ ટાંકણાં મારા." એ તાે શિલ્પીના હાથમાં પાતાનું સ'પૂર્ણુ સમય'ણુ કરી દે છે! શિલ્પી પાતાની ઈચ્છાનુસાર જ્યારે ચાંહે ત્યારે ટાંકણાં મારે છે. જેટલાં મારવાં હાેય તેટલાં મારે છે!

આપણે આપણી ઇચ્છાએાને બાજીએ મૂકીને કુશળ ગુરુદેવને સમપિ'ત થઈ જવુ' જોઇએ. તેમના ઉત્સાહ અને લવ્ય-સુંદર કલ્પના સુજબ તેમને કામ કરવા દેવુ' જોઇએ.

આત્મસ'વેદન

202

For Private & Personal Use Only

# દુષ્ટ વિચારા

રસ્તામાં ચાલ્યા જતાં અચાનક ખાઢા આવે ને પડી જવાય....ત્યારે કેટલું દુઃખ થાય છે? નેઇને ન ચાલ્યા તેના કેટલા બધા પશ્ચાત્તાપ થાય છે?

એમ કાેઈ દુષ્ટ વિચારના ખાડામાં મન પડી જાય ત્યારે કેટલું દુ:ખ થાય છે? કેટલાે પશ્ચાત્તાપ થાય છે?

ખરાબ વિચાર કર્યા પાછળ તીવ્ર દુઃખ અને પશ્ચાત્તાપ વિના પુનઃ આપણે એ વિચારથી પાછા નહીં પડીએ.

ખરાબ વિચાર એટલે ઊ`ડા કુવા! એવી આત્મપ્રતીતિ વિના તા કુવામાં જ પડવાનું થશે.

ખરાબ વિચારાે અટકાવવાની તીવ્ર ઝંખના વિના ખરાબ વિચારાે નહીં જ અટકે.

#### આત્માના રાગ

દેહના રાગા ખતાવનાર પ્રત્યે પ્રેમ જાગે છે ને ? દેહના સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ રાગ પણુ કહી આપનાર વૈદ–ડાકટરને તમે નિદાનકુશળ કહા છા !

આત્માના રાગા બતાવનાર અપ્રિય લાગે છે! તમારા આત્માના કાઈ રાગ તમને કાઈ પણુ ન બતાવે અને તમારા આત્માની પ્રશંસાજ કર્યા કરે, તાે તે પ્રિય લાગે છે!

જ્યાં સુધી આ સ્થિતિ ન સુધરે ત્યાં સુધી આત્મ-વિશુદ્ધિ નહિ થઇ શકે, ત્યાં સુધી ધર્માની આરાધના નહિ થઈ શકે.

ધમ' એ આત્મરાગનું ઔષધ છે. આત્માના રાગા જ નહિ દેખાતા હાય, પછી એ ઔષધ લેવાની વાત જ કયાં રહી ?

આ(મસ'વેકન

## રસાનુભુતિ

સિનેમા જેતી વખતે મન એમ કહે છે કે, "સિનેમા જલદી પૂરું થઇ જાય તા સારું !" સિનેમા જેઇને બહાર નીકળ્યા પછી મન પર સિનેમાના દશ્યા રમતાં રહે છે.... મુખ એની પ્રશાંસા કરે છે.

ભગવ'તના દર્શ'ન કરતી વખતે મન શુ' અનુભવ કરે છે ? "જલ્દી ભગવાનનાં મ'દિરમાંથી ન નિંકળાય તાે સારુ' !" એમ ? મંદિરની બહાર નીકળ્યા પછી મન પર ભગવ'તની મૂર્તિ રમતી રહે છે ? દર્શ'ન કર્યા પછી... બહાર નીકળીને મુખમાંથી એની પ્રશ'સા કરાય છે ?

ભાગ્યશાળી ! પ્રત્યેક ધમ'સાધનામાં રસાનુભૂતિ કર્યા વિના આત્મસંતાેષ નહિ થાય. એકાદ ધમ'સાધના તો એવી પકડી લાે કે જેનું વ્યસન લાગી જાય રાતદિ' તેનું સ્મરણ અને પ્રશાંસા કરવાનું દિલ થાય. પછી માક્ષ દૂર નથી.

આત્મસ'વેદન

## દિવ્ય ટેલીફાન

તમારે શું જોઈએ છે ! ગુણેાને ! જાઓ, શ્રી પરમેષ્ઠિ ભગવ તાની દુકાને તે મળશે. શું તમે ચાલવા અસમર્થ છેા ! કંઇ વાંધા નહિ. તમે 'ટેલિફાેન' કરાને !

તમે જાણે છે એ દિવ્ય ટેલિફાન કરો છે ? શ્રી પ'ચ પરમેષ્ઠિ ભગવ'તાનુ' નામસ્મરણ.... ધ્યાન.... એ ટેલીફાન છે. એના દ્વારા તમે કલાકાે સુધી પેટ ભરીને વાતચીત કરી શકશાે.

અરે, જયારે સુશ્કેલી આવે, સુઝવણુમાં પડા ત્યારે સીધા આ ટેલીફાન હાથમાં લેવા !

શ્રી પ'ચ પરમેષ્ઠિ ભગવ'તાની દુકાન એટલે ગુણાની દુકાન છે. એમની દુકાને આપણે જઇએ છતાં ગુણા લીધા વિના પાછા વળીએ તે તો કેટલી બધી મુર્ખાઇ કહેવાય ! મિઠાઈવાળાની દુકાને જાએ .....કદ્ધીને કે "હું મિઠાઈવાળાની દુકાને જાઉં છું..." અને ઘેર પાછા આવે ..... હાથ હલાવતા, ત્યારે ઘરમાંથી ઠપકા મળે ને, કે "મિઠાઈવાળાને ત્યાં જવું તમારું બ્યર્થ છે...."

આપણે પરમાત્માના મંદિરે રાજ જઇએ છીએ ને ?

ઘરે કાેઇ ડપકા આપનાર છે?

આત્મસ'વેદન

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

## માનદ અનેા

તમારી પાસે એક મણુ ઘઉં પડયા છે. તમારે તે કાંઇ કારણુસર કાઢી નાખવા છે, તો તમે શું કરવાના ? તમારી પાસે જે આવશે તેને ઘઉં આપવાતું તમે લક્ષ રાખવાના. કાંઇ તમને આપવા આવે તેવી અભિલાધા નહિ જ રાખવાના અને કાંઈ તમને આપવા આવશે તો તમે નહિ જ લેવાના ! એમ જો આપણું 'માન'ની અન'ત રાશી આપણુ આત્મામાંથી કાઢી નાંખવી છે, તો આપણું શું કરવું જોઈએ? જે કેાઇ આપણી પાસે આવે અથવા આપણું જેની પાસે જઇએ તેને 'માન' આપવાતું લક્ષ રાખવાના ને ? કાંઈ આપણુને 'માન' આપે તેવી અભિલાધા તો સ્વપ્નમાં પણુ ન જાગે ને ? અને જો કાંઈના માનદાનની આપણું આભિલાધાવાળા છીએ તો એ ક્લિત થાય છે કે આપણું આપણી પાસે પડેલા 'માન'ની અન'ત રાશી કાઢી નાખવી નથી ! રાખવી છે.... વધારવી છે !

મનુષ્યે 'માનદ' બનવાની જરૂર છે. આપણુ જો માન.... અભિમાન કાઢી જ નાંખવું છે તાે માનને પાત્ર અન્ય જીવાને માનનું દાન કરવું જોઇએ.

પછી, કાેઈ આપણુને 'માન' ન આપે તેના ખેદ તા રહે કયાંથી ! બલ્કે કયારેક કાેઈના સત્યાગ્રહથી લેવું પડે તા ખેદ થાય ! 'અરે, મારે જે કાઢી નાંખવું છે, તે વળી કયાં ગળે વળગ્શુ'...?' આવા બળાપા થાય.

આત્મસ'વેદન

### દવાખાનું

ડાકટરના દવાખાનામાં બે પ્રકારના માણુસા આવે (૧) દર્દીઓ અને (૨) મિત્રા. દર્દીઓ આવે છે પાતાના રાગને મિટાવવાની દવા લેવા. મિત્રા. આવે છે ડાકટરને મળવા માટે અને વાતા કરવા. દર્દી ડાકટરની પાસે પાતાના દર્દાની વાત કરશે, અને એને દૂર કરવા માટે યાગ્ય ઔષધાપચારની પ્રાર્થના કરશે. જ્યારે મિત્રા આવીને દુનિયાભરની વાતા કરશે. પરાતુ પાતાના રાગની વાત નહીં કરે!

સાધુપુરુષો ભાવરાગના ડાકટર છે. તેમના પાસે તમે કેવા સ્વરૂપે જાઓ છેા ? દર્દી તરીકે યા મિત્રરૂપે ? શું તમે ત્યાગી વિરાગી-ગ્રાની સાધુ પાસે જઇને તમારા મનના, હુદયના આત્માના રાગા કહ્યા ? કેવી રીતે કહ્યા ? હસતાં હસતાં કે રાતી સૂરતમાં ? તમે તે રાગ દ્રર કરવા માટે ઔષધ ઉપચાર માગ્યા ? કદાચ ઔષધ ઉપચાર વગરમાગે સાધુ પુરુષે તમને બતાબ્યા-આપ્યા, તમે તેના યાગ્ય ઉપયાગ કર્યા?

શું સાધુપુરુષા પાસે જઇને દુનિયાભરની વાતા તા નથી કરતાને ? ડાકટરના તા તમે ડાકટર નથી બની જતાને ? (વગર ડીચીના !)

વાસ્તવમાં જેને પાતાના રાગ સાલે છે અને તે દૂર કરવા માટે ડાકટર પાસે જાય છે, તેની દબ્ટિમાં ડાકટરના રાગ (હાવા છતાં) દેખાતા જ નથી ! તેનું મન તો પાતાના જ રાગ તરફ લાગેલું રહે છે. રાગી ડાકટર પણ બીજાને નિરાગી બનાવી શકે છે. પર'તુ તેને નિરાગી બનાવી શકે કે જે ડાકટર પાસે નિરાગી બનવા જાય છે.

For Private & Personal Use Only

#### અપમાન

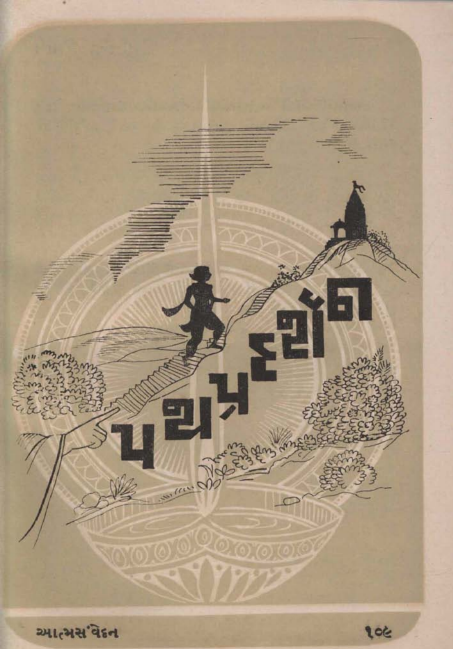
તમે દેશના કાેઈ મહાન નેતાને તમારે ઘેર આમ'ત્રણ આપ્યું. દેશનેતા તમારે ઘેર આવ્યા પણ ખરા, પરંતુ એમને એક મેલાઘેલા ઓરડામાં ઉતારા આપા.... જે તે ખાવાનું-પીવાનું આપા, એમની સાથે શાંતિથી બેસીને વાત પણ ન કરા તા શું પરિણામ આવે ?

એમ, તમે શ્રી નવકારવાળી (માળા) હાથમાં લીધી એટલે પરમાત્માને તમારે ઘેર આમંત્રણ આપ્યું, પણ તેમને મેલાં–ગંદા મનના એારડામાં ઊતારા આપ્યા... ઉતારા આપીને તેમની સાથે વર્તાવ કેવા રાખ્યા ?

શું માળા હાથમાં લઈ, જે તે વિચારા કરા તેમાં આમ'ત્રિત પરમ પુરુષ પરમાત્માનું અપમાન નથી થતું ? અને એવું અપમાન કરીને એ પરમપુરુષ પાસેથી કલ્યાણુની આશા રાખો છેા ?

ભગવ તની મૂતિ ને જેમ પવિત્ર ભૂમિ પર સ્થાયન કરાે છે તેમ ભગવ તના નામને પણુ પવિત્ર મનાેમાં દિરમાં સ્થાપન કરવું જોઇએ. અશુદ્ધ અને મલીન ભૂમિ પર મૂતિ ની સ્થાપના કરવાથી આશાતના થાય છે, એ વિચાર આવે છે? પછી મન શુદ્ધ શાથી થાય ?

આત્મસંવેદન



lain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

### ઉન્નતિના ઉપાય

પતનની ઉંડી ખીણમાંથી નીકળીને ઉન્નતિની ટેાચે પહેાંચેલા કાેઈ આતમાંને તું જુએ છે ત્યારે શું વિચાર આવે છે?

'એના પુષ્ટયનેા ઉદય....આપણા પાપનેા ઉદય....' આમ મન મનાવી તો લેતો નથી ને ? જો એ રીતે મનને મનાવી લઇશ તેા તું ઉન્નતિના ચઢાણુનું એકાદ પગથિયું પણ નહીં ચઢી શકે !

તું એ વિચાર કે: એ પતનની ઊડી ખીહુમાંથી કેવી રીતે નીકળ્યા ? એહું નીકળવા માટે કાેના સહારા લીધા ? તું એને મળીને, એ ઉન્નતિની ટાેચે કેવી રીતે પહેાંચ્યા, એની રસભરી અને રામાંચક વાતા સાંભળ. અસ, પછી તું પહુ એ રીતે પ્રયત્નમાં લાગી જા. ઉન્નતિની ટાેચે જરૂર પહાંચીશ.

ગ્માત્મસ'વેદન

lain Education International

220

or Private & Personal Use Only

# विध्नविषय

તું માનસિક વિધ્નાથી ડરીને પાછે৷ ન પડીશ. કશું એવું સત્કાર્ય છે કે જેની આડે વિધ્ન નથી આવતું? તું વિધ્નાના વિચાર કરીને અટકી ન જા! એ વિધ્ના પર વિજય કેમ મેળવાય તેના વિચારમાં તું પરાવાઇ જા. વિધ્ના પર વિજય મેળવવાના માર્ગો શું નથી? અસંખ્ય માર્ગો છે! તું વિચારીશ....ખૂબ ખૂબ વિચારીશ તા તને એ માર્ગો મત્યા વગર નહીં રહે. શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતોએ અપાર કૃપા કરીને એ માર્ગો ઉપદેશેલા છે.... એ વિધ્ના પર વિજય હાંસલ કરવાના તને જે માર્ગ મળે, એ માર્ગ પર તું શ્રહા રાખીને પ્રયાણ કર.

# વિચારાનું ચિંતન

પ્રલય'કર આપત્તિઓના સમયે જે મહાપુરુષાએ અને મહાન સતી સ્ત્રીઓએ સમતા અને સમાધિ પૂર્લ'ક જીવનને સમતોલ ટકાવી રાખ્યું હતું, તેમના મનાબળના તું વિચાર કર. એમણે એમના મનને કેવું બનાવ્યું હશે? એમણે કયા વિચારાની વિદ્યુત શક્તિથી મનને ગતિશીલ રાખ્યું હશે? તે વિચારાનું ચિંતન કરતાં જો તને એનું રહસ્ય સમબાઇ બય, તા બસ ! તારું કાર્ય સિદ્ધ થઇ ગયું એમ માનજે! રામચંદ્ર જીએ જ્યારે ગર્ભાવસ્થામાં સીતાજીને વનની વાટે વળાવ્યાં, અંજના ને સાસુ કેતુમતિએ સગર્ભાવસ્થામાં જંગલના માર્ગે ધકેલી, ઘેર અટવીમાં નળે દમયંતીના ત્યાર કર્યાં....

ત્યારે કઈ શકિત પર તે મહાસતીએા જીવન ટકાવી શકી હતી ? મનને કેવી રીતે તેમણે દારૂણુ શાેક–ઉદ્વેગ અને મૃત્યુથી બચાવી લીધુ હતું ?

આત્મસ વેદન

222

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.or

# પ્રતિકૂળ સંચાગા

પ્રતિકૂળ સંજોગા તારા માટે ઉપકારી છે! પ્રતિકૂળ સંજોગામાં તું જેટલું આત્મચિતન કરી શકે છે, તેટલું ચિંતન અનુકૂળ સંજોગામાં નથી કરી શકતાે! તું અસ્વસ્થ ન બન, અધીર ન બન, એક વખત જે જે વ્યકિત તને અનુકૂળ હતી તે તે આજે પ્રતિકૂળ છે.... કારણ કે જીવના ભાવા પરિવર્તનશીલ છે!

તું જ વિચારને ! તારા ભાવા બીજા માટે એક સરખા જ રહ્યા છે ?

પ્રતિકૂળ સ'યાેગાેને તત્ત્વરમણુતા અને પરમાત્મધ્યાનની તક સમજી લે

# પ્રતિકૂળતા

અનુકૂળતાએ કેમ મેળવવી, એના વિચારા કરવા કરતાં પ્રતિકૂળતાઓને કેમ સહવી એના વિચારા કરવા જેવા છે. ભલે આજે કેાઈ પ્રતિકૂળતાએા ઊપસ્થિત ન હાેય છતાં ય, ભવિષ્યમાં તે આવવાની છે, એમ કલ્પના કરીને, તેના શૂરવીરતાપૂર્વ'ક કેમ પ્રતિકાર કરવા તેની ચાજનાઓ વિચારવી જોઇએ.

મનુષ્યનું જીવન વિશેષ કરીને પ્રતિકૂળતાઓથી ભરેલું છે અને જયારે એના સામે પ્રતિકૂળતા આવીને ઊભી રહે છે, ત્યારે તે અશાંત બની જાય છે, દુઃખ અનુભવે છે. આ પરિસ્થિતિનું પરિવર્તાન કરવા ઉપરાેકત સૂચન છે.

ખરેખર તાે સાચાે આનંદ ત્યારે અનુભવવા મળે છે કે જ્યારે પ્રતિકૂળતાના વીરતાપૂર્વંક સામના કરાય, અથવા સહન કરવામાં આવે.

222

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.ord

આત્મસ વેદન

### સાચું જ્ઞાન

તારે એવું જ્ઞાન મેળવવું નોઇએ કે જે જ્ઞાન તને દુઃખમાંથી કેવી રીતે સાત્ત્વિક અને પવિત્ર જીવન જીવવું, તે શિખવે.

તેમાંય કાચિક દુઃખાે કરતાં માનસિક દુઃખાેમાં જીવ મરી રહેલાે હાેય છે. એ માનસિક દુઃખાેને દૂર હટાવવાની શકિત સાચા ગ્રાનમાં રહેલી છે. જો આપણે માનસિક દુઃખાેને મારીને દૂર હટાવી શકતા હાેઇએ તાે સમજવું જોઈએ કે આપણને સાચું ગ્રાન પ્રાપ્ત થશું છે !

જેમ જેમ જ્ઞાન વધતું જાય તેમ તેમ માનસિંક દુઃખા પણ વધતા જતાં હાય તા ? આંતર નિરીક્ષણ કરજે. જ્ઞાન એટલે ઊડી સાચી સમજ.

### દુઃખનું ઔષધ

તને ચીજી કાઇ દુઃખી કરતું નથી, તારી પાતાની વાસના તને દુઃખી કરે છે. જે દિ' તારી વાસના નબ્ટ થઇ જશે તે દિ' કાેઈ દુઃખ નહીં રહે.

તારી માનપ્રાપ્તિની વાસના છે, અને કાઇએ તને માન આપ્યું નહીં, ત્યારે તું તેને દુઃખ આપનાર માને છે! પરંતુ હક્કિતમાં જો માનપ્રાપ્તિની તારી વાસના જ ન હાત તા તેને તું દુઃખ આપનાર ન માનત.

માટે જ્યારે જ્યારે તને લાગે કે "હું દુઃખી છું" ત્યારે ત્યારે એની પાછળ કાર્ય કરતી વાસનાને શાધી કાઢજે અને એને નિમૂંળ કરવાના ઉપાયા કરજે. પછી બીજું કાેઇ તને દુઃખ આપનાર નહિ લાગે.

આ સસંવેદન

113

Education International

### ભવિતવ્યતા

ભવિતવ્યતા ! ભગવ તે " ભવિતવ્યતા"ના કેવા મહાન સિદ્ધાન્ત અતાવ્યા છે!

તું સ'તાપ ન કર, ક્લેશ ન કર, તારૂં અભિલપિત સિદ્ધ ન થાય ત્યારે કાેઈના દાેષ ના જે. કાેઈના પર રાેષ ન કર, આ વિચાર કર : "જેવી ભવિતવ્યતા હતી તેવું બન્સું! બને છે, અને બનશે!"

પુરુષાર્થ ભલે પ્રઅળ હાય, ભાવના પણ બલે નિમ'ળ હાય પરંતુ તેવી ભવિતવ્યતા અનુકૂળ ન હાય તા કાર્યાસેદ્ધિ ન થાય. તેમાં ભલે બીજા જીવ નિમિત્ત ખની જાય. મુખ્ય કારણ ભવિતવ્યતા ! આ સિદ્ધાંતને અવસરે અવસરે જો અમલમાં મૂકવામાં આવે તા તેથી ઘણી ચિત્તશાંતિ રહે છે. કલ્પનાની કળા

દુઃખ ? તું દુઃખી છેા ? કલ્પના, કેવળ કલ્પના ! સુખ અને દુઃખ આપણી કલ્પનાનાંુસજ'ન છે.

દુ:ખની કલ્પના જ ન કરે તો ? આ કળા હસ્તગત કરી લેનાર સંસારમાં કાઇ દુ:ખનું દર્શન નહિ કરી શકે ! પછી દીન થવાની વાત જ કયાં રહી ?

જયારે કાેઈ પ્રસ'ગ, બ્યકિત કે પદાર્થ, તારા ચિત્તમાં અપ્રસન્નતા ઉભી કરે, તે પ્રસ'ગાદિનું 'આ પણ ભાવિમાં કાેઇ સુખ માટે છે....' આ વિચારથી દર્શાન કર. કલ્પના સંખની બની જશે.

તું આ વાત પર સ્વસ્થ ચિત્તે વિચારજે. આ બહુ કઠીન વાત નથી. થાેડાક માનસિક પુરુષાર્થ કરીશ, એટલે તને આ કળા હસ્તગત થવા માંડશે.

જીવનમાં રચનાત્મક કંઇક વિચારીશ તાે સફળ થશે. કેવળ ભાવનાના ઘાડા કે જેના પર આરાેહણુ થઈ શકે નહિ, તેનાથી કંઇ વળશે નહિ. તારા જીવનમાં ઉપયાેગી એવી કળા હસ્તગત કરી લે.

ભચ–અભય

મનારથ

ભય ? શાના ભય ? અપકીર્તિંના ? કેવું તારું અજ્ઞાન ! અપકીર્તિંના વળી ભય રાખવાના દ્વાય ? પૂવ'જન્મકૃત પાપના ઉદય જો થવાના હશે તા જ થશે. તેમાં ડરવાનું શા માટે ? જે ભાવા અવશ્ય થવાના જ હાય, તેની પાછળ ચિત્તને ભય– શાકથી વિહવળ શા માટે બનાવવું ?

નિભધ્ય બન. બાહ્ય ભયેાથી આંતર શાંતિને લુટાવી ન દે અને અભયની લહાણી કરી રહેલા જિનેશ્વરદેવના શરણે જા

તું એ સન્માગે છે, તા ડરવાની જરૂર નથી. આજે તારી અપક્રીતિ કરનાર કાલે કીતિ નું તિલક કરતા આવશે. આજે તારી ખદનામી કરનારા કાલે તારા નામના જયજયકાર બાલાવશે ! અધીર ન ખન. સન્માગ પર નિર્ભયતાથી ચાલ્યા બ. અસ્દિતદેવ તારી રક્ષા કરશે.

વને તારા ભવિષ્યની ચાષ્ઠક્સ માહિતી નથી, તેવી પરિ-સ્થતિમાં તારે ભવિષ્યના સાચા ખાેટા ખ્યાલે**ા કરીને રાગ**દ્વે ન કરવા જોઇએ.

કેટલાક શુભ વિચારા પણ પરસાપેક્ષ હાેય છે. પરંતુ તેવા વિચારા બહુ કરવામાં ચિત્તની પ્રસન્નતા ચારાઇ જશે. તને....તારા આત્માને નિલધ્યતા હાેય તેવા જ મનારથ

કરવા. પરાધીન મનારથા કરવા જેવા નહિ.

પણ...આ જીવન જ એવું છે....! તેવા વિચારા જયારે સફળ ન થાય ત્યારે ઉદ્વેગ ન કરીથ.

આત્મસ'વેદન

www.jainelibrary.org

### એક પસંદ કરા

તમારે શું જોઇએ છે ? બાહ્ય સુખા કે આંતર શાંતિ ? તમે બંને માંગશા તાે નહિ મળી શકે ! 'કેમ ?' એ પ્રશ્ન ન કરશા. એવી જ સનાતન વ્યવસ્થા છે.

બેમાંથી એક પસંદ કરા. તમે જો બાહ્ય સુખા માગશા, તાે પણ મળી શકશે, ધર્મ એ પણ આપી શકે છે....પરંતુ બાહ્ય સુખા તમારી પાસે ટકશે નહિ...તમને નિલ'ચતાનું સુખ નહિ મળે. તમે એ સુખામા પરતંત્ર બની જશા. એ સુખાના ઉપભાેગની આદત પડી ગયા પછી જ્યારે એ સુખા તમારી પાસેથી ચાલ્યાં જશે, ત્યારે તમારી સ્થિતિ કેવી સર્જાશે, એના વિચાર કરા.

તમે જો આંતર શાંતિ માંગાે છા, તા તમારે તત્કાલ તા, ત્યાગના અભ્યાસ કાળમાં કષ્ટ સહન કરવાની તૈયારી રાખવી પડશે. આંતર શાંતિ માટે જેમ બાહ્ય સુખાેના ત્યાગ કરવાના છે તેમ આંતર કષાયાના પણ ત્યાગ કરવાના છે. જેમ જેમ બંને પ્રકારના ત્યાગ થતા જશે, તેમ તેમ તમે આંતર શાંતિ અનુભવશા.

આ અસ'વેદન

મનુષ્ય

"ન તાન માનુષાન ગળવેત્…" ભગવ ત ઉમાસ્વાતિજીનું આ કચન જ્યારે જ્યારે સ્મૃતિમાં આવે છે ત્યારે દિલ ધબકી ઉઠે છે…. શું હું મનુષ્ય નથી ? શું હું મનુષ્ય તરીકેની ગણનામાં નથી ?….

જ્યાં સુધી વૈષયિક સુખાે મારા પુરુષાર્થ નું લક્ષ છે, ત્યાં સુધી હું મનુષ્ય નથી, "વિષયરતિ" મનુષ્યને ન છાજે. ડગલે ને પગલે જ્યાં ઋૃત્યુના ભાષુકારા વાગી રહ્યા હેાય, ત્યાં વિષયરતિ ?

આપણી રતિ–આનંદનું પાત્ર વિષચાે નથી, આપણી રતિનું પાત્ર તાે છે પરમાત્મા તીથ"કરદેવ. પરમાત્મા પ્રત્યે રતિ કરી શકીએ તાે મનુષ્ય છીએ!

#### રાગ

વીતરાગને અનુસરવા માટે રાગના સંગ વજ વા જોઇએ. રાગના સંગ રાખીને વીતરાગને અનુસરી શકાશે નહિ રાગના ત્યાગ કરવા માટે રાગના સાધનાના ત્યાગ કરા, એવાં સ્થાનાના પણુ ત્યાગ કરા. અનિવાય રૂપે જે કાઇ રાગના સાધનાના સંગ રાખવા પડે, તેના પ્રત્યે પણુ વિવેકદ્રષ્ટિથી વ્યવહાર રાખવા.

રાગના રૂપકાના પણ પરિચય કરી લેજો. કારણ કે રાગ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે જીવ પર હુમલા કરે છે. જીવને ખ્યાલ નથી રહેતા કે "મારા પર રાગે હુમલા કર્યો છે." માટે પહેલેથી જ રાગનાં સ્વરૂપાના ખ્યાલ કરી લેજો.

રાગ ઉપરથી તા મિત્રના દેખાવ કરે છે. મિત્ર બનીને જીવને કસાવે છે ને પછી કર બનીને જીવના બેહાલ કરે છે.

ગ્યાત્મસ વેકન

n Education Internationa

For Private & Personal Use Only

### लववैराज्य

સવ<sup>૬</sup> ગુણેા અને સવ<sup>૬</sup> ધમ<sup>૬</sup> ભવવૈરાગ્ય પર રહેલા છે. એટલે જીવનમાં સૌ પ્રથમ 'ભવવૈરાગ્ય' કેળવવાના પુરૂષાથ<sup>૬</sup> કરવાના છે. ભવવૈરાગ્ય કેળવવા માટે ચાર વાતા પર લક્ષ કેન્દ્રીત કરવું પડે.

- (૧) ભવસ્વરૂપનું ચિંતન.
- (२) ४भ विपार्डने। विचार.
- (૩) આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું ભાન.
- (૪) પરમાત્માની આજ્ઞા પ્રત્યે બહુમાન.

આ ચાર વાતો મનમાં રમણ કરતી થઈ ગઈ એટલે ભવવૈરાગ્ય આવ્યા સમજવા. પછી બીજા ગુણા કે ધર્મા માટે મહેનત કરવી નહિ પડે. સહજપણે જ ગુણા આવશે અને ધર્મ તરક વળાશે.

વેરાગી

વૈરાગ્ય એટલે સંસાર પર દ્વેષ, એવા અર્થ ન કરશા ! વૈરાગ્ય એટલે રાગ અને દ્વેષની લાગણીઓ મંદ થઈ જવી.

જે આત્માઓને વિષયે પ્રત્યે રાગ અને દ્વેષ હાય તેના પ્રત્યે વૈરાગી તા કરૂણાસલર હાય. ''હુ' એ આત્મા-ઓને કેવી રીતે રાગ-દ્વેષમાંથી ખચાવી લઉ.'' ને વૈરાગીને બીજા જીવા પ્રત્યે દ્વેષ થાય છે, તા ઊંડે ઊંડે પણ વિષયા પ્રત્યે રાગ રહેલા છે, એમ સમજવુ'.

વૈરાગીમાં દ્વેષ ન હાવા જાઇએ.

### સહન કરા

સુખની પિપાસા અને દુઃખના દ્વેષ તારા અંતરાત્માને શાંતિના સુમધુર અનુભવ નહિ કરવા દે. શાંતિના સુમધુર અનુભવ કરવા માટે તારે સુખને ત્યાગતાં અને દુઃખને સહતાં શીખવું પડશે.

તારે સુખના કયાં બહુ ત્યાગ કરવાના છે ? સુખ છે જ થાડું ! મહેનત તા દુઃખને સહવામાં કરવાની છે ! કેમ કે દુઃખ જ ઘશું છે !

પર'તુ અહીં ૫૦-૧૦૦ વર્ષ'ની જિંદગીમાં આવતા દુ:ખને સમતાપૂર્વ'ક સહન કરીશ તાે ભવિષ્યકાળનું અનંત સુખ તારા ચરણોમાં આવી પડશે.

### ત્યાગ

જેના તે ગાનપૂર્વ'ક ત્યાગ કર્યો, હવે તેના ઉપભાગના વિચાર ન કરવા એઇએ; એ વિચાર વાર'વાર આવતા હાય તા તેને બ'ધ કરવા માટે તારે તુરત ઉપાયા કરી લેવા એઇએ. જે ત્યજવા યાગ્ય તું જાણતા હાય, અને તેના ત્યાગ ન કરી શકતો હાય તા તેના માટે પણ તારે વિચારવું જોઇએ કે 'તું કેમ ત્યાગ નથી કરી શકતા.' તારે એ રીતે વિચારવું જોઇએ કે એક દિવસ તું ત્યાગની સાચી ભૂમિકા પર પહેાંચી શકે. ત્યજવા યાગ્ય કર્યા પછી જ સાચી શાન્તિના આસ્વાદ પ્રાપ્ત થશે. ત્યજવા યાગ્યના ઉપભાગથી જે સુખના અનુભવ થાય છે, તે વાસ્તવિક અનુભવ નથી. તે કૃત્રિમ છે. સુખના આનુભવ તા આત્માના ગ્રાનાદિ ગુણામાં રમણતા કરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે.

આત્મસંવેદન

# આત્મવિશુદ્ધિ માટે

સહનવૃત્તિ અને ત્યાગ, આ બે વાતા પર પૂર્ણુ ધ્યાન રાખશા. ઈચ્છા મુજબ ન મળે તા સહન કરી લેવું. જે જરૂરિયાતથી અધિક સંપત્તિ મળી જાય તા તેના ત્યાગ કરી દેવા. સુખી અને શાંત જીવન જીવવાના આ માર્ગ છે.

ભાગ-આનંદની વૃત્તિ તમને સાચું શાંતિમય છવન જીવવા દેતી નથી. આ જીવન આનંદ માટે નથી, આ જીવન જગતના જડ પદાર્થો પાછળ ભટકવા માટે નથી, એ ન ભૂલશા. આ જીવન તાે ઉચ્ચ મનાબળપૂર્વંક આત્મવિશુદ્ધિ કરવા માટે છે. આ વાત સતત યાદ રાખનો.

## ત્રિવિધ શુદ્ધિ

આત્મશુદ્ધિ કરવા પૂવે કાયાની શુદ્ધિ અને મનની શુદ્ધિ કરવી જરૂરી છે. અભક્ષ્ય ભાજનના ત્યાગ, અપેય પાનના ત્યાગ, અને સ'સગ'ના ત્યાગ કરવાથી કાયાની વિશુદ્ધિ થાય છે. પછી કરવાની મનની શુદ્ધિ. શખ્દ, રૂપ, રસ, ગ'ધ અને સ્પર્શ'ના મલીન વિચારાને મનમાં ન પેસવા દેવા. તે માટે પ'ચપરમેષ્ઠિની દુનિયાની કલ્પના સ્થિર કરો. જ્યારે વિચાર કરો ત્યારે પ'ચપરમેષ્ઠિ-વિષયક જ વિચાર કરો. પછી કરવાની આત્મશુદ્ધિ. તપ, ત્યાગ દ્વારા, જ્ઞાન-ધ્યાન દ્વારા, વિનય-ભક્તિ દ્વારા, કર્મોના ક્ષય કરવા તેનું નામ આત્મ-વિશુદ્ધિ. આ રીતે ત્રિવિધ શુદ્ધિ દ્વારા જીવનને સફળ બનાવવાનું છે.

આત્મસંવેદન

www.jainelibrary

# મહાત્માના પરિચય

જગતના પરિચય એાછેા કર્યા વિના તને શાંતિ નહિ મળે...જગતના વધુને વધુ પરિંચય તારી શાંતિ ઝુટવી લેશે. જગતના પરિચય એાછા કરવા માટે તારે તારા અંત-રાત્માના પરિચય કરવા પડશે. મહાત્માના પરિચય વિના અંતરાત્માના પરિચય તું નહિ કરી શકે.

માટે મહાત્મા પુરૂષાના પરિચય જ શાંતિ... પરમ શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાના શ્રેષ્ઠ માર્ગ છે.

મહાત્માઓના પરિચય એટલે માત્ર એમને વંદન કરવું, એટલા જ નથી. વંદન પછી એમની પશુંપાસના કરવી, એમના એક એક વચનની ગંભીસ્તાને સમજવા પ્રયત્ન કરવા.

ધમ શ્રવણ

નળ ખુલ્લાે મુકી, ડાલ તેની નીચે ન મુકતાં બાજુએ મુક્રી રાખે તાે લરાય ખરી ? અને એવી રીતે પાણી લરનારાે મનુબ્ય ડાહ્યો ગણાય ખરાે ?

તમે ધર્મતું શ્રવથ્યું કેવી રીતે કરા છેા ? સદ્ગુરૂ થર્મ-વાણીના પાણીનળ ખુલ્લા સુકે છે, ત્યારે તમારા મનની ડાલ નળ નીચે રાખા છેા કે બાજીએ સુદ્વા છેા ?

ધમ'શ્રવણ કરતી વખતે એકાગ ખના, પડતી વાણી તમારા મનમાં ઝીલી લા. એક છાંઠા પણ બહાર ન જાય તેની તકેદારી રાખા.

આ, મસંવેદન

# બુદ્ધિ અને હૃદય

અહાપુરુષાના હુદય સુધી જયારે આપણી બુદ્ધિ પહોંચે છે ત્યારે બુદ્ધિ અટકી જાય છે અને આપણું હુદય નાચી ઉઠે છે.

મહાપુરુષાના સત્કાર્યાની પાછળ તેમના જે ભાવા જાગત થયેલા હાય છે, તે ભાવાના જયારે ભાવના ભરેલા હૈયે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે એવા અકૃત્રિમ અને અનહદ આનંદ અનુભવાય છે કે જે વર્જુ'નાતીત છે.

પરંતુ મહાપુરુષાના હુદય સુધી આપણા હુદયને લઈ જવા માટે વાહન જોઇએ છે. વાહન છે–બુદ્ધિ. નિમ'ળ બુદ્ધિ, નિમ'ળ બુદ્ધિના વાહન પર આરુઢ થઇને આપણું હુદય મહાપુરુષાના હુદય દ્વારે પહોંચી શકે છે.

યુદ્ધિ અને હુદય આ રીતે કામ કરતાં થઇ જાય, અસ ! પછી સુખ, શાન્તિ અને આનંદની અવધિ નહીં રહે.

મહર્ષિવચન

દબ્યદબ્ટા મિહલિંગ્ગાનાં વચના કયારેક આપણી સ્થૂલ બુદ્ધિથી ન સમજાય ત્યારે આપણુ આપણી અશકિત કબુલલી જોઈએ.

બુદ્ધિનું અભિમાન મહર્ષિઓનાં વચનાને પણ અવગણી નાંખવાનું કયારેક દુષ્કૃત્ય કરી બેસે છે.

જ્યાં ખુદ્ધિ ન પહાંચે ત્યાં શ્રદ્ધા-સ્થાપિત કરી મહાવિ વચનાને વળગી રહેવું જોઇએ.

### पुद्गलेष्वप्रवृत्तिस्तु योगीनां मौनमुत्तमम् ।

કેવળ બાેલવાનું બ'ધ કરવું, તેનું નામ મૌન ⊣ચી, વિષયકષાયાેમાં વચન–કાયાથી પ્રવૃત્તિ ન કરવી એનું નામ મૌન છે. એ મૌન ધમ' બને છે. એ ધમ' પાપાેના ક્ષય કરે છે.

સ્વ-પરના હિતનું સાધક વચન બાલવામાં મૌનનાે ભ'ગ થતાે નથી, જયારે સ્વ-પરના હિતને બાધક વચન બાલવામાં મૌન ભંગ થાય છે. એવા વિચાર પણ મનમાં ન પેસવા દેવા બોઇએ કે જેથી આત્માનું અહિત થાય.

મૌન ધારણ કરવાથી આંતરશકિત પ્રગટે છે. બહુ બાલવામાં શકિતના નાશ થાય છે, બહુ બાલવામાં વિવેકના પણ નાશ થાય છે. એટલું જ બાલવું જોઇએ કે જે બાલેલું લખી લેવામાં આવે તા તેની નીચે તમે તમારી સહી કરી શકા. મૌન એકાદશીની આરાધના કરીને મન-વચન-કાયાના યોગોને પાપ પ્રવૃત્તિઓથી અળગા કરવાના છે.

સત્ય એ સત્ય છે, જ્યારે જીવનમાં સત્યની જરૂર પડે છે, સત્ય સ્વીકાર્યા વિના જીવન બેચેન બની જાય છે, ત્યારે સત્ય સત્યસ્વરૂપે સમજાય છે.

મેં તેને જ્યારે એ સત્ય કહ્યું હતું ત્યારે તેણું તેને અસત્ય કહીને અવગણી નાંખ્યું હતું. કારણ કે ત્યારે તેને એ સત્યની જરૂર ન હતી ! પરંતુ આજે બે વર્ષના અંતે એણુ એ સત્ય વિના જીવનમાં સુંઝવણુ અનુભવી ત્યારે એણુ એ સત્યને મૌનપણુ સ્વીકારી લીધું.

www.jainelibrary.org

223

सत्य

મૌન

કાઇ પણ વાત કાઇને કાઈ કાળની ભૂમિકાનું સત્ય હાય છે. તે કાળની ભૂમિકા આવેથી તે સત્ય સમજાય છે. બીજા સમયે તે અસત્ય લાગે છે. માટે કાઇની પણ વાતને અસત્ય કરીને અવગણી નાંખતા પૂર્વે એની વાત કઇ કાળ– ભૂમિકાની છે, તે વિચારવું જોઈએ. ત્યારે સત્ય પ્રકાશિત થશે. પ્રશ્ન

પ્રશ્ન ? પ્રશ્ન જ નથી ? હુકયમાં કેાઇ પ્રશ્ન નથી સતાવતાે ? તાે સમજી રાખ, તને ગ્રાનનાે પ્રકાશ પ્રાપ્ત નહિ થાય.

અ ધકાર જ્યાં સુધી સતાવે નહિ, ત્યાં સુધી દીપકની શાધ કે દીપકની પ્રાપ્તિના આન'દ કયાંથી થાય ?

શું દુર્ગતિના તમામ માર્ગો તે બંધ કરી દીધા ? શું અક્ષય સુખ અને અવિનાશી શાન્તિ તને પ્રાપ્ત થઈ ગયાં ? છતાં તને પ્રશ્ન ઊઠતાે નથી ? આશ્વય'!

જ્યારે સંસારના દુ:ખાે તારા પર તૂટી પડે છે ત્યારે જ તારા ચિત્તમાં પ્રશ્નોની હારમાળા જાગે છે! પરંતુ જ્યાં સંસારનું માસુલી સુખ મળી જાય છે કે તું વિચારશૂન્ય બની જાય છે. પણ જો તું વિચારે તેા ત્યારે પણ વિચારી રાકાય. સંસારનું સુખ કેમ કાયમી ટકતું નથી ? કાયમી ટકે એવું સુખ ક્યાં મળે ?

તું આ બે પ્રશ્નો પર વિચારજે પછી એના પ્રત્યુત્તર તને ન મળે તાે કાઈ જ્ઞાની ગુરૂને શાેધજે.

or Private & Personal Use Only

### ડરલું, કાેનાથી ?

'પરલાેકના ભય....દુગ'તિના ભય જ્યારે પ્રતિપળ જાગતા રહેશે ત્યારેજ હે આત્મન્! તું પ્રાયકૃત્યાેથી પાછા પડીશ.'

'હે જીવ! તું દુઃખથી ડરે છે? તેા તારે પાપકૃત્યોથી પણ ડરવું જોઇએ. કાેઈ તુચ્છ સુખની લાલસામાં ખેગ્યાઇને તું પાપકૃત્ય કરવા પ્રેરાય છે. તે વખતે તું વિચાર કર કે 'એ પાપકૃત્યનું પરિણામ કેવું દારૂણુ આવશે?'

આ વિચારમાં એવું અદ્દભૂત બળ છે કે તરત જ પાય-કૃત્યાથી તને દૂર ક્ર'ગાળી દેશે. નથી ને પાય કરીશ તા પણુ રસ આસરી જશે, પશ્ચાત્તાપ થશે....

### ગુણ અને પુણ્ય

તું શાની ઝંખના રાખે છે? પુષ્ટયની કે ગુણેાની? પુષ્ટય હશે પણ ગુણેા નહી હાેય તા તારી દુદ'શા સર્જાશે. દાષાને–દુગુ'ણેાને પુષ્ટયના સહારા મળે તા જીવના ખાર જ વાગી જાય! પુષ્ટયના સહારે પેલા દાષા જીવની પાસે પાપકૃત્ચા કરાવશે! પરિણામે પાપ કર્માના ઉદય આવશે. ત્યારે દુઃખના ડુંગર તૂટી પડવાના.

ગુણે৷ તારી પાસે પાપના ઉદયમાં પછુ અકૃત્યે৷ નહિ કરાવે ! પુણ્યના ઉદયને ધમ'કરણીમાં જોડ**રો.** પરિણામે પુણ્યને৷ બ'ધ અને સુખના સાગર !

ઘાલી કમોનાે ક્ષચાપરામ કરી તારા આત્મ-તેજને પ્રગટ કર.

આત્મસ વેદન

www.jainelibrary.org

૧૨૫

**In Education Internationa** 

# દષ્ટિ બિંદુ

તારી આ વ'ચના મને અસહ્ય લાગે છે. એક તા તે<sup>\*</sup> તારા બદઇરાદાએાથી એને અન્યાય કર્યો અને તું કહે છે.... 'સહુ પુષ્ટ્યાધીન છે....!' શું એના અલ્પ પુષ્ટ્યા હાેવાના કારણે એને અન્યાય થયેા?

તારા તરફથી, તારી મિથ્યાવાસનાએાના પાપે, તે જેનેા ગુના કર્યા છે, એને તુ પાપ–પુષ્ટ્યના ઉપદેશા આપવા ન બેસી જા. તુ તારા પાપ–પુષ્ટ્યને જો.

તારા પર જ્યારે આપત્તિઓ વરસશે ત્યારે આપત્તિઓ વરસાવનારા તને કહેશે 'તારા પાયના ફળ રૂપે આ આપત્તિ આવી છે માટે સમતા રાખ!' ત્યારે તું સમતા રાખી જોજે! કેવી સમતા રહે છે, તે તું ત્યારે જાહેર કરજે!

### વિચાર

જ્યારે આપણે કાંઈ આપત્તિમાં કસાઈએ છીએ ત્યારે એ આપત્તિનું કારણ શાધવા આપણે પ્રયત્ન કરીએ છીએ. 'આ પૂર્વ ભવના પાપનું કળ છે.' એમ તૂરત જ મન મનાવી લઇએ છીએ. પરિણામ એ આવે છે કે આપણી વિચારકતા આછી થતી જાય છે. આપણી વર્તમાન ભૂલના ખ્યાલ ભૂલાઈ જાય છે.

બીજાની ભૂલાને લગા કરવા માટે 'એનાં પૂલ'કૃત કર્માતું આ પરિણામ છે, એ જીવ તો બલા છે.' આવિચાર જરૂરી છે.

આ ત્મસ વેદન

પ્રેમના પંચ

તને એના પ્રત્યે ખરેખર પ્રેમ છે? કેવા પ્રેમ છે? તું એની પાસેથી કઇ અપેક્ષા રાખે છે?

જેના પર આપણુને પ્રેમ છે, તેના પ્રત્યેની આપણી શી શી કરજો છે, એટલા જ વિચાર આવે, તેા એ પ્રેમ સાચા છે અને એજ પ્રેમ અખાંડિત રહી શકે.

જેના પ્રત્યે તને પ્રેમ છે, એના તરફથી જે તું કાઇ પણ અપેક્ષા રાખીશ તા તું પ્રેમ ટકાવી નહી શકે.... અને એક દિ' એના જ પ્રત્યે દ્વેષ ધારણ કરનારા અની જઇશ.

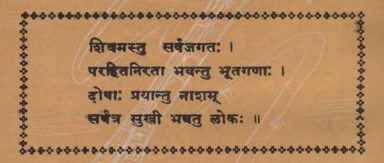
એક અનુભવ

મારી વાત તેણે ન માની મારા વિચારા તેને ન રુચ્યા.... મને દુઃખ થશું ?... શાથી ? મને દુઃખ આપનાર કેાણ ? મેં ખૂબ વિચાર્યું.

'મારા વિચાર એણું માનવા જોઈએ… એને રુચવા જોઇએ'… આ વિચાર પણ એક પ્રકારની વાસના છે. એમ મને લાગ્યું. પછી મેં વિચાયું''! 'મારે તેની સમક્ષ એના કલ્યાણુના આશયથી મારા વિચારા રજૂ કરવા જોઇએ… માનવા કે ન માનવા…એ એની ઇચ્છા '

આ વિચારે મારા પર જાદુ કર્યો ! હવે જયારે કાેઇ મારી વાતને ન માને, યા તાે એને ન રુચે ત્યારે દુઃખ નથી થતું.!

આત્મસ'વેદન



222

For Private & Personal Use Only



પૃ, પંન્યાસપ્રવર શ્રી ભદ્રગુપ્તવિજયજી ગણિવર જન્મ : શ્રાવષ્ટ્ર સુદ ૧ર, વિ. સ'. ૧૯૮૯ દીક્ષા : વિ. સ'. ૨૦૦૭, પાેષ વદ-પ ગુરૂદેવ : આ. શ્રી વિજયભુષનભાનુસૂરિષ્ટ જન્મભૂમિ : પુદ્દગામ ( મહેસાણા ) દીદ્ધાભૂમિ : રાણપુર ( સૌરાષ્ટ્ર)

મુનિશ્રીનું વ્યક્તિત્વ ખહુરંગી (Colourful) છે, તેએાશ્રી લેખક છે, વક્તા છે. પ્રેરક અને પ્રણેતા છે. ખહુશ્રુત છે. વ્યવહારિક અભ્યાસ-મેટ્રિક સુધીના છે. પરંતુ ધાર્મિંક અભ્યાસ વિશાળ છે. પૂન્ય દિવગંત આચાર્યજ્રી વિજયપ્રેમસ્ટ્રિસિરજી મહારાજ, પાતાના શ્રદ્ધેય શરૂદેવ અને અન્ય પંડિતા પાસે તેએાશ્રીએ છ દર્શન, જૈન ન્યાયનાં શ્રન્થા, ૪૫ આગમા (સટીક) તેમજ પૂર્વાચાર્યાના શ્રન્થા આદિનું અધ્યયન કર્યું છે. માતૃભાષા શુજરાતી ઉપરાંત હિન્દી, સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને આંગ્રેજી ભાષા પર સારું પ્રભુત્વ ધરાવે છે.

દીક્ષા લીધા પછી ચાેથા જ વરસે 'મહાપ'થતા યાત્રી' નામનું પુસ્તક લખી લેખન ક્ષેત્રે પ્રવેશ કર્યાં. સં. ૨૦૧૧થી અત્યાર સુધીમાં અંગ્રેજી, હિંદી, ગુજરાતીમાં ૧૦૦ લગભગ પુસ્તદા લખ્યાં છે. ભાળ-રૌલીમાં ભાળદા માટે લખાયેલાં પુસ્તદાની ૬-૬ આવૃત્તિ થઇ છે. તેનાં હિંદી અને અંગ્રેજીમાં પણ ભાષાંતર થયા છે. 'તાનસાર' અને 'પ્રશ્મરતિ' ગ્રન્થા જેવાં ગંભીર ગ્રન્થા લખ્યાં છે. 'જોન રામાયણુ' અને 'અંજના' જેવી ધાર્મિક નવલકથાઓ પણ લખી છે. 'અરિઢંત' (હિન્દી માસિક પત્ર) દ્વારા તેઓ નિયમિતપણે લખે છે.

તેઓના વાડલબ્રાતા પૂ. સુનિરાજશ્રી ધર્મગુપ્તવિજયજી મ. સા. પણુ જૈન સંઘના પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન સુનિવર છે.

ત્રાનસત્રા–ધામિંક શિભિરાની પ્રેરણા કરી પોતાની મધુર અને ત્રાનપૂત વાણીથી સેંકડાે સુલાના ને ભાળકાને આત્મધર્મના રસિયા બનાવ્યા છે. તેમની આ ગ્રાનયાત્રા પ્રસન્નચિત્તે અથાય ચાલુજ છે.