# આત્મ સાશી મહાનાદ

WWWWWWW

# લેખક

MAMMAN

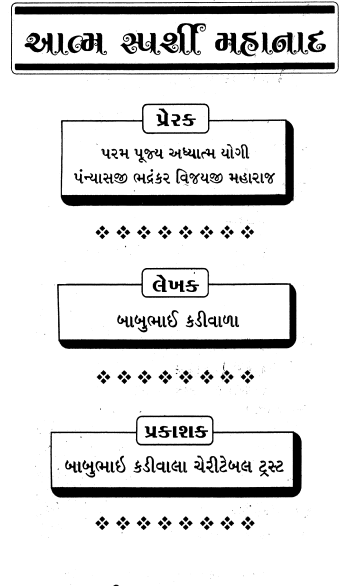
સંઘવી બાબુભાઇ ગિરધરલાલ કડીવાળા

### પ્રસાશન

આધ્યાત્મિક સંશોધન અને ધ્યાન કેન્દ્ર બાબુભાઇ કડીવાળા

'સોનારિકા', જૈનનગર, નવા શારદામંદિર રોડ, પાલડી, માશેકબાગ હોલ પાસે, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૭. झोन: इहर१७०५

શાન્તિ ટાવર્સ, આંબાવાડી,અમદાવાદ-૧૫ इोन: हह१३८१०



તારીખ : ૨૦-૧૦-૨૦૦૦.

### 💠 પ્રકાશક

બાબુભાઇ કડીવાલા ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ. અમદાવાદ.

🗢 પ્રથમ આવૃત્તિ

🗢 XU : 3000

🗢 વિક્રમ સંવત - ૨૦૫૮

🔶 ઇ. સ. - ૨૦૦૧

🗢 પુસ્તક મેળવવાનું સ્થળ : 🗉

# બાબુભાઇ કડીવાલા ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ.

સોનારિકા, જૈનનગર,પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૭. ફોન : ૬૬૨૧૭૦૫



**મહાલક્ષ્મી ઑફસેટ પ્રિન્ટર્સ** ૧૦૬/એ, પાર્વતિ ઇન્ડ. એસ્ટેટ. તાવડીપુરા, શાહીબાગ, અમદાવાદ - ૩૮૦ ૦૦૪. **ફોન નં.** ૫૬૨ ૦૧૩૩, ૫૬૨ ૫૦૦૪, ૫૬૨૫૬૩૯.

# પ્રસ્તાવિક

"જીન ઉત્તમ ગુષ્ન ગાવતાં ગુષ્ન સાથે નિજઍંગ" તીર્થંકરભગવંતોનું તીર્થંકરત્વ શું છે, તે ભાવોમાં અહીં આપષ્ને ઝુલીએ છીએ.

તીર્થંકરો કેવા મહાન ભાવોએ તીર્થંકર બને છે તે જાણવાથી તીર્થંકર ભગવંતો પ્રત્યે ગુણ બહુમાન પ્રગટે છે. ભગવાન પ્રત્યેનો અનુરાગ, આદર, બહુમાન, મોક્ષ માર્ગની સાધનાનું મહાન રસભર્યું સૌદર્ય છે.

> અરિહત પદ ધ્યાતો થકો દવ્વહગુણ પજ્જાયરે; ભેદ છેદ કરી આત્મા અરિહતરૂપી થાયરે.

અરિહંતના ધ્યાનમાં તન્મય બનેલો ધ્યાતા જેટલો સમય ધ્યાનની તદુપ અવસ્થામાં રહે છે તેટલો સમય પુરતો ધ્યાતા પોતેજ આગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત છે. આગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત જે બને, તે નોઆગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત બની શકે છે.

શ્રીપાલના રાસમાં પ્રભુ મહાવીર સ્વામીની દેશનામાં ''ધ્યેય સમાપત્તિ હુએ ધ્યાતા ધ્યેય પ્રમાશે''. એ પ્રમાશે બતાવ્યું છે.

એક વટવૃક્ષનો આરંભ સાવ નાનકડા બીજ માંથી થયો હોય છે. તે નાનકડા વટવૃક્ષના ટેટામાં ધેધુર વડલો છે.

અરિહંત ભગવંતો પ્રત્યેનો ભાવ ભર્યો નમસ્કાર,

"પ્રભુ સૌનું કરો કલ્યાણ"

"શીવમસ્તુ સર્વ જગત :"

સૌને જીનશાસન મળો, બોધી બીજ મળો, મોક્ષ મળો.

આ ભાવો બીજ છે. તેમાં તીર્થંકરત્વની મહાલક્ષ્મી છુપાયેલ છે. તે શાસ્ત્ર વચન ઉપર વિશ્વાસ રાખી,અતી અતી નમ્ર ભાવે સાધના કરનાર પ્રભુની કરૂણાનો પાત્ર બને છે. અને છેવટે જગત કલ્યાણની શક્તિઓ તેનામાં અવતરણ થાય છે.

વિશ્વ ઉપરનાં તીર્થંકર પદ સુધી દીવ્ય સર્જનોના મૂળમાં પરમાત્મ પ્રેમ છે. પરમાત્મા હૃદયમાં પધારતાં પરમાત્માની દિવ્ય શક્તિઓનો આપણામાં વિસ્કોટ થાય છે. આપણા લોહીના અશુએ અશુમાં પરમાત્માની દિવ્ય શક્તિઓ કાર્યશીલ હોય તેવું અનુભવાય છે. હૃદયમાં બિરાજમાન પરમાત્માની દિવ્ય શક્તિઓ-પ્રેમ, આનંદ, સુખ, શક્તિ, (વીર્ય ગુણ)ગુણ સમૃદ્ધિના પ્રકાશનું આભામંડળ આપણી ચારે બાજુ રચાય છે. જેનાથી જગતના જીવોને આપણું જીવન ઉપકારક બને છે. આપણી નજીકમાં આવનાર દુ:ખીના દુ:ખ ઘટે છે. ધ્યાતા ધ્યેય ધ્યાન એકે, ભેદ છેદ કરશું અમે ટેકે,

ખીર નીર પરે તુમશું મીલશું, વાચક યશ કહે હેજે હળશું. (ઉ. યશોવિજયજીકૃત વાસુપુજ્ય સ્વામીનું સ્તવન.)

અહીં મહાપુરૂષનું કહેવું છે "જેવી રીતે દુધમાં સાકરે નાખીએ અને તે દૂધમાં એકમેક થઈ જાય છે, તે રીતે ખીર નીર પરે તુમશું મીલશું એટલે હે વિશુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ પરમાત્મા !આપના આવા અભેદ મીલન દ્વારા અમે પજ્ઞ હેજે હળશું એટલે પરમાનંદનો-અનુભવ કરીશું અર્થાત્ આપનું અભેદ મીલન તે જ આત્મ સાક્ષાત્કાર એટલે આત્માનુભવની પ્રક્રિયા છે. જેમ જેમ સ્થિરતા પૂર્વક પરમાત્માનું

ધ્યાન થશે તેમ તેમ આત્માના અનુભવની દિશામાં આગળ વધીશું." ᠂

પ્રભુ ગુણ જ્ઞાન ધ્યાનમાં રહીએ, ઇમ પણ મીલવું સુલભ જ કહીએ.

માનવિજય વાચક પ્રભુ ધ્યાને, અનુભવ રસમાં હળીયો એક તાને. (અભિનંદન જિન સ્તવન)

પૂર્વાચાર્યોએ અનુભવ-રસ ચાખ્યો છે અને તે આત્માનુભવ રસ ચખાડવા માટે આપણને પરમાત્મ ભક્તિ-ધ્યાન આદિનો દિવ્ય માર્ગ બતાવ્યો છે. શ્રધ્ધા પૂર્વક તે જિન કથિત માર્ગે આપણે નિષ્ઠાપૂર્વક પુરૂષાર્થ કરવાનો છે.

પરમાત્મ પ્રેમ જ્યારે પ્રગાઢ બને છે ત્યારે વસંતની વહેલી પ્રભાતે સુર્યના દર્શને ખીલતી કોમળ કમળની પાંખડીઓની જેમ પરમાત્માનું દર્શન થતાં પ્રગાઢ પ્રેમની મસ્તિ સાધકના હ્રદયમાં ઉભરાય છે. લજ્જાની લાલાશ મુખ ઉપર ઉપસી આવે છે.

કાંઈ પણ કારણસર દુઃખી થયેલા સાધકના ચ્હેરા ઉપર, પ્રભુ દર્શનથી વસંતની મુશ્કેરાટ ઊભરાવા લાગે છે.

આ પુસ્તકના પ્રેમાળ સ્પર્શના અક્ષરો વાંચતા વાંચતાં પ્રેમ તમારી આંખોમાં થઈને હૃદયમાં ઓગળી જાય ત્યારે પ્રભુ પ્રેમ તમારા હૃદયમાં પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. પ્રભુ પ્રેમના પારિજાતની પાંદડીઓને પ્રગાઢ પ્રેમથી પુરતું પુસ્તક પરમાત્મા

પ્રેમની પ્રાણીમાત્રમાં પ્રતિષ્ઠા પૂરો, પ્રાણીમાત્રને પૂર્ણતા પર્યંત પહોંચાડો. **લી. બાબુભાઈ કડીવાળાના** 

# ગુરુકૃપા

પં.પૂ. ભદ્રંકરવિજયજીનું તમે દર્શન કરો ત્યારે એટલું તો જરૂર લાગે કે આ મહાપુરૂષને શાસ્ત્રમાંથી આત્માનો અનુભવ શું છે તે સમજાયું છે. આત્માના અનુભવની વાત તે કરે છે. આત્માના અનુભવનો પ્રકાશ તેમની દિવ્ય વાણીમાં ચમકે છે.

પણ જ્યારે તેમની નિકટમાં આવો અને જ્યારે તમે તેમના હૃદયની ભાષાને સમજો ત્યારે લાગે કે ''આ મહાન પુરુષે અમૃત પીધું છે.''

### આતમ જ્ઞાનકો અનુભવ દર્શન સરસ સુધારસ પીજીએ.....

આત્માનુભવ રૂપ સુધારસ-અમૃતનો આ <del>મહાપુરુ</del>ષ જીવનમાં આસ્વાદ કરે છે તેવું સમજાય. અનુભવની વાત અનુભવી જ સમજે છે.

પરમાત્મા પ્રત્યેનો પ્રેમ સદા તેમના હૃદયને ભીંજવે અને પરમાત્માના ધ્યાનમાં મળેલાં દિવ્ય રત્નો તે પ્રકાશિત કરે ત્યારે તેમની આંખોમાંથી તેજ નીકળે, મુખ ઉપર સ્મિત વરસે. સાંભળનારને પણ પરમાત્મા પ્રત્યે ભક્તિ પ્રગટે. પરમાત્મ પ્રાપ્તિ માટે તેમની ચેતના ઉલ્લસિત બનીને પરમાત્માના પ્રેમમાં લીન બનતી - આવું તો આપણે ઘણી વખત અનુભવ્યું છે.

સ્વાર્થના બંધિયાર ઓરડામાં પૂરાયેલાને વિશ્વ પ્રેમના આકાશમાં ઉક્રયન કરવાનું અઘરૂં તો જરૂર લાગે; પજ્ઞ ગુરુકૃપા જેના ઉપર ઉતરે તેને તે સહજ થઈ જાય છે. તેની અવળી મતિ સવળી થઈ જાય છે. તેનો સ્વાર્થ પરમાર્થમાં પલટાય છે. વાસનાઓ ભાવનામાં રૂપાન્તર પામે છે. તેનો 'અહં' 'અહઁ' માં પલટાય છે. જેને ગુરુકૃપા મળી છે તેનામાં ઈચ્છાઓનું ઉર્ધ્વગમન થાય છે, સત્યનું સંશોધન થાય છે, અનંતના આશીર્વાદ મળે છે, પૂર્જાતાનો પરમાંદ પ્રગટે છે. ગુરુકૃપાથી આપત્તિઓનું અવમૂલ્યન, ચિન્તાનું ચૂરજ્ઞ, સૌભાગ્યની સંપ્રાપ્તિ, આત્મસિદ્ધિનું આયોજન અને આવિનાશીપજ્ઞાનો આદર્શ પ્રાપ્ત થાય છે.

જયારે જીવનમાં સદ્ગુરુની કૃપા મળે છે, ત્યારે ક્ષષ્ટિક આનંદ અને ક્ષુદ્ર રમતોમાં રમતો જીવ વૃત્તિઓનું ઉર્ધ્વીકરણ કરીને શાશ્વત આનંદને જાણે છે અને માણે છે. શિષ્યનું અહંકારનું કાળું ઢાંકણ સદ્ગુરુ હઠાવીને આતમનાં અજવાળામાં સાધકને મગ્ન બનાવી દે છે. પૂજ્ય ગુરુ મહારાજના નેત્રમાંથી એક જાતની નિર્મળ શાન્તિ ઝરે છે, જેના દર્શનથી સાધકો પરમ શાંતિને અનુભવે છે. અને નેત્રમાંથી પ્રગટ થતા દિવ્ય તેજના વિદ્યુત પ્રવાહો સાધકમાં ઊછાળો લાવે છે. અને પ્રભુપ્રેમના પરમ સૌંદર્યનો સાધકના અંતરમાં સંચાર થવા લાગે છે.

ગુરુકૃપા સર્વ અશક્યોના માથે પગ મૂકે તેવી અમોધ શક્તિથી સાધકને ભરી દે છે.

ગુરુકૃપાથી મનનો મેલ ધોવાઈ જાય છે અને ગુરુના હૃદયમાં રહેલું વાત્સલ્ય રસનું અમૃત, શિષ્યને અનુભવના ઊંડાણમાં લઇ જાય છે. આવા સદ્ગુરુનોં મેળાપ કોઈ અકસ્માત રૂપ થતો નથી. તેની પાછળ કાર્યકારણની લાંબી સાંકળ હોય છે, જે જ્ઞાની જ જાણે છે.

પૂજ્ય ગુરુ મહારાજની અંતરની વીશામાં જયારે અરિહંતનું સુરીલું મધુર સંગીત વાગતું ત્યારે આપણા આત્માનો મોરલો ડોલવા લાગતો અને તેમના હૃદયમાં ગુંજી રહેલું અરિહંતનું સંગીત જયારે વાણી દ્વારા પ્રકાશિત થતું ત્યારે અરિહંતના પ્રેમની ઝણઝણાટી (Romance) સાધકોના હૃદયને સ્પર્શી જતી. ગુરુ ભગવંતના મુખ ઉપર પરમાત્મ પ્રેમનું તેજ વિલગ્ની રહ્યું હતું, તેના દર્શન કરનાર પ્રશાંત આનંદમાં સરી જતા.

તેમની આંતર પ્રજ્ઞાની વિલક્ષણ અવસ્થાને તો તેમના ચરણમાં બેસનારા સારી રીતે સમજતા હતા. આવી આંતર પ્રજ્ઞા તો જીવનભરની સાધનાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આવી આંતર પ્રજ્ઞાના કારણે ગુરુમહારાજના અતીન્દ્રિય જ્ઞાનના બારણાં ખુલી ગયેલાં અને શાસ્ત્ર પ્રકાશના અજવાળે જયારે તેમના અંતરના અજવાળાં ઝગઝગતા ત્યારે તેમના નયનોમાં લહેરાતો અમૃત સાગર અમારા જેવા સેવકોના અનુભવમાં આવેલો.

મૈત્રીભાવ ભર્યું તેમનું હૃદય કોઈ વખત અમૃતથી છલકાઈ જાય ત્યારે પોતાનાં અલગ વ્યક્તિત્વના કોચલામાં પૂરાયેલી સાધકની ચેતના જાગૃત થઈ જીવસૃષ્ટિમાં વિચરવા લાગતી અને ગુરુ ભગવંત સમષ્ટિના અનંત ભાવોમાં ડૂબી જતા.

બે કાંઠા વચ્ચે નદીના નીર ન સમાય અને પૂર આવે અને ચારે કોર પાણી ઊભરાય તેમ પૂ. ગુરુમહારાજનો વિશ્વપ્રેમનો પ્રચંડ પ્રવાહ અમર્યાદિત અવસ્થામાં સકલ જીવ સૃષ્ટિને સ્પર્શી જતો તે સમયે અરિહંતનું હૃદય શું છે તે સહજભાવે સમજાતું. જો શક્તિ મળે તો જીવસૃષ્ટિને જિનશાસન પમાડવા શું નું શું કરી નાંખું તેવા ગુરુ હૃદયના રસભર્યાં અમૃતનું દર્શન સાચા મુમુક્ષુને થતું.

#### આત્મ સ્પર્શી મહાનાદ

જ્યારે ગુરુકૃપા મન મૂકીને વરસે ત્યારે સાધકોનાં હૃદય અમૃતથી છલોછલ ભરાઇ જતાં. જિનકથિત માર્ગે આત્મસ્વરૂપનું દર્શન કરવું અને જીવરાશિના કલ્યાશનો ભાવ કરવો આ બન્ને તેમના જીવનનાં રહસ્યો હતાં. અને આ બન્ને રહસ્યો સાધના દ્વારા સર્વોત્તમ ભાવો પ્રગટ કરે, ત્યારે ગુરુવાશીને સાંભળનારા

મુમુક્ષુને હૃદયમાં પરમાત્મ ભાવની પ્રતિષ્ઠા થાય તે સહજ સ્વાભાવિક છે. ટૂંકમાં ૫.પૂ. પંન્યાસજી મહારાજના હૃદયમાં રહેલી પ્રેમની ગંગોત્રીમાંથી વહેતો પ્રેમ પ્રવાહ જયારે ભાવ સ્વરૂપ ધારણ કરે ત્યારે તે ગંગોત્રી પ્રેમની મહાગંગા રૂપ બનીને જગતના જીવોને પ્રેમગંગામાં સ્નાન કરાવે અને આ પ્રેમગંગા અનંત જીવરાશિના કલ્યાણની ભાવના યાને "સવિ જીવ કરૂં શાસન રસી" ભાવના સ્વરૂપ બનીને વિશ્વમાં ચાલી રહેલા - નિગોદમાંથી જગતના જીવોને મોક્ષ તરફ ખેંચી જતા અતિ પવિત્ર મધુરરસ ભર્યા મહાસાગરમાં ભળી જાય એ સમયે તીર્થકરત્વને લાયક આત્માઓ વિશ્વના તભ્રા ઉપર ઉપસી આવે છે તે સહજ સ્વાભાવિક છે.

સમગ્ર જીવરાશિ ઉપર વરસી રહેલી "સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર" ની સ્પર્ધા કરે તેવી અરિહંતોની કરુણાને, યોગ્ય આત્માઓ ઝીલે છે અને આ કરુણાને ઝીલતાં ઝીલતાં અનેક આત્માઓ સમ્યગ્ દર્શન પામે છે. સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માઓ દેશ વિરતિ અને સર્વ વિરતિ પામે છે. કોઇ વિરતિધર આત્માઓ અપ્રમત્ત ભાવ સાધે છે. અપ્રમત્ત મુનિઓ ક્ષપકશ્રેણી આરોહણ કરે છે. ઘનઘાતિ કર્મોનો નાશ કરી કૈવલ્ય સાધે છે. આવી તીર્થકરોની પવિત્ર ભાવનાનું સંતોના હૃદયમાં પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે. આવા સંતો પરમાત્માના સાચા સંદેશ વાહક છે.

આ અનાદિ અનંત વિશ્વને મોક્ષ તરફ લઇ જતા પવિત્ર પ્રવાહને પંચમ કાળમાં જોવો હોય તો આવા સંતોના હૃદયમાં તેનું દર્શન થઇ શકે. તે માટેના ચક્ષુ હોય તેને આવું દર્શન અવશ્ય થાય. તીર્થંકરોની કરુણા જેને સ્પર્શી હોય તે મનુષ્ય આવા શાશ્વત જ્યોતના વાહક સમા તીર્થંકરના પ્રતિનિધિને ઓળખી શકે છે.

આવા મહાપુરુષોનું જીવન સદ્ગુશોના નંદનવન સમું હોય છે. આ નંદનવનના પુષ્પોના પરિમલથી આપશે સૌ પવિત્ર બનીએ. તેમના હૃદયના ભાવો આ પુસ્તિકામા ભર્યા છે.

> લિ. બાબુ ક્ડીવાળાના ભાવપૂર્વકના વંદન / પ્રણામ

9

# એક વત્તા એક બરાબર એક

### **One Plus One = One**

૧+૧ = ૨ ગણિતની ભાષા છે.

૧+૧ = ૧ પ્રેમની ભાષા છે. પ્રેમગલી અતિ સાંકડી, તેમાં દો ન સમાય. બેના એક બને ત્યારે પ્રેમ ગલીમાં પ્રવેશ છે. પ્રેમમાં વ્યવહારનું ગણિત ન ચાલે.

૧+૧ = ૧ ભક્તિની ભાષા છે. ભક્ત + ભગવાન. એટલે ભક્ત જ્યારે ભગવાનમાં વિસર્જન થાય ત્યારે ૧+૧ = ૧ થાય છે.

૧ લાખ +૧ = ૧

C

૧ અબજ + ૧ = ૧

અનંત + ૧ = ૧ આ ત્રણ અધ્યાત્મની ભાષા છે.

દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય. પર્યાય અનંત છે. દ્રવ્ય એક છે. ત્રણે કાળના જેટલા સમય (વખતનું નાનામાં નાનું માપ. આંખનાં પલકારામાં અસંખ્ય સમય પસાર થઇ જાય છે.) તેટલા દરેક દ્રવ્યના પર્યાય છે.

 પર્યાય બિન્દુ છે. જીવ દ્રવ્ય મહાસાગર છે. પર્યાયને દ્રવ્યમાં ભેળવવું તે મોક્ષ છે. પર્યાયો દ્રવ્યમાંથી ઉત્પન્ન થઇ દ્રવ્યમાં ભળી જાય છે. દ્રવ્ય અનંત પર્યાયોને પી જાય છે. પર્યાય દ્રષ્ટિમાંથી આપણી ચેતના દ્રવ્ય દ્રષ્ટિમાં આવે છે ત્યારે મોક્ષ થાય છે. અનંત પર્યાય દ્રવ્યમાં ભળે ત્યારે અનંત + ૧ = ૧ દ્રવ્ય રહે છે ત્યારે મોક્ષ થાય છે. આ અધ્યાત્મની ભાષા છે.

વિશેષ અને સામાન્ય

શરીર અને નામરૂપ તે આપશું વિશેષ રૂપ છે. વિશ્વમાં જ્યાં જ્યાં ચૈતન્ય છે તે આપશું સામાન્ય રૂપ છે. વિશેષથી રાગ દ્વેષ રૂપ વિકલ્પ થાય છે. નિર્વિકલ્પ થવા માટે સામાન્ય જોઇએ. વિશેષથી સામાન્યમાં જવું તે સામાયિકનો ભાવ છે. સામાયિક ભાવમાં વીતરાગ ભાવ છે. વીતરાગ ભાવથી મોક્ષ છે. વિશેષથી ભવ ભ્રમશ છે. સામાન્યથી મોક્ષની સિધ્ધિ છે.

પૂ. ચિદાનંદજીનું પદછે. ધન્ય જીનોનો ઉલટ ઉદધિકું એક બિન્દુમે ડાર્યા રે.

# " હે ! જગતના જીવો !"

તમારે મોક્ષમાં જવાનું છે. તમને જીન શાસન મળવનાનું છે. બોધી-બીજ મળવાનું છે. મોક્ષ મળવાનો છે.''

સાધક આત્મા વિશ્વવ્યાપી બનીને એક અલૌકીક ટહુકો કરે ત્યારે તેના પૂદ્દગલો વિશ્વ વ્યાપી બને છે અને તે ભાવ-પ્રાણનો સંચાર જગતના જીવોમાં થાય છે. આ મધુરતા અને મીઠાશનો મધુરરસ સાધકના આત્મપ્રદેશોમાં ઢળે છે ત્યારે તીર્થંકરત્વનું સર્જન થાય છે.

''સુચી ૨સ ઢળતે તીહાં બાંધંતા તીર્થંકર નામ નીકાચતાં'' (સ્નાત્ર પુજા)



# આ ભાવોને આપણે પ્રયોગાત્મક રીતે જોઈએ.

ભગવાન હૃદયમાં પધારે છે. પદ્માસન અવસ્થામાં પલાંઠીથી નાભિ સુધી ૧૦ હજાર પગથીયા ઉચી વજ્રમય પીઠાકા. તેના ઉપર ચાંદિનો ગઢ અને સોનાના કાંગરા.

તેના ઉપર ૫ હજાર પગથીયા ઊંચે બીજો સોનાનો ગઢ અને રત્નના કાંગરા. તેના ઉપર ૫ હજાર પગથીયા ઊંચે ત્રીજો રત્નનો ગઢ અને મણીના કાંગરા.

હૃદયના સ્થાને સિંહાસન મણિ રત્નથી વિભૂષિત. ત્રીજા ગઢ ઉપર . અશોકવૃક્ષ માથાના વાળ સુધીનું કલ્પવું.

હૃદયના સિંહાસનમાં ભગવાન પધારે છે. આનંદનો મહોત્સવ છે. ભગવાનના મસ્તકની પાછળ ભામંડળ, મસ્તકની ઉપર ત્રણ છત્ર, દેવદુંદુભિ, પુષ્પવૃષ્ટિ, ચામર, દિવ્યધ્વનિ.

હૃદયમાં બિરાજમાન પરમાત્મામાંથી દિવ્યગુણો અને શક્તિઓનો વિસ્ફોટ થાય છે. (૧) પ્રેમ-કરૂણા,(૨) આનંદ, (૩) સુખ, (૪) શક્તિ (વીર્યગુણ) (૫) ગુણસમૃદ્ધિ વિસ્ફોટ થઈને સાધકમાં ફેલાય છે. સાધકના,અણુએ અણુમાં તે દિવ્યશક્તિઓ કાર્યશીલ થાય છે. આપણે સ્વયં પ્રેમ-કરૂણા, આનંદ, સુખ, શક્તિ, ગુણ સમૃદ્ધિરૂપ બનીએ છીએ.

હૃદયમાં બિરાજમાન પરમાત્મા ધીમે ધીમે મોટું રૂપ ધારશ કરે છે. આપશા દેહ પ્રમાશ બની જાય છે. પરમાત્માના અસંખ્ય પ્રદેશો આપશા અસંખ્ય પ્રદેશો સાથે એકરૂપ થાય છે.

અનંત સુખ અને ગુણથી પરિપૂર્શ પરમાત્માનો પ્રત્યેક પ્રદેશ આપણા એક પ્રદેશ સાથે મળતાં આપણે દિવ્ય સ્વરૂપ બની જઈએ છીએ. પરમાત્મા પૂર્શતાનો અનુભવ કરાવે છે.

ભગવાન સાથે સંપૂર્ણ અભેદ અવસ્થા છે. કેવલી સમુદ્ધાતની રીતે ભગવાન વિશ્વરૂપ ધારણ કરે છે.

હું તો તેમના (ભગવાનના) અભેદમાં જ છું. ચૌદ રાજલોકના એક એક પ્રદેશે એક એક આત્મપ્રદેશ ગોઠવાઈ ગયો.

(ચૌદ રાજલોકના જેટ્લા આકાશ પ્રદેશો છે તેટલા જ દરેક જીવના આત્મ પ્રદેશો છે.) ભગવાને સમગ્ર વિશ્વને આકાશની જેમ પોતાનામાં સમાવી દીધું.

ચૌદ રાજલોકમાં પ્રેમ અને કરૂણાનો વરસાદ વરસાવ્યો. જીવમાત્ર દલતયા પરમાત્મા છે. (દલતયા પરમાત્માં એવ જીવાત્મા) તેવા જીવમાત્ર સાથે પ્રેમ કરી લીધો. સિદ્ધ ભગવંતના સાધર્મિક, અનંતગુણના વૃંદ, અનંત સુખના નિધાન, વિશ્વના સર્વજીવોને અમે પ્રેમથી ભેટયા, દેશ અને કાળનું બંધન તૂટી ગયું.

ચૌદ રાજલોકના પ્રત્યેક આકાશ પ્રદેશમાં રહેલા અનંતજીવોમાં ભાવપ્રાણનું સંચાર કરવાનું કાર્ય શરૂ કર્યું. જો મને શક્તિ મળે તો જગતના સઘળા જીવોને જિનશાસન પમાડું, સૌને બોધિબીજ પમાડું, મોક્ષ પમાડું, આ ભાવનાનું ઝરણું પ્રભુએ મારામાં વહેતું મુક્યું. વિશ્વનું દર્શન કરાવ્યું.

#### ભાવપ્રાણનો સંચાર :

સોયની અજ્ઞી ઉપર રહે તેટલા ભાગમાં અસંખ્ય નિગોદ છે. પ્રત્યેક નિગોદમાં અનંત જીવ છે. તે પ્રત્યેક જીવમાં, અસંખ્ય આત્મપ્રદેશ છે તેમાં જે શુદ્ધ અને નિર્મળ છે તે આઠ રૂચક પ્રદેશો ઉપર જિનેશ્વરનો સંદેશો પ્રસારિત કરવા રૂપ ભાવપ્રાણન્નો સંચાર જગતના અનંતાનંતજીવોમાં શરૂ કર્યો - "તું જિનશાસન રસિક બનીને, બોધિબીજ પામીને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર." આ ભાવ અનંતાનંત સર્વજીવોમાં પ્રત્યેક જીવના આઠ રૂચક પ્રદેશ ઉપર પ્રસારિત કરી જિનશાસનની સેવા કરવાનું અદ્ભૂત સૌભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આત્મા સંકોચ વિસ્તાર સ્વભાવવાળો છે. કીડીમાં સંકોચ વધારે હોય, હાથીમાં વિસ્તાર હોય. આવી સાધનાના સમયે આત્મા વિશ્વમય સ્વરૂપમાં શ્રેષ્ઠતમ વિસ્તારવાળો હોય છે. ૧૪ રાજલોકના જેટલા આકાશ પ્રદેશ તેટલા જ પ્રત્યેક જીવના આત્મ પ્રદેશ છે. એક એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક એક આત્મપ્રદેશ આ સૌથી વધુ વિસ્તારવાળી અવસ્થા હોય છે. આ સમયે મારા આત્માને પારદર્શક સ્થિતિમાં અનંતાનંત જીવોના સાથેના પ્રેમ સંબંધમાં રહેલો જોઈને મારા આનંદની અવધિ ન રહી. સહજભાવે સિદ્ધિશિલાથી સાતમી નારકી સુધીનું અવલોકન થયું તેમાં તિચ્છલોકમાં તિર્થકરો ઉપદેશ આપી રહ્યા છે તે સમવસરણમાં આવા ભાવસહિત જતાં ભગવાને સર્વજીવોના કલ્યાણ માટેની શક્તિનું મારામાં અવતરણ કર્યું અને વિશ્વપ્રેમના હિંડોળે હિંચતાં હું દિવ્ય આનંદની અનુભૂતિમાં વિલીન થઈ ગયો. જો મને શક્તિ મળે તો જગતના સઘળા જીવોને જિનશાસન પમાડું, બોધિબીજ પમાડું, મોક્ષ પમાડું, આવા ભાવો ઘણો સમય સુધી ઘુંટાવા ચાલુ રહ્યા. આ ભાવ પરાકાષ્ઠાએ પહોંચતા ભાવ રસરૂપ થઈ ગયો. (અને મારા અંદર આ મધુર રસ ઢળી રહ્યો છે.) મારા શરીરના અણુઓમાં અને આત્મપ્રદેશોમાં આ રસ ઢળી રહ્યો છે. આ રસાસ્વાદમાં અમૃતથી પણ અધિક મીઠાશનો અનુભવ થયો.

બસ, આ રસમાં ઘણો વખત સ્નાન કર્યું. અંદર બધુંજ સફેદ પ્રકાશમય બની ગયું. ફરી પાછો આ ભાવે ઉછાળો માર્યો. અને આત્મા ૧૪ રાજલોક સ્વરૂપ બની ગયો. મોટો ઘંટનાદ ૧૪ રાજલોકમાં સંભળાય તેવો શરૂ થયો.

હે ભવ્ય આત્માઓ ! તમે એ ભવદુઃખથી અત્યંત પીડાઈ રહ્યા હોય અને તમારે ભવદુઃખથી છુટવું હોય તો તિર્થંકર ભગવંતો મોટો સાર્થ લઈને મોક્ષનગરે જઈ રહ્યા છે. તમે પણ તે તિર્થંકર ભગવંતોના શરણે આવો. તિર્થંકરોના પ્રભાવથી જગતના જીવો નિગોદમાંથી નીકળી મોક્ષ તરફ જઈ રહ્યા છે. તમે પણ તે પ્રવાહમાં આવો.

આવા ઘટનાદ દ્વારા જગતના જીવોને મોહનિદ્રામાંથી જાગૃત કરી પરમાત્મા તિર્થકરદેવના શરશે આવવા માટે આહવાહન કર્યું.

આવા મહાકરૂશાનાં ભાવોથી જગતને સ્નાન કરાવ્યું અને આ ભાવનાનું ઝરશું પ્રભુએ મારામાં વહેતું મૂકી દીધું. મારા પ્રભુએ વિશ્વદર્શન કરાવ્યું. ધીમે ધીમે મૂળ સ્થિતિમાં આવી ગયા. ગુરુમુખથી સાંભળેલું અરિહંતના સામ્રાજ્યનું દર્શન થયું અને વિશ્વકલ્યાજ્ઞની ભાવના ધૂંટાવા લાગી. "સવિ જીવ કરૂં શાસન રસી"ની ભાવના મારા પ્રભુની જન્મદાત્રી માતા છે. તે મને અધિક અધિક પૂજ્ય લાગી. મારા પ્રભુની માતા "સવિ જીવ કરૂં શાસન રસી" ની ભાવનાની સેવામાં હું ખોવાઈ ગયો. તે મધુર અવસ્થામાં મેં યોગનિદ્રાની મીઠી લહેરી લીધી. મારા અંદર અને બહાર મેં આનંદના મોજાં ઉછળતાં જોયાં.

ભાવ માતાએ મારા દ્રદયનો કબજો લઈ લીધો. દ્રદયમાંથી પસાર થતું લોહી આ ભાવનાથી ભાવિત બની મારી નાડીઓમાં વહેવા લાગ્યું. તે વખતે અનુપમ સુખનું સૌંદર્ય મેં અનુભવ્યું. તે સુખને કોઈ અમૃત કહે છે, કોઈ ભક્તિરસનો મધુર પ્યાલો કહે છે. જૈન શાસ્ત્રકારો તીર્થંકરત્વનું ઉત્પાદન કેન્દ્ર કહે છે. મારા ભગવાને જૈન શાસનના સાર્વભૌમિક સામ્રાજ્યનું મને દર્શન કરાવ્યું. "શાસન દીઠું ને વળી લાગ્યું મીઠું રે, આશાભર આવ્યો રે સ્વામી એકલો" મારા પ્રભુ આ વિશ્વના સાર્વભૌમિક સામ્રાજ્યના જીવનદાતા છે. સ્વાર્થના કારમા વ્યાધિથી પીડાઈને ત્રાસી ગયેલી મારી વૃત્તિઓને તેમણે પ્રાણીમાત્રના કલ્યાણભાવમાં પલટી નાંખી મને સુખી સુખી કરી દીધો. મારા મર્યાદિત વ્યક્તિત્વના કોચલાને તોડી નાંખી મને સમષ્ટિના હીંડોળે હીંચાવ્યો. મારા સ્વામીનું સામ્રાજ્ય જોઈ હું મલકાવા લાગ્યો. હું મારી જાતને આવા

મારા સ્વામાનુ સામ્રાજય જાઇ હુ મલકાવા લાગ્યા. હુ મારા જાતન આવા સ્વામીની ચરણ રજ બનવા મળ્યું તેના અહોભાગ્યને બિરદાવવા લાગ્યો.

ભાવ ધુંટાયા જ કરે છે. - ''જો મને શક્તિ મળે તો જગતના સર્વ જીવોને જિનશાસન પમાડું, બોધિબીજ પમાડું, મોક્ષ પમાડું." બસ આ ભાવ ધૂટાવા લાગ્યા. શબ્દો છેવટે ભાવરૂપ બનવા લાગ્યા. શબ્દ નિઃશબ્દ રહ્યા, ભાવરૂપે પલટાયા. હવે ભાવ ધૂંટાય છે અને ધીમે ધીમે ભાવ રસરૂપ બની ગયો. રસમાં હું તરબોળ બન્યો. મારા આત્માના પ્રદેશોમાં આ દિવ્ય મધુર રસ વહેવા લાગ્યો. આ મધુર રસથી આત્મામાં જીવ માત્ર પ્રત્યે પ્રેમના ભાવો પ્રગટ્યા. સૌને જિનશાસન પમાડું, બોધિબીજ પમાડું, મોક્ષ પમાડું - તે શબ્દો હવે ભાવ બનીને રસમાધુર્યમાં પલટાયા. સકલ જીવસુષ્ટિના કલ્પાણની ભાવનામાંથી ઉત્પન્ન થયેલા આ મધુર રસ સિવ્યય બીજું કોઈ અમૃત જગતમાં છે કે નહિ તેની મને ખબર નથી. પણ મને તો આ અમૃત રસનું પાન એટલું મધુર, એટલું દિવ્ય, એટલું ં અલૌકિક, એટલું આશ્ચર્યકારી, અદુભુત અને આનંદ પ્રદાયક લાગ્યું કે અનંત કાળની તૃષા છીપાઈ, અનંતકાળની ભૂખ ભાંગી ગઈ, અનંત કાળની સુખના અનુભવની ઈચ્છા તૃપ્ત થઈ. હવે આ મધુર રસ પીવા માટે જગતમાં ક્યાંય જવાની જરૂર નથી. મારા ભગવાન, હું અને જગતના જીવો આ છે અમારા અમૃત રસનું મધુર ઝરશું. બસ… પીધાં જ કરૂં, પીધાં જ કરૂં, પીધાં જ કરૂં… .પીવડાવ્યા કરૂં જગતને આ મધુર રસ. આ અમૃતરસના પાનથી રોમરોમમાં અમૃત વ્યાપી જાય, અશુએ અશુ પવિત્ર રસધારામાં તરબોળ બને. બે કાંઠે વહેતી નદીના પ્રવાહ જેવો લહેરાતો આ વિશ્વકલ્યાણ ભાવનો મધુર રસ મારા અંદર અને બહાર ઉભરાયા જ કરે.

આત્માના પ્રદેશોમાં તૃષ્ટિ અને પુષ્ટિ થઈ. મંગલ ભાવનાના અજવાળાં વ્યાપી ગયાં. દિવસ ઊગે અને આવા ભાવોમાં અમૃતનું પાન થયા કરે. રાત્રે સોણલા આવે, દિવસે વારંવાર યાદ આવે. રોમ રોમ વિકસ્વર બને. વિના પ્રયત્ને મારા પ્રિયતમ હૃદયનો કબજો લઈ લે. અને હૃદય ધબકારામાં

٩3

વિશ્વકલ્યાજ્ઞો ભાવ પૂરે અને આવી મધુર પળોમાં જીવ માત્ર પ્રત્યેનો પ્રેમ મારામાં એવો તો ઉલ્લસિત થયો કે સકલ જીવસૃષ્ટિને પ્રેમથી નવડાવી દેવાનું અને અરિહંતના ભાવોનું અમૃત પીવડાવી દેવાના થનગનાટને હું રોકી ન શક્યો. "સૌને જિનશાસન પમાડવાની, બોધિબીજ પમાડવાની, મોક્ષ પમાડવાની મારી ઉન્નત તમન્ના બે કાંઠે વહેતી નદીની જેમ ઉન્મત્ત બની વહેવા લાગી. આવી મધુર રસભરી અવસ્થામાં સરિતા અને મહાસાગરના અભેદ મિલનની જેમ મારા પ્રિયતમમાં ખોવાઈ જઈને મેં શાશ્વત સુખનો સ્વાદ માણ્યો."

મારા પ્રિયતમે મને ન્યાલ કરી દીધો ઃ મારા આનંદનો પાર નથી. માસ સુખની અવધિ નથી. મારા અહોભાગ્ય જાગ્યાં. મને કલ્પવૃક્ષ, કામધેનું અને ચિંતામશિરૂપ પ્રિયતમ મળ્યા છે. આવા ભાવોમાં મારી અંદર અને બહાર અપાર આનંદના મોજાં ઉછળતાં મેં જોયાં.

મારા ગુરુએ કહ્યું કે અરિહંતોનો વિશ્વકલ્યાશનો ભાવ જયારે આપશામાં વ્યાપક બને ત્યારે આપશો આત્મા પ્રકૃષ્ટ પુણ્યથી પુષ્ટ થાય છે. અને સર્વોત્તમ પુણ્યપ્રકૃતિ બંધાય છે.

- (૧) તીર્થંકર નામ કર્મ (તીર્થંકર નામકર્મની નિકાચના માત્ર તીર્થંકર બનનારને જ થાય છે. તીર્થંકર નામકર્મનો બંધ બીજાને પજ્ઞ થઈ શકે છે.)
- (૨) આદેય નામકર્મ.
- (૩) સુસ્વર નામ કર્મ.
- (૪) સુરૂપ નામકર્મ યાને શુભનામ કર્મ.
- (૫) યશ નામકર્મ.
  - (૬) સૌભાગ્ય નામકર્મ.

આ છ પુણ્યપ્રકૃતિઓ જગતના જીવોને, જિનશાસનમાં જોડવા માટે અદ્ભુત રસાયણ છે, જે ઉદયમાં આવે ત્યારે લાખો, કરોડો, અબજો જીવોને પ્રતિબોધ કરવાની શક્તિ ઉત્પન્ન કરે છે.

પરમાત્માનું અભેદ મિલન અને તેમાંથી સર્જન થતો આત્મ અનુભવનો પરમરસ, ઘાતિ કર્મના દળિયાંને આત્માથી વિખૂટા પાડી આત્મ સમૃદ્ધિના ખજાનાને પ્રગટ કરાવે છે. કર્મનાં પોપડાં ઉખડવા માંડે છે, કર્મના પડદા પીગળવા માંડે છે, સમ્યગ્ દર્શનના અજવાળા આત્માના પ્રદેશમાં પથરાય છે. કર્મના કાટ નીચે દબાયેલાં આત્માના પ્રદેશોમાં મધુર સંચાર થાય છે. અને અંદરથી આત્માનો આનંદરસ ઊભરાય છે. તેનો અનુભવ આસ્વાદ આવે છે, સુધારસ-અમૃત સમા આત્માનંદનો અનુભવ થાય છે.

જગતના જીવ માત્રના કલ્યાશની ભાવના પ્રકૃષ્ટ પુશ્ય ઉપાર્જન કરાવી તીર્થંકર નામ કર્મ, ગણધર નામ કર્મ, તથા શાસન પ્રભાવકતા દ્વારા જગતના જીવોને તીર્થંકરની નજીક લાવવાના કાર્યમાં આપણને કૃતજ્ઞભાવે સેવા કરવાનો લાભ અપાવે છે.

આ વિશ્વમાં સૌથી વધુ ભાગ્યવાન કોણ છે?

વર્તમાનમાં કેવળજ્ઞાની સ્વરૂપમાં મહાવિદેહમાં વિચરી રહેલા શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ કહે છે : ''અતીશય મહિમા રે અતી ઉપગારતા, નિર્મળ પ્રભુ ગુણરાગ. સુરતરૂ, સુરધટ, સુરમણી તુચ્છ તે, જીન રાગી મહાભાગ.''

પુજનાતો કીજેરે બારમા જીનમણી.

જેના હૃદયમાં પ્રભુ અરિહંત પ્રત્યે અનુુરાગ ઉત્પન્ન થયો છે તે મહાભાગ્યવાન છે.

કારણ કે જીનેશ્વર દેવ ઉપરનો અનુરાગ-મોક્ષ પર્યંતની સર્વ સિદ્ધિઓ, લબ્ધીઓ, શક્તિઓ અને સંપદાઓનું મૂળ છે.

માટે જ સિદ્ધસેન દીવાકર સુરીશ્વરજી શ્રી શક્રસ્તવમાં કહે છે.

"સર્વ સપદાં મૂલં જાયતે જીનાનું રાગ."

માટે જ આપણે પ્રભુને પાર્થના કરીએ છીએ કે :-

સમગ્ર સમ્યગ્દષ્ટી અને તેથી ઉપરનાં ગુણાસ્થાનોમાં રહેલા આત્માઓના અરિહંત ભગવંત ઉપર રહેલા અનુરાગને અનંત અનંત વર્ગ કરવામાં આવે અને જે અનંતઅનુરાગનો ભાવ ઉપજે તેવો અનુરાગ "હે કરૂણનીધાન પ્રભુ મારા અંદર અને સર્વ જીવામાં પ્રગટાવ" પ્રભુ તો કલ્પવૃક્ષ છે. અને પરમાત્માના અચિંત્ય પ્રભાવે આવો અનુરાગ આપણા અંદર પ્રગટે છે. તેમાં તીવ્રભાવ આવતાં સમાપત્તિ થાય છે.

સમાપત્તિ એટલે ધ્યાતા-ધ્યાન-ધ્યેયની એકતા. પૂ. પન્યાસ ભદ્રંકરુ વિજયજીના ભાવોમાં સમાપત્તિ એટલે "ધ્યાન જનીત સ્પર્શ" "મયિતદ્રુપં" આ સુત્રદારા જેવું પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે તેવું જ મારૂ સ્વરૂપ છે તે ભાવ પ્રગટે અને ધ્યાન જયારે વધુ સ્થીર બની ગાઢ થાય ત્યારે અભેદ ભાવને સ્પર્શતાં "સ એવ અહં" પરમાત્મા તે જ 'હું' છું. - આવો અનુભવ થાય. (સુરીપુરંદર શ્રી હરિભદ્રસુરીશ્વરજી વિરચીત ષોડષક પ્રકરણના આધારે.) શ્રીપાલ રાસનામના મહાકાવ્યમાં પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ આજ કહે છે - ''ધ્યેય સમાપત્તિ હુંએ ધ્યાતા ધ્યેય પ્રમાણ" સમાપત્તિ અરિહંત સાથે થતાં ધ્યાતા પોતે જ ધ્યેય પ્રમાણ એટલે અરિહંત રૂપ હોય છે.

#### માત્રા ધ્યાન ધ્યાન વિચાર ગ્રંથ

### भावतः समभसरणान्तर्गतं सिंहासनोपविष्टं देशनां कुर्वाणं तीर्थंकरममिवात्मानं पश्यति ॥१९॥

સમવસરણની અંદર સિંહાસન ઉપર બિરાજીને દેશના આપતા તીર્થંકર પરમાત્માની જેમ પોતાના આત્માને જોવો, તે 'ભાવથી માત્રા' છે.

જ્યારે સાધક પોતાના આત્માને સમવસરણમાં રત્નજડિત સુવર્ણમય સિંહાસન ઉપર બિરાજમાન થઇને બાર પર્ષદા સમક્ષ ધર્મદેશના આપતા તીર્થંકરપરમાત્મા સદેશ જીએ છે એટલે કે તત્ત્વ રૂપે પોતાના આત્માનું ધ્યાન કરે છે ત્યારે તે ધ્યાનને 'માત્રાધ્યાન' કહેવાય છે.

આ માત્રા ધ્યાનમાં તીર્થંકરવત્ સ્વ-આત્માને જોવાથી, ધ્યાવવાથી એક વિશિષ્ટ પ્રકારની માત્રા-મર્યાદા નિશ્ચિત થાય છે કે 'હું તીર્થંકર છું; દેવ નારકી કે તિર્યંચ નહિ, સામાન્ય મનુષ્ય પણ નહિ."

આવી ભાવાત્મક મર્યાદાનો નિશ્વય, આ ધ્યાનમાં થતો હોવાથી તેને 'માત્રાધ્યાન' કહેવામાં આવે છે એમ સમજી શકાય છે. તેમાં વિશુધ્ધ ધ્યાન પ્રધાનતા હોવાથી તે 'ભાવથી માત્રા'છે.

ધ્યાનની આ ભૂમિકા 'રૂપસ્થ (સાલંબન) ધ્યાન' ના સતત અભ્યાસથી તેના ફળરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે.

#### 'રૂપસ્થ ધ્યાન' એ 'સાલંબન ધ્યાન' છે :-

'યોગશાસ્ત્ર' ના નવમા પ્રકાશમાં પ્રથમ તીર્થંકર પરમાત્માના અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય આદિના ચિંતન દ્વારા, પરમાત્માની અચિન્ત્ય રૂપસંપત્તિને આશ્રયીને 'રૂપસ્થ ધ્યાન'બતાવ્યું છે. ત્યાર પછી આ ધ્યાનના સતત અભ્યાસથી પરમાત્મામાં તન્મય બનેલો સાધક પોતાના આત્માને પણ સર્વજ્ઞ રૂપે જુએ છે એટલે કે 'આ જે સર્વજ્ઞ ભગવાન છે, તે ખરેખર હું જ છું' - સ एवाइં - એવી

#### આત્મ સ્પર્શી મહાનાદ

તન્મયતાને અનુભવતો સાધક પોતાને સર્વજ્ઞ માને છે - એવી અભેદભૂમિકાનો નિર્દેશ કર્યો છે.

સર્વપ્રથમ સમવસરણ સ્થિત સાતિશય તીર્થંકરપરમાત્માનું ધ્યાન વારંવાર કરવા પૂર્વક તેમાં તન્મયતા પ્રાપ્ત કરીને પછી સાધક પોતાને પણ અરિહંત પરમાત્મા સ્વરૂપે જુએ-ધ્યાવે, તો જ તેને ધ્યાનની વાસ્તવિક સિદ્ધિ મળે છે.

જયારે આપજ્ઞો હંસ રૂપી અન્તરાત્મા પરમાત્મામાં ચિદ્રરૂપ-તન્મય થાય છે, ત્યારે તે પરમહંસ સ્વરૂપ નિર્વાણ-પદને પામે છે.

જો પરમાત્માને અર્થાત્ તેમના આલંબનને બાજુએ રાખી, સીધો જ 'હું' શુદ્ધ, બુદ્ધ આત્મા છું - એમ માની પોતાના આત્માનું જ ધ્યાન કરે છે, તો તે ઉભય-ભ્રષ્ટ થાય છે. શુદ્ધિ અને સિદ્ધિ બન્નેથી વંચિત રહે છે.

કહ્યું પજ્ઞ છે કે - "નિર્મળ સ્ફટિક, રત્ન તુલ્ય શ્રી અરિહંત પરમાત્માના ધ્યાનાવેશથી વારંવાર 'સોક્ટ્રં' - 'સોક્ટ્રં' નો સહજ જાપ કરતો સાધક, પરમાત્મા સાથે પોતાના આત્માની એકતા અનુભવે. પછી નીરાગી, અદ્વેષી, સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, દેવ-દેવેન્દ્રોથી પૂજિત, સમવસરજ્ઞમાં ધર્મ-દેશના કરતા એવા પરમાત્મા સાથે અભેદ-ભાવને પામેલા પોતાના આત્માનું ધ્યાન કરતો સાધક, સર્વ કર્મ-મલને દૂર કરી પરમાત્માપજ્ઞાને પામે છે."

> स्वहंसमंतरात्मानं चिद्र्पं परमात्मनि । योजयेत परमे हंसे निर्वाणपदर्माश्रिते ॥

> > - योगप्रदिप : श्लोक. ४६.

तद्ध्यानावेशतः सोडहं सोडहमित्यालपन् मुहुः। निःशंकमेकतां विधादात्मनः परमात्मना ।।

ततो नीरागमद्वेषममोहं सर्वदर्शिनम् । सुरार्च्य समयसृतौ कुर्वाणं धर्मदेशनाम् ।।

ध्यायन्नात्मानमेवेत्थमभिन्नं परमात्मना

लभते परमात्मत्वं ध्यानी निर्धूतकल्मषः ॥

۹9

ધ્યાતા જો વીતરાગનું ધ્યાન કરે તો વીતરાગ બને છે, સરાગીનું ધ્યાન કરે તો સરાગી બને છે - આ નિયમ સર્વ સામાન્ય છે.

માટે જ ઉપકારી મહર્ષિઓએ ફરમાવ્યું છે કે -કૌતુક માત્રથી પણ અશુભ તત્ત્વોનું ચિંતન અને ધ્યાન ન થઇ જાય તે માટે તેવા પ્રકારનાં અશુભ આલંબનો-નિમિત્તોથી સદા દૂર રહેવું જોઇએ.

અંગારાને અડવાથી શરીર દાઝે છે, તેમ અશુભ તત્ત્વોનું ચિંતન કરવાથી મન દાઝે છે-બગડે છે, જીવન બગડે છે અને દેવદુર્લભ માનવ-ભવ હારી જવાય છે.

તાત્પર્ય કે અશુભ તત્ત્વોનાં સંસર્ગ-પરિચય અને આલંબન શુભ-ધ્યાનમાં વિધ્નરૂપ બને છે. તેથી શુભ-ધ્યાન માટે અશુભ તત્ત્વોના સંસર્ગનો ત્યાગ કરીને શુભ તત્ત્વોનું આલંબન (લેવું) અનિવાર્ય છે, તો જ શુભ-ધ્યાનની સિદ્ધિ શીધ્ર થાય છે.

'માત્રા ધ્યાન'માં સર્વોત્કૃષ્ટ પુણ્યના પુંજ, ત્રિભુવન-ગુરુ અને ધર્મ-દેશના રૂપ સર્વોત્કૃષ્ટ પરોપકારને કરનારા એવા સમવસરણસ્થિત ભાવ-તીર્થંકર પરમાત્માનું પરમોચ્ચ શુભ આલંબન હોવાથી સાધકના સર્વ મનોવાંછા અવશ્ય સિદ્ધ થાય છે.

# નિશ્વયથી આત્મધ્યાન

આત્માને નિશ્ચયથી તે જ જાણી શકે છે, કે જે શ્રી અરિહંત ભગવંતને તેમના શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યથી, શુદ્ધ કેવળજ્ઞાન ગુણથી અને શુદ્ધ સ્વભાવ પરિણમનરૂપ પર્યાયથી જાણે છે. કારણ કે दलतया परमात्मा एव जीवात्मा દળથી જીવ પોતે જ પરમાત્મા છે.

શુદ્ધ દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયથી શ્રી અરિહંતનું તથાપ્રકારે જ્ઞાન થવાથી તથાપ્રકારે ધ્યાન થાય છે અને તે ધ્યાન સમાપત્તિજનક બનીને મોહનો નાશ કરે છે.

સમાપત્તિ એટલે ધ્યાનજનિત સ્પર્શના. તે બે પ્રકારે થાય છે. સંસર્ગારોપથી અને અભેદારોપથી.

પ્રથમઃ- શુદ્ધાત્માના ધ્યાનથી અંતરાત્માને વિષે પરમાત્માના ગુણોનો સંસર્ગારોપ થાય છે અને પછી અંતરાત્મામાં પરમાત્માનો અભેદારોપ થાય છે. તેનું ફળ અતિ વિશુદ્ધ સમાધિ (થાય) છે. ततोङबमर्हत्यर्यायो, भावी द्रव्यात्मना सदा । भव्येष्बास्ते सतश्चास्व, ध्याने को नाम विभ्रमः ॥१९३॥

- तत्वानुशासन.

સર્વ દ્રવ્યોમાં દ્રવ્યાત્મક એવા ભૂત અને ભાવિના સર્વ પર્યાયો દ્રવ્ય રૂપે સદા રહે છે. (અર્થાત્ પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં તેના ભૂત અને ભાવિ સર્વ પર્યાયો વર્તમાનમાં દ્રવ્યરૂપે રહેલા છે.) તેથી સર્વ ભવ્યોમાં ભાવિમાં થનાર એવા આ 'અર્હત્ પર્યાય દ્રવ્યરૂપે સદા રહેલ છે. તો પછી સદા વિદ્યમાન એવા પર્યાયનું ધ્યાન કરવામાં ભ્રાંતિ શી? અર્થાત્ આપણા ભાવિ 'અર્હત્ પર્યાય' નું આપણે ધ્યાન કરીએ છીએ તે યોગ્ય જ છે.'

> अथवा भाविनो भूता, स्वपर्यायास्तदात्मकाः । आसते द्रव्यरुपेण, सर्व द्रव्येषु सर्वदा ॥३९२॥

જ્ઞાનસાર પ્રકરશમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ "શુધ્યત્મ દ્રવ્ય મેવાહં, શુધ્ધ જ્ઞાન ગુણોમમ" (સંભેદ પ્રશીધાનમાં અરિહંતનું ધ્યાન છે.) અભેદ પ્રશીધાનમાં આત્માનું અરિહંતરૂપે ધ્યાન છે અને તે જ સમાપત્તિ છે. તીર્થંકરત્વ રૂપ મહાશક્તિના મૂળમાં વિશસ્યાનક તપ, સવિજીવ કરૂ 'શાસન રસીની ભાવના અને પરમાત્મ સમાપત્તિ છે.'

પ્રવચન સારોધ્ધાર નામના ગ્રંથમાં શ્લોક ૪૫૮ થી ૪૭૦ માં આવતી ચોવીશીમાં થનાર શ્રી પદ્મનાભ આદી ૨૪ તીર્થકર ભગવતોને વંદના કરી છે તેનું ભાષાંતર ગુજરાતીમાં નીચે મુજબ છે. ભાવી ચોવીશીના તીર્થંકર થનાર જીવોને વંદના.

. ૧. પ્રથમ શ્રેણિક રાજાના જીવ, પદ્મનાભ તીર્થંકરને હું નમું છું.

 બીંજા મહાવીર ભગવાનનાં કાકા સુપાર્શ્વ રાજાનો જીવ, સુરદેવ પ્રભુને હું નમું છું.

- ત્રીજા કોણિકપુત્ર ઉદાયી મહારાજાનાં જીવ, કે જેમનો ભવવાસ નાશ પામ્યો છે, તે સુપાર્શ્વ નામના તીર્થકરને હું વંદુ છું.
- ૪. ચોથા પોટીલનાં જીવ, સ્વયંપ્રભ નામનાં જિનને હું વંદુ છું.
- પ. પાંચમા દઢાયુષના જીવ, એવા સર્વાનુભૂતિ નામના તીર્થકરને હું વંદુ છું,
  - ૬. છકા કીર્તિના જીવ, દેવશ્વત જિનને હું વંદુ છું.

| 50                                                                      | આત્મ સ્પર્શી મહાનાદ                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ૭.                                                                      | સાતમા શંખ નામના શ્રાવકના જીવ, ઉદયી નામના જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |
| ८.                                                                      | આઠમા આનંદના જીવ,પેઢાલ નામનાં જિનેશ્વરને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| ٤.                                                                      | નવમા દેવની સેવાને પામેલા એવા સુનંદના જીવ, પોટીલ નામે તીર્થંકરને                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|                                                                         | હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| ٩0.                                                                     | દશમા શતકના જીવ, શતકીર્તિ નામે જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
| 99.                                                                     | અગ્યારમા દેવકીના જીવ, મુનિસુવ્રત તીર્થંકરને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ૧૨.                                                                     | બારમા સત્યકીના જીવ, જગપ્રદીપ સમાન અમમ નામના જિનને હું<br>નમું છું.                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
| ૧૩.                                                                     | પડ છ <sup>.</sup><br>તેરમા વાસુદેવના જીવ, નિષ્કષાય નામના જિનને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                            |  |  |  |
| ٩૪.                                                                     | ચૌદમા બલદેવના જીવ, નિષ્પુલાક નામના જિનને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| ૧૫.                                                                     | પંદરમા સુલસા શ્રાવિકાના જીવ, નિર્મમ નામના જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| <b>٩</b> ξ.                                                             | સોલમા રોહિણીના જીવ, ચિત્રગુપ્ત નામના જિનને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ૧૭.                                                                     | સત્તરમા રેવતી શ્રાવિકાના જીવ, સમાધિ નામના જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| ٩८.                                                                     | અઢારમા શતાલિના જીવ, સંવર નામના જિનેશ્વરને હું નમું છું.                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| ૧૯.                                                                     | ઓગષ્નીસમા ઢૈપાયનના જીવ, યશોઘર નામના જિનેશ્વરને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |
| ૨૦.                                                                     | વીશમા કૃષ્ણ વાસુદેવના જીવ, તૃષ્ણા રહિત એવા વિજય નામના જિનને<br>હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                            |  |  |  |
| ૨૧.                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|                                                                         | બાવીશમા અંબડના જીવ, દેવ નામનાં જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
|                                                                         | ત્રોવીશમાં અમરના જીવ, અનંત વીર્ય નામનાં જિનને હું વંદુ છું.                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| ૨૭.<br>૨૪.                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|                                                                         | ઉત્સર્પિણી કાળમાં ભાવિ ચોવીશીમાં થનારા તીર્થંકરોના પૂર્વભવનાં<br>હોયપ્રકૃતિ કી સંસ્ટુરિક પણ પ્રસાય પ્રાથમિક કો સ્ટુડિક કોર્સ્ટ્રોના પૂર્વભવનાં                                                                                                                          |  |  |  |
| નામોલ્લેખપૂર્વક શ્રી ચંદ્રસૂરિજી નામના આચાર્યદેવ વડે સ્તુતિ કરાય છે, તે |                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|                                                                         | ારો સર્વકાળ સુખને અને શુભને કરનારા થાઓ.(૪૫૮-૪૬૯)                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |
| નીકાર<br>તીર્થક                                                         | આવતી ચોવીશીના ચોવીસ તીર્થંકરો છેલ્લાથી ત્રીજા ભવે તીર્થંકર નામ<br>તીત કર્યું તે આત્માઓ ૧૮ શ્રાવક અને ૬ શ્રાવીકા છે. તે સર્વોત્તમ<br>રના આત્માઓ કેવા ભાવમાં ઝૂલતા હશે, તેની કલ્પના કરવી જરૂરી છે.<br>તા નીત્ય વેપાર-રાજ્ય આદી કાર્યોમાં શ્રાવીકાઓ ગૃહકાર્યમાં, બાળકો અને |  |  |  |
|                                                                         | ી સાર-સંભાળ લેતાં અનેક વૈભવો વચ્ચે પણ અનાસક્ત યોગમાં રહી                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |

"તીર્થંકરનામ નીકાચના રૂપ મહાભાવમાં" કેવા ભાવીત હશે? તેનો વિચાર પણ રોમાંચ કરાવે તેવો છે. આ વસ્તુ વિચારીએ ત્યારે જૈન શાસનની મહાનતા, વિશાળતા,અને તીર્થંકરોની દીવ્યતા આપણા આત્માને હર્ષાલ્લાસમાં મગ્ન બનાવે છે અને 'તીર્થંકરો પ્રત્યેનો અનુરાગ દઢ બને છે.'

હવે આપશે સાધનામાં આગળ વધીએ.

પૂજ્ય પન્યાસજી મહારાજ શ્રી અરિહંત પરમાત્માના સાર્વભૌમિક મહાસામ્રાજ્ય વિશ્વમય સ્વરૂપની વાતો ઘણી વખત કરતા.

પહેલી ઉપકાર સંપદા - પરમાત્મા કરૂણાના સાગર, કૃપાના અવતાર, દયાના સમુદ્ર, વાત્સલ્યના ભંડાર, અશરણના શરણ, અનાથના નાથ, અનંત જીવોના પરમ ઉદ્ધારક, મહાસાર્થવાહ, મહાગોપ, મહાનિર્યામક, મહામાહણ આદિ ગુણોનું ચિંતન કરવું.

**બીજી અતિશય સંપદા** - પ્રભુના ૩૪ અતિશયો, ૩૫ વાણીના ગુણો, પ્રાતિહાર્યો, સમોસરશની ઋદ્ધિ આદિનું ચિંતન કરવું.

ત્રીજી મૂલગુણસંપદા - શુદ્ધ આત્મચૈતન્ય પ્રગટ થવાથી પરમાત્મામાં જે જે અનંત ગુણ સંપદા પ્રગટ થઈ છે તેનું ચિંતન કરવું. સ્વરૂપરમણી, સ્વરૂપભોગી, સ્વરૂપાનંદી, અનંતગુણ સમૃદ્ધિના નિધાન, કેવળ જ્ઞાન આદી અનંત ગુણલક્ષ્મીના સ્વામી, અચિંત્યશક્તિના ભંડાર, અનંત વીર્ય આદિ ગુણોથી યુક્ત, એકાંતિક-આત્યંતિક-અનંત-અવ્યાબાધ-સ્વતંત્ર-સ્વાધીન એવા પરમ સુખથી પરિપૂર્શ-પરમાત્મસ્વરૂપનો વિચાર કરતાં જીવનું અનંત કાંળનું પુદ્ગલ ઉપરનું આદર બહુમાન પલટાઈને પરમાત્મા ઉપર આદર બહુમાન થાય છે.

ઉપકાર સંપદા, અતિશય સંપદા, મૂલગુશ સંપદા આદી અનેક ગુણોથી . અલંકૃત પરમાત્માનું વર્શન ચાલતું હતું, તેમાં એક દિવસ બહુ જ મૂલ્યવાન વિચારશા આગળ ચાલી, પૂ. ગુરૂભગવંત અરિહંતોનું મહાસામ્રાજ્ય સમજાવતા મન મૂકીને વરસ્યા.

પરમાત્મા સીમંધર સ્વામિ મહાવિદેહના પુષ્કલાવતી વિજયમાં વિચરી રહ્યા છે.

ત્રણે ગુણ સંપદાથી પ્રભુ અલંકૃત છે.

તેમના પરિવારમાં ૮૪ ગણધરો, ૧૦ લાખ કેવળજ્ઞાની આત્માઓ, ૧૦૦ કરોડ સાધુ, ૧૦૦ કરોડ સાધ્વીજી અને ૯૦૦ કરોડ શ્રાવક, ૯૦૦ શ્રાવિકા, તેમના ઉપદેશથી સમ્યગ્ દર્શન પામેલા દેવો, માનવો અને તિર્યંચો તો પાર વગરના આ બધો તેમનો પરિવાર. તેમની પાસે દીક્ષિત થયેલા ગણધરો, સાધુ, સાધ્વીનો પરિવાર પણ ઘણો મોટો છે.

પરમાત્મા પહેલા પહોરે અને ચોથા પહોરે દરરોજ અંદાજે છ કલાક દેશના આપે, તે પજ્ઞ કેવી! પ્રભુના વાણીના ગુણોથી યુક્ત દેશનાથી અનેક જીવો પ્રતિબોધ પામી, સાધના કરી, કેવળજ્ઞાન અને મોક્ષ પામે છે.

મહાવિદેહમાં ૧૬૬૦ તીર્થંકરોના જન્મ થઈ ગયા છે. દીક્ષા હજુ અવસરે લેશે. આવા કુલ ૨૦ તીર્થંકરો (અરિહંતો) વર્તમાનમાં મહાવિદેહમાં આવા મોટા પરિવાર સાથે વિચરિ રહ્યા છે. અને દરેકનો ઉપર મુજબ પરિવાર છે. તેમના ભાષાવર્ગજ્ઞાના પુદ્ગલો જગતને પવિત્ર કરી રહ્યા છે. તથા તેમના પરિવારના મનોવર્ગજ્ઞા અને ભાષાવર્ગજ્ઞાના પુદ્ગલો જગતને મોક્ષ તરફ ખેંચી રહ્યા છે.

પાંચ ભરત, પાંચ ઐરવતક્ષેત્ર છે. અહીં અત્યારે ભરત ક્ષેત્રમાં પરમાત્મા મહાવીર દેવનું શાસન ચાલી રહ્યું છે. ચતુર્વિધ સંઘ આરાધના કરે છે, જિન મંદિરોમાં પ્રભુ ભક્તિ આદિ ચાલી રહ્યા છે, અનેક જીવો મોક્ષ માર્ગની સાધના કરી રહ્યા છે. અઢી દ્વિપમાં પાંચ ભરત, પાંચ ઐરવતક્ષેત્રમાં અહિંના જેવું પ્રભુ શાસન ચાલે છે તેના આધારે અનેક જીવો મોક્ષમાર્ગની સાધના કરે છે.

સમગ્ર તીચ્છાં લોકમાં જિનકથિત વચન અનુસાર ધર્મસાધના ચાલે છે. અરે! સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રમાં અરિહંત પ્રભુના આકારવાળા માછલાંને જોઈ બીજા માછલાં સમ્યગ્ દર્શન પામે છે, દેશ વિરતિ પામે છે.

સમગ્ર ત્રસ નાડીમાં અરિહંતોનું મહાન સામ્રાજ્ય પ્રવર્તી રહ્યું છે. કરોડો - અબજો જિન મંદિરોમાં પ્રભુ ભક્તિ ચાલે છે. ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષ, વૈમાનિક દેવો જિનમંદિરોમાં ભક્તિ કરે છે. જિન કથિત તત્ત્વનું ચિંતન કરે છે. સમ્યગ્ દર્શન નિર્મળ કરે છે.

અત્યારે દેવલોકમાં રહેલા - જેમનું તીર્થંકર નામકર્મ નિકાચિત થયેલું છે અને દેવલોકમાંથી ચ્યવીને તીર્થંકર તરીકે જન્મ પામવાના છે, તેવા અસંખ્ય દેવો જગત ઉદ્ધારની ભાવના સતત કરી રહ્યા છે, તેના મનોવર્ગજ્ઞાના પુદ્ગલો વિશ્વવ્યાપી બનીને સદા જગતને પવિત્ર કરી રહ્યાં છે.

રર

સિદ્ધશિલા ઉપર અનંત સિદ્ધ ભગવંતો જગતને પરમ સુખ અને આનંદ પ્રાપ્ત કરવા સતત પ્રેરણા આપે છે. આવું અને જેનું વર્શન કરી ન શકાય તેવું અખિલ બ્રહ્માંડના સાર્વભૌમ ચક્રાધીશ્વર અરિહંતોનું મહાસામ્રાજ્ય જગતમાં પ્રવર્તી રહ્યું છે. અરિહંતોનું સર્વશ્રેષ્ઠ અનુદાન - તે પોતાના જ ભક્તને પોતાના સમ બનાવે છે. એટલે તે 'નિજ સ્વરૂપના દાતા' છે.

આવી આવી અનેક રસભર વાતો પૂ. પન્યસજીભદ્રંકરવિજયજી ભગવંત સમજાવતા અને સાધકોના હૃદય પ્રભુપ્રેમથી છલોછલ ભરાઈ જતા. અરિહંત પદના ભાવામૃત ઘૂંટી ઘૂંટીને સાધકને પાન કરાવતા જ રહ્યા .... વર્ષો સુધી 'અરિહંત' 'અરિહંત' ચાલતું જ રહ્યું છે. અરિહંતની વાતો કરે ત્યારે ગુરુમહારાજમાં અરિહંતના ભાવોનું દર્શન થતું હતું. તેમના આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે અરિહંત ગીત ગુંજતું હતું. તેમના લોહીના અણુએ અણુ અરિહંતની વિશ્વ ઉદ્ધારની ભાવનાથી વિભૂષિત રહેતા તેમના હૃદયના ધબકારે ધબકારે અરિહંતનું સ્મરણ રહેતું અને શ્વાસોશ્વાસ અરિહંત ભાવવાસિત રહેતો. તેમની આંખોમાં પરમાત્માની ઝલક દેખાતી, તેમને જોઈને અરિહંતના એંધાણ વરતાય. જાણે પરમાત્મા પાસે પહોંચવાનું દ્વાર હોય એવા ગુરુ ભગવંત શોભતા હતા ! તે દ્વારેથી પ્રવેશ થતાં સુખ સંપદાને આપનારૂં પ્રભુનું દર્શન થતું. પૂજ્ય ગુરુ ભગવંત હંમેશાં પરમાત્મા અને શિષ્યની કડી જોડી આપવાનું કાર્ય કરતા જ રહ્યા......

મૈત્રીભાવભર્યું તેમનું હૃદય કોઈ વખતે અમૃતથી છલકાઈ જાય ત્યારે જીવસૃષ્ટિમાં વિચરવા ગાલેલી તેમની ચેતના સમષ્ટિના અનંત વિલાસમાં ડૂબી જતી. ગુરુ ભગવંત જયારે મન મૂકીને વરસે ત્યારે જાણે વાત્સલ્યનું વહેતું ઝરણું, પરોપકારની પરબ અને મૈત્રીભાવના મહાસાગર …! પૂ. ગુરુમહારાજ ,અરિહંતના ભાવો પીરસે ત્યારે સાધકની ચેતનામાં વીજળીનો સંચાર થાય. સાધક કોઈ અલૌકિક દશામાં પ્રવેશ કરી અરિહંતમાં ખોવાઈ જાય.

બસ, આવું બધું દરરોજ ચાલતું જ રહ્યું… સાધકના જીવનની પ્રેમ સરિતા સુવર્જ્રામય મધુર પળોમાં આ રીતે પરમાત્માના મહાસાગર તરફ વહેતી જ રહી… વહેતી જ રહી… વહેતી જ રહી…..

વિશ્વના સાર્વભૌમિક સામ્રાજ્યના જીવનદાતા અરિહંત પ્રભુનું મહાસામ્રાજ્ય... મારા પ્રિયતમનું મહાસામ્રાજ્ય ગુરુ મુખેથી સાંભળી મારા હ્રદયમાં દિવ્યજ્યોતિનો પ્રકાશ પથરાયો. દરરોજ સવારે એક પહોર (અંદાજે 3 થી ૬ વાગે) મારા પ્રિયતમ સામે દિવ્ય પ્રજ્ઞય ચાલે છે. સામાયિક ભાવમાં, પદ્માસને સ્થિત સાધક સ્થિતિમાં, મારા પ્રિયતમના રસ ભર્યા આલિંગનમાં હું લપાઈ જાઉં, પ્રભુના આલિંગનને ઝીલવામાં રસભર બની જાઉ, અભેદ ધ્યાનમાં અમારૂં એકત્વ મિલન થાય અને અરિહંતાકાર ઉપયોગ અને ઉપયોગ આકાર આત્માની દિવ્ય સાધના ચાલે. મારા પ્રિયતમ-પ્રભુ આત્મ અનુભવનો દિવ્ય મધુર રસ પીવડાવે.

તે અક્ષય અવિચલ અનુભવરસનું અમૃત હું પીધા જ કરૂં …….. પીધા જ કરૂં …….. પીધા જ કરૂં ……….

પ્રિય વાચક મિત્રો ! તેનું તાત્વિક સ્વરૂપ જરા જોઈ લઇએ. મન વૈકુંઠ અકુંઠિત ભક્તે, યોગી ભાખે અનુભવ યુક્તે.

અકુંઠિત ભક્તિ દ્વારા એટલે ઉપયોગને કુંઠિત થવા દીધા સિવાય એટલે કે અરિહંત આકાર ઉપયોગના સતત પ્રયોગ દ્વારા અમે એવી ભક્તિ કરીશું કે અનુભવજ્ઞાની મહાપુરુષોએ જે રીતે ધારાબદ્ધ રીતે (અકુંઠિત ભક્તિ દ્વારા) ઉપયોગ અરિહંત પ્રભુના સ્વરૂપમાં સ્થિર કર્યો તે રીતે -

ખીર નીર પેરે તુમશું મીલશું, વાચક યશ કહે હેજે હળશું.

અમે પણ પરમાત્મા સાથે એકમેક મળી જઈશું. જેવી રીતે સાકર દૂધમાં ભળી જાય, તે રીતે ખીર-નીર પેરે તુમશું મીલશું એટલે કે હે વિશુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ પરમાત્મા ! આપના આવા અભેદ મિલન દ્વારા અમે પણ હેજે હળશું. એટલે કે પરમાનંદનો અનુભવ કરીશું અર્થાત્ તાત્ત્વિક દષ્ટિએ આપનું અભેદ મિલન તે જ આત્મસાક્ષાત્કાર એટલે આત્મસ્વરૂપ અનુભવની દિવ્ય મધુર પ્રક્રિયા.

આનંદનો પ્રેમી મનુષ્ય જ્યારે સાધક દશામાં આવે છે, ત્યારે જાણે છે કે આનંદનો ભંડાર આત્મામાં છે અને આનંદનો પરમ પ્રગટ ભંડાર પરમાત્મામાં છે. તેથી સાધકના પ્રેમનો પ્રવાહ પરમાત્મા તરફ વળે છે અને સાધકનો તે પરમાત્મ પ્રેમ જ પરમાનંદનું સ્વરૂપ ધારણ કરીને સાધકને આનંદથી પૂર્ણ ભરી દે છે.

આ પ્રમાશે વિશ્વમાં અવિચ્છશપશે પ્રવતી રહેલા જૈન શાસનના મહાસામ્રજ્યની અનુમોદનમાં આપશો આત્મા ખોવાઇ જાય છે તે રીતે નીત્ય અનુમોદન કર્યા જ કરવું. કર્યા જ કરવું. અનુમોદન એટલે ધર્મશક્તિનો ભાવથી સ્વીકાર, અનુમોદન એટલે શાસનના પ્રશ્નેતા તીર્થંકરો પ્રત્યે ભાવથી આદર અને બહુમાન. આ આદર અને બહુમાન એટલે સુધી વૃધ્ધી પામે કે તીર્થંકરો પ્રત્યે અભેદ થાય અને જૈન શાસનનો પ્રભાવ આપશા અશુએ અશુમાં વ્યાપક બને.

# સદા તું હું, સદા હું તું

પરસ્પર પ્રેમના રંગે, ખરેખર ચિત્ત રંગાયા; ઉછળતાં ચિત્ત દેખ્યાથી, સદા હું તું, સદા તું હું ાા૧ા મળ્યું છે ચિત્તથી ચિત્તજે, નથી જ્યાં મૃત્યુની પરવા; વિશુધ્ધ પ્રેમ સાગરમાં, સદા હું તું, સદા તું હું ાા૨ા પરસ્પર ચિત્ત રેડાયાં, થતા સંયમ પરસ્પરમાં; ઊઠે છે તારમાં તારો, સદા હું તું, સદા તું હું ાા૩ા સદા સંબંધ એવો જ્યાં, વિશુધ્ધ જ્ઞાનપ્રીતિ ત્યાં, બુર્ધ્યાબ્દ દિવ્ય સંબંધે, સદા હું તું, સદા તું હું ાા૪ા સમાતું તુજ સૌ મુજમાં, સમાતું તુજમાં મુજ સૌ, સદા એવું બન્યું રહેતું, સદા હું તું, સદા તું હું ાા૫ા

#### ભાવાર્થ

પરસ્પર વિશુધ્ધ પ્રેમે જ્યાં ચિત્ત રંગાયા છે, ત્યાં એક બીજાને નિરીખવાથી હર્ષોલ્લાસ તરંગ વડે પરસ્પર ચિત્ત ઉછળે છે. આવા દિવ્ય વિશુધ્ધ પ્રેમથી રંગાયેલા આત્માઓમાં તું તે હું પોતે જ છું અને હું તે તું છું અર્થાત્ કાયાની ભિન્નતાને ભિન્ન પણ દેખાય છે, પણ આન્તરિકદશાએ તો તું તે હું અને હું તે તું છું એવો સદા દ્રઢભાવ રહે છે. તે કદી ટળતો નથી. આવા વિશુધ્ધ પ્રેમસાગરમાં ચિત્તથી ચિત્ત મળેલું હોય છે અને જ્યાં મૃત્યુની પરવા નથી એવો દ્રઢ પ્રેમભાવ સંબંધ બને છે. એક બીજાનું ચિત્ત પરસ્પર એક બીજામાં રેડાયેલું રહે છે અને પરસ્પર વિશુધ્ધ પ્રેમતાનના યોગે પરસ્પર એક બીજામાં રેડાયેલું રહે છે અને પરસ્પર વિશુધ્ધ પ્રેમતાનના યોગે પરસ્પર એકબીજાના ચિત્તમાં સંયમ થાય છે અને એકના હૃદયમાં જે વિચાર તારો ઉઠે છે. તે જ વિચારતારો અન્યના હૃદયમાં ઊઠે છે. એવા વિશુધ્ધાત્મ સંબંધમાં સદા હું તે તું અને તું તે હું એવું રહ્યાં કરે છે. વિશુધ્ધ પ્રેમના ઉચ્ચ સંબંધ તારું તે સર્વ મારામાં સમાઇ જાય છે અને મારૂં તે સર્વ તારામાં સમાય છે. અર્થાત્ મારા તારાનો ભેદ રહેતો નથી. એવી પરસ્પર દશા અનુભવાય છે અને એવું બાહ્યમાં વિવેક પ્રેમ જ્ઞાનયોગે બની રહે છે.

પ્રભુને 'તું' તરીકે સંબંધોન હવે તું અને હું માં કાંઇ ફરક ન હોય તે રીતે વેદાય છે અનુભવાય છે.

આ રીતે આપજ્ઞા આત્મામાં પરમાત્મ સ્વરૂપ વેદાય - અનુભવાય છે તે સમાપત્તિ છે અને સર્વ જીવોમાં પરમાત્મ સ્વરૂપનું દર્શન થાય, સર્વ જીવો સાથે અભેદ અનુભવાય તે મહાસમાપત્તિ છે. આ સમાપત્તિ તીર્થંકર નામ કર્મના .દળીયાં, આકર્ષણ કરે છે.

આવા આત્મસ્પર્શી મહાનાદની સાધના કરીને યોગ્ય અધીકારી આત્માઓ પરમનો રસ અનુભવે તે હેતુથી હતું વધુ ઉંડાણમાં જઇ અનુપેક્ષા કરીએ.

### "તીર્થંકરત્વની માતા"

ભગવાન મહાવીર સ્વામીના ઔદારિક શરીરને જન્મ આપનાર ત્રીશલાદેવી છે.

તીર્થકરત્વને જન્મ આપનાર માતા "સવિ જીવ કરૂં શાસન રસીની" ભાવના છે.

તીર્થંકર નામ કર્મની નીકાચના છેલ્લાથી ત્રીજા ભવે થાય છે. તીર્થંકરના આત્મા વર-બોધિ (સમ્યગ્ દર્શનની સર્વોચ્ચ અવસ્થા) અવસ્થામાં આવે છે ત્યારે જગતનું નીરીક્ષણ કરે છે. તે સમયે ભાવ-કરૂણાનો પરિણામ ઉલ્લસીત થાય છે. "અહો ! આ વિશ્વમાં જીનેશ્વર ભગવંતનો ધર્મરૂપી ઉદ્યોત વિદ્યમાન હોવા છતાં મીથ્યાત્વ આદી મોહાંધકારના કારણે જગતના જીવો ભવ સંસારમાં અનંત દુઃખથી પીડાઇ રહ્યા છે. જો મને કોઇ એવી શક્તી પ્રાપ્ત થઇ જાય તો જગતના સર્વ જીવોને જીનેશ્વર ભગવંતના શાસનના રસીક બનાવવા દારા નીસર્ગથી અનંત સુખ જ્યાં રહ્યું છે એવું મોક્ષ હું સર્વ જીવોને પ્રાપ્ત કરાવું."

આ ભાવની પરકાષ્ટાએ તીર્થંકર નામકર્મની નીકાચના થાય છે. આ વિશ્વકલ્યાણની ભાવનાછેલ્લાથી ત્રીજા ભવે તીર્થંકર નામ કર્મની નીકાચના પછી સતત ચાલુ રહે છે. તે દેવલોકના એક ભવમાં પણ સતત ચાલે છે. તે સમયે - તીર્થંકર નામ કર્મનો બંધ ચાલુ હોય છે. વિશ્વ કલ્યાણ માટે તીર્થંકર ભગવંતો જન્મ ધારણ કરે છે. ત્યારથી કેવળજ્ઞાન પર્યંત વિશ્વ કલ્યાણના ભાવમાં સતત ઝુલે છે. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી તીર્થંકર નામકર્મના વિપાક ઉદય થાય છે. અને તીર્થ સ્થાપના કરીને વિશ્વકલ્યાણનું સુમધુર કાર્ય તીર્થંકરો દ્વારા થાય છે.

આ સવિજીવ કરૂં શાસન રસીની ભાવના તીર્થંકરત્વ (તીર્થંકર પશ)ની માતા રૂપ મહા શક્તિ છે.

જ્યારે આપશું સર્વસ્વ આ મહાશક્તીને આપશે સોંપી દઇએ છીએ "તીર્થકરત્વ" સાથે અભેદ થાય છે. તીર્થકરો સાથે સમાપત્તિ થાય છે. તે સમયે આ મહાશક્તી રૂપ વિશ્વ માતા

#### "અમ સૌને તારા બાળકને પ્રેમથી અમને ખોળે લેજે."

અમે બાળકને ખોળામાં લઇને વિશ્વ વાત્સલ્યનું અમૃત પીવડાવે છે તેવી સુખદ પળે મહાઅમૃત રસનું પાન થાય છે. મનુષ્યની ૧૦૦ વરસની જીંદગીમાં સૌથી સુખદ પળ કઇ? બાળક નાનું હોય, ભૂખ લાગી હોય તે સમયે માતા જયારે બાળકને ખોળામાં લઇને દુધ પીવડાવે તે પળ માનવ જીવનની સૌથી મધુર પળ છે.

જગતના અનંતાઅનંત જીવોના કલ્યાણ માટે આપણું હૃદય કરૂણા ભાવથી ભાવીત બન્યું હોય ત્યારે "સવી જીવ કરૂં શાસન રસી" રૂપ ભુવનેશ્વરી માતા આપણને ખોળામાં લઈને વિશ્વવાત્સલ્યનું અમૃત પીવડાવે, તેવી મધુર પળની પ્રાર્થના કરીએ.

> "નયને તું મા, શ્રવણે તુ મા. મુજ રોમે રોમે તું વસજે. સર્વ જીવ કરૂં શાસન રસીયા એ ભાવના મૂજ હૃદયે ભરજે. હે જગ જનની હે મા ભગવતી ભૂવનેશ્વરી મા શરણે લેજે, અરજી અમારી ઉરમાં ધરજે."

#### પરિશીષ્ટ : ૧

શ્રી તીર્થંકર નામ કર્મના હેતુઓની દીવ્ય સાધના જે કરે છે તેને તીર્થંકર નામ-કર્મરૂપ મહાલક્ષ્મી વરે છે. શ્રી તીર્થંકર ભગવાનનું સર્વાતિશય સંપન્ન ધ્યાન કરનાર પણ તીર્થંકર નામ કર્મ ઉપાર્જન કરે છે. આજ સમાપત્તિ છે. પહેલા પ્રકાર (વિશ્વવાત્સલ્યની ભાવના) કારણ દ્વારા કાર્ય સિદ્ધિ છે. આ ધ્યાન સમાપત્તિ રૂપ બીજા ઉપાયમાં કાર્ય દ્વારા કારણની સહજ સિદ્ધિ છે. આ બીજો ઉપાય એવો છે કે જેમાં વીશે વીશ સ્થાનક સમાઈ જાય છે. બીજા ઉપાયનું નામ છે. અહૈંદ્ વાત્સલ્ય જે વીશ સ્થાનકમાં પ્રથમ સ્થાને છે.

#### પરિશીષ્ટ : ૨

સકલમંત્ર-તંત્ર-યંત્રા-ધિરાજ-રાજેશ્વર શ્રી સિધ્ધચક્ર મહાપુજન વિધિ ત્રીજી ચોવીશીના ૨૪માં શ્લોકમાં :

किं बहुउक्तेन मो भव्या

अस्यैवाराधके नरै : ।

तीर्थकुन्नाम कर्माङपि.

हेलया समुपार्ज्यते ॥ २४ ॥

સિધ્ધચક્રના ફળાદેશનું વર્શન કર્યા પછી શાસ્ત્રકાર મહર્ષી સાર રૂપ કહે છે "આ સિધ્ધચક્રના ગુણોનું બહુ વર્શન કરવાથી શું!

આ સિધ્ધચક્રનાં આરાધક શીધ તીર્થંકર નામ કર્મ ઉપાર્જન કરે છે.

#### પરિશીષ્ટ : ૩

નમસ્કાર મંત્રના સિધ્ધપુરૂષ પૂ.પ. ભદ્રંકર વિજયજી વિરચિત, ત્રૈલાક્ય દીપક નમસ્કાર મહામંત્ર નામના મહાન ગ્રંથમાં :-

શ્રી રત્નમંદીર ગણીરચિત ઉપદેશ તરંગીણી નામના કાવ્યના ૧૩માં શ્લોકમાં :

> यो लक्षं जिनबद्धलक्ष्यसुमनाः सुव्यक्तवर्णक्रमम्, अद्धावान् विजितेन्द्रियो भवहरं मन्त्रं जपेच्छावकः ।

पुष्पैः श्वेतसुगन्धिमिश्र विधिना लक्षप्रमाणैर्जिनं,

यः संपूजयते स विश्वमहितः श्रीतीर्थराजो भवेत् ॥ १३॥ જિનેશ્વર પ્રત્યે લક્ષ બાંધવા પૂર્વક સુંદર મનવાળો જે જિતેન્દ્રિય અને શ્રદ્ધાવાન શ્રાવક સુસ્પષ્ટ વર્ણોચ્ચારપૂર્વક સંસારનો નાશ કરનાર એવા પંચપરમેષ્ઠિ નમસ્કારનો એક લાખ વાર જાપ કરે અને શ્વેત સુગન્ધિ લાખ પુષ્પોવડે શ્રી જિનેશ્વરદેવની વિષિ પૂર્વક સમ્યક્ પ્રકારે પૂજા કરે, તે ત્રિભુવન પૂજ્ય તીર્થકર થાય ॥ ૧૩॥

#### પરિશીષ્ટ : ૪

ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજી <u>મહારા</u>જા "ખોડશક પ્રકરણ" નામના ગ્રંથમાં ફરમાવે છે કે -

આ જિનેશ્વર ભગવંત જ્યારે હૃદયમાં પ્રતિષ્ઠિત થાય છે, ત્યારે સર્વ પ્રયોજન સિદ્ધ થવાનું કારણ એ છે કે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત પરમ ચિંતામણિ છે. તેઓ હૃદયમાં પ્રતિષ્ઠિત થતાં, તેમની સાથે ધ્યાતાની સમરસાપત્તિ થાય છે. આ સમરસાપત્તિ યોગીઓની માતા છે, અને નિર્વાણ ફળની પ્રસાધક છે. આત્મા જયારે સર્વજ્ઞના સ્વરૂપમાં ઉપયોગવાળો બને છે, ત્યારે તેનો અન્યત્ર ઉપયોગ ન હોવાથી તે સ્વયં સર્વજ્ઞ જેવો થાય છે. એવો નિયમ છે કે જે વસ્તુના ઉપયોગમાં આત્મા વર્તે છે, તે તે વસ્તુના સ્વરૂપને તે ધારણ કરે છે.

આ રીતે પરમાત્મ-સ્વરૂપમાં ઉપયોગની સ્થિરતા કરવાથી તેટલી ક્ષણ પૂરતું આપણું ચૈતન્ય આગમથી ભાવનિક્ષેપે પરમાત્મ-સ્વરૂપ બને છે. જો એકાદ ક્ષણ પૂરતું પણ આપણું ચૈતન્ય પરમાત્મારૂપ આ રીતે બનતું હોય તો તેથી વધુ આપણા આ જીવનમાં શું કમાઈ શકવાના હતા ? ?અર્થાત્ સૌથી વધુ કમાણીનો આ વ્યાપાર છે, તેને છોડીને બીજો વ્યાપાર કરવો તે કલ્પવૃક્ષને છોડીને બાવળિયાને પકડથા જેવું છે.

આ રીતે અરિહંત પરમાત્માનું ધ્યાન જગતની સર્વોચ્ચ સ્થિતિ પરમાત્મા-પદની પ્રાપ્તિ સુધી પહોંચાડનારૂં છે. તીર્થંકર પદ સુધી પહોંચાડે છે.

#### પરિશીષ્ટ : પ

પરમ પૂજ્ય પન્યાસ ભગવંત ભટ્ટકરવિજયજીની હસ્તાક્ષરમાંથી...

આગમનો આગમ તજ્ઞો ભાવ તે જાણો સાચો રે, આત્મભાવે સ્થિર હોજો, પરભાવે મત રાચો રે.

વિર જેનેશ્વર ઉપદીશે,

સાંભળજો ચિત્તલાઇ રે,

આત્મધ્યાને આત્મા,

वृध्धि भणे सभी आઇ रे,

આગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત તે છે કે જે અરિહંતનો જ્ઞાતા અને ઉપયુક્ત છે.

અરિહંતનું જ્ઞાન અને તેનો ઉપયોગ તે આગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત છે. નોઆગમથી ભાવ નિક્ષેપે અરિહંત સમવસરણ રથ જિનેશ્વર છે.

જ્ઞાન અને ક્રિયા મળીને નોઆગમ ભાવ નિક્ષેપ બને છે. બન્ને નિક્ષેપનું ધ્યાન આત્મ ભાવમાં સ્થિર કરનારું બને છે.

સમવસરજ્ઞ રુપ જિનના ધ્યાનથી ''મયિત દ્રુપં " અરિહંત સરખાપજ્ઞાનું ભાન થાય છે.

અરિહંત આકાર ઉપયોગી વડે સ એવ અહમત્ર ધ્યાતાપોતે અરિહંત સ્વરૂપ બને છે.

આ પુસ્તકમાં આવા પરમભાવો જેના તરફથી મળ્યા છે તે અરિહંત ભગવંત્તોને ક્રજ્ઞતાપૂર્વક કોટી કોટી નમસ્કાર થાઓ.

\* \* \* \* \* \* \* \* \*

# ગુરુ માતાને પ્રાર્થના

ઐસા ચિદ્રસ દીયો ગુરુમૈયા, પ્રભુ સે અભેદ હો જાઉં મેં. સબ અંધકાર મીટા દો ગુરુમૈયા, સમ્યગ્ દર્શન પાઉં મૈં…

ઐસા ૧

પ્રભુ સ્વરૂપ હૈ અગમ અગોચર કહો કૈસે ઉસે પાઉં મેં. કરો કૃપા કરૂણારસ સિન્ધુ મેં બાલક અજ્ઞાની હું…

ઐસા ૨

શિવરસ ધારા વરસાઓ ગુરુમૈયા, સ્વાર્થ વ્યાધિ મીટાઓ રે સવિ જીવ કરું શાસન રસીયા ઐસી ભાવના ઉરમાં ભર દો રે… ઐસા ૩

સિધ્ધરસ ધારા વરસાઓ ગુરુમૈયા, પરમાત્મ કો પાઉં મૈં આનંદરસ વેદન કરકે ગુરુજી, પરમાનંદ પદ પાઉં મૈં...

ઐસા ૪

વિશ્વકલ્યાશી પ્યારી ગુરુમૈયા તેરી કૃપામેં ખો જાઉં મૈં દો ઐસા વરદાન ગુરૂજી તેરા ગુણ ગાઉં મૈં…

ઐસા પ

્હે ! ગુરુમૈયા કૃપા કરીને –

(૧) ચિદ્રરસ એટલે જ્ઞાન રસ

(૨) શિવરસ એટલે સર્વ જીવોના કલ્યાણનો રસ

(૩) સિધ્ધરસ - સિધ્ધ પદનો રસ આત્મ

સ્વરૂપનો રસ, આત્મ અનુભવ રસ વરસાવો -

મારા અંદર આ રસ પૂરજો જેથી (૧) અજ્ઞાનનો અંધકાર નષ્ટ થઈ સમ્યગ્ દર્શન પ્રગટે (૨) સર્વકલ્યાણનો રસ જેનાથી સ્વાર્થનો કારમો વ્યાધિ નષ્ટ થાય. સવિ જીવ કરું શાસન રસીની ભાવના પ્રગટે (૩) સિધ્ધરસ આત્મરસ જેનાથી પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થાય અને આત્મ અનુભવ પ્રગટે. આત્માના આનંદરસનું વેદન - અનુભવન થાય. પાંચમી કડીમાં ગુરુમહારાજ પાસે વરદાન માંગ્યું કે તમારા કહેલા અને મૌન દ્વારા તમે આપેલા ભાવોનું સ્મરણ ગુણગાન કરી શકું એવી કૃપા કરો.

- લિ. સેવક બાબુભાઈ કડીવાળાનાં કોટી કોટી વંદન

| સમપ        | ણિ ગ   | ીત         |
|------------|--------|------------|
| (રચનાર : બ | ાબુભાઇ | ે કડીવાળા) |

ŗ

| ۹. | અબ સોંપ દિયા ઈસ જીવનકો         |                  |
|----|--------------------------------|------------------|
|    | ભગવાન તુમ્હારે ચરશોં મે;       | د<br>(ع) (ع)     |
|    | મૈ હું શરશાગત પ્રભુ તેરા, 👘    |                  |
|    | રહો ધ્યાન તુમ્હારે ચરણોં મેં.  | (૨)              |
| ૨. | મેરા નિશ્વય બસ એક વહી,         |                  |
|    | મેં તુમ ચરશોકા પૂજારી બનું;    | •                |
|    | અર્પશ કર દુ દુનિયાભરકા,        |                  |
|    | સબ પ્યાર તુમ્હારે ચરક્ષોં મેં. | (૨)              |
| З. | જો જગમેં રહું તો ઐસે રહું,     | i.               |
|    | જ્યું. જલમેં કમલકા ફૂલ રહે     | 2<br>            |
|    | હેં મન વચ કાચ હૃદય અર્પણ,      | ۶<br>• • • • • • |
|    | ભગવન તુમ્હારે ચરણોં મેં.       | (૨)              |
| ४. | જીહાં તક સંસારમેં ભ્રમણ કરું,  |                  |
|    | તુજ ચરણો મેં જીવ કો ધરું;      |                  |
|    | તુમ સ્વામી મૈં સેવક તેરા,      |                  |
|    | ધરું ધ્યાન તુમ્હારે ચરશોં મેં. | (૨)              |
| પ. | મેં નિર્ભય હું તુજ ચરશોં મેં,  |                  |
|    | આનંદ મંગલ હૈ જીવનમેં;          |                  |
|    | આતમ અનુભવ કી સંપતિ,            |                  |
|    | મિલ ગઈ હૈ પ્રભુ તુજ ભક્તિ મેં. | (૨)              |
| ٤. | મેરી ઈચ્છા બસ એક પ્રભુ,        |                  |
|    | એક બાર તુઝે મિલ જાઉં મેં;      | .*               |
|    | ઈસ સેવક કી હર રગ રગ કા,        |                  |
|    | ્હો તાર તુમ્હારે હાથોં મેં.    | (૨)              |
|    |                                |                  |

.

કડીવાળાના લખેલા નીચેના પુસ્તકો વાંચવા આપને ખાસ ભલામણ છે.
(૧) જીવનની સર્વ શ્રેષ્ઠ કળા શ્રી નવકાર પૃષ્ઠ-૨૦૦ (ત્રીજી પ્રેસમાં)
(૨) શ્રીપાલ અને મયણાના આધ્યાત્મિક જીવન રહસ્યો પૃષ્ઠ-૪૦૦
(૩) સાલંબન ધ્યાનના પ્રયોગો (ચોત્રીસ પ્રયોગો) પૃષ્ઠ-૪૩૨ આઠ ધ્યાનના ચિત્રો સાથે.
(૪) સાલંબન ધ્યાનના પ્રયોગો, પ્રયોગ ૧થી ૭ નાની પુસ્તિકા.
(૫) મહાવિદેહ ધ્યાન પ્રયોગ, પ્રયોગ નં.૩૪ નાની પુસ્તિકા.
(૬) નમસ્કાર મંત્રનું ધ્યાન (નાની પુસ્તિકા)
(૯) જવલંત સફળતાની ચાવી (૨૦૦ પાના)
(૧૦) આત્મ સાક્ષાત્કારની અનુભવ પ્રક્રીયા.
(૧૨) સફળતાની સુવર્ણખાણ (A Gold Mine of Success)

આત્માની અખૂટ સંપત્તિના ખજાનાને ખોલવાની દિવ્ય ચાવી રૂપ બાબુભાઇ

(૧૩) પંન્યાસ ભંદ્રકરવિજયજીની સાનિધ્યની દિવ્ય પળો.

(૧૪) એક વત્તા એક બરાબર એક

આ પુસ્તિકા પૂ. સાધુ-સાધ્વી, ભગવતોને આપના મિત્રો અને સંબંધીઓના જીવનમાં પ્રેરજ્ઞારૂપ બનવા માટે આપના તરફથી પહોંચાડી અપૂર્વ લાભ પ્રાપ્ત કરો.

સિદ્ધચક્ર પૂજન, આયંબિલની ઓળી તપશ્ચર્યાનાં પારણાં, પ્રતિષ્ઠા આદિ પ્રસંગોમાં નાની પુસ્તિકા પ્રભાવનારૂપે આપી શ્રીસંઘમાં સાધના માર્ગને વહેતો રાખવામાં નિમિત્તરૂપ બનો.

# : પ્રાપ્તિ સ્થાન : <mark>બાબુભાઇ કડીવાળા</mark>

સોનારિકા, જૈનનગર પાલડી, અમદાવાદ-૭. ફોન : ૬૬૨૧૭૦૫ શાન્તિ ટાવર્સ, માણેકબાગ હોલ પાસે, આંબાવાડી, અમદાવાદ-૧૫.