

n Education International Control Con

# અધ્યાત્મપત્રસાર

[ પ. પૂ. પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્ર કરવિજયજી ગણિવર તથા શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દેાશીના પત્રવ્યવહારનું સંકલન ]

: સંપાદક :

# શ્રી ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દોશી



: પ્રકાશક : જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, હર બી, એસ. વી. રાેડ, ઇરલા, વિલે–પારલે (પશ્ચિમ), મુંબઇ–૪૦૦૦૫૬.

#### ગ્રેકાશક :

ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દાેશી, મે. ટ્રસ્ટી – જૈન સાહિત્ય વિકાસ મ<sup>\*</sup>ડળા, ૯૬ ખી, સ્વામી વિવેકાનંદ માર્ગ, ઇરલા, વિલે–પારલે ( પશ્ચિમ ), મુંશ્યઇ–૪૦૦ ૦૫૬.

#### ☀

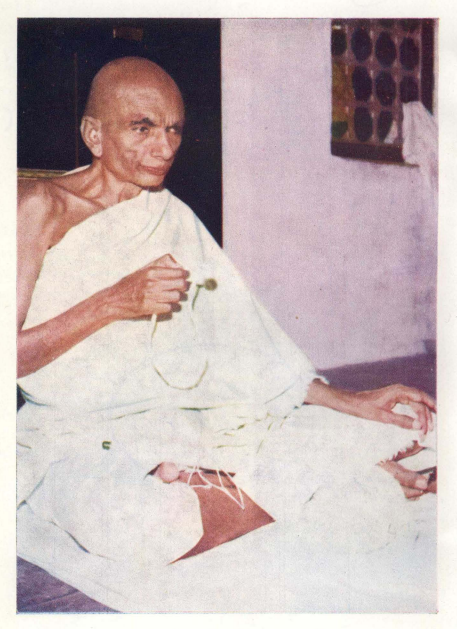
મુદ્રક : વિવેક મુદ્રણાલય, ૩૯૬, સ્વાત ગ્યવીર સા**વ**રકર માર્ગ્રં, પ્રભાદેવી, મુંબઇ–િ૪૦૦૦૨૫-

#### ₩

પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૮૪, પ્રત : ૫૦૦ સર્વા હક્ષ સ્વાધીન,

#### \*

## મૂલ્ય : ૨૫ રૂપિયા



# પૂ. પં. શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર

Jain Education International

# ક્ર સાદર સમર્પણ ક્ર

શ્રી નમસ્કાર--મહામંત્રના પરમ આરાધક, અધ્યાત્મયાગી, સૂક્ષ્મ તત્ત્વ-ચિન્તક, પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર્યના પત્ર-લેખનથી રચાયેલ પ્રસ્તુત 'અધ્યાત્મપત્રસાર', જેમાં પ્રત્યેક પૃષ્ઠ પર સ્યાદ્વાદ-શૈલીમાં અભિવ્યક્ત શાસ્ત્ર-સત્ય પ્રકાશી રહ્યું છે તે પુસ્તક તેઓશ્રીનાં ચરણેામાં સાદર સમર્પણ કરતાં હું કૃતકૃત્યતા અનુભવું છું.

- ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દોશી

| : અનુક્રમણિકા : |                                          |            |
|-----------------|------------------------------------------|------------|
|                 |                                          | Jes        |
| ۹.              | પ્રકાશકીય નિવેદન                         | 5          |
| ૨.              | પ્રાક્–ક <b>થન</b>                       | 9          |
|                 | શુદ્ધિપત્રક                              | 33         |
|                 | સંકેત                                    | 36         |
|                 | * * *                                    | *          |
| ٩.              | નમસ્કાર – મહામેત્ર                       | ૧          |
| ર.              | 'લેાગસ્સ'– સૂત્ર                         | રર         |
| 3,              | 'ઉવસગ્ગહર''– સ્તાેત્ર                    | <b>४</b> २ |
| 8.              | 'સકલાર્હત્'- સ્તાેત્ર                    | ર પ        |
| પ.              | લઘુશાન્તિ                                | 22         |
| £.              | 'અજિત–શાન્તિ– સ્તવ'– એક વિચારણા          | સ્ર        |
| ७.              | સિદ્ધચક્ર – નવપદછ                        | <b>૯</b> ૪ |
| ۲.              | 'ચૈત્યવંદન'– સૂત્ર અનુષ્ઠાન : યાેગક્રિયા | 6.E        |
| E.              | કાયાત્સર્ગ                               | ૧૦૩        |
| ૧૦.             | મંત્ર                                    | ૧૧૩        |
|                 | અનાહતનાદ                                 | ૧૧૬        |
| ૧૨.             | નાડી–શુદ્ધિ                              | ૡ૾૾૨૪      |
| ૧ <b>૩</b> .    | સાહ્લાદ દેવતા–કુંડલિની                   | ঀ৾৾৾ঽ७     |
| ૧૪.             |                                          | ୧୫७        |
| ૧પ.             | ભક્તિમાર્ગ                               | ૧૪૫        |
| ૧૬.             | વિપશ્યના–સાધના ( આળાવાળ <b>स</b> ति )    | ૧૫૩        |
| ૧ <b>૭</b> .    | ધ્યાન                                    | ૧૬૪        |

3

.

૧૮. પ્રકીર્ણક :–

(૧) પ્રભુપ્રાપ્તિના ઉપાય (૨) સ્વાસ્થ્ય માટે પ્રાર્થના (3) 'चित्त' अने ' हुहय' (૪) વિમર્શ (પ) ચતુષ્પાદ-પ્રદા (૬) 'પ્રાણાયામ' અને 'અહિંસા' ( ૭ ) દેવ-ગુરુ-કૃપાની પરમ આવશ્યકતા

૧૭૨ ૧૭૫ ૧૭૭ 920 929 928 920 (૮) તથાભવ્યત્વ-પરિપાક-ઉપાય 966 ૧૮૯ (૧૦) પ્રતિક્રમણ १८० (૧૧) 'સમાધિ' અને 'સમાપત્તિ' 962 (૧૨) માેક્ષ ૧૯૪

Jain Education International

www.jainelibrary.org

પૃષ્ડ

# પ્રકાશકીય નિવેદન

નિષ્ઠાવાન અને ધ્યેયલક્ષી કાર્યક્ષમતા કેવું ઉત્તમ સાહિત્ય સર્જન પ્રદાન કરી શકે તેનું પ્રમાણ જેએાએ ત્રીસ વર્ષ સુધી એકધારું આપ્યું હાેય તેવી મહામના વ્યક્તિના જીવન, લેખન અને ચિન્તનને પ્રકાશમાં આણવા તે કાેઈ પણ સંસ્થા માટે એક સામાજિક ઝાણ તા બની જ રહે છે પરન્તુ જ્યારે તે વ્યક્તિ તેની સ્થાપક અને પ્રેરણામૂર્તિ હાેય ત્યારે તે સંસ્થા માટે તો તે એક પવિત્ર ફરજ બની રહે છે. આ ફરજ પૂર્ણ કરવા માટે અમારી સંસ્થા પ્રયત્નશીલ રહી છે. સ્વર્ગસ્થ શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દાેશીના જીવનના પરિચય અર્થે 'પ્રજ્ઞાનો પ્રકાશ', તેઓના લેખનની ઝાંખી કરાવવા માટે 'કાયોત્સર્ગ ધ્યાન', બહાર પડી ચૂક્યાં છે તથા ચિન્તન વૈવિધ્યને આસ્વાદ કરાવવા માટે હવે 'અધ્યાત્મપત્રસાર' ગ્રન્થ પ્રગટ કરીને એક પ્રેરણાદાયી પ્રતિભાવાન વ્યક્તિને સ્પર્શ કરતી ગ્રન્થત્રથી પૂર્ણ કરતાં અમને આનંદ થાય છે.

શ્રી અમૃતલાલભાઈના દેહાવસાન ખાદ તેઓશ્રીએ જે પત્રવ્યવહારના સંચય કર્યો હતો તે તપાસી જતાં તેમાં જે ઉચ્ચકક્ષાનું ચિન્તન જળવાઈ રહ્યું હતું તેના ખ્યાલ આવતાં મુગ્ધ થઈ જવાયું. અનેક વ્યક્તિઓ સાથે થયેલા પત્રવ્યવહારમાં પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજીને ઈ. સ. ૧૯૬૨ થી ઈ. સ. ૧૯૭૬ નાં વર્ષો દરમ્યાન લખાયેલા પત્રો વિશેષ ધ્યાનાકર્ષ'ક નિવડ્યા. પ્રશ્ન ઊભા થયેા કે આ પત્રોના સદુપયોગ ન થઈ શકે તે તે નષ્ટ થઈ જશે. ઈ. સ. ૧૯૭૭ માં પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી પાસે માર્ગદર્શ'ન અર્થે જવાનું થયું ત્યારે તેઓશ્રીએ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી પાસે માર્ગદર્શ'ન અર્થે જવાનું થયું ત્યારે તેઓશ્રીએ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી પાસે માર્ગદર્શ'ન અર્થે જવાનું થયું ત્યારે તેઓશ્રીએ શ્રી અમૃતલાલભાઈ સાથે થયેલા પત્રવ્યવહારનું વિષયવાર તથા ક્રમબહ સંકલન તૈયાર કરવા માટે સંમતિ આપી તથા તેઓશ્રી પાસે શ્રી અમૃતલાલભાઈના પત્રો હતા તેની સાંપણી કરી. પરન્તુ પત્રવ્યવહાર ત્રુટક હાવાથી તથા અમુક પત્રોમાં તારીખના અભાવ હાવાથી તથા કેટલાક પત્રોમાં માત્ર તિથિ અને માસના જ ઉલ્લેખ મળતા હાવાથી પત્રોને અનુક્રમ નિશ્ચિત કરવાનું ઘણું મુશ્કેલ હતું. તેથી વિષયના સંદર્ભ ઉપરથી અનુક્રમનું અનુમાન કરવા સિવાય બીજો કેાઈ ઉપાય ન હતા. એક કરતાં વિશેષ વિષયોને આવરી લેતા પત્રોનું વિભાગીકરણ કરીને સંકલનમાં વિષયવાર સંગતિ સાધવામાં આવી છે. આ બાબતમાં પૂરતી કાળજી લેવામાં આવી છે છતાં પણ કયાંય ત્રુટિ જણાઈ આવે તો તે ઉદાર ભાવે ક્ષમ્ય ગણવા માટે વિનંતી કરવામાં આવે છે.

આ સંકલન કરવાનું કાર્ય જંણુસરના પ્રોફેસર શ્રી કે. ડી. પરમારને સાંપવામાં આવ્યું. તેઓએ ખંતપૂર્વક પત્રો તપાસીને તેની વિષયવાર એક સંકલના તૈયાર કરી આપી. પરમ પ્રજ્ય પંન્યાસજી મહારાજની સલાહ મુજબ જે સામગ્રી તૈયાર થઈ હુતી તેની ફાઇલાે પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રી કલાપૂર્ણુસૂરિજીને સાંપવામાં આવી. તેઓશ્રી ખૂબ જે રસપૂર્વક બધુ તપાસી ગયા તથા ઘણાં ઉપયાગી સૂચના આપ્યાં. સૂચિત દેરકારો સાહિત્ય છેવંઠે પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ કરીને આ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી સમક્ષ રજૂ કરવામાં આવ્યું. અમારી ઇચ્છા હતી કે ગ્રન્થનું પ્રકાશન કરીને તેઓશ્રીનાં ચરણે તે અર્પણ કરવા. અમારી સંસ્થા ઉપર તેઓશ્રીનું અપાર ઋણુ રહ્યું છે તે યત્કિંચિત્ આ રીતે અદા કરવાની અમારી ભાવના હતી. પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી મહારાજ ત્યારે અતિશય બીમાર હતા એટલે અમારી મનાકામના અધૂરી રહી, સંપાદન કાર્ય અધુર રહી ગયું. વર્ષો વહી ગયાં. હવે જ્યારે આ કાર્ય પૂર્ણુ થયું છે ત્યારે જેનું પ્રત્યેક પૃષ્ઠ જેઓશ્રીનાં વિચાર-રત્નાથી શાેભી રહ્યું છે તે ગ્રન્થ તેઓશ્રીને નમ્રભાવે સાદર સમર્પણ કરી આજે અમે કૃતકૃત્યતા અનુભવીએ છીએ. અનેક મુશ્કેલીઓમાંથી અમને માર્ગ મળતા રહ્યો હોય અને આ ગ્રન્થતું પ્રકાશન હવે સંભવિત અન્યું હાય તેા તેમાં તેઓશ્રીનું સંકલ્પ–અળ કાર્ય કરી ગયું છે – એવી અમારી દઢ શ્રદ્ધા છે.

સદ્ગુરુઓએ જેમાં પ્રેમપૂર્વક શિષ્યોને ઉપદેશ આપ્યા હાય તેવા આધ્યાત્મિક રસપૂર્ણુ પત્ર-ગ્રન્થાે બહાર પડ્યા છે પણ ગુરુ તથા શિષ્ય– બંનેએ, તત્ત્વનું રહસ્ય પ્રગટ કરવા માટે મુક્ત-મને પત્ર-વિનિમય કર્યા હાય, પરસ્પરની સહાયતાથી પરમાર્થના ઉદ્દેશથી તત્ત્વ-પરામર્શ કર્યા હાય અને સંશાધન કાર્ય જેનાથી સંપન્ન થયું હાય, તેવા અન્ય કાઈ પત્રવ્યવહાર બહાર પડ્યો હાય તેવું અમારી જાણમાં નથી. જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળે 'નમસ્કાર'-મંત્ર, 'લાેગસ્સ'- સૂત્ર અને 'ઉવસગ્ગહર''- સ્તાેત્ર ઉપરના સ્વાધ્યાય માંટેના તથા 'પંચપરમેષ્ડિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાલા' અને 'કાયાત્સર્ગ-ધ્યાન' વગેરે સાધના માંટેના સંશાધન-ગ્રન્થાે બહાર પાડ્યા છે; તે ગ્રન્થ-નિર્માણના કાળ દરમ્યાન આ પત્રવ્યવહાર થયા છે, જેમાં અનેક ગૂઢ-પ્રક્ષો ઉપર નિખાલસ-વિચારાની આપ-લે જોવા મળે છે, તદુપરાન્ત કાઈ વાર કાેઈ નિબંધ, રૂબરૂમાં શરૂ થયેલી તત્ત્વ-ચર્ચા, કાેઈ ગ્રન્થ-વાચનમાંથી ઉદ્ભવતાં સ્કુરણા પણ આ પત્ર-વિનિમયનું કારણ બન્યાં છે. વિષય-વૈવિધ્ય અને સહજભાવે હૃદયના ઊડાણમાંથી પ્રગટ થતા સ્વચ્છ વિચારાના પ્રવાહ તથા ગંભીર અને ઉદાત્ત શૈલી – તે આ ગ્રન્થની વિશેષતાઓ છે.

જે પત્રવ્યવહાર અહીં પ્રગટ થઈ રહ્યો છે તે ત્રુટક છે તથા કાેઈ તત્ત્વ-ચર્ચા અચાનક વિરામ પામતા થતાે રસભંગ દુઃખદ છે. પંદરેક વર્ષના ગળામાં જે પરામર્શ સતત થયાે હશે તે સળંગ પત્રવ્યવહારનાે અમુક ભાગ ત્રુટક અવસ્થામાં જળવાયાે હાેવાથી આ રસક્ષતિને નિવારી શકાઈ નથી. પૂર્ણ પત્રવ્યવહારનાે સંચય પ્રાપ્ત થઈ શકયાે હાેત તાે શ્રુતજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ આ પત્ર–સંકલનનું મહત્ત્વ અનેક ઘણું વધ્યું હાેત તે નિઃસંશય છે; છતાં જે પ્રગટ થઈ રહ્યું છે તે ખરેખર અદ્ભુત છે. શ્રુત-ભક્તિ આ પત્રવ્યવહારનાે આશય છે અને અધ્યાત્મ તથા સાધના વિશેનું ચિન્તન તે તેનું પારમાર્થિક ફળ છે.

<mark>બે જિન-ભક્ત તત્ત્વચિન્તકે</mark>ાએ 'મત્તિમરનિ**ચ્મરેળ દ્વિષળ**' કરેલું શુભ–ચિન્તન અંગત છે અને તેથી જ એની પવિત્રતા અકબંધ જળવાઈ રહે તે મર્યાદાનું પાલન કરવું તે સુજ્ઞ વાચકની કરજ બની રહે છે.

અંગત ભાવાને વાચા આપવાથી ઔચિત્ય ભંગ ન થાય તા આ નિવેદનકારને આ પત્રોનું વાંચન તેઓના પરમ ઉપકારી તથા ગુરુસમાન આપજનના નિધનની ઘેરી હતાશામાંથી તથા મનની શૂન્યતામાંથી મુક્ત થવા માટેનું કારણુ બન્યું હેાવાથી અનન્ય મહત્ત્વ ધરાવનારું નિવાડયું છે.

ગ્રન્થ-નિર્માણુનું કાર્ય અનેકની સહાયતાથી થતું હાેય છે. અત્રે પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રી કલાપૂર્ણુસ્**રિજી, પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ** (પાછળથી સૂરિ) શ્રી કુંદકુંદવિજયજી તથા શ્રી કે. ડી. પરમારના યાગદાન માટે તેઓના અમે હૃદયપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.

7

આ ચન્થના રસાસ્વાદ સુગમ અને તે અ**થે ઝી** કિરણભાઈએ પરિશ્રમ લઈને જે સારાંશ લખી આપ્યા છે તે માટે તેઓના અમે આભાર માનીએ છીએ. 'પ્રાક્-કથન'માં નિદિષ્ટ આ સારાંશ વાચકાેને અવશ્ય ઉપયાેગી થશે.

મૂળ શ્લાેકા, તેના અર્થા તથા અન્ય માહિતી આપતી પાદનાેધા ઇત્યાદિ પાછળ શ્રી ગિરીશકુમાર પરમાનંદ શાહનાે પરિશ્રમ રહેલાે છે તેથી આ કાર્યને સાંગાેપાંગ અને વ્યવસ્થિત પાર પાડવાનું શ્રેય તેઓને જાય છે.

અંતે આ ગ્રન્થ-વાચન મુમુક્ષુઓના માટે આત્મ-કલ્યાણુનું સાધન બની રહે – એ જ અભ્યર્થના.

'જ્યેાત', ઇરલા પ્લીજ, ૧૦૫. સ્વામી વિવેકાનન્દ રાેડ, વિલે–પારલે, ( પશ્ચિમ ), મંબદ-૪૦૦ ૦૫૬. dl. 8-90-68.

લિ૰

# ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દો**રીી** પ્રકાશક

卐

પ્રાક્-કથન

### શ્રી કિરણભાઈ

મારા પરમ ઉપકા**રી પૂ**જ્ય ગુરુલગવંત પંન્યાસજી શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી મહારાજ સાથે તથા મુરબ્બી શ્રી અમૃતલાલભાઈ સાથે મારા પરિચય મારા ધર્મમિત્ર શ્રી ઝાષભદાસજી મદ્રાસવાળાએ કરાવ્યા હતા.

જ્યારે પૂજ્યશ્રીનું ચાતુર્માસ જામનગર હુતું ત્યારે મુરખ્બી શ્રી અમૃતલાલભાઈ સાથેની આત્મીયતા ઘણી વધી.

મારા સ્તેહી શ્રી ચન્દ્રકાન્તભાઈએ 'અધ્યાત્મપત્રસાર' માટે 'પ્રાક્-કથન' લખવા જ્યારે મને કહ્યું, ત્યારે મે' સહર્ષ તે સ્વીકાર્યું.

'અધ્યાત્મપત્રસાર'માં સાધના માટે ઉપયોગી વસ્તુઓનું સંકલન કરવામાં આવ્યું છે તેથી આ પત્રોમાંથી સાધકને અનુપ્રેક્ષા માટે ઘણી સામગ્રી મળી રહેશે. આ પત્રવ્યવહાર જે સળંગ સચવાયા હાેત તાે વધુ યાેગ્ય થાત.

સચવાયેલા આ પત્રો વાંચતાં પહેલાં કેટલાક મુદ્દાઓ વાંચનારે સમજી લેવા જેઈએ:–

(૧) સર્વપ્રથમ આપણું મન ઉઘાડું રાખીને આ પન્નો વાંચવાના છે.

(ર) આ લેખ-સંગ્રહ નથી, આ પત્રો છે.

(૩) પત્રો સદાય અંગત હેાય છે.

(૪) પત્ર લખનાર બન્ને પાત્રો એકબીજાની વિચારધારા અને ભાવધારા જાણતા હાેય એટલે કેટલુંક લેખન માત્ર સંકેત રૂપે જ હાેય.

(પ) અન્ને પાત્રોનું વાર'વાર મળવાનું થતું હાેય, તેથી મોઢે ચર્ચાયેલી કાેઈ વાતના અનુસંધાનમાં પણ કેટલુંક લખાયું હાેય.

9

તેયી અપરિચિત વાચક અપકવ સમજણમાં એકાદ બે વાકયેા કે એકાદ બે ફકરા અધ્ધરથી વાંચીને ગમે તે અભિપ્રાય બાંધી લેવાનું કયારેય સાહસ ન કરે તે માટે ખાસ વિનંતિ છે.

જ્યારેય પત્રો લખાય છે ત્યારે તે બિલકુલ અંગત હાેય છે. તેથી વ્યક્તિગત ભાવધારાને આત્મલક્ષી બનાવવા હેતુથી પૂછવામાં આવેલી કે જણાવવામાં આવેલી કાેઈ બાબત જો સૂક્ષ્મ સ્યાદ્વાદ-દૃષ્ટિએ ન લેવામાં આવે તેા અત્યંત અહિતકર થાય. તેથી સુજ્ઞ વાચકાેને પાતાની આરાધનામાં સહાયક નીવડે એવા એક માત્ર સ્વલક્ષી હેતુથી 'અધ્યાત્મપત્રસાર' વાંચવા વિનંતિ છે અને જો તેમ થશે તેા જ આ પુસ્તકનું વાચન–મનન અવશ્ય સાર્થ'ક થશે.

પ્રસ્તુત 'અધ્યાત્મપત્રસાર'માં સંકલિત ૧૭૦ પત્રોમાંથી ૭૫ પત્રેા પરમ ઉપકારી પૂજ્ય ગુરુભગવંત પંન્યાસજી શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી મહારાજના તથા ૯૫ પત્રો મુરખ્બી શ્રી અમૃતલાલભાઈના છે. આ બધા પત્રોને એકંદર ૧૮ પ્રકરણામાં વિભાજિત કરવામાં આવ્યા છે, તે દરેક પ્રકરણના સારાંશ નીચે પ્રમાણે છે:-

[ ૧ ] નમસ્કાર – મહામંત્ર ( પૃષ્ઠ ૧ થી ૨૧ )

[ અન ૯ + ભન ૧૫ = ૨૪ પત્રો ]

પ્રસ્તુત 'અધ્યાત્મપત્રસાર'ના પ્રારંભ 'નમસ્કાર – મહામંત્ર' સંબંધી પત્રોથી થાય છે. આ પત્રોમાં મુખ્યત્વે 'नमो'પદ તથા નવકારના પ્રથમપદ ' नमो अरिहंताणं'ને અનુલક્ષીને વિશેષ વિચારણા કરવામાં આવી છે.

' नमो'ને। અર્થ समाविज्ञामि અર્થાત્ तद्र्प થવું – એ ધ્યાન ખેંચે તેવેા વિશેષ અર્થ છે. આ અર્થ જાણી અર્થભાવના પૂર્વક જપ – ધ્યાન આદિ કરવાથી ધ્યેયમય થવા માટે આવશ્યક એવી ઉત્કુષ્ટ આરાધનાનું રહુસ્ય પ્રાપ્ત થાય છે.

નવકારના પ્રથમપદ અને 'શ્રીતત્ત્વાર્થસ્ત્ર્ત્ર'ના પ્રથમ – સ્ત્રને સમન્વય પણ ચિન્તનની નવીન સામગ્રી પૂરી પાડે છે. 'नमो', 'अरिहं' અને 'ताणं'– એ ત્રણ પદેામાં સમ્યગ્ દર્શાન–જ્ઞાન–ચારિત્ર, નાદ–બિન્દુ– કલા આદિના સમાવેશ તથા તત્ત્વરુચિ – તત્ત્વબાેધ – તત્ત્વપરિણુતિ વિશેની સમજૃતિ અને પ્રતીતિ માટે દર્શાવવામાં આવેલાં સ્મરણુ – વિચિન્તન – ધ્યાન—એ ત્રણુ પદકાે સાધનાની દષ્ટિએ ખૂબ જ મહત્ત્વનાં છે.

દ્રવ્ય – ગુણ – પર્યાયથી અસિંહંતને જાણી ધ્યાન કરવાથી થતે। માહનાશ–એ નિશ્ચયનયથી નિર્વાણ–પ્રાપ્તિના પરમ ઉપાય સૂચવે છે.

ં પંચપ્રસ્થાન'ની રસપ્રદ વિવિધ વિગતો અને 'પંચનમુક્કારો'ના વિભિન્ન રીતે થતા સમાસ-વિગ્રહ જિજ્ઞાસુએા માટે ઉપયોગી અને મનનીય છે.

ત્યાર બાદ આપેલા પત્રોથી અરિહંત ભગવંતાની ' વિશિષ્ટ યાેગ્યતા' અને 'પરમ ઉપકાર'ને જાણ્યા પછી સાધકને 'બધાં ધ્યાનામાં સર્વશ્રેષ્ઠ ધ્યાન તીર્થ'કર પરમાત્માનું જ છે ----'એ વાતની પ્રતીતિ થયા વિના રહેતી નથી.

નવધા ભક્તિ અને સમગ્ર ભક્તિશાસ્ત્રોનાે નામ – સ્થાપના – દ્રવ્ય – ભાવ–– એ ચાર નિક્ષેપા વડે થતી અસ્હિંતાેની ઉપાસનામાં સમાવેશ –– એ પણ એક ઉત્કુષ્ટ ગંભીર વિચારણા છે.

બ્યાકરણુ આદિથી नमो + अरिहं + ताणं - એ ત્રણુ પદેાની ચર્ચા-વિચારણા અપેક્ષાએ ઉપાદેય છે.

તદુપરાંત, 'બધા યેાગેામાં જિનાજ્ઞાનું પાલન અનુસ્યૂત છે' – જેવાં માર્મિક-વચના તથા 'मा रुष मा तुष'ના રટણનું વિધાન તેમ જ ઊંડાણથી લાંબા સમય સુધી કરવામાં આવતાં ચિન્તનનાં હેરત પમાડે તેવાં પરિણામાની ભાવપૂર્ણ સુંદર ચર્ચા--સાધનામાં પ્રાણ પૂરવા માટે અત્યંત ઉપયાગી છે.

નમસ્કારનાં નવ પદેામાં ધર્મવૃક્ષના સમુચ્ચય તથા ' नमो'– પદમાં Gratitude અને 'अरिहंताणं'–પદમાં Grace –– એ વિચારણામાં અરિહંત પરમાત્મા પ્રત્યે અનન્ય ભક્તિભાવ પેદા કરવાનું સામર્થ્ય સમાયેલું છે. [ પત્ર ક્રમાંક – ૨૦ માં શરૂ થયેલી આ વિચારણાના વિસ્તાર પત્ર ક્રમાંક – ૩૪ માં જોવા મળે છે. ]

'મેાક્ષ-તત્ત્વને નહીં માનનારા અભબ્યોને નવકારની ચૂલિકા સ્પર્શાતી નથી '– આ વાકયનું તાત્પર્ય પણ આ પત્રોમાં જ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવાશું છે. તેવી જ રીતે પ્રહ્યિધાન સંબંધી વિચારણામાં સંભેદ– પ્રહ્યિધાનમાં એકતાના સંબંધ વાચકપદ સાથે તથા અભેદ– પ્રહ્યિધાનમાં એકતાના સંબંધ વાચ્ચાર્થ સાથે દર્શાવેલ છે–જે આ કઠીન વિષયમાં અટવાઈ જતા સાધકાે માટે પરમ ઉપકાર છે.

અંતમાં 'નમસ્કારમાં નયવાદ' – એ વિષયથી પૂર્ણાહુતિ કરી સ્યાદ્વાદનું માહાત્મ્ય દર્શાવાસું છે; જેથી સાધકોને 'સર્વનયાશ્રિત' થવાની પ્રેરણા મળે છે.

留

[ ર ] 'લાેગસ્સ '– સૂત્ર ( પૃષ્ઠ : રર થી ૪૦ )

[ અન્ય + ભન્ય ૯ = ૧૪ પત્રો ]

ં આ પ્રકરણમાં 'લાેગસ્સ' – સૂત્ર પર સૂક્ષ્મ-ચિન્તન કરતાં લખાયેલા પત્રોના સાર છે.

' एवं मए अभिधुआ'માં ધ્યાતા, ધ્યેય અને ધ્યાન સુંદર રીતે ઘટાવેલ છે. બાધિલાભ માટે ચતુવિ શતિ જિનનામાનું દેહસ્થ ચક્રસ્થાનામાં ન્યાસ વડે સાડાત્રણ વલયમાં ધ્યાન અને 'લાેગસ્સ' સૂત્રની સાત ગાથાઓની 'પાતંજલ – ચાેગસૂત્ર' પ્રમાણે અર્થ-વિચારણા નિર્વિકલ્પ – સમાધિ પર્યન્તની વિવિધ ધ્યાનાવસ્થાઓના સંકેતા નિર્દિષ્ટ કરે છે.

નામ-સ્મરણુમાં ' શખ્દ-શક્તિ'ના અચિન્ત્ય મહિમા વર્ણવી 'શખ્દ' પ્રધાન સ્મરણુ, વિચિન્તન અને ધ્યાનથી થતા લાભા અને તેની આગવી વિશેષતાઓને સૈદ્ધાન્તિક રીતે અહીં રજૂ કરવામાં આવી છે.

'કીર્તન – વંદન – પૂજન'માં નવધા ભક્તિના સમન્વય કરતાં સમગ્ર ભક્તિ-માર્ગ 'લાેગસ્સ'– સૂત્રમાં કઇ રીતે સમાવિષ્ટ છે – તે સ્પષ્ટ કરીને 'ભક્તિયાેગ'પ્રધાન સાધકાેને 'લાેગસ્સ'– સૂત્રની ઉપાદેયતા સિદ્ધ કરવામાં આવી છે.

'લેાગસ્સ'– સૂત્રની પ્રથમ ગાથામાં અરિહંત ભગવંતાના ચાર અતિશયાે અને 'अपિ'ના વિશેષ અર્થ દર્શાવેલ છે. ' जिणં ', 'વંદે ', 'વંદ્રામિ ' અને 'च'કાર આદિનું અર્થ-રહસ્ય શાેધવાના નમ્ર પ્રયાસ સાથે પ્યાન-પ્રક્રિયા સુસંગત બનાવવા માટે કેટલીક જરૂરી વિચારણા સ્પષ્ટીકરણપૂર્વક અહીં રજૂ કરવામાં આવેલ છે. ત્યાર બાદ્વ 'લેાગસ્સ'– સૂત્ર માટે ઉપસ્થિત થતા કેટલાક કૂટ-પ્રશ્નોના ઉલ્લેખાે મળે છે; જેના વિશે થયેલા વિશેષ પત્ર–વ્યવહારની અનુપલબ્ધિ જિજ્ઞાસુને સાલે તેવી છે.

'સાડાત્રણ કલા' અને 'કુંડલિની-શક્તિ' આદિનું રહસ્ય સમજાવતાં ઘણા પત્રામાં અનેક રીતે સાડાત્રણની સંખ્યાનું મહત્ત્વ બતાવી 'કુંડલિની-શાંક્ત'ના સાડાત્રણ વલયને 'ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતા 'સમતા-ભાવ'ના સૂચક તરીકે ઘટાવ્યા છે – તે સાધનાની દૃષ્ટિએ મ**હ**ત્ત્વનું ચિંતન છે.

'લાેગસ્સ'– સૂત્ર 'હિરણ્યગર્ભની ઋચા ' સામે છે – એ ઉલ્લેખની નાંધ લેતાં એ ખેદ થાય છે કે આ ઝચા ખાેળી પાદનાંધમાં આપી શકાઈ નથી.

અગાઉના પ્રકરણમાં શરૂ થયેલ ' Grace ' અને ' Gratitude ' વિશે વિશેષ પ્રકાશ પાડતી વિચારણા ઉપરાંત ' ઈશાનુગ્રહના સિદ્ધાન્તની ચર્ચા' – આ પ્રકરણનું એક મહત્ત્વપૂર્ણ અંગ બની રહે છે.

'<mark>બ</mark>ાેધિ' અને 'સમાધિ'નાં સ્વરૂપ દર્શાવી; સાકાર-પરમાત્મા અને નિરાકાર-પરમાત્મા સાથે સંબંધ સ્થાપવાની કલાનું માર્મિંક વર્ણન અહીં પ્રાપ્ત થાય છે.

તત્પશ્ચાત્ સત્કિયાએાના સંરક્ષણુ માટે રૂઢિમાત્રથી ચાલી રહેલી ક્રિયાએામાં પ્રાણ પૂરવા કેવી વિચારણાએા કરવી જોઈએ તથા રૂઢિમાં રહેલા ઉપકારના અંશનું કેવી રીતે ગ્રહુણુ થઈ શકે – તે સૂચન ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે.

અંતમાં 'લેાગસ્સ'– સૂત્રની છઠ્ઠા ગાથાની વિશેષતાઓને 'પાતંજલ– ચેાગ'ની પરિભાષામાં સમજાવવાના પ્રયાસ થયેા છે. વળી, 'લેાગસ્સ'-સૂત્રમાં 'લયયેાગ'ના સંકેત રહેલા છે – તે મહત્ત્વના વિચારની નાંધ લેતાં 'લાગસ્સ'– સૂત્ર પર આ અપેક્ષાએ થયેલા અર્થ-ઘટનની વિગતા નથી મળી તે જાણીતા ખેદ થાય છે.

5] ' ઉવસગ્ગહર''– સ્તાેત્ર ( પૃષ્ઠ : ૪૧ થી ૬૪ )

# [ અ. ૧૦ + ભ. ૭ = ૧૭ પત્રો ]

આ પ્રકરણમાં ક્રિયા, ભક્તિ અને જ્ઞાન સિદ્ધ કરવાના ચમત્કારિક 'ઉવસગ્ગહર'– સ્તાેત્ર વિશે તંત્ર અને મંત્ર શાસ્ત્રના આધારા લઈને ગહન ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. 'પાર્શ્વનાથ ભગવાનના નામમાં ઉપસર્ગ હરવાની શક્તિ વધારે છે, તેમાં હેતુ તેમનું જીવનચરિત્ર છે' તથા ' તીથ' કરોની સ્તુતિથી માત્ર કષ્ટ-નિવારણ જ નહીં, બાેધિલાભ પણ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે અને તેનું કારણ વીતરાગ પરમાત્માના સ્વભાવ છે'-આ મુદ્દા ઉપર ભાર મૂકવામાં આવ્યા છે. તે માટે 'સુકૃત – સાગર' ગ્રંથના ત્રણ શ્લોકા ટાંકવામાં આવ્યા છે. વિધ્નહર અને વાંછિત ફળદાતા તરીકે વીતરાગ પરમાત્મામાં લાેકોના ભક્તિભાવ દઢ થાય તે અથે' કરવામાં આવેલું આ ચિન્તન પણ મનનીય છે.

સ્તાેત્રમાં ' **વિસદ્દર फુઝિંગ મંતં** ' જણાવેલ છે, તે મંત્ર કયાે ?- તે પ્રશ્ન ઉપર કરવામાં આવેલી વિચારણા તથા વિવિધ આમ્નાય પ્રમાણે કરવામાં આવેલ મંત્રોદ્ધાર આદિ આ વિષય સંબંધી ઘણા ઉપયોગી માહિતી આપે છે.

'स्मरणमपि यदीयं'થી શરૂ થતી પાર્શ-પ્રભુની સ્તુતિના સવિસ્તર ભાવાર્થ તથા 'सन्निधानं निधानं'- વિશેની ચર્ચા પણ ઉપાસનાની ચાવી છે.

'ઉવસગ્ગહર''- સ્તાેત્રમાં ઉપાસના અર્થે નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય-ભાવ--એ ચાર નિક્ષેપા વડે કરવામાં આવેલી અનન્તની અર્થ-વ્યવસ્થા તથા તે વિશે 'સકલાર્હત્'- સ્તાેત્ર ( પૃષ્ઠ : ૭૦ )માં થયેલું વિશેષ ચિન્તન 'ભક્તિયાેગ'ના વિકાસ માટે અત્યંત મહત્ત્વનું છે.

'चिन्तामणि-स्तोत्र' અને 'नमिऊण-स्तोत्र'ના આધારે કરવામાં આવેલી 'स्फुल्लिंग विद्या'ની ચર્ચા મંત્ર-શાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ ઘણી અગત્યની છે.

' મત્તિમરનિન્મરેળ દ્વિપળ 'ના સંદર્ભમાં થતાં અર્થ-ઘટના 'પ્રેમલક્ષણા-ભક્તિ'નું ભાવમય – સ્વરૂપ દર્શાવે છે. મયણાસુંદરીના દૃષ્ટાન્તથી તેનું અનુસંધાન 'બાેધિના એક પ્રકાર'– 'આંતરસુઝ' સાથે જે રીતે કરવામાં આવ્યું છે – તે મનનીય છે. 'બાેધિ'ના 'અનાહત' અને 'અવ્યક્ત' તરીકેના અન્ય અર્થ-ઘટનો તેની 'ભવાેભવ પ્રાપ્તિ' માટે થતી યાચનાની યથાર્થતા સિદ્ધ કરીને તેની અર્થ-વ્યાપકતાની સંભાવનાઓ દર્શાવે છે.

મન્ત્રચાેગ, લયચાેગ અને હડચાેગનાે સ્તાેત્રમાં થયેલ સમન્વય તથા તે સ્પષ્ટ કરવા માટે તૈયાર કરેલું અવસ્થા – માર્ગ – ચાેગ – ગ્રન્થિ – આયતન અને સ્થાનનું કાષ્ટક 'જપ – સાધના' માટે અમૂલ્ય દિશા-સૂચન જેવું લાગે છે.

ગ્રાહ્ય – ગ્રાહક ભાવ અને પ્રમેય – પ્રમાતા આદિની ગહન વિચારણા જે 'ચતુષ્પાદ-પ્રક્ષ' ( પૃષ્ઠ : ૧૮૧ થી ૧૮૩)ના સંદર્ભમાં પણ જોવાં મળે છે તે 'સ્યાદ્વાદશૈલી'એ સ્વીકારવામાં આવેલ સમન્વયાત્મક દ્રષ્ટિ જિન્દુ દર્શાવે છે. તન્ત્ર-ગ્રન્થા અને ઉપનિષદ્ની દ્રષ્ટિએ કરવામાં આવતું અર્થ-ઘટન પણ ' સ્તાેત્ર-પાઠ'માં નવીન પ્રેરણા ઉત્પન્ન કરે તેવું છે.

'કાલાપાણી એ कल्ला-पानीय છે'– ઇત્યાદિ વિચારા પણ સાધકને ભાવવૃદ્ધિ અર્થે કંઈક પ્રેરણા આપી જાય તેવા છે.

'ઉવસગ્ગહર" – સ્તાેત્રની પાંચમી ગાથામાં આવતાં ચાર સંબાધનાની સંક્ષિપ્ત છતાં રહસ્યમય ગૂઢ-ચર્ચા, સ્તાેત્રમાં આવતાં શબ્દ–ચુગલાેના મહિમા અને તેના વિશિષ્ટ અર્થા ઉપરાંત અંતમાં આપેલ દેવ, ઋષિ, છંદ, બીજ, શક્તિ અને વિનિયાેગનું સ્પષ્ટીકરણ જેતાં 'ઉવસગ્ગહર'-સ્તાેત્ર પ્રત્યે અન્તઃકરણમાં પરમ આદર અને ભક્તિભાવ અનાયાસ ઉપજે છે.

卐

[૪] 'સકલાર્હત્'– સ્તાેત્ર (પૃષ્ઠ : ૬૫ થી ૮૭)

[ અન ૧૧ + ભન ૭ = ૧૮ પત્રો ]

આ પ્રકરણુમાં 'आईन्त्य', 'प्रणिदध्महे', 'समुपासाहे' વગેરે પદેા વિશે ભક્તિભાવપાષક અનેક સ્કુરણાઓ નાંધાયેલી છે.

નામ – સ્થાપના – દ્રવ્ય – ભાવ નિક્ષેપા વહે સર્વ ક્ષેત્ર અને સર્વ કાળના અસિંહતાની સસુપાસના માટેનું આ અદ્ભુત સ્તાત્ર છે – તે સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવા માટે અહીં ' શ્રી પદ્માનન્દ્ર મહાકાવ્ય'ના મંગલાચરણુના શ્લોકા આધાર રૂપે આપેલ છે.

પરમેશ્વરની પંચકૃત્યકારિતાનું તંત્ર-ગ્રન્થાેના આધારે વિવેચન કરી 'આર્હુન્ત્ય' જ યાેગ – ક્ષેમ કરનારાે મહાધાેધ છે – એમ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે.

'समुपास्महे 'ના અર્થ'નું વિશ્લેષણુ કરતાં ઉપાસનાની સાત ભૂમિકાઓ–નામપરા, રૂપપરા, વિભૂતિપરા, શક્તિપરા, ગુણુપરા, ભાવપરા અને સ્વરૂપપરાના ઉલ્લેખ કરી, આ પ્રાચીન-સ્તાેત્રની રચના કાેઈ વિશિષ્ટ પ્રણાલિકાના આધારે હાેવાના સંકેત કરેલ છે. તે સમયના શૈવપંથ સાથેના વાદ-વિવાદને દર્શાવતાં અનંતતાને વ્યવસ્થામાં નાથવા માટે નામ, આકૃતિ આદિ ચાર આયામોને ક્ષેત્ર અને કાલમાં વિભક્ત કરીને કઈ રીતે કાયડાના ઉકેલ આ સ્તાત્રમાં કરવામાં આવ્યા છે – તે સાંકેતિક રીતે સમજાવેલ છે.

શિવ – શકિતના આધાર રૂપ આર્હન્ત્યનું વર્ણન આત્મસમર્પણુની ભાવના તથા દેહાભિમાન ત્યાગવાની અદ્ધિ ઉત્પન્ન કરે તેવું છે, જે અર્હદ્લાકિત માટે પ્રેરણાદાયી ચિન્તન પૂરું પાંડે છે.

'મંત્રરાજરહસ્ય'ના આધારે 'ધ્**યેયેન प्राणानामैक्यम्'- એ** સિદ્ધાન્ત સમજાવતાં ધ્યાનમાં વિશેષ પ્રગતિ સાધવા માટે 'સ્વરાેદય'નું જ્ઞાન અત્યન્ત જરૂરી છે – એમ દર્શાવી 'સ્વરાેદય જ્ઞાન'નું મહત્ત્વ પ્રસ્થાપિત કર્યું છે.

'આર્હુન્ત્ય'ને નાદ સ્વરૂપે ઘટાવી, 'અનાહતનાદ'ના સ્થાને આગમિક ભાષામાં 'અનાહતસમતા'ના શખ્દ-પ્રચાેગ ખતાવ્યા છે અને 'સમતા એ જ માક્ષનું પરમ કારણુ છે'- એ વાત દઠ કરી, 'સમતા' સાધવાના અનેક ઉપાયા દર્શાવ્યા છે.

ત્યાર પછીના પંત્રામાં તીર્થ કરાનું 'પરમગુરુપદ', 'નયવાદની ગૂઢતા' આદિ વિષયા પર સુંદર ચર્ચા વિચારણા કરતાં જણાવ્યું છે કે 'મંત્રયાગ', 'લયયાગ' કે 'રાજયાગ' – કાેઈપણ યાેગનું નિષ્ઠા અને શ્રદ્ધાપૂર્વક સેવન કરવામાં આવે તાે તે અવશ્ય અનુભૂ તિની ભૂ મિકા સુધી પહાેંચાડે છે.

'उँ अर्ह नमः'- મંત્રમાં મંત્ર-શાસ્ત્ર મુજબ 'સંબાધન', 'વિશેષણુ' અને 'દ્રાવણુ'- એ ત્રણે અંગા હાેવાથી અહીં તેના 'પૂર્ણ મંત્ર' તરીકે ઉલ્લેખ થયેા છે. તદુપરાન્ત વિવિધ સ્તાત્રાના દ્વાર-ગાથાઓનું મહત્ત્વ તથા 'અષ્ટમૂ (ત ', 'ભૂ ભુવઃ સ્વઃ', 'घम्मघातु' આદિ પદાની વિચારણા સાથે 'क्रत ंच सत्यं च'ના જૈન-દષ્ટિએ સમન્વય -- સમગ્ર ઇશ્વરવાદને આર્હન્ત્યના મહિમામાં સમાવવા ઉપયોગી થાય તેવા છે.

પ્રકરણના અંતિમ પત્રોમાં શ્રીહેમચંદ્રસૂરિએ જેમને પોતાના આદર્શ તરીકે સ્થાપ્યા છેતે શ્રીસિદ્ધસેનસૂરિની સ્તુતિ અને 'સકલાર્હુત'– સ્તાેત્રમાં તાંત્રિક-દૃષ્ટિએ પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાચુ અને આકાશ– એ પાંચ તત્ત્વાેની આડકતરી રીતે થયેલી ગૂંથણી અંગેના વિચારા તથા 'બિન્દુનવક'માં 'નવપદ'ના ધ્યાનની કલ્પના--- સાધકોને પ્રેરણા આપે તેવી છે. [ ૫ ] લઘુશાન્તિ ( પૃષ્ઠ : ૮૮ થી ૯૧ )

[અ.૩ + ભ.૧ = ૪ પત્રો ]

આ પ્રકરણની શરૂઆતમાં 'લઘુશાન્તિ'- સ્તવમાં સમાવિષ્ટ તાંત્રિક-પ્રક્રિયાના સ્ફાટ કરતાં કેટલાક વિધાના કરવામાં આવ્યાં છે.

અહીં, 'ધૃતિ-રતિ – મતિ – બુદ્ધિ'ના વિશિષ્ટ અર્થા 'કાવ્યાનુશાસન' જેવા ચ થોના આધારે કરવામાં આવ્યા છે. 'શાન્તરસ'ના વિભાવ, અનુભાવ અને વ્યભિચારી-ભાવાના ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે કે જો દેવી સમ્યગ્દષ્ટિઓને ધૃતિ આદિ સંચારી-ભાવા પ્રદાન કરે તો તેમાંથી નિષ્પન્ન થતા સ્થાયીભાવ 'શમ' અંતે સાધકના 'શાન્તરસ'માં પરિણામે—આ રીતે 'લઘુશાન્તિ' – સ્તવની ઉપાસનાથી 'શાન્તરસ'ની અનુભૂતિના આ વિચાર સ્તાત્ર-માહાત્મ્ય પર એક નવા પ્રકાશ પાંડે છે.

> 」 [钅] અજિત – શાન્તિ – સ્તવ (પૃષ્ઠ : ૯૨૧૯૩)

આ પ્રકરણમાં માત્ર એક જ પત્ર છે, જેમાં વિશાદરૂપી ગદને પ્રશાન્ત કરવા અને પ્રમાદને ઉત્પન્ન કરવા મહાત્મા નંદિષેણે 'અજિત – શાન્તિ– સ્તવ'માં ચેાજેલી કાવ્ય – સંગીત – નૃત્યની મનેાહર ગૂંથણી તથા ભક્તિ અને માધુર્યની પરાકાષ્ઠાની ભાવવાહી પ્રશ સા છે.

આ સ્તવમાં બે તીર્થ કરોની એક સાથે પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે; ઋગ્વેદ અને ઔધ-સાહિત્યમાં આવી પ્રાર્થનાઓ મળે છે-તે દર્શાવી પ્રસ્તુત સ્તવની કેટલીક વિરોષતાઓ અહીં નેાંધવામાં આવી છે–આપણી ભક્તિ–ભાવના અને નિષ્ઠા ઉત્તરાત્તર કેવી નઅળી પડી અને કનિષ્ઠ અની તે પ્રત્યે ખેદ દર્શાવીને આવા વિષમ–સંજોગામાં ભાવ અસ્થિ અને મજ્જા સુધી પહેાંચે તેવા ભક્તિ–ભાવ પ્રગટે તે માટે આશીર્વાદ માગીને આ પત્ર પૂર્ણ કરવામાં આવ્યા છે.

#### 卐

[ ૭ ] સિ**દ્ધ**ચક્ર – નવપદજી ( પૃષ્ઠ : ૯૪ થી ૯૮ )

### [અન્પ + ભન્૧ = ૬ પત્રો ]

આ પ્રકરણમાં 'સિદ્ધચક્ર'ની વિભિન્ન વ્યાખ્યા – ટીકાઓમાં મળતાં 'તત્ત્વ' એટલે 'નવપદ' યા 'તત્ત્વ' એટલે 'પરમાક્ષર' આદિની ચર્ચા છે. 'અનાહુત' અને 'અવ્યક્ત'ની આરાધના માંઠે જૈનેતર તંત્ર–ગ્રંથાેમાંથી પણ ઉપયાેગી વિગતાે સંકલિત કરવી જોઈ એ ઇત્યાદિ વિચારા પર અહીં ખૂબ જ ભાર મૂકાયાે છે.

'સિદ્ધચક્ર'નાં 'નવ-મંડળ' તથા તેમાં 'નવપદ-મંડળ'ની પ્રધાનતા અતાવી; યંત્રોદ્ધાર, યંત્રાલેખન, યંત્રપૂજન, ધ્યાન આદિના મહિમા વર્ણવ્યા છે. 'યંત્રના પ્રભાવને મંત્ર-શાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ વૈજ્ઞાનિક રીતે સમજાવવા જોઈએ'– એમ કહી તે માટે આ દિશામાં સ્વતંત્ર પ્રયાસ કરવા સમુચિત માન્યા છે.

'સિદ્ધચક્ર'નાં પ્રાચીન યંત્રો એકઠાં કરી તેમાં કાલાનુક્રમે થયેલા સુધારા-વધારાની ઐતિહાસિક નાંધ કરવાનું સૂચન પણુ ધ્યાન ખેંચે તેવું છે.

વિષયના ઉપસંહારમાં ધ્યાતાની 'ઘટાવસ્થા' તથા 'બિન્દુ-નવક'ની એક એક કલાઓના અભ્યાસ જે નવ દિવસમાં પૂર્ણ કરી શકાય તેનું રાચક વર્ણન છે.

> 5 [c] 'ચૈત્યવંદન'– સ્ત્ર વ્યનુષ્ઠાન: યેાગક્રિયા (પૃષ્ઠ:૯૯ થી ૧૦૨) **િઅન્૧ = ૧ પત્ર**]

આ પ્રકરણના એક જ પત્રમાં શ્રદ્ધાવાળા આરાધકને 'ચૈત્યવંદન'-સૂત્ર સંબંધી ઘણી વિગતા મળી રહે છે. પ્રારંભમાં જ 'સ્થાન' આદિ યાગથી શૂન્યને 'ચૈત્યવંદન'- સૂત્ર શા માટે શીખવવું નહીં ?- તેની ચર્ચા છે. ત્યાર બાદ અસદનુષ્ઠાનના ત્રણુ પ્રકારા વર્ણવી 'ચૈત્યવંદન' પણ કયારે અને કયાં અસદનુષ્ઠાનનું રૂપ ધારણ કરે છે ? - તે સમજાવેલ છે. કાેઈ પણ અનુષ્ઠાન ઐદિક સુખની ઇચ્છાથી 'વિષાનુષ્ઠાન', પારલૌકિક સુખની કામનાથી 'ગરાનુષ્ઠાન ' અને માનસિક ઉપયોગ-શૂન્ય પ્રવૃત્તિથી 'અનનુષ્ઠાન' રૂપ સમજવું.

નિશ્ચય અને વ્યવહારથી 'સ્થાન' આદિ યેાગના અધિકારી વિશે ચર્ચા કરતાં 'સ્થાન' આદિ પાંચેય યેાગોનો 'અપ્યાત્મ', 'ભાવના', 'ધ્યાન', 'સમતા' તથા 'વૃત્તિસંક્ષય' – એ પાંચ યેાગાે સાથે સમન્વય કરવામાં આવ્યાે છે. ઉત્સાહ, નિશ્ચય આદિ યાેગસિદ્ધિનાં છ કારણાે દર્શાવી; 'વ્યવહારિક– ચાેગ' અને ' પારમાથિ'ક-યાેગ'નું સ્વરૂપ સમજાવતાં કહ્યું છે કે– ' યાેગનાે દેહ એકાગ્રતા છે, તેનાે આત્મા અહેત્વ અને મમત્વનાે ત્યાગ છે.'

છેલ્લે 'ચથામિમહ્રचાનાદ્વા '- એ સ્ત્રત્ર સમજાવતાં ઉપાસનાનાં પ્રતીકાેની ભિન્નતાના વ્યામાહથી ધર્મના નામે થતાં ઝગડાએા નાબૂદ કરી દબ્ટિ–વિશાળતા કેળવી, મતભેદ-સહિષ્ણુ બનવાના ઉપદેશ આપ્યા છે.

### 蛎

# [ ૯ ] કાયેાત્સર્ગ ( પૃષ્ઠ : ૧૦૩ થી ૧૧૨ )

[ ચ્યન્ ૬ + ભાન્ટ = ૧૪ પત્રો ]

આ પ્રકરણના પ્રથમ પત્રમાં ધાર્મિક પ્રાયશ્ચિત્તની દબ્ટિએ ઉપલબ્ધ 'કાયોત્સર્ગ' વિષયક સાહિત્યની નાંધ છે. પછીના પત્રોમાં 'કાયોત્સર્ગ'થી દેહુની અને બુદ્ધિની જડતા કેવી રીતે આેછી થાય છે ?– તે વ્યવસ્થિત રીતે સમજાવવા માટેની ચર્ચા છે.

'કાયેાત્સર્ગ' ષડાવશ્યક્રમાં તથા અભ્યંતર–તપમાં ઊંચું સ્થાન ધરાવે છે. તે સૂતાં સૂતાં, બૈઠાં બેઠાં અને ઊભા ઊભા – એમ ત્રણે રીતે કરી શકાય છે – તે સવિસ્તર અહીં સમજાવેલ છે.

'કાયોત્સર્ગા'ના આગારા તથા દાેષોની સામાન્ય ચર્ચા બાદ એક મહત્ત્વપૂર્ણુ ખુલાસા કરવામાં આવ્યા છે કે -'કેવળ શારીરિક કે માનસિક દબ્ટિએ 'કાયોત્સર્ગ ' કરવાથી આધ્યાત્મિક-લાભ મળતા નથી અને ભૌતિક-લાભ સંદિગ્ધ રહે છે.'

'કાયોત્સર્ગ' એટલે પ્રવૃત્તિમાં સંલગ્ન કાયાના પરિત્યાગ – તેમાં 'કાયગુપ્તિ', 'વાગ્ગુપ્તિ' અને મનાગુપ્તિ' – ત્રણે એકી સાથે સધાય છે. વળી, 'પ્રાણના જય કરતાં આવડે તાે 'કાયાત્સર્ગ' ઉચ્ચ કાેટિના થાય છે'– ઇત્યાદિ વિધાના પણુ ખરેખર ! માર્મિક છે.

'કાયોત્સર્ગ-સુદ્રા'નું વર્ણન તથા કાલગણના માટે 'पायसमा ऊसासा'– એ આર્ષ-પ્રયોગના ગાંભીર્યનું દિગ્દર્શન --- અનેક રીતે ઉપયોગી થાય તેવું છે.

19

'કાયોત્સર્ગ'માં 'નાદ'નું શ્રવણ, 'લય–ચાેગ' માટે સાડાત્રણ વલચનું ધ્યાન, ચક્ર–ભેદનમાં પ્રક્ષચર્યનું મહત્ત્વ તથા આત્માના આઠ રુચક પ્રદેશાનું ધ્યાન વગેરે અનેક વિષચાની છણાવટ આ પ્રકરણમાં જોવા મળે છે; જેનાં વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ માટે 'જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ' તરફથી જ પ્રકાશિત 'કાચાત્સર્ગધ્યાન' વાંચવા માટે નિવેદન કરવામાં આવ્યું છે.

ટૂંકમાં 'કાયોત્સર્ગ'દ્વારા મન, વચન અને કાયાના યોગોનું સ્થૈર્ય અને તે દ્વારા દેહાધ્યાસના ત્યાગ અર્થે સર્વ સાધકાેએ પ્રયત્ન કરવા જોઇ એ– એ આ પ્રકરણના સાર છે.

蛎

[૧૦] મંત્ર (પૃષ્ઠ **:** ૧૧૩ થી ૧૧૫) [અ.૨**=૨૫ત્રો]** 

આ પ્રકરણના પ્રથમ પત્રમાં 'મંત્ર' વિશે શાબ્દિક-દબ્ટિએ તેમ જ પારમાર્થિક-દબ્ટિએ વિચારણા કરવામાં આવી છે. તેમાં મંત્ર, દેવતા અને ગુરુના ઐકયનું રહસ્ય સમજાવી 'નમસ્કાર–મંત્ર'ના અનુસધાનમાં 'મંત્રચૈતન્ય' અને 'પ્રહ્નભાવ' વિષે તાંત્રિક–દષ્ટિએ ઊંડાણથી વિચાર કરવામાં આવ્યા છે તથા બીજા પત્રમાં 'મંત્ર'ની મન્ત્ર, દેવતા અને ગુરુને અનુલક્ષીને પર પરાગત ત્રણ બ્રથાઓ વિકાસ પામી છે તે ઉદાહરણ સહિત દર્શાવી છે, જે સાધના માટે ખૂબ જ ઉપયોગી છે.

蛎

[૧૧] અનાહતનાદ (પૃષ્ઠ : ૧૧૬ થી ૧૨૩) [અ.૬+ભ.૩=૯ પત્રો]

આ પ્રકરણુમાં 'અનાહુતનાદ'ના સ્વરૂપ અને 'નાદાનુસંધાન'ની પ્રક્રિયા વિશે ઘણી ઉપયાગી માહિતી અનેક ચન્થામાંથી સંકલિત કરવામાં આવી છે.

મંત્રરાજ <del>ગર</del>્દ કાર અને મંત્રાધિપ **કર્ફ**ેં કારના ધ્યાનની સૂક્ષ્મક્રિયાથી પરતત્ત્વયાજન દર્શાવતાં 'માતૃકા-સંસ્મરણુ' આવશ્યક માન્યું છે.

'નાદ'ના પાંચ પ્રકાર તથા 'શબ્દ'ના પાંચ પ્રકાર ટૂંકમાં દર્શાવી 'નાદ'ની ઉત્પત્તિ અંગે વિવિધ સૂચનાે કર્યાં છે.

20

ત્તત્પશ્ચાત્ 'શાંકતસંચાર' અને 'સ્પર્શદીક્ષા'ની પ્રક્રિયામાં રહેલા જેખમા વર્ણવી કહ્યું છે કે –– આત્મતત્ત્વ સુધી ક્રમશઃ પહેાંચવા મોટે 'જપસાધના' એ જ સહીસલામત રાજમાર્ગ છે.

અંતિમ પત્રોમાં 'અનાહત' સમજવા તપાસવા યાગ્ય સાહિત્યની રૂપરેખા તથા 'અનાહતનાદ' અને 'શંખિની નાડી'ને લગતી જુદી વિગતાેનું સંકલન છે; જે આ પ્રકરણના ઉપસંહારમાં સાંકેતિક રીતે દર્શાવેલી 'નાદબ્રહ્મની ઉપાસના'માં સહાયક ગણી શકાય.

[ ૧૨ ] નાડી – શુદ્ધિ ( પૃષ્ઠ : ૧૨૪ થી ૧૨૬ )

[અ.૧=૧૫ત્ર]

ચેાગ-સાધનામાં 'નાડી – શુદ્ધિ'નું મહત્ત્વ દર્શાવતાં આ પત્રમાં કહ્યું છે કે – ' તેનાથી (અર્થાત્ 'નાડી–શુદ્ધિ'થી ) દેહનું આરોગ્ય અને ધારણા પ્રમાણે સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.'

'યાેગ-શાસ્ત્ર' અને 'વશિષ્ઠ-સંદ્વિતા'ના આધારે 'નાડી--શાેધન'ની પ્રક્રિયાનું વિશ્લેષણાત્મક નિરૂપણ કરી તેની તારવણી કરતાં જણાવ્યું છે કે 'નાડી--શાેધન' માટે સબીજ અથવા નિબીજિ કાેઈ પણ પ્રકારના પ્રાણાયામ ઉપયાેગી થઈ શકે -- આ પ્રક્રિયાને 'મલશાેધક અથવા લાેમવિલાેમ પ્રાણાયામ' પણ કહે છે. અહીં આ પ્રક્રિયા 'સિદ્ધાન્ત-સિન્ધુ' ગ્રન્થના આધારે આપી; વિજ્ઞાન અને આયુર્વેદની દ્વિએ તેની કેટલીક વિશેષતાએા રજૂ કરવામાં આવી છે, જેથી વિષયની છણાવટ અત્યંત રસપ્રદ બની છે.

띪

# [૧૩ ] સાહ્લાદ દેવતા – કુડલિની (પૃષ્ઠ : ૧ર૭ થી ૧૩૬) [ અન ૮ = ૮ પત્રો ]

આ પ્રકરણમાં 'સાહ્લાદ દેવતા ' વિશે પ્રાપ્ત થતાં વિવિધ ઉલ્લેખાેની અનેક બ્રન્થામાંથી નાંધ કરી, 'સાહ્લાદ દેવતા'ની કૃપાના ક્ળ-સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થતી અંતઃકરણની ઉજ્જવલતા, પ્રસન્નતા આદિનું વર્ણન છે તથા '**ह्लादिनी द्यक्ति**' અને 'કુંડલિની દેવી' અથવા 'શક્તિના પ્રસાદ' અંગે ભિન્નભિન્ન વિચારા વ્યક્ત કરવામાં આવ્યા છે.

卐

'શાંતરસ', 'મધુર-ભાવ' અને 'મહાભાવ'ની વિચારણા પ્રસ્તુત ક**રી,** જિનવરાેની ભક્તિને આગમનાે સાર ગણી, તે ભક્તિની ચરમ-પરિણતિને 'સાહુલાદ દેવતા' તરીકે ઓળખાવેલ છે. વ્યુત્પત્તિની દબ્ટિએ – પ્રસન્ન થયેલ દેવતા તે 'સાહુલાદ દેવતા' –– તેવા અથ' નિર્ણય કરવામાં આવ્યા છે.

ત્યાર આદ 'અનાહતનાદ'નું 'કુંડલિની-શક્તિ'ના એક પ્રકાર તરીકે સમર્થ'ન કરીને 'અનાહત' અને 'અવ્યક્ત'નું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તથા સ્પર્શથી, વાણીથી, દબ્ટિથી અને વિચાર- બળથી ગુરુ દ્વારા શિષ્યમાં શક્તિ-સંચાલન કેવી રીતે થાય છે — તે દબ્ટાન્તો આપી સમજાવ્યું છે. [આમ 'અનાહત' અને 'અવ્યક્ત' વિશેની જે ચર્ચાં 'ઉવસગાહર''- સ્તાત્રમાં પૃષ્ઠ પર ઉપર શરૂ કરવામાં આવી છે તે પૃષ્ઠ ૧૧૯--૧૨૦ માં તથા પૃષ્ઠ ૧૩૨ પર પણ ચાલુ રહે છે. ]

જૈન-મત પ્રમાણે 'ભલિ' અથવા 'ભલી' એ 'કુંડલિની' જ છે. 'કુંડલિની સહસારમાં રમણ કરે તો ઉપસર્ગો સહન કરવાની અગાધ શક્તિ પ્રાપ્ત થાય'– આવી ઘણી બાબતા દર્શાવ્યા પછી 'આંતર–પ્રાણ' 'મહાપ્રાણ' વગેરેના રહસ્યની વિચારણા તથા 'ઋષિમંડલ'ની આરાધના એટલે 'વિશ્વકુંડલિની'ની આરાધના અને તે જ 'ધમ્મધાતુ'ની આરાધના વગેરે માન્યતાઓ રજૂ કરી છે – જે ચિન્તન મોટે પાથેય પૂરું પાડે તેમ છે. ['ઘમ્મધાતુ'ના અર્થ'ની વિચારણા પ્રકરણ-૪; પૃષ્ઠ : ૭૮-૭૯ પર છે.]

છેલ્લે 'ભક્તિ'થી ઉત્પન્ન થતાં 'મધુર–ભાવ' વડે 'સમાધિ'ની પ્રાપ્તિના માર્ગ દર્શાવી કહ્યું છે કે – 'દેવતા' શખ્દ 'શક્તિ' અને 'જ્યોતિ' બન્ને દર્શાવે છે.

### 贤

[ ૧૪ ] વિસ્મય ( પૃષ્ઠ : ૧૩૭ થી ૧૪૪ )

# [અન ૩ = ૩ પત્રો ]

પ્રથમ પત્રમાં 'શિવસૂત્રવાર્તિ'ક'ના સૂત્ર 'विस्मयो योगभूमिकाः'ના આધારે 'વિસ્મય' વિશે ચર્ચા શરૂ કરી પ્રતિપાદિત કર્યું છે કે જ્ઞાનરૂપી તત્ત્વના આરાેહણુમાં અતિશય આનંદના અનુભવરૂપે 'વિસ્મય' જ પરતત્ત્વ સાથે એકત્વ સાધવાની વિશ્રાન્તિરૂપ સાેપાનમાલિકા છે.

22

દ્વિતીય પત્રમાં મયણાસુંદરીના ભાવોલ્લાસની હુકીકત તથા શ્રીહરિભદ્રસૂરિના ત્રીજા 'પંચાશક' અને 'શ્રીમહાનિશીથસૂત્ર'ના આધારે 'વિસ્મય' વિશે ચર્ચા છે.

તૃ તીય પત્રમાં 'શ્રીમહાનિશીચસૂત્ર'માં આપેલી 'વિનચાેપધાનની (વધિ' પરથી તૈયાર કરેલી વિસ્મય – પુલક – પ્રમાદ – પ્રધાન અમૃત(ક્રયાની ૩૦ સાપાનવાળી એક 'સાપાનમાલિકા' છે – જેમાં 'વિસ્મય-ચાેગ'ની હકીકતાે શૈવપંથમાંથી તથા 'રસ-શાસ્ત્ર'માંથી સંકલિત કરી ટિપ્પણીકા સહિત આપવામાં આવી છે.

### 띪

# [૧૫] ભક્તિમાર્ગ (પૃષ્ઠ : ૧૪૫ થી ૧૫૨)

# [અ. ૬ + ભ. ર = ૮ પત્રો ]

'ભક્તિ'ને ઉદ્ગમ 'ભીતિ'થી કે 'પ્રીતિ'થી ? 'ભક્તિમાર્ગ' અને 'ક્રિયામાર્ગ' વચ્ચે સંબંધ શાે ? ઇત્યાદિ પ્રશ્ને પર તર્કસંગત વિચાર કર્યા પછી 'ભક્તિ' એટલે શું ? – તે સમજાવતાં આ પ્રકરણમાં અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ વિધાના કર્યા છે, જેમ કેઃ– 'કર્મ ટળી શકતાં નથી, પરંતુ 'ભક્તિ'થી કર્મફળ ભાગવવાના ધૈર્થની પ્રાપ્તિ થાય છે'. ભાગવતી ભક્તિ પરમ આનંદ અને સંપદાનું બીજ છે.' 'સંકલ્પ–વિકલ્પ' ટાળવા માટે 'ભક્તિમાર્ગ' એ ટૂંકા રસ્તા છે.' 'ભક્તિની શરૂઆતમાં, 'વાસોડદ્દં'ની ભાવના રહે છે અને અંતે 'સોડદ્દં'–ભાવ આવે છે.'

જૈન-દષ્ટિએ 'ભક્તિ'માં 'જ્ઞાન'ની અને 'ઉપાસના'માં 'ક્રિયા'ની પ્રધાનતા દર્શાવી; ' ભક્તિભાવ – પાેષક – ક્રિયા'નું મહત્ત્વ જણાવ્યું છે.

'મૈત્રી'ની જેમ 'ભક્તિ' પણ 'મધુર–પરિણામ' છે, તેથી 'શાંતરસ'ના આવિર્ભાવમાં તેની આવશ્યકતા સ્વીકારેલી છે. 'મધુર–પરિણામ' એટલે જ 'સાામયિક'ના પ્રથમ-વિભાગ 'સામ' તથા 'નમા'પદ એટલે જ 'ભક્તિ'– 'મધુર–પરિણામ'— જેને શ્રીઉપાધ્યાયછ મહારાજ 'પરમાનંદનું બીજ' કહે છે.

'ભકિત'ને 'અખ્યાત્મિક-ભાજન' તરીકે ઘટાવતું વર્ણન તથા 'પુષ્ટિ-માર્ગ'માં દર્શાવેલ 'ભકિત'ની વ્યાખ્યાઓ અને તેના પ્રકારાનું સુંદર રીતે ક્રરેલું વર્ણન અંતિમ પત્રામાં દષ્ટિગાચર થાય છે. કવિ કયારામે સૂચવેલા 'પ્રેમલક્ષણા–ભક્તિ'ના દશ ભેદા, ઉપરાંત વિવિધ દર્શનામાં દર્શાવેલ ભક્તિમાહાત્મ્યના ઉલ્લેખા પણ અહીં જોવા મળે છે.

આ પ્રકરણુના અન્તિમ પત્રમાં 'જિનેન્દ્ર ભકિત'નાં કેટલાક પદ્યો દ્વારા 'ભકિત'નું માહાત્મ્ય સંક્ષેપમાં વ્યક્ત કરી – આ વિષયની ચર્ચા પૂર્ણ કરેલ છે.

# [૧૬] વિપશ્યના – સાધના ( પૃષ્ઠ : ૧પ૩ થી ૧૬૩ )

[અ. ૬ + ભ. ૬ = ૧૨ પત્રો ]

'आणापाण सति' અર્થાત્ 'પ્રાણુ-અપાનની સ્મૃતિ'–– ધ્યાન માટેની આ બૌહ્ર–પ્રક્રિયા ( Zen Theory ) 'ઉત્તરાધ્યયન–સૂત્ર'માં પણ મળે છે તથા 'કાયોત્સર્ગ'માં આ પ્રક્રિયાના સમાવેશ થઈ જાય છે ઇત્યાદિ હુકીકતા આ પ્રકરણુમાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન ધરાવે છે.

ડૉ. ગાેપીનાથ કવિરાજ આ 'આનાપાન સતિ'ને માટે મળતાં આવે તેવાં 'અજપાજપ', 'હુંસવિદ્યા', 'આત્મમંત્ર', 'પ્રાણ્યજ્ઞ' આદિ નામાના ઉલ્લેખ કરે છે તે આ ધ્યાન–પદ્ધતિનાં ભારતીય પર પરામાં રહેલા બીજો ખાળવા માટે મનનીય છે.

'अप्पमादेन सम्पादेथ' તथा 'समयं गोयम ! मा पमायए'માં રહેલું ભાવ-સામ્ય સતત જાગૃતિ માટે સાધક માત્રને 'પ્રેરક અને તેવું છે.

'વિપશ્યના–સાધના'માં 'શબ્દ'ને સ્થાન નથી; તેથી જ 'શબ્દ' અથવા 'શ્રુતજ્ઞાન'નું મહત્ત્વ સમજાવતાં અહીં કહ્યું છે 'કે – 'શબ્દ'નું આલંબન લેવામાં ન આવે ત્યાં સુધી 'પૂર્ણુતા'ની પ્રાપ્તિ અશકય છે–તે સિદ્ધ કરવા મોટે જ કેટલાક પત્રોમાં જુદી જુદી દૃષ્ટિએ 'શબ્દ' પર વિચારણા કરવામાં આવી છે. જિન–ભક્તિમાં જે 'શબ્દ'નાે મહિમા વર્ણુવાયાે છે તેનું હાર્દ સમજવા માટે તે નિરૂપણુ મહત્ત્વનું છે.

તેવી જ રીતે 'सतिपट्ठान'ના ચાર પ્રકાર—(૧) કાયાનુપશ્ચના, (૨) વેદનાનુપશ્ચના, (૩) ચિત્તાનુપશ્ચના અને (૪) ધર્માનુપશ્ચના વિશે 'महासतिपट्ठान- सुत्त' અને 'आनपानसतिसुत्त'ના આધારે આપવામાં આવેલી માહિતી જિજ્ઞાસુઓને માર્ગદર્શક અને તેવી છે. 'પ્રક્ષવિહાર ચિંતન'થી થતા લાભ અને તે માટે જૈનઢર્શનમાં દર્શાવેલ મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓના અભ્યાસ માક્ષમાર્ઝમાં 'ભાવના-યાઝ'નું મહત્ત્વ દર્શાવે છે.

તદુપરાંત 'જૈન-સાહિત્યમાં ધ્યાન-માર્ગ અતિ સ્પષ્ટ છે'–– એ સિદ્ધ કરતાં જણાવ્યું છે કે – 'જૈનદર્શનની વિશેષતા સર્વ-નય-સંથાહિતામાં છે. બૌદ્ધદર્શાન ઝજુસૂત્રનયાનુસારી છે, તેથી તે પણ એક નય છે, તેમાં જે કાંઈ સત્ય છે તે શ્રી જૈનદર્શાનની અંતર્ગત જ છે, તે ઉપરાંત અન્ય નયાનું સત્ય પણ જૈનદર્શાનાંતર્ગત છે જ'.

ધ્યાનની પ્રક્રિયા તરીકે 'વિપશ્યના'માં જિજ્ઞાસુઓને રસ પડથેા છે ત્યારે અહીં એકત્ર કરવામાં આવેલી માહિતી તેમાં રહેલા ઉપકારક અંશે<del>∗</del> ઉપર પ્રકાશ પાડવા માટે મહત્ત્વની છે.

鲩

[૧૭] ધ્યાન ( પૃષ્ઠ ઃ ૧૬૪ થી ૧૭૧) [અન ૩ + ભન ૮ = ૧૧ પત્રો ]

અષ્ટાંગ–ચાેગમાં "ચાન' કરતાં પહેલાં 'ધારણા' મહત્ત્વની હાેવાથી પાર ભમાં 'ધારણા' માટેનાં નાભિ, હુદય આદિ સ્થાનોને ઉલ્લેખ છે. તત્પશ્ચાત "ધ્યાન'ના અધિકારી થવા મૂલગુણાેનું તથા ઉત્તરગુણાેનું પાલન, આત્મજ્ઞાન વગેરે અતિ આવશ્યક જણાવી ધ્યાન સામગ્રીની વિચારણા કરી છે. 'ભાવના' અને 'અનુપ્રેક્ષા' ધ્યાનમાં આગળ વધવા માટે જરૂરી છે. તે બંને ધર્મધ્યાન પાષક છે તથા ધ્યાનમાં સ્થિરતા અને વિશુદ્ધિ ભાવવાનું કાર્ય કરે છે.

'ધ્યાતાનાં લક્ષણેા' તથા 'ગૃહસ્થાેનાં ધ્યાન' અંગે વિચારણા કરતાં 'ગૃહસ્થાેને ધ્યાનનાે એકાન્તે નિષેધ નથી'- એ સમજાવ્યું છે.

'સમાધિ-વિચાર'ના એક પદ દ્વારા દર્શાવ્યું છે કે --- 'જે અરિહુંતનું ધ્યાન છે તે જ આત્મધ્યાન છે.'

ત્યાર આદ પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીત ધ્યાન પણ જિનેશ્વર ભગવંતે જ કહ્યાં છે, પ્યાનના તે પ્રકારા જૈનેતરાના નથી ---એ અનેક ઉદાહરણે৷ આપી સિદ્ધ કરેલ છે. કર્મયોગ, જ્ઞાનય<mark>ેાગ અને</mark> મુક્તિયાગની વ્યાખ્યાએા તથા 'સમાપત્તિ' વિશે પણ કેટલીક વિગતા આ પ્રકરણમાં મળે છે.

<sup>ે હ</sup>ધ્યાન'–– એ 'નિર્વિ`ચાર અવસ્થા છે' વગેરે એકદેશીય વિચારા દ્વર કરવા 'બૃહત્કલ્પ – ટીકા'ના ઉલ્લેખપૂર્વક દર્શાવ્યું છે કે ધ્યાનના કાયિક, વાચિક અને માનસિક – ત્રણે પ્રકારા આપણે લાં છે.

અંતે આ વિષયના ઉપસંહારમાં જણાવ્યું છે કે-'શુદ્ધ-ઉપયાગ' એ જ સર્વ શ્રેષ્ઠ ધ્યાન છે, જે આઠમાથી બારમા ગુણસ્થાનક સુધી હાય છે તથા જેના અંતે 'પ્રાતિભજ્ઞાન' થાય છે અને જેના પ્રતાપે ' કેવલજ્ઞાનરૂપ જ્યુાતિ' પ્રગટે છે.

# ೄ [૧૮ ] પ્રક્રીર્ણક ( પૃષ્ઠ : ૧૭૨ થી ૧૯૫ ) [અન્૯ + ભન્૮ = ૧૭ પત્રોન]

આ અંતિમ પ્રકરણમાં જુદા જુદા ૧૨ વિષયે৷ પર કુલ ૧૭ પત્રો છે. જેનેા વિષયવાર સારાંશ નીચે પ્રમાણે છે:–

(૧) પ્રભુપ્રાપ્તિના ઉપાય ( પૃષ્ઠ : ૧૭૨ થી ૧૭૪ )

# [ અ. ૧ = ૧ પત્ર ]

સંસાર બહાર ઉડીને પરમાત્માને ખાેળવા જવાનું નથી. પરમાત્માને પાેતામાં પાેતા દ્વારા જ પાસે લાવવાનાે છે અને અનુભવવાનાે છે. તે માટે આ પત્રમાં ત્રણ રીતિ બતાવી છેઃ–

<sup>:</sup>(૧) તીવ અભીપ્સા, (૨) જ્ઞાન અને ભક્તિ અને (૩) સત્સંગ. \* \* \* (૨) સ્વાસ્થ્ય માટે પ્રાર્થના ( પૃષ્ઠ : ૧૭૫–૧૭૬ )

[અ. ર = ર પત્રેા]

'ઉવસગ્ગહર''– સ્તાેત્રનું ચિંતન કરતાં લખાયેલા પ્રથમ પત્રમાં ' The Healing Light ' નામના પુસ્તકમાંથી સ્વાસ્થ્ય પ્રાપ્ત કરવા માંટે પ્રાર્થનાનાં ચાર પગથિયાં દર્શાવ્યાં છે ઃ– 1) To remind ourselves that there is a source of life,

2) Turn it on,

3) Accept it by faith and

4) Observe its operations.

પત્રની અંતિમ પંકિતમાં જે કુઢસને ગ્રંથનાે સાર માનવામાં આવ્યે છે તે લેખકના હાથે અંકિત કરેલાે મળી આવતા પાદનાંધમાં શકય ન હાવાથી અહીં આપવામાં આવ્યા છે:-

"The essence of all healing is to become so immersed in the Being of God that one forgets oneself entirely. And the most successful prayers are those in which The one who prays never thinks of himself at all."

તદુપરાંત 'શ્રદ્ધા' વિશે મૂળભૂત વાતોની છણાવટ કરતા મહત્ત્વના ગ્રન્થ 'Science of Mind'ના ઉલ્લેખ આ પત્રમાં જ જોવા મળે છે. ઉપસર્ગહર પરમાત્મા સાથે તાદાત્મ્ય સ્થાપવાના સંદર્ભમાં આ પત્ર ઉપયોગી છે.

બીજા પત્રમાં 'એલિઝાબેથ લેમ્બ'– નામની પ્રાર્થનાના સારરૂપે સાત મુદ્દાઓ બતાવ્યા છે; જે 'લેાગસ્સ'– સૂત્રનું 'પ્રાર્થ'ના'–સૂત્ર તરીકે જે ચિંતન થયું હશે તેના ભાગરૂપે છે ઃ–

- (૧) પ્રશાન્ત ખના.
- (ર) ક્ષમાશીલતા.
- (૩) પ્રભુની પ્રશંસા.

(૪) વિનય પૂર્વકુની માગણી.

(૫) શાંતિથી શ્રવણુ માટે એકાગ્ર થવાતું.

(૬) ઈશ્વરના આભાર માનવા.

(૭) અટલ શ્રદ્ધા.

ભૌતિક સ્વાસ્થ્ય માટેની પ્રાર્થનાનાં ચાર પગર્થિયાં દર્શાવતા પ્રથમ પત્ર અને પ્રાર્થનાના સાત મુદ્દાઓ દર્શાવતા દ્વિતિય પત્ર જે સંદર્ભમાં લખાયા છે તેના કારણે તે વિશિષ્ટ મહત્ત્વ ધરાવે છે. અન્યત્ર પ્રાર્થનાની જે રીત્તિ વિકાસ પામી છે તેના ઉપર ાચતન કરવાના આશય 'લાેગસ્સ'– સૂત્રમાં પ્રાર્થના સમાવિષ્ટ છે કે નહોં --તે વિચારવાના છે.

27

હેતુ રાગરૂપી વિઘ્ન(નવારણુનેા ભૌતિક હાેય કે આધ્યાત્મિક એટલે ભાવ આરાગ્યનેા હાેય --- પ્રાર્થના સમુચિત હાેય તાે તેનું અભીષ્ટ કળ મત્યા વગર રહેતું નથી; તેથી ઉપર્શુક્ત પત્રામાં સમુચિત પ્રાર્થનાની રીતિનાે વિષય ગ્રહુણ કરવામાં આવ્યાે છે.

'લેાગસ્સ'- સૂત્રની છઠ્ઠી ગાથામાં 'आरुग्ग - बोहि - लामं, समाहिवरमुसमं दिंतु '- એ યાચના કરવામાં આવી છે. 'आरुग्ग'શબ્દ 'ભૌવિક રાગ-નિવારણુ' અને 'આધ્યાત્મિક ભાવ આરાગ્ય'- બંને માટે સૂચિત માની શકાય છે.

''જેઓનું ( અરિહુંતાનું ) નામ દ્વારા કીર્તન તથા મન, વચન અને કાયાના યાેગ વડે વંદન કર્યું તેના કળસ્વરૂપ તેઓ મને 'આરાેચ્ય, બાેધિલાભ અને ભાવ સમાધિ' આપનારા થાઓ', – એવું પ્રાર્થના રૂપી પ્રશ્ચિધાન છઠ્ઠી ગાથામાં સૂચિત માનવામાં આવે તાે ઉપર્શુકત પ્રાર્થનાની રીતિ સૂત્રના અર્થ ઘટનમાં સહુજ મળી આવવી જોઈએ. તે અર્થે થયેલા પ્રયાસ પત્રમાં જાેવા મળે છે. સાત મહીનાના ગાળામાં આ વિષય ઉપર અનેક પત્રો લખાયા હાેવા જોઈ એ પણ બે જ પત્રો ઉપલબ્ધ હાેવાથી તેને પ્રાર્થનાના સંદર્ભમાં દિશાસૂચન રૂપ માની અહીં સંગૃહીત કરવામાં આવ્યા છે.

(૩) 'ચિત્ત' અને 'હુક્રય' ( પૃષ્ઠ : ૧૭૭ થી ૧૭૯ )

\*

## [અ. ર + લ. ૧ = ૩ પત્રો]

પ્રથમ પત્રમાં એક શ્લાેક દ્વારા, ધાતુઓથી બનેલા ચિત્તનું યત્નપૂર્વક રક્ષણ કરવાથી ખુદ્ધિ વિકસિત થાય છે – એમ જણાવી ચિત્તના સંરક્ષણ માંટે મહામંત્રના પ્રથમ-પદનું અર્થલાવનાપૂર્વક પુનઃ પુનઃ ૨૮૬ કરવા જણાવ્યું છે.

દ્વિતીય પત્રમાં 'ચિત્ત' શબ્દના અર્થ વિશે સૂક્ષ્મ-વિચારણા કરતાં પ્રસ્તુત શ્લાેકના સંદર્ભમાં 'ચિત્ત'નાે અર્થ 'એાજસ્' અથવા 'શુક્ર' બંધબેસતાે જણાય છે – એમ દર્શાવેલ છે.

તૃતીય પત્રમાં 'હુદય' વિષે 'શિવસૂત્ર-વાર્તિ'ક' તથા અન્ય ચન્થામાં મળતી વિવિધ વ્યાખ્યાએાનું વિશ્લેષણુ તથા 'સમાધિ' વિશે ચર્ચા છે.

\*

# (૪) વિમર્શ<sup>(</sup> ( પૃષ્ઠ : ૧૮૦ )

[ભાર≐૧પત્ર]

તંત્ર-દર્ષ્ટિએ 'વિમર્શ'નો અર્થ ઘણા ગંભીર છે – એમ જણાવી; આ પત્રમાં 'ભાવના', 'ધ્યાન', 'સમતા' આદિના પારસ્પરિક-સંબંધના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. 'ભાવના' પહેલાં 'ચિત્તની પ્રસન્નતા' અને 'ચિત્તની સ્થિરતા' સાધવા માટેના વિવિધ ઉપાયોના નિદે'શ છે. આમ આ નાના પત્રમાં પણ ઘણી ઉપયોગી સામગ્રી સમાયેલી છે.

(પ) ચતુષ્પાદ – પ્રક્ષ ( પૃષ્ડ : ૧૮૧ થી ૧૮૩ )

## [અન ૧ = ૧ પત્ર ]

'ચતુષ્પાદ – પ્રહ્ન'માં ત્રણ પાદ સાકાર અને એક પાદ નિરાકાર છે – તેના વૈખરી આદિ ચાર વાણી, પદમ્થ આદિ ચાર ધ્યાન, જાગ્રત આદિ ચાર અવસ્થા વગેરે સાથે સમન્વય કર્યો છે.

ત્યાર બાદ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક-ભાવ આદિની ચર્ચા તથા ગ્રાહ્ય – સમાપત્તિ, ગ્રાહુક – સમાપત્તિ, ગૃહીતૃ – સમાપત્તિ અને ગ્રહણ – સમાપત્તિ તેમ જ 'પ્રમેય', 'પ્રમાણ', 'પ્રમતા' અને 'પ્રમા' આદિનું વર્ણુન છે. [ **પ્રુષ્ઠ**– પ**હ**, પ૮ તથા ૬૦, ૬૧ માં પણ આ વિષયની ચર્ચા જોવા મળે છે.]

(ર) 'પ્રાણાયામ' અને 'અહિંસા' ( પૃષ્ઠ : ૧૮૪ થી ૧૮૨ )

# [અ. ૧ + ભ. ૧ = ૨ પત્રો]

પ્રથમ પત્રમાં 'અદ્ધિંસા'ની લાત્ત્વિક–વિચારણા સાથે 'અભય' અને 'પ્રક્ષચર્ય'ની વિચારણા છે, જેમાં પ્રાણ ઉપરના કાબૂથી 'પ્રક્ષચર્ય' પાલનમાં અનુકૂળતાના વિચાર કરતાં 'પ્રાણાયામ'ની ઉપયોગિતા દર્શાવી છે.

બીજા પત્રમાં પ્રહ્નચર્ચની નવ-વાડનું મહત્ત્વ તથા 'દ્રવ્ય-પ્રાણાગામ' અને 'ભાવ-પ્રાણાયામ'ની આધારાપેત સુંદર ચર્ચા છે. જિલ્લા \* \* \* \*

Ĵ

(૭) દેવ-ગુરુ-કૃપાની પરમ આવશ્યકતા ( પૃષ્ઠ : ૧૮૭ )

# [ભાષ્ય = ૧૫ત્ર]

આ પત્રમાં 'શ્રીમહાનિશીથ', 'શ્રીનમસ્કાર-નિર્શુક્તિ', 'ચાેગબિન્દુ', 'યાેગશતક' આદિ ગ્રંથાેના આધારે તથા સાધુ અને શ્રાવકની 'સામાચારી' પ્રમાણે પણુ પ્રત્યેક અનુષ્ઠાનમાં 'દેવ-ગુરુ–અનુગ્રહુ'ની પરમ આવશ્યકતા સ્પષ્ટ **રીતે** વર્ણવી છે.

(૮) તથાભગ્યત્વ – પરિપાક – ઉપાય ( પૃષ્ઠ : ૧૮૮ )

આ પત્રમાં તથાભવ્યત્વ-પરિપાકના પરમ ઉપાય રૂપ 'દુષ્કૃત-ગહાં', 'સુકૃત-અનુમાદના' અને 'શરણ-ગમન'નું મહત્ત્વ સમજાવ્યું છે. આ ત્રણુથી જ સાધકને જ્યારે ચિત્તની શુદ્ધિ અને સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તેને 'આત્મ-નિધાન'ની પ્રાપ્તિ પણુ સહજ થાય છે – એ રહસ્ય અહીં અતિસંક્ષેપમાં બતાવ્યું છે.

[અ.૧=૧૫ત્ર]

આ પત્રમાં દાદા ધર્માધિકારીના 'મૈત્રી' વિષયક લેખના આધારે 'મૈત્રી'નું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. આ લેખમાં 'મૈત્રી'ને 'સૌથી માટું પારમાર્થિક તત્ત્વ' માન્યું છે.

આ પત્રમાં 'પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ'કરના સાધુઓને સપ્રતિક્રમણું ધર્મ કહ્યો છે જ્યારે બાકીના ભાવીસ તીર્થ'કરોના મુનિઓ જ્યારે દેાષ લાગે ત્યારે પ્રતિક્રમણુ કરી લે' ઇત્યાદિ સૈદ્ધાન્તિક-ચર્ચા જીવાની પ્રકૃતિની અપેક્ષાએ કરવામાં આવી છે. તદુપરાંત ષડ્–આવશ્યક મળીને પૂર્ણ પ્રતિક્રમણુ થાય છે જેમાં સામાયિક-ધર્મની મુખ્યતા હાેવાથી તે પ્રાપ્ત કરવા જણાવ્યું છે. ત્યારે બાદ છેલ્લે 'પંચાચારની આઠ ગાથાએા અતિચારના ચિન્તન માટે હોવાથી અતિચારની જ ગાથાએા છે' – એવું પૂજ્ય સાગરજી મહારાજે ક<u>રેવું</u> સમાધાન યુક્તિ યુકત રીતે પ્રસ્તુત કર્યું છે.

> \* \* \* (૧૧) 'સમાધિ' અને 'સમાપત્તિ' ( પૃષ્ઠ : ૧૯૨-૧૯૩ ) ચ્યિ. ૧ + ભા. ૧ = ૨ પત્રો ]

પ્રથમ પત્રમાં જેણાવ્યું છે કે-'નિશ્ચયનચની ભાવનામાં વધુને વધુ લીન રહેવાથી ચિત્ત-સમાધિના અનુભવ કરી શકાય છે'; જ્યારે દ્વિતીય પત્રમાં એ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે કે– 'વ્યવહારનું લક્ષ્ય નિશ્ચય છે. નિશ્ચયના લક્ષ્ય વિના વ્યવહાર દુર્નય અને છે' ઇત્યાદિ. અંતમાં નિશ્ચયના લક્ષ્યવાળી નામ, આક્રુતિ, દ્રવ્ય અને ભાવની ઉપાસનાને જ સમુપાસના કહી છે અને તે જ આત્મપરક કરવામાં આવે ત્યારે અભેદોપાસના રૂપ અને છે. ઉપાસનાના આ અંને પ્રકાર સમજાવવા માટે 'વિષય–સમાપત્તિ' અને 'આત્મ– સમાપત્તિ'ના ઉલ્લેખ કર્યો હાય એમ લાગે છે.

(૧૨) માેક્ષ ( પૃષ્ઠ : ૧૯૪-૧૯૫ )

[ ભ. ૧ = ૧ પત્ર ]

આ છેલ્લા પત્રમાં 'आत्मनः स्वरूपसमवस्थानं मोक्षः' તથા 'कृत्स्नकर्मक्षयऌक्षणा मुक्तिः'- આ બે વ્યાખ્યાઓમાં રહેલી ' મોક્ષ-માર્ગ'ની સાધનાનું વર્ણન છે; તે બન્ને શુદ્ધ આત્મ-સ્વરૂપના ચિન્તન તરફ લઈ જાય છે. પ્રથમ સાધના 'આત્મભાવના'થી 'સમત્વ' લાવી આત્મ-વિકાસ સાધી આપે છે - પરંતુ અયાગ્ય વ્યકિતના હાથમાં આ ભાવનાના દુરુપયોગથી જે અનિષ્ટા સંભવે છે તે પણ જણાવ્યાં છે.

દ્વિતીય સાધનાને શા માટે રાજમાર્ગ તરીકે માનવામાં આવે છે તે બતાવતાં જણાવ્યું છે કે–સાધકને શમાદિમાં પ્રવૃત્તિ પર્યાયનય જ કરાવે છે ––'ગુરુના આત્માને પાતાથી અધિક શુદ્ધ ન માનનાર તેની સેવા વગેરે શી રીતે કરી શકે ? '

띪

આમ ભક્તિમાર્ગ–સૂચક ' નમાે અરિહંતાણું' – મહાપદની તાત્ત્વિક વિચારણાથી શિષ્ય દ્વારા શરૂ થયેલાે આ આધ્યાત્મક પત્રવ્યવહાર માેક્ષ- માર્ગના સ્વરૂપ વિશે ગુરુ દ્વારા થયેલા ચિન્તનથી સમાપ્ત કરવામાં આવ્યા છે – જે પત્ર-સંકલન કરવામાં જળવાયેલા ઔચિત્યને વ્યકત કરે છે.

આ ૧૭૦ પંત્રોમાં સ્વાધ્યાયની પ્રચુર સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે. અંગત પત્રો છે એટલે સ્યાદ્રાદ–દષ્ટિએ મુકત–મને વાંચનારને અવશ્ય ઉપયોગી થશે.

દુર્લભ માનવ-ભવમાં સર્વ પ્રકારનાં શ્રવણુ, વાંચન, મનન આદિનેહસાર જીવનમાં આરાધના પ્રગેટે એ જ હાેઇ શકે; તેથી સુસુક્ષુઓને આ સંશાધનાત્મક તત્ત્વ-પ્રકાશમાંથી અધ્યાત્મ-સાધના માટેનું પાલેય મળી રહે તાે આ પ્રકાશન પાછળ લેવામાં આવેલા સર્વ પરિશ્રમ સાર્થાક થશે.

આ પ્રકાશમ માટે શ્રી ચન્દ્રકાન્તભાઈ ને તથા પુસ્તક તૈયાર કરવામાં લીધેલા પરિશ્રમ માટે શ્રી ગિરીશકુમાર પરમાનંદ શાહને ધન્યવાદ આપું છું.

પરમ પૂજ્ય ગુરુ ભગવંત તથા મુરખ્બી શ્રી અમૃતલાલભાઈ– બંનેને પરિચય મને પ્રાપ્ત થયે৷ હાેવાથી 'અધ્યાત્મપત્રસાર'ના સ્વાધ્યાયથી મને તાે લાભ જ થયેા છે, સર્વને લાભ થાએા–એ પ્રાર્શું છું.

똀

# --: શુદ્ધિ પત્રક :---

| પ્રેશ્વ | પંકિત | <b>અ</b> શુ <sub>'</sub> દ્વ | શુદ્ધ                       |
|---------|-------|------------------------------|-----------------------------|
| પ       | २४    | તત્ત્વરુચિનાપ્રાણ            | તત્ત્વરુચિનેા પ્રાણ         |
| U       | ٩٥    | છેા                          | છે                          |
| હ       | ૧૪    | रागदेपौ                      | रागदेषौ                     |
| ίο      | રહ    | 'परिक्षत्तमाणं'              | 'पुरिसुत्तमार्ण'            |
| ૧૩      | २उ    | કયા ?                        | કર્યા ?                     |
| ૧૭      | ີ     | સ્પર્શા <sup>૬</sup> '       | સ્પર્શા                     |
| २०      | ૧૩    | લખાવેા                       | લખવેા                       |
| २०      | १४ -  | જાણવ્યું                     | જણાવ્યું                    |
| ર૩      | ર૧    | સમજશે                        | સમજાશે                      |
| ૨૪      | ່ຍ    | 'શાસ્ત'                      | 'શાસ્ત્ર'                   |
| ર૬      | ૧૧    | सतां:                        | सतां                        |
| ૩૨      | ૩     | શાસનું                       | શાસ્ત્રનું                  |
| ૩૨      | ૧૬    | સ્વતંત્રતારૂપે               | સ્વતંત્ર રૂપે               |
| ૩૨      | ૩૨    | 'ઉપમિતિભવપ્રપંચકથા'          | 'ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથા'       |
| ૩૭      | ૧૬    | 'કાયોત્સર્ગ–પ્રાયશ્ચિત'ના    | 'કાયાત્સર્ગ–પ્રાયશ્ચિત્ત'ના |
| Υз      | ૧૬    | Yar                          | પૂજા,                       |
| ૪૭      | ર૩    | ભાવાભવમાં                    | ભવેાભવમાં                   |
| ୪७      | રપ    | સંસાર બહાર                   | [ સંસાર બહાર                |
| 86      | x     | અનુભવવાની.                   | ચનુભવવાની. ]                |
| પ૪      | •     | भत्तिब्भर्०                  | भत्तिभर०                    |
| પપ      | ર૧    | <b>ગ્ર</b> ંથિ               | પ્ર <sup>:</sup> ચિ         |
| પુછ     | २०    | 'સ્યાદ્વાદ રત્નાકર',         | ['સ્યાદ્વાદ રત્નાકર',       |
| પ્      | ሄ     | જરૂર છે.                     | જરૂર છે;                    |
| ૫૮      | ૧૦    | સુષુમ્ણારૂપ છે.              | સુધુમ્ણારૂપ છે. ]           |
| ६०      | પ     | बोहिं                        | बोहिं,                      |

| મુષ્ઠ      | પંકિત      | અશુદ્ધ                                  | શેલ                    |
|------------|------------|-----------------------------------------|------------------------|
| ६०         | ૨૭         | देव ।                                   | देव १                  |
| ૬૧         | २उ         | અનુપેક્ષા                               | અનુપ્રેક્ષા            |
| કર         | ર૧         | भर-निब्भरेण                             | भर-निब्भरेण,           |
| ६उ         | Ŀ          | 'ઉવસગ્ગ''                               | 'ઉવસગ્ગ'               |
| કપ         | ૧૮         | યાેગશાસ્ત્ર                             | યે!ગશાસ્ત્ર            |
| ૬૭         | Ŀ          | ક્ષેમ.                                  | 'ક્ષેમ'.               |
| 52         | ş          | ત્યારે,                                 | ત્યારે                 |
| ६८         | १४         | અથાંત્                                  | અર્થાત્                |
| છ૧         | २उ         | કૈવલાધિષ્ટિત                            | <b>કેવ</b> લ્યાધિષ્ઠિત |
| ખ૮         | 3          | અથ                                      | અર્થ                   |
| ٢٥         | રપ         | 'અષ્ટમૂતિ'''                            | ' અષ્ટમ્તિ' '          |
| ٢٦         | ૨૪         | इत्येऽतेष्टौ                            | <b>इत्</b> येतेऽष्टौ   |
| ८६         | ૧૭/૧૮      | (સિદ્ધસેનતેા પણ)                        | (તેવી રીતેનથી.)        |
| LĿ         |            | ધુલશાન્તિ                               | લઘુશાન્તિ              |
| 60         | ૧          | નિર્ણુય                                 | નિર્ણય                 |
| ૯૫         | ૧ર         | हतैः नवमिः                              | एतैः नवभिः             |
| હક         | ર <b>ર</b> | મત્ર–શૈલીની                             | મંત્ર–શૈલીની           |
| હક         | ૨૮         | 'યેાગશાસ્ત'                             | 'યેાગશાસ્ત્ર'          |
| દહ         | ٩          | તેથી.                                   | તેથી                   |
| ૯૭         | રપ         | નથી                                     | નથી–                   |
| હા         | Ŀ          | શ્રીયશાેવિજજી                           | શ્રીયશાવિજયજી          |
| ee         | પ          | શ્રદ્ધાવાળા. આરાધક                      | શ્રદ્ધાવાળાે આરાધક     |
| <u>l</u> l | U          | 'ચૈત્યવંદન' સૂત્રના                     | ' ચૈત્યવંદન'– સૂત્રનાં |
| <i>le</i>  | Ŀ          | (વિશ્રાન્નિ–સ્થાન),                     | (વિશ્રાન્તિ–સ્થાન),    |
| ĿĿ         | ૧૫         | 'વર્ણુયાેગ'થી                           | 'વર્શ્ય'યેાગથી         |
| le         | ૧૬         | હાવાથી                                  | હાવાથી                 |
| ĿĿ         | ૧૯/૨૨      | અસદ્દનુષાન                              | અસદનુષ્ઠાન             |
| 900        | ૧૫         | સદૂનુષ્ઠાન                              | સદનુષ્ઠાન              |
| ૧૦૦        | ૧૬         | અસદ્નુષ્ટાન                             | અસનુષ્ઠાન              |
| ૧૦૧        | ૨૩         | <b>'</b> વ્યવહારિક–યે <mark>ા</mark> ગ' | 'વ્યાવહારિક–યેાગ'      |

| પ્રષ્ઠ      | પંક્તિ      | અશહ                        | શહ                           |
|-------------|-------------|----------------------------|------------------------------|
| <b>१</b> ०३ | ٩૬          | પ્રાયશ્ચિતની               | પ્રાયશ્વિત્તની               |
| १०४         | ૨૮          | કરવાથી–અષ્યાત્મિક          | કરવાથી આ <b>ધ્યાત્મિક</b> ્ર |
| ૧૦૫         | 3           | સુંદર છે                   | સુંદર છે;                    |
| ૧૦૫         | ર૧ .        | સલગ્ન                      | સંલગ્ન                       |
| ૧૦૫         | २४          | આ કારણે તેા જે             | આ કારણે બાર                  |
| ঀ৽৩         | ş           | આંગળ નવ આંગળ               | અપગળ નવ આંગળ                 |
| ঀ৽৩         | २०          | ઊંભા ઊભા                   | ઊભા ઊભા                      |
| १०८         | 5           | દશન                        | દર્શન                        |
| ૧૧૦         | ૧           | આચાર                       | ⁺અ્યાર'                      |
| ૧૧૦         | ૧૧          | પ્રાયશ્વિત                 | પ્રાયશ્વિત્ત                 |
| ૧૧૬         | રપ          | अर्ह्रेકार                 | અર્દ્ર કાર                   |
| ૧૧૭         | પ           | સઘળુ                       | સઘળું                        |
| ૧૧૭         | ٩٥          | 'અનાહતશાસ્ત્ર'             | ' <b>અના</b> હતશબ્દશાસ્ત્ર'  |
| ૧૧૭         | ૨૭          | अर्ह                       | अန်္ဂ်ီ                      |
| <b>૧</b> ૧७ | ૨૮          | ૧૭ મા                      | ૧૭ માં                       |
| ૧૧૯         | २०          | Compeete                   | Complete                     |
| ૧૨૪         | २०          | સષ્મીજ–પ્રણાયામના          | સબીજ– પ્રાણાયામને            |
| ૧૨૯         | ٩           | Outlet                     | Outset                       |
| ૧૩૪         | ٤           | કરવામાં કરવામાં            | કરવામાં                      |
| ૧૪ર         | ૧૭          | ઉદ્ભવ                      | ઉદ્ભવ                        |
|             | અંતિમ-પંકિત | કામે                       | કામ                          |
| ૧૫૪         | Ŀ           | ,છે,                       | છે,                          |
| ૧૫૬         | ۷           | ગાેપાલદા સપટેલ             | ગેત્પાલદાસ પટેલ              |
| ૧પ૮         | ર           | આનાપાનસતિ                  | 'આનાપાન સતિ'                 |
| ૧૫૯         | Ŀ           | giAen                      | given                        |
| ૧૫૯         | રપ          | ' <b>લક્ષવિહાર</b> ચિતન'થી | 'સ્થભવિહાર ચિંતન'થી          |
| ૧૬૨         | ર૩          | વેદનાનુપશ્યનું             | વેદનાનુપશ્યના                |
| ૧૬૩         | 3           | આશ્વાસ–પ્રાશ્વાસનેા        | આ બાસ–પ્રેશ્વાસના            |
| ૧૬૪         | રર          | પંચપરમેષ્ટિના              | પંચપરમેષ્ઠિનાં               |
| १७०         | ٩3          | આવા પદોનેા                 | આવાં પદાના                   |

| પૃષ્ઠ | પંક્તિ | અશુદ્ધ            | શુદ્ધ            |
|-------|--------|-------------------|------------------|
| ૧૭૭   | રપ     | મહષિ              | મહથિ'            |
| ૧૭૮   | १४     | બરાબર મ           | <b>બરાબર</b> ન   |
| ૧૭૯   | રર     | ઐંગર્પ            | <b>સ્પં</b> ગરૂપ |
| ૧૮૨   | પ      | विरहाद            | वि <b>रहा</b> द् |
| ૧૮૭   | २०     | અનુપ્રહ           | અનુગ્રહ '        |
| १८८   | ૧૨     | તારા ચરણને        | તારાં ચરણને      |
| १८८   | २८     | નિધાનને           | જે નિધાનને       |
| ૧૮૯   | ૧૯     | 'મેત્રી'          | 'મૈત્રી'         |
| ૧૯૪   | २०     | આત્મિક–વિકાસ– તરફ | આત્મિક–વિકાસ તરક |
| ૧૯૪   | રક     | આપણ               | આપણા             |
|       |        | s                 |                  |

-:૦ સંકેત ૦:-

- અ.– શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દેાશીએ પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવરને લખેલાે પત્ર.
- ભ.– પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવરે શેઠશ્રી ચ્યમ્ટતલાલ કાલીદાસ દેાશીને લખેલા પત્ર.

### 띪



# શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દાેશી

Jain Education International

0

10 1 C

NI & GUT.

# [१]

# નમસ્કાર–મહામંત્ર

અ.

### (१)

મુંબઈ. તા. ૨૨–૪–૬૮

પરમ પૂજ્ય પંન્યાસ શ્રીભદ્ર કરવિજયજી ગણિવરની સેવામાં---આપશ્રી શાતામાં હશાે.

' તત્ત્વમસિ 'ને પ્રથમપદમાં ઉતારવાનો જે પ્રયાસ કર્યો છે તે સ્તુત્ય છે-સમજવા માટે કલ્પનાને બહુ ખેંચવી પડે છે એટલે આ રીતિ સર્વમાન્ય થવા સંભવ ઓછેા-છતાં એ રીતિએ કરેલી અર્થભાવના જાપ વખતે લીનતા લાવનાર બને તો તે જરૂર ઇષ્ટ છે. કાર્યકરી ભાવના એ જ ખરી ભાવના છે. 'સ્તવચિંતામણિ 'માં મને યાદ છે ત્યાં સુધી નમો ના અર્થ સમાવિશામિ કર્યો છે. સમાવિશામિ એટલે જ તદ્રૂપ થવું. અરિહંતને નમસ્કાર કરું છું એટલે તદ્રૂપ થઉં છું. આ પ્રમાણે અર્થ વધારે સહેલા અને સચાટ છે. એમાં ભાગત્યાગ કે \* જહદજ હલ્લક્ષણાની રીતે અભેદ કરવાના નથી. સીધી રીતે જ અભેદના પ્રયાસ થાય છે અને તે જેટલા થાય તેટલા લાભમાં છે.

### લિ૰ અમૃતલાલની વદના ઼ેઅવધારશાેજી.

\* જહદજહલ્લક્ષણા વેદાંતીઓએ સ્વીકારેલ છે. એનું બીજું નામ ' ભાગ ત્યાગલક્ષણા ' છે. એનેા અર્થ એવેા છે કે શબ્દના વાચ્ય–અર્થ'તો અમુક અંશ લેવાય છે અને અમુક અંશ ત્યજાય છે – આ પ્રમાણે અહીં ' ઉપાધિવાળાપણું ' અર્થ ત્યજાય છે અને ' ચેતનપણું ' અર્થ લેવાય છે. આમ '' ઉપાધિ વિનાના ચેતન સ્વરૂપ આત્મા અને પરમાત્મા શુદ્ધ–બ્રદ્ધાસ્વરૂપે એક જ છે.'' એનેા અર્થ જહદજહલ્લક્ષણાથી સમજવા.

卐

ભ.

નાકાેડા તીર્થ. તા. ૨૭–૪–૬૮

ร้สั้

દેવગુરુભક્તિકારક સુશ્રાવક અમૃતલાલભાઈ જોગ ધર્મલાભ.

પ્રથમપદની ધ્યાન-પ્રક્રિયા અંગે તમારું લખાણ બરાબર જોઈ લીધું છે અને એ રીતે અર્થભાવનાપૂર્વ ક આરાધના ચાલુ થાય તો સારું છે. નવકારના પ્રથમપદમાં ઘણું રહસ્ય ભરેલું છે – એમ જેમ જેમ વિચાર કરવામાં આવે છે તેમ તેમ વધારે સ્પષ્ટ થતું જાય છે. પૂર્વાચાર્યોએ તે પદને સંઘની અંદર વ્યાપ્ત કરી દીધું છે અને તેને જ મુખ્ય બનાવીને બધી આરાધનાનું ચક્ર ગાઠવ્યું છે, તેથી તેની સાથે આપણા આત્માને તન્મય કરવા માટે સ્વાભાવિક પ્રાત્સાહન મળે છે.

એ જ આરાધનામાં ઉજમાળ રહેશા.

ભદ્રંકરવિજયના ધર્મલાભ.

### 똀

ભ.

(3)

શિવગંજ.

કા. સુ. ૧૧

'नमो अरिहंताणं ' એ नवडारनुं प्रथभपद छे.

'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः । ' એ श्रीतत्त्वार्थनुं प्रथमसूत्र छे. अन्नेने समन्वय नीचे લખ્या मुल्ल थઈ शहे छेः-

| सम्यग् = नभे।,      | दर्शन = સાધુપદ,     |
|---------------------|---------------------|
| ज्ञान = ઉપાધ્યાયપદ, | चारित्र = આચાર્યપદ, |
| मोक्ष = સિદ્ધપદ,    | मार्गः = અરિહંતપદ.  |

એ રીતે એકેક ગુણની મુખ્યતા રાખીને પાંચે પદેાને નમસ્કાર થાઓ, એવી અર્થભાવના તત્ત્વાર્થના પ્રથમસૂત્રમાંથી તારવી શકાય છે. નવકાર ચૌદપૂર્વના સાર છે, તેમ તત્ત્વાર્થનું પ્રથમસૂત્ર પણ સ્વાપત્તભાષ્યના આધારે સકલપ્રવચનસંગ્રહ અને તેના સાર ગણાય છે.

뗤

ભ.

તા. –

3

નીચેની હુકીકત વિચારવા માટે જણાવી છે:-

१. 'नमो अरिहंताणं।'

એ નવકારનું પ્રથમપદ છે અને નવકાર એ ચૌદપૂર્વને સાર છે.

२. 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।'

આ તત્ત્વાર્થાનું પ્રથમસૂત્ર છે અને તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર એ અર્હત્પ્રવચનસ ગ્રહરૂપ છે.

૩. પ્રથમપદ અને પ્રથમસૂત્રનાે સંબંધઃ– नमो સમ્યગ્દર્શનવાચક = तत्त्वરુચિ.

**अरिहं** સમ્યગ્જ્ઞાનવાચક≕તત્ત્વએાેધ ( પરિ<sup>ર</sup>છેદ ).

ताणं સમ્યક્ચારિત્રવાચક=तत्त्वपरिषुति ( અનુષ્ઠાન ).

તત્ત્વરુચિ સમ્યગ્દર્શન છે.

તત્ત્વખાેધ સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

તત્ત્વપરિણતિ સમ્યકુચારિત્ર છે.

તે ત્રણે ગુણોને ધારણ કરનાર અરિહ ત પરમાત્મા છે. તેમને નમસ્કાર તે ત્રણે ગુણોને નમસ્કાર છે. ત્રણે ગુણોને ભાવથી નમસ્કાર તે માક્ષમાર્ગ છે અથવા ત્રણે ગુણોને ધારણુ કરનાર શુદ્ધ-આત્માને નમસ્કાર તે અરિહુંતને નમસ્કાર છે.

नमो પદથી ધ્યાતા.

अरिहं પદથી ધ્યેય.

તાणં પદથી ધ્યાન.

સમગ્રપદથી ત્રણેની એકતારૂપ સમાપત્તિ અને સમાપત્તિ તે માક્ષમાર્ગ. એ રીતે પ્રથમપદ અને પ્રથમસૂત્ર એકાર્થવાચી બની જાય છે.

\* \* १. त्रष् ५६ नमो + अरिहं + ताणं नमो અબ્યય છે. अरिहं, संस्कृत अर्ह" ते पष અબ્યય છે. ताणं, सन्त्राणं, ते पशु विलरुत्यन्त पह छे.

' અર્ડુ ં'ને નમસ્કાર તે ત્રાણરૂપ છે, એવેા અર્થ નીકળી શકે છે.

२. नमो + अ + रुहंताणं.

એ રીતે ત્રણ પદ લેવાની કેાઈ જરૂર લાગતી નથી.

'नमो आयरियाणं ' અને 'नमो उचज्झायाणं ' भां आ અને उ ઉપસર્ગ ગણીને ત્રણ પદ લઈ શકાય પણ अरिहंताणं भां नमो + अरि + हंताणं અથવા नमो + अरिहं + ताणं એમ લેવુ ઠીક લાગે છે.

\* \* \* \* \* 'ચથાર્થ ક્રિયાનુગત સદ્દભૂતગુણેાત્કીર્તાનરૂપ ' ના જે અર્થ તમે કર્યા તે સંગત છે. તદુપરાંત બીજો અર્થ 'ચથાર્થ ક્રિયાથી અસિંતોના આર્હન્ત્યરૂપ શુદ્ધપર્યાય અને સદ્દભૂતગુણથી કેવલ– ગ્રાનાદિ ગુણેા તે બન્નેને ધારણ કરનાર ' **ગુળપર્યાયવદ્દ દ્ર**વ્યમ ' એ સૂત્ર મુજબ સદ્દભૂતગુણુ અને ચથાર્થકિયા બન્ને વિશેષણેા અસિંહતના ગણીને અર્થ કરવામાં આવે તાે પણ થઈ શકે કે કેમ ? તે વિચારશા.

蝑

ભે.

### (५)

બેડા.

તા. ૧૫–૧૨–૭૧

' नमो ' એ નાકનું પ્રવીક, ' अरिहं ' એ બિન્દુનું પ્રવીક અને 'ताणं' એ કલાનું પ્રવીક.

એ રીતે કલ્પના કરીને થતું પ્રથમપદનું ધ્યાન વધુ એકાગ્રતા ઉત્પન્ન કરે છે એવેા અનુભવ થઈ રહ્યો છે. નાદ, બિન્દુ, કલા અંગે થયેલું પરિશીલન જેશેા. એ રીતે પ્રથમપદનું મહત્ત્વ તંત્રદષ્ટિએ પણુ સર્વોત્તમ સિદ્ધ થઈ શકે છે. આના ઉપર જે સ્કુરણુ થાય તે જણાવશાે.

卐

ભ.

સેવાડી ( રાજસ્થાન ). તા. ૨૩–૨–૭૩

સમ્યગ્દર્શ'ન = તત્ત્વરુચિ, સમ્યગ્જ્ઞાન = તત્ત્વબેાધ, સમ્યક્**ચારિત્ર = તત્ત્વપરિ**ણુતિ.

એ રીતે શ્રીસિદ્ધચક્રખૃહત્પૂજનવિધિમાં ઉલ્લેખ છે. તત્ત્વરુચિમાં તારતમ્ય હેાય છે. આંશિક પણ પ્રતીતિ વિના તત્ત્વરુચિ થવી અસંભવિત છે. તે પહેલાંની રુચિ દ્રવ્યથી ગણાય, ભાવથી નહિ. દ્રવ્ય પણ ભાવનું કારણ બને છે. તેથી તેને પણ અંશે ઉપાદેય કહી શકાય. એ નયથી લેાકલજ્જા, કુળાચારાદિથી થતું પાલન પણ ગ્રાહ્ય છે.

> 'તે કારણ લજ્જાદિકથી પણ શીલ ધરે જે પ્રાણીજી,

ધન્ય તેહ કૃતપુષ્ટય કૃતારથ મહાનિશીથે વાણીજુ'.....૧.

કેવળ આહ્યવૃત્તિ અને ઐહિકલેાલ, લાલચાદિથી થતું અનુષ્ઠાન તુચ્છ ગણાય. તેમાં પણ વૃત્તિ તુચ્છ છે, તેને બદલાવવા પ્રયત્ન થાય. અનુષ્ઠાન છેાડાવવા નહિ ઇત્યાદિ નય વિશેષ વિચાર વિસ્તૃત છે.

\*

પ્રતીતિ અભ્યાસ સાધ્ય છે અને અભ્યાસના પ્રકાર અનેક છે.

તત્ત્વરુચિ તાે હાેય છે, પણુ હાલના આરાધક વર્ગને પ્રતીતિના અભાવે તત્ત્વરુચિ શિથિલ અને ક્રિયા યંત્રવત્ થઈ જાય છે. વસ્તુતઃ પ્રતીતિ એ તત્ત્વરુચિનાપ્રાણુ છે. પ્રતીતિ એ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ છે અને નિર્લિકલ્પ સત્ય કરે છે.

> भाः भी कैलाससागर स्रि ज्ञान मंदिर जी महावीर जैन आराधना केन्द्र, काबा

\*

\*

તા. ૧–૩–૭૩

જામનગરથી પ્રથમપદની અનુપ્રેક્ષા આવી ગઈ છે તે આ સાથે આપને આજે માકલું છું.

( U )

તત્ત્વરુચિ, તત્ત્વબાધ અને તત્ત્વપરિષ્િતિ – આ તત્ત્વત્રિક વિષે આપશ્રીએ વિસ્તારથી સમજૂતિ આપી તે માટે આભાર માનું છું. વેઘસમૂહ વિસ્પષ્ટ કરવા માટે પતંજલિને વિભૂતિએા દર્શાવવી પડે છે. યાગસાધનામાં પ્રતીતિ માટેા ભાગ ભજવે છે. આંશિક પ્રતીતિને આગળ ધકેલે તેવા કાેઈ માહાત્મ્યના કે વિસૂતિના સાથ ન મળે તા ક્રિયા શિથિલ કે પ્રાણ વિનાની થઈ જાય છે; એટલા માટે જ યત્રા કરાતા તે યુગમાં, સમિધામાં અગ્નિ પ્રકટાવવાને કેવળ મંત્રના જ ઉપયાગ થતા. જે અધ્વર્શુ તેવું મંત્રબળ ન બતાવે તે, તે કાર્ય માટે નકામા ગણાતા. આજે તા આપણે સઘળું અભ્યાસ સાધ્ય જ કરવું રહ્યું. મુસલમાનામાં પણ ધગધગતા અંગારા ઉપર જે મૌલવી ચાલી શકે તે જ તેમની ક્રિયા કરાવી શકે. સાધારણ મનુષ્ય તા આવા માહાત્મ્યથી અંજાઈ જાય છે. તેને વિશેષ પ્રતીતિની જરૂર પડતી નથી.

સ્મરણ, વિચિંતન અને ધ્યાન–આ ત્રણ પદકો છે. સ્મરણ એટલે આમ્નાય અથવા ક્રિયાકાંડની સામર્થ્યવાળી વિગતો, તે જે વીર્યવાન હાેય તાે વિચિંતન. Visualization– વીર્યવાન ખને તાે ધ્યાન તાત્કાલિક સંભવે; એટલે આપશ્રીએ જણાવ્યું તેમ પ્રતીતિ અભ્યાસ સાધ્ય કરવી રહી.

> > શિવગંજ

તા. ૯**–૫–૬**૯

'नमो अरिहंताणं' માં દ્રવ્યગુણુપર્યાયથી અરિહંતનું સ્વરૂપ જાણીને ધ્યાન કરવાથી દ્રવ્યગુણુપર્યાયથી પોતાના આત્માનું શુદ્ધ–જ્ઞાન થાય છે. તે જ્ઞાનથી રાગદ્વેષનેા ક્ષય કરી આત્મા નિર્વાણુપદને પામે છે. એ વિધિથી જ સર્વ અરિહંતા નિર્વાણુપદ પામ્યા છે અને એ રીતે નિર્વાણુપદ પામવાના માર્ગ બતાવી ગયા છે, માટે તેમને નમસ્કાર થાઓ. એ રીતે શ્રીકંકકુદાચાર્ય કુત ' પ્રવચનસાર ' ની આ વિષયમાં ત્રણુ ગાથાઓ છે, તે ઘણી મહત્ત્વની

રમ્.

ભ.

ગણાય છે. તેના આધાર લઈને પૂ. ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી મહારાજ દ્રાત્રિંશત્દ્વાત્રિંશિકાદિ પાતાના ગ્રન્થામાં આ વિધિને બતાવે છે, તે અવશ્ય જોશા.

जो जाणदि अरहंतं दब्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं ।

सो जाणदि अप्पाणं मोहो खलु जादि तस्स लयं ॥ १-८०॥

\*[ यो जानात्यर्हन्तं द्रव्यत्वगुणत्वपर्ययत्वैः ।

स जानात्यात्मानं मोहः खलु याति तस्य लयम् ॥ १-८० ॥

જે પુરુષ દ્રવ્યગુણુપર્યાયાથી પૂજ્ય વીતરાગદેવને જાણે છે, તે પુરુષ પાતાના સ્વરૂપને જાણે છે અને ખરેખર તેના માહકર્મના નાશ થાય છેા (૧–૮૦).]

जीवो ववगदमोहो उवलढो तच्चमप्पणो सम्मं। जहदि जदि रागदोसे सो अप्पाणं लहदि सुद्धं॥ १-८१॥

[ जीवो व्यपगतमोह उपलब्धवांस्तत्त्वमात्मनः सम्यक्। जहाति यदि रागद्वेपौ स आत्मानं लभते शुद्धम् ॥ १-८१ ॥

જેના માહ દ્વર થઈ ગયા છે એવા ( જીવ ) આત્મા, આત્માના ( સમ્યક્તત્ત્વ ) યથાર્થ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરતા, જે રાગદ્વેષરૂપ પ્રમાદભાવને ત્યજી કે તાે તે જીવ ( શુદ્ધાત્મા ) નિર્મલ એવા પાતાના સ્વરૂપને પામે છે. ( ૧–૮૧ ). ]

सब्वे वि य अरहंता तेण विधाणेण खविदकम्मंसा। किच्चा तधोवदेसं, णिब्वादा ते णमो तेसिं॥ १-८२॥

[सर्वेऽपि चाईन्तस्तेन विधानेन क्षपितकर्माशाः । इत्वा तथोपदेशं निर्वृतास्ते नमस्तेभ्यः ॥ १-८२ ॥

તે પૂર્વ'કથિત વિધાનથી જેમણે કર્માના (સર્વ') અંશોનેા વિનાશ કર્યો છે, તેવા બધા ભગવ'ત તીર્થ'કર દેવાએ પણ, આ પ્રકાર ઉપદેશ આપીને માક્ષ મેળવ્યા છે. એ અરિહ'તદેવાને મારા નમસ્કાર હેા. (૧–૮૨).]

આ ત્રણ ગાથા ' શ્રીપ્રવચનસાર ' માં જેશા. તેમાંથી ઘણી પ્રેરણા મળશે.

蜗

\* પત્રમાં પ્રાકૃત–મૂળગાથાએા જ છે.

'પ્રવચનસાર' ની ગાથામાં ' દ્રવ્યગુણુપર્યાય ' થી અસ્દિ તનું ધ્યાન આત્મધ્યાનમાં પરિણામે છે અને અંતે રાગદ્વેષના ક્ષયવડે નિર્વાણુનું સાધન બને છે. તે વસ્તુ પણ અવશ્ય જાેશા. The power in your Name એ પ્રકરણમાં એવું જ કાંઈક કહ્યું છે. ઉપરની ભૂમિકામાં બધા સાધકાેની સાધના એક સરખી મળી જતી દેખાય છે.

જૈન–સાધનામાં તીર્થ અને તત્ત્વ અન્નેનેા પહેલેથી જ સુમેળ છે. અસ્દિ ત એ તીર્થ છે; પુષ્ટ નિમિત્ત છે. આત્મા એ તત્ત્વ છે, પુષ્ટ ઉપાદાન છે. નવકારના પ્રથમપદની સાધનામાં તીર્થ અને તત્ત્વનેા– ઉપાદાન અને નિમિત્તના સ્પષ્ટ સુમેળ છે, તેથી તે પૂર્ણ છે.

### 똀

#### અ.

### ( 20 )

તા. –

' (सरिसिरिवासsढा ' भां पंचप्रस्थान आ प्रभाषे भेगे छेः-पंचपत्थाणमयायरियमहामंतझाणलीणमणो ।

पंचविहायारमओ आयचिअ होइ आयरिओ ॥ १३२९ ॥

टीका-

पंचप्रस्थानमयो यः आचार्यसम्बन्धी महामन्त्रः-प्रधानमंत्रस्तस्य ध्याने लीनं मनो यस्य स तथा, पुनः पञ्चविधो यः आचार: स प्रधानं यस्य सः तथाभूतः आत्मा एव आचार्यों भवति। पञ्च प्रस्थानानि च-विद्यापीठ-१, सौभाग्यपीठ-२, लक्ष्मीपीठ-४, मन्त्रयोगराजपीठ-४, सुमेरुपोठ-५,-नामानि, एषामर्थस्तु सूरिमन्त्रकल्पात् हेयः।

भावध्यानमालाप्रकरणे तु अन्यथा पञ्च प्रस्थानान्युक्तानि, तथाहि-अमयप्रस्थानं-१, अकरणप्रस्थानं-२, अहमिन्द्रप्रस्थानं-३, तुल्यप्रस्थानं-४, कल्पप्रस्थानं-५, - चेति, एषां पञ्चानां स्वामिनः पञ्चपरमेष्ठिनः इत्यादि ॥ १३२९ ॥

(सिरिसिरिवालकहा; भा-२).

ભ.

અનુવાદ–

પંચપ્રસ્થાનમય જે આચાર્ય સંબંધી મહામંત્ર-પ્રધાનમંત્ર તેના ધ્યાનમાં લીન છે મન જેતું,

વળી પાંચ પ્રકારના જે આચાર તે છે પ્રધાન જેને એવા પ્રકારના આત્માજ આચાર્ય છે. પાંચ પ્રસ્થાન તે– વિદ્યાપીઠ–(૧), સૌભાગ્યપીઠ-(૨), લક્ષ્મીપીઠ–(૩), મંત્રયાગરાજપીઠ–(૪), સુમેરુપીઠ–(૫), નામનાં છે. એમના અર્થ તા સૂરિમ ંત્રકલ્પથી જાણવા.

'ભાવધ્યાનમાલાપ્રકરણુ'માં બીજી રીતે પણ પાંચ પ્રસ્થાન કહ્યાં છે-તે આ પ્રકારે- અભયપ્રસ્થાન-(૧), અકરણપ્રસ્થાન-(૨), અહમિન્દ્રપ્રસ્થાન -(૩), તુલ્યપ્રસ્થાન-(૪) અને કલ્પપ્રસ્થાન-(૫). આ પાંચના સ્વામીએ પંચ પરમેષ્ડિએા છે, વગેરે. ॥ ૧૩૨૯ ॥ ( સિરિસિરિવાલકહા; પત્ર-૧૫૦-Α. )

पंचनमुकारो = पञ्चनमस्कारः । पञ्चभ्यः परमेष्टिभ्यो नमस्कारः पञ्चनमस्कारः । चतुर्थी तत्पुरुषः । प्राइतद्यैल्या पञ्चानां परमेष्टिनां नमस्कारः, पञ्चनमस्कारः । षष्ठी तत्पुरुषः ।

पञ्चनमस्काराः सन्ति यस्मिन् स पञ्चनमस्कारः बहुवीहिः। पञ्चनमस्काररूपः श्रुतस्कन्धः वा पञ्चनमस्कारः एव श्रुतस्कन्धः। श्रुतस्य शास्त्रस्य स्कन्धः विभागः शास्त्रस्य आधाररूपः वा। भाषासु स्कन्धः शाखा इत्यर्थेनापि उपयुज्यते। पञ्चनमस्कारचर्चा नाम श्रुतज्ञानस्य शाखा एव।

Dr. A N. Upadhye

અ.

s (११)

તા. ૨૬-૧૨-૭૦

### अरहंताणं-

अ−'અ' થી શરૂ થતાે ગુણુ તે અભય અને તે અરિહંત ભગવંત માટે ઘટાવ્યા.

τ-'ર' થી શરૂ થતાે ગુણુ કાેઈ સિદ્ધભગવત માટે જણાયાે નહિ એટલે અકરણનાે ગુણુ એવાે દર્શાવ્યાે કે જેમાં ' ર ' હાેય. <del>દ</del>્રં–'હ' થી શરૂ થતેો ગુણુ કેાઈ આચાર્ય ભગવંત માટે જણા<sup>ગ્રે</sup>ા નકિ એટલે અ⊣અહમિન્દ્ર સંકેત પૂરેા પાડે છે.

ता-'તા' થી શરૂ થતાે ગુણુ કાેઈ ઉપાધ્યાય ભગવંત માંટે જણાયા નહિ એટલેં આચારાંગ સ્ત્રત્રના આધારે હુદયમાં આત્માપમ્યનાે ઉદય થઈ જાય ત્યારે નિશ્ચયદ્ધિએ '' આત્મા '' અને '' પર '' વચ્ચે ભેદ રેખા ખેંચાતી નથી, ત્યારે–**તુજ્ઞમन्नेसी–**તુલ્યત.ની અન્વેષણા કરનાર ઉપાધ્યાય ભગવ'ત હાેય છે, તેથી તેને માંટે ' તુલ્ય ' ના સંકેત ઘટાવ્યા છે કારણુ કે તે ' ત્ ' વર્ગથી શરૂ થાય છે.

ຫં–ຫ કાર તેા પ્રત્યય છે અને તે વ્યાકરણના કલ્પને કરીને તેને જિન–કલ્પ અને સ્થવિર–કલ્પમાં ઘટાવ્યો એટલે સાધુઓના કલ્પ માટે તેને ઘટાવ્યેા.

આ પ્રમાણે આ સઘળું **अरहंता**ળં પીઠની વ્યાપ્તિ માટે છે. પરંતુ 'ભાવધ્યાનમાલા'માં તેને પ્રસ્થાનરૂપે ઘટાવ્યા અને નેમિદાસે અધિષ્ઠાનરૂપે ઘટાવ્યા.\* બધું એક છે પણ શા માટે એમ કર્યું તે હું દર્શાવું છું-તેવી વ્યાપ્તિથી સમજી શકાય તેમ છે. મારા કથનને શાસ્ત્રના આધાર નથી-પણ મારી તાે એક ઘટાવવાની પ્રક્રિયા છે તે સામે વાંધા હાેવા ન જોઈ એ, છતાં આપ તે બાબતના નિર્ણય આપા તે મંજુર છે; પરંતુ આપે જે ઉતારા માકલ્યા તે સામેલ કરીશું.

\* જુએા : પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ પ્યાનમાલા તથા અપ્યાત્મસારમાલા; પૃષ્ઠ ૧૯૦ થી ૧૯૭

> 55 (१२)

ભ.

તા. –

નમાે અરિહંતાણું.

પરમાત્માનું એક વિશેષણ 'अरहन्तानां'. अर्ह्=પૂજાયાં, તેના अन्त≕ પ્રકર્ષ ને પામેલા એટલે પૂજ્યોના પણુ પૂજ્ય એવા અરિહુંત પરમાત્માઓને નમસ્કાર થાઓ. એ અર્થ, ભક્તિ અને ધ્યાનના પ્રકર્ષને પામવા અતિ ઉપયાેગી છે. એ વાત સત્ય છે. નમસ્કાર નિર્શુક્તિમાં પણ તે વાત સ્પષ્ટ કરેલી છે. એથી પણ વધારે સ્પષ્ટતા 'લલિતવિસ્તરાટીકા'માં 'परिसुत्तमाणं' પદના વિવેચનમાં થયેલી છે. ત્યાં પુરુષાેત્તમમાં પુરુષ શબ્દથી જીવમાત્રને ગ્રહુણ કરીને તેમાં ઉત્તમનાે અર્થ–

### 'सहजतथाभब्यत्वादिभावतः प्रधानाः पुरुषोत्तमाः।'

અરિહંતપદને પામનાર જવાની યાગ્યતા બીજા અધા જવા અને તેમાં બીજા અધા મુક્તિગામી જીવેા કરતાં પણ વધારે, અનાદિ તથા સ્વભાવથી જ હાેય છે. મુકિત અવસ્થામાં બધાની સમાનતા હાેવા છતાં તે પહેલાંની સંસાર અવસ્થામાં જાતિમાનરત્ન અને કાચમણિ વચ્ચે રહેલા તકાવત જેટલાે તકાવત માનેલાે છે, તે માટે 'आकालमेते परार्थव्यसनिनः '-અનાદિકાળથી તેઓ પરાપકારના વ્યસની છે- ઇત્યાદિ પાઠનું પ્રમાણ આપેલું છે. છેલ્લા ભવમાં પણ ત્રણ જ્ઞાનસહિત જન્મે છે. સ્વયંસંબુદ્ધ થઈ દીક્ષા લઈ કેવળજ્ઞાન પામી જગદુદ્ધારક ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરે છે, તેવી શકિત, તેવી ચેાગ્યતાના કારણે તેમનામાં જ પ્રગટ થાય છે, એ તેમની વિશેષતા છે અને તે કારણે બીજા બધા મુક્તિગામી જીવેા તેમના ઉપકાર તળે આવીને જ માેરૂં! જાય છે અને સંસાર અવસ્થામાં પણ બધી સુવ્યવસ્થાના આદ્ય ઉત્પાદક તરીકે તેમનું જ જ્ઞાન અને પુષ્ટ્ય કારણભૂત ચાય છે. વર્તમાન અવસર્પિણીમાં આદિનાથ ભગવાને કરેલી રાજ્યવ્યવસ્થા, ગણિત. શિલ્પાદિકળાએા આજ પર્યન્ત વિદ્યમાન રહીને જગત ઉપર ઉપકાર કરે છે અને માક્ષમાર્ગ પણ ઉત્તરાત્તર તીર્થંકરો દ્વારા ભવ્યાત્માઓ પર ઉપકાર કરી રહેલ છે તેથી બધા ધ્યાનામાં શ્રેષ્ઠ ધ્યાન તીર્થ'કર પરમાત્માનું છે. નવકાર–નવપદાદિમાં પ્રધાનતા તીર્થંકર પરમાત્માના ધ્યાનને જ આપેલી છે. પ્રથમ ઉપકારીના ઉપકારના સ્મરણવડે જીવની ભવ્યતા વિષ્સે છે.

> s (13)

ભ.

#### તા. –

### नमो अरिहंताणं-

પ્રથમપદના અર્થ-વિભાગમાં નવધા ભક્તિવડે થતી ઉપાસનાને৷ અંતર્ભાવ થઈ શકે છે. નવધાભક્તિનાં નામ નીચે મુજબ છેઃ-

- ૧. શ્રવણ, કીર્તન, સ્મરણ વડે નામ નિક્ષેપની,
- ર. વંદન, પૂજન, અર્ચન વડે સ્થાપના નિક્ષેપની,

૪. આત્મનિવેદન વડે ભાવ નિક્ષેપની ભક્તિ થઈ શકે છે.

પહેલા છ પ્રકાર દ્રવ્ય- નમસ્કારરૂપ અને છેલ્લા ત્રણ પ્રકાર ભાવ- નમસ્કારરૂપ કહી શકાય.

દાસ્યભકિત આજ્ઞાપાલનરૂપ તથા સખ્યભકિત સ્નેહવાત્સલ્યરૂપ અને આત્મનિવેદનભકિત સર્વસમર્પણુરૂપ છે. દ્રવ્યનિક્ષેપ ભૂત–ભાવિઅવસ્થારૂપ છે. ભાવિઅવસ્થામાં ચતુવિધ્યસંઘ પણુ ગણી શકાય અને તેની ભકિત પણુ દાસ્ય–સખ્યરૂપ બની શકે. આ વસ્તુ વિચારણા મોટે રજૂ કરી છે. આ રીતે સમન્વય કરવાથી સમગ્ર ભકિતશાસ્ત્રો ચાર નિક્ષેપાવડે થતી અરિહુંતની ઉપાસનામાં સમાઈ જાય છે.

# ' प्रमाणनयेरधिगमः । ' तथा

### ' नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्न्यासः । '

અર્થઃ-પ્રમાણ અને નચેાથી અધિગમ (બાેધ=સમ્યગબાેધ) થાય છે તથા નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ-આ ચાર નિક્ષેપ વડે સર્વ પદાર્થાની વિચારણા થાય છે.

એ શ્રીતત્ત્વાર્થનાં સૂત્ર થાેડા શખ્દાેમાં કેટલી ગંભીર વસ્તુનું નિરૂપણ કરે છે, તે પણ ખ્યાલમાં આવે છે. અધિગમ એટલે જ્ઞાન માટે તેમ ભકિત માટે પણ નિક્ષેપાની આવશ્યકતા બતાવે છે.

61.

### ( 28 )

卐

પોંડવાડા. તા, ૨૮–૯–૭૧*.* આસા સુ. ૮

- (૧) 'નમસ્કાર સ્વાધ્યાય ' પ્રાકૃત–વિભાગ; પૃ. ૭૩ ની પંકિતએક જેઈ 'अरिहा जुग्गा......तेसु वि अन्ता......। ' યાેગ્યતાના પ્રકર્ષને પામેલાને નમસ્કાર, એ અર્થ સુસંગત છે.
- (२) 'नमो + अरिहं + ताणं' એમ ત્રણ પદે। અલગ પાડીને અર્થ કર્યો છે, તેની અપેક્ષા નીચે મુજબ છેઃ-

'उच्चाईति' એ અષ્ટમ અધ્યાય पाद-૨નું १११ મું सूत्र છે. તે મુજબ 'अर्हत्' શબ્દમાં 'ર્ह' ની પૂર્વે उ, अ, इ મૂકાય છે જેમકે अरुहो, अरहो, अरिहो, એમ 'अर्हत्' શબ્દના ત્રણ્ રૂપ થાય છે.

હવે 'अमोऽस्य' (पाद-3, सूत्र ३) મુજઅ ' अरिह ' શબ્દનું દ્વિતીયા એકવયન ' अरिहं ' થાય. એ રીતે દ્વિતીયા એકવચનમાં 'अरहं' અને अरुहं પણ થાય.

' चतुर्थ्याः षष्ठी (पाद-३, सूत्र-१३१) ની જેમ 'क्वचित् द्वितीयादेः' (पाद-३, सूत्र-१३४) એ સૂત્ર મુજબ ચતુર્થા અર્થમાં દ્વિતીયાદિ વિભકિતએા પણુ પ્રાકૃતમાં લેવાય છે. એ રીતે 'नमो अरिहं, अरहं, अरहं ताणं।' એમ ત્રણુ રૂપ થઈ શકે છે. વ્યકિતને નહિ ' પદ ' ને નમસ્કાર છે-એમ સમજી જાતિ ઘટિત એકવચનના પ્રયોગ પણુ ઘટી જાય છે.

(૩) 'શ્રી મહાનિશીથસૂત્ર' સંદર્ભ પૃ. ૩૯ ૫૨ 'પંચમંગલમહાશ્રુત– સ્કંધના પ્રથમ અધ્યયનના વર્ણન પ્રસંગે–

'तिपद्यरिच्छिन्नेगालावगसत्तक्खरपरिमाणं अणंतगमपज्जवत्थपसाहगं सब्वमहामंतपवरविज्जाणं परमबीअभूयं 'नमो अरहंताणं' ति पढमज्झयणं अहिज्जेयब्वं।'

અર્થડઃ-'**નમો અરિદંતાળં**'-એવું પ્રથમ અધ્યયન કે જે ત્રણુ પદ, એક આલાપક તથા સાત અક્ષર પ્રમાણુનું છે, અનંતગમ–પર્યવાર્થ'નું પ્રસાધક છે અને સર્વ મહામંત્ર તથા પ્રવર વિદ્યાઓનું પરમ બીજભૂત છે-તેનું અધ્યયન કરવું જોઈએ.

ત્રણ પદ ચુકત, એક આલાપક અને અનંતગમ-પર્યવાર્થસાધક-એમ વિશેષણે મૂક્યાં છે. ત્રણ પદ કયા ? તેને ખુલાસા ત્યાં નથી તો પણ પંડિત શ્રી ગુણરત્નમુનિકૃત નમસ્કાર પ્રથમપદના અર્થામાં અનેક જગ્યાએ 'નમો + अरिहंताणં ' એ રીતે પદા છુટાં પાડીને અર્થો કરેલા છે. 'નમસ્કાર સ્વાધ્યાય' પ્રાકૃત-વિભાગ; પૃ. ૧૮ પર પંકિત ર૧-૨૨-૨૩ તથા પૃષ્ઠ ૧૯ પર પંકિત ૨૪-૨૫-૨૬-૨૭ માં જેશા તેા ' તાળં ' અને ' લાળં ' પણ જુદું પાડી અતાવેલ છે. જુદી જુદી અનેક રીતિએ વ્યુત્પત્તિએ કરેલ છે, તે જોતાં ' નમો + अरिहં + તાળં ' એ ત્રણ પદાને જુદાં પાડીને અર્થ કરવામાં કાઈ અસંગતિ કે શાસ્ત્રબાધા જણાતી નથી. છતાં આ વિષય પર

વિશેષ વિમર્શ કરી સૂચવવા જેવું લાગે તે৷ જણાવશાે. શાસ્ત્રથી અબાધિતપણે અનંત અર્થો થઈ શકે છે, તેમાંથી આ પણ એક અર્થ થઈ શકતો હાેય અને તેમાં સાધનાને ઉપયાેગી અનેક વસ્તુઓ સંગૃહીત થઈ શકતી હાેય, તાે તે વધુ ઉપાદેય કેમ ન ગણાય ?

- (૪) ' શ્રીકલ્પસૂત્ર ' મૂળમાં શક્રસ્તવ વડે ભગવાનની સ્તુતિ કરતી વખતે 'दीवो ताणं सरणं गई पइट्ठा' એવે પણ એક આલાપક છે તેમાં પ્રભુનું એક વિશેષણ 'ताणं' મૂકેલું છે. પ્રભુ દ્વીપ અથવા દીપ છે, ત્રાણ છે, શરણ છે, ગતિ છે અને પ્રતિષ્ઠા છે. પ્રસ્તુત ત્રણ પદ સ્વીકારવાથી ત્રાણ સ્વરૂપ અરિહુંતને નમસ્કાર થાઓ એવે અર્થ સ્પષ્ટપણે થઈ શકે છે અથવા અરિહુંતને નમસ્કાર થાઓ એવે અર્થ સ્પષ્ટપણે થઈ શકે છે અથવા અરિહુંતને નમસ્કાર ત્રાણરૂપ છે – એવા અર્થ પણ થઈ શકે. ભવ્યત્વ પરિપાકના ત્રણ ઉપાયા ( नमो ) દુષ્કૃતગર્હા, ( अरिहं ) સુકૃતાનુમાદના અને ( ताणं ) શરણગમન. એક સાથે એ ત્રણે ઉપાયાનું વર્ણન પ્રથમપદમાં મળી રહે છે–વગેરે અનેક રીતે વિચારી શકાય છે.
- (૫) પ્રથમપદની અનુપ્રેક્ષામાં 'त्रिपदपरिच्छिन्न' એ શબ્દ મહત્ત્વના છે. 'विभक्त्यन्तं पदम्'એ નિયમ 'नमो+अरि +हन्तरभ्यः', 'नमो + अरिहा + अंता વગેરે વ્યુત્પત્તિઓમાં 'विभक्त्यन्तं पदम् 'ના નિયમ મુજબ ત્રણુ પદના બદલે બે પદા થાય છે, તે પણ વિચારવા ચાેગ્ય છે. વિરોષ તમારા પત્ર મળેથી.

### 蛎

ભ.

(૧૫)

પીંડવાડા. આંસાે વદી–૧૦

સુશ્રાવક અમરતલાલભાઈ જેગ ધર્મલાભ.

તા, ૭-૧૦-૭૧ નાે પત્ર મળ્યાે.

' પૂજ્યતા ' ને ગ્રહણ કરવું બેઈએ. નમો + अरिह + તાળં એ રીતે વિશ્લેષણ કરવામાં તે અર્થ જળવાઈ રહે જ છે, તદુપરાંત શાસ્ત્રોમાં અન્ય વિવક્ષાઓથી જે જે અર્થો કરવામાં આવ્યા છે તે પણ ગ્રહણ થઈ શકે છે. જેમકે પ્રથમ પરમેષ્ઠિ પાતે જ પંચપરમેષ્ઠિ સ્વરૂપ છે અથવા પ્રથમ પરમેષ્ઠિ શ્રીઅરિહંતભગવંતની આજ્ઞા પાંચ પરમેષ્ઠિઓમાં અનુસ્યૂત રહેલી છે.

## 'अहेत्सिद्धाचार्योपाध्यायमुनित्वरूपमर्हन्तः । पूज्योपचारदेराकपाठकनिर्विषयचित्तत्वात् ॥'

( મંત્રરાજરહસ્ય; શ્લાક-૩૧૫ ).

અરિહંતો આજ્ઞાના દેશક, સિદ્ધો આજ્ઞાનું કળ, આચાર્યો આજ્ઞાને આચરનાર–અચરાવનાર, ઉપાધ્યાયા આજ્ઞાના પઠક-પાઠક, સાધુઓ આજ્ઞાના પાલકરૂપે રહેલા છે, તેથી આજ્ઞા દ્વારા અરિહંતસ્વરૂપ જ છે. વળી પ્રથમ પરમેષ્ઠિની ધર્મકાય, કર્મકાય અને તત્ત્વકાય-એમ ત્રણ અવસ્થા વડે પૂજ્યતા છે. ધર્મકાય અવસ્થા-છદ્મસ્થ અવસ્થા, કર્મકાય અવસ્થા-સર્વજ્ઞ અવસ્થા અને તત્ત્વકાય અવસ્થા-અયાેગીકેવલી અવસ્થા; તે ત્રણે અવસ્થાનું ગ્રહણ કરવા માટે ક્રમશા अरिह, अरह અને अरुह એ ત્રણે વ્યુત્પત્તિઓ આવશ્યક છે. કાેઈ પણ પ્રકારે વર્ણન કરવામાં પ્રભુનું 'પૂજ્યતાવર્ચ્છેદકપણું' જળવાઈ રહેવું નેઈએ – એ તમારું મંતવ્ય દઢ થયેલું છે, તે ઉપાસના દષ્ટિએ અત્યંત જરૂરનું છે જ. છતાં એ દષ્ટિને જેટલી રીતે સિદ્ધ થઈ શકે તેટલી રીતે શાસ્ત્રથી અબાધિત રીતે વિચારવામાં હરકત ન હાેવી જોઈએ. બલ્કે 'શિષ્યણુદ્ધિવૈશદ્ય 'અર્થે આવશ્યક પણ ગણવું જોઈએ. પૂ. સાગરાનંદસૂરી<sup>શ્</sup>યરજીએ અરિહંતાે પંચપરમેષ્ઠિઓમાં પ્રથમ કેમ? એ સિદ્ધ કરવામાં એ ખધી રીતાને ગ્રહુણ કરેલી છે અને આજ્ઞા દ્વારા અરિહંતો પાંચે પરમેષ્ઠિઓમાં અનુસ્યૂત છે, એ વસ્તુ પર ભાર આપેલાે છે. વિભકત્યન્ત પદની જેમ વિભક્તિ રહિત પદને પણ પદસંજ્ઞા છે, તે વાત બરાબર છે. પાંડિત્ય-દર્પ માટે ત્યાજ્ય છે, શ્રુતજ્ઞાનની વિશિષ્ટ આરાધના માટે ઉપાદેય છે, એ દષ્ટિએ પરસ્પરોને અને સંયમીઓને પણ જ્ઞાની અને બહુશ્રુત પૂજ્ય અને આરાધ્ય કહ્યાં છે, તેથી શ્રુતજ્ઞાનને વિષે અધિક અધિક ઉદ્યમ કરવાના ભાવ ૮કી રહે છે. શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના કેવળ-જ્ઞાનનું પરમકારણ છે. આ અધી વસ્તુઓ તમારા ખ્યાલમાં હાેવા છતાં પ્રસંગ પામીને લખી છે.

જાગ્રત, સ્વપ્ન, સુષુપ્તિએ ધ્યાનની ત્રણ અવસ્થાઓનું વર્ણુન જે સ્થળે હાેય તે સ્થળ જણાવશાે. સ્કુલિંગ નામની વિદ્યા માંટે લખવાનું જણાવતા હુતા તે લખશાે.

# 띩

( १९ )

### ભ

પાટણ.

કા. સુ. ૧૧

બધા ચોગોમાં જિનાજ્ઞાનું પાલન અનુસ્યૂત છે અને તે દ્વારા પ્રભુનું સ્મરણુ અનુસ્યૂત છે. શ્રીનવકાર બધાના સારરૂપ છે, તેથી બધું ન કરી શકે તેને માટે સંક્ષેપમાં તેનું આરાધન પણ વિહિત થયેલું છે. અસ ખ્ય યોગોમાં એક પણ ચાગ પ્રભુના ધ્યાન વિનાના કે જીવાની અહિંસા (મૈત્રી) વિનાના સંભવતા નથી. ધર્મ, અધ્યાત્મ, ચાગ, આજ્ઞા આદિ જેટલા માક્ષનાં અંગ છે તે બધાં મૈત્રી અને પ્રભુના ધ્યાનથી અનુસ્યૂત હાય તા જ તે ધર્મ, યાગ, આદિ બની શકે છે. એવાં પુષ્કળ પ્રમાણે શાસ્ત્રોમાં છે. તે બધાં તમારે જોવાની ઇચ્છા હાય તા અહીંથી માકલી શકાશે.

### 55 (१७)

અ.

મુંબઇ.

તા. ૨ા૩–૬–૭૫

અરિહેતપદનું શરણ લેવાનું આપશ્રીએ મને સૂચવ્યું હતું. ત્યારથી લખાણ લખીને વાંચવાનું રાખ્યું હતું તે પર્યાપ્ત ન જણાયું એટલે માળા (એક પદની) પાંચ ફેરવવાની રાખી હતી. હવે હંમેશ દશ કરું છું.

પરંતુ જે ખાસ પ્રક્રિયા છે તે ખૂબ ઊંડાણથી વિચાર કરવાની છે. ગમે તે ટાઈમે ગમે તે દશામાં બેઠા હાેઉં ત્યાં અસ્હિંત શબ્દ અહનિંશ રટણુરૂપે અહનિંશ ચાલ્યા કરતાે હાેય, તેવા મારા પ્રયાસ છે. ગમે તે કામ ચાલતું હાેય ત્યારે પણ અંતરંગ રટણ અસ્હિતનું થતું હાેય તે આદર્શ છે.

કાેઈ વખતે અરિહંત શબ્દને મૂકીને તેને। અર્થ જે मा रुष मा तुष એટલે કે રાગ નહિ, દ્વેષ નહિ, તેનું વૈકલ્પિક રટણ ચાલે છે. ર૭ અર્થની નમસ્કાર⊸મહામ'ત્ર

ભૂમિકા સ્પર્શી છે. તેનાથી આગળ વ<mark>ધીને</mark> પ્રત્યયની ભૂમિકામાં લીન કેમ થવાય ? તે પ્રયાસ કરુ<sup>:</sup> છું.

એક વખત આપણુને યાગ્ય કેડી લાધે એટલે પ્રગતિ તેની મેળે ચાલે છે. નવા નવા કેડા મળતા જ જાય, એમાં પતન પણ થાય છે. પાછે બેઠેા થાઉં અને ચાલુ કરું.

અરિહંત ભગવંત વિષે આપનું જ્ઞાન મારા કરતાં હજારગણું વધારે અને મૂળગ્રન્થાે અનેક વાચ્યાં વિચાર્યા હશે, પણુ તે જ્ઞાન વિશાલ કહેવાય; ઊંડું નહિ– આવી મારી વ્યાખ્યા છે. ઊંડાણુ માટે તાે આરાધકે એક જ અરિહંત શબ્દ ઉપર અનેક રીતે ઘણુ લાંબા સમય સુધી વિચાર કરવાે જોઈએ અને અંતરમાંથી જવાબ મેળવવાે જોઈએ. ઊંડાણુથી અભ્યાસ કરાયાે હોય તેનું પરિણામ હેરત પમાડે તેવું આવે છે.

આપના લખાણ ઉપરથી એમ લાગે છે કે આપની દષ્ટિએ આ દેહે કાર્ય કરવાના સમય પાકી ગયા છે અને અખંડ સમાધિ પ્રાપ્ત કરવા માગા છેા. આ બાબત શું લખવું ? એમ તાે નિરાધાર થઈ જશું.

贤

ભન

\*

( १८ )

લુણાવા.

\*

મા. વદી–૮

તા. ૧૦–૧૦–૭૬ નાે પત્ર આજ રાેજ મળ્યાે. સખ્ત માંદગીમાંથી પસાર થયા અને હવે સ્વાસ્થ્ય સુધારા પર છે તે જાણી આનંદ થયાે. પરમેષ્ડિ–નમસ્કાર હુદયમાં છે, તે સદા રક્ષણ કરે છે.

નમસ્કાર–મહામ ત્રની એક અનુપ્રેક્ષા

ધર્મ – અહિંસા, સંયમ અને તપરૂપ છે. તે ઉત્કૃષ્ટ મંગલ છે. તે ધર્મવૃક્ષનું મૂળ અરિહંત છે, ફળ સિદ્ધ છે અને કૂલ−પત્ર−શાખા સ્વરૂપ આચાર્ય-ઉપાધ્યાય–સાધુ છે.

ચૂલિકાનું પ્રથમ પદ ધર્મવક્ષના મૂળમાં જળનું સિંચન કરે છે; બીજુ'પદ અનુકૂળ પવન છે; ત્રીજુ'પદ અનુકૂળ તડકેા–તાપ ગરમી છે અને ચાેશુંપદ અનુકૂળ ભૂમિ છે. એ રીતે ધર્મવૃક્ષની નવે અવસ્થાને। સમુચ્ચય નમસ્કારના નવે પદેામાં રહેલાે છે.

> नमो अरिहंताणं-भूण, नमो सिद्धाणं-६ण, नमो आयरियाणं-६ू स, नमो उवज्झायाणं-५त्र, नमो लोप सव्वसाहूणं-शाणा, एसो पंचनमुक्कारो-४णसिंचन ( दर्शन ), सव्वपावष्पणासणो-अनुकूणभवन ( ज्ञान ), मगलाणं च सव्वेसिं-अनुकूण ताभ ( चारित्र ), पढमं हवइ मंगलं-अनुकूण लूभि ( तभ ).

મંગળ અુદ્ધિએ ગ્રહણ કરેલું મંગળ, મંગળનું કળ આપે છે. ધર્મને મંગળ બુદ્ધિએ ગ્રહણ કરવા માટે ધર્મના પ્રારંભમાં નમસ્કાર–સ્મરણ અનિવાર્થ છે.

### 監

( १૯ )

અ

#### •

તા. ૧૭–૧૦–૭૬

\*

આપશ્રીના વર્ષગાંઠ નિમિત્તે આશીર્વાદ મળ્યા તે વાંચી ખુશી થયે৷ છું અને આપનેા અત્યંત આભાર માનું છું. આપ ઉપકારી છેા અને ઉપકાર વર્ષાવ્યા કરેા છેા.

'નમસ્કારસ્વાધ્યાય', પ્રાકૃત–વિભાગ; પૃષ્ઠ ૭૩ ઉપર પંક્તિઓ ૧૮થી ર૧ આપશ્રી જેશા – તેમાં નમસ્કાર–મહામંત્રના પ્રથમપદમાં ત્રણ્પદનું જે કારણ આપ્યું છે તે મને સુંદર લાગે છે અને અપનાવવા જેવું છે. અરિહ ત કેવળ Most Worthy નથી પણ Transcedentally Worthy છે. આપશ્રી વિચારશા તા તે ' મહાનિશીથ'ના પદવિચ્છેદને યાગ્ય રીતે દર્શાવે છે.

### 뗤

ભૌતિક સબ્ટિમાં Law of Gravity કાર્ય કરે છે તેા આધ્યાત્મિક સબ્ટિમાં Law of Grace પાતાનું કાર્ય કરે જ છે. Gratitude દ્વારા આપણે જો હલકા બનીએ તાે Grace આપણને ઉપર લઈ જાય.

नमो ५६ – Gratitude સૂચવે છે.

अरिहंताणं पट वडे Grace भणे छे.

બીજાં પ્રાહ્ીઓની દચાથી દુવા મળે છે. પ્રભુ પ્રત્યેની ભક્તિથી આપણને દયા મળે છે.

굨

( २१ )

#### અ

ત્તા.

dl.

શ્રીસાગરાનંદસૂરિજી નવપદાેને શાશ્વત કહે છે. ચૂલિકા સહિત પાંચ પદાેને મહાશ્રુતસ્કંધ કહે છે. પાંચ પદાે એ મૂળ–મંત્ર છે, તે અભવ્યને પણુ સ્પર્શે છે. ચૂલિકા અભવ્યને સ્પર્શતી નથી, કેમ કે તેમાં સર્વપાપના સર્વથા નાશ કહ્યો છે, તેથી માેક્ષતત્ત્વ ન માનનારને તે સ્પર્શાતી નથી. 'શ્રીમહાનિશીથસૂત્ર'માં શ્રીચૂલિકા સહિત મૂળ–મંત્રનાે મહિમા વર્જુવ્યા છે. ચૂલિકાથી પ્રણિધાનની શુદ્ધિ થાય છે.

### 'प्रणिधानकृतं कर्म, मतं तीव्रविपाकवत् । सानुबन्धत्वनियमात्, राभांशाचैतदेव तत् ॥'

અર્થ:- પ્રણિધાન સહિતનું કર્મ ( શાસ્ત્રોમાં ) તીવ્રવિપાકવાનું માનવામાં આવ્યું છે, કારણ કે તે નિયમા (અવશ્ય) સાનુબધ (અનુબંધ સહિત ) હાેવાથી અને તેમાં શુભના ચંશ હાેવાથી એ જ ( એ કર્મ ) તે ( પરમાત્મારૂપ )\* જ છે – એમ શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી કહે છે. પંચાંગી સહિત આગમને સદ્દહનાર× શુદ્ધ સમ્યગ્ દ્ધિ છે. પંચાંગીમાં છેલ્લુ અંગ ડીકા અને શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી સુખ્ય ડીકાકાર છે.

\* શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતામાં પણ કહ્યું: છે કે यो यच्छ्रद्धः स एष सः । જેને જેમાં શ્રદ્ધા હેાય છે, તે તે જ છે. × સદ્દહનાર=શ્રદ્ધા કરનાર.

卐

નમસ્કારમ ત્રના 'પ્રથમપદની વિચારણા' એ લખાણ અહીં હતું, તે ક્રરીવાર જોઈ લીધું છે. તેમાં સ્વરૂપ, અભિધેય, તાત્પર્ય આદિ દ્વારોમાં સંભેદ અને અભેદ પ્રણિધાનનું વર્ણન છે. સંભેદ વાચકપદની સાથે એકતાના સંબંધ રાખે છે, અભેદ વાચ્યાર્થની સાથે એકતાના સંબંધ રાખે છે, અર્થાત જ્યાં સુધી પદની Objective વિચારણા છે, ત્યાં સુધી સંભેદ છે અને તે વિચારણામાં જે ઉપયાગ તેની સાથે અભેદ Subjective છે, તેમાં એકતા યા લીનતા તે અભેદ અને તે જ મ'ત્રની પ્રત્યય બાજુ – તે અસેદાનુભૂતિ સુધી પહેાંચવું તે જ શરણાગતિ અને તે જ તાત્વિક નમસ્કાર, એમ સમજાણે છે.

તમે જે પ્રત્યયની એકતા જણાવેા છેા, તેના સ્પષ્ટીકરણ માટે આટલું વિવરણ કર્યું છે, જેથી ઉત્તર લખાવાે સરળ રહે.

ઉતાવળથી જે મનમાં આવ્યું તે જાણુવ્યું છે, તેમાંથી તાત્પર્ય તારવી લેશા.

### 蛎

અ

ભ.

### ( २3 )

'हवइ'– આ વર્તમાનકાળ સનાતન સત્યરૂપે વપરાય છે. દા. ત. 'सत्सङ्गतिः कथय किं न करोति पुंसाम् ।'

'अस्ति उत्तरस्यां दिशि देवतात्मा हिमाळयो नाम नगाधिराजः।' આ પ્રમાણે ' हवइ'ની સમજૂતિ આપી શકાય ? અમારા પંડિત તે પ્રમાણે કરવા તૈયાર નથી. તેના બચાવ એ છે કે કોઈ એ આમ કર્યું નથી.

### ss ( २४ )

લુણાવા. જેઠ સુ. પ.

### નમસ્કારમાં નયવાદ

નયવાદથી પરમાત્માનું કર્તૃત્વ ઘટાવી શકાય છે. નમસ્કાર–નિર્શુક્તિમાં નમસ્કારનું સ્વામિત્વ નૈગમ-વ્યવહારનયથી નમસ્કાર્યનું, ઝાજુસૂત્રનયથી

ભ•

નમસ્કાર કર્ત્તાનું અને શખ્દાદિ નચેા જ્ઞાનમાત્રને માનનાર હાેવાથી વિશેષે કરીને નમસ્કાર કર્ત્તાનું સ્વામિત્વ સ્વીકારે છે, એમ જણુાવ્યું છે. ' લલિત-વિસ્તરા'માં અસિંત લગવંતોને ( વ્યવહિત કારણ ) પર'પર કારણ કહેલ છે અને સ્વપસ્ણિમને સાક્ષાત્ કારણ ગણાવેલ છે. તે ઝજુસૂત્ર અને શખ્દાદિ નચાની વિવક્ષાથી–અપેક્ષાથી છે. ઈશ્વર કર્તૃત્વવાદની પ્રસિદ્ધિ છે તે જૈનદર્શાન મુજબ નૈગમ-વ્યયહારનયથી ઘટે છે, કેમ કે તે નચા નિમિત્ત કર્તૃત્વને સ્વીકારનારા છે. સ્વપસિણામનું કર્તૃત્વ કહેા કે ઉપાદાન કર્તૃત્વ કહેા તે ઝજુસૂત્રાદિ નચાના વિષય છે. આ વિષય માટે નમસ્કાર– નિર્ધુક્તિમાં નયવાદ ઘટાવ્યા છે–તે જાેશા.

躳

[२] 'લેાગસ્સ' – સૂત્ર

અ.

( २५ )

જશલાેક હાેસ્પીટલ, સુંબઈ. તા. ૩-૬-૭૪, સામવાર.

શ્રી'લેાગસ્સ'– સૂત્રનું વિભાગીકરણુ નીચે પ્રમાણે કરું છુંઃ– પહેલા શ્ર્લાકમાં 'ઉદ્ઘોતકર ' શબ્દ આવે છે, તે સમગ્ર સૂત્રમાં અનુસ્યૂત છે. ચાગશાસ્ત્રમાં તા 'લાેગસ્સ'નું નામ જ ' ઉદ્ઘાતકર ' છે.

પહેલા શ્લાકમાં અરિહંત ભગવંતાના વિશેષણાના ઉદ્ઘાત કરે છે.

બીજા, ત્રીજા અને ચાથા શ્લાષ્ઠમાં નામના ઉદ્દ્યોત છે.

પાંચમા શ્લાેકમાં કીર્તનના પ્રકાર વિષે, પહેલા શ્લાેકના વિશેષણાેના અર્થ વિષે અને ફલાદેશ અથવા યાચના વિષે ઉદ્દઘોત છે.

વસ્તુતઃ ' **एवं मए अभिधुआ**'- આ શખ્દેાએ જ મને વિચાર કરતા ક**રી મૂ**કચા હતા. એમાં પ્રકાર છે તા તે કચા ? એવું અનેક રાત દિવસ વિચાર કર્યા પછી આણુ ઉપર કરતાં કરતાં ઓચિંતા ઉદ્દઘોત થયા કે **एવં** એટલે જ પ્રકાર અને તે ચતુર્વિંશતિ નામાના ન્યાસના પ્રકાર-આ પ્રમાણે ન્યાસ કરતાં સાડાત્રણ આંટા થયા- તે બીજો ઉદ્દઘોત અને તે સાડાત્રણુ કલા છે, જે અરિહંત ભગવંતાની કલા સાથે મળતી આવે છે-તે ત્રીજો ઉદ્દઘોત-

આ રીતે પાંચમી ગાથા બહુ રહસ્યમય થઈ ગઈ.

બીજી, ત્રીજી અને ચાેથી ગાથામાં નામાે છે તે અન્વર્થ છે અને તે પ્રમાણે તે સમજાય તે જ નામનેા પ્રસાદ કહેવાય–આને માટે તાંત્રિક ઉદાહરણ છે–તે ટાંકતો નથી–કીર્તન થયું, વંદન થયું અને પાંચમી ગાથામાં મહુન થયું.

\* વિશેષ માટે જુએા : આ સંસ્થા દ્વારા પ્રકાશિત ' કાયોત્સગધ્યાન', વિભાગ : ૧; શ્રી'લેાગસ્સ '– સૂત્રનાે ગૂઢાર્થ'. આ કારણે છઠ્ઠી ગાથા શરૂ કરતાં–કીર્તન કર્યું, વંદન કર્યું, મહુન કર્યું– મહિમા ગાયેા; આ શબ્દાેથી શરૂઆત થાય છે. પરંતુ પાંચમી ગાથા સુધી રૂપસ્થ ધ્યાન હતું (તેને આપણે ન્યાસ કરી પિંડસ્થ પણ કર્યું ) પણ હવે રૂપાતીત ધ્યાન આવે છે. 'ઉપદેશપઢ'માં તરત જ 'બીજા ધ્યાન 'ની વાત આવે છે, તે આ રૂપાતીત

રૂપાતીતધ્યાન માટે જે પ્રકાર દર્શાવ્યા તે સમજવાની જરૂર છે–તે છે કીર્તન, વંદન અને મહુન. આ ત્રણે ઉચ્ચ કાેટિનાં થાય તાે તે રૂપાતીત ધ્યાનનાં કારણ બની શકે છે – આનાથી શાની પ્રાપ્તિ થાય ?

(૧) આરુઅબેાહિલાલ–ઝત લરાપ્રજ્ઞા, (૨) સમાહિવર –પ્રજ્ઞાલાેક અને (૩) ઉત્તમં–પ્રશાંતવાહિતા. આ ત્રણનો લાભ થાય છે. અહીં 'દિતું' શબ્દથી માગણી – યાચના જણાય છે પણ વસ્તુતઃ તે તા સ્વાભાવિક પરિણામ છે.

સાતમી ગાથામાં ઉદ્ઘોતની પરાકાષ્ઠા આવે છે. ઋતંભરાપ્રજ્ઞા-અનેક ચંદ્રોથી વધારે ઉદ્ઘોતકર છે અને વધારે નિર્મલ છે. પ્રજ્ઞાલાક અનેક સૂર્યો કરતાં વધારે પ્રકાશકર છે અને પ્રાંતે જે સમાધાન કે શાંતિ થાય છે તેની પ્રશાંતવાહિતા સાગરવર કરતાં પણ વધારે ગંભીર અને શાંત છે અને 'પાતંજલ-યાગસૂત્ર' તપાસીએ તાે આ ત્રણેય નિર્વિકલ્પ સમાધિની પ્રાંતભૂમિકાઓ છે.

મારી ખુદ્ધિ અને શક્તિ પ્રમાણે સમજાશું છે, કદાચ ઘરે હાેત તાે વધારે દાખલા દલીલ આપત. પરંતુ આપ કૃપા કરી જરા વિશેષ તસ્દી લેશા તાે મને આશા છે કે મારાે આશય સમજશે.

નિર્વિકલ્પ સમાધિ તેજ સિદ્ધિ સમજવી.

### 卐

#### ભ.

( २९ )

'લેાગસ્સ'– સૂત્ર 'નામસ્તવ'રૂપ છે. નામ ગ્રહણવડે થતી સ્મૃતિ અને કાયોત્સર્ગમાં તેનું થતું ધ્યાન અચિન્ત્ય–શક્તિ–સંપન્ન છે. બાેધિ, સમાધિ અને સિદ્ધિનું પરમ કારણ છે–એમ ગણધર ભગવંતો રચિત સૂત્રો સ્વય કહે છે. પ્રસ્તુત નિબંધમાં 'લેાગસ્સ '- સૂત્રનાે ગૂઢાર્થ વર્ણવેલાે છે, તેથી 'નામસ્તવ ' અને ઉપલક્ષણુથી 'શબ્દ–શક્તિ'નાે મહિમા મુખ્ય રહેવાં

જોઈ.એ. તેની આગળ શિથિલીકરણાદિની પ્રક્રિયા ઘણી નાની ગણાય. ગ્રાનસાર–અષ્ટકાદિ ગ્રન્થામાં ફરમાવ્યું છે કેઃ–

### 'चर्मचक्षुर्भृतः सर्वे देवाश्चावधिचक्षुषः। सर्वतश्वक्षुषः सिद्धाः साधवः शास्त्रचक्षुषः॥'

( જ્ઞાનસાર-શાસ્ત્રાષ્ટક; શ્લાેક-૧)

અતીન્દ્રિય પદાર્થીમાં સર્વજ્ઞ-વચનરૂપ શાસ્ત્ર એ જ પ્રમાણ છે. ભારતીય-સંસ્કૃતિ 'નામ ' પ્રધાન છે, 'શખ્દ ' પ્રધાન છે, 'શાસ ' પ્રધાન છે. ' બુદ્ધિ ' ધર્મની સાધનામાં 'શખ્દ ' અપ્રમાણ છે, સાધકના અનુભવને પ્રધાન માનવામાં આવે છે અને તે મતિજ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમરૂપ હેાવાથી તેમાં પ્રત્યેક વ્યક્તિદીઠ તારતમ્ય (વધતા-આછાપણું ) હોય છે. પૂર્ણતા સંભવતી નથી. તેથી અતીન્દ્રિયમાર્ગમાં પોતાને માન્ય પૂર્ણ-પુરુષના વચનાનુસાર મતિ કેળવવાની હોય છે. શ્રુતપરિકર્મિતમતિ જ મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધારનારી છે. તેથી જ નામમ ત્રના પણ મોટા મહિમા સર્વત્ર વર્ણવવામાં આવ્યા છે. આ નિબંધમાં તેની જ મુખ્યતા રહેવી જોઈ એ. તે સિવાય જે કાંઈ વર્ણન કરાય તે આનુષંગિક રહેવું જોઈ એ. એટલું સૂચવવા માટે આજે સમય મેળવીને આટલા વિસ્તારથી લખ્યું છે. ઉપધાનતપની માળાના મહાત્સવ પ્રસંગે લાેકાની ઘણી અવર જવર હાવાથી સમયની બહુ જ ખે ચ પડે છે, તેથી આ પત્રમાં ઉતાવળથી જે કાંઈ લખ્યું છે, તેમાંથી સાર તારવીને ચાગ્ય રીતે ગોઠવશેા.

ભૌતિક- સચ્ચિમાં જે કાંઇ બનાવો બને છે, તેમાં ઉપાદાન તરીકે કર્મની મુખ્યતા છે અને આધ્યાત્મિક- સચ્ચિમાં ધર્મપુરુષાર્થની મુખ્યતા છે. શાસ્ત્રીય ભાષામાં ઔદયિકભાવના બનાવામાં ઉપાદાનની ચાગ્યતા પ્રધાન ભાગ ભજવે છે અને ઉપશમ-ક્ષચેાપશમ-ક્ષાયિકભાવામાં પુષ્ટ-નિમિત્તોની યાગ્યતા મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. સહુજમલ (કર્મના સંબંધમાં આવવાની યાગ્યતા )માં પુરુષાર્થ ગૌણ છે. ભવ્યત્વભાવ અર્થાત્ મુક્તિગમનચાગ્યતા અપ્રકટ છે, તેથી તેને પ્રગટાવવા માટે પુરુષાર્થ અનિવાર્ય છે અને એ પુરુષાર્થનું નામ જ પુષ્ટ-નિમિત્તોની ભક્તિપૂર્વક ઉપાસના.

સહજમલ પ્રગટ છે, તેથી પાપવૃત્તિ અને પાપપ્રવૃત્તિ સહજ છે. ભવ્યત્વ અપરિપકવ છે, તેથી તેને પકાવવા માટે શુદ્ધ-નિમિત્તોની ઉપાસના જ સાધન છે. ઉપાદનમાં વિશેષનું આધાન પુષ્ટ-નિમિત્તથી જ થાય છે, સ્વયમેવ થતું નથી-એ શાસ્ત્રીય સિદ્ધાંત છે.

આ વિષયમાં વિશેષ તમારેા પત્ર મળ્યા બાદ જણાવી શકાશે.

# 55 ( その )

ભ.

કીર્તાન, વંદન, પૂજન-એ ત્રણ વિધાનને અંગે ભક્તિમાર્ગમાં જે નવધાભક્તિનું વર્ણુન છે, તેની સાથે સમન્વય થઈ શકે છે. નવધાભક્તિમાં પ્રથમની ત્રણુ-શ્રવણુ, કીર્તાન, સ્મરણ છે-તે 'કીર્તાન'રૂપ, બીજી ત્રણુ-વંદન, અર્ચન અને પાદસેવન છે - તે 'વંદન'રૂપ અને છેલ્લી ત્રણ - દાસ્ય, સખ્ય અને આત્મનિવેદન છે - તે 'વંદન'રૂપ અર્થાત્ ' ભાવસ્તવ'રૂપ લઈ શકાય અર્થાત્ કીર્તાનાદિ ત્રણુમાં ભક્તિમાર્ગનું સર્વસ્વ આવી જાય છે-એમ કહી શકાય.

'લેાગસ્સ '– સૂત્ર એ નામની મુખ્યતાવડે ગુણુ– સ્તુતિરૂપ હાેઈ ભક્તિપ્રધાન–સ્તવ છે, તેથી તેમાં ભક્તિમાર્ગમાં આવતી સર્વવસ્તુઓના . સંગ્રહ થવા બેઈએ–તે થયેલાે છે.

'કીર્તન'રૂપી સ્તુતિવહે સમ્યગ્દર્શ'નની શુદ્ધિ, ' વદન'રૂપી વિનયવહે સમ્યગ્જ્ઞાનગુણુની શુદ્ધિ અને 'મહુન'રૂપી ભાવપૂજનવહે સમ્યક્ચારિત્ર-ગુણુની શુદ્ધિ કેમ કે નિશ્ચય–ચારિત્ર સ્વરૂપાચરણુરૂપ ભાવાત્મક છે અને તે ત્રણુની શુદ્ધિવહે ક્ષાયિક–સમ્યક્ત્વ, ક્ષાયિક–જ્ઞાન અને યથાખ્યાત– ચારિત્રની પ્રાપ્તિ.

## ss ( २८ )

ભ•

તા. –

તા.

'લાેગસ્સ'– સૂત્રની પહેલી ગાથામાં અરિહંત ભગવંતનાં ચાર વિશેષણા આપ્યાં છેઃ–

- (१) लोगस्स उज्जोअगरे। (वयनातिशय),
- (२) धम्मतित्थयरे। ( पूलतिशय),

- ( ૩ ) जिणे। ( અપાયાપગમાતિશય ),
- (४) केवली। ( ज्ञानातिशय).
- ' लोगस्स उज्जोअगरे, धम्मतिथयरे जिणे। अरिहंते कित्तइस्सं, चउवीसं पि केवली॥ '

એમાં ' **अरिहंते ' શ**બ્દ વિશેષ્ય છે, તેનાં ઉપરાેક્ત ચાર વિશેષણે છે. એવા વિશેષણેવાળા ચાવીસ અને ' <del>ગ્રપિ</del> ' શબ્દથી બીજા અનંત તીર્થ`કરાનું નામગ્રહુણુવડે હું કીર્તાન કરીશ અર્થાત્ દરેક નામ લેતી વખતે ચારે વિશેષણેાથી ચુક્ત એવા જિન સમજવા. 'પ્રહ્નપ્રકરણ'ના શ્લોકોમાં પણ એ જ વાત નીચે મુજબ જણાવી છેઃ-

> ' सर्वं धर्मादि यः साक्षाद्यगपद्वेत्ति तत्त्वतः। रागादिरहितश्चेव स**ुसर्वज्ञः सतांः मतः॥**'

> > ( ब्रह्मसिद्धान्तसमुचयः, श्लोकः २२)

ત્યાર પછીની ગાથમાં ' सार्धस्त्रिकलोपेतः ' વગેરે વર્ણુન આવે છે. 'सागरवरगंभीरा' બ્રૂમધ્યમાં સુધુમ્ણાનાડીમાં 'सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु' બ્રહ્મરન્ધ્રમાં-એ રીતે સાતે ગાથાઓના ન્યાસ વિભિન્ન- ચક્રોમાં થઈ શકે અને સ્તવની સમાપ્તિ બ્રહ્મરન્ધ્રમાં થવાથી ત્યાં ધ્યાનની સ્થિરતા કરી શકાય. ર-૩-૪ ગાથામાં ' जिणं ' ત્રણુ વાર, ' वंदे ' બે વાર, ' वंदामि ' બે વાર અને ' च 'કાર નવ વાર આવે છે, તેનું અર્થરહસ્ય પણુ શાેધી શકાય.

'एवंमए' એગાથા હુદયસ્થાન પર આવવાથી 'તિત્થચરા मे પસીયંતુ.' એ પ્રાર્થનાને હાર્દિક બનાવી શકાય. ' कित्तिच–वंदिय–महियા'– એ ગાથા કંઠસ્થાન પર બાલવાથી કીર્તાન કંઠથી થઈ શકે છે–એ સંગતિ થઈ શકે. છેલ્લી ગાથામાં ચંદ્ર–સૂર્ય નાડીમાંથી સુષુમ્ણામાં થઈને હ્રહ્યર ધમાં પ્રવેશ થઈ શકે છે–એ પ્રક્રિયા પણ સુસંગત બની શકે છે.

ગઈકાલના પત્રમાં આ વાત લખવી રહી ગઈ હતી, તે આજે લખી છે. યાગસંબંધી શબ્દાથઉકાષ તૈયાર કરવાની વિચારણા બરાબર છે. તે કાેષ અભ્યાસીઓને સહાયક બનશે અને યાગ સંબંધી વિચારણામાં વધુ વિકાસ સાધી શકાશે.

રર વર્ષ બાદ શ્રીસિદ્ધાચલ તીર્થમાં જ તેનું સમાધાન કરાવનાર પાઠ મળી આવ્યા તેની પાછળ પૂર્વની કાેઈ આરાધના અને આ ભવમાં સત્ય

\*

શાેધવાની તીવ્ર ઝંખનાથી ઉપાજિત પુષ્ટયાનુબંધી પુષ્ટયને જ કારણ સમજવું. પરમાત્માનું સતત ધ્યાન, રટણ અને સ્મરણ અચિન્ત્ય– મહિમાવાળું છે-એમ સર્વશાસ્ત્રા સાક્ષી પૂરે છે. તેના અનુભવ કરવાનું સાભાગ્ય પ્રાપ્ત થાય તેથી વધારે માનવ-જન્મનું કશું ફળ હાેઈશકે? 'ઉપદેશપદ'- ટીકામાં આપેલી 'પ્રહ્મપ્રકરણ'ની ગાથાઓમાં પ્રભુનું નામ અન્વર્થ છે-એ સ્પષ્ટીકરણ પણ જાણે 'નામસ્તવ'ના મહિમા બતાવવા માટે હાેય એમ અનુમાન કરી શકાય છે. 'પ્રદ્ધપ્રકરણ'ની ગાથાઓ પ્રાયઃ 'ચાગશતક'ની L. D. Institute તરફથી બહાર પહેલી આવૃત્તિના પરિશિષ્ટમાં આપેલી છે-તે જેશા. તેમાંથી બીજું કાંઈ વિશેષ પણ મળી શકે. ચિત્ર હાલ અહીં રાખ્યું છે, મંગાવશા ત્યારે માકલી આપીશું. પાંડ અને ચિત્ર આપવાની સાથે થાેડી સમજણ પણ જોડવી જોઈએ. ' સૂરિમંત્રના સિદ્ધ-પ્રયોગા'માં જે સામગ્રી મળી હાય તે અવસરે જણાવશો.

'ઉપદેશપદ'– ટીકામાં હુદયદેશમાં સમવસરણાદિ કલ્પીને પ્રભુનું ધ્યાન કરવાનું કહ્યું છે. હુવે ચક્રોમાં નામ– સ્થાપન કરીને ધ્યાન કરવું–એ સંબંધી ઉલ્લેખ મેળવવા રહ્યા.

'ચર્તાર્વશતિસ્તવ'નું ધ્યાન, ચક્રોમાં કરવા માટે જે જે નામ પછી જિન શબ્દનાે ઉલ્લેખ છે ઉપરથી માત્ર અનુમાન કરી શકાય. પાઠ મળે તાે વધુ પ્રમાણબૂત બને.

### 鲩

#### અ.

### (२७)

મુંબઈ.

તા. ૪ા૬–૧–૭૫

' લેાગસ્સ'ની પૂર્તિ માટે જે પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થયા છે તે એક કાગળ ઉપર લખ્યા છે અને તે આ સાથે માકલું છું.

વિચાર કરતાં કરતાં કયારેક કાયડાઓનાે ઉકેલ અંદરથી ઊભરાતાે હાેય તેમ જણાય ત્યારે તાે લખવું પણ મુશ્કેલ પડે.

આ બધું ઝીલવાની તાકાત ન હાેય તાે કાંઈ સમજાય નહિ. કૂટ–પ્રશ્નોના જવાબ પણ કૂટ હાેય છે. ં આ સઘળું આમ જ થાય છે–તેમ નથી. કાેઈ જવાબ તાે વિચારતા ન હાેઈએ ત્યારે ઓચિંતા આવે.

આ સઘળું આપની પ્રેરણાનાે પ્રતાપ છે.

--: વિચારણીય પ્રશ્નાે :-

૧. દર્શાનચાેગ જ્ઞાનચાેગ આરિત્રયાેગ

(શાબરમંત્રોનેા ઉલ્લેખ ક્યાં છે? સૂરિમંત્ર માટે ).

- ર. ન્યાસનેા મૂળ ઉલ્લેખ ક્યાં છે ? અને તેનું કૂળ શું ?
- ૩. વલયના આંકડાે સાડાત્રણુનાે કેમ ?
- ૪. અરિહે**તની** સાડાત્રણ કલાવાળાે 'ઉપદેશપદ'નાે ફકરાે અહીં કાંઈ ઉપયાેગી છે ?
- भ. 'आरुग्गबोहिलामं'માં 'आरुग्ग'–'આરોગ્ય'ના અર્થમાં નથી. તેને। અર્થ તો 'નિર્મલ' થાય છે. 'નિર્મલ બાધિલાભ' એટલે 'બીજુ' અપૂર્વકરશુ'. આપ કહેા છે। તેમ હાત તો 'आरुग्गं बोहिलामं च ' હાત.

卐

ભન

### (30)

મુંડારા પ્ર ભા વ. ૧૨. પર્વાધિરાજના દ્વિતીય દિવસ.

સુશ્રાવક અમરતલાલભાઈ જેગ ધર્મલાભ.

તા. ૧-૯-૭૪ નેા પત્ર સમયપર મળ્યા હતા. તબિયતની અસ્વસ્થતાના કારણે ઉત્તરમાં ઢીલ થઈ છે. તમારું સ્વાસ્થ્ય સારું હશે. 'નમસ્કાર-સ્વાધ્યાય 'સંસ્કૃત-વિભાગમાં શ્રીસિંહતિલકસૂરિકૃત પરમેષ્ઠિવિદ્યાયન્ત્રકલ્પના શ્લાેક ૬૦ થી ૭૮ સુધીમાં ચક્રો તથા કુંડલિનીનું વર્જીન છે; ત્યાં મૂલાધારમાં વેં બીજ અને સ્વાધિષ્ઠાનમાં વેઁ, द्दीઁ, क्लीઁ આદિ બીજોના સ્થાપનવિધિ અતાવ્યાે છે, તે તમારા ખ્યાલમાં હશે જ. તીર્થ`કરના નામના ન્યાસ પણ તે રીતે કરી શકાય. એવા બીજા આધારા મળી શકતા હાેય તાે ઇચ્છવા ચાેગ્ય છે. 'લાેગસ્સ' અંગેનું લખાણુ પૂરુ તૈયાર થયા બાદ જોવા માેકલશાે. 'પાતંજલ–ચાેગસૂત્ર' માટે તમે જે વિચારા જણાવ્યા છે તે બરાબર છે.

સકલાર્હત્સ્તોત્રમાં ચાેવીસ તીર્થ કરાેની સ્તુતિ છે તેમાં બબ્બે તીર્થ કરોના ન્યાસ એકેક ચક્રમાં કરવામાં આવે તાં આઠ ચક્રામાં સાળ <mark>તીર્થ કરેા અને ખાકીના આઠ તીર્થ કરેાને</mark>ા ન્યાસ બિન્દુનવકનાં આઠ **બિંદુમાં કરીને ધ્યાન અને સ્તુતિ કરવામાં આવે તે**ા બરાબર ગાઠવાઈ જાય છે. <sup>'</sup>' આदિમં પૃથિવીનાથમ્ ' બે શ્લાેક પૃથ્વીતત્ત્વ મુલાધારમાં અને 'विश्वभव्यजनाराम०'- એ શ્લાક - જલતત્ત્વ સ્વાધિષ્ઠાનમાં એ રીતે સ્તુતિકાર તે તે ચક્રોના બીજોને લક્ષ્યમાં રાખીને સ્તુતિ કરતા હાય તેવા અનુભવ થાય છે કેમ કે તે તે સ્તુતિમાં જલ, પૃથ્વી, અગ્નિ, વાયુ, આકાશ આદિ તત્ત્વાને અનુરૂપ વર્ણુના આવે છે. વિશુદ્ધિચંક પછી જેહ્વા અને તાલ ઉપર છે ચક્ર જેને લલનાચક્ર વગેરે નામ આપવામાં આવે છે અને ત્યાર બાદ ભ્રૂમધ્યમાં આજ્ઞાચક્ર ત્યાં ધર્મનાથ અને શાંતિનાથ ભગવાનનું ધ્યાન શાંતિદાયક અને છે. મનશ્રકનાે અધિષ્ઠાતા\* ચંદ્ર પણ સૌમ્ય છે. પછી અનુક્રમે એકેક લીથ કર કુંશુનાથ, અરનાથ, મલ્લીનાંથ આદિના ન્યાસ કરીને પ્યાન કરવાથી બિન્દુની જ સૂક્ષ્મ – સૂક્ષ્મતરાદિ અવસ્થાએા કલ્પી શકાય છે – આ એક કલ્પના છે. ઘણા વખતથી આ વિચાર આવ્યા છે અને સ્થિર થતો જાય છે, તે પ્રસંગાનુસાર જણાવેલ છે. તમે સકલાર્હત-સ્તોત્ર પર સંશાધન કર્યું હતું તેમાં આ વિષયના રપશ કર્યો છે કે કેમ ? તે જણાવશા તથા તે માટે જે આધાર મળતાે હાય તા 'લાગસ્સ' માટેની ન્યાસની વિચારણા સાધાર બની શકે છે.

કુંડલિનીઃ-

'સાડાત્રણુકલા'-' सार्धस्त्रिकलोपेतम्' ત્યાં કલાના અર્થ 'કર્મ' એમ ટીકાકારે જ કરેલા છે. 'સકલાર્હત્' સ્તોત્રના પહેલા શ્ર્લાકમાં 'સકલ' પરમાત્માની સ્તુતિ છે. તેના અર્થ પણુ 'નિર્મળ અઘાતિકર્મની સાડાત્રણુ કલાઓ સહિત' એમ થઈ શકે છે. ઘાતિકર્મના ક્ષય થયા પછી અરિહંત ભગવંતાની નિર્વાણુ પામવા પર્યંતની જે અવસ્થા છે, તેને સંપૂર્ણુપણું જાગૃત થયેલી સર્વોત્કૃષ્ટ કુંડલિની–શક્તિ કહી શકાય.

\* જુએા : 'નમસ્કાર–સ્વાધ્યાય', સંસ્કૃત–વિભાગ; પૃષ્ઠ ૧૨૨.

뗤

સ્ટ

કુંડલિની જાગરણ સદેહ અવસ્થામાં થઈ શકે અને જાગ્રત થયા પછી શરીરની જે અવસ્થાઓનું વર્ણુન આવે છે, તે પ્રભુની સાડાત્રણ કલાઓના પ્રાકટ્યની સાથે ઘણી રીતે મળતું આવે છે.

> "अल्लैल्यमारोग्यमनिष्ठुरत्वं च, गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमल्पम्। कान्तिः प्रसादः स्वरसौम्यता च, योगप्रवृत्तेः प्रथमं हि चिह्नम्॥"

[ અર્થ<sup>ુ</sup>ઃ-સ્થિરતા, નીરાગિતા, કાેમળતા, સુગન્ધ, અલ્પમૂત્ર, તેજસ્વિતા, પ્રસન્નતા અને અવાજની સૌમ્યતા તે યાેગપ્રવૃત્તિનાં પ્રારંભનાં ચિદ્રો છે. ]

ઇત્યાદિ શ્લાેકામાં યાેગસિદ્ધિનાં પ્રારંભથી માંડી નિષ્પન્નયાેગ સુધીનાં જે ચિદ્ધા બતાવ્યાં છે, તે બધાં ઉત્કૃષ્ટપણે તીર્થકરાની સાડાત્ર**ણ** કળામાં ઘટી જાય છે.\* તેથી કુંડલિનીના સાડાત્રણ વલચાે આદિનું વર્ણુન ચાેગદર્શાનામાં મળે છે, તે બધું પરમાત્માની તે અવસ્થાના અનુકરણરૂપે સંભવે છે. આપણે ત્યાં તીર્થા કરાની 'પદસ્થ ' અવસ્થાની પૂજા એ સાડાત્રણ કલા કહાે કે કર્મ કહાે, તેને ઉદ્દેશીને જ વિદ્ધિત થયેલી છે.

દેવવંદન–ભાષ્યમાં પ્રભુની ત્રણ અવસ્થાએા ભાવવાની ક્રહેલી છે, તેમાં પહેલી પિંડસ્થ એટલે જન્મ, રાજ્ય અને છદ્મસ્થ, બીજી પદસ્થ એટલે કેવળજ્ઞાનથી નિર્વાણુ પર્યંતની અને ત્રીજી રૂપાતીત એટલે સિદ્ધ અવસ્થા–એ રીતે ઉલ્લેખ થયેલાે છે.

જો કે કુંડલિનીના સાડાત્રણ આંટા અને ષડ્ચક્રમાં 'ચતુર્વૈશતિ સ્તવ'ની ગાથાઓના ધ્યાન અંગે કાેઈ વિશેષ ઉલ્લેખ નથી, તાે પણ શ્રીજિનશાસનમાં સમવસરણસ્થ જિનધ્યાનનું સવિશેષ મહત્ત્વ પ્રત્યેક સ્થળે જોવા મળે છે. તેમાં સાડાત્રણ કલાવાળા એટલે શુભનામ, ગાેત્ર, શાતાવેદનીય અને અધુરું આયુષ્ય–કર્મ ભાેગવવાનું જેમને બાકી છે અને આયુષ્યના અંતપર્યંત ભૂમિતલ પર વિચરીને ધર્માપદેશદ્વારા ભબ્યજીવાને ભવાદધિથી તારવાનું અનુપમ કાર્ય જેઓ વડે થઈ રહ્યું છે, તે અવસ્થાનું ધ્યાન કરવા માટે ' ચતુર્વિંશતિ–સ્તવ'નું આલંબન પણ લઈ શકાય છે. 'ચતુર્વિંશતિ– સ્તવ'ની

\* વિશેષ માટે જુએા : ' ગ્રાનાર્ણવ,' પ્રકરણ : ૪૧; શ્લાેક : ૧૬ થી ૨૭.

ભ.

રચના કુંડલિનીના સાડાત્રણ આંટાને અનુરૂપ હેાવાથી કુંડલિની આદિ ધ્યાનની પ્રક્રિયાઓ એના આધારે પ્રચલિત થયેલી છે–એવા અભિપ્રાય 'અહું ' અક્ષરતત્ત્વસ્તવના બેતાં તે પ્રમાણુભૂત થાય છે.

સાડાત્રણુની સંખ્યા રહસ્યમય છે, એ વાત બીજી અનેક રીતે સમજવી જરૂરી બને છે. ત્રણુની સંખ્યા પૂર્ણ સંમતિ માટે પ્રચારમાં છે જ તેના ઉપર અડધું વલય વધારીને પ્રત્યેક યંત્રમાં બંધન કરાય છે. ભાષામાં 'ઊઠા' જેટલું ભણ્યા છે અથવા ' ઊઠા ' ભણુવે છે–એવા કટાક્ષ પણ કરાય છે. આ બધાની પાછળ કાેઈ રહસ્ય હાેવું જોઈ એ.

#### 蛎

( 3? )

ભ.

લુષ્ણવા.

મહા વદી પ.

કુંડ**લિની**–

સાડાત્રણુના આંક સંબંધી જે વિશેષ વિચાર આવ્યા છે, તે નીચે સુજબ છે:-

૧. '' સાડાત્રણ કલાવાળા અસિંહત ભગવંતોના સાડાત્રણ શ્લાેકના સ્મરણ વડે દેહસ્થ ચક્રસ્થાનામાં સાધક સાડાત્રણ વલયમાં ન્યાસ કરે, તાે વાચક(શખ્દ), વાચ્ચ(અર્થ) અને પ્રત્યય(જ્ઞાન)ના બાેધ સહજ થશે. ''

આ ફકરામાં ' સાડાત્રણ શ્લાેકના સ્મરણવડે ' લખાયું છે, તાે તેને કેવી રીતે ગ**ણ**વા ? 'લાેગસ્સ'**ની બીજી**, ત્રીજી અને ચાેથી એમ ત્રણ ગાથાઓમાં ૨૪ નામાે છે, અડધા શ્લાેક વધારવાે કઈ રીતે ?

ર. સાડાત્રણના આંક રહસ્યવાળા છે, તે માટે એમ કહી શકાય કે યંત્રોના આલેખનમાં 'સાડાત્રણ આંટા' આપ્યા હાેય છે અને તે માટે ભાગે અનાહતના સૂચક હાેય છે. 'અનાહત' એ ભાવનું આલેખન છે. તેથી અનાહતના સૂચક હાેય છે. 'અનાહત' એ ભાવનું આલેખન છે. તેથી તેને અનક્ષરશ્રત કહી શકાય. તે આંટાઓ કેવળ વલયરૂપ (Circle) નથી, કિન્તુ ઉત્તરાત્તર ભાવવૃદ્ધિ સૂચક કમાનાકારે (Spiral) છે. અનાહત એક પ્રકારના ધ્વનિ પણ છે અને તે અટકયા વગર ચાલ્યા કરે છે, તે જણાવવા માટે પણ તેનું આલેખન વર્તુલ(Circle)થી નહિ પણ કમાન(Spiral)થી કરેલું હાય છે. અનાહતનું આલેખન જેમ અટકયા

વિનાના નાદને સૂચવે છે, તેમ ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતા સમતાભાવને સૂચવે છે. મંત્રનું પ્રયોજન જેમ અનાહતનાદમાં જવાનું છે, તેમ આગમ શાસનું પ્રચાજન જીવને ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતા સમતાભાવમાં લઈ જવાનું છે. પરિપૂર્ણ સમતા એ જ માક્ષનું અનંતર કારણ છે. યંત્રમાં તે બંનેને સૂચવવા માટે જ જાણે નં હાય તેમ કેવળ વર્તલાકારે નહિ પણ ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિસ્ચક ( Spinal ) આકારે તેનું આલેખન કરવામાં આવ્યું છે. અક્ષરશ્રતને સૂચવવા જેમ ' સ્ન 'થી ' દ્વ ' પર્યંતના વર્ણો છે, તેમ અનક્ષરશ્રતને સૂચવવા વર્તુલ, ત્રિકાેણુ, ચારસાદિ આકૃતિઓ છે. શ્રુતજ્ઞાનના ૧૪ ભેદામાં અનક્ષરશ્રુતને પણુ શ્રુત કહેલું છે અને તેના ધ્યાનને પંણુ સ્વાધ્યાયમાં અંતગત ગણીને કર્મનિર્જરાનું સાધન કહ્યું છે. સ્વાધ્યાય એ અભ્યંતરતપના એક પ્રકાર છે અને તપ એ નિર્જરાત<sub>ત્</sub>વનું અંગ છે. એ રીતે સાડાત્રણના આંક ઉત્તરાત્તર ભાવવૃદ્ધિના સૂચક છે એમ કહી શકાય કેમકે સાડાત્રણના આંક પછી તેથી કાેઈ મોટા આંક અંકગણિત વડે ખતાવી શકાતો નથી. ં ગા થી વધારે ૧ા અને ૧ા થી વધારે ૨ા અને ૨ા થી વધારે ગા, ત્યાં સમાપ્તિ થાય છે. તે પછી જે કાંઈ આંક્ર આવશે તે પૂર્વપૂર્વના સરવાળારૂપે હશે પણુ સ્વતંત્રતારૂપે નહિ હાય. ગણિતમાં વૃદ્ધિને બતાવનાર છેલ્લા આંકની સમાપ્તિ ' ૩૫ ' વડે છે.

### 写 (33)

અ.

મુંબઇ.

તા. ૧૪–૧–૭૫

એક વખત મેં સાગરજીમહારાજને પૂછ્યું હતું કે-'લેાગસ્સ '- સૂત્ર વેદાંતીઓના કયા સૂત્ર સામે છે? તો તેમણે કહ્યું હતું કે 'લેાગસ્સ '- સૂત્ર હિરષ્ટયગર્ભની ઋચા સામે છે. આ ઋચા મેં શાધી કાઢી છે. તે 'લેાગસ્સ' વિષેની વિચારણુામાં દાખલ કરવા ઇચ્છા હતી, પરંતુ હવે જે કર્યું છે તે પૂરતું છે.

### 写 (38)

#### અ.

મુંબઇ.

તા. ૨૭–૧–૭૫

તત્ત્વાર્થ ની કારિકા વિષેનું આપનું સૂચન ઘણું જ ઉપયાગી નીવડશે. ' ઉપમિતિભવપ્રપંચકથા ' જોઈ જઈશ. श्रीत<sub>र</sub>वार्थसूत्रनी કारिકाમાં એક શ્લાેક નીચે મુજબ છેः— 'अभ्यर्चनादईतां मनःप्रसादस्ततः समाधिश्च । तस्मादपि निःश्रेयसमतो हि तत्पूजनं न्याय्यम् ॥ ८ ॥'

ભાવાર્થ:-અરિંહુત ભગવંતાની પૂજાથી મનની પ્રસન્નતા પછી સમાધિ અને તેમાંથી નિઃશ્રેયસ (માેક્ષ) પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી તેમનું પૂજન કરવું વાજબી છે.

તત્ત્વાર્થ'કાર પાેતે પ્રવચનના સંગ્રહકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. 'નામસ્તવ'ની '**પસીયંતુ'**, '**વિંતુ' અને 'વિસંતુ' એ ત્રણ પ્ર**ણિધાન ગાથાઓના જ સંગ્રહ ઉપરની એક ગાથામાં તેમણે ખૂબીપૂર્વક કરી લીધાે હાેય એમ લાગે છે, તે કારિકા તથા તેના ઉપરની ટીકા અનુકૂળતાએ એક વાર બેઈ લેશા.

Grace અને Gratitude ઉપર જે વિચારા જણાવ્યા તે ખરાબર છે. ભગવાનને Historical Truth તરીકે સમજીને જે ઉપાસના થાય, તેના કરતાં Spiritual Truth Divine Being તરીકે ઉપાસના થાય તા જ વાસ્તવિક સંબંધ અંધાય અને પ્રતિદિન શ્રદ્ધા-ભક્તિમાં ઉમેરા થાય. શ્રી અરવિંદે એક સ્થળે કહ્યું છે કે:-"Turn towards the Divine and all difficulties will disappear."

ગુરુત્વાકર્ષ'ણુના નિયમ અને ઈશાનુગ્રહના સિદ્ધાન્લ ( Law of Gravity & Law of grace):--

\*

આત્મા જ્યારે ભૌતિકતા તરક ઢળે છે, ત્યારે ગુરુત્વાકર્ષણના નિયમ તેને નીચે ખેંચે છે. ભૌતિકતા એટલે રજોગુણ અને તમાગુણું પ્રાબલ્ય. રજોગુણ વિષયવૃત્તિવડે ચંચળતાને ઉત્પન્ન કરે છે અને તમાગુણ કષાય-વૃત્તિવડે જડતા લાવે છે. વિષયા પ્રત્યે વૈરાગ્ય અને જીવા પ્રત્યે મૈત્રીના અભ્યાસ જ્યારે વધે છે ત્યારે રજોગુણ તમાગુણું જોર મંદ્ર પડે છે અને સત્તવગુણુની પ્રધાનતા થાય છે, સત્તવગુણ પ્રધાન બને છે. સત્તવગુણ એટલે સમત્વપ્રધાનવૃત્તિ, માત્ર પાતાના અસ્તિત્વનું ભાન. તે વૃત્તિ જ્યારે ઊધ્વ'મુખી બને છે ત્યારે જીવ ગુરુત્વાકર્ષણથી બહાર નીકળી ઇશાનુગ્રહના ક્ષેત્રમાં આવે છે. ત્યાં પરમાત્માના પ્રસાદ-કૃપા સતત સક્રિયપણે પાતાનું કાર્થ કરી રહેલ હાય છે અને તે સત્તવગુણી જીવને પ્રભુ તરક, ઊર્ધ્વતરક ખેંચી જાય છે. પ્રભુપ્રસાદના ક્ષેત્રમાં આવવા માટે ઇર્યાપથિકીવડે અપરાધાના તમાગુણને હુડાવવામાં આવે છે અને ' લાેગસ્સ '– સૂત્ર વડે પ્રાપ્ત થતી સ્થિરતાના પ્રભાવે પ્રભુની અભિસુખતા સધાય છે અને ત્યાં પ્રભુપ્રસાદની પ્રાપ્તિ થાય છે. 'લાેગસ્સ '– સૂત્રમાં '**પસીચંતુ** ' શખ્દવડે તેનેા ઉલ્લેખ કરાયે। છે; પછી ' दित ' અને ' दिसंत ' શબ્દોવડે ઊર્ધ્વગતિ ઉત્તરાત્તર થતી અનુભવાય છે.

# . બાેધિ અને સમાધિ

નવકાર બે!ધિરૂપ છે અને સામયિક સમાધિરૂપ છે. બાેધિનું સ્વરૂપ દુષ્કૃતગર્હા, સુકૃતાનુમાદના અને ચતુઃશરણગમનરૂપ છે. સમાધિનું સ્વરૂપ હુ<sup>ં</sup> કૃતવર્જન, સુકૃતસેવન અને સ્વરૂપેરમણુતારૂપ છે. બાધિનું ફળ સમાધિ અને સમાધિતું મૂળ બાેધિ છે. તેથી ' લાેગસ્સ'આદિ સૂત્રામાં ભાવારાગ્ય માટે બાેધ અને સમાધિની પ્રાર્થના કરાયેલી છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવનાં કીર્તાન, વંદન અને પૂજાદિ વડે બાેધિ અને સમાધિની પ્રાપ્તિ સુલભ અને છે.

### नमो-Gratitude,

#### अरिहंताणं-Grace.

ખ્રિસ્તીઓ માને છે કે પ્રભુકૃપાના ધાેધ વહી રહ્યો છે. તેને અનુકળ થઈ એ તાે તેનું એક વહેણુ આપણાં પ્રત્યે પણ વહે. એ રીતે વિચારીએ તાે અનંત અરિહંતાની કૃપાના ધાેધ તાે કૃપાસાગર થાય. તે કૃપાસાગરનું એક માજું આપણા પ્રત્યે વહે તે માટે તેને અનુકૂળ થવું જોઈ એ, તે 'નમાં' પદ વડે ચવાય છે. 'નમા ' એટલે ' The Divine'– 'પ્રભુ' પ્રતિ વળવું. ' સિદ્ધપદ ' કે ' સાધુપદ '– એ અરિહંતાેની જ પૂર્વોત્તર અવસ્થાએ છે એટલે કૃપાસાગર અરિંહુંતાેના જ ગણાય. ચૈતન્યરૂપી મહાસાગરનું કેન્દ્ર 'અરિંડત'પદ છે. જીવમાત્રમાં ચૈતન્યના જે અંશા ઉઘાડા છે, તેની સાથે સંબંધમાં આવવા માટે 'नमो अरिहंताणं ' પદના પ્રયાગ છે. શ્રદ્ધા, વિશ્વાસ અને ભક્તિપૂર્વક 'नमो ' પદ વડે તે કેન્દ્રના માનસિક યાને આધ્યાત્મિક સંબંધ થતાંની સાથે જ સકલપાપકર્મના વિધ્વસ થાય છે અને સકલમ ગલાેનું માંગલ્ય ખેંચાઈ આવે છે. નમસ્કારની ચૂલિકામાં થયેલા કથનનું સત્ય<sup>ં</sup>અનુભવમાં આવે છે. રેડિયોના અનેક તર ગે<sup>ં</sup>અ:પણી

આજુબાજુ છે, પરંતુ 'ટ્યૂન' કરતાં આવડે તેા જેઇતું સ્ટેશન મળે છે, તે પ્રમાણે આમાં પણ સમજવું.

'ઉપદેશપદ'ની ગાથામાં જે '૩ા ' કલા સહિત ભગવાનનું ધ્યાન કરવાનું કહ્યું છે, તે ઘણું માર્મિંક છે. જિનમંદિરામાં મૂળનાયક ભગવંત મોટે ભાગે પરિકરસહિત હાેય છે, તે પણ ' ૩ા ' કલાના દર્શનાર્થે છે.

સાકાર–પરમાત્માની ભક્તિ વડે જ નિરાકાર–પરમાત્માની સાથે સાધક પાતાના સંબંધ સ્થાપી શકે છે – એ એક સનાતન નિયમ છે; એટલે શ્રીજિનશાસનમાં અને અન્યત્ર પણ નિર્ગુણ–પંથાેને છેાડીને સર્વત્ર આકાર વડે જ નિરાકારની ઉપાસના સ્વીકારેલી છે; એટલું જ નહિ પણ વિશ્વ ઉપર પરમાત્માનેા ઉપકાર દેહધારી અવસ્થામાં જ થચેલાે છે અને થાય છે, તેથી પાયાના ગુણ જે કુતગ્નતા તેનું પાલન પણ ' ૩૫ ' કલાવાળી સાકાર ઉપાસના વડે જ થઈ શકે છે. તે કારણે પ્રભુનાં સ્તવન, સ્તુતિ, સ્તાેત્રોમાં પ્રભુનાં નામ-ગાત્રના મહિમા મુખ્યપણે વર્ણવેલાે હોય છે, તેથી જન-સાધારણમાં પ્રભુ પ્રત્યેની પ્રીતિ, ભક્તિ આદિ વિકાસ પામે છે. અમૂર્ત-જ્ઞાન જેમ અક્ષરાની મૂર્ત-આકૃતિ વડે ગ્રહણ કરી શકાય છે, તેમ પ્રભુના અનંતજ્ઞાનાદિ ગુણા પણું પ્રભુનાં મૂર્ત-દેહની આકૃતિ અને વીતરાંગ અવસ્થા પ્રાપ્ત થયા પછીની અઘાતિકર્મપ્રકૃતિઓના ઉદયવાળી અવસ્થા વડે જ પ્રભુનું 'સ્મરણુ', 'ચિન્તન' અને 'ધ્યાન', થઈ શકે છે. 'લેાગસ્સ'-સૂત્રમાં અનુક્રમે ' કીર્તન ', ' વંદન ' અને ' પૂજન'દ્વારા 'ચિત્તપ્રસાદ', 'સેમાધિ' અને 'સિદ્ધિ'ના લાભ વર્ણુગ્યા તે 'દુષ્કૃતગહાં', 'સુકૃતાનુમાદન' અને 'શરણ્ગમન'રૂપ હ્યાઈ રત્નત્રયીની શુદ્ધિ-વૃદ્ધિ માટે સુસંગત છે. જેમ દેાષાની શુદ્ધિ માટે 'પ્રતિક્રમણ', 'નિંદન', અને 'ગર્હણ' છે-તેમ ગુણેની વૃદ્ધિ માટે 'પ્રતિક્રમણ'ના સ્થાને 'કીર્તન', 'નિંદન'ના સ્થાને 'વ'દન' અને 'ગર્હુ<mark>ણુ'ના સ્થાને 'પૂજન'ન</mark>ે ઉલ્લેખ ચથાર્થ છે. ભાવથી 'શરણુગમન' માટે 'લાેગરસ'ની અંતિમ ગાથાનાે ઉલ્લેખ કરી શકાય. એાંકારની આકૃતિમાં પંચપર**મેકિતું જેમ સ્થાપન છે, તેમ પાંચ વર્ણા વડે ૨૪ તી**થ કરાતું પણ સ્થાપન કરવામાં આવે છે. 'લાેગસ્સ'ની ર-૩-૪ ગાથામાં ' ૩૫' વલચેા વડે જિનનામનું ધ્યાન છે, તે વલચાને આકતિમાં આલેખવામાં આવે ત્યારે તે આકૃતિ 'આ' આંટાવાળા એાંકાર જ બની જાય છે. એ રીતે 'ઉપદેશ-પદ'ની સાડાત્રણ કલાવાળી ગાથાના સંબંધ ચાેજ શકાય.

蛎

ભ.

તા. –

દરેક યંત્રોના વલયેાને દ્રી કાર અને क्तે કારથી વીંટવામાં આવે છે, તેમાં સાડાત્રણ વલયા હાય છે. વળી ઓંકારની આકૃતિ પણ ત્રણ વલયા અને અડધા વલય મળીને જ આલેખાય છે. વેદાંતીઓની આકૃતિ અને જૈન–આકૃતિમાં દેખીતા થોડા કેરફાર છે પરંતુ બન્નેમાં ' ૩ ' અને 'બા' વલયની એ આકૃતિ તા હાય જ છે. 'લાેગસ્સ'ની બીજ, ત્રીજી અને ચાેથી ગાથામાં સાત સાત નામના અંતે 'जिणं' અને ' च ' શબ્દ મૂકીને સાડાત્રણ વલયા બને છે, તેની પાછળ ઓંકારના સંકેત પણ કહી શકાય.

ુષ્યાન માટે પરમેષ્ઠી યા પરમેશ્વર વાચક ઁઁ કારની પ્રસિદ્ધિ સર્વમાન્ય છે.

> "तस्य वाचकः प्रणवः॥१।२७॥" "तज्जपस्तदर्थभाषनम्॥१।२८॥"

એ પતંજલિનાં સૂત્રો છે એટલે ઓંકારની આકૃતિવડે ચાવીસ તીર્થ'કરાનું ધ્યાન પણુ 'લાેગસ્સ'ની ર-૩-૪ ગાથાઓને આધારે થઈ શકે છે તથા 🗑 કારમાં પાંચ પરમેષ્ઠિના પાંચ વર્ણો છે, તેના આધારે પીતવર્ણુમાં ૧૬ તથા શ્વેત, રક્ત, શ્યામ અને નીલવર્ણુ વડે ર-૨-૨-૨ મળી ૨૪ જિનેશ્વરાનું ધ્યાન પણ થઈ શકે છે.

'आરુग-**લોદિ-**સામં, સમાદિવરમુત્તમં દિંતુ'-એ ગાથામાંથી જુદા જુદા ત્રણ અર્થા નીકળી શકે. પહેલાે અર્થ-૧. ભાવારાેગ્ય, ર. બાધિલાભ અને ૩. ઉત્કૃષ્ટભાવસમાધિ. બીંજો અર્થ ભાવ-આરાેગ્યરૂપી માક્ષ માટે બાધિના લાભ અને તે માટે શ્રેષ્ઠ-સમાધિ અને ત્રીજો અર્થ આરાેગ્ય માટે ઉત્તમ-બાધિ અને ઉત્તમ-બાધિ માટે સમાધિ. પહેલા અર્થ માં ત્રણ વસ્તુની માગણી, બીજા અર્થમાં બાધિ-સમાધિ બે વસ્તુની માગણી અને ત્રીજા અર્થમાં માત્ર એક જ ઉત્કૃષ્ટ-બાેધિની માગણી છે.

'तित्थयरा मे पसीयंतु ' પ્રથમ-અપૂર્વકરણ (४ શું ગુણુસ્થાન), 'आरुग्ग-बोहि-लाभं, समाहिवरमुत्तमं दिंतु' द्वितीय-અપૂર્વકરણ (૯મું ગુણુસ્થાન) અને 'सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु ' धातिકર્भक्षय ( ૧૨ મું ગુણસ્થાન ) એમ અર્થાઘટન કરી શકાય, પણ એ એક જ અર્થ છે-એમ ન કહી શકાય. ' **इक़स्स सुत्तस्स अणंतो अ**त्थो ' એકેક સૂત્ર અનંત– અર્થ–ગર્ભિત છે, એમ માનીને જેટલા અર્થ સંગત થતા હાેય તે બધા અર્થીને માન્ય રાખી શકાય.

'લાેગસ્સ'ની ૨–૩-૪ ગાથામાં ૨૪ ભગવાનનાં નામનાે 'ન્યાસ ' તમને જે રીતે સ્કુર્યો છે, તે બરાબર લાગે છે. તે ઉપરાંત પ્રથમગાથામાં 'કીર્તન', પછીની ત્રણ ગાથામાં 'વંદન', પાંચમી ગાથામાં 'મહુન' 'માહાત્મ્યકીર્તન', 'સદુભૂતગુણાત્કીર્તન' 'ભાવ પૂજન- સાલંબનચાેગ', છઠી ગાથામાં ત્રણેના ઉપસંહાર, છેલ્લી ગાથામાં 'અભેદેભાવન', 'નિરાલંબન' વગેરે અર્થોનું ઉદ્વાટન જે રીતે થયું છે–તે બધું સંગત જણાય છે. પાંચ પ્રકારના ચોંગેા, 'કીર્તન–વંદન–મહેન'વડે અનુક્રમે 'સમ્યગ્દરા'નજ્ઞાન– ચારિત્ર'ની શુદ્ધિ, પ્રણિધાનત્રિક્ ૫-૬-૭ ગાથાઓમાં અનુક્રમે પ્રથમ-અપૂર્વકરણ, દ્વિતીય-અપૂર્વકરણે અને ક્ષપકશ્રેણિના અંતે ઘાતિકર્માના ક્ષયથી ઉપન થયેલ વીતરાગતા, સર્વજ્ઞતા અને અંતિમ-સિદ્ધિ પર્યંતની અવસ્થાએા વર્ણવાયેલી છે-એ રીતે અર્થધટના ઘટી જાય છે. વળી ' તસ્સ ઉત્ત**રી**કરણુ'વડે 'કાચેાત્સર્ગ–પ્રાયશ્ચિત'ના ત્રણુ હેતુઓનેા સંબંધ 'લાેગસ્સ ની છેલ્લી ત્રણું ગાથાઓ સાથે મળી જાય છે. 'મારુગ્ગ-बોદ્દિ-लામ'ના અર્થ તમે 'નિર્મળ બાહિલાભ ' કરા છેા તે અર્થા બરાબર છે. ટીકાકારોના કથન ' આદ્રમ્ય '= ભાવારાેગ્ય અને તે માટે બાેધિલાભ એમ પણ ઘટાવી શકાય અને છેલ્લાે 'उत्तमं' શબ્દ છે, તે લઈને 'ઉત્તમ બાેધિલાભ' અને તે માટે '**समाहिवरं'** 'ભાવસમાધિ'– એમ પણ અચિન્સ-લાભ સંપાદન કરી શકાય છે. રૂઢિમાત્રથી થાય છે, તેમાં ચિંતન ઉમેરવામાં આવે અને આ વિષયના અનુભવી સાધકાેએ પ્રામાણિકપણે જે જે વિચારા અતાવ્યા હાેય <mark>તે બધાનેા અલ્યાસ કરી કાેના ક્યા વિ</mark>ચારોનાે આપણી પ્રક્રિયામાં કઈ રીતે સમન્વય થઈ શકે તે તટસ્થ દષ્ટિથી જોવું જોઈ એ અને વિચારવું જોઈ એ. તમે તે દૃષ્ટિથી જે કાંઈ પ્રયાસ કરી રહ્યા છેા, તે અતિ ઉપયાગી છે. 'આપણામાં કાંઈ નથી'–એ વિચાર કરવાને બદલે 'જે કાંઈ સત્ય, સારુ ઉપયાગી અને હિતકર જેમાં પણ છે તે સર્વજ્ઞમૂલક છે'- એ વિચાર કેન્દ્રમાં રાખીને પ્રયત્ન કરવામાં આવે તેા રૂઢિમાત્રથી ચાલી રહેલી ક્રિયાએામાં પ્રાણ પૂરી શકાય અને શ્રહ્લાદિ સ્થિર કરી શકાય. રૂઢિથી પણ જે સત્ક્રિયાઓનું સંરક્ષણ થઈ રહ્યું છે, તે પણ તેના સ્થાને જરૂરનું છે. એ રૂઢિન હાેત તાે વિચાર કાેના પર થાત ? રૂઢિ સંપ્રદાયગત– ગુરુ-પર પરાદ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ અમૂલ્ય વસ્તુઓ છે–એ અર્થ`માં રૂઢિ પણ ઉપકારક છે.

卐

અ,

### ( 35 )

સુંબઇ.

તા. ૨૪–૨–૭૫,

''સાડાત્રણ કલાવાળા અરિહંત ભગવંતાેના સાડાત્રણ શ્લાેકના સ્મરણ વડે દેહસ્થ ચક્રસ્થાનામાં સાધક સાડાત્રણ વલયમાં ન્યાસ કરે, તાે વાચક (શબ્દ ), વાચ્ય ( અર્થ) અને પ્રત્યય(જ્ઞાન)નાે બાેધ સહજ થશે."

આ પ્રમાણે ' **एવં મए अभिથુआ** 'ના અર્થ માં મેં ફેરફાર કર્યો છે; તેથી તેને લગતા બીજા પણ ફેરફાર કરવા પડ્યા છે.

अध्युष्ट અથવા સાડાત્રણના આંક ગૃઢ રહસ્યવાળા છે. અમેરીકાના Life મેગેઝીનમાં લ્ર મૂળપદાર્થોને તેના Atomic weight પ્રમાણે વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીઓએ એક ચિત્રમાં બેસાડવાના પ્રયાસ કર્યો ત્યારે જે ચિત્ર ઉપસ્થિત થયું તે સાડાત્રણ વલયનું હતું તેમાં બે ખાનાં ખાલી રહ્યાં એટલે તે લાેકાએ લ્ટ અને લ્૪ મા મૂળતત્ત્વને શાેધવાના પ્રયાસ કર્યો અને ધાર્યા પ્રમાણે તે પદાર્થા મળી પણ ગયા. તે પૃષ્ઠ મેં સાચવી રાખેલું પણ હાલ મલતું નથી, હવે તાે અમેરીકા કાગળ લખ્યા છે અને તે અંક મંગાવવા પ્રયાસ કર્યો છે.

#### 蝑

ભ.

( ३७ )

લુણાવા. તા. **૩**–૪–૭૫,

શ્રી ' લાેગસ્સ'-- સૂત્રનાે ગૂઢાર્થ લેખમાં--

છઠ્ઠી ગાથામાં ' आरुग्ग-बोहि-लामं '=નિર્મળબાધિલાભ (ઋતંભરા-પ્રજ્ઞા ) અને ' समाहिवरमुत्तमं दिंतु '= સવેત્દિકૃષ્ટ ભાવસમાધિ-એ બે અર્થ મુખ્યત્વે કર્યા છે. પછી ' आरुग्ग-बोहि-लामं 'ને ઝતંભરા-પ્રજ્ઞા, ' समाहिवरं ' ને ' ભાવસમાધિ ' અથવા 'પ્રજ્ઞાલોક' અને ' उत्तमं ' ને 'ઉત્તમ સમાધિ '-' સવેંત્કૃષ્ટ ભાવસમાધિ '- ' પ્રશાન્તવાહિતા '- એમ કહી ત્રણ અર્થ ઘટાવ્યા છે. પૂવે ' આ જ ગાથાના અર્થમાં છે જ અર્થ લીધા છે-એક નિર્મળળાધિ એટલે ઝતંભરા-પ્રજ્ઞા અને સવેંત્કૃષ્ટભાવસમાધિ એટલે પ્રજ્ઞાલાક અથવા પ્રશાન્તવાહિતા; તા અન્ને સ્થળે એક સરખા અર્થ આવે તેમ થવું જોઈએ.

'' અહીં દ્રવ્ય-સિદ્ધોનું આલંબન લઈને સાધકને (૧) નિર્મળ– બાેધિલાભ-ઝાતંભરાપ્રજ્ઞા (' બીજુ' અપૂર્વકરણ્'), ( ર ) વરસમાધિ-ભાવસમાધિ-પ્રજ્ઞાલાેક અને ( ૩ ) ઉત્તમસમાધિ-સર્વોત્કૃષ્ટભાવસમાધિ-પ્રશાન્તવાહિતાનાે લાભ થાય છે."

આના ટિપ્પશુમાં ત્રણે અર્થાને પાતંજલયેાગની પરિભાષામાં સમજાવવા પ્રયાસ કર્યો છે અને ઘટી પણ જાય છે. માત્ર જોવાનું એ રહે છે કે ટીકાકારોએ નિર્મળબાધિલાભ અને સર્વોત્કૃષ્ટભાવસમાધિ-એ બે જ અર્થ કર્યા છે. પરંતુ ' समाहिवरं ' અને ' उत्तमं ' ને જુદાં પાડ્યાં નથી. ત્રણ અર્થોનું પ્રમાણ કાેઈ જગ્યાએ મળી આવતું હાેય તા મેળવી લેવું જોઈએ અને ન જ મળે તા ઝતંભરાપ્રદ્ય પાંચમી ગાયાના અધ્યાત્મ-પ્રસાદની સાથે લઈ લેવાય અને પ્રદ્યાલોક તથા પ્રશાન્તવાહિતા છઠ્ઠી ગાથાના ' आहग्ग-बोहि-लाમં ' અને ' समाहिवरमुत्तमં '- બે પદથી લઈ શકાય, વિચારી જોશા.

#### 蝑

(32)

ભન

તા. -

''લયયેાગની દષ્ટિએ 'લાેગસ્સ'- સૂત્રનાે અર્થ '' લખી માેકલવાની તમારી ભાવના જાણી આનંદ થયાે છે. સ્વાસ્થ્યની અનુકૂળતાએ પ્રથમ તે કાર્ય કરશાે. વર્ષોથી તેના ઉપર તમારું ચિન્તન છે, તેથી ગૂઢ-અર્થો સ્કુરી આવે છે. પાંચમી ગાથામાં 'एવં' શબ્દ અને છઠ્ઠી ગાથામાં 'कित्तिय-वंदिय-महिया' શબ્દ ઉપરથી જે અર્થ તમને સ્કુરી આવ્યા છે, તે યાેગ્ય અને સંગત છે. પહેલી ગાથામાં 'कित्तइस्सं' શબ્દ છે. બીજી, ત્રીજી અને ચાેથી ગાથામાં 'વંદે', 'વંદ્રામિ' શબ્દો છે અને પાંચમી ગાથામાં વિશેષ ગુણુગાન છે. ' पसीयंतु '– 'અધ્યાત્મપ્રસાદ' અર્થમાં, 'बोहि-लामं'– 'ઝતંભરાપ્રજ્ઞા યા પ્રજ્ઞાલાેક' અર્થમાં 'समाहिवरमुत्तमं' 'સર્વોત્કૃષ્ટ શ્રેષ્ઠ-સમાધિ–પ્રશાન્તવાહિતા' અર્થમાં ઘટી શકે છે એટલે તમને જે વિચારાે સ્કુર્યા છે, તેને શખ્દાકાર અપાઈ જાય તાે લાભ થશે.

' લેાગસ્સ'માં ' કીર્તન 'વડે 'આરેાગ્ય', ' વંદન 'વડે ' ખાેધિ ' અને 'ભાવપૂજન ' વડે 'સમાધિ'–એ અર્થ પણ ઘટાવી શકાય.

'લેાગસ્સ–કલ્પ'માં પ્રથમ–ગાથા પૂર્વદિશા સન્મુખ કાયોત્સર્ગમુદ્રાએ ૧૪ દિવસ સુધી તેનાં બીજ–મંત્રો સહિત ૧૦૮ વાર ગણવાનું વિધાન છે, તે મુજબ ગણવાથી અને તેના ઉપસંહારરૂપ છઠ્ઠી ગાથા બેસીને ૧૦૮ વાર ગણવાથી–એક પ્રકારની શાન્તિ અનુભવાય છે.

뗤

## [3]

'ઉવસગ્ગહરં'–સ્તાેત્ર

(32)

.

ભન

લુણાવા. શ્રાવણુ સુદ ૨ તા. ૭–૮–૬૭.

' ઉવસગ્ગહર''ની ફાઇલમાં પ્રિયંકરનૃપની કથા સારી લખાણી છે. તેવી જ પ્રભુના દશ ભવની ટૂંકમાં હકીકત તૈયાર થાય તેા ઉપયોગી બનશે.

'પાર્શ્વ પ્રભુનું આદેય–નામકર્મ બીજા તીર્થ કરતાં અધિક હતું'– એમ લખવાને બદલે 'પાર્શ્વ નાથ ભગવાનના નામમાં ઉપસર્ગ હરવાની શક્તિ વધારે છે, તેમાં હેતુ તેમનું જીવનચરિત્ર છે'– એમ લખવું વાજબી છે. પ્રત્યેક ભવમાં ચારિત્ર અંગીકાર કર્યા બાદ પ્રભુને પ્રાણાંત ઉપસર્ગો આવ્યા છે અને તેને સમતાભાવથી જીત્યા છે અને ઉત્તરાત્તર અધિક સંપત્તિ પામ્યા છે; તેથી તેમનું સ્મરણ કરનારને પણ ઉપસર્ગો ઉપર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે વગેરે લખવું યાગ્ય છે.

#### 卐

ભ.

( 80 )

લુણાવા. શ્રા. સુ. ૧૩ તા. ૮–૮–૬૭.

'ઉવસગ્ગહર''ની ફાઈલના પૃ. ૯૬ પર ' વીતરાગ કાંઈ કરે નહીં'-એ ચર્ચા કરેલી છે, તેથી 'લાેગસ્સ'- સૂત્ર સ્વાધ્યાયના હવાલાે આપ્યાે છે, તે બરાબર છે. બિલકુલ ચર્ચા ન કરી હાેત તાે હવાલાે આપવાે અપ્રસ્તુત હતાે. થાેડી પણુ ચર્ચા કર્યા બાદ એમને એમ છાેડી દેવાથી વીતરાગની સ્તુતિ કે પ્રાર્થાના નિરર્થાક છે – એવેા ભાસ ઉત્પન્ન થવાની સંભાવના ગણાય.

> 'वत्थु सहावो पसो, अउव्वचिन्तामणि महाभागो। थोऊण तित्थयरे, पाविज्जइ बोहिलाभो त्ति॥ '

અર્થઃ-આ વસ્તુના સ્વભાવ છે, તીર્થાકર પરમાત્મા મહાભાગ્યવંત અપૂર્વ ચિંતામણિ છે, તેથી તીર્થાકરાેની સ્તુતિ કરીને બાેધિલાભ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

એ નિર્શુક્તિકારનું વચન છે અર્થાત્ વીતરાગના સ્વભાવ જ સ્તુતિ કરનારને બાેધિલાભ આપે છે. સ્તુતિ કરનાર બાેધિ આદિના લાભ પામે છે, તેમાં ચિન્તામણિ આદિની જેમ વસ્તુસ્વભાવ ઠાર્ય કરે છે. એ વાત આગળ કરવામાં નથી આવતી તો ભક્તિ વીતરાગની જગતી નથી અને વીતરાગના સ્થાને શાસનદેવતાની જ ભક્તિ કરવાના ભાવ જાગે છે કેમ કે શાસન-દેવતા સરાગી હાેય છે તેથી ભક્તના મનાવાંચ્છિત પૂર્ણ કરે; પણ પરમાત્મા વીતરાગ હાવાથી કાંઈ કરે નહિ–આવા એક ભાવ સામાન્ય જનતાના હૃદયમાં પુષ્ટ થાય છે, તે અનિષ્ટ છે. શાસનદેવતામાં જે કાંઈ સામર્ચ્ય ભક્તોના મનાવાંછિત પૂર્ણ કરવાનું છે તેમાં પણ મુખ્ય કારણ શાસનદેવતાના હૃદયમાં રહેલી વીતરાગ–પરમાત્માની ભક્તિ જ હાય છે. ભગવાનના ભક્ત હાવાના કારણે શાસનદેવતાનું આરાધન વિદ્વિત છે, સરાગી હાવાના કારણે નહીં. પૂજ્યતા તો સાક્ષાત્ યા પર પરાએ જૈન– શાસનમાં વીતરાગતાની જ મનાયેલી છે–એ વિચાર સ્પષ્ટ રહેવા જોઈ એ.

'ઉવસગ્ગહર''- સ્તોત્રમાં ઉપસર્ગ હરનાર તરીકેની સ્તુતિ પાર્શ્વયક્ષની છે અને પાર્શ્વનાથ ભગવાનની નથી એમ કહેવું- તે પણ બરાબર નથી. ટીકાકારોએ પાર્શ્વયક્ષ, ધરણેન્દ્ર, પદ્માવતી; પાર્શ્વનાથ ભગવાનના સેવક હેાવાના કારણે જેઓ પાર્શ્વનાથ ભગવાનની સ્તુતિ કરે છે, તેઓનાં કપ્ટ-નિવારણ કરે છે-એમ સ્પષ્ટ કહેલું જ છે તથા પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું સાંનિધ્યપણું ઉપસર્ગ હરનારું છે-એમ કહ્યું જ છે.

આ સાથે ' સુકૃતસાગર ' ગ્રંથના ત્રણ શ્લાેક માેકલ્યા છે, તેમાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનનાં નામ આદિ અનિષ્ટહર, ઇષ્ટકર વર્ણવ્યાં છે.

\*

\*

' સુકૃતસાગર ' ગ્રન્થના ત્રણ શ્લાેક:—

'श्रीस्तम्भनेशं तर्हीहामुत्रमोक्षनिबन्धम् । शरणं समुपैमीति ध्यात्वा मन्दमुवाच च ॥ '

( સુકૃતસાગર : પ્રથમતર ગ, શ્લેોક : **૬**૯ )

અર્થ`ઃ–આ લાેકમાં અને પરલાેકમાં માેક્ષના કારણભૂત શ્રીસ્થ ભન પાશ્વ'નાથ પ્રભુને શરણે જાઉં છું. એ પ્રમાણે ધ્યાન કરીને ધીમે બાલ્યા.

### 'नामविम्बोपलस्नात्रजलपूजासुमाद्यपि । त्वामासाद्येष्टदं तर्तिक पार्श्व ! त्वन्महिमां स्तुवे ॥ '

( સુકૃતસાગર : પ્રથમતર ગ, શ્લાેક : ૭૦ ).

અર્થ`ઃ–નામ, પ્રતિમા–પાષાણુ, સ્નાત્ર–જલ, પૂજા–પુષ્પ આદિ પણ આપને પામીને ઇષ્ટને આપનારાં અને છે. તેા હે પાર્શ્વનાથ ભગવાન ! આપના મહિમાની હું શું સ્તુતિ કરું?

### 'श्रीपार्श्वप्रतिमापूजाधूपोत्क्षेपादिपूर्वकम् । तमेकात्रमनाः पू्तवपुर्वस्त्राऽनिद्दां जप ॥ '

( સુકૃતસાગર : પંચમતરંગ; શ્લાક : ૮૦ ).

અર્થ`ઃ–શ્રીપાર્શ્વ'નાથ ભગવાનની પ્રતિમાની પૂજા ધૂપા<sub>ત્</sub>ક્ષેપ આદિ કરવાપૂર્વક; એકાગ્ર મનવાળા, પવિત્ર શરીર અને વસ્ત્રવાળા થઈને હંમેશાં તે( પાર્શ્વનાથ ભગવાન )નાે જપ કરાે.

ઉપરના શ્લાેકની સાથે બીજા શ્લાેકમાં પંચપરમેષ્ઠિ– નમસ્કારમંત્રના અપૂર્વ મહિમા વર્ણવ્યા છેઃ–

### ' इहामुत्र मोक्षनिबन्धम् । '

અર્થઃ-આ લાેક અને પરલાેકમાં માેક્ષનું કારણ છે.

આ લાેક અને પરલાેકમાં બંધનથી છેાડાવનારા તરીકે વર્ણન છે. બીજે પણ પાર્શ્વનાથ ભગવાનના માહાત્મ્ય–વર્ણનમાં કષ્ટમાચક તરીકે વર્ણના આવવાનાં જ. પાર્શ્વનાથ ભગવતના ચરિત્રામાં પણ તે વર્ણના મળશે.

> ' ऋषभेणं अरहा कोसलिए।' 'पासेण अरहा पुरिसादाणीए।' 'समणे भगवं महावीरे।'

અર્થ:-' કૌશલિક અરિહંત ઝા<mark>ષભદેવ.'</mark> ' પુરુષાદાનીય અરિહંત પાર્શ્વનાથ.' ' શ્રમણ ભગવાન મહાવીર.'

ઇત્યાદિ ભિન્ન ભિન્ન વિશેષણેાથી ભગવાન તીર્થ કરદેવનું વર્ણન કરવામાં આવે છે, તેમાં કારણ તે તે ગુણેાની મુખ્યતા કરીને વર્ણુન થયેલું સમજાય છે. તેથી બીજાઓમાં તે તે ગુણેાના વ્યવચ્છેદ કરવામાં આવ્યા છે, એમ ન કહી શકાય. આદેય નામકર્મતા અને આદેયવાકયતા બીજા પુરુષાની અપેક્ષાએ અધિક પણ બીજા તીર્થ કર ભગવંતાની અપેક્ષાએ નહીં– એમ સમજાય છે.

તપ કરવામાં, પ્રદ્વાચર્ય પાળવામાં; આલંબન જોઈએ પણ શાંતિ માટે કે વિઘ્ન વિદારણ માટે આલંબન નથી જેઈતું–એમ કેમ કહી શકાય ? વિઘ્નધ્વંસ માટે ગ્રન્થની આદિમાં મંગળ કરવામાં આવે છે અને તે માટે પરમાત્મ-સ્મરણ વિહિત છે-એ વાત સર્વમાન્ય છે. પાર્શ્વનાથ ભગવાનને ઉપસર્ગજિત કહેવાય પણ ઉપસર્ગહર નહીં-એ વાત પણ યુક્તિસંગત જણાતી નથી. રાગાદિ દાેષાને જીતનારા જ, રાગાદિ દાેષોને જતાવનારા છે, બીજ નહીં જ. ભગવાન ઉપસર્ગસહ છે માટે જ તેમનું સ્મરણ ઉપસર્ગ સમયે ચિત્તસમાધિ આપે છે અને એ ચિત્તસમાધિ ઉપસગેનિ જીતાવનાર પણ થાય છે. તેમાં પર પરાએ ભગવાન જ કારણ છે. ભગવાન વર્ધમાનસ્વામીને એક જ ભવમાં ઘણા ઉપસર્ગા આવ્યા છે, પરંતુ તેનું કળ ઘાતિકર્મના ક્ષય અને કેવળજ્ઞાન પણ તે જ ભવમાં મળેલું છે. પાર્શ્વનાથ સ્વામીને પૂર્વભવામાં આવેલા ઉપસર્ગો અંતિમભવ સુધી સહન કરવા પડ્યા છે અને પૂર્ણ કળ ચરમભવમાં સાંપડ્યું છે. એ અપેક્ષા આગળ કરીને તેમને ' વિધ્નહર'નું ખિરુદ મળ્યું હોય. વિધ્નવિનાશનું અનંતરકારણ તેા ચિત્તસમાધિ છે. પરંતુ ચિત્તસમાધિમાં કારણ કષ્ટ વખતે પાર્શ્વનાથ ભગવતનું સ્મરણ માનવામાં આધ જણાતા નથી.

' શાંતિનાથ શાતા કરા અને પાર્શ્વનાથ વિઘ્ન હરો'-એવી લાેકાેક્તિ આજ પર્યંત ચાલી આવી છે, તે પણુ નિરાધાર તાે ન જ હાેવી જેઈએ. તેની પાછળ રહેલી અપેક્ષાને સૂક્ષ્મખુદ્વિથી શાેધવી જાેઈએ.

ź

\*

F

¥

88

' ચિન્તામણિસ્તાેત્ર '(૧૧ ગાથાવાળા)માં મંત્રોદ્ધાર નીચે મુજબ છે:-

ँ हीँ श्रीँ अईँ नमिऊण पास विसहरवसह जिणफुलिंग हीँ श्रीँनमः।

'अई<sup>\*</sup>' ના બે વર્ણુ ગણવાથી કુલ ૨૭ અક્ષર થાય છે. 'ઉવસગ્ગહર''માં ' **વિસદ્દર फુलिंग મંત**' એ શબ્દો વડે ૧૮ અક્ષરના મંત્ર અભિપ્રેત હાય તો એ મંત્રનું વર્ણન અને મહિમા જે કાેઈ સ્તાેત્રમાં મળતાં હાેય તેને આને સ્થાને, સ્થાન આપવામાં વિષયાંતર જેવું થતું નથી. ' **નમિડળ**' સ્તાેત્ર ઉપર સ્વતંત્ર લખાણુ તૈયાર કરવાનું હાેય તાે તેને આમાં લેવાની જરૂર ન ગણાય પણ ચિન્તામણિ-સ્તાેત્રની માત્ર ૧૧ ગાયા છે અને તેમાં ૧૮ અક્ષરના મંત્રના અદ્ભુત પ્રભાવ સુંદરતર કાવ્યામાં વર્ણુવ્યા છે, જેને કંઠસ્થ કરીને બાલવામાં સરળ હાેવાથી ઘણુંઓને કંઠસ્થ કરવાનું મન થાય તેવાં છે, એટલે તેને આની સાથે લઈ લેવામાં આવે તાે બીજી કાંઈ હરકત જણાતી નથી. મને જે સ્કુર્યુ તે જણાવ્યું છે.

٭

' स्मरणमपि यदीयं विघ्नवल्लीकुठारः, अयति यदनुरागात् सन्निधानं निधानम् । तमिह निहतपापव्यापमापद्भिदाया-मतिनिपुणचरित्रं पार्श्वनाथं प्रणौमि ॥ '

અર્થ:-જેમનું સ્મરણ પણ વિઘ્નરૂપી વેલડીઓને છેદવામાં કુઠાર ( કુહાડા ) સમાન છે, જેમના પ્રત્યેના અનુરાગથી નવે નિધાન હાજરાહજૂર રહે છે; જેમણે પાપના સમૂહના નાશ કરી નાખ્યા છે અને આપત્તિઓને લેદવામાં જેમનું નિપુણ-ચરિત્ર છે, તે પાર્શ્વનાથ લગવાનને હું નમસ્કાર ક્રરું છું.

'सन्निधानं निधानम्।' ' જેમના અનુરાગથી નિધાન સમીપપણાને પામે છે. ' એટલા જ અર્થ મૂળમાંથી નીકળે છે. સન્નિધાનના બે અર્થ-'(૧) સાન્નિધ્ય અને (૨) સકલકલ્યાણ સિદ્ધ કરે તેવું.' બીજો અર્થ લઇ એ તાે એ નિધાનનું વિશેષણુ થાય અને પહેલા અર્થ લઈએ તો નિધાન સમીપપણાના આશ્રય કરે છે–એમ થાય અને એ નિધાન એટલે દ્રવ્યથી નવ–નિધાન આદિ અને ભાવથી પાર્શ્વનાથ ભગવાન અથવા સૌથી નિકટ રહેલાે સ્વશુદ્ધ આતમાં. પાર્શ્વનાથ ભગવાનના સ્મરણ્થી સ્વશુદ્ધ આત્માનું સ્મરણુ થાય છે. તેમના ગુણા ઉપરના અનુરાગથી પણ તેમનું સ્મરણ અને એ સ્મરણુદ્વારા શુદ્ધ આત્માનું સન્નિધાન અર્થાત્ શુદ્ધોપયાગમાં દ્રવ્ય પરિણમન થાય છે.

'ઉવસગ્ગહર''ની ટીકામાં–

'आत्मा पार्श्वात्मको पार्श्वो मन्त्रात्मकः तौ तदात्मकौ।'-એવે। એક શ્લાેક છે. તેના અર્થ અહીં ઘટાવી શકાય. પ્રસ્તુત શ્લાેક ઉપર હજુ પણુ મનન કરવાથી વિશેષ અર્થ સ્કુરી આવે.

蛎

#### ભ.

### ( ४१ )

લુણાવા.

શ્રા. વ. ૬,

''પાર્શ્વ'યક્ષના નાથ તે પાર્શ્વ'નાથ''–એવાે અર્થ મત્યાે તે જાષ્યું. 'ઉવસગ્ગહર''ની એક ટીકામાં બે કલેોક છે, તેમાં પાર્શ્વ શખ્દથી આત્મા એવાે અર્થ પણ કરેલાે છે.

' आत्मा पार्श्वात्मको पार्श्वो मंत्रात्मकः तौ तदात्मकौ। '

તે શ્લાક નેશા.

'પાર્શ્વયક્ષના– સ્વામી' એ અર્થ તો પ્રસિદ્ધ છે જ, પણ 'પાર્શ્વ'એટલે 'આત્મા'– તેના સ્વામી અથવા 'પાર્શ્વ' એટલે 'શુદ્ધ આત્મા' અને તે જ ચાેગક્ષેમકારક હાેવાથી 'નાથ' એવા અર્થ ટીકાકારાએ કચેાં છે–તે તમારા લક્ષ્યમાં હશે જ. 'ઉવસગ્ગહર' 'માં પાર્શ્વિયક્ષના મહિમા બતાવવા પ્રયત્ન કરવા તેના બદલે ત્રેવીસમા તીથ'કર પરમાત્માના અને ઉપલક્ષણથી વીતરાગ એવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના મહિમા પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યા છે અને સેવક ભક્ત તરીકે પાર્શ્વયક્ષ, પાર્શ્વનાથ ભગવાનની ભક્તિ કરનારના ઉપસર્ગોને હરે છે–એ ભાવ જળવાઈ રહે તે વધુ ઇષ્ટ છે. સાચા ભક્ત તે છે કે જે પાતાના ઇપ્ટના ભક્તની પણ ભક્તિ કરે–એ અર્થમાં પાર્શ્વયક્ષ, ધરણેન્દ્ર અને પદ્માવતીનું વર્ણન 'ઉવસગ્ગહર' સ્તાત્રમાં થયેલુ છે–એમ માનવું સુઘટિત છે. પાર્શ્વયક્ષ જેમને પાતાના 'નાથ' તરીકે સ્વીકારતા હતા તેમની ભક્તિ કરનારની પણ ખાતે ભક્તિ કરવા તત્પર હતાે-એ રીતે શાસનદેવનું મહત્ત્વ જળવાઈ રહે છે અને **લગવાનનાે** પ્રભાવ પણ પૂર્ણુપણે અભિવ્યક્ત થાય છે.

### ⑤ ( **४**२ )

અ.

તા.

જેઓ (નામ– સ્મરણુના કારણે) સમીપ હેાવાથી સઘળા ઉપદ્રવાેને ફર કરનાર છે, ચાર ઘાતિકર્મથી મુક્ત થયેલા છે, જેઓ સંસારરૂપી સર્પનું ઝેર મૂળથી નાશ કરે છે (એટલે કે મિથ્યાત્વાદિ દેાષો ફ્રર કરે છે) અને જેઓ મંગલ તથા કલ્યાણુના ધામરૂપ છે, તેવા શ્રીપાર્શ્વવાથને હું વંદન કરું છું.

નામઃ-' વિસહર–કુલિંગ ' મંત્રનું જેમાં ધરણેન્દ્ર–પદ્માવતી સહિત પ્રભુ પાશ્વ'નાથનું નામ છે તેનું જે કાેઈ મનુષ્ય સદા રટણુ કરે છે, તેના દુષ્ટગ્રહાે, ( અનેકવિધ ) રાેગાે, મરકી અને દુષ્ટ (વિષમ) જ્વરાે શાંત થઈ જાય છે.

આકૃતિઃ–તે મંત્ર બાજુએ રાખીએ (તો પણ હે પાર્શ્વનાથ !) તમને કરેલાે પ્રણામ ( તમારી મૂર્તિના કરેલા દર્શન ) બહુકલ આપનારાે થાય છે. તેનાથી મનુષ્યની ( ઘારમાં ઘાર ) પશુવૃત્તિ પણ શમી જાય છે અને કાેઈપણ પ્રકારનું દુઃખ કે દુર્દશા અનુભવતા નથી.

દ્રવ્ય:-ચિન્તામણિરત્ન અને કલ્પવૃક્ષથી પણ અધિક શક્તિ ધરાવનારું તમારું સમ્યક્ત્વ પામવાથી જીવેષ સંહેલાઇથી સુક્તિપદને પામે છે.

ભાવઃ- આ રીતે હે પાર્શ્વજિનચન્દ્ર ! મેં તમારી સ્તવના ભક્તિ-ભાવથી ભરપૂર હુદ્દયવડે કરી છે; તેા ભાવાભવમાં મને તમારું સમ્યક્ત્વ મળજો.

સંસાર બહાર પરમાત્માને ખાેળવા જવાનાે નથી. પરમાત્માને પાસે લેવાના, અનુભવવાના છે.

જે પ્રાણનાે પણ પ્રાણ છે–એવા નિકટ પરમાત્માની શાેધ કરવા બહાર શું કામ જવું પડે ? તેથી પ્રભુને પાસે લાવવા, અનુભવવાની જરૂર છે જેને નિકટમાં નિકટ અને પ્રાથનો પ્રાણ કહ્યો તેને બહાર- સ્વરૂપની બહાર-પણ શાેધવાની જરૂર નથી. પાતામાં પાતા દ્વારા જ એને પાસે લાવવાના છે- અનુભવવાના છે. એક સાથે બે ક્રિયા કરવાની છે; પાસે લાવવાની અને અનુભવવાની.

આ<mark>ને</mark> માટે સ્તવ**માં ચા**ર નિક્ષેપ વડે અર્થ વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે.

ધરણેેન્દ્ર–પદ્માવતી સહિત શ્રીપાશ્વ'નાથના નામ–મંત્રનું રટણ કરવાનું દર્શાવી નામનિક્ષેપનેા પ્રયોગ કર્યો છે.

' તમને કરેલાે પ્રણામ '- એમ દર્શાવી શ્રીપાર્શ્વનાથના સ્થાપના-નિક્ષેપનાે પ્રયોગ કર્યો છે.

' જીવે৷ સહેલાઈથી સુક્તિ પદને પામે છે'- એમ દર્શાવી શ્રીપાર્શ્વાનાથનું દ્રવ્યસિદ્ધપણું દર્શાવ્યું છે. અહીં દ્રવ્યનિક્ષેપને৷ પ્રયોગ કર્યો છે.

' ભક્તિભાવથી ભરપૂર હુદયવડે '- એમ દર્શાવી ભક્તની ભક્તિ ભાવનિક્ષેપથી જણાવી છે.

#### 斵

(83)

#### અ.

al. 92-19-52

'ઉવસગ્ગહર'' માટે વિચારણા ચાલે છે, તેમાં એવેા ખ્યાલ આવે છે કે તેમાં ક્રિયા, ભક્તિ અને જ્ઞાનની ત્રિપુટી વાક્શક્તિની સહાયથી સિદ્ધ કરવામાં આવી છે.

'**જ્ઞાઇક ધારેદ્દ જો સચા મળુઓ**'- ઉદ્ગાર, શબ્દોચ્ચાર એ વૈખરી અવસ્થામાં રહેલી વાક્શક્તિનું સ્થાન જે કંઠ ત્યાં પ્રગટ થાય છે અને તે ક્રિયારૂપ છે.

'મત્તિમરનિવ્મરેण દિયएण'-ભક્તિ એ મધ્યમા અવસ્થામાં રહેલી વાક્શક્તિનું સ્થાન જે હૃદય ત્યાં પ્રગટ થાય છે-એ હૃદયસ્થ મધ્યમા વાણીનું કાર્ય છે અને તે ભક્તિરૂપ છે.

પ્રશ્ના:-'સ્તવના' અને 'ભક્તિ' એ બેમાં પ્રાધાન્ય કાેનું ? એવા એક પ્રશ્ન છે.

-એ રીતે ૨૫ અક્ષરો છે.

हीँ श्रीँ नमः ।'

' 觉 हीँ श्रीँ अहेँ नमिऊण पास विसहर घसह जिण फ़ुलिंग

😇 हीँ थीँ अहँ नमः । ' ' किं कर्पूरमयं सुधारसमयं '- २५ डाव्यथी श३ थता थिन्ताभणि-સ્તાેત્રની ૧૧ ગોથા છે; તેમાં ૭ -૮ શ્લાેકમાં મંત્રોહાર નીચે મુજબ છેઃ-

' जै हीँ श्रीँ अहँँ नमिऊण पास विसहर बसह जिण फुलिंग

અઠાવીસ અક્ષરનાે મંત્ર નીચે મુજબ થઈ શકેઃ~

અને તે જ આજે મોટે ભાગે પ્રચલિત છે.

श्रीँ हीँ अहेँ नमः।

' ઉવસગ્ગહર '– સ્તાત્ર

' उँ ही" श्री अर्ह नमिऊण पास विसहर घसह जिण फुलिंग

સત્તાવીશ અક્ષરના મંત્ર નીચે મુજબ કેરી શકાયઃ-

' ઉવસંગ્ગાહર''\_\_\_

અને જ્ઞાન સિદ્ધ કરવાનું-આ એક ચમત્કારિક સ્તાેત્ર **છે**.

Q.

监 (88)

બેઈએ કે તે ભક્તિ, જ્ઞાન પૂર્વક આચરવાના ક્રિયાયાંગ છે. ક્રિયા, ભક્તિ

પરમ અર્થના વાગ્વ્યવહાર કરતી વખતે, પરમ અર્થાનું આચરણ કરતી વખતે અને પરમ અર્થ નું પ્રગટન કરતી થખતે એવી ભાવના હાેવી

> લુણાવા. લા. ૬-૮-૬૮.

'तुह सम्मत्ते लद्धे'-સમ્યક્ત્વ, સમ્યક્જ્ઞાન-એ પશ્યન્તી અવસ્થામાં રહેલી વાક્શક્તિનું સ્થાન જે નાલિચક્ર ત્યાં પ્રગટ થાય છે. દ્રષ્ટા એ જ જ્ઞાતા છે. પરમાત્મત્વ વગેરેનું સશાસ્ત્ર અને રહસ્યમય જ્ઞાન ઐ નાભિસંસ્થિત પશ્યંતીના જ પરિણામ ધિરોષ છે, તે જ્ઞાનરૂપ છે.

તેનો ઉત્તર જોતાં શમ, દમ, દાન, અધ્યયન – જો ભક્તિહીન હાેય તા તે વૃથા છે; પણ સ્તવનાને વૃથા કહી નથી. સ્તવનાને વૃથા કહેવાનું તાત્પર્ય ત્યાં નીકળતું નથી. ભક્તિશૂન્ય દાન અધ્યયનાદિને નિષ્ક્ળ ગણાવેલ છે. તેથી તે પ્રશ્ન તેટલાે સુધારાે માગે છે.

જિનવરેન્દ્રો બાેધિ આપે છે ખરા ?

એ પ્રશ્નનો જે ઉત્તર લખ્યાે છે તેમાં નીચે મુજબ સુધારાે કરી શકાયઃ–

ઉત્તર : જિનવરેન્દ્રોની શ્રેષ્ઠભક્તિથી જીવેા બાેધિલાબને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી તેમની ભક્તિ–સ્તવના દ્વારા મળતી વસ્તુ તેમણે જ આપી કહેવાય. અહીં 'ચાેગબિન્દુ ' ( હરિભદ્રસૂરિ )ના નીચેના શ્લાેક અને તેની ટીકાના પાકની સાક્ષી આપી શકાય :-

' गुणप्रकर्षरूपो यत्सर्वैर्वन्द्यस्तथेष्यते ।

देवतातिदायः कश्चित्स्तवादेः फलट्स्तथा॥'

( યેાગબિન્દુ, શ્લાેક : ૨૯૮ )

અર્થ`ઃ–સર્વ મુમુક્ષુઓ વડે વંદન કરાયેલા તે પ્રકારે જ્ઞાનાદિ પ્રકૃષ્ટગુણુવાળા તે મનાય છે. જિનેશ્વરાદિનાં સ્તવન, પૂજન, વંદન, ધ્યાનાદિ ક્રિયાઓ સ્વર્ગ તથા અપવર્ગનાં ફળને આપનારી બને છે.

સ્તવનાદિ ક્રિયાએા કરનારને કળ આપનારી કહી છે. તેા પણ આ ક્રિયાએષ્નું આલંબન – સ્વામીત્વ તેા શ્રીજિનેશ્વરદેવનું જ છે તેથી તે ક્રિયા કરવાના ફળના લાભ થાય છે.

તેમનું ( પાર્શ્વ નાથનું ) આદેયનામકર્મ અન્ય સર્વ તીર્થ કરેતાં ઉત્તમ કાેટિનું અતિશય શ્રેષ્ઠ હતું. આમાં 'અન્ય તીર્થ કરે કરતાં' એ શખ્દ કાઢી નાખવા જેઈએ. બધા તીર્થ કરોના ગુણપ્રકર્ષ અને પુણ્યપ્રકર્ષ સરખા માન્યા છે. પુરુષાદાનીય વિશેષણુ માટે બીજો કાેઈ હેતુ શાધી કાઢવા જોઈ એ. જેમ ઋષભદેવ તથા વર્ધ માનસ્વામીનું આલંબન તપવૃદ્ધિ માટે, શાંતિનાથ ભગવાનનું શાંતિ માટે, નેમિનાથ ભગવાનનું પ્રક્ષચર્ય માટે, તેમ વિઘ્નવિદારણુ માટે પાર્શ્વનાથનું આલંબન શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. દશ ભવામાં પ્રાણાંત ઉપસર્ગા વખતે પણ તેમણે સમતાભાવ કેળવ્યા છે અને ઉતરાત્તર અધિક આત્મવિકાસને પામ્યા છે તેથી ઉપસર્ગોને જીતનારા અને છતાવનારા છે – એ હેતુ સુખ્ય કહી શકાય. તેમના ж

અ.

નામથી ઘણાના ઉપસર્ગ ટેબ્યા છે, આજે પણ ટળે છે, તેથી તેમનું નામ આદેય બન્શું છે અને પુરુષાદાનીય ઉપમાથી પ્રસિદ્ધિ પામ્ચું છે; એટલે વિવેચનમાં જ્યાં જયાં સર્વ તીર્થ'કરા કરતાં અધિકતાનું સ્થાપન થચું હોય ત્યાં તેના સ્થાને ઉપરના હેતુ આગળ કરવા ઠીક છે.

તમારું સ્વાસ્થ્ય સુધારા પર જાણી આનંદ. 'ઉવસગ્ગહર' માટે સારો પ્રયત્ન થયેા છે. પ્રિયંકર નૃપની કથા પણ ટૂંકમાં સારી આવી છે. તેવી જ રીતે પાશ્વિનાથ ભગવાનના દરા ભવા ટૂંકમાં લખાય અને જેડી દેવાય તાે સામાન્ય વાંચકોને રસમય થશે. શ્રીવીરભગવાનને ઉપસર્ગ છેલ્લા ભવમાં આવ્યા છે. પાર્શ્વનાથભગવાનને ઉપસર્ગ પ્રત્યેક ભવમાં આવ્યા છે, તેથી 'ઉપસર્ગહર' તેમનું નામ અન્સું છે, એ વાત મહત્ત્વની છે.

똀

#### ( ४५)

લા. ૨૪–૯–૬૮

### ---- ચિંતન કણિકા :---

ગુણનાે અતુરાગ ગુણી દ્વારાજ દર્શાવી શકાય છે. ગુણીતું પ્રત્યક્ષ દર્શાન એટલું બધું ઉપયાગી નિવડે છે કે સ્વતંત્ર રીતે તેતું ગ્રહણુ, તેને વંદન–નમસ્કાર, તેની પર્શુપાસના એ બધું તેના પ્રત્યક્ષપણાને લીધે જ થઈ શકે છે.

' નમસ્કાર સ્વાધ્યાય ' – પ્રાકૃત વિભાગ : પૃષ્ઠ ૧૧૩ ઉપર નિર્શુકિતનું પંક્તિ ૫–૬ પર ભાષાંતર આ પ્રમાણે છેઃ–

" આથી નમસ્કારના આધાર અને સામીપ્ય દેહનું જ ગણાય છે."

આ બન્ને લખાણુ પરથી એ પ્રશ્ન ઊભેા થાય છે કે ગુણીનું પ્રત્યક્ષ દર્શન ઉપયોગી છે કે દેહનું સામીપ્ય ?

આમાં દેહ જે જણાવ્યા છે તે તાે આરાધકના જ ને?

્ર 'શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્ચય 'ને। જે <sup>જ</sup>લેાક આપે મને લખી માક€ચેા હતા તેમાં–

'श्रयति यदनुरागात् सन्निधानं निधानम्।'

અધ્યાત્મપત્રસાર

આ પ્રમાણે એક પાદ છે. ત્યાં 'નિધાન ' એટલે શ્રીપાર્શ્વનાથ સમજવા બેઈ એ.

' નિધાન ' – આ શખ્દ બહુ ઉપયાેગી છે. તેના અર્થ શ્રીપાર્શ્વનાથ પ્રભુ છે. એક સ્થળે ' કલ્યાણુ ' માસિકમાં મેં વાચેલું કે રાધા શ્રીકૃષ્ણુને પાતાનું ' નિધાન ' કહે છે.

यद्नुरागात्–એટલે જેની પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી કે માધુર્યથી 'નિધાન'રૂપ પાતે જ સામીપ્ય – નિકટતા આપે છે, હાજરાહજૂર થાય છે.

પછી, 'નિધાન'રૂપ પાર્શ્વનાથ કેવા છે ? તેનાં ગુણગાન છે.

' સ્યાદ્વાદ કલ્પલતા 'ના <sup>Ջ</sup>લેોકમાં ગુણીનું પ્રત્યક્ષ દર્શન છે અને તે કેવી રીતે મળે છે **? તેની એ ચાવી છે કે તેના ઉપર ' અનુરાગ ' કરવા**થી. તે ' અનુરાગ ' એટલે ' માધુર્થ ' અને અંતે ' મહાનુભાવ સમાધિ'.

#### 紧

(85)

#### રમ•

#### ता. ૯-૧૦-૬८.

ગુર્ણનાે અનુરાગ ગુણી દ્વારા જ દર્શાવી શકાય છે. તે વિષે આપશ્રીએ

સમજૂતી આપી તે માટે આભાર માનું છું. "સ્મરણ કરનારના ઘટમાં– અંતરાત્મામાં પાર્શ્વનાથ પ્રભુરૂપી નિધાનનું સન્નિધાન થાય છે."– આ શબ્દોથી મારા અર્થ સરતા નથી. મારું તો માનવું એવું છે કે પ્રભુને અ.રાધક જુએ છે, સાંભળે છે અને સ્પર્શે છે. Shri U. M Bhatt નું પુસ્તક આપને માકલીશ તેમાં આપ બેઈ શકશો કે હિંદુસ્તાનના સંતો એક બેવા પૂરતા અનુભવથી સંતોષ માનતા નથી, એમને ત્રણ અનુભવ બેઈ એ. આ ત્રણ અનુભવ એટલે બેવું, સાંભળવું અને સ્પર્શવું. આ ત્રણ અનુભવ બેઈ એ. આ ત્રણ અનુભવ એટલે બેવું, સાંભળવું અને સ્પર્શવું. આ ત્રણ અનુભવ ત્યારે થાય કે જ્યારે પ્રભુ હાજરાહજૂર હાય. 'હાજરાહજૂર' શબ્દ આપને માન્ય જણાતો નથી, એટલે આપે તેના પ્રયોગ કર્યા નથી. પણ હાજરાહજૂર એટલે ઈલર અવતાર લે ત્યારે જ થઈ શકે તેવી આપણી માન્યતા ભૂલ ભરેલી છે અને સિદ્ધિગતિને પામેલા દર્શન આપવા પાછા કેવી રીતે આવે ? આ પ્રશ્ન નિરર્થ ક છે. અહીં આરાધકની Split Persona ity ના સવાલ છે. Split Personality એટલે આરાધક પોતે જ પાતાના બાલશિવ

પર

અથવા કાેઈ સ્વરૂપે તેને ઉત્પન્ન કરે છે અને તેની સાથે ત્રણેય પ્રકારના અનુભવા કરી શકે છે. આના અર્થ એ થયા કે આરાધક જ્યારે મહાભાવમાં લીન થાય ત્યારે પાતાના માનસશિવ ઉત્પન્ન કરે છે અને તેને ભક્તરૂપે પાતે જુએ છે, સાંભળે છે અને સ્પર્શે છે. પાતે જ પાતાને જુએ છે, સાંભળે છે અને સ્પર્શે છે. આ Split Personality મિ. ભટ્ટના પ્રગ્ તેણે તે સમજાવી છે.\* Mr. Arthur Avalon પણ તેમજ માને છે, પણ તેણે તે સમજાવી નથી અને Split Personality શબ્દના પ્રયાગ કર્યા નથી. આ પ્રકારે માનસશિવની આરાધનાથી તે શિવ જે આશીર્વાદ આપે તે પણ કૃળે છે. આપણે આવું જ માનીએ છીએ પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખા મળતા નથી. અર્હત્ આરાધના વખતે આગच્છ આગચ્છ કહીએ છીએ તે તે કોને ? સદ્દિધિ મવ સદ્દિધિ મવ એ શબ્દો હું કહું છું તે અર્થમાં જો ન હોય તા નિર્થ કથાય છે.

આ વિષય ગહન વિચારણા માગે છે અને મને ખાત્રી છે કે જોઈતા આધારો ક્રમે ક્રમે મળી રહેશે.

બીજુ – सन्निधानम् निधानम् તે શબ્દેામાંથી સંનિધાનની વ્યાખ્યા સંનિધિને બરાબર સમજીએ તે৷ તેની વ્યાખ્યા નીચે પ્રમાણે છેઃ–

'अञ्यवधानेनोपस्थितिः सन्निधिः ।'

[ એટલે કે હાજરાહજૂર ].

( રાૈવ પરિભાષા, પૃષ્ટ : ૨૦ )

કેવળ વિચારણા રજૂ કરી છે.

\*

લેખ+ વાંચ્યા. ઘણા સારા છે. તેમાં જે Making melody to the Lord with the heart- એમ જણાવ્યું છે તે આપણું मत्तिभरनिब्भरेण हियएण છે.

તેમાં empathy નામના નવા શખ્દ અનાવીને વાપર્ચા છે તેના અર્થ મૈત્રી થાય. ખરા શખ્દ sympathy છે, પણ તેના અર્થ સાધારણ રીતે દુ:ખીની દયા થાય છે, પણ જ્યારે સહચારના ભાવ કેવળ શુદ્ધભાષ જ દર્શાવવા હાય તેને માટે નવા શખ્દ coin કરીને વાપર્ચા છે.

\* Refer: ''Yogic powers and God Realisation,'' Page: 77. + આ લેખ પ્રાપ્ય નથી.

卐

\*

'ઉવસગ્ગહર' '–

\*

સવિસ્તર વિવરણુની ફાઈલ તૈયાર પડી છે.....તેમાં 'मत्तिब्भरनिब्भरेण हिराएण ' ને। અર્થ તદ્દન સાદે। જ આપવામાં આવ્યે। છે.

ભક્તિ એટલે આંતરપ્રીતિ, બીજે ઠેકાણે તેનેા અર્થ સેવા, વિનય, ઉચિત પ્રતિપત્તિ – એમ જણાવાયા છે. તે સારા છે પણ શબ્દને યાેગ્ય ન્યાય આપતા નથી. 'માહાત્મ્ય જ્ઞાન ચુક્ત સર્વથી ઉત્તમ અને સુઠઠ સ્નેહ ' આવી કાેઇ વ્યાખ્યા ન આપી શકાય ?

'મત્તિब્મર'ના અર્થ ભક્તિના સમૂહ કર્યા છે પણ ભક્તિના સમૂહથી કઈ કઈ લાગણીઓ કે ઊમિંઓ ઇષ્ટ છે તે કાંઈ જણાવાયું નથી. શ્રદ્ધા, સંવેગ, શુભ – અધ્યવસાય, ભક્તિ અને બહુમાન – એ પાંચને ભક્તિના સમૂહરૂપે ન ગણાવી શકાય ? 'મહાનિશીથ'માં આ પ્રમાણે પાંચના સમૂહ પ્રાપ્ત થાય છે.

સ્વામી વિવેકાનંદ ' હુદય ' વિષે નીચે પ્રમાણે લખે છે:–

\*

" હૃદય બુદ્ધિ ઉપર અતિક્રમણ કરીને જેને આપણે ' અંતઃસ્કૂર્તિ' કહીએ છીએ તે મેળવી લે છે. બુદ્ધિ એ કાર્ય કયારેય કરી શકતી નથી. અંતઃસ્કૂર્તિનું કારણ કેવળ જ્ઞાનાદ્ભાસિત હૃદય જ છે. બુદ્ધિશાળી હોવા છતાં હૃદય વગરના માણસ કાેઈ દિવસ આંતરસ્ઝવાળા બની શકતા નથી. પ્રેમમય ભક્તિવાળા પુરુષની તમામ ક્રિયાઓ હૃદયને જ અનુસરે છે. જેને બુદ્ધિ કદી પ્રાપ્ત કરી શકતી નથી. અંતઃસ્કૂર્તિ'નું આવું ઉચ્ચતર સાધન બે કાેઈએ પ્રાપ્ત કર્યું હાેય તાે તે હૃદય જ છે. જેવી રીતે બુદ્ધિ એ જ્ઞાનનું સાધન છે એવી રીતે હૃદય અંતઃસ્કૂર્તિ'નું સાધન છે."

**હૃદય પૂર્વ ક થયેલી ભક્તિનું પરિણામઃ**– શ્રીમયણાસુંદ**રીને** એ થયું કે 'આજે જ શ્રીપાલ મહારાજ ઘેર પધારશે.' આ પ્રમાણે માતુશ્રીને કહે છે, ત્યાં જ શ્રીપાલ મહારાજા દાખલ થાય છે. આ આંતરસૂઝ અથવા intuition નાે દાખલાે છે.

અ

'ઉવસગ્ગહર"માં ભક્તિથી ભરેલા હુદયથી આંતરસૂઝવાળી બાેધિની માગણી કરવામાં આવી છે. મન એમ કહે છે કે તે મળશે જ એટલે માગણી કરી છે.

સંભવ છે કે મૂળ વિવરણમાં ટીકાઓમાં દર્શાવ્યા સિવાયની વાલ ઉમેરવી આપને યાેગ્ય ન જણાય તાે આવું સઘળું ટિપ્પણીમાં લેવામાં શાે થાંધા ?

'ઉવસગ્ગહર'--સ્તાેત્રમાં શરીરના બે અવયવા દર્શાબ્યા છે તે સહેતુક હાેવા સંભવ છે. એક અવયવ કંઠ અને બીજો હુદય. કંઠતે વૈખરીના સૂચક છે અને હુદય તે મધ્યમાના સૂચક છે. મધ્યમા વાણીનું ઉપાદાન બુદ્ધિ છે તે અંતઃસ કલ્પમાન ક્રમવાળી અને જેના વર્ણાના રૂપની અભિવ્યક્તિ શ્રોત્રથી ગ્રાહ્ય નથી તેવી હાેય છે.

' મંત્રરાજરહસ્ય'માં જપના જે પાંચ પ્રકાર છે તેમાં ' શાખ્દ' અને ' મૌન ' કંઠમાં સમજવા અને ' સાર્થ' / હૃદયમાં સમજવા – એવી મા**રી** માન્યતા છે. ' ચાેગશાસ ' અષ્ટ્રમ – પ્રકાશ વિવરણુ, પૃષ્ઠ ૧૭૬ ઉપર નીચે પ્રમાણે લખાશું છેઃ–

જપની વૈખરી અવસ્થામાં કંડમાં ક્રિયા રહે છે, તે પછી અધિક અભ્યાસથી મધ્યમા વાણીનાે ઉદય થાય છે, તેથી કંડ નિરુદ્ધ થાય છે અને સુષુમ્ણા નાડીનું નીચેનું દ્વાર ક્રમશઃ ખુલ્લું થતું જાય છે.

મધ્યમાવાણીગત જપ ' અજપાજપ ' પણ કહેવાય છે.

<sup>ટ</sup>ઉવસગ્ગહર'' વિષે વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે વિચાર આવ્યા છેઃ-

| અવસ્થા   | માગ <sup>૯</sup> | ચાેગ  | <b>ગ્ર</b> ેથિ | આયતન   | સ્થાન            |
|----------|------------------|-------|----------------|--------|------------------|
| જાગ્રત   | ક્રિયા           | મંત્ર | रुद्र          | વાક્   | કંઠથી બ્રમર સુધી |
| સુષુપ્તિ | ગ્રાન            | લય    | પ્રહ્ન         | મન     | નાભિ             |
| સ્વપ્ત   | ભક્તિ            | હુડ   | વિષ્ણુ         | પ્રાણુ | હુદય             |

'ઉવસગ્ગહર''–સ્તાેત્રમાં ત્રણુ માર્ગ દર્શાવ્યા છે અને બે સ્થાન પણ દર્શાવ્યાં છે પણુ નાભિ વચ્ચે ધારી લેવાનું છે. અજપાજપ હુદયમાં જ થાય અને તે જ બાધિ અથવા અનાહત છે. હું બાધિને અનાહત સમજું છું અને તેની સ્તવમાં પ્રાંતે પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે.

ત્રોય યાેગના સમન્વય અને તે ઉપરાંત તપ તથા વીર્થના રાજયાેગઃ-

આ તેા પ્રાથમિક વિચારણા છે પણ મને તો 'ઉવસગ્ગહર''– સ્તાેત્રમાં ચારેય યાેગ દેખાય છે. વાક્ની સાધના મંત્રયાેગથી થાય. મનની સાધનાને લયયાેગ કહે છે અને પ્રાણ જે દુઃસાધ્ય છે તેની સાધના હુડયાેગથી થાય છે.

દ્રદય એ જ અનાહતચક છે અને પ્રાણનો વાસ ત્યાં છે એટલે તે જે જીતાય તાે અનાહત અને અબ્યક્ત ઉર્ફે બાેધિનાે લાભ થાય અને આ કાર્ય પ્રેમથી – ભક્તિથી થાય માટે પ્રેમલક્ષણા – ભક્તિથી ભરપૂર હુદય વડે માગણી કરવામાં આવી છે.

'ઉવસગ્ગહર''– સ્ત્ર પર વિચાર કરી 'પાસ્ત' નામના મહામંત્રને અને ' **फ़ु**ळिंग ' નામની પ્રવરવિદ્યાને ન્યાય આપે તેવેા અર્થ કરી આપ્યો છે. જરા સારા થયે તેની કૅ્ર કૉપી કરી આપને માેકલીશ. તે આપ વિચારી જોશા.

'સ્કૃલિંગ વિદ્યા' એ છે કે જે ' विवन्नलायन्ना, '

'फ़ुलिंगनिदह्वसब्वंगा ' ने ' बुड्वियच्छाया ', ' पत्ता पुणो लच्छि ' ४रे. +

' ઉવસગ્ગહર '- સ્તાેત્રનાે સાર બે શબ્દમાં દર્શાવવાે હાેય તાે તે બે શબ્દાે છે – '**સં** ' અને '**ળં.' વાસં** શબ્દનાે સમગ્ર સ્તાેત્રમાં ત્રણુ વખત ઉપયાેગ થયાે છે. પહેલી ગાથામાં બે વખત અને એક વખત પાંચમી ગાથામાં.

जिण શબ્દના પ્રયાગ માત્ર એક વખત થયા છે અને તે પંચમી ગાથામાં.

પણ બન્ને શબ્દો, સ્તાેત્રમાં જે મંત્ર નિર્દિષ્ટ કર્યો છે તેમાં છે. ' नमिऊण पास विसहर विसह जिण फुलिंग '.

પ્રથમ पत्स – સામીપ્ય દર્શાવે છે, બીએ पास – શળ્દ પ્રદ્ધ છે. અને ત્રીએ पास – विसहरवसह છે. ઉત્કૃષ્ટ ઝેર ઉતારનાર છે.

+ कुओः : ' नमिऊण – स्तोत्र;' ગાથા : २-3.

ભ.

શિવગંજ. તા. ૧૧-૬-૬૯.

આગલા પત્રમાં 'ઉવસગ્ગહર' વિષે જે વિચારા દર્શાવ્યા તે ઘણા અમૂલ્ય છે. તેના ઉપર વિશેષ ચિન્તન કરવાથી સાધનાના માર્ગ સ્પષ્ટ થાય તેમ લાગે છે. બાધિ એટલે અનાહત એ નવા વિચાર છે અને મંત્રશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ સંગત લાગે છે. દ્રદય એટલે અનાહતચક્ર. પ્રાણના વાસ ત્યાં છે અને તે જીતાય તા અનાહતનાદની સિદ્ધિ થાય. અનાહત દ્વારા અવ્યક્ત પમાય. તમારા પત્રમાં એક સ્થળે અનાહતને બાધિ અને બીજે સ્થળે અવ્યક્તના લાભને બાધિલાભ ઘટાવ્યા છે, તેથી તે કરી વિચારી જોશા. બાધિ પછી સમાધિની સિદ્ધિ માટે અવ્યક્તની ઉપયોગિતા ગણાય એટલે બાધિની પ્રાર્થનામાં અનાહતની પ્રાર્થના છે– એ પ્રથમ વિચાર યાગ્ય લાગે છે. જો કે આ વિષય અજાણ્યા છે એટલે તેમાં કાંઈપણ અભિપ્રાય આપવા એ સાહસ છે.

#### 똀

અ.

#### ( ४९ )

તા. ૨૪–૧–૭૧.

'ઉવસગ્ગહર' ' માં **જ્ઞખ્ઠે ઘારે**ફ–' સુષુપ્તિ દશામાં જો મંત્રને ધારણ્ કરવામાં આવે તા '– એવો અર્થ થાય તે સ્હેજ આપની જાણુ માટે.

' સ્યાદ્વાદ રત્નાકર,' ભાગ-૧; પૃષ્ઠ ૧૪૯, પંક્તિ-૧૬:-

' अर्थाकारो ग्राह्यत्वेन प्रतीयते बोधाकारस्तु ग्राहकत्वेन । '

બાહ્યવેદ્ય અર્થ તે ગ્રાહ્ય અને જ્ઞાનમાં થતા તેના આકાર તે ગ્રાહક જાણવા

સુષુમ્ણામાં જ્ઞાનને બાહ્ય આલંબન હેાતું નથી. તેથી ગ્રાહ્ય–ગ્રાહકભાવ નથી. સુષુમ્ણામાં અંતર`ગ આલંબન હેાય છે. તેમાં ગ્રાહ્ય, ગ્રાહક–આ બે શબ્દોના પ્રયોગ ઘટતા નથી – ગ્રહીતા કે ગ્રહણ સમાપત્તિને સ્પર્શ્વા પછી જ સારી રીતે જાણી શકાય. તે પહેલાં તર્કો ઊઠે પણ સુષુમ્ણામાં પેસતાં તર્કો શમી જાય. શંકા સમાધાન વગેરે જંજાળ ઇડા–પિંગલાની છે. સુષુમ્ણામાં શંકા ન હાેવાથી – કારણ કે ગ્રેય અથ'ના અંતરગ સ્પષ્ટભાવ હાેવાથી સમાધાનની જરૂર નથી. શંકા હાેય તાે સમાધાનની જરૂર છે. પણ શંકા જન હાેય ત્યાં સમાધાન કેવું ?

' સ્યાદ્વાદ રત્નાકર,' – પૃષ્ઠ ૧૫૦ ઃ–

### 'स्वव्यतिरिक्तग्राह्यग्राहकविरहात् । बुद्धिः स्वयमेव आत्मस्वरूपप्रकाशिका प्रकाशवत् ॥ ′

આ નિર્મલ ખુન્દિ છે.

42

પ્રમેચ – ચંદ્ર, પ્રમાણુ એટલે સૂર્ય. પ્રમેઘ પ્રમાણમાં અને પ્રમાણુ પ્રમાતામાં લીન થાય ત્યારે સુષુપ્તિ આવે. તે સુષુમ્ણારૂપ છે.

'સંચુઓ મત્તિ અરનિ અરેળ દિયળળ' – આને અર્થ ' ભક્તિથી ભરપૂર સ્વપ્ન દશામાં ધ્યાન ધર્ચું છે' – આ પ્રમાણે થાય એટલે કે ચંદ્ર એ પ્રમાણ અથવા સૂર્યરૂપ ધ્યાનમાં લીન થાય અને ધ્યાન ધ્યાતામાં લીન થાય ત્યારે જે સુષુપ્તિદશા આવે, તે ખુદ્ધિ નિર્મલ કરે છે – તેવી ખુદ્ધિ અથવા બાહિ ભવાભવ મળે તેવી યાચના.

જૂનાં ટિપ્પણા મળતાં, આપશ્રીને જણાવ્યાં છે. 'ઉવસગ્ગહર'' સ્વાધ્યાય તેા પૂરો થઈ ગયાે. તેમાં આમેજ કરવા જેવું લાગ્યું નહાેતું.

આ પ્રમાણે અર્થ કરાય તે એક જ ગાથામાં ત્રણ સંબાધન–महायस ! देव ! पासजिणचंद ! જે દશ્યમાન થાય છે તે સકારણ જણાય છે. હાલના અર્થ બિલકુલ સાધારણ જણાય છે. ઉપર પ્રમાણે અર્થ કરીએ તે। મંત્રની ભૂમિકા સ્પષ્ટ અને વિશદ પ્રકારે ગ્રહણ થાય.

紧

е.

Jain Education International

લુણુાવા. તા. ૧–૨–૭૧.

y.

તા. ૨૬-૧- ૭૧ ના પત્રમાં 'વિચાર કષ્ણિકા ' મળી છે.

' कंठे घारेइ ' તથા ' जिणचंद ' વગેરે શખ્દોની અર્થધટના તંત્રાનુસારે કરી બતાવી તે ચથાયોગ્ચ લાગે છે. એટલું ઊંડાણ હાય તા જ તે સ્તાત્ર પ્રભાવક ગણાય. ઉપનિષદ્નો પાઠ, તેની 'ઉવસગ્ગહર'ના અર્થમાં ઘટના, એ તમારી આગવી પ્રતિભાનું પરિણામ છે. સ્તાત્ર ઉપરની આંતરિક ભક્તિનું પણ તે ફળ ગણાય. પાઠ વાંચીને ઘણા આનંદ થાય છે તથા 'ઉવસગ્ગહર'ના જપમાં એક નવી પ્રેરણા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. છેલ્લી ગાથામાં ' महायस,' ' देવ' અને ' जिणचंद ' એ ત્રણ વિશેષણાની સાર્થકતા અંગે વિશેષ વિવરણ લખી જણાવશા.

#### 똀

૨મ,

#### ( ५१ )

તા. ૪-૨-૭૧.

વિષધરનું વિષ નિર્નાશ કરવું હોય તેા અમૃત હોવું જ જોઈએ અને અમૃત ચંદ્ર વિના કયાંથી આવે ? આવું અમૃત ચતિઓ કલ્પના કરીને પાણીમાં સમાવિષ્ટ કરતા અને તે પાણીને કાલાપાણી કહેતા. તે કાલાપાણી વસ્તુતઃ कल्ला-पानीय છે. આ સૂરિમંત્રમાં પણ આવે છે. અહીં કલા તે અમૃતકલા – ચંદ્રકલા.

આવા વિચારા આપની કૃપાના પરિણામે આવે છે; તેથી આપનેા આભાર વાર'વાર માનું છું.

વિવરણુરૂપે બીજી 'વિચાર કણિકા' આ સાથે છે; પણ આવી વસ્તુઓ રૂબરૂ જ ચચી<sup>ና</sup> શકાય, મારી ભૂલાે પણ નીકળી જાય.

똀

તા, ૪-૨-૭૧

इअ संथुओ महायस ! भत्तिब्भरनिब्भरेण हिअएण।

ता देव! दिज्ज बोहिं

भवे भवे पास ! जिणचंद ! ।। ५ ॥

----ઃ વિચાર કણિકા :---

' ઉવસગ્ગહર' 'ની પાંચમી ગાથામાં ચાર સંબાધન છે:–

महायस, देव, पास अने जिणचंद.

ं महायस−અનુચહ કૃત્યકારી છે, એવી આપની કીર્તિ ફેલાઈ છે. તેથી તેથી હે મહાયશસ્વી !

**देव** – દેદિપ્યમાન – મહાજ્યાેતિર્ધાર – સૂર્યરૂપ.

્ ( તંત્રાલાેકમાં પ્રમેય, પ્રમાણ, પ્રમાતા, પ્રમા વગેરેનું વર્ણન સંવિત્ચક્રમાં છે તે અહીં આ રીતે મળતું આવે છેઃ--

પ્રમેય એટલે ચંદ્ર – જિનચંદ્ર, પ્રમાણ એટલે સૂર્ય – એ બન્ને મય એટલે કે પ્રમેય પ્રમાણમાં અને પ્રમાણ પ્રમાતા (ધ્યાતા ) માં લીન થઇ જાય, ત્યારે સુષુપ્તિ આવે તે સુષુમ્ણા સ્વરૂપ છે.

ગ્રાહ્ય – ગ્રાહકભાવ જાય ત્યારે જ સુષુમ્ણામાં સુસૂલ્મધ્વનિ સાથે સંબંધ થાય.

અહીં ગ્રહણ દશમે દ્વારે પહેાંચાડવાનું આદિ જે આપણે બાલીએ છીએ તે 'ગ્રહણ ' બાલજીવા માટે છે અથવા લૌકિક અર્થમાં છે. શાસ્ત્રીય અર્થો જુદા છે.

જે ગ્રહણ કરેલું હાેય તે જ્યારે ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ અવસ્થાને ધ્યાનદ્વારા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તે જ ' પર ' કહેવાય છે. ]

ઉપર કૌંસમાં ગ્રાહ્ય, ગ્રહણ, ગ્રાહક વિષે સમજૂ(ત ઉપરથી પ્રતીતિ થશે કે <mark>जिणचंद</mark> એ અહીં પ્રમેયરૂપે **चंद्र છે**.

'भत्तिब्भरनिब्भरेण हिअएण ता देव।'

આ ગ્રહણરૂપે સૂર્ય છે. આ બે જાપ એટલે કે ચંદ્ર – સૂર્યમાં અને પ્રમાતા – ધ્યાતામાં લીન થાય એટલે કે ચંદ્રનાડી – અપાન એ સૂર્યનાડીમાં

અન

- પ્રાથમાં લીન થાય એટલે સુષુમ્ણા ખુલ્લી થાય ત્યારે જ નિર્મલણુદ્ધિ થાય, નિર્મલણુદ્ધિ ઇડા – પિંગલામાં ન હાેય – ત્યાં તાે ગ્રાહ્ય – ગ્રાહકભાવ હાેય; ઇડા – પિંગલામાં હાેય ત્યારે ગ્રાહ્યસમાપત્તિ; ગ્રાહકસમાપત્તિ હાેય, પણ તેથી પર એટલે સુષુમ્ણામાં પેઠા પછી ગ્રહીતૃસમાપત્તિ અને ગ્રહણસમાપત્તિઓવે. અહીં સુષુપ્તિ દશા છે.

અહીં દેવ તે સૂર્યરૂપ છે અને ગ્રહણવિધિ તે 'भत्तिब्भरनिब्भरेण हिअएण ' છે.

पास = એ અંત્યમંગલ છે, અને તે जिणनाम ने भुકરર કરે છે.

વિષય ગહન છે. ભાષામાં પૂરેપૂરાે દર્શાવી શકાતાે નથી.

### 똀 ( \u3 )

ભ•

તા. ૧૮–૧-૭૨.

૬૧

એ દષ્ટિએ ' નિક્ષેપા સહુ સરિખા ' ભાવોત્પત્તિ માટે ચાર નિક્ષેપનું તુલ્ય બળ પણુ માનેલું છે. નમસ્કાર – મહામંત્રના પુસ્તકમાં નયવિચાર અંગે આનું સ્પષ્ટીકરણ કરેલું છે. ' પ્રતિમાશતક,' શ્લાેક ૩ ની સ્વાેપજ્ઞ ટીકામાં આ અંગે વિસ્તારથી વિવેચન છે.

' सन्निधानं निधानम्' એ વાકયમાં ' निधानम्' શબ્દથી પાર્શ્વનાય પ્રભુ એવા અર્થ તમે કાઢી બતાવ્યા તે ઘટી શકે છે. સ્મરણ કરનારના ઘટમાં - અંતરાત્મામાં પાર્શ્વનાથ પ્રભુરૂપી નિધાનનું સન્નિધાન થાય છે, એવા અર્થ કરવામાં હરકત જણાતી નથી એટલું જ નહીં તેથી અધિક ભાવભક્તિ અભિવ્યક્ત થાય છે. ગુણીનું પ્રત્યક્ષ માનસ – દર્શન કહી શકાય. અનુરાગ એટલે મધુર – ભક્તિ અને તે દારા મહાસમાધિ પામી શકાય. આ અનુપેક્ષા સંદર છે.

> 똀 ( ૫8 )

સ્પ્ર.

તા. ૨૦–૫–૭૨.

'ઉવસગ્ગહર''ની પહેલી ગાથાનાે મને આખી રાત વિચાર આવ્યાે છે તે આ**પની** પાસે રજૂ કડું છું.

તેમાં પહેલું पास છે તે શખ્દાકાર છે – બીજું पास છે તે અર્થાકાર છે અને ત્રીજું અધ્યાહાર છે. તેનાે બાેધાકાર कम्मघणमुक्कं છે. આ પ્રમાણે શબ્દ, અર્થ અને પ્રત્યય પહેલી ગાથાના બે પાદમાં બ્યવસ્થિત કરાયા છે. આ રીતે સમજીએ તો પહેલાે પાસ શબ્દકારે હાેવાથી ઉપસગેાંને હુરે છે. તે પ્રકારે ગ્રહણ કરવામાં કાેઈ બાધ નથી અને તેના જ ત્રણ સંબાધન છેલ્લા પાદમાં છે.

આ વિચાર આગલા વિચારોને પુષ્ટિ આપે છે, પણ તેની વિરુદ્ધ નથી.

આવે વિચાર ઓચિંતા દક્ષ્યમાન થાય અને મનમાં ઘેળાયા જ કરે.

આપને ચાગ્ય લાગે તેા જણાવશાજી

આ સ્તાેત્રના વિચાર નવેસરથી લખવાે પડશે.

'ઉવસગ્ગહર'' સ્તાેત્રમાં શખ્દ સુગલાે તથા વિશિષ્ટ અર્થવાળા શખ્દાઃ–

| ગાચાંક  | શબ્દ યુગલેા             | ગાથાંક | વિશિષ્ટ અર્થ'વાળા<br>શબ્દો |
|---------|-------------------------|--------|----------------------------|
| <br>۹   | उवसग्गहरं, कम्मघणमुक्कं | ર      | कंठे                       |
| ۔<br>فر | पासं पासं               | ર      | मणुओ                       |
| 9       | मंगल कछाण               | З      | तुज्झ                      |
| ÷۲      | विसहर फुलिंग            | З      | पणामो                      |
| Э       | नर-तिरिएसु              | ४      | तुह                        |
| з       | दुक्ख-दोगचं             | 8      | सम्मत्ते                   |
| 8       | चिंतामणि कप्पपायव       | પ      | महायस                      |
| 8       | अयरामरं                 | પ      | हियएण                      |
| ų       | भर-निब्मरेण भवे भवे,    | ų      | बोहिं                      |
| પ       | पास जिणचंद              |        |                            |

똀

અ.

( ५५ )

તા. ૪–૫–૭૩.

### --: 'ઉવસગ્ગહર'' : એક વિચાર :---

' ઉવસગ્ગહર '- સ્તાેત્ર ઉપર એક રાત્રે વિચાર આવ્યા પછી સવારે ઊઠીને ઉતા**રી** લીધેલાે **ઠ**ાગળ આ સાથે છે. તેમાં શબ્દ યુગલાેનાે મહિમા સમજવા જેવાે છે.

उवसग्गहरं पासं, पासं वंदामि कम्म - घण - मुक्तं। विसहर - विस - निन्नासं, मंगल - कल्लाण - आवासं॥ १॥ उवसग्गहरं-' ઉवसर्ञ्श ' હरे तेवा नाभमंत्र - पास नाभने. कम्म - घण - मुक्कं-धन४र्भथी सु४त એवा - અरिढुंतदेव श्रीपार्श्वनाथने.

પાસં-પહેલાે ' પાસ ' અભિધાન છે.- નામ.

पासં-બીજો ' પાસ ' અભિધેય છે.- નામી.

અભિધાન ઉપસર્ગને હરે છે અને અભિધેય કર્મમલથી વિકલ છે. પવિત્ર આત્મા છે.

ઉપસર્ગ કયેા ? તેા કહે છે કે સર્પના વિષનાે – તેનાે નિર્નાશ કરે છે.

અભિધેય શું કરે ? તે પવિત્ર હાેવાથી मंगळ कल्लाण નું આવાસ છે. નામમંત્રના પરિચય કરાવવા विसहर – फुलिंग – मंतं – મંત્રનું દબ્ટાંત આપ્યું છે. અહીં બે વિદ્યા દર્શાવી છે.

અભિધાનના કારણે વિષ ઉતારે તે <mark>चिसहर</mark> વિદ્યા. <mark>फુ</mark>સ્ટિંગ વિદ્યા તે સખત ત્રાસ આપતા રાગે, જેવા કે રક્તપિત્તના, મારા જેવાના હુરપીસના રાગ માટેની વિદ્યા, તે મટાડી લાવણ્ય ઉત્પન્ન કરે.

"नमिऊण पास विसहर वसह जिण फुलिंग।"

तेथी नमिऊण મંત્રમાં 'पास.....विसहर वसह ' છે, એટલે કે સર્વ વિષેને ઉતારનારા છે અને जिण જે અભિધેય તે फुल्लिंग विधा છે.

नर – तिरिषसु–નર અને તિર્યંચ શબ્દ ચુગલ. दुक्ख- दोगचं- દુઃખ અને દૈાર્ગત્ય " चिंतामणि कप्पपायव- ચિંતામણિ-કલ્પદ્રુમ " अयरामरं – અજર – અમર શબ્દ યુંગલ. भर – निब्भरेण – ભાર નિર્ભર ,, भवे भवे – ભવે ભવે ,,

पास जिणचंद – શરૂઆતમાં પાસ – અભિધાન અને પાસ – અભિધેય આવ્યા તે જ અંતમાં પાસ – અભિધાન અને जिणचंद – અભિધેય સ્વરૂપે આપ્યા છે. નમિઝળ जिण શખ્દેા છે. તે જિન ચંદ્રરૂપે છે.

તે ઉપરાંત અનેક શબ્દાે વિશિષ્ટ અર્થમાં છે. कण्ठे – સુષુપ્તિ દશા માટે છે. कण्ठे धारेइ जो सया मणुओ। मणुओ – માંત્રિક માટે છે.

तुज्झ( ત્રીજી ગાયા ) અને तुह (ચાેથી ગાથા ) – સામીપ્ય દર્શાવે છે. મધ્યમ ભાષાવડે આવું સામીપ્ય સધાય તાે અભિધેય સાથે તુંકારે વાતચીત ચાલે.

पणामो – ભાવાલ્લાસથી કરતા પ્રકૃષ્ટ કોર્ટિના નમસ્કાર.

सम्मत्ते – તારી આજ્ઞાના પાલનવાળું સમ્યક્ત્વ.

महायस – અનુગ્રહ કૃત્ય કરનારા મહાયશસ્વી કહેવાય.

हियएण - स्वप्नदशावडे.

बोहिं - અભિધાન અને અભિધેયનું રહસ્યગ્રાન.

પહેલી ગાથા – દ્વારગાથા છે. રાેગનાશ ( દેહનું સ્વાસ્થ્ય–મંગળ ).

બીજી ગાથા – અભિધાનથી થતાં ભાવમંગળ અને અવિનારી કલ્યાણના ફળની છે.

ત્રીજી અને ચાથી ગાથા – અભિધેયથી થતા કળની છે.

પાંચમી ગાથા – ઉપસંહાર છે.

\* देव – શ્રીપાર્શ્વનાથ ભગવાન. ऋषि – શ્રીભદ્રબાહુ સ્વામી. छंद – ગાહા છંદ. बीज – ઉપસર્ગહર અને મંગલ – કલ્યાણકર. इाक्ति – સમ્યક્ત્વ – तुह सम्मत्ते लद्धे. चिनियोग – યોગ અને ક્ષેમના કાર્યો માટે.

띩

Jain Education International

48

.**₩** P<sup>1</sup> Kin

# [૪] **' સકલા હેત્ '—સ્તાેત્ર** (૫૬)

તા. –

તમારા પોતાના શારીરિક સ્વાસ્થ્ય મોટે આહ્યપ્રવૃત્તિ ઓછી કરવાને વિચાર ઉચિત છે અને તે વિચાર પર દઢ રહેશેા એવી આશા છે. શરીરની અનુકૂળતા અને ચિત્તની પ્રસન્નતા હાેય, ત્યારે ' સકલાર્હત્ ' – સ્તાેત્રના પ્રથમ બે શ્લાેક ઉપર તમે આજ સુધી જે વિચાર્યું છે તે જુદા કાગળ ઉપર લખી માેકલવા અવસર જોશા.

આર્હુન્ત્ય, પ્રણિદધ્મહે, સમુપાસ્મહે વગેરે ઉપર તમારી સ્વયં સ્કુરણાઓ થયેલી છે તેની નાંધ હાય તાે તે અને ન હાેય તાે નવી તૈયાર કરીને અનુકૃળતાએ માેકલશા. આ અવસ્થામાં હવે માનસિક શાંતિ મેળવવા વધુ લક્ષ્ય આપશાે. મનને અતિ પ્રિય વિષયામાં સમય પસાર થાય તેવી યાેજનાપૂર્વકનું જીવન ગાેઠવશાે.

### 

અ.

ભ.

તા. ૧૩-૧૦-૬૩

પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીતની ચાેગશાસ્ત્રમાં વિસ્તારથી વ્યાખ્યા મળે છે. તેવી જ રીતે આડકતરી રીતે નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય અને ભાવની દષ્ટાંતથી વ્યાખ્યા 'સકલાર્હત્'માં પ્રાપ્ત થાય છે, પણ તે દષ્ટિએ ટીકાએા રચાઈ નથી અને આપણું કાેઈનું લક્ષ ખેંચાતું નથી. ચારેક વર્ષ પહેલાં મેં પં શ્રીધુર ધરવિજયને આ કહ્યું હતું અને તેમને તે વિચાર બહુ ગમ્યા પણ કાંઈ સહકાર આપી શક્યા નહીં એટલે તે વાત ત્યાં જ શમી ગઈ. હું એમ માનું છું કે 'સકલાર્હત્'ની પહેલી બે ગાથા દ્વારગાથા છે અને તે પ્રમાણે મથાળું બાંધીને દરેક શ્લાક અનુક્રમે તેના ઉદાહરણ તરીકે આપ્યા છે. ત્રીબે શ્લાક 'નામ 'ના ઉદાહરણ માટે, ચાેથા શ્લાક 'આકૃતિ'ના ઉદાહરણ માટે વગેરે. 'તત્ત્વાનુશાસન'માં ચતુર્થ અધ્યાયના દશમ શ્લેાકમાં નામધ્યેય, સ્થાપનાધ્યેય, દ્રવ્યધ્યેય અને ભાવધ્યેય – એમ ધ્યેય ચાર પ્રકારનાં કહ્યાં છે.

આ પ્રકારે આપે જે પિંડસ્થપ્ચેય, પદસ્થધ્યેય વગેરેના ઉપરના ચાર સાથે સામ્ય છે તેવા વિચાર કર્યા તે પ્રસંશનીય છે.

' સકલાર્હત્ 'ને આપણે કેવળ સ્તુતિ માનીએ છીએ પણ જે શ્લોકો 'પ્રણિદધ્મહે' અને 'સમુપાસ્મહે'થી શરૂ થાય તે ધ્યાનના જ હાેઈ શકે. સ્તુતિ તાે તેના પેટામાં આવે. ધામધૂમ અને ધમાધમમાં આપણે એવા પડી ગયા છીએ કે ધ્યાનના વિષય વેગળા થતો જાય છે. આપ જેવા પુનરુદ્ધાર નહીં કરા તાે ધ્યાનની પ્રણાલિકા નષ્ટપ્રાયઃ થઈ ગઈ છે તે નષ્ટ થઈ જશે.

> - SS ( W )

ભ.

( 42 )

સ્ટેશન : માેરીએડા, બેડા : તા. ૨૧–૫–૭૦

'સચ્ચિદાનંદ હ્રદ્મ' તરીકે ' આર્હુન્ત્ય 'ની ઘટના એ એક બાજુએ છે. બીજી અનેક દુષ્ટિથી તેને જોઈ શકાય. 'આર્હુન્ત્ય' એક શક્તિવિશેષ છે અને તે તીથ'ંકરાની આજ્ઞા કે જેનું પ્રભુત્વ સચરાચર વિશ્વ પર સદાકાળ વતી રહ્યું છે. પ્રણિધાન તે શક્તિનું અને ઉપાસના તે વ્યક્તિની–એ રીતે પ્રથમ અને દ્વિતીય શ્લાેકના વિષયોને પૃથક્પણે ઘટાવી શકાય.

> सकलाऽईत्प्रतिष्ठानमधिष्ठानं शिवश्रियः । भूर्भुवःस्वस्त्रयीशानमाईन्त्यं प्रणिदध्महे ॥ १ ॥ नामाऽऽकृतिद्रव्यभावैः पुनतस्त्रिजगज्जनम् । क्षेत्रे काले च सर्वसिन्नईतः समुपासहे ॥ २ ॥

અર્થ`ઃ- '' સર્વ અરિહંતામાં રહેલા, માેક્ષરૂપી લક્ષ્મીના કારણભૂત, પાતાળલાેક, મનુષ્યલાેક અને દેવલાેક એ ત્રણેના સ્વામી એવા અરિહુંતપણાનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ.'' (૧)

" નામ – સ્થાપના – દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપવડે ત્રણ જગતના લોકોને પવિત્ર કરનાર એવા, સર્વ ક્ષેત્રને વિશે અને સર્વ કાળને વિશે અસ્હિંતોને અમે સારી રીતે સેવીએ છીએ.'' (૨) ( 46 )

ભ•

લુણાવા.

d!.

'સકલાહ<sup>°</sup>ત્'ની પ્રથમ બે ગાથામાં જે વાત છે તે શ્રીઅમરચંદ્રસૃ સ્કિૃત ' શ્રીપદ્માનંદમહાકાવ્ય'ના મંગલાચરણમાં નીચે લખેલા શ્લેાકમાં વર્ણવેલ છે.

બીજાધાન, બીજોદ્લેક તથા બીજપેાષણાદિવડે 'ચેાગ' અને ઉપદ્રવેાથી રક્ષણ કરવા વડે ભગવાન 'ક્ષેમ' કરનારા છે. બીજ એટલે સમ્યક્ત્વ∽ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિરૂપ ' ચાેગ ' અને રક્ષણ્રૂપ ક્ષેમ.

॥ श्रीपद्मानन्दमहाकाच्यम् ॥

॥ प्रथमः सर्गः ॥

॥ अथ मङ्गलाचरणम् ॥

## अर्ह<sup>°</sup> नौमि सदाऽऽईन्त्य−कारणं सकळाईताम् । स्वस्तिश्रीजयदं श्रीमन्∽महानन्दमहोदयम् ॥ १ ॥

[ અધા અસ્હિંતોના આર્હુન્ત્યના કારણરૂપ, કલ્યાણ, લક્ષ્મી અને જય આપનાર, ઐશ્વર્યશુક્ત મહાનંદ અને મહાદય(માક્ષ) રૂપ 'અર્હુઁ' બીજમંત્રને હું સદા નમસ્કાર કરું છું. ] (૧)

> मुदाऽर्हामि तदार्हन्त्यं, भू-र्भुवः-स्वस्त्रयेश्वरम् । यदाराध्य ध्रुवं जीवः, स्यादर्हन् परमेश्वरः ॥ २ ॥

[ પાતાલ, મર્ત્યલેાક અને સ્વર્ગલેાકના સ્વામી, અરિહ તાના - આહુન્ત્યને હું હુર્ષવડે પૂજું છું. જેને આરાધીને જુવ નિશ્ચિત અરિહ ત-- પરમેશ્વર થાય છે. ( ર ) ]

## अर्हन्तः स्थापना-नाम-द्रव्य-भावैश्चतुर्विधाः । चतुर्गतिभवोद्भूतं भयं भिन्दन्तु\* भादिनाम् ॥ ३॥

[ રથાપના-નામ-દ્રવ્ય અને ભાવના લેદેાવડે ચાર પ્રકારના અસ્દિતો ચારગતિરૂપ સંસારથી ઉત્પન્ન થયેલા ભવ્યજીવાના ભયના નાશ કરા (૩) ]

\* भारान्तर-'निझन्तु '।

...

જામનગર.

તા. ૬–૬–७૦

"પરમેશ્વર પાંચ શક્તિઓથી સહિત છે એમ કહેવાયું છે, તે સ્વતંત્ર હેાવાથી તે તે શક્તિને સુખ્યપણે પ્રગટ કરતાં પાંચ પ્રકારે રહે છે. જ્યારે જ્ઞાન પ્રધાન હેાય છે ત્યારે, શિવતત્ત્વ, જ્યારે આનંદ પ્રધાન હેાય છે ત્યારે શક્તિતત્ત્વ, ઇચ્છા બળવાન હાેય છે ત્યારે સદ્દાશિવતત્ત્વ ( ઇચ્છાનું સ્વરૂપ જ્ઞાન અને ક્રિયાનું સમાનરૂપે હાેવું તે છે ), જ્ઞાનશક્તિનું પ્રાધાન્ય હાેય ત્યારે ઈશ્વરતત્ત્વ અને ક્રિયાશક્તિનું પ્રાધાન્ય હાેય ત્યારે વિદ્યાતત્ત્વ-એ પ્રમાણે."

( તંત્રસાર; આદ્ધિક-૮, પૃષ્ટુ : ૭૩-૭૪ ).\*

અરિહંત ભગવંતો આર્હન્ત્ય આદિ સકલ ગુણસંપદાના એક અપૂર્વ નિવાસ સ્થાન – આધારભૂત સ્થાન હાેય છે. તેથી આર્હન્ત્ય ગુણ છે અને અરિહંત ભગવંતાે ગુણી છે. ' ચિત્ ' – અર્થાત જ્ઞાનનું પ્રાધાન્ય હાેય ત્યારે પરમેશ્વર શિવતત્ત્વ કહેવાય છે અને આનંદનું પ્રાધાન્ય હાેય ત્યારે તે શક્તિતત્ત્વ કહેવાય છે.

અહીં ' सकलाईत् 'ના પ્રથમ શ્લેષ્ઠના બીજા પાદમાં 'ચિત્' અર્થાત્ જ્ઞાનનું પ્રાધાન્ય છે અને ત્રીજા પાદમાં આનંદનું પ્રાધાન્ય છે, તેથી તે શિવ અને શક્તિ– ઉભય સ્વરૂપ છે.

જીવેાના કલ્યાણુની ચાેગ્યતારૂપ લક્ષણવાળાે ક્ષાયાેપશમિકાદિરૂપ સ્વ – પરિણામ ભાવ જ ઉત્કૃષ્ટ કલ્યાણુરૂપ કાર્ય પ્રત્યે સાક્ષાત્ અવ્યવહિત કારણુ છે.

કલ્યાણ ચાેગ્યતારૂપ ક્ષાયાેપશમિકાદિ ભાવરૂપ કાર્યના પ્રત્યે અર્હદ્-ભગવંતા કારણ છે, એટલે આ રીતે જીવાના ઉત્કૃષ્ટ કલ્યાણ પ્રત્યે અસ્હિત ભગવંતા પર પરાએ વ્યવહિત કારણ છે.

\* तत्र परमेश्वरः पञ्चभिः शक्तिभिः निर्भर इत्युक्तम्, स स्वातन्त्र्यात् शक्तिं तां तां मुख्यतया प्रकटयन् पञ्चधा तिष्ठति । चित्प्राधान्ये शिवतत्त्वम्, आनन्दप्राधान्ये शक्तितत्त्वम्, इच्छाप्राधान्ये सदाशिवतत्त्वम् – ( इच्छाया हि ज्ञान-क्रिययोः साम्यरूपाभ्युपगमात्मकत्वात् ), ज्ञानशक्तिप्राधान्ये ईश्वरतत्त्वम्, क्रियाशक्तिप्राधान्ये विद्यातत्त्वम् इति ।

રમ.

'લઘુશાંતિ'માં જેમ ૐકારરૂપવાચકની પંચકતૃ ત્વશક્તિ દર્શાવી છે તેમ 'સકલાર્હત'ના પ્રથમ શ્લેાકમાં આર્હન્ત્યની પણ પંચકતૃ ત્વશક્તિ દર્શાવવામાં આવી છે. આને માટે આધાર મળતાે નહાેતા પણ આપશ્રીએ શ્રીઅમરચંદ્રસૂરિના ' શ્રીપદ્માનંદ મહાકાવ્ય'ના ત્રણ શ્લાેક લખી માકલ્યા તેમાં તે સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

' આર્હન્ત્ય ' એટલે ' **ઝર્ફ°' ના પંચ**કૃત્યાે નીચે પ્રમાણે ઃ–

| ૧. સ્વસ્તિ      | = સ્વસ્તિ                     |
|-----------------|-------------------------------|
| ર. શ્રી         | =                             |
| ૩. જપ           | = તુ•િટ ∫ दायारं ' કહ્યું છે. |
| ૪. શ્રીમન્      | = શિવ                         |
| પ, મહાનંદ મહાદય | = શાંતિ.                      |

આ પ્રકારે શિવ, શાંતિ, તુષ્ટિ, પુષ્ટિ અને સ્વસ્તિરૂપ પાંચ કૃત્<mark>યાની</mark> કર્તૃત્વશકિત '<del>લર્ફ</del>્ર<sup>°</sup>'માં દર્શાવી છે.

'આર્હન્ત્ય' જ ચાેગ – ક્ષેમ કરનારાે મહાધાધ છે. એને બાઈબલમાં Kind Light કહે છે. ' આર્હન્ત્ય'ના શુભ અણુઓનાે ધાધ સતત વદ્યા કરે છે. પરંતુ જ્યારે તેની અસર પ્રદ્યાંડ ઉપર ઓછી થવા લાગે ત્યારે બીજાધાન, બીજોદ્લેદ તથા બીજપાષણાદિ વડે 'ચાેગ ' અને ઉપદ્રવાથી રક્ષણ કરવા વડે કાેઈ ભવસ્થ તીર્થ'ંકર 'ક્ષેમ' કરનારા થાય છે.

鲩

( 52 )

અ,

તા. ૨૫/૨૬–૪-૭૧

' સમુપાસ્મદ્દે '– આને અર્થ એવેા પણુ થાય કે ઉપાસનાના સઘળા પ્રકારો વડે સમુપાસના કરીએ છીએ. ઉપાસનાની સાત ભૂમિકા છેઃ-નામપરા, રૂપપરા, વિભૂતિપરા, શક્તિપરા, ગુણુપરા, ભાવપરા અને સ્વરૂપપરા.

આ પ્રકારો 'કલ્યાણુ 'ના ઉપાસના – અંકમાંથી મળ્યા છે અને મારી દબ્ટિએ 'સકલાર્હત્'ના એક એક શ્લાેક તે દબ્ટિએ રચાયાે જણાય છે. કર્તા પાસે આવી કાેઈ પ્રણાલિકા માજુદ હશે. પહેલા શ્રીઆદિનાથની સ્તુ(ત 'નામ ' ઉપર શ્લેષ કરીને થઈ છે. બીજા શ્રીઅજીતનાથની સ્તુતિ 'રૂપ' વિષે પ્રકાશ પાંડે છે વગેરે. આપ આ દુષ્ટિએ વિચારશાજી

## 55 ( ६२ )

### અ.

તા. ૭-૩-૧૯૭૩

'प्रणिद्ध्महे ' અને 'समुपास्महे ' – આ શખ્દો સમજવા માટે તે સમયના શૈવપંથ સાથેના વિવાદ સમજવા બેઈ એ. આક્ષેપ એવા હતો કે (૧) જૈના સમગ્ટિવાદમાં માને છે એટલે અનંત અરિહંતાની ઉપાસના કરી ન શકે. (૨) તેઓ કાેનું શરણ સ્વીકારે ? (૩) તેથી તેમના દેવ યાગ – ક્ષેમ કરી શકતા નથી અને (૪) શક્તિહીન હાેવાથી સર્જન કરી શકતા નથી.

આ ચાર આક્ષેપાના જવાબ બે શ્લાેકમાં અપાયા છે. પહેલાે શ્લાેક નિશ્ચયનયના છે અને બીજો શ્લાેક વ્યવહારનયના છે.

'प्रणिदध्महे' – धा એટલે શ્રદ્ધા રાખવી, વિશ્વાસ મૂકવા; તેથી તેને। વ્યુત્પત્તિ અર્થ ' શરણે જઈ એ છીએ ' – તેવા થાય.

'समुपास्महे' – અનંતની અર્થ વ્યવસ્થા અમે ચાર આયામ (Dimensions) માં કરીએ છીએ એટલે કે જે જગતને નામ અને રૂપમાં વિભકત કરાય છે, તેને અમે નામ, રૂપ, દિક્, કાલમાં વિભક્ત કરી સમ્યક્ ઉપાસના કરીએ છીએ. વસ્તુતઃ આપણે નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય, ભાવ, ક્ષેત્ર અને કાલ એ પ્રમાણે છમાં વિભક્ત કરી અનંતના કાયડા સમ્યગ્ રીતે ઉકેલીએ છીએ – એવી રીતે સમુપાસના કરીએ છીએ.

જે આર્હુન્ત્યને શરણે જઈએ છીએ અથવા જેની અમે વિવિધતા સેવીએ છીએ તે સકલ(અનંત) અરિહંતામાં પ્રતિષ્ઠિત છે અને તે માક્ષશ્રી એટલે માક્ષ અને પુરુષાર્થત્રિકનું નિવાસ – સ્થાન છે. તેથી તે યાગ – ક્ષેમ આપે છે. આ પ્રકારે શકિતમત્ છે. ઉપરાંત તેમાં એ શકિત છે કે તે ત્રણેય લાક ઉપર પ્રભુત્વ ધરાવે છે. આવા શકિતમત્ અને શકિત્તમય આર્હુન્ત્યની અમે વિવિધતા સેવીએ છીએ.

સમષ્ટિવાદની પ્રધાનતાવાળી આ આગાધનાથી, અનંત અરિહંતોની બાેધરૂપે ઉપલબ્ધિ કરવી, વ્યવહારમાં અતિ ક્રઠિન છે. તેથી નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય અને ભાવ–તે નિક્ષેપમાં અને દિક્કાલ અથવા ક્ષેત્રકાલમાં અર્થ વ્યવસ્થા કરીને અરિહંત ભગવંતાની અમે ઉપાસના કરીએ છીએ. આ પ્રમાણે અર્થ વ્યવસ્થાના આધારે તેની સમ્યગ્ ઉપાસના થાય છે અને શ્રીઉપાધ્યાયજીની ભાષામાં તે તાદ્રીયધીનું (તે પ્રકારની બુદ્ધિનું) કારણ થાય છે. આથી સમજારો કે તદ્રૂપપણાની બુદ્ધિ અમે ઉત્પન્ન કરી શકીએ છીએ.

આ પ્રકારે અનંતતાને નાથવા માટે ચાર આયામ ( Dimensions ) નાે ઉપયોગ થાય છે.

# s

( 53 )

રમ.

તા. ૮–૪–૧૯૭૩

શિવ – શક્તિના આધારરૂપ આર્હન્ત્યઃ-

" શૈવ સંપ્રદાયમાં શિવ અને શક્તિ – એ પરમશિવ અર્થાત્ પરમતત્ત્વનાં બે રૂપ છે. શિવ કૂટસ્થ તત્ત્વ છે અને શક્તિ પરિણામિની છે. વિવિધ વૈચિત્ર્યપૂર્ણ સંસારના રૂપમાં અભિવ્યક્ત શક્તિના આધારરૂપ અધિષ્ઠાન શિવ છે. શિવ અવ્યક્ત, અદશ્ય, સર્વગત તથા અચલ આત્મા છે. શક્તિ દૃશ્ય, ચલ તથા નામ – રૂપ દ્વારા વ્યક્ત સત્તા છે.'

( શિવાંક; પૃઠ : ૨૮૮ ).

જૈન સંપ્રદાયમાં આર્હુન્ત્ય એ પરમાત્મત્વ અર્થાત્ પરમ સિદ્ધતત્ત્વને – સત્ તત્ત્વને અનુસરતું ઝાત તત્ત્વ છે, તે શિવતત્ત્વની જેમ કૂટસ્થ નિલ્ય તથા શક્તિતત્ત્વની જેમ પરિણામી પણ છે. તે સકલ અસ્હિંતોનું પ્રતિષ્ઠાન છે અને શિવ તથા શ્રી (શક્તિ) – શક્તિ તથા શક્તિમાનરૂપ એક્યના અધિષ્ઠાનરૂપ–આધાર હેાવાથી કૈવલાધિષ્ઠિત છે અને ત્રણેય લાકમાં 'ભૂર્ભુવઃસ્વઃ' માં અદ્વિતીય સામર્થ્યવાળું છે. આર્હુન્ત્ય એ શિવ સ્વરૂપે અબ્યક્ત, અદસ્ય, સકલ અર્હદૂગત તથા અચલ આત્મતત્ત્વ છે. તે શક્તિસ્વરૂપે અર્હદૂભગવંતામાં દશ્ય, ચલ તથા નામ અને રૂપ દ્વારા બ્યક્ત સત્તા છે.

શિવનેા સાક્ષાત્કાર કરવા માટે વ્યષ્ટિભાવનું ઉલ્લંઘન કરીને ઊંચું ઊઠવું પડે. આ વ્યષ્ટિભાવમાં વ્યવહારિક જીવન જે ઉપાધિશુક્ત છે, તેનું જ્ઞાન રહે છે અને તે અજ્ઞાન અને દુઃખનું કારણ છે, શકિતના ચરણમાં આત્મસમર્પણ કરવું તે શિવના સાક્ષાત્કારનું સાધન માનવામાં આવ્યું છે. '' અહીં આત્મસમર્પણનાે અર્થ એ છે કે દેહાભિમાન અથવા અહ અદ્વિથી ઉપર ઊઠવં.''

( શિવાંક; પૃ : ૨૮૮ ).

આર્કુતી શક્તિમય અરિંદુંત ભગવંતાના ચરણેાની ઉપાસના કરવી – તેમના ચરણમાં આત્મસમર્પણ કરવું તે શિવરૂપ આર્હુન્ત્યના ધ્યાનનું શ્રેષ્ઠ સાધન માનવામાં આવ્યું છે. અહીં સમુપાસના એટલે આત્મૌપમ્યની બુદ્ધિ અથવા દેહાભિમાન ત્યાગવાની બુદ્ધિ છે.

અ

તા. ૮–૪–૧૯૭૩

' મંત્રરાજરહસ્ય ' ના શ્લાેક ૮૪ નાે અર્થ આ પ્રમાણે સમજું છુંઃ-(૧) અરિહંત ભગવંત (૨) ગણધર (૩) દેવી વગેરે અથવા (૪) મન્ત્રના વર્ણા - આ ચારમાંથી કાેઈ ધ્યેયનાે નિર્ણય કરવાે.

**ઘ્યેચેન** – ધ્યે<mark>યવડે – ધ્યેય</mark> સાથે એટલે ધ્યેયનેા સાધન તરીકે ઉપયોગ કરવા અથવા તેની સાથે પ્રાણુનું ઐકય સાધવું.

प्राणानामैक्यम् – પાણાનુ એકય એટલે પ્રાણ, અપાન, સમાન, ઉદાન અને બ્યાન – એ પાંચ પ્રાણા, તેમનું એકય ધ્યેયવડે-ધ્યેય સાથે સાધવું અને તે 'સર્વત્રગ ' કરવું એટલે શ્લાક – ૮૧ માં જણાવ્યા પ્રમાણે વર્ણુ, મંડલ અને તત્ત્વરૂપ જે 'સર્વત્ર ' તેમાં ઓતપ્રાત થાય તે सर्वत्रग આ વિષય આખા સ્વરાદયના થયા અને તેટલા માટે જ સ્વરાદયનું ભાષાંતર કરી રાખ્યું. અમુક છૂટા છવાયા શ્લાક સમજાતા નથી એટલે તે સઘળું કાર્ય એમને એમ પડ્યું છે.+

આના સંક્ષેપમાં અર્થ એ થાય કે પ્રાણેના (પ્રાણ – અપાન – સમાન– ઉદાન અને વ્યાનના ) અરિહંત ભગવંતરૂપ ધ્યેયવડે – ધ્યેય સાથે તેમના વર્ણ – રંગ પ્રમાણે, મંડલરૂપ આકૃતિ અનુસાર, પંચમહાભૂતના જે તત્ત્વમાં

+ શ્રી ચિદાનંદછ મહારાજ કૃત **' स्वरोदय ज्ञान** ' નું ભાષાંતર વગેરે શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દોશીએ તૈયાર કરેલ છે; જે અપ્રકાશિત છે. સ્વર ચાલતા હાય તે પ્રમાણે ધ્યાન સધાય તા એકત્વ પ્રાપ્ત થાય. દાખલા તરીકે શ્વેતવર્ણુ, ભૂજલ મંડલ, જલતત્ત્વ એટલે સ્વર જ્યારે ૧૬ આંગળ ચાલતા હાય, તેની આકૃતિ ભૂ પ્રમાણે એટલે ચારસ હાય અથવા જલ પ્રમાણે ચંદ્રબીજ જેવી હાય – આ આકૃતિ દર્પણ ઉપર ઉચ્છ્વાસ કરીને જોવાય છે. આ પ્રમાણે હાય ત્યારે ' નમા અરિહંતાણું ' રૂપ ધ્યેયવડે – ધ્યેય સાથે પંચસમીર સાધવા.

આ પ્રમાણે આ સઘળાે વિષય સ્વરાેદયનાે છે.

ચાવી તેા ઘણી સારી સહેલી અને તાત્કાલિક કામ કરે તેવી છે, પરંતુ તેના આમ્નાય નથી; તેથી અટવાઇએ છીએ.

### 똀

### ( ९५ )

લુણાવા. ચૈત્ર સુદ–૧૩ તા. ૧૫–૪–૭૩

સુશ્રાવક અમરતલાલભાઈ જેગ ધર્મલાભ.

તા. ૮ મીના લખેલા બન્ને પત્રેા ગઇકાલે એટલે તા. ૧૪ના રાેજ મત્યા, એટલે ૮પાલમાં માેડા નંખાયા હશે. કવર પર છાપ સ્પષ્ટ નથી.

ખંને પત્રા વાંચી આનંદ થયેા.

મુદિતાનંદજ હવે ત્યાં આવી ગયા હશે.

(૧) 'સકલાર્હત્'ના બે શ્લાેક ઉપર શૈવ – શાસ્ત્રના આધારે વિચારણા લખી તે બરાબર છે શિવ અને શકિત એ પરમ શિવના જ બે Facets છે. આપણે તેને દ્રવ્ય-પર્યાય શબ્દથી ઓળખીએ છીએ. ગુણને પણ સહભાવીપર્યાય તરીકે ગણેલ છે અને તેનું જ નામ શકિત. ક્રમભાવીપર્યાય તેની અભિવ્યક્તિ છે. સંસાર અવસ્થામાં તે શક્તિ આવરણ સહિત છે, સિદ્ધ અવસ્થામાં નિરાવરણ છે. અરિહંત અવસ્થામાં જ્ઞાનાદિ ગુણા નિરાવરણ થયા છે, તેથી તીથ'કર નામકર્મની સર્વોત્કૃષ્ટ પુષ્યપ્રકૃતિ ઉદયમાં આવેલી છે. તે વડે તીર્થ સ્થાપના અને જગદુદ્ધારનું કાર્ય થાય છે; માટે તેમનાં નામ – આકૃતિ – દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપા દ્વારા તે તે અવસ્થાનાં ધ્યાન તથા બહુમાન – પૂજન વગેરે શુદ્ધ

ભ.

शिवस्तरूपनी સાથે અનુસંધાન કરી આપે છે; એ રીતે શૈવો જોડે સમન્વય થઈ શકે છે. વળી 'મંત્રરાજરહસ્ય' શ્લેાક ૪૪૪ થી ૪૫૪ સુધીના ૧૧ શ્લોકોમાં જે વર્ણન કર્યું છે, તેમાં 'बिन्दुनिभोऽनाहतः सोऽर्हन्।' (૪૩૪) તથા 'आद्यं हान्तं वर्णाः द्यारदिन्दुकळा – नभःप्रभवाः ।' (૪૩૪) તથા ' नाद्यस्त्वात्मा।' (૪૪૬) તથા ' अनाहताभिधदेवोऽसौ।' (૪५३) માં 'અર્હું 'નું ધ્યાન અનાહતનાદરૂપે કરવાનું વર્ણવ્યું છે. શ્લાક ( ૪૨૨) માં 'અર્હું 'નું ધ્યાન અનાહતનાદરૂપે કરવાનું વર્ણવ્યું છે. શ્લાક ( ૪૨૨) માં 'અર્હું 'નું ધ્યાન અનાહતનાદરૂપે કરવાનું વર્ણવ્યું છે. શ્લાક ( ૪૨૨) માં પણ ' नादोऽर्हन्।' અને ' नादार्हद्ध्यानात् सर्वग्रहभूत– द्यान्तिरिह।' એ રીતે આર્હન્ત્યને નાદસ્વરૂપે વર્ણવ્યું છે, તે તમારા જોવામાં આવ્યું જ હશે. છતાં કરીવાર તેને સૂક્ષ્મતાથી જોશા. 'સકલાર્હત્ 'ના પ્રથમ શ્રલાકમાં ' आर्हन्त्य ' ની સ્તુતિ છે, તે આ અનાહતનાદસ્વરૂપ ' અર્દ્વં' ની ઘટી શકે છે.

'અનાહતનાદ'ના સ્થાને આગમિક ભાષામાં 'અનાહતસમતા' શબ્દના પ્રયોગ થાય છે અને તે સમતા એ જ માક્ષનું પરમ કારણ છે. પંદર લેકે સિદ્ધમાં બાહ્યલિંગના લેક છે, પણ અભ્યંતરલિંગ એક જ છે અને તે 'અનાહતસમતા ' છે. 'અર્હત્ ' પંચપરમેષ્ઠિસ્વરૂપ છે, એ પણ એ જ વાતને સિંદ્ધ કરે છે કે પાંચે પરમેષ્ઠિમાં પરમેષ્ઠિત્વ લાવનાર નાદ યા સમતા છે. ' 🗒 ' કાર ગાથા ૩૧૪–૩૧૫ ની જેમ ' अર્ह 'કારને ખાશ પંચપરમેષ્ઠિસ્વરૂપ ' મંત્રરાજરહસ્ય 'ની( ૪૪૪ ) આદિ ઉપરોકત ગાથાઓમાં ઘટાવેલ છે. 'आદ્ય हાन્ત જ્ઞાચ્વન્ન શબ્દ ગાયો રેક 'τ'કારથી રત્નત્રચી ગ્રહણ કરી છે. તે વડે રત્નત્રયને ધારણ કરનાર આચાર્ય∽ ઉપાધ્યાય – સાધુનું ગહેણ પણ થઈ શકે છે. ચંદ્રકલાને સિદ્ધ પદ અને બિન્દુને અનાહુત – 'અર્હું'' સ્વરૂપ કહેલ છે. એ રીતે '**ઝર્ફ**ં'ના ધ્યાનથી પાંચે પરમેષ્ઠિએાનું ધ્યાન થવા સાથે ખધામાં અનુસ્યૂત અનાહત-પદનું ધ્યાન થાય છે અને તે જ આર્હન્ત્યને સકલ અરિંહતાનું પ્રતિષ્ઠાન, શિવશ્રીનું અધિષ્ઠાન અને ત્રણુ લાેકનું પ્રભુત્વ ધરાવનાર શક્તિવિશેષ કહેલ છે. આ સાથે જુદા 'ભુકપાસ્ટ'થી એક નાનકડાે લેખ માકલ્યા છે, તે જોશા. તેનું બધું લખાણુ પ્રમાણુભૂત છે એમ નહિ, પણ આ વિષયને સ્પર્શ કરતું હોવાથી જિંજ્ઞાસાપૂર્તિ માટે માકલ્યા છે, તેના ઉપર તમારા અભિપ્રાય જણાવશા.

(૨) ' **ધ્યેયેન પ્રાणानामैक्यम्** ' સંબંધી જે લખ્યું અને તેને માટે ક્વરાદયના અ<del>સ્</del>યાસની આવશ્યકતા જણાવી તે ખરાખર છે. વર્ણાવડે ધ્યાન કરવાની પ્રક્રિયા આપણે ત્યાં જળવાઈ રહી છે. મંડલ – મુદ્રાદિ અને તત્ત્વ અંગે લક્ષ્ય દેખાતું નથી, તે વિકસાવવાની જરૂર ગણાય. પરંતુ તે પહેલાં મંત્રના વર્ણોને ધ્યેચ બનાવી ધ્યાનમાં તેની સાથે પ્રાણેાની એકતા કરવાના પ્રયાસ અવશ્ય થઈ શકે. પ્રાણશખ્દથી પાંચ ઇન્દ્રિય, ત્રણ બળ, ધ્યાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય પણ લઈ શકાય. ત્રણ કરણ, ત્રણ યાગને પણ તેમાં – ધ્યેયમાં જોડી શકાય અને તે દ્વારા ધ્યાનસિદ્ધિના માર્ગે આગળ વધી શકાય. ખાસ કરીને ભક્તિ, આંતરપ્રીતિ, ગુણબહુમાન વગેરે કેળવવાની જરૂર રહે છે. એ વધે તેા એકાગ્રતા સુલભ છે. ચિત્તની ચંચળતા નિવારવા સાથે ચિત્તની અશુદ્ધિ ટાળવાની હોય છે અને તે ભક્તિ મૈત્રી, આદિ ભાવેા વડે જ ટળી શકે છે અને તેમાં સ્વરાદય કે અન્ય કાેઈ ધિજ્ઞાન ન મળે તેા પણ સાધક સાધનામાં વિકાસ કરી શકે છે. એ દષ્ટિએ પ્રથમ પદનું લખાણ Complete ગણાય. એના આધાર લઈ ને સાધનામાં સારી પ્રગતિ અને મનઃસમાધિ પ્રાપ્ત કરી શકાય. માત્ર તે દિશામાં રાજને રાજ પ્રયાસ કરતા રહેવું જોઈ એ.

મંત્રજાપ – ધ્યાનાદિના માર્ગ રાજમાર્ગ અને આ કેડીના માર્ગ ગણી શકાય – ' तत्त्वं तु केवछिगम्यम् । '

### 紧

અ.

### ( 55 )

તા. ૨૩–૪–७૩

'સકલાર્હુ ત્' – એ શ્લાેકા વિષે આપશ્રીએ વિવરણ લખી માકલ્યું તે મંત્રયાેગની દીષ્ટએ સુંદર અને યાેગ્ય છે. પરંતુ અહીં મંત્રયાેગના વિષય નથી. ઉપરાંત પહેલા બે શ્લાેકમાં જે કહે તેનું સમર્થન પછીના ૨૪ શ્લાેકમાં આવવું જોઈએ. આ દષ્ટિએ મેં અને શ્રીધુર ધરવિજયે ( હાલ ધર્મધુર ધરસૂરિએ ) ઘણા પ્રયાસ કર્યા હતા. તે વખતે શિવશક્તિની ફિલાેસાફી હાથ લાગી નહાેતી, હાલ લાગી એટલે બન્ને સામસામે રાખી આપશ્રીને લખી જણાવ્યું. આવી ફિલાેસાફી મહાગ્ર થ કે જેની શરૂઆત કરવાની છે તેને અનુકૂળ છે.

' અનાહુતસમતા ' – આ શખ્દ કયાં પ્રાપ્ત થાય છે ? કૃપા કરીને આધારભૂત ગ્ર'થ જણાવશા.

銗

લુણુાવા. કા. સુદ−૧૦

શક્તિ વિનાના શિવ શવ સમાન છે અને શક્તિની સાથે શિવના અલેદ સંબંધ માન્યે છે. તેથી રાવ પ્રક્રિયામાં કર્તૃત્વ અંગે વિવાદ રહેતા નથી. આપણે અરિહાંત પરમાત્માનું 'માર્ગદેશકત્વ ' રૂપ તીર્થાકર્તૃત્વ સ્વીકાર્શું છે. તે તેમનું 'પરમગુરુપદ' સાબિત કરે છે, તેમનું દેવત્વ માર્ગદેશકત્વમાં નહિ પણ ' માર્ગરૂપતા 'માં રહેલું છે. તેમનાં નામાદિ સ્વયંમાર્ગરૂપ છે અને તેઓ નામાદિથી કથ ચિત્ અભિન્ન છે, તેથી તેમનું દેવત્વની પ્રાપ્તિમાં નૈમિત્તિક કર્તુત્વ અબાધિત છે. સિદ્ધ પરમાત્માનું 'અવિનાશીપણું ' સિદ્ધત્વની પ્રાપ્તિમાં પ્રેરક અને પ્રયોજક હેાવાથી સિદ્ધ પરમાત્માં પણ પ્રેરક અને પ્રયોજક કર્તા છે જ. નયવાદની ગુઢતામાં અટવાઈ જવાથી જ્યાં જે નયને આગળ કરવા જોઈએ તે નય આગળ કરવાને અદલે તેથી પ્રતિપક્ષ નયને આગળ કરવા જતાં ભકિતમાં નિષ્ઠા પેકા થઈ શકલી નથી. સાક્ષેપવાદ વસ્તુને ચારે બાજુથી સમજવામાં સહાયક હતા તે સહાયક બનવાને બદલે એક નયથી બીજા નયને ખોટાે ઠરાવવામાં વપરાઈ રહ્યો છે. તેથી સંપૂર્ણ સત્ય હાથમાં આવતું <mark>નથી</mark> અને આંશિક સત્ય પ્રતિપક્ષ નયથી ખંડિત થઈ જાય છે. તેમાંથી બચવાને৷ ઉપાય પરમતત્ત્વની કૃપા સિવાય બીજો એકે નથી. તે કૃપા ભક્તિ લભ્ય છે અને ભક્તિ ઇપ્ટર્ની શક્તિ ઉપર શ્રદ્ધાની અપેક્ષા રાખે છે એટલે અધ્યાત્મમાર્ગમાં અંતે વિજય શ્રદ્ધાવાન અને નિષ્ઠાવાનના છે, તર્કવાદીના નથી - એમ સમજી શ્રદ્ધા અને નિષ્ઠા વધારવાના પ્રયત્ન આવકારદાયક છે. જે જે નચને (અપેક્ષાને) આગળ કરવાથી શ્રત્દ્વા સ્થિર થાય તે તે નયને આગળ કરનાર સરળ પરિણામી જીવ જ આગળ વધી શકશે. મંત્રચાેગ, લયયાેગ કે રાજ્યાેગ કાેઈપણ ચાેગનું નિષ્ઠા અને શ્રદ્ધાપૂર્વક સેવન થશે તો અનુભૂતિની ભૂમિકા સુધી પહેંચી શકાશે. એકવાર અનુભૂતિ થયા પછી બધા સંશયોના આપેાઆપ વિલ**ય થ**ઈ જ**શે**. નામરૂપ શબ્દપ્રહ્મના નિર્ણય આ દિશામાં એક જરૂરી અને સ્તુત્ય પગલું છે તે સત્ય છે.

뗤

ભ.

અ.

તા. ૨૫-૧૨-૭૩

'સકલાહેત્' - સ્તાત્રની પહેલી ગાથામાં 'આહેન્ત્ય'ની જે એાળખાણ આપી છે અને જેનું ત્રણે ભુવન ઉપર ઈશિત્વ – પ્રભુત્વ સ્થાપન કરવામાં આવ્યું છે, તે ' આહેન્ત્ય ' નું પ્રણિધાન પણ એવી જ એક શક્તિ અપે' છે કે જે ત્રિભુવનહિતકારિણી બને છે. ' આહેન્ત્ય ' ઉપર તમે પણ સારું ચિન્તન કર્યું છે, તેથી તે દષ્ટિએ વિચારવાથી સમન્વય થઈ શકશે, એટલું જ નહિ પણ આપણી સાધનામાં પણ સારો વેગ પ્રાપ્ત કરી શકાશે. એ વિષયમાં ' **ਰ अई " નમ: !** ' એ પૂર્ણ મંત્ર છે અને ટૂંકા હાવાથી ધ્યાન માટે ઘણે જ અનુકૂળ આવે તેમ છે. મંત્રશાસ્ત્ર મુજબ ' સંબાધન, વિશેષણ અને દ્રાવણ ' એ ત્રણે અંગા તેમાં આવી જાય છે તથા જૈન સિદ્ધાન્ત મુજબ ' **ગુળપર્યાયવર્**દ્ર વ્યમ્ ! ' દ્રવ્યગુણપર્યાથથી અરિહ તનું ધ્યાન એ આત્માનું જ ધ્યાન છે, એ આપણે ત્યાં પ્રસિદ્ધ છે.

> 'जो जाणदि अरहंते द्रव्वत्तगुणत्तपज्जवत्तेहिं । सो जाणदि अप्पाणं मोहो खलु जादि तस्स लयं ॥ ' ( प्रवयनसार; श्र्લे।s : ८० ).

ભાષાંતર:-

' જે અસ્હિ તને દ્રવ્યગુણુપર્યાયથી જાણે છે તે આત્માને જાણે છે અને તેના માહ નાશ પામે છે.'

આહ<sup>િ</sup>ન્ત્યનું સ્વરૂપ

सकलाईत्प्रतिष्ठानम् = सडल अशिक्षंतीनुं प्रतिष्ठान,

अधिष्ठानं शिवश्रियः = સકલ સિદ્ધોનું અધિષ્ઠાન,

<mark>भૂર્મુવःस्वस्त्रयीशानम्</mark> = સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ⊸એ ત્રણે લાેકના ઇશાન( સ્વામી ).

એવા આર્હુ ન્સનું અમે ધ્યાન ધરીએ છીએ. અહીં આર્હુ ન્ત્ય એટલે અરિહ તોની આજ્ઞા અથવા જિનેશ્વરાનું શાસન કે જે સમગ્ર વિશ્વ ઉપર પાતાનું ઈ શિત્વ – સ્વામિત્વ – આધિપત્ય – પ્રભુત્વ ધરાવે છે તે. આજ્ઞા એટલે વિશ્વનિયામકતત્ત્વ – અહિંસા, સંયમ અને તપ. આર્હન્ત્ય સર્વ અસ્દિ તોમાં રહેલું છે અને તે આર્હન્ત્યમાં જેમ માક્ષલક્ષ્મી એક બાજુ રહેલી છે, તેમ બીજી બાજુ ત્રિભુવનનું સ્વામિત્વ પણ રહેલું છે. આર્હુન્ત્ય ત્રણે લાક ઉપર શાસન ચલાવે છે એના અથ ' सब्वे जीवा न हन्तव्वा । ' એવી પ્રભુની અહિંસાત્મક આજ્ઞા અને તે અર્થે સંયમ – તપનું પાલન કરવાની આજ્ઞા, સર્વનું હિત, મંગલ અને શિવ કરે છે. પ્રભુની આજ્ઞા અહિંસાનું યથાર્થ જ્ઞાન આપે છે અને તેનુ યથાર્થ પાલન કરવાનું ફરમાન કરે છે આજ્ઞાલંગની શિક્ષા થાય છે અને તે આજ્ઞાનું પાલન કરે છે તેના યાગ – ક્ષેમનું પ્રભુ નિર્વહણ પણ કરે છે

### ચ્પથવા

આશા = Word, Law, Order, Principle, Theory and Practice. सकलाईत्प्रतिष्ठानम् = સર્વ અરિહ તામાં રહેલું, अधिष्ठानं शिवश्रियः = માક્ષલક્ષ્મીનું અધિષ્ઠાન, भूर्मुवःस्वस्त्रयीशानम् = स्વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલનું સ્વામિપહું.

સંકલ અરિંહ તામાં આર્હન્ત્ય રહેલું છે અને આર્હન્ત્યમાં ફળરૂપે એક બાજુ માક્ષલક્ષ્મી અને બીજરૂપે બીજી બાજુ ત્રણ ભુવનનું ઈશિત્વ રહેલું છે. ત્રણ ભુવનનું સ્વામિત્વ ' सब्वे जीवा न हन्तव्वा ' કાઈપણ જીવ હણવા લાયક નથી એ આજ્ઞા દ્વારા – આ આજ્ઞા સર્વનું હિત કરનારી છે અને સર્વજીવા પર પ્રભુત્વ ધરાવનારી છે. આજ્ઞાનું પાલન કરે છે તેનું હિત, શિવ અને કલ્યાણ કરે છે અને એ આજ્ઞાના લંગ કરે છે તેનું અહિત, શિવ અને કલ્યાણ થાય છે – એ રીતે આજ્ઞાનું પ્રભુત્વ સકલ વિશ્વપર છવાયેલું છે. આજ્ઞાના પરિપૂર્ણ પાલનનું ફળ સિદ્ધત્વ છે. આજ્ઞાના આશિક પાલન અને આશિક ભંગનું ફળ સંસારિત્વ છે. એ રીતે ત્રિભુવનમાં આજ્ઞાનું સ્વામિત્વ અપ્રતિબદ્ધ છે અને આજ્ઞા આર્હન્ત્ય સ્વરૂપ છે અને તે આર્હન્ત્ય સકલ અરિંહ તામાં રહેલું છે.

紧

### ( 52)

અન

તા. ૨૫–૧૨–૭૩

'धम्मधात ' अने ' सकलाईत '-' ધમ્મધાત ' શબ્દ – તે આધ્યાત્મિક અર્થમાં હાેય તેમ લાગે છે.

આપણે ત્યાં 'ધર્મબિન્દુ ' ( શ્રીહરિભદ્રાચાર્યકૃત ) ગ્રંથમાં છેલ્લા પ્રકરણમાં એક સૂત્ર આવે છે તેમાં 'ધાતુ ' શબ્દ વાપર્યો છે. ત્યાં રાગ, દ્વેષ, માહના ત્રિદેાષને ભાવસન્નિપાત કહ્યો છે. સૂત્ર આ મુજબ છેઃ–

' सत्स्वेतेषु न यथाचस्थितं सुखं स्वधातु-वैषम्यात्।'

( ધર્માબેન્દુ; અધ્યાય-૮, સૂત્ર-૧૬).

મૂલાર્થ-"એ રાગ, દ્વેષ અને માેહ છતાં યથાર્થ સુખ ન થાય, કારણ કે આત્માની મૂલપ્રકૃતિનું વિષમપણું થાય છે" અર્થાત જ્યારે ત્રિદેાષ હાય ત્યારે સ્વધાતુ – એટલે આત્માની મૂળ પ્રકૃતિના વિષમપણાથી ચથાવસ્થિત સત્યસુખ મળી શકે નહિ. શરીરની સાત ધાતુઓને જેમ ધાતુ કહેવાય છે અને આયુર્વેદમાં વાત, પિત્ત અને કફને ધાતુ શખ્દથી સંબાધાય છે, તેમ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણુ–જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને પણ 'ધાતુ ' શબ્દથી સંબાધેલ છે. ' दधाति इति घातुः । ' ગાનદર્શનાદિ ગુણને ધારણ કરે – ટકાવે તે ધાતુ. તે ઉપરથી ' ધમ્મધાતુ ' શબ્દ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણ્પરક લઈ શકાય.

#### અથવા

## ' आत्मैवदर्शनज्ञानचारित्राण्यथवा यतेः । यत्तदात्मक एवैष शरीरमधितिष्ठति ॥ '

એ શ્રી 'ચેાગશાસ્ત્ર' ચાથા પ્રકાશના પહેલા વ્રલાક પ્રમાણે 'ધર્મધાતુ'થી ' આત્મા ' શબ્દ લઈ શકાય – કેમકે તે ત્રણે ધાતુ ( ગુણે ) ને ધારણ કરે છે અને તદાકાર – તદ્રપ છે. આખું લખાણ વાંચતાં લાગ્યું છે કે આપણે જેને ' आह्न्स्च ' શબ્દથી સંબાધીએ છીએ તેવી જ કાેઈ વસ્તુને ' ધમ્મધાતુ ' શબ્દથી બૌદ્ધોમાં આળખવામાં આવતી હાેય. આ તાે માત્ર અનુમાન છે.

\* \* \* બાલુભાઈ વૈદ જણાવે છે – વસ્તુ સ્વભાવ તે જ 'ધર્મ' એટલે આત્મ - સ્વભાવનું પ્રગટ થવું તે જ 'ધર્મધાતુ' છે.

### 斯 (৩০)

મુંબઈ.

તા. ૨૬-૯-૭૪

' સકલાહ ત્'- સ્તાત્ર આપશ્રી પાંચતત્ત્વ તથા નાદબિંદુથી જે રીતે ઘટાવવા માગા છે તે સંભવિત હશે પણ મને તે ચાેગ્ય જણાતું નથી. મારી

સ્પ

એક માન્યતા એવી છે કે સ્તાત્ર કે સ્તવને એક દ્વારગાથા હાય છે તેના શખ્દાે લઈને જરા જુદી રીતે અર્થ કરીએ તા તે ધારણસર અર્થનિર્ણય થયાે ગણાય. આપ જે તત્ત્વાે અને કલા, નાદ, બિંદુના વિચાર કરાે છા તેની દ્વારગાથા મળે છે? જ્યારે હું તે સ્તાત્રને નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય અને ભાવથી ઘટાવવા માગું છું. સ્તાત્રમાં પહેલી ગાથા માંગલિક છે. કલિકાલ– સર્વજ્ઞ શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય 'झઈં' શખ્દોના મંગલ તરીકે પ્રયાગ કરતા હતા આ સ્તાત્રમાં આર્હન્ત્ય શખ્દના પ્રયાગ કર્યા છે તે રૂઢિ પ્રમાણે છે. બીજી ગાથાને દ્વારગાથા સમજું છું, તે પ્રમાણે દરેક ગાથા સમજવી.

| ત્રીજી | ગાથામાં | નામનું    | પ્રાધાન્ય છે.                        |
|--------|---------|-----------|--------------------------------------|
|        |         |           | પ્રાધાન્ય છે.                        |
| પાંચમી | ગાથામાં | દ્રવ્યનું | પ્રાધાન્ય છે. (દ્રવ્ય એટલે ગુણવાળા). |
| છઠ્ઠી  | ગાથામાં | ભાવનું    | પ્રાધાન્ય છે. (ભાવ એટલે ગુણ).        |

આ પ્રમાણે દરેક ગાથાનું સમજવું. ૨૬ મી ગાથા 'ભાવ ' માટે બરાબર ઘટાવી શકાતી નથી એટલે ૨૭ મી ગાથાને ઘટાવવી.

આ પ્રમાણે ઘટાવવામાં અર્થાનર્ણયની મારી ભૂલ હાેય તે આપ સુધારી શકાે છાં; પણ રીતિ તાે મેં દ્વારગાથામાં બેઈ છે તે જ હાેવી બેઈએ – એવી મારી નમ્ર માન્યતા છે. આ પ્રમાણે જ હું 'લાેગસ્સ', 'ઉવસગ્ગહર'', 'લઘુશાંતિ' ઘટાવું છું અને તે સઘળુંય આપ જાણાે છે.

'ક્ષેત્ર ' અને 'કાલ ' ચાેથા આયામ છે એટલે દરેક શ્લાેકમાં તે ઘટાવવા જોઇ એ.

## 卐 (い)

અ

મુંબઇ.

તા. ૧૬–૧૦<mark>–</mark>૭૪

પૃથ્વી, પાણી વગેરે 'અષ્ટમૂર્તિ 'ને શ્રીહેમચંદ્રાચાયે<sup>૯</sup> તેમના 'મહાદેવ - સ્તાેત્ર 'ના શ્લાેક ૩૨ થી ૩૪ નીચે પ્રમાણે ઘટાવ્યા છે.

(1) क्षिति --- क्षान्ति, (2) જલ --- शांति - प्रसन्नता, (3) वायु-भवन --- निःसंगता, (४) तेञ-डूताशन --- येाग,

| (પ) | ચજમાન | <br>તપાદાનદયાનિધિ – આત્મા,  |
|-----|-------|-----------------------------|
| (?) | આકાશ  | અલેપકત્વ – અલિપ્તાત્મા,     |
| (છ) | સાેમ  | <br>સૌમ્યમૂર્તિ ( વીતરાગ ), |
| (2) | સૂર્ય | <br>કેવલગ્રાન.              |

આપશ્રી આમાં ' પંચતત્ત્વ ' વિષે વાંચીને ખુશી થશે৷ તેમ ધારી લખી માકલું છું.°

紧

ભન

### (७२)

શ્રી રાતા મહાવીરછ, Post : Bijapur Via Bali ( Raj ). તા. ←

' आरुष्टिं सुरसंपदां विदघते '- એ કલેાકના ભાવને અનુસરતું લખાણ છે. સારું છે.

આત્મઋદ્ધિનું આકર્ષેણુ, મુક્તિ – સ્તીનું વશીકરણુ, વિષય – કષાયનું ઉચ્ચાટન, કુમાર્ગનું સ્તંભન, અનુભવનું માેહુન, અષ્ટકર્મનું મારણુ – એ વિચાર સારા છે.

'અધ્યાત્મસાર'માં પ્રથમ શ્ર્લાેક અતિ મહત્ત્વનાે છે. તેમાં 'શિવશ્રીનું અધિષ્ઠાન' અને 'ભૂર્ભુવઃસ્વસ્ત્રચીશાન' – એ બે વિશેષણે৷ ત્ર**ણ** કાળ, ત્રણ લાેકને આવરી લે છે.

' ભૂર્ ભુવઃસ્વઃ ' એ પદેા 'ગાયત્રી–મ ત્ર'માં પણ દાખલ કરેલ છે તેથી ગાયત્રી ઉપરનાં વિવેચના પણ અર્થ ખાલવામાં સહાયક બનશે. આર્હન્ત્યના

<sup>°</sup> क्षितिजलपवनहुताशन – यजमानाकाशसोमसूर्याख्याः । इत्येऽतेष्टौ लोकेऽस्मिन्नईति ते गुणाः प्रोक्ताः ।। ३२ ॥ क्षितिरित्युच्यते क्षान्तिः, जलं शान्तिः प्रसन्नता । निःसङ्गता भवेद् वायुः, हुताशो योग उच्यते ।। ३३ ॥ यजमानो भवेदात्मा, तपोदानदयानिधिः । सोममूर्त्तिर्भवेचन्द्रो ज्ञानमादित्यमुच्यते ॥ ३४ ॥ પ્રપ્રાવ સંસાર અને માેક્ષ બન્ને પર છે. સંસાર ઉપર આજ્ઞા આરાધન – વિરાધન કળરૂપે અને માેક્ષપર તેના મૂળરૂપે આર્હન્ત્યના પ્રભાવ છે, એમ વિચારી શકાય.

આર્હુન્ત્ય સકલ અરિદ્ધ તામાં છે અને તે આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે, સિદ્ધત્વ પણુ આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે, બન્ને વચ્ચે તફાવત માત્ર દેહધારી અને દેહાતીત અવસ્થાના છે. શુદ્ધ આત્માની શક્તિરૂપે કાેઈ તફાવત નથી. તાે ' प्रणिद्धमहे ' આર્હુન્ત્યનું પ્રણિધાન કેમ કર્યું ? સિદ્ધત્વનું અધિષ્ઠાન આર્હુન્ત્યને કહ્યું અને એ રીતે સિદ્ધત્વને ગૌણપણે ગણીને આર્હુન્ત્યનું વિશેપણું સ્થાપન કર્યું, તેના જૈન દબ્ટિએ અને અન્ય દબ્ટિએ શા સમન્વય છે તે જણાવશા. 'જ્રત च સત્ત્યં च' એ રીતે પરતત્ત્વના બે પ્રકાર કહ્યા છે. તેમાં આર્હુન્ત્ય એ 'ઝાત ' અને સિદ્ધત્વ એ 'સત્ય ' એમ માની શકાય ? બન્નેના જૈનદ્વિએ શા સમન્વય છે ?

# : આર્હન્ત્ય:-

આર્હુન્ત્ય એક ત્રિભુવનવ્યાપી શક્તિ વિશેષ છે અને તેને આધીન વિશ્વચક્ર ચાલી રહ્યું છે. પ્રાણી માત્રની આધ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિનું કાર્ય આર્હુન્ત્ય પ્રદર્શિત ધર્મચક્રના આધારે અનાદિ અનંત કાળ પર્યંત સતત ચાલી રહ્યું છે. તે પક્ષને સ્થાપન કરી હેતુ – દળ્ટાન્ત સાથે અરિહંત પ્રભુના ગુણગાન સિદ્ધ કરી શકાય છે. બાર ભાવનામાં ધર્મસ્વાખ્યાત નામની ભાવનામાં તે વાતને વિકસાવી છે. 'ત્રિષબ્ટિ 'ના મંગલાચરણમાં ' सकळाईत्प्रतिष्ठानम् ' – શ્લાક વડે તેના જ મહિમા ગાયા છે. વેદામાં ઓકારની સ્તુતિ છે, આગમામાં 'અર્હુ 'કારની સ્તુતિ છે. સમગ્ર ઈલ્યરવાદ આર્ડુન્યના મહિમામાં સમાવી શકાય છે અને તે વધારે 'પ્રમાણભૂત થઈ શકે છે કારણ કે તેમાં ઈલ્વરવાદની સાથે 'ધર્મવાદ પણ સમન્વિત થઈ જાય છે.

' જૈનેા ઈશ્વરને સ્વીકારતા નથી' – આવેા જે આક્ષેપ અજાણુ વર્ગ તરકથી થઈ રહ્યો છે, તેના સારામાં સારા રદીઓ જૈનાના સ્તુતિ-સ્તાન્ન સાહિત્ય વડે આપી શકાય છે અને તેને આગમ – અનુમાન – અનુભવ– પ્રમાણવડે સાબિત કરી શકાય એમ છે.

紧

તા. -

સકલાહ તઃ–

'સકલાર્હત' એક સ્તાેત્ર છે અને સ્તાેત્રના નિયમ મુજબ દ્વારગાથા અને તેના આધારે અર્થનિર્હ્ય કરવાનાે હાેય છે અને એ રીતે તમે કરા છા તે યાગ્ય જ છે.

પ્રથમ ગાથામાં આહુ<sup>6</sup>ન્ત્યનું વર્ણુન છે અને તે શાસ્ત્રરૂઢિ મુજબ મંગળ માટે છે એમ ગણીને બીજી ગાથાને દ્વારગાથા કલ્પી શકાય. એમાં કાેઈ શાસ્ત્રીય બાધ નથી. એક એ દષ્ટિ છે. બીજી દષ્ટિએ પ્રથમ ગાથામાં જે આર્હુન્ત્ય છે, તેને મુખ્ય બનાવીને સમગ્ર સ્તાેત્રમાં આર્હુન્ત્યની જ સ્તુતિ છે અને તેને વિકસાવવા માટે નામાદિ નિક્ષેપના આશ્રય લેવામાં આવ્યા છે– એવી પણ એક કલ્પના થઈ શકે.

હવે જ્યારે પૃથ્વી આદિ તત્ત્વાે અને નાદ, બિન્દુ, કલા આદિના તાંત્રિક દષ્ટિએ આશ્રય લઈને એ જ સ્તુતિના વિચાર કરવા હાય ત્યારે તેની ઘટના પણ કાેઈ રીતે થઈ શકતી હાય તાે તેમ કરવાથી સ્તુતિકર્તા મહાપુરુષની સર્વગામી પ્રતિભાની પ્રતીતિ થવા ઉપરાંત અનેક અર્થોથી ગંભીર એવી આ સ્તુતિ છે, એવાે અતિ બહુમાનગાર્ભત ભાવ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. શ્રીહેમચંદ્રસ્ રિજીએ સ્તુતિકારમાં શ્રેષ્ઠ શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરસ્ રિને પોતાના આદર્શ તરીકે સ્થાપ્યા છે – એમ તેમના અનેક સ્થળાના નિર્દેશથી જણાઈ આવે છે. '**ક્ર સિદ્ધસેનસ્તુત્વો મદાર્થાઃ**' એમ કહીને તેમણે 'અયાગદ્વાત્રિકાકા'માં શ્રી સિદ્ધસેનસ્ટ્રિની સ્તુતિ કરી છે.

' શ્રીવર્ધ માનદ્વાત્રિંશિકા'ની ૧૮ મી ગાથાથી ૨૨ મી ગાથામાં\*

\* तपः संयमः सुन्नतं ब्रह्म शौचं, मृदुत्वार्जवाकिंचनत्वानि मुक्तिः । क्षमैवं यदुक्तो जयत्येव धर्मः, स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः ॥ १८ ॥

જેમનેા કહેલેા તપ, સંયમ, સત્યવચન, પ્લદ્ધાચર્ય, અચૌર્યતા, નિરભિમાનીપહું, આર્જવ ( સરલતા ), અપરિંગ્રહ, સુક્તિ ( નિર્લોભતા ) અને ક્ષમા – એ દશ પ્રકારના યતિધર્મ જયવંત વર્તે છે, તે શ્રી જિનેન્દ્ર પ્રભુ એક જ મારી ગતિ થાએા ( ૧૮ )

## अहो विष्टपाधारभूता धरित्री, निरालंबनाधारमुक्ता यदास्ते । अचिंत्यैव यद्धर्मद्राक्तिः परा सा, स एकः परात्मा गतिमें जिनेन्द्रः ॥ १९ ॥

અહ્યે ! જે ભગવંતના ધર્મની શકિત અચિંત્ય અને ઉત્કૃષ્ટ છે કે જેનાથી ભુવનના આધારરૂપ આ પૃથ્વી આલંબન વગર અને આધાર વગર રહેલી છે, તે શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્મા એક જ મારી ગતિ થાએા ( ૧૯ )

## न चांभोधिराप्लावयेद् भूतघात्रीं, समाश्वासयत्येव कालेऽम्बुवाहः ।

## यदुद्भूतसद्धर्मसाम्राज्यवक्ष्यः, स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः ॥ २० ॥

જે ભગવંતથી પ્રગટ થયેલા સહ્વર્મના સામ્રાજ્યને વશ થયેલેા સમુદ્ર આ પૃથ્વીને કુખાવતાે નથી અને મેઘ યાેગ્ય કાળે આવ્યા કરે છે, તે શ્રી જિનેન્દ્ર પ્રમુ એક જ મારી ગતિ થાએા (૨૦)

## न तिर्थग् ज्वलत्येव यत् ज्वालजिह्वो यदूर्ध्वं न वाति प्रचंडो नभस्वान्। स जागर्ति यद्धर्मराजप्रतापः,

स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः ॥२१॥

જે ભગવંતના ધર્મરાજાનાે પ્રતાપ એવાે જાગ્રત છે કે જેથી અગ્નિ તિર્છા પ્રજ્વલિત થતાે નથી અને પ્રચંડ વાયુ ઊર્ષ્વપણે વાતાે નથી, તે શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવંત એક જ મારી ગતિ હાે. ( ૨૧ )

## इमौ पुष्पदंतौ जगत्यत्र विश्वो – – पकाराय दिष्टयोदयेते वहन्तौ । उरीकृत्य यत्तुर्यलोकोत्तमाक्षां, स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः॥ २२ ॥

જે લાેકાેત્તમ પ્રભુની આજ્ઞાને અંગીકાર કરી વહન કરતા એવા આ સૂર્ય અને ચંદ્ર આ જગતમાં વિશ્વના ઉપકારને માટે સુભાગ્યથી ઉદય પામે છે, તે એક જ જિતેન્દ્ર પરમાત્મા મારી ગતિ થાએા. ( રર ) પ્રભુપ્રકાશિત દરાવિધ ધર્મની સ્તુતિ કરતાં અનુક્રમે તેમણે તાંત્રિકદાધ્ટએ પાંચ તત્ત્વાને પણ આગળ કર્યા દ્વાય અને તેને આડકતરી રીતે સ્તુતિમાં ગૂંથી લીધા દ્વાય એવા ભાસ પ્રથમ દ્વિએ થઈ આવે છે. જો કે તે એક માત્ર કલ્પના જ છે, પણ 'સકલાર્હત્'માં તેનું જ અનુકરણ થયું હાય તા ના કહી શકાય નહિ – એમ બન્ને સ્તુતિને એક સાથે વિચારતાં અનુમાન થઈ શકે. 'શ્રીવર્ધ માનદ્વાત્રિશિકા' આ દબ્ટિએ તમે જોશા. જેના પહેલા શ્લોક –'सदा योगसात्म्यात् समुद्धू तसाम्यः ' થી શરૂ થાય છે અને ૧૯ મા શ્લોક ' अहो विष्टपाधारभू તાધરિત્રી 'થી શરૂ થાય છે.

ધરિત્રી પૃથ્વીતત્ત્વ સૂચક અને પછીની ત્રણ – ચાર ગાથામાં અનુક્રમે જલતત્ત્વ, અગ્નિતત્ત્વ, વાયુતત્ત્વ, આકાશતત્ત્વ વાચક શબ્દો પણ આવે છે. આ સ્તુતિના પાઠ હું ઘણાં વર્ષોથી કરું છું, તેના પડેલા સંસ્કારના અળે 'સકલાર્હત્' – સ્તાત્રમાં પણ પૃથ્વી આદિ તત્ત્વાની ધારણા ગુંથાયેલી હાેય અને છેલ્લી આઠગાથામાં 'બિંદુનવક'નું' પ્યાન સ્તુતિકારને અભીષ્ટ હાેય એ વિચાર સ્કુરેલાે છે અને તે કારણે તમને અગાઉના પત્રમાં જણાવ્યા હતા.

આના માંઠે સ્તુતિપાઠ દીધકાળ, નિરન્તર, સત્કારપૂર્વક કરાયેલ છે અને તેના આધારે વિચાર સ્કુરેલ છે. તે સિવાય બીજો કાેઈ આધાર મત્યા છે એમ નહિ પણ 'નવપદ 'તું ધ્યાન 'બિન્દુનવક' સાથે સરખાવવાની જે એક કલ્પના છે, તેવી જ આ એક કલ્પના છે, એમ માનીને વિચારશા.

'લેાગસ્સ'– સૂત્રના ધ્યાનને પણ ચક્રોમાં નામાદિના ન્યાસ કરીને ધ્યાનની એક પ્રક્રિયા તરીકે ઘટાવવાના પ્રયાસ છે, તેવા જ આ એક પ્રયાસ છે. મૂલાધાર અને સ્વાધિષ્ઠાનમાં પણ પ્રભુના નામના ન્યાસ થઈ શકે છે. એ માટે તમે 'શ્રી જિનપંજર'– સ્તાત્રનું પ્રમાણ લખ્યું તે બેઈ લીધું છે અને તે પ્રમાણ તરીકે આપી શકાય.

૧. બિન્દુ, અધ<sup>s</sup>ચન્દ્ર, રાધિની, નાદ, નાદાન્ત, શક્તિ, વ્યાપિની, સમના અને ઉન્મના–એ ' બિન્દુનવક ' કહેવાય છે.

ર નવપદઃ- અરિદ્વંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધુ, દર્શન, ત્રાન, ચારિત્ર અને તપ. બીજા પણુ તે જાતના પ્રમાણુ મળે તો મેળવી લેવા જરૂરી છે. શ્રી માનવિજય વાચકનું એક સ્તવન મળ્યું છે, તે આ સાથે બીજા પાના પર ઉતારીને માેકલ્યું છે. તેમાં પણુ પિંડમાં સમગ્ર પ્રદ્માંડ કેવી રીતે રહેલું છે, તેની ઘટના કરી છે. તેથી પૃથ્વી આદિ તત્ત્વાે ધારવાની પ્રગ્રાલિકા પૂર્વાચાર્યાની પર પરામાં ચાલી આવી છે–એ સિદ્ધ થાય છે.

ચિત્તને એક જગ્યાએ બાંધવું તે ધારણાના અર્થ છે અને તે બાંધવા માટે શરીરમાં રહેલા ચક્રોનાે ઉપયોગ પરાપૂર્વથી ચાલ્યાે આવે છે.

> क सिद्धसेनस्तुतयो महार्था अशिक्षिताऽऽलापकला क चैषा। तथापि यूथाधिपतेः पथिस्थः, स्खलद्वतिस्तस्य शिर्शुर्न शोच्यः॥३॥

[ कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्राचार्यविरचिता अयोगव्यवच्छेद -- द्रात्रिंशिका स्तुतिः ]

અર્થ –ગંભીર અર્થવાળી શ્રીસિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિની સ્તુતિએા કયાં ? અને અભ્યાસ વિનાની બાલવાની મારી આ કળા કયાં ? તા પણુ માટા હાથીઓનાં માર્ગ ઉપર ચાલનારું હાથીનું બચ્ચું સ્ખલના પામવા છતાં પણ જેમ શાેચનીય નથી, તેવી રીતે જો હું પણુ (સિદ્ધસેન જેવા મહાન આચાર્યોનું અનુકરણ કરવા જતાં સ્ખલના પામું તા પણ ) શાેચનીય નથી.

ખાસ કરીને ' સકલાર્હત્ '- સ્તાેત્રની પહેલી છે ગાથામાં અનુક્રમે 'प्रणिद्धमहे ' અને ' समुपास्महे '- એ છે શબ્દા વચ્ચે ભેદ રહેલા છે, તેને અંગેના વિવેચનની જરૂર છે; પ્રશિ્ધાન 'આર્હન્ત્ય'નુ અને સમુપાસના 'નામાદિ'ની કહી છે - તે ઉપરથી બન્ને વચ્ચેના ભેદ સ્પષ્ટ થાય છે.

뗤

---: અનાહતસમતા :----

[ પત્ર ક્રમાંક-૬૫ (પૃષ્ઠ : ૭૪) અને પત્ર ક્રમાંક-૬૬ ( પૃષ્ઠ : ૭૫ ) ]

' અનાહતસમતા'નાે ઉલ્લેખ ઉપાધ્યાય શ્રીયશાેવિજયજી મહારાજ કૃત ' અખ્યાત્મસાર'ના તૃતીય – પ્રબંધ 'સમતાધિકાર'માં પ્રાપ્ત થાય છે, જે નીચે પ્રમાણે છે:---

## लब्धे स्वभावे कण्ठस्थ - स्वर्णन्यायाद्धमक्षये। रागद्वेषानुपस्थानात्, समता स्यादनाहता ॥७॥ जगज्जीवेषु नो भाति, द्वैविध्यं कर्मनिर्मितम् । यदा शुद्धनयस्थित्या, तदा साम्यमनाहतम् ॥८॥

સુવર્ણનું આબૂષણ ગળામાં જ ઢાવા છતાં જ્યારે તેના 'ઢાવાના' વિષયમાં ( અસ્તિત્વની બાબતમાં ) બ્રમ થઈ જાય છે, ત્યારે જીવ અકળાઈ જાય છે, પણ જ્યારે 'તે આબૂષણ તાે ગળામાં જ રહેલું છે '– એવાે ખ્યાલ આવી જાય છે, ત્યારે તે બ્રમ ભાંગી જતા ફરી જીવ સ્વભાવમાં આવી જાય છે. અહીં વસ્તુત: આબૂષણ ગયું જ ન હતું છતાં ખાવાયાના બ્રમનાે ક્ષચ થતા તે અરતિ ટળા ગઈ અને સ્વભાવની પ્રાપ્તિ થઈ.

આ જ રીતે ખાજ્ઞ – પદાર્થમાં ઇષ્ટાનિષ્ટની ભ્રાન્તિને જ્યારે ક્ષય થઈ જાય છે ત્યારે પછી રાગ – રાષનાં તાફાના જાગતાં નથી. ત્યાં 'અનાહતસમતા' અર્થાત્ અપ્રતિહત ( અખાધિત ) સમતાની અનુભૂતિ થાય છે. ( ૭ )

સામાન્યતઃ જીવને સંસારના જીવેામાં, કમે' સર્જેલા ઉચ્ચ – નીચપણાનાં સારાનરસાપણાનાં એવા અનેક દ્વૈવિધ્ય ભાસતા હાેય છે પરન્તુ જ્યારે શુદ્ધનિશ્ચય દષ્ટિથી દરેક જીવ તેને શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ દેખાવા લાગે છે, ત્યારે એ દ્વૈવિધ્યનું ભાન રહેતું નથી અને એ વખતે તે જીવને ' અનાહતસામ્ય ' અર્થાત્ અપ્રતિહત ( અયાધિત ) સમતાની પ્રાપ્તિ થાય છે. ( ૮ )

卐

## [ ૫ ]

# **લઘુશાન્તિ**\*

( 98 )

રમ.

### તા. -

'લઘુશાર્નિત'ના વિવરજીના પ્રયાસ આપને સ્તુત્ય લાગ્યા તે મારાં અહાેભાગ્ય મને લાગે છે કે તાંત્રિક – પ્રક્રિયાના તેમાં સ્ફાટ થયા છે, એવા બીજે કાેઈ સ્થળે જોવામાં આવ્યા નથી તેમાં જે વિધાના મે કર્યા છે તેના આધારા આપ્યા છે; પણુ તે બારીકાઈથી તપાસવાની જરૂર છે. વિધાના નીચે પ્રમાણે છે:-

- ૧. 'ૐકાર'રૂપ શાન્તિજિનનું નામ પંચકૃત્યકા**રી છે**.
- ર. છ શ્લેાક સુધીમાં કૃત્યાેનાે નિદે^શ છે.
- ૩. મહાકાવ્ય શું છે ?
- ૪, તેના કેવળ ઉચ્ચારથી દેવીઓ સહાય કરે છે.

પ. દેવીઓના ભક્તોના આઠ પ્રકારો.

- ૬. તે તે ભક્તો માટે શું શું કરે છે તેની વિગતા.
- છ. મંત્ર-પ્રયાેગના હેતુ.
- ૮. શિવ, શાન્તિ, તુષ્ટિ, પુષ્ટિ અને સ્વસ્તિ એનેા પાંચ કૃત્યા સાથે સંબંધ.
- ૯. તે માટેના મંત્ર બે ખંડમાં વિભક્ત છે.
- ૧૦, પહેલાે ખંડ શાન્તિનાથ ભગવાન માટે છે અને બીજો ખંડ પાર્શ્વવાથ ભગવાન માટે છે.

Jain Education International

www.jainelibrary.org

૧૧. મંત્રને સ્તવમાં કેવી રીતે વિદર્ભિત કરેલ છે-તેનેા સવિસ્તર સ્ફેાટ. ૧૨. ' <mark>ય</mark>થાયાેગં', ' ભાવયતિ ' અને ' શાન્તિપદ'ના વિશિષ્ટ અર્થા. આ સઘળાં વિધાના તપાસી, જેવા જેવાં છે.

### 卐

### (७५)

અ.

#### cu. –

'લધુશાન્તિ'માં શાન્તરસની વિચારણાઃ—

' બુદ્ધિપ્રકાશ'– એપ્રિલ ૧૯૬૮, પૃષ્ઠ : ૧૨૬–

' રસ અને ધ્વનિ ' ના શીર્ષક નીચે ' શાન્ત-રસ ' વિષે નગીનદાસ પારેખનું આઠમું લખાણઃ-

"જેઓ શાન્તને નવમા રસ તરીકે સ્વીકારે છે તેઓ એનેા સ્થાયીભાવ શમ છે એમ કહે છે. તપ, અભ્યાસાદિ એના વિભાવા છે. કામકાધાદિના અભાવ એના અનુભાવા છે અને ધૃતિ, મતિ આદિ એના વ્યભિચારી-ભાવા છે – એમ કહે છે."

( મૈત્રી, સ્નેહ અને વાત્સલ્યને રતિમાં સમાવી શકાય. આ પ્રમાણે આગળ ઉપર તે લખાણુમાં છે ).

શમ-રસમાં મતિ કેવા પ્રકારની હેાવી જેઈએ તે 'હેયપક્ષ એાક્ ચાેગ'માં આપ્યું છે અને ત્યાં 'શાકન્તલ'માંથી ઢધ્ટાન્ત આપ્યું છે.

## 贤 (৬;)

સ્પ

તા. ૧૧–૫–૬૮

## લઘુશાન્તિ

## " भक्तानां जन्तूनां, शुभावहे ! नित्यमुद्यते ! देवि ! । सम्यग्दछीनां भृति-रति-मति-बुद्धि-प्रदानाय ॥ १० ॥"

'લઘુશાન્તિ'ના શ્લેાક – ૧૦ માં દેવીના વિશેષણુ તરીકે સમ્યગ્દ્રપ્ટિએા**ને ' घृति–रति-मति-**बुद्धि'નું પ્રદાન કરવાને ઉદ્યતતમ કહી છે. સાધારણુ રીતે 'घૃતિ'થી ચિત્તનું સ્વાસ્થ્ય, '**રતિ**'થી **હ**્મ, ' મત્તિ ' થી વિચારશક્તિ અને ' **લુદ્ધિ** ' થી ખરું – ખાટું નિર્દ્ધિ કરવાની શક્તિ – એ પ્રમાણે અર્થ કરાય છે, પણ તેથી કાંઈ સમજાતું નથી. વિશેષણુની વિશિષ્ટતા પકડાય તેવા અર્થ થવા જોઈ એ. આ બાબત બહુ વિચાર ઘણા વખતથી થાય છે પરંતુ કાંઈ ધ્યાનમાં આવતું ન હતું. હમણાં ' ખુદ્ધિપ્રકાશ ' વાંચતાં તેમાં 'શાન્ત–રસ' વિષેના લેખમાં ધૃતિ–મતિને શાન્તરસના વ્યભિચારી-ભાવા કહ્યા છે અને તે રહસ્યના સ્ફાટ કરે છે:-' ધૃતિ ' એટલે વિષમ – સંજોગામાં પણ હરેડી ન જાય તેવી સમ્યગ્દૃષ્ટિ – ભક્તની સ્વસ્થતા.

'રતિ ' એટલે મૈત્રી, સ્નેહ અને વાત્સલ્ય.

' મતિ ' ઐટલે વિષમ – સંજોગામાં મદદ કરે તેવી વિચાર–શક્તિ,

' બુદ્ધિ ' એટલે મૈત્રી, સ્નેહ અને વાત્સલ્ય વધારે તેવી શક્તિ.

સમ્યગ્દબ્ટિને દેવી જે ઉપરના સંચારીભાવાનું પ્રદાન કરે તાે તેમાંથી નિષ્પન્ન થતાે સ્થાયીભાવ જે 'શમ' છે તે કાેઈ દિવસ તે પામે. આ દબ્ટિએ દેવીને સંબાધિત વિશેષણુ સમજાય તાે એક નવા પ્રકાશ પડે છે.

### 蛎

### ( 99)

ગઢસીવાણા.

વૈશાખ વદ–૩

તા. ૧૧–૫–૬૮ ના પત્ર આજે મળ્યા છે. ' ધૃતિ – રતિ – મતિ – યુદ્ધિ ' ના વિશેષ અર્થા જાણી આનંદ થયા.

'કાવ્યાનુશાસન'માં 'શાન્ત – રસ'ના સંચારીભાવ તરીકે 'ધૃતિ –મતિ – બુદ્ધિ – નિર્વેદાદિ'ને ગણાવ્યા છે, એટલે ' બુદ્ધિપ્રકાશ'ના લેખકે જે વર્ણન કર્યું છે, તે ચથાર્થ છે. ' કાવ્યાનુશાસન'માં ' રતિ ' શખ્દ પ્રાયઃ નથી. શૃંગારના સ્થાયીભાવમાં 'રતિ' નાે ઉલ્લેખ છે. ત્યાં 'કાવ્યાનુશાસન' હાય તાે નેશા.

' શાન્ત – રસ ' માંટેનું સૂત્ર નીચે મુજબ છેઃ-

' वैराग्यादिविभावो यमाद्यनुभावो धृत्यादिव्यभिचारी शमः शान्तः।'

ભ.

' શ્રીનવકાર – મંત્રમાં નવરસાે ' એ નામનું એક પ્રકરણ ' પરમેષ્ઠિ નમસ્કાર ' એ પુસ્તકની અંતર્ગત લખ્યું છે, તે પુસ્તક ત્યાં હાેય તાે જોશા અને એમાં કરેલ લખાણમાં કાંઈ સૂચવવા યાેગ્ય હાેય તાે સૂચવશાે.

પ્રથમપદ્દના જાપ અને ધ્યાન શરૂ કર્યા' હશે.

'સ્વરૂપ', 'અભિધેય', 'તાત્પર્ય ' અને 'તત્ત્વની 'ની સાથે ' ક્ષેમ ' અને 'ચેાગ ' પણ ઉમેરી શકાય, 'ક્ષેમ ' માટે ' પાપ – પ્રણાશ ' અને 'ચાેગ ' માટે ' શ્રેષ્ઠ મંગળના લાભ '– વિચારી શકાય.

' તત્ત્વ ' માંટે ' અસિંત અને અલેદ ' જેમ વિચારી શકાય તેમ ' અસિંત અને જ્ઞાનાદિ ગુણેા ' તથા 'સિદ્ધાદિ પરમેષ્ઠિઓનેા અલેદ' વિચારીને પછી 'આત્માના અલેદ' વિચારવા વિશેષ દઢતા અને સ્થિરતા ઉત્પન્ન કરી શકાય.

똀

# [૬] 'અજિત – શાન્તિ – સ્તવ '<sup>\*</sup> એક વિચારણા (બ્ર)

તા. ૪–૧૧–૬૮

વાંચન મર્યાદિત હેાવાથી હાલ તેા ' અજિત – શાન્તિ – સ્તવ' વાંચી વિચારીને 'શાન્તિ – સમાધિ–વર'ની માગણી કરતા હતા.

પ્રસ્તુત સ્તવમાં વિષાદરૂપી ગઢને પ્રશાન્ત કરવા અને પ્રમાેઢને ઉત્પન્ન કરવા મહાત્મા નંદિષેણના કવિ – હુદયે, દેવ – વધૂઓને ભક્તિવશ અને ભક્તિ – સંનિવિષ્ટ કરીને તેમનું નૃત્ય અને ગાન અમર – ગાથાઓમાં ઉતાર્શું, તેમાં પહેલાં આઠ ગાથામાં જુદી જુદી રીતે પ્રણામ કરીને મહાત્માએ 'मम संति – समाहि – वरं दिसउ ' ની માગણી કરી છે. તે મૂળ આલાપક છે. પછી તાે ભક્ત – કવિના આવેશની અવધિ આવે છે અને તેનું માધુર્ય સ્તવમાં ઠેકઠેકાણે પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રસ્તુત–સ્તવ સ્નેહ અને આસક્તિથી ભરપૂર છે. ભક્તિની સ્નેહ – અવસ્થામાં તેના પેટા – વિભાગ દગ્રુચિનું આખ્યાન ગાથા ૯ અને ૧૧ માં મળે છે. તેમાં પુરુષાત્તમ અજિતનાથ તથા શાન્તિનાથનું વિગ્રહસ્વરૂપ ગઘપઘમય કૃતિથી સુંદર રીતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે તથા તેના પેટા – વિભાગ સ્મૃતિગાથા ૧૦ તથા ૧૨ થી કાવ્યમય રીતે તથા સંક્ષેપથી દર્શાવવામાં આવેલ છે.

અન્ય પેટા – વિભાગા જુદી જુદી રીતે આખા સ્તવમાં કાવ્ય-સંગીત અને નૃત્યની મનાહર ગુંથણી વડે સુંદર રીતે આલેખવામાં આવ્યા છે. ભક્તિનું આવું વિવિધ રિંગ-રાગિણી ચુક્ત ચિત્ર ભાગ્યે જ અન્ય સ્થળે પ્રાપ્ત થાય છે. મારા ધારવા પ્રમાણે કયાંયે પ્રાપ્ત થતું નથી.

\* 'અજિત – શાન્તિ – સ્તવ ' ના સંદલ માં જુઓ ઃ ' શ્રી–શ્રાહ– પ્રતિક્રમણ–સૂત્ર, પ્રેબાેધટીકા', ભાગ–૩; ( પૃષ્ઠ : ૨૯૬ થી ૫૪૬ ).

અ

'અજિત – શાન્તિ – સ્તવ' પર વિચાર કરતાં માલૂમ પડે છે કે બે તીથ'કરોની સાથે પ્રાર્થના કરવાનું આ પહેલું અને છેલ્લું સ્તવ દેખાય છે. ઝગ્વેદમાં જોડકાં દેવેાની પ્રાર્થના છે. તેમાં મિત્રાવરુણાની ઝચાએા પ્રખ્યાત છે. ભૈદ્ધોમાં પણ પ્રજ્ઞાપારમિતા વિષે સ્તવો હેાવાનું સાંભલ્યું છે. 'અજિત – શાન્તિ – સ્તવ' એ ભક્તિના પ્રણામ સંવેદનવાળું સ્તવ છે. જ્યારે ત્યાર પછી 'લઘુ – શાન્તિ', 'બૃહચ્છાન્તિ' અને 'સંતિકર'' એ સ્તવા વિશિષ્ટ કાર્યો માટે છે. 'લઘુશાન્તિ'માં જનહિત માટે સમ્યગ્દ બ્ટિ દેવીઓની સ્તુતિ કરવામાં આવી, જ્યારે 'બૃહચ્છાન્તિ'માં દિક્પાલ અને લાકપાલની પણ સ્તુતિ કરવામાં આવી અને 'સંતિકર'માં વીરા અને જોગિણીઓનો આશ્રય લેવાયા. આ પ્રકારે ' અઘોડઘો गङ्गેયં પદ્મુપગતા સ્તોષ્ઠમાયવા, વિવેષ્ઠપ્રાણનાં માથતિ વિનિષતઃ રાત્રમુखઃ !' – જેવું રૂપાંતર આપણી ભક્તિની ભાવનામાં આસ્તે આસ્તે પેસી ગયું છે– તેથી નિષ્ઠા નઅળી પડી.

આવા વિષમ સંજોગામાં અસ્થિ અને મજ્જા સુધી પહેાંચે તેવી દઢતામાં ભક્તિ માટેના પ્રયાસ અતીવ દુષ્કર છે, પરંતુ આપના આશીર્વાદથી સઘણું શક્ય છે.

鲩

## [ၑ]

# સિદ્ધચક્ર – નવપદછ

(9%)

અ.

#### તા.

'સિદ્ધચક્ર'ની પાંચ વ્યાખ્યા જે 'છૃહવ્યાસ' ઠીકામાં મળે છે તે આ સાથે આપને માેકલું છું. તેમાં 'નવપદ'ની વાત જણાતી નથી. 'ખૃહવ્યાસ' ઠીકામાં 'સિદ્ધચક્ર'ને 'તત્ત્વ' કહ્યું અને 'તત્ત્વ' એટલે 'પચાસવર્ણો ' જયારે રત્નશેખસૂરિએ 'તત્ત્વ' એટલે 'નવપદ ' કહ્યાં. આ લેદ તો જૂના 'સિદ્ધચક્ર'ના પટ મળે તા સમજાય. 'વ્યાખ્યાન – ઠીકા'માં એક સિદ્ધચક્રનું યંત્ર છે. તેમાં 'નવપદ ' નથી. તેમાં 'પરમાક્ષર' ઉપર જ ભાર છે. હાલમાં પ્રચલિત પટામાં 'પરમાક્ષર' નથી. આ વિષે મેં સુનિ શ્રીયશાવિજયજીને પૂછશું તા તે કહે કે 'પરમાક્ષર' નથી – તે સત્ય છે.

<mark>ઝ ફ્ર</mark>ેના શ્લોકો હવે આવે છે – તે સમજવા માટે આ સઘળું જરૂ**રી** છે.

' અનાહત ' અને 'અવ્યક્ત'ની આરાધના માટે બીજા કાેઈ આધાર-ગ્ર'થાે મળે ખરા ? હું જૈન - ગ્ર'થાે વિચારી રહ્યો છું, જૈનેતર તાે પુષ્કળ મળે છે; તેમાં ખાસ કરીને ' તંત્રાલાક ' તથા ' સ્વચ્છદ - તંત્ર ' છે.

## ӄ

( <0 )

24.

તા. ૧૨–૧૦–૬૨

શ્રીરત્નશેખરસૂરિએ ' તત્ત્વ ' એટલે 'નવમંડળામાં પ્રથમ મંડળ ' – એવું કહ્યું છે; તેમ આપ ધારા છે પણ તે માટે આધાર આપશાજી.

'નમસ્કાર સ્વાધ્યાય', પ્રાકૃત-વિભાગ; પૃષ્ઠ ૪૬૬, શ્લાેક- ૧૯૧ માં 'पयनवमं परं तत्तं ' લખ્યું છે. વ્યાખ્યામાં 'इति एतत् पदानां नवकं परमतत्त्वं वर्तते '- આ પ્રમાણે સમજ આપી છે. આથી એમ ધારવાને **સિદ્ધચક્ર–નવપદ**છ

કારણુ મળે છે કે 'નવપદ' એટલે 'પરમતત્ત્વ', આ હકીકત શ્લેાક–૧૯૨માં જરા વિસ્તારથી જણાવવામાં આવી છે.

જેમ ખાર શ્લાેકના વિવરણમાં 'પાંચ–પંચક' મેં દર્શાવ્યાં તેમ અહીં 'નવ-નવક ' દર્શાવવાની મારી ઇચ્છા છે, પરંતુ 'ચાર–નવક ' મળે છે, તે આ પ્રમાણેઃ—

(१) वाचक – कला – नवकम्, (२) अनुभवकला – नवकम्, (२) बिन्दु – नवकम् अथवा मंत्रावयव – नवकम्, (४) पद – नवकम्।

બીજાં ' પાંચ – નવક ' મળતાં નથી. આપને ' નવક – મંડળ ' મત્યાં હાેય તાે તે કયાં કયાં છે તે કૃપા કરી જણાવશાજી.

શ્રીરત્નશેખરસૂરિ શ્લોક – ૧૯૫ માં ક્રરીને જણાવે છે કે :--

' हतैः नवमिः पदैः सिद्धं - निष्पन्नं यदेतत् श्रीसिद्धचक्रम् । ' 'નમસ્કાર સ્વાધ્યાય,' પ્રાકૃત – વિભાગ, પૃષ્ઠ – ૩૩૫, પર જેને 'મૂળમંત્ર' કહેલ છે તેને આપ ' પરમાક્ષર ' કહેા છેા. ઉપરાંત ' ધ્યાનવિચાર'માં જે વ્યાખ્યા 'પરમાક્ષર'ની છે તે પ્રમાણે ' પરમાક્ષર ' મંત્રમાં નથી. ૐ હ્રીઁ અર્હ્રે 'એકત્ર-અક્ષરો' છે – 'બેડાક્ષરા,' 'કૂટાક્ષરો' છે અથવા 'મૂલમંત્ર' છે.

अ, आ, इ, ई વગેરે જે સ્વરાે છે તેના ઉપર 'કલા', 'બિન્દુ ' અને ' નાદ ' મૂકવામાં આવે તાે ' પરમાક્ષરાે ' કહેવાય. પરંતુ તે પ્રમાણે કયાંયે દેખાતું નથી અને શ્રીયશાેવિજયજીએ તથા શ્રીધુર ધરવિજયજીએ તે કબૂલ કર્યું છે.

'અનાહત '–' અવ્યક્ત'—શ્રી'સિદ્ધચક્ર'ના મૂળભૂત – સિદ્ધાન્તાે આ બે શબ્દાેમાં છે એટલે આપણે ત્યાં તેના પુષ્કળ વિચાર થયા હશે. છતાં હુજી હાથ લાગતાે નથી.

> ⑤ ( <१ )

ભ.

પાટણુ. આસા વદી–૩

તા. ૧૨-૧૦-૬૨ નાે પત્ર મળ્યાે

' एयं च परमतत्तं परमरहस्सं परमपयं परमपयत्थं ' वगेरे विशेषो्। 'नवपदे।'ने ઉद्देशीने छे पण् 'सिद्धચક્ર'-યંત્રને ઉદ્દેશીને નથી. 'નવપદેા' એ જિનશાસનનું સર્વરવ છે – એમ જ્યારે કહેવામાં આવ્યું છે ત્યારે દેવ, ગુરુ, અને ધર્મ – એ તત્ત્વો તેમાં સમાવેશ પામ્યાં છે, એ અર્થમાં કહ્યું છે; 'યંત્ર ' કે ' પરમાક્ષરા'ની દૃષ્ટિથી નહીં.

'અવ્યક્ત' કે 'અનાહુત' સંબંધી વિશેષ માહિતી તાંત્રિક-ગ્રન્થામાંથી મળવી સંભવિત નથી.

ંસિદ્ધચક્ર'નાં 'નવ – મંડળ'; 'સિદ્ધચક્ર્મ્યુહ<sub>(</sub>પૂજનવિધિ'ની છપાયેલી પ્રતમાં પ્રાયઃ સ્પષ્ટ કર્યા છેઃ–

| ٩. | प्रथभ <b>लै</b> ही ँ अई ँ | <b>ું</b> ૨. નવપદેાનું |
|----|---------------------------|------------------------|
| з. | અષ્ટવગેર્ <b>નું</b>      | ૪. ૪૮ લબ્ધિપદેાનું     |
| ધ. | ગુરુપાદુકાઓનું            | ૬. જયાદિ દેવીઓનું      |
|    | ૧૮ અધિષ્ઠાયકાેનું         | ૮. વિદ્યાદેવીએોનું     |
|    | . ય                       | ક્ષ – યક્ષિણીઓનું      |

તે પછી બહારના વલયેામાં વીર, દિક્પાલ વગેરે છે, પણુ મંડળમાં અભ્યંતર આ નવ ગણાય છે.

' एतैः नवपदैः सिद्धम् ' લખ્યું છે – ત્યાં બધાં મંડળામાં ' નવપદ – મંડળ'ની પ્રધાનતા – શ્રેષ્ઠતા બતાવવા માટે સમજાય છે. પૂજ્યમંડળામાં પ્રધાન – મંડળ તે છે.

'સિરિસિરિવાલકહા'માં ચંત્રાહાર, ચંત્રાલેખન, ચંત્રપૂજન, વગેરે વિસ્તારથી બતાવ્યાં છે, પણુ વધુ મહિમા અરિહંતાદિ નવપદા અને તેના ધ્યાનના વર્ણવ્યા છે. એનાથી સિદ્ધ થયેલ હેાવાના કારણે 'સિદ્ધચક' મહિમાવંતુ છે; પરંતુ આ ઉપદેશ - રૌલી છે; આગમ – રૌલી છે. યાેગ – રૌલી અને મત્ર – રૌલીની દબ્ટિથી 'સિદ્ધચક્ર'ના ચંત્રના પ્રભાવ પણુ તેટલા જ છે – એ રોાધી કાઠવાનું રહે છે અને તે 'તંત્ર' વગેરેના ગ્રંથા બેવાથી જ મળી આવે.

( ८२ )

અ

તા. ૧૭-૧૦-૬૨

' ચેાગશાસ ' અષ્ટમ – પ્રકાશના શ્લેાક : ૧૮ થી ૨૮ ' ઝર્ફ"' વિષે હેાલાથી 'સિદ્ધચક્ર'ની વૈજ્ઞાનિક સમજૂતિની જરૂર છે. આ સમજૂતિ

蜴

માટે સાહિત્ય હશે પણ હાલ ઉપલબ્ધ નથી. તેથી. 'સિદ્ધચક્ર'નાં યંત્રો એકઠાં કરીને તેના ઐતિહાસિક સુધારા વધારાની નાંધ કરવી જેઈએ. મેં આપને લખ્યું તેમ 'વ્યાખ્યાન – ટીકા'માં 'સિદ્ધચક્ર' વિષે શ્લેોકાે છે તેમાં 'નવપદ'ના નિદે'શ નથી. તેમ જ શાસ્ત્રકાર ભગવંતે 'ચાેગશાસ્ત્ર'માં કે 'બૃહવ્યાસ'માં જે સમજ આપી છે તેમાં ક્યાંય 'નવપદ' નથી.

્રેલેાક ૧૮થી ૨૮ આ તેમ જ આગળના ૧૨ શ્લાેકા માતૃકા – સંસ્મરણના – એક વિભાગ જ છે. 'બ્યાખ્યાન – ડીકા'માં 'સિદ્ધ ચક્ર'ને માતૃકાથી આકૃત કરેલ છે અને પં શ્રીધુર ધરવિજયનું આ બાબત મે ધ્યાન ખેંચ્યું, ત્યારે 'બૃહતપૂજનવિધિ'ની નવી આવૃત્તિ છપાતી હતી, તેમાં 'બ્યાખ્યાન–ડીકા'ના શ્લાેકા અમારી પાસેથી લઈને આમેજ કર્યા હતા.

'નવપદ'ની સમજૂતિ જે આમ્નાયદ્વારા ચાલી આવતી હશે. તેને ગ્રન્થારૂઢ કરી શ્રીરત્નશેખરસૂરિએ જૈન – સમાજ ઉપર મહત્તમ ઉપકાર કર્યો છે. આને માટે તાંત્રિક–વિધિ પણુ આવા પ્રકારનાં પદેા આપે છે જેને 'કારણુ' કહે છે.

### અ.

dı. -

આપના પત્રના ઉત્તર આપ્યા, પર તુ તેમાં 'નવ – મંડળ'ની હુકીકત વિચારણા ઉપર રાખેલી. હવે એમ જણાય છે કે 'સિદ્ધચક્ર'માં દ્રીઁકારના સાડાત્રણ વલય પછી જે બાદ્ય – વલયા છે તે સઘળા પાછળથા ઉમેરાયા છે. તેના માટે 'વ્યાખ્યાન – ટીકા'માં ઉલ્લેખ નથી અને વિધિ – વિધાન જે પાછળનું છે તે આવા ઉમેરાને અનુકૂળ થઈ જાય છે. આ દૃષ્ટિએ ' નવ – વલય' જે આપ જણાવા છા તે સુસંગત નથી આ દૃષ્ટિએ વિચારી જોશાજી.

### અ.

લા. ૧૫–૬–૭૩

' યેાગશાસ્ત્ર ' અષ્ટમ – પ્રકાશના શ્લેાક ૧૮ થી ૨૭ માં ' अર્ફટ' લિષે સુંદર પ્રક્રિયા છે પરંતુ તે સમગ્ર સમજવા માટે આપણે 'સિદ્ધચક્ર' યંત્રને સંપૂર્ણુ સમજવું જોઈ એ. હાલનાં યંત્રોમાં સમજ્યા વિના ભપકા વધારી દીધા છે. પણ જૂનાં યંત્રો તપાસવા જોઈએ. યંત્ર જે ઘાટરૂપે છે તે વસ્તુતઃ ધ્યાતાની 'ઘટાવસ્થા'નું સૂચક છે. 'હુકયાેગ – પ્રદીપિકા' પ્રમાણે ધ્યાતાની ચાર સ્થિતિ છે. તેમાં પહેલી 'આરંભાવસ્થા ' અને બીજી 'ઘટાવસ્થા'. આ અવસ્થામાં કુંભકના પ્રયાેગ છે અને તે બરાેબર ન સમજાય ત્યાં સુધી આપણને જૈન–પ્રક્રિયા હાથમાં આવે નહિ. 'છાશ' શું છે તે આપણે સમજતા નથી એટલે 'પાણી' વલાેવી માખણુ કાઢવાના પ્રયાસ કરીએ છીએ.

'વૈરાગ્ય– કલ્પલતા'માં ઉપાધ્યાય શ્રીયરોાવિજજીના ધ્યાન વિષે ઘણા શ્લેાક વાંચ્યા પણ કયાંય તેની પ્રક્રિયા દર્શાવી હાેય તેમ જણાતું નથી. કદાચ આપણુને તે દૃષ્ટિ સાંપડી નથી.

' બિન્દુ-નવક '- ' બિન્દુ ' એકલું જ 'વાચ્ય' માટે છે અને બાકીના બધા 'વાચક' માટે છે એટલે 'વાચક'ના વિચાર 'પદાર્થ- લેદન'ની ટપ્ટિએ ગોડવી શકાય, પણ આપણા લાેકા આ બધુ કેમ સમજે? ' યાેગશાસ્ત્ર ' અષ્ટમ – પ્રકાશનું પુસ્તક ઘણાંને માેકલ્યું તે ઉપરથી આપને કાેઈ પ્રશ્ન પૂછતા હાેય તાે લલે પણ મને તાે કાેઈ પૂછતું નથી. તે દેખાડી આપે છે કે આપણા સાધુ – સાધ્વીઓ માટે આ વિષય તદ્દન નવાે છે. 'બિન્દુ' એ ' વાચ્યનું પિંડીભૂત – સ્વરૂપ ' છે અને તેમાંથી જે 'વાચકની કલાઓ' ઉદ્દભવે છે – તે માટે 'નવપદ' ગાેઠવવામાં વાંધા ન આવે. 'બિન્દુ – નવક'ની કલાઓ માટે ટાઈમ ઘણા ઓછા હાેવાથી એક એક વસ્તુ માટે એક એક દિવસ ગાેઠવી નવ-દિવસ નક્કી કરવા પડયા. તે દિવસે તે 'કલા' ઉપર જ ધ્યાન એકાગ્ર કરવું.

띪

# 'ચૈત્યવંદન'–સૂત્ર અનુષ્ઠાન ઃ ચેાબક્રિયા અ. (૮૫)

તા. – ૧૯૬૨

જ્યારે કેાઈ શ્રદ્ધાવાળા, આરાધક ' अरिहंत – चेइयाणं करेमि काउस्सग्गं ' ઇત્યાદિ ' ચૈત્યવંદન '- સૂત્રનું ચથાવિધિ (શુદ્ધ ) ઉચ્ચારણ કરે છે, ત્યારે તેના શુદ્ધ – ઉચ્ચારણથી 'ચૈત્યવંદન' સૂત્રના પદેાનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે.

સ્વર ( ઉદાત્ત, અનુદાત્ત, સ્વરિત ), સંપદા ( વિશ્રાન્નિ – સ્થાન ), માત્રા ( હ્રસ્વ, દીર્ઘ, પ્લુત ) આદિના નિયમપૂર્વ'ક શુદ્ધ – વર્ણાનું સ્પષ્ટ – ઉચ્ચારણ કરવું તે ' યથાવિધિ ઉચ્ચારણ ' અથવા ' વર્ણયાગ ' છે. ' વર્ણયાગ'નું ફલ યથાર્થ પદ-જ્ઞાન છે માટે ' ચૈત્યનવંદન '– સૂત્રના પાઠ સમયે ' વર્ણયાગ ' થવા જોઈ એ તેથી સૂત્રનાં પદેાનું જ્ઞાન યથાર્થ થાય.

જે વ્યક્તિ 'અર્થા', 'આલંખન' – એ ખન્ને ચાેગથી શૂન્ય થઈને 'સ્થાન' તથા 'વર્ણુચાેગ'થી પણ શૂન્ય છે, તેનું અનુષ્ઠાન કાયિક-ચેષ્ટામાત્ર છે અર્થાત્ નિષ્કલ છે અથવા તે મૃષાવાદરૂપ હાવાથી વિપરીતફલ દેવાવાળું છે. આ કારણે ચાેગ્ય અધિકારીઓને પણ 'ચૈત્ય–વંદન'–સૂત્ર શીખવવાનું છે.

ં જે અનુષ્ઠાન નિષ્ક્લ અથવા અનિષ્ટ ફલદાયક છે, તે અસદ્નુષ્ઠાન છે. તેના ત્રણુ પ્રકાર છે:-(૧) અનનુષ્ઠાન, (૨) ગરાનુષ્ઠાન, (૩) વિષાનુષ્ઠાન. 'ચૈત્યવંદન'માં પણુ આ પ્રમાણે સમજવું જોઈએ કે તે કયારે અને કયા પ્રકારે અસદ્નુષ્ઠાનનું રૂપ ધારણુ કરે છે?

જે 'ચૈત્યવંદન – ક્રિયા'માં 'અર્થ' કે 'આલંબન ' યાેગ ન હાેય, રુચિ ન હાેય તેમજ ' સ્થાન', 'વર્ણુ' યાેગના આદર પણ ન હાેય તે ક્રિયા સંમૂચ્છિંમ – જીવની પ્રવૃત્તિની જેમ માનસિક ઉપયાેગ – શૂન્ય હાેવાના કારણે નિષ્ફલ છે. આ નિષ્ફલ – ક્રિયા 'અનનુષ્ઠાન ' છે – તેમ સમજવું જોઈએ.

## આ પ્રકારે ' ચૈત્યવંદન ' કરવાના સમયે પણ— ' ठाणेणं मोणेणं झाणेणं अप्पाणं वोसिरामि । '

આ પદેાથી ' સ્થાન', 'માૈન ' અને 'ધ્યાન' આદિની પ્રતિજ્ઞા કરાય છે. આવી પ્રતિજ્ઞા કર્યા છતાં ' સ્થાન', 'વર્ણુ' આદિ ચાેગના જો ભંગ કરવામાં આવે તાે તે 'ચૈત્યવંદન ' મહામૃષાવાદ હાેવાથી નિષ્કલ છે; એટલું જ નહિ પણ કર્મબંધનું કારણ છે. તેથી અનિષ્ટ કલદાયક હાેવાથી 'અનનુષ્ઠાન' છે.

'સ્થાન', 'વર્ણુ ' આદિ યાગોનો સંબંધ હોય તો પણ જો 'ચૈત્યવંદન' સ્વર્ગ આદિ પારલાંકિક–સુખના ઉદ્દેશથી કરવામાં આવે તો તે 'ગરાનુષ્ઠાન' છે અને ધન, કીર્તિ આદિ ઐદ્ધિક – સુખની ઇચ્છાથી કરવામાં આવે તો તે 'વિષાનુષ્ઠાન ' છે. 'ગરાનુષ્ઠાન ' તથા 'વિષાનુષ્ઠાન ' મૃષાવાદરૂપ છે કારણ કે પારલાંકિક અને ઐદ્ધિક સુખની કામનાથી કરવામાં આવે તેમાં માેલની પ્રતિજ્ઞાને સ્પષ્ટ ભંગ છે. આ પ્રકારના 'અનનુષ્ઠાન ', 'ગરાનુષ્ઠાન', 'વિષાનુષ્ઠાન '– એ ત્રણે ' ચૈત્યવંદન'માં હાય છે – આ કારણે યાગ્ય અધિકારીઓને જ ' ચૈત્યવંદન ' શીખવવાનું શાસ્ત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે. આ 'ચૈત્યવંદન'ના ઉદાહરણથી અન્ય સંકલ ક્રિયાઓમાં 'સદ્નુષ્ઠાન ' અને ' અસદ્દનુષ્ઠાન 'નું રૂપ ઘટાવી લેવું જોઈ એ.

' સ્થાન ' આદિ ઉક્ત પાંચ ચાેગના અધિકારી કાેણુ ?

દેશ–ચારિત્રવાળાને તથા સર્વ–ચારિત્રવાળાને આ 'સ્થાન' આદિ યાેગ અવશ્ય હાેય છે. ચારિત્રવાળામાં જ યાેગનાે સંભવ હાેવાથી જે ચારિત્રરહિત અર્થાત્ અપુનર્બન્ધક અને સમ્યક્દછિ હાેય તેમાં તે યાેગ બીજમાત્ર છે – એમ કાેઈ આચાર્યા માને છે.

ચાેગ ક્રિયારૂપ હાેય કે જ્ઞાનરૂપ પરંતુ તે ચારિત્ર – માહનીયકર્મના ક્ષયાેપશમથી અથવા શિથિલતાથી અવશ્ય પ્રકંટે છે. તેથી ચારિત્રી ચાેગના અધિકારી છે. આ કારણે જ ગ્રાંથકાર શ્રીહરિભદ્રસ્તૂરીશ્વરજી મહારાજે સ્વયં ' યેાગબિન્દુ'માં ' અધ્યાત્મ', ' ભાવના', 'ધ્યાન', ' સમતા ' અને ' વૃત્તિસંક્ષય '– આ પાંચ ચાેગાની સંપત્તિ ચારિત્રમાં જ માની છે. તેથી એ પ્રક્ષ ઊઠે છે કે ચારિત્રમાં જો ચાેગના સંભવ હાેય તા નિશ્ચયદ્ધિથી જે ચારિત્રહીન હાેય અને માત્ર વ્યવહારથી શ્રાવક અને સાધુની ક્રિયા કરવાવાળા હાેય તેઓને તે ક્રિયાથી શું લાભ થાય ? તેના ગ્રાંથકારે નીચે પ્રમાણે ઉત્તર આપ્યા છે: –– વ્યવહારમાત્રથી જે ક્રિયા અપુનર્બન્ધક અને સમ્યક્રદેષ્ટિદ્વારા કરાય છે તે ચાેગ નહિ પણ ચાેગનું કારણ હાેવાથી ચાેગનું બીજમાત્ર છે. જે અપુનર્બન્ધક તથા સમ્યક્**દષ્ટિ નથી પરંતુ સકૃદ્બન્ધક અથવા દિ**ર્બન્ધક આદિ છે તેની વ્યાવહારિક ક્રિયા પણ ચાેગબીજરૂપન હાેવાથી ચાેગાભાસ અર્થાત મિથ્યા ચાેગમાત્ર છે. 'અધ્યાત્મ ' આદિ ઉક્ત ચાેગના સમાવેશ 'સ્થાન ' આદિ ચાેગામાં આ પ્રમાણે છેઃ----

'અધ્યાત્મ'ના અનેક પ્રકાર છે. 'દેવસેવારૂપ અધ્યાત્મ'ના સમાવેશ 'સ્થાનચાેગ'માં, 'જપરૂપ અધ્યાત્મ'ના સમાવેશ ' ઊર્જ્યાગ'માં અને 'તત્ત્વચિંતનરૂપ આધ્યાત્મ'ના સમાવેશ 'અર્થયોગ'માં થાય છે. 'ભાવના'ના પણ સમાવેશ ઉક્ત ત્રણે યાેગમાં અર્થાત્ ' ઊર્જીયાેગ', 'સ્થાનયાેગ' અને ' અર્થયાેગ'માં સમજવા જાઈએ. ' ધ્યાન'ના સમાવેશ ' આલંબન– યાેગ'માં અને ' સમતા ' તથા 'વૃત્તિસંક્ષય'ના સમાવેશ ' અનાલંબન– યાેગ'માં થાય છે.

\*

ઉત્સાહથી, નિશ્ચયથી, ધૈર્યથી, સંતાેષથી, ત<sub>ત્</sub>વનું જ્ઞાન થવાથી અને જનપદના ત્યાગ કરવાથી – એ છ અર્થાવડે ચાગ સિદ્ધ થાય છે.\*

⋇

ચાેગ સિવાય કાેઈ પણ મનુષ્યની ઉત્ક્રાન્તિ થઈ જ શકતી નથી કારણ કે માનસિક ચંચલતાના કારણે તેની સર્વ–શક્તિઓ એક વિષય ઉપર એકત્રિત થયા વગર ભિન્ન–ભિન્ન વિષયોને ચહણ કરે છે તેથી ક્ષીણ્ થાય છે અને નષ્ટ થાય છે.

ચાેગના દેહ એકાગ્રતા છે. તેના આત્મા અહુંત્વ અને મમત્વના ત્યાગ છે. જેમાં કેવળ એકાગ્રતા સાધવામાં આવે તે 'વ્યવહાસ્કિ – યાેગ' છે અને જેમાં એકાગ્રતાની સાથે અહુંત્વ, મમત્વના ત્યાગનાે સંબંધ કરવામાં આવે છે તે 'પારમાથિ'ક-ચાેગ' છે.

મહર્ષિ પતંજલિએ વિચાર્યું કે ઉપાસના કરવાવાળા સર્વ લાેકોતું સાધ્ય એક છે, છતાં તેઓ ઉપાસનાની ભિન્નતા અને ઉપાસનામાં ઉપયોગી

## \*उत्साहान्निश्चयाद्वैर्यात्सन्तोषात्तत्त्वदर्भनात् । मुनेर्जनपदत्यागात् षड्भिर्योगः प्रसिद्धवति ॥

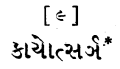
થાય તેવા પ્રતીકાેની ભિન્નતાના વ્યામાહમાં અજ્ઞાનવશ થઈ આપસ– આપસમાં લડી મરે છે અને આવા ધર્મના ઝગડામાં લાેકા પાતાનું સાધ્ય ભૂલી જાય છે. લાેકાેને આ અજ્ઞાનથી હઠાવી સત્પથ ઉપર લાવવા માટે તેમણે કહ્યું કે તમારું દિલ જેમાં લાગે તેનું તમે ધ્યાન કરાેઃ—

### यधाभिमद्धचानाद्वा ।

ં (' પાતંજલ ચાેગસૂત્ર', અધ્યાય-૧, સૂત્ર-૩૯ ).

જેવું પ્રતીક તમને પસંદ આવે તેવા પ્રતીકની ઉપાસના કરા. પરંતુ કાેઈ રીતે તમે તમારું મન એકાગ્ર અને સ્થિર કરા અને તે દ્વારા પરમાત્મ – ચિંતનના સાચા પાત્ર બના. આ ઉદારતાની મૂર્તિ સ્વરૂપ મતલેદસહિષ્ણુ આદેશ દ્વારા પાતંજલિએ સવે<sup>°</sup> ઉપાસકાને ચાગમાર્ગમાં સ્થાન આપ્યું અને તેમ કરીને ધર્મને નામે થતા ઝગડાે નાબૂદ કરવાના તેઓને સાચા માર્ગ બતાવ્યા. તેમની આ દપ્ટિ-વિશાળતા અન્ય ગુણુગ્રાહી આચાર્યા ઉપર પણુ પડી અને તેઓ મતલેદ – સહિષ્ણુતાના મર્મના લેદ સમજ્યા.

銗



(25)

શિવગંજ.

તા. ૧૧–૬–૬૯

' કાચાત્સર્ગ ' વિષે મુખ્ય સાહિત્ય ' હારિભદ્રીય ટીકાવાળું આવશ્યક-સ્ત્રત્ર : કાચાત્સર્ગ- અધ્યયન ' છે. તદુપરાંત ૧૨ પ્રકારના તપનું વર્ણન ' તત્ત્વાર્થ : ભાષ્ય–ટીકાએા'માં તથા શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય કૃત ' ચાેગશાસ્ત્ર : ચતુર્થ- પ્રકાશ'માં અને બીજે પણ 'તપના અધિકાર'માં મળશે. એક બે જગ્યાએ જોશા એટલે અધે એકસરખું જોવા મળશે. મારી નાટમાં ' કાચાત્સર્ગ' અંગે બે ત્રણુ નાંધા હતી તે ઉતારીને જોવા માટે આ સાથે માકલી છે; ઠીક લાગે તાે તેની નકલ કરાવીને આલુભાઈને માકલી શકશા.

卐

અ.

ભ.

### ( 29 )

તા. ૧૪–૬–૬૯

આપશ્રીએ જે સાહિત્ય દર્શાવ્યું તે તેા ધાર્મિક પ્રાયશ્ચિતની દષ્ટિએ છે. પરંતુ અહીં તેા ચાેગ અથવા નૈસગિ<sup>6</sup>ક ઉપચારની દષ્ટિએ માગણી કરાય છે. હવે ડૉકટરોની માન્યતા થઈ શકે છે કે પ<sup>૦</sup>/<sub>0</sub> જેટલા 'રોગા 'Tension' અથવા 'તનાવ'થી થાય છે. આપણે તેને ગુજરાતીમાં 'તંગદશા' કહી શકીએ. આ 'તનાવ'ના ઉપાય સાધારણ રીતે 'શબાસન' છે અને ઉત્કૃષ્ટ ઉપાય 'કાચાત્સર્ગ' છે એટલે તે જો વિધિસર કરાય તા સાધુ સંતામાં રાગ પ૦<sup>0</sup>ા ઓછા થઈ જાય.

જૈન માન્યતા છે કે 'કાયોત્સર્ગ'થી દેહની અને બુદ્ધિની જડતા ઓછી થાય છે. તેા જડતા કેવી રીતે ઓછી થાય છે ? તે વિષે ઉપાધ્યાય શ્રીમેઘવિજયજી 'અર્હદ્ગીતા 'માં લખે છે કે:-

\* વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ માટે જુએા : '.જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ ' તરકથી જ પ્રકાશિત ' કાચાત્સગ'ધ્યાન'.

### ' वातोदयाद्भवेचित्ते जडताऽस्थिरता भयम्।' (१४।४)

વાતના ઉદયથી ચિત્તમાં જડતા, અસ્થિરતા અને ભય પેદા થાય છે. આ શ્લાેકમાં વાતથી ચિત્તમાં જડતા, અસ્થિરતા અને ભય – એવી રીતે ત્રણ પરિણામા દર્શાવ્યા – તેથી સમજાય છે કે વાતના પ્રકાેપથી જે જડતાના દાેષ શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે તેના ઉપાય 'કાયોત્સર્ગ' હાેઈ

જડતાના દાષ શરારમાં હત્યન્ન શકે.

ઉપાધ્યાય <mark>શ્રીમ</mark>ેઘવિજયજી 'અર્ડુદ્ગીતા'માં જ શરૂઆતમાં લખે છે કેઃ-

## ' वातं विजयते ज्ञानं, दर्शनं पित्तवारणम् ।' (६१९५)

' જ્ઞાન'થી 'વાત'ની શુદ્ધિ થાય અને ' દર્શન'થી ં પિત્ત'ની શુદ્ધિ થાય. પછી જણાવે છે કે ' ચારિત્ર'થી ' ક્રફ 'નાે નાશ કરાય છે.

આવું આવું શાેધવું જોઈ એ અને તે વ્યવસ્થિત રીતે દાખલા દલીલથી સમજાવાય તાે કદાચ આયુર્વેદના અધિકારીઓ કષ્પૂલ કરે.

### 먉

ભ,

( 22 )

શિવગંજ.

સુદ–૧૧

આપણે ત્યાં 'કાચેત્સર્ગ' જેમ પ્રાયશ્ચિત માટે છે તેમ 'ષડાવશ્યક'માં એક સ્વતંત્ર અધ્યયન પણ છે. તથા છ પ્રકારના અભ્યંતર – તપમાં ધ્યાન પછી ' કાચેત્સર્ગ'ને ઊર્ચુ સ્થાન છે એટલે તે ધ્યાનની જ એક વિશેષ લૂ મિકા છે. તીર્થ`કરા દીક્ષા લીધા બાદ છદ્મસ્થ અવસ્થામાં ઘણે કાળ ' કાચેત્સર્ગ 'માં જ નિર્ગમન કરે છે. ' કાચેત્સર્ગ 'ને કર્મ – નિર્જરાનું અસાધારણ કારણ માન્યું છે. તે સૂતાં સૂતાં, બેઠાં બેઠાં અને ઊભા ઊભા – એમ ત્રણે રીતે કરી શકાય છે. ઉપસર્બ વખતે વિશેષે કરીને તેનું અવલંબન લેવાનું કહ્યું છે. સેાળ આગાર અને એાગણીસ દેાષાનું વિસ્તાર પૂર્વક વર્ણન કર્યું છે. કર્મક્ષયની દ્રષ્ટિએ તે કરવામાં આવે તો કર્મક્ષય ઉપરાંત આનુષંગિક રીતે શારીરિક, માનસિક આદિ લાભા પણ થાય જ છે. કેવળ શારીરિક કે માનસિક દ્રષ્ટિએ કરવાથી–અધ્યાત્મિક–લાભ મળતો નથી અને ભૌતિકલામ સંદિગ્ધ રહે છે. 'અર્હુદ્રગીતા'માં 'લાત', 'પિત્ત ' અને ' કફ'ના પ્રકાપ અનુક્રમે 'જ્ઞાન', 'દર્શન ' અને ' ચાસ્ત્રિ'વડે દ્રર કરાય છે – એ વાત માર્મિક છે.

અનારસીકાસની નવરસ સંબંધી વાત પણ સુંદર છે શૃંગારાદિ તે જ રસાે જયારે 'Personal ' મટીને 'Cosmic ' અને ત્યારે 'શાંતરસ'માં પરિણમી જાય છે. વ્યક્તિગત સુખ–દુઃખ જ્યારે હર્ષ-શાેકમાં પરિણમે છે ત્યારે સમષ્ટિંગત તે સુખ–દુઃખનાે વિચાર 'ઉત્સાહ' અને 'કરુણુ'રસમાં પલટાઈ જાય છે.

' બાેધિ ' અંગે ' અનાહત ' અને ' અવ્યક્ત'– બન્નેમાં તેના પ્રયાગ પણ થઈ શકે– એ ખુલાસા જાણીને આનંદ થયા.

### 똀

### ( ८७ )

અ

તા. ૧૮–૬–७૩

'કાયોત્સર્ગ '– મારા લાંબા વખત થયાં ચાલતા સ્વાધ્યાયને અંગે એવા નિર્ણય ઉપર આવ્યો છું કે ધ્યાન માટેના અનેક સાધનામાં ઉચ્ચતમ કાેઈ હાેય તાે તે ' કાયાત્સર્ગ ' છે.

તેનું સ્વરૂપ '**તાવ कાયં ટાणેળં મોળેળં झાળે**ળં 'થી દર્શાવ્યું છે; એટલે કે જે સુદ્રાએ 'કાયેાત્સર્ગ' કરાય તે કાયમ રાખવી, વાણીનું ઉચ્ચારણ બંધ, મન એકાથ રાખવું અથવા 'કાયગુપ્તિ', 'વાગ્ગુપ્તિ', અને 'મનાગુપ્તિ'.

આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રસૂરિ કહે છે કે 'કાયોત્સર્ગ ' એટલે પ્રવૃત્તિમાં સલગ્ન કાયાના પરિત્યાગ.\*

ચાેગ ત્રણ કહ્યા છે – કાય, બચન અને મન. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તો એક જ કાય-યાેગ છે. મન તો મન્યમાણુ થાય ત્યારે અને ભાષા ભાષ્યમાણુ થાય ત્યારે એટલે બીજા બે તાે તેને આધારે છે. આ કારણે તાે જે આગારા – ૧. ઉચ્છ્વાસ, ૨. નિશ્વાસ, ૩. ખાંસી, ૪. છીંકુ, ૫. બગાસું, ૬. એાડકાર, ૭. વાછૂટ, ૮. બ્રમરી, ૯. પિત્તની મૂછી, ૧૦. સૂક્ષ્મ

\* ' આવશ્યક-સૂત્ર ' : હારિભદ્રીય – इत्ति – ગાથા – ७७८ ' व्यापारवतः कायस्य परित्यागमिति भावनाः । ' અંગસંચાર, ૧૧. સૂક્ષ્મ કફસંચાર અને ૧૨. સૂક્ષ્મ દષ્ટિસંચાર – આ બધા કાયાના છે અથવા વધારે સ્પષ્ટતાથી કહીએ તાં પ્રાણના છે. જેટલા સંચાર છે તે સઘળા પ્રાણને આભારી છે. તે પ્રાણ એટલે પ્રાણ, અપાન, સમાન, ઉદાન અને વ્યાન.

પરંતુ આવેા કયાંચે આધાર મળતાે નથી. મારી કલ્પના છે કે પાંચ સમીરને કાળૂમાં રાખતાં શીખીએ તેા 'કાચાત્સર્ગ ' સારાે થાય.

' પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાલા'માં તેા ત્રીજી ઢાળ આખી પ્રાણ– વિજય માટે છે. તેમાં આવી ચર્ચા છે. તેથી સ્વાસ્થ્ય સારું રહે છે. તેવી પણ ચર્ચા છે.

આવી <mark>વી</mark>તે પ્રાણુના જય કરતાં આવડે તા<sup>ં</sup> 'કાયોત્સર્ગ' ઉચ્ચ કાેટિના થાય.

ભ.

ss 、

### ( 60 )

લુણાવા.

તા. ૩–૭–૭૩

'જિનમુદ્રા' એટલે 'કાયોત્સર્ગ-મુદ્રા'. જિનેશ્વરા જે મુદ્રાએ નિર્વાણ પામ્યા તે મુદ્રા. તે બે પ્રકારની – એક 'પદ્માસન' અને બીજી 'કાયોત્સર્ગ– ઊભી મુદ્રા'. બન્ને પગ આગળથી ચાર આંગળ અને પાછળથી ચાર આંગળથી સહુજ ઓછું અંતર હાેય તે રીતે રાખી બન્ને બાહુ પ્રસારીને થતી મુદ્રા તે 'કાયોત્સર્ગ' મુદ્રા છે. જે હાલ આપણે 'કાયોત્સર્ગ' વખતે કરીએ જ છીએ. વિશેષમાં તે 'કાયોત્સર્ગ' વખતે ધ્યાન ષટ્ચકો ઉપર હાેવું બેઈ એ – એમ કહે છે તેમાં પણ બાધ જેવું નથી. આપણે ત્યાં ધ્યેય તરીકે પાપક્ષય, કર્મક્ષય, દુ:ખક્ષય, બાધિલાભ, ચિત્તસમાધિ વગેરે કહેલ છે અને તે જે પ્રકારના ધ્યાનથી સિદ્ધ થાય તે ધ્યાન વિદ્વિત છે. કાલગણના માટે '**પાયસમા ઉત્સાસા**' એ સૂત્રથી 'નવકાર'યા 'લાગસ્સ'ના પાદેા ગણવાની પ્રણાલિકા છે. 'કાયોત્સર્ગ'માં ૧૬ આગરા–જેમાં એકવચનાંત–૯ અને બહુવચનાંત–૩ તથા ચાર આગતુક આગારા પણ 'અન્નત્થ'–સૂત્રમાં કહ્યા મુજખ–રાખીએ છીએ અને બીજી બધી મન–વચન–કાયાથી થતી ક્રિયાઓના ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા કરીએ છીએ. અ

al. 90-2-03

' કાચાત્સર્ગ' :-

૧. છે પગ વચ્ચેનું અંતર 'જિનમુદ્રા'ના નિયત માપ અનુસાર – મુનિશ્રી તથા જૈન, **સુવાન હાેવાથી રાખો શકે છે. પર**ંતુ મારે તેા અંતર આંગળ નવ આંગળ અને પાછળ ચાર આંગળ – એ પ્રમાણે રાખવું પડે છે. આ રીતે કરવાથી ત્રણેય સહેલાઈથી ૨૦થી ૨૫ મિનિટ નિષ્પ્રકંપ ઊભા રહી શકીએ છીએ. ત્રણેય જણા રાતના સૌ સૌને ઠેકાણે કરીએ છીએ. નિષ્પ્રકંપ – એટલું જ નહિં પણ ંકોઈપણ આધારના લાંભ લીધા વિના ઊભા રહી શકીએ છીએ. ધ્યાન કાેઈ ને લોગતું નથી પણ તે વિષે પ્રયત્ન ચાલુ છે. અમારા હાલ પ્રયાસ તાે નિષ્પ્રકંપ ઊભા રહેવાનાં છે.

અમારા આ પ્રયાસ આ મહિનાની શરૂઆતથી છે. હું ૨૦ મિનિટ નિષ્પ્રકુંપ ઊભાે રહી શકું છું.

뗢

૨. અમાેને વાયુઓ સમ થતા જણાય છે. તેથી પેટ સારું આવે છે.

· (ez)

ભ.

#### લણાવા

તા. ૧૩-૯-૭૩

'કાચાત્સર્ગ ' અંગેના પ્રયોગ ચાલ હશે.

તે પ્રયોગ જેમ ઊભા ઊભા થઈ શકે તેમ બેઠાં બેઠાં પણ થઈ શકે કે કેમ ? આ બાબતમાં શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહના પુસ્તક ઉપરથી એક કકરો ઉતારીને લખ્યો છે. 'યોગીગુરુ ' ગ્ર'થ હોય તો જેશે.

શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહના ' મંત્ર દિવાકર ' નામના પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૧૦૪ ઉપર સ્વાસી શ્રી નિગમાનંદ સરસ્વતીએ 'ચાેગીગુરુ ' નામના ગ્રન્થમાં 'મનને સ્થિર કરવાના એક અનુભૂત ઉપાય ' ખતાવેલે છે. તે પાઠકોની જાણ માટે અહીં રજૂ કરીએ છીએ. ત્યાર પછીના પેરેગ્રાફમાં લખ્યું છે કે :---

'' જેને જે આસનને৷ અભ્યાસ કરવે৷ હેાય તે આસન લગાવીને મસ્તક, ગરદન, પીઠ અને ઉદરને અરાબર સીધું રાખી શરીરને સીધું બનાવે. પછી નાભિમંડલમાં ડૂંટી ઉપર દૃષ્ટિ સ્થિર કરે. તે વખતે આંખનું મટકું પણ ન મારે. નાભિસ્થાનમાં દૃષ્ટિ અને મન રાખવાથી નિઃશ્વાસ ધીમેધીમે જેટલાે ઓછા થતા જશે તેટલું જ મન સ્થિર થતું જશે. આ રીતે થાેડા દિવસ અભ્યાસ કરવાથી મન સ્થિર થઈ જશે. મનનેસ્થિર કરવા માટે આવા સરળ ઉપાય બીજો કાેઈ નથી.''

뗢

( 23 )

ભ.

લુણાવા. તા. ૨૦–૯–૭૩

' કાચાત્સર્ગ ' અંગેની હકીકત જાણીને આનંદ થયેા.

હિસ્સારની પત્રિકા હુજ વાંચવી બાકી છે. શિબિર માટે એટલે દૂર જવાની શકયતા ઓછી છે. હાલ તા ત્યાંના સાહિત્યમાત્રથી સંતોષ માનશેા. મારી દપ્ટિએ તે લોકો હુજ પ્રાથમિક ગણાય – આ વિષય દાર્ઘકાલીન અભ્યાસ માંગે છે, વળી યોગાભ્યાસમાં પ્રગતિ માટે અધિકારી જવા મળવા દુર્લભ સુમુક્ષુવૃત્તિ તીવ ન હાય ત્યાં સુધી આંતરિક પ્રગતિ ન થઈ શકે. આપણે ત્યાં પર પરાગત આરાધના છે. તેમાં પ્રાણ પૂરી શકાય તે માટે નવું જે કાંઈ માર્ગદર્શન ઉપયોગી નીવડે તેના લાભ લઈ શકાય જેથી Side track ન થવાય. પૂર્વપુરુષોએ જે માગે ચાલીને માર્ગદર્શન કર્યું હોય, તે આધારભૂત ગણાય અને તે માર્ગ વિકાસ કરવા સુલભ બને. આ અંગે જે કાંઈ નવું સાહિત્ય મળે તે જેવા માટે મારકલતા રહેશા. કેટલુંક તો કેવળ પ્રચાર માટે પણ હોય છે.

આપણે ત્યાં શ્રી ઉપધાન તપ આદિ અનુષ્ઠાના વખતે રાજ ૧૦૦ ' લાેગસ્સ'ના ' કાયાત્સર્ગ ' કરવાનું વિધાન છે. તેમાં બધા તા નહિ પણ કાેઈ કાેઈ જિજ્ઞાસુ સાધક એવા મળે છે કે ઉપધાન પૂરાં ગઈ ગયા બાદ પણ તે ' કાયાત્સર્ગ ' ચાલુ રાખે છે અને પછી તેમાં આનંદ અનુભવવાથી યાવત પ૦૦ ' લાેગસ્સ'ના ' કાયાત્સર્ગ ' સુધી પશુ પહેાંચે છે અને તેને નિત્યના અનુષ્ઠાનમાં ગાેઠવી દે છે. હુમણાં જ રાજનગરમાં એક સુનિ કાળ કરી ગયા – તે રાજ પ૦૦ ' લાેગસ્સ'ના ' કાયાત્સર્ગ ' નિયમિત કરતા હતા. છેલ્લે શરીરને કેન્સરનું દર્દ થયું, તેમાં પણ સમાધિ અસ્ખલિત રહી, દેહાધ્યાસથી પર થઈ શકયા હતા. એવા બીજા પણ કેટલાક દાખલા છે, જે ' કાયોત્સર્ગ'થી થતા ફાયદાના પ્રત્યક્ષ પુરાવા રૂપ લેખી શકાય તેરાપંથી શિબિરામાં તેઓ જે રીતે માર્ગદર્શન આપતા હાેય તે જાણી લેવું જરૂરી છે. તેમાં જે નક્કર વાત હાેય તે ચહુણુ કરવી અને ' पायसमा ऊत्तासा 'ની ગણત્રીની મુખ્યતા છે. ધ્યેય વિષયના કાેઈ નિયમ નથી – એમ પણ ' શ્રી લલિતવિસ્તરા'માં જણાવ્યું છે. મન, વચન અને કાયાના યાેગની સ્થિરતા અને જ્ઞાન, દર્શન અને ઉપયાેગની વિશુદ્ધિને પણ ધ્યેય તરીકે લઈ શકાય છે.

' લલિતવિસ્તરા 'નું તે સ્થળ જોવાથી સ્પષ્ટ થશે.

### ⑤ (と)

અ.

તા. ૭–૧૦–૭૩

હમણાં હું ' કાચાત્સર્ગ ' રાત્રે ૧૦ વાગ્યા પછી કરું છું. અધેં કલાક બરાબર નિશ્વલ ઊભાે રહું છું. કર્ણમાં જે 'નાઢ'નું શ્રવણ થાય છે તે ઉપર વધારે ધ્યાન જાય છે. તે સ્થિરતા આપે છે, પણ સંકલ્પ-વિકલ્પાે સાવ બંધ થતા નથી.

ઊભા રહેવામાં આગળથી ચાર આંગળ જેટલા નજીક અંગૂઠા રાખી શકતો નથી. કુદરતી ઊભું રહેવાય તેમ ઊભેા રહું છું તા પગના અંગૂઠા ઓછામાં એાછા સાત ઇંચ દ્વર રહે છે અને પાછળની એડી તેથી ઓછી દ્વર રહે છે. આમ ઊભા રહું છું તા બન્ને પગ ઉપર સમતુલાએ ભાર રહે છે, નહિતર ભાર ઓછા–અદકા થાય છે એટલે શરીર જરા–જરા અસ્થિર થઈ જાય છે.

'લય–યેાગ' માટે સાડાત્રણ વલયનું પ્યાન શુદ્ધ સાધન છે. તે વિષે વિશેષ પ્યાનમાં આવશે તેા જણાવીશ.

ચક્રોનું પ્યાન ગહસ્થી માટે નથી એવું કેાઈ સ્થળે વાંચ્યું નથી. પરંતુ તે ચક્ર–લેદન તા ત્યારે જ કરી શકે કે જ્યારે તે પ્રદ્ભાચર્ય પાળતાે હાેય.

### ( ૯૫ )

અ.

તા. ૧૨-૧૦-૭૩

આજ રાજ મને ૮૦મું વર્ષ બેસે છે એટલે પ્રાતઃકાલમાં ઊઠીને દેવગુરુને વંદન કરતાં આપશ્રીને પણ વંદન કર્યા છે. મને જીવનના સાર આચાર જણાયા છે અને તેના સાર 'કાયાત્સર્ગ' જણાયા છે. તેમાં પ્રગતિ થાય અને મારા આત્માનું શુભ થાય તેવી આપની આશિષ માર્ગુ છું.

<u>Y</u> (65)

#### ભ.

220

લુણાવા.

### તા. ૧૭–૧૦–૭૩

દેવગુરુભક્તિકારક સુશ્રાવક શ્રીઅમરતલાલભાઈ જોગ ધર્મલાભ. તમારાે તા. ૧૨–૧૦–૭૩ નાે લખેલાે પત્ર આજ રાજ મળ્યાે છે. નૃતનવર્ષ તમને ધર્મ આરાધનામાં વૃદ્ધિકારક અનાે એ જ શુભાભિલાષા.

માનવજીવનના સાર સદાચાર અને તેના સાર પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવચ્યાદિ સાથે સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, કાયોત્સર્ગ વગેરે અભ્યંતર–તપ છે. એવા તમારા નિર્ણય પ્રશંસનીય છે. સદાચારમાં અહિંસા, સંયમના સમાવેશ થઈ જાય છે. તપમાં સર્વ – શ્રેષ્ઠ અંતર્ગત છે.

### 'एतद् विद्याजन्मबीजं, तत् पारमेश्वरम्।'

એમ 'શ્રી લલિતવિસ્તરા' ચન્થમાં 'અન્નત્થ – સૂત્ર'ની ટીકા પ્રસંગે પૂ. શ્રીહરિ**મ**દ્રસૂરિ મહારાજે કરમાવ્યું છે. જુઓ : (લલિતવિસ્તરા, હિન્દી–અનુવાદ–પૃષ્ઠ ૩૩૯ ).

' કાચાત્સર્ગ'માં વિશિષ્ટ પ્રકારના ધ્યેયાનું ધ્યાન થાય છે તે ' विद्याजन्मबीजं' અર્થાત્ 'વિવેક ઉત્પત્તિનું કારણુ' છે અને તે 'पारमेश्वरं' એટલે 'પરમેશ્વરપ્રણીત' છે. વિશિષ્ટ ધ્યેય તરીકે તીર્થ – સ્થાપક ભગવાનના ગુણા, તેમણે પ્રકાશિત કરેલા જીવાદિ તત્ત્વા, સ્થાન – વર્ણ – અર્થ – આલંબન અથવા પાતાના દાષોની પ્રતિપક્ષ ભાવનાઓ વગેરે ગણાવેલ છે. ઉપલક્ષણથી કાેઈપણ વિશિષ્ટ ધ્યેયનું ધ્યાન કરી શકાય છે. ' કાયાત્સર્ગ'દ્વારા મન, વચન અને કાયાના યોગોનું સ્થૈય અને તે દ્વારા દેહાધ્યાસના ત્યાગ અર્થ હાલ જે તમારા પ્રયત્ન ચાલુ છે, તે પણ તેમાં ગહ્યુ કરી શકાય. પ્રચલિતમાં પંચમંગલ મહાશ્રુતસ્કંધ આરાધનાર્થ અથવા દુ:ખક્ષય – કર્મક્ષય નિમિત્ત ૧૦–૨૦–૪૦–૧૦૦ ' લાેગસ્સ ' પર્યતના ' કાયોત્સર્ગ' કરાય છે. કાયાત્સર્ગ

લુણાવા.

તા. ૧૩–૧૧–૭૩

' કાયોત્સર્ગ'ની સાધના ચાલુ હશે.

જેમ ઊભા ઊભા તેમ બેઠાં બેઠાં પણ 'કાચાત્સર્ગ' મુદ્રાએ નાભિ – કેન્દ્રપર રહેલા ૮ રુચક પ્રદેશાનું એક ચિત્તે ધ્યાન થઈ શકે અને તેનાથી પણ તેવા જ લાભ થઈ શકે.

તા. ૧૯–૧૧–૭૩

હું હુમણાં સામાયિકમાં 'કાચાત્સર્ગ ' કરું છું. પહેલાં પંદર મિનિટ 'નમો अरिइंताणं'ની દશ માળા પછી એક માળા ' સરસ્વતી – મંત્ર'ની કરું છું અને ત્યાર પછી લગભગ ૩૩ મિનિટ નિશ્ચલ આસને ધ્યાન કરું છું. તેમાં કર્ણ ઉપર ધ્યાન રાખવાથી 'નાદ' બહું સુંદર રીતે શ્રવણુ થાય છે અને તેથી વિકલ્પા એાછા થઈ જાય છે. મને તા વિકલ્પાના નાશ કરવાનું તે અમાઘ શસ્ત્ર જણાય છે.

આપશ્રી આમાં કાંઈ દેારવણી આપી શકાે તે માટે વિગતવાર લખી જણાવ્યું છે.

છેડા. તા. ૩૦-૬-૭૫ જેઠ વ. ૬ાર સામવાર.

'લલિતવિસ્તરા' મૂળ તથા પંજિકા અને તેના પર્િવવરણ 'પરમતેજ', ભાગ ૧–૨ નેવાથી '**अस्हिंत चेइयाणं'** તથા 'अन्नत्थ–सूत्र'નું વિસ્તારથી વર્ણુન મળશે. તેમાં વંદન – પૂજન – સત્કાર – સન્માનાદિ તથા શ્રધા– મેધાદિ પદાર્થો ઉપર સારું સ્પષ્ટીકરણ છે અને 'કાચોત્સર્ગ' ઉપર 'અન્નત્થ– સૂત્ર'ના વિવેચનમાં વિસ્તારથી માહિતી આપી છે. વળી એક સ્થળે વાંચવામાં આવ્યું છે કે – 'પાદ વડે પ્રાણનું ભક્ષણ થાય છે અને

ભન

પ્રાણુ વડે મનનું ભક્ષણ થાય છે અને મન વડે કાળનું ભક્ષણ થાય છે '-તેથી ' पायसमा ऊसासा ' કહીને શાસ્ત્રકારોએ 'કાયોત્સ્ગ'માં સંપૂર્ણ 'લય-યાગ'ના સમાવેશ કર્યા છે. 'ધ્યાનવિચાર'માં પણ ' લય ' અને 'પરમલય'ના વિચાર કર્યા છે. ત્યાં 'ભાવથી લય '-' अर्हदादिचतुः-રાरणरूपश्चेतसो निवेद्याः । ' અને ' પરમલય '- 'आत्मन्येयात्मानं लीन पद्यतीत्येवं रूपः । - એ રીતે વ્યાખ્યાએા કરી છે. 'पायसमा ऊसासा' માનીને 'કાયોત્સર્ગ'માં 'લાેગસ્સ '- સૂત્રનું સ્મરણ કરવાથી ' પરમલય ' સુધી પહેાંચી શકાય છે. તેથી તે 'पायसमा ऊसासा'ના 'આર્થ-પ્રયોગ' ઘણા ગંભીર સાખીત થાય છે. બાહા-પ્રાણની સાથે તેના સંબંધ બેડવાના પ્રયાસ કરવાના રહેતા નથી. માત્ર 'કાયોત્સર્ગ ' સુદ્રાએ રહીને પાદાનું સ્મરણ કરવાથી પ્રાણ, મન અને કાળ ઉપર સ્વયમેવ પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

卐

### મંત્ર

### ( 200 )

તા. ૨-૧-૧૯૬૦

' નમસ્કારમંત્ર'માં ' મંત્ર ' શખ્દનાે અર્થ વિચારીએ:–

'મંત્ર ' તે છે કે જે મનન કરવાથી રક્ષણ કરે છે અથવા જાપ કરવાથી ક્ળદાયી થાય છે – અર્થ ક્રિયાકારી થાય છે. 'નમસ્કારમંત્ર'માં સકલ અર્થ ક્રિયાકારિત્વનું સામર્થ્ય છે અને તેથી તે 'પરમમંત્ર ' છે. એવા 'મંત્રકલ્પા ' છે કે જેનું અર્થ ક્રિયાકારિત્વ અમુક અંશે ક્ળદાયી હાય પર તુ એક સાથે અને સંપૂર્ણ પ્રકારે ક્ળદાયી હાય તેવા તા 'નમસ્કારમંત્ર' જ છે.

આપણે ઉપર શાબ્દિક-અર્થ વિચાર્થા; પરંતુ પરમાર્થની (નિશ્ચયની) દુબ્ટિએ વિચારીએ તેા (૧) મંત્ર, (૨) દેવતા અને (૩) ગુરુ – આ ત્રણેનું એકય છે. આ કારણે 'મંત્રશાસ્ત્રો'માં મંત્રને સાધારણ – શબ્દની માફક કેવળ સામાન્ય – અર્થના બાધક નથી માન્યા કે જે પ્રાપ્ત થવાથી 'મંત્ર'નું કાર્ય સમાપ્ત થાય. પરંતુ 'મંત્ર'ને સમસ્ત શબ્દ અને અર્થના મૂલરૂપ માન્યા છે 'નમસ્કારમંત્ર ' લબ્ધિ – અક્ષરરૂપે 'ચૈતન્યસ્વરૂપ પરમાત્મા ' છે. આ કારણે તે અતિ આવશ્યક છે કે આરાધકના ચિત્તમાં 'મંત્ર ' પ્રત્યે 'સાધારણ સદ્ભાવ ' ન રહેવા જોઈએ; પરંતુ 'બ્રહ્મભાવ' જાગૃત થવા જોઈએ – જેથી 'મંત્ર ' લબ્ધિ – અક્ષરરૂપે અથવા ચૈતન્યરરૂપે સ્કુરિત થાય અને આરાધક તેમાં લીન રહે.

ઉપશુંકત ' મંત્રદેવતા ' અને 'ગુરુ'નું ઐકય શ્રી પરમેવ્યર પરમેબ્ડી અરિહંતદેવમાં જ લાધ**રો.** તેથી 'નમસ્કારમંત્ર'ના પાંચ-અધ્યયના અરિહંતદેવની આરાધનાના પણુ બાેધક છે, તાે તે દબ્ટિએ ઘટાવી શકાય.

S

અ.

તા. ૨૧–૬–૬૮

આપણામાં 'મંત્ર'ની ત્રણ પ્રથા ચાલુ હાેય તેમ જણાય છે, તે ત્રણ પ્રથા આ પ્રમાણે છેઃ–

(૧) સુમુનિ-નિર્મિત મંત્રવાદ, (૨) દેવાધિષ્ઠિત મંત્રવાદ અને (૩) મંત્રાત્મક દેવતાવાદ.

(૧) સુમુનિ–નિર્મિત મંત્રવાદઃ– સત્ય-સંકલ્પતા અને ઉત્કૃષ્ટ – તપના પ્રભાવથી તેમના શખ્દોને 'મંત્ર'નું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી જ ગણુધર ભગવંતોનાં સૂત્રો ' મંત્રાત્મક ' છે.

(૨) દેવાધિષ્ઠિત મંત્રવાદઃ- જે દેવતાને આશ્રયીને 'મંત્ર' પ્રણીત થયાે હાેય તેના વિધિપૂર્વ'ક પ્રયાગના સામર્થ્યથી સિદ્ધાન્તને અનુસરતા પુરુષને તે અનુગૃહીત કરે છે.

(૩) મંત્રાત્મક દેવતાવાદઃ-' પવિત્ર-પદ'નું સમાલંબન લઇને વિધિપૂર્વક (એટલે કે નાડી-પવન-સંયાેગના પરિજ્ઞાનથી કે પંચ-સમીરના ઉત્થાનની પ્રક્રિયાથી) જે કરાય તે 'અનાહત-દેવ'રૂપે અનુગૃહીત કરે છે.

શાસ્ત્રકાર ભગવંતે 'ચાેગશાસ્ત્ર'ના અષ્ટમ–પ્રકાશમાં પહેલી અને ત્રીજી પ્રથાના ઉપયાગ કર્યા છે. 'પ્રવચનસાર'ના પવિત્ર–પદેા આલંબન માટે ઉહુત કરીને પહેલી પ્રથા સ્વીકારી છે અને 'પદમયી – દેવતા'ના અવતરણિકાઓમાં પાંચ–છ વખત પ્રયાગ કરીને ત્રીજી પ્રથા સ્વીકારી છે.

જે કાેઈ શાસ્ત્રની રચના કરે તે પહેલી પ્રથાને જરૂર અનુસરે એટલે બીજી અને ત્રીજી પ્રથામાંથી ત્રીજી પ્રથાને મુખ્ય ગણી છે અને બીજી ગૌણ છે. આ કારણે શાસ્ત્રકાર ભગવંત ત્રીજી પ્રથાનું સમર્થન કરે છે. એવું જે મેં પ્રસ્તાવનામાં લખ્યું તે યથાર્થ છે-તેમ માનું છું.

આપશ્રી જાગૃત રહી મારા ઉપર ચાેકી રાખાે છેા તે માટે આભાર માનું છું. જો આપે વિગતવાર આ વિષયને ચચ્ચેાં ન હાેત તાે મારે ઊંડાણુથી વિચાર કરવાનાે વખત આવત નહીં. મારી સમજમાં ભૂલ હાેય તાે આપ દાખવી શકાે તેટલા માટે વિગતે જવાબ આપ્યાે છે.

અ.

અપરિણત આત્માના વર્ગમાંથી નીકળવાના પ્રયાસ છે અને આપશ્રી જેવા ગુરુ તેમાં મદદ કરતા રહેશા તેવી શ્રહ્યા છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિના ' ષાેડશકાે ' વાંચી જઈશ.

卐

### [११]

### અનાહતનાદ

### (१०२)

ચ્મ•

તા, ૧૩–૧૦–૬૩

નાદાનુસંધાનની પ્રક્રિયા સાધનારા પુરુષોને આપને ભેટેા થયેા છે તે જાણી આનંદ થયેા છે. મારી પાસે ' અનાહુતશબ્દશાસ્ત્ર ' છે જેના મે અનુવાદના વિવરણમાં ઉપયોગ કર્યો છે. તેની એક નકલ આપને માકલું છું કદાચ તેઓને ઉપયોગી થાય. આપ તે જરૂર વાંચી જશા. તે અનાહુતનાદના પાંચ પ્રકાર દર્શાવે છે અને તેની સમજૂતી આપે છે. તેની પણ એક છૂટી નકલ કરાવી અભ્યાસ માટે હુવે પછી માકલી આપીશ. બીજા એક દિગંબર સાહિત્યમાંથી ' અમૃતાશીતિ ' નામના ૮૦ શ્લાક મત્યા છે, કાલે જ મત્યા છે; તેના અભ્યાસ કરી રહ્યો છું. તેની નકલ કરાવી આપને માકલી આપીશ.

### 뗤

#### (203)

અ.

તા. ૧૨–૧૨–૬૩

પાર્શ્વનાથ પ્રભુનું ચિત્ર તથા તેનું પ્લાસ્ટીકનું ખાેખું અનુકૂળતાવાળા થાય છે– તે જાણી આનંદ. તે તૈયાર કરાવીને જ હું ત્યાંથી નીકળ્યો હતો પણ મારા ભાઈએ ત્યાં આવવામાં વિલંબ કર્યો. 'અનાહતશબ્દશાસ્ત્ર' તથા શ્રીશંકરાચાર્યની 'ચાેગતાશવલી'ના કારણે હવે એક પુસ્તક લખવા જેટલા મસાલાે તૈયાર થઈ ગયાે છે. પરંતુ હજી ચાેગશાસ્ત્ર : અષ્ટમ – પ્રકાશ'ના જ વિચારા ચાલે છે.

મંત્રરાજ अર્ह્રાંકાર અને મંત્રાધિપ अર્દ્ર્કાર – આ બન્ને એક જ બીજાક્ષરના બે પાસા છે. સ્થૂલક્રિયા માટે અર્દેકાર છે અને સૂક્ષ્મક્રિયા માટે બર્દ્રકાર છે. સ્થૂલક્રિયાથી પરતત્ત્વયાેજન થાય પણ સૂક્ષ્મક્રિયાથી શિવશ્રીયાેજન થાય. સ્થલક્રિયા કર્યા વગર સૂક્ષ્મક્રિયા થઈ શકતી નથી એટલે ' જ્ઞાનાર્ણુવ'માં જે શ્લોકો નથી તે 'ચાેગશાસ્ત્ર'માં ખાસ આપ્યા છે. ' જ્ઞાનાર્ણુવ ' એ રીતે અધૂરા છે. આ બન્ને પ્રક્રિયાઓ મંત્રચાેગની સાધના માટે દીક્ષા પ્રદાનરૂપ છે. આ કારણે જ ' ચાેગશાસ્ત્ર : અષ્ટમ–પ્રકાશ' શરૂ થતાં તે પ્રક્રિયાઓ આપવામાં આવી છે. માતૃકા–સંસ્મરણ વિના પરતત્ત્વ– ચાજન પણ ન થઈ શકે તે માટે તે સૌથી પહેલાં આપ્યું. આ સઘળુ કવિરાજના પુસ્તકમાંથી છૂટું છવાયું મળી આવે છે અને તેનું સંકલન કરી રહ્યો છું. આ વસ્તુના નિષ્ટુંય થઈ જાય તા સિદ્ધચક્રની આરાધના માટે એક સબળ શાસ્ત્ર હાથ લાગે. આ પૂરું થયે બીજું કામ હાથમાં લઈશ એટલે આપ જે 'યાેગ અંગે સમન્વય'નું લખા છે તે ખાેળંલે પડ્યું છે.

સિદ્ધચક્રની આરાધના માટે 'અનાહતશાસ્ત્ર' યહુ ઉપયોગી છે.

#### 贤

### ( 208 )

એરા.

આષાઢ વદ ૧૩

'प्रणवाऽनाहतोज्ञतં'— એ બે શ્લોક, તમે જણાવ્યું તે પ્રમાણે 'તત્ત્વાર્થદીપક'માંથી જ મત્યા છે.

'શ્રીસિદ્ધચક્રબૃહત્પૂજન'માં ' चैं ह्रीँ स्पुतटाऽनाहतमू स्लमंत्र'- એ શ્લાકથી સિદ્ધચક્ર-યંત્રોદ્ધાર બતાવ્યાં છે, ત્યાં 'झર્ફ''ને જે અનાહત કહેલ છે એટલે ' قैं झर्ફ ''મંત્રમાં પણ અનાહતના સ્થાને 'झર્ફ ''સમજાય છે. ત્રણ અક્ષરના આ મંત્ર અનાહતમાં પ્રવેશ કરવા માટે સરળમાં સરળ સાધન બની જાય છે – એમ અનુભવથી સમજાય છે.

### 嗡

### (૧૦૫)

તા. ૧૪–૧૨–૬૯

'અનાહુતનું સ્વરૂપ', લેખક 'અભ્યાસી '–પૃષ્ઠ ૪૬ ઉપર ' 觉 렀 અર્દ્દ" એ સિદ્ધચક્રના મૂલમંત્ર છે – આ પ્રમાણે લખે છે, મારા ધારવા પ્રમાણે આ વાજબી નથી. સિદ્ધચક્રમાં ઝાઈ – એ રેફવાળા છે અને તેની વિશિષ્ટ પ્રક્રિયા 'માગશાસ્ત્ર : અષ્ટમ–પ્રકાશ'માં શ્લાેક ૬ થી ૧૭ મા

ભ.

નહીં પણ <sup>Ջ</sup>લેાક ૧૮ થી ૨૮ માં આપી છે અને તેમાં કેવળ અનાહત નથી પણ અનાહત, પ્રાણચાર અને લક્ષ્યમાંથી અલક્ષ્યમાં જવાનું ધ્યાન છે.

> 55 (१०९)

અ.

તા. ૨૨/૨૫–૨–૬૯

'સંગીતાપનિષદ્સારા દ્વાર'-આ ગ્રંથ હમણાં ગાયકવાડ એ રિએન્ટલ સિરિઝમાં છપાયા છે અને પ્રકાશિત થયા છે. તેના કર્તા જૈન વાચનાચાર્ય શ્રી સુધાકલશ નામે હર્ષપુરીય ગચ્છના આચાર્ય છે. ગ્રંથ તેમના પાતાના 'સંગીતાપનિષદ્' નામના બુહદ્વગ્રન્થના સારરૂપે છે. મૂળ ગ્રંથ મળતા નથી પણ આ મુનિ શ્રીપુષ્ટ્યવિજયજીને પ્રાપ્ત થયા તે સાર ડૉ. સાંડેસરાને આપી છપાવ્યા છે. ગ્રંથ સંગીત વિષે પ્રકાંડ વિદ્વતાપૂર્ણ માહિતી આપે છે પણ તેમાં 'નાદ'નું પ્રથમ-પ્રકરણ છે, જેના ૩૦ શ્લાક છે. પિતાના શુક્રથી અને માતાના શાણિતથી ગર્ભના સંભવ થાય છે. તેમ શિવરૂપ પિતા અને શક્તિરૂપ માતાના સમાગમથી જે પંચભૂતમય પિંડ થાય છે તે 'નાદ' છે; તે પંચવિધ છે:-(૧) અતિસૂક્ષ્મ, (૨) સૂક્ષ્મ, (૩) પુષ્ટ, (૪) અપુષ્ટ અને (૫) કૃત્રિમ.

શખ્દના પાંચ પ્રકાર છેઃ-(૧) આહત, (૨) અનાહત, (૩) દંડાહત, (૪) કરાહત અને (૫) અવઘાતજ.

આ પ્રમાણે થાેડાેક ભાગ પણ 'નાદ' સમજવા માટે બહુ ઉપયાગી છે. તેમાં પૃષ્ઠ-૪ ની પાદનાંધમાં આઠ શ્લાેક આપ્યા છે તે 'નાદ'ની-ઉ<sub>દ</sub>પત્તિ માટે બહુ ઉપયાગી છે.

ે તેવા જ <sup>શ્</sup>લાેકરૂપે દુહાએા 'ગેારક્ષ – ચાેગ – મંજ**રી** ' નામ**ની** પુસ્તિકામાં મળે છે; તેમાં પૃષ્ઠ–૪૧ પર કહ્યું છે કે:–

> "તવ અપાન વાચુ આપૈ થિર રહૈ, મૂલબન્ધ કાેઈ ચાેગી લહૈ ॥ પ્રાણુ અપાન નાદ બિન્દુ કાેઈ, મૂલબન્ધ એકતા હાેઈ ॥ તવ હી ચાેગી સિદ્ધિકા પાવૈ, ઇચ્છા ધરે સાેહી અનિ આવૈ ॥

અપાન પ્રાણ જવ એકે હોઇ, જા ઘટ મલમૂત્ર નહિં કાેઈ ॥ અુલ હાેય જવાન સમાન, જો અન્ધ રાખે વાચુ અપાન ॥ અપાન વાચુ ઊર્ધ્વ કાે આવૈ, અગ્નિ મંડલમે જાય સમાવૈ ॥ અગ્નિ શિખા જવ દીરઘ હાેઈ, તવ હી અનહદ પરગટ હાેઈ ॥ શખ્દ અનહદ ધ્વનિ હૈ તહાં હી, દીપક બલે અખંડિત જહાં હી ॥ જામે મન પતંગ લય પાવે, રાંભુ પરમપદ ચહુ કહાવે ॥''

આવું ઘણું સાહિત્ય છૂટું છવાચું છે તે વાંચીને 'અનાહતનાદ' વિષે જે નિબંધ લખાય તાે તે વસ્તુના પ્રકાશ પાડે.

#### 銗

ભ.

### ( ୧୦७ )

(શવગંજ. તા. ૧૭⊶૫–૬૯

'શક્તિસંચાર' અને 'સ્પર્શાદીક્ષા'-એ હુકીકત હાેવા છતાં તે માટે Opening with compete faith to transmission is a difficult task for the adults. આળકના જેવી નિ:શંક શ્રદ્ધા, જે બાલ્યાવસ્થા વટાવી ગયા હાેય તેમાં કેવી રીતે પ્રકટી શકે ? વળી પોતાની જાત બીજી વ્યક્તિને સાંપવી તેના કરતાં પોતાની અંદર રહેલ 'અનાહત બીજી વ્યક્તિને સાંપવી તેના કરતાં પોતાની અંદર રહેલ 'અનાહત ' અને ' અવ્યક્ત ' ને સાંપવી અને તે Surrender માટે સતત પ્રયત્નશીલ રહેવું શું ખોટું ? સાધનાની તે દિશા બિનજો ખમી અને થાડા વિલંબે પણ અવશ્ય સ્વાધીનપણે ફળ આપનારી સમજાય છે. મંત્રરાજ, અનાહત અને અવ્યક્ત એ ત્રણના 'અબ્ટમ-પ્રકાશ'ની ટીકામાં 'સર્ફ<sup>જ</sup>'ના ધ્યાનની પ્રક્રિયા વખતે ઉલ્લેખ મળે છે. જાપ જ્યારે ભાષ્ય, ઉપાંશુ અને માનસની બ્રુમિકા વટાવીને અજપામાં જાય છે ત્યારે 'અનાહત ' અને તેના કળરૂપે ' અબ્યક્ત 'ની અનુભૂતિ કરાવે છે. આ પ્રક્રિયા રાજમાર્ગ લાગે છે. શક્તિપાતાદિ વ્યક્તિવિશેષ માંટે ઉપકારી હશે. જપસાધના પ્રત્યેક અધિકારી માટે આત્મતત્ત્વ સુધી ક્રમશઃ પહેાંચવા માટે સહીસલામત રાજમાર્ગ સમજાય છે.

> 55 (१०८)

અ.

તા. ૧૭–૫–૭૩

'અનાહુત'–આ શખ્દ બહુ વિચારણા માગે છે. જેમ 'ચાેગમીમાંસા'માં વાચુ શખ્દના પ્રયોગ જ્યાં જ્યાં થતા હતા, તે તપાસીને તેના ઘણા અર્થા કરી બતાવ્યા તેમ આ 'અનાહુત'નું પણ છે. મને યાદ છે ત્યાં સુધી આર્થર એવેલાને તેના ' શક્તિ અને શાક્ત'માં અગર 'સર્પન્ટ–પાવર'માં આને અમુક અંશે ચર્ચ્યા છે. પરંતુ આપણે વિશેષ ચર્ચા દાખલા – દલીલ સાથે રજૂ કરીએ તા તેને કાંઈક ન્યાય આપ્યા કહેવાય.

જૈન–વાઙ્મયમાં 'અનાહુત' શબ્દનાે પ્રયાગ પ્રથમ દિગંબરાેએ કર્યા છે. તેવી રીતે પં. શ્રી કલ્યાણુવિજ્યજી તેમના 'નિબંધ–નિચય' ગ્રંથમાં લખે છે એટલે દિગંબરાેનું સાહિત્ય પહેલાં તપાસવું બેઈએ.

'નિબંધ––નિચય' પૃષ્ઠ પ૪ માં તેએાશ્રી જણાવે છે કે દિગંબર ભટ્ટારક શ્રી દેવસેનસૂરિએ 'ભાવસંગ્રહ' નામના ગ્રંથમાં લગભગ ૪૦ ગાથાઓમાં સિદ્ધચક્રના ચંત્રની તથા તેના પૂજનની ચર્ચા કરી છે. આ ગ્રંથ હજી મને હાથ લાગ્યા નથી.

'અમૃતાશીતિ'–આ તથા 'અનાહુત–શળ્દ– શાસ્ત્ર' મારી પાસે છે તે તથા 'દિગંયરાેનું અમૃતાશીતિ' વગેરે પદ્યો તપાસીએ <sub>ત્</sub>યારે આ શબ્દ પૂર્ણ 'રીતે સમજય.

> 55 (१०८)

ભ.

#### તા. –

#### અનાહતનાદ\*

[\*આ લખાણ સ્વતંત્ર લાગે છે. એક કાગળ પર નેાંધ કરેલી તેમાંથી નકલ કરી છે. ક્રોઈ પુસ્તકમાંથી મળી આવેલા સુદ્દાએારૂપે આ લખાણ હેાવાના સંભવ છે. કયાંથી લીધું છે <sup>?</sup>-તે મૂળ કાગળમાં લખ્યું કે નેાપ્યું નથી. તેના પર તારીખ પણ નથી છતાં પણ 'અનાહત' માટે ઉપયોગી માહિતી હોવાને કારણે તે અહીં સંકલિત કરેલ છે. ]

સર્વ પ્રાણીઓમાં જીવનરૂપે જે પરિસ્કુરણા થાય છે તે 'નાદ' છે.

'નાદ'ના પર્યાયવાચક શબ્દેા પ્રાણ, જીવ અને ઘેષ છે. કાંસાનેા ઘંટ વગાડવાથી પાછળથી રણુકાર ચાલુ રહે છે તે 'નાદ' છે.

'ભાવથી નાદ' શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થતા – વાજિંત્રના અવાજ જેવા છે અને તે સ્વયં સંભળાય છે.

'પરમાર્થ'થી નાદ્ર' શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થતાં જુદાં જુદાં વાજિંત્રના અવાબે જેવા છે અને તે સ્વયં સંભળાય છે.

(કારણુ) 'નાઢ' અવ્યક્ત ધ્વનિરૂપે છે અને તે (કાર્ય) નાદરૂપે આઠ પ્રકારે દર્શાવાય છે; જેમ કેઃ—

(૧) ઘેાષ, (૨) રાવ, (૩) સ્વન, (૪) શખ્દ, (૫) સ્ફ્રાેટ, (૬) ધ્વનિ, (૭) ઝંકાર અને (૮) ધ્વંકાર.

(કારણુ) 'નાદ' સર્વ શબ્દની ઉત્પત્તિના હેતુરૂપ વર્ણુ છે અને તે શબ્દપ્રદ્વાસ્વરૂપ છે. 'નાદ' હુંસરૂપ છે એટલે કે પ્રાણના આન્તર્જલ્પરૂપ છે.

'નાઢ' (ક્રુયાશક્તિ–પ્રધાન છે અને તેનું કાર્ય અપાન–વાચુ દ્વારા તથા ઇડાનાડી દ્વારા થાય છે.

'નાઢ'– અનાહત-ધ્વનિરૂપ છે, તે 'બ્રમરનાઢ'ની જેમ શ'ખિની નાડીમાંથી ઊઠે છે.

શખ્દ 'નાદાત્મક' છે એટલે કે શખ્દનું ઉગ્ચારણ માત્ર 'નાદ' દ્વારા થાય છે. કંઠનું દ્વાર સાંકડું કરી ઉચ્ચારણ કરવાથી 'નાદ'ની ઉત્પત્તિ થાય છે. 'નાદ'ની જે અતિસૂક્ષ્મ ઉપરની અવસ્થા છે તે શૂન્ચતુલ્ય હાેવાથી 'બિંદુ' કહેવાય છે.

મન અને ચિત્તના ' લય ' ' નાકમાં ' થાય છે એટલે ' લયયાેગ ' 'નાદપ્રધાન' છે. 'નાદ' જેવાે 'લય' નથી.

'નાદ'નું 'અનુસંધાન' કરવાથી વાસના ક્ષીણ થાય છે અને કર્મના બંધનાે તૂટે છે. અ.

તા. —

શંખિનીના દેવ ચંદ્રમાં છે,

શંખિની નાડી ડાબા કાનની નીચેથી પસાર થાય છે.

શંખિની – ગાંધારી અને સરસ્વતી નાડીઓ વચ્ચેથી પસાર થાય છે.

શંખિની એ ચાંદ્રીકલા છે અને અમૃત વર્ષાવે છે.

શંખિની કંઠકુ પમાંથી પસાર થઈ કાન નીચેથી જાય છે.

શંખિની મૂલાધારથી નીકળી ગાંધારી અને સરસ્વતી નાડીઓ <sup>લચ્ચે</sup>થી સુષુમ્ણાની બાજુમાં પસાર થઈ, કંઠકૂપમાંથી પસાર થઈ, ડાબા કાનની છૂટ નીચેથી થઈ ઉપર જાય છે. તે ચાંદ્રીકલા છે અને અમૃત વર્ષાવે છે. અન્નસારને મસ્તિષ્કમાં પહેાંચાડે છે.

कण्ठकूपोद्भवा नाडी दाङ्क्विनी आख्या तु अधोमुखी, P. 444 इाङ्किनी चैव गान्धारी तदनन्तरयोः स्थिते ( સુષુમ્ણા અને સરસ્વતી વચ્ચે શંખિની તથા ગાંધારી છે. ) ગાંધારી અને સરસ્વતી વચ્ચે P. 506 आसञ्यकर्णान्तम्रर्ध्वगा शंखिनी भवति P. 526 'નાદાનંસંધાન' - ઇતરાે આને 'માનસ-યગ્ન' કહે છે. ( પાશપતઝ્રદ્ધોપનિષત્ ). y. U. р. 230 हंसः- सोऽहम् - આ પ્રકારે વાર વાર જલ્પન કરવાનું જે ભાવનાનું સાધન તે 'નાદાનુસંધાન' કહેવાય છે અને તે જ 'માનસ-ચન્ન' છે. નાદ = બુદ્ધિ. બિન્દુ = મન. કંડલિનીમાંથી 'નાદ' ઉત્પન્ન થાય છે. વૈખરીરૂપે 'નાદ'ને 'સ્વર' કહેવામાં આવે છે. ( ચાેગશિખાપનિષત ). P. 432 'ચાેગ' ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવવું હાેય તેેણે 'નાદાનુસંધાન' કરવું

્ 'ચાેગ' ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવવું હાેય તેણે 'નાદાનુસંધાન' કરવું જોઈએ. .... .... P. 484

\*

¥

≭

પ્રદ્વાર ધ્રમધિ આસન પુરી બાલુ, અનહુદતાન બજાસી || માહુરા ૦ || ૨ || ( 'આનંદઘન પદસંગ્રહુ'; પદ- ૬ ). \* \* \* \* ઉપજી ધુનિ અજપાકી અનહુદ, જીત નગારે વારી; ઝડી સદા આનંદઘન બરખત, (બન મારે એક તારી || અબધૂ૦ || ૫ || ( 'આનંદઘન પદસંગ્રહુ'; પદ - ૨૦ ). \* \* \*

નાદબ્રહ્મની ઉપાસના ( શિવપુરાણુ )

બધા સૂઈ જાય ત્યારે રાત્રે બત્તી ઠારીને આસનસ્થ થવું. તર્જની આંગળીથી બન્ને કાન ઘડીલર દબાવીને બંધ રાખવા. એ અવસ્થામાં અગ્નિ પ્રેરિત શખ્દ સંભળાવા લાગે છે. એથી સંધ્યા પછી ખાધેલું અન્ન તરત પચી જાય છે. બધા રાગા અને જવર વગેરે ઉપદ્રવા જલદી નાશ પાને છે. પ્રતિદિન બે ઘડી સુધી આમ કરવાથી કાળ તથા મૃત્યુ પર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે. ડાહ્યા માણુસે નિરંતર એનું અનુસંધાન રાખવું.

뗤

[ १२] નાડી – શુદ્ધિ ( 222 )

ચ્પ•

તા. ૧૨–૧૦-૬૯

નજયેાગ '–' જ્ઞાનયેાગ'ની સાધના માટે અનેક માર્ગો નિર્દિષ્ટ કરાયા છે. તે પૈકી એક માર્ગ 'નાડી – શુદ્ધિ'ના છે. આ માર્ગે યથાવિધિ પ્રયાણ કરવાથી સાધક દેહનું આરોગ્ય જાળવી શકે છે અને ધારણા પ્રમાણે સિદ્ધિએા સંહેલાઈથી હાંસલ કરી શકે છે.

કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યે – તેમના ' યાેગશાસ્ત્ર'ના પંચમ – પ્રકારામાં 'નાડી – શાેધન' કરવાની રીત ચાર શ્લોક (૨૫૬ થી ૨૫૯) દ્વારા દર્શાવી છે. આ પ્રકારે વિશુદ્ધિ કરવાથી વિરલ પુરુષા લાભ – અલાભ, સુખ – દુઃખ, જીવિત – મરણ આદિ જાણી શકે છે. આ પ્રક્રિયા વડે વાયુથી પેદા થતું સર્વ સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. પરંતુ આપણા ઉદ્દેશ માટે તેનાથી જુદા પ્રકારની 'નાડી – શુદ્ધિ ' વિચારવાની છે.

ષટ્ક્રિયા વિના અને કેવળ પ્રાહ્યાયામના વિધિસર પ્રયોગથી ' નાડી-શુદ્ધિ' થાય છે – તેમ ઇતરોમાં કેવળ 'વશિષ્ઠ – સંદિ્લા'ના ' યોગકાંડ'માં દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

ં ( ' ચાેગમીમાંસા'; વર્ષ`–૮, અંક – ૧, પૃષ્ઠ–૧, પ્રસ્તાવના ).

તદુપશંત 'વશિષ્ઠ – સંહિતા'ના 'ચાેગકાંડ'ના બીજા અધ્યાયના શ્લેાક : ૬૮–૬૯ થી સબીજ – પ્રણાયામનાે નિદે<sup>ઽ</sup>શ થયાે છે.

( ' ચાેગમીમાંસા '; વર્ષ - ૮, અંક - ૩, પૃષ્ઠ - ૩૩૬ ).

આરોગ્ચ માંટે 'નાડી – શુદ્ધિ'ની પ્રક્રિયા સબીજ જ હાેવી જોઈએ– લેવું કાંઇ નથી. તે નિર્બીજ હાેઈ શકે છે. આવી એક પ્રક્રિયા 'મલશાેધક અથવા લાેમવિલાેમ પ્રાણાયામ'ના શીર્ષક નીચે 'વિશ્વવંઘ કિરણાવલિ'ના ત્રીજા ભાગના આઠમા પ્રકરણમાં પૃષ્ઠ ૪૦૫થી ૪૧૧ સુધીમાં આપી છે. તેના સાર નીચે પ્રમાણે છેઃ- '' નાડીઓની શુદ્ધિ કરવા અચે' જે 'મલશાેધક અથવા લાેમવિલાેમ પાજ્ઞાયામ'ને પ્રબાધે છે; તે વિષે વર્જ્યુન કરીશું,

આ પ્રક્રિયા નૃસિંહાચાર્યના 'સિદ્ધાંત–સિંધુ ' ગ્રંથમાંથી લેવામાં આવી છે:-

પદ્માસનપૂર્વક બેસવું.

- (૧) જમણા હાથના અંગૂઠાથી જમણું નસકારું દાબવું. ડાબા નસકારામાંથી વાચુને ફેફસાં પૂરેપૂરાં ખાલી થાય ત્યાંસુધી ધીરે ધીરે બહાર કાઢવાે. પછી ડાબાં નસકારાંથી વાચુ ભરવા. અનામિકા અને કનિષ્ઠિકાથી તે નસકારું બંધ કરવું.
- (૨) જમણાં નસકારા પરથી અંગૂઠાે ઉઠાવી લઈને તે છિદ્રદ્વારા વાસુને ધીરે ધીરે બહાર કાઢવાે. વાસુ લેતી વખતે સમય લાગે તેના કરતાં બહાર કાઢવામાં સમય બમણાે લેવાે.
- (૩) પુનઃ જેમણું નસકાેરાથી તે જ પ્રમાણે વાયુને પૂરવાે.
- (૪) ડાબા છિદ્ર ઉપરથી અનામિકા અને કનિષ્ઠિકા ઉઠાવી લઈ ને તે વાસુને અહાર કાઢવેા પછી ડાબાથી પૂરવાે અને જમણાથી કાઢવા તથા પુનઃ જમણાથી પૂરવાે અને ડાબાથી કાઢવાે.

આ પ્રમાણે ચાર પદકથી એક 'લેામવિલેામ શ્વાસાચ્છ્વાસ'ની પ્રક્રિયા થાય. આવી રીતે અટકયા વગર ધીરે ધીરે પણ વારાફરતી વ્યવસ્થિત રીતે પુનઃ પુનઃ 'લેામવિલેામ'–'પૂરક–રેચક ' દશ વખત કરીને અટકવું. થોડાે આરામ લેવા.

આવા પાંચ દશક સુધી એકાંતરા વધારીને પહેાંચવું. આ પ્રમાણે ધીમે ધીમે દિવસમાં ત્રણ વખત કરવાથી અનેક રાગા નાબુદ થાય છે અને સંપૂર્ણ આરાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. "

ઉપર્શુષ્ડત પ્રક્રિયા સબીજ અને કુંભકવાળી પ્રસ્તુત ગ્રાથમાં પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ તેમાં જરૂર પૂરતાે ફેરફાર કરીને અહીં ઉપર સાર આપવામાં આવ્યા છે.

આવા ફેરફાર કરવાના તે ગ્રાંથમાં એક સ્થળે નિદે'શ છે. પર'તુ કુંભક સહિત 'લાેમવિલાેમ ' – 'પૂરક–રેચક'થી શરીરની અત્યંત શુદ્ધિ થાય છે એટલું જ નહિ પણુ આરોગ્યનું ઉત્તમ પ્રકારે રક્ષણુ થાય છે. પાશ્ચાત્ય શાસ્ત્રીય ભાષામાં કહીએ: જમણા છિદ્ર દ્વારા ગ્રહણ કરવામાં આવતા વાચુથી કરોડરજ્જુની જમણી બાજુએ સબળ–વિદ્યુતના પ્રવાહ ( Positive Electric Current ) ચાલે છે અને ડાબા છિદ્ર દ્વારા ગ્રહણ કરવામાં આવતાં વાચુથી કરોડરજ્જુની ડાબી બાજુએ નિર્બળ–વિદ્યુતના પ્રવાહ ( Negative Electric Current ) વહે છે.

'રસશાસ્ત્ર'ની પરિભાષામાં ઠહીએ તો જમણા છિદ્ર દ્વારા ગ્રહણ કરવામાં આવતાં વાચુમાંથી ' પુરુષતત્ત્વ'નાે શરીરમાં અધિક સ'ચય થાય છે અને ડાબા છિદ્ર દ્વારા ગ્રહણુ કરવામાં આવતા વાચુથી 'સ્ત્રીતત્ત્વ'ના અધિક સંચય થાય છે.

' સૂર્યતત્ત્વ ' અને ' ચંદ્રતત્ત્વ ' અથવા ' સબળ-વિદ્યુત – પ્રવાહ' અને ' નિર્બળ-વિદ્યુત-પ્રવાહ ' અથવા ' પુરુષતત્ત્વ ' અને ' સ્ત્રીતત્ત્વ'ના શરીરમાં જે પ્રમાણુમાં સંચય થાય છે તે પ્રમાણુમાં શરીરમાં આરાગ્યને આધાર હાય છે. ' સૂર્યતત્ત્વ ' જેમને અધિક હાય છે અને ' ચંદ્રતત્ત્વ ' ઓછું હાય છે તેમને ઉષ્ણુતાના વિવિધ વ્યાધિઓ થાય છે અને ' ચંદ્રતત્ત્વ ' જેમને અધિક હાય છે અને ' સૂર્યતત્ત્વ ' ઓછું હાય છે તેમને રૌત્યના વિવિધ વ્યાધિઓ હાય છે. બન્ને તત્ત્વા શરીરમાં જ્યારે સમાનપણે વ્યાપી રહેલાં હાય છે ત્યારે મનુષ્ય ઉત્તમ આરાગ્યના અનુભવ કરે છે.

આ પ્રમાણે કુદરતી જ યાેગ્ય સમયે સૂર્ય – ચંદ્ર તત્ત્વાના ફેરફાર થયા કરે છે. પરંતુ રાગીને નિયમિત સમયે નાડીઓ બદલાતી નથી. તેથી 'લાેમવિલાેમ' પ્રક્રિયા તેઓ માટે ઇષ્ટ છે.

'' લાંબા શ્વાસના ચમત્કારિક પરિણામા ''– આ શીર્ષક નીચે 'અખંડ - આનંદ'ના ૩૧ જુલાઈ, ૧૯૬૮ ના અંકમાં પૃષ્ઠ ૧૬૬–૧૬૭ ઉપર દર્શાવ્યા પ્રમાણે શ્રી ચીમનલાલ ખાપાલાલ પરીખે 'લાેમવિલાેમ' પ્રક્રિયા કર્યા વિના કેવળ લાંબા શ્વાસથી અનેક દવાએાથી નહીં સુધરેલું આરાગ્ય સુધાર્યું હતું અને અપર'પાર લાંભ ઉઠાવ્યા હતા.

# <sub>[૧૩]</sub> સાહ્લાદ દેવતા–કુંડલિની

### ( ११२ )

તા. ૧૦-૯-૬૮

શ્રીસિંહતિલકસૂરિજી 'લઘુનમસ્કાર – ચક્ર'માં મંગલાચરણુના પ્રથમ – શ્લાેકમાં તથા અન્ય સ્થળે પણુ 'સાહુલાદ દેવતા'- શખ્દાેના પ્રયાગ કરે છે. તેઓ પાતાની ઘણી ખરી કૃતિઓના અંતે 'સાહુલાદ– દેવતા'ની કૃપાનાે ઉલ્લેખ કરે છેઃ–

संयतगुणत्रयोदश( १३२७)वर्षे दिपालिकापर्वसदिवसे । साह्लाददेवतोज्ज्वलमनसा पूर्तिं मयेदमानीतम् ॥ ( 'भंत्रशल२&स्थ '; १क्षे।४-६२५ ).

અર્થ`ઃ– સંવત્ ૧૩૨૭ ની દિપાવલીના શુભ દિવસે 'સાહ્લાદ દેવતા' દ્વારા ઉજ્જવલ થયેલા મનથી મારા વડે આ ('મંત્રરાજરહસ્ય') પૂર્ણ કરાયું.

नत्वा विबुधचन्द्राच्यं यशोदेवं मुनिं गुरुम् । वक्ष्ये लघुनमस्कारचकं साह्लाददेवता ॥

('લઘુનમસ્કાર-ચક્ર'; શ્લોક-૧). અર્થ':- ગણ્ધરા અને દેવેન્દ્રોને પણ પૂજ્ય એવા શ્રીતીર્થ'કર પરમાત્માને, શ્રીવિબુધચંદ્ર(આચાર્ય)ને તથા પૂજ્ય એવા ગુરુ શ્રી યશાેદેવ મુનિને નમસ્કાર કરીને પ્રસન્ન છે દેવતા જેના પર એવા હું (દેવતાની પ્રસન્નતાથી) 'લઘુનમસ્કાર-ચક્ર ' કહું છું.

साहलाददेवतावन्द्य-फ्रमं नत्वा जिनं गुरुम् । दृष्टकुण्डलिनीदेवी-प्रसादप्रीणितान्तरः ॥ १ ॥ श्रीविबुधचन्द्रगणभ्र-च्छिष्यश्रीसिंहतिलकसूरिरिमाम् । गणिततिलकस्य वृत्तिं, विरचयति परात्मबोधाय ॥ २ ॥ ( युग्मम् ) ( ' ગણिततिक्षध'नी वृत्तिनुं भंगक्षायरण् ).

અ

અર્થ :- 'સાહ્લાદ દેવતા'વડે વંઘ-ચરણવાળા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત અને ગુરુને નમસ્કાર કરીને, જેણે કુંડલિની દેવીની કૃપા અનુભવી છે એવા અને તેથી પ્રસન્ન થયેલું છે અંતઃકરણ જેનું એવા- શ્રી વિખુધચંદ્ર આચાર્યના શિષ્ય શ્રી સિંહતિલકસૂરિ - સ્વ-પરના બાેધને માટે આ ' ગણિતતિલકની વૃત્તિ ' રચે છે.

### श्रीविबुधचन्द्रगणभृच्छिष्यः श्रीसिंहतिलकसूरिरिमम् । साह्लाददेवतोज्ज्वलविशदमना लिखितवान्कल्पम् ॥ ( ' श्रीवर्धभानविद्याऽदप '; श्दोाऽ-८४ ).

અર્થ ઃ– શ્રીવિઝુધચંદ્ર આચાર્યના શિષ્ય શ્રીસિંહતિલકસૂરિએ આ ' વર્ધમાનવિદ્યાકલ્પ ' વિશદમનવાળા પ્રસન્ન થયેલા (ઉજ્જવલ) 'સાહ્લાદ– દેવતા'ની ભક્તિથી લખ્યા છે.

માત્રા-મેળના કે અન્ય કાેઈ કારણે જ્યાં 'સાહુલાદ દેવતા'ના પ્રયાેગ શ્રીસિંહતિલક્સૂરિ નથી કરતા ત્યાં 'जिनभक्त्या' શબ્દના પ્રયાેગ કરે છે; તે નીચે પ્રમાણેઃ-

### श्रीवीरजिनं नत्वा यशोदेवं गुरुं विबुधचन्द्रम् । श्रीवर्द्धमानविद्याकल्पं वक्ष्यामि जिनभक्ष्या ॥

('શ્રીવર્ધ'માનવિદ્યાકલ્પ'; શ્લેાક-૧).

અર્થઃ- પરમાત્મા-મહાવીરદેવને, શ્રીવિબુધચંદ્ર(આચાર્ય)ને તથા પૂજ્ય એવા યશાદેવ ગુરુને નમસ્કાર કરીને હું જિનેશ્વરદેવની ભક્તિથી 'શ્રીવર્ધ`માનવિઘાકલ્પ ' કહું છું.

જેસલમેર જૈન ભાંડાગારીય ગ્ર′થના Shri C. D. Dalalના સૂચિ-પત્રમાં, તે પૃષ્ઠ ૬૬ પર આ વિષે જણાવે છે કેઃ-

'' अस्य देवता प्रसन्नाऽऽसीदित्येतत्कृतग्रन्थप्रान्ताद् ध्वन्यते ।' અર્થ':- ' દેવતા એને પ્રસન્ન હતા' એ વાત એમણે રચેલા ગ્રંથના અંત ભાગથી કુલિત થાય છે.

આવી ટીકા શ્રી દલાલે 'મંત્રરાજરહુસ્ય'ના શ્લેાક ૬૨૫ વિષે કરી છે. આ ઉપરથી સમજાય છે કે શ્રી દલાલ આ વસ્તુ સમજી શકયા નથી. આવી જ ટીકા શ્રી હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા 'ગણિતતિલક' ગ્ર'થની પ્રસ્તાવનાના પૃષ્ઠ ૬૪ ઉપર કરે છેઃ– " At the outlet of his commentary on ' गणिततिलक ' he (એટલે श्रीसिंહतिसफ्टसूरि) has mentioned ' কुण्डलिनी देवी' another देवता probably named as ''साइलाद".

ત્યારે 'સાહલાદ દેવતા' શું છે ?

'' ध्यान और मनोबल '' નામના ચ'ચમાં ડૉ. ઇન્દ્રચન્દ્ર શાસ્ત્રીએ પૃષ્ઠ ૪૧૫ ઉપર ભક્તિયાગના પ્રકરણમાં ' ह्लादिनी द्वक्ति ' દર્શાવી છે તે ' સાહલાદ દેવતા ' હાેવા સંભવ છે.

ભાવ-ભક્તિ જે પ્રયત્ન સાધ્ય નથી, તેમાં પરમાત્મભાવનું સ્કુરણ થવાથી 'દ્ધાदिनी इाक્तિ'રૂપે જે અભિવ્યક્તિ થાય છે તે 'સાહ્લાદ – દેવતા' હાેવા સભવ છે. 'દ્ધાदिनी इाक्ति'-એ ઉત્કૃષ્ટ ભાવ-ભક્તિનું પરિણામ અથવા તેની વૃત્તિવિશેષ છે. નિર્ગુણ પ્રહ્નરૂપે ભગવાનની ઉપાસના એ શાંતભાવ છે. તે શાંતભાવ જ્યારે મધુરભાવમાં પરિણમે અને પછી સામંજસ્ય કે સાધારણી-કરણવડે સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરીને મહાભાવ(સમાધિ)માં તેની ચરમ પરિણતિ થાય ત્યારે તે 'દ્ધાદિની જ્ઞાર્कિ'કે 'સાહ્લાદ-દેવતા' થાય તેમ મારું માનવું છે.

વાાસલ્ય–ભક્તિના પરિપાકથી સાધક ઇવ્ધર સાથે સાયુજ્ય ચાહે છે. માધુર્ય–ભક્તિવાળા પણ તેમાં જ લીન થવાનું ચાહે છે.

\*

\* \* \* પરમાત્મભાવ = ''**सो**ऽहं''- ભાવ.

''અહા ! અહા ! હું મુજને નમું. ''

\*

'લઘુશાન્તિ'માં શ્રીમાનદેવસૂરિ ' भावयति वा यथायोगम् '–આ શખ્દો વાપરીને 'શાન્તિપદ'ના માર્ગનાે નિદે<sup>ና</sup>શ કરે છે. તે પણુ માધુર્ધભાવની ઉચ્ચ કાેટિની ચરમ પરિણુતિમાં લીન થવાનું કહે છે–'<mark>ય</mark>થાयोगम्' એ અન્તરાત્માનું પરમાત્મા સાથે સાયુજ્ય છે.

વાસ્તવિક ભક્ત તે છે કે જે ભાવની સંચારી અવસ્થામાં પહેાંચી શકે છે. 'ગણિતતિલક'ની ટીકાના મંગલાચરણના શ્લેાકમાં જે 'જિનભક્તિ' દર્શાવી છે તેના ઉચ્ચતમ સંચારીભાવ તે 'સાહલાદ દેવતા' છે. તે 'સાહલાદ દેવતા' મનને ઉજ્જવલ અને વિશદ રાખે છે. જેણે 'કુંડલિની-દેવી ' અથવા 'શક્તિના પ્રસાદ' જોયા જાણ્યા છે તે પણ દેવ અને

\*

230

ગુરુના ક્રમ – યુગલને 'સાહુલાદ દેવતા'થી વંઘ છે– તેમ સ્વીકારે છે. આ ઉપરથી એ નિર્હુય થાય છે કે 'સાહુલાદ દેવતા ' અને દેવી ' કુંડ(લની દેવી' અન્ને જુદાં છે.

'ભાવ ' અથવા 'ભક્તિ – સાધના'ની ચરમ – પરિણુતિમાં એક બાજુ 'રસ'ની અભિવ્યક્તિ થાય છે અને બીજી બાજુ 'મહાભાવ'ના વિકાસ 'રસ'ના વિશુદ્ધ અને પૂર્ણુતમ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ અથવા ઉપલબ્ધિ 'મહાભાવ'ના વિકાસ વિના થઈ શકતી નથી. 'શાંતરસ'ની 'માધુર્ય'માં પરિણુતિ થયા વિના અથવા સ્વભાવ – સિદ્ધ 'મધુર–ભાવ ' વિના 'મહાભાવ'ના માર્ગ પ્રાપ્ત થતા નથી.

'રસ ' = શાંતરસ, ' મહાભાવ' = સમાધિ.

' મહાભાવ ' અને 'રસ'ની વિશુદ્ધિ બન્નેના અનુભવમાં કરક શાે ? નમસ્કારના પ્રથમ–પદની વિચારણામાં આ સઘળા વિચારા આવ્યા તે આપની પાસે રજૂ કરું છું; તેમાં કાંઈ ભૂલ હાેય તાે કૃપા કરીને સૂચવશાેછ.

ઉપાધ્યાયજી કહે છે કે – ' જિનવરાેની ભક્તિ એ જ આગમનાે સાર છે'– તે ભક્તિની ચરમ–પરિણતિ તે જ 'સાહ્લાદ દેવતા' છે – તે જે બરાબર હાેય તાે આ વિષયની સમજૂતિ થઈ ગણાય.

### 뗤

#### અ.

### ( ११3 )

તા. ૧૦–૯–૬૮ ના રાેજ મેં આપને શ્રી સિંહતિલકસૂરિ વિરચિત સ્તાેત્રોમાંથી પાંચ દષ્ટાંત સાહુલાદ દેવતાનાં આપ્યાં હતાં અને તે ડૉ. ઇન્દ્રચન્દ્રની હુલાદિની શક્તિ બરાબર છે તેમ અનુમાને લખ્યું હતું. ડૉ. ઇન્દ્રચન્દ્રને આ બાબત કાગળ લખ્યા પણ જવાબ મત્પાે નહીં.

પરંતુ ઉપરના પુસ્તકમાં આધાર મળે છે અને હ્લાદિની શક્તિ તે જ સાહ્લાદ દેવતા હાેય તાે તેના અર્થ કુંડલિની થાય છે – તેમ હવે ખાત્રીથી કહી શકું છું.

તા.

卐

( 228 )

અ

અ

તા. ૨૭–૩–૬૯ અને તા. ૧–૪–૬૯

ભગવાન નિત્ય સચ્ચિદાનંદ છે. સત્ – ચિત્ – આનંદરૂપમાં તેની સ્વરૂપા શક્તિના વિલાસ થાય છે. આ સ્વરૂપા શક્તિ પણ 'સંધિની', 'સંવિદ્ ' અને 'હુલાદિની'ના નામથી પ્રકાશિત છે. ભગવાનની આ સ્વરૂપા શક્તિ અમૂર્ત અને મૂર્ત એમ બન્ને રૂપમાં નિત્ય વિદ્યમાન હાેય છે. અમૂર્ત અથવા ભાવરૂપમાં તા ભગવાનમાં સ્વરૂપે નિત્ય અન્તર્હિત છે અને મૂર્તરૂપમાં નિત્ય પ્રથગ લીલાયમાન થાય છે. વસ્તુત: શક્તિ અને શક્તિમાનના નિત્ય અભેદ હાેય છે.

### 뗢

### (૧૧૫)

તા. ૧૪-૬-૬૯

'ચેાગશાસ્ત્ર અષ્ટમ–પ્રકાશ'માં પૃષ્ઠ ૨૦૮ ઉપર કુંડલિની શક્તિના ૧૪ નામા આપ્યાં છે– તે જુદાં જુદાં દર્શનાનાં છે; પણુ તેમાં બારમા નંબર પ્રદ્વાના ઉપાસકા તેને 'શ્રદ્ધા ' કહે છે, તેવા છે. જો તે બરાબર હાેય તાે 'બાેધિ ' વિષે પણુ મંતવ્ય બરાબર છે. અનાહતનાદ તાે કુંડલિનીના પ્રકાર છે. આપશ્રીએ આવસ્તુ વધાવી લીધી તે માટે આભાર. અનાહતદેવના વિચિંતન પછી અષ્ટમ–પ્રકાશના શ્લાક ૨૬માં તેનેઃ–

939

### ध्यायेद्वालाग्रसन्निभम्।

વાળના અગ્રભાગ જેવું સૂક્ષ્મ – તેજસ્વી – તેનું ધ્યાન કરવું જોઈએ – લખ્યું છે – પછી તરત જ અવ્યક્તનેા સાક્ષાત્કાર થાય છે એટલે અનાહુતનું સ્વરૂપ જે મૂલાધારથી શરૂ થાય છે તે ખ્રહ્મર ધમાં અવ્યક્ત રૂપે પૂરું થાય છે – તેથી બન્ને એક જ માર્ગમાં અને અનાહુત ઉર્ફે અવ્યક્ત લખવામાં મને વાંધા જણાતા નથી. શાસ્ત્રકાર શ્રી હેમચંદ્ર સૂરિજ તેમની ટીકામાં અનાહુત અને અવ્યક્તના નિર્દેશ કરતાં એમ જ જણાવે છે. પૃષ્ઠ ૧૭૩ ઉપર અમે જણાવ્યું છે કે અર્દ્વ ના અ ઉચ્ચારણુથી મૂલાધારમાંથી અવ્યક્ત ધ્વન્યાત્મક નાદ ઉત્થિત થાય છે.

### 똀

અ.

### ( ११९ )

તા. ૬–૮–૬૯

તા. ૧-૮-૬૯ ના 'પ્રસુદ્ધ જીવન'માં પહેલા જ લેખ કુંડલિની ચાેગના છે. તે વાંચી જશાેજી. તેમાં પૃષ્ઠ ૭૨ ઉપર ડાબા હાથના કાેલમની પંક્તિ ૧૪ માં કુંડલિની ત્રણ રીતે જાગ્રત કરી શકાય છે, તેમ લખ્યું છે તેમાં પહેલી રીતમાં પ્રાણાયામ ઉપરાંત અનન્ય-ભક્તિ આદિ યાૈગિક ક્રિયાએા દ્વારા જણાવ્યું છે એટલે કુંડલિની યાેગના અનેક રસ્તા છે. ગુરુદ્વારા શકિત સંચાલન એ સૌથી સરલ રસ્તો છે. આછું સંચાલન સ્પર્શથી, વાણીથી, દબ્ટિથી અથવા વિચારબળથી કરાય છે. હું જામનગર હતા ત્યારે ગુળવણી મહારાજે જે સંચાલન પુનાથી કર્યું તે વિચારબળથી.

આપણામાં જ્યારે આચાર્ય પદવીનું પ્રદાન થાય છે ત્યારે ગુરુ કર્ણુમાં મંત્ર કહે છે, તે વસ્તુત: વાણીથી સંચાલન છે તેથી શિષ્યમાં શકિતનું અવતરણ થાય છે અને ગુરુ શક્તિહીન શવ થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે રામકૃષ્ણ પરમહુંસે શક્તિનું સંચાલન સ્વામી વિવેકાનંદમાં કર્યું હતું અને પાતાને શક્તિ જોઈતી નહાતી એટલે પાછળની જિંદગી શક્તિહીન તરીકે જ કાઢી; જ્યારે આપણા આચાર્યગુરુ શક્તિ – પ્રદત્ત શિષ્યને ગુરુ તરીકે પ્રણિપાત કરે છે અને જે દીવા પાતે જ પ્રગટવ્યા છે તેમાંથી પાતાની શક્તિના દીવા પાછા પ્રગટાવે છે અને પાતે શક્તિ મેળવી લે છે. આ વસ્તુ તેમાં બહુ વિગતે સમજાવી છે. આ ઉપરથી આપ બેઈ શકશા કે આપણા આચાર્યા સૂરિમંત્રને કુંડલિની ચાેગ દ્વારા સાધતા હતા. પ્રતિષ્ઠા અંગેના બે શિલાલેખ – એક રાધનપુરને અને બીંજો મારવાડના-આ બન્ને મુદ્રિત થાય છે અને તેમાં પ્રથમ પંક્તિમાં જ દર્શાવ્યું છે કે કુંડલિની જાગ્રત કરીને આ પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે. પંદરમાં સૈકા પછી એવા એક પણ હસ્ત લિખિત ગ્ર'થ નહિ મળે કે જેમાં પ્રથમ પંકિતમાં 'ભલિ'ની સંજ્ઞા મૂકવામાં ન આવી હાય અને આ 'ભલિ ' અથવા ' ભલી ' કુંડલિની જ છે. પદ્માવતીના જે અનેક નામા છે તેમાં કુંડલિની પણ નામ છે. પદ્માવતીના જે ગ્રંતેક નામા છે તેમાં કુંડલિની પણ નામ છે. પદ્માવતીના જે કુંડલિની રૂપે શ્રીપાર્શ્વ નાથ ભગવંતના ઉપસર્ગ હર્યો હતા. વસ્તુતઃ સર્પની સંજ્ઞા એ જ કુંડલિની સંજ્ઞા છે. કુંડલિની સહસારમાં રમણ કરે તા ઉપસર્ગો સહન કરવાની અગાધ શકિત પ્રાપ્ત થાય છે. કાયોત્સર્ગ વસ્તુતઃ તે સ્વરૂપે જ છે પણ આપણે તે પ્રમાણે સમજવા પ્રયત્ન કરવા બેઈ એ.

નાડી અને પવનના સંયોગનું પરિજ્ઞાન એ તેા કુંડલિની–ચાેગનું પ્રથમ પગથિયું છે – પણુ કાેઇ તે રસ્તે ન જઈ શકે તો બીજા અનેક માર્ગા છે. પ્રદ્ધાના ઉપાસકાે કુંડલિનીને 'શ્રદ્ધા'ના નામથી જ એાળખે છે. પ્રાણુને મનનાે નાથ કહેવામાં આવે છે, પણુ તે અંતિમ–દશા સમયે; બાકી સારા જીવનમાં પણુ એ મનના દાસ તરીકે કાર્ય કરે છે અને મન ધારે ત્યાં પ્રાણુનાે સંચાર કરી શકે છે.

' ચાેગવાશિષ્ઠ'માં લખ્યું છે કેઃ–

### मनसः स्पन्दनं प्राणः प्राणस्य स्पन्दनं मनः। एतौ विहरतौ नित्यमन्योन्यं रथसारथी॥

'' મનનું સ્પન્દન પ્રાણ છે અને પ્રાણુનું સ્પન્દન મન છે. આ બન્ને – મન અને પ્રાણુ – પરસ્પર રથસારથીભાવે સદા વિહરે છે."

' હુડયાગ–પ્રદીપિકા'ની પ્રસ્તાવનામાં આ પ્રમાણે 'યાગવાશિષ્ઠ'ના શ્લાકના ઉલ્લેખ છે. 'યાગવાશિષ્ઠ'માં જાવાનું બાકી છે.

### 55 (१९७)

અ

તા. ૧–૧૨–૭૧

'આંતર-પ્રાણ' વિષે આપશ્રી અનુલવની વાત લખાે છાે, તે મારે માટે

નવાે વિચાર છે. તે વિષે પ્રયાસ કરી જણાવીશ. આપનાે અનુભવ શિરાવંઘ છે, તાે તે વિષે ચર્ચા શું હાેઈશકે ?

'મહાપ્રાણ'નેા અર્થ હું તો 'કુંડલિની' સમજું છું. 'ધ્યાનવિચાર'માં તેને 'કલા' કહી છે અને 'કલા'ને બીજા જાગ્રત કરી શકે તે સાધારણ 'ભાવકલા' અને પાતે કરી શકે તે 'પરમકલા'

પરંતુ 'મડુાપ્રાણુ'ના ધ્યાન માટે શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીને તેપાલમાં દરા વર્ષ લાગશે – તેવું લખાણ મળે છે; તેા શું 'કુંડલિની' જાગ્રત કરવામાં કરવામાં આટલા સમય લાગે ? આ એક કોયડાે **છે**.

'મહાપ્રાણ' શું છે ? તે સમજવા માટે ઘણે৷ પ્રયાસ કર્યો પણ હજી કાંઈ આધારભૂત થાય તેવેા ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થયે৷ નથી.

### 55 (192)

અ.

તા. ૨૫–૧૨–૭૩

#### धम्मधातु---

'ધમ્મધાતુ'ના વિશ્વકુંડલિની રૂપે ઉપયોગ થયેા હાેય તેવું જણાય છે. કુંડલિનીના ત્રણ સ્વરૂપ– વર્ણ કુંડલિની, દેહકુંડલિની અને વિશ્વકુંડલિની.

વિશ્વકુંડલિની રૂપે તે દ્વીઁકાર છે. દ્વીઁકારમાં ચાવીસેય તીર્થ કરા સ્થાપિત કરાયા છે એટલે કે તે ' ત્રૈલાેકય બીજ' છે. આની શ્રોતાજના ઉપર અસર થાય છે અને મિ. બ્યાસ તાે કહે છે કે કાંઈ આખા દેહને સ્પર્શતું હાેય તેવું જણાય અને તેનાથી રાગા નાશ થયાના દાખલા છે. જીંકાર દેહકુંડલિની છે, દ્વીઁકાર વિશ્વકુંડલિની છે અને સર્દ્વૈકાર વર્ણકુંડલિની છે. આ પ્રમાણે ' ૐ દ્વીઁ સર્દ્વૈંગો મંત્રાક્ષર બ્યવસ્થિત થયા હાેય તેમ જણાય છે.

'ઋષિમંડલ'ની આરાધના એટલે 'વિશ્વકુંડલિની'ની આરાધના છે અને તે રીતે 'ધમ્મધાતુ'ની આરાધના છે ⊸તેમ હું માનું છું.

### <u></u> ( 996 )

અ.

તા. ૧૨/૧૬-૯-૧૯૭૪ '' ચાેગી શબ્દ - અક્ષરમાં લીન થાય છે અને અંતે એ શબ્દ પર બ્રહ્મ અર્થાત્ સનાતન આનંદના પરમધામને પ્રાપ્ત કરે છે.'' એ જ વસ્તુ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ 'પ્રતિમાશતક'માં કહે છે જેને સાર અમારા 'યોગશાસ્ત્ર અગ્ટમ–પ્રકાશ વિવરણુ'ના પૃષ્ઠ ૧૯૪ ઉપર પંક્તિ ૩–૪ માં છે.

ું '' તે પછી અનિર્વચનીય અને ચિન્મય એવી પરંબ્રહ્મ નામની જ્યાેતિ સ્કુરે છે. તેની સ્કુરણાથી જ સર્વ ક્રિયાંએાની સફળતા થાય છે.''

તેઓશ્રી 'જિનમહત્ત્વદ્રાત્રિંશિકા'ના ૩૨ મા શ્લાેકમાં દર્શાવે છે:-

सारमेतन्मया ळब्धं, श्रुताब्धेरवगाहनात् । भक्तिर्भागवती बीजं परमानन्दसंपदाम् ॥ ३२ ॥

અર્થ'ઃ- સમગ્ર શ્રુતસાગરનું અવગાહન કરીને મેં આ સાર મેળવ્યા છે કે પ્રભુની ભક્તિ એ જ પરમાનંદ સંપત્તિનું બીજ છે.

વિશેષમાં તેઓશ્રી ' અધ્યાત્મસાર સપ્તમ – પ્રબંધના' શ્લાેક ૨૬ માં ત્રીજુ ં અને ચાેશું પાદ આ પ્રમાણે દર્શાવે છેઃ–

'ब्रह्मविदां वचसाऽपि ब्रह्मविलासाननुभवामः।'

એટલે કે પ્રહ્નજ્ઞાની( આનંદઘનજી )ના વચનથી પણ અમે પ્રહ્નના વિલાસને – ચિદાનંદને અનુભવીએ છીએ.

અવધૂત શ્રીઆનંદઘનજી ( પદ ૯૪ માં ) ગાય છે કે:-

શ્યામ! મને નિરાધાર કેમ મૂકી

કાઈ નહીં હં કાણશું બાેલું?

સહુ આલંબન ચૂકી (ટૂકી)......રયામ ! મને......

આધ્યાત્મિક અર્થમાં લઇ એ તો અહીં સુમતિ ચેતનને વિનવતી હાેય એવા અર્થ ઘટાવી શકાય; પરંતુ આ પદ માધુર્યરસનું કહેવાય.

આ સઘળા લખાણુનું તાત્પર્ય એ છે કે મધુરભાવ વિના મહાભાવને માર્ગ પ્રાપ્ત થતા નથી.

રાજયેાગની સમાધિને 'નિર્વિંકલ્પ'; હ્રુડયેાગની સમાધિને 'મહાબાધ'; લયયાેગની સમાધિને 'મહાલય' કહે છે; તેમ મંત્રયાેગની સમાધિને ' મહાભાવ ' કહે છે. ઉપર્શુક્ત મહાભાવમાં જ જ્યાેતિ, પરમાનંદ અને હ્રહ્મવિલાસ સંભવ છે – તે જ સાહુલાદ દેવતા છે અને તે જ હુલાદિની શક્તિ છે. 'દેવતા' શબ્દ 'શક્તિ' અને 'જ્યાેતિ' બન્ને દર્શાવે છે.

띪

અ

તા. ૧૨–૪–૬૮

જ્ઞાનરૂપી તત્ત્વના આરેાહણુમાં કાેઈ વિશ્રાન્તિ ભૂમિકા છે કે નહીં ? તેના જવાબમાં ' વિસ્મય'ને એક એવી ભૂમિકા રૂપે જણાવી છે, પછી તેની સુંદર વ્યાખ્યા આપે છે:--

विस्मयो योगभूमिकाः ॥ १२ ॥ किमस्य परचित्तत्त्वारोहविश्रान्तिसूचिकाः । भूमिकाः सन्त्ययं याभिर्याति सर्वोत्तरां स्थितिम् ॥६२ ॥ इत्यन्तेवासिद्धच्छंकाद्यान्त्यै सन्तीत्युदीर्यते । यथा सातिदायानन्दे कस्यचिद्विस्मयो भवेत् ॥६२ ॥ तथास्य योगिनो नित्यं, तत्त्तद्वेद्यावळोकने । निःसामान्यपरानन्दानुभूतिस्तिमितेन्द्रिये ॥६४ ॥ परे स्वात्मन्यतृप्त्यैव यदाश्चर्यं स विस्सयः । स एव खलु योगस्य परतत्त्वैक्यरूपिणः ॥६४ ॥ भूमिकास्तत्कमारोहपरविश्रान्तिस्त्चिकाः ॥१२ ॥ ('शिवसूत्रवार्तिध्वभ'; ५७६-८). सावार्थ:- श्रं आनी - श्रेष्ठ એवा ज्ञान३भी तत्त्व भर के आरोद्यछा

ભાવાચ`ઃ- શુ આના – બ્રષ્ઠ અવા જ્ઞાનરૂપા તત્ત્વ પર જ આરોહણ તેની-વિશ્રાન્તિને સૂચવનારી ભૂમિકાઓ છે કે જેના દ્વારા આ ( આત્મા ) સર્વ શ્રેષ્ઠ સ્થિતિને પામે ?

આવા પ્રકારની શિષ્યના હૃદયની શંકાની શાંતિ માટે કહે છે કે-' છે '. ( અર્થાત્ ચાેગની ભૂમિકાએા છે, તેમાં 'વિસ્મય ' પણ ચાેગની ભ મિકા છે. )

જેમ અતિશય આનંદાયક વસ્તુમાં કાેઈને 'વિસ્મય ' થાય તેમ આ ચાેગીને તે તે ગ્રેય( વસ્તુ )ના અવલાૈકનમાં જે વિશેષ પ્રકારના શ્રેષ્ઠ આનંદની અનુભૂ તિ કે જે અનુભૂ તિથી ઇન્દ્રિયા શાન્ત થઈ ગઈ છે, એવા તે ચાેગીને શ્રેષ્ઠ એવા પાતાના આત્મામાં તૃપ્તિ ન થાય તેવું, જે આશ્ચર્ય પ્રગંટે તે 'વિસ્મય' છે. તે 'વિસ્મય' જ પરતત્ત્વ સાથે એકત્વ સ્વરૂપવાળા યેાગની તે તે પગથિયાં પર ચઢવા માટે શ્રેષ્ઠ વિશ્રાન્તિને સૂચવનારી ભૂ મિકાએા છે.

### 蟡 (૧૨૧)

અ.

#### di. e-99-ec

મયણા સંદરીના ભાવાલ્લાસની મેં જે હુકીકત લખી છે તે રાસની નીચેની ઢાળ ઉપરથી:—

> હુઓરે પૂજાના અનુપમ ભાવ, આજરે સંધ્યાયે જગતાતનાજી ૬ તદૂગતચિત્ત સમય વિધાન, ભાવની વૃદ્ધિ ભવભય અતિ ઘણાજી;

વિસ્મય પુલક પ્રમાદ પ્રધાન,

લક્ષણ એ છે અમૃતક્રિયા તેણાજી. ૭

( ' શ્રીપાળરાજાના રાસ', ખંડ – ૪, ઢાળ–૧; પ્રષ્ઠ–૨૦૯ ).

શ્રીહરિભદ્રસરિના 'ત્રીજા પંચાશક'ના નવમા શ્લાેકમાં\* નીચે પ્રમાણે મળે છેઃ-

(૧) ક્રિયામાં સતત ઉપયોગ.

\*

\* लिंगा ण तिए भावों ण तयत्थालीयणं ण गुणरागो । णो विम्हओ ण भवभयमिय वच्चासो य दोण्हंपि ॥ ९ ॥ વિસ્મય

(૨) સ્તુતિનાે ઉચ્ચાર કરતાં અર્થની વિચારણા,

(૩) આરાધ્ય પ્રત્યે બહુમાન,

(૪) વંદનની તક બદલ હુદયમાં આનંદ અને

(૫) ભવભ્રમણનાે ભય.

ં આ પાંચેય લક્ષણાે 'અમૃત-ક્રિયા'નાં છે, તે રાસની ઉપરની ઢાળમાં મળે છે.

' પંચાશક'માં '**વિમ્દલો'** એટલે 'વિસ્મય' છે અને રાસમાં 'વિસ્મય', 'પુલક' અને 'પ્રમાદ' – એમ ત્રથુ છે. તાે તે તે સંચારી ભાવા કયારે કયારે થાય તે શાધું છું.

'મહાનિશીથ'માં ઉપધાન તપમાં 'પ્રથમ–અધ્યયન' કેવી **રી**તે ગ્રહ**ણ** કરવું–તેના વિવરણમાં નીચે પ્રમાણે છેઃ–

૧. પ્રકુલ્લિત રાેમાવલી ( પુલક ),

ર. વિકસિત વદનક્રમલ (વિસ્મય),

૩. પ્રશાન્ત સૌમ્ય અને સ્થિર-દષ્ટિ,

૪. સંવેગથી ઉછળતા અચિન્ત્ય શુભ-પરિણામ વિશેષ અને

પ. ઉલ્લસિત આત્મવીર્ય અને વૃદ્ધિ પામતાે પ્રમાેદ.

#### 뗢

#### ં ( ૧૨૨)

તા. ૨-૫-૧૯૬૯

'નમરકાર - મહામંત્ર'ના પ્રથમ-પદની અનુપ્રેક્ષા ચાલુ છે. હમણાં 'શ્રીમહાનિશીથસૂત્ર'માં 'વિનયોપધાનની વિધિ' આપી છે-તે ઘટાવવાના પ્રયાસ કરું છું. તે ઉપરથી એક વિસ્મય-પુલક-પ્રમાદ-પ્રધાન અમૃતક્રિયાની ૩૦ સાપાનની એક 'સાપાનમાલિકા' તૈયાર કરી છે – તે આપને આ સાથે માકલું છું; તેમાં ભૂલ હાેય તાે કૃપા કરી જણાવશાેછ.

આ ' સાેપાનમાલિકા'ના ' વિસ્મય–ચાેગ'ની હકીકત શૈવપંથમાંથી લીધી છે અને બીજ વિગતાે રસ–શાસ્ત્રમાંથી છૂટક છૂટક લી**ધી** છે.

\*

રમ.

પંચમંગલમહાશ્રુતસ્કંધને ભણુવા, ભણાવવા માટે વિનયપૂર્વેક ઉપાધાન તપ કરવાનેા વિધિ

વિસ્મય – પુલક – પ્રમાેઢ – પ્રધાન વ્યસૃતક્રિયાની સાેપાનમાલિકા

- ૧. સુપ્રશસ્ત અને સુંદર તિથિ, કરણુ, સુહૂર્ત, નક્ષત્ર, યાેગ, લગ્ન અને ચંદ્ર–બલ હાેય ત્યારે,
  - સુપ્રશસ્ત સમચે,
- ર. જાતિ વગેરે મદ અને આશંકાથી રહિત **થ**ઈને,
  - જાતિ, લાભ, કુલ, ઐશ્વર્ય, બલ, રૂપ, તપ અને શ્રુતજ્ઞાન એ મદના અષ્ટકથી રહિત થવું એટલે કે શરણુ અંગીકાર કરવા માટે અભિમુખતાના ભાવપૂર્વક અને કાેઇપણ જાતના સંશય કે શંકા સેવ્યા વિના,
- ૩. શ્રીઋષભદેવ વગેરે શ્રેષ્ઠ ધર્મતીથ'ંકરાનાં પ્રતિમા–બિંબ ઉપર દૃષ્ટિ તથા મનને સ્થિર ક**રીને**,
  - બિંબમાં ચિત્તવાળા ( સામાન્ય ઉપયોગવાળા ) તથા મનવાળા ( વિશેષ ઉપયોગવાળા ) થઈ ને,
- ૪. શ્રહ્ધા, સંવેગ અને અત્યંત તીવતર મહા ઉલ્લસિત શુભ અધ્યવસાય સહિત,
  - શ્રદ્ધા સહિત એટલે ઇચ્છા પૂર્વક અથવા
    - નિજાભિલાષ કે ચિત્તના સંપ્રસાદપૂર્વક.
  - સંવેગ સહિત એટલે શ્રદ્ધાન પરિણતિરૂપ મૂળ ગુણ પ્રગટ

થતાં આસ્તિકય, અનુકંપા, નિર્વેદ, સંવેગ અને શમનાં લક્ષણે વ્યક્ત થાય છે.

સંસાર અસાર સમજી અહીં આત્માલિમુખતા પ્રકટે તે સંવેગ છે. (આરાધક દેવાધિદેવના બિંબના ધ્યાનમાં વિશેષ પ્રકારના પ્રયાસવાળા થાય છે. તે અત્યંત પ્રશસ્ત સંવેગથી વિશુદ્ધ થતાં તેમના અલૈાકિક મહિમાવાળા ગુણાના અર્થમાં ઉપયાગવાળા થાય છે અને મન, વચન, કાયારૂપ કરણાને તે ધ્યાનાદિમાં અત્યંત અપિંત કરી સુનિયુક્ત થાય છે. તેમના ગુણુસમૂહના અભ્યાસથી ભાવિત થતાં આરાધકને ચકિત કરનારા વિસ્મયભાવ ઉદ્દભવે છે, એહાહા! એક જ વ્યક્તિમાં એક સાથે એકત્રિત થયેલા અતુલ, મહાન, અચિન્ત્ય, પરમ આશ્ચર્યોના સમૂહ જોવા મળે છે!)

અત્યંત]તીવતર મહા–ઉલ્લસિત શુભ–અધ્યવસાય સહિત એટલે – તેના ધ્યાનમાં અત્યંત તીવ( પ્રાર ભક્રાળથી માંડીને પ્રતિક્ષણ પ્રકર્ષને પામતાં ) મહાન–ઉલ્લાસ અને શુભ–અધ્યવસાયવાળા ( વિશેષ પ્રકારના પ્રશસ્ત પ્રયત્નવાળાે ),

અને તેવા વિશેષ પ્રકારના શ્રેષ્ઠ આનંદની અનુભૂ તિથી ઇન્દ્રિયેા શાંત થઈ જવા છતાં આત્મામાં તૃપ્તિ ન થાય તેવું જે આશ્ચર્ય પ્રકટે તે વિસ્મય નામની ચાેગભૂ મિકા છે, તે વડે સ્કુરાયમાન થતાં નવા નવા પરિણામાથી,

૫. ભકિત અને અહુમાનપૂર્વક એટલે

– ભાવનાથી ભાવિત અને તેના પુનઃ પુનઃ અભ્યાસથી હાર્દિક પ્રીતિવડે, ઠઢ ભક્તિવડે,

[ અદ્ભુતરસના ત્રણુ પ્રકાર છેઃ–

<sup>-</sup>(૧) શારીરિક, (૨) વાચિક અને (૩) માનસિક.

શારીરિક પ્રકારથી આરાધકને વાર વાર ઊઠવા બેસવાનું મન થાય, બીજા આરાધકાે સાથે અરસપરસ આલિંગન કરવાનું અને તેમને હાથતાળી દેવાનું મન થાય;

વાચિક પ્રકારથી આરાધકને અહેાભાવ ભર્યો વિસ્મય (હાહાકાર) અરસપરસ શાબાશ, શાબાશના પડકાર કરવાનું અને ખડખડાટ હસવાનું મન થાય; માનસિક પ્રકારથી નેત્રોનાે વિસ્તાર, મુખ અને નેત્ર પર પ્રસન્નતા દેખાય, રામાંચ સહિત આનંદાશ્રુ આવે.

'વિસ્મય' એ 'અદ્ભુત-રસ'નાે સ્થાયીભાવ છે. ]

- ૬. આ લાેક અને પરલાેકના સુખાેની આશંસારૂપ નિયાણા વિના,
- ૭. વિદ્વિત તપશ્ચર્યા કરીને,
- ૮. જિન–ચૈત્યમાં કે કાેઈ જંતુ રહિત સ્થાનમાં,
- ૯. ભકિતથી સભર બનીને,
  - ભકિત એ સ્વકીય સ્વરૂપનું અનુસંધાન કરાવે છે, તેથી તેનાથી બહિર્, અન્તર્ભાગથી સર્વ પ્રકારે વ્યાપિત થઈને – સંનિવિષ્ટ થઈને.

૧૦. નત મસ્તકે,

- ૧૧. પ્રકુલ્લિત રાેમાવલી,
  - તીવ્ર ઉત્સાહના કારણે વીરરસનેા ઉદ્ભવ થાય છે. તેનાથી રામાંચ ( પુલક ) અને હર્ષ ( પ્રમાેદ ) થાય છે.

૧૨. વિકસિત વદનક્રમળ,

- वदनस्य विकासः अद्भुते - આ સૂત્ર અનુસાર અદ્ભુત રસને। ઉદ્દભવ થતાં મુખ પર પ્રમાેદની પ્રસન્નતા દેખાય છે.

૧૩. પ્રશાંત, સૌમ્ય અને સ્થિરદષ્ટિ,

– આ શમભાવ – શાંતરસનું પરિણામ છે. તેના સ્થાયીભાવ તે વાસના-મુકત અને શુદ્ધ જ્ઞાનાનંદ–ચુક્ત આત્મા છે. આનું સ્વરૂપ શુદ્ધ અને કશાથી પ્રભાવિત થયા વગર સમાધિમાં પ્રતીત થાય છે.

- ૧૪. નવા નવા સંવેગથી ઉછળતા અત્યંત, નિરંતર, અચિંત્ય પરમ શુભ–પરિણામ વિશેષથી,
  - નિર'તર સંસ્કારના સેવનથી ભકિતની ભૂમિકા દઢતર કરાય છે.
- ૧૫. ઉલ્લસિત આત્મવીર્ય અને
  - –વીરરસના ઘોતક ઉલ્લાસ અને આત્માના ઉત્સાહ તથા

- ૧૬. પ્રતિ સમય વૃદ્ધિ પામતા પ્રમાદથી વિશુદ્ધ, નિર્મળ, સ્થિર, દઢ એવા અંત:કરણવાળા થઈ અને
  - વિસ્મય પુલક પ્રમાદ--પ્રધાન આ અમૃતક્રિયાથી આરાધક વિશુદ્ધ અને નિર્મલ (વાસનામુકત) અંતઃકરણવાળાે થાય તેને શાન્તરસના સ્થાયીભાવ ઠઢ થતાં શુદ્ધ અને નિર્મળ જ્ઞાનાનંદની પ્રાપ્તિ થાય, તેની ઇચ્છા અથવા સંકલ્પ સ્થિર થાય અને તેની ભકિતરૂપ ક્રિયાની ભૂમિકા ઠઢતમ થાય.
- ૧૯. એકાગ્ર અધ્યવસાય કરીને,
- ૨૦. સમયજ્ઞ, દઢચારિત્ર વગેરે ગુણુ–સંપદ્યથી સહિત, પવિત્ર, અનુષ્ઠાન કરવામાં બહુલક્ષ્ય એવા સદ્ગુરુના મુખમાંથી નીકળેલ,
- ૨૧. વિનય અને બહુમાનપૂર્વક તેમનાં સંતાેષ અને કૃપાથી મળેલ,
- રર. અનેક શાેક, સંતાપ, ઉદ્વેગ, મહાવ્યાધિ, વેદના, ઘાેરદુઃખ, દારિદ્ર, કલેશ, રાગ, જન્મ, જરા, મરણ તથા ગર્ભવાસ વગેરે રૂપ દુષ્ટ જળ–જંતુઓના અવગાહનથી ભયંકર એવા સંસાર–સમુદ્રની અંદર નૌકાસમાન,
- ર૩. સકલ આગમામાં વ્યાપીને રહેલ,
- ૨૪. મિથ્યાત્વના દ્વેષથી નહીં હણાયેલ,
- ૨૫. વિશિષ્ટ ખુદ્ધિવાળાઓએ કલ્પેલ,
- ૨૬. મિથ્યાત્વી તેમજ અઘટિત સર્વ હેતુ, ચુકિત અને દૃષ્ટાંતને ધ્વંસ કરવામાં સમર્થ,
- ૨૭. પાંચ અધ્યયન અને એક ચૂલિકાવાળા,
- ૨૮. પ્રવર પ્રવચન દેવતાથી અધિષ્ઠિત,
- ૨૯. પંચમંગલ મહાષ્ટ્રતસ્ક્રંધનું વિનચાેપધાન કરવું,
- ૩૦, ત્યાર પછી ભાણવા અને ભાણાવવાના અધિકાર પ્રાપ્ત થાય છે.

### ટિપ્પણીકા

શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં – કલામાં આસ્વાદિત થતા ભાવેા તે 'રસ' કહેવાય છે અને કારણાને ' વિભાવ ', કાર્યોને ' અનુભાવ ' અને જતી આવતી લાગણીઓને ' સંચારીભાવ ' કહેવાય છે.

સમ્યગ્**દ**ષ્ટિ જીવનેા ' શાંત–રસ ' એ 'રસરાજ' છે. તેનેા ' સ્થાયીભાવ ' – 'વૈરાગ્ય' અથવા ' શમ ' છે, તત્ત્વચિંતન, તપ, ધ્યાન, સ્વાપ્યાય, સમાધિ આદિ ' વિભાવ ' છે. કામ, ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ અને માહના અભાવ–એ ' અનુભાવ ' છે. ધ્રુતિ, હર્ષ'( રતિ ), ખતિ અને સ્મરણ( છુદ્ધિ )—એ ' સંચારીભાવ ' છે.

- (૧) **વિસ્મય** જાણીતાં કારણાથી ન ખને એવા અને ચિત્તને ચકિત કરનારો આ અસાધારણ હેતુ તે 'વિસ્મય' કહેવાય છે. અલૌકિકતા એતું ઉદ્દીપન છે. સ્તંભ, સ્વેદ, રામાંચ, ગદ્દગદ્સ્વર, સંબ્રમ, તેત્રવિકાસ વગેરે અનુભાવા છે. એમાંથી 'અદ્દભુત–રસ' નિષ્પન્ન થાય છે.
  - ⊁

\*

\*

- (૨) उत्साह કાંઇપિણ કાર્યના આર ભમાં જે આવેગ ઊભા થાય અને દઢતા આવે તેને 'ઉત્સાહ' કહે છે. એમાંથી 'વાર-રસ' નિષ્પન્ન થાય છે. ધર્મ, દયા, દાન અને યુદ્ધ–એ ચાર એનાં નિમિત્તો છે. દઢતા, પરાક્રમ, આજસ્વી – ગતિ વગેરે અનુભાવા છે. રામાંચ, તર્ક, ગર્ધ વગેરે સંચારીભાવા છે.
- (३) शम નિઃસ્પૃહ આરાધકને પોતાના આત્મામાં વિશ્રામ કરવાથી જે સુખ મળે છે તેને ' શમ ' કહે છે. દેવાધિદેવ કે મહાપુરુષ કે તીર્થપ્સ્થાન વગેરે તેના ઉદ્દીપકાે છે. તેનાથી ' શાંત–રસ ' નિષ્પન્ન થાય છે. પરમાત્મસ્વરૂપમાં સારતા અને સંસારી–વિષચામાં અસારતા અનુભવાય છે. રામાંચ, નિર્વેદ, હર્ષ, સ્મરણ, ભુતદયા વગેરે સંચારીભાવા છે.

' શમ–ભાવ ' તેા ' મેાક્ષ–પરક ' છે અને યેાગીને જ ગમ્ય છે. માક્ષના ઇ<sup>ર</sup>છા રાખનારના બધાય ભાવા ' આત્મ–રતિ 'ના પાષક અને છે.

નિમિત્ત મળતાં અન્ય ભાવા ' શમ'માં જ પ્રવૃત્ત થાય છે.

卐

## [૧૫] ભકિતમાર્ગ

( १२3 )

#### શ્મ•

તા. -

પુરાણા કાળમાં લાેક(વિશ્વ)ના રહસ્યના જ્ઞાનના અભાવે મનુષ્યમાત્ર ભય–સંજ્ઞાથી આકુલ–વ્યાકુલ રહેતા હતા. વરસાદ પડે, ધરતીકંપ થાય કે વીજળી ચમકે તાે તે ગભરાતા. જ્ઞાન અને અનુભવના કારણે તે હવે ઓછા ડરે છે. અગાઉ ભયભીત થઈને તે દેવોને શરણે જતા અને પછી ધીરે ધીરે તે ભક્તિ ભણી વળતા. આમ ભયથી 'ભક્તિમાર્ગ'ના આરંભ થયા છે – એમ કેટલાએક માને છે.

વસ્તુતઃ 'ભક્તિ'નેા ઉદ્ગમ 'ભીતિ' નહિ, પણ 'પ્રીતિ' છે. મનુષ્યને માટે જેટલી 'ભીતિ' સ્વાભાવિક છે એના કરતાં 'પ્રીતિ' ઘણી વધારે સ્વાભાવિક છે'. 'ભીતિ' તાે મનુષ્ય અને પશુઓ – બન્નેમાં હાેય છે, પરંતુ મનુષ્યને 'ભીતિ' પહેલાં 'પ્રીતિ'ના અનુભવ થાય છે.

આજે પણ આપણે જોઈએ છીએ કે જન્મ લઈને દરેક પ્રાણી પહેલ-વહેલા માતાના પ્રેમ પામે છે. આ રીતે તેને સૌ પ્રથમ 'પ્રીતિ'ના અનુભવ થાય છે; પછી 'ભીતિ'ના

'ભક્તિ'નાં સૌથી પુરાણાં સ્તાેત્રોમાં તીથ'ંકર-દેવને 'પિયામહ – પિતામહ ' અથવા 'જયગુરુ – જગદ્ર-ગુરુ' તરીકે બિરદાવ્યા છે.

એક વાત નિશ્ચિત છે કે ' ભક્તિ'ના આરંભ 'ભય'થી નહિ પણ 'પ્રેમ'થી જ થયાે છે – આજે પણ આપણને 'ભીતિ' અને 'પ્રીતિ'– બન્નેના અનુભવ થઈ રહ્યો છે. પહેલાંના લાેકા પ્રકૃતિનું ભયાનક સ્વરૂપ જોઈને ગભરાતા હતા. આજે જગતમાં આણુએામ્બના ભય છવાચેલા છે. ડર ઓછા નથી થયા પણ એનું રૂપ બદલાઈ ગયું છે. આમ 'ભય' અને 'પ્રેમ'–'ભક્તિ'ના બન્ને પ્રકાર પ્રાચીનકાળથી ચાલ્યા આવે છે.

-? હો સંગોગ ' અને 'ક્રિયા(અનુષ્ઠાન)માર્ગ' વચ્ચે શે। સંબંધ છે તેના વિચાર કરવા જેવા છે. 'ક્રિયામાર્ગ'માં તમે ક્રિયાનું પ્રતિફળ પામે। છેા-જેવું કરા તેવું પામા છેા. જ્યારે 'ભક્તિમાર્ગ'માં પરમેશ્વર પાસે ક્ષમા માગવાની હાેય છે. તાે શું 'ભક્તિ'થી કર્મનાં ફળ ટળી શકે છે ? ના, કર્મનાે અટલ-નિયમ ટાળી તાે શકાતાે નથી, પર તુ કર્મનું ફળ ભાેગવવાનું ધૈર્ય ભગવાન આપે છે. ખૂરું કામ કર્યું તાે એનું ફળ તાે નહિ ટળે પણ ચિત્ત ઉપર તેની અસર સવાર ન થઈ જાય એટલું ધૈર્ય આપણામાં આવી જાય તાે માનવું કે આપણે બચી ગયા. 'ભક્તિ'દ્વારા ભગવાન આપણને કર્મકળના ભયમાંથી બચાવે છે.

દાખલા તરીકે, મનુષ્ય બીમાર થાય છે. રાગ આવતાવેત મનુષ્ય એકદમ હિંમત હારી જય છે, પણ જે તે 'ભગવદ્-ભક્તિ'ને આશ્રય લે તેા તેનું ચિત્ત પ્રસન્નતા અને આનંદ અનુભવે છે. રાગદ્વારા પાતાની શુદ્ધિ થઈ રહી છે એમ તે વિચારે તો પીડા તો થાય છે પણ એને અને અનુભવ નથી થતા; બલ્કે ' હું પ્રભુ પાસેથી કંઈક પામી રહ્યો છું'- એમ તે રાગી અનુભવે છે. ભગવાનની તાદશી શક્તિ પર આરાધકની આવી શ્રદ્ધા એ જ 'ભક્તિ'- આપણે ચાહીએ તેવું વરદાન આપણને મળે એવે અર્થ 'ભક્તિ'ના થતા નથી. કર્મઅંધની યોજના અનુસાર આપણને સુખ કે દુ:ખના જે અનુભવ થાય તેમાં ભગવાનની દયારૂપ તાદશી શક્તિ જ કામ કરી રહી છે. 'સુખ કે દુ:ખ બન્ને દ્વારા આપણું ભલું જ થઈ રહ્યું છે'- એવા ટઢ વિધાસ એ જ 'ભક્તિ' છે.

> 55 (138)

> > તા.

સવે<sup>°</sup> સંકલ્પ – વિકલ્પો તજવાથી પરમાત્મપદની ભાવના થાય છે. આ દ્રશ્ય જગતનું વિસ્મરણ થયા વિના સંકલ્પ – વિકલ્પ ૮ળે નહિ તે અર્થે<sup>°</sup> 'ભક્તિમાર્ગ'– એ ટૂંકાે રરતાે છે. 'ભક્તિ'થી વિકલ્પા, વિક્ષેપા શમે છે અને કહ્યું છે કે 'ભાગવતી – ભક્તિ પરમ આનંદ અને સંપદાનું બીજ છે'. 'સત્પુરુષમાં જ પરમેશ્વર છુદ્ધિ'– એને જ્ઞાનીઓએ પરમ – ધર્મ કહ્યો છે અને એ છુદ્ધિ પરમ દૈન્ય સૂચવે છે; જેથી સર્વ–પ્રાણી વિષે પાતાનું દાસતવ મનાય છે અને પરમ – યાગ્યતાની બ્રાપ્તિ થાય છે.

' ભક્તિ'ની શરૂઆતમાં ' दासोऽहं'- હું સત્પુરુષરૂપ પરમાત્માને। દાસ હું'- એ ભાવના રહે છે. પછી 'सोऽहं '- ભાવ આવે છે.

અ

શ્રી નમસ્કાર – મહામંત્રની સાધના માટે ઉપધાનતપની ક્રિયામાં જતિ વગેરે મદ રહિત પ્રથમ થવાના આદેશ છે. તે 'ભક્તિમાર્ગ'માં દાસત્વ દાખવી પરમ -દૈન્ય ગ્રહણ કરવાનું સૂચવે છે. તે ક્રિયા જ્યારે વિસ્મય – પુલક - પ્રમાદની યાેગભૂમિકાએાથી પુનિત અને વિશુદ્ધ કરાય છે ત્યારે આત્મસ્થિરતા કે સ્થિતપ્રજ્ઞદશાવાળા 'सोऽहં'–ભાવ પ્રકંટે છે.

> 卐 (१२५)

ભ.

બામણવાડજી.

ચૈત્ર વદ – ૮

તા. ૨૫-૪-૬૭ ના પત્ર શિવગંજ થઈ ને મળ્યો છે. 'ભક્તિ' અને ' ઉપાસના ' વચ્ચે મશરૂવાળાના લખાણમાં જે ભેદરેખા અતાવી છે તે સાપેક્ષપણે ઘટાવાય તો અરાબર છે પરંતુ અન્ને વચ્ચે સર્વથા ભેદ બતાવવાના પ્રયાસ જૈનદર્શનને સંમત નહિ થાય. કથ ચિદ્દ – ભેદ અને કથ ચિદ્દ – અભેદ પણ ઘટી શકે. 'ભક્તિ' – 'ઉપાસના' અંગે વિનાબાજીના વિચારા મશરૂવાળાની અપેક્ષાએ જૈનદર્શનની ઘણી નજીક આવીને ઊભા રહે છે. તેમનું 'ગીતાપ્રવચન ' અને 'સામ્યશતક ' આ દષ્ટિએ જોવા યોગ્ય છે. મશરૂવાલાના વિચારા વિવેચનમાં લેવા હાેય તા ટિપ્પણમાં તેમના નામ સાથે લેવા જેથી ગૂંચવાડાે ઊભા ગાય.

' ભક્તિ'– ' ઉપાસના' જૈનદ્ગ્ટિએ અન્ને સમ્યગ્દર્શનગુણુના અંગેા ગણી શકાય.

'आराध्यत्वेन झानं भक्तिः'- એ વ્યાખ્યા મુજબ 'ભક્તિ' એ 'જ્ઞાન'નું કૂળ છે અને 'ઉપાસના'- 'ભક્તિ'નું કૂળ છે. 'ભક્તિ'માં 'જ્ઞાન'ની પ્રધાનતા અને 'ઉપાસના'માં ' ક્રિયા'ની પ્રધાનતા કહી શકાય. એ 'ક્રિયા' તે લેવી કે જે 'ભક્તિભાવ-પાષક' હોય.

### \_ 55 ( 9२९ )

ગઢ સીવાણા. આસાે સુદ–૧ તા. ૨૩–૯–૬૮

' મૈત્રી'ની જેમ 'ભક્તિ ' પણુ 'મધુર - પરિષ્ઠામ' છે. 'શાંત–રસ'ના આવિર્ભાવમાં તેની આવશ્યકતા સ્વીકારેલી છે.

ભ.

' સામાયિક ' શખ્દના અર્થ'માં નિર્શુક્તિકાર ત્રણ વિભાગ પાડે છે⊣ (૧) સામ, (૨) સમ અને (૩) સમ્મ. તેમાં પ્રથમ 'સામ' શબ્દનેા અર્થ ' મધુર-પરિણામ' – એમ ટીકામાં સ્પષ્ટ કરેલ છે.

'નવકાર'ના પ્રથમ–પદમાં રહેલ 'નમાે'પદ દ્રવ્ય - ભાવસંકાેચરૂપ 'ભક્તિ' સ્વરૂપ છે; તેથી તે પણુ 'મધુર–પરિણામ'રૂપ જ છે. 'ભક્તિ' એ 'પરમાનંદનું બીજ' છે – એમ શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજ પણ ફરમાવે છે.

> \* \* \* भक्तिः परेशानुभवो विरक्ति-रित्यत्र चैष त्रिक एककाले । प्रपद्यमानस्य यथाऽश्वतः स्यु-स्तुष्टिः पुष्टिः क्षुद्रपायोऽनुग्रासम् ॥ (श्रीभद्दलागवत, स्ठन्ध-२, <sup>श्र</sup>देाठ-४२)

અર્થ':-" જેમ લાેજન કરનારને પ્રત્યેક કાેળિયે તુષ્ટિ, પુષ્ટિ અને ક્ષુધાનિવૃત્તિ એકી સાથે થાય છે તેમ પ્રપત્તિભક્તિવાળાને ભક્તિ, વિરક્તિ અને પરમાત્માનું અનુભવાત્મક જ્ઞાન – એમ ત્રણે એક જ કાળે થાય છે."

વળી તેના ખીજા શ્લાેકમાં કહ્યું છે કે-

"એ રીતે અખંડવૃત્તિથી પરમાત્માના ચરણ–કમળની ઉપાસના કરનારને ભક્તિ, વૈરાગ્ય અને ભગવત્પ્રબાેધ થતાે હાેવાથી અંતે પરમ– શાંતિ મળે છે. '**તતઃ परાં જ્ઞાન્તિમુપૈતિ સાક્ષાત્'**– એ બીજા શ્લાેકનું છેલ્લું ચરણુ છે. 'ભક્તિ'ને એ રીતે ' આધ્યાત્મિક – ભાજન ' પણ કહી શકાય. ભકત-હદયને એવા અનુભવ થઈ શકે."

蝸 ( 229)

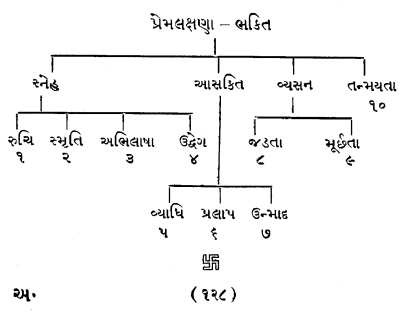
તા. ૨૦–૧૦–૬૮

' પુષ્ટિ--માર્ગ'માં ' ભકિત'ના બે પ્રકાર છેઃ-(૧) સાધનરૂપા અને (૨) કલરૂપા.

' સાધનરૂપા ' એટલે 'નવધા – ભકિત ' અને ' ક્લરૂપા' એટલે ' પ્રેમ–લક્ષણા–ભકિત '.

શ્રીવલ્લભાચાર્ય તેા 'પ્રહ્નના માહાત્મ્યજ્ઞાનચુકત સર્વથી ઉત્તમ અને સુદઢ સ્નેહુ' તેનું નામ જ 'ભકિત' – એવી વ્યાખ્યાને સ્વીકારે છે અને એ 'ભકિત'ની સ્નેહ, આસકિત અને વ્યસન – એવી ત્રણુ જ વ્યાખ્યાઓ 'ભકિતવર્ધિ'ની ' ગ્ર'થમાં દર્શાવે છે.

કવિ દયારામ 'તન્મયતા' માટે ચાેથી અવસ્થાને ઉમેરે છે અને તે ચાર અવસ્થાના પેટા વિભાગ લેતાં એકંદરે પ્રેમલક્ષણા–ભકિતના દશ લેઠો લે છે.



ત્તા. ૪–૧૧–૬૮

" माहात्म्यझानपूर्वकसर्वाधिकसुदढस्नेहो भक्तिः।''– આ સૂત્ર કવિ દયારામે દર્શાવ્યું નથી પણ ચર્ચા તે৷ એની જ કરે છે.

મારી મુસીબત એ છે કે માહાત્મ્યનું જે જ્ઞાન જોઈએ તે મારી પાસે નથી. એ મેળવવાના પ્રયાસ કરું છું, તેથી સ્નેહ સર્વાધિક અને સુટઢ થશે તેવી મનાકામના છે; પરંતુ જ્ઞાન ન હાેય ત્યાં દ્વદય કામે લાગે – તેમ સમજી સહૃદય –ભક્તિભરથી સભર થવા પ્રયાસ કરું છું. આપ જેવા મારે માર્ગદર્શક છેા તેથી હિંમત છે કે નાવડી કિનારો કેખશે.

똀

#### ( ૧૨૯ )

તા. ૧૩–૫–૭૧

"મારી સાથે એક જ લાેકમાં વસવાટને, મારા સમાન ઐશ્વર્યને, મારી સમીપમાં જ રહેવાને, મારા સમાન રૂપને તથા મારા સાયુજ્યને આપવા તૈયાર થાઉં છું પણુ મારા ભક્તો તે કાંઈ ગ્રહણુ કરતા નથી, તેઓને તાે મારી 'ભક્તિ' જ જોઈએ છે."

#### 蛎

(230)

તા. ૧૩–૫–૭૧ થી તા. ૧૮–૪–૭૨ સુ**ધી** 

શ્રીજિનભક્તિના શ્લેાક

શ્રી જિનની આરાધના યા વિરાધનાથી જે શુભ યા અશુભ કળ મળે તે સવેાંકૃષ્ટ હેાય છે – એવા સિદ્ધાન્ત છે.

### सारमेतन्मया ळब्धं, श्रुताब्धेरवगाहनात् । भक्तिर्भागवती बीजं, परमानन्दसंपदाम् ॥ ३२ ॥

( श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायविरचिता-'जिनमहत्त्वद्वात्रिंशिका ').

અર્થ'ઃ--શ્રુત રૂપી સાગરમાંથી અવગાહન કરીને મેં આ સાર મેળવ્યા છે (કે) ભાગવતી ભક્તિ પરમ આનંદ અને સંપદાઓનું બીજ છે.

\*

Jain Education International

અન

૨૫,

મુક્તિથી અધિક તુજ ભક્તિ મુજ મન વસી જેહુસું સબલ પ્રતિબંધ લાગ્યા : ચમક પાષાણુ જિમ લાહુને ખીંચશે મુક્તિને સહુજ તુજ ભક્તિ રાગા. ( પૂ. ઉપા. યશાવિજયજી વિરચિત-'ઝાષભદેવ-સ્તવન'. ) વગેરે અનેક સ્થળાએ 'ભક્તિ'નું મહત્ત્વ ગવાચું છે. \* \* \* सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १।१ ॥

( तत्त्वार्थसूत्रम् )

અર્થ'ઃ- ' સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ માેક્ષમાર્ગ છે.'

ઐ સૂત્રમાં જ્ઞાનની સાથે સાથે સમ્યગદર્શન અને ચારિત્રને પશુ માેક્ષનું સાધન માન્યું છે અને ત્રણેને પાલપાેલાના સ્થાને સમાન મહત્ત્વ આપ્યું છે.

સ્યાદ્વાદ – સિદ્ધાન્ત – પક્ષ વ્યવહાર અને નિશ્ચય ઉભય નય મળીને જ કાયેની સિદ્ધિ સ્વીઠારે છે, છતાં પણ વ્યવહાર નયથીઃ–

> જિનભગતે જે નવિ થયું રે, તે બીજાથી કેમ થાય રે ? એવું જે મુખે ભાખીએ રે, તેની વચનશુદ્ધિ કહેવાય રે. ચતુર વિચારા ચિત્તમાં રે. ( પૂ. ઉપા. યશાવિજયજી વિરચિત - 'સમકિતના સડસક બાેલની સજ્ઝાય'; ઢાળ-૪, કડી-૨). \* \* \* \* સીંચજે તૂં સદ્ય વિપુલકરુણારસે', મુઝ મને શુદ્ધમતિકલ્પવેલી; નાણ દ સણ કુસુમ ચરણવર મંજરી, મુકિતક્લ આપશે તે એકેલી. ( પૂ. ઉપા. યશાવિજયજી વિરચિત-'સાડાત્રણ્ સા ગાથાનું સ્તવન'; ઢાળ-૧૭, કડી-૪ ).

₩

તાહરૂં ધ્યાન તે સમકિત રૂપ, તેહી જ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તેહ છે છ: તેહથી જાચે સઘળાં હેા પાપ, ધ્યાતા ધ્યેય સ્વરૂપ હેાયે પછે છ. (૪) ( પૂ. ઉપા. યશાેવિજયજી કૃત ' ચાવીસી '- ૧૬ માં ભગવાનતું સ્તવન ). \* \* તપ જપ માહ મહા તાકાને. નાવ ન ચાલે માને રે; મન માહન સ્વામી; પણ નવિ ભય મુજ હાથાહાથે. તારે તે છે સાથે રે. મન માહન સ્વામી. (૨) ( પૂ. ઉપા. યશાેવિજયજી કુત 'ચાેવીસી'-શ્રી અરજિન સ્તવન ). आज्ञाऽऽराद्धा विराद्धा च शिवाय च भवाय च ॥ ४ ॥ ('શ્રી વીતરાગ- સ્તાેત્ર'; પ્રકાશ-૧૯ ). અર્થ:-'આરાધેલી આજ્ઞા માક્ષને માટે થાય છે અને વિરાધેલી આજ્ઞા સંસારને માટે થાય છે.' तवायत्तो भवो धीर! भवोत्तारोऽपि ते वज्ञाः। ( श्री उपमितिभवप्रपञ्चा-कथान्तर्गता 'विमल-स्तुतिः', स्रोकः-३४).

અર્થ:- હે ધીર! આ સંસાર આપને આધીન છે અને સંસારના પાર પણુ આપને વશ છે.

卐

### [ १ ९ ]

### વિપશ્યના–સાધના

( आणापाण सति )

### ( १३१ )

જામનગર.

તા. ૯–૨-૬૮

' झाणापाण सति '- આ પાલિ શખ્દના અર્થ છે ' પ્રાણ- અપાનતી સ્મૃતિ.' આ બૌદ્ધ-પ્રક્રિયા ધ્યાન માટે છે અને તે 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'-અધ્યયન - ૨૪, ગાથા-૮, પૃષ્ઠ-૧૧૫ ઉપર છે. ( શાન્ત્યાચાર્ય ઠીકા)-આ પ્રમાણે ' ભાવ-ક્રિયા ઔર અનાવેગ '- નામના લેખમાં નથમલજીએ ઠાંકચું છે, પણ નથમલજીએ આધાર ઠાંકયા નહાેતા એટલે તેમને પૂછતાં જે આધાર આપ્યા તે અમારે ત્યાં ગ્ર થ છે તેમાં મલ્યા - તેઓ કહે છે કે બૌદ્ધ-સંપ્રદાયે તેના ઉપર બહુ ભાર દીધા અને આપણે ત્યાં કાઈ કારણથી ધ્યાન-પ્રક્રિયા છૂટી ગઈ છે, એટલે આ વાકયાના કોઈ ઉપયાગ થયા જણાતા નથી; પરંતુ પ્રભુ મહાવીર સ્વામીના વખતમાં તે પ્રચલિત ક્રિયા હતી.

#### 뗤

ભ.

અ,

### (૧૩૨)

દીયાણાજી.

તા. ૧૪–૨–૬૮

'आणापाण सति '-'શ્વાસાેચ્છ્વાસની સ્મૃતિ'ના સ્થાને આપણે ત્યાં 'કાયોત્સર્ગ'ની અંદર ૨૫ શ્વાસાેચ્છ્વાસ, ૩૦૦ શ્વાસાેચ્છ્વાસ, ૫૦૦ શ્વાસાેચ્છ્વાસ, ૧૦૦૮ શ્વાસાેચ્છ્વાસ એમ પ્રતિદિન, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ- ક્રિયામાં આજે પણ વિદ્ધિત છે.

\* \* \*

્રવાસાેચ્છ્વાસની ગણુતરી બીજી રીતે કરવી દુષ્ક્રર હાેવાથી 'નવકાર' યા ' લાેગસ્સ'ના પદેા વડે તેનું માપ કરવાનું વિદ્ધિત થશું હાેય – એમ જણાય છે.

> 55 (933)

ભ.

લુણાવા.

dI.

ભાદરવા વદ ૧૦

ળૌદ્ધિક – પ્રક્રિયા કે જે હાલ ગાયન્કાજી ( અર્મા ) અધાને શીખવે ,છે, તેમાં પ્રથમ 'આનાપાન સ્મૃતિ'માં નાસાગ્ર પર ચાલતા પવનનું ધ્યાન કરાવે છે અને તે સિદ્ધ થયા પછી શરીરના પ્રત્યેક ભાગ પર ચાલતી પવનની ક્રિયાનું ધ્યાન શીખવે છે, તેને 'કાયાનુપશ્યના ' કહે છે. પછી ચિત્તાનુપશ્ચના', 'વેદનાનુપશ્યના ' અને 'ધર્માનુપશ્ચના ' શીખવે છે અને ત્યાર બાદ 'પ્રદ્ધવિહાર' કે જેમાં 'મૈત્રી', 'કરુણા' વગેરે 'અનુપ્રેક્ષા' મુખ્ય છે – તે કરાવે છે. 'નાડી-પવન-સંયોગ'નું પરિજ્ઞાન ક્રરવા માટે આવી કાઈ પ્રક્રિયાનું વર્ણન મળતું હાેય તો તે મેળવવું એઈ એ. પાંચ સમીરના ઉત્થાનની પ્રક્રિયા 'પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાલા'માં તેનાં બીજ સાથે બતાવી છે, પરંતુ તે સ્પષ્ટ નથી. આ વિષયમાં તમારું જે મંથન હાેય તે જણાવશે.

贤

#### અ.

( २३४ )

' <mark>आणापाण सति</mark> '- આપે જે લખ્યું તે તેા અરાબર છે, પણ આ વખતે લખવાના મારા હેતુ, મને લાગે છે, હું આપશ્રીને બરાબર સમજાવી શક્યા નથી

કેવળ 'પ્રાણ ' અને 'અપાન'ની ગતિનું – એટલે શ્વાસાચ્છ્વાસ વિના પ્રયાસે કેવી રીતે ફીઘ, લઘુ, સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ ગતિ કરે છે તેનું– ધ્યાન રાખવાથી, તેની સિદ્ધિ માટે ઉચ્ચ–કાેટિની પ્રક્રિયા મળે છે. ચાેગ વિશેના આ ફાળા બૌદ્ધના જ છે તેમ સમજાતું અને તેને 'Zen Theory' તરીકે બિરદાવાય છે. પરંતુ તેરાપંથી સાધુઓએ શાેધી કાઢચું છે કે તે વસ્તુ આપણે ત્યાં 'ઉત્તરાધ્યયન'માં છે.

તા. ૩૦-૧૦-૭૨

વિપશ્ચના-સાધના = આંતર્દષ્ટિએ અવલેહિન કરવું.

વિશેષરૂપથી દેખવું એટલે કે 'નામ' અને 'રૂપ' વગેરેના અનિત્ય, દુઃખકારક અને અનાત્મક સ્વભાવવાળા સ્વરૂપને સાક્ષાત દેખવું – એ વિપશ્યના\* in-sight meditation છે.

આ સાધનાના ચાર મહત્ત્વના સ્તંભાે છેઃ- (૧) આનાપાન સતિ, (૨) વિપશ્ચના, (૩) બ્રદ્ધાવિહાર+ અને (૪) તે બધાના સમગ્ર પરિણામરૂપે ક્ષણમાં જીવવાની કળાની ઉપલબ્ધિ.

ડૉ. ગેાપીનાથ કવિરાજ આ 'આનાપાન સતિ'ને 'અજપાજપ' કહે છે અને તે 'અજપાજપ' – હુંસવિદ્યા, આત્મ– મંત્ર, પ્રાણુયજ્ઞ એવા વિવિધ નામે વૈદિક, પૌરાણિક અને તાંત્રિક સાહિત્યમાં નિદિષ્ટ છે.× આપણે ત્યાં તેનાં બીજકાે તા જરૂર છે.

\*વિપશ્યના- તત્ત્વનું યથાર્થ જ્ઞાન કરનારી પ્રજ્ઞા.

- यथाभूततत्त्वपरिज्ञानस्वभावा प्रज्ञा।

વિપશ્યના – સાધનાના પાંચ પ્રકાર નીચે મુજય્ય છેઃ–

1.  $3^{4}$  = Body-corporeal processes.

2. વેદના = Feeling, Sensation.

- સંજ્ઞા = પદાર્થ માત્રની કલ્પના. જે માનસિક શક્તિવડે તેમનું સ્વરૂપ આપણને બીજાથી જુદું લાગે છે તે શક્તિનું નામ સંગ્રા.
- 4. સંસ્કાર = कायसंखार Bodily function.
- 5. વિજ્ઞાન = તેના છ ભેદ છે. ચક્ષુ, શ્રોત્ર, ઘ્રાણ, જિહ્વા, કાય અને મન – છ આયતન.

+બ્રહ્ય-વિદ્વાર–Sublime States, Divine Abodes, having meditations on loving Kindness ( મૈત્રી ), Compassion, ( કારણ્ય ), Sympathetic ( मुदिता ) and Equanimity ( माध्यस्थ्य ).

× जुओः- 'भारतीय संस्कृति और साधना', प्रथम-खण्ड; पृष्ठ-३४२।

dL.

સત્ત્વેાની વિશુદ્ધિ માટે, શાેક-સંતાપમાંથી છૂટવાને માટે, દુઃખ-દાૈર્મનસ્યનેા નાશ કરવાને માટે આ માર્ગાનું ળૈાહો પરિશીલન કરે છે. આ સતત જાગૃતિના માર્ગ છે. શ્રી બુહુના મૃત્યુ-શય્યા પરથી છેલ્લા શખ્દાે 'अप्पमादेन सम्पादेश ' અર્થાત્ 'અપ્રમાદ વડે આ ધર્મને સંપાદન કરા '- એ તે જ આદેશ છે કે જે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે શ્રી ગૌતમ સ્વામીને કર્યો - 'समयं गोयम ! मा पमायए ।'

' શ્રી ભગવતી–સૂત્ર'માં આ પ્રમાદ વિષે એક સંવાદ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. (જુઓઃ- 'શ્રી ભગવતી–સાર'; સંપાદકઃ–જીવાભાઈ ગાેપાલદા સપટેલ, પૃષ્ઠ : ૪૭૭–૪૭૮.)

)

' યેાગશાસ્ત્ર'ના બારમા – પ્રકાશમાં ' ઉન્મનીભાવ'ની પ્રક્રિયા વિસ્તારથી વર્ણુવી છે અને તેના પ્રતાપે પણ અનેક સ્વસંવેદનસિદ્ધ અનુભવા મળે છે – તેનું વર્ણુન છે. શ્લાક–૩૮ માં કહ્યું છે કેઃ–

### अमनस्कतया संजायमानया नाशिते मनःशब्ये । शिथिलीभवति शरीरं छत्रमिव स्तब्धतां त्यक्त्वा ॥ ३८ ॥

અર્થ`ઃ–મન રૂપી શલ્ય નાશ પામે છે ત્યારે શરીર છત્રની જેમ જડતાને તજી શિથિલ થાય છે. પરિણામે અવિદ્યાના નાશ વગેરે લાભા મળે છે.

આટલું વિસ્તારથી જણાવવાનું કારણ એ છે કે ચાગના વિવિધ અંગોના અભ્યાસ પાતાનું વિશિષ્ટ કળ અવશ્ય આપે છે. 'વિપશ્યના' પણ એક પ્રકારની તેવી જ પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણાને મળતી (એક પ્રકારની) અનુભવસિદ્ધ – પ્રક્રિયા છે અને તેનાથી જે લાભા મળે છે, તે અસુક હદ સુધીના છે. માક્ષમાર્ગમાં તેને ભૂમિકા – વિશેષે સાધક બનાવી શકાય છે, પરંતુ જ્યાં સુધી 'શખ્દ'નું આલંબન લેવામાં ન આવે ત્યાં સુધી પૂર્ણતાની પ્રાપ્તિ કરાવવા અસમર્થ છે. પૂર્ણતાની પ્રાપ્તિ જેઓને થઈ છે તેમની સાથે સંબંધ કરાવવાનું એકનું એક અને અનિવાર્ધ સાધન 'શખ્દ' અથવા 'શ્રુતજ્ઞાન' છે – તે કેવળીનાં વચનરૂપ છે, તેથી તેના મહિમા સર્વથી અધિક છે.

蝑

н.

#### ( 239 )

તા. ૩૦-૧૦-૭૨

### महा-सतिपट्टान सुत्तं

સરળ અને બ્યાવહારિક યાગાભ્યાસના પરિચ્ય.

' महा-सतिपट्ठान'-સૂત્ર એ 'સૂત્ર-પિટક'ના પ્રથમ-ગ્રંથ 'દીર્ઘ-નિકાય'નું એક અત્યંત મહત્ત્વનું સૂત્ર છે.

Mind to be purified from all Obstructive .....sorrow & misery.

સત્ત્વેાની વિશુદ્ધિ માંટે, શાેક (Sorrow)- સંતાપ (Misery)માંથી ક્વટવાને માંટે, દુઃખ ( Pain )- દાૈર્મનસ્ય( Grief )નાે નાશ કરવાને માટે આ એક અને અટ્લાે માર્ગ છે.

શ્રી ગૌતમ **છુદ્ધ જે માર્ગના પરિશીલનનાે** આદેશ કર્યો છે તેનું રહ્યસ્ય આ 'सतिपट्टान'– સૂત્ર છે.

' सतिपट्टान '( સં. स्मृति-Mindfulness; उपस्थान- Presence ) Presence of Mindfulness- Foundations of Mindfulness એટલે કે સતત જાગ્રત રહેવાના અભ્યાસ.

સ્મૃતિ = કરવા જેવું હાેય તેનું તે તરીકે અને ન કરવા જેવું હાેય હાેય તેનું તે તરીકે સ્મરણ.

જેવી રીતે ચતુર પહેરેગીર અપ્રમત્ત થઈને દરવાજા ઉપર ખડેા રહે છે અને તેની પૂરેપૂરી ખબરદારી રાખે કે છે અંદર કાેણ આવે છે અને બહાર કાેણુ જાય છે, બરાબર તેવી જ રીતે 'सतिपट्टान'ના અભ્યાસી પાતાના મનના દરવાજા પર સતત જાગ્રત રહે છે કે ત્યાં કયા વિચાર ઊઠે છે અને કયા ખતમ થાય છે.

સતત સાવધાનીનેા અભ્યાસ કરીને આ માર્ગને કેવી રીતે બળવાન અને સફળ બનાવી શકાય તેના ક્રમનું શિક્ષણુ પ્રસ્તુત સૂત્રમાં છે. તેનેા સારાંશ નીચે પ્રમાણે છેઃ--

' सतिपट्ठान'ના ચાર પ્રકાર છેઃ– (૧) કાયાનુપશ્ચના, (૨) વેદનાનુ– પશ્યના, (૩) ચિત્તાનુપશ્ચના અને (૪) ધર્માનુપશ્ચના. (૧) કાયાનુપશ્યના – Bodily Mindfulness ( પાેતાના શરીરના વિષયમાં જાગ્રત રહેવાનાે અભ્યાસ.) આનાે સુખ્ય પ્રકાર આનાપાનસતિ છે.

'આનાપાન સતિ'-Mindfulness of Breathing ચિત્તને સ્થિર કરવા માટે સૌથી પહેલાં પોતાના આવ્યાસ - પ્રશ્નાસને (વ્યાસેગ્ટલ્વાસને) શાંત તથા સૂક્ષ્મ બનાવવાની જરૂર છે. યોગાલ્યાસની આ એક માટી તૈયારી છે. જ્યારે આવ્યાસ - પ્રવ્ધાસ ચંચલ હાય ત્યારે મનને એકાગ્ર કરી કાેઈ ધ્યાન થઈ શકતું નથી. આશ્વાસ - પ્રશ્નાસને શાંત કરવાથી ચિત્ત શાંત થાય છે અને ચિત્ત શાંત થવાથી આશ્વાસ - પ્રશ્નાસ પણ શાંત થાય છે. બન્ને શાંત થાય ત્યારે શરીર હલકું હાેય તેમ જણાય છે, એકાગ્રતા આવે છે અને ધ્યાન સધાય છે.

આશ્વાસ – પ્રશ્વાસને શાંત કરવા માટે જે અભ્યાસની શિક્ષા દેવામાં આવી છે તે અત્યંત સરલ છે. શ્વાસ લેવેા, તેને અંદર રાખવેા અને તેને બહાર છેાડવા–તેમાં કાેઈ પ્રકારના પ્રયત્ન કરવાની આવશ્ચકતા નથી. શ્વાસ લાંબા કે ટૂંકા, દીર્ઘ કે હસ્વ જે રીતે ચાલે તેને તેમજ ચાલવા દેવા જોઈ એ; કેવળ, પાતાનું ધ્યાન બહારની બધી ચીજો માંથી ખેંચીને ( પ્રત્યાહત કરીને ) બહાર આવતા અને અંદર જતા પાતાના શ્વાસ પર લગાવી દેવું જોઈ એ. તેના ઉપર પૂરા ખ્યાલ રાખે કે શ્વાસ દીર્ઘ અથવા હસ્વ ચાલી રહ્યો છે. આટલું કરવાથી શ્વાસ – પ્રશ્વાસ સ્વયં કાેમળ, શાંત તથા સૂક્ષ્મ થઈ જશે અને ચિત્ત બહારના વિષયોમાંથી ખેંચાઈને ધ્યાન–મગ્ન થઈ જશે અને ચિત્ત બહારના વિષયોમાંથી બેંચાઈને ધ્યાન–મગ્ન થઈ જશે. આ અભ્યાસને 'આનાપાન સતિ ' કહે છે. 'આનાપાન સ્મૃતિ' સમાધિને ભાવિત તથા પ્રગુણિત કરવાથી તે શાંતિદાયક અને નિષ્કામ સુખદાયક નીવડે છે.

કાયાનુપશ્ચનાના બીજા પ્રકારો- ઇર્ઘાપથ સ્મૃતિ, પ્રતિકૂલ મનસિકાર, ધાતુ મનસિકાર અને શ્મશાન-યાેગ છે તે તેના પ્રસંગે વિચારશું.

(૨) વેદનાનુપશ્યના– Mindfulness of feeling ( પાેતાના શરીરની સુખાનુભૂતિ અથવા દુ:ખાનુભૂતિના વિષયમાં જાગ્રત રહેવાના અભ્યાસ.)

'सतिपट्टान'– સૂત્રનેા અભ્યાસી સુખવેદનાનેા અનુભવ કરે તે સમયે જાગ્રત રહે છે કે હું સુખવેદનાનેા અનુભવ કરી રહ્યો છું, તે દુઃખવેદનાનેા અનુભવ કરે તે સમયે પણ જાગ્રત રહે છે કે હું દુઃખવેદનાના અનુભવ કરી રહ્યો છું. (3) ચિત્તાનુપશ્યના-Mindfulness of the state of mind i. e. the general condition of consciousness at that given moment. ( પાતાના મનના વિચારના વિષયમાં જાગ્રત રહેવાના અભ્યાસ.)

રાગ, દ્વેષ, માેહ અથવા કાેઇપણ, વિકાર જો મનમાં ઊઠે તાે '**સતિપટ્ટાન'**– સ્ત્રત્રનાે અભ્યાસી જાગ્રત રહે છે છે કે માસ મનમાં આવાે વિચાર ઊઠી રહ્યો છે. આ પ્રમાણે જાગ્રત રહેવાથી વિચારનાે એની મેળે નાશ થઈ જાય છે.

(૪) ધર્માનુપશ્યના- mindfulness of mental contents i.e. the definite contents or objects of consciousness at that given moment. (પાતાની મનાવૃત્તિઓાના વિષયમાં જાગ્રત રહેવાના અભ્યાસ. )

(૧) કામ, (૨) વેરભાવ, (૩) પ્રમાદ કે જડતા, (૪) ચિંતા અને (૫) મૂંઝવણુ ( વિચિકિત્સા ) – આ પાંચ 'નીવરણેા' ( અથવા જે Moral kind કહેવાય છે તે) મનુષ્યને સન્માર્ગથી પાડે છે. 'सतिषद्वान'– સૂત્રના અભ્યાસી જાગ્રત રહીને આ નીવરણેાથી સિચેત રહે છે. આ ભાવના યાેગીને નિર્વાણમાર્ગમાં પ્રવેશ કરાવનારી છે.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે 'सतिपट्टान'- સતત સાવધાનતા પરમાર્થ'નું તે સાધન છે જ પરંતુ સાથે સાથે લૌકિક કાર્યોમાં સફલતા આપે તેવું તેના કરતાં બીજું કાેઈ ચડિયાતું સાધન નથી. ભગવાન બુદ્ધના આખરી શખ્દેા 'अप्पमादेन सम्पादेश' અર્થાત્ 'અપ્રમાદ વડે ધર્મને સંપાદન કરાે'-એ પ્રમાણે હતા.

> ss ( १३८ )

ભ.

#### લુણુાવા.

તા. ૧–૨–૭૩

'આનાપાન સ્મૃતિ ' તથા ' હ્યદ્ધવિહાર ચિતન'થી લાભ થાય છે. આપણે ત્યાં અનિત્યત્વાદિ અને મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓને મુનિજીવનમાં નિત્ય ભાવવાનું વિધાન છે. તથા શ્રાવક જીવનમાં અનુષ્ઠાનામાં પ્રાણ પૂરવા માટે તે ભાવનાઓનું શ્રવણ–મનનાદિ વિહિત થયેલું છે, તીવ નિષ્ઠાના અભાવે પ્રત્યક્ષ પરિણામ અનુભવાતું નથી. ભાવના માત્ર વિચારરૂપે થાય છે, સંવેદન પર્યંત પહેાંચાતું નથી. જ્ઞાનના શ્રુત, ચિન્તા અને ભાવના–એમ ત્રણુ પ્રકાર કહ્યા છે. ત્યાં ભાવના–જ્ઞાન સંવેદનપરક છે.

### 卐 (१3と)

અ.

તા. ૨૦-૪-૭૩

' સતિપટ્ટાન ' - સ્મૃતિ ઉપસ્થાનની ક્રિયા એ સતત જાગૃતિની ક્રિયા છે અને જતાં આવતાં અને શ્વાસા ઉપર ધ્યાન રાખવાની ક્રિયા છે. ' સમયં गોયમ ! मा पमायष ' - આવી પ્રભુ મહાવીરે શ્રીગૌતમને આજ્ઞાં આપી - સાથે જે પ્રક્રિયા આપી હશે તે રૂબરૂ આપી એટલે આજ સુધી આપણને મળી નહીં. હવે આ ળૌદ્ધ - પ્રક્રિયા ઉપરથી ખ્યાલ આવશે કે સતત જાગૃતિ રાખવાની પ્રક્રિયા પ્રાણ સાથે સંલગ્ન કરીને થઈ શકે છે. 'સ્મૃતિ અનુપસ્થાપન' તે સામાયિકનો એક અતિચાર છે. એટલે ' સ્મૃતિ ઉપસ્થાન ' એના અર્થ ' સામાયિક ' - તેથી ' સામયિક'માં પણ આવી સતત જાગૃતિ રાખવી જોઈ એ - એમ મારું નમ્ર સૂચન છે.

### 卐

#### (280)

ભ.

લુણાવા.

તા. ૨૫--૫-૭૫

તા. ૧૯ મી ના પત્ર મત્યા. ''જૈન ભારતી'' વિશેષાંકના બન્ને લેખા ધ્યાન પૂર્વક જોઇ લીધા છે. શ્રી 'આચારાંગ'ના 'વિપસ્સી' અને 'પાસરૂ' શબ્દાેથી વિપશ્યના, અનુપશ્ચનાદિ ઔદ્ધ-સાહિત્યના શબ્દાેના સમન્વય સાધવા લેખકે પ્રયાસ કર્યા છે, તે ઉત્તમ છે, પરંતુ તેટલા માત્રથી ધ્યાનમાર્ગના ઉલ્લેખ ઔદ્ધ-સાહિત્યમાં જેવા સ્પષ્ટ છે, તેવા જૈન-સાહિત્યમાં નથી, એવું અનુમાન તારવવું એ સાહસ છે. વૈરાગ્યાદિ ભાવનાઓ તથા આજ્ઞાવિચયાદિ ધર્મધ્યાનાનું સ્વરૂપ જૈન આગમામાં તથા પંચાંગી સમેત સમથ-સાહિત્યમાં પુષ્કળ પ્રમાણમાં મળે છે અને સાધનાના માર્ગમાં આગળ વધવા માટે સાધકને તેમાંથી સ્પષ્ટ માર્ગદર્શન પણ મળે છે. તુલનાત્મક અભ્યાસ જરૂરી છે, પણ ધ્યાનમાર્ગના અનુભવ વિના એક ઉપર બીજાની સરસાઈ સ્થાપવાના પ્રયત્ન કરવા અનાવશ્યક છે. સુચાગ્ય

### વિપશ્યના–સાધના

સાધક પાેતાની ચાેગ્યતાના અળે દરેકમાંથી પાેતાની ભૂમિકાનુસાર ગ્રહણ કરીને વિકાસ સાધી શકે છે.

જૈનદર્શનની વિશેષતા સર્વ-નય-સંગ્રાહિતામાં છે. ભૌહદર્શન ઋજુસૂત્રનયાનુસારી છે, તેથી તે પણુ એક નય છે, તેમાં જે કાંઈ સત્ય છે તે શ્રીજૈનદર્શનની અંતર્ગત જ છે, તે ઉપરાંત અન્ય નયાનું સત્ય પણ જૈનદર્શનાંતર્ગત છે જ. એ રીતે સર્વોપરિતા સ્થાપવી હાેય તા જૈનદર્શનની સ્થાપી શકાય છે. નયવાદના સારા અભ્યાસી લેખકા પણ કેટલીક વાર પૂર્વગ્રહાદિ કારણોએ એ વાત વિસરી જાય છે અને સામાન્ય વાચકામાં ખુદ્ધિલેદ થાય તેવું લખાણ પણ તેઓના હાથે થઈ જાય છે; તેવું જ કાંઈ આમાં થયેલું સમજાય છે.

### 55 (989)

ભ.

એડા.

તા. ૨૫–૧૧–૭૫

સુશ્રાવક રતિભાઈ વિપશ્યના⊸સાધનાની સાથે એકમેક થઈ ગયા છે અને તેનાથી વિષય-કષાયની પ્રવૃત્તિઓ ઉપર કાળુ આવે છે એવેા અનુભવ ્તેમને થયાનું જણાવેલ.

તેના ઉત્તરમાં તે સાધના પ્રાણાયામના જ એક પ્રકારરૂપ ગણાય, વિષશ્યના-સાધનામાં 'શખ્દ'ને સ્થાન નથી. જ્ઞાच્વમૅ क्या पड़ा है ?- એ હેડોંગ નીચે ગાયંકાજીના એક લેખ પણ 'વિપશ્યના' માસિકમાં આવેલાે. એકંદર ળાહ-સાધનામાં 'શખ્દ'ને અપ્રમાણ માનવામાં આવે છે કારણ કે તેમના મતે વસ્તુ લણસ્થાયી છે. તે 'શખ્દ' વડે પકડાય નહિ તેથી અનુમાન અને આગમ પ્રમાણ ળાહોને અમાન્ય છે એટલે તેમની બધી સાધના પ્રાણાયામ-પરક ગણાય અને પ્રાણાયામથી જે લાલાે થાય છે, તે બધા તે સાધનાથી પણ થઈ શકે. 'યાગશાસ્ત્ર'ના પંચમ-પ્રકાશમાં યાગના પ્રાણાયામ અંગેનું વિસ્તારથી વર્ણન છે, તેના ઉપસંહારમાં શ્લોક ૪૦ માં કહ્યું છે કેઃ---

> ततोऽविद्या विलीयन्ते, विषयेच्छा विनइयति। विकल्पा विनिवर्तन्ते, ज्ञानमन्तर्विज्रुम्भते॥

અધ્યાત્મપત્રસાર

અર્થ :- હુદય-કમલમાં પ્રાણ સાથે મનના ધીરે ધીરે નિરાધ કરતાં અવિદ્યાના વિનાશ થાય છે, વિષયોની ઇચ્છા શમી જાય છે, વિકલ્પાે દ્વર થઈ જાય છે અને અંતરમાં જ્ઞાન પ્રગટે છે......ઇત્યાદિ જેશેા.

ટીકામાં પ્રાણાયામની ઉપયોગિતા બતાવી છે પણ તે હુકયોગનું એક સ્વરૂપ હાવાથી જૈન-પ્રક્રિયાને સમ્મત નથી.

જૈન-સાધના શ્રતજ્ઞાનના અળ ઉપર છે – એ વાત રતિભાઈને સમજાવી હતી અને 'લાેગસ્સ'ની પહેલી તથા છઠ્ઠી ગાયાનું 'કાયાેત્સર્ગ– મુદ્રા'એ ખ્યાન કરવા સ્**ચવ્યું હતું. તે અંગે તમારે ંજે વા**તચીત થઈ હાેય તે જણાવશા.

### 卐 (१४२)

. અ

તા.

'આનપાન સતિસુત્ત'માં વિધાન નીચે પ્રમાણે છેઃ–

એકાન્ત સ્થળમાં આશ્રય નીચે ટઠાર સાવધાનતાથી બેસવું.

પ્ર<mark>થમ ચાેકડી</mark> – કાયાનુપશ્યના–આનાપાન સ્મૃતિ વડે શ**રી**રનું અને શરીર–સંસ્કારાેનું આકલન કરવાનાે ઉપાયઃ–

- (૧) દીઈ આશ્વાસ લે તાે તેમ સમજે, મૂકે તાે તેમ સમજે.
- (૨) હુસ્વ આશ્વાસ લે તાે તેમ સમજે, મૂકે તાે તેમ સમજે.
- સર્વ દેહની સ્મૃત્તિ રાખીને આશ્વાસ પ્રશ્વાસના અભ્યાસ (3) કરે.
- કાય-સંસ્કારોને શાંત કરીને આશ્વાસ પ્રશ્વાસના અભ્યાસ (४) र्ररे

દ્વિતીય ચાેકડી– વેઠનાનુપશ્ચતું–વેઠનાનું આકલન ક્રરવાના ઉપાયઃ–

- (૧) પ્રીતિના અનુભવ લઈને આશ્વાસ- પ્રશ્વાસના અભ્યાસ કરે.
- (૨) સુખના અનુભવ લઈ ને આશ્વાસ- પ્રશ્વાસના અભ્યાસ કરે.
- (૩) ચિત્ત-સંસ્કારોને અરાબર જાણીને આશ્વાસ-પ્રશ્વાસના

કરે.

- (૨) ચિત્તને પ્રમુદિત કરીને આશ્વાસ-પ્રાશ્વાસના અલ્યાસ કરે.
- (૩) ચિત્તનું સમાધાન કરીને આશ્વાસ–પ્રશ્વાસને। અભ્યાસ કરે.
- (૪) ચિત્તને વિમુક્ત કરીને આશ્વાસ–પ્ર<sup>ջ</sup>વાસના અભ્યાસ કરે.

ચતુર્થ ચાેકડી – ધર્માનુપશ્ચના–નિર્વાણ–પ્રાપક પદાર્થોનું આકલન કરવાનાે ઉપાય :-

- (૧) અનિત્યતા સમજીને આ<sup>9</sup>વાસ-પ્ર<sup>9</sup>વાસના અલ્યાસ કરે.
- (૨) વૈરાગ્યને સમજીને આ<sup>્</sup>વાસ–પ્ર<sup>૦</sup>વાસના અભ્યાસ કરે.
- (૩) નિરાધ જાણીને આ<sup>શ્</sup>વાસ–પ્રશ્વાસના અભ્યાસ કરે.
- (૪) <sub>ત્યાગ જા</sub>ણીને આ<sup>્ર</sup>વાસ-પ્ર<sup>૦્</sup>વાસનો અભ્યાસ કરે. \* \* \*
- ૧. કાય-સંસ્કાર આનંદ-લહરી જેવા સુખકારક અનુભવ.
- ર. પ્રીતિ નિષ્કામ પ્રેમ જે પ્રથમ ચાેકડીના અનુભવથી આપાેઆપ ઉદ્વિત થાય છે.
- ૩. સુખ રાેગના કારણે શરીરમાં વેદના થતી હાેય અને આનાપાન-કમ્ટ્રતિની ભાવના કરે તાે અપ્રતિમ પ્રીતિ-સુખ અનુભવે.
- ૪. ચિત્ત-સંસ્કાર–ઉપર પ્રમાણે આનંદકારક અને સુખકારક ચિત્ત-સંસ્કારો.
- પ. ચિત્ત-સંસ્કાર શાંત મનતાે સુક્ષ્મ કંપ પણ નાય્યૂદ કરવાનાે હાેચ છે.
- ક. ચિત્ત જાણીને ચિત્ત મંદ થવાનાે સંભવ છે તે જાણીને પ્રયત્નાે કરવા.
- ૭. ચિત્તને પ્રમુદિત કરીને ચિત્તના ઉત્સાહ રાખીને.
- ચિત્તનું સમાધાન કરીને શાંતિપૂર્વક.
- ૯. ચિત્તને વિમુક્ત કરીને આશ્વાસ-પ્રશ્વાસમાં મનને આસકત થવા દેવું નહીં.
- ૧૦. અનુપશ્યના આકલન કરવું.
- ૧૧. નીવરણ આવરણ.

( ગ્રંથ:–' સિદ્ધ જીવની '– સ્વામી ખ્રહ્માનંદ ). ड्रि

### દ્યાન

ભ.

#### (283)

તા.

'ધ્યાન' કરતાં પહેલાં 'ધારણા' કરવાનાં અંગ :--

'ચાેગશાસ્ત્ર ', ષષ્ડમ–પ્રકાશમાં 'ધારણા ' અંગનું વર્ણન છે. તેમાં બાર સ્થાના પર 'ધારણા' કરવાનું એક જ શ્લાેકમાં કહ્યું છેઃ–

### नाभिहृद्यनासाग्रभालभ्रूतालुदृष्टयः।

### मुखं कणौं शिरश्चेति ध्यानस्थानान्यकीर्तयन् ॥ ७ ॥

ભાવાર્થઃ-નાભિ, હુદય, નાસાગ્ર, ભાલ, ભ્રૂ, તાલુ, ( બંને ) નેત્રો મુખ, ( બંને ) કાન, અને શિર આટલાં ધ્યાન કરવા માટેનાં (મનને એકાગ્ર કરવા માટેનાં ) સ્થાન કહ્યાં છે.

## 紧

#### ભ.

### (१४४)

પાટણ. કા. સુ. ૧૨

ધ્યાન:-

જો કે આ વિષય જ એવે<mark>.</mark> છે કે સર્વસાધારણુ ન અની શકે.

It is meant not for masses but for classes.

આ વિષયમાં તમારા પરિશ્રમ સારા છે અને સહજ છે, તે પૂર્વ-જન્મના યાેગાભ્યાસના સંસ્કારોને સૂચવે છે. નિરાગ, અદ્વેષ, અમાેહ વગેરે માંટે પંચપરમેષ્ઠિના પાંચ વિશેષણેની કલ્પના કરી છે, તે માંટે કાઈ આધાર મત્યા હાેય તાે તે જણાવશા. વાચ્ય-પંચકના આધારે કલ્પના હાેય તાે ખાેટી પણ નથી; છતાં તેને પંચપરમેષ્ઠિરૂપે લેવા કરતાં પ્રથમ પરમેષ્ઠિની જ પાંચ અવસ્થાઓ લેવી વધુ સંગત થઈ શકે. તમારે દ્યાન

ઉપયાેગ થઈ રહે ત્યારે છેવટના સુધારાઓ દાખલ કરીને પાછું માેકલી શકશાે.

આત્મજ્ઞાન માટેના ધ્યાનના અધિકારી થવા માટે મૂલાેત્તર ગુણોના પાલનની સઘળી પ્રક્રિયાએા ધર્મશાસ્ત્રોમાં ફરમાવેલી છે, એ લક્ષ્યમાં રહેવાથી બધી પ્રક્રિયાઓની સંગતિ આપમેળે થઈ જાય છે. કર્મક્ષય માટે આત્મજ્ઞાન આવશ્યક છે અને આત્મજ્ઞાન માટે ધ્યાન અને તેની સામગ્રી જરૂરની છે.

### 卐

#### ( १४५)

ભાંયણી. કા. વ. ૧૪

ઘ્યાન ઃ પ્રાર'ભિક ભૂમિકા ઃ–

ધ્યાન સંબંધી લેખ ગમ્યો તે જાણીને આનંદ. ધ્યાનની સામગ્રીમાં 'ભાવના' અને 'અનુપ્રેક્ષા'ને સ્થાન છે. 'ભાવના' એ ધ્યાનાભ્યાસની ક્રિયાનું જ બીજું નામ છે તથા ' અનુપ્રેક્ષા ' એ ધ્યાનમાંથી નીચે ઉતર્શ બાદ વિચારવા માટેની સામગ્રી છે. બંને ધર્મધ્યાનને પાષક છે, તેથી વાર'વાર અભ્યાસ કરવાને ચાગ્ય છે – એમ પ્રત્યેક સ્થળે કહેલું છે. ધ્યાન એક પ્રકારનું વિજ્ઞાન ( Science ) છે, તેથી બ્રષ્ટાચારી પુરુષા પણ ટેવ પાડીને ધ્યાનમાર્ગે આગળ વધી શકે છે, તેમાં 'ના' પાડી શકાય નહિ પણ તે ધ્યાનને શુભ બનાવવું હોય અથવા માક્ષ-હેતુક કરવું હોય તો તત્ત્વજ્ઞાન અને તેના પુનઃ પુનઃ અભ્યાસરૂપ 'ચિંતન' અને 'અનુપ્રેક્ષા'ની આવશ્યકતા રહેવાની. તેમાં સમષ્ટિને સ્પર્શાનારી તથા પરસ્પરના સંબંધને સુધારનારી મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાઓની આવશ્યકતા તે પાયામાં રહેવાની.

અનિત્યત્વાદિ બાર અનુપ્રેક્ષાઓ – એ વૈરાગ્ય પાેષક અને મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાઓ – એ સમ્યક્દર્શાનને નિર્મળ કરનાર સમષ્ટિગત ભાવનાઓ છે. તેને સર્વ આસ્તિક દર્શનકારોએ યથાયોગ્ય સ્થાન આપેલું છે. ' <del>સર્વમૂત-</del> **દિતે રત:' અને ' સ**્ટ્વ્**સુલવ્યમૂલસ્સ '–** એ મુમુક્ષુ માત્રની ભાવના છે. તેની ઉપેક્ષા કરીને માક્ષ-માર્ગમાં આગળ વધવું અગર ધ્યાનમાં સ્થિરતાની સાથે વિશુદ્ધિ લાવવાનું કાર્ય અશકયવત્ છે. ધ્યાનને યાેગ્ય ભૂમિકા સર્જવા

ભ.

માંટે કે ધ્યાતાનાં કહેલાં લક્ષણાે લાવવા માટે ' परमप्यात्मवत् पद्यन् ' અને ' अमात्रकरुणापात्रं ' વગેરે વિશેષણાે છે.

\* \* \* 'આદ્યપરમેષ્ઠિ પંચપરમેષ્ઠિરૂપ છે'-એવાં પ્રમાણે 'ધર્મ-સંગ્રહ' આદિ ગ્રંથામાં મળે છે.

\* \* \* \* 'વિમશ<sup>ા</sup>'એ મંત્રરૂપ પણ નથી અને મંત્રવાચ્ય પણ નથી, કિન્તુ મંત્રાર્થના અભેદ-ચિન્તનરૂપ છે-એમ લાગે છે.

#### તા. ૨૮-૨-૬૮

ધ્યાન:-

ભ.

ભાવાર્થઃ- શ્રાવકોને બાકીનાં કરવા લાયક અનુષ્ઠાનાને બાધ ન આવે એ રીતે ચાેગ્ય સમચે નમસ્કારાદિનું પ્યાન કરવું ચુક્ત જ છે.

"अयं देवो ध्यातव्यः पिण्डस्थ - पदस्थ- रूपस्थ -रूपातीततया श्रेणिकेनेव । श्रेणिको हि वर्ण-प्रमाण - संस्थान - संहनन -चतुस्तिंशदतिशयादियुक्तं योगिनं भगवन्तं श्रीमहावीरमनुध्यातवान् । तदनुभावाच तद्वर्ण - प्रमाण - संस्थान संहननातिशययुक्तः पद्यनाभक्तीर्थकरो भविष्यति । "

ભાવાર્થ:- શ્રેણિક રાજાની જેમ પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીત અવસ્થા વડે આ દેવ ધ્યાન કરવા લાયક છે, કારણ શ્રેણિક રાજાએ વર્જી, પ્રમાણ, સંસ્થાન, સંઘયણ, ચાત્રીસ અતિશય ઇત્યાદિ ચુક્ત યાગી ભગવાન શ્રીમહાવીરનું ધ્યાન કર્યું અને તેના પ્રભાવથી તે પ્રભુના જેવાં જ વર્ણ, પ્રમાણ, સંસ્થાન, સંઘયણ, અતિશય ઇત્યાદિ ચુક્ત પદ્મનાભ નામના તીર્થ કર થશે.

\*

\*

.

<sup>55</sup> (985)

આ પ્રમાણે અવિરતિ એવા શ્રેણિકનું દૃષ્ટાંત આપીને 'પરમાત્માના ધ્યાનનું એક જગ્યાએ સમર્થન કર્યું છે; બીજી જગ્યાએ વિહિત શેષ અનુષ્ઠાનને બાધ ન પહેાંચે તે રીતે ધ્યાન કરવાનું કહ્યું છે અર્થાત્ અહીં 'વિહિત' શબ્દને અર્થ ગૃહસ્થાે માટે અવશ્ય કર્તવ્ય કર્તવ્ય, ભર્તવ્ય-ભરણાદિ શેષ અનુષ્ઠાનોને બાધ ન પહેાંચે તે રીતે સમજવા જેઈએ. ધ્યાનના નિષેધ નથી પણ ધ્યાનમાં વિક્ષેપ ન પડે તે માટે અન્ય અનુષ્ઠાનોને બાધ ન પહેાંચે તે રીતે વર્તવાનું વિધાન છે.

卐

(289)

લુણાવા.

તા. ૧૦-૧૨-૬૮

' સમાધિ–વિચાર ' ગ્રન્થમાં નીચેનું પદ છેઃ--''જે ધ્યાન અરિહુંતકાે, સાંહિ આતમધ્યાન; કેર કછુ ઇણુમે નહીં એહિજ પરમનિધાન.'' (૨૨૫) 野 (૧૪૮)

તા. ૨૧-૬-૬૮

' યાગશાસ્ત્ર', અષ્ટમ-પ્રકાશના અંતિમ શ્લાેકમાં જે લખાણ છે તેના શુબ્રિંગને વાંધા નથી. તે તા કેવળ ધ્યાનના ચાર પ્રકારા\* છે, તે જૈનેતર છે-તેટલું જ કહે છે. તેના અર્થ એ થયા કે ભગવાન શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યજી પહેલાં કાેઈએ તે પ્રકારના નિદેશ કર્યા નથી. જેમ જૈન-આચારધર્મ પાતંજલ 'ચાગદર્શન'ના અષ્ટાંગ ઢાંચામાં ઢાળીને તેઓએ 'ચાગશાસ્ત્ર'માં કદ્યો તેમ ધ્યાનનાં પદેાને પણ પિંડસ્થ આદિ પ્રકારામાં ઢાળીને માક્ષમાર્ગનું નિશાન તેઓ ચૂક્યા નથી. આવા મહાપુરુષ જ કુશળ બાજીગરની જેમ વર્તી શકે અને ચાલુ પ્રથા સાથે યાગ્ય છૂટ લઈ શકે.

\* પિંડસ્થ, પદસ્થ, રુપસ્થ અને રુપાતીત.

અ

તેથી શુધ્ધિગના લખાણુથી કાંઈ ચાંકવાની જરૂર નથી. તે તેા આપણુને બચાવ કરતાં શીખવે છે. તે તેા ડૉ. ભાંડારકરના લખાણુ ઉપરથી કહે છે અને ડૉ. ઉપાધ્યે તથા પંડિત માલવણીયા પણુ તેમ જ માને છે.

ડૉ. ઉપાધ્યેને મેં કહ્યું કે તમે ચાેગીન્દુદેવ વિરચિત 'પરમાત્મ-પ્રકાશ તથા ચાેગસાર'નું સંપાદન કર્યું તેમાં દાેહા–૯૮ નું ભાષાંતર નીચે પ્રમાણે છે ઃ–

'' जिन भगवानके कहे हुए पिंडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत ध्यानको समझ ।''

હવે યાેગીન્દુદેવ પાેતાના કહેવા પ્રમાણે છકી શતાબ્દીમાં થયા, તાે તે નિદે<sup>૬</sup>શ ભગવાન હેમચંદ્રાચાર્યજીથી આગળનાે થયાે ને ? તેનું કેમ ?

ભગવાન હેમચંદ્રાચાર્યજી તેા મહાેર મારતા નથી પણ ચાેગીન્દુદેવ તેા મહાેર મારે છે કે-''जिन <mark>भगवानके कहे हुए पिंडस्थ, पदस्थ,</mark> रूास्थ और रूपातीत <mark>ध्यानको समझ</mark> ।''

આનેા જવાબ તેમની પાસે કાંઈ નથી. તેમને આધારા બધા લખી માકલ્યા છે, પણ જવાબ નથી.

પં. ધુર ધરવિજયજી (હવે સૂરિ) અહીં હતા ત્યારે આવા કાેઈ વિષયની ચર્ચા કરતાં બાલ્યા હતા કે ભગવાન હેમચંદ્રાચાર્યજીએ ડીકા કરનારાઓને જવાબ આપ્યા છે કે ''જે જે સારુ' છે તે સઘળું અમારુ' જ છે. અમે કાળજી પૂર્વક રાખી શકયા ન હાેઈએ તેથી તે કાંઈ બીજાનું ન થઈ જાય. ''

' મંત્રાત્મક-દેવતાવાદ'– એ શાસ્ત્રકાર ભગવતનું નવું દેણ છે. તે વસ્તુ પાછળથી બરાબર તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં સમજાઈ નથી. તેથી તેના વિષે આજ સુધી ઉપેક્ષા સેવાઈ છે.

' મંત્રાત્મક-દેવતાવાદ'– એનેા મીમાંસકેાએ તેમના ચન્ચામાં નિદે'શ કર્યો છે. મૂળ શૈવપંથીઓએ પણ નિદિ'ષ્ટ કર્યો જણાય છે. આ કારણે જ હા. શુબ્રિગે પદસ્થ આદિ ધ્યાનાને જૈનેતર કહ્યાં છે.

卐

અ.

11. 25-19-190

'સમાપત્તિનું ફળ'– આ નામના એક ૧૫ પૃષ્ઠાેના લેખ આપના તરક્યા મત્યો હતો. તેમાં પહેલા પૃષ્ઠના પહેલાે પૅરા જ સમાપત્તિનું ફળ દર્શાવે છે. બાકી બધાં પૃષ્ઠા સમાપત્તિની સાધના વિષે છે. પરંતુ છેલ્લે ૧૫ મા પૃષ્ઠમાં '**ધ્યાનયોગાર્થમીદિતા**ઃ' દર્શાવ્યું છે. તે પ્રમાણે આ સઘળું ધ્યાનયાેગ માટે છે, જ્યારે સમાપત્તિનાે જ્ઞાનયાેગ છે તે ધ્યાનયાેગ પછીની અવસ્થા છે.

' અધ્યાત્મસાર '- ચાેગાધિકારમાં નીચે પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છેઃ-

### कर्मयोगं समभ्यस्य, ज्ञानयोगसमाहितः । ध्यानयोगं समारुद्य, मुक्तियोगं प्रपद्यते ॥ ८३ ॥ ५७७ ॥

અર્થ`ઃ– કર્મયાેગને સારી રીતે સિદ્ધ કરીને પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનયેાગમાં સારી રીતે સમાધિસ્થ બનેલા મહાત્મા પ્યાનયાેગ ઉપર ચડીને મુક્તિના યાેગ (સંબંધ ) પ્રાપ્ત કરે છે.

અહીં સુનિશ્રી ચંદ્રશેખરવિજયજીએ તે વિષે નીચે પ્રમાણે તરુતાલિકા આપી છેઃ-

(૧) કર્મયાંગ - એ અભ્યાસ-દશા.

(૨) જ્ઞાનચાગ - એ સમાધિ-દશા.

(૩) ધ્યાનયાેગ- એ ક્ષપકશ્રેણિ-દશા.

(૪) મુક્તિયાગ- એ સિદ્ધ-સ્વરૂપ.

અહીં 'ગ્રાનયેાગ'ને 'સમાધિ-દશા' કહેવામાં આવેલ છે. પરિભાષામાં કરક નાધપાત્ર છે.

'યેાગશાસ્ત્ર'; અષ્ટમ–પ્રકાશ, શ્લેાક–૨૬ માં જે '<mark>ज</mark>गज्ज्योतिर्मयં' –આવે છે તેનું વિવરજ્ આજે તપાસ્યું તે ' સમાપત્તિ ' વિષે જ હાેવાથી આપને આ સાથે માેકલું છું.

띪

તા. ૧૩–૫–૭૧

' તત્ત્વાનુશાસન'માં પૃષ્ઠ–૩૫ ઉપર નીચે પ્રમાણે જણાવેલ છે ઃ-

### ध्याने हि विभ्रति स्थैर्यं ध्येयरूपं परिस्फुटम्। आलेखितमिवाभाति ध्येयस्याऽसन्निधावपि ॥४४॥१३३॥

અર્થ':- ધ્યાન જ્યારે સ્થિરતાને ધારણ કરે છે ત્યારે ધ્યેય નજીક ન હેાવા છતાં પણ જાણે ( સામે ) આલેખિત હાેય એવું અત્યંત સ્પષ્ટ ભાસે છે. ॥ ૪૪ ॥ ૧૩૩ **॥** 

> 卐 (१५१)

ભ.

તા. –

'પ્રતિમાશતક'માં\* કહ્યું છે '' જે અરિહંતાેને જાણે છે '' ઇત્યાદિ.

તેથી 'તમે'-'હું'–એવા પદેાનેા ઉલ્લેખ નથી થતાે કારણ કે ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેય–એ ત્રણેયનું એકત્વ થઈ જય છે અને તે પછી અનિર્વચનીય અને ચિન્મય એવી પર પ્રક્ષ નામની જ્યાેતિ સ્કુરે છે. તેની સ્કુરણાથી જ સર્વ ક્રિયાએાની સફલતા થાય છે.

ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે :--

ભગવાનનું બિંબ હૃદયમાં ધારણ કરવાથી ભગવાનના રૂપનું સતત સ્મરણ થાય અને તેના ધ્યાનથી પાપ ક્ષીણ થવાથી નૈશ્વિક એવા દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયોનાં સાદશ્યની સર્વતોમુખી વિચારણા – પર્યાલાચના થાય છે; તેમાં 'સોડદ્દમ્' – 'તે હું છું' અને 'ઝદ્દ સ:' – 'હું તે છું' – એવું અભેદજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે, જે 'સમાપત્તિ' સ્વરૂપ છે અને ત્યાં આન્તર્જલ્પમાં 'સઃ' અને 'झદ્દમ્' પદ – એ બન્નેનો ઉલ્લેખ હાય છે અને તે બન્ને વચ્ચે ભેદ જણાય છે. જણાયેલ અને નહિ જણાયેલા, 'તુ' – 'હું' પદેા વેદાન્તીઓની રીતે અખંડ છાદ્દ કે જે ' જહલ્લક્ષણા ' અને ' અજહલ્લક્ષણા ' સ્વરૂપ છે – તેમાં આન્તર્જલ્પથી ઉત્પન્ન થયેલ, નિવિ'કલ્પક– સાક્ષાત્કારરૂપ જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે.

\* જુઓઃ-'પ્રતિમાશતક'; સ્વાેપગ્રવૃત્તિ, શ્લાેક-૯૯, પૃષ્ઠ-૨૯૮-૨૯૯.

અ.

ભ.

'અૃહત્કલ્પ–ટીકા'માં ત્રિવિધ ધ્યાનનું વર્ણુન છે. તેનાથી 'ધ્યાન' અંગે જે વિવિધ પ્રકારની ગેરસમજૂતો આપણી અંકર તથા બહાર પ્રવર્તે છે, તે દ્વર થશે.

(૧પર)

' ध्यानं निर्विषयं मनः ।'

અર્થ'ઃ- નિર્વિષય મન તે 'ધ્યાન' કહેવાય છે.

### 'निर्विकल्पं ध्यानमुच्यते ' ।

આર્ચ':- મનની નિવિંકલ્પ દશાને 'ધ્યાન' કહે છે.

'ધ્યાન'– એ 'નિવિ'્ચાર–અવસ્થા ' છે વગેરે એકદેશીય વિચારા આજે પ્રવતી રહ્યાં છે તેની સામે ધ્યાનની સર્વાંગ પરિપૂર્ણ વ્યાખ્યા શું છે, તે 'બૃહુત્કલ્પ–ટીકા'ના આ ઉલ્લેખથી સ્પષ્ટ થશે તથા આપણી અંદર પણ 'ધ્યાન'ના કાયિક, વાચિક, માનસિક – ત્રણે પ્રકારા સંગ્રહિત થવાથી કાેઈપણ જાતની ફરિયાદ કરવાનું કારણ રહેશે નહિ.

### 55 (१५३)

ભ.

#### તા, –

નિર જન નિરાકાર પરમાત્માનું જે 'ધ્યાન' તે આઠમા ગુણસ્થાનકથી શરૂ થાય, એને જ 'અભેદાપાસના' અથવા 'નિવૃત્તિ-માર્ગ' કહેવાય છે.

'નિર્વિક્રેક્ષ્પક ' એટલે માનસિક-વૃત્તિઓના સંપૂર્ણ નિરાધ', જેને 'શુદ્ધ-ઉપયોગ' કહેવાય છે. એ દશા આઠમાથી બારમા ગુણસ્થાનક સુધી હાય છે, જેના અંતે ' ઉજાગર-દશા' અથવા તા ' પ્રાતિલ ' નામનું અનુભવજ્ઞાન થાય છે અને જેના પ્રતાપે ' કેવળજ્ઞાનરૂપ જ્યાતિ ' પ્રગટ થાય છે. એ 'નિવૃત્તિ-માર્ગ'ને જ 'ધર્મમેઘસમાધિ' યા તા 'અસંગાનુષ્ઠાન' કહેવાય છે.

( ' પારમાથિં'ક લેખ સંગ્રહ', પૃષ્ઠ-૨૦૯-૨૧૦ ).

卐

# [૧૮] <mark>પ્રક્રીર્ણુક</mark> (૧) પ્રભુપ્રાપ્તિના ઉપાય

.ચ્ય

### ( ૧૫૪ )

તા. ૧૩–૭–૬૯

ં સંસાર બહાર ઉડીને પરમાત્માને ખાેળવા જવાનું નથી. પરમાત્માને પાસે લેવાના, અનુભવવાના છે.

જે પ્રાણના પણ પ્રાણ છે, એવા નિકટ પરમાત્માની શાેધ કરવા બહાર શું કામ જવું પડે ? તેથી પ્રભુને પાસે લાવવા અનુભવવાની જરૂર છે.

જેને નિકટમાં નિકટ અને પ્રાણુનાે પણુ પ્રાણુ કહ્યો તેને અહાર– સ્વરૂપની બહાર – પણુ શાેધવાની જરૂર નથી. પાતામાં પાતા દ્વારા જ એને પાસે લાવવાના – અનુભવવાના છે. એક સાથે બે ક્રિયા કરવાની છે – પાસે લાવવાની અને અનુભવવાની.

આને માટે ત્રણ રીતિ છેઃ-

પહેલી રીતિઃ– અભીપ્સા-તીવ અભીપ્સા. Volcanic Aspiration-ધખધખતા જ્વાળામુખી જેવી તમન્ના – અભીપ્સા હેાવી જેઈ એ.

પરમાત્માને મેળવવા હાેય તાે એ મેળવવાના દઢ-નિશ્ચય જોઈએ. એ નિશ્ચય કાંઇ મગજના વિચારમાંથી ઉપજતાે નથી. સમગ્ર આત્માએ ઉખળી પડેવું જોઈએ.

સંસારની લાેલુપતામાંથી ઊંચે આવ્યા વિના હેતુનું ભાન પ્રગટતું નથી.

સંસારના ત્યાગ વિના પ્રભુ મળતા નથી.

''<sub>ત્</sub>યાગ ન ટકે રે વૈરાગ્ય વિના, કરીએ કાેટિ ઉપાયજ,''

(निष्डणानंद्रल))

પ્રકીણ ક

જ્યાં સુધી અહુંતા – મમતા છે ત્યાં સુધી વૈરાગ્યની ભાવના જન્મતી નથી.

સંસારના પદાર્થા પ્રત્યેની લાેલુપતા – મમતા ત્યજવાની છે. આમ કરવામાં જ વસ્તુ માત્રના ઉપયાેગ અને ઉપભાેગનાે વિવેક સમજાય છે.

વૈરાગ્યની ભાવના, 'પ્રેમ' અને 'દયા' જેવા ગુણેને જન્માવે છે.

પ્રભુ પ્ર<sub>ત્</sub>યેના અનન્ય પ્રેમભાવ વિના આ પ્રકારની વૈરાગ્ય–ભાવના <sub>સા</sub>નશીલ અને ગતિશીલ અની શકતી નથી.

બીજી રીતિઃ– જ્ઞાન અને ભક્તિ. આમાં પ્રેમલક્ષણા–ભક્તિ એ જ ' જ્ઞાન ' અને તેથી મળતું અપરાક્ષજ્ઞાન તે જ 'ભક્તિ'. જે કાેઇ અહુંકારવૃત્તિ મંદ કરી શકે તે જ ભક્તિ કરી શકે છે.

ત્રીજી રીતિઃ- સત્સંગ, સંતના સમાગમથી મનુષ્યની ઘેારમાં ઘેાર પશુવૃત્તિ પણ શમી જાય છે અને મનુષ્યત્વ ખીલી ઊઠે છે.

સદૂગુરુના અભાવે ભક્તિભાવ ભર્યો પાેકાર કરવાથી અંતઃકરણુમાંથી જે દુષ્ટિ પૂર્વકની સમજ પ્રકંટે એ જ 'ગુરુ' છે.

પ્રભુનું પ્રેમપૂર્વક – હુદયના ખરા ભાવથી સ્મરણ કરવું. સ્મરણ કે સ્તુતિ દ્વારા સમર્પણ કરવાનું છે. આત્મ–સમર્પણ એ મહત્ત્વનું કાર્ય છે. વ્યક્તિ સમર્પણ દ્વારા અહંતા–મમતામાંથી છૂટી શકે છે. તે દ્વારા જીવના અહંકાર વિગલિત થાય છે. અહંકારના વિગલન વિના સાચી નમ્રતા પ્રકટતી નથી કે વ્યક્ત થતી નથી.

નિષ્ક્રિયતા દ્રારા શાંત રહેવું એ સાચી આંતરિક શાંતિ નથી, પણ અસદ્વૃત્તિ સામે સદ્વૃત્તિથી ચુદ્ધ આપીને સદ્વૃત્તિના વિજય સ્થાપીને શાંતિ પ્રાપ્ત કરવી એ સાચી શાંતિ છે.

આપણું ઐહિક જીવન એક મરુભૂમિ સમાન છે, પણુ એ ઉપર પ્રભુપ્રેમની જલવર્ષા થતાં એ ભૂમિ અલૌકિક વસ્ત્ર ધારણ કરે છે અને જીવનનું અન્ન પૂરું પાંડે છે. પ્રભુનાે આ પ્રેમ એ જ એની કૃષા છે. તે પ્રેમની નિશાનીઓ નીચે પ્રમાણે હાેઈ શકે ઃ– (૧) સંસારમાં આપણને પ્રાપ્ત થતા રાેગ, વ્યાધિ, દુઃખ, દૌર્મનસ્ય, એ પ્રભુપ્રેમની નિશાની છે. માત્ર દુઃખાે ભાેગવા એટલું જ નહિ પણ તેના અર્થ કરી, ચાેગ્ય રીતે ઘટાવવાથી જીવનની ખેતી માટે મહત્ત્વનું ખાતર મળે છે.

(૨) શુભ-વાસના અને શુભ-આત્મબળ મનુષ્યના કર્મદ્વારા પ્રગટ થાય છે. તે પ્રેમની નિશાની છે.

(૩) સર્વ કેાઈમાં પાેતાપ**છાના ભાવ જાેવાની ટેવ પ**ડે તે પણુ પ્રેમની નિશાની છે.

# (ર) સ્વાસ્થ્ય માટે પ્રાર્થના

## ( ૧૫૫ )

તા. ૫–૭–૬૮

'' The Healing Light ''– આ નામનું પુસ્તક હું હુમણાં વાંચું છું. તેમાં સ્વાસ્થ્ય માટે પ્રાર્થનાનાં ચાર પગથિયાં દર્શાવ્યાં છેઃ–

(૧) To remind ourselves that there isa source of life. એટલે કે જીવનના એક સ્રોત (ઝરહ્યું – પ્રવાહ) છે તે યાદ રાખવું. તે દુષ્ટિએ તે શ્લાેકમાં\* પહેલાં જ આપ્યું છે કે એવું એક નામ છે કે જે વિધ્નાેના વિનાશ કરે.

(૨) Turn it on. તે સ્રોતને તમારા તરફ વાળા. અહીં શ્લાેકમાં એમ દર્શાવ્યું છે કે સાંનિધ્ય સેવા – એટલે લગભગ તેવા જ અર્થ થયા.

પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી તેમના 'સમ્યગદર્શનનું પ્રકટીકરણુ' નામના પુસ્તકમાં ''સમ્યક્ત્વ એ આત્માનું કલ્યાણુ સાધવાના જે ઉપાય છે તે સર્વનું મૂળ છે''– તેમ કહે છે. તેા સકલ કલ્યાણુ સિદ્ધ કરે તેવું નિધાન સમ્યક્ત્વ જ છે અને તેનાથી સાંનિધ્ય સાંપડે.

(3) Accept it by faith. શ્રદ્ધા રાખેા કે તે સાંનિધ્ય સાંપડી રહ્યું છે.

(૪) Observe its operations. જે લાભાે સાંપડે તેનું નિરીક્ષણ કરી શ્રદ્ધા વધારા.

આ ચારેય પગલાંને <sup>જ્</sup>લાેકના અર્થમાં વધુ સા<mark>રી</mark> ઘટાવવા માગું છું. માટે મે આપ**શ્રી**ને અર્થ બાબત વિચારણાની તસ્દી આપી હુતી.

મારી આરાધના સારી ચાલે છે. એક 'Science of Mind'–નામનેા દળદાર ગ્રન્થ હાથ લાગ્યાે છે. તે શ્રહા શું છે ? તે કેમ ઉત્પન્ન થાય ? તે કેમ જળવાય ? વિગેરે મૂળભૂત વાતાે બહુ છણુ'વટથી આપે છે.

\* स्मरणमपि यदीयं विष्नवछीकुठरः, अयति यदनुरागात् सन्निषानं निधानम् । तमिइ निहिंतपापव्यापमापद्भिदाया--मतिनिपुणचरित्रं पार्श्वनायं प्रणौमि ॥

અધ્યાત્મપત્રસાર

તેના હાલ અભ્યાસ કરી રહ્યો છું. ક્રિશ્ચિયન લાેકાે 'Healing'ના વિષયને એક 'Science' ગણીને તેના વિષે અનેક માહિતીઓ આપે છે.

' Healing Light 'નું પુસ્તક આપને મળ્યું છે, તેમાં પૃષ્ઠ-૧૨૩ ના છેલ્લા પૅરામાં આખા ગ્રન્થના સાર છે- તેમ હું સમજુ' છું, તે આપ **બે**શા.

卐

# ( ૧૫૬ )

તા. ૧૨-૧-૬૯

'જનકલ્યાણુ ' નામના માસિકના ડિસેમ્બર ૧૯૬૮ ના અંકમાં 'એલિઝાબેથ લેમ્બ'– નામની પ્રાર્થ'ના વિષે ઊડું ચિંતન કરીને એક સુંદર રીત સ્થાપી છે. તેનું ભાષાંતર છે. તેના સાત પ્રકાર સાર રૂપે નીચે આપું છુંઃ–

(૧) પ્રશાન્ત અનેા – શારીરિક સ્વસ્થતા પ્રાપ્ત કરવા સાથે માનસિક એકાગ્રતા પણ કરવાની છે.

(૨) <mark>ક્ષમાશીલતા – ભ</mark>ગવાને તમને ક્ષમા આપી છે, તેા તમે સૌને ક્ષમા આપા.

(૩) પ્રભુની પ્રશંસા – ' તારું નામ ઉજ્જવળ બનેા'– 'Hallowed be thy name. ' જાણે કે આપણે ઈશ્વરના સાંનિધ્યમાં ઊભા છીએ અને તે આપણી પાસે જ છે. એવા સતત અનુભવ **થ**વા માંડે છે.

(૪) વિ<mark>નયપૂર્વદની માગણી –</mark>અગાઉની ત્રણુ ભૂમિકા બંધાયા પછી જ માગણી થાય. માંગણી કરતી વખતે સ્પષ્ટતા જરૂરી હાેય છે.

(૫) શાંતિથી શ્રવણ માટે એકાગ્ર થવાનું – અંદરનેા અવાજ ઈશ્વરની સઘન અનુભૂતિ રૂપ પણ્ હોય.

(૬) ઈશ્વરનાે આભાર માનવાે.

(૭) અટલ શ્રદ્ધાન

આ સઘળું ' લાેગસ્સ'– સૂત્રમાં ઘટાવી શકાય. કામસેવા ક્રરમાવશાે.

卐

સ્પ

#### ભન

તા. – ૧૯૬૯

ચित्त એટલે શું ? નીચેને શ્લેક તમારા ધ્યાનમાં હશે. चित्तायतं धातुबद्धं द्वारीरं, चित्ते नष्टे धातवो यान्ति नाद्यम् । तस्माचित्तं यत्नतो रक्षणीयं, स्वस्थे चित्ते बुद्धयः संवसन्ति॥

અર્થ`ઃ- ધાતુઓથી બનેલું શરીર ચિત્તને આધીન છે, ચિત્તને નાશ થાય છે, ત્યારે ધાતુઓ પણ નાશ પામે છે, માટે ચિત્તનું ચત્નપૂર્વક રક્ષણ કરવું જોઈએ - સ્વસ્થ બનાવવું જોઈએ, સ્વસ્થ ચિત્તમાં જ બુદ્ધિઓ વસે છે અર્થાત્ જ્ઞાન પેદા થાય છે – વ્રુદ્ધિ પામે છે.

શરીર, મન અને <mark>ખુદ્ધિની રક્ષા મા</mark>ટે ગ્રિત્તનું સંરક્ષણુ કેટલું આવશ્યક છે, તે આ શ્લાેક જણાવે છે.

ચિત્તનું સંરક્ષણ\_ મહામંત્રના પ્રથમ-પદનું અર્થભાષના પૂર્વક થતું પુનઃ પુનઃ રટણ, સુલભ બનાવે છે.

### 띩

#### (૧૫૮)

લા. ૧૫-૧-૬૯

### ચિત્ત :--

અ.

'चित्तायत्तं धातुबद्धं शरीरम्०'- આ શ્લાેક 'યાગ્રવલ્કથયાેગ'માં હાવા સંભવ છે. 'યાગમીમાંસા' અહીં નથી, નહિતર જોઈ લેત. આ ચિત્તના અર્થ શું કરવા ? 'ધ્યાનવિચાર'માં ચિત્ત માટે 'चलं चित्तम्' - પ્રયાેગ થયા છે. ચિત્તને ચંચલ માનવામાં આવ્યું છે. 'યાગદર્શન'માં મહુષિ પતંજલિએ 'ચિત્ત' શખ્દના પ્રયાેગ 'અુદ્ધિ'ના અર્થમાં કર્યો છે - તેમ મશરૂવાલા કહે છે. આપે લખેલા શ્લાેકમાં ' ચિત્ત ' શખ્દ 'અંતઃકરણ'ના અર્થમાં લીધા લાગે છે, તેથી તેમાં 'ચિત્ત', 'મન', 'ખુદ્ધિ' અને 'અહુંકાર' સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે, પરંતુ આ અર્થ પણ બંધ બેસતાે જણાયા નહિ તેથી શ્રી પ્રભુલાલ યાજ્ઞિકને બાલાવીને પૂછશું તા કહે કે અહીં 'ચિત્ત' એટલે ' ઓજસ્' અથવા 'શુક્ર' સમજવું. તે કહે છે કે ચિત્તના નિગ્રહ કરવાનું જ સર્વ કાેઈ વિધાન કરે છે જ્યારે અહીં કાેઇ પણ ભાગે રક્ષણ કરવાનું વિધાન છે અને તાે જ ખુદ્ધિ સંભવ થાય છે. તે દર્શાવે છે કે તે ' આજસ્' અથવા 'શુક્ર'ના અર્થમાં છે – આ અર્થ વિચારી બેશા.

贤 (१५८)

તા. ૧૬–૧૨–૬૮

હૃદય :-

અ.

'હુદય'- આને માટે પણુ ' શિવસૂત્ર –વાર્તિ'ક'માં સુંદર વ્યાખ્યા મળે છે, તે આ સાથે નકલ કરાવીને માકલું છું. જો ભાષાંતર અરાબર ખ હાેય તાે કૃપા કરીને સુધારીને માેકલશાે.

'હુદય' – 'વેદ સંશાેધન' નામની સંસ્થા અજમેરમાં છે. તેના સંચાલક વિદ્યાનંદ વિદેહ નામના યાેગી છે. તેનું ' સાધના ' નામનું પુસ્તક વાંચ્યું. તેમાં ' હુદય ' વિષે આ પ્રમાણે છેઃ–

મનેામય કેાષ એટલે કે મન એ હૃત્પ્રતિષ્ઠ છે. મનનું કેન્દ્રસ્થાન હુદયાકાશ છે. વક્ષની નીચે અને ઉદ્દરની ઉપર જે અવકાશ છે તેને હુદયાકાશ કહે છે.

વિજ્ઞાનમય કાેષ એટલે કે ચિત્ત એ પણ હુત્પ્રતિષ્ઠ છે.

જચાેતિર્મય કાેષ એટલે આત્મા પણ હૃત્પ્રતિષ્ઠ છે. હૃદય એ આત્માનું અધિષ્ઠાન છે. આને વેદમાં હૃદયાકાશ કહે છે. આને હૃદ્ધાપુરી, હૃદ્ધસદન પણુ કહે છે. તે હિરહય કાેષ, જયાેતિષાવૃત્ત, સ્વર્ગ અથવા પરમવ્યાેમ કહેવાય છે. આ કેન્દ્રમાં બ્રહ્મનાે સાક્ષાત્કાર થાય છે.

\* \* \* સમાધિના એમણે ત્રણુ ભાગ પાડ્યા છે. જ્ઞાન-સમાધિ એટલે વિષયના માહાત્મ્યનું જ્ઞાન. તે મત્ત્યા પછી ભાવ-સમાધિ એટલે ભાવના કેળવવી. તે બરાબર વિધિસર કેળવાય પછી ધ્યાનમાં બેસવાથી પ્યાન-સમાધિ સુલભ થાય છે. સંકલ્પ–શમન કરવાના તે પુસ્તિકામાં રસ્તાે દર્શાવ્યાે છે. તેનાે પ્રયાસ કરતાં પહેલાં જાગૃતિ, સ્વપ્ન અને સુષુપ્તિ – આ ત્રણેય અવસ્થામાં પ્રવેશ કરતાં આવડવું જોઈ એ.

हृद्ये चित्तसंघटाद्ददयस्वापदर्शनम् ॥ १५ ॥

અર્થાઃ- હુદયમાં ચિત્તના અથડાવાથી 'દસ્ય' અને 'સ્વાપ'નું દર્શન થાય છે.

> ' हृदयं तद्विजानीयाद्विश्वस्यायतनं महत् '॥ ७७ ॥ इत्युक्तनीत्या हृदयं विश्वविधान्तिभित्तिभूः । स्वसंवित् तत्र संघट्टश्चित्तस्य चलतः सतः ॥ ७८ ॥ तदैकात्म्यपरामर्शजागरूकस्वभावता । तसादृृदयस्यविश्वस्य नीलदेहादिरूपिणः ॥ ७९ ॥ स्वापस्यैतदभावस्य शून्यस्यापि च दर्शनम् । 'स्वाङ्गरूपेषु भावेषु प्रमाता कथ्यते पतिः' ॥ ८० ॥ इति श्रीप्रत्यभिन्नोक्तनीत्या पत्युरिव प्रभोः । स्वाङ्गकल्पतया तस्य यथावत्प्रथनं भवेत् ॥ ८१ ॥ १५ ॥ ('शिवस्त्रत्रवार्तिक्षम्'; ५७६ ६ –१०.)

અર્થ:- ' વિશ્વનું મહાન સ્થાન તેને હૃદય સમજો '- એવા વચનથી હૃદય વિશ્વને વિશ્વાન્તિ કરવાની ભિત્તિ ' સ્વરૂપ છે. તેમાં ચંચલ એવા ચિત્તના સંઘટ્(અથડાવું) તે સ્વસંવિત્ છે. તેની સાથે ( સ્વસંવિત્ સાથે ) એકાત્મ્યનું જ્ઞાન તે જાગરૂકસ્વભાવપણું છે. તેનાથી નીલ, દેહ આદિ સ્વરૂપવાળા આ દશ્ય ભાવનું સ્વાપ<sup>3</sup> એટલે તેના અભાવનું અને શૂન્યનું પણ દર્શન થાય છે. પાતાના અગરૂપ ભાવાના વિષયમાં જ્ઞાન કરનારા 'પતિ' કહેવાય છે. એવી પ્રત્યભિજ્ઞા માં ઉક્ત નીતિથી 'પતિ' જેવા તે 'પ્રભુ'નું, તે પાતાના સ્વાંગતુલ્ય ' હોવાથી યથાવસ્થિત જ્ઞાન થાય છે.

૧. ભિત્તિ-નિવાસ-સ્થાન, ઘર. ૨. સ્વસંવિત્-પારિભાષિક શખ્દ છે. ( સંવિત્=ચૈતન્ય ). ૩. સ્વાપ-અવસ્થા વિશેષ છે. ૪. પ્રત્યભિત્રા-પૂર્વદષ્ટ પદાર્થ'તું સ્મરણપૂર્વક ज्ञान - 'स एव अयम् ।' ૫. સ્વાંગતુલ્ય-પાતાના અંગ સમાન.

# (૪) વિમર્શ

ભ•

( 250 )

વિરમગામ.

માગસર સુદ ૧૦

'વિમર્શ'નાે અર્થ ગંભીર છે. કેવળ વ્યાકરણુ કે કાેશથી તે કેમ સ્પષ્ટ થઈ શકે ? 'ભાવન ' કરતાં પણુ 'વિમર્શ ' શબ્દ તંત્ર-દૃષ્ટિથી ઘણુા ઊંડો છે.

' ભાવનોપનિષદ્ 'માં અભેદભાવનાપરક તેને જણાવ્યાનું 'ચાેગશાસ્ત્ર' સપ્તમ-પ્રકાશના પ્રારંભમાં કહેલ છે, તે અવશ્ય જાેશા. તેની માત્રા ઓછી વધતી ભલે હાેય પણ તેની આવશ્યકતાના ઇન્કાર થઈ શકે નહિ. તે વિના ચિત્તની પ્રસન્નતા, સ્વચ્છતા કે ઇર્ષ્યાદિ મલાેની શુદ્ધિ બીજા કયા ઉપાયાથી થઈ શકે ? ' યાેગશાસ્ત્ર ' પ્રથમ-પ્રકાશમાં દઢપ્રહારી અને ચિલાતીપુત્ર જેવા ઘારપાપીને પણ યાેગ વડે સિદ્ધિ બતાવી છે, પરંતુ તે પશ્ચાત્તાપ અને ઉપશમાદિ ઉપાયા વડે કહી છે તેથી મૈત્ર્યાદિભાવાથી વિરુદ્ધ વર્તનથી પાછા ફર્યા બાદ જ અને અહિંસાદિ શુદ્ધ-અનુષ્ઠાનાનું સેવન થયા બાદ જ મુક્તિ થઈ શકે – એવા નિયમ છે. કર્મક્ષય માટે આત્મજ્ઞાન અને તે માટે ધ્યાન કહ્યું છે. છતાં ધ્યાનની સિદ્ધિ માટે 'સામ્ચ' પણ કહ્યું છે. સામ્ય વિના ધ્યાન નહિ અને ધ્યાન વિના સામ્ય નહિ-એમ પરસ્પર કારણતા બતાવી છે. સામ્યમાં મૈત્ર્યાદિભાવે સમાઈ જાય છે એટલે મુક્તિ માટેના ધ્યાનના વિજ્ઞાનમાં સામ્ય અને તેના સાધનભૂત ભાવનાઓને અવશ્ય સ્થાન છે – એમ વિચાર કરતાં લાગે છે. આ સંબંધી વિશેષ ' વિમર્શ ' કરતાં તમને જે જણાય તે લખશોા.

સત્ક્રિયામાં કાયા, વચન અને ચિત્તની સ્થિરતા – એ તાે શુ**ભધ્યાન** છે જ. તદુપરાંત વિશેષપણે શુદ્ધ – આચરણવાળા એવા માર્ગાનુસા**રી** ભૂમિકાવાળા જીવાેને ચિત્ત-સ્થિરતાના ઉપાયરૂપ અનુષ્ઠાન પ્રતિમાપૂજન, મંત્રજાપ, યંત્રારાધન વગેરે કહેલાં જ છે.

' શ્રી પંચસૂત્ર' વગેરેમાં ત્રિસંધ્ય ચતુઃશરણાદિને આવશ્યક માનેલાં છે, એટલે વિવાદ જેવું કાંઈ રહેતું નથી.

똀

## (પ) ચતુષ્પાદ-બ્રહ્મ

### ( १९१ )

તા. ૨૪–૧–૭૧

अथास्य पुरुषस्य चत्वारि स्थानानि भवन्ति नाभिईदयं कण्ठं मूर्धा च। तत्र चतुष्पादब्रह्मा विभाति। जागरिते ब्रह्मा, स्वपने विष्णुः, सुषुप्तौ रुद्रः, तुरीयमक्षरम्।

નાભિ – જાગ્રત, હુદય – સ્વપ્ન, કંઠ – સુષુપ્તિ, મૂર્ધા – તુરીય.

સારાંશ એ છે કે આ ચાર અવસ્થાએા મળીને ચતુષ્પાદ – પ્રહ્ન થાય છે. 'ચાેગશાસ્ત્ર'ના અષ્ટમ-પ્રકાશમાં 'સંદૈં'ના વર્ણુનમાં આ ચારેય સ્થાને આવી જાય છે.

' ચતુષ્પાદ-બ્રહ્મ'માં ત્રણુ પાદ સાકાર છે–સકલ છે, ચાેશું પાદ નિરાકાર– નિષ્કલ છે. ત્રણુ પાદ હ્રસ્વ, દીધ, પ્લુતના આધાર છે, ચાેશું પાદ સુસૂક્ષ્મધ્વનિના આધાર છે.

' ચતુષ્પાદન્ય્રદ્વ'માં અનુક્રમે વૈખરી આદિ ચાર, પદસ્થ આદિ ચાર, જાગ્રત આદિ ચાર, બ્યાપ્તિ આદિ ચાર વગેરેના સમન્વય છે.

આ વિષય બહુ જ ગંભીર છે અને ઘણેા ઘણેા ખુલાસા માગે છે, પણ અત્યારે એટલું જ.

આદ્યગ્રાહકભાવના અર્થ બરોબર સમજવા ઘટે. તેથી તમારી શંકાનું સમાધાન થઈ જાય. બૌદ્ધ-દર્શનમાં આ શખ્દ બહુ જ પ્રસિદ્ધ છે. બુદ્ધિને 'अवेद्यवेदकाकारा '- બાૈહો માને છે. મેં જે ' ग्राह्यग्राहकवर्जिता '-'સુષુમ્ણા'- એમ કહ્યું છે, તે બાૈહ-ગ્રંથના આધારે છે. આ પદાર્થ પણ ' ચતુષ્પાદ-હાસ ' જેટલા જ મહત્ત્વના છે.

'સ્યાદ્વાદરત્નાકર ' ભાગ–૧, પૃષ્ઠ–૧૪૯ માં નીચે બાેલ્ડ ટાઈપમાં શ્લાેકા **છે, તેના અર્થ**પણ પૃષ્ઠ–૧૫૦ પર છે. તે પછી પૃષ્ઠ–૧૫૦ માં વચ્ચે બાેલ્ડ ટાઈપમાં શ્લાેક છે. તેના અર્થ પણુ નીચે જ છે.

આ મત બહુ ગંભીર છે. જે કે પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં ખંડન માટે પૂર્વપક્ષ તરીકે રજૂ કરવામાં આવ્યા છે, પરંતુ નચવાદથી જે તેના સમન્વય કરીએ તેા તેમાંથી વિશુદ્ધ-અમૃત મળે તેવું છે. આ વિષયને કાેઈવખતે રૂબરૂમાં સ્પષ્ટ રીતે સમજાવીશ.

स्वव्यतिरिक्तग्राह्यग्राहकविरहाद्बुद्धिः स्वयमेवात्मरूपप्रकाशिका प्रकाशवद् –

અર્થ`:– સ્વથી ભિન્ન ગ્રાહ્યગ્રાહકભાવ વગરની બુદ્ધિ પાતાની મેળે જ પ્રકાશની જેમ આત્માના પ્રકાશ કરનારી છે.

આવી નિર્મલબુદ્ધિ ઇડા–પિંગલામાં ન હેાય ત્યાં તાે ગ્રાહ્યગ્રાહકભાવ જ હાેય, પણ સુષુમ્ણામાં આવતાં જ આપણા મતે અને પતંજલિના મતે આવી બુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય.

ઇડા-પિંગલામાં હાેય ત્યારે ગ્રાહ્ય-સમાપત્તિ, ગ્રાહક-સમાપત્તિ હાેય પણ તેથી પર એટલે કે સુષુમ્ણામાં પેઠા પછી ગૃહીતૃ-સમાપત્તિ અને ગ્રહુણ્-સમાપત્તિ આવે.

'સ્યાદ્વાદરત્નાકર' ભાગ-૧, પૃષ્ઠ-૧૪૯, પંક્તિ- ૧૬; अर्थाकारो ब्राह्यत्वेन प्रतीयते, बोधाकारस्तु ग्राहकत्वेन -

બાહ્યવેદ્ય અર્થ તે ગ્રાહ્ય અને જ્ઞાનમાં થતો તેના આકાર તે ગ્રાહક જાણવા. સુષુમ્ણામાં જ્ઞાનને બાહ્ય આલંબન હેાતું નથી. તેથી ગ્રાહ્યગ્રાહક ભાવ નથી. સુષુમ્ણામાં અંતરંગ આલંબન હેાય છે, તેમાં ગ્રાહ્ય, ગ્રાહક– એ બે શબ્દોના પ્રયોગ ઘટતા નથી.

આ વિષય ઉપર લખવા બેસીએ તો પાનાં ને પાનાં ભરાઈ જાય. આનેા મર્મ તેા ગ્રહીતા કે ગ્રહણ સમાપત્તિને સ્પર્શ્યા પછી જ સા**રી રી**તે જાણી શકાય. તે પહેલાં તર્કો ઊઠે પણ સુષુમ્ણામાં પેસતાં તર્કો શમી જાય. શંકા – સમાધાન વગેરે જંજાળ ઇડા – પિંગલાની છે કારણ કે સુષુમ્ણામાં શંકા ન હેાવાથી – ત્રેય અર્થના અંતર ગ સ્પષ્ટ ભાસ હેાવાથી સમાધાનની જરૂર નથી. શંકા હેાય તા સમાધાન જરૂરી છે; શંકા જ ન હાય ત્યાં સમાધાન વળી કેવું ?

' પાતેજલયેાગસૂત્ર '( મરાઠી ગ્રન્થ )માં ગ્રાહ્ય-સમાપત્તિ આદિનેા વિષય સંપ્રજ્ઞાત-સમાધિના ભેદેામાં સારી રીતે સમજાવેલા છે; તે વાંચશા એટલે સમાધાન થઈ જ**રો.** ત્યાં જે સમાધાન છે, તે સાંખ્ય–દર્શનની રૌલીથ<mark>ી છે. રૌલી ભ</mark>લે બૌદ્ધ હેાય કે સાંખ્ય તેથી વસ્તુ-સ્વરૂપમાં ભેદ થતાે નથી.

'પાતંજલચાગસૂત્ર', સમાધિપાદ, સૂત્ર – ૪૧ માં આનું વર્ણુન છે.

' તંત્રાલાક'માં 'પ્રમેય', 'પ્રમાણ્', ' પ્રમાતા', 'પ્રમા' ધગેરેનું વર્ણુન સંવિચ્ચક્રમાં છે. તે આ સાથે મળતું છે.

ં પ્રમેચ ' એટલે ' ચંદ્ર ', ' પ્રમાણ ' એટલે ' સૂર્ય '- એ બે જાચ એટલે કે ' પ્રમેચ ' ' પ્રમાણ'માં અને ' પ્રમાણ ' ' પ્રમાતા 'માં લીન થઈ જાય, ત્યારે ' સુષુપ્તિ ' આવે, તે ' સુષુમ્ણા - સ્વરૂપ ' છે.

ં ગ્રાહ્યગ્રાહકભાવ ' જાય ત્યારે જ ' સુષુમ્ણા'માં ' સૂક્ષ્મપ્વનિ ' સાથે સંબંધ થાય.

અહીં ' ગ્રહણ '- દશમે દ્વારે પહેાંચાડવાનું વગેરે જે આપણે બાલીએ છીએ તે 'ગ્રહણુ' લૌકિક-અર્થમાં છે, શાસ્ત્રીય અર્થો જુદા છે.

જે ' ગ્રહુણુ ' કરેલું હાેય તે જ્યારે ઉત્તરાેત્તર વૈશુદ્ધ – અવસ્થાને 'ધ્યાન'દ્વારા પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે તે જ 'પર' કહેવાય છે.

# ( ૬ ) 'પ્રાણાયામ' અને 'અહિંસા'

### (१९२)

અ.

તા. -

'અહિંસા'ની એક તાત્વિક – વિચારણા કરી છે. આ વિચારણા 'પ્રાણાયામ'ની ઉપયોગિતાના વિચાર કરતાં થઈ છે. 'પ્રાણાયામ' હાલ જે રીતે થાય છે – 'રેચક', 'પૂરક' અને 'કુંભક' – તે રીતે પ્રશસ્ત ગણવામાં આવેલ નથી કારણ કે તેમાં બલના ઉપયોગ થાય છે અને આવી રીતે રુંધન કરેલા વાયુ મનને કલેશ કરાવે છે. આના નિષેધ થતાં સમગ્ર 'પ્રાણાયામ'ના નિષેધ થયા તે ખાટું થયું. 'પ્રાણના આયામ' એટલે 'પ્રાણાયામ'ના નિષેધ થયા તે ખાટું થયું. 'પ્રાણના આયામ' એટલે 'પ્રાણના વિસ્તાર' એવા અર્થ પણ થાય છે, જો એ દબ્ટિએ પાંચ વાયુ અગર સમીરના વિચાર કરાય અને 'પ્રાણના વિસ્તાર'ને વ્યવસ્થિત કરવાનું સમબ્તય તા બ્રહ્મચર્ય પાળવામાં ઘણી અનુકૂળતા થાય. ઉપરાંત રાગે કાબૂમાં આવે. આ પાંચ વાયુની વિષમતા એટલે રાગ.

\*

\*

' अहिंसा परमो धर्मः '- વસ્તુતઃ ' અહિંસા ધર્મનું મૂળ છે'; જ્યાં 'અહિંસા' છે ત્યાં ધર્મ છે. 'અહિંસા'ની તાત્ત્વિક-વિચારણા કરવી એ જ જૈનધર્મનું રહસ્ય સમજવાના પ્રયાસ છે.

'અહિંસા'નું મૂળ શું ? અથવા 'અહિંસા' કયા સંજોગામાં ખીલે કે ક્ર્લે, ફાલે ?

'અહિંસા'ની ભૂમિકા 'અભય' છે; માટે જ ' અભય ' શબ્દનેા અસ્હિંત ભગવંતાના પ્રતીક તરીકે લપયાગ થાય છે. ઇતર દેવા આચુધાથી સજ્જ હાેય છે, તેઓ 'અભય'ને સંપૂર્ણ રીતે કેળવી શકયા નથી.

'અભય'નું મૂળ શું ? અથવા 'અભય' કયા સંજોગામાં ખીલે કે કૂલે, ફાલે ?

'અભય'ની ભૂમિકા 'બ્રહ્મચર્ય' છે. જે 'બ્રહ્મચારી' છે તે 'અભય' દાખવી શકે છે. તે જ સત્ત્વશાલી અને વીર્યવાન છે. 'બ્ર**હ્મચ**ર્ય'નું મૂળ શું ? અથવા 'બ્રહ્મચર્ય' કયા સંજોગામાં ખીલે કે કૂલે, ફાલે ?

' પ્રહ્નચર્ય'ની ભૂમિકા 'પ્રાર્ણુ' છે. 'પ્રાણુ' એટલે કે 'પાંચ સમીર'. તેના ઉપર જે કાબુ ધરાવે તે જ 'પ્રહ્મચારી' રહી શકે છે; માટે જ પ્રાણુ, અપાન, સમાન, ઉદ્યાન અને વ્યાન ઉપર કાબૂ ધરાવવા – એ 'અહિંસા'નું મૂળ છે.

卐

ભ.

#### ( १९3 )

લુણાવા. ભાદરવા વદ–પ

જામનગરથી તા. ૧૯–૯–૭૨ ને৷ તથા મુંબઇથી તા. ૨૫–૯–૭૨ ને৷ એમ તાત્ત્વિક–વિચારણાના બન્ને પત્રે৷ મત્યા છે.

'પાંચ સમીર' ઉપર કાબુ ધરાવવા તે છે**હ્મ**ચર્ચમાં સહાયક છે અને પ્રદ્મચારી જ પૂર્ણુ અહિંસક બની શકે છે તે બરાબર છે. પ્રાણુ ઉપરના સંયમને એક કારણુ કહી શકાય. તદુપરાંત સ્વાધ્યાય-ધ્યાનાદિ અને તપ– સંયમાદિ બીજી અનેક સામગ્રી પણ તેમાં સહાયક બની શકે છે.

પ્રાહ્યાયામના બે પ્રકારમાં રેચક, પૂરક અને કુંભકમાં શ્વાસના નિરાધ કરવાના હાવાથી ચિત્તને કલેશરૂપ બને પણુ 'પ્રાણ્ના આયામ' એટલે 'પ્રાચુના વિસ્તાર' યા 'પ્રાણ્ની વિશુદ્ધિ' સહાયક બને તેથી તે પ્રકારના પ્રાણ્યામ હેય નહિ પણુ ઉપાદેય છે – એ વિચાર પણ બરાબર છે. 'પ્રાણ્ની વિશુદ્ધિ' માટે આહાર–વિહાર ઉપર સંચમ, પ્રદ્ભાચર્ચની નવવાડમાં આવી જાય છે અને તે નવવાડ ઉપર વારંવાર ભાર આપેલા જ છે. તેના યથાર્થ પાલન માટે 'પ્રાણ–વિશુદ્ધિ'ના જેટલા પ્રકાર હાય તે બધાના તેમાં સમાવેશ થઈ શકે છે.

'નાડી પવનના સંચાગનું પરિજ્ઞાન' કરવા માટે 'સ્વરાદય'ને અભ્યાસ સહાયક છે, પણ તે માટે જે 'મનઃસ્થૈર્ય' અને 'અંતર્મુખતા' જોઈએ તે આજકાલ વિરલ હાેવાથી તે તરફ ઉપેક્ષા પ્રવતે છે. તે ઉપેક્ષા જેટલે અંશે દૂર કરી શકાય તેટલે અંશે દૂર કરવાની જરૂર છે.

#### **અ<sup>હ્</sup>યાત્મપત્રસાર**

બાહ્ય−પ્રાણાયામના સ્થાને અભ્યંતર−પ્રાણાયામના પણ ઉપચાેગ થઈ શકે. 'આઠ−દબ્ટિની સજ્ઝાય'; ઢાળ−૪, ગાથા−૨ માં પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે :–

> બાહ્યભાવ રેચક ઇહાંછ, પૂરક અંતર ભાવ, કુંભક થિરતા ગુણે કરીજી, પ્રાણાયામ સ્વભાવ; મનમાહનજી, મીઠી તાહરી વાણી......ર.

તેનાે અધિકાર પ્રાપ્ત કરવા માટે બાહ્ય-પ્રાણાયામ સહાયભૂત બની શકે.

'હઠચોગપ્રદીપિકા'માં કહ્યું છે કે :--

# आसनेन रुजं हन्ति, प्राणायामेन पातकम् । विकारं मानसं योगी, प्रत्याहारेण मुञ्चति ॥

અર્થ`ઃ– યેાગીપુરુષા આસન વડે રોગને હણે છે. પ્રાણાયામથી પાપના નાશ કરે છે (અને) પ્રત્યાહાર વડે માનસિક–વિકારોને દ્વર કરે છે.

અહીં પ્રાણાયામ વડે પાપઘાત અને પ્રત્યાહાર વડે માનસિક–લિકારોને જીતવાની વાત કરી છે, તે પણ સંગત થાય છે.

蛎

ભ.

સાદડી.

ભાદરવા સુદ−૬

તા. ૪ – ૯ – ૭૦ નેા પત્ર આજ રાેજ મત્યો. તેમાં 'ધ્યાનમાળા'ની ૧ લી ઢાળની ૮–૯ કડીના વિવેચનમાં જે લખાણ ઉમેર્યાનું જણાવ્યું તેમાં કાંઈ વાંધાજનક લાગતું નથી.

પ્રત્યેક સાધનામાં 'દેવ – ગુરુ – કૃપા', 'દેવ–ગુરુ – અનુગ્રહુ' પરમ આવશ્યક છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ કૃત 'યોગશતક'ની ગાથા–રપ માં ધ્યાન– વિધિના પ્રારંભમાં 'દેવ – ગુરુ – પ્રણામ ' આવશ્યક માન્યો છે. તેથી શુભભાવરૂપી ' અનુગ્રહ' પ્રાપ્ત થાય છે – એમ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે.

'શ્રી મહાનિશીથ'- સૂત્રમાં 'દેવ – ગુરુ – પ્રમાણુ'નું માહાત્મ્ય વર્ણુવ્યું છે, તે સિવાય બ્રુત – સાગરના પારને પામવેા અશક્ય વર્ણવ્યો છે.

' શ્રી નમસ્કાર – નિર્શુક્તિ'માં કહ્યા પ્રમાણે – નમસ્કારનું સ્વામિત્વ નમસ્કાર્યનું છે – એવી બુદ્ધિ પ્રાપ્ત થયા વિના નમસ્કારના પ્રાર'ભ જ થતા નથી અને નમસ્કાર વિના સામાયિકાદિ કાેઈ પણુ ધર્માનુષ્ઠાન, ધર્માનુષ્ઠાન બનતું જ નથી; તે કારણે સાધુ અને શ્રાવકની 'સામાચારી'માં 'દેવ – ગુરુ – પસાય', 'દેવ – ગુરુ – કૃપા', 'દેવ – ગુરુ – પ્રભાવ' વગેરે વચનના ઉચ્ચાર વિદ્ધિત કરેલાે છે. તે પ્રમાણે બાલવામાં ન આવે તા 'સામાચારી-ભંગ ' ગણાય છે ઇત્યાદિ અનેક રીતે 'દેવ – ગુરુના અનુચદ્ધ સર્વશિષ્ટ-માન્ય છે.

'ચાેગશતક ' ચન્થમાં ' અનુચહ્ય'નાે પ્રસંગ છે – તે ખાસ જોશાે. 'ચાેગબિન્દુ'માં દેવતાસ્તવરૂપી મંત્રજાપથી દેવતાનાે અનુચહુ પ્રાપ્ત થાય છે – એ વાત જાપના વિષયમાં સ્પષ્ટ કરી છે.

ભ•

ગઢ સીવાણા. દીપાવલિ–આસાે વદી ૦))

તા. ૧૮–૧–૭૨

स्वछतं दुष्छतं गर्हन् , सुक्रतं चाऽनुमोदयन् । नाथ! त्वच्चरणौ यामि, इारणं इारणोज्झितः ॥ १ ॥ ('वीतराग – स्ते।त्र'; प्रకाश – ૧७, શ्લे।४–१. )

અર્થ'ઃ– હે નાથ ! કરેલા દુષ્કૃતની ગહાં કરતો અને કરેલા સુકૃતની અનુમાદના કરતા, અન્યના શરણથી રહિત એવા હું, આપના ચરણાના શરણને અંગીકાર કરું છું.

શરણ રહિત એવા હું તારા ચરણને શરણ આવ્યા છું. સાથે સ્વકૃત દુષ્કૃતની ગર્હા અને સુકૃતની અનુમાદના રૂપી બે ભેટણાં લાવ્યા છું, માટે મને અવશ્ય શરણ મળશે – એવી ખાત્રી છે. દુષ્કૃતની ગર્હા પાપના અનુબંધને તોડી આપે છે અને સુકૃતની અનુમાદના પુણ્યના અનુબંધને જોડી આપે છે. તે બેના પાયા પર શરણ-ગમન અવશ્ય ફ્લીભૂત થાય છે. શરણ શુદ્ધાત્મ-દ્રવ્યનું જ લેવાનું છે અને તે સૌથી નજીક છે; તે માટેની આ બે શરતોનું પાલન થાય તા તેથી (ચત્ત-શુદ્ધિ થાય છે અને શુદ્ધ-ચિત્તમાં આત્માનું પ્રતિબિંબ પડે છે. 'જ્ઞાનસાર'–'સ્થિરતાબ્ટક'માં કહ્યું છે કે :-

> वत्स ! किं चञ्चलस्वान्तो आन्त्वा आन्त्वा विषीदसि । निधिं स्वसन्निधावेष,

स्थिरता दर्शयिष्यसि ॥ १ ॥

અર્થ :- હે વત્સ ! ચંચલ-ચિત્તવાળાે થઈ ઠામઠામ શા માટે ભમે છે ? અને ખેદ પામે છે ? જો તું નિધાનના અથી છે તા 'સ્થિરતા' તા**રી** પાસે જ રહેલ 'આત્મ-નિધાન'ને દેખાડશે.

'દુષ્કૃતગહીં' અને 'સુકૃતાનુમાેદના' જ્યારે ભાવથી થાય છે, ત્યારે ચિત્તમાં એક પ્રકારની સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે, નિધાનને અવશ્ય દેખાડે છે.

监

# (૯) મૈત્રી (૧૬૬)

#### તા. ૧૯ ૨૧-૧-૬૯

'મૈત્રી' નામના માસિકના જાન્સુઆરીના અંકમાં 'મૈત્રી' ઉપર દાદા ધર્માધિકારીને લેખ સારા છે. તે કહે છે કે – 'મૈત્રી'ને કાેઈ સિદ્ધાંત, ભાવના કે કલ્પના સમજે છે, પણ હું તેા મૈત્રીને જીવનનું ઉપાદાન સમજું છું. મૈત્રી નથી તેા જીવન પણ નથી કારણ કે જીવન મૈત્રીમય છે, તેનું જ ખનેલું છે. આ કારણે ભાક્તમાર્ગમાં આત્માનવેદન પહેલાં સખ્યભક્તિ માનવામાં આવી છે અને આ ચુગ સખ્યભક્તિનો ચુગ છે. જીવનમાં સૌથી માટું જો કાેઈ પારમાર્થિક તત્ત્વ હાેય તા મૈત્રી છે. આ મૈત્રી નિરુપાધિક, નિરપેક્ષ અને સ્વાયત્ત છે. મૈત્રી સંબંધને મેં સૌથી વધારે પારમાર્થિક અને પવિત્ર માન્યો છે. મૈત્રી સંબંધને મેં સૌથી વધારે પારમાર્થિક અને પવિત્ર માન્યો છે. મૈત્રીમાં પડદા ન હાેય. ગમે તે ઉંમરના માણસા વચ્ચે મૈત્રી થાય તો તે છેની વચ્ચે કાેઈ પડદા રહેતાે નથી. જ્યાં ભરાસો નથી, ત્યાં મૈત્રી નથી. મનુષ્ય મનુષ્ય વચ્ચે કાંઈ સ્વાર્થ કે પ્રયાજન વિના સંબંધ થાય તે મૈત્રી છે. તે ઈલ્ડર સાથે હાેય ત્યારે ભક્તિમાર્ગમાં '**रसો વૈ સઃ**' કહ્યો છે. આ રસને હું મૈત્રી સમજું છું. મનુષ્ય સંબંધમાં મૈત્રીના આવિર્ભાવને હું સામાજિક જીવનમાં પરમાર્થ સમજું છું."

' મૈત્રી'નેા જાન્યુઆ**રીને**ા અંક વાંચવા જેવેા છે. તે આપને જોઈ એ તાે માેકલી આપું. ઉપરના લેખ સિવાય બીજા ખાસ નથી; પણ આ ' કેવલ મૈત્રી'ના લેખ વિચારણા માટે તર્ક તથા પારિભાષિક શખ્દાે પૂરા પાડે છે. મૈત્રીને આટલું ઊંચું સ્થાન બીજે કથાંય અપા**ર્યું હાે**ય તાે જાણુમાં નથી.

銗

અ.

# (૧૦) પ્રતિક્રમણ

(250)

ભ.

લુણાવા. ભાદરવા વદ ૧૦

પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ'કરના સાધુઓને સપ્રતિક્રમણ ધર્મ કદ્યો છે. આવીસ જિનના મુનિઓ જ્યારે દેાય લાગે ત્યારે પ્રતિક્રમણ કરી લે. કિન્તુ ઉભયકાળ પ્રતિદિન આવશ્યક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિકાદિ પ્રતિક્રમણ સંબંધી પ્રાપ્ત ઉલ્લેખના આધારે 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દ પ્રચલિત થયો છે – એમ કહી શકાય. સામાયિક, ચતુર્વિ શતિ–સ્તવ, ગુરુવંદનાદિ તેા નિત્ય ( આવશ્યક રૂપ ) પ્રતિક્રમણું ન કરનાર પણ તે સમયે કરે છે અને અવિધિ આશાતાદિના 'મિચ્છા મિંદુક્કડં' દેવા દ્વારા પ્રતિક્રમણ પણ કરે છે, પણુ ફરજિયાત પ્રતિક્રમણુની ક્રિયા કરવાનું કારણ ઋજુ-જડ અને વકુ-જડે પ્રકૃતિવાળા જીવાને પ્રમાદ થવાના સંભવ છે; તેથી તેને દૂર કરવા માટે તે નિયત થયેલ છે. કાેઇ પણ ક્રિયા દેવ–ગુરુની સાક્ષીએ કરેલી હાેય તા જ તે યથાવત્ ફલપ્રદ અને છે. મંત્ર-જાપ જેવી ક્રિયા પણ 'તીર્થकर-गणधरप्रसादात् मम एष योगः फलतु' એभ બाेसी प्रारंभमां हेव-शुरुनुं સ્મરણ કરીને જ કરાય છે. પ્રતિક્રમણ વિના જો ધર્મ છે જ નહીં તો <mark>પ્રતિક્ર</mark>મે**ણની ક્રિયા પૂર્વે ચતુ**વિ રાતિ-સ્તવ અને ગુરુવંદનરૂપ આવશ્યક વડે દેવ-ગુરુના પ્રસાદે યાચવામાં આવે છે. સામાયિક–ધર્મમાં થયેલી સ્ખલનામાંથી જ પાછું કરવાનું છે તેથી સામાયિક તેા મુખ્ય છે જ. સાધુને સર્વવિરતિ – સામાયિક અને શ્રાવકને દેશવિરતિ–સામાયિક અને શ્રુત-સમક્તિ–સામાચિક તાે અધાને છે જ. વળી ભૂતકાળના દાેષોની રખલના માટે પ્રતિક્રમણ, વર્તમાનના દેાષ-સંવર માટે કાયોત્સર્ગ અને ભવિષ્યના દેાષ–સંવર માટે પચ્ચખ્ખાણ છે; એટલે ત્રણ કાળની અપેક્ષાએ કાયાત્સર્ગ અને પચ્ચખખાણ પણ પ્રતિક્રમણના અંતર્ગત જ છે - એટલે ષડુ-આવશ્યકાે મળીને પૂર્ણ પ્રતિક્રમણ બને છે માટે પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ કરના તીર્થમાં ઉત્પન્ન થનારા જવાની પ્રકૃતિની અપેક્ષાએ પ્રતિક્રમણ કરજિયાત થયેલું છે અને પ્રતિક્રમણુ ષડ્-આવશ્યકોથી સંકળાયેલું છે. તેથા તેને આવસ્યક-ક્રિયાના નામથી સંબાધન કરવામાં આવ્યું હાેય-તે સંગત છે. કાલે પત્ર લખ્યા પછી જે વિચાર આવ્યા તે જણાવ્યા છે.

પંચાચારની આઠ ગાથાએ હઠીકતમાં અતિચારની આઠ ગાથાએ તરીકે માનવી જોઈએ – એમ લગભગ સંવત્ ૧૯૯૦ પૂજ્યપાદ સાગરજી મહારાજના વ્યાખ્યાનમાં મેં સાંભળેલું. પ્રસંગ એમ અન્યા હતા કે ભાવનગરથી પ્રગટ થતા 'જૈનધર્મ–પ્રકાશ'માં કુંવરજભાઈએ છપાવેલું કે આઠ ગાથાઓ અતિચારની નહિ પણ પંચાચારની સમજવી જોઈએ. તેના સમાધાનમાં પૂજ્ય સાગરજી મહારાજે વ્યાખ્યાનમાં જણાવેલું કે એ ગાથાઓ અતિચારની નહિ પણ પંચાચારની સમજવી જોઈએ. તેના સમાધાનમાં પૂજ્ય સાગરજી મહારાજે વ્યાખ્યાનમાં જણાવેલું કે એ ગાથાઓ અતિચારની જ છે. પંચાચારની ગાથાએ છતાં અતિચારના ચિંતન માટે હાવાથી આતિચારની જ ગાથાઓ મનાય. પ્રતિક્રમણમાં ઘણાં સ્ત્રો સ્તુતિ– સ્તવનરૂપે ગુરુ-વંદનરૂપે અને ભક્તિ-વાચક પણ છે; છતાં પ્રતિક્રમણ માટે હાવાથી તે પ્રતિક્રમણ – સ્ત્રો જ કહેવાય છે. તેમ પંચાચારની ગાથાઓ અતિચાર માટે હાવાથી અતિચારની જ ગાથાઓ ગણાય – એમ તેમના વ્યાખ્યાનમાં સુક્તિ-પુરસ્સર તેમણે જણાવેલું અને તે સંગત પણ છે. એ ખ્યાલમાં લેવાથી સમાધાન થઈ જરો.

蝑

# (૧૧) 'સમાધિ' અને 'સમાપત્તિ'

### ( १९८ )

## એરા.

## **અાસાે વ**દી-૧૧

સમાધિ :--

# " अहमिको खलु सुद्धो दंसणनाणमइओ सयाऽरूवी । नवि अस्थि मज्झ किंचि वि अन्नं परमाणुमित्तं पि ॥ १ ॥ ''

અર્થઃ- હું એક છું, નિશ્ચે શુદ્ધ છું, સદા દર્શન–ज્ञાનમય છું, અરૂપી છું. અન્ય પરમાણુ માત્ર – થાેડું પણુ મારું નથી. ॥ ૧ ॥

આ <sup>શ્</sup>લાેક વડે નિશ્ચયનયની ભાવનામાં જેટલાે વખત લીન રહેવાય તેટલાે વખત લીન રહેવાનાે અભ્યાસ પાડવાથી ચિત્ત-સમાધિના અનુભવ કરી શકાય છે.

# 写。 ( १९८ )

### અ.

#### તા. –

સમાપાત્ત :--

વ્યવહારનું લક્ષ્ય નિશ્ચય છે. નિશ્ચયના લક્ષ્ય વિના વ્યવહાર દુર્નય અને છે. અર્હદાકાર ઉપયોગ એ આગમથી ભાવ-નિક્ષેપ છે. તે ઉપયોગને જ્યારે આત્મ-પરક બનાવવામાં આવે ત્યારે તે નિશ્ચયનય બને છે. નિશ્ચયમાં અભેદ છે તે દ્રવ્યાર્થિકનયના સંગ્રહમાં અંતર્ભાવ પામે છે.

જિનની આજ્ઞા માને તે જૈન. તે આજ્ઞા બે પ્રકારની છે – વ્યવહાર અને નિશ્ચિય. વ્યવહારથી અસિંહતનાં નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય, ભાવતી આરાધના – ઉપાસના જ્યારે નિશ્ચિયના લક્ષ્યવાળી બને ત્યારે તે ઉપાસના મટી સમુપાસના – સમ્યગ્-ઉપાસના બને છે. સર્વક્ષેત્ર અને સર્વકાળના

# ભ.

જિનેશ્વરોની નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય અને ભાવવડે થતી ઉપાસના ઉપયોગવાળી હોય ત્યારે ભાવ-ઉપાસના અને છે અને તે ઉપયોગ જ્યારે આત્મ-પરક કરવામાં આવે ત્યારે તે નિશ્ચય-ઉપાસના યા અભેદોપાસના અને છે. ગૃહસ્થને તે માનસાપચારરૂપ છે અને સાધુને તે કાયિકી અને છે. કહ્યું છે કે :--

# विषयस्य समापत्तिरुत्पत्तिर्भावसंक्षिनः । आत्मनस्तु समापत्तिर्भावो द्रव्यस्य तास्विकः ॥

અર્થ:- વિષય-સમાપત્તિ 'તે વ્યવહારથી ભાવ-સંજ્ઞા છે. આત્મ-સમાપત્તિ તે નિશ્ચયથી ભાવ-સંજ્ઞા છે અર્થાત્ તાત્ત્વિક-ભાવન છે.

# (૧૨) માેક્ષ

### ( 200 )

ભ.

તા.

## ' आत्मनः स्वरूपसमवस्थानं मोक्षः । '

અર્થાત્-' આત્મસ્વરૂપમાં રહેવું એનું નામ માેક્ષ '– એવી 'માેક્ષ'ની વ્યાપ્યા કેટલાક સ્થળામાં જોવામાં આવે છે. આવાં સ્થળા બહુ જ અલ્પ છે. કેટલાક અન્ય દર્શનકારા પણુ 'માેક્ષ'ની આવી જ વ્યાપ્યા કરે છે.

# ' कत्स्नकर्मक्षयलक्षणा मुक्तिः । '

અર્થાત્–' સંપૂર્ણ કર્મક્ષય તે મુક્તિનું લક્ષણ છે–આવું 'મેાક્ષ'નું લક્ષણ અનેક ચન્થામાં વાર વાર જેવા મળે છે. 'માેક્ષ'નું આ સ્વરૂપ બતાવવા પાછળ શાસ્ત્રકારા એક અત્યંત ગંભીર આશય ધરાવે છે.

ઉપશુંકત બન્ને વ્યાખ્યાઓમાં 'માક્ષ-માર્ગ'ની સાધના છ્પાયેલી છે. પહેલી વ્યાખ્યા આપણને આત્માનું શુદ્ધ-સ્વરૂપ ચિંતવવા તરફ લઈ જાય છે. ' ગ્રુદ્ધ मात्मद्रव्यमेवाहम् । ' – ' હું શુદ્ધ- આત્મદ્રવ્ય જ છું.'– વગેરે ભાવનાઓથી તે આત્મામાં સમત્વનાં બીજ વાવે છે. આ ભાવનામાં આત્મ-પર્યાયોની વિચારણા ગૌણ હાય છે. કેટલાક દર્શનકારો કેવળ આત્મ-દ્રવ્યને જ માને છે. તેઓ પર્યાયોને માનતા જ નથી. તેઓ કેવળ દ્રવ્યોની (પર્યાયોથી રહિત એવાં શુદ્ધ-દ્રવ્યોની) ભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરે છે અને આત્મ-સમત્વ લાવવાના પ્રયાસ કરે છે. શમાદિ સાધન-સંપન્ન પુરુષને આ ભાવના આત્મિક-વિકાસ-તરફ લઈ જાય છે. અયોગ્ય વ્યક્તિના હાથમાં આ સાધના જતાં તેનું પતન પણ થાય છે. આ ભાવનાનો દુરુપયોગ થતાં પાપ-ભીરુતા-ગુણના નાશ થાય છે અને કૃત્યાકૃત્ય, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વગેરેના વિવેક નષ્ટ થાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે આવી સાધનામાં પતન- સ્થાના ઘણાં છે.

હવે- 'इत्स्नकर्मक्षयऌक्षणा मुक्तिः । '-' સંપૂર્ણ કર્મક્ષય તે મુક્તિનું લક્ષણ છે '- એ વ્યાખ્યા તરફ આપણે આપણા વિચારને લઈ જઈએ. પ્રસ્તુતમાં આત્મા, કર્મ અને તે છે વચ્ચેના સંબંધ - એ ત્રણુ મુખ્ય મુદ્દાઓ બને છે. આત્મા પરિણામી નિત્ય છે. કર્મ, સત્- પારમાર્થિક છે. તે બેનેા સંબંધ પણુ પારમાર્થિક છે. તે સંબંધ જ સંસારનું કારણુ છે. તે સંબંધનાં કારણેાની વિચારણા અને તે સંબંધના નાશ કરનારાં સાધનામાં પ્રવૃત્તિ એ જ નિર્વિધ્ન સાધના છે. આ જ રાજમાર્ગ છે. એ માર્ગે ચાલનારા જીવા અવશ્ય 'માેક્ષ'માં જાય છે.

અહીં એટલું અવશ્ય ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે તેઓ પર્યાયેાને ભલે ન માનતા હાય પણ તેમને શમાદિમાં પ્રવૃત્તિ તા પર્યાયનય જ કરાવે છે. ગુરુના આત્માને પાતાથી અધિક શુદ્ધ ન માનનાર તેની સેવા વગેરે શી રીતે કરી શકે ?

뗤

| 蛎                                                                         | 蛎                                                                                                                               | 鲩     | 紧     | y,    | 뗤   | 贤   | 蛎     | 紧    | 蛎        | s    | y,           |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|-------|-----|-----|-------|------|----------|------|--------------|--|--|
|                                                                           | ;                                                                                                                               | : હા  | લમાં  | મળ    | તાં | અમા | રાં ગ | તકાશ | ના       |      |              |  |  |
|                                                                           |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      | <b>ા</b> લ્ય |  |  |
| ٩.                                                                        | ા. શ્રી શ્રાહ્વ–પ્રતિક્રમણસૂત્ર–પ્ર <b>ણાધ</b> ટીકા (ત્રીજી આવૃત્તિ) ૫૫–૦૦<br>[ભાગ ૧-૨-૩ : દરેક ભાગના રૂ. ૨૦; સેટની કિં. ૫૫-૦૦] |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| 5                                                                         | પુલાબ પરંચ કરક ચાગરા રૂ. ૨૭, ૧૭ - ૨૦૦ - ૨૦<br>પ્રતિક્રમણની પવિત્રતા                                                             |       |       |       |     |     |       |      |          | ، د  | ુ ન૫૦        |  |  |
| -                                                                         | ત્રાહકુનહુગા વાવતલ<br>ચાગશાસ્ત્ર ( સ્વાપત્રઠીકાચુકત ) પ્રથમ વિભાગ⊸                                                              |       |       |       |     |     |       |      |          |      | 20-00        |  |  |
| 0.                                                                        | પ્રકાશ ૧–૨                                                                                                                      |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ×                                                                         | . ચાેગશાસ્ત્ર ( સ્વાેપગ્નટીકાચુક્ત ) દ્વિતીય વિભાગ-                                                                             |       |       |       |     |     |       |      |          |      | ૬૫-૦૦        |  |  |
| ٠.                                                                        |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     | કાશ ર |      |          |      |              |  |  |
| ં પ.                                                                      | સૂરિમંત્રકલ્પસમુચ્ચય (દ્વિતીય વિભાગ )                                                                                           |       |       |       |     |     |       |      |          | З    | 30-00        |  |  |
|                                                                           | . પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાલા તથા                                                                                            |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| •                                                                         | અધ્યાત્મસારમાલા                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          | ٩    | ૧૦-૦૦        |  |  |
| છ.                                                                        | શ્રી અર્હુદ્ ગીતા [ ભાષા ટીકા ] ( હિન્દી )                                                                                      |       |       |       |     |     |       |      |          | Э    | 30-00        |  |  |
| ۲.                                                                        | ઋષિમંડલંસ્તવયંત્રાંલેખનમ્                                                                                                       |       |       |       |     |     |       |      |          |      | 3-00         |  |  |
| Ŀ.                                                                        | ઋષિમંડલયંત્ર ( ત્રિરંગી આર્ટ પેપર પર )                                                                                          |       |       |       |     |     |       |      |          |      | 9-00         |  |  |
|                                                                           | સામ્યશતક તથા સમતાશતક                                                                                                            |       |       |       |     |     |       |      |          |      | २,-००        |  |  |
|                                                                           | સમતાયેાગ ( હિુન્દી )                                                                                                            |       |       |       |     |     |       |      |          |      | ૧–૫૦         |  |  |
| ૧૨.                                                                       | કાયોત્સર્ગ ધ્યાન                                                                                                                |       |       |       |     |     |       |      |          |      | १०-००        |  |  |
| ૧૩.                                                                       | ૧૩. પ્રજ્ઞાના પ્રકાશ                                                                                                            |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ( શેકશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દેાશીનું જીવન ચરિત્ર )                          |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ૧૪.                                                                       | ડ. પ્રમાણુ–નય–તત્ત્વાલાકાલંકાર ( અં <sup>ગ્રે</sup> છ)                                                                          |       |       |       |     |     |       |      |          |      | 20-00        |  |  |
| ૧૫                                                                        | સિદ્ધસેન્સ ન્યાયાવતાર ઍન્ડ અધર વકર્સ (અંગ્રેજી)                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          | •    | ૧૫–૦૦        |  |  |
| ૧૬                                                                        | ૧૬. જૈન મારલ હાકરીન ( અંગ્રેજ )                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ૧૭. ચાેગશાસ્ત્ર (સ્વાપંત્રાટીકાંચુકત) તૃતીય વિભાગ (પ્રેસમાં)              |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ૧૮. ગુરુતત્ત્વવિનિશ્ચયઃ ( પ્રેસમાં )                                      |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ૧૯. ગ્રાનસાર ( અંગ્રેજી ) ( પ્રેસમાં )                                    |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ૨૦. ધ્યાન-વિચાર ( હિન્દી ) ( પ્રેસમાં )<br>૨૧. સ્વરાદય ગ્રાન ( પ્રેસમાં ) |                                                                                                                                 |       |       |       |     |     |       |      |          |      |              |  |  |
| ર૧                                                                        | . સ્વરે                                                                                                                         | ાદય વ | તાન ( | પ્રસમ | H ) |     |       |      |          |      |              |  |  |
| y.                                                                        | S                                                                                                                               | i yr  | i 55  | 鲩     | y   | ; y | j     | i    | ur<br>Sn | i yr | s            |  |  |

# -: ચિન્તન કણિકા :-

- ભ. ઉચ્ચ મનારથાે ઉત્તમ આત્માઓમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને તે કાળાન્તરે અવશ્ય ફ્લીભૂત થાય છે.
- ભ. ' શ્રુતજ્ઞાન'માં દર્શનગ્રહ માન્યો છે, પાેતાનું દર્શન જ સર્વ શ્રેષ્ઠ– એવા ભાવ હાય છે.

' ચિન્તાજ્ઞાન'માં બીજાં દર્શનમાં રહેલાં સ<sub>ત્</sub>ય પ**ણ પાેતાનાં જ છે**– એવાે ભાવ રહે છે.

'ભાવનાજ્ઞાન'માં સત્યનાે અમલ રહેલાે છે.

- ભ. મન્ત્રોને 'ચૈતન્યમય' કરવા હાય તા તે 'દીપ્ત' થવા જોઈએ, 'પ્રબુદ્ધ ' થવા જોઈએ અને 'સુનિર્મલ ' થવા જોઈએ – એમાં વિવાદ નથી. તે માટે પ્રયોગો પ્રકાશમાં આવે તે અત્યંત જરૂરી છે.
- ભ. 'અહું'નાે અંશ અનુભવ વિના વિસર્જન પામતાે નથી. અનુભવ માટે સમગ્ર જીવનની શુદ્ધિ અને કરુણાદિ ભાવાે અનિવાર્ય છે.
- ભ. દેહાત્મબુદ્ધિથી જેટલા પર થઈ શકાય તેટલા પર થવાથી શાન્તિ સાક્ષાત અનુભવાય છે.

### 蛎

- 24. જે લોકો જીવનમાં અનાસક્તિ અને ભક્તિના ચાેગનું અનુષ્ઠાન કરે છે તેઓ કદી કહેતા નથી કે અમે ચાેગી છીએ. આથી માર્ગદર્શન માટે આ એક સારા નિયમ છે કે જે લાેકા પાતાને ચાેગી ગણાવે તેમનાથી ખૂબ સાવધ રહેવું જોઈએ.
- ચ્ય. કૃપાનેા અર્થ સામર્થ્ય થાય છે. સાધકમાં ભક્તિથી જે સામર્થ્ય પ્રકટે તે કૃપા છે.

**૨૫.** મહાન ચાેગીઓ – પછી ભલે તેઓ ગમે તે દેશના કે ધર્મના હાેય પણ આધ્યાત્મિક-વિષયમાં એકવાકયતા દર્શાવે છે.