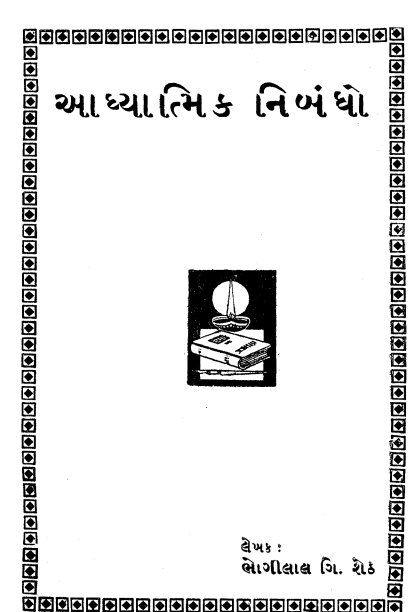
## આ ધ્યાત્મિક નિખંધો



પ્રકાશક :-શ્રેયસ પ્રચારક સભા વતી શ્રી એ. એમ. મહેતા શ્રરફ મેન્શન, બીજે માળે કર, પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ મું ભઈ ૪૦૦ ૦૦૨

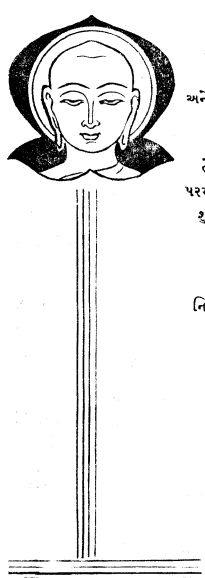
> : પ્રાપ્તિ સ્થાન : એ. એમ. મહેતા એન્ડ કૃાં. શરફ મેન્શન, બીજે માળે ઢર–પ્રીન્સેસ સ્દ્રીટ, **મુંબઇ ૪૦૦૦૦ર** ફૈાન : **૩૧૩૯૮૭**

> > lacksquare

જય તીભાઇ સીમાણી પ્રકાશ જવેલસ નવા નાકા રેાડ, રાજકાેટ

પ્રત : ३•••

વિ. સં. ૨∙ઢ⊍ ⊌. સ. ૧૯૮૧ મુદ્ર**ણ** સ્થાન : સાધના મુદ્રણાલય દા**ણ**ાપીઢ પાછળ ભાવનગર



સર્વ દ્રવ્યથી, સર્વ ક્ષેત્રથી, સર્વ કાળથી અને સર્વ ભાવથી જે સર્વ પ્રકારે અપ્રતિભંધ થઇ નિજસ્વરૂપમાં સ્થિત થયા તે પરમ પુરૂષોને નમસ્કાર. પરમ સુખ સ્વરૂપ, પરમાત્રુષ્ટ શાંત, શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ સમાધિને સર્વ કાળને માટે પામ્યા તે ભગવતને નમસ્કાર. તે પદમાં નિરંતર લક્ષરૂપ પ્રવાહ છે જેના તે સત્પુરૂષોને નમસ્કાર.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (વ. ૮૩૩)





વીતરાગના કહેલા પરમ શાંતરસમય ધર્મ પૂર્ણ સત્ય છે, એવા નિશ્ચય રાખવા. જીવના અન-અધિકારીપણાને લીધે તથા સત્પુરૂષના યાગ વિના સમજાતું નથી; તા પણ તેના જેવું જીવને સંસાર રાગ મટાડવાને બીજાં કાઇ પૂર્ણ હિતકારી ઔષધ નથી, એવું વારંવાર ચિંતવન કરવું.

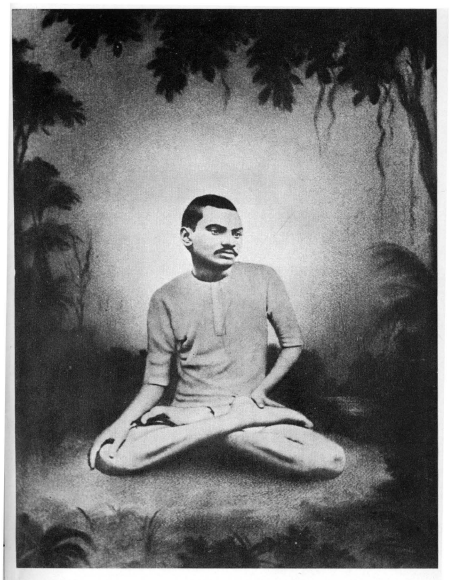
આ પરમ તત્ત્વ છે, તેના મને સદાય નિશ્ચય રહાે; એ યથાથ સ્વરૂપ મારા હુદયને વિષે પ્રકાશ કરાે, અને જન્મ-મરણાદિ ખંધનથી અત્યંત નિવૃત્તિ થાએા! નિવૃત્તિ થાએા!!

હે જીવ! આ કલેશરૂપ સંસાર થકી, વિરામ પામ, વિરામ પામ; કાંઇક વિચાર, પ્રમાદ છેાડી જાગૃત થા! જાગૃત થા!! નહીં તા રત્નચિંતામણી જેવા આ મનુષ્ય દેહ નિષ્ફળ જશે.

હે જવ! હવે તારે સત્પુરૂષની આજ્ઞા નિશ્ચય ઉપાસવા માગ્ય છે.

🕉 શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

\_**5** 



શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

જન્મ: કાર્તિક સુદ પૂર્ણિમા, સં. ૧૯૨૪

દેહવિલય: ચૈત્ર વદ ૫, સં. ૧૯૫૭

### શ્રેયસ પ્રચારક સભા

અમને જણાવતાં આનંદ થાય છે કે જનસમૂહના વ્યવહારિક અભ્યુદ્ધમાં તથા પારમાર્થિક ઉત્કર્ષમાં કાઈ પ્રકારે ઉપયાગી અને સહાયભૂત થવાના હેતુથી આ " શ્રેયસ પ્રચારક સભા "ની સ્થાપના તા. ૨૩–૧૨–૧૯૮૦ના દિવસે કરવામાં આવેલ છે. તેના કાયદેસરના રજીસ્ટ્રેશન માટે ચેરિટી કમિશ્નરની ઓફીસમાં અરજ કરવામાં આવેલ છે અને તે દૂંક સમયમાં પાસ થઈ જવા સંભવ છે.

સભાના ઉદ્દેશોમાં મુખ્યતાએ જે મુદ્દાએ સમાવેશ પામે કે તે આ પ્રમાણે છે. આમ જનતાનું નૈતિક, સાંસ્કૃતિક તથા આધ્યાત્મિક જીવનધારણ જે ઢાલ નીચે ઉતરી ગયું છે, તે ઊંચુ આવે તે અથે જિપયાંગી અને ઉત્તમ સાહિત્ય પ્રસિદ્ધ કરવું તથા તેનું વેચાણ સૌને લાભ મળી શકે એ હેતુએ શક્ય તેટલી એાઇી કિંમતે કરવું. ધર્મના ભેદભાવ વિના ઉપકારી અધ્યાત્મચંથાનું પ્રકાશન કરવું, સામાજિક અભ્યુદય માટે જ્યાં બની શકે ત્યાં સહાયભૂત થવું. ઇત્યાદિ.

આ સભા તરફથી "આધ્યાત્મિક નિબંધો." નામનું આ પ્રથમ પુસ્તક પ્રગટ થાય છે, અને તે જિજ્ઞાસુએાના હસ્તકમળમાં આવે છે, એ જણાવતાં અમને હર્ષ થાય છે.

આ પુત્રતકની છપામણી વગેરેનું તમામ ખર્ચા ''ક્રુનિક ફાર્માંસ્ક્રુટિકલસ લેખ્ઝ '' એ આપેલ કે.

> સભા વતી એ. એમ. મહેતા

### આ ધ્યાત્મિક નિબંધાની

| <b>'</b> अस्ताव | ના, સમર્પણ પત્રિકા <mark>, નિય</mark> ાંધે | ìt     |            |     | પેજ            |
|-----------------|--------------------------------------------|--------|------------|-----|----------------|
| ·<br>( )        | સત્પુરુધાના મંગલ ઉપદેશને                   | ા સાર  |            |     | ۶              |
| (२)             | જેમ માટીમાંથી ઘડા ચાય,                     | તેમ છવ | ામાંથી સિવ | ચાય | ર૧             |
| ( • )           | પુષ્પ ઉપર એક વિચાર                         |        | ••••       |     | ક પ            |
| <b>(</b> ¥)     | ભતિસ્મૃતિજ્ઞાન <b></b>                     | ••••   | ••••       | ••• | ¥З             |
| (ч)             | ઋણાનુખંધ                                   | ••••   |            |     | 16             |
| (, },           | આત્માનુભૂતિ                                |        | •••        | ••• | ૧૫૧            |
| ( <b>v</b> )    | પ્રેમ અને પૂર્ણતા                          | ••••   |            |     | 196            |
| ( \( \)         | પ્રેમ સંબંધી વચનામૃત                       | ****   | •••        |     | <b>ን</b> . ሃ ኒ |
| ( & )           | પ્રેમ પ્ર <b>શ</b> સ્તિરૂપ અવતરણા          | ••••   | •••        |     | ર ૫૧           |
| (1.)            | આ <mark>પ્યાત્મિક પ્રકાશ</mark> નાની યા    | દી     | ****       | *** | 2.46           |



## મસ્લાવન

પારમાર્થિક વિષધોને સ્પરા તા અને તે સંબંધે કાઇ ઉપયાગી માહિતી આપતા આ " આધ્યાત્મિક નિબંધો" નામના લધુ મંથમાં સાત નિબંધોના સંગ્રહ આપવામાં આવેલ છે. તેમાંના ત્રહ્યુ નિબંધો, (૧) પ્રેમ અને પૂર્ણ તા (૨) ત્રહ્યાનુબંધ અને (૩) જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન, આ અગાઉ નાની પુસ્તિકાઓ રૂપે છપાઇને પ્રગટ થઈ ચૂકચા હતા. એ ત્રે પ્રેયુ પુસ્તિકાએ ધર્મ પ્રેમી જિજ્ઞાસુઓમાં આશ્ચર્ય ઉપજાવે એવી પ્રિયતા પામવાથી તેના નકલા જોતજોતામાં થાડાક જ મહિનાઓમાં ખપી ગઈ; તેથી પ્રહ્યુકૃપાએ અમને બીજા ચાર નિબંધોની સાથે એ ત્રહ્યુંના સમાવેશ કરી આ પુસ્તક પ્રગટ કરવાની બળવતી પ્રેરણા મળી અને તે પ્રેરણા સફળતાને પ્રાપ્ત થતી જોઇને અમને હર્ષ થાય છે.

આ પુસ્તકમાં અપાયેલ નિઅંધાના ક્રમમાં પહેલા છે, '' સત્યુરુષાના મંગલ ઉપદેશના સાર." આ નિઅંધમાં શાંતસ્વરૂપ મની ભગવંતાએ જીવની પુરૂષાર્થ સંખંધી માન્યતામાં જે મૂળભૂત ભૂલ છે તે ધર્મજિજ્ઞાસુઓના કલ્યાણાર્થ તેમના મંગલ ઉપદેશદ્વારા દર્શાવી અત્યંત ઉપકાર કર્યા છે, જ્યાં કરુણાવંત ભગવંતાએ ભારપૂર્વ છો ધ કર્યો છે ત્યાં એમ કહ્યું કે હે ભગ્યા, તમે સમજે, સમ્યક્ષ્પણ સમજે કે આત્માના હિતાર્થ ચારેય ઘાતીકર્માની ક્ષીણતા તથા ક્ષય કરવા માટે જે કંઈ ન્યૂન કે અધિક પુરૂષાર્થ સેવવામાં આવે તે સર્વ સર્વથા સફળ છે. નિષ્ફળ નથી. તેથી ઉલટું અઘાતી કર્મની ક્ષીણતા કે નાશ માટે જીવથી થતા ઉલમ પ્રારુષ્ધાનુસાર ફળ આપે છે, સફળ થાય છે વા નિષ્ફળ જાય છે, માટે હે ભગ્યા, સ્વના શ્રેયાર્થ સત્ય પુરૂષાર્થમાં શ્રાણી જઈ અંતમાં અત્યાબાધ સુખસ્વરૂપ સ્થિતિને પામા અને

પરવસ્તુના સંબંધમાં કરવામાં આવતા જે ઉદ્યમ, તેના ફળ પરત્વે અપેક્ષાના ત્યાગ કરી જે થાય છે તે ચાેગ્ય જ છે એમ નિશ્ચયથી માની સમપરિણામે રહેતા શીખા.

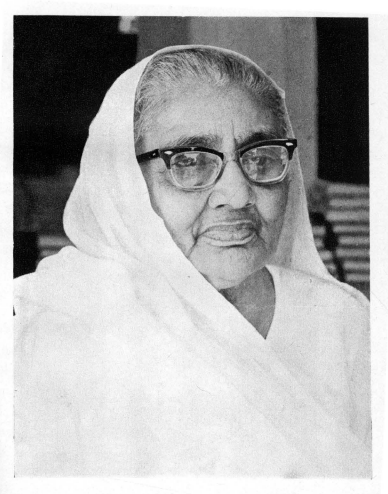
'' જેમ માટીમાંથી ઘડાે થાય, તેમ જીવમાંથી શિવ થાય " એ શીર્ષકવાળા ખીજ નિબંધમાં જવ પરમ શાંતરસપ્રેરક સન્માર્ગની પ્રાપ્તિથી માંડી શિવ થાય અર્થાત્ શુદ્ધતાની પૃર્ણુતાને પામે ત્યાં સુધીની જે જે અવસ્થાએારૂપ પ્રક્રિયાએા છે, તે સર્વ ને વ્યવહારિક દર્શાંત સાથે સરખાવતાં તે બન્ને વચ્ચે કેટલી સામ્યતા છે તે સૂચવી જાય છે. તે દેષ્ટાંતથી વીતરાગમાર્ગની પ્રાપ્તિ માટેનુ પરમાચ્ચ નિમિત્તકારણનું જ્ઞાન પણ સરળતાથી મળી જાય છે. તે €પરાંત કાેઈ પણ કાર્ય'ની સિદ્ધિ માટે બે કારણા મુખ્યતાએ રહ્યાં છે, (૧) ઉપાદાનકારણ અને (૨) નિમિત્તકારણ. અન્ને એક ખીજાને ઉપકારી છે અને ઠેઠ બારમા ગુણસ્થાનકના અંત સુધી સાંથે રહેવાવાળાં છે. કાઇ એકની એકાંતે મુખ્યતા લેવા ચાગ્ય નથી એમ સુવિચારની યાગ્યતાએ અને નિર્મળતાએ સમજાવું કઠણ નથી, અને એ વિચારની સુશ્રેણી આ દર્ષાત પૂરી પાડે છે. અમે તાણીએ છીએ કે જૈનદર્શનની અર્વાચીન ફિલસૂફીમાં ઉપર કહ્યાં તે એ કારણામાં કાેની મુખ્યતા છે અને કાેની ગૌણતા છે તે પ્રશ્ન ઉપર કેટલાક ફિલસુફાએ ઠીક ખુદ્ધિના ઉપયોગ કરી તક-પૂર્વકના અને ભેંદ દર્શાવતા વિચારાના સમીક્ષા કરી છે; અને પ્રશ્ન અણ ઉકેલ જ રહ્યો છે કેમ કે બન્ને કારણાની ઉપયા-ગીતા સમાન છે, સાથે સાથે છે. અમને તા નિશ્ચયરૂપ લાગે 🕏 કે જેણે આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રેય કરવું છે, તેવા જિજ્ઞાસુ મતુષ્યે તા નયની ગૂંચવાળી વિચારશ્રેણીમાં અથવા નયની ભંળ નાળમાં નહિ પડતાં સાદી ખુદ્ધિના સીધા અને સરળ શક્તિમાર્ગ એક નિષ્નાએ આરાધવા.

ત્રીજો નિષ્યં **ધ** છે, " પુષ્ય ઉપર એક વિચાર." થાડાં વર્ષ પહેલાં એક વખત જ્યારે અમે ફરવા માટે બગીચામાં જઇ એકાંત સ્થાને બેઠા હતા, ત્યારે અમારી દેષ્ટિ સન્મુખ સુંદરતાથી શાસતાં ર ગળેર ગી કાેમળ ફૂલાે ખીલી ઊઠ્યાં હતાં. અમે શાંતભાવમાં સ્થિર થઇ તેમનું નૈસગિંક સૌંદર્ય તેમનું આકર્ષક નૃત્ય, અને અને તેમની ઉત્સાહભરી લીલા રસપૂર્વ'ક નિહાળતા હતા અને આન દિત થતા હતા. તેવામાં આસપાસ કરી રહેલી અમારી દેષ્ટ એકાએક એક પુષ્પ ઉપર, જાણે કેમ મંત્રમુગ્ધ થયા હાેઇએ તેમ ચાેટી ગઇ અને તેની જ ભાવભીની પ્રવૃત્તિ, હાંશભરી ક્રીડા તથા વિકાસના વિવિધ પાસાં દર્શાવનારી ક્રિયાએ**ા જોવામાં સ્ત**ળ્ધતા**એ** રાૈકાઇ ગઈ. પરતુ અલ્પ સમય વીત્યા બાદ અમારૂં ચ<del>િત્</del>ત અધ્યાત્મના પગથારે ચડી ગયું અને પછી તેા તેની અંદર એ એકલાં અને અટૂલાં પુષ્પની સાહજિક ક્રીડા અને લીલા સંબંધમાં પરમાર્થ ભાવના અર્થ વાળું તથા અનુરૂપ એવું બાેધપદ કલ્પના ચિત્ર ઉપસી આવ્યું, અને સ્મૃતિપટ પર સ્પષ્ટપણે અંકિત થયું એ ચિત્રના ફળ રૂપે તેનું વર્ણન આ નિબંધમાં શબ્દોદ્વારા ક્રશ્વામાં આવેલ છે ત્યાં અતમાં જણાવ્યું છે કે " પુષ્પ" તે " સમકિત " જીવને શિવ થવા માટે સૌથી પ્રથમ અગત્યતા છે સમકિત પ્રાપ્તિની, સ્વરૂપ પ્રતીતિની, સ્વાત્માનુભવની. તે સમકિતનુ માહાત્મ્ય અપર પાર છે, તે સમકિત સાચા જિજ્ઞાસને કેવા કેવા પ્રકારા દ્વારા પાતા તરફ આકર્ષે છે, એ વગેરે આ નિબંધમાં કહેવામાં આવ્યું છે.

હવે " જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન" નામના ચાયા નિર્ભાધ સંબંધમાં વિચાર કરીએ. પરમાત્તમ અને પરમ પવિત્ર વીતરાગદર્શનમાં આ જ્ઞાનના મહિમા અતિ સ્પષ્ટ અને સુગમપણે બતાવવામાં આવેલ છે. પૂર્વ ભવ કે ભવા જ્યારે જ્ઞાનાવરણીયકર્મની મંદતાથી

સ્મૃતિગમ્ય થઈ જ્ઞાનમાં ઝળકે છે, ત્યારે તે થકી ઉત્પન્ન થતું તેનું મહત કલ્યાણકારી ફળ સિદ્ધાંતરૂપે પ્રતિષ્ઠિત કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાં એમ કહ્યું છે કે જે કાઈ ભાગ્યવંતને સાત વર્ષની વય નીત્યા પછી પૂર્વભવના કાઈ પ્રસંગ કે પ્રસંગો સ્મૃતિમાં અનુભવ ગમ્ય થાય, તા તે નિયમથી તે જ ભવે સમકિત એટલે સમ્યક્ દર્શનની પ્રાપ્તિ માટે અધિકારી ખને છે. તે પ્રાપ્ત થયા પછી, સમકિત ન વમે તા વધુમાં વધુ પંદર ભવે શુદ્ધ, ખુદ્ધ ને મુક્ત થાય છે. આ નિખંધમાં આ જ્ઞાનને સ્પર્શતા વિવિધ વિષયાની વિસ્તારથી ચર્ચા કરી તેની સમજણ આપવા અલ્પ પ્રયાસ કરેલ છે.

ત્યાર પછીના ક્રમમાં આવે છે " ઋણાનુષાંધ" નામના પાંચમા નિખધ. અહીં કેટલાક અગત્યના અને અવશ્ય જાણવા શ્રાચ્ય એવા નિયમાના ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા તે સંબંધની વિશેષ માહિતી આપવા પ્રયત્ન કરેલ છે, જેથી મૂળભૂત સિદ્ધાંતા સમ જવા માટેની અને હૃદયમાં ઊતરી જવા માટેનાં સુગમતા થાય. વળી તે ઉપયોગી અને ઉપકારી નિયમાને નિજ હિતાર્થ દૈનિક જીવનમાં કામે લગાડી તેનાે સુખરૂપ લાભ સહેલાઇથી લઈ શકાય તેવા શુભ હેતુ તેમાં રહ્યો છે એમ જણાવા યાગ્ય છે. ઋણાતુ-**ખંધના** શુભાશુભ ઉદયા દર્શાવતા દર્શાતા વાસ્તવિક જીવનમાંથી લેવામાં આવ્યાં છે. તેમાં આપેલ પાત્રાનાં નામ કલ્પિત છે, પરંતુ **કથા અને પ્રસ<sup>્</sup>ગા સ**ત્યઘટનારૂ**પ છે. દર્ષ્ટાંતકથા**એા વાચક કે શ્રોતાજનના ચિત્ત ઉપર હું મેશા ઊંડી અને ઘેરી છાય અંકિત કરે છે અને તેના સુલગ પરિણામે કચારેક અથવા ઘણી વખત તેના જીવનનું વહેર્ષ્યું કાેઈ આકસ્મિક રીતે આમૃલ પરિવર્તન પામી આત્મિક વિશુદ્ધતાના પવિત્ર પથ પર આવી જાય છે. એમ જાણીને દર્શાતા આપવામાં આવેલ છે.



સદ્. જયાકુંવર ભગવાનલાલ મોદી

જન્મ: સં. ૧૯૫૭ ઈ.સ. ૧૯૦૧ દેહ **વિલય:** સં. ૨૦૩૬ અષાડ સુદ પુનમ તા. ૨૭-૭-૧૯૮૦

છકુો નિર્ભાધ છે " આત્માનુભૂતિ ", એટલે આત્માના અનુભવ. **ષ્વભાવથી આત્મા જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રમય છે, અટલ અનુભવ** સ્વરૂપ છે, શુદ્ધ છે, અસંગ છે, જન્મ–જરા–મરણ રહિત છે, એમ ગ્રાની પુરુષના અવલ અને જાણવું તે ગ્રાન, તેની સત્યતાના સ્વીકાર કરી માનવું તે દર્શન (શ્રદ્ધા) અને જેનું જેવું જ્ઞાન કર્યું છે તથા દર્શન કર્યું છે, તેના તે રૂપે અનુભવ કરવા તે ચારિત્ર અથવા અનુ ભવદશા. આ અનુભવ સર્વ કાળે, સર્વ ક્ષેત્રે સંત્રીપ ચેન્દ્રિયપણા વાળી ચારેગતિમાં. ક્ષત્રિયાદિ સર્વ કૂળમાં એક સરખાે છે; જૈન, વેદાંત, ખ્રિસ્તી આદિ સર્વ' દરા'નાની અપેક્ષાએ સમાન છે, કેમકે ચૈતન્યાતમા સર્વત્ર સર્વથા એક સ્વભાવવાળા છે એ અદ્વિતીય અને અલોકિક અનુભવને પામવા માટે જ્ઞાનમાર્ગ, ચારામાર્ગ, ક્રિયામાર્ગ, ભક્તિમાર્ગ કહ્યા છે. તેમાં ભક્તિમાર્ગને, પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અપ ણતારૂપ માર્ગાને સર્વોષરી માર્ગ ગણવામાં આવ્યા છે, કારણ કે તે અબુધ અને અશક્તને પણ સહેલાઈથી પ્રાપ્ત થાય એવા સરળ, સુગમ અને સ્વચ્છ માગ<sup>ર</sup> છે. આ વિષય સંબંધી વિશેષ સમજૂતી અમારાં " ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય " પુસ્તકમાંથી મળી શકશે. આ નિઅ' ધમાં જે પૂર્ણ છે, જે પરમ શુદ્ધ છે અને જે પરમ ચૈતન્ય-**સ્વ**રૂપ છે એવા આત્મા તક થી કે ખુદ્ધિથી, તપથી *કે* શાસ્ત્રા-•યાસથી પ્રાપ્ત થતા નથી એમ બતાવીને તેની અનુભૂતિ થવા અર્થે આશ્રય કરવા યાગ્ય અને મન, વચન, કાયાની એકાગ્રતાથી આરાધવા ચાેગ્ય જે નિમિત્તો છે તેનું નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે. તથા અંતમાં આત્માનુભૂતિ વેળાએ શું હાય, કેવું હાય? તે વાણી ધર્મ કહી શકાય તે રીતે કહેવામાં આવ્યું છે. જે જ્ઞાન, જે તત્ત્વ, જે નિવિકલ્પ ચૈતન્યતા છે, તે માત્ર અનુભવ ગાેચર હાવાથી કેવી રીતે સ્થૂળ શખ્દાથી યથાર્થતાએ વર્ણિત થઈ શકે ? હવે આપણે " પ્રેમ અને પૂર્ણતા" નામના અંતિમ નિબંધ

પ્રત્યે વળીએ. સર્વ જ્ઞાની પુરુષોના એક જ અભિપ્રાય અને એક

જ ઉપદેશ છે કે આત્માનુભૂતિથી માંડી પૂર્ણ સ્વરૂપની પૂર્ણતા પામવા માટેની અદ્વિતીય ચાવી છે પ્રેમ, કાઇ સદેહે વિદ્યમાન અથવા સજવનમૂર્તિ એવા ભગવાનરૂપ સત્પુર્ધમાં અચળ પ્રેમ અને તે પ્રેમને પરમાર્થે સ્વાત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ તરીકે ગણવામાં આવ્યો છે. આ જગતને વિષે પ્રેમ એ કાઇ અદ્ભુત અને દિવ્ય તત્ત્વ છે અને જીવના પાતાના જ આદર્શ, નિર્મળ અને નિઃસ્પૃહ મુખ્ય છે. એ તત્ત્વના સત્યસ્વરૂપની ઊંડી અને તલસ્પર્શી વિચારણાથી જે ઝાંખી થઇ, જે યથાયોગ્ય સમજણ આવી અને જે હૃદયના સ્વચ્છ પટ પર પ્રતિબિબિત થઇ, તેને શબ્દોદ્રારા પ્રસ્તુત નિબંધમાં ઉતારવા યત્ન કરવામાં આવ્યો છે, તેના વાંચનથી સત્ જિજ્ઞાસુઓનાં હૃદયમાં પ્રભુપ્રેમની મીઠી ખસી બજયા કરે અને એ જ પ્રેમપિયૃષ્વી સરવાણી અવિસ્તપણે પ્રવહતી રહે એ અમારી અભિલાષા છે.

આ સાત નિર્ભાવાના સંગ્રહ્મર " આધ્યાત્મિક નિર્ભાધા " નામના આ લઘુ ગ્રાંથ ધર્મ પ્રેમી અને સત્ જિજ્ઞાસુઓનાં કરકમળમાં મૂકતા અમને અત્યંત આનંદ થાય છે. આ પુસ્તકના પ્રુફ રીડીંગનું સમગ્ર કામ સાધના મુદ્રણાલયવાળા શ્રી ગિરધરભાઇ શાહે ખૂબ ઝીણવટભરી કાળજીથી અને અંતરના સાચા ઉદ્ઘાસથી કરેલ છે તે માટે તથા આખુંય પુસ્તક છાપીને સમયસર તૈયાર કરી આપવા માટે અમે આ સ્થળે તેમના ખૂબ આભાર માની સંતામ લઇએ છીએ

પ્રેમમૂર્તિ, કલ્યાણમૂર્તિ કરુણામૂર્તિ, ચેતન્યમૂર્તિ

સત્પુર્ષાનું યાગખળ જગતનું કલ્યાણ કરાે.

૩૪, મેારખી હાઉસ ગાંઆ સ્ટ્રીટ, **મુ'ં પ**ઇં–૪૦૦ **૦∙૧** તા. પ–૩–૧૯૮૧

માગીલાલ ગિ. શેઠ

સદ્દગતિ પ્રાપ્ત અમારા પરમ પૂજ્ય માતુશ્રી ગં. સ્વ. જયાકુંવર લગવાનલાલ માદીનાં પવિત્ર ચરણામાં અમારાં ભાવવંદન હાૈ!

## \* સમપંણ પત્રિકા \*

હે સાર્ધ ક નામધારી યા! તમારૂં નામ પણ કેવું સુંદર અને મધુ જેવું મધુર હતું, છે! જીવનના પ્રારંભથી તે તેના અંત સુધી વ્યવહારિક કે પારમાર્થિક જે જે અવરેદોા અને આંતરાયાની ઉપસ્થિતિ થઈ તે સર્વના હિંમતથી સામના કરીને આખરે તમે જયને વર્યાં તે કારણે "જયા"એ નામ પ્રભુકૃપાએ સૂગ્રક અને સાર્થક ઠર્યું. તેના અમે આજે નિર્દોષ આનંદ લઇએ છીએ.

હે આદરા ગૃહિણી તરીકે કરજો અજાવનાર આ! તમે ધરને મંદિર જેવું સ્વચ્છ, સુઘડ અને સહુને સુખ ઉપજે એવી અવસ્થાવાળું રાખવાના આગ્રહી હતાં. ગૃહના કાઇપણ સભ્યને કાઇ મુશ્કેલી ન પડે તેવી કાળજી લરી સંભાળ લેવાનું તમને ખૂબ ગમતું. આવેલા મહેમાનાની સુખસગવડતા જાળવવામાં તમે પાતે રસ લેતાં અને તેઓ બધાં પ્રસન્નચત્તથી રજા લઇને જતાં. સેવાના અવસરે ઉત્સાહથી સેવા કરવાની તમારી તત્પરતા અને કામ લેવાના પ્રસંગે ઉમંગથી કામ લેવાની તમારી આવડત ખરેખર અદ્ભુત હતી. અહા, શી તમારી કુશળતા અને કેવી તમારી અંદરની સૂઝ! એ ગુણાને આજે અમે યાદ કરી પ્રશાનાં પુષ્પથી વધાવી સંતાલ લઇએ છીએ.

હે મમતાળું સ્નેહાળ થા! તમે પાતે કષ્ટ વેઠીને અમને, તમારાં બાળકાને સ્નેહલરી ગાદમાં રાખી મીઠી હું ફ આપી સુરક્ષિત કર્યાં હતાં, એટલું જ નહિ પરંતુ તમે અમારા ઉછેરમાં અને વિકાસમાં લેશ પણ ઉણ્પ રહેવા દીધી નહોતી. કચારેક તમે વજ જેવા કઠણુ થઇ અમારી ભૂલા સુધરે એવા શુભ હેતુએ ઠપકા આપતાં, જે વખતે અમને જરૂર કડવા લાગતા, પણ પછીથી તેનું સુંદર ફળ જોઈ અમે આનંદિત થતાં. વળી તમે પણ તે પ્રસંગ વીત્યા પછી કુલ જેવા કામળ થઈ તમારા સહજ મમતાળુ અને સ્નેહાળ સ્વભાવ પ્રગટ કરતાં. હૃદયનાં શેંડાણમાં રહેલી તમારી ઉપકારી અને હિતકારી લાગણી આજે પણ ફરી અમે અનુભવીએ છીએ.

હેં નીડરસ્વભાવી થા! તમે તમારી પ્રોઢાવસ્થામાં ઉલ્કાપાત સમાન કર્મોના વિષમ ઉદ્દેશની સામે નીડરતાથી પડ્યાં. શૂરવીર પણુ શ્રહીને, લગભગ એકલા હાથે ઝંગૂમીને વીરતાથી લડ્યાં અને ઇધ્વરાનુશ્રહે સફળતાથી પાર ઉતર્યાં એ સર્વની સ્મૃતિ અમને ખૂબ પ્રેરણાળળ આપે છે. કસાટીના તે આકરા સમયે તમે તમારી વ્યવહારિક ફરે કરે કે દ્વારા નહાતાં. વિષમ પરિ- ખળા તમારા સુદઢ ચિત્તને ડગાવી શકયાં નહાતાં. તમે કુટું બની પ્રતિષ્ઠિત આબરૂને સ્વલ્ય પણુ આંચન આવે એવા ઉચિત અને પ્રેમાળભાવથી રક્ષિત સર્વ વ્યવહાર જાળવવાનું તમાર્ગ કો શલ્ય અદ્ભુત હતું. એ તમારા ગુણાની સુવાસ અમારા હૃદયને સુગંધિત કરે છે.

હે વાત્સલ્યમૂર્તિ થા! જેમ જેમ અમે વયમાં માટાં થતાં ગયાં અને અમારી ગુણાને પારખવાની છુદ્ધિ અંશે અંશે નિમંળતા પામી સતેજ થતી ગઈ, તેમ તેમ તેનાં સુખરૂપ પરિણામે અમને અમારા સદ્ભાગ્યે તમારામાં રહેલા ગુણાની પ્રગટતાએ ઝાંખી થઇ, તમારી સ્વજના અને કુટું બીજના પ્રત્યેની એકાંત વત્સલતા, સર્વને ઉપયોગી થવાની તમારી પ્રેમાળ ભાવના, તમારી કચારેક ન સમજાય એવી નિખાલસતા, તમારી અનુપકારી પ્રતિ પર પ્રીતિપૂર્વક ઉપકાર કરવાની સુવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ, દુશ્મન પરત્વે

તમારામાં સમતાલપણે રહેલી નિવે<sup>૧</sup>ર છુદ્ધિ અને તેમની સાથેના તમારા હેતાળ વર્તાવ, એ આદિ પ્રેમને વિસ્તારનાર ગુણા અમને, તમને વાત્સલ્યમૂર્તિ કહેવા લલચાવે છે.

હે સદ્ધમંત્રમી અને સ્નેહસ્વરૂપી મા! પ્રતિષ્ઠિત, સુસંસ્કારી અને ધર્મિષ્ઠ કુટું બમાં જન્મ થવાથી તમારામાં ધર્મ શ્રદ્ધા અને ધર્મ રૂચિ તો મૂળથી જ સહજપણે હતાં, પરંતુ સહમં બીજને સત્યસ્વરૂપે એાળખીને અને આરાધીને તેને પાંગરવા માટે તમારી વૃત્તિ થાડી ઢીલમાં હોવાથી પરમાથે ભાગ્યવંત ઉદયકાળ વિલં બિત થતા હતા. આખરે ઉચિત કાળે કલ્યાણ માટેના અંદરના તમારા વેગ બહાર આવ્યા, તમારા સુભાગ્યના સુઅવસર આવ્યા. પ્રેરણાન્મળ માટે જે યાગ્ય નિમિત્તની જરૂર હતી તે પ્રાપ્ત થયું અને તમને પ્રભુજના પરમ અનુચહે સહર્મની સ્નેહપૂર્વંકની આરાધનાનું જે સુંદર ફળ તે સંપ્રાપ્ત થયું. ત્યારથી અમે તમારા સ્વભાવમાં, તમારા ભાવામાં અને તમારા રાગદેષનાં પરિણામામાં ઉત્તરાત્તર ઇષ્ટ પરિવર્તન નિહાળી શક્યાં હતાં. તેથી અમારાથી કહેવાય જાય છે કે ત્રિકાળ જયવંત વર્તા સત્યુર્ધાનાં અમૃતસ્વરૂપ વચના અને સદાય અમર રહેા સહર્મપ્રેમ અને શ્રદ્ધા!

હે પરમાપકારી પવિત્ર હૃદયી મા! તમે આત્મારાધનથી જે અતુલ સુખ અને અપૂર્વ શાંતિ ઉપજે છે તેનું વેદન કર્યું, તેથી તમારાં પ્રિય બાળકા પણ પ્રભુપ્રિય થઇ શાંતરસમય સન્માર્ગને આરાધી પરમ સુખી થાય એવી મંગળ હેતુવાળી મંગળ ભાવના તમારાં હૃદયાકાશમાં પ્રકાશિત થઇ ગઈ, એટલું જ નહીં પરંતુ તમે અમારાં ઉપર આરાધનના કાર્ય માટે પ્રેરણાની પુષ્પવૃષ્ટિ કરી અવકાશે કરતાં રહીને પરમ ઉપકાર કર્યો છે તે કેમ મૂલાય ! વળી મૃત્યુસન્મુખ પહેાંચાઢે તેવી તમારી વારંવારની પીડાકારી માંદગીમાં તમે જે સમતા અને શાંતિને રાખી શક્યાં,

તે નજરે જોઇને અમારામાં પણ જે શ્રહાનું તેજ પથરાયું હતું તે કેવી રીતે વિસ્મૃત થાય ? અને વળી એવા પ્રસંગોએ તમારા દ્વાયમાં દયા, ક્ષમા અને શાંતિના વધેલા અંશાથી તમે પવિત્ર દ્વાયો છાં એવી ખાત્રી મળી રહેતી હતી. તેથી હે પવિત્ર દ્વાયી મા! અમે તમને પરમ પ્રેમે વંદન કરી કૃતાર્થ થઇએ છીએ.

હે શાંતસ્વભાવી પ્રેમાળ મા ! માંદગીનાં ચેતાવનારાં વાવાઝાડાંના પરિણામે, પૂર્વ તમે જે સંસાર, દેહ અને ભાેગ સંભંધી વૈરાગ્ય બાધ લીધા હતા તેમાં એકાએક ખૂબ દહતા થઈ. તમે સંસારગત ભાવાને વાસરાવવાના મંગલ આરંભ કર્યા, માહભાવ ક્ષીણ કરવાના ઉત્સાહ વધાર્યા અને પરકથાના રસને નીરસ કરવાના રસપૂર્વ પ્રયત્ન આદર્ચી. દયાળુ મા ! દાનનું અસીમ માહાત્મ્ય સમજી તમે યથાવકાશ ગુપ્તતાએ ઘણું દાન કર્યું હતું અને વિશેષતા તા એ છે કે તમે અમને વ્યવહાર અને પરમાર્થના લાભાર્થે સહાયભૂત થવાની પ્રેરણા અને આશીર્વાદ સહિતની સંમતિ આપીને અમારા ઉપર ઉપકાર કર્મા છે, તે અમે ભૂલી શકીએ તેમ નથી. તમે તેા હુવે અન્ય સર્વ ભાવાને ગૌણ કરી મુખ્યતાએ નિજભાવમાં રહેવાના પુરુષાર્થ પ્રાધાન્ય કર્યો આત્માનું જે શાંતરસમય સ્વરૂપ, તેના જે અમૃતસ્વરૂપ એકાંત શાંતિ, તેની જે જ્ઞાન-દર્શન-ચાસ્ત્રિમય એકાંત સ્થિતિ, તેમાં વિહરવા અર્થે યથાશક્તિ ઉથ પુરૂષાર્થ તમે ઉત્સાહપૂર્વંક ઉપાડયો. તે પુરૂષાર્થની વેળાએ શ્રી મહાવીર, કુપાળ દેવ, શ્રી સદ્ગુરૂદેવ, આત્મપ્રભુ શાંતિઃ ૐ શાંતિઃ એવાં સ્મરણ-રટણમાં ઝૂલતાં તમારા આત્મા ઠરી શાંત થયા. આત્માના શાંતભાવને અમારા વાર વાર નમન હો, નમન હો!

હે અમૂલ્ય વારસાનું દાન દેનાર દેવાનુપ્રિય દેવી! હે પરમ પૂજ્ય માતુશ્રી! હે દયાની દેવી! આખરે અમારા નબળા ભાગ્યે તમારા નશ્વર દેહના ત્યાગના અવસર આવી પહેાંચ્યા. તા. ૨૬ જીલાઇ ૧૯૮● શનિવારે અપાર ખાદ તમને પેટની પીડાના સખત ઉદય આવ્યા અને રવિવાર તા. ૨૭ જુલાઈ, સં. ૨૦૩૬, અશાડ સુદ પુનમ એટલે ગુરૂપૂર્ણિમાના પવિત્ર અને મ ગલ દિવસે રાત્રિના પાણા અગિયાર વાગ્યે તે પીડાના ઉદયના અંત આવ્યા અર્થાત્ તમારા પવિત્ર આત્મા શાંત સમાધિભાવમાં રહી નાશ-વંત દેહુથી 🤪ટો પડ્યો. લગભગ છેલ્લી ત્રણેક ઘડીના સમય પહેલાં આત્માને શાંતિમાં રાખવા અને શાંતિ આપવા પ્રલુજને જે સતત વિન તિ થઇ હતી, તેનું અમૃતમય પરિણામ સૌ જોઈ શકે તે મુજબ તાદશ્ય થયું હતું. કાેઈ મહત્ પુષ્યના ઉદયયાેગે અમે તમારા પરિવારનાં સર્વ બાળકા તથા નિકટના કેટલાંક સગાંસ્નેહીએ। તમારી અંતકાળની તેજરેષાએાથી દીપતી મુખમુદ્રાનાં દર્શન કરવા ભાગ્યવંત થયાં હતાં તે માટે પ્રભુના ઉપકાર માનીએ છીએ. હે કલ્યાણમયી મા! તમે તા વીરતાથી જીવન જીવી ગયાં અને મરણને પણ વીરતાથી મહાત્સવરૂપે લેટચાં, એટલું જ નહિ પરંત તમે અમારા કલ્યાણાથે અમારા આત્મામાં પ્રભુભક્તિના દિવ્ય પ્રકાશ પાથરવાના કેવા સંદેશ આપ્યા ! કેવા અમૂલ્ય ભાવના અમૂલ્ય વારસા આપ્યા ! હે પ્રાતઃ સ્મરણીય મા ! એક બાજુ તમારા ઉપકારી સહવાસના યાગના વિયાગથી અમારી એક આંખમાંથી ખેદનાં અશુ સરી પડે છે, તાે બીજી ખાજુ તમે વારસામાં આપેલ ઉત્તમ લેટથી અને તમારા ગુણાની પવિત્ર સ્મૃતિથી તમે સન્મુખ જ છેા એમ હુદયમાં લાગવાથી અમારી બીજી આંખમાંથી ભાવભીનાં હર્ષાશ્રુ નીતરે છે અને અમને સખ-શાંતિ આપે છે. અહા ! તમારા કેટલા ઉપકાર માનીએ!

> અને હવે અ'તમાં

હે ક્ષમાવંત મા! અમે જાણતા કે મજાણતા તમારા માતમાને દુલવવારૂપ જે કાઇ અવિનયાદ દોષ કર્યા હાય તે સર્વની અમે સાચા મનથી ક્ષમા માગીએ છીએ; અમને માફી આપશા. તથા હે આત્માનુરાગી મા! તમારી મીઠી અને પવિત્ર યાદમાં તમને પ્રિય એવા અધ્યાત્મ વિષયાને આલેખતા આ લઘુ "આધ્યાત્મક નિખ'ધા" નામના શ્રંથ તમારાં પાવનકારી સરણામાં અમે પ્રેમથી અપ'ણ કરીએ છીએ અને અલ્પાંશે પહ્યુ સુક્રવવાના પ્રયત્ન કરીને સંતાષ લઇએ છીએ.

**મુ**ંથઇ તા. ૧૨**–૧–૧**૯૮૧ અાપનાં **ઋણી બા**ળકો

#### X

#### ક્ષ મા યા ચ ના

#### હે પરમ ક્ષમાવંત સર્વજ્ઞ દેવ!

અમારાં માતુશ્રીનાં ચરણામાં અમારા લાવ દર્શાંવતી અપંદુ પત્રિકા ઉપર આપવામાં આવેલ છે. તે પત્રિકાનું સમગ્ર લખાશુ અમે ખૂબ કાળજીપૂર્વંક ઉપયોગ રાખીને પ્રમાણિકપણે કરવાના યતન કરેલ છે, જેથી રાગને કારણે કે કોઈ અન્ય કારણે તેમાં જણાવેલ કોઈ બાવને વિષે અમારી અપક્ષપાત દેષ્ટિ જળવાઈ રહીને કોઈ અતિશયોકિત આવવા ન પામે. તેમ છતાં, હે કરુણાવંત લગવંત! અમારી છદ્મસ્થ અવસ્થાને લીધે કળી ન શકાય એવા ગુપ્ત રહેલા રાગ લાવના પરિણામે જે દોષા થયા હાય, તે સર્વંની અમે આપની સમક્ષ હૃદયના પશ્ચાત્તાપપૂર્વંક ક્ષમા માગીએ છીએ. પ્રભુજી, કરુણા લાવી અમને માફી આપશા.

# આધ્યાત્મિક નિબ<sup>ા</sup>ધા શુદ્ધિ પત્રક

|              | ~              | ::a· - ·               | _                        |
|--------------|----------------|------------------------|--------------------------|
| પાના નં.     | લાઇન           | શુદ્ધિ                 | અયુદ્ધ <u>િ</u>          |
| ₹ .          | <b>છે</b> ક્ષી | <b>છે</b>              | <b>છ</b>                 |
| \$           | ч              | <b>પ્ર</b> તિમા ३५     | પ્રાતિમા રૂપ             |
| 3            | ¥              | ગારવ                   | ગૌરવ                     |
| 3            | ર <b>૧</b>     | શાંત રસે               | શાત રસે                  |
| 13           | y              | ઈચ્ઝા                  | <b>ව්</b> දෙන            |
| 16           | પ              | <b>ત્યા</b> ગ          | <b>ન</b> ણે              |
| 16           | G              | અરૂ <b>પીપા</b> યું    | <b>-</b> મરપી <b>ણ</b> ં |
| રે૧ .        | \$             | દર્શાવવામાં            | ક્શાંવવામાં              |
| રપ           | 11             | અત: કર્                | ચંતઃ કરણ                 |
| રપ           | <b>૨</b> ૧     | શ્રુત ગાન              | भत ग्रान                 |
| २६           | Ŀ              | નાય                    | તેા ય                    |
| २७           | •              | <b>3</b>               | છ                        |
| 3 •          | ર∙             | तैयार                  | તયાર                     |
| <b>a</b> 4   | 14             | પૂર્વ <sup>8</sup> ક્ર | યવ <sup>€</sup> ક્ર      |
| Υt           | ૧૯             | 3                      | • •                      |
| ુપર          | 96             | આનંદ                   | અાનદ                     |
| ६७           | 11             | ચિહ્નો                 | ચિદ્ધા                   |
| <b>७</b> • : | <b>છે</b> લ્લે | દ્રષ્ટિ ગાેચર          | કૃષ્દ્રિ ગાચર            |
| ७६           | <b>૧</b> ૫     | ં <b>હિંમ</b> ત        | હિમત                     |
| 18           | 10             | વસાની                  | વરસાના                   |
| ي            | • •            | તે <b>નુ</b> ં         | તતું                     |
| 48           | ર              | વિદ્યમાન               | વિદ્યામાન                |
| % ፡ ●        | 1•             | ક્રયા                  | કચા                      |
| 1.8          | <b>ર</b> ૧     | તિય <sup>ભ</sup> ચ     | તિ <b>ર્ય</b> ચ          |
| 113          | 14             | પુત્રી                 | પુત્રા                   |
|              |                |                        |                          |

#### २०

| પાના નં.   | લાઇન           | શુદ્ધિ               | અશુદ્ધિ             |
|------------|----------------|----------------------|---------------------|
| 118        | Ŀ              | નિવૃત્ત              | ન્ વૃત્તિ           |
| ૧૨૭        | ર ૧            | વ્યવહારિક            | <b>લ્યાવહારિક</b>   |
| 12/        | Ŀ              | સદેહે                | સહેદે               |
| 131        | ર ૧            | અદ્દહ                | અકૃષ્ટ              |
| 135        | 15             | અત્ર                 | અત્રે               |
| 145        | ę              | તીર્થ કરે            | તીથ <sup>ુ</sup> કર |
| 245        | <b>9</b> 19    | આત્માનુભવ            | આત્માનુભ            |
| 9.50       | ч              | સ્વભાવવાળા           | સ્વભાવાળા           |
| . 9        | 9.8            | શ્રષ્ધે              | ઋહ                  |
| <b>3</b> 7 | 9.4            | માહાત્મ્ <b>ય</b>    | માહત્મ્યય           |
| 1 50       | ૧૯             | ચૈતન્યનું            | ચતન્યનું            |
| 156        | 3              | હ                    | હુ                  |
| <b>3</b> 7 | ય              | ઐકાંત                | એકાત                |
| 9 56       | 4              | <b>હે</b> યું        | હયું.               |
| १७५        | <b>છે</b> ક્ષી | થાય                  | થય                  |
| १७६        | Ŀ              | <u>લેશ</u>           | ું લશ               |
| "          | <b>ર</b> ૧     | નિઃસ્પૃહતા           | નિસ્પૃહતા           |
| 96●        | 9 \$           | મૌન                  | માન                 |
| 169        | ૧૫             | પ્રેમ                | ્રેપ્રેન            |
| 463        | <b>૧</b> ૪     | પ્રેમ                | પેચ                 |
| <b> 1</b>  | 3              | '' સ્વાથી' "         | '' સ્વાથી "         |
| 966        | •              | નિઃસ્પૃહ             | નિસ્પૃહ             |
| २०१        | ૧૪             | <b>હે</b> ા <b>ય</b> | હેય                 |
| 7)<br>7)   | <b>૨૨</b>      | સ ક્ષેપે             | સક્ષેપે             |
| 99         | ર ૩            | ઐક્ષ્યતા             | એકયતા               |
| ર ૦૨       | 46             | બૂલ                  | બૂલ                 |
| ₹08        | Ŀ              | પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ       | પ્રકૃષ્ટ  શુદ્ધ     |
| २०५        | ¥              | પાસે                 | પાસ                 |

## આધ્યાત્મિક નિબંધો <sub>નિબંધ ૧ લા</sub>

સત્પુરુષાના મંગલ ઉપદેશના સાર

સવે સયર્થ સત્પુરુષા સ્વાનુલ્વથી એક જ પરમ હિતકારી, કલ્યાણકારી અને મંગલકારી ઉપદેશ આપી ગયા છે, આપે છે અને ભાવિકાળમાં આપશે કે આ ચતુર્ગતિરૂપ સંસાર કેવળ અસાર છે અશર્શ્યુપ છે, અનિત્ય છે ને ભયાકુળ છે. ત્યાં સાત્ર એક ધર્મ જ, આત્મા જ સારરૂપ છે, શર્શ્યુસ્વરૂપ છે, નિત્ય છે અને નિર્ભયતાનું ઉત્તમ દાન-પ્રદાન કરનાર છે.

દુ:ખાર્ત અને પીડાર્તા સંસારને વિષે ખિચારા પામર જીવા અનેકાનેક પ્રકારનાં દુ:ખા, શારીરિક વ્યાધિ અને વેદના, માનસિક ચિંતા, વ્યથા ને ઉપાધિ નિરંતર વેદ્યા કરે છે; તેઓ અકાળ (?) મરણને શરણ થાય છે; અકસ્માતથી તેમના હાથપગ આદિ ઉપાંગા છેદાયભેદાય છે ત્યારે અપંગપણું, અંધપણું ઇત્યાદિ તેમને પ્રાપ્ત થાય છે અથવા તેમનું મૃત્યુ પણ થાય છે. તેઓ પરવશતાએ પાતાનાં પાતાને પરમ પ્રિય એવા સ્વજનાનાં તથા પરમ સનેહી એવા સંખંધીઓનાં જન્મમરણનાં ભીષણ દુ:ખા જુએ છે તેમ વેદે છે. આ દુ:ખમય અને ક્લેશમય સંસારમાં જીવને કાઈ શરણુરૂપ નથી, કાઈ પાતાને કાળના

#### ર : આધ્યાત્મક નિખંધા

પંજામાંથી છાંડાવનાર નથી, માતથી ખચાવનાર નથી. આ જગતને વિષે જીવ માત્ર એકલા જન્મે છે, એકલા મરે છે અને એકલા જ પાતાનાં પૂર્વનાં શુલાશુલ કમાંનું ફળેલાગવે છે; દુઃખનાં વેદનમાં અન્ય કાઇ તેને સાથ આપી લાગીદાર થઇ શકતું નથી અર્થાત્ તેનાં દુઃખની કેઇ અંશવાળી મત્ત્રા પણ બીજાને લાગે આવી શકતી નથી.

"આ લાક ત્રિવિધ તાપથી આકુળ વ્યાકુળ છે. ઝાંઝવાનાં પાણીને લેવા દાંડી તૃષા છિપાવવા ઇચ્છે છે એવા દીન છે. અજ્ઞાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઈ જવાથી ભયંકર પરિભ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે સમયે અતુલ ખેદ, જવરાદિક રાગ, મરણાદિક ભય, વિયાગાદિક દુઃખને તે અનુભવે છે; એવી અશરણતાવાળા આ જગતને એક સતપુરુષ જ શરણ છે; સતપુરુષની વાણી વિના કાઈ એ તાપ અને તૃષા છેદી શકે નહિ એમ નિશ્ચય છે; માટે ફરી ફરીને સતપુરુષનાં ચરલનું અમે ક્યાન કરીએ છીએ."

" સંસાર કેવળ અશાતામય છે. કાઈ પણ પ્રાણીને અલ્પ પણ શાતા છે, તે પણ સત્યુરુષના જ અનુગઢ છે; કાઈપણ પ્રકારના પુલ્ય વિના શાતાની પ્રાપ્તિ નથી; અને એ પુલ્ય પણ સત્યુરુષના ઉપદેશ વિના કાઈ એ જાલ્યું નથી; ઘણે કાળે ઉપદેશેલું તે પુલ્ય રૂઢિને આધીન થઈ પ્રવર્તે છે; તેથા જાણે તે સ્થાદિકથી પ્રાપ્ત થયેલું લાગે છે, પણ એનું સૂળ એક સત્યુરુષ જ છે; માટે અમે એમ

જ જાણીએ છીએ કે એક અંશ શાતાથી કરીને પૂર્ણું કામતા સુધીની સવે સમાધિ તેનું સત્પુરુષ જ કારણુ છે; આટલી અધી સમર્થતા છતાં જેને કંઇ પણ સ્પૃહા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, પાતાપણું નથી, ગર્વ નથી, ગૌરવ નથી, એવી આશ્વર્યની પ્રતિમારૂપ સત્પુરુષને અમે ફરી ફરી નામરૂપે સ્મરીએ છીએ. ''

- શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

"સયસ્ત સંસારી જુવા કમેં વશાત્ શાતા-અજ્ઞા-તાના ઉદય અનુલવ્યા જ કરે છે. જેમાં મુખ્યપણે તા અશાતાના જ ઉદય અનુલવાય છે. કવિગત અથવા કાઈક દેહસંયાગમાં શાતાના ઉદય અધિક અનુલવાતા જણાય છે, પણ વસ્તુતાએ ત્યાં પણ અંતરદાહ અલ્યા જ કરતા હાય છે. પૂર્ણ જ્ઞાની પણ જે અશાતાનું વર્ણન કરી શકવા યાગ્ય વચનયાગ ધરાવતા નથી તેવી અનંત અનંત અશાતા આ જુવે લાગવી છે અને જો હજા તેનાં કાર-ણાના નાશ કરવામાં ન આવે તા લાગવવી પડે એ સુનિશ્વિત છે."

- શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

" ભયં કર નરકગતિમાં, તિયે ચગતિમાં, દેવ તથા મનુષ્યગતિમાં હે જીવ! તું તીલ દુઃખને પામ્યા, માટે હવે તા શ્રી જિન લગવાન જે પરમ શાંતરસે પરિશ્રુમી સ્વરૂપસ્થ થયા તે પરમ શાંતસ્વરૂપ ચિંતવના લાવ, ચિંતવ કે જેથી તેવાં અનંત દુઃખાના આત્યંતિક વિચાગ થઈ પરમ અગ્યાબાધ સુખસંપત્તિ સંપ્રાપ્ત થાય."

#### ૪ : આધ્યાત્મિક નિળંધા

આ પ્રમાણે ચતુર્ગતિરૂપ આ દુ: ખમય અને કલેશ-મચ સંસારથી સર્વ કાળને માટે સર્વથા છટવાના અને નિજ અનંત સુખસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવાનાે ઉપદેશ કર્યા છે. એવા સંસારને વિષે જ્યાં સુધી જીવની સ્થિતિ હેાય ત્યાં સુધીમાં તેણે સ'સારનાં, દેહનાં અને ભાગનાં સત્ય સ્લરૂપતું જ્ઞાન કરી લઇ વૈરાગ્યભાવના ઉત્તમ આશ્રય કરવા ઘટે છે; દેહ પુદ્યળસ્વરૂપ છે. જન્મ, જરા અને રાગનું ધામ છે, નાશવંત અને િવનાશી છે; ભાગાપભાગ ક્ષચિક સુખ આપનાર અને પશ્ચાત્ દુઃખ દેનાર છે. વળી તે ક્ષણલાંગર છે, તેથી દેહને ટકાવી રાખનાર, જીવંત રાખનાર અને લક્ષણે તેનાથી કેવળ ભિન્ન એવા એક આત્મા જ પ્રાપ્ત કરવા **ચેાગ્ય છે. સત્કારવા ચાે**ગ્ય **છે.** સન્માનવા યાગ્ય છે, સંકીત'ન કરવા યાગ્ય છે, આદરવા ચાેગ્ય છે. આરાધવા ચાેગ્ય છે, ઉપાસવા **ચાે**ગ્ય છે, કેમકે સવ પદાર્થીમાં

> એક ચૈતન્યાત્મા જ જ્ઞાન દર્શન રૂપ છે, નીરાગી, નિવિકારી અને સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપ છે, એ ચિદ્ચમત્કાર માત્ર આત્મા સ્વભાવથી જ અવિનાશી, નિત્ય અને શાશ્વત છે,

નિરંતર અટલ અનુભવસ્વરૂપ છે. કચારેય તે અનુ-ભવરહિત નથી. કાં તાે તે સ્વનાે ને કાં તાે તે પરનાે અનુભવ કર્યા જ કરે છે.

#### સત્પુર્ષાના મંગલ ઉપદેશના સાર : પ

એ જ્ઞાનમૂર્તિ આત્મપ્રસુ પરના કિંચિત માત્ર અવલં અને વિના, આધાર વિના માત્ર સ્વ-સ્વરૂપથી ત્રિકાળ જીવનાર છે. ચૈતન્યના ફૂવારાના ધાધ સમા એ પવિત્ર પ્રસુ અમર્યાદ અનંત શક્તિઓ ને લિખ્ઘેઓના ધારક છે. તેના સહેજ વૈસવ અને તેનું અશ્વર્ય અમાપ છે, અખૂટ છે. તે શુદ્ધ છે, ખુદ્ધ છે, ચૈતન્યઘન છે, સ્વયં જ્યાતિ છે, તે કેવળ અનંત શાંતસ્વરૂપ અને સુખસ્વરૂપ છે.

#### અનાદિ કાળથી

ભયંકરમાં ભયંકર કમાંથી સારી રીતે લેપાવા છતાં અને તેના વિષમ અને ભીષણ કૃળાને પરાધીનતાએ વેદવા છતાં, તે સર્વ અવસ્થાને વિષે સદા ન્યારા ને ન્યારા જ રહે છે. પાતે સ્વભાવે છે એવા ને એવા નિલેપ અને શાશ્વત ગુણાથી સુશાભિત સદા, સર્વથા ને વિકાળ રહે છે અનંત દેહ ધારણ કરવા છતાં તે કહી દેહરૂપ થયા નથી, થતા નથી,

અનંત કર્મોથી વી'ટાયા છતાં તે કહી કમ'રૂપ થયા નથી, થતા નથી,

કર્માનાં ફળ ભાગવવાં છતાં તે કદી પાતાના સ્વસાવ ત્યાગતા નથી.

#### ક : આધ્યાત્મક નિખંધા

### શુદ્ધ સ્વભાવે

તે શુદ્ધ છે. પરભાવથી કેવળ મુક્ત છે; તે અસંખ્ય પ્રદેશી છે, જેમાંના એક પણ પ્રદેશ કચારેય ઘટતા નથી, વધતા નથી, ઘસાતા નથી, નિર્ભળ થતા નથી,

> તે અજર, અમર, અવિનાશી અને શાધ્યત છે અને હંમેશા નિર્વિકલ્પ જ્ઞાતા દેશરૂપ રહેનાર છે, પરમ પરમ આશ્ચર્યકારક એવી મૂર્તિ સમાન અને અચિંત્ય અનંત શક્તિઓના ધારક ચૈતન્યાતમા પ્રત્યે પ્રિતિ કાેને ન થાય ?

हें ब्राहिशी सर्व प्रकार सर्वशा लिन्न, स्वपर प्रकाशक कथे। ति स्वरूप येतन्य हेवने पूर्ण पण्डे शुद्ध करवानी वृत्ति हैं। ने श्राथ हैं हें सां रहें हों। आनं हं हवन यिद्रूप आत्म प्रसुना अनंत उत्तिमात्तम गुण्डे। प्रगटाववानी किश्वासा अने तमन्ना क्या विवेक्षी सक्कन्ने न थाय है पोताना शाश्वत निक हरमां सर्व कार्णने माठे शीष्र स्थिति करवानी अभिक्षाषा है। ने न थाय है संसारनां सर्व क्षेश अने हुः अथी विमुक्त थर्छ, सहक, स्वाधीन, स्वावक्षंणी अने अव्याणाध सुण तथा शांति प्राप्त करवानी तीवेच्छा है। ने न थाय है अर्थात् भाय क.

તા પછી આશ્ચર્ય છે કે સંસારી જીવ સંસારમાં કેમ અટવાઇને રહ્યો છે ? સંસારનાં દુઃખથી છૂટી આત્મિક સત્ય સુખ મેળવવા પુરુષાથી કેમ થતા નથી ? શાસ્તા પુરુષાનાં અનાદિની માહિનિદ્રામાંથી જાગત કરાવનાર અમૃતમય અને શાંતરસમય અપૂર્વ વચના લિદ્યમાન હોવા છતાં જીવ શા માટે દુઃખદાવાનલમાં સળગી રહ્યો છે ? રાગ- દ્વેષની અળતી આગમાં સપડાઈ શા માટે અસ્મીભૂત થઈ રહ્યો છે ? તેનું સમાધાન સત્પુરુષાનાં ઉપશમસ્વરૂપ ઉપદેશ વચનામાં સમાય છે. ત્યાં તેઓ નિષ્કારણ કરુણાથી પ્રેરાઈ તેનું કારણ દર્શાવતાં વચના પ્રકાશે છે કેઃ—

ખાહ્યદેષ્ટિથી રાચતા અજ્ઞાની જીવાને સંસારતું એકાંતે દુઃખમય જે સત્ય સ્વરૂપ છે, તે સ્વરૂપની ઝાંખી પણ તેમને લક્ષગત નહીં હોવાથી અને સંસારનાં વ્યવ-હારિક સુખને સાચું માનતા હોવાથી તેઓ સંસાર સુખાલિલાષી રહ્યા કરે છે. તેએા સંસારની લક્તિમાં લયલીન રહેતા હાવાથી તેમનામાં વૈરાગ્ય ઉદયગત સ્થિતિને પામી લાેકાત્તર અને અલોકિક સુખ પ્રત્યેની અંતર્જૃત્તિ ઊગતી નથી, તે જ તેમનું દુર્ભાગ્ય છે. તેઓને સંસારસુખમાં જ પ્રેમ (રાગ, આસક્તિ) છે, તે સુખ સાર્યું છે એવી શ્રહા છે અને તેની પ્રાપ્તિ અર્થે જે કંઈ આડું આવતું હાય, જે કંઈ છોડવા યાગ્ય જણાતું હાય, તે હર્ષથી છોડવાથી જે અંતરંગ તત્પરતા છે તે અર્પણતા છે: અને તે જ તેમની સંસારક્ષક્તિ છે. પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અપંજાતાની ત્રિપુટી એટલે લક્તિ, એ ત્રણેના સંગમ એટલે લક્તિ, એ ત્રણે લાવાની એકતાર્પ

#### ૮ : આધ્યાત્મિક નિબંધા

અવસ્થા તે લક્તિ, આવી સંસારલક્તિના પ્રલાવના પરિષ્ણામે તે માહાધીન જીવાને સંસારમાં જ ગતિ કરવાના લાભ! નિરંતર મળ્યા કરે છે.

કરુણાવંત સત્પુરુષાનાં પવિત્ર હુદયમાંથી સહજતાએ નિર્ઝરતી અમૃતવાણી પ્રકાશિત થાય છે ત્યારે જીવના દેષવું રહસ્યાત્મક મૂળ ઉપદેશ**વચનમાં પ્રગ**ટ <mark>થાય છે.</mark> ત્યાં તે મહત્ પુરુષા ખહિદ પ્રિ અને માહમદિશના પાનથી ઉન્મત્ત કે મૂચ્છિત થયેલ જીવાના ઉદ્યમ કેવા હાય છે તે ૨૫૦૮૫થે દર્શાવે છે અને મૂળભૂત ભૂલ પ્રત્યે અ'ગુલિનિર્દ'શ કરી જાગૃતિ માટે ચેતાવે છે. તેઓ કહે છે કે જ્યાં જીવના પુરુષાર્થ કામમાં આવી કાર્યકારી અને સફળ થાય છે, ત્યાં જીવ પ્રમાદવશ રહી તેની ઉપેક્ષા સેવે છે; તથા જ્યાં જીવના ઉદ્યમ ખાસ પ્રકારે સફળ થતા નથી ત્યાં તે અડા ઉદ્યમી થઈ, શૂરવીરપણાના અરોાને દાખવવામાં પ્રયત્ની થઈ ધારેલી અપેક્ષાની અથવા ઇચ્છાની સિદ્ધિ માટે આકાશ પાતાળ એક કરવા જેટલા શ્રમ લેવામાં અટકતા નથી. પુદ્દગલાભિન'દી અને સંસારસુખરાહી જીવની આ એક આક્ષર્ય ઉપજાવે એવી દ્રઃખદ અને કરણ કહાણી છે.

આ વાતને થાડા વિસ્તારથી એઇ તે સમજવી જરૂરી થાય છે. શ્રી જિનદેવે અન'ત પ્રકારનાં કર્મા કહ્યાં છે. તેમાં મુખ્ય ચ્યાઠ ખતાવ્યાં છે ને તેમાં પણ એક માહનીયતું મુખ્યપર્ણ કહ્યું છે.

" क्रमेंनी भूण प्रकृति आहे. तेमां चार धातीनी अने चार अधातीनी कहेवाय छे. चार धातिनीना धर्म आत्माना गुण्ने। धात करवाना अर्थात् (१) ते गुण्ने आवरण् करवाना अथवा (२) ते गुण्नु अपवीय राक्षवाना अथवा (३) तेने विक्ठण करवाना छे अने ते मारे धातिनी अथवा (३) तेने विक्ठण करवाना छे अने ते मारे धातिनी अथवा (३) तेने विक्ठण करवाना छे. थील चारे प्रकृति को के आत्माना प्रदेश साथे कोडायेही छे तथा तेनु काम क्र्या करे छे अने उद्या अनुसार वेदाय छे, तथापि ते आत्माना गुण्ने आवरण् करवाइप के आंतराय करवाइपे के तेने विक्रण करवाइप धावक नथी, मारे तेने अधातीनी कही छे.

"આત્માના ગુણ, જ્ઞાન, દર્શન તેને આવરણ કરે તેને અનુકમે (૧) જ્ઞાનાવરણીય અને (૨) દર્શના રણીય એવું નામ આપ્યું. અંતરાય પ્રકૃતિ એ ગુણને આવરતી નથી, પણ તેના ભાગ ઉપલાગ આદિને, તેનાં વીચં ખળને રાકે છે. આ ઠેકાણે આત્મા ભાગાદિને સમજે છે, જાણે, દેખે છે એટલે આવરણ નથી પણ સમજતાં છતાં ભાગાદિમાં વિઘ્ન, અંતરાય કરે છે માટે તેને આવરણ નહીં પણ અંતરાય પ્રકૃતિ કહી. આમ ત્રણ આત્મ- ઘાતીની પ્રકૃતિ થઈ. ચાથી ઘાતીની પ્રકૃતિ માહનીય છે. આ પ્રકૃતિ અવરતી નથી. પણ આત્માને મૂછિંત કરી વિકળ કરે છે, જ્ઞાન દર્શન છતાં, અંતરાય નહીં છતાં પણ આત્માને વખતે વિકળ કરે છે, ઊંધા પાટા

૧૦: આધ્યાત્મક નિખધો

ખંધાવે છે, માટે તેને માેહનીય કહી. આમ આ ચારે સર્વ-ઘાતીની પ્રકૃતિ કહી.

" ઘનઘાલી એવાં ચાર કર્મ માહનીય, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય જે આત્માના ગુણને આવર-નારાં છે. તે એક પ્રકારે ક્ષય કરવાં સહેલાં પણ છે. વેદનીયાદિ (અર્થાત્ વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર) કર્મ જે ઘનઘાલી નથી તાેપણ તે એક પ્રકારે ખપાવવાં આકરાં છે. તે એવી રીતે કે વેદનીયાદિ કર્મના ઉદય પ્રાપ્ત થાય તે ખપાવવા સારુ ભાગવવાં એઈએ; તે ન ભાગવવાં એવી ઇચ્છા થાય તા પણ ત્યાં તે કામ આવતી નથી, ભેગવવાં જ જોઈએ. માહનીય કર્મ જે મહા જોરાવર તેમ લાળું પણ છે, તે તરત ખપાવી શકાય છે. જેમ તેની આવણી વેગ આયવામાં જન્ખર છે, તેમ તે જલદીથી ખસી પણ શકે છે. માહતીય કર્મના તીવ **અંધ હાય છે, તો** પણ તે પ્રદેશ માંધ ન હાેવાથી તરત ખપાવી શકાય છે. નામ, આયુષ્યાદિ કર્મ, જેના પ્રદેશન ભંધ હોય છે તે કેળળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી પણ છેડા સુધી ભાગવવાં પડે છે; જ્યારે માહનીયાદિ ચાર કર્મ તે પહેલાં ક્ષય થાય છે. "

– શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ઉપરનાં લચનાના સાર એ છે કે ચાર ઘાતી કમેં છે તે આત્માશ્રિત છે એટલે આત્માના ગુણ સાથે સંબ'ધિત હોઇ આત્મા દ્વારા લોગવાય છે અને બીજાં ચાર જે અઘાતી કર્મ છે તે દેહાશ્રિત છે એટલે દેહ સાથે સંખંધિત હોઈ તે દેહ થકી ભાગવાય છે. ઘાતી કમાં સદ્-વિચારથી, જ્ઞાન વિચારથી, પશ્ચાત્તાપથી, ચેડ્ય યત્ન કર-વાથી નાશ પામે છે. માહનીય કર્મ મનથી જીતાય છે પરંતુ અઘાતી કર્મા લાગવવાથી જ નિવૃત્ત થાય છે. સર્વ પ્રકારનાં કર્મ એવાં છે કે તે અફળ હાય નહીં; માત્ર તેની નિવૃત્તિના પ્રકારમાં ફેર હોય છે. આના અર્થ એ થયેા કે માહનીયાદિ ઘાલીકમાં કાઈ અપેક્ષાએ ક્ષય કરવાં સહેલાં છે કેમકે તે કર્માની સ્થિતિ અને અનુસાગ મનુષ્ય ધારે તા નિશ્ચયબહથી લીચ કરી ક્ષય કરી શકે છે. માહનીય કર્મ જે સર્વાથી અળવાન છે અને જેના થકી અન્ય સર્વ કમોની ઉત્પત્તિ છે, તે કમે માત્ર જીવના વિચારબળથી, વૈરાગ્ય-ભાવથી, સંયમથી, ભક્તિથી ક્ષીણ થાય છે અને અંતે ક્ષય થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શાનાવરણીય કર્મી પણ વાર'વારના યત્નથી નખળાં પડે છે; જેમકે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયને લીધે સ્મરાથશક્તિ મંદ હોય ને યાદ ન રહેતું હોય ત્યારે તે વિષયના વાર'વાર અભ્યાસ કરવાથી આવરણ દ્વર થઈ યાદદાસ્ત સતેજ થાય છે અને વિષય સ્મૃતિમાં રહે છે. અંતરાય કર્મ છે તે જ્ઞાની ભગવંતની સત્યસ્વરૂપે શ્રદ્ધા કરવાથી તેમની આશ્રયભક્તિથી અથવા આત્રારાધનથી શિથિલ થઇ દ્વર થાય છે. બીજી ખાજુ દેહાશ્રિત આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને વેદનીય એ ચાર અઘાતી કર્મ માત્ર ભાગવવાથી જ નિવૃત્તિ યામે છે:

### ાર : આધ્યાતિમક નિષ્ધો

ત્યાં આગળ ઇચ્છામળ, વિચારમળ કે નિશ્ચયમળ સફળ થતાં નથી; એટલે કે ભાગવવાની ઇચ્છા લેશ પણ ન હાય તા પણ ભાગવવાં પઢ, એ નિયમ છે. સંસારી જીવના ઉદ્યમ સંખંધ જણાવતાં પહેલાં માહનીય કમ, જે મૂળ, મુખ્ય અને ખળવાન છે તે ખંધાવાનું મૂળ કારણ જણાવીએ છીએ અને તે છે અપેક્ષા.

અપેક્ષા એ જ કમ'ની છાવણી છે. અપેક્ષામાંથી ઇચ્છા જન્મે છે, ઇચ્છામાંથી આસક્તિ અને આસક્તિમાંથી વાસના ઉદ્દભવ પામે છે. વાસનાના પ્રવાહ વદ્યા કરે છે અને તેને લઈ ને સર્વ માટા દેહની ઉત્પત્તિ શાય છે. અપેક્ષાનું મૂળ સ્વરૂપ ખૂબ જ નાનું અથવા સૂક્ષ્મ છે. परंत ते अशिना तशुभानी केम विस्तरी विशाट३पे प्रगट થઈ શકે છે-અગ્નિના એક કહ્યુ જેમ પાસે સંયાગમાં રહેલી માટી ઘાસની ગંજને ખાળી નાખવા સમર્થ છે, તેમ અપેક્ષા વિકસીને વિસ્તાર પામે ત્યારે તે કાર્યાશીલ થઈ આત્માના ગુજા સમૂહના ઘાત કરવા શક્તિ ધનાવે છે. અપેક્ષા એ લેાલના સુક્ષ્મ પ્રકાર છે; અપેક્ષા એ દુઃખતું સજેન કરનાર કૂર દેવી છે; અપેક્ષા એ ગુપ્તાએ ખાળનાર અગ્નિ છે, અપેક્ષા એ સંક્લેશ પરિદ્યામની જનેતા છે. ઉપર ઉપરથી જોતાં અપેક્ષામાં મીઠાશ છે પણ અંદરથી જેતાં તેમાં કડવાશ છે. અપેક્ષામાં જન્ભર આકર્ષણ શક્તિ છે. અપેક્ષાથી અપેક્ષા જન્મે છે. વિકસે એ, વૃદ્ધિ પામે છે અર્થાત્ અપેક્ષાની સંતતિ ઘણી માેટી

અને વિશાળ છે. તે સંતતિના ફેલાવા અટકાવવાનું કાય<sup>¢</sup> તેથી અતિ દુષ્કર અને છે. તેને સ'યમમાં લેવા ગ'ભીર અને ભગીરથ પુરુષાર્થની અત્યંત આવશ્યકતા રહે છે.

અહીં જે વર્ણન કર્યું તે સાંસારિક ઇચ્છાની અપે ક્ષાએ કરેલ છે. ઇચ્છા માત્ર દુઃખતું મૂળ છે. કર્માં મંઘનું કારણ છે પરંતુ જો સંસાર બ્રહ્મણથી અને તેનાં દુ:ખાેથી છૂટલાની ઇચ્છ કરીએ, વૈસાગ્ય, ભક્તિ, સ્લાધ્યાંય, સંયમાદિ આરાધનના લા કરીએ, માહની અબિલાષા રાખીએ, તાે તે સર્વ ભાવ પ્રશસ્ત શુબ છે, તેમ આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રધના હેતુભૂત છે. તેથી આત્માની શુદ્ધતા પ્રગટાવવાના લક્ષે ઇષ્ટ સત્સાધનાનું ભાવથી આરાધન કરવામાં આવે છે ત્યારે તેના પરિણામે ચારે ઘાતીકર્માની સ્થિતિ અને અનુભાગ ( રસ પ્રદાનશક્તિ ) ઘટે છે અને સાથે સાથે પરમાર્થ પુષ્યના અ'ધ થાય છે. આ પરમાર્થ-પુષ્યના ખંધના સંચય માક્ષપર્યાય પ્રાપ્ત કરાવવામાં સહાય્યભૂત ઉત્તમ અને ઉપકારી નિમિત્ત થાય છે.

આ ઘાતીકર્મા સંબંધી સર્વ સત્પુરુષાના જે મંગ**લ**ે ઉપદેશ છે, તે અત્યંત વિચારણીય, ધ્યાનમાં લેવા ચાગ્ય અને આચારમાં ઉતારવા યાેગ્ય છે. તેઓ શ્રી ઉત્સાહથી ભારપૂર્વ'ક ઉપદેશે છે કે ઘાતીકમાં જેતું મુખ્યપહું છે એવું જે માહનીય કર્મ, તેની સ્થિતિ અને અનુભાગ ઘટાડવા માટે અને ક્ષય કરવા માટે જીવ જો યથાથ° પુરુષાર્થ કરે એટલે યથાર્થ યાગને પામીને સાચા મતશી ૧૪: આધ્યાત્મિક નિષ'ધા

ઉદ્યમ કરે ते। ते अवश्य सहण थाय छे, तेनुं वियारणण, जिश्चासालण, निश्चयणण अने नीर्थणण अपवाह नगर उपहारी थर्ड आत्मसिद्धिने आपनार थाय छे. नणी श्वानावरणीयाहि अन्य धालीहिमी अंभंधी पण ते ज नियम क्षाणु पडे छे. आम ज्यां अवना पुरुषार्थं ६ मेशा सहण थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते उद्या थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते उद्या थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते उद्या थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते उद्या थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते उद्या थाय छे, त्यां अव प्रमाह सेवे छे; ते स्थणे ते अवतांत्रपण्णे यासे तेम छे त्यां ते भेदरहार रहे छे अने छती शिक्ति अवि उत्या सालनी प्राप्ति ग्रमावे छे— अव अक अत्या प्राप्ति ग्रमावे छे— अव अक अत्या ते भेहनी वात छे; अवना होषनी अह हरुष्य छे.

भा जगतने विषे छवने। सतत ६ म अवाती हिमीनां अशुल कृणने ह्र करवा अत्ये वर्तता है। ये छे. ते कार्यमां सक्षणता मणवी अथवा न मणवी ते प्रारण्धने आधीन छे. ६ म नियमथी सक्षण थाय खेवुं कं छं नथी. धन, संपत्ति वा समृद्धिनी प्राप्तिने। ६ मथी लाल मणवाने। आधार तेवा अनुकृण प्रारण्धना ६ व्य ६ पर रह्यों छे; परंतु को प्रारण्धनी प्रतिकृणता वर्तती है। यर रह्यों छे; परंतु को प्रारण्धनी प्रतिकृणता वर्तती है। यथे गमे तेटले। परिश्रम करवामां आवे ते। पश् ते नियमथी निष्कृण काय छे अशाता वेदनीय कमें नी स्थित अने अनुसागरूप ६ व्यावस्था है। य त्यां सुधी अशातानी निष्कृत्ति माटे लाणे। गमे ६ पाय करवामां आवे ते। पश् त्यां ते कार्यकारी थता नथी अर्थात

કરેલ ઉદ્યમ અકળ જાય છે. કર્મની સ્થિતિ પૂરી થાય ત્યારે જ અશાતાની નિવૃત્તિ માટે ઉચિત નિમિત્તના ચાેગ મળી આવે છે અને સફળપણ' પ્રાપ્ત થાય છે. દેહા યુષની સ્થિતિ જેટલા કાળની નિર્મિત હાેય, તેટલા કાળ સુધી દેહતું ટકવું રહે છે અને તે પૂર્ણ થતા દેહના અંત આવે છે એટલે મૃત્યુ થાય છે. દેહને ટકાવવા, તેની સ્થિતિ લેશ પણ લંબાવવા અને તેના અ'ત અટકાવવા ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે તેમ છતાં તેમાં સફળતા મળતી નથી. દેહ રાગગસ્ત થતાં રાગકર્મની સ્થિતિ જેટલા કાળની હાય, તેટલા કાળમાં રાગની નિવૃત્તિ માટે અપાતાં ઔષધ સફળ થતાં નથી અને કર્માદય (પ્રારુષ્ધ) પૂર્ણ થતાં ઔષધ લાગુ પડે છે ને નીરાેગી થવાય છે. અથવા કચારેક તુચ્છ નિમિત્તથી તં દુરસ્તી કે આરાગ્યતા કરી આવીને મળે છે. મુખ્યતાએ જોતાં સંસારસુખના માહી જીવાના મુખ્ય ઉદ્યમ ચાર અઘાલી ક્રમાના અશુભ ઉદ્દેશનાં ખળને તાહવા માટે હાૈય છે, સમસ્ત જીવન ઘણું કરીને તેવા ઉદ્યમની પાછળ ખરચાઈ જાય છે. જે ફળની ઇચ્છા રાખી ઉદ્યમ કરવામાં આવે છે, તે ફળની પ્રાપ્તિ થવી પ્રારુખાધીન છે.

નિયમ તા એ છે કે શુભ કે અશુસ, પુષ્ટ્યરૂપ કે પાપરૂપ પ્રારબ્ધના ઉદય અત્વે છે ત્યારે તે પ્રકારના શુભાશુભ ભાવ તથા ઠીકાઠીક મતી ઉદ્દસને છે અને પ્રારબ્ધનાં ફળને પ્રાપ્ત કરાવનારાં નિમિત્તો સહજાસહજ

૧૬: આધ્યાત્મિક નિળ'દો

આવીને મળે છે. એટલે જ કહેવામાં આવ્યું છે કે જો પુષ્ય ઉદયમાં આવી ફળસન્મુખ થયું હોય તો ત્યાં પુરુષાર્થની શી જરૂર છે? અર્થાત્ ચાગ્ય પુરુષાર્થ એની મેળે સહજપણે થાય છે; અને જો પુષ્ય ફળસન્મુખ ન થયું હોય એટલે તેના કુલાદય ન હાય તો ત્યાં પુરુષાર્થ કરવાથી શું વળે? અર્થાત્ મહેનત માથે પડે છે.

ઃઘાલી કર્મા વ્યાયુષ્ય, નામ, ગેહત્ર અને વેદનીય છે; તેમાં આયુષ્ય તથા વેદનીય સંખધના પુરુષાર્થનું જે અસફળપણું છે તે ઉપર જણાવ્યું છે અને જ્યાં સફળપણું દેખાય 🥱 ત્યાં તે પ્રાયમ્ધના અનુકૂળ ઉદયા-નુસાર હાય છે તે પણ જેમ છે તેમ દર્શાવ્યું છે. હવે નામ અને ગાત્ર કર્મા સંખંધી જોઇએ. ગતિ નામકર્મના ઉદયને લીધે તેને યાગ્ય અને અનુરૂપ દેહ, દેહનાં અંગ ઉપાંગા, દેહની રચના, સંઘયણ, દેહના રંગ, તેની સુરુપતા-કુરુપતા, દેખાવ, ઇન્દ્રિયા વગેરે મળે છે; અંગ-હયાંગા ખામીવાળા કે ખામીરહિત મળે છે. ખામીવાળા ભાગને ફેરફારથી સુધારવા જે પ્રયાગા થાય તેની સફળતા પણ પૂર્વાપાજિંત પુષ્યના ઉદય ઉપર આધારિત છે. તેવા પ્રારુષ્ધના શુભ ઉદય વિના જીવના સ્વતંત્ર ઉદ્યમ ઉપયોગી થતા નથી. ઊંચા કે નીચા કુળમાં જન્મ થવા તે ગાત્રકમ'ને આધીન છે. તેમાં ફેરફાર અસ'ભવિત છે.

જ્ઞાનાવરણીય આદિ ચાર ઘાતીકર્મોના અંધ થવા માટે જે મૂળ મુખ્ય કારણા છે અને જે પરમકૃપાળુ

ભગવંતાએ જ્ઞાનમાં દીઠાં છે તે અહીં જીવના હિતાથે રજૂ કરીએ છીએ. આઠેલ કર્મામાં માહનીય બળવાન છે, સમ્રાટ છે અને અન્ય કર્માનાં કારણરૂપ છે. તે એક ન હાેય તા બીજાં કાેઇ કર્મનું અસ્તિત્વ સંભવે નહીં. એ માહનીય કર્મના અંઘતું મૂળ કારણ છે અપેક્ષા, અને પછી તે થકી ઇચ્છા, સ્વચ્છં ક, રાગ દેષ ઇત્યાદિ જન્મ પામે છે. ગ્રાનાવરણીય કર્મના ખંધ થવાનું મૂળ કારણ છે પરદ્રવ્યમાં સુખબુદ્ધિ; આ પ્રકારની સુખબુદ્ધિ અનેકાનેક રીતે કામ કરતી હોય છે; કાઈ હેતુએ જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની આશાલના કે અવિનયાદિ દોષ કરવાથી જ્ઞાન આઉ માટું આવરણ ઉત્પન્ન થાય છે. દર્શના-વરણીય કર્મના ખંધ મુખ્યતાએ લાલસાવાળી, લાેલપતા-વાળી પરિગ્રહ્મિહિથી શાય છે; પરિગ્રહની પ્રાપ્તિ અર્થ જે આર્જાભ પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે, હલનચલનાદિ ક્રિયા કરવાનું થાય છે તેથી ચક્ષુદર્શનાવરણ, અચક્ષુદર્શના-વરણીય કમ' બંધાય છે. વિશેષમાં એટલું સ્મૃતિમાં રાખવા ચાગ્ય છે કે જ્ઞાનાવરણીય અને દશૈનાવરણીય કર્મા વચ્ચે ખૂબ ગાઢ સંખંધ છે, એટલે જ્યાં જ્ઞાના-વરણીય છે ત્યાં દર્શનાવરણીય છે જ. હવે અંતરાય કર્મના બંધતું મૂળ કાર્યુ સક્ષેપે કહીએ છીએ અને તે છે બીજા જીવાના સુખને રાકવું, તેની આડે આવવું તેના નાશ કરવા, ઈત્યાદિ ભાવસહિતની પ્રવૃત્તિ પ્રમાદથી કરવી: આથી અંતરાયકર્મ ખંધાય છે.

#### ૧૮: આધ્યાત્મિક નિષ્ધં ધા

છેલ્લે મહાકૃપાવ'ત અને કરુણાના નિધિ એવા શ્રી સત્પુરુષા જીવને ઉપકાર થાય એવાં અમૃતતૃલ્ય વચનાથી પ્રણાધી સમજાવે છે કે હે લબ્ય, ચારે ઘાતી કર્માની ક્ષીણતા અને ક્ષય કરવા માટેના તારા પુરુષાર્થ સદા સફળ થાય છે એમ તું જાણે; તેમ કરવામાં તારી પાતાની સ્વતંત્રતા છે, પરાધીનતા નથી એમ જાણી પ્રમાદના ત્યાગ કર, ત્યાગ કર અને સત્ય પુરુષાથી થા, સત્ય-પુરુષાથી થા. જ્યાં તારી શક્તિના ઉપયાગ કાર્યકારી થઈ સફળ થાય છે, ત્યાં આળસ કરવી ચાેગ્ય નથી. વળી હે લગ્ય! એવા સત્પુરુષાર્થના અળથી આયુષ્ય વર્જિત ખાકીનાં ત્રણ અઘાતી કમાનાં અશુભ કળ ઘટે છે એટલે તે ભાગવવાની કાળમર્યાદા અને તેના કડ્ રસની માત્રા ઘટે છે; અને જે નવા કર્મના અંધ પડે છે તે નિયમથી શુભ ઐટલે પુષ્યરૂપ હેાય છે. હે આયુષ્યમાન્! આ કંઈ એાછા લાભની વાત નથી. આયુષ્ય તા વર્તમાન ભવમાં આગામી એક ભવતું જ ખ'ધાય છે અને તેથી વર્તમાન ભવમાં સત્યધમ સંઅ'**ધી** પુરુષાર્થ કરવાથી શુલ આયુષ્યના જ બંધ પડે છે.

અતમાં ચાર ઘાતી અને ચાર અઘાતી કર્મોના ક્ષયથી અજર અમર અને અવિનાશી ચૈતન્યાત્માના જે ગુણા પ્રકેટ છે તે નીચે પ્રમાણે છે:-

#### સત્પુરુષાના મંગલ ઉપદેશના સાર : ૧૯

| જ્ઞાનાવરણીયના                    | સં પૂર્ણું                              | નાશથી | કૈવળજ્ઞાન, અનંતજ્ઞાન                     |
|----------------------------------|-----------------------------------------|-------|------------------------------------------|
| દર્શ'નાવરણીયના                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | "     | કેવળદર્શન, અનંતદર્શન                     |
| માહનીયના                         | "                                       | "     | યથાખ્યાત ચારિત્ર-                        |
|                                  |                                         |       | પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વભાવદશા                    |
| અ <b>ંતરાયના</b>                 | "                                       | ,,    | કેવળવીય <sup>°</sup> , અન'ત <b>વીય</b> ° |
| <b>આ</b> ગુષ્યકમ <sup>દ</sup> ના | "                                       | ,,    | સાદિ અન'ત સ્થિતિ                         |
| નામ કમ <sup>દ</sup> ના           | "                                       | ,,    | અરૂપી પશું, અવગાહનત્વ                    |
| ગાત્ર કમ <sup>દ</sup> ના         | "                                       | ,,    | અગુ <b>રુ</b> લઘુપ <b>ણ</b> '            |
| વેદનીય કર્મના                    | "                                       | ,,    | અવ્યાખાધ અનંત સુખ                        |
| ૐ શાંતિ:                         |                                         |       |                                          |

" ચક્રવર્તી ની સમસ્ત સંપત્તિ કરતાં પણ જેના એક સમયમાત્ર વિશેષ મ્લ્યવાન છે, એવા આ મનુષ્યદેહ અને પરમાર્થ ને અનુકૂળ એવા યાગ સંપ્રાપ્ત છતાં જે જન્મ-મરણુથી રહિત એવા પરમપદનું ધ્યાન રહ્યું નહીં તા આ મનુષ્યત્વને અધિષ્ટિત એવા આત્માને અનંતવાર ધિક્કાર હાય!" શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( વ. ૯૩૫) "સર્વ દ્રવ્યથી, સર્વ ક્ષેત્રથી, સર્વ કાળથી અને સર્વ ભાવથી જે સર્વ પ્રકારે અપ્રતિભંધ થઇ નિજસ્વરૂપમાં સ્થિત થયા તે પરમપુરૂષોને નમસ્કાર.

"જેને કંઇ પ્રિય નથી, જેને કંઇ અપ્રિય નથી, જેને કાઇ શત્રુ નથી, જેને ક્રાઇ મિત્ર નથી, જેને માન—અપમાન, લાલ—અલાસ, હર્ષ—શાક, જન્મ—મૃત્યુ આદિ દંદનો અભાવ થઇ જે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે તેમનું અતિ ઉત્કૃષ્ટ પરાક્રમ સાનંદાથર્ય ઉપજાવે છે.

" દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંખંધ છે તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીઠા છે; મ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબહ સ્પષ્ટ આત્મા જેણે અનુભવ્યા છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણ બંને સમાન છે.

" જે અચિંત્ય દ્રવ્યની શુદ્ધ ચિતિસ્વરૂપ ક્રાંતિ પરમ પ્રગટ થઈ અચિંત્ય કરે છે, તે અચિંત્ય દ્રવ્ય સહજ સ્વાભાવિક નિજસ્વરૂપ છે એવા નિશ્ચય જે પરમ કૃપાળુ સત્પુરુષે પ્રકાશ્યા તેના અપાર ઉપકાર છે."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ( વ. ૮૩૩ )

### નિખંધ ર જો

જેમ માટીમાંથી ઘડાે થાય, તેમ જીવમાંથી શિવ થાય.

પૂર્વાચાર્યોમાંથી કાેેે પ્રથમ આ વચના પ્રકાશ્યાં હશે તે તા જાણવામાં નથી, પણ પ્રકાશનાર મહા પ્રજ્ઞા वंत, अति विश्वक्षण, अत्यंत विवेष्ठसंपन्न अने परभाध-માર્ગના યથાર્થ જાણનાર હોવા જોઈએ એમ તે વચનાના અ'તગ'ત ભાવા જોતાં ભારયમાન થાય છે. વાંચકામાંથી ઘણાને તે વાકચોના પરિચય હશે તથા તેની યથાયાગ્યતા ઉપર વિચાર પણ કર્યા હશે. તાે પણ તે સુંદર ભાવદર્શક વચનાને વિશેષતાએ સમજવા પ્રયત્ન કરવા ઉચિત લેખાશે. તે અર્થગ ભીર વાકચોમાં આખા માક્ષમાર્ગ સમાચા છે: તેમાં માર્ગ'ની પ્રાપ્તિનું રહસ્ય ગુપ્તપણે રહ્યું છે; તેમાં વિકાસના નિશ્ચિત ક્રમ સમાવેશ પામે છે; તેમાં ઉપાદાન -निभित्तनी स्वाकाविक परस्पर संभाधित स्थिति केम છે તેમ કુશળતાથી દર્શાવવામાં આવી છે. આટલા પ્રાકુકથનથી એ સુપ્રતીતરૂપ થવા યાગ્ય છે કે અધ્યાત્મ-માર્ગના સાચા અને યથાર્થ જાણકાર જ વ્યવહાર-દેષ્ટાંત દ્વારા આવું સરખાપણું ખતાવી કહી શકે, કેમકે ૨૨: આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

આ વચનામાં સરખાપણાના ભાવ ઊંડા છે, ગંભીર છે અને યથાયાેગ્ય છે.

પ્રથમ માટી લઈ એ. ખધા પ્રકારની માટીમાંથી ઘડા અનવા સંભવિત નથી. ઘડા અનવાને યાગ્ય માટી હાેવી જરૂરી છે; એટલે માટીમાં કૈટલાક ગુણા કૈટલેક અરો હોવા જોઈ એ. તેવી રીતે બધા પ્રકારના જવા શિવ બની શકતા નથી. શિવ અનવાને **યો**ગ્ય જીવ તે મ<u>ન</u>ષ્ય છે: અન્ય ગતિના જવા, દેવ, નારકી કે પશુપક્ષી તે પૂર્ પદની પ્રાપ્તિ માટે અધિકારી થઈ શકતા નથી, કેમકે દેવ અને નરક ગતિએ એ લાગભૂમિ છે, જ્યાં પૂર્વાપાજિત પુષ્યતું અથવા પાપતું ફળ મુખ્યપણે ભાગવાય છે; અને તિય' ચ ગતિના સ'જ્ઞી પ'ચેન્દ્રિય જીવા ભિચારા અશુભ કર્મોના ઉદયે અત્યંત પરાધીન છે. તેથી માક્ષ માટેના પુરુષાર્થ સ્વતંત્રતાના અભાવે તેએ કરી શકતા નથી. તેમ છતાં પરમપદનું બીજ, બાેધબીજ, તાે ચારે ગતિ-એામાં થઇ શકે છે, માત્ર પૂર્ણતાને પામવા માટેના અધિકારી કૈવળ મતુષ્ય છે. તેમ છતાં અધા મતૃષ્યાે કૈટ-લાક આવશ્યક ગુણાની કૈટલાંક અંશે પ્રગટતા થયા વિના परम सुभस्वइप अने परमानंदइप शिवदशाने प्राप्त કરવાને સમર્થ થતા નથી, અને તેવી પ્રગટતા થાય ત્યારે જ તથારૂપ યાગ મળ્યે જ કલ્યાણ અને શ્રેય સાધી શકાય છે.

રત્નચિ'તામણિ સમાન મતુષ્યદેહની પ્રાપ્તિ થવા છતાં

तेनी साथं कता नहीं थती ने हि ज्ञानी पुरुषोंने करुषा आवे छे अने अजवान कल्याष्ठारी वयने, तेमनां मुणकमणमांथी सरी पडे छे. " यक्वतीं नी समस्त संपत्ति करतां पण्ड केने। ओक समय मात्र विशेष मूल्यवान छे ओवे। आ मनुष्यदेख अने परमार्थने अनुरूज ओवा ये। ग संप्राप्त छतां को कन्ममरण्यी रिंडत ओवा परमपदनुं व्यान रह्यं नहीं ते। आ मनुष्यत्त्वने, अधिष्टित ओवा आत्माने अनंतवार धिक्षार है।!" अस्तु.

- શ્રીમદ્ રામચંદ્ર, વચનામૃત ૯૩૫

બીજું, માટીમાંથી ઘડા થવામાં કુંલાર એ પ્રભળ ઉત્તમ નિમિત્ત છે. જો કુંલારનું નિમિત્ત ન હોય તો અનંતકાળે પણ માટીમાંથી ઘડા થાય નહીં, અને માટી માત્ર પોતા થકી ઘડારૂપે પરિલ્મી શકે નહીં એવી વસ્તુ-સ્થિતિ સવંને સુવિદિત છે. સવં કાર્યની સિદ્ધિ ઉપાદાન અને નિમિત્તનાં સંટાગી કારણાથી સમુત્યન્ન થાય છે. અંનેનું એક સરખું સમાન માહાત્મ્ય અને મૂલ્ય છે. તે જ પ્રમાણે અને તે જ ન્યાયથી જીવને જો સત્પુરુષ કે જ્ઞાની પુરુષ ( સદ્ગુરુ )નું પ્રભળ અને ઉત્તમ ઉપકારી નિમિત્ત ન હાય તા અંનતકાળે પણ જીવ શિવસ્વરૂપ થાય નહીં. જીવ પાતે માત્ર પાતા થકી શિવપર્યાયરૂપે પરિણમી શકે નહીં. શ્રીમદ્રાજયંદ્રજી, જેઓ પરમજ્ઞાી ને જ્ઞાનાવતાર પુરુષ થઈ ગયા, તેઓ વચનામૃત ૨૦૦માં પ્રકારી છે કે, " અનંતકાળ સુધી જીવ નિજ છંદે ચાલી

૨૪: આધ્યાત્મિક નિભ'ધા

पिरिश्रम हरे ते। पण पाते पाताथी सान पामे नहीं, परंतु झानीनी आझाने। आसाध अंतमुं छूतं मां पण हैवण सान पामे. शास्त्रमां हहें ही आझाओ। परेश्व के अने ते छवने अधिहारी धवा माटे हही हो. मेश्व धवा माटे प्रत्यक्ष झानीनी व्याझा आयाधवी लेह को. " हवे उपादान निमान हारही। सिद्धि साटे परम आवश्यह हो अने परस्य छ हारी हे तथा निश्चम अने व्यवहार नय है हे पृष्टिता धतां सुधी साथ साथ रहेंद्र हे अथवा को होते हैं। जिन नयने। व्याझह शामवा योज्य नथी को हशीवतां श्रीमहळानं क वयने। अही हतारी के छी को, श्री किन भावतां पण श्रहे हाण सत्य के वे। सिद्धांत हे है है। वात को हते अहण हरवी नहीं. श्री कैनहश्च अने हतार वादने। सिद्धांत स्पष्टपणे प्रतिभाइन हरे हे.

"અનંતકાળમાં કાં તા સત્પાત્રતા થઇ નથી અને કાં તા સત્પુરુષ (જેમાં સદ્યુરુત, સત્સંગ અને સત્કથાએ રહ્યાં છે) મળ્યા નથી; નહીં તા નિશ્ચય છે કે માલ હેથળીમાં છે, ઇષત્પાગ્લારા એટલે સિલ્લ-પૃથ્વી પર ત્યાર પછી છે. એને સર્જ શાસ્ત્ર પણ સંમત છે (મનન કરશા) અને આ કથન ત્રિકાળસિલ છે." (વયનામૃત ૫૫) અહીં સત્પાત્રતા ને ઉપાદ્યાન કારણ અને સત્પુરુષ તે નિમિત્ત-કારણ છે. અને સાથે હાય તા સિલ્લ છે એમ દર્શિત કર્યું.

"અનેક પ્રકારે સંતાએ શાસ વાટે તેના માર્ગ

...તેમ જીવમાંથી શિવ થાય : ૨૫

કહ્યો છે, સાધના અતાવ્યાં છે, યાગાદિક થયેલા પાતાના અનુભવ કહ્યો છે; તથાપિ તેથી વથાયાગ્ય ઉપશામભાવ આવવા દુલ લ છે. તે માર્ગ છે; પરંતુ ઉપાદાનની અળ-વાન સ્થિતિ જોઈ એ. ઉપાદાનની અળવાન સ્થિતિ થવા નિશ્ંતર સત્સંગ જોઇ એ " (૧૨૬) આ વચનાથી સ્પષ્ટ કર્યું કે ઉપાદાન એટલે નિજ સહજ શક્તિ એમને એમ અળવાન થતી નથી. તેની અળવાન સ્થિતિ થવા માટે સત્સંગ આદિ નિમિત્તની પરમ આવશ્યકતા છે.

"તમે અને બીજા જે જે લાઇઓ મારી પાસેથી કંઈ આત્મલાલ ઇચ્છા છો, તે તે લાલ પામા એ મારી ચંતા: કરણથી ઇચ્છા જ છે, તથાપિ તે લાલ આપવાની જે યથાયોગ્ય પાત્રતા, તેમાં મને હજી કંઈક આવરણ છે, અને તે લાલ લેવા ઇચ્છનારની પણ કૈટલીક રીતે યાગ્યતાની મને ન્યૂનતા લાગ્યા કરે છે. એટલે તે અન્ને યાગ જ્યાં સુધી પરિપક્વતાને નહીં પામે ત્યાં સુધી ઇચ્છિત સિદ્ધિ વિલંખમાં રહી છે એમ માન્યતા છે." (વચનામૃત ૧૪૨) આ વચનથી સિદ્ધાંતનું સમર્થન સહજતાએ થઈ જાય છે.

કેવળજ્ઞાન શપજવાના છેલ્લા સમય સુધી સત્પુરુષનાં વચનનું અવલં ખન વીતરાગે કહ્યું છે; અર્થાત્ ખારમા સીશુમાહગુશુસ્થાનક પર્યં ત બ્રતજ્ઞાનથી આત્માના અનુ સવને નિર્મળ કરતાં કરતાં નિર્મળતા સંપૂર્શ્વા પામ્યે 'કેવળજ્ઞાન' ઉત્પન્ન થાય છે. તે ઉત્પન્ન થવાના પ્રથમ

રક: આધ્યાત્મિક નિભંધા

સમય સુધી ઉપદેશેલા માર્ગ આધારભૂત છે, એમ કહ્યું છે તે નિઃસંદેહ સત્ય છે. "(૭૫૧)

" ક્ષીણમાહ પર્યાંત જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું અવલંખન પરમ હિતકારી છે. " ( વચનામૃત ૮૮૮) ભારમા ગુણુ-સ્થાનકને અંતે જયાં કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન પ્રગટે છે અથવા આત્મા નિજ શુદ્ધતાને સંપ્રાપ્ત થાય છે ત્યાં સુધી પણ શુતજ્ઞાનનું અથવા જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું અવલંખન, તે રૂપ નિમિત્ત આવશ્યક છે જ, એમ અત્ર અતાવ્યું.

" નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં તાેય, નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાેય. નય નિશ્ચય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ, એકાંતે વ્યવહાર નહિ, અન્ને સાથ રહેલ. ઉપાદાનનું નામ લઇ, એ જે તજે નિમિત્ત, પામે નહિ સિહ્લત્વને, રહે બ્રાંતિમાં સ્થિત."

–શ્રીઆત્મસિહિશાૠ

આ વચના સફ્ઝુહિથી અને નિરાગ્રહપણે વિચારતાં સત્ય જણાશે અને સિદ્ધાંતની સિદ્ધિ થશે. પરમકૃપાછું શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ સત્પુરુષ અને જ્ઞાની પુરુષતું માહાત્મ્ય તેમનાં ટ'કાત્કીણું વચનામૃતમાં ઠેક ઠેકાણું ભારપૂર્વંક ગાયું છે. જીવના કલ્યાણા થેં તેમની પરમ આવશ્યકતા કહી ખતાવી છે અને સત્ય માર્ગંદર્શન આપ્યું છે. તેતું રહસ્ય કારણ સમજાય છે ત્યારે જ તેમનાં વચનામાં પ્રતીતિ

आवे છ, वयनेानी अपूर्वता क्षस्रात थाय छे अने वयन्ता प्रकाशनार प्रत्ये सहक क आत्मामां अहोलाव आवी उद्धास परिद्याम प्रगट थाय छे. आवी हशा आव्या विना मनुष्य आत्मविक्षस सत्यपद्ये साधी शक्तो नथी अने आव्येथी विक्षसंगति इत्तरीत्तर वधी अद्धारों अने अद्धा प्रयासे सत्युरुषनी आत्महशानी स्थितिने संप्राप्त थाय छे. असीम उपकार के विकाल सत्य वयने। विकाल कथवंत वर्ती, कथवंत वर्ती अने अग्रिष्ठीत वंदन हो से वयने। प्रकाशनार ज्ञानावतार महार पुरुषने!

હવે માટીમાંથી ઘડા અને જીવમાંથી શિવ થતાં સુધીની સર્વ કિયાઓની સરખામણી કરી બન્ને વચ્ચે કેટલી સાગ્યતા છે તે તપાસી જઇએ. વિકાસના દરેક સ્થાનકે દશાની સ્થિતિ કેવી હોય ને તે સત્ય છે કે કેમ? તેની ખાતરી કરીએ. ઘણી સાગ્યતા હોય તાજ આ આપેલું વ્યવહારિક દર્શાત અનુરૂપ અને ઉચિત કહેવાય. જે કે વ્યવહારિક દર્શાત એક સુધી પૂર્ણ પણે સાગ્યતાવાળું હોલું લાભગ કઠણ છે, તે છતાં અહીં આપેલું દર્શાત ખહું સાગ્યતાવાળું હોલાનું જણાશે. દર્શાત પરિસીમાને પામે પરંતુ સિદ્ધાંતના સંખંધમાં તેમ અનતું નથી, તે તો ત્રાણે કાળ અપરિસીમાભૂત અને અમાધિત છે.

ત્યારે હવે સરખામણીના કાર્યના આરંભ કરીએ. જેમ માટીમાં થી ઘડા થાય, તેમ જવમાંથી શિલ થાય... ૨૮: આધ્યાત્મક નિવ'ધા

જેમ અમુક ગુણ સહિતની માટી જ ઘડા અનવાને ચાેગ્ય છે, તેમ અમુક ગુણ સહિતના છવ જ શિવ થવાને લાયક છે. જેમ અતિ દીર્ઘકાળ દરમ્યાન કુદરતની આકસ્મિક અને અન્ય ઘટનાઓને પરિણામે કુટાતા અને પીટાતા સ્થળ અને કઠણ સાટીની અવસ્યાએા પલટાઈને અમુક ગુણ ગહેણ કરે છે. તથા અંતમાં તેની ઘડાને ચાેગ્ય પર્યાય થાય છે, તેમ ઘણા ઘણા લાંબા કાળે કર્માનાં દુઃખરૂપ અને પીડાયુક્ત ઝપાટ અામાં અશુભ ફળની સંપ્રાપ્તિને લીધે સંસારબ્રમણ દરસ્યાન અથડાતા અને દુઃખ સહન કરતા જીવના પર્યાયા પલટાતાં પલટાતાં અમુક ગુણ્યહુણવાળી સ્થિતિમાં અંતે આવે છે અને શિવને ચાેગ્ય ભૂમિકામાં પ્રવેશ કરે છે. જેમ માટીના સંભ'ધમાં અમુક અ'રો પ્રગટ થયેલા ગુણા છે કામળતા, સ્નિગ્ધતા, ચીકાશ, તેમ જીવના સંબંધમાં ેકેટલેક અંશે ઉત્પન્ન થયેલા ગુણા છે. શમ, સંવેગ, નિવે દ, આશ્યા અને અતુક પા અથવા વૈરાગ્ય અને ઉપશમભાવ.

જેમ માટીને ઘડારૂપ થવામાં ઉત્તમ અને ઉપકારી નિમિત્ત જે કુંભાર છે, તે માટીમાં વાર વાર પાણી નાખી તેને મસળે છે અને પાચી કરે છે તેમ જીવને શિવરૂપ થવામાં પરમાપકારી જે સત્પુરુષ (સદ્ગુરુ) તેઓ જીવને વચનારૂપી સત્યુતનું શ્રવણ કરાવે છે, અનુપકારી વૃત્તિઓને મંદ કરે છે તથા તેને સત્ જિજ્ઞાસુ અનાવે ... તેમ જવમાંથી શિવ થાય : ૨૯

છે, તેથી નરમ થયેલી વૃત્તિઓને લીધે જીવની પાત્રતા વધે છે. પછી જેમ પાચી થયેલી આડી ચાકડામાં ચડે છે, તેમ સત્યાત્રતા પામેલા જીવ સત્સંગમાં જાય છે. જેમ ઉપકારી નિમિત્તકર્ત્તા કુંભાર દંડથી ચાકડા ફેરવે છે તેમ ઉપકારી એાધકર્તા નિમિત્ત એવા સત્પુરુષ વચનરૂપી આજ્ઞા (દંડ) ફરમાવે છે.

જેમ ચાકડા ગાળ ગાળ કરે છે, તેની અસરને લીધે માટી વધુ પાચી, લીસી, મુલાયમ, જેમ ઘાટમાં વાળવી હૈાય તેમ વાળી શકાય તેવી અને જેવી આકૃતિ પાડવી હૈાય તેને ખરાબર ચાેગ્ય થાય છે, તેમ છા≀ વારંવારના સત્સંગ અને સત્સમાગમના ચાેગની અસરશી વધારે ને વધારે કાેમળ, નમ્રા, સરળ, વિવેકસંપન્ન અને જે શુદ્ધ પર્યાય પ્રાપ્ત કરવી છે તેને ચાેગ્ય થાય છે; તેનામાં દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા આદિ ગુણા અંશે અશે વધતા જાય છે. જેમ કું ભારના નિમિત્તથી નરમ. મુલાયમ, રસસસર, ચીકણી માટી ધીમે ધીમે આકારા (પર્યાયા) અદલતાં અદલતાં ઘડાના ઈષ્ટ આકારે ઘતી જાય છે, તેમ સત્પુરુષના નિસિત્તથી વિનમ્ર અને સરળ જીવ દાષાને હળવા કરી છેદતા, સ્વચ્છ દ અને પ્રસાદને ટાળતા, ભગવાનરૂપ સત્યુરુષમાં ( શ્રી સદ્યુર્દેવમાં ) પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના ખળને આત્મભાવે વધારતા અને અપેશ-તાના પંચ પર ડગ ભરવા વધુ ને વધુ ઉત્સાહિત થતા શિવના ઇષ્ટ ધ્યેય તરફ જતા જાય છે. અ'તર ગમાં ૩૦ : આધ્યાત્મિક નિર્ભધો

ઉછરંગ છે, હુદયમાં ઉલ્ક્ષાસ છે, ચિત્તમાં એક નિષ્ઠાએ ચીટકી રહેવાની વૃત્તિ છે, અને આત્માના પવિત્ર દર્શન માટે, સ્વરૂપપ્રતીતિ માટે અ'ગે અ'ગમાં હેાંશનું નિર્મળ વહેશુ છે.

આખરે જેમ ઉપકારી કું ભારના પ્રખળ નિમિત્તથી ુમુલાયમ ચીકણી માટી કાચા ઘડા રૂપે તૈયાર થાય છે અર્થાતુ કાંચા ઘડા બની જાય છે તેમ ઉપકારી સત્પુરુષના પ્રખળ નિમિત્તથી તેમનામાં જ પ્રેમ-શ્રદ્ધાના તેજને ુવધારીને, પ્રેમ સમાધિ પાસીને ધમ<sup>ર</sup>ધ્યાનના અળે, નિષ્ઠામાં ચીકાશથી ચાંટી રહેનાર જીવ સ્વરૂપના અનુભવ કરે છે; સ્વરૂપ પ્રતીતરૂપ થાય છે તે દશાને જૈન દર્શનમાં ક્ષયો-પશમ સમકિત કહે છે. જેમ જ્યાં પૂરતું ધ્યાન આપવામાં આવે છે અને ઘડાને ક'ભારની સંભાળતું નિમિત્ત વતે° છે. ત્યાં ઘડાને પવન આદિ અશુલ નિમિત્તથી રક્ષણ મળે છે અને તેને કંઇ નુકસાન થતું નથી, તેમ તે સમકિતી જીવને સત્પુરુષમાં પ્રેમ-શ્રદ્ધાનું અળ છે તથા ેતેમની આશ્રયભક્તિનું નિમિત્ત છે ત્યાં સુધી માહુગુજાના અળવાન સૈનિકાને દ્વર રહેલું પડે છે અર્થાત્ તે સમક્તિને હાનિ પહેાંચતી નથી; સમકિતનું વમન થતું નથી. જેમ કુંભાર તથાર થયેલ કાચા ઘડાને ખાજી પર મૂકે છે અને ત્યાં તે ઘડા સૂર્યની ગરમીથી દેાષરૂપ પરમાણ એા ેશેકાઇને છૂટા પડતાં પ્રથમ અવસ્થાની અપેક્ષાએ અળવાન ેને મજબૂત બને છે અને તે ઘડા ઉપરકું ભારની સંભાળ- અરી દેષ્ટિ રહ્યા કરે છે, તેમ સત્પુરુષ, આત્માનુભવી અને ત્રેમ-શ્રદ્ધા-અપંજાતાના ભાવમાં વિશેષપણે દ્વીન થતા ભવ્ય જીવને આત્માનુસંધાન દ્વારા પાતાની બાજુ પર રાખે છે અને તે બધાના એકત્રિત બળથી તથા ધર્મ ધ્યાન-3પ સર્ય'ની ગરમીથી તે જીવ અન'તસ'સાર વધારનારા -સર્વદાષભાવાને આળી. સસ્મ કરી અળવાન થાય છે: અર્થાત્ ક્ષાયિક સમકિત પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ સમય વીતવા**ની** સાથે ઘડાે સૂર્યની ગરમીથી ક્રમશઃ વધુ અને વધુ મજબૂત થતા જાય છે, પાકા થતા જાય છે અને તેનામાં તેના પર પડતા ટકારા સહન કરવાની શક્તિ આવે છે, તેમ લબ્ય અને લાગ્યવંત જીવ સદ્યુર લગ-વંતમાં પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પણતાના વર્ધમાન થતા ભાવબળને ્લીધે અથવા કહેા કે ધર્મધ્યાનના વિશેષ બળના પ્રગ**ટ**ે વાથી ઉત્તરાત્તર ગુણસ્થાનકની સીડીનાં પગથિયાં ચડતા જાય છે અને જ્યાં ધર્મધ્યાનની મુખ્યતા છે એવા અપ્રપત્ત સંયમ નામના સ્થાનકે આવે છેઃ અહીંયા આ જીવની આત્મિક શક્તિનું પ્રસુત્વ એવું પ્રસાવશાળી થયું હોય છે કે કર્માના વિચિત્ર અને વિષમ હૃદયા વચ્ચે રહેવા છતાં તેની આત્મસ્થિરતા અને આત્મશાંતિરૂપ ્દ્રગં'ની કાંકરી સરખી ખરતી નથી; પરિષઢ અને ઉપ-સર્ગ રૂપ હથાડા( માત્ર ટકારા નહીં)ના મારને સમ-પરિષ્ણામ વેઠવાની શક્તિ તેનામાં ખૂબ ખીલી હોય છે.

ત્યાર પછી જેમ કું ભારના નિમિત્તથી થાઉા પાકા

૩૨: આધ્યાત્મિક નિર્ભધો

થયેલ ઘડા ની'ભાળામાં જાય છે; ત્યાં વિશિષ્ટ પ્રકારની પ્રભળ અગ્નિ પ્રજવિલત થતાં તે થકી ઘડામાં જે કચાશ. દાષા રહ્યાં હાય તે અધા અલ્પ કાળમાં અળી જઈ ભરમીભૂત થાય છે અને કાચા ઘડા પૂર્થ પણે પાકા થાય છે; તેના પર પડતા ટકારાના ધ્વનિ નક્કર, રણકાર જેવા સમધુર અને સુરવરયુક્ત હાય છે, તેમ સત્પુરુષના નિ નિત્તળળથી અપ્રમત્ત સંયમી જીવ શકલધ્યાનની પ્રખળ અગ્નિથી પ્રજ્વલિત એવી ગહેન ગુફાની ઊંડાણમાં જાય છે અને ત્યાં ઉત્તમ ધ્યાનાગ્તિની જ્વાળાથી ચારે ઘાતી કર્મો ખળીને **હસ્સ થઈ જાય છે,** તેમાં પ્રથમ માહનીય કર્સ, જે જીવને સસારમાં રખડાવનાર છે તેના અંશતઃ નાશ થાય છે અને તેના બીજે જ સમયે બાકીનાં 🚜 ઘાતી કર્મી, જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય, त्तिशण नष्ट धर्घ काय छे; छव तेथी अनंतज्ञान, अनंत-દર્શન, અનંતવીર્ય અને અનંત સુખરૂપ અનંત ચતુષ્ટયના સ્વાસી થાય છે; તેવી શુદ્ધતા તે જ શિવસ્વ**૩૫ છે**; અળેલી સીંદ્રસાવત ચાર શેષ રહેલાં અઘાતી કર્મા. આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને લેકનીય, તેની ઉદયસ્થિતિ માત્ર આયુષ્ય પર્વ ત રહે છે અને તેના ઉદયરૂપ ટકારાના ક્વનિ કેવળ સુખરૂપ, આનંદદાયક ને મધુર હોય છે. તે અઘાતી કર્માના તે જ શકલ ધ્યાનની અગ્નિથી નાશ થાય છે અને જીવ પૂર્ણપણે શુદ્ધ, પરમાણ માત્રના સ્પર્શથી રહિત એવા શુદ્ધ શિવ થાય છે અને શિવસ્થાન કે સવે કાળને भारे विशेषसान रहे छे.

...તેમ જીવમાંથી શિવ થાય : 33

અહીં કુંભાર તે ભગવાનરૂપ સત્પુરુષ (સક્શુરુ, પરમગુરુ); ચાકડા તે સત્સમાગમ અને સત્સંગ; કું ભારની કારીગરી તે સત્પુરુષની ગુપ્ત કૃપારૂપ કિયા, દંડ તે ગુરુની આજ્ઞા અને નીંભાળા તે શુકલધ્યાનની અગ્નિથી પ્રજ્વલિત ગહન ગુફા.

અસદ્ગુરુના નિમિત્તથી જીવ શિવસ્વરૂપ કદાપિ થઈ શકતો નથી. તેવા ગુરુના આશ્રયથી અને તેમની આજ્ઞામાં રહેવાથી આત્મશ્રેય સાધી શકાતું નથી. અસદ્ગુરુ આત્મજ્ઞાનના આકાંદ્ધી ન હાય અને સ્વચ્છંદ આદિ દોષવાળા હાય તા લાભને ખદલે તુકસાન થાય છે. જેમ દંડ (આજ્ઞા) એ પ્રકારે કામ કરી શકે છે: (ઘડાને ઉત્પન્ન કરવાતું અને (ર) ઘડાના નાશ કરવાતું, તેમ શ્રી સદ્યુરુની આજ્ઞાપાલનથી જીવ સંસારને તરી જાય છે અને લાભી તથા લાલચુ એવા સ્વચ્છંદી અસદ્યુરુની આજ્ઞાના સેવનથી જીવ સંસારમાં ડૂં છે છે.

જેમ ખિનઅનુભવી અને અકુશળ કુંભારના નિમિત્તથી માટી ઘડારૂપ થઈ શકેલી નથી, તેમ આત્માન નુભવ રહિત અને અનિષ્ણાત ગુરુના નિમિત્તથી જીવ શિવરૂપ થઈ શકે નહીં, એ સમજવું કઠણ નથી. ૩૪ : આધ્યાત્મક નિબંધા

" દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જ્યોતિસ્વરૂપ એવા આ આત્મા, તેમાં નિમસ થાએ. હે આર્યજના! અંતમું ખ થઈ, સ્થિર થઇ, તે આત્મામાં જ રહો તા અનંત અપાર આનંદ અનુભવશા.

" સર્વ જગતના જીવા કંઇ ને કંઇ મેળવીને સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે; માટા ચક્રવતી રાજ્ય તે પણ વધતા વૈભવ, પરિત્રહના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે; અને મેળવવામાં સુખ માને છે; પણ અહેા! જ્ઞાનીઓએ તા તેથી વિપરીત જ સુખના માર્ગ નિણીત કર્યો કે કિંચિત્ માત્ર પણ ત્રહવું એ જ સુખના નાશ છે.

" વિષયથા જેની ઇન્દ્રિએા આર્તા છે, તેને શીતળ એવું આત્મસુખ, આત્મતત્ત્વ ક્યાંથી પ્રતીતિમાં આવે?

"પરમ ધર્મ'રૂપ ચંદ્ર પ્રત્યે રાહુ જેવા પરિગ્રહ તેથી હવે હું વિરામ પામવાને જ દેવ્યું છું. અમારે પરિગ્રહને શું કરવા છે ! કશું પ્રયોજન નથી.

> " સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ ત્યાં સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ." શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર ( વ. ૮૩૨ )

محامم ماميم ماميم يفيدي بالمدين بالماية يأميان الماية بالماية بالماية الماية الماية الماية الماية الماية الماية

# નિળંધ ૩ જો

# પુષ્પ ઉપર એક વિચાર

એક અદ્ભુપમ પુષ્પ છે. એકલું ને અટૂલું. છે તે અતિ સુંદર અને પવિત્રતાથી શાેભતું. લીલાછમ છોડની પાંચ લીલી ડાળીઓ– તેના મધ્યની ડાળી ઉપર તે ઊંચે ઊલુ છે. જાણે કેમ તે અનંતતાના પ્રતીકરૂપ હાેય ને તેના પ્રેમી આશકને અનંતતામાં લઈ જવા બહુ ઉત્સુક હાેય!

એક અતિ મનાહર પુષ્પ છે, એકલું ને અટૂલું. તે હસે છે, રમે છે, ખીલે છે, ડાલે છે. મધુર વાયુની મંદ લહરીથી તે નૃત્ય કરે છે. તેની નૃત્યકળા ખૂબ રમ્ય અને ઘણી આકર્ષક છે. જેનાર હાય તો તેના ઉપર મુગ્ધ થયા વિના રહે નહિ. પરંતુ તેને પ્રેમપૂર્વક જેનાર કર્યા છે? એવું રળિયામણું પુષ્પ છે એ ઘણા ખરા જાણતાય નથી. ત્યારે કેટલાક જાણે છે પરંતુ પ્રમાદ સેવે છે.

તે પુષ્પની મનારમ અને પવિત્ર ભારીક પાંકડીએ! ક્રુચારેક હુષ પૂર્વ કે એાછી વધતી ઊઘડે છે, કચારેક બંધ થાય છે. એ ઊઘાડ-મંધની ક્રિયા અવાર નવાર થયા કરે છે, ૩૬ : આધ્યાત્મિક નિષ્યંધા

જ્યારે કાઈ પ્રેમી જનના હૃદયમાં પ્રેમઝરણ વહે છે અને જિજ્ઞાસા સહિત તેની સમીષ આવે છે, ત્યારે તે પુષ્પ અતિ આનંદિત થાય છે અને હવેમાં આવી પાતાની બીડેલી પાંદડીઓરૂપ દ્રાર ખાલે છે અર્થાત્ તેપ્રેમીને હાંશ તેમ જ ઉત્સાહથી આવકારે છે. સાથે સાથે કથારેક તેને અમૃતરસથી ભીંજવે છે. કદીક સુધારસના નિર્મળ ધાધ વરસાવીને એ પ્રેમીજનને તેમાં ન્હવરાવી તરબાળ કરે છે. આમ ત્યારે બનવું શક્ય થાય છે કે જ્યારે પ્રેમી તેને અત્યંત પ્રેમથી ચાહતા હોય છે.

તે અતિ સુંદર પુષ્પ છે, એકલું ને અડૂલું. તે કચારેય કરમાતું નથી, સદા જીવાંત ને ખીલતું રહે છે. તે સત્યાહકની પ્રતીક્ષા નિરંતર કરતું રહે છે. એવા ગ્રાહક ન મળે તા અઘુગમાં દર્શાવતું નથી, ખેદ કરતું નથી, નિરાશા સેવતું નથી, કારઘ કે તે જાણે છે કે ઉત્તમ વસ્તુના ગ્રાહક વિરક્ષ હાય છે. તેથી તા તે ધીર, ગંભીર અને શાંત રહે છે.

પરંતુ જ્યારે કાઇ પ્રેમીજન તેને રનેહથી મળવા ઇચ્છે છે, ત્યારે તેને આકર્ષવાની તેની રીતિઓ ચમતકારિક હોય છે. પાતાની અવનવી રીતે તે આકર્ષવાનું કાર્ય કર્યા કરે છે, અને તે કાર્યનું પરિશામ પ્રેમીજન માટે બહુ હિતકારી થાય છે.

એ નિર્મળ અને પવિત્ર યુષ્પની આકર્ષણ રીતા તા નુએ! કચારેક તે અહુર્યી યુષ્ય પાતાના ર'ગ અદલાવે છે;

પુષ્પ ઉપર એક વિચાર: ૩૭

અાછો પીળા કે વાદળી, નમ્ર ગુલાબી કે જાંબલી, આછો લીલા કેંકેસરી, તાે વળી કચારેક મેઘધતુષની જેમ સાતે રંગની એક સાથે દેશ્ય થતી સુંદર આકૃતિરૂપ દર્શનતું સર્જન કરી વિસ્મયતા પમાઉ છે.

કચારેક તે પાતાના મીઠાશભર્યા સિમતથી આકર્ષે છે, ક્રકતા સ્મિતથી જ્યારે તે બન્ને હાેઠ ઉઘાડે છે, ત્યારે તાે મુખમાં અમૃતપ્રભા પ્રકાશિત દેખાય છે, સાચા જોનાર હાેય તે જ અમૃતભાગી થાય છે. પરંતુ એવા સાચા સુદેષ્ટિવાન કથાં છે?

કચારેક તે નિર્મળ પુષ્પ સુંદર ડાળીની ટાચ પર રહીને મીઠા સ્મિત સહિતનાં મધુર સંગીતમાં લીન થાય છે. કચારેક તે દિવ્ય સંગીતના સુસ્વર ચાતરફ ફેલાવે છે. સુહુદયમાં પ્રેમરસધારા વહેવડાવનાર ને ચિત્તશાંતિ દેનાર એ દિવ્ય સુર, સુંદર દિવ્ય સ્વરૂપે હાવા છતાં તેને સાંભળનાર સુકર્ણવાળા સાચા પુરુષ કચાં છે?

કચારેક તે તે જ ડાળીના ઊંચા સ્થાન પર રહીને મંદ પવનની લહરીઓ વચ્ચે આનંદથી હીંચકા ખાય છે, આમથી તેમ ડાલે છે, નૃત્ય કરે છે ને પ્રેમપૂર્વ ક સ્મિત કરે છે, કાઈ વેળાએ ખડખડાટ હસે છે અને તે ખધી ક્રિયાઓથી વાતાવરણમાં અપૂર્વતાનું દર્શન સહજતાએ ખડું થાય છે' અત્રીક્રિક ઝ્લામાં ઝૂલનાર, એકાંતે આનંદમગ્ન રહેનાર, ૩૮ : આધ્યાત્મિક નિવ્યંધા

સદા સવ'થા પાતાની જ સ્વરૂપમસ્તીમાં મસ્ત રહેનાર એ એકલાં અને અટૂલાં પુષ્પને જેનાર કર્યા છે ?

વળી કચારેક એ પુષ્પ પ્રેમીઓને આકર્ષવા માટે દશે દિશામાં સુગંધની પવિત્ર સૌરલ પ્રસરાવે છે. સુગંધ અનેક પ્રકારની અથવા મિશ્રરૂપ હોય છે. તેને મનગમતી ખાસ સુગંધ છે, ચંદનની, ગુલાખની અને કેસરની. સુગંધની મધુરતા અને મીઠાશથી લગ્યાત્માને પોતા તરફ ખેંચવાના એ પવિત્ર પુષ્પના પરમ ઉચ્ચ હેતુ હાય છે. પરંતુ એ હેતુને સફળ કરવાવાળા કેટલા છીવા છે? એ દિગ્ય સુગંધના અનુલવ લેવા સદ્વત્તિવાન કેટલા છે?

અને કચારેક એ સુંદર પુષ્પ પાતાની સુંદરતાના ખ્યાલ આપવા, પાતાની પવિત્રતાનું લક્ષ કરાવવા, પાતાની ઉત્તમતાના ઉત્તમ બાધ આપવા, એક નવી આશ્ચર્યકારક રીતના ઉપયાગ કરે છે.

તે પાતાની દિવ્ય પાંદડીઓમાંથી તેજ કિરણા છોડે છે. દિવ્ય પ્રકાશની દિવ્ય રેખાઓ પાથરે છે. પ્રેમના પ્રભાવ જો કાૈઇના હુદયમાં હાય તાે તે અમૃતપ્રભાનાં પવિત્ર દર્શન કરી શકે છે, તેનાથી આકર્ષાઇ તેની સાથે એકપણે થઈ શકે છે, પણ તેવા પ્રેમપ્રભાવવાળા કેટલા જેનાે હશે ? હાં, આ પુષ્પ છે, એકલું ને અટૂલું. એ નિરંતર પ્રેમીજનની આતુરતાથી શહ જુએ છે, પાતાની દિવ્ય રીતાેથી આકર્ષવા યત્ન કરે છે, પ્રેમી સાથે ભળી જઈ એકરૂપ થવા આકાંક્ષા સેવે છે, છતાં કાેઈ ન મળે ત્યાં સુધી ધીર ને ગંભીર રહેછે.

એ પુષ્પ જગતની આંખે દશ્યરૂપ થતું નથી, મેલી દેશ હોય ત્યાં સુધી તે જેઈ શકાતું નથી. ખાદ્ય સંપત્તિ ને સમૃદ્ધિના રાગી જીવા અધ છે. ધન, સત્તા ને કીર્તિની લાલસાવાળા મેલા છે. તેઓ રાગની આગમાં ખળી જળી રહ્યા છે, તેથી આત્માના શીતળ બાગમાં તેઓ પ્રવેશતા નથી. રાગના ત્યાગમાં અનુપમ સુખ ને નીરવ શાંતિ છે, એવી તેમને કલ્પના સરખી પણ નથી. તેઓ રાગ અને દ્રેશની ભઠ્ઠીમાં ખૂબ શેકાય છે; દ્રેશથી ક્લેશ અને દુ:ખ સદા વેદા કરે છે.

તેમ છતાં સૃષ્ટિ સાવ રૂડા જીવા વિહાણી નથી, તેમાં સુષ્ટિને પામવાના ઈચ્છક જીવા પણ છે, તે રૂડા જીવા કૂડા ભાવાના ત્યાગ કરે છે. આત્મલક્ષી રૂડા ભાવાના પરમાશ્રય લે છે. તેઓ વિવેધી આંખના વધતા જતા પ્રકાશથી પુષ્પની પવિત્રતા અને નિર્મળતાને પારખી લે છે. તેની સમીપ આવવા અને ભેટવા તત્પર અને છે. પાસે આવનારમાંથી કેટલાક પાછા વળી જાય છે,

#### ૪૦ : આ ધ્યાત્મિક નિષ્ધં ધા

હિંમત હારી જઈ અપૃર્વ અવસર ચૂકી જાય છે, તેના મૃદુ અને પવિત્ર સ્પર્શના અનુભવથી, તેને નિર્મળ ભાવથી લેટવાના ઈષ્ટ સંતાષથી, તેની સહજ શાંતિના ઉપલાેગથી તેઓ વંચિત રહે છે.

કાઈ પરમ ભાગ્યવંત સત્યપુરુષાથી પુરુષ તથારુપ અનુભવી ઉત્તમ પુરુષના આશ્રયમાં રહી, આજ્ઞામાં રહી તેમની કૃપાથી અપૂર્વ અળ મેળવી એ પુષ્પને ભેટવા, તેની સાથે એકરુપ થવા શૌર્યતા ઉપજાવી સદ્કાગી થાય છે.

એ પ્રેમળ પુષ્પ એકલું અને અટૂલું ઊલું છે. કાઈ એક પુષ્પના ભાગી અનવાના આકાંક્ષી છે. તે પાતાનું વીર્ય બળ નિમિત્ત પામીને પ્રગટાવે છે. તેના હુદયમાંથી પવિત્ર પ્રેમના ઝરા વહે છે, અંતરમાં ઉત્સાહ છે, ઉલ્લાસ છે, ઉમંગ છે. એના ખળ થકી તે પેલા અલાકિક પુષ્પની સમીપ હિંમતભેર અને હાંશથી આગળ વધે છે.

પુષ્પતું મધુર સ્મિત, તેની દિવ્ય મનાહરતા, તેની મીઠી સુગંવ, તેની પ્રકાશમય જયાતિ, તેની અદ્ભુત અને અલીકિક શીતળતા તેની પાસે આવનાર ભાગ્યવંત વ્યક્તિને વધુ અને અતિ વધુ અળથી ખેંચે છે. એ પુરુષાથી પુરુષ પવિત્ર પુષ્પ પ્રતિ આકર્ષાય છે. તેનામાં પ્રેમામૃતની ધારા વરસવા માંડે છે. તે સુંદરતાથી શાભતું દેશ્ય જોઈ ને પુષ્પની ખુશીના પાર નથી, આનં દની અવધિ નથી. તે પાતાની બીડેલી પાંદડીઓ સ્નેહથી ઉઘાડે છે, જેમ જેમ એ ભાગ્યવંત વધુ નજીક આવતા જાય છે, તેમ તેમ તેને હેતથી અને પ્રીતથી આવકારવા, કહેં કે તેને પાતાનામાં સમાવી લેવા, પુષ્પ પાતાની પાંદડીઓ વધુ ઘેરમાં વિકસાવે છે.

વીર્યના અને શૌર્યના અતિ પ્રખળ વેગથી આશ્વર્યકારક એક ઝપાટે એ ભાગ્યવ'ત પુષ્પની વિકસેલીને ઉઘડેલી પાંદડીઓમાં પ્રવેશે છે. પાંદડીઓ સુધારસથી ભરપૂર છે અમૃતપ્રભાથી ખૂબ સુશાભિત છે.

પ્રખળ વીર્ય અને શૌર્યથી શાેેલતા એવા ભાગ્યવ તની દૃષ્ટિ પુષ્પની વિકસેલી ને ઉઘડેલી પાંદડીએામાં સ્થિર થાય છે. પાંદડીએા સુધારસથી ભરપૂર છે. અમૃત પ્રભાથી ખૂબ સુશાેે ભિત છે.

તેની સ્થિર દેષ્ટિના પરિણામાં પુષ્પની દિવ્યતા વધુ ને વધુ તેની નજરે અડે છ અને તેથી તે પ્રત્યેતું તેતું આકર્ષણ વધુ ને વધુ ઘેટું અને છે. તે ભાગ્યવંતતું ધ્યાન પુષ્પના મનાહરરૂપ ઉપર કૈન્દ્રિત થાય છે; ત્યારે ૪૨ : આધ્યાત્મક નિખંધા

જાણે કેમ તે અગમ્યપણે પુષ્પ પ્રત્યે ખેં ચાતા ન હોય! અને તેની સાથે એક રૂપ થતા ન હોય! એવી કલ્પના પણ કરી શકાય કે પુષ્પના ધ્યાનમાં એકાગ્ર થયેલા તે ભાગ્યવંત જાણે કે પુષ્પની વિકસેલી અને ઉઘડેલી પાંદડીઓમાં એક સુખદ કેદી તરીકે પૂરાયા ન હાય!

અર્થાત્ તે ભાગ્યવંત અને તે પુષ્પનું કાઇ દિવ્ય અને અપૂર્વ મિલન થયું હાય એમ જ લાગે! તેના આન'દ અપાર છે.

તેને કૈવળ અહિતીય સુખ છે, અપૂર્વ શાંતિ છે. તેથી તે તેમાંથી અહાર આવવાનું કેમ ઇચ્છે!

પુષ્પના અમૃત રસાસ્વાદના તે અ**ત્રુ**ભવ ક**રે** છે. તેમાંથી નીકળવું તેને કેમ ગમે?

પરંતુ સમયમર્યાદા પૂરી થતાં વીય ખળ નખળું પડે છે અને અમૃતાનુભવમાંથી તેને અનિચ્છાએ નીકળવું પડે છે અને નીકળે છે તા પણ હત્તુ તેના અંતરમાં અનુભવેલ દિવ્ય આનંદની છાયા રહી છે.

અપૂર્વ આતંદ અને અલૌકીક શાંતિના અનુભવ થયા હાવાથી તેની વૃત્તિ કરી કરી પુષ્પની મનાહરતા અને દિવ્યતા પ્રતિ વળ્યા કરે છે. તે અનુભવ માટેની ઇચ્છા તેને વાર'વાર થયા કરે છે.

પુષ્પ તે સમક્રિત.

# નિખંધ ૪ થા

### જાતિસ્મૃતિજ્ઞા**ન**

પૂર્વ ભાવ અથવા ભવાના પ્રસંગા આદિની સ્મૃતિ થવી તેને જાતિ મૃતિ જ્ઞાન કહે છે. મતિજ્ઞાનના ધારણા નામના ભેદમાં આ જ્ઞાન સમાય છે. મતિજ્ઞાનના મુખ્ય- તાએ ચાર ભેદ છે, (૧) અવગ્રહ (૨) ઇહા (૩) અવાય અને (૪) ધારણા. તે સમજવા માટે અંગ્રે છ શખ્દા કમથી આ પ્રમાણે છે:-(૧) Perception (૨) Conception (૩) Decision અને (૪) Retention. આ ચાર ભેદ જ્ઞાનની ઉત્તરાત્તર વિશેષતા અતાવનાર છે. 'આ કંઈક છે' એવું અસ્પષ્ટ જ્ઞાન તે અવગ્રહ; 'એ શું છે?' એ જાણવા માટે અંદરમાં ઉદ્ધાપાદ થવા અને 'તે આ છે કે તે છે' એવા અસ્પષ્ટ નિર્ણય થવા તે ઈદ્ધા; વિશેષ વિચારના ખળથી 'તે આ જ છે,' એવા સ્પષ્ટ નિર્ણય તે અવાય; અને તે નિર્ણય અંદરમાં દદપણ કૈાતરાઈ જાય અને ટકી રહે તે ધારણા.

જીવનાં ભવાભવનાં ભ્રમણ દરમ્યાન તેણે જે જે સાંભળ્યું હાય, વાંચ્યું હાય, જાણ્યું હાય, વિચાર્યું હાય, અનુપ્રેલણ કર્યું હાય, અનુભવ્યું હાય, તે તે સવે મતિજ્ઞાનમાં સમાય છે; અને જે જે વિષયાની ઊંડી,

૪૪ : આધ્યાત્મિક નિખધો

ઘેરી છાપ, વિચાર, અનુપ્રેક્ષણ અને અનુસવના કારણે આત્મામાં પડી હાય. તે તે સવે સંસ્કારા મતિજ્ઞાનનાં ધારણાભેદમાં સમાય છે. આ સંસ્કારા સારા વા નરસા, સાચા વા ખાટા, હિતકારી વા અહિતકારી હોઈ શકે છે; સારા અને સાચાને સુસંસ્કાર તથા નરસા અને ખાટાને કુસંસ્કાર કહે છે. અસત્ય, હિંસાદિના વિચારાથી કુસંસ્કારોના તથા સત્ય અહિંસાદિના વિચારાથી સુસંસ્કારોના વારસા મળે છે. સંસ્કારાના ઉદયભળથી તે તે વિષયાનું જ્ઞાન સ્વયં ઉપસી આવીને કાય શિક્ષ થાય છે.

આમ વિચારતાં જણાશે કે દરેક છવ પાતાનું વર્તન પૂર્વના સંસ્કાર અને અન્ય છવા સાથેના સંખંધને આધારિત કરે છે. કેટલાંક કારણા તેમજ સંજોગાની સહાયથી આ પૂર્વના સંસ્કાર કે અન્ય છવા સાથેના પાતાના સંખંધ સ્મૃતિપટ પર અંકાઈ જાય છે અથવા તા કારાઈ જાય છે, અને વર્તમાન પ્રસંગ કે વર્તનાની કડી ભૂતકાળના કાઈ ભવમાં મળી આવે છે. આ પ્રકારની સ્મૃતિ થવી તેને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન કહેવાય છે.

"સર્પમાં જન્મથી કાેંધનું વિશેષપણું જેવામાં આવે છે, પારેવાને વિષે જન્મથી નિહિ સકપણું જેવામાં આવે છે, માંકડ આદિ જંતુઓને પકડતાં તેને પકડવાથી દુઃખ થાય છે એવી ભયસંત્રા પ્રથમથી તેના અનુભવમાં રહી છે તેથી તે નાસી જવાના પ્રયત્ન કરે છે; કંઇક પ્રાણીમાં જન્મથી પ્રોતિનું, કંઇકમાં સમતાનું, કંઇકમાં

વિશેષ નિર્ભયતાનું, કંઈકમાં ગંભીરતાનું, કંઈકમાં વિશેષ ભયસં જ્ઞાનું, કંઈકમાં કામાદિ પ્રત્યે અસં મતાનું અને કંઈકને આહારાદિ વિષે અધિક અધિક લુષ્ધપણાનું વિશેષપણું જેવામાં આવે છે. એ આદિ લેદ એટલે કોધાદિ સં જ્ઞાના ન્યૂનાધિકપણા આદિથી તેમ જ તે તે પ્રકૃતિઓ જન્મથી સહચારીપણે જેવામાં આવે છે તેથી તેનું કારણ પૂર્વના સંસ્કારા જ સંભવે છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ખાળકને ધાવતાં કાેઈ શીખવતું નથી, છતાં તેને સ્વયં આવડે છે; તે પૂર્વના સસ્કારબળથી છે. " હું દેહ છું." એ પૂર્વના દેઢ કરેલા સંસ્કાર સ્વયં સહજ ફળરૂપ રહે છે. આ બધાં દેષ્ટાંતા "ધારણા"નાં છે અને આ પરથી ધારણાનું માહાત્મ્ય કેટલું છે તે લક્ષગત થશે.

### સર્વને પૂર્વલવની સમૃતિ કેમ થતી નથી?

જન્માજનમના અનુભવાનું જ્ઞાન ધારણામાં સમાય છે અને ટકીને સ્થિર રહે છે, તો તેનું સ્મરશ્રુ એટલે પૂર્વભવનું જ્ઞાન દરેકને થવું જોઈએ એમ લાગે; પરંતુ તેમ થતું નથી એ નક્કર હકીકત છે. પૂર્વભવમાં ગમે તેટલું ભણ્યા હાઈએ, ગમે તેટલું જ્ઞાન સંપાદન કર્યું હાય, તે છતાં આ ભવના જન્મકાળે તેની વિસ્મૃતિ હાય છે. આથી વિસ્મૃતિનું કાઈ સખળ કારશ્ર્ય હાવું જોઈએ, એ પ્રશ્નનું સમાધાન આત્મજ્ઞ શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજીનાં વચનાથી સમજીએ.

૪૬ : આધ્યાત્મિક નિળ'દો

" જેમ ખાલ્યાવસ્થાને વિષે જે કંઈ નેયું હાય અથવા અનુભવ્યું હોય તેનું સમરણ વૃદ્ધાવસ્થામાં કેટલાકને ચાય ને કૈટલાકને ન થાય, તેમ પૂર્વ લવતું ભાન કૈટલાકને રહે ને કેટલાકને ન રહે. ન રહેવાતું કારણ એ છે કે પૂર્વ દેહ છોડતાં આહ્ય પદાર્થોને વિષે જીવ વળગી રહી મરા કરે છે અને નવા દેહ પામી તેમાં જ આસક્ત ાહે છે. તેને પૂર્વ પર્યાયનું સાન રહે નહીં; આથી ઊલડી ુરીતે પ્રવર્તાનારને એટલે અવકાશ રાખ્યા હાય તેને પૂર્વના ભવ અનુભવવામાં આવે છે....પૂર્વ પર્યાય છોડતાં મૃત્યુ આદિ વેદનાના કારણને લઇને, દેહ ધારણ કરતાં ગર્ભાવાસને લઈને, ખાલપણામાં મૂઠપણાને લઈને અને ્વર્તમાન દેહમાં અતિ લીનતાને લઈને પૂર્વપર્યાયની સ્મૃતિ કરવાના અવકાશ જ મળતા નથી; તથાપિ જેમ ગર્ભાવાસ તથા ખાલપણ સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરીને તે નહાતાં ચામ નથી. તેમ ઉપરનાં કારણાને લઇ ને પૂર્વ પર્યાય રમૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરીને તે નહોતા એમ કહેવાય નહીં. જેવી રીતે આંબા આદિ વૃક્ષાની કલમ કરવામાં આવે છે તેમાં સાનુકૂળતા હોય તા થાય છે, તેમ નો પૂર્વ પર્યાયની સમૃતિ કરવાને ક્ષયાપશમ આદિ સાનુકૂળતા (थे। व्यता) छ।य ते। जातिस्मरणुज्ञान थाय. पूर्व संज्ञा કાયમ રહેવી એઈ એ. અસંશીના ભવ આવવાથી જાતિ-સમરણજ્ઞાન ન થાય."

पूर्व सवनी विश्मृति थवातुं धारख ज्ञानने गाढ

लितिस्भृतिज्ञानः ४७

આવરષ્યુ આવી જવું તે છે; અને ગાઢ આવરષ્યુનાં કારણા છે: (૧) પૂર્વ દેહ છોડતાં જીવના ઉપયાગ દેહ અને ખાદ્ય પદાર્થોમાં ચીટકી રહીને દેહત્યાં થવા, (૨) ગર્ભાવાસનાં દુઃખનું વેદન દેહાસક્તિપૂર્વ કથવું, (૩) જન્મ-વેળાની વેદના પ્રસક્તભાવે સહેવી, (૪) 'દેહ તે–હું' એ ભાવનું નિરંતર સ્મરષ્યુ.

આ પ્રમાણે સુખ્યપણે અને વિશેષે કરીને બહુલ-તાએ અનતું હાવાથી પૂર્વભવની સ્મૃતિ થવી દુર્લભ થાય છે. કાઈ વિરલા જીવાને જાતિસ્મરણજ્ઞાનના ઉત્તમ લાભ મળે છે; સર્વને તે લાભની પ્રાપ્તિ થવી અસ'ભવિત છે.

### જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન કાેને થવું સંભવે છે?

મિતિજ્ઞાનાવરથા ગાઢપણે અંધાવાનાં કારણા ઉપર જણાવ્યાં, તેથી ઊલડું ન્યૂનાધિકપણે અન્યું હોય તો પૂર્વભવની સ્મૃતિ આવવી શક્ય થાય છે. પૂર્વદે છોડતાં એટલે મરણ સમયે જીવના ઉપયાગ દેહમાં તીલપણે વળગી રહ્યો ન હોય, દેહાસક્તિની પ્રખળતા કેટલાક અંશે મંદ હોય, તથા નવા દેહ ધારણ કરી ગભાવાસમાં રહેતાં તથા જન્મ થતાં દેહાસક્તિનું કાઈ પ્રકારે મંદપણું હોય તા જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન તેના પ્રમાણમાં પ્રગટે છે. નિયમ એ છે કે જેટલા અંશે દેહાસક્તિનું તીલપણું, તેટલા અંશે જ્ઞાનાવરણનું ગાઢપણું અને જેટલા અંશે દેહાસક્તિનું નાલરણનું ન્યૂનપણું.

૪૮ : આધ્યાત્મિક નિળ'ધો

આ રીતે માેહનીય અને જ્ઞાનાવરણ કર્મા વચ્ચે ગાઢ સંખંધ છે.

મિથ્યાત્વસહિત અજ્ઞાનદશા હોય તા પણ પૂર્વોક્ત કારણસર જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન થવું સંભવે છે. તે જ્ઞાન સાત વર્ષની વય પૂર્ણ થતાં પહેલાં થયું હાય અને તપાસમાં સત્ય જણાયું હાય તા પણ તેની વિસ્મૃતિ થાડા જ કાળમાં થઈ જાય છે, અને તે પરમાથે ઉપકારી થઈ શકતું નથી. આઠમા વર્ષના પ્રારંભ પછી ગમે તે વચે પૂર્વભવના જ્ઞાનના ઉઘાડ થયા હાય, તા તે ટકી રહે છે અને આત્મજ્ઞાનના અપૂર્વ લાભના અધિકારી બનાવે છે. આ રીતે જાતિસ્મરણજ્ઞાનનું માહાત્સ્ય ઘણું માટું છે. આ જ્ઞાન મનુષ્ય, દેવ, નારક અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિય' ચ્ચેમ ચારેય ગતિના જીવાને થઈ શકે છે.

દેહત્યાગના અવસર સમકિતી જીવાના ભાવા ધર્મ-મય અને પ્રભુમય હોય છે અર્થાત્ દેહાત્મભાવ હોતો નથી, તેથી તેમનું જ્ઞાનાવરણ તથા દર્શનાવરણ હળવું થઇ જાય છે. તે કારણે તેમના છેવટના તીલ દે મ'દ ધર્મ ભાવાનુસાર તેમને બીજા ભવમાં જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન વહેલું કે માેડું, બાલવયમાં, કિશારવયમાં કે યુવાવયમાં થવાના યોગ સહજ આવે છે ને ઉપકારી થાય છે. જેટલી જાન અને સ્વભાવ દશા ઊંચી, તેટલી પૂર્વ ભવની સ્મૃતિ જલદી આવે છે. આથી જ્ઞાની પુરુષોને બીજા ભવમાં પૂર્વ-ભવાનું જ્ઞાન અવશ્ય થાય છે.

ચારથી છ સાત વર્ષની ઉંમરના આળકાેને પૂર્વ-ભવની કેટલીક સ્મૃતિ આવ્યાના અને તપાસને અંતે સત્ય હોવાના દાખલાએ નાંધાયા છે. છાપાએ કે પુસ્તકા દ્વારા તે જાણવામાં આવ્યા હશે; પર<u>'ત</u> ઉંમર વધતાં **ખાળક માેટું થયા પછી આવેલી સ્મૃતિ ચાલી ગઈ હોય** છે અને આશ્ચર્ય તાે એ છે કે કેટલાક કિસ્સામાં તેને लतिस्मृतिज्ञानथी लाखेल प्रसंगानी याही हेवा છતાં તેવી સ્મૃતિ થયાની પણ વિસ્મૃતિ થઈ જાય છે. તેના કારણમાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પૂર્વદેહના ત્યાગના સમચે કાૈઈ પ્રકારે દેહાસક્તિનું કાૈઈ અ'શે મ'દપર્હુ' હતું અને તેના લાભ કાઈ પ્રગટ કે અપ્રગટ નિમિત્તને પામીને તેને થયા અને બાદમાં જ્ઞાનાવરણના ભારે ઉદયથી જ્ઞાનની વિસ્મૃતિ પણ થઇ. તે જ બાળકને કરીથી સાત વર્ષની ઉંમર વીત્યા પછી પૂર્વભવતું જ્ઞાન થાય તાે તે ટકી રહે છે, પૂર્વ આવેલ અને વિસ્મૃત થયેલ જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનની કડી સાથે જોડાઈ આગળ ને આગળ વધે છે એટલે નવા નવા પ્રસંગા અને અન્ય જીવા સાથેના સંખંધા- સગ-પણા સ્મરણમાં આવતાં જાય છે. આ જ્ઞાન તેનાં જીવનનાં વહેણને આમૃલ પરિવર્તન લાવી બદલાવે છે અને પરમ ઉપકારી થાય છે.

## कतिस्भृतिज्ञानना प्रकारीः

આ જ્ઞાનને સામાન્ય અને મુખ્ય એમ એ પ્રકારમાં વહે'ચી શકાય; અને તે બન્નેના લેદા પણ ઘણા છે. આ. ૪ ૫૦ : આધ્યાત્મક નિવ'દા

सायान्य प्रकारमां आवेक स्मृतिनी असर ઉपर ઉपरनी, आछी अने तरत भूंसाई जाय तेवी छाय छे. घणीवार ते स्मृति पर ध्यान हेवामां आवतुं नथी; तेनुं हाई अशी माढात्म्य छे छतां ते परत्वे हुक्क अपाय छे, आधी ते ज्ञाने। विकास यता अटके छे. जो ते प्रत्ये उपयोग हेवामां आवे, अथवा ते गुण्तज्ञाननां निष्णात अनुकावी पुरुष पासेथी मार्ग्हर्शन मेणनी येग्य यत्न करवामां आवे तो, ते ज्ञान विक्रसित करी शक्षय, तेने। इयित क्षाक मेणवी शक्षय अने सत्य छवन तरक प्रयाण करी शक्षय.

सामान्य जातिस्मृतिज्ञाननां देष्टांती व्या रह्यां :

કાઈ અજાણ્યા અને અપરિચિત સ્થળે એકલા અથવા કાઈ મિત્રાદિ સાથે કરવા ગયા હાઈએ; સ્થળનું સૌંદર્ય, આજુબાજીના મકાનાની કળાત્મક રચના, સુંદર શેરીઓ અને રસ્તાએ વગેરે હર્ષથી જેતાં હાઈએ, તેવામાં કાઈ રચના કે રસ્તા જોતાં કાઈ કારણ વિના એકાએક ક્ષણ માત્ર સ્તબ્ધ થઈ જવાય, સ્થિર થઈ જવાય અને તત્કાળ અંદરમાં તે દશ્ય પરિચિત હાય એવું સુખદ લાન થાય, તેવું કચાંક કચારેક પણ જોયું છે એવી સ્મૃતિના ઝબકારા આવે તે આ જ્ઞાનમાં સમાય છે. એકલા હાઇએ તા કદીક 'કચાં' અને 'કેત્રી રીતે' જોયું છે તે જાણવાની જિજ્ઞાસાથી ઉઢાપાહ થવા સંભવ છે અને તે વેળાએ જ્ઞાનાવરણ હળવું હાય તા ઝંખનાના પરિણામ

ે પૂર્વ તું ચિત્ર તાદેશ્ય થાય છે: પરંતુ આમ માત્ર કચારેક અને છે. સમુહની સાથે હોઈ એ તેા કાં તાે તે સ્મૃતિની ઉપેક્ષા કરાય છે અને કાં તાે કૂતુહલતાથી તે વાત સાથીદારાને કહેવામાં આવે છે. વિશેષ વિચારણા માટે ક્યાન દેવામાં આવતું નથી.

કાઈ વખત રસ્તામાં ચાલતાં જતા હાઈએ અને સામે કાઇ અજાણી વ્યક્તિ, સ્ત્રી, પુરુષ કે બાળક, દષ્ટિ સન્મુખ થતાં એકાએક અંદરના ઊંડાણમાંથી ભાવ ઉપસી આવે કે તેના ચહેરા પરિચિત લાગે છે અને કચાંય પણ જોયા હાય તેવી ઝાંખી થાય છે. તે પ્વ<sup>c</sup> પરિચયની ઝાંખી તે પણ જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના એક પ્રકાર છે. ઘણું કરીને જોનાર આ પ્રસંગને સામાન્યપણામાં ગણે છે અથવા 'ઘણાંને જેયા હાય તે બધું સ્મૃતિમાં થાડું રહે!' એમ મન મનાવી પ્રસંગની ઉપેક્ષા કરે છે અથવા સમાન મુખાકૃતિવાળાં કેટલાંક હોય છે તેથી કંઈક ભૂલ થઈ હશે એમ માની સંતાષ લે છે અથવા કદાપિ પૂર્વ જોયેલ હશે તો ભવે તેમ હા પણ અત્યારે તેતું કંઈ પ્રયોજન નથી એમ ધારી મનને વાળી ક્રે છે. ક્વચિત્ એવું બને છે કે સ્મૃતિના બળશી આશ્ચર્યસુગ્ધ થયેલ જોનાર વ્યક્તિ અન્ય વ્યક્તિને પૃછે છે, ''તમારું નામ સુંદરદાસને ?" ઉત્તરમાં બીજી વ્યક્તિ જ્યારે ના પાઉ છે ત્યારે તે કહે છે, "માક કરજો, મારી ભૂલ થઈ. " એમ કહી છુટા પડે છે. પાછળથી પ્રથમ વ્યક્તિ

પર : આધ્યાત્મક નિખ'ધા

વિચારે છે કે સુંદરદાસ નામની કાઈ વ્યક્તિથી પાતે પરિચિત નથી છતાં તે નામ હૈયે આવી હાેઠથી કેમ બાલાયું હશે? વિધિની વિચિત્રતા કે મનની કલ્પના ગણી તે પ્રશ્નને ઉપશમાવે છે અને પ્રસંગને વિસ્મૃત કરે છે. આ પૂર્વભવના પ્રસંગની ક્ષણિક સ્મૃતિ છે.

કાઇ વેળા સ્વજના, સંબંધીએ કે મિત્રા એકઠાં મળી અવનવા અનુભવ પ્રસંગાની વાત કરતા હાય, હળવા અથવા ભારે દિલથી ચર્ચાયતી હાય, ત્યારે કાઈને કાઈ પ્રસંગ અથવા સિદ્ધાંત વાત પાતે જાણેલી અથવા અનુભવેલી હોય એવું અંતરમાં ભાસન થાય, તે જાતિ-સ્મૃતિજ્ઞાનના સામાન્ય પ્રકારમાં લેખાય. અહીં તે શ્રોતાનું ચિત્ત, વર્ણીત થતા અનુભવ પ્રસંગમાં એકાએક લીન શાય; અંદરમાં થાડી ક્ષણા સુધી ઉદ્ધાપાદ થયા હાય 📆 છે અને સાંભળેલી વાત પાતાને પરિચિત છે એમ લાગે છે. તેની સ્તહ્યતા જોઈ જયારે ખીજા તેનાં કારણ માટે પ્રશ્ન કરે છે. ત્યારે તે પાતાની વાત જેમ છે તેમ કહી ખતાવે છે. સહુને થાેડું આશ્ચર્ય થાય છે; કાેઇ તેને અભિનંદન આપે છે; કાઈએ આ ગાન સંખંધી જાણ્યું હાય. કે વાંચ્યું હાય તે આ શક્તિ કેળવવાની ઉમદા સલાહ આપે છે. કાઈ તેને કલ્પનાશીલ ઊર્મિવાળા ગણી અનુ-ભવને કલ્પનાના પ્રતિખિંબ તરીકે ચોળખાવે છે અને તેને કુલ્પનામાં ન રાચલાં, મનની નિર્જાળતા અટકાવવાની સલાથી શિક્ષા આપે છે. તેમ છતાં એ અનુભવ સામાન્ય

लिस्भृतिज्ञान : ५३

जितिस्मृतिज्ञानने। क्षेष्ठ नानंदे शाग छे.

વળી કાઈ વેળા શાંત ચિત્તથી અને રસાસ્વાદપૂર્વક કાઇ વાર્તાના ગ્રંથ કે નવલકથા કે આધ્યાત્મિક શાસ્ત્ર કે અન્ય કાઈ પુસ્તક વાંચતા હાઈ એ, ત્યારે તેમાંની કાઈ વાત અથવા તેવા પ્રસંગ જાણે પાતે કચારેક અનુભવ્યા હાય તેવી સ્પષ્ટ છાપ અંદરથી ઉપસી આવે તાે સમજવું કે તે જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના કાઈ પ્રકાર છે. સામાન્ય રીતે તે વાંચતી વખતે ચિત્ત એકાએક સ્થિર થાય છે; તે સ્થિરતા થાડી ક્ષણા માટે હાય છે અને તેટલા અતિ અલ્પ કાળમાં પૂર્વાતુલવની સ્મૃતિ સન્મુખ થાય છે. આવું કચાંક જાણ્યું છે અગર અતુભવ્યું છે તેની જાણ થાય છે. પછી ખૂબ વિચાર કરતાં આ લવમાં તાે તેવું કાંઈ બન્યું નથી તેની ખાતરી થાય છે ત્યારે અનુલવના સમા-ધાનના પ્રશ્ન કાયડારૂપ ખને છે; ઉકેલ જડી શકતા નથી તેથી મુંઝવણ ભરેલ પ્રશ્ન છૂટી જાય છે. કાઇક विरक्ष व्यक्ति क तेने। आंत बाववा प्रयत्न करे छे आने ભાગ્યશાળી થાય છે. સર્વને માટે આ કાર્ય થવું સુલભ નથી. સુલભ થવા માટે પૂરી જિજ્ઞાસા, ઉત્સાહ, ખંત અને ધીરજ હાેવાં ઘટે છે.

કાઈ કુટુંખ સાથે ઐાળખાણ થતાં અથવા એાળ-ખાણ વધ્યા પછી વિશેષ પરિચયમાં આવતાં, તેનાં કેટ-લાક સલ્યા પાતાના હાય તેમ અંતરમાં પ્રેરણા થાય, પારકાં નથી એમ લાગે તથા સ્વાભાવિક પ્રેમનું સ્કુરણ ચાર્જ : આપ્યાત્મિક નિખંદા

વહેવા માંડે તા માનવું કે આત્માએ કાઈ પૂર્વ ભવનાં સંખંધની અંદરમાં સ્મૃતિ લીધી છે અને પાતે પાતાને પ્રેરણા આપી તેની જાણ પ્રગટ કરી છે. આ પ્રકારના અનુભવ જાિસ્મૃતિજ્ઞાનમાં આવે છે અને અત્યાર સુધી જણાવેલ અનુભવા કરતાં આ અનુભવ વિશિષ્ટ પ્રકારના અને ઉચ્ચ કક્ષાના છે. આ પ્રકારના અનુલવ ઘણું કરી આત્મસાનના પ્રકાશ થઈ જ્ઞાનદશા વધ્યા પછી થાય છે: તેથી વિસ્મૃતિ થતી નથી એટલું જ નહીં પણ અનુભવ-નાર જ્ઞાની પુરુષ તે વ્યક્તિએાના આત્મકલ્યાણુની સાધ-નામાં ઉત્તમ નિમિત્ત થાય છે; તેમને અધ્યાત્મમાગધાં પ્રેરે છે અને માર્ગ પર ચડાવે છે.

## મુખ્ય જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન :

આ બીજા લેદને પણ એ વિલાગમાં વહેંચી શકાય; (૧) આત્મજ્ઞાન પ્રથમતું અને (૨) આત્મજ્ઞાન પછીનું ळातिस्भृतिज्ञःन.

અગાઉ જણાવ્યું તે પ્રમાણે આત્મજ્ઞાન પ્રથમનું જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન સાત વર્ષની વય પહેલાં થયું હોય તે। તે ભૂલી જવાય છે અને પરમાર્થે ઉપકારી થતું નથી. તે વય સુધીમાં પૂર્વ ભવની સ્મૃતિમાં પાતાનું જન્મસ્થળ, ગામ, નામ ઉપરાંત પાતાના કુટું બીજના જેવાં કે મા, આપ, પત્ની, પુત્રાદિનું નામ સહિત જ્ઞાન આવે છે. આવા ઘર્ણા સત્યસ્વરૂપ દેર્ણતા છાપાં કે પુસ્તક દ્વારા જાણવામાં ત્માવ્યાં છે ને આવ્યાં કરશે.

ં જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન : ૫૫

सात वर्षानी वय वीताव्या आह अभे त्यारे पूर्व-ભવના પ્રસંગ કે પ્રસંગાતું જ્ઞાન અત્યંત ઉપકારી થાય છે; કેમકે તે જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન **તેને આ**ત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે અધિકારી ખનાવે છે. તે જ્ઞાનના અપૂર્વ પ્રભાવથી પૂર્વે પાતે હતા, વર્તમાને છે એમ જલાયાથી આત્માના અસ્તિત્વ અને નિત્યત્વની પ્રતીતિ આવે છે. વળી વિશેષ વિચારથી પાતાને થતા શુભ અશુત્ર ભાવા તથા દેહાદિ સંખધે સુખ દુ:ખનું વેદન જોતાં પાતે જ કર્માના કર્તા-ભાકતા છે એમ શ્રહા થાય છે અને વિચારની શ્રેણીમાં આગળ વધતાં શુસાશુભ ભાવતું મંદપાયું અને ક્ષીણપાયું અનુભવગમ્ય હાઈ તેના ક્ષય પણ થઇ શકે એવા શ્રદ્ધા-ભાવ આવે છે, એટલે માેક્ષ છે એમ અંદરમાં શ્રદ્ધા આવે છે તથા ભાવાના ક્ષય કરવા માટે સંચમાદિ સાધન ઉપયાગમાં લેવાય તા સિહિ મળા એ વાત તેના હૃદયમાં સહજતાએ ઉતરી જાય છે. આ રીતે આત્માનાં છ પદ તેની શ્રદ્ધામાં આવતાં આત્માનુસવરૂપ આત્મદશા પ્રાપ્ત थवी सुक्षल थाय छे, डेमडे तेनी किज्ञासाथी तेने यथा-ચારુય નિમિત્ત મળી રહે છે.

આત્મજ્ઞાન થવા પ્રથમનું અને સાત વર્ષની વય પછીનું જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન આ રીતે જ્યત્યંત ઉપયોગી, લાભકાયી અને ઉપકારી છે. તે પ્રયટવાના નિમિત્તમાં વર્ષમાને બનેલ કાઈ ગંભીર પ્રસંગ કે પ્રસંગા અને તેની આત્મા પર પડેલી ઘેરી ઊંડી છાપ હોય છે; તે

#### પક: આપ્યાત્મક નિળધા

થેરી છાપને લીધે અંતરંગમાં "આ શું?", "આમ કેમ અને શા માટે?" "તે શું હશે?" વગેરે પ્રશ્નોથી આત્મા ઘેરાય છે અને સમાધાન માટે પરમ જિજ્ઞાસાથી ઉહાપોહ કરતાં કરતાં ઊંડા ચિંતનમાં પડી જાય છે. ચિંતનની ગુફામાં પ્રવેશતાં જાણે થાક લાગ્યા હોય ને ઊંઘમાં પડી જવાય અથવા જાણે ધક્કાની કળ ઊતરી ગઇ હોય ને શાંતિમાં ડૂખી જવાય તેમ તે ખાદ્ય વાતાવરણની અસરથી મુક્ત થઇ સ્થિર, શાંત અને શૂન્ય થાય છે. તેવી સ્થિરતાવાળી સ્થિતિમાં પૂર્વ લવમાં ખનેલા પ્રસંગની સ્મૃતિ આવી, તાદ્રય ચિત્ર ખડું થાય છે અને પ્રશ્નરૂપ કાયડાના મુખદ ઉકેલ મળી આવે છે.

આત્મજ્ઞાન થયા પછીનું જાતિ સ્મૃતિજ્ઞાન ઘણું કરીને વહેલા અથવા માડા થાય જ છે અને તે સહજપ્યેણું આવે છે. લગલગ દરેકને પૂર્વે પાતે કાેેે હતા ? કાેં કાેં હતા ? કાેં કાં કાંં હશે ? કાંના સંભંધમાં કેવી રીતે હતા ? પાતે શું કર્યું હશે ? ધર્મારાધન, લાેકાેપયાંગી સત્કાર્યો વગેરે કેવાં કર્યાં હશે ? એ આદિ ભાવા થયા હાેય છે. તેથી તે પ્રકારનાં કર્મા અંધાઇ, નિકાચિત થઈ ઉદયગત થાય છે ત્યારે પૂર્વે અનુભવેલા પ્રસંગા અને તેની વાત સ્મૃતિમાં આવે છે જે સદ્દગુરુના નિમિત્તથી પાતાને જ્ઞાન થયું છે, તે ગુરુદેવ સાથે પાતાના પૂર્વ સંખંધા કેવા પ્રકારના હતા એ વગેરે વિગતનું જ્ઞાન તેને થાય છે. સંસાર સગપણના સંખંધા, સત્સંગસંખંધા, પારમાર્થિક સંખંધા જેમ હતા

ત્તેમ ધીમે ધીમે, ડુકડે ડુકડે અથવા સળંગ સ્મૃતિમાં પ્રકાશિત થાય છે. જેમ જેમ મતિજ્ઞાન નિર્મળતાને પામતું જાય છે અને આત્મદશા ઉચ્ચતાનાં એક પછી એક શિખરને પ્રાપ્ત થતી જાય છે, તેમ તેમ પૂર્વના લવા વધારે ને વધારે જ્ઞાનદર્ષ્ટિમાં આવે છે; પ્રસંગા ને ભવાની સંખ્યાની સ્મૃતિનું પ્રમાણ વધી જાય છે. જ્ઞાની ્પુરુષાને વર્ષમાન પામતાં જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનથી ઉત્તમ ્લાલ એ થાય છે કે તેમના અ'તરમાં રહેલ વૈરાગ્ય વિશેષ વિશેષ પ્રદીપ્ત થાય છે, રાગાદિ ભાવા પર અદ્ભુત કાભુ પ્રકાશિત થઇ પરમ ઉદાસીનતા પ્રગટ થાય છે અને સ'યમના સુવાસિત ક્લડાં મઘમઘી ઊઠી, આત્માની જ્યાતિનાં તેજને વિશેષ અજવાળી તેજોમય અનાવે છે. -આવું છે અદ્ભુત સામથ્ય જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનનું; આવી છે ેતે પવિત્ર જ્ઞાનની ચમત્કૃતિ; આવેા છે તેનાે પરમ ઉપકારી પ્રભાવ!

## જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન થવાનાં નિમિત્તો :

" આ કાળમાં પણ કાઇ કાઇ મહાત્માઓ ગત-ભવને જિત્સમરણજ્ઞાન વડે જાણી શકે છે; જે જાણવું કલિપત નહીં પણ સમ્યક્ હાય છે. ઉત્કૃષ્ટ સંવેગ, ગ્રાનચાગ અને સત્સંગથી પણ એ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે શું કે તે ભૂતભવ પ્રત્યક્ષ અનુભવરૂપ થાય છે.

"જ્યાં સુધી ભૂતભવ અનુભવગમ્ય ન થાય ત્યાં સુધી ભવિષ્યકાળતું ધમ પ્રયત્ન શંકાસહ આત્મા કર્યો ્પટ : આધ્યાત્મિક નિળધા

કરે છે અને શંકાસહ પ્રયત્ન તે ચાગ્ય સિહિ આપતું નથી. 'પુનર્જન્મ છે' આટલું પરાક્ષે-પ્રત્યક્ષે નિઃશંકત્વ જે પુરુષને પ્રાપ્ત થયું નથી, તે પુરુષને આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હોય એમ શાસ્ત્રશેલી કહેતી નથી."

— श्रीभइ राજयंद्रळ, पत्रांड (६४)

सामान्य व्यतिसमृतिज्ञानना प्रधारानु वर्षान स्थागण આપ્યું હતું ત્યાં તે જ્ઞાન થવાનાં સામાન્ય નિમિત્તો જણાવ્યા હતા, જેમકે પૂર્વે જોયેલ સ્થળ અથવા દશ્ય પૂર્વે સાંલળેલ વાત અથવા પ્રસંગકથા એ આદિ ખીજા ભવે પુનઃ અનુભવમાં આવવાં. અહીં મુખ્ય જાતિસ્મૃતિ-જ્ઞાન ઉદ્ભવવાનાં કારણા દર્શાવ્યા છે અને તે ખૂબ જ મહત્ત્વનાં છે. તેમાં પ્રથમ છે ઉત્કૃષ્ટ સંવેગ. સંવેગ શખ્દના અર્થ છે સમ્યક પ્રકારના વેગ; આત્માના ભાવની ગતિ પરલાવથી છૂટી સ્વલાવ તરફ વળી ઉચ્ચતમ સ્તરને. પહેાંચવાની ઉત્કૃષ્ટ અભિલાષા તે સંવેગ; અથવા આત્માની પરમ શુદ્ધતાની એટલે માેક્ષની પરમ ઈચ્છા તે સ વેગ. સંવેગ આવવાનું કારણ છે નિવે'દ એટલે સંસારસુખની અનભિરુચિ; નિવે<sup>૧</sup>દ અવસ્થા સત્શ્રહાના અળથી જન્મ પામે છે; શ્રદ્ધા એટલે અનિત્ય અને અશરણરૂપ સંસારતું ેસત્યસ્વરૂપ અને ચૈતન્યતું નિત્યત્વ તથા સહજ અગ્યા ખાધ સુખરવરૂપ ખતાવનાર સત્પુરુષનાં અમૃતવચનામાં. तहीनता आधी क अनंतहालधी रेभडता, रेअजता अने संसारहाणानी क्षाता भाता शुद्ध यैतन्यस्व३५ निकत्मानी

દયા, અને અતુકંપા આવતાં તે જ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવાની હાંશ, જિજ્ઞાસા તથા તાલાવેલી જાગવાથી, તે ભાવામાં રમ્યા કરવાથી, ચિત્ત ત્યાં ચાંટી રહેતું હાવાથી, "હું' કેમણ છું? કચાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ?" એના વિચારમાં લીન થવાથી એક સુભગ પળ જાતિસ્મૃતિ- જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે.

ખીજું નિસિત્ત કારણ છે, જ્ઞાનચાગ, જ્ઞાન એટલે तत्त्वज्ञान अने थे। ग स्पेटले लेडावुं, सेडइप थवुं, सेड-તાર થવું; આથી જ્ઞાનયાગ એટલે જે ત્રિકાળી શુદ્ધ અનુ-પમ તત્ત્વ છે, તેમાં એકતાર થવાના સત્ય પુરુષાર્થ એ જ્ઞાનચાેગ. તેની પ્રાપ્તિ માટેનાં જે જે સાધનાે છે તેમાં એકલય લાવી નિષ્ઠાપૂર્વ ક સાધના કરવી તે પણ જ્ઞાનચાેગ માં સમાય છે. જ્ઞાનયાગમાં મુખ્યપણ નિજ શુદ્ધાત્માનુ છે; પ્રધાન અવલંબન તેનું જ છે; એકલક્ષી દ્યેય-બિ*'*દુ પણ તે જ છે. સાધનાકાળમાં ઉદ્યાસીનતાસ'ચુક્ત ચિત્તસ્થિરતા જ્યારે સફભાગ્યચાેગે આવી જાય છે, અને મન ખાહ્ય ઉપાધિથી વિરક્ત થઈ શાંત થાય છે, ત્યા**રે** પૂર્વે કાઈ વેળાએ ગતભવ જાણવાની જિજ્ઞાસાએ કરી, નિકાચિત કર્મ ખંધન ઉપાર્જન કર્યું હાય તે ઉદયગત થતાં પૂર્વલાવ લા ભવા સમરાષ્ટ્રમ થાય છે; કચારેક વળી પૂર્વે આરાધન કરેલાં જન, ઉપવન આદિ ક્ષેત્રા, જ્ઞાનચર્ચા આદિ પ્રસંગા અને ધ્યાન સમાધિયાગા દિવ્ય દેષ્ટિ સન્મુખ તાદેશ્ય થાય છે. 🛒 🦠 🛴 🔻 🔻 🔻 🔻 🔻

### ૬૦: આધ્યાત્મક નિર્ભધા

त्रीलुं हारण सत्संग हत्युं छे. सत्संगतुं माद्धात्म्य म्यार छे; तेनां उत्तम ह्यांथी ते उत्हृष्टताओ शाले छे. "सत्संग मण्या के तेना प्रलाव वर्ड वांछित सिद्धि थर्ध प्रश्ती छे. गमे तेवा पवित्र थवाने माटे सत्संग श्रेष्ठ साधन छे. सत्संगना सामान्य भर्थ ओटेदी के उत्तमना सद्धवास.... आत्माने सत्य रंग यदावे ते सत्संग... क्यां शास्त्रोनां सुंदर प्रश्लो थाय, क्यां उत्तम ज्ञान-ध्याननी सुक्था थाय, क्यां सत्पुरुषानां यित्र पर वियार णंधाय, क्यां तत्त्वज्ञानना तरंगनी बहेरीओ छूटे, क्यां सरण स्वलावथी सिद्धांत वियार यर्थाय, क्यां मे।क्षणन्य ध्यन पर पुष्ठण विवेयन थाय ओवा सत्संग ते महादुर्धन छे.

પોતાની સન્માર્ગને વિષે ચાગ્યતા જેવી છે, તેવી ચાગ્યતા ધરાવનારા પુરુષાના સંગ તે સત્સંગ કહ્યો છે. માટા પુરુષના સંગમાં નિવાસ છે, તેને અમે પરમ સત્સંગ કહીએ છીએ, કારણ એના જેવું પરમ હિતસ્વી સાધન આ જગતમાં અમે જોયું નથી અને સાંભળ્યું નથી."

" અચિંત્ય જેનું માહાત્મ્ય છે એવું સત્સંગરૂપી કલ્પવૃક્ષ પ્રાપ્ત થયે, જીવ દરિદ્ર રહે એમ અને તેર આ જગતને વિષે તે અગિયારમું આશ્ચર્ય જ છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

સત્પુરુષ કે જ્ઞાનીપુરુષના પવિત્ર સત્સંગના અપૃર્વ ચોગ પ્રાપ્ત થવા જો કે **દુર્લભ છે, તો પણ** કાઈ મહા પરમાથ પુષ્યના ઉદયે તેવા જાગ અને ત્યારે પૂર્વ ભવની સ્મૃતિ થવી સુલભ થાય છે; પાતાનું જ્ઞાન-દર્શનને આવરણ કરનારું કર્મ હળવું હોવું જોઈએ એ નિયમ તા છે જ. એવા પુરુષની શાંત મુખમુદ્રાના દર્શન, પવિત્ર હુદયગ'ગામાંથી પ્રવહતી અમૃતસ્વરૂપ વાણી એ આદિના પ્રભાવથી સત્સંગીના અંતરમાં જાગૃતિ આવે છે અને એથી પ્રભાવિત થયેલું તેનું ચિત્ત ચિંતનની ઊંડી ગુફામાં સરી પડે છે અને ગતલવમાં તે પુરુષ સાથે થયેલ સમાગમ યાેગા તથા ખીજા પ્રસંગારૂપ મોક્તિકા તેના હાથમાં આવે છે. કાઈ વાર સમસ્વભાવી અને પાતાના જેવી ચાગ્યતા ધરાવનાર પુરુષા સાથેના સત્સંગ, જેમાં આત્માના વૈભવની સુકથા થતી હોય, સત્પુરુષના ગુણ્યમૂહની વહાલી કથની કહેવાતી હાય અને આન' દતર' ગની લહેરીએ છુટતી હાય, તેવા અમૂલ્ય સત્સંગથી પણ ચિત્ત શાંત થાય છે, રાગદ્વેષની પરિણતિ-રૂપ સાંકળ લૂટી જાય છે અને હુદય આનંદવિલાર ખની એકાગ અને સ્થિર થતાં પૂર્વ ભવતું જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે.

" આમ આ ત્રણે નિમિત્તકારણાથી ભૂતલવ પ્રત્યક્ષ અનુલવરૂપ થાય છે" એટલે મનઃચક્ષુ સમક્ષ તે દેશ્યરૂપ થાય છે. જાતિસ્મરણજ્ઞાનનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં વચના શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજ્એ પ્રકાશ્યાં તે મુજબ જ્યાં સુધી ગતલવ અનુલવગમ્ય ન થાય ત્યાં સુધી ધર્મ પ્રયત્ન

શંકાસહ થતું હાવાથી યાગ્ય સિહિ આપતું નથી. જાતિસ્મૃતિ-ज्ञान थवाथी आत्माना अस्तित्व अने नित्यत्व संभाधे નિઃશંકપણં આવે છે. આ નિઃશંકતા પરાક્ષપણે અથવા પ્રત્યક્ષપણે થવી જ જોઈએ; તે ન હાય ત્યાં સુધી આત્મજ્ઞાન થયું હોય એમ શાસશૈલી કહેલી નથી. એના અર્થએ થયા કે પાતાના પૂર્વભાવ કાં તા પાતાના जातिस्मरध्जानथी पाते जाधे अने निःशं धाय अथवा કાઈ સદ્ગુર કહી ખતાવે એટલે પરાક્ષપણે જાણે અને ેતે કારણથી નિઃશંક થાય. કાેેેઇવાર શ્રી સદ્ગુરુ પૂર્વ-ભવના કાઇ અગત્યના પ્રસંગ જણાવે છે ત્યારે શિષ્યના જ્ઞાન આહેના પડદા ખસી જાય છે અને પાતાને તેની સ્મૃતિ પ્રત્યક્ષપણે આવે છે, તા વળી કાઇવાર જ્ઞાનાવર-્ણીય તેમ દર્શનાવરણીય કર્મા ભારે ઉદયમાં હાય તેથી શ્રી ગુરૂએ કહેલી ગતભવની કથા પાતે સ્મૃતિમાં ન લાવી શકે તાે પણ તેની શ્રી ગુરૂદેવમાં અડાેેલ શ્રહા હાવાને હીધે તે વાતના નિઃશંકપણે સ્ત્રીકાર તેના આત્મામાં ્થાય છે અને ત્યાં જ પરિણામ પામે છે. એમ પણ અને છે કે કચારેક સત્પુરુષ પાતાના અદ્ભુત વચન-અળથી કાઈ મનુષ્ય કે સંસી પંચેન્દ્રિય તિર્વાચના જીવને તેના કલ્યાણાર્થે બાધ આપે છે, પૂર્વ ભવના પ્રસંગ કહ્યું સંભળાવે છે અને તેની સ્મૃતિ કરાવે છે. શાસ્ત્રમાં આવા ઘણા દર્શાતા સુપ્રસિદ્ધ છે, જેમાં શ્રી મહાવીર પ્રભુએ ચંડકાશી નાગને પ્રતિબાધીને જાતિસ્મરણજ્ઞાન કરાવ્યું હતું તે પ્રધાનતાએ શાલે છે.

## જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન ચારે ગતિએામાં થાય છે.

श्री किनेश्वरदेवने। सिद्धांत छे हे आत्मशाननी श्राप्तिनां निभित्तोमां कातिरमृतिश्चान पण क्षेष्ठ हारण छे अने तेने। बाल मनुष्य, देव, नारही तथा तिय यगितनां संश्री छवने मणी शहे छे. कातिरमृतिश्चान थवानां निभित्तोनं विवेचन पूर्व अपार्ध गश्च छे. आ शाननी श्राप्ति सर्व गतिनी अपेक्षाक मनुष्यगतिमां विशेषताक अने सुबलताक थाय छे. मनुष्य पीता थही हे परना निभित्त थही ते शान मेणवी शहे छे; नारही मुण्यताक पीताना क जणथी अने हवियत् क परना आश्रयथी पूर्व लवनी रमृति हरे छे; नरहगतिना छवोमां होई होई क तेलुं शान बेवा लाज्यशाणी थाय छे; संशी तियं य छवोमां इत्यन्न थतुं आ शान मुण्यताक परना के। य अने आबंजन उपर आधारित छे, अपवादमां हचारेह क पेता थही थाय.

હવે દેવગતિના જીવા સંખંધ વિચારીએ. આ ગતિમાં સર્વ જીવાને જન્મથી જ સહજ અવધિજ્ઞાન હાય છે; તેના ઉપયોગથી તે જીવા પાતાના ગતભવ જોવા જાણવા સમર્થ છે. અવધિજ્ઞાનનું ન્યૂનાધિકપણું ભલે હાે, પણ તેઓ બધા ગતબવ તાે જોઈ જાણી શકે છે; અને જ્યારે તેમ છે તાે પૂર્વભવનું જ્ઞાન થતું હાેવાના કારણે તે સમસ્ત જીવા આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના અધિકારી નિયમ મુજબ થાય છે; પરંતુ તે સર્વને સમક્ત થતું નથી એ

૬૪ : આધ્યાત્મિક નિળંધા

પણ સત્ય હકીકત છે. તા તેનું કારણ શું? ગતલવ જોવા જાણવાનું કાર્ય મિતિજ્ઞાનથી (જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનથી) તથા અવધિજ્ઞાનથી થાય છે. ત્યાં ઉપયાગની દેષ્ટિએ સમા-નતા અને ફળની અપેક્ષાએ ભિન્નતા શા માટે? તે અન્તે જ્ઞાન વચ્ચે તફાવત શાે? આ પ્રશ્ન જરૂર ઉપસ્થિત થાય (નારકી જીવાને પણ જન્મથી સહજ અલ્પ અવધિજ્ઞાન છે એટલે ત્યાં પણ તે જ પ્રશ્ન ઉદ્દમવ પામે છે).

તેના સમાધાન માટે આટલું વિચારવું યાેગ્ય છે. અવધિજ્ઞાનમાં ઉપયાગ મૂકવા પડે છે તે ખરું છે, પરંતા તે સહજ છે અને ત્યાં ઊંડું ચિંતન નથી, જાતિ-રમૃતિજ્ઞાન વખતે ઊંડા ચિંતનમાં પડી જવાય છે; અવ-ધિજ્ઞાનમાં વિશેષ જિજ્ઞાસા, ઉદ્ધાપાદ તેમજ ઝુરણાં નથી, જ્યારે તે અધી અવસ્થાએા જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન લેતી વેળાએ હાય છે; અવધિજ્ઞાનમાં અંતર સ્થિરતા નથી, બીજામાં છે: પહેલામાં વૈરાગ્યની ઝલક પણ નથી જ્યારે બીજામાં વૈરાગ્યતું મુખ્યપર્ણું છે. આથી અવધિજ્ઞાનથી પૂર્વભવ જોવા જાણવા છતાં તે પ્રસ'ગ કે પ્રસ'ગાની આત્મા પર વૈરાગ્યભાવની અસર થવા પામતી નથી, આત્માના અસ્તિ-ત્ત્વ. નિત્યત્ત્વ આદિ પદ સંખંધે સુવિચારણા કરવા જેટલા અવકાશ નથી હાતા અને તેથી જોવા જાણવાતું કાર્ય ઈન્દ્રિયા અને મનના કાર્યાની પેઠે સામાન્ય થઈ જાય છે; પરંતુ જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનથી જાણેલ પૂર્વ ભવના પ્રસંગ (પ્રસંગા) વિશેષ વૈરાગ્યને પ્રેરે છે, તેની આત્મા પર

દઢ અને ગાઢ છાપ પડે છે, તેથી વિશિષ્ટ પ્રકારની સુવિ-ચારણાના જન્મ થાય છે અને વૃત્તિ સ્વરૂપ પ્રતીતિ કરવા પ્રતિ વળે છે. આ પરથી જિલ્લાશે કે દેવને તથા નારકીને પૂર્વભવતું જ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન દ્વારા થતું હોવા છતાં તે આત્મજ્ઞાન માટે અધિકારીપણું આયવા સમર્થ નથી.

ते જ પ્રમાણે મનુષ્ય અને તિય' ચ( સંજ્ઞી) ગતિના કાઈ ફ્રાઈ અજ્ઞાન જવાને પણ અવધિજ્ઞાન થવાનું શ્રી જિને સ્વીકાર્યું છે અને તેમ છતાં તે જ્ઞાન તે જવાને પરમાર્થ ઉપકારી થવાનું કહ્યું નથી; તેનું કારણ ઉપરના વિવેચનથી જાણવું. અજ્ઞાનદૃષ્ટ જવાને જે અવધિજ્ઞાન છે તેને કુઅવધિજ્ઞાન કહ્યું છે; કેમકે મતિજ્ઞાનની સમલ સ્થિતિને લીધે કંઈ કંઈ નિજ કલ્પનાઓ અવધિજ્ઞાનમાં સ્થિતિને લીધે કંઈ કંઈ નિજ કલ્પનાઓ અવધિજ્ઞાનમાં જ્ઞાનને દ્ધિત કરે છે; તે જ્ઞાનમાં સત્ય અને અસત્યનનું માત્રણ હોય છે; કચારેક કલ્પનાનાં અળથી કંઈક જુદું જુએ છે, તેમ જાણે છે.

સંગ્રી તિયે ચ ગતિના જીવાને ઘણું કરી જ્ઞાની પુરુષના પરમ ઉપકારી નિમિત્તથી જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન થાય છે; કાઈક જ જીવને પૂર્વ સંસ્કારાની જાગૃતિથી તે જ્ઞાન થવું સંબવે છે. કાઈ જીવે ધર્મ સાવમાં અજ્ઞાનપણે રહી આરાધન કર્યું હોય ત્યારે અથવા ત્યાર પછી માચા કપટાદિના ઉતારી પાડે એવા દાષો કર્યા હોય તેવા જીવને પૂર્વનું શુભ આરાધન કર્યાની સ્મૃતિ દુઃખાના વેદનકાળે

#### **૬**૬ : આધ્યાત્મિક નિખંધા

થવા સંભવ છે; આ દુઃખાે શાથી, શા માટે એ પ્રક્ષના સમાધાન માટે અંતરમાં થતાે ઉઢાપાેઢ કવચિત્ જાતિ-સ્મૃતિજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે છે.

નરકગતિના જીવા માટે પણ ઉપર કહ્યું તેમ સમજવું. તે ઉપરાંત ઉપરની નરકામાં વસતા નારકી-એકને પાતાના પૂર્વ લવના કાઈ સમ્યક્દષ્ટિ મિત્રદેવ જિલ્લાન કરાવે છે અથવા લાવિ તીર્થ કર જેવા સમ્યક્દષ્ટિ મહાત્માઓ-જેએ પાતાની પૂર્વની ભૂલાને લીધે નરકગતિને વર્યા હાય, તેઓ અન્ય ઋણાનુઅ'ધી નારકીઓને પૂર્વની સ્મૃતિ કરાવી તેમનું કલ્યાણ કરે છે. સમ્યક્દિ મહાત્માઓ જ્યાં હાય ત્યાં માત્ર કલ્યાણનું કાર્ય કરતા હાય છે; તેમનું જીવન પાતાનાં કર્માની નિવૃત્તિ માટે અને લાકહિતની આવૃત્તિ માટે હાય છે.

## જાતિસ્મિતજ્ઞાનવાન ગત લવ કેવી રીતે દેખે છે?

આ સંબંધમાં પરમકૃષાળુ આત્મજ્ઞાની શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં વચના અહીં ઉતારાએ છીએ.

"નાનપણે કાઇ ગામ, વસ્તુ આદિ જોયાં હાય અને માટપણે કાઇ પ્રસંગે તે ગામાદિનું આત્મામાં સમરણ થાય છે તે વખતે, તે ગામાદિનું આત્મામાં જે પ્રકારે લાન થાય છે, તે પ્રકારે જાતિસ્મરણજ્ઞાનવાનને પૂર્વભવતું લાન થાય છે. કદાપિ આ ઠેકાણે એમ પ્રશ્ન થશે કે, 'પૃત્વભવમાં અનુભવેલાં એવા દેહાદિકનું આ ભવમાં ઉપર કહ્યું તેમ ભાન થાય એ વાત યથાતથ્ય માનીએ, તાે પણ પૂર્વ ભવમાં અનુભવેલાં એવા દેહાદિ અથવા કાઈ દેવલાકાદિ નિવાસસ્થાન અનુભવ્યાં હાેય તે અનુભવની સ્મૃતિ થઈ છે અને તે અનુભવ યથાતથ્ય થયાે છે, એ શા ઉપરથા સમજાય?

"તા એ પ્રશ્નનું સમાધાન આ પ્રમાણે છે:-

"અમુક અમુક ચેપ્ટા અને લિંગ તથા પરિણામ આદિથી પાતાને તેનું સ્પષ્ટ ભાન થાય છે, પણ બીજા કાઈ જીવને તેની પ્રતીતિ થવા માટે તા નિયમિતપણ નથી. કવચિત અમુક દેશમાં, અમુક ગામ, અમુક ઘેર, પૂર્વે દેહ ધારણ થયા હાય અને તેનાં ચિહ્ના બીજા જીવને જણાવવાથી તે દેશાદિનું અથવા તેનાં નિશાનાદિનું કંઈપણ વિદ્યમાનપણં હોય તેા ગીજા જીવને પણ પ્રતીતિના હેતુ થવા સંભવે; અથવા જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનવાન કરતાં જેનું विशेष ज्ञान छे ते ला . तेम क केने लातिस्भृतिज्ञान છે, તેની પ્રકૃતિ આદિને જાણતાે એવા કાઇ વિચારવાન પુરુષ પણ જાણે કે આ પુરુષને તેવાં કંઈ જ્ઞાનના સંભવ છે અથવા જાતિસમૃતિ હોવી સંભવે છે; અથવા જેને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન છે, તે પુરુષના સંખ'ધમાં કાઈ છવ પૂર્વ લવે આવ્યા છે, વિશેષે કરીને આવ્યા છે, તેને તે સંખંધ જણાવતાં કંઇપણ સ્મૃતિ થાય તાે તેવા જીવને પથ પ્રતીતિ આવે. "

-- શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

#### **૧૮**: આધ્યાત્મિક નિષ'ધા

ઉપરનાં વચનામાં સહુના અનુભવરૂપ વ્યવહારિક દેખ્ટાંતથી સમજાવ્યું કે જેમ નાની વચે ગામ, શેરી, ઘર, મિત્ર, કુટું બીજના આદિ નેચા હાય અને પછી માટી વચે કાઇ વાતચીત, સ્વભાવ આદિની ચર્ચા વગેરે પ્રસંગના નિમિત્તથી આત્મામાં પૂર્વે નેચેલાં અને અનુભવેલાં તે ગામ આદિ સ્મૃતિરૂપ થાય છે અને જે રીતે તેનું આત્મામાં સાન થાય છે, તેમ જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનવાનને તે પ્રકારે પૂર્વ ભવના પ્રસંગ કે પ્રસંગાનું કાઇ નિમિત્ત પામીને ભાન થાય છે એટલે પૂર્વ ભવના પ્રસંગનું આબેહૂબ ચિત્ર પાતાના મનઃચક્ષુ સમક્ષ ખડું થાય છે. જેમ થિયે-ટરમાં પડદા પર ચલચિત્ર જોઈએ છીએ તેમ ચિત્તની સ્થિર અને શાંત અવસ્થામાં દિવ્ય આકાશના પડદા પર પૂર્વ ભવના પ્રસંગનું ચિત્ર દેખાય છે.

તે દખ્યમાં કચારેક ગામ, નગર, ઘર, કિલ્લા આદિ દેખાય છે, તો કચારેક તે ઉપરાંત પૂર્વની અમુક સંખંધિત વ્યક્તિ કે વ્યક્તિઓ પણ જેવામાં આવે છે. ઘણું કરીને વ્યક્તિની દેહાકૃતિ વર્તમાન લાવમાં જેવી હોય તેવી દેખાય છે અને તેથી ઓળખવાનું કાર્ય સુલભ ખને છે; ઉદાહરણ તરીકે આ લવમાં એક મિત્રની પુત્રી છે (અથવા હતી) તેના તે જ દેહે તે જ્ઞાનમાં પાતાના પૂર્વભવમાં પાતાની પુત્રીરૂપે હતી એમ જણાય તેથી તેને તુરત ઓળખી શકાય અને પૂર્વના સગપણ સંખંધનું જ્ઞાન પણ થાય. કાઇ વખત વ્યક્તિ ન ઓળખી

શકાય એવા દેહે દેખાય, ત્યારે એ વિકલ્પની શકચતા છે કે તેવી દેહધારી વ્યક્તિ કાં તા પૂર્વભવના સંબ'ધ-વાળી હાય અને પૂર્વ લવમાં તેના જે દેહ હતા તે દેહ-રૂપે દેખાય અથવા તા તે વર્તમાન ભવમાં વિદ્યમાન હાય પરંતુ તેની સાથેના પરિચય હજુ સુધી થયા ન હાય તેમ ખને. આ રીતે થાય ત્યારે એાળખવાનું કાર્ય કઠણ અને એ સમજાય તેવું છે. આવી સ્થિતિમાં પ્રથમ વિકલ્પે જે અપરિચિત દેહાકૃતિ ધરાવતી વ્યક્તિ જોવામાં આવે છે ત્યારે અંદરમાં, કાેેે હશે ? એ પ્રશ્ન થતાં તેની એાળ ખાણ આપતું જ્ઞાન સહસા વિલંખ વગર અંતરપ્રેરણાશી આવી જાય છે; તેથી વર્તમાનમાં પરિચિત વ્યક્તિના દેહ પૂર્વ કૈવા પ્રકારના હતા અને પાતાની સાથે કેવા સંખંધ હતા તે જથાઇ જાય છે. માટા ભાગના દાખલાએામાં ઘણું કરીને આમ બને છે; છતાં કચારેક એાળખાણ ન ચવાના કાયડા અણાઉકેલ પણ રહે છે; ત્યાં પણ જો યથાર્થ જિજ્ઞાસાથી ઉકેલ માટેના પુરુષાર્થ કરવામાં આવે તા અદષ્ટ જ્ઞાન દષ્ટ થઈ શકે છે. બીજા વિકલ્પમાં પરિ-ચયમાં નહીં આવેલ એવી દેહાકૃતિવાળી વ્યક્તિ વિદ્યમાન હોય, તાે તે વહેલે અથવા માેડે સંબંધમાં આવે છે અને ત્યારે પૂર્વે અનુભવેલ સ્થિતિની સ્મૃતિ થતાં કાય-ડાના ઉકેલ સહજ થઈ જાય છે. સમાધાન થવાના અથવા ન થવાના આધાર જ્ઞાન અને દર્શનને આવરણ કરનાર કર્માના ક્ષયાપશમ ઉપર રહ્યો છે તે નિયમ નિર'તર

૭૦: આધ્યાત્મિક નિબંધો

સ્મૃતિમાં રાખવા; ક્ષચાપશમ શક્તિ વધારે હાય તે સમાધાન થવાનું જ અને જે એક્ઝી હાય તા પ્રશ્ન પ્રશ્ન-રૂપે રહેશે.

કાઈ પુરુષને ઉચ્ચ ગતિ પામેલા કાઈ જ્ઞાની મહાત્મા અથવા મહાપુરુષનાં પરસ કલ્યાણકારી વચના વાંચતાં કે સાંલળતાં તે જ્ઞાનીપુરુષની અવિદ્યમાનતા હોવા છતાં, ન સમજાય તેવા પ્રેમ હૃદયમાં પ્રગટે તા સમજવું કે તે પુરુષને તે મહાપુરુષ સાથે પૂર્વના શુભ સંબંધ કાેઇ પ્રકારે હોવા જોઈ એ, અને આ લવમાં તા થયા નથી તે તા નિશ્ચયરૂપ વાત છે. હવે તે પુરુષ જેમ જેમવાં ચ છે, વિચારે છે, સમજે છે, તેમ તેમ તેઓ તે મહાપુર્ષ પ્રત્યે પ્રેમભાવ ઊછળી ઊછળીને વધતા જાય છે, અત્યંત અહાભાવ પ્રગટ થઇ તેના આત્માને પ્રેમામૃતશ્સથી ભીં જવી દે છે અને પછી તા જાગૃત થયેલ તેના ભાતમામાં તે મહાપુરુષ સાથે પાતાના કેવા પ્રકારના સંખંધ પૂર્વ<sup>°</sup> ભવમાં થયા હશે તે જાણવાની તીત્ર તમન્ના ઉત્પન્ન થાય છે, તેતું ચિત્ત તે એક જ સાવમાં અળવાનપણે કૈન્દ્રિત થઈ જાય છે, તેમાંથી છૂટલું હોય તાેપણ ન छूटी शहाय तैवी वेगवाणी वृत्ति रह्या क हरे छे. हही। કૈ તેનું હૃદય તેની પાછળ ઘેલું ખની જાય છે. જિજ્ઞાસા, तमन्ना अने ध्येयनी क्षेष्ठ अवने कारणे तेने कातिसमृति-જ્ઞાત થાય છે, જેમાં તે મહાપુરૂષ સાથેના પાતાના પૂર્વ સંખંધ પ્રસંગા દેષ્ઠિગાચર થાય છે. તેની ઇચ્છાનું કળ પ્રાપ્ત થયા પછી તેના આત્મામાં જગ્બર પરિવર્લન થાય છે અને આત્મદશા જલદીથી વધે છે.

જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના એક બીજો પ્રકાર જોઈએ. આ પ્રકારમાં પૂર્વભવના પ્રસંગ અથવા પ્રસંગાની સ્મૃતિ આવીને તે જ્ઞાનમાં હ્યાસે છે પણ પ્રસંગાે દેશ્યરૂપ થતા નથી, એટલે જ્ઞાન થાય છે પરંતુ દર્શન થતું નથી. આ અનુભવમાં પ્રસ'ગાને દર્શાવતા વિચારાના નિમ'ળ પ્રવાહ ક્રમઅન્દ્ર વહેતા હાય છે અને અનુસવનાર તેનું જ્ઞાન સ્પષ્ટપણે કરે છે. પહેલાં આમ બન્સું, પછી આમ અને ત્યાર પછી આમ એ રીતે ખનેલા પ્રસંગાનું જ્ઞાન વિચાર-ધારાથી પ્રગટ થાય છે, જાણે કેમ કાેઇ કુશળ કથાકાર કાૈઈ શાસ્ત્ર કથાતું ક્રમસર સુંદર વર્ણન કરતા હાેય અને આપણે શાંત ચિત્તથી સાંભળતા હાઈએ તેમ અનુભવ થાય છે. જ્ઞાન થવું પણ દર્શન ન થવું તેના કારણમાં તે વખતે અનુભવ કરનારને જ્ઞાનાવરણ કર્મના વિશેષ ક્ષયાપશમ હાવાથી જ્ઞાનનાે ઉઘાડ છે તેથી જ્ઞાન થાય **છે** પરંતુ દર્શનાવરણ કમ<sup>6</sup>ના ઈષ્ટ ક્ષચાેપશમ ન હાેવાથી પ્રસંગા દર્શનરૂપ થતા નથી. આ પ્રકારની સ્મૃતિના અતુસવ ઘણું કરીને જ્ઞાનદશા આવ્યા પછી થાય છે અને ક્વચિત જ આત્મજ્ઞાન થતાં પહેલાં થાય છે. આ પણ એક ઉપયોગી પ્રકાર છે અને તેની અસર ઊંડી અને દ્યેરી હાય છે.

છર : આધ્યાત્મિક નિળ'ધા

## આ પૂર્વ લવતું જ્ઞાન છે એમ શા પરથી સમજાય?

પૂર્વ લવમાં અનુલવેલાં દેહ, સ્થાન, ઘર તથા પ્રસંગાદિનું જ્ઞાન ઉપર કહ્યું તેમ આ લવમાં થાય એ વાત સ્વીકારીએ તા પણ તે પૂર્વ લવના અનુલવની સ્મૃતિ થઈ છે ને તે અનુલવ યથાતથ્ય એમ જ છે, એ શા ઉપરથી સમજાય? વિચારના ચક્રમાં અટવાયેલા ચિત્તમાં તે વિચારાની પડેલી છાપ જેમ સ્વપ્નમાં પ્રતિબિ'બિત થાય છે તેમ આ લવમાં ગુપ્તપણે કે પ્રગટપણે પાતે જ કરેલા લાવા આ પ્રકારે પ્રતિબિ'બિત થઈ તેનું લાન કરાવે છે, એમ કેમ ન હાય?

એ પ્રશ્નના સમાધાન માટે પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં વચના શરૂમાં ટાંકચાં છે; ત્યાં કહ્યું હતું કે અમુક અમુક ચેષ્ટા અને લિંગ તથા પરિષ્ણુમ આદિથી પાતાને તેનું સ્પષ્ટ ભાન થાય છે, એ વચનાને વિશેષ-તાએ સમજીએ. એ તા નિયમ છે કે કાઈ પણ જીવના પૂર્વનાં ભાવા, વિચારા, ટેવા, આદતા, ચેષ્ટાઓ આદિની પરંપરા ત્યાં સુધી ચાલે છે કે જ્યાં સુધી તેમને સ્વપુરુ-ષાર્થ ખળથી નકાર વર્તાવી અટકાવવામાં ન આવે. પૂર્વ ભવની મુખ્ય મુખ્ય ચેષ્ટાઓ અને ભાવાની પરિષ્ણિત આ ભવમાં મુખ્યતાએ ચાલી આવી દિષ્ટિગાચર થાય છે. અમુક પ્રકારે બેસવું, અમુક રીતે ચાલવું, અમુક પૈક્રીથી વાત કરવી, અમુક ઢખથી વર્તના કરવી, અમુક પ્રકારે અંગમરાડ કરવા, અમુક રીતે હસવું ઈત્યાહિ चिष्टां आ आहतइ प थर्ण लाय छे अने थील सवे ते प्रिश् के ल प्रभाषे याद्या आवे छे. तेथी पातानी टेवा, आहता, चेष्टां ओ पाताने सुपरिचित हावाथी तेना आधारे पूर्वं सवना अनुसवनी स्मृति प्रतीतिइप थाय छे. ते उपरांत विशेष प्रतीति भाटे परिष्णाभना ले आधार छे ते ते। ओर ल छे. पूर्वं सवनी स्मृति आवतां ले दृश्य देभाय छे तेनी असर आत्माना परिष्णाम उपर थाय छे, आंदरमां अगम्यपष्णे तेना स्वीहार थाय छे अने ते पूर्वं सवनी घटनाना अनुसव छे ओवी प्रतीति परिष्णाममां आवे छे. ते ल रीते चिन्हा परथी पण् थंत्री अनुसव पूर्वं सवना छे ओम प्रतीत थाय छे. स्वपनमां प्रतिणिति थयेला सावाना अथवा लेथेली चेष्टां ओना साननी असर परिष्णाममां तेवा प्रहारे थती नथी ओ मुण्य सेंद छे.

જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન જેને થયું છે, તેની પ્રતીતિ બીજાને થવા માટેના જે નિયમા શ્રીમદ રાજચંદ્રજીએ ખતાવ્યા છે તે અતિ સ્પષ્ટ છે એટલે તે સંખંધે કાેઈ વિસ્તારની આવશ્યકતા નથી.

# પૂર્વ ભવતું જ્ઞાન ઇચ્છીએ તાે લઇ શકાય?

ચૈતન્યાત્મક જીવ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, ભવાભવમાં તેણે જે જે જોયું છે, સાંભાળ્યું છે, વાંચ્યું છે, અનુભવ્યું છે, તે તે સર્વ તેના જ્ઞાનમાં અંકિત થઇ ને રહ્યું છે, તેનામાં જ્ઞાનના **૭૪** : આધ્યાત્મિક નિખંધા

અખૂટ ભંડાર છે, માત્ર તે જ્ઞાનનાે ઉઘાડ કરી અનુભવાની સ્મૃતિ લેવી હોય તે৷ અમુક ચાક્ક્રસ નિયમાના આરાધનથી લઈ શકાય છે. પાતે પાતાના જ અનુસવાનું સ્મરણ ન કરી શકે એ અસંસવિત છે. જ્ઞાન આડે જે કર્મરૂપી પડદાે છે તે ખસેડવાના છે, જેટલે અંશે પડળનું અંધારું ફ્રુર થાય, તેટલે અંશે જ્ઞાનજ્યાતિના પ્રકાશ પ્રગટ થાય. અત્યાર સુધીના લેખમાં સહજપણે પૂર્વ ભવતું જ્ઞાન સ્વર્ધ પ્રગટ થાય છે તેના પ્રકારા વગેરેની વાત જણાવી; હવે અહીં તે જ્ઞાનની પ્રગટતા માટે શું કરવું, કેમ કરવું? તે પરના વિચાર અને વિધી જણાવીએ છીએ.

ત્રાન અને દર્શનને આડે આવી આવરણ કરનાર<sub>ે</sub> કર્માને જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. તે અંધાવાતું મૂળ કારણ જીવની દેહાસક્તિ, પર પદા-થીમાં માહ અને સુખબુદ્ધિ છે. તે દેહોા જેમ જેમ ઘટતા જાય, ટળતા જાય અને નિષ્ટ શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રત્યે वृत्ति वणी ज्ञानिपिषासा वधती जाय, तेम तेम ज्ञाननाः ઉઘાડ પ્રગટ થતા જાય. દાેષાની ન્યૂનતા ને ક્ષીણતા થવા માટેનાં નિમિત્ત કારણા છે. સત્શ્રત, સદ્વિચાર, સ્વાધ્યાય, સદાચાર, સત્સંગ અને જ્ઞાની પુરુષના સમાગમયાગ, અને તેમાં પણ છેલ્લું જણાવ્યું તે કારણ પ્રધાન છે. સદા-ચારનું હૃદયથી સેવન અને પૂર્વ સવ જાણવાની વારંવારની परम किज्ञासा छीय ते। पण कातिसमृतिज्ञान प्रगट થાય છે.

ઉપરાક્ત કારણાનું આરાધન કરતાં કાઈ મનુષ્યને પાતાના પૂર્વભવના પ્રસંગાની સ્મૃતિ લેવાની ઈચ્છા થાય, તા તે ઇચ્છાને વાગાળી વાગાળીને દ્રઢ અને અળવતી કરવી પડે છે; તેના તે જ ભાવમાં ઈચ્છાને રાેકી સ્થિર કરવી પડે છે; સ્મૃતિ લેવી છે અને આવશે જ એવી નિઃશંક શ્રદ્ધા કેળવવી જરૂરી ખને છે. તે સ્મૃતિ ન આવે ત્યાંસુધી ધીરજ, હિંમત અને સમતા રાખવાની આવ-શ્યકતા છે. એક વારના આ અલ્યાસ કરવા જરૂરી છે એટલે કે ઇચ્છાશક્તિ અથવા જિજ્ઞાસામળ કેળવવાં <mark>જોઈએ. પછી વિચારભળથી પૂર્વના સંસ્કારાે જા</mark>ગૃત થાય છે અને પૂર્વના પ્રસંગના અનુસવ સ્મૃતિમાં આવી દેશ્યરૂપ ખને છે. કાઇપણ સિદ્ધિ માટે પ્રથમનું કાર્ય કઠિનતાવાળું હોય છે અને કચારેક સફળતા ન મળતાં નિરુત્સાહ અને નિરાશાનાં વાદળ ઘેરાઈ જતાં જોઈ, પ્રયત્ન છેાડી દેવાની હુદ સુધી આવી જવાય છે; ઘણું કરી તે વેળાએ તે મનુષ્ય લગભગ સિ**હિની** સીમા સુધી પહેાંચ્યાે હાૈય છે અને જરાક માટે અટકથો હાય છે, પરંતુ તેને તેની ખબર હાેતી નથી; જો જાણે તાે તેને કેટલાે એક થાય. કેટલા અકસાસ થાય!

શરૂની આકરી કસોટીમાંથી પસાર થવાય તા પછી કઠિનતા ટકી શકતી નથી અને આગળ ઉપર તા સુલ-લતા પ્રાપ્ત થાય છે અને એક નહીં પણ ઘણા ભવાતું જ્ઞાન મેળવી શકાય છે.

#### જાર : આધ્યાત્મિક નિભંધા

ધારા કે આજે કાઇ મતુષ્યે પૂર્વભવની સ્મૃતિ લેવાના દઢ નિર્ધાર કર્યો; સદાચાર, સત્સંગ આદિ પૂર્વ તૈયારીરૂપ ઉપકારી સાધન તેની પાસે છે અને આરાધે છે. લક્તિ આદિ સાધનાના અળથી તેનાં આવરણકર્મી શિથિલ થયા વિના રહેતાં નથી. તેણે તા હવે ઇચ્છાબળ વધાર્યા કરવાનું છે. પ્રતિદિન રાત્રે અનંત ઉપકારી પ્રભુજને પૂર્વસવ જાણવાની જિજ્ઞાસા પૂર્ણ કરવા માટે પ્રેમભાવપૂર્વ કની વિન'તિ કરવી અને તે દયાળુ અને કુપાળ પ્રસુ આજે જ રાત્રે જ્ઞાન આપશે એવી શ્રદ્ધારૂપ ે<mark>ભાવના ઊંઘનાે ત્યાગ થઈ શકે ત્યાં સુધી</mark> ભા**વ્યા કરવી**, ઊંઘના ઉદય આવતાં ભક્ષે તેને વશ થઈ જવાય. સવારના જાગ્યા પછી જ્ઞાન ન આવ્યું હોય તા કંઈ ફીકર ન કરતાં હવે આજે આવશે એવા આશાપૂર્ણ ભાવમાં રમવું. ક્રીથી વિનંતિ કરવી, ભાવના ભાવવી, છે, ત્રણ, પાંચ, સાત દિવસા વીતી જાય તાે પણ હિંમત અને ધીરજના અંત ન લાવવા, પરંતુ ઊલડું અળવાન થતાં જવું. દયાળ દેવને હિ'મતથી કહેવું કે "હું થાકવાના નથી, તમે જ્ઞાન આપા ત્યાં સુધી અટકવાના નથી, કસાટી લલે કરા પણ પાર ઉતરીશ અને જ્ઞાન મેળવીશ.'' ત્યારે એક સુભગ દિવસની ઉષા ઉગશે; તે જ ભાવ અને તે જ ચિંતનમાં રહી અંતરમાં ઊંડા ઊતરવાનું શારૂ **થશે**; ખહારનું ભાન અને જ્ઞાન લુપ્ત થતું જશે; ચિત્તની એકાગ્રતા અને સ્થિરતા વધતાં પહેલાં કચારેક

આછા પીળા, વાદળી કે લાલ, લીલા રંગનાં વાદળ પસાર થતાં દેખાશે અને પછી પડદા પર ચિત્ર જેતાં હોઈ એ તેમ અંતર્ચક્ષુ સામે ગત લવના પ્રમુંગ આલેખાતા જણાશે. અગાઉ જણાવ્યું તેમ જાતિસ્મૃતિ- જ્ઞાનના પ્રભાવથી વિચારનું, આચારનું અને જીવનનું ધ્યેય બદલાય છે અને તેમાં જખ્બર કલ્યાણકારી પરિ- વર્તન થઈ જાય છે. જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના મહિમા કાઈ અલીકિક છે.

'' હું કે ાથુ છું ? કચાંથી થયાે ? શું સ્વરૂપ છે મારૂં ખરું ?' કાૈના સંબ'ધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહેરું ?' એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત ભાવે જો કરે, તાે જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનથી તે પૂર્વભવને અનુભવે."

# જતિસ્મૃતિજ્ઞાનવાન પાછળના કેટલા ભવ જાણી શકે?

જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન એટલે જીવની પૂર્વ પર્યાય કે પર્યાયોનું જ્ઞાન; મતિજ્ઞાનની નિર્મળતા થવાથી આ જ્ઞાનની પ્રગટતા હોય છે; નિર્મળતાનું ન્યૂનાધિકપણું અહંતા, મમતા અને પરમાં સુખબુદ્ધિના ત્યાગ પર અવલ ખિત છે; પૂર્ણ નિર્મળતા તથા પૂર્ણ શુદ્ધતા તો કેળવજ્ઞાનને વિષે છે, જેમાં ત્રણે કાળના સર્વ પદાર્થો, સર્વ લાવો ને સર્વ પર્યાયો એક જ સમયે યુગયત જાણી દેખી શકાય છે. મતિજ્ઞાનની તેવી સમર્થતા નથી તેથી પૂર્વલવા જાણવાની મર્યાદા છે; અમુક હદ સુધી જ તે

૭૮ : આધ્યાત્મિક નિખધો

પાછળના લવા જાણવાની શક્તિ ધરાવે છે. તે હૃદ કર્યા સુધીની ? એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં પરમ કૃપાળ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ કહ્યું છે કે "પૂર્વ સંજ્ઞા કાયમ રહેવી જોઈએ. અસંજ્ઞીના લવ આવવાથી જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન થાય."

એના અર્થ એ થયા કે મતિજ્ઞાનની નિર્મળતા વિપુલતા સુધી પહેાંચી શકે છે અને એ નિમળ જ્ઞાનરૂપ દર્પાથુમાં જીવે અસંસીપણું છાડી સંસીપણું પ્રાપ્ત કર્યું: તે વખતના પ્રથમ લવથી અત્યાર સુધીના સમસ્ત લવા પ્રતિબિંબિત થાય છે. જીવના આત્મિક વિકાસમાં સંગ્રી-પણાના પહેલા ભવ તિય' ચ ગતિમાં હાય છે; ત્યાં કેટલાય ભવા કર્યા બાદ મતુષ્યદેહ મળે છે અને પછી કમેળ'ધના ફળ અનુસાર ચારે ગતિમાં તિયે'ચ, મનુષ્ય, નરક અને દેવ-બ્રમણ થાય છે. તે સર્વ ગતિના સર્વ ભવાનું ભાન " જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન " ના પ્રભાવથી આવી શકે છે. એટલે આ જ્ઞાનની મર્ચાદા હોવા છતાં તેની જાણવાની શક્તિ કંઈ એાછી નથી, આશ્રય પમાડે એવી અદ્ભૂત છે, સંત્રી-પર્શું પ્રાપ્ત થયા પછી સિદ્ધપર્યાય સુધીની કાળ મર્યાદા શાસ્ત્રમાં એ હજાર સાગરની કહી છે; તેમ ન થાય તાે છવતું ઉતરાશુ થઈ તે એકેન્દ્રિય સુધી પહેાંચી જાય છે અને કરીથી ચઢાણ કરવું પડે છે.

હવે પ્રશ્ન એ થાય કે અસંસીના લવ આવવાથી જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન અટકી કેમ જાય છે? અસંસીના લવા

**જા**તિસ્મૃતિજ્ઞાન : ૭૯

ૈકેમ જાણી શકાતા નથી ? તેલું સમાધાન આ પ્રમાણે વિચારી શકાય.

સંજ્ઞાની પ્રાપ્તિથી વિચારશક્તિ અને વિવેકશક્તિ આવે છે અને તેના ઉપયોગે ભવા અને સાવાની છાપ આત્મા પર વિશેષે કરીને ગાઢપણે પડે છે તેથી મતિ-રાનની ઉચિત નિર્મળતાથી તે સર્વ ભવાનું જ્ઞાન મેળવી શકાય છે. બીજી તરફ અસંગ્રી ભવામાં વિચાર-વિવેક-શક્તિના અલાવે લવા અને લાવાની છાપ સુક્ષ્મપણ થતી હાવાને કારણે તે જાણવાને માટે સૂક્ષ્મતાવાળું જ્ઞાન, અતિ અતિ નિમ ળ, શુદ્ધ જ્ઞાન જરૂરી છે અને તેવુ ત્રાન તા કેવળજ્ઞાન સિવાય બીજે હાઈ શકતું નથી. આ વાત બીજી રીતે કહેવી હાય તા એમ કહેવાય કે लित्समृतिज्ञान भितज्ञानना धारणाना सेहमां समाय छे; અને ધારણા એટલે દહતાએ પહેલી છાપ અથવા દઢ સંરકાર; અસંશીના ભવમાં તેવી છાપ અંકિત થવી અસ'-अवित छे; तेथी तेवी छाप न डीय ते। जातिस्मृतिज्ञान તેનું કાર્યે કરતા અટકી જાય તે સમજાય તેવા પ્રકાર છે.

## પરિશીષ્ટ

## શ્રીમદ્દ રાજ્ય દ્રજી જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના પ્રસંગા

કચ્છના રહીશ ભાઇ પદમશીભાઇ ઠાકરશી વિ. સં. ૧૯૪૨ થી શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવ્યા હતા. તેમણે એક વખત મું બઇમાં શ્રીમદ્દરાજચંદ્રજીને જાતિસ્મરણ્જ્ઞાન કચા પ્રસંગે થએલ તે ભાખત પૂછ્યું હતું. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ એ ખા પ્રસંગ જણાવ્યા હતા. તેના સાર આ પ્રમાણે છે.

श्रीमह राજચંદ્રજી સાત વર્ષની વયના હતા તે વખતે વવાણી આમાં અમીચંદસાઈ નામના એક સદ્દગૃહસ્થ, જેઓ શ્રીમદ્ પર ખૂબ વહાલ રાખતા હતા, તેઓ સપં કરડવાથી અચાનક ગુજરી ગયા. આ વાત સાંભળી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ ઘેર આવી તે આખત તેમના પિતા. મહેને પૂછ્યું. ગુજરી જવા આખત કહેવાથી નાના આળક ગભરાઈ જશે એમ ધારી તેમના પિતામહે તે વાત ટાળવા બીજી અનેક આડી અવળી વાતા કરી, પણ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી તા વારંવાર તે આખત સ્લ્યા વિના પૂછવા લાગ્યા. આથી તેમના પિતામહે કહ્યું કે અમીચંદન

ભાઇ ગુજરી ગયા તે વાત સાચી છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-જીએ તે પછી 'ગુજરી જવું' એટલે શું તે જાણવા તીવ જિજ્ઞાસા દર્શાવી. તેમની તે જિજ્ઞાસા સંતાષવા પિતામહે સમજાવ્યું કે ગુજરી જવું એટલે જીવ નીકળી જવા, પછી શરીર હાલી ચાલી ન શકે, બાલી ન શકે, ખાઇ પી ન શકે. તેથી તે શરીરને સ્મશાનમાં આળી દેશે.

એ સમજ્યા પછી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી છૂપી રીતે તળાવ પર ગયા. ત્યાં એ શાખાવાળા એક આવળના ઝાડ પર ચઢીને તેમણે જોયું તેા એક ચિતા બળતી હતી, અને તેની આસપાસ અનેક માણસો એઠા હતા. તે જોઈ તેમને વિચાર થયા કે આવા સારા માણસને આળવા એ કેવી કૂરતા કહેવાય ? આમ શા માટે કરતા હશે ?....વગેરે ઊંડી વિચારણામાં તેઓ ઉતરી ગયા અને એ વખતે આવરણ તૂટી જતાં તેમને પૂર્જન્મનું જ્ઞાન થયું.

પદમશીલાઇએ તે વિશે વધુ જાણવા જિજ્ઞાસા દર્શાવી તા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ ટ્રંકમાં જ જણાવ્યું કે ત્યાર ખાદ જીનાગઢના કિલ્લા જેવા ત્યારે તેમાં ઘણા વધારા થયા હતા.

પૂર્વજન્મની ખાતરી આપતું એક પદ્ય તેમણે. વિ. સ'. ૧૯૪૫માં રચેલું મળે છે; જેમાં તેમણે લખ્યું છે કે:-

આ, ક્

### ૮૨: આધ્યાત્મિક નિષંધો

લઘુ વયથી અદ્ભુત થયા, તત્ત્વજ્ઞાનના છાધ; એ જ સૂચવે એમ કે ગતિ આગતિ કાં શાધ? જે સ'સ્કાર થવા ઘટે અતિ અભ્યાસે કાંય, વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવશંકા શી ત્યાં?

" પૂનજેન્મ છે, જરૂર છે, એ માટે હું અનુભવથી હા કહેવામાં અચળ છું."

વિ. સં. ૧૯૪૮ના વૈશાખ માસમાં શ્રીમદ્ રાજ-ચંદ્રજીએ પોતાના અનુરાગી મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજને લખેલું કે, "સત્સંગનું અત્યંત માહાત્મ્ય પૂર્વ અવે વેદન કશું છે, તે કરી કરી સ્મૃતિરૂપ થાય છે, અને નિરંતર અભાગપણે તે ભાવના સ્કૃરિત રહ્યા કરે છે."

વિ. સં. ૧૯૪૬ના પ્રથમ ભાદરવા સુદ ૬ ના રાજ શ્રીમદ રાજચંદ્રજીએ ધમે<sup>૧</sup>૨૭૪ ભાઇએાને વિસ્તારથી લખેલું કે:

"અંતરજ્ઞાનથી સ્મરણ કરતાં એવા કાઈ કાળ જણાતા નથી વા સાંભરતા નથી કે જે કાળમાં જે સમયમાં આ જવે પરિભ્રમણ ન કર્યું હાય, સંકલ્પ વિકલ્પનું સ્ટણ ન કર્યું હાય, અને એ વડે સમાધિ ભૂલ્યા ન હાય. નિરંતર એ સ્મરણ રહ્યા કરે છે, અને એ મહાવરાયને આપે છે."

''વળી સ્મરણ <mark>થાય</mark> છે કે પરિભ્રમણ કેવળ સ્વચ્છ'દથી કરતાં જીવને ઉદાસીનતા કેમ ન આવી ? અીજા છેવા પરત્વે કોધ કરતાં, માન કરતાં, લાેલ કરતાં કે અન્યથા કરતાં તે માઠું છે એમ યથાયાેગ્ય કાં ન જાણ્યું ? અર્થાત્ એમ જાણ્લું જોઈતું હતું, છતાં ન જાણ્યું એ વળી કરી પરિભ્રમણ કરવાના વૈરાગ્ય આપે છે."

"વળી રમરા થાય છે કે જેના વિના એક પળ પણ હું નહીં જીવી શકું એવા કેટલાક પદાર્થા-સ્ત્રી આદિક-તે અનંતવાર છેહતાં, તેના વિધાગ થતાં અનંત કાળ પણ થઇ ગયા, તથાપિ તેના વિના જિવાયું એ કંઇ થાડું આશ્વર્યકારક નથી. અર્થાત્ જે જે વેળા તેવા પ્રીતિભાવ કર્યા હતા તે તે વેળા તે કલ્પિત હતા, એવા પ્રીતિભાવ કાં થયા ? એ કરી કરી વૈરાગ્ય આપે છે."

"વળી જેનું મુખ કાઈ કાળે પણ નહીં જેઉં, જેને કાઈ કાળે હું ગ્રહણ નહીં જ કરું તેને ઘેર પુત્રપણે, સ્ત્રીપણે, દાસપણે, દાસપણે, દાસપણે, નાના જંતુપણે શા માટે જન્મ્યો ? અર્થાત એવા દ્વેષથી એવા રૂપે જન્મવું પડ્યું? અને તેમ કરવાની તા ઇચ્છા નહાતી! કહે એ સ્મરણ થતાં આ ક્લેપિત આત્મા પરત્વે જાગુપ્સા નહીં આવતી હાય? અર્થાત્ આવે છે."

"વધારે શું કહેવું? જે જે પૂર્વનાં ભવાંતરે ભ્રાંતિપણે ભ્રમણ કર્યું, તેનું સ્મરણ થતાં હવે કેમ જીવવું એ ચિંતના થઈ પડી છે. ક્રી ન જ જન્મવું ૮૪: આધ્યાત્મિક નિષંધા

અને ક્રી એમ ન જ કરવું એવું દેહત્વ આત્મામાં. પ્રકાશે છે."

આ અવતરણ પણ તેમના પૂર્વ ભવના જ્ઞાન હોવાની સાક્ષી પૂરે છે. એ જ પ્રમાણે વિ. સં. ૧૯૪૭ના કારતક સુદ ૧૪ના રાજ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે શ્રી સૌભાગભાઇને લખેલાં નીચેનાં વચના તેમના જ્ઞાન વિશે સારા પ્રકાશ પાંડે છે.

"ઉપશમ અને ક્ષપક એ બે જાતની શ્રેણી છે. ઉપશમમાં પ્રત્યક્ષ દર્શનો સંભવ નથી, ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શના સંભવને અભાવે અગ્યારમેથી જીવ પાછો વળે છે. ઉપશમ શ્રેણી બે પ્રકારે છે, એક આજ્ઞારૂપ પણ આજ્ઞા આરાધન સુધી પતિત થતા નથી. પાછળના ઠેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પડે છે. આ નજરે જોયેલી આત્માએ અનુભવેલી વાત છે. કાઇ શાસ્ત્રમાંથી નીકળી આવશે, ન નીકળે તા કંઇ ખાધ નથી. શ્રી તીથે કરના હુદયમાં આ વાત હતી, એમ અમે જાણ્યું છે."

શ્રીમદ્દને જિતરમર શ્રાન હોવાની પ્રતીતિ આપતાં આ બધાં વચના સાથે એમના એક અનુરાગી, ખંભા-તના શ્રી છાટાલાલ માણેક ચંદને થયેલા શ્રીમદ્દના આ ખાબ-તના અનુભવ નાંધવા જેવા છે. તે તેમના જ શાહેશમાં જોઈએ.

'' સં. ૧૯૪૬ના આસાે વદમાં પરમકૃપાળુ દેવ ખંભાત પધાર્યા ત્યારે અંબાલાલભાઈના મકાનમાં ઊતચો

**अ**तिस्भतिज्ञान : ८५

🤞તા. હું ત્યાં ગયાે તે વખતે કૃપાળુદેવ મકાનમાં વચલા હોલમાં ખિરાજ્યા હતા, અને કૃપાળુ દેવની સમીપે લાલ-ચંદલાઈ વગેરે ઘણા ભાઈ એા છેઠા હતા. હું કૃપાળુ ેદેવની સન્મુખ દર્શન કરીને ઉભો રહ્યો કે સાહેબજીએ મને જણાવ્યું: 'અમે તમને જોયા છે' હું જે જે સ્થળાએ, ગામાએ ગએલા તેનાં નામ દઈ પૂછ્યું કે 'આ સ્થાને, આ ગામે મને જોયાે છે ? 'સાહેબજીએ કહ્યું કે 'ના ત્યાં નહીં. 'મેં સાહેબજીને કહ્યું કે 'આ સ્થળા કે ગામા સિવાય મારા ધારવા મુજબ હું કાઈ ઠેકાણ ગયા નથી. ' સાહેબજીએ જણાવ્યું, 'અમે તમને જોયેલા છે. ' મેં પૂછ્યું ' આપે મને કચારે જોયેલા ? ' તે વખતે સાહેબજ મોન રહ્યા. અનુમાનથી મેં ધાર્યું કે સાહેબજએ પૂર્વ ભવમાં મને જોયા હશે.

( '' શ્રીમદ્દની જીવનસિદ્ધિ ''માંથી સાભાર )

×

આખા દિવસ નિવૃત્તિના યાંગે કાળ નહિ જાય ત્યાં સુધી સુખ રહે નહિ, એવી અમારી સ્થિતિ છે. ' આત્મા, આત્મા.' તેના વિચાર, જ્ઞાની પુરૂષની સ્મૃતિ, ેતેના માહાત્મ્યની કથા વાર્તા, તે પ્રત્યે અત્ય'ત **લ**ક્તિ. તેમના અનવકાશ આત્મ ચારિત્ર પ્રત્યે માહ, એ અમને હાલું આકર્ષ્યા કરે છે અને તે કાળ ભાજીએ છીએ.

શ્રીમદ રાજ્યાંદ્ર, પત્રાંક નંભર ૪૬૫

× × ×

#### ૮૬ : આધ્યાત્મિક નિષ'દા

પૂર્વ કાળમાં જે જે જ્ઞાની પુરુષના પ્રસંગા વ્યતીલ થયા છે તે કાળ ધન્ય છે; તે ક્ષેત્ર અત્યંત ધન્ય છે; તે શ્રવશુને, શ્રવશુના કર્તાને અને તેમાં ભક્તિભાવવાળા જ્વોને ત્રિકાળ દંડવત્ છે. તે આત્મસ્વરૂપમાં ભક્તિ, ચિંતન, આત્મવ્યાખ્યાની જ્ઞાની પુરુષની વાણી અથવા જ્ઞાનીના શાસ્ત્રો કે માર્ગાનુસારી જ્ઞાની પુરુષના સિદ્ધાંત, તેની અપૂર્વતાને પ્રશામ અતિ ભક્તિએ કરીએ છીએ. અખંડ આત્મધૃનના એકતાર પ્રવાહપૂર્વક તે વાત અમને હજી ભજવાની અત્યંત આતુરતા રહ્યાં કરે છે; અને બીજી બાજુથી આવાં ક્ષેત્ર, આવા લાકપ્રવાહ, આવા ઉપાધિજાગ અને બીજા બીજા તેવા તેવા પ્રકાર જાઈ વિચાર મૂચ્છાવત્ થાય છે. ઇશ્વરેચ્છા.

પ્રણામ પહેાંચે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક નં. ૪૬૫

× × ×

પૂર્વે સ્મૃતિમાં આવેલી વસ્તુ કરી શાંતપણે સંભારે તે યથાસ્થિત સાંભરે. પોતાનું દેષ્ટાંત આપતાં જણાવ્યું કે પોતાને ઇડર અને વરસાની શાંત જગ્યાઓ સંભાર-વાથી તદ્રુપ યાદ આવે છે. તેમજ ખંભાત પાસે વડવા ગામે સ્થિતિ થઈ હતી; ત્યાં વાવ પછી ત્યાં થાડી ઊંચી લેખડ પાસે વાડથી આગળ ચાલતાં રસ્તા, પછી શાંત અને શીતળ અવકાશની જગ્યા હતી. તે જગ્યાએ પાતે શાંત સમાધિસ્થ દશામાં છેઠેલા તે સ્થિતિ આજે પાતાને પાંચસા વાર

સ્મૃતિમાં આવી છે. બીજાઓ પણ તે સમયે ત્યાં હતા. પણ બધાને તેવી રીતે યાદ ન આવે, કારણ કે તે ક્ષયો. પશમને આધીન છે. સ્થળ પણ નિમિત્ત કારણ છે.

'શીમદ્ રાજચંદ્ર'—વ્યાખ્યાન સાર નં. ૨

× × ×

ઇડરના તે વખતના મહારાજા સાહેએ શ્રીમદ્દરાજ-ચંદ્રજીની બે વખત મુલાકાત લીધેલી તે દરમ્યાન જ્ઞાનવાર્તા થયેલી, તેના સાર 'દેશી રાજ્ય' નામના માસિકમાં ઈ.સ. ૧૯૨૮માં પ્રસિદ્ધ થયા હતા.

આ વાર્તાલાપમાં મહારાજા સાહેએ એક પ્રશ્ન પૂછથો હતા. એના ઉત્તર અહીં નાંધવા લાયક છે. કારણ કે એમાં શ્રીમદે પાતાના પૂર્વાક્ષવના ઉલ્લેખ કર્યો છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે: 'આ પ્રદેશમાં ઐતિ-હાસિક પ્રાચીન સ્થાન જેતાં તેમને અસલની-તેમાં વસ-નારાંઓની પૂર્ણ વિજયી સ્થિતિ અને તેમની આર્થિક, નૈતિક અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના યુરાવા આપે છે. જુઓ તમારા ઇડરિયા ગઢ; તે ઉપરનાં જૈન દેરાસરા, રૂખી રાણીતું માળિયું-ર્ણમલની ચાંકી. મહાત્માઓની ગુફાઓ અને ઔષધિ-વનસ્પતિ, આ બધું અલીકિક પ્યાલ આપે છે.'

'જિન તીર્થ'કરાેની છેલ્લી ચાેવીસીના પહેલા આદિનાથ ઋષભદેવ અને છેલ્લા મહાવીરસ્વામીનાં નામ

#### ૮૮ : આધ્યાત્મિક નિળધો

આપે સાંભળ્યા હશે. જિન શાસનને પૂર્ણ પશે પ્રકાશ કરનાર આ છેલ્લા તીર્થ કર અને તેઓના શિષ્ય ગૌતમ આદિ ગણધરા વિચરેલાના ભાસ થાય છે. તેઓના શિષ્યો નિર્વાણને પામ્યા; તેમાંના એક પાછળ રહી ગયેલા જેના જન્મ આ કાળમાં થયેલા છે. તેનાથી ઘણા જીવાતું કલ્યાણ થવાના સંભવ છે. '

" લાકસંત્રા જેની જિંદગીના ધ્રુવકાંટા છે તે જિંદગી ગમે તેવી શ્રીમંતતા, સત્તા કે કુટું મ પરિવારાદિ ચાગવાળા હાય તાપણ તે દુઃખના જ હેતુ છે. આત્મશાંતિ જે જિંદગીના ધ્રુવકાંટા છે તે જિંદગી ગમે તા એકાકા અને નિર્ધન, નિર્વસ્ત્ર હાય તા પણ પરમ સમાધિનું સ્થાન છે." શ્રીમક રાજચંદ્ર ( વ. ૯૪૯)

" ચિંતિત જેનાથી પ્રાપ્ત થાય તે મણિને ચિંતામણિ કહ્યો છે; એ જ આ મનુષ્યદેહ છે કે જે દેહમાં, યાગમાં આત્યંતિક એવા સર્વ દુઃખના ક્ષયની ચિંતિતા ધારી તાે પાર પડે છે.

અચિંત્ય જેતું માહાત્મ્ય છે એવું સત્સ'ગરૂપી કલ્પ-વૃક્ષ પ્રાપ્ત થયે જીવ દરિક રહે એમ બને ુંતા આ જગતને વિષે તે અગિયારમું આશ્રર્ય જ છે. ''

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (વ. ૯૩૬)

MANAMANA WALAMANAMANA WANAMANA WANAMANAMANA

# નિબંધ પ માે

# ૠણાનુખ ધ

ભવાલવના ભ્રમણકાળ દરમ્યાન એક જીવ અનેકા-નેક અન્ય જીવા સાથે પરિચય અને સંખંધમાં આવે છે અને સંજોગા અનુસાર અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સ્થિતિ વચ્ચે આવતાં રાગદ્રેષના તીલ કે મંદ લાવા કરી પરસ્પર કમાંથી બંધાય છે. આ રાગદ્રેષની સાંકળ એ ઋણાનુબંધ છે. ઋણ એટલે કરજ-દેવું અને અનુબંધ એટલે તેને અનુસરતા અનુરૂપ ક્ળ દેનાર બંધ, રાગથી શુલઅંધ અને દ્રૈષથી અશુલબંધ થાય છે. શુલબંધના ઉદયનું ક્ળ મીઠું છે તથા અશુલબંધના ઉદયનું ક્ળ કડુ છે. લવા-લાધે ઋણાનુબંધ દ્રહ થતા જાય છે.

તે શુભાશુમ ઋષ્ણની પતાવટ અર્થે જીવ ઋષ્ણ-નુખંધી જીવા સાથે સંસારી સંબંધાથી જોડાય છે, જેવા કે મા-બાપ, પતિ-પત્ની, ભાઈ-ભગિની, દેરાણી-જેઠાણી, પુત્ર-પુત્રી, સાસુ-વહુ, નષ્ણંદ-ભાજાઈ, કાકા-કાકી, મામા-માસી તેમ મિત્ર-શત્રુ, વ્યાપારી ભાગીદાર ઈત્યાદિ. એક જીવના જન્મ અમુક જ મા-બાપને ત્યાં શા માટે થયાે તેનું કારષ્ણ આ સિદ્ધાંતથી સમજાશે, તેમ અન્ય સંબંધિત ૯૦: આધ્યાત્મિક નિળ'ધા

છવા સાથે અનુરાગ-અદ્યુરાગ, સંયાેગ-વિયાેગ, સુખ⊸ દુઃખના અનુલવા શા માટે થાય છે, તે પણ સ્પષ્ટ થશે.

એક લવતું આયુષ્ય પુરું થતાં અને તે લવમાં સંખંધિત જીવાે સાથેના ઋષાનુબ'ધનાે ઉદય પૂર્વ થતાં જીવ આદર્ધા અધૂરાં રાખી તે દેહના ત્યાગ કરી ચાલ્યાે જાય છે, તેમાં સમય માત્રના પણ ગાેટાળા થતાે નથી. મૃત્યુનું આવવું અનિયત અને નિશ્ચિત છે. પછી જે નવું ગતિનામકમ બાંધ્યું હાય તે યાનિમાં તે જ કર્મના ઉદયથી જન્મ લે છે, ત્યાં ઋચાતુબ ધની ચૂકવણી અર્થે તે તે જીવાે સાથે સંયાગ કે સમાગમમાં આવે છે અને અંધની ઉદયગત સ્થિતિ થતાં તેતું કળ ભાગવાય છે અને દેવું ભરપાઈ થાય છે – આ જાતું ઋષ્ છે. સાથે સાથે ભાગવતી વેળાએ પ્રીતિ – અપ્રીતિ, રાગ – દ્વેષ વગેરે થયેલાં પરિજ્ઞામાથી નવું ઋણ અંધાય છે. કરીથી આગુષ્યકમ ના ક્ષય સાથે દેહત્યાગ થાય છે અને ઉપરના નિયમ પ્રમાણે નવા દેહ ધારણ થાય છે. આ જન્મમરણાનું ચક જ્યાં સુધી ઋણાનું ખંધ સત્તામાં હાય, ત્યાં સુધી અવિરતપણે ચાલ્યા કરે છે. ૠણુની પૂરી પતાવટ થાય છે ને તેના અ'રા પણ શેષ રહેતા નથી ત્યારે જ સંસારના આવાગમનના ફેરા અટકે છે, અર્થાત્ જીવ સંસારનાં ખંધનથી છૂટે છે અને મુક્ત થઈ નિજ આવ્યાખાધ સુખસ્વરૂપ, કૈવળ શાંત સ્થિતિમાં સર્વ કાળને માટે રહે છે.

આથી સ્પષ્ટ થશે કે સંસારના સગપણ-સંબંધા છે કે મિત્રાદિ સંખંધો છે, તે સવે<sup>ર</sup> ઋણાનુઅંધની ચૂકવર્ણી અર્થે છે. તે સંખ'ધા શુભ વા અશુભ હોય છે. રાગદ્રેષની અળવાન ઘનિષ્ટતા મા-ખાળક, પતિ – પત્ની, સાસુ-વહુ, નર્ણુંદ-લાેજાઈ, માતા-પિતા વગેરેના સગપણ સંખંધે અનતી હેાવાને લીધે તેવા સગપણ સંખંધાથી જોડાવાનું વાર'વાર અન્યા કરે છે. વર્તમાન ભાવમાં કાઈ એક જીવના બીજા જીવ સાથે પતિ – પત્ની(કે અન્ય પ્રકારનાે નિકટ સગપણ સંબ'ધ)નાે સંબંધ હાય, તે પ્રથમ વારના છે એમ હાતું નથી, કૈમકૈ પૂર્વ<sup>લ્</sup>લવામાં તેવા સંખ'ધા બન્યા જ હાય છે. પરમાર્થથી જેતાં સંસારના સગપણ સંબંધા કહિપત છે, જૂઠા છે. " છવ **જો જરાય વિચાર કરે તા સ્પષ્ટ દેખાય**. એવું છે કે કાેઇને વિષે પુત્રપણું ભાવી, આ જીવે માઠું કર્યામાં મણા રાખી નથી, અને કાેઇને વિષે પિતાપણ માનીને પણ તેમ જ કર્યું છે; અને કાઈ જીવ હજુસુધી તા પિતાપુત્ર થઈ શકચા દીઠા નથી. સૌ કહેતા આવે છે કે આના આ પત્ર અથવા આ પિતા, પણ વિચારતાં મા વાત કાેઇપણ કાળે ન ખની શકે તેવી સ્પષ્ટ **લા**ગે છે. અતુત્પન્ન એવા આ જીવ તેને પુત્રપણે ગણવા કે ગણાવવાનું ચિત્ત રહેવું એ સૌ જીવની મૂઢતા છે." ( શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, વચનામૃત ૫૧૦ ) આ પ્રકારે સંસારના-સંબંધા માયાયુક્ત અને મિથ્યા છે, તા પણ તેમાં એક વિશેષતા છે.

·૯૨ : આધ્યાત્મિક નિર્ણધો

તે વિશેષતા આ પ્રકારે છે. જો કાઈ જીવ કાઈ અન્ય જીવ (કે જીવા) સાથે સંસારવ્યવહારમાં ઘણા ્લવા પર્ધ'ત પાતાના શુલ લાવા જાળવી રાખી શુલ ઋણાનુખ'ધ બાંધ્યા કરે તેા વ્યવહારથી પ્રથમ જીવને ળીજા જીવ થકી સહાય, મદદ, સુવિધા આદિ સ'સારી લાલ મળ્યા કરે એ તાે ખરૂં; પણ તે ઉપરાંત ઘણા ભવાના શુભ ઋણાનુખંધથી ળીજો એક માટા લાભ એ છે કે જ્યારે બેમાંથી કાઈ એક જીવ પરમાર્થ ધર્મમાં રૂચિવંત થઈ, કાઇ ઉત્તમ યથાર્થ યાગને પામીને ધર્મા-રાધન કરતાં આત્મજ્ઞાન પામે અને તેની ઊંચી આત્મ-દશા થાય ત્યારે તે જ્ઞાનીપુરુષ, માર્ગને પામેલા હાઇ, પાતાના બીજા શુભ ઋણાનુબ'ધી જીવને અધ્યાત્મમાર્ગ તરફ ખેંચી તેને જ્ઞાન પમાડવામાં નિમિત્ત થાય છે તથા ેતેની આત્મદશાના વિકાસમાં સહાયસૂત થઈ તેને ઊંચી પાયરી પર લઈ જાય છે. ઘણીવાર વ્યવહારનું ઋણ આ રીતે પરમાર્થથી ચૂકવાય છે, અને વિચારતાં તેના જેવું રૂડું બીજું શું હાઇ શકે ? વ્યવહારથી ઋણની ચૂકવણી કરવાની હાય તા એક ભવપ્રમાણ સંસારસખના લાલ મળે: પણ પરમાર્થથી દેવું ચુકવાય ત્યારે સંસારભ્રમણના કાળ એકદમ ઘટી જવા સાથે આત્મકલ્યાણ અને આત્મ-શ્રેયના અપૂર્વ લાભ પ્રાપ્ત થાય છે ને અંતમાં શુદ્ધ, ્યુદ્ધ અને મુક્ત થવાય છે.

જેમ વ્યવહારમાં જીવ શુભ ઋષાનુમ ધના ઉદયથી

સંસારના સગપણ સંખંધાથી અથવા મિત્રાદિ સંખંધથી ખંધાય છે અને પ્રીતિ-સ્નેહમાં સહજતાએ રહી પરસ્પર અનુકૂળતાએ વર્તે છે, તેમ પરમાર્થમાં અધ્યાત્મમાર્થના ર્ચિવંત જીવ બીજાઓ સાથેના શુભ ઋણાનુખંધના ઉદયથી સત્સંગીઓ, મુમુક્ષુઓ કે જિજ્ઞાસુઓ તરીકે પરસ્પર પ્રેમભાવથી જોડાય છે અને હેતથી મળીને સાથે ધર્મારાધન કરે છે.

આ પરથી એ પણ સમજારો કે ગુરુ-શિષ્યના સંબંધ છે તે શુલ ઋણાનુ બંધના કળરૂપ છે. ઋણના શુલ ઉદય હોય તે વેળાએ શિષ્ય શ્રીગુરુના સમાગમમાં આવે છે. શ્રીગુરુની શાંતમુખમુદ્રાના દર્શનથી અથવા તેમનાં એકાંત હિતકારી વચનાના શ્રવણથી અથવા તેમના સાંનિધ્યની શીતળ અસરથી અથવા તેમનાં કરુણાદ્ર અમીલયોં નયનાના પ્રભાવથી શિષ્ય પ્રભાવિત થાય છે અને "આ સાચા જ્ઞાનીપુર્ષ છે" એવી તેના આત્મામાં પ્રતીતિ આવે છે; તેમને ઉપકારી સદ્દગુરુ તરીકે સ્વીકારી નિજાત્માના ઉત્કર્ષના હેતુએ તેમની આશ્રય-લક્તિમાં જોડાય છે. ઉદયના અળવાનપણાની તરતમતાએ કચારેક પ્રથમ સમાગમયાં આમ અને છે તા કચારેક કેટલાક વખતના સમાગમ પછી ઉપરાક્ત કૃળ પ્રાપ્ત થતું દેખાય છે.

આ ઉપરથી એ પણ લક્ષમાં આવશે કે અમુક જીવ અમુક જ જ્ઞાનીપુરૂષથી શા માટે આકર્ષાય છે? ં ૯૪: આધ્યાત્મિક નિષંધા

તેમને જ શા માટે પ્રેમથી ચાહે છે? અને તેમની જ ભક્તિ શા માટે કરે છે? અન્ય જ્ઞાનીપુરૃષ કદાપિ વિદ્યામાન હોય ને તેમની વાણી સાંભળી હોય તથા સુંદર ભાવવાહી અને આકર્ષક લાગી હોય તો પણ તેમને ગુરુ તરીકે સ્વીકારવા તેનું હુદય તૈયાર થતું નથી, કેમકે ત્યાં તેવા પ્રકારના ઋણનાં ખંધના અભાવ છે. જેની સાથે ઋણાનુખંધના શુબ સંખંધ હોય અને તે ઉદયમાં હોય ત્યાં જ જીવનું આકર્ષણ હોય એ નિયમ છે અને તે અખાધિતપણે કામ કરે છે.

જીવના કાઈ એક ભવમાં જન્મારા સુધી બીજા જવ સાથે સળ'ગ શુભ કે અશુભ ભાવ રહ્યા કરે એમ એકાંતે થવું અસ'ભવિત છે; તેથી એકલા શુભ કે એકલા અશુભ ઋખના બંધ થતા નથી, તા પણ અનેક ભવાના કાળ જતાં એકાંત શુભ વા એકાંત અશુભ ઋખના ખંધ થવા સ'ભવિત અને છે, અને તેના ઉદયે તત્મકારનું ક્ળ ભાગવાય છે. દેષ્ટાંત તરીકે શ્રી ભાવિ તીથે કર અને તેમના માતાપિતા વચ્ચે વર્તતા એકલા શુભ ઋખના તેમના માતાપિતા વચ્ચે વર્તતા એકલા શુભ ઋખના હદય તથા વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ વચ્ચે વર્તતા એકલા અશુભ ઋખ્નો ઉદય.

આથી જીવના કાઈ એક ભવમાં જીવન પર્યંત ખહુલતા માટા પ્રમાણમાં જે શુભ કે અશુભ ભાવા વત્યા કર્યા હાય તે અનુસાર શુભ કે અશુભ ઋણાનુબ'ધની ગણતરી થાય છે. આવા અનેકાનેક ભવામાં શુભ કે અશુભ ઋણાતુઅંધના સંચય થતા જાય છે અને તે અંધ નિકાચિત થવાથી અળવાન થાય છે, તેથી તેના ઉદય અત્યંત તીવપણે શુભ કે અશુભ કળરૂપે કાર્યકારી થાય છે.

આ સંબ'ધમાં આટલું સ્મૃતિમાં રાખવું આવશ્યક છે કે:-

- (૧) પૂર્વ લવ કે લવામાં અંધાયેલ ઋષ, પછીના ગમે તે ભવમાં તેની ચૂકવણી અર્થે સંસારના સંબંધ-સગપણ-સમાગમમાં આવવા છતાં, તે પૂર્ણપણે ઉદયમાં આવી નિવૃત્ત થતું નથી. જે ઋણાનુઅ ધરૂપ કર્મના આળાધાકાળ પૂરા થયા ન હાય, તે કર્મ ઉદયમાં ન આવવા યાેગ્ય હાેઇ અને તેનાે ઉદય સાવિમાં થવાના હાેવાથી, તે કર્મ અથવા ઋણતું ભંધન સત્તામાં રહી જાય છે. વળી વર્તમાન ભવમાં ૠશ્વની ચૂકવણી કરતી વખતે પણ શુભાશુભ ભાવની પરિણતિ રહેતી હોવાથી જે નવા ખંધ પડે છે, તે પૂર્વના ખંધ સાથે જોડાઈ જાય છે. આના અર્થએ થયા કે અપવાદ બાદ કરતાં બંધાયેલ સમસ્ત ઋષ્ એક લવમાં પૂર્ણપણે ઉદયમાં આવી નિવૃત્ત થવું દુષ્કર છે, વળી ત્યાં નવા અધ પડવા ન જોઇએ. કૈટલાક ભવાની ધર્મસાધના પછી છેલ્લા ભવે તેમ અને છે, એટલે ઋષ્મુક્ત થવાય છે.
  - (ર) ઋષાનુભંધત્રાળા ભાવાની ગણતરી કરવામાં દેવ, મનુષ્ય અને સંત્રી પંચેન્દ્રિય તિય'ંચ ગતિના ભવાની

મંજુયા ઉપયોગમાં લેવાય છે. જેમકે વર્તમાન ભવમાં કાઈ એ જીવા ઋણાનુખંધી છે, તેમણે ધારા કે અનેકા-નેક પૂર્વ ભવામાં તિયે ચ ગતિમાં દશ ભવ, દેવ ગતિમાં એ લવ અને મનુષ્ય ગતિમાં અઢાર લવ શુલ કે અશુલ ઋણાનુખંધ આંધ્યાે હાય, તાે તેમની વચ્ચે ત્રીસ લવનાે તત્પ્રકારના ઋણાતુઅ'ધના સંખ'ધ છે એમ કહેવાય. કાઈ ળીજા એ જીવા વચ્ચે તે જ પ્રમાણે ગણતરી કરતાં પાંત્રીસ ભવાના શુભ વા અશુભ ઋણાનુખંધ હાય, તા પણ પ્રથમના બે જીવાના ઋષ્યબ'ધ કરતાં તેમના ઋષ્યાનુખ'ધ નખળા હાઇ શકે છે, ભલે ભવાની સંખ્યા વધારે હાય. તેનું કારણ એ છે કે પ્રથમના એ જીવા વચ્ચેના વર્તતા સાવા પ્રખળ. ઘનિષ્ટ અને ઉત્કૃષ્ટ હાેય તાે બંધની માત્રા અને સ્થિતિ વધી જાય છે; પરંતુ સાધારણ રીતે આવું ખહુ એાછું ખને છે અને જ્યાં ખન્યું હાય છે, ત્યાં વર્તમાન ભવથી પૂર્વના શાહા ભવામાં જ તેવી સ્થિતિ હાય છે. ચારેય ગતિમાં ભવભ્રમણની સંખ્યાતું જ્ઞાન પ્રભુકૃપાએ અપ્રમત્ત-ભાવદશામાં ઠીક આગળ વધ્યા પછી સહજ આવે છે. અલખત્ત, ત્યાં ક્ષાયિક સમકિતની પ્રાપ્તિ થયેલી હાવી लिधिंगे. वणी ते ज्ञान भाटेनी तीव जिज्ञासा न छाय, તા તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લભ અને છે.

(૩) સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ ગતિમાં ખંધાતા ઋણાનુખંધ શિથિલ અને અલ્પ બળવાન હોય છે; કેમકે તે બિચારાં પ્રાણીઓને આત્મવીર્યના ઉઘાડ પ્રમાણમાં ન્યૂન હાઈ, ભાવતું અળ એાછું હાય છે. વળી કર્માના @ દયની ધારા વેદવામાં તેમની પરાધીનતા વિશેષતાએ વર્તતી હાય છે અર્થાત ઉદય સામે પડવાની શક્તિ તેમ-નામાં હોતી નથી. તેવી શક્તિ માત્ર મનુષ્યમાં છે: કારણ કે આ ગતિમાં કર્મોના શુભાશુભ ઉદય એકધારા તીવન તાએ કે પ્રબળપણે હોતા નથી, તેથી પાતાની સ્વતંત્ર શક્તિના ઉપયોગ તે જો કરવા ધારે તા અવશ્ય કરી શકે છે અર્થાત ઉદયના અળની સામે પડી શકે છે. દેવ-ગતિમાં અન્ય શક્તિએ વધારે હોવા છતાં માહનીયકમ<sup>6</sup>ની ખળવત્તરતાને આધીન થઇ તે જીવાને વર્લવું પડે છે, એટલા તેમની સ્વતંત્રતા ઉપર કાપ પડે છે. મનુષ્યને જે રવત ત્રતા છે તેને લીધે જ તે ઉત્કૃષ્ટ શુભ ભાવ અથવા અશુભ-ભાવ કરી શકવા સમર્થ થાય છે અને તે જ સ્વતંત્રતાના અવલ ખને ખન્ને પ્રકારના શુભાશુભ ભાવથી પર રહેવા તે શક્તિશાળી અને છે.

આ સ્વતંત્રતાના સિદ્ધાંતાનુસાર જીવ નરક ગતિના સૌથી પ્રથમ અંધ માત્ર મનુષ્યભવમાં પાડી શકે છે અને મનુષ્યગતિ છાેડી નરક ગતિમાં જાય છે; ત્યારખાદના નરક ગતિના ભવા મતુષ્ય કે તિયં ચ ગતિઓમાંથી થઇ શકે છે. ઉત્કૃષ્ટ શુભ ભાવચી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનનું અથવા ઉત્કૃષ્ટ અશુભ ભાવથી સાતમી નરકતું તેત્રીસ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ રિથતિવાળું કર્મ મનુષ્યભવની અંદર જ ખાંધી શકાય છે. તે પ્રમાણે મનુષ્યને મળેલી સ્વત'-અ. ૭

૯૮ : આધ્યાત્મિક નિવાધા

ત્રતાથી તે સર્વ ઘાતી કર્મોની સામે પડી, તેના ક્ષય કરી, સર્વ ભાવાથી પર રહી શુદ્ધ, ખુદ્ધ અને મુક્ત પણ તે જ ગતિમાં થાય છે. રત્નચિંતામણિ સમાન મનેષ્યદેહની ઉત્તમતા અને તેની સ્વતંત્રતા આથી સહજ લક્ષમાં આવશે.

### ઋડ્ણાનુબ ધના બળનાે સંચય :

લવાલવ સંસારી સગયણસંખંધા જેમ જેમ વધતા જાય, તેમ તેમ ભાવાનુસાર શુલાશભ ઋણાનુખ ધના સંચય પણ વધતા જાય છે. જેમ તેવા ભવની સંખ્યા વધારે, તેમ અળ અને ફળ અધિક તથા જેમ તેવા લવની સંખ્યા એાછી, તેમ અળ અને ફળ ન્યૂન, ઉત્કૃષ્ટ લાભ કે ઢાનિ અધિકતમ શુભાશુભ ઋણાનુખ ધવાળા ઘણા ભવાની સંખ્યા પર આધારિત છે; કનિષ્ટ લાભ કે હાનિ ન્યૂનતમ શુલા-શુભ ઋણાતુષ્યંધવાળા અલ્ય ભવાની સંખ્યા પર અવલ ભિત છે. અધિક શુભ ઋઘવાળી ભવાની માટી સંખ્યા વ્યવ-હારથી અત્યંત લાલકાયી અને પરમાર્થથી ચાેગ મળતાં આત્મદશાની શીધ્રતાએ ઉત્કર્ષતા લાવવામાં ઉપકારી થાય છે. અધિક અશુભ ઋણવાળી ભવસંખ્યા અત્યંત પીડા-કારી અને આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિથી દુ:ખદાયક થાય છે; જ્ઞાની ભગવ તના છેલ્લા લવમાં જે આકરા પરિ-સહા અને વિષમ ઉપસર્ગો આવે છે તે આવા દીર્ઘાં હીન અધિક લવસ પ્યાના અશુલ ઋગની ચૂકવણી અર્થે હોય છે. ઋષ્ણાતુઅંધના બળના માટા સંચય મુખ્યપણે શુભ હોય તા માક્ષ થતા પહેલાંના અને અશુભ હોય તા નરકગતિમાં જતાં પહેલાંના પચ્ચીસ ભવમાં થાય છે. તે સિવાયના ન્યૂનાધિક બળવાળા સંચય તા પ્રત્યેક ભવે થતા રહે છે અને તેનું ફળ પણ ભાગવાતું હોય છે.

ઋણાનુખંધના અળના સંચય સૌથી વધારે મનુષ્ય ભવમાં થાય છે, અને સૌથી એકિકા તિયે ચગતિના ભવમાં શાય છે.

# શ્રીગુરુ અને શિષ્ય વચ્ચે ઋ ાનુબ ધ :

આગળ કહેવાય ગયું છે કે શિષ્ય અને શ્રી સદ્દગુરુ વચ્ચે શુલ ઋણાનુભંધ રહ્યો છે. શિષ્ય શ્રીગુરુના જ્ઞાની-યુરુષ તરીકે સ્વીકાર કરી તેમના આશ્રય કરે ત્યારે અંને વચ્ચે ઓછામાં ઓછા પચ્ચીસ લવના શુલ ઋણાનુબંધના ઉદય હાય છે. તે સિવાય ગુરુશિષ્યના સાચા ઉપકારી સંખંધ થવા શક્ય નથી. આ શુલ ઋણાનુબંધની અંદર ખળની તરતમતા ઘણી હોય છે અને તેથી ફળ અપેક્ષાએ પણ ઓછા વધતાપણું હોય છે.

જેમ ગુરુ-શિષ્ય વચ્ચે શુભ ઋશુના ખંધ માટા, તેમ તેના ઉદય ઘણું કરીને તીવ હાય છે. તેવા પવિત્ર ઉદયકાળે ગુરુ પ્રત્યેના શિષ્યના પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના લાવા કાઈ અગમ્યપણે ઉપસી આવી ઉછળે છે; અંદરથી ખહાર નીકળવા જોર કરતી અદમ્ય લાગણી પ્રેમપ્રવાહ રૂપે ૧૦૦: આધ્યાત્મક નિવધો

અરખલિતપણે શ્રીગુરુ પ્રત્યે ખેંચાઈને વહેલા લાગે છે; શ્રીગુરુની મીઠી સુખકાયક સ્મૃતિ હુદયમાંથી ખસતી નથી અથવા વિના પ્રયાસે પુનઃ પુનઃ આવ્યા કરે છે; ત્યારે નિર્દોષ પવિત્ર પ્રેમનું સત્ય સ્વરૂપ શિષ્યને સમજાય છે. જગત જેને પ્રેમના નામે ઓળખે છે તેનાથી સર્વથા ભિન્ન એવી કેવળ અલોકિક, મીઠી, કામળ, હુદયરપશીં, નિઃસ્પૃહ, સર્વ લાગ આપવામાં નિરંતર તત્પર અને અપૂર્વ લાગણીના તેને પ્રત્યક્ષપણે અનુભવ થાય છે. શ્રી ગુરુ અને તેમના પાવનકારી નિર્મળ આત્મા પ્રત્યેના શિષ્યના પ્રેમ-શ્રહા-અપં ણતાના નિર્દોષ લાવ કથા વિકટ સાધ્યને સિદ્ધ ન કરી શકે? અર્થાત્ સુગમતાએ કરી શકે. તેમ થવામાં તેના ગભેમાં રહેલું રહસ્ય અગમ-અગાચર છે.

ખીછ ખાજુ શ્રી ગુરુ પણ એવા જ શુલ ઋણના ખંધથી ખંધાયેલા છે અને તેના ઉદયવશ તેમને પણ શિષ્ય પ્રત્યે શુલ કેંં મળ લાવ થાય છે. શિષ્યના પાતા પ્રત્યેના પ્રેમપ્રવાહ જોઈને ચિત્તપ્રસન્નતા થાય છે અને અને ઋણની ચૂકવણી કરવા આનંદિત થાય છે, તેઓ શિષ્યને અનેક જુદા જુદા પ્રકારે કચારેક પ્રગટપણે તા કચારેક અપ્રગટપણે તેના શ્રેયને અર્થે સાથ આપી સહાય કરે છે; તેમાં સિદ્ધાંતજ્ઞાન, વિવેકજ્ઞાન, આચારજ્ઞાન અને રહસ્યયુજા ગુપ્તજ્ઞાનનું દાન સમાવેશ પામે છે. તે સર્વનું લાલપ્રદ પરિશામ એ આવે છે કે શિષ્યના પ્રેમ-શ્રદ્ધાના લાવ પ્રભળપણે વધે છે અને અપંશ્વતાના પ્રેમ-શ્રદ્ધાના લાવ પ્રભળપણે વધે છે અને અપંશ્વતાના

સુખરૂપ ઉદ્યય આવે છે; તે પાતાનાં મન, વચન અને કાયા તથા તેની પ્રવૃત્તિ શ્રીગુરુનાં પવિત્ર ચર્લ્ણામાં અકપટલાવે અપંદ્યુ કરે છે; તેને વધાર્થતાએ લક્ષ આવે છે કે પાતાનાં મન, વચન, કાયા પરત્વે શ્રીગુરુદેવની ચેષ્ટા ગમે તે પ્રકારની હો, છતાં તેના હુદયના ઊંડાણમાં લેશ શંકા કે આશંકા કે વિકલ્પ ઉદ્દલવ ન પામે ત્યારે જ અપંદ્યતાના પ્રકાર સત્ય કહી શકાય અને ત્યારે જ તે ફળરૂપ થાય છે. અપંદ્યતાના લાવ અનુસાર શ્રીગુરુની ગુપ્ત કે પ્રગટ સહાય મળે છે, તેની પાછળ પણ ઋણાનુ-અંધના સિદ્ધાંત અવશ્ય રહ્યો છે.

## વિકાસમાં હીનવીય'-બ**ળ**વીય'થી પડતા લેદાે :

જીવ विકास કરતા કરતા એકેન્દ્રિયથી આગળ વધી स'त्री तिय' य गित प्राप्त हरें त्यारथी मांडी मेशिसन छेड़्सा स्वय सुधीमां घणा घणा (आ स'ण्या निश्चित छे) स्वी हरें छे ते यारे गितमां रअणे छे ने आथडे छे. आ रअणपाटमां सीथी वधारे स'ण्याना स्वेश वधारे स्वणयर, क्णयर अने नक्षयर प्राणी मेशिना अर्थात् पशुपक्षीना, तेनाथी च्याछा स्वगतिना अर्थात् पशुपक्षीना, तेनाथी च्याछा स्वगतिना अर्थात पशुपक्षीना, तेनाथी च्याछा स्वगतिना अर्था स्वाधा स्वाध

૧૦૨ : આધ્યાત્મિક નિળંધા

પછડાટવાળા પતનનું મુખ્ય કારણુ છે, જ્ઞાની ભગવંતની આશાતના. દેષ્ટાંતમાં શ્રી વીરપ્રભુના એક વખતના શિષ્ય, ગાશાળા.

" જ્ઞાનીપુરુષની અવજ્ઞા બાલવી તથા તેવા પ્રકારના પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, એ જીવનું અનંત સંસાર વધવાતું કારણ છે, એમ તીર્થ કર કહે છે. તે પુરુષના ગુષ્યુગામ કરવા, તે પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, અને તેની આગ્રામાં સરળ પરિષ્ટામ પરમ ઉપયોગદેષ્ટિએ વર્તવું, એ અનંત સંસારને નાશ કરનારું તીર્થ કરે કહે છે, અને તે વાકચો જિનાગમને વિષે છે. ઘણા જીવા તે વાકચો શ્રવણ કરતા હશે, ત્યાપિ પ્રથમ વાકચને અકળ અને ખીજા વાકચને સફળ કર્યું હોય એવા જીવા તા કવચિત્ જોવામાં આવે છે; પ્રથમ વાકચને સફળ અને બીજા વાકચને અફળ એમ જીવે અનંતવાર કર્યું છે, તેવાં પરિણામ આવતાં તેને વખત લાગતા નથી, કારણ કે અનાદિકાળથી માહ નામના મદિરા તેના 'આત્મામાં " પરિણામ પામ્યા છે. માટે વારંવાર વિચારી તેવા તેવા પ્રસંગમાં યથાશક્તિ, યથાળળવીયે ઉપર દર્શિત કર્યો છે જે પ્રકાર તે પ્રકારે વર્તવું ચાેગ્ય છે. " ( પરમ આત્મન્ન શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-વચનામૃત ૩૯૭ ). વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે એટલું સમજવા ચાેગ્ય કૈ જ્ઞાની પુરુષની આત્મદશા જેટલી ઊંચી, તેટલું તેમની અવજ્ઞા આદિ આશાતનાનું ફળ માેટું. પ્રભાગ દ્વેષણહિ વિના આવી આશાતનારૂપ પ્રવૃત્તિ જીવથી

થતી નથી અને તે દ્વેષણહિતું કટુ ફળ પણ વ્યવહારથી તેમ પરમાથ થી સંપ્રાપ્ત થયા વિના રહેતું નથી. નિજ હિત અર્થે જીવે નિરંતર સ્મૃતિમાં રાખવા ચાેગ્ય છે કે કાૈકિપણ જીવ પ્રત્યે કિ ચિત્ માત્ર દ્વેષ કરવા ચાેગ્ય નથી; દ્રેષના ત્યાગથી જરૂર અને પ્રથમ જ આત્માનું રક્ષણ કરવું ઘટે છે. કાેઈ જ્ઞાની પુરુષના આહ્મિક પ્રભાવથી પ્રભાવિત થઈ તેમના શુભ ઋહ્યાનુખ'ધીએ તેમના પ્રત્યે આકર્ષાય છે અને તેમનાે ઉપકારી આશ્રય સ્વીકારે છે, त्यारे ते नेर्ध अथवा सांलणीने द्वेषणुद्धिवाणा द्वेषथी **७त्तेकित थर्ध ते निर्मण घटनाने जुडी रीते घटाववामां** આનંદ માને છે અને કહે છે કે તે પુરુષમાં બીજું કંઈ નથી, માત્ર આકર્ષવાની શક્તિ, Hypnotic Power, છે અને તેટલેથી ન અટકલાં નિ'દાસુક્ત વચના કહીને મિથ્યા આત્મસંતાષ મેળવે છે. આવું અનતું અમે નોય છે.

હવે આપણે મૂળ વાત પર આવીએ.

સામાન્ય રીતે કહેવું હોય તો એમ કહી શકાય કે સંજ્ઞી તિયં ચના પ્રથમ લવશી માલપ્રાપ્તિના ભવ પર્ય તની કુલ સંખ્યાના અર્ધ ભાગ જેટલી સંખ્યાના લવો ઘણું કરીને તિયં ચ ગતિમાં પસાર થાય છે અને ખાકીની અર્ધ સંખ્યાના લવો નરક, દેવ, મનુષ્ય ગતિઓમાં પસાર થાય છે.

૧૦૪: આધ્યાત્મિક નિષ'ધા

- (અ) કાેઇ હીનવીર્ય જીવની અપેક્ષાએ એ જીવના તિય ચ ગતિના ભવા વધી જાય છે. ધારા કૈ સંજ્ઞી તિર્ધ ચના પ્રથમ ભવથી સંસારથી છુટવાના છેલા ભવ સુધીની ભવ સંખ્યા આઠસાની હાય તા આ હીન-વીર્ય છવ તેના અર્ધ એટલે ચારસા ભવ આ ગતિમાં કરવાને ખદલે સાડા ચારસા ભવ કરે છે અને તે કારણે તેને શુભ ઋણાનુખંધના બળના સંચયના લાભ ખહું માેડા અને વિલંખથી મળતા હોવાથી-જે સંચય મુખ્યતાએ મતુષ્યગતિમાં થાય છે-અને તે પણ પ્રયાણમાં એાછા શક્તિવાળા હાવાથી, તે જીવને આત્મકલ્યાણ માટેના પુરુષાર્થ અતિ પરિશ્રમપૂર્વક અને જગ્બર કરવા પહે છે. વિશેષ અથવા ઉગ્ર તપશ્ચરણ અતિ દેહકષ્ટની ક્રિયાએા, માનસિક વિદ્ધળતા અને ચિંતાની અવસ્થામાંથી તેને પસાર થવું પડે છે. યમ, નિયમ, સંયમ આદિ સાધના તેને મહાકષ્ટે સાધ્ય થાય છે. મુક્તિની સરળ અને સુગમ વાટ તેને જલદીથી મળી શકતી નથી અને પરમાર્થના માર્ગ મહ્યા પછી પણ તેને વિશેષ અળવાન પુરુષાર્થ કરવા પડે છે. સત્ય પુરુષાર્થ તરફ વૃત્તિનું જલદ્રીથી વલણ ન થવું તે હીનવીર્ય જવનનું લક્ષણ છે.
- (ખ) ત્યારે બીજી બાજી બળવીર્યવાન જીવની વાત જોઈએ તા તે જીવના તિયે ચ ગતિવાળા પશુ પક્ષીના લવા ચ્યાછા અથવા ઘટેલા હાય છે. સામાન્ય-પણે સરેરાશ ચારસાના બદલે અહીસાથી સાડા ત્રણસા

સુધીના હાય છે. તીર્થ કર, ગણધર આદિ પરમાથ પદ જે ભાવિકાળમાં પામવાના હાય, તેવા જવાને તિય<sup>હ</sup>ંચ ગતિના ભવા ખહુ આછા હોય છે અને દેવ-મનુષ્ય ગતિના ભવા વધારે (પ્રમાણમાં ) હાય છે. આ જવા પરમ લાગ્યવંત ગણાય છે; આ જ ગતિમાં તેમનાથી થાડા વધારે ભવા કરનાર જવા પણ ભાગ્યવંત છે. કેમકે તેમને મતુષ્ય ગતિના ઝાઝા ભવાે કરવાનાે ઉત્તમ લાભ મળતા હાવાથી અને પુષ્યના ઉદયથી સંસારગત સુવિધાઓ સરળતાએ પ્રાપ્ત થતી હોત્રાથી શુભ ઋણાતુ. ખંધના ખળના સંચય જલદીથી થઇ શકે છે. આ સંચય માટા, ઘનિષ્ટ અને ખળવાન હાય છે. તેના ઉદય તેને અતિ લાભદાયી ખને છે. તેમાં તેને પાતાના શુભ ઋણા-નુખંધી જ્ઞાનીપુરુષના સમાગમયાગ થાય છે. અને તે પુરુષના આશ્રયે પવિત્ર માર્ગ માટેનું માર્ગ દર્શન મળે છે. આથી આત્મકલ્યાણની સાધના અલ્પ પ્રયાસે અને ચિત્તની પ્રસન્નતાથી આનંદપૂર્વક થાય છે; ત્યાં દેહને કષ્ટ કે એવું તેવું કંઈ હોતું નથી. અહીં ગુરૂ-શિષ્ય વચ્ચે શુભ ઋષાનુબંધના ઉદયની સાથે પૂર્વભવામાં અંધાયેલ પરમાર્થ પુષ્યના સુંદર સંચય જ્યારે ઉદય પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે શિષ્યને ખળવાન અને ઉત્તમ આદિમક લાભ અલ્પકાળે અને અલ્પ પ્રયાસે સહજતાએ મળે છે. માક્ષ પ્રાપ્તિ માટેના એાછામાં એાછા પરિશ્રમવાળા પુરુષાથ<sup>°</sup> આ વિભાગમાં જણાવેલ અળવીય વાન જીવાને કરવાના <sup>્</sup>હોય છે, આ બધી અપેક્ષાએ આ જીવાે ભાગ્યવંત ૧૦૬: આધ્યાત્મિક નિર્ભધો

ગણાય છે. આ વિભાગમાં પણ વીચેની તરતમતાને ઢીધે ઘણા ભેદ પડે છે પણ મુખ્યતાએ સમજવા માટે આ 'બ' પ્રકાર કહ્યો છે.

(ક) 'અ' અને 'ખ'ના બે છેડાના બે પ્રકારને ખાદ કરતાં ખાકીના સમસ્ત જીવા સામાન્ય પ્રકારમાં સમાય છે. અહીં વીર્યના ઉઘાડની તરતમતાને લઈને તેમ વીર્યના ઉપયોગની વિવિધતાને કારણે અનેક બેદા પાડી શકાય. સાધારણ રીતે કહીએ તા આ વિભાગના જીવા તિર્યં' ચગતિના ચારસા (કુલ આઠસા ભવાની ધારણાની ગણતરીએ) આસપાસના ભવ અને બાકીના ખાકીની ત્રણ ગતિમાં કરતા હાય છે. આ જીવાને માણ-પ્રાપ્તિ માટે જે પુરુષાર્થ આદરવા પડે છે તે "અ" પ્રકારના જીવાથી ઓછા અને "ખ" પ્રકારના જીવાથી વધારે હાય છે અને આ વાત સુગમતાએ સમજાય તેવી છે.

" અ" પ્રકારના જીવા નરકગતિના જે દુ:ખા, वेદના અને પીડા ભાગવે છે તેની તેમના આત્મા પર ઊંડી અને ઘેરી બળવાન અસર થતી નથી તેથી દુ:ખનાં વેદનની છાપ હળવી પડવાથી તે જલદીથી ઉપકારી થઈ કાર્યકારી થઈ શકતી નથી અને તેથી જ તિયે ચ ગતિના ભવા વધી જાય છે. જીવને દુ:ખનું વેદન એ બાંધ લેવાનું સાધન છે અને જ્યાં સુધી તેમાંથી સાચા બાંધ ન લે ત્યાં સુધી તે આત્માના વિકાસના માર્ગ પર આવી

શકતા નથી; જેટલા માંડા લે તેટલા માંડા લાલ મેળવે છે. મુખ્યપણે 'અ' પ્રકારના જીવા અવિવેકી, વિશેષ પ્રમાદી અને મૂઢ મતિવાળા હાય છે અને વિવેક ઊગ્યા પછી પણ પ્રમાદને લીધે પુરુષાર્થનું અળવાનપણું કરવું તેમને કઠણ પડે છે; અને એ જ તેમનું હીનવીર્યપણું છે. જ્ઞાની પુરુષાને આવા જીવા પરત્વે તેમના પરમાર્થના નામે થતા ઊંધા પુરુષાર્થ નેઈને અત્યંત કરુણા આવે છે.

'બ' પ્રકારના જીવાને નરકગતિમાં વેદેલાં અસદ્યા દુ:ખોની છાપ તેમના આત્માના પ્રદેશા પર અળવાન, ઘેરી અને ઊંડી પડતી હોવાને લીધે દુ:ખનાં વેદનથી ઉત્પન્ન થતું ઉપકારી એાધનું ઝરાયુ ગુપ્તપણે તેમનાં હૃદયમાં વહેવા માંડે છે અને હવે આવાં ભયંકર દુ:ખા અને વેદના ભાગવવાં નથી એ વૃત્તિ અંતરમાં ઊગી આવે છે, તેના પરિણામે સિદ્ધાંતના સ્પષ્ટ જ્ઞાન વિના પણ અતિ સ્થળ પાપિકથાથી સત્વર અટકે છે, તેથી તે જીવાના નરક તથા તિ'ધ'ચ ગતિઓના ભવા ઘટી જાય છે. તેઓ દુ:ખાનાં વેદનથી મેળવેલા બાધને અનુસરીને વર્તાના ઉદ્યમ કરે છે અને બાધના લાભ મેળવે છે. તેમના આત્મામાં વિવેકના ઉદય જલદી આવે છે, સનમા તિનું પ્રાકટય પથ્યુ જલદી થાય છે અને પ્રમાદના ત્યાગ કરવા હંમેશા જાગૃત રહે છે.

'ક' પ્રકારના જીવાના સંબ'ધમાં અનેકાનેક લેદાે.

#### ૧૦૮ : આધ્યાત્મિક નિળધા

खावाथी इंध शास्त्रस्पण् इद्धी शहाय तेवुं नथी. तेमनं सात्मवीयं शुकाशुक्ष वच्ये जेलां आतुं खेल छे. तेमनी निमित्ताधीन पलटाती स्थिति वारंवार केवामां आवे छे. घणुं इरीने तेमनुं किशासाणक अने निश्चयकक मंदपण् प्रवर्ततुं खेल छे. क्षेत्र छेडेथी थीके छेडे पखेंची कवामां तेमने वार लागती नथी; हयारेड क्षेत्र विषयना रसनी धून खेल छे, ते। हयारेड तेनाथी विरुद्ध अन्य विषयनी; व्यवद्धार अने परमार्थ अनेमां तेमनी वर्तना आ प्रहारे खेल छे. व्यवद्धार अवनमां के टेवे।, आहती, होषा अने सहवर्तनइप शुष्टा डेजवाय छे, ते क टेवे। आहि परमार्थमां रह्या इरे छे; भाटी अंधनडारड आहतो अने होषानी निवृत्ति ते अवे। अवश्य धंन्छे छे परंतु तेने हर डरवानुं हाथं तेमने माटे आहरुं अने छे अने ठीड ड॰ट वेडचा पछी सहजता भणे छे.

## વીય'ની તરતમતાનાં કારણનું મૂળ કચાં છે?

શ્રી જિનદેવે કહ્યું છે કે કાઈ એક જીવ સિદ્ધ થાય ત્યારે તેના નિમિત્તથી એક જીવ નિત્ય નિગાદમાંથી અહાર નીકળી ઈતર નિગાદ એટલે પૃથ્વીકાય, અપૃકાય, તેજકાય વાયુકાય અને વનસ્પતીકાયમાં આવે છે. સિદ્ધ થનાર જીવનું સંસારભ્રમણ દરસ્યાન ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ કે કનિષ્ટ જેવા પ્રકારનું વીર્ય પ્રગટતાએ હોય તથા તેને જેવી રીતે ઉપયાગમાં લેવાયું હોય, તેવા ઉત્કૃષ્ટ કે મધ્યમ કે કનિષ્ટ પ્રકારના વીર્યના લાભ તેમના નિમિત્તથી

ખહાર નીકળનાર જીવને મળે છે. આ એક રહસ્યમય સિહાંત છે અને તેનું અહુ મૂલ્ય છે. માટા લાગે ઘણું કરીને આ પ્રમાણે હાેય છે તેમ છતાં જીવના પાતાના સ્વત ત્ર, સીધા કે ઊ'ધા પુરુષાર્થથી તેમાં ન્યૂનાધિકતા અવશ્ય સંભવે છે, એટલે કે જીવ કેવળ પરાધીન નથી. તેમ આ સિદ્ધાંત પુરુષાર્થના ઉત્તમ બળને ઉતારી પાડવાના હેતુએ કહ્યો નથી, પરંતુ જીવ જાણવા છતાં, અ'દરમાં નિશ્ચય કરવા છતાં, તેમ કરવાની ઇચ્છા હોવા છતાં, ચથાયાેગ્ય પુરુષાર્થ કેમ ઉપાડી શકતા નથી, અથવા મંદપણે ઉપાડે છે અથવા તેમાં વિલંબ કરે છે તેનું ગુપ્ત કારણ સમજવા માટે કહ્યો છે, તેમ ચ્યા સિદ્ધાંત પુરુષાર્થહીન થવા માટે જણાવ્યા નથી. કાઇ સંસારમાહી જીવના અથવા ધર્મ રૂચિવ ત જીવના જ્ઞાનમાં નથી કે પાતાને કેવા પ્રકારના વીર્ધની ઉપલબ્ધિના લાભ મળેલ છે; તેથી દરેક જીવે અવશ્ય પુરુષાર્થને પ્રધાન કરવા ઘટે છે. પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી ઋષલદેવ લગવાનની માતા મરુદેવીના સંબંધમાં "એકૈન્દ્રિયનું એકાવતારી-પહ્યું " કહેવામાં આવ્યું છે, તેની પાછળ અહીં કહ્યો તે સિદ્ધાંત રહ્યો છે. "એકેન્દ્રિયનું એકાવતારીપણ'" જેમ સમજવામાં અથવા સમજાવવામાં આવ્યું છે, તે તેમ નથી. આ વચનાે અપેક્ષિત છે, તેથી અપેક્ષાએ સમજવા યાગ્ય છે અને સમજાતાં તરત બુદ્ધિગમ્ય થાય છે. કાઈ સ્થળે એકાંત પક્ષ ગહુણ કરવા ચાગ્ય નથી એવું જે જિનવચન તે સર્વથા સત્ય છે. આથી સત્ય-

**૧૧૦: આધ્યાત્મિક નિ**ળ'ધા

પુરુષાર્થ થકી પ્રથમ જ્ઞાનની નિર્મળતા કરવી કે જેથી તે જ્ઞાનદર્પાં સાર્વ ભાવા, રહેશ્યા અને ખુદ્ધિથી ન સમજાય તેવા ભેદા પ્રકાશિત થાય.

આપણે જાણીએ છીએ કે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ વીર્ય ખળ શ્રી તીર્ય'કર પ્રભુજનું છે, તેમ છતાં આશ્ર્ય તા એ છે કે તેમના પૂર્વ ભવા, પ્રસંગા, શુભાશુલ ઉદયકાળા અને પુરુષાર્થ જેતાં વીર્ય ખળની ચાલી આવતી સ્થિતિ તરતમતાનાળી હાય છે. શ્રી આદિનાય પ્રભુથી માંડી શ્રી મહા-વીરસ્વામી સુધીના તીર્ય 'કર લગવ તાના પૂર્વ લવા અને હલ્લા લવ સંખંધની વિગતા ખરાખર તપાસી અને લક્ષમાં લેવાથી ઉપર જણાવેલી વાત સત્ય લાગશે. અહીં જે વીર્યની તરતમતા પરત્વેનું વિધાન કર્યું છે તે માત્ર તેમના છેલ્લા લવ નહીં પણ સંગ્રીપણાના ભવા લક્ષમાં લઈને કરેલ છે તે ધ્યાનમાં રાખવું.

શ્રી તીર્થ કરતાં ઉતરતું વીર્ય બળ તેમનાથી નીચેતું પરમાર્થ પદ ધારણ કરનાર શ્રી ગણધર પ્રભુતું, તેથી ઉતરતું અન્ય પરમાર્થ પદ ધારકતું, તેથી પણ ન્યૂન સામાન્ય કેવળીતું અને કનિષ્ટમાં કનિષ્ટ નપુંસક વેદે સિદ્ધ થયેલા ભગવંતતું છે. પ્રત્યેક પ્રકારમાં વીર્યની તરતમતા હોય છે તે યાદ રાખવું.

આ પ્રમાણે ઉત્તમ પુરુષાના નિમિત્તથી નિગાદમાંથી નીકળનાર જીવાને ઉત્તમ વીર્યના ઉઘાડના અને આત્માર્થ

ઋ ણાનુ ખંધ : ૧૧૧

તેના ઉપયોગના સારા લાભ સહજ મળે છે. તે જીવા ઘણા ભાગ્યશાળી લેખાય છે. તે જ રીતે ઉત્તરાત્તર સમજવું.

અહીં ખતાવેલ નિયમ તર્ક અહ, ન્યાયયુક્ત અને અખાદ્યિત છે. તેમાં કેટલીક સૂક્ષ્મ શંકાઓ કે આશં-કાઓ, ખરી સમજણના અભાવે ઉત્પન્ન થતી ગૂંચા અને મૂં ઝવણા દેખાશે. તેના નિવારણ માટેનું જ્ઞાન કેળ-ળીગમ્ય કે ગુરુગમ્ય છે એમ માની શ્રહાયુક્ત ચિત્ત સ્થિરતા અવગાહવી.

## ઋણાનું બંધના ઉદયા:

ચારે ગતિઓમાંની પ્રત્યેક ગતિમાં જે છવા શુક્ષા-શુક્ષ ઋણાનુખંધથી બંધાયેલા હોય, તેઓ ઋણની પતાવટ અર્થે પરસ્પર સંબંધ સમાગમમાં આવે છે તે, તથા તે ઉપરાંત એક ગતિના છવ સાથે અન્ય ગતિના છવને ઋણાનુબંધના વિશેષ પ્રકારના ઉદય હોય છે તે હવે જોઈએ.

# મનુષ્ય મનુષ્ય વચ્ચે ઋષ્ણાનુબ<sup>ા</sup>ધના ઉદય:

મતુષ્ય માત્રતું જન્મથી મરણ સુધીતું જીવન શુભા-શુભ ઋણાતુખંધના ઉદયે ઘણું કરીને વ્યતીત થતું હોય છે. ઋણાતુખંધી માતાપિતાને ત્યાં જન્મ, ઋણાતુખંધી ભાઈ-ભગિની, પતિ–પત્નિ, સંતાન, ભાગીદાર, શેઠ, નાેકર આદિના સગપણ–સંખંધા વગેરે ઋણ ચૂકવવા અથે હોય ૧૧૨: આધ્યાત્મિક નિળધો

છે. તે સવ સંખંધાના સ્પષ્ટ અતુભવ દરેકને થાય છે અને સુખદુ:ખ વેદે છે. ઋણના શુભ ઉદયે સુખ અને સંતાષ તથા અશુભ ઉદયે દુ:ખ અને વિટ'બના અનુ-ભવાય છે. કેટલીકવાર અશુભ ઉદયની દીર્ઘકાળની સ્થિતિ સાથે તીવતા અને ઘનિષ્ટતા એવી માટી ને બળવાન હોય છે કે તે વેદતાં જીવ ખૂબ અકળાય છે અને પરેશાની પામે છે. વ્યવહારથી છૂટવાના ઉપાય હાય તા પણ વેદ-વાતું હાઇ અર્થાત્ ઉદય હાઇ ઉપાય લઇ શકાતા નથી. વાસ્તવિક જીવનમાંથી દેષ્ટાંતા લઇ સમજઐ. નામ ખધાં ક્રલ્પિત સમજવાં.

#### શુભ ઉદય :

પુનમચંદ જન્મથી સુસંસ્કારી, સદાચારી, સેવાલાવી અને કતનિશ્ચરી હતા. લાડીલી કન્યા રાહિણી સાથે લગ્ન-ગ્ર'થિથી જોડાયા પછી તેમનું ભાગ્ય, જેમ ચંદ્રની કળા દિવસે દિવસે વધે તેમ પ્રતિવર્ષ ખીલતું ગયું. ખંને પતિ-પત્નિ ધર્મ પ્રેમી અને ધર્મારાધન યથાશક્તિ કરવાનાં ભાવવાળાં હતાં. ખ'ને વચ્ચે વિમળ પ્રેમના ઝરા વહેતા હતા અને એક બીજાની સર્વ સગવડ સચવાતી હતી. ત્રણ કે ચાર વર્ષના અંતરે પ્રેમાળ હૃદયી રાહિણી જેમ જેમ પ્રસુનાં નિર્દોષ ખાળકાને જન્મ આપતી ગઇ, તેમ તેમ લગલગ તે તે સમયે પુનમચંદના લાગ્યલાનુ પણ વિશેષ તેજથી તપતા ગયા. વેપાર વિકાસ, આડત અને ભાગીદારા સાથેના શુભ-રૂડા સંબંધ ખૂબ સંતાષકારક

રીતે વધતા ગયા, જાણે કેમ પરમકૃપાળુ પ્રભુએ ચારે બાજીથી કૃપાવૃષ્ટિ કરી ન હોય! આર્થિક ઉત્નિત અને સામાજિક પ્રતિષ્ઠાના લાભ ઊંચા ઊંચા સ્થાનક પહેાંચતા ગયા. કુંદું બમાં સુખદ સંપ, ભાગીદારીમાં પ્રકૃતિના સુમળથી મતભેદ વિનાની સ્નેહપૂર્ણ લાગણી, સંપર્કમાં આવતા મતુષ્યા સાથે સારા સંખંધા, નાકરાની સંતાષપૂર્ણ વફાદારી ઇત્યાદિ શુભ ઋણાતુખંધના શુભ ઉદયે અનુમવગમ્ય થયાં. પુનમચંદના ગૃહસંસાર પ્રેમભરી લાગણીથી ચાલતા હતા. કુંદું બ વ્યવહારમાં કાઈ આડખીલી કે અંતરાય નહાતી; વ્યાપાર સંસારમાં પરસ્પર અનુકૂળ રહેવાની સારરૂપ વૃત્તિ હતી. બાળકામાં બે આગ્રાંકિત અને સરળ પુત્રો અને લાડકી નાની પુત્રી માતા-પિતાની પ્રેમાળ છાયા નીચે ઉછરી માટાં થયાં.

તેવામાં એક ઉપાધિના પ્રસ'ગ અન્યા. પુત્રો અને પુત્રી માટરમાં ખેસી કરવા નીકળ્યાં હતાં. ડ્રાઇવરની કાઈ ભૂલ વગર માટરના ટ્રક સાથે અકસ્માત થયા અને તેમાં વહાલી પુત્રીને ગ'ભીર ઈજા અને ડ્રાઇવરને થાડી ઈજા થઈ. આયુષ્યભળે પુત્રી ખચી ગઇ. તે દુઃખદ પ્રસ'-ગની ઘેરી ખેદજનક અસર ઘણાં વર્ષનાં જૂના વકાદાર ડ્રાઇવર પર થઈ; તેને ખૂબ ખેદ થયા; તેનું ચિત્ત શાકથી ચગડાળે ચડ્યું; પાતાની ભૂલ નહિ છતાં ભૂલ કરી હાય તેવી છાપ તેના દિલમાં ચાંટીને રહી અને વિચારવમળમાં અટવાતા તે ઉપકારી શેઠની નાકરીમાંથી છૂટા થવાના

૧૧૪ : આધ્યાત્મક નિળંધા

વિચાર પર, નિર્ણય પર આવતાં, તેણે તેના મનની વાત શેઠ પાસે ખેદખિન્ન હૃદયે રજી કરી, શેઠ પુનમચંદ તા દયાળ હતા, ધર્મ સિદ્ધાંતને માનનાર હતા, જેમ અન-વાનું હાય તેમ અવશ્ય અને છે તેવી શ્રહાવાળા હતા અને પરના દાષ નહીં જોવાની વૃત્તિવાળા હતા. તેથી તેમણે ડ્રાઇવરને કહ્યું, "અળ્દુલ, તું શા માટે ખેદ કરે છે ? અકસ્માત થવામાં તારી કાેઈ ભૂલ નહાેતી અને ક્કાપિ થઇ હાત તાે પણ ભવિતવ્યતા મુજબ અનવાતું ખનીને જ રહે છે. તું ખેદને નિવૃત્તિ કર અને પ્રભુકૃષાએ વહાલસાેચી પુત્રી જયા જયવંતપણે અચી ગઇ છે, તેના આનંદ માન. આવી સારી નાેકરી છાેડવાથી તારું સુખી જુડું ખુરકેલીમાં મૂકાઈ જશે, તે જેવા આ જીવની તૈયારી નથી. તારી નાેકરી ચાલુ રહે છે અને તારા પગારમાં માસિક રૂપિયા એકસોના વધારા કરું છું. " અન્દુલ હાઇવર શેઠનાં આ વચના સાંભળી લાગણીના અતિરેકથી ગદગદિત થઇ ગયા. તેનું હૈયું ભરાઈ આવ્યું અને ઉત્તર વાળવાની હિંમત એ! સરી ગઈ. તેના ડ્રાંઈવર તરીકેના ્ળવનમાં અકસ્માતના આ પહેલા જ ખનાવ હતા; અકસ્માત પણ કેવા ? લગભગ જવલેણ, દયાળુ પ્રભુની દયાથી ખચવા પામ્યા તે જુદી વાત. તેના હૃદયાઘાત હજુ જેવા ેને તેવા જ હતા અને તે કારણે શેઠની દયા ને ઉપ-કારના સ્ત્રીકાર કરવા તેના આત્મા તૈયાર થતા નહેલો. તેમ છતાં હૈયામાં પારાવાર મુંઝવણ થતી હતી.

એક તરફથી શેઠ અને તેમના કુટું બ પ્રત્યેના અતુલ પ્રેમ તેને તે તરફ ખેંચતા હતા અને બીજી તરફથી લયંકર અકસ્માત કર્યાના દાષર્પ આઘાતથી તેનું ચિત્ત તેવું પુનઃ ન બનવા પામે એ હેતુથી નાકરીના ત્યાપ કરવા ઇચ્છતું હતું. ભારથી દખાયેલું અબ્દુલનું દિલ જોઈ સરળતાની મૂર્તિ રાહિલીએ કહ્યું: "અબ્દુલનાઈ, તમે નકામી ચિંતામાં પડી મું ઝાઓ છા, તમારા કાંઇ દાષ્ય નથી માટે સ્વસ્થ થઈ શેઠે કહ્યું તેમ કરા. તમે આ કુટું ખના જ એક સલ્ય છા એમ અમે માનીએ છીએ, માટે કુટું બી વડાના આદેશ તમારે શિર પર ચડાવી માન્ય રાખવા એ તમારી ક્રજ છે. આ ઘર તમારું છે એમ સમજી રહ્યા અને ક્રજ આનંદથી બજાવા." ભદસ્વભાવી શેઠાણીનાં બદ્રસ્વરૂપ વચનાની અબ્દુલ પર જળરી અસર થઈ અને ખેદના ભાવ હપશાંત થયા.

અકસ્માતના પ્રસંગ પછી પુનમચંદ શેઠની વૃત્તિ સદ્ધમંની આરાધના પ્રત્યે વળી. ધર્મ પ્રેમી અને સેવાલાવી તો હતા જ પરંતુ ધર્મારાધન માટે નિમિત્ત જરૂરી હતું તે મળી ગયું. રાહિણી પણ તેવા આત્માર્થના શુલ કાર્યમાં શેઠની સાથે હવંથી જેડાયાં. તે છતાં આળકા પ્રત્યેની ફરજ બરાબર કાળજીપૂર્વક બજાવવાતું ચૂકતા નહોતા. તેમના ધર્મ પ્રવર્તનની અસર પુત્રા તથા પુત્રી પર પણ થઇ અને તેથી તેઓ રસપૂર્વક તેવી પ્રવૃત્તિમાં લાગીદાર બન્યાં. જુઓ, શુલ ઋણાનુબધના ઉદયે કેવાં

૧૧૬ : આધ્યાત્મિક નિર્ભાધા

શુલ અને સુખદાયક પરિણામાં અનુલવાય છે. તે વખતે કેવું અનુકૂળ અને પ્રેમલર્યું વર્તન હાય છે! એક બીજાને સહાયરૂપ થવાની કેવી નિર્મળ ભાવના હાય છે! ક્લેશ નહીં, કંકાસ નહીં, ઝગડા નહીં, દ્રેષ્ણુ હિ નહીં, કુસંપ નહીં, માત્ર સંતાષ અને સુખ આપવાની વૃત્તિ હાય છે.

શુભ ઋષાતુઅંધના કૂળને દર્શાવતું બીજું દેષ્ટાંત લઈએ. શ્રી ઉત્તમચંદ આર્થિક સ્થિતિમાં અહુ સાધારણુ પણ ખાનદાન કુટું બમાં જન્મ્યા હતા. ચુવાન વયની મધ્ય સુધી સંસારની લીલી સુકી ઠીક ઠીક જોઈ હતી અને તેમાંથી પૂર્વના શુભ સંસ્કારાને જાગ્રત કરવામાં કુશળ. એવા બાધને પામ્યા હતા. તેમના સ્વલાવ સરળ અને સેવાભાવી હતા. પ્રકૃતિની કંઈ ઉથતા કહી શકાય પણ હુદય અરીસા જેવું સાફ હતું. દેષ, ઈષ્યાં, વૈરવૃત્તિ, કઠારતા આદિ અશુભ ભાવાના સદંતર અભાવ હતા. રનેહ, કુટું ખ વત્સલતા, પરાપકારી ખુહિ, સહાયકવૃત્તિ, પ્રામાણિકતા એ ગુણોના પ્રભાવ તેમનામાં પ્રદર્શિત હતા. આવડત ને ગુણાને લઈ ને જીવનની નીચી પાયરી પરથી ઊંચી પાયરી પર આવતા ગયા હતા, અને ઉત્તમ સ્થાન પર આરુઢ થયા હતા. તેમનાં પત્ની સુભદ્રા શાંત, સરળ અને ભદ્રપરિચામી હતાં. અંનેને ધર્માતુરાગ હતા અને અનુકૂળતાએ ધર્મારાધન કરતાં હતાં. નખળી સ્થિતિ હોવા છતાં ઉત્તમચંદે પિતાની સેવા તન, મન અને ધનશી ઉત્તમ પ્રકારે કરી હતી અને સુલદ્રાએ પણ સેવાના

ચ્ચમૂલ્ય લાભ મેળવ્યાે હતા. અ'તકાળ સુધીની સેવા**નુ**ં કૂળ જે જ્ઞાની લગવ'તાએ કહ્યું છે તે તેમના સંખંધમાં પ્રતીતરૂપ થયું. તેમને ત્રણ સુપુત્રા હતા, આગ્રાંકિત, શાંત, સેવાભાવી અને સુસંસ્કારી; અભ્યાસમાં હાંશિયાર, ્રબુદ્ધિમાં કુશળ, અને કાર્યમાં એકરત. આપ્યુંય કુટુંબ સ્નેહનાં ખંધનથી ખંધાયેલું હતું, એક રાગથી રંગાયેલું હતું, પરસ્પરની સગવડતા જેવી અને અનુકૂળતાએ વર્ત લું એવા ભાવથી પ્રભાવિત હતું. આવું હોય ત્યાં વિખવાદ કૈ મતભેદના અંતરને સ્થાન કચાંથી હાય? સર્વનું સમગ્ર જીવન સંપ, સંતાષ અને સુખમાં વીતતું હતું. ્રપ્રમાશ્ચિકપણે કરે**લી** આર્થિક કમાણી વધતી હતી, છતાં આવડતનું અભિમાન કે બુદ્ધિનું ગુમાન કે હાંશિયારીના મદ લેશ પણ નહાતાં. પુત્રો પણ ભણીગણીને સારી ્કમાણીસર થયા હતા. પુત્રોને પરણાવતાં તેમની પત્નીએા પણ કૌટું બિક સ્નેહ અને સંપના ચાકઠામાં હવે પૂર્વ ક ગાેઠવાઇ કુડું અની પ્રતિષ્કા વધારતી હતી. સાસુ–વહું એાના સંબંધ મા–દીકરી જેવા અને દેરાણી-જેઠાણીના સંબંધ સગી ખહેના જેવા વર્તતા હતા. પડાશમાં અને ગામમાં ુઆ કુટુંબ આદર્શ અને બાધ લેવા યેડ્ય ગણાતું.

એક સરખા સુખના દિવસા કાઇના જતા નથી એ ન્યાયે માટા પુત્ર રવિરા'દના લાડકા અને પૂર્વ' સ'સ્કારાની જાગૃતિથી ધર્મ'પ્રિય ચૌદ વર્ષ'ના પુત્ર જીવલેણ ટાઇફાઇડની માંદગીમાં સપડાયા અને દાક્તરની પૂરી સંસાળ તથા ૧૧૮: આધ્યાત્મિક નિળધો

स्वलनीनी કાળજભરી સારવાર છતાં આયુષ્યના ખંધક પૂરા થતાં ધમ બ્રવશ કરી ધમ ભાવમાં રહી તેણે દેહત્યાગ કર્યો. તે તેનું કામ કરી ગયા અને ઘરમાં વિશેષ ધમ'-જાગૃતિના વારસા મૂકતા ગયા. ઉત્તમચંદને ઉત્તમ નિમિત્ત મળ્યું, સુભદ્રાને માહિનિદ્રામાંથી જાગવાનું કારણ મળ્યું, રવિચંદને આત્મરવિનું તેજ પ્રગટાવવાની જિજ્ઞાસા વધી, રવિચંદની પત્ની નિર્મળાને સ્વરૂપને નિર્મળ કરવાની શુભ વૃત્તિ ઊગી અને તેમના સર્વની અસર અન્ય સ્વજના પર તે જ પ્રકારે થઇ તે ધર્મારાધનની હ્રષ્પૂર્વદની પ્રવૃત્તિથી જે ફળ મળે છે તે સંપ્રાપ્ત થતું ગયું.

### અશુભ ઉદય:

ગાની પુરુષાએ આ સંસારને એકાંત દુ:ખથી પીડિત અને અશાતામય કહ્યો છે. તેમાં જે અલ્પ શાતા વેદવામાં આવે છે ત્યાં સત્પુરુષના જ અનુગ્રહ છે. મુખ્યપણે તા જીવ આ સંસારને વિષે અશાતા જ વેદે છે. શુલ ઉદયના ઉપર જે દેષ્ટાંતા કહ્યાં તે અતિ અતિ અલ્પ સંખ્યામાં જોવા મળે છે; અને અતિ બહુલતાએ તા અશુલ ઉદયને કારણે દુ:ખ, ક્લેશ, ઝગડાટંટા, વેરઝેર વગેરે અનુલવાય છે. સહુને આ વાત સુવિદિત છે એટલું જ નહીં પણ અનુલવગમ્ય છે. તેનાં દેષ્ટાંતા શોધવા જવું પડતું નથી, માત્ર ઘરમાં અને આસપાસ નજર કરવાની જરૂર છે. બે દેષ્ટાંત લઇએ.

નવિનચંદ્ર આમ તા સરળ, પ્રમાણિક અને દયાળુ હતા; સ્વભાવમાં ઉગ્રતા ખરી પણ ડંખ નહીં; અન્યાયી વર્લન જુએ ત્યાં કાેંધ આવી જાય અને તીખાં વચન પણ નીકળે, છતાં ગુરસાના જુરસા ટકે નહીં. પત્ની સમજુ કંઇક અણસમજુ કહી શકાય. નવિનચંદ્રે " સમજુ" નામ ખદલીને "સમતા" રાખેલું પણ અનેકવાર સમતાને સ્થાને વિષમતા જોવા મળતી. તેમને સંતાનમાં ત્રણ પુત્રા અને બે પુત્રી હતાં. માટા પુત્ર સુભાષ કઠક સ્વ-ભાવના, વચ્ચેટ સુમતિ ભરપૂર સ્વાથ<sup>6</sup>મતિવાળા અને નાના જયેશ ધીર વીર અને શાંત પ્રકૃતિથી જયને વરનારા હતા. પુત્રીઓમાં માટી રમા સ'સારની વિષમ રમતા રમવામાં કુશળ અને કાબેલ હતી; લોકા તેને રમતિયાળ તરીકે એાળખતા અને તેનાથી સાવધ રહેતા. નાની સરલા સરળ, પ્રેમાળ અને પિતાની જેમ દયાળુ હૃદયની હતી. કુટું અમાં વાર'વાર મતલેદા પડતા અને કેટલીકવાર તેમાંથી ઉગ્ર સ્વરૂપ ઉત્પન્ન થઇ ઝગડામાં પરિણમતું. જયેશ અને સરલા વચ્ચે સ્નેહનાં અધન હતા; તેએ! આ ઝગડાથી અલિપ્ત રહેતાં, તેમાંથી બાધ લેતાં અને સન્માર્ગના આશ્રય કરતાં.

નિવન થંદ્રે અંગ્રેજીના થાડા અલ્યાસ કર્યા હતા. કુદું ખ પાષણના ભાર પાતાના માથા પર હાઈ અલ્યાસ છાડી નાકરીએ લાગ્યા હતા. આર્થિંક સ્થિતિ તા સામાન્ય રહી હતી, છતાં કેળવણીના હિમાયતી હાઈ માટા પુત્ર

#### **૧૨•:** આધ્યાત્મિક નિખંધા

સુભાષને થાંડું કરજ કરીને પણ કાેલેજનાં છે વર્ષ સુધી ભાષાવ્યા હતા અને પછી પરણાવ્યા હતા. પુત્રવધુ સુન દા ભાળી અને માયાળ હતી. મુંબઈમાં સુલાવને સ્ટાસ મેનેજરના હાેદાવાળી નાેકરી ખીજે લીધેલ અનુભવના આધારે મળતાં તેમનું જીવન સુખમાં વીતવા લાગ્યું, કરજ ચૂકવવા પિતા તરફથી રકમની માગણી થતાં હાલમાં સગવડ નથી એમ જણાવી ઉડાઉ જવાબ આપી નવિન-ચંદ્રને દુલવતો. લાચાર પિતા ખીજુ' શું કરી શકે? ભગ્ન હુદ્દરે બેસી રહેલા તેમણે ગામમાં બીજું પરચુરણ કામ કરીને, તનતાેડ મહેનત કરીને આવક વધારીને **ખીજા પુત્ર તથા પુત્રી રમાનાં લગ્ન કર્યા. તે શુભ પ્રસંગે** સ્ટાસિના મેનેજર સાહેખ શ્રી સુલાયે પિતા નવિનચંદ્રને પાતાના કેળવણી વગેરે ખર્ચાના હિસાબ પાતાની રીતે કરી રૂપીયા પાંચસા આપ્યા અને હવે હિસાબ ચૂકતે થાય છે એમ પિતાને કહી સંભળાવ્યું, અર્થાત્ તેમણે હવે પૈસાની માગણી કરવી નહીં એમ સૂચવ્યું. નવિન-ચંદ્રના જીવનમાં નિવનતાના આ બીજો આઘાત હતા, નિરૂપાયતા હતી. લેણુદેશું હોય તેટલું લેવાય છે એ સિદ્ધાંતે સંતુષ્ટ રહેતા. થાડાં વર્ષ પછી એકવાર નવિન-ચંદ્ર સુલાષને મળવા અને તેની કારકી દિ જોવા મુંબઇ ગયા. સભાષની પ્રમાણમાં ઠીક સાદ્યાળી જોઈ આનં દિત થયા. પુત્રને અહેનને પસલી આપવાનું માથા પર લેવા હળવેકથી કહ્યું. જેમ ચાલે છે તે ખરાખર એ ઉત્તરથી પિતાને અત્યંત દુઃખ થયું અને તે દિવસે દુઃખના ભારથી જમ્યા નહીં. સાંજે ઘેર આવ્યા ખાદ કડક સ્વલાવના સુલાયે સુલાયોના ત્યાગ કરી ગુસ્સાથી કહ્યું કે "એ રીતે ત્રાગું કરવાથી કાંઈ વળશે નહીં. જમવું હોય તા જમી લો. ન પાસાતું હોય તા પાછા દેશમાં જાઓ." સુનંદાએ શાંત પાડવા પ્રયત્ન કર્યા પણ સુલાય માને તા ને ? ખીજા જ દિવસે તપ્ત હૃદયે આંસુ સારતા પિતા દેશ તરફ રવાના થયા અને નાકરીના કામ પર ચડી ગયા. એ જ વર્ષે પુત્રી રમા સુવાવડમાં અવસાન પામી. પિતાના દુઃખમાં વધારા થયા.

ળીજા પુત્ર સુમતિચંદ્રના અલ્યાસ સાધારણ હતા, તેથી તેણે સામાન્ય નાકરી સ્વીકારી શાંહાં જ વર્ષમાં લાગ્યોદય થવાના હશે તેથી નાના લાઈ જયેશની ઓળખણ અને લાગવગથી તેને ધંધામાં લાગીદાર થવાનું ખન્યું, સ્થિતિ પણ સુધરી. કાઈએ કહ્યું કે, "તમને જયેશની ઠીક સહાય મળી એ ખુશી થવા જેવું છે. તેના ઉપકાર માનવા જાઈએ." સુમતિલાઈ તા પૂરા ઘમંડી સ્વાર્થદૃષ્ટિવાળા અને માટાઈના અલિમાની; તરત જ ઉત્તર વાળ્યા કે "મારા ઉપર કાઈના ઉપકાર નથી. મેં મારી જાતથી જ બધું કરીને ઊંચે આવ્યા છું." કૃતદની ઉપકારને ઓળવનાર જ રહે છે, અને તેનું પરિણામ પણ તેના ઉદય આવ્યે લોગવે છે. નાના જયેશ બધી રીતે સુખી છે.

હવે સુસાષના પુત્ર વિનય ઉં મરલાયક થયા છે.

૧૨૨: આધ્યાત્મિક નિવ'ધા

भाता-िपता क्षण्यलंगुर विनश्वर हें छोडी गया छे. स्टेंग्संना मेनेજर तरी हैना अनुस्व पछी सुसाधे शरू हरें के धंधा धीहता यादे छे. विनयहुमार पिताना धंधामां जेडाय छे; परंतु પ्रहृतिसेहथी हावतुं नथी; हरम्यान तेनां क्षय छे; परंतु प्रहृतिसेहथी हावतुं नथी; हरम्यान तेनां क्षय छेह हुसांगी हन्या साथे थाय छे. पिता-पुत्र निवन्यंद्र अने सुसाधनी व्यथे अशुस्त ऋणानुअंधना हारणे अण्यानाव हतो, तेवी क अष्युधनावनी हु: भह स्थिति सुसाव अने विनयहुमार व्यथे सर्वा छे अने वधुमां विनय अने तेनी पत्नी अंहा व्यथे पण् सुमेण कमते। नथी तेथी अंने हु: भी थया छे. सुसाधनी माटा सागनी संपत्ति विनयहुमारनी हुटेवाना हारणे अने अविवेधी वर्तनथी वपरार्ध गर्ध छे. तेना आधातथी सुसाधनी हेड छूटी गये। छे. विनयना पुत्र प्रशांत माटा थये। पण् पिताना पूर्वंसवना वेरी होय तेवुं वर्तन छे.

આ દેષ્ટાંતમાં પિતા-પુત્ર વચ્ચેના અશુભ ઋણાનુ-ખંધના સંખંધા ત્રણ પેઠી સુધી ચાલ્યા કર્યા છે, તે જો કે આશ્વધંરૂપ છે છતાં આ વિચિત્ર સંસારમાં કર્મોની વિચિત્રતાના કારણે સર્વ પ્રકારે અનવું શક્ય છે. જયાં સુધી સમજીને અને સદ્ધમંના આશ્રય કરીને અસદ્ ભાવાના ત્યાગ ન થાય, ઉદયગત અવસ્થાઓને સમપરિ-ણામે વેદી, ખમી ખુંદવાનું ન થાય, અને શુભ તથા ઉપકારી ભાવામાં ન અવાય ત્યાં સુધી સુખના અને શાંતિના સમય આવવા દુલંભ છે. અસદ્ભાવ અને અસદ્ વર્તન કૈવળ દુઃખને જ નાતરે છે–તત્કાળ સુખ અનુભવાતું હોય તાપણ.

હવે બીજાં દર્શત અતિ સંક્ષેપથી જણાવીએ છીએ. એક ઘમ'ડી પિતાના ઘમ'ડી. અભિમાની. આપખદ સત્તાધારી પુત્ર છે, <mark>નામ છે</mark> કૃષ્ણકાંત. તેના ચ**હે**રા**ની** વિચિત્ર આકૃતિ જોઈ બાળક તાે ગહારાઈ જાય અને કરી સામે જોવાની હિંમત જ ન કરે. માટી માટી ગાળ અને લાલ આંખા, સજજડ બીડાયેલા હાઠ, વિશાળ લલાટ અને નાના કાન. તેની પત્ની કાંતા, જન્મથી દ્વાખી સાસરે સુખની આશાએ આવતાં વધુ દુઃખની ખીણમાં ગખડી પડી. કૃષ્ણકાંતના તેજીલા, ક્રોધી અને નિંદ'યી વર્તનથી ત્રાસ પામ્યા કરતી. તેને કાઇપણ પ્રકારની સ્વતંત્રતા નહેાતી, સ્વબુદ્ધિના ઉપયાગ કરવાની છૂટ નહાતી, માત્ર ધણીને આધીન થઈ વર્ત વાતું હતું. છવના સ્વચ્છ'દ કર્યા સુધી કામ કરે છે તેની કાઈ સીમા નથી. પૈસે ટકે કૃષ્ણકાંત અહ સુખી છે, પરંતુ પૂર્વથી ઊતરી આવેલી લાભપ્રકૃતિ છૂટતી નથી તેથી ધનાપાજ નની વિશેષતા કરવામાં ન શાભારૂપ એવી અતુચિત પ્રવૃત્તિ કરવામાં આંચકા આવતા નથી. તેને ત્યાં એક સસ રકારી, ન્યાયી અને સદ્ભાવપ્રેમી આળક અરવિંદ જન્મ્યા છે. તે પિતાની આકરી વર્તણક સહીને માટા થયા છે. માતાનું ગુલામથી પણ બેહદ દુઃખી જીવન નોઈ તેના અંતરમાં કરુણા વરસે છે અને તેને છાડાવવાના અને ૧૨૪: આધ્યાત્મિક નિખંધા

સુખી કરવાના શપથ લે છે. કુષ્ણકાંતને અરવિંદની શુભ ભાવના, વિશાળ દિલના ઊંચા વિચારા, સહાતુબૂતિવાળી वृत्ति वर्गेरे लेई ने लीति रहे छे है "ते सारी हमायेबी મિલ્કત ચોછી કરશે કે ગુમાવી દેશે; તેથી મારે સાવધ રહેવું અને અરવિંદને કાઈ છૂટ ન આપવી." અરવિંદ વસ્તુસ્થિતિ પાસી જઈ ગૃહના ત્યાગ કરે છે અને ત્રણ જ વર્ષમાં ઠીક કમાણી કરે છે. પાતાની અત્યાર પર્ય તની દુઃખી અને પ્રેમાળ માતાને પાતાની પાસે બાલાવી રાખે છે. કુષ્ણકાંત એકલા પડી જાય છે, મુંઝાય છે પણ અભિમાની હાઈ અંદરની મુંઝવણ ખહાર ખતાવતા નથી. અરવિંદનાં લગ્ન એક સુશિક્ષિત કન્યા સાથે થાય છે અને મા – પુત્ર – પુત્રવધુ અશુભ ઋડણાનુઅંધના ઉદય પૂર્ણ થતાં સુખેથી જીવન વ્યતીત કરે છે. કૃષ્ણકાંત ક્રોધાસિથી ખળે છે. પાતાની જ પત્ની અને પત્રના સખને જોઈ શકતા નહી' હોવાથી ક્રોધના આવેશમાં દેહત્યાંગ કરે છે. વીલ કે કાંઇ કર્યું ન હોવાથી તેમની મિલકત પત્નીને વારસામાં મળે છે. અહીં આ દર્ષાતમાં અશુભ ઋણાતુ-**અંધ એક જીવ સાથે પૂર્ણ થયા પછી બીજા જીવાે** સાથે ્શભ ઋજ્ઞના ઉદય થયાે છે.

સાસુ-વહુ, નહું કું — ભાજાઈ, દેરાહ્યી – જેઠાહ્યી, લાઇ – ભાઈ ઈત્યાદિ વચ્ચેના અશુભ ઋણાનુ ખંધના ઉદયે થતા અણુખનાવ, ઝગડા, ક્લેશ આદિ પ્રકારા સહુ કાઈ જાણે છે. તેના ઉદયથી મારામારી અને પૂન પણ થાય છે. આવા અશુભ અ'ધ પાડવા તે કેવા ખતરનાક છે? તેવા ભાવથી અવશ્ય વિરમવું.

## મતુષ્ય અને દેવ વચ્ચે ઋષાતુબંધના ઉદય:

ઋષાનુખંધના કચારેક એવા વિચિત્ર ઉદય આવે છે જયારે કાઇ એક મનુષ્ય દેવગતિના દેવ કે દેવી સાથે સીધા સંસારી સંખંધમાં ન હોવા છતાં તેના ઋષુનું ચૂકવણું તે દેવ કે દેવી દ્વારા થાય છે. કર્મની વિચિત્ર-તાના એ એક પ્રકાર છે. આ ઋષ્ય શુભ કે અશુભ જેવું હોય તેવું સારૂં કે નરસું ફળ મનુષ્યને હૈવ કે દેવી મારફત ભાગવવું પડે છે. આવા પ્રકારના ઉદય આ સંસારને વિષે જોવા મળે છે. ષણાએ તેવા ઉદય જોયા હશે વા સાંભળ્યા હશે, તેથી તેની પ્રતીતિ પણ થઈ હશે.

## શુલ ઉદય:

શુભ ક્ળના દર્ષાત તરીકે શાસ્ત્રમાં વર્ષુ વેલી શાલિ-ભદ્રની કથા પ્રસિદ્ધ છે. તેમને ઋણાનુખ'ધી દેવ તરક્થી સોનામહોરાની પેટીઓ દરરાજ મળતી અને તેથી સંસારના પદાર્થોના સુખની એાછાઈ કચારે પણ વર્તતી નહેાતી. આ જ્વલંત દર્ષાંત છે. કદાચ શાસ્ત્રની કથાને માત્ર કથારૂપ માનવામાં આવે એટલે કે તે સત્ય છે એમ શ્રદ્ધવામાં ન આવે તા બીજા ઉદાહરણ લઇ એ.

પાતાના અથવા પરના અતુર્લવ ઉપરથી જાણ્યું હશે કે સાંભળ્યું હશે કે દેવગતિને પામેલા કાઈ સંબંધિત

૧૨૬: આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

જ व स्वप्नमां के लगृतिमां पाताना मूण हे छे आवी गुंचवण्वाणा, तक्षीकृवाणा के कसाठीवाणा प्रसंग वेणा से योग्य सक्षा स्थन करी लय छे अथवा कसाठी आहि छपाधिवाणी स्थित न छाय ते। पण धनाहिना काका थे स्वास्थ्य आहिना काका थे अथवा रागाहिनी निवृत्ति अथे छिवत मार्ग हर्शन आपी लय छे, अने तेने। अभव करवाथी साइं अने साचुं क्षण मणे छे. के छिवेणा हेव के हेवी महिर आंधवानुं, गुप्त रहेबी प्रतिमानुं स्थण भतावी तेने मेणवी येग्य करवानुं सूचन स्वप्नमां प्रत्यक्षपण् आवीने करे छे. आ प्रकारकां हप्टांत अति प्रसिद्ध छे; अने वर्त मानमां आके पण् छपरना अनु क्षोमांथी केटलाक भनता लेवा मणे छे. त्यां सननी कहपना नथी, स्वेन्छानी आहा प्रतिकृति नथी पण नरी वास्तविक्रता छे.

અમે જેયેલા અને અનુભવેલા પ્રસંગા તેના સમ-ર્થન માટે વર્ણિત કરીએ છીએ. આ લગભગ પચાસ ખાવન વર્ષ પહેલાંની વાત છે. અમારા એક સગાને ઋણા-નુખંધી દેવી સાથે શુભ સંખંધ ઉદ્ધમાં હતા, તેથી ઉપાધિ કે વ્યાધિના સમયે દેવી તેના દેહમાં શાંતિથી પ્રવેશી શાંતભાવે ઉપાય કે ઉપચાર ખતાવતા અને તે મુજબ કરવાથી સફળતા મળતી. શરીરવ્યાધિ હોય તાં આયુર્વેદિક સાદું ઔષધ ખતાવી તેનું સેવન કરવાનું કહેતા અને સાર્ંથઇ જતું. ઉપાધિના પ્રસંગ હાય તા

ऋ शानु भंधः १२७

ઝાહાપૂર્વંક કાઇ રમરણ કરવાનું સ્ચવતા અને આગાહી કરેલ સમય દરમ્યાન ઉપાધિની નિવૃત્તિ લગભગ થઈ જતી. એ સગા જરૂરી વખતે ભાવ કરે અને જરા શાંત થાય ત્યાં દેવી હાજર થતાં, એવા ખળવાન ઋણાનુખંધના સંખંધ વર્તા હતા. ઘડીભર આશ્ચર્ય થાય તા પણ આ કેવળ સત્ય હકીકત છે.

ખીજો અનુલવ પ્રસંગ જણાવીએ છીએ. લગભગ પ'દર વર્ષ પહેલાંની વાત છે. શેરબજારમાં એક વ્યાપારી હતા અને શેરોના ધંધા કરતા હતા. તેમના કાકાને તેના ઉપર ખૂબ પ્રેમ હતા. કાકા ગૂજરી જતાં દેવગતિને પ્રાપ્ત થયા ને પછી તેા અન્ને વચ્ચેના શુભ ઋણાનુ-અંધના ઉદય શરૂ થયા. કાકા સ્વપ્નમાં આવીને લિત્રિજાને શૈરાના ભાવાની આગાહી આપતા ભત્રિજો અરાબર તે આગાહી મુજબ ધંધા ગાેઠવતા; આગાહી સાચી પડતી અને જાત્રિજો ખૂબ કમાણી કરતા. લાર'વાર જુદા જુદા શેરાના ભાવાની વધઘટની આગાહીએા મળ્યા કરતી, सत्य नीवडती अने उत्तरे। तर वधुने वधु नहानी आवड થતી. લગભગ એ લર્ષ આ પ્રસાણે ચાલ્યું અને પછી ઉદયની પૂર્લ્વા થતાં કાર્ય અટકી ગયું. બીજી રીતે કહીએ તાે લેખુદેષ્યના સંબંધ પૂરા થયા. સત્રિજાતું લેણું અને કાકાનું દેવું પૂર્ણ થયું. આ ઉપરાંત વ્યાવહારિક થીજી સહાય વા માર્ગ **દર્શન** મળતાં.

#### ૧૨૮: આધ્યાત્મિક નિળંધા

શુભ કળનું અન્ય સુંદર, અતિ ઉપકારી અને આનંદપ્રદ દેષ્ટાંત લઈએ. કાઈ ગુરૂ-શિષ્યના મનુષ્ય-ભવના શુભ પરમાર્થ ઋષાના ઉદય પૂર્ણ થતાં અને શ્રી ગુરુનાં આયુષ્યકર્મની સ્થિતિ સમાપ્ત થતાં શ્રી ગુરુ ઉચ્ચ દેવગતિને પામે છે. શિષ્યની મતુષ્યભવમાં રહેવાની સ્થિતિ હજુ શેષ રહી છે. આવે વખતે કઠીક બન્ને વચ્ચેના શુભ ઋણાનુખંધના ઉદય આવે છે; ન માનવામાં આવે અથવા અશકચ લાગે તાે પણ તે ઉદય આવી શકે છે. તે વેળાએ શ્રી ગુરુ સહેદે શિષ્યની જાગત અવસ્થામાં આવે છે, દર<sup>6</sup>ન આપે છે, જ્ઞાનદાનનું અમૃત वरसावे छे अने शिष्यनी आत्मिक हशा वधारवामां ઉत्तम નિમિત્ત થાય છે. સમર્થન માટે જુએા શ્રી યાેગાનંદ પરમહું સની આત્મકથામાં, શ્રી ગુરુના દેહવિલય પછી તેમના ગુરુ " શ્રી યુક્તેશ્વરતું પુનરત્થાન " વાળું પ્રકરણ. શાહા વર્ષ પહેલાં જ ખનેલી હકીકતનું, સત્ય ઘટનાનું સંદર વર્ષન છે.

ઉપર જ बाज्या प्रमाणे नहीं, ते। अन्य प्रशरे पण उदयगत ऋण्नी यूडवणी थाय छे ते लेडिंगे. आ प्रशरमां अंदी देवगतिने पाम्या छे सेवा श्री गुरुदेव शिष्यने स्वप्नमां आवी दश्न दे छे ने पाताना आत्मिष्ठ भणनी प्रेरणा आपी तेने उत्सादित हरे छे, तथा/अथवा ज्ञानगंगानुं सुधालण वहेवडावी परम आनंदित हरे छे, तो डाई वेलांगे श्री गुरु गुप्तपणे रहीने शिष्यनी જાણ ખહાર તેને વિધલિધ પ્રકારે ગુપ્ત સહાય આપી ઉપકાર કરે છે. અહીં પણ મૂળમાં તાે ઉદયથી ૠઘુતું ચૂકવણું જ છે.

### અશુભ ઉદય:

मनुष्य अने देवणतिओना छ्वाना संधंधमां ऋणान्तुणंधना लेम शुल तेम अशुल ઉद्ध्य पण होय छे अने तेनां अने हे ह्यांता व्यक्तपण्चे आ विश्वित्र लगतमां लेवा मणे छे. विज्ञानविद्यसना आ वर्षामान युगमां मनाविज्ञानीओ विश्वित्रपण्चे हृहयमां आवता ऋणानुणंधना नियमाधी अज्ञात होवाने हीधे अने हेटबीडवार मननी निर्णाणताने हारण्चे पण्च छद्धमा लेवी समान स्थिति छह्सव पामती होवाने हीथे, तेने मननी श्रमणा है श्चित्तनी अस्थिरता तरी है आजण्याचे छे; पण्च ते सर्वत्र सर्वथा सत्य नथी.

દેહ છોડતી વખતે જીવના માહ અને વાસના અથવા આસક્તિ અન્ય ચેતન અચેતન પદાર્થોમાં રહી ગયાં હાય અને તેને દેવગતિ પ્રાપ્ત થાય તા મનુષ્યલાકની નીચે આવેલા લુવનપતિ અને વાલ્યુગ્યંતર દેવલાકમાં તે જન્મ લે છે. માહ, વાસના, આસક્તિ, ભાવા અને સંસ્કારા સર્વ તેની સાથે જ જતાં હાવાથી કચારેક તેના અળથી અન્ય જીવ સાથેના વેર ઝેર, ઇષ્યાં, અસહિષ્ણુતા વગેરે પૂર્વના ઋણાનુખંધના ઉદ્યથી જાગૃત થાય છે, અ. ૯

૧૩૦: આધ્યાત્મિક નિબંધા

અને કાર્યશીલ થઈ સંખંધિત મનુષ્યગતિના જીવને હેરાન કરે છે તથા વિવિધ પ્રકારનાં દુઃખ આપે છે. શરીરમાં પ્રવેશ કરી અહિથરતા ઉપજાવી અકળાવે છે; કચારેક વિના કારણ અદ્ધાસ્ય કરાવે છે તાે કચારેક રુદન કરાવે છે. કાૈઈ વખત આહાર કરવામાં અંતરાય નાખે છે તા કાઈ વખત પહેરવા આઢવામાં વિધ્ન લાવે છે. કેાઈ વેળા વિકૂવે<sup>લ્</sup>લ <mark>ભયાનક દેહની ર</mark>ચના ક**રી** ખ્હીવડાવે છે; તાે કાેઈ વેળા સયાકુળ અનાવી નિદ્રા છીનવી લે છે. કચારેક શરીર પર પ્રહારા કરી સતાવે છે તા કચારેક રાતના પલંગને ઊંચા કરી નીચે ક્ષાંય પર ગખડાવે છે. આમ અનેક પ્રકારે ત્રણના અશુભ ઉદયાતુસાર દેવ અથવા દેવી ઋણાતુઅ'ધી મતુષ્ય સાથે વર્લના કરી તેને પરેશાન કરે છે. ઋશ્નો ઉદય પુરા થતાં સુધી આમ થયા કરે છે. આ પ્રકારાને વ્યવહારમાં ઝાેડ, વળગાડ કહે છે. દેવગતિના જીવાે સાથેના ઋણાનુ-અંધના ઉદયની સ્થિતિ, અવધિ વધુમાં વધુ સિત્તેર વર્ષ સુધીની હાેય છે.

વ્યવહારમાં સાંભળવા મળે છે કે આને શાંકય નડે છે કે ભાેજાઇ નડે છે, દેરાણી નડે છે કે જેઠાણી નડે છે, નણુંદ નડે છે કે સાસુ નડે છે, ભાભી નડે છે કે કાકી નડે છે; પણ એ બધા ઋણાતુબંધના અશુભ ઉદયો છે. ઘણીવાર કહેવામાં આવે છે કે મરેલી શાંકય કરતાં જીવતી શાંકય સારી, ઈત્યાદિ, પરંતુ એ લેશ પણ સાચું નથી. સર્વ આધાર પાતાના શુભાશુભ કર્માના ઉદય ઉપર છે. જો ઉદય શુભ હોય, તા કાઈ પણ જીવ તેના વાળ વાંકા કરવા સમય નથી, પછી ભલે તે જીવ મનુષ્ય હા, દેવ હા કે તિય" ચ હા. અને જો અશુખ ઉદય હાય તા ઋણ ચૂકવ્યે છૂટકા છે એમ નિશ્ચયથી જાણવું. આટલું યાદ રાખવું આવશ્યક છે કે મનુષ્ય અને દેવ કે દેવી વચ્ચેના ઋણાનુખંધના ઉદ્યો ખહુ અલ્પ પ્રમાણમાં હાય છે અને તેની ખહુલતા કચારે પણ હાઈ શકતી નથી.

આવા અશુભ ઋણાતુખંધના ઉદય વખતે શુમ ઉદયના યાગ પણ આવે છે; ત્યારે દેવ કે દેવીનાં દુઃખાથી મુક્ત થવાતું નિમિત્ત મળે છે, તેથી ઉપાય સફળ થતાં હેરાનગતિના અંત આવે છે તે નિમિત્તો સંખંધે હવે પછી જણાવશું. પ્રથમ અમે જોયેલા, જાણેલા અને અતુભવેલા અશુભ ઉદયના પ્રસંગા દર્શાત-રૂપે કહીએ છીએ.

અર્ધ સદી ઉપરની વાત છે. અમારા સગામાં એક મહેનને તેમની દેવગતિમાં ગયેલી સાસુની આકરી નડતર હતી. અશુચિના કાેઈપણ પ્રસ'ગ બીજી સ્ત્રી તરફથી તેમને થાય, ત્યારે તે ખહેનની હાલત ખૂરી થઈ જતી. દેવીની અકૃષ્ટ લાતથી તે ફેંકાઈ જતા, તાે કચારેક કલાેકા સુધી બેલાન થતા, કચારેક દેવી ખહેનના દેહમાં પ્રવેશી પછાડા મારી ધૂણતા અને દેહની શક્તિ ક્ષીણ

૧૩૨ : આધ્યાત્મક નિળ'ધો

કરતાં, એમ અનેક રીતે હેરાનગતી થતી. પ્રયક્તિત અનેક ઉપાયા કરવા છતાં ઉદયકાળ દીર્ધ સ્થિતિના હોઈ નિષ્ફળતા મળતી. તેમ લગલગ ત્રીસ વર્ધ સુધી ચાલ્યું અને પછી વગર ઉપાયે ઉદયની પૂર્ણતા થતાં સ્થિતિ સારી થઇ હતી.

ઇ. સ. ૧૯૩૫ના જુલાઇ માસની આ ઘટના છે. મું અઇમાં સતત્ વર્ષાની હેલીના સાતમા દિવસ હતા: રસ્તા પર ગાેઠણ સુધીના પાણી ભરાયા હતા; સાંજના એાક્રીસેથા તે પાણી ચીરીને ઘેર પહોંચ્યાે અને કપડાં ખદલી સ્વસ્થ થયો. કેઇના આવેલ પત્ર ટેખલ પર પડેલા હતા. હાથમાં લીધા, અસ્પષ્ટ અને વિચિત્રપણે aખાયેલ અપૂર્ં સિરનામું વાંચતાં આશ્ચર્ય થયું; કવરની અંદર નાના પાતળા કાગળ હાય તેવું લાગ્યું. 🖦 કંઈ ઠીક નથી, શુલ નથી એવી અંતરમાં સહજ લાગણી ઉદ્દુસવી. તેની ખાત્રી માટે કવર ફાડી કાગળ કાઢચો અને જોયું તા તેમાં મેષના સાત કાળા ચાંદલા કર્યા હતા અને તેને કાળી રજથી વધાવ્યા હૈાય તેમ રજ પણ હતી. તત્કાળ વિચાર આવ્યા કે ગમે તે વ્યક્તિએ ગમે તે હેતુએ અ પત્ર માકલ્યા હાય પણ તેને નીચે રસ્તા ઉપર પાણીના પ્રવાહમાં વહેતા કરી દેવા. ત્યાં કરી ખીજો વિચાર આવ્યા કે પિતાજની ઘેર આવવાની રાહ જોવી, તેમને ખતાવવા અને પછી તેમની આજ્ઞા મુજબ કરવું. પિતાજી થાહીવારમાં જ આવી પહોંચ્યા. ભીનાં કપડાં ખદલી નિરાંતે એઠા પછી આવેલ કાગળ તેમના હાથમાં સુકચો. તે એઇને તેમને થાડા ગભરાટ થયા અને લય પણ લાગ્યા કે કંઇક અનિષ્ટ અનશે. અમે તે લહના ભાવને ટેકા ન આપ્યા અને તેને જળમાં પધરાવી દૈવાનું ભારપૂર્વક સૂચવ્યું. તેમની સંમતિથી તેમ કર્યું. આ વાતને લૂકી જવાનું અને કાંઈ અશુભ નહોં થાય તેવી શ્રદ્ધા રાખવાનું જણાવ્યું. તેમ છતાં તેમના ચિત્તમાંથી લયની લાગથી ખસતી નહોતી. અમને ગભરાટ, ભય કે ભીતિ કંઈ જ નહાેતાં અને પ્રભુકૃષાએ શાંતભાવ રહી શકચા હતા. બીજે દિવસે પિતાજી કાઈ દેવના ઉપાસક પાસે ગયા. ઘટનાના હેતુ સંબંધે પૃચ્છા કરી અને જવાળ એ મળ્યા કે " હેતુ દ્ભુષ્ટ છે પર'ત પુષ્યના ઉદય હાઈ કંઈ અનિષ્ટ થવાનું નથી. શ્રદ્ધા માખલી." તેથી પિતાજને કંઇક શાતા વળી. ઘટનાને ચાર દિવસ થયા પછી એક મધ્ય રાત્રિએ અમને સ્વપ્નદ્વારા કાેઇએ (દેવ કે દેવી હશે?) આ અનાવની અથથી ઇતિ સુધીની માહિતી આપી, જેમાં જેને અનિષ્ટ કરવું છે તે વ્યક્તિ, તેની પૂર્ તૈયારીરૂપ સાધના, પત્રમાં વિધિ કરવામાં સ્થાવી હતી તેતું સ્પષ્ટ ચિત્ર, વ્યક્તિના ગામથી દ્વર ખીજા ગામથી પાસ્ટ કરવાની ચાજના, હેતુપૂર<sup>6</sup>ક અપૂર્ણ લખાચેલ સિરનામું અને અશુલ ંહેતુ વગેરે અતાવલામાં આવ્યું હતું. ઉપરાંત તેવું કંઈ અનિષ્ટ અનવાનું નથી તે પણ કહ્યું. પિતાજીને આ વાત કરી ત્યારે તેમના જીવ હેઠા બેઠા. અત્રે અશુલ ઋણા-

૧૩૪: આધ્યાત્મિક નિવાધા

નુઅ'ધના ઉદય, તે વ્યક્તિ અને તે વ્યક્તિએ જેની ઉપાસ-નાથી સાધના કરી હતી તે દેવી સાથે કહી શકાય પરંતુ શુભ પુષ્યના ઉદયે અશુભ ઉદયે થયેલ પ્રયત્ન નિષ્ફળ ગયા, આમ પણ બને છે.

અમારા એક સ્નેહી હતા, ઉદાર, વિશાળ હુદયી અને પ્રેમાળ. તેમને એક ક્રમળા નામે પુત્રી હતી. અહિમાં કંઈક ન્યૂન પણ સરળ અને સેવાભાવી. ખંને અશુલ ઋણાતુમાં ધના ઉદયથી સગપણ સંખંધે **એ**ડાયાં હતાં. પિતાને પુત્રી પ્રત્યે સ્વાભાવિક સ્નેહભાવ હાવા જોઇ એ તે નહાતા તેથી વાર વારવગર વાંકે પુત્રીને ઠપકા મળતા અને તે મૌનપણ સક્રન કરતી. પિતાને માટી માંદગી આવી; પુત્રી પૂરી સારવાર કરતી; માંદ-ગીએ ગંભીર સ્વરૂપ ધારણ કર્યું અને દેહત્યાગના અવ-સર આવી પહોંચ્યા. તેમના આત્માતું હિત થાય તે હેતુએ અમે તેમની પાસે દરરાજ જતા અને ધર્મવાર્તા સંભળા-વતા. પરંતુ તેમનું ચિત્ત સંસારમાહને કારણે ધર્મવાતમાં ચાંટતું નહીં. એવી સ્થિતિમાં તેમણે દેહાયુષ્ય પૂર્ણ કર્યું અને આ જગતના આ ભાગથી ચાલી નીકળ્યા. દેહ છાડચાના ચાથે દિવસે કમળાને તેઓ ઘરમાં ફરી રહ્યા છે તેવા આલાસ થયેા, કંઈ અવાજ પણ સંસળાયા અને તે જ રાતના ખાર વાગ્યા પછી કમળાની પથારી પાસે આવી, બિહામણાં શરીરથી તેને ખ્હીવડાવવાનું શરૂ કર્યું. બીજે દિવસે તે ચિંતાયુક્ત વાત કહેવામાં આવતાં અમે પુત્રી કમળાને એક સ્તાત્રના પાઠ કરવા અને મંત્ર-સ્મરણ કરવા જણાવ્યું. તેના પ્રભાવથી દેવગતિને પામેલા તે રનેહીનું જોર ન ચાલવાથી તેઓ ગુસ્સે થયા. ગુસ્સામાં કમળાને કહેતા, " મારા મિત્ર તને મદદ કરે છે તે હું જાણું છું અને વિશેષમાં ધમકી આપી કે તેને હું જોઈ લઈશ." અમે કમળાને ખતાવેલ ઉપાય સાવના જોરથી આરાધન કરવા સૂચવ્યું, જરાપણ ડર ન રાખવાનું જણાવ્યું અને પૂરી હિંમત આપી. દેવે રાત્રિના બારથી ચાર સુધી હેરાન કરવાની, ડરાવવાની, ધમકીએા આપવા**ની** પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખી અને એક વેળાએ ગુસ્સે થઇ કહ્યું કે, ''તું ધમ ના આશ્રય કરે છે તેથી મારું ખળ ચાલતું નથી, નહિતર મારે તા તારા છવ લેવાની ઈચ્છા હતી. તેમ છતાં મારા પ્રયત્ન ચાલુ રાખીશ." રંજાડ ઘટતા હતા પણ ત્રણ માસ પૂર્ણ થતાં સુધી કનડમત ચાલુ રહી. ત્રણ માસના આરાધનના કૂળથી ઋણાનુખ'ધના અશુભ ઉદય સમાપ્ત થયા અને કમળાના જીવને શાંતિ થઈ.

દેવદેવી સાથેના અશુભ ઋષાનુખંધના ત્રાસદાયક ઉદય વેળાએ તેની નિવૃત્તિ માટે અથવા ઉદયબળ ઘટા-ડવા માટેના ઉપાયા માટે વિચાર કરીએ. ભગવાનનું વચન છે કે ધર્મ એ સવેત્કૃષ્ટ મંગલ છે, ધર્મ જ એક સત્યસ્વરૂપે રક્ષક છે, ધર્મ જ સર્વ સુખને દેનાર છે. તા દુ:ખના સમયે ધર્મના પ્રેમ અને શ્રદ્ધાપૂર્વકના આશ્રય અને તેનું આરાધન કરવું ઘટે છે. આ વિભાગમાં જણા- ૧૩૬: આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

વેલ દુ:ખાથી મુક્ત થવાનાં નિમિત્ત આટલાં સંભવે છે: આધ્યાત્મિક સંત્રનું સ્મરણ, સ્તાત્ર પાઠનું પઠન, ક્ષમાપના અને વિનંતિ, ધાર્મિક જીવની પ્રેરણાત્મક સહાય, અન્ય દેવ–દેવી થકી સહાય. અમારા નમ્ર અભિપ્રાયે નીચે પ્રમાણે આરાધન કરવાથી કષ્ટાયક ઉપાધિ દ્વર થવી સંભવે છે.

એક. દરરોજ સવારે ચાકખા થઇ, વિધ અને કષ્ટ અવશ્ય દ્રર થશે એવી અત્ર શ્રહાથી ' શ્રી ભક્તામર સ્તાત્ર" ત્રણ માસ સુધી નિયમિત ભણુવું. સ્તાત્રના ભાવ અંતરમાં ગ્રહણ કરવા અને તેની સાથે એકરૂપ થવાના થતન કરવા. જરૂર પડ્યે બીજા ત્રણ માસ સુધી અધ્યયન કરવું પણ હિંમતથી હારણ થવું નહીં. ઉદ્યની સ્થિતિ દીધંકાલની હશે તાપણ તે ઘટી જશે અને પછી સુખરૂપ પરિણામ આવશે.

**બીજું.** આ વિતંતિ દિવસના પાંચ વખત કરવી.

હે પ્રસુ! સંસાર લજવાના આરંભકાળથી અત્રે ક્ષણ પહેં તે આ જવે દેવ-મનુષ્ય-તિશેં ચ ગતિના જવે સંબંધી જાણતાં અજાણતાં જે જે દેષો મન, વચન અને કાયાથી કર્યા હોય, તે સર્વની આપની પાસે પશ્ચાત્તાપ પૂર્ક ક્ષમા માગું છું; મારા તે પાપ દેષ નિષ્ફળ થાઓ, તે સર્વ જવા પણ મને ક્ષમા કરે. આપની અસીમ કૃપાથી તે તેમની વૈરવૃત્તિ ભૂલી જાઓ અને તેમનું કલ્યાણ થાઓ એ જ વિનંતિ છે.

હે કૃપાળુ ભગવ'ત! કદાપિ દેવ, મનુષ્ય કે તિય'ંચ ત્તરફથી મને કાેઈ કષ્ટ કે હેરાનગતી ઘશે તાે પણ હું તે સમતાથી સહી લઈશ અને આપની આગ્રાનુલાર વતી તેનું હિત અને કલ્યાણ ઇચ્છીશ. આ કાર્લમાં સફળ થવા માટે મને આપતા તરફથી પ્રેરણાયળ મળતું રહે તેમ કરવા વિન તિ છે; તેા કૂરા કરી સાથ આપી રક્ષણ કરશા, સાથ આપી રક્ષણ કરશા. હે કરુણાસાગર પ્રભુ! આપના ઉપકાર હું કચારે પણ નહીં ભૂલું ને ઉપકાર માન્યા જ કરીશ.

અહીં જણાવ્યા ઉપરાંત જે ભાવા ચિત્તમાં ઊગી આવે, તેના પણ વિન તિમાં સમાવેશ કરવા. આ વિન તિ આક પાંચ મિનિટ સુધી નીચે મુજબ સ્મરણ કરવું :-

> શાંતિનાથ શાતા કરા. પાર્શ્વનાથ પરચા પૂરા. વીરપ્રભુ વીરતા આપા.

ત્રીજું. મંત્રસ્મરણ કરવું. રાત્રે સૂતાપહેલાં અવશ્ય કરલ'. નવકારમાંત્ર કે ગમે તે, પાતાને શ્રદ્ધા હોય તેનું સ્મરણ કરવું. અથવા 🤲 અરિહ્તંત, જય અરિહ્તંત, જય અરિહાત, 🤲 અરિહાત અથવા સહજાત્મ સ્વરૂપ પરમગુરુ અથવા 👺 સર્વજાદેવ.

મનુષ્ય અને તિય'રા વચ્ચે ઋશાનુબ ધના ઉદય.

મનુષ્ય અને સંગ્રી તિય' ચ છવા વચ્ચે ઋણાનુ-અંધના શુભાશુભ ઉદયા વર્તતા જેવા મળે છે. શુભ ઉદય ૧૩૮ : આપ્યાત્મિક નિખંધા

વેળાએ મતુષ્ય, પાેપટ, કાકાકોઆ, ચકલી ઈત્યાદિ પક્ષી અથવા કૃતરા, ખિલાડી, ઘાડા ઇત્યાદિ પશુને પાળે છે, પ્રેમ કરે છે. કેટલીકવાર ગાય અથવા ઘાડાના શુભ ઋણાતુખંધ એવા અળવાન હાય છે કે તેમના ઘરમાં પ્રવેશ થતાં જ મતુષ્યના ઘરની આર્થિક સ્થિતિ સારા પ્રમાણમાં સુધરતી જાય છે અને સુખ સમૃદ્ધિના ઉદ્યોત થાય છે. ગૃહમાં સંપ, સંતાષ અને અનુકુળતાનું સામ્રાજ્ય સ્થપાય છે. તેવી સુખ આપનારી સ્થિતિ તે જીવની એટલે ગાય વા દાેડાની વા અન્ય પ્રાણીની જીવનદાેરી હાેય ત્યાં સુધી घष्टुं डरीने रहे छ अने ते प्राणीना वियोगे डचारेड કઠણ પરિસ્થિતિના જન્મ થાય જે. કૃતરાના સંબંધની ઘણી ચમત્કારિક વાતાથી ઘણા પરિચિત હશે જ; આ પ્રાણીની વફાદારી, પ્રેમની ભૂખ અને માલિક માટે દેહ સહિત ભાગ આપવાની તૈયારી કાેઈ અજબ હાેય છે. માલિક પણ તેને ખૂબ સ્નેહથી ચાહતા હાય છે. આ પાળેલા કૂતરા ઘરના એક સભ્ય તરીકેનું સ્થાન ભાગવે છે. કામ-કાજના પ્રસંગે કદાપિ માલિકને બહારગામ જવાતું થાય ત્યારે આ વકાદાર પ્રાણીને વિયોગતું દુઃખ સાલે છે અને તેમની શાધ માટે તરફડીયાં મારે છે, આહાર ખપ પૂરતા લે છે અને તેથી સંતુષ્ટ રહે છે; ઘરના બીજા સભ્યાે તેને દુઃખ લાગવતા જોઇ પાતે દુઃખી થાય છે અને પ્રાણી માટે ખૂબ કરુણા અને કથા આવે છે. કાઇ વખત માલિકતું મૃત્યુ થાય છે ત્યારે એમ ખનતું સાંભળ્યું છે કે તે પ્રેમાળ પ્રાણી ખેદખિન્ન થઇ રડે છે, આહારના

ત્યાગ કરે છે અને શાકના આઘાતથી મરણશરણ થાય છે. અશુલ ઉદય વખતે તે ગતિના પ્રાણીઓ દ્વારા પ્રાણુ ઘાતક હુમલા અથવા દુ:ખ-પીડા આપનાર બનાવા બને છે; અથવા મનુષ્ય દ્વારા તે પ્રાણીઓના અસદ્ધમેના આશ્રયે લાેગ દેવામાં આવે છે.

# તિય<sup>હ</sup>ંચ અને દેવ વચ્ચે ઋુણાનુબ'ધના ઉદય :

આ પ્રકારના ઉદ્દય કચારેક જ આવે છે; તેની સંખ્યા અલ્પ છે. સામાન્યપણે પશુઓ અને દેવદેવી વચ્ચેના ઋણાતુમંઘના ઉદ્દયના પ્રસંગ અનુભવગમ્ય થતા ન હાવાથી જીવના જાણવામાં ન હાય તે સ્વાભાવિક છે. તે છતાં શુભાશુભ ઉદ્દય સંભવિત છે અને આવે છે.

### શુભ ઉદય:

કાઇ બે જીવ ધર્મમાં રુચિવંત થઇ ખાહ્ય ધર્મા-રાધન સાથે મળી કરતા હાય અને બેમાંથી જે એક પ્રથમ દેહ ત્યાગીને જો દેવ થાય તા તેણે બીજાને ધર્મ નિમિત્તે સહાય કરવી એવા પરસ્પર કાલ કરી અધાયા હાય, પણ થાડા સમય વીત્યા બાદ કાઈ એક માયા-કપટથી ધર્મારાધન વધારે કરી ગુપ્તતા જાળવે અને અસરળ લાવે બીજાથી છાતું રાખે તથા પછી તેના આયુની પૂર્ભતા થતાં માયાકપટના ફળ અનુસાર તેના ૧૪૦ : આધ્યાત્મિક નિળધા

પશુચાનિમાં જન્મ થાય છે. બીજો સરળ ભાવે આગધન કરતાં અંતકાળે મૃત્યુ પામી દેવ થાય છે.

હવે પરસ્પર આપેલ વચનથી ખંધાયેલ દેવમતિમાં ગયેલા જીવને તે જ કારણથી નિખ'લન કરેલ ઋણ ઉદયમાં આવતાં પશુયાનિમાં જન્મેલા મિત્રને અવધિ- શાનના ખળથી ખાળી કાઢ છે, તેને પ્રેરણા આપી ધમ'લાવની સમૃતિ અને દઢતા કરાવે છે; અથવા પૃષ્નો મનુષ્યના જે પાતાના દેહ હતા તે વિક્વાને તેની પાસે આવી પૃષ્ના સાથે મળીને કરેલા આરાધન સંખંધ જણાવે છે તેમ ધમ'વચના સંભળાવે છે; તેના નિમિત્તથી તે પશુયાનિના જીવને અંતર જાગૃતિના સારા લાભ મળે છે અને પાતે સેવેલ સાયાકપટ માટે ખેદ કરી, મનમાં જ દાષની સમયાચના કરી કાઈ પ્રકારે હળવાશ અનુભવે છે. તેનું કળ ઘણું કરીને તેને દેહત્યાળ પછી દેવગતિમાં જવારૂપ થાય છે. શુભ ઉદયના ઘણા પ્રકારામાંથી એક પ્રકાર સમજવા અથે અહીં આપ્યો છે.

## અશુભ ઉદય:

દાઇ એ જવ વચ્ચે વેંંઝેરના મજળત અંધ હાય, પરંતુ કમેની સ્થિતિ એવી અંધાણી હાય કે કાઈ એક ગતિમાં અંને સાથે સંઅંધમાં આવવાના ચાગ હાય ત્યારે તે કમેના ઉદય ન આવે; પરંતુ તેના ઉદય એક દેવ અને બીજો તિર્યંચ એ ગતિઓને પ્રાપ્ત થાય ત્યારે આવે તો અશુલ ઋષ્ણની પતાવટનું કાર્ય શરૂ થાય છે, ત્યાં દેવ તિર્થાચના જીવને અનેક પ્રકાર ત્રાસ આપી હેરાન કરે છે. લય પમાડવા, માર મારવા, આહારાદિમાં વિઘ્ન નાખવાં, વાઈના કારણે તેના દેહને અચેતન જેવા કરવા અને કચારેક હિંસક પ્રાણીતું રૂપ ધારણ કરી તે પશુના દેહનાં અંગા છેદવાં અથવા તે થકી પ્રાણહાનિ કરવી એ વગેરે પ્રકારા છે. તે બધું તિય'ચના જીવને નિરાધારપણે ને પરાધીનતાએ વેકવું પડે છે. તે બિચારા જીવની અતિ દ્યાજનક દશા હાય છે; પણ વૈરી દેવના અ તરમાં દયાના અંકુર ફૂટતા નથી, ઊલડું તેતું દુ:ખ, તેના કકળાટ, તેની વેદના, તેની પીડાથી નીકળતી ચીસ– એ જોઈને પ્રસન્ત થાય છે.

# हेव अने नार्शी वच्छे ઋક્હાનુબ ધના ઉદય :

ઘણાને આશ્ચર્ય થાય તેવું છે કે આ બે ગતિઓના જીવા વચ્ચે ઋષાતુમ ધના ઉદય હાઇ શકે ખરા ? શું તેમ થવુ' સ'ભવિત છે ? કર્મની વિચિત્રતા વિચિત્રપણે વર્તે છે અને તેના અતુલવ થયા કરે છે, એટલે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે બનવું તે અસંભવિત કે અશકચ નથી. હા, એ ખરું છે કે આ પ્રકારના ઉદયની અત્યંત અલ્પતા છે, પહ ઉદયસ્થિતિ હોય છે એ નક્કર હકીકત છે. તેનાં દર્ષાતા શાસ્ત્રમાંથી મળી શકે છે ને તેથી સિદ્ધાંતનું સમર્થન સહજ થાય છે.

૧૪૨: આધ્યાત્મિક નિષંધા

### ્શુ**લ** ઉદય :

કાઈ જીવ કલ્યાણુમૂર્તિ સમ્યકદર્શનને અથવા આ(મજ્ઞાનને પ્રાપ્ત થયા પહેલાં હિંસાત્મક ભાવ અને આચરણમાં રહી વા અજ્ઞાન દશામાં આકરા દેષવાળી પ્રવૃત્તિ કરી નરકગતિના અંધ પાડે છે અને પછી કાેઈ સમર્થ જ્ઞાની ભગવ તેના સમાગમયાગ પૂર્વના કાઈ મહત પુષ્યના ઉદયે સંપ્રાપ્ત થતાં અને તેમના અપૂર્વ બાધ અ'તરમાં પરિશમતાં જીવનનું વહેલ એકાએક ખદલાય છે. દાષાની સાચા દિલથી પશ્ચાત્તાપ-પૂર્વ ક ક્ષમાપના કરી તે પરમપુરુષના આશ્રયે ખંત, ઉત્સાહ અને અપ્રમાદપણે સત્યધર્મ તું આરાધન કરે છે. તે પ્રભુના ચરણક્રમળની સેવામાં રહી, આજ્ઞાનું એક નિષ્ઠાએ આરાધન કરી. પ્રભુક પા મેળવી આત્મજ્ઞાનના અપૂર્વ લાભ સંપ્રાપ્ત કરે ું છે અને આત્મવીર્યના વિશેષ વિશેષ ઉઘાડથી ઉત્તરાત્તર આત્મદશા વધારી, તીકૃષ્ણ આત્માપયાગમાં રહીને અપ્રમત્ત સંયમ નામના ગુણસ્થાનકે સ્થિતિ કરી તીથ"કર નામ-કર્મ ઉપાર્જન કરે છે. દેહાસુષ્યની પૂર્ણતા થતાં તે લાવિ ્તીર્થ'કર પ્રભુ ( શ્રી શ્રેથિક મહારાજના દષ્ટાંતે ) ને પૂર્વે ખાંધેલ નરકગતિમાં જવું પડે છે. ત્યાં તે પ્રભુ તે ગતિનાં દુઃખા અતિ શાંતિથી અને સમતાથી વેદે છે. દુ:ખ દેનાર સામે ખદલા વાળવાના લેશ પણ ભાવ નથી પરંતુ કેવળ સહી લેવાની નિર્મળ વૃત્તિ છે તેથી જરાપણ પ્રતિકાર કરતા નથી: સહજ આત્મસ્થિરતા

અને આત્મશાંતિને અવગાહી પ્રસન્ન ભાવે રહી નિખ'ધન કરેલા કમોની નિવૃત્તિ કરે છે. તેમ છતાં પૂર્વના કાઈ શુભ ઋણાનુભંધી દેવગતિના જીવને ઋણની ચૂકવણીના ઉદયગત સુઅવસર આવતાં તે શ્રી ભાવિ તીર્થ કર પ્રભુની નારકી-એંગોના ત્રાસથી રક્ષા કરવા આવે છે અને કરે છે. તે વેળાએ તેઓ તાે સમતાલાવમાં જ સ્થિત છે અને દેષ્ટા તરીકે જ રહે છે.

કથારેક કાઈ દેવને પાતાના નરકગતિમાં સ્થિતિ કરીને રહેલા કાેઈ શુભ ઋણાનુઅંધી મિત્રને સહાય કરવાના ઉદય આવે છે, ત્યારે તે દેવ નરકભૂમિમાં જઈ પાતાના નારકી મિત્રને ધર્મવચનાથી બાધ આપે છે ને ધર્મભાવમાં સ્થિર કરે છે. આ બાધનું અત્યંત શુભ પરિષ્ણામ નારકીને મળે છે; નરકની ક્ષેત્રવેદના અને નારકીઓના પરસ્પર વેરના ઉદયથી ઉદ્ભવ પામતી પીડાને તે જીવ સમભાવે વેદવાના પુરુષાથી થાય છે; અને તેનું ફળ ઘણું માડું અને શુલ છે.

### અશુ**લ** ઉદય :

શ્રી તીર્થ કર પ્રભુજ જેમના વચનાતિશય અતિ આશ્ચર્યકારક અને અપૂર્વ હાવા છતાં તેઓ પણ નરક-ગતિનાં દુ:ખાને પૂર્ણ પણે વર્ણી શકચા નથી. તેઓએ જે કંઈ દુ:ખા વાણીધર્મ કહી શકાય, તેટલા વિસ્તાર કરી વર્ષ્ય કર્યું છે અને તે વાંચતાં પણ હૃદ્રય દ્રવી ૧૪૪ : આધ્યાત્મિક નિભ'દો

कि इवाडां शिलां थर्ड लाय है. ते जियारा नारडी छिये। क्षेत्रवेदना, शीतला-७ ष्णुतानी वेदना, तीरथी विधाता छार्ड के कोवी द्वाना स्पर्धाथी थती वेदना, तीक्ष्ण कारवारनी तीक्ष्ण धार समान पाणी पीतां थती वेदना, परस्पर वेरना अद्यायी तेमना वैडीय शरीरना अन्य नारडीकोना आधात थडी थता टुडेडे टुडडानी वेदना अन्य नारडीकोना आधात थडी थता टुडेडे टुडडानी वेदना के आदि दुःणा वेदे छे. ते अपरांत पडेंदी नरडनी अपरांत के द्वाडा देवानुं स्थान छे. त्यांना देवाने नारडीको प्रत्येतुं जांधायेत वेर अद्यां आवतां नीये अतरी नारडीकोने अधार दुःण आपे छे. देवा तेमने भारे छे, यामडी अतरडे छे, आंश्रेष्ट पीडा अपलवी अद्ध दिष्ट याथ छे. आने अने प्रकार प्राचीरिक पीडा अपलवी अद्ध दिष्त थाय छे. आ देवा परमाधामीको डहेवाय छे.

### ઉપસંહાર :

આટલા લેખ પરથી નિં:શંકપણ સમજાશે કે આખા સંસાર ઋણાનુખંધના આધારે ચાલે છે ને ટકે છે. જ્યાં સુધી કરજનું લેવું –દેવું શેષ રહ્યું છે, ત્યાં સુધી સંસાર પણ રહ્યો છે. જમા–ઉધારનાં પાસાં સરખાં થઈ જાય એટલે કે કિચિત્ માત્ર ઋણ ન રહે, ત્યારે જીવ મુક્ત થાય છે.

ઋણ બ'ધાવાના આધાર રાગદ્રેષની પરિણતિ ઉપર છે. રાગદ્રેષના પરિણામ નિજસ્વરૂપના અજ્ઞાન પર અવન

લંબિત છે. એ અજ્ઞાનરૂપ અંધકારની નિવૃત્તિ જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશથી થાય છે. જે સમયે જ્ઞાન પ્રકાશે છે તે જ કાળે અજ્ઞાનતિમિર ટળે છે. તે જ્ઞાનના પ્રકાશના લાભ જેણે જ્ઞાનજયાતિ પ્રકટ કરી છે તેવા આત્મજ્ઞાની અને આત્મ-દર્શા ભગવંત પાસેથી જ મળી શકે છે. તે આત્મત્વ-પ્રાપ્ત પુરૂષના પ્રત્યક્ષ સમાગમયાગ પૂર્વના અધાયેલ શુક્ષ ઋણાનુબ'ધના શુક્ષ ઉદ્દયે પ્રાપ્ત થાય છે અને તેવા ઉદયને જ્ઞાનીપુરૂષા મહત્ પુષ્યના ઉદય તરીકે લેખવે છે. તે શુભ ઋણાનુખંધના સંચય, ભવાભવમાં સારા સંસારી સગપણ-સંખ'ધા જાળવી રાખવાથી અને એાછે એાછે પણ તેવા સંબંધિત જીવાે સાથે ધમ માં પ્રીતિ લાવી આરાધન કરવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. સંચયતું અળ વધી જतां तेने। ઉद्दय आवी ते इणइप थाय छे. ते ज नियम પ્રમાણે અશુસ ઋણાનુખંધના સંચય, ભવાભવમાં દ્વેષયુક્ત નરસા સ'સારી સગપણ-સ'બ'ધા જારી રાખવાથી ઉત્પન્ન થાય છે; અને સંચયતું અળ વધી જતાં તેનાે ઉદય આવે છે તે કૂળરૂપ થાય છે.

ઉત્કૃષ્ટ શુભ ઋષ્ણાનુખધના અળસંચયના ઉદયથી અત્યંત ઉચ્ચતમ આત્મદશાના પાવનકારી લાભ અને પછી ઋષ્ણ ચૂકવાઈ જતાં ઝળહળ જયાતિસ્વરૂપ, પરમ દેવ્રીપ્યમાન, રૂપરૂપના અંખાર જેવી મુક્તિસું દરી સાથે પવિત્ર લગ્નથી જોડાવાના લાભ તથા શાશ્વત સુખ, આનંદ અને શાંતિના ઉપલાગ કરવાના અચિંત્ય યાગ સહજ મળે છે. અ.૧૦ ૧૪૬: આધ્યાત્મિક નિખધો

ઉત્કૃષ્ટ અશુભ ઋણાતુઅંધના ખળસંચયના ઉદયથી અધિકતમ સંસારી દુઃખા, ત્રિવિધ તાપ અને વેદના ભાગવવાં પડે છે; અને પછી તા આત્મા સ્વભાવે શુદ્ધ, પવિત્ર, નિમ'ળ અને અખંડ જ્ઞાનરૂપ હાવા છતાં તે ઠેઠ નીચે સુધી ઉતરતા નાય છે. અજ્ઞાનદશાની નાળ ચાતરફ વિસ્તરે છે અને તે કારણે પાપના સંચય અને ભાર વધતાં તેના ઉદય થકી નરકગતિનાં તીવ દુઃખાં ભાગવવાં પડે છે. તેવા આત્માને ક્રી ઊંચે આવવા માટે ઘણા લાંબા કાળ પસાર કરવા પડે છે.

આ લઘુ નિખંધ પરથી એ વાત લક્ષગત થશે કે ઋઘાનુખંધના નિયમ અને તેનું ફળ અફર છે, અટલ છે; તેનાથી છટકી કે લાગી શકાતું નથી, ત્યાં સત્તા, લાગવગ કે સિફારસ કાર્યકારી થઈ સફળ થતાં નથી. જેવા પ્રકારના ઋઘના ઉદય તેવા પ્રકારે લાગવટા કરવા પડે છે. બીજી રીતે કહીએ તા કમંસિહાંત છે તે આ જ છે. જે સંખંધ શ્રી જિનદેવનું વચન છે કે "જેવે રસે બાંધશા તેવે રસે લાગવવું પડશે." નરેન્દ્ર, સુરેન્દ્ર કે નાગેન્દ્ર પથ ઋઘાનુખંધના ઉદયના ફળને અફળ કરવા સમર્ય નથી; વળી આ ઋઘાનુખંધના ઉદયની એવી વિચિત્રતા છે કે તે ગમે ત્યારે, ગમે તે ઘડીએ, ગમે તે ક્ષેત્ર, ગમે તે સંજોગે, ગમે તેના સંખંધ રાત કે દિવસ જોયા વિના, જાત કે લાતનું લાન કર્યા વગર અથવા ઉચ્ચ નીચના લેદ લક્ષમાં લીધા વિના ઉદયગત થાય છે; અને

તેથી. જ લોકભાષામાં કહેવાય છે કે કરમને શરમ નથી, કરમને ભરમ નથી. ઋણના ઉદયના કેટલાક અતિ વિચિત્ર પ્રસંગા નીતિ-ધર્મના આંધાના મૂળને ઉખેડી નાખનાર અથવા સામાજિક તથા કોંદું બિક અંધારણના દુર્ગને તાડી પાડનાર હાવાથી તેના ઉદલેખ અહીં સહેતુ કરેલ નથી; પરંતુ તેવું અન્યા કરે છે એ હડીકત છે. ભૂતકાળમાં તેવા પ્રસંગા અન્યા હતા અને તેનું વર્ણન કથાનુયાગમાં અતિ સ્પષ્ટતાએ એવા મળે છે, વર્તમાનમાં અને છે અને ભવિષ્યકાળે અનશે, કેમકે સર્વ ભાવ અના દિ અનંત છે.

ઋષ્ણાનુખંધના નિયમ અને ઉદયનું જ્ઞાન જે જીવને સતત્ સ્મૃતિમાં રહે અને તેને ઉપયોગમાં લેવાય તો ખૂબ જ હિતકારી અને ઉપકારી થાય તેમ છે. તે જ્ઞાન પ્રથમ તા દુઃખની ખીષ્ણમાં ગખડાવનાર એવા દ્રેષ, વેરઝેર, ઇષ્યાં, અસ્યા, નિંદા, તિરસ્કાર, મદ, મત્સર, અસત્ય, હિંસા, ચારી આદિના અશુભ ભાવા( અને તેને લઈને અશુભ પ્રવૃત્તિ) ને મંદ કરનાર, રાકનાર અને અટકાવનાર થાય છે અને પછી દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સહિષ્ણુતા, સરળતા, અવિરાધતા, અપ્રતિકારતા, નમ્રતા, મૌનતા એ આદિ ગુણાનું અંશે અંશે પ્રકટીકરણ કરી, ચારિત્રદશાને ખીલવી અધિક અધિક ઊંચે લઈ જાય છે.

ઋણાનુખ'ધના નિયમને યથાર્થ તાએ જાણનાર, એાળખન્ નાર અને ઉપયોગમાં લેનારને સ્વ અથવા પર સંખ'ધે ૧૪૮ : આધ્યાત્મિક નિખંધા

ઉદયની ગમે તેટલી વિચિત્રતા હોય તો પણ કંઇ આશ્ચરે થતું નથી; તેમ તેની ચિત્તવૃત્તિ રખલના પામતી નથી પરંતુ સ્થિર અને શાંત રહે છે કેમકે તેની દઢ શ્રહા છે કે જેવા પ્રકારે ઋણાનુખંધના ઉદય હોય, તેવા પ્રકારે ફળ મળે છે, તેમાં કંઇ ફેરફાર થતા નથી; અર્થાત્ રાગ કે દ્વેષના ભાવમાં જોડાયા વગર સમવસ્થિત દશામાં રહેવાના તેના નિશ્ચયરૂપ પુરુષાથ સફળતાને પામે છે, અને કમે કમે તે જ્ઞાતા દેષ્ટારૂપ રહેવા સમય થાય છે.

આ સિહાંતના દેઢ આશ્રય પછી તેના અંતરમાં એવા ભાવા ઊઠતા નથી કે આ માટે આમ નથ્યું હોત તા સારું હતું કેમકે તેથી ચિંતામુક્ત રહી શકાત, અથવા આ માટે આટલું આ પ્રકારે થયું તે ઠીક થયું કેમકે તેથી કેટલીક સુવિધાઓ સહજ જ પ્રાપ્ત થઈ; એ વગેરે વ્યવ-હારદેષ્ટિથી ઉત્પન્ન થતા ભાવાના અનેક પ્રકારના નિયમના ગ્રાનથી અને તેના જાગૃતિપૂર્વકના ઉપયાગથી ઉપશ્વમ પામતા જાય છે. ગ્રાની પુરુષોએ જ્યાં ત્યાંથી રાગ-દેષરહિત થવાના એમ કર્યો છે. આ નિયમના પાલનથી રાગદેષ ઘટી જઈ લીધુ થઈ ક્ષય થાય છે. આત્માને સન્મુખ રાખી આત્માના કલ્યાથુને અથે જ નિયમનું પાલન થઈ શકે છે, કારણ કે આત્માને ફરીથી બંધનમાં નાખવાની વૃત્તિ તેને હોતી નથી.

સર્વ જ્ઞાની લગવ તાના નિરંતરના પુરુષાર્થ આ પ્રકારના હાય છે. તેએ અટલ સિદ્ધાંતના જ્ઞાનનાં અળથી

ઋ ણા નુ ખંધ : ૧૪૯

વિષમ સંજોગાને પરિસ્થિતિ હોય તા પણ સ્વસ્થ, શાંત, ગંભીર અને મૌન વિશેષે કરીને થતા જાય છે અને અંત-રંગ આશ્ચર્યકારક અગાધ સંયમને કેળવી આત્મદશા શીધ્રતાએ વધારી સ્વરૂપસ્થ થઈ જાય છે.

એ જ્ઞાની લગવંતાનાં પવિત્ર પગલે પગલે ઋણાનુષ્યંધના અક્ર નિયમાને જાણી, શ્રદ્ધી અને ઉપયોગમાં લઇને સર્વ સંસારી જીવા ચાલતા થાય અને આત્મકલ્યાણ સાધી સંપૂર્ણ આત્મશ્રેય પ્રાપ્ત કરેએ જ અંતમાં પ્રસુપ્રાર્થના છે.

" સત્પુરુષાનું ચાેગખળ જગતનું કલ્યાણ કરાે. "

### ॐ શાંતિ:

"સર્વથી સર્વ પ્રકારે હું ભિન્ન છું, એક કેવળ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમાતકૃષ્ટ, અચિંત્ય સુખસ્વરૂપ, માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું, ત્યાં વિદ્ભેષ શા ? વિકલ્પ શા ? ભચ શા ? ખેદ શા ? ખીજી અવસ્થા શા ? હું માત્ર નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ પરમ શાંત ચૈતન્ય છું. હું માત્ર નિર્વિકલ્પ છું, હું નિજસ્વરૂપમય ઉપયાગ કર્; છું. તન્મય થાઉં છું."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૮૩૩)

૧૫૦: આધ્યાત્મિક નિર્ભાધા

" કેવળ અંતર્મું ખ થવાના સત્પુરુષાના માર્ગ સવે દુ:ખક્ષયના ઉપાય છે, પણ તે કાઈક જીવને સમજ્ય છે. મહત્ પુણ્યના યાગથી, વિશુદ્ધ મતિથી, તીવ વૈરાગ્યથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી તે ઉપાય સમજવા યાગ્ય છે, તે સમજવાના અવસર એકમાત્ર આ મનુષ્યદેહ છે, તે પણ અનિયમિત કાળના ભયથી ગૃહિત છે; ત્યાં પ્રમાદ થાય છે, એ ખેદ અને આશ્ચર્ય છે."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૮૧૬)

" સર્વ છવ પ્રત્યે, સર્વ ભાવ પ્રત્યે અખંડ એક્રસ વીતરાગદશા રાખવી એ જ સર્વ ત્રાનનું કળ છે. આત્મા શુદ્ધચેતન્ય, જન્મજરામરણરહિત અસંગ સ્વરૂપ છે; એમાં સર્વ ત્રાન સમાય છે; તેની પ્રતીતિમાં સર્વ સમ્યક્દર્શન સમાય છે; આત્માને અસંગસ્વરૂપે સ્વભાવદશા રહે તે સમ્યક્ ચારિત્ર, ઉત્કૃષ્ટ સંયમ અને વીતરાગદશા છે. જેના સંપૂર્ણપણાનું ફળસર્વ દુઃખના ક્ષય છે, એ કેવળ નિઃસંદેહ છે, કેવળ નિઃસંદેહ છે."

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (વ. ૭૮૧)

# નિખંધ ૬ ફો

# આત્માનુભૂતિ

" आ जरातने विषे जेने विषे विचारशक्ति वाचा-સહિત વર્તે છે, એવાં મનુષ્યપ્રાણી કલ્યાણના વિચાર કરવાને સર્વથી અધિક ચાેગ્ય છે; તથાપિ પ્રાયે જીવને અનંતવાર મનુષ્યપર્ણ મળ્યાં છતાં તે કલ્યાણ સિદ્ધ થયું નથી, જેથી વત માન સુધી જન્મમરણના માર્ગ આરાધવા પડ્યો છે. અનંત કાેટી જીવના પ્રમાણમાં આત્મકલ્યાણ જેણે આરાષ્યું છે, કે જેને પ્રાપ્ત થયું છે, એવા જીવ અત્યંત થાેડા થયા છે, વર્તમાને તેમ છે અને હવે પછીના કાળમાં પણ તેવી જ સ્થિતિ સંભવે છે, તેમ જ છે. અર્થાત્ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ જીવને ત્રણે કાળને વિષે અત્યંત દુર્લંલ છે; એવા જે શ્રી તીર્થં કર-દેવાદિ જ્ઞાનીના ઉપદેશ તે સત્ય છે, એવી જીવસમુદાયની જે બ્રાંતિ તે અનાદિ સંચાગે છે, એમ ઘટે છે, એમ જ છે....તેનું સૌથી માેડું કારણ અસત્સ'ગની વાસનાએ જન્મ પામ્યું એવું નિજેચ્છાપણું અને અસત્દર્શનને વિષે સત્દર્શ નરૂપ બ્રાંતિ તે છે.....એવું જે અસત્સ ગ, નિજેચ્છા-પાશું અને મિથ્યાદશ'નતું પરિણામ તે જ્યાં સુધી મટે નહીં ત્યાં સુધી આ જીવ કલેશરહિત એવા શુદ્ધ ૧૫૨ : આધ્યાત્મિક નિખંધા

અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક મુક્ત થવા ઘટતા નથી, અને તે અસત્સંગાદિ ટાળવાને અથે સત્સંગ, જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું અત્યંત અંગીકૃતપણું, અને પરમાર્થસ્વરૂપ એવું જે આત્માપણું તે જાણવા યાગ્ય છે."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ( વ. ૪૩૭ )

'' શ્રી તીર્થ'ંકર વાર'વાર નીચે કહ્યો છે, તે ઉપદેશ કરતા હતા:-

'હે જીવા! તમે ખૂંઝો, સમ્યક્-પ્રકારે ખૂંઝો. મનુષ્ય-પણું મળવું ઘણું દુર્લં લ છે, અને ચારે ગતિને વિષે લય છે, એમ જાણા. અજ્ઞાનથી સદ્વવિક પામવા દુર્લં લ છે, એમ સમજો. આખા લાક એકાંત દુઃખે કરી અળે છે, એમ જાણા અને સર્વજીવ પાતપાતાનાં કમેં કરી વિપર્યાસપણું અનુલવે છે, તેના વિચાર કરા. ' સ્યગડાંગ– (અધ્યયન ૭ મું ૧૧)

"સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના અભિપ્રાય જેના થયા હોય, તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા, અને આત્મા ગવેષવા હોય, તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા, અને આત્મા ગવેષવા હોય તેણે યમનિયમાદિક સર્વ સાધનના આશ્રહ અપ્રધાન કરી, સત્સંગને ગવેષવા, તેમ જ ઉપાસવા. સત્સંગની ઉપાસના કરવી હોય તેણે સંસારને ઉપાસવાના આત્મ ભાવ સર્વથા ત્યાગવા. પાતાના સર્વ અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સંગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થ કર એમ કહે છે કે જે કાઈ તે આજ્ઞા ઉપાસ છે, તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે, એમ જે

સત્સ'ગને ઉપાસે છે તે અવશ્ય આત્માને ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુઃખથી મુક્ત થાય છે.

(દ્રાદશાંગીનું સળંગ સૂત્ર" શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૪૯૧)

" શ્રી તીર્થ કરાદિએ કરી કરી જીવાને ઉપદેશ કહ્યો છે; પણ જીવ દિશામૃઢ રહેવા ઇચ્છે છે ત્યાં ઉપાય પ્રવર્તા શકે નહીં. કરી કરી દાંકી દાંકીને કહ્યું છે કે એક આ જીવ સમજે તા સહજ માક્ષ છે, નહીં તા અનંત ઉપાયે પણ નથી. અને તે સમજવું પણ કંઈ વિકટ નથી, કેમકે છવનું સહજ જે સ્વરૂપ છે તે જ માત્ર સમજવું છે; અને તે કંઈ બીજાના સ્વરૂપની વાત નથી કે વખતે તે ગાેપવે કે ન જણાવે, તેથી સમજવી ન ખને. પાતાથી પાતે ગુપ્ત રહેવાનું શી રીતે અનવા ચાૈગ્ય છે ? પણ સ્વપ્તદશામાં જેમ ન અનવા ચાૈગ્ય એવું પાતાનું મૃત્યુ પણ જીવ જુએ છે, તેમ અજ્ઞાન-દશારૂપ સ્વપ્નરૂપયાગે આ જીવ પાતાને, પાતાનાં નહીં એવાં બીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે; અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે, તે જ અજ્ઞાન છે, નરકાદિ ગતિના હેત તે જ છે, તે જ જન્મ છે, મરણ છે અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે, તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્ર, તે જ મિત્રાદિ ભાવ કલ્પનાના હેતુ છે, અને તેની નિવૃત્તિ થઈ ત્યાં સહજ માક્ષ છે; અને એ જ નિવૃત્તિને અર્થ સત્સંગ, સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે અને તે સાધન પણ જીવ તા પાતાના પુરુષાર્થને ગાયવ્યા

૧૫૪ : આધ્યાત્મિક નિખંધા

સિવાય પ્રવર્તાવે તેા જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ ? આટલા જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તા તે સવ<sup>દ</sup> વત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, લક્તિ, શાસ્ત્રજ્ઞાન આદિ કરી છૂટથી એમાં કંઈ સંશય નથી."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૫૩૭)

"સર્વ ક્લેશથી અને સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના ઉપાય એક આત્મજ્ઞાન છે. વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં….જેટલું આત્મજ્ઞાન થાય તેટલી આત્મસમાધિ પ્રગટે….વિચારની નિર્મળતાએ કરી જે આ જીવ અન્ય પરિચયથી પાછા વળે તાે સહજમાં હમણાં જ તેને આત્મજોગ પ્રગટે."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૫૬૯)

"સવે વિભાવથી ઉદાસીન અને અત્યંત શુદ્ધ નિજ પર્યાયને સહજપણે આત્મા લજે, તેને શ્રી જિને તીવ-જ્ઞાનદશા કહી છે, જે દશા આવ્યા વિના કાઈ પણ જીવ અધનમુક્ત થાય નહીં, એવા સિદ્ધાંત શ્રી જિને પ્રતિ-પાદન કરી છે, જે અખંડ સત્ય છે.

" કાઇક જીવથી એ ગહન દશાના વિચાર થઇ શકવા યોગ્ય છે, કેમકે અનાદિથી અત્યંત અજ્ઞાનદશાએ આ જીવે પ્રવૃત્તિ કરી છે, તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસાર, અસત્ય સમજાઈ, તેની નિવૃત્તિ સૂઝે એમ ખનવું ઘણું કઠણ છે, માટે જ્ઞાનીપુરુષના આશ્રય કરવારૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને

નિરુપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે.

" જ્ઞાનીપુરુષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ લિક્તમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી, જેથી કરી કરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવાનું જિનાગમમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કથન કર્યું છે, જ્ઞાનીપુરુષના ચરણમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠણ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્વતાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી તથા જ્ઞાની પ્રત્યે અપૂર્વ દિષ્ટિએ જેવાથી, મનનું સ્થાપન થવું સુલભ થાય છે."

श्रीमह् राज्यंद्र (व. ५७२)

"જેમ છે તેમ નિજ સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પ્રકાશે ત્યાં સુધી નિજ સ્વરૂપના નિદિધ્યાસનમાં સ્થિર રહેવાને જ્ઞાની પુરુષનાં વચના આધારભૂત છે, એમ પરમ પુરુષ શ્રી તીર્થ કરે કહ્યું છે, તે સત્ય છે, આરમે ગુણસ્થાને વર્ત તા આત્માને નિદિધ્યાસનરૂપ ધ્યાનમાં શ્રુતજ્ઞાન એટલે મુખ્ય એવાં જ્ઞાનીનાં વચનાના આશ્રય ત્યાં આધારભૂત છે, એવું પ્રમાણ જિનમાર્ગને વિષે વાર વાર કહ્યું છે. બાધબીજની પ્રાપ્તિ થયે, નિવાણમાર્ગની થથાર્થ પ્રતીતિ થયે પણ, તે માર્ગમાં યથાસ્થિત સ્થિતિ થવાને અર્થ જ્ઞાનીપુરુષના આશ્રય મુખ્ય સાધન છે; અને તે ઠેઠ પૂર્ણ દશા થતાં સુધી છે."

"લગલગ કેવળ ભૂમિકા" સુધીની આત્મદશાને પ્રાપ્ત કરનાર, આત્માની શુદ્ધિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને વરનાર

૧૫૬: આધ્યાત્મિક નિબંધા

परम कात्मज्ञ, परम कात्मानुसवी श्रीमइ राज्यंद्रळ्नां हिपरनां टंडेत्डी ह् उपहेशवयना स्वयं प्रकाशित छे, मार्ण- हश् क्ष्यं छे कमे कपूर्व प्रेरणाइप छे. त्यां प्रथम ज, जेम निष्कारण करुणाथी प्रेराई सर्व समर्थ सत्पुरुषाक्षे आणळ वाने त्रिविध तापथी अजता का संसारथी छटवा कमे क्ष्यं अव्यालाध सुष्णस्वइपमां सर्व कालने माटे क्ष्यं करवाना उपहेश क्ष्ये छे, तेम श्रीमइळ्ना पण ते ज उपकारी उपहेश छे, तेना श्रेष्ठ उपायना ट्रंका कमे सरण, सहज कमे स्वय्क्ष मानसिक्ष कमे शारीरिक्ष करवाना सुगम मार्ग श्री जिनागमनी शाणे अताव्या छे, कमे तथी करी परम इपकार क्षी छे.

અનંત પ્રકારનાં દુ:ખાથી મુક્ત થવાના ઉપાય એક માત્ર આત્મજ્ઞાન છે. આત્મજ્ઞાન એટલે દેહાદિથી ભિન્ન જ્યાતિસ્વરૂપ, જ્ઞાનસ્વરૂપ, અટલ અનુસ્નવસ્વરૂપ એવા આત્માની ઓળખ અને અનુસ્તિ. તેના પર્યાયવાચક શખ્દા છે, આત્મદર્શન, સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્જ્ઞાન, સમક્તિ, આત્માનુભ, સ્વાનુસ્વસ્વરૂપપ્રતીતિ, સ્વરૂપસ્થિતિ ઇત્યાદિ. એ આત્મજ્ઞાનના મહિમા અપરંપાર છે, તેનું મૃલ્ય અમૂલ્ય છે. તેનું સામર્થ્ય અતુલ અને બહદ છે, તેની શક્તિ અમર્યાદ છે, અને તે જ પરમશાંતિનું ધામ છે.

અન'ત ઐશ્વર્ધ'ના ઘણી એવા દેહમ'દિરમાં વિરાજ-માન શ્રી આત્મ પ્રભુની એાળખ અને અનુસૂતિ કેવી રીતે

આત્માનુભૂતિ : ૧૫૭

થાય ? તે સંખંધનાં કેટલાંક વચના સદ્વિચારાથે અહીં આપીએ છીએ.

કંઢાપનિષદ્માં એક શ્લાક છે (૧-૨-૨૩) જેના લાવાર્થ છે, કે આ આત્મા પ્રવચનથી, બુદ્ધિથી કે ખહુ ખહુ સાંભળવાથી પ્રાપ્ત થતા નથી, પરંતુ આત્મા જેનું વરઘ કરે છે એટલે કે જેના પર અનુશ્રહ કરે છે એને જ તેની પ્રાપ્તિ હાય છે, તેને જ આત્મા પાતાનું દેખાં છે અર્થાત્ પાતાના જેવી અનુભૂતિ કરાવે છે.

શ્રીમદ્ ભાગવતમાં, ગાેપીઓની ઉચ્ચ આત્મદશા શાથી પ્રાપ્ત થઇ તે જાણવાના ઉત્સુક શ્રીનારદજનાં પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રી કૃષ્ણ ભગવાન પ્રકાશે છે કે ગાેપી-ઓએ વેદના અભ્યાસ કર્યો નથી, શાસ્ત્રો વાંચ્યાં નથી, તપશ્ચર્યા કરી નથી તેમ જાત્રા પણ કરી નથી; પરંતુ તેઓએ મારામાં પ્રેમ લાવી, પરમ પ્રેમમાં લીન થઈ ને મારા સમાગમ કર્યો છે અને ઈચ્છ્યો છે અને તેના પરિણામે તેમને તે દશાની પ્રાપ્તિ થયેલ છે.

નું એ, અહીં શું કહ્યું ? કહ્યું કે અનુપમ અને અનુભવ ગાંચર માત્ર જેનું સ્વરૂપ છે એવું આ આત્મ- તત્ત્વ પુદ્ધિથી ગ્રાહ્ય નથી, કેમકે મતિની ગતિ ત્યાં પહોંચી શકતી નથી, વળી સાંભળ સાંભળ કરવાથી કે વાંચ વાંચ કરવાથી તે સ્વરૂપ અનુસવગમ્ય થતું નથી, કેમકે તે ઇંદ્રિયના પ્રયાગને આધીન નથી, આત્મા પાતે અતીન્દ્રિય

૧૫૮: આધ્યાત્મિક નિખંધો

પદાર્થ છે. જે પૂર્ણ છે તે અપૂર્ણ સ્વભાવવાળા ચાેગથી કૈમ કરીને પ્રાપ્ત કરી શકાય? જે અનંતસ્વભાવી છે તે અંતવાળા અથવા મર્યાદાવાળા ઉપાયથી શી રીતે પ્રાપ્ત થવા ચાેેેેેેેેેેે એ કે શ્રે અર્થાત્ તે તે પ્રકારના ઉપાયથી અપત્માનુ-ભૃતિ થવી અસંલવિત છે. ત્યારે અનુભવ માટેનાે ઉપાય શું ખતાવ્યા ? કહ્યું કે જ્યારે અનુભવી આત્મા આકાંક્ષી આત્મા પર અનુગ્રહ કરશે ત્યારે તે પરમ આત્મા પાતાના જેવી સ્વરૂપની પ્રતીતિ અન્યને કરાવે છે. આ વાત શ્રીમદ્રજી "માર્ગને પામેલાે માર્ગ પમાડશે" એ શાગ્દાેથી જણાવે છે. તેના ગર્ભમાં રહેલ તેના વિશેષ અર્થ એ છે કે આત્મગ્રાનથી રહિત એવા અસદ્ગુર કે અલવ્ય જીવથી આત્મજ્યાતિ પ્રકટાવી શકાતી નથી. અજ્ઞાનના અ'ધકારમાંથી જ્ઞાનનું તેજ પ્રગટી શકતું નથી; તેથી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાની પાસેથી થાય એ સિદ્ધાંત ત્રિકાળ સત્ય છે. તેથી જ કહ્યું છે કે:-

" બીજુ' કંઈ શાેધમા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાેધી તેના ચરણકમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દર્છ વત્યો જા. પછી જો માેક્ષ ન મળે તાે મારી પાસેથી લેજે. સત્પરષ એ જ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે; શાસ્ત્રમાં નથી અને સાંભળ્યામાં નથી, છતાં અનુભવમાં આવે તેવું જેનું કથન છે; અંતરંગ સ્પૃદ્ધા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે. ખાકી તાે કંઈ કહ્યું જાય તેમ નથી અને આમ કર્યા વિના તારા કાઈ કાળે છૂટકા શનાર નથી ચ્યા અનુસવ પ્રવચન પ્રમાશિક ગણ,

ચ્યા<sub>ત્</sub>માનુભૂતિ : ૧૫૯

"એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં તેની સર્વ ઇચ્છાને પ્રશ'સવામાં તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઈ તો ઉત્કુષ્ટમાં ઉત્કુષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય માક્ષે જઇશ." શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. હદ્દ)

અને હવે તે જ બાધનું સ્મરણ કરાવતાં શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતામાં પ્રકાશેલ શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનનાં વચના જોઇએ. ત્યાં શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કે સવે ધર્મોના પરિત્યાગ કરી એક મારા જ શરણે આવા. તેમ કરશા તા હું તમને માલ અપાવીશ.

સત્પુરુષના ચરણક્રમળમાં સવ'લાવ અપ'ણ કચારે શાય? કેવી રીતે થઈ શકે અથવા શરણે જવું એટલે શું?? તેની પૂર્વ તૈયારી કેવી જોઈ એ? એ વગેરે પ્રશ્નોના સમાધાન માટે પ્રયત્ન કરીએ. પ્રથમ તા જ્ઞાનીપુરુષમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા હોવાં અત્યંત આવશ્યક છે; તેના વિના પરમાર્થમાર્ગમાં એક ડગ પણ આગળ વધી શકાતું નથી. પ્રેમ અને શ્રદ્ધાનાં ખળ થકી અપ'ણલાવના જન્મ થાય છે. જ્ઞાનીપુરુષની શરણાગતિ સ્વીકારવી એટલે જ તેમના પ્રત્યે સમપ'ણલાવ (પાતાની સ્વેચ્છાના ત્યાગ) શુદ્ધતાએ એટલે નિષ્કપટપણે લાવવા. અહીં જે પ્રેમ કહ્યો તે જ આત્માનુલૃતિનું મૂળ કારણ છે, અનુભવપ્રાપ્તિ માટેની અદ્ભુત ચાવી છે. સદે લિદ્યમાન એવા જ્ઞાનીપુરુષ પ્રત્યે પાતાના પ્રેમથી લીંજાયેલ હૃદયમાંથી પ્રેમની ધારા અદશ્યપણે વહે છે ત્યારે આત્મા આત્મા અર્યા વચ્ચે

#### ૧૬૦: આધ્યાત્મિક નિબંધો

અનુસંધાન થાય છે; ભક્તિમાન ભગ્ય જિજ્ઞાસુના આત્માનું જ્ઞાની ભગવંતના આત્મા સાથે ક્ષણ અથવા થાંડી ક્ષણો માટે થતું અદેષ્ટ મિલન આત્માનુલવનું ઉપકારી સર્જન કરવા સમર્થ થાય છે. જ્યાં પ્રેમ છે ત્યાં શ્રદ્ધા અવશ્ય છે. એ બન્ને લાવ સાથે રહેવાના સ્વલાવાળા છે. એક જ સિક્કાની તે બન્ને બાજા છે. આ ખે લાવ કેટલા ઉપકારી છે અને કેવા કાર્યકારી થાય છે તે જોઈ એ.

"ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાનીપુરુષનાં ચરણારવિંદ. તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સવે જ્ઞાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઇ હતી. વર્તમાને એ જ માર્ગ થી થાય છે અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (વ. ૧૯૪)

ઉપરનાં વચનામાં સમ્યક્ પ્રતીતિ શબ્દ છે. તેના અર્થ સાચી પરિણામરૂપ શ્રદ્ધા એવા થાય છે; તે પ્રતીતિનું સ્વરૂપ કૈવું હોય તે દર્શાવતાં અપૂર્વ વચના એઈ એ. જેથી તે સંખંધની આશંકા લેશ પણ ન રહે; અને તેના ભાવ અંતરમાં ઉતરી જાય.

આત્માનુભૂતિ : ૧૬૧

"ભગવત તીથે કરના નિર્ગ થ, નિર્ગ થિનીઓ, શ્રાવક તથા શ્રાવિકાઓ કંઈ સર્વને જીવાજવતું જ્ઞાન હતું તેથી તેને સમકિત કહ્યું છે એવા સિદ્ધાંતના અભિપ્રાય નથી. તેમાંથી કંઈક જીવાને તીર્થ કર સાચા પુરુષ છે, સાચા માક્ષમાર્ગના ઉપદેષ્ટા છે, જેમ તે કહે છે તેમ જ માક્ષમાર્ગ છે એવી પ્રતીતિથી, એવી રચિથી, શ્રી તીર્થ કરના આશ્રયથી અને નિશ્ચયથી સમકિત કહ્યું છે....પુરૂષ સાચા છે અને તેની પ્રતીતિ પણ સાચી આવી છે કે જેમ આ પરમકૃષાળ કહે છે તેમ જ માક્ષમાર્ગ હોય તે પુરૂષ યથાર્થ વકતા હોય અને તે જ પુરૂષની પ્રતીતિએ માક્ષમાર્ગ સ્વીકારવા હોય અને તે જ પુરૂષની પ્રતીતિએ માક્ષમાર્ગ સ્વીકારવા હોય હોય."

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે કે અચળ પ્રેમ અને સમ્યક્ પ્રતીતિની સુંદર જેડી આત્માનુભૂતિથી માંડી પૂર્ણ શુદ્ધતા સુધીનું કાર્ય સિદ્ધ કરવા સમર્થ છે. સત્પુરૂષ પ્રત્યેના વિકસતા જતા પ્રેમથી પ્રેમસમાધિ આવે છે અને પ્રેમસમાધિના પરિણામે આત્મસમાધિ, આત્મશાંતિ અનુભવમાં આવે છે.

જિસસ કાઇસ્ટ કહે છે:-પ્રભુ જે મહાપુરૂષને માકલે છે, તે પ્રભુનાં જ વચના અને સિદ્ધાંતા કહે છે; માટે તમે તેને પ્રેમથી ચાહા તેનામાં શ્રદ્ધા કરો અને તેની આશાનું આરાધન કરા. પ્રભુ એમ કહે છે કે "જો તમે મને આ. ૧૧ ૧૬૨: આધ્યાત્મિક નિળ'ધા

સાચા મનથી ભરપૂર હુદયથી અને આત્માના શુદ્ધ ભાવથી પ્રેમ કરશા, તાે હું મારૂં સ્વરૂપ તમારી પાસે ખુલ્લું કરીશ."

સંત જિસસ પ્રકાશે છે: – જે કાઇ મને જુએ છે, ઓળખે છે, તે પ્રભુને પણ જુએ છે, ઓળખે છે. હું અને મારા પિતા (પરમ પિતા, પરમાત્મા, પ્રભુ) બન્ને એક છીએ. પિતાના હૃદયમાં મારા વાસ છે અને મારામાં પિતાના વાસ છે, એ શું તમે માનતા નથી? જે વચના હું તમને કહું છું; તે હું કાંઈ મારી પાતાની સત્તાથી કહેતા નથી; પરંતુ મારા હૃદયમાં પિતા નિવાસ કરીને રહ્યા છે, તેઓ જ સર્વ કાર્યો કરે છે.

"પરમ પિતા પાતાના માકલેલ પુત્રને ચાહે છે અને તેમણે બધું જ તેના હાથમાં સાંપી દીધું છે, જે કાઈ એ પુત્રને ચાહે છે તથા શ્રદ્ધ છે, તે અનંત જીવનને પામે છે." એવા સંત જહાનના બાધ છે.

આમ અધ્યાતમજીવનના પ્રારંભ અને વિકાસ માટે, તેની પવિત્રતા અને નિર્મળતાની પ્રાપ્તિ અર્થે તથા તેની દિવ્યતા અને અલૌકિકતાના અનુભવ કરવા માટે ખ્રિસ્તી દશ્રાનમાં પણ પ્રેમ અને શ્રદ્ધાનું માહાત્મ્યય વિશિષ્ટતાએ સંગીત કર્યું છે, તેમ ત્યાં પિતાના પુત્ર એટલે પ્રભુના પ્રતિનિધિ પ્રત્યે અહોલાવ લાવી તેમને શરણે જવાના ઉત્તમ બાધ કર્યા છે. માર્ગ પામવાનું જે મૂળ છે, તેના ઉપર ભાર દઈ તે જ પ્રગટ કર્યું છે. આ ઉપરથી

ં આત્માનુભૂતિ : ૧૬૩

એ વાતની પણ સિદ્ધિ થશે કે સવે જ્ઞાનીઓના અભિપ્રાય એક હોય છે, ભિન્ન ભિન્ન હોતા નથી.

પ્રેમના મહિમા અત્યંત અળવાનપણે દર્શાવતાં જિસસ ક્રાઈસ્ટના શિષ્ય સંત પાલનાં વચના અહીં આપતાં અતરાનંદ થાય છે. સંત પેલ કહે છે કે " જો હું મતુષ્**યા અને** પરીએાની અનેક જીલ વડે બા**લતા** હાેઉં પણ મારામાં પ્રેમ ન હાેય તાે હું માત્ર અવાજ કરતી પિત્તળની ભૂંગળી અની જઉં છું. અને જે મારી પાસે લવિષ્યકથન કરવાનું વરદાન હોય, બધા રહસ્યા જાણવા જેટલું જ્ઞાન હોય, તથા પવ તાને ચલિત કરવા केटबी पूरी श्रदा होय, परंतु ले भारामां प्रेम न हाय તા હું કંઈ જ નથી. પ્રેમ દયાવંત છે, પ્રેમ નિરપેક્ષ છે. પ્રેમ સત્યના પક્ષમાં રહી આનં દિત થાય છે. પ્રેમમાં સ્વાર્થ નથી, પ્રેમ સર્વસ્વના ભાેગ આપે છે. પ્રેમ કદી નિષ્ફળતા આપતા નથી. તે વિકસી પૂર્ણ શાય છે. અત્યારે આપણે ખંડ ખંડ જાણીએ છીએ અને અમુક ભાગે ભવિષ્ય કથન કરીએ છીએ; પરંતુ જે પૃષ્ટ છે તે જ્યારે પ્રાપ્ત થશે ત્યારે જે અપૂર્ણ છે તે અદશ્ય થશે, તેના અભાવ શશે."

આ નિબંધના અત્યાર પર્યં તના લેખન પરથી આત્માનુભૂતિના ઉપાય સંબંધી જે પથદર્શક સૂચનાથી જે નિદેશ કર્યો, તે પુન: સારરૂપે જોઇએ. શ્રેષ્ઠ અને પરમ મંગલકારી ઉપાય કહ્યો તે એ કે કાઇ સજવનમૂર્તિ, શ્રેમમૂર્તિ ને શાંતમૂર્તિ સત્પુરૂષને શરણે જવું; તે પુરૂષમાં

૧૬૪ : આધ્યાત્મિક નિળધો

અગળ પ્રેમ અને અડગ શ્રદ્ધા કરવાં; પોતાના સવે પ્રકારના અભિપ્રાય અને મતાગ્રહના ત્યાગ કરી તેમના પ્રત્યે આજ્ઞાં કિતપણું કેળવીને રાખ્યા કરવું, એટલે તેમણે આપેલ આજ્ઞાનું તનથી અને મનથી, હાંશથી અને ઉલ્લાસથી આરાધન કરવું, તેમનાં પવિત્ર મુખકમળમાંથી નીકળેલાં વચના શાસ્ત્રરૂપ ગણવાં, અને તે અમૃત સ્વરૂપ વચનાને વિવેકથી વિચારીને હૃદયમાં અવધારવાં. અહીં અવશ્ય સ્મરણમાં રાખવું ઘટે છે કે ઉપરાક્ત સર્વભાવામાં પ્રેમનું પ્રધાનપણું છે; તેના અભાવમાં આજ્ઞાનું સત્યસ્વરૂપે આરાધન થવું અસંભવિત છે.

સત્પુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ એટલે તેમના દેહ પ્રત્યે નહીં, પરંતુ તેમના શુહાત્મા પ્રત્યે પ્રેમ. સત્પુરૂષની એળ ખાણુ શવાથી તેમના પ્રત્યે પ્રેમ અવે છે; તેમની એળ ખાણુ તેમના પ્રગટ ગુણાની સુવાસ વહે, તેમની સખસુદ્રા ઉપર અંકાયેલી તે ગુણાની ચળકાટ મારતી કાંતિ વહે, તેમનાં અપૂર્વ વચનાના પ્રભાવ વહે અને તે મહત્ પુરૂષને અપૂર્વ દિવ્યએ, અંતર્દિવ્યએ જોવા થકી થાય છે. જેમ જેમ સત્ પુરુષના ગુણાનું ઉત્કૃષ્ટપણું લક્ષગત થતું જાય છે અને તેમનું નિર્મળ અંતર્ચારિત્ર આત્માથી સમજાતું જાય છે, તેમ તેમ તેમના પ્રત્યેના પ્રેમના વહેણુની ગતિ વધતી જાય છે. પ્રેમના વિકાસની ઊંચી અવસ્થા થતાં તે અદ્દસ્તતાનું સર્જન કરવા સમર્થ થાય છે. ત્યાં પ્રથમ તે અજ્ઞાન—અવિદ્યાનું અળ તૃર્દે છે, માહદશા અને તીવતાવાળા રાગદેષ ઘટે

આત્માનુભૂતિ : **૧૬૫** 

છે, ખાદ્ય પદાર્થાનું અનુરક્તતાવાળું આશ્ચર્ય ક્ષીશ્તાને પામતું જાય છે અને અંતરમાં સાચા વૈરાગ્ય ઉપસી આવી પ્રકાશિત થાય છે. તે વૈરાગ્યના બળે નિજાત્માની શુદ્ધતા પ્રગટ કરવાના પ્રશસ્ત રાગયુક્ત ભાવ ઉદ્ભવે છે; કૈમકે તે લબ્ય જિજ્ઞાસુને સત્પુરૂષના શુદ્ધાત્માનું માહાત્મ્ય મનઃચક્ષુ સમક્ષ દેષ્ટિગાચર થયું છે, અને તેમનું ચિદ્ ચમત્કાર માત્ર આશ્ચર્યકારક સ્વરૂપ પણ તેણે જાણ્યું છે. આ અન્ને ઉપકારી નિમિત્તો પ્રત્યે તેના આત્મામાં અહાભાવ સહજતાએ ઉત્પન્ન થાય છે, જે આત્મ-વિકાસમાં આડે આવતાં વિઘ્નાની સત્તાને ક્ષીણ કરવા અથવા દ્વર કરવા ખરેખર શક્તિ ધરાવે છે. ચૈતન્યાત્મક ભાવાની ઊંડી તેમ ઘેરી અસરથી આત્મા જ્યારે ઘેરાય છે ત્યારે વિચારમાં મૂકી દે તેવા અવનવા અનુભવા થાય છે. વિશ્મય પમાડે એવી છતાં સત્ય હકીકત છે કે યથાયાેગ્ય નિમિત્ત પામી અાત્મા જ્યારે વિકાસની શ્રેણિ ચઢતાે હાેય છે, ત્યારે પ્રત્યેક વિકાસની સીડીના પગથિયે તેને શ્રી ગુરૂની કૃપાએ યાગ્ય પ્રતાકાનાં દર્શન થાય છે, જેનું કેટલુંક **વર્ણન અમે અમારા** પુસ્તકા " ભક્તિ માર્ગદું રહસ્ય," તથા 'નિવાણમાર્ગનું રહસ્ય "માં કર્યું છે. અહીં એટલું જણાવવાનું આવશ્યક છે કે તે અવનવા અનુભવામાં આત્માના પ્રતીકરૂપ પ્રકાશના દર્શન થાય છે; દેહના અંગ કે ઉપાંગમાં શીતળતા અથવા ઠંડક જણાય છે તથા સુગ'ધના અનુલવ થાય છે. આ છે આત્માનુભૂતિ ્**પહે**લાંની **અતુ**ભવદશા. આત્માનુભૂતિ થશે તેવી ખાત્રી

.૧૬૬ : આધ્યાત્મિક નિળધો

આપનાર પાદચિક્ષો. તેમાંય જ્યારે શ્રી ઝુરુના પ્રેમમાં તરબાળ અનેલ શિષ્ય પાતાના હુદયમાં શ્રી ઝુરૂનાં દર્શન કરે છે, તેમની દિવ્ય સ્વરૂપી તેજોમય મુદ્રાનાં દર્શન કરે છે, ત્યારે તા આત્માનુભૂતિ કેવળ સમીપ છે એમ નિઃશંકપણે માની શકાય. આ સર્વ પ્રતીકાનું મૂલ્ય આંકી શકાય તેમ નથી. તે સર્વની ઉપયાગીતા ઘણી માટી છે અને તેના પ્રભાવની અસર દીર્ઘસ્થાયી છે કેમકે એ અનુભવા દીર્ઘકાળે પણ વિસ્મરણરૂપ થતા નથી.

હવે જ્યારે આત્માનુભૃતિની આકાંક્ષાવાળા સુશિષ્ય શ્રી સત્પુરુષના એટલે પાતાના શ્રી ગુરુના સુવાસિત ગુણાના શુલ ચિંતનમાં પ્રેમપૂર્વ પ્રવેશે છે, ત્યારે તેના પ્રેમ અંદરમાં એકદમ વધી જાય છે; પ્રેમલાવ વધુ ઊંડાણમાં જતાં સુખરૂપ, આનંદરૂપ એવી તથા ઉત્તમ ક્ળને આપનારી, એકાગ્રતાને સુગમતાએ પ્રાપ્ત કરાવનારી અને ધ્યાનદશાને સફળ ખનાવનારી પ્રેમસમાધિ આવે છે, જે આત્મજ્ઞાન તરફ લઈ જવા સમર્થ છે.

આત્મજ્ઞાન આત્મવિચાર વગર હોય નહીં એમ આપણે જોઈ ગયા છીએ. આત્મવિચાર એટલે આત્માના ગુણોના વિચારશ વિચાર, જે સત્યુરુષના કે શ્રી ગુરુના ગુણેના વિચારશ કે ચિંતનથી ભિન્ન નથી. આત્માના ગુણ દર્શાવતાં જ્ઞાની યુરુષનાં વચના મંત્રસ્વરૂપ હોય છે, તેવા કાઈ મંત્રસ્વરૂપ વચનાનું સ્મરણ-રટણ કરવા શ્રીગુરુ જ્યારે સુશિષ્યને આજ્ઞા કરે છે, ત્યારે શિષ્ય ઉદ્યાસ પરિણામી થઈને

આજ્ઞાને શિરસાવ'દા ગણી ભાવપૂર્વ'ક આરાધવા તત્પર થાય છે, આત્મભાવથી તે મંગલકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થાય છે અને શ્રી ગુરુના આશીર્વાદ સાથે હોઈ તે કાર્યની સફળતા નિશ્ચયરૂપ હાય તેમાં સંદેહ કેમ હાય? એક તરફ શિષ્યના પાતાના શુલ ઋષાતુમંધી શ્રીગુરૂ પ્રત્યેના પ્રેમ અ'તરમાં શાંત લાવે પ્રવહે છે અને બીજી ખાજા તે શ્રીગુરુએ આપેલ આજ્ઞાનું આરાધન પણ એવા જ સ્નેહભાવથી કરવામાં લીન થાય છે. આત્મા જ્યારે પાતાના સ્વરૂપને દર્શાવનારાં વચનાતું સ્મરણ કરે છે, त्यारे ते आत्मा वयनना लावमां रहेब पाताना स्वलावने પ્રેમથી પકડે છે અને 'દેહ તે હું.' એવી પૂર્વની પક્કડવાળી માન્યતાના સદંતર ત્યાગ કરી તે પાતારૂપે પરિભુમે છે, અર્થાત્ આત્મા સ્વરૂપ પ્રતીતિ કરે છે. પ્રેમસમાધિ પછીની આ આત્મસમાધિની પ્રશંસનીય દશા છે. આ અનુ મવદશામાં દેહનું, ઇન્દ્રિયાના વિષયાનું કે ખાહ્યનું કાઈ લક્ષ હાતું નથી; તે વેળાએ સંકલ્પ laseu, રાગદેષ, તેમાંનું કંઈ નથી; મન ઊંડાણમાં જઈ શાંતભાવને ભજતું હોય છે; અને આત્માપયાગ સ્વભાવ ભાવમાં સ્થિર થયા હાઇ ત્યાં ચતન્યનું જ્ઞાન છે, શાંત-ભાવતું સામ્રાજ્ય છે, અપૂર્વ શાંતિતું અપૂર્વ સંવેદન છે. આ ધન્યદશા આત્માતુભૂતિના પવિત્ર અને શુલ નામથી એાળખાય છે.

શ્રીગુરુ શિષ્યના કલ્યાણા શે જે મંત્ર સ્વરૂપ વચના સ્મરણ માટે આપે છે, તે તમુનારૂપે નીચે મુજબ આપીએ છીએ.

#### ૧૬૮: આધ્યાત્મિક નિખ'ધા

" હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, દેહ સ્ત્રી, પુત્રાદિ કાઇ પણ મારાં નથા."

''શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી એવાે હુ આત્મા છું."

"એક કૈવળ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિત્ય સુખસ્વરૂપ, માત્ર એકાત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું."

" હુ' માત્ર નિવિ'કલ્પ શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ, પરમશાંત ચૈતન્ય છુ'."

" હું માત્ર નિવિધ્કલ્પ છું, હું નિજસ્વરૂપમય ઉપયોગ કરું છું, તન્મય થાઉં છું." શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

"અનંતકાળથી જે જ્ઞાન લવહેતુ થતું હતું, તે જ્ઞાનને સમય માત્રમાં જાત્યાંતર કરી જેથે લવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણુમૂર્તિ સમ્યક્દશાનને નમસ્કાર."

ત્રિકાળ જયવંત વર્તી સત્યુરુષોની સુધામય વાણી અને અમૃતમય બાધ!

ત્રિકાળ વ**ંદન** હો મુક્તિનું દાન દેનાર સત્યુરુષની પ્રેમભક્તિને !

ત્રિકાળ નમસ્કાર હો સર્વોત્કૃષ્ટ સિહિને આપનાર પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અપ'ણતાના ત્રિવેણી સંગમને!

" સત્પુરુષાનું ચાેગખળ જગતનું કલ્યાણ કરાે. "

🥗 શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

# નિખંધ ૭ મા

# પ્રેમ અને પૂર્ણતા

## [٩]

પ્રેમ એ અહી અક્ષરનાે સુંદર શબ્દ છે. પ્રેમ એ અક્લુત ચમત્કારિક દિવ્ય શક્તિ છે. તેની તાકાત એહદ અને અમર્યાદ છે. તેતું માધુર સુમધુર અને મિષ્ટ છે. તેના મીઠા સ્પર્શ હૃદયના કામળ તારને **હલા**વવા, ઝ**ણ** ઝણાટી ફેલાવવા સમર્થ છે. તેતું આલાપવાળું સંગીતમય નૃત્ય શરૂ થાય છે ત્યારે હયું નાચવા માંડે છે, અંતરા-નંદની છાળા અંતરાય વગર ઊડવા માંડે છે અને ચાૈપાસ વતુ લમાં ફેલાય છે; સ'નિધિમાં આવનાર વ્યક્તિ-એાને અને તત્ત્વાને પાતાના પ્રેમાળ બાહુપાશમાં જકડી લઈ આનંદિત કરે છે. તે સમયે તે જગતની, સરળતાથી વિસ્મૃતિ કરાવે છે; દુન્યવી વસ્તુઓના માહતું વિસ્મરણ કરાવે છે; વ્યવહાર જીવનનાં સુખ-દુઃખ, હર્ષ-શાક, જયાજય, સંપત્તિ-આપત્તિ આદિ કષ્ટ ઉપજાવનારાં દ્વંદ્વો કર્યા વિલીન થઈ જાય છે તેના પત્તો લાગતા નથી. તેના અનુસવતું એક જ બિંદુ વિસ્તરીને સિંધુ સમાન થવાતું સામર્થ્ય ધરાવે છે. તેતું એક જ પ્રકાશ કિરણ અન તા-નંત કિરણારૂપે થવા પરમાચ્ચ યાગ્યતા આપે છે; વળી ૧૭૦ : આધ્યાત્મિક નિખંધો

અનંતાનંત કિરણા પણ સમૂહરૂપે એકત્રિત થઇ એક સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ, અગમ અગાેચરરૂપે રહી શકે છે. એકમાં અનંત અને અનંતમાં એક એવું તેતું આશ્ચર્યકારક સ્વરૂપ વર્ણનાતીત છે.

એવાં અલીકિક પ્રેમતત્ત્વ સંબંધ મહાન ચિંતકાએ ચિ'તન કર્યાં છે; સમર્થ વિદ્રાનાએ ખુદ્ધિપૂર્વકના વિચારા કર્યાં છે: પંડિતાએ પાતાના પાંડિત્યના શ્રમપૂર્વંક ઉપયાગ કર્યો છે; માટા ફિલસુફાએ તકેની ઊંડી ગુફામાં ઉતરી તત્ત્વપ્રકાશ પાથરવા યત્ના કર્યાં છે; ઊર્મિ'શીલ રસિક કવિચ્ચાએ પર્વતનાં શિખર પરથી જળઝરણું વહે તેમ દિલમાંથી વહેતા આકર્ષક શહેરાથી અલંકૃત પંક્તિએા દ્વારા ગીતા સંગીત કર્યા છે; અનુભવી ભક્તજનાએ પ્રેમનું સ્વરૂપ અનુભવગમ્ય થયું તે પ્રકારે દર્શાવવા અતિ સ્તુત્ય પ્રયાસા કર્યા છે. ઠેરઠેર પાતાના અનુભવપ્રસાદ બીજાએા હર્ષથી આસ્વાદી શકે તે હેતુએ તથા પ્રેમસ્વરૂપની એાળ-ખાણ કરાવવાના ઉચ્ચ ઉદ્દેશથી પ્રેમને અનેક ઉપમાંઓથી નવાજવામાં આવેલ છે. તે સર્વ ઉપમાઓ ઉપર વિસ્તૃત વિવેચન કરી લખવું અનુચિત લાગે છે, તા પણ કૈટલીક ઉપમાઓ સંખંધે વિચાર કરવા ઠીક જણાય છે.

ત્રેમ એ આત્માની અહિતીય પ્રસાદી છે, સત્પુરૂષના અનુપમ અનુગઢ છે, અંતરની અહૌદિક પ્રેરણા છે, સ્વ-સ્વરૂપના પરમાશ્ચ, નિર્મળ અને નિર્ભળ ગુણ છે, સવે લાગણીઓમાં સવેથી શ્રેષ્ઠ, નિર્દોષ અને નિઃસ્વાર્થ લાગણી છે. પ્રેમ અદષ્ટપણે રહેતા હાવા છતાં તેનું સ્થાન જગતમાં ઉચ્ચતમ ભૂમિકાએ ઉત્કૃષ્ટપણે શાેલે છે. કાેઈ કહે કે પ્રેમ. એ જીવન છે, જીવન એ પ્રેમ છે, તાે ત્યાં ખાેટું શું છે ? પ્રેમરસ વિનાતું જીવન નીરસ છે, શુષ્ક છે, તેા તે જીવનને સાચું જીવન કેમ કહી શકાય? વળી કાેઈ કહે કૈ પ્રેમ એ ઈશ્વર છે, ઇશ્વર પ્રેમ છે, તાે તે વચન અસત્ય કૈમ ઠરે ? કેમકે પ્રેમની પૂર્ણતા એટલે જ ઇશ્વર. કાૈઈના અભિપ્રાયે પ્રેમ છે ત્યાં આનંદ છે; તે ભાવને નિર્મળ મતિથી વિચારતાં સત્ય લાગે છે; કારણ કે તે. જગ્યાએ પ્રેમ અને આનંદ એક્રિપ થઈ જાય છે અથવા. તા પ્રેમના ગર્ભમાં આનંદ છુપા**યે**લા છે તે દર્શાવે છે. પ્રેમના સ્વરૂપને! વિચાર કરતાં પણ જ્યારે આનંદ આવે. છે, ત્યારે પ્રેમની અનુસૂતિ વેળાએ કૈટલા આનંદ ઉપજે તેતું અતુમાન થઈ શકે તેમ છે. કાેઈના મત અ<u>ન</u>ુસાર પ્રેમ છે ત્યાં શાંતિનું સામ્રાજ્ય છે, તાે તે વાત પણ<sub>ા</sub> યથાતથ્ય લાસ્યમાન થાય તેટલી સ્પષ્ટ છે; કેમકે જે સ્થળો પ્રેમ જ્યારે કેન્દ્રિત થાય છે, ત્યારે અ'તરમાં અન્ય. સર્વ ભાવા ઉપશમિત થાય છે ને શાંતિ વેદાય છે.

પ્રેમ એટલે બે હુદયને જોડનારી અદશ્ય, સળ'ગ, સીધી દેારી; પ્રેમ એટલે બે આત્માઓ વચ્ચે ગુપ્તતાએ. સંધિ કરાવનાર અલીકિક તત્ત્વ. આથી જ કહ્યું છે કે પ્રેમ એટલે મેળાપ અથવા સુખદ સમાગમ. જેને જેનામાં પ્રેમ હોય છે, તે તેને જ ઇચ્છે છે, તેના સંયોગ ચાહે

### **૧૧૭૨ : આધ્યાત્મિક નિ**ભંધા

<sup>-</sup>છે, તેની જ સ્મૃતિ રાખ્યા કરે છે, તેને જ મળવાની આક્રાંક્ષા સેવે છે. આ સ્મૃતિમાં કે મળવાની તીવ્ર અભિલાષામાં વસ તઋતુમાં સાેળે કળાએ ખીલતાં પુષ્પની જેમ પ્રેમની માત્રા વિકસતી હાય છે, વિરહકાળે પ્રેમના પ્રભાવ અતિ -શયતાને પામતા જાય છે; આમ સંયોગ અને વિયાગ ·ખ'ને અવસ્થામાં પ્રેમતું શુદ્ધ સ્વરૂપ વધુ અને વ**ધુ** પ્રકાશિત થતું જાય છે. તે છતાં પ્રેમનું સ્વરૂપ તેવી ્ઉચ્ચ સ્થિતિએ સ્થાપિત થયું ન હાેય, ત્યારે વિરહકાળની વૈદ્વનાસ્થિતિ વિકટ હાેય છે. ઇષ્ટના સમાગમ વિના આયુની પળ પળ વીતાવવી કઠેણુ પડે છે અને જીવન કેમ જશે તેની વિટંખણા કચારેક ખૂબ અકળાવે છે; ચિત્ત અન્ય સ્થળે રાેકાચેલું હાેઈ વ્યવહારનાં કાર્યાે અસ્તવ્યસ્ત જેવાં થઇ જાય છે; મધુર મિલનની ઝ'ખનામાં ઊંઘ વેરણ અને છે; વિરહવેદનાને લીધે આંખામાંથી અશ્રુભિંદુઓ સરી પડે છે અથવા નયના બીનાં રહ્યા કરે છે; મેળાપના ક્વિન હૃદયમાં ગૂંજ્યા કરતા હાય તેમ અનુભવ થાય છે; વિયાગના તાપમાં કચારેક પ્રેમસ્વરૂપ પ્રભુને ઉપાલંભરૂપ વચના પણ કહેવાઈ જાય છે, પ્રેમના સ્વરૂપની વિશેષ વિશુદ્ધિ થતાં વિયાગનું દુઃખ મૌનપણે વેદાય છે, તેનાં બાહ્ય ચિદ્ધી અદશ્ય થાય છે; બહારના દેખાતા શાંત-ભાવ અને અંદરનાે ઉતાપ સામસામે ગુપ્તતાએ લડતા ૈહાય છે, જેમાં આખરી વિજય શાંતતાના થાય છે. **ંવિયાગ વેળાએ જે પ્રેમાગ્નિ ભભૂકી ઊંઠે છે, તે પ્રેમાગ્નિની** જવાળા મેલ, પરાસક્તિ, વાસના, અશુચિમય વિચારા, કષાયા, દાષા અને દ્રષ્ણાના દીઘ સ્થાયી કચરાને ખાળી નાખે છે અને અંતઃકરણને સાક્ કરે છે. જ્યાં વિયાગમાં સંયાગની તીલ ઇચ્છા છે ત્યાં પ્રેમનું સ્વરૂપ સ્વચ્છ છે. અને જ્યાં પ્રેમનું સ્વરૂપ સ્વચ્છ છે, ત્યાં સુખ છે, સંતાષ છે, આનં છે, આંત છે.

એટલા માટે જ ઉપમાએાથી કહ્યું છે કે હૃદયમાં પ્રેમસ્વરૂપ પુરૂષ માટે, પ્રભુસ્વરૂપ પુરૂષ માટે પ્રેમદીપક. પ્રગટાવા, જેથી તે દીપકના અજવાળાના આશ્રયથી પ્રભુનાં પરમ પાવનકારી ચરણા સુધી સુગમતાએ પ્રસ્થાન કરી. શકાય. દિલમાં એવા પ્રેમયજ્ઞ શરૂ કરા કે જેની વેતી પર દેહ, ભાગ અને સંસાર સંબ'ધી સર્વ કામનાઓ તથા ઇચ્છાઓની આહુતિ દર્ધ શકાય; અ'તરના અંતઃ-રથળમાં એવા દેદીપ્યમાન પ્રેમસૂર્ય પ્રકાશિત કરા કે જેનાં ઉષ્ણ કિરણા મન, વચન અને કાયાના સ્વામીત્વના ભાવને ભાળી નાખે અને તેના તેજપૂર્ણ પ્રકાશથી અલૌકિક ચૈતન્ય-મૂર્તિના દર્શન કરી શકાય; હૈયામાં એવા પ્રેમમ દિરતું સ્થાપન કરા, તે પવિત્ર મંદિરમાં એવી અવિચળ શ્રહાનું કમલાસન ખનાવા તથા સુંદર ભાવનાઓની સૌરભથી તેને એવું મઘમઘિત કરા કે જેથી તે પવિત્ર મ'દિરના આસન પર પ્રેમમૃતિ સર્વશક્તિમાન પ્રભુ સર્વથા વિરાજિત રહે અને તે પ્રભુજનાં દર્શનથી ભેદભાવના છેદ થઈ તેમની સાથે એકરૂપતાના અત્યુત્તમ અને આનંદપૂર્ણ અતુલવ્ થાય; હુદયમાં પ્રેમસાગરને એવા સમાવી દા કે જેમાં કદી એાટ આવે નહીં તેમ ભરતીના ઉછાળા ઉપશમી ૧૭૪ : આધ્યાત્મિક નિભેધા

रहे अर्थात् ते शांत, स्थिर अने ग'लीर स्वर्धे रह्या डरें; ते वेणाओ शुद्ध लावनुं अवुं परिष्मुमन रहें। है लेथी समुद्रमां भाराशना हृष्य पण्य प्रवेशी न शहें; वणी तेना अमृतमय भिंदुना स्पर्शं पण्य को है। ही तेना पृष्ये। हथे थाय ते। तेना अग्विंत्य प्रकावधी ते छवने अपूर्वं गुप्त प्रेरेष्याना, तेनी अंतरशिक्तिना आविष्डारना अने हत्याष्युना हिंदा हो। तेनी अंतरशिक्तिना आविष्डारना अने हत्याष्युना हिंदा हो। तेनी आंतरशिक्तिना आविष्डारना अने हत्याष्युना हिंदा हो। तेनी आंतरशिक्तिना आविष्डारना अत्यंत विस्तृत हरीं अने तेने अगिष्ठित तेलस्वी प्रेम तारक्षाओधी मढी कर्ष, ते श्वेत याहरने आभा विश्वमां पाथरी है।, लेथी अर्थं होन तथा ममहारना संपूर्णं नाश धाय अने प्रेम तेनी पराहाष्टानी छेवटनी हें पहेंची मौनताने धारण्य हरें. वधारामां अहीं अटेक्षं हरेंबानुं छे हे वास्तवमां हरेंक्षे हरेंक गुण्युनी हर्ष्टृष्टमां हर्ष्टृष्ट स्थित अटेक्षे मौनतान अथवा शांतता.

આટલા લેખ ઉપરથી સ્પષ્ટ થયું હશે કે પ્રેમ એ વિકાસના સ્વભાવવાળું પરમ તત્ત્વ છે. તે એકાએક પૂશું તાની ટાંચ સુધી પહેાંચી શકતા નથી. પ્રેમનાં ખિંદુએ કમે કમે વધી અંતે સિંધુ રૂપે થાય છે, જે સિંધુ વિશાળ, ધીર, ગંભીર અને શાંત હોય છે. વિમળ પ્રેમ-યાત્રામાં અમુક હદે આગળ વધ્યા પછી બીજાઓની દૃષ્ટિ-તળે આવી શકે એવાં આશ્ચર્ય કારક દૈહિક ચિહ્નો જોવા મળે છે. પ્રેમીજનની આંખા ચળકાટ મારતી અને પ્રેમ-નીરથી ન્યૂનાધિક અંશે ભીંજાયેલી રહેતી હોય છે; ચહેરા

પર તેજરેખાઓ કચારેક આછી તા કચારેક ઘેરી દેશ્યમાન થાય છે; કદીક ભ્રુક્રુટિની મધ્યમાં આજ્ઞાચકના સ્થાન પ**ર** તેજવર્તાલ દેખા દે છે; તે તેજચક્રના રંગ ગુલાળી, આછા પીળા અથવા શ્વેત હોય છે અને પ્રત્યેક રંગના પરમાથ ભિન્ન ભિન્ન છે: પ્રેમરસથી ભી'જાયેલ પ્રેમીજનના શરીરની અહારની ચામડી પાતળી, સુંવાળી અને સ્નિગ્ધ અનવા સાથે કથારેક તેમાં ચમક આવે છે; દેહની ઉપરની ચામડી પાતળી અને મુલાયમ બનવાતું કારણ એ છે કે પ્રભુપ્રેમમાં તરબાળ અને આનં દવિલાર અનતા પ્રભુપ્રેમી સ્થળ અશુલ પરમાશુ-એ ાના પરિત્યાગ કરે છે ને કામળ શુભ પરમાણ એ ાતું ગઢણ કરે છે; આથી તેના હુદયની પવિત્રતા ને આત્માની નિર્મ ળતા થતાંની સાથે તેના પ્રભાવથી તેના દેહ પણ ક્રમપૂર્વક પવિત્ર થતા જાય છે. આ અપેક્ષાએ જોતાં કહી શકાય કે પ્રેમ છાના કે ગુપ્ત રહી શકતા નથી. કદાચ વચન કે વર્તનથી પ્રકટ થતાે ન જણાય તાે પણ ઉપર કહી તે નિશાનીએ તેને ખુલ્લે ખુલ્લા બહાર લાવે છે અને તેતું પ્રાકટચ જણાવવા સમર્થ થાય છે. હા, એ પણ ખરૂં છે કે પ્રેમ તેના આરંબના અંશથી માંડી અમુક હદની મર્યાદા સુધી મૂંગા રહી શકતા નથી. જેમ કિશારવયના અંતકાળથી સુવાવસ્થાના કાળ દરમ્યાન તર-વરાટ. થનગનાટ અને ઊમિં એાના ઉછાળાનું પ્રાખલ્ય જોવામાં આવે છે અને ત્યારપછી-વયથી તથા અનુભવશી પીઢ થતાં તે ઉછાળા ઉપશમે છે, શાંત થાય છે. પ્રશાંત થય છે, તેમ જ પ્રેમના સંબંધમાં અને છે.

૧૭૬ : આધ્યાત્મિક નિળધો

પ્રભુસ્વરૂપ પુરુષ માટે હૃદયમાં પવિત્ર પ્રેમનું બીજા-રાપણ થયા પછી તે બીજ નિમિત્ત અને કાળની અનુકૂળતા પામતાં પુરુષાર્થ અનુસાર પાંગરે છે, ખીલે છે. પ્રેમનું કૈન્દ્રિતપણું થતાં, તેનું ઘટ્ટપણું થતાં અને તેનું ઉત્તરાત્તર દીર્ઘકાળ પર્યાત ટકાઉપણું થતાં પ્રેમ અનેક ઉત્તમ ગુણાને જન્મ આપી પ્રેમીને ધન્ય કરે છે, અમર કરે છે. તેમાં મુખ્ય ગુણાના પ્રાકટચના પ્રકાર આ પ્રમાણે સમજાય છે.

પ્રેમ અને દ્વેષ પ્રતિસ્પધી છે, વિરાધી સ્વભાવવાળા છે. ખન્ને વચ્ચે સહજ અણ્યનાવ છે. પ્રેમ હાય તા દ્વેષને જવું પડે છે. દ્વેષમાંય પ્રથમ અસૂચા રજા લે છે અર્થાત્ અનસ્યા ગુણ ઉઘડે છે, અને તેની સાથે સાથે જોડકાંર્પે સહિષ્ણતા સાથ આપવા માટે હાજર થાય છે. તે છે ગુણાનાં જન્મ અને વિકાસના પરિણામે એક નવા જોડકાંની ઉત્પત્તિ થાય છે; તે છે અદેષિણહિ તથા ગુ**ણ**-ગાહકતા. અસ્યા છે ત્યાંસુધી ચિત્તમાં દેષબુદ્ધિતું સ્થાન રહે છે અને અસ**હિ**બ્છુતા અધ હોઈ ગુ**ણતું દરા**ત કરવા અસમર્થ છે. તે ખન્ને દાેષાના ક્ષીણપણામાં ઉપર કહ્યા તે ગુણાતું જોડકું ઉપસીને ખહાર આવી દેશ્યરૂપ થાય છે. આ ચાર ગુણાના સમગ્ર બળથી હૃદય કામળ થતાં આદ્રેતા એટલે કરુણા તથા માર્કવતા એટલે નમ્રતા, એ ગુણા હસતાં હસતાં ખહાર આવે છે. પ્રભુ પ્રત્યેના પ્રેમના અભાવે હુ:ખા સહન કરનારા મનુષ્યા સંખધે કરુણા આવે છે; કરુણાથી હૃદય ભીંજાય છે અને સર્વ સુખી થાએ એવી ઉજ્જવળ લાવના રહે છે. વળી પ્રભુ પ્રત્યેના

પાતાના પ્રેમ હજુ ઉ**ગ્રુપત્રાળા છે, પાતાના** પ્રેમની સફર હુજુ લાંબી છે અને પ્રેમના મેરૂપર્વતનું ઉન્નત શિખર પ્રાપ્ત કરવાનું હજુ શેષ રહ્યું છે તેવા સંપૂર્ણ ભાનને લીધે પાતા પ્રત્યે પણ કરુણા આવે છે અને રહે છે, તે કારણે તેનામાં નમ્રતા અને પાતાપણારૂપ અ'હકાર-ભાવના ત્યાગ વિશેષપણે પ્રગટ થતાં જાય છે. આદ્ર તા अने मार्डवतानी लोडी अवी सुंहर छ तेम लाववाणी છે કે તેનાં પરિભામનથી અંતરમાં નિખાલસતા અને सरणता सत्य स्वर्षे प्रगट थाय छे. आ अन्ने गुश्चातुं સાચું સ્વરૂપ અનુભવે જ લક્ષમાં આવે છે અને સમજાય છે. જ્યાં નિખાલસતા છે ત્યાં દેષોને ઢાંકવાની બુદ્ધિ નથી. જાહેર કરવામાં સંકાચ કે આનાકાની નથી અને જેમ છે તેમ કહેવામાં લાજશરમ અંતરાયરૂપ થતી નથી, કૈમકે તે સુંદર શુશ્ના પ્રભાવથી દિલની મલિનતા અને દંભવૃત્તિ દૂર થઈ ગઈ હોય છે. તેની સુવાસ એવી મીડી છે કે પાસેનાઓને આકર્ષે છે તથા અજવાળે છે. જ્યાં સરળતા છે ત્યાં ગુણાને ખે ચવાની શક્તિ છે, નિજ હિતને ઉપકારી અને પાષક નિમિત્તોને નિ:શંકપણે અપનાવી આરાધવાની નિર્મળ મતિ છે અને અન્ય જનાને સન્માર્ગમાં સહાય આપી સાથીદાર બનવાની સદ્વૃત્તિ છે. કહેવાય પણ છે કે જ્યાં સરળતાના વાસ છે ત્યાં પ્રભુતાના નિવાસ છે: કેમકે જ્યાં સરળતા છે ત્યાં માયાકપટ નથી, છેતર-પીંડી નથી, દગા નથી, દંભ નથી, મદ નથી, મત્સર નથી, અહંકારતું પ્રાખલ્ય નથી, અને આ કારણે જ આ. ૧૨

૧૭૮ : આધ્યાત્મિક નિખ'ધા

માેક્ષના સર્વ સુ**ખના અ**ધિકારી **થ**વા માટે આ ગુણુને પ્રધાનતા આપી **છે.** 

આ સ્થળે આટલું સ્મૃતિમાં રાખવું આવશ્યક છે કૈ પૂર્વે જે જે ગુણાના જેટલા અંશા પ્રગટથા હાય તે બીજા ગુણાની પ્રગટતાની સાથે સાથે વર્ધમાન થતા હાય છે, એટલે કે સર્વ ઉત્પન્ન ગુણાના વિકાસ વૃદ્ધિગત થતાે રહે છે.

પ્રભુપ્રેમની યાત્રામાં આગળ વધતાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેના આઠ ગુણના ઘણા અ'શેષ બહાર પ્રગટરૂપ થયા પછી વિશેષ ઉપકારી અને ફળદાયી ગુણાના ઉઘાડ શરૂ થાય છે. તેમાં પ્રથમ નિઃસ્વાર્થતા ને ધૈર્યતા આવે છે. સંસાર, દેહ અને ભાગ પ્રત્યેના માહ અત્યંત ઘઢી જાય છે વા નહિવત્ થઈ જાય છે, વૈરાગ્ય અને ઉપશમ વધે છે; આત્મવિશ હિની ઝંખના જોર પકડે છે; નિ:સ્વાર્થ-ભાવના ઉદય આવે છે અને તેને લઇને ધીરજના ગુણ આત્મકલ્યાણને અર્થ સાચાં રૂપે દેખા દે છે. સંસારનાં અકળાવતાં નિમિત્તોની હાજરી વખતે અથવા કસાટી પ્રસંગાની વેળાએ ધીરજ અવગાહવી સુગમ બને છે. તેના અભ્યાસથી સમતા એટલે સમભાવે રહેવાની શક્તિ આવે છે. સમતા એટલે ચિત્તપરિણામની સ્થિરતા અને એ સ્થિરતાની પ્રાપ્તિનું સુગમ અને સરળ કારણ છે પ્રસુ-ત્રેમ. જો અંદરમાં પ્રભુત્રેમનું નિર્મળ જળ વહેતું હશે તા તેના કળરૂપે પરિષ્ણામની સ્થિરતાનું મળ વધશે જ.

તે સમતા સાથે ઉદ્દલવ પામતા બીએ ગુણ છે ઉદારતા. ઉદારતા એટલે હુદયની વિશાળતા. આ ઉદારતા એ પ્રકારે કાયે શીલ થાય છે. એક, પાતાની પાસે જે હાય તે વિના સંકાયે બીજાના વ્યવહારિક તેમ પરમાર્થિક હિતને અર્થ આપવાની તત્પરતા અને બીજા પ્રકારમાં દેવ કરનાર પ્રત્યે ઉદારભાવ, માફીભાવ, દયાલાવ અને ક્રલ્યાણના ભાવ. વિચારતાં જરૂર જણાશે કે આવા ભાવોની પ્રાપ્તિ હોવી તેમ તેમાં રમણતા હોવી બહુ કઠણ છે. દિલમાં લેશ પણ ડેખ વગર અથવા ખેદના અંશ વગર ગમે તેવા સંજોગામાં પણ ઉદારતાના ઉદાત્તભાવમાં રમલું તે કેટલું અધરું છે તે તેના અભ્યાસી જ અનુભવથી જાણી શકે.

એ ગુણા આવ્યા પછી પ્રભુ પ્રત્યેના સાચા અને પ્રમળ અપં ખુતાસાવ આવીને શાસે છે. પૂર્વની અવસ્થા એમાં અપં ખુતા કાઈ ને કાઈ પ્રકાર અવશ્ય હાય છે, પરંતુ તેના ઇષ્ટ વિકાસ થઈ તેનું સાચું યથાર્થ સ્વરૂપ અહીં અળહળતું જોવા મળે છે. અનેક લબ્ધિઓ અને સિહિઓને આપનાર આવી સમર્થતાવાળી અપં ખુતા વિના પ્રભુ સાથે એકરૂપતા થતી નથી, લેદના નાશ થતા નથી; અહીં પ્રેમ, પ્રેમી અને પ્રેમપાત્ર એક રૂપે થઈ જાય છે, આ અપં ખુતામાં નિરાસિક્ત, નિ સ્પૃહતા અને નિર્ભયતા સમાય છે; એટલે તે ગુણા અપં ખુતામાં પ્રભાવથી મહાર આવી પ્રગટ થાય છે. જેટલું અપ ખુતાનું પ્રભુત્વ દીપતું હોય, તેટલું આસિક્ત, સ્પૃહા અને લયનું

૧૮૦ : ઓધ્યાત્મિક નિળધો

લઘુત્વ થાય જ થાય. પ્રભુપ્રેમની મુસાક્રીમાં આટલી હદે પહેાંચી એટલે પ્રેમવિકાસની પ્રથમ કક્ષાની પૂર્ણતા થતાં આ ગુણા પ્રગટથા બાદ જે અંતરદશા છે તે પવિત્ર અને નિર્મળ જ છે: ત્યાં સંસાર છે છતાં નથી, ત્યાં ભાગ છે છતાં તે ભાગી નથી. ત્યાં ગતિ- ખાગતિના વિકલ્પ નથી. તે આશ્ચર્યની પ્રતિમારૂપ પ્રતિભાશાળી દશા છે, અપૂર્વનું અપૂર્વ મિલન અને સંવેદન નિવેદનથી પર છે. પ્રેમની પૂર્ણતાની દશામાં આત્મામાં નિરહ્ર'તા અને નિર્મમતા પ્રકાશે છે; આત્મા પરમ પવિત્ર, નિર્મળ અને શુદ્ધ થાય છે. તે દશા એટલે પરમ પરમ શાંતિ, પરમ પરમ શાંતતા, પરમ પરમ શીતળતા, પરમ પરમ મૌનતા, કલ્પનામાં ન આવે એવી ત્યાં અકલ્પનીય સ્થિતિ છે. શબ્દામાં યથાર્થ પહે ન ઉતારી શકાય એવી ત્યાં વિસ્મય-કારક અવસ્થા છે. ડુંકાસાં કહીએ તા ત્યાં માત્ર અનહદ સંપૂર્ણ શાંતિનું અવિલક્ત સામ્રાજ્ય છે, સ્વરાજ્ય છે.

આમ પ્રેમ ઉત્કૃષ્ટતાની ટાચે પહોંચતાં માન થાય છે, શાંત થાય છે. પ્રશાંત થાય છે. અહી, અહી વ્યક્ષરવાળા પ્રેમ શખ્દનું અલીકિક સામર્ચ્ય તો જુઓ! કેંટલું અસીમ અને બળવાન છે! પ્રલુપ્રેમમાં લય લગાડતાં અને તેમાં જ લીન થતાં પાતે પ્રલુ થાય છે. તે પ્રલુને પ્રેમમૂર્તિ કહા, જ્ઞાનમૂર્તિ કહા, આનંદમૂર્તિ કહા, શાંતમૂર્તિ કહા, ચેતન્યમૂર્તિ કહા કે પ્રકાશમૂર્તિ કહા; અથવા ગમે તે કહા, બધું એક જ છે, માત્ર જીદા લાવે વર્ણન છે. પ્રલુના અનંત ગુણા હાઈ અનંત નામે તેને કહી શકાય છે.

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૧૮૧

## [۶]

પ્રેમના વિકાસના અલ્યાસ માટે આ જગત એક માટી શાળા છે. તે શાળામાં પ્રેમની માળા ગૃંધવી સુલલ થાય છે. પ્રેમના મણકા એકઠા કરી ગાઠવતા જવું સુગમ અને છે અને પછી આખીયે માળા તૈયાર થયે તેને પ્રલુસ્વરૂપ પુરુષની પવિત્ર શ્રીવામાં અતિ પ્રેમપૂર્વક પહેરાવી દેવાથી "હું તું"ના કષ્ટદાયક લેદ તૂટી જાય છે અર્થાત્ એકતાનું સર્જન થાય છે.

આ જગતને વિષે જેટલા જેટલા શુલ સંખ'ધા જેવામાં આવે છે, તે પરત્વે વિચાર કરતાં જણાશે કે તેની પાછળ અદેષ્ટપણે કે અગમ્યપણે પ્રેમના પ્રકાશ જ રહ્યો છે, કાઈ એક કામળ અને ભીની લાગણી રહી છે; પછી તે પ્રકાશ લલે અત્યંત આછા હાય કે લાગણીનું કદ પાતળું હાય. શુલ સંખંધની પાછળ જે લાવ સંતાયા છે તેને શાધી કાઢતાં "તે મારા છે" એ લાવના ધ્વનિનીકળશે. આ લાવ એ જ પ્રેમનું લક્ષણ છે, પ્રેમ છે, તે સમજાઈ જશે.

પૂર્વ સંસ્કારાના ઉદયાનુસાર, વર્તમાન જીવનના ઘડતર અનુસાર તથા પ્રાપ્ત નિમિત્તોની અસર ઝીલવાની સ્થિતિ અનુસાર મનુષ્યની પ્રકૃતિ અદલાયા કરે છે, સ્થિર રહેતી નથી: એટલે કે દ્વેષ, ક્રોધ, મદ, મત્સર, માયા, ઈપ્માં, ધૃણા, અહંકાર, ભય, અવગણના, અસહિષ્ણુતા આદિ લાગણીઓ ઉત્પન્ન થાય છે અને તે પ્રેમના બળને

### ૧૮૨ : આ ધ્યાત્મિક નિળધો

મ'દ કરે છે, પ્રેમના વિકાસ રૂ'ધે છે. પ્રેમને સાથ આપી ઉત્તેજિત કરનાર અને તેના વેગને ટેકાે આપી આગળ વધારનાર દયા, કરુણા, સંતાષ, નમ્રતા, નિખાલસતા, સરળતા, સમતા, ક્ષમા આદિ ભાવા તે પ્રેમના મિત્રા છે. પ્રેમતું સામથ્ય નળળું પાડનાર, પ્રેમનું તેજ ઝાંખું કરનાર અને તેના વિકાસને અટકાવનાર ઉપર કહ્યા તે દ્રેષાદિ ભાવા પ્રેમના રિપુ છે. પ્રેમની યાત્રામાં સફળતાપૂર્વ ક ચ્યાગળ ને આગળ ડગ ભરવા માટે પ્રથમ દુશ્મનાના હિંમતભેર સામનાે કરી, તેમની સામે વીરતાથી **લ**ડી તેમને નિઃસંશય હરાવવા સર્વ શક્તિના ઉપયોગ કરવા ઘટે છે. તેમ કરવામાં સાથે સાથે પ્રેમના મિત્રાની અમૂલ્ય સહાય લેતા રહેવી જરૂરી છે. પછી તે મિત્રાની સાથે આનંદ વિનાદ કરી, તેમના તરફથી પ્રેરણા અને ખળ મેળવી, તે સર્વંને વાસ્તવિક જીવનમાં કામે લગાડી પ્રેમ-સફરને આગળ વધારી સ'સિદ્ધિ પ્રત્યે લઈ જવી ઘટે છે. એટલું યાદ રાખવા જેવું છે કે શત્રુઓનું જોર ત્યાં સુધી છે જ્યાં સુધી મિત્રોનું ભાવવિભાર મળ નથી; અને મિત્રાનું લાવવિલાર ખળ ત્યાં સુધી નથી જ્યાં સુધી હુદયમાં પ્રેમની મ્હાેર ઊજળી નથી અથવા હાથમાં રહેેલા પ્રેમના દાર છૂટા મૂકી શકાતા નથી.

કાઇના અભિપ્રાયે આ જગતને વિષે એક માત્ર પ્રેમતું સામ્રાજ્ય વતી રહ્યું છે. તેમના કહેવા પ્રમાણે જે જે અન્ય લાગણીએા છે, તે તે સર્વે પ્રેમનું જ સ્વરૂપ છે, તેથી ભિન્ન નથી; દ્વેષ, ક્રોધ, મદ, સ્વાર્થ, અસૂયા ર્ધત્યાદિ વિષરીત દેખાતી લાગણીએા પથ પ્રેમનું વિકૃત સ્વરૂપ હોઈ પ્રેમમાં સમાઈ જાય છે. આ પ્રમાણે કહેવાની પાછળ આશય કદાચ એમ હશે કે દ્રેષાદિ ઉત્પન્ન થવાનું કારણ તા અંતરમાં પાતા માટે રહેલા પાતાના પ્રેમ (માહ) છે અને એ પ્રેમના પાષણ સામે અંતરાય નાખનાર પ્રત્યે અન્ય વિરાધી લાગણીએાના આશ્રય સ્વ પ્રત્યેના પ્રેમના રક્ષણ અર્થે લેવાય છે અથવા લેવા પહે છે. ત્યાં પણ તેથી પ્રેમતું જ આધિપત્ય છે. હવે આ વિચાર-શ્રેણિને અપક્ષપાત બુદ્ધિથી ને નિર્મળ મતિથી વિચારતાં તેમાં કાંઈ તથ્ય જણાતું નથી. પ્રેમ એ એક એવું અલૌકિક તત્ત્વ છે કે તે કાઈના વિરાધ કરતા નથી. પ્રેમ છે ત્યાં ભેદાભેદ નથી, પક્ષાપક્ષ નથી. પ્રેમ સત્ના ચાહક છે, મલિનભાવના માજક છે. પ્રેમ શાંતિના કારક છે. અશાંતિના દાહક છે, પ્રેણ સુખના પાષક છે, દુઃખના સંહારક છે. આથી જે આશય અને હેતુ ઉપર જણાવ્યા તે મૂળમાં ફ્રષિત અને દેાષરૂપ છે. એવી દેાષિત લાગ-ણીઓને પ્રેય સ્વરૂપની વિકૃતિ તરીકે કહેવી કે ઓળ-ખાવવી તે હાસ્યાસ્પદ માત્ર નહીં પણ દુ:ખદાયક લાગે છે. પ્રેમ તો એક ત્રિકાળી પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ દિવ્ય તત્ત્વ છે, તે એક માત્ર અમૃતસ્વરૂપ છે, તે શુદ્ધ સ્વરૂપે શહ્દાતીત અને વર્ણનાતીત છે. તેને તે જ રીતે આળખવા અને ખહાર લાવી પૂર્ણપાણે પાતાના ખનાવવા એ જ માનવ-માત્રનું પરમ કર્ત્તાવ્ય છે.

વળી કચારેક વ્યવહારમાં પ્રેમ લાગણી કરતાં ય

૧૮૪: આધ્યાત્મિક નિભંધા

ખળવાન ને સ્વાર્થ યુક્ત આચરણવાળી માયાવી લાગણી જોર કરી જાય છે, ત્યારે જગત તેને સ્વાર્થ પ્રેમને નામે એ છે. પવિત્ર પ્રેમ શખ્દને "ત્વાર્થી" એવું વિશેષણ લગાડવું તે સત્યના અર્થી ને ભૂષણરૂપ ન લાગતાં ઉલદું દ્વષણરૂપ જણાય છે. પ્રેમ એટલે જ નિઃસ્વાર્થ, નિઃસ્પૃહ, નિદોષ અને નિર્મળ ભાવ. તે સ્વચ્છ હુદયના ઊંડાણમાંથી નીકળતી, સરળ પ્રવાહથી વહેતી અને ઇષ્ટ પ્રેમપાત્રના અંતઃસ્યળ સુધી પહોંચી તેની સાથે મધુર મિલનથી એકરૂપ થતી કલ્યાણની મૃતિ સમી ઊર્મિ છે; અને તેમ હાય ત્યાં લોકિક અર્થવાળા "સ્વાર્થી" ભાવનું અસ્તિત્વ કેમ હાઇ શકે ? માટે પ્રેમ એક છે, અદ્વિતીય છે, અમિશ્ર છે, અસંચાગી છે, અમર છે. પ્રેમ પ્રેમથી વધે છે, વિકસે છે. તે બેગણા, સોગણા, સહસ્ર ગણા, લક્ષ્મણા, અસંખ્યાત ગણા અને અનં તગણા થાય છે. આવું ચમતકારિક છે પ્રેમનું અદ્ભુત સ્વરૂપ

જગતમાં મનુષ્યા વચ્ચે સાંસારિક શુભ સંખંધા જેટલા નિકટ હાય છે, ત્યાં સામાન્યપણે પ્રેમના અંશા તેટલા વધુ હાય છે અને જ્યાં પ્રેમના અંશા વધુ હાય છે ત્યાં સંપ, સંતાષ અને સુખ પણ વધુ હાય છે. સંસારમાં પિતા—પુત્ર, મા—ખાળક, ભાઈ—ખહેન વગેરે સર્વ સગપણ સંખંધામાં પતિ અને પત્ની વચ્ચેના પ્રેમ સંખંધ દિલ સ્થાયી, ગાઢ, પ્રધાન અને સર્વથી શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવ્યા છે. આ વાત સહુને અનુભવથી પરિચિત હાઈ સહજ સમજાય તેવી છે.

"સમસ્ત સંસારને વિષે સ્ત્રી-પુરુષના રનેહને પ્રધાન ગણવામાં આવ્યો છે, તેમાં પણ પુરુષ પ્રત્યેના સ્ત્રીના પ્રેમ એ કાઇ પ્રકારે પણ તેથી વિશેષ પ્રધાન ગણવામાં આવ્યો છે, અને એમાં પણ, પતિવ્રતા એવી સ્ત્રીના પતિ પ્રત્યેના રનેહ તે પ્રધાનને વિષે પણ પ્રધાન એવા ગણવામાં આવ્યો છે. તે રનેહ એવા પ્રધાન પ્રધાન શા માટે ગણવામાં આવ્યો છે? ત્યારે જેણે સિદ્ધાંત ખળવાનપણે દર્શાવવા તે દર્શાતને ગહણ કર્યું છે, એવા સિદ્ધાંત- કાર કહે છે કે તે રનેહને એટલા માટે અમે પ્રધાનને વિષે પણ પ્રધાન ગણ્યો છે કે બીજાં બધાં ઘર સંબંધી (અને બીજાં પણ) કામ કરતાં છતાં તે પતિવ્રતા એવી મહિલાનું ચિત્ત પતિને વિષે જ લીનપણે, પ્રેમપણે, રમરણુપણે, ધ્યાનપણે, ઇચ્છાપણે વતે છે એટલા માટે." (શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, વચનામૃત ૩૯૪)

પતિવ્રતા સ્ત્રીને વિષે દીપતું પ્રેમનું આદર્શ અને ઉચ્ચ સ્વરૂપ કંઈ એકાએક કળજમાં આવી શકતું નથી. તેની પાછળ તેની અનેક ભવાની હેતુપૂર્ણ સાધના રહેલી છે. દરેક ભવે સંખંધમાં આવનાર પ્રિયતમ પતિ પ્રત્યેના પ્રેમના અંશા વધાર્યા કર્યા હોય છે; હૃદયને પ્રેમનીરથી નવરાવી વધુ પ્રેમાળ, કામળ, નમ્ર અને કરુણાર્દ કર્યું હાય છે, ચિત્તવૃત્તિને, પતિની વચનરૂપ આજ્ઞાને, પ્રેમપૂર્વ ક આધીન થઇ વર્તવાની ટેવ પાડી હોય છે અને સ્વેચ્છા કે અપેક્ષાના ત્યાંગ કરવાના ક્રિમક સખરૂપ અલ્યાસ કર્યા હોય છે. આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થશે કે પ્રેમના

૧૮૬ : આધ્યાત્મિક નિળધા

ઉચ્ચતમ આદરાંને આંખવા માટે સંસાર એક મહાન શાળા છે, વળી એ પણ જણાશે કે કાઇ એક ભવમાં કરેલા પ્રેમ નિષ્ફળ જતા નથી. પ્રેમને પ્રેમનું ઉચિત નિમિત્ત મળતાં પ્રેમનું અનુસંધાન સ્વયં થઈ જાય છે અને માત્રામાં જયાંથી અટકવું થયું હાય ત્યાંથી આગળ વધી વિકાસ થયા કરે છે. હા, એ ખરું છે કે પ્રેમનું ખળ જયાં ન્યૂન હાય ત્યાં વિકાસ પણ ન્યૂન, કેમ કે ત્યાં અન્ય અનુપકારી પરિખળા કામ કરતાં હાઈ પ્રેમને દખાવે છે. તેમાંથી બાધ એ મળે છે કે સામે ધૂરકતાં પરિખળાની સામે પડી પ્રેમના જ વિશેષ વિશેષ આશ્રય કરવા.

આટલું તો અવશ્ય દેખાય છે અને તેથી અવિ-સંવાદપણે કહી શકાય કે આ જગતમાં સર્વ પ્રાણી પ્રેમનાં ભૂપ્યાં છે. પશુ, પક્ષી વગેરે પ્રાણીઓ પ્રેમને જ ઇચ્છે છે. પ્રેમના અલૌકિક અમૃતમય સ્વરૂપથી અપરિચિત એલું નાનું બાળક પણ વહાલને બરાબર ઓળખે છે અને વહાલ કરનાર પ્રત્યે આકર્ષાય છે; હેત-પ્રીત ન દેખાય ત્યાંથી પાછું વળે છે, અને ફરી નજર કરવા નાખુશ રહે છે. વળી એ પ્રસિદ્ધ વાત છે કે જેને સંજ્ઞા નથી એટલે મગજ ( Brain ) નથી અને એક માત્ર રપશેન્દ્રિય છે એવા વનસ્પતિના છાડને જો કાઈ મનુષ્ય પ્રેમ આપી સંભાળ લે, કાળજી કરે અને ઉછેરે તા તે જલદીથી ઉત્તમ રીતે ખીલે છે; તે છાડમાં હસતાં, રમતાં મનાહર ફૂલાે

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૧૮૭

ઊગી નીકળે છે અને શીઘતાએ વિકસે છે, જાણે કેમ પ્રેમ મળવાથી પાતાની પ્રસજતા દર્શાવતાં ન હોય! જે ઘરમાં પ્રેમની ઉપ્મા નથી, પ્રેમનું અજવાળું નથી અથવા પ્રેમની કામળ અને સુંવાળી લાગણી નથી, તે ઘરમાં ખાળી નાખે એવી શુષ્કતા છે, અંધારું છે અથવા વિખ-વાદ, ઝગડા ટંટાની અવારનવાર થતી રમઝટ છે. આથી સમજાય તેવું છે કે પ્રેમ એ એક અદ્વિતીય વશીકરણ છે; તે સર્વ વિરાધી તત્ત્વાને વહેલે અથવા માટે ઉપશાંત કરે છે, આધીન કરે છે. અરે, એટલું જ નહીં પણ કેવળ નિર્વિકાર પરણદ્દા જેવા પરમ આત્મા પ્રેમને વશ્ચા પ્રેમની દોરીથી ખંધાય છે. દેષથી કે વેરથી કાઈને છતી શકાતું નથી, જીતવા માટે એક પ્રેમ જ અમાઘ શસ્ત્ર છે.

भाशी क मुण्यताओ प्रत्येक भानवी प्रेमने पामवा भारे ने प्रेमना सुणइप आिं जनना अनुभव भारे ढिरंघडी जूर्यों करते। ढिरंघ छे. तेना अंतरमां प्रेमनुं अहलत मार्डातम्य न्यूनाचिक अशे समलयुं ढिरंघ छे. सुण, संतेष अने शांति भारे तेनी ७५थे। जीता तेना क्षमां आवी ढिरंथ छे. प्रेमनी वृद्धि थाय ते अथे तेने। प्रयत्न पण तेने सूजे तेम शिक्त अनुसार ते करते। रहे छे. विपरीत संजीगोने क्षीये ७६भव पामती अनेक सुरहेबीओ अने सुसिलते। गांक्रमण्नी सामे पडवा अर्थात् अन्य देषित क्षाण्णीं योने हणाववा ते तत्पर

૧૮૮: આધ્યાત્મક નિવધો

થાય છે, પરંતુ આખરે પ્રેમનું બળ નિર્ભળ હાઈ સન્મુખ हेणाती आपत्ति के विपत्तिनी क्षांत अंडीथी ते गलराय છે, ભયભીત થાય છે અને નાહિ મત થઈ હારી જાય છે; હુદય ભાંગી જાય છે, હુદયમાં અદમ્ય દેખાતા તલસાટ થાડી ક્ષણા સુધી પણ ટકી શકતા તથી, કેમ કે એક તાે પ્રેમનું ખળ એાછું છે અને પ્રેમના સહિષ્ણુતા સમતા આદિ સન્મિત્રાના ઉપકારી સાથ લેવામાં આવતા નથી. સન્માર્ગ પ્રતિ દેઃરનાર તે મિત્રાની સહાયતા લેવામાં આવે તા પ્રેમની શક્તિ વધે, દાષિત ભાવાનું ખળ ત્ટે અને સફળતા પ્રત્યે આગળ વધી શકાય. તે છતાં એટલું ચાક્કસ છે કે અંતરમાં અદમ્ય જણાતાે તલસાટ જેટલાે છે અથવા હૃદયમાં પ્રેમનું તડપવું જેટલું છે, તે હારી જવા છતાં કેત્રળ નિષ્ફળ નથી. તેનું મૂલ્ય અવશ્ય છે કેમ કે આગળ ઉપર ભવિષ્યકાળે તેનું અનુસંધાન થવાતું જ અને અટકવું થયું હાેય ત્યાંથી આગળના વિકાસનાે આરંભ ઘવાના જ

લાકભાષામાં કહેવાય છે અને તે પૂર્ણાંશે સત્ય છે કે પ્રેમના પંચ છે ક્નાગીરીના, એટલે પ્રેમપાત્ર પ્રત્યે પાતાનું મનાતું સર્વસ્વ અપે શુ કરવાના, પ્રેમની પવિત્ર વેઠી પર સર્વસ્વ હામી દેવાના, તન, મન અને ધનને કુરબાન કરવાના. પ્રેમના પંચ છે પૂર્વાપાજિંત કર્માના ઉદયે ઉત્પન્ન થયેલાં સંકટા અને દુઃખાને પ્રેમના પ્રબળ આશ્રય વડે ધીરજથી વેઠી લઇ નિઃસત્ત્વ કરવાના. વ્યવ-

હારમાં એ પ્રકારે કતા થનાર પ્રેમપીયૂષમાં ચકચૂર એવા લયલા-મજનુ, શીરી'-ક્રહાદ આદિ મનુષ્યા ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ છે. અધ્યાત્મ ભાષામાં કહેવાય છે કે પ્રેમ**ના પંચ** છે નિગ'ય થવાના, પર વસ્તુના માહની ગ્રંથિને સર્વાંગે છેદવાના. પ્રેમને માગે જતાં જે સમસ્તની આહૂતિ આપી શકે છે અથવા દેહતું મમત્વ છેદીને મરે છે, તે જ સાચું જીવે છે. પ્રેમની દુનિયા જ એવી છે કે જેમાં નિસ્પૃહ અને નીરાગી પ્રેમપાત્રના પ્રાયળ અને નિર્મળ પ્રેમી જીવન અને મરણ સંખંધના વિકલ્પ ભૂલી જાય છે, તેના અ'તરમાં તે એ અવસ્થાએ વચ્ચેના ભેદ અદેશ્ય થાય છે અને ત્યાં માત્ર એક શાધ્યત પ્રેમનું જ શાધ્યત જીવન છે. પ્રલુપ્રેમ હાય ત્યાં જીવનમાં હર્ષ છે અને મરણમાંય હુષ છે. મરણ વેળાએ અથવા કહા કે તેના સુઅવસરે પ્રભુપ્રેમીને પ્રેમામૃતમાં તરણાળ સ્થિતિ હાવાને કારણે પ્રભુ સન્મુખ આવી દર્શનના અપૂર્વ લાભ આપે છે અને તેથી પ્રભુપ્રેમીને અચિંત્ય પ્રકારના હર્ષ થાય છે. તેના અંતરાન' દ અસીમ હેલ છે. જ્યાં પ્રભુપ્રેમ નથી, પ્રેમના સાચા ધખકાર નથી, ત્યાં તેઓ જીવાં છતાં મૂઆ જેવા છે; કેમ કે તેઓ જીવનના પ્રાણસમા પ્રભુપ્રેમથી વંચિત હાઈ મરણના ભયથી નિરંતર ધ્રુજતા હાય છે, એટલું જ નહીં પરંતુ પ્રભુપ્રેમમાં આવવાં માટેની જાગૃતિ અર્થ જીવનમાં આવતી કસાેટીઓ તેમને હતાશ અને મૃતપ્રાય જેવી દુ:ખદાયક સ્થિતિમાં મૂકી દે છે. જો તે વેળાએ તેમના જીવ બાધ પામી પ્રભુપ્રેમ માટે જાગ્રત થાય, તે ૧૯૦ : આધ્યાત્મિક નિળધા

જ એક સત્ય આધારરૂપ છે એ લક્ષ થાય તા તે શુલ ક્ષણ પણ ધન્ય છે, કેમ કે કણુ કણના સંચયથી જેમ મણુ થાય છે તેમ પ્રેમના અંશઅંશ મળવાથી તે પૂર્ણ થાય છે.

પ્રભુના પ્રેમી, પ્રભુના ભક્ત અને પ્રભુના પાવન-કારી ચરણામાં તલ્લીન થયેલા પ્રેમી પુરુષ સંત મહાતમા મીરાંબાઇની જેમ વેરથી માહલેલ ઝેરના કટારા પણ લહેરથી અને નિબ<sup>લ્</sup>યપણે ગટગટાવી જાય છે. અને આશ્ચર્યકારક વાર્તા તાે એ છે કે વિષ અમૃત ખની જાય છે. જોવા જેવું છે કે સંત મીરાંખાઈના પ્રભુપ્રેમ, પ્રભુ શ્રહા અને પ્રસુ પ્રત્યેની અપ' હાતા કેવી અફસત અને ઉત્કૃષ્ટ હશે! તેત્રી લક્તિ વિના આવી શક્તિ આવે કચાંથી? વળી પ્રભુપ્રેમનું માહાત્મ્ય પણ કૈવું વિસ્મયજનક કૈ विपत्ति वेणाये प्रसुने पाताना प्रेभीन रक्षण करवा આવવું પડે છે. પ્રભુ પ્રેમીનાં દુઃખ હરી લો છે એનું આ અતિ ઉજ્જવળ અને જ્વલંત દેષ્ટાંત છે. પ્રભુપ્રતિ પ્રેમ જેટલાે ઊંચા, પ્રભુશ્રહા જેટલી બળવાન અને પ્રભ અપં ણતાના ભાવ જેટલા ઉન્નત તેટલા પ્રમાણમાં પ્રભુની ગુપ્ત સહાય મળે એ નિયમ છે. બીજી રીતે જોઈએ ેતા ભગવાનના પ્રેમી તિરસ્કાર, ધ્રુત્કાર, નિ'દા, નિદ'યતા, અવહેલના. અથવા અપમાનરૂપ ઝેરના પ્યાલા પીતાં .આંચકા અનુસવતા નથી, ખેદને આધીન થતા નથી તેમ પ્રતિકાર કરવાના વિકલ્પ સુદ્ધાં કરતા નથી. તે અપમાન

કરતાં માનથી વધારે ડરે છે અને સાવધ રહે છે; કેમ કૈ તેને સતત ભય રહે છે કે રખેત્રે તેના પ્રેમમાળ ના પ્રવાસ અટકી જાય અને માયાની છાયામાં તણાઈ જઈ આખરે રાગની આગમાં લસ્મ થઇ જવાય. ધન સંપત્તિના માહને જીતવા કરતાં પ્રતિષ્ઠા – ક્રીતિ માહને જીતવા અત્યંત અઘરા ને કઠણ છે. જ્ઞાન વૈરાગ્યની વિશેષ નિર્મળ દશા केनी न थर्ध होय स्थेवा ज्ञानीने पश्च आ हीति भाड પાતાના પંજામાં પકડી રાખી સતાવે છે. તેથી પ્રસ્ના પરમ પ્રેમી સતત જાગૃત રહી તેના પાશમાં સપડાતા નથી. સર્વ અનર્થકારક વિષમ પરિઅળાને હરાવવા તેની પાસે પ્રભુષ્રેમરૂપી સુદર્શન ચક્ર હોય છે. તેથી તાે તે પાતાના પ્રભુપ્રેમના અત્યુત્તમ ભાવમાં મસ્ત રહે છે, પ્રેમના હિં ડાળે હી ચકે છે, પ્રેમનાં જ ગીત ગાય છે, અને પ્રેમસમાધિમાં રહેવાના પુરુષાથી થાય છે. આવી છે પ્રેમની મસ્તી, પ્રેમની અગાધતા અને પ્રેમના તેજ સ્વરૂપી પ્રભાવ. પ્રભુપ્રેમમાં ખાવાઈ જવું, પ્રભુ સાથે એકરૂપ થવું એ જ છે પ્રેમનું સર્વોત્તમ કળ.

(3)

સંસારતા પરિભ્રમણ દરમ્યાન જીવા અનેકાનેક ભવ કરે છે જેમાં તેઓ બીજા જીવા સાથે પરસ્પર સંખ'ધમાં આવે છે અને રાગ વા દ્રેષરૂપ શુભાશુભ ભાવામાં પરિ-ણમીને વિધવિધ પ્રકારનાં કમોંથી ખ'ધાય છે. કમીં તું ક્ળ ભાગવવા નવા નવા ભવામાં તેઓ પરસ્પર કરી કરી ૧૯૨ : આધ્યાત્મિક નિભંધા

સંખ'ધમાં આવી જોડાતા રહે છે; ત્યાં રાગનું ફળ મીઠું ને દ્રેષતું ફળ કહવું છે, રાગ અને દ્રેષ મન્ને કરિવર્તન પામવાના સ્વભાવવાળા છે, એટલે તેમાં ન્યૂનાધિકતા થયા કરે છે એટલું જ નહીં પણ પ્રકૃતિ અદલાયા કરે છે અર્થાત રાગ દેવમાં અને દેષ રાગમાં પલટાય છે. આ તાે સહુ કાેઇના અનુભવની વાત છે કે કાેઇ એક જીવના રાગ દ્રેષ ખીજા જીવા પરત્વે અનુકૂળ પ્રતિકૂળ निमित्तो वशात अवारनवार अदलातां है। य छे ने ते क પ્રમાણે અન્ય જીવાના રાગ દેષના પરિવર્તન સંબંધ સમજવું. આ પ્રકારે રાગદ્વેષની પરિણતિ નિરંતર બનતી રહેતી હોવાને લીધે કર્મખંધની શુંખલા પણ ચાલુ જ રહે છે, આથી કર્માનું ઋણ ચૂકવવાને અર્થ કાઈ એક જીવ તેના અન્ય ભવેષમાં ઋષ્થી ખધાયેલા અન્ય જવા સાથે સગપણ આદિ સંબંધમાં આવ્યા કરે છે અને સંસાર-બ્રમણ ચાલુ રહ્યા કરે છે, એટલે તેમાંથી છ્ટ-કારા નથી. રાગ છે ત્યાં સુધી કાેઇે કાેઇ પ્રકારે પ્રગટ કે અપ્રગટપણે દ્વેષ છે અને રાગ છે ત્યાં સુધી સંસાર પણ છે. સંસારથી છટવાનું મુખ્ય કાર્ય છે પ્રેમ.

આગળ વધતાં પહેલાં પ્રેમ અને રાગ વચ્ચે જે તફાવત છે તે અવી ાકી જવું ઉચિત જણાશે. પ્રેમ એ પરમ મિત્રરૂપ છે; રાગ ગુપ્ત શત્રુ સમાન છે, પ્રેમ અના-સક્તિના દોતક છે; રાગ આસક્તિના પાષક છે. પ્રેમ નિ:સ્વાર્થ અને નિ:સ્પૃહ છે; રાગસ્વાર્થી અને સ્પૃહાવાળા છે, પ્રેમ કર્મ બંધનને તો ડે છે; રાગ કર્મ બંધને આકર્ષે છે. પ્રેમ લવકિટ કરવામાં કુશળ છે; રાગ લવવૃદ્ધિ કરવામાં સફળ છે. પ્રેમ ચારિત્રનું ઘડતર કરે છે; રાગ ચારિત્રને નડતર કરે છે. પ્રેમ પરનો લાગ આપવા નિરંતર તત્પર છે; રાગ પરના ઉપલાગ કરવા સતત અનુરક્ત રહે છે. પ્રેમ અમૃતસ્વરૂપ છે; રાગ વિષ સ્વરૂપ છે. પ્રેમ સ્થિર સ્વભાવી છે; રાગ અસ્થિર સ્વભાવી છે. આથી સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે કે સંસારથી મુક્તિનું કારણ છે એક માત્ર પ્રેમ.

કાઈ એક લવમાં કાઈ એકને સાચા પ્રેમની એક ચિનગારી જો પ્રગટી તા પછી તે ઉત્તરાત્તર બળવતી થતી જાય છે અને તે થકી જેના પ્રત્યે પ્રેમનું ઉદ્દેશવવું થયું છે, તેને અનુકૂળ થઈને સહજપણે વર્જવાના અભ્યાસના મંગલ પ્રારંભ થાય છે. પાતાના પ્રેમનું પ્રિય પાત્ર પણ પાતા પ્રત્યે વિશેષ પ્રેમથી આકર્ષાય છે, ભીની કાેમળ લાગણીથી ખેંચાય છે અને બન્ને વિચાર – આચારના પ્રત્યેક ક્ષેત્રે એક રસરૂપ થવા પ્રેરાય છે. બીજા, ત્રીજા કૈ ત્યારપછીના કાેઇ હાવ કે કાવામાં પૂર્**ના બ**'ઘા**યે**લા શુંભ ઋષાતુખ'ઘના ઉદયે તેમના ખન્નેના સ'યાગ થતાં કે સગપણ સંબંધથી જેડાતાં પૂર્વના પ્રેમની લાગણી વિકસે છે, ખીલે છે અને ફળરૂપ થાય છે. એ પ્રમાણે પ્રેમની વિકાસ સાધનામાં અગાઉ પતિવતા સ્ત્રીના સંબ'ઘમાં જે આદર્શ સ્વચ્છ પ્રેમના પ્રકાર દર્શિત કર્યો છે આ. ૧૩

૧૯૪ : આધ્યાત્મિક નિખ'ધા

એવી દશાની ઉપલબ્ધિ થાય છે અને તે આખરે પરમાર્થથી પણ ઉચ્ચતમ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

આટલા લેખ પરથી એ વાત દરિમાં આવી હશે કે સંસારી મનુષ્યને પ્રેમની યાત્રામાં આગળ વવવા માટે અન્ય સદેહે જીવંત એવી વ્યક્તિની ખાસ ખાસ જરૂર છે. જે વસ્તુ નજર સમક્ષ ન હોય, અથવા નજરે જોયેલી ન હોય, તે વસ્તુ પ્રત્યે પ્રેમ થવા અત્યંત કઠણ છે: જે વસ્ત અમૂર્ત કે અરૂપી છે, દેખાતી નથી તા ત્યાં પ્રેમના ભાવ થવા કેમ શક્ય થાય ? અના દિથી જવના અભ્યાસ પ્રત્યક્ષપણે વર્તાતા પદાર્થીમાં નાગ વા રનેહ કરવાના છે એ ન્યાયગ્રુક્ત વાત સમજવી સાવ સહેલી છે. તે જ ન્યાયથી પ્રેમ કરવા માટે પ્રત્યક્ષપણે વિદ્યમાન એવી વ્યક્તિની આવશ્યકતા છે. (અ તર્દષ્ટિ ખૂલ્યા પહેલાં અમૂર્ત કે અરૂપી પદાર્થ પ્રત્યે સાચા પ્રેમ આવી શકતા નથી ); અને તે વ્યક્તિ પાતાના પૂર્વના ઋણાનુબંધના સંબંધ-વાળી હાય છે. તે વ્યક્તિના અસ્તિત્વ વિના, તેના વિદ્ય-भानपणा विना, तेना प्रत्यक्षपणा विना, तेना सभागभ વિના પ્રેમની લય આવી શકતી નથી અથવા આવવી અત્ય ત કઠ્ય છે. પરમાર્થ સાધના માટે પણ આ જ નિયમ અબાધિતપણે રહ્યો છે.

જે પરમાથં પ્રેમી સત્ જિજ્ઞાસુ છે અને જેના અત્રમાં પવિત્ર આત્મદર્શનની અભિલાષા વતે છે, તે ભલે તેની સાધનાની પ્રાથમિક ભૂમિકામાં શ્રી સિદ્ધ પર

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૧૯૫

માત્માની રનેહપૂર્વક લક્તિ કરે ને સત્પ્રાપ્તિ માટેની ચાગ્યતા સ'પાદન કરે; પરંતુ પછી તા આગળના ઇષ્ટ પરમાર્થમાર્ગમાં શુભ પ્રવેશ થવા માટે કાઈ સાક્ષાત્ <mark>વિદ્યમાન આત્મત્વઘાપ્ત પુરુષને ચરણે અને શરણે જવાની</mark> અવશ્ય આવશ્યકતા છે; એ વાત સતુ જિજ્ઞાસના સરળ નેમ કામળ હૃદયમાં પ્રદીપ્તતાએ રહી હોય છે. તેવા પુરુષના ચાેગની પ્રાપ્તિ માટે તેનું દિલ તડપતું હેદય છે અને મેળાપ થવામાં જેટલા વિલંબ થાય છે, તેટલી તેની આતરતા વધે છે. કચારેક તે આતરતા કાઈક જીવના સંબંધમાં ખેતમાં પરિણમતી જોવામાં આવે છે. તેમ છતાં આખરે પરમાર્થ પુષ્યના સુભાગ્યવાંત ઉદયે તે સરળ સ્વભાવી જિજ્ઞાસને પાતાના પૂર્વના શુભ ઋણા-તુષાં થથી ખંધાયેલા જ્ઞાની ભગવંતના અપૂર્વ સમાગમન ચાંગ એક અથવા બીજા નિમિત્તથી સહજ મળી આવે છે. ઋગ ગુકવવાના ઉદય મંદ હાય તા તેની ધીમી અસર જોવા મળે છે અને જો ઋલાતુષ ધના શુભ ઉદય तीवपणे वर्दता डाय ते! तेवा आणे तेना परिणामे सत જિજ્ઞાસના હ્રદયમાં તે પવિત્ર જ્ઞાની પુરુષનાં પવિત્ર દર્શનથી પ્રેમની લાગણી ઉપસી આવે છે અને વાર વારના તેમની પ્રકાશમય મુખમુદ્રાનાં દર્શનથી તેના પ્રેય વિકાસના પાંચે આગળ ધપતા જાય છે. જ્ઞાની પુરુષના પ્રત્યેક સુખરૂષ મિલનના પ્રસંગે સત્ જિજ્ઞાસની દૃષ્ટિ તેમની સુખાકૃતિના નિરીક્ષણમાં વધારેને વધારે સ્થિર થલી જાય છે અને તેને લઈ ને તેને અવનવા અનુભવા પણ શાય છે. વળી

૧૯૬ : આધ્યાત્મિક નિવધો

તેમનાં પરમાપકારી અતુપમ અમૃતવચનાના શ્રવણથી તેનામાં અચળ શ્રહાતું તેજ પથરાવા ઉપરાંત પ્રેમઝરણતું નિર્મળ વહેણ અધિક વેગથી વહેવા લાગે છે. એ પવિત્ર નિર્મળ પ્રેમ અને એ અવિચળ શ્રહા, તે બેની સુંદર જોડી કચું કાર્ય સાધી ન શકે ? એ બે શક્તિના અદ્વિ-તીય સામર્થ્યથી સર્વ સિહિ હસ્તગત થાય છે.

ઉપર કહ્યો તે સિહાંતના સમર્થન માટે પરમ આત્મજ્ઞ, પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના અપૂર્વ વચના અહીં ઉતારીએ છીએ.

"ભાવ અમિતિબહતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા ગ્રાની પુરુષના ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી; અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુલુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ ગ્રાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે અને સેવશે. ગ્રાન પ્રાપ્તિ તેથી અમને થઈ હતી...સર્વ શાસ્ત્રના બાધલક્ષ જોવા જતાં એ જ છે અને જે કાઈ પ્રાણી છૂટવા ઇચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગ અશ્વા હવે."

સદેહે વિદ્યમાન અને પ્રત્યક્ષ એવા જ્ઞાનીપુરુષ દર્શાવવા માટે અહીં વર્તમાનકાળના પ્રયાગ કરી "વિચર છે" શહેદા જણાવ્યા તે સૂચક છે. જેમનાં મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ પૂર્વે બાંધેલા કર્માનુસાર તેનાથી માત્ર છૂટવા માટે થતી હોય છે અને તે ઉદયગત ભાવાદિ સંખંધે પાતાનું સ્વામીત્વપણું ન હોવાને હીધે જેએ। અખ ઘસાવે રહે છે, એવા જ્ઞાનીપુરુષનાં ચરણકમળ પ્રત્યે અવિચળ પ્રેમ સમ્ચક પ્રતીતિ લાવવાથી સત્જિજ્ઞાસ પાતાના સહજાન દી સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરે છે અને જ્ઞાની પુરુષની જે પરમ આશ્ચર્યકારક આત્મદશા છે, તે દશાને તે પામે છે એમ નિઃશંકતાથી અત્રે જણાવી ઉપકાર કર્યો છે. અહીં ઉત્કૃષ્ટ અને સફળ સાધન માત્ર એ જણાવ્યાં છે. એક, સત્સ્વરૂપ પ્રાપ્ત જ્ઞાની પુરુષમાં અચળ, અડગ અને હુદ્દયપૂર્વકના નિર્મળ પ્રેમ અને **બી**જું સાધન તે, તે જ સમર્થ પુરુષમાં સમ્યક શ્રદ્ધા તથા સમ્યક્ પ્રતીતિ. સમ્યક્ પ્રતીતિ એટલે સાચી શ્રહાનું આત્મામાં થયેલું પરિણમન, તે કેવું હોય ? તો કહેગાય કે આ "સાચા પુરુષ <mark>છે</mark>, સાચા માેલમાગ<sup>6</sup>ના ઉપદેષ્ટા છે, જેમ તે કહે છે, તેમ જ માેક્ષમાગ છે એવી પ્રતીતિ " દેહપણે અંતરમાં વર્તાતી હોય તે દશા. આ સમ્યક પ્રતીતિના કુળરૂપ આત્મકલ્યાણની રૂચિ અને તે પુરુષ પ્રત્યે આ પ્રયભક્તિ પ્રગટ થાય છે.

"જેનાં વચનખળે જીવ નિર્વાણમાર્ગને પામે છે, એવી સજીવન મૃતિંના પૂર્વકાળમાં જીવના જોગ ઘણીવાર થઈ ગયા છે; પણ તેતું એલળખાણ થયું નથી; જીવે એલળખાણ કરવા પ્રયત્ન ક્વચિત્ કર્યું પણ હશે, તથાપિ ૧૯૮: આધ્યાત્મિક નિળંધા

જીવને વિષે ગ્રહી રાખેલી સિહિયોગાદિ, રિહિયોગાદિ અને બીજ તેવી કામનાઓથી પાતાની દેષ્ટિ મિલન હતી; દેષ્ટિ જે મિલન હોય તો તેવી સત્મૃતિ પ્રત્યે પણ બાદ્ય લક્ષ રહે છે, જેથી ઓળખાણ પડતું નથી; અને જ્યારે ઓળખાણ પડે છે, ત્યારે જીવને કાઈ અપૂર્વ રનેહ આવે છે, તે એવા કે તે મૃતિના વિયોગ ઘડી એક આયુષ્ય લેાગવતું તે પણ તેને વિટંબના લાગે છે અર્થાત્ તેના વિયોગે તે ઉદાસીનભાવે તેમાં જ વૃત્તિ રાખીને જવે છે."

प्रसार्थ निद्यमान ज्ञानी पुरुषना समागमये। गथी प्रभार्थ मार्गनी प्राप्ति थाय छे ते सिद्धांत हर्शावतां ते संभाष मार्गनी प्राप्ति थाय छे ते सिद्धांत हर्शावतां ते संभाष है। छे। आशां हा हे शं हा न रहे ते अधे परमा हृपाण श्रीमह राज्य दिल्लो प्रत्येष्ठ वणते किन्न किन्न शण्हरयाना हरी छे. छपरनां वयने। मां "सळवन मूर्ति" शण्हों हिंदीने ते ज काव अताव्यों छे. प्रत्यक्ष ते प्रति अने अक्षे के शण्होंना समास छे अने तेना अधे थाय छे आंणनी सामे, यक्ष समक्ष ने तेवा अधे लेतां है। हैं शं होने स्थान न रहे. जे आंण सामे निह ते प्रत्यक्ष पण्च निह. अहीं सळवन मूर्ति शण्होंथी हैंदियारी, ळवन सिद्धानी मूर्ति, स्रमूर्ति स्थवाय छे. तेवी मूर्ति सं ओणणण श्रद्धावार लेग थवा छतां थयुं नहीं तेनां है। होण जाल्यां यहां तेने हर हरवा मीनताथी उपहेश हैथीं. परंतु तेवा सत्मूर्ति ज्ञानी पुरुषनुं तेमनां

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૧૯૯

લક્ષણ અને ગુણાથી ઓળખાણ થાય છે ત્યારે જીવને તેમના પ્રત્યે કાઇ અપૂર્વ સ્નેહ આવે છે, હુદય પ્રેમના ઉમળકાથી ઉભરાય છે અને તેમના વિચાગમાં ઘડી એક આયુષ્ય ભાગવવું તે કઠણ લાગે છે, એમ કહી પ્રેમના પ્રભાવતું અદ્ભુત માહાત્મ્ય સંગીત કર્યું છે.

'પરમાત્માને નિરંજન અને નિદે હર્ય ચિંતિએ જિવને ( પ્રેમ ભક્તિની ) એ લય આવવી વિકટ છે, એટલા માટે જેને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થયા છે, એવા દેહધારી પરમાત્મા તે પરાભક્તિનું પરમ કારણ છે. તે રાખી પુરુષનાં સર્વ ચરિત્રમાં એક ચલાવના લક્ષ થવાથી તેના હૃદયમાં વિરાજમાન પરમાત્માના એક ચલાવ હોય છે અને એ જ પરાભક્તિ છે.... જ્ઞાની પુરુષ અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી.... જ્ઞાની તા પરમાત્મા જ છે.... માટે સર્વ પ્રકારે ભક્તિ કરવા ચેડ્ય એવી દેહધારી દિલ્ય મૃતિ' – જ્ઞાની પુરુષ પરમાત્માની – ને નમસ્કારાદિ ભક્તિથી માંડી પરાભક્તિના અ'ત સુધી એક લયે આરાધવી, એવા શાસ્ત્રક્ષ છે."

(વયનામૃત ૨૨૨)

ઉપરનાં ટંકાત્કી જ અમૃતવચનામાં પણ જે સિહાંત સંખંધની વિચારણા ચાલી રહી છે, તેનું જ સમર્થન છે. એ તા અનુલવગમ્ય વાત છે કે સાંભળેલા અને નજરે જોયેલા પ્રસંગાની આપણા ઉપર ઉત્પન્ન થતી અસરા વચ્ચે ધરતી અને આભ જેટલું અંતર છે. નજરે

જોયેલું હોય તેની અસર ઊંડી અને ઘેરી હોય છે અને તેની વિસ્મૃતિ જલદ્રીથી થઈ શકતી નથી. સાંભળેલું હાય તેનું બળ એાછું અને આછું હોય છે ને તે કારણે તે સમૃતિમાંથી શીઘ્ર ભૂંસાઈ જાય છે, જેમકે કાઈ ભયાનક અકસ્માલમાં મનુષ્યાના વિચિત્ર પ્રકારે કચ્ચરવાણ નીકળી ગયાની ઘટના સાંભળી હાેય અથવા વાંચી હાેય અને તેની જે અસર મન ઉપર અંકિત શાય તે કરતાં અનેક-ગણી અળવતી અસર તે જ કરુણ ઘટના નજરાનજર નિહાળવાથી થાય છે. કાેઈ માણસને ગુન્હા બદલ ફાંસીની સજા કરવામાં આવી હાેય ને તેના નિશ્ચિત કરેલા સમયે તેને કાંસી દીધાની વાત સાંભળીએ અથવા વાંચીએ તેા તેના પ્રત્યાઘાત ફાંસી દીધાના પ્રસંગ નજરે જોયાે હાેય તેના કરતાં ઘણા નખળા હાય છે. કેાઈ જ્ઞાની પુરુષના ચરિત્રમાં વર્ણિત કરેલ ઊધ્વે આત્મદશસૂચક વચના અથવા આશ્ચર્ય ઉપજાવે એવા પ્રસંગા વાંચતાં કે સાંભળતાં જે પ્રેમલાવ કે ખહુમાનમાવ આવે તેના કરતાં તે માટા પુરુષના પ્રત્યક્ષ સમાગમયાેગે તે જ ઘટનાએાની જાણકારીની અસર ઘણી ગાઢ હોય છે; પ્રેમલાવ તથા અહાલાવનું પ્રાખલ્ય અધિકતર ખળવાન હાય છે અને પ્રત્યેક ઉપકારી સમાગમ વખતે એ ઉત્તમ સાવાેનું વર્ધમાનપણું થતું જ રહે છે. પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ સંખંધે અસરની જે ભિન્નતા છે તે ઉપરનાં વચનાથી જણાવ્યું.

તે જ सिद्धांत प्रतिपाहित કરતાં પરમકૃપાળુ શ્રીમ इ

રાજચંદ્રજી ઉપરનાં વચના પ્રકાશે છે, ત્યાં કહે છે કે જે નિરંજન અને નિદે લુંર્પે સિદ્ધ પરમાત્મા થયા છે, તેવા પરાક્ષ સિદ્ધ ભગવંતના ચિંતનથી જીવને પ્રેમની લય આવવી વિકટ છે અથવા આવી શકતી નથી. તેથી જેને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થયા છે એટલે જેના અમૃત-સ્વરૂપ આત્મા શુદ્ધ પરમાતમારૂપ થયા છે એવા દેહધારી, સદેહે વિદ્યમાન, સજીવન મૃતિ પરમાતમા તે પરાલક્તિનું, પ્રેમની એકધારી લયતું, એકતારરૂપ સ્નેહતું પરમ કારણ છે. પ્રેમના સ્વરૂપને શુદ્ધ કરતાં કરતાં તેને પૂર્ણુતા**ની** ટાેચ પર પહેાંચાડવામાં પરસાત્મારૂપ જ્ઞાની પુરુષ ઉત્તમ નિમિત્ત છે. તે જ્ઞાની પુરુષના વિચાર, વાણી અને વર્તનમાં સહજ એક ચતા હાય છે, અભિન્નપણ હાય છે, અર્ઘાત્ વિચારને અનુસરતી વાણી અને વાણીને અનુસરતું વચન હે.ય છે, તેવી સ્થિતિ તેમના અ'તર ચારિત્રના લક્ષ કરાવે છે, ત્યાં તેમના હૃદયમાં વિરાજમાન આત્મા પરમાત્મા રૂપ થયા અર્થાત્ આત્મા પરમાત્માના અકચ ભાવ થયા છે, अन्नेनी એકતારૂપ स्थिति **થઈ છે** અને એ જ પરાસક્તિ છે, આથી જ્ઞાની પુરુષ એ પરમાત્મા જ છે અને એવી દેહધારી દિવ્યમૃતિ લક્તિ કરવા ચાેગ્ય છે. તેમનામાં જ પરમ પ્રેમ લાવી પ્રેમની સાધનામાં પૂર્ણુતા લાવવાની છે.

આમ અહીં પ્રેમ બિંદુઓની ઉત્તરાત્તર વર્ષમાનતા થવા માટે સક્ષેપે નિદેશ કર્યો છે અને પરાસક્તિની લય લગાડી અખંડ પ્રેમ લાવી અંકચતા સાધવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. ૨૦૨: આધ્યાત્મિક નિળધો

આ જગતને વિષે પ્રેમ જેવું અમૃતસ્વરૂપ, અલૌકિક, ઉત્તમ અને સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિને આપનાર તથા અખંડ અવ્યાખાધ સખશાંતિને દેનાર ખીજું કાઈ તત્ત્વ અમે દીડું નથી એમ સાની ભગવંતા અનુભવશી પાકારીને કહે છે તે પરમ સત્ય છે. એ એક જ તત્ત્વની અચિંત્ય શક્તિ તેમણે દીડી છે અને તેમ જ કહી ખતાવ્યું છે. એ પ્રેમના સ્વરૂપતું માહાત્મ્ય અદ્ભુત હોવા છતાં એ ત્રેમ એકાએક અળજબરીથી અથવા બીજાના ભારપૂર્વક કહેવાથી પ્રગટ થઇ શકતા નથી. પ્રેમ એ આત્માની પ્રસાદી છે અને એ પ્રસાદીના રસાસ્વાદ પૂર્વમાં યથા-ચાગ્ય નિમિત્ત મળતાં થયા હાય તા તે વિકાસના પંચ આગળ વધી શકે છે એટલે પૂર્વના પ્રકટેલા અંશા પછીના ક્રમશઃ કરેલ અરાધનાના શુભ પરિણામે અધિકતાને પામતા જાય છે અને તે કારણે તેનું અધિક બળ પ્રગટ થતું જાય છે. આરાધના વિના પ્રેમનું સત્ય સ્વરૂપ સમજ્યા વિના પ્રેમના નામે પ્રેમ કરવાના પ્રયત્ન કરવા જતાં કહેવાતા પ્રેમ અસત્ય ઠરે છે અને સાચા પ્રેમ પાછા હંઠે છે અથવા કર ને દ્વર રહે છે. સાચા નિર્દોષ અને નિ:સ્વાર્થ પ્રેમની એાળખ થતાં પૂર્વની **થયેલી** ભૂ**લ** સમજાય છે ત્યારે જ સાચા માર્ગ ઉપર આવવાતું ખેતે છે. એ પવિત્ર માર્ગ ઉપર આવી પ્રયાણ કર્યા પછી પ્રેમ-માર્ગને સહજ અને સરળ, સ્વચ્છ અને સુગમ કહ્યો છે તે વાત સમજાય છે, કહેા કે પ્રતીતરૂપ થાય છે. વાસ્તવિક રીતે જોતાં પ્રભુપ્રેમની ધારી વાટે ચાલનાર પથિકાનાં

વિલ્ના કાઈ આશ્ચર્ય કારક રીતે દ્વર થતાં જાય છે, પૂર્વના શત્રુઓ વેરભાવ ત્યાગી દઈ મિત્રા ખની જાય છે અને અનેક પ્રકારની સુખ સગવડને દેનારી સુવિધાઓ અનાયાસે અથવા ઈમ્છા કર્યા વગર આવીને મળતી રહે છે. એ જ પ્રભુસ્વરૂપ પુરુષની પ્રેમભક્તિના કારણે અનુભવાતી પ્રભુકૃષા છે.

## [8]

આ નિખંધના આ વિભાગમાં પ્રેમમાર્ગના ઘાત્રાળુ કચા કચા નિમિત્તોના આશ્રય કરી યાત્રામાં આગળ વધે છે અને પ્રેમને વિકસાવી પૃર્ણતા તરફ લઇ જાય છે તે સંખંધ વિચાર કરીએ. પ્રભુપ્રેમી અથવા પરમાર્થ-પ્રેમીનું અંતિમ ઉચ્ચ ધ્યેય પ્રેમને પૂર્ણતા પમાડી, અનંત-તામાં લઇ જઇ નિજાત્માના સ્વરૂપને સંપૂર્ણ શુદ્ધ કરવાનું તથા ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માની અનંત શક્તિઓ પ્રગટ કરવાનું છે.

એ પવિત્ર સાધનાની સફળતા માટે એ સરળહુદથી પરમાથ પ્રેમી પ્રેમસ્વરૂપ, પ્રભુસ્વરૂપ અને કરુણાનિધિ એવા જ્ઞાની ભગવંતની આશ્રયલક્તિ પ્રેમથી સ્વીકારે છે. તેમનાં પાવનકારી ચરણુકમળ સમીપ વાસ કરવાની તીત્ર અભિલાષા સેવે છે, જેથી અખંડપણે તેમની ભક્તિમાં જોડાઈને રહી શકે. આ સામાન્ય અર્થવાળા સમજાતા ભક્તિ શબ્દ છે તેમાં ત્રણ ઉત્તમ અને ઉપકારી ભાવા ગુષ્તતાએ અંતર્ગત રહ્યા છે ને તે છે, (1) પ્રેમ (2) શ્રદ્ધા અને

૨૦૪ : અધ્યાત્મિક નિવધો

(૩) અપ લતા અથવા આંજ્ઞાક્તિપર્ણ. એ ત્રણ શખ્દોના વિસ્તૃત विवेशन सिंહतना अर्थ अभारा લખેલ " ભક્તિ-માર્ગાતું રહેસ્ય " પુસ્તકમાં આપવામાં આવેલ છે; પરંતુ અહીં તેની ઊંચામાં ઊંચી અને ડુંકામાં ડુંકી વ્યાખ્યા કરીએ છીએ કે પ્રેમ એટલે હુદયની સોંપણી, શ્રદ્ધા એટલે બુદ્ધિની સાંપણી અને અપંણતા એટલે ઈચ્છાની સાંપણી. એ ત્રણના સરવાળા એટલે અહ'મમના સ'પૂર્ણ ત્યાગ. અહંતા-મમતાના સંપૂર્ણ ત્યાગ એટલે જ નિજાત્માની પ્રકૃષ્ટ ? ગુદ્ધ, સહજ, સ્વાભાવિક, અગ્યાખાધ સ્થિતિનું પ્રાકટચ. પરમાર્થના પ્રેમી ભક્તજનને શું કરવાતું છે તેના બાધ ઉપરની વ્યાખ્યા સમજવાથી મળી જાય છે અને કેવી રીતે કરવું તે સંખ'ધનું માર્ગદર્શન તેની યાગ્યતાનુસાર તેની જ્ઞાની ભગવંત શ્રીગુરુ પાસેથી મળતું રહે છે તે ઉપરાંત ગુરુકૃપાના અળ થકી ઉદ્દલવતી અ તર-પ્રેરણાથી પણ મળે છે. સાચા પ્રભુપ્રેમી પરમાર્થસાધક પુરુષને પ્રત્યક્ષ શ્રીગુરુના સાથતું ખળ હોવાથી નિરાશ પામવાનું કાઈ કારણ ઉત્પન્ન થતું નથી.

જ્ઞાની પુરુષે પ્રસંગાપાત ઉચ્ચારેલાં માર્ગ દર્શ કર્ય સુધામય વચના વારંવાર વાગાળવાથી પ્રભુસક્તના હુદયમાં કાતરાઈ ગયાં હોય છે. તે વચનાના ભાવાશય તેના આત્માને સ્પર્શા ગયા હોવાથી તેનામાં પ્રભુષેમની માત્રા સહજ વધે તે સમજાય તેવું છે. તે વચના છે:—

શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીનાં વચના.

" ભક્તિ, પ્રેંમર્ષ વિના જ્ઞાન શૂન્ય જ છે: તેા પછી તેને પ્રાપ્ત કરીને શું કરવું છે? જે અટકચું તે ચાગ્યતાની કચાશને લીધે અને જ્ઞાની કરતાં જ્ઞાનમાં વધારે પ્રેમ રાખાે છા તેને લીધે, જ્ઞાની પાસ જ્ઞાન ઇચ્છવું તે કરતાં બાધસ્વરૂપ સમજી ભક્તિ ઇચ્છવી એ પરમ કળ છે."

જુઓ, અહીં શા બાધ કર્યા કે કાતું માહા<sub>દ</sub>મ્ય દર્શિલ કર્યું? પ્રેમભક્તિનું કે જ્ઞાનનું? જ્ઞાની પાસેથી શું ઇચ્છવું ? તેા કહ્યું કે ભક્તિ ઇચ્છવી. તેમની પાસેથી શાસ્ત્રજ્ઞાનની ઇચ્છા કરવા કરતાં તેમને બાેધસ્વરૂપ સમજી તેમનામાં હુદયથી પ્રેમ લાવી ભક્તિમય થવાની અને રહેવાની ઇચ્છા રાખવાથી તેનું પરમ ફળ મળે છે. શાસમાં જે જ્ઞાન પ્રગટપણે રહ્યું છે તે જ્ઞાનનું પારમાર્થિક રહસ્ય તથા સિદ્ધાંતજ્ઞાનની મામિ<sup>લ્</sup>ક અહુલતા જેના આત્મામાં પરિણામરૂપ થયાં હાય અને તેથી જેનું અંત-ર'ગ ચારિત્ર તે જ્ઞાન અને બાધને અતુસરતું હાેય તે પુરુષને બાેધસ્વરૂપ કહેવાય. આ કારણુથી બાેધસ્વરૂપ જ્ઞાની પુરુષની ભક્તિનું પરમ ફળ કહ્યું છે. એકાંત જ્ઞાનવાદીઓએ શું આ વાત વિચારવા ચાેગ્ય નથી ? લક્તિનું અદ્ભુત અને અપૂર્વ માહાત્મ્ય ખતાબ્યા છતાં જ્ઞાનના મહિમા ઘટાડયો છે કે તેની ઉપેક્ષા કરી છે કે તેના નિષેધ કર્યો છે એમ લેશ પણ નથી. અત્રે એમ જણાવ્યું કે પ્રેમરૂપથયા વિના જ્ઞાન શૂન્ય જ છે; છાધ-

૨૦૬ : આધ્યાત્મિક નિર્ભધા

સ્વરૂપ જ્ઞાની કરતાં જ્ઞાનમાં વધારે પ્રેમ (રાગ) રાખવાથી શુષ્કજ્ઞાની કે વાચાજ્ઞાની થઈ જવાય છે અને તેથી પરમાર્થ માર્ગની પ્રાપ્તિ માટેની યાગ્યતા કચાશવાળી થાય છે. પ્રેમ વિનાના તેવા શુષ્ક જ્ઞાનશી આત્મામાં જે કળ થવું જોઈએ તે તેર થતું નથી માટે તેને શૂન્ય કહ્યું, નિષ્ફળ કહ્યું, તો પછી જ્ઞાન માટે શું? તો તે સંબ'ધે તેઓશ્રી કહે છે:—

" लिंदित ज्ञानना हेतु छे, ज्ञान मेहिना हेतु छे.... लिंदितन! अणे ज्ञान निर्मण थाय छे. निर्मण ज्ञान मेहिना हेतु थाय छे. संपूर्ण ज्ञाननी आहित्त थया विना सर्वधा मेहि होय छेम मने वागतुं नथी, ज्यने ज्यां संपूर्ण ज्ञान होय त्यां सर्व लाषाज्ञान समाय छेम अहेवानी पण् कर्र नथी. लाषाज्ञान मेहिना हेतु छे तथा ते केने न हाय तेने आत्मज्ञान न थाय, छेवा भांधी नियम संस्वती नथी." (वयनामृत ५३०)

પરમ આત્માનુલવી અને જ્ઞાનાવતાર પુરુષના નિર્મળ હુદયમાંથી નીકળેલાં આ અનુલવલચનાથી ઉપરના પ્રશ્ન સંખંધે સર્વ સમાધાન થઈ ગયું હશે. લક્તિ, પ્રેમ એ જ્ઞાનના હેતુ છે. પરમ પવિત્ર લક્તિમાતાના ઉદરમાં રહેલ નિર્દોષ જ્ઞાનરૂપ સુંદર બાળકના જન્મ થાય છે. તે વહાલા આળકને પ્રેમલક્તિમાતા પાષણ આપી ઉછેરે છે, માહું કરે છે. આથી લક્તિમાતાની સહાયના બળથી જ્ઞાનપુત્ર ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ અને નિર્મળ થતા જાય છે. અંતે

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૨૦૭

निर्भाण ज्ञान मेाक्षना हेतु थाय छे. लिह्निमाता पाताना प्रिय पुत्र ज्ञानने प्रेमधी सहाय हरी विहासनी पूर्णता सुधी पहाँचा है छे, त्यारे तेने मेाक्ष हहे छे. प्रेमनी पूर्णता अटेबे क घाका. मात्र आहा- ज्ञान है अनेह लावाओं ज्ञान ते मेाक्षनं हारख है। शहतुं नथी. प्रेमलिह्त औ क मेाक्षने। हेतु छे.

"લગવત્ મુક્તિ આપવામાં કૃપણ નથી પણ ભક્તિ આપવામાં કૃપણ છે એમ લાગે છે, એવા લગવત્ને લાભ શા માટે હશે ? " (૨૮૩)

અહા, પ્રભુને ઉપાલંભરૂપ આ વચના ભગવાનના પ્રેમીલકતને કેવાં પ્રેરણાદાયી, પ્રેમની વૃદ્ધિ કરવામાં ઉત્તે. જન આપનાર તથા કલ્યાણકારક છે? તે વચનાના શ્રવણુ-મનનથી હુદયની શિથિલ પ્રેમવૃત્તિ વિશેષ જાગત થાય છે અને આત્મામાં બળના સંચય વધે છે. ભગવાન પાતાના પ્રેમી ભક્તને મુક્તિ તા આપે જ છે પણ ભક્તિ આપવામાં કૃપણ છે એમ જાણ્યા પછી ભક્તિમાર્ગમાં પ્રવેશ ઇચ્છતા ઉત્સાહી અને આશાવંત ભક્ત પણ ભગવાનના એ કૃપણભાવને પ્રેમથી અપનાવી પ્રભુના પ્રેમના વધુ ને વધુ લાભી તે ખનતા જાય છે, તેને ખરાખર લક્ષ્ય છે કે પ્રભુ એક પ્રેમની દારી સિવાય બીજા કશાથી અંધાતા નથી, અને જો પ્રભુ એ પ્રેમની દારી સહેલાઇથી અંધાતા નથી, અને જો પ્રભુ એ પ્રેમની દારી સહેલાઇથી આપી દે તો પેત્રે સહેલાઇથી અંધનમાં આવી જાય

૨૦૮ : આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

છે. જો કે વસ્તુતાએ પ્રભુજ ખંધાવા ઇચ્છે છે પણ સહે-લાઇથી નહીં; ભક્તના પ્રેમની સાચી કસોડી કર્યા પછી જ પ્રભુ પ્રેમભક્તિનું દાન કરે છે અને અત્યંત આશા-સન તથા સંતાષની વાત એ છે કે પ્રભુએ એક વખત તે દાન કર્યા પછી ભક્તની ભક્તિ પૂર્ણતાને ન પામે ત્યાં સુધી પ્રેરણાબળ, ઉત્સાહબળ, આશ્રયબળ અને નિશ્ચયબળ આપ્યા કરે છે.

"જે વાસ્તવ્ય જ્ઞાનીને એાળખે છે, તે ધ્યાનાદિને ઇચ્છે નહીં, એવા અમારા અંતરંગ અભિપ્રાય વર્તે છે. માત્ર જ્ઞાનીને ઇચ્છે છે, એાળખે છે, ભજે છે, તે જ તેવા થાય છે અને તે ઉત્તમ મુમુલ્લ જાણવા યાગ્ય છે." (વયનામૃત ૩૩૫)

જુઓ, આ સાદા દેખાતાં છતાં ગંભીર ભાવ-ગર્ભિત અપૂર્વ વચનામાં કૈવા સુંદર અને ઉત્તમ ઉપદેશ છે! તેમાં કૈવું સચાટ અને ક્ળદાયી માર્ગદર્શન છે! પ્રેમની પૂર્ભતાએ પહેંચવાની જેની આકાંક્ષા છે, જેની તાલાવેલી છે, મુમુલુના વિચાર અને ભાવ કૈવા હાય તેની અહીં કૈવી ઉપકારી વ્યાખ્યા કહી ખતાવી છે!

જે વાસ્તવમાં પ્રેમરવર્ષ, જ્ઞાનસ્વરૂપ સત્યુરુષને એાળખે છે તે કચારેય ધ્યાનાદિના પ્રયોગ કરવા ઇચ્છતા નથી. એવા પ્રયોગો કરવાની આવશ્યકતા કે તેની મહત્તા તેના દિલમાં ઊગતી નથી; કેમકે તે અતિ યથાર્થતાએ સમજે છે કે ધ્યાન વા સમાધિ સહજપણે આવે છે.

આ લેદ જાણનાર પુરુષ તા પ્રેમસમાધિની ઉત્કૃષ્ટ અલિ લાષાવાળા હાય છે અને તેવા પ્રકારની ધ્યાનસમાધિમાં જવા માટેનાં ઉપકારી નિમિત્તો શાધતા રહે છે. હુદ્વપૂર્વં કની તેની શાધમાં તે કારણા પણ તેને વહેલા વા માડા મળી રહે છે, જે સંખંધ આગળ જણાવવામાં આવશે; તે ઉપરાંત પ્રેમસમાધિ એટલે શું? તે વિષય માટેની જાણકારી થવા અર્થે વિવેચન સહિતની માહિતી પણ આગળના વિભાગમાં આપવામાં આવશે.

હવે બાધવચનામાં આગળ શું કહે છે તે જોઈએ. "જે જ્ઞાનીને ઇચ્છે છે......." એ વચનાના સાવમાં પ્રેમ સ્પષ્ટપણે આવી જાય છે તે સમજવું અઘરું નથી, કેમકે પ્રેમ વગર કાઈ કાઈ ને ઇચ્છત નથી. જેને જેનામાં પ્રેમ હાય છે. તે તેને ઇચ્છે છે એ નિયમ છે. અહીં પરમાર્થ પ્રેમી મુમુક્ષને જ્ઞાનીપુરુષ પ્રત્યે પ્રેમ હાવાથી તે તેમને જ ઈચ્છે છે, તેમના જ કલ્યાણકારી સમાગમ ચાહે છે. અત્ર એટલું વિશેષ સ્પષ્ટ સમજવું કે જ્ઞાની પુરુષમાં પ્રેમ એટલે તેમના પાર્થિવ દેહ પ્રત્યે પ્રેમ નહીં પણ તેમના પવિત્ર થયેલ દેહમાં વિરાજમાન શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ, સહજાન દી, નિરાંગી ને નિવિધારી પવિત્રાત્મા પ્રત્યે પ્રેમ. વળી દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમાદિ ગુણા તથા વિતરાગતાના પ્રાગટચથી આત્મા, નિર્મળ આત્મા, શુદ્ધાત્મા કે પવિત્રાત્મા ખની જાય છે; એવા પવિત્રાત્મા જે દેહમાં વિરાજિત હાેય તે દેહ પણ ધન્ય અને છે, પવિત્ર અને આ. ૧૪

૨.૧૦: આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

છે અને તેથી પૂજ્ય ગણાય છે તે ચાગ્ય જ છે. એ દેહ ગ્યાધિ કે વૃદ્ધાવસ્થાને કારણે જીણું થઈ જાય તા પણ પૂજ્યભાવ એવા ને એવા સ્થિર અને અફર રહે છે, તેની પાછળના રહસ્યમાં પવિત્રાત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ છે.

તે પછીનાં વચનમાં જે જ્ઞાનીને "ઓળખે છે" એમ કહ્યું ત્યાં એ વચનામાં શ્રહાના ભાવ નિઃશંકપણે સમાય છે. આ પુરુષ આત્મજ્ઞાની ને આત્મદર્શી છે એમ જ્ઞાની પુરુષની અંતરથી ખાત્રી પૂર્વંકની ઓળખાણ તે શ્રહા છે. ઓળખાણ એટલે જાણપણું અને એ જાણપણું સાચું છે.એવી જે ખાતરી તેમાં રહી છે તે શ્રહા કહેવાય છે. આપણે એઇ ગયા તેમ "ઇચ્છે છે" શબ્દોમાં પ્રેમ અને અહીંના "ઓળખે છે" શબ્દોમાં શ્રહા સમાય છે, પ્રેમ અને શ્રહા એ બન્ને ભાવા સાથે ને સાથે રહેવાના સ્વભાવવાળા છે; એક બીજાના પૂરક અને ટેકાર્પ છે. જયાં પ્રેમ છે ત્યાં શ્રહા શ્રહા છે, તેમ જયાં શ્રહા છે ત્યાં પ્રેમ છે. એ બન્નેના વિકાસ એટલે વિશુદ્ધતા વધતી જાય છે, તેમ તેની શક્તિએ પણ વિશેષપણે પ્રગટ થતી જાય છે.

ત્યાર પછીનાં આગળનાં વચનામાં જે જ્ઞાનીને ભજે છે" એમ કહેવાથી અપંશ્વા અથવા આજ્ઞાંકિત પશુાના ભાવ જણાવ્યા. ભજવું એટલે લક્તિ કરવી અથવા પ્રેમમૃતિ જ્ઞાની લગવંત સર્વ પ્રકારે રાજી રહે તેમ આચરણ કરવું અથવા તેમને પાતાપશાના સર્વભાવ અપંશ્—આજ્ઞામાં રહી વર્તવું. "લજ" ધાતુના બીજો

અર્થ છૂટું કે જુદું પાડવું એ છે; ત્યાં જ્ઞાનીપુરુષની પ્રેમભક્તિથી દેહભાવ તથા આત્મભાવને જુદા કરવા-જડ અને ચૈતનના ભેદ કરવા અને નિજસ્ત્રભાવનું શાંતપણું પ્રગટ કરતા જવું એ સમજાય તેવું છે. પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની જેડીની વિશુદ્ધિનું ફળ તે અપં ખુતા. પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની જેટલી નિર્મળતા થાય છે તેટલી અપં ખુતા ખીલે છે.

હવે છે શ્લે ઇચ્છવા, ઓળખવા અને ભજવાના અથવા પ્રેમ, શ્રહા ને અપંદ્યુતાના પરિદ્યામને દર્શાવતાં વચના પ્રકાશે છે ત્યાં કહે છે, "તે જ તેવા થાય છે," અહા, જુઓ તા ખરા, આ વચનાથી કેવી અનુપમ માં હેધરી આપી! કેવું સવાત્તમ કળ સંપ્રાપ્ત થવાની ખાત્રી આપી! અહીં ખતાવ્યા તે ત્રણ ગુણા, પ્રેમ, શ્રહા ને અપંદ્યુતા, તેને હુદયમાં પ્રેમપૂર્વં ક અવધારી વાસ્તવ જીવનમાં ઉતારી આત્મસાત્ કરવાથી પ્રેમી ભક્ત તે જ્ઞાની ભગવંતની જે રિકિસિક્કિ છે, જે ઉત્તમ સ્વભાવદશા છે તથા તેમનાં જે વૈસવ અને અધ્યાં છે, તે સવ્યને સહજતાએ, દેહાદિના કષ્ટ વિના અને પ્રસન્ન ચિત્તથી પામે છે. એટલે તે તેમના જેવા થાય છે અર્થાત્ ભક્ત અને ભગવાન વચ્ચેના પડદા ખસી જાય છે.

૧ "સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હોય તાં તે પુરુષે જ્ઞાનીનાં વચના સાંભળ્યાં નથી, અથવા જ્ઞાની પુરુષનાં દર્શન પણ તેણે કર્યાં નથી, એમ તીથે કર કહે છે. ૨૧૨: આધ્યાત્મિક નિળધો

ર "જેની કેડના ભાંગ થયા છે, તેનું પ્રાયે અધું અળ પરિક્ષીણપણાને ભજે છે, જેને જ્ઞાનીપુરુષનાં વચન-રૂપ લાકડીના પ્રહાર થયા છે; તે પુરુષને વિષે તે પ્રકારે સંસાર સંખંધી અળ હાય છે, એમ તીથે કર કહે છે.

3 " રાનીપુરુષને જેયા પછી સ્ત્રીને જોઈ જો રાગ ઉત્પન્ન થતા હાય તા જ્ઞાની પુરુષને જેયા નથી, એમ તમે જાણા.

૪ '' જ્ઞાનીપુરુષનાં વચનને સાંભળ્યા પછી સ્ત્રીનું સજીવન શરીર અજીવનપણે ભાસ્યા વિના રહે નહીં.

પ " ખરેખર પૃથ્વીના વિકાર ધનાદિ સંપત્તિ ભારયા વિના રહે નહીં.

६ " જ્ઞાનીપુરુષ સિવાય તેના આત્મા બીજે કચાંય ક્ષણભર સ્થાયી થવાને વિષે ઇચ્છે નહીં∵" (વચનામૃત ૪૫૪)

જે ત્રાનીને ઇચ્છે છે, આંળખે છે અને લજે છે અર્થાત્ જે પરમાર્થ પ્રેમી લબ્ય જિજ્ઞાસુ લગવાનરૂપ સત્યુરુમાં પ્રેમ અને શ્રહાનું અળ વધારી અપં શ્રતાની કૈડી પર પગદ ડો કરવાના નિશ્ચય કરે છે, તેની પૂર્વની ઘર કરી બેઠેલી અશુલ સંસ્કારારૂપ વાસનાઓ તથા માહાસક્તિવાળી પ્રકૃતિ આદિરૂપ દોષો કેવા સહજપણે વિલીન થતા જાય છે તે અહીં ઉપરનાં વચનાથી અતાબ્યું; તેમ જ ગ્રાનીપુરુષનાં પવિત્ર હૃદયમાંથી નીકળેલી અતિ અર્થપૂર્ણ અનુલવવાણી કેવી અસરકારક હાય છે એ પશ્

પ્રેમ અને પૂહ્તા : ૨૧૩

ગભિલપણે સ્ચાન્યું. રાગકેષ માહ વગેરે અંધભાવા ક્ષીણ કરી ક્ષય કરવા કેટલા કઠણ છે તે સહુ કાઈ જાણે છે; પરંતુ પ્રેમમાર્ગના પંથીની સર્વ ગંિશ પ્રભુપ્રેમના વધતા અળ થકી સહજતાએ છે કાઈ જાય છે; તેમનામાં સંસારસુખ પ્રત્યે વરાગ્ય આવે છે તેમ સ્ત્રી સંપત્તિ આદિ પદાર્થા સ્પષ્ટ પ્રીતિથી લાગવવાની તેને ઈચ્છા થતી નથી અને તેના નમ્ર તથા કામળ થયેલા આત્મા એક જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણમાં સ્થિર અને લીન થવા સિવાય બીજે કાઈ સ્થળે સ્થાયી થવા ઈચ્છતા નથી. અહા, પ્રેમના પ્રભાવની પ્રભા કેવી તેજસ્વી અને સર્વદાયનાશક છે! અહા, પ્રભુસ્વરૂપ સંતપુરૂષમાં પ્રેમ લાવીને તેને પરમ પ્રેમની ઊંચી ને ઊંચી શ્રેણી પર લઈ જવાથી કર્યું કાર્ય સિદ્ધ ન થાય!

" છૂટે દેહાધ્યાસ તા, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ લાેકળા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ. એ જ ધર્મના મર્મ. એ જ ધર્મથી માક્ષ છે, તું છાે માક્ષસ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાખાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ, ખુદ્ધ, ચૈતન્યઘન, સ્વયંજ્યાતિ સુખધામ; ખીજાં કહિયે કેટલું ? કર વિચાર તાે પામ."
શામદ્ રાજ્યંદ્ર : શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર

" સર્વ'થી સર્વ પ્રકારે હું બિન્ન છું, એક કેવળ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમાતિકૃષ્ટ, અચિત્ય સુખસ્વરૂપ માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું, ત્યાં વિક્ષેપ શાે ? ૨૧૪: આધ્યાત્મિક નિળ'ધા

વિકલ્પ શાે ? ભય શાે ? ખેદ શાે ? અજિ અવસ્થા શાે ? હું માત્ર નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ. પરમ શાંત ચૈતન્ય છું, હું માત્ર નિર્વિકલ્પ છું. હું નિજસ્વરૂપમય ઉપયાગ કરું છું, તન્મય થાઉં છું. "

( वयनाभृत ८३३ )

ચૈતન્યાત્માના સ્વરૂપને એાળખાવનારાં અને ગુણધર્મ ખતાવનારાં આ વચના કેવા શાંતિદાયક છે! તેને સાંભ ળતાં પ્રભુના પ્રેમી ભક્ત અંતરમાં ઠરી જાય એવું અદ્ભુત સામર્થ્ય તેમાં રહ્યું છે. જિજ્ઞાસુ ભક્ત પાતાના આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ આથી જાણીને, સમજીને, અંતરમાં અવધારે છે. " કર વિચાર તા પામ" એ સિહાંતદર્શક વચના ઉપર પણ વિચાર કરે છે, તેની વર્તમાનદશાએ તેના વિચારને વાસ્તવિકતાની કસાેટીની એરણ પર મૂકચા પછી તેને હૃદયથી લાગે છે કે સંતપ્રભુ પ્રત્યે તેને જેટલાે પ્રેમ આવે છે તેટલા ગુપ્ત રહેલા અમૂર્ત સ્વરૂપી નિજ્યામા પ્રત્યે થતા નથી. વળી એ વાત એને સુવિદિત છે કે પ્રભુસ્વરૂપ પુરુષ પ્રત્યેના પ્રેમ તે તેમના પવિત્ર અને નિર્મળ આત્મા પ્રત્**યેના છે અને તે પરમાર્થ**થી જોતાં સ્વાત્મા પ્રતિના જ પ્રેમ છે. આથી તે પ્રસુ પ્રત્યેના પ્રેમને વિકસાવી તેને પૂર્ણતા સુધી લઈ જવાની આકાંક્ષા સેવે છે. પરંતુ તેમ કરવા માટે પ્રેરણા અને શક્તિ મેળવવાં કેવી રીતે? તેના વિચાર કરે છે. વિચારતાં પ્રભુનાં વચના "કર વિચાર તા પામ" સ્મૃતિમાં આવે છે અને તેમાં રહેલ સિદ્ધાંત સમજાય છે કે જેના પર ચિત્ત દઈ પ્રેમપૂર્વંક વિચાર કરવામાં આવે તા પરિણામે તેને પામી શકાય.

પ્રભુના આ પ્રેમી ભક્ત શાંતભાવે વિચારે છે કે પ્રભુજીના દેહાધ્યાસ છૂટી ગયા છે તેથી તેઓ મન, વચન ને કાયાની ક્રિયાના કર્તા કે તે ક્રિયાના ક્ળના ભાકતા થતા નથી. તા હવે તેમનાં મન, વચન અને કાયાની ચેષ્ટાઓાનું ધ્યાનપૂર્વંક નિરીક્ષણ કરવું અને તે ચેષ્ટાનાં રહસ્યાને પકડી પાડવાં. એ રહસ્યાનું જ્ઞાન થવાથી, તેની વિસ્મયકારક અદ્દસતતા લક્ષમાં આવશે ને અદ્દસતતા લક્ષમાં આવતાં પ્રભુની અલીકિક દશા પ્રગટ થશે વળી એ અલીકિક દશા પ્રગટ થશે વળી એ અલીકિક દશા પ્રગટતા થતાં, પ્રેમ–શ્રદ્ધા–અપેળુ-તાના સાવા ઊછળી ઊછળીને વધશે અને એ થકી સ્વાત્મદશા પણ આગળ વધી પૂર્ણતા પ્રતિ દોડશે.

એમ વિચારીને પ્રભુના પ્રેમી લક્ત પ્રભુના ઉપકારી સમાગમમાં વારંવાર આવે છે, દર્શનની અલિલાષા તૃપ્ત કરે છે, હત્સાહ ને પ્રેરણાનું ખળ મેળવી સંતુષ્ટ થાય છે અને પ્રભુની કુપા સંપ્રાપ્ત કરવાના મનારથ સેવે છે. કાઈવાર પ્રભુના શાંતિદાયક સાંનિષ્યમાં પ્રભુની સન્મુખ વિનયભક્તિપૂર્વંક એસી પ્રભુની મુખમુદ્રાનું પ્રેમથી અવલોકન કરે છે અને જે જે દિવ્ય ચમત્કૃતિઓ નિહાળે છે તેને હૃદયમાં ગાપવી દર્ધ સ્મૃતિમાં રાખે છે. કાઈવાર પ્રભુને અમૃતમય વાણી પ્રકાશવાના યાગ હાય ત્યારે જે

## ૨૧૬: આધ્યાત્મિક નિષ્ધો

સુત્રાત્મક સિદ્ધાંતવચના તેમના મુખકમળમાંથી ખહાર આવે છે અથવા જે ગૃઢ રહસ્યા પ્રગટ થાય છે, તે વચનાની અપૂર્વતાથી તેના આત્મા ઘેરાઈ શાંત થાય છે; તે આનંદાનુભવરે એ પ્રેમીભક્ત કિંમતી, અતિ મૂલ્યવાન ઝવેરાતની જેમ હૈયાંની સુંવાળી પૈટીમાં સંઘરી રાખે છે. કૈાઇવેળા સમયની અનુકૂળતા થતાં આ પ્રભુપ્રેમી ભક્તને પ્રભુની દિનચર્યા જોવાના સુપાગ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રભુનાં મન, વચન ને કાયાની ચેષ્ટાએ પાછળ જે રહસ્યા ગુપ્તપણે રહ્યાં છે, તેને બારીક અવલાકન અને તીક્ષ્ણ નિરીક્ષણથી શાધી કાઢવાના ઉત્તમ લાભ તે મેળવે છે. કલ્યાણમૂર્તિ પ્રભુમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા વિકસેલાં ન હોય તા ત્યાં સુધી આ કાર્યની સફળતા થવી કઠણ છે; યાેગ્ય દશા આવ્યે તેના હિતકારી લાભ મળે છે; અને ત્યારે **જોયેલાં તથા અનુભવેલાં રહસ્યાને અ**મૃલ્ય ગણી હૃદયની પેટીમાં સાચવી રાખે છે, જેથી યેાગ્ય અને અનુકૂળ સમયે પ્રેમ, શ્રદ્ધા ને અ**પ'ણ**તાની વધ'માનતા ત્વરિત ગતિએ શ્રવા અર્થે ઉપયોગમાં લઈ શકાય.

કચારેક કાઈ સુલગ સમયે, પ્રેમનીરથી નીતરતાં હૈયાંવાળા પ્રભુના પ્રેમી ભકત પ્રભુ પાસે દર્શને આવતાં અતિ આનંદની લહેરી અનુભવે છે અને પ્રભુ તેને પર-માર્થલાલ થવાના છે એમ જાણીને તેને પ્રેમથી લેટે છે. લેટતાંની સાથે જ પ્રેમીલક્તની અંતર્જૃત્તિઓ તથા લાવા કાઈ આશ્ચર્યકારક રીતે ઉપશાંત થઈ જાય છે,

દેહમાં મીડી અને સુખપ્રદ ઝણઝણાટી પ્રસરે છે અથવા કાૈં શીતળતાનું મધુર ઝરણ વહેતું હાય તેમ લાગે છે અને કાઈ વેળા તા તેના પરિણામે ખાદ્યનું ભાન જતું રહી, ચિત્ત ઊંડાણમાં ઉતરી સ્વાત્માના પુવિત્ર મિલન માટે જતું હેત્ય એવા પ્રેમી લક્તને ચિરસ્મરણીય અનુ-ભવ થાય છે. આત્મદશાના શીઘ્ર વિકાસ ઘવામાં આ પ્રકાર ઘણા સારા ગણવામાં આવ્યા છે અને તે તેના પરિષ્ણામ ઉપરથી સમજી શકાય છે. તેમ અનવાતું કારણ અથવા થતી પ્રક્રિયાનું રહસ્ય શાધવાના સ્તુત્ય પ્રયાસ तत्त्वरसिंक किज्ञासुओ करवे। ઘટે છે. કાઈ વેળા પ્રેમમૂર્તિ અને કરુણામૂર્તિ પ્રભુના પ્રેમીલકત પ્રભુ પાસે આવતાં तेनी स्थिति सहल लावावेशवाणी थर्ड जय छे त्यारे ते પ્રભુના પવિત્ર અને પાવનકારી ખાળામાં પાતાનું માથું ઢાળી દે છે તેના હૃદયના પ્રેમના વેગ ચક્ષુમાં પ્રવેશતાં જ તેમાંથી હવાં શ્ર સરી પડે છે; પ્રેમસીડીનાં કેટલાંક ઊંચાં પગથિયે પહેાંચેલ આ ભકતના માથા પર તથા પીઠ પર પ્રભુ જ્યારે પ્રેમ અને કરુણાથી મૂક આશીર્વાદ-પૂર્વ'ક પાતાના પવિત્ર હાથ ફેરવે છે ત્યારે પ્રેમીશકત ધન્ય થઈ જાય છે, તેનાં કેટલાંક આવરણા તથા અંતરાયા દ્ભર થાય છે અને પ્રેમયાત્રામાં આગળનાં સ્થાન કાંએ પહેાંચવા માટેનું જેમ તેનામાં આવે છે.

કાઈ વખત અતિ મહદ્ સાગ્યાે દયે પ્રભુના પ્રેમી ભક્ત જ્યારે પ્રભુનાં દર્શન અને સમાગમ માટે આવે છે ૨૧૮: આધ્યાત્મિક નિળધા

અને તેમને ઊંડી સમાધિમાં નિમગ્ન થયેલા જુએ છે ત્યારે તેના અ'તરાન દના કાઈ પાર રહેતા નથી. આવા અપૂર્વ અને અલૌકિક પ્રત્યક્ષ દર્શનના પરમાચ્ય પરમાથ લામ પ્રાપ્ત થાય એવા સુઅવસર પ્રભુજીએ કૃપા કરીને આપ્યા તે માટે તેમના અંતરમાં મહાન ઉપકાર માને છે. પ્રેમામિની અતિશયતાથી વંદન કરે છે અને નજીકના સ્થાને પ્રભની સન્મુખ દષ્ટિ રાખી શાંતિથી બેસે છે. અહો, ત્યાં તેની સ્થિર દર્શિની સામે કેવા અનુષમ ચમત્કારાનાં દર્શનનું સર્જન થાય છે! જે જોઈને એક વાર તા બ્રાંતિમાં પડી જવાય કે જે દીડું તે ખરૂં કે ખાડું? શું તે મનની બ્રમણા છે કે કલ્પનાતું હપસી આવેલ ચિત્ર છે ? પરંતુ જ્યાં પ્રેમની પ્રભા પ્રકાશિત છે અને શ્રદ્ધાનું તેજ પથરાયું છે તથા અર્પણતાના અંશા વધ્યા છે. ત્યાં કાેઈ છેતરનારી ભ્રાંતિને સ્થાન કેમ હેાઈ શકે ? તેવા કાઈ આશંકાવાળા વિચાર ઉદ્ભવ પામે તે પહેલાં જ પ્રભુકૃપાએ તેના આત્મામાં સત્યતાના હકાર આવે છે તેમ તેની સપ્રતીતિ પણ આવે છે.

ત્યારે પ્રભુના પ્રેમીએ શું જોયું ! સમાધિમગન પ્રભુજની મુખમુદ્રા કાઇ દિવ્ય કાંતિથી એાપી રહી છે અને તેમાંથી કથારેક કથારેક તેજનાં કિરણા છૂટતાં અને આસપાસ ફેલાઇ વિલીન થતાં દેખાય છે. ચહેરા પરની વીતરાગભાવદર્શક શાંતિ અનુપમરૂપે દીપી રહી છે; જોનારના આત્મા ઠરી જાય એવી એ શાંતિનું

પ્રભુત્વ છે; એ શાંતિના સ્વરૂપના વિચાર કરતાં જ પાતે શાંત ખની જાય એવું તેનું સામર્થ્ય છે. સ્થિર દર્ષિથી જોતાં મુખ પાછળ દિવ્યતાની પ્રતીતિ જા**ણે** કરાવતું ન હાેય તેમ તેજમ ંડળ શાેભી રહ્યું છે. આવા આવા પ્રકારાની ચમત્કૃતિએા જોઈ પ્રભુના પ્રેમીલક્ત શાંત થઈ પ્રેમસમાધિને વિષે સ્થિર થાય છે. એક બાજુ કરુણામૂર્તિ° પ્રભુસ્વરૂપ મહાપુરુષ પાતાની સહજ આત્મસમાધિને વિષે લીન છે અને બીજી ખાજુ એ જ પ્રભુના પ્રેમીભક્ત પાતાની પ્રેમસમાધિને વિષે સ્થિર છે. અહારના વાતા-વરશુને કાઈ જુએ અને અતુભવે તાે લાગે કે તે મના-રમ્ય છે એટલું જ નહીં પણ ચિત્તને ન સમજાય તેવી શાંતિ ઉપજાવે તેવું છે. ત્યાર પછી આશ્ચર્ય તાે એ ખ<del>ને છે કે પ્રભુ અને પ્રભુલકત ખન્નેન</del>ી સમાધિ સાથે જ છુટે છે. ભકત પ્રભુનાં ચરણકમળના સ્પર્શ કરી કૃતાર્થતા અનુસવે છે અને પ્રેમસ્વરૂપ પ્રભુ ભક્તને આશિષથી નવાજે છે અને વચનથી, દેષ્ટિથી તથા સ્પર્શથી તેના આત્માના કલ્યાણના વિકાસ અર્થે બળપ્રદાન કરી ઉપકાર કરે છે. થાડી વાર મૌનપણે રહીને પછી પ્રેમમૃતિ પ્રભુ પ્રેમસમાધિતું સ્વરૂપ અને માહાત્મ્ય ભક્તને પ્રેમથી સમજાવે છે.

કાઇ વિદ્યમાન સજીવન મૂર્તિ પ્રેમસ્વરૂપ પુરુષ છે, તેમની વાણીના અપૂર્વ પ્રભુત્વથી, તેમના ગુણાના પ્રગટ પ્રભાવથી, તેમની મુખાકૃતિ ઉપર અંકાયેલ ગુણાના ૨૨૦: આધ્યાત્મિક નિવધો

તેજની રેખાએાથી, તેમના સાંનિષ્યથી ઉત્પન્ન થતા શાંતભાવ તથા શીતળતાના અનુભવથી તેમના સમા-ગમમાં આવનાર જિજ્ઞાસુના દિલમાં તે મહાપુરુષ પ્રત્યે ભીની, નિર્દોષ અને નિઃસ્પૃઢ કાેમળ લાગણીતું ઉદ્દેસવવું તે પ્રેમ, તેમના પ્રત્રિ આકર્ષક લાવ રહેવા તે પ્રેમ; અને આત્મ પરિણાયની સ્વસ્થતા તે સમાધિ, આથી પ્રેમભાવની સ્થિરતા, એકાગ્રતાની સ્થિતિ હોય તે પ્રેમ-સમાધિતું નામ પામે છે. જ્યારે ભગવાનરૂપ સત્પુરુષમાં એટલે બાેધસ્વરૂપ શ્રી ગુરુમાં જિજ્ઞાસના પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની જોડી ખહારની અંધનકારક પ્રીતિ - આસક્તિને ક્રમપૂર્વક તાેડીને વિશુદ્ધતા પ્રત્યે જાય છે, અર્થાત્ જ્યારે પ્રેમ ઉજ્જવળ તથા નિર્મળ થતા જાય છે તથા શ્રદ્ધા તેની સાથે ને સાથે રહી તેને ખળ આપી એકાત્રપણે વર્તે છે, ત્યારે પ્રેમસમાધિ આવે છે. પ્રેમસમાધિ એટલે પ્રેમમૂર્તિ બાેધસ્વરૂપ શ્રીગુરુના સતત સુખરૂપ સ્મરણથી અથવા શાંતિદાયક પવિત્ર સ્મૃતિથી સહજપણે **ઉ**ત્પન્ન થતી સ્થિરતા અથવા એકાગ્રતા, તેવી સ્થિરતાના શુભકાળે ઉદયાનુસાર વિવિધ પ્રકારના અનુભવા થાય છે. કેાઈ વખતે આનંદનું સ્કુરણ તાે કાેઇ વખતે માત્ર શાંતિનું વેદન હાય છે; તથા તેવા સમયે કચારેક ઇન્દ્રિયા તેમનું કાર્ય કરતી હોય છે તેા કચારેક તેઓ કાર્ય કર્યા વગર શાંતપણે પડી રહે છે. એ સ્થિરતામાં કાઇ વેળાએ પાતાના શ્રીયુરુનાં પવિત્ર દર્શનનાે લાલ મળે છે, તાે વળી કાઈ અન્ય વેળાએ જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના

પ્રભાવથી પૂર્વ ભવના પ્રસંગાનાં દરયા દેખાય છે, જેમાં મુખ્યતાએ શ્રીગુરુદેવ સાથેના સંબંધા હાય છે અથવા અતિ નિકટના સ્વજના સાથેના પૂર્વ ભવ/ભવાના સંબંધા અંતર્દેષ્ટ સમક્ષ જોવા મળે છે. આ પ્રમાણે ભિન્ન પ્રકારના તથા ઉપકારી અનુભવા થાય છે. શાંત સ્થિરતાનાળી સ્થિતિ પછી ધ્યાનાવસ્થા જે આવે છે તે ટકી રહે તા તેના ફળરૂપે આત્મસમાધિ આવે છે. આમ પ્રમાણિ પ્રભુની આશ્રયભક્તિના પ્રભાવથી પ્રમસમાધિ અને પ્રેમસમાધિની પ્રાપ્તના ઉત્તમ લાભ મળે છે.

આ સાંભળીને પ્રભુના પ્રેમીશ્વકત તે માહાત્મ્યને દર્શાવતાં વચનાના ભાવને વાગાળતાં વાગાળતાં પ્રેમરસ-તરબાળ બની જાય છે.

## [4]

પ્રેમામૃતના શીતળ અને નિર્મળ નીરમાં સ્નાન કરતા પ્રભુના પ્રેમીલકતે હવે પ્રેમમૂર્તિ શ્રી ગુરુના વારં વારના પવિત્ર સમાગમયાં તેમનાં મન, વચન અને કાયાની અદ્ભુત ચેષ્ટાઓ નજરાનજર જોયેલી છે, તેમ જાણેલી છે અને તે પર ધ્યાનપૂર્વક અને અપક્ષપાતપણે વિચાર કરવાથી, તેના કળરૂપે તેની અંદર ગૃઢતાએ રહેલાં રહશ્યોને તેણે જાણી લીધાં છે. હૃદયથી તેના પ્રેમ અને શ્રહાથી સ્વીકાર કરીને તે સર્વને પાતાના સ્મૃતિપ્ય પર આળેખી સ્થિર કર્યાં છે. એ દુલંભપ્રાપ્ત

૨૨૨ : આધ્યાત્મિક નિળધો

રહસ્યાનું ચમત્કારિક માહાત્મ્ય અને તેની વિસ્મયકારક અપૂર્વતા તેને યથાયાગ્યપણે ખરાખર સમજાયાં છે; કહા કૈ ઇષ્ટ પ્રેમયાત્રામાં સફળતાએ ને શીઘ્રતાએ આગળ આગળ ડગ ભરી પૂર્ણતા પર્ય'ત પહેાંચવાના નિમિત્તો હવે તેને હસ્તગત થયાં છે, અથવા ઠેઠ સુધી પહેાંચવા માટે, અગાઉ પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતાની ઊંચામાં ઊંચી અને ટુંકામાં ટુંકી વ્યાખ્યામાં કહી અતાવેલ હુદયની સાંપણી, ખુદ્ધિની સાંપણી અને ઇચ્છાની સાંપણી, તે કેવી રીતે કરવી તેની સમજણની ખારી ઉઘડી ગઈ છે અથવા "મન મહિલાતું રે વહાલા ઉપરે. બીજાં કામ કર'ત " એવું જે અતિ અતિ કઠણ દેખાતું કાર્ય તે કૈવી રીતે સહેલાઇથી ખની શકે તેની ચાવી તેને પ્રેમના અળે પ્રભુકૂપાથી સંપ્રાપ્ત થઈ છે. તે અનુપમ ચાવીશી આવરણા અને અંતરાયાનાં વિઘ્નરૂપ તાળાં જલદીથી ખાલતાં જવાની તેનામાં તત્પરતા વધી છે, તેના ઉમંગ અને ઉત્સાહ અંદરમાં ન સમાવી શકાય તેવી સ્થિતિમાં આવતાં જાય છે તથા તેની તાલાવેલીનું માપ અમાપ તરક હળતું જાય છે.

પ્રથમ તા આ પ્રેમીસકત પાતે જોયેલાં અને અનુ-ભવેલાં રહસ્યાની સંક્ષિપ્ત નાંધ કરે છે; પછી તે રહસ્યાની જાણકારીથી જે કંઈ ઉલ્લાસપૂર્ણ આનંદિત ભાવા તેના અંતરમાં ઊગ્યા છે., તે શખ્દામાં સહજ ઉતરી જાય છે,. એ શખ્દચિત્રાનું સ્વરૂપ કંઈક આ પ્રમાણે છે:—

- ૧. અહા, એ ચૈતન્યમૂર્તિ પ્રભુનાં મન, વચન ને કાયાની પ્રવૃત્તિમાં કૈવી એકરૂપતા છે! વિચાર, વાણી અને વર્લન કૈવાં એકપણ પ્રવર્તી રહે છે! કચાંય વિરાધ નહીં, વિષમતા નહીં, અસમાનતા નહીં! તેઓ જાણે કેમ શુદ્ધાત્માને આધીન થઈ તેની અનુકૂળતાએ વર્તાતા ન હાય! અહા, તે ત્રણે યાગની સમસ્ત પ્રવૃત્તિ કેવી ઉદાસીનતાથી અથવા તેનાથી અલિપ્તપણે રહીને અનાસક્ત-ભાવે થતી હાય છે! અહા, તેમના મનાયાગે સ્વતંત્ર-પણે વિદરવાની કિયા કેવી છાડી દીધી છે અર્થાત તેમના સાવસ'યમ **કેવા અ**ર્લુત છે. તેવા ઉત્કૃષ્ટપણે **શા**લતા આત્મસંયમની સિહિતું મુખ્ય અનુપમ જે કારણ છે તે **હવે સ્પષ્ટ સમજાય છે**; અને તે છે, આત્મપ્રસુ પ્રત્યેના અતુલ પ્રેમ, ચૈતન્યપ્રસુ પ્રત્યેની અતૂટ ને અડાલ શ્રહા ત્તથા નિરંજન સ્વસ્વરૂપ પ્રત્યેના આશ્ચર્યકારક અપૃ'શ-ભાવ. તેથી સ્વાત્માની તેવી સ્વાભાવિક દશા અર્થે અથવા તેની શુદ્ધિ અને સિહિની પ્રાપ્તિ અર્થે તે પ્રભુની પ્રેમ-ભક્તિના પવિત્ર આશ્રય જ કરવા ચાેગ્ય છે., એમ નિઃસંદેહપણે ભાસે છે.
- ર. અહા, એ કરુણામૂર્તિ પ્રભુનાં વચના કૈવાં અપૂર્વ અને કલ્યાણકારી છે! વચના પ્રકાશવાની તેમની સૂત્રાત્મક શૈલી, હુદય સેસિરા આરપાર ઉતરી જાય એવી તેની ચમત્કારિતા, સર્વ શંકા આશંકાનું સમાધાન સહજ શઈ જાય તેવી તેમની નિરૂપણશક્તિ ઈત્યાદિ કૈવાં અનુ-

૨૨૪ : આધ્યાત્મિક નિળ'ધા

પમ છે! તેઓ વચના કહેતાં હોય તે વખતે જાણું એમ લાગે કે શબ્દો વિના પ્રયત્ને ગાંઠવાઈને અંદરમાંથી ખહાર નીકળે છે અને તેમના શાંતભાવ તા જેવા ને તેવા સહ-જપણે રહ્યા કરે છે. વચનાની પ્રગટતામાં કચાંય આવેશ નથી, ઉછાળા નથી, ખાડું જેસ નથી, ખાટા ભાર નથી; પરંતુ માત્ર સૌમ્યતાથી નીકળતી અને જિજ્ઞાસુ શ્રોતાના હૃદયને સ્પર્શતા શાંત, કલ્યાણુકારી, ઉપકારી અને પૂર્વાપર અવિરાધ વાણી છે. અહા ધન્ય છે તે વાણીને! સુમધુર કંઠમાંથી સુસ્વરે નીકળતી અને સાંભળનારના ચિત્તને એકતાર કરી દેતી તેમની નિદેશ વાણીને વારંવાર નમસ્કાર હા !

- 3. અહા, અન્ય ભાવથી પર થઈ રવલાવમાં રમ-ખુતા કરનાર પ્રભુની દેહસ્થિરતા કેવી અદ્ભુત છે! તેઓની કાયાની પ્રવૃત્તિ કેવી – નિષ્કામતાથી થયા કરે છે! ઊઠતાં, એસતાં, ચાલતાં કે અન્ય કાર્ય કરતાં તેમના આત્મલાવ કેવા સ્થિર અને નિશ્ચળ રહે છે! તે નિશ્ચળતાની પ્રતીતિરૂપ છાપ તેમની મુખમુદ્રા પર અને વિશેષે કરીને નયના પર કેવી અંકિત થયેલી એવા મળે છે! કાયયાગની પ્રવૃત્તિ તેઓ જાણે કરતા ન હોય પરંતુ થતી હોય એમ જ લાગે.
- ૪. અહા, પ્રેમમૂર્તિ પ્રભુની મુખાકૃતિ ઉપર સૌમ્ય રેખાઓ સુરમ્યપણે પથરાયેલી દેખાય છે! તે ઉજ્જનવળ રેખાઓમાંથી કચારેક કચારેક તેજનાં કિરણા છુટતાં હોય

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૨૨૫

છે અને સન્મુખ ઉપસ્થિત પ્રભુના પ્રેમીમક્ત તરફ જઈ, તેને આલિ'ગનથી લેટી તેના આત્માને સ્થિર કરે છે, અજવાળે છે. અહાે! તેમનું સામથ્ય° કેટલું છે!

પ. તેમનાં વદનકમળ પર દિવ્ય તેજ પાથરતાે પ્રકાશ કેવા શાભી રહ્યો છે! તે પ્રકાશનાં દર્શન માત્રથી જોનારમાં ચૈતન્ય ઝરણ વહેવાનું શરૂ થાય છે અને તેના સુખરૂપ પરિણામે સ્વરૂપબ્રાંતિ આદિ દાષાનું મદ'ન સહ-જતાએ થાય છે. અહા! કૈવું અદ્દસુત અળ!

 અહા, એ પ્રેમસ્વરૂપ પ્રભુનાં નયના તા જાઓ, તે કૈવાં અલોકિક કાંતિથી દીપતાં અને પ્રેમાળ મધુરભા**વથી** ભરપૂર દીસે છે! તેમનાં એક નેત્રમાંથી નીતરે છે પ્રેમનીરના નિમ'ળ પ્રવાહ, તા બીજાં નેત્રમાંથી વહે છે કરુણારસના અમૃતઝરા. તે સુધારસને જે કાઈ લબ્ય લાગ્યવંત પુરુષ પાતાની પરમ ચાેગ્યતા લાવી પામી શકે, અનુભવી શકે, તેની પ્રેમની સફર સફળ કેમ ન થાય? ને પવિત્ર રસનાે પ્રભાવ જ એવા છે કે તેને પામનાર પુરુષતું હૃદય પ્રેમા-મિંથી ઉલરાવું શરૂ થાય છે અને પછી તાે પ્રેમસમાધિમાં ડૂખકી મારવાનું સુગમતાથી થાય છે. તેથી પણ આગળ વધતી દશામાં ત્રેમસમાધિ આત્મસમાધિમાં પરિશુમે છે; ત્યારે આત્માની નીરવ શાંતિતું વેદન અતુલવાય છે. અહે! ! પ્રેમનીર અને કરુણારસના મિશ્ર પ્રસાવથી અતિશય આકર્ષ'ક ખનતી પ્રભુની મુખમુદ્રા કેવી મનારમ્ય અને આનં દદાચી છે! તેનું યથાર્થ વર્ણન કરવું વચનાતીત છે. ૨૨૬: આધ્યાત્મિક નિળંધા

- છ. અહા ! એ શાંતમૃતિ પ્રભુના તેનેમય લલાટના મધ્યમાં, આજ્ઞાચકના સ્થાને તેજસ્વી વર્તુ લ કેવું સુંદર દેખાય છે! આત્માની શાંત અને પવિત્ર દશાસૂચક ઐ વર્તુંલ કાઇ વાર ગુલાબી રંગનું, તાે કાેઇ વાર આછા પીળા રંગનું, તા વળી કાઈવાર દૂધ જેવું સફેદ હાય છે. શુલાખી રંગ દિવ્ય પ્રેમ, નિમ'ળ પ્રભુપ્રેમ સૂચવે છે; આછે৷ પીળાે રંગ દિવ્ય શ્રદ્ધા અને વિશુદ્ધ જ્ઞાનનાે ઉઘાડ તથા વિકાસ દર્શાવે છે. અને સફેદ રંગ તાે સર્વ જાણું છે તેમ પવિત્રતા, વિશુદ્ધિ અને નિર્મળતાના પ્રતીક· રૂપ હાઈ તે પ્રકારની આત્મદશા અતાવનાર છે. જ્યારે કુપાવ'ત ભગવ'ત ભગવાનના અનુગ્રહે એ તેજસ્વી વતુ'લ **જો**નારની દેષ્ઠિમાં આવે છે, ત્યારે તેના આત્મામાં કૈવું આમલ લાવપરિવર્લન ઉત્પન્ન થાય છે! તેનામાં રહેલા દાેષા આ પવિત્ર દર્શનના પ્રભાવ થકી ક્ષીણુ થતાં જઇ ક્ષય થાય છે; વળી તેના આત્મામાં પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતાના ભાવા ક્રમથી વિકસે છે. તે ઉપકારી પ્રેમ-સ્વરૂપ પ્રભુ પ્રત્યેના ખહુમાનનાવ અથવા અહાભાવ વર્ષમાન થાય છે. પ્રભુના લલાટે શાેેેેેેેલતા એ પાવનકારી ને હિતકારી તેજવતું લ ત્રિકાળ જયવંત વર્તા!
- દ. વળી કચારેક ઉપર જણાવેલ તેજસ્વી વર્તું લને ખદલે તે જ સ્થાનની મધ્યમાં ચળકાટ મારતી ઊદવ' રેખા જોવામાં આવે છે, તે પણ કૈવી ભગ્ય અને દિગ્ય હોય છે. આ રેખાના રંગ આછા પીળા હાય છે, એ

તેજ મારતી ઊધ્વ રેખા જેનાર સુભાગ્યવંત પુરુષને ઉપર કહ્યું તેવું ફળ મળે છે; છતાં અપેક્ષાએ કંઈક ન્યૂનપહ્યું છે તે પછ્ સમજવા યાગ્ય. આ પ્રકારનું દિવ્ય ચિન્હ પહ્યુ વર્તમાને વર્તતી આત્મદશા સ્થવનાર છે, એટલે બાધરવરૂપની સ્થિતિ અતાવનાર છે. ધન્ય હા ! તે પવિત્ર ચિન્હાને અને નમસ્કાર હા એ ચિન્હાના ધારકમહાત્માઓને!

૯. અમૃતમય બાેધવચના પ્રકાશતા હાેય કે આધ્યાત્મિક ચિંતનમાં ગરકાવ થયા હાેય કે શાંતસ્ત્રરૂપ આત્મસમાધિમાં સ્થિર હાય તે વેળાએ પ્રેમમૃતિ પ્રભુને હુદયના પ્રેમસભર ભાવથી એક નજરે જેવામાં આવે છે, ત્યારે તેમના મસ્તકની પાછળ ગાળાકારે ચાપતુ અને આશ્ચર્યને પમાડતું તેજોમાંડળ કેવું અનુપમપણ દીપતું દેખાય છે! જોનારની અપેક્ષાએ તેની દેષ્ટિની અને ભાવની સ્થિરતા તા તે જેમ ડળની પણ સ્થિરતા; અને જો તેના વિકલ્પની હાજરી થાય તેા તેએમ ડળની તત્કાળ ગેરહાજરી થાય. આ તેંજોમય મંડળનું માહાત્મ્ય અલૌકિક અને અચિ'ત્ય છે; આત્મદશાસૂચક તે ઉત્તમ પ્રતીક છે. તેનું તેજ જેટલું અધિક, તેટલી આત્મવિશુદ્ધિ અધિક; તેજ જેટલું ન્યૂન, તેટલી વિશુદ્ધિ પણ ન્યૂન. મસ્તકની પાછળ ખહારના ભાગે તેજોમ'ડળના વિસ્તાર જેટલા માેટા અને પ્રસરેલાે હાેય તેટલી આત્મશક્તિની પ્રગટતા દર્શાવે છે, તે ઉપરાંત સ્વનાવમગ્રતાનું માપ પણ તેથી સ્વવાય છે, તેનું ફળ નિરુષમ છે. અગમ-નિગમની વાત ૨૨૮: આધ્યાત્મક નિખધો

તા અગમ્ય જ હાયને! એ પવિત્ર તેજોમંડળના પવિત્ર પ્રતીકને પરમ પ્રેમે અનંત પ્રણામ હાે, અનંત પ્રણામ!

પ્રેમ સમાધિના સુખરૂપ અતુલવમાં જવા માટે પ્રભુના એટલે શ્રી ગુરુના પ્રેમીલકત પાતે જ નજરે જોયેલ, અતુભવેલ અને ઉપર વર્ણવેલ નવ મુદ્દાએ!માંથી કાઈ એક અથવા વધારે ઉપર ચિંતવનમાં ઉતરે છે. કાઈ વખત એ પ્રેમસ્વરૂપ પ્રભુની નિષ્કામપણે થતી દિનચર્યા, તા વળી કાઇ વેળાએ વચનામૃત પ્રકાશતાં હાય ત્યારની તેમની વીતરાગભાવસૂચક શાંત મુખમુદ્રા, તેા અન્ય વખતે જોયેલાં અદ્ભુત પ્રતીકા-તેની તે સ્મૃતિ લઇને આનંદમાં મગ્ન થઈ જાય છે. અહાે! અનુભવાની સ્મૃતિ પણ કેટલી અળવતી અને ઉપકારી છે! કહેવું હાય તા અવશ્ય કહી શકાય કે સ્મૃતિ એ દર્પણ છે, સ્મૃતિ એ દર્શન છે, સ્મૃતિ એ મિલન છે, સ્મૃતિ એ પ્રકાશ છે, સ્મૃતિ એ શક્તિ છે. પ્રેમના બળ વિના સ્મૃતિ નિર્બળ છે. સ્મૃતિ**ની** પીઠ પર જેટલાે પ્રેમનાે ઘક્કો, તેટ**લી** સ્મૃતિની અણુકીક શક્તિના ઉઘાડ જ્યાં પ્રેમ છે, ત્યાં તેની સ્મૃતિ છે અને જ્યાં પ્રેમ નથી ત્યાં સ્મૃતિ કૈમ હાેવ ?

પ્રભુના લકત તા પ્રભુના ત્રેમી જ હાય છે અને ત્રેમને નિરંતર વિકસાવવાના કામી હાય છે, તેથી રમૃતિ લેતી વખતે ત્રેમનું પીડળળ કૈટલાક અંશે પ્રગટ હાય છે જ. ત્રેમના બળથી રમૃતિઅળ વધે છે અને રમૃતિઅળ વધતાં ત્રેમબળ પણ વધતું જાય છે. આ અપેક્ષાએ જેતાં કહી શકાય કૈ રમૃતિ એટલે ત્રેમના વિકાસ એટલે

સ્મૃતિનું અળવાનપર્હ્યુ: આમ તે બન્ને પરસ્પર ઉપકારી બને છે એટલે એકળીજાના પૂરકરૂપે કાર્ય કરે છે અને વિકાસના પંથે આગળ વધે છે. તેનું સુંદર પરિણામ એ આવે છે કે પ્રેમીભક્ત ચિત્તની એકાચતાથી પ્રભુને ચાહતા થાય છે. તે નિઃસ્વાર્થભાવે હુદયની સાંપણી કરવાના માર્ગ ઉપર પ્રવેશ મેળવે છે અને પ્રેમની મીડી વેદનાતું વેદન કરવા તેનું હુક્ય તલસે છે. જેમ જેમ પ્રેમ અને સ્મૃતિનું **ખળ વધે છે, તેમ તેમ ચિત્તમાં ઊઠતા વિચારા વધારે** ને વધારે પ્રભુમય બનતા જાય છે અને હુકયમાં ઊગતી લાગણીએા પ્રભુના સ્વરૂપને ઘેર**ી અ**થવા તેની સાથે એકરૂપ થવા મથતી અનુલવાય છે. હવે આ પ્રલુના પ્રેમીભક્તની હૃદયદશા કૈવી થાય છે ! પતિવ્રતા એવી ગુણીયલ સ્ત્રીના ચિત્ત જેવી. જેમ ઘર સંખ'ધી અને ખીજાં કામ કરતાં છતાં તે પતિવતા એવી મહિલાનું ચિત્ત પાતાના પતિને વિષે જ લીનપણે, પ્રેમપણે, સ્મરણ્યણે, ધ્યાનપણે, ઇચ્છાપણે વર્તે છે, તેમ આ પ્રેમીલક્તના સંખંધમાં અને છે; કાં તાે તે પ્રેમમૂર્તિ પ્રહ્યુના ગુણાના ચિંતનથી પ્રેમસમાધિમાં લીન થાય છે, કાં તાે તે પ્રેમના દિવ્ય સ્વરૂપના જિચાર કરતાં પાતે પ્રેમવિલાર અની જાય છે અથવા પ્રવૃત્તિ કરતાં તેને પાતાના પ્રિય પ્રભુતું સ્મરણ રહ્યા કરે છે તેમ તેનું ધ્યાન અને તેની ઇચ્છા પથ્યુ તે જ સ્થળે કૈન્દ્રિત થાય છે. પ્રભુસ્મૃતિ વિના તેનુ ચિત્ત કચાંચ સ્થિરતા પામતું નથી. આ સ્વભાવદશાને હુદયની સોંપણી કહી શકાય. આ સોંપણી સંબ'ઘમાં જે

૨૩ : આપ્યાત્મિક નિષ્ધ ધા

અન્ય ભાવા પ્રગટરૂપ થવા જોઈએ, તે સર્વ તે પવિત્ર-દશાના ફળરૂપ થાય જ છે. કેમ કે જયાં હુદયની સાંપણી છે ત્યાં સરળતા છે, નિખાલસતા છે, નિષ્કપટતા છે, નિર્દ ભતા છે, દાષા છૂપાવવાની અવૃત્તિ છે, દીર્ઘ કાળથી દિલના પૂથામાં સંઘરી રાખેલી ગુપ્તમાં ગુપ્ત વાત અભિન્નભાવે પ્રગટ કરવામાં અક્ષાભ છે તથા અહંસામે મમના ભાવાને અત્યંત લીષ્યુ કરી તેના અભાવ કરવાની ઉચ્ચ અભિલાષા છે.

અગાઉ જણાવ્યું હતું કે સંસારવ્યવહારના સંખં ધામાં "તે મારા છે અને હું તેના છું" એ જે પવિત્ર અને નિર્મળ લાવ તે પ્રેમનું લક્ષણ છે, પ્રેમ છે. પરંતુ ઘણું કરીને તે ભાવ ક્ષણજીવી હોય છે ને તેથી ખળહીન હાય છે. તેના સ્થાને તરત જ અપેક્ષા સહિતના સ્વાર્થ-શુક્ત ભાવ જેને રાગ કહે છે, તે મુખ્યપણે વર્તતા જેવામાં આવે છે. પ્રેમના યથાર્થ શુદ્ધ સ્વરૂપના અજાણ-પણાને લીધે તે રાગને ભૂલથી પ્રેમના ઉજ્જવળ નામે એાળખવામાં આવે છે; પરંતુ વાસ્તવમાં તે તેમ નથી, એ લક્ષગત થવામાં હવે કાઈ મુશ્કેલી નડતરરૂપ થાય તેમ નથી. વળી આથી એ પણ જણાશે કે પ્રેમ માંદા છે, સસ્તાે નથી, તેની પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે, સુલમ નથી. કૈટલીકવાર ઘણા છવા પાતાની વ્યવહારિક કરજો ખૂખ વફાદારીથી અને ઝીણવટલરી કાળજીથી ખજાવતા હાય છે, ત્યાં તે કાર્ય પ્રેમના સ્વરૂપના પ્રભાવથી થાય છે એમ નિશ્ચયપણે કહી શકાય તેમ નથી, કેમ કે પ્રેમના શીતળ અને શાંતિદાયક ઉમળકા વિના અને રાગના ઉષ્મામર્થા ભાવથી અથવા કેવળ કરજ પૂરી કરવાના અળવાન હેતુથી તેવાં કાર્યો થઈ શકે છે. પ્રેમનું સ્વરૂપ તા દિવ્ય, અલી-કિક, નિઃસ્પૃહ અને પ્રભુની પ્રસાદીરૂપ છે. તેની ઊંચામાં ઊંચી વ્યાખ્યા કરતાં અગાઉ જણાવ્યું હતું કે પ્રેમ એટલે હૃદયની સાંપણી. આ સાંપણી કરવાનું કાર્ય કૈટલું કઠણ છે તે તેમ કરવાની ઇચ્છાવાળાને સહેલાઇથી સમજાશે. તેમ કરવા માટે પ્રથમ જણાવ્યા હતા તે ગુણા ઉપરાંત પ્રમાણિકતાની ખૂબ આવશ્યક્રતા છે. તે સર્વ ગુણાની પ્રગટતા અને વર્ધમાનતા પ્રેમમૂર્તિ, કરુણામૂર્તિ અને શાંતમૂર્તિ પ્રભુમાં એટલે પ્રભુસ્વરૂપ શ્રીગુરુમાં પ્રેમ કરવાથી થાય છે. તે વિશુદ્ધ પ્રેમના અળથી દાષોને હાર ખાવી પડે છે અને પ્રભુજીના પ્રેમીલક્તથી દ્વર ને દૂર જવું પડે છે. શ્રીગુરુ પ્રત્યેના પ્રેમ જેમ જેમ વધે છે, તેમ તેમ હુદયની સાંપણીના પવિત્ર પંચમાં આગળ વધી શકાય છે.

હૃદયની સાંપણીને સાથ આપનાર, ટેકા દેનાર અને ઊજ્જવળતાના વિકાસ તરફ લઈ જવામાં સહાય કરનાર છે બુહિની સાંપણી. સજીવનમૃતિ ભગવાનરૂપ સત્યુરુષમાં પ્રેમ આવવાની સાથે જ શ્રહાતું તેજ પણ પ્રકાશિત હાય છે, કેમ કે પ્રેમ અને શ્રહાની ઉપકારી જોડી કચારેય છૂટી પડતી નથી. જે પ્રભુસ્વરૂપ શ્રીગુરુના પ્રેમી છે, તેને શ્રીગુરુમાં અને તેમનાં સ્વમુખેથી કહેલાં શાસ્ત્ર-સ્વરૂપ વચનામાં પૂર્ણ શ્રહા અવશ્ય હોય છે. તેથી તે ૨૩૨: આધ્યાત્મિક નિળ'દા

કારણે તેનામાં વચનાની સત્યતા સંખંધે કાઈ તર્ક વિતર્ક, વિકલ્પ કે અન્ય પ્રકારના વિચાર ઉદસવ પામતા નથી; સરળ હુદયી પ્રભુપ્રેમી પ્રભુનાં વચનને, આદેશને કે માર્ગ દર્શ કરૂપ આજ્ઞાને પાતાની મર્યાદિત ભુદ્ધિની એરણ પર મૂકી કસોટી કરવા કચારે પણ ઇચ્છા કરતા નથી, પરંતુ બુદ્ધિના ઉપયોગને દ્વર રાખી પ્રભુનાં વચનને હ્રદયથી માન્ય રાખે છે. કાઈ વાર ચકાસણી કરવાના શુભ હેતુએ પ્રભુસ્વરૂપ શ્રીગુરુ તેને એવા પ્રશ્નો કરે કે જેના ઉત્તરમાં પ્રેમીભકતને પાતાની ક્ષતિ, ગ્રુપ્ત દેાષ આદિ ખુલ્લાં કરવાં પડે તા પણ તે પ્રેમાશ્રયી સ્વાર્થણહિના સાથ લેતા નથી અને કાઇ પણ પ્રકારના સંકાચ વિના પૂછાયેલા પ્રશ્નોના સત્યતાએ જવાબ વાળે છે, દાષાના સ્વીકાર કરે છે અને ક્ષમાયાચના પણ કરે છે. શ્રીગુરુના પૂછવાની વાત દ્વર રહો; પ્રેમયાત્રામાં કંઇક આગળ વધેલા અને પ્રેમતું મધુર વેદન જેણે કર્યું છે એવા પ્રભુપ્રેમીને દિલની પેટીમાં સંઘરી રાખેલા પૂર્વના ગંભીર દેષો અને ન કહી શકાય તેવા પ્રસંગા શલ્યની જેમ ખુંચીને જે પીડા આપતા હાય છે, તે અધાને સ્વેચ્છાએ પ્રભુ સમક્ષ પ્રગટ કરે છે અને દોષની માફી માગી હળવાશ અનુસવે છે. આમ પ્રસુપ્રેમી પાતાની જીવનપાથીનાં જે જે મેલાં પાનાં છે તે તે સર્વ પરમ દયાળુ અને કૃપાવંત પ્રભુ પાસે ઉઘાડાં કરે છે, રાખે છે. શ્રીપુરુ પ્રત્યેની અડેાલ અને અવિચળ શ્રદ્ધા, તેમના વચનમાં શ્રદ્ધા, તેમના આદેશ પ્રતિ ખહુમાન સહિતની શ્રદ્ધા અને કાઈ પણ વિકટ પરિસ્થિતિમાં

નિષ્કપટ અને પ્રમાણિકભાવ હાય ત્યાં બુદ્ધિની સાંપણી છે. જેટલી હૃદયથી ગુપ્તતા રાખવામાં આવે તેટલી સાંપણીની કચાશ છે. કેમ કે ત્યાં દેવવાળી વ્યવહાર-ખુદ્ધિના ઉપયોગ છે. જ્યાં જેટલે અંશે આવા પ્રકારની બુદ્ધિના ઉપયોગ છે, ત્યાં તેટલે અંશે હૃ દયની સાંપણીની ન્યુનતા છે. હુદયની સાંપણી અને ખુદ્ધિની સાંપણી પરસ્પર સંબંધિત છે તેમ આધારભૂત છે.

સંસારના વ્યવહારજીવનમાં હદયની સાંપાથી તેના સાચા અર્થમાં થઈ શકતી નથી, કારણ કે ત્યાં સ્વેચ્છા-પૂર્વકની ભુદ્ધિના ઉપયોગ રહ્યો છે. તેવી ભુદ્ધિમાં તર્ક કે વિકલ્પ ઊઠે છે કે પાતાના હૃદયમાં રહેલી ગુપ્ત વાતા જો પ્રગટ કરવામાં આવે તા માનભાગ થવાશે. અથવા પાતાની પ્રતિષ્ઠાને હાનિ પહેાંચશે, અથવા કદાપિ તેના સંભવિત દુરુપયાેગ ઘાચ તાે અનિષ્ટ થશે એવી ભીતિ અંતરમાં ઘર કરીને રહેલી હોય છે. તે ભીતિના હાઉથી હુદયની સાંપણી કરવી દુષ્કર બને છે. સામાન્ય-પણે જોતાં પતિ-પત્નીના સંઅંધમાં જે નિકટતા રહી છે તેને લીધે હૃદયના ધખકારની એકરૂપતા માનવામાં આવે, પરંતુ ઊંડાણથી જેતાં ત્યાં પણ હુટયની સાંપણી તેના સાચા સ્વરૂપે નથી તે સહુના અતુસવની વાત છે. સ'સારમાં જે લગભગ આદર્શ સ્નેહના ખંધનથી અંધાયેલા છે એવી એ પતિ-પત્નીની જોડી સંબ'ધે પૂરી હૃદયની સાંપણી હેાઈ શકતી નથી તેા બીજા સગપણ સ'બ'ધે કે ૨૩૪: આધ્યાત્મિક નિખધો

મિત્રાદિ સંખધે તેની શકચતા કેમ હોય? જેમ હૃદયની સાંપણી સંખ'ધમાં તેની કઠિનતા કહી અતાવી, તે જ પ્રમાણે બુદ્ધિની સાંપણી પણ તેના સાચા અર્થમાં થઈ શાકવી અત્યંત કઠા છે; તેનું કારણ એ છે કે ત્યાં પ્રેમના સ્વરૂપની જે પ્રગટતા હાેવી જોઈએ તે થઈનથી. પ્રેમ હાય ત્યાં તેના પવિત્ર સાથીદારા, ટેકેદારા અવશ્ય હાય છે અર્થાત્ ત્યાં સરળતા, નિખાલસતા, નિષ્કપટતા, પ્રમાશિકતા આદિ ગુણા હાય છે અને તે સહાયકારી ગુણા ખુદિની સાંપણી કરવા પ્રેરણા કરે છે એટલું જ નહીં પણ સાથ ચ્યાપી સાંપણીના કાર્યને ઊધ્વંગામી ખનાવે છે. અને પ્રેમ ન હાય ત્યાં સુધી ખુદ્ધિની સાંપણી થઈ શકતી નથી. પ્રેમના પ્રભાવ જ કાઈ એવા આશ્ચર્ય-કારક છે કે તે પાતાના અહિપૂર્વકના વિકલ્પાના અભાવ કરી ઈલ્ટ પ્રેમપાત્ર પાસે હૃદયને ખુલ્લું કરે છે અને દીર્ઘ કાળની સ'ગૃહિલ વાતા ને પ્રસ'ગાની સામગ્રીને ખહાર કાઢી ખાલી કરે છે. જેટલા પ્રમાણમાં પ્રેમનું પ્રાબલ્ય તેટલા પ્રમાણમાં હુદયની સાંપણી તથા બુદ્ધિની સાંપણી હાય છે. અગાઉ શરૂમાં જણાવ્યું હતું તેમ પ્રેમ પ્રેમથી વિકર્સ છે એટલે પ્રેમ કરવાથી પ્રેમ વધે છે. પ્રેમને પૂર્વાતા સુધી લઈ જઇ પ્રભુ અનવાના કામી પ્રભુસક્ત પ્રભુ પ્રત્યે પ્રેમની અખંડ ધારા વહે એવી ભાવના ભાવ્યા કરે છે અને તેમ થવા માટે આગળ દર્શાવેલ નવ નિમિત્તો તથા ખીજાં તેવાં કારણાના ભાવાશ્રય કરે છે. એ બીજાં કારણોના પ્રકાર પણ

પ્રેમ અને પૂર્ણતા : ૨૩૫

ખુદ્ધિથી ન સમજાય એવા વિસ્મયજનક છે, ચમત્કારિક છે અને તેથી તે પ્રભુપ્રેમની વૃદ્ધિ માટે ઉપકારી થાય છે.

હુદયની સાંપણી તથા બુદ્ધિની સાંપણીના સંક્ષિપ્ત વર્ષાન પરથી સહજ જણાવા ચાેગ્ય છે કે ખંને અવસ્થા-એાના ગલ માં ઇચ્છાની ફ્રાંપણી ક્રાઇ ને ક્રાઇ પ્રકારે અને અંશે પ્રગટપણે વા અપ્રગટપણે રહી છે. પ્રેમ અને શ્રદ્ધાતું જે અનિવાર્ય અને અવશ્ય ઇષ્ટ ફળ છે તે અર્પાણતા છે. પ્રભુસ્વરૂપ શ્રી ગુરુમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધાનું જેટલું પ્રમાણ હાય તેટલા પ્રમાણમાં અર્પણતાના ઉઘાડ હાય છે. અર્પ હાતાની વ્યાખ્યા કરી સમજૂતિ આપીએ તા અર્પણતા એટલે ઇચ્છાની સાંપણી, પાતાની સ્વતંત્ર ઇંચ્છાના ત્યાગ અથવા દીર્ધ કાળના ગુપ્ત રહેલા મહાન શત્રુઓ અહંકાર ને મમકારના ત્યાગ. જેમ જેમ કરુણા-મૂર્તિ શ્રી ગુરુમાં તેમનાં અમૃતસ્વરૂપ વચનાથી, પવિત્ર સમાગમથી, આનંદપ્રદ પરિચયથી તથા અગાઉ દર્શાવેલાં ઉપકારી નિમિત્તોથી પ્રેમ વિકસે છે અને પ્રેમની ઊ'ચી અને આકર્ષક સીડીના ઉપર ઉપરનાં પગથિયાં પર આરુઢ થવાનું પ્રેમીજનથી ખનતું જાય છે, તેમ તેમ પ્રભુની ઉલ્લાસપ્રેરક સ્મૃતિ તેને વિશેષપણે રહ્યા કરે છે એટલું જ નહીં પણ એ પ્રેમના પવિત્ર પ્રભાવથી અપે-**થતાની માત્રા વધતી જાય છે. અપ'થતાની શક્તિ અસીમ** અને અચિંત્ય છે; તેનાં ફળ અદ્ભુત અને ઉત્તમ છે. તેના સામર્થ્યથી જગની માહિની ઘટતી જાય છે, જગતના રે૩૬ : આધ્યાત્મિક નિળધા

પદાર્થી પ્રત્યેની મમતા તૂટતી જાય છે અને સ્પૃહાવાળા ભાવાના અભાવ સહજ થતા જાય છે, થાય છે અર્થાત્ એવી અંતરંગ આત્મદશા કષ્ટ સહ્યા વિના કે પરિશ્રમ વૈઠ્યા વિના સાધ્ય થાય છે; એ જ અપંણતાના મહિમા છે. અહીં કહી તે **દ**શા ઇચ્છાના ત્યાગથી સંપ્રાપ્ત થાય છે અને તે વિના તેમ ખનવું સંભવિત નથી તે સમજાય તેવું છે. પ્રેમમૂર્તિ શ્રી ગુરુમાં પ્રેમ અને શ્રહા વિશહતા પ્રત્યે આગળ વધતાં જાય છે, તેમ બુદ્ધિના ઉપયોગની ઇચ્છા ન્યૂનતાને પામતી જાય છે. જે કંઈ વર્તમાનમાં ખની રહ્યું છે અથવા લાવિમાં અનશે તે સઘળું શ્રી શુરૂને અપ થુ કરવામાં આવતું હોવાથી ત્યાં સ્વેચ્છાની નિવૃત્તિ છે અથવા ઈચ્છાની સાંપણી છે; તેવી સ્થિતિમાં અકળાવનારા વિકલ્પા તૂટે છે અને કલ્પિત વિચારાની ટેકરી સપાટ થતી જાય છે. આના પરિણામે આત્મસ્થિરતા વધે છે અને આત્મશાંતિ અનુભવગમ્ય થાય છે.

પ્રભુસ્વરૂપ શ્રીગુરુમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા કરવાથી અપં-ખુતાના જન્મ થાય છે તે વાત તા હવે સુવિદિત છે. જન્મકાળે અપંખ્રતાનું અળ અત્યંત ન્યૂન હાય તે સમ-જાય તેવું છે, પરંતુ તે ક્રમે ક્રમે પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના વિકાસ સાથે પુષ્ટિ પામી વધતું જાય છે. એ ખંને ગુણાના વિકાસ માટેના નવ નિમિત્તો અગાઉ જણાવ્યાં હતાં તે ઉપરાંત એ ગુણાના એટલે પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના ઝડપી વિકાસનાં બીજાં એ કારણા છે તે અત્ર જણાવીએ છીએ યાગ્યતાનુસાર યાગ્ય સમયે પરમ કૂપાવંત શ્રીગુરુ પાતાના પ્રેમી સુશિષ્યને (૧) પાતાની કામળ દિષ્ટિથી અથવા (૨) પવિત્ર સ્પરાંથી અળ આપે છે. શ્રીગુરુ આત્રાંકિત પ્રેમાળ શિષ્યને ત્રણ પ્રકારે પ્રગટતાએ સહાય કરે છે. (૧) વચન્યબળથી (૨) દિષ્ટિઅળથી અને (૩) સ્પરાંબળથી અને આપ્રગટતાએ તેમના થકી અપાતી સહાય ઘણું કરીને ગુપ્ત રહી છે. શ્રીગુરુનાં દિષ્ટિઅળ અને સ્પરાંબળથી તત્કાળ ચમત્કારિક ને આશ્ચર્યમાં મૃકી દે એવાં પરિણામ આવે છે. દિષ્ટિથી કે સ્પરાંથી અળપ્રદાન કરવાથી શ્રીગુરુ શિષ્યની દશામાં તે જ વેળાએ સુખરૂપ વિકાસ કરાવે છે તેમ આત્મ-રિથરતા અથવા ધ્યાનાવસ્થાના અનુસવ કરાવે છે, જેનાં પરિણામે આત્મશાંતિનું સ્પષ્ટ વેદન થાય છે. આ અંને પ્રકારના અળનાં ક્ળ સંખંધી જેટલું કહેવાય તેટલું એાછું છે.

પ્રભુના પ્રેમી ભક્તને પ્રેમનું અને શ્રદ્ધાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ જેમ છે તેમ ખરાખર સમજાશું છે અને તેની વિશેષ નિમંળતા થવા અર્થે તે સ્વરૂપને વિચારી વિચારીને અંતરમાં દેઢ કરે છે તથા આચારમાં ઉતારે છે. શ્રી ગુરુનાં બાેધવચના અને પ્રેમસ્વરૂપને દર્શાવનારાં અપૂર્વ વચના તે કાર્યમાં સહાયભૂત થાય છે. નારદ ભક્તિસ્ત્રમાં પ્રેમભક્તિ સંખંધે ખતાવેલ ભાવા તેમ શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં પ્રેમલક્ષણા ભક્તિની સમજાતિ આપતા ભાવા પાતાની સમજણ સાથે એકરૂપ હાંઈ તેને અતિ આનંદ થાય છે; તેથી તે સર્વ વચનાના સારની નાંધ કરવા પ્રેરાય છે ને કરે છે.

૨૩૮ : આધ્યાત્મિક્ર નિખંધા

લગવાનની કૃપાથી પ્રેમમૂર્તિ શ્રીગુરુના સત્સંગ મળે છે. આ સત્સંગની પ્રાપ્તિ થવી અત્યંત દુર્લ લ છે, અગમ્ય છે અને અમાઘ છે. એ સત્સંગના યાગે સત્સંગી લક્તને પ્રભુસ્વરૂપ શ્રી-ગુરુમાં પ્રેમ આવે છે. એ પ્રેમ વિકસે છે અને પૂર્ણતા તરફ જાય છે.

"પ્રેમનું સ્વરૂપ વચનાતીત છે. કાઈ મહાભાગ્યવંત વિરલ પાત્રમાં એવા પ્રેમ પ્રગટ થાય છે, પ્રેમ કામના રહિત, પ્રતિક્ષણ વૃદ્ધિ પામતા, વિચ્છેદ રહિત, સૂક્ષ્માતિ-સૂક્ષ્મ અને અનુભવરૂપ છે. તેવા પ્રેમને પામીને પ્રેમી પ્રેમને જ જુએ છે, પ્રેમને જ સંભારે છે, પ્રેમને જ સાંભળે છે, પ્રેમનું જ વર્ણન કરે છે, પ્રેમનું જ ચિંતન કરે છે અને તેમ કરીને પ્રેમને ખૂબ વિકસાવે છે."

"પ્રભુ સ્વરૂપ શ્રીગુરુ પ્રત્યે અમૃતસ્વરૂપ પ્રેમભક્તિ પામીને પ્રભુપ્રેમી કાઈ અન્ય ઉપાધિરૂપ વસ્તુની ઇચ્છા કરતા નથી. સંચાગ વિચાગ કે ખેદજનક પ્રસંગામાં શાક કરતા નથી. નિંદા, અપમાન, અવગણના આદિ વિષમ નિમિત્તો હાવા છતાં દેષ કે ક્રોધ કરતા નથી, તથા તે કાઈ પદાર્થમાં પ્રીતિ આસક્તિ કરતા નથી, કેમકે તેની પ્રેમભક્તિ કામનાયુક્ત નથી, તે વિરાધસ્વરૂપ છે."

" પરમાતમારૂપ પ્રેમમૂર્તિ શ્રી ગુરુમાં પ્રેમ કરવાથી પ્રેમને વિકસાવી પૂર્જાતા તરફ લઇ જવાથી જ સત્યસ્વરૂપે આનં દ, સુખ અને શાંતિ મળે છે, અને તે જ સાધનના આરાધનથી પ્રેમીજન પાતે પરમાત્મરૂપ થાય છે."

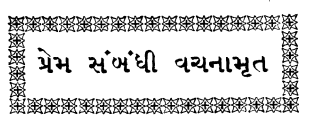
આ પ્રમાણભૂત વચનાનાં અવલંબને પ્રેમીભક્ત પ્રેમની પૂર્યું તા સાધવાના કાર્યમાં ઉદ્યમી **શ**ાય છે; તે ઉત્તરાત્તર હુદયની અને બુદ્ધિની સાંપણી શ્રી ગુરુનાં શ્રી ચરણમાં મૂકતા જાય છે; તે કાય'ની વિશેષ સફળતા માટે બીજા ઉપકારી નિમિત્તોના આશ્રય પણ તે કરે છે; તેને અનુસવથી લાગે છે કે હૃદયની સાંપણી કરવાથી શૂળીની પેઠે પીડા આપતા શલ્યો દ્વર થાય છે અને **ખુ** હિની સેાંપણી કરવાથી મગજ પરના ભાર હ**ઠ**વાથી મીડી હળવાશનું વૈદન થાય છે. આ અંને પ્રકારની સાંપણીના ગર્ભમાં અપ'ણુતા એટલે ઇચ્છાની સાંપણી રહી છે તે વાત હવે સુવિદિત છે; તેમ છતાં તે અપ શુતા તેના મૂળભૂત શુદ્ધ સ્વભાવવાળી હેાતી નથી. અર્થાત્ •યાખ્યામાં અર્પણતા એટલે ઈચ્છાની સાંપણી એમ જે કહ્યું છે, તેવા ચાક્ષ્મા સ્વરુપની હાેવી સંભવિત નથી. પ્રેમમાર્ગના પ્રેમી પ્રવાસી માર્ગના છે ભાગનું અંતર કાપે છે અને એક લાગતું અ'તર બાકી રહે છે ત્યારે તે મહાભાગ્યવ'ત પ્રભુપ્રેમી સાચાસ્વરુપની અપ'લ્-તાના અધિકારી થાય છે. આ વિધાનને વિશેષ સમજવા માટે આ નિળ'ધના પ્રથમ લાગમાં પ્રભુ સ્વરુપ મહાપુરુષ માટે હુદયમાં બીજારાપણ થયા પછી પ્રેમના વિકાસથી મુખ્ય ગુણાના પ્રાકટવના પ્રકાર વર્ણિત કરેલ છે, તે જોઇ જવા લાલદાયી થશે. ત્યાં સરળતા સુધીનાં પ્રથમના ઉઘડતા આઠ ગુણા દર્શિત કર્યા છે તે વિભાગને પ્રેમપ'થના પહેલા ભાગ કહી શકાય! ત્યાર

૨૪૦: આધ્યાત્મિક નિળધો

પછીના વિશેષ ઉપકારી ઉકારતા સુધીના ગુણા અતાવ્યા છે તે વિભાગને પ્રેમમાર્ગના બીજા ભાગ તરીકે લેખની શકાય; અને ત્યાર પછી અપેં લુતાથી પૂર્ણતા સુધીના વર્ણન કરેલ વિભાગને પ્રેમમાર્ગના ત્રીજો ભાગ કહી શકાય.

અર્પાણતા તેના ઠીક સ્વરૂપમાં પ્રગટચા પછી તે ભાગ્યવંત પ્રેમીભક્તની ઇચ્છાએા, વૃત્તિએા, લાગણીએા અને સાવા ખૂબ ઉપશાંત થયાં હાય છે, અહં અને મમના મદ ગળી અયા હાય છે, શુદ્ધ પ્રેમના ઉત્કૃષ્ટ સ્વરુપમાં જ તેની સહજ રમણતારુપ સ્થિતિ હાય છે. પ્રેમમૃતિ શ્રી ગુરુનાં પવિત્ર ચરણામાં ઇચ્છાની સાંપણી કરવાથી શુદ્ધ પ્રેમાકાંક્ષી શિષ્ય નિરાસક્ત, નિઃસ્પૃહ અને નિંભય થવાથી અત્યંત અંતરંગ શીતળતા અને શાંતિ અનુલવે છે, તેના સુખની કાઇ સીમા નથી; તેની માંતિની કાઈ અવધિ નથી. કેમકે આ દશાએ પ્રેમ-શ્રહા –અપંચતાની ત્રિપુટીના સંગમ છે, તે ત્રણે લાવાની એકરુપતા છે; અથવા પ્રેમમૃતિ પ્રભુ અને પ્રભુતા પ્રેમી વચ્ચે અલેક ભાવ થઈ જાય છે અને એ પ્રેમીલકત અથવા હવે લગવાન પ્રેમમાર્ગમાં વેગથી ચાલીને શેષ ભાગ પૂરા કરે છે અથવા કહા કે પ્રેમની પૂર્ણતાને પામે છે. અહીં શુદ્ર આત્માના સમસ્ત ગુણા જે પ્રગટવા છે તે પૂર્ણતાને પામે છે. આ પૂર્ણતા એટલે મૌનવા અથવા શાંતતા. ગુણાતું ઉત્કુષ્ટમાં ઉત્કુષ્ટ સ્વરુપ એટલે જ મૌનતા.

# સં પૃણું



## શ્રીમદ્ ભાગવત:

- ઍમનું સ્વરુપ વચનાતીત છે. કેાઇ મહા ભાગ્યવંત વિરલ પાત્રમાં એવા પ્રેમ પ્રગટ થાય છે, પ્રેમ કામના રહિત પ્રતિક્ષણ વૃદ્ધિ પામતા, વિચ્છેંદ રહિત, સૃક્ષ્માતિ સૃક્ષ્મ અને અનુભવ રૂપ છે. તેવા પ્રેમને પામીને પ્રેમી પ્રેમને જ જાએ છે, પ્રેમને જ સંભારે છે, પ્રેમને જ સાંભળે છે, પ્રેમનું જ વર્ણન કરે છે, પ્રેમનું જ ચિંતન કરે છે અને તેમ કરીને પ્રેમને પૂળ વિકસાવે છે.
- પરમાત્મરૂપ પ્રેમમૂર્તિ શ્રી ગુરુમાં પ્રેમ કરવાથી, પ્રેમને વિકસાવી પૂર્ણતા તરફ લઈ જવાથી જ સત્યસ્વરૂપે આનંદ, સુખ અને શાંતિ મળે છે, અને તે જ સાધનના આરાધનથી પ્રેમીજન પાતે પરમાત્મરૂપ થાય છે.

# नारह लिक्ति सूत्रः

ભગવાનની કૃપાથી પ્રેમમૃર્તિ શ્રી ગુરુના સત્સંગ મળે છે. આ સત્સંગની પ્રાપ્તિ થવી અત્યંત દુલ ભ છે, અગમ્ય છે અને અમાઘ છે. એ સત્સંગના યાગે સત્સંગી ભક્તને પ્રભુ ૨૪૨ : આધ્યાત્મિક નિભંધા

સ્વરુષ શ્રી ગુરુમાં પ્રેમ આવે છે. એ પ્રેમ વિકસે છે અને પૂર્ણાતા તરફ જાય છે.

▶ પ્રભુસ્વરૂપ શ્રી ગુરુ પ્રત્યે અમૃત સ્વરૂપ પ્રેમ ભક્તિ પામીને પ્રભુપ્રેમી કાઈ અન્ય ઉપાધિરૂપ વસ્તુની ઈ≈છા કરતા નથી; સંચાગ–વિચાગ કે ખેદજનક પ્રસંગામાં શાક કરતા નથી; નિંદા, અપમાન, અવગણના આદિ વિષમ નિમિત્તા હાવા છતાં દ્રેષ કે ક્રોધ કરતા નથી તથા તે કાઇ પદાર્થમાં પ્રીતિ આસક્તિ કરતા નથી. કેમકે તેની પ્રેમભક્તિ કામના યુક્ત નથી. તે દાષના નિરાધ સ્વરૂપ છે.

### શાંડિલ્ય :

જ્યારે પ્રભુ પ્રત્યે પ્રેમનું આકર્ષણ ઊંડાણમાં જઇ વધે છે ત્યારે પ્રેમના વિકાસ ત્રણ અવસ્થામાં થાય છે તે સત્ય છે.

પ્રથમ અવસ્થામાં હૃદયમાં ઉદ્દભવતી પ્રેમની લીની, કેામળ અને પાતળી લાગણી ઉષ્માભર્યા પ્રેમમાં તીવ્રપણે પરિભુમે છે. તેની બીજી અવસ્થામાં તે લાગણી ઝળહળ સ્વરૂપી પ્રેમમાં સ્થિર થાય છે અને છેલ્લી અવસ્થામાં પ્રભુ પ્રત્યેના અતિ પ્રેમમાં ભળી જઈ પ્રભુ સાથે એકરૂપ થાય છે.

# સંત કળીર (વચનાવલીમાંથી)

જે લેટ પ્રેમ ન સંચરે સાે ઘટ જાન મસાન, જેસે ખાલ લાહાર કી સાંસ લેત બિનુ પાન.

પ્રેમ સંભ'ધી વચનામૃત : ૨૪૩

જે જીવનમાં પ્રેમના સંચાર થયા નથી તેને સ્મશાન જ સમજી લેવું. શ્વાસ તાે લુહારની ધમણ પણ લે છે. પરંતુ એમાં પ્રાણ કયાં છે? (પ્રેમ જ પ્રાણ્રરૂપ છે. પ્રેમ વિનાનું શરીર લુહારની ધમણ જેવું નિષ્પ્રાણ છે.)

Уંગ્રીતિ જો લાગિ ધુલ ગઈ, પૈંઠિ ગઈ મનમાહિં; રામ રામ પિઉ પિઉ કરે, મુખંકી સરધા નાહિં.

આ પ્રેમ તા લાગતાંની સાથે જ મનમાં એકરસ થઇને એવા તા ઊતરી ગયા છે કે રામ રામ હવે 'પિયુ પિયુ' પાકારે છે. હવે માહાના વિધાસ રહ્યો નથી.

કેબિરા પ્યાલા પ્રેમકા, અંતર લિયા લગાય; રામ રામ મેં રમિ રહા, ઔર અમલ કચા ખાય.

કળિરાએ તાે હૈયાથી પ્રેમના પ્યાલા ગટગટાવ્યાે છે, એ અફીશુના નશાે રામ રામમાં વ્યાપી રહ્યો છે. પછી હવે બીજા કાઈ નશાની જરૂર શી ?

અ સળ રસાયન મેં કિયા, પ્રેમ સમાન ન કાય;
રિત એક તન મેં સંચર, સખ તન કંચન હાય.

મેં બધાયે રસાયણ અજમાવી જોયાં, પણ પ્રેમની તાેલે તાે કાેઈજ નથી. જો રતિભાર પ્રેમ પણ દેંહમાં ઊતરે તાે આખીએ કાયા કંચનની થઈ જાય. ૨૪૪ : આધ્યાત્મિક નિષ'ધા

● રાતા માતા નામ કા, પીયા પ્રેમ અધાય; મતવાલા દીદારકા, માંગે મુક્તિ બલાય.

જેણે ધરાઇને પ્રેમરસ પીધા છે, જે અખંડ રામ નામમાં રાતા માતા છે અને જે હરિ દર્શન પામીને મસ્ત છે, તેને મુક્તિની કંઈ જ પડી નથી.

## શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર:

- કેવળ નિર્વિકાર છતાં પરખ્રદ્ધા પ્રેમમય પરાભક્તિને વશ છે.
  એ હૃદયમાં જેણે અનુભવ કર્યો છે, એવી જ્ઞાનીઓની ગુપ્ત
  શિક્ષા છે.
- પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી થતો હોય તેા પણ કરવા યાગ્ય જ છે. સરળ વાટ મળ્યા છતાં ઉપાધિના કારણથી તન્મય લક્તિ રહેતી નથી અને એકતાર સ્નેહ ઉલરાતા નથી. આથી ખેદ રહ્યા કરે છે.
- ઍક પુરાણ પુરૂષ અને પુરાણ પુરૂષની પ્રેમ સંપત્તિ વિના અમને કઈ ગમતું નથી; અમને કાઈ પદાર્થમાં રૂચિ માત્ર રહી નથી. કંઈ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી. વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી. જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેતી નથી; કાઈ શત્રુ–મિત્રમાં ભેંદ ભાવ રહ્યો નથી અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ.
- અખંડ પ્રેમ ખુમારી જેવી પ્રવહુવી જોઇએ તેવી પ્રવહુતી

પ્રેમ સંબંધી વચનામૃત : ૨૪૫

- નથી, એમ જાણીએ છીએ. આમ કરવાથી તે અખંડ ખુમારી પ્રવહે એમ નિશ્ચળપણે જાણીએ છીએ.
- અખંડ એવા હિરિસ્સ પરમપ્રેમે અખંડપણે અનુલવતાં હજુ કચાંથી આવડે? અને જ્યાં સુધી તેમ નહીં થાય ત્યાં સુધી અમને જગતમાંની વસ્તુનું એક અશુ પણ ગમવું નથી....

## સ્વામી શિવાન દજ :

- ઇધર પ્રેમ છે અને પ્રેમ ઇધર છે. પ્રેમ આનંદમાં મળી જાય છે. પ્રેમ જ આ વિધ્ધમાં સર્વ પ્રાણીઓનું ભરણપાષણ કરે છે. પ્રેમ જ માનવીને પ્રદ્ધાત્વનું પરમપદ પ્રાપ્ત કરાવે છે. પ્રેમ તા આત્મજ્ઞાનરૂપી મહેલની ચાવી છે. ક્રિયાન્મકરૂપે પ્રેમ એ જ સેવા અથવા દાન છે. પૃૃૃં પ્રેમ એ જ સત્, ચિત્ત, આનંદ છે.
- હૃદયની સરળતા, શ્રહા અને પવિત્રતા હશે તો ભક્તિ દ્વારા ભગવાનને પામવા મુશ્કેલ નથી અને એના જેવી જીવનમાં ખીજી મધુરતા પણ નથી.

# રામકૃષ્ણ પરમહંસ:

- જ્યારે પ્રભુ પ્રત્યેના પ્રેમ ભક્તમાં જાગૃત થાય છે ત્યારે પ્રભુ તેના આત્માને પાતા પ્રત્યે લાહેરાંબક માફક આકર્ષે છે.
- ▶ પ્રભુ આ ચર્મ ચક્ષુથી જોઈ શકાતા નથી. આધ્યાત્મિક આરાધક જ્યારે પ્રભુપ્રેમમાં લીન થાય છે ત્યારે પ્રેમમય સૃક્ષ્મ શરીર, પ્રેમમય સૃક્ષ્મ ચક્ષુ, પ્રેમમય સૃક્ષ્મ કર્ણ વગેરે પ્રાપ્ત થાય

## ૨૪૬ : આધ્યાત્મિક નિર્ભધો

- છે અને તેને લીધે તે પ્રભુને જોઇ શકે છે ને તેના દિબ્ય ધ્વનિ સાંભળી શકે છે.
- સૂક્ષ્મ દેહમાં રહેલ પ્રેમમય આત્મા પ્રભુ સાથે વાતો કરે છે અને પ્રભુના સાક્ષાત્કાર પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૪ પ્રેમના ફળરૂપે પ્રભુપ્રેમીના દેહ, હૃદય ને આત્મા વિશુદ્ધ થઈ પવિત્રતાને પામે છે.
- 💽 પ્રલુપ્રેમના એ ઉત્તમ લક્ષણાે છે.
  - તે જગતની વિસ્મૃતિ કરાવે છે. પ્રભુ પ્રત્યેના ગાઢ પ્રેમમાં દુન્યવી વસ્તુઓ વિલય પામે છે, અર્થાત્ દેષ્ટિ-ગાચર થતી નથી.
  - જે પાતાને અત્યંત પ્રિય છે એવા દેહ પ્રત્યેના મમત્વન ભાવ અર્થાત્ મારાપણું છૂટી જાય છે અને દેહાત્મખુદ્ધિ ટળી જાય છે.
- એ મા! મને તારા પ્રેમમાં મસ્ત કરી દે. જ્ઞાન ને તર્ક કરવાની મને શી જરૂર છે? તારા પ્રેમ પીયૂષમાં મને તરબાળ કરી દે.
- આ જગતને વિષે આનંદ અર્થે કેટલાક હસે છે, કેટલાક રહે છે ને કેટલાક નૃત્ય કરે છે. જિસસ, ખુદ્ધ, માેઝીઝ ગૌરાંગ વગેરે તારા પ્રેમ પીયૂષમાં ચકચૂર બન્યા હતા તો હે મા! તેઓની સુખપ્રદ હરાળમાં બેસીને આવું પરમ સુખ પ્રાપ્ત કરવા હું કચારે ભાગ્યશાળી થઈશ ?

## સ્વામી વિવેકાન દ :

- મેંમ બીજા પાસેથી કંઈ મેળવવાની ઇચ્છા કરતા નથી. તે તો સદા આપવાની વૃત્તિવાળા છે.
- પ્રેમ છે ત્યાં ભય નથી, પ્રેમ સર્વ દાષની નિવૃત્તિ કરે છે.
- Уભુના ડર રાખવા ત્યાંથી ધમ'ના આરંભ થાય છે અને પ્રભુમાં પૂર્ણું પ્રેમ કરવા ત્યાં ધમ'ની પૂર્ણતા ઢાઇ મૌનતા છે.

# માતાજી ( પાંડીચેરી )

પ્રેમ એ વિશ્વની મહાન શક્તિઓ માંની એક છે. એ શક્તિ સ્વનિલ કે, અને જે વ્યક્તિઓ દ્વારા તે આવિર્ભાવ પામે છે ત્યાં તે સ્વત ત્રપણે કાર્ય કરે છે.

પ્રેમની શક્તિ વિશ્વવ્યાપી છે; માટે તે અચેતન છે એવા એના અર્થ નથી. ઊલડું એ શક્તિ પરમ ચેતનામય અને જ્ઞાનયુક્ત હોય છે.

પ્રેમના મૂળ સનાતન તત્ત્વમાં આસક્તિ, વાસના, સ્વામિત્વની ભૂખ, આત્મ પરાયણ લાેલુપતા એ બધાંમાંનું કાંઇ હાેતું નથી.

પ્રેમ પાતાના વિશુદ્ધ રૂપમાં, મનુષ્યના અંતરાત્માની ભગવાન સાથે મિલનની ઝંખનારૂપજ હેાય છે. એ ઝંખના નિરપેક્ષ હાય છે, કાેઇ પણ ગણતરીથી પર હાેય છે.

પ્રેમના દૈવી સ્પર્શાથી તેનામાં રહેલાં બધાં ઉદાત્ત અને સુંદર તત્ત્વા જાગૃત બને છે, વિસ્તાર યામે છે. ૨૪૮ : અષ્યાત્મક નિવધો

પ્રેમના મૂળ સ્વરૂપ પ્રત્યે અને તેના સત્ય પ્રત્યે જેનું અંતર ખુલ્લું નહિ થયું હાય, તે ભગવાનની સમીપ નહિ જઈ શકે. જ્ઞાન માર્ગના અનુયાયીએ પણ એક એવી ભૂમિકા ઉપર આવીને અટકે છે કે જ્યાંથી આગળ ગતિ કરવા માટે તેમણે પ્રેમની ભૂમિકામાં પણ પ્રવેશ કરવાના રહે છે.

### પ્રભુ ભક્ત :

- જેમ રાગ કરવાથી રાગ વધે છે, દ્રેષ કરવાથી દ્રેષ વધે છે, કોધ કરવાથી ક્રોધ વધે છે, અભિમાન કરવાથી અભિમાન વધે છે, માયા કપડ કરવાથી માયા કપડ વધે છે, ઇર્ષ્યા કરવાથી ઇર્ષ્યા વધે છે, લેાભ કરવાથી લેાભ વધે છે, તેમ જ પ્રેમ કરવાથી પ્રેમ વધે છે, પ્રેમની દોરી સુદઢ ને મજ્યુત થાય છે અને પ્રેમ ઉત્તરાત્તર વિકાસ પામીને પૂર્ણતા સુધી પહોંચે છે.
- પ્રભુપ્રેમથી આત્મજ્ઞાન પમાય છે, આત્મજ્ઞાન એ જ સર્વ શ્રેષ્ઠ પ્રકાશ છે, આત્મામાં લીન રહેવું એ પરમપવિત્ર તીર્થ છે, તેમાં જ પરમ સુખને શાંતિ સમાયેલાં છે.
- પ્રેમ એ દિવ્ય આનંદના અરા છે. શાશ્વત આત્મશાંતિના દ્વત છે. પ્રેમના અપૂર્વ સાધનથી પૂર્ણતા પામી સ્વરૂપની પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધતામાં લીન થવાય છે.

- હર્ષ શું હોત જીવનમાં ને હર્ષ શું હોત મરણમાં જો પ્રેમના રંગથી ના રંગાયુ હોત હૃદય આ.
- પ્રેમ મૂર્તિ પ્રભુ સ્વરૂપ પુરુષના પવિત્ર દર્શ નથી હુદયના તાર ઝાંઝાં ઉઠે અથવા ઉદ્ઘસિત ભાવથી રામાંચ અનુભવાય તા સમજવું કે અનાદિની માહમાયા દેવીની સામે રાંધેદાને પડવા કરૂણામૂર્તિ ભક્તિદેવી તૈયાર થઈ રહી છે.

\* \* \*

तेજ પુરુષના વારંવારના દર્શ નથી તેમની મીઠી સમૃતિ આવ્યા કરે અને તેને લઇને જો હૃદયમાં પ્રેમ મંદીરના દ્વાર ખુદ્ધા થતા જણાય અને માંહે તેજ પ્રકાશના દર્શન થાય તેા માનવું કે માયાદેવીની અનાદિની પકડ શિથિલ થઇ રહી છે તથા પ્રેમમૂર્તિ પ્રભુના ચરણમાં જવા માટે તેની પ્રાપ્તિના માર્ગ ભક્તિદેવીની કૃપાથી સલભ બન્યા છે.

\* \*

તેજ પુરુષના પવિત્ર અને ઉપકારી સમાગમ યાગના ખળથી જો હૃદયના પ્રેમમ દિરમાં કમલાસન પર વિરાજત પ્રેમમૂર્તિ પ્રભુના દર્શન થાય તા નિશ્ચયથી જાણવું કે માહ-રાજાના રાજ્યના કિલ્લામાં તીરાડા પડવાના મંગલ આરંભ થયા છે અને તે કિલ્લો તૂડુ તૂડુ થઈ રહ્યો છે, અથવા

## ૨૫૦ : આધ્યાત્મિક નિવ્યંધા

ભક્તિદેવીની પ્રભાવના વધતી જાય છે તેમ તેમ ભક્તના હૃદયમાં જગતની વિસ્મૃતિ વધતી જાય છે અને સત્ના ચરણમાં રહેવાની વૃત્તિ અતિ અતિ દઢ થતી સ્પષ્ટ જોવા મળે છે.

\* \*

પ્રેમના સ્પર્શ વિના સ્વરુપતું લક્ષ થતું નથી, પ્રેમની આંખ વિના તત્ત્વનું દર્શન થતું નથી, પ્રેમના પુષ્પ વિના પવિત્રતા પાંગરતી નથી, પ્રેમના પ્રાણ વિના અપં ણતા ધબકતી નથી, પ્રેમપીયૂષનાં પાન વિના અજરામર થવાતું નથી, પ્રેમની પાંખ વિના અંનતના આરે જવાતું નથી, પ્રેમનાં આલિંગન વિના પૂર્ણતા પમાતી નથી, પ્રેમની વૃદ્ધિ વિના શુદ્ધિ ને સિદ્ધિ થતી નથી, માટે દ્ધે પ્રેમસ્વરૂપ પ્રભુ!

હું તારી પ્રેમસમાધિમાં પ્રવેશી બાહ્યનું ભૂલી જઉં, તારી પ્રેમસરિતામાં શાંતિથી તર્યા કર્ં, તારા પ્રેમઝૂલામાં સદાય ઝૂલ્યા કર્રં, તારા પ્રેમની મસ્તીમાં મસ્ત રહ્યા કર્રં,

તારા નિમ'ળ પ્રેમમાં કેવળ તરબાળ રહું, એવું બળ આપજે, એવી કૃપા કરજે.

卐

# 

God is love and anyone who lives in love is living with God and God is living in him,

ઇશ્વર એ પ્રેમ છે અને જે કાેઈ પ્રેમમય જીવન જીવે છે તે પ્રભુની સાથે જ રહે છે અને પ્રભુ તેનામાં વાસ કરીને રહે છે.

–સેઇન્ટ જહાેન

Love is very patient and kind, never jealous or envious, never boastful or proud, never haughty or selfish or rude. Love does not demand its own way. It is not irritable or touchy. It rejoices whenever Truth wins out.

પ્રેમ ધૈર્યવંત ને દયાળુ છે. તેનામાં ઇર્ષ્યા કે અસૂયા નથી. તે કહી અભિમાન કરતા નથી કે અડાઇ મારતા નથી. પ્રેમ કયારેય પણ ગરમ સ્વભાવવાળા નથી, સ્વાર્થી નથી તેમ ઉદ્ધત પણ નથી. તે પાતાને જ અનુકૂળ એવી માગણી કરતા નથી, પ્રેમ ક્રોધ કે ચીડીયાપણાને વશ થતા નથી. સત્યના જય થાય છે ત્યારે પ્રેમ આનંદ મગ્ન થાય છે.

–સેઇન્ટ પાેલ

૨૫૨ : આષ્યાત્મક નિળધો

The Lord asks only two things of us:

love for His Majesty and love for our neighbour If we attain these two virtues perfectly we are doing His will and so shall be united with Him.

May His Majesty be pleased to give us grace so that we may deserve to reach this state, as it is in our power to do If we wish.

સંત પુરૂષ આપણી પાસેથી બે ભાવની અપેક્ષા રાખે છે:

૧ પ્રભુ પ્રત્યેના પ્રેમ

ર માનવ પ્રત્યેના પ્રેમ.

જો આપણે આ બે ગુણેને પૂર્ણપણે પ્રાપ્ત કરી શકીએ તે આપણે પ્રભુની ઇચ્છાનુસાર વર્તી'એ છીએ એમ માની શકીએ અને તેના પરિણામે આપણી તેમની સાથે એકરૂપતા થશે.

પ્રભુની આપણા ઉપર એવી કૃપા વરસા કે જેથી કરીને આ ગુણુંાની પ્રાપ્તિ માટેની ચાેગ્યતા આપણે મેળવી શકીએ. જે તેના માટેની અભિલાષા સેવવામાં આવે તાે તેની પ્રાપ્તિ થવી એ આપણા ઢાથની વાત છે.

Love is never idle, so failure to advance would be a very bad sign.

પ્રેમ એ કચારેય પ્રમાદી રહી શકતા નથી (અર્થાત્ પ્રેમ વિકાસના સ્વભાવવાળા છે) તેથી તેના વિકાસમાં નિષ્ફળતા દ્વાવી એ એક અતિ ખરાબ નિશાની છે.

-St. Teresa of Avila

પ્રેમ પ્રશ્વસ્તિરૂપ અવતરણા : ૨૫૩

પ્રેમ સાક્ષાત્ ભગવાનનું મધુરતમ સુંદરતમ રૂપ છે, સત્ય છે, શિવ છે.

જ્યાં સુધી આત્મા પરમાત્માને પ્રેમથી વશ કરતાે નથી ત્યાં સુધી સ્થાયી શાંતિ મળી શકતી નથી.

–આંકાલ રંગ નાયકી

Take away love and our earth is a tomb.

પૃથ્વી પરથી પ્રેમને હુઠાવી લેંા અને તે એક કળર બની જશે.

— રાેબર્ટ બ્રાઉનીંગ

Love is of all the passions the strongest, for it attacks simultaneously the head, the heart and the senses.

તમામ પ્રખળ લાગણીઓમાં પ્રેમ સહુથી ખળવાન છે, કેમકે તે એક સાથે મગજ, હુદય અને ઇન્દ્રિયા ઉપર આક્રમણ કરે છે (અને તેમને પાતાને વશ કરે છે.)

—વાેલટેઅર

There is nothing holier in this life of ours, than the first consciousness of love, the first fluttering of its silken wings.

પ્રેમના ઉદ્દેશવની પ્રથમ સ્પષ્ટ જાણુ સિવાય તથા તેની મુલાયમ પાંખાના પ્રથમ ચેતનવંતા ફડફડવા સિવાય આપણા જીવનમાં બીજું કંઇ વધુ પવિત્ર નથી.

—લાંગફેલા.

૨૫૪ : આધ્યાત્મિક નિવ'ધા

Prema means oblivion of the body Senses and Surroundings and at the same time the experience of Nirvikalpa Samadhi.

પ્રેમ દેહ, ઇન્દ્રિયા અને સંજોગાનું વિસ્મરણ કરાવે છે અને સાથે સાથે તે નિર્વિકલ્પ સમાધિની અનુભૂતિ કરાવે છે.

--- अज्ञात

What's Love? It's Natures' Treasure
'tis the Storehouse of her Joys;
'tis the Highest Heaven of Pleasure.
'tis a Bliss that never cloys.

પ્રેમ શું છે ? પ્રેમ એ કુદરતના અમૂલ્ય ખજાના છે. પ્રેમ એ પરમાન દના નિધિ છે. પ્રેમ એ ઊચામાં ઊચું સ્વર્ગીય સુખ છે.

પ્રેમ એવું પરમ સુખ છે કે જેનું અત્યાંતપણું કદી મર્યાદિત થતું નથી.

-Thomas Chatterton

Love is the Star of Poetry.

Love is the Heart of Life.

And who has completed the Song of Love

Has achieved eternity.

પ્રેમ એ કવિતા દેવીના ચમકતા તારા છે,

प्रेम प्रशस्तिइप व्यवतरश्चाः २५५

પ્રેમ એ જીવનનું ઉત્તમ હાર્દ છે, અને જેઓએ પ્રેમનું સંગીત સંપૂર્ણ પણે ગાયું છે તેઓ અક્ષયપદને પામ્યા છે.

-Friedrich Rueckert

" Love lends a Precious sceing to the Soul." પ્રેમ જીવને દિબ્ય ચક્ષુ આપે છે.

<u>— અज्ञात</u>

The English word for Prema is love. The letters comprising the word love are of great significance for They reveal the means to the realisation of the soul and also its full perfection, purity and Peacefulness.

### L Stands for Longing

Longing for the liberation of the soul from outside bondage and also for the right experienced teacher for his help in destroying the bondage in toto. This obviously means true and selfless love for such a kind and gracious teacher.

#### O Stands for Obedience

obedience to the will and command of the teacher with whole heart and mind and soul without any reservation. It means complete self surrender: this will result automatically through the quality of sincere love for the Teacher. No special strenous

### ૨૫૬ : આ ખ્યાત્મિક નિળ'ધો

effort will be needed if one is sincere, anxious and upright in his loving.

### V Stands for Victory

Victory over Self-delusion, infatuation, feelings of attachment and aversion, affection for the nearest and dearest friends and relations. In short victory over all that bind the naturally pure soul. Please remember love and affection mean quite differently, affection binds the soul with the rounds of a chord of karmas; while love in its progressive rise loosens and annihilates the knots of the chord of karmas and frees the soul. It clearly means with true love and careful obedience all victory comes to hand.

### E Stands for Emancipation

Emancipation of the soul from the beginningless bondage is the final result of love, obedience and victory. It is quite easy to follow this logical reasoning. And emancipation means Emergence of the extreme purity and the absolute bliss of the soul.

### -PRABHU BHAKTA

Love is the elixir for eternal living, Where only supreme bliss is reigning. Faith is an approach to the cup of elixir, Ever filled with a fluid divinely super.

### प्रेम प्रशस्तिइप व्यवतर्थाः र ५७

Obedience is the drinking and the taste of the elixir that burns the inner waste.

Love is a way to reach the holy temple Wherein resides the Self single and simple.

Faith is the belief and assurance Of the Truth and its sole experience. Obedience is the step leading one To the seat of ever brightening Sun. Love is an anchor to which is fixed The Ship of Soul, pure and unmixed: Faith is a rope thicker and stronger Attached both to the Ship and anchor. Obedience is journeying over the rope To the place of Soul when all else elope. Love is a tiny but all powerful boat Over the waters of the sea and affoat: Therein sits a lover with his Sight Kept steady on Master's eye, So bright. Faith is a tiny but all powerful seat Removing all doubts and all deceit: The lover is a lover of faith all true So armed, he has a right to go all through. Obedience is an implement called oars. The lover holds them in hands with force Love and faith provide mysterious energy

### ૨૫૮ : આ આ ત્મિક નિષ્ધી

Propelling Oars to cross the sea with safety.

Love is a guiding star to Eternity,

Faith is a promise to embrace Purity;

Obedience is an award of priceless Unity.

Love presupposes a variety of conditions,

Love demands and commands true actions;

Love impels and compels worthy thinking,

Love blooms rediantly on all sacrificing.

On the altar of sweet nectarsome love,

Sacrifice all thoughts of here and above;

Put material prestige, power and money,

In the burning fire and be free from agony.

-PRABHU BHAKTA



# અન્ય આધ્યાત્મિક પ્રકાશના

શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર

વિવેચક: ભાગીલાલ ગિ. શેઠ

ભક્તિમાર્ગ તું રહસ્ય

લેખક : ભાગીલાલ ગિ. શેઠ

નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય

વિવેચક : ભાગીલાલ ગિ. શેઠ

સમાધિ મરણ

લેખક–સંપાદક : ભાેગીલાલ ગિ. શેઠ

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધ્યાત્મ જ્ઞાનકાષ

સંપાદક : ભાેગીલાલ ગિ. રોઠ

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધ્યાત્મ જીવન ગાથા

હિય્પણ લખનાર : ભાગીલાલ ગિ. શેઢ

શ્રી ભક્તામર સ્તાત્ર

વિવેચન લખનાર : સરચુ આર. મહેતા

શ્રી કલ્યાણમંદિર સ્તાત્ર

વિવેચક: સરસુ આર. મહેતા

ઋણાનુખંધ

લેખક : ભાગીલાલ ગિ. શેઢ

જાતિસ્મૃતિ**ગ્રા**ન

લેખક : ભાગીલાલ ગિ. શેઠ

### ૨૬૦ : આધ્યાત્મિક નિળધો

### નાંધ :

- ૧ અધ્યાત્મ પ્રેમીએના લાભાર્થ અધાં પુસ્તકો પડતર કિંમત કરતાં ખૂબ જ એાછા ભાવે વેચવામાં આવે છે. શક્તિશાળી પુરી કિંમત આપે તો તે સ્વીકાર્ય છે.
- ર અધાં પુસ્તકોનું છાપકામ સ્વચ્છ હૈાય છે અને તેનું ખાઈન્ડીંગ ડી લક્ષ હેાય છે.
- ૩ પુસ્તકા જિજ્ઞાસુએાની પ્રિયતા જલદીથી મેળવી લેતા હાવાથી તેના સ્ટાક વહેલા ખલાસ થઈ જાય છે. માટે સીલકમાં હશે ત્યાં સુધી મળી શકશે.
- ૪ પુસ્તકા મળવા માટેનું હંમેશનું પ્રાપ્તિસ્થાન :-

એ. એમ. મહેતા એન્ડ કુાં. શરફ મેન્શન, બીજે માળે, ૩૨, પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ, **મુંબ**ઇ–૨ ફેાન : ૩૧૩૯૮૭

