॥ नमो नमो निम्मलदंसणस्स ॥

# **સ્ટીક અનુવાદ**

0

39

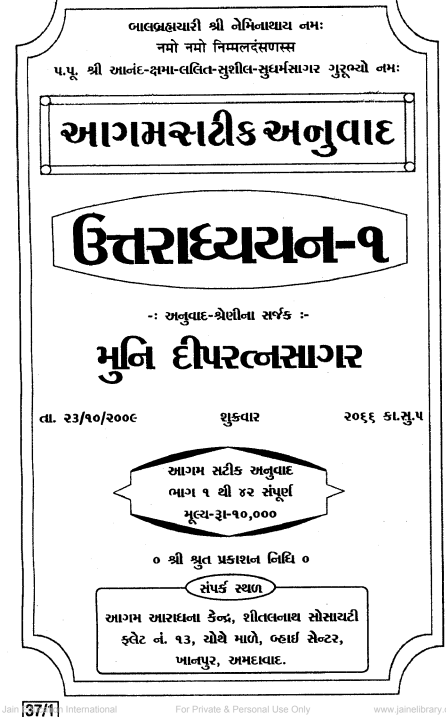
અનુવાદ શ્રેણી સર્જક –



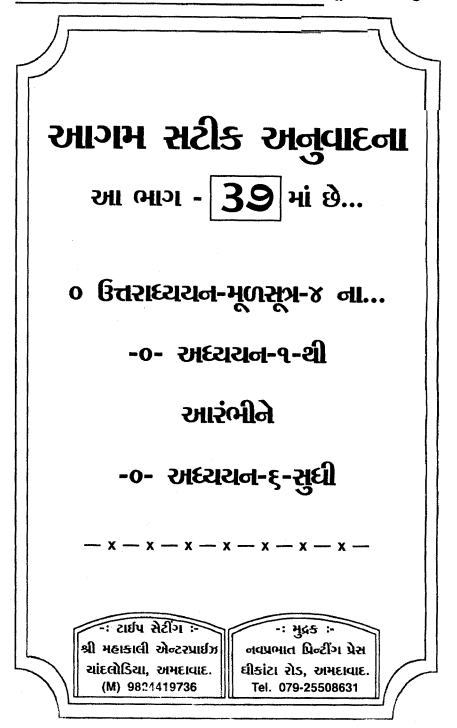
Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org



For Private & Personal Use Only



# ૦ વંદના એ મહાન આત્માને ૦

વિક્રમ સંવત-૨૦૬૧માં ફાગણસુદ-૩ નો દિવસ અને મંગલપારેખના ખાંચામાં શ્રી શાંતિનાથ પરમાત્માની વર્ષગાંઠનો પ્રસંગ, અતિભવ્ય અને ઘણી જ લાંબી રથયાત્રાના પ્રચાણની ઘડીએ, આગમોના ટીકા સહિતના અનુવાદ કરવા માટેની મનોભાવનાનું જેમના મુખેથી વચન પ્રાગટ્**ય થયું, અંતરના** આશીર્વાદ, સૂરિમંત્રથી અભિમંત્રિત વાસ ચૂર્ણનો ક્ષેપ અને ધનરાશિની જવાબદારીના યથાશક્ય સ્વીકાર સહ જેમની કાર્ય પ્રેરણાની સરવાણીમાં ભીંજાતા મારા ચિત્તે આશિર્ષ અનેરો હર્ષોલ્લાસ અનુભવ્યો. જેમની હચાતી દરમ્યાન કે હયાતી બાદ પણ, જેમના નામસ્મરણ માત્રથી આ કાર્ય વિઘ્નરહિતપણે મૂર્ત સ્વરૂપને પામ્યું, એવા...

# **પૂજરા આચાર્ચશ્રી ઝડરાકરાંદ્રસૂરીશ્વરજી મ**૰ ના ચરષ ક્મળમાં સાદર કોટીશઃ વંદના

0

0

.

# ૦ કેમ ભૂલાય એ ગુરૂદેવને પણ ? ૦

0

0

•

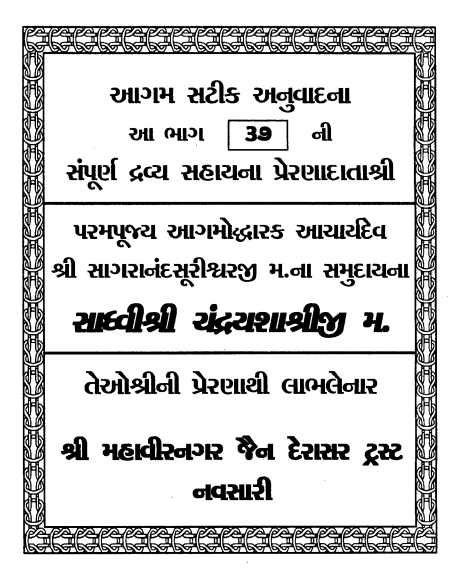
ચારિત્ર પ્રતિ અંતરંગ પ્રીતિથી યુક્ત, અનેક આત્માઓને પ્રવ્રજ્યા માર્ગે પ્રયાણ કરાવનાર, સંયમમૂર્તિ, પ્રતિ વર્ષ ઉપદાન તપ વડે શ્રાવકઘર્મના દીક્ષા દાતા, શારીરિક સમસ્યાઓ વચ્ચે પણ બંને શાશ્વતી ઓળીની આરાધનાને ન યૂકનારા, સાગર સમુદાયમાં ગચ્છાધિપતિ પદને શોભાવનારા અને સમર્થ શિષ્ય પરિવારયુક્ત એવા મહાન વિભૂતિરત<del>્ન-</del>

# પૂજ્ય આચાર્યશ્રી દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજી મ

જેમના આજીવન અંતેવાસી, શાસનપ્રભાવક

# પૂજ્ય આચાર્યશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.સા.

જેમણે આ અનુવાદ કાર્ય માટે ઘણાં વર્ષો પૂર્વે પ્રેરણા કરેલી <u>અને આ કાર્ય સાધંત પાર પહોંચાડવા માટે વિપુલ ધનરાશિ મોકલાવી.</u> ઉક્ત બંને આચાર્ય ભગવંતોની અસીમ કૃપા અને તેઓ દ્વારા પ્રેરિત સંધો થકી થયેલ ધનવર્ષાના બળે પ્રસ્તુત કાર્ય મૂર્તસ્વરૂપ પામ્યું.



# अनुहान हाता

આગમ સટીક અનુવાદના કોઈ એક ભાગના સંપૂર્ણ સહાયદાતા

સચ્ચારિત્ર ચુડામણી પૂજ્ય ગચ્છાધિપતિ સ્વ૰ આચાર્યદેવ

શ્રીમદ્ દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજીના આજીવન અંતેવાસી

સદ્ગુણાનુરાગી પૂજ્ય આબ્દેવશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.ની

જ્ઞાનઅનુમોદક પ્રેરણાથી પ્રેરિત

શ્રી અઠવાલાઇન્સ જૈન શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંઘ

તથા શ્રી શેઠ ફૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી ટ્રસ્ટ, સુરત.

૧૬ ભાગોના સંપૂર્ણ સહાયક થયેલ છે.

પરમપૂજ્ય સરળ સ્વભાવી, ભદ્રિક પરિણામી, શ્રુતાનુરાગી સ્વ૰ આચાર્યદેવશ્રી વિજય ઝડચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ની

> પુનિત પ્રેરણાથી **૧૦ ભાગો માટે** નીચેના સંઘો સહાયક થયા છે.

(૧) શ્રી મંગલપારેખનો ખાંચો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ બે ભાગ.
(૨) શ્રી ભાવનગર જૈન શે૰મૂ.પૂ. સંઘ, ભાવનગર બે ભાગ.
(૩) શ્રી આદિનાથ જૈન શે૰ મૂ.પૂ. સંઘ, નવસારી બે ભાગ.
(૩) શ્રી ગરિરાજ સોસાચટી આદિનાથ જૈન સંઘ, બોટાદ બે ભાગ.
(૫) શ્રી જૈન શે૰ મૂ.પૂ. તપાગચ્છ સંઘ, બોટાદ એક ભાગ.
(૬) શ્રી પાર્શભક્તિધામ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ, તણસા એક ભાગ.

[પરમપૂજ્ય આચાયદિવ શ્રી ઝડચકર્ચદ્રસૂરીશ્વરજીની પ્રેરણાથી તેમના સમુદાયવર્તી શ્રમણીવર્યાઓ તરફથી પ્રાપ્ત સહાયની નોંધ આગળ છે.] સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી વૈયાવચ્ચ પરાયણ **પંન્યાસ પ્રવર** શ્રી **વજસેનવિજયજી મ.સા.**ની પ્રે૨ણાથી એક ભાગ-શ્રી હાલારતીર્થ આરાધના ધામ, વડાલિયા, સીંહણ, તરફથી

આગમ સટીક અનુવાદ શ્રેણીના સર્જક **મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજી**ની પ્રેરણાથી આ બે દાતાઓએ મળીને એક ભાગ માટે સહાય કરી છે. (૧) શ્રી જૈન શે૰ મૂર્તિ૰ સંઘ, થાનગટ (૨) શાહ હંજારીમલજી ભૂરમલજી, કર્નૂલ.

પૂ૰પૂ૰ કિચારૂચિવંત, પ્રભાવક, આદેચ નામકર્મઘર સ્વર્ગસ્થ આચારદિવ શ્રીમદ્વિજય ઋચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજીથી પ્રેરિત પુન્ચવંતી શ્રમભીવર્યાઓની પ્રેરભાથી પ્રાપ્ત અનુદાનો

- ૧- વર્ધમાન તપોનિધિ આચાયદિવ શ્રીમદ્**વિજય ભક્તિસૂરીશ્વરજી** સમુદાયવર્તી મિલનસાર **સાધ્વીશ્રી સૌમ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ત્રણ ભાગો માટેની દ્રવ્ય સહાય પ્રાપ્ત થઇ છે, તે આ પ્રમાણે–
  - (૧) શ્રી કારેલીબાગ, શે૦મૂ૦પૂ૦ જૈનસંઘ, વડોદરા.
  - (૨) શ્રી કારેલીબાગ, જૈન સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, વડોદરા.
  - (3) શ્રી ભગવાન નગરનો ટેકરો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ.
- ૨- સુવિશાળ પરિવારયુક્તા **સાધ્વીશ્રી ભાવપૂર્ણાશ્રીજી મ**∘ની પ્રેરણાથી ''શ્રી ક્ષેત્રપાલ ભક્તિ ટ્રસ્ટ'' - નવસારી તરફથી.
- 3- વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજ્ય આચાયદેવશ્રી ભક્તિસૂરીશ્વરજી મ૰ ના સમુદાયવર્તી પ.પૂ. સાધ્વીશ્રી ધ્યાનરસાશ્રીજી તથા સાધ્વીશ્રી પ્રકુલ્લિતાશ્રીજીની પ્રેરણાથી -

''શ્રી માંગરોળ જૈન શે૰ તપ૰ સંઘ, માંગરોળ - તરફથી.

૪- પરમપૂજ્યા જયશ્રીજી-લાવણ્યશ્રીજી મ₀ના પરિવારવર્તીની **સાદવીશ્રી સત્થાનંદશ્રીજી મ.સા.**ની પુનિત પ્રેરણાથી ''શ્રી ગાંધીનગર જૈન સંઘ, બેંગલોર - તરફથી.''

પ- પરમપૂજ્ય કિયારૂચીવંત આ∘દેવશ્રી ભક્તિસૂરીશ્વરજી મ∘ના સમુદાયવર્તી **શ્રમણીવર્યા મોક્ષનંદિતાશ્રીજી** મ∘ની પ્રેરણાથી ''શ્રી વલ્લભનગર જૈન શ્રે∘મૂ૰પૂ૰ સંઘ, વલ્લભનગર, ઈન્દીર

પરમપૂજ્ય આગમોદ્ધારક, સામાચારી સંરક્ષક, બહુશ્રુત આચાર્યદેવ આનંદસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી શ્રુત અનુરાગીભી શ્રમભીવર્યાઓની પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત સહાયો.

- (૧) પરમપૂજ્યા નીડરવક્તા **સાધ્વીશ્રી ચંદ્રયશાશ્રીજી મ**્બ્થી પ્રેરિત -૧- શ્રી ત્રિલોકપદ્મ ચિંતામણિધામ જેન સંઘ, અંધેરી, મુંબઈ.
- -૨- શ્રી મહાવીરનગર જેન દહેરાસરજી ટ્રસ્ટ, નવસારી.
- (૨) અપ્રતિમ વૈયાવૃત્ત્યકારિકા ૫.પૂ. મલય-પ્રગુણાશ્રીજી મ૰ના શિષ્યા સુસંવાદી પરિવારચુક્તા **સાધ્વીશ્રી પ્રશમશીલાશ્રીજી** મ૦ના શ્રુતાનુરાગી શિષ્યા સા૦શ્રી પ્રશમરત્નાશ્રીજીની પ્રેરણાથી-''શ્રી શ્વેતાંબર જૈન તપાગચ્છ સંઘ,'' વાંકાનેર.

(૩) પરમપૂજ્યા માતૃહૃદયા **સાધ્વીશ્રી અમિતગુણાશ્રીજી** મ.ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી આદિનાથ જૈન શ્વે૰ સંઘ,'' ભોપાલ.

(૪) પરમપૂજ્યા વર્ધમાનતપસાધિકા, શતાવધાની **સાધ્વીશ્રી અમિત-**ગુણાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી-૧૦૦ ઓળીની પૂર્ણાઢૂતિ નિમિત્તે ''કરચેલીચા જૈન શ્વે૰ મહાજન પેઢી,'' કરચેલીચા, સુરત.

(૫) શ્રમણીવર્યા ભક્તિરસિક પૂજ્ય મલયાશ્રીજી મ૰ના વ્યવરદક્ષ શિષ્યા સાધ્વીશ્રી હિતજ્ઞાશ્રીજ મ૰ની પ્રેરણાથી ''શ્રી જૈન મરચન્ટ સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, અમદાવાદ. (૬) પરમપુજ્યા મલય-કૈવલ્ય-ભવ્યાનંદશ્રીજી મ૦ના સુવિનિતા મિષ્ટ ભાષી, તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ''સર્વોદય પાર્શનાથ ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' મુંબઈ આગમ-સટીક અનુવાદ સહાચકો (૧) પ.પૂ. ભગવતીજી દેશનાદક્ષ **આ૦દેવશ્રી નરદેવસાગરસૂરિજી મ**૦સા૦ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ,'' જામનગર. (૨) વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજ્ય આંદેવ શ્રી વિજય પ્રભાકરસૂરીશ્વરજી મ૦ ની પ્રેરણાથી – ''અભિનવ જૈન શે૦મૂ૦પૂ૦ સંઘ,'' અમદાવાદ. (3) શ્રુતસંશોધનરસિક પૂજ્ય **આબ્દેવશ્રી મુનિચંદ્રસૂરિંજી મ**બ્ની પ્રેરણાથી – ''શ્રી વિજયભદ્ર ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' ભીલડીયાજી. (૪) પ.પુ. જયલાવણ્યશ્રીજી મન્સાન્ના સુશિષ્યા **સાન્ સૂર્યપ્રભાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી – ''શ્રી ભગવતી નગર ઉપાશ્રયની બહેનો,'' અમદાવાદ. (૫) પરમપૂજ્યા વરધર્માશ્રીજી મ૦ના શિષ્યા તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી** પ્રીતિધર્માશ્રીજ મુબ્લી પાવન પ્રેરણાથી. - (૧) શ્રી પાર્શભક્તિ શે૰મૂ૰પૂ૰ જૈનસંઘ, ડોંબીવલી. - (૨) શ્રી રાજાજી રોડ શેન્મૂન્પૂન્ તપાન્ જૈન સંઘ, ડોંબીવલી. (દ) સ્વનામધન્યા **શ્રમભીવર્યાશ્રી સૌમ્યગુભાશ્રીજી મ**બ્ની પ્રેરભાથી.

''શ્રી પરમ આનંદ શ્રે૦મૂ૦પૂ૦ જૈનસંઘ,'' પાલડી, અમદાવાદ.

મુનિ દીપરત્નસાગરજી દ્વારા પ્રકાશિત સાહિત્ય-એક ઝલક કુલ પ્રકાશનોનો અંક-૩૦૧

## १-आगमसुत्ताणि-मूलं ४८-प्रडाशनो

આ સંપુટમાં મૂળ આગમો છે. જેમાં ૪૫ આગમો ૪૫ અલગ-અલગ પુસ્તકોમાં મુદ્રિત કરાવાચેલ છે. ચાર વૈકલ્પિક આગમો પણ તેમાં સમાવાઈ ગયેલ છે. એ રીતે ૪૫ + ૪ કુલ (૪૯) આગમોનું આ સંપુટમાં સંપાદન છે. તેમજ પ્રત્યેક સૂત્રને અંતે પૂજ્ય સાગરાનંદસૂરિશ્વરજી સંપાદિત આગમો તથા તેની વૃત્તિના અંકો પણ ટાંક્યા છે.

અમારા આ પ્રકાશનમાં શ્રુતસ્કંધ, શતક/અધ્યયન/વક્ષસ્કાર/પદ, પ્રતિપત્તિ, ઉદ્દેશક, સૂત્ર/ગાથા આદિ સ્પષ્ટતથા જુદા નજરે પડે તેવી વિશિષ્ટ મુદ્રભક્લાને પ્રયોજેલ છે. પુસ્તકો અલગ-અલગ અને નાના કદના હોવાથી વાંચન કે કંઠસ્થ કરવાની અતિ સરળતા રહે છે.

૪૫-આગમની પૂજા, પૂજન, રથયાત્રા કે શ્રી ગૌતમસ્વામી પૂજનાદિ માટે અલગ-અલગ પીસ્તાળીશ પુસ્તકો હોવાથી ગોઠવણી સરળ બને છે.

आगमसद्दकोसो, आगमनामकोसो, આગમવિષયદર્શન, આગમકથાનુચોગના મૂળ સંદર્ભ જોવા માટે આ પ્રકાશન વસાવવું જરૂરી જ છે. જેની કિંમત છે રૂા. ૧૫૦૦/ -દર્શન-પૂજન માટે આજીવન ઉપયોગી છે.

#### ૨. આગમ-ગુજરાતી અનુવાદ ૪<del>૦</del>-પ્રકાશનો

આપણા મૂળ આગમો અર્ધમાગદી ભાષામાં છે. જેઓ ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત છે, શાસ્ત્રીય કારણોથી આગમના અભ્યાસથી વંચિત રહ્યા છે, આગમોની વાંચના પ્રાપ્ત કરી શક્તા નથી ઈત્યાદિ કારણે આગમિક પદાર્થોનું જ્ઞાન પામી શક્યા ન હોય તેવા ભવ્યાત્માઓ શ્રી કલ્પસૂત્ર માફક સરળતાથી આગમોનું વાંચન અને બોધ પ્રાપ્ત કરી શકે, તેમજ ભવભીરુ આત્માઓ પોતાનું જીવન માર્ગાનુસાર બનાવી શકે તેવું પ્રકાશન. સાત ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૮૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પીસ્તાળીશ આગમોનો અક્ષરશઃ અનુવાદ ધરાવતા આ ''આગમદીપ'' સંપુટમાં બીજા બે વૈકલ્પિક આગમોનું ગુજરાતી પણ આપેલ જ છે.

અંદાજે ૯૦,૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણ મૂળ આગમનો આ ગુજરાતી અનુવાદ રૂા. ૨૦૦૦/-ની કિંમતે ઉપલબ્ધ થઇ શકે છે. પણ હાલ તેની એક પણ નકલ બચેલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની લોકપ્રિયતાનો પૂરાવો છે. અનેક પૂજ્યશ્રીએ આ ગુજરાતી અનુવાદનો સ્વાધ્યાયાદિ અર્થે ઉપયોગ કરેલો છે.

For Private & Personal Use Only

# ३. आगमसुत्ताणि-सटीक्रं ४९-प्रકाशनो

જેઓને મૂળ આગમો વાંચ્યા પછી તેની વિસ્તૃત સમજ મેળવવી છે. તેમાં રહેલા પદાર્થોને ઊંડાણથી અવગાહવા છે, તેમાં રહેલા તત્ત્વો આધારિત કથા, દષ્ટાંત કે દ્રવ્યાનુયોગને જાણવો છે, તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાનપિપાસુ માટેનું અમારું આ ૧૩,૦૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પથરાયેલ અને ત્રીશ ભાગોમાં વિભાજીત એવું દળદાર પ્રકાશન છે.

આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો પર પ્રાપ્ત બધી જ નિર્ચુક્તિઓ, ૩૯ આગમો પરની વૃત્તિ, શેષ આગમોની સંસ્કૃત છાચા, કેટલાંક ભાષ્યો તથા ચૂર્ણિઓ ઇત્યાદિ સર્વે વિવેચનોનો સમાવેશ કરાયેલ છે.

સૂત્રો અને ગાથાના સ્પષ્ટ અલગ વિભાજન, પ્રચુર પેરેગ્રાફસ, અધ્યયન, ઉદ્દેશક, સૂત્ર આદિની સુસ્પષ્ટ અલગ પેજ લાઈન તેમજ અમારા મૂળ અને અનુવાદિત આગમોમાં અપાયેલા ક્રમાંક મુજબના જ સૂત્ર ક્રમાંકન તથા વ્યવસ્થિત અનુક્રમણિકાને લીધે કોઈપણ પસંદિત ચોક્કસ વિષયવસ્તુ કે સમગ્ર અધ્યયનના વાંચનમાં સરળતા રહે તે રીતે આ સંપુટનું સંપાદન અને મુદ્રણ કરાયેલું છે.

આ પ્રકાશનના અભ્યાસમૂલ્ય અને સંશોધનક્ષેત્રે ઉપયોગિતા તેમજ સમગ્ર વિશ્વમાં આગમ પ્રકાશનની આવી એક જ માત્ર શ્રૃંખલા ઉપલબ્ધ હોવાને કારણે રૂા. ૧૧,૦૦૦/- મૂલ્ય હોવા છતાં તેની એક પણ નકલ સ્ટોકમાં રહેલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની મહત્તા સાબિત કરે છે.

#### ૪. આગમ-વિષય-દર્શન

આ એક એવું પ્રકાશન છે, જેમાં ૪૫-આગમોની વિશદ્રપે અનુકમણિકા અપાચેલ છે, છતાં તેના પૃષ્ઠો છે. – ૩૮૪.

પ્રત્યેક આગમના પ્રત્યેક સૂત્ર કે ગાથાના વિષયોને એ જ આગમોના સૂત્રોના કમાંકન અનુસાર, અતીવ સુસ્પષ્ટ રૂપે અને પૃથક્-પૃથક્ સ્વરૂપે અપાયેલી આ અનુકમણિકાથી તમે તમારો મનગમતો-આવશ્યક કે તમારા સંશોધન અને લેખનને અનુરૂપ વિષય સહેલાઈથી પસંદ કરી શકો છો.

ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર કરાયેલ આ અનુક્રમણિકાથી તમે અમારા અનુવાદિત આગમોમાં તો મૂળ વિષય જોઈ જ શકો છો. તદુપરાંત મૂળ આગમો કે આગમસટીકં માં પણ તમારી પસંદગીનો વિષય શોધવો આ બૃહત્ અનુક્રમ પરથી ખૂબ જ સરળ છે.

રૂા. ૪૦૦/-ની કિંમતને લક્ષમાં ન લઇ તેનું ઉપયોગિતા મૂલ્ય સમજશો.

# ५. आगमसद्दकोसो ४-प्र<del>ड</del>ाशनो

આ શબ્દકોશ - એટલે સંદર્ભસ્થળ નિર્દેશ સહિતની ''આગમ-ડીક્ષનેરી'' જેમાં તમને મળે છે મૂળ આગમમાંથી લેવાચેલા ૪૬,૦૦૦ શબ્દો અને તેના઼ ૩,૭૫,૦૦૦ જેટલા આગમ સંદર્ભો સહિત મૂળ-અર્ધમાગધી શબ્દોના સંસ્કૃત અર્થ અને ગુજરાતી એક કે વધુ અર્થો.

ચાર ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૪૦૦ જેટલા પાનાઓનો આ પુસ્તકનો સેટ મેપલીથો કાગળ, પાકુ બાઈન્ડીંગ અને આકર્ષક મુખપૃષ્ઠ તો ઘરાવે જ છે. પણ તમારે માટે તેની ઉપયોગિતા છે – ઝ થી દ પર્ચતનો કોઈપણ શબ્દ શોધવા માટે. ત્યાં ફક્ત શબ્દનો અર્થ જ જોઈને બેસી નથી રહેવાનું. પણ પીસ્તાળીશે પીસ્તાળીશ આગમોમાં આ શબ્દ જ્યાં જ્યાં વપરાચો હોચ તે-તે બધાં સ્થાનોનો નિર્દેશ પણ મળશે જ -જેના દ્વારા એક જ શબ્દ જો જુદા જુદા સંદર્ભમાં વપરાચો હશે, તો તે ભિન્ન-ભિન્ન સંદર્ભચુક્ત અર્થ કે વ્યાખ્યા પણ જાણી શકાશે.

— વળી આવા સંદર્ભો જોવા માટે તમારે જુદા જુદા પ્રકાશનોના આગમોને ફેંદવાની કોઈ જરૂર નથી. તમે માત્ર અમારું आगमसुत्ताणि — સંપુટ સાથે રાખો. તમારે ઉપયોગી શબ્દો મૂળ આગમ કે આગમ-સટીકં માં મળી જ જવાના

## ६. आगमनामकोसो

આગમ શબ્દકોશની એક પૂસ્ક ડીક્ષનેરી તે આ ''આગમ નામકોશ''. આ પ્રકાશન આગમસટીકં માં આવતા નામો (કથાઓ)ની ડીક્ષનેરી છે. આ ડીક્ષનેરીમાં કથાના પાત્રોના નામો તો કક્કાવારી ક્રમમાં આપેલા જ છે. સાથે સાથે તે પાત્રો કે નામોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય પણ છે.

તમારે મૂળ આગમ ઉપરાંત નિર્ચુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ કે વૃત્તિમાં જો આ નામ કે તે નામ સાથે સેંકડાયેલ કથા કે દેખ્ટાંત જાણવા છે તો અમારી ડીક્ષનેરીમાં તે-તે નામને અંતે નિર્દેશ કરાયેલ આગમ સંદર્ભ જોવો. આગમ સંદર્ભ જોતાં જ તમને તે સંદર્ભવાળા આગમનું નામ, પંચાંગીનો પ્રકાર અને સૂત્રક્રમ મળી જશે. જેના આધારે તમે તે કથા કે દેખ્ટાંતનો સહેલાઈથી અભ્યાસ કરી શકશો.

આ નામકોશનું મહત્ત્વ તો ત્યારે જ સમજાય જ્યારે એક જ નામ ધરાવતા એકથી વધારે પાત્રોનો અલગ-અલગ પરીચય કે જુદી જુદી કથાઓ તમને જોવા મળે. તે પણ ફક્ત રૂા. ૨૦૦/-ની કિંમતમાં.

संદर्भ मुજબ કथा जेवा माटे अमारुं आगमसुत्ताणि-सटीकं तो छे ज.

# ७. आगमसूत्र हिन्दी अनुवाद ४९-प्र<del>५</del>ाशनो

મૂળ આગમના ૯૦,૦૦૦ જેટલાં શ્લોક પ્રમાણ સાહિત્યના મૂળ પ્રકાશન પછી જેમ તેનો ગુજરાતી અનુવાદ કર્યો, તેમ હિન્દી અનુવાદ પણ કર્યો. ફર્ક એટલો જ કે આ હિન્દી અનુવાદ બાર ભાગોમાં આશરે ૩૨૦૦ જેટલા પાનાઓમાં પથરાયેલો છે. ગુજરાતી અનુવાદ કરતા ૩૦૦થી પણ વધારે પૃષ્ઠો તેમાં ઉમેરાયા છે. જે ફક્ત કદની વૃદ્ધિ જ નથી, પણ અર્થવિસ્તાર અને પેરેગ્રાફોની પ્રચૂરતા પણ ધરાવે જ છે. હિન્દીભાષી મહાત્માઓને પણ આગમના પદાર્થજ્ઞાનથી વંચિત ન રહેવું પડે

ાઢન્દામાંષા મહાત્માંગાન પશ આગમના પટાવગાનવા વાયત ન સ્ટવુ પડ તે આશચથી તૈયાર કરાચેલ આ આગમસૂત્ર હિન્દી અનુવાદ હિન્દી ભાષાની સમૃદ્ધિ અને સાહિત્ચિક મૂલ્ય તો ધરાવે જ છે. તે ગુજરાતી ભાષી આગમરસિકો અને તત્ત્વજિજ્ઞાસુઓ માટે પણ મહત્ત્વનું સંદર્ભશાસ્ત્ર બની રહ્યું છે.

રૂા. ૨૭૦૦/-નું મૂલ્ય ધરાવતા આ आगमसूत्र-हिन्दी अनुवाद માં પણ ક્રમાંકન તો મૂળ આગમ, આગમ ગુજરાતી અનુવાદ અને आगम सटीकं અનુસાર જ થયેલ છે. તેથી અભ્યાસીઓને તુલના કરવી સરળ પડે છે.

## આગમ કથાનુયોગ દ્-પ્રકાશનો

આગમ કાર્ય વિષયક આ અમારું નવમું પ્રકાશન છે. જેમાં ''કથાનુયોગ'' નામે અનુયોગની મુખ્યતા છે. આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો, આગમો પરની નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ, વૃત્તિ કે અવચૂરી એ તમામનો સમાવેશ કરી આ આગમ કથાનુચોગનું સંકલન અને ગુજરાતી અનુવાદ કરવામાં આવેલ છે. જે છ ભાગોમાં વિભાજીત છે ૨૨૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં સમાવિષ્ટ છે અને કથાઓને દશ વિભાગમાં ગોઠવેલ છે.

આ કથાનુચોગમાં તીર્થંકર, ચક્વર્તી, વાસુદેવ, બલદેવ એ ઉત્તમપુરુષો સંબંધી કથાનક કે માહિતીનો સંગ્રહ છે, શ્રમણ વિભાગમાં ગણધરો, પ્રત્યેક્બુદ્ધો, નિક્ષવો, અન્ય શ્રમણોની કથાઓ છે. તે સાથે આશરે ૯૦થી વધુ પૃષ્ઠોમાં ગોશાળાનું કથાનક તેના પૂર્વભવ, વર્તમાનભવ અને ભાવિ ભવો સહિત મૂકેલ છે. તે સિવાચ શ્રમણી કથા, શ્રાવક કથા, શ્રાવિકા કથા, અન્યતીર્થી કથા, પ્રાણી કથા, પ્રકીર્ણ કથા અને દેષ્ટાંતોના અલગ વિભાગો છે. પ્રત્યેક કથાને અંતે તેના આગમ સંદર્ભો પણ મૂકેલા છે, જેથી મૂળ માહિતી સ્રોત જોઇ શકાય. છટ્ઠા ભાગમાં અકારાદિક્રમે પ્રત્યેક કથાના નામોની ગોઠવણી અને તેની સાથે પૃષ્ઠાંક આપેલા છે, જેથી કોઇપણ કથા શોધવી અત્યંત સરળ બને છે.

આ ''આગમ કથાનુયોગ'' કેવળ કથારસિકો તથા વ્યાખ્યાતાઓ માટે અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે. જેનું મૂલ્ય માત્ર રૂા. ૧,૫૦૦/- છે. તેમજ સન-૨૦૦૪માં જ પ્રકાશિત થયેલ હોવાથી હજી સરળતાથી ઉપલબ્ધ છે.

#### ૯. આગમ મહાપૂજનવિધિ

આ એક લઘુ પુસ્તિકા છે. જેમાં પીસ્તાળીશ આગમ મહાપૂજન ભણાવવા માટેની સરળ, સ્પષ્ટ, શાસ્ત્રીય વિધિ છે. સાથે-સાથે પંડિત શ્રી રૂપવિજયજી કૃત્ ૪૫-આગમ પૂજાઓ પણ આપી દીધેલ છે. અપ્ટપ્રકારી પૂજાના અભિનવ દુઢા પણ છે. કોઇપણ વિધિકારકને સહેલાઈથી પૂજન કરાવતા ફાવે તે રીતે વિધિ સાથે સૂચનાઓનો નિર્દેશ છે. તેમજ આગમ મંડપની રચના, માંડલુ, આવશ્યક સામગ્રી, વિધિમાં પ્રત્યેક કાર્ય માટે જરૂરી એવા સહાયકોની કાર્ય વહેંચણી પણ જણાવેલ છે.

મોટા ટાઇપ, પધોની સુંદર ગોઠવણી, પ્રત્યેક પૂજન માટેનું અલગ પેજ, દરેક પૂજનને માટેની સૂચના, તે પૂજનની સાથે જ અપાચેલી હોચ તેવું આ એક માત્ર પ્રકાશન છે.

# ૧૦. આગમસૂત્ર સટી<del>ક</del> અનુવાદ ૪૮-પ્રકાશનો

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં આગમોના મૂળસૂત્રોનો અક્ષરશઃ અનુવાદ તો છે જ. સાથે સાથે આગમોની નિર્ચુક્તિ અને ટીકાનો પણ અનુવાદ કરેલ હોવાથી અમે ''સટીક અનુવાદ'' એવું નામકરણ કરેલ છે. જેમાં ૪૫ આગમો ઉપરાંત બે વૈકલ્પિક આગમો અને કલ્પ [બારસા] સૂત્રના સમાવેશથી ૪૮ પ્રકાશનો થાય છે. જેને આ સાથે અમે ૪૨-ભાગોમાં પ્રકાશિત કરેલ છે.

આ સટીક અનુવાદમાં છ છેદ સૂત્રોનો અનુવાદ માત્ર મૂળનો જ છે, તેમાં સટીક અનુવાદ નથી. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત શ્રુતરસિકો કે સ્વાધ્યાચ પ્રેમીઓને આ અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે, જેનું સંયુક્ત મૂલ્ય રૂા. ૧૦,૦૦૦/- છે, કે જે કિંમતમાં તો કોઈ ૪૫ સટીક આગમોનો અનુવાદ પણ ન કરી આપે.

આ સટીક અનુવાદ સંપુટમાં-અંગસૂત્રો, ઉપાંગ સૂત્રો અને મૂળસૂત્રોનો સંપૂર્ણ સટીક અનુવાદ છે. પયજ્ઞા સૂત્રોમાં પણ ઉપલબ્ધ ટીકાઓનો અનુવાદ કરેલો જ છે, નંદી અને અનુયોગ બંને સૂત્રોનું વર્તમાન પદ્ધતિથી સાનુવાદ વિવેચન કરેલ છે અને છેદસૂત્રો, કલ્પસૂત્ર અને કેટલાંક પયજ્ઞાઓનો મૂળનો અનુવાદ છે.

 $-\mathbf{x} - \mathbf{x} -$ 

આ હતી આગમ સંબંધી અમારા ૨૫૦ પ્રકાશનોની યાદી — x — x —

X

٩

3

🔵 આગમ સિવાયના સાહિત્ય સર્જનની ઝાંખી 🗌

(૧) વ્યાકરણ સાહિત્ય :-

٩४

૦ અભિનવ હૈમ લઘુપ્રક્રિયા ભાગ-૧ થી ૪

– મહોપાધ્યાય વિનયવિજયજી કૃત્ ''લઘુપક્રિયા'' પર સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસન અને તેની સાથે સંબંધિત અનેક સંદર્ભગ્રંથોના ઉપયોગથી તૈયાર કરાયેલો એવો આ દળદાર ગ્રંથ છે. જે કાઉન આઠ પેજમાં તૈયાર થયેલ છે. સંસ્કૃત વ્યાકરણના અભ્યાસ માટેનું આ પ્રકાશન છે. જે ગુજરાતી ભાષાના માધ્યમથી તૈયાર થયેલ છે. તેમાં મૂળસૂત્ર, તેનો અર્થ, વૃત્તિ, વૃત્ત્યર્થ, અનુવૃત્તિ, વિશેષ વિવેચન જેવા સાત વિભાગો અને પ્રયૂર પરિશિષ્ટો છે.

૦ કૃદન્તમાલા ઃ-

– આ લઘુ સર્જનમાં ૧૨૫ ધાતુઓના ૨૩ પ્રકારે થતાં ફદન્તોનું કોષ્ટક છે.

#### (૨) વ્યાખ્યાન સાહિત્ય :-

૦ અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ ભાગ-૧ થી ૩.

– આ એક સ્વતંત્ર વ્યાખ્યાનમાળા છે. ''મજ્ઞહ જિણાણં'' નામક સજ્ઝાયમાં આવતા શ્રાવકના ૩૬ કર્તવ્યો ઉપરના ૧૦૮ વ્યાખ્યાનો તેમાં ગોઠવેલા છે. પ્રત્યેક વ્યાખ્યાન માટે દશ-દશ પેજ ફાળવેલ છે. જે પ્રત્યેકમાં શ્લોક-જૈનેત્તર પ્રસંગ -સંબંધિત કર્તવ્યની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યા અને સમજ-જૈનકથા અને કર્ત્તવ્યને અનુરૂપ સ્તવનાદિ પંક્તિની સુંદર ગુંથણી છે.

૦ નવપદ-શ્રીપાલ

— શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાનરૂપે આ પુસ્તકનું સર્જન થયું છે, જેમાં નવે પદનું અલગ-અલગ વિવેચન સાથે નવ દિવસમાં શ્રીપાલચરિત્ર પણ પૂરું થાય, તે રીતે ગોઠવેલા નવ વ્યાખ્યાનોનો સમન્વય છે.

#### (३) तत्त्वाभ्यास साहित्य :-

૦ તત્ત્વાર્થસૂત્ર પ્રબોધ ટીકા-અધ્યાય-૧

૦ તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા-અધ્યાય-૧ થી ૧૦

– આ ગ્રંથમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના દશે અધ્યાયોનું અલગ-અલગ દશ પુસ્તકમાં અતિ વિસ્તૃત વિવેચન ધરાવતું દશાંગ વિવરણ છે. જેમાં સૂત્રહેતુ, મૂળસૂત્ર, સંધિરહિત સૂત્ર, સૂત્રાર્થ, શબ્દજ્ઞાન, અનુવૃત્તિ, અનેક સંદર્ભ ગ્રંથોને આધારે તૈયાર કરાયેલ અભિનવ ટીકા, સૂત્રસંદર્ભ, સૂત્રપધ, સૂત્રનિષ્કર્ષ જેવા દશ વિભાગો છે.

પ્રત્યેક અધ્યાયને અંતે સૂત્રક્રમ, અકારાદિ ક્રમ, શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ જેવા પરિશિષ્ઠો તથા દશમા અધ્યાયના પુસ્તકમાં અંતે શબ્દસૂચિ, વિષયસૂચિ, સંબંધકારિકા જેવા ઉપયોગી પરિશિષ્ઠો છે.

૦ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો.

— આ સંશોધન કક્ષાનું એક વિશિષ્ટ પુસ્તક છે. જેમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પ્રત્યેક સૂત્રનો મૂળ આગમમાંથી ઉપલબ્ધ સંદર્ભ, સંદર્ભ પાઠ, સંદર્ભ સ્થળનો ઉલ્લેખ છે. તેમજ શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદની તાલિકા અને વિશ્લેષણ છે.

(૪) આરાધના સાહિત્થ :-

૦ સમાધિમરણ :- 🛛

અંત સમયે અને ભાવિ ગતિ સુધારવા માટે મરણ સમયે ચિત્તની સમાધિ જળવાચ રહે તેવી આરાધના વિધિ, આરાધના સૂત્રો, આરાધના પધો, આરાધના પ્રસંગો વગેરે સાત વિભાગોમાં આ ગ્રંથ સર્જેલો છે.

૦ સાધુ અંતિમ આરાધના

૦ શ્રાવક અંતિમ આરાધના

સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓનો અંત સમય સુધારવા માટે નિત્ય કરવાની એવી આ આરાધના છે, મૂળ પ્રાકૃત અને સંસ્કૃતમાં ગ્રંથસ્થ થયેલ આ વિધિને સરળ ગુજરાતીમાં રજૂ કરેલ છે. પંચાંગના કદની આ પુસ્તિકા સાથે રાખવી પણ સરળ છે.

#### (५) विधि साहित्य :-

૦ દીક્ષા-યોગાદિ વિધિ

૦ વિધિ સંગ્રહ ભાગ-૧

૦ સાધુ-સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ

#### (६) पूथन साहित्य :-

૦ આગમ મહાપૂજન વિધિ-*જેની નોંધ આગમ વિભાગમાં છે.* ૦ પાર્શ્વ પદ્માવતી પૂજનવિધિ

#### (৪) ধ⁄স સંયોજન ፦

૦ ૪૫-આગમ યંત્ર

૦ વિંશતિ સ્થાનક યંત્ર

3

3

e

e

#### (૮) જિનભક્તિ સાહિત્ય :-

० चैत्यवन्दन पर्वमाला

चैत्यवन्दनसंग्रह-तीर्थजिन विशेष

- ० चैत्यवन्दन चोविसी
- ૦ ચૈત્યવંદન માળા

– આ એક સંપાદન ગ્રંથ છે. જેમાં પર્વદિન તથા પર્વતિથિના ચૈત્યવંદનો, ચોવિસ જિનની ચોવિસી રૂપ ચૈત્યવંદનો, વિવિધ તીર્થમાં બોલી શકાય તેવા અને જિનેશ્વર પરમાત્મા વિષયક વિવિધ બોલ યુક્ત એવા ૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો વિશાળ સંગ્રહ છે.

- ૦ શત્રુંજય ભક્તિ
- ० शत्रु आय भक्ति
- ૦ સિદ્ધાચલનો સાથી સિદ્ધાચલ ભાવચાત્રા, સ્તુતિ-ચૈત્ચવંદનાદિ
- ૦ વીતરાગ સ્તુતિ સંચય-૧૧૫૧ ભાવવાહી સ્તુતિનો સંચય
- ૦ ચૈત્ય પરિપાટી

#### (૯) પ્રકીર્શ સાહિત્ય :-

- ૦ શ્રી નવકાર મંત્ર-નવ લાખ જાપ નોંધપોથી
- ૦ શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી
- ૦ અભિનવ જૈન પંચાંગ
- ० अभिनव जैन पञ्चाङ्ग
- ૦ અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી
- ૦ બાર વ્રત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો
- ૦ શ્રી જ્ઞાનપદ પૂજા
- ૦ કાયમી સંપર્ક સ્થળ
- ૦ ચોઘડીયા તથા હોરા કાયમી સમયદર્શિકા

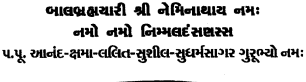
#### (૧૦) સૂત્ર અભ્યાસ-સાહિત્ય :-

- ૦ જૈન એડ્યુકેશનલ સર્ટિફિકેટ કોર્સ
- ૦ પ્રતિક્રમણસૂત્ર અભિનવ વિવેચન ભાગ-૧ થી ૪

#### આ રીતે અમારા ૩૦૧ પ્રકાશનો થયા છે.

— x — x —

પ



: (HI)I - 36

આ ભાગમાં ઉત્તરાધ્યયન નામક મૂળસૂત્રના અધ્યયન ૧ થી દ્વો સમાવેશ થાય છે. તેના અધ્યયન - ૭ થી ૨૧નો સમાવેશ અમે ભાગ-૩૮માં કરેલ છે, તથા અધ્યયન - ૨૨ થી ૩દ્વો સમાવેશ અમે ભાગ - ૩૯માં કરેલ છે. આ સૂત્રને પ્રાકૃતમાં 'ઉત્તરજૂઝયણ' નામે કહેવાસ છે. સંસ્કૃત અને ગુજરાતી એમ બંને ભાષામાં 'ઉત્તરાધ્યયન' નામથી જ ઓળખવાયેલ છે. જેમાં કુલ ૩દ્દ અધ્યયનો છે. અધ્યયનમાં કોઈ ઉદ્દેશાદિ પેટા વિભાગો નથી. મુખ્યત્વે પધ (ગાથા) સ્વરૂપ આ આગમમાં માત્ર -૮૮ સૂત્રો છે. બાકી બધી ગાથાઓ જ છે.

આ આગમની ઓળખ 'ધર્મકથાનુચોગ'ના દેષ્ટાંતમાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ આપેલ છે. પણ વિનય, પરીષઢ, સભિક્ષુ, રથનેમિ આદિ અઘ્યયનો વિચારો તો 'ચરણકરણાનુચોગ' પણ અહીં મળશે. 'સમ્ચકત્વ પરાક્રમ, લેશ્યા, જીવાજીવ વિભક્તિને વિચારો તો 'દ્રવ્યાનુચોગ' પણ દેખાય છે.

૩૬ - અધ્યયનોમાં અહીં વિનય, પરીષઢ, મનુષ્યજીવનની દુર્લભતાદિ, પાપશ્રમણ, સમાચારી, મોક્ષમાર્ગ, પ્રમાદ સ્વરૂપ, બ્રહ્મચર્ચ, કર્મ, લેશ્યા, તપ, જીવાજીવ, મરણના ભેદ ઇત્યાદિ અનેક વિષયો સમાવાયેલ છે.

આ આગમમાં નિર્ચુક્તિ, કેટલીક ભાષ્ય ગાથા, વિવિધ કર્તાની વૃત્તિ, ચૂર્ણિ આદિ મુદ્રિત રૂપે જોવા મળેલ છે. પ્રાયઃ આટલું પ્રચુર ટીકા સાહિત્ય કોઈ આગમ પરત્વે અમે જોયેલ નથી. તેમાં ભાવવિજયજી ગણિ અને લક્ષ્મીવલ્લભ કૃત ટીકાનો અનુવાદ તો થયો જ છે અમે અનુવાદમાં અહીં નિર્ચુક્તિ સહિત મૂળ સૂત્ર પરત્વે કરાયેલ શ્રી શાંત્યાચાર્ય વિરચિત વૃત્તિનો આધાર લીધેલો છે. જેમને કથા સાહિત્યમાં વધુ રસ છે. તેમણે ભાવવિજયકૃત ટીકાનુવાદ જોવો.

ચાર મૂળસૂત્રોમાં આ ચોથું મૂળસૂત્ર છે. પ્રત્યેક સાધુ-સાઘ્વીઓએ આ આગમને સતત વાગોળવા જેવું છે. તેમાં આચરણ સાથે વૈરાગ્યનો સુંદર બોધ છે. તથા જૈન પરિભાષા પણ અહીં છે.

# ૪૩ ઉત્તરાધ્યયન - મૂલ સૂત્ર-૪/૧

## અનુવાદ તથા ટીકાનુસારી વિવેચન

o लूमिडा - आरंले वृत्तिडार अहर्षि मंगल स्व३पे लगवंतनी वाफ्डीनुं श्रिन्नशासननुं, देवी आदिनुं स्मरफ़ा डरे છे, पछी आ वृत्ति रचनानो हेतु ज्झावतां डहे छे डे - ''में आ वृत्ति प्रवचनलडितने माटे रचेल छे.'' त्यार पछी शांत्याचार्यछजे आ आगम-व्याप्या पूर्वे लूमिडा ३पे यत्डिंचित् केडंઈ डहेल छे, ते डथननो सार संक्षेप ३पे अहीं नोंधीओ छीओ.

(૧) ગુરૂ પર્વ ક્રમ-લક્ષણ : - સૂત્રકારે પ્રરૂપણા કરી, તેના અર્થનો બોધ સ્વ શિષ્યોએ આપ્યો, યાવત્ તદર્થે ભદ્રબાહુ સ્વામીએ (નિર્યુક્તિ રચી), ત્યાર પછી ભાષ્યકારે (ભાષ્ય રચવા), પછી ચૂર્ણિકારે (ચૂર્ણિ રચી), પછી વૃત્તિકારે (વૃત્તિ રચી) યાવત્ અમારા ગુરૂ સુધી સૂત્રની વાણી અને અર્થ પહોંચ્યા.

(૨) મંગલ - શાસ્ત્રનો વિઘ્ન રહિત પાર પામે, શાસ્ત્રમાં સ્થૈર્ય પામે અને શિષ્ય પરંપરા સુધી પહોંચાડે, તે હેતુથી છે. આ મંગલના આદિ, મધ્ય અને અવસાન ત્રણ ભેદો પ્રસિદ્ધ છે. આ મંગ નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં સ્થાપના એટલે આકાર મંગલ, તેમાં દર્પણાદિ આઠ કહે છે - દર્પણ, ભદ્રાસન, વર્ધમાનક, વરકળશ, મત્સ્ય, શ્રીવત્સ, સ્વસ્તિક, નંદાવર્ત એ આઠ-આઠ મંગલો છે. દ્રવ્ય અને ભાવ મંગલ આવશ્યકાનુસાર જાણવા. તેમાં અહીં ભાવમંગલનો અધિકાર છે. ઇત્યાદિ - ×-× -

(3) સમુદાય - વર્ણ, પદ, વાક્ય, શ્લોક, અધ્યયન, કદંબકાત્મક શ્રુતસ્કંઘરૂપ છે, તેનો અભિદ્યેય અર્થ, તે સમુદાયાર્થ, તે અહીં ધર્મકથારૂપ છે. આને નિર્યુક્તિકાર જ કઢેશે.

(૪) ઉત્તરાધ્યયન અનુસોગ : તેમાં શું આ ઉત્તરાધ્યયન અંગ કે અંગો છે, શ્રુતસ્કંધ કે શ્રુતસ્કંધો, અધ્યયન કે અધ્યયનો, ઉદ્દેશક કે ઉદ્દેશકો છે? ના, અહીં અંગ, શ્રુતસ્કંધ, અધ્યયન કે ઉદ્દેશા કંઇ નથી. નામ નિક્ષેપમાં 'ઉત્તરાધ્યયન શ્રુતસ્કંધ' નામ છે. તેમાં ઉત્તર નિક્ષેપ્તવ્ય અધ્યયન અને શ્રુતસ્કંધ. તેમાં ઉત્તર નિક્ષેપ કહેવા નિર્યુક્તિકાર જણાવે છે-

#### • निर्युङ्ति - १ + विवेयन -

'ઉત્તર' શબ્દથી નામોત્તર, સ્થાપનોત્તર ઇત્યાદિ કહેવા (૧) જેમ કોઇ જીવાદિનું 'ઉત્તર' એવું નામ હોય. (૨) સ્થાપના ઉત્તર તે અક્ષ આદિ. અથવા 'ઉત્તર'એવો વર્ણવિન્યાસ. (૩) દ્રવ્ય ઉત્તર તે આગમથી જ્ઞાતા પણ ઉપયુક્ત ન હોય. નો આગમથી જ્ઞ શરીર ભવ્યશરીર અને તદ્વ્યતિસ્કિત. તેમાં તદ્વ્યતિસ્કિત ત્રભ ભેદે છે - સચિત, અચિત્ત, મિશ્ર. - x - x - દ્રવ્ય ઉત્તરત્વ - વસ્તુની દ્રવ્ય પ્રાધાન્ય વિવક્ષાથી છે. (૪) ક્ષેત્રોત્તર - મેટુ આદિની અપેક્ષાથી જે ઉત્તર છે, તે જેમકે ઉત્તરકુરુ. - x - x -(૫) દિગુત્તર - દક્ષિણ દિશાથી અપેક્ષાથી. (૬) તાપક્ષેત્રોત્તર તે જે તાપ દિક્ફોત્રની

અપેક્ષાથી ઉત્તર કહેવાય છે. જેમ કે બધાંની ઉત્તરમાં મેરુ ગિરિ છે. (૭) પ્રજ્ઞાપકોત્તર - જે પ્રજ્ઞાપકની ડાબે હોય તે. (૮) પ્રત્યુત્તર - એક દિશામાં રહેલા જે દેવદત્ત અને યજ્ઞદત્તમાં જે દેવદત્તથી પર ચજ્ઞદત્તમાં જે દેવદત્તથી પર ચજ્ઞદત્ત ઉત્તર છે. (૯) કાલોત્તર - સમયથી આવલિકા, આવલિકાથી મુહૂર્ત ઇત્યાદિ. (૧૦) સંચયોત્તર - સંચયની ઉપર હોય, જેમ ધાન્યરાશિ ઉપર કાષ્ઠ (૧૧) પ્રધાનોત્તર પણ સચિત્તાદિ ત્રણ ભેદે છે, સચિત્ત પ્રધાનોત્તર ત્રણ ભેદે છે, તે આ પ્રમાણે - દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, અપદ. દ્વિપદમાં તીર્થંકર, ચતુષ્પદમાં સિંહ અને અપદમાં જંબૂદ્વીપ મધ્યે રહેલ સુદર્શના જંબૂનું દેપ્ટાંત છે. સચિત્તમાં ચિંતામણીરત્ન, મિશ્ર - અલંકારાલંહન્ દ્રવ્ય તીર્થંકર. (૧૨) જ્ઞાનોત્તર - કેવળ જ્ઞાન, અથવા શ્રુતજ્ઞાન કેમકે તે સ્વ-પર પ્રકાશક છે.

(૧૩) કમોત્તર-કમને આશ્રીને તે થાય છે. તે ચાર ભેદે છે - દ્રવ્યથી - પરમાણુ કરતાં દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ, તેનાથી ત્રિપ્રદેશિક ઇત્યાદિ ક્ષેત્રથી - એક પ્રદેશાવગાઢથી દ્વિપ્રદેશાવગાઢ, તેનાથી ત્રિપ્રદેશાવગાઢ ઇત્યાદિ. કાળથી - એક સમય સ્થિતિથી દ્વિસમય સ્થિતિ, તેનાથી ત્રિસમય સ્થિતિ આદિ. ભાવથી - એક ગુણ કૃષ્ણથી બે ગુણ કૃષ્ણ. તેનાથી ઉત્તર ત્રણ ગુણ કૃષ્ણ આદિ. અથવા ક્ષાપોપશમિક ભાવ પછી ક્ષાયિકાદિ ભાવો થાય છે, તે ભાવોત્તર. (૧૪) ગણનોત્તર - ગણના ઉત્તર તે એક, બે, ત્રણ યાવત શીર્ષ પ્રહેલિકા. (૧૫) ભાવોત્તર - તે ક્ષાયિક ભાવ કેમ કે તે કેવળ જ્ઞાન, કેવળ દર્શન રૂપથી સર્વે ચૌદયિકાદિ ભાવોમાં પ્રધાન છે. - x - x -

અહીં અનેક પ્રકારે ''ઉત્તર'' કહ્યા, છતાં ક્રમોત્તર નો જ અદિાકાર કરશે. વિષયના જ્ઞાનથી વિષથી સુજ્ઞાન થાય છે, તેમ માનતા, જ્યાં આનો સંભવ છે, જ્યાં અસંભવ છે. જ્યાં બંને છે, તે કહે છે.

#### • નિર્યુક્તિ - ૨ + વિવેચન -

જધન્ય સ-ઉત્તર જ સોત્તર છે, ઉત્કૃષ્ટ ભિશ્ન કમત્વથી અનુત્તર થાય છે. મધ્યમઉત્તર ને બાકીના છે. - x - x - દ્રવ્યક્રમોત્તરાદિ જધન્યથી એકપ્રદેશિકાદિ છે. તેની ઉપર દ્વિપ્રદેશિકાદિ વસ્તુના અંતર વડે સોત્તર જ છે. કેમકે તેની અપેક્ષાથી જધન્યત્વ છે. ઉત્કૃષ્ટ તે અંત્ય અનંતપ્રદેશિકાદિ તે અનુત્તર જ છે. કેમકે તેનાથી આગળના વસ્તુ અંતરનો અભાવ છે. અન્યથા ઉત્કૃષ્ટત્વનો યોગ ન થાય. મધ્યમના દ્વિપ્રદેશિકાદિ તે ગ્રિપ્રદેશિકાદિની અપેક્ષાથી સોત્તર અને એક પ્રદેશની અપેક્ષાથી અનુત્તર જાણવા. ઉત્તરના અનેકવિદાપણાથી, અહીં જે પ્રસ્તુત છે, તે કહે છે-

## • નિર્યુક્તિ - ૩ + વિવેચન -

કમની અપેક્ષાથી ઉત્તર તે કમોત્તર, તેના વડે અધિકૃત. આ કમોત્તરથી તે ભાવથી કમોત્તર. આ શ્રુતરૂપ હોવાથી ક્ષાંચોપશમિક ભાવ રૂપ છે. તદ્રરૂપ હોવાથી જ આચારાંગ પદ ન ભણાતુ હોવાથી તેને ઉત્તર કહેવાય છે. અર્થાત્ આચારના ઉત્તરકાળે જ. હાલ ભણાય છે. વિશેષ આપ્રમાણે - શપ્યંભવસૂરિથી આ ક્રમ છે. તેથી દશ્વૈકાલિકના ઉત્તરકાળે ભણાય છે. જે કારણે આચાર સૂત્ર પછી આ ભણાય છે, તેથી તે 'ઉત્તર' શબ્દથી વાચ્ય છે. તેથી ઉત્તર એવા જે અધ્યયનો 'વિનય શ્રુત' આદિ થાય છે, તેમ જાણવું. હવે આ વિષયમાં સંશયના નિવારણ માટે કહે છે -

• निर्युझ्ति- ४ + विवेयन -

દૈષ્ટિવાદ આદિ અંગથી આની ઉત્પત્તિ હોવાથી અંગપ્રભવ, જેમ કે 'પરીષઢ અધ્યચન' કહે છે કે - કર્મપ્રવાદપૂર્વમાં ૧૭માં પ્રાભૃતમાં જે સૂત્ર છે, તે નચ અને ઉદાહરણ સહિત અહીં પણ જાણવું. પણ જિનભાષિત - જેમ કે દ્રુમપુષ્પિકા અધ્યયન, તે ઉત્પન્ન કેવળજ્ઞાની ભગવંત મહાવીરે કહેલ છે. પ્રત્યેક બુદ્ધ અને સંવાદ તે પ્રત્યેક બુદ્ધ સંવાદ, તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલ. તેનાં પ્રત્યેક બુદ્ધ તે કપિલાદિ, તેનાથી ઉત્પન્ન જેમ કે કાપિલીચ અધ્યયન - × - સંવાદ - સંગત પ્રશ્નોત્તર વચનરુપ. તેનાથી ઉત્પન્ન. જેમકે કોશિગૌતમીચ, તેમના પ્રશ્નોત્તરથી ઉત્પન્ન.

(શંકા) આ સ્થવિર વિરચીત છે. કેમકે ચૂર્ણિકાર કહે છે કે - ''સૂત્રમાં સ્થવિરોનો આત્માગમ છે'' નંદીસૂત્રમાં પણ કહેલ છે કે - જેને જેટલાં શિષ્યો ઔત્પાતિકી, વૈનચિકી, કર્મજા અને પારિણામિકીએ ચાર બુદ્ધિથી ચુક્ત છે, તેને તેટલાં હજાર પ્રકીર્ણકો થાય. આ સૂત્ર પ્રકીર્શક છે. તો કઈ રીતે જિનદેશિતપણા આદિમાં વિરોધ ન આવે?

(સમાધાન) તે પ્રમાણે રહેલાને જ જિન આદિના વચનથી અહીં ઉદ્ધરેલ હોવાથી તેમણે કહેલ છે. એમ કહેવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

जन्ध - આત્મા અને કર્મનો અત્યંત સંશ્લેષ. मोक्ष -આત્મા અને કર્મનો આત્યંતિક પૃથક્ ભાવ. તેમાં કરાય છે. અર્થાત્ જે રીતે બંધ થાય છે, જે રીતે મોક્ષ થાય છે, તે રીતે દશવિલ છે. તેમાં 'બંધ' તે આજ્ઞામાં નિર્દેશ મુજબ ન કરે, મોક્ષ - તે આજ્ઞામાં નિર્દેશ મુજબ કરે. આના દ્વારા યથા ક્રમ અવિનય અને વિનય બતાવે છે. અદ્યિનય - મિથ્યાત્વ આદિ અવિનાબૂતત્વથી બંધનો. અને વિનય તે અંતર્ -પોરુષત્વથી મોક્ષના કારણરૂપ છે. તત્ત્વથી તે બંને જે રીતે થાય, તે જ કહેલ છે. અથવા બંધ હોય તેનો જ મોક્ષ થાય, તે બતાવ્યું. - x - x - છત્રીસ સંખ્યા નો શો અર્થ? બધાં ઉત્તર અધ્યયનો છે.

હવે તેના પર્યાયોનો અતિદેશ કરે છે

• निर्युङित - ५ + विवेयन -

નામ અધ્યયન, સ્થાપના અધ્યયન, દ્રવ્ય અધ્યયન અને ભાવ અધ્યયન. તેમાં નામ, સ્થાપના સુગમ છે. દ્રવ્ય અધ્યયનમાં આગમથી જ્ઞાતા પણ ઉપયોગ ન હોય તે. નોઆગમથી - જ્ઞ શરીર, ભવ્ય શરીર. તદ્વ્યતિરિક્ત તે પુસ્તકાદિમાં રચાયેલ. ભાવ અધ્યયનમાં આગમથી જ્ઞાતા અને ઉપયુક્ત હોય તે. નોઆગમથી આ અધ્યયન જ. - x - x -

હવે નિર્યુક્તિકાર નોઆગમથી ભાવ અધ્યયનને કહે છે -

#### निर्युक्ति - ६ + विवेशन -

સૂત્રત્વથી આત્મમાં તે અધ્યાત્મ. શો અર્થ છે? સ્વ સ્વભાવમાં, જેના વડે લવાચ તે આનગયન પ્રસ્તાવથી આત્માનું અધ્યયન. નિરુક્તવિધિથી આત્માકાર નકારનો લોપ છે, જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મના 'ચચ'નો અભાવ. ઉપચિરા - પૂર્વે બાંધેલાનો. अनुપચય - અનુપાદાન, नवानां - પૂર્વે બાંધેલાનું. ઉપસંહારમાં કહે છે - તેથી આત્માના પૂર્વે બાંધેલ અને બંધાતા કર્મોના અભાવથી સ્વ-સ્વભાવ લાવવાના હેતુથી અધ્યયનને ઇચ્છે છે - સમીપે જાય છે. અથવા અઘ્યાત્મ એ રૂઢિથી 'મન' છે, તેના પ્રસ્તાવથી 'શુભ', તેને લાવવું તે અધ્યયન. આના વડે જ શુભ ચિતને લવાય છે, કેમ કે આમાં વૈરાગ્યભાવથી ઉપયુક્ત છે.

બીજી નિરુક્તિથી જ વ્યાખ્યા કરતાં કહે છે.

• निर्युङित - ३ + विवेयन -

જીવ આદિ અર્થો જેનાથી અધિક જણાય છે તે, *नायन* - આત્મામાં અર્થથી પામવું. આના વડે જ્ઞાનાદિને વિદ્ધાનો ઇચ્છે છે. *અદ્યિક -* શીધ્રત્તર, *वा* - બંધે વિકલ્પાર્થે છે. સાધુ - વિશિષ્ટ ક્રિયા વડે અપવર્ગને સાધે છે. તે મુક્તિને પામે છે. એમ છે, તેથી અધ્યયનને ઇચ્છે છે. કેમકે નિરુક્ત વિધિથી અર્થનિર્દેશપરત્વથી આમ કઢેલ છે. *અદ્યિ પૂર્વક અધ્યયન* - આમ વિવિધ રીતે બધે સૂત્રાર્થને બાધા ન પહોંચે તેમ વૈકલ્પિક વ્યાખ્યા પૂર્વાચાર્ય સંમતત્વથી અદુષ્ટત્વ જણાવવા માટે છે.

- ૦ - હવે ભાવાક્ષીષ્ઠ કહે છે -

• निर्युक्ति - ८ + विवेयन -

જેમ દીપથી સો દીપ પ્રદીસ કરાચ છે અને તે દીપો પણ દીસ રહે છે, પણ અન્યાન્ય 'દીપ' ઉત્પત્તિમાં ક્ષય પામતો નથી. તે પ્રમાણે કહે છે - દીપ સમાન આચાર્યો છે. સમસ્ત શાસ્ત્રાર્થના વિનિશ્વયથી સ્વયં પ્રકાશે છે, શિષ્યોને પણ શાસ્ત્રાર્થ પ્રકાશન શક્તિ યુક્ત કરે છે. અહીં આચાર્ય શબ્દથી શ્રુતજ્ઞાન જ કહેલ છે. ભાવ અક્ષીણના પ્રસ્તુતપણાથી, તેનો જ અક્ષય સંભવે છે - ૦ - હવે ભાવ આય કહે છે.

#### • निर्युङ्ति - + विवेयन -

ભાવમાં, મુક્તિપદ પ્રાપકત્વથી પ્રશસ્ત છે, બીજું ભવનિબંધના પણાથી અપ્રશસ્ત છે. પ્રક્રમથી 'આચ'. વળી આ બે ભેદે છે, તે કહે છે - જ્ઞાન, દર્શનાદિ. કોધ, માન આદિ. અર્થાત્ પ્રશસ્ત તે જ્ઞાનાદિ છે અને અપ્રશસ્ત તે કોધાદિ છે. અહીં જ્ઞાનાદિ અને કોધાદિ આચત્વ આચના વિષચત્વથી વિષય અને વિષચીના અભેદ ઉપચારથી આચતમાં કહેવાથી તે *આચ* છે અથવા કર્મસાધનત્વથી આચ છે. જ્ઞાનાદિ પ્રશસ્ત ભાવ આચના હેતુપણાથી અધ્યયન પણ ભાવ આચ છે.

હવે 'પર્યાય'ને કહે છે. આય તે આગમ તે લાભ છે કેમકે તે એકાર્થિક શબ્દો છે. - ૦ - હવે દ્રવ્ય ક્ષપણા કહે છે -

#### • निर्युक्ति - १० + विवेयन -

પર્ચસ્તિકા, અપથ્યા-અહિતા, પર્ચસ્તિકાથી ઉત્પાબલ્યથી પિટ્ટન તે ઉત્પિટ્ટના. - ઉત્પિટ્ટનાદિથી કુટ્ટન તે અપથ્યતર, નિષ્પિડના. બદો 'વસ્ત્રની' સમજવી. વસ્ત્રના ત્રણ અપથ્ય છે. અહીં અભ્યતર, અભ્યતમ કાળથી છે. આના વડે વસ્ત્રદ્રવ્ય કહેવાય છે. પર્ચસ્તિકાદિના અપથ્ય, અપથ્યતર, અપથ્યતમપણાને દ્રવ્ય ક્ષપણત્વ કહે છે. અપથ્યનો નિગમન સામાન્યના અશેષ, વિશેષ સંગ્રાહકત્વથી અદુષ્ટ છે. હવે ભાવ ક્ષપણા કહે છે - 🗉

• जिर्युझ्ति - ११ + विवेयन -

આઠ પ્રકારે કરાય તે જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ, તેની ૨જ - જીવના શુદ્ધ સ્વરૂપને અન્ચથાપણે કરવાથી ૨જ છે. - × - આ ઉપમા છે અથવા 'કર્મરજ' એ સમસ્ત પદ છે, તે કર્મો અનેક ભવના ઉપાત્તવથી જૂનાં છે, જે કારણે પ્રાણી ભાવ અધ્યયન - ચિંતનાદિ શુભ વ્યાપારોથી ખપાવે છે, તેથી જ આ ભાવરૂપત્વથી ક્ષપણાના હેતુત્વથી ક્ષપણા એમ કહેવાય છે. હવે તેનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે - એ રીતે ઉક્ત પર્યાય અભિદોય ભાવાધ્યયનથી શિષ્ય - પ્રશિષ્ય પરંપરા - રૂપ પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ. અથવા આનુપૂર્વીથી સંવેદન વિષયતાને પામવી જોઈએ.

આ પ્રમાણે ઉત્તરાધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી. હવે શ્રુત અને સ્કંધનો નિક્ષેપ પ્રત્યેક અધ્યયનમાં નામાદિ અર્થાધિકાર કહેવાનો અવસર છે. તેથી તેને કહેવાને પ્રતિજ્ઞા કહે છે -

#### • निर्युक्ति - १२ + विवेयन -

શ્રુત અને સ્કંધમાં નિક્ષેપ ચાર પ્રકારે છે. તેથી તેની પ્રજ્ઞાપના કરીને નામાદિ અધિકાર અને અધ્યયનો હું કહીશ. આ શ્રુતસ્કંધનો નિક્ષેપ બીજે સ્થાને વિસ્તારથી કહેલ છે, તેથી પ્રસ્તાવ જણાવવાને માટે જ શ્રુત અને સ્કંધમાં નિક્ષેપ કહેવો તેમ નિર્ચુક્તિકારે કહેલ છે, પણ તેની પ્રરૂપણા કરશે નહીં. સ્થાન શૂન્યાર્થે કંઇક કહે છે -તેમાં નામ અને સ્થાપના રૂપ 'શ્રુત' ગૌણ છે. દ્રવ્ય શ્રુત બે ભેદે - આગમથી અને નોઆગમથી. તેમાં જેણે 'શ્રુત' એવું પદ શિક્ષિતાદિ ગુણયુક્તને જાણેલ છે, પણ તેમાં ઉપયોગ નથી, તે આગમથી દ્રવ્યશ્રુત, નોઆગમથી શ્રુતપદાર્થજ્ઞ-શરીરનો ભૂત કે ભાવિ પર્યાય. તદ્વ્યતિસ્કિત તે પુસ્તક આદિમાં રહેલ કે જણાવાયેલ, ભાવશ્રુતના હેતુથી દ્રવ્યશ્રુત. ભાવશ્રુત પણ આગમથી અને નોઆગમથી બે પ્રકારે છે. આગમથી તેનો જ્ઞાતા અને ઉપયુક્ત હોય, નોઆગમથી આ પ્રસ્તુત અધ્યયન છે.

સ્કંધ પણ નામ અને સ્થાપનારૂપ પ્રસિદ્ધ છે. દ્રવ્યસ્કંધ આગમથી. તેનો જ્ઞાતા પણ અનુપયુક્ત, નોઆગમથી જ્ઞશરીર ભવ્ય શરીર તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રમસ્કંધાદિ છે. ભાવ સ્કંધ આગમથી તેનો જ્ઞાતા અને તેમાં ઉપયુક્ત હોવો. નોઆગમથી આ અધ્યયન સમૂહ હવે નામો કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૧૩ થી ૧૭ + વિવેચન -

(૧) વિનચશ્રુત, (૨) પરીષઢ, (૩) ચાતુરંગીચ, (૪) અસંસ્કૃત, (૫) અકામમરણ, (૬) નિર્ગ્રન્થત્વ, (૭) ઉરભ્ર, (૮) કાપિલિય, (૯) નમિપ્રવ્રજ્યા, (૧૦) દ્રુમપત્રક, (૧૧) બહુશ્રુતપૂજા, (૧૨) હરિકેશ, (૧૩) ચિત્ર સંભૂતિ, (૧૫) ઇલુકારિય, (૧૬) સંભિક્ષુ, (૧૭) સમાધિ સ્તાન, (૧૮) પાપશ્રમણિય, (૧૯) સંચતીય (૧૯) મૃગચર્ચા, (૨૦) નિર્ગ્રન્થી, (૨૧) સમુદ્રપાલિત, (૨૨) રથનેમી, (૨૩) કેશીગૌતમિય, (૨૪) સમિતિ, (૨૫) ચગ્નચિક, (૨૬) સામાચારી, (૨૭) ખલુંકિય, (૨૮) મોક્ષગતિ, (૨૯) અપ્રમાદ, (૩૦) તપ, (૩૧) ચારિત્ર, (૩૨) પ્રમાદસ્થાન, (૩૩) કર્મપ્રકૃતિ, (૩૪) ભૂમિકા

લેશ્યા, (૩૫) અનગાર માર્ગ અને (૩૬) જીવાજીવવિભક્તિ. આ ૩૬ ઉત્તર અધ્યયનો કહેલા છે. અધ્યયનના નામો કહ્યા, આની નિરુક્તિ આદિ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ પ્રસ્તાવ જ કહેશે -

• निर्युक्ति - ९८ थी २६ + विवेयन -

પહેલામાં વિનય, બીજામાં પરિષહો ત્રીામાં દુર્લભતા, ચોથામાં પ્રમાદાપ્રમાદનો અધિકાર છે. પાંચમામાં મરણવિભક્તિ, છઠ્ઠામાં ચારિત્ર, સાતમામાં રસગૃદ્ધિપરિત્યાગ, આઠમામાં અલાભ, નવમામાં નિષ્કંપતા, દશમામાં અનુશાસનોપમા કહેલ છે. ૧૧માં પૂજા, ૧૨માં તપઝ્ટલ્વિ, ૧૩-માં નિદાન, ૧૪-માં અનિદાન, ૧૫-માં ભિક્ષુગુણો, ૧૬-માં બ્રહ્મગુસિ, ૧૭-માં પાપોની વર્જના, અને ભોગ ઝ્રકલ્વિ, ૧૮-માં વિજઢણ, ૧૯-માં અપરિકર્મ, ૨૦-માં અનાહતા, ૨૧-માં વિચિત્ર ચર્ચા, ૨૨-માં સ્થિર ચરણ, ૨૩-માં ધર્મ, ૨૪-માં સમિતિ. ૨૫-માં બ્રહ્મ ગુણ, ૨૬-માં સામાચારી, ૨૭-માં અસઠતા, ૨૮-માં મોક્ષગતિ, ૨૯-માં આવશ્યકપ્રમાદ, ૩૦-માં તપ, ૩૧-માં ચારિત્ર, ૩૨-માં પ્રમાદ સ્થાનો ૩૩-માં કર્મ, ૩૪-માં લેશ્યા, ૩૫-માં ભિક્ષુ ગુણો, ૩૬-માં જીવાજીવ કહેલ છે.

આ ધર્મ વિનયમૂલ છે. આગમના સાક્ષીપાઠથી દેષ્ટાંત વડે કહે છે કે - જેમ મૂળથી સ્કંધ ઉત્પન્ન થાય છે. ઇત્યાદિ, તેમ ધર્મનું મૂળ વિનય છે, તેનાથી અંતે મોક્ષ છે. ઇત્યાદિ. તેથી પહેલાં અધ્યયનમાં વિનય કહેલ છે, વિનયવાનને તે-તે ગુરુનિયોગોમાં વર્તતા કદાચિત પરીષહો ઉત્પન્ન થાય, તે સમ્યક્ પછે સહન કરવા જોઈએ. તેથી બીજા અધ્યયનમાં પરીષહો કહ્યા. ઇત્યાદિ ક્રમ પ્રયોજન જાણવું. તે અધ્યયનના સંબંધ કહેતી વખતે હું જણાવીશ. હવે ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૭ + વિવેચન -

ઉત્તરાધ્યયનનો ઉક્ત સમુદાયાર્થ સંક્ષેપમાં કહ્યો. હવે એક એક અધ્યયન વિશેષથી વ્યાખ્યાદ્વાર વડે કહીશ. તેમાં પહેલા 'વિનય શ્રુત'ના કીર્તનનો અવસર છે. - x તેથી આ અધ્યયનના અનુયોગ વિધાનક્રમ અર્થાધિકાર કહે છે -

0 - x - x - x - x - 0

# 🛇 અધ્યયન-૧- ''વિનયશ્રુત'' 🛇

#### • निर्युझ्ति - २८ + विवेयन -

આ અધ્યયનો મધ્યે પહેલું ''વિનય'' નામે અધ્યયન શ્રુત છે. તે 'વિનયશ્રુત'. વિનયશ્રુતના ઉપક્રમાદિ દ્વારો, તેના ભેદ, નિરુક્તિ, ક્રમ, પ્રયોજન, પ્રતિપાદન દ્વારથી કઢીને, આ અનુયોગ કરવો. અઢીં વિનયથી અધિકાર છે, તેને અઢીં અનેક પ્રકારે કઢેલ છે. - x - x - અઢીં પણ અવસર જણાવવા માટે જ નિર્યુક્તિકારે 'પ્રરૂપ્ય' કઢેલ છે, 'પ્રરૂપીશ' એમ કઢેલ નથી. - x - અઢીં ચાર અનુયોગદ્વારો છે - ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નચ. તેના ભેદો અનુક્રમે બે, ત્રણ, બે, બે. ઉપક્રમણની નિરુક્તિ - દૂર રઢેલ વસ્તુને તે તે પ્રકારોથી સમીપ લાવવી તે ઉપક્રમ છે. નિચત કે નિશ્વિત નામાદિ સંભવતા પક્ષ રચનારુપ ક્ષેપણ-મૂકવા તે નિક્ષેપ. અનુરૂપ સૂત્રાર્થ અબાધાથી તેનું અનુગુણ ગમન - સંઢિતાદિ ક્રમથી વ્યાખ્યા કરવાને પ્રવર્તન તે અનુગમ. અનંત ધર્માત્મક વસ્તુના નિચત એક ધર્મના અવલંબથી પ્રતીત તે નચ. ક્રમ પ્રયોજન કઢે છેઃ- આનુપૂર્વ્યાદિ વડે ન્યાસ દેશ લાવ્યા સિવાય શાસ્ત્રનો નિક્ષેપ શક્ય નથી. શોધ નિષ્યજ્ઞ નિક્ષેપ વિના અનિક્ષિપ્તનું અનુગમન શક્ય નથી. સૂત્રાદિ અનુગમ વડે અનુગત થયા વિના નય વડે વિચારી ન શકાય. આ ક્રમ છે. - x - x - (અઢીં વૃત્તિકારે સંગ્રઢ શ્વોક મૂકેલા છે, જે ઉક્ત અર્થના જ સૂચક છે.) - x - x - હવે તેના ભેદ વિસ્તારથી આ અધ્યયન વિચારણા-

ઉપક્રમે બે ભેદે છે - લૌક્કિ અને લોકોત્તર. તેમાં લૌક્કિ ઉપક્રમ - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના ભેદથી છ પ્રકારે છે. તેમાં નામ અને સ્થાપના પછી દ્રવ્યોપક્રમ કહે છે - તે સચિત્ત, સચિત્ત, મિશ્ર ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે. તે પ્રત્યેક પરિકર્મ વિના બબ્બે ભેદે છે. તેમાં પરિકર્મ સચિત્ત દ્રવ્યોપક્રમ અવસ્થિત દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, અપદ રૂપ મનુષ્ય, અશ્વ, વૃક્ષાદિ સચિત્તવસ્તુનો છે. - x - x -અચિત્તદ્રવ્યોપક્રમ સુવર્ણ આદિના કટક, કુંડલાદિ છે. મિશ્ર દ્રવ્યોપક્રમ તે સચિત્ત દ્વિપદાદિને અચિત્ત કેશાદિ સહિત સ્નાનાદિ સંસ્કાર કરણ છે. એ પ્રમાણે વિનાશમાં પણ દ્રવ્યોપક્રમ ત્રણ ભેદે છે. - x - x-

એ પ્રમાણે ક્ષેત્રાદિ ઉપક્રમ. પણ પરિકર્મવિનાશ ભેદથી બે પ્રકારે છે, તેમાં જે કે ક્ષેત્ર નિત્ય અને અમૂર્ત છે, તેથી તેનું પરિકર્મ અને વિનાશ નથી, તો પણ તેના આધેય જળ આદિનો નાવાદિ હેતુથી ઉપચાર વડે તેનો ઉપક્રમ છે. - x - x - કાળ, વર્તનાદિ રૂપ પણાથી દ્રવ્ય અને પર્યાયરૂપ જ છે. દ્રવ્ય અને પર્યાય નરસિંહ વત્ અન્યોન્ય સંવલિત છે. તેથી તે દ્વારથી તેના ગુણ વિશેષના આધાન અને વિનાશ ઉપક્રમ શબ્દથી કહેવા. - x - x - x - x - ઇત્યાદિ. ભાવોપક્રમ પણ જો કે ભાવના પર્યાયત્વથી અને તે દ્રવ્યથી કંઈક અનન્યત્થી ઉપક્રમ નામથી કહેલ જ છે. તો પણ જીવદ્રવ્ય પર્યાય અભિપ્રાય નામે ભાવશબ્દ કઢેલો છે. - x - તેથી તેના પરિચિત્તવર્તી સંવેદના વિષયથી વિપ્રકર્ષવત્ ઇંગિત આકારાદિના પરિજ્ઞાનથી સંનિહિતકરણ કે તેવા અનનુગુણ અનુગુણ ચિત્રયેષ્ટાથી જ્ઞાતની કુપિત - પ્રસન્નતાનું આપાદન તે ભાવોપક્રમ જ છે. તે અહીં અવશ્ય કહેવો. કેમ કે તે ગુરુ ભાવોપક્રમના અંતર્ગતપાણાથી છે. - x - x - x -.

આના અભિધાનને માટે દ્રવ્ય ઉપક્રમથી ભાવ ઉપક્રમ પૃથક્ કઢેવાય છે. તે બે ભેદે છે - પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત. તેમાં અપ્રશસ્તમાં બ્રાહ્મણી, ગણિકા અને અમાત્યના દેષ્ટાંત જાણવા. પ્રશસ્ત તે શિષ્યનું શ્રુતાદિ હેતુ ગુરુના ભાવનું ઉન્નયન છે. એ રીતે લૌક્કિ ઉપક્રમ કહ્યો.

શાસ્ત્રીય તો આનુપૂર્વી નામ પ્રમાણ વક્તવ્યતા અર્થાધિકાર કહેવો જોઇએ. તેમાં આનુપૂર્વી નામાદિ દશ પ્રકારે બીજે વિસ્તારથી કહેલા છે. અહીં તો ઉત્કીર્તનગણનારુપ વડે અધિકાર હોવાથી તે જ કહે છે - તેમાં ઉત્કીર્તન તે વિનચશ્રુત, પરીષહ અધ્યયન, ચતુરંગીય ઇત્યાદિ છે. - x - ગણન - સંખ્યાન, તે પૂર્વાનુપૂર્વી, પશ્ચાનુપૂર્વી અનાનુપૂર્વી ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે. તેમાં પૂર્વાનુપૂર્વી ગણનાથી આ અધ્યયન પહેલું છે, પશ્ચાનુપૂર્વી ગણનાથી છત્રીશમું અધ્યયન છે. અનાનુપૂર્વીથી આ અધ્યયન પહેલું છે, પશ્ચાનુપૂર્વી ગણનાથી છત્રીશમું અધ્યયન છે. અનાનુપૂર્વીથી આ અધ્યયન એક્થી વધુ અને છત્રીશની પૂર્વેની શ્રેણીમાં કોઈ પણ સંખ્યા ભેદમાં આવે છે. (અહીં આનુપૂર્વીની સ્થાપના વિધિ વૃત્તિકારે નોંધી છે, તેમાં દ્વિક, ત્રિક, ચતુષ્ક આદિ સ્થાપના છે. અમે આ સમગ્ર સ્થાપનાનો અનુવાદ છોડી દીધેલ છે, સમજવા માટે શાબ્દિક વ્યાખ્યાને બદલે આકૃતિ સ્થાપનાની આનુપૂર્વી સમજવી વિશેષ સરળ બને.)

આ ઉક્ત ષડ્વિધ નામથી ઔદચિકાદિ છ ભાવ રૂપે અધિકાર છે, તેની અંતર્ભૂત ક્ષાચોપશમિક ભાવમાં શ્રુતજ્ઞાનાત્મકપણાથી પ્રસ્તુત અધ્યયનનો અવતાર છે. - x - x -.

જેના વડે પરિછેદ થાચ - જણાચ, તે પ્રમાણ. તે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના છેદથી ચાર પ્રકારે છે. તેમાં આ ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપત્વથી ભાવ પ્રમાણમાં અવતરે છે. - x - x - ભાવ પ્રમાણ ગુણ, નય, સંખ્યાના ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે. તેમાં આનો ગુણપ્રમાણ અને સંખ્યાપ્રમાણમાં જ અવતાર છે. નય પ્રમાણમાં જો કે શ્રુતકેવલી વડે કહેવાય છે કે - અધિકાર ત્રણે વડે જાણવો. જિનમતમાં સૂત્ર કે અર્થ કંઇપણ નયોથી વિઢિન નથી. - x -. તો પણ ઢાલ તથાવિધ નય વિચારણાના વ્યવચ્છેદથી અનવતાર જ છે. ઇત્યાદિ - x - x - x - .

ગુણપ્રમાણ બે ભેદે છે :- જીવ ગુણપ્રમાણ અને અજીવ ગુણપ્રમાણ. તેમાં આનો જીવ ઉપયોગપણાથી જીવગુણ પ્રમાણમાં અવતાર છે. તેમાં પણ જ્ઞાનદર્શન ચારિત્ર ભેદથી ત્રણ પ્રકારમાં આનો જ્ઞાનરૂપતાથી જ્ઞાન પ્રમાણમાં અવતાર છે. તેમાં પણ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમરૂપમાં આ અધ્યયનના આપ્તોપ્રદેશરૂપપણાથી આગમ પ્રમાણમાં લેવું. તેમાં પણ લૌકિક અને લોકોત્તર ભેદમાં પરમગુરુ પ્રણીતત્વથી લોકોત્તર સૂત્ર, અર્થ, ઉભયરૂપ છે. તેમાં પણ આત્મા, અનંતર અને પરંપર આગમ એ ત્રણ ભેદો છે, અર્થથી તીર્થંકર, ગણઘર અને તેમના અંતેવાસીને, સૂત્રથી સ્થવિર, તેમના શિષ્ય અને પ્રશિષ્યની અપેક્ષાથી યથાક્રમે આનો આત્મા, અનંતર, પરંપર આગમમાં અવતાર છે.

સંખ્યાપ્રમાણ અનુચોગદ્ધારાદિમાં વિસ્તારથી કહેલ છે, ત્યાંથી જ અવધારવું. તેમાં આનો પરિણામસંખ્યામાં અવતાર છે. તેમાં પણ કાલિક-શ્રુત-દૅષ્ટિવાદ શ્રુત પરિણામ ભેદથી બે પ્રકારોમાં કાલિકશ્રુત પરિમાણ-સંખ્યા, દિવસ કે રાત્રિમાં, પહેલી અને છેલ્લી પોરિસિમાં આ પાઠ નિયમથી છે. તેમાં પણ શબ્દની અપેક્ષાથી સંખ્યેય અક્ષર, પાદ, શ્લોકાદિ રૂપથી સંખ્યાત પરિણામ રૂપ, પર્યાય અપેક્ષાથી અનંત પરિમાણ રૂપ છે કેમકે આગમના અનંતગમ પર્યાયત્વથી છે.

વક્તવ્યતા - પદાર્થવિચાર, તે સ્વ-પર-ઉભય સિદ્ધાંતથી ત્રણ ભેદે છે. તેમાં સ્વસમચ - અર્હન્મતાનુસારી શાસ્ત્રરૂપ છે. પરસમચકપિલાદિ અભિપ્રાયાનુવર્તી ગ્રન્થ સ્વરૂપ છે, ઉભયસમય - ઉભયમત અનુગત શાસ્ત્ર સ્વભાવ છે. તેમાં આનો સ્વસમય વક્તવ્યતામાં અવતાર થાય છે, કેમકે અહીં સ્વસમય પદાર્થોનું જ વર્ણન છે. -x- x-.

અર્થાધિકાર - ''અહીં વિનયથી અધિકાર છે.'' તે કઢેલ છે. તથા સમવતાર યથાસંભવ કઢેલ છે. તેથી ફરી કઢેતા નથી. - x -.

નિક્ષેપ ત્રણ ભેદે છે - ઓદાનિષ્પક્ષ, નામનિષ્પક્ષ, સૂત્રાલાપક નિષ્પક્ષ. - × - × - ઓદ્ય - અધ્યયનાદિના સામાન્ય નામ. ઓદ્ય એટલે સામાન્ય શ્રુલાભિધાન, તે ચાર ભેદે છે - અધ્યયન, અક્ષીણ, આચ અને ક્ષપણા. નામાદિ ચાર ભેદ શ્રુલાનુસાર વર્ણવીને ભાવોમાં ચારેમાં કમથી વિનયશ્રુલને યોજવું. જેના વડે શુભ આત્મા બોધ, સંચમ કે મોક્ષનું અધ્યયન, અધ્યાત્મને લાવવું કે અધિક લઈ જવું પામે તે અધ્યયન. ઇલ્યાદિ ચારે ગાથા પ્રગટાર્થ જ છે. વિશેષ એ કે - જે હેતુ વડે શુભ આત્મ અધ્યયન અર્થાવ્ શુભ - પુન્ચનું આત્મામાં અધિક્લાથી લઈ જવું લો તેમાં શુભ - સંકલેશ વિરહિત, અધ્યાત્મ - મન, તેમાં આત્માના અર્થને લઈ જવો. - × - અધિક નચન એટલે પ્રકર્ષવત પ્રાપ્ત કરવું. કોને? બોધને અર્થાત્ લત્ત્વને જાણવાને કે પૃથ્વી આદિ સંરક્ષણરૂપ સંચમને કે સંચિત કરેલા કર્મોના ક્ષયરૂપ મોક્ષને. તે કારણે પ્રાગ્વત્ અધ્યયન કહેવાય છે. અવ્યવચ્છિત્તિ નચને આશ્રીને અર્થાત્ દ્રવ્યાસ્તિક્ત્વયના અભિપ્રાયથી. અલોક -આતોકાકારાવત્.

નામનિષ્પન્ન નિક્ષેપામાં વિનયશ્રુત એ દ્વિપદ નામ છે. તેથી વિનયનો અને શ્રુતનો નિક્ષેપ અહીં અવશ્ય કહેવો. તેમાં વિનયનો નિક્ષેપ બહુ વક્તવ્યતા હોવાથી તેનો અતિદેશ કરવો અને શ્રુતનિક્ષેપો તે પ્રમાણે ન હોવાથી, તેને જણાવવા કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૨૯-વિવેચન

વિનીચતે - જેના વડે કર્મો દૂર કરાચ તે, વિનચ. તે દશવૈકાલિકના વિનચ સમાધિ નામ અધ્યયનમાં કહેલ છે. સ્થાન શૂન્યાર્થે તેમાંથી કંઈક કહે છે - વિનયનો અને શ્રુતનો નિક્ષેપ બંને ચાર ભેદે હોય છે. દ્રવ્ય વિનચમાં નેતર, સુવર્ણ આદિ છે. લોકોપચાર વિનય અર્થ નિમિત્તે અને કામ હેતુથી, ભય વિનય, મોક્ષ વિનય એ પ્રમાણે પાંચ ભેદે વિનય જાણવો. અભ્યુત્થાન, અંજલિ, આસનદાન, અતિથિપૂજા અને વૈભવથી દેવતાપૂજાને લોકોપચાર વિનય છે. અભ્યાસવર્તીપણુ, છંદોનુવર્તના, દેશકાલદાન, અભ્યુત્થાન, અંજલિ, આસનદાન અર્થને માટેનો વિનય છે, એ પ્રમાણે જ કામ વિનય અને ભયમાં આનુપૂર્વીથી લઇ જવું.

મોક્ષમાં પણ તેની પ્રરૂપણા પાંચ પ્રકારે થાચ છે - દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ અને ઔપચારિક, આ પાંચ ભેદે મોક્ષ વિનચને જાણવો. જિનેન્દ્રોએ જે પ્રમાણે દ્રવ્યોના સર્વ ભાવો કહેલા છે, તેની તે પ્રમાણે શ્રદ્ધા કરવી તે દર્શન વિનચ છે. જ્ઞાનને શીખે છે, જ્ઞાનને ગણે છે - આવૃત્તિ કરે છે, જ્ઞાન વડે કૃત્યો કરે છે, જ્ઞાની નવા કર્મો બાંધતા નથી, તેનાથી જ્ઞાન વિનીત થાય છે. ચતના કરતા જેનાથી આઠ પ્રકારના કર્મો ખાલી કરે છે અને નવા કર્મો બાંધતા નથી. તેથી ચારિત્ર વિનચ થાય છે. અંધકારને તપ વડે દૂર કરે છે, આત્માને સ્વર્ગ કે મોક્ષમાં લઈ જાય છે. તેનાથી તપોનિયમ-નિશ્ચિત મતિ તપોવિનિતને થાય છે. ઔપચારિક વિનચ સંક્ષેપથી બે ભેદે થાય છે. પ્રતિરૂપયોગમાં જોડવું અને આશાતના ન કરવી તે. પ્રતિરૂપ વિનચ કાચિક, વાચિક, માનસિક યોગથી થાય. તે અનુક્રમે આઠ ભેદે, ચારભેદે અને બે ભેદે તેને થાય છે. - તેમાં -

(૧) કાચિક વિનચ - અભ્યુત્થાન. અંજલિ, આસનદાન, અભિગ્રહ, કૃતિકર્મ, શુશ્રૂષણા, અનુગમન અને સંસાધન એ આઠ ભેદે છે. (૨) વાચિક વિનચ - હિત, મિત, અપરુષ અને અનુવીચીભાષી ચાર ભેદે છે. (૩) મનો વિનચ - અકુશલ મનનો નિરોધ, કુશીલ મનની ઉદીરણા.

પ્રતિરૂપ વિનચ પરાનુવૃત્તિમચ જાણવો. અપ્રતિરૂપ વિનચ કેવલીનો જાણવો. આ આપે કહેલો વિનચ પ્રતિરૂપ લક્ષણ ત્રણ ભેદે છે. અનાશાતના વિનચ બાવન ભેદે કહેલો છે. તે આ પ્રમાણે - તીર્થંકર, સિદ્ધ, કુલ, ગણ, સંઘ, કિચા, ઘર્મ, જ્ઞાન, જ્ઞાની, આચાર્ચ, સ્થવિર, ઉપાધ્ચાચ, અને ગણી આ ૧૩ પદો છે. તેની અનાશાતના, ભક્તિ, બહુમાન, વર્ણશ્લાધા એ પ્રમાણે ૧૩ × ૪ = ૫૨ - ભેદો થશે.

ઉક્ત ગાથાનો અર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - તિનિશ તે એક વૃક્ષ છે - x -અર્થપ્રાપ્તિના હેતુથી ઇશ્વરાદિને અનુવર્તવુ તે અર્થ વિનચ છે. કામના હેતુથી પણ આ જ વિનચ છે - શબ્દાદિ વિષય સંપત્તિ નિમિત્તે તેમ તેમ પ્રવર્તવુ તે કામવિનચ છે. દુષ્પ્રદ્યર્ષ રાજા કે સામંતાદિ ને પ્રાણ આદિના ભયથી અનુવર્તવું તે ભયવિનચ છે. આ લોકને આશ્રીને શ્રદ્ધા, જ્ઞાન, શિક્ષાદિમાં કર્મના ક્ષચને માટે પ્રવર્તવુ તે મોક્ષવિનચ છે.

મોક્ષવિનય ઉપર કહ્યા મુજબ પાંચ ભેદે છે. તેમાં વિશેષ આ પ્રમાણેઃ- અભ્યુત્થાન - ગુરુને આવતા કે જતા જોઈને આસન છોડી ઉભા થવું અભિગ્રહ - ગુરુની વિશ્રામણાદિ કરવાનો નિયમ. કૃતિ - દ્વાદશાવર્ત આદિ વંદન. શુશ્રૂષણા - ન આસપાસથી કે ન આગળથી આદિ વિધિથી ગુરુવચન શ્રવણની ઇચ્છા- પર્યુપાસના કરવી. અનુગમન -આવતા સન્મુખ જવું. સંસાધન - જતાની પાછળ સમ્યક્ રીતે જવું. કુલ - નાગેન્દ્ર આદિ. ગણ - કોટિક આદિ. કિયા - પરલોક છે, આત્મા છે. ધર્મ - શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ, જ્ઞાન - મતિ આદિ, આચાર્ચ - અનુચોગાચાર્ચ. ગણી - ગણાચાર્ચ, અનાશાતના -મન, વચન, કાચા વડે અપ્રતીપ પ્રવર્તન. ભક્તિ - અભ્યુત્થાનાદિ રૂપ. બહુમાન -માનસિક અતિ પ્રતિબંધ. વર્ણ - પ્રશંસા કરવી. તેના વડે સંજ્વલના - જ્ઞાનાદિ ગુણની ઉદ્દીપના તે વર્ણ સંજ્વલના.

શ્રુતના ચાર પરિમાણ અર્થાત્ તેનો ચાર ભેદે નિક્ષેપ બધે અવશ્ય કરવો. - × - × - નિક્ષેપ - ન્યાસ, તેમાં નામ અને સ્થાપના સુગમ છે. દ્રવ્યથી કે દ્રવ્યરૂપ શ્રુત ન દ્રવ્યશ્રુત. આગમથી જ્ઞાતા પણ ઉપયોગરહિત હોય. નોઆગમથી કહે છે - ગોપવે છે, (શું?) અતિક્લિષ્ટ કર્મોદયથી અભિહિત અર્થને ગોપવે અથવા ક્રુપ્રચુક્તિથી દૂર લઇ જાય તે જમાલિ આદિ નિહ્તવ છે. - × - ભાવશ્રુત પણ આગમથી અને નોઆગમથી બે ભેદે છે - તેમાં આગમથી એટલે ભાવથી કે ભાવરૂપ શ્રુતતે ભાવશ્રુત. શ્રુતના વિષયમાં ઉપચુક્ત જ હોય. જે શ્રુત પદને જાણે તેમાં ઉપયોગ રાખવો તે ભાવશ્રુત, કેમકે તેનો ઉપયોગ અનન્યપણાથી છે.

ઓઘ અને નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપનો અવસર પ્રાપ્ત થયો છે. તો પણ હાલ સૂત્ર કહેતા નથી - x - પરંતુ 'અનુગમ' બે ભેદે છે - નિર્ચુક્તિ અનુગમ અને સૂત્રાનુગમન. તેમાં પહેલાં નિક્ષેપ નિર્ચુક્તિ, ઉપોદ્ઘાત નિર્ચુક્તિ અને સૂત્ર સ્પર્શિક નિર્યુક્તિ અનુગમ વિદ્યાન ત્રણ ભેદે છે. તેમાં નિક્ષેપ નિર્ચુક્તિ અનુગમ ઉત્તર આદિ નિક્ષેપ પ્રતિપાદનથી કહેલો જ છે. ઉપોદ્ઘાત નિર્ચુક્તિ અનુગમ બે દ્વાર ગાથાથી જાણવો. તે આ પ્રમાણે - ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ, ક્ષેત્ર, કાળ, પુરુષ, કારણ, પ્રત્યય, લક્ષણ, નય, સમવતારણા અનુમત છે. શું? કેટલા ભેદે? કોના? ક્યાં, કેમાં?, કઈ રીતે?, કાળ કેટલો થાય?, કેટલાં સાંતર અવિરહિત ભવાકર્ષા સ્પર્શના નિરૂક્તિ છે? આ બંને ગાથાનો અર્થ સામાચિક નિર્યુક્તિથી જાણી લેવો.

સૂત્ર સ્પર્શિક નિર્ચુક્તિ સૂત્ર અવચવ વ્યાખ્યાન રૂપત્વથી સૂત્રના હોવાથી સંભવે છે, તેથી સૂત્રાનુગમમાં જ ત્યાં કહેશે. - x - x - હવે સૂત્ર - અનુગમ. તેમાં અલીક, ઉપઘાતજનકત્વ આદિ દોષ રહિત. નિર્દોષ સારત્વાદિ ગુણ ચુક્ત સૂત્ર કહેવું જોઇએ. તે આ છે -

• સૂત્ર - ૧

९ संयोगोधी मुझ्त छे, અनगार छे, બिक्षु छे. तेमना विनय धर्मनुं अनुझ्मधी निरूपल डरीश, तेने मारी पासेधी ध्यानधी सांભળो. ● विवेચन - ९

આની સંહિતાદિ ક્રમથી વ્યાખ્યા - તેમાં અસ્ખલિત પદોનું ઉચ્ચારણતે સંહિતા તે અનુગત જ છે. કેમકે સૂત્રાનુગત તદ્રૂપપણે છે. 'પદ' સ્વબુદ્ધિથી કહેવા. પદાર્થ આ છે - અન્ય સંયુક્ત કે અસંયુક્તના સચિત્તાદિ વસ્તુના દ્રવ્યાદિ વડે સંયોજનને 'સંયોગ' કહે છે. તે સંયુક્ત સંયોગાદિ ભેદથી અનેક પ્રકારે કહેવાશે. તેથી માત્રાદિ સંયોગરૂપથી ઔદયિકાદિ ક્લિપ્ટતર ભાવ સંયોગાત્મકપણાથી વિવિધ જ્ઞાનભાવનાદિ વડે વિચિત્ર પ્રકારોથી પ્રકર્ષથી અર્થાત્ પરીષઢ-ઉપસર્ગાદિ સઢિષ્ણુતા લક્ષણથી મુક્ત-ભ્રષ્ટ તે વિપ્રમુક્ત છે.

તે અનગાર - જેને ઘર વિદ્યમાન નથી તે, એ પ્રમાષ્ટે અહીં વ્યુત્પન્ન અણગાર શબ્દ લેવો. જે અવ્યુત્પન્ન રૂઢિ શબ્દ છે, તે ચતિનો વાચક છે. કહ્યું છે - અણગાર, મુનિ, મૌની, સાધુ પ્રવર્ભિત, વ્રતી, શ્રમણ અને ક્ષપણ એ ચતિના એકાર્થક વાચક છે. તેથી તે અહીં ગ્રહણ કરતા નથી. ભિક્ષુ શબ્દ તે અર્થમાં જ કહેલ છે. તેમાં અગાર - બે ભેદે છે. (૧) દ્રવ્યથી - વૃક્ષ, પત્થરાદિથી નિર્વૃત્ત તે દ્રવ્યાગાર (૨) ભાવાગાર - ફરી અગ શબ્દથી વિપાક્કાળે પણ જીવવિપાકપણાથી શરીર - પુદ્ગલાદિમાં બાહ્ય પ્રવૃત્તિ રહિત થઇને અનંતાનુબંધી આદિથી નિર્વૃત્ત કષાય મોહનીય છે. તેમાં દ્રવ્યઅગાર પક્ષમાં. તેના નિષેદ્યમાં અનગાર એટલે અવિધમાન ગૃહ અર્થ કર્યો. ભાવાગાર પક્ષને અલ્પતાનો વાચક છે. તેથી સ્થિતિ, પ્રદેશ, અનુભાગથી અતિ અલ્પ કષાય મોહનીય એવો અર્થ કર્યો. કષાય મોહનીય જ કર્મ છે, કર્મની સ્થિતિ આદિભૂત તે વિરતિ સંગમ નહીં. ક્લિપ્ટતર ભાવ સંયોગથી મુક્તપણાથી જ અને ફરી કષાય મોહનીયની અતિ દુષ્ટતા જણાવવા કહેલ છે.

ભિક્ષુ - રાંધવા , રંધાવવા આદિ વ્યાપારથી અટકેલા સાધુ ભિક્ષા લે છે. તે ધર્મથી તે ભિક્ષુ છે. - x - ભાષ્યકારના વચનથી ભિક્ષુ શબ્દ ત્રિકાળ વિષયક 'ચતિ'ના પર્યાય પષ્ટે સિદ્ધ છે. - x - x - x -

વિશિષ્ટ કે વિવિધ નય-નીતિતે વિનય - સાધુજન વડે આસેવિત સમાચાર. - × - દ્રવ્યથી નીચ વડે આજીવિકા રૂપ છે અને ભાવથી સાધુ આચાર પ્રતિ પ્રવણત્વ છે, તેને હું કહીશ. - × - × -.

સાંભળો શબ્દથી - x - x - ''શિષ્યને શ્રવણ પ્રતિ અભિમુખ કરવા'' તે અર્થ છે. આના વડે પરાંગ્મુખ હોય તો પણ પ્રતિબોધ કરતા ધર્મની વ્યાખ્યા કરવી જ એમ જણાવેલ છે તથા વાચક પણ કહે છે કે - એકાંત હિત શ્રવણથી શ્રોતાને ધર્મ થાય છે, પણ અનુગ્રહ બુદ્ધિથી કહેતા વક્તાને તો એકાંતે ધર્મ થાય છે. - x - પદાર્થ કહ્યા. તેના અભિધાનથી સામાસિક પદ અંતર્ગત પદવિગ્રહ કહ્યો. પછી ચાલનાનો અવસર છે, તે સૂત્રાર્થગત દૂષણારૂપ છે.

સૂત્ર ચાલના - સંચોગના વિપ્રમુક્ત કિયા પ્રતિ કર્તૃત્વથી સંચોગાત્. અર્થ ચાલના - વિનચને પ્રગટ કરીશ તે પ્રતિજ્ઞાન છે, - × - પ્રત્યવસ્થાન - શબ્દાર્થ ન્યાયથી બીજાએ કઢેલ દોષના પરિહાર રૂપ છે અને તેમાં જો કે સંચોગથી વિમુક્ત થતો ભિક્ષુનું કર્મ તથા પણ કર્તૃપણાથી અહીં વિવક્ષિત છે. ઇલ્યાદિ. - × - × - સંચોગનો બીજો અર્થ કઢે છે - સંચોગ - કષાચાદિ સંપર્કરૂપ પણાથી અવિપ્રમુક્ત - અપરિત્યક્ત. આ સંયોગાવિપ્રમુક્તને, ઝડણની જેમ - કાલાંતર કલેશ અનુભવ ઢેતુતાથી ઝડણ - આઠ પ્રકારના કર્મ, તે કરે છે. શો અર્થ છે? તેવી તેવી ગુરૂવચનથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ વડે એકઠાં કરે છે તે ગ્રઙણકાર. તે ભિક્ષુને - કષાયાદિથી વશથી જીવવીર્ય રહિતને પૌરૂષઘ્ની જ ભિક્ષા. તથાવિધ <del>ક</del>ળની નિરપેક્ષતાથી ભ્રમણશીલને વિનય પ્રગટ કરીશ. - દર્શનથી ઉત્પાદિત કરીશ. આ અધ્યયન ભણનારને જ ભારે કર્મપણાથી પ્રાયઃ વિનીત -અવિનીતના ગુણ - દોષની વિભાવનાથી જ્ઞાનાદિ વિનય પરિણતિ છે. અથવા વિરુદ્ધ નચ તે વિનય અર્થાત્ સદાચાર, તેને હું પ્રગટ કરીશ. કોના? ભિક્ષના.

ભિક્ષણશીલનો અવિપરીત યોગ-સમાધિ તે સંયોગ. તેથી વિવિધ પરીષઢને સહન ન કરીને ગુરૂનિયોગ અસહિષ્ણુત્વ આળસ આદિ પ્રકારોથી જે પ્રકર્ષતયા મુક્ત છે, તે વિપ્રમુક્ત છે. - x - x - x -.

વિનયને પ્રગટ કરીશ, એમ કહેવાથી, વિનય આ અધ્યયનનું નામ છે, તેને પ્રગટ કરવાનું ફળ, તથા આ ઉપેય છે, આનો ઉપાય તે પ્રસ્તૂત અધ્યયન છે. એ રીતે આનો ઉપાય - ઉપેચ ભાવલક્ષણ સંબંધ બતાવ્યો.

હવે 'સંયોગ' એ આધ પદને સ્પર્શ - નિક્ષેપ કરવાને કહે છે -

(નિર્યુક્તિ ૩૦ થી ૬૩ સુધી સંયોગની જ ચર્ચા છે. અમને તેમાં કંઇજ સમજભ પડી નથી. અનુવાદ પછી પણ અભ્યાસુઓએ તજ્જ્ઞની મદદથી જ સમજવું પડે તેમ છે - તે નિશ્ચિત વાત છે.)

#### • निर्युझ्ति - ३० - विवेशन -

'સંચોગ' વિષયક નિક્ષેપ - ન્યાસ છ પ્રકારે છે, આ ભેદો - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ પ્રસિદ્ધ છે. (અહીં વ્રત્તિકારશ્રીએ અતિ વિસ્તારથી ઘણાં શ્લોકોમાં નામ આદિ નયોની વ્યાખ્યા કરેલ છે. અમે તેમાંના કેટલાંક શબ્દો કે વાક્યોને જ અહીં વ્યાખ્યારૂપે રજૂ કરેલ છે. કેમકે સમગ્ર વ્યાખ્યા સમજવા 'અનુયોગદ્ધાર'ના અવગાહનની આવશ્યક્તા છે. તેને સમજીને જ આ વ્યાખ્યા સમજવી સરળ બનશે, તેથી અમે સંપૂર્ણ અનુવાદ કરેલ નથી.)

- નામાદિ વિધિથી આરંભ્યા વિના તેની વ્યાખ્યા કરવી યુક્ત નથી.

- દ્રવ્ય અને પર્યાયવાદીઓએ અહીં નયો ને છોડવા ન જોઈએ.

- 'માતકા' નામે ત્રણ પદ છે - ઉત્પત્તિ, વિગમ અને ધ્રીવ્ય.

- અહીં ઉત્પત્તિ અને વિગમ એ પર્યાયવાદીનો મત છે, દ્રવ્યાર્થિક મત તે દ્રીવ્ય છે. આ રીતે માતૃકા નામે ત્રણ પદ છે.

- નામ કોઈ સંકેતથી કહેવાય છે, સ્થાપના નામને અનુરૂપ કિયાથી અથવા બુદ્ધિથી થાય છે. તે નામ અને સ્થાપના દ્રવ્ય નિક્ષેપથી અનુવર્તિત છે. અને આ દ્રવ્યાર્થિક નય ભાવ નિક્ષેપાથી જૂદો છે. નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ દ્રવ્યાર્થિક નચનો નિક્ષેપ છે, ભાવ એ પર્ચાર્ચાર્થકની પ્રરૂપણા છે.

--નામનચ કહે છે કે જે કારણે નામ વિના વસ્તુનું ગ્રહણ થતું નથી, તેથી નામ છે જ, તે આ પ્રમાણે કુંભ-માટીનો જ, બીજી વસ્તુનો નહીં. પ્રતીત વસ્તુથી જ તેની સ્વરૂપ પ્રતીતિ થાય છે. જેમ માટી પ્રતીત છે, તેથી કહેવાતા ઘડાનું માટી જ રૂપ થાચ, તેમ પ્રતીત નામ થી જ વસ્<u>ત</u> ઓળખાચ છે, તેના વિના જ ઓળખાચ. જો નામ રૂપ વસ્તુ જ ન હોય, તો તે જાણતા હોવા છતાં વસ્તુમાં સંશય આદિમાંનું કંઈ પણ સંભવે છે. નામથી અર્થની પ્રતિપત્તિ થાય.

--સ્થાપનાનચ - સ્થાપના તે આકાર છે. આ આકાર એ અમુક આ અર્થનું પ્રમાણ છે, નામાદિ વિના આકારને કોઈ પણ ન જાણી શકે. નામ કદાચ બીજા અર્થમાં પણ વર્તે તે શક્ય છે. પણ તેના ઉલ્લેખ છતાં આકારમાં બીજો આભાસ ન થાય. નિયત નીલ આદિ અર્થ ગ્રહણ આકાર ગ્રહણથી જ ગ્રહણ થાય. - × - × - આકાર જ મતિ શબ્દ વસ્તુ ક્રિયા ફળને જણાવે છે.

- દ્રવ્યનચ - જેમ નામ આદિ આકાર વિના સંવેદિત ન થાય. તેમ આકાર પણ દ્રવ્ય વિના જણાતો નથી, કેમ કે બધું દ્રવ્યાત્મક છે. દ્રવ્ય જ માટી આદિની સર્વ સ્થાસક, કોશ, કુશૂલ આદિ વસ્તુ છે. - x - x - x - x - કહે છે કે દ્રવ્ય પરિમાણ માત્ર છોડીને આકારદર્શનથી શું? ઉત્પાદ અને વ્યય રહિત દ્રવ્ય નિર્વિકાર જ છે. - x - x -

- ભાવનય - અહીં સમ્યક્ રીતે વિચારતા માત્ર ભાવ જે બાકી રહે છે. પૂર્વાપર વિચારણા વિના, જે કારણે તેનું જ દર્શન છે. તેથી કહે છે - ભાવ એટલે પર્ચાય. દ્રવ્ય તે રૂપ જ છે. - x - x - x - x - પ્રતિ સમય ઉદય અને વ્યય સ્વરૂપ સ્વયં થવાથી જ તેને ભાવ કહેવાય છે. - x - x - x - x -.

હવે આનો પરમાર્થ કહે છે - આ ઘડો છે, તે નામ કહ્યું. પૃથુ અને બુલ્નાદિથી આકૃતિ છે. માટી રૂપ દ્રવ્ય, તેના હોવાથી ભાવ. એ પ્રમાણે ચારે ભેદ કહ્યા. તેમાં પણ નામ વિના આકાર કે આકાર વિના નામ નથી. તે બંને વિના અન્યોન્ચની ઉત્તર સંસ્થિતિ નથી. જેમ મોરના ઇંડાના રસમાં જે નીલ આદિ વર્ણો રહેલા છે. તેમ બધાં જ અન્યોન્ચ ઉન્મિશ્ર નામાદિ ઘટમાં રહેલા છે. - × - 'ઘડો' આદિના નામાદિ ભેદ રૂપથી જ 'ઘડો' આદિ અર્થમાં બુદ્ધિ પરિણામ ઉપજે છે. તેથી બધી વસ્તુની નામ આદિ ચાર રૂપતા છે. - × - × - પ્રસંગથી આટલું કહ્યું. હવે નિર્યુક્તિકારને અનુસરે છે -

તેમાં નામ, સ્થાપના, આગમથી - નો આગમથી અને જ્ઞ શરીર ભવ્ય શરીર રૂપ દ્રવ્ય સંયોગ સુગમ છે. તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય સંયોગને જણાવવા માટે કહે છે -દ્રવ્યથી કે દ્રવ્યનો સંગત યોગ તે સંયોગ. સંયોગનું દ્વૈવિધ્ય કહે છે. સંયુક્ત જ સંયુક્તક - અન્યથી સંશ્લિષ્ટ, તેનો સંયોગ - વસ્તુ અનંતર સંબંધને સંયુક્તક સંયોગ જાણવો. ઇતરેતર સંયોગ, આ જ દ્વિવિધ સંયોગ છે. વિસ્તરાર્થ જણાવવા ભેદ વડે કહે છે -

#### • निर्युक्ति-३१- विवेथन -

સંયુક્તક સંયોગ - અનંતર નિર્યુક્તિમાં બતાવેલ છે. દ્રવ્યોનો સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્રનો થાય છે. તેનું ઉદાહરણ કહે છે - વૃક્ષ, અણુ, સુવર્ણાદિ અર્થાત્ સચિત્ત દ્રવ્યાદિ તે વૃક્ષાદિ, સચિત્ત દ્રવ્યાદિ અણુ આદિ, મિશ્રદ્રવ્ય તે સુવર્ણાદિ લેવા. અહીં અણુ આદિ, સુવર્ણ આદિનું ઉદાહરણ બંને અચિત દ્રવ્યોની સચિત મિશ્ર દ્રવ્યની અપેક્ષાથી વધારાપણું જણાવવાને માટે છે, આ વધારાપણું જીવથી પુદ્દગલોના અનંતગુણત્વથી કહેલ છે. આના વડે સચિતાદિ સંયોગદ્રવ્યના ત્રૈવિધ્યથી સંયુક્ત સંયોગનું ત્રૈવિધ્ય કહેલ છે. તેમાં વૃક્ષાદિનું સચિત સંયુક્ત દ્રવ્ય સંયોગના વિવરણને માટે કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૩૨ - વિવેચન -

મૂલ - સ્વ અવચવ વડે નીચે પ્રસરેલ, કંદ - તે જ મૂળ અને સ્કંધના અંતરાલવર્તી, સ્કંધ-થડ, ત્વચા - ચામડી રૂપ, છાલ. સાલ - શાખા, પ્રવાલ - પલ્લવ, પત્ર - પાન, ફળ-પુષ્પ અને બીજો વડે સંબંધ છે તેથી વૃક્ષ, ગુચ્છ, ગુલ્મ આદિનો સંચુક્તક સંચોગ છે. તેજ પહેલાં ઉગતાં અંકુરા રૂપે પૃથ્વી સાથે સંચુક્ત જ મૂળ વડે જોડાય છે, પછી મૂળથી સંચુક્તક જ કંદથી છે, કંદસંચુક્ત જ સ્કંધથી છે. એ પ્રમાણે છાલ, શાખા, પ્રવાલ, પત્ર, પુષ્પ, ફળ, બીજો વડે પૂર્વ સંચુક્ત જ ઉત્તરોત્તરથી સંચોજાય છે, એમ ભાવના કરવી. એ પ્રમાણે ધર્મ અને ધર્મી વચ્ચે ક્થંચિત અનન્ચત્વથી આ પ્રમાણે કહેલ છે, તેથી દોષ રહિત છે. એ પ્રમાણે ઉત્તર ભેદો પણ જાણવા.

હવે અણુ આદિ અચિત સંયુક્ત દ્રવ્ય સંયોગ કહે છે -

• निर्युस्ति - ३३ - विवेयन -

એકરસ - તિક્ત આદિ રસમાંનો કોઇ એક, એક વર્શ - કૃષ્ણ આદિ વર્ણમાંથી કોઇ એક, એક ગંધ - સુગંધી કે દુર્ગન્દી, તથા બે અવિરુદ્ધ સ્નિગ્ધ, શીત આદિ સ્પર્શ જેનો છે તે, ચ શબ્દથી સ્વગત અનંત ભેદો જાણવા. આવો પરમ - જેનાથી અન્ય સૂક્ષ્મતરનો અસંભવ છે, તેવો પ્રકર્ષવાન અણુ, તે પરમાણુ અને બે અણુ આદિ. સ્કંધ સૂક્ષ્મતરનો અસંભવ છે, તેવો પ્રકર્ષવાન અણુ, તે પરમાણુ અને બે અણુ આદિ. સ્કંધ - જેના બે પ્રદેશ છે તેવો દ્વિપ્રદેશ - દ્વિઅણુક, ત્રિપ્રદેશ આદિથી અચિત્ત મહાસ્કંધ સુધી, તેના વડે સંયોજ્ય. વિજ્ઞેચ - સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત ભંગ વિભાવના રૂપથી જાણવું. અચિત્ત સંયુક્ત સંયોગ - પરમાણુ જો ત્રિઅણુક આદિ સ્કંધ પરિશતિને પામે ત્યારે રસાદિ સંયુક્ત જ દ્વિ અણુકાદિ સ્કંધ વડે સંયોજાય છે, જો તિક્તતા આદિ પરિશતિને છોડીને કટુત્વાદિ પરિશતિને પામે છે, ત્યારે પણ વર્ણાદિ વડે સંયુક્ત જ કટુકત્વાદિ વડે સંયોજાય છે. તે સંયુક્ત સંયોગ કહેવાય છે. અહીં કૃષ્ણ પરમાણુ કૃષ્ણત્વને છોડીને નીલત્વને પામે. તે એક ભંગ છે. એ પ્રમાણે બાકીના વર્ણોમાં, તથા રસ, ગંધ, સ્પર્શમાં કહેવું. એ પ્રમાણે બીજો પરમાણું દ્વિપ્રદેશાદિ વડે યોજવાથી સંખ્યાતાદિ ભંગ સ્ચના પામે છે. ---- હવે જીવના મિશ્ર સંયુક્તક દ્રવ્ય સંયોગને કહે છે -

• निर्युक्ति - ३४ - विवेयन -

જે રીતે ''ધાતુઓ'' કનક આદિ યોનિ રૂપ માટી આદિ, સુવર્ણ તામ્ર આદિ વડે સ્વભાવથી સંયોગ કરે - પ્રકૃતિ, ઈશ્વર આદિ બીજા અર્થોના વ્યાપારની અપેક્ષા વિના જે સંબંધ, તેના વડે મિશ્રિત, તે સ્વભાગ સંયોગ સંયુત હોય છે. આ જ અર્થાન્તર નિરપેક્ષત્વ લક્ષણ પ્રકારથી સંદાત્તિ - ઉત્તરોત્તર નિરંતર ઉત્પત્તિરૂપ પ્રવાહ, તેને આશ્રીને કર્મ - જ્ઞાનાવરણ આદિ સંવતિકર્મ, તેના વડે આની આદિ ન હોવાથી અનાદિ. તે અહીં ક્રમથી આવેલ સંયોગ, તેના વડે તે ચુક્ત હોવાથી અનાદિ સંયુક્ત છે તે જ અનાદિ સંયુક્ત, અથવા સંયોગથી અનાદિ સંયુક્ત કોણ ? જીવે છે - જીવશે અને જીવ્યા તે જીવ, તેનો મિશ્ર સંયુક્ત દ્રવ્ય સંયોગ કહ્યો.

અહીં એવું કહેવા માંગે છે કે - અનંત કર્માણુ વર્ગણા વડે આવેષ્ટિત અને પ્રવેષ્ટિત છતાં પણ તેનું સ્વરૂપ ચૈતન્ય અતિવર્તતું નથી કે કર્માણુનું અચૈતન્ય જતું નથી. તેથી તેમના ચુક્તપણાથી આને સંચુક્તક મિશ્ર દ્રવ્ય રૂપે વિવક્ષા કરાય છે તેનાથી આ કર્મપ્રદેશાંતરથી સંયોગને મિશ્ર સંચુક્ત દ્રવ્ય સંયોગ કહે છે. ---- આ અનાદિત્વ છતાં ઉપાયથી જીવ અને કર્મના સંયોગનો અભાવ જણાવે છે. અન્યથા મુક્તિના અનુષ્ઠાનનું વૈફત્ય દશવિ છે. --- હવે ઇતરેતર સંયોગ બતાવે છે -

• निर्युझ्ति - ३५ - विवेथन -

ઇતરેતર એટલે પરસ્પરનો સંયોગ - ઘટના તે ઇતરેતર સંયોગ. પરમાણુનો તથા પ્રદેશોનો. સૂક્ષ્માતિશય લક્ષણથી કહેવાય છે. તે પ્રદેશો - ધર્માસ્તિકાચાદિ સંબંધી તેમનો નિર્વિભાગ ભાગ, અભિપ્રેત, ઇતરેતર સંયોગ જોડાય છે. તેમ આગળ પણ કહેવું, અભિપ્રેત વિષયપણાથી આનું અભિપ્રેતત્વ છે, તેનાથી વિપરીત તે અનભિપ્રેત છે. અભિમુખતાથી વ્યક્તપણે જેના વડે અર્થ કહેવાય, તે અભિલાપ -વાચક, તેના વિષયપણાથી શબ્દને અભિલાપ કહે છે. આનો સંબંધ અને શબ્દાંતર યોજવું. સંબંધ, તે સ્વસ્વામીત્વ આદિ અનેક પ્રકારે કહેવાશે. આ ઇતરેતર સંયોગના આટલા જ ભેદો છે.

હવે પરમાણુનો સંચોગ કહે છે -

• निर्युङ्ति - ३६ - विवेयन -

પરમાણુ સંબંધી બે ભેદ છે - સંસ્થાન અને સ્કંધથી. આ રૂપથી પુદ્ગલાત્મક વસ્તુ રહે છે, તે સંસ્થાન - આકાર વિશેષ, તેથી તેને આશ્રીને અને સ્કંધને આશ્રીને છે. બે ભેદ છતાં પ્રત્યેકના ભેદોનો કહે છે - સંસ્થાન વિષયક પાંચ પ્રકાર અને સ્કંધ વિષયક બે પ્રકાર છે. અહીં સંસ્થાન અને સ્કંધ ભેદ દ્વારા જ આ ઇતરેતર સંયોગભેદ છે, તેથી અભિધાન ઉચિત છે. સંસ્થાનભેદના અભિધાન પ્રસ્તાવમાં પણ અલ્પ વક્તવ્ય હોવાથી સ્કંધ ભેદને હેતુભેદ દ્વારથી કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - ३९ - विवेथन -

પરમાણું પુદ્રગલો નિશ્વે બે કે ઘણાં - ત્રણ વગેરે છે. તે પરમાણુ પુદ્રગલો એક પિંડતાને પામીને નિર્વેતે છે. શું નિર્વર્તે છે ? દ્વિ અણુક આદિ સ્કંઘ, આના વડે દ્વિપરમાણુ જન્ચતાથી ઘણાં પરમાણુ જન્ચત્વથી સ્કંઘના બે ભેદ કહે છે. અહીં રૂક્ષ કે સ્નિગ્ધ એક ગુણનો સંબંધ કરતાં દ્વિગુણ અધિકતાથી સ્વ સ્વરૂપ અપેક્ષાથી સંબંધ કરાય છે, પણ સમગુણ કે એક ગુણ અધિકથી સંબંધ થતો નથી. અર્થાત્ એક ગુણ સ્નિગ્ધ ત્રિગુણ સ્નિગ્ધથી સંબંધ કરે છે. ત્રિગુણ સ્નિગ્ધ, પાંચ ગુણ સ્નિગ્ધથી સંબંધ કરે છે, ઇત્યાદિ. એ રીતે દ્વિગુણ સ્નિગ્ધ ચાર ગુણ સ્નિગ્ધથી સંબંધ કરે છે, ઇત્યાદિ. એ પ્રમાણે એક ગુણ રૂક્ષથી ત્રિગુણ રૂક્ષ સાથે ઇત્યાદિ સંબંધ જાણવો. પણ એક ગુણ સ્નિંગ્ધનો એક ગુણ સ્નિંગ્ધ સાથે કે બે ગુણ સ્નિંગ્ધ સાથે સંબંધ ન થાય યાવત્ અનંતગુણ સ્નિંગ્ધનો અનંતગુણ સ્નિંગ્ધ સાથે સંબંધ ન થાય ----- કેમકે સમગુણ કે એક ગુણ અધિક સાથે સંબંધ થતો નથી. ---- કહ્યું છે કે સમસ્નિંગ્ધતાથી બંધ ન થાય, સમરૂક્ષતાથી પણ ન થાય. વિમાત્ર સ્નિંગ્ધ રૂક્ષત્વથી સ્કંધોનો બંધ થાય છે. બે જધન્ય ગુણવાળા સ્નિંગ્ધનો કે તે પ્રમાણે જ રૂક્ષ દ્રવ્યોનો એકાધિક ગુણમાં પણ બંધનો પરિણામ ન થાય. સ્નિંગ્ધનો દ્વિગુણાધિક સ્નિંગ્ધ સાથે. એ રીતે રૂક્ષનો પણ બંધ જાણવો.

સ્નિગ્ધ અને **રક્ષના પરસ્પર બંધ**ની વિચારણામાં સમગુણનો કે વિષમગુણનો જઘન્યને વર્જીને પરિણતિ થાય છે.

જે વિશેષણથી સંસ્થાનથી સ્કંધના ભેદથી ઉપાદાન છે; તેનો આવિષ્કાર કરતાં કહે છે - તે સ્કંધનો આકાર તે સંસ્થાન. તેમાં પરિમંડલાદિ અનંતરોક્ત પ્રકારે આ -રીતે રહે તે ઈત્શંસ્થ, ન રહે તે અનિત્શંસ્થ. આના વડે નિયત પરિમંડલાદિમાંનો કોઈ આકાર સંસ્થાન છે. બાકીના અનિયત આકાર સ્કંધ છે. સ્કંધોનો પણ પરસ્પર બંધ થાય છે. તેમનો પણ ઇતરેતર સંયોગ અહીં કહેલ છે, કેમકે તેમના પ્રદેશોનો સદ્ભાવ છે.

હવે સંસ્થાનના ભેદો કહે છે -

#### • निर्युस्ति - ३८ + विवेयन -

પરિમંડલ, વૃત્ત, ત્ર્યસ્ર, ચતુરસ્ર, આચત. તેમાં બહાર વૃત્ત પણે અવસ્થિત પ્રદેશ જનિત અને અંદર પોલું તે પરિમંડલ. વૃત્ત - તે જ અંદરથી પોલાણ રહિત, જેમ કુંભારનો ચાકળો. ત્ર્યસ્ર - ત્રિલોક. જેમ શ્રૃંગાટકનું. ચતુરસ્ર - ચતુષ્કોણ. જેમ કુંભિકાનું. આચત - લાંબુ, જેમ દંડનું. આટલાં જ સંસ્થાન ભેદો છે. ધન એવું પ્રતર જે ધનપ્રતર. ---- તેથી એક્કેક પરિમંડલાદિ પ્રતર ધન હોય છે, તેમ જાણવું. તેમાં પહેલું અર્થાત્ પરિમંડલ સંસ્થાન વર્જવું. ઓજઃ પ્રદેશ - વિષમ સંખ્યા પરમાણુક અને જુરુમ - ચુગ્મ પ્રદેશ. અહીં ધનપ્રતર ભેદ જ વૃત્ત આદિથી ભેદાય છે, તેથી પ્રતરવૃત્ત ઓજપ્રદેશ અને ચુગ્મ પ્રદેશ છે. એ પ્રમાણે ધનવૃત્ત પણ ઓજ પ્રદેશ અને ચુગ્મ પ્રદેશ છે. આ પ્રમાણે પરિમંડલ સિવાયના બધામાં કહેવું પરિમંડલમાં સમ સંખ્યાણુમાં જ તેનો સંભવ હોવાથી આવા પ્રકારના ભેદો અસંભવ છે.

આ પરિમંડલાદિ પ્રત્યેક જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ છે. તેમાં ઉત્કૃષ્ટ તે સર્વ અનંતાણુ નિષ્પશ્ન અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ તે એકરૂપતાથી ન કહેલ હોવા છતાં સંપ્રદાયથી જાણવાને શક્ય છે, તેની ઉપેક્ષા કરીને જઘન્ય તો પ્રત્યેક ભેદ અન્યાન્ય રૂપતાથી તે પ્રમાણે નથી, તેને ઉપદર્શનાર્થે કહે છે -

#### निर्युझ्ति - ३६ थी ४९ + विवेयन -

સંસ્થાનોમાં વૃત્તના પાંચ, બાર, સાત અને બગ્રીશ ભેદો છે. ગ્યસના ત્રણ, છ, પાત્રીશ, ચાર ભેદો છે. ચતુરસના નવ, ચાર, સત્તાવીશ અને આઠ ભેદો છે, આચતના ત્રણ, બે, પંદર, છે ભેદો છે. આચત સંસ્થાનમાં પીસ્તાળીશ, બાર, છ ભેદો થાય અને પરિમંડલમાં ૨૦ અને ૪૦ થાય.

આયતામાં છ ભેદ અભિધાનના અવ્યાપિત્વથી પૂર્વે ન કહ્યા છતાં શ્રેણિગત બે ભેદ અધિકનો ત્યાં સંભવ છે. તથા પરિમંડલાદિત્વમાં પણ સંસ્થાનોના વૃત્તાદિ ભેદોનો ઓજઃ પ્રદેશ પ્રતરાદિના અનંતોરાદ્વિષ્ટત્વથી પ્રત્યાસત્તિન્યાયથી ચથાક્રમ પંચક આદિથી પહેલાં ઉપદર્શન કર્યુ. પછી પરિમંડલના બે ભેદોનું ઉપદર્શન કરવું. તેમાં ઓજઃ પ્રદેશ પ્રતર-વૃત્ત પાંચ અણુ નિષ્પન્ન પાંચ આકાશ પ્રદેશાવગાઢ, તેમાં અહીં એક અણુ અંતરથી સ્થાપવું, ચારે - પૂર્વાદિ દિશામાં એક-એકની સ્થાપના કરવી. આ પ્રમાણે વૃત્તિકારશ્રીએ ઉક્ત - નિર્યુક્તિ હલ થી ૪૧ના અર્થ પ્રમાણે પાંચ, બાર, સાત, બન્નીશ, ન્રણ, છ ઇત્યાદિ ભેદોની સ્થાપના આકૃતિ સદિત દર્શાવેલ છે. જિજ્ઞાસુઓએ આકૃતિ અને તેની સ્થાપનાની રીત મૂળ વૃત્તિમાં જોવી. અને અહીં માત્ર પહેલી સ્થાપના ઉપર દર્શાવી છે. બાકી ચથાયોગ્ય ભણી લેવી.

પરમાણુનો ઇતરેતરસંચોગ કહ્યો. હવે તેના જ પ્રદેશોને કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૪૨ - વિવેચન -

ધર્મ, અઘર્મ, આકાશ, જીવ અને પુદ્ગલોના પ્રદેશો, તેના પાંચ સંખ્યાપણાથી સંયોગ જાણવો. તે શ્રુતત્વથી ધર્માદિ વડે સ્કંધોથી તથા તેના અંતર્ગત દેશોથી અને પ્રદેશાંતરથી, સજાતીચ અને વિજાતીચથી પ્રદેશોનો સંયોગ ''ઇતરેતર'' નામે પ્રદેશ સંયોગ કહેવાચ છે. આના જ વિભાગ કહે છે - ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ પ્રદેશોના ધર્માદિ વડે જ ત્રણથી, તેના જ દેશો અને પ્રદેશાંતરથી પ્રકૃતત્વથી ઇતરેતર સંયોગ અનાદિ અને આદિ બે ભેદે છે. તે પારિશેષ્યથી જીવપ્રદેશ અને પુદ્ગલ પ્રદેશ જાણવા. તેથી જ કહે છે કે - સંસારી જીવ પ્રદેશો અને કર્મપુદ્ગલ પ્રદેશો પરસ્પર અને ધર્માદિ પ્રદેશો સાથે સંયોજાય છે અને છુટા પડે છે. જીવ પ્રદેશોનો ધર્માદિ ત્રણેના દેશ, પ્રદેશની અપેક્ષાથી પુદ્ગલ અને સ્કંધાદિની અપેક્ષાથી આદિ સંયોગ છે, ધર્માદિ સ્કંધ ત્રણની અપેક્ષાદિથી અનાદિ છે. પુદ્ગલ પ્રદેશોના પણ ધર્માદિ સ્કંધ ત્રણની અપેક્ષાથી અનાદિ અને શેષ અપેક્ષાથી આદિ છે. - x - x -

પ્રદેશોનો ઇતરેતર સંયોગ કહ્યો. હવે તેના અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત ભેદરૂપને કહે છે -

• निर्युस्ति - ४३ - विवेयन -

અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત ઇતરોતર સંયોગ શબ્દાદિ પાંચ વિષયોમાં જાણવો. અર્થથી ઇંદ્રિય અને મનની તેમાં ગ્રહણ પ્રવૃત્તિમાં ગ્રાહ્ય - ગ્રાહક ભાવ છે. તે અભિપ્રેતાર્થ વિષયક અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત અર્થ વિષયથી અનભિપ્રેત થાય છે, તેમ જાણવું. અહીં અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત વિષયત્વમાં અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેતનો ઇતરેતર સંયોગ છે. તેમાં ઇંદ્રિયોના પ્રમોદ હેતુતાથી અનુકૂળ શ્રવ્યકાક્લીગીતાદિથી અભિપ્રેત અને પ્રતિલોમ - ઉક્ત વિપરીત કાકસ્વરાદિ તે અનભિપ્રેત છે. ઉत्तराध्ययन भूलसूभ-सटीङ अनुवाट/१

અહીં ગાથાના પશ્ચાર્ધથી મનોનિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિ અભાવે પણ ઇંદ્રિયોના પ્રાધાન્યને આશ્રીને તેની અપેક્ષાથી અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત અર્થ કહેલ છે.

હવે મનો અપેક્ષાથી તે જ કહે છે -

• निर्युक्ति - ४४ - विवेयन -

બધી ઔષધચુક્તિ, ગંધચુક્તિ, ભોજનવિધિ, રાગવિધિ, ગીત વાજિંત્ર વિધિ અનુલોમ - અનુકૂળ હોય તે અભિપ્રેત છે. -૦- બધી, ઇંદ્રિયોને અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ, આ ઔષધિયુક્તિ આદિ વડે ૦ ઔષધિ - અગરુ કુંકુમાદિની અને સાજીખાર આદિની યુક્તિ જોડવું તે સમ-વિષમ વિભાગ કે નિયત ઔષધિયુક્ત. ગંધદ્રવ્યોની શ્રીખંડ આદિ અને લ્હસુણાદિની યુક્તિ. તે ગંધયુક્તિ, ભોજન - અન્નની વિધિ, શાલિ ઓદનાદિ અને કોદરા ભોજનાદિની ભેદો તે ભોજનવિધિ, રાગવિધિ - તેમાં કુસુંભઆદિથી બીજા વર્ષને કરવો તે રાગ, તેની સ્નિગ્ધત્વ કે રુદ્ધાત્વાદિ વિધિ. ગીત-ગાન, કોચલનો સ્વર કે કાગડાનો સ્વર, તેની વિધિ. ઇત્યાદિ તેમાં જે અનુકૂળ હોય તે અભિપ્રેત અર્થ જે શુભ હોય કે અશુભ પણ મનને અનુકૂળપણે જણાય તે. આના વડે એમ પણ કહે છે કે - જો આ જ દેશ અને કાળ અવસ્થાદિ વશથી વિચિત્ર અભિસંધિતાથી પ્રાણીના મનને અનુનલોમ હોય તો તે અનભિપ્રેત છે.

ઇંદ્રિય અપેક્ષાથી અને મનો અપેક્ષાથી ભેદ વડે અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત અર્થ <del>ક</del>હ્યો. અથવા નિરંતર ગાથા પશ્ચાર્ધથી અવિશેષથી ઇંદ્રિય અને મનને અનુકૂળ અભિપ્રેત અર્થ છે અને બીજો તે અનભિપ્રેત કહ્યો. આ ગાથા વડે પણ તે જ વિશેષથી દર્શાવ્યો, એવી વ્યાખ્યા કરી છે. -x-

અભિપ્રેત અને અનભિપ્રેત ભેદરૂપ ઇતરેતર સંચોગ કહ્યો. હવે આ જ અભિલાપનો વિષય કહે છે -

#### • निर्युक्ति - ४५ - विवेयन -

અભિલાપ વિષયક સંયોગ - પ્રક્રમથી અભિલાપ ઇતરેતર સંયોગ, તે ત્રણ પ્રકારે સંભવ છે. (૧) અભિલાપના અભિલાપ્યથી, (૨) અભિલાપના બીજા અભિલાપથી, (૩) વર્ણનો વર્ણાન્તરથી. તેમાં પહેલો - અભિલાપ્યના દ્રવ્યાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. દ્રવ્ય વિષયક - તે અર્થથી ઘટાદિ શબ્દનો છે. ક્ષેત્ર વિષયક - આકાશનો માર્ગમાં અવગાહનાદાન લક્ષણથી છે. કાળ વિષયક - સમચાદિ શ્રુતના વર્તનાદિ વ્યંગથી કાળ પદાર્થ વડે. ભાવ વિષયક - ઔદયિકાદિ વચનથી મનુષ્યત્વાદિ પર્યાયથી છે.

બીજો ભેદ - દ્વિક્સંચોગાદિ, અહીં દ્વિકના ગ્રહણથી બંને અભિલાપ્ય ગ્રહણ કરાય છે. તેમાં દ્વિક્સંચોગ આ પ્રમાણે - તે અને તે - તે બંને. ત્રિક સંચોગ આ પ્રમાણે - તે અને તે બંને - તે ત્રણ. અહીં તે બંને અને તે ત્રણે એમ કહેવાથી તે અને તે તથા તે અને તે બંને ન કહ્યા છતાં એક્ત્ર અભિલાપ્યાર્થ બંને અન્યત્ર અભિલાપ્યાર્થત્રચની સાથે જણાય છે. આનું અભિલાપ સંચોગત્વ અભિલાપદ્વારકત્વથી અભિલાપ્ય સાથે જણાય છે. ત્રીજો ભેદ - બે અક્ષર અને અક્ષરોનો સંયોગ તે અક્ષરસંયોગ તે આદિ છે, જે ઉદાત્તાદિ અશેષ વર્ણ ધર્મ સંયોગનો, તે આ અક્ષર સંયોગાદિ -x-x- આનું અભિલાપ સંયોગત્વ વર્ણાદિના કોઈ અભિલાપ અનન્યત્વથી તે રૂપ છે. અથવા ''અક્ષરસંયોગ'' આના વડે બધો જ વ્યંજન સંયોગ કહ્યો છે. આદિ શબ્દથી 'અર્થસંયોગ' લેવો. -x-x-

આ અભિલાપનું દ્રવ્યસંચોગત્વ દ્રવ્યત્વથી છે. આનું દ્રવ્યત્વ ગુણના આશ્રયપણાથી સ્પર્શત્ત્વથી છે. -x-x-x

અભિલાપ વિષયક ઇતરેતર સંયોગ કહ્યો. હવે સંબંધન સંયોગરૂપનો અવસર છે. તે પણ દ્રવ્યાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. તેમાં દ્રવ્યસંયોગ :-

#### निर्युङ्ति - ४६ - विवेयन -

પ્રાયઃ ''આ મારું'' ઇત્યાદિ બુદ્ધિથી, આના વડે કે આમાં આત્મા આઠ પ્રકારના કર્મની સાથે બંધાય તે સંબંધન. તેવા આ સંયોગ તે સંબંધનસંયોગ. તેના સચિત, અચિત્ત, મિશ્ર એ ત્રણ ભેદ છે. સચિતમાં દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, અપદને જાણવા. તેમાં દ્વિપદ સંયોગ, જેમકે - પુત્રી. ચતુષ્પદ સંયોગ, જેમકે - ગાય. અપદ સંયોગ - ફણસ. અચિત્ત - હિરણ્ય, મણિ, મુક્તાદિ. મિશ્ર સંયોગ તે સ્થમાં જોડેલ ઘોડા. આદિ શબ્દથી બળદગાડું આદિ લેવા. બાદુદ્યા - ઘણાં પ્રકારે. અહીં સચિત વિષયત્વથી સંબંધનસંયોગ પણ સચિત ઇત્યાદિ સર્વત્ર કહેવો. -×-- હવે ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ વિષય કહે છે -

#### निर्युङ्तित - ४३ + विवेयन -

ક્ષેત્ર અને કાળ એ બંનેના તથા ભાવના દ્વિક સંચોગ થાચ તે બધાં આદેશ તથા અનાદેશ બબ્બે ભેદે થાચ છે. તે આ રીતે - ક્ષેત્ર વિષચક અને કાળ વિષચક, તેમાં આગમપ્રસિદ્ધ પ્રકારથી તે બંનેના બબ્બે ભેદો જાણવા. ચ શબ્દથી અહીં ભાવમાં યોજાય છે. સંયોગના પ્રક્રમથી સંબંધનસંયોગ થાચ છે. -x-x- હવે ક્ષેત્રાદિનું દ્વૈવિધ્ય કહે છે - આદેશ અને અનાદેશ. આદેશ માં આ - મર્યાદાથી, વિશેષરૂપે અનતિક્રમરૂપથી, દિશ્ - કહેવું તે આદેશ. અર્થાત્ તેમાં વિશેષ છે, તેનાથી અન્ય તે અનાદેશ - સામાન્ય છે. -x-

ક્ષેત્ર વિષયક અનાદેશ આ પ્રમાણે - આ જંબૂદ્ધીપ છે, આદેશમાં આ પ્રમાણે -આ ભરતક્ષેત્ર છે. કાળ વિષયક અનાદેશ - આ દૌષ્ષમિક કાળ છે. આદેશમાં - આ વાસંતિક છે. ભાવ વિષયક અનાદેશ - આ ભાવવાન છે, આદેશમાં આ ઔદચિક ભાવવાન છે. સામાન્ય અવગમ પૂર્વકત્વથી વિશેષ અવગમને એ પ્રમાણે ઉદાહરણથી જણાવાય છે. નિર્યુક્તિમાં વિપર્યય છે, છતાં ભરત એ મગધાદિની અપેક્ષાથી સામાન્ય છે. એ પ્રમાણે બધે જ સામાન્ય અને વિશેષનું અનિયતત્વ જણાવે છે. -x-x-

ક્ષેત્ર અને કાલગત આદેશ - અનાદેશને સુગમ જાણીને ભાવગત આદેશ અનાદેશ વિષયક જણાવવા માટે પહેલાં અનાદેશ વિષયને ભેદથી કઢે છે -

### • निर्युक्ति - ४८ + विवेयन -

ઔદચિક, ઓપશમિક, ક્ષાચિક, ક્ષાચોપશમિક, પારિણામિક અને સાંનિપાતિક

38

એ પ્રમાણે છ ભેદે અનાદેશ થાય છે. -૦- તેમાં ઉદય - શુભમાં તીર્થકર નામ આદિ પ્રકૃતિ અને અશુભમાં મિથ્યાત્વ આદિને વિપાકથી અનુભવે, તેના વડે નિર્વૃત્ત તે ઔદચિક. -×-×- વિપાક અને પ્રદેશ અનુભવરૂપતાથી ઉદયના બે ભેદ છે. વિષ્કંભણનો ઉપશમ, તેના વડે નિર્વૃત્ત તે ઔપશમિક. ક્ષય - કર્મનો અત્યંત ઉચ્છેદ, તેના વડે નિર્વૃત્ત તે ક્ષાચિક. તથા ક્ષયોપશમમાં ક્ષય - ઉદયાવસ્થાનો અભાવ, ઉપશમ -ઉદયત્વને શાંત કરવું તે. આ ક્ષયોપશમમાં ક્ષય - ઉદયાવસ્થાનો અભાવ, ઉપશમ -ઉદયત્વને શાંત કરવું તે. આ ક્ષયોપશમ વડે નિર્વૃત તે ક્ષાયોપશમિક. પરીણમન એટલે બધાં પ્રકારે જીવોનું અને સજીવોનું જીવત્વાદિ રૂપને અનુભવવું તે. સંનિપાત એટલે ઔદચિકાદિ ભાવોનો દ્વિ-આદિ સંયોગ. આ છ પ્રકારે થાય છે. અન્નાદેશ એટલે સામાન્ય. તેનું સામાન્યત્વ ઔદચિકાદિના ગતિ, કષાય આદિ વિશેષમાં અનુવૃત્તિ ધર્મકત્વથી છે. આ અનાદેશ વિષયક સંયોગો પણ છ જાણવા.

-૦- હવે આદેશ વિષયક તેને જ ભેદથી કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૪૯ + વિવેચન -

આદેશ વળી બે ભેદે છે, કઈ રીતે ? અર્પિત વ્યવહાર અને અનર્પિત વ્યવહાર. અર્પિત એટલે ક્ષાચિકાદિ ભાવ, જેમાં ज્ञાતા સ્વ આધારે વિચારે છે બોલે છે ઇત્યાદિ. અન્દ<sup>1</sup>િત્ત વસ્તુના સાધારણત્વમાં પણ નિરાધાર જ પ્રરૂપણાર્થે વિવક્ષિત છે, જેમકે -સર્વ ભાવ પ્રધાન ક્ષાચિક ભાવ છે. આના પણ ભેદો કહે છે - એક એક, તે અર્પિત વ્યવહાર. અનર્પિત વ્યવહાર વળી ત્રણ ભેદે છે - આત્મામાં, પરમાં, ઉભચમાં. અહીં પણ અનર્પિતની પ્રરૂપણા માત્ર સત્ત્વમાં છતાં અર્પિત પ્રતિપક્ષત્વથી જ અહીં ઉપાદાન છે. તેથી વસ્તુતઃ તેના અસત્વપણાથી તેનો કોઈ સાથે સંયોગ થતો નથી, તેથી તેના ભેદથી સંયોગભેદ થતો નથી. અર્પિતમાં સ્વ, પર, ઉભચથી ત્રણ ભેદ થાય છે. તેથી તેનો ત્રિવિધ સંયોગ કહ્યો છે. તેમાં આત્માર્પિત સંબંધન સંયોગ કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ५० + विवेथन -

ઔપશામિક, ક્ષાચિક, ક્ષાચોપશમિક અને પારિણમિક એ ચારને નિશ્વે આત્મ સંયોગ જાણવા. -o- -x-x- आत्मसंयोग - આત્મા અર્પિત સંબંધન સંયોગ, અહીં આત્મ શબ્દથી અર્પિતભાવ જ ધર્મ-ધર્મીના કંઈક અનન્યત્વથી કઢેલ છે. વૃદ્ધો પણ કઢે છે કે - આ જ જીવમચ ઢોચ છે. આ ભાવોથી જીવ અન્ય ઢોતો નથી. ઔપશમિકાદિ ભાવોને પૂર્વે અનાદેશથી કહ્યાં છતાં અહીં આદેશત્વથી કહ્યા તે સમ્યકત્વાદિ વિશેષ નિષ્ઠત્વથી વિવક્ષિત છે અથવા ભાવ સામાન્ય અપેક્ષાથી છે.

# • निर्युझ्ति - ५१ + विवेयन -

ઔદચિક ભાવને વર્જીને જે સાક્ષિપાતિક ભાવ છે તેના અગિયાર સંયોગ, આત્મ સંયોગ છે. -૦- સંયોગ - બે આદિ મીલનરૂપ જેમાં છે તે અગિયાર સંયોગ. સૂત્રના આ વિષયના સૂચકપણાથી જે સંયોગ છે તે. આ પણ માત્ર ઔપશમિકાદિ સંયોગ નથી. પણ પૂર્વવત્ આત્માર્પિત સંયોગ છે. અગિયાર સંયોગો આ પ્રમાણે થાય - ઔપશમિક, સાચિક, સાયોપશમિક અને પારિણામિકના ચારના છ દ્વિક સંયોગ, ચાર ત્રિકસંયોગ, એક ચતુષ્ક સંયોગ. એ બધાં મળીને ૧૧ સંયોગ થાય. હવે બાહ્યાર્પિત સંબંધન સંયોગ-

## • નિર્યુક્તિ - ૫૨ + વિવેચન -

લેશ્યા, કષાચ, વેદના, વેદ, અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ અને મિશ્ર. જેટલા ઔદયિક ભાવો છે, તે બધાં બાહ્ય સંયોગ છે. -૦- લેશ્યા - લેશ્યા અધ્યયનમાં કહેવાનારા, કષાચો, વેદना - સાતા કે અસાતારૂપ, વેદ - પુરુષ, સ્ત્રી કે ઉભયના અભિલાષ રૂપ, મિથ્યાત્વના ઉદયવાળાને અસત્ અધ્યવસાયરૂપ જ્ઞાન પણ અજ્ઞાન છે. -×- તેથી જ મિથ્યાત્વના ઉદય ભાવિત્વથી તેનું ઔદયિકત્વ છે. તેના દલિકોમાં અર્પિતત્વની વિવક્ષાથી બાહ્ય અર્પિતત્વ છે. 'મિથ્યા' એ ભાવપ્રધાનત્વથી મિથ્યાત્વ અર્થાત્ અશુદ્ધ દલિક સ્વરૂપ છે. મિશ્ર - શુદ્ધાશુદ્ધ દલિક સ્વભાવ. ચ શબ્દ બાકીના ઔદયિક ભેદના સમુચ્યય માટે છે. તેથી ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

ઔદયિક ભાવના જેટલાં પરિમાણો છે, તે વિષયોનો જે સંચોગ તે બધો જ બાહ્ય છે, બાહ્ય સંચોગ તે પ્રકૃતત્વથી સંબંધન સંચોગ જાણવો. અહીં પણ બાહ્ય શબ્દથી પૂર્વવત્ બાહ્યઅર્પિત કહ્યું.

(શંકા) ઔદચિક પણ જીવભાવત્વથી જીવાર્પિત જ છે, તો પછી બાહ્યકર્મમાં અર્પિત કેમ કહ્યું ? (સમાધાન) કર્માનુભવનનો ઉદય, આ અનુભવન અનુભવિતા જીવમાં અનુભૂચમાન કર્મમાં સ્થિત છે. તેમાં જ્યારે અનુભવિતા જીવમાં વિવક્ષા કરાય ત્યારે તેનો ઉદય જીવગત લેશ્યાદિ પરિણામ, જેનું પ્રયોજન છે, તે ઔદચિક - કર્મના ફળપ્રદાન આભિમુખ્ય લક્ષણ કહ્યું. જ્યારે અનુભૂચમાનસ્થપણે વિવક્ષા કરાય, તેના ઉદયમાં - કર્મના ફળપ્રદાન અભિમુખ્ય લક્ષણમાં ભવ ઔદચિક, લેશ્યા - કષાયાદિ રૂપ જીવ પરિણામ હોય તેના આશ્રયથી કહે છે - જીવને ઔદચિક ભાવો થાય છે. -x-x-

ઉભયાર્પિત સંબંધન સંયોગને કહે છે -

# • નિર્યુક્તિ - ૫૩ + વિવેચન -

જે સાંનિપાતિક ભાવ, ઔદચિક ભાવથી સંયુક્ત થાય છે, તેમાં પંદર સંયોગો થાય છે. આત્મ અને કર્મના મિશ્રત્વથી અર્પિત ભાવો પણ ઔદચિક સહિત ઓપશમિકાદિ મિશ્ર છે તેથી તેના વિષયપણાથી સંયોગો પણ મિશ્ર છે. તે જ મિશ્રક યોગ છે. ક્રમથી સંબંધન સંયોગ જાણવો. તે પંદર સંયોગો ઔદચિકને ન છોડીને ઔપશમિકાદિ પંચકના દ્વિક, ત્રિક, ચતુષ્ક, પંચક સંયોગથી કરવા. તેમાં ચાર દ્વિક સંયોગ, છ ત્રિક સંયોગ, ચાર ચતુષ્ક સંયોગ, એક પંચક સંયોગ, બધાં મળીને પંદર થાચ.

ફરી આત્મસંચોગાદિથી બીજા પ્રકારે જણાવવા પ્રસ્તાવના કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ५४ + विवेयन -

બીજો પણ આદેશ આત્મામાં, બાહ્યમાં અને તદુભયમાં છે. તે સંયોગ તીર્થંકરાદિએ કહેલ છે, તેને હું સંક્ષેપથી કહીશ. બીજો પણ અર્થાત્ માત્ર એક નહીં. આદેશ - પ્રકારના પ્રસ્તાવથી કહેવા યોગ્ય છે. કેવા પ્રકારે ? આત્મામાં, બાહ્યમાં અને તદુભયમાં. સંયોગ તે સંબંધન સંયોગ. નિશ્વે કેવલી આદિ વડે કહેવાય છે. આના વડે ગુરુ પારતંત્ર્યને જણાવે છે. તે બીજો આદેશ હું સંક્ષેપથી કહીશ. તેમાં આત્મસંયોગ કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५५ + विवेयन -

ઔદચિક, ઔપશમિક, ક્ષાચિક, ક્ષાચોપશમિક, પારિણામિક અને સાંનિપાતિક એ છ ભેદે આત્મસંચોગ છે. ઔદચિક - ઔદચિક આદિ વિષચમાં, બધામાં, 'સંચોગ' શબ્દો જોડવો. તેથી આત્મરૂપથી સંચોગ તે સંબંધન સંચોગ. આના એક એકથી સંચોગ સંભવતો નથી, પણ બે વડે, ત્રણ-ચાર કે પાંચ વડે સંભવે છે. તેમાં બેમાં શાચિક સમ્ચકત્વ અને જ્ઞાનથી કે પારિણામિક અને જીવત્પથી થાચ. ત્રણ વડેમાં ઔદચિક વડે દેવગતિ આદિથી, ક્ષાચોપશમિકથી મતિ આદિથી, પારિણામિક વડે જીવત્વથી થાચ. ચાર વડેમાં ત્રણ ભેદ તો કહ્યા તે લેવા અને ચોથા વડે - ઔપશમિક કે જ્ઞાચિક સમ્ચકત્વથી થાચ. પાંચ વડેમાં જ્યારે ક્ષાચિક સમ્ચક્ દેષ્ટિથી જ ઉપશમ શ્રેણી ચડે છે, ત્યારે ઔદચિક મનુષ્યત્વથી, જ્ઞાચિક સમ્ચક્ ત્વથી, ક્ષાચોપશમિક મતિ આદિથી, ઔપશમિક ચારિત્રથી, પારિણામિક જીવત્વથી થાચ છે. અહીં ત્રિક્ભંગક એક અને ચતુષ્કભંગક બે આ ત્રણે પણ ચાર ગતિભાવી છે. એ રીતે ચારગતિથી ભેદ કરતાં બાર ભંગો થાચ છે.

પાંચ ભંગો મનુષ્યના જ લેવા. કેમકે તેમને જ ઉપશમ શ્રેણીના આરંભકત્વથી તેનો સંભવ છે. અન્યથા ત્રણ સંયોગથી જ સંભવે છે. તે આ પ્રમાણે - ઔદચિકથી મનુષ્યત્વ વડે, ક્ષાચિકથી જ્ઞાન વડે, પારિણામિકથી જીવત્વ વડે. આ કેવલીને હોય છે. પૂર્વોક્ત ભાવો ઉભયથી સિદ્ધોને જ હોય છે. આ પંચક, ત્રિક, દ્વિક સંયોગ ભંગોમાં પૂર્વના બાર ઉમેરતા પંદર ભેદો સંભવે છે. આ જ અવિરુદ્ધ સાજ્ઞિપાતિક ભેદો ત્યાં ત્યાં કહેલા છે. -x-x-

હવે બાહ્ય સંબંધ સંયોગ કહે છે -

• निर्युझ्ति - ५९ + विवेयन -

નામમાં અને ક્ષેત્રમાં બાહ્ય સંજોગો જાણવા. કાળથી પણ બાહ્ય સંયોગ જાણવો, તદુભચથી મિશ્ર સંયોગ પણ થાય. -૦- નામમાં, વસ્તુને જણાવતા ધ્વનિ સ્વભાવથી, ચ કારથી દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રમાં આકાશના દેશરૂપથી, પ્રકૃતત્વથી સંયોગ થાય, તેને બાહ્યવિષયત્વથી જાણવા. આ સંબંધન સંયોગ કાળથી પણ થાય છે. તે કાલ - સમય, આવલિકાદિ વડે છે. તેનાથી જે સંયોગ, તે બાહ્ય સંબંધન સંયોગ જાણવો.

અહીં રહસ્ય આ પ્રમાણે છે - જે પુરુષ આદિનો દેવદત્ત આદિ નામથી સંબંધ છે, તે ''આ દેવદત્ત છે'' ઇત્યાદિ, દ્રવ્યથી દંડી આદિ ક્ષેત્રથી અરણ્યજ, નગરજ ઇત્યાદિ કાળથી દિનજ, રજનિજ ઇત્યાદિ. તે બધાં નામાદિ વડે બાહ્ય જ છે, તેથી બાહ્ય સંબંધન સંચોગ કહ્યા. ભાવથી સંચોગ આત્મસંચોગત્વથી કહેલ છે. 'તથા કાળથી બાહ્ય' એ પ્રમાણે જે અલગ વાક્ચરચના છે તે કેટલાંકના મતથી કાળના અસત્વને જણાવવા માટે છે. -x-x-x- મિશ્રના વિષયત્વથી મિશ્ર સંબંધન સંયોગ જાણવો. તે આત્મ અને બાહ્ય લક્ષણથી તદુભયમાં ઉક્તરૂપ જ થાય છે. જેમકે કોધી, દેવદત્ત, ક્રૌધી કૈન્તિક, માની સૌરાષ્ટ્ર. અહીં કોધાદિ વડે ઔદયિક ભાવ અંતર્ગતત્વથી આત્મરૂપથી નામાદિ વડે આત્માના અન્યત્વથી બાહ્યરૂપથી સંયોગ. તે ઉભય સંબંધ સંયોગ છે. -x-x-x-હવે બીજા પ્રકારે બાહ્ય સંબંધન સંયોગ કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૫ + વિવેચન -

આચાર્ચ, શિષ્ય, પુત્ર, પિતા, માતા, પુત્રી, પત્ની, પતિ, શીત-ઉષ્ણ, તમસ્, ઉદ્યોત અને છાયા (એ બાહ્ય સંબંધ સંયોગ છે.)

આચાર્ચ - અભિવ્યાપ્તિ કે મર્યાદાથી સ્વયં પંચવિધ આચારને પાળે છે કે બીજા પાસે પળાવે છે કે મુક્તિના અર્થી દ્વારા સેવાય છે તે આચાર્ચ. શિષ્ટ્ય - શાસિત કરવો શક્ય હોય તે. પુત્ર - પિતાના આચારને અનુવર્તીપણે પોતાને પુનિત કરે તે. પિત્ता - સંતાનોનું રક્ષણ કરે તે. જન્નાની - સંતાનને જન્મ આપે તે. આ બધાં બાહ્ય સંબંધન સંયોગ વિષયત્વથી બાહ્ય છે તેમ પૂર્વાચાર્ચો કહે છે. આ વાક્ય બધે જ જોડવું.

દુદिता - પુત્રી, માતાને કેવળ દુધને માટે દોઢે છે તે. ભાર્ચા - ભર્તા જેનું પોષણ કરે છે તે, પત્ની. ખત્તિ - પત્નીનું રક્ષણ કરે તે. शीता - ઠંડી, ઉષ્ણ - પ્રાણીને જે બાળે છે તે. છાયા - આતપને છીનવે છે તે. આતપ્પ - ચોતરફથી જગતને સંતાપે છે તે. ચ શબ્દ રામ, નોકર આદિ બાકીના સંબંધીના સમુચ્યયને માટે છે.

નૈરુક્ત વિધિથી આ લક્ષણો કહ્યા.

હવે રહસ્ય કહે છે - આચાર્ચ, શિષ્યથી અન્યત્વને લીધે બાહ્ય છે, તેથી જે તેના વડે શિષ્યનો સંચોગ - શિષ્ય એમ કહેતા અવશ્ય આચાર્ચને આક્ષેપ કરે છે. એ રીતે આક્ષેપ્ય આક્ષેપક ભાવ લક્ષણ છે તે બાહ્યથી છે, એમ કરીને બાહ્ય સંબંધન સંચોગ છે તેથી તે વિષયમાં આચાર્ચ પણ ઉપચારથી તે પ્રમાણે કહેવાય છે, શિષ્ય પણ આચાર્ચથી અન્યત્વને લીધે બાહ્ય છે. -x-x- એ પ્રમાણે પુત્ર-પિતા આદિમાં પણ કહેવું. બધે સામાન્ચથી પરસ્પર આક્ષેપ્ય - આક્ષેપક ભાવ છે. વિશેષ નિરૂપણામાં ઉપકાર્ચ - ઉપકારક ભાવ, જન્મય - જનકભાવ, વિરોધ સંબંધ તે-તે સંબંધોમાં જાણવો.

હવે આચાર્ચ-શિષ્ય મૂલત્વથી તેમનો અનુયોગ કહે છે -

• निर्युझ्ति - ५८ + विवेयन -

આચાર્ચને આચાર્ચ જ અન્ય સદેશ થાય છે, અનાચાર્ચ થતો નથી. કેમકે બીજે આચાર્ચના ગુણો અવિધમાન છે. આચાર્ચ સિવાચ બીજે છત્રીશ ગુણ યુક્તતા નથી. તેનાથી યુક્ત હોય તો તે બીજા પણ તત્વથી આચાર્ય જ છે. આ ૩૬ ગુણો કચા છે ? પ્રત્યેક ચાર પ્રકારે - આઠગણિ સંપદા છે, તેથી બત્રીશ ગુણ, તેમાં આચારાદિ ચાર વિનયને ઉમેરતા - છત્રીશ ગુણો થાય છે. તે આઠગણિ સંપદા આ પ્રમાણે છે -

(૧) આચાર સંપત, (૨) શ્રુત સંપત, (૩) શરીર સંપત, (૪) વચન સંપત,

(૫) વાચના સંપત (૬) મતિ સંપત, (૭) પ્રયોગમતિ સંપત, (૮) સંગ્રહ પરિજ્ઞા સંપત.

તેમાં (૧) આચાર સંપત - ચાર ભેદે છે. (૧) સંયમ ઘ્રુવ ચોગ યુક્તતા, (૨) અસંપ્રગ્રહતા, (૩) અનિયત વૃત્તિ, (૪) વૃદ્ધ શીલતા. તેમાં (૧) સંચમ - ચાસ્ત્રિ. તેમાં ઘ્રુવ - નિત્ય, योग - સમાધિયુક્તતા. આ સંચમ ઘ્રુવ યોગ યુક્તતામાં સતત ઉપયોગ. (૨) અસગ્પગ્રह - ચોતરફથી પ્રકર્ષ વડે જાત્યાદિ પ્રકૃષ્ટતા લક્ષણથી ગ્રહણ - આત્માનું અવધારણ. (૩) અનિયત વૃત્તિ - અનિયત વિહાર રૂપ. (૪) વૃદ્ધશીલતા - શરીર અને મનમાં નિભૃત સ્વભાવતા અર્થાત્ નિર્વિકારતા.

(૨) શ્રુતસંપત ચાર ભેદે છે - (૧) બહુશ્રુતતા - યુગપ્રધાન આગમતા, (૨) પરિચિત સૂત્રતા - ઉત્કમ ક્રમ વચનાદિ વડે સ્થિર સૂત્રતા, (૩) વિચિત્ર સૂત્રતા -સ્વ પર સમય વિવિધ ઉત્સર્ગ અપવાદના જ્ઞાતા, (૪) ઘોષ વિશુદ્ધિ કરણતા - ઉદાત અનુદાત આદિ સ્વરથુદ્ધિ વિધાયિતા.

(3) શરીર સંપત્ ચાર ભેદ છે - (૧) આરોહ પરિણાહ યુક્તતા - લંબાઈ અને પહોડાઈની તુલ્યતા વડે યુક્તતા. (૨) અવિદ્યમાનમવત્રાપ્યમ્ - અવત્રપણ લજ્જા પામવી જેને છે તે અયમનવત્રાપ્ય અથવા લજ્જાને યોગ્ય કે શક્ય તે અવત્રાપ્ય, તે પ્રમાણે ન હોવાનો ભાવ તે અનવત્રાપ્યતા. (3) પરિપૂર્ણ ઇંદ્રિયતા - ન હણાયેલા ચક્ષુ આદિની કરણતા. (૪) સ્થિર સંહનનતા - તપ વગેરેમાં શક્તિયુક્તતા.

(૪) વચન સંપત ચાર ભેદે છે - (૧) આદેયવચનતા - બધાં લોકોને ગ્રાહ્ય વાક્યપણું, (૨) મધુર વચનતા - મધુરરસવત્ જે અર્થથી વિશિષ્ટાર્થપણાથી અર્થના અવગાઢત્વથી, શબ્દથી કઠોરતા રહિત, ગાંભીર્યાદિ ગુણયુક્તતાથી શ્રોતાને આહ્યાદ ઉપજાવે એવા વચનો. (૩) અનિશ્રિત વચનતા - રાગાદિથી અકલુષિત વચનતા. (૪) અસંદિગ્ધ વચનતા - પરિસ્કૂટ વચનપણું.

(૫) વાચના સંપત્ ચાર ભેદે - (૧, ૨) વિદિત્વ ઉદ્દેશન - સમુદ્દેશન - પરિણામિક પણું આદિ ગુણયુક્ત શિષ્ય, જે જેને યોગ્ય છે, તેને જ ઉદ્દેશો કે સમુદ્દેશો કરવો તે. (૩) પરિનિર્વાપ્યવાચના - પૂર્વે આપેલ આલાપકાદિ સંપૂર્ણપણે પોતાના આત્મામાં પરિણમાવતા શિષ્યને સૂત્રગત અશેષ વિશેષ ગ્રહણકાળની પ્રતીક્ષા કરીને શક્તિ અનુરૂપ પ્રદાનથી અશેષ અનુભવીને સૂત્ર પ્રદાન કરવું તે. (૪) અર્થનિર્યાપણા - સૂત્ર અભિદ્યેય વસ્તુ. તેની પ્રચૂર નિર્વાહણા, પૂર્વાપરસંગતિથી સ્વયં જ્ઞાનથી અને બીજાને કથનથી નિર્ગમન કરવું, તે નિર્યાપના.

(૬) મતિસંપદા ચાર ભેદે - (૧) અવગ્રહ, (૨) ઇહા, (૩) અવાય, (૪) ધારણા. આ અવગ્રહાદિ તે-તે સ્થળે કહેવાચેલા છે.

(૭) પ્રયોગમતિ સંપ્રદા ચાર ભેદે છે - (૧) આત્મજ્ઞાન - વાદાદિના કાળે કઈ રીતે આ પ્રતિવાદીને જીતવા, તે મારી શક્તિ છે કે નહીં ? તેની આલોચના (૨) પુરુષજ્ઞાન - આ પ્રતિયાત પુરુષ શું સાંખ્ય છે કે અન્ય અને પ્રતિભા આદિવાળો છે કે વગરનો તે વિચારવું (૩) ક્ષેત્રજ્ઞાન - શું આ માચાવી છે કે અન્યથા ? સાધુ વડે તે નગરાદિ અભાવિત છે કે ભાવિત ? (૪) વસ્તુજ્ઞાન - શું આ રાજા, અમાત્ય કે સભાસદ આદિ છે અથવા દારુણ કે અદારુણ, ભદ્રક છે કે અભદ્રક તેનું નિરૂપણ કરવું.

(૮) સંગ્રહપરિજ્ઞા - (૧) બાળ, દુર્બળ, ગ્લાનના નિર્વાર્હ અને બહુજન ચોગ્ય ક્ષેત્રગ્રહણ લક્ષણા, (૨) નિષધા આદિ માલિન્ચના પરિહાર માટે ફ્લક, પીઠના ઉપાદાન રૂપ, (૩) યથા સમય જ સ્વાધ્યાય, ઉપધિનું સમુત્પાદન, પ્રત્યુપેક્ષણ, ભિક્ષાદિકરણ રૂપ, (૪) પ્રવાજક, અધ્યાપક, રત્નાધિક આદિ ગુરૂની ઉપધિનું વહન, વિશ્રામણા, સંપૂજના, અભ્યુત્થાન, દંડકોપાદાનાદિ.

આ પ્રમાણે આઠ ચતુર્ગુણ આચારાદિ ગણિ સંપત્તિ કહી. વિનય, તે આગળ આચાર્ચ વિનયના પ્રસ્તાવમાં કહેશે. આચાર્ચનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે શિષ્યનું સ્વરૂપ કહે છે -×-×- શિષ્ય પણ બધાં સાથે તુલ્ય હોય, કેટલાંક સાથે જ નહીં, શેના વડે ? સાધારણ ક્ષાંતિ આદિ ગુણ વડે. શિષ્યને આચાર્ચની સદૈશ યોજ્યો, આ સાદેશ્ય સ્વગુણમાહાત્મ્યની વિભૂતિથી બંનેને પણ યથોક્ત અન્વર્થયુક્ત જ છે. અથવા આચાર્ચ પણ સ્વગુણને આશ્રીને શિષ્ય સદૈશ જ છે. અનુરૂપ અર્થને પણ સદેશ શબ્દથી કહેલ છે. અનનુરૂપ તે તત્ત્વથી અશિષ્ય જ છે. આ શિષ્યના ગુણો કયા છે ? ભાવ વિજ્ઞાન અનુવર્તના, ગુરુનું બહુમાન અને ભક્તિ, દક્ષત્વ, દાક્ષિણ્ય, શીલ, કુળ, ઉધમ, લજ્જા, શુશ્રૂષા, પ્રતિપૃચ્છા, શ્રવણ, ગ્રહણ, ઇહા, અપાય, ઘરણ સમ્યક્કરણ. એ બધાં શિષ્યગુણો છે.

હવે બીજા પ્રકારે આચાર્ય અને શિષ્યનો સંબંધ સંયોગ કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ५६ + विवेयन -

અનંતરોક્ત બાહ્ય સંયોગવત્ આક્ષેપ્ય - આક્ષેપક ભાવશી જ્ઞાન વિષચક, ચારિત્ર વિષચક આત્માનો ઉભય સંબંધ સંયોગ જાણવો. અહીં ભાવના આ છે - જ્ઞાન વડે આત્મભૂતથી સંયોગ ઇત્યાદિ -x- એ પ્રમાણે ચારિત્ર વડે પણ આત્મભૂતથી બાહ્ય સંયોગ તે ઉભય સંબંધન સંયોગ. -x-x- આને જ બીજા પ્રકારે કહે છે - સ્વામિત્વ વિષચક ઉભય સંબંધન સંયોગ છે. -x-x- લૌકિક સ્વામીત્વ સંબંધમાં મારા પિતા, મારો ભાઈ, મારો પુત્ર ઇત્યાદિ, મારુ કંબલ આદિ આવશે. લોકોત્તર સ્વામીત્વ - મારા કુળમાં અર્થાત્ નાગેન્દ્ર આદિમાં આ સાધુ આદિ જાણવા. -x-x- અહીં 'મારા' શબ્દથી કુળની સાથે આત્મદ્વારક સ્વસ્વામી ભાવ સંબંધ છે, કુલાંતર્વર્તી સાધુ આદિ સાથે પરદ્વારક x-x- વળી અન્યથા તેને જ કહે છે -

# निर्युझ्ति - ६० + विवेयन -

#### ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂબ-સટીક અનુવાદ/૧

झाननो આ વિષય છે. એ જ્ઞાનદ્વારકત્વથી તેને પરદ્વારક કહ્યું. ઉભય વિષયત્વથી ઉભયસંબંધ સંયોગ. એ પ્રમાણે કેવલીને પણ ઉભયસંયોગ જ છે ? નિર્वृत्तिः ભિન્नूइमत्वथी निवृत्ति જ - સર્વ આવરણના ક્ષચથી ઉત્પત્તિ જ જિન સંબંધી જ્ઞાનનો પ્રત્યય છે. છન્નસ્થને મતિ આદિ જ્ઞાન હોય તો પણ ઉપયોગરૂપ બાહ્ય ઘટ આદિની અપેક્ષા રાખે છે, તેથી કહે છે - ઘટને આશ્રીને ઘટજ્ઞાન, પટને આશ્રીને પટજ્ઞાન થાય છે. કેવલીને તો જ્ઞાન લબ્ધિરૂપતાથી ઉત્પન્ન છે. તેથી ઉપયોગરૂપ પણે બાહ્ય ઘટ આદિની અપેક્ષા રાખતા નથી. કેમકે તેમને બધું જ પ્રત્યક્ષ છે. તેથી કેવળજ્ઞાનના સર્વત્ર સતત ઉપયોગથી નોપયોગ પ્રતિ બાહ્ય અપેક્ષાની નિર્વૃત્તિ જ પ્રત્યથ છે. પણ છન્નસ્થજ્ઞાનને પ્રત્યથથી ઉભય સંયોગ નથી.

-x-x- ઉભચ સંબંધ સંયોગ જ પુનઃ સ્વ સ્વામીભાવથી કહે છે - દેદ - પુદ્ગલોથી ઉપચીત થાય તે, કાયા, તેનાથી આ જન્મમાં જીવ વડે સંબંધ તે બાદ્ધ છે. મુક્ત -અન્ય જન્મમાં તેના વડે જ ત્યાગ કરાયેલ. આ બંનેનો સમાસ, તે બાદ્ધ મુક્ત માતા, પિતા, ભાઈ, બહેન આદિ; અહીં પણ 'બાદ્ધમુક્ત' જોડવું. કેમકે જીવને પૂર્વવત્ ઉભચ સંબંધન સંયોગ હોય છે. અહીં ભાવના આવી છે કે - આ દેહ માતા આદિથી અને સ્વ રૂપે બદ્ધ છે. તેમાં દેહ અને આત્મા ક્ષીર-નીરવત્ અન્યોન્ચ અનુગત છે, તથા માતા આદિ સ્નેહ વિષયત્વથી આત્મવત્ જાણવા. 'મૂક્ત' આ ઉભચથી બાહ્ય છે. -x- અહીં દેહ અને માતા આદિ વડે બદ્ધ-મુક્તથી સ્વસ્વામીભાવ લક્ષણ સંબંધ જીવને ઉભચ સંબંધન સંયોગ છે. -x-x- આના વડે અનેક પ્રકારે સંબંધન સંયોગ કહ્યો અને આ તેને ક્યા પ્રકારે થાય છે ? તે કહે છે -

### निर्युझ्ति - ६१ + विवेथन -

ઉક્તરૂપ સંબંધન સંયોગ, કષાચ - ક્રોધાદિથી વ્યાપ્ત અર્થાત્ પ્રભૂત કષાચના, થાય છે. કોને ? જીવને. કેવા પ્રકારે ? સંબંધિ વસ્તુ તે તે સ્વકૃત્યમાં નિયોજવાને સમર્થ થાય છે. તેથી પ્રભુ. ઉક્તથી વિપરીત તે અપ્રભુ. બંનેના પણ સંયોગ સામ્ય પ્રતિ કારણ કહે છે - આ મારા નગર, જનપદ આદિ મમત્વના આચારથી. અર્થાત્ મારા સંબંધી પણે બાહ્ય વસ્તુમાં તત્ત્વથી જે રાગ, તે જ સંબંધન સંયોગ છે. આના દ્વારા કષાય બહુલત્વમાં હેતુ કહ્યો. અને કષાય બહુલ કહેવા વડે કષાચદ્વારથી સંબંધ સંયોગને કર્મબંધહેતુ પણે જણાવાયેલ છે.

(શંકા) મિથ્યાત્વ આદિ બંધના હેતુ છે, તે શા માટે કષાચની સત્તા માત્રથી તેનો હેતુ જણાવેલ છે ? (સમાધાન) ત્યાં તેનું જ પ્રાધાન્ય છે. અને તેનું પ્રાધાન્ય બંધના તારતમ્ચથી તેનું જ તારતમ્ય છે. જેમ શ્વેતવર્ણની બહુલતાને લીધે સફેદ બગલો એમ કહ્યું, તેમ કષાચની બહુલતાવાળો જીવ કહેવો. તેથી અકષાચ હેતુપણામાં ઔપશમિકાદિ ભાવમાં નામાદિ સંચોગોના સજીવ-વિષયત્વમાં પણ શીત-ઉષ્ણ આદિ વિરોધી સંચોગોનો સંબંધન સંચોગ પણ વિરુદ્ધ નથી. -x-x-x-

આ સંબંધન સંયોગનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે તેને જ ફળથી પ્રરૂપણાપૂર્વક 'વિપ્રમુક્ત'નું વ્યાખ્યાનાદિ કહે છે -

• निर्युक्ति - ६२ + विवेयन -

સંબંધન સંયોગ૦ ઉક્ત રૂપ છે. જેમાં કર્મવશવર્તી જીવો સરકે છે તેથી તે સંસાર છે તેનાથી, જેમાં ઉत्तारણ - પારગમન વિધમાન નથી. તે અનુત્તરણ, તેમાં જે અવસ્થાન તે અનુત્તરણ વાસ, -\* અનુત્તરણ વાસ તે આત્માના પારતંત્ર્ય હેતુથી પાશની માફ્ક પાશ છે. તેથી અનુત્તરણપાશ. -\*- આના વડે સંસારની અવસ્થિતિ કે પારવશ્ય, તે સંબંધન સંયોગનું અર્થથી ફળ કહેલ છે. એવા પ્રકારના સંબંધન સંયોગ, અર્થાત્ ઔદયિક ભાવ વિષય અને માબ્રાદિ વિષયને નાશ થાય ત્યાં સુધી બબ્બે ભાગ કરવાથી વિપ્રમુક્ત થાય. શ્રુતપણાથી અનંતરોક્ત સંબંધન સંયોગથી જ વિપ્રમુક્ત કહ્યા. કોને કહ્યા ? તે સાધુઓ - અણગારો ને. તેઓ સંસારથી મુક્ત થાય છે, તેથી વિપ્રમુક્ત કહ્યા. એ પ્રમાણે ગાથાના પશ્ચાર્ધથી સંબંધ છેદન લક્ષણ પ્રકારથી વિપ્રમુક્ત થાય છે. તેનું ફળ મુક્તિ છે, એ પ્રમાણે અર્થથી કહેલ જાણવું. અહીં જે ''વિપ્રમુક્તો'' એ પ્રમાણે બહુવયન મૂક્યું તે - આવા પ્રકારના ભિક્ષુનું પૂજ્યત્વ જણાવવા માટે છે.

એ પ્રમાણે સંજોગે નિક્રખેવો૦ ઇત્યાદિ મૂળ ગાથામાં કહેલ સંયુક્તક સંયોગ ઇતરેતર સંયોગ ભેદથી, બે પ્રકારે દ્રવ્ય સંયોગનું નિરૂપણ કર્યું. તેમાં સંયુક્તક સંયોગ સચિત્તાદિ ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે ઇતરેતર સંયોગ પણ પરમાણુ પ્રદેશ અભિપ્રેત -અનભિપ્રેત અભિલાપ સંબંધન વિધાનથી છ ભેદે બતાવીને સંબંધન સંયોગ જ સાક્ષાત્ કર્મ-સંબંધ નિબંધનતાથી સંસાર હેતુ છે. તેની ત્યાજ્તા ને અને હાલ તેના પ્રતિપાદનથી જ બીજે ઉક્ત પ્રાયઃ છે તેમ માનતા ક્ષેત્રાદિ નિક્ષેપને અવિશિષ્ટ અતિદેશ કરવાને માટે કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ६३ + विवेयन -

ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના સંબંધન સંયોગમાં જે આદેશ,, અનાદેશ આદિ ભેદથી અનેક ભેદોથી જે ભાષા તેને વિભાષા કહે છે. આવી જે વિભાષા કહી છે, ક્ષેત્રાદિ વિષય સંયોગની પ્રથમ દ્વારગાથા સૂચિતની જ અહીં વિભાષા કરવી જોઇએ. અહીં વિભાષાનું સંયોગત્વ વચનરૂપત્વથી વચન પર્યાયોના કથંચિત વાચ્યથી અભેદ જણાવવાને માટે કહેલ છે. તેનો અર્થ આ પ્રમાણે છે - સંબંધન સંયોગ વિષય ક્ષેત્રાદિ વિભાષામાં જે સંયોગનું સ્વરૂપ કહેલ છે, તે અહીં પણ, તે જ પ્રમાણે કહેવું.

સંયુક્તક સંયોગના સંભવથી ઇતરેતર સંયોગ અને બાકીના ભેદો કહેવા. તેમાં ક્ષેત્રનો સંયુક્તક સંયોગ, જેમ કે - જંબૂદ્ધીપનો સ્વપ્રદેશ સંયુક્તક જ લવણસમુદ્ર વડે જોડાય છે. ઇતરેતર સંયોગના ક્ષેત્રપ્રદેશના જ પરસ્પર અથવા ધર્માસ્તિકાયાદિ પ્રદેશોથી સંયોગ છે એ પણ કાળ અને ભાવના પણ જાણવા.

અહીં ઉક્ત નીતિથી સંબંધન સંયોગ જ સાક્ષાત્ ઉપયોગી છે. બીજાનું તેના ઉપકારીપણાથી અને તેમની પણ ક્થંચિત ત્યાજ્યતાથી શિષ્યની મતિના વ્યુત્પાદનને માટે ઉપન્યાસ કરેલ છે, તેમ જાણવું. સંચોગ કહ્યો. તેના અભિધાનથી પહેલા સૂબની વ્યાખ્યા કરી. હવે જે ''વિનયને પ્રગટ કરીશ'' એમ કહ્યું, તેમાં 'વિનય' એ ધર્મ છે. તે ધર્મીથી કંઇક અભિન્ન છે. તેથી ધર્મી દ્વારથી તેનું સ્વરૂપ કહે છે -

• સૂત્ર - ૨

# જે ગૃરુની આજ્ઞાનું પાલન કરે છે, ગુરુના સાક્ષિધ્યમાં રહે છે અને ગુરુના ઇંગિત અને આકારને જાણે છે, તે વિનીત કહેવાય છે.

### • विवेयन-२

આર - સ્વસ્વભાવ સ્થાનરૂપ મર્યાદા કે અભિવ્યાપ્તિ વડે, ज्ञा - જેના વડે અર્થોને બાથે છે તે. આज્ञા - ભગવંતે કહેલા આગમ રૂપ છે. તેનો નિર્દેશ - ઉત્સર્ગ અને અપવાદો વડે પ્રતિપાદન, તે આગ્રા નિર્દેશ. તેને અનુકૂળ અનુષ્ઠાનો વડે તેને કરવાના સ્વભાવવાળા તે આગ્રાનિર્દેશકર. અથવા આज્ञા - એટલે - હે સૌમ્ય ! આમ કર, આમ ન કરીશ. આવા જે ગુરુ વચન, તેનો નિર્દેશ - આ હું આમ જ કરું છું તેવા નિશ્ચયનું કથન, તે કરવું. અથવા આગ્રાનિર્દેશથી ભવરૂપ સમુદ્રને તરે છે તે આગ્રાનિર્દેશતર. ઇત્યાદિ અનંતગમ પર્યાયત્વથી ભગવદ્વચનના વ્યાખ્યાન ભેદો સંભવતા હોવા છતાં મંદમતીના વ્યામોહ હેતુપણે બાળ, સ્ત્રી આદિને બોધ પમાડવા આ પ્રયાસ છે તે બધાં સૂત્રોમાં પ્રદર્શિત કરીશું નહીં.

ગુરુષ્ડાાં - ગોરવને ચોગ્ય એવા આચાર્યાદિની પાસે, પत्तन - સ્થાન, ઉપપાત - દેખાતા વચનવિષચકના દેશમાં રહેવું તેના અનુષ્ઠાતા, પણ ગુરુના આદેશાદિથી ડરીને રહેનાર નહીં. તથા ઇંગિત - નિપુણમતિગમ્ય પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ સૂચક કંઇક બ્રમર કે મસ્તક કંપાદિ આકાર - સ્થૂળ બુદ્ધિથી જાણીને પ્રસ્થાન આદિ ભાવ જણાવતા દિશા - અવલોક આદિ -- આ ઇંગિત અને આકાર જે ગુરુના હોય, તેના વડે સમ્ચક્ પણે પ્રકર્ષથી જાણે છે તે. અથવા ઇંગિતાકારો વડે ગુરુમાં રહેલા ભાવનું પરિજ્ઞાન, તેના વડે ચુક્ત. એવો તે વિન્નીત્ત - વિનચવાળો છે, - તેમ તીર્થકર, ગણધર આદિ વડે કહેવાય છે. આને વડે પોતાની બુદ્ધિથી 'અપોહ' કહ્યો.

આ વિનય કહ્યો, તે વિપરીત પણે જાણીને તેને છોડવાથી સુખપૂર્વક જાણવાનું શક્ય છે. તેથી સવિનય ધર્મી દ્વારથી કહે છે -

### 

## જે ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન કરતો નથી. ગુરુના સાક્ષિધ્યમાં રહેતો નથી, ગુરુ પ્રત્યનીક છે, અસંબુદ્ધ છે, તે અવિનીત કહેવાય છે. ● વિવેચન-3

પહેલાં બંને ૫દ સૂત્ર-૨ મુજબ જાણવા. માત્ર તેમ 'ન કરે' એ પ્રમાણે વ્યાખ્યા કરવી. પ્રત્યનીક - પ્રતિકૂળ વર્તનાર, ફૂલવાલક શ્રમણની જેમ. દોષશત્રુ પ્રતિ વર્તે તે પ્રત્યનીક. તે એવા કેમ છે ? અસાંબ્ગુદ્ધ - તત્ત્વને જાણતો નથી. તે અવિનયવાન કહેવાય છે. હવે દેષ્ટાંતપૂર્વક તેની સદોષતા કહે છે -

#### • सूत्र - ४

# ९ेभ सडेवा डानवाणी डुतरी घृष्टा साथे जघा स्थानोथी डाढी भूडाय छे. ते ९ प्रडारे हुःशील, प्रत्यनीड, वायाणने डाढी मूडाय छे. ● विवेयन - ४

શુન્ની - કુતરી, સ્ત્રી નિર્દેશ અત્યંત કુત્સા બતાવવા માટે છે. પૂર્તિ - પાકી જવાથી. સડેલપણાથી કુત્સિત ગંધવાળા, કૃમિ વડે વ્યાપ્ય, તેવા પ્રકારના બે કાનો -શ્રુતિ, જેમાંથી લોહી અથવા રસી નીકળે છે, તેવા કાનવાળી તે પૂતિકર્ણા. ઉપલક્ષણથી બધાં અવયવો કુત્સિત હોય તેવી. આવી જે કુતરી જે રીતે બહાર કાઢી મૂકાય છે. કચાંથી ? નગર, ઘરનું આંગણું આદિ બધેથી અથવા બધે 'હટ્ટ - હટ્ટ' જેવા વિટૂક્ષ વચનોથી, સોટી - લાક્ડી - ઢેફાદિના ઘાતથી કાઢી મૂકાય છે. હવે તેનો ઉપનય કહે છે :- એ જ પ્રકારે રાગદ્વેષ આદિ દોષ વિકૃત સ્વભાવ કે આચારો જેના છે તેવા દુઃશીલ, પ્રત્યનીક અને મુખ વડે શત્રુને - આલોક પરલોક અપકારિતાને બોલાવે છે, અથવા કંઈ કામ વિના ફોગટ જ જેને અરિ છે તેવા મુખારિ કે મુધારિ - ઘણું બૂદ્યું અસંબધ બોલતો હોય તેવો. તેને બધેથી કાઢી મૂકાય છે. અર્થાત્ કુલ, ગણ, સંઘ અને સમવાચથી બહાર કરાય છે.

(શંકા) દુશીલતાના નિમિત્તે જ આ અવિનીતનો દોષ છે. પ્રત્યનીક્તા અને મુખરત્વ એ બંને પણ તેનાથી પ્રભવેલ હોવાથી તેમાં જ અનર્થ હેતુ છે, તો અહીં કેમ પ્રવર્તે છે ? (ઉત્તર) પાપથી ઉપહત મતિત્વ વડે ત્યાં જ આની અભિરતિ છે, એમ કહીને તેને જ દેષ્ટાંતપૂર્વક કહે છે -

• સૂત્ર - ૫

# જે પ્રમાલે સુવર ચોખાના ભૂસાને છોડીને વિષ્ઠાને ખાય છે તે પ્રમાલે મૃગબુદ્ધિ શિષ્ય શીલનો ત્યાગ કરી દુઃશીલતામાં રમલ કરે છે.

#### • વિવેચન-૫

યોખા કે તેનાથી મિશ્ર કણ અથવા તેને છણવાથી ઉત્પજ્ઞ કુસકા તે કણ અને કુસકાને છોડીને, ભુંડો વીષ્ઠામાં જ રમે છે. એ પ્રમાણે પૂર્વીક્ત શોભન શીલને તજીને, જેઓ દુષ્ટશીલવાળા છે તેઓ. દુરાચારાદિમાં જ ધૃતિ પામે છે. કેમકે તેઓ મૃગની જેમ અજ્ઞત્વથી અવિનીત છે. અહીં આ રીતે વિચારવું કે - જેમ મૃગ ગીતગાનમાં ડૂબીને, મૃત્યુરૂપ આવતા અપાયને જોતો નથી. તેમ આ પણ દુઃશીલતાના હેતુથી આગામી ભવભ્રમણ રૂપ અપાયને જોઈ શક્તો નથી. ખાડામાં પડેલા ભુંડની માફક આ પુષ્ટિદાચી કણ અને કુસકા સમાન શીલને છોડીને વિવેકીજન ગર્હિતપણે વિષ્ઠાની ઉપમા સમાન દુઃશીલમાં રમણ કરે છે. -x-x- અહીં શુભના પરિહારથી અશુભનો આશ્રય બંનેમાં પણ સાદેશ્યનું નિમિત્ત છે.

ઉક્ત ઉપસંહારપૂર્વક કૃત્યનો ઉપદેશ કહે છે -

ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂગ-સટીક અનુવાદ/૧

સૂત્ર-દ્

पोताना हितने छच्छतो બिक्षु सडेव डानवाणी डुतरी अने विष्ठाभोञ्च सुवर समान हुःशीवधी धनारी मनुष्यनी हीन स्थितिने समञ्चने पोताने विनयमां स्थापित डरे छे.

### • विवेचन-६

દર્શનમાં અશોભન એવા ભાવ - બધેથી કાઢી મૂકવા રૂપ લક્ષણ સાંભળીને, પૂર્વીક્ત કુતરી તથા ભુંડની ઉપમાવત્ મનુષ્યના અશોભનરૂપને સાંભળીને આત્માને હવે કહેવાનાર વિનય રૂપમાં સ્થાપે. કોણ ? આત્માના આલોક અને પરલોકરૂપ પથ્ય-હિતને ઇચ્છનાર. -x-

જો એમ હોય તો તે સાધુ (શિષ્ય) શું કરે ?

• સૂત્ર - ૭

# એ કારણે વિનય કરવો જોઈએ, જેનાથી શીલની પ્રાપ્તિ થાય. જે બુદ્ધપુત્ર છે, મોક્ષાર્થી છે. તે ક્યાંચથી પણ કાઢી મૂકાતો નથી.

#### • विवेयन-३

જે કારણે વિનચ દોષના દર્શનથી આત્મા સ્થાપવો જોઈએ, તે કારણે વિનચ કરવો જોઈએ. એ પ્રમાણે આત્માને વિનચમાં સ્થાપવો જોઈએ. આ વિનચનું ફળ શું છે? જે કારણે અહીં આત્માનું અવસ્થાપન ઉદ્દેશેલ છે, તે આશંકાને માટે કહે છે -વિનચથી ઉક્તરૂપ શીલની પ્રાપ્તિ થાય છે. આના વડે વિનચનું શીલપ્રાપ્તિ ફળ કહ્યું. તેનું પણ ફળ કહે છે - તત્ત્વને પામેલા તીર્થકરાદિ વડે કહેવાચેલ અને તેના નિજક -ગ્રાનાદિ, તેને જ બુદ્ધો વડે આત્મીયત્વથી તત્ત્વપણે કહેલ હોવાથી તે બુદ્ધોક્તનિજક છે, તેને પામવાની ઇચ્છાવાળા પુત્ર સમાન શિષ્ટ્યો તે બુદ્ધપુત્ર અને જેમાં નિરંતર પૂજા છે તે આ નિયાગ - મોક્ષ. તેના અર્થીને ગચ્છ કે ગણાદિથી બહાર કરાતા નથી. પણ બધાં ગુણના આધારરૂપ વિનિતપણાથી બધે જ મુખ્ય કરાય છે.

આ વિનય કઈ રીતે પામવો તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૮

# શિષ્ય ગુરુજનોની પાસે સદા પ્રશાંત ભાવથી રહે, વાયાળ ન બને અર્થપૂર્ભ પદોને શીખે, નિરર્થક વાતોને છોડી દે.

#### • विवेथन-८

અતિશચ ઉપશમવાળા, કોધના પરિહાર વડે અંતરથી અને પ્રશાંત આકાર પણે બહારથી શાંત તેવા નિશાંત થાય. વાચાળ ન બનીને આચાર્ય આદિ સમીપે રહે. હેય, ઉપાદેય, ઉભય રૂપ અર્થને જાણે અર્થાત્ આવા આગમ વચનોને જાણે અથવા મુમુક્ષુ વડે પ્રાર્થના કરતા અર્થ - મોક્ષ, તેના વડે યુક્ત - ઉપાચપણાથી સંગત અર્થ એવા ચતિજન ઉચિત અર્થને વિપરીત એવા નિરર્થક કે વૈશ્વિક વાત્સ્યાચનાદિ સ્ત્રી કથા વગેરેનો પરિહાર કરે. અહીં નિશાંત, આ શબ્દ વડે પ્રશમાદિને આશ્રીને તેના દર્શન સુવિનાભાવિત્વથી દર્શનના - જિનોક્ત ભાવ શ્રદ્ધારૂપત્વથી, તે જ દર્શન વિનયપણાથી અર્થ વડે દર્શન વિનય કહ્યો. -x-x-

વળી કઈ રીતે અર્થયુક્તને શીખે ? તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૯

# गुरू द्वारा अनुशासित यतां शिष्य छोप न डरे, ते पंडित क्षमाने आराधे, क्षद्र साथे संसर्ग, हास्य अने झीडानो पल त्यांग डरे.

• विवेशन - स

અર્થયુક્તને શીખવતા કોઈકને સ્ખલનાદિમાં ગુરૂ વડે કઠોર ઉક્તિ વડે પણ શીખવાડાય. તો તે કોપ ન પામે, ત્યારે શું કરવું ? તે કહે છે - તે શિષ્ય કઠોર ભાષણને પણ સહન કરવારૂપ ક્ષાંતિ રાખે. ગંડા - અર્થાતુ તત્ત્વાનુગા બુદ્ધિ જન્મી છે જેને તે પંડિત. તથા સુદ્ર - અર્થાત બાળ કે શીલઠીન કે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે સંસર્ગ, હાસ્ય અને અંતાક્ષરી કે પ્રહેલિકા દાનાદિ જનિતા ક્રીડા ન પરિહરે. કેમકે તે લોકાગમ વિરુદ્ધ છે.

કરી અન્ય રીતે વિનયને કહે છે -

• মুস - ৭০

# શિષ્ય આવેશમાં આવી કોઈ યાંડાલિક અકર્મ ન કરે, બકવાસ ન डरे, अध्ययन डाले अध्ययन डरे, पछी એडाडी ध्यान डरे.

विवेशन - ९०

ચંડ - ક્રોધ, તેનાથી અનૃત ભાષણ તે ચાંડાલિક અથવા ચંડપણાથી ચુક્ત તે ચાંડાલ. તે અતિ કુરત્વથી ચાંડાલ જાતિમાં થનાર હોવાથી ચાંડાલિક કર્મ જાણવું. -×-अलीइ - અन्यथात्व विधान आદिथी असत्य. आगम - ગुरू वयन, -x- भाहु -અપરિમિત માલ-જાલ રૂપ, સ્ત્રી આદિ કથા વડે અભિવ્યાપ્તપણાથી ન બોલે. કેમકે વધારે બોલવાથી ધ્યાન, અધ્યયન, ક્ષિતિ, વાતક્ષોભ આદિ સંભવે છે. તો શું કરે ? તે કહે છે - પહેલી પોરિસિ આદિ અધ્યયન અવસર રૂપ કાળ, તેમાં અધ્યયન કરે ત્યાર પછી ધ્યાન - ચિંતન કરે. કઈ રીતે ? ભાવથી રાગ-દ્વેષાદિ સાહિત્ય રહિત અને દ્રવ્યથી વિવિક્ત શચ્ચાદિમાં રહે. અહીં ચાંડાલિક કરણાદિના અનુત્થાનમાં અધીત અર્થનું સ્થિરીકરણ કરેલ થાય છે. અહીં ત્રણ પાદ વડે સાક્ષાત્ વાગ્ ગુપ્તિ કહેલી છે. અને ''ધ્યાન કરે'' વડે મનોગૂમિ કહી છે. આધ પાદોત્તર બંને વ્યાખ્યાન વડે કાચગુમિ કહેલ છે. આ ચારિત્ર અંતર્ગત જ છે. -x-x-

આ રીતે અકૃત્યનો નિષેધ અને કૃત્યવિધિનો ઉપદેશ કર્યો છે. કદાયિત આના કરતા વિપરિત થાચ તો શું કરવું બોઇએ ?

### • સૂત્ર - ૧૧

आवेशयी हहाय होई शिष्य यांडालिङ व्यवहार हरी पक्ष से तो तेने કही न छुपावे, ड्यों होय तो ड्यों अने न ड्यों होय तो 'न ड्यों' sè. Jain F37/4 International

9/0

विवेचन - ११

કદાચ ચંડ એવા અલીક તે ચાંડાલીક કર્મ કરે તો તેને ગોપવે નહીં - કર્યુ નથી તેમ ન કહે. -x- તો તેણે શું કરવું ? ચાંડાલિક કર્મ કરેલ હોય તો કરેલ જ છે, તેમ કહે પણ ભય કે લજ્જા આદિથી નથી કર્યું તેમ ન કહે. જો ન કરેલ હોય તો ''નથી કર્યું'' તેમ જ કહે. -x-x- કદાચિત જો કોઈ અતિચારનો સંભવ હોય તો લજ્જાદિ ન કરે, સ્વયં ગુરુ સમીપે આવીને - જેમ બાળક કાર્ય કે અકાર્ય ને જેમ હોય તેમ કહે. તે માચા અને મદને છોડીને તે પ્રમાણે જ આલોચે છે. બીજાને પ્રતીત કે અપ્રતીત મનઃ શલ્યને યથાવત્ આલોચે છે. આ રીતે તપ અંતર્ગત આલોચના પ્રાયશ્વિતનો ભેદ બતાવીને બાકીના તપોભેદના આશ્રિતત્વથી તપોવિનય કહ્યો.

તો શું વારંવાર ગુરુના ઉપદેશથી જ પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ કરવી ? આવી શંકાને દૂર કરવાને માટે કહે છે -

ં 🖲 સૂત્ર - ૧૨

જેમ અડિયલ ઘોડાને વારંવાર ચાબુકની જરૂરત હોય છે, તેમ શિષ્ય ગુરુના વારંવાર આદેશ વચનોની અપેક્ષા ન કરે. પરંતુ જેમ આકીર્શ અશ્વ ચાબુકને જોઇને જ ઉન્માર્ગને છોડી દે, તે રીતે યોગ્ય શિષ્ય ગુરુના સંકેત માત્રથી પાપકર્મને છોડી દે.

### • વિવેચન - ૧૨

ગલિ - અવિનીત, તેવો આ અશ્વ, તે ગલિતાશ્વ, તેની જેમ કશ પ્રહારથી. વચन - પ્રવૃત્તિનિવૃત્તિ વિષચક ઉપદેશ, કોનો ? ગુરુનો. વારંવાર ન ઇચ્છે. અર્થાત્ -જેમ ગલિત અશ્વ દુર્વિનીતતાથી વારંવાર કશપ્રહાર વિના પ્રવર્તતા કે નિવર્તતો નથી, તેમ તારે પણ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ માટે વારંવાર ગુરુવચનની અપેક્ષા ન કરવી જોઈએ. પણ જેમ અશ્વ ચર્મચષ્ટિ જોઈને જ વિનીત થઈ જાચ તેમ સુશિષ્ય ગુરુના આકારાદિ જોઈને પાપ અનુષ્ઠાનને સર્વ પ્રકારે પરિહરે છે. ધર્માનુષ્ઠાનમાં સ્થિર થાય છે - પાવક - શુભ અનુષ્ઠાન સ્વીકારે છે. અર્થાત્ સુશિષ્ય ગુરુના વચનની પ્રેરણા વિના જ પ્રવર્તે કે નિવર્તે છે.

અહીં નિર્યુક્તિકારે ગલિત અશ્વની કરેલ વ્યાખ્યા કહે છે -

## निर्युक्ति - १४ + विवेशन

ગણ્ડિ - પ્રેરિત પ્રતિપથાદિ વડે જાય છે, વિઢાયોગમનથી કૂદતા જાય તે ગંડી, ગળીયા છે પણ વઢન કરતા નથી કે જતા નથી તે ગાંતિત્ત, મરેલ જેવાને ગાડા આદિમાં જોડાય, જમીન ઉપર પડતાને લતા આદિથી મરાય છે, તે મરાલિ. આવા ઘોડા અને બળદો હોય છે. બધાં દુષ્ટતા લક્ષણથી એકાર્થક છે. વિનચાદિ ગુણો વડે વ્યાપ્ત તે આકીર્શ. પ્રેરકના ચિત્તને અનુવર્તવા વડે વિશેષ પ્રાપિત તે વિનીત. સ્વ ગુણો વડે શોભે છે પ્રેરણા કરવાથી ચિત્તને નિવૃત્તિ આપે છે તે ભદ્રક. -×- એ બધાં એકાર્થક છે.

આવા ઉક્ત ગલિત અશ્વતુલ્ય શિષ્ય કે આકીર્ણતુલ્ય શિષ્ય એ તેમના દોષ કે

ગુણ છે. તેઓ ચિત્તને કોપ કે પ્રસાદ કરે છે તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૩

આજ્ઞામાં ન રહેનારા, વિયાર્યા વિના બોલનારા, કુશીલ, મૃદુ સ્વભાવવાળા શિષ્યો ગુરુને પણ ક્રોધિત કરે છે. ગુરુને મનોનુકૂલ ચાલનારા, પટુતાથી કાર્ય કરનાર, જલ્દી કુપિત થનારા દુરાશ્રય ગુરુને પણ પ્રસભ્ન કરી લે છે.

• विवेथन - ९३

અभ्रासव - ગુરુ વચનને સાંભળે તે આશ્રવ, તેવી પ્રતિભાષા વિષયવાળા નથી તે અનાશ્રવા. સ્થૂલ - અનિપુણ, જેના જેમતેમ ભાષિત વચનો છે તે સ્થૂળ વચનવાળા, કુશીલ - દુષ્ટ શીલવાળા, મૃદુ - અકોપન કે કોમળ આલાપનવાળા ગુરુને ચંડ - કઠોરભાષી કરી દે છે. આવા પ્રકારના શિષ્યના અનુશાનને માટે ફરી વચનરૂપ અનુશાસનને માટે ખેદ અનુભવતા મૃદુ પણ ગુરૂ કોપ પામે છે. આ ગલિતતુલ્યના દોષ કહ્યા. હવે આકીર્ણ તુલ્યના ગુણો કહે છે -

કસ આદિના માર વિના જે પ્રકારના ચિત્તને અનુસરે છે, તેવા અશ્વ તુવ્ય, જલ્દીથી - અવિલંબિત કારિતાથી જે યુક્ત છે, તે પ્રાસાદ (પ્રસગ્ન) કરે છે. કોને ? કોપનપણા આદિ વડે દુઃખે આશ્રય કરાય છે તેવા દુરાશ્રય ગુરુને ફરી અનુત્કટ કષાયવાળા કરે છે. અહીં ચંડરુદ્રાચાર્યના શિષ્યનું દેષ્ટાંત છે -

અવંતી જનપદમાં ઉજ્જૈની નગરીમાં સ્વપ્ત ઉદ્યાનમાં સાઘુઓ પધાર્ચા, ત્યાં ઉદાત વેશવાળો એક યુવાન મિત્રો સાથે આવ્યો. તે તેમને વાંદીને બોલ્યો - ભગવન્ ! મને સંસારથી પાર ઉતારો, મને દીક્ષા આપો. તેને એવું કપટ કરતો જોઈ, ચંડરુદ્રાચાર્ચને બતાવીને કહ્યું - જા, આ તારો નિસ્તાર કરશે. તે પણ સ્વભાવે કઠોર હતા. તેને વાંદીને કહ્યું - ભગવન ! મને દીક્ષા આપો. આચાર્ચએ રાખ લઈને, તેનો લોચ કરીને પ્રવ્રજિત કરી દીધો. મિત્રો તેમને ખેદ પહોંચાડી ચાલ્યા ગચા. સાધુઓ પણ પોતાના ઉપાશ્રચે ગયા. કંઈક સૂર્ચ હતો ત્યારે માર્ગનું પ્રતિલેખન કરે છે, વહેલી સવારે નીકળીશું કહી બધાંને વિસર્જિત કર્યા. વિહાર કરતાં વિષમ માર્ગમાં ચંડરુદ્ર આચાર્ચને ઠુંઠા વાગવાથી પડી ગયા. રોષથી તેણે નવા શિષ્યના માથામાં દંડ વડે પ્રહાર કર્યો. માથું ફૂટ્યું, તે પણ તે સાધુએ સમ્યક્ પ્રકારે સહન કર્યું. વિમળ પ્રભાતમાં ચંડરુદ્રએ તેના મસ્તકમાંથી વહેતા લોહીને જોયું. ખોટું થયાનો ભાવ ઉપજતા ક્ષમા માંગી. એ પ્રમાણે તે શિષ્યએ ગુરુને પ્રસન્ન કર્યા. એ પ્રમાણે શિષ્યએ મન, વચન, કાચાથી ગુરુના ચિત્તનું અનુવર્તન કરવું એ રીતે પ્રતિરૂપ યોગ યોજનરૂપ ઔપચારિક વિનય કહ્યો.

ગુરુના ચિત્તનું અનુગમન કઈ રીતે કરવું ?

• સૂત્ર - ૧૪

पूछ्या विना કांð न બોલે, पूछे त्यारे असत्य न કहे, કદાય કોધ આવી જાય તો, तेने निष्ड्ण કरे. आयार्थनी प्रिय अने अप्रिय, બंનे

## शिक्षाओने धारस डरे.

#### • विवेयन - १४

ગુરુના પૂછચા વિના તથાવિધ કારણ વિના થોડું પણ ન બોલે, પૂછે ત્યારે કે અન્ય કોઈ કારણે પણ જૂઠુ ન બોલે, ગુરુ વડે ઘણી નિર્ભર્ત્સના કરાય તો પણ કોધ ન કરે, કદાય કોધ ઉપજે તો તેનાથી ઉત્પન્ન કુવિકલ્પને નિષ્ફળ કરે, તેને મનમાં જ સમાવી દે. પ્રિય - ઇષ્ટ કે સદાગુણકારી, અપ્રિય - કાનને કટુ લાગવાથી અનિષ્ટ એવા ગુરુવયન. -x-x-

'કોઘ'ના ઉપલક્ષણથી માન આદિ કષાચ પણ લેવા. અસત્યતામાં કોઘનું ઉદાહરણ સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે છે -

કોઈ કુલપુત્રના ભાઈને પૈરીએ મારી નાંખ્યો તેની માતાએ કહ્યું - હે પુત્ર ! પુત્રઘાતકનો ઘાત કરી દે. તે કુલપુત્ર તે જીવગ્રાહને લઈને માતા પાસે આવ્યો. તે બોલ્યો - હે બ્રાતૃઘાતક ! તને હું ક્યાં મારું ? માતાએ જોઈને કહ્યું કે - હે પુત્ર ! શરણે આવેલાને ન મરાય. પુત્રે કહ્યું - હું મારા રોષને કઈ રીતે સફળ કરું ? માતાના કહેવાથી તેણે રોષને છોડી દઈ, તે બ્રાતૃઘાતકને છોડી દીધો.

આ પ્રમાણે ક્રોધને છોડી દેવો. માન આદિના વિફ્લીકરણના ઉદાહરણો આગમથી જાણવા. આ રીતે ક્રોધાદિને વિફળ કરવાનો ઉપદેશ કર્યો. હવે આનો ઉદય જ ન થાય, તે પ્રમાણે ઉપદેશ કરતાં કહે છે - સ્વરૂપે અવધારવા, તેને વશ થઇને રાગદ્વેષ ન કરે. પ્રિય - બાકીના લોકોની અપેક્ષાથી પ્રીતિ ઉત્પાદક સ્તુતિ આદિ. અપ્રિય - તેનાથી વિપરીત નિંદા આદિ. તેનું દેષ્ટાંત -

નગરમાં અશિવ ઉત્પન્ન થતાં ત્રણ ભૂતવાદિકો રાજા પાસે આવીને બોલ્યા -અમે અશિવને ઉપશાંત કરીશું. રાજાએ પૂછ્યું - ક્યા ઉપાયથી ? એકે કહ્યું - મારી પાસે એક ભૂત છે. તે સુરૂપ - વિકુર્વીને ગોપુર, માર્ગ આદિમાં પર્યટન કરશે. તેને અશિવ કરતાં તે રોષ પામે છે. ફરી તેને બીજી વખત તેમ કરે તે વિનાશ પામે છે. જે તેમને જોઈને અધોમુખ રહે છે. તે રોગથી મુક્ત થાય છે. રાજાએ કહ્યું - રહેવા દો.

બીજાએ કહ્યું - મારુ ભૂત મહામોટું રૂપ વિકુર્વે છે. તે લંબોદર, વિસ્તૃત પેટવાળો, પાંચ મસ્તક, એક પગ, વિસ્મરૂપ, અટ્ટહાસ્ય કરતો, ગાતો, નાચતો રહે છે. તેનું વિકૃતરૂપ જોઈ જે હસે છે કે વંચના કરે છે, તેના મસ્તકના સાત ટુકડા થાય છે. વળી જે તેને શુભ વાણી વડે અભિનંદે છે, દૂપ અને પુષ્પાદિથી પૂજે છે, તે સર્વથા અશિવથી મુક્ત થાય છે. રાજાએ તેને પણ કહ્યું - રહેવા દે.

ત્રીજાએ કહ્યું - મારે પણ આવા પ્રકારનો જ ભૂત છે. પ્રિય કે અપ્રિયકારીને દર્શનથી જ રોગમુક્ત કરે છે. રાજાએ કહ્યું - એમ જ થવા દો. તેણે તે પ્રમાણે કરતાં અશિવ ઉપશાંત થયો. એ પ્રમાણે સાધુ પણ આવા અરૂપતા છતાં પ્રતિકૂળ શબ્દોથી પરાભવ કે પ્રવંચના પામે અથવા સ્તવના કે પૂજા કરાય તો પણ તે પ્રિય - અપ્રિયને સહન કરે. આના વડે મનોગુપ્તિ નામક ચારિત્રવિનય કહ્યો.

કોધાદિનો દમનનો ઉપાય. તેના દમનનું ફળ હવે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫

આત્માનું જ દમન કરવું, કેમકે આત્મા જ નિશ્વે દુર્દમ છે. આત્માને દમનાર આ લોક અને પરલોકમાં સુખી થાય છે.

विवेचन - १५

સતત શુદ્ધિને પામે છે. સંક્લેશરૂપ પરિણામાંતરને પામે છે તે આત્માનું દમન કરવું, ઇંદ્રિય - નોઇંદ્રિયના દમનથી મનોજ્ઞ - અમનોજ્ઞ વિષયોમાં રાગ-દ્વેષને વશ થઇ દુષ્ટ હાથીની જેમ ઉન્માર્ગગામીને સ્વયં વિવેક અંકુશથી ઉપશમને પામે છે. -x-x- જે કારણે તે દુર્દમ અર્થાત્ દુર્જય છે, તેથી તેનું દમન કરતાં બાહ્ય દમનીય થાય છે. કહે છે કે - બધે આત્માને જિતતા જિત છે. ઉપશમમાં આણેલ આત્મા સુખી થાય છે. ક્યાં? આ અનુભૂયમાન આયુષ્યમાં શિષ્યના પ્રત્યક્ષ લોકમાં, તથા પરલોકમાં - ભવાંતરમાં, દાંતાત્મા પરમઋષિ અહીં જ દેવો વડે પૂજાય છે. અદાંતાત્માને ચોર કે પારદારિકાદિ વિનાશ પામે છે.

તેનાથી વિપરીત - શબ્દાદિમાં ન ફસાનાર બધે પ્રશંસા પામે છે. તેનું ઉદાહરણઃ-બે ભાઈઓ ચોર હતા. તેમના ઉપાશ્રચમાં સાધુઓ વર્ષાવાસ રહ્યા. ચોમાસુ પૂરુ કરીને જતી વેળાએ તે બંને ચોરોને કોઈ વ્રત ન સ્વીકારતા રાત્રિના ન ખાવાનું વ્રત આપ્યું. કોઈ વખતે તે ચોરો ધાડ પાડીને ઘણાં ગાચ-ભેંસ લાવ્યા. બીજાઓ પાડાને મારીને પકાવવા લાગ્યા, બીજા દારુને માટે ગયા. માંસ પક્વનારે વિચાર્યું કે અડધાં માંસમાં ઝેર નાંખીએ, પછી દારુ લાવનારને પણ આપી દર્ધશું. તેથી આપણને ઘણાં ગાચ-ભેંસ ભાગમાં આવશે. દારુ લાવનારે પણ આવું જ વિચાર્યું, એ પ્રમાણે તેઓએ બંનેએ વિષ ભેળવ્યું. સૂર્ચાસ્ત થઇ ગયો. તે બે ભાઈઓએ કંઈ ન ખાધુ. બાકીનાએ પરસ્પર વિષયુક્ત ભોજનાદિ કર્ચા. મરીને દુર્ગતિમાં ગયા. બંને ભાઈઓ પરલોકમાં સુખના ભાગી થયા. આ પ્રમાણે જિહ્નેન્દ્રિયનું દમન કરવું, એ પ્રમાણે બાકીની ઇંદ્રિયોને પણ દમતા

આત્મા દાંત થતાં આલો<del>ક</del> પરલોકમાં સુખી થાય છે. હવે કેવી ભાવના <del>ક</del>રવાથી આત્માનું દમન થાય તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૬

સંયમ અને તપ વડે મારા આત્માને દમવો તે સારુ છે પણ વધ અને બંધન દ્વારા બીજાથી હું દમન કરાઉં તે સારું નથી.

#### • विवेयन - ९९

અભિહિતરૂપ આત્મા કે તેનો આધારરૂપ દેહ છે તે આત્મા, તેને દમવો -અસમંજસ ચેષ્ટાથી રોકવો. કઈ રીતે ? સંચમ - પાંચ આશ્રયોથી વિરમણ આદિ વડે. लाप - અનશન આદિ વડે. આ બંને મુક્તિ હેતુથી અવિરહિત અને પરસ્પર સાપેક્ષતા સૂચનાર્થે છે અથવા સમગ્ર ज्ञाનના સમુચ્યયાર્થે છે. તેથી વિપરીતમાં દોષના દર્શન માટે કહે છે - હું બીજા વડે ન દમાઉં. કોના વડે ? શીકારી દ્વારા રચેલ મયૂરબંધાદિ બંધનો વડે, લતા - લકુટાદિ તાડન રૂપ વધ વડે. અહીં ઉદાહરણ આ છે -

સેચનક નામે ગંધહસ્તીઃ- અટવીમાં મોટા હસ્તિજૂથમાં રહેતો હતો. ત્યાં યૂથપતિ થતાં બાળ હાથીને મારી નાંખતો હતો. કોઈ એક હાથિણી ગર્ભવતી થતાં વિચરે છે -જો કદાચ મારે હાથીનો જન્મ થશે, તો તેનો પણ આ હાથી વિનાશ કરી દેશે. તેથી તેણી ધીમે ધીમે ત્યાંથી સરકી જતી. વળી બીજે - ત્રીજે દિવસે જૂથમાં ભેગી થતી. તેણીએ એક ઋષિનો આશ્રમ જોયો. ત્યાં આશ્રય લીધો. તેણી ઋષિઓમાં પરિચિત બની. તેણીએ એક બાળ હાથીને જન્મ આપ્યો. તે હાથી ઋષિકુમારો સહિત ફૂલના બગીચાને સિંચતો, તેથી તેનું ''સેચનક'' નામ કર્યું. હાથી મોટો થયો. યૂથને જોયું. યૂથપતિને હણીને તે યૂથનો અધિપતિ થયો. આશ્રમને ભાંગી નાંખ્યો કેમકે બીજી કોઈ હાથણી પણ તેમ કરી ન શકે.

તેથી તે ઋષિઓ રોષાયમાન થયા. હાથમાં પુષ્પો અને ફળો લઇને શ્રેણિક રાજાની પાસે ગયા. તેમણે કહ્યું કે - અહીં સર્વલક્ષણ સંપૂર્ણ સેચનક નામે ગંધહસ્તિ છે. શ્રેણિક હાથીને પકડવા ગયો. તે હાથી દેવતા અધિષ્ઠિત હતો. તેણે અવધિ વડે જાણ્યું કે - આ લોકો અવશ્ય પકડી લેશે. તે દેવીએ કહ્યું - હે પુત્ર ! (હાથી!) તું તારા આત્માને દમ. જેથી વધ-બંધન વડે બીજા તારું દમન ન કરે. હાથીએ તે વાત કબુલ કરી. સ્વયં જ રાત્રિના આવીને આલાન સ્તંભને આશ્રીને રહ્યો.

જેમ આને સ્વચં દમનથી મહાગુણ થયો, તેમ મુક્તિના અર્થીને પણ વિશિષ્ટ નિર્જરા થાય છે તેમ ન કરતા અકામ નિર્જરા થાય છે.

ગુરૂનું અનુવર્તન કરનારને પ્રતિરૂપ વિનય કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૭

બહેરમાં કે ખાનગીમાં વાભીથી કે કર્મથી ક્યારેય આયાર્યોની પ્રતિકૂળ આયરભ ન કરવું બેઇએ.

বিবৈষল - ৭৯

પ્રત્યનીક - એટલે કે પ્રતિકૂળ. બ્યુદ્ધ - વસ્તુ તત્ત્વના જાણકાર અથવા ગુરુની, પ્રતિકૂળ ન વર્તે. કેવી રીતે ? વચનથી. શું તમે કંઇ જાણો છો ? આ રીતે તમે વિપરીત પ્રરૂપણાથી અમને પ્રેરિત કર્યા છે અથવા કર્મથી - જેમકે સંથારાનું અતિક્રમણ કરે કે હાથ-પગથી સ્પર્શે. લોકો સમક્ષ તેમ કરે અથવા એક્લા ઉપાશ્રયમાં તેમ કરે. તો તેનો નિષેધ કર્યો છે. -x-x-

ફરીથી શુશ્રૂષણારૂપ તે જ કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૮

આચાર્ચની લોકે ન બેસે, આગળ કે પીઠ પાછળ ન બેસે. ગુરુની બહુ જ નીકટ લંઘ અડાડીને ન બેસે. સંથારામાં જ રહીને ગુરુના કથિત આદેશની સ્વીકૃતિરૂપ ઉત્તર ન આપે. ٩/٩८

#### বিবৈষল - ৭८

જમણે કે ડાબે પડખે ન બેસે. તે રીતે બેસવાથી અવિનય થાય. ગુરુને પણ વક્ર અવલોકનમાં સ્કંધ આદિને બાધા પહોંચે. આગળ ન બેસે. કેમકે તેથી વંદન કરનારને ગુરુનું વદન ન દેખાતા અપ્રીતિ સંભવે છે. કૃત્તિ – વંદનને યોગ્ય, તે અર્થથી આચાર્યાદિ, તેની પાછળ ન બેસે કેમકે બંનેને મુખનું દર્શન ન થાય. અતિ નીક્ટ બેસવા વડે એકમેકના સાથળને ન સ્પર્શે તેમ કરવાથી અતિ અવિનય થાય. ઉપલક્ષણથી બાકીના અંગના સ્પર્શનો પણ પરિહાર જાણવો. શચ્યામાં બેસીને કે સુતા - સુતા ઉતર ન આપે. શચ્યા ત્યાગથી ગુરુના આકારથી કે કહેલને જાણી શકે અને અવજ્ઞા ન થાય. તેથી ગુરુના વયન પછી તુરંત જ સંભ્રાંત ચિત્તથી વિનયથી અંજલિ જોડી સમીપે આવી, પગે પડી, પોતાને અનુગ્રહીત કર્યો તેમ માની, ભગવન ! આપ મને અનુશાસિત કરો, તેમ કહે, ફરી તે જ કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૯

गुरु सामे पखाठी मारीने न બेसे, બंने हाथोथी शरीर બાंધीने न બેसे तथा पगने हेखावीने न બेसे.

• विवेयन - ९६

પર્ચસ્तिंाङा - મનુ અને જંઘા ઉપરનું વસ્ત્ર વીંટવા રૂપ, તે ન કરે. પક્ષપિંડ -બંને હાથને શરીર સાથે બાંધવા, સંચત - સાધુ, -x-x- ગુરુની અતિ નીક્ટ ન બેસે, પણ ઉચિત દેશે જ બેસે. અન્યથા અવિનય દોષ સંભવે છે. ઇત્યાદિ -x-x-

હવે પ્રતિશ્રવણવિધિ વિશેષથી કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૦

ગુરુની કૃપાને ઇચ્છનારો મોક્ષાર્થી શિષ્ય, આચાર્યો દ્વારા બોલાવાતા કોઈપણ સ્થિતિમાં મૌન ન રહે પણ નિરંતર તેમની સેવામાં ઉપસ્થિત રહે.

• વિવેચન - ૨૦

આચાર્ચ, ઉપલક્ષણત્વથી ઉપાઘ્ચાય આદિથી વ્યાહૃત - બોલાવાચ ત્યારે ગ્લાનાદિ અવસ્થામાં પણ મૌન ન રહે, પરંતુ એમ વિચારે કે - બીજા હોવા છતાં મને બોલાવે છે, તે ગુટુની કૃપા છે, તે પ્રમાણે પ્રાસાદપ્રેક્ષી બને, અથવા પ્રાસાદાર્થી - ગુટુના પરિતોષનો અભિલાષી થઇ મસ્તક વડે વંદન ઇત્યાદિ બોલતો સર્વકાળ સવિનય ઉભો રહે.

• સૂત્ર - ૨૧

ગુરુ દ્વારા એક કે અનેકવાર બોલાવાતા બુદ્ધિમાન શિષ્ય બેસી ન રહે, પણ આસન છોડીને, તેમના આદેશને યત્નપૂર્વક સ્વીકારે.

• વિવેચન - ૨૧

आङ्- <mark>કિંચિત્, એક વખતા બોલાવે કે વારંવાર બોલાવે ત્યારે વ</mark>્યાખ્યાનાદિથી વ્યાકુળતા હોવા છતાં બેસી ન રહે. પરંતુ આસન - પાદપુંછનાદિ છોડીને, બુદ્ધિ વડે શોભે તે ધીર, પરીષઢાદિથી ક્ષોભિત ન થનાર, એવો શિષ્ય, જ્યારે ગુરુ આદેશ કરે ત્યારે અવશ્ય ઉભો થઇને ત્યાં જાય. અને ગુરુના આદેશનો સ્વીકાર કરે.

ફરી પ્રતિરૂપ વિનયને જ કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૨

# આસન કે શય્યા ઉપર બેસીને ગુરુને કોઈ વાત ન પૂછે, પણ તેમની સમીપે આવીને ઉત્કુટુક આસને બેસીને, હાથ જોડીને પૂછે.

• વિવેચન - ૨૨

આસને બેસીને સૂત્રાદિ ન પૂછે, સંથારામાં રહીને પણ ન પૂછે. તે અવસ્થામાં પૂછતાં દોષ લાગે. બહુશ્રુત હોય અને સંશય થાય તો પણ ન પૂછે. પૂછતી વેળા અવજ્ઞા ન કરે. -x-x- તો શું કરે ? ગુરુની પાસે આવીને ઉત્કુટુક આસને બેસીને, કારણે આસને રહીને સૂત્રાદિ પૂછે. પ્રીતિપૂર્વક, બે હાથ છોડીને - અંજલિ જોડીને પૂછે. ગુરુ તેને શું કરે તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૩

એ પ્રમાશે વિનયયુક્ત શિષ્ય વડે પૂછાતા, ગુરુ સૂત્ર - અર્થ અને તદુભય, તે બંનેનું યથાશ્રુત નિરૂપશ કરે.

• વિવેચન - ૨૩

ઉક્ત પ્રકારે વિનચયુક્ત, સ્ॅ્ર - કાલિક ઉત્કાલિકાદિ, અર્થ - તેનો જ અર્થ, तटुलय - સૂત્ર અર્થ બંનેની જિજ્ઞાસા કરતાં, સ્વયં દીક્ષિત કે ઉપસંપદા પ્રાપ્ત શિષ્યને વિવિધ વ્યાપ્તિથી બધું પ્રગટ કરે. જે પ્રકારે ગુરુ પાસેથી સાંભળે, તેમજ કહે. પણ સ્વબુદ્ધિથી ઉત્પ્રેક્ષા ન કરે. આના વડે આગમ અભિહિત ચાર પ્રકારના આચાર્ચ વિનય અંતર્ગત પ્રતિપત્તિ કહી. શ્રુત વિનયનો નિર્દેશ કર્યો -x-x-

હવે શિષ્યનો વચનવિનય કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૪

બિક્ષુ અસત્યનો પરિહાર કરે, નિશ્વયાત્મક ભાષા ન બોલે, ભાષાદોષનો પરિહાર કરે અને સદા માયાનું વર્જન કરે.

• विवेचन - २४

મૃષ્1 - અસત્ય, ભૂતનિહ્વાદિ, સર્વપ્રકારે ત્યજે. અવધારણા રૂપ ભાષા કદી ન બોલે. બાકીના પણ વાણીના દૂષણો - સાવધ અનુમોદના આદિનો ત્યાગ કરે. માયા શબ્દથી કોધાદિ, તેના હેતુને સર્વકાળ વર્જે.

•ે સૂત્ર - ૨૫

# કોઈ પૂછે તો પણ પોતાના માટે, બીજાના માટે કે બંનેને માટે સાવધ ભાષા ન બોલે, નિરર્થક ન બોલે, મર્મભેદક વચન ન કહે.

• વિવેચન - ૨૫

स्थाय, निरर्थ - अर्थ रहित, जेमडे - आ वंध्यापुत्र जय छे, धत्यादि. Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org રાજાદિ વિરુદ્ધ ઉચ્ચારવાથી મરે છે, તેથી તે મર્મ - તેવા જે વચનો તે મર્મ વચનો, તે અતિ સંકલેશ ઉત્પાદક હોય છે, જેમકે - કાણાને કાણો કહેવો, ઇત્યાદિ. આવા વચનો પોતાના - બીજાના કે ઉભયના માટે પણ ન બોલે. ભાષાદોષ એટલે પુનરુક્તિ અથવા અપૂશબ્દો ન બોલે.

ઉક્ત બંને સૂત્રો વડે વાગ્ગુપ્તિના અભિધાનથી ચારિત્ર વિનય કહ્યો. આ પ્રમાણે સ્વગત દોષના પરિહારને કહીને ઉપાધિકૃત દોષ પરિહાર કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૨૬

# લુઠારની શાળામાં, ઘરોમાં, ઘરોની વચ્ચેની સંધિમાં, રાજમાર્ગમાં એકલા મુનિ, એક્લી સ્ત્રી સાથે ઉભા ન રહે કે વાત ન કરે.

#### • विवेयन - २९

સામર - ખરકુટી, ચૂર્ણિમાં લુહાર શાળા અર્થ કરે છે. ઉપલક્ષણથી આવી બીજી પણ નીચ સભા જાણવી. અગાર - ઘર, ગૃદસાંદિ - બે ઘરની મધ્યનો માર્ગ, મદાપાથ - રાજમાગાંદિ. એકલો સાધુ એકલી સ્ત્રી સાથે ન રહે. વાત ન કરે ઇત્યાદિ -× અહીં અતિ દુષ્ટતા બતાવવા ''એકલા'' શબ્દ મૂક્યો. અન્યથા એક કરતાં વધુ સાધુને, એક કરતાં વધુ સ્ત્રીઓ સાથે પણ રહેવું, વાત કરવી ઇત્યાદિ દોષને માટે જ થાય છે. કેમક પ્રવચનમાલિન્થ આદિ દોષ સંભવે છે. અથવા શત્રુની જેમ વર્તે છે તે સામર; દ્રવ્યથી જનસંહાર કરી સંગ્રામ, ભાવથી સ્ત્રીના શત્રુભૂતત્વથી જ્ઞાનાદિ જીવ સ્વતત્વધાતી, તેમના જ દેષ્ટિસંબંધ. તે આ ભાવસમરથી અધિકાર છે અર્થાત્ દ્રવ્યસમરા પ્રાણ અપહારી ન થાય, ભાવસમરા જ્ઞાનાદિ ભાવરૂપ પ્રાણના અપહારી જ છે. તે વિશેષથી એકલાને થાય. તેથી આ દારુણ ભાવ સમરમાં એક સ્ત્રી સાથે એકલા સાધુ ન રહે, ન વાત કરે આના વડે ચારિત્રવિનય કહ્યો.

કદાચ સ્ખલના થાય ત્યારે શું કરે? તે કહે છે-

#### • સૂત્ર - ૨૭

''प्रिय अथवा કठोर शબ्દथी आयार्य मारा ઉपर थे अनुशासन કरे छे, ते मारा वालने माटे छे'' - એम वियारी प्रयत्नपूर्वક तेमना अनुशासनने स्वीडारे.

#### • विवेयन - २९

મને બુદ્ધો જે શિક્ષાને ગ્રહણ કરાવે છે તે સોપચારવચનથી હોચ. તેમાં જ્ઞીલ – મહાવ્રતાદિ, ઉપચારથી તેના જનક વચનો પણ શીલ છે. અથવા શીલ વડે સમાધાનકારી, જેમકે - હે ભદ્ર ! તારા જેવાને આ અનુચિત છે, ઇત્યાદિથી કે કઠોર વચનથી કહે તો તેને સમભાવે સ્વાકારે ત્યારે વિચારે કે - મને અપ્રાપ્ત અર્થની પ્રાપ્તિ થઈ, કે જે મને અનાચારકારીને તેઓ અનુશાસિત કરે છે. તેની આલોચના કે પ્રેક્ષા કરીને પ્રચત્નપૂર્વક તથાવિધ સૂત્રાલાપકનું અનુસ્મરણ કરે.

શું ગુરૂવચન આલોક કે પરલોકમાં અત્યંત ઉપકારી છે કે અન્યથા પણ સંભવે

છે? તે વિષયમાં કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૮

કઠોર કે કોમળ અનુશાસન, દુષ્કૃત્યનું નિવારક થાય છે, બુદ્ધિમાન શિષ્ય તેને હિતકર માને છે, અસાધુને માટે તે હેપનું કારણ બને છે.

• વિવેચન - ૨૮

અनुशासन - પૂર્વે કઢેલ છે. ઉપાય - મૃદુ કે કઠોર રૂપ ભાષણાદિ, અથવા સમીપ રહેવું તે. ગુરુ સંથારામાં, બેઠેલા કે વિશ્રામણાદિ કરતા હોય ત્યારે સમીપ રહેવું. કુત્સિત કરતા શિષ્યને પ્રેરણા કરે કે - તેં કેમ આવું આચરણ કર્યું ? ઇત્યાદિ રૂપ. દિત - આલોક, પરલોકમાં ઉપકારી આ અનુશાસન છે, તેમ તે બુદ્ધિવાન માને. પણ અસાદ્યુ - જેનામાંથી ભાવ સાધુત્વ સાલી ગયેલ છે, તેવાને દ્વેષ ઉત્પાદક થાય છે. આના વડે સાધુને ગુરૂના વચનની સ્થાપના અને અન્યથાત્વનો સંભવ કહ્યો.

આ જ અર્થને વિશેષ વ્યક્ત કરતા કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૯

બયરહિત, મેદાવી, પ્રબુદ્ધ શિષ્ય ગુરુના કઠોર અનુશાસનને પણ हितકર માને છે. પણ તે જ ક્ષમા અને ચિત્ત વિશુદ્ધિકર અનુશાસન મૂર્ખને માટે દ્વેષનું નિમિત્ત થઈ જાય છે.

• વિવેચન - ૨૯

हित - પથ્ય, विगतलय - સાત ભચરહિત, બ્યુદ્ધ - તત્ત્વના જ્ઞાતા એવું માને છે કે ગુરુવિહિત અનુશાસન કર્કશ હોય તો પણ હિતકર માને. મૂટ - અજ્ઞાનને દ્વેષોત્પાદક છે. क्षांति - ક્ષમા. શુદ્ધિ - આશચવિશુદ્ધતા, અથવા ક્ષમાથી નિર્મળતાને કરનારું. શું ? ગુરુનું અનુશાસન, ઉપલક્ષણથી માર્દવાદિ શુદ્ધિકરત્વ લેવું. તે જ્ઞાનાદિ ગુણનું સ્થાન છે. -x-x- બ્યુદ્ધ એટલે 'આચાર્યાદિ' અર્થ પણ થાય. પરુષ - જે સાંભળવું અસુખદ લાગે તેવું અનુશાસન. ફરી વિનય જ કહે છે -

• মুস - 30

શિષ્ય ઝેવા આસને બેસે કે જે ગુરુના આસનથી નીચું હોય, જેમાંથી અવાજ નીકળતો ન હોય, સ્થિર હોય. આસનથી વારંવાર ન ઉઠે પ્રયોજન હોય તો પણ ઝોછા ઉઠે, સ્થિર અને શાંત બેસે, ચપળતા ન કરે.

• विवेयन - ३०

आसन – વર્ષાઋતુમાં પીઠ આદિ, ઋતુબદ્ધકાળમાં પાદપુંછન. તે પીઠ આદિમાં બેસે. કેવા ? દ્રવ્યથી નીચું, ભાવથી અલ્પમૂલ્યાદિ. કોનાથી ? ગુરુના આસનથી. સ્પંદિત ન થતાં, નેતરના પાટીયાની જેમ જરાપણ ચલિત નહીં તેવા. કેમકે તે શ્રૃંગારનું અંગ છે. સમપાદ પ્રતિષ્ઠિતપણાથી નિશ્વલ, કેમકે નહીં તો જીવ વિરાધના સંભવે છે. આવા આસન ઉપરથી પણ અલ્પ ઉભા થવાના આચારવાળા, પ્રયોજનમાં પણ વારંવાર ન ઉભા થાય. નિમિત્ત વિના ઉભા ન થાય તેવા, એ પ્રમાણે બેસે. અલ્પ સ્પંદનવાળું ٩/30

હોય અથવા સ્પંદનનો અભાવ હોય. કૌત્કુય - જેને હાથ, પગ, ભ્રમરાદિ ચેષ્ટારૂપ અભ્ય હોય તે આના વડે ઔપચારિક વિનય બીજા પ્રકારે કહ્યો.

હવે એષણા સમિતિ કહે છે -

• સૂત્ર - ૩૧

# ભિક્ષુ સમયે જ ભિક્ષાને માટે નીકળે અને સમયે જ પાછા ફરે. અકાળે કોઈ કાર્ય ન કરે. બધાં કાર્ય સ્વ - સ્વકાળે જ આચરે.

• विवेयन - ३१

ભિક્ષુ કાળે જ નીકળે, અકાળે નીકળવામાં આત્મક્લામનાદિ દોષ સંભવે છે. કાળે જ ભિક્ષા અટનાદિથી પાછા ફરે છે. અર્થાત્ અલાભમાં પણ સમયને અનુસ્મરે. મને થોડું મળ્યું કે ન મળ્યું તો પણ લાભાર્થી અટન કરતો ન રહે. ક્યારે ? અકાળે. તે કિયાના અસમયે અહીં પડીલેહણાદિ ક્રિયામાં પણ કાલોચિતતા જાણવી. અન્યથા ખેતીની માફક તેના ફળનો અસંભવ છે. આના વડે કાળનિષ્ક્રમણાદિ હેતુ કહ્યો. નીકળીને શું કરે ?

### • સૂત્ર - ૩૨

બિક્ષાર્થે ગયેલ બિક્ષુ, બોજનાર્થે ઝેકઠા થયેલા લોકોની પંક્તિમાં ન ઉભા રહે. મર્યાદાનુરૂપ ઝેષણા કરીને ગૃહસ્ય દત્ત આહાર સ્વીકારે ઝને શાસ્ત્રોક્ત કાળે પરિમિત બોજન કરે.

#### विवेयन - 3२

પરિપાર્ટી - ગૃહપંક્તિ, આ પંક્તિમાં રહેલા ભિક્ષાર્થે એક્ત્ર થયેલા હોય, ત્યાં ઉભા ન રહે, જેથી દાચકદોષનો પ્રસંગ ન આવે. અથવા ભોજન માટે બેઠેલા પુરુષાદિ સંબંધી પંક્તિમાં ન ઉભો રહે. જેથી અપ્રીતિ, અદેષ્ટ કલ્યાણના આદિ દોષ સંભવે છે. પણ ભિક્ષુ ગૃહસ્થ દ્વારા અપાતા, તેમાં રહેલાં દોષોના અન્વેષણ રૂપ એષણા સમિતિને સેવે. આના વડે ગ્રહણૈષણા કહી. કેવી દત્તૈષણા આચરે ? પ્રધાનરૂપ. અથવા પૂર્વના મુનિએ આચરેલ. ઇલ્યાદિ -x-- થી ગવેષણા વિધિ કહી. ગ્રાસૈષણા વિધિ કહે છે - પરિમિત ભોજનથી, જેથી સ્વાધ્યાય વિધાતાદિ ઘણાં દોષ ન થાય. કાલ -નમસ્કારથી પારીને, જિન સંસ્તવ કરીને, સજ્ઝાય પ્રસ્થાપીને સણવાર મુનિ વિશ્રામ કરે. ઇલ્યાદિ આગમોક્ત વિધિથી ભોજન કરે. જ્યાં અન્ય ભિક્ષુ સંભવતા નથી, તેની વિધિ કહી, જ્યાં પૂર્વે આવેલા ભિક્ષુ સંભવે છે, તેની વિધિ કહે છે.

### • સૂત્ર - ૩૩

જો પહેલાથી અન્ય ભિક્ષુ ગૃહસ્થના દ્વારે ઉભા હોય તો તેમનાથી અતિ દૂર કે અતિ નીક્ટ ન રહે. દેનાર ગૃહસ્થની દૈષ્ટિ સામે ન ઉભા રહે. પણ એકાંતમાં એક્લા ઉભા રહે, ભિક્ષુને ઉલ્લંઘીને ભોજન લેવા ન જાય.

• विवेथन - 33

ઘણો દૂર ઉભા ન રહે, ત્યાં જવા-આવવાનો પ્રસંગ અને એષણાની અશુદ્ધિ

• સૂત્ર - ૩૪

સંયમી મુનિ પ્રાસુક અને પરકૃત આહાર લે, પરંતુ ઘણાં ઉંચા કે નીચા સ્થાનેથી લાવેલ કે અતિ નજીક કે અતિ દૂરથી દેવાતો આહાર ન લે.

• विवेचन - ३४

સૂઞાર્થ કહ્યો છે. વિશેષ વૃત્તિ આ છે - અતિ ઉચો, એટલે પ્રસાદની ઉપરની ભૂમિકાથી. અતિ નીચે - ભોંચરામાંથી, કેમકે ત્યાં ઉત્ક્ષેપ, નિક્ષેપ કે નિરીક્ષણ અસંભવ છે. દેનારને પણ અપાચ સંભવે છે. અથવા ઉંચા - દ્રવ્યથી ઉંચે સ્થાને રહીને, ભાવથી - દૈન્યતા પૂર્ણ. બહુ દૂર કે બહુ નીકટના સ્થાનમાં જુગુપ્સા, આશંકા, એષણા અશુદ્ધિ માટે ગૃહસ્થે દોષો સંભવે છે. -x-x- પરકૃત્ત - પોતાના કે બીજાના માટે ગૃહસ્થે કરેલ. પિંડ - આહાર.

આ બે સૂત્રથી ગવેષણા, ગ્રહ્યેષણા કહી. હવે ગ્રાસેષણા કહે છે -

• સૂત્ર - ૩૫

સંયમી મુનિ પ્રાણી અને બીજોથી રહિત, ઉપરથી ઢાંકેલ અને સંવૃત્ત મકાનમાં, પોતાના સહધર્મી સાથે, ભોજનને જમીન ઉપર ન પડવા દેતો યતનાપૂર્વક આહાર કરે.

• विवेयन - ३५

સૂત્રાર્થ કહ્યો. વિશેષ વૃત્તિ આ છે - અલ્પ શબ્દ અભાવવાચી છે, પ્રાણ -પ્રાણી. જેમાં પ્રાણ વિદ્યમાન નથી તે અલ્પપ્રાણ, આગંતુક જંતુ રહિત. શાલ્યાદિ બીજ રહિત તે અલ્પબીજ. અહીં પ્રાણ માં બીજાદિ એકેન્દ્રિયો સંભવે છે. તેના ઉપરી પ્રાવરણથી યુક્ત. સંવૃત્ત્ત - બંને પડખેથી ભીંત આદિ વડે ઢાંકેલ, અટવીમાં કુડંગાદિથી ઢંકાયેલ. અન્યથા દીન આદિ યાયનામાં દાન કે અદાનમાં પુન્યબંધ કે પ્રદ્વેષાદિ સંભવે છે. અથવા સંવૃત્ત્ત એટલે બધાં આશ્રવથી વિરમણ. બીજા સાથે - એકલો નહીં. જેથી રસલંપટતાદિ ન સંભવે. -×--- સરસ, વિરસ આદિ આહારમાં રાગ કે દ્વેષ રહિત પણે. સમ્યક્ યત્ના કરે તે સંયત. -×- હવે વાક્યતના કહે છે -

• સૂત્ર - ૩૬

આહાર સુકૃત છે, સુપક્વ છે, સુચ્છિશ્ન છે, સુહૃત છે, ઞડ છે, સુનિષ્ઠિત છે, સુલષ્ટ છે, ઇત્થાદિ સાવધ વચનને મુનિ વર્ષે. ٩/3٤

#### • विवेचन - उह

સુइत - સારી રીતે બનાવેલ અન્ન આદિ, સુપાક્વ - ઘી આદિ પકાવેલ, સુચ્છિન્ન - શાક આદિ સારી રીતે છેદેલ, સુહૃત - કડવાપણું આદિ દૂર થયેલ, મડ -સૂપ આદિમાં ઘી વગેરે સારી રીતે ભરેલ છે. સુનિષ્ઠિત - અતિશય રસના પ્રકર્ષથી યુક્ત, સુલષ્ટ - બધાં જ રસાદિ પ્રકારોથી શોભન. આવા પ્રકારના બીજા સાવધ વયનોને પણ મુનિ વર્ષે. - અથવા -

સुइटा - સુષ્ઠુ કરાયેલ, સુષ્ઠુપક્व - માંસ અશનાદિ, સુચ્છિન્ન -ન્યગ્રોધવૃક્ષાદિ, સુहृत - કદરીથી અર્થભત અથવા ચૌરાદિથી સુહત. સુમૃત -પ્રત્યનીક બ્રાહ્મણ આદિ, સુનિષ્ठित - પ્રાસાદ, કૂવા આદિ. ઇત્યાદિ. -×-×-

निरवध - તેમાં સુકૃત એટલે ધર્મધ્યાનાદિ, સુપક્વ - વચન વિજ્ઞાન આદિ, સુચ્છિન્ન - સ્નેહની બેડી આદિ, સુહૃत - અશિવની ઉપશાંતિ માટે ઉપકરણ અથવા કર્મ શત્રુને સારી રીતે હણેલ ને સુહત, સુમૃત - પંડિત મરણે મરવું. સुનિષ્ठित - સાધુ આચારમાં, સુલન્ઠિ - શોભન તપો અનુષ્ઠાન.

આ પ્રમાણે પ્રતિરૂપ યોગ યોજનાત્મક વાચિક વિનય કહ્યો. વિનય જ આદર જણાવવા માટે સુવિનિત અને અવિનિતને ઉપદેશ દેતા ગુરૂ કેવા થાય ?

• सूत्र - ३०,

# મેદ્યાવી શિષ્યને શિક્ષા આપતા આચાર્ય ઝે જ રીતે પ્રસજ્ઞ થાય છે, જે રીતે વાઠક સારા ઘોડાને યલાવતા પ્રસજ્ઞ થાય. અબોધ શિષ્યને શિક્ષા આપતા, ગલિત અશ્વને ચલાવતા વાઠકવત્ ગુરૂ ખિજ્ઞ થાય છે.

• विवेयन - 39

રમતે - અભિરતિવાળા થાય છે. પંડિત - વિનીત, शासत् - આગ્ના કરાતા કંઈક પ્રમાદથી સ્ખલના પામે, તો ગુરુ શિક્ષા આપે. કોની જેમ ? અશ્વની જેમ. ભદ્ર -કલ્યાણને લાવનાર. બ્ગાલ - અગ્ન. એક વખત કહેતાં જો કૃત્યમાં ન પ્રવર્તે, પછી ''આમ કર, આમ ન કરીશ'' એમ વારંવાર તેમને આગ્ના કરીને શીખવે. ગુરુને શ્રમહેતુત્વ પમાડતા બાળની અભિસંધિ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૩૮

ગુરૂના કલ્યાભકારી અનુશાસનને પાપદૈષ્ટિવાળો શિષ્ય ઠોકર, થપ્પડ, આક્રોશ અને વધ સમાન કષ્ટકારી સમગ્રે છે.

#### বিবৈষল - 3८

થપ્પડ આદિમાં ચ શબ્દથી બીજા આવા પ્રકારના દુઃખ હેતુ અનુશાસન પ્રકારોથી તે આચાર્ચ આલોક - પરલોક હિતકારી શિક્ષા આપે છે. તેને પાપબુદ્ધિ શિષ્ય એવું માને છે કે - આ આચાર્ચ પાપી છે, મને નિર્ઘૃણ પણે મારે છે, કેદખાનાના રક્ષકની જેમ મને ઠોકર આદિ મારે છે ----- અથવા વાણી વડે અનુશાસિત કરાતો, આ ઠોકરાદિ રૂપ, તે વાણીને માને છે. ગુરુના અતિહિતત્વને તે વિનીત - અવિનીત શું માને છે ?

• સૂત્ર - ૩૯

ગુરુ મને પુત્ર, ભાઈ, स्व°ન સમજી શિक્ષા આપે છે. એમ સમજી વિનીત શિष्य तेने કલ્यાશકારી માને છે, પાપદૈષ્ટિ શિष्य હિતાનુશાસનથી પોતાને દાસ સમાન હીન સમજે છે.

विवेयन - ३

આચાર્ચો મને પુત્રની જેમ ઇત્યાદિ બુદ્ધિથી અનુશાસિત કરે છે. તેને સુશિષ્ય કલ્યાણના હેતુનું અનુશાસન માને છે. મને મિત્ર ભાવે શિક્ષા આપે છે, દુર્વિનીતત્વમાં મારે કેમ છોડવા ? તેનાથી તો મને જ અર્થનો બ્રંશ થાય, પાપદૈષ્ટિ, કુશિષ્ય પોતાને અનુશાસિત થતો જોઈ દાસ જેવો માને છે. આ મને નોકર માનીને આજ્ઞા કરી રહ્યા છે, -0- વિનય સર્વસ્વનો ઉપદેશ આપે છે -

• સૂત્ર - ૪૦

# शिष्य, आयार्यने न डोपित डरे अने स्वयं पक्ष न डोपे. ते आयार्यनो бपघात डरनार न थाय डे न छिद्रगवेषी अने.

• विवेयन - ४०

આચાર્ચ કે બીજા વિનયને યોગ્ય ને કોપયુક્ત ન કરે. ગુરૂ વડે અતિ કઠોર ભાષણાદિ વડે અનુશાસિત કરાતા ન સ્વયં કોપે. કંઈક કોપપણાને પામે તો પણ આચાર્ચનો ઉપઘાતકારી કે વ્યથાકારી ન બને. ત્રોત્ર - દ્રવ્યથી છિદ્ર અને ભાવથી તેમના દોષોનો ઉદ્ભાવક, તે વડે વ્યથા ઉપજાવતા વચનો ન કહે. આચાર્યનો ઉપઘાતી ન બને, તેમાં ઉદાહરણ - કોઈ આચાર્યાદિ ગણિગુણ સંપન્ન યુગપ્રધાન પ્રક્ષીણ પ્રાચઃ કર્મવાળા આચાર્ચ અનિયત વિહારપણાથી વિહરવા ઇચ્છવા છતાં જંઘાબળ ક્ષીણ થવાથી એકસ્થાને જ રહેલા. ત્યાં શ્રાવક લોકો આ ભગવંત છે, તો તીર્થ સનાથ છે, એમ વિચારી, તેમની વય અને અવસ્થા સમુચિત સ્નિગ્ધ, મધુર આહારાદિ વડે રોજ સેવતા હતા. તેમના શિષ્યોએ કોઈ દિવસે ભારેકર્મીપણાથી વિચાર્યું કે આને અમારે ક્યાં સુધી પાળવા ? તેથી તેને ઉચિત અશનાદિ ન આપવા, અંતપ્રાંતાદિ ભોજન આપવું. શ્રાવકોને કહ્યું કે તેઓ શરીરની અપેક્ષા રહિત હોવાથી પ્રણીત ભોજનપાનને ઇચ્છતા નથી, પણ સંલેખના કરવાને ઇચ્છે છે. શ્રાવકો બોલ્યા કે હે ભગવન્ ! આપ શા માટે અકાળે સંલેખના વિધિને આરંભો છો ? અમે આને નિર્વેદનું કારણ માનતા નથી. ત્યારે આચાર્ચએ પણ ઇંગિતથી જાણ્યું કે આ બધાં મારા શિષ્યોની મતિથી વ્યુદ્ગ્રાહિત થયા છે. તેથી તેમણે વિચાર્યું કે મારે અપ્રીતિના ભાજન થવા કરતાં ઉત્તમાર્થની સાધના જ શ્રેષ્ઠ છે. તેથી તેમણે ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કર્યા. આ પ્રમાણે બુદ્ધોપધાતી ન થવું જોઈએ.

એ પ્રમાણે આચાર્ચને કોપ ન <del>ક</del>રાવવો તે કહ્યું. કદાચ જો કોપ પામે તો જે કરવું જોઈએ, તે કહે છે - • સૂત્ર - ૪૧

(શિષ્ય) બે આચાર્યને કુપિત થયેલા બણે તો પ્રીતિ વચનોથી તેમને પ્રસગ્ન કરે, અંબલિ બેડી તેમને શાંત કરીને કહે કે હું ફરી આવું કરીશ નહીં.

• विवेचन - ४१

આચાર્ચ, ઉપાધ્યાચાદિ અનુશાસન ઉદાસીનતાથી કોપને પામે તો તેમના કોપને ભાશીને, જેનું પ્રયોજન પ્રતીતિ છે. તે પ્રાતીતિક - શપથ આદિ, પ્રસન્ન કરે. -×-×- તેના કારણોને દૂર કરે, પ્રતીતિ ઉત્પાદક વચન વડે તેમને પ્રસન્ન કરે. ભેદ કે દંડની ચુક્તિથી નહીં પણ 'શામ' યુક્તિ વડે પ્રીતિ પમાડે. કંઇક ઉદીરિત કોપ અગ્નિને ઉપશાંત કરે. અંતરની પ્રીતિ વડે અંજલિ જોડીને અથવા પ્રકૃષ્ટ ભાવચુક્તપણાથી અંજલિ કરીને રહે. અહીં કાચિક અને માનસિક ઉપશાંત કરણના ઉપાય કહીને વાચિક ઉપાય કહે છે - કંઇક કોપેલ ગુરુને ઉપશાંત કરવા કહે છે - હે ભગવન્ ! મારા આ પ્રમાદ આચરિતની ક્ષમા કરો, ફરી હું આવું આચરણ કરીશ નહીં.

હવે નિરપવાદ પણે આચાર્યને કોપ થાય જ નહીં, તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૪૨

જે વ્યવ**હાર ધર્મથી અર્જિત છે, સદા પ્રબુદ્ધ આચાર્યો વડે આ**ચરિત છે, તે વ્યવહારને આચરતો મુનિ કદી નિંદાને ન પામે.

# • विवेચन - ४२

धर्मार्थित - क्षांति આદિ રૂપ ધર્મને ઉપાર્જિત. કેમકે ધર્મ રહિતને આ પ્રાપ્ત ન થાય. વ્યવહાર - વિવિધ કે વિધિવત્ અને કાર્યત્વથી આચરણ - ચતિકર્તવ્યતા રૂપ, તત્ત્વજ્ઞાતા વડે આચરિત, તેને સદા અવસ્થિતપણાથી આચરતો, અથવા ધર્માર્જિત બુદ્ધો વડે આચરિત જે વ્યવહાર તેને આચરતો, વિશેષથી પાપકર્મને હરે તે વ્યવહાર. તેનાથી શું થાય ? ''આ અવિનિત છે'' એવા પ્રકારની નિંદાને સાધુ ન પામે. અથવા આના વડે આચાર્યવિનય જ કહ્યો છે.

ધર્મને ન ઉલ્લંઘેલ અને તેથી જ આચાર્ય વડે આચરિત સર્વકાળ - ત્રિકાળ વિષયત્વથી જીતવ્યવહાર, તેમાં પ્રમાદથી સ્ખલિત આદિમાં પ્રાયશ્ચિતદાન રૂપ આચરતો આ દંડરુચિ છે કે નિર્ઘૃણ છે, એવા પ્રકારની જુગુપ્સા ન પામે. ધર્મ્ચજિત વિશેષણ -''મને આચાર્ચએ દંડવો ન જોઇએ'' આવું ન વિચારવા માટે છે.

#### • સૂત્ર - ૪૩

(શિષ્ય) આચાર્યના મનોગત કે વાણીગત ભાવોને જાણીને, તેને પહેલાં વાણીથી ગ્રહણ કરે, પછી કાર્ય રૂપે પરિણત કરે.

# • विवेचन - ४३

अन्नोगत - ચિતમાં રહેલ, વાણીગત - વચનરચના રૂપે રહેલ કૃત્ય. ↔ જાણીને, કોના ? આચાર્ય કે વિનયયોગ્ય ગુરુના, તુ શબ્દ કાયગતકૃત્ય પણ લેવા. તે મનોગત આદિને સ્વીકારીને, વચનથી આમ આ કરીશ - રૂપને કિયા વડે સ્વીકારે. આચાર્યના અભિલાષને જાણીને કે ગુરુવર્યને આ અભિમત છે, અમુક કાર્યની ઇચ્છા છે. આના વડે સૂક્ષ્મ વિનય કહ્યો.

આવા વિનય વડે વિનીત જેવો થાય, તે કહે છે -

### • સૂત્ર - ૪૪

विनयी शिष्य गुरु द्वारा प्रेरित न કराया छतां पक्ष કार्य કरवाने माटे सहा प्रस्तुत रहे. प्रेरखा यता तत्झाण यथोपहिष्ट झार्यने सारी रीते संपन्न डरे छे.

### • विवेयन - ४४

#### • સૂત્ર - ૪૫

(વિનયનું સ્વરૂપ જાભીને) મેઘાવી શિષ્ય વિનમ્ર બને છે, તેની લોકમાં કીર્તિ થાય છે, જેમ પૃથ્વી<u>,</u> પ્રાભીને માટે આધારરૂપ છે, તેમ વિનીત ધર્માચરભ કરનારને આધારરૂપ બને છે.

#### • विवेयन - ४५

અનંતર સંપૂર્ણ અધ્યયનના અર્થને જાણીને. તે કૃત્ય કરનાર પ્રત્યે વિનમ્ર બને છે. મેઘાવી - આ અધ્યયના અર્થને અવધારવા શક્તિમાન કે મર્યાદાવર્તી, તેના ગુણો કહે છે - લોકમાં તેની પ્રશંસા થાય છે કે ''આણે જન્મ સફળ કર્યો'' વગેરે. -x-x-ઉચિત્ત અનુષ્ઠાન કર્તા અને કલુષાંતકરણવૃત્તિ વડે તે બધાંનો આશ્રય બને છે. કોની જેમ ? પૃથ્વીની જેમ.

(શંકા) વિનય પૂજ્યને પ્રસન્ન કરવા રૂપ ફળ આપે, તેનાથી શું મળે ?

### • सूत्र - ४६

# પૂર્વ સંસ્તુત અને સંબુદ્ધ વિનયી શિષ્ય ઉપર આચાર્ય પ્રસગ્ન રહે છે, પ્રસગ્ન થઇને, તે તેમને અર્થ ગંભીર વિપુલ શ્રુતનો લાભ કરાવે છે.

## • विवेयन - ४९

પૂજાને યોગ્ય તે પૂજ્ય - આચાર્યાદિ. વિપક્ષિત શિષ્ય પરત્વે સંતુષ્ટ રહે છે, સંબ્ગુદ્ધ - સમ્યગ્ વસ્તુ તત્ત્વના જ્ઞાતા, પૂર્વ - વચનાદિ કાળની પહેલાથી જ, વાચના કાળે નહીં. તત્કાળ વિનયની કૃતપ્રતિક્રિયા રૂપત્વથી તેવા પ્રકારની પ્રસજ્ઞતાના ९/४६

જનકત્વથી. સંસ્तुत - વિનયવિષયપણાથી પરિચિત અથવા સદ્ભૂત ગુણ કીર્તનાદિ વડે પૂર્વ સંસ્તુત -x-x- અર્થ - મોક્ષ, તે પ્રયોજન જેનું છે તે, ગ્રુત - અંગોપાંગ, પ્રકીર્શકાદિ રૂપ આગમ, તેવા વિપુલ અર્થી, સુવર્ણાદિ કે સ્વર્ગના અર્થી નહીં. આના વડે પૂજ્યપ્રસાદનું અનંતર ફળ શ્રુત કહ્યું અને વ્યવહિત ફળમુક્તિ છે.

હવે શ્રુત પ્રાપ્તિનું ઐહિક ફળ કહે છે -

•ેસૂત્ર - ૪૭

ते शिष्य पूष्यशास्त्र थाय छे, तेना બધાં संशयो नष्ट थाय छे. ते गुरुना भनने प्रिय थाय छे, કर्भसंपटा युक्त थाय छे, तप - सभायारी અने समाधि संपन्न थाय छे. पांय महाव्रतोनुं पाखन करीने ते महान धुतिवान थाय छे.

• विवेयन - ४३

પ્રસગ્ન થયેલા ગુરુ પાસે શ્રુત ભણેલ શિષ્ય, સર્વજનના શ્લાધાદિ વડે પૂજ્ય થાય છે. વિનીતના શાસ્ત્ર સર્વત્ર વિશેષથી પૂજ્ય બને છે. અથવા પૂજ્ય શાસ્ત્રક થાય છે. વિનીત એવો શિષ્ય શાસ્તારને પૂજ્ય થતાં વિશેષથી પૂજાને પામે છે. અથવા સર્વત્ર પ્રશંસાસ્પદત્વથી પૂજ્યશસ્ત બને છે. પ્રસાદિત ગુરુ વડે જ શાસ્ત્ર પરમાર્થ સમર્પણથી સંશયો દૂર કરે છે. ---- ગુરુ સંબંધી ચિત્તની રુચિ તે મનોરુચિ થાય છે. વિનચથી ભણેલ શાસ્ત્ર જ ગુરુને કંઇપણ અપ્રીતિનો હેતુ બનતા નથી. કર્મ - ક્રિચા, દર્શવિધ ચક્રવાલ સમાચારી વગેરે કર્તવ્યતા, તેનાથી યુક્ત રહે છે. ----- કર્મ - જ્ઞાનાવરણાદિ, સંપત્ત્ - ઉદય - ઉદીરણાદિરૂપ વિભૂતિ. તેના ઉચ્છેદની શક્તિયુક્તતાના પ્રતિભાસ માનતાથી મનની રુચિ કહી. કર્મસંપદા - ચતિના અનુષ્ઠાનના માહાત્મ્યથી સમુત્પન્ન પુલાકાદિ લબ્ધિરૂપ સંપત્તિ. મનોરુચિતા કર્મસંપત્ - શુભ પ્રકૃતિરૂપને અનુભવે છે. આ સંપત્તિ તે થયાખ્યાત ચારિત્રરૂપ છે. તપ - અનશનાદિ, સમાચારી - સમ આચરણ. સમાદ્યિ -ચિત્તનું સ્વાસ્થ્ય તેના વડે આશ્રવોનો રોધ કરીને --- મહાધુતિ અર્થાત્ તપોદીપ્તિ કે તેજોલેશ્યા થાય છે. શું કરીને ? પ્રાણાતિપાત વિરમણાદિને નિરતિચાર પાળીને.

હઝી આવેં & સ્પા સ્ઠુ છે -

• સૂત્ર - ૪૮

તે દેવ, ગંધર્વ અને મનુષ્યોથી પૂજિત વિનચી શિષ્ય મલ અને પંકથી નિર્મિત આ દેઠનો ત્યાગ કરીને શાશ્વત સિદ્ધ થાય છે અથવા અલ્પકર્મી મઠાઋદ્ધિ સંપજ્ઞ દેવ થાય છે - તેમ હું કહું છું.

• विवेयन - ४८

તેવા પ્રકારનો વિનીત શિષ્ય, દેव - વૈમાનિક, જ્યોતિષ્ક અને ગંદ્યર્વ - અર્થાત્ ભુવનપતિ અને વ્યંતર, मनુષ્ય - મહારાજાધિરાજ વગેરે દ્વારા પૂજિત, મલ-પંક પૂર્વકના શરીરને ત્યજીને. મલ - જીવ શુદ્ધિના અપહારિપણાથી મલવત્, પંક - કર્મમલપંક. અથવા મલપંક એટલે રક્ત અને શુક્ર, તેના પૂર્વક. સિદ્ધ - નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે. शाभ्वत



- સર્વકાળ રહેનાર, પરંતુ પર પરિકલ્પિત તીર્થ નિકારાદિ કારણથી ફરી અહીં આવવા રૂપ અશાશ્વત નહીં. અથવા થોડા કર્મો બાકી રહેતા દેવ થાય છે. મોહનીય કર્મોદયજનિત ક્રીડિત આને અવિધમાન છે. તે અલ્પારત - લવસપ્તમાદિ. અથવા અલ્પરજ એટલે બંધાતા કર્મો જેને પાતળા છે તેવા. મોટા પ્રમાણમાં કે પ્રશસ્ય શ્રદ્ધિવાન્ - ચક્રવર્તી સાથે પણ યુદ્ધ કરે તેવી વિકરણ શક્તિ અથવા હિરણ્યકોટિ ઇત્યાદિ રૂપ સમૃદ્ધિ જેની છે, તેવા મહર્દ્ધિક દેવ વિશેષ થાય.

આવા પ્રકારનું વિનયશ્રુત આવા પ્રકારથી ગણધરાદિ ગુરુના ઉપદેશથી કહું છું, પણ સ્વમતિથી નહીં. અનુગમ કહ્યો.

હવે ચોથો અનુયોગ દ્વાર તે નચો. અનેક અંશાત્મક વસ્તુના એક અંશના અવલંબનથી પ્રતીતિ પથને આરોપે છે અથવા લઈ જાય છે તેનાથી, તેમાં કે તેથી અથવા લઈ જવું તે નચ અર્થાત્ પ્રમાણ પ્રવૃત્તિ ઉત્તરકાળભાવી પરામર્શ.

આ નયો છે, તેનો અહીં શું ઉપયોગ છે ? ઉપક્રમથી ઉપક્રાંતની, નિક્ષેપથી યથાસંભવ નિક્ષિપ્તની, અનુગમથી અનુગતની આ જ અધ્યયનની વિચારણા કરવામાં તેનો ઉપયોગ છે.-×-

નચ વડે વિચારણા ભલે થાઓ, પણ તે પ્રત્યેક સૂત્રમાં કે સમસ્ત અધ્યયનની કરવી ? પ્રત્યેક સૂત્રની નહીં. પણ સમસ્ત અધ્યયનની કરવી, તે પણ ન થાય, કેમકે સૂત્રથી વ્યતિસ્કિત તે વિચારણાનો સંભવ નથી, તેનું શું ? તેનો ઉત્તર આપતા કહે છે કે - પ્રત્યેક સૂત્રમાં નયોનો અવતાર નિષેધ છે. સૂત્ર વ્યતિસ્કિત અધ્યયન જ અસંભવ છે.-x-x-

તો શું આનો સમસ્ત નયો વડે વિચાર કરવો કે કેટલાંક નયો વડે ? સમસ્ત નયોથી ન થાય. તેના અસંખ્યત્વથી તેના વડે વિચાર કરવો અશક્ય છે. તેથી કહે છે - જેટલાં વચનમાર્ગો છે તેટલાં જ નયો છે. પ્રત્યેક પ્રાણીનો અભિપ્રાય ભિન્ન હોવાથી સ્વસ્થ અભિપ્રાય વિરચિત વચન માર્ગોની સંખ્યા નથી. કેટલાંક નયો વડે પણ કહેવું શક્ય નથી. કેમકે તેથી અનવસ્થા પ્રસંગ આવે.-x-x-x-

પૂર્વવિદોએ સકલનય સંગ્રાહક ૭૦૦ નયો કહ્યા છે. તેનો પણ સંગ્રહ કરતા -×-\*- નૈગમાદિ સાત નયો કહ્યા. તેનો પણ સંગ્રહ કરતા સંગ્રાહિક નયો માત્ર બે જ કહ્યા છે. -×- સંક્ષિપ્ત રુચિપણાથી પૂર્વકાલીન લોકોએ સંગ્રાહિત નયોમાં બે જ નયો વડે વિયાર કહ્યો

તેમાં કર્મનિર્જરણા આશ્રિત મુક્તિ કહી છે. કર્મનિર્જરણા એ જ જ્ઞાનનો આત્યંતિક હેતુ છે. કેમકે તેના વિના તામલિ વગેરેને કષ્ટ અનુષ્ઠાનથી અત્યફળ મળેલ છે. વળી કહ્યું પણ છે કે - અજ્ઞાની જે કર્મો ઘણાં કરોડો વર્ષે ખપાવે છે, તેને ત્રણ ગુપ્ત વડે ગુપ્ત જ્ઞાની ઉચ્છવાસ માત્રમાં ખપાવે છે. દર્શનથી મુક્તિમાં પણ -x- જ્ઞાનનું પ્રાધાન્ય છે. મરુદેવીને દર્શન ઉત્પન્ન થતાં સમ્યગ્જ્ઞાન માત્રથી મુક્તિ મળી, તેણીએ કોઈ કષ્ટકિયા કરી નથી. વળી બહુશ્રુત અધ્યયનમાં બહુશ્રુતનું જ તે-તે રીતે પૂજ્યતાનું વિધાન છે. -x-x- આ રીતે જ્ઞાનનચમાં જ્ઞાનનું પ્રાધાન્ય બતાવ્યું.

હવે ક્રિયાનય કહે છે - ''બધાં નયોમાં બહુવિધ વક્તવ્યતાને સાંભળીને તેમાં જે સર્વનય વિશુદ્ધ તે ચરણગુણ સ્થિત સાધુ કહ્યા છે. -×-×- અર્થાત્ બધાં નયો નિર્દોષપણે સમ્મત છે કે :- ચરણ એટલે ચારિત્ર, ગુણ - સાધનને ઉપકારક છે. ચરણ એવા આ ગુણ નિર્વાણમાં અત્યંત ઉપકારીપણાથી ચરણગુણ છે, તેમાં રહીને - તેને આરાધીને પૌરુષેય ક્રિયા વડે અપવર્ગની સાધના કરાય છે. અહીં કહેવાનો આશય એ છે કે -ઘણી વક્તવ્યતામાં કિચાથી જ કળની પ્રાપ્તિ છે. તેથી જ કહે છે કે - પાણીના અવલોકન માત્રથી, પીવાની ક્રિયા કર્યા વિના તૃત્તિ રૂપ ફળને પામતા નથી. -x-x- આગમમાં પણ કહે છે કે - જ્યાં-ત્યાં પણ ક્રિયાની વિફળતાથી જ્ઞાન વિફળ છે. કહ્યું છે કે - જેમ ગઘેડો ચંદનો ભાર ઉપાડે તો પણ ચંદનનો ભાગી થતો નથી. તેમ **યાસ્ત્રિ વગરનો** જ્ઞાની, જ્ઞાનનો ભાગી થાય પણ સદ્ગતિનો ન થાય. જો જ્ઞાન જ મુક્તિનું **સાધન** હોય તો જ્ઞાન સાથે અવિનાભાવી સંબંધી અનુત્તર દર્શન સંપત્ યુક્ત વાસુદેવને પક્ષ હતું છતાં તે અધોગતિમાં ગયા તેમ સંભળાય છે. કેમકે વાસુદેવ, શ્રેણિક આદિ અનુત્તર દર્શન સંપત્તિ છતાં ચારિત્ર ન હોવાથી અધોગતિમાં ગયા. જો જ્ઞાન જ મુક્તિનું કારણ હોય તો દેશોન પૂર્વકોટિ સુધી પણ વિચરે. આ વાક્યમાં વિરોધ આવે. જ્ઞાનથી જ મુક્તિ થાય તો કેવળ જ્ઞાનીને તુરંત જ મુક્તિ મળવી જોઈએ. પછી તેમના વિહરણનો સંભવ કઈ રીતે થાય ? પરંતુ જ્ઞાન પામીને પણ શૈલેશી અવસ્થામાં સર્વસંવરરૂપ કિયા કર્યા પછી જ મુક્તિ મળે છે તેથી કિયા જ મુક્તિનું કારણ છે. -×-×- પાંચે પ્રકારના વિનયમાં પણ જ્ઞાન-દર્શનને કારણરૂપે જ કહેલ છે.

(પ્રશ્ન) તો શું જ્ઞાન જ તત્ત્વ છે કે ક્રિયા તત્ત્વ છે?

(સમાધાન) પરસ્પર અપેક્ષાથી આ બંને મુક્તિના કારણરૂપ છે. નિરપેક્ષપણે કારણરૂપ નથી, એ તત્ત્વ છે. -x-x- જેમ જ્ઞાન વિના મુક્તિ નથી. કેમકે તે જ્ઞાન-અવિનાભાવી છે, એ પ્રમાણે કિયા વિના પણ મુક્તિ નથી. કેમકે તે પણ અવિનાભાવી છે, બંને સમાન જ છે. જ્ઞાન માત્રથી કાર્ચની નિષ્પત્તિ થતી નથી, -x-x- એ પ્રમાણે કિયાનંતરભાવિની મુક્તિમાં જે હેતુ કહ્યો, તે પણ અનેકાંતિક છે. શૈલેશી અવસ્થામાં સર્વસંવરરૂપ જે કિયા કહી છે કે જેના પછી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે વખતે પણ કેવળ જ્ઞાન તો હોય જ છે. કેવળ જ્ઞાન વિના તે અવસ્થા ન આવે. એમ હોવા છતાં ઉભયમાં અવિનાભાવિત્વ છતાં પણ બંનેના ફળરૂપે મુક્તિ કહેલ નથી. તો શું જ્ઞાન-કિયા બંનેના સમુદાયમાં મુક્તિને આપવાની શક્તિ છે? જે પ્રત્યેકમાં નથી, તે તેના સમુદાયમાં પણ ન હોઈ, જેમકે રેતીમાં તૈલ. જ્ઞાન કે કિયા એકેકમાં મુક્તિને પ્રાપ્ત કરવાની શક્તિ નથી. તો પછી પ્રત્યેકમાં નિર્વાણના અભાવથી સમુદિતમાં પણ નિર્વાણ યુક્ત નથી. જ્ઞાન અને ક્રિયાને રેતીનાં સમુદાયમાં તેલની જેમ જાણવા.

ના, તેમ નથી. જો સર્વથા તે બંને પ્રત્યેકને મુક્તિ અનુપકારિતા કહી, તો તે બંને પ્રત્યેકના દેશોપકારિતા સમુદાયમાં સંપૂર્ણ હેતુતા કહે છે, તેમાં કોઇ દોષ નથી. તેથી અહીં પૃથક્ રૂપે રેતીમાં તૈલની જેમ સાધનાનો ભાવ નથી, પણ તે બંનેની દેશ ઉપકારિતાથી સંપૂર્ણ સમવાય કહેલ છે.

આ સમગ્ર ચર્ચાનો નિષ્કર્ષ બતાવતા કહે છે કે - જ્ઞાન અને ક્રિયા સમુદિતમાં જ 'મુક્તિ' કારણ છે, તે એક-એક મુક્તિનું કારણ નથી એમ તત્વ છે. બંનેનું ગ્રહણ કરવું એ જ સમ્યકત્વ છે.

# મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલો અધ્યયન-૧ નો ટીકા સહિતનો અનુવાદ પૂર્ણ

0 - x - x - x - x - 0

# 🛇 અધ્યયન - ૨ ''પરીષઢ વિભક્તિ'' 🗇

\_\_\_\_\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_

૦ વિનયશ્રુત નામે પહેલા અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી, હવે બીજાની કરે છે. તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં વિનયને વિસ્તારથી પાંચ ભેદે કહ્યો, તે સ્વસ્થ અવસ્થાવાળાએ જ વિચારવો કે પરીષહ રૂપી મહાસૈન્ચસમરથી સમાકુલ એવા મન વડે પણ આચરવો ? બંને અવસ્થામાં પણ આચરવો. તો આ પરીષહો ક્યા છે? કેવા સ્વરૂપે છે ? ઇત્યાદિ. -x- આ સંબંધે આવેલ મહાર્થ, મહાપુરની સમાન ચાર અનુચોગ દ્વારનું સ્વરૂપ વર્ણવવું. તેમાં નામનિષ્પક્ષ નિક્ષેપમાં 'પરિષહ' એ નામ છે. તેથી તેના નિક્ષેપદર્શન માટે નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युझ्ति - इप + विवेयन -

નિયત કે નિશ્ચિત નામાદિ રચનારૂપ ક્ષેપણ તે નિક્ષેપ. કોનું ? ખરીષદ -ચોતરફ્થી સ્વહેતુ વડે ઉદીરિત, માર્ગથી ન ચ્યવીને, નિજરાર્થે સાધુ આદિ વડે સહન કરાય છે તે પરીષહ. તેના ચાર ભેદો છે - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવશી. તેમાં નામ અને સ્થાપનાને છોડીને દ્રવ્યપરીષહ કહે છે - દ્રવ્ય વિષચક પરીષહ બે ભેદે -આગમથી, નોઆગમથી. તેમાં આગમથી જ્ઞાતા પણ ઉપયોગ રહિત હોય છે. નોઆગમથી પરીષહ ત્રણ પ્રકારે છે, તે કહે છે-

### • निर्युक्ति - ९९ + विवेथन -

ગ્રાનકનું શરીર તે ગ્રશરીર અથવા જીવરહિત સિદ્ધશિલાતલે અથવા નિષિધિકામાં રહેલ, અહો ! આણે શરીરના સમુચ્છ્રય વડે પરીષહ સહ્યા. 'આ ઘીનો ઘડો હતો' તેની જેમ વિચારવું. ભટ્યશરીર - તે તે અવસ્થા આત્મ પ્રાપ્ત કરશે જે તે ભવ્ય જીવ, તેનું શરીર. જો કે હજી સુધી પરીષહોને સહ્યા નથી, પણ સહેશે. જેમકે -આ ઘીનો ઘડો થશે. તે નોઆગમથી દ્રવ્યપરીષહ કહ્યો. તે બંનેથી વ્યતિરિક્ત તે તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય પરીષહ. તે બે ભેદે છે - (૧) મિથ્યાત્વ અવિરતિ કષાય યોગાનુગતથી આત્મા નિર્વત્તે છે તે કર્મ - જ્ઞાનાવરણાદિ રૂપ. (૨) તેનાથી વિપરીત તે નોકર્મ. તેમાં કર્મમાં વિચારતા દ્રવ્યપરીષહ, તે ઉદયનો અભાવ, પ્રક્રમથી વેદનીચકર્મનો જ કહેવો.

## • निर्युक्ति - ६९ + विवेसन -

નોકર્મ - દ્રવ્યપરીષઢ ત્રણ ભેદો છે - સચિત્ત, અચિત્ત, મીશ્ર. તેમાં નોકર્મ સચિત્ત દ્રવ્યપરીષઢ તે પર્વતના ઝરણાનું જળ આદિ. અચિત દ્રવ્યપરીષઢ ચિત્રક ચૂર્ણાદિ. મિશ્ર દ્રવ્યપરીષઢ - આર્દ્રગોળ. ત્રણે પણ કર્મના અભાવ રૂપત્વથી અને ક્ષુધાપરીષઢ જનકપણાથી છે, અહીં પિપાસા આદિ જનક ખારું પાણી આદિ અનેક પ્રકારે નોકર્મ દ્રવ્યપરીષઢને સ્વબુદ્ધિથી વિચારવા.

ભાવપરીષઢ તે આગમથી જ્ઞાતા અને તેમાં ઉપયુક્ત હોય. न्तो શબ્દના ઝેકદેશવાચિત્વથી ''નો આગમથી'' આ અધ્યયન આગમના અંશરૂપ છે. નિષેધવાચીપણામાં તેના અભાવરૂપ પરીષઢ વેદનીય કર્મનો ઉદય છે. -×- આ ભાવપરીષઢના દ્વારો અનંતર <del>ક</del>ઢેવાશે. તે જ કઢે છે -

• निर्युङ्ति - ६८ + विवेयन -

(૧) કયા અંગાદિથી આ ઉદ્ધૃત છે ? (૨) કયા સંચતને આ પરીષઠો છે ? (૩) આનું ઉત્પાદક દ્રવ્ય શું છે ? (૪) કઈ કર્મ પ્રકૃતિમાં આનો સંભવ છે ? (૫) કઈ રીતે આ સઢન કરવારૂપ છે ? (૬) કરો નય કયા પરીષઢને ઇચ્છે છે ? (૭) સુધાદિ કેટલા પરીષઢ એક સાથે એક સ્વામીમાં વર્તે છે ? (૮) કેટલો કાળ પરીષઢનું અસ્તિત્વ છે ? (૯) કયા અથવા કેટલાં ક્ષેત્રમાં છે ? (૧૦) ઉદ્દેશ, (૧૧) તેની જિજ્ઞાસામાં શિષ્યનો પ્રશ્ન (૧૨) ગુરુ વડે પૃષ્ટ અર્થવિશેષને કહેવો. (૧૩) સૂત્ર સૂચિત અર્થ વચન. તેમાં પહેલાં દ્વારનો ઉત્તર આપતા કહે છે -

### निर्युझ्ति - ६९ + विवेयन -

કર્મપ્રવાદપૂર્વના સત્તરમાં પ્રાભૃતમાં જે સૂત્ર છે, તે નચ અને ઉદાહરણ સહિત અહીં જાણવું. કર્મપ્રવાદ - કર્મોનું પ્રકર્ષથી પ્રતિપાદન જેમાં છે તે. તેમાં પણ સત્તરમું પ્રાભૃત - પ્રતિ નિચત અર્થાધિકાર. સૉ્ગ - ગણઘર પ્રણીત શ્રુતરૂપ. નૈગમાદિનચ અને દેષ્ટાંત સહ કહેવું. તે જ અહીં જાણવું, અધિક નહીં. બીજું દ્વાર -

• निर्युङ्तित - ३० + विवेयन -

અવિરત, વિસ્તાવિરત અને વિસ્તોને, માત્ર વિસ્તને જ નહીં એવું નૈગમનચ ક્ષુધાદિપરીષઢને માને છે. ત્રણેને પણ પરીષઢ સાતા આદિ કર્મના ઉદયથી થતાં ક્ષુધાદિને સઢન કરવા, તેથી યથાયોગ સકામ કે અકામ નિર્જરા સંભવે છે. અનેક ગમત્વથી આના બધાં પ્રકાર સંગ્રાઢિત્વથી આમ કહ્યું. સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઋજુસૂત્ર એ ત્રણે પણ પરીષઢને માને છે. એક્કેક નચના સો ભેદ-પણાથી આ ભેદોમાંના કેટલાંક પરીષઢ પ્રતિ નૈગમનચથી તુલ્ય છે. ત્રચાપ્ઊત્ - શબ્દ પ્રધાન નયો, શબ્દ - સમભિરૂટ -એવંભૂત. તેમના મતે વિસ્તને પરીષઢ હોય છે. -×-

દ્રવ્યદ્વારને આશ્રીને નચમત કહે છે -

### • निर्युझ्ति - ७१ + विवेयन -

નૈગમનચમાં આઠ ભંગો છે. (૧) એક પુરુષાદિ વડે થપ્પડ આદિ થકી પરીષઠ ઉદીરાચ, ત્યારે પરીષઢ વેદનીચ કર્મના ઉદચનું નિમિત્તપણામાં પણ તેને તેની અવિવક્ષાથી જીવ વડે આ પરીષઠ ઉદીરાચો તેમ કહેવાચ. (૨) જો ઘણા વડે હોચ તો જીવો થકી (૩) જો એક અચેતનથી એક પત્થરાદિ વડે જીવપ્રયોગરહિતથી થાય તો અજીવ વડે, (૪) જો તે ઘણાં વડે થાય તો અજીવો વડે. (૫) જો એક લુબ્ધિકાદિ વડે એક બાણ આદિ વડે થાય ત્યારે જીવ અને અજીવ વડે. (૬) જો એક વડે પણ ઘણાં બાણો વડે થાય ત્યારે જીવ અને અજીવોથી. (૭) જ ઘણાં પુરુષો થઇને એક શિલાદિ ઉપાડીને ફેંકાય ત્યારે જીવો અને અજીવથી. (૮) જો ઘણાં પુરુષો ઘણાં મુદ્દગરાદિ મૂકે તો જીવો અને અજીવો વડે પરીષઠ ઉદીરાચો કહેવાચ. સંગ્રહનચથી વિચારતા જીવ દ્રવ્ય કે અજીવ દ્રવ્ય વડે પરીષઢ ઉદીરાય છે. તે સામાન્યગ્રાહિત્વથી એકત્વને ઇચ્છે છે, દ્વિત્વ કે બહુત્વને નહીં. આ પણ શતભેદપણાથી ચિદ્રૂપતાથી સર્વને ગ્રહણ કરે ત્યારે જીવ દ્રવ્યથી અને અચિદ્રૂપતાથી ગ્રહણ કરે ત્યારે અજીવદ્રવ્યથી જાણવું. વ્યવહાર નયના મતે નોજીવ એટલે અજીવ, અજીવ દ્રવ્યથી પરીષઢ ઉદીરાય છે. તે એક જ ભંગને ઇચ્છે છે. -x-x-x- બાકીના અર્થાત્ બ્રઙજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂટ, એવંભૂત પર્યાયનચોના મતથી - જીવદ્રવ્ય વડે પરીષઢ ઉદીરાય છે, એ જ ભંગ અભિમત છે, તે જ પર્યાયાસ્તિકપણાથી પરીષઢામાણને જ પરીષઢ માને છે. -x- તેનાથી વિપરીત અજીવદ્રવ્ય તે દંડાદિ તે અકારણ છે, કેમકે જીવદ્રવ્ય તે દ્રવ્યગ્રહણ પર્યાયનચના પણ ગુણ સંહતિરૂપના દ્રવ્યના છર પણે છે.

હવે સમવતાર દ્વાર કહે છે -

### • નિર્યુક્તિ - કર + વિવેચન -

સમવતાર બે ભેદે છે - પ્રકૃતિ અને પુરુષ. પ્રકૃતિ - જ્ઞાનાવરણ આદિ રૂપ, પુરુષ અને ચ શબ્દથી સ્ત્રી અને પંડકમાં, તે તે ગુણસ્થાન વિશેષવર્તીમાં જાણવા. આ પ્રકૃતિ આદિના ભેદ અનુક્રમે કહીશ.

### • निर्युझ्ति - 93 + विवेथन

જ્ઞાનાવરણ, વેદનીય, મોહનીય અને અંતરાયિક, એ યાર કર્મોમાં હવે કહેવાનાર બાવીશે પરીષહો સમવતરે છે. આના વડે પ્રકૃતિ ભેદ કહ્યો, હવે જેનો જેમાં અવતાર છે, તે કહે છે -

#### • निर्युङ्तित - ३४ + विवेयन -

પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન બે પરીષઠો જ્ઞાનાવરણમાં અને અંતરાયમાં એક અલાભ પરીષઠ અવતરે છે. પરીસઠન કરાય તે પરીષઠ. જ્ઞાનાવરણીયના ઉદય કે ક્ષયોપશમથી બે પરીષઠોનો સદ્ભાવ કહ્યો. અંતરાચકર્મના ઉદય કે નિબંધનત્વથી અલાભ પરીષઠ થાય છે.

મોઢનીય બે ભેદે છે, તેના ભેદમાં અને વેદનીયમાં પરીષઠ -

### • निर्युक्ति - ३५ थी ३३ + विवेयन -

ચારિત્ર મોઢનીયમાં સાત પરીષઢો અવતરે છે - અરતિ, અચેલ, સ્ત્રી, નૈષેધિકી, ચાચના, આક્રોશ અને સત્કારપુરસ્કાર. ચારિત્રમોઢનીચના પણ ઘણાં ભેદ ઢોવાથી, તેના ભેદના ઉદયથી જે પરીષઢનો સદ્ભાવ છે તેને કહે છે - અરતિ, જુગુપ્સા તથા પુરુષવેદ, ભય, માન, ક્રોધ અને લોભનો ઉદય. દર્શનમોઢનીયમાં દર્શન પરીષઢ નિચમથી એક જ છે. બાકીના ૧૧ - પરીષઢો વેદનીય કર્મથી સંભવે છે. -૦- પરીષઢ શબ્દ ઉક્ત બધામાં જોડવો. જુગુપ્સા અચેલની જાણવી. અરતિના ઉદયથી અરતિ પરીષઢ એ પ્રમાણે બધાં પરીષઢોમાં જાણવું. જે ૧૧ પરિષઢો વેદનીચના કહ્યા, તે કયા છે ?

• निर्युझ्ति - ३८ + विवेयन -

પાંચ સંખ્યા જ છે, તે બીજા પ્રકારે પણ છે, તે કહે છે. અનુક્રમે ભુખ, તરસ,

શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક. ચર્ચા, શચ્ચા, વધ, રોગ, તૃણસ્પર્શ અને જલ્લ (મેલ) આ ૧૧ વેદનીય કર્મના ઉદયથી પરીષહો થાય છે.

#### निर्युङ्ति - se + विवेयन -

પરીષઢોની સંખ્યા ૨૨ છે. બાદર સંપરાય નામના ગુણસ્થાન સુધી બધાં પરીષઢો સંભવે છે. સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાનમાં ચૌદ પરીષઢો સંભવે છે. સાત ચારિત્રમોઢનીય પ્રતિબદ્ધ અને દર્શન મોઢનીય પ્રતિબદ્ધ એક એ આઠનો ત્યાં અસંભવ છે. છદ્મસ્થવીતરાગ નામના ગુણસ્થાને ઉક્તરૂપ ચૌદ પરીષઢો જ સંભવે છે. કેવલીને ક્ષુધા આદિ વેદનીય પ્રતિબદ્ધ ૧૧ પરીષઢો સંભવે છે.

#### • निर्युझ्ति - ८० + विवेयन -

એષ્ટ્યત્તે - તે એષણા - એષણા શુદ્ધ, અનેષણીય - તેનાથી વિપરીત તેવા ભોજનનું અનુપાદાન - ગ્રહણ ન કરવું, કદાચ ગ્રહણ થાય તો પણ ભોજન ન કરવું, નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહારનચોના મતે અધ્યાસના - સહન કરવું, તેમ જાણવું. સ્થૂળદર્શી - ભુખ વગેરેને સહેવું તે અજ્ઞાદિના પરિહારરૂપ જ ઇચ્છે છે. શબ્દાદિ ત્રણ નચો અને બ્રડ્જુ સૂત્રના મતે પ્રાસુક અજ્ઞાદિ, તે કલ્પ્યને ગ્રહણ કરતો ખાવા છતાં પણ અધ્યાસિત કરે છે, તેમ જાણવું. તે જ ભાવપ્રધાનતાથી ભાવ અધ્યાસના જ માને છે. તે માત્ર ન ખાનારને નથી, પણ શાસ્ત્રાનુસારી પ્રવૃત્તિથી સમતાવસ્થિતને પ્રાસુક અને એષણીચ આહાર વડે ધર્મ્યધૂરાના વહન માટે ભોજન કરનારને પણ અધ્યાસના છે.

હવે નચદ્વાર કહે છે-

### • निर्युक्ति - ८१ + विवेयन -

પર્વતના ઝરણાનું જળ પામીને સુધા આદિ પરીષઠો ઉત્પન્ન થાય છે, તેને નૈગમ નય પરીષઠ કહે છે. જો તે સુધાદિ ઉત્પાદક વસ્તુ ન હોત તો સુધા આદિ જ ન થાય. તેના અભાવે શું કોણ સહન કરશે, તેથી પરીષઠનો અનુભવ જ થાય. તેથી તેના ભાવ ભાવિત્વથી પરીષઠમાં તે પ્રધાન હોવાથી જ પરીષઠ છે. -x-x-

બધાં ભેદોને કહેવા શક્ય નથી, તેથી કેટલાંક જ ભેદ કહે છે. તેમ બાકીના નયોમાં યથોક્ત શંકામાં કહેવું.

वेटना - क्षुधाદિ જનિત અસાતા વેદના, તેનાથી ઉત્પાદક પરીષઠ. -×--વેદના - ક્ષુધાદિ અનુભવરૂપ છે. તેને આશ્રીને જીવમાં પરીષઠ થાય તેમ ઋજુસૂત્રનય પણ માને છે. ઇત્યાદિ -×--- તે જીવનો ધર્મ હોવાથી જીવમાં કહ્યો, અજીવમાં વેદના ન હોય, તેથી જીવમાં પરીષઠ કહે છે. (નયના જ્ઞાન વિના આ વ્યાખ્યાઓ સમજવી કઠીન છે, માટે લખતા નથી) હવે વર્તના દ્વાર કહે છે -

### • निर्युझ्ति - ८२ + विवेयन -

ઉત્કૃષ્ટ પદે વિચારતા ૨૦ પરીષહો પ્રાણીને વર્તે છે. જઘન્ચપદને આશ્રીને એક પરીષહ છે, પણ ઉત્કૃષ્ટ પદે ૨૨ - એક સાથે ન વર્તે, તે કહે છે - શીત અને ઉષ્ણ, ચર્ચા અધ્ય. ૨ ભૂમિકા

અને નૈષેધિકી એક કાળે ન વર્તે, કેમકે પરસ્પર પરિહાર સ્થિતિલક્ષણત્વથી આમ કહ્યું તેથી યુગપત્ ન વર્તે .x-x- (શંકા) નૈષેધિકીવત્ શચ્યા પણ ચર્ચાથી કેમ વિરુદ્ધ ન થાય ? નિરોધ - બાધાદિથી તો અંગનિકાદિથી પણ તેના સંભવથી નૈષેધિકી, સ્વાધ્યાય આદિની ભૂમિ. તે પ્રાયઃ સ્થિરતામાં જ અનુજ્ઞાતા છે, તેથી તેનો જ ચર્ચા સાથે વિરોધ થાય. હવે કાળદ્વાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ८३ + विवेथन -

વર્ષલક્ષણ કાળ પરિમાણને આશ્રીને પરીષઢ થાય છે, તેમ નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહારનયના મતથી ઉક્ત ન્યાયથી તેની ઉત્પાદક વસ્તુ પણ પરીષઢને ઇચ્છે છે, તેથી આટલી કાળસ્થિતિ સંભવે છે. પ્રાકૃતત્વથી તે અંતર્મુહૂર્ત થાય છે. ઋજુસૂત્રથી વિચારતા તે વેદના પરીષઢ જ કઢે છે. તે ઉપયોગ રૂપ છે ઉપયોગ આંતર્મુહૂર્તિક જ છે. આદિ ત્રણ ભેદના મતથી એક સમય પરીષઢ થાય છે, તે પણ ઉક્ત નીતિથી વેદના ઉપયુક્ત આત્માને જ પરીષઢ માને છે. \*

વર્ષાગ્રતઃ ત્રણના પરીષઢને દેષ્ટાંતથી કહે છે-

### • निर्युझ्ति - ८४ + विवेयन -

કંડૂતિમ્ - ખંજવાળ, ભોજન અરૂચિરૂપ, આંખમાં દુઃખનો અનુભવ, પેટમાં શૂળાદિ વેદનારૂપ, ખાંસી, શ્વાસ, તાવ એ વેદના ૭૦૦ વર્ષ સહેલ છે. આના વડે સનત્કુમાર ચક્રવર્તીનું ઉદાહરણ સૂચવેલ છે. તે મહાત્માની શક્રએ પ્રશંસા કરી. તે ન સહન થવાથી બે દેવો આવ્યા. તેમણે શરીરમાં રોગ ઉત્પન્ન થયાનું સનત્કુમારને કહ્યું. વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં રાજ્યને છોડીને દીક્ષા લીધી. પ્રતિક્ષણ નવો-નવો સંવેગ વધતો ગયો. મધુકરવૃત્તિથી જ જેવા પ્રાપ્ત થાય તેવા અન્ન, પાન વડે સમભાવે ઉપરોક્ત સાતે વેદનાથી પીડાતા શરીર છતાં સંયમથી જરા પણ ચલિત ન થાય. ફરી તેના સત્વની પરીક્ષા માટે વૈધનો વેશ લઇ તે દેવો આવ્યા. તેમને સ્વલબ્ધિથી સુવર્ણ જેવી આંગળી સનત્કુમારમુનિએ બતાવી. પછી પૂર્વના કરેલા કર્મો વેદાય છે એવા સંવેગ ઉત્પાદક આગમ વચનો કહીને મોકલ્યા ત્યારે શક્રએ સ્વયં આવીને અભિવંદિત કર્યા.

हवे परीषहना क्षेत्र विषय<del>ऽ</del> प्रश्ननो ઉत्तर आपे छे -

• निर्युक्ति - ८५ + विवेयन -

લોકમાં અને સંસ્તારકમાં ઋજુસૂત્ર સુધી, આના પૂર્વાર્દ્ધના સૂચકપણાથી વિશુદ્ધ નૈગમનચના મતથી લોકમાં પરીષઠો કહ્યા. તેને મુનિ નિવાસભૂત ક્ષેત્રમાં પણ સઠન કરે, બીજા અર્થમાં ચૌદ રાજલોકમાં સઠન કરે. આ પણ વ્યવઠારદર્શનથી કહ્યું. યાવત્ અત્યંત વિશુદ્ધ નૈગમના મતે ઉપાશ્રચના એક દેશમાં આ પરીષેઠો સઠન કરે. ----સંગ્રઠનચના મતે સંસ્તારકમાં પરીષઠો કહ્યા. સંગ્રહ કરે તે સંગ્રહ તે નિરુક્તિથી સંગ્રઠને આશ્રીને જ આધાર માને છે. સંસ્તારકમાં જ મુનિના શરીર પ્રદેશ વડે સંગૃઠિત થાય છે. ઉપાશ્રચનો એક દેશ નહીં, તેથી સંસ્તારકેજ આનો પરીષઠ કહ્યો. ઋજુસૂત્ર કઠે છે જે આકાશ પ્રદેશમાં આત્મા અવગાઢ છે, તેમાં જ પરીષઠ છે. કેમકે સંસ્તારકાદિ પ્રદેશ તેના અણુ વડે જ વ્યામ છે. શબ્દાદિ બ્રણ નચના મતે આત્મામાં પરીષઢ થાય છે. -x-x-x- હવે ઉદ્દેશાદિ બ્રણ દ્વાર કહે છે -

निर्युझ्ति - ८६ + विवेयन -

## • સૂત્ર - ૪૯/૧

હે આયુષ્યમાન્ ! મેં સાંભળેલ છે કે - ભગવંતે આ પ્રમાણે કહેલ છે. નિશ્વે આ બાવીશ પરીષઠો છે, જે કાશ્યપ ગોત્રીય શ્રમણ ભગવંત મહાવીર વડે કહેવાયેલ છે. જેને સાંભળીને, જાણીને, પરિચિત કરી, પરાજિત કરી ભિક્ષાયર્યાને માટે પર્યટન કરતા મુનિ, પરીષહોથી સ્પૃષ્ટ થવા છતાં વિચલિત ન થાય.

## • विवेयन - ४८/१

શ્રુતમ્ - સાંભળેલ છે, અવધારેલ છે. મારા વડે. આયુષ્ટ્યમાન્ ! એ શિષ્યને આમંત્રણ છે. કોણે કોને કહ્યું ? સુધર્માસ્વામીએ જંબૂસ્વામીને બધાં જીવોની ભાષામાં વ્યાપ્તિ વડે કહેલ છે. -×- આ લોકમાં કે પ્રવચનમાં નિશ્વે અર્થાત્ આ જિનપ્રવચનમાં બાવીશ પરીષહો છે. શ્રુત્તમ્ કહેવાથી - બીજાને અવધારવાનું કહેતા પોતે પણ અવધારેલ છે, બીજાને પ્રતિપાદનીય છે, તેમ કહે છે. -×-×- આના વડે અર્થથી અનંતરાગમત્વ કહ્યું. "ભગવંત ઢારા" - આ શબ્દ વડે બોલનારના કેવળજ્ઞાનાદિ ગુણવાનપણાને સૂચવીને પ્રકૃત વચનનું પ્રામાણ્ય જણાવવાને માટે વક્તાનું પ્રામાણ્ય કહ્યું. કેમકે વક્તાનું પ્રામાણ્ય જ વચન પ્રામાણ્યમાં નિમિત્ત છે. -×- ગુણવાનપણાની પ્રસિદ્ધિ કહીને પ્રસ્તુત અધ્યયનનો પ્રામાણ્ય નિશ્વય કહે છે. કેમકે સંદિગ્ધ વક્તાના ગુણવત્ત્વમાં વચનના પ્રામાણ્યમાં પણ સંદેહ થાયછે. -×--- અથવા આઉસાંત્તેણ એ ભગવનનું વિશેષણ છે. આયુષ્ટવાળા ભગવંત અર્થાત્ ચીરંજીવી, આ મંગલ વચન છે. અશવા પરાર્થવૃત્તિઆદિ વડે પ્રશસ્ત આયુનું ધારણ કરવા પણું, પણ મુક્તિ પામીને પણ તીર્થની **ઢાનિ જો**ઇને ફરી આવવાપણું નહીં -×- આના વડે તેમના રાગાદિ દોષના અભાવથી તેમના વચનનું પ્રામાણ્ય કહ્યું.

અથવા આવસંત્રેણ ''મારા વડે''નું વિશેષણ છે. તેથી ગુરુએ દર્શાવેલી મર્યાદા વડે વસતા, આના વડે તત્ત્વથી ગુરુમર્યાદા વર્તીત્વરૂપથી ગુરુકૂલવાસનું વિધાન અર્થથી કહ્યું. કેમકે જ્ઞાનાદિ હેતુ છે. --- અથવા આમુસંત્રેણ - ભગવંતના ચરણકમળમાં ભક્તિ વડે બંને હાથ જોડીને સ્પર્શના કરવી. આના વડે એમ જણાવે છે કે - સમસ્ત શાસ્ત્રો ભણ્યા પછી પણ ગુરુના વિશ્રામણાદિ વિનચકૃત્યને ન છોડવું જોઇએ. -×- અથવા આઉસ્ાંતોપ્ડા - શ્રવણવિધિની મર્ચાદાવડે ગુરુને સેવવા-આરાધવા વડે. આના દ્વારા જણાવ્યું કે - વિદિપૂર્વક ગુરુની પાસે ઉચિત દેશે રહીને જ સાંભળવું, પણ જેમ તેમ નહીં. -×-×-

આગળ કહે છે - ભગવંત વડે બાવીશ પરીષહો કહેવાચા. તો તે શું પોતે જાણ્યા કે પુરુષ વિશેષથી જાણ્યા ? શ્રમણ ભગવંત મહાવીર વડે સૂત્રત્વથી કહેવાચા. તેમાં -શ્રમ પામે તે શ્રમણ - તપસ્વી -x-x- ભગવંત – સમગ્ર જ્ઞાન - ઐશ્વર્યાદિ સૂચક સર્વજ્ઞતા ગુણ યોગિત્વ કહ્યું -x-x- કેમકે અસર્વજ્ઞ યથાવત્ સોપાય હેય - ઉપાદેયના તત્ત્વવિદ્ હોતા નથી. સોપાય હેયોપાદેયતત્ત્વ વેદન સર્વજ્ઞતા વિના ના સંભવે. મદાવીર - શક્રએ કરેલ આ નામ વાળા છેલ્લા તીર્થકર. કાશ્યપ - કાશ્યપ ગોત્રવાળા. આના વડે નિયત દેશ કાળ કુળ જણાવીને સકલ દેશ કાલ ક્લાવ્યાપી પુરુષ અદ્ભૈતનું નિરાકરણ કરેલ છે. -x-x- પ્રવિદિત્ત – પ્રકર્ષથી સ્વયં સાક્ષાત્કારિત્વ લક્ષણથી જ્ઞાતા. સ્વયં સાક્ષાત્કારી -x-- અર્થાત્ બીજા કોઈ પુરુષ વિશેષથી આ જાણેલ નથી, કેમકે ભગવંત સ્વયં સંબુદ્ધ છે. આપીરુષેય આગમથી પણ જાણેલ નથી, કેમકે તે અસંભવ છે. -x-x-

તે પરીષઠો કેવા છે ? જે પરીષઠોને ભિક્ષુ ગુરુની પાસે સાંભળીને, ચથાવત્ જાણીને, પુનઃ પુનઃ અભ્યાસથી પરિચિત કરીને, સર્વથા તેના સામર્થ્યને હણીને, ભિક્ષુચર્ચા - વિહિત કિયાસેવન વડે, બધે વિચરતો પરીષઠો વડે આશ્લિષ્ટ થતાં, વિવિધ પ્રકારે સંયમ શરીર ઉપઘાતથી વિનાશને ન પામે. ભિક્ષાચર્ચાનો અર્થ ભિક્ષા અટનમાં ફરતો, પણ કર્યો છે. કેમકે પ્રાચઃ ભિક્ષા અટનમાં પરીષઠો ઉદીરાય છે. ઉદ્દેશ કહ્યો. હવે પ્રચ્છા કહે છે -

• સૂત્ર - ૪૯/૨

તે બાવીશ પરીષહો ક્યા કહ્યા છે ? તે બાવીશ પરીષહો જે ભગવંત મહાવીરે કહ્યા છે, તે નિશ્વે આ પ્રમાણે છે -

• विवेयन - ४८/२

અનંતર સૂત્રમાંકહેવાચેલા તે પરીષહોના નામો શું છે ? આ પૃચ્છા કહી, હવે તેનો નિર્દેશ કહે છે - અનંતર કહેવાનાર હોવાથી, હૃદયમાં પ્રત્યક્ષ ધારવા, તે પૂછેલા બાવીશ પરીષહો, આ છે -

## • સૂત્ર - ૪૯/૩

(૧) સુધા પરીષઢ, (૨) તૃષા પરીષઢ, (૩) શીત પરીષઢ, (૪)
 ઉષ્ણ પરીષઢ, (૫) દંશમશક પરીષઢ, (૬) અચેલ પરીષઢ, (૭) અરતિ પરીષઢ, (૮) સ્ત્રી પરીષઢ, (૯) ચર્ચા પરીષઢ, (૧૦) નિષધા પરીષઢ,
 (૧૧) શય્યા પરીષઢ, (૧૨) આક્રોસ પરીષઢ, (૧૩) વધ પરીષઢ, (૧૪) યાયના પરીષઢ, (૧૫) અલાભ પરીષઢ, (૧૬) રોગ પરીષઢ, (૧૭)

તૃભસ્પર્શ પરીષઢ, (૧૮) જલ્લ પરીષઢ, (૧૯) સત્કારપુરસ્કાર પરીષઢ, (૨૦) પ્રજ્ઞા પરીષઢ, (૨૧) અજ્ઞાન પરીષઢ, (૨૨) સમ્યકત્વ પરીષઢ.

विवेयन - ४८/३

ક્ષુધા, તૃષા આદિ બાવીશ પરીષઠો સૂત્રમાં બતાવ્યા. તેના શબ્દોની વ્યાખ્યા વૃત્તિકાર કહે છે :-

(૧) દિ<sup>5</sup>ોછા - ભુખ, તે અત્યંત વ્યાકુળત્વનો હેતુ છે. તો પણ સંચમભીરુતાથી આહાર પરિપાકાદિ વાંછાને નિવારીને સર્વ પ્રકારે સહન કરવું તે દિગિંછા પરીષઠ. (૨) પીવાની ઇચ્છા તે પિપાસા, (૩) શીત - ઠંડીનો સ્પર્શ, (૪) ઉષ્ણ - ઉનાળા આદિના તાપ **રૂપ, (૫) દંશ - ડસે કે ડંખ મારે તે અને મ**શਝ - મારવાને શક્તિમાન, દંશ મશક, ઉપલક્ષણથી 'જૂં' વગેરે. (૬) અચેલ - જિનકલ્પિકાદિને વસ્ત્રનો અભાવ, બીજાને અલ્પમૂલ્ય વસ્ત્ર પણ અચેલ જ છે, (૭) રતિ - રમણ, સંચમ વિષચક ઘૃતિ, તેનાથી વિપરીત તે અરતિ. એ બધાં પરીષહો જાણવા.

(૮) स्ञ्री - તેનામાં થતા રોગને કારણે ગતિ વિભ્રમ, ઇંગિત આકાર વિલોકનમાં પણ - ત્વચા, લોહી, માંસ, મેદ, સ્નાચુ, અસ્થિ, શિરા, વ્રણ વડે દુર્ગંધી છે. સ્તન, નચન, જઘન, વદન, ઉરૂમાં મૂર્છિત થઇને સુરૂપ માને છે. ---- આ બધાં પરિષદ્ધમાણત્વથી પરીષહ હોવાથી સ્ત્રી પરીષહ કહ્યો.

(૯) ચર્ચા - ગ્રામાનુગ્રામ વિહરણ રૂપ (૧૦) નિષેધ કરવાથી નિષેધ - પાપકર્મનો અને ગમનાદિ કિયાનો, તે જેનું પ્રયોજન છે તે નૈષેધિકી અર્થાત્ શ્મશાન આદિ સ્વાધ્યાયાદિની ભૂમિ તે નિષધા. (૧૧) જેમાં રહેવાય આદિ તે શચ્યા એટલે ઉપાશ્રય, (૧૨) આકોશ કરવો તે આકોશ - અસત્યભાષા રૂપ, (૧૩) હનન તે વધ - તાડના. (૧૪) માંગવું તે યાચના - પ્રાર્થના (૧૫) પ્રાપ્ત ન થવું તે અલાભ, (૧૬) રોગ-કુષ્ઠ આદિ રૂપ, (૧૭) તરે છે તે તૃણ, તેનો સ્પર્શ તે તૃણસ્પર્શ. (૧૮) જલ્લ - મેલ. આ બધાંને પરીષહ કહ્યા છે.

(૧૯) સ્<sup>1</sup>ત્કાર - વસ્ત્રાદિ વડે પૂજન, પુરસ્કાર - અભ્યુત્થાન, આસનદાન આદિથી. અથવા બધાં જ અભ્યુત્થાન, અભિવાદન, દાનાદિરૂપ પ્રતિપત્તિ તે સત્કાર, તેના વડે પુરસ્કરણ તે સત્કાર પુરસ્કાર. તે બંને અથવા તે જ પરીષઢ છે. (૨૦) પ્રજ્ઞા, (૨૧) અજ્ઞાન. તેમાં જેના દ્વારા વસ્તુતત્ત્વ વિચારાય છે, તે પ્રજ્ઞા અર્થાત્ સ્વયં વિમર્શપૂર્વક વસ્તુ પરિચ્છેદ. જેના વડે વસ્તુતત્વ જણાય છે, તે જ્ઞાન - સામાન્ચથી મતિ આદિ, તેનો અભાવ તે અજ્ઞાન. (૨૨) દર્શન - સમ્ચક્ત્વ, તે જ ક્રિયાદી વાદીના વિચિત્ર મત સાંભળવા છતાં પણ સમ્ચક્ રીતે સહેવો - નિશ્વલ ચિત્ત્તાથી ધારણ કરવો તે દર્શન પરીષઢ. આ રીતે નામથી પરીષઠો જણાવીને, તેને જ સ્વરૂપથી જણાવવા કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૫૦

કાશ્યપ ગોત્રીય ભગવંત મહાવીરે પરીષહોના જે ભેદ બતાવેલ છે, તે હું તમને કહું છું. તે તમે અનુક્રમે મારી પાસેથી સાંભળો. 2/40

. • विवेચन - ૫०

અનંતરોક્ત પરીષઠોની પ્રવિભક્તિ - સ્વરૂપ સંમોહ અભાવરૂપ વિભાગો ભગવંત મહાવીરે પ્રરૂપેલ છે. તે પરીષહ પ્રવિભક્તિને તમને પ્રતિપાદિત કરીશ, તે કમથી હું ઉદાહત કરું છું. ''કાશ્યપે કહેલ છે'' એ વચન શિષ્યનો આદર બતાવવાનો છે. ક્ષૂધા પરીષહ દુઃસહ હોવાથી કહે છે -

• સૂત્ર - ૫૧, ૫૨

ભુખથી પીડાતા દેહવાળો તપસ્વી ભિક્ષુ, મનોબળથી યુક્ત થઇ, ફળ આદિ ન છેદે, ન છેદાવે. ન સ્વયં રાંઘે, ન રંધાવે…. ક્ષુધા વેદનાથી કાકજંઘા સમાન શરીર દુર્બળ થઇ જાય, કૃશ થઇ જાય, ધમનીઓ દેખાવા લાગે તો પણ અશન-પાનનો માત્રાજ્ઞ અદીમનથી વિયરણ કરે.

• વિવેચન - ૫૧, ૫૨

ભુખ વડે સર્વાંગી સંતાપ તે દિગિંછા પરિતાપ, તેના વડે - બુભૂક્ષા વ્યાપ્ત શરીર હોય, જેને તપ છે તેવા તપસ્વી, વિકૃષ્ટ અટ્ટમાદિ તપ - અનુષ્ઠાનવાળા, તેવા ગૃહસ્થો પણ હોય તેથી કહે છે - ભિક્ષુ - સાધુ, તે પણ સંચમ વિષયક બળ વાળો હોય તે ફલ આદિને સ્વયં ન છેદે, ન છેદાવે. સ્વયં રાંદો નહીં, રંધાવે નહીં, ઉપલક્ષણથી બીજા છેદનાર કે રાંધનારને ન અનુમોદે, તેથી જ સ્વયં ખરીદે નહીં, ખરીદાવે નહીં, ખરીદનારને અનુમોદે નહીં, ભુખથી પીડાવા છતાં નવકોટિશુદ્ધિને ધારણ કરે.

डाली - કાકજંઘા, તેના પર્વો મધ્યે સ્થૂળ અને પાતળા હોય છે. તે કાલીપર્વ સમાન ઘુંટણ - કૂર્પરાદિ જેમાં છે, તથાવિધ શરીર અવચવોથી સમ્યક્ પણે તપરૂપ લક્ષ્મીથી દીપે છે તે ''કાલીપર્વાંગસંકાશ'' કહેવાય. -×-×- તે જ વિકૃષ્ટ તપો અનુષ્ઠાનથી જેના લોહી - માંસાદિ સુકાઈ ગયા છે, હાડ અને ચામ માત્ર રહ્યા છે, તેથી જ કૃશ શરીરી, ઘમનિ - શિરા વડે વ્યાપ્ત છે. તેવા ઘમનિસંતત, એવા પ્રકારની અવસ્થામાં પણ, પરિમાણરૂપ માત્રાને જાણ છે - અતિ લોલુપતાથી નહીં - તે ઓદનાદિ અશન અને સૌવીરાદિ પાનનો માત્રજ્ઞ, અનાકુલચિત્ત થઈ સંચમ માર્ગમાં વિચરે. અર્થાત્ સુધાથી અતિ બાધિત થવા છતાં નવકોટી શુદ્ધિ આહારને પામીને પણ લોલુપ ન બને કે તેની અપ્રાપ્તિમાં દૈન્ચવાન ન બને એ પ્રમાણે સુધા પરીષહ સહ્યો છે, તેમ કહેવાય અને 'સૂત્ર સ્પર્શ' એ તેરમાં દ્વાર સંબંધી નિર્યુક્તિ કહે છે -

• निर्युझ्ति - ८३, ८८ + विवेयन -

નિર્યુક્તિ વિશે વિશેષ સ્પષ્ટતા કરતાં વૃત્તિકાર કહે છે - કુમારક આદિ વડે પ્રત્યેક બાવીશે પણ પરીષહોના ઉદાહરણ કહે છે તેથી બતાવે છે કે - કુમારક એટલે ક્યુલ્લક, લેણ - લયન, મદૃલ્લચ - આર્<mark>યરક્ષિતના પિતા, આનું સૂત્ર સ્પર્શિત્વ સૂત્રસૂચિત</mark> ઉદાહરણના પ્રદર્શકત્વથી છે. અહીં નિર્યુક્તિકાર જે 'ના દિલ્ટરે' ઇત્યાદિ સૂત્ર અવચવ સૂચિત કુમારક ઇત્યાદિ દ્વારમાં કહેલ **સુધા પરીષહનું ઉદાહરણ કહે છે**.

### निर्युङ्ति - ८६ + विवेयन -

આ નિર્ચુક્તિનો ભાવાર્થ વૃદ્ધ સંપદ્રાચથી વૃત્તકાર જણાવે છે - તે કાળે તે સમચે ઉજ્જૈની નગરીમાં હસ્તિમિત્ર નામે ગાથાપતિ હતો. તેની પત્ની મૃત્યુ પામેલી. તેનો પુત્ર હસ્તિભૂતિ નામે બાળક હતો. તે તેને લઇને પ્રવ્રજિત થયો. તે બંને કોઈ દિવસે ઉજ્જૈનથી ભોગક્ટ જવા નીકળ્યા. અટવી મધ્યમાં તે વૃદ્ધનો પગ કાંટાથી વિંધાયો. તે અસમર્થ થયો. તેણે સાધુઓને કહ્યું - તમે નીકળો, અટવી પાર કરી દો. હું મહાકષ્ટમાં પડેલ છું. જો તમે મને વહન કરશો, તો વિનાશ પામશો. હું ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરું છું. તે હસ્તિમિત્રમુનિ ગિરિકંદરાના એક પડખે ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરી રહ્યા. સાધુઓએ વિહાર કર્યો. તે ક્ષુલ્લકમુનિએ કહ્યું કે - હું અહીં રહેવા ઇચ્છુ છું. તેને બીજા સાધુ બળપૂર્વક લઈ ગયા. થોડે દૂર ગયા ત્યારે સાધુઓ વિશ્રામ કરવા રહ્યા ત્યારે ક્ષુલ્લકમુનિ નીકળીને વૃદ્ધ સાધુ પાસે પાછો આવી ગયો.

વૃદ્ધ સાધુએ પૂછ્યું - તું કેમ આવી ગયો ? અહીં તું મરી જઇશ. તે વૃદ્ધ સાધુ વેદનાથી પીડાઈને તે જ દિવસે કાળ પામ્યા. ક્ષુલ્લકમુનિ તે જાણતા ન હતા કે વૃદ્ધ કાળ કર્યો છે. તે વૃદ્ધ મુનિ દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયા. પછી તેણે અવધિજ્ઞાન પ્રયોજ્યું -મેં શું આપેલ છે કે તપ કર્યો છે ? જેટલામાં પોતાનું શરીર જોયું, ત્યાં ક્ષુલ્લક સાથે વાત કરતાં રહ્યો. તેણે કહ્યું - હે પુત્ર ! ભિક્ષા માટે જા. ક્ષુલ્લકે પૂછ્યું - ક્યાં ? દેવે કહ્યું - આ ધવ, ન્યગ્રોધાદિ વૃક્ષો છે. અહીં તેના નિવાસીએ રસોઈ કરી છે, તેઓ તને ભિક્ષા આપશે. સારું, એમ કહીને નીકળ્યો. વૃક્ષની નીચે 'ધર્મલાભ' આપે છે. પછી અલંકાર સહિત હાથ નીકળીને ભિક્ષા આપે છે. એ પ્રમાણે રોજેરોજ બિક્ષાને ગ્રહણ કરતો રહે છે. યાવત્ તે સાધુઓ તે દેશમાં દુકાળ પડતાં ફરી પણ ઉજ્જૈની દેશે પાછા જતાં તે જ માર્ગેથી આવતા, બીજા સંવત્સરમાં તે પ્રદેશમાં જતા, તેમણે ક્ષૂલ્લકમૂનિને જોયા.

તેને સાધુઓએ પૂછતા તે બોલ્યો કે વૃદ્ધ સાધુ પણ અહીં રહે છે. જઇને બેયું તો શુષ્ક શરીર દેખાયું. તેઓએ બાણ્યું કે - દેવ વડે અનુકંપા કરાઈ છે. અહીં વૃદ્ધે ક્ષુધા પરીષઢ સઢન કર્યો, પણ ક્ષુલ્લક્યુનિએ ન સઢન કર્યો. અથવા ક્ષુલ્લક્ર પણ સઢન કર્યો, તેને એવો ભાવ ન થયો કે - મને ભિક્ષા મળી નથી. પછી તે ક્ષુલ્લક્યુનિને સાધુ લઈ ગયા. જે રીતે તેઓએ પરીષઢ સઢન કર્યો તે રીતે વર્તમાનમાં યુનિએ પણ સઢન કરવો. ક્ષુધા પરીષઢ કહ્યો. એ પ્રમાણે સઢન કરતા ન્યૂનકુક્ષીતાથી કે એષણીય આઢારાર્થે પર્યટન કરતાં શ્રમ આદિથી અવશ્ય તૃષા લાગે છે. તેને સમ્યક્પણે સઢન કરવી જોઈએ, તે કહે છે -

### • સૂત્ર - ૫૩, ૫૪

અનાચારમાં જુગુપ્સા રાખનાર, લજ્જાવાન સંયમી મુનિ તૃષાથી પીડિત થતાં પણ સચિત્ત જળને ન સેવે, પણ અચિત્ત જળની ગવેષણા કરે.... આવાગમન શૂન્ય નિર્જન માર્ગમાં પણ તીવ્ર તૃષાથી વ્યાકુળ થવા છતાં અને મોટું પણ સૂકાઈ જાય તો પણ અદીન ભાવે તે પરીષઢને સઢન કરે.

### • વિવેચન - ૫૩, ૫૪

ઉક્ત વિશેષણવાળો ભિક્ષુ ક્ષુધા પરીષઢથી સ્પૃષ્ટ તૃષાથી પીડિત હોચ, તે અનાચારની દુગંછા કરનારો, તેથી જ અવાસ - પ્રાપ્ત સંચમ - પાંચ આશ્રવાદિથી વિરમણરૂપ છે તેવો અથવા લજ્જા અને સંચમ વડે અર્થાત્ સમ્ચગ્ ચતના કરે છે -કૃત્ય પ્રતિ આદરવાન થાય છે, તે લજ્જા સંચત તે આવા પ્રકારનો મુનિ શીતળ અર્થાત્ સ્વરૂપસ્થ, સ્વકીય આદિ શસ્ત્ર વડે ન હણાચેલ અર્થાત્ અપ્રાસુક એવું જળ તે શીતોદક એવું પાન આદિ ન લે. પરંતુ અગ્નિ આદિ વડે વિકારને પ્રાપ્ત પ્રાસુક જળની ગવેષણાને માટે તથાવિદ્ય કુળોમાં પર્યટન કરે અથવા એષણા સમિતિને આચરે અર્થાત્ પુનઃ પુનઃ સેવે. - કદાચિત જનાકુળ જ નિકેતનાદિમાં લજ્જાથી સ્વસ્થ રહે, તેથી આ પ્રમાણે કહે છે -

ઇિજ્ન - અપગત, આપ્તાल - અન્યથી અન્ય, આગમન રૂપ, લોકોના અર્થાત્ આવાગમન શૂન્ય, એવા માર્ગમાં જતાં. કેવો થઈને ? અત્યંત આકુળ શરીરી, કઈ રીતે ? અતિશય તૃષાવાળો પરિશુષ્ક મુખાદિથી તૃષા પરીષઢને સહન કરે. મનોયોગાદિને આશ્રીને સર્વ પ્રકારે સંયમ માર્ગમાં ચાલે.

વિવિક્ત દેશમાં રહેલો પણ અત્યંત તરસથી અસ્વાસ્થ્યને પામેલો પણ ઉક્ત વિધિને ઉલ્લંઘે છે. પછી તૃષાપરીષહ સહન કરે છે. આ રીતે નદી દ્વારને અનુસરતો શીતોદક ન સેવે, ઇલ્યાદિ સૂત્ર અવયવ સૂચિતને નિર્યુક્તિ કૃત દેષ્ટાંત કહે છે-

## • निर्युङ्त - २० + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી જણાવતા વૃત્તિકાર નોંધે છે - અહીં જે ઉદાહરણ છે, તે કિંચિત પ્રતિપક્ષથી, કંઇક અનુલોમથી છે.

ઉજ્જૈની નામે નગરી હતી. ત્યાં ધનમિત્ર નામે વણિક્ રહેતો હતો, તેને ધનશર્મા નામે પુત્ર હતો. તે ધનમિત્રએ તેના પુત્ર સાથે દીક્ષા લીધી. કોઇ દિવસે તે સાધુઓ મધ્યાહ્વવેબાએ એલકાક્ષમાર્ગે નીકળ્યા. તે બાળમુનિ તૃષિત થયેલ. તે પણ તેના પિતા સ્નેહાનુરાગથી પાછળ આવે છે, સાધુઓ પણ આગળ ચાલ્યા. માર્ગમાં નદી આવી. પછી તેણે કહ્યું - જા પુત્ર ! આ પાણી પી. તે વૃદ્ધ પણ નદીને ઉતરતા વિચારે છે - હું કંઈક સરકું, એટલામાં આ બાળમુનિ પાણી પીએ. મારા હોવાની શંકાથી પીશે નહીં, તેથી એકાંતમાં પ્રતીક્ષા કરે છે. જેટલામાં બાળમુનિએ નદીને પ્રાપ્ત કરી, પાણી ન પીધું. કેટલાક કહે છે - તેણે અંજલિમાં પાણી લીધું, ત્યાં તેને વિચાર આવ્યો કે - હું આ પાણી પીઉં, પછી થયું કે હું કઈ રીતે આ જીવોને પી શકું ? ન પીધું. તૃષાથી પીડાઈને કાળધર્મ પામ્યા. દેવલોકે ઉત્પન્ન થયા.

તે દેવે અવધિજ્ઞાન પ્રયોબ્યુ, તેટલામાં બાળમુનિનું શરીરને જોયું. તેમાં પ્રવેશ કર્યો. વૃદ્ધ સાધુની પાછળ ગયો. વૃદ્ધ પણ ચાલ્યો. પછી તે દેવે તે સાધુઓ માટે ગોકુળ વિકુર્વ્યુ. સાધુઓ પણ તે વ્રજિકામાં છાસ આદ ગ્રહણ કરે છે એ પ્રમાણે વ્રજિકાની પરંપરાથી યાવત્ જનપદને પામ્યા. છેલ્લા વ્રજિકામાં તે દેવે જ્ઞાનનિમિત્તે વિંટિકા વિસ્મારિત કરી, એક સાધુએ તે વિંટિકા જોઈ, પછી તેઓએ જાણ્યું, પછી તે દેવે સાધુને વંદના કરી, પણ વૃદ્ધ સાધુને ન વાંધા. પછી સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. આમના વડે હું ત્યજાયો, મને કહેલ કે - તું આ પાણી પી. જો મેં પીધુ હોત તો હું સંસારમાં ભમત. આ પ્રમાણે તૃષા પરિષહ સહેવો.

ક્ષુધા, પિપાસા સહન કરનારના શરીરમાં નિત્ય શીતકાળમાં શીત-ઠંડીનો સંભવ છે, તેથી શીત પરીષઢને કહે છે -

## • સૂત્ર - ૫૫, ૫૬

વિચરતા અને વિરત એવા રૂક્ષ શરીરી થઇ વિચરતા મુનિને શીતકાલાદિમાં શીતનો સ્પર્શ થાય છે, તો પણ જિનશાસનને સમજીને પોતાની યથોચિત મર્યાદાનું કે સ્વાઘ્યાયાદિ પ્રાપ્ત કાળનું ઉલ્લંઘન ન કરે... શીત લાગતા મુનિ એવું ન વિચારે કે મારી પાસે શીતનું નિવારણ નથી. શરીરનું કોઇ ત્રાણ - વસ્ત્રાદિ નથી, હું અગ્નિનું સેવન કરું.

• વિવેચન - ૫૫, ૫૬

ગ્રામાનુગ્રામ કે મુક્તિ પશે જતાં અથવા ધર્મનું આસેવન કરતો. વિરત્ત -અગ્નિ સમારંભાદિથી નિવૃત્ત અથવા આસક્તિ રહિત, રૂજ્ઞ - સ્નાન અને સ્નિગ્ધ ભોજનાદિના પરિહારથી રૂક્ષ, શીત વડે અભિદ્રવિત થાય, વિશેષથી ઠંડી વડે પીડાચ છે. ક્યારે ? શીતકાલાદિમાં અથવા પ્રતિમા સ્વીકારેલ હોય ત્યારે. પછી શું ? વેલ્તા -સીમા, મર્યાદા, સેતુ. શીત સહન કરવા રૂપ મર્યાદાને ન ઉલ્લંઘે. અથવા અપધ્યાન રૂપ સ્થાનાંતર સર્પણાદિ વડે ન ઉલ્લંઘે. અહીં શું ઉપદેશ કરે છે ? તેથી કહે છે - ભવ આવર્તમાં પડે છે, પાપબુદ્ધિ ઉક્ત રૂપ મર્યાદા અતિક્રમકારી છે, તેથી સદ્બુદ્ધિ વડે આ પાપબુદ્ધિ પરિહરવી. અથવા વેલ્તા - સ્વાધ્યાયાદિ કાળ રૂપ, તેને ઉલ્લંઘીને, ''ઠંડી વડે હું પીડાઉ છું'' એ પ્રમાણે તપસ્વી મુનિ બીજે સ્થાને ન જાય. કેમ ? જિનાગમમાં - જીવ અન્ય છે અને શરીર અન્ય છે એમ સાંભળીને. પૂર્વે નરકાદિમાં ઘણી વેદના અનુભવી છે.

વળી મારી પાસે શીત - વાતાદિ નિવારણ મકાન આદિ નથી. તેમ ન વિચારે, શીત આદિથી રક્ષક વસ્ત્ર, કંબલાદિ નથી માટે હું અગ્નિને સેવું, તેમ ન વિચારે. વિચારવાનો જ નિષેઘ છે, તો સેવવાની વાત જ ક્યાં રહી ? આ લચનહાર છે. તેમાં ''મુનિ મર્યાદા ન ઓળંગે'' ઇત્યાદિ સૂત્ર અવચવ સૂચિત દેષ્ટાંત કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ६१ - विवेयन

આ નિર્ચુક્તિનો ભાવાર્થ વૃદ્ધવિવરણથી વૃતિકારશ્રી જણાવે છે - રાજગૃહ નગરમાં ચાર મિત્રો વણિજની સાથે વૃદ્ધિ પામ્યા. તેઓ ભદ્રબાહુસ્વામી પાસે ધર્મ સાંભળીને પ્રવ્રજિત થયા. તેઓ ઘણું શ્રુત ભણીને અન્યદા કોઈ દિવસે એકાકી વિહાર પ્રતિમાવાળા થયા. તેની સમાપ્તિ પછી વિચરતા ફરી પણ રાજગૃહ નગરે આવ્યા. હેમંતઋતુ વર્તતી હતી. તેઓ ભિક્ષા કરી ત્રીજી પોરિસિમાં નિવૃત્ત થયા. વૈભારગિરિના માર્ગે જવાનું હતું. તેમાં પહેલાને ગિરિગુફા દ્વારે છેલ્લા પોરિસિ થઈ, તે ત્યાં જ રહ્યો. બીજાને ઉદ્યાનમાં, ત્રીજાને ઉદ્યાન નજીક, ચોથાને નગરાભ્યાસમાં થઈ. જે ગિરિગુફા પાસે હતો તે ઠંડીને સહન કરતા અને ખમતા પહેલાં ચામે જ કાળધર્મ પામ્ચો. એ પ્રમાણે જે નગર સમીપે હતો તે ચોથા ચામે કાળધર્મ પામ્ચો. આ પ્રમાણે સમ્ચક્પણે શીત પરીષહ સહન કરવો. જેમ તે ચારે સહન કર્યો.

હવે શીતના વિપક્ષરૂપ ઉષ્ણ પરીષઢને કઢે છે -

• સૂત્ર - ૫૭, ૫૮

ઉષ્ભભૂમિ આદિના પરિતાપથી અને તૃષાના દાઢથી અથવા ગ્રીષ્મના પરિતાપથી પીડિત થતાં પણ મુનિ સાતા ને માટે આકુળતા ન કરે... ઉષ્ણતા વડે પરેશાન થવા છતાં પણ સ્નાનની ઇચ્છા ન કરે, જળ વડે શરીરને સિંચિત ન કરે, વીંઝણા આદિથી પોતાને માટે ઢવા ન કરે.

• विवेयन - ५०, ५८

ઉષ્ણ સ્પર્શવત ભૂમિ કે શિલાદિ વડે પરિતાપ વડે તથા બાહ્ય સ્વેદ અને મલ વડે કે અગ્નિથી તૃષ્ણા જનિત દાઢરૂપથી અત્યંત પીડિત તથા ગ્રીષ્મ કે શરદ્માં નારકાદિની તીક્ષ્ણ વેદનાને વિચારતો, ''મને મંદભાગ્યને સુખ કઈ રીતે થાય ? એવું ન બોલે અથવા ક્યારે શીતકાળ કે ચંદ્રકળાથી મને સુખ કેવી રીતે થાય ? એવું ન વિચારે. ઉપદેશાંતરથી કહે છે -

ઉષ્ણતાથી અત્યંત પીડિત, મર્યાદામાં વર્તતો - મેઘાવી દેશથી કે સર્વથી સ્નાનની અભિલાષા પણ ન કરે. ન પ્રાર્થના કરે, શરીરને જળથી સૂક્ષ્મ બિંદુ વડે ભીનું પણ ન કરે, વીંઝણાથી પોતાને વીંઝે નહી. હવે શિલા દ્વારને અનુસ્મરીને ''ઉષ્ણ પરિતાપ'' ઇત્યાદિ સૂત્ર અવયવનું દેષ્ટાંત કહે છે -

• निर्युझ्ति - ६२ + विवेयन -

આ નિર્ચુકિત ભાવાર્થ વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી વૃતિકાર જણાવે છે - તગરા નામે નગરી હતી. ત્યાં અર્ઢન્મિત્ર નામે આચાર્થ હતા. તેની પાસે દત્ત નામે વણિફ, તેની પત્ની ભદ્રા અને પુત્ર અર્હન્નકે દીક્ષા લીધી. તે બાળમુનિ અર્હન્નકને ક્દી ભિક્ષાર્થે મોકલતા ન હતા. પ્રથમાલિકાદિથી શું જોઈએ છે ? તેમ પૂછી પોષતા હતા. તે સુકુમાલ સાધુઓમાં અપ્રીતિક બન્ચો. કંઈ ભણવા પણ તૈયાર ન થયો. કોઈ દિવસે તે વૃદ્ધ કાળ કર્યો. સાધુઓએ બે ત્રણ દિવસ ભિક્ષા લાવી આપી. તે પછી ભિક્ષાર્થે મોકલ્સો. તે સુકુમાલ શરીરી ગ્રીષ્ટમમાં મસ્તકે અને પગે બળવા લાગ્યો. તૃષ્ણાથી પીડાઈને છાયામાં વિશ્વામ લેતો હતો. કોઈ વણિફ સ્ત્રી, જેનો પતિ પરદેશ ગયેલો, તેણીએ અર્હન્નક મુનિને જોયા. મુનિના ઉદાર સુકુમાલ શરીરને જોઈને તેણીને તેનામાં રાગ ઉત્પન્ન થયો. દાસી વડે તપાસ કરાવી કે તેને શું જોઈએ છે ? અર્હન્નક મુનિને લાડવા વહોરાવ્યા અને પૂછ્યું - ''તમે શા માટે ધર્મ કરો છો ?'' સાધુએ કહ્યું - સુખને માટે. ત્યારે તેણી બોલી, તો મારી સાથે ભોગ ભોગવો. તે ગરમી વડે પીડાયો હતો. ઉપસર્ગોથી ભગ્ન

37/6 International થઇને ભોગો ભોગવે છે.

સાધુઓ વડે બધે તેની તપાસ કરાઈ, ક્યાંય ભાળ ન મળી. પછી તેની માતા પુત્રશોકથી ઉન્મતા થઇ ગઈ. નગરમાં પરિભ્રમે છે. ''અર્હજ્ઞક - અર્હજ્ઞક'' એમ વિલાપ કરે છે. જેને જ્યાં જુએ, ત્યાં તે બધાંને કહે છે - કોઈ છે કે જેણે મારા અર્હજ્ઞકને જોયો હોય. એ પ્રમાણે વિલાપ કરતી ભમ્યા કરે છે. અર્હજ્ઞકે કોઈ વખત માતા સાધ્વીને જોયા. તુરંત ઉતરીને પગે પડ્યો. તેને જોઈને માતા પૂર્વવત્ સ્વસ્થચિત્તવાળા થયા. ત્યારે કહ્યું - હે પુત્ર ! ફરી દીક્ષા લે. દુર્ગતિમાં ન જઈશ. તેણે કહ્યું - મારાથી સંચમ નહીં પાળી શકાય, પણ હું અનશન કર્યુ. પછી માતાના વચનથી તેણે તપતી શિલા ઉપર પાદપોપગમન અનશન કર્યુ. મુર્દૂત માત્રમાં સુકુમાલ શરીર ઉષ્ણતાથી ઓગળી ગયું. આ પ્રમાણે ઉષ્ણ પરીષઠને સહન કરવો જોઈએ.

ઉષ્ણતા ગ્રીષ્મમાં હોય. પછી વર્ષાનો સમય આવે, તેમાં દંશમશક સંભવે છે, તેથી તે પરીષહને કહે છે -

सूत्र - ५८, ६०

મહામુનિ ડાંસ અને મચ્છરોનો ઉપદ્રવ થાય તો પણ સમભાવ રાખે. જેમ યુદ્ધમાં મોસ્ચે હાથી બાણોની પરવા ન કરતો શત્રુનું હનન કરે છે તેમ મુનિ પરીષઢની પરવા ન કરતા અંતરંગ શત્રુને હણે.... દંશમશક પરીષઢ, તેનાથી ત્રાસ ન પામે, તેને નિવારે નહીં, મનમાં પણ તેમના પ્રત્યે દ્વેષ ન કરે. માંસ અને લોઢીને ભોગવે તો પણ દંશમશકની ઉપેક્ષા કરે, પણ તેમને હણે નહીં.

• विवेयन - ५६, ६०

દંશ-મશક અને ઉપલક્ષણથી જૂ આદિથી પીડિત મુનિ, તેને ન ગણકારતો સમભાવમાં રહે, અથવા સમર - યુદ્ધમાં કે સંગ્રામને મોરચે પ્રશસ્ત ચતિ, સંગ્રામને મોરચે રહેલા પરાક્રમવાન હાથી કે ચોદ્ધાની માફક શત્રુનો પરાજય કરે. જેમ પરાક્રમી હાથી કે ચોદ્ધો બાણો વડે વીંધાવા છતાં તેને અવગણીને શત્રુને જીતે છે, તેમ મુનિ પણ દંશાદિ વડે પીડાવા છતાં કોધાદિ ભાવશત્રુને જીતે છે. કઈ રીતે ભાવશત્રુને જીતે ?

દંશાદિ વડે ઉદ્વેગ ન પામે અથવા તેઓ વડે પીડા પામતા પણ મુનિના અંગો કંપે નહીં. દંશાદિને પીડા કરતા નિવારે નહીં. અર્થાત્ અંતરાય ન કરે. વચન તો દૂર રહ્યું, મનમાં પણ પ્રદ્વેષ ન કરે. પરંતુ ઉદાસીનતા - ઉપેક્ષા જ કરે. તેથી મુનિ પોતાના માંસ અને લોઢીનો આહાર કરતાં જીવોને હણે નહીં. -x-x-x-x- એમ વિચારે કે આ અસંજ્ઞી અને આહારાર્થી મારા આ શરીરને ખાય, તો તે તેમનું ભોજન છે, તેમાં શો દ્વેષ કરવો એ પ્રમાણે વિચારે, પણ તેની ઉપેક્ષા કરી. તેનો ઘાત ન વિચારે.

આ પથિ દ્વાર છે. તેમાં દંશ મશકની પીડાને આશ્રીને દેષ્ટાંત -

નિર્યુક્તિ - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - 
 - </l

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ બતાવતા વૃતિકારશ્રી દેષ્ટાંતને કહે છે - ચંપા નગરીમાં

२/५६,६०

જિતશત્રુ રાજાનો પુત્ર સુમનોભદ્ર યુવરાજ હતો. ધર્મધોષસૂરિ પાસે ધર્મ સાંભળીને કામભોગથી કંટાળીને દીક્ષા લીધી. એકાકી વિહાર સ્વીકાર્યો. પછી અધોભૂમિમાં વિચરતા શરત્કાળમાં અટવી તસ્ફ આવ્યો. રાત્રિના મશકો વડે ખવાતા, તે તેને પ્રમાર્જતો નથી, પણ સમ્યક્ સહન કરે છે, તેનાથી તે રાત્રે જ કાળધર્મ પામ્યો. આ પ્રમાણે પરીષહ સહેવો.

ઉક્ત પરીષહોથી પીડાતો ને વસ્ત્ર, કંબલ આદિના અન્વેષણમાં તત્પર ન બને, તેથી અચેલ પરીષહ કહે છે -

• સૂત્ર - દ્વ, દ્રર

વસ્ત્રોના અતિ જીર્ભ થવાથી, હવે હું અચેલક થઇ જઇશ. અથવા નવા વસ્ત્રો મળતા હું ફરી સચેલક થઇ જઇશ. એવું મુનિ ન વિચારે.... મુનિ ક્યારેક અચલેક થાય છે, ક્યારેક સચલેક પણ થઇ જાય છે. બંનેને સંયમ હિતકારી જાણીને જ્ઞાની તેમાં ખેદ ન કરે.

• विवेयन - ६१, ६२

પરિજીર્ણ - બધી તરફ હાનિને પામેલ વસ્ત્રો વડે, હું વસ્ત્ર રહિત થઇ જઇશ, અલ્પ દિન ભાવિત્વથી ભિક્ષુ એમ ન વિચારે અથવા વસ્ત્રચુક્ત થઇશ, કેમકે મારા જીર્ણ વસ્ત્રો જોઇને કોઇ શ્રાદ્ધ સુંદરતર વસ્ત્રો આપશે, તેમ ભિક્ષુ ન વિચારે. મારી પાસે પૂર્વે ગ્રહણ કરેલ વસ્ત્ર નથી. તેવો દાતા પણ નથી, એવી દૈન્યતા ન કરે કે અન્ય લાભની સંભાવના નથી પ્રમુદિત માનસવાળા ન થાય.

આ રીતે જીર્ણાદિ વસ્ત્રતાથી અચેલ વડે સ્થાવિરકલ્પિકને આશ્રીને અચેલ પરીષઠ કહ્યો હવે તે જ સામાન્ચથી કહે છે -

કોઇ કાળે જિનકલ્પ પ્રતિપતિમાં સ્થવિર કલ્પમાં પણ અથવા દુર્લભ વસ્ત્રાદિમાં સર્વથા વસ્ત્રના અભાવથી, વસ્ત્ર વિના વર્ષાદિ નિમિત્તે પ્રાવરણ રહિત કે જીર્ણાદિ વસ્ત્રપણાથી અવસ્ત્રવાળો થાય છે. તેમાં જાતે જ, બીજાના અભિયોગથી નહીં, સ્થવિર કલ્પિકત્વમાં ક્યારેક વસ્ત્રયુક્ત હોય. આ પ્રમાણે અવસ્થાના ઔચિત્યથી સચેલત્વ કે અચેલત્વમાં, ચતિધર્મ તેમને ઉપકાસ્ક જાણીને તેમાં અચેલકત્વના ધર્મહિતત્વ, અલ્પ પ્રત્યુપ્રેક્ષા આદિ વડે જાણવું. સચેલત્વ પણ ધર્મોપકારિત્વને અગ્વિ આદિ આરંભના નિવાસ્કપણાથી સંચમફળ રૂપે છે. ---- પણ અચેલ થઇને શું આ શીત આદિથી પીડિત એવા મને કંઈ શરણ નથી, તેમ દિનતાનો આશ્રય ન કરે. --------------- (અહીં વસ્ત્રને આશ્રીને કેટલોક વાદ છે. જેના કેટલાંક અંશો જ અમે નોંધીએ છીએ -) વસ્ત્રને માત્ર પરિગ્રહ ન ગણવો, કેમકે જો પરિગ્રહ મૂછનિ કહેલ છે, તો શરીરની પણ મૂર્છ હિય જ છે. જેમ શરીર એ મુક્તિનું અંગ છે, તેમ તથાવિધ શક્તિ રહિતને શીતકાળ આદિમાં સ્વાધ્યાયાદિમાં વસ્ત્ર ઉપકારક છે, તેથી તે પણ મુક્તિના અંગરૂપ જ છે. અભ્યુપગમને મૂર્છાનો હેતુ કહેલ છે, નિગૃહીત આત્માને જરાપણ મૂર્છા હોતી નથી. મૂર્છાના અભાવે તે અપરિગ્રહ જ છે. તેથી સંયમ રક્ષણના ઉપાય રૂપે સ્વીકારાતા વસ્ત્રમાં પરિગ્રહ નથી. કહ્યું છે કે - જે પણ વસ્ત્ર કે પાત્ર કે કંબલ કે પ્રાદપ્રોંછન છે, તે પણ સંચમ લજ્જાર્થે ધારણ કરે અને પરિભોગ કરે. -x-x-x- સૂત્રમાં પણ તીર્થંકરને સચેલ અને અચેલ બંને અવસ્થા કહી છે, જેમકે - જિનકલ્પિકોને વસ્ત્રાદિ ઉપકરણનો જે અભાવ કહ્યો છે, તે તેમના ઘૃતિ, શક્તિ, સંહનન, શ્રુતાતિશય યુક્તતાથી જ છે.

તથાવિધિ શક્તિ અને સંઠનન રઠિતતાથી, ઠિમકણાનુષક્ત શીતાદિમાં બહુતર દોષહેતુક અગ્નિ આરંભાદિક થાય, તથાવિધ આચ્છાદનના અભાવથી શીત આદિથી ખેદિત થયેલાને શુભધ્યાનના અભાવથી સમ્યકત્વાદિથી વિચલન સંભવે છે. (માટે વસ્ત્ર જરૂરી છે.)

જેમ ક્ષુધા પરીષઢનો વિજેતા પણ આઢાર ગવેષણા કરે છે, તેમ પરિશુદ્ધ ઉપભોગપણાથી સચેલ પરીષઢત્વને જીતેલ પણ વસ્ત્રની ગવેષણા કરે કે વાપરે, તો તેમાં દોષ નથી. વસ્ત્રો પણ ધર્મોપકારી છે જ. -x-x-x-x-x- વાચક સિદ્ધસેને પણ કહેલ છે કે - મોક્ષને માટે ધર્મસિદ્ધિ અર્થે શરીરને ધારણ કરાય છે, શરીર ધારણાર્થે ભિક્ષાનું ગ્રહણ ઇચ્છવા યોગ્ય છે, તે પ્રમાણે જ ઉપગ્રહાર્થે પાત્ર અને વસ્ત્ર જરૂરી છે તેથી પરિગ્રહ નથી. -x-x-

વિવેચનમાં કહેવાયેલ અતિ વિસ્તૃત વાદ - પ્રતિવાદને અંતે નિષ્કર્ષ બતાવતા વૃતિકારશ્રી કહે છે કે - ચારિત્રના નિમિત્તે વસ્ત્રો તે અસિદ્ધ હેતુ નથી. એકાંતિક પણે તેનો પરિહાર કરવો ન જોઈએ.

હવે 'મદલ્લ' એ દ્વાર કહે છે. તેમાં ''એચં ઘમ્મદિયં નચ્ચે'' ઇત્યાદિ સૂત્ર સૂચિત દેષ્ટાંતને કહે છે -

• निर्युझ्ति - ६४ थी ६९ + विवेयन -

અહીં ચાર નિર્યુક્તિ છે. તેમાં વર્ણવાયેલ સંક્ષિપ્તરૂપ દેષ્ટાંતનો વિસ્તાર વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી જાણવો. એમ કહીને વ્રતિકારશ્રી અત્રે નોંધે છે -

જીવિત સ્વામીની પ્રતિમાની વક્તવ્યતા અને દશપુરની ઉત્પત્તિ જેમ કહેવાયેલ છે. તે જ રીતે કહેવી. ચાવત્ વજસ્વામીની પાસે નવ પૂર્વો પુરા અને દશમાં પૂર્વને કંઈક ભણીને આર્ચ રક્ષિત દશપુર જ ગયા. ત્યાં સર્વ સ્વજન વર્ગને - માતા, ભાઈ, બહેનને દીક્ષા આપી. જે તેના પિતા હતા તે પણ તેમના અનુરાગથી ત્યાં જ સારી રીતે રહે છે, પણ લજ્જાને કારણે વેશ ગ્રહણ કરતાં નથી. હું કઈ રીતે શ્રમણ પણે પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારું? અહીં મારી પુત્રી, પુત્રવધૂ, પૌત્રી આદિ છે, તેમની આગળ હું નગ્ન રહી ન શકું. એ પ્રમાણે તે ત્યાં રહે છે. આચાર્ચ ઘણું કહે છે. ત્યારે તે કહે છે કે જો મને વસ્ત્રયુગલ, કુંડિકા, છત્ર, જોડા, જનોઈ સાથે દીક્ષા આપવી હોય તો હું દીક્ષા લેવા તૈયાર છું. દીક્ષા લીધી. તેણે છત્ર, કરક, જનોઈ આદિ રાખી મૂક્યા. બાકીનું બધું વૃદ્ધે છોડી દીધું.

કોઈ દિવસે તેઓ ચૈત્યોને વાંદવા ગયા. આચાર્ચએ બાળકો તૈયાર કર્યા, તેઓને કહ્યું કે બધાંને વંદન કરજો, આ એક છત્રીવાળાને ન વાંદતા. ત્યારે વૃદ્ધે કહ્યું કે - આ બાળકો મારા પુત્રો અને પૌત્રોને વાંદે છે, તો મને કેમ વાંદતા નથી. શું મેં દીક્ષા લીધી નથી ? ત્યારે તેઓ બોલ્યા કે શું પ્રવ્રજિત થયેલાને જોડાં, કરક, જનોઇ અને છત્ર હોય છે ? ત્યારે વૃદ્ધ જાણ્યું કે - આ બધાં પણ મને પ્રતિચારણા કરી રહ્યા છે. તો હું તેનો ત્યાગ કરું ? ત્યારે આર્ચરક્ષિતને કહે છે, હે પુત્ર ! આ છત્રની જરૂર નથી. ત્યારે તેણે કહ્યું - બરોબર છે, જ્યારે ગરમી થશે, ત્યારે ઉપર વસ્ત્ર ઢાંકી દઇશ.

એ પ્રમાણે તેની કરક પણ છોડાવી ત્યારે તેમના પુત્રોએ કહ્યું કે માત્રક લઇને સંગ્રાભૂમિ જ્વું.

એ પ્રમાણે જનોઈ છોડાવી. ત્યારે આચાર્યએ કહ્યું કે - આપણે કોણ નથી જાણતું કે બ્રાહ્મણો છીએ. એ પ્રમાણે તેનાથી મુક્ત થયા. પછી બાળકોને ફરી સમજાવ્યું કે, બધાંને વંદન કરજો પણ પેલા ધોતીવાળાને ન વાંદતા. ત્યારે તે રોષિત થઇને કહે છે કે પિતા - દાદાને વાંદતા નથી ? જાઓ આ ધોતી હું નહીં છોડું. ત્યાં કોઈ સાધુએ ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરેલ. ત્યારે તેના નિમિત્તે ધોતીને છોડાવવા આચાર્યએ કહ્યું - જે સાધુને વહન કરે, તેને મહાફળ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાં પહેલાંથી પ્રવર્જિત થયેલાંને આચાર્ચએ સંકેત કરી રાખેલ કે તમે કહેજો - ''અમે વહન કરીશું.'' ત્યારે તે સ્થવિરે પૂછ્યું - હે પુત્ર ! આમાં ઘણી નિર્જરા છે ? આચાર્યએ કહ્યું - ગાઢ નિર્જરા થાય ત્યારે વૃદ્ધે કહ્યું -તમો કહો તો હું તેનું વહન કરુ. આચાર્યએ કહ્યું - તેમાં ઉપસર્ગો થશે. જો સહન કરી શકો તો જ વહન કરજો. જો સહન નહીં કરો તો અમને પણ સુંદર નહીં થાય. એ પ્રમાણે તેમને સ્થિર કર્યા.

જ્યારે તે વૃદ્ધ સાધુને ઉંચકીને માર્ગથી ચાલ્યા, પાછળ સાધ્વીઓ ચાલ્યા. ત્યારે બાળકોએ કહ્યું - હવે ધોતી મૂકી દો. ત્યારે બીજાઓ બોલ્યા કે ન મૂકતા. બાળકોએ ધોતી ખેંચી લીધી, ત્યારે લજ્જાથી તે વૃદ્ધે ચોલપટ્ટક ધારી લીધો. ઉપર દોરી વીંટી દીધી. તે વૃદ્ધે પણ ઉપસર્ગ સમજી તેને ધારણ કરી રાખ્યો. આચાર્ચએ કહ્યું, શાટક - ધોતી જેવું વસ્ત્ર લાવો, મારા પિતાને તે જોઇશે. ત્યારે વૃદ્ધે કહ્યું - જે જોવાનું હતું, તે તો જોવાઈ ગયું. હવે મને ચોલપટ્ટક ચાલશે. એ પ્રમાણે તેમણે ચોલપટ્ટક ગ્રહણ કર્યો. તેણે એ રીતે અચેલ પરીષહ સહન કર્યો.

અચેલ એવા અપ્રતિબદ્ધ વિહારીને શીતાદિ વડે અભિભૂત થતાં અરતિ ઉત્પન્ન થવી ન જોઇએ, તેથી તે પરીષહ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૬૩, ૬૪

એક ગામથી બીજે ગામ વિચરણ કરતા અકિંચન અણગારના મનમાં જો સંચય પ્રત્યે અરતિ પ્રવેશે, તો તે પરીષઢને સઢન કરે.. વિરત, આત્મરક્ષિક, ધર્મમાં રમણ કરનાર, નિરારંભી મુનિ અરતિ પરત્વે પીઠ કરીને ઉપશાંત ભાવે વિચરણ કરે.

#### • विवेयन - इ3, इ४

બુદ્ધિ આદિ ગુણોને ગ્રસે તે ગ્રામ, તે ત્યાંથી અનુગ્રામ જતાં અર્થાત્ તે માર્ગને અનુકૂળ જાય કેમકે અનનુકૂળ ગમનમાં પ્રયોજનનો અભાવ છે માટે ગ્રામાનુગ્રામ કહ્યું અથવા ગામ મોટું છે અને અનુગ્રામ નાનું છે, તે ગ્રામાનુગ્રામ અથવા 'ગ્રામ' એ રૂઢિ શબ્દથી એક ગામથી બીજે ગામ, ત્યાંથી અન્ય, તેને ગ્રામાનુગ્રામ કહે છે. ઉપલક્ષણથી નગરથી નગર પણ સમજવું. તેમ વિચરતા અણગાર કે જેને ધન, કનક આદિનો પ્રતિબંધ નથી તેવો અકિંચન - નિષ્પરિગ્રહી, ઉક્ત અરતિને મનમાં પણ ન લાવે. પણ તે પરીષહને સહન કરે. કઈ રીતે ?

સંચમ વિષચક કે મોઢનીચ કર્મ પ્રકૃતિરૂપ અરતિ પ્રતિ પીઠ કરીને, આ ધર્મ વિઘ્ન હેતુ છે, એવી મતિથી તીરસ્કારીને, હિંસાદિથી અટકીને, આત્માને દુર્ગતિના હેતુ અને અપધ્યાનાદિથી રક્ષણ કરે. અથવા આચ - જ્ઞાનાદિ લાભ. તેના વડે રક્ષિત તે આચરક્ષિત, શ્રુતધર્માદિમાં રતિવાળો થાય. અથવા ધર્મ જ સતત આનંદહેતુપણે પ્રતિપાલિત કરવા વડે આરામ, તે ધર્મારામ. તેમાં સ્થિત રહે. અસત્ કિયા પ્રવર્તનરૂપ નિરારંભી થાય, ક્રોધાદિ ઉપશાંત થાય. સર્વવિરતિનો પ્રતિજ્ઞાતા થઇને વિચારે. સાગરોપમ કાળ ગયો, તે મારા આ મનોદુઃખનું મહત્ત્વ કેટલું ? તેમ ચિંતવે. પણ ઉત્પજ્ઞ અરતિને જોનારો ન થાય. આ વિરત આદિ વિશેષણ અરતિના તિરસ્કારના ફળ પણ છે. ---

આ તાપસદ્વાર જાણવું. 'અરતિ' આદિ સૂત્ર સૂચિતનું દેષ્ટાંત -

• निर्युक्ति - ६८, ६६ + विवेयन -

આ બંને નિર્યુક્તિને અર્થથી સંપ્રદાય થકી જાણવો. તે આ છે -

અચલપુર નામે પ્રતિષ્ઠાન હતું, ત્યાં જિતશપ્રુ રાજા હતો, તેનો પુત્ર યુવરાજ હતો. તેણે રાધાચાર્ચની પાસે દીક્ષા લીધી. તે કોઈ દિવસે વિચરતા તગરા નગરી ગયો. તે રાધાચાર્ચના સધ અંતેવાસી આર્ચ રાધક્ષમણ નામે હતા તે ઉજ્જૈની વિચરતા હતા. સાધુઓ ત્યાંથી આવીને રાધાચાર્ચ પાસે ગયા. તેમણે પૂછ્યું - બધું નિરૂપસર્ગ વર્તે છે ? તેમણે કહ્યું રાજપુત્ર પુરોહિતપુત્ર તકલીફ આપે છે. તે દીક્ષા લીધેલા યુવરાજનો તે રાજપુત્ર બત્રીજો હતો. તે સંસારે ન ભમે એમ સમજીને આચાર્ચને પૂછીને ઉજ્જૈની ગયો. રાજપુત્ર અને પુરોહિતપુત્ર તેને જોઈને ઉભા થયા. તેણે પણ મોટા અવાજે 'ધર્મલાભ' કહ્યો. તે બંને બોલ્યા - બહુ સુંદર, આ પ્રવ્રજિત આપણા માર્ગમાં આવ્યો.

તે બંનેએ રોષિત થઇને સામે થયા. તેને પકડીને યુદ્ધ કરવા લાગ્યા. સાધુએ તે બંનેના સાંધા ઢીલા કરી દીધા. બંનેને માર્ચા, તે બંને માર ખાતા ખાતા રાડો પાડવા લાગ્યા. પરિજનોને થયું કે - તે સાધુ માર ખાવાથી રાડો પાડે છે. સાધુ ત્યાંથી નીકળી ગયા. પછી તે સ્વજનોએ જોયું કે આ બંને નથી જીવતા કે નથી મરેલા. એક્કેક દૅષ્ટિથી જોઇ રહ્યા છે. પછી રાજાએ પુરોહિતને બોલાવીને કહ્યું - કોઇ સાધુ આવેલ, તેણે આમ કર્યું. પછી રાજા સર્વ સૈન્ચ સાથે આવ્યો. તે સાધુ પણ એક પડખે રહીને પરાવર્તના કરતા હતા. રાજા આચાર્ચના પગે પડી ગયો, અમારા ઉપર કૃપા કરો.

આચાર્ચએ કહ્યું - હું કંઈ જાણતો નથી, રાજન્ ! અહીં એક મહેમાન સાધુ પધારેલ છે, કદાચ તે હોચ. રાજા તેની પાસે આવ્યો. બધો વૃત્તાંત જાણ્યો, ત્યારે તે २/६३, ६४

સાધુએ કહ્યું - તારા રાજાપણાને ધિક્કાર થાઓ. જો તું તારા પોતાના પુત્રાદિનો પણ નિગ્રહ કરતો નથી. પછી રાજા બોલ્યો - કૃપા કરો. રાજાએ કહ્યું કે - પછી જો પ્રવ્રજ્યા લે તો આ બંને મુક્ત થાય. અન્યથા તેમને ન છોડું. રાજા અને પુરોહિતે કહ્યું - ભલે, તેમ થાઓ. તે બંનેને પૂછતા તેમણે પણ કહ્યું - અમને પ્રવ્રજિત કરો. પહેલાં તે બંનેનો લોચ કર્યો, પછી મુક્ત કર્યા.

તે રાજપુત્ર નિઃશંકિતપણે ધર્મ કરે છે, પણ પુરોહિત પુત્રને જાતિમદ હતો. તેને થતું હતું કે અમને બંનેને બળાત્કારે દીક્ષા આપેલ છે. એ પ્રમાણે તે બંને કાળ કરી દેવલોકે ઉત્પન્ન થયા.

આ તરફ કૌશાંબી નગરીમાં તાપસ નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તે મરીને પોતાના જ ઘેર શૂકર રૂપે જન્મ્યો. તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન હતુ. પછી તે જ દિવસે પુત્ર વડે મારી નંખાયો. પછી તે જ ઘરમાં સર્પ રૂપે જન્મ્યો. ત્યાં પણ જાતિ સ્મરણ થયું. ત્યાં પણ તેને મારી નાંખ્યો. પછી તે પુત્રના પુત્ર રૂપે જન્મ્યો. ત્યાં પણ જાતિસ્મરણથી વિચારે છે - કઈ રીતે હું મારી પુત્રવધૂ સાથે માતા રૂપે વ્યવહાર કરું ? પુત્ર રૂપે કે પિતા રૂપે ? પછી મૂંગાપણાને ધારણ કર્યું. પછી મોટો થઈને સાધુને આશ્રીને રહ્યો. ધર્મ સાંભળ્યો.

આ તરફ પેલા બ્રાહ્મણ દેવે મહાવિદેહમાં તીર્થંકરને પૂછ્યું - શું હું દુર્લભ બોધિ છું કે સુલભ બોધિ ? ત્યારે ભગવંતે કહ્યું - દુર્લભબોધિક છો. ફરી પણ પૂછે છે કે - હું કચાં ઉત્પન્ન થઈશ ? ભગવંતે કહ્યું કે - કૌશાંબીમાં મૂંગાનો ભાઈ થઈશે. તે મુક દીક્ષા લેશે. તે દેવ ભગવંતને વાંદીને મૂંગા પાસે ગયો. તેને ઘણું જ દ્રવ્ય આપીને કહે છે - હું તારા પિતૃગૃહે ઉત્પન્ન થઈશ. તેણીને આમ્રના દોહદ થશે. અમુક પર્વતે મેં આમ્રને સદા પુષ્પફળયુક્ત કરેલ છે, તું તેની આગળ લખ કે તને પુત્ર થશે. જો તે મને આપશે, તો હું તમારા માટે આમ્રફળોને લાવીશ. હું જન્મું ત્યારે મને ધર્મનો બોધ કરજે. તે મુંગાએ એ વાત સ્વીકારી, દેવ પાછો ગયો.

અન્યદા કેટલાંક દિવસો પછી ચ્યવીને તેણીના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયો. અકાલે તેણીને આમ્રનો દોઠાદ ઉત્પન્ન થયો. તે મુંગાએ લખ્યું કે - જો મને ગર્ભ આપીશ તો ઠું આમ્રને લાવી આપીશ. તેણીએ કહ્યું - આપીશ. તેણે આમ્રફળ લાવી આપીને દોઠદ પૂર્ણ કરાવ્યો. ઉચિત કાળે બાળક જન્ગ્યો. તેણે તે બાળકને સાધુને પગે લગાડ્યો. તે વંદન કરતો નથી. પછી શ્રાંત અને પરિશ્વાંત થઈને મુંગાએ દીક્ષા લીધી, શ્રામણ્ય પાળીને દેવલોકે ગયો. તેણે અવધિજ્ઞાન પ્રયોજ્યું. તેટલામાં આ બ્રાહ્મણદેવ જે પુત્રરૂપે જન્ગ્યો હતો તેને જોયો. દેવે તેનામાં જલોદર કર્યું. તેનાથી તે ઉઠી શક્તો નથી. બધા વૈધોએ પ્રત્યાખ્યાન કરાવ્યા. તે દેવ ડોંબનું રૂપ કરી ઘોષણા કરતો ચાલવા લાગ્યો -''હું વૈધ છું'' બધાં રોગોને ઉપશાંત કરું છું. તેણે દેવને કહ્યું - મારું ઉદર નીરોગી કર. દેવે કહ્યું - તને અસાધ્ય વ્યાધિ છે, જો તું મને જ વળગી રહીશ, ત્યારે તને નીરોગી કરી દઈશ. તે બોલ્યો - હું તમારી પાછળ ચાલીશ. તેની સાથે ગયો.

તેણે તે શસ્ત્રકોષકનો આશ્રય કર્યો. તેણે દેવમાયાથી ઘણો ભારિત કર્યો. વૈધે

કહ્યું - જો દીક્ષા લઈશ, તો જ તને મુક્ત કરીશ. તે તેના ભારને કારણે અતીવ પરિતાપ પામતા વિચારે છે કે - મારે દીક્ષા લેવી એ જ શ્રેચસ્કર છે. તેણે કહ્યું કે - હું દીક્ષા લઈશ. દીક્ષા લીધી, દેવ ગયો. તેણે તુરંત દીક્ષા છોડી દીધી. તે દેવે અવધિગ્રાનથી જોઈને તેના શરીરમાં ફરી રોગ ઉત્પન્ન કરી દીધો. તે જ ઉપાયથી ફરી પણ પ્રવજિત કર્યો. એ પ્રમાણે એક, બે, ત્રણ વખત તેણે દીક્ષા છોડી દીધી પછી દેવે પણ તેની જ સાથે તૃણભાર લઈને સળગાવીને ગામમાં પ્રવેશે છે ? દેવે કહ્યું - તું કેમ ક્રોધ-માન-માયા-લોભથી બળતાં ગુઢવાસમાં પ્રવેશે છે ? તો પણ તે બોધ ન પામ્યો.

પછી બંને પણ ચાલ્યા. વિશેષ એ કે દેવ અટવીમાં ઉત્પથથી ચાલ્યો. પુરોઠીત પુત્રનો જીવ બોલ્યો - કેમ તું આ માર્ગને મૂકીને ચાલે છે ? દેવે તેને કહ્યું - તું શા માટે મોક્ષ પથને છોડીને સંસાર અટવીમાં પ્રવેશે છે ? તો પણ તે બોધ ન પામ્યો. પછી કોઈ દેવકુળમાં વ્યંતર અર્ચિતથી નીચે પડે છે. તે બોલ્યો - અહો ! વ્યંતર અધન્ય અને અપુણ્ય છે જે ઉપરિ અર્ચિત કરીને નીચે પડે છે. તે દેવે તેને કહ્યું - અહો ! તું પણ અધન્ય છે, જે ઉપર સ્થપાયેલ અને અર્ચનીય એવા સ્થાનમાં ફરી ફરી દીક્ષા છોડે છે. પુરોહીત પુત્રના જીવે તેને પૂછ્યું - તું કોણ છે ?

તે દેવે મૂકરૂપ દર્શાવ્યું તેનો પૂર્વભવ કહ્યો. તેણે પૂછ્યું - તમે કહો છો, તેની શી ખાત્રી ? હું દેવ હતો, ઘત્યાદિ. પછી તે દેવ તેને લઈને યૈતાઢ્ય પર્વતે ગયો. સિદ્ધાયતન કૂટે ગયો. ત્યાં તેણે પૂર્વે સંકેત કરેલો કે જો હું બોધ ન પામું તો મારા આ નામાંકિત કુંડલ યુગલને સિદ્ધાયતનની પુષ્કરિણીમાં દેખાડવા તે દેવે તેને દેખાડ્યા. તેને કુંડલ જોઈને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. પછી બોધ પામ્યો. પ્રવ્રજિત થયો તેને સંયમમાં રતિ થઈ, પૂર્વે અરતિ હતી, પછી રતિ જન્મી. આ સંયમમાં અરતિનું કારણ સ્ત્રી વડે નિમંત્રિત થતાં તેણીનો અભિલાષ છે, તેથી હવે સ્ત્રી પરીષહ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૬૫, ૬૬

''લોકમાં જે સ્ત્રીઓ છે, તે પુરુષોને માટે બંધન છે'' જેઓ આ જાણે છે, તેનું શ્રામણ્ય સુકૃત - સફળ છે.... ''બ્રહ્મચારીને માટે સ્ત્રીઓ પંક સમાન છે'' મેધાવી મુનિ આ સમજીને કોઈ રીતે સંચમી જીવનનો વિનિધાત ન થવા દે, પણ આત્મગવેષક બને.

• विवेयन - इप, इइ

રાગાદિને વશ થઇને પ્રાણી જે આસક્તિને અનુભવે છે તે 'સંગ' અનંતર કહેવાનાર પુરુષોને, તે જ કહે છે - જે કોઇ માનુષી, દેવી કે તિર્ચચીણી, તિર્છા લોકાદિની સ્ત્રીઓ છે, તેના હાવભાવાદિ વડે અત્યંત આસક્તિ હેતુ મનુષ્યોને થાય, એમ કહ્યું. અન્યથા ગીત આદિમાં પણ મનુષ્યો આસક્ત થાય છે. મનુષ્યો લેવાનું કારણ એ છે કે તેઓમાં જ મૈથુન સંજ્ઞાનો અતિરેક છે. તેથી શું ? ચતિ આ સ્ત્રીઓને સર્વપ્રકારે જાણીને, તેમાં જ્ઞપરિજ્ઞાથી અહીં અને બીજે પણ મહાન અનર્થ હેતુ પણે જાણે. -×-× અને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વડે, તેના જ પ્રત્યાખ્યાતા થાય. સુષ્ટ્રદા - સારી રીતે અનુષ્ઠિત. અથવા સુખેથી અનુષ્ઠાન કરવાને શક્ય, श्रामप्3य - વ્રતને, અર્થાત્ અવધના હેતુનો ત્યાગ જ વ્રત છે અને રાગદ્વેષ જ तत्त्वથી તેનો હેતુ છે.

ઉક્ત નીતિથી સ્ત્રીઓ જ દુસ્ત્યબ્ય જ છે. તેથી તેના ત્યાગમાં બીજુ તજેલ જ છે તેના પ્રત્યાખ્યાનથી સુકૃતત્વને શ્રામણ્ય કહે છે. આ કારણે હવે શું કરવું તે કહે છે -

અનંતરોક્ત પ્રકારે અત્યંત આસક્તિ હેતુત્વ લક્ષણથી સ્વરૂપ અભિવ્યાપ્તિથી જાણીને, મેદાવી - અવધારણ શક્તિમાન્, કાદવરૂપ - મુક્તિપથ પ્રવૃત્તના વિબંધકત્વથી અને માલિન્ય હેતુત્વથી સ્ત્રીઓ કાદવરૂપ જ છે. એ પ્રમાણે બુદ્ધિથી ગ્રહણ કરીને મેદાવી એમ કહે છે - આ સ્ત્રીઓ તુચ્છ આશયત્વાદિથી લઘુ છે. તેથી તેણીઓ વડે ન હણાવું - વિશેષથી સંચમ જીવિતવ્ય વ્યાપરોપણરૂપ અતિશચથી આત્માને સામસ્ત્ય ઉચ્છેદ રૂપે અતિપાત કરે છે. તેથી દાર્માનુષ્ઠાનને આરાદ્યે છે અને આત્માની ગવેષણા કરે. અર્થાત્ મારો આત્મા કઈ રીતે ભવથી નિસ્તારીત કરવો, એ પ્રમાણે અન્વેષણા કરે, તે આત્મગવેષક. સિદ્ધિ કે આત્મા, કઈ રીતે મારા થાય, એ પ્રમાણે અન્વેષણા કરે તે આત્મ ગવેષક. અથવા આત્માની જ ગવેષણા કરે તે આત્મ ગવેષક. બિંતના ચિત્રમાં રહેલ સ્ત્રીને જોઈને પણ દેષ્ટિ સંહરી લેવી.

હવે પ્રતિમા દ્વારનું વિવરણ કરતાં ''ચસ્ચૈતાઃ પરિજ્ઞાતા'' ઇત્યાદિ સૂત્ર સૂચિત ઐદંયુગીન જનને દેઢતા ઉત્પાદક દેષ્ટાંત કહે છે -

• निर्युझ्ति - १०० थी १०५ + विवेयन -

છએ નિર્યુક્તિમાં રજૂ થયેલ સંક્ષિપ્ત વિગતોની શબ્દાર્થરૂપ વ્યાખ્યા કરીને વૃત્તિકારશ્રી કહે છે કે - આ અર્થને વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી જાણવો. તે આ પ્રમાણે છે - (એમ કહીને વૃત્તિકારશ્રી કથાનકને નોંધે છેઃ-)

પૂર્વે ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નામે નગર હતું. તેમાં વસ્તુઓ ક્ષીણ થતાં ચણકપુર વસાવ્યુ, પછી ઝડષભપુર. પછી રાજગૃહ, પછી ચંપા, પછી પાટલીપુત્ર વસાવ્યુ ઇત્યાદિ કહેવું. ચાવત્ શકટાલ મંત્રી મૃત્યો પામ્યો. નંદે શ્રીયકને કહ્યું - કુમાર અમાત્યપણાંને સ્વીકાર. તે કહે છે - મારો મોટો ભાઈ સ્થૂલભદ્ર છે, તે બાર વર્ષથી ગણિકાના ઘરે રહેલો છે, તેને કહેવું.

સ્થૂલભદ્રને બોલાવ્યો, તેણે કહ્યું - વિચારીને કઠીશ. રાજાએ કહ્યું, અશોક વનિકામાં જઇને વિચાર. તે ત્યાં જઇને વિચારે છે. ભોગ કાર્ચમાં વ્યાક્ષિપ્તને શું મળશે? ફરી નરકે જવાનું થશે. ભોગના આવા દુસ્સાઠ પરિણામો છે. એમ વિચારી પંચમુદિ લોચ કરીને, કંબલરત્ન છેદીને રજોઠરણ બનાવ્યું. રાજા પાસે ગયો. મેં આ વિચાર્યું છે. રાજા બોલ્યો - તેં સારુ વિચાર્યું. સ્થૂલભદ્ર નીકળી ગયા. રાજાએ વિચાર્યુ - જોવા દે, તે ફરી કપટથી ગણિકાના ઘરે જતો નથી ને ? પ્રાસાદની અગાસીએ જઇને જુએ છે. મૃત કલેવર પાસેથી લોકો પસાર થાય ત્યારે મોટું ટાંકી દે છે. પણ સ્થૂલભદ્ર તેની મધ્યેથી નીકળી ગયા. રાજા બોલ્યો - આ ખરેખર કામભોગથી નિર્વિર્ણ થયેલ છે. શ્રીયકને મંત્રી રૂપે સ્થાપ્યો. તે સંભૂતવિજયની પાસે પ્રવ્રજિત થયા. પછી ત્યાં ધોરાકાર તપ કરે છે. વિચરતા - વિચરતા પાટલીપુત્ર આવ્યા. ત્યાં ત્રણ અણગારો અભિગ્રહ ગ્રહણ કરે છે. એકે અભિગ્રહ કર્યો કે તેને જોઈને સિંહ ઉપશાંત થાય. બીજા અણગાર સર્પના બિલ પાસે રહે તે દેષ્ટિવિષ પણ ઉપશાંત થાય તેમ અભિગ્રહ લીધો. (ત્રીજા અણગારે કૂવાના કાંઠા ઉપર ચોમાસુ વીતાવવાનો અભિગ્રહ કર્યો.) સ્થૂલભદ્રે કોશાને ઘેર સહેવાનો કર્યો.

કોશા તેમને જોઇને ખુશ થઇ, પરીષઢથી પરાજિત થઇને આવેલ છે, તેમ માનીને પૂછ્યું - હું શું કરું ? ઉદ્યાનગૃહમાં સ્થાન આપ. કોશાએ આપ્યું. રાત્રિના સર્વાલંકાર વિભૂષિત થઇને આવી. સરસ વાણી બોલે છે. સ્થૂલભદ્ધ તો મેટુની જેમ અકંપ રહ્યા. ત્યારે સદ્ભાવથી સાંભળે છે, સ્થૂલભદ્ધએ ધર્મ કહ્યો. કોશા શ્રાવિકા થઇ. તેણીએ નિયમ કર્યો કે રાજાની આજ્ઞાથી કોઇ બીજા સાથે વસવું પડે, તે સિવાય હું બ્રહ્મચારિણી વ્રતને સ્વીકાટું છું.

ત્યારે સિંહ ગુફાથી ચાર માસના ઉપવાસ કરીને આચાર્ય પાસે આવ્યા. આચાર્ચએ કહ્યું - હે દુષ્કરકારક આપનું સ્વાગત છે. એ પ્રમાણે સર્પના બિલવાળાને કહ્યું (કુવાના કાંઠાવાળા મુનિને પણ તેમજ કહ્યું) સ્થૂલભદ્ર સ્વામી ત્યાં જ ગણિકાગૃહમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. તે પણ ચાર માસ પૂર્ણ થતાં આવ્યા. આચાર્ચ સંભ્રમથી ઉભા થયા. અને બોલ્યા - હે અતિ દુષ્કરકારક તમારું સ્વાગત છે. તે બંને (ત્રણે) બોલ્યા, જુઓ આચાર્ચ ભગવંત મંત્રીપુત્ર પ્રત્થે રાગવાળા છે.

બીજા ચોમાસામાં સિંહગ્રસવાસી મુનિ બોલ્યા - હું ગણિકાને ઘેર જવાનો અભિગ્રહ ગ્રહણ કરીશ. આચાર્ચએ જ્ઞાનોપયોગ મૂક્યો. તેને નિવાર્ચા, પણ તે મુનિએ વાત સ્વીકારી નહીં અને ગયા. ત્યાં વસતિ માંગી. ગણિકાએ આપી. તેણી વિભૂષિત કે અવિભૂષિત દશામાં પણ સુંદર શરીરી હતી. મુનિ તેણીના શરીરમાં આસક્ત થયા. તેણી સાથે ભોગની યાચના કરી. ગણિકા તે માટે તૈયાર ન હતી. તેથી બોલી કે જો તમે મને કંઇ મૂલ્ય આપો તો તેમ બને. મુનિએ પૂછ્યું - શું આપું ? ગણિકાએ કહ્યું લક્ષમૂલ્ય. નેપાળમાં શ્રાવક છે, તે લક્ષમૂલ્ય કંબલ આપે છે. મુનિ ત્યાં ગયા. શ્રાવકે કંબલ આપી. મુનિએ આવીને તે કંબલ ગણિકાને આપી. તે ગણિકાએ મલગૃહમાં તે રત્ન કંબલને ફેંકી દીધી.

મુનિ બોલ્યા - અરેરે ! કેમ ફેંકી દે છે ? ગણિકાએ કહ્યું - તમારી હાલત પણ આ જ થશે. ઉપશાંત કર્યા, સદ્બુદ્ધિ પામ્યા. હું અનુશાસન ઇચ્છુ છું. ઉપાશ્રયે પાછા ગયા. ફરી આલોચના કરીને વિચરે છે.

આચાર્ચએ કહ્યું - એ પ્રમાણે ''દુષ્કર દુષ્કરકારક'' સ્થૂલભદ્રને કહ્યું. કોશા પણ શ્રાવિકા થઈ. એ પ્રમાણે વિચરે છે. કોઈ વખતે રાજાએ તે ગણિકા રથકારને આપી. તેનું આખ્યાન જેમ નમસ્કારમાં આવશ્યક વૃત્તિમાં છે, તેમ જાણવું.

જે પ્રમાણે સ્થૂલભદ્રએ સ્ત્રી પરીષઢ સઢન કર્યો, તેમ સાધુઓએ સઢન કરવો જોઈએ. -×- આ પ્રમાણે એક્ત્ર વસતા તેવા સ્ત્રીજનના સંસર્ગથી મંદસત્ત્વને થાય છે, પણ ૨/૬૫, ૬૬

એકલા રહેલને ન થાય. પરંતુ તેમણે ચર્ચા પરીષઠ સહન કરવો જોઈએ, તે કહે છે -

• सूत्र - ६७, ६८

શુદ્ધ ચર્યાથી લાઢમુનિ ઝેકલા જ પરીષઠોને પરાજિત કરી ગામ, નગર, નિગમ કે રાજધાનીમાં વિચરણ કરે… ભિક્ષુ ગૃહસ્થાદિથી અસમાન થઇ વિચરે. પરિહગ્રહ ન કરે, ગૃહસ્થોથી અસંસક્ત રહે. સર્વત્ર અનિકેત ભાવે પરિભ્રમભ કરે.

• विवेयन - ९८, ९८

એકલો જ અર્થાત્ રાગદ્વેષ રહિત, અપ્રતિબદ્ધ વિહારથી વિચરે અથવા સહાચ રહિતતાથી તથાવિધ ગીતાર્થ. કહે છે કે - જો ગુણાધિક કે ગુણથી સમાનની નિપુણ સહાય ન મળે, તો પાપનું વર્જન કરતો અને કામમાં આસક્ત ન થતો એકલો વિચરે. લાઢ ન પ્રાસુક અને એષણીય આહાર વડે કે સાધુ ગુણોથી આત્માનું યાપન કરે તે લાઢ, આ શબ્દ પ્રશંસાવાચી છે. તેથી એકલો, પ્રતિમા પ્રતિપન્ન આદિ એવો તે રાગાદિ રહિત વિચરે, ક્ષુધાદિ પરીષહોનો જચ કરે, ગ્રામાદિમાં વિહરણ કરે. અહીં ગામ શબ્દ પૂર્વે કહ્યો છે, નગર - કર રહિત સંનિવેશ, નિગમ - વણિકોનો નિવાસ, રાજદ્યાની -પ્રસિદ્ધ છે. ઉપલક્ષણથી મડંબ આદિ પણ લેવા. આના વડે આગ્રહનો અભાવ કહ્યો. ફરી તે કહે છે -

મુનિને 'સમાન' સાથે અર્થાત્ ગૃહસ્થને આશ્રીને મૂર્છિતપણા વડે અથવા અન્યતીર્થિકોમાં, અનિયત વિહાર હોવાથી તે અસમાન છે અથવા સમાન એટલે સાહંકાર, તેમ ન હોવાથી અસમાન, અથવા અસમાન એટલે નિવાસન વિધમાન નથી તેવા. જ્યાં રહે ત્યાં પણ અસંનિહિત જ રહે. \* એ પ્રમાણે મુનિ વિચરે. અપ્રતિબદ્ધ વિહાર પણાથી ચતિ વિચરે. એ કઈ રીતે ? તે કહે છે - ગ્રામ આદિમાં મમત્વ બુદ્ધિરૂપ પરિગ્રહ ન કરે. કહે છે કે - ગામ, કુળ, નગર કે દેશમાં ક્યાંચ કોઈ મમત્ત્વભાવ ન કરે. આ મમત્વભાવ કઈ રીતે થાય ? તે કહે છે - ગૃહસ્થ સાથે અસંબદ્ધ રહે. અનિકેત્ત - જેને ઘર વિધમાન નથી, તેવો થાય. બદ્ધ આસ્પદ ન થઈ, ચોતરફ વિચરે. ગૃહી સંપર્ક ન રાખે. તેમ કરતાં મમત્ત્વબુદ્ધિ થાય.

અઢી શિષ્યદ્વારને અનુસરતો ''અસમાણ ચરે'' ઇત્યાદિ સૂત્ર સૂચિત ઉદાહરણ કહે છે -

### • निर्युक्ति - १०६ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃદ્ધ સંપ્રદાયાનુસાર વૃતિકાર કહે છે, તે આ -

કોલ્લકર નગરમાં સંગમ સ્થવિર આચાર્ય રહેતા હતા દુકાળને લીઘે તેમણે સાધુઓને વિસર્જિત કર્યા, તે નગરના નવ ભાગ કરીને પરીક્ષીણ જંઘાબળથી વિચરે છે. તેનાથી નગરદેવતા પણ ઉપશાંત થયેલો. તેમને દત્ત નામે શિષ્ય હતો. ઘણાં કાળ પછી પાછો આવ્યો. તે તેમના પ્રતિશ્રયમાં ન પ્રવેશ્યો. કેમકે આચાર્ચ નિત્યવાસ રહેલ છે. બિક્ષાવેળાએ ઔપગ્રહિક ચાલતા તે સંક્લેશ પામ્યો. કુંટ શ્રાદ્ધકુળો દર્શાવતો નથી. આચાર્ચ તેને એક શ્રેષ્ઠીના કુળમાં લઈ ગયા. ત્યાં બાળક છ માસથી ૨ડતો હતો. કેમકે રેવતિકા વડે ગૃહિત હતો. આચાર્ચએ ચપટી વગાડી. કહ્યું - ૨ડ નહીં. તેમના પ્રભાવે વ્યંતરીએ તે બાળકને મુક્ત કર્યો. તે ગૃહસ્થોએ ખુશ થઇને ઇચ્છિત ગૌચરીથી પ્રતિલાભ્યા. તે સાધુને વિદાય આપી. આ કુળો છે, તે બતાવ્યા.

આચાર્ચએ ઘણું ભ્રમણ કરીને પોતાના માટે અંતપ્રાંત ભિક્ષા લીધી. ઉપાશ્રચે આવ્યા, ભોજન કર્યું. આવશ્યક વેળા આલોચનામાં આલોચના કરતા કહ્યું - હે શિષ્ય! તેં ધાત્રીપિંડ ખાધેલ છે, તેની આલોચના કરો. તે સાધુને દ્વેષ થયો. ત્યાંથી નીકળી ગયો. અર્ધરાત્રિમાં વર્ષા અને અંધકાર વિકુર્વ્યા. સાધુ કંપવા લાગ્યો. આચાર્ચએ કહ્યું - અહીં આવી જા. સાધુ બોલ્યો - અંધકાર છે. આચાર્ચએ આંગળી દર્શાવી, તે પ્રજ્વલિત

હતી. આવીને તેણે આલોચના કરી. આચાર્ચએ પણ તેને નવ ભાગોનું કથન કર્યું. જેમ મહાત્મા સંગમ સ્થવિર આચાર્ચએ ચર્ચા પરીષહ સહન કર્યો. તે પ્રમાણે બીજાઓએ પણ સહન કરવો. જે રીતે આ ગ્રામાદિમાં અપ્રતિબદ્ધ સહન કરે છે, એ પ્રમાણે નૈષેધિક પરીષહ પણ શરીરાદિમાં અપ્રતિબદ્ધ હોય તેણે સહન કરવો જોઈએ.

#### • સૂત્ર ૬૯, ૭૦

શ્મશાનમાં, શૂન્ચગૃઢમાં, વૃક્ષના મૂળમાં એકાકી મુનિ અચપળ ભાવથી બેસે. બીજા કોઈ પ્રાણીને કષ્ટ ન આપે... ઉક્ત સ્થાને બેઠેલા એવા તેમને જો કોઈ ઉપસર્ગ થાય તો તેને સમભાવે ધારણ કરે, અનિષ્ટની શંકાથી ભયભીત થઈને, ત્યાંથી ઉઠીને અન્ય સ્થાને ન જાય.

### • विवेनय - इस, ३०

મૃતકોનું શયન જેમાં થાય તે શ્મશાન તેમાં શૂન્ય - જ્યાં કોઈ રહેતું ન હોય તેવું ગૃહ તે શૂન્યાગાર, વૃક્ષના અધો ભૂભાગમાં, એક્લો કે પ્રતિમા સ્વીકારીને રહે તે એકગઃ અથવા એક પણ કર્મ સહિતતાના અભાવે મોક્ષે જાય, તેની પ્રાપ્તિ ને યોગ્ય અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત તે એક્ગઃ, અશિષ્ટ ચેષ્ટા રહિત રહે. બીજા કોઈને ત્રાસ ન આપે. -×- શ્મશાનાદિમાં પણ એક્લો, અનેક ભયો પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ સ્વયં ડરે નહીં. સ્વયં પણ વિકૃત સ્વર કે મુખાદિ વિકારથી બીજાને ભય ન ઉપજાવે, અથવા કુંથુ આદિની વિરાધનાના ભયથી કર્મબંધ હેતુત્વથી કુત્સિત હાથ-પગ આદિ વડે સ્પંદન ન કરતો રહે, બીજાને ક્ષોભ પમાડે, જેથી અસંયમ ન થાય. ત્યાં રહેતા કદાચિત ઉપસર્ગ આવે તો જે કરે, તે કહે છે -

ત્યાં શ્મશાનાદિમાં રહેતા, સમીપતાથી સર્જાતા - નિર્થય નર કે દેવો વડે કર્મના વશથી આત્મા વડે કરાચ તે ઉપસર્ગને અંતભાવિત અર્થત્વથી ધારણ કરે. ઉત્કટ પણે અત્યંત ઉત્સિક્ત શગ્રુવત્ અભિમુખ કરે. -x- અથવા જે ઉપસર્ગો સંભવે, તેને ધારણ કરે - આ મને કે મારા ચિત્તને વળી શું ચલિત કરી શકશે ? તેમ વિચારે. તેના વડે કરાતા અપકાર શંકાથી ત્રાસ ન પામે, ઉઠીને બીજે ન થાય. અર્થાત્ તે સ્થાન છોડીને બીજા કોઈ સ્થાને - જ્યાં બેસાય તે આસને ન જાય. ₹/६€, 80

હવે અગ્નિદ્ધારમાં ''शंडाભीताो न ગચ્છેજ્જ'' સૂત્ર અવયવના અર્થથી સ્પર્શતા ઉદાહરણને કહે છે -

### • निर्युक्ति - १०२ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃદ્ધસંપ્રદાયથી જાણવો, તે વૃત્તિકાર કહે છે -

હસ્તિનાપુર નગરમાં કુરુદત્તસુત નામે શ્રેષ્ઠીપુત્ર હતો. તેણે તથારૂપ સ્થવિરોની પાસે દીક્ષા લીધી. તેણે કોઇ દિવસે એકાકી વિહાર પ્રતિમા સ્વીકારી. સાકેતનગરની કંઇક નીકટ છેલ્લી પૈરુષી થઇ, ત્યાં જ ચાર રસ્તે પ્રતિમા ધ્યાને રહ્યા. તેમાં કોઇ એક ગામથી ગાચોનું હરણ કરીને લઇ જતા હતાં. ત્યાં શોધ કરતાં હૃત ગવેષકો આવ્યા, તેટલામાં સાધુને જોચા. ત્યાં બે માર્ગો હતા. પછી તેઓ જાણતા ન હતા કે કચા માર્ગેથી ગાચો લઇ જવાઇ. તેઓએ સાધુને પૂછ્યું. ત્યારે તે સાધુએ ઉત્તર ન આપ્યો. તેઓએ રુષ્ટ થઇને સાધુના મસ્તકે માટીની પાળ બાંધી, તેમાં ચિતામાં રહેલ અંગારા લાવીને મસ્તકમાં ભર્ચા. પછી ચાલી ગયા. તે સાધુએ સમ્યક્ રીતે સહન કર્યું.

આ પ્રમાણે નૈષેધિકી પરીષઢ સમ્યક્ પ્રકારે સહેવો. નૈષેધિકીથી સ્વાધ્યાચાદિ કરીને શચ્યા પ્રતિ નિવર્તે, તેથી તે પરીષઢને કહે છે -

• સૂત્ર - ૭૧, ૭૨

સારી કે ખરાબ શચ્ચા - ઉપાશ્વયને કારણે તપસ્વી અને સક્ષમ ભિક્ષુ સંયમ - મર્યાદાનો ભંગ ન કરે, પાપદૈષ્ટિ જ મર્યાદાને તોડે છે… પ્રતિસ્કિત ઉપાશ્વય પામીને. પછી તે કલ્યાણકારી હોય કે પાપક, તેમાં મુનિ એમ વિચારીને રહે કે - એક રાતમાં શું થશે ? એ પ્રમાણે ત્યાં સહન કરે.

• વિવેચન - ક્વ, કર

ઉચ્ચ - ઉર્ધ્વ ચિત્ત, ઉપલક્ષણથી ઉપલિસતલઆદિ વાળી, અથવા શીત, આતપ નિવાસ્કત્વાદિ ગુણો વડે બીજી શય્યા કરતા ઉચ્ચ, સુંદર. તેનાથી વિપરીત તે અचચા - ખરાબ અથવા વિવિધ પ્રકારની તે ઉચ્ચાવચ્યા એવી વસતિ વડે પ્રશસ્ત તપોયુક્ત. બિક્ષુ, શીતાતપાદિ સહન કરવામાં સામર્થ્યવાન્ સ્વાધ્યાયાદિ વેળાને અતિક્રમીને, શીતાદિ વડે અભિભૂત થઇ બીજા સ્થાને ન જાય. અથવા અન્ય સમય અતિશાયિની મર્યાદા - સમતારૂપા ઉચ્ચ શય્યાને પામવા છતાં અહો ! હું ભાગ્યવાન છું, જે આવી સર્વશ્રડતુ સુખોત્પાદિની વસત મળી અથવા અવય - ખરાબ શચ્યા પામીને અહો ! મારી મંદભાગ્યતા, જે વસતિમાં શીતાદિ નિવારિક્ત પણ પ્રાપ્ત નથી. એ પ્રમાણે હર્ષ કે વિષાદિથી મર્યાદા ન ઉલ્લંઘે. પાયદેષ્ટિ હોય તે ઉલ્લંઘે.

તો પછી શું કરે ? સ્ત્રી આદિ વિરહિતત્વથી વિવિક્ત કે અવ્યાબાદ્ય ઉપાશ્રયને પામીને શોભન અથવા ધૂળના ઢગલાથી વ્યાપ્ત હોવાથી અશોભન હોય તો તે ઉભયમાં કંઈ સુખ કે દુઃખ ન પામે. પણ કલ્યાણક કે પાપક વસતિ મને એક રાત્રિમાં શું કરી શકશે ? તેમ વિચારે. અહીં શો અભિપ્રાય છે ? કેટલાક પૂર્વે સંચિત સુકૃતથી વિવિધ મણિકિરણના ઉધોત યુક્ત, મહાધન સમૃદ્ધ !, મહારજતથી યુક્ત ભિત્તિ, મણિનિર્મિત સ્તંભો ઇત્યાદિ ચુક્ત વસતિ મળે. બીજાને જીર્ણ વિશીર્ણ, ભગ્ન, કટક, ઠુંકા આદિથી સંવૃત્ત દ્વારોમાં તૃણ, કચરો, તુષ, ઉંદર, ઉંકરડો, ઘૂળ, રાખ, મૂત્ર, મળ આદિથી સંકીર્ણ, શ્વાન, નોળીયા, બિલાડાના મૂત્રાદિની દુર્ગન્ધયુક્ત વસતિ પ્રાપ્ત થાય. મને આવી કે તેવી શચ્યા મળવાથી શો હર્ષ કે વિષાદ કરવાનો હોય ? મારે તો ધર્મના નિર્વાહ માટે વિવિક્તત્વ જ આશ્રયની અન્વેષણા કરવાની હોય. બીજાથી શું ? આવા પ્રકારે કલ્યાણ કે પાપક આશ્રયમાં સુખ કે દુઃખને સહન કરે. પ્રતિમા કલ્પને આશ્રીને એક રાત્રિ અને સ્થવિરકલ્પને આશ્રીને કેટલીક રાત્રિએ - અહોરાત્ર જાણવા.

અહીં નિર્વેદ દ્વાર છે. અહીં ''અદુव પાવગં'' એ સૂત્ર અવચવ અર્થથી સ્પર્શનું ઉદાહરણ નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

### • નિર્યુક્તિ - ૧૦૮, ૧૦૯ + વિવેચન -

આ બંને નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃત્તિકાર વૃદ્ધસંપ્રદાયથી કહે છે -

કૌશાંબી નગરીમાં ચગ્નદત્ત નામે બ્રાહ્મણ હતો. તેને બે પુત્રો હતા. - સોમદત્ત અને સોમદેવ. તે બંને કામભોગથી નિર્વિર્ણ થઇને પ્રવ્રજિત થયા. સોમભૂત અણગારના શિષ્ય થયા. બંને બહુશ્રુત અને બહુઆગમ થયા. તે બંને કોઈ દિવસે સંગ્નાતપલ્લીમાં આવ્યા. તેમના માતા-પિતા ઉજ્જૈનીમાં ગયા. તે દેશમાં બ્રાહ્મણો વિકટ પાણી પીતા હતા. તેઓએ તેમાં અન્ય દ્રવ્ય મેળવીને બંનેને આપ્યું. કેટલાક કહે છે - વિકટ જ અજાણતાં આપ્યું. તે બંનેએ પણ તેને વિશેષથી ન જાણતાં પીદ્યું. પછી પીડાવા લાગ્યા. તે બંનેને થયું કે આપણે ખોટું કર્યું. આ પ્રમાદ છે. આપણે ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરવું જ શ્રેષ્ઠ છે. તે બંનેએ એક નદીના કાંઠે, તેના કાષ્ઠની ઉપર પાદપોપગત અનશને રહ્યા. ત્યાં અકાળે વર્ષા થઈ, પૂર આવ્યું. જળ વડે વહન કરાતા સમુદ્રમાં લઈ જવાયા. તે બંને તેને સમ્યક્તથા સહન કર્યું. આયુષ્ય હતું તે પાળીને શય્યા પરીષહ સહન કર્યો. આ પ્રમાણે સમ કે વિષમ શય્યાને સહન કરવી.

શચ્યામાં રહેલ ને તે ઉપદ્રવ પરત્વે ઉદાસીન રહેવા છતાં તે શચ્યાતર કે બીજા દ્વારા ક્યારેક આકોશ પરીષઠ સહન કરવો પડે, તે કહે છે -

### • सूत्र - ३३, ३४

બે કોઇ સાધુને આક્રોશ કરે, તો તે તેમના પ્રત્યે ક્રોધ ન કરે. ક્રોધી, અજ્ઞાની સદેશ હોય છે. તેથી સાધુએ તેમાં સંજ્વલિત ન થવું… દારુભ ગ્રામકંટક જેવી ખુંચતી કઠોર ભાષા સાંભળી, સાધુ મૌન રહે, ઉપેક્ષા કરે, પણ તેને મનમાં ન લાવે (ન ગભકારે.)

आड़ोश - તિરસ્કાર કરે, કોણ ? ઘર્મની અપેક્ષાએ ઘર્મબાહ્ય કે આત્મવ્યતિસ્કિત. કોને ? સાધુને. જેમકે - હે મુંડ ! તને ધિક્કાર છે. તું અહીં કેમ આવેલો છે ? તે વચનથી વિપરીત ભાવ ન પામે કે સામો આક્રોશ કરીને સળગે નહીં. તેની નિર્ચતના અર્થે દેહ દાહ લૌહિત્ય પ્રતિ આક્રોશના અભિઘાતાદિ વડે અગ્નિવત્ દીસ ન થાય. સંજ્વલન કોપ પણ ન કરે. અહીં શું ઉપદેશ કરે છે, તે કહે છે - સંજ્વલનથી અજ્ઞાની સમાન થાય. જેમ કોઈ ક્ષપક - તપસ્વી, તેના ગુણને કારણે દેવતા આવર્જિત થતાં સતત વંદન પામતો હતો. દેવતા કહેતા કે મને કાર્ય જણાવો. કોઈ દિવસે એક બ્રાહ્યણ સાથે યુદ્ધ થયું. તેણે બળથી ક્ષુત્ક્ષામ શરીરી સાધુને જમીન ઉપર પાડી દીધા. રાત્રિના દેવતા વંદનાર્થે આવ્યા. ક્ષપક મૌન રહ્યો. ત્યારે તે દેવતાએ પૂછ્યું - ભગવન્! મારો શો અપરાધ છે ? મુનિએ કહ્યું - તે મારા અપકારી તે દુરાત્માને કંઈ ન કર્યું. દેવીએ કહ્યું કે ત્યારે મને આમાં શ્રમણ કોણ છે ? અને બ્રાહ્યણ કોણ છે ? એવો તફાવત ન દેખાયો. કોપના આવેશથી તો બંને સમાન લાગતા હતા. એ રીતે ક્ષપકને પ્રેરણા મળી. આ રીતે તે ભિક્ષુની જેમ સંજ્વલિત ન થવું.

તો શું કરવું ? કર્કશ વાણી સાંભળીને મંદસત્ત્વ વાળાને સંચમ વિષચમાં ધૃતિ રહેતી નથી, તે દારુભા. ઇંદ્રિચગ્રામ, તેના કાંટા જેવા ગ્રામકંટક - પ્રતિકૂળ શબ્દાદિ, કંટકત્વ - આ દુઃખોપાદકત્વથી અને મુક્તિમાર્ગ પ્રવૃત્તિમાં વિઘ્નહેતુપણાથી, તેના એકદેશત્વથી કઠોર ભાષા પણ તે પ્રમાણે કહી છે. તૂષ્ણીશીલ - કોપથી પ્રતિ પરુષભાષી ન બને, આ પ્રમાણે ગ્રામકંટક અને આકોશ પ્રહારને સહન કરે. એ પ્રમાણે ભાવના કરતા કઠોર ભાષા બોલનારની ઉપેક્ષા કરે. તે બોલનાર પ્રત્યે મનમાં પણ દ્વેષ ન કરે.

હવે મુદ્ગરદ્ધારની વ્યાખ્યા કરવા ઉદાહરણ કહે છે -

• निर्युङ्ति - ११० + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃત્તિકાર સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે જણાવે છે -

રાજગૃહ નગરે અર્જુન નામે માળી હતો. તેને સ્કંદશ્રી નામે પત્ની હતી. તે રાજગૃહનગરની બહાર મુદ્રગરપાણી નામે યક્ષ હતો, તે અર્જુનનો કુળદેવતા હતો. તે માળીના બગીચાના માર્ગમાં યક્ષ હતો. કોઇ દિવસે સ્કંદશ્રી ભોજન લઇને તેના પતિને દેવા ગઈ. અગ્ર પુષ્પો લઇને ઘેર જતી હતી. ત્યારે તે મુદ્દગરપાણી યક્ષ ગૃહમાં રહેલ દુર્લલિતા ગોષ્ઠીના છ જણાએ જોઈ. તેઓ બોલ્યા કે આ આર્જુન માળીની પત્ની અપ્રતિરૂપ છે, આને પકડી લો. તેઓ વડે સ્કંદશ્રીને પકડી લેવાઈ. છએ જણાએ તે યક્ષની સન્મુખ ભોગો ભોગવ્યા. તે માળી પણ નિત્યકાળે જ ત્યાં આગળ સુંદર પુષ્પો વડે યક્ષને પૂજતો હતો. તે પૂજા કરવાની ઇચ્છાથી ત્યાં આવે છે.

સ્કંદશ્રીએ કહ્યું - આ માળી આવે છે, તો તમે મને કઈ રીતે વિસર્જિત કરશો ? તેઓએ જાણ્યું કે - આ સ્ત્રીને પણ ભોગો ગમે છે. એ જણાએ કહ્યું - માલાકારને બાંધી લઈશું. તેઓએ અવકોટક બંધનથી અર્જુનને બાંધ્યો. ચક્ષની આગળ તેને બાંધીને ત્યાં જ તેની પત્નીને ભોગવે છે. સ્કંદશ્રી તેના પતિની મોઢોત્પાદક સ્ત્રી શબ્દો કહે છે. પછી તે માળી વિચારે છે કે - હું આ ચક્ષને નિત્યકાળ જ શ્રેષ્ઠ અગ્ર પુષ્પો વડે અર્ચના કરું છું. તો પણ હું તેની આગળ આ પ્રમાણે જ દુઃખી થાઉં છું. જો અહીં કોઈ ચક્ષ હોત તો હું આવો દુઃખી ન થાય. આ કાષ્ઠ જ છે, અહીં કોઈ મુદ્ગરપાણિ ચક્ષ નથી.

#### ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

ત્યારે તે ચક્ષે અનુકંપા કરતા માળીના શરીરમાં પ્રવેશ કર્યો. તડ-તડ કરતાં બંધનો છેદીને લોઢાનો સહસપલ નિષ્પન્ન મુદ્દગર લઇને અન્યાવિષ્ટ થઇને તે છ એ પુરુષ અને સાતમી સ્ત્રી એ સાતેને મારી નાંખ્યા. એ પ્રમાણે રોજે રોજ છ પુરુષ અને એક સ્ત્રી એ સાતેનો ઘાત કરતો રહે છે. રાજગૃહ નગરથી લોકો પણ ત્યાં સુધી ન નીકળતા જ્યાં સુધી તે સાતેનો ઘાત ન કરી દે.

તે કાળે, તે સમચે ભગવન્ મહાવીર પધાર્યા. યાવત્ સુદર્શન શ્રેષ્ઠી વંદનાર્થે નીકળ્યો. અર્જુને તેને જોયો. સુદર્શન સાગાર અભિગ્રહ કરીને રહ્યો. અર્જુન, તેની ઉપર આક્રમણ કરી શક્તો નથી, તેની ફરતે ભમતાં-ભમતાં થાકી ગયો. અર્જુન સુદર્શનને અનિમેષ દૃષ્ટિથી અવલોકે છે. યક્ષ પણ મુદ્દગર લઇને ચાલ્યો ગયો. અર્જુન પડી ગયો. ઉભો થઇને પૂછે છે - તું ક્યાં જાય છે ? સુદર્શને કહ્યું - ભગવંતને વંદનાર્થે જાઉં છું. તે પણ સાથે ગયો. ધર્મ સાંભળીને દીક્ષા લીધી.

રાજગૃહમાં ભિક્ષાર્થે નીકળતા, આ અમારા સ્વજનનો મારક છે એ પ્રમાણે લોકો આક્રોશ કરે છે. વિવિદ્ય આક્રોશને તે સમ્યક્ સહન કરે છે. તે સહન કરતાં તેને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. એ પ્રમાણે બીજા સાધુઓએ પણ આક્રોશ પરીષહ સહન કરવો જોઈએ. ક્યારેક કોઈ આક્રોશ માત્રથી સંતુષ્ટ ન થઈને અધમાધમ તે વધ પણ કરે, તેથી વધ પરીષઠ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૭૫, ૭૬

તાડનાદિ કરાવા છતાં ભિક્ષુ ક્રોધ ન કરે. મનમાં પણ પ્રદ્વેષ ન કરે. તિતિક્ષાને શ્રેષ્ઠ અંગ જાણીને, યુનિ ધર્મનું ચિંતન કરે… સંચત અને દાંત શ્રમભને કદાચ કોઇ ક્યાંચ મારે - પીટે, તો તેણે ચિંતન કરવું જોઇએ કે આત્માનો નાશ થતો નથી.

#### • विवेयन - २५, ३६

લાકડી વડે તાડિત કરાવા છતાં મુનિ કાચા વડે કંપન. પ્રતિ હનન આદિ વડે, વચનથી પ્રતિ આક્રોશ દાનાદિથી પોતાને ગાઢ બળતો ન દેખાડે. (બાળે નહીં), મનમાં પણ પ્રદ્વેષ ન કરે - કોપથી ચિત્તને વિકૃત ન કરે, પણ તિતિક્ષા - ક્ષમાને ધારણ કરે. ક્ષમાને ધર્મસાધન પ્રતિ પ્રકર્ષવતી જાણીને ચતિધર્મમાં અથવા સાંતિ આદિ ભિક્ષુ ધર્મના વસ્તુ સ્વરૂપને ચિંતવે. જેમ કે - મુનિ ધર્મ ક્ષમામૂલ જ છે. આ જે નિમિત્તે કર્મો સંચિત કર્ચા છે, તેનો જ આ દોષ છે. તેના પ્રતિ કોપ ન કરવો. આને જ બીજા પ્રકારે કહે છે. સમાણ - શ્રમણ કે સમમનસ - તથાવિધ વધમાં પણ ધર્મ પ્રત્યે પ્રકૃષ્ટ ચિતવાળા

રહે. શ્રમણ તો શાક્યાદિને પણ કહે છે, તેથી જણાવે છે - સંચત - પૃથ્વી આદિની હિંસાથી નિવૃત્ત. તે પણ કદાચ લાભાદિ નિમિત્તે બાહ્યવૃત્તિથી જ સંભવે, તેથી કહે છે - ઇંદ્રિચ અને મનના દમનથી દાંત. તેમને કોઈ પણ તેવો અનાર્ચ ગ્રામાદિમાં તાડન કરે. ત્યાં શું કરવું ? તે કહે છે - આત્માના ઉપયોગ રૂપનો નાશ - અભાવ થતો નથી. તેના પર્યાય વિનાશરૂપપણાથી ત્યાં ત્યાં હિંસાને પણ કહી છે, તેથી તેને ઘાતક રૂપે ન ર/૭૫, ૭૬

જુએ. પરંતુ શત્રુનો જય કરવામાં આ સહાયક છે, એવી બુદ્ધિથી સાધુવત્ જ જુએ છે.

તો શું ફરી અપકારને માટે ઉપસ્થિત થાય કે સંકલેશ પામે ? અસાધ જ છતી શક્તિએ પ્રતિ અપકારને માટે ઉપસ્થિત થાય અને શક્તિ ન હોય તો વિક્રત દૅષ્ટિથી જુએ અથવા સં<del>ક</del>લેશ કરે. -x-x- અસાધુતાનો વિચાર પણ ન કરે - તેની ઉપર દ્રોહ સ્વભાવ ધારણ ન કરે.

હવે વર્ણ એ દ્વાર છે. તેમાં ''દત્તો ન સંબ્વલેદિ'' આદિ સૂત્ર અર્થથી સ્પર્શના ઉદાહરણ કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૧૧૧ થી ૧૧૩ + વિવેચન -

આ ત્રણે નિર્યુક્તિનો અક્ષરાર્થ બતાવીને વૃતિકાર આગળ કહે છે કે - ભાવાર્થ તો સંપ્રદાયથી જાણવો, તે આ પ્રમાણે છે -

શ્રાવસ્તી નગરીમાં જિતશત્ર રાજા, ધારિણી રાણી હતી. તેનો પુત્ર સ્કંદક નામે કુમાર હતો. તેની પુરંદરચશા નામે બહેન હતી. તે કુંભકારકટ નગરમાં દંડકી નામે રાજા હતો. તેની સાથે પુરંદરયશાને પરણાવી. તે દંડકી રાજાને પાલક નામે બ્રાહ્મણ પુરોહિત હતો.

કોઈ દિવસે શ્રાવસ્તીમાં મુનિસુવ્રતસ્વામી તીર્થકર પધાર્યા, પર્ષદા નીકળી, સ્કંદક (ખંધક) પણ નીકળ્યો, ધર્મ સાંભળીને તે શ્રાવક થયો.

કોઈ દિવસે તે પાલક બ્રાહ્મણ દૂતપણાને કારણે શ્રાવસ્તી આવ્યો. સભા મધ્યે સાધુના અવર્ણવાદ કરતા પાલકને ખંધકે અનુત્તર વડે માર્ગણા કરતા પાલકને પ્રદ્વેષ થયો. ત્યારથી ખંધકના છિદ્રો જાસુસ પુરૂષો વડે માર્ગણા કરતો વિચરે છે. તેટલામાં ખંધકે ૫૦૦ લોકો સાથે મુનિસુવતસ્વામી પાસે દીક્ષા લીધી. ખંધકમુનિ બહુશ્રુત થયા. તે ૫૦૦ને તેના શિષ્યરૂપે અનુજ્ઞા આપી.

કોઈ દિવસે ખંધકઋષિએ ભગવંતને પૂછ્યું - હું બહેનની પાસે જાઉ છું. ભગવંતે કહ્યું - મારણાંતિક ઉપસર્ગ થશે. ખંધકમુનિએ પૂછ્યું કે - હું આરાધક થઈશ કે વિરાધક? ભગવંતે કહ્યું - તને છોડીને બાકીના બધાં આરાધક થશે. ખંધક્ઝકષિએ કહ્યું - સુંદર, **જો આટલાં બધાં આરાધક થાય. તેઓ કુંભ<del>કા</del>રકટ નગરે ગયા. તેઓ જે ઉદ્યાનમાં** રહેલા, ત્યાં પાલકે આયુધોને ગોપાવી દીધા. પછી રાજાને વ્યુદુગ્રાહિત કર્યા કે - આ કુમાર પરીષઢથી પરાજિત થઈને, આ ઉપાયથી આપને મારીને રાજ્યને ગ્રહણ કરશે. **જો આપને વિશ્વાસ ન હોય તો ઉદ્યાનમાં જઇને જુઓ. આયુધો ગોપવેલ હતા, તે** બતાવ્યા.

તે સાધુઓને બાંધીને તે જ પુરોહિતને સોંપી દીધા. તે બધાંને એક પુરૂષયંત્ર -ઘાણીમાં નાંખીને પીલી નાંખ્યા. તે બધાંએ સમ્યક્ રીતે તે વેદનાને સહન કરી. તેઓને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું અને સિદ્ધ થયા.

ખંધક પણ પડખે લઇ જવાચો. લોઢીના છાંટા ઉડતા અને મરતા બધાંની પાછળ યંત્રમાં પીલાતા તેઓ નિયાણુ કરીને અગ્નિકુમારમાં ઉપજ્યા. Jain Foundation International

ત્યારપછી તેના સ્જોહરણને લોહીથી લિપ્તને પુરુષનો હાથ છે, તેમ સમજીને ગીદ્યે ગ્રહણ કર્યું. પછી પુરંદરચશા આગળ પાડ્યું. તેણી પણ તે દિવસે ખેદ કરે છે કે -સાધુઓ દેખાતા નથી. રજોહરણને પુરંદરચશાએ જોયું. કંબલ - (રજોહરણ)ને ઓળખ્યું. તે તેણીએ જ ખંધકઝકષિને આપેલ. તેણીએ જોયું કે તેણીના ભાઈમુનિને મારી નંખાચા છે. તેણીએ રાજાની ખિંસા કરતા કહ્યું - હે રાજા ! પાપ થયું, આ વિનષ્ટ થયા. તેણીએ વિચાર્યું કે - હું દીક્ષા લઈ લઉં. દેવ તેને મુનિસુવ્રત સ્વામી પાસે લઈ ગયા.

તે ખંધક દેવે પણ નગરને બાળી નાંખ્યુ. લોકો ચાલ્યા ગયા. આ જ પણ તે દંડકારણ્ય કહેવાય છે. અરણ્યને વન કહેવાય છે, તેથી દ્વારગાથામાં ''વન'' કહેલ છે. અહીં તે સાધુઓ વડે જે રીતે વધપરીષહ સમ્યક્ તયા સહન કરાયો. તે પ્રમાણે સાધુએ સહન કરવો. ખંધકની જેમ અસહનકર્તા ન થવું.

બીજા વડે અભિહત થયેલા સાધુને તથાવિધ ઔષધાદિ અને ગ્રાસાદિ સદા ઉપયોગી થાય, તે સાધુએ યાચવા જોઈએ, તેથી ચાચના પરીષહ -

#### • सूत्र - ३३, ३८

નિશ્વે અભગાર બિક્ષુની આ ચર્યા સદા દુષ્કર છે કે તેમલે વસ, પાત્રાદિ બધું યાચનાથી મળે છે. તેની પાસે કંઇ અચાચિત ન હોય… ગૌચરીને માટે ઘરમાં પ્રવિષ્ટ સાધુને માટે ગૃહસ્થ સામે હાથ પ્રસારવો સરળ નથી, તેથી ગૃહવાસ જ શ્રેષ્ઠ છે, મુનિ એવું ન સિંતવે.

## • विवेयन - ३३, ३८

દુઃખેથી કરાય તે દુષ્કર - દુરનુષ્ઠાન, ખભુ વિશેષણ, નિરુપકારી એ વિશેષનું ધોતક છે. નિત્ય - સર્વકાળ, ચાવજ્જીવ. તેમને શું દુષ્કર છે ? આહાર, ઉપકરણાદિ ચાચવાથી મળે છે. દાંત ખોતરણી પણ અચાચિત ન હોચ તેથી બધી વસ્તુની ચાચના કરવી, વિશેષથી દુષ્કર છે.

ગાયની જેમ ચરવું, તે ગોચર, જેમ આ પરિચિત કે અપરિચિત વિશેષને છોડીને જ પ્રવર્તે છે, તેમ સાધુ પણ ભિક્ષાર્થે, તેમાં પ્રધાન આ એષણાયુક્ત ગ્રહણ કરે છે,પણ ગાયની જેમ ગમે તે નહીં, તેમાં પ્રવિષ્ટને ગોચરાગ્ર પ્રવિષ્ટને હાથ સુખેથી પ્રસારવો (શા માટે ?) આહારાદિ ગ્રહણને માટે તે સુપ્રચારક, કઈ રીતે નિરૂપકારીવડે બીજાને પ્રતિદિન ખુશ કરવા શક્ય છે ? એ કારણે ગાર્હ્યસ્થ્ય અતિ પ્રશસ્ય છે. તેમાં કંઈ માંગવું ન પડે. અને પોતાના હાથે કમાઈને દીન આદિના સંવિભાગ કરીને ખવાય છે. આ પ્રમાણે ભિક્ષુ ન વિચારે. કેમકે ગૃહવાસ બહુ સાવધ છે, નિરવધ વૃત્તિને માટે તેનો પરિત્થાગ કરવો. તે માટે સ્વયં ન રાંધતા ગૃહસ્થ પાસે ચાચના કરવી.

હવે રામદ્વાર, તેમાં ''દુક્કરં ખલુ ભો ! પ્રિપ્ટ્યં'' એ સૂત્રને અર્થથી સ્પર્શતા ઉદાહરણને કહે છે -

● નિર્યુક્તિ - ૧૧૪/૧ + વિવેચન -

યાચના પરીષઢમાં અહીં બલદેવનુ ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે -

જ્યારે તે વાસુદેવના શબને વઢન કરતા હતા, ત્યારે સિદ્ધાર્થ વડે પ્રતિબોધ થયા, કૃષ્ણના શરીર સંસ્કાર કરીને, કૃતસામાચિક થઇ સાધુ વેશને સ્વીકારીને, ઉંચા શિખરે તપ તપતા, માન વડે - ક્યાં નોકરોનો ભિક્ષાર્થે આશ્રય કરવો ? તેથી કઠિયારા આદિ પાસેથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. પણ ગામ કે નગરનો આશ્રય કરતા નથી. તેણે યાચના પરીષઢને સહન ન કર્યો. એ પ્રમાણે ન કરવું. બીજા કહે છે - બળદેવને ભિક્ષાર્થે ભમતા, ઘણાં લોકો તેના રૂપથી આક્ષિપ્ત થઇ, બીજું કંઇ ન કરતાં. તેનામાં જ થિત્ત રાખીને રહેતા હતા. તેથી તેઓ ગ્રામાદિમાં જતાં ન હતા. યથા આવેલ પથિક આદિ પાસેથી બિક્ષાને યાચે છે. આ યાચના પરીષઢ પ્રશસ્ત છે.

આ પ્રમાણે બાકીના સાધુઓએ યાચના પરીષઢ સઢન કરવો. યાચનામાં પ્રવૃત્તને ક્યારેક લાભાંતરાચના દોષથી ન પણ મળે. તેથી અલાભ પરીષઢ કઢે છે -

### • सूत्र - ३६, ८०

ગૃહસ્થોના ઘેર ભોજન તૈયાર થઇ જતાં સાધુ આહારની ઝેષણા કરે. આહાર પ્રાપ્ત થાય કે ન થાય, સંયમી મુનિ તેના માટે અનુતાપ ન કરે... ''આજે મને કંઇ ન મળ્યુ, કદાય કાલે મળી જાય'' જે ઝે પ્રમાણે વિચારે છે, તેને 'અલાભ' પીડા આપતું નથી.

### • विवेयन - ३६, ८०

ગૃહસ્થોમાં ક્વલ (ભોજન), આના વડે મઘુકરવૃત્તિ કહી. તેની ગવેષણા કરે. જે ખવાય તે ભોજન - ઓદન આદિ, તે તૈયાર થઇ ગયું હોય. કેમકે વહેલા જવાથી સાધુ માટે જે રાંધવા આદિની પ્રવૃત્તિ થાય. તેવું ભોજન ગૃહસ્થો પાસેથી પ્રાપ્ત થાય કે ન થાય તો પણ સંચત અનુતાપ ન કરે. જેમકે - અહો ! મારી અધન્યતા જુઓ, કે જે મને કંઇ નથી મળતું. અથવા મળી જાય તો, 'હું લબ્ધિમાન છું' એવો હર્ષ ન કરે. અથવા ઓછું મળે કે અનિષ્ટ મળે તો પણ આવો અનુતાપ સંભવે છે. (તે ન કરે.)

કયા આલંબનને અવલંબીને અનુતાપ કરે, તે કહે છે - ભલે, આજે મને મળેલ નથી, આવી લાભ પ્રાપ્તિ આગામી દિવસે પણ સંભવે છે. - × - ઉક્ત પ્રકારે અદીન મનથી પ્રતિસમીક્ષા કરે, અલાભને આશ્રીને આલોચના કરે. પણ અલાભ પરીષઢથી અભિભૂત ન થાય. અહીં લૌક્કિ દેષ્ટાંત છે.

વાસુદેવ, બલદેવ, સત્યક અને દારુક અશ્વો વડે અટવીમાં અપહરાચા, વડના ઝાડની નીચે રાત્રિના વાસ કર્યો. ચારે પ્રહરના જાગવાના ભાગ કર્યા. દારુકનો પહેલા પ્રહર હતો. ક્રોધ પિશાચરૂપ કરીને આવ્યો. અને દારુકને કહે છે - હું આહારને માટે આવેલ છું. આ સુતેલાને ખાઈ જઈશ, અથવા મારી સાથે યુદ્ધ કર. દારુક તેની સાથે યુદ્ધ કરવા લાગ્યો. દારુકને પિશાચને જેમ જેમ હણવાને સમર્થ ન થયો તેમ તેમ રોષે ભરાવા લાગ્યો. જેમ જેમ રોષિત થતો ગયો તેમ તેમ તે ક્રોધ વધવા લાગ્યો. એ પ્રમાણે તે દારુકે કૃચ્છ્રપ્રાણ થઈ, તે પ્રહરને વહન કર્યો.

પછી સત્યકને ઉઠાડે છે. સત્યક પણ તે પ્રમાણે જ પિશાચ વડે કૃચ્છ્રપ્રાણ કરાયો.

ત્રીજા પ્રહરમાં બલદેવ ઉઠે છે, એ પ્રમાણે બલદેવ પણ કરાયો. ચોથા પ્રહરમાં વાસુદેવ ઉઠે છે, વાસુદેવને તે પિશાચે તે પ્રમાણે જ કહ્યું. વાસુદેવે કહ્યું - મને જીત્યા વિના કઈ રીતે મારા સહાચકોને ખાઈશ ? યુદ્ધ થયું. જેમ જેમ યુદ્ધ ચાલતું ગયું તેમ તેમ વાસુદેવ ''અહો ! આ મલ્લ તો ઘણો બળવાન છે'' તેમ સંતોષ પામવા લાગ્યા. વાસુદેવે તેને પકડીને જંઘાથી પછાડ્યો. પ્રભાતે તેને ભાંગેલા ઘુંટણ આદિ વડે જુએ છે. કોણે કર્યું ? પૂછતાં વાસુદેવે કહ્યું - તે આ કોધ, પિશાચરૂપધારી છે, જેને મેં પ્રશાંતપણે જિતેલ છે. -× -

હવે 'પુર' એ હાર છે. 'પુરા' એટલે પૂર્વ કાળમાં કરેલાં કર્મ. તેમાં ''नाण्ड્રात्राण्जેજ્ સંજએ'' એ સૂત્ર અવચવને અર્થથી સ્પર્શતું દેષ્ટાંત -

### • जिर्युझ्ति - १९४/२ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી વૃતિકાર આ પ્રમાણે કહે છે -

એક ગામમાં એક પારાશર (ખેડૂત) હતો, ત્યાં બીજા પણ પારાશરો હતા. તે કૃષિમાં કુશલ હતો અથવા શરીરથી કૃશ હતો તેથી કૃષિપારાશર અથવા કૃષ પારાશર કહેવાતો. તે તે ગામમાં નિયુક્ત રાજકુલિક યારનું વહન કરતો હતો. તે ગાય આદિ દિવસમાં છાયાર્થી ભોજનવેળાની રાહ જોતાં. પછી તેમના ભોજન પણ લવાતા અને ભોજનની ઇચ્છાવાળા તેમને કહેતો કે એક્કેક યાસ ખેડી લો. પછી ભોજન કરજો. તે દ્દાલક વડે પણ ઘણાં હળનું વહન કરાવતો તેના કારણે ઘણાં અંતરાય કર્મો બાંધ્યા. મરીને સંસારમાં ભટકીને બીજા કોઈ સુકૃત વિશેષથી વાસુદેવ કૃષ્ણનો પુત્ર ''ઢંટ'' નામે થયો.

ઢંઢકુમારે અરિષ્ટનેમિ પાસે દીક્ષા લીધી. અંતરાય કર્મ ઉદયમાં આવ્યું. દ્વારિકામાં ભ્રમણ કરવા છતાં આહાર પ્રાપ્ત થતો ન હતો. કદાય ક્યારેક મળે તો પણ જેવો-તેવો. તેણે ભગવંતને પૂછ્યું, ભગવંતે તેના પૂર્વભવની વાત કરી. પછી તેણે અભિગ્રહ લીધો. બીજાના નિમિત્તે લાભ મળે તો ગ્રહણ ન કરવું. કોઈ દિવસે વાસુદેવ કૃષ્ણએ ભગવંતને પૂછ્યું - આ ૧૮૦૦૦ સાધુ ભગવંતોમાં કોણ દુષ્કારકારક છે ? ભગવંતે કહ્યું - ઢંટણ અણગાર. પછી તેના અલાભ પરીષહની વાત કહી. કૃષ્ણએ પૂછ્યું - તે ક્યાં છે ? ભગવંતે કહ્યું - નગરીમાં પ્રવેશતા તું તેને જોઈશ. કૃષ્ણએ તેને જોઈને, હાથીના સ્કંધ ઉપરથી ઉતરીને તેમને વંદના કરી.

તે વખત કોઈ શ્રેષ્ઠીએ આ દેશ્ય જોયું. તેણે વિચાર્યું કે આ કોઈ મહાત્મા લાગે છે, જેથી વાસુદેવે તેને વંદના કરી. ઢંઢણમુનિ તેમના જ ઘેર આહારાર્થે પ્રવેશ્યા. શ્રેષ્ઠીએ પરમશ્રદ્ધાથી લાડવા વડે પ્રતિલાભિત કર્યા. તેણે આવીને ભગવંતને ગૌચરી બતાવી, પછી પૂછ્યું કે શું મારો અલાભ પરીષઠ ક્ષચ પામ્યો ? ભગવંતે કહ્યું કે - ક્ષચ પામ્યો નથી, આ વાસુદેવના નિમિત્તે મળેલ લાભ છે. તેણે પરલાભથી આજીવિકા ન કરવી. એમ વિચારી અમૂર્છિતપણે તે લાડવાઓનું પારિષ્ઠાપન કર્યું, તેને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

આ પ્રમાણે ઢંઢણમુનિની મા<del>ફક</del> અલાભ પરીષઢને સઢન કરવો.

₹/9€, ८०

અલાભથી અંતપ્રાંત આહાર વડે કદાચિત્ રોગ ઉત્પન્ન થઇ શકે. તેથી રોગ પરીષઢને અહીં કહે છે -

• સૂત્ર - ૮૧, ૮૨

રોગ ઉત્પજ્ઞ થયો જાણીને વેદનાથી પીડિત થઇને દીન ન બને. વ્યાધિથી વિચલિત પ્રજ્ઞાને સ્થિર કરે અને પ્રાપ્ત પીડાને સમભાવે સહે.... આત્મગવેષક મુનિ ચિકિત્સાને અભિનંદે નહીં, આ જ તેનું શ્રામણ્ય છે કે તે રાગ ઉત્પજ્ઞ થતાં તેની ચિકિત્સા ન કરે, ન કરાવે.

• विवेयन - ८१, ८२

દુઃખે છે કે દુઃખ અર્થાત્ જ્વરાદિ રોગ, ઉત્પન્ન થયો જાણીને, તેના અનુભવરૂપ વેદનાથી પીડિત કરાય તે દુઃખાર્તિત, તેવો થાય તો પણ અદીન મનથી, ''સ્વકર્મનું જ આ ફળ છે'' એ પ્રમાણે તત્ત્વબુદ્ધિથી પોતાની પ્રજ્ઞાને સ્થિર કરે. અથવા પુષ્ટ વ્યાધિ વડે દીનતા લાવ્યા વિના તે રોગોના ઉત્પાતને, રોગ જનિત દુઃખને સહન કરે. તો શું ચિકિત્સા વડે રોગને ન નિવારે ?

રોગ પ્રતિકારરૂપ ચિકિત્સાને અનુમતિ ન આપે. અનુમતિના નિષેધથી કરણ અને કરાવણનો તો પ્રશ્ન જ નથી. સ્વકર્મ ફળ આ ભોગવાય છે, એમ વિચારીને સમાધિથી રહે, પણ કૂજન કે કચક્ચ આદિ ન કરે. ચારિત્રઆત્માની માર્ગણા કરે, આ મારું કઈ રીતે થાય ? એ પ્રમાણે આત્મ ગવેષણા કરે. તેથી જે કારણે આ શ્રમણનો શ્રમણભાવ છે, તેથી તે ચિકિત્સા ન કરે, ન કરાવે, ઉપલક્ષણત્વથી ન અનુમોદે. આ કથન જિનકલ્પિકાદિની અપેક્ષાએ છે. સ્થવિરકલ્પ અપેક્ષાથી ''જં ન કુજ્જો'' ઇત્યાદિ સાવધ જાણવું. અહીં આ ભાવ છે - જે કારણથી કરણ આદિ વડે સાવધ પરિહાર જ શ્રામણ્ય છે. પ્રાયઃ ચિકિત્સા સાવધ છે, તેથી તેની અનુમોદના ન કરવી. આ પણ ઉત્સર્ગ માર્ગે કહ્યું. અપવાદથી સાવધ છતાં પણ આની અનુમતિ છે જ.

આ 'ભિક્ષા' દ્વાર છે, તેમાં ''ચિકિત્સાને અનુમોદવી નહીં'' આ સૂત્ર અવચવને અર્થથી સ્પર્શતા ઉદાહરણને કહે છે -

• निर्युङ्ति - ११५ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાચથી જાભવો, એમ કહી વૃત્તિકાર કહે છે -મથુરામાં જિતશપ્રુ રાજા વડે કાલા નામની વેશ્યાને અપ્રતિરૂપા છે તેમ વિચારી અવરોધીને (અંતઃપુરમાં) નાંખી. તેભીનો પુત્ર કાલવેશિક કુમાર થયો. તેશે તેવા પ્રકારના સ્થવિરોની પાસે દીક્ષા લીધે. એકાકી વિહાર પ્રતિમાને સ્વીકારીને મુદ્દગશૈલપુર ગયા. ત્યાં તેની બહેન હતશપ્રુ રાજાની સ્ત્રી (રાભી) હતી, તે સાધુને અર્શ થયેલ હતા. તેથી તેભીએ ભિક્ષાની સાથે ઔષધ આપ્યું. તેને અધિકરણ જાણી ભોજનનું પ્રત્યાખ્યાન કર્યું.

તેને કુમારપણામાં શીચાળના શબ્દને સાંભળીને પાછળ લાગેલા. આ શબ્દ કોનો સંભળાય છે ? તેઓ બોલ્યા - આ શીચાળો અટવીવાસી છે. તેણે કહ્યું - આને બાંધીને મારી પાસે લાવો. તેઓ શીચાળને બાંધીને લાવ્યા. તેણે તે શીચાળને માર્યું. તે હણાતું એવું 'બિં-બિં' કરે છે. તેનાથી તેને રતિ પ્રાપ્ત થઈ. તે શિચાળ હણાતા મૃત્યુ પામ્યો. અકામનિર્જરાથી વ્યંતર થયો.

તે વ્યંતરે અવધિજ્ઞાન વડે જોયું. આજ તે સાધુ છે. તેથી ત્યાં આવીને તે વ્યંતર બચ્યા સહિત શિયાલણીને વિકુર્વી. તે "ખિં-ખિં" કરતા સાધુને ખાવા લાગી. રાજા તે સાધુને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન કરેલ જાણીને પુરુષો વડે તેમનું રક્ષણ કરે છે, જેથી તેમને કોઈ ઉપસર્ગ કરે નહીં. જેટલામાં તે પુરુષો તે સ્થાને આવ્યા. તેટલામાં તે શિયાલણી વડે ખવાઈ ગયા, પણ શિયાલણી ન દેખાઈ. તે સાધુએ પણ ઉપસર્ગને સમ્યક્ રીતે, ખમ્યો, અધ્યાસિત કર્યો. એ પ્રમાણે બધાંએ તે ઉપસર્ગને સહેવો.

રોગપીડિતને શયનાદિમાં તૃણસ્પર્શ દુઃસહતર છે, તેથી તે કહે છે -

### • સૂત્ર - ૮૩, ૮४

## અચેલક અને રૂક્ષ શરીરી સંયત તપસ્વી સાધુને તૃભ ઉપર સુવાથી શરીરને કષ્ટ થાય છે.... આતપના નિપાતથી તેને ઘણી જ વેદના થાય છે. એમ જાણીને તૃભસ્પર્શથી પીડિત મુનિ વસ ધારભ ન કરે.

## • विवेयन - ८३, ८४

અચેલક, રૂક્ષ, સંચત, તપસ્વીને; તરે છે તે વૃણ - દર્ભ આદિ, તેમાં સુવુ, આમાં ઉપલક્ષભથી બેસવું પણ થાય. તેનાથી શરીરની વિદારણા થાય. અચેલકત્વ આદિ તપસ્વીના વિશેષણ છે, સચેલકને વૃણ સ્પર્શ ન સંભવે, પણ અરૂક્ષને તેમ સંભવે, પણ સ્નિગ્ધત્વથી અસંચતને પોલા લીલા વૃણના ઉપાદાનથી તથાવિદ્ય શરીર વિદારણાનો અસંભવ છે. તેથી શું ? તે કહે છે -

जात्तप - ધર્મનો નિતરાં પાત તે નિપાત, તેથી તિઉલ - તૌદિકા અથવા મન, વચન, કાયારૂપ ત્રણ પ્રસ્તાવથી સ્વરૂપ ચલન વડે ત્રિદુલ અથવા અતુલ કે વિપુલ વેદના થાય છે. એવું જાશીને આસ્તરણ - વસ્ત્રાદિને ન સેવે. કેવા ? તંતુ વડે થયેલ તે તંતુજા. અથવા તંત્રજા. બંનેમાં વસ્ત્ર કે કંબલ જાણવા. તૃણ વડે તર્જિત અર્થાત્ તૃણો વડે અત્યંત વિલિખિત શરીરને સૂર્ચના કિરણના સંપર્કથી ઉત્પન્ન પરસેવાથી ક્ષત-ક્ષાર નિક્ષેપરૂપ પીડા થાય છે. તે પણ તે આ પ્રમાણે વિચારે કે - નસ્કાગ્નિ વડે બળાતા ત્યાં કરુણ વિલાપો કરે છે, અગ્નિથી ડરીને દોડતાં વૈતરણી નદીમાં જાય છે, તેને શીતળ પાણી સમજીને ક્ષારયુક્ત પાણીમાં તે પડે છે. ક્ષારથી બળતા શરીરને તે મૃગની જેમ ઉભા થઇને અસિપત્રવનમાં છાયાને માટે જાય છે. ત્યાં પણ બિચારા શક્તિ, ચષ્ટિ, પ્રાસ, કુંત આદિ વડે છેદાય છે. - × - ઇત્યાદિ રૌદ્રતર નરકોમાં પરવશતાથી મેં અનુભવેલ વેદનાની અપેક્ષા આ વેદના કેટલી ?

સ્વવશ થઇ સમ્યક્**પણે સહેતા ઘણો જ લાભ છે. એમ ભાવના ભાવતો.** તેનાથી હારી જઇને કદી વસ્ત્ર, કંબલને ધારણ ન કરે. આ કથન જિનકલ્પિકની અપેક્ષાથી છે, સ્થવિરકલ્પી સાપેક્ષ સંયમત્વથી સેવે પણ છે. 2/63, 68

અહીં સંસ્તારહારને અનુસરતા ''तिઉला हवर्ट' वेयाआ'' એ સૂત્ર સૂચિત ઉદાહરણને કહે છે -

• निर्युझ्ति - ११६ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃત્તિકારશ્રી સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે કહે છે -

શ્રાવસ્તી નગરીમાં જિતશઞુ રાજા હતો. તેને ભદ્ર નામે પુત્ર હતો. તે કામભોગથી ખેદ પામીને તથારૂપ સ્થવિરોની પાસે પ્રવ્રજિત થયો. કેટલેક કાળે એકાકી વિહાર પ્રતિમાને સ્વીકારીને રહ્યો. તે વિચરણ કરતા હતા ત્યારે વિરુદ્ધ રાજ્યમાં જાસુસ સમજીને તેમને પકડી લીધા. તેમને મારીને ક્ષાર વડે સિંચિત કર્યા. દર્ભ વડે વીંટીને મુક્ત કરાયા. તે દર્ભ વડે લોહી વડે સંમિલિત થઇને થતાં દુઃખને સમ્યક્ સહન કરે છે.

એ પ્રમાણે બાકીના સાધુએ તૃણ પરીષઢને સહન કરવો જોઈએ.

તૃણ ક્યારેક મલિન પણ હોય છે. તેના સંપર્કથી પરસેવાથી વિશેષ જલ્લ સંભવે છે, તેથી અનંતર જલ્લ પરીષહ કહે છે -

• सूत्र - ८५, ८६

ગ્રીષ્મમાં મેલથી, રજથી અથવા પરિતાપથી શરીરના લિપ્ત થઈ જેવાથી મેધાવી મુનિ સાતાને માટે વિલાપ ન કરે... નિર્જરાપ્રેક્ષી મુનિ અનુત્તર આર્યધર્મને પામીને શરીર વિનાશની અંતિમ ક્ષભો સુધી શરીર ઉપર જલ્લ - પરસેવા જન્ય મેલને રહેવા દે. (તેને સમભાવે સહે.)

• विवेयन - ८५, ८६

ક્લિગ્ન અથવા કલિષ્ટ બાધિત શરીર જેનું છે તેવો તે મેઘાવી - વ્યાધિવાળો હોય કે અરોગી હોય, બે સ્નાનની પ્રાર્થના કરે, તો તે આચારને ઉલ્લંઘેલ અને સંચમને ત્યજેલો થાય છે. એ ઉક્તિને અનુસરીને અસ્નાનરૂપ મર્યાદાને ઉલ્લંઘે નહીં. કોના વડે ક્લિગ્નગાત્ર કે ક્લિષ્ટગાત્ર થાય ? તે કહે છે - પરસેવાથી ભીના મલરૂપથી, તેનાથી જ કઠિનતા પામેલ કે ઘૂળ વડે, ગ્રીષ્મ કે શરદમાં પણ, તેનાથી પરિતાપ પામીને. અર્થાત્ પરિતાપથી પરસેવો, પરસેવાથી મલજલ્લવાળો થાય. તેથી ક્લિગ્નગાત્રતા થાય. તેના કારણે સુખનો આશ્રય કરવા એમ ન કહે કે - મને ક્યારે કે કઈ રીતે આ મલવાળા શરીરને સુખાનુભવ થાય ?

તો તે શું કરે ? જલ્લ જનિત દુઃખન સહન કરે. કેવો થઇને ? કર્મોના આત્યંતિક ક્ષયરૂપ નિર્જરાને વિચારતો. એ પ્રમાણે તે શું કરે ? હેય ધર્મો વડે દૂર રહે તે આર્ચ. શ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ ધર્મ કે જે બીજા કરતાં પ્રધાન હોવાથી અનુત્તર છે, તેને આચરે -એવો પ્રસન્ન - ભાવભિક્ષુ થાય. હવે સામર્થ્ય કહેવા છતાં અર્થઆદરને જણાવવા નિગમના વ્યાજથી ફરી કહે છે - શરીરના વિનાશની મર્યાદા કરીને, કઠીનતાને પામેલ મલ અને ઉપલક્ષભથી પંક અને ધૂળવાળી કાયાને ધારણ કરે. કોઈના અગ્નિથી પરિશોષિત પરિદગ્ધ થઈ ઉપહત શરીરને અથવા રજ વડે અવગુંડિત મલ યુક્ત શરીરને વિચારે. અકામ-નિર્જરાથી તેમાં કોઈ ગુણ નથી. મને સમ્યક્ સહન કરતા મહાન ગુણકારી થશે. તેમ માનીને તેને દૂર કરવા સ્નાનાદિ ન કરે. - x -x- નિર્જરાપ્રેક્ષી તેને સહન કરે.

કોઈ એમ કહે છે કે - ઉદ્વર્તન પણ ન કરે, તો સ્નાન કરવાની તો વાત જ ક્યાં રહી ? અથવા ચતીના ધર્મના આચારોને જાણે. ''જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ'' છે તેમ જાણીને તેવી કાયાને ધારણ કરે.

હવે ''મલધારી'' એ દ્વારને અનુસરતો ''सायं नो परिदेवએ'' એ સૂત્ર અવયવને અર્થથી સ્પર્શતા ઉદાહરણને કહે છે -

• निर्युक्ति - १९९ + विवेथन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃત્તિકારશ્રી સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે કહે છે -

યંપા નગરીમાં સુનંદ નામે એક વણિક્ શ્રાવક હતો. સાધુ જે-જે માંગે તે તેને અવજ્ઞાથી આપતો. ઔષધ, ભૈષજ આદિ સક્તુ આદિ, સર્વભાંડાદિ આપે. કોઇ દિવસે ગ્રીષ્મમાં સુસાધુઓ જલ્લ વડે પરિદિગ્ધ શરીરવાળા તેની દુકાને આવ્યા. તેમના પરસેવા આદિની ગંધ ઉછળી રહી હતી. તેણે સુગંધી દ્રવ્ય વડે ભાવિત કરતાં વિચારે છે - સાધુનું બધું જ સુંદર છે, જો આ મેલ - જલ્લનું ઉદ્ધર્તન કરશે તો ઘણું જ સારું થશે. એ પ્રમાણે તે વણિક્ તે સ્થાનની આલોચના કર્યા વિના, પ્રતિક્રમણ કર્યા વિના મૃત્યુ પામ્યો.

તે કૌશાંબી નગરીમાં શ્રેષ્ઠીના કુળમાં પુત્રરૂપે જન્મ્યો. તે ધર્મને સાંભળીને કામભોગથી ખેદિત થઇને પ્રવ્રજિત થયો. તેને પૂર્વના ભવનું તે કર્મ ઉદયમાં આવ્યું. તે દુર્ગન્ધવાળો થયો. પછી તે જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ત્યાં અપભ્રાજના પામે છે. પછી સાધુઓએ તેને કહ્યું કે - તું આવી ઉક્રાઢણા પામ, તારે ઉપાશ્રયમાં જ રહેવું. તે રાત્રે દેવીને આશ્રીને કાયોત્સર્ગ કર્યો. પછી દેવીએ તેની કાયા સુગંધી કરી દીધી. તે કોષ્ઠપુર કે બીજા વિશિષ્ટ દ્રવ્યોની જેવી ગંધ હોય તેવી ગંધવાળો થયો. ફરી ઉક્ષઢણા થઇ. ફરી પણ દેવીની આરાધના કરી, સ્વાભાવિક ગંધવાળ થયો. તેણે જલ્લ પરીષઠ ન સહન કર્યો. આ પ્રમાણે સાધુઓએ કરવું નહીં.

જલ્લ ઉપલિસ અને શુચીને સત્કિય કરતાં અને પુરસ્કિય કરતા બીજા વડે સત્કાર કે પુરસ્કાર વડે સ્પૃહા કરે. તેથી તે પરીષઢ કહે છે -

• સૂત્ર - ૮૭, ૮૮

રાજા આદિ વડે કરાતા અભિવાદન, સત્કાર અને નિમંત્રભને જે અન્ય ભિક્ષુ સ્વીકારે છે, તેની મુનિએ સ્પૃહા ન કરવી.... અનુત્કર્ષી, અલ્પ ઇચ્છાવાળા, અજ્ઞાત કુળોથી બિક્ષા લેનારા અલોલુપ બિક્ષુ રસોમાં ગૃદ્ધ ન થાય. પ્રજ્ઞાવાન બીજાને સન્માન મળતું જોઈ અનુતાપ ન કરે.

## • विवेयन - ८३, ८८

અભિવાદन - શિરોનમન અને ચરણ સ્પર્શાદિ પૂર્વક અભિવાદન કરે. સંભ્રમ સહિત આસનને છોડે, રાજાદિ વડે - ''મારા ઘેર ભિક્ષા ગ્રહણ કરો'' ઇત્યાદિ રૂપ નિમંત્રણ કરે. જે સ્વયૂથિક કે પરતીર્થિકો આવા અભિવાદનોને આગમમાં નિષેધ કરાયો હોવા છતાં ભજે છે - સેવે છે, તેની મુનિ સ્પૃહા ન કરે - જેમ કે ''આમનો જન્મ સુલબ્ધ છે'', એવા પ્રકારના અભિવાદનો વડે મુનિ સત્કારાદિને ન ઇચ્છે - પરંતુ -

ઉત્કંઠિત સત્કારાદિમાં રહે તે ઉત્કશાચી, તેવા નથી તે અનુત્કશાચી, અથવા સર્વધનાદિપણાથી અભુકષાચી. અર્થાત્ સત્કારાદિ ન કરાતા જે કોપ ન પામે, તેની સંપ્રાપ્તિમાં અહંકારવાળા ન થાચ. તેને માટે કે તેમાં ગુપ્તપણે પણ ગૃદ્ધિને ન ધારણ કરે. તેથી જ અલ્પ - સ્તોક ધર્મોપગરણ પ્રાપ્તિ માત્ર વિષયપણાથી સત્કારાદિ પણે મોટી નહીં કે અલ્પ શબ્દના અભાવ અર્થપણાથી અવિધમાન ઇચ્છા જેને છે, તે અલ્પેચ્છ, ઇચ્છાના કષાચ અંતર્ગતત્વમાં ફરી અલ્પત્વ અભિધાનમાં ઘણાં દોષપણાનું ઉપદર્શન છે. તેથી જ જાતિ અને શ્રુતિ આદિ વડે અજ્ઞાત બની પિંડ - ભોજનાદિની ગવેષણા કરે.

જે કારણે સરસ ઓદનાદિમાં લંપટ નથી, એવા પ્રકારનો તે સરસ આહાર ભોજનાદિ કરતાને જોઇને કદાચિત અન્યથા થાય. તેથી કહે છે - સરસ ઓદનાદિમાં કે મધુરાદિ રસોમાં અભિકાક્ષા ન કરે. રસગૃદ્ધિ વર્જન ઉપદેશથી તેમાં ગૃદ્ધ બાલિશને પણ અભિવાદનાદિ સ્પૃહા ન સંભવે. તથા રસગૃદ્ધોવડે મુનિ સ્પૃહાવાળા ન થાય. તેમજ સત્કારાદિ ન કરતાં અન્યતીર્થિ નૃપતિ આદિ પરત્વે અનુતાપ ન કરે.

આના પરિત્યાગથી પ્રવર્જિત એવા મને શું ? એવી ઢેચોપાદેય વિવેચન રૂપ મતિવાળો થાય. આના વડે સત્કારકારીમાં સંતોષ અને તેમ ન કરનારમાં દ્વેષને ન કરતો આ પરીષઢને સઢન કરે એમ કઢેલ છે.

અહીં ''અંગવિધા' દ્વારને અનુસરતો સૂત્રોક્ત અર્થ વ્યતિરેક ઉદાહરણ વડે સ્પષ્ટતા કરતા કહે છે -

• निर्युङ्ति - १९८ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિના ભાવાર્થને વૃત્તિકારશ્રી સંપ્રદાયથી આ રીતે કહે છે -

ઘણાં કાળથી પ્રતિષ્ઠિત મથુરામાં ઇદ્રદત્ત પુરોહિતનો પ્રાસાદગત નીચે જતા સાધુ ઉપર પગનો લબડાવી મસ્તક પસાર્યું. તે શ્રાવક શ્રેષ્ઠીએ જોયું. તે શ્રાવકને ખેદ થયો. અરે ! જુઓ - આ પાપીએ સાધુની ઉપર પગ લબડાવ્યો. તેણે પ્રતિજ્ઞા કરી કે -મારે અવશ્ય આનો પગ છેદી નાંખવો. તે શ્રાવક તે પુરોહિતના છિદ્રો શોદ્યે છે. છિદ્ર ન મળતા કોઈ દિવસે આચાર્ચ પાસે જઈને વંદન કરીને વાત કરી. આચાર્ચએ કહ્યું - તેમાં શું ? સત્કાર પુરસ્કાર પરીષઢને સઢન કરવો જોઈએ. શ્રેષ્ઠી બોલ્યો - મેં પ્રતિજ્ઞા કરી છે. આચાર્ચએ પૂછ્યું - આ પુરોહિતનું ઘર ક્યાં છે ? તેણે કહ્યું - આ પુરોઢિતે પ્રાસાદ કરાવેલ છે. તેના પ્રવેશનમાં રાજા ભોજન કરશે. આચાર્ચએ કહ્યું - જ્યારે રાજા તે પ્રસાદમાં પ્રવેશે ત્યારે તું રાજાને હાથ વડે પકડીને ખેંચી લે જે, કહેજો કે પ્રાસાદ પડે છે ત્યારે હું પ્રાસાદને વિધા વડે પાડી દઈશ.

શ્રેષ્ઠીએ તે પ્રમાણે કર્યું. શ્રેષ્ઠીએ રાજાને કહ્યું - આણે તમને મારી નાંખ્યા હોત. રોષાયમાન થઇ રાજાએ પુરોહિતને સજા આપવા તે શ્રાવકને સોંપી દીધો. તેણે ઇંદ્રકીલમાં પગ ફસાવી પુરોહિતનો પગ છેદી નાંખ્યો. એ પ્રમાણે કરીને તેને વિદાય કર્યો. તેણે સત્કારપુરસ્કાર સહન ન કર્યો.

જે પ્રમાણે તે શ્રાદ્ધે આ સહન કર્યું, તેમ સાધુએ કરવું ન જોઈએ. પણ સાધુની માફક પરીસહ સહેવો જોઈએ. આ અને પૂર્વનો પરીષહ બંને શ્રાવક પરીષહ અભિધાનથી પહેલાં ચાર નયોને મતે ભાવના કરવી જોઈએ. અહીં અંગ તે પગ છે, વિધા - પ્રાસાદને પાડવા રૂપ છે.

હવે અનંતરોક્ત પરીષઢનો જય કરવા છતાં પણ કોઈને જ્ઞાનના આવરણના અપગમથી પ્રજ્ઞાના ઉત્કર્ષમાં, બીજાને જ્ઞાનાવરણના ઉદયમાં પ્રજ્ઞાના અપકર્ષમાં ઉત્સેક વૈક્લ્પ સંભવે છે. તેથી પ્રજ્ઞા પરીષઢ કહે છે -

• સૂત્ર - ૮૯, ૯૦

નિશ્વે મેં પૂર્વે અજ્ઞાનરૂપ ફળ દેનારાં અપકર્મ કરેલ છે, જેથી હું કોઈના દ્વારા કોઈ વિષયમાં પૂછે ત્યારે કંઈ પણ ઉત્તર આપવાનું જાણતો નથી... ''અજ્ઞાનરૂપ ફળ દેનારા પૂર્વકૃત્ કર્મ પરિપક્વ થવાથી ઉદયમાં આવે.'' એ પ્રમાણે કર્મના વિપાકને જાણીને મુનિ પોતાને આશ્વસ્ત કરે.

• विवेयन - ८६, ६०

નિશ્ચિત મેં કરેલાં મોઢનીય આદિ કર્મો સંભવે છે, તેથી કહે છે - અજ્ઞાન -બોધ ન થવા રૂપ તેનું ફળ છે એવા જ્ઞાનાવરણરૂપ કર્મો, જ્ઞાનની નિંદાદિ વડે ઉપાર્જિત છે. કેમકે પોતે ન કરેલા કર્મોનો ઉપયોગ અસંભવ છે, કેમકે જીવો પોતે કરેલા શુભાશુભ કર્મોના ફળને જ સુખ-દુઃખ રૂપે પોતે ભોગવે છે. જે કારણે કોઈ વડે સ્વયં જાણવા કે ન જાણવાથી પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરોને હું જાણતો નથી. કોઈ સૂત્રાદિ કે વસ્તુ જાણવા છતાં પણ સ્વયં સ્વચ્છ સ્ફટિકવત્ અતિ નિર્મળ પ્રકાશરૂપથી પોતાનું અપ્રકાશત્વ નથી, પણ જ્ઞાનાવરણને વશ જ જ્ઞાન ઢંકાયેલું છે.

અથવા કોઈના વડે કંઈક પૂછાતા તેવા પ્રકારના વિમર્શના અભાવથી સ્વયં ન જાણતો, ''આ મારું અજ્ઞાન કેમ ?'' એમ વિચારતો ગુરુ વચનને અનુસરીને પોતાની જાતે સાથેની પ્રતિ વક્તવ્યતા.

જો પૂર્વકૃત કર્મો છે, તો કેમ ત્યારે જ વેદ્યા નથી ? તેનો ઉત્તર આપે છે -અબાધકાળ પછી જ વિપાક આપે છે - અજ્ઞાનફળરૂપ કરાયેલા કર્મો ઉદીરાય છે. તેથી તેના વિદ્યાતન માટે જ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. પણ વિષાદ ન કરવો. આ પ્રકારે પોતાને સ્વસ્થ કરે. વિકળતા ન પામે.

હવે ઉક્ત અર્થનું નિગમન કરતાં કહે છે - કર્મના કુત્સિત વિપાકને જાણીને, પ્રજ્ઞાના અપકર્ષને આશ્રીને બંને સૂત્રની વ્યાખ્યા કરી. પહેલાં ઉત્કર્ષ પક્ષને કહે છે -પ્રજ્ઞાના ઉત્કર્ષવાળાએ એમ વિચારવું કે મેં પૂર્વે જ્ઞાનપ્રશંસાદિ અનુષ્ઠાનો કરેલ છે, અહીં જ્ઞાન એટલે વિમર્શપૂર્વકનો બોધ. તેના ફળોને કર્યા છે, તેથી હું કોઇના પૂછેલાના સર્વ અર્થોને જાણું છું અથવા અહીં - તહીં પણ વસ્તુને જાણું છું. અથવા અપથ્ય એવા કર્મના અજ્ઞાન ફળો જે કટુક વિપાકરૂપ છે તેની આ કાળે ઉદીરણા થયેલી છે. - x -x2/26, 60

આ પ્રમાણે કર્મોના વિપાકની આલોચના કરતાં આત્માને આશ્વસિત કરે. અહીં ''સૂત્રદ્વાર'' છે. સૂત્ર તે આગમ. આમાં પ્રસ્તૂત સૂત્ર વડે સૂચિત ઉદાહરણને

કહે છે -

## • निर्युडित - १२० + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ વૃત્તિકાર સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે કહે છે -

ઉજ્જૈનીમાં બહુશ્રુત એવા કાલક નામે આચાર્ય હતા. તેમનાં કોઇપણ શિષ્ય ભણવા ઇચ્છતા ન હતા. તેના શિષ્યનો શિષ્ય બહુશ્રુત હતો, તેનું સાગરક્ષપણ નામ હતું. તે સુવર્ણભૂમિમાં જઇને વિચારતા હતા. પછી કાલક આચાર્ય પલાયન થઇને તે સુવર્ણભૂમિમાં ગયા. તેણે સાગરક્ષપણને અનુયોગ કહ્યો. પ્રજ્ઞા પરીષહથી તેણે સહન ન કર્યું. તે બોલ્યા કે હે વૃદ્ધ ! આ તમારો શ્રુતસ્કંધ ગયેલ છે ? તેણે કહ્યું - ગયેલ છે તો સાંભળો, તે સાંભળવામાં પ્રવૃત્ત થયા. ×

તેના શિષ્યો સુવર્ણભૂમિથી પછી નીકળ્યા. જતાં એવા વૃંદને લોકો પૂછે છે કે -આના આચાર્ય કોણ છે ? તેમણે કહ્યું - કાલકાચાર્ય. લોક પરંપરાથી તે વૃત્તાંત આગળ વધતાં સાગર શ્રમણને પણ સંપ્રાપ્ત થયો કે કાલકાચાર્ય આવી રહ્યા છે. સાગર શ્રમણે કહ્યું - હે વૃદ્ધ ! સાંભળ્યું ? મારા દાદા ગુરુ પધારે છે ? કાલકાચાર્યએ કહ્યું - ખબર નહીં, મેં પણ સાંભળેલ છે.

સાઘુઓ પધાર્ચા, સાગરશ્રમણ ઉભો થયો. તે સાઘુઓએ તેને પૂછ્યું - કોઈ ક્ષમાશ્રમણ અહીં આવેલ છે ? પછી સાગરશ્રમણ શંકિત થઇને બોલ્યો - કોઈ એક પરમ વૃદ્ધ આવેલ છે. પણ બીજા કોઈ ક્ષમાશ્રમણને જાણતો નથી. પછી તે કાલકાચાર્ચને ખમાવે છે, ''મિચ્છામિ દુક્કડં'' આપીને કહે છે - મેં આપની આશાતના કરી. પછી તેણે પૂછ્યું - હું કેવું વ્યાખ્યાન કરું છું. કાલકાચાર્ચએ કહ્યું - સુંદર, પરંતુ ગર્વ ન કર. કોણ જાણે છે, કોને કયું આગમ છે ? પછી ધૂલિ જ્ઞાતથી કર્દમ પિંડ વડે દેષ્ટાંત આપે છે. જેમ સાગરશ્રમણે કર્યું, તેમ (પ્રજ્ઞા ઉત્કર્ષ) કરવો ન જોઈએ.

તે આર્ચ કાલક પાસે શક્રએ આવીને નિગોદ જીવનું સ્વરૂપ પૂછેલ, આર્ચરક્ષિતની માફક જ બધું કહેવું.

આ પ્રજ્ઞાના સદ્ભાવને આશ્રીને ઉદાહરણ કહ્યું. તેના અભાવે સ્વયં સમજી લેવું. હવે પ્રજ્ઞાના જ્ઞાન વિશેષ રૂપત્વથી તેના વિપક્ષરૂપ અજ્ઞાનનો પરીષહ કહે છે. તે પણ અજ્ઞાનભાવ અને અભાવ વડે બે ભેદે છે, તેમાં ભાવ પક્ષને આશ્રીને આ કહે છે-

#### • સૂત્ર - ૯૧, ૯૨

હું વ્યર્થ જ મૈથુનાદિ સાંસાસ્કિ સુખોથી વિસ્ક્ત થયો, અને સુસંવરભ કર્યું. કેમકે ધર્મ કલ્યાભકારી છે કે પાપક છે, તે હું ભારતો નથી…. તપ અને ઉપધાનનો સ્વીકાર કરું છું, પ્રતિજ્ઞાઓ પણ પાળું છું. એ પ્રમાણે વિચરવા છતાં મારું છપ્રસ્થત્વ તો દૂર થતું નથી. - આ પ્રમાણે મુનિ ચિંતન ન કરે.

#### • વિવેચન - ૯૧, ૯૨

પ્રયોજનનો અભાવ તે નિરર્શક, તેમાંથી નિવૃત્ત થયો, શેમાંથી મિથુનનો ભાવ કે કર્મ, તે મૈથુન - અબ્રહ્મથી, બીજા આશ્રવોથી વિરત હોવા છતાં જે મૈથુનનું ઉપાદાન અહીં કર્યુ, તે તેના અતિ ગૃદ્ધિ હેતુતાથી દુસ્ત્યાજ્ય છે. કેમકે કામ ભોગોને દુસ્ત્યાજ્ય કહેલાં છે. ઇંદ્રિય અને નોઇંદ્રિયના સંવરણથી સુસંવૃત્ત થયો છે. પણ હું સાક્ષાત્ જાણતો

છું નહીં કે આ વસ્તુ સ્વભાવ ધર્મ કલ્યાણ - શુભ છે કે પાપક - તેથી વિપરીત છે. અથવા ઘર્મ એટલે આચાર, કલ્ચ - અત્યંતનીરુક્તતાથી મોક્ષ, તેને આણે છે અર્થાત્ પ્રજ્ઞાપે છે. કલ્યાણ - મુક્તિ હેતુને અથવા પાપક - નરકાદિ હેતુને. અહીં આશય એવો છે કે - જો વિરતિનો કંઈપણ અર્થ સિદ્ધ થતો હોય તો મને આ અજ્ઞાન હોત જ નહીં. કદાચિત્ સામાન્ય ચર્ચાથી ફળની પ્રાપ્તિ ન થાય, તેથી કહે છે - ભદ્ર કે મહાભદ્ર આદિ તપ અને આગમ ઉપચાર રૂપ આયંબિલ આદિ રૂપ ઉપધાન સ્વીકારીને વિચર્યો. માસિકી આદિ ભિક્ષુ પ્રતિમાને સ્વીકારીને રહ્યો. આ પ્રમાણે વિશેષ ચર્ચા વડે પણ રહ્યો, સામાન્ય ચર્ચાની તો વાત જ શું કરવી ? એ પ્રમાણે પ્રતિબંધપણાથી અનિયત વિહાર કરવા છતાં, છાદન કરે તે છક્ષ એવા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મો દૂર ન થયા. એ પ્રમાણે ભિક્ષુ ન ચિંતવે.

અજ્ઞાનના અભાવના પથમાં તો સમસ્ત શાસ્ત્રાર્થને જાણ્યા પછી પણ અભિમાનથી ધમધમતા માનસવાળો ન થાય. પરંતુ ''પૂર્વ પુરુષસિંહોના વિજ્ઞાન અતિશય સાગરને પાર પામેલાને સાંભળીને વર્તમાન પુરુષો કઈ રીતે પોતાના બુદ્ધિ વડે મદને પામે ?'' એ પ્રમાણે ભાવના ભાવે.-x-

''જે એકને જાણે છે, તે સર્વને જાણે છે, જે સર્વને જાણે છે, તે એકને જાણે છે'' એવા આગમ વચનથી છન્નસ્થ એવો હું એકપણ ધર્મવસ્તુ સ્વરૂપને તત્ત્વથી જાણતો નથી. તેથી સાક્ષાત્ ભાવસ્વભાવને જણાવતું વિજ્ઞાન નથી. - x - x - તથા ઉપદાનાદિ વડે પણ ઉપક્રમણ હેતુથી ઉપક્રમ કરવાને અશક્યમાં છન્ન એવા દારુણ વૈરીમાં પ્રકૃષ્ટ તપે છે, તો મારે તો અહંકારનો અવસર જ ક્યાં છે ?

હવે આવૃત્તિથી <del>ફ</del>રી સૂત્રદ્વારને આશ્રીને પ્રકૃત સૂત્રોપક્ષિપ્ત અજ્ઞાનના સદ્ભાવનું ઉદાહરણ કહે છે -

## निर्युक्ति - १२१ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિને ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી જાણવો કહીને વૃત્તિકાર કહે છે -

ગંગાકૂલે બે ભાઇઓ પ્રવર્જિત થઇ સાધુ થયા. તેમાં એક બહુશ્રુત હતો, એક અલ્પશ્રુત હતો. તેમાં જે બહુશ્રુત હતો. તેને શિષ્યો વડે સૂત્રાર્થ નિમિત્તે સમય પસાર થતાં દિવસના એક ક્ષણ વિશ્રામ ન મળતો, રાત્રિના પણ પ્રતિપૃચ્છના શિક્ષણ આદિથી ઉંઘવા મળતું ન હતું. જે અલ્પશ્રુત હતો તે સાધુ આખી રાત્રિ સૂઈ રહેતો હતો.

કોઈ દિવસે તે બહુશ્રુત આચાર્ચ નિંદ્રાવડે ખેદિત થઇને વિચારે છે કે - અહો ! મારો ભાઈ પુન્ચવાન છે, જે સુખેથી સુવે છે, મારા મંદપુન્ચ છે કે મને ઉંઘવા મળતું નથી. તેણે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધ્યું. તે સ્થાનથી તેણે આલોચના અને પ્રતિક્રમણ ન કર્યા. તે કાળમાસે કાળ કરીને દેવલોક ઉત્પન્ન થયો. ત્યાંથી ચ્યવીને આ જ ભરત ક્ષેત્રમાં આભીરના ઘેર પુત્રરૂપે જન્મ્યો. મોટો થતાં યુવાનીમાં પરણ્યો, પુત્રી જન્મી. તે પુત્રી અતી રૂપવતી હતી. તે ભદ્રકન્થા હતી.

કોઇ દિવસે તે પિતા અને પુત્રી બીજા આભીરોની સાથે ઘીના ગાડાં ભરીને નગરમાં વેચવાને માટે નીકળ્યા. તે કન્યા તે ગાડાંનું સારથીપણું કરતી હતી. પછી તે ગોવાળપુત્રો તેણીના રૂપમાં આસક્ત થઇને તેણીના ગાડાંની નજીક ગાડાં લઇ જઇને તેણીને અવલોકતા હતા. તેનાથી બધાં ગાડાં ઉન્માર્ગે ચાલી ભાંગવા લાગ્યા. તેથી તેણીનું નામ 'અશકટા' પાડી દીધું. અશકટાના પિતાને 'અશકટાતાત' કહેવા લાગ્યા. ત્યારે તે અશકટાતાતને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં, તે કન્યાને પરણાવીને ઘરની બધી સારરપ વસ્તુઓ આપીને પોતે દીક્ષા લીધી.

અશકટાતાત મુનિ ઉત્તરધ્યયનના ત્રણ સૂત્રો સુધી ભણ્યા. પછી ''અસ્ાંખેચ'' અધ્યયનનો ઉદ્દેશો કરતી વેળા પૂર્વનું જ્ઞાનાવરણ કર્મ ઉદયમાં આવ્યું. બે દિવસો બે આયંબિલ વડે ગયા. એક પણ શ્લોક તેને યાદ રહેતો ન હતો. આચાર્ચએ કહ્યું - આ ''અસંખ્યેય'' અધ્યયન જ્યાં સુધી અનુજ્ઞાત ન થાય ત્યાં સુધી જોગમાં રહેવું. અશકટાતાતે પૂછ્યું - આ કેવા પ્રકારનો યોગ છે ? આચાર્ચએ કહ્યું - જ્યાં સુધી યોગ ચાલે ત્યાં સુધી તમારે આયંબિલ કરવાના. તે બોલ્યો - મારે અનુજ્ઞાનું શું કામ છે ? એ પ્રમાણે તે દિવસથી આયંબિલના આહાર વડે બાર વર્ષ પર્યન્ત 'અસંખ્યક' અધ્યયન ભણ્યો. પૂર્વનું કર્મ ખપાવી દીધું.

આ પ્રમાણે અજ્ઞાન પરીષઢને સઢન કરવો જોઈએ. પ્રતિપક્ષમાં ભૌમદ્વાર છે. તેમાં પણ આ સૂત્ર સૂચિત આ ઉદાઢરણ છે -

• નિર્યુક્તિ - ૧૨૨ + વિવેચન -

આ નિર્યુક્તિની વ્યાખ્યા કરીને વૃત્તિકારશ્રી તેનો ભાવાર્થ જણાવવા માટે સંપ્રદાયાનુસાર કથાનકને જણાવે છે -

સ્થૂલભદ્ર બહુશ્રુત આચાર્ચ હતા. તેનો એક પૂર્વનો (ગૃહસ્થપણાનો) મિત્ર હતો. સજ્ઞાતીય પણ હતો. તે આચાર્ચ વિચરણ કરતાં તે મિત્રના ઘેર ગયા. તેની સ્ત્રીને પૂછ્યું કે - તે ફ્લાણો ક્યાં ગયો ? તે સ્ત્રી બોલી - વ્યાપાર કરવા ગયા. તેનું ઘર પહેલાં સમૃદ્ધ હતું. પણ પછીથી જીર્ણ - **શીર્ણ થઇ** ગયું. તેના પૂર્વજોએ એક સ્તંભની નીચે ભૂમિમાં ધન દાટેલું હતું. આ વાત તે આચાર્ચ, જ્ઞાન વડે જાણતા હતા.

પછી તેણે તે સ્તંભ સામે **હાથ કરીને કહ્યું** - અહીં આ સ્તંભના મૂળમાં ઘણું ઘણું ધન રહેલ છે. અને મારો મિત્ર અજ્ઞાનથી ભટકી રહ્યો છે. આ વાત સ્થૂલભદ્ર આચાર્ચએ સંકેતથી કહી, તેથી લોકો એવું સમજ્યા કે આ ભગવત્ આ ઘરને જોઈને, પૂર્વે ઋદ્ધિસંપન્ન હતું, પણ હાલ જી**ઈશીઈ** છે, તે જોઈને અનિત્યતાનું નિરૂપણ કરી રહ્યા છે. જ્યારે તે મિત્ર ઘેર આવ્યો, ત્યારે તેની પત્નીએ બતાવ્યું કે સ્થૂલભદ્ર આચાર્ચ પધારેલ હતા. તેણે પૂછ્યું કે - સ્થૂલભદ્રએ કંઈ કહ્યું ? સ્ત્રી બોલી - કંઈ નહીં, માત્ર આ સ્તંભની સામે હાથ દેખાડીને બોલ્યા કે - ''આ અહીં છે, તે ત્યાં ભટકે છે'' તે મિત્ર પંડિત હતો, તે સમજી ગયો કે અહીં અવશ્ય કંઈક છે. તેણે ખોદવાનું શરૂ કર્યું. તેટલામાં તેણે વિવિધ પ્રકારના રત્નોથી ભરેલો કળશ જોયો. આ રીતે તેમણે જ્ઞાન પરીષહને સહન ન કર્યો. બીજા સાધુઓએ આમ કરવું ન જોઈએ.

અહીં પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાનના ભાવ અને અભાવ વડે સૂત્રમાં પરીષઢપણાથી ઉપવર્ણન છે, નિર્યુક્તિમાં અજ્ઞાન પરીષઢમાં તે પ્રમાણે બંને ઉદાઢરણનું ઉપવર્ણન કર્યું. અન્યત્ર પણ યથાસંભવ જાણવું.

હવે અજ્ઞાનથી દર્શનમાં પણ સંશયવાળો ક્યારેક થાય, તેથી દર્શન પરીષઢને કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૯૩, ૯૪

''નિશ્વે જ પરલોક નથી, તપસ્વીની ઋદ્ધિ પણ નથી, અથવા હું તો ઠગાયો છું'' - એ પ્રમાણે સાધુ સિંતવે નહીં… ''પૂર્વકાળમાં જિન થયા હતા, વર્તમાનમાં છે અને ભાવિમાં થશે'' - એવું જે કહે છે, તે જૂઠ બોલે છે, એ પ્રમાણે સાધુ વિચારે નહીં.

• विवेयन - स्३, स्४

જન્માંતર નિશ્વે વિધમાન નથી. કેમકે શરીર ભૂતચતુષ્કયુક્ત છે તે અહીં જ પડી રહેશે, અને ચૈતન્ય તો ભૂતધર્મભૂતપણાથી છે. તેના સિવાય પ્રત્યક્ષ તો આત્મા ઉપલભ્યમાન નથી. ઋદ્ધિ - તપો માહાત્મ્યરૂપ, કોની ? તપસ્વીની. તે આમર્શોષધ્યાદિ રૂપ છે, ઇત્યાદિ - x - x - x - તે પણ પ્રાપ્ત થતી નથી. તેથી આમ કહ્યું છે - અથવા -વિશેષ શું કહેવું ? હું તો ભોગથી પણ વંચિત થયો છું. કેમકે - આ મસ્તકનું મુંડન, ઉપવાસ આદિ યાતના રૂપ ધર્મ અનુષ્ઠાનથી ઠગાયો છું. આ પ્રમાણે અનંતર કહેવાયેલો ભિક્ષુ વિચારે નહીં.

જે પૂર્વે કહ્યું કે - ભૂતચતુષ્ટ્ચાત્મરૂપ શરીરને જન્માંતરનો અભાવ છે, તે અસત્ છે. કેમકે અમે શરીરને બીજા જન્મમાં જવાનું છે. તે પ્રમાણે કહેલ જ નથી. કેમકે તેને તેવા ધર્મત્વથી આગળનો નિષેધ છે.

તપસ્વીને ઋદ્ધિ નથી, તે પણ વચનમાત્ર જ છે. આત્મઋદ્ધિના અભાવે અનુપલંભ - અપ્રાપ્તિ હેતુ કહેલ છે, તે પણ સ્વસંબંધી છે કે સર્વ સંબંધી ? તેમાં તે આત્માના અભાવે સ્વસંબંધી અનુપલંભ હેતુ નથી. કેમકે તે સ્વયં 'ઘટ' આદિ વાત ઉપલભ્યમાન પણે છે. જેમ ઘટ આદિમાં રહેલ રૂપાદિ ઉપલબ્ધ છે, તેમ આત્મામાં રહેલ પણ જ્ઞાનસુખાદિમાં કંઈ મહત્ અંતર રહેલ નથી. અશ્વસેન વાચકે કહ્યું છે -આત્મપ્રત્યક્ષ આ આત્મા છે. ''આ દૅષ્ટિગોચર નથી'' તેમ પણ ન કહેવું. એ કથન એકાંત નથી. તેથી જ કહ્યું છે કે - ''જે ચક્ષુ વડે ન દેખાય તે બધું ન લેવું તેમ નહીં'' અન્યથા ચૈતન્ય પણ દૅષ્ટિગોચર નથી, તેથી તે પણ અસત્ત્વ થાચ. તેથી તે સ્વસંવિદિત છે, માટે સત્ કહેવાચ છે. આત્મા પણ તેવો હોવાથી સત્ જ છે. -x- વિશેષ કેટલું કહેવું ? જેમ ચૈતન્ય છે, તે સ્વીકાર્યું, તેમ આત્માને પણ જાણવો. જેમ સ્વ કે પરમાં રહેલ જ્ઞાન, જ્ઞાન વડે ગ્રહણ કરાય છે. તેમ જ્ઞાતા સ્વમાં કે પરમાં રહેલો હોય તે પણ જ્ઞાન વડે ગ્રહણ કરવો.

- x - વળી હું છું એ પ્રત્યચથી પ્રતિપ્રાણી પોતાના આત્માને જાણે છે અને કેવલીને સર્વાત્મના ઉપલબ્ધ હોવાથી તેનો પ્રતિષેધ અશક્ય છે. એ પ્રમાણે ઋદ્ધિના અભાવે સર્વ સંબંધી અપ્રાપ્તિ પણ અસિદ્ધિ છે. - x - x - x - દેખાય પણ છે કે ક્યારેક કોઈ દિવસ પગની ધૂળના સ્પર્શાદિથી રોગનો ઉપશમ આદિ થાય છે. તેથી અહીં પણ કાલાંતરે મહાવિદેહ આદિમાં સર્વકાળ ઋદ્ધિના અંતર છતાં તેનો સંભવ અનુમત થયેલ છે.

વળી - હું ભોગસુખથી વંચિત થયો, કેમકે શિર અને તુંડના મુંડન, ઉપવાસ આદિ વડે ચાતના રૂપ ધર્માનુષ્ઠાન છે, તે પણ વિચાર્યા વિનાનું વચન છે, ભોગસુખોના દુઃખાનુષક્તત્વથી તત્ત્વવેદીએ તેનો અનાદેચ કરેલ છે. -x-x- વૈષચિક સુખ અતૃત્તિકાંક્ષા શોકાદિ નિમિત્ત છે. આ અસિદ્ધ નથી, કેમકે ત્રણે કાળમાં ચથાયોગ અતૃત્તિ આદિ પ્રત્યેક જીવને સ્વસંવિદિત પણે છે.

વળી તપથી પણ ચાતનારૂપ પણે મન અને ઇંદ્રિય યોગોની હાનિ જ પ્રતિપાદન કરેલી છે. - x - પછી તેમાં દુ:ખરૂપતા કઈ રીતે થાય ? શીરમુંડનથી કંઈક પીડાત્મક રૂપ હોવા છતાં સમીહિત અર્થના સંપાદકત્વથી દુ:ખદાચક્રતા ન થાય. જો ઈષ્ટ અર્થના પ્રસાધકપણે સ્વીકારે તો તેને કાયપીડારૂપ પણાં છતાં દુ:ખદાચી ન થાય. જેમ ૨ત્ન વર્ણિફ્ને માર્ગમાં લાગતો શ્રમ આદિ પીડાદાચી ન થાય. તપ ઇષ્ટાર્થનો પ્રસાધક છે. તેની પણ અસિદ્ધતા નથી કેમકે તે પ્રશમહેતુ પણે છે. - x - x - અગ્નિ તાપના પ્રકર્ષથી જેમ તપનીય વિશુદ્ધિ પ્રકર્ષ થાય, તેમ પ્રશમ તારતમ્ચથી પરમ આનંદ તારતમ્ચ અનુભવાય છે, તે લોકપ્રતીત છે. - તથા -

<sup>જિ</sup>न - રાગાદિના જિતનારા હતા, હાલ જિનો વિધમાન છે. આને કર્મપ્રવાદ પૂર્વના સ્તરમાં પ્રાભૃતથી ઉદ્ધરીને વસ્તુતઃ સુધર્માસ્વામી વડે જંબૂસ્વામી પ્રતિ કહેલ છે, આના વડે તે કાળે જિનનો સંભવ આ રીતે કહ્યો. અથવા વિદેહ આદિ ક્ષેત્રાંતરની અપેક્ષાથી આ ભાવના કરવી. અથવા વચન વ્યત્થચથી જિનો થશે. તે બધુ જ મૃષા છે. જિન અસ્તિત્વવાદી અનંતરોક્ત ન્યાયથી કહે છે, એમ ભિક્ષુ ન ચિંતવે. જિનનો સર્વજ્ઞ અધિક્ષેપ - પ્રતિક્ષેપ આદિમાં પ્રમાણ ઉપપન્નતાથી પ્રતિપાદન વડે તેના ઉપદેશ મૂલત્વથી સર્વે આલોક - પરલોકના વ્યવહાર છે.

આ ''શિષ્ય આગમન દ્વાર'' કહ્યું. તેમાં ''નત્થિ नूनं परे લોએ'' એ સૂત્ર અવયવ સૂચિત ઉદાહરણ કહે છે - ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

• નિર્યુક્તિ - ૧૨૩ - વિવેચન

આ નિર્યુક્તિની માત્ર અક્ષર ગમનિકા આપીને વૃતિકારશ્રી જણાવે છે કે આનો ભાવાર્થ વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી જાણવો, તે આ પ્રમાણે છે -

વત્સભૂમિમાં આર્ચ અષાઢ નામે આચાર્ચ હતા, તે બહુશ્રુત અને બહુ પરિવારવાળા હતા. તે ગચ્છમાં જે સાધુ કાળ કરે તેને નિર્ચામણા કરાવતા, ભક્ત પ્રત્યાખ્યાનાદિ કરાવતા. એ રીતે ઘણાંની નિર્યામણા કરાવી. કોઈ દિવસે એક આત્મીય શિષ્યને ઘણાં જ આદરથી કહ્યું કે - દેવલોકથી આવીને મને દર્શન આપજે. પણ તે વ્યાક્ષિપ્ત ચિત્તત્વથી ન આવ્યો.

પછી આચાર્ચને વિચાર આવ્યો કે - મેં ઘણાં કાળ કલેશ સહન કર્યો. × • પછી તે શિષ્યએ દેવલોકમાં રહીને ઉપયોગ મૂક્યો. તેણે ગુરુને સ્વલિંગ થકી પાછા જતાં જોયા. તેથી દેવે તેમના માર્ગમાં ગામ વિકુર્વ્યુ. નટપ્રેક્ષણ દિવ્ય પ્રભાવથી વેદતા નથી. પછી તેને સંહરીને ગામની બહાર વિજનમાં - ઉદ્યાનમાં છ બાળકોને સર્વાલંકારથી વિભૂષિત વિકુર્વ્યા, જેથી સંચમની પરીક્ષા થઈ શખે. તે બાળકોને આચાર્ચએ જોયા.

આચાર્ચને થયું કે - જો હું બાળકોના આભુષભો લઇ લઉં તો સુખેથી જીવનને પસાર કરી શકીશ. તેણે એક પૃથ્વી બાળકને કહ્યું - આભરભ લઇ આવ. તેણે કહ્યું - ભગવન્ ! ત્યાં સુધી મારું એક આખ્યાનક સાંભળો પછી આભરભો ગ્રહભ કરી લેજો. આચાર્ચએ કહ્યું - સાંભળું છું. તે બાળક બોલ્યો - એક કુંભાર હતો, તે માટી ખોદતાં કિનારે આક્રાંત થયો. તે બોલ્યો -

• નિર્યુક્તિ - ૧૨૪ + વિવેચન -

જેના વડે ભિક્ષામાં બલિને હું આપું છું, જેના માટે જ્ઞાતીજનોને હું પોષુ છું. તે મારી ભૂમિને આક્રમે છે, મને શરણથી ભય ઉત્પન્ન છે. આ નિર્યુક્તિનો ઉપનય કહે છે - ચોરના ભયથી હું આપને શરણે આવેલ છું. તમે મને આ પ્રમાણે લૂંટશો તો મને પણ શરણથી જ ભય ઉત્પન્ન થશે. આ પ્રમાણે આગળ પણ ઉપનયની ભાવના કરવી.

આચાર્ચએ કહ્યું - આ અતિપંડિતવાદિક છે, તેના આભરણોને ગ્રહણ કરીને પાત્રમાં ભર્ચા. પ્રથ્વીકાયિક કહ્યો. હવે બીજો અપ્કાય કહે છે -

તે પણ આખ્યાનક કહે છે. જેમકે - એક તાલાચર કથાકથક 'પાટલ' નામે હતો. તે કોઈ દિવસે ગંગાને ઉતરતા ઉપરની વર્ષાના જળથી હરાયો. તેને જોઈને લોકો આ પ્રમાણે કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૧૨૫ + વિવેચન -

બહુશ્રુત, વિવિધ કથાને કહેનાર, પાટલ નામનો કથાકાર ગંગામાં વહે છે. હે ઉહ્યમાનક ! તારું કલ્ચાણ થાઓ. ત્યાં સુધી, જ્યાં સુધી દૂર ન લઈ જાય. અતિ અભ્પ સૂક્ત - સુભાષિત છે. તે બોલ્યો -

#### निर्युङ्तित - १२६ + विवेयन -

જે જળવડે બીજો ઉત્પન્ન થાય છે, જેના વડે ખેડૂતો જીવે છે - પ્રાણ ધારણ કરે છે, તેના મધ્યે વિપત્તિ પામીને હું મર્ચો. જન્મનારને શરણથી જ ભય છે. તેના પણ આભરણો આચાર્ચ તે પ્રમાણે જ ગ્રહણ કર્ચા. આ અપ્કાય કહ્યો. હવે ત્રીજા તેઉકાયને કહે છે. તે પ્રમાણે તે આખ્યાન કહે છે - એક તાપસની ઝુંપડી અગ્નિ વડે બળી ગઈ. પછી તે કહે છે -

• निर्युझ्ति - १२९ + विवेयन -

જેને હું રાત્રે અને દિવસે મધ અને ઘી વડે પ્રસન્ન કરું છું. તે અગ્નિ વડે જ મારો તાપસ આશ્રમ બળી ગયો. મને શરણથી જ ભય થયો છે. અથવા -

#### • નિર્યુક્તિ - ૧૨૮ + વિવેચન -

મેં વ્યાઘના ભયથી ડરીને મેં અગ્નિનું શરણ કર્યું. તેનાથી મારું શરીર બળી ગયું. મને શરણથી જ ભય થયો. તેના ઘરેણા પણ આચાર્યએ તે પ્રમાણે જ ગ્રહણ કર્યા. તેઉકાયકુમાર કહ્યો.

હવે ચોથો વાયુકાયકુમાર કહે છે - તે પણ પૂર્વવત્ આખ્યાનક કહે છે - જેમ એક યુવાન ઘન નિચિત શરીરી હતો, તે પછીથી વાયુ વડે ગ્રહણ કરાયો. અન્ય એ કહ્યું -

• निर्युझ्ति - १२६ + विवेयन -

લંઘન - કુદીને જવું, પ્લવન - દોડવું, તેમાં સમર્થ, પૂર્વે થઇને હવે કઇ રીતે હાથમાં દંડ લઇને જાય છે, હે વયસ્ય ! આ કેવી વ્યાધિ છે ?

• निर्युझ्ति - १३० + विवेयन -

જયેષ્ઠ અને અષાઢ માસમાં જે શુભ શૈત્યાદિ ગુણયુક્તપણાથી શોભન વાયુ વાય છે, તેના વડે મારા અંગ ભાંગે છે, તેના મેદ્યોજ્ઞતિના સંભવપણાથી વાત પ્રકોપ આદિ જાણવા. એ પ્રમાણે મને શરણથી જ ભય થયો. દાર્માર્દ્વિતાને જ શરણથી ભય છે. - અથવા -

# • निर्युझ्ति - १३१ + विवेयन -

જે વાયુ વડે સત્ત્વો જીવે છે, અપરિમિત વાયુના નિરોધમાં મારા અંગો ભાંગી ગયા, મને શરણથી જ ભય ઉત્પન્ન થયો છે. તેના પણ આભરણો આચાર્યએ પૂર્વવત્ ગ્રહણ કર્યા. આ વાયુકાયકુમાર કહ્યો.

હવે પાંચમો વનસ્પતિકાચિક, તે પૂર્વવત્ જ આખ્યાનક કહે છે - જેમકે -એક વૃક્ષ ઉપર કેટલાંક પક્ષીઓનો આવાસ હતો. તેમના અપત્યો થયા, પછી વૃક્ષના અભ્યાસથી વેલડીઓ ઉત્થિત થઈ. વૃક્ષને વીંટળાઈને ઉપર વિલગ્ન થઈ. વલ્લીને આધારે સર્પ વીંટળાઈને તે અપત્યોને ખાઈ ગયો. પછી બાકીના કહે છે -



નિર્યુક્તિ - ૧૩૨ + વિવેચન -

જ્યાં સુધી વસ્યા, ત્યાં સુધી સુખેથી વસ્યા. ક્યાં ? નિરુપદ્રવ એવા વૃક્ષ ઉપર. અહીં મૂલમાંથી જ વેલડીઓ ઉદ્ભવી, તેથી વૃક્ષથી જ તત્ત્વતઃ ભય થયો. તે ઉક્તિ રીતિથી શરણ હતું. તે રીતે શરણથી જ ભય થયો. તેના આભરણો પણ આચાર્યોએ તે પ્રમાણે જ ગ્રહણ કર્યા. આ વનસ્પતિકાય કહ્યો.

હવે છઠ્ઠો કુમાર તે ત્રસકાચ, તેને કહે છે. તે પણ પૂર્વવત્ આખ્યાનક કહે છે. જેમકે - કોઈ નગર પરસૈન્ય વડે રુંધાયું. ત્યાં બાહિરિકામાં માતંગો હતા, તેઓ અભ્યંતરો વડે બહાર કઢાયા, બહાર પરસૈન્ય વડે ગ્રહણ કરાયા, પછી કોઈ બીજાએ પણ કહેલ છે કે -

#### • निर्युङित - १३३ + विवेशन -

નગરની મધ્યે રહેલા તે અભ્યંતરવર્ત્તી, પરસૈન્ય વડે ત્રસ્ત - ક્ષોભિત થયા. આમના વડે અન્ન આદિનો ક્ષય ન થાય, તે માટે બહાર કઢાયા. બહાર પરસૈન્યના લોકો ઉપદ્રવ કરતા હતા. - × - × - જે કારણે શરણથી ભય થયો. આપને નગર જ શરણ છે, તેનાથી જ ભય થયો. - અથવા -

એક્ત્ર નગરમાં સ્વયં જ રાજા ચોર હતો અને પુરોહિત ભંડક હતો. તેથી બંને પણ વિચરતા હતા. પછી લોકો અન્યોન્ચ કહેતા હતા કે -

निर्युङ्ति - ९३४ + विवेयन -

જ્યાં રાજા સ્વયં ચોર હોય અને પોતાના નગરને લુંટતો હોય. ત્યાંનો પુરોહિત ભંડક હોય, દિશાને ભાંગતો હોય. હે નાગરકો ! શરણથી જ ભય જન્મ્યો. આ પ્રમાણે શ્લોકાર્થ કહ્યો.

અથવા એક બ્રાહ્મણની પુત્રી હતી. તેણી ચૌવનને પામી. તે ઘણી જ રૂપવતી અને દર્શનીય હતી. તે બ્રાહ્મણ તેણીને જોઈને આસક્ત થયો. તેણીને કારણે ઘણો જ દુર્બળ થઈ ગયો. બ્રાહ્મણીએ પૂછ્યું, ઘણું દબાણ કરતાં બ્રાહ્મણે કહ્યું, બ્રાહ્મણી બોલી - અધૃતિ ન કરશો. હું એવું કંઈક કરીશ, જેથી કોઈક પ્રયોજનથી સંપત્તિ થશે. પછી પુત્રીને કહ્યું - અમારી કન્યાને પહેલા યક્ષ ભોગવે છે, પછી વરને અપાય છે તેથી તને કૃષ્ણપક્ષની ચૌદશે યક્ષ તારી ઇચ્છા કરશે. તું વિમાનસ ન થઈશ. તું ત્યાં ઉદ્યોત ન કરતી.

તે કન્યાએ પણ યક્ષના કુતૂહલથી દીવાને શરાવલાથી ઢાંકીને લઇ ગઇ. તે આવ્યો. તેણીને ભોગવીને રાત્રિના થાકીને સૂઇ ગયો. આણે કૌતુકથી શરાવલું ખસેડ્યું. ત્યાં તેણે પિતાને જોયા. તે કન્યાએ જાણ્યું કે - જે થવાનું હોય તે જ થાય. હવે હું ઇચ્છાપૂર્વક ભોગ ભોગવીશ. પછી તે બંને રતિથી થાકી ગયા. સૂર્ય ઉગવા છતાં જાગ્યા નહીં. ત્યારપછી બ્રાહ્મણી માગધિકાને ભણે છે - બોલે છે.

#### • निर्युक्ति - ९३५ + विवेयन -

તુરંતનો ઉગેલો સૂર્યમાં, શો અભિપ્રાય છે ? પહેલા ઉદિત થયેલ સૂર્યમાં,

२/६३, ६४

ચૈત્યસ્તૂપે રહેલ કાગડા, ભિંત ઉપર રહેલ આતપ, હે સખી ! લોકો નિદ્રાનો ત્યાગ કરતા નથી. આમ કહીને પોતાનું દુઃખિતપણું પ્રગટ કરે છે. તે બ્રાહ્મણી પણ પતિના વિરહથી દુઃખિત થઈ. રાત્રિમાં નિંદ્રાને ન પામી, એ પ્રમાણે માગદ્યિકા - અર્થ છે. પછી તેણીને તે પુત્રી સાંભળીને માગદ્યિકાને પ્રતિ ભણે છે તે આ પ્રમાણે -

• निर्युक्ति - ९३६ + विवेयन -

તમે જ હે માતા ! શિક્ષા સમયે કહેતા હતા કે - વિમનસ્ક થતી નહીં. વિમુખ થતાં ચક્ષ આવ્યો. ચક્ષાહૃતક ખરેખર પિતા હતા. હવે અન્ય તાતની શોધ કર, એ માગધિકા અર્થ છે.

પછી તે બ્રાહ્મણી આ પ્રમાણે કહે છે -

# • निर्युङ्ति - १३० + विवेयन -

જે કન્યાને નવ માસ કુક્ષિમાં ધારણ કરી, જેણીના મળ અને મૂત્રનું મર્દન કર્યું (મળ-મૂત્ર યુંચ્યા) તે પુત્રીએ જ મારા પતિને હરી લીધો. એ હેતુથી જ ચોરી લીધો. શરણ જ અશરણ થયું, મને અપકારી થયા.

- અથવા - એક બ્રાહ્મણે તળાવ ખોદાવ્યું, ત્યાં જ પાળીના દેશભાગે દેવકુલ અને આરામ તૈયાર કરાવ્યા. ત્યાં તેણે યજ્ઞ શરૂ કર્યો. જ્યાં બકરીને મારી નંખાય છે. અન્ય કોઈ દિવસે તે બ્રાહ્મણ મૃત્યુ પામ્યો અને બકરારૂપે જન્મ્યો. તે બકરાને તે બ્રાહ્મણના પોતાના પુત્રો વડે જ ગ્રહણ કરાયો. તે જ તળાવમાં યજ્ઞમાં મારવાને માટે લઈ જવાયો.

લઈ જવાતા એવા તેને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થયું. પોતાની ભાષામાં તે બકરો બેં-બેં કરતો, પોતે જ વિચારે છે કે - જે મારા વડે જ મેં પ્રવર્તાવ્યો એ પ્રમાણે વિલાપ કરતાં બકરાને કોઈ એક અતિશયજ્ઞાની સાધુએ જોયો. તે સાધુ આ પ્રમાણે બોલ્યા -

• निर्युझ्ति - ९३८ + विवेथन -

સ્વચં જ વૃક્ષોને તમે રોપ્યા. પોતે જ તળાવ ખોદાવ્યું. પ્રાર્થિતના પ્રાપ્તની ઉપર દેવો વડે દેવાયોગ્યની યાચના કરી. તેના વડે અવસર પ્રાપ્ત થયો. તે જ ઉપયાચિત લબ્ધક તું છે. તો પછી હે બકરા ! હવે તું શા માટે બેં-બેં કર્યા કરે છે ? આરટે છે. છે માગધિકાનો અર્થ છે.

ત્યાર પછી તે બકરો, સાધુના કથનને સાંભળીને મૌન થઇને રહ્યો. તે બ્રાહ્મણ પુત્રોએ વિચાર્યું કે - આ પ્રવ્રજિત વડે એવું શું બોલાયું કે - જેનાથી આ બકરો મૌન થઇને રહેલો છે.

ત્યાર પછી તેણે તે તપસ્વી સાધુને પૂછ્યું - ભગવન્ ! આ બકરો આપના વડે કંઇક કહેવાતા જ મૌન કેમ થઇ ગયો ? સાધુએ તેને કહ્યું કે - આ જ તારો પિતા છે, કઇ રીતે જાણવું ? કે જેથી મને પણ ખબર પડે. તે બકરાએ પૂર્વભવમાં પુત્રની સાથે નિધાન દાટેલ, ત્યાં જઇને બંને પગવડે ખટ્ ખટ્ કરવા લાગ્યો. તેનાથી બ્રાહ્યણ પુત્રએ જાણીને બકરાને મુક્ત કર્યો. ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

સાધુની સમીપે ધર્મ સાંભળીને ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરી સ્વર્ગે ગયો.

એ પ્રમાણે તેણે 'શરભ્ર' એમ સમજીને તળાવના બગીચામાં ચગ્ન પ્રવર્તાવ્યો. તે જ અશરણ થયો.

આવા પ્રકારે અહીં સમવતાર છે - એ પ્રમાણે અમે આપના શરણમાં આવ્યા. અહીં મનુષ્ય જાતિને ત્રસના સ્મરણાર્થે આ ત્રણ ઉદાહરણ તિર્યગ્ જાતિના વિચારવા.

આચાર્ચએ તે પ્રમાણે જ તેના પણ આભરણો ગ્રહણ કર્યા અને જલ્દીથી જવાને માટે માર્ગ ઉપર ચાલ્યા. ત્યાં તેણે માર્ગમાં અલંકારોથી ઉદ્ભટ એવી સાધ્વીને જોઈને, આચાર્ચએ તેણીને કહ્યું -

• निर्युक्ति - ९३६ + विवेयन -

હે અંજિતાક્ષિ ! તારે બે કટક છે, તારે બે કુંડલ છે, તેં તિલક પણ કરેલ છે, હે પ્રવચનની ઉકાહ કરનારી ! દુષ્ટ શિક્ષિતા ! તું અહીં ક્યાંથી આવેલ છે ? તે માગધિકાર્થ છે.

દર્શન પરીક્ષાર્થે સાધ્વીની વિકુર્વણા કરી, તેણી આ પ્રમાણે બોલી -

• નિર્યુક્તિ - ૧૦૪, ૧૪૧ + વિવેચન

સરસવના દાણા સમાન બીજાના છિદ્રોને જુએ છે ! પણ પોતાના બિલ્વ ફળ જેટલાં મોટાં દોષોને જાણવા છતાં જોતાં નથી. - તથા - તમે શ્રમણ છે, સંચત છે, બહિર્વૃત્તિથી બ્રહ્મચારી અને ઢેફા તથા સુવર્ણ સમવૃત્તિક છો. પણ તમારા પાત્રમાં શું છે? એ પ્રમાણે તેણી વડે આચાર્ચની નિર્ભર્ત્સના કરાઈ, તેમ છતાં આગળ જાચ છે. માર્ગમાં લશ્કરને આવતું જોયું. દંડિક ત્યાં ગયો, હાથીના સ્કંધ ઉપરથી ઉતરીને વંદના કરી. ભગવન્ ! પરમ મંગલ છે, કે મારા વડે સાધુનું દર્શન થયું. મારા ઉપર અનુગ્રહ કરો. - પ્રાસુક અને એષણીય મોદક આદિને ગ્રહણ કરો.

આચાર્ચ તે લેવા ઇચ્છતા ન હતા, ક્યાંક પાત્રમાં રહેલ આભરણો ન જોઈ જાય. તે દંડિકે પાત્ર છીનવીને લઈ લીધું. લાડવા મૂકવા ગયા, ત્યાં આભરણો જોયાં, તેના વડે આચાર્ચનો તિરસ્કાર કરાયો. ફરી પણ તેણે આચાર્ચને સંબોધિત કર્યા કે આપને વિપરિણામિત થવું યોગ્ય નથી. ઇત્યાદિ - x - x -.

પછી દિવ્ય દેવરૂપ કરીને ગયો. આચાર્ચએ પહેલાં દર્શન પરીષઢ સઢન ન કરેલો, પછી કર્યો. એમ બધાં સાધુએ દર્શન પરીષઢ સઢન કરવો.

- x - x - x - x - ક્ષુધા આદિથી અત્યંત પીડિતને જ પરીષઠ ન કરવાનું કહ્યું. તે મંદસત્ત્વને કંઈક અશ્રદ્ધાન**થી સમ્યક**ત્વથી વિચલિતપણું પણ સંબવે છે, તેને દૈઢિકરણ કરવા દેષ્ટાંતનું **અર્થથી અભિધાન** સૂત્ર - સ્પર્શક છે, તે વ્યક્ત જ છે. - x - x - હવે ઉપસંહાર કહે છે -

સૂત્ર - દપ

ભગવંત મહાવીરે આ બધાં પરીષઠો પુરૂપેલ છે. તે જાણીને સાધુ ક્યાંય કોઈપણ પરીષઠથી પરાજિત ન થાય. - તેમ હું કહું છું.

# • વિવચેન - ૯૫

અનંતરોક્ત ક્ષુધા આદિ બાવીશ પરીષહો કાશ્યપ ગોત્રીય ભગવંત મહાવીરે પ્રરૂપેલા છે. જે ઉક્ત ન્યાયથી જાણીને સાધુ પરાજિત ન થાય. સંયમથી પતીત ન થાય. બાવીશમાં કોઇપણ દુર્જેય પરીષઢથી કોઇપણ દેશ કે કાળમાં બાધિત ન થાય. તેમ સુધર્માસ્વામીએ જંબૂસ્વામીને કહ્યું.

# મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

0 - x - x - x - 0

# 

પરીષઢ અધ્યયન કહ્યું. હવે 'ચતુરંગીય' અધ્યયનનો આરંભ કરીએ છીએ. તેના સંબંધ આ પ્રમાષ્ટે - અનંતર અધ્યયનમાં પરીષહ કહ્યા. તે ક્યાં આલંબનને આગળ કરીને કરવા, એવો પ્રશ્ન સંભવે છે, તેમાં માનુષત્વ આદિ ચાર અંગનું દુર્લભત્વ છે, તેના આલંબન વડે કહેવા. આ સંબંધથી આવેલા આ અધ્યયનના ચાર અનુચોગ દ્વારા વર્ણવવા જોઇએ. તે નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ સુધી કહેવા. તેમાં ચતુરંગીય એ દ્વિપદ નામ છે, તેમાં ચાર અને અંગ બે શબ્દોનો નિક્ષેપ કરવો જોઇએ. એક વિના ચાર ન આવે, તેથી એક્નો નિક્ષેપ કરવો જોઇએ, તેમ માનીની નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

# • નિર્યુક્તિ - ૧૪૨ + વિવેચન -

અહીં એક શબ્દનો એક્ત્ર નિર્દેશ છતાં પ્રકાંતપણાથી સર્વત્ર સંબંધ જોડવો, તેથી નામેક્ક, સ્થાપનેક્ક, દ્રવ્યેક્ક, માતૃકાપદૈક્ક, સંગ્રહૈક્ક, પર્યવેક્ક, ભાવેક્ક એ સાત ઐક્ક થયા. તથા શબ્દની બાકીનાનું પણ નિરુપયાર વૃત્તિપણાથી તુલ્યત્વ કહે છે. આની વ્યાખ્યા દશ્વેકાલિકની નિર્યુક્તિ કરતાં કહેવાયેલ જ છે. સ્થાન ખાલી ન રાખવા કંઈક કહે છે -

(૧) નામેક્ક - જેનું એક્ક એવું નામ છે. (૨) સ્થાપનેક્ક - પુસ્તક આદિમાં રચેલ એકનો અંક. (૩) દ્રવ્યેક્ક - સચિત્ત આદિ ત્રણ ભેદે છે, તેમાં સચિત એક્ક તે પુરુષાદિ, અચિત્ત તે ફલકાદિ, મિશ્ર ને વસ્ત્રાદિ વિભૂષિત પુરુષાદિ. (૪) માતૃકાપદૈકક - તે ''ઉપ્પન્ને ઈ વા, વિગમે ઈ વા, દ્યુવે ઈ વા'' જે અન્યત્ર વિવક્ષિત છે અથવા અ કારાદિ અક્ષરરૂપ માતૃકાના એક્તર અ કારાદિ લેવા. (૫) સંગ્રહૈકક - જેના વડે એક ધ્વનિથી ઘણાંનો સંગ્રહ થાચ, જેમ કે જાતિની પ્રધાનતાથી 'ઘઉં.' (૬) પચચિક્ક -શિવકાદિ એક્ક પર્યાચ, (૭) ભાવૈક્ક - ઔદાચિકાદિ ભાવોમાંનો કોઈપણ એક ભાવ. - x - x - હવે 'ચતુષ્ક' નો નિક્ષેપ કહે છે -

## निर्युक्ति - १४३ + विवेथन -

નામ અને સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્યમાં સચિત, અચિત, મિશ્ર દ્રવ્યની ચાર સંખ્યાપણાથી વિવક્ષા. ક્ષેત્રમાં ચાર સંખ્યાથી પરિચ્છિન્ન આકાશ પ્રદેશો, જેમાં 'ચાર' વિચારાય છે. કાળમાં ચાર સમય કે આવલિકા આદિ કાળભેદો. ગણનામાં ચાર -એક, બે, ત્રણ, ચાર ઇત્યાદિ. ભાવમાં 'ચાર' માનુષત્વ આદિ ઓળખાવાતા ભાવો. આની વચ્ચે કોનાથી અધિકાર છે ? ગણના સંખ્યાનો અહીં અધિકાર છે. - x - તેના વડે જ કહેવાનાર અંગોના ગણના પણાથી તેમની જ ઉપયોગીતાથી કહેલ છે. હવે અંગ નિક્ષેપ કહે છે -

## • निर्युक्ति - १४४ + विवेयन -

નામાંગ, સ્થાપનાંગ, દ્રવ્યાંગ, ભાવાંગ. આ ચાર અંગના નિક્ષેપ થાય છે, તેમ

સંક્ષેપમાં કહ્યું. તેમ નામ અને સ્થાપના પ્રસિદ્ધ હોવાથી હવે દ્રવ્યાંગને કહે છે -

• निर्युक्ति - १४५ + विवेयन -

ગંધાંગ, ઔષધાંગ, મધાંગ, માતોધાંગ, શરીરાંગ, ચુદ્ધાંગ. એ છ પ્રકારે દ્રવ્યાંગ કહેલ છે. આ ગંધાંગાદિમાં પ્રત્યેકમાં પણ અનેકવિધ થાય છે તેમ જાણવું.

આ ગાથાનો અક્ષરાર્થ કહ્યો. ભાવનાર્થને હવે ક્રમશઃ કહેવાને 'ગંધાંગ'નું પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે-

## निर्युक्ति - १४६ थी १४८ + विवेशन -

તેમાં જમદગ્નિજટા - વાલક, હરેણુકા - પ્રિયંગુ, શબરનિવસનક - તમાલ પત્ર, સપિષ્ટિશયં - પિન્નકા ધ્યામક નામક ગંધ દ્રવ્ય, તેની સાથે. વૃક્ષની બાહ્ય ત્વચા ચાતુર્જાતકાંગ પ્રતીતી જ છે. મલ્લિકા જાતિ, તેનાથી વાસિત અનંતરોક્ત દ્રવ્યમન. કોટિમુલ્યાર્ઠ થાય છે, તે મહાર્ધતા કહી.

તથા ઓસીર, દ્રીલેર - વાલક, પલ, દેવદારુ, કર્ષ, શતપુષ્યના ભાગે, તમાલપત્રના ભાગ તે પલિકામાત્ર જણાવ્યા.

આનું મહાત્મ્ય કહે છે - આ સ્નાન, વિલેપન, પટવાસમાં મહત્ત્વનું છે. ચંડપ્રધોતની પુત્રી વાસવદત્તા એ વીણા વત્સ રાજા ઉદચનને આ ગંધથી ચિત્ત હરેલ હતું. - x - x - હવે ઔષધાંગ કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - १४६, १५० + विवेयन -

પિંડદારુ અને હળદર, ઇંદ્રચવ, ત્રિકટૂક તેના અંગો - સુંઠ, પિંપર, મરિય દ્રવ્યો છે. આર્દ્ર, બિલ્વમૂલ, એ ઉદક અષ્ટમ જેના છે તે તથા વટિકા. આનું ફળ કહે છે -ખંજવાળ આદિને હણે છે, અર્દીશિરો રોગ કે સમસ્ત શિરો વ્યથા, વિવિધ પ્રકારના જવર, ઉંદરા આદિ વડે ડસાચેલ ઇલ્યાદિને હણે છે - હવે મધાંગને કહે છે -

## • निर्युक्ति - ९५९ + विवेयन -

સોળ દ્રાક્ષના ભાગો, ચાર ભાગ ઘાતકીપુષ્પ વિષયક, આઢક્ક ઇક્ષુરસ વિષયમાં, અહીં આટક - કયા પ્રમાણથી ? તે જણાવે છે - બે અસતિની એક પસલિ ઇત્યાદિ રૂપથી મદિરાનું કારણ થાય છે તે મધાંગ. હવે આતોધ-અંગ કહે છે -

## • निर्युक्ति - १५२ + विवेयन -

એક જ મુકુંદ વાજિંત્ર વિશેષ ગંભીર સ્વરત્વાદિથી તૂર્ચના કારિત્વથી તૂર્ચ છે. આના વડે અવિશિષ્ટ માતોધાંગત્વ જ કહે છે. શું આ એક જ મુકુંદા તૂર્ચ છે ? સોપસ્કારત્વથી જેમ એક જ અભિમારના વૃક્ષ વિશેષનું કાષ્ઠ અભિદારુક કહેવાય છે કેમકે તે વિશેષથી અગ્નિનું જનક છે અથવા જેમ એક શાલ્મલીપુષ્પ બદ્ધ આમોડક હોય છે. આમોડક એટલે પુષ્પ ઉન્મિશ્ર વાલબંધ વિશેષ - x - x - હવે શરીરાંગ કહે છે-

## • નિર્યુક્તિ - ૧૫૩ + વિવેચન -

શિર - મસ્તક, ઉરસ્ - છાતી, ઉદર, પીઠ, બંને બાહુ અને ઉરૂ આ આઠ અંગો

છે. - × - આટલાં જ અંગો છે. બાકીના નખાદિ તે અંગોપાંગ છે. ઉપલક્ષણત્વથી ઉપાંગ એટલે કાન આદિ છે. કહ્યું છે કે - કાન, નાક, આંખ, જંઘા, ઢાથ, પગ, નખ, કેશ, શ્મશ્રૂ, આંગળી, હોઠ તે અંગોપાંગ છે. હવે યુદ્ધાંગ કહે છે -

# • निर्युझ्ति - ९५४ + विवेयन -

यान - હાથી આદિ, તેના હોવા છતાં શત્રુનો પરાજય કરવો શક્ય ન બને, તેથી આવરણ - કવચ આદિ, આવરણ હોય પણ પ્રહરણ - શસ્ત્ર વિના શું કરી શકે ? તેથી પ્રહરણ - ખડ્ગ આદિ લીધા. આ યાનાવરણ પ્રહરણ હોવા છતાં જે યુદ્ધમાં કુશલત્વ ન હોય તો યાનાદિ શું કામના ? તેથી સંગ્રામમાં પ્રાવીણ્ય જોઈએ, આ બધાં વિના શત્રુનો જય ન થઈ શકે. હવે નીતિ હોવા છતાં દક્ષત્વને આધીન જય છે, તેથી દક્ષત્વ કહ્યું. દક્ષત્વ હોવા છતાં તેમાં નિર્વ્યવસાયથી જય કઈ રીતે થાય ? તેથી વ્યવસાય - પ્રવૃત્તિ, તેમાં પણ જો શરીરનું અહીન અંગત્વ ન હોય તો જય થાય. તેથી શરીર અર્થાત્ પરિપૂર્ણ અંગ, તેમાં પણ આરોગ્ય જ જયને લાવે. તેથી અરોગત્તા કહ્યું. તેથી આ બધાંને સમુદિત પણે યુદ્ધના અંગપણે કહ્યાં છે હવે ભાવાંગ કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૧૫૫ + વિવેચન -

ભાવાંગ પણ બે ભેદે છે - શ્રુતાંગ અને નોશ્રુતાંગ. તેમાં શ્રુતાંગ બાર ભેદે છે -આચાર, આદિ. આની ભાવાંગના ક્ષાયોપશમિક ભાવ અંતર્ગતપણા થકી છે. કહ્યું છે કે - સાયોપશમિક ભાવમાં શ્રુતજ્ઞાન બાર અંગ રૂપે થાય છે. નોશ્રુતાંગ ચાર પ્રકારે છે. અહીં ન્ગો શબ્દ સર્વ નિષેદ્યાર્થપણે હોવાથી અશ્રુતાંગ. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ કહ્યો. હવે આ જ કહે છે -

## • निर्युङ्ति - १५६ + विवेयन -

મનુષ્યત્વ, આના પઢેલાં ઉપન્યાસથી આનો ભાવ જ શેષ અંગના ભાવથી છે. દાર્મશ્રુતિ - અર્હત્ પ્રભિત દાર્મને સાંભળવો. 'શ્રદ્ધા' - દાર્મકરણનો અભિલાષ, लाप -અનશન આદિ, તેનાથી પ્રધાન સાંયમ - પાંચ આશ્રચના વિરમણ આદિથી તપ સંચમ. તેથી તપ અને સંચમ, તેમાં वીર્ચ - વીર્ચાંતરાયના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન શક્તિ. - x -આટલા ભાવ અંગો છે. નિશ્ચિતપણે સંસારમાં દુર્લભ છે. આ ન કઢેવા છતાં બધે જ વિચારવું.

અહીં દ્રવ્યાંગમાં શરીરાંગ અને ભાવાંગમાં સંચમ પ્રધાન છે, તેના એકાર્થિકને કહે છે -

## • निर्युझ्ति - १५८, १५८ + विवेशन -

ઝંગ, દશભાગ, ભેદ, અવચવ, અસક્લ ચૂર્ણ, ખંડ, દેશ, પ્રદેશ, પર્વ, શાખા, પટલ, પર્ચવખિલ એ બધાંને સ્થવિશે પર્ચાચવાચી કહે છે. વ્યાખ્યાનિક તો અવિશેષથી આ ઝંગ પર્ચાયો છે. તથા દશભાગ તે દશાભાગ, એ પ્રમાણે ભિન્ન જ પર્ચાયો છે તેમ કહે છે. - x - x

સંચમના પર્યાયોને કહે છે - દયા, સંચમ, લજ્જા, જુગુપ્સા, અછલના અહીં

ઇंति શબ્દ સ્વરૂપ પરામર્શક પર્યન્ત યોજાય છે. તિતિક્ષા અને અહિંસા અને ઠ્રી, એ એકાર્થક - અભિન્ન અભિઘેય પદો છે.

આ પર્યાયનું અભિધાન વિવિધ દેશના શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે છે. ક્ષેત્રાદિ દુર્લભત્વ ઉપલક્ષણ અહીં મનુષ્યત્વાદિ દુર્લભત્વ અભિધાન એ અભિપ્રાયથી કહે છે -

• निर्युक्ति - १५६ + विवेयन -

મનુષ્ય ભાવ, આર્યક્ષેત્ર, માતૃ સમુત્થા જાતિ, પિતૃ સમુત્થ કુળ, અન્યૂનાંગતા તે રૂપ, રોગનો અભાવ તે આરોગ્ય, આયુષ્ય, પરલોક પ્રવણા - બુદ્ધિ, ધર્મસંબદ્ધ -શ્રવણ, તેનું અવધારણ તે અવગ્રહ અથવા શ્રવણ એટલે તપસ્વી. તેનો અવગ્રહ, તે શ્રવણાગ્રહ. શ્રદ્ધા અને સંયમ પૂર્વવત્. આ બધાં લોકમાં દુર્લભ છે. પૂર્વે ચારનું દુર્લભત્વ કહેલ છે. અહીં માનુષત્વ, ક્ષેત્રાદિથી આયુષ્ય પર્યન્ત ઉપલક્ષણથી કહ્યું. શ્રવગુ તે બુદ્ધિનો અવગ્રહ છે. ફરીથી માનુષત્વાદિનું અહીં અભિધાન વિશિષ્ટ ક્ષેત્રાદિ યુક્તોને જ આ મુક્તિના અંગત્વ રૂપે જણાવવા માટે છે.

કેટલાંક આ સ્થાને આવો પાઠ કહે છે - ઇંદ્રિયલબ્ધિ, નિર્વર્તના, પર્યાપ્તિ, નિરૂપહત, કલ્યાણ, ધ્રાણ, આરોગ્ય, શ્રદ્ધા, ગ્રાહક, ઉપયોગ. તેમાં ઇંદ્રિયલબ્ધિ એટલે પંચેન્દ્રિયની પ્રાપ્તિ, નિર્વર્તાના - ઇંદ્રિયોની જ નિષ્પાદના, પર્યાપ્તિ - સમસ્ત પર્યાપ્તિપણું., નિરુપદત્ત - ઉપહત પણાનો અભાવ, તે ગર્ભસ્થને કુબ્જત્વ આદિ વડે ઉત્પન્ન થયેલ ભિત્તિ આદિથી છે. ક્ષેમ - દેશ સૌસ્થ્ય, ધ્રાણ - સુબિક્ષ કે યૈભવ, આરોગ્ય - નીરોગતા, શ્રદ્ધા - ઉક્તરૂપ, ગ્રાहક શિખવનાર ગુરૂ, ઉપયોગ - સ્વાધ્યાયાદિમાં ઉપયુક્તતા, અર્થ - ધર્મ વિષયમાં અર્થિત્વ. આટલા દુર્લભ જાણવા.

અહીં જે ફરી શ્રદ્ધાનું ગ્રહણ કર્યું તે તેના મૂલપણાથી સંપૂર્ણ કલ્યાણનું તેનું દુર્લભતરત્વ જણાવવાને માટે છે.

જે કહ્યું કે - ''મનુષ્યાદિ ભાવાંગો દુર્લભ છે.'' તેમાં માનુષ્યાંગના દુર્લભત્વના સમર્થનને માટે દેષ્ટાંતો કહે છે -

• निर्युक्ति - १६० + विवेयन -

ચોલ્લગ, પાસા, ધાન્ય, ધુત, ૨ત્ન, સ્વપ્ર, ચક્ર, ચર્મ, યુગ અને પરમાણુ આ દશ દેષ્ટાંતે મનુષ્યની પ્રાપ્તિની દુર્લભતા કહે છે -

(૧) ચોલ્લગ - પરિપાટી ભોજન, (૨) પાશક - પાસા, (૩) સુમિણ - સ્વપ્ન આદિ ઉક્ત દશ દેષ્ટાંત જાણવા. વિસ્તારથી જાણવાને વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે જાણવું. (તે આ ક્રમે છે -).

(૧) ચોલ્લગ - બ્રહ્મદત્તની સાથે એક કાર્પટિક જોડાયેલો. તે ઘણી આપત્તિમાં અને અવસ્થામાં સર્વત્ર સહાયક રહ્યો. બ્રહ્મદત્તને રાજ્ય પ્રાપ્ત થયું, બાર વર્ષીય અભિષેક ચાલુ થયો. તેમાં કાર્પટિકને આશ્રય પણ પ્રાપ્ત ન થયો. તેથી તેણે આના વડે ઉપાય વિચાર્યો - જોડાંને બાંધીને ધ્વજવાહક સાથે તે દોડ્યો. રાજાએ તે કાર્પટીકને જોયો. નીચે ઉતરીને તેને આલીંગ્યો. બીજા કહે છે - તેણે દ્વારપાલને ભજવા વડે બાર વર્ષે રાજાએ જોયો. ત્યારે રાજાએ તેને જોઈને સભ્રાંત થઈને પૂછ્યું - આ બિચારો મારા સુખ - દુઃખમાં સહાયક હતો. હવે હું આની આજીવિકા કરી દઉં.

રાજાએ પૂછ્યું - તને શું આપું ? તે કાર્પટિક બોલ્યો - મને તમે ઘેર ઘેર કરભોજન આપો, જયારે આખા ભારતમાં ભોજન થઈ જાય, ત્યારે ફરી પણ તમારા ઘેરથી આરંભીને ભોજન કરીશ. રાજાએ ફરી પૂછ્યું - તારું આટલામાં શું થશે ? હું તને એક દેશ આપી દઉં. તેનાથી સુખપૂર્વક તું છત્રછાયા વડે હાથી ઉપર બેસીને બધે ફરીશ.

કાર્પટિક બોલ્યો - મારે આટલા આકુટ્ટનથી શું પ્રયોજન ? ત્યારે બ્રહ્મદત્તે તેને કરભોજન આપ્યું. પછી પહેલા દિવસે તે રાજાને ઘેર જઇ જગ્યો. રાજાએ તેને બે દીનાર ભેટ આપી. એ પ્રમાણે પરિપાટીથી સુસજ્જ રાજકુળોમાં બત્રીશ હજાર રાજાઓએ તેવા અતિશય વડે ભોજન કરાવ્યું. તે નગરમાં અનેક કુલકોટિ હતા. તે નગરનો ક્યારે અંત કરશે ? ત્યાર પછી ગામોનો, પછી આખા ભારતક્ષેત્રનો પરિપાટી ક્રમ ક્યારે પૂરો થાય ? કદાય તેનો અંત આવે પણ ખરો. પરંતુ એક વખત મનુષ્યથી બ્રષ્ટ થાય તો ફરી માનુષ્યત્વ ન પામે.

(૨) પાશાક - ચાણક્ય પાસે સુવર્શ ન હતું. ત્યારે ક્યા ઉપાયથી સુવર્શને મેળવવું. ત્યારે તેણે ચંત્રપાશક કર્યા. કોઈ કહે છે વરદાન મળ્યું પછી એક દક્ષ પુરુષને શીખવ્યું. દીનારનો થાળ ભર્ચો. તે બોલે છે - જે કોઈ મને જીતશે. ત્યારે તેને આ થાળો આપી દઈશ. જો હું જીતી જાઉં તો તમારે મને માત્ર એક દીનાર આપવી.

તે ઇચ્છા પ્રમાણે યંત્રમાં પાસા પાડતો હતો. તેથી તેને જીતવો શક્ય ન હતો. જેમ તે જીતાતો ન હતો, એ પ્રમાણે માનુષ્યલાભ પણ પ્રાપ્ત થવો દુષ્કર છે. કદાચ કોઈ તેને જીતી પણ જાય, પરંતુ મનુષ્યપણાથી ભ્રષ્ટ થયા પછી ફરી માનુષ્યત્વ ન પામે.

(3) દ્યાન્ય - ભરતસેત્રમાં જેટલાં ધાન્યો છે, તે બધાં ધાન્યોને ભેગા કરી દેવામાં આવે. અહીં પ્રસ્થ સરસવમાં નાંખી દે. તે બધાંનું મિશ્રણ કરાય. પછી કોઇ એક વૃદ્ધા - સ્થવિરા સૂપડામાં લઇને તે ધાન્યોને પૃથફ કરે, ફરી પણ પ્રસ્થક વડે પૂરિત કરાય. તો કદાચ દેવની કૃપાથી તેને છૂટા પાડી પણ શકાય. પરંતુ જો માનુષ્યત્વ ચાલી જાય તો તેને પૂરી ન શકાય.

(૪) દ્યુત્ત - જેમ કોઈ એક રાજા હતો. તેની સભા ૧૦૮ સ્તંભોની ઉપર સંનિવિષ્ટ - રહેલી હતી. જ્યાં આસ્થાનિકા - સભા કરતો. એક એક સ્તંભને ૧૦૮ ખૂણા હતાં. તે રાજાનો પુત્ર રાજ્યનો આકાંક્ષી થઈ વિચારે છે. આ રાજા સ્થવિર - વૃદ્ધ થયો છે, તેને મારીને રાજ્યને ગ્રહણ કરે છે.

કોઈ રીતે અમાત્યએ તે વાત જાણી, તેણે રાજાને કહ્યું. પછી રાજાએ તેના પુત્રને કહ્યું - અમારા વંશમાં જે સહન ન કરી શકે તે જુગાર રમે છે. જે જીતી જાય, તેને જે જીતે છે, તેને રાજ્ય અપાય છે.

હવે જીતવું કઈ રીતે ? તારા માટે એક ઉપાય છે. જો તું આ ૧૦૮ સ્તંભોના એક્કેક ખૂણાને ૧૦૮ વખત જીતે તો આ રાજ્ય તારું છે. કદાચ દેવની સહાચથી તે ધુતમાં જીતી પણ જાચ, પરંતુ જો માનુષ્યત્વથી એક વખત ભ્રષ્ટ થાય તો ફરી તે પામવું મુશ્કેલ છે.

(૫) रत्न - એક વશિફ વૃદ્ધ હતો. તેની પાસે રત્નો હતા. તેમાં બીજો વશિકો કોટિપતાકા ઘજાને ઉર્ધ્વ રાખતા હતા. પણ તે રત્નવશિફ ધજાને ઉર્ધ્વ રાખતો ન હતો. તેના પુત્રએ સ્થવિરને મોકલીને તે રત્નોને વિદેશી વશિફના હાથે વેંચી દીધા. તેમના મનમાં હતું કે - આપણે પણ કોટીપતાકાને ઉર્ધ્વ કરીને રહીશું.

તે વણિફ પણ પારસકુલની ચોતરફ ફરીને પાછો આવી ગયો. તેણે સાંભળ્યું કે, તેના પુત્રોએ રત્નો વેંચી દીધા. તેમનો તિરસ્કાર કરીને કહ્યું જલ્દીથી તે રત્નો પાછા લઈ આવો. ત્યારે તે બધાં પુત્રોએ ભટકવાનું શરૂ કર્યું. શું તેઓ બધાં રત્નોને એકઠાં કરી શકે ખરાં ? કદાચ દેવના પ્રભાવથી એકઠાં કરી પણ દે. પરંતુ ગુમાવેલો માનવભવ ફરી ન મળે.

(૬) स्वप्न - એક કાર્પટિકે - બ્રાહ્મણે સ્વપ્નમાં ચંદ્રને ગળી લીધો. તેણે બીજા કાર્પટિકોને કહ્યું - તેઓ બોલ્યા કે તેને સંપૂર્ણ ચંદ્રમંડલ સમાન કરી (પૂરણપોળી) પ્રાપ્ત થશે. બીજા કોઇએ પણ આવું જ સ્વપ્ન જોયું. તે સ્નાન કરીને, હાથમાં પુષ્પ અને ફળ લઈને સ્વપ્નપાઠક પાસે ગયો, તેને સ્વપ્નની વાત કરી. તે સ્વપ્નપાઠકે કહ્યું - તું રાજા થઈશ. તે દિવસ પછી સાતમે દિવસે ત્યાંનો રાજા અપુત્રિક મૃત્યુ પાગ્યો. ચંદ્રના સ્વપ્નવાળો થાકીને સૂતો હતો. તેટલામાં અશ્વએ આવીને તેને અધિવાસિત કર્ચો. ત્યારે તેણે અશ્વને પ્રદક્ષિણા કરીને, તેની ઉપર બેસી ગયો. એ પ્રમાણે તે રાજા થઈ ગયો.

ત્યારે પૈલા કાર્પટિકે તે સાંભળ્યું. તેણે પણ આવું જ સ્વપ્ન જોચેલ હતું. તે આદેશ ફળથી રાજા થયો. કાર્પટિક વિચારે છે - હું જ્યાં ગોરસ છે ત્યાં જાઉં. તે પીને સૂઈ જઈશ. ફરી મને સ્વપ્ન આવશે. શું તેમ બને ખરું ? કદાચ દૈવ યોગે બને પણ ખરું. પણ મનુષ્યત્વ ફરી ન પામે.

(a) ચઢ્ઠ - ઇંદ્રપુર નામે નગર હતું. ત્યાં ઇંદ્રદત્ત નામે રાજા હતો. તેને ઇષ્ટ એવી શ્રેણી રાણીઓના બાવીશ પુત્રો હતા. બીજા કોઈ કહે છે - એક જ રાણીના પુત્રો હતા. તે રાજાને પ્રાણ સમાન હતા. બીજી એક અમાત્યપુત્રી હતી. તેણી પરણાવવા યોગ્ય હતી. અન્ય કોઈ દિવસે ક્યારેક ઋડતુ સ્નાના થઈને રહેલી હતી. રાજાએ તેણીને જોઈને પૂછ્યું કે - આ કોની કન્યા છે ? અમાત્યએ કહ્યું કે - આ તમારી રાણી છે. ત્યારે રાજા તેણીની સાથે એક રાત્રિ રહ્યો. તેણી ઋતુસ્નાતા હતી, તેણીને ગર્ભ રહ્યો.

તે અમાત્યપુત્રીએ તે વાત અમાત્યને કરી. અમાત્યએ કહેલું કે જ્યારે તને ગર્ભ ઉત્પજ્ઞ થાય ત્યારે મને કહેજે. તેણીએ જે દિવસે જે મુહૂર્તે રાજા સાથે ભોગ ભોગવેલા, તે બધુ પત્રમાં લખી દીધું. અમાત્ય તે પત્ર ગોપવીને રાખે છે, નવ માસ જતાં તેને પુત્ર જન્મ્યો. તે દિવસે તેના દાસચેટ પણ જન્મ્યા. તે આ પ્રમાણે - અગ્નિક, પર્વત, બાહુંલ, સાગર.

અમાત્ય તેના દોહિત્રને યોગ્ય વયે ક્લાચાર્ય પાસે લઈ ગયો. લેખ આદિ ગણિત

પ્રધાન બધી કળા તેણે ગ્રહણ કરી. જ્યારે તે આચાર્ય પાસે કલા ગ્રહણ કરતા હતા, ત્યારે સહજાત દાસચેટો ઝઘડતા, વ્યાકુળતા ઉત્પન્ન કરતા ઇત્યાદિ કારણે તેઓ ન ભણ્યા, ન કળા શીખ્યા.

બીજા બાવીશે કુમારે જ્યારે કળા શીખતા હતા ત્યારે આચાર્યને ફટકારતા અને અવચનો કહેતા હતા. જ્યારે તે આચાર્ય તે બધાંને શિક્ષા કરતા, ત્યારે તે કુમારો જઈને માતાની પાસે ફરીચાદ કરતા હતા. ત્યારે તે માતાઓ આચાર્યને ખીજાતી કે કેમ મારો છો ? શું પુત્રજન્મ સુલભ છે ? એ કારણે તે બાવીશે પણ કળા ન શીખ્યા.

આ તરફ મથુરામાં જિતશઞ્ર રાજા હતો. તેની પુત્રી નિર્વૃતિ નામે કન્યા હતી. તેણીને શણગારીને રાજા પાસે લાવ્યા. રાજાએ કહ્યું - તને જે રુચે તે તારો પતિ. ત્યારે તેણીએ કહ્યું કે જે - શૂર, વીર, વીક્રાંત હોય તે જ મારો પતિ થાય. રાજા વળી તેને રાજ્ય આપશે.

ત્યારપછી તે રાજકન્યા લશ્કર અને વાઢન લઇને ઇંદ્રપુર નગર ગઈ. તે ઇંદ્રદત રાજાને ઘણાં પુત્રો હતા. ઇંદ્રદતે ખુશ થઇને વિચાર્યુ - નક્કી બીજા રાજા કરતાં તેઓ લખ્ટતર છે. તેણે નગરને પતાકાદિથી શણગાર્યું. ત્યાં એક અક્ષમાં આઠ ચક્રો, તેની આગળ શાલભંજિકા - પુતળી રાખી. તે પુતળીની આંખને વિંધવાની હતી.

ત્યારપછી ઇંદ્રદત રાજા સભ્નર્ધ થઇને પુત્રોની સાથે નીકળ્યો. તે કન્યા પણ સર્વાલંકાર વિભૂષિતા થઇ એક પડખે ઉભી રહી. તે રાજાના દંડભટભોજિકા અને રંગમંચ દ્રૌપદીના રંગમંચાદિ જેવો હતો. તેમાં રાજાનો મોટો પુત્ર શ્રીમાલીકુમાર હતો. તેને કહ્યું - હે પુત્ર ! આ કન્યા અને રાજ્યને ગ્રહણ કરવાનું છે, તેથી આ પુત્તળીને વિંધ. ત્યારે તે કંઇ કળા ન જાણતો હોવાથી સમૂહ મધ્યે ધનુષ્ય પણ ગ્રહણ ન કરી શક્યો.

કોઈએ જેમ તેમ કરીને ધનુષ્ય ગ્રહણ કર્યું, જેમ ફાવે તેમ બાણ છોડ્યું. તે ચક્રમાં ભટકાઈને ભાંગી ગયું. એ રીતે કોઈ એક આરાને પાર કરી શક્યું, કોઈ બે આરાને પાર કરી શક્યા. કોઈના બાણ બહાર જ નીકળી ગયા. ત્યારે રાજા ખેદ કરવા લાગ્યો - અહો ! હું આ પુત્રોથી અપમાનને પામ્યો.

ત્યારે અમાત્યએ કહ્યું - શા માટે ખેદ કરો છો ? રાજા બોલ્યા - આ બધાં વડે હું અપ્રધાન - ગૌણ થઈ ગયો. અમાત્યએ કહ્યું - તમારે હજી એક પુત્ર છે, જે મારો દોઢિત્ર છે, તેનું સુરેન્દ્રદત્ત નામ છે, તે વીંધવા માટે સમર્થ છે. રાજાએ કહ્યું - તમે મને તેની ઓળખ કરાવો. તે ક્યાં છે ? અમાત્યએ તેને દેખાડ્યો. રાજાએ તેની આજ્ઞા આપીને કહ્યું કે - તને આઠ રથ ચક્રોને ભેદીને, પુતળીની આંખ વિંધીને, રાજ્ય અને નિર્વૃતિ કન્યાને પત્નીરૂપે પ્રાપ્ત કરવી યોગ્ય છે.

ત્યારે તે કુમારે ''જેવી આપની આજ્ઞા'' એમ કહીને તે સ્થાને જઇને ઘનુષ્ય ગ્રહણ કર્યું. ચારે દિશામાં રહીને દાસપુત્રો તેને વિઘ્ન કરે છે. બંને પડખે બીજા બે જણાં હાથમાં ખડ્ગ લઇને ઉભા હતા. જો કોઇ રીતે લક્ષ્યથી સ્ખલના પામે તો કુમારનું માથું છેદી નાંખવું. તે ઉપાધ્યાય પણ પડખે રહીને ભય પમાડતો હતો કે - જો તું સ્ખલિત થઈશ તો નક્કી મરવાનો છે, તે બાવીશ કુમારો પણ તેને પુતળી ન વિંધી શકે તે માટે ઘણાં જ વિઘ્નો કરી રહ્યા હતા.

તે વખતે સુરેન્દ્રદત્ત કુમારે તે બંને પુરુષોને, ચારે દાસપુત્રોને અને બાવીશે કુમારોને ગણકાર્યા વિના તે આઠે રથચકોના અંતરને જાણીને તે જ લક્ષ્યમાં દૈષ્ટિને રોધીને અન્ય સ્થાને મનને ન કરતાં પુતળીને વિંધી. ત્યારે લોકોએ ઉત્કૃષ્ટ કલકલનાદ કરીને ધન્યવાદ આપ્યા.

જેમ તે ચક્ર ભેદવું દુર્લભ છે, તેમ માનુષ્યત્વ પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે.

(૮) ચર્મ - એક દ્રહ હતો. તે એક લાખ યોજન વિસ્તીર્શ ચર્મ વડે ઢંકાચેલો હતો. તેની મધ્યે એક છિદ્ર હતું. તે છિદ્રમાં માત્ર કાચબાની ડોક સમાતી હતી. ત્યાં જઈને એક કાચબો સો વર્ષ જતાં પોતાની ડોક બહાર કાઢતો હતો. તેણે કોઈ રીતે પોતાની ડોક પ્રસારી. જેટલામાં તે છિદ્રમાંથી ડોક બહાર કાઢી. તેના વડે કૌમુદીમાં જ્યોતિ જોઈ. ફળ અને ફૂલ જોયા. તે ગયો સ્વજનોને તે દેશ્ય દેખાડવા બોલાવ્યા. આવીને બધી તરફ ભમે છે, પણ ફરી તે પૂર્ણિમાનો ચંદ્ર આદિ કંઈ જોવા ન મળ્યા. આ પ્રમાણે મનુષ્યભવ પણ ફરી મળતો નથી.

(૯) શુગ - જો 'શુગ' ને સમુદ્રના પૂર્વાંતમાં નાંખો, તેની 'સમીલા' પશ્ચિમાંતમાં ફેંકો. તો યુગના છિદ્રમાં તે સમીલાનો પ્રવેશ આપોઆપ થવો સંશચિત છે. તે પ્રમાણે માનુષ્યત્વનો લાભ મળવો સંશચિત છે.

કદાચ તે સમિલા સાગરના પાણીમાં આમ તેમ ભમતાં - ભમતાં કોઈ પ્રકારે યુગ સુધી પહોંચી જાય, અને યુગના છિદ્રમાં પ્રવેશી પણ જાય. પછી તે પ્રચંડ વાયુના નિમિત્તે ઉઠેલ તરંગથી પ્રેરાઇને છિદ્રમાં પ્રવેશે કે અન્ય કોઇ નિમિત્તથી. તે બની શકે.

પણ જો મનુષ્યથી જીવ ભ્રષ્ટ થાય તો ફરી તે જીવને માનુષ્ય મળતું નથી અર્થાત્ દુર્લભ છે.

(૧૦) પરમાણ્યુ - હવે પરમાણુનું દેષ્ટાંત આપે છે. જેમ એક સ્તંભ હોય, તે ઘણાં મોટા પ્રમાણવાળો હોય. આવો સ્તંભ કોઈ દેવ ચૂર્ણ કરીને, જેનો વિભાગ ન થઈ શકે તેવો ખંડો કરીને નાલિકામાં નાંખે. પછી મેરુ પર્વતની ચૂલિકાએ રહીને ત્યાંથી નલીકામાં ફુંક મારીને તે ચૂર્ણને ઉડાડે. તો શું કોઈ પણ તે જ પુદ્ગલો વડે તે જ સ્તંભને બનાવી શકે ખરો ?

ના, તે અર્થ સમર્થ નથી. તેમ ન થઈ શકે. એ પ્રમાણે માનુષ્યથી ભ્રષ્ટ થઈ પુનઃ માનુષ્યત્વ ન પામી શકે.

અથવા અનેક સ્તંભ ઉપર રહેલી સભા હોય, તે કાલાંતરે પડી જાય. તો શું કોઈ, તેના જ પુદ્ગલો એકઠા કરીને તે સભાને ફરી બનાવી શકે ?

ના, ન બનાવી શકે. આ પ્રમાણે માનુષત્વ પણ દુર્લભ છે.

૦ કદાચ માનુષ્યત્વને પ્રાપ્ત કરી લે, તો પણ 'ધર્મશ્રુતિ' દુર્લભ છે, તે દર્શાવતા નિર્યુક્તિ કાર કહે છે -

## • निर्युझ्ति - १९०, १९१ + विवेयन -

આળસ, મોહ ઇત્યાદિ કારણો અહીં કહેવાશે. તેને લીધે સુદુર્લભ માનુષ્યત્વને પામીને પણ જીવ સંસાર ઉત્તારિણી શ્રુતિને પામતો નથી.

આલસ્ય - અનુધમ રૂપ, ધર્માચાર્ચની પાસે ન જાય કે ન સાંભળે, આ પ્રમાણે બધાં જ કારણો સાથે જોડવું. મોદ - ગૃહ કર્તવ્યતા જનિત વૈચિત્યરૂપ અથવા હેય -ઉપાદયના વિવેકના અભાવ રૂપ. અवज्ञा - જેમ કે - આ મુંડ શ્રમણો શું જાણે ? અવાગ્રર્ણ - સાધુના અવર્ણવાદથી, જેમકે - આ મળથી ભરેલા શરીરવાળા, બધાં સંસ્કારોથી રહિત, પ્રાયઃ પ્રાકૃત વયવાળા ઇત્યાદિ છે.

સ્ત્તંભ - જાતિ આદિથી ઉત્પજ્ઞ અહંકારથી, હું આવો પ્રકૃષ્ટતર જાતિવાળો, હું આમને કેમ અનુસરું. ક્રોઘ - આચાર્યાદિ વિષયક અપ્રીતિરૂપથી, મહામોઢથી ઢણાયેલો, કોઈ આચાર્યાદિ વડે કોપાયમાન થયો હોય. પ્રમાદ - નિંદ્રા આદિ રૂપ. નિંદ્રા આદિથી પ્રમત્ત જ રહેતો હોય. કૃપાગ્ર - દ્રવ્યના વ્યયને સહન ન કરવા રૂપ. જો હું આમની પાસે જઈશ તો અવશ્ય દ્રવ્યનો વ્યય થશે તેથી તેમનો દૂરથી જ પરિહાર કરવો. ભય -કદાચિત્ નરકાદિ વેદનાના શ્રવણથી ઉત્પજ્ઞ અસાતા વડે, અથવા નિઃ સત્વો જ નરકાદિ ભયને બતાવે છે, એવા ભયથી ફરી સાંભળવા ન ઇચ્છે.

शोइ - ઇષ્ટના વિયોગથી ઉત્પન્ન દુઃખથી, ક્યારેક તે પ્રિયપ્રણયિનીના મરણ આદિમાં શોક કરતો બેસી રહે. अज्ञान - મિથ્યા જ્ઞાનથી, જેમકે - માંસ ભક્ષણમાં દોષ નથી, મધ કે મૈથુનમાં દોષ નથી, ઇત્યાદિ રૂપ. च्याक्षेપ - હવે આ કામ છે, હવે આ કામ છે, એ પ્રમાણે ઘણાં કાર્યાની વ્યાકુળતા રૂપ વ્યાક્ષેપ. કુત્1ूहल - ઇંદ્રજાલ આદિ અવલોકન માટે ફરતો હોવાથી, રમણ - કુકડા આદિની કીડા રૂપ. હવે આ અર્થોના નિગમનને કહે છે -

અનંતરોક્ત બતાવેલા હેતુ કે કારણોથી. કોઈ રીતે પ્રાપ્ત થઈ પણ જાય, શું ? અતિશય દુર્લભ એવું મનુજત્વ, તે પણ ધર્મને સાંભળવા રૂપ શ્રુતિને ન પામે. તે શ્રુતિ કેવી ? હિતકારી - આ લોક કે પરલોકમાં તથ્ય-પથ્યને જણાવનારી. તેથી જ સંસારને પાર ઉતારનારી, મુક્તિ પમાડવા માટે નિસ્તાર કરે છે, તેથી સંસારોત્તારણી. કોને ? જીવને.

આ રીતે ધર્મની શ્રુતિના દુર્લભત્વને બતાવીને, તેના લાભ થાય તો પણ તેમાં શ્રદ્ધાના દુર્લભત્વને કહે છે -

## • निर्युक्ति - १९२, १९३ + विवेयन -

મિથ્યાદેષ્ટિ જીવો ઉપદેષ્ટિ પ્રવચનની શ્રદ્ધા કરતા નથી, પણ ઉપદિષ્ટ કે અનુપદિષ્ટ અસત્ભાવની શ્રદ્ધા કરે છે. સમ્ચફ દેષ્ટિ જીવો ઉપદિષ્ટ પ્રવચનની શ્રદ્ધા કરે છે, અસત્ભાવને અનાભોગ કે ગુરૂનિયોગથી સદ્દઠે છે. **મિચ્या - વિપરીત, દેષ્ટિ-બુદ્ધિ, જેની છે તે મિચ્યા દેષ્ટિ જીવ, ગુરુ વડે કહેવાચેલા** આગમને આ આમ જ છે, તેમ સ્વીકારતા નથી. કદાચિત્ તેથી વિપરીતની પણ શ્રદ્ધા ન કરે, તેથી કહે છે - અવિધમાન - પરમાર્થથી વિધમાન ભાવો તે, જેમાં જીવ આદિ અભિદ્યેયભૂત છે તેનો સદ્ભાવ ન માનવો તે. સર્વવ્યાપી આદિ રૂપ આત્માદિના પ્રતિપાદક કુપ્રવયન, તેને બીજા કહે અથવા સ્વયં માની લે છે.

આ રીતે શ્રદ્ધાનું દુર્લભત્વ જણાવીને હવે તે પ્રાપ્ત થયા પછી પણ તેમાં ઉપઘાત સંભવે છે, તે કહે છે - સ્ગન્યક્ આ શબ્દ પ્રશંસા અર્થમાં નિચાત છે. અથવા જીવાદિ અવૈપરિત્યથી પામે છે, તે સમ્યક્ તથા દૃષ્ટિ જેની છે તે સમ્યગ્ દૃષ્ટિ. તે ઉપદિષ્ટ પ્રવયનને નિઃશંક સ્વીકારે છે. તે સું આ પ્રવચનની જ શ્રદ્ધા કરે છે ? તે કહે છે - તેઓ અસદ્ભાવ ને અજ્ઞાન વડે અથવા ધર્માચાર્ચના નિચોગ - વ્યાપારથી, જીવાદિ સ્વરૂપને જાણવા છતાં અતત્ત્વને તત્ત્વ રૂપે સ્વીકારે છે.

એ પ્રમાણે પહેલી ગાથા વડે મિથ્યાત્વ હેતુકત્વ અશ્રદ્ધાન કહ્યું. બીજી ગાથા વડે ફરી તેના અભાવમાં પણ અનાભોગ અને ગુરુનિયોગ હેતુથી કહ્યું. એ પ્રમાણે બંને ગાથા વડે શ્રદ્ધાની દુર્લભતા કહી.

આ પ્રમાણે હોવા છતાં કેમ કેટલાંક અત્યંત ઋજુ પણ સંભવે છે ? જેઓ સ્વચં આગમનુસારી મતિવાળા હોવા છતાં પણ ગુરુના ઉપદેશથી અન્યથા પણ સ્વીકારે છે. તેથી - જમાલિ વગેરે નિહ્નવોના શિષ્યો તેમની ભક્તિયુક્તતાથી સ્વયં આગમાનુસારી મતિવાળા હોવા છતાં પણ ગુરુના નિમિત્તથી વિપરીત અર્થને પણ સ્વીકાર્યો.- x - x -

આ અસદ્ભાવને સ્વીકારનાર કોણ હતા ? તે કહે છે -

## निर्युक्ति - १९४ + विवेयन -

(૧) બહુરત - ઘણી કિયા નિષ્પત્તિ વિષય સિદ્ધાંતમાં સ્ત, અર્થાત્ ઘણાં જ સમયોમાં કિયાનિષ્પતિ એ અસત્ભાવને સ્વીકાર્યો. (૨) પ્રદેશી - અંત્ય પ્રદેશે જીવ છે, તેમ કહેનાર. અંત્ય પ્રદેશમાં જ જીવને સ્વીકારે છે. (૩) અવ્યક્ત - અવ્યક્તવાદી, અહીં વ્યક્ત પણે આ ચતિ છે કે અચતિ ઇત્યાદિ સ્વરૂપથી વસ્તુને જાણવું શક્ચ ન બને, તેથી બધું જ અવ્યક્ત છે તેમ સ્વીકારનાર. (૪) સામુચ્છેદ - સામસ્ત્યથી નિરન્વયપણે ઉર્ધ્વ ક્ષણથી ઉપર હોવાથી છેદ - નાશ, તે સમુચ્છેદ, તેને તત્ત્વબુદ્ધિ સામુચ્છેદો કહે છે. - x - - x - (૫) દ્વિક - બે કિચા વિષચક એક સમચે અનુભવાતું ગ્રહણ કરાય છે. તેને સ્વીકારનારા પણ ઉપચાર દ્વિક કહ્યા. (૬) ત્રિક - જીવ, અજીવ, નોજીવ એ ત્રણ રાશિ છે એવું માનનારાને પણ 'ત્રિક' કહે છે. (૭) અબદ્ધિકા - બ્લદ્ધ જીવ પ્રદેશ વડે અન્ચોન્ચ વિભાગથી સંપૃક્ત, ન બંધાયેલ તે અબદ્ધ. અર્થાત્ કર્મ, તેના સ્વીકારના વિષયમાં આ કહેલા છે.

અહીં કોણ કોના શિષ્ય. તે આશંકાના અપોહાર્થે આના નિર્ગમને જણાવવાને સંબંધ કહે છે. આના અનંતર ઉપદર્શિતના, નિર્ગમન - જેની જ્યાં ઉત્પત્તિ તે રૂપ અહીં અનુક્રમથી કહીશુ - પ્રતિજ્ઞાત જ કહે છે.

#### • निर्युक्ति - १९५, १९९ + विवेयन -

(૧) 'બહુરત' મત જમાલિથી નીકળ્યો. આ તીર્થની અપેક્ષાએ તેને પ્રથમ બતાવ્યો છે, સર્વથા પહેલો ઉત્પન્ન થચેલ નથી. કેમકે પૂર્વે પણ આવા પ્રકારે થચેલ સંભવે છે. તે આ જમાલિપ્રભવા. (૨) તીષ્યગુમથી 'જીવ પ્રદેશ' મત નીકળ્યો. અંત્યપ્રદેશે જીવ જેમાં છે તે પ્રદેશજીવ. (૩) અષાઢાચાર્યથી 'અવ્યક્તવાદી' મત નીકળ્યો. (૪) અશ્વમિત્રથી 'સામુચ્છેદ' મત નીકળ્યો.

(૫) ગંગાચાર્ચથી 'દ્વેકિયા' મત નીકળ્યો. (૬) ષડ્લુક - છ પદાર્થના પ્રણયનથી અને ઉલૂક ગોઝત્વથી ષડ્લુક, તેનાથી પ્રૈરાશિક મતની ઉત્પત્તિ (૭) સ્થિરીકરણકારી તે ગોષ્ઠામાહિલો, કંચુકવત્ સ્પૃષ્ટ. અબ્ગદ્ધ - ક્ષીરનીરવત્ અન્યોન્ય અનુગત કર્મ, તેની પ્રરૂપણા કરે છે. અને તે સ્થવિરત્વ પૂર્વ પર્યાય અપેક્ષાથી છે, આના વડે ગોષ્ઠામાહિલથી અબદ્ધિકોની ઉત્પતિ કહી છે.

જે રીતે બહુરતા જમાલિપ્રભવા છે, તે રીતે કહે છે -

• निर्युङ्ति - १९९ + विवेयन -

વૃત્તિકારશ્રી કહે છે કે આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી આ છે -

તે કાળે તે સમયે કુંડપુર નગર હતું. ત્યાં ભગવંત મહાવીરની મોટી બહેન સુદર્શના નામે હતી. તેણીનો પુત્ર જમાલી હતો. તેણે ભગવંતની પાસે ૫૦૦ની સાથે દીક્ષા લીધી. તેની પત્ની. જે ભગવંતની પુત્રી હતી. તેણીનું નામ અનવધાંગી અને બીજું નામ પ્રિયદર્શના હતું. તેણી પણ ૧૦૦૦ સ્ત્રી સાથે તેની પાછળ પ્રવ્રજિત થઈ. તે બધું વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ અનુસાર કહેવું.

જમાલિ અણગાર અગિયાર અંગ ભણ્યા. સ્વામીની અનુજ્ઞાથી તે ૫૦૦ના પરિવાર સાથે શ્રાવસ્તી ગયા. ત્યાં તિંદુક ઉદ્યાનમાં શ્રેષ્ઠક ચૈત્યમાં તેઓ પધાર્યા. ત્યાં તેને અંતપ્રાંત આહારથી રોગ ઉત્પન્ન થયો. બેસી રહેવા પણ સમર્થ ન રહ્યા. ત્યારે તે શ્રમણોને કહે છે - મારા માટે શચ્યા સંથારો કરો. તેઓ સંથારો કરવા લાગ્યા. ફરી અધીર થઈને તે પૂછે છે - સંથારો કર્યો ? કરાય છે ? તે શિષ્યો બોલ્યા - કર્યો નથી, હજી પણ કરાય છે.

ત્યારે જમાલિને વિચાર આવ્યો કે - જે શ્રમણ ભગવન્ કહે છે કે - ચાલતું ચાલ્યું. ઉદીરાતુ ઉદીરાયુ. ચાવત્ નિર્જરાતું નિર્જર્યુ તે મિથ્યા છે. આ પ્રત્યક્ષ જ દેખાચ છે - શચ્યા સંથારો કરાતો અકૃત છે, સંસ્તીર્ચ કરાતો અસંસ્તીર્ણ છે. જો આમ છે, તો ચાલવા છતાં અચલિત, ઉદીરાતુ છતું અનુદીર્ષ ચાવત્ નિર્જરાતુ છતાં અનિર્જીર્ણ છે. એ પ્રમાણે વિચારે છે, એ પ્રમાણે વિચારીને સાઘુઓને બોલાવે છે, બોલાવીને આ પ્રમાણે કહે છે -

જે શ્રમણ ભગવન્ મહાવીર એ પ્રમાણે કહે છે કે - ચાલતું ચાલ્યું, ઉદીરાતું ઉદીરાયું યાવત્ નિર્જરાતુ નિર્જરાયુ કહે છે, તે મિથ્યા છે. આ પ્રત્યક્ષ જ દેખાય છે કે -શચ્યા સંથારો કરાતો અકૃત છે, ચાવત્ તેથી નિર્જરાયું તે પણ અનિર્જીર્ણ જ છે. પછી જમાલિએ આ પ્રમાણે કહેતા, કેટલાંક સાઘુઓએ આ અર્થની શ્રદ્ધા કરી અને કેટલાંક તેની શ્રદ્ધા ન કરી. જેમણે શ્રદ્ધા કરી તે સાઘુઓ જમાલીનો આશ્રચ કરી વિહરવા લાગ્યા. તેમાં જેમણે શ્રદ્ધા ન કરી, તેઓ આ પ્રમાણે કહે છે - ભગવન્! આપનો આ આશંચ છે કે - જેમ ઘટ એ પટ નથી, અથવા પટ એ ઘટ નથી. તેમ કિયમાણ (કરાવુ) કૃત નથી, કૃત તે કિચમાણ નથી. જે બે નિશ્ચિત ભેદો છે, તે બંનેનું ઐક્ચ નથી, જેમ ઘટ અને પટનું નથી.

નિશ્ચિત ભેદમાં કૃત અને ક્રિયમાણમાં, અહીં અસિદ્ધ હેતુ છે. તેથી કહે છે -કૃત અને ક્રિયમાણક શું એકાંતથી નિશ્ચિત - ભેદ છે. જો એકાંતથી છે તો શું તેના ઐક્ચ છતાં પણ કરણ પ્રસંગથી છે ? અથવા ક્રિયાનુપરમ પ્રાપ્તિમાં છે ? તો શું પ્રથમ આદિ સમયોમાં પણ કાર્યોપલંભ પ્રસક્તમાં છે ? તો રથક્રિયા વૈફ્લ્ય આપત્તિથી છે ? અથવા દીર્ઘ ક્રિયાકાળ દર્શનથી અનુપપત્તિ છે ?

તેમાં તેના હોવા છતાં પણ કરણપ્રસંગથી છે, તે યુક્ત છે. અસત્ કરણમાં જ આકાશના પુષ્પની માફ્ક કરણ પ્રાપ્ત થાય, તેથી કથંચિત્ હોવું જ કરણ અમારા વડે સ્વીકારેલ છે, અભ્યુપગત અર્થનું પ્રસંજન યોજાતું નથી.

કિયા અનુપરમ પ્રાપ્તિથી પણ નથી, અહીં કિયા શું એક વિષયક છે કે ભિન્ન વિષયા છે ? જો એક વિષયા હોય તો કોઈ દોષ નથી, તેમાં જ જો કૃતને કિયમાણ કહે છે, ત્યારે તેમના મતે નિષ્પન્ન જ કૃત્ત છે. તેની પણ કિયમાણતાથી કિયા અનુપરમ પ્રાપ્તિ રૂપ દોષ થાય. "કિયમાણ તે કૃત નથી." એમ કહેવામાં ત્યાં કિયા આવેશ સમય જ કૃતત્વ જણાવે છે. કેમકે કિયાકાળ ઐક્યમાં કૃતના સત્ત્વથી હોવા છતાં કરણમાં તદ્દ અવસ્થા પ્રસંગ છે, તે અસત્ છે. પૂર્વે જ લબ્ધસત્તાકની કિયામાં આ પ્રસંગ થાય. પણ કિયા સમકાળ સત્તા પ્રાપ્તિમાં નહીં. હવે ભિન્ન વિષયા કિયા ત્યારે સિદ્ધ સાધન છે. પ્રતિ સમય અન્યાન્ય કારણપણાથી વસ્તુના સ્વીકારથી ભિન્ન વિષય કિયા અનુપરમનો અમારો મત સિદ્ધ પણ જ છે.

હવે પ્રથમ આદિ સમયોમાં પણ કાર્યોપલંભ પ્રસક્ત - એપક્ષ છે. ક્રિયમાણના જ કૃતત્વમાં પ્રથમાદિ સમયોમાં પણ સત્ત્વથી ઉપલંભ પ્રસજ્ય છે. તે પણ નથી. ત્યારે શિવક આદિની જ ક્રિયમાણતા છે, તે ઉપલબ્ધ છે જ. - x - x - ઘટગત અભિલાષાથી મૂટ શિવકાદિ કરણમાં પણ હું ઘટ કરું છું, એમ માને છે. તેથી કહે છે કે - પ્રતિ સમય કાર્ય કોટી નિરપેક્ષ ઘટગત અભિલાષ છે, પ્રતિ સમય કાર્ચકાળ સ્થૂળમતિ ઘટને ગ્રહણ કરે છે.

ક્રિયા વૈકલ્ય આપત્તિથી પણ નહીં. કેમકે પૂર્વે જ પ્રાપ્ત સત્તાકના કરણમાં ક્રિયાનું વૈકલ્ય થાય છે. કિશ્વેમાણ કૃતત્વમાં નહીં. તેમાં જ ક્રિયમાણ - ક્રિયા અપેક્ષા છે, તેનું સાફલ્ય જ છે. અનેકાંતવાદીને કોઈપણ રૂપથી પૂર્વે સત્ત્વ છતાં પણ રૂપાંતરથી કરણ દોષને માટે ન થાય.

દીર્ઘ ક્રિયાકાળ દર્શનની અનુપપત્તિ પણ યુક્ત નથી. કેમકે શિવક આદિ



ઉત્તરોત્તર પરિણામ વિશેષ વિષય જ દીર્ઘ ક્રિયાકાળનો ઉપલંભ છે, ઘટક્રિયા વિષયક નથી. કહ્યું છે કે - પ્રતિ સમય ઉત્પન્નમાં પરસ્પર વિલક્ષોમાં ઘણાં છે, દીર્ઘ ક્રિયાકાળ જો દેખાય તો આ કુંભનું શું ?

હવે કથંચિત્ નિશ્ચિત - ભેદ કૃત અને ક્રિયમાણમાં છે, તે તીર્થંકરે કહેલ જ છે, નિશ્વચ અને વ્યવહારના અનુગનત્વથી તેના વચનો છે. તેમાં નિશ્વચનચના આશ્રયથી કૃત અને ક્રિયમાણ અભેદ છે.- x - x -.

વ્યવહારનચના મતથી આ બંનેનું વિવિધપણું છે. તથા ''કરાતું જ કર્યું'' છે. 'કૃત' ને કદાચ કિચમાણ કિચા આવેશ સમચમાં છે, ક્રિચા ઉપરમમાં વળી અકિચમાણ છે. તેનાથી અહીં ક્રિચમાણને નિયમથી કરેલ છે તેમ જાણવું અથવા અહીં કિંચિત્ ક્રિચમાણને ઉપરતક્રિયા પણ થાય.

વળી આપની મંત્રિ - કિયા અંત્ય સમયે જ અભિમત કાર્ય થાય, તેમાં પણ પ્રથમ સમયથી આરંભીને કાર્યની કેટલીક પણ નિષ્પત્તિ છષ્ટ છે. અન્યથા કર્ઇ રીતે અકસ્માત અંત્ય સમયે તે થાય ? કહ્યું છે કે - પહેલાં તંતુના પ્રવેશમાં જો કંઇપણ પટમાં ન સ્વીકારાય, તો અંત્ય તંતુ પ્રવેશમાં પણ તે પટનો ઉદય નહીં થાય. તેથી પહેલા, બીજા આદિ તંતુના યોગથી પ્રતિક્ષણ કંઇક કંઇક તે છે જ. અહીં શું કહેવા માંગે છે ?

જે કિયાના પહેલા સમયે ન હોય, તે તેના અંત્ય સમયે પણ ન થાય. જેમ ઘટકિયાદિ સમયમાં પટ થતો નથી. કૃત અને કિયમાણના ભેદમાં કિયાના આદિ સમયમાં કાર્ય થતું નથી. અન્યથા ઘટના અંત્ય સમયમાં પણ પટની ઉત્પત્તિ થાય છે.-×-×- આ પ્રમાણે સંથારા, આદિમાં પણ યોજવું. તેથી તમે સ્વીકાર કરો કે ભગવંતે જે 'યાલતું યાલ્યું' ઇત્યાદિ વચન કહ્યા છે, તે અવિતથ છે.

એ પ્રમાણે કહેવા છતાં તેણે આ સ્વીકાર્યું નહીં. ત્યારે તે સાધુઓ જમાલિની પાસેથી 'ભગવતી'માં કહ્યા મુજબ ભગવંતના આશ્રયે વિચારવા લાગ્યા.

તે પ્રિયદર્શના પણ જ્યારે ઢંક કુંભકારના ઘેર રહેલી, તેણી ચૈત્યવંદના કરીને આવી ત્યારે જમાલીને વંદનાર્થે આવી, તેણીને પણ જમાલી બહુરત મતની પ્રજ્ઞાપના કરે છે. તેણી પણ વિપ્રતિપન્ન થાય છે. તેના સ્નેહાનુરાગથી ખેંચાઈ પછી આવીને પોતાના સાધ્વીઓને કહે છે, પછી ઢંક શ્રાવકને કહે છે.

ટંક શ્રાવક જાણે છે કે આ તેના સ્વામીને કારણે વિપરીત મતવાળા થયા છે. ત્યારે તે કહે છે - હું આનો વિશેષ વ્યતિકર જાણતો નથી, એ પ્રમાણે તેણીને કોઈ દિવસે કદાચિત સ્વાધ્યાય પોરિસી કરતાં ટંક કુંભારે વાસણોને ઉંચા-નીચા કરતા, તેણીની પાસે અંગારો ફેંક્યો. ત્યારે તે સાધ્વીના કપડાંનો એક ભાગ બળ્યો. તેણી બોલી - હે આર્યશ્રાવક ! આ મારી સંઘાટી - વસ્ત્ર બળ્યું. ટંકે કહ્યું કે - તમે જ પ્રરૂપણા કરો છો કે બળતું એવું બળ્યું ન કહેવાય, તો તમારી સંઘાટી કઈ રીતે બળી ? ઋજુસૂત્ર નયના મતે વીર જિનેન્દ્રના વચનને આશ્રીને બોલાય કે - ''બળતું બળ્યું'' તમારા મતે નહીં. પ્રિયદર્શનાએ ''તહત્તિ'' કહી, તે વાત સ્વીકારી, હે શ્રાવક ! હું પડીચોચણા ઇચ્છુ છું. ત્યારે તેણી જઇને જમાલિને કહે છે, જ્યારે તેણે આ વાત ન સ્વીકારી ત્યારે હજારના પરિવારની સાથે જઇને ભગવંત મહાવીરની ઉપસંપદામાં વિચારે છે.

જમાલી પણ ત્યાર પછી ચંપા નગરીએ ગયો. ભગવંતની કંઇક નીકટ રહીને ભગવંતને કહે છે - આપ દેવાનુપ્રિયના ઘણાં અંતેવાસી શ્રમણો નિર્ગ્રન્થો છન્નસ્થ શઇને છન્નસ્થાવસ્થા છોડચા વિના મૃત્યુ પામ્યા પણ હું તે રીતે છન્નસ્થ થઇને છન્નસ્થાવસ્થા છોડચા વિના નહીં મરું. હું ઉત્પન્ન જ્ઞાનદર્શનઘર અર્હન્, જિન, કેવલી થઇને મરીશ.

ત્યારે ગૌતમસ્વામીએ જમાલિને એ પ્રમાણે કહ્યું - હે જમાલિ ! નિશ્વે કેવલીને જ્ઞાન કે દર્શન શૈલ કે સ્તંભમાં ક્યારેય આવતુ કે જતું નથી. હે જમાલિ ! જો તું ઉત્પન્ન જ્ઞાન દર્શનધર છે, તો મારા આ બે પ્રશ્નના ઉત્તર આપ - લોક શાશ્વત છે કે અશાશ્વત? જીવ શાશ્વત છે કે અશાશ્વત ? ત્યારે જમાલી ગૌતમસ્વામીના પ્રશ્નથી શંક્તિ, કાંક્ષિત થયો યાવત્ ગૌતમસ્વામીને તે કંઈપણ ઉત્તર આપવા સમર્થ ન થતાં મૌન ધરીને ઉભો રહ્યો.

દે જમાલિ ! એ પ્રમાણે શ્રમણ ભગવંત મહાવીરે જમાલિને આ પ્રમાણે કહ્યું - દે જમાલિ ! મારા ઘણાં શિષ્યો છપ્રસ્થ હોવા છતાં આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવાને સમર્થ છે, જે પ્રમાણે હું આપી શકું છું. પણ તું જેવી ભાષા બોલે છે, તેવી ભાષા બોલવી ન જોઇએ. આ લોક શાશ્વત છે, તે ક્યારેય ન હતો તેમ નથી, નથી તેમ પણ નહીં, નહીં હશે તેમ પણ નથી. લોક હતો, છે અને રહેશે. ચાવત્ લોક નિત્ય છે. દે જમાલિ ! લોક અશાશ્વત પણ છે, કેમકે ઉત્સર્પિણી થઇને અવસર્પિણી થાય છે, વળી અવસર્પિણી થઇને ઉત્સર્પિણી થાય છે. તિર્વચયોનિક થઇને મનુષ્ય થાય છે, મનુષ્ય થઇને દેવચોનિમાં પણ જાય.

ત્યારે તે જમાલિ, ભગવંતે આમ કહેવા છતાં આ અર્થની શ્રદ્ધા કરતા નથી, અશ્રદ્ધા કરતો ભગવંત પાસેથી નીકળી જાય છે. નીકળીને ઘણાં જ અસત્ ભાવોદ્ભાવના વડે મિથ્યાત્વ અભિનિવેશોથી પોતાને બીજાને અને ઉભયને વ્યુદ્ગ્રાહિત કરતો ઘણાં વર્ષો શ્રામણ્યપર્યાયને પાળે છે. ઘણાં છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ આદિ તપ કરે છે. તપ કરીને અર્ધમાસિકી સંલેખના વડે આત્માને સ્થાપિત કરે છે, તપમાં સ્થાપીને ત્રીશ ભક્તોનું અનશન વડે છેદન કરે છે. છેદીને તે સ્થાનની આલોચના, પ્રતિક્રમણ કર્યા વિના કાળમાસે કાળ કરીને લાંતક કલ્પમાં તેર સાગરોપમ સ્થિતિક દેવોમાં કિલ્બિષિક દેવમાં દેવ પણે ઉત્પન્ન થયો.

એ પ્રમાણે જેમ ભગવતી સૂત્રમાં કહ્યું છે તેમ અંત કરશે.

આ જોઈને ઘણાં જીવો સ્ત થયા, તેથી બહુરત કહે છે અથવા ઘણાં સમયોમાં કાર્ય સિદ્ધિને માનવામાં સ્ત - આસક્ત તે બહુરતા.

(૨) તિષ્યગુપ્ત - જીવપ્રદેશનો મત જેમ કહ્યો, તે જણાવે છે -

#### निर्युक्ति - १६८ + विवेयन -

વૃત્તિકારશ્રી આ ગાથાનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે કહે છે -

ભગવંત મહાવીરને કેવળજ્ઞાન થયા પછી ૧૬ વર્ષે બીજો નિહ્નવ ઉત્પન્ન થયો તે આ પ્રમાણે તે કાળે તે સમયે રાજગૃહમાં ગુણશીલ ચૈત્યમાં 'વસુ' નામે આચાર્ચ. જે ચૌદપૂર્વી હતા. તે પધાર્ચા. તેમને તિષ્યગુપ્ત નામે શિષ્ય હતો. તે આત્મપ્રવાદ પૂર્વમાં આ આલાવો ભણતા હતા - ભગવન્ ! એક જીવપ્રદેશને જીવ એમ કહેવાય? ના, આ અર્થ સમર્થ નથી. એ પ્રમાણે બે પ્રદેશે જીવ કહેવાય ? ત્રણ પ્રદેશે જીવ કહેવાય ? સંખ્યાત પ્રદેશે ? યાવત્ એક પ્રદેશ ન્યૂન હોય ત્યારે પણ 'જીવ' એવી વક્તવ્યતા ન થાય. કેમકે સંપૂર્ણ-પ્રતિપૂર્ણ લોકાકાશ પ્રદેશ સમતુત્ય પ્રદેશે જીવની વક્તવ્યતા કહી છે.

આ વાતે તિષ્યગુપ્ત વિપરીત પરિણામી થયો. જો બધાં જીવ પ્રદેશોમાં એક પ્રદેશ હીન હોય ત્યારે જીવનો વ્યપદેશ ન થાય. ત્યારે તે જે પ્રદેશ રહ્યો, તે પ્રદેશે જીવ છે, તે જ જીવનો વ્યપદેશ છે.

તે આ પ્રમાણે વિપરીત બોલે છે, ત્યારે સ્થવિરોએ કહ્યું - હે ભદ્ર ! તારો આશચ આવો છે કે - જેમ સંસ્થાન જ છે, ઘટ, તેનાથી તે રૂપ, તેનો અંત્યદેશ જ તદ્રરૂપ હોવાથી જીવ પણ તે જ છે.

જેમાં હોવાથી જે હોય તે તદ્રુપ કહેવાય. જેમ સંસ્થાન જ હોવાથી તદ્રુપ ઘટ થાય છે. અંત્યદેશ હોવાથી જ આત્મા હોય છે, અહીં અસિદ્ધ હેતુ છે. તેથી કહે છે -આત્મા અંત્યપ્રદેશમાં જ કેમ હોય ? શું શેષ પ્રદેશો હોતાં આત્મા ન હોય. તો પછી આ શેષ પ્રદેશોનું શું ? તેમાં કોઇ વિશેષતા છે કે નહીં ?

જો નથી તો શું શેષ પ્રદેશ ભાવમાં પણ સદ્ભાવ છે ? જો વિશેષતા છે તો શું તે પૂરણત્વ છે ? ઉપકારિત્વ છે ? આગમ અભિહિતત્વ છે ? એમ કઢીને આ ત્રણે વિચારણાની ચર્ચા રજૂ કરે છે -

બે પૂરણત્વ છે, તો શું વસ્તુથી છે કે વિવક્ષાથી છે ? વસ્તુથી બે હોય તો શું આનું જ પૂરણત્વ છે ? બાકીના પ્રદેશોનું નથી ? હવે બે આ અંત્યત્વથી છે, અંત્યત્વ પણ આત્મપ્રદેશની અપેક્ષાથી કે તેનાથી રોકાયેલા આકાશપ્રદેશની અપેક્ષાથી છે ? આત્મપ્રદેશની અપેક્ષાથી નથી, આત્મપ્રદેશોના કથંચિત્ ભાગમાં વર્તમાનત્વથી અનવસ્થિત આ અંત્ય કે અનંત્ય એવા વિભાગનો અભાવ છે. અને જે આઠ સ્થિર છે, તે મધ્યવર્તી જ છે. તેણે રોકેલ આકાશ પ્રદેશની અપેક્ષાથી પણ નથી, તેના બધી દિશામાં પર્યન્તના સંભવથી એક જ અંત્યનો અભાવ છે. દેશાંતર સંચારમાં પણ અનવસ્થિતપણે છે. વસ્તુતઃ અંત્યનું પૂરણત્વ જ નથી. કેમકે બીજા વગેરેનું પણ પૂરણત્વ છે. અન્યથા તેવા તેવા વ્યપદેશની અનુપપત્તિ થાય. વિવક્ષાથી પણ તેમ નથી. કેમકે આ પોતાનું છે કે બધાં પુરુષોનું ? મેળવાં પુરુષોનું હોય તો આની નિયતા નથી. બધાં આપને અભિમત પૂરણને કહેતા નથી, પોતાનું પણ કહેતા નથી. તો પછી આનું પણ નિયતપણું ક્યાંથી ? તેથી અંત્યપણાથી આનું પણ નિયતપણું કઈ રીતે હોય ? "ભગવન્ ! એક જીવપ્રદેશમાં જીવ છે તેવી વક્તવ્યતા છે,'' ઇત્યાદિ નિરૂપણમાં પર્ચન્ત થવાથી હોય, તો નિયમ જ ક્યાંથી રહે ? વિવક્ષા નૈયત્ય અન્યત્વથી છે. તે નૈયત્યની નિરૂપણામાં પર્ચન્ત થવાથી, તે નિયમ પણ વિવક્ષા નિયમથી છે. એ પ્રમાણે ચક્રવત્ ફરી-ફરી આવર્ત્ત થાય છે. જો પૂરણત્વ એત્યનું વિશેષ છે, ત્યારે તે શેષ પ્રદેશની અપેક્ષાથી જ અંત્ય વિના ભાવિત્વમાં તેનું અવિનાભાવિત્વ પણ બળથી આવી પડે છે સકલ પ્રદેશ અવિના ભાવિત્વર્થી તે રૂપ જ સિદ્ધિ છે. તેમાં કોઈ ઉપકારીત્વ વિશેષ નથી. તે કારણે તેનાથી બીજામાં પણ તે કેમ નથી ? શું તે આત્મ પ્રદેશો નથી ? અથવા આત્મ પ્રદેશત્વમાં પણ એક જ છે ? પણ ત્યાં પહેલો પક્ષ નહીં ટકે. કેમકે સર્વે આત્મ પ્રદેશત્વથી વાદિ પ્રતિવાદીને ઇપ્ટપણે છે. હવે આત્મ પ્રદેશત્વમાં પણ એક છે, એકત્વતો તેમના મતે અંત્ય પ્રદેશ સહાયકના અભાવથી પરસ્પર સાહાયક વિરહથી છે? જો તેમના મતે અંત્ય પ્રદેશ સહાયકના અભાવથી બાકીના પ્રદેશોનું ઉપકારિત્વ છે, તો તેમના મતના અંત્ય વ્રક્ત છે. કેમકે પરસ્પર સહાયક અસત્વપણે છે.

તેથી તો શું તમારો કલ્પિત અંત્ય પ્રદેશથી ન્યૂનત્વ કે તેનો અભાવ છે ? જો ન્યૂનત્વ છે. તો શું શક્તિથી છે કે અવગાહનથી છે ? શક્તિથી તો છે નહીં. એક પટ તંતુની જેમ એક આત્મ પ્રદેશનો તેથી ન્યૂનત્વ યોગથી છે, અવગાહનાથી નથી. આના બધાં જ એક એક આત્મ પ્રદેશગાહીત્વથી તુલ્યપણે છે. તેના અભાવ પક્ષમાં અંત્યપ્રદેશનું જ બાકીના પ્રદેશોનું પણ ઉપકારિત્વ સિદ્ધ જ છે. આગમ અભિહિતત્વ અને વિશેષથી કહેતા તેની અન્યતા જ સૂચવે છે.

તેથી આગમ વચન પ્રગટ જ છે - ''સંપૂર્ણ પ્રતિપૂર્ણ લોકાકાશ પ્રદેશ તુલ્ય પ્રદેશે જીવ છે તેમ કહેવું. તેથી જેમ બધાં પ્રદેશો વડે પટ તદરૂપ થાય તેમ બધાં દેશોમાં આત્મા પણ તદ્રૂપ થાય છે.

જે જેનો સ્વપ્રદેશ અવિનાભાવી છે, તે તદ્દરૂપ છે. જેમ ઘડો. એ પ્રમાણે જીવને પણ જાણવો. આ પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરવા છતાં જ્યારે સ્થિર ન થયો ત્યારે તેનો ત્યાગ કરવામાં આવ્યો.

એ પ્રમાણે તિષ્યગુપ્ત ઘણી અસદ્ભાવના વડે મિથ્યાત્વ અભિનિવેશથી પોતાને, બીજાને અને ઉભયને વ્યુદગ્રાહિત કરતો અમલકલ્પા નગરીએ ગયો. ત્યાં આયશાલ વનમાં રહ્યો.

ત્યાં 'મિત્રશ્રી' નામે શ્રાવક હતો. તેના સહિત બીજા પણ નીકળીને સાધુઓ આવ્યા છે જાણીને ત્યાં આવ્યા. મિત્રશ્રી જાણતો હતો કે આ નિક્ષ્વો છે. પણ તિષ્યગુપ્ત પ્રરૂપણા કરે છે, તો પણ માયા સ્થાનને સ્પર્શીને મિત્રશ્રી ધર્મ સાંભળે છે. તિષ્યગુપ્તનો વિરોધ પણ કરતો નથી.

જ્યારે મિત્રશ્રીને ત્યાં વિપુલ વિસ્તીર્ણ સંખડી થઇ, ત્યારે સાધુઓને નિમંત્રણા

કરે છે. આપ મારે ઘેર પગલાં કરવા પધારો. એ પ્રમાણે તિષ્યગુપ્ત આદિ આવ્યા. ત્યારે તેમના દ્વારા બનાવાયેલ ને વિપુલ ખાધને લાવ્યા. ત્યારે તે એક-એક ટુકડો ટુકડો બધી વસ્તુનો વહોરાવે છે. જરા ભાત, થોડી દાળ, વસ્ત્રનો ખંડ ઇત્યાદિ.

તિષ્યગુસાદિએ વિચાર્યું કે આ પછીથી બધું આપશે. ત્યાર પછી મિત્રશ્રી પગે પડ્યો અને સ્વજનોને કહ્યું કે - વંદન કરો, સાધુઓને પ્રતિલાભિત કર્યા. અહો ! હું ધન્ય છું કે આપ મારે ઘેર પધાર્યા. ત્યારે તિષ્યગુસે કહ્યું કે - કેમ અમારું અપમાન કરો છો ? મિત્રશ્રી બોલ્યો કે - કેમ આપનો જ સિદ્ધાંત છે કે પર્યન્ત અવયવ માત્ર જ અવયવી છે. જો તે વાત સત્ય હોય તો પછી અપમાન કઈ રીતે થયું ?

અથવા 'મિચ્છામિ દુક્કડં' આપે મને આપને સિદ્ધાંતથી લાભ આપ્યો. હવે આપને ભગવંત મહાવીરના સિદ્ધાંત પ્રમાણે પ્રતિલાભીશ. એ પ્રમાણે કહેતા સાધુ બોધ પામ્યા. હે આર્ય ! આપે મને સમ્યક્ રીતે પ્રેરણા કરી. ત્યાર પછી શ્રાવકે પ્રતિલાભિત કરી, મિચ્છામિ દુક્કડં આપ્યું.

એ પ્રમાણે તિષ્યગુપ્તાદિ બધાં બોધ પામીને આલોચના અને પ્રતિક્રમણ કરીને વિચરે છે.

હવે આષાઢાચાર્ય નિમિત્તે ઉત્પન્ન ''અવ્યક્તો'' ને કહે છે -

निर्युक्ति - १६६ + विवेयन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી આ પ્રમાણે જણાવે છે -

તે <del>કા</del>ળે તે સમયે શ્રમણ ભગવંતને ૨૧૪ વર્ષ સિદ્ધિ ગયાને થયા. ત્યારે ત્રીજો નિહ્લવ ઉત્પન્ન થયો.

શ્વેતાંબી નગરીમાં પોલાસ નામ ઉદ્યાન હતું. ત્યાં આર્ય અષાઢ નામે આચાર્ચ અને વાચનાચાર્ય હતા તે પધાર્યા. તેમને ઘણાં શિષ્યો આગાઢ યોગ સ્વીકારીને ભણતાં હતાં. આષાઢાચાર્યને રાત્રિમાં વિસૂચિકા થઈ. તેણે વાયુ વડે નિરોધ કર્યો. કોઈને ઉઠાડ્યા નહીં. યાવત્ તે કાલધર્મ પામ્યા.

સૌધર્મકલ્પમાં નલિનીગુલ્મ વિમાનમાં ઉત્પજ્ઞ થયા. અવધિજ્ઞાન પ્રયોજ્યું. પોતાનું શરીર જોયું, તે સાધુઓને આગાઢ યોગમાં રહેલા જોયા. સાધુઓ પણ જાણતા ન હતા ત્યારે તે જ શરીરમાં તે દેવે પ્રવેશ કર્યો. પછી બધાંને ઉઠાડ્યા, વૈરાત્રિક કરાવ્યું. એ પ્રમાણે તેમના દિવ્ય પ્રભાવથી બધાંને અધ્યયન પ્રાપ્ત થતાં યોગ પૂરા કર્યા.

યોગ નિષ્પન્ન થયા પછી તેઓને કહ્યું - હે ભગવંતો ! આપ મંને ક્ષમા કરજો. કેમકે મેં અસંયતે વંદન કરાવ્યા. હું અમુક દિવસે કાળદ્યર્મ પામેલો. એ પ્રમાણે તે ખમાવીને ગયા. સાધુઓએ પણ ગુરુના તે શરીરનો ત્યાગ કરીને આવો અભ્યર્થિત સંકલ્પ બધાંએ સ્વીકાર્યો કે આટલો કાળ આપણે અસંચતને વંદન કર્યું તેથી અવ્યક્ત ભાવ ભાવે છે. અર્થાત્ બધું જ અવ્યક્ત છે. કોણ સંચત છે ? અને કોણ દેવ છે ? એ કોણ જાણે છે. તેથી મૃષાવાદ ન થાય અને અસંચતોને વંદન પણ ન થાય, જ્યાં સુધી આપણે પરસ્પર વિશ્વાસ ન બેસે કે - આમાં કોઈ સંચત છે કે નહીં ? ત્યાં સુધી વંદનાદિ ન કરવા. (સાધ્વીઓને કહ્યું - ) તમારે પણ એ પ્રમાણે જ કહેવું કે - એ પ્રમાણે સંચતી છે કે દેવી છે, અમે જાણતા નથી.

આ પ્રમાણેના અસત્ભાવથી તેઓ પોતાને, બીજાને અને ઉભયને વ્યુદ્ગ્રાહિત કરતાં વિચરવા લાગ્યા.

સ્થવિરોએ તેમને અનુશાસિત કરવાનો આરંભ કર્યો કે - હે દેવાનુપ્રિયો ! તમે જે આવું કહો છે કે - જ્યાં સુધી કોઈ જ્ઞાન વડે નિશ્વય ન થાય ત્યાં સુધી વસ્તુ તત્ત્વના નિશ્વયના અભાવે બધું અવ્યક્ત જ છે.

અહીં તેઓ એવું કહે છે કે - જે જ્ઞાન છે. તે નિશ્વચકારી નથી. જેમકે આ આચાર્યગોચર જ્ઞાન છે, આ જ્ઞાન ચતિ આદિ વિષય વેદન છે. અનિશ્વચકારિત્વમાં જ્ઞાનના નિશ્વચના અધીનત્વથી વસ્તુ વ્યક્તિમાં અવ્યક્તત્વની સિદ્ધિ છે.

આ અનુમાન જ્ઞાન જ છે, તો તે પણ નિશ્વચકારી છે કે નહીં ? જો નિશ્વચકારી છે, તો જેમ આના જ્ઞાનિત્વ છતાં પણ નિશ્વચકારિતા છે. તે પ્રમાણે જ્ઞાનાંતરમાં પણ વિપર્યય સાધનથી વિરુદ્ધ હેતુ થાય. જો નિશ્વચકારી ન હોય તો આ પ્રયોગ જ ફોગટ છે. કેમકે સ્વ સાધનનો નિશ્વય કરતો નથી. બાકીના જ્ઞાનોનો નિષેધ કર્યો નથી, તે જ નિશ્વચકારિતા છે.

અથવા જો ''જે જ્ઞાન છે, તે નિશ્વયકારી નથી'' આ પ્રતિજ્ઞામાં સર્વથા નિશ્વયકારિત્વનો અભાવ કોઈક સાધે તો ? જો સર્વથા કહો, તો શ્રુંતજ્ઞાનનો પણ જ્ઞાનપણાથી અનિશ્વયકારિત્વમાં સ્વર્ગ - અપ્વર્ગ સાધકત્વથી તેમાં ઉપદર્શિત તપ વગેરેમાં પણ અનિશ્વયથી તો શિરલુંચન આદિ પણ કેમ અનર્થક નહીં થાય ?

હવે તેના સ્વયં અનિશ્વયકારિત્વમાં પણ તેને કહેનાર તીર્થકરમાં વિશ્વાસથી તેનું પણ નિશ્વતકારિતા છે તેમાં દોષ નથી. તો પછી તેના આલય વિહારાદિ દર્શનથી યતિ આદિમાં પણ તેના ભાવ નિશ્વયથી વંદના વિધિ કેમ નહીં ? - x - x - સર્વથા નિશ્વયકારિત્વના અભાવમાં જ્ઞાનના પ્રતિદિન ઉપયોગી ભોજન-પાનાદિ ભક્ષ્યાદિ વિભાગનો અભાવ જ પ્રાપ્ત થાય. - x - x - કોણ જાણે છે કે શું શુદ્ધ છે એ શું અશુદ્ધ છે? શું સજીવ છે અને શું અજીવ છે ? શું ભક્ષ્ય છે અને શું અભક્ષ્ય છે ? તે બધું પ્રાપ્ત અભક્ષ્ય જ છે.

હવે કથંચિત જ નિશ્વયકારિત્વનો અભાવ સાઘે છે, જેથી પ્રતિ સમય અન્યાન્ય સૂક્ષ્મ પરિણામ રૂપથી ભોજનાદિનો નિશ્વય કરવાનું શક્ય નથી. સ્થિર સ્થૂલરૂપતાથી ભોજનાદિનો નિશ્વય કરવાનું શક્ય નથી. સ્થિર સ્થૂલરૂપતાથી જ નિશ્વય કરાય છે, તેમાં ઉક્ત દોષ નથી એમ હોવાથી ચતિ આદિમાં પણ અંતર પરિણામ રૂપથી અનિશ્વય તે બાહ્ય વેશાદિ રૂપથી નિશ્વય જ છે.

હવે યતિ આદિમાં પ્રકૃત આચાર્યવત્ અન્યથાત્વ પણ સંભવે છે. આ અસ્પિટ આદિના વશથી ભોજનાદિમાં પણ સમાન છે. જો નિશ્વય નયથી નિશ્વયને કરવો અશક્ય હોવાથી ઘણો દૅષ્ટિ સંવાદ ભોજનાદિ જ્ઞાન વ્યવહારથી નિશ્વયકારી છે, ત્યારે ચતિ આદિનું જ્ઞાન પણ તેનાથી તે પ્રમાણે હશે. આ યુક્ત છે. છૃન્નસ્થાવસ્થામાં વ્યવહાર નયના આશ્રયથી બધુ પ્રેષ્ઠ છે, અન્યથા તીર્થનો જે ઉચ્છેદ થાય.

કહ્યું છે કે - છન્નસ્થની સમય ચર્ચા બધી વ્યવહાર નચાનુસાર છે. તેને તે પ્રમાણે આચરતા વિશુદ્ધ મનથી બધું જ શુદ્ધ થાય છે, જો જિનમતને સ્વીકારો છો તો વ્યવહાર અને નિશ્વય એકેને છોડતા નહીં. વ્યવહાર નચના ઉચ્છામાં અવશ્ય તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે.

જે જ્ઞાન ઘણું કરીને દેષ્ટિસંવાદ છે, તે સંવ્યવહરથી સત્ય છે, ભોજનાદિવત્ વિજ્ઞાન, વસ્તુ વ્યક્ત છે, તેને ઇચ્છવી જોઇએ.

આમ સમજાવવા છતાં પણ જ્યારે તે સાધુઓ ન સમજ્યા ત્યારે તેમને બાર પ્રકારના કાર્યોત્સર્ગ વડે ગચ્છ બહાર કાઢી મૂક્યા.

રાજગૃહ નગરે તેઓ ગયા, ત્યાં મૌર્યવંશ પ્રસૂત બલભદ્ર નામે રાજા શ્રાવક હતો. તેણે તે જાણ્યું. જ્યારે આવ્યા ત્યારે રાજાએ કોટવાળોને આજ્ઞા કરી કે - જાઓ, ગુણશીલ ચૈત્વે રહેલા સાધુઓને અહીં લઈ આવો.

ત્યારે કોટવાળો તેમને લઈ આવ્યા. રાજએ કહ્યું કે, લઘુ કટક મર્દ વડે આમનું મર્દન કરો. ત્યારે ઢાથીનું કટક લાવતાં સાધુઓ બોલ્યા કે - અમે જાણીએ છીએ કે તું શ્રાવક છો. રાજા બોલ્યો - અહીં શ્રાવક ક્યાંથી હોય ? તમે અહીં કોઈ ચોર કે જાસુસાદિ છો કોણ જાણે ? તેઓ બોલ્યા - અમે શ્રમણ નિર્ગ્રન્થો છીએ. રાજાએ પૂછ્યું - તમે કઈ રીતે શ્રમણો છો ? તમે અવ્યક્તો છો. કોણ જાણે તમે શ્રમણો છો કે જાસુસ છો ? હું શ્રાવક છું કે નથી ?

તેથી પહેલાં તમે વ્યવહાર નયનો સ્વીકાર કરો. ત્યારે તેઓ બોધ પામ્યા, લજ્જા પામ્યા, નિઃશંકિત થઈને સ્વીકાર્યું. - x - તેમને મુક્ત કર્યા અને ખમાવ્યા. તેઓ પણ સંબોધિત થયા.

જે પ્રમાણે અશ્વમિત્રએ સામુચ્છેદ મત કાઢચો, તે કહે છે -

## • निर्युझ्ति - ९८० + विवेयन -

આના ભાવાર્થને બતાવતો સંપ્રદાય આ પ્રમાણે છે -

ભગવંતના નિર્વાણ પછી ૨૨૦ વર્ષે ચોથો નિક્લવ ઉત્પન્ન થયો. મિથિલા નગરીમાં લક્ષ્મીગૃહે ચૈત્ય હતું, ત્યાં મહાગિરિ આચાર્ય હતા. ત્યાં તેમના શિષ્ય કોંડિન્ય હતા. તેમનો શિષ્ય અશ્વમિત્ર હતો.

તે અનુપ્રવાદ પૂર્વમાં નિપુણ વસ્તુનું અધ્યયન કરતો હતો. તેમાં છિન્નછેદનક વક્તવ્યતાનો ચાલાવો આવ્યો. બધાં વર્તમાન સમયે નૈરયિકો વ્યુચ્છેદ પામશે. એ પ્રમાણે વૈમાનિક સુધી કહ્યું.

એ પ્રમાણે અશ્વમિત્રને તેમાં વિચિકિત્સા જન્મી. બધાં જ સંચતો વ્યુચ્છેદ પામશે. એ પ્રમાણે બધાંનો સામુચ્છેદ થશે. ત્યારે તેનું તેમાં સ્થિર ચિત્ત થઈ ગયું.

(અહીં વૃત્તિકારશ્રીએ વાદ - પ્રતિવાદ રૂપે આ વાતનું ખંડન કરેલ છે, પણ આ પૂર્વેના ત્રણ

નિક્વવોના મત ખંડનથી અમને લાગ્યું છે કે આ માત્ર અનુવાદ યોગ્ય કથન નથી, પણ તજજ્ઞ પાસે સમજવા યોગ્ય કથન છે, તેથી અમે આનો અનુવાદ છોડી દીધેલ છે. જિજ્ઞાસુઓએ આ વૃત્તિ કોઈ તજજ્ઞ પાસે પ્રત્યક્ષ સમજવી હિતાવહ છે.)

આચાર્ચ ભગવંતે ત્યારે તેને વિવિધ યુક્તિઓ, નયો, તર્કો આદિથી ઘણો સમજાવ્યો, છતાં તે સમજવા તૈયાર ન થયો ત્યારે આ નિહ્નવ છે, એમ જાણીને સંઘમાંથી હાંકી કાઢયો.

તે સામુચ્છેદન વાદને પ્રચારતા ભ્રમણ કરે છે. જેમકે - આ લોક શૂન્ય થઇ જશે. અસદ્ભાવના વડે ભાવિત કરતો તે અશ્વમિત્ર રાજાને ઘેર પહોંચ્યો. ત્યાં ખંડરક્ષકો અને આરક્ષકો બધા શ્રમણોપાસકો હતા અને જે શુલ્કપાલકો હતા તે જાણીતા હતા.

તે બધાંએ આ અશ્વમિત્ર અને તેના સાધુઓને મારવાનું શરૂ કર્યું. ત્યારે તેઓ ડરતાં ડરતાં બોલવા લાગ્યા - અમે તો સાંભળેલ કે તમો શ્રાવકો છો, તો પણ અસંચત થઈને તમે અમને સંચત - સાધુને મારી રહ્યા છો ?

તેઓ બોલ્યા - જે પ્રવ્રજિત અર્થાત્ સાધુઓ હતા, તે તો બધાં વિચ્છેદ પામ્યા, બાકી રહ્યા તે ચોર કે જાસુસ આદિ છે. ચાવત્ તમે તો સ્વયં જ વિનાશ પામવાનો છો. તમારો વિનાશ કોણ કરી શકે ? આ તમારો જ સિદ્ધાંત છે.

હા, જો તમે ભગવંત મહાવીરના સિદ્ધાંતને માનતા હો તો તમારો વિનાશ અમારા વડે થઇ રહ્યો છે, તેમ મનાચ. કેમકે તે જ વસ્તુ કાલાદિ સામગ્રીને પામીને પહેલાં સામચિકત્વથી વિચ્છેદ પામીને બીજા સમય પણાથી ઉત્પજ્ઞ થાય છે, એ પ્રમાણે ત્રણ સમયવાળા નૈરચિકોનો વિચ્છેદ થાય છે અને ચતુઃસમચિકા ઉત્પજ્ઞ થાય છે. એ પ્રમાણે પાંચ સમયવાળા ઇત્યાદિ બધાં જાણવા.

અહીં તે વિચિકિત્સા કરતાં ક્ષણિકવાદની પ્રરૂપણા કરે છે. પણ હવે તેઓ બોધ પામ્યા. બોધ પામીને કહે છે - હે આર્ચ ! હું સમ્યક્ પ્રતિ ચોયણા ઇચ્છુ છું. એ પ્રમાણે સમજાવવાથી તેઓ બોધ પામતા, તેમને મુક્ત કર્યા. તેમની સાથે ક્ષમાયાચના કરી. તે અશ્વમિત્રએ પણ ફરી ભગવંતનો માર્ગ જ સ્વીકારી લીધો.

હવે ગંગાચાર્ચથી ''બે કિયા'' મત નીકળ્યો, તે કહે છે -

#### निर्युझ्ति - ९३९ + विवेयन

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી વૃતિકાર આમ જણાવે છે -

ભગવંત મહાવીરના સિદ્ધિગમન બાદ બસો અને અકાવીસ (૨૨૮) વર્ષ વીત્યા પછી આ પાંચમો નિક્વ ઉત્પન્ન થયો.

ઉલ્લુકા નામે નદી હતી, તે નદીને કાંઠે ઉલ્લુકતીર નામે નગર હતું. બીજા કાંઠે ખેટસ્થામ નામે નગર હતું. ત્યાં મહાગિરિ નામે આચાર્ચના શિષ્ય ધનગુપ્ત નામના હતા, તેમના શિષ્ય ગંગદેવ નામે આચાર્ચ હતા.

આ ગંગદેવ આચાર્ય કોઇ વખતે પૂર્વના કિનારે ઉલ્લુક્તીર નગરમાં હતા. ત્યારે આચાર્ચ, તે નદીના પશ્ચિમી કિનારે હતા. તે વખતે શરદ ઋતુમાં તે ગંગદેવાચાર્ચ, આચાર્ચ મહાગિરિના વંદનને માટે ત્યાંથી નીકળ્યા. તે ઉપરી ખલ્વાટથી, તે ઉલ્લુક નદીને પાર ઉતરતા હતા, ત્યારે તે ખલતિ ઘણી ઉષ્ણ હોવાથી દઝાડતી હતી અને નીચે શીતળ પાણી વડે પગમાં ઠંડી લાગતી હતી.

ત્યારે તેને વિચાર આવ્યો કે - જેમ સૂત્રમાં કહેલ છે કે - એક જ કિયા વેદાય છે - શીત અથવા ઉષ્ણ. પરંતુ હું હાલ બે કિચાનું વેદન કરું છું - શીત અને ઉષ્ણનું. તેથી એક સમયે બે કિચાનું વેદન થાય છે. ત્યારે તેણે આચાર્યને આ વાત કરી.

આચાર્ય ભગવંતે તેને સમજાવ્યું કે - હે આર્ય! તું આવી પ્રરૂપણા ન કર, એક સમયે બે કિયા કદી વેદાતી નથી. જે જ્યારે જણાય છે, તે ત્યારે હોય છે. જેમ શ્વેત વર્ણ શ્વેતપણે જ જણાય છે. ઉપયોગ એક સાથે બે વર્તાતા નથી. પણ ક્રમાનુલક્ષણ માત્રથી જ વર્તે છે.

(આ પૂર્વે ત્રભ નિહ્નવોમાં અમે વૃત્તિકાર કથિત વાદ, તર્ક, પ્રતિવાદાદિ મૂકેલા છે. પભ અહીં માત્ર અનુવાદથી અર્થને સમજવો કઠિન છે, વાસ્તવમાં આ આક્ષેપ-પરિહાર તજગ્ન પાસે જ સમજી શકાય તેવા હોવાથી અમે નોંધેલ નથી, જિજ્ઞાસુઓએ મૂળ વૃત્તિથી સમજવા પ્રયત્ન કરવો જ સલાહ ભરેલો છે, અથવા ગ્રંથાંતરથી જાભવો શક્ય છે.)

- બહુ બહુવિધ આદિના ગ્રહણમાં ખરેખર ઉપયોગની બહુતા શ્રુતમાં કહેલી નથી. તેના અનેકના ગ્રહણમાં પણ ઉપયોગમાં અનેકતા નથી.

- જીવ ઉપયોગમય છે, તે જેમાં જે કાળે ઉપયોગ રાખે છે. તે ઇંદ્રિયના ઉપયોગમાં તન્મય ઉપયોગ રહે છે. તે ઉપયોગ પૂરતી જ તે શક્તિ રોકાય છે. તેથી જ્યારે શીત ઉપયોગ હોય તે સમયે ઉષ્ણ ઉપયોગ ન હોય અને ઉષ્ણ ઉપયોગ સમયે શીત ઉપયોગ ન હોય.

આ પ્રમાણે ગુરુ ભગવંત દ્વારા પ્રજ્ઞાપના કરાવા છતાં તે ગંગાચાર્ય તેની શ્રદ્ધા કરતા નથી. અને અસત્ ભાવનાથી આત્માને, બીજાને અને ઉભયને વ્યુદ્ગાહિત કરે છે. સાધુને પણ તેવી પ્રરૂપણા કરતા હતા.

આ બધું પરંપરાએ આચાર્ચએ સાંભળતા, તેમણે ગંગાચાર્ચને વાર્ચા, તે પણ સ્થિર ન થયા, ત્યારે સંઘમાંથી બહાર કાઢી મૂકાયા.

તે ગંગાચાર્ય ચાલતા - ચાલતા રાજગૃહીએ ગયા. ત્યાં એક ચૈત્ય મહાતપસ્તીરપ્રભ નામે હતું. ત્યાં મણિનાગ નામે નાગ (યક્ષ) તે ચૈત્યમાં રહેતો હતો. ત્યાં ગંગાચાર્યએ પર્ષદાની મધ્યે આ પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરી કે - નિશ્વે જીવો એક સમયે બે ક્રિયાને વેદે છે.

ત્યારે તે મણિનાગે તે જ પર્ષાદામાં કહ્યું કે - તમે આવી પ્રજ્ઞાપના ન કરો, આ પ્રજ્ઞાપના સુંદર નથી. હે દુષ્ટ શૈક્ષ ! હું આટલા લાંબા કાળથી વર્ધમાન સ્વામીની પાસે ધર્મ શ્રવણ કરતો આવેલ છું. તેમણે કહ્યું છે કે - એક જ કિયા વેદાય છે. તમે તેનાથી પણ વિશેષતર જ્ઞાની થયા છો શું ? હવે તમે આવો વાદ - કથનનો ત્યાગ કરી દો. જેથી મારે તમારા દોષને કારણે તમને શિક્ષા ન કરવી પડે. શિક્ષા કરીશ, તો તમારા માટે તે સારું નહીં થાય. કેમકે ભગવંતે અહીં જ - આ સ્થાને સમોસરીને આવી પ્રરૂપણા કરેલ છે કે - ''એક જ કિયા વેદાય.'' એ પ્રમાણે મણિનાગે કહેતા ગંગાચાર્ચએ તે વાત સ્વીકારી.

પછી ગંગાચાર્ચએ ઉભા થઈને ''મિચ્છામિ દુક્કડં'' કહ્યું.

હવે ષડલૂકથી જે રીતે ગ્રેરાશિક મતની ઉત્પત્તિ થઇ તેને નિર્યુક્તિકારશ્રી હવેની નિર્યુક્તિમાં કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૧૭૨ + વિવેચન -

આ નિર્યુક્તિનો સંપ્રદાયથી ભાવાર્થ વૃત્તિકાર આ પ્રમાણે કહે છે -

ભગવંત મહાવીર સિદ્ધિમાં ગયા પછી ૫૪૪ વર્ષે આ ઝૈરાશિક મતની ઉત્પત્તિ થઈ. (કલ્પસૂત્ર વ્યાખ્યાનમાં પણ આ કથા છે)

અંતરંજિકા નામે નગરી હતી. ત્યાં ભૂતગૃહ નામે ચૈત્ય હતું. ત્યાં શ્રીગુપ્ત નામે આચાર્ચ રહેલા હતા. ત્યાં બલશ્રી નામે રાજા હતો. વળી તે શ્રીગુપ્ત સ્થવિરને રોહગુપ્ત નામે શિષ્ય હતો. તે અન્ય ગામે રહેલો હતો. પછીથી તે ત્યાં અંતરંજિકામાં આવેલો હતો.

ત્યાં એક પરિવાજક તેના પોતાના પેટ ઉપર લોઢાના પટ બાંધીને હાથમાં જંબૂશાખા લઇને ફરતો હતો. કોઇ પૂછે કે શું વેશ કાઢચો છે ? તો તે કહેતા કે જ્ઞાન વડે મારું પેટ ફાટી જાય છે. તેથી મેં પેટ ઉપર લોઢાનો પટ્ટો બાંધેલ છે. અને જંબૂની શાખા એટલે હાથમાં લઇને ફરું છું કેમકે જંબૂદ્ધીપમાં કોઈ મારો પ્રતિવાદી નથી.

ત્યારે તે પરિવ્રાજકે પડહો વગડાવ્યો - પરપ્રવાદી શૂન્ય થઈ ગયા છે તેથી લોકોએ તેનું 'પોટ્ટશાલ' એ પ્રમાણે નામ કર્યું. પછી તેને રોહગુપ્તે રોક્યો. પડહો, વગાડવો, બંધ કરો. હું આની સાથે વાદ કરીશ.

એ પ્રમાણે પ્રતિષેધ કરીને રોઢગુપ્તે આચાર્ચ પાસે જઇને તે વૃત્તાંત જણાવ્યો. આ પ્રમાણે મેં પડઢને રોકેલ છે. આચાર્ચએ ક્હ્યું - તેં ખોટું કર્યું, તે વિદ્યાબલિ છે, વાદમાં પરાજિત થવા છતાં વિદ્યા વડે જીતી તેને આ સિદ્ધ વિદ્યા પોટ્ટશાલના પ્રતિપક્ષે આપી.

## • निर्युझ्ति - ९८३ + विवेथन -

વિંછી, સર્પ, ઉંદર, મૃગ, વરાઢ, કાપડી, પોત. આ વિદ્યાઓમાં તે પરિવાજક કુશળ હતો. - ૦ - તેથી આચાર્ચ ભગવંતને તેના પ્રતિપક્ષે જે વિદ્યાઓ આપી તે સાત વિદ્યાઓ આ હતી -

## • निर्युझ्ति - ९९४ + विवेयन -

મયુરી, નકુલી, બિલાડી, વ્યાઘ્રી, સીંઢી, ઉલુકી, અવપાતી. આ વિધાઓ ગ્રઢણ કરીને પરિવાજકની વિધાઓને અનુક્રમે ઢણી શકાશે. ત્યાર પછી આચાર્ચએ રોઢગુમને એક રજોહરણ પણ અભિમંત્રીને આપ્યું. જો તે પોટ્ટશાલ બીજો કોઈ ઉપદ્રવ કરે તો આ સ્જોહરણને ભમાડજે. તેનાથી તું અજેય બની જઈશ. ઇંદ્ર પણ પછી તને જીતી શકશે નહીં.

પછી આ વિદ્યાઓ ગ્રહણ કરીને રોઢગુપ્ત રાજ્યસભામાં ગયો. તેણે ત્યાં કહ્યું -આ શું જાણે છો ? પૂર્વપક્ષ તેને જ સ્થાપવા દો. પરિવાજકે વિચાર્યું કે આ સાધુઓ નિપુણ હોય છે. તેથી તેમનો જ સિદ્ધાંત હું ગ્રહણ કરું.

જેમ કે રાશી બે જ છે - જીવરાશિ અને અજીવરાશિ. ત્યારે રોઢગુપ્તે ત્રણ રાશિની સ્થાપના કરી, તે જાણી ગયો કે - આ પરિવાજકે મારો સિદ્ધાંત ગ્રહણ કરેલ છે. તેથી તેને બુદ્ધિ વડે હરાવીને ત્રણ રાશિની સ્થાપના કરી. જીવ, અજીવ અને નોજીવ. તેમાં છેવ - તે સંસારમાં રહેલા ઇલ્યાદિ, અજીવ - તે ઘટ આદિ અને નોજીવ - તે ગરોળીની છેદાયેલી પુંછડી ઇલ્યાદિ.

ત્યાર પછી રોઢગુપ્તે દેપ્ટાંત આપ્યું કે - જેમ દંડ હોય, તેમાં આદિ, મધ્ય અને અગ્ર એ ત્રણ ભાગ હોય છે. એ પ્રમાણે બધાં ભાવો ત્રણ ભેદ હોય છે. એ પ્રમાણે તેણે પોટ્ટશાલને યુપ કરી દીધો.

ત્યારે તે પરિવાજકે રોષિત થઇને વીંછીને છોડ્યો, ત્યારે સાધુએ મયુરોને સામે છોડ્યા. તેના વડે વીંછીઓ હણાતા, પોટ્ટશાલે સર્પોને મૂક્યા ત્યારે રોહગુપ્તે તેના પ્રતિધાતને માટે નોળીયાઓને મૂક્યા. ત્યારે ઉંદર - સામે બીલાડા, પછી મૃગની સામે વાધને, પછી શૂકરની સામે સિંહોને, પછી કાગડાની સામે ઘુવડોને, પછી શકુનિકા -સમળીના બચ્યાની સામે ઉલાવકને મૂક્યા. એ પ્રમાણે પોટ્ટશાલની સામે વિદ્યાઓને રોહગુપ્તે પ્રતિવિધાઓથી નષ્ટ કરી દીધી. ત્યારે પરિવાજકે ગર્દભી વિદ્યા છોડી.

રોઢગુમે ગુરુએ કહ્યા મુજબ આ ઉપદ્રવ સામે રજોઢરણ ભમાડીને તેને આહત કરી, ત્યારે તે વિદ્યા તે જ પરિવાજકની ઉપર હંગીને ગઈ. ત્યારે પરિવાજક ઘણી જ

ઠીલનાપૂર્વક ત્યાંથી કાઢી મૂકવામાં આવ્યો. એ પ્રમાણે તેણે પરિવ્રાજકને હરાવ્યો. ત્યાર પછી આચાર્ચ ભગવંત પાસે આવીને જે પ્રમાણે રાજસભામાં બનેલું તે પ્રમાણે બધો વૃત્તાંત કહ્યો. આચાર્ચ ભગવંતે તેને પૂછ્યું - ઉઠતી વેળા તેં રાજસભામાં કેમ ન કહ્યું કે - રાશિઓ ત્રણ હોતી નથી, આ તો ફક્ત તેને બુદ્ધિ વડે પરાભવ કરવા માટે મેં પ્રરૂપણા કરેલી. હવે ફરી જઈને સભામાં કહી આવ કે રાશિ ત્રણ ન હોય.

રોઢગુમને તે વાત ગમી નહીં. ''મારી અપભ્રાજના ન થાઓ'' એમ વિચારીને તે આચાર્યની વાત સ્વીકારતો નથી. વારંવાર તેને કહેતા, તે બોલ્યો કે - આમાં શો દોષ છે ? કદાચ ત્રણ રાશિ છે એમ કહેવામાં આવે તો તેમાં શું થઈ જવાનું હતું ? રાશિઓ ત્રણ છે જ.

આચાર્ચએ કહ્યું - હે આર્ચ! તેમાં અસત્ભાવ અને તીર્થકરની આશાતના થાય છે. તો પણ રોઢગુપ્તે તે વાત ન સ્વીકારી. એ પ્રમાણે તે આચાર્ચની સાથે વાદે ચડી ગયો. ત્યારે આચાર્ચએ રાજકુળમાં જઇને કહ્યું કે - મારા શિષ્યએ ખોટો સિદ્ધાંત કહેલ છે. અમારા મતમાં બે જ રાશિ છે. આ કારણે રોઢગુપ્ત વિપરીત પરિણામવાળો થયો. તેણે આચાર્ચને કહ્યું, તો હવે મારી સાથે તમે વાદ કરો. તેની વાત સ્વીકારી બંને રાજસભા મધ્યે ગયા. રાજાની પાસે આવીને વાદનો આરંભ કર્યો. શ્રીગુપ્ત ગુરુએ કહ્યું કે - અમને જીવની જેમ અજીવ અને નોજીવ પણ પ્રત્યક્ષ દેખાડ, તેથી ત્રણ રાશિ સાબીત થઇ શકે.

જે વિલક્ષણ હોય તે તેનાથી ભિશ્ન હોય છે. જેમ કે જીવથી અજીવ વિલક્ષણ છે. તેમ જીવથી નોજીવ પણ વિલક્ષણ છે. તેથી જીવ અને અજીવ એ બે રાશિ અને નોજીવ એ ત્રીજી રાશિ સિદ્ધ છે.

ત્યારે ગુરુએ કહ્યું - આ હેતુ અસિદ્ધ છે. કેમકે જીવથી નોજીવનું વૈલક્ષણ્ય લક્ષણ ભેદથી છે કે દેશભેદથી છે ? ઇત્યાદિ - x - x - x - x -

(અહીં પણ વાદ, તર્ક, પ્રતિવાદ આદિ વૃત્તિકારશ્રીએ મૂકેલ છે. અમે પહેલાં ત્રણ નિહ્નવોમાં અનુવાદ કર્યા પછી અમને એવું લાગે છે કે આ સમગ્ર ચર્ચા કોઇ તજજ્ઞ પાસે પ્રત્યક્ષ જ સમજવી જરૂરી છે, માત્ર અનુવાદથી તે સ્પષ્ટ ન થાય. ક્લ્પસૂત્રના વ્યાખ્યાનમાં શ્રી વિનય વિજયજીએ પણ આ બધી જ ચર્ચાને છોડી દીધેલ છે. છતાં અન્ય ગ્રંથોમાં પણ તે જોઈ શકાય છે.)

સારાંશ એ કે - અનેક લક્ષણથી ગુરુએ સિદ્ધ કર્યું કે - આ અજીવ અને નોજીવ એક્બીજાથી ભિન્ન નથી. પણ એક્લક્ષણ છે. એ પ્રમાણે સમ્યક્ પ્રકારેં ગુરુ વડે ઉક્તિ અને પ્રયુક્તિ સાથે સમજાવતા એક દિવસ જેવા છ મહિનાઓ ગયા તેમનો વાદ ચાલ્યો.

ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે - મારા રાજ્યકાર્ય સીદાય છે.

આચાર્ચએ કહ્યું કે - મારી ઇચ્છાથી જ આટલો લાંબો કાળ લીધો. હવે તમે જો જો કાલના દિવસે હું તેનો નિગ્રહ કરી દઈશ. ત્યારે પ્રભાતમાં કહ્યું કે - કૃત્રિકાપણમાં જઈને પરીક્ષા કરી લેવી. ત્યાં બધાં દ્રવ્યો વેચાય છે. જાઓ ત્યાં જઈને જીવ, અજીવ અને નોજીવ લાવો.

ત્યારે દેવતા વડે જીવ અને અજીવ અપાયા. ત્યાં નોજીવ ન હતા અથવા ફરી અજીવ જ આપે છે. આ અને આવા ૧૪૪ પ્રશ્નોની પૃચ્છા વડે આચાર્ચ ભગવંતે રોહગુમનો નિગ્રહ કર્યો.

નગરમાં ઘોષણા કરાવી કે માહતિમહાન શ્રી વર્દ્ધમાન સ્વામી જય પામો. રોઢગુપ્તને દેશનિકાલ કરવામાં આવ્યો. પછી તેને નિહ્નવ એમ કઠીને સંઘ બહાર કઢાયો.

આ છઠ્ઠો નિક્ષ્વ થયો. તેણે વૈશેષિક સૂત્રોની રચના કરી. ષડ્ અને ગોત્રથી ઉલૂક હોવાથી તે 'ષડ્લૂક' કહેવાયો.

૧૪૪ જે પ્રશ્નોથી નિગ્રહ કરાયો, તે આ પ્રમાણે છે - મૂલપદાર્થો છ ગ્રહણ કર્યા. તે આ પ્રમાણે - દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય.

તેમાં દ્રવ્યો નવ ભેદે છે, તે આ પ્રમાણે - પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાયુ, આકાશ, કાળ,

ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

દિશા, જીવ અને મન એ નવ છે.

ગુણો સત્તર છે, તે આ પ્રમાણે - રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, સંખ્યા, પરિમાણ, પૃથક્ત્વ, સંયોગ, વિભાગ, પરત્વ, અપરત્વ, બુદ્ધિ, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, દ્વેષ અને પ્રયત્ન.

કર્મ પાંચ ભેદે - ઉત્લેપણ, અપક્ષેપણ, આકુંચન, પ્રસારણ, ગમન.

સામાન્ય ત્રણ ભેદે છે - મહા સામાન્ય, સત્તા સામાન્ય અને સામાન્ય વિશેષ સામાન્ય. વિશેષ એક જ ભેદે છે. સમવાય પણ એક ભેદે છે.

બીજા કહે છે કે - સામાન્ય બે ભેદે છે (૧) પર, (૨) અપર. વિશેષ પણ બે ભેદે છે - અંત્ય વિશેષ અને અનંત્ય વિશેષ.

આ પ્રમાણે - (૯ + ૧૭ + ૫ + 3 + ૧ + ૧) ૩૬ ભેદો થયા. એ છત્રીશના એક એકના ચાર વિકલ્પો થાય - પૃથ્વી, અપૃથ્વી, નોપૃથ્વી, નોઅપૃથ્વી. તે રીતે ૩૬ × ૪ = ૧૪૪ ભેદો થાય છે. તેમાં 'પૃથ્વીને આપો' કહેતા માટીને આપે છે. 'અપૃથ્વીને આપો' કહેતા પાણી આદિ આપે છે. 'નોપૃથ્વી આપો' એમ કહેતા કંઇપણ આપતા નથી, અથવા પૃથ્વી સિવાયનું કંઇક આપે છે. તે પ્રમાણે 'નોઅપૃથ્વી આપો' એમ કહેતા કંઇ પણ આપતા નથી. એ પ્રમાણે યથાસંભવ વિભાષા બધાં પ્રશ્નોમાં કરવી.

૦ સ્થવિર ગોષ્ઠામાહિલ 'સ્પૃષ્ટ અબદ્ધ' ની પ્રરૂપણા કરે છે. જે રીતે તેનો મત છે તે બતાવતા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

નિર્યુક્તિ - ૧૭૫ + વિવેચન

આ નિર્યુક્તિ સંબંધે વૃત્તિકાર કહે છે - આનો અર્થ સંપ્રદાયથી જાણવો તે આવશ્યક ચૂર્ણિથી જાણવો. છતાં કંઇક વિશેષ ઉપયોગી અહીં કહે છે -

ભગવંત મહાવીરના સિદ્ધિગમન પછી ૫૮૪ વર્ષો ગયા પછી આ 'અબદ્ધિક' મત દશપુર નગરમાં ઉત્પન્ન થયો.

તે દેવેન્દ્ર વડે વંદાચેલ આર્ચરક્ષિત દશપુર નગરે ગયા. મથુરામાં કોઈ અક્રિયાવાદી ઉત્પક્ષ થયો છે, જેમ કે - માતા નથી, પિતા નથી. એ પ્રમાણે नास्ति - નથી, ''નથી એમ કહેનારો.'' ત્યાં સંઘ ભેગો થયો. તેમાં કોઈ 'વાદી' ન હતા. તેથી આમને જ વાદી રૂપે પ્રવર્તાવો. આ આર્ચરક્ષિત યુગપ્રધાન છે. ત્યારે ત્યાં આવ્યા. તેમને સંઘે બધી વાત કરી.

ત્યારે તેમણે ગોષ્ઠામાઢિલને વાદ માટે મોકલ્યો. કેમકે તેને વાદ લબ્ધિ ઢતી. તેણે વાદમાં પરાજિત કર્યા. ત્યાં શ્રાવકોની વિનંતી ઢતી કે અહીં વર્ષારાત્ર - ચોમાસુ રહો. તે વખતે આચાર્ચ વિચારે છે કે - અહીં ગણને ધારણ કરનાર કોણ થશે ? ત્યારે તેને વિચાર આવ્યો કે - દુર્બલિકા પુષ્પમિત્ર, તે માટે યોગ્ય પાત્ર છે. વળી તેનો સ્વજન વર્ગ પણ ઘણો છે. તેઓને ગોષ્ઠામાઢિલ અને ફલ્ગુરક્ષિત આદિ પણ અનુમત ઢતા. ગોષ્ઠામાઢિલ આચાર્ચના મામા થતા ઢતા. ત્યાં આચાર્યએ બધાં સાધુઓને બોલાવીને એક દેષ્ટાંત આપ્યું - ત્રણ પ્રકારના કુટ - ઘડા હોય છે. નિષ્પાવકુટ, તૈલકુટ, ઘૃતકુટ તેને જે ઉંધા વાળવામાં આવે તો નિષ્પાવ (અડદ) બધાં જ નીકળી જાય છે. તેલ પણ ઢોળાઈ જાય છે, છતાં તેના અવચવો કિંચિત લાગેલા રહે છે. જ્યારે ઘીના કુટમાં ઘણાં અવચવો ચોટેલા રહે છે.

એ પ્રમાણે હે આર્યો ! હું આ દુર્બલિકા પુષ્પમિત્ર પ્રતિ સૂત્ર, અર્થ અને તદુભયમાં નિષ્પાવ (અડદ)ના કુટ સમાન છું. ફલ્ગુ રક્ષિત પ્રતિ તૈલના કુટ સમાન છું અને ગોષ્ઠામાહિલ પ્રતિ ઘીના કૂટ સમાન છું.

એ પ્રમાણે આ સૂત્ર વડે અને અર્થ વડે ચુક્ત તમારા આચાર્ય થાઓ. તે બધાંએ પણ દુર્બલિકા પુષ્પમિત્રને તે પ્રમાણે સ્વીકાર્યા. બીજા પણ બોલ્યા કે જે પ્રમાણે હું ગોષ્ઠામાહિલ અને ફલ્ગુરક્ષિત પ્રત્યે વર્ત્યો, તેમ તમારે બધાંએ પણ વર્તવું જોઈએ. તે સાધુઓ પણ બોલ્યા કે જેમ આપ અમારી સાથે વર્ત્યા, તે પ્રમાણે આપણે પણ વર્તવું.

એ પ્રમાણે બંને પણ વર્ગોને કહીને આર્ચરક્ષિતે ભક્તપ્રત્યાખ્યાન કર્યું. પછી કાળધર્મ પામીને દેવલોકે ગયા.

ગોષ્ઠામહિલે પણ સાંભળ્યું કે - આચાર્ચ ભગવંત આર્ચરક્ષિત કાળધર્મ પામ્યા ત્યારે આવીને પૂછ્યું કે - ગણધર રૂપે કોને સ્થાપ્યા ? તેમની પાસેથી કુટનું દેષ્ટાંત સાંભળ્યું. ત્યારે અલગ ઉપાશ્રયમાં રહ્યા પછી આવ્યા.

ત્યારે તે બધાં સાધુ ઉભા થયા. અને અહીં જ સાથે રહો, તેમ કહ્યું પણ ગોષ્ઠામાહિલને તે વાત રુચી નહીં. તે બહાર રહ્યા અને બીજા બીજાને વ્યુદ્ગ્રાહિત કરવા લાગ્યા. પણ તેમ કરી ન શક્યા.

આ તરફ આચાર્ચ અર્થપોરિસી કહે છે, પણ તે સાંભળતો નથી. વળી બોલ્યો કે - આપ અહીં 'નિષ્પાવકૂટ' કહેવાઓ છો. તેઓ ઉભા થયા પછી વિંધ્યમુનિ અનુભાષણ કરે છે. આઠમાં કર્મ પ્રવાદ પૂર્વમાં કર્મની પ્રરૂપણા કરે છે.

જીવ અને કર્મનો બંધ કઈ રીતે છે ?

ત્યારે તેઓ બોલ્યા - બર્ધ, સ્પૃષ્ટ અને નિકાચિત. બદ્ધ - જેમ સોચનો સમૂહ હોય તેમ જાણવો. સ્પૃષ્ટ - જેમ ધણ વડે તેને નિરંતર કરાયેલ હોય તેવો. નિકાચિત એટલે તપાવીને, કુટીને એકરૂપ કરેલ હોય તે.

એ પ્રમાણે કર્મો પણ જીવ રાગ અને દ્વેષ વડે પહેલાં બાંધે છે. પછી તેના પરિણામોને છોડ્યા વિના સ્પૃષ્ટ કરે છે, તે જ સંક્લિષ્ટ પરિણામથી તેને ન છોડતાં કિંચિત્ નિકાચના કરે છે.

નિકાચિત તે નિરૂપક્રમ છે. ઉદયથી વેદાય છે. અન્યથા તે કર્યો વેદાતા નથી. ત્યારે ગોષ્ઠામાઢિલ તેમને અટકાવે છે. આમ થતું નથી. કોઈ દિવસે અમે એ પ્રમાણે સાંભળેલ છે કે - જે આટલાં કર્મો બદ્ધ, સ્પૃષ્ટ અને નિકાચિત છે, એ પ્રમાણે તેનો મોક્ષ થશે નહીં. તો હવે કહો કે કઈ રીતે બંધાય છે ?

તેણે કહ્યું - સાંભળો. (હવે નિર્યુક્તિ ગાથા કહે છે -)

निर्युझ्ति - ९३६ + विवेयन -

જેમ કંચુકી પુરુષને સ્પર્શે છે, પણ અબદ્ધ હોય છે. તેમ જીવ કર્મથી સ્પૃષ્ટ પણ અબદ્ધ જ રહે છે. (તેની વૃત્તિ આ પ્રમાણે - )

જેમ તે કંચુકી પુરુષને સ્પર્શે છે, પણ તે કંચુક શરીરની સાથે બદ્ધ હોતી નથી. એ પ્રમાણ જ કર્મો પણ જીવ પ્રદેશો વડે સ્પૃષ્ટ છે, પણ જીવ પ્રદેશોની સાથે બદ્ધ હોતા નથી. જેને કર્મો બદ્ધ હોચ તેનો સંસારથી વિચ્છેદ થતો નથી.

ત્યારે તે કહે છે કે - અમે આચાર્ય પાસે આટલું ભણેલ છીએ. આ જાણતા નથી. ત્યારે તે શંક્તિ થઈને પૂછવાને ગયા. કેમકે તેને થયું કે - મારાથી ક્યાંક અન્યથા ગ્રહણ કરેલ ન થાય. ત્યારે આચાર્યને પૂછ્યું -

તેમણે પણ કહ્યું કે - તેનો આવો આશય છે - જો જેનાથી પૃથક્ભાવ થવાનો હોય તે તેનાથી સ્પૃષ્ટમાત્ર છે, જેમ કંચુક કંચુકી વડે સ્પૃષ્ટ માત્ર છે, જીવ વડે કર્મનો પૃથક્ભાવ થશે. અહીં આ પ્રશ્ન કરવો જોઈએ.

કંચુકવત્ સ્પૃષ્ટમાત્રતા જે કર્મની કહી, તે શું એક એક જીવ પ્રદેશના પરિવેષ્ટનથી છે કે સકલ જીવ પ્રદેશ પ્રચય પરિવેષ્ટનથી છે ? જો એક એક જીવ પ્રદેશ પરિવેષ્ટનથી છે, તો શું આ પરિવેષ્ટન મુખ્ય છે કે ઔપચારિક ? જો મુખ્ય છે, તો સિદ્ધાંતમાં વિરોધ આવશે. મુખ્ય પરિક્ષેપણ જ પરિવેષ્ટન છે. એ પ્રમાણે ભિન્ન દેશના કર્મોનું ગ્રહણ થાય. જયારે સિદ્ધાંતમાં કહેલ છે કે જે આકાશ પ્રદેશમાં આત્મપ્રદેશ અવગાઢ હોય, તેના વડે અવગાઢ જ કર્મો ગ્રહણ કરાય છે.

હવે જો તે ઔપચારિક છે, તે જેમ કંચુકી કંચુક વડે અવષ્ટબ્ધ અને આવૃત્ત છે, એ પ્રમાણે જીવપ્રદેશો પણ કર્મ પ્રદેશો વડે મુખ્ય પરિવેષ્ટનના અભાવમાં પણ તેમનું ત્યાં પરિવેષ્ટન કહેવાય છે. તેનાથી સ્પષ્ટ જ અમારી અષ્ટબંધની સિદ્ધિ થાય છે. કેમકે અમને પણ અનંત કર્માણુ વર્ગણાઓ વડે આત્મપ્રદેશોની ઉક્ત સ્વરૂપ પરિવેષ્ટનનો જ બંધ ઇષ્ટ છે. આગમમાં પણ કહ્યું છે કે -

''એક એક આત્મપ્રદેશ અનંતાનંત કર્મ વર્ગણાઓ વડે આવેષ્ટિત - પરિવેષ્ટિત છે'' તેથી વિપર્ચય સાધનથી વિરુદ્ધ હેતુ થાય. સર્વ જીવ પ્રદેશ પ્રચય પરિવેષ્ટનથી અમારા પણ પક્ષમાં ભિન્ન દેશ કર્મ ગ્રહણથી પૂર્વવત જ સિદ્ધાંતમાં વિરોધ આવે છે. તથા તેમાં બાહ્ય પ્રવેશ બંધજ કર્મનો સંભવે છે. તે મેલની જેમ જ હોય, તેની ભવાંતર અનુવૃત્તિ ન થાય. એ પ્રમાણે પુનરભવનો અભાવ થાય અથવા સિદ્ધોને પુનર્ભવની આપત્તિ આવે ઇત્યાદિ. - x - x - x - x - x -

(અહીં પણ વૃત્તિકારશ્રીએ ઘણાં તર્કો, પાઠો, આક્ષેપ - પરિહાર નોંધેલા છે. પણ પૂર્વવત્ તજજ્ઞ પાસે જ સમજી શકાય તેમ છે. અમે ઉક્ત અનુવાદ પણ સમજી શકાય તેવી અપેક્ષાથી જ કરેલ છે, શેષ કથન માત્ર અનુવાદથી સમજવું કઠીન છે, જો કે અમારા ''આગમ કથાનુયોગ'' માં આ વિષયમાં ઘણું કથન અમે નોંધેલ છે. ગ્રંથાંતરોમાં પણ તેની કેટલીક સ્પષ્ટતા જોવા મળે છે.) આચાર્ચ હારા આટલું બધું સમજાવ્યા પછી - પ્રરૂપ્યા પછી ફરી તે ગોષ્ઠામાહિલ સંલીન થઈને રહ્યો. તેણે વિચાર્યું કે વાચના સમાપ્ત થઈ જવા દો, પછી હું તેમને ક્ષોભ પમાડીશ.

અન્ય કોઇ દિવસે નવમા પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વમાં સાધુને જાવજ્જીવને માટેના ત્રિવિધ ત્રિવિધથી (મન, વચન, કાચા અને કરણ, કરાવણ, અનુમોદનથી) પ્રાણાતિપાતનું હું પચ્ચક્ષ્ખાણ કરું છું. આ પ્રત્યાખ્યાનનું વર્ણન કરે છે.

ત્યારે તે ગોષ્ઠામાહિલ બોલ્યો કે - આ અપ્સિદ્ધાંત છે. આ પ્રમાણે ન થાચ. તો તમે કહો - કઈ રીતે કરવું જોઈએ.

સાંભળો, હું બધાં પચ્ચક્ખાણ પ્રાણાતિપાત અપરિમાણપણાથી ત્રિવિદ્ય ત્રિવિદ્ય કરું છું એ પ્રમાણે સર્વે યાવત્કથિક છે.

કયા નિમિત્તે પરિમાણ કરાતું નથી ?

ગોષ્ઠામાહિલે કહ્યું - જે તે આશંસાદોષ છે, તે નિવર્તિવ્ર થાય છે. કેમકે જાવજજીવપણે કરવાથી ભાવિ ભવમાં તેમ કરવાના પરિણામ છે. તેવી આશંસા રહે છે. ''હું પ્રાણાદિને હણીશ.'' આવા કારણથી અપરિમાણપણાથી જે પ્રત્યાખ્યાન કરવા જોઈએ. પણ પરિમાણ સ્વીકાર ન કરવો.

આ કથન હવેની નિર્યુક્તિમાં નિર્યુક્તિકારે નોંધેલ છે -

• निर्युक्ति - ९९९ + विवेयन -

પ્રત્યાખ્યાન પરિમાણરહિતપણે જ કરવું જોઈએ. જેમાં પરિમાણ કરાય છે, તેમાં દુષ્ટ આશંસા સંબવે છે - આ ગાથાર્થ કહ્યો.

ગોષ્ઠા માહિલે કહ્યું કે - ભાવિમાં ''હું હણીશ'' એવો આશંષા દોષ. કાળ મર્યાદાથી પ્રત્યાખ્યાન કરવામાં આવે છે, માટે પ્રત્યાખ્યાન કદી કાળ મર્યાદા પૂર્વકનું હોવું ન જોઇએ.

તેણે એ પ્રમાણે કહેતા, તેને વિંધ્યમુનિએ તેને કહ્યું કે - હે ગોષ્ઠા માહિલ ! તમારા કહેવાનો આશય કંઈક આવો જણાય છે -

જે પરિમાણવત્ - સમયની મર્યાદાવાળું પ્રત્યાખ્યાન છે, તે આસક્તિ પૂર્વકનું છે. જેમ - ગૃહસ્થનું ઇત્વરકથિત - અલ્પકાલીન પ્રત્યાખ્યાન છે. કાળ મર્યાદાવાળું પ્રત્યાખ્યાન જે સાધુ જાવજજીવને માટે - સર્વ સાવધનો ત્યાગ કહ્યો, તે આ અનૈકાંતિક હેતુ છે. તેથી કહે છે કે - કેમ અહીં પરિમાણત્વમાત્રથી સાભિષ્વંગતા - આસક્તિયુક્તતા સાધો છો અથવા આશંસાથી ?

પહેલા પક્ષમાં સાધુને અદ્ધા - કાળ પ્રત્યાખ્યાન હોય છે કે નહીં ? જો હોય છે, તો શું પોરિસિ આદિ પદ ચુક્ત હોય છે કે બીજી રીતે હોય છે ? જો તે પોરિસિ આદિ પદોથી ચુક્ત હોય તો તેમાં પરિમાણવાળાપણાથી શા માટે આસક્તિચુક્તતા કે આશંસા ન કહી ?



#### ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

જો સમતા સ્થિતત્વથી ન હોય તો પરિમાણવાળાને અનૈકાંતિક છે, જો તમને પોરિસિ આદિ પદોનો સ્વીકાર અભિમત ન હોય તો પછી પ્રવજ્યાના દિવસથી જ અનશનની આપત્તિ આવશે. વળી આગમમાં જે કહ્યું છે કે - ''નિષ્પાદિતા શિષ્યો અને દીર્ઘ પર્યાય પરિપાલિત કર્યો.'' ઇત્યાદિ આગમ કથનમાં પણ વિરોધ આવશે.

સાધુને અદ્ધા પ્રત્યાખ્યાન નથી જ એવો પક્ષ નથી. કેમકે અનાગત અને અતિક્રાંત એવા પ્રત્યાખ્યાન આગમમાં જ જણાવેલા છે.

બીજા પક્ષમાં - આવી આશંસા પણ હોતી નથી. જેમકે - ''ભાવાંતરમાં હું સાવદાનું સેવન કરીશ, એવી આશંસા થાય.'' (તેમ કહો છે) પણ ''જાવજીવ'' એ પદનું ઉચ્ચારણ પણ વ્રતભંગના ભચથી જ છે. કહ્યું છે કે - ''વ્રતભંગ'' ના ભચથી જ ''જાવજ્જીવ માટે'' એવો નિર્દેશ છે.

- x - x - x - x - x - x - x - અઢી આશંસા એ છે કે ''આટલો કાળ તો મારે પાળવું જ'' તે ભાવ છે, પણ તે પ્રત્યાખ્યાનનો મારે ભંગ કરવો, એવા કોઈ ભાવથી પ્રત્યાખ્યાન કરાતું નથી. જેમ ''સાંજે ચાર આહારના ત્યાગ રૂપ પ્રત્યાખ્યાન રાત્રિભોજન ન કરવાના ભાવને પુષ્ટ કરે છે, પરંતુ આવું પ્રત્યાખ્યાન કરનાર દિવસ ઉગ્યા પછી ખાવું જ છે, તેવી આશંસા સેવે છે, તેમ સિદ્ધ થતું નથી. પછીના દિવસે નિશ્વે ઉપવાસ કરનારો પણ પૂર્વ સંધ્યાએ ચાતુર્વિધ આહારનો ત્યાગ કરે જ છે ને ?

(અહીં પણ વૃત્તિકારશ્રીએ ઘણો લાંબો વાદ પ્રસ્થાપિત કરેલો જ છે, પણ પૂર્વવત્ કારણોથી જ અમે સમગ્ર વૃત્તિનો અનુવાદ અહીં આપતા નથી. વળી વાદ-પ્રતિવાદને આ અનુવાદનો મુખ્ય વિષય પણ નથી. અહીં ''મૂળતત્ત્વનો સરળ બોધ'' એ અમાર્ડુ કાર્યક્ષેત્ર છે.)

આ પ્રમાણે ગોષ્ઠા માઢિલને સમજાવતા છેલ્લે કહે છે કે આ પ્રમાણે કાળ પરિમાણની મર્ચાદામાં કોઈ દોષ નથી. છતાં જો કોઈ સાધુ અવ્રતના ભાવને મનમાં ધારણ કરીને તેને અવશ્યંભાવી બતાવે તો વ્રતનું અપરિમાણ બતાવતા પણ તે પ્રત્યક્ષ મૃષાવાદી જ છે. જ્યાં આશંસા નથી ત્યાં અવધિ સહિતના પ્રત્યાખ્યાનમાં પણ સાભિષ્વંગ - આસક્તિ નથી, જેમ કાયોત્સર્ગમાં પણ કાળ મર્યાદા કરાય, છતાં ત્યાં કોઈ આશંસા હોતી નથી, તેમ સાધુના પ્રત્યાખ્યાનમાં જાવજ્જીવ એવા પદથી પ્રગટ થતી કાળ મર્યાદામાં કોઈ આશંસા વિધમાન નથી. ઇત્યાદિ.

જેમ આચાર્ચ ભગવંતે કહ્યું, તેમ બધાં જ કહે છે. જેમ આટલું આચાર્ચએ કહ્યું, તેમ જે કોઈ બીજા સ્થવિરો, બહુશ્રુતો, અન્ય ગચ્છવાળા છે તેઓને પૂછવામાં આવે તો તેઓ પણ આટલું જ કહે છે.

ત્યારે પૂછે છે - તમે કઈ રીતે જાણો છો ?

તીર્થંકરે પણ આ પ્રમાણે જ કહેલું છે. આ બધું સમજાવવા છતાં જયારે ગોષ્ઠા માહિલ સ્થિર ન થયો ત્યારે સંઘને ભેગો કરવામાં આવ્યો. પછી દેવતાને આશ્રીને કાયોત્સર્ગ કર્યો. જે શ્રાવકો હતા તે દેવતા આવ્યા. આવીને તેમણે કહ્યું - આગ્ના કરો, શું પ્રયોજન છે ? ત્યારે સંઘે તેઓને કહ્યું - જઇને તીર્થકરને આટલું પૂછીને આવો કે જે ગોષ્ઠા માહિલ કહે છે, તે શું સત્ય છે ? અથવા દુર્બલિકા પુષ્પમિત્ર આદિ શ્રી સંઘ કહે છે, તે કથન સત્ય છે ?

ત્યારે તે દેવીએ કહ્યું કે - મને અનુબલ આપો. કાયોત્સર્ગનો આરંભ કર્યો. તે અનુબલને લીધે દેવી ગયા અને તેણીએ તીર્થકરને પૂછ્યું કે આ બેમાં સાયું કથન કોનું છે ? તીર્થકર ભગવંતે કહ્યું - સંઘ છે તે જ સમ્યગ્વાદી છે, ગોષ્ઠા માહિલ મિથ્યાવાદી છે. આ સાતમો નિદ્ધવ છે.

દેવ ત્યાંથી પાછા આવ્યા. આવીને બોલ્યા કે - સંઘ સમ્યક્**વાદી છો અને આ** ગોષ્ઠા માહિલ મિથ્યાવાદી નિક્ષવ છે.

ત્યારે ગોષ્ઠા માહિલે કહ્યું કે - આ અલ્પ ઋદ્ધિવાળી બિચારી છે, ત્યાં જવાની આની શક્તિ જ ક્યાં છે ? તે દેવીની પણ શ્રદ્ધા ન કરી. ત્યારે પુષ્પમિત્ર આચાર્ચએ તેને કહ્યું - હે આર્ચ ! તું આ વાતને સ્વીકારી લે, જેથી તને સંઘમાંથી બહાર કરવાનો પ્રસંગ ન આવે.

ગોષ્ઠા માહિલ તો પણ ન માન્યો. ત્યારે સંઘે તેને સંઘ બહાર કર્યો. બાર પ્રકારનો સંભોગ તેની સાથે બંધ કર્યો. તે બાર સંભોગ આ પ્રમાણે - (૧) ઉપધિ, (૨) શ્રુત, (૩) ભોજનપાન, (૪) અંજલિપ્રગ્રહ - મળે ત્યારે હાથ જોડવા રૂપ, (૫) દાન (૬) નિકાચના, (૭) અભ્યુત્થાન, (૮) કૃતિ કર્મ કરણ, (૯) વૈયાવચ્યકરણ, (૧૦) સમોસરણસભ્નિષધા, (૧૧) કથા, (૧૨) નિમંત્રણા.

આ બાર ભેદે સંભોગ કહ્યો. પંચ કલ્પમાં સત્તર ભેદો બતાવેલા છે.

૦ આ પ્રમાણે અલ્પતર વિસંવાદી નિક્ષવો કહ્યા. હવે પ્રસંગથી બહુતર વિસંવાદી 'બોટિક'ને કહે છે -

#### • निर्युक्ति - ९३८ + विवेचन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી વૃત્તિકાર આ પ્રમાણે કહે છે -

ભગવંત મહાવીર સિદ્ધિમાં ગયા પછી ૬૦૯ વર્ષે બોટિકોનો આ મત રથવીરપુર નામક નગરમાં ઉત્પન્ન થયો.

તે કાળે તે સમચે રથુવીરપુર નામે કર્બટ હતું. ત્યાં દીપક નામે ઉદ્યાન હતું. ત્યાં આર્ચકૃષ્ણ નામે આચાર્ચ હતા. ત્યાં શિવભૂતિ નામે એક સહસ્રમલ્લ હતો, તે રાજાની પાસે ગયો. હું તમારી ચાકરી સ્વીકારવા ઇચ્છુ છું ચાવત્ પરીક્ષા કરી લો. રાજાએ કહ્યું - ઠીક.

કોઇ દિવસે રાજાએ તેને કહ્યું કે - માતૃગૃહે શ્મશાનમાં જા અને કાળી ચૌદશે બલિ દઇને આવજે. દેવો અને પશુઓને બલિ આપી.

બીજા પુરુષોને કહેલું કે - આને ડરાવજો. તે જઇને માતૃબલિ આપ્યા પછી - હું ભુખ્યો થયો છું, એમ વિચારીનેતે જ શ્મશાનમાં પશું ને મારીને, પક્વીને ખાય છે. તે પુરુષો શિવ આરસિત વડે ચારે તરફ્થી ભૈસ્વ સ્વ કરવા લાગ્યા. તે શિવભૂતિના રૂવાળું પણ ફરકાવી ન શક્યા. ત્યાર પછી તે ત્યાંથી ઉભો થઇને ગયો. રાજાએ નિયુક્ત કરેલા પુરૂષોએ બધી વાત રાજાને કહી, ત્યારે તે શિવભૂતિને યાકરીમાં રાખ્યો.

અન્ય કોઈ દિવસે રાજાએ દંડિકને આજ્ઞા કરી કે - મથુરાને ગ્રહણ કરી લો -કબ્જો કરો. તેઓ સર્વ સૈન્ય સાથે હલ્લો લઈને ગયા. ત્યાંથી થોડે દૂર ગયા પછી તેઓ બોલ્યા કે - અરે ! આપણે એ તો પૂછ્યું નહીં કે કઈ મથુરામાં અમે જઈએ. રાજાએ પણ કહ્યું નથી.

તેઓ અસમંજસથી દ્વિધામાં પડીને ઉભા રહેલા. શિવભૂતિ ત્યાં આવીને પૂછે છે - અરે ! તમે કેમ ઉભા રહી ગયા છો ? ત્યારે તેઓએ જણાવ્યું કે કંઇ મથુરાને જીતવાની છે, તે તો અમે જાણતા નથી. ત્યારે શિવભૂતિ બોલ્યો - આપણે બંને મથુરાને એક સાથે જ જીતી લઇશું.

તેઓ બોલ્યા - તે શક્ય નથી. તેના બે વિભાગમાંથી એકના પણ ગ્રહણમાં ઘણો કાળ લાગી જશે. ત્યારે શિવભૂતિએ દંડિકને જણાવ્યું કે - જે દુર્જય છે, તે મને આપી દો. યાવત્ ત્યાંથી નીકળ્યા - x - x - x - પાંડુ મથુરાના માર્ગમાં હલ્લો લઇને યાલ્યા. ત્યાં પ્રત્યંતોને સંતાપવાનો આરંભ કર્યો. પછી દુર્ગમાં રહેતા. એ પ્રમાણે આગળ વધતા - વધતા થોડું નગર બાકી રહ્યું એમ કરતા નગરને પણ ગ્રહણ કરી લીધું.

ત્યાર પછી પાછા આવીને રાજાને નિવેદન કર્યું. તેનાથી ખુશ થઇને રાજા બોલ્યો - તને શું આપું ? તે વિચારીને બોલ્યો કે જે મારા વડે ગ્રહણ કરાયું છે, તે સુગૃહિત છે, મને જેમ ઇચ્છું તેમ ફરવાની છૂટ આપો. રાજા કહે - સારું, તેમ થાઓ.

એ પ્રમાણે તે બહાર ભટક્વા લાગ્યો. અડધી રાત્રે ઘેર આવતો કે ન પણ આવતો. તેની પત્ની ત્યાં સુધી ભોજન ન કરતી. ન સૂઈ જતી, જ્યાં સુધી તે ઘેર પાછો ન આવે. છેલ્લે તેણી પણ કંટાળી ગઈ. કોઈ દિવસે તેની પત્ની તેની માતા સાથે ઝઘડવા લાગી - તમારો પુત્ર રોજેરોજ અર્ધરાતે આવે છે, હું જાગતી રહુ છું. ભુખથી પીડાતી રહુ છું. ત્યારે તેની માતાએ કહ્યું - આજે તું દ્વાર બંધ ન કરતી. હું જાગતી બેઠી છું.

શિવભૂતિ મોડી રાત્રે આવ્યો, તેની માતાએ તેનો તિરસ્કાર કર્યો. તેને કઠી દીધું કે - આ વેળાએ જેના હારો ખુલ્લા હોય ત્યાં જા - તેની ભવિતવ્યતાથી તેના હારા માર્ગભા કરતાં સાધુની વસતિને ઉઘાડી જોઈ. ત્યાં જઈને વંદિત કર્યા અને કહ્યું - મને દીક્ષા આપી દો.

સાધુઓને તેની વાત સ્વીકાર્ય ન હતી. તેથી શિવભૂતિ એ સ્વયં લોય કરી લીધો. ત્યારે તેને વેશ આપ્યો. તેઓ વિચરવા લાગ્યો.

ફરી આવ્યા ત્યારે રાજાએ તેને કંબલરત્ન આપ્યું. આચાર્યએ તેને પૂછ્યું કે -સાધુને કંબલરત્નનું શું કામ છે ? શા માટે ગ્રહણ કર્યું. એમ કહીને, શિવભૂતિને પૂછ્યા વિના તે કંબલરત્ન ફાળીને, નિષધા બનાવી દીધી. ત્યારે શિવભૂતિ ઘણો કોધે ચડ્યો.

#### અધ્ય. ૩ ભૂમિકા

અન્ય કોઈ દિવસે જિનકલ્પિકોનું વર્શન ચાલતું હતું. જેમકે - જિનકલ્પિકો બે પ્રકારે છે - હાથરૂપ પાત્ર વાળા અને પાત્રને ધારણ કરનારા. વસ્ત્રવાળા કે વસ્ત્ર વગરના. એ પ્રમાણે એકૈકના બે ભેદો થાય છે.

શિવભૂતિએ પૂછ્યું - હવે આવું કેમ કરતા નથી ? આચાર્ચએ કહ્યું કે -જિનકલ્પનો હાલ વિચ્છેદ છે. પણ મારે તે વિચ્છેદ નથી, તે જ પરલોકાર્થીનું કર્તવ્ય છે. તેમાં પણ સર્વથા નિષ્પરિગ્રહત્વ જ શ્રેયસ્કર છે.

આચાર્યએ તેને સમજાવ્યું કે ન્મ્આ ધર્મોપગરણ જ છે તે પરિગ્રહ નથી. ઘણાં જંતુઓ હોય છે તે આ ચક્ષુ વડે જોવા મુશ્કેલ છે, તેમની દયાને માટે રજોહરણ ધારણ કરવું જોઈએ. આસનમાં, શયનમાં, સ્થાનમાં, નિક્ષેપમાં, ગ્રહણમાં, ગાત્ર સંકોચનમાં, યેષ્ટામાં પૂર્વે પ્રમાર્જના કરવી જોઈએ.

સંપાતિમ જીવો હોય છે, તેઓ સૂક્ષ્મ આદિ હોય, તેમની રક્ષા નિમિત્તે મુખવસ્ત્રિકાની આવશ્યક્તા જાણવી. એ પ્રમાણે ભોજન અને પાનમાં પણ જંતુઓ હોય છે, તેથી તેની પરીક્ષા માટે પાત્રગ્રહણ જરૂરી છે. વળી સમ્યક્જ્ઞાન, શીલ, તપ એ બધાંની સિદ્ધિને માટે તેમના ઉપગ્રહાર્થે વસ્ત્ર ધારણ કરવા જરૂરી છે.

ઉક્ત ઉપકરણોને ગ્રહણ ન કરવાથી ક્ષુદ્ર પ્રાણીનો વિનાશ કે જ્ઞાન-ધ્યાનને ઉપદ્યાત થાય છે, તેમાં મહાન દોષ લાગે છે. જે વળી અતિ સહિષ્ણુતાથી આના વિના પણ ધર્મને બાધક ન થાય. તેમને તે હોતા નથી. તેથી કહે છે કે - ''જેઓ આ દોષોને વર્જીને ધર્મોપગરણ છોડે, તેને તેનું અગ્રહણ યુક્ત છે, કે જેઓ જિનની માફક સમર્થ હોય.'' પણ તે પહેલાં સંહનનવાળા હોય. પણ હાલ પહેલું સંઘયણ નથી. ઇત્યાદિ ઘણું ઘણું તેને યુક્તિથી સમજાવ્યું.

શિવભૂતિએ ઉક્ત ક્થનોને કર્મોદયથી ન સ્વીકાર્યા. ચીવર - વસ્ત્ર આદિનો ત્યાગ કરીને તે ત્યાંથી નીકળી ગયો.

તેને ઉત્તરા નામે બહેન હતી. ઉદ્યાનમાં રહેલા શિવભૂતિને તે વાંદીને ગઇ. તેને જોઈને ઉત્તરાએ પણ વસ્ત્ર આદિ બધાંનો ત્યાગ કરી દીધો. તેણીને વસ્ત્રહીનપણે ભિક્ષાર્થે પ્રવેશતી હતી ત્યારે કોઈ ગણિકાએ જોઈ. તેણીને થયું કે આને જોઈને લોકો ક્યાંક અમારાથી વિરક્ત થઈ જશે. તેથી તેણીની છાતી ઉપર એક વસ્ત્ર બાંધ્યું. ઉત્તરા જો કે તે વસ્ત્ર માટે તૈયાર ન હતી, શિવભૂતિએ કહ્યું - હવે એ રીતે એકવસ્ત્રવાળી જ રહેશે. આ વસ્ત્ર તને દેવતાનું આપેલ છે.

શિવભૂતિએ બે શિષ્યોને દીક્ષા આપી. કૈોંડિન્ચ અને કોફવીર. તેથી શિષ્યોને પરંપરાએ સ્પર્શ થયો. આ અર્થનો ઉપસંહાર કરનારી બે ભાષ્ય ગાથાઓ કહે છે -

## • ભાષ્ય - ૧, ૨ - વિવેચન

સ્વ વિતર્ક રૂપ પ્રરૂપિત, બોટિક એવા આ ચારિત્ર રહિતતા વડે મુંડ માત્રત્વથી શિવભૂતિ તે બોટિક શિવભૂતિ, અને તે ઉત્તરા તેની બહેન હતી. આ બોટિક શિવભૂતિ અને ઉત્તરા વડે આ અનંતરોક્ત મિથ્યાદર્શન સ્થવીરપુરમાં ઉત્પન્ન થયું. બોટિક શિવભૂતિથી બોટિક લિંગની ઉત્પત્તિ થઇ છે. તેમાં કોંડિન્ચ અને કોફવીર એ બંને પરંપરા - અવ્યવચ્છિન્ન શિષ્ય - પ્રશિષ્ય સંતાનરૂપ. તેનો સ્પર્શ જેમાં છે, તે પરંપરા સ્પર્શ જે રીતે થાય તે ઉત્પન્ન થયા. આના વડે કોંડિન્ચ અને કોફવીરથી બોટિક સંતાનની ઉત્પત્તિ કહી.

આટલા ગ્રંથ વડે શ્રદ્ધાલુ દુર્લભત્વ કહ્યું. આના સામ્યક્ત્વરૂપત્વ અને સમ્યક્ત્વપૂર્વકત્વથી સંચમનું આના વડે દુર્લભત્વ કહેવાયું છે તેમ જાણવું. તથા ચાર અંગો આ વ્યાખ્યાનમાં ચાર અંગો વડે હિત, તેના સ્વરૂપ વર્ણન વડે 'ચતુરંગીય' એ પ્રમાણે વ્યુત્પત્તિ સુજ્ઞાના હોવાથી નિર્યુક્તિકારે દેખાડેલ નથી. નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો.

હવે સૂત્રાનુગમમાં અસ્ખલિતાદિ ગુણયુક્ત સૂત્ર કહેવું જોઇએ -

• સૂત્ર - ૯૬

जुवोने यार परम અંગો દુर्લભ છે - मनुष्यत्व, श्रुति, श्रद्धा अने संयममां पुरुषार्थ.

• विवेयन - स्ट्र -

યાર સંખ્યામાં, પરમ એવા તે પ્રત્યાસભ્ન ઉપકારીપણાથી અંગો મુક્તિના કારણત્વથી પરમાંગ, દુઃખથી પ્રાપ્ત થાય છે તે દુર્લભ, આ સંસારમાં છે, કોને ? જન્મે તે જંતુ - દેહી, શરીરવાળાને તે કોણ છે ? મનમાં રહે તે મનુષ્ય અથવા મનુના અપત્ય તે માનુષ્ તેનો ભાવ તે માનુષત્વ - મનુજ ભાવ. શ્રવણ તે શ્રુતિ, તે પણ ધર્મ વિષયક. શ્રદ્ધા પણ તે ધર્મ વિષયક. સંયમ - આશ્રવ વિરમણાદિ. તેથી વિશેષથી પ્રવર્તે છે આત્મા, તે તે ક્રિયામાં તે વીર્ય અર્થાત્ સામર્થ્ય વિશેષ. તેમાં માનુષત્વ જે રીતે દુર્લભ છે, તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૯૭

# विविध प्रકारना કर्मोंने डरीने, विविध जतिओमां ઉत्पन्न थर्छने पृथङ् ३पे प्रत्येड संसारी छव समस्त विश्वने स्पर्श डरी वे छे.

• विवेयन - स्त्र

ચારે તરફથી પ્રાપ્ત તે સમાપશ્ન, ક્યાં ? સંસારમાં, તેમાં પણ વિવિધ ગોત્રમાં અર્થાત્ અનેક નામોથી જન્મે છે પ્રાણીઓ જેમાં તે જાતિઓ - ક્ષત્રિયાદિ, તેમાં અથવા જનન તે જાતિઓ, તે ક્ષત્રિયાદિ જન્મોમાં વિવિધ - ઢીન, મધ્યમ, ઉત્તમ ભેદથી અનેક ગોત્રોમાં. અહીં ઢેતુ કહે છે - કરાય તે કર્મ - જ્ઞાનાવરણીયાદિ, અનેક પ્રકારે નિર્વર્ત્ય, પૃથક્ ભેદથી. શું કહેવા માંગે છે ? એક એકથી - વિશ્વ એટલે જગત્ને પૂરે છે કવચિત્ કદાચિત્ ઉત્પત્તિથી સર્વ જગત્વ્યાનથી વિશ્વભૃત.

કહ્યું છે કે - એવો કોઇ વાલાગ્ર કોટિમાત્ર પ્રદેશ લોકમાં નથી કે જેનો જન્મ-મરણ અબધાથી જીવે સ્પર્શ ન કર્યો હોય - પ્રાપ્ત ન કર્યો હોય. એટલે કે માનુષ્યત્વ પામીને પણ સ્વકૃત વિચિત્ર કર્માનુભાવથી પૃથ<del>ક્</del> જાતિનું ભાગિન્ય જ થાય છે. કોણ ? જનસમૂહ રૂપ પ્રજા, આના વડે માનુષત્વને પ્રાપ્ત કર્યા પછી પણ કર્મના વશથી વિવિધ ગતિમાં ગમનને મનુષ્યત્વની દુર્લભતાનો હેતુ કહ્યો છે. અથવા સંસારમાં વિવિધ કર્મો કરીને પૃથક્ એટલે કે અનેક કુળકોટિ ઉપલક્ષિત જાતિમાં - દેવાદિમાં ઉત્પત્તિ રૂપે સંપ્રાપ્ત થયેલ જાણવું. - x - x -

પ્રકૃષ્ટતાથી જન્મે તે પ્રજા એટલે પ્રાણી, આના વડે પ્રાણીના વિવિધ દેવાદિભવ થવાને મૂળથી જ મનુષ્યત્વની દુર્લભતાનું કારણ કહેલ છે. આ જ અર્થને ભાવવાને માટે કહે છે -

• સૂત્ર - ૯૮

પોતાના કરેલા કર્મો અનુસાર જીવ ક્યારેક દેવલોકમાં, ક્યારેક નરકમાં અને ક્યારેક અનુત્તર નિકાયમાં જન્મ લે છે.

#### • વિવેચન - સ્ટ

એક શુભક્રમાંનુભવ કાળમાં દીવ્યતા પામે છે તે દેવો, તેમનો લોક-ઉત્પત્તિસ્થાન, દેવગતિ આદિ પ્રકૃતિ ઉદય વિષયપણાથી જોવાય છે, એમ કરીને તે દેવલોકમાં, નર-મનુષ્યને યોગ્યતાથી આહ્યાન કરે છે, તે નરકો. તે રત્નપ્રભાદિ નાસ્ક ઉત્પત્તિ સ્થાનોમાં, અશુભ અનુભવ કાળમાં, તથા ક્યારેક તથાવિધ ભાવના ભાવિત અંતઃકરણ અવસરમાં અસુર સંબંધી કાય - અસુરનિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

બાલતપ વગેરે વડે તેની પ્રાપ્તિ, એ દર્શાવવાને દેવલોકનું ઉપાદાન કરવા છતાં ફરી અસુરકાયનું ગ્રહણ છે. અથવા દેવલોક શબ્દનો અર્થ સૌધર્માદિમાં રૂઢ હોવાથી, તેનુ ઉપાદાન ઉપરના દેવો કહેવા માટે છે અને '*અસ્પુર*' એ નીચેના દેવના ઉપલક્ષણ માટે. આધાકર્મ- સ્વયં વિહિત એવા સરાગ સંયમ, મહારંભ, અસુરભાવના આદિ વડે દેવ, નારક અને અસુરગતિના હેતુ વડે કિયા વિશેષથી યથાકર્મો વડે - તે તે ગતિ અનુરૂપ ચેષ્ટિત વડે જાય છે.

## • સૂત્ર - ૯૯

આ જીવ ક્યારેક ક્ષત્રિય, ક્યારેક ચાંડાલ, ક્યારેક બોક્કસ, ક્યારેક કીટ-પતંગ અને ક્યારેક કુંઘુ-કીડી થઇ જાય છે.

#### • विवेयन-हह

મનુષ્યાજન્માનુરૂપ કર્મપ્રકૃતિ ઉદચકાળમાં કોઈ દિ 'ક્ષત્રીય અર્થાત્ ક્ષણન ક્ષત, તેનાથી બચાવે તે ક્ષત્રીય - રાજા થાય છે. ત્યારપછી પ્રાણી ચાંડાળ થાય, શુદ્ર અને બ્રાહ્યણી વડે જન્મે તે ચંડાલ. બોક્કસ - વર્ણશંકર. તે આ રીતે - બ્રાહ્યણ અને શુદ્રી વડે જન્મે તે નિષાદ અને બ્રાહ્યણ અને વૈશ્યાથી જન્મે તે અંબષ્ઠ, તથા નિષાદ અને અંબષ્ઠીથી જન્મે તે બોક્કસ.

અહીં ક્ષત્રિયના ગ્રહણથી ઉત્તમ જાતિ અને ચંડાલના ગ્રહણથી નીચ જાતિ, બુક્કસના ગ્રહણથી સંકીર્ણ જાતિ કહી, માનુષત્વથી ઉચર્તીને કીડા, પતંગમાં અથવાં કુંથુ કે કીડીમાં જન્મે છે. આના દ્વારા બાકીના નિર્યઓના ભેદો ઉપલક્ષણથી કહ્યા. ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ/૧

શું આ રીતે ભટક્તાં નિર્વેદ પામે કે નહીં? તે કહે છે-

• सूत्र - १००, १०१

એ પ્રમાશે આવર્ત્તરૂપ યોનિચક્રમાં ભ્રમણ કરતા એવા સંસાર-દશાથી નિર્વેદ પામતા નથી, જેમ ક્ષત્રિયો દીર્ઘકાળ સુધી ઐશ્વર્યાદિનો ઉપભોગ કરવા છતાં નિર્વેદને પામતા નથી... કર્મોના સંગથી સંમૂઢ અને દુઃખી તથા અત્યંત વેદનાયુક્ત પ્રાણી મનુષ્યતર યોનિઓમાં જન્મ લઇને ફરી ફરી વિનિઘાત - ત્રાસ પામે છે.

#### • विवेयन - १००-१०१

ઉક્ત ન્યાયથી આવર્તન તે આવર્ત્ત, મિશ્ર થાય છે. કાર્મણ શરીરી અને ઐદારિકાદિ શરીર વડે પ્રાણીઓ અથવા જે સેવે છે તે ચોનિ. આવર્ત્ત ઉપલક્ષિતા ચોનિ. તેમાં જંતુઓ, ઉક્ત રૂપ કર્મોથી, કિલ્ભિષ - અધમ, તે કર્મકિલ્ભિષા, અથવા ક્લિષ્ટતાથી નિકૃષ્ટ અશુભાનુબંધી કર્મો જેમાં છે તે કિલ્ભિષ કર્મો. આમાંથી કચારે મુક્તિ મળે એ પ્રમાણે ઉદ્વેગ ન પામે, ક્યાં? આવર્ત્ત ચોનિઓ - સંસારમાં. કોનાથી નિર્વેદ પામતા નથી? તે કહે છે - અર્થા એટલે મનોજ્ઞ શબ્દાદિ. અથવા ધન-કનક આદિ, સર્વાર્થો તેમાં જ છે.

क्षत्रिय - રાજા, શું કહેવા માંગે છે? જેમ મનોગ્ન શબ્દાદિને ભોગવનારની તરસ વધે છે. એ પ્રમાણે તે તે ચોનિમાં ફરી ફરી ઉત્પત્તિ થતાં કલંકલીભાવને અનુભવતા પણ ભવાભિનંદી પ્રાણીને. કેમ અન્યથા તેના પ્રતિધાતાર્થે ઉદ્યમ કરતાં નથી. બધાં શચનાદિ વડે જેનું પ્રચોજન છે તે સર્વાર્થ ક્ષત્રિચ. તે અર્થથી ભ્રષ્ટરાજની તુલ્ચ. તે આ બધાંથી નિર્વેદ પામતો નથી. તેની જેમ આ પ્રાણીઓ સુખોથી અભિલાષા કરતા નિર્વેદ પામતા નથી. કર્મો વડે - જ્ઞાનાવરણીય આદિથી, સંગ-સંબંધ, અર્થાત્ કર્મ સંગોથી. અથવા કર્મો -ઉક્ત રૂપ, તે ક્રિયા વિશેષ રૂપ, સંગ - શબ્દ આદિની આસક્તિ વિષચક. - x - તેના વડે ખૂબ જ મૂટ બનેલા તે સંમૂટ. દુ:ખ - અસાતા રૂપ થયેલ, તેથી દુ:ખિત. દુ:ખ કદાચ માનસિક જ હોય, તેથી કહે છે - બાદુવેદન્ગા - ઘણી જ શરીર વ્યથા જેમને છે તે.

એવા મનુષ્યો પણ અમાનુષ નહીં. નરક નિર્ચય આભિયોગ્યાદિ દેવ દુર્ગતિ સંબંધીની ચોનિઓમાં વિશેષથી નિપાત્ય થાય છે. અર્થવિષચક કર્મો વડે. શો અર્થ છે? તેમાંથી ઉત્તાર પ્રાપ્ત થતો નથી પ્રાણીને એવા આવર્ત્તમાં નિર્વેદના અભાવથી કર્મસંગ સંમૂટ. દુઃખહેતુ નરકાદિ ગતિ ને પાર ન ઉતારવાથી પ્રાણીને 'મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત થતું નથી. તો તેની પ્રાપ્તિ કેમ થાય?

#### • सूत्र - १०२-

# કાલક્રમાનુસાર કદાય મનુષ્યગતિ નિરોધક કર્મોનો ક્ષય થવાથી જીવોને શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેના ફળ રૂપે તેને મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

# • विवेयन - १०२ -

મનુષ્યગતિ બંધક કર્મોનો પ્રકૃષ્ટ અપગમ - હાનિ, તેનો લાભ, તેમાં, અથવા

પ્રહાનિમાં, તેના વિબંધક અનંતાનુબંધી આદિ કર્મો હીન થતાં, ક્યાંક ઇશ્વરના અનુગ્રહથી તેની અપ્રાપ્તિથી, અન્યથા તેના વૈફલ્યની આપત્તિ થાય. - x - હવે કઇ રીતે તેની પ્રહાનિ છે? તે કહે છે - કમથી, પણ જલ્દીથી નહીં, તે પણ કદાચિત્, સર્વદા નહીં, જીવો ક્લિષ્ટ કર્મના વિગમ રૂપ. તેના વિઘાતી કર્મના અપગમથી પણ પ્રાપ્ત કરે છે. મનુષ્યતાને સ્વીકારે છે. એટલે કે તેના નિર્વર્તક મનુજગતિ આદિ કર્મના ઉદયથી તે મનુષ્યત્વ પામે છે. આના વડે મનુજત્વબંધક કર્મના અપગમનો તથાવિધ કાળ આદિની અપેક્ષાથી દુરાપતા વડે મનુષ્યત્વનું દુર્લભત્વ કહ્યું.

કદાચિત્ આની પ્રાપ્તિમાં શું શ્રુતિ સુલભ જ છે? તે કહે છે -

• सूत्र - १०३-

મનુષ્ય શરીર પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ ધર્મનું શ્રવણ દુર્લભ છે, જેને સાંભળીને જીવ તપ, ક્ષમા અને અહિંસાને પ્રાપ્ત કરે છે.

• विवेचन - १०३-

મનુષ્ય સંબંધી વિશેષથી ગ્રહણ કરાય છે આત્મ કર્મ પરતંત્રતાથી એ વિગ્રહ છે, તે મનુજ ગતિ આદિ ઉપલક્ષિત ઔદારિક શરીર, પ્રાપ્ત થઇ જવા છતાં શ્રવણ, કોનું? દુર્ગતિમાં પડતા જીવોને ધારી રાખે તે ધર્મ. - x - x - દુર્ગતિ ભય પ્રપાતમાં પડતાંને અભયકર, 'ત્રાણમાં દુર્લભ, સમ્યક્ ચરિત જેનાથી ધારણ કરાય તેને ધર્મ કહે છે. આ અન્વર્થ નામક ધર્મ દુર્લભ પૂર્વોક્ત કાળ આદિના હેતુથી કહેલ છે. - x -

જે ધર્મ સાંભળીને સ્વીકારે છે - તપ એટલે અનશનાદિ બાર ભેદે, ક્ષાંતિ - કોધ જય લક્ષણ અને માનાદિ જય ઉપલક્ષણ, અહિંસનશીલતા. આના વડે પહેલું વ્રત કહ્યું. તેનાથી ઉપલક્ષણથી બાકીના વ્રતો લેવા. કેમકે પહેલું વ્રત તે બધામાં પ્રધાન છે. - x - એ પ્રમાણે તપથી, ક્ષાંત્યાદિ ચતુષ્ક અને મહાવ્રત પંચક એવા દશવિધ ચતિ ધર્મને કહ્યો. અહીં શ્રુતિનું શાબ્દ પ્રાધાન્ય છતાં તત્ત્વથી ધર્મ જ પ્રધાન છે, કેમકે તેના પણ તે અર્થપણે છે. - x - જે સાંભળીને તપ વગેરે સ્વીકારાય છે. સાંભળ્યા વિના નહીં. તે અતિ મહાર્થતાથી દુરાપેય છે. શ્રુતિ મળે તો શ્રદ્ધા દુર્લભ છે, તે કહે છે -

# • सूत्र - ९०४ -

કદાચિત્ ધર્મનું શ્રવલ થઇ પલ જાય, તો પણ તેની શ્રદ્ધા થવી ઘલી દુર્લભ છે. ઘણાં લોકો નૈયાયિક માર્ગને સાંભળીને પણ વિચલિત થાય છે.

#### 🔹 विवेरान - १०४-

કદાચિત કર્મથી ધર્મને સાંભળે, ઉપલક્ષણત્વથી મનુષ્યત્વને પામે, તે પામવા છતાં શ્રદ્ધા - ક્રમથી ધર્મ વિષયક રુચિ જ, પરમ દુર્લભ છે. આ દુર્લભત્વ કેવું છે? તે કહે છે - સાંભળીને નૈયાચિક પ્રવર્તે છે. અર્થાત્ ન્યાયયુક્ત રહે. તેવો માર્ગ - સમ્યગ્ દર્શનાદિ રૂપ મુક્તિપથને એક નહીં પણ ઘણાં લોકો સર્વ પ્રકારે નૈયાચિક માર્ગથી ચ્યવે છે. જેમ જમાલિ વગેરે ચ્યવ્યા. જેમ ચિંતામણિરત્ન પામવા છતાં છોડી દે, તેમ પરમદુર્લભ છે. અહીં નિહ્નવ વક્તવ્યતાને કેટલાંક કહે છે, તે ઉચિત છે.

૦-૦ હવે આ ત્રણે પામ્યા પછી સંયમ વીર્ચના દુર્લભત્વને કહે છે.

• સૂત્ર -૧૦૫-

શ્રુતિ અને શ્રદ્ધા પામીને પણ સંચમમાં પુરુષાર્થ ઘણો દુર્લભ છે. ઘણાંને સંચમમાં રુચિ હોવા છતાં પણ તેને સમ્યક્ સ્વીકારી શક્તા નથી.

• विवेचन -१०५-

શ્રુતિ, ચ શબ્દથી મનુષ્યત્વ અને શ્રદ્ધા પૂર્વવત્ પામ્યા પછી પણ સંચમ વિષચક વીર્ચ, વિશેષથી દુર્લભ છે. જે કારણ ઘણાં લોકોને તે રુચતુ હોવા છતાં પણ - માત્ર મનુષ્યત્વ પામીને નહીં પરંતુ સાંભળે પણ, શ્રદ્ધા પણ કરે જ. છતાં પણ સૂત્રપણાથી તેને સ્વીકારે નહીં, કેમકે ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો ઉદય હોય છે. સત્યકિ, શ્રેણિક આદિવત, સ્વીકારતા નથી.

હવે દુર્લભ એવા આ ચાર અંગનું ફળ કહે છે -

• सूत्र - ९०६-

મનુષ્યત્વ પામીને જે ધર્મને સાંભળે છે, તેમાં શ્રદ્ધા કરે છે, તે તપસ્વી સંયમમાં પુરૂષાર્થથી સંવૃત્ત થઇ, કર્મરજને દૂર કરે છે.

• विवेयन - १०६-

મનુષ્યત્વમાં પામીને, જે કોઈ ધર્મ સાંભળીને, તેની શ્રદ્ધા કરે. તે નિદાનાદિ રહિતતાથી પ્રશસ્ય તપયુક્ત, સંયમમાં ઉદ્યોગ પામીને, બધાં આશ્રયને સ્થગિત કરીને તે હંમેશા દૂર કરે છે. શું? જેના વડે સ્વચ્છ સ્ફટિકવત્ શુદ્ધ સ્વભાવી આત્મા પણ અન્યથાત્વને પામે છે તે રજ - કર્મના બધ્યમાનકત્ત્વથી બદ્ધ, તેને દૂર કરીને મુક્તિ પામે છે. અહીં શ્રદ્ધા વડે સમ્યકત્વ કહે છે. તેના વડે જ્ઞાન બતાવ્યું. તેનાથી મોક્ષ માર્ગ વિરોધ થતો નથી.

અહીં પરલોકનું ફળ કહ્યું હવે આ જ ફળને કહે છે -

• सूत्र-९०३

ઋજુબૂતને શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, શુદ્ધ હોય તેમાં જ ધર્મ રહે છે, ધર્મ વાળો ઘીથી સિંચિત અગ્નિવત્ પરમનિર્વાભને પામે છે.

• विवेयन -१०३-

શુદ્ધિ - કષાચ રૂપી કાલુષતાનો અપગમ થાય છે. ઋજુભૂત - ચાર અંગ પામીને મુક્તિ પ્રતિ પ્રગુણીભૂતને, આંત્યાદિ ધર્મની શુદ્ધિ પામીને અવિચલિતપણે રહે છે. અશુદ્ધને કદાચિત્ કષાચના ઉદચથી વિચલન પણ થાય. શુદ્ધિમાં સ્થિત નિર્વૃત્તિ -નિર્વાણ અર્થાત્ સ્વાસ્થ્યને પામે. પરમ - એક માસના પર્યાય વાળો શ્રમણ વ્યંતરની તેજોલેશ્યાને ઓળંગી જાય છે. ઇત્યાદિ. તેવું સુખ રાજરાજને પણ ને મળે. તેને પામે. જેમ ઘી વડે સિંચિત અગ્નિ. - x - x - નિર્વાણ એટલે જીવન મુક્તિને પામે. - x - x - ઘીથી સિંચેલ અગ્નિ મારૂક તપ રૂપ તેજથી જ્વલિતત્વથી ઘી વડે તર્પિત અગ્નિ સમાન. નાગાર્જુનીયો પણ કહે છે - યાર પ્રકારની સંપદા, મનુષ્યત્વ આદિ વિષયા પામીને આ જ લોકમાં જ્ઞાનલક્ષ્મીથી શોભે છે. તપોજનિત તેજથી યુક્ત એવો તે દીપે છે. ફળના દર્શન પણ હવે શિષ્યોપદેશ કહે છે -

#### • सूत्र - १०८ -

કર્મોના હેતુઓને દૂર કરીને અને ક્ષમાથી યશનો સંચય કરીને તે પાર્થિવ શરીરને છોડીને ઉર્ધ્વ દિશા પ્રતિ જાય છે.

#### • विवेयन - १०८

પૃથક્ કરીને, માનુષત્વાદિ બંધક કર્મોના ઉપાદાન કારણ એવા મિથ્યાત્વ, અવિરતિ આદિને, ચશ - સંચમ કે વિનચ. - × - × - તેને ઘણો જ સંચિત કરીને, કેવી રીતે? ક્ષાંતિ, માર્દવ આદિથી, પણ શું થાય? પાર્થિવ - શીતોષ્ણાદિ પરિષઠ સહિષ્ણુતાથી અને સમ દુઃખસુખપણાથી પૃથ્વીની જેમ થાચ. કેમકે પૃથ્વી જ સર્વસહા છે. અથવા પૃથ્વીનો વિકાર તે પાર્થિવ, તે અહીં શૈલ છે. પણ શૈલેશી પ્રાપ્તિની અપેક્ષાથી અતિ નિશ્વલતાથી, શૈલની ઉપમાથી કે પર પ્રસિદ્ધિથી પાર્થિવ, શરીરને છોડીને ઉદર્વ દિશામાં પ્રકર્ષથી જાય છે. - × - × - એ પ્રમાણે કરતાં ભવ્યજીવો ઉદ્ય દિશામાં જાય છે. તેથી તું અતિ દેઢ ચિત્તથી આમ આમ કરવું એમ ઉપદેશે છે તે આસગ્ન ફળની પ્રાપ્તિ સૂચવે છે. જેને તદ્ભવ મુક્તિ છે, તેના માટે આમ કહ્યું, જેમને તદ્ભવ મુક્તિ નથી, તેમના પ્રતિ કહે છે -

### • सूत्र - ૧૦૯, ૧૧૦

વિશાળ શીલપાલનથી યક્ષ થાય, ઉત્તરોત્તર સમૃદ્ધિથી મહાશુફલક્ત્ દીસિમાન થાય છે. સ્વર્ગથી ચ્યવવાનો જ નથી તેમ માને છે… દિવ્ય ભોગોને માટે પોતાને અર્પિત કરેલો દેવ કામરૂપ વિકુર્વવા સમર્થ હોય છે. તથા ઉર્ધ્વક્લ્પોમાં શતપૂર્વ વર્ષો સુધી રહે છે.

# • विवेयन - १०६, ११०-

विसातिस --વિસદેશ અર્થાત્ સ્વસ્વ ચારિત્ર મોઠનીય કર્મના ક્ષયોપશમની અપેક્ષાથી વિભિન્ન વ્રતપાલન રૂપ અનુષ્ઠાન વિશેષથી પૂજે છે. તેથી યક્ષો, અથવા તથાવિધ બ્રુદ્ધિના સમુદય છતાં ક્ષયને પામે છે. તે ચક્ષો, ઉદ્ધ કલ્પોમાં રહે છે. ઉત્તરોતર - વિમાનવાસી, ઉપરના સ્થાનવર્તીઓમાં પ્રધાન, અતિશય ઉજ્લલતાથી ચંદ્ર, સૂર્ચની જેમ પ્રકાશતા, આના વડે શરીર સંપદા કહી. સુખસંપદા-મનમાં અવધારતા શબ્દાદિ વિષયથી પ્રાપ્ત - સમુત્યપન્ન રતિનો સાગર ગાઢ પણે કે અતિ દીર્ધ સ્થિતિપણાથી. ફરી ચ્યવન અર્થાત્ તિર્ચયાદિમાં ઉત્પત્તિનો અભાવ માને છે.

ત્યાં કહેવાયેલ હેતુ જ સૂત્રકાર કહે છે -

अर्पिता --પૂર્વકૃત સુકૃત વડે રહેલા. અભિલાષા કરાય છે તે કામ, દેવોના કામ તે દિવ્ય સ્ત્રીના સ્પર્શાદિ, યથા ઇષ્ટ રૂપો વડે અભિ નિર્વર્તનની શક્તિથી ચુક્ત, તેઓ ઉત્તર વૈકિય રૂપોને કરે છે - x - તે પણ પ્રયોજનના અભાવે કરતા નથી, તેમની શક્તિ છે, એમ જ જાણવું ઉર્ધ્વ એટલે - x - વિશિષ્ટ પુન્ચના ભાજનની અવસ્થિતિ વિષયતાથી બધાં પણ કલ્પોમાં તેઓ આયુ સ્થિતિની અનુપાલના કરે છે - x - જધન્યથી પલ્યોપમ વર્ષ, તેમાં પણ તેના અસંખ્યેય વર્ષો સંભવે છે. - x - x -

તો શું આનું આટલું જ ફળ છે. એ આશંકાથી કહે છે -

• सूत्र - १९९ -

ત્યાં યથાસ્થાને રહીને, આસુ-ક્ષય થતાં તે દેવ ત્યાંથી પાછો ફરીને મનુષ્ય યોનિને પામે છે. ત્યાં દર્શાંગ ભોગ સામગ્રી યુક્ત થાય છે.

# • विवेयन -१११-

ઉક્ત રૂપ ઉત્પત્તિ સ્થાનોમાં રહીને, આના સ્વાનુષ્ઠાન અનુરૂપ જે ઇંદ્રાદિ પદ, તેમાં દેવો સ્વ જીવિતના અવસાનમાં ચ્યવીને મન્યુષ્યોમાં આવે છે, ત્યાં સાવશેષ કુશલ કર્મો કોઈ પ્રાણી દસાંગ ભોગોપકરણ જે હવે કહેવાશે તેને પામે છે. દશાંગ કે પછી નવાંગ આદિને પણ કોઈ પામે. અર્થાત્ ઉપભોગ્યતાથી અભિમુખ્યતાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે દશાંગને કહે છે -

●સૂત્ર - ૧૧૨-૧૧૩-

ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, સુવર્લ, પશુ, દાસ પૌરુષેય એ ચાર કામ સ્કંધ જ્યાં હોય ત્યાં તે ઉત્પન્ન થાય છે… તે સન્મિત્રોથી યુક્ત, જ્ઞાતિમાન, ઉચ્ચ ગોત્રીય, સુંદર વર્ભવાનૂ, નીરોગ, મહાપ્રાજ્ઞ, યશોબલી થાય.

विवेशन - १९२, १९३ -

ક્ષેત્ર - જેમાં નિવાસ થાય છે તે, ગામ બગીચા આદિ. વાસ્તુ - જેમાં વસે છે તે, ખાત ઉચ્છ્રિત ભય રૂપ. હિરણ્ય - સુવર્ણ, રૂપું આદિ. પશુ - અશ્વ આદિ, દાસ - જેને દેવાય તે, પોષ્ય વર્ગ રૂપ. પૌરુષેય - પદાતિનો સમૂહ તે દાસપૌરુષેય. અહીં યાર સંખ્યા કઈ રીતે કહી? (૧) ક્ષેત્ર - વાસ્તુ, (૨) હિરણ્ય, (૩) પશુ, (૪) દાસપૌરુષ. કામના કરાય તે કામ - મનોગ્ન શબ્દાદિ, તેનો હેતુ, તે સ્કંધ - પુદ્ગલ સમૂહ, તેથી કામસ્કંધ જ્યાં હોય છે. તે. તેવા કુળોમાં જન્મે છે. આના વડે એક અંગ કહ્યું, બાકીના નવ અંગો કહે છે -

મિત્ર - સાથે ધૂળમાં રમેલ, જ્ઞાતિ - સ્વજન હોય છે, જેના તે જ્ઞાતિવાળા હોય છે. ઉચ્ચ - લક્ષ્મી આદિનો ક્ષચ છતાં પૂજ્યતાથી. ગોત્ર - કુળ. વણ્ણ - શ્યામ આદિ સ્નિગ્ધત્વાદિ ગુણોથી પ્રશસ્ય વર્ણવાળો. નીરોગ - આતંક રહિત. મહાપ્રજ્ઞ - પંડિત, અભિજાત - વિનીત, તે જ બધાં લોકોને અભિગમને યોગ્ય થાય છે. દુર્વિનીતને તેમ ન થાય. તેથી જ યશસ્વી. બલિ- કાર્ય કરવા પ્રતિ સામર્થ્યવાળો. અથવા શરીરના સામર્થ્યથી બળવાન.

આવા પ્રકારના ગુણોથી યુક્તને માનુષત્વ જ ફળ મળે શું ?

• સૂત્ર - ૧૧૪, ૧૧૫ -

જીવનપર્યન્ત અનુપમ માનુષી ભોગો ભોગવીને પણ પૂર્વના વિશુદ્ધ સદ્દધર્મ આરાધક હોવાથી નિર્મળ બોધિનો અનુભવ કરે છે... આ ચાર અંગોને દુર્લભ જાણીને સંચમને અંગીકાર કરે છે. પછી તપ વડે બધાં કર્મોને નિવારીને શાશ્વત સિદ્ધ થાય છે. - તેમ હું કહું છું.

• विवेचन - १९४, १९५

મનુષ્ય સંબંધી ભોગો - ભોગવાય તે ભોગ અર્થાત્ મનોજ્ઞ શબ્દાદિ, તેને ભોગવીને, કેવા? અનન્યતુલ્ય હોવાથી અપ્રતિરૂપ - તેને, આયુષ્યને અતિક્રમ્યા વિના પૂર્વજન્મ વિશુદ્ધ નિદાનાદિ રહિતત્વથી, શોભન ધર્મ જેનો છે તે વિશુદ્ધ સદ્ધર્મી, અને કેવલત્વથી - અક્લંક જિનપ્રણીત ધર્મ પ્રાપ્તિ રૂપ બોધિને અનુભવે - પામે. તેના પછી પણ શું? અભિહિત સ્વરૂપવાળા આ ચતુરંગ જે દુર્લભ છે - દુષ્પ્રાપ્ય છે, તે જાણીને સર્વસાવધયોગ વિરતિ રૂપ સંચમને પામીને, બાહ્ય-અભ્યંતર તપ વડે કર્મોને નિવારે. કાર્મસિત્તિ - કાર્મગ્રંથિક પરિભાષા વડે સત્કર્મ, આના વડે ધુતકર્માંશ, તેને દૂર કરીને બંધાદિને મુક્ત કરીને. અથવા જેના વડે કર્મના અંશો દૂર કરાયા છે, તેવો સિદ્ધ થાય છે. તે પણ આજીવિક મતવાળો સિદ્ધ નહીં પણ શાશ્વત- 'શશ્વત ભવન' ને પુનર્ભવ નિબંધન કર્મ બીજનો આત્યંતિક ઉચ્છેદ કરે છે. - x - x - તેથી તેને મતિમોઠ વિલાસથી અહીં ફરી આવવા પણું નથી. - x - x -

# મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્લ

0 - x - x - x - x - 0

# ⊘ અધ્યયન - ૪ ''અસંસ્કૃત'' ۞

ત્રીજું અધ્યયન કહ્યું, હવે ચોથું કહે છે. તેનો આ અભિસંબંધ છે, અનંતર અધ્યયનમાં મનુષ્યત્વ આદિ ચાર અંગોની દુર્લભતા કહી, અહીં તે પ્રાપ્ત થવા છતાં પ્રમાદ મહા દોષને માટે છે, અપ્રમાદ મહા ગુણને માટે છે એમ માનતા પ્રમાદ અને અપ્રમાદ હેચ અને ઉપાદેચપણાથી કહે છે : આ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનના ચાર અનુયોગ દ્વારો પૂર્વવત્. તેમાં નામ નિક્ષેપમાં પ્રમાદ અને અપ્રમાદનો નિક્ષેપો કરવો. તે વિશે નિર્યુક્તિ -

#### • निर्युक्ति - १३६ + विवेथन -

નામ પ્રમાદ, સ્થાપના પ્રમાદ, દ્રવ્ય પ્રમાદ અને ભાવ પ્રમાદ જાણવા. એ પ્રમાણે જ નામઅપ્રમાદ આદિ ભેદો પણ ચાર થાય છે. તેમ જાણવું. અહીં નામ અને સ્થાપનાને છોડીને દ્રવ્ય અને ભાવ પ્રમાદ જણાવે છે -

#### • जिर्युझ्ति - १८० + विवेयन -

મધ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિકથા આ પાંચ ભેદે પ્રમાદ અને અપ્રમાદ હોય છે. તેમાં - મદ વાળો થાય તે મધ, જેના વશથી ગમ્ચ-અગમ્ચ, વાચ્ચ-અવાચ્ચ આદિ વિભાગને લોકો જાણતા નથી. તેથી કહે છે - કાર્ચ - અકાર્ચ ને ન જાણે, વાચ્ચ - અવાચ્ચને ન જાણે, ગમ્ચ-અગમ્ચને ન જાણે તે મૂટ છે, તેથી મધ પીવો ન જોઈએ. ધર્મ પ્રતિ ઉત્સાહ ન રાખે તે વિષચ, જે આસેવન કાળે મધુર, પરિમામે અતિ કટુ છે. વિષની ઉપમાને પામે છે તે વિષચો. - × - × - જેમાં પ્રાણી ફરી ફરી આવૃત્તિ ભાવને અનુભવે તે કષ અર્થાત્ સંસાર, તેમાં ચારે તરફથી જાય છે તે કષાય અથવા કષાય રસ જેવા કષાયો છે. જેમ તુવરિકાદિ કષાય થી કલુષિત વસ્ત્રોમાં સંજિષ્ઠ આદિ રાગ (રંગ) ચોટે છે. તેમ કલુષિત આત્મામાં કર્મ લાંબોકાળ રહે છે. - × - × - નિદ્રા - સતત જાય છે. કુત્સિત અવસ્થામાં તે, તેનાથી ધર્મકાર્યોમાં શૂન્ચમાનસત્વથી તે પ્રવર્તે છે. તેથી જ કહ્યું છે કે - ધર્મી જાગતા સારા અને અધર્મી ઊંઘતા સારા. વિકથા - સ્ત્રી, ભોજન, ચોર જનપદ વિષયપણાથી અસંબંધે બોલવું તેવી કથા તે વિકથા. તેમાં પ્રસક્ત પરગુણ દોષની ઉદીરણા વડે પાપને જ ઉપાર્જે છે.

અહીં ચૂર્ણિકાર ઇંદ્રિયોને જ પાંચમાં પ્રમાદપણે વ્યાખ્યાયિત કરે છે. તેમાં વિષયના ગ્રહણમાં પણ ફરી ઇંદ્રિયગ્રહણ, વિષયોમાં પણ ઇંદ્રિયને વશ થઇને જ પ્રવર્તે છે. તેથી તેની જ અતિ દુષ્ટતાને બતાવવાને છે. મહાસામર્થ્યવાળા પણ આને વશ થઇને ઉપઘાતને પામે છે. જેમ - ગાર્ગ્ચ, સત્યકી આદિ. - x - આ તેના પુદ્ગલથી ઉપચિત દ્રવ્યરૂપતાથી દ્રવ્ય પ્રમાદની વિવક્ષા કરી. આત્મામાં રાગ દ્વેષની પરિણતિપણાથી ભાવ પ્રમાદની વિવક્ષા જાણવી. તેથી તેને જૂદો કહેલો નથી.

આ અનંતર કહેલ પાંચ પ્રકાર, અહીં કહેવાપણાથી પ્રત્યક્ષપણે ઉપલભ્યમાન થાય છે - પ્રકર્ષથી મદવાળા થાય તે પ્રમાદ અને તેનો અભાવ તે અપ્રમાદ તે પણ પાંચ ભેદે છે. ભાવના એક્ત્વમાં પણ પ્રતિષેધ્ય અપેક્ષાથી પંચવિધપણું કહ્યું.

હવે તેની યોજના કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - १८१ + विवेयन -

પાંચ ભેદે તથા તેના પ્રભેદ સૂચક પ્રમાદ છે. આ અધ્યયનમાં અપ્રમાદ પાંચ ભેદે વર્ણવે છે. અન્ય અધ્યયનમાં વિશેષથી બતાવે છે. તે હેતુથી તેને 'પ્રમાદાપ્રમાદ' એમ કહે છે. એ પ્રમાણે નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર આલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપાનો અવસર છે. તે માટે સૂત્ર કહે છે -

• सूत्र - ११६ -

તુટેલ જીવન સાંધી શકાતું નથી. માટે પ્રમાદ ન કરો. વૃદ્ધાવસ્થામાં કોઈ શરભ નથી, એમ વિચારો કે પ્રમાદી, હિંસક અને અસંયમી મનુષ્ય તે સમયે કોનું શરભ લેશે?

• विवेयन - ११६ -

સંસ્કારાય તે સંસ્કૃત, સો શકો પણ વધારવાને અથવા કર્ણપાશવત્ તુટેલાને સાંધવાને સમર્થ નથી. તે શું જીવિત - પ્રાણધારણ, તેથી પ્રમાદી ન થા. જો આ કંઇપણ સંસ્કારવું શક્ય હોત તો ચારે અંગ મળવા છતાં પ્રમાદ દોષને માટે ન થાત. જો આ અસંસ્કૃત છે, તો તેના પરિક્ષયમાં પ્રમાદીને તે અતિ દુર્લભ છે, તેથી પ્રમાદ ન કરે. તે અસંસ્કૃત કઈ રીતે છે? વયની હાનિ રૂપથી. ક્રમથી મૃત્યુની સમીપે લાવે છે. પ્રાચઃ વૃદ્ધત્વ પછી મરણ હોય છે. મૃત્યુથી રક્ષા કરનાર કોઈ શરણ નથી. - x - x - કદાચ કોઈ વિચારે કે વૃદ્ધત્વમાં ધર્મ કરીશ, તેથી કહે છે - સ્વકર્મ વડે વૃદ્ધત્વ પામેલને કોઈ શરણ નથી, પુત્રો પણ તેને પાળતા નથી, વળી ધર્મ પ્રતિ શક્તિ રહેતી નથી. જો કોઈ શરણ પુનઃ ચૌવનને લાવી આપે તો તેમ ન કરો, પણ જો ન લાવી આપે તો ધર્મમાં પ્રમાદ ન કરવો. વૃદ્ધત્વ્વ પામેલાને કોઈ શરણ નથી. તેમાં અહીં અટ્ટનનું દેપ્ટાંત છે.

ઉજ્જૈની નગરીમાં જિતશબુ રાજા હતો. તેને અટ્ટન નામે મલ્લ હતો. તે બધાં રાજ્યોમાં અજેય હતો. આ તરફ સમુદ્ર તટમાં સોપાસ્ક નામે નગર હતું. ત્યાં સિંહગિરિ રાજા હતો. તે મલ્લ યુદ્ધમાં જિતનારને ઘણું દ્રવ્ય આપતો હતો. અટ્ટન ત્યાં જઇને પ્રતિવર્ષ પતાકાને જીતતો હતો. રાજાને થયું કે આ બીજા રાજ્યથી આવીને પતાકા હારી જાય છે, આ મારી અપભ્રાજના છે, તેથી તે પ્રતિમલ્લને શોધે છે. તેણે એક માત્સ્યિકને ચરબી પીતો જોચો. તેનું બળ પણ જાણ્યું. જાણીને તેનું પોષણ કર્યું. ફરી અટ્ટન આવ્યો. તે માત્સ્યિક મલ્લ વડે યુદ્ધમાં પરાજિત થયો. પાછા પોતાના આવાસે જઇને વિચારે છે - આને ચૌવનની વૃદ્ધિ છે, મારે હાનિ છે. તેથી અન્ય મલ્લને શોધે છે.

તેણે સાંભળેલ કે સૌરાષ્ટ્રમાં મલ્લ મળશે. તેણે ભરૂચના ધરણીગામમાં કૂપિકામાં એક ખેડૂતને જોયો તે એક જ હાથે હળનું વહન કરતો હતો. તેને જોઇને અટ્ટન ઉભો રહ્યો. તેનો આહાર જોયો. તેની પત્ની ભોજન લઇને આવી. સંપૂર્ણ ભરેલા ઘડા પ્રમાણ 'કૂર' ખાઈ ગયો. બધી રીતે પરીક્ષા કરી. વિકાલે તેના ઘરે જ વસતિ માંગી. તેણે આપી. વાત કરવા બેઠા ત્યારે અટ્ટને તે ખેડૂતને પૂછ્યું - તારી જીવિકા શું છે? ઇત્યાદિ પછી અટ્ટને તેને સુખી કરવાનું કહ્યું, કર્યાસ મૂલ્ય આપ્યું તેણી સંતુષ્ટ થઇ, ઉજ્જૈનીમાં ગયા. તેને પોષીને યુદ્ધાદિ શીખવાડ્યા. ફરી માત્સ્યિક મલ્લનું યુદ્ધ થયું. પહેલાં જીત્યો, બીજો હાર્યો. રાજાએ બીજા દિવસે ફરી યુદ્ધ જાહેર કર્યું. બંને પણ પોત-પોતાના આલચે ગયા.

બંને મલ્લોને પોત-પોતાના સ્વામીઓએ પ્રોત્સાહિત કર્યા. બીજે દિવસે સમયુદ્ધ થયું. ત્રીજે દિવસે ફરી યુદ્ધ થતાં અટ્ટનની સલાહ મુજબ ફલહિમલ્લ જીતી ગયો. સત્કાર પુરસ્કાર પામીને ઉજ્જૈની ગયો.

ત્યાં યુદ્ધનો વ્યાપાર છોડીને રહે છે. તે વૃદ્ધ થયો છે એમ જાણીને સ્વજન વર્ગ વડે પણ પરાભવ પામ્યો, હવે આ કોઈ કાર્યને માટે ક્યાંય કોઈને ઉપયોગી નથી. પછી તે માનથી તેમને પૂછ્યા વિના કૌશાંબી નગરી ગયો. ત્યાં એક વર્ષ નિર્વ્યાપારતાથી રહીને નીકળી ગયો. પણ રસાયણ ઉપર જીવતા બલિષ્ઠ થયો. યુદ્ધમાં પ્રવર્ત્યો. નિરંજન નામના રાજમલ્લને હણ્યો. - x - x - રાજાએ આ 'અટ્ટન' છે તેમ જાણીને સંતુષ્ઠ થઈને તેનો પૂજા સત્કાર કર્યો. આમરણ પર્યન્તનું ધન પણ આપ્યું. તેનો સ્વજનવર્ગ પણ તે સાંભળીને તેની પાસે આવી ગયો. પગે પડીને પ્રીતિપૂર્વક દ્રવ્યના લોભથી આશ્રિત થઈને રહ્યા.

ત્યાર પછી અક્રને વિચાર્યું કે - આ બધાં મને દ્રવ્યના લોભથી આશ્રય કરે છે. હવે ફરી મારો પરાભવ ન થાઓ. હું વૃદ્ધત્વથી ગ્રસ્ત થયો છું. હવે ગમે તેટલાં પ્રયત્નો છતાં હું ચૌવન કરવાને સમર્થ નથી. તેથી હજી જ્યાં સુધી ચેષ્ટાવાળો છું, ત્યાં જ દીક્ષા લઈ લઉં. એમ વિચારીને દીક્ષા લીધી.

એ પ્રમાણે વૃદ્ધત્વ યુક્ત અટ્ટનની જેમ બીજાને પણ ભાઈ આદિ વડે કોઈ શરણ નથી કે વૃદ્ધત્વથી રક્ષણ નથી. આ અર્થને વિશેષથી કે વિવિદાપણે જાણીને તથા આ કહેવાનારને જાણ. જેમ લોકો પ્રમાદવાળા છે, તે ત્રાણ રૂપ ન થાય. - x -અનેક પ્રકારે હિંસનશીલ, પોત પોતાના ઉત્પત્તિ સ્થાનોમાં અનાકુળ રહેલાં પ્રાણીઓની હિંસા કરે છે, તે વિહિંસા. તે પાપસ્થાનોથી અનુપરત. - x - એ પ્રમાણે આ પ્રમાદાદિ વિશેષણ યુક્ત લોકો સ્વકૃત આવા પ્રકારના કર્મો વડે નરકાદિ યાતના સ્થાનોમાં જશે કે ગ્રહણ કરાશે.

અથવા એ પ્રમાણે અસંસ્કૃત જીવિત છોડ, પ્રમાદી ન થા તેમ ગુરુ વડે કહેવાતા છતાં કદાચિત શિષ્ય એમ કહે કે - બહુરત જન પ્રમત્ત છે, તેની જેમ હું પણ થઈશ, એ આશંકાથી ગુરુ કહે છે - હે ભદ્ર ! એ પ્રમાણે તું નરકાદિ ગતિમાં જઈશ. તારા જેવા વિવેકીને આવા જન વ્યવહાર આશ્રય વડે શું પ્રયોજન ? હવે અસંસ્કૃત જીવિતની વ્યાખ્યા નિર્યુક્તિથી -

• નિર્યુક્તિ - ૧૮૨ + વિવેચન -

મૂળથી સ્વ હેતુથી ઉત્પન્નના વિશેષ આધાન રૂપ કરણ તે ઉતરકરણ, તેના

વડે નિર્વાર્તન, જેમ કોઈ ઘટ આદિ, તેના નિત્ય અભિસંબંધથી તેને સંસ્કારવા તે. જે ઉતરકરણ કરવું, તે જ સંસ્કૃત જાણવું. તેથી અંત્ય સંસ્કારની અનુચિતતા થી વિદીર્ણ મુક્તાફળ ઉપમાવાળું તે અસંસ્કૃત જ છે. 'અસંસ્કૃત' એ સૂત્ર અવયવની આ નિર્ચુક્તિ હવે કહેવાનાર લક્ષણવાળી છે. આચારના પાંચમાં અધ્યયનના આવંતિ ઇત્યાદિ પદથી તેની વક્તવ્યતા જાણવી.

આ અધ્યયનનું પણ 'અસંસ્કૃત' એવું નામ છે. - x - x - હાલ સંસ્કૃતિના પ્રતિષેધથી અસંસ્કૃતને કહે છે, તેથી સંસ્કૃત શબ્દનો નિક્ષેપો કહેવો જોઇએ. જો કે 'સં' એ ઉપસર્ગ પણ છે. તો પણ ધાત્વર્થના ધોતકત્વથી આના કરણનો જ અહીં ધાત્વર્થ થકી નિક્ષેપો કરવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

#### • निर्युङ्ति - १८३ + विवेथन -

નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તેથી જ વસ્તુરૂપતા લક્ષણ પ્રકારથી ભાવ જ કરણ વિષયમાં નિક્ષેપ છ ભેદે થાય છે. - x - (૧) નામકરણ - કરણ એવું નામ જેમ પ્રિયંકર, શુભંકર એવા નામ છે અથવા નામથી કરણ તે નામકરણ. (૨) સ્થાપનાકરણ - અક્ષમાં નિક્ષેપાદિ, અથવા જે જે કરણનો અકાર હોય તે. - x - (૩) દ્રવ્યકરણ - દ્રવ્ય જ કરાય તે કરણ. ભાય સાધન પક્ષમાં દ્રવ્યથી, દ્રવ્યના કે દ્રવ્યમાં ચથા સંભવ કિયાત્મક કરણ - x - તે આગમ અને નોઆગમથી બે ભેદે છે. તેમાં આગમથી જ્ઞાતા, પણ તેમાં અનુપયુક્ત હોય. નોઆગમથી જ્ઞ શરીર, ભવ્ય શરીર અને તદ્દ વ્યતિરિક્ત ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે. તેમાં પહેલાં બે પ્રતીત છે. તેનો અનાદર કરીને તેનાથી વ્યતિરિક્ત કહે છે.

#### • निर्युझ्ति - १८४ + विवेयन -

નોઆગમથી દ્રવ્યકરણ વિશેષથી બે ભેદે છે - સંજ્ઞાકરણ અને નોસંજ્ઞાકરણ. તેમાં સંજ્ઞાકરણ કહે છે - કટકરણ અને અર્થકરણ. તે કટ નિર્વર્તક ચિત્ર, આકારમચ અને અર્થ અભિનિર્વર્તક અધિકરણી આદિ જેનાથી હૂકમ આદિ નિષ્પાદિત થાય છે. અથવા અર્થાર્થ કરણ તે અર્થકરણ. જેમાં રાજા અર્થને ચિંતવે છે. અથવા તે તે ઉપાચો વડે કરાય છે તે અર્થકરણ - x -. (શંકા) નામકરણ અને સંજ્ઞાકરણમાં શો ભેદ છે?

અહીં નામકરણ તે કરણ એવું અભિધાનમાત્ર છે. સંજ્ઞાકરણ જેમાં અન્વર્થ હોય છે. સંજ્ઞાકરણમાં જ કટકરણ આદિમાં કરાય છે. આમાં કરણ એ અનુગત અર્થ જણાય છે. આ દ્રવ્ય રૂપો છે. 'કરણ' એ રૂઢિથી સંજ્ઞાકરણ કહેવાય છે. - x - x - નો સંજ્ઞાકરણ તે, જે કરણ નથી પણ તે સંજ્ઞાથી રૂઢ છે. આને જ ભેદથી જણાવે છે-

# • निर्युक्ति - १८५ + विवेयन -

નોસંજ્ઞાકરણ વળી પ્રયોગથી અને વિશ્વસાથી જાણવું. તેમાં પ્રયોગ - જીવ વ્યાપાર, તે હેતુક કરણ તે પ્રયોગ કરણ. - x - તેનાથી વિપરીત તે વિશ્વસાકરણ. તેમાં પશ્ચાત્ કહેવા છતાં અલ્પ વક્તવ્ય, એ વિશ્વસાકરણ કહે છે - આદિ સહિત વર્તે તે સાદિક, તેનાથી અન્ય તે અનાદિક. એ પ્રમાણે બે ભેદે છે. મૂલ ભેદની અપેક્ષાથી, વિશ્વસા કરણ - ઉક્તરૂપ છે. તેમાં અનાદિકને કહેવાને બતાવે છે -

37/11 hternational

# • निर्युक्ति - १८६ + विवेयन -

ધર્મ, અધર્મ, આકાશના અન્યોન્ય સંવલનથી સદા અવસ્થાન હોવાથી અનાદિકરણ કહ્યું. તે કદી ન હતા તેમ નહીં, નથી તેમ નહીં. નહીં હશે તેમ પણ નહીં - x - અહીં અન્યોન્ય સમાધાન તે કરણ છે, અન્યોન્ય નિર્વર્તન તે કરણ નથી. અહીં ધર્મ, અધર્મ, આકાશનું કરણ એ વક્તવ્યમાં કથંચિત્ ક્રિયા અને ક્રિયાવાન્ના અભેદ દર્શનાર્થે અનુકુલિત ક્રિયત્વને જણાવવા ધર્મ, અધર્મ, આકાશને કરણ કઢેલ છે. આ પ્રમાણે અનાદિક કરણના આ ત્રણ પ્રકારો થાય છે. અહીં અનાદિનો પછીથી નિર્દેશ છતાં પશ્ચાનુપૂર્વી વ્યાખ્યાંગ જણાવવા કઢેલ છે.

હવે સાદિક કહે છે - તેમાં ચાક્ષુષ્ અને અચાક્ષુષ્ સ્પર્શ કહ્યો. ચક્ષુઃ સ્પર્શ તે સ્થૂલ પરિણતિવાળા પુદ્ગલ દ્રવ્ય, તેનાથી બીજા તે અચક્ષુઃસ્પર્શ આ બે ભેદ જ સાદિકના છે. હવે 'દ્વિતય' કહેવા ઇચ્છે છે-

# • निर्युक्ति - १८९ + विवेयन -

પરમાણુ સંચય રૂપ, દ્વિપ્રદેશાદિક, બ્રિપ્રદેશાદિમાં. આના વડે પરમાણું તે ઉપલક્ષિત કર્યા છે. અભ્રમાં, અભ્રવૃક્ષોમાં ઉપલક્ષભથી આ ઇંદ્ર ધનુષાદિના. તેમાં જો વિદ્યુત ને જ ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે તેના સજીવત્વથી શરીરના અને ઔદારિક શરીરકરણ નામક પ્રયોગ કરણત્વ પ્રસક્તિ છે. વિદ્યુત આદિ અભ્ર તેમાં, એ પ્રમાણે અભ્ર - વાદળ વિશેષણપણાથી વ્યાખ્યા કરેલ છે. આદિ શબ્દથી ધૂપ્ર આદિને લેવા. સામાયિક નિર્યુક્તિમાં અભ્રાદિ જ વિશ્વસાકરણ કહેલ છે. - x - x - x - જીવ વ્યાપાર વિના જ ભેદ અને સંઘાત ભેદથી કે તેના વિના પણ જીવપ્રયોગ નિષ્પાદિત થાય છે. નિષ્પન્ન થવા છતાં ચક્ષુ વડે ન દેખાય તે અચાક્ષુષ વિશ્વસાકરણ. - x - હવે પ્રયોગકરણ-

## • निर्युक्ति - १८८ + विवेथन -

પ્રયોગકરણ બે ભેદે છે - જીવ પ્રયોગકરણ, અજીવ પ્રયોગકરણ. તેમાં જીવવડે - ઉપયોગ લક્ષણથી જે ઔદારિકાદિ શરીર અભિ નિર્વર્તે છે, તે જીવ પ્રયોગકરણ, તે બે ભેદે છે - મૂળકરણ અને ઉત્તરકરણ. તેમાં મૂલકરણની વિચારણા કરતાં પાંચ સંખ્યા અવચ્છિન્ન ઉત્પત્તિ સમયથી પુદ્ગલ વિચટનથી શરીર વિનાશ પામે છે. શરીર તે ઔદારિકાદિ પાંચે લેવા. અહીં વિષય અને વિષયીના અભેદ ઉપચારથી કરણ વિષયત્વથી શરીરોને પણ કરણ કહે છે. કેમ કે મૂલત્વ ઉત્તરોત્તર અવયવ વ્યક્તિ અપેક્ષાથી છે. પછી જે અવચવ વિભાગ વિરહિત ઔદારિક શરીરોના પ્રથમ અભિનિર્વર્તન તે મૂલકરણ છે. ચ શબ્દથી ઉત્તરકરણ જ અહીં લેવાય છે. તે ત્રણમાં છે - ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારકમાં. તૈજસ અને કાર્મણમાં તેનો સંભવ નથી, તેથી અંગોપાંગનું જ ઉત્તરકરણ એ સંબંધ છે. - x - x - તે અંગો ક્યા છે? તે કહે છે -

• निर्युझ्ति - १८६, १६० + विवेयन -

મસ્તક, છાતી, પૃષ્ઠ, બે ઢાથ, બે જંઘા, ઉદર અને આઠ અંગ છે, તે સિવાયના

ઉપાંગ છે. કાન, નાક, આંખ, જાંઘ, ઢાથ, પગ, ઇત્યાદિ અંગોપાંગ કઢેલા છે.

- ૦ - ઉપાંગમાં કાન, નાક, આંખ, જંઘા, ઢાથ, પગ કહ્યા છે, અંગોપાંગ તે આંગળી, નખ, કેશ, શ્મશ્રુ છે. એવા પ્રકારે ઉત્તર કરણ છે. વૃદ્ધો અંગોને મૂળકરણ માને છે. હવે બીજી રીતે કહે છે -

## • जिर्युझ्ति - ९६९ + विवेयन -

પહેલાં ત્રણે શરીરોનું ઉત્તરકરણ જાણવું. તેમાં ઔદારિકના બંને કાનોની વૃદ્ધિ અપાદન, સ્કંધનું મર્દનાદિથી દેઢીકરણ, આદિ શબ્દથી દાંત રંગવા આદિ કરણને લેવા. એ પ્રમાણે વૈક્રિયના પણ કહેવા, આહારકના નથી જ અથવા ગમન આદિ વડે તેનું પણ ઉત્તરકરણ લેવું. તથા ચક્ષુ આદિ ઇંદ્રિયોના કરણ - અવસ્થાંતર અપાદન તે ઇંદ્રિયકરણ. તે ઉપઘાતથી અને વિશુદ્ધિ વડે થાય છે. તેમાં વિષ આદિથી અંધ, બધિરતા આદિ તે ઉપઘાત અને બાહ્યી, સમીરાંજનાદિ તે વિશુદ્ધિ.

અથવા બીજી રીતે કરણ કહે છે -

## • जिर्युक्ति - १६२ + विवेयन -

સંઘાતन -- ઔદારિકાદિ પુદ્ગલોનું તૈજસ - કાર્મણ પુદ્ગલોની સાથે સંયુજ્યમાનપણું, તેમાં આત્માનું તે પુદ્ગલ ગ્રહણાત્મિક તેની અનુકૂળ કિયામાં વર્તનરૂપ પ્રયોજકત્વ તે સંઘાતના, પરિશાટના તે - ઉક્ત પુદ્ગલોનું પૃથક્ થવું. ઉભય એટલે સંઘાતના પરિશાટના કરણ બંગે લેવા. તે ઔદારિકાદિ પહેલાં ત્રણમાં હોય. પણ તૈજસ અને કાર્મણમાં વિદ્યમાન નથી. - x - x - x - x - સંઘાતના, પ્રથમ ઉત્પદ્યમાન જીવને ઔદારિકાદિમાં વર્ધવાય છે, તૈજસ અને કાર્મણમાં નહીં. કેમ કે આ બંનેનું પ્રથમથી ઉપાદાન અસંભવ છે. - x - પરિશાટના શૈલેશીના ચરમ સમયમાં હોય છે. પ્રતિ સમય સંઘાતના - પરિશાટના બંને સંભવે જ છે. કાલાંતરાદિમાં ત્રણે અર્થાત્ સંઘાતના, પરિશાટના અને ઉભયનું કાળ-અંતર સામાયિક અધ્યયનમાં નિર્દેશ કરેલ છે તે જાણવું.

આ પ્રમાણે અતિદેશ કરાયા છતાં નિર્યુક્તિકાર, શિષ્યોના અનુગ્રહાર્થે સંપ્રદાયથી કહે છે, તે આ પ્રમાણે છે - આ ત્રણે કરણો કાળથી માર્ગણા કરાય છે -તેમાં ઔદારિક સંઘાતકરણ એક સમયનો છે. તે પ્રથમ સમય ઉત્પન્નને છે. જીવ ઉત્પન્ન થતો પહેલાં સમયે ઔદારિક શરીર પ્રાયોગ્ય દ્રવ્ય ગ્રહણ કરે છે. પછી કંઇ પણ મૂક્તો નથી. પરિશાટન પણ સમયનું છે, મરણકાળ સમયે એકાંતથી મૂકે છે પણ ગ્રહણ કરતો નથી. મધ્યકાળમાં કંઇક ગ્રહણ કરે છે - કંઇક મૂકે છે. જઘન્યથી ક્ષુલ્લક ભવગ્રહણ ત્રણ સમય ન્યૂન, ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ પલ્યોપમ સમયન્યૂન.

(અહીંથી આગળ વૃત્તિકારે ૧૩ ગાથાઓ મૂકેલ છે, તેમાં આ સંઘાતના સમય, તેનો સર્વ જઘન્ય સ્થિતિ કાળ, ઉત્કૃષ્ટ કાળ, સંઘાત અને શાટના, ઇત્યાદિ ઘણી વિગતો આપેલ છે. અમે તેનો અનુવાદ અત્રે રજૂ કરેલ નથી. વળી ક્ષુલ્લક ભવગ્રહણને આશ્રીને ઔદારિક આદિ ત્રણે શરીરના સર્વ શાટના અંતરના વિષયમાં નિશ્વયનય. વ્યવહારનય ઇત્યાદિ મતો પણ પ્રગટ કરેલ છે. આ બધું પૂર્વાપર સંબંધ વાળુ અને તે વિષયના નિપુણ જ્ઞાતા વડે જ સમજાય તેમ હોવાથી આ સંપૂર્ણ વૃત્તિનો અનુવાદ અમે છોડી દીધેલ છે. પૂજ્ય ભાવવિજયજીની ટીકામાં તો તેને ઉલ્લેખ પણ નથી.) એ પ્રમાણે જીવનું મૂલ પ્રયોગકરણ કહ્યું, હવે ઉત્તર પ્રયોગકરણ ને નિર્યુક્તિકારશ્રી બે નિર્યુક્તિ વડે કહે છે -

#### • निर्दुझ्ति - १९३, १९४ + विवेयन -

હવે ઉત્તરકરણ તે શરીરકરણ અને પ્રયોગ નિષ્પન્ન છે. તેના ભેદો અનેકવિદ્ય છે, સંક્ષેપથી ચાર ભેદે છે. તે વાત અહીં કહે છે -

મૂલ પ્રયોગકરણ પછી ઉત્તર પ્રયોગકરણ કહે છે. તે કઈ રીતે? શરીસ્કરણ, તે તે કિયા પ્રતિ સાધકતમપણાથી શરીર કરણ, તેનો પ્રયોગ - વીર્યાન્તરાયના ક્ષયોપશમ જ જીવ વીર્ચ જનિત વ્યાપાર, તેનાથી નિષ્પન્ન શરીસ્કરણ પ્રયોગ નિષ્પન્ન, તેથી જ શરીર નિષ્પત્તિની અપેક્ષાથી આનું ઉત્તરત્વ કહેવું. તે ઉત્તરકરણ, ભેદને આશ્રીને અનેક પ્રકારે છે.

તાત્પર્ય - સંસારીના કાર્યો વિસદેશ રૂપે ઘણાં દેખાય છે. તેથી તેના સાધનો વડે પણ ઘણાં કરણો વડે થાય છે. તેને વિસ્તારથી કહેવા શક્ય નથી, તેથી ચાર ભેદે કહે છે. તે સંક્ષેપથી ચાર ભેદના નામો આ પ્રમાણે છે - સંઘાતનાકરણ, પરિશાટનાકરણ, મિશ્રકરણ અને તેનો પ્રતિષેધ - સંઘાતના પરિશાટના શૂન્ય. તેના ચાર ઉદાહરણ -પટ અર્થાત વસ્ત્રમાં સંઘાતન, શંખમાં પરિશાટના, શક્ટ - ગાડામાં ઉભય છે તથા ઠુંઠામાં તે બંનેનો અભાવ છે. - x - x - & હવે અજીવ પ્રયોગ કરણ -

#### • निर्बुझ्ति - ९९५ + विवेयन -

જે-જે નિર્જીવોના જીવ પ્રયોગ કરાય છે, તે - તે વર્ણાદિ કે રૂપ કર્માદિ તે સજીવ કરણ. દ્રવ્યકરણ કહ્યું, હવે ક્ષેત્રકરણ કહે છે -

• निर्युझ्ति - १९६ + विवेयन -

નિત્યત્વથી ક્ષેત્રનું કરણ સાથે જતું નથી, તો કઈ રીતે ક્ષેત્ર કરણ સંભવે છે? તે કહે છે - આકાશ વિના નિર્વર્ત્ય થતું નથી. જેથી અલ્પ પણ દ્વિ અણુક સ્કંધ આદિ, તેથી તેના પ્રાધાન્યથી દ્રવ્યકરણ પણ ક્ષેત્રકરણ કહેવાય છે - x - x - ક્ષેત્ર શબ્દ આકાશનો વાસ્ય છે. તથા પર્યાય શબ્દત્વથી આ બંનેનું આ અભિધાન અદુષ્ટ જ છે. અને તે વ્યંજન - શબ્દ, તેનો પર્યાય - અન્યથા થવું તે વ્યંજન પર્યાય છે. તેને પ્રાપ્ત. - x - ઇક્ષુ ક્ષેત્ર કરણાદિ બહુ પ્રકારે છે. - x - સંપ્રદાયથી કહે છે કે - વ્યંજન પર્યાય પ્રાપ્ત જે ક્ષેત્રનો અભિલાપ કરાય છે, તે આ પ્રમાણે - ઇક્ષુ ક્ષેત્ર કરણ, શાલિ ક્ષેત્ર કરણ, તલ ક્ષેત્ર કરણ ઇત્યાદિ. અથવા જે ક્ષેત્રમાં કરણ કરાય કે વર્ણવાય છે, તે ક્ષેત્રકરણ. હવે કાલકરણ કહે છે -

#### • जिर्युक्ति - १६३ + विवेयन -

ਝਾल - સમચાદિ યાવત્ પરિમાણ, જે કરણ નિષ્પતિ અપેક્ષા કારણત્વથી કહેવાય છે. અર્થાત્ જેને ભોજનાદિથી જેટલો બે ઘટિકાદિ કાલ વડે નિષ્પત્તિ, તેનો તે જ કાળ કરણ છે. તેના જ ત્યાં સાધકતમત્વ વડે વિવક્ષિત છે. અથવા જે કરણ જે જે કાળમાં છે, તેનો તે જ કાળ કરણ છે. અહીં અધિકરણ સાધનત્વથી વિવક્ષિતત્વથી કરણ 8/995

શબ્દના નામાદિ વિશેષથી અપેક્ષા તે કાલકરણ. - x - x - x - નામથી વળી અગિયાર કરણો - કાલ વિશેષ રૂપ ચાર ચામ પ્રમાણ છે, આનું કરણત્વ તે - તે ક્રિયા સાધકતમપણાથી છે. - ૦ - તે કરણો ક્યા છે ?

## • નિર્યુક્તિ - ૧૯૮, ૧૯૯ + વિવેચન -

બવ, બાલવ, કોલવ, સ્ત્રી વિલોચન, ગર, વાશિજ્, વિષ્ટી તે સાતમું કરશ. શકુની, ચતુષ્પાદ, નાગ, કિંસ્તુઘ્ન. આ ચાર કરણો દ્રુવ છે. બાકીના સાત કરણો ચલ છે. - ૦ - ચલ - અનવસ્થિત. કોનું ક્યાં દ્રુવત્વ છે?

# • નિર્યુક્તિ - ૨૦૦ + વિવેચન

કૃષ્ણ ચૌદશની રાત્રિમાં શકુનિ કરણ હોય છે, તે પણ સર્વકાળ હોય છે, આના વડે આનું અવસ્થિતત્વ કહ્યું. આનાથી આગળ યથાક્રમે જ ચતુષ્પદ, નાગ અને કિંસ્તુઘ્ન કરણ હોય છે. તેમાં અમાસના દિવસે ચતુષ્પદ, રાત્રિમાં નાગ એક્રમે અને દિવસે કિંસ્તુઘ્ન કરણ હોય છે.

સાત પ્રકારના કરણને લાવવાના ઉપાય રૂપે પૂર્વાચાર્ય એ આ ગાથા પ્રતિપાદિત કરેલી છે - તિથિના અર્ધભાગને કરણ કહેવાચ. એક તિથિમાં બે કરણો હોય છે. અહીં આ ભાવના છે. - અભિમત દિવસે કરણના જ્ઞાનાર્થે પક્ષની તિથિને બે વડે ગુણવા - અધિકૃત તિથિને આશ્રીને અતીતને બે વડે ગુણે છે. જેમ કે શુક્લ ચોથ, બે વડે ગુણતા આઠ થાય છે. દ્વિરૂપ હીન, સાત વડે હરાતા દૈવસિક કરણ થાય છે. તેનો ભાગો છ જ છે. તેથી બવ આદિ ક્રમથી ચતુષ્પ્રાહરિકરણ ભાવથી ચોથના દિવસે તે વણિજ કરણ થાય છે. તે જ રૂપ અધિક રાત્રિના 'વિષ્ટિ' કરણ થાય છે. કૃષ્ણપક્ષ બે અંક ઘટાડતા નથી. એ પ્રમામે બધે જ ભાવના કરવી જોઇએ. - x - x - ઇત્સાદિ. - ૦ -હવે પૂર્વે કહેલા ભાવકરણને કહે છે -

# • निर्युक्ति - २०१ + विवेयन -

ભાવકરણ બે ભેદે છે - જીવમાં, અજીવમાં. તેમાં અજીવકરણ પાંચ ભેદે જાણવું. -૦- તેમાં ભાવ - પર્ચાય, તેનું કરણ તે ભાવકરણ, તેના બે ભેદ કઈ રીતે છે? જીવથી અને અજીવથી. જાણવા અર્થાત્ જીવવિષચક અને સજીવ વિષચક. તેમાં અલ્પ વક્તવ્યતાથી અજીવભાવકરણ પહેલાં કહે છે. અજીવકરણ પાંચ પ્રકારે જાણવું. આને જ સ્પષ્ટ કરવાં કહે છે -

# • નિર્યુક્તિ - ૨૦૨ + વિવેચન -

વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ અને સંસ્થાન, એ પાંચેના વિષયમાં અજીવકરણ જાણવું. તેમાં વર્ણ - કૃષ્ણ આદિ પાંચ ભેદે છે. રસ - તિક્ત આદિ પાંચ ભેદે છે, ગંધ - સુરભિ, દુરભિ બે ભેદે છે, સ્પર્શ - કર્કશાદિ આઠ ભેદે છે - સંસ્થાન - પરિમંડલાદિ પાંચ ભેદે છે. આટલાં ભેદથી આના વિષયમાં કરણના પણ આટલા ભેદ જાણવા. દ્રવ્યકરણથી આની વિશેષતા એ છે કે - અહીં પર્યાયની અપેક્ષાથી તે પ્રમાણે થવું અભિપ્રેત છે. દ્રવ્યકરણમાં દ્રવ્યના જ તેવા તેવા ઉત્પાદ દ્રવ્યાસ્તિક મતની અપેક્ષાથી વિશેષ છે. - x - × - દ્રવ્ય વિશ્રસાકરણથી આમાં શું વિશેષ છે? અહીં પર્યાય અપેક્ષાથી દ્રવ્યાર્થિક નચ મય છે. - ૦ - અજીવ કરણ કહ્યું, હવે જીવકરણ કહે છે -

निर्युक्त - २०३ + विवेयन -

જીવ ભાવકરણ બે પ્રકારે છે - શ્રુતકરણ અને નોશ્રુતકરણ. શ્રુતનું ભાવ કરણત્વ શ્રુતના ક્ષાચોપશમિક ભાવના અંતર્ગતત્ત્વથી છે. તેમાં શ્રુતકરણ કહે છે - બદ્ધ એટલે ગ્રથિત, અબદ્ધ - અગ્રથિત, શ્રુતે - શ્રુત વિષચમાં કરણ. તેમાં બદ્ધ - તે બે ભેદે છે -નિશીથ અને અનિશીથ. અબદ્ધના પણ લૌક્કિ અને લોકોત્તર ભેદ છે. તેમાં નિશીથ - ગુપ્ત પણે જે ભણાય કે વ્યાખ્યા કરાચ તે. અને તે લોકોત્તર - નિશીથાદિ, અને લૌક્કિ - બૃહત્ આરણ્યક આદિ છે. અનિશીથ, તેનાથી વિપરીત છે. તે લોકોત્તર તે આચાર આદિ. લૌક્કિ ને પુરાણ આદિ. અબદ્ધ પણ લૌક્કિ અને લોકોત્તર ભેદથી છે. તેમાં લોકોત્તર તે - એક મરુદેવી, અત્યંત સ્થાવરા સિદ્ધ થયા, સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ધમાં મત્સ્ય અને પદ્મ બંને વલચને વર્જીને બધાં સંસ્થાનથી હોય છે. વિષ્ણુકુમાર મહર્ષિ એ લાખ યોજન પ્રમાણ શરીર વિકુર્વ્યુ. કુરુડ અને વિકુરુડ કુણાલામાં રહ્યા, આતેવૃષ્ટિથી તેનો નાશ થયો. તેઓ અશુભ ભાવથી સાતમી નરકમાં ગયા. ઇત્યાદિ - × -. લોકિક અબદ્ધ - બત્રીશ દંડિકા, સોળ કરણ, પાંચ સ્થાનો ઇત્યાદિ તે આલીટ, પ્રત્યાલીટ, યૈશાખ, મંડલ અને સમપદ. - × - × - × - આ પાંચ સ્થાન અબદ્ધ છે, શયનકરણ છટઠું છે.

શ્રુતકરણ કહ્યું, હવે અશ્રુતકરણ કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૦૪ + વિવેચન -

નોશ્રુતકરણ બે ભેદે છે - ગુણકરણ અને યોજનાકરણ. તેમાંનો શબ્દ સર્વનિષેધને જણાવે છે, જેનાથી શ્રુતકરણ ન થાય તે, નોશ્રુતકરણ. ગુણકરણ શું છે ? તપ અને સંચમ, તે બંનેના આત્મ ગુણના જે યોગો - તેના કરણ રૂપ વ્યાપાર. તપકરણ અને અનશન આદિ, સંચમકરણ તે પાંચ આશ્રચથી વિરમણાદિ ને ગુણકરણ કહે છે. આનું ગુણત્વ તપ અને સંચમના કર્મનિર્જરા હેતુપણાથી આત્મોપકારિત્વથી છે. યોજનાકરણ - મન, વચન અને કાયા વિષયક હોય છે. તેમાં મનોવિષય તે સત્ય મનોયોજના કરણાદિ ચાર ભેદે છે. વચન વિષચક પણ સત્ય વાગ્યોજનાકરણ આદિ ચાર ભેદે જ છે, કાયવિષયમાં ઔદાસ્કિ કાય યોજનાકરણ આદિ સાત ભેદે છે. તેથી ચાર, ચાર અને સાતના મળવાથી પંદરભેદે યોજનાકરણને યોજે છે - આજ પંદર કર્મ સાથે આત્માને, તે યોજનાકરણ.

જે કરણથી અહીં પ્રયોજન છે, તે કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૦૫ + વિવેચન -

કર્મક શરીર કરણ - તે કાર્મણ દેઢ નિર્વર્તન છે, તે પણ જ્ઞાનાવરણાદિ ભેદથી અનેક ભેદે છે. આયુ કરણ - પાંચમી કર્મ પ્રકૃતિ રૂપ કરણ - નિર્વર્તન તે આયુ કરણ. તે શું છે ? અસંખયં. તે પુનઃ આયુ કરણ તે અસંસ્કૃત - ઉત્તર કરણથી તુટ્યા છતાં વસ્ત્રાદિ વત્ સાંધવા શક્ય નથી. - x - x - એ સ્વરૂપથી, હેતુથી, વિષયથી વ્યાખ્યા કરવી. તેમાં સ્વરૂપથી અને હેતુથી તો ગ્રન્થ વડે વ્યાખ્યા કરાઈ. આના વડે તો આયુષ્યકરણના અસંસ્કૃતત્વ દર્શાવવાને માટે વિષયથી છે. હવે ઉપસંહાર કહે છે -આયુ કર્મ અસંસ્કૃત વડે અહીં અધિકાર છે. તેનો વ્યવહિત સંબંધ છે. તેનો અર્થ આ છે - જેથી અસંસ્કૃત આયુઃ કર્મ છે, તેથી પ્રમાદનો અભાવ જ છે, એ પ્રમાણે ચારિત્ર વિષયમાં (અપ્રમાદ) કરવો જોઈએ.

એ પ્રમાણે 'સંસ્કૃત' શબ્દની વ્યાખ્યા કરી. તેનાથી વિપરીત તે 'અસંસ્કૃત' હવે સૂત્રને અનુસરે છે.

તેમાં અસંસ્કૃત જીવિત છે, વૃદ્ધાવસ્થાથી યુક્તને કોઈ શરણ નથી. 'પ્રમાદી ન થાઓ' એમ કહેવાં છતાં પણ પુરુષાર્થપણાથી સર્વે ઐહિક - આમુષ્મિક ફળના નિબંધન પણાથી. તેના ઉપાર્જન પ્રતિ અપ્રમાદ ધારણ કરવો. એ પ્રમાણે કેટલાંકનો આશય છે તેના મત ખંડન માટે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૧૭ -

જે મનુષ્ય અજ્ઞાનતાને કારણે પાપ પ્રવૃત્તિઓથી ધનનું ઉપાર્જન કરે છે, તેઓ વાસનાની જાળમાં પડેલા અને વૈરાનુબદ્ધ થઇ મરીને નરકમાં જાય છે.

• વિવેચન - ૧૧૭ -

જે કોઈ પાપોપાદાન હેતુ અનુષ્ઠાનો વડે દ્રવ્ય મનુષ્યો - તેમાં જ પ્રાચઃ તેના અર્થોપાચમાં પ્રવર્તવાથી આમ કહ્યું અર્થાત્ તેવું દ્રવ્ય સ્વીકારે છે. કોણ? ઉક્ત રૂપ કુમતિવાળા. અશોભન મત તે અમત - નાસ્તિકાદિ દર્શન અથવા અમૃત - આત્મામાં પરમાનંદ ઉત્પાદકપણાથી અને તેમાંથી અલ્પના અગ્રહણ વડે બાકીનું છોડીને જાય તેવા ધનરસિકોને જુઓ. તેઓ જાતે જ અશુભાનુભાવથી પ્રવૃત્ત કે પ્રવર્તિત થઈ પાપ કર્મ વડે ઉપાર્જિત ધનથી જ મૃત્યુના મુખમાં જાય છે. - x - x - તેમને જુઓ કર્મ - વૈસ્થી સતત અનુગત થઈને રત્નપ્રભાદિ નસ્કમાં તદ્ભવના ભાવિતાથી સમીપે જાય છે. અથવા સ્ત્રી આદિ પાશમાં પ્રવૃત્ત અથવા તેમના વડે પ્રવર્તિત એવા તે મનુષ્યો નસ્કમાં જાય છે. તેઓ દ્રવ્યનું ઉપાર્જન કરીને સ્ત્રી આદિમાં રમણ કરે છે, તેની અભિરતિથી નસ્કગતિમાં ભાગી થાય છે તેવો ભાવ છે.

આ સૂત્ર વડે ધન આ લોકમાં મૃત્યુના હેતુ પણે અને પર લોકમાં નરક પ્રાપ્ત કરાવનાર હોવાથી તત્ત્વથી પુરુષાર્થ જ નથી. તેના ત્યાગથી ધર્મ પ્રતિ પ્રમાદ ન કરવો તેમ જાણવું. નરક પ્રાપ્તિ લક્ષણ અપાય પ્રત્યક્ષ રૂપે જણાતો નથી, તેથી મૃત્યુ લક્ષણ અપાય દર્શાવવાનું દેષ્ટાંત કહે છે. તેમાં આ વૃદ્ધ સંપ્રદાય છે.

એક નગરમાં એક ચોર રાત્રિમાં વૈભવ સંપજ્ઞ ઘરોમાં ખાતર પાડીને ઘણાં ધનને લઈને પોતાના ઘરના એક ખૂણામાં સ્વયં જ કૂવો ખોદીને, તેમાં તે દ્રવ્યને નાંખે છે. ઇચ્છિત શુલ્ક આપીને કન્યા સાથે વિવાહ કરીને પ્રસૂતા થતાં મારીને રાત્રિના તે જ

For Private & Personal Use Only

કૂવામાં નાંખે છે. જેથી તેની પત્ની બાળકમાં પ્રરૂઢ પ્રણચવાળી થઇને રત્નો બીજાને ન આપે. એક સમય જાય છે.

કોઈ દિવસ તેણે એક કન્યા સાથે વિવાહ કર્યો. તે અતિ રૂપાળી હતી. તેણી પ્રસૂતા થઈ. તેને મારી નહીં, બાળક જન્મ્યો, તે આઠ વર્ષનો થયો. તેણે વિચાર્યુ, ઘણો કાળ આને રાખી, પહેલાં આને મારી નાંખુ પછી બાળકને મારી નાંખીશ. પછી તેણીને મારીને કૂવામાં ફેંકી દીધી. તે બાળકે ઘરમાંથી નીકળીને હાહાકાર કર્યો. લોકો ભેગા થયા. બાળકે કહ્યું - આણે મારી માતાને મારી નાંખી.

રાજપુરુષોએ તે સાંભળ્યું. તેને પક્ડી લીધો. દ્રવ્યથી ભરેલો કૂવો જોયો. ઘણું જ ધન હતું. તેને બાંધીને રાજસભામાં લઈ ગયા, ઘણી યાતના આપી. બધું ધન લઈ લીધું. તેને કુમારથી મારી નાંખ્યો.

એ પ્રમાણે બીજાને પણ ધન અનર્થ આપત્તિથી નસ્કમાં લઈ જનારું થાય છે. આ કર્મોનું અવંધ્યત્વ કહ્યું, આ જ અર્થને દેઢ કરે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૧૮-

જેમ સંધિમુખમાં પકડાયેલો પાપકારી ચોર પોતાના કર્મોથી છેદાય છે, તેમજ જીવ પોતાના કરેલા કર્મોના કારણે આ લોક કે પરલોકમાં છેદાય છે. કરેલાં કર્મો ભોગવ્યા વિના છુટકો નથી.

#### • विवे्यन - ११८-

સ્તેન - ચોર, સંધિ - ખાતર, તેનું દ્વાર, તેમાં પોતાના અનુષ્ઠાનો વડે, છેદાય છે. તે પાપ નિમિત્ત અનુષ્ઠાન સેવી, આવી ફૃત્યોથી કેવો થાય ? તે જણાવવા સંપ્રદાય - અર્થ કહે છે.

એક નગરમાં એક ચોર હતો. તેણે અભેધ ગૃહના ચિત્તફલકના પ્રાકાર કપિશીર્ષક પાસે ખાતર પાડ્યું. ક્ષત્રો અનેક આકારના હતા, જેમકે કળશ આકૃતિ, નંદાવર્ત સંસ્થિત, પદ્માકૃતિ, પુરુષાકૃતિ. તેણે કપિશીર્ષકમાં રહેલ ક્ષત્રને ખોદીને ગૃહસ્વામી વડે જોવાચો. ત્યાર પછી તે અડધો પ્રવેશેલો હતો ત્યારે બંને પગ પકડીને, તે પ્રવેશે નહીં, તે માટે પ્રહરણથી હણ્યો. ચોરે પણ બહાર રહેલા હાથ વડે પકડ્યો. એ રીતે તે કપિશીર્ષક બંને વડે બળપૂર્વક બંને બાજુ ખેંચાવા લાગ્યું. તે ગૃહ સ્વામી પોતાના કરેલા પ્રાકારના કપિશીર્ષકથી પડતા અત્રાણ થઈ વિલાપ કરવા લાગ્યો.

આ ઉદાઢરણમાં દશવિલા ન્યાચથી દે પ્રાણી! જુઓ. પરલોક તો દૂર રહો, આ જન્મમાં જ પોતાના કરેલા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોથી મુક્તિ નથી, ઇશ્વર આદિ પણ તેના વિમોચન પ્રતિ અસામર્થ્યથી મુક્ત થતાં નથી, અન્યથા સકલ સુખીત્વને પામે છે. એટલે - જેમ આ અર્થગ્રહણ વાંછાથી પ્રવૃત્ત પોતાના કરેલા ક્ષત્રખનન રૂપ ઉપાય વડે કરીને, તેને સ્વકૃત કર્મથી મુક્તિ નથી, એ પ્રમામે બીજા પણ તે તે અશુભકારી અનુષ્ઠાનથી તેને વિમુક્તિ નથી. પણ તે અહીં જ ભોગવવા પડે છે. તેવા પ્રકારની બાધાના અનુભવથી ભોગવે છે. - x - x - કરેલાં કર્મોનો મોક્ષ નથી, તેથી આ લોકમાં અથવા પરલોકમાં કર્મોને અવશ્ય વેદવા પડે છે. અથવા હે પ્રાણીઓ! આ લોક કે પરલોકમાં જે કારણે જીવો છેદાય છે, તે કારણથી કોઈ જ કાળે નિષેધ કરાચેલા કર્મો અર્થાત્ કુત્સિત અનુષ્ઠાન માટે અભિલાષ ન કરવો. તેને કરવાની વાત તો દૂર રહી તેની અભિલાષા પણ ઘણાં દોષને માટે થાય છે. તેનો સંપ્રદાય આ છે -

એક નગરમાં એક ચોરે રાત્રિમાં દૂરવગાઢ પ્રસાદે ચડીને કોઇ વિમાર્ગથી ખાતર પાડ્યું. ઘણું જ દ્રવ્ય લઇ ગયો. પોતાને ઘરે પહોંચ્યો. પ્રભાતમાં સ્નાન કરીને શુદ્ધ વાસ ગૃહ હતું ત્યાં ગયો. જેથી કોણ શું બોલે છે તે જાણી શકે. જો જ્યાં સુધી લોકો મને ઓળખી ન જાય. ત્યારે ફરી પણ પૂર્વ સ્થિતિથી હું ચોરી કરી, એમ વિચારીને તે જ ક્ષત્રસ્થાને ગયો.

ત્યાં ઘણાં લોકો ભેગા થયેલા, તે બોલતા હતા કે કઈ રીતે આ દુરારોહ પ્રાસાદે ચડીને વિમાર્ગેથી ક્ષત્ર (ખાતર) કરેલ હશે? કઈ રીતે ક્ષુલ્લક ક્ષત્ર દ્વારથી પ્રવેશેલ હશે? પાછો દ્રવ્ય લઈને નીકળેલ હશે?

તે આ સાંભળીને હર્ષિત થઇને વિચારે છે - આ સત્ય છે હું આમાંથી કઈ રીતે નીકળેલો? પોતાના પેટ અને કમર જોઇને ક્ષત્ર મુખને અવલોકે છે. તે રાજ નિયુક્ત કુશલ પુરુષોએ જાણ્યું. રાજા પાસે તેને લઈ જઇને શિક્ષા કરી. આ પ્રમાણે પાપકર્મનો અભિલાષ પણ દોષને માટે થાપ છે.

આ કઢેલાં કર્મોનું અવંધ્યત્વ કહ્યું તેમાં કદાચિત્ સ્વજનથી જ તેની મુક્તિ થશે અથવા અમુક્ત વિભજ્ય જ ધનાદિવત્ ભોગવશે એ પ્રમાણે કોઈ માને છે, તેથી કઢે છે -

• सूत्र - ११६ -

સંસારી જીવૂ પોતાના ને બીજાના માટે સાધારણ જે કર્મો કરે છે. પરંતુ તે કર્મના ફળાના ઉદયના સમયે કોઈ પણ બંધુ બાંધવતા દેખાડતો નથી. (તે પાપમાં ભાગીદાર થતો નથી.)

• विवेयन - १९६ -

પાપકર્મની સ્પૃહા સદોષ છે, તેથી નિષેધ કર્યો છે. જો આ સર્વ સાધારણ હોચ તો આમાં પણ દોષ થશે. તેથી કહે છે - સંસરવું તે સંસાર, તેમાં તેમાં ઉચ્ચ-નીચમાં બ્રમણ પ્રાપ્ત થશે. પરસ્ય - પોતાના સિવાચના પુત્ર, પત્ની આદિના પ્રયોજનને આશ્રીને અથવા સાધારણ એટલે કે પોતાના અને બીજાના કામમાં આવશે, એમ વિચારીને કરેલ હોચ. કર્મના હેતુત્વથી કર્મ અથવા કરાચ તે. કર્મ - ખેતી આદિ, તેથી તે કૃષ્યાદિ કર્મ કર્તા! બીજાને માટે કે સાધારણ કરેલ હોચ, પોતાના માટે નહીં, તો પણ તે કર્મના વેદન - ફળના અનુભવ ન મળે, તે બંધુઓ - સ્વજનો, જેના હેતુથી તે કર્મ કરેલ છે કે કરો છો, તે બંધુઓ તેનો વિભાગ કરીને કર્મોને લઈ જતાં નથી. જો આમ છે, તો તેની ઉપર પ્રેમ આદિ પ્રમાદનો પરિહાર કરી ધર્મ જ ભાવવો જોઈએ. કઈ રીતે ? તેવા પ્રકારના આભિરી વંચક વણિફ ની માફક. તે દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે -

કોઈ એક નગરમાં એક વણિક્ દુકાન - હાટડી રાખીને વ્યવહાર - વેપાર કરતો હતો. કોઈ એક આભીરણ સરળ સ્વભાવની હતી તે બે રૂપિયા લઈને કર્પાસ નિમિત્તે તેની દુકાને આવી. ત્યારે કર્પાસ સમર્ધ હતો. તેથી વણિકે એક રૂપિયાનો બે વખત તોલીને કર્પાસ આપ્યો. તેણીએ બે વખત છે, તેમ સમજીને બંને રૂપિયા આપી દીધા. તેણી પોટલી બાંધીને ચાલી ગઈ.

પણ વણિકે વિચાર્યું કે આ રૂપિયો તો મને ફોગટમાં મળેલ છે. તો હું આનો ઉપભોગ કરું. તેણે તે રૂપિયાના ઘી અને ગોળ ખરીદીને ઘેર મોકલ્યા. તેની પત્નીને કઢેવડાવ્યું કે ઘેવર બનાવજે. તેણીએ ઘેવર બનાવ્યા. જમાઈ તેના મિત્ર સાથે આવ્યો. તેને ઘેવર પીરસ્યા. તે ખાઈને ચાલ્યો ગયો. વણિક્ સ્નાનાદિથી પરવારીને ભોજનાર્થે આવ્યો. તેની પત્નીએ તેનો રોજિંદુ ભોજન પીરસ્યુ. વણિકે પૂછ્યું - કેમ ઘેવર ન બનાવ્યા? તેણી બોલી - બનાવેલા હતા. જમાઈ તેના મિત્ર સાથે આવેલો, તે ખાઈ ગયા.

વેપારી વિચારવા લાગ્યો - જુઓ, મારે આ કેવું થયું? તે વિચારી આભિરણને છેતરીને મેં બીજાના નિમિત્તે મારા આત્માને પાપ વડે જોડ્યો. તે આમ વિચારતો શરીર ચિંતાર્થે નીકળ્યો, ઉનાળો તપતો હતો. તે મધ્યાહ્ન વેળાએ શરીર ચિંતા નિવારી એક વૃક્ષની નીચે વિશ્રામ કરતો હતો. તેટલામાં કોઈ સાધુને ભિક્ષા નિમિત્તે જતાં જોયા. તેણે સાધુને કહ્યું - ભગવન્! આ વૃક્ષની છાયામાં મારી સાથે અહીં વિશ્રામ કરો.

સાધુ બોલ્યા - ના, મારે જલ્દીથી મારા કાર્ચને માટે જવું જોઈએ. વણિકે પૂછ્યું - ભગવન્ ! શું કોઈ પણ પરકાર્ચને માટે પણ જાય છે ? સાધુએ કહ્યું, જેમ તું જ પત્ની આદિના નિમિત્તે ક્લેશ પામે છે, તે પરકાર્ચ જ છે. તે એક જ વચનથી બોધ પામીને બોલ્યો - ભગવન્! તમે ક્યાં રહો છો? તેણે કહ્યું - ઉદ્યાનમાં. પછી તે વણિક્ સાધુનું કાર્ચ પુરુ થયું હશે તેમ જાણીને તેની પાસે ગયો. ઘર્મ સાંભળીને બોલ્યો - હું સ્વજનને પૂછીને આવું છું. તમે મને પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરાવો.

વણિક્ પોતાને ઘેર ગયો. બંધુ, પત્ની આદિને બોલ્યો - જેમ દુકાનમાં વેપાર કરતા તુચ્છ લાભ થાય, તેથી હું દિશાવાણિજ્ય કરીશ. બે સાર્થવાહ હતા. તેમાં એક મૂલ્ય ભાંડ આપીને સુખેથી છહપુરને પ્રાપ્ત કરે છે, તેમાં ઉપાર્જિત કંઈ ગ્રહણ કરતાં નથી. બીજો ભાંડનું કંઈ મૂલ્ય આપતો નથી. પૂર્વોપાર્જિત પણ બનાવી લે છે. તો હું કોની સાથે જઉં?

સ્વજનોએ કહ્યું - પહેલાં સાથે જાઓ. તે તેમનાથી સમનુજ્ઞાત થઈ સ્વજનો સહિત ઉદ્યાનમાં ગયો. તેઓએ પૂછ્યું - સાર્થવાહ ક્યાં છે? તેણે કહ્યું - પરલોકમાં સાર્થવાહ આ સાધુ છે, તે અશોક છાયામાં બેસીને પોતાના ભાંડ વડે વ્યાપાર કરે છે. એમની સાથે હું નિર્વાણ નગરે જઈશ. એમ કહીને પ્રપજિત થયો.

જેમ આ વણિક સ્વજન પાસે સ્વતત્ત્વને વિચારીને પ્રવ્રજ્યા પ્રતિ આદરવાળો

થયો, તે પ્રમાણે બીજા પણ વિવેકીઓએ પ્રયત્ન કરવો. તેથી વાચક્વરે કહ્યું છે -રોગથી હણાયેલો, દુઃખથી પીડિત, સ્વજનથી પરિવૃત્ત, ઘણો જ કરુણ કંદન કરે તો પણ તેના રોગને હણવાને આ બધાં સમર્થ નથી. માતા, ભાઈ, બહેન, પત્ની, પુત્ર, મિત્રો જો તેના રોગને હણી શક્તા નથી, તો તેવા સ્વજનનો ભાર શા માટે વહન કરે છે? તેઓ રોગને દૂર કરવામાં સમર્થ નથી, અને ધર્મમાં વિઘ્ન કરનારા છે, વળી મરણથી રક્ષણ કરતાં નથી, તેવા બીજા સ્વજનાદિથી શો લાભ છે? તેથી સ્વજનોને માટે જો તું અકાર્ય કરે છે, તો હે નિર્લજ્જ! પરલોકમાં જઇને તેના ફળને ભોગવજે. હે મૂટ! તે કારણથી તું સ્વજન ઉપરની આસક્તિ છોડીને, નિર્વૃત્ત થઇ ધર્મ કર, કે જે ચતનપૂર્વક પરલોકનું ભાશું છે.

આ પ્રમાણે સ્વકૃત કર્મોથી સ્વજન વડે મુક્તિ નથી, તેમ કહ્યું. હવે કોઈ માને કે દ્રવ્ય જ તેની મુક્તિને માટે થશે, તેથી કહે છે -

• सूत्र - ૧૨૦ -

પ્રમત્ત મનુષ્ય આ લોકમાં કે પરલોકમાં ધનથી રક્ષણ પામતો નથી. અંધારામાં જેનો દીપ બુઝાઇ ગયો હોય, તેને પહેલા પ્રકાશમાં જોયેલો માર્ગ પણ જોયા છતાં ન જોયેલા જેવો થઈ જાય છે. તેમ અનંત મોહના કારણે પ્રમત્ત વ્યક્તિ મોક્ષ માર્ગને જોવા છતાં જોતો નથી.

• विवेयन - १२० -

દ્રવ્ય વડે સ્વકૃત કર્મોથી રક્ષણ પ્રાપ્ત થતું નથી. કોને? પ્રમત્તને અર્થાત્ મદ્ય આદિ પ્રમાદ વશને. કયાં? આ અનુભૂચમાનપણે પ્રત્યક્ષ જ જન્મમાં, અથવા પરભવમાં. અહીં પણ જન્મમાં કેમ રક્ષણને માટે ન થાય, તે વિશે વૃદ્ધ સંપ્રદાય બતાવે છે -

કોઇ એક રાજા ઇન્દ્ર મહોત્સવ આદિ કોઇક ઉત્સવમાં પોતાના નગરમાં નીકળે છે - દ્યોષણાં કરાવે છે કે, બધાં પુરુષોએ નગરથી નીકળી જવું તેમાં પુરોઢિત પુત્ર રાજવલ્લભ વેશ્યાગૃહમાં પ્રવેશેલો. દ્યોષણા સાંભળવા છતાં નીકળ્યો નહીં. તેને રાજપુરુષોએ પકડી લીધો. દંડ આપવા છતાં તેને છોડ્યો નહીં. આભિમાનથી તેણે વિવાદ કરતાં રાજાની પાસે લઈ ગયા. રાજાએ પણ આજ્ઞા કરી કે તેને બાંધી દો. પછી પુરોઢિત આવ્યો. તેણે કહ્યું - હું મારું સર્વસ્વ આપી દઉં છું. મારા પુત્રને મારશો નહીં. તો પણ તેને મુક્ત ન કર્યો. શૂળીએ ચડાવીને મારી નાંખ્યો.

એ પ્રમાણે બીજાને પણ ધન વડે અહીં કોઈ શરણ પ્રાપ્ત થતું નથી. તો બીજા જન્મમાં તો વાત જ ક્યાં રહી? તેની મૂછાંવાળાને વળી તેનો અધિકતર દોષ કહે છે -તેમાં દીવ આ પદને સંસ્કારની અપેક્ષા વિના નિક્ષેપો કરવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૦૬ + વિવેચન -

દીવ ના બે ભેદ છે - દ્રવ્ય દીવ અને ભાવ દીવ. વળી આ એકેકના પણ બે ભેદો છે. તે આ પ્રમાણે - આસાસ - આશ્વાસિત કરે છે અર્થાત્ અત્યંત આકુલિત જનને સ્વસ્થ કરે છે. તે આશ્વાસ. તે જ દીવ એ પદના સંબંધથી શત મુખપણાથી આશ્વાસદ્ધીપ થાય છે. તથા પ્રકાશ કરે છે - ધન તિમિર પટલથી અવગુંઠિત પણ ઘટ આદિ તે પ્રગટ કરે છે, તેથી પ્રકાશ. તે આવો દીપે છે માટે પ્રકાશ દીપ. તેના ભેદ કહે છે -

# • निर्युक्ति - २०९ + विवेयन -

જળ વડે ધોઇ નાંખવાથી ક્ષયને પ્રાપ્ત કરાવે તે સંદીન તેનાથી બીજો તે અસંદીન તથા સંયોગિકા - જે તૈલવર્તી અગ્નિ સંયોગથી નિર્વૃત્ત. અસંયોગિમ - તેનાથી વિપરીત સૂર્ચબિંબ આદિ. તે જ એક પ્રકાશક છે. એ પ્રમાણે જાણવું. અહીં પણ સંધિત એટલે સંયોજિત. તેનાથી વિપરીત તે અસંધિત - અસંયોજિત. આશ્વાસદ્ધીપ અને પ્રકાશ દીપ, અનુક્રમે તેનો અહીં સંબંધ છે. તેમાં આશ્વાસદ્ધીપ સંદીન અને અસંદીન બે ભેદે છે. તથા પ્રકાશદીપ સંયોગિમ અને અસંયોગિમ બે ભેદે છે. આ દ્રવ્યથી જ છે, તેથી વ્યામોહ દૂર કરવાને માટે કહે છે -

ભાવ વિષયક પણ બે ભેદે છે, પ્રથમ ભેદની અપેક્ષાથી આશ્વાસદ્ધીપ અને પ્રકાશ દીપ. અર્થાત્ જેમ દ્રવ્યથી અપાર નીરધિમાં વિમગ્નને ક્યારે - ક્યારે આનો અંત થાય છે, એ પ્રમાણે આકુલિત ચિત્તવાળાને આશ્વાસન હેતુ તે આશ્વાસનદ્વીપ. એ પ્રમાણે સંસાર સાગરને પાર ઉતરવાને માટે મન વડે અત્યંત ઉદ્વેગ પામેલા ભવ્યોના આશ્વાસન હેતુ સમ્યગ્દર્શન તે ભાવ આશ્વાસનદ્વીપ છે.

તેમાં દ્રવ્યદ્વીપ સમાન તરંગો વડે કુવાદી થકી આ વહન થાય, મગરાદિની માફક અનંતાનુબંધી કોધાદિ વડે અતિ રૈદ્ર ધ્યાનથી પણ ઉપદ્રૂત ન થાય. જેમ તે દ્રવ્ય આશ્વાસદ્વીપ પલાળી દેવા વડે એક સંદીન છે, તેમ આ પણ ભાવ આશ્વાસદ્વીપ સમ્યગ્ દર્શન રૂપ કોઇને સાચોપશમિક કે ઔપશમિકને ફરી અનંતાનુબંધીના ઉદયમાં મિથ્યાત્વના ઉદયથી જળના ઉત્પીડનથી પલાળી દે છે. પછી તેના નિબંધન જળચર વડે અનેક દ્રન્દ્રો વડે ઉપતાપિત કરે છે, તેથી તેને સંદીન કહેવાય છે. જે સાચિક સમ્યકત્વ લક્ષણ છે, તે જલ ઉત્પીડનથી મિથ્યાત્વના ઉદયથી આક્રમિત થાય છે. તેથી જ તેમાં રહીને તેના નિબંધન આશયોથી કથંચિત્ જોડાતો નથી. આ અસંદીન ભાવદ્વીપ.

જેમ અંધકાર વડે અંધીકૃત છતાં પણ પ્રકાશ દીપ. તેની પ્રકાશ્ય વસ્તુને પ્રકાશે છે, તેમ અજ્ઞાન મોહિત જનોને જ્ઞાન પણ ભાવ પ્રકાશદીપ કહેવાય છે. આ પણ એક સંયોગીમ છે, અન્યથા અન્ય છે. તેમાં જે શ્રુતજ્ઞાનરૂપ ભાવદીપ છે, તે અક્ષર પદ પાદ શ્લોકાદિ સંહતિથી નિર્વાર્તિત છે, તે સંયોગિમ છે. અને જે અન્ય નિરપેક્ષા નિરપેક્ષપણાથી જે સંયોગિમ નથી, તે કેવળ જ્ઞાન રૂપ અસંયોગી ભાવ દીપ છે.

સૂત્ર સ્પર્શિક નિર્યુક્તિ વડે 'દીવ' એ સૂત્ર પદની વ્યાખ્યા કરી. અહીં પ્રકાશ દીપ વડે અધિકાર છે. તેથી - પ્રકર્ષ વડે નષ્ટ, દેષ્ટિથી અગોચરાને પામેલ. તે પ્રણષ્ટ દીપ તેની જેમ છે. તેનું દેષ્ટાંત કહે છે - જેમ કોઈ ધાતુવાદી દીપક સહિત અગ્નિ અને ઇંઘણ લઈને બિલમાં પ્રવેશ્યો, તેમાં પ્રમાદથી તેના દીપ અને અગ્નિ ઠરી ગયા. ઠરેલા દીપ અને અગ્નિ વડે ગુફાના અંધકારમાં મોહિત થઇ અહીં-તહીં બધે પરિભ્રમણ કરે છે, તેમાં અપ્રતિકાર મહાવિષવાલા સર્પે ડંસ દીધો. ઉંડી ખીણમાં જઇને તે પડ્યો. ત્યાં જ તે મૃત્યુ પામ્યો.

એ પ્રમાણે અનંત ભવોની અપેક્ષાથી પ્રાયઃ તેના અપગમ રહિતતાથી, જેના વડે મોઢાય તે મોઢ - જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, મોઢનીય રૂપ, તેના વડે - અનંત મોઢને કારણે નૈયાયિક એટલે, મુક્તિ જેનું પ્રયોજ છે તેવો સમ્યગ્ દર્શાનાદિ મોક્ષમાર્ગ, જોવા છતાં - ઉપલભ્ય થવા છતાં, અદેષ્ટ અર્થાત્ તેના દર્શન ફળનો અભાવ થાય છે. અથવા અદ્રષ્ટ જ થાય છે.

અહીં એવું કહે છે કે - જેમ તે ગુફાની અંદર પ્રમાદથી નાશ પામેલા દીપની જેમ પહેલાં ઉપલબ્ધ વસ્તુતત્વ છતાં પણ દીપના અભાવે તે અદેષ્ટ થાય છે. તેમ આ પ્રાણી પણ કંઈક કર્મના ક્ષયોપશમાદિથી સમ્યગ્ દર્શનાદિક મુક્તિ માર્ગને ભાવ પ્રકાશદીપથી શુત જ્ઞાન રૂપ જોવા છતાં ધન આદિની આસક્તિથી તેના આવરણના ઉદયથી અદેષ્ટ જ થાય છે. તથા તે ધન માત્ર તેના રક્ષણ માટે જ થતું નથી. તેમ નહીં, પણ ત્રાણ હેતુ પ્રાપ્ત ક્થંચિત્ સમ્યગ્ દર્શનાદિને પણ હણે છે.

આ પ્રમાણે ધનાદિ સકલ કલ્યાણકારી થશે, તે આશંકામાં તેનું કુગતિ હેતુત્વ અને કર્મોનું અવંધ્યત્વ દર્શાવીને જે કરે તે કહે છે.

• સૂત્ર - ૧૨૧ -

આશુપ્રજ્ઞ જ્ઞાની સુતેલા લોકો મધ્યે પણ પ્રતિક્ષણ બાગતો રહે પ્રમાદમાં એક ક્ષણને માટે પણ વિશ્વાસ ન કરે. સમય ભયંકર છે. શરીર દુર્બળ છે. તેથી ભારંડ પક્ષીવત્ ઝાપ્રમાદી થઇ વિચરણ કરે.

• विवेयन - १२१ -

સુતેલા - દ્રવ્યથી ઉંઘતા અને ભાવથી ધર્મ પ્રતિ અજાગ્રત એવા - × - સુતેલા પણ અને જાગતા પણ શું ? પ્રતિબુદ્ધ - દ્રવ્યથી જાગતા અને ભાવથી ચથાવસ્થિત વસ્તુ તત્ત્વના અવગમથી જીવવાનો - પ્રાણ ધારણનો સ્વભાવ જેનો છે. તેવા પ્રતિબુદ્ધ જીવી તેઓ સૂતા હોવા છતાં અવિવેકી-ગતાનુગતિકપણાથી ન સૂતેલા. પરંતુ પ્રતિબુદ્ધ એવા જ જાવજ્જીવ રહે, તેમાં દ્રવ્ય નિદ્રાના પ્રતિષેધમાં અગડદત્તનું દેષ્ટાંત છે. તે આ પ્રમાણે -

ઉજ્જૈનીમાં જિતશત્રુ રાજા, અમોધરથ નામે રથિક, તેની ચશોમતી નામે પત્ની અને તેને અગડદત્ત નામે પુત્ર હતો. અગડદત્ત નાનો હતો ત્યારે જ તેના પિતા મૃત્યુ પામ્યા. તેણે પોતાની વારંવાર રડતી માતાને રડવાનું કારણ પૂછ્યું ત્યારે તેણીએ કહ્યું કે આવા અમોધ પ્રહારી રથિક તારા પિતા હતા ત્યારે અગડદત્તે પૂછ્યું કે, એવું કોઈ છે કે જે મને આ વિદ્યા શીખવે. માતાએ કહ્યું કે કૌશાંબી દેઢપ્રહારી નામે તારા પિતાનો મિત્ર છે. તે શીખવી શકે. અગડદત કૌશાંબી ગયો. તેણે દેઢપ્રહારી આચાર્ચને જોયા. ત્યારપછી તેમણે પોતાનો પુત્રવત્ ગણી અગડદત્તને બધી વિદ્યાકળાઓ શીખવી. કોઈ દિવસે ગુરુજનની અનુજ્ઞા લઈ પોતાની શિક્ષાનું દર્શન કરાવવા રાજકુળે ગયો. ત્યાં તેની કળા જોઈને બધાં હૃતહૃદચી થઈ ગયા. ત્યારે રાજાએ કહ્યું, બોલ તારે શું જો છે? જે આપ આપો.

રાજાએ કહ્યું કે, પૂર્વે અહીં સંધિછેદકો હતા. અત્યારે પણ દ્રવ્યનું હરણ, ચોરી આદિ થાય છે. માટે તું આ નગરનું રક્ષણ કર. પણ સાત અહોરાત્રમાં ચોરના સ્વામીને પકડી લાવવાનો નિર્ણય કર્યો. રાજાએ પણ તે વાત સ્વીકારી. ત્યારે અગડદત્ત ખુશ થતો નીકળ્યો. તેણે વિચાર્યું કે, આવા ચોર આદિ લોકો વિવિધ - છદ્મવેશે ભટક્તા હોય છે, તો હું એવા સ્થાને તેમની તલાશ કરું.

ત્યાંથી નીકળી કોઇ શીતળ છાચાવાળા વૃક્ષની નીચે દુર્બળમલિન વસ્ત્ર ધારણ કરી, ચોરને પકડવાનો ઉપાય વિચારવા લાગ્યો. તે જ વૃક્ષની છાચામાં કોઇ પરિવાજક પણ પ્રવેશ્યો. તેના લક્ષણો જોઇને અગડદત્તને થયું કે નક્કી આ ચોર જણાય છે. તે પરિવાજકે તેને પૂછ્યું, તમે કોણ છો? કયા નિમિત્તે ફરી રહ્યા છો? અગડદત્તે કહ્યું કે હું ઉજ્જૈનીનો છું, સંપત્તિ ખલાસ થઇ જતાં ભટકી રહ્યો છું. ત્યારે તેણે કહ્યું કે, હું તને વિપુલ ધન આપીશ.

ત્યાર પછી રાત્રિ પડી. તે પરિવાજકે ત્રિદંડનું શસ્ત્ર બનાવ્યું અને બોલ્યો કે, હું નગરમાં જઇ રહ્યો છું ત્યારે સાશંક એવો અગડદત્ત તેની પાછળ યાલ્યો. તેને થયું કે આ જ તે ચોર છે. પછી તે પરિવાજક કોઈ પુન્ચવાનના શ્રીભવનમાં સંધિ છેદ કરીને ગયો. અનેક ભાંડાદિથી ભરેલ પેટીઓ કાઢી, ત્યાં તે સ્થાપીને ગયો. અગડદત્તે તેનો પીછો કર્યો. તેટલામાં તે પરિવાજક દેવકુલેથી દરિદ્ર પુરુષોને લઈને આવ્યો. તે બધી પેટીઓ ગ્રહભ કરી. નગરથી નીકળી ગયા. પછી પરિવાજકે અગડદત્તને કહ્યું કે અહીં જીર્ણોધાનમાં થોડી નિદ્રા લઈએ, પછી નીકળીશું.

જ્યારે દરિદ્ર પુરુષો સૂઈ ગયા ત્યારે પરિવાજક અને અગડદત્ત બંને શચ્યામાં ઉંઘવાનો ડોળ કરવા લાગ્યાં. અગડદત્ત ધીમેથી ઉઠી વૃક્ષની છાયામાં સંતાઈ ગયો. દરિદ્ર પુરુષો ને નિદ્રાવશ જાણી તે પરિવાજકે તેમને મારી નાંખ્યા. અગડદત્તને ત્યાં ન જોતા શોધવા લાગ્યા. તેણે પરિવાજકને એક જ પ્રહારથી પાડી દીધો. પછી તેના કહેવા પ્રમાણે શ્મશાનમાં પશ્ચિમ ભાગે ગયો. ત્યાં પરિવાજકની બહેન હતી. તેણીને પરિવાજકની તલવાર આદિ નિશાની દેખાડી. પછી ચુપચાપ તેણીનું ચરિત્ર જોવા લાગ્યો. તેણીએ અગડદત્તને વિશ્રામ લેવા કહ્યું.

ત્યારે અગડદત્ત તે શચ્યામાંથી પ્રચ્છશ્નપણે ખસી ગયો. તેણીએ પહેલાંથી રાખેલી શીલા ત્યાં પછાડીને કહ્યું કે હાશ! માર ભાઈનો હત્યારો ખતમ થઈ ગયો. અગડદત્તે બહાર નીકળી તેણીને વાળ વડે પકડી લીધી. તેણીને પકડીને રાજગૃહે લઈ ગયો. પછી રાજ્યકલ્પ પામ્યો.

આ પ્રમાણે બીજા પણ અપ્રમત્ત આ લોકોમાં જ કલ્યાણભાગી થાય છે. દ્રવ્ય સુખોમાં પ્રતિબુદ્ધજીવીનું દેષ્ટાંત કહ્યું. ભાવસુપ્તોમાં તપસ્વી, તેઓ મિથ્યાત્વ આદિ મોહિત છતાં પણ લોકોમાં યથાવત્ અવગમ પૂર્વક જ સંચમ જીવિત ને ધારણ કરે છે. આવાઓનું શું કરવું, તે કહે છે? પ્રમાદમાં વિશ્વાસ ન કરવો. અહીં શું કહેવા માંગે છે? બહુજન પ્રવૃત્તિ દર્શનથી આ બધાં અનર્થકારી હોવાથી તેઓ વિશ્રુંભવાન થતાં નથી.

આશુ - શીદ્ય ઉચિત કર્તવ્યમાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. પ્રજ્ઞા - બુદ્ધિ, જેની છે તે ''આશુપ્રજ્ઞ'' આશુપ્રજ્ઞ થી શું? ઘોર એટલે કે નિરનુકંપ, સતત પણે પ્રાણીના પ્રાણનું અપહરણ કરવાથી અનુકંપા રહિત. આ કોણ છે? મુહૂર્ત એટલે કાળ વિશેષ. કદાચિત્ શારીર બળથી ઘોર. - × - બળરહિત, મૃત્યુદાચી મૃત્યુ પ્રતિ સામર્થ્યવાન નહીં.

એ પ્રમાણે છે, તો શું કરવું જોઈએ તે કહે છે - જેના વડે પડે તે પક્ષ, તે જેને છે તે પક્ષી, ભારંડ એવું એક પક્ષી તે ભારંડ પક્ષી. તે જેમ અપ્રમત ચરે છે, તે પ્રમાણેનું પણ પ્રમાદ રહિત થઈને વિચર. અર્થાત્ વિહિત અનુષ્ઠાનનું તું આસેવન કર. અન્યથા જેમ આ ભારંડપક્ષીના પક્ષ સિવાચ સહ અંતર્વર્તીના સાધારણ ચરણના સંભવથી સ્વલ્પ પણ પ્રમાદથી અવશ્ય જ મૃત્યુ થાય છે. તે પ્રમાણે તું પણ સંચમજીવિતથી ભ્રંશ જ પ્રમાદથી થાય છે. -૦- આ અર્થને જ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૨૨-

સાધુ પદે-પદે પરિશંક્તિ થતો ચાલે, નામાં નાના દોષને પભ પાશ(જાળ) સમજીને સાવધાન રહે. નવા-નવા ગુણોના લાભ માટે જીવનને સુરક્ષિત રાખે. લાભ ન થાય તો પરિજ્ઞાનપૂર્વક શરીરને છોડી દે.

#### • વિવેચન -૧૨૨-

ચરેત્ - ભય, પદ - પાદ વિક્ષેપ રૂપ, પરિશંકમાન - અપાયને ન ગણકારતો. કઈ રીતે, તે હવે કહે છે - જે કંઈ ગૃહસ્થ સંસ્તવ આદિ અલ્પ પણ પાજ્ય તુલ્ય જે પાશ, સંચમ પ્રવૃત્તિ પ્રતિ સ્વાતંત્ર્યના ઉપરોધિતા વડે જાણતો, અથવા જે સંચમ માર્ગમાં જાય, શું કરતો? પદાનિ - સ્થાનો, ધર્મના સ્થાનો. તે મૂલગુણ આદિમાં પરિશંક્તિ થતો અર્થાત્ મારા આ પ્રવર્તમાન મૂલગુણમાં માલિન્ય કે સ્ખલના ન થાય, એ પ્રમાણે પરિભાવના કરતો પ્રવર્તે. જે કોઈ અલ્પ પણ દુશ્ચિતિત આદિ પ્રમાદપદ મૂલગુણ આદિના માલિન્યજનક્તાથી બંધ હેતુત્વ થકી પારાની જેમ પાશને માનતા હોય, તે આ ઉભયમાં અહીં અભિપ્રાય :-

જેમ ભારંડ પક્ષી અપર સાધારણ અંતર્વર્તી ચરણપણાથી પગલાને પરિશંકા કરતો જ ચરે છે. જે કોઈ અવરકાદિને પણ પાશ માનતો તે પ્રમાણે અપ્રમત્ત ચરે છે.

જો પરિશંક્તિ થતો વિચરે, તો સર્વથા જીવિત નિરપેક્ષાથી પ્રવર્તવું જોઇએ. તેની સાપેક્ષતામાં જ કદાચિત કથંચિત્ ઉક્ત દોષનો સંભવ છે, એવી આશંકાથી કહે છે - લાભંતર, ઇત્યાદિ, પ્રાપ્ત થવું તે લાભ - અપૂર્વ અર્થની પ્રાપ્તિ. અંત્તર - વિશેષ, લાભાંતર તેમાં થાય છે અહીં શું કહેવા માંગે છે?

જ્યાં સુધી વિશિષ્ટ વિશિષ્ટતર સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની પ્રાપ્તિ અહીંથી

સંભવે છે, ત્યાં સુધી આ પ્રાણધારણારૂપ જીવિત ને અન્ન પાન ઉપયોગાદિથી વૃદ્ધિ પામીને, તેના અભાવમાં પ્રાયઃ તેના ઉપક્રમણનો સંભવ હોવાથી આમ કહ્યું છે. ક્ષુધા આદિનું પણ ઉપક્રમણ કારણત્વથી અભિધાન છે. અહીં વ્યૃંદચિत्त्व જ બૃંહચિત્વા એમ વ્યાખ્યા કરવી, અન્યથા 'અસંસ્કૃत' જીવિત છે, એ વાતનો વિરોધ થાય એમ વિચારવું.

ત્યારપછી શું? લાભ વિશેષ પ્રાપ્તિના ઉત્તર કાળે, પરિણ્ગાય - સર્વ પ્રકારોથી બોધ પામીને, જેમ આ પણ આ નહીં, પૂર્વવત્ સમ્યગ્ દર્શનાદિ વિશેષ હેતુ, તથા આનાથી જરા ન થાચ, જરા કે વ્યાધિથી અભિભૂત ન થાચ, તેથી તથાવિધ ધર્મધ્યાન પ્રતિ સમર્થ. કહ્યું છે કે -

''જ્યાં સુધી જરા પીડતી નથી, વ્યાધિ જ્યાં સુધી વધતી નથી, જ્યાં સુધી ઇંદ્રિયો હાનિ પામેલી નથી, ત્યાં સુધી ધર્મનું સમ્યક્ આચરણ કર.''

આ પ્રમાણે જ્ઞપરિજ્ઞાથી જાણીને, પછી પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી ભોજનનું પ્રત્યાખ્યાન કરે. સર્વથા જીવિતથી નિરપેક્ષ થાય, એ ભાવ છે. મલવત્ અત્યંત આત્મામાં લીનતાથી મલ - આઠ પ્રકારના કર્મ, તેનો અપધ્વંસ કરવાનો સ્વભાવ જેનો છે, તે મલ અપધ્વંસી અર્થાત્ મલનો વિનાશ કરનાર થાય છે. તેથી જ્યાં સુધી લાભ થાય ત્યાં સુધી ગુણોને માટે જ દેહને ધારણ કરવો.

અથવા જીવિતને પુષ્ટ કરીને લાભાંતર - લાભ વિચ્છેદમાં અંતર અને બાહ્ય મલના આશ્રયત્વથી મલ - ઔદારિક શરીર, તેનો અપધ્વંસ કરનાર થાય. શો અર્થ છે? જીવિતને ત્યજી દે. અહીં એમ કહેવા માંગે છે કે - આ આનો એક જ ગુણ મનુષ્ય પામીને ધર્મનો લાભ મેળવે છે, એ પ્રમાણે ભાવના કરતો જ્યાં સુધી આ શરીરથી તેને લાભ થાય છે, ત્યાં સુધી તેનું પોષણ કરે. લાભનો વિચ્છેદ સંભવ થતાં સંલેખનાદિ વિધાનથી તે શરીરનો ત્યાગ કરે.

અહીં જ્યાં સુધી લાભને ધારણ કરે, તે સંબંધમાં મંડિક ચોરનું ઉદાહરણ છે. તેમાં સંપ્રદાય આ પ્રમાણે છે-

બેજ્ઞાતટ નગરમાં મંડિક નામે વણકર, પરદ્રવ્યના હરણમાં પ્રસક્ત હતો અને તે દુષ્ટવ્રણ છું એમ લોકોમાં પ્રકાશિત કરતો જાનુ દેશથી નિત્ય જ ભીના લેપ વડે લિપ્ત થઇને રાજમાર્ગમાં વણકરના શિલ્પથી આજીવિકા કરતો હતો. ભમતો હોવા છતાં પણ દંડ ધારણ કરીને પગ વડે કલેશ પામતો ભમતો હતો. રાત્રિના ખાતર પાડીને ધનને ગ્રહણ કરીને નગરની સમીપમાં ઉદ્યાનતા એક દેશમાં ભૂતિગૃહમાં ત્યાં નિક્ષેપ કરતો.

ત્યાં તેની બહેન એવી કન્યા રહેતી હતી. તે ભોંચરાની મધ્યમાં એક કૂવો હતો. જેમાં તે ચોર દ્રવ્યથી પ્રલોભિત સાથે આ દ્રવ્યનું વહન કરતી હતી. તે તેની બહેન કૂવાની સમીપે પૂર્વે રાખેલ આસને બેસીને પગ ધોવાના બહાનાથી બંને પગેથી ગ્રહણ કરીને તે કૂવામાં નાંખતી હતી. પછી તે આવનાર તેમાં જ નાશ પામતો હતો. એ પ્રમાણે નગરને લુંટતા - લુંટતા તેમનો કાળ વ્યતીત થતો હતો. ચોર પકડનારા પણ તેમને પકડી લેવાનો સમર્થ ન હતા. તેથી નગરમાં ઉપદ્રવ થતો.

ત્યાં મૂલદેવ રાજા હતો. તે કઈ રીતે રાજા થયો?

ઉજ્જૈની નગરીમાં બધી ગણિકામાં પ્રધાન એવી દેવદત્તા નામે ગણિકા હતી. તેની સાથે અચલ નામે કોઇ વણિક્ પુત્ર વૈભવ સંપન્ન એવો મૂળદેવ વસતો હતો. તે ગણિકાને મૂલદેવ ઘણો છષ્ટ હતો. પણ ગણિકાની માતાને અચલ શ્રેષ્ઠી જ છષ્ટ હતો. તે ગણિકામાતા, ગણિકાને કહેતી કે - આ જુગારીનો તને શો મોહ છે? દેવદત્તા તેની માતાને કહેતી, હે માતા! આ પંડિત છે. ગણિકા માતાએ પૂછ્યું - શું આ આપણાથી અધિક વિજ્ઞાનને જાણે છે? અચલ બોંતેર કળામાં પંડિત જ છે.

તેણીએ કહ્યું - અચલને કહો કે દેવદત્તાને શેરડી ખાવા માટેની શ્રદ્ધા-ઇચ્છા છે. ગણિકાની માતાએ જઈને કહ્યું ત્યારે અચલે વિચાર્યું કે કેટલી શેરડી વડે હું દેવદત્તાને ખુશ કરી શકું? તેણે ગાડું ભરીને શેરડીના સાંઠા મોકલી દીધા. દેવદત્તા બોલી કે - શું હું હાથણી છું?

પછી દેવદત્તા એ કહ્યું - મૂલદેવ પાસે જઇને કહો કે દેવદત્તા શેરડી ખાવાની ઇચ્છા રાખે છે. ગણિકાએ જઇને મૂલદેવને વાત કરી. તેણે કેટલીક શેરડીના સાંઠા લીધા, તેને છોલી નાખ્યા. પછી તેના ટુકડા કર્યા. તે શેરડીના ટુકડાને ચાતુર્જાતક આદિ વડે સુવાસિત કર્યા, પછી મોકલ્યા. ત્યારે દેવદત્તાએ કહ્યું કે - જુઓ આનું આ વિજ્ઞાન.

ત્યારે ગણિકામાતા મૌન રહી. મૂલદેવ પ્રત્યે પ્રદ્વેષને ધારણ કરતી અચલને કહે છે - હું એવું કંઈક કરીશ, જેથી મૂલદેવ પકડાઈ જાય. અચલે ૧૦૮ દીનાર દેવદત્તાને ભાડા રૂપે આપીને રાખી. ગણિકામાતાએ દેવદત્તાને કહ્યું કે - હવે અચલ તારી સાથે રહેશે. આ દીનાર આપેલા છે. બપોરના સમયે જઈને દેવદત્તાને કહ્યું કે - અચલને કોઈ ત્વરિત કાર્ચ ઉત્પન્ન થતાં તે ગામ ગયેલ છે. દેવદત્તાએ મૂલદેવને બોલાવવા મોકલ્યો. મૂલદેવ આવ્યો. તેણીની સાથે રહ્યો.

ગણિકામાતાએ અચલને સંદેશો મોકલ્યો કે બીજા દ્વારેથી તમે આવો. તેણે ઘણાં પુરુષો સાથે આવીને ગર્ભગૃહને વીંટી લીધુ મૂલદેવ અતિ સંભ્રમથી શચ્યાની નીચે છુપાઈ ગયો. અચલે તે ધ્યાન રાખી લીધું. દેવદત્તાની દાસીઓ અચલના શરીરના અભ્યંગનાદિ માટે બધી સામગ્રી લઈને આવી. અચલ તે જ શચ્યામાં બેઠો અને કહે છે કે - આ જ શચ્યામાં રહેલા મને અભ્યંગનાદિ સ્નાન કરાવો.

દેવદત્તા બોલી કે - આખી શચ્યા બગડી જશે. અચલે કહ્યું - હું આના કરતાં ઉલ્ફ્રુષ્ટતર શચ્યા તને આપીશ. મેં એવું સ્વપ્ન જોયેલ છે કે મારે શચ્યામાં જ અભ્યંગન, ઉદ્ધર્તન અને સ્નાનાદિ કરવા. તે બધીએ તેમ કર્યુ. ત્યારે સ્નાન અને વિલેપનથી

37/12 Meanon International

#### 8त्तराध्ययन भूवसूत्र-सटीङ अनुवाट/१

ભીંજાચેલા મૂલદેવને અચલે વાળ પક્ડીને બહાર ખેંચ્યો. ત્યારે મૂલદેવે કહ્યું મને છોડી દો. કોઈ દિવસ હું તમને તેનો ઘણો સારો બદલો વાળી દઈશ. અચલ વડે અપમાનીત થયેલો મૂલદેવ ઘણી જ લજ્જાને ધારણ કરતો ઉજ્જૈનીથી નીકળી ગયો કેમકે અચલની શરત હતી કે તારે આ સ્થાન છોડીને ચાલ્યા જ્વું.

મૂલદેવ ત્યાંથી નીકળી બેજ્ઞાતટ નગરે ગયો.

તેને માર્ગમાં એક પુરુષ મળેલ હતો. મૂલદેવે તે પુરુષને પૂછ્યું કે ક્યાં જાય છે? તેણે કહ્યું કે - બેજ્ઞાતટ નગરે. ત્યારે મૂલદેવે કહ્યું - ચાલો, આપણે બંને સાથે જઇએ. તેણે તે વાત સ્વીકારી લીધી.

બંને ચાલ્યા જાય છે, માર્ગમાં એક અટવી આવી. તે પુરુષની પાસે ભાશું -ભોજન હતું. મૂલદેવ વિચાર કરે છે - આ મને તેના ભોજનમાંથી કંઇક પણ આપશે. આજે આપશે, કાલે આપશે એવા આશચથી તેની સાથે ચાલ્યો જાય છે, પણ તે પુરુષ મૂલદેવની કંઇ ખાવા માટે આપતો નથી. ત્રીજે દિવસે આવી પસાર કરી. મૂળદેવે તેને પૂછ્યું કે - નજીક કોઇ ગામ છે? તે પુરુષે કહ્યું કે - અહીંથી બહુ દૂર નહીં તેવા માર્ગમાં ગામ છે.

ત્યાર પછી મૂલદેવે તેને પૂછ્યું - તું ક્યાં રહે છે? તેનો જવાબ આપ્યો કે - આ ગામમાં જ રહું છું. મૂલદેવે ફરી પૂછ્યું કે - તો કઈ રીતે હું જાઉં તો આ ગામે જઈ શકું? તે પુરુષે તેને માર્ગ દેખાડ્યો.

મૂલદેવ તે ગામે ગયો. ત્યાં ભિક્ષાને માટે ભ્રમણ કરતાં અડદ પ્રાપ્ત થયા. તે વખતે સંપજ્ઞકાળ વર્તતો હતો. તે ગામથી મૂલદેવ નીકળ્યો. તે વખતે કોઈ સાધુ માસક્ષમણના પારણે ભિક્ષા નિમિત્તે ત્યાં પ્રવેશ્યા. મૂલદેવે ત્યારે સંવેગ પ્રાપ્ત થઈ પરમ ભક્તિથી તે અડદ વડે તે સાધુને પ્રતિલાભિત કર્યા.

આ બોલ્યો કે - તે મનુષ્યોને ધન્ય છે, જેને અડદ વડે સાધુનું પારણું કરાવવાનો લાભ મળેલ છે. ત્યારે નીકટમાં રહેલા દેવતાએ કહ્યું - હે પુત્ર! આ ગાથાના પશ્ચાર્દ્ધથી જે માંગીશ, તે હું તને આપીશ.

મૂલદેવે ગાથાનો પશ્ચાર્દ્ધ ભણ્યો - દેવદત્તા ગણિકા, હજારહાથી સહિતનું રાજ્ય (મને પ્રાપ્ત થાઓ) દેવતાએ કહ્યું કે - તુરંત જ પ્રાપ્ત થશે.

ત્યાર પછી મૂલદેવ બેજ્ઞાતટ નગરે ગયો. ત્યાં કોઇ ખાતર થઇને ચોરી કરનારો પકડાયો હતો, તેને વધ કરવા માટે લઇ જતા હતા. ત્યાં વળી કોઇ અપુત્રક રાજા મરણ પામ્યો. તેથી તેઓએ અશ્વને અધિવાસિત કર્યો. તે અશ્વ મૂલદેવની પાસે આવ્યો. પીઠે બેસાડ્યો પછી અશ્વ તેને લઇને રાજ્યમાં ગયો. ત્યાં મૂલદેવનો રાજ્યાભિષેક થતાં રાજા બન્યો.

તેણે તે પુરુષ (માર્ગમાં મળેલો તે)ને બોલાવ્યો. તેને કહ્યું કે - સારું થયું કે તું માર્ગમાં મારી જોડે હતો, અન્યથા હું માર્ગમાં જ વિનાશ પામ્યો હોત. તેથી તને હું આ એક ગામ લખી આપુ છું. પણ હવે કોઈ દિવસ મારી પાસે આવતો નહીં (મને મોદું બતાવતો નહીં)

પછી તેણે ઉજ્જૈનીના રાજા સાથે પ્રીતિ કરી. દાન-માન-સત્કાર વડે તેને પૂજીને પછી મૂલદેવે દેવદત્તાને માંગી. તે રાજાએ પણ પ્રતિ-ઉપકાર કરતાં દેવદત્તાને સોંપી તીવી વ્યવસે સે સે સ્વાર્ગ્સ કરતાં દેવદત્તાને સોંપી

દીધી. મૂલદેવે તેને અંતઃપુરમાં રાખી, પછી તેણીની સાથે ભોગો ભોગવતો રહે છે. કોઈ દિવસે અચલ પોતવાઢન-વહાણો વડે ત્યાં આવ્યો. જકાત ભરવા ચોગ્ચ ભાંડને તેણે ગોપવી દીધેલા હતા. મૂલદેવ રાજા તે સ્થાનોને જાણી ગયો, તેણે અચલને પકડી લીધો. તે રાજદ્રવ્ય ગોપવેલ છે એમ કહી તેને બાંધીને રાજમાં લાવ્યા. મૂલદેવે તેને પૂછ્યું - તું મને જાણે છે? તે બોલ્યો - તમે રાજા છો, તમને કોણ ન જાણે? તેણે કહ્યું કે - હું મૂલદેવ છું. અચલનો સત્કાર કરીને તેને વિદાય આપી.

આ પ્રમાણે મૂલદેવ રાજા થયો.

ત્યારે તેણે બીજા નગર આરક્ષકની સ્થાપના કરી. પણ તે ચોરને પકડવા માટે સમર્થ ન થચા. ત્યારે મૂલદેવ પોતે જ નીલવસ્ત્રને ઓઢીને રાત્રિમાં નીકળ્યો. મૂલદેવ અજ્ઞાતપણે એક સભામાં બેસીને રહ્યો. જેટલામાં તે મંડિક ચોર આવીને બોલ્યો -અહીં કોણ ઉભું છે? મૂલદેવે કહ્યું - હું કાર્પટિક છું તે બોલ્યો - અહીં આવ હું તને મનુષ્ય કરીશ.

મૂલદેવ ઉભો થયો. કોઇ એક ઐશ્વર્યવાનના ઘેર ખાતર પાડ્યું. ઘણું બધું ધન ત્યાંથી લઇ લીધું. તે બધું ધન મૂલદેવની ઉપર આરોહણ કર્યું. પછી બંનેએ ત્યાંથી પ્રસ્થાન કર્યું. નગરની બહાર ગયા. તેમાં મૂલદેવ આગળ ચાલતો હતો. ચોર તલવાર ખેંચીને તેની પાછળ-પાછળ જતો હતો. તે બંને ભોયરા પાસે પહોંચ્યા. ચોરે તે દ્રવ્ય તેમાં નાંખવાનો- ગોપવવાનો આરંભ કર્યો.

ત્યાર પછી તે ચોરે તેની બહેનને કહ્યું - આ મહેમાન છે, તેના પગને ધોવાનું પાણી આપ. તેણી કૂવાના કિનારા પાસે આવીને બેસી. તેણી પગ ધોવાના બહાનાથી તેના બંને પગને ગ્રહણ કરીને મહેમાનને કૂવામાં નાંખી દેતી હતી. જેવા તેણી અતી સુકુમાર પગને જાણ્યા, ત્યારે તેણીને થયું કે નક્કી આ કોઈ ભૂતપૂર્વ રાજ્યભ્રષ્ટ રાજા જણાય છે. તેણીને મૂલદેવ ઉપર અનુર્કપા જન્મી. ત્યાર પછી તેણીએ પગના તળીચે નીશાની કરીકે અહીંથી ભાગી જા, તને મારો ભાઈ મારી નાંખશે.

ત્યારપછી મૂલદેવ ત્યાંથી નાસી ગયો. તેણી પૂત્કાર કરવા લાગી, ''ભાગી ગયો, ભાગી ગયો'' તે મંડિક ચોર તલવાર ખેંચીને તેની પાછળ દોડ્યો. મૂલદેવ રાજપથમાં અતિ સંનિકૃષ્ટ જાણીને ચત્વર - ચોરામાં 'શિવ'ના અંતરે ઉભો રહ્યો. ચોરે તે શિવલિંગને - ''આ પુરુષ છે'' એમ વિચારી કંકાગ્ર તલવાર વડે બે ટુકડા કરીને ચાલ્યો ગયો. ત્યાંથી તે ભોંચરા પાસે ચાલ્યો ગયો.

ત્યાં રહીને રાત્રિ પસાર કરી, પ્રભાતમાં ત્યાંથી નીકળી ગયો, શેરીમાં જઇને

અંદરની દુકાનમાં તંતુવાયત્વ- વણકરપણું કરવા લાગ્યો. રાજપુરુષો વડે બોલાવ્યો. મૂલદેવે વિચાર્યું કે આ તે જ પુરુષ છે પણ તેને હાલ મારવો યોગ્ય નથી. - x - પુરુષો તેને લાવ્યા. રાજાએ ઉભા થઈને તેની પૂજા કરી. આસને બેસાડ્યો. તેની સાથે ઘણી પ્રિચ વાતો કરીને કહ્યું મને તારી બહેન પરણાવ. તેણે તેની બહેનનો વિવાહ મૂલદેવ સાથે કર્યો. રાજાએ તેને ભોગો આપ્યા.

કેટલાંક દિવસો જતાં રાજાએ મંડિકને કહ્યું - થોડું ધન જોઈએ છીએ, તેણે ઘણું દ્રવ્ય આપ્યું. રાજાએ તેનું સન્માન કર્યું. અન્ય કોઈ દિવસે ફરી ધનની માંગણી કરી. ફરી પણ મંડિકે ધન આપ્યું. રાજાએ તે ચોરને અતી સત્કાર - સન્માન પ્રયોજ્યું. આ પ્રકારે ચોરે બધું દ્રવ્ય આપી દીધું.

તેની બહેનને પછી પૂછ્યું - હવે કંઈ દ્રવ્ય છે? તેણી બોલી કે ના, આટલુંજ દ્રવ્ય હતું. ત્યારપછી પૂર્વે કહેવાચેલ લક્ષ્ય અનુસાર બધું જ ધન પ્રાપ્ત થઈ જતાં મંડિકને શૂળીએ ચડાવી દીધો.

દેષ્ટાંતના અનુવાદ પૂર્વક આ ઉપનચ છે -

જ્યાં સુધી જેટલું કાર્ય હતું, ત્યાં સુધી - જેટલો લાભ હતો ત્યાં સુધી મૂલદેવ રાજા વડે મંડિક ચોરને સાચવવામાં આવ્યો. તે પ્રમાણે ધર્માર્થીએ પણ સંચમ ઉપઘાત હેતુક છતાં પણ જીવિતને નિર્જરાની અભિલાષાથી, તેના લાભને માટે ચાવત્ ધારી રાખવું જોઈએ. તેને ધારણ કરવામાં સંચમનો ઉપરોધ જ છે. - x - આટલું પ્રસંગથી કહ્યું.

હવે જે કહ્યું કે - ''જીવિતને પોષણ આપીને મલનો ધ્વંસ કરે તે શું સ્વાતંગ્યથી કે અન્ય રીતે?

• સૂત્ર - ૧૨૩ -

શિક્ષિત અને કવચધારી અશ્વ જેમ યુદ્ધમાં જય પામે છે, તેમ જ સ્વચ્છંદતાના નિરોધથી સાધુ સંસારથી પાર પામે છે. પૂર્વજીવનમાં અપ્રમત થઈને વિચરણ કરનારો <u>મ</u>ૂનિ જલ્દીથી મોક્ષને પામે છે.

• વિવેચન -૧૨૩-

ઇन્દ - વશ, તેનો નિરોધ, તે છંદ નિરોધ - સ્વચ્છંદતાનો નિષેધ, તેના વડે મુક્તિને પામે છે. અહીં શું કહે છે? ગુરુની પરતંત્રતાથી પોતાના આગ્રહને યોજ્યા વિના, તેમાં પ્રવર્તમાન પણ સંકલેશ રહિત રહે, તેનાથી તે કર્મબંધનો ભાગી ન થાય. પરંતુ અવિકલ ચારિત્રપણાથી તેની નિર્જરા વડે જ પામે છે. અપ્રવર્તમાન છતાં આહારાદિમાં આગ્રહ ગ્રહના આકુલિત ચિત્તથી અનંત સંસારિતા આદિ અનર્થના ભાગી થાય છે. તેને સર્વથા તેના પરતંત્રપણાથી મુતુક્ષુ વડે વિચારવું. કેમ કે તે જ સમ્યગ્ જ્ઞાનાદિ સકલ કલ્યાભના હેતુપણાથી છે.

કહ્યું છે કે - ''તે જ્ઞાનનો ભાગી થાય છે અને દર્શન, ચારિત્રમાં સ્થિરતર થાય છે, તેઓ ધન્ય છે, જ્યાં સુધી તેઓ ગુરુકુલવાસ છોડતા નથી.'' અથવા छन्दसा - 8/923

ગુરુના અભિપ્રાયથી, निरोध - આહારાદિના પરિહારરૂપ છે, તે છંદનિરોધ, તેનાથી જ ઉક્ત ન્યાયથી મુક્તિ પામે છે તેથી તે વસ્તુ વિષય અભિલાષા રૂપ ઇચ્છા કે છંદ, તેના નિરોધથી મુક્તિ થાય, કેમકે તે જ તેની વિબંધક છે.

લૌક્કિકો પણ કહે છે - જે કોટિ ગ્રંથો વડે કહેવાય, તે અર્ઘશ્લોક વડે કહે છે, તૃષ્ણાનો જો પરિત્યાગ કરે છે, તો પરમપદને પામે છે.

અથવા છંદ, ના પર્ચાય રૂપે વેદ અને આગમ છે. તેથી છંદથી નિરોધ - ઇંદ્રિયાદિ નિગ્રહરૂપ. તે છંદનિરોધ. તેનાથી મોક્ષ મેળવે છે. સર્વથા જીવિત પ્રતિ અનપેક્ષતાથી નહીં. - × - અહીં ઉદાહરણ આપે છે -

અશ્વ, જે શિક્ષિત હોય - દોડવું, કુદવું આદિ શિક્ષા ગ્રાહિત હોય. તથા તેના શરીરને કવચ વડે આચ્છાદિત કરેલ હોય. એ રીતે તે શિક્ષિત અને વર્મધારી હોય. અહીં શિક્ષક તંત્ર વડે સ્વતંત્રતાનો અપોહ કહ્યો. તેનો આ અર્થ છે - જેમ અશ્વ સ્વાતંત્ર્યના વિરહથી પ્રવર્તમાન હોય તો તલવાર આદિથી વૈરી વડે હણાતો નથી, એ રીતે તે મુક્તિને પામે છે અને જો સ્વતંત્ર હોય, પહેલાંથી અશિક્ષિત હોય તો રણમાં હણાય છે.

અહીં સંપ્રદાયથી આ ઉદાહરણ છે -

એક રાજાએ બે કુલપુત્રોને એક એક અશ્વ શિક્ષણ પોષણાર્થે આપ્યો. તેમાં એક કાલને ઉચિત ચવસચોગાસનથી સંરક્ષણ કરતો દોડવું, લાલિત, કુદવું આદિ કળા શીખવે છે. બીજો કુલપુત્ર અને છષ્ટ ચવસ - ચોગાસનને આપે છે, ઘાણીમાં વઢન કરાવે છે, પણ શિક્ષા આપતો નથી. બાકીના પોતે ખાઈ જતો.

સંગ્રામ કાળે તે બંનેને ઉપસ્થિત કરવા રાજાએ કહ્યું - તે બંને અશ્વો ઉપર બેસીને જલ્દીથી આવ્યા. રાજાએ તેમને કહ્યું કે - સંગ્રામમાં પ્રવેશ કરો. તેમાં જે પહેલો અશ્વ હતો તે શિક્ષાગુણપણાથી સારથિને અનુવર્તતો સંગ્રામ પારગ થયો. બીજો અશ્વ વિશિષ્ટ શિક્ષાના અભાવથી અસત્ ભાવના ભાવિત્વથી ઘઉં પીસવાના યંત્ર - ઘંટીની મા<del>ફક</del> ત્યાં જ ભમવાને લાગ્યો. તેથી બીજો હતસારથિ છે, એ પ્રમાણે કહીને પકડી લીધો. અર્થાત્ બંદી બનાવાયો.

દેષ્ટાંતના અનુવાદપૂર્વક આ ઉપનચ છે - આ અશ્વની માફ્ક ધર્માર્થી પણ સ્વાતંત્ર્ય રહિત મુક્તિને પામે છે - × - આ કારણે કહેલ છે કે - સતત આગમોક્ત ક્રિયાનું આસેવન કર. કઈ રીતે? અપ્રમત્ત થઈને અર્થાત્ ગુરુ પારતંત્ર્યથી પ્રમાદનો પરિહાર કરીને. ચારિત્રથી જ અપ્રમાદ છે.

મુનિ - માને છે અર્થાત્ જાણે છે જીવાદિને તે - તપસ્વી. જલ્દીથી મોક્ષને પામે છે. શું છંદો નિરોધ છતાં પણ તત્ત્વથી અપ્રમાદાત્મક જ હોય, તો પછી તેમાં પુનરુક્તિ દોષ ન લાગે? તેનો ઉત્તર કહે છે કે - અપ્રમાદનો જ આદર કરવો, તે જણાવવાને માટે ઇત્યાદિથી પુનરુક્તિ ન કહેવી. આટલા પૂર્વ વર્ષોના આયુષ્યની ચારિત્ર પરિણતિ દર્શનાર્થે

કહી છે.

ઉत्तराध्ययन भूलसूत्र-सटीड अनुवाट/१

જો છંદ નિરોધથી મુક્તિ છે, તો પણ અંત્યકાલે જ તેને આચરવું એવી શંકા જાય અથવા જો પછી મલનો ધ્વંસ કરનાર થાય, ત્યારે છંદ નિરોધાદિ તેના હેતુભૂત છે, તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૨૪ -

''જે પૂર્વમાં અપ્રમત્ત નથી. તે પછી પણ અપ્રમત્ત ન થઇ શકે.'' આવી ધારણા શાશ્વતવાદીઓની છે. પરંતુ આયુષ્યના શિથિલ થવાથી અને મૃત્યુ સમયે શરીર છૂટવાની સ્થિતિ આવતા તે વિષાદને પામે છે.

• વિવેચન -૧૨૪-

જે પહેલાથી જ અપ્રમત્તપણાથી ભાવિતમતિ ન થાય. તે તેવા સ્વરૂપના છંદ નિરોધને પુ**ळ્व**મેવં - તેમાં એવં શબ્દની અહીં ઉપમા અર્થપણાથી પૂર્વની જેમ અંત્ય કાળથી અથવા મલના અપધ્વંસ સમયથી અભાવિતમતિ પણાથી પ્રાપ્ત ન થાય. તેથી લાભની સંભાવના પણ ન કહી. તો પછી તેનો શું લાભ? અંત્ય કાળે કે મલ અપધ્વંસ સમયમાં આ અનંતર અભિહિત સ્વરૂપ સમીપતાથી મપાય છે. - x - x - છત્યાદિ શાશ્વતવાદી કહે છે. તે શાશ્વતવાદીને - આત્મામાં મૃત્યુને અનિયત કાળ ભાવીને જોતાં નથી. અહીં આમ કહે છે - જે ''છંદ નિરોધના ઉત્તરકાળે જ હું કરીશ'' એમ કહે છે, તે અવશ્ય શાશ્વતવાદી છે.

તેઓ આ પ્રમાણે પ્રજ્ઞાપના કરે છે - જેમ કે હે ભદ્ર ! આ તમે તે કાળથી પૂર્વે આ ઉક્ત હેતુથી સમસ્તિ નથી, તે રીતે ઉત્તરકાળે પણ આ પ્રમાદી એવા તને થતું નથી. અથવા જે આ ઉપમા તે જ્ઞાનની ઉપમા - સંપ્રધારણા કે જે પછીથી ધર્મ કરીશું, તે શાશ્વતવાદિને અર્થાત્ નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળાને, જે નિરુપક્રમ આયુષ્યપણાથી આત્માને શાશ્વત માને છે, તેમને યોજવા છતાં પાણીના પરપોટા સમાન આયુષ્યવાળાને ન યોજવું. તે પ્રમાણે આ ઉત્તરકાળે પણ છંદ નિરોધને ન પામીને વિષાદ પામે છે કે - મેં કેમ સુકૃત ન કર્યાં? હવે હું આવા અપાર ભવ સાગરમાં ભમતો થઈશ, એવા પ્રકારની વિકળતાને અનુભવે છે કચારે? આત્મપ્રદેશોને છોડતી વખતે. મનુષ્ય ભવોપગ્રાહી આયુષ્ય કર્મો પુરા થતા. અથવા મૃત્યુ વડે સ્વસ્થિતિના ક્ષય રૂપ લક્ષણથી. સમય વડે યુક્ત તેમાં ઔદારિક કાય રૂપ શરીરના પૃથકભાવમાં બધુ પરિશાટિત થાય. આનું ઔદમ્પર્ય આ છે -

પહેલાંથી જ પ્રમાદવાળા ન થવું જોઈએ. કહે છે કે - આજે શું કે કાલે શું? જવાનું જ છે, એમ જાણવા છતાં મૂટ તેમાં મોઢથી સુખે સુવે છે. તો શું તે પૂર્વે જ હોચ, પછીથી છંદ નિરોધ પ્રાપ્ત ન થાય?

#### • સૂત્ર - ૧૨૫ -

કોઈ પણ જલ્દીથી વિવેકને પ્રાપ્ત ન કરી શકે. તેથી હમણાંથી જ કામનાનો પરિત્યાગ કર. સમત્વ દૈષ્ટિથી લોકને સારી રીતે જાણીને આત્મરક્ષક મહર્ષિ અપ્રમત્ત થઇને વિયરણ કરે. • विवेचन - ९२५ -

તત્ક્ષણ જ સમર્થ થતાં નથી. શું કરવાને? પ્રાપ્ત કરવાને, કોને? વિવેકને, દ્રવ્યથી બહારના સંગના પરિત્યાગ રૂપ અને ભાવથી કષાયના પરિહાર રૂપ. અકૃત પરિકર્મા જલ્દીથી તેનો પરિત્યાગ ન કરી શકે. અહીં બ્રાહ્મણીનું ઉદાહરણ છે -

એક બ્રાહ્મણ પરદેશ જઇને શાખા પારગ થઇને પોતાના દેશમાં આવ્યો. તેને બીજા બ્રાહ્મણે પ્રચુર પ્રલાલિત કરીને કન્યા આપી. તે લોકો પાસેથી દક્ષિણા પામતો હતો. અતિશય વૈભવ વધતાં, તેણે તેની પત્નીને માટે ઘણાં અલંકારો કરાવ્યા. તેણી નિત્ય અલંકારથી મંડિત થઇને રહેતી હતી. તેણે પત્નીને કહ્યું કે- આ પ્રત્યંત ગામ છે, તેથી આ આભરણોનું તિથિ કે પર્વમાં ધારણ કર. કદાચિત ચોર આવી જાય ત્યારે સુખેથી ગોપવી શકાય. તેણી બોલી કે હું તે વેળાએ જલ્દીથી આભુષણોને દૂર કરી દર્દશ.

કોઈ દિવસે ત્યાં ચોરો આવી પહોંચ્યા. તે જ નિત્ય શણગારાયેલ રહેતી સ્ત્રીના ઘરમાં પ્રવેશ્યા. તેણીને અલંકાર સહિત પકડી લીધી. તેણી પ્રણીત ભોજત્વથી માંસલ અને પુષ્ટ ઢાથ-પગ વાળી થઈ ગઈ હોવાથી કટક આદિ આભુષણને કાઢવા સમર્થ ન થઈ. ત્યારે ચોરોએ તેણીના બંને ઢાથ છેદીને કડલાં વગેરે કાઢી લીધા. લઈને નીકળી ગયા.

એ પ્રમાણે બીજા પણ પૂર્વે પરિકર્મ ન કરેલાં તત્કાલ તેનો ત્યાગ કરવા સમર્થ થતાં નથી. મલનો અપધ્વંસ તો ઘણો દૂર રહ્યો અહીં મરુદેવી માતાનું ઉદાહરણ ન કહેવું. કેમ કે તે આશ્વર્યરૂપ ઘટના છે. એવા તીવ્ર ભાવો મોટા ભાગનાને સંભવતા નથી.

એ પ્રમાણે સમ્ચક્ પ્રવૃત્તિથી ઉઠીને ''પછી છંદ નિરોધ કરીશ'' એ પ્રમાણે આળસના ત્યાગમાં ઉધમ કરવો. તથા પ્રકર્ષથી - મન વડે પણ તેના અચિંતનરૂપથી ઇચ્છામદન રૂપ કામોને તજીને, સમસ્ત પ્રાણી સમૂહને સમ્ચક્ રીતે જાણીને, કઈ રીતે? શત્રુ અને મિત્રને સમપણે, ક્યાંય પણ રાગ-દ્વેષ કર્યા વિના, તથા મહર્ષિ થઈને -એકાંત ઉત્સવરૂપ પણાથી મોક્ષ, તેને ઇચ્છવાના સ્વભાવ વાળા અથવા મહૈષી થઈને. એટલે કે વિષયના અભિલાષ રહિતતાથી નિયાણાયુક્ત ન થઈને આત્માનું રક્ષણ કરે. કોનાથી? કુગતિગમન આદિ અપાયોથી, તે આત્મરક્ષી કહેવાય.

અથવા સ્વીકાર કરે છે આત્મહિત જેના વડે તે આદાન - સંચમ, તેનું રક્ષણ કરનાર, અપ્રમત્ત - પ્રમાદ રહિત થઈને વિચરે. અહીં પ્રમાદના પરિહાર અને અપરિહારમાં આલોક સંબંધી ઉદાહરણ - કોઈ વણિફ મહિલાનું બતાવેલ છે, તે આ પ્રમાણે છે -

એક વર્ણિક સ્ત્રી હતી તેનો પતિ પરદેશ ગયેલો. શરીરશુશ્રુષામાં રક્**તા એવી** તેશી દાસ-નોકર-કર્મકર આદિને પોત-પોતાના અભિયોગમાં નિયોજતી ન હતી.

٩८3

તેઓને કાળ પ્રમાણે ઇષ્ટ હોય તેવો આહાર કે આજીવિકા આપતી ન હતી. તેથી તે બધાં નાસી ગયા. કર્માન્ત પરિહાનિથી પૈભવથી પરિહાની થઈ.

વભિક આવ્યો. આ પ્રમાણે વૈભવની પરિહાનિ આદિ જોઈને તે સ્ત્રીને ઘરમાંથી કાઢી મૂકી.

ત્યાર પછી બીજી સ્ત્રીને પુષ્કળ શુલ્ક આપીને તેણી સાથે વિવાહ કર્યો. ત્યારે તેના સ્વજનોએ કહ્યું કે - જે પોતાને રક્ષે છે, તે પરિણિત રહી શકશે. તેણીએ તે વાત સ્વીકારી. વણિક સાથે વિવાહ કરીને તેણી રહી, પછી વણિક વાણિજ્યને માટે ગયો. તેણી પણ દાસ, નોકર, કર્મકરાદિને આદેશ આપીને કામ કરાવતી હતી. તેઓને પૂર્વાહ્ણ આદિ કાળે ભોજન આપતી હતી. મીઠી વાણી વડે ઉત્સાહિત કરતી હતી. તેમને વેતન પણ કાળને બગાડ્યા વિના આપતી હતી. તેણી પોતાના શરીરની શુશ્રૂષારત પણ ન હતી. એ પ્રમાણે પોતાનાને રક્ષણ કરતી, પતિની રાહ જુએ છે. જ્યારે વણિક આવ્યો ત્યારે આ પ્રમાણે જોઈને સંતુષ્ટ થયો. તેણીને સર્વસ્વામિની બનાવી.

આ પ્રમાણે અહીં અપ્રમાદ ગુણને માટે અને પ્રમાદ દોષને માટે થાય છે. - × -પ્રમાદનું મૂળ રાગ-દ્વેષ છે, તેથી સોપાચ તેનો પરિહાર <del>ક</del>હે છે -

• સૂત્ર - ૧૨૬, ૧૨૭ -

વારંવાર મોઢગુણો ઉપર વિજય પામવામાં યત્નશીલ, સંયમમાં વિચરલ કરતા શ્રમભને અનેક પ્રકારના પ્રતિકૂળ સ્પર્શ પરેશાન કરે છે. પરંતુ સાધુ તેમાં મનથી પણ દ્વેષ ન કરે… અનુકૂળ સ્પર્શ ઘણાં લોભામણા હોય છે. પરંતુ સાધુ તથાપ્રકારના વિષયોમાં મન ન લગાડે. ક્રોધથી પોતાને બચાવે, માન અને માયા ન સેવે, લોભનો ત્યાગ કરે.

• विवेयन - १२६, १२० -

વારંવાર આ સતત પ્રવૃત્તિ ઉપલક્ષણ છે. મોઢ પામે છે - જાણવા છતાં પણ પ્રાણીને આકુલ કરે છે, પ્રવતવિ છે, અન્યથા કરે છે તે મોઢ, તેના ગુણો, તે મોઢગુણો - તેના ઉપકારી શબ્દાદિ, તેનો અભિભવ કરે છે. અર્થાત્ અવિચ્છેદથી તેના જયમાં પ્રવર્તે અથવા કથંચિત્ મોઢનીયના અત્યંત ઉદયથી એક્દા તેના વડે પરાજિત થવા છતાં, ફરી ફરી તેના જય પ્રતિ પ્રવર્તમાન, પણ તેથી જ વિમુક્ત સંયમ ઉદ્યોગ-ઉદ્યમી ન થાય.

અનેકવિધ કઠોર વિષમ સંસ્થાનાદિ ભેદ રૂપ - આનું સ્વરૂપ હોવાથી અનેક રૂપા શ્રમણો વિચરે છે. જ્વાસ - પોતપોતાની ઇંદ્રિયોના ગૃહમાણપણાથી સ્પર્શે છે, માટે સ્પર્શ્નો - શબ્દ આદિ તેના ગ્રહણ કરવાપણાથી સંબંધ કરે છે. અસમંજ્સ -અનનુકૂળ જ અથવા સ્પર્શન વિષયક - સ્પર્શો સ્પર્શે છે, સ્પર્શનું ઉપાદાન તેના દુર્જયત્વ વ્યાપિત્વથી છે.

તે સ્પર્શોમાં મુનિ, મનથી ઉપલક્ષણત્વથી વાચા ને કાચા વડે, અથવા મનથી

પણ. માત્ર વચન અને કાયાથી નહીં. પ્રદ્વેષ ન કરે. અહીં શું કહેવા માંગે છે? કઠોર સંથારા આદિના સ્પર્શાદિમાં આપણે હણાઈએ છીએ કે ઉપતાપિત થઈએ છીએ, એ પ્રમાણે ન વિચારે કે ન તેવું બોલે કે ન તેનો પરિહાર કરે.

તથા મંદા૦ મંદ એટલે હિતાહિતવિવેકી છતાં પણ જનને બીજી તરફ લઈ જાય છે, સ્પર્શ - પૂર્વવત્ શબ્દાદિ, ઘણું લોભાવે છે - વિમોહ ઉપજાવે છે તેથી બહુ લાભનીચ. આના વડે અતિ આક્ષેપકત્વ જણાવ્યું. તેવા પ્રકારે ઘણાં જ લોભનીચ છતાં પણ મૃદુ સ્પર્શ, મધુર રસ આદિમાં ચિત્ત ન પરોવે. - x - અથવા સંકલ્પ રૂપ જ મન છે. તેથી મનમાં સંકલ્પ પણ ન ઘરાણ કરે. તો પછી તેની પ્રવૃત્તિની તો વાત જ કચાં છે? અથવા મંદ-બુદ્ધિત્વથી કે મંદ ગમનત્વથી મંદા - સ્ત્રીઓ, તે જ સ્પર્શપ્રધાનત્વથી સ્પર્શો. તેથી મંદ સ્પર્શો. ઘણાં કામીઓ લોભનીચ - ગૃદ્ધિજનક છે, તેને બહુ લોભનીચો કહે છે. તેવા પ્રકારના બહુલોભનીચોમાં મન પણ ન કરે. અહીં સ્ત્રીઓના જ બહુતર અપાચ હેતુત્વથી અહીં કહે છે. તેથી કહે છે -

સ્પર્શેન્દ્રિયમાં પ્રસક્ત, બલવંત, મદથી ઉત્કટ, હાથણીમાં ૨ક્ત થઈને મહાવતો વડે બંધાય છે.

આ પ્રમાણે પૂર્વ સૂત્ર વડે દ્વેષનો પરિહાર કહ્યો છે, આના વડે રાગનો પણ પરિહાર કહ્યો. તે કઈ રીતે થાય, તે કહે છે - નિવારણ કરે, કોનું? કોધ - અપ્રીતિલક્ષણને. દૂર કરે, કોને? અહંકારરૂપ માનને. માચા - બીજાને છેતરવાની બુદ્ધિ રૂપ, ન કરે. અભિષ્વંગ સ્વભાવ લોભનો ત્યાગ કરે. તથા કોધ અને માનના દ્વેષરૂપપણાથી, માચા અને લોભના રાગરૂપત્વથી તેનો નિગ્રહ જ. તેનો પરિહાર છે, તેમ વિચારવું.

અથવા સ્પર્શ પરિહારને જણાવતા ચોથું વ્રત કહ્યું. સૂત્રથી - × - મહાપ્રમાદરૂપ અબ્રહ્મનો નિરોધ કરેલ છે. તેના અભિધાનથી હિંસાદિનો નિરોધ પણ કહ્યો જ છે. આના વડે અર્થથી મૂળગુણ અભિધાન અને કોધાદિ ન કરવાના ઉપદેશથી ઉત્તરગુણ કહ્યા. - × - × - જે આટલી ચારિત્રશુદ્ધિ કહી, તે સમ્ચકત્વ વિશુદ્ધિને છોડીને નથી, તે અર્થને માટે આ કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૨૮ -

જે સંસ્કારહીન છે, તુચ્છ અને પરપ્રવાદી છે, રાગ અને દ્વેષમાં ફસાચેલા છે, વાસનાઓના દાસ છે, તેઓ ધર્મરહિત છે, એમ જાણીને તેની દુગુંછા કરતો શરીરબેદની અંતિમ ક્ષણ સુધી ગુણની કાંક્ષા કરે. -તેમ હું કહું છું.

विवेयन - १२८ -

જે કોઈ તાત્વિક શુદ્ધિવાળા નથી, પરંતુ ઉપચરિત વૃત્તિવાળા છે. અથવા સંસ્કૃત આગમ પ્રરૂપકત્વથી સંસ્કૃત છે. તેઓ પોતાના આગમમાં નિરન્વય છેદ બતાવીને ફરી તેના વડે જ નિર્વાહને જોતાં પરમાર્થથી અન્વયી દ્રવ્ય રૂપ જ સંતાનનાં ઉપકલ્પના કરનારા જ થાય છે. ઇત્યાદિ - x - તુચ્છ - નિઃસાર, પરપ્રવાદી - સ્વતીર્થિક વ્યતિસ્કિત્તાથી પ્રવાદી. એ બધાં પ્રેમ અને દ્વેષ વડે અનુગત છે. - x - x - રાગદ્વેષ ગ્રહગ્રસ્ત માનસથી તેઓ સ્વતંત્ર નથી, તે કારણે અર્હન મતથી બાહ્ય છે. અધર્મના દેતુપણે છે. તેમને ઉન્માર્ગગામી સમજી તેમની દુગુંછા કરતા, નિંદા કરતાં નહીં, દૂર કરીને પોતે સમ્યગ્ દર્શન ચારિત્રરૂપ ભગવત્ આગમ અભિહિત ગુણોને - x - x -મરણ થાય ત્યાં સુધી પાળે - x - x - આના વડે કાંક્ષા રૂપ સમ્યક્ત્વ અતિચારના પરિહારથી સમ્યક્ત્વ શૂદ્ધિ બનાવી છે. - x - x -

> મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૪ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્શ

> > 0 - x - x - x - x - 0

### 🛇 અધ્યયન -૫- ''અકામમરણીય'' 🔇

- x ----- x ----- x -----

ચોથું અધ્યયન કહ્યું, હવે પાંચમું આરંભે છે. તેનો આ સંબંધ છે -અનંતર અધ્યયનમાં - × - મરણ સુધી અપ્રમાદનું વર્ણન કર્યું. તેથી મરણ કાળમાં પણ અપ્રમાદ ધારણ કરવો. તે મરણ વિભાગના પરિજ્ઞાનથી જ થાય છે. તેનાથી જ 'બાળમરણ' હેય અને પંડિત મરણાદિ ઉપાદેય છે, તેમ જાણે. તથા તત્ત્વથી અપ્રમત્તતા જન્મે છે. એ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનના ચાર અનુચોગદ્ધાર વર્ણવીને નામનિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપમાં ''અકામ મરણીય'' એ નામ છે. કામ મરણનું પ્રતિપક્ષ તે અકામ મરણ, તેથી કામ અને મરણનો નિક્ષેપ કરવો જોઇએ. તે પ્રતિપાદિત કરવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २०८ + विवेथन -

'કામ'નો નિક્ષેપ ચાર ભેદે અને મરણનો છ ભેદે છે. તેમાં કામના કરાચ તે કામ. તે પૂર્વે શ્રામણ્યપૂર્વક નામના દશ્યૈકાલિકના બીજા અઘ્યયનમાં કહેલ છે. ત્યાં તેનું અનેક રીતે વર્ણન છે. તેમાં જે અહીં પ્રસ્તુત છે. તેને દર્શાવવા માટે કહે છે :- ઇચ્છા કામ વડે અહીં અધિકાર છે.

કારણ છ ભેદે કહ્યું, તેમાં નામ અને સ્થાપના પ્રસિદ્ધ છે, તેથી બાકીના ચાર કહે છે. બીજા વળી છની ગાથા કહે છે. દ્રવ્યાદિ ચારને જણાવે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૦૯ + વિવેચન

દ્રવ્યનું મરણ તે દ્રવ્યમરણ, કુસુંભ અન્ન આદિમાં જાણવું. જે જેના પોતાના કાર્ચને સાધવા પ્રતિ સમર્થરૂપ છે. તે તેનું જીવિત રૂઢ છે. તેનો અભાવ તે મરણ છે. તેથી કુસુંભાદિથી રંગવું વગેરે સ્વકાર્ય સામર્થ્ય તે જીવિત, તેનો અભાવ તે મરણ. - x - ક્ષેત્રમરણ - જે ક્ષેત્રમાં મરણ - ઇંગિની મરણાદિ વર્ણવાચ કે કરાય તે. અથવા તે શસ્ય આદિ ઉત્પત્તિ ક્ષમત્વને હણે છે, ત્યારે તે ક્ષેત્રનું મરણ છે. કાલ મરણ - જે કાળમાં મરણ વર્ણવાય છે કે કરાય છે, અથવા કાળના - ગ્રહ ઉપરાગાદિ વડે વૃષ્ટિ આદિ સ્વકાર્યને ન કરવું આ બંને સુગમપણે હોવાથી તત્ત્વથી દ્રવ્યમરણથી ભિન્ન નિર્યુક્તિકારે કહ્યું નથી. - x - x - ભાવ વિષયમાં નિક્ષેપમાં આયુષ્યનો ક્ષય જાણવો.

મરણ પણ ત્રણ ભેદે છે - (૧) ઓદ્ય મરણ - સામાન્ચથી સર્વ પ્રાણીના પ્રાણ પરિત્યાગરૂપ થાય છે. (૨) ભવ મરણ - જે નારકાદિથી નરક આદિ ભવ વિષયપણાથી વિવક્ષિત છે. (૩) तद्स्लविष्ठ મરણ - જેમાં જ મનુષ્ય ભવ આદિમાં મરીને ફરી તેમાંજ ઉપજીને જે મરે છે, તે વ્યાખ્યાનિકામ અભિપ્રાય. વૃદ્ધો આ રીતે વ્યાખ્યા કરે છે : - તે ભાવ મરણ બે ભેદે છે - ઓદ્ય મરણ અને તદ્દભવ મરણ. - x - અહીં આમાંનો જેના વડે અધિકાર છે, તે કહે છે - મનુષ્ય ભવ ભાવી ભવ મરણ અંતર્વર્તી મનુષ્ય ભવિક મરણથી અધિકાર છે. હવે વિસ્તારથી મરણ વક્તવ્યતા વિષયક બે દ્વારગાથા કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૧૦, ૨૧૧ + વિવેચન -

મરણ વિભક્તિ - વિભાગ, તેની પ્રરૂપણા - પ્રદર્શન તે મરણવિભક્તિ પ્રરૂપણા કરવી. અનુભાગ - રસ, તે તદ્ વિષયક આયુ કર્મનો. કેમકે તેમાં જ તેનો સંભવ છે. -× - પ્રદેશ - તદ્ વિષય આયુ કર્મ પુદ્ગલ રૂપ અગ્ર - પરિમાણ, તે પ્રદેશાગ્ર જાણવો. કેટલાં મરણો સ્વીકારે? क्रियत्ते - પ્રાણીઓ પ્રાણનો ત્યાગ કરે છે. એક સમયમાં કતિકૃत्व - કેટલીવાર, એક એક કહેવાનાર ભેદમાં ''મરણે મરે છે'' તે જોડવું. - × -કેટલી સંખ્યાવાળો ભાગ મરે છે? સર્વે જીવોને પ્રતિસમય કે નિરંતર. અંત્તર - વ્યવધાન, અંતર સહિત વર્ણે તે સાંતર. આમાંના કેટલા નિરંતર અને કેટલાં સાંતર છે? તથા એક એકનો કેટલો પરિમાણ કાળ સંભવે છે? આ બંને ગાથાનો અક્ષરાર્થ કહ્યો.

ભાવાર્થ તો નિર્ચુક્તિકાર પોતે કહેશે. તેમાં પહેલું લાર કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૧૨, ૨૧૩ + વિવેચન -

 ભાવીચિમરણ, ૨. અવધિમરણ, ૩. અત્યંત મરણ, ૪. વલન મરણ, ૫. વશાર્ત્તમરણ, ૬. અંતઃશલ્ય મરણ, ૭. તદ્ભવ મરણ, ૮. બાલ મરણ, ૯. પંડિત મરણ, ૧૦. મિશ્રમરણ, ૧૧. છદ્મસ્થ મરણ, ૧૨. કેવલિમરણ, ૧૩. વૈઢાયસ મરણ, ૧૪. ગૃદ્ધપૃષ્ઠ મરણ, ૧૫ - ભક્ત પરિસામરણ, ૧૬. ઇંગિનીમરણ, ૧૭. પાદપોપગમન મરણ. ઢવે બહુ ભેદ દર્શનથી કોઇને અશ્રદ્ધા ન થાય, તેથી સંપ્રદાય ગર્ભ નિગમન કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૧૪ + વિવેચન -

સત્તર સંખ્યામાં, વિશેષ અભિવ્યક્તિને માટે કરાય છે. તે વિદ્યાનો - ભેદો, મરણ વિષયક. પૂજ્ય તીર્થકર, ગણઘર આદિ કહે છે - પ્રતિપાદિત કરે છે. સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન આદિ વડે યુક્ત તે - ગુણકલિત. અમે કહેતા નથી. વક્ષ્યમાણ ગ્રંથ સંબંધન અર્થ કહે છે - મરણોના અભિધાનોની પછી ઉપદર્શનનો અર્થથી વિભાગ તે નામ વિભક્તિ, તેને કહે છે - અનંતર ક્રમથી. પ્રતિજ્ઞાત ને કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૧૫ + વિવેચન -

અનુસમય નિરંતર અવીચિ સંજ્ઞિત તે પાંચ ભેદે છે - દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભવ, ભાવ અને સંસાર. - ૦ - સમયને આશ્રીને, આ વ્યવહિત સમયને આશ્રીને પણ હોય, તેવી ભ્રાંતિ ન થાય, તેથી કહે છે - નિરંતર, આંતર નહીં. કેમકે અંતરાલ અસંભવ છે. તે આવા પ્રકારે કેમ છે? ''અવીચિ સંજ્ઞિત''. પ્રતિસમય અનુભવાતું આયુષ્ય, બીજા આયુષ્યના દલિકોના ઉદયથી પૂર્વ પૂર્વ આયુ દલિકોની વિચ્યુતિ (નાશ) રૂપ અવસ્થા જેમાં છે. તેથી આવીચિ. તેનાથી આવીચિ એવી સંજ્ઞા થઈ, તેનાથી આવીચિ સંજ્ઞિત.

અથવા વીચિ - વિચ્છેદ, તેના અભાવથી વીચિ, તેનાથી સંજ્ઞિત. ઉભયમાં પ્રક્રમથી મરણ, અથવા 'સંજ્ઞિત' શબ્દ બધાં સાથે જોડાય છે. તેથી અનુસમય સંજ્ઞિત - નિરંતર સંજ્ઞિત. અવીચિ સંજ્ઞિત તે`કાર્થિક છે.

તે આવીચિમરણને પાંચ પ્રકારે ગણધરાદિ એ પ્રતિપાદન કરેલ છે. આના વડે

પરતંત્રતા જણાવી છે. તે જ કહે છે - દવ્ય એટલે દ્રવ્ય આવીચિમરણ. ક્ષેત્ર આવીચિમરણ ત્યાદિ પાંચ કહ્યા. તે આ પ્રમાણે-

દ્રવ્ય આવીચિમરણ તે જે નાસ્ક, નિર્પંચ, મનુષ્ય અને દેવના ઉત્પત્તિ સમયથી આરંભીને પોત-પોતાના આયુ કર્મના દલિકોનો અનુરામય અનુભવથી જે વિઘટન, તે નાસ્કાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. એ પ્રમાણે નસ્કાદિ ચાર ગતિની અપેક્ષાથી તે વિષયના ક્ષેત્રમાં પણ ચારભેદ જ છે. તેથી તેના પ્રાધાન્યની અપેક્ષાથી ક્ષેત્ર આવીચિમરણ પણ ચાર ભેદે છે.

'કાળ'માં જેમ આયુકાળ ગ્રહણ કરાય છે. અદ્ધા કાળ નહીં. કેમકે તેનો દેવાદિમાં અસંભવ છે, અને તે દેવાયુષ્ક કાળાદિ ભેદથી ચાર પ્રારે છે. તેથી તેના પ્રાધાન્યની અપેક્ષાથી કાળ આવીચિમરણ પણ ચાર ભેદે છે. તેમના જ નારકાદિના ચતુર્વિધ આયુક્ષયના લક્ષણથી ભાવ પ્રાધાન્યની અપેક્ષાથી ભાવ આવીચિ મરણ ચાર ભેદે જ કહેવું. - ૦ - હવે અવધિમરણ કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २१९/१ + विवेयन -

જેમ આવીચિમરણ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભવ ભાવ ભેદથી પાંચ પ્રકારે છે, તેમ અવધિમરણ પણ જાણવું. તેનું સ્વરૂપ કહે છે - જેઓ હાલ મૃત છે,

તે ફરી મરશે. અર્થાત્ અવધિ - મર્ચાદા, તેથી જે નારકાદિ ભવ નિબંધનથી આયુકર્મ દલિકો અનુભવીને મરે છે. જો ફરી તેને જ અનુભવીને મરશે ત્યારે તે દ્રવ્ય અવધિ મરણ, ગૃહિત અને છોડેલા કર્મદલિકોનું પુનઃગ્રહણ સંભળે ચે કેમકે પરિણામનું વૈચિત્ર્ય છે. એ પ્રમાણે ક્ષેત્રાદિમાં પણ કહેવું. પશ્ચાર્દ્ધથી આત્યંતિક્રમરણ કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २१९/२ + विवेयन -

એ પ્રમાણે જ અવધિમરણવત્ આત્યંતિક મરણ પણ દ્રવ્ય આદિ ભેદથી પાંચ પ્રકારે છે, વિશેષ આ પ્રમાણે છે - તે દ્રવ્યાદિ ફરી મરતા નથી. અર્થાત્ જે નરકાદિ આયુષ્કપણે કર્મદલિકો અનુભવીને મરે છે કે મર્યા છે. તે ફરી તેને અનુભવીને મરશે નહીં. આ પ્રમાણે ક્ષેત્રાદિમાં પણ કહેવું. ત્રણે પણ આ અવીચિ - આત્યંતિક મરણો પ્રત્યેક પાંચે દ્રવ્યાદિના નારકાદિગતિના ભેદથી ચાર પ્રકારે હોવાથી વીશ ભેદો થયા.

હવે વલન્ મરણ કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૧૭ + વિવેચન -

સંચમ વ્યાપાર વડે કે તેમાં વિષણ્ણ. તે સંચમચોગ વિષણ્ણ અતિ દુશ્વર તપશ્ચરણ આચરવાને સમર્થન છે અને વ્રતને છોડવાને અસમર્થ છે. આનાથી અમને કઈ રીતે મુક્તિ મળે, તેમ વિચારતા મરે છે. જે તેની વલન્ - સંચમથી નિવર્ત્તમાનોનું મરણ તે વલન્મરણ. ભગ્નવ્રત પરિણતીવાળા વ્રતીને જ તે છે તેમ વિશેષિત કરે છે કેમ કે બીજાને સંચમ યોગોનો જ અસંભવ છે. તે વિષાદ કેમ છે? તેના અભાવે તે છે.

પશ્ચાર્દ્ધથી વશાર્ત કહે છે - ચક્ષુ આદિ ઇંદ્રિયના વિષયો- મનોજ્ઞ રૂપાદિ ઇંદ્રિય વિષયો તેને વશ પ્રાપ્ત તે ઇંદ્રિય વિષયવશગત, સ્નિગ્ધ દીપકલિકાના અવલોકનથી આકુલિત પતંગવત્ મરે છે, તે વશાર્ત મરણ છે. કથંચિત દ્રવ્ય અને પર્યાયના અભેદથી જ આમ કહે છે. એ પ્રમાણે પૂર્વત્ર પણ વિચારવું - તુ શબ્દ આ અધ્યવસાયના ભેદને જણાવવાને છે.

હવે અંતઃ શલ્ય મરણ કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - २१८, २१६ + विवेयन -

લજ્જા, ગૌરવ કે બહુશ્રુત મદ વડે જે દુશ્વરિત છે, તે જેઓ ગુરુને કહેતા નથી. તેઓ આરાધકો થતા નથી. ગારવ રૂપી પંકમાં ડૂબેલા જેઓ બીજાને અતિયાર કહેતા નથી, તેમને દર્શનાદિ સશલ્યમરણ થાય છે.

તેમાં લજ્જા - અનુચિત્ત અનુષ્ઠાન સંવરણ રૂપ, ગૌરવ - સાતા, રસ, ઋદ્ધિના અભિમાન રૂપ, આલોચનાર્ઢ આચાર્ચ પાસે જઈને તેમને વંદનાદિ વડે, તેમણે કહેલ તપ અનુષ્ઠાન ન સેવીને ઋદ્ધિ રસ સાતા ભાવનો સંભવ છે. 'હું બહુશ્રુત છું', તો અલ્પશ્રુતવાળા એવા આની પાસે કેમ માટું શલ્ય ઉદ્ધરીશ? હું આને કેમ વંદનાદિ કરીશ? આ મારી અપભ્રાજના જ છે. એવા અભિમાનથી જે ગુરુ કર્મ્મો ન આલોચે. કોની પાસે? આલોચનાર્હ આચાર્થાદિ પાસે તે કેવું? દુરનુષ્ઠિત છે.

અનંતર ઉક્ત રૂપે આરાઘતા નથી - અવિકલતાથી સમ્યગ્ દર્શનાદિને નિષ્પાદન કરે તો આરાધક થાય, તેમ ન કરવાથી ન થાય. શા માટે ન આરાઘે? ગૌરવ પંક સમાન કાલુષ્ય હેતુતાથી તેમાં ડૂબેલા, લજ્જા અને મદને કારણે પણ જાણવું, પરંતુ જે આ ગૌરવનું ઉપાદાન કર્યું, તે આના અતિદુષ્ટપણાને જણાવે છે. જેઓ દર્શન, ગ્રાન, ચારિત્ર વિષયક અપરાધો આચાર્યાદિને કહેતા નથી, તેમાં દર્શન વિષયક તે શંકાદિ, ગ્રાન વિષયક તે કાળ અતિક્રમ આદિ, ચારિત્ર વિષયક તે સમિતિ આદિ ન પાળવા રૂપ. શલ્ય - કાલાંતરે પણ અનિષ્ટ ફળ વિધા ન પ્રતિ અવંધ્યપણાથી, તેના સહિતનું મરણ તે સશલ્ય - અંતઃશલ્ય મરણ થાય.

હવે અત્યંત પરિહાર્ચતા ને જણાવવા માટે કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - २२० + विवेयन -

ઉક્ત સ્વરૂપ સશલ્યમરણ વડે મરીને - પ્રાણોને ત્યજીને, જીવો ઘણો કાળ ભમે છે, ક્યાં? સંસાર કાંતારમાં. કેવો સંસાર? જેમાં મહાભય રહેલ છે, તેવા સંસારમાં, તથા જેનો દુઃખેથી અંત થઈ શકે છે તેવો તે દુરંત છે તેમાં. હવે તદ્ભવમરણ કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૨૧ + વિવેચન -

मुडच्चा - છોડીને, કોને? અકર્મભૂમિજા એટલે દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુ આદિમાં ઉત્પજ્ષપણાથી જે મનુષ્ય અને તિર્થય છે તેને. કેમકે તેમનો જ તદ્દભવ પછી દેવોમાં ઉત્પાદ થાય છે દેવો ચાર નિકાચવર્તી હોય. નરકમાં થાય તે નૈરચિક, તેમને પણ છોડીને. તે દેવોની તે ભવ પછી તિર્થય અને મનુષ્યમાં ઉત્પત્તિ થાય. કર્મભૂમિ જ મનુષ્ય અને તિર્થય જીવોને તદ્ભવ મરણ થાય, તેમાં જ ફરી ઉત્પન્ન થાય. તેથી જે ભવમાં જીવો વર્તતા હોય, તે ભવને ચોગ્ય જ આયુ બાંધીને ફરી તેના ક્ષચથી મરતાને થાય. અહીં તુ શબ્દ તેના સંખ્યેય વર્ષાયુષ્ જ એવું વિશેષ જણાવવાને માટે છે. અસંખ્યેય વર્ષ આયુવાળાને યુગલધાર્મિકપણાથી કર્મભૂમિકોની માફ્ક દેવોમાં જ ઉત્પાદ હોય. તેમાંથી કેટલાંક તદ્ભવોત્પાદ રૂપ આયુઃકર્મ ઉપચિત કરે છે.

આ અંતરમાં ''मोत्ताड़ा ઓદિમરાકાં'' ઇત્યાદિ ગાથા દેખાય છે. તેનો ભાવાર્થ સારી રીતે જાણી શકાતો નથી. ચૂર્ણિકારે પણ આની વ્યાખ્યા કરી નથી - (આ પ્રમાણે વૃત્તિકાર કહે છે) હવે બાલપંડિત મિશ્ર મરણના સ્વરૂપને કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૨૨ + વિવેચન -

અવિરતનું મરણ તે બાલમરણ છે અને વિરતનું મરણ તે પંડિત મરણ છે.દેશ વિરતનું મરણ તે બાલપંડિત મરણ જાણ. - ૦ - વિરમણ તે વિરત - હિંસા, અસત્યથી ઉપરમણ જેમાં વિદ્યમાન નથી તે અવિરત. તેઓનું મૃત્યુ સમયે પણ દેશવિરતિ ન સ્વીકારીને જે મિથ્યાદેશા કે સમ્યગ્દેશામાં મરણ તે અવિરત અર્થાત્ બાલ મરણ કહેવાય. વિરત - સર્વ સાવધથી નિવૃત્તિ સ્વીકારેલાનું મરણ તે પંડિત મરણ છે તેમ તીર્થકર અને ગણધર આદિએ કહેલું જાણ. મિશ્ર એટલે બાલ પંડિત મરણ તે દેશથી છે તેથી - સ્થૂળ પ્રાણ હિંસાદિથી વિરત હોવાથી તે દેશવિરતોનું જાણવું.

એ પ્રમાણે ચારિત્ર દ્વારથી બાલ આદિ ત્રણ મરણ જણાવીને જ્ઞાન દ્વારથી છપ્રસ્થમરણ છે, કેવલિનું રમણ તે કેવલિમરણ છે

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૨૩ + વિવેચન -

જે શ્રમણો મતિ આદિ ચાર જ્ઞાને મરે છે તે છન્નસ્થ મરણ છે. કેવલિનું મરણ તે કેવલિ મરણ છે.

- ૦ - મરવું - પ્રાણોને તજવા. છજ્ઞ - જ્ઞાનાવરણાદિનું છાદન કરે કે તેમાં રહે તે છદ્મસ્થ. તેમનું મરણ તે છદ્મસ્થમરણ. અહીં પહેલાં મનઃપર્યાયનો નિર્દેશ વિશુદ્ધિકૃત પ્રાધાન્ય આશ્રિત ચારિત્રિને જ તે થાય છે, તેથી છે. એ પ્રમાણે અવધિ આદિમાં યથાયોગ સ્વ બુદ્ધિથી જાણવું. કેવલિમરણ - કેવળ જ્ઞાનોત્પજ્ઞને સર્વ કર્મ પુદ્ગલને ખેરવીને મરે છે તે જાણવું. હવે વૈહાયસ અને ગૃદ્ધપૃષ્ઠમરણ -

#### • निर्युक्ति - २२४ + विवेयन -

ગીધ, શમળી, શિવાદિ વડે પોતાનું ભક્ષણ, તેને ન નિવારવું, તેમના વડે ભક્ષણ કરાવવું તે ગૃદ્યપૃષ્ઠ મરણ. અથવા ગીધોનું લક્ષ્ય - પૃષ્ઠ, ઉદર આદિ જેમાં મરે છે, તે ગૃદ્યપૃષ્ઠ, તે પણ - x - પોતાની પૃષ્ઠ આદિ ગીધ આદિ વડે ભક્ષણ કરાય છે. પછી નિર્દેશ કરાયેલો હોવા છતાં તેનું પહેલાં પ્રતિપાદન અત્યંત મહાસત્ત્વ વિષયપણાથી કર્મનિર્જરા પ્રતિ પ્રાધાન્ય જણાવવાને માટે છે.

યૈહાયસ - ઉંચે વૃક્ષની શાખાદિમાં બંધન તે ઉદ્બંધન, તે જેની આદિમાં છે તે વૃક્ષ, પર્વત, ભૃગુપ્રપાત આદિથી આત્મજનિત મરણ, તેને ઉદ્બંધનાદિ કહે છે. ઉદ્બદ્ધનું જ વિહાયસ્ થવું તે, તેની પ્રાધાન્ય વિવક્ષાથી આ કહેલ છે. (શંકા) ગૃદ્યપૃષ્ઠના પણ આત્મઘાતરૂપત્વથી વૈઢાચસમાં અંતર્ભાવ ન થાચ? (સમાધાન) આ વાત બરોબર છે. માત્ર અત્પસત્વવાળાથી આવા અધ્યચસાયને કરવો અશક્ય છે, તે જણાવવા માટે આવો ભેદ પાડેલ છે. - x - x - આ બંને મરણો આત્મ વિઘાતકારી અને આત્મપીડાઢેતુક છે, તો આગમથી તેનો વિરોધ ન આવે? આથી જ ભક્ત પરિજ્ઞાદિમાં પીડા ના પરિહારને માટે સંલેખના વિધિ અને પાનક આદિ વિધિ ત્યાં-ત્યાં જણાવેલ છે. બંનેમાં દર્શનમાલિન્ચથી શંકાથી કહે છે - આ અનંતરોક્ત બંને - ગૃદ્યપૃષ્ઠ અને વૈહાયસ મરણ કારણ અને પ્રકારમાં દર્શનમાલિન્ચ - પરિહારાદિકમાં ઉદાયિ રાજાને મારનાર ને કારણે તેવા પ્રકારે આચાર્યવત્ તીર્થકર, ગણધરાદિ વડે અનુજ્ઞાત છે. આના વડે સંપ્રદાય અનુસાર દર્શાવતા તેથી અન્યથા કથનમાં શ્રુતની આશાતના થાય. - ૦ - હવે અંત્ય ત્રણ મરણ કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૨૫ + વિવેચન -

ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિની અને પાદોપગમન એ ત્રણ મરણો છે. જે અનુક્રમે કનિષ્ઠ, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ઘૃતિ - સંઘયણથી વિશેષિત છે.

ભક્ત - ભોજન, તેની પરિજ્ઞા - જ્ઞ પરિજ્ઞા વડે જાણે કે - આ અમારા વડે અનેક પ્રકારે પૂર્વે ખવાચેલ છે, અવધ છે. પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વડે આગમ વચન જાણી ચારે આહારનો જાવજ્જીવ પરિત્યાગરૂપ પ્રત્યાખ્યાન કરે તે ભક્તપરિજ્ઞા કહેવાય છે.

ઇંગ્યત્તે - પ્રતિનિયત પ્રદેશમાં જ આ અનશનકિયામાં ચેષ્ટા કરે, તે ઇંગિની. પાદપ - નીચે પ્રસરેલ મૂલ વડે પીએ છે તે અર્થાત્ વૃક્ષ, તેની જેમ તે પાદપોપ, તેને પ્રાપ્ત કરે તે પાદપોપગમ. એટલે જેમ વૃક્ષ ક્યાંક ક્યારેક પડ્યા પછી તે સમ કે વિષમ સ્થાનને વિચાર્યા વિના નિશ્વલ જ રહે, તેમ આ અનશન કરનાર સાધુ જે જેવી રીતે સમ-વિષમ દેશમાં અંગ કે ઉપાંગ જેમ હોય તેને ચલિત ન કરે. પણ નિશ્વલ નિષ્પ્રતિકર્મ રહે (ઝાડના ઠુંઠાની જેમ નિશ્વલ રહે) આ પ્રમાણે અનશનથી ઉપલક્ષિત મરણો કહ્યા. આનું સ્વરૂપ - સપરિકર્મ અને આપરિકર્મ ઇત્યાદિ સૂત્રકાર સ્વયં ત્રીશમાં અધ્યયનમાં કહેશે.

દ્વારના નિર્દેશથી અવશ્યક કંઈક કહેવું જોઈએ, એમ માનીને આ કહે છે -કનિષ્ઠ એટલે લઘુ, જઘન્ય. મધ્યમ - લઘુ અને જ્યેષ્ઠની મધ્યે. જ્યેષ્ઠ - અતિશય વૃદ્ધ, ઉત્કૃષ્ટ. આની ધૃતિ - સંયમ પ્રતિ ચિત્ત સ્વાસ્થ્ય, સંહનન - શરીર સામર્થ્ય હેતુ વજૂઋષભનારાચાદિ. સપરિકર્મતા અને અપરિકર્મતા આદિ વિશેષથી વિશિષ્ટ. આ ત્રણે ને માટે એક્ત્ર વિધાન કરતાં કહે છે -

ધીરે પણ મરવાનું છે, કાપુરુષે પણ અવશ્ય મરવાનું છે, તો પછી ધીરપણાથી મરવું જ શ્રેષ્ઠ છે. સંસારરૂપી રંગભૂમિમાં ઘૃતિ બલ રૂપ સન્નદ્ધબદ્ધ થઇ મોઢમલ્લને હણીને હું આરાધનાપતાકા હરીશ. અંતિમકાળમાં અંતિમ તર્થીંકરતા ઉદાર ઉપદેશવત્ હું નિશ્વયપથ્ય એવા અભ્યુધત મરણને સ્વીકારું છું. - x - સુવિઢિતો સમ્યક્ પ્રકારે આ પ્રત્યાખ્યાનનું પાલન કરીને વૈમાનિક કે દેવ થાય મોક્ષે જાય છે. તો પણ વિશિષ્ટ -વિશિષ્ટતર - વિશિષ્ટતમ ધૃતિવાળાને જ તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી કનિષ્ઠત્ત્વ આદિને અઘ્ય. ૫ ભૂમિકા

તેના વિશેષથી કહે છે -

ભક્તપરિજ્ઞામરણ સાધ્વીઓને પણ થાચ, કહ્યું છે કે - બધી આર્ચાઓ, બધાં પણ પ્રથમ સંઘપણ સિવાચના, બધાં દેશવિરતો પ્રત્યાખ્યાનથી જ મરે છે. અહીં પણ પ્રત્યાખ્યાન શબ્દથી ભક્તપરિज્ञા જ કહેલ છે. તેમાં પહેલાં પાદપોપગમનાદિથી અન્યથા જણારોલ છે.

ઇંગિનીમરણ વિશિષ્ટતર ધૃતિ સંહનનવાળાને જ સંભવે છે, તેથી સાધ્વીઓ આદિના નિષેધથી જ બતાવે છે. પાદપોપમગન તો વિશિષ્ટતમ ધ્રતિવાળાને જ હોય તેમ અભિપ્રાય છે. તેથી વજઋઃષભ નારાય સંઘયણીને જ આ હોય છે. ઇત્યાદિ - x - x x - x - x - (અહીં વ્રત્તિકારશ્રીએ ''મરણ વિભક્તિ'' કૃત ચાર ગાથાઓ નોંધેલ છે. તથા ઉક્ત અર્થના માહાત્મ્યને જણાવતી બીજી પણ ત્રણ ગાથાની નોંધ વૃત્તિકારશ્રીએ કરેલ છે. જે અત્રે નોંધેલ નથી.)

અહીં પ્રતિદ્વાર બે ગાથાના વર્શન થકી મૂલ દ્વાર ગાથામાં મરણ વિભક્તિ પ્રરૂપણાનું અનુવર્ણન કરેલ છે. હવે અનુભાવ પ્રદેશાગ્ર બે દ્વાર કહે છે -

निर्युझ्ति - २२६ + विवेयन -

અનુભાવ મરણમાં સોપક્રમ અને નિરૂપક્રમ બે ભેદ કહ્યા છે. તેમાં સોપક્રમ -ઉપક્રમ સહિત એટલે કે અપવર્તનાકરણ નામથી વર્તે છે, તે, ઉપક્રમથી નિર્ગત તે નિરૂપક્રમ. આ બે ભેદ છે. આ અનુભાગ કે અનુભાવ મરણ વિષયક આયુમાં કહ્યા. તેમાં સાત કે આઠ આકર્ષો વડે - × - જે પુદ્ગલ ઉપાદાન, તે અનુભાગ અતિ દેઢ હોવાથી અપવર્તન કરવાને અશક્યપણાથી નિરપક્રમ કહેવાય છે. અને જે છ કે પાંચ કે ચાર આકર્ષો વડે આગૃહીત - દલિકો છે, તે અપવર્તનાકરણ વડે ઉપક્રમ પામે છે, તેથી સોપક્રમ છે. આ બંનેમાં પણ આચુનો ક્ષય થતાં આત્મામાં મરણ સંભવતું નથી. તતા જે જાય છે, તે આયુ, તેનું નિબંધક કર્મ તે આયુકર્મ. તેનો વિભાગ કરવાના અશક્યપણાથી, પ્રકૃષ્ટ દેશો એટલે પ્રદેશો, તેનું પરિમાણ તે આયુકર્મ પ્રદેશાગ્ર. અનંતાનંત સંખ્યા પરિમિતિ મરણપ્રક્રમમાં અને તદ્વિષયક આયુ પ્રદૃગલોનો ક્ષય તેને મરણ કહે છે. - x - આત્મપ્રદેશો જ એક એક, તેના પ્રદેશથી અનંતાનંત વડે આવેષ્ટિત છે. વૃદ્ધ વ્યાખ્યા પણ છે કે - આ પ્રદેશાગ્ર તે - અનંતાનંત આયુક્ર્મના પુદ્ગલો, જેના વડે એક એક જાવપ્રદેશ આવેષ્ટિત પરિવેષ્ટિત છે.

હવે એક સમયે કેટલા મરે તે હાર કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૨૭ થી ૨૨૯ + વિવેચન -

આવીચિમરણ હોવાથી બે કે ત્રણ કે ચાર કે પાંચ મરણો કહેવાનાર વિવસાથી પ્રક્રમથી એક્જ સમયમાં સંભવે છે. આના વડે આના સતત અવસ્થિતત્વ અને આ વિવસાથી તેના બે આદિ ભેદની પરિકલ્પનાથી કહે છે - એક સમયે કેટલાં મરે છે? એ યોથા હારની વિશેષથી કહેવા રૂપ વિભાષા અર્થાત્ વ્યાખ્યા, અથવા વિવિધ પ્રકારોથી ભાષણ તે વિભાષા - ભેદનું અભિધાન, તેનાથી વિસ્તાર જાણવો. આ જ અર્થને પ્રગટ કરતાં કહે છે -37/13 hternational



٩ 6 3

બધાં જ, તેમાં મુક્તિના ભાગીને પણ લેવાના? તેથી કહે છે - ભવસ્થ જીવો. જેમાં કર્મવશ વર્તી જંતુઓ - જીવો હોચ છે, તે ભવ. તેમાં રહે તે ભવસ્થ. એવા તે જીવો આવીચિક મરણને આશ્રીને મરે છે અથવા સર્વકાળ આવીચિક મરણે મરે છે.

અવધિમરણ અને આત્યંતિક મરણ. આ બંને મરણો વિકલ્પે છે. જો કે આવીચિમરણવત્ અવધિમરણ અને આત્યંતિક મરણ છતાં પણ ચારે ગતિમાં સંભવે છે, તો પણ આયુષ્યના ક્ષયના સમયે જ તે બે મરણનો સંભવ છે, સદા તે ભાવ વર્તતો નથી. તેથી આવીચિક મરણ જ સદા છે તેમ કહેલું છે. આના વડે આવીચિ મરણના સદા ભાવથી લોકમાં મરણપણાથી અપ્રસિદ્ધિની અવિવક્ષાનો હેતુ કહેલ છે, તેમ વિચારવું.

હવે 'બંને પણ' ને સ્પષ્ટ કરે છે. અવધિ મરણ અને આત્યંતિક મરણ, અને બાલ મરણ, 'તથા' શબ્દ ઉત્તરભેદની અપેક્ષાથી સમુચ્યય માટે છે. પંડિત મરણ, બાળપંડિત મરણ. ચ શબ્દથી વૈહાયસ અને ગૃદ્યપૃષ્ઠ મરણ કહ્યા. પછી ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિની, પાદપોપગમન કહ્યા. આમાં પરસ્પર જે વિરોધ છે, તેને કહે છે -

અવિરતના અવધિ અને આત્યંતિક મરણ કહ્યા, અન્યતર બાલમરણ તે બીજું, તદ્ભવમરણની સાથે ત્રણ, વશાર્ત્ત સાથે ચોથું, કથંચિત્ આત્મઘાતમાં વૈહાયસ કે ગૃદ્રાપૃષ્ઠમાંનું કોઈ એક તે પાંચમું.

શંકા - વલન્મરણ અને અંતઃશલ્ય મરણ પણ બાળમરણના જ ભેદ છે. આગમમાં કહ્યું છે કે - બાલ મરણ બાર ભેદે કહેલ છે, તે આ પ્રમાણે - વલાય મરણ, વશાર્ત્ત મરણ. અંતઃશલ્ય મરણ તદ્ભવ મરણ, ગિરિપતન. તરુપતન, જળપ્રવેશ, અગ્નિપ્રવેશ, વિષભક્ષણ, શસ્ત્રોપહનન, વૈહાયસ અને ગૃદ્યપૃષ્ઠ. આમાં જો કે ગિરિપત્તન આદિ છમાં વૈહાયસનો અંતર્ભાવ છે જ, તો પણ વલનમરણ, અંતઃશલ્યમરણના પ્રક્ષેપમાં ઉક્ત સંખ્યાનો વિરોધ કેમ ન આવે?

સમાધાન - અહીં અવિરતના જ બાલમરણની વિવક્ષા છે.

કહ્યું છે કે - અવિરતમરણ અને બાલમરણ. આ બંનેનું એક્ત્ર સંચમ - સ્થાનથી નિવર્તન, અન્યત્ર માલિન્યમાત્ર વિવક્ષિત છે. સર્વથા વિરતિનો અભાવ નહીં જ, તેથી કઈ રીતે બાલમરણમાં સંભવ છે? તથા છન્નસ્થમરણ પણ વિરતોને જ રૂઢ છે, તેથી ઉક્ત સંખ્યામાં વિરોધ નથી. એ પ્રમાણે દેશવિરતને પણ બે આદિ ભંગ ભાવના કરવી. માત્ર ત્યાં બાલમરણના સ્થાને બાલ પંડિત મરણ વાંચવું. વિરતને તો અવધિ અને આત્યંતિક મરણમાંનું કોઈ એક અને પંડિતમરણ તે બીજું, છન્નસ્થ અને કેવલિમરણમાંનું કોઈ એક તે ત્રીજું ભક્ત પરિજ્ઞા, પાદપોપગમન કે ઈંગિની મરણમાંનું કોઈ એક તે ચોથું, કારણ ઢોચ તો વૈઢાયસ અને ગૃદ્યપૃષ્ઠમાંનું કોઈ એક તે પાંચમું, દેઢ સંચમ પ્રતિ આ પ્રમાણે કહેલ છે. શિથિલ સંચમીને અવધિ અને આત્યંતિક મરણમાંનું કોઈ એક મરણ ઢોચ. કોઈક કારણથી વૈઢાયસ અને ગૃદ્યપૃષ્ઠમાંથી કોઈ ક તે બીજું, ક્થંચિત્ શલ્યના સંભવમાં અંતઃશલ્ય મરણ સાથે ત્રીજું, વલન્યમરણની સાથે ચોથુ, છન્નસ્થ અધ્ય. ૫ ભૂમિકા

મરણથી પાંચમું. પંડિત મરણનો કે યથોક્ત ભક્તપરિજ્ઞાનાદિનો વિશુદ્ધ સંચમત્વથી આનો અભાવ જ છે.

(શંકા) વિસ્તને બંને અવસ્થામાં પણ તદ્ભવમરણ પ્રક્ષેપમાં છઢા મરૃણનો સંભવ કેમ નથી? (સમાધાન) વિસ્તનો દેવોમાં જ ઉત્પાદ્ થાય. ત્યાં જ ઉત્પત્તિના અભાવથી તેનો તદ્ભવ મરણનો સંભવ નથી. એક સમયે કેટલા મરે તે દ્વાર કહ્યું.

હવે ''કતિકૃत्व એક એક એકમાં મરે? તે દ્વાર કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૦ + વિવેચન

સંખ્યાના, અસંખ્યા - અવિધમાન સંખ્યા, અનંત - અપર્યવસિત, એ પ્રક્રમ છે. ક્રમ - પરિપાટી, તુ શબ્દ કાય સ્થિતિના અભ્યબહુત્વ અપેક્ષાથી આ જાણવું, તેનો વિશેષ ધોતક છે. એક એક બાલમરણ આદિ અપ્રશસ્તનું નિરૂપણ કરતાં. તેમાં સામાન્યથી પંચેન્દ્રિય અવિરત અને દેશવિરત સંખ્યાના છે. બાકીના પૃથ્વીકાયથી યઉરિન્દ્રિય સુધીના અસંખ્યાતા છે, વનસ્પતિકાયો અનંતા છે. આ જ કાયસ્થિતિની અપેક્ષાથી યથાકમે બહુ-બહુતર-બહુતમ સ્થિતિના ભાગી છે.

પ્રશસ્તમાં કેટલી વાર મરે છે? સાત કે આઠ પરિમાણમાં, આ કોણ? સાતત્યથી તે મરણનું થવું તે. તેનો અર્થ આ છે - સાત કે આઠ વાર મરે છે. ક્યાં? સર્વવિરતિ સંબંધી પંડિતમરણમાં. અહીં ચારિત્રની નિરંતર અવાપ્તિ અસંભવ છે. - × - × - ચથાખ્યાત ચારિત્રવાળાને સમ્રન્પજ્ઞ કેવળ જ્ઞાનમાં એક જ વખત મરણ થાચ.

હવે એકેક મરણમાં 'કતિભાગ' મરે છે, તે દ્વાર કહે છે -

પૂર્વોક્તરૂપ મરણના અનંતભાગો એક - એક મરે છે. શું બધામાં પણ મરે? ના, આવીચિમરણમાં જ મરે. તેને છોડીને. અહીં આ ભાવના છે - શેષ મરણના સ્વામી જ સર્વજીવની અપેક્ષાથી અનંત ભાગ જ છે. તેમાં અનંતમાં ભાગ મરે છે, એમ કહે છે. આવીચિમરણના સ્વામી સિદ્ધિથી રહિત બધાં જ જીવો છે, તે અનંતા છે, એમ કરીને અનંત ભાગ હીન બધાં જીવો મરે છે, એ પ્રમાણે કહે છે.

આ પ્રમાણે એક્કેકમાં કેટલામે ભાગે મરે છે, તે દ્વાર કહ્યું હવે અનુસમય દ્વાર કહે છે - અનુસમય એટલે સતત. તેમાં પહેલું આવીચિમરણ જાણવું. કેમકે આચુ હોય ત્યાં સુધી તેનું પ્રતિપાદન છે. બાકીના મરણોમાં તો આયુષ્યના અંત્ય સમયે જ એક્ત્ર ભાવથી અનુ સમયતા કહી નથી, કેમકે તેમાં બહુ સમયતા છે. વૃદ્ધ વ્યાખ્યા પણ આ પ્રમાણે છે કે - પહેલું મરણ આયુષ્ય સુધી ધારણ કરે છે. બાકીના મરણે જયારે મરે છે, ત્યારે એક સમય જ હોય છે. - x- તેમાં પાદપોપગમન શબ્દથી નિશ્વેષ્ટતાના જ અભિધાનથી, મરણનો ત્યારે આયુની ગ્રુટિના સમયે જ સદ્ભાવ હોય છે.

અનુસમય દ્વાર કહ્યું હવે સાંતરદ્વાર કહે છે - તેમાં પહેલા અને છેલ્લામાં અંતર - વ્યવધાન વિદ્યમાન નથી, કેમકે પહેલાં આવીચિ મરણનો સદા-નિત્ય સંભવ છે, છેલ્લા મરણમાં ભવની અપેક્ષાથી કેવલિ મરણમાં પુનર્મરણનો અભાવ છે. બાકીનામાં શું? તે કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૨ + વિવેચન

બાકીના અવધિમરણ આદિ પંદર મરણો જાણવા. તે બધાં અંતર - વ્યવધાન સહિત વર્તે છે, તેથી સાંતર અને નિષ્કાંત અંતરથી નિરંતર છે. 'તુ' શબ્દ સમુચ્ચચ અર્થપણાથી છે. જેના વડે વસ્તુ સ્વરૂપ જણાય તે ગમ - પ્રરૂપણા. અહીં એવું કહે છે કે - જ્યારે કોઈ બાળ મરણાદિ પામીને મરે છે અને મરીને ભવાંતરમાં મરણાંતર અનુભવી ફરી તે જ પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે આંતર મરણ છે. તેમ પ્રરૂપણા છે. જ્યારે બાળમરણાદિ પામીને ફરી તે જ અવ્યવહિતપણે પામે છે, ત્યારે તે નિરંતર થાય છે. તેના પ્રરૂપકત્ત્વથી આ 'ગમ' પણ સાંતર અને નિરંતર છે, તેમ કહેલ છે.

હવે પાછલી અડધી ગાથાથી કાળદ્વાર કહે છે - સાદિ સાંત. બાકીના સોળ કહેવાનારની અપેક્ષાથી અવધિમરણ આદિ. તેમકે તેઓનું એક સામચિકપણું અભિહિત છે. પ્રવાહની અપેક્ષાથી આ શેષભંગ ઉપલક્ષણ છે. પ્રવાઢથી પણ ત્રણ ભંગ પતિત શેષ મરણો સંભવે છે. તેથી વૃદ્ધો કહે છે - બાળમરણો અનાદિ અનંત કે અનાદિ સાંત હોય છે. પંડિત મરણો સાદિ સાંત હોય છે. કેમકે મુક્તિ પ્રાપ્તિમાં તેનો ઉચ્છેદ સંભવે છે.

પહેલું - આવીચિ મરણ પ્રવાહની અપેક્ષાથી આદિ રહિત છે. પ્રતિ નિયત આયુ પુદ્ગલની અપેક્ષાથી તે સાદિ પણ સંભવે છે. ઉપલક્ષણથી આનું અનંતપણું અભવ્યોને છે. ભવ્યોને તે સાંત હોય છે.

હવે નિર્યુક્તિકાર તેના પરિહારને માટે કહે છે -

#### निर्युक्ति - २३३ + विवेयन

અનંતર કહેલાં આ બધાં દ્વારો મરણવિભક્તિ નામક અધ્યયનમાં પ્રરૂપેલા છે. તે પૂર્વોક્ત કમથી છે. એ પ્રમામે બધી જ મરણ વક્તવ્યતા કહેવાઈ છે કે નહીં? તે કહે છે - સમસ્ત નિપુણ તે પદાર્થોને અહીં પ્રશસ્તમરણાદીને જિન - કેવલી, ચૌદપૂર્વી -પ્રભવ આદિએ કહેલા છે. હું મંદમતિપણાથી, તેનું વર્ણન કરવાને સમર્થ નથી, એ અભિપ્રાય છે. સ્વયં ચૌદપૂર્વી હોવા છતાં, જે ચૌદપૂર્વીનું ઉપાદાન કર્યું, તે તેમના પણ છ સ્થાન પતિતપણાથી શેષ માહાત્મ્ય જણાવવાને માટે છે.

હવે પ્રશસ્ત - અપ્રશસ્ત મરણ વિભાગ કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૪ + વિવેચન

એકાંતથી પ્રશસ્ત - શ્લાધ્ય ત્રણ મરણો જિનો વડે પ્રરૂપિત છે, તેને કહે છે -ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિની, પાદપોપગમન. આ ત્રણે શું એકરૂપ છે? તે કહે છે - કમથી તે જ્યેષ્ઠ - અતિ પ્રશસ્ય, અર્થાત્ અનુક્રમે પ્રધાન છે. બાકીના મરણોમાં પણ જે પ્રશસ્ત છે, તેનો અહીં જ અંતર્ભાવ કરવો. બીજા મરણો ક્યારેક ક્યાંક પ્રશસ્ત છે. તે સિવાયના તો સર્વથા અપ્રશસ્ત છે. અહીં જેનો અધિકાર છે, તે કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૨૩૫ + વિવેચન

આ મરણોમાં મનુષ્યના મરણથી અધિકાર જાણવો. અર્થાત્ મનુષ્યભવમાં

સંભવતા પંડિતમરણાદિથી જાણવો કેમકે તેની જ પ્રત્યેક ઉપદેશમાં પ્રવૃત્તિ છે. હવે ઉક્તાર્થ સંક્ષેપદ્ધારથી ઉપદેશ સર્વસ્વ કહે છે - અકામ મરણ અર્થાત્ અપ્રશસ્ત એવા બાળ મરણાદિને છોડીને, ભક્તપરિસાદિ પ્રશસ્ત મરણે મરવું.

નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપો ગયો. હવે સૂત્રાનુગમનમાં સૂત્ર ક્થન -

• સૂત્ર - ૧૨૯ -

સંસાર એક સાગર જેવો છે, તેનો પ્રવાહ વિશાળ છે, તેને તરી જવો દુસ્તર છે. જેને કેટલાંક તરી ગયા છે, તેમાં એ મહાપ્રજ્ઞએ આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કરેલ છે :-

• વિવેચન - ૧૨૯ -

જેમાં જળ વિદ્યમાન છે તે અવર્ણવ. તે દ્રવ્યથી સમુદ્ર અને ભાવથી 'સંસાર' છે, તેમાં - મહાન ઓધ - પ્રવાહ છે. તે દ્રવ્યથી જળ સંબંધી અને ભાવથી ભવપરંપરા રૂપ છે અથવા પ્રામીને અત્યંત આકુલ કરવાના હેતુ રૂપ ચરકાદિમત સમૂહ છે. આવા મહૌધમાં - મહત્તપણું તેના અગાધપણાથી અને અદેષ્ટપારપણાથી માનેલ છે. તે શું છે? તે કહે છે - એક એટલે રાગ દ્વેષ આદિ સહભાવ વિરહિત અર્થાત્ ગૌતમ આદિ તેનો પાર પામેલ છે. તે દુઃખે કરીને પાર પામવો શક્ય છે. અથવા અહીં દુરુત્તર એ ક્રિયા વિશેષણ છે. સમુદ્રની જેમ તેને પણ બીજા ગુરુકર્મો વડે સુખેથી તરી શક્તા નથી. તથી એક કહ્યું અથવા એક એ સંખ્યાવયન છે. અથવા એક જ , જિનમત સ્વીકારેલા પણ ચરક આદિ મત આકુલિત ચિત્તવાળા બીજા નહીં.

આ ગૌતમ આદિ તરભ પ્રવૃત્તમાં એક તે તથાવિધ તીર્થકર નામ કર્મના ઉદચથી અનુત્તર આપ્ત વિભૂતિ અદ્ધિતીય અર્થાત્ તીર્થકર, તેજ એક માત્ર ભરતક્ષેત્રમાં સંભવે છે. મહાપ્રજ્ઞ - નિરાવરભપભાથી અપરિમાભ પ્રજ્ઞા - કેવલજ્ઞાન રૂપ જેની છે તે મહાપ્રજ્ઞ. તે શું છે? તે કહે છે - હવે કહેવાનાર હૃદયમાં વિપરિવર્તમાનતાથી પ્રત્યક્ષ પ્રક્રમથી તરભ ઉપાય, સ્પષ્ટ - અસંદિગ્ધ, પૂછાય તે પ્રશ્ન - પ્રષ્ટવ્ય અર્થ રૂપ. તે ઉદાહૃત કર્યો છે. સૂત્રમાં કહેલ છે કે - મહાપ્રવાહ વાળો સમુદ્ર હોવાથી દુરુત્તર છે, તેના કિનારાને પ્રાપ્ત. એક - ઘાતિકર્મ યુક્તતાથી રહિત, ત્યાં - દેવ મનુષ્યદાની પર્ષદામાં, એક અને અદ્વિતીય એવા તીર્થકર જ. બાકી પૂર્વવત્. તેમણે જે કહ્યું, તે જણાવે છે -

• सूत्र - ९३० -भारखांतिङना जे स्थानो डहेवा छे - जङागमरख, सङागमरख. • विवेचन - ९३० -

ାସସଥ୍ୟ - ୧३୦ -

અહીં જે વિદ્યમાન છે અને બીજે કહેલ નથી. તેવા બે સ્થાનો રહેલાં છે - x - જે પૂર્વેના તીર્થંકરોએ પણ કહેલ છે. આના વડે તીર્થંકરોના પરસ્પર વચનો વિરુદ્ધ નથી તેમ દર્શાવ્યુ છે. તે કેવા સ્વરૂપે છે? મરણ એ જ અંત - સ્વ સ્વ પર્યન્ત, તે મરણાંત, તેમાં થાય તે મારણાંતિક. તે જ નામથી બતાવે છે - અકામમરણ, ઉક્ત રૂપ અને અનંતર કહેવાનાર રૂપ છે - x - અને સકામમરણ છે. આ મરણ કેવા છે? અને કેટલો કાળ છે? તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૩૧ -

બાળજીવોને અકામ મરણ વારંવાર થાય છે, પંડિતોને અકામ મરણ ઉત્કૃષ્ટથી એકવાર થાય છે.

• विवेयन - १३१ -

બાલ - સત્ અને અસત્ના વિવેકથી રહિતપણાથી તેઓને અકામ મરણ જ વારંવાર થાય છે. તેઓ વિષયની આસક્તિથી મરણને ન ઇચ્છતા જ મરે છે. ત્યાર પછી ભવ અટવીમાં ભટકે છે. પંડિત - ચારિત્રવાનને અભિલાષા સહિત વર્તે છે, તેથી સકામમરણ - મરણ પ્રતિ સંત્રસ્તપણા વિના વર્તે છે. તેથી તેમને ઉત્સવરૂપપણાથી તેવાં પ્રકારનું મરણ થાય છે. તેથી વાચક્વર આ પ્રમાણે કહે છે -

સંચિત તપોધનવાળાને, નિત્ય વ્રત-નિચમ-સંચમરતોને, અનપરાધ વૃત્તિવાળાને મરણ ઉત્સવભૂત માનેલ છે. પરમાર્થથી તેમને સકામત્વ હોતું નથી. કેમકે મરણની અભિલાષાનો પણ નિષેધ કરેલ છે. કહ્યું છે કે - ''હું લાંબું જીવું કે જલ્દી મરું'' એવી વિચારણા ન કરે, જો અપાર એવા મહોદધિ સંસારને તરી જવા ઇચ્છતો હોય તો. તે ઉત્કર્ષને ઉપલક્ષીને કેવલી સંબંધી છે, પણ અકેવલી તો સંચમ જીવિતને લાંબુ થાય તેમજ ઇચ્છે, કેમકે મુક્તિની પ્રાપ્તિ અહીંથી જ થાય છે. કેવલી તો તે પણ ન ઇચ્છે. ભવજીવિતનો દૂર રહ્યું તેના મરણમાં પણ ઉત્કૃષ્ટથી 'સકામતા' એક્જ વાર છે. જઘન્ચથી બાકીના ચારિત્રીને સાત કે આઠ વાર થાય તેમ કહેલ છે.

ઉક્ત બે સ્થાનમાં આધ સ્થાન કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૩૨ થી ૧૩૪ -

મહાવીર ભગવંતે તે બેમાં આ પહેલાં સ્થાનના વિષયમાં કહેલ છે કે - કામગૃદ્ધ ભાળજીવ ક્રૂર કર્મ કરે છે… જે કામ ભોગોમાં આસક્ત હોય છે, તે કૂટ પ્રતિ જાય છે અને કહે છે - ''પરલોક મેં જોયો નથી, અને આ રતિ સુખ આંખોની સામે છે… આ કામભોગ સંબંધી સુખ હસ્તગત છે, ભાવિ સુખ સંદિગ્ધ છે. કોણ જાણે છે પરલોક છે કે નહીં?

• विवेयन - १३२ थी ९३४ -

તે અકામ મરણ અને સકામ મરણ નામક સ્થાન મધ્યે હવે કહેવાનાર રૂપ આદ્ય સ્થાન, ચરમતીર્થંકર મહાવીર એવા મહાપ્રજ્ઞએ પ્રરૂપેલ છે. તે શું છે? ઇચ્છા મદનરૂપ અભિકાંક્ષાવાળા કામગૃદ્ધ બાલ-અજ્ઞાનીજન અતિ રૌદ્ર કર્મો - હિંસા આદિ કરે છે - ક્રિયા વડે નિર્વર્તે છે સમર્થ હોય કે અસમર્થ પણ ક્રૂરતાથી તંદુલમત્સ્યવત્ મનથી કરીને અને પ્રક્રમથી અકામ જ મરે છે.

આ જ ગ્રહણકવાક્ચને વિસ્તારતા કહે છે -

જે કોઈ ગૃદ્ધ, કામના કરાય તે કામ, ભોગવાય તે ભોગ, તેવા કામ લોગો, તે અભિલષણીય શબ્દાદિમાં અથવા કામ - શબ્દ, રૂપ ભોગ - સ્પર્શ, રસ, ગંઘ, આ કામ ભોગોમાં - x - કોઈ ક્રૂસ્કર્મીની મધ્યે ક્રૂટ - પ્રભૂત પ્રાણીની ચાતના હેતુપણાથી નસ્ક, જેમ ફૂટમાં પડેલ મૃગ અનેક્વાર હણાચ છે, એ પ્રમાણે નસ્કમાં પડેલ પ્રાણી પરમાદ્યાર્મિકો વડે હણાચ છે. - x - અથવા જે ગૃદ્ધ કામભોગોમાં અર્થાત્ સ્ત્રી સંગમાં અને દૂપનવિલેપન આદિમાં તે સુહૃદાદિ સહાચ રહિત કૂટ પ્રતિ જાચ છે. અથવા કૂટ - દ્રવ્યથી અને ભાવથી છે. તેમાં દ્રવ્યથી મૃગાદિ બંધન, ભાવથી મિથ્યાભાષણ આદિ. તે તરફ જાચ છે. તે જ માંસાદિ લોલુપતાથી મૃગાદિ બંધનાની આરંભે છે, અને મિથ્યા ભાષણાદિના સેવનથી, પ્રેરિત થઇને કેટલાંક બોલે છે - મેં ભૂત કે ભાવિ જન્મરૂપ પરલોક જોયેલ નથી. ક્યારેક વિષયની અભિરતિથી આમ કહે છે - આ ચક્ષુદેષ્ટ પ્રત્યક્ષ નિર્દેશે છે -જેમાં રમણ કરાય તે રતિ - સ્પર્શનાદિ સંભોગજનિત ચિત્ત પ્રહ્ણાદ છે. અહીં એવું છે કે - કેમ દેષ્ટનો પરિત્યાગ અને અદેષ્ટ પરિકલ્પનાથી આત્માને વિપ્રલાપ કરાવવો. ફ્રરી તેના આશયને જ જણાવતા કહે છે-

દસ્तગત - હાથમાં આવેલ, આ ઉપમા છે. તેથી હસ્તાગતની માફક એટલે સ્વાધીનતાથી, આ કોષ છે? આ પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત કામો - શબ્દ આદિ, કદાચિત્ આગામી પણ આવા પ્રકારના જ હોય છે, તેથી કહે છે - કાળમાં સંભવે તે કાલિક - અનિશ્ચિત કાલાંતર પ્રાપ્ત જે ભાવિજન્ય સંબંધી છે તે. કોષ જાષે છે? કોઈ નહીં કે પરલોક છે કે નહીં? અહીં આશય આ છે - પરલોકના સુકૃતાદિ કર્મોના કે અસ્તિત્વ નિશ્વયમાં પણ કોષ એવો હોય કે - જે હાથમાં આવેલ કામોને છોડીને, કાલિક કામાર્થે યત્ન કરે? તત્ત્વથી તો પરલોકનો નિશ્વય જ નથી, અનુમાનથી - × - × - તેના અસ્તિત્વનો નિશ્વય નથી, પણ સંદેહ જ છે. પરંતુ આ પ્રમાણે વિચારતો નથી કે - પ્રાપ્ત કામો દુરંતપણાથી ત્યાગ કરવાનો યોગ્ય જ છે. તેનું દુરંતત્વ શલ્ય, વિષ આદિ ઉદાહરણોથી પ્રતીત જ છે. - × - × - પરલોકના સંદેહને જણાવવા છતાં, તે પાપના પરિહારના ઉપદેશ પ્રતિ બાધક નથી. પાપનુષ્ઠાનને અહીં જ યોર-પારદારિકાદિમાં મહાઅનર્થ હેતુપણાથી દશવિલ છે. પરલોક નથી એવા નિશ્વયમાં પણ તેના અનર્થ હેતુપણાથી તેને પરિહરવું ઉચિત છે, જેને પરલોકના અસ્તિત્વ પ્રતિ સંદેહ નથી - × - × - તેને તો આ સ્વીકાર્ય જ હોય. - × - × જે કામોને પરિહરવાને સ્મર્થ ન હોય, તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૩૫

હું સામાન્ય લોકો સાથે રહીશ, ઝેમ માનીને અજ્ઞાની મનુષ્ય ભ્રષ્ટ થાય છે. પરંતુ છેલ્લે તે કામ ભોગાનુરાગથી કષ્ટ જ પામે છે.

विवेयन - ९३५ -

જન - લોક, તેની સાથે રહીશ. અર્થાત્ ઘણાં લોકો ભોગના સંગી છે. તો હું પણ તે ગતિએ જઈશ. અથવા તેનું પાલન કરીશ. જેમ આ લોકો પત્ની આદિનું પાલન કરે છે, તેમ હું પણ કરીશ. અજ્ઞ જનો આવી ધૃષ્ટતાનું અવલંબન કરે છે, અસત્ય વાચાળતાથી સ્વયં નષ્ટ થઈ, બીજાનો પણ નાશ કરે છે. પણ વિચારતો નથી કે -ઉન્માર્ગે ચાલતા અવિવેકી ઘણાં લોકોથી પણ શું? મારે વિવેકી કે પ્રમાણ કરવો? પ્રાણીઓ પોતાના કર્મોના ફળ જ ભોગવે છે. તે આવા કામ ભોગોમાં અનુરાગ કરીને આલોક કે પરલોકમાં વિવિધ બાધારૂપ ક્લેશને પામે છે. જે રીતે કામ ભોગાનુરાગથી ક્લેશને પામે છે, તે જણાવવા કહે છે -

• सूत्र - ९३६

પછી તે ત્રસ અને સ્થાવર જીવો પ્રતિ દંડનો પ્રયોગ કરે છે. પ્રયોજનથી કે નિષ્પ્રયોજનથી પ્રાણી સમૂહની હિંસા કરે છે.

विवेचन - ९३६ -

કામભોગાનુરાગથી ધૃષ્ટતાવાળા દંડે છે - જેના વડે આત્માના સર્વસ્વ સંચમ અપહરણ થાય તે દંડ - મનોદંડાદિ, તેમાં પ્રવર્તે છે. કોનામાં? તાપ આદિથી ઉપતપ્ત થઇ છાયાદિક પ્રતિ સરકે છે, તે ત્રસ - બેઇંદ્રિયાદિ, તથા શીત આતપ આદિથી ઉપહત થવા છતાં સ્થાનાંતર પ્રતિ ન સરકી શકે તે સ્થાનશીલ એવા સ્થાવરો છે. તેમની, ધન વગેરેની પ્રાપ્તિરૂપ પ્રયોજન તેને માટે અથવા અનર્થ - જે પોતાના માટે કે સુઢ્દાદિને માટે ઉપયોગમાં આવતું નથી તે. અનર્થને માટે દંડ આરંભ કેમ કરે? તેનું દેષ્ટાંત -

એક પશુપાલ હતો, રોજ મધ્યાઢ્ન થતાં બકરાને મોટા ન્યગ્રોધ વૃક્ષને આશ્રિત રાખતો. - × - કોઈ દિવસે ત્યાં એક રાજપુત્ર આવ્યો. પશુપાલે ઝાડના પાંદડાનો છેદ કરીને રહ્યો. એ પ્રમાણે તેણે વટવૃક્ષને પ્રાચઃ છિદ્ર પાંદડાવાળું કરી દીધું. રાજપુત્ર તે વૃક્ષની છાયાને આશ્રીને રહ્યો અને જુએ છે કે, તે વડના બધાં પાંદડા છિદ્રિત છે. તેથી તેણે તે પશુપાલને પૂછ્યું - આ પાંદડા કોણે છેધા, તેણે કહ્યું - મેં, આ ક્રીડાપૂર્વક છિદ્રિત કર્યા છે. તેના વડે તેને ઘણાં દ્રવ્યજાતથી લોભાવીને કહ્યું કે - હું જેની કહું, તેની આંખ છેડવાને તું સમર્થ છે? તેણે કહ્યું - સારી રીતે અભ્યાસ કરીને હું સમર્થ થઈ શકું. તેને નગરમાં લઈ જઈ, રાજમાર્ગમાં રહેલ ઘરમાં રાખ્યો. તે રાજપુત્રનો ભાઈ રાજા હતો. તે તે માર્ગેથી જ અશ્વ દોડાવવા નીકળતો. રાજપુત્રના કહેવાથી રાજાની બંને આંખ ફોડી નાંખી. પછી તે રાજપુત્ર રાજા થયો. પછી પશુપાલને પૂછ્યું કે - બોલ, તને શું આપું? પશુપાલે કહ્યું કે - હું જ્યાં રહું છું, તે ગામ મને આપો. રાજાએ તે ગામ આપ્યું પછી તેણે તે ગામમાં શેરડી અને તુંબીને રોપી. તુંબ નિષ્યજ્ઞ થતાં તેને ગોળમાં પકાવીને, તે ગોળતુંબક ખાઈને ગાવા લાગ્યો.

આ દેષ્ટાંતમાં વડના પાંદડા છેધાં તે અનર્થદંડ અને આંખોને ફોડી તે અર્થદંડ છે. દંડ આરંભ કહ્યો. તે શું આરંભમાત્ર જ રહે છે, તેથી કહે છે - તે પ્રાણીના સમૂહને વિવિધ પ્રકારે હણે છે. આના વડે ત્રણ દંડનો વ્યાપાર કહ્યો. શું કામ ભોગાનુરાગ રક્ત આટલું જ કરે કે બીજું પણ કંઇ કરે?

• સૂત્ર - ૧૩૭ -

જે હિંસક, બાલ, મૃષાવાદી, માચાવી, ચુગલીખોર, તથા શઠ હોય છે. તે મધ અને માંસનું સેવન કરીને ઝેમ માને છે કે તે જ શ્રેય છે. विवेयन - ९३७ -

હિંસાના સ્વભાવ વાળો, અજ્ઞાની, અસત્ય બોલનારો, માચા - બીજાને છેતરવાનો ઉપાય ચિંતવનાર તેવો માચાવાન્, બીજાના દોષો ઉઘાડા પાડનારો, શઠ - પોતે અન્ય હોય પણ વેશ બદલવાદિ વડે મંડિક્ચોરની જેમ પોતાને અન્ય દેખાડે, તેથી જ દારુ, માંસ આદિને ભોગવતો તેને પ્રશસ્યતર માને અને તેમાં દોષ નથી એવું બોલે. આના વડે મન, વચન, કાચાથી તેનું અસત્યત્વ કહ્યું - ૦ - ફરી પણ તેની જ વક્તવ્યતા કહે છે -

• सूत्र - १३८ -

તે શરીર અને વાભીથી મત્ત હોય છે, ધન અને સ્નીમાં આસક્ત રહે છે. તે રાગ અને દ્વેષથી એ રીતે કર્મમલ સંચિત કરે છે, જે રીતે શિશુનાગ પોતાના મુખ અને શરીરથી માટીનો સંચય કરે છે.

• विवेयन - १३८ -

કાચ - શરીરથી, વચસा - વચનથી. ઉપલક્ષણથી મન વડે પણ મત્ત બનેલો, તેમાં કાયમત્ત તે મદાંધહાથી વત્, જ્યાં - ત્યાં પ્રવૃત્તિ કરો. અથવા હું બળવાન રૂપવાન છું તેમ વિચારતો. વચન વડે પોતાના ગુણોને જણાવતા હું સુસ્વર છું ઇત્યાદિ વિચારતો. મન વડે મદથી ભરેલા માનસથી હું અવધારણા શક્તિમાન છું તેમ માનતો. ધન અને સ્ત્રીમાં ગૃદ્ધિમાન, ધનથી ગૃદ્ધતાથી અદતાદાન અને પરિગ્રહ લેવા. સ્ત્રીમાં ગૃદ્ધ દ્વારા મૈથુનાસેવન જણાવવું. તે સ્ત્રીને સંસારમાં સર્વસ્વ માનીને તેણીની અભિરતિવાળો મૈથુન સેવન કરવાથી થાય છે કેવી રીતે?

રાગ અને દ્વેષ રૂપ બાહ્ય અને આંતર પ્રવૃત્તિ આદિથી, સૂત્રત્વથી દ્વિવિધ -આલોક પરલોક વેદનીયપણાથી અથવા પુન્ય પાપરૂપ પણાથી આઠ પ્રકારના કર્મો બાંઘે છે. કોની જેમ? શિશુનાગ - ગંડૂપદ અલસની જેમ સ્નિગ્ધશરીરપણાથી માટીને સંચિત કરે છે. તેની જેમ પાય પણ છે. એ રીતે બંને પ્રકારે મળને એકઠા કરે છે. તે પ્રમાણે આવો પણ બાહ્ય અને અભ્યંતરથી મળને એકઠો કરે છે. - x - તથા ઉપચિત કર્મ મળ વડે આશુકારી કર્મને વશ થી આ જન્મમાં કલેશ અને વિનાશ પામે છે. આ જ અર્થને કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૩૯ -

તે ભોગાસક્ત રોગથી આક્રાંત થઇ, ગ્લાન થઇ, પરિતાપ કરે છે. પોતાના કરેલા કર્મોને યાદ કરી પરલોકથી ભયભીત થાય છે.

• विवेयन - ९३६ -

દંડ - આરંભાદિથી ઉપાર્જિત મળથી સ્પૃષ્ટ, જલ્દી હણનારા શૂળ - વિસૂચિકાદિ રોગથી તે-તે દુઃખના ઉદયરૂપથી ગ्લान - મંદ કે ચાલ્યો ગયેલ હર્ષવાળો થઇ બધાં પ્રકારે સંતોષ પામે છે. બાહ્ય અને અંતરથી ખેદ પામે છે. પ્રકર્ષથી ત્રસ્ત થાય છે. કોનાથી? પરલોકથી. કર્માનુપ્રેક્ષી એવો તે પોતાના હિંસા, અસત્યભાષણ આદિ ચેષ્ટાને વિચારતો, ''મે કંઇ શુભાચરિત કરેલ નથી.'' પણ સદા અજર-અમર વત્ ચેષ્ટિત કરેલ છે. તેમ વિચારતો ચિત્તમાં આતંકથી અને શરીરે પણ ખેદ પામે છે. - x - x -

આ જ અર્થને વિશેષથી કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૪૦ -

में ते नर<del>ક</del> स्थानो सांભળेखा છે, षे शीखरहित કुरકर्मी अज्ञानी छवोनी गति छे अने फ्यां तीव वेहना थाय छे.

• विवेयन - १४० -

મેં એવું સાંભળેલ છે કે સીમંતક આદિ નરકમાં એવા સ્થાનો છે, જેમાં પ્રાણીના અતિ સંપીડિત અંગોને દુઃખે ખેંચીને બહાર કઢાય છે, અથવા રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વી રૂપ નરકમાં સીમંતક, અપ્રતિષ્ઠાન, કુંભી, વૈતરણી આદિ સ્થાનો છે અથવા સાગરોપમ આદિ સ્થિતિ રૂપ સ્થાનો છે. ત્યાં પરિતાપ કરાય છે. કોને ? અવિદામાન અસદાચારીને, તે નરકનામની ગતિ છે, તેવું મેં સાંભળેલ છે. ત્યાં અજ્ઞાની, હિંસા-મૂષા ભાષક આદિ કુરકર્મીને. જ્યાં પ્રગાટ - અતિ ઉત્કટતાથી અને નિરંતર પ્રકર્ષવાળી વેદના વેદાય છે. આ વેદના શીત, ઉષ્ણ, શાલ્મલી આશ્લેષણાદિ છે. તેને થાય છે કે મારા આચરણથી આ ગતિ મળે છે.

• સૂત્ર - ૧૪૧ -

જેવું મેં પરંપરાથી સાંભળેલ છે કે - તે નરકોમાં ઔપપાતિક સ્થાન છે, આયુ ક્ષીણ થયા પછી, કૃત કર્માનુસાર. ત્યાં જતા પ્રાણી પરિતાપ કરે છે.

• विवेयन - १४१ -

નરકમાં ઉપપાત થવો તે ઔપપાતિક. સ્થાન - સ્થિતિ, જે પ્રકારે થાય છે. તેવું મેં પરંપરા એ અવધારેલ છે, ગુરુ વડે કહેવાયેલ છે. તેનો આશય આ છે - જો ગર્ભજન્ય હોય તો છેદ, ભેદ આદિ નારક દુઃખ ન થાય, ઔપપાતિકત્વમાં અંતર્મૂહૂર્ત પછી તેવી વેદનાનો ઉદય થાય છે. - x - x - પોતાના કરેલાં કર્મો વડે. અથવા ધારીને કરેલાં કર્મે વડે. તેવા કર્મોથી જ અનુક્રમે નરકમાં જાય છે અથવા જે-તે કર્મો વડે જવાની ગતિને અનુરૂપ તીવ - તીવ્રતરાદિ અનુભવવાળા તે સ્થાનમાં જાય છે. તે બાળ આયુષ્ય ઘરનાં પરિતાપ પામે છે કે - હું મંદભાગ્ય એવો શું કરું કે મેં આવા અનુષ્ઠાનો કર્યા. આ વાતને દેષ્ટાંતથી દઢ કરે છે -

#### • सूत्र - १४२, १४३ -

જેમ કોઈ ગાડીવાળો સમતલ મહાપથને બભવા છતાં તેને છોડીને વિષમ માર્ગે ચાલતા ગાડીની ધૂરી તૂટી જતાં શોક કરે છે તે જ પ્રકારે ધર્મને ઉલ્લંધીને, અધર્મ સ્વીકારનાર, મૃત્યુના મુખમાં પડેલો બાળજીવ ગાડીવાળાની જેમ શોક કરે છે. • विवेयन - १४३, १४३ -

જેમ શકટ - જેના વડે ધાન્યાદિ વઢન કરવા શક્ય છે તે, તેના વડે ચરનાર તે શાકટિક - ગાડાં વાળો, જાણવાં છતાં ખાડા-ટેકરા રહિત સ્થાનને છોડીને, મહાન એવા માર્ગે - ઉપલાદિથી સંકુલ હોચ તો પણ જાય, ત્યાં જતાં અક્ષ - ધૂરીનો વિનાશ થાય ત્યારે વિચારે છે કે ''મારા જ્ઞાનને ધિક્કાર છે'' જે જાણવા છતાં આવા દુઃખો પામ્યો. તેનો ઉપનચ કહે છે -

તે ગાંડાવાળાની મારૂક ક્ષાંતિ આદિ ચતિ ધર્મ કે અદાચારને છોડીને, ધર્મરહિત કે ધર્મપ્રતિપક્ષ એવા અધર્મ- હિંસાદિને સ્વીકારીને બાલ - અભિહિત રૂપવાળો મૃત્યુને મુખમાં જઈને ભાંગેલી ધુરીની જેમ શોક કરે છે - પોતાના કર્મોથી અહીં જ મારણાંતિક વેદના રૂપ ફળને અનુભવતા આત્મામાં શોક કરે છે કે મેં જાણવા છતાં આવા અનુષ્ઠાન કેમ કર્યાં? ત્યાર પછી તે શું કરે? તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૨૪

## મૃત્યુના સમયે તે અજ્ઞાની પરલોકના ભયથી સંત્રસ્ત થાય છે, ઝેક જ દાવમાં હારી જનાર જુગારી માફક શોક કરતો અકામ મરણે મરે છે.

• विवेचन - ९४४ -

આતંકની ઉત્પત્તિમાં જે શોક કરતો કહ્યો, ત્યાર પછી તે મરણાંતમાં રહેલો, રાપ્રાદિ આકુલિત ચિત્તવાળો ભચભીત થાય છે. કોનાથી? ગતિગમનના માર્ગથી, આના વડે અકામત્વ કહ્યું. તે આ રીતે ડરતો મરણથી કઈ રીતે મૂકાય છે? કે નથી મૂકાતો? ઇચ્છારહિત મરણ તે અકામમરણ, તેનાથી પ્રાણાને ત્યાજે છે. કોની જેવો થઈને? જુગારીની જેમ, એક જ દાવમાં હારી ગયેલા જુગારી જેમ શોક કરે છે. તેમ આ અજ્ઞાની બીજા કટુ વિપાકોથી મનુષ્યના ઘણાં સંકલેશવાળા ભોગોથી દિવ્યસુખ હારી ગયો, એમ શોક કરતો મરે છે.

હવે આ અર્થનું નિગમન કરતાં કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૪૫ -

આ અજ્ઞાની જીવોના અકાય મરલનું પ્રતિપાદન કરેલ છે. હવે પંડિતોનું અકાય મરલ મારી પાસેથી સાંભળો -

• વિવેચન - ૧૪૫ -

અનંતર જે દુષ્કૃત કર્મોનું પરલોકથી ડરેલાનું જે મરણ કહ્યું તે અકામમરણ, 'બાળ' નું જ પ્રકર્ષથી તીર્થકરાદિ એ પ્રતિપાદિત કર્યું. પંડિતમરણની પ્રસ્તાવનાને માટે કહે છે - અકામ મરણ પછી હવે હું પંડિતો સંબંધી અકામ મરણને કઢીશ. તે મારી પાસેથી સાંભળો -

#### • सूत्र - ९४६ -

જેવું મેં પરંપરાથી આ સાંભળેલ છે કે - સંચત અને જિતેન્દ્રિય પુન્યાત્માઓનું મરણ અતિ પ્રસન્ન અને આઘાતરફિત હોય છે. • विवेयन - १४६ -

મરણ તો ઠીક, જીવિત પણ એવો અર્થ જાણવો. પુન્ય સહિત વર્તે છે, તે સપુણ્ય, તેમનું. બીજા અપુન્યવાળોનું નહીં. શું સર્વ પ્રકારે? ના, જે પ્રકારે મેં કહેલ છે તે. તે તમારે અવધારવું સારી રીતે પ્રસન્ન, મરણ સમયમાં પણ અકલુષ, કષાયરૂપી કલુષતા ચાલી જવાથી જેનું ચિત્ત છે, તે સપ્રસન્ન મન, મહામુનિઓને સ્વસંવેદનથી જે ખ્યાત છે, અહીં સુષ્ઠુ પ્રસન્ન વડે એટલે પાપ પંકના અપગમ દ્વારા અત્યંત નિર્મલ કરાયેલ, બીજા તીર્થકરો એ પણ કહેલ છે, તેમ કહેવું.

તેમાં વિશેષથી કે વિવિધ ભાવનાદિ વડે પ્રસન્ન - મરણમાં પણ દૂર કરેલ મોઢરૂપી ધૂળ વડે અનાકુળ ચિત્તથી વિપ્રસન્ન. તેના સંબંધી મરણ પણ ઉપચારથી વિપ્રસન્ન કઢેવાય છે. જેમાં તથાવિધ ચતના વડે પોતાને કે બીજાને વિધિવત્ સંલેખિત શરીરપણાથી આઘાત હોતો નથી. તે અનાઘાત તેવા સંચત - સમ્યગ્ પાપોપરતને -ચારિત્રીને. આ આત્મા કે ઇંદ્રિયો જેને વશ છે તેવા વશ્યવાનને. અથવા સાધુગુણો વસે છે તે વસીમંત અથવા સંવિગ્ન, આ કારણે પંડિતમરણ જ કહ્યું.

આ મરણ સંચત, વશ્યવત, વિપ્રસજ્ઞ અને અનાઘાતને જ સંભવે છે પણ અપુન્ય પ્રાણીને સંભવતું નથી. તેની પ્રાપ્તિ વિશિષ્ટ ચોગ્યતાવાળાને જ થાય છે. જો આમ છે, તે દર્શાવવા કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૪૭ -

#### આ સકામ મરણ બધાં બિક્ષુને પ્રાપ્ત ન થાય, ન બધાં ગૃહસ્થોને પ્રાપ્ત થાય. ગૃહસ્થ વિવિધ પ્રકારના શીલથી સંપજ્ઞ હોય, જ્યારે ઘણાં બિક્ષુ વિષમ શીલવાળા હોય છે.

• विवेथन - १४० -

બધાં જ ભિક્ષુઓને - પરદત્તજીવી વ્રતીઓને આ પંડિત મરણ પ્રાપ્ત થતું નથી. પરંતુ કેટલાંક જ પરોપચિત પ્રત્યાનુભાવવાળા ભાવ ભિક્ષુને પ્રાપ્ત થાય છે, ગૃહસ્થોને તો તે દૂરાપ જ છે. તેથી કહ્યું કે આ પંડિત મરણ બધાં જ ગૃહસ્થોને કે ચારિત્રીને સંભવ નથી. - x - x - અનેકવિધ વ્રત સ્વભાવ જેમનો છે, તેવા ગૃહસ્થો, તેમને જ એક રૂપ શીલ હોતું નથી, પણ અનેક ભંગના સંભવથી અનેકવિધ હોય છે. કેમકે તેમને, દેશવિરતિ રૂપ અનેક પ્રકારે સંભવે છે. પણ સર્વ વિરતિ સંભવતી નથી.

વળી અતિ દુર્લક્ષપણાથી વિસદેશ શીલ જેમનું છે તેવા બિક્ષુ બધાં જ અનિદાનિન, અવિકલ ચારિત્રી એવા જિનમત પ્રતિપન્ન કંઈ તત્કાળ મરતા નથી. તીર્થાન્તરીય પણ દૂરોત્સારિત જ હોય છે. તેવો પણ ગૃહસ્થવત્ વિવિધ શીલ વાળા જ હોય છે. - x - x - બિક્ષુઓ પણ અત્યંત વિષમ શીલવાળા હોય. તેથી તેમાં કેટલાંકને પાંચ ચમનિયમ રૂપ વ્રત કહ્યાં છે, બાકીના તો કંદ, મૂલ, ફળ માનારા જ છે. બીજાને આત્મતત્ત્વ પરિજ્ઞાન જ હોય છે. ઇત્યાદીથી તેમને પંડિત-મરણનો અભાવ હો છે.

હવે ભિક્ષૂની વિષમશીલતા કહે છે -

#### • सूत्र - १४८ -

કેટલાંક બિક્ષૂની અપેક્ષાએ ગૃકસ્વો સંચમમાં શ્રેષ્ઠ હોય છે. પણ શુદ્ધાયારી સાધુજન બધાં ગૃકસ્વો કરતાં સંયમમાં શ્રેષ્ઠ હોય છે.

विवेशन - १४८ -

કોઇ કુપ્રાવચની ભિક્ષુ કરતાં ગૃહસ્થો - દેશ વિરતિ રૂપ સંચમથી પ્રધાન હોચ છે - x - x - પરંતુ અનુમતિ વર્જિત બાકી સ્વોત્તમ દેશવિરતિ પ્રાપ્ત કરેલી છતાં સાધુઓ તે ગૃહસ્થોથી વધુ સંચમી છે કેમકે તેમને પરિપૂર્ણ સંચમ છે. તેથી વૃદ્ધ સંપ્રદાચ કહે છે - એક શ્રાવક, સાધુને પૂછે છે કે - શ્રાવક અને સાધુમાં શું અંતર છે? સાધુ એ કહ્યું -સરસવ અને મેરુ જેટલું. તેથી વ્યાકુળ થઇને તે ફરી પૂછે છે - કુલિંગી અને શ્રાવકોમાં કેટલું અંતર છે? તે પણ સરસવ અને મેરુ જેટલું છે. તેનાથી સમ્ચક્ અશ્વાસિત થયો. x - આના વડે તેમનો ચારિત્ર અભાવ દર્શાવીને પંડિત મરણના અભાવનું સમર્થન કર્યું છે. (શંકા) કુપ્રાવચની ભિક્ષુ પણ વિસ્ત્રિ વેશ ધારી છે. તેનાથી ગૃહસ્થો વધુ સંચમી કેમ? તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૪૯ -

हूरायारी साधुने वस्त्र, **अश्निन-यर्भ**, नञ्नत्व, ९टा, गोहડी, शिरो मुंडन आहि બा**झा**यार हुर्गति<mark>धी બ</mark>यावी न शडे.

• विवेयन - १४६

ચીર - વસ્ત્રો, અભિન્ન - મૃગચર્મ આદિ, નગ્નતા, જટાપણું, સંઘાટી - વસ્ત્ર સંહતિ જનિન, મુંડી - શિખા પણ સ્વસિદ્ધાંતથી છેદેલ હોય. તેથી મુંડિત્વ, એ પ્રમાણે સ્વ-સ્વ પ્રક્રિયા વિરચિત વ્રતી-વેષ-રૂપો. ગૃહસ્થો પાસે શું છે? આ બધું દુષ્કૃત કર્મવાળાને ભવથી રક્ષણ ન આપે. કેવા સ્વરૂપનું આ? દુરાચાર કે પ્રવ્રજ્યા પર્યાય પ્રાપ્ત. અથવા દુષ્ટશીલરૂપ પર્યાયથી આવેલ, પણ ક્ષાય ક્લુષ ચિત્તથી બાહ્ય બગલા વૃત્તિ કષ્ટ હેતુ પણ નરકાદિ કુગતિ નિવારવા પુરતા નથી. માત્ર વેશ ધારણાદિથી વિશિષ્ટ હેતુ સરતો નથી. ગૃહાદિનો અભાવ છતાં તેમની દુર્ગતિ કેમ કહી?

#### • સૂત્ર - ૧૫૦ -

#### ભિક્ષાવૃત્તિક પણ બે દુઃશીલ હોય, તો તે નસ્કથી મુક્ત થઇ શક્તા નથી. ભિક્ષુ હોય કે ગૃહસ્થ, પણ બો તે સુવ્રતી હોય તો સ્વર્ગમાં બય છે.

• विवेयन - १५० -

પિંડ - ઘેર ઘેરથી લાવીને એકઠું કરેલ, તેને સેવનાર. જે સ્વચં આહારના અભાવથી પરદત ઉપજીવી છે તે પણ. જો પૂર્વવત્ દુઃશીલ હોચ, પોતાના કર્મોથી ઉપસ્થાપિત થઇને સીમંતકથી મૂકાતા નથી. અહીં તેવા પ્રકારના દ્રમકનું દેષ્ટાંત છે -રાજગૃહીમાં એક પિંડાવલગ ઉદ્યાનિકામાં રહેલાં લોકો પાસેથી બિક્ષા લેતો, તેને કોઇએ કંઇ ન આપ્યું. તેણે નજીકના પર્વને ચડીને મોટી શિલાને હલાવી, આ બધાંની ઉપર હું નાંખું, એમ રોદ્રધ્યાથી થઇ, શિલા છૂટી જતાં તેની નીચે તેની જ કાચા ચૂર્ણ થઇ જતાં, મરીને નસ્કે ગયો. - x - x - ભિક્ષા વડે યતિ કહ્યો. ઘરે રહે તે ગૃહસ્થ. નિરતિયાર પણાથી અને સમ્યક્ ભાવાનુગતથી વ્રતના પરિપાલનથી તે સુવ્રતી દેવલોકમાં જાય છે. મુખ્યતા એ મુક્તિનો હેતુ છતાં વ્રતના પરિપાલનથી જઘન્યથી સ્વર્ગમાં જાય તેવું જણાવે છે. - x - આના વડે વ્રત પરિપાલના જ તત્ત્વથી સુગતિનો હેતુ કહેલ છે.

વ્રતના ચોગથી ગૃહસ્થ પણ દેવલોકમાં જાય છે. તે બતાવે છે.

#### • સૂત્ર - ૧૫૧ -

શ્રદ્ધાવાન્ ગૃ**હસ્થ સામાયિકના** બધાં ઝંગોને આચરે. બંને પક્ષમાં પૌષધવ્રતને એક રાત્રિ માટે પભ ન છોડે.

विवेयन - १५१ -

ગૃહસ્થ, સમ્યકત્વ શ્રુત અને દેશવિરતિ રૂપ સામાયિકને તથા તેના નિઃશંક્તા, કાળે અધ્યયન, અણુવ્રતાદિ રૂપ અંગો. શ્રદ્ધા - જેને રૂચિ છે તેવો શ્રદ્ધાવાન, કાયા -મન - વચનથી સેવે છે. ધર્ને પોષે તે પૌષધ - આહાર પૌષધાદિ, તેને કૃષ્ણ અને શુકલ બંને પક્ષમાં ચૌદશ, પૂનમ આદિ તિથિમાં એક રાત્રિ પણ ન છોડે, ઉપલક્ષણથી એક દિવસ પણ ન છોડે. દિવસ વ્યાકુળતાથી ન કરી શકે તો રાત્રિમાં પણ પૌષધ કરે. સામચિકના અંગ રૂપે આ સિદ્ધ હોવા છતાં, તેના આદરને જણાવવા માટે આનું જૂદું ઉપાદાન કરેલ છે. આવા ગૃહસ્થો પણ સ્વર્ગમાં જાય છે.

- ૦ - હવે પ્રસ્તુતનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૨ -

એ પ્રમાણે ધર્મશિક્ષાથી સંપન્ન સુવ્રતી ગૃહવાસમાં રહેતો હોવા છતાં ઔદારિક શરીર છોડી દેવલોકમાં જાય છે.

• विवेयन - १५२ -

આ ઉક્ત ન્યાયથી વ્રત આસેવન રૂપ શિક્ષાથી યુક્ત, દીક્ષા પર્યાય ભલે ન હોય, પણ ઘેર રહેલો હોય તો પણ શોભન વ્રતવાળો હોય તો પણ ત્વયા પર્વાદિથી અર્થાત્ ઔદારિક શરીરના ત્યાગથી પછી દેવલોકમાં જાય છે. આના વડે પંડિત મરણન્નો અવસર છતાં પ્રસંગથી બાળમરણ કહ્યું.

હવે પ્રસ્તુત પંડિતમરણનું ફળ ઉપદર્શન કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૩ -

જે સંવૃત્ત ભિક્ષુ છે, તેની બેમાંથી ઝેક સ્થિતિ હોય - કાં તો સર્વ દુ:ખોથી મૂક્ત થાય અથવા મહાનૂ ઋદ્ધિવાળો દેવ થાય છે.

• विवेयन - ९५३ -

સंवृत्त - બધાં આશ્રવદ્વારો બંધ કરીને, ભાવભિક્ષુ તે બેમાંથી એક ગતિ થાચ છે. - × - સર્વે દુઃખો કે જે ભૂખ, તરસ, ઇષ્ટ વિયોગ, અનિષ્ટ સંયોગાદિથી ઉત્પન્ન થયેલ હોય, તેને ફરી ઉત્પન્ન ન થાય તે રીતે **ક્ષી**ણ કરીને - × - તે સિદ્ધ થાય છે. અથવા ય/૧૫૩

મુક્તિ ન પામે તો દેવ થાય છે. કેવો દેવ ? સુખાદિ સંપત્તિથી મહર્દ્ધિક. જ્યાં તે દેવ થાય ત્યાં આવાસો કેવા હોય? અને દેવ કેવા હોય? તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૫૪, ૧૫૫ -

દેવતના આવાસો અનુક્રમે ઉર્ઘ્વ, મોકરકિત, ઘુતિમાન, દેવોથી પરિવ્યાસ હોય છે. તેમાં રહેનારા દેવો યશસ્વી, દીર્ઘાયુ, ઋદ્ધિમાન, દીપ્તિમાન, ઇચ્છારૂપધારી, અભિનવ ઉત્પજ્ઞ સમાન ભવ્ય કાંતિવાળા અને સૂર્ય સમાન અત્યંત તેજસ્વી હોય છે.

• विवेयन - १५४, १५५ -

ઉપર વર્તી અર્થાત્ અનુત્તર, કેમકે તે બધાંની ઉપર રહેલ છે. વિમોહ - અત્પ વેદાદિ મોહનીચના ઉદયથી અથવા મોહ બે ભેદે છે - દ્રવ્યથી અને ભાવથી. દ્રવ્યથી અંધકાર અને ભાવથી મિથ્યા દર્શનાદિ. ત્યાં રત્નના ઉદ્યોતથી અને સમ્યગ્દર્શનના ત્યાં સંભવથી ચાલી ગચેલા મોહવાળા. દ્યુતિ - અતિશાચિની દીપ્તિ. પૂર્વવત્ ક્રમથી વિમોહાદિ વિશેષણ વિશિષ્ટ. સૌધર્માદિથી અનુત્તરવિમાનો પૂર્વ-પૂર્વ અપેક્ષાથી પ્રકર્ષવાળા હોવાથી વિમોહત્વાદિ કહ્યું. દેવો વડે વ્યાપ્ત, તેઓ ચોતરફી વસે છે. માટે આવાસ કહેવાય.

ત્યાંના દેવો પ્રશંસા લાયક, સાગરોપમવાળા આયુષ્યથી દીર્ઘાયુવાળા, રત્નાદિ સંપત્તિ યુક્ત, અતિદીસ, ઇચ્છાનુસાર રૂપ કરનાર, વિવિધ યૈક્રિય શક્તિવાળા - × -પ્રથમ ઉત્પન્ન દેવતુલ્યા કેમકે અનુત્તરમાં જ વર્ણ, દ્યુતિ, આયુ વગેરે તુલ્ય હોય છે. -હવે ઉપસંહાર કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૬ -

ભિક્ષુ હોય કે ગૃહસ્થ, જે હિંસાદિથી નિવૃત્ત થાય છે, તે સંયમ અને તપના અભ્યાસથી ઉક્ત દેવલોકમાં જાય છે.

• विवेयन - १५६ -

અભિહિત રૂપ, જેમાં જીવો સુકૃત કરીને રહે છે તેવો સ્થાનો તે આવાસ રૂપ, તેમાં જાય છે, ગયા અને જશે. ઉપલક્ષણથી સૌધર્મ આદિમાં ગમન, ત્યાં પણ કેટલાંકને જવાનો સંભવ છે. ૧૭ ભેદે સંયમ, ૧૨ ભેદે તપનો અભ્યાસ કરીને કોણ ગયું? ભિક્ષુ કે ગૃહસ્થ. ભાવથી ચતિ. તેથી કહે છે - જે ઉપશમ વડે પરિનિર્વૃત થયા છે, કષાચ અગ્નિને શાંત કેલો છે અથવા જે કોઈ પરિનિર્વૃત્ત છે તે. અહીં - x - સમ્યગ્ દર્શનાદિવાળા પણ દેવલોકમાં જાય છે. - x - આ સાંભળીને મરણમાં પણ ચથાભૂત મહાત્મા થાય તે પ્રમાણે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૫૭ -

સત્પુરુષો દ્વારા પૂજનીય તે સંયત અને જિતેન્દ્રિયોના ઉક્ત વૃત્તાંતને સાંભળીને શીલવાન, બહુશ્રુત મૃત્યુ સમયે સંગરત ન ઘાય.

#### 🔹 વિવેચન - ૧૫૭ -

અનંતર જણાવેલ ભાવભિક્ષુના ઉક્ત સ્વરૂપ સ્થાન પ્રાપ્તિને સાંભળીને, સજ્જનોની પૂજાને ચોગ્ચ તેવા સત્પૂજ્યો, સંચમવાન્ અને જિતેન્દ્રિચ બની, મરણના અંતમાં, આવીચીમરણની અપેક્ષાથી કે અંત્ય મરણમાં ઉપસ્થિત થઈ, ચારિત્રી અને વિવિધ આગમ શ્રવણમાં મતિવાળા ઉદ્વેગ ન પામે. આ પ્રમાણે અવિદિતિ ધાર્મિક ગતિક અને અનુપાર્જિત ધર્મવાળા તે મરણથી ઉદ્વેગ પામે છે તેમ કહ્યું પરંતુ ઉપાર્જિત ધર્મવાળા, ધર્મસ્વને પામીને ક્યાંચ ઉદ્વેગ પામતા નથી. - x - x - આ રીતે સકામ અને અકામ મરણ કહીને હવે ઉપદેશ આપે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૮ -

આત્મગુભોની તુલના કરીને મેઘાવી સાધક વિશિષ્ટ સકામ મરભ સ્વીકારે, મરભ કાળે દયા ધર્મ અને ક્ષમાથી તેવો આત્મા પ્રસન્ન રહે.

• विवेयन - १५८ -

આત્માના ઘૃતિ, દૅઢતા આદિ ગુણોની પરીક્ષા કરીને, ક્રમથી ભક્ત પરિજ્ઞાદિ મરણ ભેદોને બુદ્ધિ વડે સ્વીકારીને, દયા પ્રધાન એવા દશવિધ અતિ ધર્મ રૂપ, તે સંબંધી જે ક્ષાંતિ, માર્દવ આદિ વડે વિશેષ પ્રસન્ન થાય, મરણથી ઉદ્ધેગ ન પામે કોણ? ઉપરાંત મોહોદયથી તે મેઘાવી. અથવા મરણકાળ પૂર્વે અનાકૂળ ચિત્ત થઈ, મરણ કાળે પણ તેમ રહી. - x - કષાય રૂપી કાદવને દૂર કરી સ્વચ્છતાને ભજે. - x - પણ કષાયનું અવલંબન ન કરે. કેવી રીતે? બાલ અને પંડિતમરણની તુલના કરીને. બાળ મરણની પંડિત મરણ વિશિષ્ટત્વ લક્ષણ સ્વીકારીને. - x - x - વિશેષ પ્રસન્ન થઈને જે કરે તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૯ -

## જ્યારે મરણ કાળ આવે, ત્યારે શ્રદ્ધાવાન્ સાધુ ગુરુની પાસે પીડાજન્ય લોમ હર્ષને નિવારે, શરીર બેદની શાંતિભાવથી પ્રતિક્ષા કરે.

• વિવેચન - ૧૫૯ -

કષાય ઉપશમ કર્યા પછી મરણકાળ અભિરુચિતમાં કે જ્યારે યોગો સસ્કી ન ગયા હોય ત્યારે શ્રદ્ધાવાન તેવા ગુરુની સમીપે મરણનો વિનાશ કરે. લોન હર્ષ -રોમાંચ ''મારું મરણ થશે તેવા ભયને નિવારે અને પરિકર્મોને ત્યજીને શરીરના વિનાશની કાંક્ષા કરે. દીક્ષા લેતી વખતે અથવા સંલેખના કાળે કે અંતકાળે પણ જેવી હોય તેવી શ્રદ્ધા રાખીને આ રોમાંચને નિવારે. હવે નિગમન કરતાં કહે છે -

#### • सूत्र - ९६० -

મૃત્યુનો કાળ સમીપ આવતા મુનિ ભક્તપરિજ્ઞાદિ ત્રભમાંના કોઈ એક મરભને સ્વીકારીને સકામ મરભથી શરીરનો ત્યાગ કરે.

- તેમ હું કહું છું.

#### • विवेयन - १९० -

મરવાના અભિપ્રાય પછી મરણકાળ આવતા, સંલેખનાદિ વડે ઉપક્રમ કારણોથી ચોતરફ વિનાશ કરતા, કોનો? અંદરથી કાર્મણ શરીરનો અને બહારથી ઔદારિક શરીરનો. - x - x - ઉક્ત રીતિથી અભિલાષ મરણ તે સકામ મરણે મરે છે. ક્યાં ત્રણ? ભક્ત પરિજ્ઞા, ઇંગિની અને પાદપોપગમનમાંનું કોઈ એક. - x - x -.

## મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૫ નો ટીકા સહિતનો અનુવાદ પૂર્ણ

0 - x - x - x - x - 0



## 

પાંચમું અધ્યયન કહ્યું. હવે છઠ્ઠું કહે છે. તેનો આ સંબંધ છે. છેલ્લા અધ્યયનમાં મરણ વિભક્તિ કહી, તેમાં પણ છેલ્લે પંડિત મરણ કહ્યું. તે વિસ્તને જ થાય. વિધા-યારિત્રથી રહિતને ન થાય. તેથી આ અધ્યયન વડે તેનું સ્વરૂપ કહે છે. આ સંબંધથી આવેલ આ અધ્યયનનું ''ક્ષુલ્લકનિર્ગ્રન્થીય'' એ પ્રમાણે નામ છે તેથી ક્ષુલ્લક અને નિર્ગ્રન્થનો નિક્ષેપો કરવો. ક્ષુલ્લકના વિપક્ષે 'મહાન્' છે. તેની અપેક્ષાએ ક્ષુલ્લક. તેથી તેના નિક્ષેપમાં નિપેક્ષિત જ છે.

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૬ + વિવેચન

અહીં નામમહત્ અને સ્થાપનામહત્ ગૌણ છે. દ્રવ્યમહત્માં આગમથી જ્ઞાતા પણ તેમાં અનુપચુક્ત. નોઆગમથી જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિસ્કિત, દ્રવ્યમહત્ તે અચિત મહાસ્કંધ દંડાદિકરણથી. ક્ષેત્રમહત્ લોકાલોકવ્યાપી આકાશ, કાલ મહત્ અનાગતકાળ, પ્રધાનમહત્ ત્રણ ભેદે - સચિત્ત, અચિત્ત, મિશ્ર. તેમાં સચિત્ત પણ દ્વિપદ, ચતુષ્પદ્ અપદ એ ત્રણ ભેદે છે. અચિત્તમાં ચિંતામણિ. મિશ્ર - રાજ્યાભિષેકાદિ અલંકૃત તીર્થકર, પ્રતિમહત્ તે બીજાની અપેક્ષાથી મહત્ કહેવાય છે. જેમ સરસવથી ચણો મોટો છે. ભાવમહત્ તે ભીજાની અપેક્ષાથી મહત્ કહેવાય છે. જેમ સરસવથી ચણો મોટો છે. ભાવમહત્ તે ભાવ, આદિ - × - × - આ નામાદિ મહત્નો વિપક્ષ ને ક્ષુલ્લક કહેવાય. તેમાં પણ દ્રવ્યથી પરમાણુ, ક્ષેત્રથી આકાશપ્રદેશ, કાળથી સમય, પ્રાધાન્યથી સચિત્તાદિ - × - પ્રતિક્ષુલ્લક, બોરથી ચણો નાનો વગેરે. ભાવથી -× - ઔપશમિક સૌથી થોડાં. હવે નિર્ગ્રન્થ નિક્ષેપ કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૭ + વિવેચન -

નિર્ગ્રન્થ વિષયક નિક્ષેપ નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે તેમાં નામ, સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્ય નિર્ગ્રન્થ આગમ અને નોઆગમથી બે ભેદે છે. નોઆગમથી નિર્ગ્રન્થ ત્રણ ભેદે છે, તે કહે છે -

#### • નિર્યુક્તિ - ૨૩૮ + વિવેચન

દ્રાશરીર નિર્ગ્રન્થ, ભવ્યશરીર નિર્ગ્રન્થ આદિ - × - પૂર્વવત્ કઢેવા, તેનાથી વ્યતિરિક્ત તે નિહ્તવાદિ, પાર્શ્વસ્થાદિ જાણવા. ભાવનિર્ગ્રન્થ પણ આગમથી અને નોઆગમથી છે. નોઆગમથી નિર્યુક્તિકાર પોતે જ કઢે છે - ભાવ નિર્ગ્રન્થના પાંચ બેદો છે. તેનું સ્વરૂપ વૃદ્ધ સંપ્રદાથથી જાણવું. તે આ છે - પુલાક, બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક. પુલાક પાંચ ભેદે - આસેવના પ્રતિ, (૧) જ્ઞાનપુલાક (૨) દર્શન પુલાક, (૩) ચારિત્રપુલાક, (૪) લિંગ પુલાક, (૫) ચક્ષાસૂક્ષ્મ પુલાક. પુલાક એટલે અસાર. જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં નિસ્સારત્વને પામે છે તે પુલાક વેશથી અસાર તે લિંગપુલાક ચથાસૂક્ષ્મ - જે આ પાંચેમાં થોડી થોડી વિરાધના કરે છે.

લબ્ધિ પુલાક, જેને દેવેન્દ્ર સદેશ ઋદ્રિ છે. તે કાર્ય ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ચક્રવર્તીને

પણ બલ અને વાઢન સહિત ચૂર્ણ કરવામાં સમર્થ છે. બકુશ - શરીર, ઉપકરણ વિભૂષાનુવર્તી છેદ શબલ ચારિત્ર યુક્ત. તે પાંચ ભેદે છે - આભોગ બકુશ, અનાભોગ બકુશ, સંવૃત્ત બકુશ, અસંવૃત્ત બકુશ અને ચથાસૂક્ષ્મ બકુશ. આભોગ - જે જાણતાં કરે, અનાભોગ - અજાણતા કરે, સંવૃત્ત - મૂલ ગુણાદિમાં, અસંવૃત્ત - તેમાં જ ચથાસૂક્ષ્મ - આંખથી ચીંપડા કે શરીરથી ધૂળને દૂર કરે.

કુશીલ બે ભેદે છે - પ્રતિસેવના કુશીલ અને કષાય કુશીલ, જ્ઞાનાદિ પાંચેમાં કુત્સિત શીલવાલો તે કુશીલ. સમ્યગ્ આરાધનાથી વિપરીત તે પ્રતિસેવના તે જ્ઞાનાદિ પાંચેમાં હોય. કષાયકુશીલ તે જ્ઞાનાદિ પાંચેમાં કષાયોથી વિરાધના કરે છે તે.

નિર્ગ્રન્થ - અભ્યંતર અને બાહ્ય ગ્રંથીથી નિર્ગત, તે તે ઉપશાંત કષાચી કે ક્ષીણ કષાચી. તે પાંચ ભેદે છે - પ્રથમ સમય નિર્ગ્રન્થ, અપ્રથમ સમય નિર્ગ્રન્થ. અથવા ચરમ સમય નિર્ગ્રન્થ, અચરમ સમય નિર્ગ્રન્થ અને યથાસૂક્ષ્મ નિર્ગ્રન્થ. અંતર્મુહૂર્ત નિર્ગ્રન્થ કાળ સમય રાશિમાં પહેલાં સમયમાં વર્તતાને પ્રથમ સમય નિર્ગ્રન્થ. બાકીના સમયમાં વર્તતો તે અપ્રથમ સમય નિર્ગ્રન્થ. એ જ રીતે અંતિમ સમયમાં તે ચરમ, આદિ અને મધ્યમાં તે અચરમ, યથાસૂક્ષ્મ - આ બધામાં વર્તતા.

મોઢનીય આદિ ધાતી ચાર કર્મના અપગમથી સ્નાતક કહેવાય. તે પાંચ ભેદે છે - (૧) અચ્છવિ - અવ્યથક, (૨) અશબલ - એકાંત શુદ્ધ, (૩) અકમાંશ - જેમાંથી કર્માંશ ચાલી ગયેલ છે તે (૪) સંશુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શનમાં ધારણ કરે છે તે સંશુદ્ધ જ્ઞાનદર્શન ઘર. (૫) અરહંત જિન કેવલી - પૂજાને યોગ્ય તે અરહ, જેને રહસ્ય વિધમાન નથી તે અરહા - કષાય જિતવાથી જિન. આ પાંચ ભેદે સ્નાતક કહેલાં છે.

#### • ભાષ્ય - ૩ થી ૧દ્

પુલાક, બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક એ પાંચ ભેદો કહ્યા છે. તેમાં પુલાક બે ભેદે છે - લબ્દિપુલાક અને આસેવનપુલાક. લબ્દિપુલાક સંઘાદિ કાર્ચમાં લબ્દિવિકુર્વે. આસેવન પુલાક પાંચ ભેદે છે - જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, લિંગ અને ચથાસૂક્ષ્મ. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની વિરાધનાથી અસાર કરે, લિંગપુલાક તે નિષ્કારણ વેશને કરે અને મનથી અકલ્પિતાદિને સેવે તે ચથાસૂક્ષ્મ. બાકુશિકને શરીર અને ઉપકરણ બે ભેદથી જાણવા. ઇલ્યાદિ - x - x - x - બર્વુક્તિ - ૨૩૮ની વ્યાખ્યા મુજબ જાણવું.

તેમને સંચમ, શ્રુત, પ્રતિસેવના, તીર્થ, લિંગ, લેશ્યા, ઉપપાત સ્થાનના વિકલ્પથી સાધવા. આ પુલાક આદિ પાંચ નિર્ગ્રન્થ વિશેષ છે તે સંચમાદિ અનુગમ વિકલ્પી વડે સાધિત થાય છે તેમાં સંચમમાં પુલાક, બકુશ, કુશીલ એ ત્રણે પણ સામાચિક અને છેદોપસ્થાપનીચમાં છે. કષાય કુશીલો પરિહાર વિશુદ્ધિ અને સૂક્ષ્મ સંપરાચમાં આવે. પ્રજ્ઞમિમાં કહે છે :- કષાયકુશીલની પૃચ્છા - સામાચિક સંચમમાં હોય યાવત્ સૂક્ષ્મ સંપરાય સંચમમાં હોય. પણ યથાખ્યાત્ સંચમમમાં ન હોય. નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક બંને ચથાખ્યાતમાં હોય.

પુલાક, બકુશ, પ્રતિસેવના કુશીલ ઉત્કૃષ્ટથી અભિન્ન દશ પૂર્વધર હોય, કસાય

કુશીલ અને નિર્ગ્રન્થ ઉત્કૃષ્ટથી ચૌદ પૂર્વધર હોય જઘન્યથી પુલાકને નવમાં પૂર્વમાં શ્રુત આચાર વસ્તુ હોય અને બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રન્થને આઠ પ્રવચન માના જેટલું શ્રુત હોય. જયારે કેવલી સ્નાતક શ્રુતથી અપગત હોય છે. પ્રજ્ઞપ્તિનો અભિપ્રાય આ છે-

ભગવન્ ! પુલાક કેટલું શ્રુત ભણે? ગૌતમ! જ્ધન્યથી નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચાર વસ્તુ. ઉત્કૃષ્ટથી નવ પૂર્વ. હવે પ્રતિસેવના - પાંચ મૂલગુણ અને છઠ્ઠું રાત્રિભોજન તેમાં પરાભિયોગાદિ કારણે અન્યમતને સેવતા પુલાક થાય છે. કોઈ મૈથુન સેવનથી કહે છે. પ્રજ્ઞપ્તિમાં કહે છે - મૂલગુણમાં પાંચ આશ્રવમાં કોઈને સેવે અને ઉત્તરગુણમાં દર્શવિધ પ્રત્યાખ્યાનમાં કોઈ અન્યતરને સેવે.

બકુશ બે ભેદે (૧) ઉપકરણથી, આસક્તિ વડે વિવિધ વિચિત્ર મૂલ્યવાન ઉપકરણના પરિગ્રહવાળો હોય. નિત્ય વિશેષ ઉપકરણની કાંક્ષાથી યુક્ત હોય તે. (૨) શરીર બકુશ - શરીરની આસક્તિથી વિભૂષા કરનારો. પ્રતિસેવના કુશીલ. મૂળગુણોની વિરાધના ન કરતો ઉત્તરગુણમાં કંઈક વિરાધનાનું સેવન કરે. - x -કષાયકુશીલ, નિર્ગ્રન્થ, સ્નાતકોને પ્રતિસેવના હોતી નથી.

તીર્થ - બધાં તીર્થકરોના તીર્થમાં હોય છે. કોઇ આચાર્ય માને છે કે - પુલાક, બકુશ, પ્રતિસેવનાકુશીલો તીર્થમાં નિત્ય હોય છે. બાકીના તીર્થ કે અતીર્થમાં હોય. લિંગના બે ભેદ - દ્રવ્યલિંગ અને ભાવલિંગ. ભાવલિંગથી બધાં નિર્ગ્રન્થલિંગમાં હોય છે. દ્રવ્યલિંગને આશ્રીને ભજના જાણવી. લેશ્યા - પુલાકને પાછલી ત્રણ લેશ્યા જાણવી. બકુશ અને પ્રતિસેવનાકુશીલને બધી જાણવી. કષાય કુશીલને પરિહાર વિશુદ્ધિથી ત્રણે ઉત્તર લેશ્યા હોય. સૂક્ષ્મ સંપરાયના નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતકને માત્ર શુક્લ લેશ્યા હોય છે. અયોગી અલેશ્યી હોય.

ઉપપાત - પુલાકને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિક સહસાર દેવમાં હોય. બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલને અચ્યુતકલ્પમાં બાવીશ આગરોપમ સ્થિતિમાં, કષાચકુશીલ અને નિર્ગ્રન્થને સર્વાર્થસિદ્ધમાં તેત્રીશ સાગરોપમ સ્થિતિમાં ઉત્પાત હોય. જઘન્યથી સૌધર્મમાં પલ્યોપમ પૃથકત્વ સ્થિતિ કહી. સ્નાતકને નિર્વાણ હોય.

સ્થાન - અસંખ્યાત સંચમ સ્થાનો કષાયનિમિત્તે થાય છે. તેમાં સર્વ જધન્ય સંચમ લબ્ધિસ્થાનો પુલાક અને કષાયકુશીલને હોય. તે બંને અસંખ્યાત સ્થાને જઇને પછી પુલાક વિચ્છેદ પામે. પછી કષાયકુશીલ ત્યાંથી અસંખ્યાત સ્થાને એકાકી જાય છે. ઇત્યાદિ - x - x - વિશેષ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞમિથી જાણવું.

#### • ભાષ્ય - ૧૭ થી ૩૦

સંચમ, શ્રુત પ્રતિસેવના, તીર્થ, લિંગ, લેશ્યા, ઉપપાત, સ્થાન પ્રતિ વિશેષ પુલાક આદિને યોજવા. (જેમ કે) પુલાક, બકુશ, કુશીલ ત્રણે સામાચિક અને છેદોપસ્થાપનીય સંચમમાં હોય છે. કષાય કુશીલ પરિહાર વિશુદ્ધિ અને સૂક્ષ્મ સંપરાયમાં હોય છે, ઇત્યાદિ - x - x - x - x - x - (પ્રાયઃ બધું અનંતરોક્ત વૃત્તિ જેવું જ છે. તેથી અમે અનુવાદને માટે પુરુષાર્થ કરેલ નથી.) વૃત્તિકારશ્રી અહીં કેટલીક બાબતે પ્રકાશ પાડે છે, તે આ છે -

અહીં જે પુલાકાદિને મૂલ - ઉત્તરગુણના વિસધકત્વ છતાં જે નિર્ગ્રન્થત્વ કહ્યું, તે જધન્ય - જધન્યતર, ઉત્કૃષ્ટ - ઉત્કૃષ્ટતર આદિ ભેદથી સંચમ સ્થાનોથી અસંખ્યતાથી અને તદ્રરૂપપણાથી ચારિત્ર પરિણતિ વડે ભાવવું. આમના સંચમિત્વમાં પણ છ લેશ્યાના કથનમાં આધની ભાવ પરાવૃત્તિ અપેક્ષાથી કહેલ છે. - x -

આના વડે બાહ્ય - અભ્યંતર હેતુક નિર્ગ્રન્થ ભેદો કહ્યા, હવે અંતર સંચમ સ્થાન નિબંધન, તેના ભેદોને કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૨૩૯ + વિવેચન

નિર્ગ્રન્થ ઉત્કૃષ્ટ હોય, જધન્ય પણ થાય તથા અજધન્ય અનુત્કૃષ્ટ પણ અસંખ્યેય નિર્ગ્રન્થો થાય છે. સંયમ સ્થાનોની અપેક્ષાથી નિર્ગ્રન્થોનું જધન્ય, ઉત્કૃષ્ટ અને અજધન્યોત્કૃષ્ટત્વ જાણવું. - x - x - ગ્રંથથી નીકળી ગયેલ તે નિર્ગ્રન્થ, તેને ભેદ દ્વારથી કહે છે -

#### • निर्युझ्ति - २४० + विवेयन -

ગ્રંથ બે ભેદે છે - બાહ્ય અને અભ્યંતર. તેમાં ગ્રન્થ - કષાચના વશ થઇને આત્મા બંધાય તે. અથવા આત્મા કર્મો વડે બંધાય તે ગ્રંથ. બાહ્ય - બહાર થાય તે. અંત શબ્દ અધિકરણ પ્રધાન અવ્યય છે. અંતર, મધ્યે જે ગ્રંથ તે અભ્યંતર. તેમાં બાહ્યના દશ અને અભ્યંતરના ચૌદ ભેદ છે. તેમાં અભ્યંતરના ચૌદ ભેદો કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २४९ + विवेयन -

કોધ, માન, માચા, લોભ, રાગ, દ્વેષ, મિથ્યાત્વ, વેદ, અરતિ, હાસ્ય, શોક, ભય અને જુગુપ્સા એ ચૌદ છે. તેમાં ક્રોઘ - અપ્રીતિરૂપ, માન - અહંકાર, માચા -સ્વ અને પરને વ્યામોહ ઉત્પાદક શક્તા. લોભ - દ્રવ્યાદિની આકાંક્ષા, પ્રેમ - પ્રિયમાં પ્રિતિ, દોષ - ઉપરામ ત્યાગરૂપ વિકાર, દ્વેષ. અહીં જો કે પ્રેમ - માચા અને લોભરૂપ છે, દ્વેષ - કોધ અને માન રૂપ છે. તો પણ તેમનું પૃથફ ઉપાદાન કથંચિત્ સામાન્યના વિશેષથી અન્યત્વ જણાવવાને છે. મિથ્ચાત્ત્વ - તત્ત્વની અશ્રદ્ધા, તે છ સ્થાનોથી થાય છે. ન અસ્દ્ધિ, ન નિત્ય ઇત્યાદિ. - × - વેદ - સ્ત્રી વેદાદિ ત્રણ. અરતિ - સંચમમાં અપ્રીતિ, રતિ - અસંચમમાં પ્રીતિ. હાસ્ય - વિસ્મય આદિમાં હોઠના વિકાશરૂપઃ શોક - ઇષ્ટના વિયોગથી માનસ દુઃખી ભય - ઇહલોકભય આદિ સાત. (૧) ઇહલોક ભય, (૨) પરલોક ભય, (૩) આજીવિકા ભય, (૪) શ્લાધા ભય, (૫) અકસ્માત ભય, (૬) આદાન ભય, (૭) મરણ ભય. - ×- ×- જુગુપ્સા - અસ્નાનાદિથી મલિન શરીરવાળા સાધુની ઢીલના. - ૦ - હવે બ્રાહ્ય ગ્રંથના ભેદોને કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૨૪૨ + વિવેચન -

ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, ધન, ધાન્યનો સંચય, મિત્ર - જ્ઞાતિ સંયોગ, યાન, શયન, આસન, દાસીદાસ, <del>કુ</del>પ્ય. એ દશ છે તેમાં ક્ષેત્ર - સેતુ આદિ, વાસ્તુ - ખાત આદિ. ધન - હિરણ્ય આદિ, ધાન્ય - શાલિ આદિ, મિત્ર - સાથે મોટા થયેલા, જ્ઞાતિ - સ્વજનો, ચાન - શિબિકાદિ, શયન - પલંગ આદિ, આસન - સિંહાસન આદિ. દાસી-દાસ, કુપ્ય -વિવિધ ગુહોપકરણ. આ બાહ્ય ગ્રંથ છે. હવે નિગમન કરવા માટે કહે છે -

#### નિર્યુક્તિ - ૨૪૩ + વિવેચન

સાવધ - અવધ અર્થાત્ પાપની સાથે વર્તે તે, આવા સાવધગ્રંથથી મુક્ત. આના વડે રજોહરણ, મુખવસ્ત્રિકા, વર્ષાકલા આદિ દશવિધ બાહ્ય ગ્રંથના અંતર્ગતત્વ છતાં પણ ધર્મોપકરણત્વથી અનવધતાથી અમુક્તને પણ નિર્ગ્રન્થત્વ કહેલ છે. એ પ્રમાણે કોઈને વ્યામોહ ન થાય કે બાહ્ય જ સાવધગ્રંથથી મુક્ત, તેથી કહે છે. આભ્યંતર બાહ્ય ગ્રન્થ વડે, માત્ર બાહ્યથી જ મુક્ત નહીં. આ અનંતરોક્ત નિર્યુક્તિ - નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો કોની? તે કઠે છે - સુલ્લક નિર્ગ્રન્થ નામક સૂત્રની.

હવે સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહેવું જોઈએ, તેનો આ અભિસંબંધ છે. અનંતર અધ્યયન સૂત્રમાં મુનિ સકામ મરણે મરે છે, તેમ કહ્યું. તે માનવાથી મુનિ - જ્ઞાની જ. જે અજ્ઞાની છે, તે શું છે? તે કહે છે -

#### • सूत्र - १६१ -

**જેટલાં અવિદ્યાવાન્ છે, તેઓ બધાં <u>દ</u>ુ:ખના ઉત્પાદક છે. તે વિવેક** મૂટ અર્નત સંસારમાં વારંવાર લુપ્ત થાય છે.

#### • विवेथन - १९१ -

જેટલાં પરિમાણમાં વેદન વિદ્યા - તત્ત્વજ્ઞાન રૂપ. ન વિદ્યા તે અવિદ્યા - મિથ્યાત્વથી ઉપહત કુત્સિત જ્ઞાન રૂપ, તેનાથી પ્રધાન પુરૂષો તે અવિધાપુરૂષ અથવા જેનામાં વિધા વિદ્યમાન નથી તે અવિદ્યા પુરુષ. અહીં વિદ્યા શબ્દથી પ્રભૂત શ્રુત કહે છે. જીવને સર્વથા શ્રુતાભાવ નહીં. અન્યથા અજીવત્વ પ્રાપ્ત થાય. - × - × - તે બધાં અવિધા પુરૂષો દુઃખ સંભવા - જેમાં દુઃખનો સંભવ છે તેવા, અથવા દુઃખને કહે છે, દુઃખે છે તે દુઃખ - પાપ કર્મ. તેનો સંભવ - ઉત્પત્તિ જેમાં છે તે દુઃખ સંભવા. તેઓ દારિધ્રાદિથી બાધા પામે છે. અનેક પ્રકારે દિવાદિવનો વિભાગ કરવામાં અસમર્થ છે.

તિર્થય, નરકાદિ ભવોમાં ભ્રમણ તે સંસાર. તે પણ અનંત એવા આના વડે અનંત સંસારિક્તા દર્શનથી, તેવા પ્રકારને પંડિત મરણનો અભાવ કહ્યો. અધ્યયનના અર્થની અપેક્ષાથી નિર્ગ્રન્થ સ્વરૂપ જણાવવાને તેનો વિપક્ષ કહ્યો, તેમ જાણવું.

અહીં સંપ્રદાયથી આ ઉદાહરણ છે :- એક ગોધ (આળસુ) દુર્ગતિથી પાતિત થઈ ઘેરથી નીકળ્યો. આખી પૃથ્વી ભટકીને જ્યારે કંઈ ન મળ્યું ત્યારે ફરી ઘેર ગયો. ત્યાંથી નિવૃત્ત થયો. યાવત્ એક ચાંડાલના પાળાની સમીપમાં ગ્રામ દેવકુલિકામાં એક રાત્રિ વાસ કર્યો. જેટલામાં જુએ છે, તેટલામાં દેવકુલિકાથી એક પાણ (ચાંડાલ) હાથમાં ચિત્રઘટ લઈને નીકળ્યો. તે એક પડખામાં રહીને તે સાધિત ઘટને કહે છે -નાનું ઘર સજ્જ કર. એ પ્રમાણે તે જ્યારે જે કહે તે ઘટ કરતો હતો. ચાવત્ શચનીચ, સ્ત્રી સાથે ભોગ ભોગવવા, પ્રભાતે બધું પ્રતિ સરતું હતું.

598

તે ગોધે તે જોયું. પણ વિચારે છે કે - મારે બહુ ભટક્વાની શી જરૂર છે? આની પાછળ જ વળગી રહ્યું. તે તેની પાછળ લાગી ગયો. આરાધના તે બોલ્યો - હું શું કરું? ગોધે કહ્યું કે - તારી કૃપાથી હું પણ આવા ભોગોને ભોગવું. ચાંડાલે પૂછ્યું - બોલ, વિધા ગ્રહણ કરવી છે કે વિધા વડે અભિમંત્રિત ઘટ જોઇએ છે? તે વિધા સાધવા પરત્વે ભીરુ બનીને અને ભોગની તૃષ્ણાથી કહ્યું કે - વિધાભિમંત્રિત ઘડો આપ.

ચાંડાલે તે ઘડો આપ્યો. ગોધ - આળસુ તે લઇને પોતાના ગામે ગયો. ત્યાં ભાઈઓ સાથે સહવાસ કરવા છતાં પણ જેવી રુચિ હતી તેવું ભવન વિકુર્વ્યુ. તેમની સાથે ભોગો ભોગવતો રહે છે. તેના કર્મકરો સીદાવા લાગ્યા. ગાય આદિને સંગોપિત ન કરાતા, તે પણ ચાલી ગયા. તે કાલાંતરે અતિ ખુશ થઇને તે ઘડાને સ્કંધ ઉપર રાખીને તેના પ્રભાવથી ભાઇઓની વચ્ચે પ્રમાદ કરવા લાગ્યો, દારુ પીને નાચવા લાગ્યો. તેના પ્રમાદથી તે ઘડો ભાંગી ગયો. તેનો ઉપભોગ નાશ પામ્યો. પછી તે ગામડીયો નષ્ટ વૈભવવાળો થઈ, દુ:ખોને અનુભવવા લાગ્યો. જે તેણે વિધા ગ્રહણ કરી હોત તો તે ભાંગેલા ઘડાને ફરી કરી શક્યો હોત.

આ પ્રમાણે અવિદ્યાનર દુઃખથી ક્લેશ પામે છે.

નાગાર્જુનીયો પણ કહે છે - તેઓ બધાં દુઃખાર્જિતા થાય. જેમના વડે દુઃખ ઉપાર્જિત છે. તે અર્જિત દુઃખવાળા થાય. અથવા જેટલા વિદ્યાપ્રધાન પુરુષો છે, તે બધાં અવિધમાન દુઃખોત્પતિવાળા થાય છે. આ જ અર્થને વ્યતિરેક્થી કહે છે - મૂઢ એટલે અજ્ઞાનથી આકુલિત મતિવાળા જ ઘણીવાર અનંત સંસારમાં ભમે છે. અહીં એક ઉદાહરણ છે, તે આ પ્રમાણે -

જેમ સમુદ્રમાં વશિક્ દુર્વાતથી આહત થઇ ચાનપાત્રમાં દિશા મૂટ થયો. ક્ષણમાં જળની અંતર્ગત્ પર્વત આવતા, તેનું વહાણ ભાંગી ગયું. મોટા તરંગરૂપ કલ્લોલો વડે વહાતો કાચબા અને મગર આદિથી વિલય પામ્યો. એ પ્રમાણે તે પણ અવિધામૂટ ઘણાં શારીરિક માનસિક મહાદુઃખોથી વિલય પામે છે. જો એમ છે, તેથી જે કરવું જોઈએ, તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૬૨ -

તેથી પંડિત પુરુષ અનેકવિધ બંધનોની અને જાતિપથોની સમીક્ષા કરીને સ્વયં સત્યની શોધ કરે. અને વિશ્વના બધાં પ્રાણીઓ પ્રત્યે મૈત્રીનો ભાવ રાખે.

#### • વિવેચન - ૧૬૨ -

હિતાહિતનો વિવેકભાજી પંડિત, જે રીતે આ અવિધાવંત વિલય પામે છે, તેની આલોચના - સમીક્ષા કરીને, મર્ચાદાવર્તી - મેઘાવી, તેમાં શું સમીક્ષા કરે તે કહે છે -પાશ એટલે અત્યંત પરવશતાનો હેતુ એવા સ્ત્રી આદિ સંબંધો, તે જ તીવ્ર મોહોદચાદિ હેતુપણાથી, એકેન્દ્રિય આદિ જાતિના પંથોને - તેના પ્રાપકત્વથી માર્ગને પાશજાતિપથો અવિધાવાનને પ્રભૂત વિલુપ્તિ હેતુ છે. સ્વયં જીવાદિ માટે હિત - સમ્યગ્ રક્ષણ પ્રરૂપણાદિ વડે સત્ય - સંચમ કે સદાગમ, તેની ગવેષણા કરે. અન્ય ગવેષાને શું કરે? મૈત્રી -મિત્રભાવ, પૃથ્વી આદિ જીવોમાં કરે. - x - x -

બીજાને માટે સત્યની ગવેષણા ન કરે, બીજાના કરેલનું બીજામાં સંક્રમણ ન થાય. બીજાના માટે અનુષ્ઠાન અનર્થક છે. - x - x -

• સૂત્ર - ૧૬૩, ૧૬૪ -

પોતાના જ કરેલાં કર્મોથી લુસ - પીડિત એવા મારી રક્ષા કરવામાં માતા, પિતા, પુત્રવધૂ, ભાઈ, પત્ની તથા પુત્ર સમર્થ નથી… સમ્યફ દેષ્ટા સાધક પોતાની સ્વતંત્ર બુદ્ધિથી આ અર્થની સત્યતા જુએ. આસક્તિ અને સ્નેઢનું છેદન કરે, કોઈ પૂર્વ પરિચિતની પણ કાંક્ષા ન કરે.

• विवेशन - १९३, १९४ -

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ સ્ક્રૂષા એટલે પુત્ર વધૂ.ઉરમાં થયેલ તે ઔરસ, સ્વચં ઉત્પાદિત પુત્ર. તે માતા આદિ મારું રક્ષણ કરવાને સમર્થ નથી. કેવા પ્રકારના મારું? છેદાતો એવો, કોનાથી - સ્વકૃત કર્મોથી એટલે કે સ્વક્ર્મથી વિઢિતને બાધા અનુભવતા, આ માતા આદિ ત્રાણને માટે થતાં નથી. - x - x - તેથી સમ્યગ્બુદ્ધિ વડે કે સ્વપ્રેક્ષાથી જુએ કે અવધારે. શમિત દર્શનના પ્રસ્તાવથી મિથ્યાત્વ રૂપ જેના વડે તે પ્રમાણે કહેવાચેલ હોય, અથવા જીવાદિ પદાર્થોમાં સમ્યક્ દૈષ્ટિ જેની છે તે સમિત દર્શન. તે સમ્યગ્ દૈષ્ટિ થઇને તેને છેદે - x -

તે માટે વિષયની આસક્તિને અને સ્વજનાદિના પ્રેમની પણ અભિલાષા ન કરે. અભિલાષાનો જ નિષેધ કર્યો પછી કરવાની વાત જ ક્યાં રહી? વળી પૂર્વ પરિચય - જેમ કે - ''આપણે એક ગામના છીએ'' ઇત્યાદિ, જે કારણે કોઈ અહીં કે બીજે ત્રાણને માટે થતાં નથી (કોને?) સ્વકર્મથી પીડાતા ધર્મ રહિતોને. આ જ અર્થને વિશેષથી અનુધના જ ફળને કહે છે -

#### • सूत्र - ९९५ -

ગાય, ઘોડા, મભિ, કુંડલ, પશુ, દાસ, પુરુષ ઝે બધાનો ત્યાગ કરનાર સાધક પરલોકમાં કામરૂપી દેવ થશે.

🌢 विवेચन - १९४ -

ગાય - વઢન અને દોઢન કરવાને આશ્રીને કઢી. અશ્વ - પશુત્વ છતાં તેનું પૃથક્ ઉપાદાન અત્યંત ઉપયોગીપણાથી કર્યું છે. તથા મણિ - મરકત આદિ, કુંડલ -કાનનું આભરણ. બાકીના સ્વર્ણાદિના અલંકારો પણ લેવા. પશુ- બકરા, ઘેટા આદિ. દાસ-નોકર, પોટુસ - પુરુષોનો સમૂહ. અથવા પદાતિ આદિ પુરુષોનો સમૂહ અથવા દાસ પુરુષોનો સમૂહ. - × - અનંતરોક્ત આ બધું તજીને, સંચમનું અનુપાલન કરે. તેથી અભિલષિના રૂપ વિકુર્પણા શક્તિમાન્ થશે. અહીં વૈક્રિયકરણાદિ અનેક લબ્ધિના યોગથી અને પરલોકમાં દેવભવની પ્રાપ્ત થાય.

ફરી સત્યના સ્વરૂપને વિશેષથી કહે છે-

#### • સૂત્ર - ૧૬૬, ૧૬૭

કર્મોથી દુ:ખ પામતા પ્રાણીને સ્થાવર - જંગમ સંપત્તિ - ધન, ધાન્ય અને ગૃઢોપકરણ પણ દુ:ખથી મુક્ત કરવાને સમર્થ નથી થતા... બધાંને બધાં તરફથી સુખ પ્રિય છે, બધાં પ્રાણીને પોતાનું જીવન પ્રિય છે, તે જાણીને ભય અને વૈરથી ઉપરત થઈ કોઈ પ્રાણીના પ્રાણ ન હશે.

#### • विवेचन - १९९, १९९ -

અઘ્यात्म - આત્મામાં જે વર્તે છે, અથવા અધ્યાત્મ એટલે મન, તેમાં જે રહે છે, તે અધ્યાત્મસ્થ, આના પ્રસ્તાવથી સુખાદિ, જે ઇષ્ટ સંચોગ અને અનિષ્ટ વિચોગાદિ હેતુથી જન્મેલ છે. નિરવશેષ પ્રિયત્વ આદિ સ્વરૂપથી અવધારીને, તથા પ્રાણ - પ્રાણી, આત્મવત્ સુખપ્રિયત્વથી પ્રિય દયા - જેનું રક્ષણ કરે તે પ્રિયદયાવાળો. અથવા જેને આત્મા પ્રિય છે, તે પ્રિયાત્મક. તેને જાણીને ન હણે, અતિપાત ન કરે તેમજ ન હણાવે ઇત્યાદિ - x -.

પ્રાણ - ઇંદ્રિયાદિ, કેવો થઇને? ભય અને વૈર-પ્રદ્વેષ, તેનાથી નિવૃત્ત થઇને અથવા અધ્યાત્મસ્થ શબ્દના અભિપ્રેત પર્યાયત્વથી રૂટ-પણાથી અધ્યાત્મસ્થ - જે જેને અભિમત છે, તે સુખ જ બધી દિશાથી કે બધાંના મનો અભિમત શબ્દાદિથી જન્મેલ બધું શારીરિક - માનસિક તને ઇષ્ટ છે. તે પ્રમાણે બીજા પ્રાણીને પણ ઇષ્ટ છે, તેમ વિચારીને પ્રાણી પરત્વે પ્રિયદયા થાય. - x - અહીં પ્રાણાતિપાત લક્ષણ આશ્રય નિરોધને જાણીને બાકીના આશ્રયનો નિરોધ કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૬૮ -

અદત્તાદાન નસ્ક છે, એમ જાભીને ન અપાયેલ તભખલું પણ ન લે. અસંયમ પ્રતિ જુગુપ્સા રાખનાર મુનિ પોતાના પાત્રમાં દેવાયેલું ભોજન જ કરે.

• विवेयन - १९८-

અપાય તે આદાન - ધન, ધાન્યાદિ. નરકના કારણ પણાથી નરક છે તેમ જાણીને શું? ન ગ્રહણ કરે, ન સ્વીકારે ચાવત્ તણખલું પણ ન લે, તો ચાંદી - સોનાની વાત ક્યાં રહી? તો પ્રાણ ધારણ માટે શું કરે? પોતાને આહાર વિના ધર્મધુરાને ધારણ કરવા સમર્થ ન હોવાના સ્વભાવથી જુગુપ્સા કરે. આત્મનઃ એટલે પોતાના ભાજન કે પાત્રમાં ભોજન સમયે ગૃહસ્થો વડે અપાયેલ આહારનું જ ભોજન કરે. આના વડે આહારનો પણ ભાવથી અસ્વીકાર કહ્યો. જુગુપ્સા શબ્દ વડે તેનો અપ્રતિબંધ દર્શાવ્યો. પછી પરિગ્રહ આશ્રયનો નિરોધ કહ્યો. તેના ગ્રહણથી તેની મધ્યેના મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન રૂપ ત્રણે આશ્રયનો નિરોધ કહ્યો.

અથવા 'સત્ય' શબ્દથી સાક્ષાત્ સંચતને કહેતા મૃષાવાદ નિવૃત્તિ બતાવી. કેમકે તેના દ્વારથી પણ તેનું સત્યત્વ છે. 'આદાન' આદિ વડે સાક્ષાત્ અદત્તાદાન વિરતિ કહી. અદત્તનું આદાન - ગ્રહણ રૂઢ છે. તેને નરકનો હેતુ જાણીને તણખલું પણ કોઈએ આપ્યા વિનાનું ન લે. 'गवास' ઇત્યાદિથી પરિગ્રહ આશ્રવનો નિરોધ કર્યો. તેના નિરોધથી અપરિગૃહીતા स्त्रી પણ ન ભોગવે, એમ કરીને મૈથુન આશ્રયનો નિરોધ કહ્યો. તો આજીવિકા કેમ કરે?

આત્માની જુગુપ્સા કરતો પાત્રમાં અપાયેલ ભોજનને વાપરે. પાત્ર ગ્રહણથી બંને વ્યાખ્યામાં - x - પાત્રના ગ્રહણથી કોઈને એમ થાય કે આમાં નિષ્પરિગ્રહતા ક્યાં રહી? તેથી કહે છે - પાત્ર ન લેવાથી તેવા પ્રકારની લબ્ધિ આદિના અભાવથી હાથમાં ખાઈ શક્વાના અભાવે ગૃહસ્થના ભોજનમાં જ ભોજન કરે. તેમાં ઘણાં દોષનો સંભવ છે. શચ્યંભવસૂરિએ કહ્યું છે કે - તેમાં પશ્ચાત્કર્મ કે પૂર્વકર્મ થાય માટે તે ન કલ્પે. એ પ્રમાણે પાંચ આશ્રવના વિરમણ રૂપ સંચમ કહ્યો.

કેટલાંક તે સ્વીકારતા નથી, માટે કહે છે કે -

• સૂત્ર - ૧૬૯ -

આ સંસારમાં કેટલાંક માને છે કે - ''પાપના પચ્ચક્ ખાણ કર્યા વિના જ કેવળ તત્ત્વજ્ઞાનને જાણવાથી જ જીવ સર્વ દુઃખોથી મુક્ત થાય છે.''

• विवेचन - ९१६ -

આ જગતમાં કે મુક્તિ માર્ગના વિચારમાં કેટલાંક કપિલાદિ મનવાળા એવું માને છે કે પ્રરૂપે છે કે પ્રાણાતિપાનાદિ વિરતિને ન કરીને જ - x - તત્ત્વને જાણીને આધ્યાત્મિક, આધિ ભૌતિક, આધિ દૈવિક લક્ષણો વડે સ્વપરિભાષાથી શારીરિક -માનસિક દુ:ખો છૂટા પડે છે. - x - x -

અથવા આચરણને આચરિત, તે તે ક્રિયા ક્લાપ, અથવા સ્વ-સ્વ આચારરૂપ અનુષ્ઠાન જ, તેને જાણીને - સ્વ સંવેદનથી અનુભવીને બધાં દુ:ખોથી મુક્ત થાય છે. એ પ્રમાણે બધે જ્ઞાન જ મુક્તિનું અંગ છે. પણ તે બરોબર નથી. રોગી માત્ર ઔષધના જ્ઞાનથી સાજો ન થાય, તેમ ભાવરોગી મહાવ્રતરૂપ પાંચ અંગમાં ઉપલક્ષિત ક્રિયાને કર્યા વિના મુક્ત ન થાય.

તેઓ એ પ્રેમાણે વિચાર્ચા વિના ભવદુઃખથી આકુલિત થઇ વાચાળપણાથી જ આત્માને સ્વસ્થ કરે છે, તેથી કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૭૦ -

#### જે બંધ અને મોક્ષના સિદ્ધાંતોની સ્થાપના કરે. બોલે ઘણું પણ કરે કંઇ નહીં, તેઓ ફક્ત વાણી વીર્ચથી પોતાને આશ્વાસિત કરે છે.

• विवेयन - ९८० -

જ્ઞાનને જ મોક્ષના અંગ રૂપે પ્રતિપાદન કરે છે, પણ મુક્તિના ઉપાય રૂપ અનુષ્ઠાનને કરતા નથી. બંધ અને મોક્ષનો સ્વીકાર તો કરે છે. જેમકે - 'બંધ છે', 'મોક્ષ છે' પણ માત્ર આવું બોલે જ છે. તે પ્રમાણે અનુષ્ઠાન કરતા નથી. આત્મશક્તિ રૂપ વાણી વીર્ચ અર્થાત્ વાચાળતા પણ તે મુજબના અનુષ્ઠાનથી શૂન્ય એવા તેઓ **ξ/9.0**0

વિજ્ઞાનથી જ અને મુક્તિ પામવાના છીએ. એમ આત્માને સ્વાસ્થ્યને પ્રાપ્ત કરાવે છે. જો આ બરોબર નથી, તો સ્વતઃ જ કહે છે -

• सूत्र - १३१ -

વિવિધ ભાષા રક્ષણ કરતી નથી, વિધાનું ઝનુશાસન પણ ક્યાં સુરક્ષા આપે છે? જે તેને સંરક્ષક માને છે. તે પોતાને પંડિત માનનારા અજ્ઞાની જીવો પાપકર્મોમાં મગ્ન છે - ડૂબેલા છે.

विवेयन - ९८९ -

પ્રાકૃત, સંસ્કૃત આદિ રૂપ આર્ચ વિષચક જ્ઞાન મુક્તિનું અંગ બની શક્તા નથી કે પાપથી રક્ષણ આપતા નથી. કોણ? તે કહે છે - બોલાય તે ભાષા - વચનરૂપ, આ અચિંત્ય મણિ-મંત્ર મહા ઔષધિનો પ્રભાવ તે અધોરાદિ મંત્ર રૂપ વાણી રક્ષણને માટે થાય છે. તેમ કહે છે કઈ રીતે? જેના વડે તત્ત્વ જણાય તે વિદ્યા - વિચિત્ર મંત્ર રૂપ, તેનું શિક્ષણ તે વિદ્યાનું શાસન, તે પાપથી તે ભવથી રક્ષણ આપે છે; બીજું કંઈ નહીં.

આ પ્રમાણે ''વાણી માત્ર'' જ મુક્તિનું અનુષ્ઠાન ગણી, બાકીનાની વ્યર્થતા બતાવે છે.

પરંતુ જેઓ માત્ર વિદ્યાને રક્ષણ રૂપ ગણે છે. તેમના પ્રતિ કહે છે કે - અનેક પ્રકારે મગ્ન છે, ડૂબેલા છે, શેમાં? પાપ કર્મોમાં પાપહેતુક હિંસાદિ અનુષ્ઠાનોમાં. કેમકે સતત તેને કરે છે. અથવા વિષણ્ણ - વિષાદને પામેલા છે. આ પાપાનુષ્ઠાનોથી - કઈ રીતે ાવા અનુષ્ઠાનોથી અમારું ભાવિ થશે? તે એવા પ્રકરના કેવા છે? રાગદ્વેષથી આકુલિત, પોતાને પંડિત માનતા એવા. પણ તેઓ સમ્યક્ રીતે જાણકાર હોતા નથી. - x - x - છતાં પોતાને જાણકાર માનીને અભિમાનથી ફરનારા થાય છે.

સામાન્યથી જ મુક્તિપથ પરિપંથીના દોષના દર્શન માટે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૭૨ -

જે મન, વચન, કાયાથી શરીરમાં, શરીરના વર્ણ અને રૂપમાં સર્વથા આસક્ત છે, તે બધાં પોતાને માટે દુઃખ ઉત્પક્ષ કરે છે.

• विवेयन - ૧૭૨ -

જે કોઈ શરીરના વિષયમાં બદ્ધ આગ્રહવાળા - આસક્ત છે. ક્યાં? તે કહે છે - સુસ્નિગ્ધ ગૌરત્વ આદિમાં, સુસંસ્થાનપણામાં, સ્પર્શ આદિમાં, વસ્ત્રાદિ આસક્તિવાળા છે. સર્વથા સ્વયં કરણ-કારણ આદિ પ્રકારોથી - મન વડે ''અમે કઈ રીતે વર્ણાદિવાળા થઈશું?'' એમ વિચારતા વચન વડે - રસાયણાદિના પ્રશ્નો પૂછીને, કાચા વડે - રસાયણ આદિના ઉપયોગથી - x - x - માત્ર મુક્તિવાદીને કેવલ તે જાણવા માત્રથી દુ:ખોથી મુક્તિ ન મળે.'' પાપના પચ્ચક્ત્રખાણ - ત્યાગની જરૂર નથી, તેવું કહેનાર - માનનાર આ જન્મમાં પણ દુ:ખના ભાગી થાય છે.

તેઓ કેવા દુઃખ ભાગી થાય તે દર્શાવતા કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૭૩ -

તેઓએ આ અનંત સંસારમાં લાંબા માર્ગનો સ્વીકાર કરેલો છે. તેથી બધી તરફથી જોઈ-સંભાળીને અપ્રમત્ત ભાવથી વિચરણ કરે.

• विवेचन - १७३ -

આપન્ન - પ્રાપ્ત, દીર્ઘ - અનાદિ અનંત માર્ગ - ઉત્પત્તિ અને પ્રલચ રૂપ માર્ગને, અન્યાન્ય ભવ ભ્રમણથી એક્ત્ર અવસ્થિતના અભાવથી. ક્યાં? નસ્કાદિ ગતિ ચતુષ્ક રૂપ સંસારમાં, અવિધમાન અંત વાળા. અપર્ચવસિત - અનંતકાયિકાદિ ઉપલક્ષિત**ત્વથી**. આ કારણે તે મુક્તિનો પંથ દુઃખના સંભવવાળો છે. તેથી બધી દિશા, પ્રસ્તાવથી સંપૂર્ણ ભાવ દિશા, જે પૃથ્વી આદિ અઢાર ભેદવાળી છે. - × - × - × - × - તેને જોતો, પ્રમાદ રહિત થઈ, જે રીતે એકેન્દ્રિયાદીની વિરાધના ન થાય, તે પ્રમાણે સંચમ માર્ગમાં વિચારે. અથવા સંસારપ્રાપ્ત બધી દિશાને જોઈને અપ્રમત - નિદ્રા આદિ પ્રમાદનો પરિહાર કરતો જે રીતે સંસારમાં ભ્રમણ ન કરવું પડે તે રીતે વિચરણ કરે (એમ શિષ્યને ઉપદેશ દે છે)

જે પ્રમાણે અપ્રમત થઈ વિચરણ કરવું જોઈએ, તે દશવિ છે.

• સૂત્ર - ૧૭૪ -

6ध्व वक्ष्य राजनारो साध<del>ड</del> ड्यारेय पष जाह्य विषयोनी आर्डाक्षा न डरे. पूर्वर्ड्याना क्षयने माटे જ આ शरीरने धारष डरे.

• विवेयन - ९३४ -

બદિ એટલ ભવથી બહિર્ભૂત, ઉર્ઘ્વ - સર્વથી ઉપરની સ્થિતિ અર્થાત્ મોક્ષને ગ્રહણ કરીને મારે આ પ્રયોજન માટે જ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, એવો નિશ્વય કરીને, બુદ્ધિથી અવધારીને. અથવા બહિઃ - આત્માથી બહિર્ભૂત એવા ધન ધાન્યાદિ, ઉર્ધ્વ - અપવર્ગને ગ્રહણ કરી હેયપણાથી અને ઉપાદેયપણાથી જાણીને. વિષયાદિની અભિલાષા ન કરે. ક્યાંય કોઈ આસક્તિ ન કરે. કદાય કોઈ ઉપસર્ગ કે પરીષહ આદિથી આક્તિત થાય તો પણ તેમ ન કરે.

આ પ્રમાણે શરીરને ધારણ કરવું જ ચુક્ત છે. આ પ્રમાણે ધારણ કરવાથી આકાંક્ષાનો સંભવ ન રહે. તે પણ આત્માથી બહિર્ભૂતત્વ છે. તેથી કહે છે - પૂર્વકાલ ભાવિ તે કર્મ. - પૂર્વ કર્મ. તેનો ક્ષય, તેના અર્થે આ પ્રત્યક્ષ શરીરને ઉચિત આહારાદિના ભોગથી પરિપાલન કરે. કેમકે તેની ધારણ કરવાની વિશુદ્ધિના હેતુપણે છે. તેના પતનથી જ ભવાંતરમાં ઉત્પત્તિ કરાવનાર અવિરતિનું પણ પતન છે. તેથી શરીરનું ઉદ્ધરણ પણ અનાસક્તિપણાથી જ કરવું જોઈએ.

જે પ્રમાણે શરીરના પાલનમાં પણ આસક્તિનો સંભવ નથી, તે પ્રમાણે દર્શાવતા કહે છે -

• सूत्र - ९३५ -इर्मोना हेतुओने दूर इरीने डावडांक्षी थर्ष वियरस डरे. गृहस्थे

For Private & Personal Use Only

पोताना भाटे तैयार કरेवा आहार जने प्राप्ती ઉચित परिभाषमां ग्रहस કरीने सेवन કरे.

#### • વિવેચન - ૧૭૫ -

જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના હેતુ - ઉપાદાન કારણ એવા મિથ્યાત્વ, અવિરતિ આદિને પૃથક્ કહી ને - ત્યજીને, કાલ અનુષ્ઠાન પ્રસ્તાવની કાંક્ષા કરે, અને વિચરણ કરે. કહે છે કે - 'વિગિંચ કમ્મુણો દેઉ' અહીં 'પરિત્યાગ કરે' તેને બીજા ઉપદેશપણાથી વ્યાખ્યા કરવી જોઇએ. સંયમનો નિર્વાહ થાય તેટીલ જ માત્રા - જાણીને, કોની? ઓદન આદિ અન્નની, આચામ આદિપાણીની. ખાધ - સ્વાધને ન લઈને. ચત્ન કરે કેમ કે પ્રાયઃ તેનો પરિભોગ અસંભવ છે. કૃત - પોતાના માટે જ ગૃહસ્થો વડે બનાવાચેલ એવો આહાર, તેને પ્રાપ્ત કરીને ખાચ, (તેનાથી આજીવિકા કરે).

કદાચિત ભોજન કરીને શેષને ધારણ કરતાં આસક્તિ સંભવે છે તેથી કહે છે-

#### • सूत्र - ९३९ -

#### સાધુ લેશમાત્ર પણ સંગ્રહ ન કરે, પંખીની માફક સંગ્રહથી નિરપેક્ષ રહેતો એવો પાત્ર લઇને બિક્ષાને માટે વિચરણ કરે.

#### • विवेचन - ९७६ -

સમ્યગ્ - એકી ભાવથી જેનાવડે આત્મા નરકાદિમાં નિક્ષેપિત કરાય છે, તે સંનિધિ. ''સવારે મને આ કામ લાગશે'' એમ વિચારી વધારાનું અશન લાવીને રાખી મૂક્યું, તે સાધુ ન કરે. લેપ - ગાડાનું કીલ આદિ વડે નિષ્પાદિત પાત્રમાં પરિગ્રહણ કરે. તેની માત્રા - મર્યાદા, કેમકે માત્રા શબ્દનો મર્યાદા વાચી અર્થ રૂઢ છે. - x - આ લેપમાત્રાથી, માત્ર એક લેપની મર્યાદા કરીને, પણ કિંચિંત માત્ર વધુ સંનિધિ ન કરે. અથવા આ માત્રા શબ્દ પરિમાણ અર્થમાં છે. તેનો અર્થ આ છે -

લેપમાત્રા વડે પાત્રને ઉપલિમ કરાચ તેટલા પરિમાણમાં પણ સંનિધિ ન કરે. તો વધારે સંનિધિની વાત જ ક્યાં રહી? કોણ? સંપત. તો શું પાત્રાદિ ઉપકરણની સંનિધિ પણ ન કરવી જોઇએ? તેથી કહે છે- પક્ષીની માફક. જેમ પક્ષી- પડવાથી રક્ષણ કરે તે પત્ર - પાંખનો સંચય કરીને વિચરે છે એ પ્રમાણે સીધુ પણ પાત્ર અને ઉપલક્ષણની બીજા ઉપકરણો લઇને વિચરે. કેવી રીતે વિચરે? તે કહે છે -

निरपेक्ष - અભિલાષા રહિત પણે, અથવા તેના વિનાશ આદિમાં શોકને ન કરતો તેવો નિરપેક્ષ - આસક્તિ રહિત. તે પ્રમાણે પ્રતિદિન સંચમ પલિમંથ ભીરુપણાથી પાત્રાદિ ઉપકરણની સંનિધિ કરવા છતાં તેમાં કોઈ દોષ નથી. તેમ જાણવું.

અથવા જો લેપમાત્રા વડે પણ સંનિધિ ન કરે તો કઈ રીતે આગામી દિવસે ભોજન કરવું? તે કહે છે -

પક્ષીની જેમ નિરપેક્ષ થઈને. માત્ર - પડતાંને ધારી રાખે તેવું ભોજન અર્થાત્ નિયોગને ગ્રહણ કરીને ભિક્ષાર્થે પર્યટન કરે. અહીં આવું કહેવા માંગે છે કે - મધુકર વૃત્તિથી જ તેણે નિર્વાહ કરવાનો છે. પછી તેને સંનિધિ કરવાનું શું પ્રચોજન છે? ઉत्तराध्ययन भूलसूत्र-सटीङ अनुवाट/१

હવે જે કહ્યું કે - ''કરેલું પામીને ભોજન કરે''. તેમાં કઈ રીતે તેનો લાભ થાય? તેનો ઉપાય કહે છે - અથવા જે કહ્યું કે - નિરપેક્ષ થઈને ભ્રમણ કરે, તેને અભિવ્યક્ત કરવાને માટે કહે છે -

#### • মুস - ৭৪৪ -

#### એષણા સમિતિથી યુક્ત. લજ્જાવાન, સંયમી મુનિ ગામોમાં ઝનિયત વિઢાર કરે. ઝાપ્રમત્ત રહીને ગૃઢસ્થો પાસેથી ભિક્ષા ગવેષણા કરે.

বিবৈথন - ৭৪৪ -

ઉત્પાદન, ગ્રહણ અને ગ્રાસ વિષયક એષણામાં સમ્યક્ સ્થિત તેને એષણાનું જ ઉપાદાન છે. પ્રાયઃ તેના અભાવમાં ઇર્ચા, ભાષાદિ સમિતિ સંભવે છે તેમ જણાવે છે આના વડે નિરપેક્ષત્વ કહેલું છે.

લજ્જા - સંચમ, તેના ઉપયોગમાં અનન્યતાથી યતિ. ગામમાં કે નગરમાં અનિયત વૃત્તિથી વિચરે. આના દ્વારા પણ નિરપેક્ષતા જ કહી છે. કેવી રીતે વિચરે? પ્રમાદરહિત થઈને. કેમકે વિષયાદિ પ્રમાદના સેવથી ગૃહસ્થોને જ પ્રમત્ત કહેલા છે. પિંડપાત્ - ભિક્ષાની ગવેષણા કરે.

આ રીતે પ્રસક્ત અનુપ્રસક્તિથી સંયમનું સ્વરૂપ કહ્યું. તે કહેવાથી નિર્ગ્રન્થ સ્વરૂપ પણ કહ્યું. હવે એમાં જ આદરના ઉત્પાદનને માટે <del>ક</del>હે છે -

• सूत्र - १३८ -

અનુત્તરજ્ઞાની, અનુત્તરદર્શી, અનુત્તરજ્ઞાન - દર્શનઘર અરહેત, જ્ઞાતપુત્ર, વૈશાલિકે આ પ્રમાલે કહેવ છે, તે હું કહું છું.

विवेचन - ९३८ -

આ પ્રકારે ભગવંતે કહેલું છે. અનુત્તરજ્ઞાની - સર્વોત્કૃષ્ટ જ્ઞાનવાળા. અહીં - x - અનુત્તર શબ્દ સંજ્ઞા સ્વરૂપ અને કેવળ જ્ઞાનના વાચકપણાથી છે. - x - તેની ઉત્તરે કશું નથી માટે અનુત્તર, તે પ્રમાણે જોનાર તે અનુત્તરદર્શી. સામાન્ય અને વિશેષ ગ્રાહિતાથી જ્ઞાન અને દર્શનનો ભેદ છે. - x - અનુત્તર જ્ઞાન અને દર્શનના એક્સાથે ઉપયોગનો અભાવ છતાં લબ્ધિરૂપપણાથી ધારણ કરે છે, તેથી અનુત્તર જ્ઞાનદર્શન ઘર. એમ કહેલ છે.

(શંકા) પૂર્વોક્ત બંને વિશેષણોથી આનો અર્થ સ્પષ્ટ જ છે. તો પુનરુક્તિ શા માટે કરી? (સમાધાન) આના બીજા અભિપ્રામ્નપણાથી, અહીં જ અનુત્તર જ્ઞાની અનુત્તર દર્શી એવા ભેદના અભિધાનથી જ્ઞાન અને દર્શનનો ભિન્ન કાળ કહેલ છે. તેથી ઉપયોગની માફ્ક બંને લબ્ધિ પણ ભિન્નકાળ ભાવી છે, તેવો વ્યામોહ ઉત્પન્ન ન થાય તે માટે 'જ્ઞાનદર્શનઘર' કહ્યું.

દેવાદિ વડે પૂજાને યોગ્ય છે માટે અરહંત, એટલે તીર્થંકર. જ્ઞાત - ઉદાર ક્ષત્રિય. અહીં પ્રસ્તાવથી સિદ્ધાર્થ. તેના પુત્ર તે જ્ઞાન પુત્ર એટલે કે વર્તમાન તીર્થાધિપતિ મહાવીર. ભગવાન્ - સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિવાળા, વેસાલીય - વિશાલા અર્થાત્ શિષ્યોનું તીર્થ કે યશ 5/9.00

વગેરે ગુણો જેને વિદ્યમાન છે તે વિશાલિક અથવા વિશાલ અર્થાત્ ઉક્ત સ્વરૂપથી હિત, એ હિતને માટે, તેથી વિશાલીચ.

દેવ, મનુષ્ય અને અસુરોની પર્ષદામાં વિશેષથી અનન્ય સાધારણ રૂપથી કઢેવાયલ. કેટલાંક કઢે છે - એ પ્રમાણે આ પુરિષાદાનીય પાર્શ્વ અરહંત ભગવંતે કઢેતાં વૈશાલીમાં બુદ્ધ પરિનિવૃત્ત થયા. જોકે અહીં ક્રમાનુસાર અરહંત એમ સામાન્યથી કઢેવાયા છતાં ભગવન્ મહાવીર જ લેવા. બધાં ભાવોને કેવલજ્ઞાન વડે જુએ છે. તથા પુરુષાકારવર્તીપણાથી પુરુષ અને આદેય વાક્યતાથી આદાનીય તે પુરુષાદાનીય. પુરુષ વિશેષણ પ્રાયઃ તીર્થંકરના ખ્યાપનાર્થે છે. અથવા જ્ઞાનાદિ ગુણપણાથી પુરુષો વડે આદાનીય. - x - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન-૬ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

> > 0 - x - x - x - x - 0

# <u>ર્</u>મ ભાગ - ૩૭ - પૂર્ણ મ

## આગમ સટીક અનુવાદનું વિભાગીકરણ

| આગમનું નામ                                                           | ભાગ <del>ક્</del> રમાં <del>ક</del> |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| આચારાંગ                                                              | ૧ અને ૨                             |
| સૂત્રકૃતાંગ                                                          | 3 अने ४                             |
| સ્થાનાંગ                                                             | પ થી ૭                              |
| સમવાચાંગ                                                             | د                                   |
| ભગવતી                                                                | ૯ થી ૧૩                             |
| ุธุแตเยห์ธอ                                                          | ঀ૪                                  |
| ઉપાસકદશા, અંતકૃત્દશા,                                                |                                     |
| અનુત્તરોપપાતિકદશા, પ્રશ્નવ્યાકરણ                                     | વપ                                  |
| વિપાકશ્રુત, ઓપપાતિક                                                  | १६                                  |
| રાજપ્રશ્નીય                                                          | ୧୬                                  |
| ઝવાઝવાભિગમ                                                           | ૧૭ થી ૧૯                            |
| หรุงเนอเ                                                             | ૨૦ થી ૨૨                            |
| સૂર્ય/ચંદ્ર−પ્રજ્ઞપ્તિ                                               | 23,28                               |
| ନ୍ୟର୍ଭ୍ୟୁ ଅର୍ଗ୍ଟା ସ୍ଥାନ ସେହି ଅନୁ | ૨૫ થી ૨૭                            |
| નિરચાવલિકા પંચક અને પચભ્નાસૂત્રો–૧૦+૧                                | 25                                  |
| નિશીથ, વ્યવહાર, બૃહત્કલ્પ                                            |                                     |
| દશાશ્રુતસ્કંધ અને જીતકલ્પ                                            | Se                                  |
| મહાનિશીથ                                                             | 30                                  |
| આવશ્યક                                                               | ૩૧ થી ૩૪                            |
| પિંડનિર્ચુક્તિ, ઓઘનિર્ચુક્તિ                                         | ૩૫                                  |
| દશવૈકાલિક                                                            | 35                                  |
| ઉત્તરાધ્યયન                                                          | ૩૭ થી ૩૯                            |
| નંદીસૂત્ર                                                            | 80                                  |
| અનુચોગદ્ધાર                                                          | ૪૧                                  |
| કભ્ય (બારસા) સૂત્ર                                                   | ४२                                  |