

# स्राजामस्र

ଖର୍ପାନ୍ତ ଖର୍ଗୁପାନ

36

અનુવાદ શ્રેણી સર્જક –

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

બાલબ્રહ્મચારી શ્રી નેમિનાથાય નમઃ

नमो नमो निम्मलदंसणस्स

૫.પૂ. શ્રી આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુધર્મસાગર ગુરૂભ્યો નમઃ

# આગમસાટીક અનુવાદ

# ઉત્તરાધ્યયન-ર

-: अनुवाह-श्रेष्टीना सर्वङ :-

# મુનિ દીપરત્નસાગર

તા. ૨૩/૧૦/૨૦૦૯

શુક્રવાર

२०६६ झा.सु.प

આગમ સટીક અનુવાદ ભાગ ૧ થી ૪૨ સંપૂર્ણ મૂલ્ય-રા-૧૦,૦૦૦

० श्री श्रुत प्रકाशन निधि ०

સંપર્ક સ્થળ

આગમ આરાધના કેન્દ્ર, શીતલનાથ સોસાયટી ક્લેટ નં. ૧૩, ચોથે માળે, બ્હાઈ સેન્ટર, ખાનપુર, અમદાવાદ.

# આગમ સટીક અનુવાદના

આ ભાગ - <mark>3૮</mark> માં છે...

० ६त्तराध्ययन-मूणसूत्र-४ ना...

-o- અધ્યયન-૭-થી

આરંભીને

-૦- અધ્યયન-૨૧-સુધી

-x-x-x-x-x-x-x-

ર: ટાઈપ સેટીંગ :-શ્રી મહાકાલી એન્ટરપ્રાઈઝ ચાંદલોડિયા, અમદાવાદ. (M) 9824419736

-: મુદ્રક :-નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ ધીકાંટા રોડ, અમદાવાદ. Tel. 079-25508631

### ૦ વંદના એ મહાન્ આત્માને ૦

વિક્રમ સંવત-૨૦૬૧માં ફાગણસુદ-3 નો દિવસ અને મંગલપારેખના ખાંચામાં શ્રી શાંતિનાથ પરમાત્માની વર્ષગાંઠનો પ્રસંગ, અતિભવ્ય અને ઘણી જ લાંબી રથયાત્રાના પ્રયાભની ઘડીએ, આગમોના ટીકા સહિતના અનુવાદ કરવા માટેની મનોભાવનાનું જેમના મુખેથી વચન પ્રાગટ્ય થયું, અંતરના આશીર્વાદ, સૂરિમંત્રથી અભિમંત્રિત વાસ ચૂર્ણનો ક્ષેપ અને ધનરાશિની જવાબદારીના યથાશક્ય સ્વીકાર સહ જેમની કાર્ય પ્રેરણાની સરવાણીમાં ભીંજાતા મારા ચિત્તે આશિર્ષ અનેરો હર્ષોલ્લાસ અનુભવ્યો. જેમની હયાતી દરમ્યાન કે હયાતી બાદ પણ, જેમના નામસ્મરણ માત્રથી આ કાર્ય વિઘ્નરહિતપણે મૂર્ત સ્વરૂપને પામ્યું, એવા...

### પૂજ્ય આચાર્યશ્રી ઋચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ<sub>ુ</sub>ના <sup>ચરણ કમળમાં</sup> સાદર કોટીશ: વંદના



### ૦ કેમ ભૂલાય એ ગુરૂદેવને પણ ? ૦

ચારિત્ર પ્રતિ અંતરંગ પ્રીતિથી યુક્ત, અનેક આત્માઓને પ્રવજ્યા માર્ગે પ્રયાણ કરાવનાર, સંયમમૂર્તિ, પ્રતિ વર્ષ ઉપદાન તપ વડે શ્રાવકદાર્મના દીક્ષા દાતા, શારીરિક સમસ્યાઓ વચ્ચે પણ બંને શાશ્વતી ઓળીની આરાદ્યનાને ન યૂકનારા, સાગર સમુદાયમાં ગસ્છાદિપતિ પદને શોભાવનારા અને સમર્થ શિષ્ય પરિવારયુક્ત એવા મહાન વિભૂતિરત્ન—

### પૂજ્ય આચાર્યશ્રી દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજી મ

જેમના આજીવન અંતેવાસી, શાસનપ્રભાવક

### પૂજ્ય આચાર્યશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.સા.

જેમણે આ અનુવાદ કાર્ચમાટે ઘણાં વર્ષો પૂર્વે પ્રેરણા કરેલી અને આ કાર્ચસાદાંત પાર પહોંચાડવા માટે વિપુલ ધનરાશિ મોકલાવી.

ઉક્ત બંને આયાર્ય ભગવંતોની અસીમ કૃપા અને તેઓ દ્વારા પ્રેરિત સંઘો થકી થયેલ ધનવર્ષાના બળે પ્રસ્તુત કાર્ય મૂર્તસ્વરૂપ પામ્યું.



# अनुद्दान हाता)

**આગમ सटी<del>ड</del> અ**नुवाहना डोर्र એક ભાગના संपूर्ण स**ह**ायहाता

સચ્ચારિત્ર યુડામણી પૂજ્ય ગચ્છાદિપતિ સ્વ૰ આચારદિવ શ્રીમદ્ દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજીના આજીવન અંતેવાસી **સદ્યુભાનુરાગી પૂજ્ય આ•દેવશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.ની** ગ્રાનઅનુમોદક પ્રેરણાથી પ્રેરિત શ્રી અઠવાલાઈન્સ જૈન શ્રેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંઘ તથા શ્રી શેઠ ક્લચંદ ક્લ્યાણચંદ ઝવેરી ટ્રસ્ટ, સુરત.

૧૬ ભાગોના સંપૂર્ણ સહાયક થયેલ છે.

પરમ**ૂજ્ય સરળ સ્વભાવી, બદ્રિક પરિણામી, શ્રુતાનુરા**ગી સ્વ<sub>•</sub> આચાર્યદેવશ્રી વિજય ઋચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ની

> પુનિત પ્રેરણાથી **૧૦ ભાગો માટે** નીચેના સંઘો સહાયક થયા છે.

- (૧) શ્રી મંગલપારેખનો ખાંચો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ બે ભાગ.
- (૨) શ્રી ભાવનગર જૈન શ્વેન્મૂ.પૂ. સંઘ, ભાવનગર બે ભાગ.
- (3) શ્રી આદિનાથ જૈન શ્વે૰ મૂ.પૂ. સંઘ, નવસારી બે ભાગ.
- (૪) શ્રી ગિરિરાજ સોસાયટી આદિનાથ જૈન સંઘ, બોટાદ બે ભાગ.
- (૫) શ્રી જૈન શ્વે૰ મૂ.પૂ. તપાગરછ સંઘ, બોટાદ એક ભાગ.
- (૬) શ્રી પાર્શ્વભક્તિઘામ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ, તણસા એક ભાગ.

[પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી ઋચકચંદ્રસૂરીશ્વરજીની પ્રેરણાથી તેમના સમુદાયવર્તી શ્રમણીવર્યાઓ તરફથી પ્રાપ્ત સહાયની નોંધ આગળ છે.] સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી વૈયાવચ્ચ પરાયણ **પંન્યાસ પ્રવર** શ્રી **વજસેનવિજયજી મ.સા.**ની પ્રેરણાથી એક ભાગ-શ્રી હાલારતીર્થ આરાધના ધામ, વડાલિયા, સીંહણ, તરફથી

આગમ સટીક અનુવાદ શ્રેણીના સર્જક **મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજ**ની પ્રેરણાથી આ બે દાતાઓએ મળીને એક ભાગ માટે સહાય કરી છે.

- (१) श्री ऐन श्वे॰ भूर्ति॰ संघ, थानगढ
- (૨) શાહ હંજારીમલજી ભૂરમલજી, કર્નૂલ.

પૂર્વ્યુ ક્રિયારૂચિવંત, પ્રભાવક, આદેય નામકર્મઘર સ્વર્ગસ્થ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્**વિજય ઋચકચંદ્રસૂરીશ્વર**જીથી પ્રેરિત પુન્યવંતી શ્રમણીવર્યાઓની પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત અનુદાનો

- ૧- વર્ધમાન તપોનિધિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્વિજય ભક્તિસૂરીશ્વરજી સમુદાયવર્તી મિલનસાર **સાધ્વીશ્રી સૌગ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ત્રણ ભાગો માટેની દ્રવ્ય સહાય પ્રાપ્ત થઈ છે, તે આ પ્રમાણે—
  - (૧) શ્રી કારેલીબાગ, શ્વે૰મૂ૰પૂ૰ જૈનસંઘ, વડોદરા.
  - (૨) શ્રી કારેલીબાગ, જૈન સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, વડોદરા.
  - (3) શ્રી ભગવાન નગરનો ટેકરો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ.
- ર- સુવિશાળ પરિવારયુક્તા **સાધ્વીશ્રી ભાવપૂર્ણશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી ''શ્રી ક્ષેત્રપાલ ભક્તિ ટ્રસ્ટ'' - નવસારી તરફથી.
- 3- વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજ્ય આચાયદેવશ્રી બક્તિસૂરીશ્વરજી મ૰ના સમુદાયવર્તી **પ.પૂ. સાધ્વીશ્રી ધ્યાનરસાશ્રીજી તથા સાધ્વીશ્રી પ્રકૃત્વિતાશ્રીજ**ની પ્રેરણાથી -
  - ''શ્રી માંગરોળ જૈન શ્વે૰ તપ૰ સંઘ, માંગરોળ તરફથી.

- ૪- પરમપૂજ્યા જયશ્રીજી-લાવણ્યશ્રીજી મન્ના પરિવારવર્તીની **સાધ્વીશ્રી** સત્યાનંદશ્રીજી મ.સા.ની પુનિત પ્રેરણાથી ''શ્રી ગાંદીનગર જૈન સંઘ, બેંગલોર - તરફથી.''
- ૫- પરમપૂજય ક્રિયારૂચીવંત આ•દેવશ્રી ભક્તિસૂરીશ્વરજી મ૰ના સમુદાયવર્તી **શ્રમણીવર્યા મોક્ષનંદિતાશ્રીજી** મ૰ની પ્રેરણાથી ''શ્રી વલ્લભનગર જૈન શ્વે•મૂ૰પૂ૰ સંઘ, વલ્લભનગર, ઈન્દૌર

પરમપૂજ્ય આગમોદ્ધારક, સામાચારી સંરક્ષક, બહુશ્રુત આચારદિવ આનંદસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી શ્રુત અનુરાગીલી શ્રમણીવર્યાઓની પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત સહારો.

- (૧) પરમપૂજ્યા નીડરવક્તા **સાધ્વીશ્રી ચંદ્રયશાશ્રીજી મ**ન્થી પ્રેરિત
- -૧- શ્રી ત્રિલોકપદ્મ ચિંતામણિદ્યામ જૈન સંઘ, અંઘેરી, મુંબઈ.
- -૨- શ્રી મહાવીરનગર જૈન દહેરાસરજી ટ્રસ્ટ, નવસારી.
- (૨) અપ્રતિમ વૈયાવૃત્ત્યકારિકા પ.પૂ. મલય-પ્રગુણાશ્રીજી મન્ના શિષ્યા સુસંવાદી પરિવારયુક્તા **સાધ્વીશ્રી પ્રશમશીલાશ્રીજી** મન્ના શ્રુતાનુરાગી શિષ્યા સાન્શ્રી પ્રશમરત્નાશ્રીજીની પ્રેરણાથી-''શ્રી શ્રેતાંબર જૈન તપાગચ્છ સંઘ,'' વાંકાનેર.
- (3) પરમપૂજ્યા માતૃહૃદયા **સાધ્વીશ્રી અમિતગુશાશ્રીજી** મ.ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી આદિનાથ જૈન શ્વે<sub></sub> સંઘ,'' ભોપાલ.
- (૪) પરમપૂજ્યા વર્ધમાનતપસાધિકા, શતાવધાની **સાધ્વીશ્રી અમિત-ગુણાશ્રીજી મ.**ની પ્રેરણાથી-૧૦૦ ઓળીની પૂર્ણાઢૂતિ નિમિત્તે ''કરચેલીયા જૈન શ્વે<sub>0</sub> મહાજન પેઢી,'' કરચેલીયા, સુરત.

- (૫) શ્રમણીવર્યા બક્તિરસિક પૂજ્ય મલયાશ્રીજી મન્ના વ્યવરદક્ષ શિષ્યા **સાધ્વીશ્રી હિતજ્ઞાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી ''શ્રી જૈન મરચન્ટ સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, અમદાવાદ.
- (૬) પરમપૂજ્યા મલય-કૈવલ્ય-ભવ્યાનંદશ્રીજી મન્ના સુવિનિતા મિષ્ટ ભાષી, તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ''સર્વોદય પાર્શ્વનાથ ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' મુંબઈ

### આગમ-સટીક અનુવાદ સહાયકો

- (૧) ૫.પૂ. ભગવતીજી દેશનાદક્ષ **આન્દેવશ્રી નરદેવસાગરસૂરિજી મન્સા**ન્ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગસ્છ જ્ઞાતિ,'' જામનગર.
- (૨) વર્ધમાંન તપોનિધિ પૂજ્ય આ.દેવ **શ્રી વિજય પ્રભાકરસૂરીશ્વરજી મ૦** ની પ્રેરણાથી — ''અભિનવ જૈન શ્વે૰મૂ૦પૂ૦ સંઘ,'' અમદાવાદ.
- (3) શ્રુતસંશોદાનરસિક પૂજ્ય **આહેવશ્રી મુનિયંદ્રસૂરિજી મ**૦ની પ્રેરણાથી — ''શ્રી વિજયભદ્ર ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' ભીલડીયાજી.
- (૪) ૫.પૂ. જયલાવણ્યશ્રીજી મન્સાન્ના સુશિષ્યા **સાન્ સૂર્યપ્રભાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી "શ્રી ભગવતી"નગર ઉપાશ્રયની બહેનો," અમદાવાદ.
- (૫) પરમપૂજ્યા વરદામશ્રીજી મન્ના શિષ્યા તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી પ્રીતિદામશ્રીજી** મન્ની પાવન પ્રેરણાથી
  - (૧) શ્રી પાર્શભક્તિ શે૰મૂ૰પૂ૰ જૈનસંઘ, ડોંબીવલી.
  - (૨) શ્રી રાજાજી રોડ શ્રેન્મૂન્યૂન્ તપાન્ જૈન સંઘ, ડોંબીવલી.
- (ફ) સ્વનામદાન્યા **શ્રમણીવર્યાશ્રી સૌમ્યગુણાશ્રીજી મ**૦ની પ્રેરણાથી. ''શ્રી પરમ આનંદ શ્રે**૦મૃ૦પૂ૦ જેનસંદા,''** પાલડી, અમદાવાદ.

## મુનિ દીપરત્નસાગરજી હારા પ્રકાશિત સાહિત્થ-એક ઝલક

### १-आगमसुत्ताणि-मूलं

#### ૪૯-પ્રકાશનો

આ સંપુટમાં મૂળ આગમો છે. જેમાં ૪૫ આગમો ૪૫ અલગ-અલગ પુસ્તકોમાં મુદ્રિત કરાવાયેલ છે. ચાર વૈકલ્પિક આગમો પણ તેમાં સમાવાઈ ગયેલ છે. એ રીતે ૪૫ + ૪ કુલ (૪૯) આગમોનું આ સંપુટમાં સંપાદન છે. તેમજ પ્રત્યેક સૂત્રને અંતે પૂજ્ય સાગરાનંદસૂરિશ્વરજી સંપાદિત આગમો તથા તેની વૃત્તિના અંકો પણ ટાંક્યા છે.

અમારા આ પ્રકાશનમાં શ્રુતસ્કંધ, શતક/અધ્યયન/વક્ષસ્કાર/પદ, પ્રતિપત્તિ, ઉદ્દેશક, સૂત્ર/ગાથા આદિ સ્પષ્ટતચા જુદા નજરે પડે તેવી વિશિષ્ટ મુદ્રણકલાને પ્રયોજેલ છે. પુસ્તકો અલગ-અલગ અને નાના કદના હોવાથી વાંચન કે કંઠસ્થ કરવાની અતિ સરળતા રહે છે.

૪૫-આગમની પૂજા, પૂજન, રથયાત્રા કે શ્રી ગૌતમસ્વામી પૂજનાદિ માટે અલગ-અલગ પીસ્તાળીશ પુસ્તકો હોવાથી ગોઠવણી સરળ બને છે.

आगमसद्दकोसो, आगमनामकोसो, આગમવિષયદર્શન, આગમકથાનુચોગના મૂળ સંદર્ભ જોવા માટે આ પ્રકાશન વસાવવું જરૂરી જ છે. જેની કિંમત છે રૂા. ૧૫૦૦/ -દર્શન-પૂજન માટે આજીવન ઉપયોગી છે.

# ર. આગમ-ગુજરાતી અનુવાદ

આપણા મૂળ આગમો અર્ધમાગદી ભાષામાં છે. જેઓ ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત છે, શાસ્ત્રીય કારણોથી આગમના અભ્યાસથી વંચિત રહ્યા છે, આગમોની વાંચના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી ઈત્યાદિ કારણે આગમિક પદાર્થોનું જ્ઞાન પામી શક્યા ન હોય તેવા ભવ્યાત્માઓ શ્રી કલ્પસૂત્ર મારૂક સરળતાથી આગમોનું વાંચન અને બોદ્ય પ્રાપ્ત કરી શકે, તેમજ ભવભીરુ આત્માઓ પોતાનું જીવન માર્ગાનુસાર બનાવી શકે તેવું પ્રકાશન.

સાત ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૮૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પીસ્તાળીશ આગમોનો અક્ષરશઃ અનુવાદ ધરાવતા આ ''આગમદીપ'' સંપુટમાં બીજા બે વૈકલ્પિક આગમોનું ગુજરાતી પણ આપેલ જ છે.

અંદાજે ૯૦,૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણ મૂળ આગમનો આ ગુજરાતી અનુવાદ રૂા. ૨૦૦૦/-ની કિંમતે ઉપલબ્ધ થઇ શકે છે. પણ હાલ તેની એક પણ નક્લ બરોલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની લોકપ્રિયતાનો પૂરાવો છે. અનેક પૂજ્યશ્રીએ આ ગુજરાતી અનુવાદનો સ્વાધ્યાયાદિ અર્થે ઉપયોગ કરેલો છે.

#### ३. आगमसुत्ताणि-सटीक्रं ४६-प्रकाशनो

જેઓને મૂળ આગમો વાંચ્યા પછી તેની વિસ્તૃત સમજ મેળવવી છે. તેમાં રહેલા પદાર્થોને ઊંડાણથી અવગાહવા છે, તેમાં રહેલા તત્ત્વો આધારિત કથા, દૈષ્ટાંત કે દ્રવ્યાનુચોગને જાણવો છે, તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાનપિપાસુ માટેનું અમારું આ ૧૩,૦૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પથરાયેલ અને ત્રીશ ભાગોમાં વિભાજીત એવું દળદાર પ્રકાશન છે.

આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો પર પ્રાપ્ત બધી જ નિર્યુક્તિઓ, ૩૯ આગમો પરની વૃત્તિ, શેષ આગમોની સંસ્કૃત છાયા, કેટલાંક ભાષ્યો તથા યૂર્ભિઓ ઈત્યાદિ સર્વે વિવેચનોનો સમાવેશ કરાયેલ છે.

સૂત્રો અને ગાથાના સ્પષ્ટ અલગ વિભાજન, પ્રયુર પેરેગ્રાફ્સ, અધ્યયન, ઉદ્દેશક, સૂત્ર આદિની સુસ્પષ્ટ અલગ પેજ લાઈન તેમજ અમારા મૂળ અને અનુવાદિત આગમોમાં અપાયેલા ક્રમાંક મુજબના જ સૂત્ર ક્રમાંકન તથા વ્યવસ્થિત અનુક્રમણિકાને લીધે કોઈપણ પસંદિત ચોક્ક્સ વિષયવસ્તુ કે સમગ્ર અધ્યયનના વાંચનમાં સરળતા રહે તે રીતે આ સંપુટનું સંપાદન અને મુદ્રણ કરાયેલું છે.

આ પ્રકાશનના અભ્યાસમૂલ્ય અને સંશોધનક્ષેત્રે ઉપયોગિતા તેમજ સમગ્ર વિશ્વમાં આગમ પ્રકાશનની આવી એક જ માત્ર શ્રૃંખલા ઉપલબ્ધ હોવાને કારણે રૂા. ૧૧,૦૦૦/- મૂલ્ય હોવા છતાં તેની એક પણ નકલ સ્ટોકમાં રહેલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની મહત્તા સાબિત કરે છે.

#### ૪. આગમ-વિષય-દર્શન

આ એક એવું પ્રકાશન છે, જેમાં ૪૫-આગમોની વિશદ્રરૂપે અનુક્રમભિકા અપાયેલ છે, છતાં તેના પૃષ્ઠો છે. — ૩૮૪.

પ્રત્યેક આગમના પ્રત્યેક સૂત્ર કે ગાથાના વિષયોને એ જ આગમોના સૂત્રોના કમાંકન અનુસાર, અતીવ સુસ્પષ્ટ રૂપે અને પૃથક્-પૃથક્ સ્વરૂપે અપાયેલી આ અનુક્રમણિકાથી તમે તમારો મનગમતો-આવશ્યક કે તમારા સંશોધન અને લેખનને અનુરૂપ વિષય સહેલાઈથી પસંદ કરી શકો છો.

ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર કરાયેલ આ અનુક્રમણિકાથી તમે અમારા અનુવાદિત આગમોમાં તો મૂળ વિષય જોઈ જ શકો છો. તદુપરાંત મૂળ આગમો કે આગમસટીકં માં પણ તમારી પસંદગીનો વિષય શોદાવો આ બૃહત્ અનુક્રમ પરથી ખૂબ જ સરળ છે.

રૂા. ૪૦૦/-ની કિંમતને લક્ષમાં ન લઇ તેનું ઉપયોગિતા મૂલ્ય સમજશો.

#### ५. आगमसङ्क्रोसो ४-५५:११लो

આ શબ્દકોશ - એટલે સંદર્ભસ્થળ નિર્દેશ સહિતની ''આગમ-ડીક્ષનેરી'' જેમાં તમને મળે છે મૂળ આગમમાંથી લેવાયેલા ૪૬,૦૦૦ શબ્દો અને તેના ૩,૭૫,૦૦૦ જેટલા આગમ સંદર્ભો સહિત મૂળ-અર્ધમાગધી શબ્દોના સંસ્કૃત અર્થ અને ગુજરાતી એક કે વધુ અર્થો.

ચાર ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૪૦૦ જેટલા પાનાઓનો આ પુસ્તકનો સેટ મેપલીથો કાગળ, પાકુ બાઈન્ડીંગ અને આકર્ષક મુખપૃષ્ઠ તો દારાવે જ છે. પણ તમારે માટે તેની ઉપયોગિતા છે — 3 થી દૃ પર્યતનો કોઈપણ શબ્દ શોદાવા માટે. ત્યાં ફક્ત શબ્દનો અર્થ જ જોઈને બેસી નથી રહેવાનું. પણ પીસ્તાળીશે પીસ્તાળીશ આગમોમાં આ શબ્દ જયાં જ્યાં વપરાયો હોય તે-તે બધાં સ્થાનોનો નિર્દેશ પણ મળશે જ -જેના દ્વારા એક જ શબ્દ જો જુદા જુદા સંદર્ભમાં વપરાયો હશે, તો તે ભિશ્ન-ભિશ્ન સંદર્ભયુક્ત અર્થ કે વ્યાખ્યા પણ જાણી શકાશે.

— વળી આવા સંદર્ભો જોવા માટે તમારે જુદા જુદા પ્રકાશનોના આગમોને ફેંદવાની કોઈ જરૂર નથી. તમે માત્ર અમારું आगमसुत्ताणि — સંપુટ સાથે રાખો. તમારે ઉપયોગી શબ્દો મૂળ આગમ કે આગમ-સટીકં માં મળી જ જવાના

#### ६. आगमनामक्रोसो

આગમ શબ્દકોશની એક પૂરક ડીક્ષનેરી તે આ ''આગમ નામકોશ''. આ પ્રકાશન આગમસટીકં માં આવતા નામો (ક્થાઓ)ની ડીક્ષનેરી છે. આ ડીક્ષનેરીમાં કથાના પાત્રોના નામો તો કક્કાવારી ક્રમમાં આપેલા જ છે. સાથે સાથે તે પાત્રો કે નામોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય પણ છે.

તમારે મૂળ આગમ ઉપરાંત નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, યૂર્ણિ કે વૃત્તિમાં જો આ નામ કે તે નામ સાથે સંકડાયેલ કથા કે દેષ્ટાંત જાણવા છે તો અમારી ડીક્ષનેરીમાં તે-તે નામને અંતે નિર્દેશ કરાયેલ આગમ સંદર્ભ જોવો. આગમ સંદર્ભ જોતાં જ તમને તે સંદર્ભવાળા આગમનું નામ, પંચાંગીનો પ્રકાર અને સૂત્રક્રમ મળી જશે. જેના આધારે તમે તે કથા કે દેષ્ટાંતનો સહેલાઇથી અભ્યાસ કરી શકશો.

આ નામકોશનું મહત્ત્વ તો ત્યારે જ સમજાય જયારે એક જ નામ ધરાવતા એકથી વધારે પાત્રોનો અલગ-અલગ પરીચય કે જુદી જુદી કથાઓ તમને જોવા મળે. તે પણ ફક્ત રૂા. ૨૦૦/-ની કિંમતમાં.

સંદર્ભ મુજબ કથા જોવા માટે અમારું आगमसुत्ताणि-सटीकं તો છે જ.

### ७. आगमस्त्र हिन्दी अनुवाद

મૂળ આગમના ૯૦,૦૦૦ જેટલાં શ્લોક પ્રમાણ સાહિત્યના મૂળ પ્રકાશન પછી જેમ તેનો ગુજરાતી અનુવાદ કર્યો, તેમ હિન્દી અનુવાદ પણ કર્યો. ફર્ક એટલો જ કે આ હિન્દી અનુવાદ બાર ભાગોમાં આશરે ૩૨૦૦ જેટલા પાનાઓમાં પથરાયેલો છે. ગુજરાતી અનુવાદ કરતા ૩૦૦થી પણ વધારે પૃષ્ઠો તેમાં ઉમેરાયા છે. જે ફક્ત કદની વૃદ્ધિ જ નથી, પણ અર્થવિસ્તાર અને પેરેગ્રાફોની પ્રયૂરતા પણ ધરાવે જ છે.

હિન્દીભાષી મહાત્માઓને પણ આગમના પદાર્થજ્ઞાનથી વંચિત ન રહેવું પડે તે આશયથી તૈયાર કરાયેલ આ આગમસૂત્ર હિન્દી અનુવાદ હિન્દી ભાષાની સમૃદ્ધિ અને સાહિત્યિક મૂલ્ય તો ધરાવે જ છે. તે ગુજરાતી ભાષી આગમરસિકો અને તત્ત્વિજજ્ઞાસુઓ માટે પણ મહત્ત્વનું સંદર્ભશાસ્ત્ર બની રહ્યું છે.

રા. ૨૭૦૦/-નું મૂલ્ય ધરાવતા આ आगमसूत्र-हિન્દી अનુવાદ માં પણ ક્રમાંકન તો મૂળ આગમ, આગમ ગુજરાતી અનુવાદ અને आगम सटीकं અનુસાર જ થયેલ છે. તેથી અભ્યાસીઓને તુલના કરવી સરળ પડે છે.

#### **૮. આગમ કથાનુ**યોગ દ-પ્રકાશનો

આગમ કાર્ચ વિષયક આ અમારું નવમું પ્રકાશન છે. જેમાં "કથાનુચોગ" નામે અનુયોગની મુખ્યતા છે. આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો, આગમો પરની નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, યૂર્ણિ, વૃત્તિ કે અવયૂરી એ તમામનો સમાવેશ કરી આ આગમ કથાનુયોગનું સંકલન અને ગુજરાતી અનુવાદ કરવામાં આવેલ છે. જે છ ભાગોમાં વિભાજીત છે ૨૨૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં સમાવિષ્ટ છે અને કથાઓને દશ વિભાગમાં ગોઠવેલ છે.

આ કથાનુયોગમાં તીર્થંકર, ચક્કવર્તી, વાસુદેવ, બલદેવ એ ઉત્તમપુરુષો સંબંધી કથાનક કે માહિતીનો સંગ્રહ છે, શ્રમણ વિભાગમાં ગણધરો, પ્રત્યેકબુદ્ધો, નિહ્નવો, અન્ય શ્રમણોની કથાઓ છે. તે સાથે આશરે ૯૦થી વધુ પૃષ્ઠોમાં ગોશાળાનું કથાનક તેના પૂર્વભવ, વર્તમાનભવ અને ભાવિ ભવો સહિત મૂકેલ છે. તે સિવાય શ્રમણી કથા, શ્રાવક કથા, શ્રાવિકા કથા, અન્યતીર્થી કથા, પ્રાણી કથા, પ્રકીર્ણ કથા અને દેષ્ટાંતોના અલગ વિભાગો છે. પ્રત્યેક કથાને અંતે તેના આગમ સંદર્ભો પણ મૂકેલા છે, જેથી મૂળ માહિતી સ્રોત જોઇ શકાય. છટ્ઠા ભાગમાં અકારાદિકમે પ્રત્યેક કથાના નામોની ગોઠવણી અને તેની સાથે પૃષ્ઠાંક આપેલા છે, જેથી કોઇપણ કથા શોધવી અત્યંત સરળ બને છે.

આ "આગમ કથાનુયોગ" કેવળ કથારસિકો તથા વ્યાખ્યાતાઓ માટે અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે. જેનું મૂલ્ય માત્ર રૂા. ૧,૫૦૦/- છે. તેમજ સન-૨૦૦૪માં જ પ્રકાશિત થયેલ હોવાથી હજી સરળતાથી ઉપલબ્ધ છે.

#### ૯. આગમ મહાપૂજનવિધિ

આ એક લઘુ પુસ્તિકા છે. જેમાં પીસ્તાળીશ આગમ મહાપૂજન ભણાવવા માટેની સરળ, સ્પષ્ટ, શાસ્ત્રીય વિદ્ય છે. સાથે-સાથે પંડિત શ્રી રૂપવિજયજી કૃત્ ૪૫-આગમ પૂજાઓ પણ આપી દીધેલ છે. અષ્ટપ્રકારી પૂજાના અભિનવ દુહા પણ છે.

કોઈપણ વિધિકારકને સહેલાઈથી પૂજન કરાવતા ફાવે તે રીતે વિધિ સાથે સૂચનાઓનો નિર્દેશ છે. તેમજ આગમ મંડપની રચના, માંડલુ, આવશ્યક સામગ્રી, વિધિમાં પ્રત્યેક કાર્ય માટે જરૂરી એવા સહાયકોની કાર્ય વહેંચણી પણ જણાવેલ છે.

મોટા ટાઈપ, પદ્યોની સુંદર ગોઠવણી, પ્રત્યેક પૂજન માટેનું અલગ પેજ, દરેક પૂજનને માટેની સૂચના, તે પૂજનની સાથે જ અપાયેલી હોય તેવું આ એક માત્ર પ્રકાશન છે.

#### ૧૦. આગમસૂત્ર સટીક અનુવાદ ૪૮-પ્રકાશનો

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં આગમોના મૂળસૂત્રોનો અક્ષરશઃ અનુવાદ તો છે જ. સાથે સાથે આગમોની નિર્યુક્તિ અને ટીકાનો પણ અનુવાદ કરેલ હોવાથી અમે ''સટીક અનુવાદ'' એવું નામકરણ કરેલ છે. જેમાં ૪૫ આગમો ઉપરાંત બે વૈકલ્પિક આગમો અને કલ્પ [બારસા] સૂત્રના સમાવેશથી ૪૮ પ્રકાશનો થાય છે. જેને આ સાથે અમે ૪૨-ભાગોમાં પ્રકાશિત કરેલ છે.

આ સટીક અનુવાદમાં છ છેદ સૂત્રોનો અનુવાદ માત્ર મૂળનો જ છે, તેમાં સટીક અનુવાદ નથી. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત શ્રુતરસિકો કે સ્વાધ્યાય પ્રેમીઓને આ અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે, જેનું સંયુક્ત મૂલ્ય રૂા. ૧૦,૦૦૦/- છે, કે જે કિંમતમાં તો કોઈ ૪૫ સટીક આગમોનો અનુવાદ પણ ન કરી આપે.

આ સટીક અનુવાદ સંપુટમાં-અંગસૂત્રો, ઉપાંગ સૂત્રો અને મૂળસૂત્રોનો સંપૂર્ણ સટીક અનુવાદ છે. પયભ્રા સૂત્રોમાં પણ ઉપલબ્ધ ટીકાઓનો અનુવાદ કરેલો જ છે, નંદી અને અનુયોગ બંને સૂત્રોનું વર્તમાન પદ્ધતિથી સાનુવાદ વિવેચન કરેલ છે અને છેદસૂત્રો, ક્લ્પસૂત્ર અને કેટલાંક પયજ્ઞાઓનો મૂળનો અનુવાદ છે.

- x - x -

આ હતી આગમ સંબંધી અમારા ૨૫૦ પ્રકાશનોની યાદી — x — x —

#### આગમ સિવાયના સાહિત્ય સર્જનની ઝાંખી

#### (१) व्याङरष्ट साहित्य :-

० अભिनव हैभ सद्युप्रिडिया ભાગ-१ थी ४

8

— મહોપાધ્યાય વિનયવિજયજી કૃત્ "લદ્યુપકિયા" પર સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસન અને તેની સાથે સંબંધિત અનેક સંદર્ભગ્રંથોના ઉપયોગથી તૈયાર કરાયેલો એવો આ દળદાર ગ્રંથ છે. જે કાઉન આઠ પેજમાં તૈયાર થયેલ છે. સંસ્કૃત વ્યાકરણના અભ્યાસ માટેનું આ પ્રકાશન છે. જે ગુજરાતી ભાષાના માધ્યમથી તૈયાર થયેલ છે. તેમાં મૂળસૂત્ર, તેનો અર્થ, વૃત્તિ, વૃત્ત્થર્થ, અનુવૃત્તિ, વિશેષ વિવેચન જેવા સાત વિભાગો અને પ્રયૂર પરિશિષ્ટો છે.

० इंहन्तमासा :-

Q

– આ લઘુ સર્જનમાં **૧૨૫ ધાતુઓના ૨૩ પ્રકારે થતાં કૃદન્તો**નું કોષ્ટક છે.

#### (२) व्याण्यान साहित्य :-

3

૦ અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ ભાગ-૧ થી ૩.

— આ એક સ્વતંત્ર વ્યાખ્યાનમાળા છે. "મજ્ભહ જિણાણં" નામક સજ્ઝાયમાં આવતા શ્રાવકના ૩૬ કર્તવ્યો ઉપરના ૧૦૮ વ્યાખ્યાનો તેમાં ગોઠવેલા છે. પ્રત્યેક વ્યાખ્યાન માટે દશ-દશ પેજ ફાળવેલ છે. જે પ્રત્યેકમાં શ્લોક-જૈનેત્તર પ્રસંગ -સંબંધિત કર્તવ્યની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યા અને સમજ-જૈનકથા અને કર્તવ્યને અનુરૂપ સ્તવનાદિ પંક્તિની સુંદર ગુંથણી છે.

૦ નવપદ-શ્રીપાલ

٩

 શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાનરૂપે આ પુસ્તકનું સર્જન થયું છે, જેમાં નવે પદનું અલગ-અલગ વિવેચન સાથે નવ દિવસમાં શ્રીપાલચરિત્ર પણ પૂરું થાય, તે રીતે ગોઠવેલા નવ વ્યાખ્યાનોનો સમન્વય છે.

#### (३) तत्त्वाञ्यास साहित्य :-

૦ તત્ત્વાર્થસૂત્ર પ્રબોધ ટીકા-અધ્યાય-૧

9

ο તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા-અધ્યાય-૧ થી ૧૦

90

— આ ગ્રંથમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના દશે અધ્યાયોનું અલગ-અલગ દશ પુસ્તકમાં અતિ વિસ્તૃત વિવેચન ધરાવતું દશાંગ વિવરણ છે. જેમાં સૂત્રહેતુ, મૂળસૂત્ર, સંધિરહિત સૂત્ર, સૂત્રાર્થ, શબ્દજ્ઞાન, અનુવૃત્તિ, અનેક સંદર્ભ ગ્રંથોને આધારે તૈયાર કરાયેલ અભિનવ ટીકા, સૂત્રસંદર્ભ, સૂત્રપધ, સૂત્રનિષ્કર્ષ જેવા દશ વિભાગો છે.

પ્રત્યેક અધ્યાયને અંતે સૂત્રક્રમ, અકારાદિ ક્રમ, શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ જેવા પરિશિષ્ઠો તથા દશમા અધ્યાયના પુસ્તકમાં અંતે શબ્દસૂચિ, વિષયસૂચિ, સંબંધકારિકા જેવા ઉપયોગી પરિશિષ્ઠો છે.

૦ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો.

q

- આ સંશોધન કક્ષાનું એક વિશિષ્ટ પુસ્તક છે. જેમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પ્રત્યેક સૂત્રનો મૂળ આગમમાંથી ઉપલબ્ધ સંદર્ભ, સંદર્ભ પાઠ, સંદર્ભ સ્થળનો ઉલ્લેખ છે. તેમજ શ્રેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદની તાલિકા અને વિશ્લેષણ છે.

#### (४) आराधना साहित्य :-

3

૦ સમાધિમરણ :-

અંત સમયે અને ભાવિ ગતિ સુધારવા માટે મરણ સમયે ચિત્તની સમાધિ જળવાય રહે તેવી આરાધના વિધિ, આરાધના સૂત્રો, આરાધના પધો, આરાધના પ્રસંગો વગેરે સાત વિભાગોમાં આ ગ્રંથ સર્જેલો છે.

- ૦ સાધુ અંતિમ આરાધના
- ૦ શ્રાવક અંતિમ આરાધના

સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓનો અંત સમય સુધારવા માટે નિત્ય કરવાની એવી આ આરાધના છે, મૂળ પ્રાકૃત અને સંસ્કૃતમાં ગ્રંથસ્થ થયેલ આ વિધિને સરળ ગુજરાતીમાં રજૂ કરેલ છે. પંચાંગના કદની આ પુસ્તિકા સાથે રાખવી પણ સરળ છે.

#### (५) विधि साहित्य :-

3

- ૦ દીક્ષા-ચોગાદિ વિધિ
- ० विधि संग्रह ભाગ-१
- ૦ સાધુ-સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ

#### (६) पूर्व साहित्य :-

9

- ૦ આગમ મહાપૂજન વિધિ-જેની નોંધ આગમ વિભાગમાં છે.
- ૦ પાર્શ્વ પદ્માવતી પૂજનવિધિ

#### (८) यंत्र संयोपन :-

- ૦ ૪૫-આગમ યંત્ર
- ૦ વિંશતિ સ્થાનક યંત્ર

#### (८) िंजभिक्ति साहित्य :-

E

- ० चैत्यवन्दन पर्वमाला
- ० चैत्यवन्दनसंग्रह-तीर्थजिन विशेष
- ० चैत्यवन्दन चोविसी
- ૦ ચૈત્યવંદન માળા
- આ એક સંપાદન ગ્રંથ છે. જેમાં પર્વિદિન તથા પર્વિતિથિના ચૈત્યવંદનો, ચોવિસ જિનની ચોવિસી રૂપ ચૈત્યવંદનો, વિવિધ તીર્થમાં બોલી શકાય તેવા અને જિનેશ્વર પરમાત્મા વિષયક વિવિધ બોલ યુક્ત એવા ૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો વિશાળ સંગ્રહ છે.
  - ૦ શત્રુંજય ભક્તિ
  - ० शत्रुञ्जय भंक्ति
  - ० सिद्धायतनो साथी सिद्धायत ભાવयात्रा, स्तुति-थैत्यवंद्दनाहि
  - ૦ વીતરાગ સ્તુતિ સંચય-૧૧૫૧ ભાવવાહી સ્તુતિનો સંચય
  - ० शैत्य परिपाटी

#### (६) प्रश्नीर्घ साहित्य :-

e

- ૦ શ્રી નવકાર મંત્ર-નવ લાખ જાપ નોંધપોથી
- ૦ શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી
- ૦ અભિનવ જૈન પંચાંગ
- ० अभिनव जैन पञ्चाङ्ग
- ૦ અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી
- ० जार व्रत पुस्तिङा तथा अन्य नियमो
- ० श्री ज्ञानपह पूज
- ૦ કાયમી સંપર્ક સ્થળ
- ૦ ચોઘડીયા તથા હોરા કાયમી સમયદર્શિકા

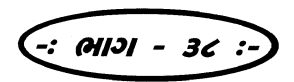
#### (१०) सूत्र अञ्चास-साहित्व :-



- ૦ જૈન એડ્યુકેશનલ સર્ટિફિકેટ કોર્સ
- ૦ પ્રતિક્રમણસૂત્ર અભિનવ વિવેચન ભાગ-૧ શી ૪

આ રીતે અમારા ૩૦૧ પ્રકાશનો થયા છે.

#### બાલબ્રહ્મચારી શ્રી નેમિનાથાય નમઃ નમો નમો નિમ્મલદંસભસ્સ ૫.પૂ. આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુદર્મસાગર ગુરૂભ્યો નમઃ



આ ભાગમાં ઉત્તરાધ્યયન નામક મૂળસૂત્રના અધ્યયન - ૭ થી ૨૧ નો સમાવેશ થાય છે. આ પૂર્વેના ભાગ-૩૭માં અધ્યયન - ૧ થી દ નો સમાવેશ થયો હતો. અધ્યયન - ૨૨ થી ૩૬ નો સમાવેશ હવે પછીના ભાગ - ૩૯ માં કરવામાં આવશે. આ સૂત્રને પ્રાકૃતમાં *ઉત્તરજ્ઞયભ* નામે કહેવાયેલ છે. સંસ્કૃત અને ગુજરાતી બંને ભાષામાં *ઉત્તરાધ્યયન* નામે જ ઓળખાવાય છે. જેમાં કુલ ૩૬ - અધ્યયનો છે. અધ્યયનમાં કોઈ ઉદ્દેશાદિ પેટા વિભાગો નથી. મુખ્યત્વે પદ્ય (ગાથા) સ્વરૂપ આ આગમમાં માત્ર -૮૮ સૂત્રો છે, બાકી બદી ગાથાઓ જ છે.

આ આગમની ઓળખ 'દાર્મકથાનુયોગ' રૂપે શાસ્ત્રકારોએ આપેલ છે. પણ વિનય, પરીષહ, સભિક્ષુ, રથનેમી આદિ અદયયનો વિચારો તો 'ચરભકરણાનુયોગ' પણ અહીં મળશે. સમ્યક્ત્વ પરાક્રમ, લેશ્યા, જીવાજીવ વિભક્તિને વિચારતા અહીં 'દ્રવ્યાનુયોગ' દેખાય છે. ૩૬ - અધ્યયનોમાં અહીં વિનય, પરીષહ, મનુષ્યજીવનની દુર્લભતાદિ, પાપશ્રમણ, સામાચારી, મોક્ષમાર્ગ, પ્રમાદ સ્વરૂપ, બ્રહ્મચર્ચ, કર્મ, લેશ્યા, તપ, જીવાજીવ, મરણના ભેદો આદિ અનેક વિષયો સમાવાયેલ છે.

આ આગમમાં નિર્યુક્તિ, કેટલીક ભાષ્ય ગાથા, વિવિધ કર્તાએ કરેલી વૃત્તિ, યૂર્ણિ આદિ રૂપે જોવા મળે છે. પ્રાયઃ આટલું પ્રયૂર ટીકા સાહિત્ય કોઈ આગમ પરત્વે અમે જોયેલ નથી. તેમાં ભાવવિજયજી ગણિ અને લક્ષ્મીવલ્લભ કૃત્ ટીકાનો અનુવાદ તો થયો જ છે. અમે આ અનુવાદમાં અહીં નિર્યુક્તિ સહિત મૂળસૂત્ર પરત્વે કરાયેલ શાંત્યાયાર્ય વિરયિત વૃત્તિનો આધાર લીધેલ છે. જેમને કથા સાહિત્યમાં જ વધુ રસ છે, તેમણે ભાવવિજયજી કૃત ટીકાનુવાદ જોવો.

આ મૂળસૂત્રોમાં આ ચોથું મૂળસૂત્ર છે. પ્રત્યેક સાધુ-સાધ્વીએ આ આગમને સતત વાગોળવા જેવું છે. તેમાં આચરણ સાથે વૈરાગ્યનો સુંદર બોદ્ય છે તથા જૈન પરિભાષા પણ અહીં છે.

### ४३ उत्तराध्ययन - भूससूत्र-४/२

#### અનુવાદ તથા ટીકાનુસારી વિવેચન

### 🗘 अध्ययन - ७ ''ओरख्रीय'' 🗘

૦ ક્ષુલ્લક નિર્ગ્રન્થીય નામે છટ્ઠું અધ્યયન કહ્યું. હવે સાતમું આરંભે છે. તેનો અભિસંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં નિર્ગ્રન્થત્વ કહ્યું. તે રસગૃદ્ધિના પરિહારથી જ જન્મે છે. અને તેના વિપક્ષે અપાય જાણવા. તે દેષ્ટાંત ઉપન્યાસ દ્વારમાં પરિસ્ફૂટ થાય છે. રસગૃદ્ધિ દોષ-દર્શક ઉરભ્રાદિ દેષ્ટાંત પ્રતિપાદક આ અધ્યયન આરંભીએ છીએ. આ સંબંધે અધ્યયન આવેલ છે, તેમાં ઉરભ્ર (ઘેટું) નો નિક્ષેપ કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २४४, २४५ + विवेयन -

ઉરભ્ર વિષયક નિક્ષેપો ચાર પ્રકારે છે - નામાદિ ભેદથી. તેમાં નામ અને સ્થાપના સુગમ છે. દ્રવ્ય ઉરભ્ર બે ભેદે છે - આગમથી અને નોગમથી. તેમાં આગમથી ઉરભ્ર શબ્દને જાણે પણ તેમાં અનુપયુક્ત. નોઆગમથી દ્રવ્ય ઉરભ્ર ત્રણ ભેદે છે, તે પ્રમાણે - (૧) જ્ઞશરીર ઉરભ્ર - ઉરભ્ર શબ્દાર્થજ્ઞનું સિદ્ધશિલા તલે રહેલ શરીર. (૨) ભવ્ય શરીર ઉરભ્ર - ઉરભ્ર શબ્દનો અર્થ જાણતો નથી, પણ કાલાંતરે જાણશે, તેનું શરીર. (૩) તદ્વ્યતિરિક્ત - તે ત્રણ ભેદે છે - જે અનંતર ભવમાં જ ઉરભ્ર - ઘેટાં પણે ઉપજશે. તે જ ઘેટાના આયુના બંધ પછી આના વડે બદ્ધાયુષ્ક કહે છે. ત્રીજું કહે છે - અભિમુખ નામ ગોત્ર, જેને ઘેટા સંબંધી છે તે, અંતર્મુહૂર્ત પછી જ ઘેટાનો ભવ થશે તે.

હવે ભાવ ઉરભ્ર અધ્યયન નામનો બંધ કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २४६, २४७ + विवेयन -

ઘેટાનું આયુ. નામ અને ગોત્ર, જેના ઉદયથી તે ઘેટો થાય છે. તે અનુભવતો, ભાવને આશ્રીને ઘેટો. - x - ભાવ ઉરભ્રથી દૈષ્ટાંતપણાથી અહીં આ નામ ઉત્પન્ન થયેલ છે. - x - x - ઉરભ્રના જ અહીં પહેલાં કહેવાપણાથી બહુવક્તવ્યતાથી આ કહેલ છે. અન્યથા કાકિણી આદિ દેષ્ટાંતો પણ અહીં કહેલ છે. તેથી નિર્યુક્તિકાર કહે છે - ઉરભ્ર, ક!કિણી, આમ્રફળ, કય - વિકયરૂપ વ્યવહાર, સમુદ્ર આ પાંચ દેષ્ટાંતો જ આ ઉરભ્રીય અધ્યયનમાં છે. હવે ઉરભ્રની દેષ્ટાંતતાને જણાવે છે -

#### • निर्युक्ति - २४८ - विवेयन

आरंભ - પૃથ્વી આદિનું ઉપમર્દન, रसगृद्धि - મધુરાદિ રસની આકાંક્ષા, દુર્ગીतागमम - નરક, તિર્ચચાદિમાં પર્યટન, અહીં જ તેના અપાયમાં શિરચ્છેદાદિ થાય, તેનાથી આર્ત્ત-રૌદ્ર ધ્યાન યુક્ત થઇ દુર્ગતિમાં પડે. દુઃખાદિ અનુભવવા રૂપ ઉપમા - સાદેશ્ય ઉપદર્શનરૂપ. કમથી આરંભાદિ અર્થો વડે ઉરભ્રના વિષય કરાયેલ છે. અહીં એવું કહેવા માંગે છે કે - જે વર્તમાનને જ જોનારો છે, તે વિષયાદિ અર્થે તે-તે આરંભ કરે છે. તે આરંભ વડે ઉપચિત કર્મો વડે કાલશોકરિકાદિવત્ અહીં જ દુઃખો પામીને નરકાદિ કુગતિને પામે છે, તેથી ઘેટાના ઉદાહરણથી અહીં કહેશે.

કાકિશી આદિ સાધર્મ્ચ દેષ્ટાંત ઉપલક્ષણ છે. - x -

નામ નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્ર આલાપક નિક્ષેપ અવસર છે. તે સૂત્ર હોય તો થાય. તેથી હવે સૂત્રને કહે છે -

#### ● સૂત્ર - ੧੭€ -

रेम डोर्ग संभावित अतिथिना ६६ेशथी घेटार्नु पोषष ड₹, तेने योणा, ४व, आर्टि आपे. तेने पोताना आंग्रशामां ४ पोषे छे.

#### • विवेशन - १९६ -

યથા - ઉદાહરણના ઉપન્યાસમાં છે ''અહીં પરિજનો આવશે'' એ આદેશ છે. આવનાર મહેમાનને આશ્રીને, જ્યારે આ આવશે તેની સાથે ખાઈશું. એમ વિચારી પરલોકમાં અપાયથી નિરપેક્ષ થઇ ઘેટાને પોષે છે. કઇ રીતે ? ભોજન, મગ-અડદ આદિ તેની પાસે મૂકે છે, સંભવ છે કે આવો કોઇ ભારે કર્મી પોતાના આંગણામાં પોષે છે - x - અથવા જેમાં બેસાય તે વિષય - ગૃહ, તેના આંગણામાં અથવા વિષય - રસ રૂપ અથવા વિષયોને ધારીને, ધર્મ નિરપેક્ષ થઈને પોષે.

જેમ એક ઘેટો - મહેમાનો નિમિત્તે પોષાય છે. તે સ્થૂળ શરીર, સારી રીતે સ્નાન કરાવેલ, હળદાર આદિથી અંગરાગ કરેલો, કુમાર હોય. તે વિવિદ્ય ક્રીડા વિશેષથી રમતો હોય. તેને પુત્રની જેમ લાલન કરતો જોઈને માતા વડે સ્નેહથી ગોપવેલ દોહક વડે તેની અનુકંપાથી મૂકેલ દૂધને રોષથી પીતો નથી. તેણી એ પૂછતા તે કહે છે - હે માતા! આ નંદિતકનું કેવું લાલન પાલન કરાય છે ? હું મંદ ભાગ્ય છું સુકું ઘાસ પણ પુરું મળતું નથી. માતા બોલી - હે પુત્ર! આ તેના મરવાના લક્ષણ છે, તેથી તે જે કંઈ માંગે તે અપાય છે. જયારે તે નંદિતકને મારશે ત્યારે તું જોજે. આ વાત નિર્યુક્તિકાર કહે છે-

#### • निर्युक्ति - २४६ - विवेयन

રોગીને મરવાનો થાય ત્યારે જે માંગે તે અપાય છે, તેમ આને પણ અપાય છે. ત્યાર પછી તે ઘેટો કેવો થયો ? શું કરે છે ?

#### • सूत्र - १८० -

त्थार पछी ते घेटुं पुष्ट, परिवृद्ध, भोटा पेटवार्जु थर्छ जय छे. ते स्थूब अने विपुद्ध हेहवाणो अतिथिनी प्रतिक्षा કरे छे.

#### • विवेयन - १८० -

ઓદનાદિ ખવડાવ્યા પછી તે ઘેટો ઉપયિત માંસપણાથી પુષ્ટ અને સમર્થ થાય છે. ચતુર્થ ધાતુથી ઉપયિત થવાથી મોટા જઠરવાળો થઈ, પ્રીભિત એવો તે યથા સમયે અપાયેલા આહારપણાથી વિશાળ શરીરી થઈ, આદેશ - આવનારની પરિકાંક્ષા કરે છે. જો કે તત્ત્વથી તેની આવી ઇચ્છા સંભવતી નથી, આ તો ઉપમા માત્ર છે. એ પ્રમાણે તે અહીં પરિકાંક્ષા કરે છે. શું તે એ પ્રમાણે ચિરસ્થાયી થાય ?

#### • સૂત્ર - ૧૮૧ -

જ્યાં સુધી અતિથિ આવતો નથી, त्यां सुધी ते जियारो छवे છે. भहेमान आवतां ४ तेनुं भाधु छेटीने जाई ४वाय छे.

#### • विवेयन - १८१ -

જયાં સુધી - એ કાળની અવધારણા છે. મહેમાન ન આવે ત્યાં સુધી. પછીના કાળે પ્રાણને ધારણ કરતો નથી. કોણ ? ઘેટો, સુખી થઈને રહે છે અથવા તત્ત્વથી તો દુઃખી જ છે. હવે મહેમાન આવતાં સુધી તેના પ્રાણ છે, પણ ઘેટાના મસ્તકના બે ટુકડા કરીને તેનો સ્વામી, મહેમાન સાથે બેસી ઘેટાને ખાઈ જાય છે. હવે કથાનકને આગળ કહે છે - પછી તે વાછડો, મહેમાન આવતા ઘેટાને હણાતો જોઈને તરસ્યો હોવા છતાં માતાના સ્તનની અભિલાષા કરતો નથી. માતા બોલી - કેમ પુત્ર ! ભયભીત થયો છે? હવે દુધ કેમ પીતો નથી ? વાછરડો બોલ્યો - હે માતા ! મને સ્તનપાનની ઇચ્છા કેમ થાય ? મારી સામે તે બિયારો ઘેટો હમણાં કોઈ મહેમાન આવતા લબડતી જીભવાળો, ફાટી ગયેલી આંખવાળો, વિસ્વર રડતો, ત્રણ અને શરણ રહિત મારી નંખાયો. તે ભયથી મને દૂધ પીવું કેમ ગમે ? માતા બોલી - હે પુત્ર ! ત્યારે જ તને આ બધું કહેલું ને? આ તેણે વિપાકને પ્રાપ્ત કર્યો. આ દેષ્ટાંત કહીને દાષ્ટાન્તિક કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૮૨ -

महेमानने माटे सभीिहत ते घेटुं, ऐम महेमाननी प्रतिक्षा डरे छे, तेम अधर्मिष्ठ अज्ञानी छव पण नरडायुनी प्रतिक्षा डरे छे.

#### • विवेयन - १८२ -

જે પ્રકારે નિશ્વયથી પૂર્વોક્ત સ્વરૂપનું ઘેટું મહેમાન માટે કલ્પિત થઈ, હું આને દેવાઈ જઈશ, તે માટેની પરિકાંક્ષા કરે છે, એ પ્રમાણે અજ્ઞાન અને અદ્યર્મની અભિલાષા કરતો, અદ્યર્મગુણના ચોગથી અતિશંચ અદ્યર્મ - અદ્યર્મિષ્ઠ તેના અનુકૂળ ચરિતથી વાંછે છે, શું ? નરકજીવિતને. ઉક્ત અર્થનો વિસ્તાર કરતા કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૮૩ થી ૧૮૫ -

हिंसड, सज्ञानी, मिथ्याभाषी, मार्गमां बुंटनार, जीकानी सापेब वस्तुने वस्येथी ४ हडपी बेनार, योर, मायावी, ड्यांथी योरी डरुं ? सेम निरंतर वियारनार, धूर्त... स्त्री सने जीका विषयोगां सासडत, महासारंजी, महापरिग्रही, हारु - मांस जोगी, जाववान, जीकाने हमनार... जडरानी थेम डर-डर शब्ह डरता मांसाहि सानक्ष्य जानार, इांहाजो, सिंधड बोहीवाजो, घेटो थेम महेमाननी प्रतिक्षा डरे तेम ते नरडना सायुनी साडांक्षा डरे हो.

#### • विवेशन - १८३ थी १८५ -

હણવાના સ્વભાવવાળો તે હિંસ. - સ્વભાવથી જ હિંસા કરનાર, અજ્ઞાની, પાઠાંતરથી હેતુ વિના કોપ કરનારો - કોધી, અસત્ય બોલનારો, માર્ગમાં લુંટફાટ કરનાર. - માર્ગમાં જતા લોકોનું સર્વસ્વ લુંટનાર, રાજાદિ વડે અપાયેલને વચ્ચેથી જ હરી લેનાર. અથવા બીજા વડે અપાયેલને હરનાર કે ગામ નગરાદિમાં ચોરી કરનાર, વિસ્મરણશીલ, સર્વ અવસ્થામાં બાલત્વને જણાવવા માટે છે. ચોરી વડે જ ઉપકલ્પિત આત્મવૃત્તિવાળા, ગ્રંથિ છેદાદિ ઉપાય વડે અપહરે છે તે ચોર, ખાતર પાડનાર, વંચનામાં એક ચિત્ત, કોનું શું હરી લઉં ? એવા અધ્યવસાય યુક્ત, વક આચારવાળા.

તથા સ્ત્રી અને વિષયોમાં અભિકાંક્ષાવાળા, અપરિમિત અનેક જંતુને ઉપઘાત કરનાર વ્યાપાર વાળા, ધાન્યાદિના સંચયવાળા, માંસ-મદિરા ભોગી, ઉપચિત માંસ અને લોહી વડે બળવાન, તેથી જ બીજાને દમનાર.

બકરાની જેમ કર્કર કરતાં. - અહીં પ્રસ્તાવથી અતિ પક્વ માંસને દાંત વડે ચાવતા. અથવા માંસના ભોજી, તેથી જ મોટા પેટવાળા થયેલા. ઉપચયને પ્રાપ્ત, લોહીથી પુષ્ટ. આદિથી યુક્ત તે સીમંતકાદિ નરકની તેને યોગ્ય કર્મ આરંભીપણાથી કાંક્ષા કરે છે. કોની જેમ ? ઉક્તરૂપ ઘેટાની માફક. અહીં હિંસા ઇત્યાદિ અર્ધ શ્લોક વડે આરંભ કહ્યો. માંસાદિ ભોજીપણાથી રસગૃદ્ધિ બતાવી, આયુ વડે દુર્ગીત ગમન કહ્યું. તેના પ્રતિપાદન વડે અર્થથી પ્રત્યપાયને કહ્યા.

નરકાયુની કાંક્ષા પછી શું કરે ? અથવા સાક્ષાત્ ઐહિક અપાય કહે છે -

#### • सूत्र - १८६, १८७ -

आरान, शय्या, वाहन, धन भने भन्य डामभोगोने भोगवी हुःणे એકभित डरेंव धनने छोडीने, डर्मोनी घष्टी धूण संथित डरीने... डेवण वर्तभानने जेवामां तत्पर, डर्मोथी भारे थयेव छव मृत्यु समये ते रीते ४ शोड डरे छे, षे रीते महेमान भावता घेटुं डरे छे.

#### विवेयन - १८६, १८७ -

આસન, શયન, યાનને ભોગવીને, દ્રવ્ય અને મનોજ્ઞ શબ્દાદીને ભોગવીને દુઃખથી પોતાને અને બીજાને દુઃખ કરવાથી, અતિશય ઉપાર્જિત તે દુઃખાહૃત અથવા દુઃખ સંહરાય છે માટે દુઃસંહૃત, દ્રવ્યને ભોગવીને અસત્ વ્યયથી તજીને મિથ્યાત્વાદિ કર્મ બંધુ - હેતુના સંભવથી. પ્રભૂત આઠ પ્રકારની કર્મ રજ ઉપાર્જીને, પછી શું ? તે કહે છે - પછી રજના સંયયથી, કર્મના ભારથી અદ્યો નરકગામીપણાથી, ભારેકર્મી પ્રાણી વર્તમાનમાં પરાયણ બની, ''જે આંખે દેખાય છે, તેટલો જ લોક છે'' તેવા નાસ્તિક મતાનુસારીતાથી પરલોક નિરપેક્ષ થઇ, મહેમાનની પ્રતિક્ષા કરતા બકરા માફક મૃત્યુની પ્રતિક્ષા કરે. આ રીતે શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે દેટાના દેષ્ટાંતનો વિસ્તાર કર્યો. તે ભારેકર્મી જીવ વિચારે છે - મારા વિષય વ્યામોહને ધિક્કાર છે, હવે મારે ક્યાં જવું ? ઇત્યાદિ પ્રલાપ કરતો ખેદ પામે છે. - x - હવે પારભવિક કહે છે -

#### • सूत्र - १८८ -

વિવિધ પ્રકારે હિંસા કરનાર, અજ્ઞાની જીવ, આયુ ક્ષીભ થતાં જ્યાં શરીર છોડે છે, ત્યારે કૃત કર્મોથી વિવશ અંધકારવાળા નરકમાં જાય છે.

#### • विवेयन - १८८ -

શોક કર્યા પછી, તે ઉપાર્જિત ભારે કર્મી. તે ભવસંબંધી આયુમાં જીવતનો ક્ષય થતાં, કદાચિત્ આયુ ક્ષયના પૂર્વે શરીરથી ભ્રષ્ટ થાય, તે વિવિધ પ્રકારે પ્રાણિઘાતક, અવિધમાન સૂર્યવાળા - ગ્રહ - નક્ષત્ર વિરહિત, આ સંસારી દિશાને અર્થાત્ ભાવ દિશાને અથવા રૌદ્ર કર્મકારી બધાં પણ અસુર કહેવાય છે. તેથી આ આસુરી દિશાને - અર્થાત્ નરકગતિ પ્રતિ તે અજ્ઞાની જાય છે. કેવી રીતે ? કર્મથી પરવશ થઈને. - x - અંધકારયુક્તપણાથી તમસ્, દેવગતિમાં પણ સૂર્યના અસંભવથી, તેના વિચ્છેદ માટે દિશ્ વિશેષણ મૂક્યું. તેથી 'નરકગતિ' લીધી.

હવે કાકિણી અને આમ્ર બે દેષ્ટાંત કહે છે -

#### • सूत्र - १८६ -

એક કાકિભીને માટે જેમ મૂટ મનુષ્ય હજારો હારી જાય છે અને રાજા એક અપથ્य આય્રફળ ખાઇને બદલામાં જેમ રાજ્ય હારી જાય છે...

#### • विवेयन - १८६ -

જેમ કૉકિશીની કારણે પુરુષ હજાર કાર્ષાપણને હારી જાય. અહીં સંપ્રદાયથી એક ઉદાહરણ છે - એક દ્રમકે આજીવિકા કરતા હજાર કાર્ષાપણ અર્જિત કર્યા. તે ગ્રહણ કરીને દ્રમક સાર્થની સાથે સ્વગૃહે યાલ્યો. તેણે ભોજન નિર્મિત્તે કાકિણી માટે રૂપીયો આપી દીધો. પછી રોજેરોજ કાકિણી ખાતો. છેલ્લે એક કાકિણી બચી. તે પણ ખોવાઈ ગઈ. બીજાએ ચોરી લીધી. ઇત્યાદિ - x - તે ઘેર જઈને શોક કરવા લાગ્યો.

તથા અપથ્ય - અહિત, આમ્રફળ ખાઈને રાજા રાજયને હારી ગયો. અપથ્યભોજીને એ પ્રમાણે રાજાનું હરણ સંભવે છે, તેનું દેષ્ટાંત કોઈ રાજાને અભ્રના અજીર્ણથી વિસૂચિકા થઈ ગઈ. વૈદ્યએ ઘણાં યત્ન વડે તેની ચિકિત્સા કરી, પછી કહ્યું - ફરી આમ્ર ખાશો તો વિનાશ પામશો. તે રાજાને આમ્ર અતિ પ્રિય હતા. તેણે પોતાના દેશમાં બધે આમ્ર ઉગાડેલા. કોઈ દિવસે ઘોડા ખેલાવવા નીકળ્યો, અમાત્ય સાથે હતો. ઘોડો ઘણે દૂર જઈને થાકીને ઉભો રહ્યો. વનખંડમાં આમ્રની છાયામાં અમાત્યએ વારવા છતાં બેઠો, નીચે કેરીઓ પડી, તેણે કેરીને સાફ કરી. પછી સુંઘી, પછી ખાવા માટે સ્પર્શવા ગયો, અમાત્યએ વારવા છતાં, ખાઈને મરી ગયો.

હવે દાર્ષ્ટાન્તિકની યોજના કહે છે -

#### • सूत्र - १६० -

એ પ્રમાણે દેવતાના કામભોગોની તુલનામાં મનુષ્યના કામભોગો નગશ્ય છે. મનુષ્યની અપેક્ષાએ દેવતાનું આયુ અને કામભોગો હજાર ગુણા છે.

#### • विवेयन - १६० -

એ પ્રમાણે કાકિણી અને આમ્ર સદેશ મનુષ્યોમાં આ મનુષ્યકોના વિષયો, દેવ સંબંધી વિષયોની સમીપમાં હજારમાં ભાગે છે. - x - મનુષ્યના આયુ અને કામની અપેક્ષાથી હજારગણાં છે. આના વડે તેનું અતિભૂયત્વ સૂચવેલ છે, તે માટે આમ્ર માટે રાજયત્યાગનું દેષ્ટાંત કહ્યું. તેમાં આયુ - જીવિત, કામ - શબ્દાદિ, દિટ્ય - સ્વર્ગમાં થનાર, દેવ - x - x - મનુષ્યના કામોનું જ કાકિણી અને આમ્રફળ ઉપમાપણું ભાવિત કરવા કહે છે -

#### • सूत्र - १६१ -

प्रज्ञावाननी हेवलोङमां અनेङ नयुत वर्षोनी स्थिति होय छे, એम જાણીને પણ मूर्ण मनुष्य सो वर्षथी न्यून आयुमां ते सुफोने गुमावे छे.

#### • विवेयन - १६१

અનેક તે અહીં અસંખ્યેય વર્ષો, નયુતા - સંખ્યા વિશેષ છે, તે અનેક વર્ષ નયુત, ઉભયના અર્થથી પલ્યોપમ અને સાગરોપમ સુધી જાણવા. નયુત કઈ રીતે આવે ? ૮૪ લાખ વર્ષનું એક પૂર્વાંગ, તેને ૮૪ લાખથી ગુણતા એક પૂર્વ. એ પ્રમાણે એકવીશ વખત ગુણવાથી નયુતાંગ આવે, તેને ૮૪ લાખ વડે ગુણવાથી નયુત આવશે. એ પ્રમાણે કોણ કહે છે ? પ્રજ્ઞાપક શિષ્યોને કહે છે -

પ્રકર્ષથી જણાય છે વસ્તુ તત્ત્વસહિત જેના વડે તે પ્રજ્ઞા - હેય ઉપાદેયનો વિભાગ કરનારી બુદ્ધિ, તે જેનામાં છે, તે પ્રજ્ઞાવાન. - x - x - અથવા નિશ્ચયમતથી કિચારહિત પ્રજ્ઞા પણ પ્રજ્ઞા જ છે. પ્રજ્ઞા વડે જ કિયા આક્ષિપ્ત છે, તેથી પ્રજ્ઞાવાન જ્ઞાનકિયાવાન્ કહેવાયેલ છે. તે પ્રજ્ઞાવાનને સ્થીર થવાય છે, જેના વડે અર્થથી દેવભવમાં તે સ્થિતિ - દેવ આયુ. અધિકાર થકી દિવ્યકામો જાણવા. તેના હેતુભૂત અનુષ્ઠાન ન સેવવાથી અનેક વર્ષ - નયુત દિવ્યસ્થિતિના દિવ્ય કામોના વિષયભૂતને હારી જાય છે.

તે વિપર્યચાદિ દોષ દુષ્ટત્વથી મેદ્યા - વસ્તુ સ્વરૂપ અવદારણ શક્તિ આમની તે દુર્મેદ્યસ, પ્રાણીઓ વિષયો વડે જીતાચેલા છે. તે પણ કંઈક ન્યૂન સો વર્ષ જેવા અલ્પ આયુમાં, મનુષ્યોના કામો પણ અલ્પતાવાળા હોય છે. અથવા આયુષ્ય ઘણું હોય તો પ્રમાદથી એક વખત હાર્યા પછી ફરી તે જીતે છે, પરંતુ આ સંક્ષિસ આયુમાં એક વખત હાર્યા પછી ફરી તે જીતે છે, પરંતુ આ સંક્ષિસ આયુમાં એક વખત હાર્યા પછી હારેલો જ રહે છે. અહીં ન્યૂન સો વર્ષ એટલે કહ્યું, કારણ કે ભગવંત વીરના તીર્થમાં પ્રાયઃ મનુષ્યોનું આટલું જ આયુ હોય છે.

અહીં ભાવાર્થ એ છે કે - મનુષ્યોનું આયુ અને વિષયો અલ્પ છે, તે માટે કાકણી અને આમ્રફળની ઉપમા આપેલ છે. દેવોનું આયુ અને કામો અતિ પ્રભૂતપણે છે, તે હજાર કાર્ષાપણ અને રાજ્ય તુલ્ય છે. જેમ દ્રમક અને રાજા હારી ગયા, આ દુર્મેદ્યસ પણ એ પ્રમાણે અલ્પતર મનુષ્ય આયુમાં કામાર્થે દેવાયુ અને કામોને હારી જાય છે.

હવે વ્યવહારુ ઉદાહરણ કહે છે -

#### • सूत्र - १६२, १६३ -

જેમ ત્રણ વભિકો મૂળ - મૂળી, ધન લઇને વ્યાપાર કરવા નીકળ્યા તેમાં એક અતિરિક્ત લાભ પામે છે, એક માત્ર મૂળ લઇને પાછો આવે છે.... એક મૂળ પણ ખોઇને આવે છે. આ વ્યવહારની ઉપમા છે. આ પ્રમાણે ધર્મના વિષયમાં પણ જાણવું જોઇએ.

#### • विवेयन - १६२, १६३ -

જેમ ત્રણ વર્ણિકો મૂળ - મૂળી, ધનની રાશિ આદિ લઈને નીકળ્યા. અર્થાત્ પોતાના સ્થાનથી બીજે સ્થાને જવા ચાલ્યા. સમીહિત સ્થાનને પામીને, ત્યાં ગયેલામાંનો એક - વર્ણિક્ કળા કુશળ હતો. તે વિશિષ્ટ દ્રવ્યસંગ્રહ રૂપ લાભને પામ્યો. તેમાંના બીજો એક જે બહુ નિપુણ હતો તેમ અનિપુણ પણ ન હતો, તે મૂળ ધન જે ઘરેથી લઈને નીકળેલો તેટલું જ પાછું લઈને સ્વસ્થાને આવી ગયો. તથા ત્રીજો એક પ્રમાદી અને ધુત - દારુ આદિમાં અત્યંત આસક્ત ચિત્ત હતો તે ઉક્તરૂપ મૂળી પણ નાશ કરીને સ્વસ્થાને આવ્યો. - x - x - તેમની મધ્યે વિશ્વિક્ જ વાણિયો જાણવો. તેનું દેષ્ટાંત હવે કહે છે -

એક વાભિયાને ત્રણ પુત્રો હતા, તેણે તેમને હજાર-હજાર કાર્ષાપણ (રૂપિયા) આપ્યા અને કહ્યું કે - આનાથી વ્યાપાર કરો. આટલા સમયમાં પાછા આવજો. તે ત્રણે મૂળી લઈને સ્વનગરથી નીકળ્યા. જૂદા જૂદા નગરમાં ગયા. ત્યાં એક ભોજન અને આચ્છાદન વર્જીને જુગાર, દારુ, માંસ, વૈશ્યા, વ્યસન રહિત માર્ગમાં વેપાર કરતો વિપુલ લાભયુક્ત થયો. બીજો વળી મૂળી સહિત દ્રવ્યના લાભને ભોજન, વસ્ત્ર, માળા, અલંકારાદિને ભોગવતો હતો. બહું ધ્યાન રાખીને વ્યાપાર કરતો ન હતો, ત્રીજો કંઈ વ્યાપાર ન કરતો જૂગાર આદિ તથા ગંધ, માળાદિ શરીર ક્રિયામાં થોડાં જ કાળમાં તે દ્રવ્ય વાપરી દીધું. પિતાએ આપેલ કાળ મર્યાદામાં ત્રણે પોતાના નગરે પાછા આવ્યા.

તેમાં જે મૂળને ગુમાવીને આવેલો તેને બધે જ સ્વામીપણું છીનવીને નોકર બનાવી દીધો, બીજાને ઘરના કાર્યમાં નિયુક્ત કર્યો. અને ભોજન-પાનથી સંતુષ્ટ કર્યો. ત્રીજો ગૃહવિસ્તારનો સ્વામી થયો.

કેટલાંક વળી કહે છે - ત્રણ વણિકો, પ્રત્યેકે પ્રત્યેક વેપાર કરે છે. તેમાં એક છિજ્ઞ મૂળીવાળાને નોકરપણું મળ્યું. શેનાથી ધંધો કરે. બીજો અછિજ્ઞમૂળી ફરી વેપાર કરે છે. ત્રીજો ભાઈઓ સાથે મોજ કરે છે.

હવે સૂત્ર વિચારીએ - વ્યવહાર ઉપમા કહી. એ પ્રમાણે ધર્મના વિષયમાં આવી ઉપમા જાણવી. - ૦ - કઈ રીતે ? તે કહે છે -

#### • सूत्र - १६४ -

मनुष्यत्व से भूणी छे, हेवगति साभ३५ छे. भूणनी नाश शतां निश्चे नरङ सने तिर्थय गति प्राप्त थाय छे.

#### • विवेयन - १६४ -

મનુષ્યત્વ એ મૂળી છે. સ્વર્ગ અને મોક્ષ રૂપ ઉતરોત્તર લાભનો હેતુ છે. મનુષ્યગતિની અપેક્ષાથી વિષય સુખાદિથી વિશિષ્ટપણું એ લાભ છે, દેવત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. પરંતુ મનુષ્યત્વગતિની હાનિરૂપ પ્રાણીને નરકત્વ અને તિર્યંયત્વની નિશ્ચયે પ્રાપ્તિ થાય છે. અહીં એક દેષ્ટાંત છે -

ત્રણ સંસારી જીવો મનુષ્યપણામાં આવ્યા. તેમાં એક માર્દવ, આર્જવાદિ ગુણવાળો અને મધ્યમ આરંભ - પરિગ્રહયુક્ત હતો. તે મરીને હજાર કાર્ષાપણવાળી મૂળી રૂપ માનુષત્વને પામ્યો. બીજો સમ્યગ્દર્શન ચારિત્રગુણ વાળો સરાગ સંયમથી લાભપ્રાપ્ત વિણજ્ માફક દેવોમાં ઉત્પન્ન થયો. ત્રીજો હિંસક, બાળ, મૃષાવાદી હતો તે સાવધ યોગ વડે વર્તીને મૂળી ખોઈ બેઠેલા વિશકમારક નારકાદિમાં ઉત્પન્ન થયો.

મૂળીના નાશથી નરક કે તિર્ચંચપણાની પ્રાપ્તિ કહે છે -

#### • सूत्र - १६५ -

अज्ञानीश्चवनी जे गति छे - नरङ अने तिर्थय. त्यां तेमने वधमूबङ ङष्ट प्राप्त थाय छे. ङेभङे बोबुपता अने शठताने ङारष्टे हेवत्व अने मनुष्यत्वने ते पहेबां ४ हारी गयो छे.

#### • विवेयन - १६५ -

બે પ્રકારે ગતિ, તે નરકગતિ અને તિર્થયગતિ થાય, કોની ? બાળકની. બે પ્રકારે - રાગ દ્વેષ વડે આકુલિતની, આવે છે, શું ? પ્રાણિદ્યાત, ઉપલક્ષણથી મહારંભ, મહાપરિગ્રહ, અસત્યભ્રમણ, માચાદિ જેનું મૂળ કારણ છે તે વધમૂલિકા. અથવા અજ્ઞાનીની બે ગતિ થાય છે. તે ગતિમાં વિનાશ, તાડન, છેદ, ભેદ, અતિભારારોપણાદિ થાય. જીવને આ બંને ગતિમાં વિવિધ આપત્તિ આવે છે. શા માટે ? દેવ ભવ અને મનુષ્યભવ જે કારણે હારી ગયેલ છે તે લાંપટ્ય અને વિશ્વસ્તજનને છેતરવારૂપ શઠતાથી. અહીં લોલુપતા એ પંચેન્દ્રિય વધાદિ ઉપલક્ષણ છે. તથા તે નરકત્ત્વ હેતુ અભિધાન છે. શઠતા તે તિર્ચયગતિનો હેતુ છે. - x - x - મૂળ જ મનુષ્યત્વ અને દેવત્વનો લાભ આપે છે તે બંને હારી જવાથી નરક અને તિર્થયગતિ જ મળે છે. હવે મૂલછેદ માટે જ કહે છે-

#### • सूत्र - १६६ -

नरङ અने तिर्ययरूप जे हुर्गतिने प्राप्त सज्ज्ञानी जीश जे गतिने सहा हारेवा छे, डेमडे त्यांथी हीर्घडाળ सुधी नीडणवुं हुर्वज छे.

#### • विवेयन - १९६ -

દેવત્વ અને માનુષત્વથી હારેલા અજ્ઞાનીને સદા નરક અને તિર્થંચગિત જ થાય છે. કેવી રીતે ? નિંદિતા ગતિ તે દુર્ગિત. - x - દેવ અને મનુષ્યત્વને હારેલા તેને નરક અને તિર્થંચ ગતિમાંથી નીકળવું દુષ્કર છે, કેમકે લાંબા કાળ સુધી તેમાં ડૂબેલો રહે છે. તેથી કહે છે - આગામી કાળમાં જલ્દી ન નીકળી શકે. - x - x - અર્થાત્ ઘણો લાંબો ભાવિકાળ તે બાહુલ્યથી કહેલો છે, અન્યથા કેટલાંક એકભવમાં જ તેમાંથી નીકળીને મુક્તિને પામે છે.

અહીં પશ્ચાનુપૂર્વીથી વ્યાખ્યા કરી છે. 'મૂળ' હારી જનારના ઉપનય કહીને હવે મૂલ પ્રવેશેલાને જણાવવા કહે છે કે - વિપક્ષના અપાયના પરિજ્ઞાનપણાથી ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ કરવા માટે પહેલા મૂળને હારી જનારને દર્શાવીને હવે આ પ્રમાણે કહે છે -

#### ● মুপ্র - ৭∈១ -

आ प्रभाषे हारेवा બાળ છવોને, तथा બાવ અને પંડિતની તુવના કરીને જે માનુષ્ય યોનિમાં આવે છે, તે મૂળધન સાથે પાછા આવેવા (પૂર્વોક્ત) विषक्त समान છે.

#### • विवेयन - १८७ -

લોલુપતા અને શઠતાથી દેવ અને મનુષ્યત્વ હારેલા અજ્ઞાની વિશે સમ્યગ્ આલોચના કરીને તથા ગુણ - દોષની તુલના કરીને અથવા સમ્યક્ અવિપરીત બુદ્ધિથી વિચારીને, શું ? બાળ અને પંડિતને અથવા મનુષ્ય દેવગતિ ગામીને. અહીં હારેલા એ 'બાલ' નું જ વિશેષણ છે, પંડિતનું નથી. તેમ હોવાથી મૂળદ્યનથી પ્રવેશે છે. - x - x - અર્થાત્ મનુષ્ય છે અને મનુષ્ય યોનિમાં પાછો આવે છે. કોણ ? બાલત્વનો ત્યાગ કરીને અને પંડિતત્વને સેવનારા. જે રીતે મનુષ્ય થાય તે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૯૮ -

रे भनुष्य विभाशा शिक्षा वडे, घरमां रहेवा छतां पण सुव्रती छे, ते भानुषी योनिमां ६त्पन्न थाय छे डेमडे छवो डर्मसत्य होय छे.

#### ● विवेयन - १६८ -

विभात्रा - વિવિધ પરિભામ કે વિચિત્ર પરિભામને આશ્રીને વિસદેશી શિક્ષા વડે - પ્રકૃતિ ભદ્રકત્વાદિ અભ્યાસ રૂપથી - x - જે પુરુષો, ગૃહસ્થો દ્રતને ધારભ કરેલા છે, તેઓ પ્રકૃતિ ભદ્રકત્વાદિ અભ્યાસના અનુભાવથી એ પ્રમાણે વિષાદ કે વિપત્તિ પામતા નથી. - x - સદાચાર આદિ જ સજ્જનોના દ્રતો છે, - x - x - આગમ વિહિત દ્રતોની ધારણા આમને સંભવતા નથી, કેમકે તે દેવગતિ હેતુપણાના અભિધાનથી છે. એવા તે માનુષ સંબંધિ યોનીને પામે છે. ઉક્તરૂપ કર્મોથી - મનોવાક્ ક્રિયા લક્ષણથી અવિસંવાદી તે કર્મસત્ય જ છે કેમકે અસત્યતા તો તિર્યયયોનિના હેતુપણે કહેલ છે.

પાઠાંતરથી કર્મસુ - મનુષ્યગતિ યોગ્ય ક્રિયા રૂપમાં આસક્ત તે કર્મસક્ત જીવો, અહીં મનુષ્યગ્રહણ છતાં પ્રાણીગ્રહણ એવો શબ્દ મૂક્યો તે તેમને દેવાદિ પરિગ્રહ નથી તેમ જણાવવાને છે. અથવા વિમાત્રાદિ શિક્ષા વડે મનુષ્યો સુવ્રત ગ્રહીને તેમના નિત્ય સંબંધથી માનુષી યોનિને પામે છે. શા માટે ? જીવો કર્મ સત્ય છે. સત્ય એટલે અવંધ્યફળ, કર્મ - જ્ઞાનાવરભાદિ, જેમને છે તે સત્યકર્મ પ્રાણીઓ, નિરુપક્રમ કર્મોની અપેક્ષાથી આ કહેલ છે.

હવે લબ્ધલાભનો ઉપનય કહે છે -

#### • सूत्र - १६६ -

रेभनी शिक्षा विपुदा छे, **रेओ** गृहस्थ छतां शीखवंत **अ**ने ઉत्तरोत्तर गुष्टोथी युड्त छे, ते अहीन पुरुषो भूवधन३૫ भनुष्यत्वथी आगण वधीने हेवत्वने पामे छे.

#### • विवेयन - १६६ -

જેમને વિપુલ - નિ:શંકિતત્વાદિ સમ્યકત્વ આચાર અને વ્રત આદિ વિષયપણાથી ગ્રહણ - આસેવનરૂપ વિસ્તીર્ભા શિક્ષા, મૂળધનવત્ માનુષ્યત્વ, એવા સ્વરૂપના તે, ઉલ્લંઘીને. કેવા થઇને ઉલ્લંઘે - સદાચાર, અવિરતિ સમ્યગ્ દશવાળા. વિરતિવાળા, તે જેમાં વિધમાન છે, તે શીલવંત, તથા ઉત્તરોત્તર ગુણ સ્વીકાર રૂપ વર્તે છે. તેથી જ અદીન - ક્યારે અમે આવા થઇશું એવા વૈકલ્પથી રહિત અથવા પરીષહ - ઉપસર્ગમાં દીનતા ન કરનારા, દેવભાવને પ્રાપ્ત કરે છે. તત્ત્વથી તો મુક્તિગતિ એ જ લાભ છે, છતાં દેવગતિ કહીં. કેમકે સૂત્ર ત્રિકાળ વિષયક છે. વિશિષ્ટ સંહનન અભાવે મુક્તિગતિના અભાવથી દેવગતિ જ છે. - x - પ્રસ્તુતાર્થનો ઉપદેશ -

#### • सूत्र - २०० -

એ प्रमासे दीनता रहित साधु सने गृहस्थने दालयुड्त शासीने, डर्म रीते डोर्म ते दालने हारशे ? हारतो स्रेवों ते डेम पश्चाताप नहीं डरे?

#### • विवेसन - २०० -

આ રીતે લાભયુક્ત થયેલા, દૈન્યતારહિત સાધુ કે ગૃહસ્થને જાણીને - તથાવિદ્ય શિક્ષાના વશથી દેવ-મનુષ્ય ગામિત્વને જાણીને પ્રયત્ન કરે, શા માટે ? કયા પ્રકારે ? કોઈ પ્રકારે નહીં. કષાય આદિ વડે અનંતરોક્ત દેવગતિરૂપ લાભને હારતો ન જાણે કે હું કઈ રીતે આના વડે જીતાયો ? કે કઈ રીતે ન જીતાયો ? જો કે અહીં અર્થ એવો છે કે - તે જ્ઞપરિજ્ઞાથી જાણે જ અને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના નિરોદ્ય માટે પ્રવર્તે જ. માટે તમે પણ - x - તે જાણો અને તે - x - માટે પ્રવર્તો.

અથવા એ પ્રમાણે અદીનતાવાળો ભિટ્યુ અને અગારીને જાણીને અતિ રીંદ્ર ઇંદ્રિયાદિ વડે પ્રયત્નકરતો આત્મા હારે છે તેમ જાણે. તે અહીં પ્રક્રમથી મનુષ્ય અને દેવગતિ લક્ષણ છે. અથવા એ પ્રમાણે અદીનતાવાળો સાદ્યુ કે ગૃહસ્થ લબ્દાલાભ જાણીને યત્ન કરતો કઈ રીતે વિષયાદિશ્રી ન હારે ? તે જાણવું. આ દેવગતિરૂપ લાભ છે. અહીં આશય એ છે કે - જો લાભ પામનાર જાણતો ન હોય તો તેવો લાભ ન થાય પણ જો જાણતો હોય તો કઈ રીતે તે પ્રાણી દેવત્વ લક્ષણથી હારવાનો છે ? - x -

હવે સમુદ્રનું દેષ્ટાંત આપે છે -

#### • सूत्र - २०१ -

સમુદ્રની તુલનામાં કુશાગ્રભાગે રહેલ જળબિંદુની મારૂક દેવતાના કામભોગની તુલનામાં મુલ્યના કામભોગ ક્ષુદ્ર જાણવા.

#### • विवेयन - २०१ -

જેમ કુશ - દર્ભ વિશેષનો અગ્રભાગ, તે કુશાગ્ર, તેમાં રહેલ જળ. - x - સમુદ્રજળ સાથે તુલના કરતા. તેની તુલનાએ મનુષ્ય સંબંધી વિષયો, મનુષ્ય વિશેષણ - તેમને જ આ ઉપદેશ યોગ્ય છે અને વિશિષ્ટ ભોગ સંભવે છે, માટે કહ્યું. તે દિવ્ય ભોગોની પાસે, ઘણાં દૂર હોવાથી સમ્યગ્ અવધારી શકાતા નથી. અર્થાત્ જેમ કુશાગ્રે રહેલ જળબિંદુને જોઈને અજ્ઞાની તેને સમુદ્ર માને છે, તેમ મૂઢો ચક્વર્ત્તી આદિ માનુષી દિવ્ય ભોગોને માને છે, તત્વતઃ કુશાગ્ર જળબિંદુવત્ મનુષ્યના ભોગોનું દિવ્ય ભોગોથી ઘણું મોટું અંતર છે.

ઉક્ત અર્થનો જ નિગમન કરતાં ઉપદેશ કહે છે -

• सूत्र - २०२ -

મનુષ્યભવના આ અભ્પાયુમાં કામ ભોગ કુશાગ્ર જળબિંદુ માત્ર છે, તો પણ અજ્ઞાની કયા હેતુથી પોતાના લાબકારી યોગક્ષેમને નથી સમજતા?

• विवेयन - २०२ -

કુશાગ્ર શબ્દથી કુશાગ્ર સ્થિત જળબિંદુ જાણવા, તેનું પરિણામ, આ પ્રત્યક્ષ મનુષ્ય વિષયો છે તે અત્યંત સંક્ષિપ્ત છે. જો એકીભાવથી જીવિત નિરુદ્ધ કરાય. આના વડે મનુષ્યાયુની અત્પતા કે સોપક્રમતા અથવા કામની અત્પતા કહી. ઉપલક્ષણથી સમૃદ્ધિ આદિની અત્પતા જાણવી. કેમકે દિવ્યકામ સમુદ્ધ તુલ્ય છે. - x - અલબ્ધનો લાભ અને લબ્ધનું પરિપાલન તે યોગક્ષેમ છે અર્થાત્ અપ્રાપ્ત વિશિષ્ટ ધર્મની પ્રાપ્તિ અને પ્રાપ્ત ધર્મની પરિપાલના લોકો જાણતા નથી. તે અજ્ઞાનમાં જ મનુષ્ય વિષયાસક્તિ જ હેતુ છે. કેમકે તે જ ધર્મપ્રાપ્ય દિવ્ય ભોગોની અપેક્ષાથી પ્રાય: (તુચ્છ) જ છે. તેથી તેનો ત્યાગ કરીને વિષયાભિલાષી પણ ધર્મને માટે જ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

અથવા આ કામો અતિ અલ્પ છે, પલ્યોપમાદિ દીર્ઘ આયુવાળા નહીં પણ સંક્ષિમ આયુવાળા છે. તે કયા હેતુથી તેને આગળ કરીને અસંયમને ન સેવે. (બાકી સૂત્રાર્થવત્ જાણવું) આ પાંચ દેષ્ટાંત કહ્યા. તેમાં પહેલાં ઘેટાના દેષ્ટાંતથી ભોગોનું મહેમાનો માટે અપાય બહુલત્વ કહ્યું. - x - કાકિશી અને આમ્રફળ દેષ્ટાંત તુચ્છત્વ પરિહરવાના અસામર્થ્ય વિષયમાં છે. વિષક્નું ઉદાહરણ આય-વ્યય તુલનાકુશલ સંદર્ભમાં છે. સમુદ્ર દેષ્ટાંતથી દિવ્ય કામોની મહાનતા બતાવી છે. - x - યોગ ક્ષેમને ન જાણતો કામથી અનિવૃત જ થાય છે, તેના દોષને કહે છે -

• सूत्र - २०३

मनुष्य भवमां डाम भोगोथी निवृत्त न थनारनो आत्मार्थ विनष्ट थर्घ शय छे. डेमडे ते सन्भार्गने वारंवार सांभजीने पष्टा तेने छोडी हे छे.

• विवेयन - २०३ -

મનુષ્યત્વમાં કે જિનશાસનમાં પ્રાપ્ત કામોથી અનિવૃત્ત, તેના આત્માનો અર્થ -સ્વર્ગાદિ નાશ પામે છે. અથવા આત્મા જ અર્થ તે આત્માર્થ નાશ પામે છે, બીજા કોઈનો આત્માર્થ અપરાદ્ય થતો નથી. બંનેમાં દુર્ગિતમાં જાય છે, તે ભાવ છે (શંકા) વિષયવાંછા વિરોદ્યી જિનાગમમાં કઈ રીતે કામની અનિવૃત્તિ સંભવે છે ? નૈયાયિક માર્ગ - સમ્યગ્ દર્શનાદિ મુક્તિપથને સાંભળીને પણ ફરી પરિભ્રષ્ટ થાય. અભિપ્રાય શું છે ? જિન આગમના શ્રવણથી કામ નિવૃત્તિ પામીને પણ ભારે કર્મોથી પતન પામે, જેઓ સાંભળવા છતાં ન સ્વીકારે અથવા જેણે શ્રવણ પણ નથી કર્યું તે બદ્યાં કામભોગથી અનિવૃત્ત છે. અથવા તે કામથી અનિવૃત્ત થઈ નૈયાયિક માર્ગને સાંભળ્યા પછી પણ મિથ્યાત્વને પામે છે, તેનો આ આત્માર્થ ભારેકર્મીપણાથી નાશ પામે છે.- x - x - x -

હવે જે કામથી નિવૃત્ત થાય છે, તેના ગુણો કહે છે -

• жм - гох -

मनुष्य भवमां કाम भोगोथी निवृत्त थनारनुं आत्म प्रयोपन नष्ट थतुं नथी, ते पूतिहेहने छोडीने हेव थाय छे, तेम में सांभजेव छे.

• विवेयन - २०४ -

અહીં કામથી નિવૃત્તનો આત્માર્થ નાશ થતો નથી. આત્મા કે તેનો અર્થ સાપરાધ થતો નથી. પછી તે આ કુથિત દેહ અર્થાત્ ઔદારિક શરીરનો અભાવ તેનાથી થાય છે. કામથી નિવૃત્ત તે સૌધર્માદિવાસી દેવ કે સિદ્ધ થાય છે એમ મેં પરમગુરુ પાસેથી સાંભળેલ છે. આત્માર્થનો વિનાશ ન થવાથી તેને સ્વર્ગાદિ પ્રાપ્તિનું નિમિત કહ્યું. જે પામે છે તે -

• дм - гоч -

हेवबोडथी आवीने ते छव क्यां ६५४ छे त्यां ऋद्धि, द्वति, यश, वर्ल, आयु अने अनुतर सुખ होय तेवुं मनुष्यडुण होय छे.

• विवेयन - २०५ -

ઝડલ્નિ - સુવર્ણ આદિ સમુદાય, ધુતિ - શરીરની કાંતિ, યશ - પરાક્રમ વડે કરેલ પ્રસિદ્ધિ, વર્ણ - ગાંભીર્યાદિ ગુણોથી શ્લાધા કે ગૌર આદિ, આયુ-જીવિત, સુખ -ઇપ્સિત વિષય. આ બધું અનુત્તર હોય. વળી દેવભાવની અપેક્ષાથી ત્યાં પણ અનુત્તર એવું આ બધું તેને સંભવે છે. પછી તે મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એ પ્રમાણે કામથી અનિવૃત જેનો આત્માર્થ છે તે વિનાશ પામે છે માટે તે બાલ છે અને બીજો પંડિત છે.

હવે આના જ સાક્ષાત્ સ્વરૂપ ફળને દર્શાવતા કહે છે -

• सूत्र - २०६ थी २०८ -

जाणश्चनी सज्ञानता पुत्रो. ते स्रधर्म स्वीडारीने स्रने धर्मने छोडीने स्रधर्मिष्ठ जनीने, नरङमां ६८५२१ थाय छे.... जधां धर्मोनुं सर्वित्र पुत्रुधोनुं धैर्य पुत्रो. ते स्रधर्म छोडीने धर्मिष्ठ जने छे सने हेवोमां ६८५२१ थाय छे.... पंडित मुनि जावलाव सने सजावलावनी तुबना डरीने जावलावने छोडीने स्रजावलाव स्वीडारे

#### छे - तेम हुं डहुं छुं.

• विवेशन - २०६ थी २०८ -

અજ્ઞાનીનું અજ્ઞત્વ જુઓ. તે ધર્મ વિપક્ષ વિષયાસક્તિ રૂપ સ્વીકારીને - x -વિષય નિવૃત્તિ રૂપ સદાચાર ધર્મને છોડે છે. સીમંતક આદિ નરકમાં કે અન્ય દુર્ગતિમાં પછી તે ઉત્પન્ન થાય છે.

તથા દ્યી - બુદ્ધિ, તેની વડે રાજે - શોભે છે, તે દ્યીર - દ્યીમાન અથવા પરીષહાદિથી ક્ષોભિત ન થતો તે દ્યીર, તેને જુઓ. તે દ્યીરભાવને સર્વ દ્યર્મ - ક્ષાંત્યાદિ રૂપ અનુવર્તે છે, તે અનુકૂળ આચારપણાથી સ્વીકારવાના સ્વભાવવાળો, તેથી સર્વ દ્યર્માનુવર્તી છે. દ્યીરત્વ જ કહે છે - તે વિષય અભિરતિ રૂપ અસદાચારને છોડીને, દ્યર્મિષ્ઠ થાય. પછી દેવમાં ઉપપાદ પામે છે. જો એમ છે, તો શું કરવું ? તે કહે છે -

બાલભાવ એ અબાલભાવની તુલના કરીને અનંતરોક્ત પ્રકારથી પંડિત -બુદ્ધિમાન બાલત્વને છોડીને મુનિ અબાલત્વને સેવે છે.

> મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૭ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🛇 अध्ययन - ८ - ''કाપિલીય'' 🛇

o 'ઉરભ્રીય' અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી. હવે આઠમું આરંભીએ છીએ. તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં રસગૃદ્ધિના ઘણાં અપાયો બતાવી, તેનો ત્યાગ કહ્યો. તે નિર્લોભીને જ થાય છે, તેથી અહીં નિર્લોભત્વ કહે છે. આ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયન છે તેમાં નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપામાં કૃપિલ નો નિક્ષેપ કહે છે -

#### • निर्युक्ति - २५० थी २५२ - विवेचन

કપિલ વિષય નિક્ષેપ નામાદિ ચાર પ્રકારે છે. તેમાં નામ અને સ્થાપના પ્રસિદ્ધ છે. દ્રવ્ય વિષયક બે ભેદ છે - આગમથી અને નોઆગમથી. તેમાં નોઆગમથી ત્રણ ભેદ છે. તે આ - કપિલ શબ્દાર્થ જ્ઞશરીર, પશ્ચાત્કૃત પર્યાય જ્ઞશરીર કહેવાય છે. ભવ્ય શરીર - પુરસ્કૃત કપિલ શબ્દાર્થજ્ઞપણા રૂપ પર્યાય, તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય કપિલ, તે પણ ત્રણ ભેદે છે - એકભવિક, બદ્ધાયુષ્ક, અભિમુખનામ ગોત્ર. હવે ભાવકપિલ કહે છે -કપિલ નામ, ગોત્રને અનુભવતો ભાવને આશ્રીને કપિલ થાય છે. તેનાથી આ અધ્યયન આવેલ છે, તે કાપિલીય.

આ 'કપિલ' થકી કઇ રીતે આવ્યું ? તે કહે છે -

• निर्युक्ति - २५३ थी २५६ - विवेयन

વૃત્તિકાર મહર્ષિ આ સાત ગાથાના કેટલાંક વિશિષ્ટ શબ્દોની વ્યાખ્યા કરીને પછી તેનો ભાવાર્થ કથાનક થકી જણાવે છે, તે આ છે -

તે કાળે તે સમયે કૈોશાંબી નગરીમાં જિતશઝુ રાજા હતો. ચૌદ વિદ્યાનો પારગામી કાશ્યપ બ્રાહ્મણ હતો જે રાજાને બહુમાન્ય હતો. તેની આજીવિકા રાજા આપતો હતો. તેને યશા પત્ની અને પુત્ર કપિલ હતો. તે કપિલ નાનો હતો, ત્યારે જ કાશ્યપનું મૃત્યુ થયું. તેનું પદ રાજાએ કોઈ બીજા બ્રાહ્મણને આપ્યું. તે અશ્વ અને છત્ર ધારણ કરી જતો. તે જોઈને યશા બ્રાહ્મણી રડવા લાગી. કપિલે પૂછ્યું, ત્યારે તેણી બોલી - તારા પિતા આવી જ ઋદ્ધિથી નીકળતા હતા. કેમકે તે વિદ્યાસંપન્ન હતા. કપિલે કહ્યું - હું પણ બણીશ. યશા બોલી - અહીં ઈર્ષ્યાને લીધે તને કોઈ પણ નહીં ભણાવે, શ્રાવસ્તીનગરીએ જા, ત્યાં તારા પિતાનો મિત્ર ઇદ્રદત્ત બ્રાહ્મણ છે, તે તને ભણાવશે.

કપિલ તેની પાસે ગયો. ઇંદ્રદત્તે પૂછ્યું - તું કોણ છે ? આદિ. કપિલે બઘી વાત કરી. પછી તેમની પાસે ભણવા તૈયાર થયો. ત્યાં શાલિભદ્ર નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તેની પાસે ઇંદ્રદત્તે વ્યવસ્થા કરી. કપિલ ત્યાં જમતો અને ભણવા લાગ્યો. કોઈ દાસકન્યા તેને ભોજન પીરસતી હતી. તે હસમુખી હતી, તેની સાથે કપિલ પ્રેમાસક્ત થયો. કન્યા બોલી કે તું મને પ્રિય છો, પણ તારી પાસે કંઈ નથી. મારું પણ કોઈ નથી. પેટને માટે આપણે બીજા-બીજા પાસેની રહ્યા છીએ. હવે હું તારી આજ્ઞા પાળીશ.

કોઈ દિવસે ત્યાં મહોત્સવ આવ્યો. દાસી કપિલથી વિરક્ત થઈ. કન્યાને નિંદ્રા આવતી નથી. કપિલે પૂછ્યું - તને અરતિ કેમ છે ? દાસી બોલી - મહોત્સવ આવે છે. મારી પાસે પત્ર-પુષ્પાદિનું મૂલ્ય નથી. સખીજનોમાં હું નિંદા પામીશ. ત્યારે કપિલ પણ ખેદ પામ્યો. દાસીએ કહ્યું - અહીં ધન નામે શ્રેષ્ઠી છે, વહેલી સવારે જે એને પહેલી વધામણી આપે, તેને તે બે માસા સુવર્ણ આપે છે. તો તું જઈને લઈ આવ.

કપિલે કહ્યું સારું.

ત્યારે લોભથી બીજો કોઈ ન પહોંચે, તે માટે તે ઘણો જ વહેલો નીકળ્યો. આરક્ષક પુરુષોએ પકડી લીધો. પ્રભાતમાં પ્રસેનજિત રાજા પાસે તેને લાવ્યા. રાજાએ પૂછતા, કપિલે બધો વૃત્તાંત કહી દીધો. રાજા બોલ્યો - જા, અશોક વનિકામાં જા. તેણે ત્યાં જઈને વિચારવા માંડ્યું કે - બે માસા સુવર્ણમાં તે દાસી ક્યા આભરણ, શાળી વગેરે લઈને મહોત્સવમાં જશે ? તેના કરતા કંઈક વિશેષ જ માંગી લઉં. એમ આગળ વધતા વધતા કરોડ માસા સુવર્ણ સુધી પણ તે ન અટક્યો.

શુભ અધ્યવસાયથી તેને સંવેગ ઉત્પન્ન થયો. મિત સ્મરણ જ્ઞાન થયું. સ્વયંબુદ્ધ થયો. જાતે જ લોચ કરી દેવતાદત્ત રજોહરણ, ઉપકરણાદિ લઈને રાજા પાસે આવ્યો. રાજાએ પૂછ્યું - શું વિચાર્યું ? તે બોલ્યો - જેમ લાભ વદ્યે છે, તેમ લોભ વદ્યે છે. બે માસા સુવર્ણનું પ્રયોજન હતું, કરોડોથી પણ પુરું ન થયું. રાજાએ હર્ષિત મુખ કરીને કહ્યું - હે આર્ય! હું કોટિ માસા સુવર્ણ આપવા તૈયાર છું. કપિલ તેનો ત્યાગ કરીને શમિત પાપ એવો શ્રમણ થયો. પછી છ માસ છદ્મસ્થ રહી કેવલી થયા.

આ તરફ રાજગૃહીના માર્ગમાં અઢાર યોજનની અટવીમાં બલબદ્ધ આદિ ઇક્કડ દાસ નામના ૫૦૦ ચોરો રહેતા હતા. કપિલ કેવલીએ જ્ઞાનથી જાણ્યું કે, તેઓ બોધ પામશે. કપિલ કેવલી ત્યાં પહોંચ્યા. તે ચોરોએ જાણ્યું કે કોઈ શ્રમણ આપણો પરાભવ કરવાને આવી રહેલ છે. રોષથી કપિલ કેવલીને પકડીને સેનાપતિ પાસે લઈ ગયા. સેનાપતિએ કહ્યું - હે શ્રમણ ! તમે નૃત્ય કરો. કપિલમુનિ બોલ્યા - તમે વાધ વગાડો તો હું નૃત્ય કરું. ૫૦૦ ચોરો તાળી વગાડવા લાગ્યા. કપિલ કેવલીએ ગાવાની સાથે બોધ વયનો બોલવા શરૂ કર્યા. જેમકે - ''અધ્યુવ, અશાશ્વત અને દુઃખ બહુલ સંસારમાં એવું કર્યું કર્મ છે ? જેનાથી હું દુર્ગિતમાં ન જાઉં ?''

એ પ્રમાણે શ્લોકો ગવાતા કેટલાંક પહેલાં શ્લોકમાં બોદા પામ્યા, કેટલાંક બીજામાં બોદા પામ્યા, એ પ્રમાણે ૫૦૦ ચોરો બોદા પામ્યા.

એ પ્રમાણે નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર કહે છે -

● सूत्र - २०∈ -

અદ્યુવ, અશાશ્વત, हुःખ બહુલ संसारमां એવું કર્યું કર્મ છે ? જેના થકી હું દુર્ગતિમાં ન જાઉ ?

• विवेयन - २०६ -

તે ભગવાન કપિલ નામે સ્વયંબુદ્ધે ચોરોના સમૂહને સંબોધવા આ ધ્રુવક ગાયું. ધ્રુવ - એકાસ્પદ પ્રતિબ્ધ, જે તેવો નથી તે અધ્રુવ. તેવા સંસારમાં, જેમાં અનેક સારા-માઠાં સ્થાનોમાં પ્રાણીઓ ભટકે છે, તેમાં ક્વચિત્ અનુત્પન્ન પૂર્વના અભાવથી કહે છે - શાશ્વત એટલે નિત્ય અને અનિત્ય તે અશાશ્વત સંસારમાં, અશાશ્વત આ સર્વે રાજ્યાદિ છે. અથવા દ્ધુવ એટલે નિત્ય, તેમ નથી તે અદ્ધુવ, તેમાં એ પ્રમાણે કેટલો કાળ રહેવાનું, એવી આશંકા થાય તેથી કહે છે - શાશ્વત, તેવું નથી તે અશાશ્વત તેમાં શાશ્વત થવાથી બે આદિ ક્ષણની અવસ્થિતિ પણ સંભવે, તેનો પણ નિષેધ કરીને પર્યાયાર્થપણાથી વીજળીના યમકારા માફક ક્ષણમાત્ર અવસ્થાયિની એમ કહ્યું. અથવા બંને પદો એકાર્થક છે.

આમાં પણ શું ? જેમાં કર્મવશવર્તી જંતુઓ સંસરે છે તે સંસાર, તેમાં પ્રયુર એવું શારીરિક, માનસિક દુઃખ સંભવે છે, તેમાં અથવા જેમાં દુઃખોનો પ્રયુર લાભ થાય છે, તેમાં શું ? એવું કયું અનુષ્ઠાન છે ? જેથી હું નરકાદિ દુર્ગતિમાં ન જાઉં. અહીં ભગવન છિજ્ઞસંશયત્વ છતાં અને મુક્તિગામી હોવા છતાં દુર્ગતિ ન થવાની હોવા છતાં પૂર્વસંગતિકને પ્રતિબોધવા આ પદ કહે છે. નાગાર્જુનીયો જો કે અહીં 'મોદ ગદણએ' પદ બોલે છે. જાણવા છતાં પ્રાણી મોહાય તે મોહ, તેનાથી ગહન તેવા મોહગઢનમાં.

ચોરો પણ આ પદ ફરી ગાય છે, પછી કપિલ કેવલી કહે છે -

#### • सूत्र - २१० -

पूर्व संબंधोने એક वार छोडीने पष्ट डोई ६ धर स्नेह न डरे. स्नेह કरनार साथे पष्ट स्नेह न डरे. એવો ભિક્ષુ બધાં પ્રકારના દોષો અને પ્રદોષોથી મુક્ત થई જાય છે.

#### • विवेयन - २१० -

વિશેષથી - તેનું અનુરમણાદિને છોડીને, કોનું ? પૂર્વ પરિચિત માતા, પિતાદિનું. ઉપલક્ષણથી બીજાં સ્વજન, ધનાદિ સંયોગ, તે પૂર્વસંયોગ. પછી શું ? કોઈ બાહ્ય કે અભ્યંતર વસ્તુમાં પણ સ્નેહ - આસક્તિ ન કરે. તથા કયા ગુણ થાય તે કહે છે -

અસ્नेष्ઠ એટલે અવિદ્યમાન પ્રતિબંધ, સ્નેહ કરણશીલ પ્રતિ પણ - પુત્ર પત્ની આદિમાં પણ, તેને અપરાધસ્થાન માનીને ત્યાગ કરે. શું કહે છે ? નિરતિચાર ચારિત્રિ થાય. અમુક્ત સ્નેહવાળો જ પત્ની આદિની આસક્તિથી અતિચારરૂપ દોષપદને સાધુ પ્રાપ્ત કરે છે.

પાઠાંતરથી - દોષ એટલે મનથી તાપ આદિ, પ્રદોષ - પરલોકમાં નરક ગતિ આદિથી. ફરી આ જે કરે, તે કહે છે -

#### ● સૂત્ર - ૨૧૧ -

જ્ઞાન અને દર્શનથી સંપક્ષ, મોહમુક્ત કપિલમુનિએ બધાં જીવોના હિત અને કલ્યાભને માટે તથા વિમોક્ષણ માટે આમ કહ્યું -

#### • विवेथन - २९१ -

ત્યાર પછી મુનિવર કહે છે, તે મુનિ કેવા છે ? જેના વડે આત્મા વિશેષથી વસ્તુને જાણે તે જ્ઞાન, જેના વડે વસ્તુ સામાન્યરૂપે જોવાય તે દર્શન. તે કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શન વડે અથવા પરિપૂર્ણ જ્ઞાન અને દર્શન જેને છે તે સમગ્ર જ્ઞાનદર્શન. તે મુનિ શા માટે બોલે છે ? હિત્ત - ભાવ આરોગ્યનો હેતુ હોવાથી પથ્ય, નિ:શ્રેયસ એટલે

મોક્ષ. આ બંનેને માટે અથવા સમસ્ત હિત તે સમ્ચેગ્જ્ઞાનાદિ. તેના જ તત્ત્વથી હિતપણા થકી તેવા નિઃશેષ હિતને માટે અર્થાત્ કઈ રીતે નિઃશેષ હિત તેઓને પ્રાપ્ત થાય ? સર્વે જીવોને અને તે ૫૦૦ ચોરોને આઠ પ્રકારના કર્મોથી મુક્તિ મળે. તે જ પ્રયોજનને માટે મુનિ બોલે છે. - × - × -

मुनियर - મુનિપ્રધાન. જેનો મોહ વિનષ્ટ થયો છે તે વિગતમોહ. અહીં વિગતમોહ વયનથી ચારિત્ર મોહનીયના અભાવથી યથાખ્યાત ચારિત્ર કહ્યું. -  $\times$  -  $\times$  - હવે કપિલ મુનિ જે બોલે છે, તે કહે છે -

#### • सूत्र - २१२ -

तथाविद्य भिक्षू जद्यां प्रકारनी ग्रन्थि सने કલહनो त्याग કरे. जद्यां प्रકारना કામભोगोमां होष भेतो मुनि तेमां विप्त न थाय.

#### • विवेयन - २१२ -

બધાં જ બાહ્ય - ધનાદિ અને અભ્યંતર - મિશ્ચાત્વ આદિ જે ગ્રંથી, તથા કલહનો હેતુ હોવાથી - કોધ, ય શબ્દથી માનાદિ, અહીં કોધ અભ્યંતર ગ્રંથીરૂપ હોવા છતાં તેનું પૃથક્ ઉપાદાન તેના બહુદોષનો જણાવવા માટે છે. એ બધાંનો ત્યાગ કરે. રાશાવિદ્ય - કર્મ બંધ હેતુનો, પણ ધર્મ ઉપકરણનો નહીં. ભિશ્રુ - તે જ આવા પ્રકારના ધર્મને યોગ્ય હોવાથી અહીં લીધા છે. અથવા તેઓ જ એ પ્રમાણે મૂક્ત થાય છે. તેથી શું થાય ?

બધાં જ મનોફા શબ્દાદીના પ્રકારો કે સમૂહોના કટુ વિપાકોને જોતો - તે વિષયક દોષોને જોતો. કર્મોથી લેપાતો નથી. કેમકે કામદોષદ્મને પ્રાયઃ તેવી પ્રવૃત્તિનો અભાવ રહે છે. તથા દુર્ગતિથી આત્માનું રક્ષણ કરે છે. આ પ્રમાણે ગ્રંથ ત્યાગીના ગુણોને જાણીને વિપક્ષે દોષો કહે છે -

#### • सूत्र - २१३ -

ભોગરૂપ आभिष દોषमां ડૂબેલો, હિત અને નિ:શ્રેયસમાં વિપરીત બુદ્ધિવાળો, અજ્ઞાની, મંદ અને મૂઢ જીવ, કરૂમાં માખીની જેમ કર્મોમાં બંધાય છે.

#### • विवेयन - २१३ -

ભોગવાય તે ભોગો - મનોજ્ઞ શબ્દાદિ, તે રૂપ આમિષ, અત્યંત ગૃદ્ધિ હેતુ પણાથી ભોગામિષ, તે જ આત્માને દૂષિત કરે છે, દુઃખ લક્ષણ વિકાર કરણથી ભોગમિષદોષમાં વિશેષથી નિમગ્ન, અથવા ભોગામિષના દોષો. તેઓ તેમાં આસક્ત થઈને વિચિત્ર કલેશ, સંતાન ઉત્પતિ, તેનુ પાલન આદિથી વ્યાકુળ થઈને વિષાદમાં પડેલ તે ભોગદોષ વિષણ્ણ. - x - x -

हिंदा - એકાંત પથ્ય, मि:श्रेयस - મોક્ષ, અથવા हिंदा - યથા અભિલિષત વિષયની પ્રાપ્તિથી અભ્યુદય અને નિ:શ્રેયસ. તેથી કે તેમાં કે તે બંનેની બુદ્ધિ - તેની પ્રાપ્તિના ઉપાય વિષયક મતિ, તેમાં વિપર્યયતા જેની છે તે હિતનિ:શ્રેયસ બુદ્ધિ વિપર્યસ્ત. - x- અથવા વિપર્યસ્તા હિતમાં નિ:શેષ બુદ્ધિ જેની છે તે. તથા બાલ - અજ્ઞાની, મન્દ - ધર્મકાર્ય કરણમાં અનુધત, મૂઢ - મોહથી આકુલિત માનસવાળા, તે એવા પ્રકારનો શું થાય ?

જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોથી શ્લિષ્ય થાય - ચોટે, જેમ માખી કફમાં ચોટે છે. કફની સ્નિગ્ધતા અને ગંધાદિ વડે આકૃષ્ય થતાં, તેમાં ડૂબી જાય છે. ડૂબીને ધૂળ આદિથી બદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે પ્રાણીઓ પણ ભોગામિષમાં કર્મો વડે મગ્ન થાય છે. (શંકા) જો આ ભોગો આવા કર્મબંધનું કારણ છે, તો શું બધાં જીવો તેનો ત્યાગ કરે છે ? તે કહે છે -

#### • सूत्र - २१४ -

आ डाम ભोગोनो त्याग हुष्डर छै, अधीर पुरुषो द्वारा आ डामभोग आसानीथी छुटतां नथी. पष्टा सुद्रती साधु तेने खेवी रीते तरी जय छे, ९े रीते विधड समुद्रने तरी जय छे.

#### • विवेयन - २९४ -

દુ:ખેથી ત્યાગ કરી શકાય છે તે દુષ્પપરિત્યજા, આ પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત કામ ભોગો, સુખેથી - પ્રયાસ વિના સુત્યાજય નથી, વિષ યુક્ત સ્નિગ્ધ મધુર અભ્નવત્. કોને ? અધીર પુરુષોને. અબુદ્ધિવાળા કે અસત્વવાળા પુરુષોથી. પુરુષના ગ્રહણથી, જેઓ અલ્પ વેદોદયથી સુખે તજનારા સંભવે છે, તેઓ પણ આને સુખેથી તજી શકતા નથી. તે પછી અતિદારુણ સ્ત્રીનપુંસક વેદોદયથી આકુળથી તો કેમ છુટે ? આ તેનું દુષ્પરિત્યાજય પણું - x - x - કહ્યું, તે 'અધીર' ને આશ્રીને કહ્યું. ધીરને તો સુત્યાજય જ છે.

તેથી કહે છે - સમ્યગ્ જ્ઞાનાદિષ્ઠત્વથી શોભન વ્રતો - હિંસા વિરમણ આદિ, જેમને છે તે સુવર્તી. શાન્તિને આશ્રીને શાંતિસુવર્તી. પૌરુષેયી વડે અને ક્રિયા વડે મુક્તિને સાંધે છે તે સાંધુ. તેઓ તરવાને પણ અશક્ય એવા વિષય સમૂહ કે ભવને તરી જાય છે - અતિક્રમે છે. કોની જેમ ? વિણજ્ ની જેમ. જેમ વિણજ્ ન તરી શકાય તેવા સમુદ્રને યાન-પાત્રાદિ ઉપાયથી તરે છે, એ પ્રમાણે આ 'ધીર' પણ વ્રતાદિ વડે ઉક્ત રૂપ ભવથી તરી જાય છે. - x - શું બધાં સાંધુઓ આ અન્તરને તરી જાય છે ?

#### • सूत्र - २१४ -

''अमे श्रमण छीछो'' सेम जोसवा छतां, डेटसांड पशु रेवा सज्ञानी छवो प्राणवधने समर्थता नथी. ते मंह सने सज्ञानी पापहिष्टिस्रोने કारषे नरङमां ४ जय छे.

#### • विवेयन - २१५ -

મુક્તિને માટે ખેદ કરે તે શ્રમણ, - સાધુઓ. મુ - પોતાના નિર્દેશ માટે છે, બીજા કહે છે - મુ એટલે અન્યતીર્થી, પોતાના અભિપ્રાયને કહેતા. પ્રાણવધને ને જાણતા. મૃગ - પશુ સમાન. જ્ઞપરિજ્ઞાથી ન જાણીને. તે પ્રાણી કોણ છે ? તેમના પ્રાણો ક્યા છે? તેમનો વધ કઈ રીતે ? તે ન જાણતા. પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેનો ત્યાગ ન કરેલા. આના વડે પહેલું વ્રત પણ ન જાણતા, તો બીજા ક્યાંથી જાણે ? તેથી મન્દ - મિથ્યાત્વ મહારોગગ્રસ્ત. નરક પ્રતિ જાય છે. બાલ - હેય અને ઉપાદેયના વિવેકશી રહિત. તેઓ નરકને પામે છે. - x - x - x - અથવા પાપ હેતુ એટલે પાપિકા દૈષ્ટિ વડે - દર્શન અભિપ્રાયરૂપથી. - x - x - x - હવે સૂત્રકાર કહે છે કે -

#### • सूत्र - २१६ -

रेगसे आ साधुधर्मनी प्र३पसा डरी छे, ते आर्य पुरुषोरो डहेब छे डे - प्रासवधने अनुभोहनार डहापी सर्वे हु:फोथी मुस्त थतां नथी.

# • विवेयन - २१६ -

પ્રાણવધ, ઉપલક્ષણથી મૃષાવાદાદિને અનુમોદતા, કરવા - કરાવવાની વાત તો દૂર રહી. અનુમોદના પણ ન તજે, તો મોક્ષની સંભાવના પણ નથી, એમ કહે છે. તેઓ કોનાથી મુક્ત ન થાય ? દુઃખે છે તે દુઃખ - કર્મો, બધાં પણ તે દુઃખો તે સર્વદુઃખો, તેના વડે અથવા નરકાદિગતિ ભાવિ શારીરિક માનસિક ક્લેશોથી, તેથી શ્રમણો પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્ત જ દુસ્તરને તરે છે, બીજા નહીં. તેમ કહેલ છે. શું આ તમે કહો છો ? ના, ઉક્ત પ્રકારે આર્યોએ - બધાં હેય ધર્મોથી દૂર એવા તીર્થંકરાદિ વડે કે આચાર્યો વડે કહેવાયેલ છે. જેમણે - આ હિંસા નિવૃત્તિ આદિ સાધુધર્મ પ્રરૂપેલ છે.

આ પ્રમાણે આત્મામાં વર્તમાનને તેની પ્રજ્ઞાપના કરીને ચોરોને પ્રત્યક્ષ સાધુધર્મ નિર્દેશેલ છે. જો એમ છે, તો શું કરવું જોઈએ ?

#### • सूत्र - २९७ -

જે જીવોની હિંસા નથી કરતા, તે 'સમિત' કહેવાય છે. તેમના જીવનમાંથી પાપકર્મ એ રીતે નીકળી જાય છે, જેમ ઉચે સ્થાનેથી પાણી.

# • विवेयन - २९७ -

પ્રાણ - પાંચ છંદ્રિયો આદિનો જે નાશ ન કરે. ય શબ્દથી કારણે પણ અનુમતિનો નિષેધ છે. ઉપલક્ષણથી મૃષાવાદાદિથી પણ નિવૃત્ત થાય. તે પ્રાણોનો અતિપાત કેમ ન કરે ? પ્રાણોનો અતિપાત ન કરતા તે સમિતિવાળો થાય છે, કેવો થઇને ? પ્રાણીનો રક્ષક બનીને. સમિતત્વમાં શો ગુણ છે ? તે સમિતથી જ્ઞાનાવરણાદિ અશુભ કર્મો નીકળી જાય છે. કઈ રીતે ? અતિ ઉજ્ઞત્ત પ્રદેશથી નીચે જતાં જળની જેમ, આના વડે પૂર્વબદ્ધ કર્મનો અભાવ કહ્યો. - x - પાપ ગ્રહણનો અવશ્ચપણે અભાવ કહેલ છે. પુન્યના સંહનન આદિ દોષથી મુક્તિ ન મળે, પણ દેવાદિમાં ઉત્પતિ સંભવે છે. પુન્યને પણ સોનાની બેડી સમજી છોડી દેવું. પ્રાણાતિપાતને સ્પષ્ટ કરે છે -

# • सूत्र - २१८ -

४गत्ने आश्रित ४ डोर्ग त्रस डे स्थावर प्राप्ती छे, तेमना प्रति भन-वयन-डायारूप डोर्गपष प्रडारना हंडनो प्रयोग न डरे.

# • विवेयन - २१८ -

લોકમાં આશ્રિતતે જગત્નિશ્રિત, તેમાં પ્રાણીઓ - ત્રસ તે ત્રસ નામ કર્મોદયવાળા, બે ઇંદ્રિયાદિ અને સ્થાવર - તે નામ કર્મોદયવર્તી પૃથ્વી આદિમાં, તેમના રક્ષણીયપણે પ્રતીત હોવાથી તેનો આરંભ ન કરે. દંડવું તે દંડ, તે આ અતિપાત રૂપ છે. તેને મન, વયન, કાયાથી ન સ્વયં આરંભે, ન બીજા પાસે આરંભાય કે આરંભ કરનારને ન અનુમોદે. - x - x - x - x - અથવા જગત નિશ્ચિત ભૂત ત્રસ અને ર્સ્થાવર વડે હણાવા છતાં પણ તેના પ્રત્યે દંડનો આરંભ ન કરે. કોની જેમ ? ઉજજૈનીના શ્રાવક પુત્રવત.

અહીં ઉદાહરણ છે - ઉજ્જૈનીમાં એક શ્રાવકપુત્ર, ચોર વડે હરણ કરાઈને માળવામાં રસોઈયાના હાથમાં વેચાયો. તેને એક કબુતરને મારવાનું કહ્યું. શ્રાવકપુત્રે કહ્યું - નહીં મારું. હાથીના પગ નીચે કચડવામાં આવ્યો. એ પ્રમાણે તેણે પ્રાણનો ત્યાગ કરવા છતાં જીવને ન હણ્યો. એ પ્રમાણે બીજાઓએ પણ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. મૂલગુણો કહ્યા, હવે ઉત્તર ગુણો કહે છે, તેમાં પણ એષણા સમિતિ પ્રદાન હોવાથી, તેને કહે છે-

#### • सूत्र - २१६ -

शुद्ध मेषषाने अष्टीने भिक्षु तेमां पोताने ४ स्थापित डरे, भिक्षाञ्चवी मुनि संयमयात्राने माटे माहारनी मेषषा डरे. पष रसोमां मूर्छित न थाय.

## • विवेयन - २१६ -

શુદ્ધ - શુદ્ધ મતિ કે દોષરહિત, તે એષણા - ઉદ્ગમ એષણાદિથી શુદ્ધૈષણા, જિન કિવ્પકોની અપેક્ષાએ શુદ્ધૈષણા પાંચ છે. - x - એ પ્રમાણે જાણીને શું ? "જ્ઞાનનું કળ વિરતિ" એ પ્રમાણે ત્યાં એષણામાં સ્થાપે. ભીક્ષા કરવાના ધર્મથી તેને ભિક્ષુ કહે છે. - x - અનેષણાના પરિહારથી જ એષણા શુદ્ધ લેવું. તે પણ શા માટે ? તે કહે છે - સંચમ નિર્વાહયાત્રા નિમિત્તે 'ગ્રાસ'ની આહારની ગવેષણા કરે. - x - x - એષણા શુદ્ધ આહાર લાવીને પણ કઈ રીતે ખાય ? એ પ્રમાણે ગ્રાસૈષણાને કહે છે - સ્નિગ્ધ મધુરાદિ રસમાં ગુદ્ધિમાન્ ન થાય. આના વડે સાધુને રાગનો પરિહાર કહ્યો. ઉપલક્ષણથી દ્વેષનો પણ પરિહાર કરવો. તેના દ્વારા રાગદ્વેષ રહિત થઈને આહાર કરે એમ કહેલ છે. - 0 - અગૃદ્ધ રસોમાં જે કરે તે કહે છે -

## ● 권의 - ੨੨੦ -

બિક્ષુ (પ્રાયઃ) નીરસ, શીતપિંડ, પુરાભા અડદ અથવા સાર વગરના રૂક્ષ, બોર આદિનું યૂર્ભ જ જીવનયાપન માટે ગ્રહભ કરે છે.

# • विवेयन - २२० -

પ્રાંત - નીરસ અજ્ઞપાન, ચ શબ્દથી અંત પણ લેવું. તેથી અંતપ્રાંત આહાર કરે, અસાર આહારને ન પરઠવે. અથવા ગચ્છથી નીકળેલાની અપેક્ષાથી પ્રાંતને જ સેવે. કેમકે તેમને તેવું જ ગ્રહણ કરવાની અનુજ્ઞા છે. તે કેવું છે ? શિતળ આહાર, શીત પણ શાલિ આદિનો પિંડ રસ સહિત જ હોય છે, તેથી કહે છે - પુરાણા - ઘણાં વર્ષોના કુલ્માષા - અડદ. આ જ પુરાણા અત્યંત પૂર્તિ અને નીરસ હોય છે, તેથી તેનું ગ્રહણ કર્યું. ઉપલક્ષણથી જૂના મગ આદિ લેવા. અથવા લુક્કર - મગ, અડદ આદિ નખિકા નિષ્પન્ન અન્ન અતિ રસ વગરનું હોય અથવા અસાર એવા વાલ અને યણાદિ લે. શા માટે ? શરીરના નિર્વાહને માટે ખાય - ભોગવે.

યાપનાર્થે શબ્દથી એ પ્રમાણે સૂચિત છે કે - જો શરીરનો નિર્વાહ હોય તો જ તેને ખાય, જો અતિ વાયુ આદિ થયેલા હોય તો ત્યારે યાપના જ ન હોય, તેથી ન ખાય. આ ગચ્છમાં રહેલની અપેક્ષાએ છે. ગચ્છમાંથી નીકળેલા તો યાપનાર્થે આ જ વસ્તુનો ઉપભોગ કરે - બોરનું યૂર્ણ ખાય. આનું પ્રાંતત્વ અતિરૂક્ષપણાથી છે. ઉપલક્ષભથી અસાર વસ્તુનું ગ્રહણ જાણવું. અહીં ફરી ક્રિયાના અભિદ્યાનથી - એક જ વખત આવું ખાય તેમ નહીં પણ અનેક વખત આવો આહાર કરે, તેમ જાણવું.

''શુદ્ધૈષણાથી આત્માને સ્થાપે'' તેનાથી વિપરીતમાં બાદ્યકને કહે છે -

- સુત્ર ૨૨૧ -
- रे साधु वक्षसथास्त्र, स्वप्रशास्त्र अने अंगविद्यानी प्रयोग કरे छे, तेने साधु डहेवातो नथी. એ प्रमार्ष आयार्थों अं डहेव छे.
  - विवेयन २२१ -

જે શુભાશુભ સૂચક પુરુષલક્ષણાદિ. રૂઢિથી તેના પ્રતિપાદક શાસ્ત્રને પ્રયોજે. રૂઢિથી જે સ્વપ્નના શુભાશુભ ફળ સૂચક શાસ્ત્રને પ્રયોજે જેમકે - સફેદ બળદના સ્વપ્ન દર્શનથી યશની પ્રાપ્તિ થાય. અંગવિદ્યા - મસ્તક વગેરે અંગનું સ્કૂરણ, તેનાથી શુભાશુભ સૂચિકા ઇત્યાદિ વિદ્યાને કહે. અથવા પ્રણવ-માયા બીજાદિ વર્ણ વિન્યાસ રૂપ, અથવા અંગ - અંગ વિદ્યામાં વ્યાવર્ણિત ભામ અંતરિક્ષાદિ વિદ્યા, જેમકે - ઇલિ ઇલિ માતાંગિની સ્વાદા, ઇત્યાદિ વિદ્યાનુવાદ પ્રસિદ્ધા. - x - x - આ બધાને જે પ્રયોજે છે - x - x - તેમાંથી કોઇપણ લક્ષણની પ્રવૃત્તિ કરે તે કેવા થાય ?

આવા પ્રકારનાને 'સાધુ' કહેવાતા નથી, તેમ પ્રતિપાદિત કરેલ છે. અહીં પુષ્ટ આલંબન વિના આ લક્ષણાદિ શાસ્ત્રની પ્રવૃત્તિ કહી છે તેમ જાભવું. અન્યથા આવો પ્રયોગ કરનાર બધાંને આ આપત્તિ આવશે એ પ્રમાણે આર્યોએ કે આયાર્યોએ કહેલ છે. આના વડે યથાવસ્થિત વસ્તુવાદિથી આત્મામાં બીજાના અપવાદનો દોષ નિવારેલ છે. આવા પ્રકારના તેઓ જે પામે છે, તે કહે છે -

- સૂત્ર ૨૨૨ -
- रे वर्तमान भवनने नियंभित न राषी शङवाने ङारसे समाधियोगथी श्रष्ट थाय छे, तेओ डामलोग अने रसोमां आसङत बोडो असुरडायमां ६त्पन्न थाय छे.
  - विवेयन २२२ -

આ જન્મમાં અસંચમ જીવિતને બાર પ્રકારના તપોવિધાનાદિ વડે નિયંત્રિત ન કરવાથી ચ્યુત થાય, કોનાથી ? સમાધિ - ચિત્ત સ્વાસ્થ્ય, તેનાથી પ્રધાન યોગો - શુભ મન વચનકાય વ્યાપાર, તેનાથી. અથવા સમાધિ - શુભચિતની એકાગ્રતા અને યોગ - પૃથક્ જ પડિલેહણાદિ પ્રવૃત્તિ, તે સમાધિયોગથી અનિયંત્રિત આત્માને જ પગલે પગલે તેનો ભ્રંશ સંભવે છે. અનંતર કહેલા કામભોગોમાં અભિરિત સ્વરૂપમાં રસ - અત્યંત આસક્તિરૂપ, તેનાથી ગૃદ્ધ - તેની આકાંક્ષાવાળા તે કામભોગ રસગૃદ્ધો અથવા રસ - પૃથક્ જ શ્રૃંગારાદિ, ભોગનો અંતર્ગત છતાં તેનું પૃથક્ ઉપાદન, અતિગૃદ્ધિ વિષયતા જણાવવા માટે છે. તેઓ અસુરનિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત્ આવા તેઓ કંઈક ક્યારેક અનુષ્ઠાનથી અનુતિષ્ઠ છતાં પણ અસુરોમાં જ ઉપજે છે - ૦ - પછી શું થાય ?

#### • सूत्र - २२३ -

त्यांथी ६६ वर्तीने पस तेग्रो संसारमां घसो डाળ सुधी भमे छे घसां अधिड डमोंथी बेपावाने डारसे तेमने जोधिधर्मनी प्राप्ति हुर्वभ छे.

#### • विवेयन - २२३ -

અસુર નિકાયથી નીકળીને બીજે અનુર્ગતિરૂપ વિપુલ કે વિસ્તીર્ણ સંસારમાં ભટકે છે. અથવા ઘણાં પ્રકારે ચોર્ચાશી લાખમાં સાતત્યથી ભટકે છે - અનુચરે છે. અનંતાથી તે ઘણાં કર્મો - ક્રિયમાણપણાથી જ્ઞાનાવરણ આદિ ઘણાં કર્મોના લેપ અર્થાત્ ઉપયય, તેના વડે લિસ અર્થાત્ ઉપયિત થઈને જિનઘર્મની પ્રાપ્તિરૂપ બોધિ તેમને અતિશય દુષ્પ્રાપ્ય થાય છે. - x - x - જે કારણે આ ઉત્તરગુણ વિરાધનામાં દોષ છે, તે કારણે તેની આરાધનામાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

(શંકા) આ દ્રવ્યશ્રમણો જાણવા છતાં પણ કેમ આવા લક્ષભાદિ પ્રચોજે છે ? (સમાધાન) લોભથી, તેથી જ આકુલિત આત્મની દુષ્પૂરતા કહે છે.

#### • सूत्र - २२४ -

प्रतिपूर्ण એવો આ समग्र बोङ पश भे डोई એडने आपी हैवाय, तो पश ते तेनाथी संतुष्ट थशे नहीं. (डेमडे) आ आत्मा એટલો हुष्पुर छे.

# • विवेयन - २२४ -

પરિપૂર્ણ છતાં પણ, જે સુરેન્દ્રાદિ આ પ્રત્યક્ષ જગત્ જે દાન - દાન્ય - હિરણ્યાદિ ભરેલ છે, તે આપી દે, ઘણાંને શું કામ ? કોઈ એકને જ કે જેણે કોઈકને કદાચિત્ આરાધિત કરેલ હોય, તેને આપી દે, તો પણ તે સંતુષ્ટ થશે નહીં. - ''મને આટલું મળ્યું'' એવી તુષ્ટિ પામશે નહીં. - x - x - આવા કારણથી દુ:ખે કરીને પૂરવા શક્ય તે દુષ્પુર, એવા આ પ્રત્યક્ષ આત્મા છે એમની ઇચ્છા પરિપૂર્ણ કરવી અશક્ય છે.

તે કેમ સંતોષ પામતો નથી, તેનો સ્વ સંવિદિત હેતુ કહે છે -

## • સૂત્ર - ૨૨૫ -

रेभ वाज थाय, तेम वोज थाय छे, वाजथी वोज वधे छे. जे मासा सुवर्षथी निष्पन्न थनार डार्य डरोडोथी पल पूर्ल न थयुं.

## • विवयेन - २२५ -

જે પ્રકારે અર્થની પ્રાપ્તિ થાય, તે પ્રકારે લોભ - ગૃદ્ધિની આકાંક્ષા થાય છે. તેનાથી શું ? લાભથી લોભ પ્રકર્ષથી વધે છે. અહીં વીપ્સાર્થ લેવાં જેમ જેમ લાભ થાય તેમ તેમ લોભ થાય છે. કઈ રીતે ? બે સંખ્યાત્મક માષા વડે જે પ્રયોજન હતું કે દાસીને પુષ્ય, તાંબુલાદિ મૂલ્યરૂપ, તે કરોડો સુવર્ણ વડે પણ નિષ્પન્ન ન થયું.

આ કાર્ય જે કારણે ન થયું, તેનું મૂળ સ્ત્રી છે. તેથી સ્ત્રીનો ત્યાગ કેમ જરૂરી છે? તે દર્શાવવા માટે કહે છે -

# • सूत्र - २२६ -

र्थे छातीमां झोडा इप स्तनोवाणी छै, अनेड डामनावाणी छे, थे पुरुषने प्रसोभनमां इसावी तेने हासनी माइड नयावे छे, ओवी राक्षसी स्व३प स्त्रीओमां आसडित न राणवी शेर्रेगे.

#### • विवेथन - २२६ -

રાક્ષસી - સ્ત્રીઓ, તેમાં (ન કરવી) જેમ રાક્ષસી બધું જ લોહી ખેંચી લે છે અને પ્રાણીનું જીવિત પણ હરી લે છે, તેમ સ્ત્રીઓ પણ જાણવી. તત્ત્વથી જ્ઞાનાદિ જ જીવિત અને સર્વસ્વ છે, તેને તેણીઓ હરી લે છે. તથા - x - x - ગુદ્ધિ કરવી - અભિકાંક્ષાવાળા થવું. કેવી સ્ત્રીમાં - ગંડ એટલે ગડુ, તે ઉપયિત માંસતા પિંડરૂપ પણે છે, તેમાંથી રસી લોહી આર્દ્રતાના સંભવથી ગળતા રહે છે, તે ઉપમાથી સ્ત્રીઓના સ્તનને ગંડ કહેવાય છે. એવી છાતી જેની છે તેણી, વૈરાગ્યના ઉત્પાદન માટે આમ કહેલ છે.

તથા અનેક સંખ્યામાં ચંચળતા જેણીના મનમાં છે, તે કારણે અનેક ચિત્તવાળી, જેમકે - કોઈના ખોળામાં રમે છે, કોઈ બીજાને આલિંગીને સુવે છે, કોઈની સાથે હસીને વાતો કરે છે, કોઈ પાસે રડવા બેસે છે. ઇત્યાદિ કારણે આ ચંચલ ચાલિકા સ્ત્રીઓને ધિક્કાર છે.

તથા જે પુરુષો કુલીન છે, તેને લોભાવીને "તમે જ મારા શરણ છો, તમે જ પ્રીતિ કરવા યોગ્ય છો, ઇત્યાદિ વાણી વડે છેતરીને ક્રીડા કરે છે - દાસની જેમ નયાવે છે. હજી તેણીનું અતિ હૈયપણું બતાવે છે -

## • सूत्र - २२७ -

स्त्रीनो त्याग કरनारा असगार तेनामां आसड्त न थाय. भिक्षु धर्मने पेशव श्रष्टीने, तेमां पोतानी आत्माने स्थापित डरे.

#### • विवेयन - २२७ -

સ્ત્રીઓમાં પ્રગૃદ્ધિ ન કરે. પ્ર શબ્દથી ગૃદ્ધિનો આરંભ પણ ન કરે. તો શું કરે? સ્ત્રીઓ વિવિધ પ્રકારે પ્રકર્ષથી ત્યાગ કરે છે. પૂર્વત્ર સ્ત્રીના ગ્રહણથી મનુષ્ય સ્ત્રી જ કહી, અહીં દેવ અને તિર્થય સંબંધી સ્ત્રી પણ તજી દે, તેમ કહે છે. કોણ ? અણગાર. પછી શું કરે ? બ્રહ્મચર્ચાદિ રૂપ ધર્મ. તેનું અવધારણકરે. કેમકે તે પેશલ - અહીં અને બીજે પણ એકાંત હિતપણાથી અતિ મનોજ્ઞ જાણીને આત્માને જ સ્થાપે અને વિષયના અભિલાષથી નિષેદ્યે. હવે અધ્યયનનો ઉપસંહાર કહે છે -

#### • सूत्र - २२८ -

विशुद्ध प्रज्ञावाणा ङिपल भुनिखे आ प्रकारे धर्म ङहेल छे ९े तेनी

सम्यङ् आराधना डरशे, ते संसार समुद्रने पार डरशे. तेना द्वारा ४ जंने वोड आराधित थशे - तेम हुं डहुं छुं.

#### • विवेयन - २२८ -

આ પ્રકારથી અનંતર કહેલ યતિ ધર્મ, સકલતત્ત્વ સ્વરૂપ વ્યાપ્તિથી કહેલ છે. કોણે ? કપિલ મુનિએ. કેમ ? આ મારા પૂર્વસંગતિક મારા વચનથી તે સ્વીકારશે. નિર્મળ અવબોધ પામશે. તેનાથી ભવસમુદ્ર તરી જશે. વિશેષથી તરી જશે. કોણ ? જેઓ આ ધર્મનું અનુષ્ઠાન કરશે. બીજાઓએ તેની આરાધનાથી આલોક અને પરલોકને સફળ કર્યા છે. ઇત્યાદિ - x - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૮ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 अध्ययन - ६ - ''नभिप्रव्रथ्या'' 🗘

0 આઠમું અધ્યયન કહ્યું, હવે નવું આરંભે છે. તેના અભિસંબંધ આ છે -અનંતર અધ્યયનમાં નિર્લોભત્વ કહ્યું. અહીં તેના અનુષ્ઠાનથી આ લોકમાં જ દેવેન્દ્રાદિ પૂજા પામે છે, તે બતાવે છે. આ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનનો - x -નામનિક્ષેપ ''નમિપ્રવ્રજયા'' છે. તેથી નમિનો અને પ્રવ્રજયાનો નિક્ષેપ કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે-

## • निर्युक्ति - २६० थी २६३ - विवेयन -

નિમ વિષય નિક્ષેપો નામ આદિ ચાર ભેદે છે, તેમાં નામ અને સ્થાપના સુગમ છે. દ્રવ્યનમિના બે ભેદ છે, આગમથી અને નોઆગમથી. તેમાં આગમથી જ્ઞાતા પણ અનુપયુક્ત, નોઆગમથી ત્રણ ભેદ - જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત. તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત નિમ ત્રણ ભેદે - એક્ભવિક, બદ્ધાયુષ્ક, અભિમુખ નામગોત્ર. તે પૂર્વવત્. તથા નિમનું આયુ, નામ અને ગોત્રને વેદતો ભાવથી નિમ થાય છે. તે નિમનો અહીં અધિકાર છે.

તેથી અહીં નિમપ્રવિજયા નામક આ અધ્યયન જ કહીએ છીએ. પ્રવિજયાનો પણ નામાદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપ છે. - x - બીજા તે અર્હત્ પ્રણીત તીર્થથી અન્યત્વથી તીર્થો - પોતપોતાના અભિપ્રાયથી ભવસમુદ્ર તરવા પ્રતિ કરણપણાથી વિકલ્પિતત્વથી અન્યતીર્થો, તેમાં થયેલ તે અન્યતીર્થિકો. તે શાક્ય આદિને દ્રવ્યમાં વિચારવા. પ્રવિજયાના યોગથી તેમને પણ પ્રવિજય કહેવાય. - x - અહીં અન્યતીર્થિક વડે વિવક્ષિત ભાવ વિકલતા સૂચવી છે. તેથી અન્યતીર્થી કે સ્વતીર્થી જે પ્રવજ્યા પર્યાય શૂન્ય હોય તેની દ્રવ્ય પ્રવજયા જાણવી. ભાવથી વિચારતા પ્રવજયા તે - પૃથ્વી આદિની હિંસા તે આરંભ અને મૂર્ણ તે પરિગ્રહ, તે બંનેના પરિહાર, માત્ર બાહ્ય વેષની દારણાદિ નહીં.

જો કે અહીં નમિપ્રવ્રજયા જ પ્રકાંત છે, તો પણ જેમ આ પ્રત્યેકબુદ્ધ છે, તેમ બીજાં પણ કરકંડૂ આદિ ત્રણ સમકાળે સુરલોકથી આવીને પ્રવ્રજયા લઈ, કેવળજ્ઞાનોત્પત્તિથી સિદ્ધિગતિને પામ્યા. તેથી પ્રસંગથી શિષ્યને ધૈરાગ્ય ઉત્પાદન માટે તેની વક્તવ્યતા પણ કહેવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• નિર્યુક્તિ - ૨૬૪ થી ૨૭૯ - વિવેચન -આનો અર્થ પ્રાયઃ સંપ્રદાયથી જ જણાય, તેથી તે જ કહે છે -

(૧) કરકૂંડ - ચંપાનગરીમાં દધિવાહન રાજા હતો, ચેટક રાજાની પુત્રી પદ્માવતી તેની પત્ની (રાણી) હતી. તેને મનોરથ થયા. હું કઈ રીતે રાજાનો વેશ પહેરીને ઉદ્યાન અને કાનનોમાં વિચરણ કરું ?

તેનું શરીર ક્ષીણ થવા લાગ્યું. રાજા પૂછે છે, મનોરથ જાણીને રાજા અને પદ્માવતી રાણી જય હાથી ઉપર આરૂઢ થયા, રાજા છત્રને ધારણ કરે છે. ઉધાનમાં ગયા, પહેલી વર્ષાઋતુ હતી, શીતળ માટીની ગંધથી હાથી અભ્યાહત થઈને વનને યાદ કરે છે. નિવૃત્ત વનની અભિમુખ ચાલ્યો. લોકો તેની પાછળ પહોંચી ન શક્યા. બંને જ અટવીમાં પ્રવેશ્યા.

રાજા વટવૃક્ષ જોઈને રાણીને કહે છે - આ વડની નીચેથી જશે. ત્યારે તું વડની શાખા પકડી લેજે. તેણીએ તે વાત સ્વીકારી, પણ શાખા પકડી ન શકી. રાજા હોંશીચાર હતો. તેણે શાખા પકડી લીધી. તે શાખાએથી ઉતરીને આનંદરહિત થયેલો એવો યંપાનગરીએ ગયો. તે રાણી પણ મનુષ્ય રહિત અટવીમાં હાથી વડે લઈ જવાઈ. તેટલામાં તેણીને તરસ લાગી, તેણીએ માહામોટું દ્રહ જોયું. ત્યાં ઉતરીને હાથી રમવા લાગ્યો. રાણી પણ ધીમેથી તળાવથી ઉતરી. દિશાને જાણતી નથી. એક જ દિશામાં સાગાર ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરીને ચાલી.

થોડે દૂર પહોંચી તેટલામાં તાપસે રાણીને જોઈ. તાપસે તેને અભિવાદિત કરીને પૂછ્યું - હે માતા ! આપ અહીં ક્યાંથી આવ્યા ? ત્યારે રાણી બોલી કે - હું ચેટક રાજાની પુત્રી છું. યાવત્ હાથી વડે અહીં લવાઈ છું. તે તાપસ ચેટકનો સ્વજન હતો. તેણે રાણીને આશ્વાસિત કરતા કહ્યું - ડરશો નહીં. ત્યારે તેણીને વનના ફળો આપ્યા. એક દિશાથી અટવીમાંથી બહાર કાઢી. પછી કહ્યું - આ ખેડાયેલ ભૂમિ છે, અમે તેની ઉપર ન ચાલીએ. આ દંતપુરનો દેશ છે. અહીં દંતચક રાજા છે. (તમે પદારો)

રાણી તે અટવીથી નીકળીને દંતપુર નગરમાં કોઈ સાધ્વીની પાસે જઈ પ્રવજયા લીધી. તેણીએ બધી વાત કરી પણ ગર્ભની વાત ન કરી. પછી જયારે જાણ્યુ ત્યારે મહત્તરિકા પાસે જઈને આ વૃત્તાંત કહ્યો. બાળકને જન્મ આપ્યો. પછી નામની મુદ્રા અને કંબલરત્ન સહિત તેનો શ્મશાનમાં ત્યાગ કર્યો. પછી શ્મશાનના ચાંડાલે તેને ગ્રહણ કરીને, પોતાની પત્નીને આપ્યો. તે બાળકનું "અવકીર્ણક" એવું નામ રાખ્યું.

તે પદ્માવતી આર્ચાએ ચાંડાલણી સાથે મૈત્રી બાંઘી. તે સાદવીને અન્ય સંયતીઓએ પૂછ્યું - તમારો ગર્ભ ક્યાં ? પદ્માવતી આર્ચાએ કહ્યું કે - ગર્ભ મરેલો જન્મવાથી, મેં તેને ફેંકી દીધો. તે બાળક ત્યાં મોટો થવા લાગ્યો. ત્યારે બીજા બાળકો સાથે રમે છે. તે બાળક ત્યાં બીજા બાળકોને કહે છે કે - હું તમારો રાજા છું. તમારે મને કર આપવાનો. તેમને કહેતો કે મને તમે ખંજવાળો. ત્યારથી તે "અવકીર્ણક" બાળકનું નામ "કરકંડૂ" કરી દીધું. તે બાળક તેની માતા સાધ્વી પ્રત્યે અનુરાગવાળો હતો. તે સાધ્વી પણ તેને લાડવા આપતા, જે બિક્ષામાંથી પ્રાપ્ત થયા હોય.

કરકંડૂ મોટો થયો, શ્મશાનની રક્ષા કરે છે. ત્યાં બે સાધુઓ તે શ્મશાનમાં કોઈક કારણથી આવી ગયા. તેટલામાં કોઈ વાંસની જાળીમાં વાંસનો દંડો જોયો. તે બે સાધુમાં એક દંડના લક્ષણ જાણતો હતો. તે બોલ્યો કે - જે આ દંડને ગ્રહણ કરશે, તે રાજા થશે. પણ પ્રતીક્ષા કરવી પડશે. કેમકે હજી ચાર આંગળ વધશે, ત્યારે તે યોગ્યલક્ષણ થશે.

તે વાત માતંગપુત્રએ સાંભળી અને એક બ્રાહ્મણે પણ સાંભળી. ત્યાર પછી તે બ્રાહ્મણ અલ્પ સાગારિકે તેને ચાર આંગળ ખોદીને છેદ્યો. તે પેલા બાળક (કરકંડુ) એ જોયું. તેણે બ્રાહ્મણ પાસેથી દંડને છીનવી લીધો. તે બ્રાહ્મણે દંડ આપી દેવા કહ્યું. બાળક બોલ્યો - મારા શ્મશાનમાં થયો છે, માટે હું આપીશ નહીં. બ્રાહ્મણ બોલ્યો - તું બીજો દંડ લઈ લે. પણ બાળકે તેની વાત ન માની. તે વિવાદ કારણિક (ન્યાય કરનાર) સુધી પહોંચ્યો ત્યારે તે બાળકને પૂછ્યું - તું આને દંડ કેમ આપતો નથી ? તે બોલ્યો - હું આ દંડના પ્રભાવથી રાજા થઈશ. ત્યારે કારભિકે હસીને કહ્યું - જયારે તું રાજા થા ત્યારે તું આને એક ગામ આપજે. બાળકે તે કબુલ રાખ્યું.

તે બ્રાહ્મણે બીજા બ્રાહ્મણોને પોતાના પક્ષમાં કર્યા - આને મારી નાંખીને દંડ પાછો હરી લઈએ. ત્યારે તેના પિતાએ તે સાંભળ્યું. તે બધાં ભાગ્યા, યાવત્ કાંયનપુરે પહોંચ્યા. ત્યાં રાજા અપુત્ર મૃત્યુ પામેલો. અશ્વને અધિવાસિત કર્યો. તે બહાર સુતેલા બાળક પાસે આવ્યો. તેને પ્રદક્ષિણા કરીને રહ્યો. તેટલામાં નગરજનોએ તે લક્ષણયુક્ત બાળકને જોયો. જય-જય શબ્દ કર્યો. નંદી વાજિંત્ર વગાડ્યું. તે કરકંડૂ પણ બગાસુ ખાતો ઉભો થયો. વિશ્વસ્ત થઇ ઘોડા ઉપર બેઠો. તેને ચાંડાળ જાણીને બ્રાહ્મણો તેને પ્રવેશવા દેતા નથી. ત્યારે તેણે દંડરત્ન ગ્રહ્મ કર્યો, તે દંડ સળગવા લાગ્યો. બધાં ડરીને ઉભા રહી ગયા. ત્યારે તેણે હરિકેશા બ્રાહ્મણા કર્યા.

તે બાળકનું ઘરનું નામ અવકીર્ણ હતું પછી તેનું બાળકોએ કરેલ નામ 'કરકૂંડ' એ પ્રમાણે સ્થાપિત થયું. ત્યારે પે'લો બ્રાહ્મણ આવ્યો, તેણે કહ્યું - મને ગામ આપ. ત્યારે કરકંડૂ રાજાએ કહ્યું કે - તને જે ગામ રુચે તે લઇ લે. મારું ઘર ચંપાનગરીમાં છે. ત્યાં એક ગામ આપ.

ત્યારે કરકંડૂએ ચંપાનગરીએ દિધવાહન રાજાને લેખ લખ્યો, મને એક ગામ આપો, હું તમને જે ગમતું હોય તે ગામ કે નગર તમને આપીશ. તે રોષાયમાન થયો. હે દુષ્ટ માતંગ! તું મને ઓળખતો નથી, કે મારી ઉપર આવો લેખ મોકલે છે. દૂતે પાછા આવીને કરકંડૂને તે વાત કરી. કરકંડૂ કોધિત થયો. તેણે ચંપાનગરીને ટુંઘી. યુદ્ધ યાલુ થયું. આ વાત સાધ્વીએ જાણી, લોકોનો સંહાર ન થાય, તે માટે કરકંડૂની પાસે જઈને રહસ્યસ્ફોટ કર્યો કે આ દિધવાહન તારા પિતા છે. ત્યારે કરકંડૂએ તેના માતા-પિતાને પૂછ્યું. તેઓએ સદ્ભાવ કહ્યો. અભિમાનથી તે ત્યાંથી પાછો ન ફર્યો. ત્યારે પડ્ડાવતી સાધ્વી ચંપાએ ગયા. દાસ-દાસીઓ તેણીના પગે પડીને રડવા લાગ્યા. રાજા પણ તે સાંભળીને આવ્યો. વંદન કરીને આસન આપીને, તેણીને ગર્ભ વિશે પૂછ્યું. સાધ્વી બોલ્યા કે - આજે તમારા નગરને રોધીને રહેલો છે, તે તમારો પુત્ર છે. બંને મળ્યા. બંને રાજયો તેને આપીને દિધવાહને દીક્ષા લીધી.

ત્યારપછી કરકંડૂ મહાશાસનવાળો થયો. તે ગોકુલપ્રિય હતો. તેને અનેક ગોકુલ થયા. તેટલામાં શરદઋતુ આવી. એક વાછરડો ઘણો પુષ્ટ અને શ્વેત હતો, તેને રાજા જુએ છે. ત્યારે તે ગોવાળોને કહે છે કે - આ વાછરડાની માતાને દોહતા નહીં, તે જ્યારે મોટો થાય ત્યારે તેને બીજી ગાયોના દુધ પીવડાવજો. તે ગોવાળોએ પણ તે વાત સ્વીકારી. તે ઘણાં ઉંચા શીંગડાવાળો એવો સમર્થ બળદ થયો. રાજા તેને જોઈને ખુશ થયો.

ફરી ઘણાં કાળે રાજા ત્યાં **આવ્યો. મ**હાકાય જીર્ણ વૃષભ જોયો. નાની ભેંસો પણ તેને પરેશાન કરતી હતી. રાજાએ **ગોવા**ળોને પૂછ્યું કે - તે બળદ ક્યાં છે ? તેઓએ આ જીર્ણ વૃષભ બતાવ્યો. તેને જોઈને રાજાને વિષાદ પ્રાપ્ત થયો. તે અનિત્યતાની વિચારણા કરતો બોદ્ય પામ્યો.

આ પ્રમાણે પ્રત્યેક બુદ્ધ - ૧ - 'કરકંડૂ' ને જણાવ્યો.

(૨) દુર્મુખ - આ તરફ પાંચાલ જનપદમાં કંપીલપુર નગર હતું. ત્યાં દુર્મુખ નામે રાજા હતો. તેણે ઇંદ્રધ્વજને જોયો. લોકો તેની પૂજા કરતા હતા. અનેક હજાર પતાકાઓ વડે તે મંડિત હતો, ખૂબ રમ્ય લાગતો હતો. રાજા પાછો ફરે છે, ત્યારે જુએ છે - એ ઇન્દ્રધ્વજ વિલુપ્ત છે. નીચે પડેલો છે, તે પણ મળ અને મૂત્રની મધ્યમાં. આ જોઇને દુર્મુખ રાજાને પણ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો (આવી અનિત્યતા જગતમાં છે) તે પણ બોધ પામી પ્રવિજત થયો.

એ પ્રત્યેકબુદ્ધ - ૨ - 'દુર્યુખ' ને વૃત્તિકારે સંક્ષેપમાં કહેલ છે.

(3) નિમરાજર્ષિ - આ તરફ વિદેહ જનપદમાં મિથિલા નગરીમાં નિમ રાજા હતો. તેને શરીરમાં દાહ ઉપડ્યો. રાણીઓ ચંદનનો લેપ કરે છે. તે વખતે તેણીના વલયો અવાજ કરે છે. રાજા બોલ્યો - મને આ કંકણનો અવાજ કાનમાં ભટકાય છે. રાણીએ એક એક કરીને બધાં કંકણો કાઢી નાંખ્યા, માત્ર એક જ કંકણ રહેવા દીધું. તેણીને રાજાએ પૂછ્યું - હવે તે વલયોનો ખખડાટ કેમ સંભળાતો નથી ? તેણી બોલી - કંકણો કાઢી નાંખ્યા. રાજા તે દુઃખથી આહત થઇને પરલોકાભિમુખ થઇને ચિંતવે છે - ઘણામાં દોષ છે, એકમાં દોષ નથી. જો આ રોગમાંથી મુક્ત થઈશ, તો પ્રવજ્યા સ્વીકારીશ.

ત્યારે કારતક પૂર્ણિમા વર્તતી હતી, એ પ્રમાણે વિચારતા તે સૂઇ ગયો. વહેલી પરોદે એક સ્વપ્ન જોયું - શ્વેત નાગરાજ મેરુની ઉપર પોતાને આરૂઢ કરે છે, પછી નંદીદ્યોષના નાદથી વિબોદિત થયો - જાગ્યો હર્ષિત અને સંતુષ્ટ થઈને વિચારે છે - અહો ! પ્રધાન સ્વપ્ન મેં જોયું. ફરી વિચારે છે કે - મેં આવો ગુણજાતીય પર્વત પૂર્વે જોયેલ છે, એમ વિચારતા તેને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થયું. પૂર્વે મનુષ્યભવમાં શ્રામણ્ય પાળીને તે પુષ્પોત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલ હતો. ત્યાં દેવત્વમાં મેરુ પર્વત ઉપર જિનમહિમાદિ માટે આવેલ. એ પ્રમાણે પૂર્વભવ જોયો, તે બોદ્ય પામ્યો દીક્ષા લીદ્યી.

એ પ્રમાણે પ્રત્યેક્બુદ્ધ - ૩ - નમિરાજર્ષિ કહ્યા.

(૪) નગ્ગતી રાજા - આ તરફ ગાંધાર જનપદમાં પુરુષપુર નામે નગર હતું. ત્યાં નગ્ગતી નામે રાજા હતો. તે કોઈ દિવસે અનુયાત્રાએ નીકળ્યો. તેણે પુષ્પિત થયેલ એવી આમ્રમંજરી જોઈ. તેણે તેમાંથી એક મંજરી તોડી. એ પ્રમાણે આખા લશ્કરે એક-એક મંજરી તોડી. છેલ્લે ત્યાં માત્ર ઝાડનું હુંઠુ રહ્યું. પાછો ફરતા રાજાએ પૂછ્યું કે - તે આમ્રવૃક્ષ ક્યાં ગયું ? અમાત્યએ કહ્યું કે - આ જ તે વૃક્ષ છે. રાજાએ પૂછ્યું - તો લાકડાનું હુંઠુ કેમ થઈ ગયું ? અમાત્ય બોલ્યો - તમે એક મંજરી લીધી, પાછળ બધાંએ તેમ કર્યું. રાજા વિચારે છે - આવી આ રાજ્યની લક્ષ્મી છે. જ્યાં સુધી ઋબ્રિ છે, ત્યાં સુધી શોભે છે. વૈરાગ્ય વાસિત થઈ રાજા બોધ પામ્યો, તે પણ પ્રવજિત થયો.

આ પ્રમાણે પ્રત્યેક્બુદ્ધ - ૪ નગ્ગતિ કહ્યો.

ચારે પ્રત્યેકબુદ્ધ વિચરતા ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નગરે પહોંચ્યા. ત્યાં દેવકુલને ચાર દ્વારો હતા. પૂર્વથી કરકંડૂ પ્રવેશ્યા, દક્ષિણથી દુર્મુખ, કેમ સાધુની પરાંગમુખ રહેવું એમ વિચારી તે વ્યંતરના દક્ષિણ પડખે મુખ કરીને રહ્યા. નિમ પશ્ચિમથી આવ્યા, ગાંધાર ઉત્તરથી પ્રવેશ્યા.

તેમાં કરકંડૂ પાસે બાલ્યપણથી કંડૂ હતી, તે કંડૂ લઈને બંને કાન ખંજવાળે છે. પછી તેણે કંડૂ ભેગી કરીને ગોપવી દીધી. તે દુર્મુખે જોયું. તે બોલ્યા - રાજ્ય આદિ બધું છોડ્યું પણ એક કંડૂનો ત્યાગ કરી શકતા નથી. યાવત્ કરકંડૂએ તેનો ઉત્તર ન આપ્યો. નિમ આ વચન બોલ્યા કે - તમારા પૈતૃક રાજ્યમાં ઘણાં નોકર હતા. તું નોકર બનીને બીજાનું કેમ ધ્યાન રાખે છે ? ત્યારે ગાંધારે કહ્યું - બધાંનો ત્યાગ કર્યો - તો બીજાની ગહીં કેમ છોડતા નથી ? કરકંડુ ત્યારે બોલ્યા - રોષ ન કરવો, હિતકારી બાષા બોલવીન્ ઇત્યાદિ.

આ સંપ્રદાય કહ્યો. તે ઉક્ત બધી ગાથાનો ભાવાર્થ હતો. અક્ષરાર્થ તો સ્પષ્ટ જ છે. છતાં કંઈક કહે છે - મિથિલા નામે નગરી હતી. તેના સ્વામી તે મિથિલાપતિ નિમ નામના રાજાને છ માસથી દાહજ્વર નામે આતંક થયેલો. વૈદ્યો પાસે તે નિવારવા ઘણો પુરુષાર્થ કર્યો. વૈદ્યોએ કહી દીધું કે આની ચિકિત્સા થઇ શકશે નહીં. કારતક પૂર્ણિમાએ સ્વપ્ન જોયું. નાગરાજા અયલરાજાએ મેરુ પર્વતને નંદિ ઘોષ કર્યો. તેનાથી તે નિમ રાજા બની ગયો. આ મિથિલાપતિ નિમ એમ કહેવાથી, તીર્થંકર એવા નિમ ન સમજી લે, તે માટે વિદેહમાં બે નિમ થયા તેમ કહેલ છે.

બદાંને એક સમયે પુષ્પોત્તર વિમાનથી ચ્યવન થયું. પ્રવ્રજયા થઈ, એક એક હેતુને આશ્રીને બોધ પામ્યા તેથી પ્રત્યેકબુદ્ધ થયા. કેવળજ્ઞાન પણ યારે પામ્યા અને સિદ્ધિગતિમાં ગયા.

(વૃત્તિકારે આગળ પણ કેટલાંક શબ્દ વિશેષના અર્થો આપેલા છે પણ તેમાંનું ઘણું બધું કથન ભાવાર્થરૂપે કથામાં કહેવાઈ ગયેલ હોવાથી અમે તે બધાંની અહીં પુનરૂક્તિ અનાવશ્યક સમજીને છોડી દીધેલ છે.)

આ પ્રમાણે નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાલાયક નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપાનો અવસર છે તે સૂત્ર હોય ત્યારે જ થાય છે, તેથી સૂગાનુગમમાં સૂત્ર કહેવું જોઈએ. તે આ પ્રમાણે છે -

# ● સૂત્ર - ૨૨૯ -

हेवलोङथी य्यवीने निमनो भ्रुव मनुष्यलोङमां ४न्ग्यो. तेनो मोह ઉપશાંત थता, तेने पूर्व ४न्मनुं स्मरष्ट थयुं.

## • विवेयन - २२६ -

દેવલોકથી ચ્યવીને માનુષ સંબંધી લોકમાં ઉત્પન્ન થયો. પછી દર્શનમોહનીયનો અનુદય જેને પ્રાપ્ત થયો છે તેવો તે ઉપશાંત મોહનીય વિચારે છે. તેને પૂર્વની દેવલોકથી ઉત્પત્તિ થયાની વાત - તદ્ગત સર્વ ચેષ્ટા તે 'જાતિ'નું સ્મરણ થયું. પછી શું ? તે કહે છે-

#### ● ңм - २३० -

ભગવન્ નિમ पूर्वषन्मनुं स्मरष्ट કरीने અनुतर धर्ममां स्वयं संजुद्ध थया. राष्यनो ભार पुत्रने सोंपीने અभिनिष्डमष्ट કर्युं.

#### • विवेशन - २३० -

જાતિનું સ્મરણ કરીને, ભગ શબ્દ જો કે દૈર્યાદિ અનેક અર્થોમાં વર્તે છે, - x - તો પણ અહીં પ્રસ્તાવથી બુદ્ધિવયન જ લેવા. તેથી ભગ - બુદ્ધિ, જેને છે તે ભગવાન. સ્વયં જાતે જ સંબુદ્ધ - સમ્યગ્ તત્ત્વને જાણેલ, તે સહસંબુદ્ધ, બીજા વડે પ્રતિબોધિત નહીં અથવા સ્વહ્યા - જાતિ સ્થાપન કરીને અભિનિષ્ક્રમણ કર્યું - ધર્માભિમુખ્ય થઈ ગૃહસ્થ પર્યાયથી નીકળ્યા. અર્થાત્ પ્રવ્રજયા લીધી. કોણ ? 'નમિ' નામે પૃથ્વીપતિ રાજા. જો એમ છે, તો ક્યાં રહ્યાં ? કેવા ભોગો ભોગવીને સંબુદ્ધ થયા ? કઈ રીતે અભિનિષ્ક્રમણ કર્યું ?

#### • સૂત્ર - ૨૩૧ -

निम राश्र श्रेष्ठ अंतःपुरमां रहीने, हेवलोङ सहश भोगो भोगवीने એક हिवस બોધ पामी, तेमले भोगोनो परित्याग ड्यॉ.

#### • विवेयन - १३१ -

તે અનંતર ઉદ્દિષ્ટ દેવલોકના ભોગ સમાન ભોગો, પ્રધાન એવા અંત:પુરમાં રહીને કેમકે વરાંતપુર જ રાગનો હેતુ થાય, તેમાં રહેલને તેના ભોગનો પરિત્યાગ કહીને જીવના વીર્યોલ્લાસનો અતિરેક કહ્યો. તેમાં પણ કદાચિત્ 'વર' શબ્દાદિ હોય - ન હોય તો પણ સુબંધુ માફક કોઈક નિમિત્તને કારણે ભોગો ન ભોગવે, તેથી કહ્યું - પ્રધાન મનોફા શબ્દાદિ ભોગવીને નિમ નામના રાજાએ તત્ત્વને જાણીને આ ભોગોનો ત્યાગ કર્યો. અહીં ફરી 'ભોગ'નું ગ્રહણ અતિ વિસ્મરણશીલને પણ અનુગ્રાહ્ય જ છે, તે જણાવવાને માટે કહેલ છે. શું માત્ર ભોગોને ત્યજીને દીક્ષા લેવા નીકળ્યા કે પછી બીજું પણ કંઈ હતું ?

#### • सूत्र - २३२ -

भगवंत निभसे पुर सने ४नपह सिहत पोतानी रा४धानी भिथिता, सेना, संतःपुर सने जधां परि४नोने छोडीने स्रिभिनिष्डमस डर्युं सने सेडांतवासी थर्र गया.

#### • विवेयन - २३२ -

મિથિલા નામની નગરી, અન્ય નગરો અને જનપદ સહિત હતી.. તેથી માત્ર પોતાની નગરી નહીં, હાથી-ઘોડાદિ સૈન્ય, અંતઃપુર, પરિજન વર્ગ, તે બધું જ. તથાવિધ કોઇ જ પ્રતિબંધ નહીં, આ બધાંને છોડીને દીક્ષા લીધી. એક - અદ્ધિતીય, જેમાં કર્મોનો અંત છે, તેથી એકાંત એટલે મોક્ષ, તેમાં આશ્ચિતવાનની જેમ અધિષ્ઠિત થયા. અથવા એકાંત એટલે દ્રવ્યાથી - વિજન ઉધનાદિ, ભાવથી - "કોઇ મારું નથી અને હું કોઇનો નથી." ઇત્યાદિ ભાવનાણી હું એકલો જ છું, તેવો નિશ્ચય તે એકાંત, તેને અદિષ્ઠિત. ભગવાન્ - દીર્યવાન, શ્રુતવાન.

તેણે શું શું છોડીને દીક્ષા લીધા તે કહીશું ?

• सूत्र - २३३ -

र्षे समये निम राष्ट्रिष अभिनिष्डमण डरीने प्रविष्टत थर्ग रहा। हता, ते समये मिथिवामां घणो डोवाहव थयो.

• विवेथन - २३३ -

કોલાહલ - વિલાપ અને આકંદન કરનારનો કલકલ, તે થયો - જેમાં તે કોલાહલક ભૂત, અથવા ભૂત શબ્દ ઉપમાર્થે છે તેથી કોલાહલ - રૂપતાને પામ્યા, કેમકે - હા પિતા ! માતા ! ઇત્યાદિ કલકલથી આકુલિત થઇને, મિથિલામાં થયો. સર્વે ગૃહ, આરામ આદિમાં થયો. ક્યારે ? દીક્ષા લેતા હતા તે કાળે. રાજર્ષિ - રાજા, તે રાજ્યાવસ્થાને આશ્રીને, ઋષિ - તે કાળની અપેક્ષાએ છે અથવા રાજ્યાવસ્થામાં પણ ઋષિ - કોધાદિ છ વર્ગના જયથી ઋષિ જેવા. - x - x - નિમ નામના રાજા ઘેરથી અથવા કષાય આદિથી નીકળ્યા ત્યારે શું થયું તે કહે છે -

• सूत्र - २३४ -

ઉત્તમ પ્રવ્રજયા स्थानने माटे प्रस्तुत थयेवा निम राष्ट्रिने બ્राह्मण ३पे आवेवा हेवेन्द्रसे आ वयन डह्या -

• विवेचन - २३४ -

અભ્યુદ્ધત રાજર્ષિ, પ્રવ્રજયા સ્થાને જ રહે છે - સમ્યગ્ દર્શનાદિ ગુણો તેમાં છે. તે પ્રવ્રજયા સ્થાન. તેથી ઉત્તમ એવા પ્રવ્રજયા સ્થાનના વિષયમાં ઉદ્યમવંત નિમને બ્રાહ્મણ વેશથી આવેલા છંદ્ર - ત્યારે જ તે મહાત્માનું પ્રવ્રજયાને ગ્રહણ કરવાનું મન જાણી તેના આશયની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છાથી સ્વયં છંદ્ર આવ્યો. ત્યારે તે આ કહેવાનાર વયનો - વાક્યો બોલ્યા. શું બોલ્યા ? તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૨૩૫ -

હે રાજર્ષિ ! આજે મિથિલા નગરીમાં, પ્રાસાદોમાં, ઘરમાં કોલાહલપૂર્ણ દારૂણ શબ્દો સંભળાઈ રહ્યા છે ?

• विवेयन - २३५ -

કિમ્ - પરિપ્રશ્ન અર્થમાં છે, નુ - વિતર્કમાં, ભો - આમંત્રણમાં. આજના દિવસે નગરી ઘણાં કલકલરૂપ વ્યાકુળ - કોલાહલ સંકુલ દવનિ સંભળાઇ રહ્યો છે. તે કદાચ બંદિવૃંદોનો ઉદીરિત પણ હોય, તેના નિરાકરણ માટે કહે છે - લોકોના મનને વિદારે છે તે દારુણ વિલાપ અને આકંદન આદિ, તેઓ ક્યાં રહેલા છે ? સાતભૂમિ આદિ પ્રાસાદોમાં સામાન્ય ઘરોમાં અથવા પ્રાસ્તાદ - દેવ અને નરેન્દ્રોનો, ગૃદ - તે સિવાયના લોકોનું રહેઠાણ. ચ શબ્દથી ત્રિક, યતુષ્ક, યત્વરાદિમાં પણ જાણવો.

• सूत्र - २३६ हेर्वेन्द्रनी आ वात सांभणीने हेतु अने કारसथी प्रेरित नि

# राष्ट्रिओ हेवेन्द्रने आ प्रકारे કહ્યું -

• विवेयन - २३६ -

અનંતરોક્ત અર્થને જણાવતો ધ્વનિ સાંભળીને, हेतु - વિવક્ષિત અર્થમાં જાય છે તે, તે પાંચ અવયવ વાક્યરૂપ છે. કારણ - અન્યથા અનુપપત્તિ માત્ર, તેના વડે પ્રેરિત તે હેતુ અને કારણથી પ્રેરિત, કોલાહલસંકુલ દારુણ શબ્દો સંભળાય છે, આના વડે ઉભયથી આ પ્રમાણે સૂચિત છે, તેથી કહે છે - આપની આ અભિનિષ્ક્રમણ પ્રતિજ્ઞા અનુચિત છે, કેમકે આકંદનાદિ દારુણ શબ્દના હેતુપણાથી હેતુ, જીવહિંસાવત્ દેષ્ટાંત છે. જે આકંદનાદિ દારુણ શબ્દનો હેતુ છે, તે - તે ધર્માર્થીને અનુચિત છે. જેમ જીવ હિંસા, તેમ આ આપનું અભિનિષ્ક્રમણ - એ ઉપનય છે. - x - x - x - z - cauft - x - x - x - x - x -

પ્રેરણા પછી નિમ રાજર્ષિ શકને હવે કહેવાશે તે પ્રમાણે કહ્યું. આ સૂત્રાર્થ છે. તેમણે શું કહ્યું ? તે કહે છે -

• सूत्र - २३७ -

भिधिदामां એક शैत्यवृक्ष हतुं. ९े शीतण छायावाणु मनोरम, पत्र-पुष्प અने इजोथी युस्त, घष्टांने माटै सदैव ६पडारङ हतुं.

• विवेयन - २३७ -

મિથિલામાં ૫૪ - પુષ્પ આદિથી ઉપચિત ચૈત્ય - ઉદ્યાન હતું તે ચૈત્ય - ઉદ્યાનમાં વૃક્ષ વડે શીતલ છાયા જેની છે, તેવી શીત છાચામાં ચિત્ત ઘૃતિને પામે એવા મનોરમ નામક અને ૫૪ - પુષ્પ - ફળથી યુક્ત અને પક્ષીઓથી ભરેલું, ઘણાં ગુણવાળું, સદાકાળને માટે પ્રયુર ઉપકારકારી એવું ચૈત્યવૃક્ષ હતું. તેમાં શું ?

• सूत्र - २३८ -

प्रयंड आंधीथी ते भनोरम दृक्षना पडी જवाथी हुःजित, अशरस अने आर्त सेवा ते पक्षी इंहन डरी रह्या हता.

• विवेयन - २३८ -

વાયુ વડે અહીં - તહીં ફેંકાતા, ત્યાં વાયુ શક્રએ જ કરેલો એવો સંપ્રદાય છે, ચિતિ - ઇષ્ટકાદિનો સંગ્રહ, તે જ ચૈત્ય, તેમાં અદ્યોબદ્ધ પીઠિકાની ઉપર મનના અભિરતિ હેતુથી ઉંચી કરાચેલ પતાકાઓ હતી. દુ:ખિટા - જેમને દુ:ખ થરોલું છે તે, અજ્ઞરણ -ત્રાણ રહિત, તેથી જ પીડિત, આ પ્રત્યક્ષ આક્રંદ શબ્દ કરે છે. ખગ - પક્ષીઓ.

અહીં આ મિથિલામાં આ દારુભ શબ્દો કેમ સંભળાય છે ? એ પ્રમાણે સ્વજનોનું આકંદન કહ્યું, તે પક્ષીનું કંદન પ્રાય: સમજવું અને આત્માને વૃક્ષ સમાન જાણવો. તત્ત્વથી નિયતકાળ જ સાથે રહીને અને ઉત્તરકાળે સ્વ-સ્વગતિ ગામીપણાથી વૃક્ષને આશરે રહેલા પક્ષીની ઉપમા દ્વારા સ્વજનોને બતાવ્યા. - x - x - x - આ જ સ્વજનો વાયુ વડે પડી ગયેલા વૃક્ષથી છુટા પડી ગયેલા પક્ષીની માફક પોત-પોતાના પ્રયોજનની હાનિ થયાની આશંકા કરતા કંદન કરે છે. પોતાનું પ્રયોજન સીદાવાથી સ્વજન અને પરિજન હાહાકાર કરતાં રડે છે. ઇત્યાદિ - x - x - જાણવું.

એ પ્રમાણે આકંદાદિ દારુણ શબ્દોનું કારણ નિમ રાજર્ષિનું અભિનિષ્ક્રમણ છે, તે હેતુ અસિદ્ધ છે. તેઓ તેમના પ્રયોજન અને હેતુપણાથી આકંદન કરી રહ્યા છે. એ પ્રમાણે તમે કહેલા હેતુ અને કારણ અસિદ્ધ જ છે, એમ કહેવા માંગે છે. - પછી -

● સૂત્ર - ૨૩૯ -

निभ राष्ट्रिंना आ अर्थने सांभળीने हेतु अने કारसथी प्रेरित हेवेन्द्रस्रे निभ राष्ट्रिने आ प्रકारे डह्युं -

• विवेशन - २३**६** -

આ અર્થને સાંભળીને હેતુ અને કારણ - જે પૂર્વ સૂત્રમાં કહ્યા છે, તેનાથી પ્રેરિત - ''આપે બતાવેલ હેતુ અને કારણ અસિદ્ધ છે'', એ અનુપપત્તિથી પ્રેરિત એવા દેવેન્દ્રએ નિમ રાજર્ષિને આ પ્રમાણે કહ્યું, શું કહ્યું ?

• सूत्र - २४० -

આ अग्नि छे, आ वायु छे, तेनाथी आ तभारुं राष्ट्रभवन जणी रहेલ छे. लगवन् ! आप आपना अंतःपुर तरङ् डेम नथी जेतां ?

• विवेयन - २४० -

આ પ્રત્યક્ષ દેખાતો અગ્નિ અને પવન છે, તે પ્રત્યક્ષ ભસ્મસાત્ કરે છે, પ્રક્રમથી વાયુ વડે પ્રેરિત અગ્નિની માફક (કોને ?) આપના ભવનને. તથા હે ભગવન્! અંતઃપુરની સામે કેમ જોતા નથી ? અહીં જે-જે પોતાનું છે, તેનું રક્ષણ કરવું જોઈએ, જેમ - જ્ઞાનાદિ. આ આપનું જ અંતઃપુર છે. ઇત્યાદિ હેતુ-કારણની ભાવના પૂર્વવત્.

• सूत्र - २४१, २४२ -

દેવેન્દ્રના આ અર્થને સાંભળીને - x - x - રાજર્ષિએ આમ કહ્યું -જેની પાસે પોતાનું કહેવાય તેવું કંઇ નથી, એવા અમે સુખે રહીએ છીએ. સુખે જીવીએ છીએ. મિથિલાના બળવામાં માર્રુ કંઇ જ બળતું નથી.

• विवेयन - २४१, २४२ -

(૨૪૧નું વિવેચન પૂર્વના સૂત્ર - ૨૩૬ વત્ જાણવું) જે રીતે સુખ ઉપજે, એ પ્રમાણે અમે રહીએ છીએ. પ્રાણ ધારણ કરીએ છીએ. અમારી કોઇ વસ્તુજાત વિધમાન નથી. કેમકે - હું એકલો છું, મારું કોઇ નથી. જેમ જીવ એકલો જન્મે છે, મરે છે પણ એકલો જ. તેથી આ અંતઃપુર આદિ કોઇ મારા નથી. એમ હોવાથી આ નગરીના બળવાથી મારું કંઇ પણ બળતું નથી, મિથિલાનું ગ્રહણ માત્ર અંતઃપુરાદિ જ નથી, મારા સંબંધી બીજા પણ કોઇ સ્વજનાદિ પણ નહીં, કેમકે પ્રાણીઓ પોતપોતાના કર્મોના ફળ જ ભોગવે છે, તે-તે પ્રમાણે બ્રમણ કરે છે, તેથી અહીં કોણ કોનું પોતાનું કે પારકું છે ? તે જણાવે છે. તેથી આના વડે પૂર્વોક્ત હેતુનું અસિદ્ધત્વ કહ્યું. તત્ત્વથી જ્ઞાનાદિ સિવાયનું બધું જ અસ્વકીયપણાથી છે, ઇત્યાદિ ચર્ચા પૂર્વવત્ આ જ વાત કહે છે -

● মুস - ২४३, २४४ -

पुत्र, पत्नी अने गृहप्यापारथी मुस्त भिक्षुने मारे डोर्घ वस्तु तेने प्रिय नथी होती डे अप्रिय होती नथी... ''બધી બાજુથી हुं એકલો જ छुं'' એ પ્રકારે એકાંતદ્રष्टा गृहत्यागी मुनिने બધાં પ્રકારથી सुખ જ सुખ છે.

• विवेथन - २४३, २४४ -

ત્યક્ર - પરિહરેલ છે પુત્ર અને પત્ની જેણે તે તથા તેને, તેથી જ કૃષિ, પશુપાલનાદિ ક્રિયાને પરિહરેલ ઉક્તરૂપ બિક્ષુને પ્રિય - ઇષ્ટ કંઇપણ નથી અને અપ્રિય - અનિષ્ટ પણ કંઇ નથી. કેમકે પ્રિય કે અપ્રિય વિભાગના અસ્તિત્વમાં જ પુત્ર, પત્ની અદિનો ત્યાગ ન જ કરેલો જાણવો. તે બંને જ અતિપ્રતિબંધ વિષયપણે છે. આના વડે ''કાંઇ નથી'' એ વાતનું સમર્થન કરેલ છે, તે સ્વકીયત્વ જ પુત્રાદિના અત્યાગથી આસક્તિ થાય, તેથી તેનો નિષેધ કર્યો. એવું હોય તો સુખેથી વસવું કે જીવવું કઇ રીતે થાય ? તે કહે છે - મુનિને ઘણું કલ્યાણ કે સુખ બાહ્ય - અભ્યંતર બંને રીતે અણગારપણામાં છે અથવા સ્વજન અને પરિજનથી વિપ્રમુક્ત અને ''હું એકલો છું'' એવી એકત્વ ભાવનારૂપ પર્યાલોયન કરતો (સાધુ કલ્યાણ કે સુખને પામે).

• सूत्र - २४५, २४६ -आ अर्थने सांभળीने - x - x - हेवेन्द्रसे निम रार्श्वने डह्युं -हे क्षत्रिय ! पहेंद्वां तुं नगरना प्राडार, गोपुर, स्रद्वोदिडा, हुर्गनी षार्घ, शीतहनी जनावीने क्षस्रो (जनावीने पछी हीक्षा द्वो).

• विवेचन - २४६ -

પ્રકર્ષથી મર્યાદા વડે કરે છે તેને તે પ્રકાર - ધૂળ અને ઇંટો આદિથી વિરચિત કરીને, ગોપુર - ગાય વડે પૂરાય છે તે, પ્રતોલી ઢારો, ગોપુરના ગ્રહણથી આગળીયો, બારણા આદિ પણ લેવા. અફાલક - પ્રાકાર કોષ્ઠકની ઉપર રહેલા આયોધન સ્થાનો. ખાઈ - પર સૈન્યને પાડવા માટે ઉપરથી ઢાંકેલ ખાડો. શીગદન - સો ને હણે તેવું યંત્ર વિશેષરૂપ. એ પ્રમાણે બધુ જ નિરાકુલ કરીને જા. ક્ષતથી રક્ષણ આપવા માટે ક્ષત્રિય, તે સંબોધન છે. હેતૂપલક્ષણ આ છે - જે ક્ષત્રિય છે, તે નગર રક્ષા માટે પ્રવૃત્ત હોય.

• सूत्र - २४**७ थी २५०** -

आ अर्थने सांभणीने - x - x - नि राष्ट्रिंसे हेवेन्द्रने आम इह्युं - श्रद्धाने नगर, तप अने संयमने अर्गद्धा, क्षमाने मन - वयन - કायानी भिगुप्तिथी सुरक्षित हरी, ओ प्रमाष्ट्रे अष्ट्रेय मण्जुत प्रहार जनावीने... पराहमने धनुष्, ह्यांसमितिने तेनी छवा, दृतिने तेनी मूण जनावीने, सत्यथी तेने जांधीने.... तपरूपी जाष्ट्रोथी युक्त धनुष्थी कर्मरूपी क्वयने जेटीने अंतर्युद्धनो विषेता मुनि संसारथी मुक्त थाय छे.

• विवेयन - २४७ थी २५० -

श्रद्धा - तत्त्वरुचि ३५॥ संपूर्ल गुष्ठ आधारपणाथी, नगरी કरीने - हृदयमां

અવધારીને. આના વડે પ્રશમ સંવેગ આદિ ગોપુર કરીને તેમ ઉપલક્ષણથી કહ્યું. આગળીયો, બારણા, કઇ રીતે ? તે કહે છે. તેખ - અનશનાદિ બાહ્ય, તેનાથી પ્રધાન. સંવર - આશ્રવ નિરોધ લક્ષણ તપ સંવર તેને. મિથ્યાત્વ આદિ દુષ્ટ્રનિવારકપણાથી અર્ગલા - પરિધ, તેનાથી પ્રધાન બારણા પણ અર્ગલા કહેવાય. પ્રાકાર - ક્યા ? તે કહે છે - ક્ષમા નિપુણ - શત્રુ રક્ષણ પ્રતિ શ્રદ્ધા વિરોધી અનંતાનુબંધી કોપને ઉપરોધીપણાથી પ્રાકાર કરે. ઉપલક્ષણથી માનાદિ નિરોધી માર્દવાદિને પણ લેવા અફાલક, ઉચ્ચૂલક, શતઘની સંસ્થાનીય મનોગુપ્તિ આદિ ત્રણ ગુપ્તિ વડે ગુપ્ત. આ પ્રકારના વિશેષણ છે. તેથી જ દુઃખથી અભિભૂત થાય તેથી દૃષ્ણઘર્ષ.

અહીં જે ''પ્રાકારાદિ કરાવીને'' કહેલ, તેનું પ્રતિવયન કહેલ છે. હવે પ્રાકાર અને અફાલકમાં અવશ્ય જાણવું. તેના હોવાથી પ્રહરણાદિમાં વૈરીઓ સંભવે છે. તેથી કહે છે૦- ઘનુષ્ - કોદંડ, પારાજ્ઞમ - જીવ વીર્યોલ્લાસરૂપ ઉત્સાહ કરીને, જીવા - પ્રત્યંયા, ઇર્ચા - ઇર્ચાદિ પાંચે સમિતિઓ. સ્ટા - સર્વકાળ. છૃત્તિ - ધર્મમાં અભિરતિ રૂપ, કેતાન - શ્રૃંગમય ધનુ મધ્યમાં કાષ્ઠ્રમય મુદ્દીરૂપ. તેને મનઃ સત્યાદિ વડે બાંઘે. પછી શું ? તે કહે છે -

ताप: - અભ્યંતર છ ભેદે લેવા. તે જ કર્મ પ્રતિ અભિભેદીપણે છે. नाराय -લોઢાનું બાણ, તેનાથી યુક્તપણાથી અનુક્રમે ધનુષ્ વડે ભેદીને - કર્મ વિદારીને, જ્ઞાનાવરણાદિ,કંયુક વત્ કર્મકંયુક, તેને વિદારીને. કર્મકંયુકના ગ્રહણથી આત્મા જ વૈરી થાય છે. કર્મનું કંયુકત્વ તેમાં રહેલ મિથ્યાત્વ આદિ પ્રકૃતિ ઉદયવર્તી શ્રદ્ધા નગરનો રોધ કરીને આત્માનું દુર્નિવારત્વ છે.

કર્મના ભેદમાં જિતપણાથી જેનો સંગ્રામ ચાલ્યો ગયો છે. તે વિગત સંગ્રામ છે. જેમાં શારીરિક, માનસિક દુઃખો હોય છે, તે ભવ - સંસાર, તેનાથી મૂકાય છે. આ રીતે જે ''પ્રાકાર કરાવીને'' ઇત્યાદિ કહ્યું તે સિદ્ધ સાધન છે. આ રીતે શ્રદ્ધા નગર રક્ષણ કહીને તત્વથી ઇંદ્રની અવિજ્ઞતા બતાવી, ઇંદ્રને અભિમત પ્રાકારાદિ કરણમાં મુક્તિ ન થાય તેમ કહ્યું.

• સૂત્ર - ૨૫૧, ૨૫૨ -

આ અર્થને સાંભળીને - x - x - x - દેવેન્દ્રએ રાજર્ષિને આમ કહ્યું -है क्षश्रिय ! પહેલાં તમે પ્રાસાદ, વર્ધમાનગૃહ અને ચંદ્રશાળા બનાવીને પછી જજો (પ્રવ્રજિત થજો).

• विवेयन - २५२ -

જેમાં મનુષ્યોના નયન અને મન પ્રસન્ન થાય છે, તે પ્રાસાદ. અનેક પ્રકારે વાસ્તુવિધામાં બતાવ્યા મુજબ બનેલ તે વર્દ્ધમાનગૃહ. વાલાગ્રપોતિકા તે 'વલભી'નો વાયક છે, તેથી વલભી કરાવીને, બીજા મતે આકાશ અને તળાવ મધ્યે સ્થિત સુલ્લક પ્રાસાદ - ચંદ્રશાળા, તે કીડા સ્થાન રૂપ કરાવીને ત્યારપછી જજો. હે ક્ષત્રિય ! આના વડે જે પ્રેસાવાન છે તે છતાં સામર્થ્યમાં પ્રાસાદાદિ કરાવીને - જેમ બ્રહ્મદત્ત આદિ, પ્રેસાવાન સામર્થ્ય હોવાથી થવાય છે, ઇત્યાદિ હેતુ અને કારણના સૂચનકારી છે.

• सूत्र - २५३, २५४ -

આ અર્થને સાંભળીને - x - x - નિમ રાજર્ષિએ દેવેન્દ્રને આમ કહ્યું-જે માર્ગમાં ઘર બનાવે છે, તે પોતાને સંશયમાં નાંખે છે, તેથી જ્યાં જવાની ઇચ્છા હોય ત્યાં જ પોતાનું સ્થાયી ઘર બનાવવું જોઇએ.

#### • विवेयन - २५४ -

સંશય - અહીં આમ થશે કે નહીં તેવા ઉભય અંશનું અવલંબન, પછી એ પ્રમાણે સંશય કરે છે કે - જો કદાચ મારે જવાનું થશે તો ? એ પ્રમાણે જે માર્ગમાં ઘર બનાવે છે, - x - પણ હું સંશયિત નથી એમ કહેવા માંગે છે. સમ્યગદર્શનાદિના મુક્તિ પ્રતિ અવંધ્ય હેતુપણાથી મેં નિશ્ચિતપણાથી મેળવેલ છે. જો સંશયી નથી તો પણ શા માટે અહીં જ ઘર કરતો નથી ? તેથી કહે છે - જે વિવક્ષિત પ્રદેશમાં જવાને ઇચ્છે છે તે ઇચ્છિત પ્રદેશમાં જ પોતાનો આશ્ચય - ગૃહ તે સ્વાશ્ચયને કરવું જોઈએ. અથવા શાશ્ચત - નિત્ય ગૃહ જ કરવું જોઈએ. અર્થાત્ માર્ગનું અવસ્થાન પ્રાયઃ છે, જયાં જવાની નિશ્ચે ઇચ્છા છે, તે મુક્તિપદ છે. તેના આશ્ચય વિદ્યાનમાં જ અમે પ્રવૃત છીએ. - x - x - તેથી પ્રેક્ષાવાન ઇત્યાદિ છે, તેણે સિદ્ધસાધનપણાથી જ રહેવું.

• सूत्र - २४४, २४६ -आ अर्थने सांभળीने - x - x - हेवेन्द्रेश राष्ट्रिंगे કહ્યું -हे क्षत्रिय । पहेवां तमे बुंटारा, प्राष्ट्रधातङ ऽाडु, अंथिलेहडी अने योरोथी नगरनी रक्षा डरीने पछी षषो - हीक्षा बेषो.

#### • विवेशन - स्पह -

ચોતરથી લુંટે છે - ચોરી કરે છે, પ્રાણીના રોમોને હરે છે તે લોમાહાર. શું કહેવા માંગે છે ? આત્મવિદ્યાતની આશંકાથી બીજા પ્રાણોને હરીને પછી તેનું બધું જ લુંટી લે. વૃદ્ધો કહે છે - લોમહારા એટલે પ્રાણહારકો. ગ્રંથિ - દ્રવ્ય સંબંધી, તેને બેદે છે, અર્થાત્ કાતર ઇત્યાદિ વડે વિદારે છે. તે ગ્રંથિબેદી. ટાસ્કર - સર્વકાળ ચોરી કરનારા - x - x -આવા બધાં આમોષાદિ ઉપતાપકારી હોવાથી, નગરનું ક્ષેમ કરીને, પછી હે ક્ષત્રિય! જજો. આના વડે પણ જે સધર્મી રાજા છે, તે અહીં અધર્મકારીનો નિગ્રહ કરે, જેમકે -ભરત આદિ. સધર્મ રાજા વડે હેતુ કારણની સૂચના કરી છે.

• सूत्र - २५७, २५८ -आ अर्थने सांभળीने - x - x - निम राष्ट्रिंखे हेवेन्द्रसे साम डह्यं-आ बोडमां मनुष्यो द्वारा सनेडवार भिथ्यार्टंडनो प्रयोग डरे छे. सपराध न डरनारा पडडाय छे सने सपराधी छूटी श्रय छे.

# • विवेयन - २५७, २५८ -

અનેક્વાર મનુષ્યો વડે મિથ્યા, શું કહેવા માંગે છે ? અનપરાધિમાં અજ્ઞાન, અહંકાર આદિ હેતુ વડે અપરાધિની માફક દંડવા તે દંડ - દેશત્યાગ, શરીર નિગ્રહાદિ પ્રયોજાય છે. આમ કેમ ? અકારિણ - આમોષાદિ અવિધાયી, આ પ્રત્યક્ષ ઉપલબ્યમાન મનુષ્યલોકમાં નિગડાદિ વડે નિયંત્રિત કરાય છે. જયારે તે કરનારા છુટી જાય છે આના વડે જે પૂર્વે કહ્યું - ''આમોષકાદિના ઉપદ્રવથી નગરને બયાવીને જવું'' તેમાં તેઓને જાણવાનું અશક્ય પણે હોવાથી ક્ષેમકરણ પણ અશક્ય જાણવું. જે સઘર્મા આદિ બતાવ્યા, તેમાં અપરિજ્ઞાનથી અનપરાધીને પણ દંડ કરવાથી સઘર્મનૃપતિત્વ પણ વિચારવું જોઈએ, એ પ્રમાણે અસિદ્ધતા હેતુ છે.

• સૂત્ર - ૨૫૯ -

आ अर्थने सांभजीने - x - x - हेवेन्द्रे निम राष्ट्रिंने आम<sub>े</sub> इक्ष्नं-

• विवेयन - २५६ -

આ સ્વજન, અંતઃપુર, નગર, પ્રાસાદ, નૃપતિદ્યર્મ વિષયમાં આમને આસક્તિ છે કે નહીં, એ વિમર્શ કરીને હવે દ્વેષનો અભાવ થયો છે કે નહીં ? તે જાણવાની ઇચ્છાથી, તેની જ પરીક્ષા કરવાને શકએ આમ પૂછ્યું -

• सूत्र - २६० -

हे क्षत्रिय ! ९े राज हास तभने नभता नथी, पहेसां तेभने तभारा वशमां डरीने ९जे - टीक्षा बेजे.

• विवेथन - २६० -

જે કેટલાંક રાજાઓ તમારી મર્યાદામાં રહેલા નથી, તમને નમતા નથી - x - x - તેથી હે નરાધિપ! નૃપતિ! ન નમેલા રાજાઓને સ્થાપીને પછી જજો, હે ક્ષત્રિય! અહીં પણ જે રાજા, તે ન નમેલા રાજાને નમાવે છે. જેમ ભરત આદિ, ઇત્યાદિ હેતુ અને કારણે અર્થથી આક્ષિપ્ત છે.

• સૂત્ર - ૨૬૧ થી ૨૬૪ -

भा अर्थने सांभળीने - x - x - निम राष्ट्रिंस हेवेन्द्रने आम इह्युं - थे हुर्ष्य संग्राममां हश वाज योद्धाने छते छे, तेनी अपेक्षाओ थे એક पोताने छते छे, तेनो विषय ४ परम विषय छे... जहारना युद्धीथी शुं ? स्वयं पोतानाथी युद्ध डरो. पोतानाथी पोतानाने छतीने ४ सायुं सुज प्राप्त थाय छे.... पांथ छंद्रियो, डोध, मान, माया, वोलाहि वास्तवमां हुर्षेय छे. એક पोताने छतवाथी आ जधां छतार्ग श्रय छे.

• विवेयन - २६२ थी २६४ -

જે હજારો સુભટોને દુર્જય યુદ્ધમાં જીતી લે છે, તે જો એકને કોઈ જીવ વીર્યોલ્લાસથી જીતી લે, કોને ? આત્માને. કેવા ? દુરાચાર પ્રવૃત્ત. તે તેણે અનંતરોક્ત હજારોને જીતીને પ્રકૃષ્ટ જય - બીજાનો પરાભવ કરેલ છે. આના વડે આત્માનું અતિ દુર્જયત્વ કહ્યું. તેથી આત્મા સાથે જ સંગ્રામ કરો. - x - પણ બીજા કોઈ સાથે નહીં. તારા સંગ્રામથી બાહ્ય રાજા આદિને આશ્રીને અથવા બાહ્ય યુદ્ધ કરવા કરતાં આત્માને જીતીને એકાંતિક આત્યંતિક મુક્તિ સુખરૂપ પામે છે અથવા શુભ - પુન્યને પામે છે. આત્માને જ જિતવાથી સુખની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય ? તે કહે છે - શ્રોત્ર આદિ

પાંચ ઇન્દ્રિયો, ક્રોદ્ય - કોપ, માના - અહંકાર, માયા - નિકૃતિ, લોભ - ગૃદ્ધિરૂપ, તે દુર્જય - દુરભિભવ છે. સતત તેવા તેવા અધ્યવસાય સ્થાનાંતર એ પ્રમાણે વ્યુત્પત્તિથી આત્મા એટલે મન, સંપૂર્ણ ઇંદ્રિયાદિ અને ઉપલક્ષણથી મિથ્યાત્વ આદિ, તે બધું આત્માને જીતવાથી જિતાચેલ જ છે.

મનને જીતવાથી ઇંદ્રિયો જિતાયેલી જ છે, પછી તેના જયને અલગથી કેમ જણાવ્યો ? સત્ય છે. તો પણ પ્રત્યેક દુર્જયત્વ જણાવવા માટે તેનો પૃથક્ ઉપન્યાસ છે. - x - x - જે કારણે આત્મા જ દુર્જય છે, તેથી બધી જ ઇંદ્રિય આદિ આત્માના જીતતા જિતાયેલ જ છે. આના વડે ઇંદ્રિય આદિના જ દુઃખ હેતુત્વથી તેના જયથી સુખ પ્રાપ્તિ સમર્થિત થાય છે.

એ પ્રમાણે ફળ ઉપદર્શન દ્વારથી જીતવાની ઇચ્છા કત્યાણકારી છે, એમ કહ્યું. તેથી જે રાજા આદિને તત્ત્વથી જીતવાપણું દર્શાવીને સિદ્ધ સાધનપણાથી પ્રયોજેલ છે.

# • सूत्र - २६५, २६६ -

आ अर्थने सांभળीने - x - x - हेवेन्द्रसे निभ राष्ट्रिंने કહ્યું - हे क्षिय ! तमे विपुत यज्ञ કरावीने, श्रमष्ट स्रने द्वाह्यष्टने भोषन हरावीने हान हर्षने, भोगो भोगवीने स्रने स्वंय यज्ञ કरीने ९षो - हीक्षा क्षेत्रे.

# • विवेयन - २६५, २६६ -

અનંતર પરીક્ષાથી આણે દ્વેષને પણ પરિહરેલ છે, તેમ નિશ્ચય કરીને, જિન પ્રણિત ધર્મ પ્રતિ સ્થૈર્યની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છાથી શકએ આ પ્રમાણે કહ્યું - વિપુલ યજ્ઞ - યાગને યોજીને, આગંતુક શ્રમણ - નિર્ગ્રન્થાદિ, બ્રાહ્મણે - દ્વિજોને જમાડીને, દ્વિજાદિને ગાય, ભૂમિ, સુવર્ણ આદિનું દાન કરીને, મનોજ્ઞ શબ્દાદિને ભોગવીને, સ્વયં યાગાદિ કરીને પછી હે ક્ષત્રિય ! જ્જો. આના વડે જે તે પ્રાણીને પ્રીતિકર છે. તે ધર્મને માટે, જે હિંસાથી વિરમણાદિ છે, તેના વડે આ યાગાદિને હેતુ અને કારણપણે સૂચવેલ છે.

## • सूत्र - २६७, २६८ -

આ અર્થને સાંબળીને - x - x - નિમ રાજર્ષિએ દેવેન્દ્રને આમ કહ્યું - જે મનુષ્ય દર મહિને દશ લાખ ગાયોનું દાન કરતો હોય, તેને પણ સંયમ જ શ્રેય છે, બલે, પછી તે કોઇને કંઇપણ દાન ન કરે.

## • विवेयन - २६८ -

પ્રતિમાસ દશ લાખ ગાયોનું દાન કરે, આવો દાતા પણ જો કંઈક ચારિત્ર મોહનીય ક્ષયોપશમથી સાંચમ - આશ્રવાદિ વિરમણરૂપ થાય ત્યારે તે જ અતિશય પ્રશસ્ય છે. કેવા પ્રકારનાને પણ ? સ્વષ્ય પણ વસ્તુ ન આપતો હોય અથવા તેના કરતા પણ ઉક્તરૂપથી દાતાના વિવક્ષિત અવધિપણાથી, જેઓ પ્રાણિહિંસાથી સમ્યક્ અટકે છે કે સંયમવાન્ સાધુ પ્રશસ્યતર છે. અથવા તે દાતા કરતાં પણ અર્થાત્ ગોદાન ધર્મથી ઉક્ત રૂપ સંયમ શ્રેય છે. અહીં ગોદાન એ યાગાદિનું ઉપલક્ષણ છે. ઘણાં લોકોએ આચરેલ છે એ પ્રમાણે સંયમના પ્રશસ્યત્વને કહીને યોગાદિનું સાવદાત્વ અર્થથી બતાવેલ છે. વળી - x -પશુવધમાં કઈ રીતે અસાવધતા હોય ? તથા દાનાદિ પણ અશનાદિ વિષયક ધર્મોપકરણ ગોચર છે તે ધર્મને માટે વણ્વિલ છે. - x - x - બાકીના સુવર્ણ, ગોભૂમિ આદિ પ્રાણીની હિંસાના હેતુપણાથી સાવધ જ છે, ભોગોનું સાવધત્વ સુપ્રસિદ્ધ છે.

તે પ્રમાણે પ્રાણિપ્રીતિ કરવાપણું આદિ અસિદ્ધ હેતુ છે. કેમકે જે સાવધ છે, તે પ્રાણીપ્રીતિકર નથી. જેમ હિંસાદિ સાવધ અને યાગાદિ છે.

• सूत्र - २६६, २७० -

આ અર્થને સાંભળીને - x - x - દેવેન્દ્રએ નિધ રાજર્ધિને આમ કહ્યું - હે મનુજાધિપ ! તું ગૃહસ્થાશ્રમને છોડીને જે બીજા આશ્રમની ઇચ્છા કરો છો તે ઉચિત નથી. અહીં રહીને જ પૌષધવ્રતમાં અનુરત્ત રહો.

विवेशन - २६६, २९० -

આ પ્રમાણે જિન્ધર્મમાં સ્થૈર્યને અવધારીને પ્રવ્રજ્યા પ્રતિ આ દેઢ છે કે નહીં તેની પરીક્ષા કરવા શક્યો આ પ્રમાણે કહ્યું - અત્યંત દુરનુચર એવા આ આશ્રમ છે, સ્વ-પર પ્રયોજન અભિવ્યાપ્તિથી ખેદ અનુભવે છે, એમ કરીને ગૃહસ્થ ધર્મ, તે જ અલ્પ સત્વવાળાથી દુષ્કરપણે છે તેમ કહ્યું. કેમકે ગૃહસ્થાશ્રમ સમાન ધર્મ ન હતો, ન થશે. તેને શૂર મનુષ્યો પાળે છે. કાયરો પાખંડનો આશ્રય લે છે. તેને છોડીને - ત્યાગ કરીને બીજા કૃષિ પશુપાલન આદિ અશક્ત કાયર જન વડે અતિ નિંદિતની ઇચ્છા કરે છે. કોને ? પ્રવ્રજયા રૂપ આશ્રમને.

તમારા જેવાને આ કાયર જેવું આયરણ કરવું ઉચિત નથી.

તો શું ઉચિત છે ? તે કહે છે - આ જ ગૃહાશ્રમમાં રહેવું. પૌષધ ધર્મની પુષ્ટિ કરે તે વ્રત વિશેષ, તેમાં આસક્ત, તે પૌષધરત અર્થાત્ અણુવ્રત આદિ વાળા થાઓ. આનુ ઉપાદાન પૌષધ દિનોમાં અવશ્ય ભાવશી તપ-અનુષ્ઠાન ખ્યાપક છે. - x - x - માટે હે રાજન્ ! અહીં ગૃહસ્થ પદથી હેતુને કહ્યાં, તેથી જે જે ઘોર છે, તે - તે ધર્માર્થીએ કરવું જોઈએ, જેમકે - અનશન આદિ. માટે આ ગૃહાશ્રમને અનુસરવો જોઈએ.

• सूत्र - २७१, २७२ -

આ અર્થને સાંભળીને - x - x - નિય રાજર્ષિએ દેવેન્દ્રને કહ્યું - જે બાળ સાધક મહિને મહિને તપ કરી, પારણે કુશાગ્ર આહારને ખાય છે, તે સમ્ચક્ ધર્મની સોળમી કલાને પણ પામી શકતો નથી.

• विवेयन - २९१, २९२ -

મહિને - મહિને એટલે પ્રતિમાસે, મહિને કે પખવાડીયે નહીં, જે કોઈ અવિવેકી પારણે તૃણ માત્ર ખાય, અર્થાત્ જેટલું કુશના અગ્ર ભાગે રહે તેટલું જ ખાય પણ અધિક નહીં અથવા કુશાગ્રથી ઓદનમાત્ર ખાય એટલા સાધકપણાથી વ્યવહાર કરનારો પણ એટલે કે આવો કષ્ટ અનુષ્ઠાયી પણ શોભન સર્વ સાવધવિરતિરૂપ પણાથી સોળમે ભાગે પણ ન આવે, એ પ્રમાણે તીર્થંકર આદિ વડે કહેવાયેલી છે. તેવા પ્રકારનો ધર્મ જેનો છે તે સ્વાખ્યાત ધર્મ એટલે કે ચારિત્રથી સોળમી કળાએ પૂર્વોક્ત બાલ તપસ્વી ન આવે.

અહીં એવું કહેવા માંગે છે કે ઘોર તપ આદિ પણ સ્વાખ્યાત ધર્મના જ ધર્માર્થી વડે અનુષ્ઠેયપણે છે. બીજાને તો તે આત્મવિઘાત રૂપ જ થાય કેમકે તે અન્યથા પણે છે. જે સ્વાખ્યાત ધર્મરૂપ ન હોય, તેણે ઘોર એવા તે ધર્માર્થી અનુષ્ઠાનો ન કરવા, જેમકે આત્મવધાદિ અને ગૃહાશ્રમ, કેમકે તેવા સાવધત્વથી હિંસાવત થાય.

## • सूत्र - २७३, २७४ -

आ अर्थने सांभળीने - x - x - हेवेन्द्रसे निम राજर्षिने डह्युं - हे क्षित्रय ! तमे यांही, सोना, मिस, मोती, डांसाना पात्र, वस्त्र, वाहन सने डोशनी वृद्धि डरीने पस ४९० - हीक्षा वेशे.

# • विवेयन - २९३, २९४ -

યતિદાર્મમાં આ દૈઢ છે, તેવો નિશ્ચય કરીને આ આસક્તિથી દૂર છે એ પ્રમાણે તેના અભાવની પરીક્ષા કરીને. ફરી પરીક્ષા કરવા ઇંદ્ર કહે છે - સોનું, વિશિષ્ટ વર્ણિક અથવા ઘડેલું સોનું અને બીજું સોનું, ઇંદ્રનીલાદિ મિષ્ટ, મોતી, કાંસાના ભાજન આદિ, વસ્ત્રો, સ્થ અશ્વાદિ વાહન અથવા વાહન સહિત હિરણ્ય આદિ, ભાંડાગાર, ચર્મલતાદિ અનેક વસ્તુની વૃદ્ધિ કરીને સમસ્ત વસ્તુ વિષયેચ્છા પરિપૂર્તિ કરીને જજો. આશય આ છે કે - જે આકાંક્ષા સહિત છે તે ધર્માનુષ્ઠાન યોગ્ય થતો નથી. જેમ મમ્મણ વિષક. - x -

# • સૂત્ર - ૨૭૫ થી ૨૭૭ -

आ अर्थने सांभणीने - x - x - निम राष्ट्रिंसे हेवेन्द्रने आम डह्यं - सोना अने यांहीना डैवाश समान असंज्य पर्वत होय, तो पण वोभी मनुष्यनी तेनाथी डोर्ग तृप्ति थती नथी, डेमडे एरछा आडाश समान अनंत छे. पृथ्वी, योजा, पव, सोनुं अने पशु एरछापूर्तिने माटे पर्याप्त नथी, से प्राधीने साधड तपनुं आयरण डरे.

# विवेयन - २७६, २७७ -

સોનું અને રૂપું, તેની પર્વત પ્રમાણ રાશિ કરાય. પર્વત પ્રમાણ કહેવાથી લઘુ પર્વત પ્રમાણ જ થાય, તેથી કહે છે - તે કૈલાશ પર્વત તુલ્ય જ હોય, કોઈ બીજા લઘુ પર્વત પ્રમાણ નહીં, તે પણ અસંખ્ય હોય, બે કે ત્રણ નહીં, તે પણ લોભી મનુષ્યને તેટલા સોના-રૂપાથી પણ થોડો પણ પરિતોષ થતો નથી. કેમકે તેના ઇચ્છા-અભિલાષ આકાશતુલ્ય અનંત છે. - x - x - શું સોનું, રૂપું જ માત્ર ઇચ્છાની પરિપૂર્તિ માટે પર્યાપ્ત નથી? તે આશંકાથી કહે છે - લોહિત શાલિ આદિ, જવ, બાકીના બધાં ધાન્યો, તાંબુ વગેરે ધાતુ, ગાય ઘોડા આદિ પશુઓ પણ ઇચ્છાપૂર્તિ માટે સમર્થ નથી.

આ પ્રમાણે જાણીને અથવા તે હેતુથી પંડિત પુરુષ બાર પ્રકારના તપને આચરે, તેથી જ નિઃસ્પૃહતાથી ઇચ્છાપૂર્તિ સંભવે છે. આના વડે સંતોષ જ નિરાકાંક્ષાતામાં હેતુ છે, સુવર્ણ આદિની વૃદ્ધિ નહીં તેથી ''સુવર્ણાદિ વધારીને'' એવું જ અનુમાન અહીં કર્યું તેમાં આકાંક્ષત્વ લક્ષણ હેતુ અસિદ્ધ છે, સંતોષપણાથી મને આકાંક્ષણીય વસ્તુનો જ અભાવ છે, તેમ કહ્યું -

# • सूत्र - २७८, २७६ -

आ अर्थने सांभजीने - x - x - हेवेन्द्रसे नित राष्ट्रिंने डह्युं - हे पार्थिव ! आश्चर्य हो डे तमे प्रत्यक्ष प्राप्त भोगोने त्यागी रह्या छो सने स्रप्राप्त भोगोनी हच्छा डरो छो, तमे व्यर्थ संस्त्योधी ठगाओ छो.

## • विवेयन - २**७८, २**७६ -

અવિદ્યમાન વિષયોમાં આ વિષયવાંછા નિવૃત્ત છે, એ નિશ્ચય થતાં, વિદ્યમાનમાં તેની આસક્તિ છે કે નહીં તે જાણવા, ઇંદ્રએ પૂછ્યું - આશ્ચર્ય વર્તે છે, તમે આવા પ્રકારના અદ્ભૂત ભોગોનો ત્યાગ કરો છો. હે પૃશ્વીપતિ ! અથવા હે ક્ષત્રિય ! આશ્ચર્ય છે કે મળેલા ભોગોનો ત્યાગ કરો છો. હે પૃશ્વીપતિ ! અથવા હે ક્ષત્રિય ! આશ્ચર્ય છે કે મળેલા ભોગોને પણ તમે છોડી દો છો અને અવિદ્યમાન ભોગોની અભિલાષા કરો છો, તે પણ આશ્ચર્ય છે. અથવા તમારો અહીં અધિક દોષ છે કે ઉત્તરોત્તર અપ્રાપ્ત ભોગના અભિલાષરૂપ વિકલ્પથી તમે બાદા પામો છો. કેમકે આવા સંકલ્પો અનંત છે. - x - x - અહીં આશ્ચર્ય અને અદ્ભૂતનું એકાર્થત્વમાં ઉપાદન છે તે અતિશય જણાવવા માટે છે - અતિશય અદ્ભૂત ભોગોને છોડીને અસત્ એવા કામોને પ્રાર્થો છો. અન્યથા તમારા જેવા વિવેકીને આવું કેમ સંભવે ? આના વડે કહે છે કે - જે સદ્વિવેકી છે, તે પ્રાપ્ત વિષયોને અપ્રાપ્તની કાંક્ષામાં છોડે નહીં, તેમ કહ્યું. જેમ બ્રહ્મદત્ત યકવર્તી આદિ, આ સૂત્રનો હેતુ અને કારણ સૂચવે છે કે - સદ્વિવેકી થવું.

# • सूत्र - २८०, २८९ -

આ અર્થને સાંબળીને - x - x - દેવેન્દ્રને નિમ રાજર્ષિએ કહ્યું -સંસારના કામભોગો શલ્ય, વિષ અને આશીવિષ સર્પ સમાન છે, જે કામભોગોને ઇચ્છે છે, પણ તેનું સેવન ન કરે, તે પણ દુર્ગીતમાં જાય છે.

## • विवेयन - २८१ -

દેહમાં ચલે છે તે શલ્ય - શરીરમાં પ્રવિષ્ટ શલ્યવત્, તે શું છે ? કામના કરાય તે કામ - મનોજ્ઞ શબ્દાદિ, શલ્ચની માફક કામ ભોગો પણ સદા બાધા ઉત્પન્ન કરનારા છે, તથા જે વ્યાપે તે વિષ - તાલપુટાદિ, વિષ સમાન આ કામ છે. જ્યારે તેનો ઉપભોગ કરાય ત્યારે મધુર અને અતિ સુંદર જેવા લાગે છે, પરિણત થાય ત્યારે અતિ દારુણ આ ભોગો છે તથા જેની દાઢમાં વિષ છે, તે આશીવિષ, તેની સમાન આ કામભોગો છે જેમ અજ્ઞાની વડે અવલોકાતા ને મણિથી વિભૂષિત અને ફેલાયેલી ફેણની જેમ શોભન લાગે છે, પણ સ્પર્શાદિ વડે અનુભવાય ત્યારે વિનાશને માટે થાય છે, એવા આ કામભોગો છે. કામની પ્રાર્થના કરતો અને ઇચ્છાતા એવા કામના અભાવથી તે દુષ્ટ એવી નરકાદિગતિમાં જાય છે. આના વડે માત્ર શલ્યાદિવત્ અનુભવાતા એવા આ કામો છે, પણ પ્રાર્થના કરાય તો પણ દોષકાર કહ્યા છે.

વળી, સદ્વિવેક અનૈકાંતિક હેતુ છે, તે એકાંત નથી કે પ્રાપ્તને અપ્રાપ્તાર્થે ન જ પરિહરાય. પ્રાપ્તમાં પણ અપાય હેતુ હોય તો તેનો ઉચ્છેદ કરીને અપ્રાપ્તિને માટે વિવેકી તેનો ત્યાગ કરે છે. બાકી તો મુમુક્ષુને કદાચિત્ પણ આવી આકાંક્ષા જ અસંભવ છે. કામની પ્રાર્થના કરનારો કેમ દુર્ગતિમાં જાય ? તે કહે છે -

## 🧢 सूत्र - २८२ -

ક્રોધથી અધોગતિ થાય, માનથી અધમાગતિ, માયાથી સુગતિમાં બાધા આવે છે. લોભથી બંને તરફ ભય રહે છે.

#### • विवेयन - २८२ -

અધો - નરક ગતિમાં જાય છે - ક્રોઘથી. માનથી નીચ ગતિમાં જાય. પરવંચનરૂપ માયાથી સુગતિનો વિનાશ થાય છે. લોભ - ગૃદ્ધિથી બંને પ્રકારની - આ લોક અને પરલોક બંનેમાં ભય - દુ:ખ રહે છે. - x - કામમાં પ્રાર્થ્યમાનને અવશ્ય ક્રોધાદિનો સંભવ રહે છે. આવા પ્રકારે તે હોવાથી, કઈ રીતે તેની પ્રાર્થનાથી દુર્ગતિગમન ન સંભવે ? તે અભિપ્રાય છે અથવા ઇંદ્રએ કહ્યું, તે બધું જ કષાય અનુપાતી છે, તેના વિપાકનું આ વર્ણન છે. એ પ્રમાણે ઘણાં ઉપાયો વડે તે ઇન્દ્ર નિમ રાજર્ષિને ક્ષોભ પમાડવા અસમર્થ થયો ત્યારે શું કરે છે ?

# • સૂત્ર - ૨૮૩ થી ૨૮૫ -

हेवेन्द्रे आक्षासना ३५ने छोडीने, पोतानुं भूण छंद्र३५ने प्रगट इरीने भधुर वाष्टीथी स्तुति इरतां, निम राष्ट्रिंचे वंहना इरीने इह्युं -अहो । आश्चर्य छे डे - तमे डोधने छुत्यो, भानने पराष्ट्रित इयों, भायाने हूर इरी अने बोलने वश इयों छे. तमारी सरणता ६त्तम छे, मृहुता ६त्तम छे, तमारी क्षमा अने निर्वोणता ६त्तम छे.

## • विवेयन - २८३ थी २८५ -

બ્રાહ્મણના રૂપ - વેશને ત્યાગ કરીને, ઉત્તર વૈક્રિય રૂપ જે ઇંદ્રનો સ્વભાવ તેને વિકુર્વીને, અનેકાર્યત્વથી પ્રણમે છે, અભિમુખ્યતાથી સ્તુતિ કરે છે - અનંતર કહેવાનાર શ્રુતિને સુખકારી વાણી વડે તેમને કહે છે, અહો ! વિસ્મયની વાણી છે કે - તમે અતિશયથી જિતેલા છે (આ કષાયાને) કોધને નિર્જાત કર્યા છે - તમને ન નમતા રાજાને વશ કરવાની પ્રેરણા કર્યા છતાં તમે ક્ષોભિત ન થયા. અહો ! માન - અહંકારનો હેતુ તેને પણ પરાજિત કર્યો છે, જે તમે તમારું ભવનાદિ બળે છે તેમ કહવા છતાં - મારા જીવતા કેમ આમ ? એવો અહંકાર ન કર્યો. અહો ! તમો માયાને પણ દૂર ધકેલી છે જે તમે નગર રક્ષા હેતુ પ્રાકારાદિમાં નિકૃતિ હેતુ આમોષકના ઉચ્છેદનાદિમાં મનને રોક્યું નહીં. તથા અહો ! તમે લોભને વશ કર્યો છે, જેથી તમને હિરણ્યાદિ વધારવા

જાઓ, એમ મેં સહેતુક કહેવા છતાં તમે આકાશતુલ્ય ઇચ્છાનો ઉત્તર આપીને મારા તે કથનનો ધ્વંસ કર્યો. ખરેખર તમારું ઋજુત્વ, મૃદુત્વ, ક્ષમા, નિર્લોબતા ઉત્તમોત્તમ છે x - x -, આ પ્રમાણે ગુણ વર્ણનના દ્વાસ્થી સીવીને હવે ફળ ઉપદર્શનના દ્વાસ્થી સ્તવના કરે છે -

## • सूत्र - २८६ -

ભગવન્ ! આપ આ લોકમાં પણ ઉત્તમ છો અને પરલોકમાં પણ ઉત્તમ થશો. કર્મ મળથી રહિત થઇ આપ લોકમાં સર્વોત્તમ સ્થાન સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરશો.

## • विवेयन - २८६ -

આ જન્મમાં તમે ઉત્તમ ગુણોથી યુક્ત થશો, ભદંત ! પરલોકમાં પણ ઉત્તમ થશો. કઈ રીતે ? ચૌદરાજરૂપ ઉપસ્વર્તી લોકોત્તમની અપેક્ષાએ પ્રધાન અથવા લોકના કે લોકમાં અતિશય પ્રધાન તે લોકોત્તમ, જે સ્થાને રહ્યા પછી, બીજે સ્થાને જતાં નથી તેવું સ્થાન. તે શું ? મુક્તિ રજ - કર્મથી નિર્ગત તે નીરજ. હવે ઉપસંહાર કહે છે -

# • सूत्र - २८७ - २८८ -

એ પ્રમાણે સ્તુતિ કરતાં ઇંદ્રએ ઉત્તમ શ્રદ્ધાથી રાજર્ધિની પ્રદક્ષિણા કરતા, અનેકવાર વંદના કરી. પછી નિમ મુનિવરના ચક-અંકુશ લક્ષણ યુક્ત ચરણોની વંદના કરીને **લલિ**તત અને ચપળ કુંડલ અને મુગટને ધારણ કરનારો ઇન્દ્ર આકાશ માર્ગે ચાલ્યો ગયો.

## • विवेयन - २८७ - २८८ -

એ પ્રમાણે અભિસ્તવીને, રાજર્ષિને નમીને, પ્રદાન શ્રद्धાભક્તિથી પ્રદક્ષિણા કરતો પુનઃ પુનઃ વંદે છે. પછી જે કર્યું, તે કહે છે - તે શક લક્ષણવાળા મુનિના ચરણોને વાંદીને આકાશમાં ઉંચે દેવલોક અભિમુખ જતી એવી ઉત્પતિત ગતિથી અને લલિતપણાથી ચપળ અને ચંચળ એવા કુંડલ, આભરણ, મુગટ ધારણ કરેલો ગયો. આ પ્રમાણે સ્વયં ઇન્દ્ર વડે અભિસ્તવાતા મુનિના મનમાં ઉત્કર્ષ આવ્યો કે નહીં ? તે કહે છે -

# ● सूत्र - २८६ -

निम राष्ट्रिओं आत्मलावनाथी घोताने विनीत डर्या. साक्षात् हेवेन्द्र द्वारा प्रेरित डराया छतां घर अने वैहेही त्यागीने श्रामश्यलावमां सुस्थिर रह्या.

## • विवेयन - २८६ -

નિમ ભાવથી નિમત થયા. સ્વતત્ત્વ ભાવનાથી વિશેષ પ્રગુણિત થયા. - x - કેવા નિમ ? પ્રત્યક્ષ આવીને ઇન્દ્ર વડે પ્રેરિત થવા છતાં. ત્યજીને વૈદેહી એટલે વિદેહ નામક જનપદના અધિપતિ, બીજો કોઇ નહીં અથવા વિદેમાં તે વૈદેહી - મિથિલા નગરીને છોડીને શ્રમભભાવમાં ઉદ્યત થયાં. અથવા નિમ સંયમ પ્રતિ નમી ગયા.

શકથી સાક્ષાત્ પ્રેરિત, નહીં કે બીજા પાસે સંદેશો મોક્લાયેલા એવા નિમ શ્રામણ્યમાં સ્થિત થયા. તેમની પ્રેરણા છતાં ધર્મ પ્રતિ વિલુમ ન થયા. શું આટલું જ કે બીજું કંઇ ?

• дя - е€о -

એ પ્રમાણે કરીને સંબુદ્ધ, પંડિત અને વિચક્ષણ પુરુષ ભોગોથી નિવૃત્ત થાય છે, જેમ તે નિમ રાજર્ષિ થયા. તેમ હું કહું છું.

• विवेयन - २६० -

એ પ્રમાણે જેમ નમિએ નિશ્ચલત્વ કર્યું, તેમ બીજાએ પણ કરવું, ઉપલક્ષણથી કર્યું છે અને કરશે. તેની જેમ જ નહીં કેમકે તેનું દૈષ્ટાંત તો નિદર્શન માટે છે. કેવા પુરુષો તે કરે છે ? સંબ્યુદ્ધ - મિથ્યાત્વ થકી દૂર જઈને જીવાજીવાદિ તત્ત્વને જાણેલો, પણ્ડિટ્સ - સુનિશ્ચિત કરેલ શાસ્ત્રાર્થવાળો. પ્રવિચક્ષણ - અભ્યાસના અતિશયથી કિયા પ્રતિ પ્રાવિણ્યવાળા. તેવો થઈને શું કરે ? વિશેષથી તેના આસેવન થકી અટકે. કોના ? ભોગોના. કોની જેમ ? નિમ રાજર્ષિની જેમ નિશ્ચલ થઈને તેનાથી નિવૃત્ત થાય. અથવા આ પરમ ઉપદેશ છે એ પ્રમાણે ભોગોથી નિવૃત્ત થઈને અત્યંત નિશ્ચલપણે નિવર્તે. - x - x -

મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૯ - નો ટીકા સહિતનો અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 અધ્યયન - ૧૦ ''દ્રુમપત્રક'' 🗘

oનવમું અધ્યયન કહ્યું, હવે દશમું કહે છે. તેનો આ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં ધર્મચરણ પ્રતિ નિષ્કંપત્વ કહ્યું. તે પ્રાચઃ અનુશાસનથી જ થાય છે. તે ઉપમા વિના સ્પષ્ટ ન થાય, એ પ્રમાણે પહેલાં ઉપમા દ્વારથી 'અનુશાસન' નામે આ અધ્યયન છે. એ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનનો - x - નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપે 'દ્રુમપત્રક' એવું દ્વિપદ નામ છે. તેથી દ્વુમ અને પત્ર નો નિક્ષેપો કહે છે -

# • निर्युक्ति - २८० थी २८२ - विवेयन

દ્રુમ વિષય નિક્ષેપ નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્યનિક્ષેપ બે ભેદે છે. તેમાં નોઆગમથી દ્રવ્ય નિક્ષેપ ત્રણ ભેદે - ફાશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત. આ તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રુમ પણ ત્રણ ભેદે છે - એકભવિક, બદ્ધાયુષ્ક અને અભિમુખનામ ગોત્ર. દ્રુમના આયુ, નામ, ગોત્રને વેદતો તે ભાવદ્રુમ. આ પ્રમાણે જ पत्र ના પણ નિક્ષેપ જાણવા.

હવે નામનો અર્થ -

## • निर्युक्ति - २८३ - विवेयन

દુમ - વૃક્ષ, પત્ર - પાંદડા, આ વૃક્ષના પર્ણોની ઉપમાથી આયુષને કહે છે. કયા ગુણોથી ઉપમિત કરે છે ? સ્વકાળના પરિપાકથી પાતિત રૂપે, ઉપક્રમણ - દીર્ઘકાળ ભાવિની સ્થિતિની સ્વલ્યકાળતાનું આપાદન - x - તેથી ક્રુમપત્ર અધ્યયન કહેવાય છે. જે રીતે આનું સમુત્થાન છે, તે રીતે દર્શાવતી તેવીશ ગાથાનો સમૂહ કહે છે -

# • निर्युक्ति - २८४ थी ३०६ - विवेयन

સંપ્રદાયથી આ નિર્યુક્તિના ભાવાર્થરૂપ કથાનક કહે છે, તે આ -

તે કાળે તે સમયે પૃષ્ઠયંપા નામે નગરી હતી. ત્યાં શાલ નામે રાજા અને મહાશાલ નામે યુવરાજ હતો. તે શાલ અને મહાશાલની બહેન યશોમતી નામે હતી. તેના પતિનું નામ પિઠર હતું. આ યશોમતી અને પીઠરને ગાગલિ નામે પુત્ર હતો. ત્યાં વર્ધમાન સ્વામી સુભૂમિ ભાગ ઉદ્યાનમાં પદાર્યા. શાલ રાજા નીકળ્યો. ધર્મ સાંભળીને બોલ્યો મહાશાલને રાજા તરીકે સ્થાપીશ, (પછી દીક્ષાની ભાવના છે). તે ગયો. તેને પૂછ્યા પહેલાં મહાશાલે કહ્યું - હું પણ સંસારના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થયેલો છું તમે જેમ અમારે

અહીં મેઢીપ્રમાણ છો, તેમ દીક્ષામાં પણ થાઓ. પછી કાંપિલપુરથી ગાગલીને બોલાવીને પટ્ટબદ્ધ અભિષિક્ત રાજા બનાવ્યો.

ગાગલીની માતા જે કંપિલપુરમાં પિઠરને પરણાવેલી, તેને બોલાવી બંને ભાઈઓએ બે શિબિકા કરાવી. યાવત્ બંનેએ દીક્ષા લીધી. બહેન યશોમતી પણ શ્રાવિકા થઈ. બંને શ્રમણો અગિયાર અંગ ભણ્યા. ત્યાર પછી શ્રમણ ભગવન્ મહાવીર બહારના જનપદમાં વિચરે છે.

તે કાળે તે સમયે રાજગૃહ નામે નગર હતું. ત્યાં ભગવંત પદ્યાર્યા. ત્યારે ભગવંત ફરી પણ નીકળીને ચંપા તરફ ચાલ્યા. ત્યારે શાલ અને મહાશાલ મુનિએ પૂછ્યું - અમે પૃષ્ઠચંપા જવા નીકળીએ, કદાચ કોઈ ત્યાં બોધ પામે અથવા સમ્યકત્વનો લાભ પામે. ભગવંત જાણતા હતા કે તેઓ બોધ પામવાના છે, ત્યાર ભગવંતે ગૌતમ સ્વામી સાથે તે બંનેને મોકલ્યા. ગૌતમ સ્વામી સાથે પૃષ્ઠચંપા પદ્યાર્યા -

ગાગલી, પીઠર અને યશોમતી નીકળ્યા, ભગવંતે ધર્મ કહ્યો. તેઓ ધર્મ સાંભળીને સંવેગવાળા થયા. ત્યારે ગાગલિ બોલ્યો કે - હું માતા-પિતાને પૂછીને અને મોટાપુત્રને રાજ્યમાં સ્થાપું. (પછી દીક્ષા લઉં) તેના માતા-પિતાએ પણ સામેથી જ કહ્યું - જો તું સંસારના ભયથી ઉદ્ધેગ પામ્યો છે તો અમે બંને પણ ઉદ્ધિગ્ન થયા છીએ. ત્યારપછી તેણે પુત્રને રાજ્યમાં સ્થાપીને ગાગલીએ માતા-પિતા સાથે દીક્ષા લીધી. ગૌતમ સ્વામી તેમને લઈને ચંપાનગરી જવા નીકળ્યા.

તે શાલ અને મહાશાલ બંનેને માર્ગમાં જતાં - જતાં હર્ષ થયો, જે રીતે અમને સંસારમાંથી બહાર કાઢ્યા, એ પ્રમાણે તેમને બંનેને શુબ અધ્યવસાયથી કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. બીજાને પણ એવી વિચારણા શરૂ થઈ કે આ પ્રમાણે આ બંને ભાઈઓએ આપણને રાજ્ય આપ્યું. સંસારથી છોડાવ્યા ઇત્યાદિ વિચારણાથી શુબ અધ્યવસાય થતાં ત્રણેને પણ કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. એ રીતે શાલ, મહાશાલ આદિ પાંચે કેવળી થયા.

એ પ્રમાણે તે ઉત્પન્ન જ્ઞાનવાળા બધા ચંપા પહોંચ્યા. ભગવંતને પ્રદક્ષિણા કરીને, તીર્થને નમસ્કાર કરીને કેવલિની પર્ષદા પ્રતિ ચાલ્યા. ગૌતમ સ્વામી પણ ભગવંતને વાંદીને ત્રણ વખત પ્રદક્ષિણા કરીને, પગે પડીને, ઉભા થઈને બોલ્યા - ક્યાં જાઓ છો? પહેલા અહીં તીર્થંકરને વંદના કરો. ત્યારે ભગવંત બોલ્યા - હે ગૌતમ ! કેવલીની આશાતના ન કરો. ત્યારે ગૌતમ સ્વામીએ ખમાવ્યા, પછી સંવેગને પામ્યા.

ત્યારે ગૌતમ સ્વામીને શંકા થઇ કે - હું કદાચ મોક્ષે જઇશ નહીં, એ પ્રમાણે ગૌતમ સ્વામી વિચારે છે. આ તરફ દેવોમાં સંલાપ ચાલતો હતો - જે અષ્ટાપદ ચડીને ચૈત્યોને વાંદે, તો તેવા મનુષ્ય તે જ ભવે સિદ્ધિ પામે છે. ભગવંત ત્યારે તેના ચિત્તને અને તાપસોના બોધ પામવા વિશે જાણે છે. ગૌતમ સ્વામી પણ સ્થિર થશે અને તાપસો પણ સંબોધિત થશે, એમ બે કાર્યો થશે. ગૌતમ સ્વામી પણ ભગવંતને પૂછે છે કે - હું અષ્ટાપદ જાઉં ? જા, અષ્ટાપદ જઇને ચૈત્યોની વંદના કર.

ત્યારે ગૌતમ સ્વામી હર્ષિને અને સંતુષ્ટ થઈ, ભગવંતને વાંદીને નીકળ્યા. ત્યાં અષ્ટપદે પણ જનવાદ સાંભળીને ત્રણ તાપસો ૫૦૦ - ૫૦૦ ના પરિવાર સહિત પ્રત્યેક અષ્ટાપદ ચડીએ એ પ્રમાણે ત્યાં કલેશ કરી રહ્યા હતા. કોંડિન્ય તાપસો હતા તે એકાંતર ઉપવાસ કરતા અને પારણે સચિત મૂલ અને કંદનો આહાર કરતા હતા. તે અષ્ટાપદની પહેલી મેખલાએ અટકી ગયેલા. બીજા દત્ત તાપસો છઠ્ઠને પારણે છઠ્ઠ કરતા અને પડી ગયેલા પાંડુ પત્રોના આહાર કરતા હતા, તે બીજી મેખલાએ અટકી પડેલા. શૈવાલ તાપસો અઠ્ઠમના પારણે અઠ્ઠમ કરતા હતા. તેઓ સ્વંય મલીન થયેલી શેવાલનો આહાર કરતા હતા. તેઓ ત્રીજી મેખલાએ અટકી ગયેલા. એ પ્રમાણે તેઓ પણ કલેશ પામતા હતા.

ગૌતમ સ્વામી ઉદાર શરીરી હતા, અગ્નિ કે વિજળી જેવા ચમકતા સૂર્યના કિરણો સદેશ તેજવાળા હતા. તાપસો તેમને આવતા જોઈને એ પ્રમાણે બોલે છે કે - આ આવા સ્થૂળકાય શ્રમણ કઈ રીતે અષ્ટાપદ ચડશે ? આપણે જે મહાતપસ્વી, શુષ્ક, બુભૂક્ષિત પણ ચડી શકતા નથી. ગૌતમ સ્વામી જંઘાચારણ લબ્ધિથી લૂતાતંતુપુટકની પણ નિશ્રાએ ચડવા લાગ્યા. હજી તો તેઓ જુએ છે કે આ આવ્યા, તેટલામાં તો ગૌતમ સ્વામી દેખાતા બંધ થઈ ગયા. ત્યારે તે તાપસો વિસ્મીત થયા. તેમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા અને રાહ જોતાં ઉભા રહી ગયા. જ્યારે પાછા આવે ત્યારે આપણે તેમના શિષ્યો બની જઈશું એવી પ્રતીક્ષા કરતા રહે છે.

ગૌતમ સ્વામી પણ ચૈત્યોને વાંદીને ઇશાન દિશા ભાગમાં પૃથ્વી શિલા પટ્ટકે બેઠા, અશોક વૃક્ષની નીચે રાત્રિવાસાર્થે આવ્યા.

આ તરફ શકનો લોકપાલ વૈશ્વમણ, તે પણ અષ્ટાપદે સૈત્યવંદનાર્થે આવ્યો. તે સૈત્યોને વાંદીને ગૌતમ સ્વામીને વંદે છે. ત્યારે ગૌતમ સ્વામી ધર્મ કહે છે. ભગવન્ અભગારના ગુણોને કહેવાને પ્રવૃત્ત થયા. અભગારો અંતાહારી, પ્રાંતાહારી હોય એ પ્રમાણે વર્ણન કરે છે.

વૈશ્વમણ વિચારે છે કે - આ ભગવન્ ગૌતમ સ્વામીના આવા ગુણોને વર્ણવે છે, જયારે તેમના પોતાના શરીરની સુકુમારતા જેવી છે, તેવી તો દેવોને પણ ન હોય. ગૌતમ સ્વામીએ તેના મનોભાવ જાણીને પુંડરીક નામે અધ્યયનની પ્રજ્ઞાપના કરી.

પુષ્કલાવતી વિજયમાં પુંડરીકિણી નગરીમાં નલિનીગુલ્મ ઉદ્યાન છે. ત્યાં મહાપદ્મ નામે રાજા હતો. પદ્માવતી રાણી હતી. તેમને બે પુત્રો હતા - પુંડરીક અને કંડરીક. તે બંને સુકુમાલ યાવત્ પ્રતિરૂપ હતા. પુંડરીક યુવરાજ થયો. તે કાળે તે સમયે સ્થવિર ભગવંતો યાવત્ નલિનીગુલ્મ ઉદ્યાનમાં પદ્યાર્થા. રાજા મહાપદ્મ નીકળ્યો. દાર્મ સાંભળીને બોલ્યો - હે દેવાનુપ્રિયો ! પુંડરીક કુમારને રાજા પણે સ્થાપીને દીક્ષા ગ્રહણ કરું. સ્થવિરોએ કહ્યું - સુખ ઉપજે તેમ કરો, પ્રતિબંધ ન કરશો. એ પ્રમાણે યાવત્ પુંડરીક રાજા થયો. યાવત્ વિચરે છે. પછી કંડરીકકુમાર યુવરાજ થયા. ત્યારે તે મહાપદ્મ રાજા પુંડરીક રાજાને પૂછે છે, ત્યાર પછી પુંડરીક રાજા શિબિકા મંગાવે છે. યાવત્ મહાપદ્મ રાજા

Jain Education International

દીક્ષા લે છે. વિશેષ એ કે ચૌદપૂર્વો ભણ્યા. ઘણાં છક્ક, અક્રમ, મહાતપ આદિ કરતાં ઘણાં વર્ષો શ્રામણ્યને પાળીને માસિકી સંલેખના કરીને ૬૦ ભક્તોને છેદીને યાવત્ સિદ્ધ થયા.

કોઇ દિવસે તે સ્થવિરો પૂર્વાનુપૂર્વીથી વિચરતા યાવત્ પુંડરીકિણી નગરીમાં પદ્યાર્યા, પર્ષદા નીકળી, ત્યારે તે પુંડરીક રાજાએ કંડરીક યુવરાજની સાથે આ વૃત્તાંત જાણીને હર્ષિત થયા યાવત્ ત્યાં ગયા. દાર્મકથા સાંભળી, યાવત્ તે પુંડરીકે શ્રાવક દાર્મ સ્વીકાર્યો યાવત્ પાછો ફર્યો અને શ્રાવક થયો.

ત્યારે તે કંડરીક યુવરાજે સ્થવિરો પાસે ધર્મ સાંભવ્યો, તે હર્ષિત થયો. યાવત્ જે પ્રમાણે આપ કહો છો, તેમ જ છે. વિશેષ એ કે હે દેવાનુપ્રિય! પુંડરીક રાજાને પૂછીને આવું. ત્યાર પછી દીક્ષા લઉં. સ્થવિરોએ કહ્યું - જેમ સુખ ઉપજે તેમ કરો. ત્યાર પછી તે કંડરીક યાવત્ સ્થવિરોને પ્રણામ કરીને, સ્થવિરોની પાસેથી નીકળે છે. નીકળીને તે જ ચાતુર્ઘંટ અશ્વરથ ઉપર આરૂઢ થાય છે. યાવત્ પાછો આવે છે. આવીને જ્યાં પુંડરીક રાજા છે ત્યાં આવે છે. બે હાથ જોડીને યાવત્ પુંડરીક રાજાને એ પ્રમાણે કહ્યું. હે દેવાનુપ્રિય! એ પ્રમાણે મેં સ્થવિરોની પાસે યાવત્ ધર્મ સાંભળેલ છે. તે ધર્મ ઇપ્સિત છે, પ્રતીપ્સિત છે. અભિરુચિત છે. હે દેવાનુપ્રિય! હું સંસારના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થયો છું, જન્મ-જરા-મરણથી ભય પામ્યો છું. હું આપની અનુજ્ઞા પામીને સ્થવિરોની પાસે યાવત્ દીક્ષા લેવા ઇચ્છુ છું.

ત્યારે તે પુંડરીક રાજા આ પ્રમાણે બોલ્યો - હે દેવાનુપ્રિય ! તું હમણાં સ્થવિરોની પાસે યાવત્ દીક્ષા ન લે. હું પહેલાં તને મોટા-મોટા રાજચાભિષેકથી અભિસિંચિત કરું. ત્યારે કંડરીકે પુંડરીક રાજાના આ અર્થનો આદર ન કર્યો, જાણ્યો નહીં, મૌન જ રહ્યો. ત્યાર પછી કંડરીકે પુંડરીક રાજાને બે-ત્રણ વખત આ પ્રમાણે કહ્યું - હે દેવાનુપ્રિય ! હું યાવત્ દીક્ષા લેવાને ઇચ્છુ છું.

ત્યારે તે પુંડરીક રાજા કંડરીક કુમારને જયારે વિષયાનુકૂલ એવી ઘણી આખ્યાપના, પ્રજ્ઞાપના, સંજ્ઞાપના અને વિજ્ઞાપના વડે પણ સમજાવી શકવા સમર્થ ન થયો, ત્યારે વિષય પ્રતિકૂળ, સંયમ ભય-ઉદ્ધેગકારી પ્રજ્ઞાપનાથી પ્રજ્ઞાપના કરતો આ પ્રમાણે બોલ્યો - હે જાતક ! એ પ્રમાણે નિશ્વે આ સત્ય, અનુત્તર, કૈવલિક નિર્ગ્રન્થ પ્રવયનમાં તથા પ્રતિક્રમણમાં બધાં દુ:ખોનો અંત કરે છે, પરંતુ આ જિન પ્રવયન સર્પની જેમ એકાંત દેષ્ટિવાળું, અસ્તરાની જેમ એકાંત ધારવાળુ, લોઢાના જવ ચાવવા સમાન, રેતીના કવલની જેમ આસ્વાદ રહિત, ગંગા મહાનદી માફક પ્રતિશ્રોત ગમન રૂપ, મહાસમુદ્રની જેમ ભુજાઓ વડે તરવું દુષ્કર, તીક્ષ્ણ એવી અસિની ધાર ઉપર ચાલવા સમાન અને તપનું આચરણ કરવા પણે છે.

- વળી શ્રમણ નિર્ગ્રન્થોને પ્રાણાતિપાત યાવત્ મિથ્યાદર્શન શલ્ય, ન કલ્પે આધાકર્મી, ઔદ્દેશિક, મિશ્રજાત, અધ્યવપૂરક, પૂતિ, ક્રીત, પ્રામિત્ય, આચ્છેદ્ય, અનિઃસૃષ્ટ, અભ્યાહૃત, સ્થાપિત, કાંતારભક્ત, દુર્ભિક્ષભક્ત, ગ્લાનભક્ત, 38/5

પ્રાઘૂર્ણકભક્ત, શચ્ચાતરપિંડ, રાજપિંડ, મૂલભોજન, કંદભોજન, ફળભોજન, બીજભોજન, હરિતભોજન ખાવું કે પીવું ન કત્યે. હે જાત! તું સુખ સમુચિત છે, શીત કે ઉષ્ણ, ભૂખ કે તરસ, ચોર કે વ્યાલ, દંશ કે મશક એ બધાંને સહન કરવા સમર્થ નથી. વાતિક, પૌતિક, શ્લેષ્મિક કે સાંનિયામિક વિવિધ રોગ કે આતંક સહન કરવા સમર્થ નથી, સારા-ખરાબ ગ્રામ કંટક કે બાવીશ પરીષહો સહન કરવા સમર્થ નથી, ઉદીર્ણ ઉપસર્ગોને સમ્ચક્ અધ્યાસિત કરી શકે તેમ નથી. વળી નિશ્ચે તારો વિયોગ સણવાર પણ સહન કરી શકીએ તેમ નથી, તો હમણાં રહે, રાજયલઢમીને ભોગવ, પછી પ્રવજ્યા લેજે.

ત્યારે તે કંડરીકે આ પ્રમાણે કહ્યું - હે દેવાનુપ્રિય ! તે પ્રમાણે જે તમે કહો છો. પરંતુ હે દેવાનુપ્રિય ! આ નિર્ગ્રન્થ પ્રવચન નપુંસક, કાયર, કાપુરુષ, આલોકમાં પ્રતિબદ્ધ, પરલોકથી પરાંગ્ મુખ, વિષય વૃષ્ણાવાળા સામાન્ય લોકોને દુરનુયર છે, પરંતુ ધીરને નિશ્ચિતને, વ્યવસિતને તેમાં નિશ્ચે કાંઈ દુષ્કરકારક નથી. તેથી હે દેવાનુપ્રિય ! હું દીક્ષા લેવા ઇચ્છુ છું.

ત્યારે તે કંડરીકને જયારે પુંડરીક રાજા ઘણી બધી આખ્યાપના આદિ વડે કહેવા - સમજાવવા આદિ માટે સમર્થ ન થયા ત્યારે અનિચ્છાએ જ દીક્ષા લેવા માટેની અનુમતિ આપી.

ત્યાર પછી તે પુંડરીક કૌટુંબિક પુરુષોને બોલાવે છે, બોલાવીને આ પ્રમાણે કહ્યું - મહા, મહાર્ઘ, મહાર્હ, મહાનિષ્ક્રમણ મહિમાને કરો. યાવત્ કંડરીક પ્રવિજત થયો. પછી કંડરીક મુનિ સામાચિકાદિ અગિયાર અંગોને ભણ્યા. ઘણાં ઉપવાસ, છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ આદિ અને તપ-ઉપધાન પૂર્વક વિચરે છે. પણ કોઈ દિવસે તેમને અંત-પ્રાંત યાવત્ રોગાતંક ઉત્પન્ન થયો. યાવત્ દાહ વ્યુત્કાંત થયો, યાવત્ વિચરે છે -

ત્યાર પછી તે સ્થવિર ભગવંતો અન્ય કોઇ દિવસે પૂર્વાનુપૂર્વી વિચરણ કરતો. ગ્રામાનુગ્રામ વિહરતા, પુંડરીકિણીમાં નલિનીવન ઉદ્યાનમાં પદ્યાર્યા. ત્યારે તે પુંડરીક રાજા આ વૃત્તાંતને પામ્યા. પામીને યાવત્ ત્યાં જઈને પર્યુપાસે છે. ભગવંતે દ્યર્મકથા પ્રસ્તુત કરી. ત્યારે પુંડરીક રાજા દ્યર્મ સાંભળીને જ્યાં કંડરીક અણગાર હતા ત્યાં જાય છે. જઈને કંડરીક મુનિને વંદે છે. વાંદીને પ્રભમે છે. ત્યારે તેણે કંડરિક મુનિના શરીરને વ્યાબાદ્યા અને રોગ સહિત જોયું.

પુંડરીક રાજા જ્યાં સ્થવિરો હતા ત્યાં આવ્યા, સ્થવિરોને વંદન કર્યું. વાંદીને આ પ્રમાણે કહ્યું - હે ભદંતો ! હું કંડરીક અભગારની ચથા પ્રવૃત ચિકિત્સિતા પ્રાસુક એષણીય વડે, ચથા પ્રવૃત્ત ઓષધ ભૈષજય અને ભોજન-પાન વડે ચિકિત્સા કરીશ. હે ભદંતો ! આપ, મારી યાનશાળામાં પધારો. ત્યારે સ્થવિરોએ પુંડરીક રાજાની આ વાતનો સ્વીકાર કર્યો, સ્વીકારીને યાવત્ યાનશાળામાં વિચરે છે.

ત્યારપછી તે પુંડરીક રાજા કંડરીક મુનિની ચિકિત્સા કરાવે છે. ત્યારપછી તે મનોજ્ઞ અશનાદિનો આહાર કરતા, તેના રોગાતંક જલ્દીથી ઉપશાંત થયા, તેઓ પણ હૃષ્ટ-પુષ્ટ થયા. શરીર રોગ રહિત અને બલિક થયું. પછી રોગાતંકથી મુક્ત થવા છતાં પણ તે મનોડ્રા અશનાદ્રિમાં મૂર્છિત યાવત્ આસક્ત થઈને અને વિવિદ્ય પાનકમાં મૂર્છિતાદિ થઈને, બહાર અભ્યુદ્યાત વિહારથી વિહરવાને સમર્થ ન થયા.

ત્યાર પછી પુંડરીક આ વૃત્તાંત જાણીને, જ્યાં કંડરીક મુનિ હતા ત્યાં જ આવે છે, આવીને કંડરીક મુનિને ત્રણ વખત આદક્ષિણ પ્રદક્ષિણા કરે છે. કરીને વાંદે છે. વાંદીને આ પ્રમાણે બોલ્યા! હે દેવાનુપ્રિય! તમે ધન્ય છો. એ પ્રમાણે પુન્યવાન્ છો, ફતાર્થ છો, ફતલક્ષણ છો. દેવાનુપ્રિય! તમને મનુષ્ય જન્મ અને જીવિતનું ફળ સારી રીતે પ્રાપ્ત થયું છે કે જેથી તમે આ રાજ્ય અને અંતઃપુરનનો ત્યાગ કરીને યાવત્ પ્રવ્રિજત થયા છો. જ્યારે હું અધન્ય છું, અફતપ્રન્ય છું યાવત્ (આ) મનુષ્ય ભવ, જે અનેક જાતિ, જરા, મરણ, રોગ, શોક, શારીર-માનસિક પ્રકામ દુઃખ વેદના, સેંકડો ઉપદ્રવોથી અભિભૂત, અદ્યુવ, અનૈત્યિક, અશાશ્વત, સંધ્યાના વાદળના રંગ જેવું, પાણીના પરપોટા જેવું, ઘાસના તણખલા ઉપર રહેલા જળિલ્દુ સદેશ, સ્વપ્નની ઉપમા જેવું, વિદ્યુત જેવું ચંચળ, અનિત્ય, શટન-પત્તન-વિદ્યંસક ધર્મ, પહેલાં કે પછી અવશ્ય છોડવા જેવું છે. - તથા -

માનુષ્ય શરીર પણ દુઃખના આયતન સમાન, વિવિદ્ય સેંકડો વ્યાધિના નિવાસ સ્થાન રૂપ, શિરા-સ્નાયુના જાળા આદિથી અવનદ્ધ, માટીના ભાંડની જેમ દુર્બળ, અશુચિ સંક્લિષ્ટ, અનિષ્ટ છતાં પણ સર્વકાળ સંસ્થાપ્ય, જરા ઘૂર્ણિત, જર્જરગૃહ જેવું, શટન-પતન-વિદ્વંસક ધર્મવાળું, પહેલા કે પછી અવશ્ય છોડીને જવાનું છે.

મનુષ્યના કામભોગો પણ અશુચિવાળા, ઝશાશ્વત, વમન - પિત્ત - શ્લેષ્મ -શુક્ર - લોહીના ઝરવા વડે યુક્ત, વળી મળ-મૃત્ર - કફ્ર - બળખા - વમન - પિત્ત - શુક્ર અને શોણિતથી ઉદ્ભવેલ છે, અમનોજ્ઞ એવા પૂત - મૂત્ર - પૂતિ - પુરીષથી પૂર્ણ છે, મૃતગંદ્ય - અશુભ ઉચ્છ્વાસ અને નિ:શ્વાસ ઉદ્વેજક, બીભત્સ, અલ્પકાલીન લઘુસ્વક, ઘણાં દુ:ખવાળું, બહુજન સાધારણ, પરકલેશ કૃચ્છ્ર દુ:ખ સાધ્ય, અબુધજનોએ નિષેવિત, સાધુને સદા ગર્હણીય, અનંત સંસાર વર્ધન, કટુક ફળ વિપાકી, યુડુલની માફક ન મૂકી શકાય તેવું, દુ:ખાનુબંધી, સિદ્ધિગ્મનમાં વિદનવાળુ, પૂર્વે કે પછી અવશ્ય છોડવાનું જ છે.

વળી જે રાજ્ય, હિરણ્ય, સુવર્ણ યાવત્ સ્વાપતેય દ્રવ્ય, તે પણ અગ્નિ સ્વાધીન, ચૌર સ્વાધીન, દાયદ સ્વાધીન, અધુવ, અનિત્ય, અશાશ્વત, પૂર્વે કે પછી અવશ્ય છોડવાનું જ છે. આવા પ્રકારના રાજ્ય યાવાત્ અંતઃપુરમાં અને માનુષ્યક કામ ભોગોમાં મૂર્છિત એવો હું પ્રવિજત થવાને સમર્થ નથી. તેથી તમને ધન્ય છે યાવત્ તમને માનુષ જન્મ દીક્ષા લઈને સફળ કર્યો છે.

ત્યારે તે કંડરીક મુનિ પુંડરીકે આ પ્રમાણે કહ્યું ત્યારે મૌન રહ્યા. ત્યારે તે પુંડરીકે બે-ત્રણ વખત એ પ્રમાણે કહ્યું - તમે ધન્ય છો ચાવત્ હું અધન્ય છું. ત્યારપછી બે-ત્રણ વખત પુંડરીકે આમ કહેતા લજ્જા, ગારવ આદિથી પુંડરીક રાજાને પૂછીને સ્થવિરો સાથે બહારના જનપદવિહાર વિચરે છે.

ત્યારપછી કંડરીક મુનિ સ્થવિરોની સાથે કેટલોક કાળ ઉગ્ર - ઉગ્ર વિહારથી વિચરી. પછી શ્રામણ્યથી કંટાળી, શ્રામણ્યથી નિર્ભિત્સિત થઈ. શ્રમણ ગુણયોગથી મુક્ત થઈ, સ્થવિરોની પાસેથી ધીમે-ધીમે પાછા ફરતા ગયા અને જ્યાં પુંડરીકિણી નગરી હતી, જ્યાં પુંડરીક રાજાનું ભવન હતું, જ્યાં અશોક વનિકા હતી, જ્યાં શ્રેષ્ઠ અશોક વૃક્ષ હતું, જ્યાં પૃથ્વી શિલાપટ્ટક હતો ત્યાં આવ્યા, આવીને યાવત્ શિલાપટ્ટકે બેઠા. બેસીને અપહતમનઃ સંકલ્પ થઈને યાવત્ ચિંતામાં પડેલા હતા.

ત્યારપછી પુંડરીક રાજાની ધાત્રી ત્યાં આવે છે. યાવત્ કંડરીકને જુએ છે, જોઈને તે વાત પુંડરીક રાજાને કહે છે. પુંડરીક પણ અંતઃપુર અને પરિવાર સાથે સંપરિવૃત્ત થઈને ત્યાં આવે છે. આવીને ત્રણ વખત આદિક્ષણ પ્રદક્ષિણા કરીને યાવત્ તમને ધન્ય છે ઇત્યાદિ બધું કહે છે. યાવત્ કંડરીક મૌન રહે છે. ત્યારપછી પુંડરીક રાજાએ આ પ્રમાણે પૂછ્યું - શું આપને ભોગોથી પ્રયોજન છે ? (કંડરીકે કહ્યું) - હા, છે.

ત્યારે કૈોટુંબિક પુરુષોને પુંડરીક રાજા બોલાવે છે, બોલાવીને કલિકલુષ વડે અભિષિક્ત કર્યો. રાજયાભિષેક કર્યો, યાવત્ તે કંડરીક રાજયનું પ્રશાસન કરતા વિચરે છે. ત્યારે તે પુંડરીકે સ્વયં જ પંચમૌષ્ટિક લોચ કર્યો, કરીને યતુર્યામ ધર્મ સ્વીકાર્યો. સ્વીકારીને કંડરીકના આચારભાંડને સર્વ સુખના સમુદાય સમાન ગ્રહણ કર્યા. કરીને આવો અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો કે - મને સ્થવિરોની પાસે ધર્મ સ્વીકારીને પછી જ આહાર કરવાનું કલ્પે છે. આ પ્રમાણે અભિગ્રહ કરીને સ્થવિર પાસે જવા નીકળ્યા.

કંડરીકને પ્રભિત પાન-ભોજન કરવાથી તે સમ્યક્ પરિભમ્યો નહીં, વેદના ઉત્પન્ન થઈ, તે વેદના અતિ ઉજજ્વલ, વિપુલ યાવન્ દુ:ખે કરીને સહન થઈ શકે તેવી હતી. પછી તે રાજ્યમાં અને યાવત્ અંતઃપુરમાં મૂર્છિત થઈને યાવત્ આસક્ત થઈને આર્ત્ત - દુ:ખાર્ત્ત - વશાર્ત્ત થઈને અકામ જ મરણ પામીને સાતમી નરકે 33 -સાગરોપમસ્થિતિમાં ગયો.

પુંડરીક પણ સ્થવિરોને મળીને, તેમની પાસે ફરીવાર ચાતુર્યામ ધર્મ સ્વીકાર્યો, અહમ તપના પારણે અદીન ચાવત્ આહાર કરે છે. તેના વડે અને કાલાતિકાંત, શીતલ, રૂક્ષ, અરસ, વિરસ આહાર પરિણત ન થતાં અસહ્ય વેદના ઉત્પન્ન થઈ. પછી તે વેદના અધારણીય છે, એમ વિચારીને બે હાથ જોડી યાવત્ અજલિ કરીને આ પ્રમાણે બોલ્યા અર્થાત્ (આવી ભાવના ભાવી) -

અરહંત ભગવંત યાવત્ મોક્ષસંપ્રાપ્તને નમસ્કાર થાઓ. તથા સ્થવિર ભગવંતોને, મારા ધર્માયાર્યોને, ધર્મોપદેશકોને નમસ્કાર થાઓ. પૂર્વે પણ મેં સ્થવિરોની પાસે જાવજજીવને માટે સર્વે પ્રાણાતિપાતના પચ્ચક્ખાણ કરેલા છે. યાવત્ સર્વે અકરણીય યોગના પચ્ચક્ખાણ કર્યા છે. હાલ પણ તે જ ભગવંતોની પાસે યાવત્ સર્વે પ્રાણાતિપાત અને યાવત્ સર્વે અકરણીય યોગના પ્રત્યાખ્યાન કરું છું. આ મારું જે શરીર છે, તે પણ યાવત્ છેલ્લા ઉચ્છ્વાસ - નિઃશ્વાસથી વોસિરાવું છું. એ પ્રમાણે આલોચના અને પ્રતિક્રમણ કર્મ કરીને સમાધિ પ્રાપ્ત કરીને તે પુંડરીક અણગાર કાળ માસે કાળ કરીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં તેત્રીશ સાગરોપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને મહાવિદેહમાં મોક્ષે જશે.

તેથી (હે વૈશ્રમણ લોકપાલ!) તું મારા દુર્બળત્વ કે બલિત્વ તરફ ધ્યાન ન દે. જેમ તે કંડરીક દુર્બળતાથી આર્ત, દુઃખાર્ત્ત અને વશાર્ત્ત થઇને સાતમી નારકીમાં ઉત્પન્ન થયો. પુંડરીક પરિપૂર્ણ ગોળ મટોળ હોવા છતાં સર્વાર્થસિદ્ધમાં ઉત્પન્ન થયા. તેથી હે દેવાનુપ્રિય! બલીષ્ઠ કે દુર્બળ એ અહીં કારણ નથી, ધ્યાનથી નિગ્રહ કરવો કેમકે તે જ પરમ પ્રમાણ છે.

ત્યારે તે વૈશ્રમણ - ''અહો ! ભગવંત ગૌતમે મારા મનોગતભાવને જાણી લીધા'' એમ વિચારી અતી સંવેગ પામી, વાંદીને ગયો.

કેટલાંક કહે છે - તે જૃંભકદેવ હતો.

ત્યારે ગૌતમ સ્વામી પ્રભાતે ચૈત્યોને વાંદા, નીચે ઉતરે છે, ત્યારે તે તાપસો કહે છે - તમે અમારા આચાર્ચ, અમે તમારા શિષ્યો, ગૌતમ સ્વામી કહે છે - અમારા અને તમારા આચાર્ચ ત્રિલોકના ગુરૂ છે.

તાપસોએ પૂછ્યું - આપને પણ બીજાં આચાર્ય છે ? ત્યારે ગૌતમ સ્વામી ભગવંતના ગુણોની સ્તવ્રના કરે છે. તે તાપસોએ દીક્ષા લીધી. દેવતા વડે વેશ આપવામાં આવ્યો, ત્યારે તેઓ ગૌતમ સ્વામી સાથે નીકળ્યા. ભિક્ષાવેળા થઈ, ગૌતમ સ્વામીએ પૂછ્યું - શું લાવું ? તેઓ બોલ્યા - ખીર. ગૌતમ સ્વામી સર્વલબ્ધિ સંપૂર્ણ હતા. પાત્રને મધુસંયુક્ત ખીરથી ભરીને આવ્યા. ત્યારપછી કહ્યું કે - બધાં કમથી બેસી જાઓ. તેઓ બેસી ગયા. ગૌતમ સ્વામી અક્ષીણમહાનસિક લબ્ધિ-ધારી હતા. તેઓ ધરાઈ ગયા. તે સારી રીતે આવર્ષિત (આકર્ષિત) થયા. પછી ગૌતમે સ્વયં આહાર કર્યો.

ત્યારપછી ફરી ત્યાંથી વિહાર કર્યો. તેઓમાં જે સૈવાલભક્ષી હતા. તેમને જમતી વેળા જ કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. દત્તના વર્ગમાં છત્રાતિછત્ર જોતાં કેવળજ્ઞાન થયું. કૈડિન્ય વર્ગમાં ભગવંતને જોઈને કેવળજ્ઞાન થયું.

ગૌતમ સ્વામી આગળ બગવંતને પ્રદક્ષિણા કરે છે, તે તાપસો પણ કેવલીની પર્ષદામાં ગયા. ગૌતમ સ્વામી બોલ્યા - આ સ્વામીને વંદન કરો. ત્યારે ભગવંત બોલ્યા - ગૌતમ ! કેવલીની આશાતના ન કરો. ગૌતમ સ્વામી આવીને ''મિચ્છામિ દુક્કડં'' કરે છે.

ત્યારે ગૌતમ સ્વામીને ઘણી બધી અઘૃતિ થઇ. ભગવંતે ત્યારે ગૌતમ સ્વામીને પૂછ્યું - શું દેવોનું વચન ગ્રાહ્ય છે કે જિનોનું ? ગૌતમે કહ્યું - જિનવરનું. તો પછી શા માટે અઘૃતિ - ખેદ કરે છે ?

ત્યારે ભગવંત ચાર પ્રકારે કટ - સાદડીની પ્રજ્ઞાપના કરે છે. તે આ પ્રમાણે -શુંબકટ, વિદલકટ, ચર્મકટ અને કંબલકટ. એ પ્રમાણે ભગવંત પણ ગૌતમ સ્વામીને આશ્રીને કંબલકટ સમાન હતા. (વળી) હે ગૌતમ! તું મારો ચિર સંસૃષ્ટ છે ચાવત્ પછી પણ આપણે બંને અવિશેષ અને ભેદ રહિત થઈશું. ત્યારે ભગવંતે 'દ્રુમપત્રીય' અધ્યયન કહ્યું.

તે વૈશ્રમણ સામાનિક દેવ ત્યાંથી ચ્યવીને તુંબવન સંનિવેશમાં ધનગિરિ નામે ગાથાપતિ કે જે દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળો હતો. તેના માતા-પિતા તેને પરણાવવા ઇચ્છતા હતાં. પછી તે માતા-પિતા જયાં જ્યાં ધનગિરિને વળાવવા જતા હતા, ત્યાં-ત્યાં જઇને ધનગિરિ તે-તે કન્યાને વિપરિણામિત કરી દેતો અને કહેતો કે - ''હું દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળો છું.'' તેને તેના અનુરૂપ ગાથાપતિની પુત્ર સુનંદા નામે મળી. સુનંદા બોલી કે મને ધનગિરિ સાથે વરાવી દો. ત્યારે સુનંદા ધનગિરિને આપી.

સુનંદાનો ભાઈ 'આર્ચસમિત' નામે હતો, તેણે પૂર્વે દીક્ષા લીધી હતી. તે સુનંદાની કુક્ષિમાં તે વૈશ્રમણ દેવ ઉત્પન્ન થયો. ત્યારે ધનગિરિએ કહ્યું કે - તારે આ ગર્ભ બીજો (રક્ષક) થશે. પછી સિંહગિરિ સ્વામી પાસે તે ધનગિરિએ દીક્ષા ગ્રહણ કરી. સુનંદાએ પણ નવ માસે બાળકને જન્મ આપ્યો. ઇત્યાદિ વજસ્વામીની કથા આવશ્યક ચૂર્ણિથી જાણવી.

આ પ્રમાણે નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્રાલાપક - નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપાનો અવસર છે. તે સૂત્ર હોવાથી થાય, તે માટે સૂત્ર કહે છે -

• सूत्र - २६१ -

रेग सभय वीतता वृक्षनुं सुडु सङ्ग्ह पान पडी लाय छे, तेम मनुष्य छवित छे. तेथी हे गौतम ! क्षष्ट मात्र पष्ट प्रमाह न डर.

विवेयन - २६१ -

દુમ - વૃક્ષ, તેનું પાન, તે જ તથાવિધ અવસ્થા પામીને અનુકંપિત થાય, તે કુમપત્રક, પાંડુરફ - કાળના પરિમાણથી કે તેવા પ્રકારના રોગ આદિથી જે પ્રકારે આવા ભાવને પામે તે. શિથિલવૃંત બંધનત્વથી અનુક્રમે વૃક્ષથી ભ્રષ્ટ થાય છે. રાત્રિના સમૂહ, ઉપલક્ષણથી રાત્રિ અને દિવસનો સમૂહ વીતી જતાં, એવા પ્રકારે મનુષ્યોનું જીવન છે. ઉપલક્ષણથી બાકીના જીવોનું પણ જીવિત - આયુ છે તે પણ રાત્રિ-દિવસનો સમૂહ વીતી જતાં સ્થિતિ અનુસાર - સ્થિતિ ખંડકના અપહારરૂપ અધ્યવસાયાદિ વડે જનિત ઉપક્રમણથી અથવા જીવપ્રદેશોથી ભ્રંશ થાય છે, એ પ્રમાણે કહે છે.

અત્યંત નિરુદ્ધ કાળ તે 'સમય' અિપ શબ્દના હોવાથી અહીં સમયની જેમ આવલિકા આદિ પણ લેવા. ગૌતામ એ ગોત્ર સહિત ઇંદ્રભૂતિનું આમંત્રણ છે. પ્રમાદ ન કર, બાકીના શિષ્યોને ઉપલક્ષણથી લેવા ગૌતમનું ગ્રહણ કરેલ છે. નિર્યુક્તિકારે કહેલ છે કે, ''તેની નિશ્રાએ ભગવન શિષ્યોને અનુશાસન આપે છે.'' અહીં 'પાંડુરક' પદના આક્ષેપથી ચૌવનનું પણ અનિત્યત્વ બતાવવા માટે કહે છે -

• निर्युक्ति - ३०७ थी ३०६ - विवेयन परिवर्तित - ५१० परिएतिथी अन्यथाङ्गत, लावध्य - आना अभिराम ગુણાત્મક. તે પરિવર્તિત લાવણ્ય. તેને પૂર્વવત્ સૌકુમાર્યાદિ હોતું નથી તથા જેમાં સંધિઓ શિથિલ થાય છે, તેથી જ વૃક્ષ સામર્થ્યથી વૃંતક પત્રબંધનનો ત્યાગ કરે છે. તે મુંચર્(ચૃંત) - વૃંતના વૃક્ષમોયનથી પત્રનું પડવું જ થાય છે. આપત્તિને પ્રાપ્ત પત્ર તે વ્યસન પ્રાપ્ત તથા કાળના પ્રક્રમથી પતન પ્રસ્તાવ, તેને પ્રાપ્ત. ગવાય તે ગાથા - છંદ વિશેષ રૂપ. તેને જ કહે છે -

જેમ તમે વર્તમાન કિશલય ભાવને અનુભવો છો - સ્નિગ્ધાદિ ગુણો વડે ગર્વને વહન કરો છો, અમારી હાંસી કરો છો, તેવા તમે પણ થશો જેવા હાલ અમે છીએ. જીર્ણભાવમાં જ જે રીતે અમે અત્યારે વિવર્ણ - વિચ્છાયપણાથી હાંસી કરીએ છીએ, તેમ તમે પણ કરશો.

આ ન્યાયથી જેમ પિતા પુત્રને કહે તેમ ઉપદેશ આપે છે. (કોણ ?) જીર્ણ પત્રો અભિનવ પત્રોને. (શંકા) પત્ર કિસલયનો ઉલ્લાપ કઈ રીતે સંભવે છે ? કે જેથી આમ કહો છો ? આવો સંવાદ થતો નથી, થશે નહીં, થયો પણ નથી. (કોને ?) કિશલય પાંડુ પત્રોને. તો પછી અહીં કેમ એ પ્રમાણે કહ્યું - આ તો ઉપમા માત્ર છે. ભવિકંજનને વિબોધ કરવાને માટે અહીં વિહિત છે. તે આ પ્રમાણે -

જેમ અહીં કિશલય પાંડુપત્ર વડે અનુશાસિત કરાય છે, તેમ બીજાં પણ ચૌવનગર્વિતને અનુશાસિત કરવા. આનો અનુવાદ વાચકવર્ય એ આમ કરેલો છે -લોક જરા વડે પરિજર્જરીત કરાયેલા શરીરનો કેમ પરાભવ કરો છો ? થોડાં કાળમાં તમે પણ તેવા જ થશો. શા માટે ચૌવનના ગર્વનું વહન કરો છો ? એ પ્રમાણે જીવિત અને ચૌવનનું અનિત્યત્વ જાણીને પ્રમાદ ન કરવો જોઈએ.

હવે આયુષ્યનું અનિત્યત્વ જણાવવાને કહે છે -

● સૂત્ર - ૨૯૨ -

કુશના અગ્રભાગ ઉપર રહેલા ઓસના બિંદુની માફક મનુષ્યનું જીવન क्षशिક છે. તેથી હે ગૌતમ ! क्षष्ट માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

• विवेशन - २६२ -

કુશ - દર્ભ સમાન તૃણ વિશેષ. તનુતર હોવાથી તેનું ઉપાદાન કર્યું. તેનો અગ્ર - પ્રાંત ભાગ, તેમાં જેમ - શરદ્કાળભાવી શ્લક્ષ્ણ વર્ષા. તેનું બિંદુ તે ઝાકળ બિંદુ. અલ્પકાળ રહે છે. ક્ષણમાં પડી જાય છે. બદ્ધ હોય તો પણ કદાચિત્ કાલાંતરે પણ રહેવા સમર્થ થાય. તેની જેમ મનુષ્યોનું, અર્થાત્ જીવોનું જીવિત છે. આ પ્રમાણે હોવાથી હે ગૌતમ! એક સમય માટે પણ પ્રમાદી થતો નહી.

આનો જ ઉપસંહાર કરતાં ઉપદેશ આપે છે -

• सूत्र - २€3 -

आ अल्पકाલीन आयुष्यमां, विघ्नोथी प्रतिहत જીवनमां ४ पूर्व संचित डर्मर९ने हूर डरवानी छे माटे गौतम । क्षणमात्र पण प्रमाह न डर.

#### • विवेशन - २६३ -

ઉક્ત ન્યાયથી ઇત્વર એટલે સ્વલ્પકાળભાવી, અને ઉપક્રમ હેતુ વડે અનપવર્ત્યપણાથી યથાસ્થિતિ એ પ્રમાણે અનુભવનીયપણાને પામે તે આયુ. અને તે નિરૂપક્રમ જ છે, તેમાં તથા અનુકંપિત જીવિત, સોપક્રમ આયુમાં ઘણાં ઉપઘાત હેતુઓ અધ્યવસન નિમિતાદિ રહેલા છે. આના વડે અનુકંપપણાનો હેતુ બતાવ્યો. એ પ્રમાણે ઉક્તરૂપ દ્રુમપત્રના ઉદાહરણથી અને કુશના અગ્ર ભાગે રહેલા જલબિંદુના ઉદાહરણથી મનુષ્યનું આયુ નિરૂપક્રમ અને સોપક્રમ બતાવ્યું. તેથી તેની અનિત્યતા માનીને જીવથી પૃથક્ કરવા. કોને ? તે કાળની અપેક્ષાથી પૂર્વ કરેલા. તે દૂર કરવાનો ઉપાય કહે છે - હે ગૌતમ ! ક્ષણમાત્રનો પ્રમાદ કરીશ નહીં. - x - x -

જો મનુષ્ય ભવ પામ્યા છો, તો ઉદ્યમ કરવો. તે કહે છે -

# • સૂત્ર - ૨૯૪ -

विश्वना जधां प्राष्टीओने ચિરકાળે પણ मनुष्यભवनी प्राप्ति हुर्दाभ छे. डर्भोनो विपाड घણो तीव्र छे, तेथी हे गौतम ! क्षणभात्रनो प्रमाह न डर.

#### • विवेयन - २६४ -

દુર્લભ - પામવો મુશ્કેલ, 'ખલું' વિશેષણ છે, તે ''સુકૃત ન કરેલા તે'' એ વિશેષનું દ્યોતક છે. મનુષ્ય સંબંદી જન્મ, ઘણાં કાળથી પણ અર્થાત્ થોડાં કાળની વાત તો દૂર રહી, બધાં જ જીવોને - મુક્તિગમન પ્રતિ ભવ્યોને જ નહીં. જેમ કેટલાંકને મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ પ્રતિ સુલભત્વ વિશેષ છે. આમ કેમ કહ્યું ? જેનો વિનાશ કરવો અશક્યપણે છે, તેવા દૈઢ છે. શું ? કર્મોનો વિપાક. કયા કર્મનો ? મનુષ્યગતિ વિદ્યાની પ્રકૃતિરૂપ. જો એમ છે તો શું કરવું ? હે ગૌતમ! ક્ષણમાત્ર પણ પ્રમાદ કરવો નહીં.

આ મનુજત્વ કઈ રીતે દુર્લભ છે ? અથવા જે કહ્યું કે - સર્વે પ્રાણીને મનુજત્વ દુર્લભ છે. તેમાં એકેન્દ્રિયાદિ પ્રાણીને તેનું દુર્લભત્વ દર્શાવવાની ઇચ્છાથી કાય સ્થિતિ કહે છે -

# • सूत्र - २६५ थी ३०४ -

(२૯૫) पृथ्वीडायमां गयेवो छव ६८५ृष्ट અसंज्यंडाળ सुधी रहे छे. तेथी हे गौतम ! क्षष्ट मात्रनो पष्ट प्रमाह डरीश नहीं.

(૨૯૬) અપ્કાયમાં ગયેલો જીવ ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યકાળ સુધી રહે છે. તેથી હે ગૌતમ ! ક્ષણમાત્રનો પણ પ્રમાદ કરીશ નહીં.

(२६७) ते६डायमां गयेवो छुव ६८५ृष्टथी असंज्यडाण सुधी २हे छे, तेथी हे गौतम । क्षष्टमात्रनो पष्ट प्रमाह डरीश नहीं.

(२६८) वायुङायमां गयेवो छव ६८ङ्घ्यी असंज्यङाण सुधी रहे छे, तथी हे गौतम ! क्षष्टमात्रनो प्रमाह ङरीश नहीं. (२૯૯) वनस्पतिङायमां गयेलो छव ६८ङ्घ्यी अनंतङाण २हे छे, तेथी हे गौतम ! क्षशमात्रनो प्रमाह ङरीश नहीं.

(300) जेछंद्रियङायमां गयेवो छव ६८ङ्घ्य्थी संज्यात डाण २हे छे, तेथी हे गौतम ! क्षशमात्रनो प्रमाह डरीश नहीं.

(309) तेछंद्रियङायमां गयेतो छव ६८५ एथी संખ्यात डाण रहे छे, तेथी हे गौतम । क्षणमात्रनो प्रमाह डरीश नहीं.

(30२) यिदिद्वियङायमां गयेतो भ्रव ६८५ एथी संण्यात डाण रहे छे, तेथी हे गौतम ! क्षषमात्रनो प्रमाह डरीश नहीं.

(303) पंरेन्द्रिय કायमां गरेलो छव ६८५ एथी सात आठ भव तेमां रहे छे, तेथी हे गौतम । क्षषमात्रनो प्रमाह કरीश नहीं.

(30४) हेव अने नरङ योनिमां गयेल भ्रुव ६८६ एथी એક-એક ભવ ગ્રહણ કરે છે, तेथी है गौतम ! क्षलमात्रनो प्रमाह કरीश नहीं.

#### विवेयन - २६५ थी ३०४ -

પૃથ્વી - કઠિનરૂપ, તે જ કાય - શરીર, પૃથ્વીકાય - તે અતિશયથી મરીને. તેના ઉત્પતિલક્ષણથી પ્રાપ્ત તે અતિગરા. ઉત્કૃષ્ટથી જીવ, તે જ રૂપે ત્યાં રહે. કાલ - સંખ્યાતીત અર્થાત્ અસંખ્ય. જો એમ છે, તેથી હે ગૌતમ ! ક્ષણવાર પણ પ્રમાદી થતો નહીં. આ પ્રમાણ અટકાયાદિ ત્રણે સૂત્રો જાણવા. વનસ્પતિ સૂત્ર તેમજ જાણવું. વિશેષ એ કે - કાળ અનંત કહેવો. અનંતકાયિકની અપેક્ષાથી આ વિદ્યાન છે. પ્રત્યેક વનસ્પતીની કાયસ્થિતિ અસંખ્યાત કાળ છે તથા દુષ્ટ અંત જેનો છે તે દુરંત, એ પણ સાધારણ અપેક્ષાથી જ છે. તે જ અત્યંત અલ્પબોધપણાથી ત્યાંથી ઉદ્દૃૃૃૃત થઈને પણ પ્રાયઃ વિશિષ્ટ માનુષાદિ ભવને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

અહીં કાળમાં સંખ્યાતીત એવું વિશેષ અભિધાન છતાં પણ અસંખ્ય ઉત્સર્પિણ - અવસર્પિણી પ્રમાણ છે, અનંત્ર વિશેષણથી અનંત ઉત્સર્પિણી - અવસર્પિણી પ્રમાણ છે તેમ જાણવું. કેમકે આગમ માં કહેલ છે કે અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી - અવસર્પિણી એકેન્દ્રિય ચારની અને અનંત વનસ્પતિની જાણવી.

દ્ધે - બે સંખ્યા ઇંદ્રિયની તે સ્પર્શન અને રસના જેમાં છે તે બેઇંદ્રિયકૃમિ આદિ, તેની કાયા ઉત્કૃષ્ટથી - જીવ તેમાં સંખ્યાત હજાર વર્ષ રહે. તેથી હે ગૌતમ ! ક્ષણમાત્ર પ્રમાદી ન થા. એ પ્રમાણે તેઇંદ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય જાણવા.

પાંચ ઇંદ્રિયો - સ્પર્શનાદિ જેમને છે તે. તેમાં આગળ દેવ અને નારકને કહ્યા હોવાથી મનુષ્યત્વના દુર્લભપણાથી પ્રક્રમથી તિર્ચય જ લેવા. અર્થાત્ તે કાયમાં ઉત્પત્તિ કહેવી. ઉત્કૃષ્ટથી જીવ સાત કે આઠ ભય તેમાં રહે. તેને જ તે ભવોનું ગ્રહણ - જન્મોપાદાન સાત, આઠ ભવ કહ્યું.

દેવો અને નારકમાં રહેલ જીવ ઉત્કૃષ્ટથી એક - એક ભવગ્રહણ વડે જ રહે. ત્યાર પછી અવશ્ય મનુષ્ય કે નિર્ચયમાં ઉત્પાદ થાય. તેનો ઉત્કૃષ્ટ કાળ તેત્રીશ સાગરોપમ પ્રમાણ છે. તેમાં એક - એક ભવનું ગ્રહણ જ કહેલ છે. માટે જીવ તેટલું જ ત્યાં રહે, માટે પ્રમાદ ન કરવો.

ઉક્ત અર્થના જ ઉપસંહારને માટે કહે છે -

● सूत्र - зоч -

प्रमाह जहुत भ्रुव शुलाशुल डमॉ ने डारले से प्रमाले संसारमां परिज्ञमल डरे छे. तेथी गौतम । क्षल मात्र पल प्रमाह डरवो नहीं.

#### • विवेयन - उ०५

ઉક્ત પ્રકારે પૃથ્વી આદિ કાયસ્થિતિ લક્ષણથી થવું જ - તિર્ચય આદિ જન્મરૂપ સંસરવાપણાથી સંસાર તે બવસંસાર, તેમાં પર્યટન કરે છે.. શુભ - શુબ પ્રકૃતિરૂપ, અશુભ - અશુભ પ્રકૃતિરૂપ તે શુભાશુભ, કર્મ - પૃથ્વીકાયાદિ ભવ નિબંધન વડે પ્રાણી પ્રમાદથી વ્યાસ થઈને અથવા ઘણાં ભેદોને લાવે તે બહુલ - મધ આદિ અનેક ભેદથી પ્રમાદ એટલે ધર્મ પ્રતિ અનુધાત્મક જેને છે તે બહુલ પ્રમાદ. અહીં આશય એવો છે કે જીવ પ્રમાદ - બહુલ થઈ શુભાશુભ કર્મો એકઠા કરે છે. એકઠા કરીને, તેને અનુરૂપ ગતિમાં તેવા - તેવા ભાવોને પામીને ભ્રમણ કરે છે. તેના કારણે ફરી માનુષત્વ દુર્લભ થાય છે. આ રીતે પ્રમાદના મૂળપણાથી બધી અનર્થ પરંપરા થાય છે. તે કારણે હે ગીતમ ! ક્ષણ માત્ર પણ પ્રમાદ કરવો નહીં.

એ પ્રમાણે મનુજત્વનું દુર્લભત્વ કહ્યું. હવે તે પામીને ઉત્તરોત્તર ગુણોની પ્રાપ્તિ થવી ઘણી દુર્લભ છે, તેને કહે છે -

• सूत्र - उ०६ थी उ१० -

(30६) हुर्दाल मनुष्यत्व पाभीने प्रश आर्यत्व पाभवुं हुर्दाल छे. डेमडे घलां हस्यु अने भवेग्छ होय छे, गौतभ । क्षष्ट मात्र प्रभाह न डर.

(309) आर्यत्व प्राप्त थया पछी पण अहीन पंरोन्द्रियत्व हुर्तल छे. घर्षा विडलेन्द्रियो हेणाय छे. गौतम । क्षष्त मात्र प्रमाह न डर.

(30८) अहीन पंरेन्द्रियत्वनी प्राप्ति पछी पष्ट ६त्तम धर्मनुं श्रमख हुर्दाभ छे. डुतीर्थिङोनी ६पासना डरनारा वोङो हेणाय छे. तेथी हे गौतम! क्षष्ट मात्र प्रमाह न डर.

(306) ઉત્તમ ધર્મની श्रुति मળવા છતાં તેની શ્રद्धा થવી દુર્લભ છે. ઘણાં લોકો મિથ્યાત્વ સેવે છે. તેથી ગૌતમ ! क्षણ માત્ર પ્રમાદ ન કર.

(390) धर्मनी श्रद्धा डरतो पष्टा तहनुरूप आयरष्ट हुर्दल छे. घष्टां बोडो डामगुष्टोमां मूर्छित छे. गौतम ! क्षष्टा मात्र प्रमाह न डर.

• विवेयन - उ०६ थी उ१० -

આ મનુષ્યત્વ અતિ દુર્લભ જ છે, છતાં કોઈકને પ્રાપ્ત થઈ પણ જાય, તો પણ આર્યત્વ - મગધાદિ આર્ય દેશમાં ઉત્પત્તિ થવી દુર્લભ છે. તેથી કહે છે - ઘણાં જ દસ્યો - દેશના છેડે વસનારા ચોર, મલેચ્છ - અવ્યક્ત વાચાવાળા, જે ઉક્ત આર્યત્વને ધારણ કરતા નથી તેવા શક, યવન, શબર આદિ દેશોમાં ઉદ્ભવ, તેમાં મનુજત્વ પામીને પણ પ્રાણી ઉત્પન્ન થાય છે. આ બધાં જ દાર્મ-અધર્મ, ગમ્ય-અગમ્ય, ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય, આદિ બધાં જ આર્ય વ્યવહાર નિર્યંચપ્રાયઃ જ છે. એમ હોવાથી હે ગૌતમ! સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

આ રીતે આર્ચ દેશમાં ઉત્પત્તિ રૂપ આર્ચત્વ અતિ દુર્લભ છે, તો પણ કદાચ તે પ્રાપ્ત થઈ જાય. તો અવિકલ સ્પર્શનાદિ પાંચે ઇન્દ્રિયો જેને છે તે અહીન પંચેન્દ્રિયતા દુર્લભ જ છે. હવે તેનો હેતુ કહે છે - વિકલ એટલે રોગાદિ વડે ઉપહત ઇંદ્રિયો, જેઓમાં તેનો ભાવ છે તે વિકલેન્દ્રિયતા 'દુ' શબ્દ અનેકાર્થતાથી બહુત્પસૂચક છે, તેથી જે કારણે બાહુલ્યથી વિકલેન્દ્રિયતા દેખાય છે, તેથી દુર્લભ જ અહીન પંચેન્દ્રિયતા છે. તે કારણે હે ગૌતમ! સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

તેથી અહીન પંચેન્દ્રિયતા પણ ઉક્ત ન્યાયથી અતિ દુર્લભ છે તેમ કહીને જણાવે છે કે કદાય જીવને તે પણ પ્રાપ્ત થઈ જાય, તો પણ ઉત્તમ જે ધર્મ, તેનું શ્રવણ રૂપ તે ધર્મ શ્રુતિ તેનાથી પણ દુર્લભ છે. શા માટે ? કુત્સિત એવા જે તે તીર્થો તે કુતીર્થ - શાક્ય, ઉલૂકાદિ, તેને અનુષ્ઠેયપણાથી સ્વીકાર કરવાથી તે કુતીર્થકોને નિત્ય સેવે છે માટે કુતીર્થનિષેવક લોકો. કુતીર્થિકો જ યશ અને સત્કાર આદિની ઇચ્છાવાળા હોવાથી લોકોને જે પ્રિય છે તે વિષયક જ ઉપદેશ આપે છે, તેના તીર્થના કર્તા પણ આવા પ્રકારના જ હોય છે. - x - x - તેમને સેવનારને ઉત્તમ ધર્મશ્રુતિ ક્યાંથી હોય ? એ પ્રમાણે તેનું દુર્લભત્વ અવધારીને, ગૌતમ ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

ઉત્તમ ધર્મ વિષયત્વથી ઉત્તમા, ઉક્તિરૂપ શ્રુતિ પ્રાપ્ત થાય તો પણ તેની શ્રદ્ધા - તત્ત્વરૂચિ રૂપ થવી તે પણ દુર્લભ છે. તેનો હેતુ અહીં કહે છે - મિથ્યાત્ત્વ - અતત્વમાં પણ જે તત્ત્વની પ્રતીતિ, તેને જે સેવે છે તે મિથ્યાત્વ નિષેવક લોકો છે. અનાદિ ભવની અભ્યસીતાથી કે ભારેકર્મીપણાથી તેમાં જે પ્રાય: પ્રવૃત્તિ રહે છે. જો એમ છે, તો ગીતમ! સમય માત્રનો પ્રમાદ ન કર.

વળી કહે છે - દાર્મ તે પ્રક્રમથી સર્વજ્ઞ પ્રણિત લેવો. તેની શ્રદ્ધા કરતો હોવા છતાં - તેને કરવાના અભિલાષ હોવા છતાં દુર્લભ છે તેના કાયા એટલે શરીરથી અને ઉપલક્ષણથી મન અને વચન વડે સ્પર્શવું અર્થાત્ તે ધર્મનું અનુષ્ઠાન કરવું કારણ કે - આ જગતમાં શબ્દાદિ કામ ગુણામાં મૂર્છિત અથવા ગૃદ્ધિવાળા પ્રાણીઓ છે. પ્રાયઃ જીવોને અપથ્ય એવા જ વિષયોમાં આસક્તિ હોય છે. - x - વિષયાતુર જગને તે પ્રમાણે પ્રિય વિષયો અનુકૂળ હોય છે. પાઠાંતરથી કામગુણો વડે મૂર્છિતની જેમ મૂર્છિત, ધર્મ વિષયક રીતન્યથી વિલુપ્ત, તેઓને આવી ધર્મસામગ્રી પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ છે, તે કારણે હે ગીતમ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

આ પ્રમાણે પાંચ સૂત્રોનો અર્થ કહ્યો. વળી શરીરનું સામર્થ્ય પણ હોય અને ધર્મની સ્પર્શના પણ હોય, તો પણ તેની અનિત્યતા જણાવીને અપ્રમાદનો ઉપદેશ આપતા કહે છે -

# • सूत्र - ३९९ थी ३९६ -

(399) तारुं शरीर छार्ष <mark>थर्म</mark> रह्युं छे, वाज सङ्गेह थर्म रह्या छे, श्रवसशक्ति नजजी पडी रही छे. गौतम । क्षस मात्र प्रमाह न કर.

(39२) तारुं शरीर जुर्ल थर्छ रह्युं छे, वाण सङ्गेह थर्छ रह्या छे, आंभोनी शक्ति क्षीस थर्छ रही छे. गौतम ! क्षस मात्र प्रमाह न કर.

(૩૧૩) તારું શરીર જી<mark>ર્ભ થઇ</mark> રહ્યું છે, વાળ સફેદ થઇ રહ્યા છે, ધાભશક્તિ ક્ષીભ થઇ રહી છે. ગૌતમ ! ક્ષભ માત્ર પ્રમાદ ન કર.

(39४) तारुं शरीर **अर्ल थर्म** रહ્યું છે, वाળ स**ફે**દ થ**र्म रह्या छे,** अभनी शक्ति नष्ट थर्म रही छे. गौतम !'क्षल मात्र प्रमाह न <del>ड</del>र.

(૩૧૫) તારું શરીર જીર્ભ થઇ રહ્યું છે, વાળ સફેદ થઇ રહ્યા છે, સ્પર્શ શક્તિ ક્ષીણ થઇ રહી છે. ગૌતમ ! ક્ષણ માત્ર પ્રમાદ ન કર.

(39ह) तारुं शरीर छर्ल थर्छ रह्युं छे, वाज सङ्गेह थर्छ रह्या छे, तारुं सर्व जब हीन थाय छे. गौतम ! क्षष्टा मात्र प्रमाह न ङर.

#### • विवेथन - उ११ थी उ१६ -

પરિજીર્ચીત - સર્વ પ્રકારે વચની હાનિ અનુભવે છે. તારું શરીર જરા આદિથી અભિભૂતપણાથી અનુકંપનીય થયું છે, અથવા આત્માને પરિનિંદે છે - અર્થ કરવો. જેમકે - મને ધિક્કાર છે, હું કેવો થઇ ગયો ? કઇ રીતે ? માથાના વાળ, ઉપલક્ષણથી રોમ પણ સફેદ થઇ ગયા છે. પૂર્વે લોકોના નયનને આકર્ષણ કરતાં અતિ કૃષ્ણ હતા, હવે સફેદ થઇ ગયા છે. - x - પૂર્વે જે મારું શ્રોત્ર બળ અર્થાત્ દૂર આદિના શબ્દોને સાંભળવાનું સામર્થ્ય હતું તે, વૃદ્ધાવસ્થાથી ક્ષયને પામી રહ્યું છે. અથવા શરીરની જીર્ણતા અવસ્થાને વિચારવી, આ બંને યોજવા - શરીર જીર્ણ થઇ રહ્યું છે અને વાળ સફેદ થઇ રહ્યા છે. એ પ્રમાણે આ શ્રોત્રબળ ઘટી રહ્યું છે, તેથી શરીરના સામર્થ્યના અસ્થિરપણાથી, ગૌતમ ! સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર. આ પ્રમાણે પાંચે સૂત્રો જાણવા.

વિશેષ એ કે - અહીં પહેલાંથી શ્રોત્રનું ઉપાદાન તેની પ્રધાનતા બતાવે છે. તેનું પ્રધાનત્વ તેના હોવાથી બાકીની ઇંદ્રેયોના અવશ્ય ભાવથી પટુતર ક્ષપોપશમજત્વથી છે. તથા ઉપદેશના અધિકારથી ઉપદેશનું શ્રોત્રગ્રાહ્યત્વથી છે. તથા સર્વબળ - એટલે હાથ, પગ આદિ અવયવોના સ્વ-સ્વ વ્યાપારનું સામર્થ્ય, અથવા મન - વયન - કાયાના બધાં ધ્યાન, અધ્યયન, ચંક્રમણ આદિ ચેષ્ટા વિષયક શક્તિ.

वृद्धावस्थाथी शरीरनी अशक्ति डढी, ढवे रोगथी तेने डढे छे -

# • सूत्र - ३१७ -

सरित, गंड, विसूचिंडा, सातंड, विविध रोगोनी स्पर्शनाथी ते शरीर पडी श्रय छे, विध्वस्त थर्र श्रय छे. तेथी हे गौतम । समय मात्र पण प्रमाह न डर.

#### • विवेयन - ३१७ -

અરતિ - વાત આદિથી જનિત ચિતનો ઉદ્ધેગ. ગંડ - ફુંસી ફોડા. વિસૂચિકા - શરીરને વિંદો છે તે અજીર્ણ વિશેષ. આતંક - સર્વ આત્મપ્રદેશ અભિવ્યાસિથી આત્માને જીવિત ફૃચ્છ્ર કરે છે, તે આતંક - જલ્દી હણનાર રોગ વિશેષ. અનેક પ્રકારે તારા શરીરને સ્પર્શે છે. તેથી વિશેષથી બળના અપચયને લાવે છે. વિશેષથી તારા શરીરને નીચે પાડે છે અને જીવથી મુક્ત કરે છે. તેથી હે ગીતમ ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

જો કે ગૌતમને કેશ - વાળનું સફેદપણું આદિ સંભવતું નથી. તો પણ તેની નિશ્રામાં રહેલ શિષ્યને પ્રતિબોદ્ય કરવાને માટે કહેલ છે.

જે રીતે 'અપ્રમાદ' કરવો જોઈએ, તે કહે છે -

• सूत्र - ३१८ -

रेम शरह्झादीन डुमुह पा<mark>ष्टीथी वि</mark>स थतुं नथी, ते प्रझरे तुं पष तारा जधां प्रझरना रनेहने त्यागीने निर्विप्त था. हे गौतम ! समय मात्र पष प्रमाह न डर.

#### • विवेयन - उ१८ -

વિવિધ પ્રકારોથી પ્રબળપણે દૂર કરે છે, તે વ્યુચ્છિજ્ઞકર. કોને ? સ્નેહ - આસક્તિને. કોના સંબંધી ? પોતાની. કોની જેમ ? ચંદ્રના ઉદ્યોત વિકાસી ઉત્પલની જેમ. શારદીય - શરદ ઋતુમાં થયેલ પાણી. જે રીતે તે પહેલાં જળમગ્ન હોય છતાં પણ જળને છોડીને વર્તે છે, તે રીતે તું પણ ચિરસંસૃષ્ટ ચિરપરિચિતપણાથી મારા વિષયના સ્નેહને દૂર કર, એ પ્રમાણે સર્વ સ્નેહ વર્જિત થઈને સમય માત્રનો પ્રમાદ ન કર. અહીં જળને દૂર કર એટલું કહેવાથી અર્થ સિદ્ધ હોવા છતાં જે 'શારદ' શબ્દનું ઉપાદાન કર્યું છે, તે શારદીય જળની જેમ સ્નેહનું અતિ મનોરમત્વ બતાવવાને છે.

#### • дя - 39€ -

धन सने पत्नीनो परित्याग इरीने तुं सारागर वृत्तिमां हीक्षित थयेवो हो. तेथी वमन इरेवा भोगोने तुं न पी. गौतम । ९२१ पए प्रमाह न इर.

## विवेयन - 396 -

પરિહરીને, શું ? ઘર્ન - ચતુષ્પદ આદિ, પછી ભાર્યો - પન્નીને. પ્રવ્રિજિત -ઘરથી નીકળેલ. અણગાર - ભાવભિક્ષુ શા, અનગારિક અનુષ્ઠાન કર. અર્થાત્ તેનો સ્વીકાર કર. અથવા અનગારિતાનો સ્વીકાર કર. તેથી ઉલટી કરેલાને ફરીથી પી નહીં. પણ ગીતમ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

કઈ રીતે વમેલું આપાન થાય છે તે કહે છે -

• सूत्र - ३२० -

भित्र, जंधु सने विपुत धन राशिनो संयय छोडीने इरी तेनी

ગવેષણા ન કર. हे गीतम ! समय मात्र पણ प्रमाह न કर.

• विवेशन - ३२० -

છોડીને, શું ? મિત્રો, બાંધવ - સ્વજન, વિસ્તીર્ણ કનક આદિ ધન, તેનો સમૂહ, તેની રાશિ તે ઘનૌઘસંચયને. તે મિત્રાદિને ફરી ગ્રહણાર્થે શોધ ન કર. તેના પરિત્યાગથી શ્રામણ્યને સ્વીકારીને ફરી તેમાં આસક્તિવાળો ન થા. તે વમન કરેલાની ઉપમા અને તેની આસક્તિને ત્યજે. વમેલાનું આપાન પ્રાયઃ, એમ અભિપ્રાય છે. તેથી ગૌતમ ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કર.

આ રીતે પ્રતિબંધના નિરાકરણ અર્થને કહીને દર્શન વિશુદ્ધિ અર્થે કહે છે -

• सूत्र - उ२१ -

(बोडो डहेशे डे -) आपे िपनवर तो हेणाता नथी. पे मार्गहर्शड छे, तेओ पण એडमत हेणाता नथी. तने आपे न्यायमार्ग ઉપલબ્ધ છે. तेथी गौतम ! क्षण मात्र प्रमाह न डर.

विवेशन - ३२१ -

જિંहા - તીર્થંકર, આ કાળમાં જોવા મળતા નથી. માર્ગો ઘણા છે, તે દ્રવ્યથી -નગર આદિના માર્ગ, ભાવથી સાતિશય શ્રુતજ્ઞાન - દર્શન - ચારિત્રરૂપ મુક્તિમાર્ગ, તેમાં અહીં ભાવમાર્ગ ગ્રહણ કરાય છે. માર્ગપણાના અર્થથી મુક્તિમાર્ગ, જે જિનવરો વડે કહેવાયેલ છે, તે ઉપલબ્ધ છે. અહીં કહેવાનો આશય આ છે - ભલે, હાલ જિનવર દેખાતા નથી. પણ તેમનો ઉપદેશાયેલ માર્ગ દેખાય છે. આવા પ્રકારનો માર્ગ અતીન્દ્રિયાર્થદર્શી જિનવર વિના સંભવતો નથી, તેથી અસંદિગ્ધ ચિત્તથી ભાવીત હોવાથી ભવ્યો પ્રમાદ ન કરવો. હાલ મને નિશ્ચિત મુક્તિ નામક લાભ પ્રયોજન માર્ગ મળેલ છે. તેથી હે ગીતમ ! કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થશે કે નહીં એવા સંશય - વિધાનથી પ્રમાદી ન થા. અથવા ત્રિકાળ વિષયત્વથી આ ઉપદેશ છે.

તેથી આ પ્રમાણે અર્થ જાણવો :- જેમ આધ માર્ગોપદેશક નગરને ન જોવા છતાં પણ માર્ગોને અવલોકતા, તેને અવિચ્છિશ્ન ઉપદેશથી તેનું પામવાપણું નિશ્ચિત કરે છે. તથા જો કે અહીં જિનના ઉપલક્ષણથી મોક્ષ પણ દેખાતો નથી. તો પણ તેમના દ્વારા કહેવાયેલ માર્ગ - મોક્ષ તેના સૂત્રપણાથી દેશક તે માર્ગદર્શક દેખાય છે. તેથી તેનું પણ તેને પ્રાપકત્વ મેં ન જોયેલ છતાં ભાવિ ભવ્યો વડે નિશ્ચિત કરવું. તેથી આ ભાવિ ભવ્યોને ઉપદેશ કરાય છે. - x - આ જ અર્થમાં ફરી ઉપદેશ કહે છે.

• સૂત્ર - ૩૨૨ -

કંટક આકીર્ભ માર્ગ છોડીને તું સ્વચ્છ રાજમાર્ગ ઉપર આવી ગયેલ છો. તેથી દેઢ શ્રદ્ધાથી આ માર્ગે ચાલ. ક્ષણ માત્ર પ્રમાદ ન કર.

• विवेयन - ३२२ -

પૃથક્ કરીને, પરિહરીને કે અવશોધીને શું ? કંટક પંથને - દ્રવ્યથી બબ્બૂલના

કાંટા આદિ, ભાવથી ચરક આદિ કુશ્રુતથી આકુળ એવો માર્ગ, પછી તું અનુપ્રવિષ્ટ થઈશ, ક્યાં ? માર્ગે, મહા અંતવાળા કે મોટા આલચ આશ્રમ તે મહાલચ, તે દ્રવ્યથી રાજમાર્ગ અને ભાવથી મહત્ તીર્થંકર આદિ વડે પણ આશ્રિત સમ્ચગ્ દર્શનાદિ મુક્તિ માર્ગ, તેમાં કોઈ ઉતરીને પણ માર્ગે ન જાય, તેથી કહે છે - માર્ગે જા. પાછો ઉભો જ ન રહી જતો. સમ્ચગ્ દર્શનાદિ અનુપાલના વડે મુક્તિમાર્ગ ગમન પ્રવૃત્તપણાથી થાઓ. ત્યાં પણ અનિશ્ચયમાં અપાયની પ્રાપ્તિ જ થાય છે, તેથી કહે છે - વિનિશ્ચિત કરીને, તેમાં જ પ્રવૃત્ત થઈને, હે ગૌતમ ! સમય માત્રનો પ્રમાદ ન કર.

એ પ્રમાણે પૂર્વે દર્શન વિશુદ્ધિથી માર્ગનો સ્વીકર કરીને, તેની પ્રતિપત્તિ છતાં પણ કોઈને અનુતાપ સંભવે છે, તેને નિરાફૃત કરવા કહે છે -

#### • ңя - зез -

निर्जाण भारवाहङ ऐम विधममार्गे ४६ने पश्चात्ताप ङरे छे, हे गौतम ! तेम तुं तेनी माङ्ड विषम मार्गे न न्ना, सन्यथा पछी पस्तावी थशे. तेथी गौतम ! समय मात्र प्रमाह न ङर.

#### • विवेयन - उरउ -

અબલ - શરીર સામર્ચ્ચ વિદ્યમાન ન હોવું તે. યથા - આ ઉપમા છે, ભારને વહે છે તે ભારવાહક. માં - નિષેધ અર્થમાં છે. આ વિષમ માર્ગ મંદ સત્ત્વવાળાને અતિ દુસ્તર છે. તે માર્ગે પ્રવેશ કરે. અંગીકાર કરેલ ભારને છોડીને, તે કાળ પછી પશ્ચાતાપ કરે છે. અહીં એમ કહેવા માંગે છે કે - જેમ કોઈ દેશાંતર ગયેલો ઘણાં ઉપાયોથી સુવર્ણ આદિને ઉપાર્જીને પોતાના ઘર તરફ આવતા, અતિ ભીરુપણાથી અન્ય વસ્તુમાં રાખેલ સુવર્ણ આદિને પોતાના મસ્તકે આરોપીને કેટલાંક દિવસ સારી રીતે વહન કરે છે. ત્યાર પછી ક્યારેક ખાડા-ટેકરાદિ વાળા માર્ગમાં અહો! હું આ ભારથી આક્રાંત છું એમ વિચારી તેને છોડીને પોતાના ઘેર આવે છે. અત્યંત નિર્ધનતાથી અનુતાપ પામે છે. - ''કેમ મેં મંદભાગ્યથી તે સુવર્ણાદિનો ત્યાગ કરી દીધો ?'' એ પ્રમાણે તું પણ પ્રમાદ પર થઈને ત્યાં સંયમ ભારવાળો ન થા. ગીતમ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદી ન થા.

આ ઘણું છે, હજી તો અલ્પ જ નિસ્તારેલ છે. નિસ્તારીશ એમ વિચારતા ઉત્સાહભંગ પણ થાય છે, તેને દૂર કરવા કહે છે -

#### • सूत्र - ३२४ -

तें महासागरने तो पार કरी हीधो छे. हवे डिनारा पासे आवी़ने डेम ६भो छे? तेने पार डरवामां ६तावण डर. हे गौतम ! क्षष्ट मात्र पष्ट तुं प्रमाह न डर.

## • विवेयन - उरु४ -

તું તીર્ણ છો. કોને ? મોટા ભારે સમુદ્રને. અહીં કિંપ્રશ્ન અર્થમાં, પુન્ન: વાક્ચ ઉપન્યાસ માટે છે. તેથી કિનારો પામીને શા માટે ઉભો છે ? અહીં શું કહેવા માંગે છે ? ભાવની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કે કર્મોને ભાવથી સમુદ્ર કહે છે. તે બંને પ્રકારે પણ તેં પ્રાયઃ ઉત્તીર્ણ કરેલો જ છે. હવે કીનારે આવીને શા માટે ઐદાસીન્યને ધારણ કરે છે ? આશય એ છે કે - હવે તારે આ ઉચિત નથી. પરંતુ અભિમુખ્યતાથી પરંતીર - ભાવથી મુક્તિપદે જવાને શીદ્ય - ઉતાવળો થા. તે માટે ગૌતમ ! સમય માત્ર પણ પ્રમાદી ન થા. હવે જો થાય કે - મારામાં પારપ્રાપ્તિની યોગ્યતા જ નથી, તેથી કહે છે - અથવા બાકીના શિષ્યોની અપેક્ષાથી આ અપ્રમાદનું શું ફળ છે ? તેથી ફરી-ફરી આ પ્રમાણે ઉપદેશ આપે છે, તે કહે છે -

#### • सूत्र - उर्प -

तुं हेहमुस्त सिद्धत्वने प्राप्त स्रावनारी क्षपंत श्रेष्टी ६५२ आइट थर्षने क्षेत्र, शिव अने अनुत्तर सिद्धिवोडने प्राप्त स्रीश. तेथी हे गौतम! क्षष्ट भात्र पक्ष समयनो प्रमाह न स्र.

#### • विवेयन - उ२५ -

કલેંચર - શરીર, જેમાં શરીર વિદ્યમાન નથી તે અકડેવરસિદ્ધ, તેની શ્રેણી વત્ શ્રેણી, જેનાથી ઉત્તરોત્તર શુભ પરિણામ પ્રાપ્તિ રૂપપણાથી, તેઓ સિદ્ધિપદને આરોહે છે, તે ક્ષપક શ્રેણીને આરૂઢ થા. અથવા કડેંચર - તે એકેન્દ્રિય શરીરો, તન્મયપણાથી તેમની શ્રેણી - તે કડેવર શ્રેણિ - વંશઆદિથી વિરચિત પ્રાસાદાદિના આરોહણ હેતુ. તે નહીં પણ જે એકડેવર શ્રેણિ અનંતરોક્ત રૂપ છે. તેને આરોહીને અથવા ઉત્તરોત્તર સંયમ સ્થાનની પ્રાપ્તિરૂપ છે, તેને આરોહીને સિદ્ધિ નામના લોકમાં, હે ગૌતમ! તું જઈશ. આ સંશયના વ્યવચ્છેદના ફળપણાથી તું જઈશ જ. ક્ષેમ - પરચક આદિ ઉપદ્રવ રહિત, શિંચં - સંપૂર્ણ દૂરિતાના ઉપશમથી. અનુત્તર - જેને બીજું કોઈ ઉત્તર - પ્રધાન નથી તે અનુતર અર્થાત્ સર્વોત્ફૃષ્ટ. એમ હોવાથી હે ગૌતમ! ક્ષણ માત્ર પ્રમાદ ન કર.

હવે નિગમન કરવાને ઉપદેશ સર્વસ્વ કહે છે -

#### • सूत्र - उरह -

जुद्ध अने परिनिवृत्त थर्छने संयतभावथी तुं गाम अने नगरमां वियरस કर. शांतिमार्गनी वृद्धि કर. क्षसमात्र प्रमाह न કर.

#### • विवेचन - उरह -

બુદ્ધ - હેય આદિ વિભાગને ક્ષણનાર, પરિનિવૃત્ત - કપાય અગ્નિના ઉપશમનથી ચોતરફ શીતીભૂત થઈ સંયમનું આસેવન કર. ગામમાં કે નગરમાં રહે. ઉપલક્ષણથી અરણ્ય આદિમાં રહે. અહીં એવું કહેવા માંગે છે કે - બધામાં અનાસક્ત થઈને રહે. સંયત - સમ્યક્ રીતે પાપસ્થાનોથી ઉપરત - અટકેલ. જેના બધાં દુરિતો શાંત થયેલા છે તે શાંતિ - નિર્વાણ. તેનો માર્ગ - પન્થ અથવા શાંતિ એટલે ઉપશમ. તે જ મુક્તિ હેતુપણાથી માર્ગ છે, તેવો શાંતિ માર્ગ. દશવિધ ધર્મોપલક્ષણ શાંતિનું ગ્રહણ કરવું. તેની બુંહણા કર એટલે કે ભવ્યજનોને પ્રરૂપવા વડે વૃદ્ધિને પમાડ.

#### • सूत्र - ३२७ -

अर्थ अने पहथी सुशोभित तथा सुङ्धित जुद्धनी - भगवंत महावीरनी वाष्टीने सांभजीने, राग अने द्वेषनुं छेहन ङरीने गौतम सिद्धि गतिने प्राप्त थया. तेम हुं ङहुं छुं.

#### विवेशन - ३२७ -

બુદ્ધ - કેવળજ્ઞાન વડે આલોક - અવલોકિત સમસ્ત વસ્તુતત્ત્વના પ્રક્રમથી શ્રીમન્ મહાવીરના ભાષિત - વાણીને સાંભળીને, (કેવી રીતે કહેલ ?) શોભન - એવા નયાનુગ તત્ત્વાદિ પ્રકારણથી કહેવાયેલ - પ્રબંધથી પ્રતિપાદિત તે સુકથિત. તેથી જ અર્થ વડે પ્રધાન પદો તે અર્થપદો. તેના વડે ઉપશોભિત એટલે કે જાતશોભમર્થપદથી ઉપશોભિત. રાગ એટલે વિષયાદિની આસક્તિ અને દ્વેષ્ય એટલે અપકારિણી અને અપ્રીતિ સ્વરૂપ. આવા રાગ અને દ્વેષ બંનેનું છેદન કરીને - બંનેને દૂર કરીને સિદ્ધિ ગતિ - મુક્તિ ગતિ પ્રાપ્ત થયા. કોણ મુક્તિ ગતિને પ્રાપ્ત થયું ? ઇંદ્રભૂતિ નામના ભગવંતના પહેલા ગણદ્યર.

ઇति - પરિસમાપ્તિ અર્થમાં છે. બ્રचीति - પૂર્વવત્ જાણવું એ પ્રમાણે અનુગમ કહ્યો. નયો પણ પૂર્વવત્ જાણવા.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૦ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 अध्ययन - ९९ - બહુશ્રુત पूर्त - 🗘

o દશમું અધ્યયન કહ્યું. હવે અિગયારમું કહે છે. આનો સંબંધ આ પ્રમાણે -અનંતર અધ્યયનમાં અપ્રમાદ રહેવા માટે અનુશાસન કહ્યું. તે વિવેકીને જ વિચારવું શક્ય છે. વિવેક બહુ શ્રુતની પૂજાથી જન્મે છે. તેથી બહુશ્રુતપૂજા કહે છે. આ સંબંધથી આવેલા આ અધ્યયનમાં યાવત્ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપમાં બહુસૂત્રપૂજા કે બહુશ્રુતપૂજા નામ છે. તેથી તેના નિક્ષેપને પ્રતિપાદિત કરવાની ઇચ્છાથી નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

# • निर्युङ्ति - ३९० - विवेयन

બાદુ - ઘણું, સુચ - સૂત્ર કે શ્રુત. તેની પૂજા. આ ત્રણે પદોના નામ આદિ ચાર પ્રકારે નિક્ષેપા થાય છે. તેમાં નામ, સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્યથી બાદુ તે દ્રવ્યબહુત્વ, તેનાથી ઘણાં જીવ - ઉપયોગ લક્ષણ, પુદ્ગલ - સ્પર્શાદિ લક્ષણ, ચ શબ્દથી પુદ્ગલોનું જીવની અપેક્ષાથી બહુતરત્વ બતાવે છે. તે પણ એકેક સંસારીજીવ પ્રદેશમાં અનંતાનંત જ હોય છે. જીવપુદ્ગલો જ 'દ્રવ્યબહુ' છે. તેમાં ધર્મ, અધર્મ, આકાશના એક દ્રવ્યત્વથી અને કાળના પણ તત્ત્વપણાથી સમયરૂપત્વથી બહુત્વનો અભાવ છે.

# • निर्युक्ति - ३९९ - विवेयन

ભાવ બહુત્વથી બહુક ચૌદ પૂર્વો - ઉત્પાદપૂર્વ આદિ અનંત ગમ યુક્ત છે. તેમાં ગમ - જેના વડે વસ્તુસ્વરૂપ જણાય તે. ગમ - વસ્તુ પરિચ્છેદ પ્રકારો નામ આદિ, તેના વડે યુક્ત અને ઉપલક્ષણથી પર્યાય આદિ લેવા. આના વડે તદાત્મકપણાથી પૂર્વોનું પણ આનંત્ય કહ્યું. આ કાય ભાવમાં વર્તે છે, જેનાથી 'ભાવબઢુ' કહેવાય ? તે કહે છે - 'ભાવ' આત્મપર્યાયમાં ભાયોપશનિકમાં ચૌદ પૂર્વો વર્તે છે. ભ્રાયિક ભાવમાં કોઈ 'ભાવબઢુ' કેમ નથી ? છે, તે કહે છે - કર્મના ભ્રયથી ઉત્પન્ન અને અનંત પર્યાયપણાથી કેવળજ્ઞાન પણ ભાવબહુક છે. 'બાદુ' કહ્યું. હવે સૂત્ર કે શ્રુત કહે છે -

# • निर्दुक्ति - ३१२ - विवेयन

દ્રવ્યસૂત્ર કે દ્રવ્યશ્રુત, તેમાં પહેલું પુંડજ આદિ, બીજું કહે છે - દ્રવ્યશ્રુત - તે અક્ષરરૂપપણે ન્યસ્ત, પુસ્તકાદિમાં છે તે. બોલાતું પણ દ્રવ્યશ્રુત કહેવાય છે. ભાવશ્રુત બે બેદે - સમ્યક્ શ્રુત અને મિથ્યા શ્રુત. તેનું સ્વરૂપ -

# • निर्युक्ति - ३९३, ३९४ - विवेयन

ભવમાં કે ભવ્ય, આમની સિદ્ધિને ભવસિદ્ધિ કે ભવ્યસિદ્ધિક. આ જ પ્રાણીઓ સમ્યગ્ દૈષ્ટિ છે. જે શ્રુત ભણે છે, તે સમ્યક્શ્રુત શબ્દથી પ્રક્રમથી ભાવશ્રુત કહેવાય છે. (શંકા) બોલાવવાપણાથી તેને દ્રવ્યશ્રુતત્વ કેમ ન કહ્યું ? આના વડે આનાથી જનિત ઉપયોગ જ ઉપલક્ષિત કરેલ છે, માટે દોષ નથી. આ પ્રમાણે બીજે પણ વિચારવું. તેનું માહાત્મ્ય કહે છે - આઠ પ્રકારના કર્મોને દૂર કરનાર. હવે મિથ્યાશ્રુત કહે છે - મિથ્યાદૈષ્ટિ જીવો અહીં પણ ભવ્ય જીવો જ લેવા. જો અભવ્યો લેશે તો મિથ્યાશ્રુત શબ્દથી અહીં પણ ભાવશ્રુત કહેલ છે, તેવો સંબંધ થશે. કર્મ - જ્ઞાનાવરણ આદિ સ્વીકાર કરાય છે,

કર્માદાન - કર્મ ઉપાદાન હેતુ. તે શ્રુત કહ્યું.

હવે 'પૂજા' - તે પણ નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. તેમાં પહેલાં બે સુગમ છે. હવે દ્રવ્યપૂજા કહે છે -

# • निर्युक्ति - ३९५ - विवेयन

ઈશ્વર - દ્રવ્યપતિ, તલવર - પ્રભુ સ્થાનીય, નગરાદિ ચિંતક, મંડળ - જળદુર્ગ, તેમાં થાય તે માંડલિક તેનો ભોકતા. આ ઈશ્વરાદિ ત્રણે તથા शिव - શંભુ, ઇન્દ્ર - શક્, સ્કંદ - કાર્તિકેય, विष्णु - વાસુદેવ. આ બધાંની જે પૂજા કરાય તે દ્રવ્ય નિક્ષેપને આશ્રીને થાય છે, તેથી દ્રવ્યપૂજા. દ્રવ્યથી પણ ભાવપૂજાનો હેતુ કહે છે. આ દ્રવ્યથી અપ્રધાન કે પૂજા તે દ્રવ્યપૂજા. - x - આ દ્રવ્ય શબ્દના અનેકાર્થત્વના સૂચકપણાથી કહ્યું. હવે ભાવપૂજા કહે છે -

# • निर्सुङ्ति - ३१६ - विवेयन

ત્તીર્થંકર - અરહંત, કેવલી - સામાન્યથી ઉત્પન્ન કેવળજ્ઞાનવાળા, સિદ્ધ, આચાર્ય, સર્વ સાધુ. એ બધાંની જે પૂજા કરાય છે, તે પૂજા ભાવનિક્ષેપને આશ્રીને થાય છે. કિલ - શબ્દ પરોક્ષ આમવાદસૂચક છે. તીર્થંકરાદિ પૂજા બધી પણ ક્ષાયોપશમિકાદિ ભાવવર્તી જ હોય છે, તેથી ભાવપૂજા જ છે. જે પુષ્પાદિ પૂજામાં દ્રવ્યસ્તવ કહ્યું તે દ્રવ્ય -પુષ્પાદિ વડે સ્તવ, તે સંપૂર્ણ ભાવસ્તવના કારણપણાથી છે. હવે પ્રસ્તુત ઉપયોગ કહે છે-

# • निर्युक्ति - ३९९ - विवेयन

જે ચૌદપૂર્વધર છે, સમસ્ત જે અ કારાદિ અક્ષરો છે, તેમની તે તે અર્થની અભિધાયક્તાથી સાંગત્યથી ઘટનાકરણ તે સર્વાક્ષર સંનિપાત, તે અધિગમ વિષયપણથી જેનામાં વિધમાન છે, તે આ સર્વાક્ષર સંનિપાત. નિપુણ - કુશલ, જે ચૌદપૂર્વીની પૂજા - ઉચિત પ્રતિપત્તિરૂપ છે, ઉપલક્ષણ થકી આ શેષ બહુશ્રુતોની પૂજા. પ્રાધાન્યથી આનું જ ઉપાદાન છે. નિશ્ચિત તે ભાવવિષયક છે. બહુશ્રુત પૂજા લક્ષણથી ભાવપૂજા વડે અહીં અધિકાર છે. આ પ્રમાણે નામનિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો.

હવે સૂત્ર કહેવું જોઈએ -

#### • सूत्र - उर८ -

सांसारिङ બંધनोथी रहित, गृहत्यागी भिक्षुना सायारनुं हुं यथाङमे डथन डरीश. ते तमे भारी पासेथी सांभणो.

## • विवेचन - ३२८ -

સંચોગથી વિપ્રમુક્ત અણગાર ભિક્ષુના આચાર એટલે આચરણ, ઉચિત ક્રિયા, વિનય. વૃદ્ધો કહે છે - આચાર, વિનય એ એકાર્થક છે. અને તે અહીં બહુશ્રુત પૂજારૂપ જ ગ્રહણ કરાય છે. કેમકે તેનો જ અહીં અધિકાર છે. તો હું અનુક્રમ પ્રગટ કરીશ. તેને હું કહું છું, તે સાંભળો. આ બહુશ્રુતપૂજા કહી. તે બહુશ્રુત સ્વરૂપ પરિજ્ઞાન જ કરવા સમર્થ છે. બહુશ્રુતનું સ્વરૂપ તેના વિપર્યયના પરિજ્ઞાનમાં તદ્વિવિક્ત સુખથી જ જણાય છે. તેથી અબહુશ્રુતનું સ્વરૂપ કહે છે -

- સુત્ર 3ਦ€ -
- र्थ विद्याहीन छे, (विद्यावान होवा छतां) अंहङारी, बुज्ध, अनिग्रह, वारंवार असंजद्ध जोवनार छे, ते अजहुश्रुत छे.
  - विवे**य**न ३२६ -

જે કોઇ વિદ્યાર્થી રહિત હોય - સમ્યક્શાસ્ત્રના અવગમ વગરનો એટલે કે નિર્વિદ્ય હોય, અિ શબ્દથી વિદ્યવાળો હોય, તો પણ જે અહંકારી છે, રસ આદિ ગૃદ્ધિવાળો છે, જેને ઇંદ્રિયનું નિયમન વિદ્યમાન નથી તેવો અનિગ્રહ, વારંવાર પ્રાબલ્યથી અસંબદ્ધ ભાષિતાદિ રૂપથી બોલ બોલ કરે છે, વિનપરહિત છે. તેના નિત્ય અભિસંબંદ્યથી તે અબહુશ્રુત કહેવાય છે. વિદ્યા સહિત હોવા છતાં તેનું અબહુશ્રુતત્વ બાહુશ્રુત્ય ફળના અભાવથી છે, તેમ વિચારવું. આનાથી વિપરીત અર્થથી 'બહુશ્રુત' કહેવાય છે.

આવું અબહુશ્રુતત્વ કે બહુશ્રુતત્વ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે ?

• સૂત્ર - 330 થી 33૨ -

पांच डारसे शिक्षा प्राप्त न थाय - अभिमान, डोघ, प्रमाह, रोग, आजस.... आ आठ स्थानोमां व्यक्ति शिक्षाशीव थाय छे - (१) हसी मन्नड न डरे, (२) सहा हांत रहे. (३) मर्गोद्घाटन न डरे. (४) अशीव न होय. (४) विशीव न होय. (६) अतिवोद्युप न होय. (९) अडोधी होय. (८) सत्यरत होय.

• विवेचन - ३३० थी ३३२ -

પાંચ સંખ્યક સ્થાનોમાં કર્મવશ જીવો રહે છે, તે સ્થાનો. તેથી - કહેવાનાર હેતુ વડે શિક્ષણ તે શિક્ષા - ગ્રહણ આસેવનરૂપ પામતા નથી. તેના વડે આવા પ્રકારે અબહુશ્રુતત્વ પામે છે. કોના વડે તે પ્રાપ્ત ન થાય ? માનથી, કોપથી, મદ્દાવિષયાદિ પ્રમાદથી, કુષ્ઠાદિ રોગથી, આળસથી શિક્ષા ન પામે. આના સમસ્ત કે વ્યસ્ત હેતુત્વને જણાવે છે.

આ અબહુશ્રુતત્વ હેતુને જણાવિને હવે બહુ શ્રુતત્વ હેતુ કહે છે - આઠ સ્થાનો વડે શિજ્ઞામાં સ્વભાવ જેને છે કે શીજ્ઞાનો અભ્યાસ કરે છે તે શિજ્ઞાશીલ - બે પ્રકારે શિજ્ઞા અભ્યાસ કરેલ. તીર્થંકર, ગણધરાદિ વડે કહેવાયેલ છે, તે જ કહે છે - (૧) ન હસવાના સ્વભાવવાળો, સહેતુક કે અહેતુક હસતા નથી. (૨) સર્વકાળ ઇંદ્રિય અને નોઇંદ્રિયને દમનાર, (૩) બીજાને અપભ્રાજનાકારી કુત્સિત જાતિ આદિનું ઉદ્દ્યાટન ન કરે. (૪) શીલ રહિત કે સર્વથા વિનષ્ટ ચારિત્ર ધર્મ ન હોય. (૫) વિરૂપશીલ, અતિચાર કલુષિત વ્રતવાળા ન હોય. (૬) અતિ રસ લંપટ ન હોય. (૭) અપરાધી કે નિરપરાધી પ્રત્યે કથંચિત્ કોધ ન કરે. (૮) સત્ય - અવિતથ ભાષણમાં રક્ત. આ આઠ ગુણોવાળો શિજ્ઞાશીલ કહેવાય છે. તે જ બહુશ્રુત થાય છે.

અહીં સ્થાનના પ્રક્રમમાં આ પ્રમાણે અભિધાન ધર્મ અને ધર્મીના કંઇંક

અનન્યત્વને જણાવવા માટે છે. વિશેષ કથનથી ક્વચિત્, કોઇકને અંતર્ભાવ સંભવમાં ૫૫ પૃથક્ ઉપાદાન, તેને પરિહાર આગળ ૫૫ કહેવો.

અબહુશ્રુતત્વ કે બહુશ્રુતત્વમાં અથવા અવિનય કે વિનયમાં મૂળકારણ તત્ત્વથી ઉક્ત હેતુમાં આનો અંતર્ભાવ છે તે માટે અવિનીત અને વિનીતનું સ્વરૂપ જાણ્યા વિના તે જાણવા શક્ય નથી, તેથી કહે છે -

## • सूत्र - 333 थी 3४० -

यौद स्थाने व्यवहार કरनार संयत मुनि खिवनीत हहेवाय. सने ते निर्वाण न पामे. (१) स्रिभिक्ष होधी होय. (२) होधने बांजो समय टहावे. (३) भित्रताने हुहरावे, (४) श्रुत पामीने सहंहार हरे, (५) जीकानो पाप परिक्षेपी, (६) भित्रो पर होध हरनार, (७) प्रिय भित्रोनी पण स्रोहांतमां जुराई हरे छे. (८) सर्सजद्ध प्रवाप हरे, (६) द्रोही, (१०) स्राभानी, (११) रस बोबुप, (१२) स्रिश्तेन्द्रिया, (१३) सर्सविजागी, (१४) स्प्रीतिहर छे, ते स्रविनित छे.

पंहर स्थाने ते सुविनित डहेवाय छे - (१) थे नम्र छे, (२) अथपत छे, (३) अभायी, (४) अडुतूहती, (५) डोईनी निंहा न डरनार, (६) डोईने बांजो सभय पड़डी न राणे, (७) भित्रो प्रति इत्तज्ञ, (८) श्रुतने पामीने अहंडार न डरे. (६) पाप परिक्षेपी न होय, (१०) भित्रो छपर डोई न डरे. (११) अप्रिय भित्रने माटे पए सेडांतमां डल्याएनी वात इरे. (१२) वाइ डबह सने मार-पीट न डरे, (१३) स्रिभित होय, (१४) विश्वाधीत होय, (१५) प्रतिसंदीन होय, ते साधुने विनीत डहेत छे.

## • विवेयन - 333 थी 3४० -

ચૌદ સ્થાનોમાં રહેલો સંચત અવિનીત કહેવાય છે. તેવો તે મોક્ષ અને ચ શબ્દથી આ જ્ઞાનાદિને પામતો નથી. તે ૧૪ સ્થાનોમાં આ છે - (૧) તે વારંવાર કે ક્ષણે ક્ષણે કે અનવરત કોધી હોય અને નિમિત્ત હોય કે ન હોય તે કોધિત જ રહે છે. (૨) વિક્થાદિમાં કે વિચ્છેદથી પ્રવર્તન કે પ્રબંધન કરે છે. (૩) મિત્રતા કરવા છતાં પણ, મિત્ર - આ મારો છે, તેમ ઇચ્છવા છતાં પણ તેનો ત્યાગ કરે છે. - x - x - (૪) શ્રુત - આગમ પણ પ્રાપ્ત કરીને અભિમાન કરે છે. - x - x - (૫) કર્યચિત્ સમિતિ આદિમાં સ્ખલિત લક્ષણોથી આચાર્યાદિનો તિરસ્કાર કરે છે, એવો આચાર જેનો છે તે પાપ પરિક્ષેપી (૬) મિત્રો પરત્વે પણ, બીજાઓ ઉપર પણ ક્રોધ કરે. (૭) અતિવલ્લભને પણ, મિત્રના એકાંતમાં પણ પાપોને બોલે અર્થાત્ આગળ પ્રિય બોલે અને પાછળથી તેના અનાચારને પ્રગટ કરે છે.

(૮) જે પ્રકીર્ણ - આમ તેમ અર્થાત્ અસંબદ્ધ બોલવાના સ્વભાવવાળો, પ્રકીર્ણવાદી છે, વસ્તુતત્ત્વ વિચારમાં પણ જે યતિકંચિનવાદી કહે છે. અથવા જે - આ પાત્ર છે કે અપાત્ર છે, એમ પરીક્ષા કર્ચા વિના જ કંઈક અધિગત શ્રુત રહસ્યને કહેવાનો સ્વભાવ જેનો છે તે પ્રકીર્ણવાદી. (૯) દ્રોગ્ધ - દ્રોહણશીલ, મિત્ર પ્રતિ પણ અદ્રોહ કરનાર. (૧૦) હું તપસ્વી છું ઇત્યાદિ અભિમાન કરનાર, (૧૧) અશ્ન આદિમાં અભિકાંક્ષાવાન્ (૧૨) અનિગ્રહ, (૧૩) સંવિભાગ ન કરવાના સ્વભાવવાળો, અસંવિભાગી આહારાદિ પ્રાપત કરીને બીજાને કંઈપણ ન આપે પરંતુ પોતાને જ પોષનાર હોય. (૧૪) અપ્રીતિકર - જોનાર, સાંભળનાર બધાને અપ્રીતિ જ ઉત્પાદિત કરે છે. આવા પ્રકારનો દોષયુક્ત હોય તેને અવિનિત કહે છે.

આ પ્રમાણે અવિનિત સ્થાનોને જણાવીને વિનીત સ્થાનોને કહે છે - પંદર સ્થાનો વડે શોબન વિનયથી યુક્ત સુવિનિત કહેવાય છે. તેને જ કહે છે - નીચ - અનુદ્ધ જે રીતે થાય, એ પ્રમાણે નીચી શચ્ચાદિમાં વર્તે છે તે નીચવર્તી, ગુરૂની નીચે વર્તે છે તે. અચપલ - આરંભેલા કાર્ચ પ્રતિ અસ્થિર અથવા અપચલ - ગિત, સ્થાન, ભાષા, ભાવ ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. તેમાં ગિતચપલ તે દ્વતચારી, સ્થાનચપલ તે બેઠો હોય તો પણ ચાલતો હોય તેમ રહે, ભાષાયલ - અસત્, અસભ્ય, અસમીક્ષ્ય, અદેશકાળ પ્રલાપી ભેદથી ચાર પ્રકારે છે. અસન્ - અવિદ્યમાન, અસભ્ય - ખર પુરુષાદિ, અસમીક્ષ્ય - આલોચના કર્યા વિના બોલનારો. ચોથો અદેશકાલપ્રલાપી - કાર્ય વીતી ગયા પછી જે બોલે - જો આમ હોય તો ત્યાં દેશ કે કાળમાં આમ કરત તો સુંદર થાત. ભાવચપલ - સૂત્રમાં કે અર્થમાં અસમાસ જ જે બીજું ગ્રહણ કરે છે.

અમાર્યી - મનોજ્ઞ આહારાદિ પામીને ગુરુ આદિને વંચક ન થાય. અકુત્રૃહલ - કુહુક ઇન્દ્રબલાદિ અવલોકનથી પર. અલ્પ - સ્તોક, તિરસ્કાર કરે અર્થાત્ અત્ય એવા જ શબ્દ કે અબાવવયનથી તિરસ્કાર કરે છે. એટલે કે કોઈને તિરસ્કાર કરતો જ નથી. મિત્રોને ઉપકાર કરે, પણ પ્રતિ ઉપકાર પ્રતિ અસમર્થ ન બને - કે ફૃતદન ન બને, શ્રુત પામીને અબિમાન ન કરે, પણ મદના દોષોને જાણીને વધારે નમ્ર થાય. પાપ પરિક્ષેપી ન થાય, મિત્રો પરત્વે ફૃતજ્ઞતાથી કથંચિત્ અપરાધમાં પણ કોપ ન કરે. અપ્રિય એવા મિત્રના રહસ્થમાં પણ કત્યાણ જ બોલે, - x - પણ તેના દોષ ઉઘાડા ન પાડે. કલફ - વાચાથી વિગ્રહ અને 5મર - પ્રાણઘાત આદિ, તેનો વર્જક હોય. બુદ્ધ - બુદ્ધિમાન. અમિજાતિ - કુલિનતા. દ્રી - લજ્જા, તે જેને વિધામાન છે, તે દ્રીમાન્, કથંચિત કલુષ અધ્યવસાયતામાં પણ અકાર્ય આયરતા લજ્જા પામે. પ્રતિસંલીન - ગુરુની પાસે કે અન્યત્ર કાર્ય વિના અહીં - તહીં પ્રવૃત્તિ ન કરે. - x -

આવો વિનીત કેવો થાય ?

• सूत्र - ३४९ -

सहा गुरुङूजमां रहे, योग अने ६५धानमां निरत छे, प्रिय કरनार अने प्रियलाची छे, ते शिक्षा प्राप्त કरी शडे छे.

• विवेयन- ३४१ -

વસે એટલે કે રહે. ક્યાં ? સદા આચાર્યાવાદિના ગચ્છમાં, અર્થાત્ તેમની આજ્ઞામાં. જાવજજીવ ગુરુ આજ્ઞામાં જ રહે. યોજવું તે યોગ - વ્યાપાર, અહીં પ્રક્રમથી ધર્મગત વ્યાપાર લેવો. અથવા યોગ - સમાધિ, તે જેને છે તે યોગવાન. ઉપદાન -અંગ, અનંગ અધ્યયન આદિ. યથાયોગ આયંબિલાદિ તપો વિશેષ. તેનાથી યુક્ત, જે જેના ઉપદાન કહ્યા, તેથી અન્યથા ન ભણે, ન સાંભળે. પ્રિયંકર - અનુકૂળ કરે છે. ક્યારેક કોઈક અપકાર કરે તો પણ પ્રતિકૂળ આયરણ ન કરે પણ પોતાના કર્મોનો જ દોષ વિચારે તેથી જ પ્રિયવાદી બને, કોઈ અપ્રિય બોલે તો પણ પ્રિય જ બોલવાના સ્વભાવવાળો. અથવા આયાર્યાદિને અભિમત આહારાદિ વડે અનુકૂલકારી, આચાર્ચના અભિપ્રાયંને અનુવર્તીને બોલે તે પ્રિયવાદી. તેમાં શો ગુણ છે ? शिक्षा - શાસ્ત્રાર્થ ગ્રહણ આદિ રૂપ. તેને પ્રાપ્ત કરવા યોગ્ય થાય છે. આના વડે અવિનીત, આનાથી વિપરીત શિક્ષાને પામવાને યોગ્ય નથી, તેમ કહેલ છે તથા જે શિક્ષાને પામે તે બહુશ્રુત, બાકીના અબહુશ્રુત.

# • સૂત્ર - ૩૪૨ -

रेभ शंजमां राजेल हुध पोताने अने पोताने आधारना गुष्टोने કारषे जंने तरइथी सुशोभित रहे छे, ते ४ रीते जहुश्रुत भिक्षुमां धर्म, डीर्ति अने श्रुत पष्ट जंने तरइथी सुशोभित रहे छे.

• विवेयन - ३४२ -

જેમ શંખમાં રાખેલ દુધ બંને પ્રકારે અર્થાત્ માત્ર શુદ્ધતા આદિ સ્વસંબંધી ગુણ લક્ષણથી શોભે છે તેમાં તે કલુષ થતું નથી, ખટાશ પણ પકડતું નથી, સવતું પણ નથી. આ જ પ્રકારે બહુશ્રુત ભિક્ષુમાં ચતિધર્મ શ્લાધા તથા ધર્મકીર્તિવત્ આગમ શોભે છે. જો કે ધર્મકીર્તિ શ્રુત નિરૂપલેપતા આદિ ગુણોથી સ્વયં શોભાભાગી છે, તો પણ મિથ્યાત્વાદિ કાલુષ્યના વિગમથી નિર્મલતાદિ ગુણથી શંખની જેમ વિશેષથી શોભે છે. - x - x - ઇત્યાદિ. શેષ સૂત્રાર્થવત્ સમજી લેવું. ફરી બહુશ્રુતને કહે છે -

• सूत्र - 3**४3** -

જે પ્રેમાણે કંબોજ દેશના અશ્વોમાં કંથક ઘોડા જાતિમાન અને વેગમાં શ્રેષ્ઠ હોય છે, તે પ્રમાણે જ બહુશ્રુત શ્રેષ્ઠ હોય છે.

• विवेयन - ३४३ -

જે પ્રકારે કંબોજ દેશમાં થયેલાં અશ્વો શીલાદિ ગુણોથી વ્યાપ્ત છે, પ્રધાન છે, વેગવાળા છે. તે પ્રમાણે જિનદાર્મને પામેલા વ્રતી કંબોજના અશ્વોની માફક, બીજા ધાર્મિકોની અપેક્ષાએ શ્રુત અને શીલાદિ વડે શ્રેષ્ઠ છે.

• स× - 388 -

९ेभ श्रतिमान् अश्वा३८ हैं८ पराङ्गी शूरवीर योद्धा, अंने तरङ् थनारा नांहीद्योषथी सुशोभित थाय छे, तेम% अहुश्रुत शोभे छे.

• विवेयन - ३४४ -

જેમ જાત્યાદિ ગુણચુક્ત અશ્વ ઉપર સમ્ચક્ રીતે બેસેલો, તે કદાચ કાચર પણ હોય, તેથી કહે છે - શૂર, દૈઢ, પરાક્રમ - શરીર સામર્થ્યરૂપ છે તે તથા જમણી અને ડાબી બંને બાજુએ અથવા આગળ અને પાછળ બાર વાજિંત્રોના નિનાદ રૂપ વડે અથવા આશીર્વચન રૂપ નાંદી - ''તમે ઘણું જીવો'' ઇત્યાદિ, તેના ઘોષથી, બંદિજનોના કોલાહલરૂપ હોય. એ પ્રમાણે બહુશ્રુત થાય છે. અહીં શું કહેવા માંગે છે ? જે પ્રમાણે આવો શૂર કોઈથી અભિભૂત થતો નથી, કે તેનો આશ્રિત બીજો કોઈ પણ અભિભૂત ન થાય. તેમ આ પણ જિનપ્રવચનરૂપ ઘોડા ઉપર બેસીને પરવાદી દર્શનમાં પણ ત્રસ્ત ન થાય, તેના વિજય પ્રતિ સમર્થ છે. દિવસ - રાત્રિ સ્વાધ્યાયના ઘોષ રૂપથી કે સ્વપક્ષ - પરપક્ષનો ઘોષ કે ''તમે ઘણું જીવો'' થાય છે તેને પરતીર્થિ પણ પરાભવ કરવા સમર્થ નથી. તેને આશરે રહેલાં બીજા પણ કોઈ જીતાતા નથી. - તથા -

#### • सूत्र - उ४५ -

े प्रકारे हाथशीथी घेरायेव साઇठ वर्षनो जलवान हाथी डोઇथी पराष्टित थतो नथी, ते प्रभाषे जहुश्रुत पक्ष पराष्ट्रित थतो नथी.

#### विवेशन - ३४४ -

જેમ હાથણીઓ વડે પરિવૃત્ત જે છે તે, એકલો નહીં, તેવો હાથી, વળી સાઇઠ વર્ષના આયુવાળો, તેને જ આટલાકાળ સુધી પ્રતિવર્ષ બળનો સંગ્રહ કર્યો હોય, તેથી જ જેને આટલું શરીર સામર્થ્ય છે તે બળવાન થઇને અપ્રતિ હત થાય છે. અર્થાત્ બીજા મદમુખો વડે કે મતાંગજો વડે પરાંગ્મુખ કરાય છે. બહુશ્રુત આવો થાય છે. તે પણ બીજાના પ્રસારના નિરોધરૂપ ઔત્યાતિકી આદિ બુદ્ધિ અને વિવિધ વિધા વડે આવૃત્ત હોય, સાઇઠ વર્ષ વડે અત્યંત સ્થિરમતિ હોય, તેથી જ બળવાન પણાથી અપ્રતિ હત થાય છે. ઘણાં દર્શનહણનારાઓ વડે પણ પ્રતિહનન કરવો શક્ય બનતો નથી. બીજું-

#### • सूत्र - उ४६ -

रेभ तीक्ष्म शींगडावाणो, जणवान स्डंध वाणो, रूथाधिपति वृषल शोले छे, तेवी रीते (गषाधिपति) जहुश्रुत शोले छे.

#### • विवेथन - ३४६ -

જેમ તે તીક્ષ્ણ શીંગડા જેને છે તેવો, અત્યંત ઉપયિત થયેલા સ્કંઘ જેના છે તેવો, ઉપલક્ષણથી સમગ્ર અંગોપાંગ ઉપયિત હોય છે તેવો બળદ શોભે છે. વળી તે ગાયોના સમૂહનો અધિપતિ - સ્વામી થઈને રહ્યો હોય. બહુશ્રુત પણ તેવો થાય છે. તે પણ પરપક્ષને ભેદવાપણાથી સ્વશાસ્ત્ર અને પરશાસ્ત્રરૂપ શીંગડા વડે યુક્ત હોય, ગચ્છના મોટા કામોની ધુરાને ધારણ કરવા વડે જાત સ્કંધ હોય અને સાધુ આદિ સમૂહનો અધિપતિ આચાર્ય થઈને શોભે છે - વળી -

#### • સૂત્ર - ૩૪૭ -

रेम तीक्ष्म हाढो वाजो पूर्ष युवा अने हुष्परारेय सिंह पशुओभां श्रेष्ठ होय छे तेम ४ जहुश्रुत होय छे.

# • विवेयन - ३४७ -

જેને તીક્ષ્ણ દાઢા છે, તેવો તે તીક્ષ્ણદંષ્ટ્ર, ઉત્કટ કે ઉદગ્ર વય સ્થિત, તેથી દુષ્પ્રદાર્ષ - બીજા વડે દુરભિભવ સિંહ, વન્ય પ્રાણીમાં પ્રધાન થાય છે એવો બહુશ્રુત થાય છે. આ પરપક્ષને ભેદન પણાથી તીક્ષ્ણ દાઢા રૂપ નૈત્રમાદિ નયોથી પ્રતિભા આદિ ગુણ વડે ઉદગ્રતાથી દુરભિભવ છે, તેથી અન્યતીર્થી રૂપ મૃહસ્થાનીયોમાં પ્રવર છે.

• җи - зъс -

रेभ शंष, यङ, गहाने धारष કरनार वासुद्देव अपरार्थित जल वाजो थोद्धो होय छे, तेमच जहुश्रुत पष अपरार्थित जलशाजी होय छे.

• विवेयन - ३४८ -

જેમ તે વાસુદેવ પંચજન્ય શંખ, સુદર્શન ચક્ર, ક્રીમુદ ગદાને વહન કરે છે તેથી શંખ ચક્ર ગદાધર થઇ બીજા વડે સ્ખલના પમાડવી અશક્ય છે, સામર્થ્ય જેનું તેવો અપ્રતિહત બલ વાળો ચોદ્ધો - સુભટ હોય છે તે પ્રમાણે બહુશ્રુત પણ સ્વાભાવિક પ્રતિભા પ્રાગલ્ભ્યવાળો અને શંખાદિ માફક સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર વડે યુક્ત ચોદ્ધો - કર્મ વૈરી પરાભવી થાય.

● સૂત્ર - ૩૪૯ -

९ेभ भहान् ऋद्धिवान् यातुरंत यडवर्ती सौंह रत्नोनो स्वाभी होय छे, तेभ९ जहुश्रुत पष्ट सौंह पूर्वोना स्वाभी होय छे.

• विवेयन - ३४६ -

જેમ ચારે દિશા પર્યન્ત, એક તરફ હિમવાન અને ત્રણ દિશામાં સમુદ્ર, જેને છે તે ચતુરંત અથવા ચાર - ઘોડા, હાથી, રથ, મનુષ્યરૂપ અંતશત્રુ વિનાશરૂપ જેને છે તે છ ખંડ ભરતનો અદિપતિ, મોટી સમૃદ્ધિવાળો, ચૌદ રત્નો - સેનાપતિ, ગાથાપતિ, પુરોહિત, હાથી, ઘોડો, વર્ધિક, સ્ત્રી, ચક્ર, છત્ર, ચર્મ, મિણ, કાકણિ, ખડ્ગ, દંડ તેનો અદિપતિ હોય એ પ્રમાણે બહુશ્રુત પણ આસમુદ્ર પૃથ્વી મંડલ ઉપર ખ્યાતકીર્તિપણાથી ચાતુરંત કહેવાય છે. અથવા ચાર પ્રકારે દાનાદિ ધર્મ વડે કમેવૈરીને વિનાશ કરવાથી ચાતુરંત, આમર્ષેષિધ આદિ શ્રદ્ધિવાન પ્રલાક આદિ લબ્ધિવાન, સકળ અતિશય નિધાન ચૌદ પૂર્વો રૂપી ચૌદરત્નો યુક્ત હોય છે.

• સત્ર - 34o -

९ेभ सहस्राक्ष, व९पाशि, पुरंहर, शङ हेवोनो अधिपति होय छे, ते प्रभाशे બहुश्रुत होय छे.

• विवेशन - ३५० -

જેને હજાર આંખો છે તે સહસ્રાક્ષ, અહીં સંપ્રદાય એવો છે કે ઇંદ્રને ૫૦૦ મંત્રી દેવો હોય છે, તેમની બબ્બે એટલે હજાર આંખો છે અથવા જે હજાર આંખો વડે જોવાય છે તેથી સહસ્રાક્ષ છે. चજ - તે નામનું આયુધ જેના હાથમાં છે તે વજપાણિ. લોકોક્તિથી પૂરને દારણ કરવાથી પુરંદર, એવો તે શક - દેવોનો સ્વામી છે તેવા બહુશ્રુત થાય છે તે પણ શ્રુતજ્ઞાન વડે સંપૂર્ણ અતિશય રત્નનિધાન તુલ્યતાથી હજારો લોચન હોય તેમ જાણે છે. પૂ નો અર્થ શરીર પણ થાય, તે વિકૃત તપ અને અનુષ્ઠાનથી કર્તાને વિદારે છે તેથી પુરંદર છે. શક્વત્ દેવો વડે ધર્મમાં અત્યંત નિશ્વલતાથી પૂજાય છે ઇત્યાદિ. - x -

#### • सूत्र - उप९ -

रेम अंधકारनाशક ઉદીયમાન सूर्य तेषथी બળતો होय तेवो લागे छे, ते प्रमाष्टे બहुश्रुत पक्ष तेषस्वी होय छे.

• विवेथन - उप९ -

જેમ તે અંધારનો વિનાશ કરે છે તે તિમિર વિધ્વંસક ઉગતો સૂર્ય, તે જ ઉદ્ધં આકારામાર્ગને આકાતિત કરતો અતિ તેજસ્વીતાને પામે છે. - x - અથવા પહેલા ઉગતો સૂર્ય તીવ્ર હોતો નથી, એ પ્રમાણે તીવ્રતાનો અભાવ જણાવે છે, અન્યથા તેની તીવ્રતાનું દેષ્ટાંત ન કહેત. કેવો તીવ્ર થાય ? તેજની જ્વાલાને છોડતો એવો, બહુશ્રુત પણ તેવા જ થાય, તે પણ અજ્ઞાનરૂપ તિમિરને નિવારનારા છે, સંચમ સ્થાનોમાં વિશુદ્ધ વિશુદ્ધતર અધ્યવસાયથી અને તપના તેજથી ઝળહળતા હોય છે.

# • સૂત્ર - ૩૫૨ -

रेम नक्षत्रोना परिवारथी परिवृत्त यंद्रमा पूर्लिमासे परिपूर्ल थाय छे, ते प्रमाष्टे जहुश्रुत पण ज्ञानाहिनी ङजाथी परिपूर्ल थाय.

• विवेयन - उपर -

જે રીતે તે નક્ષત્રોનો સ્વામી - ઉડુપતિ, ચંદ્ર, અશ્વિની આદિ નક્ષત્રોથી, ગ્રહો અને તારાઓ વડે પરિવારિત થઈને પ્રતિપૂર્ણ સમસ્ત કલાયુક્ત થાય. ક્યારે થાય ? પૂર્ણિમાને દિવસે. અહીં ચંદ્ર એમ કહેવાથી કોઈ ચંદ્ર નામવાળો પણ ગ્રહણ થાય તેથી ઉડુપતિ એવુ નામ ગ્રહણ કર્યું. ક્વચિત એકાકી સિંહ જેવો પણ હોય, તેથી વિશેષણ મૂક્યું - નક્ષત્ર પરિવારિત, તે પણ બીજ આદિનો નહીં, પણ પૂર્ણિમાનો લેવો, એ પ્રમાણે બહુશ્રુત લેવા. તે પણ નક્ષત્રોની માફક અનેક સાધુના અધિપતિ છે. તથા તે પરિવારિત સર્વકળા યુક્ત પણાથી પ્રતિપૂર્ણ હોય છે. - બીજું -

# • सूत्र - उपउ -

थे प्रકारे साभाधिङ - व्यापारी आहिना डोठार सुरक्षित अने अनेङ प्रકारना धान्योथी परिपूर्ष होय छे ते प्रभाषे બहुश्रुत पण विविध प्रકारना श्रुतथी परिपूर्ष होय छे.

# • विवेथन - ३५३ -

જેમ સમાજ - સમૂહ તેમાં સાથે એકઠા થાય તે સામાજિક - સમૂહવૃત્ત લોકો, અથવા અતસી આદિ અંગોના ઉપભોગાંગતાથી શ્યામ આદિ અંગરૂપ ધાન્ય, તે કોષ્ઠ ધાન્યનો પત્ય, તેના અગાર કે આધાર રૂપ જે ગૃહ, ઉપલક્ષભથી અન્ય પણ પ્રભૂત ધાન્યસ્થાન, જયાં બળી જવા આદિના ભયથી ધાન્ય કોઠાર કરાય છે, તે કોષ્ઠાગાર કહેવાય છે. - x - x - તેને પ્રાહરિક પુરુષાદિ વ્યાપાર દ્વારથી પાલિત દસ્યમૂષિકાદિથી સુરક્ષિત અને તે કદાય પ્રતિ નિયત ધાન્ય વિષય અપ્રતિપૂર્ભ હોય, તેથી કહે છે - અનેક પ્રકારના ધાન્યોથી ભરેલો, એ પ્રમાણે બહુશ્રુત પણ હોય. બહુશ્રુત પણ સામાજિક લોકોની જેમ ગરછવાસીને ઉપયોગી એવા વિવિધ ધાન્યોની જેવા

અંગ, ઉપાંગ, પ્રકીર્ણકાદિ ભેદોથી શ્રુતસ્થાન વિશેષથી પ્રતિપૂર્ણ જ હોય છે. પ્રવયનના આધારપણથી સુરક્ષિત હોય છે. - વળી -

• સૂત્ર - ૩૫૪ -

• विवेयन - उप४ -

જેમ તે વૃક્ષો મધ્યે પ્રધાન જંબૂ નામે સુદર્શના છે, જેમ આ અમૃત ફળની ઉપમા અને દેવાદિ આશ્ચય છે, તેવું કોઈ વૃક્ષ નથી. જો કે આ વૃક્ષનો ફળ વ્યવહાર તેની પ્રતિરૂપતાથી જ છે, વસ્તુતઃ તે પૃથ્વીકાચિક છે, વજ વૈડ્ર્યાદિમય તેના મૂળ આદિ ત્યાં ત્યાં કહેલા છે તે કોનું છે ? અનાદેત નામે દેવ જંબૂદ્ધીપાધિપતિ વ્યંતર દેવના આશ્ચયત્વથી સંબંધી છે. બહુશ્રુત એ પ્રમાણે થાય છે. તેઓ પણ અમૃતની ઉપમાના ફળ સમાન શ્રુતયુક્ત દેવાદિને પણ પૂજ્યતાથી અભિગમનીય અને બાકીના વૃક્ષની ઉપમા સમાન સાધુમાં પ્રધાન છે - બીજું -

- सूत्र उपप -
- र्थ प्रકारे नीववंतथी वहेती, **४००प्रवाहथी परिपूर्ध, समुद्र**गामिनी सीता नही, जदी नहीस्रोमां श्रेष्ठ <mark>छे, ते प्रमाशे</mark> जहुश्रुत थाय छे.
  - विवेयन उपप -

જેમ તે નદી પ્રધાન જળથી પૂર્ણ છે, તે સાગરમાં મળતી હોવાથી 'સાગરંગમા' છે, પણ ક્ષુદ્ર નદીની જેમ માર્ગમાં નાશ પામતી નથી આ સીતા નદી - મેરુની ઉત્તર દિશાના વર્ષઘર પર્વતથી નીકળે છે અથવા તે નીલવંતથી નીકળે છે. બહુશ્રુતો શીતા નદીવત્ હોય છે. નદીની જેમ બીજા સાધુના કે શ્રુતજ્ઞાનીની મધ્ય પ્રધાન છે, વિમળ જળ સમાન શ્રુતિજ્ઞાન વડે યુક્ત છે, સાગર રૂપ મુક્તિમાં જાય છે. ઉચિત અનુષ્ઠાન વડે તે પ્રવૃત્ત છે, તેને અન્યદર્શની માફક દેવાદિ ભાવની વાંછા નથી. - x - x -

• सूत्र - उपह *-*

रेभ विविध प्रકारनी औषधिथी हीस महान भेरु पर्वत जधां पर्वतोभां श्रेष्ठ छे, ते प्रभाषे जहुश्रुत जधां साधुओमां श्रेष्ठ होय छे.

• विवेशन - ३५६ -

જેમ પર્વતોની મધ્યે અતિ પ્રધાન અતિ ગુરૂ, અતિ ઉચ્ચ એવો મેરુ નામનો પર્વત છે, તે અનેકવિદ્ય વિશિષ્ટ માહાત્મ્ય વનસ્પતિ વિશેષ રૂપ થકી પ્રકર્ષથી જ્વલિત - દીપ્ત છે, તેના યોગથી આ પણ પ્રજ્વલિત કહ્યા. એ પ્રમાણે બહુશ્રુતો જાણવા. શ્રુતના માહાત્મ્યથી અત્યંત સ્થિર હોવાથી બાકીના સાધુની અપેક્ષાથી પ્રવર જ થાય છે. ઇત્યાદિ - x - x -

• सूत्र - ३५७ -९ेम सहैव अक्षय९णथी परिपूर्ण स्वयंजूरमण समुद्र विविध रत्नोथी परिपूर्ल रहे छे, तेमक जहुश्रुत स्रक्षयज्ञानथी परिपूर्ल रहे छे.

• विवेयन - ३५९ -

જેમ સ્વયંભૂરમણ નામક સમુદ્ર અક્ષય - અવિનાશી જળયુક્ત છે, વિવિધ પ્રકારના મરકત આદિ રત્નોથી ભરેલો હોય તેમ બહુશ્રુત પણ અક્ષય સમ્યગ્ જ્ઞાનરૂપ જળથી ભરેલ અને વિવિધ અતિશય રત્નવાળા હોય છે. અથવા અક્ષત ઉદયવાળા હોય. હવે ફળદર્શનથી તેનું માહાત્મ્ય કહે છે -

#### ₹3 - 346 -

समुद्र समान गं**भीर, हुरासय, अवियक्षित, अ**पराषेव, विपु**व** श्रुतज्ञानथी परिपूर्ण त्राता <mark>ओवा जहुश्रुत मुनि </mark> झर्मोनो क्षय કरी ६तम गति पामे.

#### विवेशन - ३५८ -

ગાંભીર્ય - જેનો મધ્યભાગ લબ્ધ નથી તેવો - સમુદ્ર, દુઃખે કરીને આશ્રય થાય તેવો, અત્રાસિત, દુષ્પર્ઘષક છે, તેમ બહુશ્રુતો આગમથી પૂર્ણ, અંગ - અનંગ આદિ ભેદથી વિસ્તીર્ણ, રક્ષણહાર હોય છે. હવે તેને ફળથી વિશેષિત કરે છે. જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મોનો વિનાશ કરીને મુક્તિ નામે ઉત્તમા ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. - x - x -

બહુશ્રુતની ગુણવર્ણનરૂપ પૂજા જણાવીને કહે છે -

● सूत्र - उप€ -

६त्तमार्थ गवेषङ युनि श्रुतनो आश्रय दे **ऐनाथी ते पोते सने** जीकने पस सिद्धि स्रपावी **श**र्ड तेम हुं डहुं छुं.

• विवेयन - उप∈ -

જેથી બહુશ્રુતના આ ગુણો મુક્તિગમન સુધીના છે, તેથી આગમ અધ્યયન શ્રવણ ચિંતનાદિથી આશ્રયે. ઉત્તમાર્થ - મોક્ષની ગવેષણા કરે. તે શ્રુતના આશ્રયથી પોતાને અને બીજા તપસ્વી આદિને - x - મુક્તિગતિ પ્રાપ્ત કરાવે છે, તેમાં કોઈ સંદેહ નથી. - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૧ નો ટીકા સહિતનો અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 अध्ययन - १२ - ''हरिडेशीय'' 🗘

\_\_\_\_x\_\_\_x\_\_\_x\_\_\_x

0 અગિયારમાં અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી. હવે બારમું કહે છે, તેનો આ અભિસંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં બહુશ્રુત પૂજા કહી, અહીં બહુશ્રુતે પણ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ તે જણાવવાને માટે તપઃ સમૃદ્ધિ વર્ણવાય છે. એ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના - x - નામ નિક્ષેપમાં આનું 'હરિકોશીય' નામ છે. તેનો નિક્ષેપો -

# • निर्युक्ति - ३१८ थी ३२० - विवेशन -

હરિકેશને નામ આદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપ છે. તેમાં નામ અને સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્ય વિષયક બે ભેદ - આગમથી, નોઆગમથી. તેમાં નોઆગમથી ત્રણ ભેદ - એક ભવિક, બદ્ધાયુષ્ક અને અભિમુખ નામ ગોત્ર. હરિકેશ નામ ગોત્રને વેદતો હોય તે ભાવથી હરિકેશ કહેવાય. તેના નામથી આ અધ્યયન આવેલ છે. હવે હરિકેશની વક્તવ્યતા કહે છે -

# निर्युक्ति - ३२१ थी ३२९ - विवेशन -

આ નિર્યુક્તિનો ભાવાર્થ કથાનકથી જાણવો જોઈએ, તે આ છે -મથુરા નગરીમાં શંખ નામે યુવરાજ હતો, તે ધર્મ સાંભળીને પ્રવ્રાજિત થયો. વિચરતા તે ગુજપુર પહોંચ્યો. ત્યાં ભિક્ષાર્થે જતાં એક ગલી જેવો માર્ગ આવ્યો. તે મુર્મુર સમાન અતિ ઉષ્ણ હતો. ઉષ્ણકાળે કોઈપણ ત્યાં ચાલવા સમર્થ ન હતા. જે તેને ન જાણતા તે ત્યાં ચાલે, તે વિનાશ પામતા, તેનું નામ જ 'હુતવહરથ્યા' થઈ ગયું. તે સાધુએ કોઈ પુરોહિતપુત્રને પૂછ્યું - એ રથ્યા વહન થઈ શકશે ? તે પુરોહિત પુત્રએ વિચાર્યુ - સાધુ બળી જશે, તેથી તેણે કહ્યું - હા, આ માર્ગે જવાશે.

સાધુ તે માર્ગે ચાલ્યા. પુરોહિત પુત્ર છુપાઈને જુએ છે. સાધુ ત્વરા રહિત તે માર્ગે ચાલે છે. આશંકાથી તે માર્ગમાં ચાલ્યા, જેટલામાં તે ચાલ્યા, તેમના તપના પ્રભાવથી તે માર્ગ શીતીભૂત થઈ ગયો. તે પુરોહિત પુત્ર આકર્ષાયો, અહો ! આ મહાતપસ્વીને મેં આશાતિત કર્યા. ઉદ્યાનમાં રહેલા તેમની પાસે જઈને કહ્યું - ભગવન્ ! મેં પાપકર્મ કરેલ છે હું તેમાંથી કઈ રીતે છુટીશ ? સાધુએ કહ્યું - દીક્ષા લેવી. તેણે દીક્ષા લીધી. તે પુરોહિત પુત્ર જાતિમદ અને રૂપમદ કરતાં મૃત્યુ પામ્યો. દેવલોક ગયો.

દેવલોકથી ચ્યવીને પુરોહિત પુત્રનો જીવન મૃતગંગાના કિનારે બલકોટ્ટા નામે હરિકેશો હતા, તેના અદિપતિ બલકોટ્ટ નામે હતો. તેને બે પત્ની હતી - ગૌરી અને ગાંધારી. તે જીવ ગૌરીની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થયો. સ્વપ્તદર્શન થયું. વસંત ઋતુ જુએ છે. ત્યાં કુસુમિત આમ્રવૃક્ષ જુએ છે, સ્વપ્રપાઠકોને કહ્યું. તે બોલ્યા - મહાત્મા પુત્ર તમને થશે. યોગ્ય સમયે ગૌરીએ બાળકને જન્મ આપ્યો. તે પૂર્વભવના જાતિમદ રૂપ દોષથી કાળો અને વિરૂપી હતો. બલકોટ્ટમાં જન્મેલ હોવાથી તેનું 'બલ' નામ રાખ્યું. તે સહનશક્તિ રહિત અને બંડનશીલ હતો.

તે બાળક ગમે ત્યારે ભોજન કરતો, દારુ પીતો. તે અપ્રીતિકર થયો. દોરથી કાઢી મૂક્યો. ચારે તરફ જોતો ઉભો છે. તેટલામાં સર્પ આવ્યો. બધાં જલ્દી ઉભા થઇ ગયા. તે સર્પને મારી નાંખ્યો. બીજા મુહૂર્તમાં ભેરુંડ - દિવ્યક સર્પ આવ્યો. ડરીને ઉભા થઇ ગયા. તેને દિવ્યક જાણીને છોડી દીધો. તે જોઇને 'બલ' વિચારે છે કે - અહો! સ્વદોષથી જ જીવો ક્લેશના ભાગી થાય છે. તેથી ભદ્રકપણું જ રાખવું. ભદ્રક જ ભદ્રને પામે છે. કેમકે સવિષ સર્પ હણાય છે, ભેરુંડ બચી જાય છે. એ પ્રમાણે વિચારતા બોધ પામીને દીક્ષા લીધી.

તે બલ મુનિ વિચરતા વાભારસી ગયા. ત્યાં તિંદુક વન ઉદ્યાન હતું, ત્યાં તિંદુક નામે યક્ષાયતન હતું. તેમાં ગંડીતિંદુક નામે યક્ષ વસતો હતો.. તેની અનુજ્ઞા માંગી મુનિ ત્યાં રહ્યા. યક્ષ ઉપશાંત થયો. બીજા યક્ષો બીજા વનમાં વસતા હતા. ત્યાં પણ બીજા ઘણાં સાધુઓ રહેલા હતા. તેઓ પૂછે છે - ગંડીયક્ષ દેખાતો નથી. તેઓએ કહ્યું - સાધુની પર્યુપાસના કરે છે. ત્યાં તિંદુકે બતાવતા તે પણ ઉપશાંત થયો.

તે બીજો યક્ષ બોલ્યો, મારા ઉદ્યાનમાં પણ ઘણાં સાધુ છે. ચાલો આપણે જોઈએ. તે બંને યક્ષો ત્યાં ગયા. ભવિતવ્યતાથી તે સાધુઓ ત્યાં વિકથા કરતાં રહેલા હતા ત્યારે તે યક્ષ આમ બોલ્યો - અહીં સ્ત્રી કથા, જનપદ કથા, રાજ કથા થઈ રહી છે. ચાલો આપણે તેંદુક ઉદ્યાનમાં પાછા જઈએ. કોઈ દિવસે યક્ષાયતને કૌશલિક રાજકન્યા બદ્રા પુષ્પ, ધૂપ આદિ ગ્રહણ કરીને પૂજા કરવાને નીકળી. પ્રદક્ષિણા કરે છે. ત્યાં કાળા વિકરાળ બલ સાધુને જોઈને થૂંકી. યક્ષે રોષિત થઈને તેને આવિષ્ટ કરી. રાજાને કહ્યું - હવે તે જ મુનિને આ કન્યા આપો તો જ મુક્ત કરીશ, કેમકે આ કન્યાએ તે સાધુની આશાતના કરેલી છે.

રાજાએ પણ 'કન્યા જીવશે' એમ માનીને દેવાની હા પાડી. મહત્તરા સાથે કન્યાને લાવ્યા. રાત્રિમાં કન્યાને કહ્યું - પતિની પાસે જા. યક્ષાયતનમાં પ્રવેશ્યા. મુનિ પ્રતિમા ધ્યાને રહેલા. તેણે કન્યાને ન ઇચ્છી. ત્યારે યક્ષે પણ ઝઠષિના શરીરનું છાદન કરીને દિવ્યરૂપ બનાવ્યું. ફરી મુનિરૂપ બતાવ્યું. એ પ્રમાણે આખી રાત્રિ, વિડંબણા કરી. પ્રભાતે મુનિ ઇચ્છતા નથી. એમ કરીને પોતાને ઘેર પાછી ફરી. પુરોહિતે રાજાને કહ્યું કે - આ ઝઠષિપત્ની છે માટે બ્રાહ્મણોને કલ્પે, એમ કરીને તેને આપી દીઘી. - x x - આ પ્રમાણે સંપ્રદાયથી કથા કહી. નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપ કહ્યો.

હવે સૂત્રાલાપક અવસર છે, તે માટે સૂત્ર કહેવું જોઈએ. તે આ પ્રમાણે -

• सूत्र - उ६० -

हरिङेशजब यांडावडुबमां ६८५न्न थया, तो पष्ट ज्ञानाहि ६त्तम गुष्टोना धारङ अने िश्तेन्द्रिय भिक्षु हता.

• विवेयन- ३६० -

શ્વપાક - ચાંડાલ, તેનું કુળ, તેમાં ઉત્પન્ન થયા. તેથી શું ? તે કુળની ઉત્પત્તિ

અનુરૂપ જ થયા કે નહીં ? ના, જ્ઞાનાદિ ગુણ પ્રધાન થયા. અથવા અનુત્તર ગુણવાળા થયા. પ્રકર્ષ પ્રાપ્ત જ્ઞાનાદિ ગુણના ધારક કે અનુત્તર ચાંડાળ કુળમાં ઉત્પન્ન થયા અને રહ્યા તે પણ અન્યથા થયા. કોણ ? હરિકેશ બલ. તેનું મુનિત્વ પ્રતિજ્ઞા માત્રથી પણ હોય, તેથી કહે છે - ભિકખૂ - પ્રતિજ્ઞાત અનુષ્ઠાન વડે ક્ષુધાને કે આઠ પ્રકારના કર્મોને ભેદે છે માટે બિક્ષુ. વશીકૃત કરેલ છે સ્પર્શન આદિ ઇંદ્રિયો, તેથી જિનેન્દ્ર -

## • सूत्र - उह्व -

તેઓ કર્યા, એષણા, બાષા, ઉચ્ચાર, આદાન-નિક્ષેપ સમિતિ એ પાંચમાં ચત્નશીલ અને સુસમાધિસ્થ સંચમી હતા.

#### • विवेयन - ३६९ -

ચાલવું તે ઇર્ચા, શોદાય તે એષણા, બોલાય તે ભાષા, ઉચ્ચાર એટલે મળ -મૂઝની પરિષ્ઠાપના, તે વિષયક સમિતિ - સમ્યગ્ ગમન, તેમાં સમ્યક્ રીતે પ્રવર્તવું તે. તેમાં યત્નવાન્. આદાન - ગ્રહણ, પીઠ-ફલકાદિનું. નિક્ષેપ - સ્થાપન. તે આદાન નિક્ષેપ. - x - એ રીતે ઈર્ચા સમિતિ આદિ પાંચે સમિતિ. યુક્ત, સંચમવાળા અને સુષ્ઠુ સમાધિમાન થયા.

#### • सूत्र - उहर -

मन - वयन - કાयाशी गुप्त सने ि (ऐतेन्द्रिय भुनि भिक्षार्थे यज्ञमंऽपमां गयां डे ९यां બ્राह्मषो यज्ञ डरी रह्या हता.

## • विवेचन - उद्दर -

મનના નિયંત્રણ રૂપથી ગુર્સ - સંવૃત્ત તે મનોગુસ. અથવા જેનું મન ગુસ છે તે. એ પ્રમાણે વાગ્ગુસ - વાણીનો પ્રસાર નિરુદ્ધ કરેલ. કાયગુસ એટલે અસત્ કાય ક્રિયા રહિત. જિતેન્દ્રિય શબ્દનું ફરી ગ્રહણ અતિશય જણાવવાને માટે છે. ભિક્ષાર્થે ગયા અર્થાત્ નિષ્પ્રયોજન નહીં, કેમકે તેનો નિષેધ છે. બ્લાંભઈ જ્જ - બ્રાહ્મણોનું યજન જેમાં છે તે યજ્ઞ માટે ગયા.

તેને ત્યાં આવતા જોઈને ત્યાંના લોકોએ જે કર્યું તે કહે છે -

## • सूत्र - 3६3 -

तपथी ते भुनिनुं शरीर सूકार्घ गयेबुं, ६पधि અने ६पકरस पस प्रांत हता. એવા भुनिने आवता शेर्घने અनार्थो तेनो ६पहास કरे छे.

## • विवेयन - ३६३ -

બલ મુનિને આવતા જોઈને, કેવા મુનિ ? છઠ્ઠ, અઠ્ઠમાદિ રૂપ તપથી ચોતરફથી શોષિત - માંસ અને લોહી સુકાઈ ગયા યાવત્ કૃશ થઈ ગયેલા. તથા પ્રાંત - જીઈ, મલિનત્વાદિ વડે અસાર ઉપધિ, તે જ ઉપકરણ એટલે ધર્મ અને શરીરના ઉપદેભ હેતુ જેનો છે તે અથવા ઉપધિ એ જ ઉપકરણ - ઔપગ્રહિક, તે જોઈને હાંસી કરાય છે, જે આર્ય નથી તેવા અનાર્યો - મ્લેચ્છો, સાધુની નિંદા આદિ વડે અનાર્ય. તે અનાર્યો કેવા છે ? તેઓ કઇ રીતે ઉપહાસ કરે છે ? તે કહે છે -

## • सूत्र - उहु४, उहु५ -

જાતિમદથી ગર્વિષ્ઠ, હિંસક, અજિતેન્દ્રિય, અબ્રહ્મચારી અને અજ્ઞાની લોકોએ આ પ્રમાણે કહ્યું - બીબત્સ રૂપવાળો, કાળો, વિકરાળ, મોટા નાકવાળો, અલ્પ વસ્ત્રવાળો, ધૂળથી મલિન થઇ પિશાય જેવો લાગતો, ગળામાં સંકરવસ્ત્ર ધારભ કરનારો આ કોભ આવી રહ્યો છે ?

#### विवेथन - उद्दर, उद्दप -

જાતિમદ વાળો, જેમકે - ''અમે બ્રાહ્મણે છીએ'' તેનાથી પ્રતિસ્તબ્ધ કે પ્રતિબદ્ધ, પ્રાણીનું ઉપમાર્દન કરનારા, સ્પર્શનાદિને વશીકૃત ન કરેલ, તેથી જ અબ્રહ્મ - મૈથુન. તેને સેવન કરનારા, તેવા આ અબ્રહ્મચારીઓ, કેમકે - તેઓ કહે છે - પુત્રની કામના માટે થતાં મૈથુનમાં કોઈ દોષ નથી, આદિ. તેથી જ બાલ-બાલ કીડિતાનુકારી યજ્ઞાદિમાં પ્રવૃત્ત. તેઓ આ પ્રમાણે બોલ્યા - શું ?

- x - રે ! કોણ આવે છે ? તેઓ પરસ્પર બોલ્યા - આ કોણ છે ? રે - આ આમંત્રણ વચન છે. જેનું દીસરૂપ છે તે, દીસ વચન - અબીભત્સ, અત્યંત બળેલા - ફોડા થયેલા હોય તેવો, અથવા વિકૃતપણાથી દુર્દશ. કાલ - વર્ણથી કાળો, વિકરાલ - દાંતો વડે બયાનક પિશાયવત્, ફોક્કા - આગળ સ્થૂળ અને ઉજ્ઞત નાક જેનું છે તે. તથા લઘુત્વ જિર્ણત્વ આદિ વસ્ત્રો જેના છે તેવા અલ્પ વસ્ત્રવાળો, ઘૂળ વડે પિશાયવત્ થયેલ, પિશાય જ લોકિકોમાં લાંબા વાળ, નખ, રોમાદિ વાળો અને ઘૂળ વડે લેપાયેલો છષ્ટ છે, તેથી મુનિ પણ નિષ્પરિકર્મતાથી અને ઘૂળથી લિસ દેહપણાથી એવા કહ્યા. સંકર - તે અહીં તૃણ, બસ્મ, છાણ, અંગારાદિ મળીને ઉક્રરડા જેવા થયેલ વસ્ત્રો તે સંકરદુષ્ય, તેમાં જ જે અત્યંત નિકૃષ્ટ, નિરુપયોગી છે, તે લોક વડે ત્યજાય છે. અથવા ત્યાજય પ્રાયઃ વસ્ત્રો જ આ ગ્રહણ કરે છે, તેથી તેવા વસ્ત્રો પહેરીને. અથવા સ્વ ઉપધિને લઈને ભમે છે. - x - x - આવા મુનિને દૂરથી આવતો જોઈને બોલ્યા, શું બોલ્યા ?-

# • सूत्र - उ६६ -

अरे ! अहर्शनीय तुं डोल छे ? डर्ग आशाथी तुं अर्ही आवेल छो ? ગંદા अने धूणीया वस्त्रोथी, अर्धनञ्न पिशाय थेवो तुं हेणार्ग रह्यो छे. ११, ભાગ अर्हीथी. अर्ही डेम ६भो छे ?

## • विवेयन - उद्द -

રે ! તું કોણ છે ? એ પ્રમાણે અદર્શનીય - જોવાને અયોગ્ય, કેવા રૂપથી અહીં આવેલ છે ? આ યજ્ઞ પાટકમાં કંઈ ઇચ્છાથી આવેલ છો ? અલ્પવસ્ત્રવાળો અને ધૂળથી પિશાય જેવો, આનું ફરી ઉપાદાન અત્યંત અધિક્ષેપ દર્શાવવા માટે છે. આ યજ્ઞવાટકથી યાલ્યો જા. અર્થાત્ અમારી આંખ સામેથી દૂર થા. તું કેમ અહીં ઉભો છે? તારે અહીં ઉભવું ન જોઈએ.

આવું કહેવા છતાં તે મુનિ પ્રશમતા ધારભ કરીને કંઈપણ બોલતા નથી, તેનો સાંનિધ્યકારી તિંદુક્યક્ષ જે કરે છે, તે કહે છે -

## • सूत्र - 3६9 -

त्थारे ते महाभुनिनी अनुङंपावाणा तिंहुङ वृक्षवासी यक्षे पोताना शरीरने छुपावीने आवा वयनो छरयार्था -

• विवेयन - ३६७ -

યક્ષ - વ્યંતર વિશેષ, તે અવસરે તિંદુકવૃક્ષવાસીએ૦ તેનો સંપ્રદાય આ છે - તે તિંદુકવનમાં મધ્યે મોટુ તિંદુક વૃક્ષ હતું, ત્યાં તે રહેતો હતો. તેની નીચે ચૈત્ય હતું. ત્યાં તે સાધુ રહ્યા હતા. અનુરૂપ ક્રિયા પ્રવૃત્તિવાળો તે અનુકંપક, કોની ? તે હરિકેશબલ મહામુનિની, પ્રકર્ષથી પોતાના શરીરને આવરીને, અર્થાત્ તપસ્વી મુનિના શરીરમાં પ્રવેશીને અને સ્વયંને ગોપવીને. હવે કહેવાનાર વચનો કહ્યા. તે શું વચન હતા ?

• सूत्र - ३६८, ३६६ -

हुं श्रमस छुं, संयत छुं, બ્रह्मयारी छुं. हुं धन, पयन - रांधवुं, परिग्रहनो त्यागी छुं. भिक्षा डाले जीज माटे निष्पन्न आहारने माटे अहीं आवेत छुं... अहीं प्रयुर अन्न हेवाय छे, जवाय छे, हिपलोगमां तेवाय छे. तमे से जातो डे हुं भिक्षाञ्चवी छुं. तेथी जयेता सन्नमांथी इंग्रह आ तपस्वीने पक्ष मले.

• विवे**य**न - ३६८, ३६६ -

શ્રમણ - મુનિ, હું - પોતા માટે નિર્દેશેલ છે. કેવા ? એવી આશંકાથી કહે છે -સમ્યક્ યત તે સંયત - અસત્ વ્યાપારથી અટકેલ. તેથી જ બ્રહ્મચારી, તથા વિરત, નિવૃત્ત. શેનાથી ? ઇન - યતુષ્પદ આદિ, પચન - આહાર બનાવવો, પરિગ્રહ -દ્રવ્યાદિમાં મૂર્ણ. તેથી જ બીજાએ પોતાના માટે જ નિષ્પાદિત કરેલ, તે પરપ્રવૃત્ત. તેને જ પણ પોતાના માટે કરેલ નહીં. ભિક્ષાકાળે અર્થાત્ અકાળે નહીં, ભોજનને માટે, આ યજ્ઞપાટકે હું આવેલ છું. આના વડે - "તુ કોણ છે ? તું અહીં કેમ આવ્યો છે ? નો ઉત્તર આપ્યો.

એ પ્રમાણે કહેતા તેઓ કદાચ કહે કે - ''અહીં કશું કોઈને અપાતુ નથી કે દેચ પણ નથી.'' તેથી કહ્યું - દીન અને અનાથોને અપાતું, ખંડ ખાદ્ય આદિ ખવાચ તે, ભોજન - સૂપ આદિ તે ભોજન થાય છે. આ બધું અલ્પ પણ હોય, તેથી કહે છે - ઘણું અને બીજાએ કરેલું. - x - પ્રાણધારણ માટે તેની યાયના કરું છું - x - માટે તમે મને આપો. કદાચ આ ઉત્કૃષ્ટ વસ્તુની યાયના કરે તો ? તેથી તેનો આશય કહ્યો. - x - જે કંઈ અંત-પ્રાંત બચેલું હોય તે આ યતિ કે તપસ્વીને પ્રાપ્ત થાય.

એ પ્રમાણે યક્ષે કહેતા યજ્ઞવાટવાસીએ કહ્યું -

#### ● सूत्र - 390 -

આ ભોજન માત્ર બ્રાહ્મભને માટે બનાવેલ છે, આ એકપક્ષીય છે. અમે તને આ યજ્ઞાર્થે નિષ્પજ્ઞ અજ્ઞ - પાણી દર્દશું નહીં. તો પછી તું અહીં કેમ 6ભો છે ?

#### • विवेयन - ३९० -

લવણાદિથી સંસ્કારેલ ભોજન બ્રાહ્મણોએ પોતાના માટે કરેલ તેથી તેને આત્માર્થિક કહ્યું. બ્રાહ્મણો વડે પણ પોતે જ ખાવું, બીજા કોઈને ન આપવું. કેમ ? આ યજ્ઞમાં એક પક્ષ - બ્રાહ્મણ માટે જ બનાવેલ છે. અર્થાત્ આ ભોજન બ્રાહ્મણ સિવાય બીજા કોઈને અપાય નહીં, શુદ્રને તો ન જ અપાય. - x - x - તેથી અમે આ ઉક્તરૂપ ઓદનાદિ અને ખાન - દ્રાક્ષ પાનાદિ તને આપીશું નહીં. તો શા માટે ઉભો છે ? અહીં ઉભા રહીશ તો પણ તને કંઈ મળવાનું નથી.

#### • सूत्र - ३७१ -

सारा पाङनी आशाओं ખेडूत ઉંચી અને નીચી ભૂમિમાં પણ બીજ वावे છે. આ ખેડુતદૈષ્ટિથી જ મને દાન આપો. હું પણ પુન્ય क्षेत्र છું તેથી મારી આરાધના કરો.

#### ્● વિવેચન - ૩૭૧ - :

પાણીની અવસ્થિતિ રહિત ઉચ્ચ ભૂમિ ભાગમાં ખેડુત ઘઉં, ચોખા આદિ વાવે છે. તે પ્રમાણે નીચી ભૂમિમાં પણ વાવે છે. જયારે અત્યંત વર્ષા થાય ત્યારે ઉંચા સ્થળમાં ફળની પ્રાપ્તિની આશાએ અન્યથા નિમ્ન ભૂમિમાં પાકશે. આ ઉપમા વડે બતાવે છે કે- તમે પણ મને અજ્ઞાદિ આપો. કેમકે જો તમે મને નિમ્ન માનતા હો તો પણ સ્થળતુલ્યતા બુદ્ધિએ દેવું યોગ્ય છે. કદાચ તેઓ કહેત કે એ પ્રમાણે આપતા પણ ફળ ન મળે, તેથી કહે છે - આ પણ શુભ એવું દેખાતું ક્ષેત્ર છે કેમકે તેમાં પુન્યરૂપી ધાન્ય ઉગે છે તેથી આરાધના જ છે. આના વડે દાનનું ફળ કહ્યું.

યક્ષે કહેલાં વચન પછી તેઓ આ પ્રમાણે બોલ્યા -

#### ● सूत्र - зэг -

संसारमां अमने એવા क्षेत्रनी ખબર છે કે, જ્યાં વાવેલ બીજ પૂર્ણ રૂપે ઉગે છે. જે બ્રાહ્મણ જાતિ અને વિધા સંપક્ષ છે, તે જ પુન્यक्षेत्र છે.

#### • विवेयन - ३७२ -

ક્ષેત્ર તુલ્ય પાત્ર અમે જાણીએ છીએ. જગતમાં આપેલા અનશન આદિ જન્માંતરમાં સમસ્તપણે પ્રાદુર્ભૂત થાય છે. કોઈને થાય કે હું પણ તેવું જ ક્ષેત્ર છું. તો તેની આશંકાનો ઉત્તર આપે છે - જેઓ બ્રાહ્મણ છે, તે પણ નામથી નહીં, પણ બ્રાહ્મણ જાતિ રૂપ અને ચૌદ વિદ્યાના સ્થાન રૂપ, તેનાથી જ ચુક્ત તેવા જાતિ વિદ્યાયુક્ત, તે જ ક્ષેત્ર છે તે શોભન પ્રીતિકર છે. તારા જેવા શુદ્ર જાતીય નહીં. શુદ્રમતિત્વથી જ વેદાદિ વિદ્યાર્થી બહિષ્કૃત છે. આમ કહેતા, તેમને યક્ષે ઉત્તર આપ્યો -

# • ңм - зэз -

रेनामां डोध, मान, हिंसा, रूठ, योरी अने परिग्रह छे, तेओ બ્રાહ્મણ જાતિ અને વિદ્યાર્થી रहित पापयुक्त क्षेत्रो छे.

#### • विवेयन - ३९३ -

ક્રોઇ - રોષ, मान - ગર્વ, ચ શબ્દથી માયા અને લોભ, વઇ - પ્રાણીઘાત, મૃષા - અસત્ય ભાષણ, અદતા દાન, ચ શબ્દથી મૈથુન, પરિગ્રહ - ગો-ભૂમિ આદિનો સ્વીકાર છે. તમે બ્રાહ્મણો આ ક્રોધાદિથી યુક્ત છો, જાતિ અને વિધાથી રહિત છો. ચારે વર્ણની વ્યવસ્થા ક્રિયા અને કર્મ વિભાગથી છે. તેથી કહે છે કે - બ્રહ્મચર્ચથી બ્રાહ્મણ થાય. જેમ શિલ્પથી શિલ્પી થાય, અન્યથા ઇંદ્ર ગોપકીટકવત્ નામ માત્ર છે. એવા પ્રકારની બ્રહ્મચર્ચરૂપ ક્રિયા કોપાદિ યુક્તને તત્ત્વથી સંભવતી નથી, તેથી જાતિ સંભવ નથી. તથા વિધા પણ સત્ શાસ્ત્રરૂપ છે. બધાં જ સત્ શાસ્ત્રોમાં અહિંસાદિ પાંચ કહ્યા છે. તે અહિંસાયુક્ત પણું તેના જ્ઞાનથી જ થાય છે. જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ અને રાગાદિનો અભાવ છે. - x - x - પણ તમારા જેવા અગ્નિ આદિનો આરંભ કરનારા, કોધાદિવાળાને રાગાદિના અભાવનો સંભવ નથી. - x - x -

તેથી તે તમે જણાવેલા બ્રાહ્મણ લક્ષણ ક્ષેત્રો અતિ પાપવાળા જ છે, પણ શોબન નથી, કેમકે ક્રોદ્યાદિયુક્તતાથી અતિશય પાપ હેતુ પણે છે.

કદાચિત્ તેઓ એવું કહે કે - ''વેદ વિદ્યાના અમે જ્ઞાતા છીએ. તેથી જ બ્રાહ્મણ જાતિ છે, તેથી કઈ રીતે જાતિ વિદ્યા રહિત છીએ ?

#### • सूत्र - ३७४ -

हे બ્રાહ્મણો ! આ સંસારમાં તમે માત્ર વાણીનો જ ભાર વહન કરો છો. વેદોને ભણીને પણ તેનો અર્થ જાણતા નથી. જે મુનિ ભિક્ષાર્થે સમબાવપૂર્વક ઉંચ-નીચ ઘરોમાં જાય છે, તેઓ જ પુન્ય ક્ષેત્ર છે.

#### • विवेयन - ३९४ -

તમે આ લોકમાં ભારને ધારણ કરનારા છો. અથવા ભારવાહક છો. કોનો ? વાણીનો. પ્રક્રમથી વેદ સંબંધી વાણીનો તેમને ભારધારક કે ભારવાહી કેમ કહો છો ? કેમકે તમે અર્થને જાણતા નથી. કદાચ ઋગ્વેદ આદિનું અધ્યયન કરેલ હોય તો પણ અર્થજ્ઞાનથી અજ્ઞાન છો. - x - x - x - x - તમારા જ વેદ પાઠો મુજબ પણ તમે તત્ત્વથી વેદ વિધાવિદ્ થતાં નથી. તો પછી કઈ રીતે જાતિ વિધા સંપશ્નત્વથી તમે 'ક્ષેત્રભૂત' છો? તો પછી તમારા અભિપ્રાયથી તે ક્ષેત્રો કયા છે ?

ઉચ્ચ-નીચ અર્થાત્ ઉત્તમ અને અધમ, તેને મુનિઓ ભિક્ષા નિમિત્તે ચરે છે -

ઘરોમાં ભ્રમણ કરે છે. પણ તમારી જેમ મુનિઓ રાંધવું આદિ આરંભમાં પ્રવૃત્ત નથી. તેથી પરમાર્થથી તો તેઓ જ વંદના અર્થને જાણે છે. કેમકે ત્યાં પણ ભૈક્ષવૃત્તિથી જ સમર્થિતપણે છે. તેથી વેદાનુવાદી કહે છે - ''માધુકરી વૃત્તિને માટે'' મ્લેચ્છકુળોમાં પણ વિચરે. - x -

અથવા - ઉચ્ચ અને નીચ અર્થાત્ વિકૃષ્ટ અને અવિકૃષ્ટ પણાથી વિવિદ્ય પ્રકારના તપો છે. અથવા ઉચ્ચવ્રતો તે બાકીના વ્રતોની અપેક્ષાથી મહાવ્રતો છે. જે વ્રતો મુનિઓ ચરે છે - સેવે છે. વળી તમે અજિતેન્દ્રિય પણ નથી અથવા અશીલો છે તે જ મુનિ લક્ષણ ક્ષેત્ર શોભન છે.

એ પ્રમાણે યક્ષે અધ્યાપકને નિર્મુખી કરાયેલો જોઈને, તેના છાત્રો ત્યારે આ પ્રમાણે બોલ્યા કે -

# • સૂત્ર - ૩૭૫ -

अगारी सामे अध्यापड़ो सामे प्रतिङूल जोवनारा है निर्ग्रन्थ ! तुं शुं जडवास डरे छे ? आ अश्ल-४०० भवे सडीने नष्ट थर्ग जाय, पए अमे तने नहीं आपीओ.

#### विवेयन - ३९५ -

અધ્યાપન કરાવે - ભણાવે તે અધ્યાપક - ઉપાધ્યાય, તેમની પ્રતિકૂળ બોલે છે, તે પ્રતિકૂળભાષી. પ્રકર્ષથી બોલે છે, તમને ધિક્કાર છે. અમે ક્ષમા કરીશું કે નહીં કે જે તું અમારી સમીપે આ પ્રમાણે બોલે છે. આ અજ્ઞ પાન જે દેખાઈ રહ્યા છે તે ભલે કોહવાઈ જાય, સ્વરૂપથી હાનિને પામે સડી જાય, પણ તને આપીશું નહીં. હે નિર્ગ્રન્થ! નિષ્ક્રિયન! તું ગુરુ પ્રત્યનિક છે. અર્થાત્ જો પ્રત્યનીક ન હોત તો કદાય અનુકંપાથી કંઈક અંતપ્રાંત અમે આપત. ત્યારે યક્ષે તેને કહ્યું -

## • सूत्र - ३७६ -

हुं समितिओमां सुसमाहित छुं, गुप्तिओथी गुप्त छुं, िरतेन्द्रिय छुं. આ એપણીય आहार श्रे तमे मने नथी आपता, तो आ ९ यज्ञोनो तमने शुं वाज थशे ?

## • विवेयन - ३७६ -

સ્નિમિતિ - ઇર્ચાસમિતિ આદિ મારામાં સારી રીતે સમાહિત છે. ગુર્મિ - મનોગુપ્તિ આદિ વડે ગુપ્તિવાન્, જિતેન્દ્રિય છું. જો મને એટલે કે વ્યવહિત કિયા પ્રતિ સમાહિતને તમે નહીં આપો, શું ? આ એષણાવિશુદ્ધ અજ્ઞ આદિ કંઈ નહીં આપો તો આજે આ જે યજ્ઞ છે, તે આ આરબ્ધ યજ્ઞોનું અથવા હે આર્યો! યજ્ઞોનું પુન્યપ્રાપ્તિરૂપ ફળ તમને કંઈ નહીં મળે. કેમકે પાત્રમાં દાનથી જ વિશિષ્ટ પુન્ય પ્રાપ્તિ થાય છે, અન્યત્ર તથાવિધ ફળના અભાવથી દેવાય તો હાનિ જ થવાની. કેમકે અપાત્રને દેવથી માત્ર નાશ જ થવાનો છે.

આ પ્રમાણે યક્ષે કહેતા જે પ્રધાન અધ્યાપકે કહ્યું, તે કહે છે -

● ңм - зээ -

અહીં કોઇ क्षत्रिय ઉપજયોતિષ્ - रसोઇया, અધ્યાપક કે છાત્ર છે, જે આ નિર્ગ્રન્થને ડંડાથી કે પાટીયાથી મારીને અને કંઠેથી પકડીને અહીંથી બહાર કાઢી મૂકે ?

• विवेशन - ३९९ -

કોઇ આ સ્થાનમાં ક્ષત્રિય જાતિ કે વર્ણશંકરોત્પજ્ઞ તેવા કાર્ય માટે નિયુક્ત, ઉપજ્યોતિષ્ - જ્યોતિની સમીપ રહેનારા અર્થાત્ અગ્નિની સમીપવર્તી એવા રસોઈયા કે ઋત્વિજ, અધ્યાપક કે પાઠક, છાત્ર છે ? તેઓનું શું કામ છે ? આ શ્રવણને ફલક-મુષ્ટિપ્રહાર વડે મારે પછી કાંઠલો પકડીને અહીંથી કાઢી મૂકે. અભિઘાત કે કાઢી મૂકવામાં સમર્થ છે ?

એટલામાં જે થયું તે કહે છે -

● सूत्र - 39८ -

अध्यापडना आ वयन सांभળीने घष्टां डुमारो होडता त्यां आव्या अने हंडाथी, वेंतथी, याजुङथी ते ऋषिने मारवा वाग्या.

• वर्षेथन - ३७८ -

અઘ્યાપક - ઉપાધ્યાયના ઉક્તરૂપ વચનને સાંભળીને વેગથી દોડી આવ્યા. ક્યાં ? જ્યાં આ મુનિ ઉભા હતા, ત્યાં ઘણાં કુમાર - બીજી વચમાં વર્તતા છાત્ર આદિ. તેઓ ક્રીડા કરવામાં રત હોવાથી અહીં ક્રીડાને માટે જલ્દીથી આવી ગયા, દંડ -વાંસની લાકડી આદિ, વેંત - જળ જ વાંસડારૂપ નેતર, કશ - ચાબુક, એ બધાં વડે તેઓ ભેગા થઈને તે ઋષિને મારવા-હણવા લાગ્યા. આ અવસરમાં -

● सूत्र - зэ∈ -

राश्व डौशिविङनी अनिंहित अंगवाणी भद्रा नामङ डन्या, मुनिने मार-पिट डराता शेर्वने हुद्ध हुमारोने रोड्या.

● विवेशन - ३७६ -

राज्ञ - નૃપતિ, ત્યાં - યજ્ઞપાટકમાં, કોશલામાં થયેલ - કૌશલિક, તેની પુત્રી, ભદ્રા નામની જે કલ્યાણ શરીરા હતી. તેણીએ હરિકેશબલને જોઈને, તેવી અવસ્થામાં સંયતને હિંસાદિથી સમ્યક્ વિરમેલાને દંડ આદિ વડે મારતા તે ક્રોધિત કુમારોના કોપના અગ્નિને ઠારવા વડે ચોતરફથી ઠંડા કરે છે અર્થાત્ ઉપશાંત કરે છે.

તેણી તે કુમારોને ઉપશાંત કરીને, તે મુનિનું માહાત્મ્ય અને અતિ નિસ્પહતાને કહે છે -

# • सूत्र - ३८० थी ३८२ -

हेवताना अभियोगथी नियोषित थर्छने राक्षसे भने आ भुनिने आपेबी, पस भुनिसे भनथी पस भने न छरछी. पेसे भने वभी नांजेव छे तेवा आ भुनि नरेन्द्रो सने हेवेन्द्रोथी पस स्रिप्विंहत छे.

आ ते ४ ६ ग्र तपस्वी, महात्मा, ि तेन्द्रिय, संयमी अने ज्रह्मयारी छे, ९ेले स्वयं भारा पिता राज डौशिविङ द्वारा मने हेवाया छतां, ९ेले भारी छच्छा पण डरी नथी. आ ऋषि महानुभाग, महायशस्वी, घोरव्रती अने घोर पराङमी छे. तेओ अवहेबनाने योग्य नथी, तेथी तमे तेनी अवहेबना भस्म डरी हे. खेवुं न थाय डे, पोताना तेषथी आ तमने ज्यांने जाजीने भस्म डरी हे.

#### • विवेयन - ३८० थी ३८२ -

દેવતાઓનો બળાત્કાર તે દેવાભિયોગ, તેના વડે વ્યાપારિત થઈને, અપ્રિયતાથી નહીં, મને આપેલી. અર્થાત્ હું જેને દેવાઈ. કોશે આપી ? કૌશલિક રાજા વડે. તો પણ મન વડે પણ - ચિત્તથી પણ તેણે મને ન વિચારી અર્થાત્ અભિલાષા ન કરી. કોશે ? આ મુનિએ. મુનિ કેવા છે ? નરેન્દ્ર - નૃપતિઓ, દેવેન્દ્ર - શક આદિ, નરેન્દ્ર અને દેવેન્દ્રો વડે આભ્રિમુખ્યતાથી વંદિત - સ્તવન કરાયેલા. તેણે ઇચ્છા ન કરી હોવા છતાં નૃપના ઉપરોદાથી સ્વીકારેલી કહી શકાય. તે ઋષિ વડે હું ત્યજાયેલી છું, તે ઋષિ આ જ છે. જેની કદર્યના કરવાનું તમે શરૂ કરેલ છે, તેથી કદર્યના કરવી ઉચિત નથી.

ફરી આ જ અર્થને સમર્થન કરવા કહે છે - આ તે જ છે, તેમાં જરાપણ સંશય નથી. ઉત્ફૃષ્ટ કે દારુણ કર્મશત્રુઓ પ્રતિ અનશનાદિથી તપના અર્થાત્ ઉગ્રતપવાળા, તેથી જ મહાન્ - પ્રશસ્ય વિશિષ્ટ વિચોલ્લાસથી આત્મા જેનો છે તે મહાત્મા. જિતેન્દ્રિય, સંયત, બ્રહ્મચારી. તે એટલે કોણ ? જે મને ત્યારે - વિવક્ષિત સમયમાં દેવાયા છતાં ઇચ્છતા નથી. કોણે આપેલી ? પિતાએ સ્વયં આપેલી, પ્રધાન આદિને મોકલીને નહીં. તે પણ કેવા પિતા ? કૌશલિક રાજાએ, કોઇ સામાન્ય જન સાધારણે નહીં. આના વડે તે વિભૂતિનું નિસ્પૃહત્વ કહ્યું.

પાઠાંતરથી મહાનુભાવ, તેમાં અંગુભાવ એટલે શાપ આપવાનું સામર્થ્ય. ઘોર વ્રત - અત્યંત દુર્ઘર મહાવ્રતને ધારણ કરેલા, ઘોર પરાક્રમ - કષાય આદિના જય પ્રતિ નિષેધ કરે છે. આ અવજ્ઞાને ઉચિત નથી. કેમ ? ક્યાંક સમસ્ત તપના માહાત્મ્ય રૂપ તેજથી તમને ભસ્મસાત્ કરી દેશે. અર્થાત્ હેલના કરાતા એવા આ જો કદાય રોષ પામશે તો બધુ જ બાળીને ભસ્મ કરી દેશે.

એટલામાં તેણીનું વચન ખોટું ન પડે, તે માટે યક્ષે શું કર્યું ?

• सूत्र - ३८३, ३८४ -

**બद्राना आ वयनो - सुभाषितोने सांभणीने ऋषिनी वैयाव**स्य

**माटे रहे**वो यक्ष डुमारोने रोडवा वाग्यो.

आકાશમાં स्थित ભયંકર રૂપવાળા, અસુર ભાવને પામેલો, કુદ્ધ यक्ष, तेमने प्रतिपाहित કરવા લાગ્યો. કુમારોને क्षत - विक्षत અને લોહીની ઉલટી કરતા જોઇને ભદ્રાએ ફરીથી આ પ્રમાણે કહ્યું -

• विवेशन - ३८३ - ३८४ -

તેણીના અનંતરોક્ત વચનો સાંભળીને. કોના ? યજ્ઞાવાટકના અદિાપતિ સોમદેવ પુરોહિતની પત્ન ભદ્રાના. સુભાષિત - સૂક્ત વચનો. ઋષિ તે તપસ્વીની વૈયાવચ્ચને માટે. આ પ્રયત્નીકોને નિવારવા રૂપ પ્રયોજનમાં વ્યાવૃત્ત થઈએ આ સમર્થને માટે તેમ વિચાર યક્ષો - યક્ષ પરિવાર, તે કુમારોને - તે ઋષિને મારનારાઓને ભૂમિમાં રગદોડી નાંખ્યા.

તે યક્ષો રૌદ્રાકારઘારી ઘોર રૂપે રહીને આકાશમાં આસુરભાવથી યુક્ત થઈને, તે જ યક્ષો, તે યજ્ઞાપાટકમાં તેને ઉપસર્ગ કરનાર છાત્રલોકને હણે છે. ત્યાર પછી તે કુમારો વિદારિત થયા. યક્ષના પ્રહારોથી તેમના શરીરો ભેદાઈ ગયા, તેમને લોહી વમતા કરી દીધા.

તે જોઈને કૌશલિક રાજાની પુત્રીએ આ હવે કહેવાનાર વચનો વડે કહ્યું -ફરીથી કહ્યું તે શું છે ? તે જણાવે છે -

• સૂત્ર - ૩૮૫ થી ૩૮૭ -

र्ष भिक्षुनी अवभानना કरे छे, तेओ नणोशी पर्वत जोहे छे, हांतीथी बोदु यावे छे, पगोथी अञ्निने इयले छे.

મહર્ષિ આશિવિષ છે, ઘોર તપસ્વી છે, ઘોર પરાક્રમી છે, જે લોકો બિક્ષુને બોજનકાળે વ્યથિત કરે છે, તેઓ પતંગ સેનાની માફક અગ્નિમાં પડે છે.

ओ तमे तमारुं छवन सने धनने छथ्छता हो, तो जद्यां मणीने, नतमस्तड थर्छने, आ ऋषिनुं शरधुं त्यो.. तमने जजर होवी ओईओ डे आ ऋषि डुपित थतां समस्त विश्वने प्रश जस्म डरी शडे छे.

• विवेयन - ३८५ थी ३८७ -

િગરિ - પર્વત, નાખ - હથેળીનું મૂળ, અહીં મુખ્ય ખનન ક્રિયાદિ અસંભવે છે, છતાં ઉપમાર્થે આમ કહેલ છે કે - નખ વડે પર્વત ખોદવા જેવું છે. દાંત વડે લોઢું ખાતા હો તેમ ખાઓ છો, જારારોજરા - અગ્નિ, તેને પગ વડે તાડન કરી રહ્યા છો. તો અમારે શું કરવું ? તે કહે છે - જે તમે આ બિક્ષુની અવમાનના કરી રહ્યા છો તેનું ફળ અનર્થરૂપ છે.

આમ કેમ કહ્યું ? આસ્ચ - દાઢા, તેમાં જેને વિષ છે તે આસીવિષ. આસીવિષ લબ્દિવાળા, શાપ કે અનુગ્રહમાં સમર્થ. અથવા આસીવિષ સર્પ સમાન આસીવિષ. તેઓ આવા પ્રકારે કેમ છે ? કેમકે ઉગ્રતપરવી છે. મહેરિંગ - મહાન્, બાકીના સ્વર્ગાદિની અપેક્ષાએ મોક્ષની અભિલાષા કરનારા. અથવા મહર્ષિ - ઘોર વ્રતી, ઘોર પરાક્રમી એમ હોવાથી અગ્નિમાં જેમ પતંગરોના આક્રમણ કરે છે, આ ઉપમા છે. જેમ પતંગની સેના મોટી હોય છે, તેની જેમ અગ્નિમાં પડતાં જલ્દીથી ઘાતને પામે છે.

તમે જે ભિક્ષુની અનુકંપા કરો છો, ભોજન સમયે તેમાં દીન આદિને અવશ્ય આપો છો, આ શિષ્ટ સિદ્ધાંતને ભૂલીને તમે આમને કંઇ આપવાને બદલે તાડન કરી રહ્યા છો. તેથી આ આસીવિષાદિ વિશેષણ યુક્ત મુનિ, નખ વડે પર્વતને ખોદવા વગેરેની માફક આમને ભોજનકાળે પણ આ ભોજનાર્થીને હણો છો.

હવે સ્વકૃત્ય માટે ઉપદેશ આપે છે - આ મુનિનો સ્વ રક્ષભાર્થે આસરો લો. -તેમની પાસે જાઓ. મસ્તક વડે પ્રભામ કરવા પૂર્વક આ જ અમારું શરભ છે, તેમ સ્વીકારો. કેવી રીતે ? બધાં મળીને. શા માટે ? જો તમે જીવવા ઇચ્છતા હો તો. જો તે કોપાયમાન થાય તો જીવિતવ્ય આદિના રક્ષભ માટે બીજું કઈ સમર્થ નથી. એવું કેમ કહો છો ? તે કુદ્ધ થશે તો બધું બાળીને ખાખ કરી દેશે. - x - x - x -

हवे तेनो पति छात्रोने तेवा क्षेर्धने शुं डरे छे ? ते डहे छे -

## • सूत्र - ३८८, ३८६ -

मुनिने ताडन કरनारा छात्रोना मस्तङ पीठ तरइ त्रूडी गया हता. भुषाओं इेंबार्घ गर्छ हती, निश्चेत थर्घ गयेवा. आंभो ખૂલी रही गर्छ हती, मोढामांथी बोही नीडणवा वागेबुं, ઉर्ध्वमुण थर्छ गया. भुभ अने आंभो जहार नीडणी आवेबी.

आ प्रमासे छात्रोने કाष्ठनी श्रेम निश्चेष्ट शेर्वने, ते ६६।स सने ભयभीत બ્राह्मस पोतानी पत्नी साथे वर्वने मुनिने प्रसन्न કरवा वाग्या - ભંતે ! समे तमारी श्रे निंहा सने हेवसा કरी तेनी क्षमा કरो.

## • विवेथन - ३८८, ३८६ -

અદ્યોબાધિત કરાયેલા અર્થાત્ નીચે નમી ગયેલા, અવકોટિત - નીચેની તરફ વાળી નંખાયેલા, પૃષ્ઠ અભિમુખ કરાયેલા મસ્તકવાળા, - x - x - પ્રસારિત - ફેલાયેલી ભુજા જેમની છે તેવા, તેનાથી તે ચક્રમંચેષ્ટા અર્થાત્ અવિદ્યમાન - કર્મ હેતુથી વ્યાપારપણાથી રહિત થયેલા. અથવા કરાય તે કર્મો, અગ્નિમાં સમિદ્ય પ્રક્ષેપણાદિ, તે વિષયક યેષ્ટા તે કર્મચેષ્ટા અહીં ગ્રહણ કરાય છે. આંખો ફાટી ગયેલ, તે પ્રસારિત લોચનો જેમના છે તે. વળી લોહીના કોગળા કરતા, જેમના મુખ ઉદર્વ તરફ થઈ ગયો છે, તેને કારણે જિહ્ના બહાર લબડી રહી છે તેવા - x - x -.

ઉક્ત રૂપે પોતાના છાત્રોને જોઈને. કેવા ? અત્યંત નિશ્ચેષ્ટપણાથી લાકડા જેવા થઈ ગયેલા, વિમનસ્ક થઈ ગયેલા, વિષાદને પામેલા - કઈ રીતે આ છાત્રો સારા-સાજા થશે, તેવી ચિંતા વડે વ્યાકુળ. એવા દર્શન પછી સોમદેવ નામે બ્રાહ્મણ તે હરિકેશબલ નામના મુનિને પ્રસન્ન કરવાને માટે પત્નીની સાથે - તે ભદ્રા નામક ભાર્યા સહિત, મુનિની જે અવજ્ઞા અન નિંદા કરી તે માટે ક્ષમાયાયના કરે છે.

ફરી પણ તેમને પ્રસન્ન કરવા કહે છે -

+ 국內 - 3€0 -

ભગવન્ ! મૂઢ અને અજ્ઞાની બાળકોએ આપની જે અવહેલના કરી છે, આપ તેમને क्ષમા કરો. ઋષિઓ તો મહાન અને પ્રસन્ન ચિત્ત હોય છે. તેથી તેઓ કોઇ પરત્વે કોપવાળા થતા નથી.

#### • विवेशन - ३६० -

जाल - બાળકો, છાત્રો, મૂંઢ - કષાય મોહનીય ના ઉદયથી ચિત્ત રહિતતા કે વિપરીત ચિત્તને પામેલા. તેથી જ अज्ञ - હિતાહિત વિવેક રહિત. તેમણે જે તમારી અવજ્ઞા કરી, તેની હે ભદંત ! ક્ષમા કરો. આના વડે એમ કહે છે - આ બાળકો મૂઢ અને અજ્ઞાત છે, તેમના ઉપર કોપ કરીને શું ? આ બધાં અનુકંપા કરવા લાયક છે. - x - x - ઋષિઓ - સાધુઓ તો ચિત્ત પ્રસતિરૂપ મહા કૃપાવાળા હોય છે. પરંતુ મુનિઓ કોધને વશવર્તી હોતા નથી. ત્યારે મુનિ કહે છે -

#### • સૂત્ર - 3€9 *-*

मारा मनमां डोर्स देष पहेलां न हतो, सत्यारे नथी; आगળ पस नहीं होय. यक्षो वैयावय्य डरे छे, तेमले ४ डुमारोने हृश्या छे.

#### विवेयन - ३६१ -

પૂર્વે - પહેલા, આ કાળે, ભવિષ્ય કાળમાં મનમાં કોઈપણ પ્રદ્ભેષ મને હતો નહીં, છે નહીં અને થશે નહીં. અહીં ભાવિ માટે પ્રમાણનો અભાવ છે છતાં જે અનાગતકાળ સંબંધી વચન કહ્યું, તેનો નિષેધ કરીને શ્રુતજ્ઞાનના બળથી ત્રણ કાળના પરિજ્ઞાન સંભવથી આ પ્રમાણે કહેલ છે. - x - x -

યક્ષ - દેવ વિશેષ, જેઓએ વૈયાવચ્યાર્થે પ્રત્યનીકોને પ્રતિઘાત રૂપે કરેલ છે. તેથી જ આ કુમારોને તાડિત કે નિહત કરેલાં છે. પણ મારા મનમાં તેવો કોઇ દ્વેષ નથી. તેથી તેમના ગુણોથી આકૃષ્ટ ચિત્તથી ઉપાધ્યાયાદિએ કહ્યું -

## ₹3 - 3€8 -

धर्म अने अर्थने यथार्थ ३पे जासनारा भूतिप्रज्ञ आपे डोध डरेख नथी. अमे जधां मणीने आपना यरसनुं शरस स्वीडारीએ छीએ.

## • विवेचन - ३६२ -

અર્શ - ફોરાપણાથી આ બધી જ વસ્તુ, અહીં પ્રક્રમથી શુભાશુભ કર્મ વિભાગ કે રાગ-દ્વેષનો વિપાક પરિગ્રહણ કરાય છે. અથવા અર્થ - અભિદોય, તે અર્થથી શાસ્ત્રો જ, તેને. ચ શબ્દથી તેમાં રહેલ અનેક ભેદો સૂચવે છે. દાર્મ - સદાચાર કે દરાવિદા યતિ દાર્મને. વિશેષથી વિવિદારીતે જાણતા અને તમે ક્રોધ કરો જ નહીં. ભૂરા For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org प्रज्ञ - रक्षा प्रधान મંગલબુદ્ધિથી યુક્ત છો, તેથી તમારા જ ચરણમાં અમે શરણ સ્વીકારવા બધાં લોકોની સાથે એકઠાં થયેલા છીએ. - વળી -

## • સૂત્ર - ૩૯૩ -

हे महाભाग ! अमे आपनी अर्था કरीએ છીએ. आपनुं એવું કંઇ नथी કे अमे 'रेनी अर्था न કरीએ. हवे तमे विविध व्यंपनोथी भिश्रित शांवि - यावद्यथी निष्पश्च भोपन કरो.

#### • विवेशन - ३६३ -

અર્ચા - પૂજા, અમે તમારા સંબંધી બધાંની પૂજા કરીએ છીએ. હે મહાભાગ ! આપ પિંડ - ભોજનાર્થે પધારો. મહાભાગ એટલે અતિશય અચિંત્ય શક્તિયુક્ત. તમારા ચરણની ધૂળ આદિ એવું કંઈ પણ નથી કે જેની અમે પૂજા ન કરતા હોઈએ, પરંતુ બધાંની પૂજા કરીએ છીએ. અહીં ફરીથી વ્યતિરેકથી તે જ વાત સુખેથી સમજાય તે માટે કરેલી છે. આના વડે સ્વતઃ તેમનું પૂજયત્વ કહ્યું. તેના સ્વામીપણાનો પૂજયતા હેતુ છે. તથા વાપરો - ભોજન કરો, શેનું ? શાલિ વડે નિષ્પન્ન ઓદનનું, કે જે વિવિધ વ્યંજન વડે - અનેક પ્રકારના દહીં આદિ વડે સમ્મિશ્રનું. - વળી -

# • સૂત્ર - ૩૯૪ -

आ अगारुं प्रयुर अश छे. अभारा अनुग्रहार्थे तेने स्वीडारो. पुरोहितना आ आग्रहथी महात्माओ तेनी स्वीङ्गति आपी अने ओड भासनी तपश्चर्याना पारषाने भाटे आहार-पाष्टी ग्रहण डर्या.

#### • विवेशन - ३६४ -

આ પ્રત્યક્ષ જ દેખાતા, જે મારા વિદ્યમાન એવા પ્રયુર અજ્ઞમંડક, ખંડ, ખાજા આદિ સમસ્ત ભોજન છે. જે પહેલા 'ઓદન'નું ગ્રહણ કર્યું, તે તેના સર્વ અજ્ઞમાં પ્રાધાન્ય જણાવવાને માટે છે. તે ખાઈને અમારા ઉપર અનુગ્રહ કરો. અર્થાત્ અમે અનુગૃહિત થઈએ. આ પ્રમાણે તેમણે કહેતા, મુનિ બોલ્યા કે - એ પ્રમાણે કરીએ. દ્રવ્યાદિથી શુદ્ધ હોવાથી તેને ઉક્ત ભોજન પાનને મુનિ ગ્રહણ કરે છે. - x - મહિનાને અંતે જે પારણું કરાય તે પર્યન્ત, ગૃહિત નિયમનું પારણું આના વડે કહ્યું. તે નિમિત્તે ભોજન ગ્રહણ કર્યું. ત્યારે ત્યાં જે બન્યું, તે કહે છે -

# • સૂત્ર - ૩૯૫ -

हेवों से त्यां सुगंधित ४००, पुष्प अने हिव्य धननी वृष्टि डरी, हुंहुि नाह डर्यो, आडाशमां ''अहोहानम्'' सेवो घोष डर्यो.

# • विवेयन - उस्प -

ત્યાર પછી મુનિ ભોજન-પાનને સ્વીકારે છે. યજ્ઞપાટકમાં ગંદ્ય - આમોદ, તેનાથી પ્રધાન ઉદક - જળ, તે ગંધોદક. પુષ્પ - કુસુમ તેની વર્ષા એટલે ગંધોદક પુષ્પવર્ષા, દેવોએ કરી. દિટ્યા - શ્રેષ્ઠ, અથવા દિવિ - આકાશમાં, ત્યાં જ બીજે નહીં. - x - x -

चसु - દ્રવ્ય, તેની ધારા - સતત પડવા રૂપ અર્થાત્ વસુધારાની સંતતિ, તેની વૃષ્ટિ કરી. કોણે ? દેવોએ. પ્રકર્ષથી હતા - તાડિત તે પ્રહતા, તે શું ? દુંદુભી. ઉપલક્ષણાથી બાકીના વાધો. કોણે વગાડ્યા ? દેવોએ. તથા તેઓએ જ આકાશમાં - અहो ! વિસ્મયમાં અર્થાત્ આ દાન વિસ્મયનીય છે, બીજો કોણ છે ? જે આ પ્રમાણે દાન દેવાને સમર્થ છે. એ પ્રમાણે દીધું તે સુદત્ત છે.

તે બ્રાહ્મણે પણ વિસ્મિત મનથી આમ કહે છે -

#### ● सूत्र - उस्ह -

प्रत्यक्षमां तपनी ४ विशेषता हेणार्घ रही छे, श्रतिनी डीर्घ विशेषता हेणाती नथी. शेनी आवा प्रडारनी महान ऋद्धि छे, ते महानुभाग हरिडेश मुनि यांडावपुत्र छे.

## • विवेयन - ३६६ -

સાક્ષાત્ - પ્રત્યક્ષ, ખુ - નિશ્ચિત, તેથી આ સાક્ષાત્ જ દેખાય છે - અવલોકાય છે. આ કોણ છે ? રાખ - લોક પ્રસિદ્ધ વ્રત - ઉપવાસાદિ, તેનું વિશિષ્ટત્વ, માહાત્મ્ય તે તપોવિશેષ. જાતિ માહાત્મ્ય કંઈપણ દેખાતું નથી. એમ કેમ કહ્યું ? આ ચાંડાલપુત્ર હરિકેશ છે, તે માતંગપણાથી પ્રસિદ્ધ પણે છે અને યતિપણાથી સાધુ હોવાથી 'હરિકેશ સાધુ' છે તે અહીં જુઓ.

કદાચિત બીજો કોઇ ક્યારેક આથી કહે છે - જેની આ દેશ્યમાન રૂપ આવી ઋદ્ધિ - દેવ સંનિધાન રૂપ સંપત્તિ મહાનુભાગ છે - સાતિશય માહાત્મ્ય છે. જાતિ વિશેષ છતાં સર્વોત્તમપણે બ્રાહ્મણ જાતિની જેમ અમારા દેવતા પણ વૈયાવચ્ય કરે છે, એવો ભાવ છે.

હવે તે જ મુનિ તેમને ઉપશાંત મિથ્યાત્વ મોહનીય ઉદયવાળાની જેમ જોતા આ પ્રમાણે કહે છે -

# ● સૂત્ર - 3€9 -

બ્રાહ્મણો ! अञ्निनो सभारंભ કરતા खेवा तमे બહારથી જળથી શુદ્ધિ કરવા ઇચ્છો છો ? જે બહારથી શુદ્ધિને શોધે છે, તેને કુશળ પુરુષ સુદેષ્ટ કહેતા નથી.

#### • विवेयन - ३६७ -

કિમ - આ યુક્ત નથી. જે બ્રાહ્મણો અગ્નિના સમારંભથી અર્થાત્ યજ્ઞ કરણમાં પ્રવર્તમાન કે યાગ કરતાં, જળ વડે બાહ્ય શુદ્ધિ - નિર્મળતા કરવાને ઇચ્છે છે. - × - × - અહીં શો ઉપદેશ કરે છે ? જે તમે બાહ્ય હેતુક વિશુદ્ધિ શોધી રહ્યા છો, તે સુદેષ્ટ સારી રીતે પ્રેક્ષિત નથી, તેમ કુશલો, તત્ત્વવિચાર પ્રતિ નિપુણો પ્રતિપાદિત કરે છે; જે રીતે આ સુદેષ્ટ થતી નથી, તે રીતે સ્વતઃ જ કહે છે -

• жм - зес -

કુશ, यूप, तृष, કાષ્ઠ **અને અ**ગ્નિનો પ્રયોગ તથા પ્રાતः અને સંધ્યાકાળે જળનો સ્પર્શ - આ પ્ર**માણે** તમે મંદબુદ્ધિ લોકો પ્રાણીઓ અને ભૂતોનો વિનાશ કરતા એવા પાપકર્મી રહ્યા છો.

• विवेयन - ३६८ -

કુશ - દર્ભ, યૂપ, તૃણ - વીરભાદિ. કાષ્ટ્ર - સમિદ્ય આદિ અને અગ્નિને સર્વત્ર પરિગ્રહણ કરો છો. સંધ્યાકાળે અને પ્રાતઃ કાળે જળને આચમન આદિમાં પરામૃશ કરો છો. પ્રાણના યોગથી પ્રાણી અથવા પ્રકર્ષથી વસે છે તે પ્રાણી. પ્રાપ્ટા - બે ઇદ્રિય આદિ કેમકે પાણીમાં પૂરા આદિ રૂપે તે સંભવે છે. ભૂત - વનસ્પતિ, ઉપલક્ષણથી પૃથ્વી આદિ એકેન્દ્રિયો. એનો વિશેષ કે વિવિદ્ય બાધ્યમાન અર્થાત્ વિનાશ કરો છો.

ફરી પણ કેવળ પહેલાં જ નહીં, પરંતુ વિશુદ્ધિકાળમાં પણ પાણી અને અગ્નિ આદિ જીવનું ઉપમર્દન કરતા જડ લોકો એવા તમે પ્રકર્ષથી અશુભ કર્મોને એકઠાં કરો છો. તેનો આશય આ પ્રમાણે છે - કુશલો જ કર્મ મળના વિલયરૂપ તાત્ત્વિકી જ શુદ્ધિને માને છે, જયારે તમારા અભિમત યાગ સ્નાનમાં યૂપાદિ પરિગ્રહ અને જળ સ્પર્શમાં અવિનાભાવથી જીવની હિંસાના હેતુપણાથી કર્મમળનો ઉપયય અને બંધ જ શાય છે તેથી કર્મ વિશુદ્ધિનો સંભવ જ નથી, તો તમે કઈ રીતે તેને શુદ્ધિમાર્ગણ સુદેષ્ટ તમે કહો છો ? વાયકવર્ય કહે છે - શુભ ભાવશુદ્ધિ રૂપ આધ્યાત્મિક શૌચનો ત્યાગ કરીને જયાં જળ આદિ શૌચ છહ છે, તે મૂઢ માર્ગ જ છે.

આ પ્રમાણે તેના વયનો સાંભળીને સમુત્પન્ન શંકાવાળા યાગ પ્રતિ ત્યારે એ પ્રમાણે પૂછે છે -

• સૂત્ર - 3ee -

हे भिक्षु ! अमे डर्ग रीते प्रवृत्ति डरीओ, डर्ग रीते यज्ञ डरीओ ? डर्ग रीते पापडमों ने हूर डरीओ ? हे यक्षपूष्टित संयत ! अमने जतावो डे तत्त्वज्ञ पुरुष श्रेष्ठ यज्ञ डयो जतावे छे ?

• विवेयन - ३६६ -

કયા પ્રકારે અમે યાગમાં પ્રવર્તીએ ? હે ભિક્ષુ ! - મુનિ ! તથા યાગને કઈ રીતે કરીએ ? કઈ રીતે પાપ - અશુભ કર્મો કે જે પૂર્વે ઉપાયિત કરેલા હોય તેને પ્રેરિત કરીએ - નિવારીએ ? તે અમને કહો. હે સંચત ! પાપસ્થાનોથી સમ્યક્ અટકેલા, હે યક્ષપૂજિત - યક્ષો વડે અર્ચિત ! અમે કર્મોને નિવારવાના ઉપાય રૂપ યાગ કેમ કરીએ? કેમકે અમારા યાગને તમે દૂષિત કહો છો, તો આપ જ અમને યાગનો ઉપદેશ આપો.

કદાચ અવિશિષ્ટ જ યજનનો ઉપદેશ કરે, એવી આશંકાથી કહે છે - કયા

પ્રકારે શોભન ચજન ઉક્ત રૂપ કુશલ **પુરુષોએ** બતાવેલ છે, તે અમને કહો. તેઓએ એ રીતે પૂછતા - મુનિ કહે છે -

## • सूत्र - ४०० -

हांत भुनि छ छवनि<mark>डायनी हिंसा न डरे, अस</mark>त्य डे अहत्तने सेवे नहीं, परिग्रह- स्त्री तथा मन **- भायाने स्व**रूपथी जाशीने (तथा छोडीने) वियरष डरे.

#### • विवेशन - ४०० -

પૃથ્વી આદિ છ જીવ નિયમોનો અસમારંભ કરે - હિંસા ન કરે, મૃષા - અસત્ય ભાષણ ન કરે, અદત્તાદાન ન સેવે - ન આચરે, પરિગ્રહ - મૂર્છા, સ્ત્રીઓ, मान -અહંકાર, માયા - પરવંચના રૂપ, તેના સહચારી પણાથી કોપ અને લોભ લેવો, અનંતરોક્ત પરિગ્રહ આદિને જ્ઞપરિજ્ઞા**થી સર્વ પ્રકારે** જાણીને અને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વડે પ્રત્યાખ્યાન કરીને તમે યાગમાં પ્ર**વર્તો. અથવા જેમ** દાંત ચરે છે, તેમ આપે પણ વિચરવું જોઈએ. - ૦ - પહેલાં પ્રશ્નનું પ્રતિવચન કહ્યું.

હવે બાકીના પ્રશ્નોનું પ્રતિવચન કહે છે -

## • सूत्र - ४०१ -

रे पांय संवरोधी पूर्ल **पसे संवृ**त्त होय छे, श्ववितनी आडांक्षा डरता नथी, शरीरनी आसडित**नो प**रित्याग डरे छे, रे पवित्र अने हेहलाव रहित छे, ते**ओ वासना ઉपर विश्य पा**मनार महाश्यी श्रेष्ठ यज्ञ डरे छे.

#### • विवेयन - ४०१ -

સંવृત્ત - સમસ્ત આશ્રવદ્વારોને બંધ કરીને તે સુસંવૃત્ત. કોના વડે ? પાંચ સંખ્યાથી - પ્રાણાતિપાત વિરતિ આદિ વ્રતોથી સંવર કરેલ, આ મનુષ્ય જન્મમાં ઉપલક્ષણપણાથી પરલોકમાં, અસંચમ જીવિતને ન ઇચ્છતો અથવા આયુ સમાપ્ત થઈ જાય તો પણ બીજાના ધનાદિને ન ઇચ્છતો, જ્યાં વ્રતમાં વિઘ્ન થાય ત્યાં જીવિતને પણ ન ગણકારતો, તેથી જ વ્યુત્સૃષ્ટ - વિવિધ ઉપાયો વડે કે વિશેષથી પરીષહ અને ઉપસર્ગ સહિષ્યુતા લક્ષણ વડે તજેલ - કાય - શરીરને જેણે તે વ્યુત્સૃષ્ટકાય, શુચિ - અકલુષ વ્રત એવા તે ત્યક્ત દેહ - અત્યંત નિષ્પ્રતિકર્મતાથી શુચિ ત્યક્ત દેહ, મહાન જય - કર્મશત્રુના પરાભવન રૂપ જે યજ્ઞમાં છે તે મહાજય. - x - x - શ્રેષ્ઠ વચનથી આવું યજન ઇષ્ટ છે, તેમ કુશલ પુરૂષો કહે છે.

આને જ કર્મોને દૂર કરવાનો ઉપાય કહેલો છે.

જો આવા પ્રકારના ગુણો તે શ્રેષ્ઠ યજ્ઞમાં પૂજે છે. તો તમે પણ આવા પ્રકારના ગુણો જ પૂજો. તથા તેને પૂજતા કથા ઉપકરણો અને કઈ યજન વિધિ છે ? તે અભિપ્રાયથી આ પ્રમાણે કહે છે -

#### • жм - хоэ -

है भिक्षु ! तमारी क्योति डर्म छे ? क्योतिनुं स्थान ड्युं छे ? धृतािं नांजवा माटेनी डऽछी डर्म छे ? अग्निने प्रिटिस डरनारा डरिषांग डया छे ? तमारुं धंधा अने होम ड्या छे ? ड्या होमथी तमे क्योति प्रक्वित डरो छो ?

#### • विवेयन - ४०२ -

કેવા સ્વરૂપની તમારી જ્યોતિ - અગ્નિ છે, કેવા તમારા જ્યોતિસ્થાન છે કે જ્યાં અગ્નિ રખાય છે. ધૃત આદિને પ્રક્ષેપનારી દર્વી - કડછી કેવી છે ? કરીષ - છાણ, તે જ અગ્નિના ઉદ્દીપનનું અંગ હોવાથી કરીષાંગ છે, જેના વડે અગ્નિ સંધુકાય છે. સિમંઘ, જેના વડે અગ્નિ પ્રજ્વલિત કરાય છે, તે તમારે શું છે ? શાંતિ - દુરિત ઉપશમન હેતુ અધ્યયન પદ્ધતિ કયા પ્રકારે છે ? હે ભિક્ષુ ! કેવી હવન વિધિ વડે આહુતિ આપીને અગ્નિને પ્રીણિત કરો છો ?

છ જીવનિકાયના આરંભના નિષેધથી જ અમારો અભિમત હોય છે તેના ઉપકરણો પૂર્વે નિષિદ્ધ છે, તો ચજનનો સંભવ કઈ રીતે થાય ? મુનિ કહે છે -

#### • सूत्र - ४०३ -

तप એ જયોતિ છે, જીવ એ જયોતિનું स्थान છે, યોગ એ કડછી છે. શરીર કરિષાંગ છે. કર્મ ઇંધણ છે. સંયમની પ્રવૃત્તિ તે હોમ છે એવો પ્રશસ્ત यज्ञ હું કરું છું.

#### • विवेयन - ४०३ -

ત્રાપ - બાહ્ય અભ્યંતર ભેદે છે તે અગ્નિ છે. જેમ અગ્નિ ઇંઘણને ભસ્મ કરે છે, તેમ તપ પણ ભાવ ઇંઘણ - કર્મોને ભસ્મ કરે છે. જીવ - જંતુ જયોતિ સ્થાન, તપ રૂપ અગ્નિ તેને આશ્ચરે રહે છે. જેમાં સ્વ કર્મ વડે સંબંદ્ધ કરાય છે - જોડાય છે, તે યોગ - મન, વચન, કાયા. સ્નેહ સ્થાનીય તે શુભ વ્યાપારો છે, તપ રૂપ અગ્નિને જવલનના હેત રૂપે તેમાં સંસ્થાપિત કરાય છે. શરીર એ કરીષાંગ છે, તેના વડે જ તપરૂપ અગ્નિ ઉદ્દિપ્ત કરાય છે. કર્મો, તેને જ તપ વડે ભ્રમીસાત્ કરાય છે. સંયમ યોગ - સંયમ વ્યાપાર, શાંતિ - સર્વ પ્રાણિના ઉપદ્રવોને દૂર કરવા વડે. હોમ - હોમ વડે તપોજયોતિ પ્રદીપ્ત થાય છે. ઋષ્લીણાં - મુનિના સંબંધી પ્રશસ્ત જીવોપઘાત રહિત પણાથી વિવેકી વડે સમ્યક્ યારિત્ર વડે પ્રશંસિત છે. આના વડે કયા હોમ વડે અગ્નિને પ્રજવલિત કરાય છે, ઇત્યાદિનો ઉત્તર આપ્યો.

આના દ્વારા બ્રાહ્મણોના લોકપ્રસિદ્ધ યજ્ઞોના અને સ્નાનના નિષિદ્ધપણાથી તેઓ વડે યજ્ઞ સ્વરૂપ પૂછાયું, તેનો ઉત્તર મુનિ વડે કહેવાયો. હવે સ્નાનનું સ્વરૂપ પૂછવાની ઇચ્છાવાળાને આમ કહે છે -

#### • дя - хох -

हे यक्षपूषित संयत ! अमने जतावो डे तमारो द्रह डयो छे ? शांति तीर्थ डयुं छे ? तमे ड्यां स्नान डरीने रष्टने हूर डरो छो ? ते अमे आपनी पासेथी जासवा एच्छीએ छीએ.

#### • विवेयन - ४०४ -

તમારું દ્રહ કે નદી ક્યા છે ? તમારું શાંતિ - પાપ ઉપશમન નિમિત્ત તીર્થ - પુન્ય ક્ષેત્ર તે શાંતિ તીર્થ ક્યું છે ? અથવા કેવા સ્વરૂપે તમારે ત્રીર્થ - સંસાર રૂપી સમુદ્રના તરણોપાય રૂપ તીર્થ વિદ્યમાન છે ? કેમકે લોક પ્રસિદ્ધ તીર્ચોનો તમારા વડે નિષેદ્ય કરાયેલ છે. શેમાં તમે સ્નાત્ - શુચિભૃત થઈને કર્મરજનો તમારા વડે નિષેદ્ય કરાયેલ છે. શેમાં તમે સ્નાત્ - શુચિભત થઈને કર્મરજનો તમે ત્યાગ કરો છો ? આપનો અભિપ્રાય ગંભીર છે, તો અમને જણાવો કે આપનું દ્રહતીર્થ - શુદ્ધિ સ્થાન અમારા જેવું જ છે કે અન્ય પ્રકારે છે, તે અમે જાણતા નથી. તો હે સંયત ! યક્ષપૂષ્ટિત ! અમે આપની પાસે તેનો અર્થ જાણવા અભિલાષા રાખીએ છીએ. ત્યારે મુનિ બોલ્યા -

#### • सूत्र - ४०५, ४०६ -

आत्मભावनी प्रसक्षताइप अङ्घुष वेश्यावाणो धर्म मारुं द्रह छे, ९यां स्नान ङरीने हुं विमण, विश्वद्ध अने शांत थर्मने ङर्मर॰ दूर ङरुं छुं.

કુશળ पुरुषोरो आने ४ स्नान કहेत छे. ऋषियोने भारे आ भहान स्नान ४ प्रशस्त छे. आ धर्भद्रहमां स्नान डरीने भहर्षि विभव अने विश्वद्ध थर्वने ६त्तम स्थानने पाम्या छे - तेम हुं डहुं छुं.

#### • विवेयन - ४०५, ४०६ -

ઇર્મ્મ - અહિંસા રૂપ દ્રહ, કર્મરજુને દૂર કરવાથી બ્રહ્મ - બ્રહ્મચર્ચને તે શાંતિ તીર્થ છે, તેના આસેવનથી જ સક્લમલના મૂલને રાગ-દ્વેષથી ઉન્મૂલિત કરે છે. તેની ઉન્મૂલનાથી કદાચિત મલનો સંભવ રહેતો નથી. અહિંસાના ઉપલક્ષણ સત્ય આદિ પણ લેવા. - x - x - અથવા બ્રહ્મચર્ચવાળા તે સાધુઓ જાણવા. કેમકે - x - સાધુનું દર્શન શ્રેષ્ઠ છે, સાધુઓ તીર્થરૂપ જ છે, તીર્થ કાળ વડે - સમયથી પવિત્ર કરે છે, સાધુનો સમાગમ જલ્દીથી પવિત્ર કરે છે.

આપના દ્વારા પુનીત તીર્થ પ્રાણીના ઉપમર્દન હેતુપણથી, તે મલના ઉપયય નિમિત્ત જ થાય છે, પછી તે શુદ્ધિના હેતુ માટે કઈ રીતે થાય ? કહ્યું છે કે - રોજેરોજ હજારો વર્ષો સુધી સ્નાન કરે, સાગર વડે પણ સ્નાન કરે, તેટલા માત્રથી તેમની શુદ્ધિ કઈ રીતે થાય ?

દ્રહ શાંતિ તીર્થમાં જ વિશેષથી કહે છે - અન્માં વિલ - મિશ્ચાત્વ ગુપ્તિ વિરાધનાદિ વડે અકલુષ, અનાવિલત્વથી જ જીવને પ્રસન્ન - કંઈ પણ અકલુષ પીત આદિ અન્યતરા લેશ્યા જેમાં છે તે આપ્ત પ્રસન્નલેશ્ય. અથવા આદ્મા - પ્રાણીઓને અહીં કે પરત્ર હિતને પ્રાપ્ત. તેના વડે જ ઉક્તરૂપ પ્રસન્ન લેશ્યા જેમાં છે તેવું ધર્મદ્રહ અને બ્રહ્મ નામનું શાંતિતીર્થ છે. જો બ્રહ્મ શબ્દથી બ્રહ્મચર્ચલઈએ, તો તે પક્ષમાં વચનના વિપરિણામથી બંને વિશેષણોની વ્યાખ્યા કરી.

જેમાં સ્નાન કરેલો અત્યંત શુદ્ધિ થવાથી विमल - ભાવમલ રહિત, તેથી જ અતિ વિશુદ્ધ - કલંક રહિત. સુશીતીભૂત રાગાદિ ઉત્પત્તિ વિરહિત સારી રીતે શૈત્યને પ્રાપ્ત. શોબન શીલ કે ચારિત્ર પ્રાપ્તને સુશીલ પ્રાપ્ત પ્રકર્ષથી ત્યજે છે, કોને ? કર્મ રૂપ દોષોને. આના વડે આમ કહે છે - મારે દ્રહતીર્થમાં જ શુદ્ધિસ્થાનને પરમ એવંવિધ એ પ્રમાણે જ છે.

હવે નિગમન કરવાને કહે છે - અનંતર ઉક્ત સ્નાન પૂર્વોક્ત રૂપે જ આ સ્નાનને મહાસ્નાન રૂપે જોયેલ છે, તમે કહેલાં સ્નાનને નહીં. કેમકે આ જ સર્વમલના અપહારિપણાથી સાચું સ્નાન છે. તેથી જ ઋષિઓને તે પ્રશસ્ત છે પણ જળ સ્નાનવત્ દોષપાથી નિંદેલ નથી.

આનું જ ફળ કહે છે - મહામુનિએ ઉત્તમ સ્થાન - મુક્તિ લક્ષણને આવું સ્નાન કરનારા પ્રાપ્ત કરે છે. - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ · અધ્યયન - ૧૨ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 अध्ययन - ९३ - ''चित्रसंભूतीय'' 🗘

૦હરિકેશીય નામક બારમું અધ્યયન કહ્યું. હવે તેરમું કહે છે. આનો અભિસંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં શ્રુતવાળાને પણ યત્ન કરવો જોઈએ, તેમ જણાવવા તપની સમૃદ્ધિ કહી. અહીં તે પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ નિદાનનો પરિહાર કરવો જોઈએ તેમ દર્શાવવા તે મહા અપાયનો હેતુ ચિત્ર અને સંભૂતના દેષ્ટાંતથી નિર્દેશ કરે છે. આ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનનો - x - x - નામ નિક્ષેપો ''ચિત્ર સંભૂતીય'' નામ છે. તેથી ચિત્ર સંભૂતના નિક્ષેપના અભિધાન માટે નિર્સુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ३३० थी ३३२ -

ચિત્ર અને સંભૂતનો નિક્ષેપો બંનેમાં નામાદિ ચાર પ્રકારે છે. તેમાં દ્રવ્ય નિક્ષેપે આગમથી અને નોઆગમથી બે ભેદ છે, ઇત્યાદિ બધું પૂર્વવત્ તે ભાવ નિક્ષેપાથી આ ચિત્રસંભૂત અધ્યયન સમુપસ્થિત છે. - x - x - હવે આ ચિત્ર અને સંભૂત કોણ હતા ? આના વડે કોનો અધિકાર છે ?

## • निर्युक्ति - 333 थी 334

આ ગાથાનો ભાવાર્થ કથાનકથી જાણવો. તે આ પ્રમાણે - કોશલના અલંકાર ભૂત સાકેત નામે નગર હતું. તેમાં છવાછવાદિ તત્ત્વનો જ્ઞાતા એવો ચંદ્રાવતંસક નામે રાજા થયો. તેને ધારિણી નામે પત્ની (રાણી) હતી. તેમનો પુત્ર મુનિચંદ્ર હતો. તે રાજા અન્ય કોઈ દિવસે સંવેગ ઉત્પન્ન થવાથી પોતાના પુત્રને રાજમાં અભિષિક્ત કરી પ્રવ્રજ્યા લીધી. પ્રવ્રજ્યા પાળીને મલ કલંક રહિત તઈને તે અપવર્ગે ગયા.

કોઇ દિવસે સાગરચંદ્ર આચાર્ય ઘણાં શિષ્યોથી પરિવરીને ત્યાં આવ્યા. મુનિચંદ્ર રાજા તેમના વંદનાર્થે નીકળ્યો. તેમણે શ્રુતને કહ્યું. રાજાને તે વિશુદ્ધ ધર્મ કરવાનો અભિલાષ થયો. પોતાના પુત્રને રાજ સોંપીને તેણે દીક્ષા લીધી. શિક્ષા પ્રાપ્ત કરી. મુનિચંદ્ર મુનિ ગુરુના નિયોગથી એકલા જ ભોજન-પાન નિમિત્તે કોઇ પ્રત્યંત ગ્રામમાં પ્રવેશ્યા. સાર્થ યાલ્યો, આચાર્ચ પણ યાલ્યા, મુનિચંદ્ર મુનિ વિસ્મૃત થઇ ગયા. તેઓ માર્ગથી પરિભ્રષ્ટ થઇ ગયા.

ચાર ગોપાલદારકોએ તેમને મૂર્છાવશ જોયા. મુનિ પ્રત્યે અનુકંપા ઉત્પન્ન થઇ. ગોરસ આદિ પીવડાવતા તેઓ સમાશ્વસ્ત થયા, તેમને ગોકુલમા લઇ ગયા. પ્રાસુક અન્નાદિથી પ્રતિલાભ્યા. મુનિયંદ્ર મુનિએ જિનપ્રણિત ધર્મ કહ્યો. ચારેએ આ ભાવગર્બ ધર્મ સ્વીકાર્યો. ત્યાં મળ વડે ખરડાયેલ દેહને જોઇને બે ને જુગુપ્સા થઇ. તેમની અનુકંપાથી સમ્યક્ત્વ અનુભાવથી નિર્વર્તિત થયા ચારે પણ તેઓ દેવાયુ પામીને દેવલોકે ગયા. ત્યાંથી ય્યવીને જેમણે જુગુપ્સા કરેલ ન હતી તે બે સાધુઓ કેટલાંક ભાવો પછી બંને ઇષુકારપુરમાં બ્રાહ્મણ કુળમાં ઉત્પન્ન થયા. તેની વક્તવ્યતા ઇષુકારીય નામના અનંતર અધ્યયનમાં કહેવાશે.

જે બે મુનિએ જુગુપ્સા કરેલી તે બંને દશાર્ણ જનપદમાં બ્રાહ્મણ કુળમાં દાસપણે ઉત્પન્ન થયા. તેમાંનો એક અહીં બ્રહ્મદત્ત થશે, તેનો અહીં અધિકાર છે. અહીં નિયાણાને કહેવાનું છે, તેથી જ તેનું વિધાન છે. - x - અહીં નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપામાં પ્રસ્તુતમાં પ્રસંગથી અર્થાધિકાર કહ્યો. નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો. - x - x -

હવે સૂત્ર કહેવું જોઇએ.

## • सूत्र - ४०७ -

જાતિથી પરાજિત સંભૂત મુનિએ હસ્તિનાપુરમાં ચક્કવર્તી થવા માટે નિયાણુ કર્યું, ત્યાંથી મરીને પદ્મગુલ્મ વિમાનમાં દેવ થયો. પછી બ્રહ્મદત્ત રૂપે યુલણી રાણીની કુક્ષિમાં ઉત્પક્ષ થયો.

#### • विवेयन - ४०९ -

આ ગાથાનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે - તે બ્રહ્મદત્ત પૂર્વજન્મમાં વારાણસીમાં સંભૂત નામે ચાંડાલ હતો, ચિત્ર તેનાથી જયેષ્ઠ હતો. ત્યાં નમુચિ નામે બ્રાહ્મણ હતો. તેણે મારા અંત:પુરને બગાડેલ છે, તેમ જાણીને રાજાએ તેને મારી નાંખવા ચાંડાલાદિપતિ જે ચિત્ર-સંભૂતનો પિતા હતો, તેને સોંપ્યો. ચાંડાલાદિપતિએ નમુચિને કહ્યું - જો મારા પુત્રોને બધી કળામાં કુશળ બનાવ તો તને જીવતો રાખું. નમુચિએ તેના ઘેર ગુપ્તપણે ભણાવ્યા. તે બંને પણ 'વીણા' વાદનાદિ બધી કળા શીખ્યા. નમુચિ મરવાના ભયથી ભાગીને હસ્તિનાપુર ગયો, સનત્કુમાર ચક્કવર્તીએ તેને મંત્રી બનાવ્યો.

ચિત્ર અને સંભૂતની ગાયન કળામાં તરુણી આસક્ત બનવા લાગી. લોકોએ રાજાને તે ફરિયાદ કરી, રાજાએ તેમને નગરમાં વીણા વાદનાદિનો નિષેદ્ય કર્યો કોઈ વખતે તે બંને કૌમુદી મહોત્સવ જોવાને આવ્યા. લોકોએ ક્દર્શના કરતા, વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી બંનેએ દિક્ષા લીદી. વિકૃષ્ટ તપ કરવા લાગ્યા. તેજોલેશ્યાદિ લબ્દિ પામ્યા. હસ્તિનાપુર ગયા. માસક્ષમણને પારણે સંભૂત મુનિ ભિક્ષાર્થે પ્રવેશ્યા. નમુચિએ તેમને જોયા. તેમનો તિરસ્કાર કરી નમુચિએ મુનિને કાઢી મૂક્યા. પછી લોકોએ પણ વિડંબના કરી. ત્યારે કુપિત થયેલા મુનિ સમસ્ત લોકોને બાળી નાંખવા તેજોલેશ્યા મૂકવા પ્રવૃત્ત થયા. તે જાણીને અંતઃપુર સહિત સનત્કુમાર ચક્રવર્તી અને સર્વ નગરના લોકો તેની પાસે આવ્યા.

આ આખો વૃત્તાંત ચિત્ર મુનિએ જાણ્યો. સંભૂત મુનિને અનેક વચનો વડે ઉપશામિત કરવાનો આરંભ કર્યો, તો પણ તેમનો કોપ શાંત થતો ન જાણીને સ્ત્રીરત્ન સહિત ચક્કવર્તી તેમની ક્ષમા ચાચના કરવા લાગ્યા. તે વખતે સ્ત્રીરત્નના કોમળ સ્પર્શથી સંભૂત મુનિને અભિલાષ થયો કે મેં ચાંડાલપણે અનેક કદર્થના ભોગવી છે. ચિત્ર મુનિએ તેમનું નિયાણું જાણીને ઘણાં અટકાવ્યા. તો પણ સંભૂત મુનિએ ચક્કવર્તીપણાનું નિયણું કર્યું. પછી અનશન કર્યું. પછી વૈમાનિક થઈ બ્રહ્મદત્ત રૂપે યુલનીની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થયા. ક્યાં ? તે કહે છે -

- सूत्र ४०८/१ *डांपित्यपुरमां संभूत०*
- विवेचन ४०८/१

કાંપિલ્ય નામે નગરમાં સંભૂત - પૂર્વજન્મમાં સંભૂત નામ હતું. વિશેષ કથન હવે કહેવાયેલ નિર્યુક્તિ વડે જાણવું -

## • निर्युक्ति - ३३६थी ३३८ - विवेयन

ત્યાં કાંપિલ્યમાં બ્રહ્મ નામે રાજા હતો. કુરુમાં ગજપુરાધિપતિ કરેણુદત્ત રાજા હતો. અંગમાં ચંપાનો સ્વામી પુષ્પમૂલ રાજા હતો. બ્રહ્મની પત્ની ચુલનીનો ભાઈ 'દીર્ઘ' રાજા હતો. કાસી જનપદનો આધિપતિ કટક રાજા હતો. આ પાંચે મિત્રો હતા. પાંચેએ એક જ કાળે પત્નીને સ્વીકારી પાંચે એક-એક વર્ષ બધાં સાથે વસતા હતા. આમ બે ગાથા કહી. હવે ત્રીજી ગાથાનું તાત્પર્ય કહે છે -

બ્રહ્મ રાજાને ઇન્દ્રશ્રી આદિ ચાર રાણીઓ હતી. તેમાં ચુલનીએ પુત્રને જન્મ આપ્યો. ધનુ નામના સેનાપતિને ત્યાં પણ તે જ દિવસે પુત્રનો જન્મ થયો. બંનેને મંગલ અને કૌતુક કર્યા. દીન અને અનાથોને દાન આપ્યું. રાજપુત્રનું 'બ્રહ્મદત્ત' એ પ્રમાણે નામ રાખ્યું. ધનુના પુત્રનું 'વરધનુ' નામ રાખ્યું. કાળક્રમે બંને મોટા થયા. સર્વે કળાઓ ભણ્યા. આ અરસામાં બ્રહ્મ રાજા મૃત્યુ પામ્યો.

કેટલાંક દિવસો વીત્યા બાદ, તેમના મિત્રોએ બ્રહ્મદત્તને ત્યાં રાજા રૂપે અભિસિંચિત કર્યો. તે મિત્રોએ પરસ્પર વિચાર્યું કે હજી આ બ્રહ્મદત્ત રાજયની ધુરા-ધારણ કરવા સમર્થ નથી. કેટલાંક વર્ષો તેનું પાલન કરવું ઉચિત છે. તેઓએ ત્યાં દીર્ઘપૃષ્ઠને સ્થાપિત કર્યો અને બધાં પોત-પોતાના દેશમાં ગયા. પછી બધે જ મુક્ત પ્રવેશ હોવાના કારણે દીર્ઘપૃષ્ઠ અને યુલની પરસ્પર સંબંધમાં આવી ગયા. અંતઃપુરપાલિકા તેમના પ્રેમસંબંધને જાણી ગઈ, તેણે ધનુ નામના સેનાપિત મંત્રીને કહ્યું. તેણે વરધનુને કહ્યું કે આ કુમારને કદી એક્લો ન મૂક્યો.

કોઇ દિવસ બ્રહ્મદત્ત પણ ચુલની માતા અને દીર્ઘપૃષ્ઠ રાજાના સંબંધને જાણી ગયો. તે વિજાતીય સમળીને લાવ્યો. તે પોતાના જેવા સહયર બાળકોની વચ્ચે ભમતો કહેવા લાગ્યો કે જે કોઇ દુષ્ટશીલ હશે તેને હું આવી રીતે જ નિયંત્રિત કરીશ. આ વાત કોઇ રીતે દીર્ઘપૃષ્ઠે જાણી. તે કુમાર પતિ કોપાયમાન થયો અને ચુલનીને કહ્યું કે - કોઇ ઉપાયથી તું આને મારી નાંખ, વિષના વૃક્ષની જેમ આની ઉપેક્ષા કરવી યોગ્ય નથી. તે જ આપણે કલ્યાણને માટે થશે. ચુલનીએ દુરંત મોહોદયથી તે વાત સ્વીકારી.

તેણીએ નક્કી કર્યું કે - આને પુષ્પચૂલમામાની પોતાની પુત્રી જે પુષ્પચૂલા નામે છે, તે પરણાવીએ, તેને શયન માટે લાક્ષાગૃહમાં રાખવા. પછી તે ગૃહ બાળી નાંખવું. તે અંતઃપુરરક્ષિકાએ આ બધું ધનુમંત્રીને કહી દીધું. મંત્રીને પણ લાગ્યું કે આનો વિનાશ કરી દેશે, તેથી તેણે કુમારના સંરક્ષણ માટે પ્રયત્ન શરૂ કર્યા. - x - x - x - ધનુમંત્રીએ પણ સમજીને ત્યાંથી રજા લીધી. પોતાનું નિવાસસ્થાન ભાગીરથીના કિનારે બનાવ્યું.

ત્યાર પછી તેણે તે લાક્ષાગૃહ સુધી એક સુરંગ ખોદાવી, વરધનુને તે વાત જણાવી દીધી. બ્રહ્મદત્તના લગ્ન કરાયા, લાક્ષાગૃહમાં મોકત્યા. જોયું તો રાત્રે બધું બળતું હતું. વરધનુએ કહ્યું - તું ડરતો નહીં. મને મારા પિતા ધનુએ જ આ બધું જણાવેલું છે. - x - x - સુરંગના માર્ગેથી બચાવીને બ્રહ્મદત્તને સુરક્ષિત પણે બહાર કાઢી લીધો. બહાર બે પ્રધાન અશ્વો તૈયાર રખાયા હતા. તે બંનેને ધનુમંત્રીએ કહ્યું - આના ઉપર બેસીને દેશાંતર ચાલ્યા જાઓ અને દીર્ઘપૃષ્ઠથી તમારી રક્ષા કરો.

શુભ અવસર જોઈને વરધનુએ બ્રહ્મદત્તને આકુલિત ચિત્તથી યુલનીના સર્વે છળ-કપટનો વૃત્તાંત જણાવી દીધો. અત્યારે તો અહીંથી નીકળી જવું જ શ્રેયસ્કર છે. બંને ત્યાંથી નીકળી ગયા.

આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત અવસર બ્રહ્મદત્તનું વિધાન આલેખ્યું. પછી ત્યાં જે કન્યાઓનો લાભ થયો તેને જણાવવાને આ પાંચ ગાથા છે.

## • निर्युक्ति - ३३६ थी ३४३ - विवेयन

ચિત્ર નામે પિતા હતા. તેની બે કન્યાઓ હતી, વિદ્યુન્મલા અને વિદ્યુન્મતી. તથા ચિત્રસેનક પિતા તેની ભદ્રા નામે પુત્રી હતી. તથા પંથક પિતા અને નાગજસા કન્યા હતા. તથા કીર્તિમતિ કન્યા અને તેના પિતા કીર્તિસેન હતા. તથા નાગદત્તા, યશોમતી અને રત્નવતી હતી. આ ત્રણેનો પિતા યક્ષહરિલ હતો. વચ્છી કન્યા, તેનો પિતા ચારુદત્ત. પછી કાત્યાયન ગોત્રનો વૃષભ નામે પિતા અને તેની શિલા નામે કન્યા.

તથા ધનદેવ નામે વભિક્ અને બીજો વસુમિત્ર, અત્ય સુદર્શન અને દારુક. આ યારે માયાપ્રધાન હતા. આ યારે કુકડાના યુદ્ધના વ્યતિકરમાં મળ્યા. પુસ્તી નામની કન્યા. પિંગલા નામે કન્યા, તેનો પિતા પોત. સાગરદત્ત વભિક્ તેની પુત્ર દીપશિખા. કાંપિલ્ય પિતા અને તેની પુત્ર મલચવતી. વનરાજી નામે કન્યા, તેના પિતા સિંધુદત્ત તથા તેની જ બીજી સોમા નામે કન્યા. તથા સિંધુસેન અને પ્રધુમ્નસેન તેમને અનુક્રમે વાનીર નામની અને પ્રતિકા નામે કન્યા હતી. તથા હરિકેશા, ગોદત્તા, કરેણુદત્તા અને કરેણુપદિકા તથા કુંજરસેના અને કરેણુસેના. ઋષિવૃદ્ધિ અને કુરુમતી દેવી. આટલી કન્યા સાથે બ્રહ્મદત્ત પરણ્યો.

તેણે કુરુમતીને સ્ત્રીરત્ન રૂપે પ્રાપ્ત કરી. - x - x - x - હવે જે સ્થાનોમાં બ્રહ્મદત્ત ભટક્યો, તે સ્થાનોના નામો જમાવે છે -

## • निर्युक्ति - ३४४ थी ३५४ - विवेयन

અહીં અગિયાર ગાથા છે, આની પણ તે પ્રમાણે વ્યાખ્યા કરવી.

કાંપિલ્યપુર, જ્યાં આનો જન્મ થયો. પછી બંને (બ્રહ્મદત્ત અને વરધનુ) ગિરિતટક સંનિવેશમાં ગયા. ત્યાંથી ચંપા નગરી, પછી હસ્તિનાપુર, ત્યાર પછી સાકેત નગરે, સાકેત પાસેના કટકમાં, પછી મંદિ નામના સંનિવેશમાં ગયા. પછી અવશ્યાનક 93/806-9

નામના સ્થાનમાં ગયા. ત્યાંથી પણ અરણ્યમાં ભમીને વંસગ્રહણ, તેનાથી ઉપલક્ષિત પ્રાસાદ તે વંશીપાસાદ. ત્યારપછી પણ સમક્ટક. સમક્ટકથી અટવી, તેને ભ્રમણ કરતા બ્રહ્મદત્તને અતિશય તૃષાથી કંઠે, હોઠે, તાળવું સુકાવા લાગ્યા. ત્યારે તેણે વરદ્યનુને કહ્યું - હે ભાઇ! મને તૃષાની ઘણી પીડા થાય છે, તે માટે ક્યાંકથી પાણી લઈ આવ.

એટલામાં એણે નીકરવર્તી એક વડનું ઝાડ જોયું. તેની શીતળ છાયામાં સૂઈ ગયો. વરધનુએ તેની સાથે સંકેત કર્યો કે - જો મને કોઈ દીર્દ્યપ્રહિત પુરુષ પ્રાપ્ત થશે. તો હું અન્યોક્તિથી અભિદ્યાન કરીશ. પછી તારે અહીંથી પલાયન થઈ જવું. વરધનું પછી પાણી શોધવા નીકળ્યો. તેણે એક્ત્ર પક્ષિની ખંડ મંડિત સરોવર જોયું. પક્ષિની પત્ર પુટકમાં પાણી એકઠું કર્યું. બ્રહ્મદત્તની સન્મુખ જવા પ્રવૃત્ત થયો. તે વડની નજીક પહોંચ્યો ત્યાં કોઈ રીતે તેમના ભાગી જવાના વૃત્તાંતને જાણીને દીર્દ્યપૃષ્ઠે મોકલેલા પુરુષો વડે અતિરોષથી વરધનુને પકડીને બાંધી દેવાયો. તેઓએ આક્રોશ કરતા દુષ્ટવયનો કહ્યા. બીજા કહે છે વરધનુને પીટવા લાગ્યા.

પૂર્વે કરાયેલા સંકેત અનુસાર વરધનુ સંકેત વચનો બોલે છે. તે વચનોને બ્રહ્મદત્તકુમાર સાંભળતા ભયથી ત્રસ્ત થઈ ગયો. ત્યારપછી તે ઉન્માર્ગથી ભાગી ગયો. ત્યારપછી ભમતા-ભમતા તે વટપુરક આવ્યો ત્યાંથી બ્રહ્મસ્થલક અને વટસ્થલક તેના વિશ્વામના વિષયો બન્યા. કૈીશાંબી, વારાણસી, રાજગૃહ, મથુરા, અહિચ્છત્રા પણ રહ્યો.

ત્યાંથી પણ જતાં અરણ્યમાં પ્રવેશતા તાપસોએ જોયા. તેઓ ઓળખી ગયા કે-આ આપણાં નિજક બ્રહ્મરાજાનો પુત્ર છે. ત્યાં યોમાસી કરી ત્યાં તાપસકુમાર સાથે રમતા એક દિવસે તેણે વનહસ્તિ જોયો. ત્યારે તેને કુતૂહલ ઉત્પન્ન થયું. વિવધ ગજશિક્ષા વડે રમણ કરવાનો આરંભ કર્યો. તેની પીઠ ઉપર બ્રહ્મદત્ત બેઠો. હાથી કુમારને લઈ જવા પ્રવૃત્ત થયો. કેટલેક દૂર જઈને અનેક વૃક્ષો જોયા. કુમાર તે રીતે વિટપના એક ભાગમાં પહોંચ્યો. હાથી વડે લઈ જવાયા પછી તે વિમૂઢ દિશામાં ભમવા લાગ્યો. એ રીતે ભમતા ભમતા અરણ્યથી નીકળીને વટપુરે ગયો.

વટપુરથી શ્રાવસ્તિ ગયો. જતાં જતાં તેને માર્ગમાં એક ગામ પ્રાપ્ત થયું. ત્યાં નજીકમાં વિશ્રામ કરવાને બેઠો. કોઈ શ્રેષ્ઠીએ તેને ત્યાં જોયો. તેને પોતાના ઘેર લઈ ગયો. અભ્યાગત કર્તવ્ય કર્યું. નૈમિત્તિકના કહેવાથી શ્રેષ્ઠીએ બ્રહ્મદત્તને પોતાની પુત્ર પરણાવી. ભુજગનિર્મોક સદેશ વિવિધ વસ્ત્રો, ઇંદ્રનીલાદિ પ્રધાન મણિઓ, કટક કેચૂર કંડલાદિ આભરણો વડે સત્કારાયો. બ્રહ્મદત્ત તેનામાં લુબ્ધિ થઈ ત્યાં કેટલોક કાળ રહ્યો. પછી શ્રેષ્ઠીની કન્યાને એક પુત્રનો જન્મ થયો.

આ તરફ દીર્ઘપૃષ્ઠના મોકલેલા પુરુષોએ તેની શોધ કરતા કરતા તેનું વૃત્તાંત જાણ્યું, તેના ભયથી બ્રહ્મદત્ત ત્યાંથી નાસી ગયો. સુપ્રતિષ્ઠપુરની સન્મુખ યાલવાનું શરૂ કર્યું. ત્યાં તેને કેટલાંક વિટ કાર્યટિકો મળ્યા. સામે આવતા કોઈ તેવા પ્રકારના યુગલને જોઈને, તેની સ્ત્રીના ઉદાર રૂપને જોઈને કુમાર આ પ્રમાણે બોલ્યો - જો તમારી કૃપાથી કંઈક મળી રહે તો સારું. ત્યારે તેણે કહ્યું કે વંશીકુંડમાં પ્રવેશી જા. તે કન્યાનો પતિ બોલ્યો - મારી પત્ની અહીં ગર્બના શૂળથી આહત થઈને રહી છે. - x - x -તેણીએ કુમારને જોયો. તેણીને પણ અનુરાગ થયો, તે બંને મોહનમાં પ્રવૃત્ત થયા. એ પ્રમાણે કેટલીક વેળા પછી કુડંકથી નીકળ્યા.

પોતાને ઓળખાવવા કુમાર પ્રતિ કહ્યું - નદીનું કુડંક ગહન છે, તેનાથી પણ ગહનતર પુરુષનું હૃદય હોય છે. આના વડે આણે એવો અર્થ કર્યો - અમે પણ જાણીએ છીએ કે સ્ત્રીહૃદય અતિગહન હોય છે. તમારા ચિતથી તે પણ જિતાયું. - x - x - પતિને ખોટો વિશ્વાસ પમાડવા તેણીએ બ્રહ્મદત્તનું ઉતરીય ગ્રહણ કર્યું. પછી પતિ સાથે ગઈ.

ત્યાંથી નીકળીને બ્રહ્મદત્ત સુપ્રતિષ્ઠે પહોંચ્યો. ત્યાં કુસકુંડી નામે કન્યા હતી. ભિકુંડી નામના રાજા દ્વાર નિષ્કાશિત જિતશંત્રુ નામે રાજાની પાસેથી મથુરાની અહિચ્છત્રા જતાં માર્ગમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

તથા ઇન્દ્રપુરમાં શિવદત્ત નામ, રૂદ્રપુરમાં વિશાખાદત્તા નામે તેની બે પુત્રીઓ, દીર્દ્યપૃષ્ઠના પુરુષોથી ડરીને બ્રાહ્મણનો વેષ કરીને બે કન્યા અને રાજ્ય પામ્યો ત્યાર પછી રાજગૃહ, મિથિલા, હસ્તિનાપુર, ચંપા અને તે પ્રમાણે શ્રાવસ્તીમાં ભ્રમણ કર્યું. આ અનંતર દર્શાવેલા નગરો, બ્રહ્મદત્તહિંડિથી જાણવા.

એ પ્રમાણે ભ્રમણ કરતા બ્રહ્મદત્તને પિતાના મિત્રો કટકદત્ત, કરેણુદત્ત આદિ મળ્યા. પ્રત્યંત રાજાઓને ગ્રહણ કર્યા. ચકરત્ન ઉત્પન્ન થયું, તેના દ્વારા દેખાડાતા માર્ગે દિગ્વિજય કરવાનો આરંભ કર્યો. કાંપિલ્યનગરે પહોંચ્યા. દીર્ઘપૃષ્ઠ તેની સામે લડવા નીકળ્યો. બ્રહ્મદત્તે તેને પાડી દીધો. એ પ્રમાણે તે દીર્ઘપૃષ્ઠના દેશના રોષમાંથી મુક્ત થયો.

આ અરસામાં મળેલા પિતાઓએ તેની કન્યાઓ પરણાવી. યથા અવસરે બાકીના રત્નો પણ બ્રહ્મદત્તને ઉત્પન્ન થયા. છ ખંડ ભારતની સાધના કરી - જીતી લીધું. નવે નિધિઓને પ્રાપ્ત કરી. ચક્રવર્તી પદ પરિણત થયું. એ પ્રમાણે સુકૃતના ફળનો ઉપભોગ કરતો કેટલોક કાળ પસાર થયો.

કોઈ દિવસે દેવતા વડે મંદારદામ ભેટ ધરાયું. તેના દર્શનથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. હું નલિનીગુલ્મ વિમાને દેવ હતો તે જાણ્યું.

આ પ્રમાણે કાંપિલ્યમાં સંભૂતનો જીવ ચકવર્તી થયો. હવે ચિત્રનો વૃત્તાંત શું છે, તે સૂત્રકાર જણાવે છે -

## • सूत्र - ४०८-२

खित्र पुरिमतात नगरमां જन्म्यो. विशाण श्रेष्ठीडुणमां ६त्पन्न थयो. धर्म सांभणीने ते प्रविषत थयो.

#### • विवेथन- ४०८-२

ચિત્ર પુરિમતાલમાં જન્મ્યો. તે ચિત્ર નામે મહર્ષિ. ત્યાં સંભૂતિ નામના ભાઈએ તે પ્રમાણે અનશન સ્વીકાર્યા પછી, અહો ! આ મોહ વિચિત્ર અને દુરંત છે. કર્મની પરિણતિ ચંચળ છે. ઇત્યાદિ વિચારીને ચારે આહારના પ્રત્યાખ્યાન કર્યા. પંડિતમરણથી મૃત્યુ પામ્યો. ત્યાં નલિનીગુલ્મ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયો પછી ત્યાં સ્વસ્થિતિનું પાલન કરીને પુરિમતાલ નગરે ઉત્પન્ન થયો. ત્યાં પણ શ્રેષ્ઠીના કુળમાં, ઘણાં પુત્ર-પૌત્રાદિ હતા તેવા સ્થાને ઉત્પન્ન થયો. ઉંમર થતા તથા વિદ્ય સ્થવિરની પાસે ક્ષાંતિ આદિરૂપ યતિ ધર્મ સાંભળીને પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારી. - o - પછી શું થયું ?

## • सूत्र - ४०€ -

કાંપિલ્ચપુરમાં ચિત્ર અને સંભૂત બંને મળ્યા. તેઓએ પરસ્પર સુખ અને દુ:ખ રૂપ કર્મફળના વિપાકના સંબંધમાં વાતચીત કરી.

#### • विवेयन - ४०६ -

કાંપિલ્યનગર - બ્રહ્મદત્તનું ઉત્પતિસ્થાન, ત્યાં ચિત્ર અને સંભૂત - આ બંને નામો પૂર્વભવોના છે, તે ભેગા થયાં. સુકૃત-દુષ્કૃત કર્મોના અનુભવ રૂપ પરસ્પર કહ્યા. તે પ્રમાણે એ બંનેએ કહ્યા. ભાવાર્થ આ છે -

## • निर्युक्ति - ३५५ - विवेसन

ત્યારે બ્રહ્મદત્ત જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન પામીને સ્વજાતીના એક શ્લોકે અડઘો લોકો સમક્ષ મૂકીને નિવેદન કર્યું કે - જે આ બીજો અર્ઘ શ્લોક પૂરો કરશે, તેને હું અર્ધુ રાજ્ય આપીશ. પછી તેના અર્થી લોકો તે બોલવા લાગ્યા. તે ગામ, નગર, આકર આદિમાં બોલાતો સાંભળી કર્ણોપકર્ણ ચિત્રના જીવ એવા સાધુ વડે, તેવા પ્રકારના જ્ઞાનના અતિશયના ઉપયોગથી સ્વજાતીને પામીને આનો અભિપ્રાય જાણ્યો. પછી જન્માંતરના પોતાના ભાઈ સંભૂતના જીવ બ્રહ્મદત્તને પ્રતિબોધ કરવા નીકળ્યા.

પોતાના સ્થાનેથી નીકળી ચિત્રમુનિ અનુક્રમે કાંપિલ્ય પહોંચ્યા. તેના બહારના ઉદ્યાનમાં રહ્યા. ચાર ઘડી શ્રુતનો પાઠ કર્યો. પછી અડદો શ્લોક પૂરો કરી બીજો શ્લોક કર્યો. ચાર ઘડી અવદ્યારીને કોઈ પુરુષ રાજા પાસે રાજ્યના લોભથી દોડી ગયો તેમની આગળ શ્લોક બોલ્યો. તેનાથી ચિત્તનો આવેશ જન્યો. તેનાથી મૂર્છા આવી ગઈ. આંખો ઢળી ગઈ. આસનેથી ભૂમિ ઉપર પડી ગયો. આ શું છે ? ઇત્યાદિ વડે તે આકુલિત થઈ ગયો. તેણે આ શ્લોક બોલનાર આરઘટ્ટિકને જોયો. તેને પાર્ષિશના પ્રહારાદિથી માર્યો. તે બરાડવા લાગ્યો કે આ શ્લોક મેં પુરો કરેલ નથી. પણ કોઈ ભિક્ષુએ પુરો કરેલ છે.

એટલામાં બ્રહ્મદત્તને ચેતન આવ્યું. તે ચક્રવર્તીએ સ્વસ્થતા પ્રાપ્ત કરી. પૂછ્યું કે આ શ્લોકને પુરો કરનાર ક્યાં રહેલ છે ? તેનો વ્યતિત કહ્યો. કોઈ ભિક્ષુ વડે આ શ્લોક પુરો કરાયો છે, પણ આના વડે નહીં. હર્ષથી વિકસિત નયને તેને ફરી પૂછતા - આરઘફ્રિકે કહ્યું - હે દેવ ! મારી વાટિકામાં છે. એ સાંબળીને બ્રહ્મદત્ત સૈન્ય, વાહન, સર્વ અંતઃપુર સાથે તેમના દર્શન માટે ચાલ્યો. તે ઉદ્યાને પહોંચ્યો. મુનિને જોયા. બહુમાન સહિત વંદન કરી એક આસને બેઠો. પરસ્પર નામ આદિ પૂછ્યા. પોતપોતે અનુભવેલ સુખ-દુ:ખોની વાતો કરી. ત્યારપછી ચક્રવર્તીએ પોતાની સમૃદ્ધિનું વર્શન કર્યું. તેના વિપાક્ના દર્શનની પ્રરૂપણા કરીને તેનો પરિત્યાગ ચિત્ર મુનિએ કહ્યો. આ જ પ્રસ્તુત અધ્યયનનો સૂત્રાર્થ જણાવો.

હવે જે કહ્યું કે - ''તે બંનેએ સુખ-દુઃખનો ફળ વિપાક પરસ્પર કહ્યો. તેમાં જે ચક્રવર્તીએ કહ્યું તે સંબંધ સહિત કહે છે -

## • सूत्र - ४१० थी ४१३ -

महर्द्धिङ अने महायशस्वी यङवर्ती બ્रह्महत्ते अति आहर सहित पोताना (पूर्वભवना) ભાઇने आ प्रभाषे डह्युं -

આ પહેલાં આપણે બંને પરસ્પર વશવર્તી, પરસ્પર અનુરક્ત અને પરસ્પર હિતૈથી ભાઇ-ભાઇ હતા. આપણે બંને દશાર્ણ દેશમાં દાસ, કાલિંજર પર્વતે હરણ, મૃતગંગાના કિનારે હંસ અને કાશી દેશમાં ચાંડાલ થયા. પછી આપણે બંને દેવલોકમાં મહર્દ્ધિક દેવ થયા. આ આપણો છટ્ઠો ભવ છે, જેમાં આપણે એકબીજાથી દૂર અલગ-અલગ જન્મ્યા છીએ.

## • विवेयन - ४१० थी ४१३ -

ચક્કવર્તી મહર્વ્હિક - ઘણી વિભૂતિવાળો બ્રહ્મદત્ત, મહાચશવાળો, તેવો જન્માંતરના સહોદર ભાઈને બહુમાન - માનસ પ્રતિબંધથી આ પ્રમાણે કહ્યું - જેમકે આપણે બંને ભાઈઓ હતા, પરસ્પર એક્બીજાને વશવર્તી હતા, અનુસ્ક્ત હતા, અતિ સ્નેહવાળા હતા, અન્યોન્ય હિતૈષી હતા, પરસ્પર શુભ અભિલાષવાળા હતા. અહીં વારંવાર ''અન્યોન્ય'' શબ્દનું ગ્રહણ તુલ્યચિત્તપણાના અતિશયને જણાવવા માટે છે.

પુનર્ભવોમાં આપણે શું શું થયા, તે કહે છે - દશાર્ણ દેશમાં આપણે બંને દાસ હતા. પછી કાલિંજર નામના પર્વતે મૃગ થયા. મૃતગંગાતીરે આપણે બંને હંસ થયા. પછી કાશી નામના જનપદમાં ચાંડાલો થયા. પછી સૌધર્મ નામના દેવલોકમાં દેવો થયા, તે પણ મહર્લ્ધિક દેવો કિલ્બિષિક દેવ નહીં. એ પ્રમાણે આપણા બંનેનો આ છટ્ઠો ભવ છે કે જેમાં આપણે એકબીજા વિના અર્થાત્ પરસ્પર સહવર્તિપણા વિના, વિયુક્ત એ પ્રમાણે ઉત્પન્ન થયા છીએ.

આ પ્રમાણે ચક્કવર્તીએ કહેતા મુનિ બોલ્યા -

## • सूत्र - ४१४ -

राજन् ! तें निद्दान इत् डमोंने विशेष ३पथी थिंतन डर्या. ते डर्मइजना विपाडशी आपसे अवग-अवग જન્म्या छीसे.

#### • विवेशन - ४१४ -

કર્મ - જ્ઞાનાવરણીય આદિ, નિત્ય દેખાય છે કે ખંડન કરાય છે તેવા પ્રકારના અનુબંધ ફ્લાભાવથી ત્રપ - વગેરે જેનાથી તે નિદાન - આસક્તિ પ્રાર્થના રૂપ, તેના વડે પ્રકર્ષથી કરાયેલ, તે નિદાન પ્રકૃત, નિદાન વશ બદ્ધ જે અર્થ. હે રાજન્! તે ચિંતવેલ છે, તેના હેતુભૂત આર્ત ધ્યાનાદિ ધ્યાનથી કર્મોને. એવા પ્રકારના કર્મોના ફળનો આ વિપાક છે. અર્થાત્ શુભાશુભ જનક છે. અથવા કર્મ - અનુષ્ઠાન, નિદાન વડે જ બાકીના શુભ અનુષ્ઠોનાના આચ્છાદિતપણાથી પ્રગટ નિદાનોને હે રાજન! તે ચિંતવ્યા છે કે કર્યા છે. તે કર્મના વિપાકથી આપણે વિરહ પ્રાપ્ત થયો. અર્થાત્ જે તને ત્યારે નિવાર્યો છતાં પણ નિયાણું કર્યુ, તેનું આ ફળ છે કે આપણે તેવા પ્રીતિવાળા હોવા છતાં વિયોગ થયો.

આ પ્રમાણે વિયોગનો હેતુ જાણીને ચક્રીએ ફરી પ્રશ્ન કર્યો

• સૂત્ર - ૪૧૫ -

है चित्र ! पूर्वष्टन्भमां भारा द्वारा કरायेल सत्य स्राने शुद्ध हर्भोना इणने आषे हुं भोगवी रह्यो छुं, शुं तुं पश तेमष्ठ भोगवी रह्यो छे ?

• विवेचन - ४९५ -

સત્ય - મૃષા ભાષાના પરિહાર રૂપ, શોચ - અમાચી અનુષ્ઠાન, તેના વડે પ્રગટ શુભ પ્રકૃતિરૂપ શુભ અનુષ્ઠાન, જે મેં પૂર્વે કરેલા છે, તે આજે હું ભોગવી રહ્યો છું. તેના વિપાકથી ઉત્પન્ન સ્ત્રી રત્નાદિ પરિભોગ દ્વારથી વેદી રહ્યો છું. હે ચિત્ર ! શું તું પણ તેમ ભોગવી રહ્યો છે, કે ભિક્ષુકત્વથી ભોગવી નથી રહ્યો. અર્થાત શું શુભ કર્મો વિફળ થયા છે ? મુનિ બોલ્યા -

## • सूत्र - ४९६ थी ४९८ -

मनुष्यो द्वारा समायरित जधां सत्हर्मो सङ्ग थाय छै. हरेवा हर्मोना इलोने भोगव्या विना मुह्ति नथी. मारो आत्मा पण ६त्तमार्थ अने हामो द्वारा पुन्यङ्गथी युद्धत रहेव छे.... हे संभूत । ९म तुं तने पोताने भाग्यवान्, महान, ऋद्धिसंपन्न अने पुन्यङ्ग वाणो सम्मे छे. तेम९ थिभने पण सम९. हे रा९न् ! तेनी पासे प्रयुर ऋद्धि अने धृति रहेव छे.... स्थविरोओ ९नसमुद्दायमां अत्प अक्षर, पण महार्थ गाथा हहेवी, ९ने शीव अने गुणोथी युद्धत भिक्षू यत्नथी अर्षित हरे छे. ते सांभणीने हुं श्रमण थर्छ गयो.

## • विवेसन - ४१६ थी ४१८ -

સર્च - નિરવશેષ, સુચીર્ણ - શોભન અનુષ્ઠિત તપ વગેરે. અથવા પ્રોષિત વ્રત ઇત્યાદિ રઢિથી સાધુત્વ, ફળ સહિત વર્તે છે તેથી સફલ. કોને ? મનુષ્યોને ઉપલક્ષણથી બધાં પ્રાણીઓને. શા માટે ? અવશ્ય વેદવા પણાથી ઉપરચિત કર્મોથી મુક્તિ થતી નથી. અર્થાત્ તેનું ફળ તે અવશ્ય આપે છે. તારા વડે જ પ્રાર્થનીય દ્રવ્યો વડે, કામ -મનોફા શબ્દાદિ વડે, પ્રધાન એવા તે કામથી, આનાથી ઉપલક્ષિત થયેલો મારા આત્મા પણ શુભ કર્મફળથી યુક્ત - પુન્યફલ સહિત છે.

હે સંભૂત ! જે પ્રમાણે તું જાણે છે - અવધારે છે કે સંભૂત નામનો પૂર્વભવ હતો. મહાનુભાગ, સાતિશય વિભૂતિયુક્ત, તે પ્રમાણે જ પુન્યફળ સહિત ચિત્ર પણ તેમજ જાણે છે. હે રાજન્ ! તે કઈ રીતે ? ઋદ્ધિ-સંપત્તિ, ધુતિ-દીધિ, તે પણ જન્માંતરના ચિત્ર એવા નામથી જ. મને તેવા જ ઘણાં ભાવો છે અથવા મારો આત્મા પુન્યફળથી યુક્ત છે. આના દ્વારા ચિત્રમુનિએ પણ પોતાનો નિર્દેશ કર્યો.

હે સંભૂત ! જેમ તું આત્માને મહાનુભાગ આદિ વિશેષણથી વિશિષ્ટ જાણે છે, તેમ ચિત્ર પણ જાણે છે, ચિત્ર નામના મારા પણ ગૃહસ્થ ભાવમાં એ પ્રમાણે જ હતું, તેવો ભાવ છે. બાકી પૂર્વવત્.

જો તને પણ એવા પ્રકારની સમૃદ્ધિ છે, તો દીક્ષા કેમ લીઘી ? એ કહે છે - અપરિમિત અનંત દ્રવ્ય પર્યાય રૂપ પણાથી અર્જ - અભિધેવ જેનું છે તે મહાર્થ સ્વરૂપને, યક્ષુત્રાંહ્ય ગુણોને નહીં. તેથી જેનું મહાર્થ રૂપ છે તે તથા, અથવા મહત્ અર્થ - જીવાદિ તત્વરૂપ દશવિ છે, તે મહાર્થરૂપ, વચન વડે અપ્રભૂત કે અત્પભૂત - અર્થાત્ થોડાં અક્ષર, તે એવું શું છે ? ગવાય તે ગાથા, તે અહીં અર્થથી ધર્મને જણાવતી સૂત્ર પદ્ધતિ, તીર્થંકર અને ગણધરાદિથી પછી ગવાયેલ તે અનુગીતા. અર્થાત્ તીર્થંકર આદિથી સાંભળીને સ્થવિરોએ પ્રતિપાદિત કરેલી છે. આના વડે શ્રોત્રને અનુકૂળ જ દેશના કરાય છે, તેમ જણાવેલ છે.

ક્યાં જણાવેલ છે ? મનુષ્યોનો સંઘ - સમૂહ, તેની મધ્યમાં ગાથાને જ ફરી વિશેષતા કરતાં કહે છે - જે ગાથા મુનિના શીલ - યારિત્ર, અથવા ગુણથી પૃથક્ જ્ઞાન. તે શીલગુણો વડે - યારિત્ર અને જ્ઞાન વડે યુક્ત છે, આ જગતમાં તે પઠન કે શ્રવણથી તેના અર્થાનુષ્ઠાનાદિથી આવર્જાય છે અથવા જે બિક્ષુ તેને સાંભળીને આ જિન પ્રવયનમાં યત્નવાળા થાય છે તે મારા વડે પણ સંભળાઈ, પછી હું શ્રમણ થઈ ગયો. પણ દુઃખથી બળીને નહીં - તે સાંભળીને બ્રહ્મદત્ત નિમંત્રણ આપે છે -

## • सूत्र - ४१६, ४२० -

ઉચ્ચોદય, मधु, डर्ड, मध्य અને બ્રહ્મા આ મુખ્ય પ્રાસાદ તથા બીજા પણ અનેક રમણીય પ્રાસાદ છે. પાંચાલ દેશના અનેક વિશિષ્ટ પદાર્થોથી યુક્ત તથા પ્રયુર અને વિવિધ ધનથી પરિપૂર્ણ આ ગૃહો છે, તેનો તમે સ્વીકાર કરો... હૈ ભિક્ષુ ! તમે નાટ્ય, ગીત અને વાદ્યોની સાથે સ્ત્રીઓ વડે ઘેરાયેલા આ ભોગોને ભોગવો. મને આ જ પ્રિય છે. પ્રવજ્યા નિશ્ચયથી દુ:ખપ્રદ છે.

• ઉચ્ચોદય આદિ પાંચ પ્રધાન પ્રાસાદો કહેલાં છે. મારા વર્દ્ધકીએ સુરૂપથી

આણેલા છે. બીજા પણ ભવનાદિ રમણીય અને સુરમ્ય છે. આ બધાં જે પ્રમાણે ચક્રવર્તીને રુવે, ત્યાં જ બનાવેલા હોય છે. આ પ્રત્યક્ષ જે અવસ્થિત પ્રાસાદરૂપ પ્રતીત છે, તે અને તે હિરણ્ય આદિ ધન, તેના વડે યુક્ત છે ત્યાં ઘણાં જ અનેક પ્રકારના આશ્ચર્ય છે અથવા જેમાં ધન છે તેવા પ્રભૂત ચિત્રધન છે. પાંચાલ નામે જનપદનું પ્રતિપાલન કરો, તેમાં ઇંદ્રિયોને ઉપકારી રૂપ આદિ ગુણો છે, તેના વડે યુક્ત તે પાંચાલગુણોપેત છે અર્થાત્ પાંચાલમાં જે વિશિષ્ટ વસ્તુઓ છે. તે બધી આ ગૃહમાં છે.

વળી - બત્રીશ પાત્રોપલિક્ષત નાટ્ય કે નૃત્યો વડે. વિવિધ અંગહારાદિ સ્વરૂપે ગીતો વડે - ગ્રામ, સ્વર, મૂર્છના લક્ષણ વડે, મૃદંગ - મુકુદ આદિ વડે, સ્ત્રીજનોને પરિવારી કરતાં અથવા પ્રવિચાર કરી સેવતા, આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા ભોગો ભોગવો. હે ભિક્ષુ! અહીં જે હાથી, ઘોડા આદિ ન જણાવીને સ્ત્રીઓનું જ અભિવાદન તે સ્ત્રીલોલુપ પણાથી છે, અથવા તેણીના જ અત્યંત આક્ષેપકત્વને જણાવવા માટે છે, કદાચિત્ ચિત્ર બોલે કે - આ જ સુખ છે, તેથી કહે છે - મને આ રુચે છે. પ્રવ્રજ્યા તો દુ:ખ જ છે, જરાપણ સુખ નથી, તે દુ:ખના હેતુ પણે છે.

ંઆ પ્રમાણે ચકવર્તીએ કહેતા મુનિએ શું કર્યુ ? તે કહે છે -

• सूत्र - ४२१ -

ते राञाना हितैषी, धर्भमां स्थित यित्रमुनिस्रे पूर्वावना रनेहथी सनुरस्त सने કामणोगोर्मा सासस्त राञाने सा प्रमासे रुद्धं -

• विवेयन - ४२१ -

બ્રહ્મદત્તને જન્માંતરના પ્રરૂટ પ્રણયથી આસક્તિ જાણીને, રાજાને અભિલખ્યમાણ એવા શબ્દાદિમાં અભિકાંક્ષા યુક્ત જાણીને ધર્મસ્થિત અને ચકીના હિતની પર્યાલોચના કરવાવાળા કે કઈ રીતે આનું હિત થાય, એમ ચિંતન કરતા ચિત્રના જીવ એવા મુનિએ આવું વચન કહ્યું -

તેઓ શું બોલ્યા ? તે કહે છે -

● સૂત્ર ૪૨૨, ૪૨૩ -

सर्वे शीत-गान विवाप छै, समस्त नाट्य विडंजना छै. सर्वे आजरल जार छे अने सर्वे डामजोग हु:जप्रद छे.

स्रानीने सुंहर हेणाती प्रस वस्तुतः हुःणंडर डामलोगोमां ते सुण नथी. थे सुण शीवगुषोमां रत, डामनाओथी निवृत्त तपोधन भिक्षुओने छे.

વિવેચન - ૪૨૨, ૪૨૩ -

સર્વે વિલપિત માફક વિલપિત નિરર્થક પણે સુદિત ચોનિત્વથી છે, તેમાં નિરર્થકપણે - ઉન્મત્ત બાળકના ગીતવત્ અને સુદિત ચોનિતાથી તે વિરહ અવસ્થામાં પ્રોષિતભર્તૃકના ગીતવત્ છે. શું ? ગાન. તથા સર્વ નૃત્ય - શરીરના વિક્ષેપણરૂપ કે વિડંબિત છે, જેમ યક્ષાવિષ્ટ કે મદાપાન કરેલો આમ-તેમ હાથપગને પછાડે છે એ પ્રમાણે નૃત્ય કરનારને પણ જાણવા. તથા બધાં આભરણો મુગટ આદિ પણ તત્ત્વથી તેમને ભારરૂપ જ છે. - x - x - તથા બધાં કામ - શબ્દાદિ, મૃગાદિની માફક દુ:ખની પ્રાપ્તિના હેતુપણાથી છે, મત્સર, છર્ષ્યા, વિષાદ આદિથી ચિત્ત વ્યાકુળતા ઉત્પાદકપણાથી નરકાદિના હેતુપણે છે.

તથા બાલ - વિવેકરહિતોને અભિરામ - ચિત્તને અભિરતિ હેતુક છે. તે દુઃખ પ્રાપક રૂપ છે, તેમાં કોઈ સુખ નથી. શેમાં? મનોજ્ઞ શબ્દાદિ કામગુણે સેવનારાઓમાં. હે રાજન્! પૃથ્વીપતિ! કામ વિરક્તને એટલે વિષય પરાંગ્ મુખોને તપ એ જ ધન છે, તે તપોધના, તેમને જે સુખ છે અથવા યતીના શીલ અને ગુણોમાં આસક્તોને છે, (તે કામાસક્તને ક્યાંથી હોય?)

હવે ધર્મફળના ઉપદર્શન સહ ઉપદેશ કહે છે -

• सूत्र - ४२४ थी ४२६ -

હે નરેન્દ્ર! મનુષ્યોમાં જે ચંડાલ જાતિ, અધમ જાતિ મનાય છે, તેમાં આપણે બંને ઉત્પન્ન થઇ ચૂક્યા છી, ચાંડાલોની વસ્તીમાં આપણે બંને રહીએ છીએ, જ્યાં બધાં લોકો આપણાથી ઘૃણા કરતા હતા.

ते त्रतिमां आपषे ४न्म बीधो हतो अने ते ४ वस्तीमां आपषे जंने रहेवा हता. त्यारे जधां आपाथी घृषा કरता हता. तेथी सहीं ४े श्रेष्ठता प्राप्त छे, ते पूर्व४न्मना शुभ डमीनुं इज छे.

पूर्व शुभः भों ना इज स्वरूप आ समय ते तु हवे महानुभाग, महर्दिधः राज जनेव छो. तेथी तुं क्षशिः भोगोने छोडीने यारित्र धर्मनी आराधनाने माटे अभिनिष्डमश डर.

• विवेयन - ४२४ थी ४२६ -

હે નરેન્દ્ર! ચક્કવર્તી! જેમાં જન્માય તે જાતિ, અદ્યમ નિકૃષ્ટ, મનુષ્યો મધ્યે ચાંડાળ જાતિ છે. જે આપણને બંનેને પ્રાપ્ત થયેલી હતી. અહીં શું કહેવા માંગે છે? જ્યારે આપણે ચાંડાળ જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા ત્યારે બધાં લોકો વડે ગર્હિતા જાતિ હતી. કદાચિત તેને પામીને પણ બીજે આપણે વસી શક્યા હોત, તેથી કહે છે - જ્યાં જતાં ત્યાં પણ બધાં લોકોને અપ્રીતિ કર થઈને રહ્યા. ક્યાં? શ્વપાકના નિવેશો - ઘરોમાં. કદાચિત ત્યાં પણ વિજ્ઞાન વિશેષ આદિથી હીલનીય જ થયા હોત.

પછી બીજી જાતિમાં પણ કુત્સિતત્વને વિશેષિત કરે છે. પાપ જ પાપિકા, તે કુત્સિતામાં પાપ હેતુ ભૂતત્વથી તે પાપિકા અથવા પ્રાપિકા - નરકાદિ કુગતિને પ્રાપ્ત કરાવનાર. તેમાં આપણે વસ્યા. વળી તે ચાંડાલોના નિવેશો પણ કેવા હતા? બધાં લોકોને જુગુપ્સા કરાવનાર. આ જન્મમાં વળી શુભ અનુષ્ઠાન કે જે પૂર્વ જન્મમાં ઉપાર્જિત હતા. તે કર્મોથી - વિશિષ્ટ જાતિ નિબંધન કર્મોથી, ઉત્પન્ન પ્રત્યચોથી ફરી તેનું ઉપાર્જન કરવામાં યત્ન કરવો જોઈએ, પરંતુ વિષયાસક્ત વ્યાકુલિત માનસ વડે એ પ્રમાણે ન રહેવું જોઈએ.

જે પૂર્વે સંભૂત નામે અણગાર હતા, તે આ કાળમાં અથવા હાલ રાજા મહાનુભાગ. મહર્દિધક, પુન્ય ફળયુક્ત થઇ દેષ્ટ ધર્મફળથી અભિનિષ્ક્રમણ કરે. અથવા તે જ અહીં રાજા મહાનુભાગતાદિ યુક્ત અહીં જન્મ્યો છે, તે પૂર્વકૃત કર્મોનું ફળ છે. અન્યથા તેવા પ્રકારની આવી સમૃદ્ધિ ક્યાંથી પામ્યો? જો એમ છે તો હવે અભિનિષ્ક્રમણ કર. શું કરીને? તે કહે છે - ત્યાગ કરીને, જે ભોગવાય તે ભોગ - દ્રવ્ય નિયય કામ, તેને અનિત્ય જાણીને. સદ્વિવેક વડે ગ્રહણ કરાય તે આદાન - ચારિત્ર ધર્મ, તે હેતુથી આભિમુખ્યતાથી પ્રવજિત થા. ગૃહસ્થ પ્રભામાં સર્વ વિરતિ ચારિત્રનો સંભવ નથી, તે ભાવ છે.

એમ ન કરવામાં શો દોષ છે? તે કહે છે -

• सूत्र - ४२७ -

राष्ट्रन् । आ आशाश्वत मानवश्ववनमां षे विपुद्ध पुन्यङर्भ ङरतो नथी. ते मृत्यु आवता पश्चाताप ङरे छे, अने धर्म न ङरवाना ङारशे परवोङमां पक्ष पश्चाताप ङरे छे.

• विवेयन - ४२७ -

આ મનુષ્ય સંબંધી અસ્થિર આયુષ્યમાં હે રાજન્ ! જે અતિશય પુન્ય હેતુભૂત શુભ અનુષ્ઠાનો ન કરીને પુન્યનો અનુપાર્જક થાય, તે દુઃખથી આર્ત્ત શઈને પશ્ચાતાપ કરે છે. મૃત્યુ - આયુનો પરિક્ષય, તેના મુખ સમાન મુખ તે મૃત્યુ મુખ - શિથિલી થયેલ બંધનાદિ અવસ્થા, તેનાથી ઉપનીત, તથાવિદ્ય કર્મોથી ઉપઢૌક્તિ તે મૃત્યુમુખ ઉપનીત થઈને શુભાનુષ્ઠાન રૂપ ધર્મન કરીને, અનુષ્ઠાન રહિત પણે જન્માંતરમાં પણ જઈને નરકાદિમાં અસહ્ય અસાતા વેદનાથી પીડિત શરીર થાય છે. તે અધર્મકારી મેં ત્યારે જ સદનુષ્ઠાન ક્રેમ ન કર્યા?'' એવો ખેદ પામે છે.

જ્યારે તે મૃત્યુના મુખમાં ધકેલાય છે કે બીજા દુઃખોથી હણાય છે, ત્યારે સ્વજનાદિ રક્ષણને માટે થશે, તેથી પસ્તાવું નહીં. એવી આશંકામાં કહે છે -

● સૂત્ર - ૪૨૮, ૪૨૯ -

रेग अहीं सींह हरखने पड़डीने वर्ष शय छे, तेम र अंतडाले मृत्यु मनुष्यने वर्ष शय छे. मृत्यु समये तेना माता-पिता अने भार्ष आहि डोर्ष पल मृत्यु दुःजमां भागीहार थतां नथी.

तेना हुःभने जातिना बोडो वहेंची शક्ता नथी डे भित्र, पुत्र, जंधु वर्ष शક्ता नथी. ते स्वयं એક્લो જ प्राप्त हुःभोने ભोगवे छे, डेमडे डर्भो ક્તાની પાછળ જ यावे छे.

## • विवेयन - ४२८, ४२६ -

જેમ આ લોકમાં મૃગપતિ - સિંહ અથવા વ્યાદ્ય આદિ મૃગને લઈ જઈને સ્વમુખમાં કે પરલોકમાં લઈ જાય છે, એ પ્રમાણે મૃત્યુ મનુષ્યને લઈ જ જાય છે. ક્યારે? અંતકાળે, જીવિતવ્યના અવસાન સમયે. અર્થાત્ જેમ આ સિંહ વડે લઈ જવાય ત્યારે કોઈ ન બચાવે તેમ આ પ્રાણીઓ પણ મૃત્યુ વખતે કદાચિત્ તેના સ્વજન સહાય કરશે તેમ શંકા થાય તો કહે છે કે - ત્યારે તેના માતા, પિતા, ભાઈ વગેરે કોઈ ને કાળે - જીવિતાંત રૂપ - મૃત્યુ વડે લઈ જવાતા હોય તો બચાવી શક્તા નથી. - x - x - કહ્યું છે કે - પિતા, ભાઈ, પુત્ર, પત્ની, બાંધવા આદિ કોઈ પણ સંસાર સાગરમાં મરણથી રક્ષણ કરવાને સમર્થ નથી. - x - x - x -

મૃત્યુ વડે લઈ જવાતા તેમને તે કાળે થનારા દુ:ખથી અત્યંત પીડિતના શારીરિક કે માનસિક દુ:ખનો કોઈ વિભાગ કરી શક્તું નથી, પછી તે દૂરવર્તી સ્વજન હોય કે મિત્ર વર્ગ હોય, પુત્ર હોય કે બંધુ હોય. કોઈ ન બચાવી શકે. એક આત્મા જ આ દુ:ખને વેદે છે. કેમ કે જેઓ કર્મના ઉપાર્જિતા છે, કર્મો તેની જ પાછળ જાય છે. અર્થાત્ જે કર્મો કરે છે, તે જ તેના ફળને અનુભવે છે.

આ પ્રમાણે અશરણત્વ ભાવના જણાવીને એકત્વ ભાવના કહે છે -

## • মুস - ४३०, ४३৭ -

द्धिपर, यतुष्पर, क्षेत्र, घर, धन-धान्य आहि जधुं छोडीने आ पराधीन छव पोताना डरेवा डर्भोनो साथ वर्छने सुंहर डे पापड खेवा पराभवभां जय छे... छवरिहत ते खेडाडी तुथ्छ शरीरने यितामां खञ्निथी जाजीने स्त्री, पुत्र खने ज्ञातिष्ठन डोर्छ जीज आश्रयहाताने खनुसरे छे.

## • विवेयन - ४३०, ४३९ -

ત્યાગ કરીને, કોનો? દ્વિપદ - પત્ની આદિ, ચતુષ્પદ - હાથી આદિ, ક્ષેત્ર - ઇક્ષુ ક્ષેત્રાદિ, ગૃહ - ધવલગૃહ આદિ, ધન - કનકાદિ, ધાન્ય - શાલિ આદિ, વસ્ત્રાદિ, બધુ જ છોડીને પછી શું? તે કહે છે - કર્મો જ આત્માની સાથે અવશપણે પ્રકર્ષથી સાથે જાય છે. ક્યાં? અન્ય ભવમાં, સુંદર - સ્વર્ગ આદિ અને પાપક - નરકાદિ, સ્વકૃત કર્માનુરૂપ ગતિ થાય.

ત્યાં શું અન્ય દર્શનીની માફક શરીર સહિત જ ભવાંતરમાં જાય છે કે અન્યથા જાય છે? ઔદારિક શરીરની અપેક્ષાથી અશરીર જ, તો પછી તે શરીરને તજ્યા પછી શું વાર્તા હોય છે? જે તેણે અદ્ધિતીયનો ત્યાગ કર્યો છે, તે દ્ધિતીય પ્રાણીને અન્યત્ર સંક્રમણ કરતાં તુચ્છ - અસાર એવા કુત્સિત શરીરને, ભવાંતરમાં જાય ત્યારે ચિતામાં નૃતકને બાળવા માટે ઇંધણમાં અર્થાત્ કાષ્ઠ રચિત ચિતામાં બાળી નાંખવામાં આવે છે. તેને અગ્નિમાં બાળ્યા પછી પત્ની, પુત્ર, જ્ઞાતિ જન આદિ તેમની અભિલષિત વસ્તુના સંપાદનને માટે બીજા કોઈ દાતાર પ્રતિ સરકી જાય છે.

તેઓ જ આ (મરેલો) ઘરને રોકીને બેઠો છે, એમ વિચારીને તેને ઘરની બહાર કાઢીને, જન લજ્જાદિથી બાળી નાંખીને લૌકિક ફૃત્ય અને આકંદન આદિ કેટલાંક દિવસો કરીને ફરી સ્વાર્થ તત્પરતાથી તે જ પ્રમાણે કોઇ બીજાને અનુવર્તે છે, તેમાં પ્રવૃત્તને પણ કોઇ પૂછતું નથી કે તમારું અનુગમન શા કારણે છે? એવો અભિપ્રાય છે. વળી -

• सूत्र - ४३२ -

राष्ट्रन् ! डर्भो डोर्मपल प्रકारनो प्रमाह डर्सा विना छवनने प्रतिक्षल भृत्युनी सभीपे वर्ष षाय छे, अने आ षरा - मनुष्यनी डांतिनुं हरल डरी रही छे. हे पंचावराष्ट्र! भारी वात सांभणो, अपडर्म न डरो.

• विवेयन - ४३२ -

તેવા પ્રકારના કર્મો વડે પ્રક્રમથી મૃત્યુ તરફ ધકેલાય છે. શું? જીવિત. તે પણ પ્રમાદ વિના જ. કેવી રીતે? નિરંતર આવીચિમરમથી. જીવતો હોય તો પણ સુસ્નિગ્ધ છાયા રૂપ વૃદ્ધાવસ્થા મનુષ્યને દૂર લઈ જાય છે. હે રાજન્ ! ચક્કવર્તી! આમ હોવાથી હે પંચમંડલમાં ઉદ્ભવેલ નૃપતિ! મારું વચન સાંભળો, શું? અસત્ આરંભરૂપ કર્મો ન કરો. કે જે અતિશય મહાન્ હોય અથવા મહા કર્મના આશ્લેષવાળા હોય.

આ પ્રમાણે મુનિએ કહેતા રાજા બોલ્યો -

• સૂત્ર - ૪૩૩ -

हे साधु! षे प्रभाशे तभे भने जतावी रह्या छो, ते हुं पेश कार्स छुं डे आ કામભोग जंधनइप छे, परंतु हे आर्य! अभारा षेवा बोडोने भारे तो ते घशां ४ दुर्षय छे.

• विवेयन - ४३३ -

તમે જ નહીં, હું પણ આ જાણું છું. જે પ્રકારે આ જગત્માં હે સાધુ! જે તમે મને ઉપદેશ રૂપ વચન કહી રહ્યા છો, તે હું જાણું છું તો પછી તે વિષયોનો પરિત્યાગ કેમ નથી કરતા? ભોગ - શબ્દાદિ, આ પ્રત્યક્ષ પ્રતિબંધ ઉત્પાદક છે. તેના નિત્ય અભિસંબંધથી તે દુઃખેથી જિતાય છે, માટે દુર્જય અથવા દુસ્ત્યાજય કહ્યા.

હું પણ આ ત્રણ પાદનો સાર જાણું છું કે આ મનુષ્યજન્મમાં પ્રધાન ચારિત્ર ધર્મરૂપ જ આદરણીય છે- પરંતુ -

• सूत्र - ४३४, ४३५ -

हे यिश! हस्तिनापुरमां महिंधिङ यङवर्ती राषाने शेवने भोगोमां आसस्त थर्वने में अथुभ निद्दान डरेवुं हतुं.... में तेनुं प्रतिङम्ख न डर्युः ते डर्मनुं आ इण छे डे धर्मने षाष्ट्रता होवा छतां पष्टा हुं डाम भोगोमां आसस्त छुं.

- विवेशन ४३४, ४३५ -
- હે ચિત્ર નામક મુનિ! સનત્કુમાર નામે ચોથા ચક્રવર્તીને અતિશય સંપત્તિ

યુક્ત જોઈને એને ઉક્ત રૂપ કામ ભોગોની અભિકાંક્ષાપણાથી મેં પૂર્વ જન્મમાં ભોગની આશંસારૂપ અશુભાનુબંધી કર્મ બાંધ્યું. કદાચિત્ બાંદીને પણ જો તેને પ્રતિકાંત કરેલ હોત તો? તેથી કહે છે - તે નિદાનનું મેં પ્રતિક્રમણ ન કર્યું, અર્થાત્ તેનાથી હું નિવૃત્ત ન થયો. તેથી તમેં ઘણું જ કહેવા છતાં મારા ચિત્તમાં તેની પ્રવૃત્તિ થઈ નહીં. આ આવું અનંતર કહેવાનાર કર્મોનું ફળ છે. તે કેવું છે? તે કહે છે -

શ્રુતદામિદિ દાર્મને જાણવા - સમજવા છતાં હું કામભોગોમાં મૂર્છિત છું તે આ કામભોગોમાં મૂર્છના એ મારા નિદાન કર્મોનું ફળ છે, અન્યથા 'જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ' છે, તે જાણવા છતાં પણ દાર્માનુષ્ઠાન મને કેમ ન રુચે? હવે નિયાણાના ફળને જ ઉદાહરણથી દર્શાવતા કહે છે -

#### ● सूत्र - ४३६ -

रेम हजहजमां इसायेबो हाथी स्थजने भेर्वने प्रष्टा डिनारे पहोंची शक्तो नथी. तेम ९ अमे काम भोगोमां स्नासक्त ९न अष्टता होवा छतां भिक्षुमार्गनुं सनुसरष करी शक्ता नथी.

#### • विवेयन - ४३६ -

नाग - હાથી, જેમ કાદવવાળા જળમાં ખુંચી જાય, તે કદાય જળરહિત એવા ભૂતલને જુએ છતાં, તેને પામી શકતા નથી. અર્થાત્ તે કિનારાને અથવા સ્થળને પામતા નથી. એ પ્રમાણે તે હાથીની માફક અમે ઉક્તરૂપ કામગુણોમાં મૂર્છિત થયેલા સાધુના સદાચાર લક્ષણ માર્ગને અનુસરી શક્તા નથી. અહીં પંકજળની ઉપમાથી કામભોગો કહ્યા. તેથી તેની પરતંત્રતાથી તેનો પરિત્યાગ કરી શક્તા નથી. મુનિમાર્ગને જાણવા છતાં પણ કાદવમાં ખુંપેલા હાથીની માફક અમે નીકળવા સમર્થ નથી.

ફરી અનિત્યતાના દર્શનને માટે મુનિ કહે છે -

## • ңм - кзэ -

हे राष्ट्रन् ! समय व्यतीत थर्म रह्यो छे, राभि होडती थर्म रही छे. मनुष्योना भोगो नित्य नथी. डामभोग क्षीस पुन्यवाणा व्यक्तिने सेवी रीते छोडी हे छे, षे रीते क्षीस इजवाजा वृक्षने पक्षी छोडी हे छे.

## • विवेयन - ४३७ -

યથા આયુષ કાળ અતિકામી રહ્યો છે. એમ કેમ કહ્યું? રાત્રિ અને ઉપલક્ષણથી આ દિવસ પણ જલ્દી જઈ રહ્યો છે. આના વડે જીવિતવ્યનું અનિત્યત્વ કહ્યું. - x - x - અથવા આ કાળ અતિ જલ્દી જઈ રહ્યો છે એ કેમ જઈ રહ્યો છે? કેમ કે રાત્રિ જલ્દી પસાર થાય છે. વળી પુરુષોના ભોગો પણ શાશ્વત નથી. એ રીતે એવું કહેવા માંગે છે કે - માત્ર જીવિત જ અનિત્ય નથી, તેમ નહીં, ભોગો પણ અનિત્ય છે. - x - કોની જેમ? જેમ - જેના ફળો વિનાશ પામ્યા છે, તેવા વૃક્ષને પક્ષીઓ છોડી દે છે, તેમ ફળની ઉપમાથી પુન્ય, તે ચાલ્યા જતાં, વૃક્ષની જેમ પુરુષને, પક્ષીવત્ ભોગો છોડી દે છે.

• सूत्र - ४३८ -

हे राष्ट्रन् । जे तुं કाम भोगोने छोडवामां असमर्थ छे, आर्य કर्म क કर. धर्ममां स्थित थर्छने जधां छवो प्रति हया કरनारो था. षेनाथी तुं भाविमां वैक्रिय शरीरधारी हेव जनी शક.

#### • विवेयन - ४३८ -

જો તું ભોગોને છોડવાને અસમર્થ છો, તો હે રાજન્ ! આર્ચ - હેય ધર્મોથી - દૂર જઈને, શિષ્ટ જનને ઉચિત એવા કર્મો - અનુષ્ઠાનો કર. ગૃહસ્થ ધર્મમાં સમ્યગ્ દેષ્ટિ આદિ શિષ્ટ આયરિત આચાર રૂપે રહીને સમસ્ત પ્રાણી પરત્વે દયાવાન્ થા. તેનું શું ફળ છે? આર્ચ કર્મ કરવાથી તું વૈમાનિક દેવ થઈશ. ક્યારે? આ મનુષ્ય ભવ પછી, કેવો? વૈક્રિય શરીર વાળો. કેમકે ગૃહસ્થ ધર્મમાં પણ સમ્યક્ત્વ દેશવિરતિરૂપને દેવલોક ફળપણે કહેલ છે.

આટલું કહ્યાં છતાં તે ન સમજ્યો ત્યારે તેની અવિનેયતાથી કહ્યું -

• җх - ४з∈ -

ભोगोने छोडवानी तारी जुद्धि नथी. तुं आरंभ अने परिग्रहमां आसस्त छे. में व्यर्थ ४ तारी साथे आरबी वातो डरी. तने संजोधित डर्यों. हे राषन् । हुं ४९ रह्यो छुं.

• विवेयन - ४३६ -

તને શબ્દાદિ ભોગોનો પ્રતિષેદ્ય કર્યો છતાં, અનાર્ચ કર્મોથી રોકવા છતાં તે ભોગોનો ત્યાગ કરીને, મેં કહેલ ધર્મમાં બુદ્ધિ ન થઈ, પણ આરંભ અને પરિગ્રહમાં જ મૂર્છિત છે. - અવધ હેતુ પ્રવૃત્તિમાં અને ચતુષ્પદ, દ્વિપદાદિના સ્વીકારમાં જ ગૃદ્ધ છે. તું મારા પૂર્વ જન્મનો ભાઈ છે, એવા સ્નેહ લક્ષણથી, તેવા મોહથી તને આટલું સમજાવ્યું. કહેવાનો આશય છે - અનેક પ્રકારે જીવિતનું અનિત્યત્વાદિ દર્શન દ્વારથી કહેવા છતાં તે લેશમાત્ર વિષયથી વિરક્ત ન થયો ત્યારે અવિનેયત્વથી તારી ઉપેક્ષા જ શ્રેયકારી છે. - x - આમ કહીને મુનિના ગયા પછી બ્રહ્મદત્તને શું થયું?

• жм - кко -

पांयात देशनी राज બ્રહ્મદત્ત, मुनिना वयनोनुं पातन न કरी शક्यो, तेथी अनुत्तर भोगो भोगवीने अनुत्तर नरङमां गयो.

• विवेयन - ४४० -

પંચાલ રાજા બ્રહ્મદત્ત, સાધુના અનંતરોક્ત હિતોપદેશદર્શક વચનોને વજના તંદુલવત્ ભારેકર્મીપણાથી અત્યંત દુર્ભેદત્વથી અનુષ્ઠાન ન કરીને, સર્વોત્તમ કામભોગોનું પાલન કરીને, સ્થિતિ આદિથી સર્વે નરકમાં જ્યેષ્ઠ અપ્રતિષ્ઠાન નરકમાં ઉત્પન્ન થયો. આના વડે નિપાણાનું નરક રૂપ ફળત્વ દશવિલ છે. આ શેષ વક્તવ્યતા સૂચક પાંચ નિર્યુક્તિગાથા કહેલ છે -

## • निर्युक्ति - उपप थी उपस्नुं विवेचन -

(અહીં પાંચ નિર્યુક્તિ ગાથા આપેલ છે. તેનું કોઈ જ વિવરણ ન આપીને વૃત્તિકારશ્રી એટલું જ નોંધે છે કે - ) વિશિષ્ટ સંપ્રદાયના અભાવે આ પાંચ ગાથાનું વિવરણ કરતાં નથી, હવે પ્રસંગથી જ ચિત્રની વક્તવ્યતા -

## • सूत्र - ४४९ -

કામભોગોથી निवृत्त, ઉગ્ર ચારિત્રી અને તપસ્વી મહર્ષિ ''ચિત્ર'' અનુત્તર સંચમ પાલન કરીને, અનુત્તર સિદ્ધિ ગતિને પામ્યા. તેમ હું કહું છું.

#### • विवेशन - ४४९ -

પૂર્વજન્મના નામથી ચિત્ર નામના એક તપસ્વી મુનિ, તે ચિત્રમુનિ અભિલાષા કરવા ચોગ્ય શબ્દાદિથી વિરક્ત થઈને, કામ - તેનો અભિલાષ, વિરક્ત કામ, ઉદાત્ત - પ્રધાન ચારિત્ર - સર્વ વિરતિ, તપ - બાર પ્રકારે. અથવા ઉદગ્ર ચારિત્ર તપ વાળા, મહેષી કે મહર્ષિ સર્વ સંચમ સ્થાનોથી ઉપરિવર્ત્તી સંચમ - આશ્રવથી ઉપરમણાદિને સેવીને સર્વલોકાકાશની ઉપર રહેલ, અતિપ્રદાન મુક્તિ નામની ગતિને પામ્યા. - x - x - x -.

મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૩નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# ॐ अध्ययन - १४ - "छपुङारीय"

o તેરમા અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી, હવે ચૌદમું આરંભે છે આનો સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં મુખ્યતાથી નિદાન દોષ કહ્યો. પ્રસંગથી નિર્નિદાનતા એ ગુણ છે. અહીં મુખ્યપણે તે જ કહે છે. આ સંબંધથી આવેલા આ અધ્યયનમાં x - x - નામ નિક્ષેપમાં 'ઇષુકારીય' અધ્યયન કહે છે. તેથી 'ઇષુકાર'નો નિક્ષેપ કહેવાને નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ३६० थी ३६२ + विवेयन -

'ઇષુકાર' શબ્દનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્ય નિક્ષેપાના બે ભેદો છે. નોઆગમથી ઇષુકારના ત્રણ ભેદ છે. ઇત્યાદિ પૂર્વવત્. ઇષુકાર એવા નામ ગોત્રને વેદતો તે ભાવ ઇષુકાર, તેમાંથી આ અધ્યયન ચાલ્યું છે. - x - x - ઇષુકારના હિતને માટે તે 'ઇષુકારીય' કહેવાય છે. પ્રાધાન્યથી 'રાજા' જાણવો. - x - x - હવે આ 'ઇષુકાર' કોણ છે? તેની વક્તવ્યતા કહે છે -

## निर्वुङ्ति - ३६३ थी ३९३ -

(વૃત્તિકારશ્રીએ અહીં અગિયાર ગાથાનો અક્ષરાર્થ આપતા કહ્યું કે અક્ષરાર્થ સ્પષ્ટ છે, પછી વિશિષ્ટ શબ્દોના અર્થો નોંધેલ છે, જેમ કે - સંઘડિય - સમ્યક્ ઘટિતા, પરસ્પર સ્નેહથી સંબદ્ધ મિત્રો૦ ઇત્યાદિ. પછી ભાવાર્થ સંપ્રદાયથી જાભવો કહીને, આ ઉદાહરણ નોંધે છે :-)

પૂર્વના અધ્યયનમાં કહેલાં ચાર ગોપદારકમાંના બે ગોપદારકો - ગોવાળોને સાધુની અનુકંપાથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું, કાળકરીને દેવલોકમાં તે બંને ઉત્પન્ન થયા. તે બંને તે દેવલોકથી અવીને ક્ષિતિ પ્રતિષ્ઠિત નગરમાં ઇભ્યકુળમાં બંને પણ ભાઈ રૂપે જન્મ્યા. ત્યાં બીજાં પણ ચાર ઇભ્ય બાળકો મિત્રો રૂપે જન્મ્યા. ત્યાં પણ ભોગોને ભોગવીને તથારૂપ સ્થવિરોની પાસે દીક્ષા લીધી. ઘણાં કાળ સુધી સંયમની પરિપાલના કરીને ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરીને સીધર્મકલ્પમાં પદ્મગુલ્મ વિમાનમાં છ એ પણ જણા ચાર પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવ રૂપે ઉત્પન્ન થયા.

ત્યાં જે પેંલા ગોવાળપુત્ર રૂપ દેવ સિવાયના જે ચારે હતા, તે ત્યાંથી ચ્યવીને કુરુજનપદમાં ઇષુકારપુર નગરમાં ઉત્પન્ન થયાં. તેમાં એક ઇષુકાર નામે રાજા થયો. બીજી ત્યાં મહાદેવી કમલાવતી નામે થઈ. ત્રીજો ત્યાં રાજાનો ભૃગુ નામે પુરોહિત થયો. ચોથો પુરોહિતની પત્ની, વાશિષ્ટ ગોત્રિયા 'ચશા' નામે ઉત્પન્ન થયો.

તે ભૃગુ પુરોહિત સંતાનરહિત હતો. તે અપત્ય નિમિત્તે ગાઢ તપે છે. દેવી પાસે અપત્યની યાયના કરે છે. નૈમિત્તિકોને પૂછે છે. તે બંને પણ પૂર્વભવના ગોવાળો દેવભવમાં વર્તતા હતા ત્યારે અવધિ વડે જાણે છે કે - આપણે બંને આ ભૃગુ પુરોહિતના પુત્રો થઈશું. તેઓ શ્રમણનું રૂપ કરીને ભૃગુની સમીપે આવ્યા. ભૃગુપુરોહિતે પત્ની સહિત તે બંનેને વાંદ્યા. સુખાસને બેસીને બંને એ દાર્મ કહ્યો. તે બંનેએ શ્રાવકના વ્રત ગ્રહણ કર્યા. પુરોહિતે પૂછ્યું અમને સંતાનો થશે? સાધુએ ઉત્તર આપ્યો કે - તમને બે બાળકો થશે. તે બંને બાલ્યપણામાં જ દીક્ષા લેશે. તમારા બંનેએ તેમને દીક્ષામાં વ્યાદ્યાત ન કરવો. તે બંને ઘણાં લોકોને સમ્યક્ બોદ્ય પમાડશે. એમ કહીને બંને દેવો પાછા ગયા.

વધારે સમય પસાર કર્યા વિના તે બંને દેવલોકથી ચ્યવીને તે જ પુરોહિતની પત્ની વાશિષ્ઠી ગોત્રીયા 'યશા'ના ઉદરમાં ઉત્પન્ન થયા. પછી પુરોહિત તેની પત્નીને સાથે લઈને ત્યાંથી નીકળી ગયો. પ્રત્યંત ગામે રહ્યો. ત્યાં જ તે બ્રાહ્મણીને પ્રસવ થયો. બે બાળકોને જન્મ આપ્યો. પછી તે બંને દીક્ષા ન લઈ લે તે માટે બંનેને વ્યુદ્યાહિત કરે છે. જેમ કે - આ સાધુઓ દિવ્ય રૂપ ગ્રહણ કરીને બાળકોને મારીને તેનું માંસ ખાઈ જાય છે. તેમની પાસે ન જવું.

અન્ય કોઈ દિવસે તે બંને ગામમાં રમતાં બહાર નીકળ્યા. આ તરફ માર્ગમાં સાધુઓ આવતા હતા. પછી તે બને બાળકો સાધુને જોઈને ભય પામીને ત્યાંથી પલાયન થઈને એક વટવૃક્ષ ઉપર ચડી ગયા. ભવિતવ્યતાથી તે સાધુઓ ભોજન-પાન ગ્રહણ કરીને તે જ વડની નીચે રોકાયા. મુહૂર્ત માત્ર વિશ્વામ કરીને જેન કરવામાં પ્રવૃત્ત્ થયા. તે બંને બાળકો વડ ઉપર ચડીને જુએ છે કે સ્વાભાવિક ભોજન - પાન છે, માંસ નથી.

તે બંને ત્યાં વિચારવામાં પ્રવૃત્ત થયા કે - આપણે આવું રૂપ પૂર્વે ક્યાંક જોયેલ છે. જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થયું. બંને બોધ પામ્યા. સાધુને વાંદીનો બંને માતા-પિતાની પાસે ગયા. માતા-પિતાને બોધ પમાડી ચારે એ સાથે દીક્ષા લીધી. સણી બોધ પામી, તેણીએ રાજાને બોધ પમાડ્યો. બંનેએ પણ દીક્ષા લીધી. એ પ્રમાણે તે છ એ કેવળજ્ઞાન પામી નિર્વાણ પામ્યા.

નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્ર ઉચ્ચારણ કરવું જોઈએ -

• सूत्र - ४४२ थी ४४६ -

हेववोड समान सुरम्य, प्रायीन, प्रसिद्ध सने समृद्धिशाणी एषुडार नगर हतुं. तेमां पूर्वश्नमां सेड ९ विमानवासी डेटवांड छव हेवायु पूर्ल डरी स्रवतिरत थया... पूर्वञ्चत पोताना जाडीना डमॉने डारसे ते छवो ६य्य डुणोमां ६त्पन्न थया, संसार जयथी ६द्विग्न थर्छने डाम जोगोनो परित्याग डरीने शिनेन्द्र मार्गन्ं श्वरस स्वीडार्य्.

पुरुषत्व ग्राप्त जंने पुरोहित डुमारो, पुरोहित, तेनी पत्नी यशा, विशाण डीर्तिवाणो छघुडार राभ अने राष्ट्री डमदावती - आ ७ हता.

४०५ ४रा भरभना ભयथी अभिन्तूत डुमारोनुं वित्त मुनिहर्सनथी जिल्लिहार - मोक्ष प्रति आङ्घ्ष्ट थया. इक्षथी संसार यङथी मुझ्ति पामवाने मारे तेस्रो डामगुष्टोथी विरड्त थया... यहा यागाहि डर्ममां संवञ्न ख्राक्षष्ट ना स्ना जंने पुत्रो पोताना पूर्वप्रन्म तथा शुर्यीर्ष तप संयम याह डरी विरड्त थया.

## • विवेयन - ४४२ थी ४४६ -

દેવ થઈને અનંતર અતીત જન્મમાં કોઈ નામ નિર્દેશ વગરના, એક પદ્મગુલ્મ નામના વિમાનમાં વસનારા, ત્યાંથી ચ્યવીને પુરાણા એવા ઉષ્કાર નામના નગરમાં ઉત્પન્ન થયા. તે નગર ખ્યાત, ઋદ્ધિમાન અને દેવલોકવત્ રમણીય હતું. તેઓ સર્વથા પુન્ય ભોગવીને ચ્યવ્યા કે અન્યથા? પોતાના પુન્ય પ્રકૃતિ રૂપ કર્મો, તેના બાકીના - ઉદ્ધરીને આવ્યા. પુરાકૃત - પૂર્વ જન્માંતરમાં ઉપાર્જિત તેનાથી. ઉચ્ચકુળમાં તે દેવો ઉત્પન્ન થયા.

તેઓ ઉદ્ધિગ્ન થયા. કોનાથી? સંસારના ભયથી. ભોગાદિનો પરિત્યાગ કરીને, જિનેન્દ્ર માર્ગ - તીર્થંકરે ઉપદેશેલ સમ્યગ્ દર્શન - જ્ઞાન - યારિત્ર રૂપ મુક્તિ પથનું શરણ - અપાય રક્ષા સમર્થ આશ્રયને સ્વીકાર્યો. કેવા સ્વરૂપના થઈને જિનેન્દ્ર માર્ગનું શરણું સ્વીકાર્યું? પુરુષત્વને પામીને. બંને કુમારો, સુલભ બોધિપણાથી, આ બંનેનું પૂર્વે ગ્રહણ તેમના પ્રાધાન્યને જણાવવાને માટે છે, ત્રીજો પુરોહિત, ચોથી તેની પત્ની યશા, વિસ્તીર્ણ યશવાળો ઇષુકાર નામે રાજા અને છઠ્ઠી તેની મુખ્ય પત્ની કમલાવતી.

હવે જે રીતે આ બધાંએ જિનેન્દ્ર માર્ગ સ્વીકાર્યો આદિ દશવિ છે -

જાતિ - જન્મ, વૃદ્ધાવસ્થા, મૃત્યુ - પ્રાણત્યાગરૂપ, ભય - આ સાધુ છે, તેનાથી અભિભૂત - બાધિત થઇને, સંસારથી બહાર વિહાર કરીને મોક્ષમાં બદ્ધ આગ્રહ અંતઃકરણ જેમનું છે તેવા તથા સંસાર ચક્કવત્ ચક્કભ્રમણને આશ્રીને, તેના પરિત્યાગ નિમિત્ત એવા સાધુને જોઇને અથવા આ કામગુણો મુક્તિમાર્ગના શત્રુ છે, તેમ પર્યાલોચના કરીને અનંતરોક્ત કામ - ગુણોથી - શબ્દાધિ વિષયોથી વિરક્ત - પરાંગ્મુખ થયા.

આ બંને પુત્રો પુરોહિતને પ્રિય હતા, તે બ્રાહ્મણ યંજન - યાજનાદિ સ્વકીય અનુષ્ઠાનોમાં નિરત હતો. તેવા શાંતિકર્મા પુરોહિતના બંને પુત્રો પોતાના ચિરંતન સંનિવેશ કે કુમાર ભવમાં વર્તતા હતા. તેમને પૂર્વ જન્મ, સુચીર્ણ કે સુચરિત, નિદાનાદિથી ઉપહત નહીં તેવા, અનશનાદિ તપ, અને સંયમ યુક્ત હતા, તેમણે અહીં કામગુણવિરક્તિ રૂપ જિનેન્દ્ર માર્ગ સ્વીકાર્યો.

ત્યાર પછી તે બંનેએ શું કર્યું? તે કહે છે -

## • सूत्र - ४४७ -

મનુષ્ય તથા દિવ્ય કામભોગોમાં અનાસક્ત , મોક્ષાભિલાષી, શ્રદ્ધા સંપક્ષ તે બંને પુત્રોએ પિતા પાસે આવીને આ પ્રમાણે કહ્યું -

#### • विवेयन - ४४७ -

તે બંને પુરોહિતપુત્રો મનુજ સંબંધી અથવા દેવ સંબંધી કામ ભોગોમાં સંગને ન કરતા, મુક્તિની અભિલાષા વાળા, તત્ત્વરૂચિ ઉત્પન્ન થઇ છે તેવા, તેઓએ પિતાની પાસે આવીને આ પ્રમાણે કહ્યું - તે બંને પુત્રોને સાધુના દર્શન પછી આપણે આવું રૂપ પૂર્વે ક્યાં જોયેલ છે? એમ વિચારતા જાતિ સ્મરણ ઉત્પન્ન થયું. તેથી વૈરાગ્ય જન્મતા પ્રવજ્યાર્થે અભિમુખ થઇ આત્માને ઉચ્ચ ગુણ સ્થાન કે લઇ જવા અને માતા-પિતાને પ્રતિબોધવા હવે કહેવાશે તે કહ્યું તેઓ જે બોલ્યા તે કહે છે -

#### • सूत्र - ४४८ -

आ छवननी अशाश्वतताने अमे शेर्घ छे, ते घलां अंतरायवाणुं छे, आयु पल हीर्घ नथी. तेथी घरमां अमने डोर्घ आनंह मणतो नथी. आपनी अनुमतिथी अने मुनिधर्मनुं आयरल डरीशुं.

#### • विवेयन - ४४८ -

અશાશ્વત - અનિત્ય જોઈને, શું? આ પ્રત્યક્ષ વિહરણ એટલે મનુષ્યપણે અવસ્થાન, એવું કેમ? ઘણાં જ વિદનો, વ્યાધિ આદિ જેમાં છે તેવું, બહુ અંતરાચમાં પણ કદાચ લાંબું રહેવાનું હોય તો? તેથી કહે છે - જીવિત દીર્ઘકાળ નથી, હાલ પલ્યોપકા આયુષ્કતાનો પણ અભાવ છે, તેથી બધું અનિત્ય છે, તેથી ઘરમાં ધૃતિ પામતા નથી. તેથી અમે પૂછીએ છીએ કે અમે મુનિભાવ - સંચમનું આચરણ કરીએ? એ પ્રમાણે તે બંનેએ કહેતા -

## • सूत्र - ४४६, ४५० -

આ સાંભળીને પિતાએ તેમની તપસ્થામાં બાધાકર આ વાત કરી - વેદીના જ્ઞાતા કહે છે કે ''અપુત્રિકોની ગતિ થતી નથી''.

હે પુત્રો! પહેલાં વેદોનું અધ્યયન કરો, બ્રાહ્મણોને બોજન આપો, વિવાહ કરી સીઓ સાથે ભોગો ભોગવો. પછી પુત્રોને ઘરનો ભાર સોંપી અરણ્યવાસી પ્રશસ્ત યુનિ બનજો.

## ● विवेयन - ४४€, ४५० -

ત્યાર પછી સંતાનને કરે અને પાળે, સર્વ આપત્તિથી રક્ષે તે તાત. તે સંનિવેશમાં કે અવસરમાં ભાવથી સ્વીકારેલ મુનિ ભાવવાળા તે બંને કુમારોને અનશનાદિ તપ અને સર્વે સદ્ધર્માનુષ્ઠાનમાં બાધા કરતાં વચનો કહ્યા. શું કહ્યું - વેદવિદો આવું પ્રતિપાદન કરે છે કે - અવિદ્યમાન પુત્ર વાળાને પરલોક પ્રાપ્ત થતો નથી. કઈ રીતે? પુત્રો વિના પિંડ પ્રદાનના અભાવે ગતિ ન થાય. - x - x - અપુત્રની ગતિ નથી, સ્વર્ગતો છે જ નહીં, ગૃહીદાર્મ આદરીને જ સ્વર્ગે જવાશે.

આમ હોવાથી હે પુત્રો ! ઋગ્વેદાદિ ભણીને, બ્રાહ્મણોને જમાડીને, પુત્રોને કલા અને પત્ની ગ્રહણ કરાવીને ગૃહસ્થદ્યર્ધમાં સ્થાપીને તે પુત્રો પણ દોર જન્મેલા, માંગેલા નહીં. અથવા તે પુત્રોને સ્વામીપણે ઘરમાં સ્થાપીને, હે પુત્રો! શબ્દાદિ ભોગોને સ્ત્રી સાથે ભોગવીને પછી આરણ્યક વ્રતધારી થાઓ કેવા? તપસ્વી મુનિ થઇ પ્રશંસા પામો. પ્રમાણે જ બ્રહ્મચર્યાદિ આશ્રમની વ્યવસ્થા છે. - x -. "વેદો ભણો" એમ કહીને બ્રહ્મચર્યાશ્રમ કહ્યો, બ્રાહ્મણ જમાડો કહીને ગૃહસ્થ આશ્રમ કહ્યો. આરણ્યક થાઓ કહીને વાનપ્રસ્થાશ્રમ કહ્યો. મુનિના ગ્રહણ વડે ચતિ આશ્રમ કહ્યો. - o - તે સાંભળી બંને કુમારોએ શું કર્યું?

## • સૂત્ર - ૪૫૧ થી ૪૫૬ -

(४५९) पोताना रागाहि छंघलथी प्रहीस तथा मोह इप पवन वडे प्रश्विति शोडाञ्निना डारसे श्रेमनुं संतःडरस संतप्त तथ परिप्त छे. मोह्यस्त थर्छ सनेड प्रडारे हीनहीन वयन जोवी रक्षा छे - (४५२) - श्रे डमशः वारंवार सनुनय डरी रक्षा छे, धन सने डाम जोगोर्नु निमंत्रस सापी रक्षा छे, ते डुमारोस्रे सारी रीते वियारीने डक्षुं -

(४५3) लसेवा वेह पस रक्षस नथी डरता, हिंसोपहेशड બ्राह्मस पस लोशन डरावाता अंधडारछश्च स्थितिमां वर्ष शय छे. औरस पुत्र पस रक्षा डरनार थता नथी, तो आपना डथनने डोस अनुमोहन डरशे? (४५४) आ डामलोग क्षस वार माटे सुष आपीने, वां जो डाल हु:ज आपे छे. संसारथी मुड्त थवामां जाधड छे, अनर्थनी जास छे.

(४५५) े डामनाओथी मुस्त थतां नथी, ते अतृप्तिना तापथी जिन्ता पुरुष रात हिवस ज्यारे छे अने जीना मार्ट प्रमाह आयरण डरनारा ते धननीप्राप्तिमां वागेवा, ओड हिवस करा अने मृत्युने पामे छे -(४५६)आ मारी पासे छे, आ मारी पासे नथी. आ मारे डरवुं छे, आ मारे नथी डरवुं. आ प्रमाणे व्यर्थ जडवाह डरनाराने अपहरनारु मृत्यु वर्ष क्षय छे तो पछी प्रमाह शा मारे?

## • विवेचन - ४५१ थी ४५६ - (आणी वृत्ति शुटक व्याण्या३५ छे)

પુત્રના વિચોગની સંભાવના જનિત મનોદુઃખ તે શોક, અને તે રૂપ અગ્નિ તે શોકાગ્નિ, આત્મ ગુણ - કર્મના ક્ષયોપશમાદિથી ઉદ્દભવેલ સમ્યગ્દર્શનાદિ, તે રૂપ ઇંધનથી બાળવાથી, અનાદિકાળ સહયરિતપણાથી રાગાદિ કે આત્મ ગુણો ઇંધણ ઉદ્દીપક્તાથી જેને છે તે, તથા મોહ - મૂઢતા - અજ્ઞાન, તે પવન - મોહાનિલ તેનાથી પણ અધિક, પકર્ષથી બળવું તે અધિક પ્રજ્વલન વડે, ચારે બાજુથી તસ, અંતઃકરણમાં જે સંત્રસ ભાવ તેને. તેથી જ ચારે બાજુથી દક્ષમાન અર્થાત્ શરીરમાં દાહ પણ શોકાવેશથી ઉત્પન્ન થાય. લોલુપ્યમાન - તેમના વિચોગથી શંકાવશ થઈ ઉત્પન્ન દુઃખ પરશુ વડે અતિશય હૃદયમાં છેદતા. પુરોહિત ક્રમથી - પરિપાટીથી સ્વ અભિપ્રાય વડે પ્રજ્ઞાપના કરતા અને નિમંત્રણ કરતાં, તે બંને પુત્રોને ભોગો વડે ઉપચ્છાદન કરતા, દ્રવ્ય વડે યથાકમે - પ્રક્રમથી અનિતક્રમથી ભિલાષ કરવા યોગ્ય શબ્દાદિ વિષયો વડે અથવા કામગુણોમાં કુમારોને આવા અંધકારમય વચનો તેના પિતાએ કહેલાં છે. ભણેલાં ઋગ્વેદો કંઈ શરણ રૂપ થતાં નથી. તેના ભણવા માત્રથી દુર્ગતિમાં પતનથી રક્ષણનો હેતુ અસિદ્ધ છે. - x - x - x - . બ્રાહ્મણોને જે ભોજનની વાત, તે પણ અજ્ઞાનથી અંધકાર વધારનારી, નરક તુલ્ય છે. કેમકે બ્રાહ્મણો પણ કુમાર્ગની પ્રરૂપણા, પશુવધ આદિમાં કર્મોપચય નિબંધન અસત્ વ્યાપારમાં પ્રવર્તે છે. આવા અસત્માં પ્રવર્તતાને જે ભોજન તે નરક ગતિના હેતુપણે જ છે. આના વડે તેમના નિસ્તારકપણાંને દૂર કર્યું છે. વળી ઉત્પન્ન કરેલા પુત્રો પણ નરકાદિમાં ગતિમાં જતાં તમને શરણ રૂપી થવાના નથી. કેમકે તમારા મનમાં જ કહેલું છે કે - "જો પુત્રોથી જ સ્વર્ગ મળતો હોય તો દાન ધર્મનું અસ્તિત્વ જ રહેશે નહીં. - x - x - x -.

આ પ્રમાણે અનંતર ત્રણ ઉપદેશ કહ્યા - વેદ અધ્યયનાદિ, ભોગો ભોગવો, એ ચોથા ઉપદેશનો ઉત્તર આપતાં કુમારો કહે છે - તે ભોગો ક્ષણમાત્રને માટે સુખ આપનારા છે. પછી ઘણો કાળ માટે નરકાદિ શારીરિક - માનસિક દુ:ખોને આપનારા છે. કદાચ સ્વત્ય કાળ માટે અતિશય સુખ આપનારા થાય અને દુ:ખ પણ અન્યથા સ્વત્ય કાળ માટે જ આપે, તો પણ તે બહુકાળ ભાવી દુ:ખના નિમિત્ત રૂપ બને છે. તે અતિશય દુ:ખને દેનારા હોવાથી 'અપ્રકૃષ્ટસુખા' કહ્યા છે. તેથી સંસાર થકી મોક્ષ - વિશ્લેષ જ શુભ ફળ આપશે. અને તેના વિપક્ષે તે પ્રતિબંધક્તાથી અત્યંત પ્રતિકૃળ છે.

તે કામ ભોગોને આવા કેમ કહ્યાં? ખિટ્ટા - આકર, ખાણ. કોની? અનર્થોની. આલોક અને પરલોકમાં દુ:ખની પ્રાપ્તિ કરાવવા રૂપ. આવી ખાણ જ કામ ભોગોને કહી તે વિશેષ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે - વિષય સુખના લાભાર્થે અહીં-તહીં ભમતા, 'અનિવૃત્તકામ' થઇ રાત્રિ-દિવસ તેની પ્રાપ્તિમાં ચોતરફથી ચિંતા અગ્નિ વડે બળતા, બીજા જે સુહૃત - સ્વજનાદિ અથવા ભોજનાદિના માટે પ્રમાદી બને છે. ધનને વિવિધ ઉપાયોથી ગવેષતા તે પુરુષો વયની હાનિ રૂપ જરાને અથવા પ્રાણ ત્યાગ રૂપ મૃત્યુને પામે છે.

મારી પાસે રજત રૂપ્ય આદિ છે, મારી પાસે પ્રપ્તરાગાદિ નથી. હજી મારે ગૃહ પ્રાકારાદિ કરવાના છે, આ અકૃત્ય આરંભેલી છે, વાભિજયાદિ કરવા ઉચિત નથી. એ પ્રમાણે તે પુરુષ વૃથા જ અતિ વ્યક્તવાયાથી બોલતો આયુ વડે હરણ કરાઇ જાય છે. હર - દિવસ રાત્રિ આદિ કે વ્યાધિ વિશેષથી, હરન્તિ - જન્માંતરમાં લઇ જાય છે. હવે ઉપસંહાર કરતા કહે છે :- હેતુથી - ધર્મમાં કયા પ્રકારે અનુધમ કરવો ઉચિત છે?

हवे ते जंनेने धनादिशी सोભाववा पुरोहित इहे छे -

• सूत्र - ४५७

रेनी प्राप्तिने भारे बोड़ो तप डरे छे, ते विपुत्त धन, स्त्रीओ, स्वर्षनो अने छंद्रियोना भनोज्ञ विषयभोग - तभने अहीं र स्वाधीन इपथी प्राप्त छे. (पछी भिक्षु शा भारे जनो छो?)

#### • विवेशन - ४५७ -

ધન - દ્રવ્ય, તે પણ પ્રયુર અને સ્ત્રીઓ સહિત, કાકી-મામા આદિ સ્વજનો, શબ્દાદિ કામગુણો પણ અતિશય છે. તે માટે તપ - કષ્ટાનુષ્ઠાન લોકો કરે છે. તમારે તો તે બધું સ્વાધીન જ છે. આ ઘરમાં જ ઉપલબ્ધ છે. જો કે સ્ત્રીઓ નથી, ચતાં સૂત્રમાં 'સ્ત્રીઓ' સ્વાધીન છે કહ્યું, તે તેની પ્રાપ્તિની યોગ્યતાને આશ્રીને કહેલ છે. પુત્રો બોલ્યા -

#### • सूत्र - ४५८ -

रेने धर्मनी धुराने वहन કरवानो अधिકार प्राप्त छे, तेने धन, स्वरुन, औन्द्रिय विषयोनुं शुं प्रयोर्शन छे? अभे तो गुश समूहना धारक, अप्रतिजद्ध विहारी, शुद्ध भिक्षा ग्रहण કरनारा श्रमण जनीशुं.

#### • विवेयन - ४५८ -

દ્રવ્ય વડે શું? કંઇ નહીં. ધર્મ જ અતિ સાત્ત્વિક્તાથી વહન કરાતા ધૂરાની માફક જ ધર્મધુરા છે. તેનો અધિકાર પ્રાપ્ત થયા પછી સ્વજનો અને કામગુણોનું શું પ્રયોજન છે? - x - તેથી અમે બંને શ્રમણ - તપસ્વી થઈશું. ગુણોધ - સમ્યગ્ દર્શનાદિ ગુણ સમૂહને ધારણ કરનારા ગુણોધધારી થઈને ગામ - નગરાદિથી બહાર વર્તવા વડે દ્રવ્યથી અને ભાવથી અપ્રતિબદ્ધ વિહાર વડે વિહરનારા અને શુદ્ધ ભિક્ષાને આશ્રીને તેનો જ આહાર કરનારા થઈશું.

આત્માના અસ્તિત્વના મૂળપણાથી સર્વે ધર્માનુષ્ઠાન તેના નિરાકરણને માટે પુરોહિત બોલ્યો -

#### • सूत्र - ४५६ -

हे पुत्रो! षेम अरशिमां अञ्नि, हूधमां घी, तबमां तेब, असत् होय छे, तेम शरीरमां छव पश असत् ४ ६त्पन्न अने नष्ट थाय छे. शरीरनो नाश थतां, छवनुं डंर्ग अस्तित्व रहेतुं नथी.

#### • विवेशन - ४५६ -

જેમ અગ્નિ - વૈશાનર, અરભિથી - અગ્નિ મન્થન કાષ્ઠથી અવિદ્યમાન જ સંમૂર્છે છે. તે પ્રમાણે દૂધમાં ઘી, તલમાં તેલ આદિ જાણવા, એ પ્રમાણે જ હે પુત્ર! શરીરમાં સંત્વો સંમૂર્છે છે. પૂર્વે ન હોવા છતાં શરીરાક્ટ પરિણત ભૂત સમુદાયથી ઉત્પન્ન થાય છે. - x - તથા નાશ પામે છે - વાદળના રંગની જેમ પ્રલયને પામે છે. પરંતુ શરીરને નાશ થયા પછી ક્ષણવાર પણ તેની અવસ્થિતિ રહેતી નથી. અથવા શરીર હોવા છતાં આ સજ્વો નાશ પામે છે, પણ રહેતા નથી. જેમ જળનો પરપોટો રહેતો નથી. - x - પ્રત્યક્ષથી આનું કોઈ પ્રમાણ ઉપલબ્ધ નથી. આ શરીરમાં કે શરીર સિવાય ભવાંતર પ્રાપ્તિ મચ્ક્ષ ઉપલબ્ધ નથી. જેમ સસલાને શીંગડા નથી. - 0 - કુમારો બોલ્યા -

## सूत्र - ४६० -

आत्मा अभूर्त्त होवाथी ते छंद्रियो द्वारा ग्राह्म नथी. थे अभूर्त भाव होय छे, ते नित्य होय छे. आत्माना आंतरिङ हेतु ४ निश्चित ३पथी जंधना डारए छे अने जंधने ४ संसारनो हेतु डहेवो छे.

## • विवेयन - ४६० -

नो - પ્રતિષેદ્ય અર્થમાં છે, શ્રોત્ર આદિથી સંવેદ્ય તે ઇંદ્રિયગ્રાહ્ય પ્રક્રમથી સત્વ. અસત્વથી જ આ ઇંદ્રિયને અગ્રાહ્ય છે, એવી શંકા થાય, તેથી કહે છે - ઇંદ્રિયગ્રાહ્યરૂપ આદિના અભાવથી, અહીં કહેવાનો આશય આ છે કે - જે ઇંદ્રિયગ્રાહ્ય થઈને ઉપલબ્ધ છે, તે અસત્ છે તેમ નિશ્ચય કરાય છે - x - x - x - . (અહીં આત્મવાદની કિંચિત વક્તવ્યતા છે. અમારી પૂર્વ પ્રતિજ્ઞાનું સાર આ વિષય છોડી દીધેલ છે. તજ્જ્રો પાસે મૂળવાદ સમજને જ અનુવાદ સમજનો જોઈએ.) વૃદ્ધો વ્યાખ્યા કરતા કહે છે કે - અમૂર્ત્તપણાથી તે નોઇંદ્રિય ગ્રાહ્ય છે. નોઇંદ્રિય એટલે મન, મન જ આત્મા. તેથી આત્મા સ્વસચ્ક્ષ છે. કઇ રીતે? ત્રૈકાલ્ય કાર્ચના વ્યપદેશથી. તે આ પ્રમાણે - મેં કર્યું છે. - હું કર્યું છું - હું કહીશ ઇત્યાદિ, આ જે ત્રિકાલ કાર્ચ વ્યપદેશ હેતું 'અહં' પ્રત્યય છે, તે આનુમાનિક પણ નથી, આગમિક પણ નથી. તો શું છે? પ્રત્યક્ષકૃત જ છે. આના વડે આત્માને સ્વીકારો. તથા અમૂર્ત્તભાવથી પણ તે નિત્ય છે. તેથી જ કહે છે કે -

જે દ્રવ્યત્વ છતાં અમૂર્ત છે, તે નિત્ય છે, જેમકે આકાશ, અમૂર્ત એવું આ દ્રવ્યત્વથી છે. આના વડે વિનાશનું અનવસ્થાન કહ્યું. એ પ્રમાણે અમૂર્તત્વથી જ તેના બંધનો સંભવ કે અસંભવ નથી. તેથી કહે છે - "અધ્યાત્મ હેતુ નિયત બંધ" અધ્યાત્મ શબ્દથી આત્મામાં રહેલ મિથ્યાત્વ આદિ અહીં કહે છે. તેના નિમિત્તે અપરસ્થ હેતુના કૃતત્વમાં અતિ પ્રસંગાદિ દોષના સંભવથી નિયત - નિશ્ચિત, સંદિગ્ધ નહીં. જગતના વૈચિત્ર્યથી અન્યથા અનુપપત્તિથી, પ્રાણીને કર્મો વડે સંશ્લેષ થાય. જેમ અમૂર્ત એવા આકાશમાં મૂર્ત એવા ઘટ આદિથી સંબંધ છે. તેમ અમૂર્ત એવા આત્માને પણ મૂર્ત એવા કર્મોથી સંબંધ તે વિરુદ્ધ નથી. - x - x - તે મિથ્યાત્વ આદિ હેતુપણાથી છે પણ બધાંને હંમેશાં તેનો પ્રસંગ હોતો નથી. અર્થાત્ મિથ્યાત્વ આદિથી વિરહિત સિદ્ધોને કર્મબંધ નથી.

સંસાર - ચારે ગતિમાં પર્યટન રૂપ, તે કારણથી કર્મબંધ કહેલ છે. આના વડે અમૂર્તત્વથી આકાશની માફક નિષ્કિયત્વ પણ નિરાહત કરેલ છે. જો એ પ્રમાણે આત્મા નિત્ય છે, તેથી જ તે ભવાંતર અનુયાયી છે. તેને બંધ છે, બંધથી મુક્તિ પણ છે. તેથી -

## • सूत्र - ४६१ -

क्यां सुधी अभे धर्मथी अनिभज्ञ हता, त्यां सुधी मोहवश पाप डर्म डरता रह्या, आपे अभने रोड्या अने अभारुं संरक्षण थतुं रह्युं. पण हवे अभे इरी पापडर्मनुं आयरण डरीशुं नहीं. • विवेयन - ४६१ -

જે પ્રકારે અમે સમ્યગ્ દર્શનાદિ ધર્મને જાણતા ન હતા, પાપ હેતુક ક્રિયા પૂર્વે કરતા રહ્યા. મોહ - તત્ત્વના અનવબોધથી ઘરથી નીકળવાનું અપ્રાપ્ત થતાં અને અનુજીવિપણાથી પાલન કરતા હતા. પણ હવે તે પાપકર્મ ફરીથી આચરીશું નહીં - તેમાં રહીશું નહીં. કારણકે હવે અમને વસ્તુતત્ત્વ ઉપલબ્ધ થઈ ગરોલ છે. બીજું -

• સૂત્ર - ૪૬૨ -

લોક આહત છે. યારે તરફથી ઘેરાયેલ છે. અમોદ્યા પડી રહી છે. એ સ્થિતિમાં અમે ઘરમાં સુખ પામતાં નથી.

• विवेचन - ४६२ -

લોકો અભિમુખ્યતાથી પીડિત છે. બધી દિશામાં ઘેરાચેલા છે. અમોધા -પ્રહરણની ઉપમાથી કહેલ છે, તે અમોધા આવી રહી છે. તેથી ગૃહવાસમાં અમને આસક્તિ થતી નથી. જેમ શિકારી વડે ઘેરાચેલ મૃગ, અમોઘ નામક પ્રહરણોથી શિકારી વડે પીડા પમાડાતા રતિ પામતા નથી, તેમ અમે પણ રતિ પામતા નથી.

ભૃગુ બોલ્યો -

• सूत्र - ४६३ -

हे पुत्री! आ वोड डोनाथी आहत छे? डोनाथी घेरायेवो छे? अभोघा डोने डहे छे? ते जाववा हुं शितित छुं.

• विवेचन - ४६३ -

કોણ શિકારી તુલ્યથી આ લોક અભ્યાહત છે? કયા શિકારી સ્થાનીયથી પરિવારિત છે? પ્રહરણની ઉપમા પામેલ અમોદ્યા કઈ છે, અભ્યાહત ક્રિયા પ્રતિ કરભપણે કહેલ છે? હે પુત્રો! તે જાણવા હું ચિંતિત છું. તો તમે મને તેનો અર્થ કહો.

તે પુત્રો કહે છે -

• सूत्र - ४६४ -

है पिता! तमे सारी रीते जाशी वो डे आ वोड मृत्युथी आहत छे, वृद्धावस्थाथी घेरायव छे, रात्रिने अभोघा डहे छे.

• विवेयन - ४६४ -

મૃત્યુ વડે - અંત કરવા વડે લોક અભ્યાહત છે, તેના સર્વત્ર અપ્રતિહત પ્રસાર હોવાથી. વૃદ્ધાવસ્થાથી પરિવારિત છે, તેના જ તે અભિઘાત યોગ્યતા આપાદનથી. અમોઘા - રાત્રિ. દિવસના અવિનાભાવિ - પણાથી દિવસો પણ લેવા. તેના પતનથી લોકોનો અભિઘાત અવશ્ય થવાનો જ છે. હે તાત! આટલું જાણી લો. - વળી -

• सूत्र - ४६५, ४६६ -

र्थ थे रात्रिओ ५६ रही छे, ते इरी पाछी आवती नथी. अधर्य કरनारानी रात्रिओ निष्डण थाय छे. रे रे रात्रिओ रह रही छै, ते इरी पाछी आवती नथी. धर्म डरनारानी रात्रिओ सडण थाय छै.

## • विवेयन - ४६५, ४६६ -

જે જે રાત્રિઓ, ઉપલક્ષણથી દિવસ પણ જાય છે, તે ફરી પાછા આવતા નથી. તેના આગમનમાં જ સર્વદા, તે એક જન્મરાત્રિ થાય, પછી બીજી મરણ રાત્રિ ક્યારેય પ્રગટ થતી નથી. તેમાં જે પ્રાણીઓ અદ્યર્મ કરે છે, તેમની રાત્રિઓ નિષ્ફળ જાય છે. આયુષ્યના અનિત્યપણાથી અદ્યર્મ કરવામાં ગૃહસ્થને તે અદ્યર્મ નિબંધન છે. તેના નિષ્ફળ પણાથી તેનો પરિત્યાગ જ શ્રેયસર છે.

આનાથી વ્યતિરેક દ્વારમાં પ્રવ્રજયા સ્વીકારવાનો હેતુ જણાવીને તેનો જ અન્વય કહે છે. તે જ રાત્રિમાં જે ધર્મ કરે છે. તેનું ધર્મ લક્ષણ ફળ ઉપાર્જિત થવાથી, તેની રાત્રિ સફળ છે, વ્રતના સ્વીકાર વિના ધર્મ નથી, તેથી અમે વ્રતનો સ્વીકાર કરીશું, તમ કહેવા માંગે છે.

આ પ્રમાણે કુમારના વચનથી આવિર્ભૂત સમ્ચકત્વ, તેના જ વચનને પુરસ્કૃત કરતાં ભૃગુ કહે છે -

#### • सूत्र - ४६७ -

हे पुत्रो! पहेवां आपसे जधां डेटवोड समय साथे रहीने पछी सभ्यडत्व અने व्रत युड्त थर्रो. पछी पाछजी वयमां हीक्षित थर्रने घेर-घेर जिक्षा ग्रहस डरतां वियरीशुं.

#### • विवेयन - ४६७ -

એક સ્થાને આપણે સાથે વસીને, કોણ કોણ? તમે બે બાળકો અને અમે બે પતિ-પત્ની એમ ચારે. સમ્ચકત્વ - તત્ત્વરુચિ રૂપથી સહિત, ઉપલક્ષણથી દેશવિરતિ વડે, ચૌવનના ઉત્તર કાળે - પાછલી વચમાં આપણે ગામ - નગરાદિમાં માસકત્પથી ભ્રમણ કરીશું અર્થાત્ પ્રવજ્યા લઈને ભિક્ષાદિની યાચના કરતા ઘેર-ઘેર અર્થાત્ એક જ ઘરમાં નહીં અજ્ઞાતવૃત્તિથી ભિક્ષા કરીશું - ત્યારે બંને કુમારો બોલ્યા -

## • सूत्र - ४६८, ४६६ -

रेनी मृत्यु साथे मैत्री छे, रे मृत्यु आववाथी पदायन थर्घ शहे छे अथवा रे असे छे हे हुं ड्यारेय भरीश नहीं, ते ४ आवनारी डाजनी आडांक्षा डरी शहे छे.

आपषे आषे ४ रागने हूर કरीने श्रद्धाथी युક्त मुनिधर्मनो स्वीકार કरीशुं, षे पाभीने इरी आ संसारमां ४न्म बेवानुं थतुं नथी. आपषे माटे કोઇ पણ ભोग अભुક्त नथी. डेमडे ते अनंतवार ભोगवेब छे.

## • विवेयन - ४६८, ४६६ -

જે કોઈને મૃત્યુ - અંતકાળ સાથે મિત્રતા છે, મૃત્યુથી જે નાસી શકે છે, થવા જે જાણે છે કે હું મરીશ નહીં, તેજ આ આગામી દિવસે કરીશું તેવી પ્રાર્થના કરે છે. પરંતુ કોઈને મૃત્યુ સાથે મૈત્રી નથી, તેના અભાવ જ્ઞાનથી પલાયન થઈ શક્તા નથી. તેથી આજે જ યતિ-ધર્મનો સ્વીકાર કરીશું. તે જ ફળની ઉપમાના દ્વારથી દશવિ છે - આ ધર્મને સ્વીકારીને ફરી જન્મ લેવો નહીં પડે, કેમકે તેના નિબંધન રૂપ કર્મો દૂર થયા છે, આ જરા મરણાદિના અભાવ યુક્ત છે. આ મનોરમ વિષય સુખ આદિ અનાદિ સંસારમાં પૂર્વે ઘણી વાર પ્રાપ્ત કર્યા છે. તેને માટે ઘેર રહેવું યુક્ત નથી. અથવા આગતિ રહિત બીજું કંઈ નથી. કેમકે આનું અવસ્થન ધ્રુવભાવિપણે છે. જયાંથી પાછું આવવું ન પડે તેવું બીજું કોઈ સ્થાન નથી. તેથી આલોક-પરલોકમાં શ્રેય પ્રાપ્તિ નિમિત્ત અનુષ્ઠાનની જ શ્રદ્ધા આપણે કરવી યુક્ત છે. તેથી સ્વજનની આસક્તિ રૂપ રાગને દૂર કરીએ, કેમકે તત્ત્વથી કોણ કોનું સ્વજન છે અથવા નથી. - x - x - તેના વચન સાંભળીને પુરોહિત વ્રતગ્રહણ પરિણામ ઉત્પન્ન થતા, બ્રાહ્મણીને ધર્મવિદનકારણિ માનીને આમ કહે છે -

#### ● মুস - ४৩০, ४৩৭ -

हे वाशिष्ठि! पुत्रो विना <mark>आ घरमां मारो निवास थर्छ श</mark>्र**क्शे नहीं,** भिक्षायर्यानो डाण आवी गयो छे. वृक्ष <mark>शाणाथी</mark> ४ सुंहर वागे छे. शाणा डपार्छ गया पछी ते मात्र ठंठुं डहेवाय छे.

पांणी विनाना पक्षी, युद्धमां सेना सिहत राजा, ४७।४ ६५० रहित व्यापारी थेम असहाय होय छे, तेम ४ पुत्रो विना हुं असहाय छुं.

#### • विवेयन - ४९०, ४९१ -

પ્રહીભપુત્ર - જેનાથી બંને પુત્રો દૂર થયા છે તે. અથવા પુત્રથી ત્યજાયેલો એવા મને ઘરમાં રહેવું નહીં ગમે, હે વાશિષ્ટિ! વશિષ્ટ ગોત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલી! હવે ભિક્ષાગ્રહણ, ઉપલક્ષભથી વ્રત ગ્રહણનો કાળ આવી ગયો છે. એ પ્રમાણે કેમ? જેમ વૃક્ષ શાખા વડે જ સ્વાસ્થ્ય પામે છે. છેદાયેલી શાખા વડે તે જ વૃક્ષને લોકો હુંઠા રૂપે ઓળખે છે. કેમકે શાખાઓ જ તેના શોભા સંરક્ષભમાં સહાયક હોવાથી વૃક્ષ માટે સમાધિનો હેતુ છે, એ પ્રમાણે મને પણ આ બંને પુત્રો સમાધિનો હેતુ છે, તેમના વિના હં પણ હુંઠા સમાન જ છું. તેમના વિના હેર રહીને શું?

પક્ષ - પડતાં ને રક્ષણ રૂપ તે પાંખો, તેનાથી રહિત અર્થાત્ જેમ આ લોકમાં પક્ષીઓ પાંખો વિના પલાયન થવા અસમર્થ હોવાથી બિલાડા આદિથી અભિભૂત થઇ જાય છે. તથા જે પ્રમાણે પદાતી સૈન્ય રહિતનો રાજા સંગ્રામમાં શત્રુજનોથી પરાજિત જ થાય છે. તથા જેમ હિરણ્ય, રત્ન આદિ જેના વિનાશ પામ્યા છે તેવા વિભિક્ - સાંયાત્રિક વહાણ ભાંગી જતા થઇ જાય છે અને સમુદ્ર મધ્યે વિષાદ પામે છે. તેમ હું પુત્રથી ત્યજાતા થઇ જઇશ. ત્યારે વાશિષ્ટીએ કહ્યું -

## • सूत्र - ४७२ -

## પ્રધાન માર્ગે ચાલીશું.

#### • विवेयन - ४७२ -

અતિશયપણે સંભૃત - એવા જે કામગુણો, આ સ્વગૃહમાં વર્તી રહ્યા છે. તેનો પ્રત્યક્ષપણે નિર્દેશ કરે છે, તે સારી રીતે એકબ્રિત કરાયેલ છે તે મધુરાદિ રસ પ્રધાન પ્રયૂર કામગુણોમાં અંતર્ગત પણે હોવા છતાં રસોનું પૃથક્ ઉપાદાન તેના અતિ ગૃદ્ધિત્વથી છે. અથવા કામગુણ વિશેષણ જે પ્રધાન એવા શ્રૃંગારાદિ રસો જેમાં છે તે માટે છે. અથવા સુખોમાં પ્રધાન તે કામગુણો તે આપણે ભોગવીએ. આ સ્વાધીન ભોગોને ભોગવી ભુક્ત ભોગી થઈ, પછી વૃદ્ધાવસ્થામાં મહાપુરુષ સેવિત એવા પ્રવ્રજ્યા રૂપ મુક્તિપથે જઈશું. પછી - પુરોહિતે કહ્યું -

## • дя - хэз -

हे भवति! आपष्टे विषयरसने भोगवी यूड्या छीसे. युवा-स्रवस्था आपष्टाने छोडी रही छे. हुं डोई ४ छवनना प्रवोलनमां भोगोने छोडी नथी रह्यो. वाल-स्रवाल, सुण-हुःणने समद्देष्टिथी जेतो सेवो हुं मुनि धर्मनुं पावन डरीश.

## • विवेयन - ४९३ -

સેવેલા છે મધુરાદિ રસો, ઉપલક્ષણથી કામગુણોને અથવા રસ એટલે સામાન્યથી આસ્વાધમાનપણાથી ભોગો, હે ભવતિ! આમંત્રણ વચન છે, આ કાળકૃત શરીરાવસ્થા રૂપ વચ આપણને છોડી રહી છે. તેમાં અહીં અભિમત ક્રિયા કરવાનું સામર્થ્ય લેવું, તે ભોગવેલા વારંવાર ભોગોને વચ ત્યજી રહી છે, ઉપલક્ષણથી જીવિત ને ત્યજી રહી છે. જેટલામાં તે તજીને જાય, તે પૂર્વે દીક્ષા લઇ લઇએ.

વય અને સ્થૈર્યાદિ જણાવતો દીક્ષાનો કોઈ કાળ નથી. તેથી અસંચમ જીવિત ન જીવવા, તેને માટેના ભોગોનો પ્રકર્ષથી ત્યાગ કરીએ. પરંતુ અભિમત વસ્તુની પ્રાપ્તિ રૂપ લાભ કે તેના અભાવ રૂપ અલાભને કારણે હું આવો ત્યાગ કરવાનું કહેતો નથી. પરંતુ લાભ કે અલાભ, સુખ કે દુ:ખ, જીવિત કે મરણાદિમાં સમતાને ભાવિત કરતો હું મુનિભાવને આચરીશ, તેથી મુક્તિને માટેજ મારે દીક્ષા સ્વીકારવી છે. ત્યારે વાશિષ્ટી બોલી કે -

## • सूत्र - ४७४ -

प्रतिसोतमां तरनारा वृद्ध हंसनी माइङ ड्यांङ तमारे इरी तमारा भार्मभोने याद न डरवा पडे? तेथी मारी साथे भोगोने भोगवो. आ भिक्षायर्था अने विहार तो घषां हुःभरूप छे.

#### • विवेयन - ४७४ -

એક ઉદરમાં તમારી સાથે રહેલા તે સોદર્ય અર્થાત્ સમાન કુક્ષિમાં થયેલા ભાઈઓ, તેમને ઉપલક્ષણથી શેષ સ્વજન અને ભોગોને યાદ કરસો. કોની જેમ? જીર્ણ - વયની હાનિને પામેલા હંસની જેમ કેવો? પ્રતિકુળ સ્રોતમાં ગમન કરનાર. જેમ હંસ પ્રતિકુળ ગમન કરવામાં અશક્ત છે, તે પ્રમાણે તમે પણ દુરનુચર સંયમ ભારને વહન કરવામાં અસમર્થ થઇ રહી સહોદરોનું કે ભોગોનું સ્મરણ કરશો. તેના કરતાં મારી સાથે ભોગોને ભોગવો. આ ભિક્ષાચર્ચા અને ગ્રામાદિમાં અપ્રતિબદ્ધ વિહાર. ઉપલક્ષણથી દીક્ષા દુઃખહેતુક જ છે. પછી પુરોહિતે કહ્યું -

## • सूत्र - ४७५, ४७६ -

हे भवति। ९ेभ सांप पोताना शरीरनी डांयजीने छोडीने मुड्तभनथी यावे छे, तेभ ९ जंने पुत्रो ભोगोने छोडीने ९६ रह्या छे. तो हुं એडवी रहीने शुं डरुं? तेमनुं सनुगमन शा भाटे न डरुं?

रोहित मत्स्य शेम नजजी जाजने डापीने जहार नीडजी जाय छे, तेम धारष्ट डरेवा गुरुतर संयम जारने वहन डरनार प्रधान तपस्वी धीर साधड डामगुष्टाने छोडीने जिक्षायर्थानो स्वीडार डरे छे.

#### • विवेशन - ४९५, ४९६ -

હે ભવતિ! હે ભોગિની ! શરીરમાં થયેલ તે તનુજ -સર્પ, કાંચળી ઉતારીને, નિરપેક્ષ કે અનાસક્ત થઈને નીકળી જાય છે. તે પ્રમાણે આ તારા બંને પુત્રો પ્રકર્ષથી ભોગોનો ત્યાગ કરીને જાય છે, તો હું શા માટે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ વડે તેને ન અનુસરું? શા માટે એકલો રહું? જો આ બંને કુમારોને આટલો વિવેક છે, જજે કાચળી સમાન અત્યંત સહયરિત એવા ભોગોને સર્પની જેમ ત્યજી દે છે, તો પછી ભુક્તભોગી એવો હું તેને કેમ ન ત્યજું? મારે અસહાયને ગૃહવાસથી શું લાભ?

તીક્ષ્ણપુચ્છ વડે બે ભાગ કરીને જાળને જીર્ણત્વાદિથી નિઃસારની જેમ છેદીને રોહિત જાતીનો મત્સ્ય નીકળી જાય છે. તે પ્રમાણે જાળ જેવો કામ ગુણોનો પરિત્યાગ કરીને ભારને વહેતા બળદની જેમ ગુરુતર ભાર વહન કરવાના સ્વભાવથી, અનશનાદિ તપ વડે પ્રધાન સત્વવંતો જે રીતે ભિક્ષાયર્યાને સેવે છે ઉપલક્ષણથી વ્રતગ્રહણ કરે છે, તે પ્રમાણે હું આ જ વ્રતને ગ્રહણ કરીશ.

આ પ્રમાણે પ્રતિબોધિત કરાયેલ બ્રાહ્મણી કહે છે -

## • सूत्र - ४९९ -

रेम डौंय पक्षी अने हंसो पारधी द्वारा ईवावायेव जाने डापीने आडाशमां स्वतंत्र ६डी जय छे, ते प्रमाशे ४ मारा पुत्र अने पति पश छोडीने ४६ रह्या छे, એકवी रहेवा डरता हुं पश डेम तेने न अनुसरुं?

## • विवेशन - ४९९ -

આકાશની જેમ, પક્ષિ વિશેષો તે-તે દેશોને ન ઉલ્લંઘીને, તે વિસ્તીર્ણ જાલ - બંઘન વિશેષ રૂપને પોતાને માટે અનર્થ હેતુક જાણીને, તેને છેદીને ચોતરફથી ઉડી જાય છે. તેમ મારા બંને પુત્રો અને ારો પતિ જાળની ઉપમા જેવી વિષય આસક્તિને ભેદીને નિરૂપલેપપણે સંચમ માર્ગમાં તે તે સંચમ સ્થાનોને અતિકામે છે, તો હું પણ કેમ તેનું અનુગમન ન કરું? અનુગમન કરીશ જ. મારે પણ પુત્ર કે પતિ પ્રમાણે જ ગતિ થાઓ. કેમકે સ્ત્રીને પણ પુત્રાદિ બંદાન જ છે. ઇત્યાદિ - x -. આ પ્રમાણે ચારેને પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારમાં એકવાક્યતા થતા શું થયું?

• સૂત્ર - ૪૭૮ થી ૪૮૧ -

पुत्र सने पत्नी सहित पुरोहिते भोगोने त्यागीने सभिनिष्डमस डरेंस छे, ते सांभजीने, ते डुटुंजनी प्रयुर सने श्रेष्ठ धनसंपत्तिने दृश्छता राजने राष्ट्री डमसावतीसे इह्युं -

तभे બ્रાહ્મણ દ्वारा परित्यस्त धनने ग्रहण स्र्याने एरछो छो, हे राष्ट्रन्। वभनने जानारो पुरुष प्रशंसनीय होतो नथी. सर्व प्रगत् स्रने तेर्नु सर्व धन पण तभारुं थर्ष प्रय तो पण ते तभारे भाटे स्रप्यप्ति प्र थशे. स्रने ते धन तभारुं रक्षण स्री नहीं शहे.

#### • विवेयन - ४७८ थी ४८१ -

ભૃગુ નામક પુરોહિત, બંને પુત્રો અને પત્ની સહિત અભિનિષ્કમણ કરી, ઘરથી નીકળી, પ્રકર્ષથી શબ્દાદિ ભોગોને ત્યજીને 'પ્રવિજત' થયાનું જાણી તેના પ્રધાન વિપુલ ધન ધાન્યાદિ, જે પુરોહિતે તજેલા છે, તે ગ્રહણ કરવા ઇચ્છતા રાજાને વારંવાર સમ્યક્ વચન કહેતી તેની અગ્રમહિષી કમલાવતી શું કહે છે? ઉલટી કરેલાને ખાનારો પુરુષ, હે રાજન્ ! વિદ્ધાનો વડે પ્રશંસિત ન થાય. તમે બ્રાહ્મણોએ તજેલા ધનને ગ્રહણ કરવા ઇચ્છો છો, તે વમેલાને ખાવા બરાબર જ છે. આપના જેવાને તે ઉચિત નથી. - x -

આખું જગત તમારું થઈ જાય, કદાચ આવું બની પણ જાય, અને બધું જ ધન - રજત, રૂપ્ય આદિ દ્રવ્ય પણ તમારું થઇ જાય. ત્યારે તે બધું પણ તમારી ઇચ્છાપૂર્તિને માટે અપર્ચાપ્ત છે. કેમકે ઇચ્છા આકાશ સમાન અનંત છે. તથા આ સર્વ જગતનું ધન પણ જરા, મરણને દૂર કરનાર થવાનું નથી. - x - પૂર્વે આના વડે ગર્હા ફરીને પુરોહિતના ધનાદિના અગ્રહણનો હેતુ અનુપકારિતા દેખાડીને હવે તેની અનિત્યતાને તેનો હેતુ કહે છે -

હે રાજન્ ! જયારે મરીશ, પ્રાણોને ત્યજીશ. કેમકે જન્મેલનું મૃત્યુ અવશ્ય થવાનું છે, ત્યારે પણ કદાચિત્ અભિલિધિત વસ્તુ મેળવીને મરીશ, તો પણ ઉક્ત રૂપ ચિત્ત આહ્વાદક કામગુણોને પ્રકર્ષથી ત્યજીને એકલો જ મરીશ, તેમાંનું કંઈ તારી સાથે નહીં આવે. ત્યારે એક સમ્યગ્દર્શનાદિરૂપ ધર્મ જ હે રાજન્ ! આપત્તિમાં પરિરક્ષણ કરવામાં સમર્થ થશે બીજું કંઈ જ નહીં. અર્થાત્ આ સ્વજન, ધન આદિ યુક્ત આ મૃત્યુ લોકમાં મુક્તિના હેતુપણાથી ધર્મ જ એક ત્રાણ રૂપ થશે. બીજું કંઈ નહીં. તેથી ધર્મ જ અનુષ્ઠેય છે. જે કારણે ધર્મનો આદર કરવો, બીજું કંઈ ત્રાણ નથી, તેથી -

• સૂત્ર - ૪૮૨ થી ૪૮૯ -

(४८२) पंजिष्टी श्रेम पिंજरामां सुजने अनुભवती नथी. तेम જ भने पष अहीं आनंદ नथी. हुं स्नेह जंधनो तोडीने अडिंयन, सरण, निरासस्त, परिग्रह अने हिंसाथी निवृत्त थर्वने मुनिधर्मने आयरीश.

(४८३) षेभ वनमां वागेव हावानणमां षंतुने जणता शेर्घने राग-द्वेषने કारषे जीश श्रुव प्रमुद्दित थाय छे.

(४८४) ते ४ प्रકारे કામભોગોમાં મૂર્છિત આપણે મૂટ લોકો પણ રાગઢેષના અગ્નિમાં બળતા એવા જગતૂને સમજી શક્તા નથી.

(४८५) आत्भवान् साधङ भोगोने भोगवीने अने अवसरे तेने त्यागीने वायुनी भाइङ अप्रतिजद्ध धर्छने वियरष ङरे छे. पोतानी छच्छानुसार वियरष ङरनारा पक्षी माङ्ड प्रसन्नतापूर्वङ स्वतंत्र विहरे छे.

(४८६) हे आर्थ! आपसे हस्तगत थयेत आ डामभोग रेने आपसे नियंभित समर्थेता छे, वस्तुतः ते क्षिष्ठिङ छे. हजु आपसे डामनामां आसस्त छीसे, पस रेम आ जंधनमुस्त थया, तेम आपसे थर्गशुं.

(४८९) थे गीध पक्षीनी पासे मांस होय छे, तेना ઉपर जीश मांसभक्षी पक्षी त्रारङे छे. थेनी पासे मांस नथी, तेनी ઉपर नथी त्रारस्ता. तेथी हुं पक्ष मांसोपम जधां झमलोगो छोडीने निरामिष भावे वियरीश.

(४८६) બંધન તોડીને જેમ હાથી પોતાના નિવાસ स्થાને ચાલી જાય છે, તેમ જ આપણે પણ આપણા વાસ્તવિક સ્થાને જવું જોઈએ. હે મહારાજ ઇપુકાર ! આ જ શ્રેયસ્કર છે, એવું મેં સાંભળેલ છે.

• विवेचन - ४८२ थी ४८६ -

हा - નિષેધ અર્થમાં છે, અહં - આત્મ નિર્દેશમાં છે. રતિ પામતી નથી જેમ સારિકા આદિ પાંજરામાં હોય. અર્થાત્ આ દુઃખોત્પાદિની પંજરમાં રતિને પામતા નથી, તેમ હું પણ જરા-મરણાદિ ઉપદ્રવ થી ભવપંજરમાં રતિ પામતી નથી. તેથી સ્નેહ સંતતિ વિનાશિત થતાં હું મુનિબાવમાં ચરીશ - અનુષ્ઠાન કરીશ. કંઇ વિદ્યમાન નથી તે અકિંચન, દ્રવ્યથી - હિરણ્ય આદિ, ભાવથી - કષાયાદિ રૂપ નહીં તેવા. તેથી જ ઋજુ - માયા રહિત, અનુષ્ઠાન કરવું તે ઋજુકૃતા. કેવી રીતે થશું? નીકળીને. આમિષ - ગૃદ્ધિના હેતુથી અભિલષિત વિષયાદિથી અથવા નિર્ગત આમિષ તે નિરામિષ. પરિગ્રહ અને આરંના દોષો - આસક્તિ અને હિંસક્તા આદિ, તેનાથી અટકલે તે પરિગ્રહારંભદોષ નિવૃત્ત તેથી તે વિકૃતિ વિરહિત છે.

જેમ વનમાં દાવાનળમાં બળતા - ભરમસાત્ કરાતા પ્રાણીમાં, બીજા પ્રાણીઓ અવિવેકી હોવાથી પ્રકર્ષથી ખુશ થાય છે. કમકે તેઓ રાગ - દ્વેષને વશ થયેલા છે. આપણે મૂઢ - મોહને વશ પણ ઉક્ત રૂપ કામભોગોમાં મૂર્છિત અને ગદ્ધ થઇ બળતા એવા આપણે રાગદ્વેષના અગ્નિને વશ થઇ પ્રાણી સમૂહને જાણતા નથી. જે વિવેકી હોય રાત્રાદિ વાળો ન હોય તે દાવાનળથી બળતા, બીજા જીવોને જોઈને હું પણ આના વડે બળી જઈશ તેમ વિચારી તેના રક્ષણના ઉપાયમાં તત્પર થાય છે. પ્રમાદને વશ થઈને ખુશ થતા નથી. જે અત્યંત અજ્ઞ અને રાગાદિવાળા છે તે આપત્તિનો વિચાર કર્યા વિના ખુશ થાય છે અને તેના ઉપશમનને માટે પ્રવર્તતા નથી. આપણે પણ ભોગના અપરિત્યાંગથી તેવા જ છીએ.

જેઓ એવા નથી થતાં તે શું કરે છે? મનોજ્ઞ શબ્દાદિને ભોગવીને પછી ઉત્તરકાળે તેનો ત્યાગ કરીને, વાયુ જેવા લઘુભૂત થઈએ. ત્યારપછી લઘુભૂત અપ્રતિબદ્ધ વિહારી થઈને વિચરીએ. અથવા લઘુભૂત - સંચમ, તેમના વડે વિચારવાનો સ્વભાવ જેનો છે, તેવા થઈએ. તેવા પ્રકારના અનુષ્ઠાન વડે હર્ષિત થતાં વિવક્ષિત સ્થાને જઈએ. કોની જેના? દિજ અર્થાત્ પક્ષીની જેમ અભિલાષ વડે ક્રમે છે તે કામક્રમા, જેમ પક્ષીઓ સ્વેચ્છાથી જયાં જયાં ગમે ત્યાં ત્યાં પ્રમોદ કરતાં ભ્રમણ કરે છે. મુનિઓ પણ આસક્તિની પરતંત્રતાના અભાવથી જયાં જયાં સંચમમાત્રાનો નિવૃદ્ધિ થાય ત્યાં ત્યાં જાય છે.

આ અનુભવવાથી પ્રત્યક્ષ શબ્દાદિ નિયંત્રિત છે. અનેક ઉપાયોથી રક્ષિત છે, તે અસ્થિત ધર્મપણાથી સ્પંદિત થાય છે. તે કેવા પ્રકારના છે? આ મારા -તમારા હાથમાં હોય તેવા અર્થાત્ સ્વ વશ છે, તેમ માનતા રહી તેની સાથે આસક્ત થઇ જઈએ છીએ. - x -. અભિલાષ કરવા યોગ્ય શબ્દાદિમાં ફરી આસક્તિ અર્થાત્ મોહથી વિલાસ કરતા અથવા આયુની યંચળતાથી પરલોકના ગમનને માટે સ્પંદિત થઈએ છીએ.

જો એમ છે, તો આપણે આ પુરોહિતાદિ જેવા થઈએ, જેમ તેઓએ યંચળતાને જોઈને બધો પરિત્યાગ કર્યો, તેમ આપણે પણ ત્યાગ કરીશું. જો અસ્થિરત્વપણું છે. તો પણ શું સુખના હેતુપણાથી તજીએ છીએ? તેથી કહે છે - માંસના ટુકડાને કુલલની જેમ ગૃદ્ધ કે સમળીની પાસે જોઈને બીજા પક્ષીઓ પીડા કરે છે. નિરામિષ ને પીડતા નથી. તે પ્રમાણે આમિષ - આસક્તિના હેતુ એવા ધન ધાન્યાદિને તજીને અપ્રતિબદ્ધ વિહારપણાથી વિચરીશું. નિરામિષ એટલે આસક્તિનો હેતુ તજીને.

ઉક્ત કથનના અનુવાદથી ઉપદેશ કરતાં કહે છે - ગીધની ઉપમાથી જાણીને. કોને? વિષય માંસ રૂપ લોકને, વિષયો સંસારવૃદ્ધિના હેતુપણથી જાણીને, અથવા કમયોગને અત્યંત ગૃદ્ધિ પણે જાણીને, તેને સંસારવર્ધક જાણીને પછી શું કરે? જેમ સર્પ, ગરૂડની પાસે ભયત્રસ્ત થઈને મંદપણે કે યતનાપૂર્વક વિચરે - કિયામાં પ્રવર્તે તે પ્રમાણે વિષયો વડે પીડિત ન થવા માટે સંયમની આસેવના કરીએ.

પછી શું? જેમ હાથી સાંકળ આદિના બંધનને છેદીને પોતે વિંધ્ય અટવી પ્રતિ જાય છે, એ પ્રમાણે તમે પણ કર્મબંધનોને હણીને કર્મરહિત થઈને શુદ્ધ થઈ, જ્યાં આત્માનું અવસ્થાન છે, તે મુક્તિમાં જઈને રહે. આના વડે પ્રસંગથી દીક્ષાનું ફળ કહ્યું. એ પ્રમાણે ઉપદેશ આપીને નિગમન કરતાં કહે છે - હે પ્રશસ્ય ભૂપતિ ઇપુકાર! જે મેં કહ્યું છે તે હિતકારી છે, તે મેં સ્વબુદ્ધિથી કહેલ નથી,પણ સાધુની પાસેથી અવધારેલ છે.

એ પ્રમાણે તે વચનો સાંભળીને પ્રતિબદ્ધ થયેલ રાજાએ શું કર્યું?

• सूत्र - ४६०, ४६९ -

विशाण राष्यने छोडीने, हुस्त्यष्य डामभोगोने तञ्चने, ते राष अने राष्ट्री पष्ट निर्विषय, निरामिष, निःस्नेह अने निष्परिग्रही थर्ष गया... धर्मने सम्यङ् ष्राष्ट्रीने, ઉपस्तव्ध श्रेष्ठ डामगुष्टोने छोडीने, जंने यथोपिंट्र घोर तप स्वीडारीने संयममां घोर पराङ्गी जने.

• विवेशन - ४६०, ४५१ -

વિસ્તીર્ણ રાષ્ટ્રમંડલ કે રાજયને છોડીને, ઉક્તરૂપ કામભોગો જે દુષ્યપરિહાર્ય છે. તે શબ્દાદિ વિષય વિરહિત બંને, તેથી નિરામિષ થયા. અથવા દેશથી વિરહિત, રાષ્ટ્રનો પરિત્યાગ અને કામભોગના ત્યાગથી આસક્તિના હેતુથી વિરહિત થયા. તેથી નિસ્નેહાદિંગ - પ્રતિબંધ રહિત, પરિગ્રહ રહિત, અવિપરીત શ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મને જાણીને વિશેષથી સમજીને શબ્દાદિ કામગુણોને છોડીને, અનશનાદિ તપને સ્વીકારીને, જે પ્રકારે તીર્થકરાદિ વડે કહેવાચેલ છે. તે અતંયત દુરનુચર ઘોરકર્મ કરી. ધર્મવિષયક સામર્થ્ય રૂપ તે રાણી - રાજા તે પ્રમાણે જ કર્યું. હવે ઉપસંહાર -

• सूत्र - ४६२ थी ४६४-

એ પ્રમાણે તે બઘાં ક્રમશઃ બુદ્ધ થયા. ધર્મપરાયભ થયા, જન્મ અને મૃત્યુના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થયા, તેથી જ દુ:ખનો અંતગવેષી થયા.

े भर्से पूर्व ° न्ममां अनित्याहि भावनाओथी पोतानो आत्मा भावित डर्यो छे. ते जधा राजा, राष्ट्री, ज्राह्मस, पुरोहित, तेनी पत्नी अने तेना जंने पुत्रो वीतराग अर्हत् शासनमां महोने हूर डरी थोऽां समयमां ° हु:जनो अंत डरीने मुस्त थर्घ गया - से प्रमासे हुं डहुं छुं.

विवेयन - ४६२ थी ४६४ -

આ પ્રકારે અનંતર કહેવાયેલા એવા છ એ પણ અભિહિત પરિપાટીથી તત્ત્વોને જાણીને, સર્વ ધર્મ એકનિષ્ઠ થઈને, પરંપરાથી ધર્મ જેને છે તે પરંપરધર્મો, તે કહે છે - સાધુના દર્શનથી બંને કુમારો, કુમારના વયનથી તેના માતા-પિતા, તેના અવલોકનથી ક્મલાવતી, ત્યારપછી પરંપરાએ રાજાને ધર્મપ્રાપ્તિ થઈ. જન્મ અને મૃત્યુના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થઈને અસાતાનો અંત, તેના ગવેષક થયા. ફરી તેની જ વક્તવ્યતા કહે છે - દર્શનમાં મોહરહિત થયેલ અન્ય જન્મમાં અભ્યાસરૂપથી વાસિત અથવા જેમણે ભાવના ભાવેલી છે તે. તેથી જ થોડાજ કાળથી દુ:ખના અંતને - મોક્ષને પ્રાપ્ત થયા.

મંદમતિના સ્મરણ માટે અધ્યયનો ઉપસંહાર કરતા કહે છે - ઇષુકાર રાજા, કમલાવતી રાણી, ભૃગુનામે બ્રાહ્મણ પુરોહિત, તેની પત્ની બ્રાહ્મણી - યશા, તેમના બંને પુત્રો બધાં પૂર્વવત્ કર્માગ્નિના ઉપશમથી શીતીભૂત થઇને મુક્તિને પામ્યા.

> मुनि हीपरत्नसागरे <del>डरेव</del> अध्ययन - ९४ नो टीडा सहित अनुवाह पूर्ष

# 🗘 अध्ययन - ९५ - ''सभिक्षुङ'' 🗘

\_\_\_\_x\_\_\_x\_\_\_x\_\_\_x\_

0 અધ્યયન - ૧૪ની વ્યાખ્યા કરી હવે પંદરમું કહીએ છીએ. તેનો આ અભિસંબંધ છે. અનંતર અધ્યયનમાં 'નિર્નિદાનપણું' ગુણ કહ્યો. તે મુખ્યતાએ ભિક્ષુને જ હોય. - x - આ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના - x - નામ નિક્ષેપામાં 'સિભિક્ષુક' એ નામ છે. તેમાં 'સ' શબ્દ અને 'ભિક્ષુ' શબ્દ દશવૈકાલિકમાં જ કહ્યો છે, છતાં અહીં 'ભિક્ષુ'નો નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३७४, ३९५ - विवेशन

'ભિક્ષુ' નો નિક્ષેપ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવથી ચાર ભેદે છે તેમાં નામ અને સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્યભિક્ષુ બે ભેદે - આગમથી અને નોઆગમથી. નોઆગમથી ત્રણ ભેદે - જ્ઞ શરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત. તેમાં તદ્ વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય ભિક્ષુ નિહ્નવાદિમાં, આદિ શબ્દથી સરજસ્ક આદિ અન્તતર જાણવા. આનું દ્રવ્યત્વ રાગાદિ લક્ષણના ભેદવાના અભાવે છે. ભાવ ભિક્ષુ - જે ક્ષુધાને વિદારે છે, તેથી તે જ ભિક્ષુ ભાવથી થાય. અહીં 'ભેદે' કહ્યું. તેથી કર્તા-કરણ-કર્મ વડે પ્રયોજન છે, તેથી કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३७६ थी ३९८ - विवेयन

જે ભેદે છે તે કર્તા. ભેદન તે કરણ જેના વડે ભેદાય છે. 'ભેત્તવ્ય' જ ભેતવ્યક કર્મ - જે ભેદાય છે. આ ત્રણેના બબ્બે ભેદ છે - દ્રવ્યથી અને ભાવથી. તેમાં દ્રવ્યમાં - રથકાર - તક્ષક, તે આદિ દ્રવ્યથી ભેતા - ભેદનાર છે. આદિ શબ્દથી લુહાર આદિ લેવા. પરશુ - કુહાડી આદિ દ્રવ્યથી ભેદન, દારુક - કાષ્ઠ વગેરે જે દ્રવ્યથી ભેદાય છે તે.

साधु - તપસ્વી, કર્મ - જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ પ્રકારે, તપ - અનશન આદિ. ત્રણે અનુક્રમે ભેદનાર, ભેદવા યોગ્ય, ભેદન જાણવા. ભિનસ્તિ કહ્યું.

હવે 'સુઘ'ની વ્યાખ્યા - રાગદ્વેષ, મનોદંડાદિ દંડ, યોગકરણ, કારણ, અનુમતિ રૂપ. સુઘ - ભુખ. ગૌરવ - શ્રક્ષ્દ્રિ ગારવાદિ, શલ્ય - માયા શલ્ય આદિ. વિકથા -સ્ત્રીકથાદિ. સંજ્ઞા - આહાર સંજ્ઞાદિ આઠ પ્રકારના કર્મ રૂપ, તે પણ 'સુધ' કહેવાય છે. કષાય - કોધાદિ, પ્રમાદ - મધ આદિ. તે સુધા સંબંધે જાણવા. હવે ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३९६ - विवेयन -

આ રાગાદિ 'ક્ષુત્' શબ્દ વાચ્ય છે, તે નિશ્ચે વિદારાય છે. 'ભેદે જ છે' તે શોબન અનતિચાર પણે વ્રતો - પ્રાણાતિપાત વિરતિ આદિ જેમને છે તે સુવ્રતવાળા મુનિઓ. તેઓ ભિક્ષ કર્મો જ અતિ દુર્ભેદપણાથી જે કર્મગ્રન્થિ ભેદીને મુક્તિપદરૂપ અજરામર સ્થાને જાય છે. नामनिष्पञ्च निक्षेप डर्यो. हवे सूत्रानुगमनमां सूत्र इहे छे -

### • सूत्र - ४६५ -

'धर्मनो स्वीકार કरी मुनिભાवनुं आयरश કरीश. ''ઉક્ત સંકલ્પ वर्डे युક्त, सरण आयरशवाणा, निद्दाननो छेद्द કरेवा, पूर्व परिययने तक्षने, કामनाथी मुस्त थर्घ, अज्ञात गवेषी, अप्रतिजद्ध छे ते भिक्षु छे.

#### • विवेयन - ४६५ -

મુનિનું કર્મ તે મૌન - સમ્યક્ ચારિત્ર, તેને આચરીશ. કેવી રીતે? શ્રુત અને ચારિત્ર ભેદે ધર્મને પામીને - દીક્ષા લઈને. સાિંદન - સમ્યગ્ દર્શનાદિ કે અન્ય સાધુ સાથે. સ્વહિત કે સદનુષ્ઠાન કરવાથી એવો કોણ? ઋજુ - સંયમથી પ્રધાન અથવા માચાના ત્યાગથી ઋજુ. કૃતમ્ - અનુષ્ઠાન, જેણે કરેલ છે તે ઋજુકૃત. નિંદાન - વિષય આસક્તિરૂપ, અથવા નિંદાન એટલે પ્રાણાતિપાતાદિ કર્મબંધનના કારણ, તેને છેદીને દૂર કર્યા છે તે. અથવા છિજ્ઞનિદાન તે અપ્રમત્ત સંયત. સંસ્તા - પૂર્વ સંસ્તુત તે માતા આદિ, પશ્ચાત્ સંસ્તુત - તે સસરા આદિ. તેનો પરિચય તજે છે. - x - કામ - ઇચ્છાકામ અને મદનકામ, જે પ્રાર્થના કરે છે તે કામકામ, જેને તે નથી તે અકામકામ. અથવા અકામ - મોક્ષ, તેમાં સર્વે અભિલાષોથી નિવૃત્ત થઇ તેને જે પ્રાર્થે છે તે. તેથી જ અજ્ઞાતપણે આહારાદિની ગવેષણા કરનાર, અનિયત વિહારીપણાથી વિચરે છે.

એવા પ્રકારનો જે છે તે ભિક્ષુ. આના વડે સિંહપણાથી જ વિચરણને ભિક્ષુત્વ નિબંધન કહ્યું. તે સિંહપણે વિહરણ જે રીતે થાય તે -

### • सूत्र - ४६६ -

रे रागथी ६५२त छे, संयभ तत्पर छे, विस्त - वेहविद् - आत्मरक्षड अने प्राज्ञ छे, रागद्वेषनो पराश्य डरी. जधांने पोताना सभान ९ओ छे, डोर्ष वस्तुमां मूर्छित न थाय, ते जिक्षु छे.

### • विवेयन - ४६६ -

રાગ - આસક્તિ, ઉપરત - નિવૃત્ત, જે રીતે રાગથી નિવૃત્ત થઈને વિચરે છે. આના વડે મૈથુન નિવૃત્તિ કહી. રાગ વિના મૈથુન ન હોય, અથવા રાત્રિના ભક્ષણથી નિવૃત્ત. આના વડે રાત્રિ ભોજનથી નિવૃત્ત કહી. ભાઢ - સદનુષ્ઠાનપણાથી પ્રધાન, विरत - અસંચમથી નિવૃત્ત, અહીં સંચમના આક્ષેપથી પ્રાણાતિપાત નિવૃત્તિ કહી. સાવધ વચનના નિવૃત્તિરૂપપણાથી વાણીના સંચમ વડે મૃષાવાદ નિવૃત્તિ પણ બતાવી. જેના વડે તત્ત્વ જણાય તે વેદ - સિદ્ધાંત, તે જાણીને આત્મા રક્ષિત - દુર્ગતિમાં પડવાથી રોકેલ છે જેના વડે તે, અથવા વેદને જાણે તે વેદવિત્, તથા રક્ષેલ છે સમ્યગ્દર્શનાદિ લાભો જેના વડે તે રિક્ષિત્તાચ. પ્રાજ્ઞ એટલે હેય - ઉપાદેચના બુદ્ધિમાન, અભિભૂચ - પરીષઢ અને ઉપસર્ગને પરાજિત કરીને. જીવોને સમસ્ત પણે આત્મવત્ જોનાર. અથવા રાગ અને દ્વેષને અભિભૂત કરીને બધી વસ્તુ સમપણે જોનાર,

સર્વદર્શી. એમ હોવાથી કોઈપણ સચિત્તાદિ વસ્માં મૂર્છિત ન થાય, આના વડે પરિગ્રહ નિવૃત્તિ કહી. અપ્રતિબદ્ધ વ્યક્તિ કઈ રીતે અદત્ત લઈ શકે? તેનાથી અદતાદાનની નિવૃત્તિ જાણવી આ પ્રમાણે મૂલગુણ યુક્ત હોય તે ભિક્ષુ થાય છે.

#### ● ңя - ४€9 -

डठीर वयन अने वधने पोताना पूर्वङ्गत् डमॉना इजने काशीने के धीरमुनि शांत रहे छे, बाढ छे, नित्य आत्मगुप्त छे, आडुजता अने हर्षातिरेड्थी रहित छे, सम्भावे जधुं सहै छे, ते जिक्षु छे.

#### • विवेयन - ४६७ -

આકોશ કરવો તે આકોશ, અસભ્ય આલાપ. वद्य - ઘાત કે તાડન, આકોશ વધને જાણીને, આ સ્વકૃત કર્મનું ફળ છે, એમ માનીને ધીર પુરુષ સમ્યક્તયા સહન કરે, મુનિ અનિયત વિહારપણાથી ચરે. આના વડે આકોશ, વધ, ચર્ચા પરીષહ સહન કરવાનું કહ્યું. મિત્ય - સદા, અંત્રમા - શરીર, તેના વડે ગુપ્ત તે આત્મગુપ્ત. અથવા ગુપ્ત - અસચંમ સ્થાનોથી રક્ષિત કરેલો છે આત્મા જેણે તે. અવ્યગ્ર -અનાકુલ. અસમંજસ, ચિંતાથી ઉપરમ, તેથી મન: - ચિત્ત જેનું છે તે, વ્યગ્રમનવાળા. અસંપ્રહૃષ્ટ - આકોશાદિમાં હર્ષવાન્ ન બને.

હવે આનો ઉપસંહાર કહે છે - ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદથી સમસ્ત આકોશ અને વધને સમભાવે સહન કરે છે, તે ભિક્ષુ છે.

### • सूत्र - ४६८ -

थे प्रांत शयन अने आसनने समभावे स्वीडारे छे, शीत ६६७ तथा ऽांस, मय्छराहिना ६५सगोंमां हर्षित डे व्यथित थता नथी, थे जधुं ४ सही बे छे, ते जिक्षु छे.

### • विवेयन - ४६८ -

પ્રાંત - તુચ્છ શયમ - સંસ્તારકાદિ, આરામ - પીઠક આદિ, ઉપલક્ષણથી ભોજન, આચ્છાદનાદિને સેવીને શીત અને ઉષ્ણ પરીષહને સેવીને, વિવિદ્ય પ્રકારના દંશ અને મશક, ઉપલક્ષણાદિથી માંકડ વગેરે જે અવ્યગ્ર મનથી અને અસંપ્રહૃષ્ટ થઈને સહન કરે તે ભિક્ષુ છે. અહીં જે પ્રાંત શયનાસનને ભોગવીને કહ્યું, તે અતિ સાત્વિક્તાના દર્શનાર્થે છે. પ્રાંત શયનાદિતામાં જે શીતાદિ અતિ દુ:સહ છે. આના વડે શીતોષ્ણ દંશમશક પરીષહને સહન કરવાનું કહ્યું.

### • सूत्र - ४€€ -

रे भिक्षु सत्કार, पूर्वा अने वंहना प्रश्त छरछता नथी. ते डोई पासेथी प्रशंसानी अपेक्षा डई रीते डरशे? रे संयत छे. सुव्रती छे अने तपस्वी छे, रे निर्मण आयारथी युड्त छे, आत्मगवेषी छे, ते भिक्षु छे.

#### • विवेयन - ४६६ -

સંત્કાર - અભ્યુત્થાન, અનુગમનાદિ રૂપને ઇચ્છતો નથી. વસ્ત્ર, પાત્રાદિ વડે પૂજાને ઇચ્છતો નથી. દ્વાદશવર્ત આદિ વંદનને ઇચ્છતો નથી. તે પોતાના ગુણોત્કીર્તન રૂપ પ્રશંસા કેમ ઇચ્છે? ન જ ઇચ્છે. એવો તે સદનુષ્ઠાન પ્રતિ સમ્યક્ યત્ન કરે તે સંયત. તેથી જ સુવત. સુવતપણાથી જ પ્રશસ્ય તપસ્વી, સમ્યગ્ જ્ઞાન - ક્રિયા વડે સહિત. અથવા હિત સહિત અર્થના અનુષ્ઠાનથી વર્તે છે, તે સહિત. તેથી જ કર્મ રહિત શુદ્ધ સ્વરૂપને ગવેષે છે, તેને આત્મ ગવેષક કહે છે. અથવા આય - સમ્યગ્ દર્શનાદિ લાભ, સૂત્રપણાથી આયત - મોક્ષ, તેની ગવેષણા કરે તે આયગવેષક છે. જે, તેને ભિક્ષુ કહે છે. આના વડે સત્કાર પુરસ્કાર પરીષઢ સહેવાનું કહ્યું. હવે સ્ત્રી પરીષઢને સહેવાનું કહે છે -

### • સૂત્ર - ૫૦૦ -

स्त्री होय हे पुरुष, षेनी संगतिथी संयभी छवन छूटी क्रय, सने अधी तरङ्थी पूर्ष भोहमां जंधाई क्रय, तपस्वी ने संगतिथी हूर रहे छे, षे इतुहब हरतो नथी, ते भिक्षु छे.

### • विवेथन - ५०० -

જે હેતુથી, પુનઃ શબ્દ, સર્વથા સંચમ ધાતિત્વનો વિશેષ ધોતક છે. સંચમ જીવિતને તજે છે. કષાય અને નોકષાયાદિ રૂપ મોહનીયને સમસ્ત કે કૃષ્ણ શુદ્ધાશય વિનાશક્તાથી બાંધે છે. એવા પ્રકારના નર-નારીને પ્રકર્ષથી, તે તપસ્વી સર્વકાળ તજે. કૂતૂહલ - અભુક્ત ભોગપણામાં સ્ત્રી આદિ વિષયક કૌતુક ન થાય અને ભુક્ત ભોગીને તેની સ્મૃતિ ન થાય, તો તેને ભિક્ષુ કહે છે.

આ પ્રમાણે પરીષહ સહેવા વડે ભિક્ષુત્વના સમર્થનથી, સિંહ વિહારિત્વ કહીને, તેજ પિંડવિશુદ્ધિ દ્વારથી કહે છે -

### • सूत्र - ५०१ -

र्षे छिश्च स्वर, भौम, अंतरिक्षा, स्वप्न, बक्षष्टा, हंड, वास्तु, अंग विકास अने स्वर विद्या, आ विद्याओथी थे अवतो नथी. ते भिक्षू छे.

#### • विवेशन - ५०१ -

છેદવું તે છિજા, વસ્ત્ર લાકડું આદિનું, તે વિષયક શુભ અશુભ નિરૂપિકા વિદ્યા પણ છિભ્નવિદ્યા કહેવાય છે. એ પ્રમાણે સર્વત્ર જાણવું સ્વર - સ્વરનું સ્વરૂપ, જેમ કે ષડ્જ સ્વરથી આજીવિકા પ્રાપ્ત થાય છે ઇત્યાદિ. ભોંમ - ભૂતિ સંબંધી, જમીન કંપવી આદિ રૂપ, તેનાથી થતાં શુભાશુભનું કથન. અંતરિક્ષ - આકાશમાં થાય તે, ગંધર્વ નગરાદિ લક્ષણ. તેના શુભાશુભનું કથન. સ્વપ્ન - સ્વપ્નના શુભાશુભું કથન, જેમ કે - ગાતા અને રડતા બોલે તો વધ કે બંધન થાય આદિ. લક્ષણ - સ્ત્રી અને પુરુષના, જેમ કે - આંખો સ્નિગ્ધ હોય તો સુખી થાય આદિ. દડ - લાકડીનું સ્વરૂપ કથન, જેમકે એક પર્વ હોય તો પ્રશંસિત છે, ઇત્યાદિ વાસ્ત્રુવિદ્યા

- પ્રાસાદાદિ લક્ષણ નામક શાસ્ત્ર રૂપ - x - x - અંગવિકાર - મસ્તકનું સ્કૂરણ આદિના શુભાશુભ સૂચક શાસ્ત્ર. સ્વર - પોદકી શિવાદિના સ્વર રૂપ, તેના સંબંધી શુભાશુભનું નિરૂપણ - x - x - . જેઓ આવી વિદ્યા વડે જીવતા નથી, આવી જીવિકાથી શુભાશુભને કહીને જેઓ પ્રાણોને ધારણ કરતા નથી, તે ભિક્ષુ છે.

આના વડે નિમિત્ત લક્ષણ વિષયક દોષ પરિહાર કહ્યો. હવે મંત્ર આદિ રૂપ, તેના દોષના પરિહારને માટે કહે છે -

### • सूत्र - ५०२ -

रे रोगाहिथी पीडित होवा छतां प्रश्न मंत्र, मूब आहि वियारसा, वमन, विरेयन, धूअनसी, रुनान, स्व९नोनुं शरस अने यिङित्सा तञ्जने अप्रतिजद्ध भावे वियरस डरे छ, ते भिक्षु छे.

#### • विवेयन - ५०२ -

મંત્ર - 3ંગ કાર આદિથી સ્વાહા પર્યન્ત, ઠ્રીંકારાદિ વર્ણવિન્યાસ - રૂપ, મૂલ સહદેવી મૂલિકા રૂપ અથવા તે -તે શાસ્ત્ર વિહિત મૂળ કર્મ, વિવિદ્ય પ્રકારે વૈદ્ય સંબંધી ચિંતા - વિવિદ્ય ઔષદ્ય, પથ્યાદિ વ્યાપાર રૂપ, વમન - ઉલટી, વિરેચન -કોઠાની શુદ્ધિ રૂપ, ઘૂમ - મનઃ શિલાદિ સંબંધી, નેત્ર શબ્દથી નેત્ર સંસ્કારક અહીં સમીરાંજન આદિ લેવાય છે. સ્નાન - સંતાનાર્થે મંત્ર ઔષધિ યુક્ત જળ વડે અભિષેક કરવો. રોગાદિ પીડિતને સ્મરણ કરાવવું, ઇત્યાદિ રૂપ ચિક્તિસા - રોગ પ્રતિકાર રૂપ. આ બધાંને જ્ઞ પરિજ્ઞાથી જાણીને, પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વડે પ્રત્યાખ્યાન કરી, સર્વ પ્રકારે સંયમ માર્ગમાં ચાલે, તે ભિક્ષુ છે. - બીજું -

### • सूत्र - чоз -

क्षत्रिय, गस, ६ग्र, राष्ट्रपुत्र, બ्राह्मस, भोिन्ड सने जद्यां प्रકारना शिल्पीओनी पूषा तथा प्रशंसामां षे ड्यारेय डशुं डहेता नथी, परंतु तेने हेय शसीने वियरे छे, ते भिक्षु छे.

#### • विवेयन - ५०३ -

क्षत्रिय - हैं हैय आहि अन्वय જિनत, गणु - मस्त आहिनो समूह. ઉग्र - आरक्षड़ाहि, राજपुत्रो, माहन - બ્રાહ્મણ, ભોग - વિશિષ્ટ વસ્ત્રાદિથી ચરે છે, ભોગिइ - રાજાના માન્ય પ્રધાન પુરુષો, વિવિધ પ્રકારના स्थपित आहि शिल्पो. આ क्षत्रियाहिने જે प्रतिपाहित કरतां नथी, કેવી રીતે? જેમકે શ્લાધા - આ શોભન છે વગેરે. પૂજા - આ પૂજવા યોગ્ય છે આદિ, કેમકે બંનેમાં પાપની અનુમતિ આદિ મહાદોષનો સંભવ છે. તેને બંને પરિજ્ઞાથી જાણે અને છોડે તે ભિક્ષુ છે. આના વડે વનીપકત્વનો પરિહાર કહ્યો. હવે સંસ્તવ પરિહાર -

### • सूत्र - ५०४ -

र्षे व्यक्ति प्रव्रित थया पछीना हे प्रव्रित थयानी पहेलाना परिचित होय, तेमनी साथे लोङना इलनी प्राप्ति हेतु षे संस्तव डरतो

### नथी, ते भिक्षु छे.

• विवेयन - ५०४ -

દીક્ષા લીધા પછીના જે ગૃહસ્થ કે પરિચિતો છે કે ગૃહસ્થપણાંના પરિચિત છે. આ બંને પ્રકારના પરિચિત ગૃહસ્થો સાથે આ લોકના ફળને માટે - વસ્ત્ર, પાત્રાદિના લાભ નિમિત્તે પરિચય ન કરે, તે ભિક્ષુ છે.

#### • सूत्र - ५०५ -

शयन, आसन, पान, भोषन सने विविध प्रકारना ખાદ सने स्वाध डोर्म स्वयं न आपे, मांगवा छता पए ना पाडी हे, तो षे निर्ज़न्थ तेमना प्रत्ये द्वेष न डरे, ते भिक्षु छे.

#### • विवेयन - ५०५ -

શયનાદિ, અનેક પ્રકારના ખાદિમ - પિંડ, ખજૂર આદિ, સ્વાદિમ - એલચી, લવિંગ આદિ, ગૃહસ્થાદિ વડે ન અપાતા, ક્વચિત્ કોઈ કારણે માંગવા છતાં મનાઈ કરાયેલ હોય. તે નિર્ગ્રન્થ - દ્રવ્ય અને ભાવગ્રંથિથી મુક્ત એવા તે, જે ન અપાતા દ્વેષ કરતા નથી, ફરી ક્યારેક આપશે. એમ વિચારી ક્ષપક ઋષિવત્ રહે તે ભિક્ષુ છે. આના વડે કોદ્યપિંડ પરિહાર કહ્યો. ઉપલક્ષણથી આના વડે સંપૂર્ણ ભિક્ષાદોષ પરિહાર કહ્યો. હવે ગ્રાસેષણા દોષનો પરિહાર કહે છે -

#### ● सूत्र - ५०६ -

गृहस्थो पासेथी विविध प्रકारना अशन, पान, जाहिम, स्वाहिम प्राप्त કरी, थे मन वयन કायाथी अनुडंपा કरतां नथी पण मन वयन કायाथी पूर्ण संवृत्त रहे छे, ते भिक्षु छे.

### • विवेयन - ५०६ -

જે કંઇ થોડાં પણ અશન, પાન અને વિવિધ ખાદિમ, સ્વાદિમ છે તે ગૃહસ્થ પાસેથી પ્રાપ્ત કરીને જે, તે આહારાદિ વડે મન વચન કારાથી અનુકંપા કરતા નથી અર્થાત્ ગ્લાન, બાલ આદિને ઉપકાર કરતા નથી. તે ભિક્ષુ નથી, જે મન-વચન-કાચાથી સારી રીતે સંવૃત્ત છે. તથાવિધ આહારાદિના અભિલાષનો નિરોધ કરીને અથવા મન-વચન-કાચાથી સુસંવૃત્ત છે, તે રીતે જ ગ્લાનાદિની અનુકંપા કરે છે, તે ભિક્ષુ છે. અથવા અનુરૂપ અનુકંપા કરતા નથી, કઈ રીતે? મન, વચન, કાચાથી સુસંવૃત્ત થઈને તે ભિક્ષુ છે. આના વડે અર્થથી ગૃદ્ધિનો અભાવ જણાવીને અંગાર દોષનો પરિહાર કહ્યો. હવે ધૂમ દોષનો પરિહાર કહે છે -

### • सूत्र - ५०७ -

ओसामस, ९वर्नु भो९न, शीत, सौवीर, ९वोहङ. ऐवी नीरसिभक्षा ९े निंहता नथी परंतु भिक्कार्थे प्रांतङ्गुणोमां श्रय छे ते भिक्षु छे.

• विवेयन - ५०७ -

ઓસામણ, ય શબ્દ સમુચ્ચયમાં કે સ્વગત અનેક ભેદ જણાવવા માટે છે,

યવનું ભોજન, જ્ઞીરા - શીતળ, અંત, પ્રાંત લક્ષણ, સૌવીર - કાંજી, યવોદક - જવનું પ્રક્ષાલન પાણી, તેને નિંદે નહીં. આવા અમનોજ્ઞ પાણી આદિ કેમ લેવું? પણ ગૃહસ્થ પાસેથી ઉપલબ્ધ તે ભોજન, પાણી આદિને આસ્વાદ રહિત, અર્થથી નીરસ હોય છતાં પણ આવા પ્રાંતકુળો કે દરિદ્રકુમોમાં જે ભિક્ષાર્થે જાય છે, તે ભિક્ષુ છે. - બીજું -

#### • सूत्र - ५०८ -

સંસારમાં દેવતા, મનુષ્ય અને તિર્ચચોના જે અનેકવિદ્ય રૌદ્ર, અતિ ભયંકર અને અદ્દભૂત શબ્દ હોય છે, તેને સાંભળીને જે ન ડરે, તે ભિક્ષુ છે.

#### • विवेयन - ५०८ -

શબ્દ - ધ્વનિ, વિવિધ - વિમર્શ, પ્રદ્વેષાદિથી ધારણ કરાતાં વિવિધ પ્રકારના જે લોકમાં થાય છે, તે દેવ; મનુષ્ય કે તિર્ચય સંબંધી હોય તે રૌદ્ર, ભયથી ભૈરવ - અત્યંત ડરામણા, મહાન, તેને સાંભળીને જે વ્યથા ન પામે, ડરે નહીં અથવા ધર્મ ધ્યાનથી ચલિત ન થાય તે ભિક્ષુ. આના વડે ઉપસર્ગ સહિષ્ણુત્વ. સિંહવિહારિતાનું નિમિત્ત કહે છે.

હવે સમસ્ત ધર્માચારનું મૂળ તે સમ્યક્ત્વ સ્થૈર્ય કહે છે -

### • सूत्र - ५०६ -

तोड प्रयंतित विविध धर्भविषयंड वाहोने जाशीने पश र्थ स्वधर्ममां स्थित रहे छे, डर्मो क्षीश डरवामां प्रवृत्त छे, शास्त्र परमार्थ प्राप्त छे, प्राज्ञ छे. परीषहोने छते छे, सर्वहर्शी अने ६पशांत छे, डोर्छने अपमानित डरता नथी, ते भिक्षू छे.

#### • विवेयन - ५०६ -

वाह - स्व स्व દર્શનના અભિપ્રાય વયન વિજ્ઞાન રૂપ અનેક પ્રકારે - ધર્મ વિષયમાં પણ અનેક ભેદે વિવાદ કરે છે. - x - તે જાણીને સ્વહિતમાં સ્થિર રહે. કર્મોનો ખેદ કરે છે, ખેદ - સંયમ, તેના વડે યુક્ત હોય, શાસ્ત્ર પરમાર્થ પામીને રહે, કોઇને વિબાધક ન બને, તે ભિક્ષુ છે. - તથા -

### • सूत्र - ५१० -

रे अशिल्पश्चवी छे, रे अगृही छे, रे अभित्र छे, रितेन्द्रिय छे, सर्वथा विप्रमुस्त छे, अषुडघायी छे, नीरस अने परिभित आहार वे छे, गृहवास छोडी એકाडी वियरे छे, ते भिक्षु छे. એम हुं डहुं छुं.

#### • विवेयन - ५१० -

शિલ્પ - ચિત્ર પત્રના છેદાદિ વિજ્ઞાનથી જીવવાનો સ્વભાવ છે જેનો તે શિલ્પજીવી, તેવા નથી તે અશિલ્પજીવી. ગૃહ વિરહિત, અવિદ્યમાન મિત્ર -આસક્તિહેતુક છે જેને નથી તે અમિત્ર. જિનેન્દ્રિય - વશીકૃત કરેલી છે. શ્રોત્રાદિ ઇંદ્રિયો જેણે તે સર્વથા - બાહ્ય અને અભ્યંતર ગ્રંથથી વિવિદ્ય પ્રકારોથી પ્રકર્ષથી મુક્ત ને વિપ્રમુક્ત. જેના સંજ્વલન નામક કોદાદિ કષાયો ઘણાં અલ્પ છે તે અણુ કષાયી. અથવા ઉત્કષાયી એટલે પ્રબળ કષાયી, તેવા નથી તે અનુત્કષાયી. અલ્પ - થોડાં, લઘુ - નિઃસાર, નિષ્પાવ આદિ ખાવાનો આચાર જેનો છે, તે અલ્પલઘુભક્ષી. દ્રવ્ય અને ભાવથી ઘરનો ત્યાગ કરીને, એક - રાગદ્બેષ વિરહિત, તથાવિદ્ય યોગ્યતા પામીને અથવા અસહાય વિચરે છે તે એકચર એ જ બિક્ષુ છે આના વડે એકાકી વિહાર બતાવ્યો. - x -

> મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૫નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 અધ્યયન - ૧૬ ''બ્રહ્મચર્ચ સમાધિ સ્થાન'' 🗘

\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_ x \_\_\_\_

0 પંદરમું અધ્યયન કહ્યું, હવે સોળમું કહે છે, તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં ભિક્ષુના ગુણે કહ્યા. તે તત્ત્વથી બ્રહ્મચર્ચમાં રહેલાને હોય છે, તે પણ બ્રહ્મ ગુપ્તિના પરિજ્ઞાનથી હોય, તેથી તેને અહીં જણાવે છે. એ સંબંધે આવેલા અધ્યયનના - x - નામ નિક્ષેપમાં ''દશ બ્રહ્મચર્ચ સમાધિ સ્થાન'' નામ છે. તેથી દશ આદિ પાંચે પદોનો નિક્ષેપ કરવો જોઈએ. તેમાં એકના અભાવમાં દશ - ન સંભવે. તેથી એકનો નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३७६ + विवेयन -

નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, માતૃકાપદ ઇત્યાદિ, આનો અર્થ ચતુરંગીય અધ્યયનમાં કહેલો જ છે, આના અનુસાર બે આદિનો નિક્ષેપ સુગમ છે.

તેથી તેની ઉપેક્ષા કરીને દશનો નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३८० + विवेयन -

દશના નિક્ષેપમાં છ ભેદો જાણવા. તે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી છે. તેમાં પહેલા બે સુગમ છે. દ્રવ્ય વિષયમાં દશને વિચારતા દશ પ્રદેશના પરિમાણને જાણવું, તે દશ પ્રદેશિક સ્કંધ કહેવાય છે. કેમકે તે દશ પરિમાણ દ્રવ્યથી નિષ્પન્ન થાય છે. તથા સ્કંધની અવગાહનામાં વિચારતા ક્રમથી દશ પ્રદેશ અવગાઢ ક્ષેત્ર તે દશ કહેવાય, સ્થિતિમાં દશસમય સ્થિતિક તે જ કાળદશ કહેવાય. - x - પર્યાય દશ સંખ્યત્વથી વિવસિત ભાવદશ ક્ષયમાં જે પર્યાય છે તે કહે છે - જેમકે જીવ પર્યાયની વિવક્ષામાં કષાય આદિ, અજીવ પર્યાય તે પુદ્દગલ સંબંધી વર્ણાદય છે.

### • निर्युक्त - ३८१,३८२ - विवेयन

બ્રહ્મ - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવથી ચાર ભેદે નિક્ષેપ છે. તેમાં જેનું 'બ્રહ્મ' નામ છે, તે નામ બ્રહ્મ. સ્થાપના બ્રહ્મ તે બ્રાહ્મણોની ઉત્પત્તિ કથન, જે આચારાંગમાં કહેલ છે. દ્રવ્યમાં ઉપસ્થનો નિરોધ માત્ર. મિથ્યાદેષ્ટિને દશ બ્રહ્મચર્ચ સમાધિ સ્થાનનાં બોધ શૂન્યને બ્રહ્મના પ્રતિજ્ઞાતવ્ય જાણવા. ભાવમાં ફરી વિચારતા ઉપસ્થનો નિરોધ જાણવો. કોના સંબંધી? તે બ્રહ્મના રક્ષણ પ્રયોજનને માટે વિવિક્તા શયન, આસેવનનું સેવન આદિ. - x - x - હવે ચરણનો નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३८३ - विवेयन

ચરણના વિષયમાં છ પરિમાણ ઉક્તરૂપ નિક્ષેપ છે. તેમાં નામ અને સ્થાપનાનો અર્થ કહેવાયેલ છે. દ્રવ્યમાં ગતિરૂપ ચરણ તે ગતિચરણ - ગ્રામ આદિ ગમન રૂપ. ભક્ષણ ચરણ - x - ચરણ શબ્દનો ગતિ અને ભક્ષણ બંને અર્થ થાય છે. ભાવમાં મૂળગુણ અને ઉત્તરગુણ રૂપ સેવન. હવે સમાધિ નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३८४ - विवेयन

સમાધિમાં પૂર્વવત્ નામાદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપ છે તેમાં દ્રવ્યસમાધિ તે માધુર્યાદિ ગુણચુક્તતાથી જે સમાધિ - સ્વાસ્થ્ય તે જ સમાધિનો હેતુ હોવાથી સમાધિ છે. ભાવમાં જ્ઞાન, દર્શન, તપ અને ચારિત્ર, સમાધિ એટલે આના જ પરસ્પર વિરોધરહિત જે અવસ્થાન તે ભાવસમાધિ જાણવી. હવે સ્થાન નિક્ષેપ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३८५ - विवेसन

નામસ્થાન તે પ્રસિદ્ધ છે. સ્થાપના સ્થાન તે જે જે ગુણથી યુક્ત હોય, જે આચાર્ચપદિપદમાં સ્થપાય છે, તે જ જેમાં રહેલ હોય તે સ્થાન તે સ્થાપનાસ્થાન કહે છે. દ્રવ્યસ્થાન તે આકાશ. એમાં જ જીવાદિ દ્રવ્યો રહે છે. ક્ષેત્રસ્થાન પણ આકાશ જ છે - x - અદ્ધાસ્થાન તે અઢી દ્વીપ સમુદ્ધ રૂપ સમય ક્ષેત્ર, તેમાં જ સમય, આવલિકાદિ ઉપલક્ષિત અદ્ધાકાળની સ્થિતિ છે ઉદર્વસ્થાન જેમાં ઉદર્વ રહે તે કાયોત્સર્ગ. ઉપરિત સ્થાન - સર્વ સાવધની વિરતિ પામે. વસતિ સ્થાન - સ્ત્રી, પંડક આદિ દોષ રહિત યતિનો નિવાસ. સંયમ સ્થાન - શુબ શુભતર અધ્યવસાય વિશેષ જેમાં સંયમની અવસ્થિતિ છે. પ્રગ્રહસ્થાન - જેમાં આયુધના ગ્રહણ થાય તે સ્થાન. યોધસ્થાન - આલીઢ, પ્રત્યાલીઢ આદિ. અયલ સ્થાન - જેમાં જરા પણ ચલન ન સંબવે, તે મુખ્યતાથી મુક્તિ જ છે. ગણના સ્થાન - જયાં એકથી શીર્ષ પ્રહેલિકા સુધીની ગણના થાય છે. સંઘણ સ્થાન - જે દેશમાં બ્રુટિત મુક્તાવલી આદિ એક્ત્વ રહે છે. અને ભાવસ્થાન - ઔદયિકાદિ ભાવોનું યથાસ્વમ અવસ્થાન છે.

નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહે છે. તે આ -

### • સૂત્ર - ૫૧૧ -

हे आयुष्यभान् ! में सांभजेत छे डे भगवंते आम डहेत छे. अहीं स्थाविर भगवंतो से हश ज़्रह्मयर्थ समाधि स्थानो जताच्या छे. ऐने सांभजीने, स्रवधारीने, भिक्षु संयम, संवर तथा समाधिथी स्रधिडाधिड संपन्न थाय. गुप्त रहे, गुप्तेन्द्रिय थाय, गुप्त ज्ञह्मयारी थाय, सहा स्प्रपत्त थर्मने वियरक्ष डरे.

#### • विवेयन - ५१९ -

મેં સાંભળેલ છે, હે આયુષ્યમાન ! તે ભગવંતે આ પ્રમાણે કહેલ છે. આ ક્ષેત્ર કે પ્રવચનમાં નિશ્ચયથી સ્થવિર - ગણધરો વડે, પરમ ઐશ્વર્યાદ યુક્ત ભગવંતે દશ બ્રહ્મચર્ચ સમાધિ સ્થાપનો પ્રરૂપેલ છે એટલે અમે અમારી બુદ્ધિથી નહીં કહેતા પણ ભગવંતે પણ આ પ્રમાણે કહેલ છે, મેં સાંભળેલ છે, તેથી અહીં અનાસ્થા ન કરવી. તેને જ વિશેષિત કરે છે. જે બ્રહ્મચર્ચ સ્થાનોને ભિક્ષુ શબ્દથી સાંભળે તેને જ અર્થથી અવધારે છે. સંયમ - આશ્રવ વિરમણાદિ ઘણી સંખ્યામાં થાય તે રીતે. તેમાં સંયમબહુલ - વિશુદ્ધ, વિશુદ્ધતર સંયમ ફરી ફરી કરે. અથવા પ્રભૂત સંયમ જેને છે તે બહુલસંયમ. તેથી જ સમાધિ - ચિત્ત સ્વાસ્થ્ય, તેની બહુલતા તે બહુલ સમાધિ . ગુમ - મન, વયન,

કાયાથી ગુપ્ત. ગુપ્તપણાથી જ ગુપ્ત વિષય પ્રવૃત્તિથી રક્ષિત શ્રોત્રાદિ ઇંદ્રિયો જેના વડે છે તે. તે નવગુપ્તિના સેવનથી બ્રહ્મચર્ચ આચરવાના શીલવાળા તે ગુપ્ત બ્રહ્મચારી. સદા સર્વકાળ પ્રમાદ રહિત વિચરે અર્થાત્ અપ્રતિબદ્ધ વિહારપણાથી વિચરે.

આ સંચમ બહુલત્વ આદિ દશ બ્રહ્મચર્ચ સમાધિ સ્થાનનું ફળ કહ્યું. કેમકે તેનો તેની સાથે અવિનાભાવિત્વથી સંબંધ છે.

#### • સૂત્ર - ૫૧૨ -

स्थविर जगवंतो से ज्रह्मयर्थ समाधिना ड्या स्थान जतावेद छे. ९ेने सांजजी, ९ेना सर्थनो निर्लय डरी जिक्षु संयम, संवर सने समाधिथी स्रिधिडाधिड संपन्न थाय, गुप्त, गुप्तेन्द्रिय, गुप्त ज्रह्मयारी थर्घ सहा स्प्रामत्त जावे वियरष्ट डरे? ते स्थानो सा छे -

े विविस्त शयन, आसनने सेवे छे. ते निर्ग्रन्थ छे. ऐ स्त्री, पशु अने नपुंसड संसस्त शयन, आसन न सेवे ते निर्ग्रन्थ छे अेम डेम? आयार्थ डहे छे - निर्ग्रन्थोने निश्चे स्त्री, पशु, पंडड् संसस्त शयन, आसन सेवता બ्रह्मयारीना બ्रह्मयर्थमां शंडा, डांक्षा डे विचिडित्सा ६त्पन्न थाय छे. भेह थाय. ६न्माह प्राप्त थाय, हीर्यडाविङ रोगातंड थाय अथवा डेवित प्रज्ञात धर्मथी श्रंस पश थाय. तेथी निर्ग्रन्थोओ स्त्री, पशु, पंडड, संसक्त शयन, आसन सेववा नहीं.

#### विवेचन - ५१२ -

કેટલા૦ વગેરે પ્રશ્નસૂત્ર છે, આટલા૦ વગેરે નિર્વયન સૂત્ર છે. તે જ કહે છે. विविद्यः - સ્ત્રી, પશુ, પંડક થી ભરેલી ન હોય. શય; • જેમાં સૂવાય તે, ફલક સંસ્તારક આદિ. આસારા - જેમાં બેસાય તે, પાદપીઠ આદિ. ઉપલક્ષણથી સ્થાનો, તેને ન સેવે. જે તે નિર્ગ્રન્થ છે. અર્થાત્ દ્રવ્ય અને ભાવ ગ્રંથથી નિષ્કાંત છે. આ પ્રમાણે અન્વયથી જણાવીને અવ્યુત્પન્ન શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે આ જ અર્થ વ્યતિરેકથી કહે છે -

દેવી કે માનુષી સ્ત્રીઓ, ઘેટી-બકરી આદિ પશુઓ, નપુંસકો તેમનાથી સંસક્ત એવા શયન, આસનનો ઉપભોક્તા ન થાય. કેમકે જો નિર્ગ્રન્થ આવા સ્ત્રી આદિ સંસક્ત સ્થાનને સેવે તો બ્રહ્મચારી હોય તો પણ બ્રહ્મચર્ચમાં શંકા થાય છે કે તે બ્રહ્મચારી હશે કે નહીં? શંજ્ઞા - બીજાને થાય કે આ આવા શયન, આસન સેવનારો બ્રહ્મચારી હશે કે નહીં? શંજ્ઞા - સ્ત્રી આદિની અભિલાષા રૂપ, વિચિકિત્સા - ધર્મ પ્રતિ યિત્તમાં વિપ્લુતિ ઉત્પન્ન થાય છે. અથવા શંજ્ઞા - સ્ત્રી આદિ વડ્ડે અત્યંત અપહૃત યિત્તપણે સર્વ આપી ઉપદેશ વિસ્મૃત થતાં - તેને આ અસાર સંસારમાં સાર રૂપ તે સ્ત્રી જ દેખાય, આવા કુવિકલ્પથી વિકલ્પો કરતો મિથ્યાત્વના ઉદયથી વિચારે કે કદાચ આવો નિષેધ તીર્થંકરે કરેલ નહીં હોય, અથવા આના આસેવનમાં જે દોષ કહેલ છે, તે દોષ થાય જ નહીં તેવો સંશય ઉપજે છે. કાંજ્ઞા - અન્ય અન્ય દર્શનનો આગ્રહ જન્મે. विચिडित्सो - ધર્મ પ્રત્યે, આવા કષ્ટ અનુષ્ઠાનનું ફળ મળશે કે નહીં?

ઉક્ત શંકા આદિના ફળ રૂપે ચારિત્રનો વિનાશ પ્રાપ્ત થાય અથવા કામ ગ્રહ રૂપ ઉન્માદને પામે, સ્ત્રી વિષય અભિલાષાના અતિરેકથી તથાવિદ્ય ચિત્ત વિપ્લવ સંભવે લાંબા કાળ માટેના દાહજ્વર આદિ રોગ અને જલ્દી મરણ થાય તેવા શૂલાદિ આતંક થાય. સ્ત્રી આદિના અભિલાષથી અરોચકત્વ જન્મે, તેનાથી જ્વરાદિ થાય. કેવલી પ્રજ્ઞપ્ત શ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ દાર્મથી ભ્રષ્ટ થાય. કદાચિત્ ક્લિષ્ટ કર્મોદયના કારણે સર્વથા દાર્મનો પરિત્યાગ સંભવે. તે કારણે આવું સ્થાન ન સેવે.

પહેલું સમાધિસ્થાન કહ્યું. હવે બીજું કહે છે -

• सूत्र - ५१३ -

रे स्त्रीमोनी કथा नथी हरता, ते निर्जन्थ छै. सेम हेम? आसार्य हहे छे - रे स्त्रीनी डथा हरे छै, ते બ्रह्मयारी निर्जन्थने બ्रह्मयर्थ विषयमां शंडा, डांक्षा, विचिडित्सा ६८५२१ थाय छै. भेह प्राप्त थाय छे. ६०माहने पामे छे, हीर्घडाविङ रोगातंड थाय छे सथवा डेविव प्रज्ञस धर्मथी श्रष्ट थाय छे. ते स्त्री डथा न डहेवी शेर्रसे.

#### विवेशन - ४१३ -

એકલી સ્ત્રીને વાક્ય પ્રબંધ રૂપ ધર્મ ન કહેવો અથવા સ્ત્રીઓની કથા, જેમકે - કામકીડામાં યતુર ઇત્યાદિ અથવા જાતિ, કુળ, રૂપ અને વસ્ત્રના ભેદથી ચાર પ્રકારે સ્ત્રી કથા, જાતિમાં - બ્રાહ્મણી આદિ, કુળમાં ઉગ્ર આદિ, એ પ્રમાણે. જેઓ તે કહેતા નથી તે નિર્ગ્રન્થ છે. હવે ત્રીજું -

### • સૂત્ર - ૫૧૪ -

रे खीओनी साथे એક आसने जेसता नथी, ते निर्ग्रन्थ छे. ओम डेम ? रे खीओ साथे એક आसने जेसे छे, ते ज़क्ष्यारी ने ज़क्ष्यर्यना विषयमां शंडा, डांक्षा, विथिडित्सा ६त्पन्न थाय. लेह पामे, ६न्माहने प्राप्त डरे, हीर्घडाविड रोग डे आतंड थाय अथवा डेववि प्रज्ञप्त धर्मथी ज़ष्ट थाय, तेथी निर्ग्रन्थने खीनी साथे એક आसने जेसी वियरवुं न डल्पे.

### • विवेयन - ५१४ -

સ્ત્રીઓની સાથે જેમાં સારી રીતે બેસાય તે સંનિષદ્યા - પીઠ આદિ આસન, તેમાં રહેવું તે. શો અર્થ છે? સ્ત્રીઓ સાથે એક આસને ન બેસે. સ્ત્રી ઉઠી જાય પછી પણ ત્યાં મુહૂર્ત માત્ર ન બેસવું તે સંપ્રદાય છે. જે એવા છે તે નિર્ગ્રન્થ છે, બીજાં નહી. હવે ચોથું કહે છે -

### • सूत्र - प१प -

रे स्त्रीओनी मनोहर सने मनोरम छंद्रियोने शेतो नथी. तेना विषयमां सिंतन डरतो नथी, ते निर्गुन्थ छे. स्रेम डेम? रे निर्गुन्थ स्त्रीओनी भनोहर अने भनोरम छंद्रियोने यावत् ध्यान इरतो रहे छे, तेना ज्रह्मयर्थमां शंडा, डांक्षा, विथिडित्सा छत्पन्न थाय छे. भेह प्राप्त थाय छे. ते छन्माहने पामे छे, रोगातंड थाय छे, डेविलप्रज्ञप्त धर्मथी ज्रष्ट थाय छे. तेथी निर्जन्थोओ स्त्रीओनी छंद्रियोनुं खितन डरवुं न श्रेष्ठेंसे.

#### • विवेयन - ५९५ -

સ્ત્રીઓના નયન, નાસિકાદિ ઇંદ્રિયો, મનોહર - જોવા માત્રથી ચિત્તને હરનારી, મનોરમ - જોયા પછી પણ તેના ચિંતનથી આહ્વાદ ઉત્પન્ન કરે તે મનોરમ, આલોકિત - ચોતરરૂપી જોવી, નિધ્યાતા - દર્શન પછી તેનું અત્યંત અનુચિંતન કરવું - x - અથવા આલોકિત - કંઈક જોવી, નિધ્યાત એટલે એટલે પ્રબંધથી નિરીક્ષિત. તેમ ન કરે તે નિર્ગ્રન્થ. હવે પાંચમું સ્થાન કહે છે -

### • સૂત્ર - ૫૧૬ -

गाटीना हिवादाना अंतरथी, वस्त्रना अंतरथी हे पाडी हिवादाना अंतरथी स्त्रीओना इर्जन, इहन, हास्य, गर्जन, आइंहन हे विदापना शज्हों सीलाजता नथी, ते निर्ग्रन्थ छे. अभ डेभ? आयार्थओ इह्युं - स्त्रीओने भाटीनी जींत हे वस्त्रना हे पाडी जींतना अंतरेथी पुओ छे यावत् विद्यपित शज्होंने सांजजता. બ्रह्मचारीना બ्रह्मचर्यमां शंडा, डांक्षा हे विचिडित्सा ઉत्पन्न थतां, जेहने पामे छे. एनमहने प्राप्त थाय छे. हीर्घडादिङ रोगातंड थाय छे अथवा डेविद प्रज्ञप्त धर्मथी यावत् ज्रंश थाय छे, तेथी निर्ग्रन्थो स्त्रीओने हुर्यंतरमां यावत सांजजतो न विसरे.

### • विवेयन - ५१६ -

સ્ત્રીઓને કુડ્ય - ખટિકાદિથી રચિત, તેના વ્યવધાનથી કે તેમાં, વસ્ત્રના અંતરથી અર્થાત્ પડદા પાછળથી, ભિત્તિ - પાકી ઇંટથી બનાવેલ, તેના અંતરેથી રહીને, વિવિધ પક્ષીની ભાષાથી અવ્યક્ત શબ્દ જે કામ કીડા ભાવી હોય, રતિ કલહાદિથી સ્ત્રી વડે કરતા શબ્દને રુદિત, પંચમ આદિ ગીત શબ્દ, કહકડાદિ હસિત શબ્દ, સ્તનિત શબ્દ, રિત સમયે થતાં કંદિત શબ્દ કે તેમના વડે થતાં વિલાપ કે પ્રલાપ રૂપ શબ્દોના જે શ્રોતા ન થાય, તે નિર્ગ્રન્થ છે. છટ્ઠું સ્થાન કહે છે -

### • સૂત્ર - ૫૧૭ -

र्षे संयभग्रहसनी पूर्वेनी रित अने डीडानुं अनुस्परस डरतो नथी, ते निर्ग्रन्थ छै. भेभ डेभ? आयार्थ डहे छे - पे संयभ ग्रहसनी पूर्वेनी रितडीडानुं अनुस्परस डरे छे, ते બ्रह्मयारी निर्ग्रन्थने બ्रह्मयर्थ विषयमां शंडा, डांक्षा डे विथिडित्सा ६८५२१ थाय छे. भेह पामे छे. ६०माहने प्राप्त डरे छे, टीर्घडाविड रोगातंड थाय छे अथवा डेववि प्रज्ञास धर्मथी श्रष्ट थाय छे. तेथी निर्ग्रन्थों स्त्रीओ साथे पूर्वरत डे पूर्व डीडितनुं अनुस्मरस डरवुं न पोर्ठेंगे.

#### • विवेयन - ४९७ -

પૂર્વસ્મિન્ - ગૃહસ્થ અવસ્થા કાળમાં, રત - સ્ત્રી આદિ સાથે વિષય અનુભવ રૂપ પૂર્વરત. સ્ત્રી આદિ સાથે પૂર્વકાળમાં રમણ કરેલ તે પૂર્વ કીડિતનું અનુચિંતન ન કરે તે નિર્ગ્રન્થ છે. હવે સાતમું સ્થાન -

### • सूत्र - ५१८ -

रे प्रिष्टत अथवा रसयुक्त पौष्टिक आहार करतो नथी, ते निर्जन्थ हो. सेम डेम? आयार्थ कहे हो - रे रसयुक्त पौष्टिक भोरुन, पान करे हो, ते ज्ञह्मयारी निर्जन्थने ज्ञह्मयर्थना विषयमां शंका, कांक्षा हे वियिक्तिसा हित्पन्न थाय हो, ज्ञह्मयर्थनो विनाश थाय हो, हिन्माह हित्पन्न थाय हो, हीर्घक्राविक रोगातंक थाय हो अथवा ते केवली प्ररूपित धर्मथी थाय हो. तेथी निर्जन्थ प्रिष्टात आहार न करे.

#### • विवेयन - ५१८ -

પ્રણીત - ગલત્ બિંદુ, ઉપલક્ષણથી બીજાં પણ અત્યંત ધાતુ પુષ્ટિકારક અશનાદિ આહારનો ભોક્તા થતો નથી તે નિર્ગ્રન્થ છે. પ્રણિત પાન-ભોજનને છોડવા તે અહીં પાન ભોજનનું ગ્રહણ એટલા માટે કરેલ છે, કેમકે સાધુ દ્વારા મુખ્યતાએ તેનો આહાર થાય છે, અન્યથા ખાદ્ય, સ્વાદ્ય પણ વર્જનીય કહ્યા હોત. હવે આઠમું સ્થાન -

### • सूत्र - ५१६ -

रे स्रोत मात्राथी पान भोरन डरे छे, ते निर्ग्रन्थ छे. से हेम ? स्रायार्थ डहे छे - रे स्रात मात्राथी जाय-पीसे छे, ते ज्ञह्मयारी निर्ग्रन्थने ज्ञह्मयर्थना विषयमां शंडा, डांक्षा, विचिडित्सा ६त्पन्न थाय छे स्रथवा ज्ञह्मयर्थनो विनाश थाय छे, ६न्माह ६त्पन्न थाय छे, हीर्घडाविड रोगातंड थाय छे स्रथवा ते डेवली प्र३पित धर्मथी ख्रष्ट थाय छे. तेथी निर्ग्रन्थ स्रतिमात्रामां न जाय - पीसे.

### • विवेयन - ५१६ -

માત્રાથી અતિરિક્ત, તેમાં मात्रा - પરિમાણ. તે પુરુષને બત્રીશ કોળીયા અને સ્ત્રીઓને અફાવીશ કોળીયા હોય છે. તેનાથી અધિક આહાર ભોગવતા ન હોય તે નિર્ગ્રન્થ કહેવાય છે. હવે નવમું સ્થાન -

### • सूत्र - प२० -

े शरीरनी विजूषा डरतो नथी. ते निर्ग्रन्थ छे. सेम डेम ? सायार्य डहे छे - े विजूषा निर्मित्ते शरीरनी विजूषा डरे छे, तेथी ते स्त्रीप्रनोने सिंभित्वप्रधीय थाय छे. तेथी स्त्रीसो द्वारा छरछाता ते प्रक्षयारीना प्रक्षयर्थमां शंडा, डांक्षा, विधिडित्सा थाय छे. तेना प्रक्षयर्थनो विनाश थाय छे, छन्माहने पामे छे, टीर्घडालिङ रोगातंड थाय छे सथवा डेविल प्रज्ञस धर्मथी ख्रष्ट थाय छे. तेथी निर्ग्रन्थोसे विजूषा सनुपाती थवुं न शेर्धसे.

#### • विवेयन - ५२० -

विलूषा - શરીર અને ઉપકરણ આદિમાં, સ્નાન ધાવનાદિ વડે સંસ્કાર, તેના અનુપાતી, અર્થાત્ તેના કર્તા થાય છે. તેમ ન કરે તે નિર્ગ્રન્થ છે. તે કેમ ? વિભૂષા કરવાના સ્વભાવવાળા તે વિભૂષાવર્તિક તે કઈ રીતે? અલંકૃત, સ્નાનાદિ વડે સંસ્કૃત શરીર જેનું છે. તે વિભૂષિત શરીરી, તથા તે યુવતીને પ્રાર્થનીય થાય છે. તેનાથી શો દોષ? સ્ત્રીજનના અભિલાષને યોગ્ય થવાથી - પ્રાર્થનીય થવાથી બ્રહ્મચારીના પણ બ્રહ્મચર્ચમાં શંકા થાય છે - કે આ રીતે પ્રાર્થના કરાતો હોવાથી સ્ત્રીનો ઉપભોગ કરતો હોવો જોઈએ. ભાવિમાં પણ શાલ્મલી વૃક્ષને આશ્લેષાદિ નરકના વિપાકો રૂપ કષ્ટો થાય. હવે દશમું સ્થાન -

### • સૂત્ર - પરવ -

रे शબ्ह, ३५, २स, गंघ अने स्पर्शमां आसस्त थतो नथी ते निर्ज़न्थ छे, अम डेम? आयार्य इहे छे - रे शબ्हाहिमां आसस्त रहे छे, ते ज़क्षयारीना ज़क्षयर्थमां शंडा, डांक्षा डे विथिडित्सा थाय छे अथवा ज़िक्षयर्थनो विनाश थाय छे, ६न्माह ६त्पन्न थाय छे, हीर्घडाविड रोगातंड थाय छे अथवा ते डेवदी प्र३पित धर्मथी ज़ष्ट थाय छे. तेथी निर्जन्थ शબ्हाहि पांयमां आसस्त न जने.

आ બ્રહ્મચર્ચ समाधिनुं दशमुं स्थान છे. અહીં श्वोङो छे -

#### • विवेयन - पर्व -

શબ્દ - મન્મન ભાષિતાદિ, રૂપ - કટાક્ષ નિરીક્ષણાદિ ચિત્રાદિમાં રહેલ સ્ત્રી આદિ સંબંધી રૂપ, રસ - મધુરાદિ અતિ પ્રશસ્ત. ગંધ - સુરભિ, સ્પર્શ - અનુકૂળ, કોમળ મૃણાલાદિ, આ બધાં આસક્તિના હેતુ છે, તેના અનુગામી ન બને તે નિર્ગ્રન્થ. તે શા માટે? આદિ સુગમ છે આ દશમું બ્રહ્મચર્ચ સ્થાન.

આ પ્રત્યેક સ્ત્રી આદિ સંસક્ત શયનાદિના શંકાદિ દોષ દર્શન થકી, તેના અત્યંત દુષ્ટતા દર્શક પ્રત્યેકની અપાય હેતુતા પ્રતિ તુલ્ય બલત્વને જણાવવા માટે છે. ઉક્ત અર્થમાં જ અહીં શ્લોકો - પદ્મરૂપ છે,

### • સૂત્ર - ષરર થી ૫૩૧ -

(५२२) ज्रह्मयर्गी रक्षाने मारे संयभी सेडांत, सनाडीर्ष सने स्रीमोथी रहित स्थानमां रहे. (५२३) ज्रह्मयर्थमां रत भिक्षु मनमां सहित हित्पन्न डरनारी, डामराग वधारनारी स्त्री डथानी त्याग डरे. (५२४) ज्रह्मयर्थरत भिक्षु स्त्रीस्रो साथे परिचय तथा वारंवार वार्तावापनी सहा परित्याग डरे. (५२५) ते भिक्षु यक्षु छंद्रिय ग्राह्म स्त्रीस्रोना संग-प्रत्यंग, संस्थान, जोवी तथा डटाझ दर्शननो त्याग डरे. (५२६) ज्रह्मयर्थ रत भिक्षु श्रोत्रेन्द्रिय ग्राह्म स्त्रीस्रोना इपन, रोहन, गीत, हास्य, गर्पन सने इंटन न सांभक्षे.

(पर9) બ્રહ્મચર્યમાં રત ભિક્ષુ, દીક્ષાથી પૂર્વ જીવનમાં स्त्रीको साथे अनुभूत हास्य, डीડा, रति, अभिमान अने आडस्मिड त्रासनुं ड्यारेय अनुर्थितन न डरे. (पर८) બ્રહ્મચર્ચરત ભિક્ષુ જલ્દીથી કામવાસનાને वधारनार प्रशीत आहारनो सहा परित्याग डरे. (पर६) ते थित स्थिरताने माटे िथत समयमां धर्म मर्याहानुसार प्राप्त परिमित भोषन डरे, पश्च मात्राथी अधिड ग्रह्म न डरे. (पउ०) બ્રહ્મચર્ચ रत भिक्षु विभूषानो त्याग डरे. शृंगारने माटे शरीरनुं मंडन न डरे. (पउ९) शબ्ह, इप, रस, गंध, स्पर्श से पांय प्रडारना डाम-गुश्चोनो सहा त्याग डरे.

#### • विवेचन - परर थी पउ९ -

દશ સૂત્રો છે - विविद्धा એટલે સ્હસ્યભૂત, તેમાં જ સ્ત્રી આદિના અભાવથી વસે. अमाडीर्ध - અસંકુલ, તે તે પ્રયોજનથી આવેલ સ્ત્રી આદિ અનાકુળપણાથી, रिहत - અકાદચારી વંદનાદિ નિમિત્તે આવનાર સ્ત્રીજનને તજેલ. - x - x -

ઉક્ત રૂપ બ્રહ્મચર્ચના પાલન નિમિત્તે આશ્રય કરે. - x - x - મન - ચિત્ત, તેનો પ્રહ્ભાદ, અહો! આ અભિરૂપા છે, ઇત્યાદિ વિકલ્પજન્ય આનંદ, તેને ઉત્પક્ષ કરતી, તે મનઃ પ્રહ્ભાદજનની, તેથી જ વિષય આસક્તિને વિશેષથી વધારતી એવી કામરાગ વર્દ્ધિની તેવી સ્ત્રી કથાનો ત્યાગ કરે.

સંસ્તવ - સહ પરિચય, સ્ત્રી સાથે બેસવું, એક આસને રહેવું, તેણીની સાથે સતત વાતો કરવા રૂપ, તે પણ નિત્ય અને વારંવાર.

અંગ - મસ્તક વગેરે, પ્રત્યંગ - સ્તન, બગલ આદિ, સંસ્થાન - આકાર વિશેષ અથવા અંગ, પ્રત્યંગનું સંસ્થાન - આકાર વિશેષ. શોભન બોલવું વગેરે, તેના સહગન મુખાદિ વિકાર રૂપ. પ્રેક્ષિત - અર્ધ કટાક્ષાદિ આ બધું, બ્રહ્મચર્ચરત પુરુષ ચક્ષુ વડે ગ્રહણ કરે છે, તેથી ચક્ષુ ગ્રાહ્ણ શઈને વર્જન કરે. અર્થાત્ ચક્ષુ વડે જ રૂપનું ગ્રહણ અવશ્ય થાય તેથી તેના દર્શનનો પણ પરિહાર કરવો જોઈએ. પરંતુ રાગ વશ થઈને તેને વારંવાર જોવી જોઈએ નહીં. કેમ કે ચક્ષુ સમક્ષ આવેલ તેણીના રૂપને ન જોવાનું શક્ય નથી, પણ તેમાં થતા રાગ - ઢેષનો ત્યાગ કરરવો જોઈં.

હાસ્ય સૂત્રમાં :- રિત - સ્ત્રીના સંગમાં જન્મેલી પ્રીતિ, દર્પ - મનસ્વિનીના માન ભંગથી ઉત્પન્ન ગર્વ. સહસા અવત્રાસિત એટલે પરાંગ્મુખ થવું, આંખનુ સ્થગન, મર્મઘટ્ટનાદિથી ત્રાસોત્પાદન. - x -.

પ્રણીત સૂત્ર - મદ એટલે કામનો ઉદ્ધેગ, તેની વૃદ્ધિ કરવી. આ કામવૃદ્ધિના હેતુનો વિશેષથી ત્યાગ કરવો.

દ્યર્મ વડે એષણીય, ગૃહસ્થ પાસેથી પ્રાપ્ત, પોતે રાંદોલ નહીં. દ્યર્મના હેતુથી અથવા દ્યર્મલાભ વડે પામેલ. - x - દાર્મ - ઉત્તમ ક્ષમાદિ રૂપ, તેને પામીને. ''આ કર્ઇ રીતે મારું'' એમ નિરતિચાર થાય. આગમમાં કહેલ પ્રમાણાદિ યુક્ત આહાર, યાત્રાર્થે - સંયમના નિર્વાહણ અર્થે, પણ રૂપાદિને માટે આહાર ન કરે. તે પણ ચિત્ત સ્વાસ્થ્ય માટે કરે, રાગ-દ્વેષને વશ થઈને ન ભોગવે. માત્રાને અતિક્રમીને ન ખાય. અથવા મર્યાદાને ઓળંગીને આહાર ન કરે. - x - કોણ? જે બ્રહ્મચર્ચરત છે તે. સર્વકાળ, કેમકે - ક્યારેક પણ કારણથી અતિમાત્રાથી આહાર અદુષ્ટ છે.

વિભૂષા - ઉપકરણની, ઉત્કૃષ્ટ વસ્ત્રાદિ રૂપ વિભૂષાનો ત્યાગ કરે. વાળ - દાઢી આદિને સંવારવા રૂપ શરીર પરિમંડનનો પણ ત્યાગ કરે. અર્થાત્ બ્રહ્મચર્ચરત સાધુ શ્રૃંગારાર્થેન ધારણ કરે.

શબ્દ સૂત્રમાં કામ - ઇચ્છા મૃદન રૂપ, ગુણ - સાધન ભૂત કે ઉપકારક. કામગુણો રૂપ જે શબ્દાદિ છે તે.

હવે પૂર્વે જે કહ્યું કે શંકા આદિ થાય, તેને દેષ્ટાંતથી કહે છે -

• સૂત્ર - ૫૩૨ થી ૫૩૪ -

स्त्रीयोथी आडीर्ष स्थान, मनोरम स्त्री કथा, स्त्रीयोनो परियय, तेनी छंद्रियोने शेवी, तेशीना डू॰न, ३६न, गीत अने हास्ययुक्त शब्होने सांभળवा, भुक्त भोग अने सह अवस्थाननुं स्परष्ट करवुं, प्रशीत भो॰न - पान, मात्राधिक भो॰न - पान, शरीर विभूषानी छख्श, हु॰य क्राम भोग, आ ६श आत्मगवेषक मनुष्यने मारे तावपुर विष समान छे.

• विवेचन - ५३२ थी ५३४ -

સૂત્ર સુગમ છે, વિશેષ આ - સંસ્તાવ એટલે પરિચય, તે અહીં પણ એક આસને બેસવાથી લેવો. ફૂજિતથી હસિત સુધી ભીંત આદિના અંતરે રહિને ન સાંભળવા રૂપ લેવા. સ્ત્રી સાથેના ભુક્તાદિ ભોગોનું સ્મરણ. તેમાં ભુક્ત - ભોગરૂપ, આરિંગ્ટ - તે સ્ત્રી આદિ સાથે રહીને. શરીર વિભૂષાની ઇચ્છા, અહીં ઇચ્છાનો પણ નિષેધ છે, કરવાની તો વાત જ ક્યાં રહી? કામના કરાય તે કામ અને ભોગવાય તે ભોગો. સંક્ષેપથી શબ્દાદિ યેષ્ટા. વિષ - સામાન્ય ઝેર, ત્યાલપુટ - જલ્દીથી ઘાત કરનાર, જે હોઠમાંથી અંદર મૂક્તાં તાલ માત્ર કાળના વિલંબથી મૃત્યુ ઉપજાવે છે. તેનો અર્થ આ છે - જેમ આ ઝેર આદિ વિપાકથી દારુણ છે, તેમ સ્ત્રીજનથી આકીર્ણ આલય આદિ પણ દારુણ વિપાકી છે. શંકાદિ કરવાથી સંયમરૂપ ભાવ જીવિતનો પણ નાશનો હેતુ છે.

હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે -

• सूत्र - ५३५, ५३६ -

એકાગ્રચિત્તવાળા युनि हुर्श्य કામભોગોનો सहैव त्याग કरे सने બધાં પ્રકારના શંકા स्थानोथी हूर रहे.

જે ધૈર્યવાન્ છે, ધર્મ સારથી છે, ધર્મારાગમાં ૨ત છે, દાંત છે, બ્રહ્મચર્ચમાં સુસમાહિત છે, તે બિક્ષુ ધર્મારાગમાં વિચરે છે.

विवेशन - ४३५, ५३६ -

દુ:ખે કરીને જીતાય છે તે દુર્જય. તે ઉક્તરૂપ કામ ભોગો ને નિત્ય સર્વ પ્રકારે ત્યજે. અનંતરોક્ત દશે શંકા સ્થાનોને એકાગ્ર મનથી વર્જે. અન્યથા આજ્ઞા, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ વિરાધનાદિ દોષો સંભવે છે.

આનો વર્જક શું કરે? પાપ સંતાપથી ઉપતપ્ત પ્રામીને નિર્વૃત્તિ હેતુતાથી અભિલિષત ફળ પ્રદાનથી ધર્મરૂપ બગીચામાં વિચરે. અથવા ધર્મમાં ચોતરફથી રમણ કરે છે માટે તે ધર્મારામ છે, તે ધર્મારામના સંચમ રૂપ માર્ગે ભિક્ષુ જાય. છૃત્તિ - ચિત્તનું સ્વાસ્થ્ય, તેનાથી યુક્ત. એવો તે ધર્મસારથી, બીજાને પણ ધર્મમાં પ્રવત્તવિ. એ રીતે ધર્મારામમાં આસક્ત થાય. ઉપશાંત થઈ, બ્રહ્મચર્ચમાં સમાહિત રહે. હવે તેનું માહાત્મ્ય કહે છે -

- ңх чзэ -
- र्थ हुष्डर બ्रह्मयर्थनुं पावन डरे छे, तेने हेव, हानव, गंधर्व, यक्ष, राक्षस, डिश्नर એ जधां नभस्डार डरे छे.
  - विवेयन ५३७ -

દેવ - જ્યોતિષ્ક અને વૈમાનિક, દાનવ - ભુવનપતિઓ, ગંદાર્વ - રાક્ષસ -કિંનર તે વ્યંતર વિશેષ છે. આ ભૂત, પિશાચાદિ બધાં પણ તે બ્રહ્મચર્યવાન્ યતિ ને નમસ્કાર કરે છે. કેમકે તેઓ કાયરજનને દુરનુયર એવા અનુષ્ઠાનને - બ્રહ્મચર્યને આદરે છે. હવે સમ્ગરનો ઉપસંહાર -

### ● સૂત્ર - ૫૩૮ -

આ બ્રહ્મચર્ચ ધર્મ દ્વુવ છે, નિત્ય છે, શાશ્વત છે, જિનોપદિષ્ટ છે. આ ધર્મ દ્વારા અનેક સાધક સિદ્ધ થયા છે, થાય છે અને થશે. તેમ હું કહું છું.

• विवेयन - ५३८ -

અનંતરોક્ત બ્રહ્મચર્ચરૂપ ધર્મ, ધ્રુવ - પરપ્રવાદિ વડે કંપાવવા છતાં પ્રતિષ્ઠિત છે. નિત્ય - સ્થિર એક સ્વભાવવાળો છે, દ્રવ્યાર્થપણાથી શાશ્વત છે, પર્યાયાર્થિપણાથી અન્યાન્ય રૂપે ઉત્પન્ન છે. અથવા નિત્ય - ત્રણેકાળે પણ સંભવે છે. અનવરત હોવાથી શાશ્વત છે. અથવા આ બધાં એકાર્થિક છે. તીર્થંકર વડે પ્રતિપાદિત છે. તેનું ત્રિકાળ ગોચરફળ કહે છે - અનંતી અવસર્પિણી ઉત્સર્પિણીમાં સિદ્ધ થયા છે, અહીં પણ અને મહાવિદેહમાં પણ થયા છે. આના વડે બ્રહ્મચર્ચ રૂપ ધર્મથી મોક્ષે જાય છે તે કહ્યું - x -

મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૬ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 અધ્યયન - ૧૭ ''પાપશ્રમણીય'' 🗘

સોળમું અધ્યયન કહ્યું, હવે સત્તરમું કહે છે. તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં બ્રહ્મચર્ચ ગુપ્તિ કહી. તે પાપસ્થાનના વર્જનથી જ આરાધવી શક્ય છે, તે પાપશ્રમણનું સ્વરૂપ જાણીને જ થાય, તે સંબંધથી આ અધ્યયન આવેલ છે. તેનો નિકોપો હવે કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३८९ थी ३८६ + विवेयन -

પાપ વિષયક છ પરિમાણ છે - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી નિક્ષેપ કરવો. તેમાં નામ અને સ્થાપના સુગમ છે. દ્રવ્યથી વિચારતા આગમથી જ્ઞાતા છે પણ અનુપયુક્ત છે. નોઆગમથી તદ્વ્યતિરિક્ત કહે છે - સચિત્ત, અચિત, મિશ્ર. તેમાં સચિત્ત દ્રવ્ય પાપ જે દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, અપદમાં અસુંદર, અચિત દ્રવ્ય પાપ તે જ જીવરહિત ૮૪ પાપ પ્રકૃતિ કે હવે કહેવાનાર. મિશ્ર દ્રવ્યપાપ તથાવિદ્ય દ્વિપદાદિ જ અશુભ વસ્ત્રાદિ યુક્ત, અથવા તેના શરીરનો જીવ વિયુક્તે કે દેશ - નખ, કેશ આદિ. - x - x - . અથવા પાપપ્રકૃતિયુક્ત પ્રાણીને પણ મિશ્રદ્રવ્યપાપ કહે છે.

ક્ષેત્ર વિચારણામાં પાપ - નરકાદિ પાપ પ્રકૃતિના ઉદય વિષયભૂત, જે ક્ષેત્રમાં તેનો ઉદય થાય. કાલ પાપ - દુષ્યમાદિ, જેમાં કાલાનુભાવથી પ્રાયઃ પાપોદય જ પ્રાણીને થાય છે. આદિ શબ્દથી બીજા કાળમાં જ્યાં કોઈ પ્રાણીને તેનો ઉદય થાય. ભાવ પાપ - અનંતર કહેવાનાર હિંસા - પ્રમાદયોગથી પ્રાણનું વ્યયરોપણ. મૃષા - અસત્ અભિદ્યાન. યોરી - સ્તૈન્ય, અબ્રહ્મ - મૈથુન, પરિગ્રહ - મૂર્છારૂપ. ગુણ - સમ્યગ્ દર્શાનાદિ, તેના વિપક્ષ રૂપ તે અગુણ - મિથ્યાત્વ આદિ. - x - તેને આ અધ્યયનમાં કહે છે.

શ્રમણ વિષયક પણ ચાર નિક્ષેપા છે - નામ, સ્થાપના ગૌણ છે. દ્રવ્યમાં નિહ્નવ આદિ. પ્રશસ્ત જ્ઞાનવાન્, સદનુષ્ઠાન પ્રવૃત્તિથી સમ્યક્, યમન - પાપસ્થાનોથી ઉપરમણ, સંયમ કે ચારિત્ર સહિત હોય તેને ભાવથી શ્રમણ જાણવો.

हवे प्रस्तुतमां योपना इहे छे -

### • निर्युक्ति - ३६० + विवेयन

જે ભાવો - સંસક્ત અપઠનશીલતાદિ અર્થો કરવા અનુચિત છે. તે પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં જિનેશ્વરે વર્ણવેલા છે. - x - ઉક્તરૂપ પાપથી ઉપલક્ષિત શ્રમણ તે પાપશ્રમણ અર્થાત્ તે ભાવ સેવતો પાપશ્રમણ કહેવાય. આનાથી જે વિપરીત છે, તેને શ્રમણ કહેવાય. તેનું ફળ કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३६१ + विवेशन

આ અધ્યયનમાં કહેલા પાપ હેતુભૂત શયાલુતા આદિને જે ત્યજે છે, તે સુવ્રતી ઋષિ છે. પાપરૂપ કર્મ તે પાપકર્મ, તેના ઉપલક્ષણથી પુન્ય કર્મથી પણ મુક્ત એવા પાપકર્મમુક્ત અંતરાયના અભાવથી સિદ્ધિ ગતિમાં જાય છે. નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર કહે છે -

- सूत्र ५३६, ५४०
- रे डोर्म धर्मने सांभणीने અत्यंत हुर्तम जीधिवामने पामीने, पहेवां विनय संपन्न थर्म जय छे, निर्ग्यन्य ३५ प्रव्रित थाय छे. पछी सुमनी स्पृहाने डारष्टे स्वय्छंद विहारी थर्म जय छे... रहेवा माटे सार्चुं स्थान मणी रहें छे, मारी पासे वस्त्रो छे, मने जावा-पीवा मणी रह्युं छे. अने थे थी रह्युं छे, तेने हुं जाषुं छुं. हे भगवन् ! शास्त्रोना अध्ययन डरीने हुं शुं डरीश?
  - विवेशन ५३६, ५४० -

જે કોઈ આ નિષ્કાંત છે, તે કઈ રીતે પ્રવ્રજિત છે, તે કહે છે - શ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ ધર્મને સાંભળીને, જ્ઞાન - દર્શન - ચારિત્ર અને ઉપચારરૂપ યુક્ત તે વિનયયુક્ત થઈ અતિશય દુષ્પ્રાપ્ય જિનપ્રણિત ધર્મપ્રાપ્તિરૂપ બોધિ પામીને, આના વડે ભાવ પ્રતિપક્તિથી આ પ્રવ્રજિત છે, તેમ કહેલ છે. તે પ્રવજન પછીના કાળે જે રીતે વિચરે છે. તે કહે છે -

પહેલા સિંહ રૂપે પ્રવિજત થઈને, પછી જેમ જેમ વિકથાદિ કરણ રૂપ પ્રકારથી આત્માને સુખી માને છે. પછી શિયાળ વૃત્તિથી વિચરે છે, તે ગુરુ દ્વારા કે બીજા હિતૈષી વડે અધ્યયન પ્રતિ પ્રેરિત થઈને જે કહે છે, તે આ છે - શચ્ચા - વસતિ, દેઢ - વાત, આતપ, જલાદિ ઉપદ્રવોથી અનભિભાવ્ય છે. પ્રાचરણ - વર્ષાકલ્પ આદિ, મારી પાસે છે. ભોજન અને પાણીને માટે અનુક્રમે અશન, પાન મળી રહે છે. - x - તો શા માટે, હે પૂજ્ય! હું આગમનું અધ્યયન કરું? - x - x - માત્ર વર્તમાનને જોનારા જ આ પ્રમાણે કહે છે - મારી પાસે આ બધું છે, તો શા માટે હૃદય, ગળું, તાળવું શોષવનાર આ અધ્યયન કરવું જોઈએ? એ પ્રમાણે અધ્યવસાયવાળો જે છે, તે પાપશ્રમણ કહેવાય છે.

- വഗി -
- सूत्र ५४९ -
- रे डोर्ग आम प्रविष्टित थर्मने निदाशीत रहे छै, मच्छानुसार जार्म-पीने सुजे सुजे सूर्व शय छे, ते पापश्रमश डहेवाय छे.
  - विवेचन ५४९ -
- જે કોઇ પ્રવિજત નિદ્રાલુ રહે, ઘણાં દહીં-ભાત આદિ ખીને કે તક આદિ પીને, જેમ સુખ ઉપજે તેમ સર્વ ક્રિયા અનુષ્ઠાનથી નિરપેક્ષ થઇને સૂઇ રહે છે, ગ્રામ આદિ વસતિમાં રહે છે, તે પાપશ્રમણ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે માત્ર ન ભણવાથી જ પાપશ્રમણ નથી કહેવાતો. - વળી -
  - सूत्र ५४२ -
- रे आयार्य अने **६पाध्याय पासेथी श्रुत अने विनय ग्रह**ण <del>५रेव</del> छे, तेमनी ४ निंहा <del>५रे</del> छे, ते जावने पापश्रमण <del>५हे</del> छे.

#### • विवेयन - ५४२ -

આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય પાસેથી આગમને શબ્દથી અને અર્થથી સાંભળીને અને વિનય ગ્રહણ કરીને જે શિક્ષિત થાય છે. તે જ આચાર્યાદિની નિંદા કરે છે, તે વિવેક રહિત બાલ પાપશ્રમણ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનાચાર નિરપેક્ષ પાપશ્રમણ કહીને હવે દર્શનાચાર નિરપેક્ષને કહે છે -

#### ● સૂત્ર - ૫૪૩ -

आसार्य अने 6पाध्यायनी थे चिंता કરता नथी, पण अनाहर કरे છે, थे स्त∘ध (εis) છે, ते पापश्रभण કહેવાય છે.

#### विवेशन - ५४३ -

આચાર્ચ અને ઉપાધ્યાયોને અવિપરીતપણાથી તેમની તૃપ્તિ ન કરે, દર્શનાયાર અંતર્ગત્ વાત્સલ્યથી વિરહિત થઇ તેમના કાર્યોની ચિંતા ન કરે. અરહંત આદિમાં યથોચિત પ્રતિપત્તિથી પરાંગ્મુખ અને ગર્વથી સ્તબ્ધ થઇને કોઇ વડે પ્રેરાયા છતાં તેના વચનમાં ન પ્રવર્તે તે પાપશ્રમણ કહેવાય છે, હવે ચારિત્રાચાર રહિતને કહે છે -

### • સૂત્ર - ૫૪૪ થી ૫૫૨ -

(५४४) थे प्रासी, जीथ અने वनस्पतिनुं संमर्दन કरे છे, थे असंयत होवा छतां पोताने संयत माने छे, ते पापश्रभस કहेवाय छे.

(५४५) थे संथारो, इबङ, पीठ, निषद्या, पाह डंजबना प्रमार्थन डया विना ४ तेना ६५२ जेसे छे, ते पापश्रमस डहेवाय छे.

(५४६) थे ९९६ी ९९६ी यावे छे, पुनः पुनः प्रभाहायरश કरे छे, थे भर्याहाओनुं ६९६वंद्यन કरे छे, थे डोधी छे, ते पापश्रभण डहेवाय छे.

(૫૪૭) જે પ્રમત્ત થઇને પડિલેહ્સ કરે છે, જે પાત્ર અને કંબલને જ્યાં ત્યાં રાખી દે છે, પડિલેહ્સમાં અનાયુક્ત છે, તે પાપશ્રમણ કહેવાય છે.

(५४८) थे अहीं - तहींनी वातोने सांभवतो प्रभत्तभावथी पडिवेहस કरे छे, गुरुनी अवहेसना કरे छे, ते पापश्रमस કहेवाय छे.

(५४६) थे घषो मायावी, वायाण, घीट्ठो, बोली કे અतिग्रह छे, અसंविभागी छे, गुरु प्रति प्रेम नथी राजतो, ते पापश्रमष કहेवाय छे.

(४५०) थे विवाहने ६६ीरे छे, अधर्ममां पोतानी प्रज्ञाने हसे छे, કદાગ્રહ અને કલहमां व्यस्त छे, ते पापश्रमण કहेवाय छे.

(५५९) ९े अस्थिरासन કरे, डीडुत्थ्य डरे, ९यां-त्यां जेसे छे, आसन ६५२ जेसवामां अनायुस्त छे, ते पापश्रमण डहेवाय छे.

(५५२) ९े र९विस पग साथे सूर्व जय छे, शय्यानुं प्रमार्शन न કरे, संधारामां सनायुस्त रहे, ते पापश्रमः इहेवाय छे.

• વિવેચન - ૫૪૪ થી ૫૫૨ -

(સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી, અહીં વૃત્તિમાં કહેલ વિશિષ્ટ શબ્દોની જ અમે નોંધ કરેલ છે. આ

नोंध ક્રમશः पठठ थी पपर सूत्रोनी छे - )

સંમર્દન - હિંસા કરતો, પ્રાણના યોગથી પ્રાણી - બેઇદ્રિયાદિ. બીજ - શાલિ આદિ. હરિત - દૂર્વા આદિ. ઉપલક્ષણથી બધાં એકેન્દ્રિયો લેવા. પોતાને સંયત માને, આના વડે આ લોકોને સંવિગ્નપાક્ષિકત્વ પણ નથી. તેમ કહ્યું.

સંસ્ત્તાર - કંબલ આદિ, ફલક - ચંપક પટ્ટાદિ. પીઠ - આસન, નિષદા -સ્વાધ્યાય ભૂમિ આદિ, જેમાં બેસાય છે. પાદકંબલ - પાદપુંછન, અપ્રમૃજય - રજોહરણાદિ વડે શોધ્યા વિના, ઉપલક્ષણત્વથી પ્રત્યુપ્રેક્ષા કર્યા વિના.

દवंदव - જલ્દી જલ્દી, તથાવિધ આલંબન વિના પણ ત્વરિત ચાલે. ગોચર ચર્ચાદિમાં પરિભ્રમણ કરે છે. પ્રમત્ત - પ્રમાદવશ થાય છે. ઉલ્લંઘન - બાલાદિને ઉચિત પ્રતિપત્તિકરણ છતાં ઉલ્લંઘે, ચંડ - ક્રોધ અથવા પ્રમત્ત - ઇર્ચા સમિતિમાં અનુપયુક્ત, મર્ચાદાઓને ઉલ્લંઘક.

પડિલેહણ - પ્રમાદી થઈને પ્રત્યુપ્રેક્ષા કરે, અપોજ્ઝિત - જ્યાં ત્યાં ફેંકે છે, પ્રત્યુપ્રેક્ષા કરતો નથી. પાદકંબલ - પાત્ર કે કંબલને. આનાથી બધી જ ઉપધિ લેવી. તે આ પ્રમાણે પ્રત્યુપ્રેક્ષામાં અનુપયુક્ત રહે.

વિક્થામાં આક્ષિપ્ત ચિત્ત થઈને પડિલેહણા કરે, ગુરુ સાથે વિવાદ કરે અથવા ગુરુની અવહેલના કરે કે અસભ્ય વચનો કહે અથવા એમ કહે કે - જાતે જ પડિલેહણા કરી લો, તમે અમને આમ જ શીખવેલ છે, તે તમારો જ દોષ છે, એ પ્રમાણે પ્રમાદમાં વર્તે.

વિરૂપવાદ તે વિવાદ - વાક્કલહ, કંઇક ઉપશાંત થયેલા કલહને પણ વધારે. અદ્યર્મ - અવિદ્યમાન સદાચાર, અત્તપાષ્ટ્રहૃદ - આત્મ પ્રશ્ન, તેને હણે. કોઇ પૂછે કે -ભવાંતરમાં જનારો આત્મા છે કે નહીં? ત્યારે તેના પ્રશ્નને અતિ વાચાળતાથી હણે છે. જેમ કે - પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણના અભાવે આત્મા જ નથી, તેથી આ પ્રશ્ન અયુક્ત છે. - x - x - ચુગ્ગફ - વ્યુદ્ગ્રહ, દંડાદિ ઘાત જનિત વિરોધ, કલેહ - તે જ વાચિક થાય.

यत्र तत्र - સંસક્ત રજસ્ક આદિમાં, નિષિદતિ - બેસે છે. આસન - પીઠ આદિ, અનાયુક્ત - અનુપયુક્ત થઇને. શેષ પૂર્વવત્.

સરજસ્ક - રજ સહિત વર્તે છે તેવા પગ જેના છે તે. સ્વપિતિ - સંચમ વિરાધના પ્રતિ કર્યા વિના પગને પ્રમાજર્યા વિના સુવે છે અર્થાત્ વસતિની પ્રતિલેખના ન કરે, ન પ્રમાર્જે. સંસ્તારક - ફલક, કંબલ આદિ. અનાયુક્ત - કુકડીની જેમ પગ પ્રસારણ. આદિ આગમ અર્થમાં અનુપયુક્ત.

• સૂત્ર - ૫૫૩ થી ૫૫૫ -

(५५3) थे हूध, हहीं आहि विगर्रओ वारंवार जाय छै, थे तप अने डियामां रुथि राजता नथी, ते पापश्रमक्ष डहेवाय छै.

(५५४) थे सूर्योह्यथी सूर्यास्त सुधी वारंवार जातो रहे छे, थे समजववाथी ६वटो वर्ते छे, ते पापश्रमस डहेवाय छे. (५५५) थे आयार्यनो त्याग કरीने अन्य पाणंडने स्वीકारे छे. थे गालंगाभिङ छे. ते निर्दित पापश्रमध ङहेवाय छे.

#### • विवेयन - ५५३ थी ५५५ -

દુધ, દહીં આદિ વિકૃતિના હેતુ રૂપ હોવાથી વિગઈ કહી છે. ઉપલક્ષણ થકી ઘી આદિ બાકીની વિગઈ પણ લેવી. તથાવિધ પુષ્ટ આલંબન વિના પણ લે - આહાર કરે તેથી જ અનશનાદિ તપોકર્મમાં અપ્રીતિવાળો થાય.

સૂર્યના અસ્ત સમય સુધી અને ય કારથી ઉદયના આરંભથી વારંવાર ખા-ખા કર્યા કરે. અર્થાત્ સવારથી સાંજ સુધી આહાર કરે, અર્થાત્ રોજેરોજે વારંવાર ખાય. જો કોઈ ગીતાર્થ સાધુ તેને પ્રેરણા વચન કહે કે ''હે આયુષ્યમાન્! તું કેમ આહાર તત્પરતાથી જીવે છે? દુર્લભ મનુષ્ય જન્મમાં તપસ્યામાં ઉદ્યમ કરવો ઉચિત છે, ''ત્યારે તે સામું બોલે કે - ''તમે ઉપદેશમાં કુશળ છો, અનુષ્ઠાન સ્વયં કરવામાં નહીં, અન્યથા તમે કેમ વિકૃષ્ટ તપ કરતા નથી?''

તે જ આચાર્ય તપોકર્મમાં ઉદ્યમવાન્ હોય, લાવેલા અન્ન આદિ બાળ, ગ્લાનને આપતા હોય, ત્યારે અતી આહાર લોલુપતાથી આચાર્યનો ત્યાગ કરે અને બીજા પાખંડો અર્થાત્ અન્ય મતવાળા કે જે અત્યંત આહારમાં પ્રસક્ત છે તેને સેવતો તે-તે મતમાં સરક્તો જાય, સ્વેચ્છા પ્રવૃત્ત થઈ છ માસમાં જ એક ગણમાંથી બીજા ગણમાં સંક્રમણ કરે - x - તેથી જ દુર્નિન્દામાં અર્થાત્ દુરાયારપણાથી નિંદ્ય થાય.

हवे वीर्यातियार विरहशी तेने ४ इहे छे -

- सूत्र ५५६, ५५७ -
- रे पोतानुं घर छोडीने परघरमां व्यापृत्त थाय छे, निमित्तो जतावीने व्यवहार કरे छे, ते पापश्रमश કहेवाय छे.
- જે પોતાના જ્ઞાતિજનોથી આહાર ગ્રહણ કરે છે, બધાં ઘરોથી સામુદાચિક બિક્ષા લેતો નથી, ગૃહસ્થની શચ્ચાએ બેસે છે. તે પાપશ્રમણ છે.
  - विवेयन ५५६, ५५७ -

સ્વર્ક - પોતાનું, ઘર પ્રવજયા સ્વીકારીને છોડે છે. બીજાના ઘરમાં ભોજનાર્થી થઈ ગૃહસ્થોને આસભાવ દર્શાવતો પોતેજ તેના કામો કરે છે, તે જ હેતુથી ગૃહ નિમિત્તે કય-વિકય વ્યવહાર કરે છે, શુભાશુભ નિમિત્તે વડે દ્રવ્ય સર્જન કરે છે. વળી પોતાના સ્વજનાદિથી ઇચ્છિત એવા જે સ્નિગ્ધ, મધુર આહાર આપે તે સ્વજ્ઞાતિ પિંડને ખાય છે, પણ સામુદાચિક ભિક્ષાને ઇચ્છતો નથી, ઘણાં ઘરોની અજ્ઞાત ભિક્ષા લેતો નથી, ગૃહસ્થના પલંગ, ગાદી આદિ શચ્ચાને સુખશીલતાથી વાપરે છે.

હવે અધ્યયનના ઉપસંહારમાં ઉક્ત દોષ ત્યાગનું ફળ કહે છે -

- सूत्र ५५८, ५५€ -
- **९े आवा प्र**કारे **आयर**स કरे **છે, ते पांय કुशी**व समान असंवृत्त **छे,**

કેવળ મુનિવેશધારી છે, શ્રેષ્ઠ મુ<mark>નિઓમાં</mark> નિકૃષ્ટ છે. આ લોકમાં વિષની જેમ નિંદનીય થાય છે. તે નથી આ લોકનો રહેતો - નથી પરલોકનો રહેતો.

र्थ साधु आ होषोने सहा हूर કरे छे, ते मुनिओमां सुव्रत थाय छे. ते आ वोडमां अमृतनी समान पूषाय छे, तेथी ते आवोड अने परवोड जंनेमां आराधड थाय छे. तेम हुं डहुं छुं.

### • विवेचन - ५५८, ५५६ -

પંચ સંખ્યક કુશીલ શીલ જેમનું છે તે પાર્શ્વસ્થાદિ તે પંચકુશીલ. તેની જેમ અસંવૃત્ત - અનિરુદ્ધ આશ્રય દ્વાર, રજોહરણાદિ વેશધારક માત્ર, અતિ પ્રધાન તપસ્વી મુનિમાં અધોવર્તી અર્થાત્ અતિ જધન્ય સ્થાનવર્તીત્વથી નિકૃષ્ટ છે.

હવે આનું ફળ કહે છે - આ જગત્માં ઝેરની જેમ નિંદિત, પ્રતિજ્ઞાભ્રષ્ટ અને સામાન્ય લોકોમાં પણ નિંદિત થાય છે. તે કારણે તે આલોકમાં કે પરલોકમાં કોઈ ગુણનું ઉપાર્જન કરતો નથી. - x -.

જે ઉક્તરૂપ દોષોનો સંદૈવ પરિત્યાગ કરે છે, કયા દોષોનો? યથાસુખ વિહારાદિ પાપ અનુષ્ઠાન રૂપનો, તે તથાવિદ્ય નિરતિચારપણાથી પ્રશસ્ય વ્રત વાળો થાય છે. ભાવમુનિત્વથી તે મુનિઓ મધ્યે ગણના પાત્ર થઈ આ લોકમાં અમૃતની જેમ પૂજિત થાય છે. બંને લોકમાં તે અતિ પ્રતીતપણાથી પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. તે કારણે પાપવર્જન જ કરવું જોઈએ. - x -.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૭ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# ॐ अध्ययन - १८ - "संयतीय" ॐ── × ── × ── × ──

o સત્તરમું અધ્યયન કહ્યું, હવે અઢારમું આરંભે છે. તેનો આ અભિસંબંધ છે -અનંતર અધ્યયનમાં પાપનું વર્જન કહ્યું અને તે સંયતને જ થાય. તે ભોગ ઋદ્ધિ ત્યાગથી જ થાય. તે જ સંયતના ઉદાહરણથી અહીં કહેવાય છે. તે સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના - x - નામનિક્ષેપામાં 'સંયતીય' એ નામ છે. તેથી સંયત "સંજય" શબ્દનો નિક્ષેપો કહે છે -

### • निर्युक्ति - ३६२ थी ३६४ - विवेयन

સંજયીય અધ્યયનમાં અર્થાત્ ''સંજય નો'' નિક્ષેપો કરતાં તે નામ આદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં દ્રવ્યમાં આગમથી અને નોઆગમથી આદિ બે ભેદો પ્રસિદ્ધ છે, તે પૂર્વવત્ કહેવાં. સંજયના અભિદોય રૂપથી આ અધ્યયન ઉત્પન્ન થયેલ છે, તેથી 'સંજયીય' નામ છે. નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર કહે છે -

### • सूत्र - ५६० -

डंपिस्वपुर नगरमां सेना **अ**ने वाहनथी सुसंपन्न सं**षय नामे** राषा हतो. ते એક દિવस मृगया - <mark>शि</mark>કारने माटे नीडण्यो.

### • विवेयन - ५६०

કાંપિલ્ય નગરમાં સજા, બલ - યતુરંગી સેના, वाहन - ગિલ્લિ, થિલ્લિ આદિ રૂપથી સંપન્ન અથવા બલ - શરીર સામર્થ્ય, વાદન - હાથી, ઘોડા, પદાતી આદિ. તેનું નામ સંજય હતું. મૃગયા - શિકારને માટે. સમીપતાથી નગરથી નીકળ્યો. તે કેવી રીતે નીકળ્યો? શું કર્યું? તે કહે છે -

#### • सूत्र - पह्व, पह्र -

ते राभ विशाण अश्व सेना, हाथी सेना, रथ सेना, पहाति सेनाथी जधी जाषुथी परिवृत हतो... राभ अश्वाइट हतो. ते रस मूर्छित थर्छने डांपित्यनगरना डेसर ઉधान प्रति धडेवाता जयजीत अने श्वांत हरशोने भारी रक्षो हतो.

### • विवेयन - ५६१, ५६२ -

પદાતીનું સૈન્ય તે પાદાતાનીક, મહતા - ઘણાં પ્રમાણમાં મૃગોને ધકેલીને, તે જ કાંપિલ્ય નગર સંબંધી કેશર નામના ઉદ્યાનમાં. ભીતા - ત્રસ્ત, તે મૃગોને બાણ વડે હણે છે કે વ્યથિત કરે છે. રસમૂર્દિજ્ઞ - હરણનું માંસ ખાવામાં ગૃદ્ધ.

આ જ અર્થને સૂત્ર સ્પર્શિકા નિર્યુક્તિથી સ્પષ્ટ કરે છે -

• निर्युक्ति - ३६५, ३६६ + विवेयन -

કંપિલ્લપુરમાં સંજય નામે નરવરેન્દ્ર હતો, તે સેના સહિત કોઈ દિવસે મૃગયા માટે નીકળ્યો.. અશારૂઢ રાજા હરણોને કેસર ઉદ્યાન પ્રતિ દોડાવે છે. તે હરણો ત્રસ્ત થયા, રાજા રસમૂર્છિત થઈ તેમનો વધ કરે છે. તેટલામાં ત્યાં શું થયું તે સૂત્રકારશ્રી કહે છે -

• सूत्र - पहुउ, पहुर -

ते डेशर ६ंधानमां એક तपोधन અભગાર स्वाध्याय अने ध्यानमां बीन हता, तेओ धर्मध्यानने ध्यावी रक्षा हता.

आश्रयनी क्षय કरनारा ते बतामंऽपमां ध्यान કरी रह्या हता. तेमनी सभीपे आवेब हरशनो ते राज्य वध કरी हीद्यो.

विवेयन - ५६३, ५६४ -

પછી કેશર ઉદ્યાનમાં અનગાર તપોદ્યન સ્વાધ્યાય - અનુપ્રેક્ષાદિ ધર્મઘ્યાનાદિ વડે યુક્ત, યથાકાળ તેના આસેવનપણાથી સહિત, તેથી જ આજ્ઞાવિયય આદિ ધર્મધ્યાનને ચિંતવે છે. ક્યાં? વૃક્ષાદિ આકીર્ણ આસ્ત્તીર્ણ - વૃક્ષ, ગુલ્મ, લતાથી ઢંકાયેલા મંડપ - નાગવલ્લી આદિ સંબંધી, તેમાં રહીને ધર્મ ધ્યાન કરે છે. કર્મબંધના હેતુ એવા આશ્રયનો ક્ષય કરીને રહેતા તે અણગારની સમીપે આવેલા મૃગને સંજય નામના રાજાએ હણ્યું. આ જ અર્થને નિર્યુક્તિકાર વિશેષથી કહે છે -

• निर्युक्ति - ३६७ + विवेयन -

કેશર ઉદ્યાનમાં ગર્દભાલિ નામે અણગાર આસ્તીર્ણ મંડપમાં હિંસાદિ દોષોને ખપાવીને ધ્યાન કરતા હતા. પછી ત્યાં શું થયું?

• सूत्र - पह्य -

अश्वा३८ राज ४९६ी त्यां आव्यो, मृत हरश ने जेर्रने तेशे त्यां એક तरફ ध्यानरत अश्वगारने जेया.

• विवेथन - पहप -

પછી અશ્વ ઉપર બેઠેલો રાજા સંજય શીદ્ય ત્યાં આવીને, જે મંડપમાં તે મુનિરાજ ધ્યાન કરતા હતા, ત્યાં વિનાશીત મૃગને જ, અણગારને નહીં જોઈને પછી તે જ સ્થાને રહેલા સાધુને જોયા. પછી તેણે શું કર્યું?

• सूत्र - पहह श्री पहस -

राजा भुनिने जोर्घने सहसा **ભયભીत थर्छ गयो तेने थयुं डे हुं** डेट**लो मं**हपुन्य, रसगृद्ध અने हिंस**ड छुं, में** प्यर्थ मुनिने आहत डर्या.

ते अष्टगार भगवंत भौनपूर्वङ ध्यानमां बीन हता. तेमष्टे राजने डंઇ ६त्तर न आप्यो. तेथी राज वधारे भयाङांत थयो.

ભગવન્! હું સંજય છું આપ મારી સાથે કંઇક તો બોલો. હું જાણું છું કે કુદ્ધ અભગાર પોતાના તેજથી કરોડો મનુષ્યને બાબી દે છે.

• विवेचन - ५६६ थी ५६६ -

રાજા, મુનિના દર્શનથી ભય વ્યાકુળ થઈ ગયો. કેમકે મુનિ થોડા પણ આહત

પામ્યા છે, તેની નીક્ટ મૃગના હનનથી તેમ થાય તેવું વિચાર્યું. મંદ પુણ્ય, રસ મૂર્છિત, હનનશીલ એવા મારા વડે. તેથી ઘોડાને છુટા કર્યો. તે અણગારને કહ્યું કે - હું સંજય નામે રાજા છું, ઉચિત પ્રતિપત્તિથી ચરણમાં વંદના કરી, આ અતિ આદર બતાવવા કહ્યું છે. કેમકે તેમના પગ પણ સ્તવનીય છે. હે ભગવન્! આ મૃગયારૂપ મારો અપરાધ સમા કરો. ત્યારે વયનના નિરોધ રૂપ મૌનથી ગર્દભાલી અણગાર ધર્મધ્યાનમાં રહેલા હોવાથી કંઇ બોલ્યા નહીં કે - હું ક્ષમા કરું છું કે નથી કરતો. ત્યારે તેમના પ્રતિવયનના અભાવમાં આ અવશ્ય કુદ્ધ છે, તેથી મારે સાથે કઇ બોલતા નથી એમ વિાયરીને રાજા સંજય અતી ભયભીત થયો કે હું જાણતો નથી કે આ કુદ્ધ અણગાર શું કરશે?

ત્યારે તે બોલ્યો કે - હું સંજય નામે રાજા છું - x - ભગવન્! મારી સાથે કંઈક તો વાત કરો. ભયથી ત્રસ્ત તે બોલ્યો કે - ક્રોધયુક્ત થયેલા મુનિ તેજોલેશ્યાદિ વડે કરોડો મનુષ્યોને ભસ્મસાત્ કરી દે છે. તેથી હું ઘણો જ ડરી ગયેલો છું.

आ ९ वातनो निर्युक्तिङार ङहे छे -

• निर्युक्ति - ३६८ थी ४०१ + विवेयन -

ઘોડા ઉપર બેસેલો રાજા તેને જોઈને સંભ્રમથી ત્યાં આવ્યો. બોલ્યો કે - અરેરે! હું આ ઋષિ વઘથી લેપાયો. ઘોડાને છોડીને તે સાધુની પાસે આવ્યો. વિનયથી વંદન કરીને અપરાધની ક્ષમા માંગી. મૌન રહેલા તે અણગારે રાજાને જવાબ ન આપ્યો. તેમના તપ તેજથી ડરેલા રાજાએ આ પ્રમાણે કહ્યું - હું કાંપિલ્યપુરનો અધિપતિ રાજા સંજય છું. હું આપના શરણે આવેલો છું, મને તમારા તપ-તેજથી બાળશો નહીં.

सूत्र - ५७० थी ५७६ -

(५७०) साधुओ डह्यं - हे राज! तने अभय छे. तुं पष्ट अभयदाता जन. आ अनित्य छववोङमां तुं ङेम हिंसामां संवञ्न छे.

(૫૭૧) બધું છોડીને જ્યારે તારે અવશ્ય લાર્યાર થઇને જવાનું છે, तो આ અનિત્ય જીવલોકમાં તું કેમ રાજ્યમાં આસક્ત થાય છે?

(૫૭૨) રાજન્ ! તું જેમાં મોહમુગ્ધ છે. તે જીવન અને રૂપ વિજળીની યમક માફક ચંચળ છે. તું પ્રેત્યાર્થને સમજતો નથી.

(૫૭૩) સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, બંધુજન જીવતાની સાથે જ જીવે છે, કોઈ પણ મૃત વ્યક્તિની પાછળ જતાં નથી.

(५७४) परम हुःण सिहत पुत्र पोताना मृत पितानुं नीहरख डरे छे. ते प्रमासे ४ पुत्रने पिता अने भार्वने भार्व जहार डाढे छे. तेथी हे रा४न्! तुं तपनुं आयरख डर.

(५७५) मृत्यु पछी, ते मृत व्यक्ति द्वारा अर्थित धन अने सारी रीते राजेव स्त्रीओनो हृष्ट, तुष्ट, अवंडृत थर्छने जीज ६५लोग डरे छे.

(५७६) थे सुખ કे हु:ખना કर्मो थे व्यक्तिએ કરેલા છે. ते तेना ते ४ કर्मो साथे परभवमां अय छे.

### विवेयन - ५०० थी ५०६ -

(સૂત્રાર્થ અતિ સ્પષ્ટ છે, તેથી વૃત્તિગત વિશેષતા જ નોંધીએ છીએ)

અભય - ભયનો અભાવ. તને કંઈ બાળશે નહીં. આ પ્રમાણે તેને આશ્વાસ્ય કરીને કહ્યું - પ્રાણીને અભય દેનાર શા. જેમ તને મૃત્યુનો ભય છે, તેમ બીજાને પણ છે. આ જ અર્થને વ્યતિરેક દ્વારથી કહે છે - આ અશ્વાશ્વત જીવલોકમાં શા માટે પ્રાણિવદ્ય રૂપ હિંસામાં અભિષ્વક્ત છે? જીવલોક પણ અનિત્ય છે, તું પણ અનિત્ય છે, તો થોડાં દિવસ માટે આ પાપ શા માટે ઉપાર્જે છે? આ ઉચિત નથી.

આ પ્રમાણે હિંસાત્યાંગનો ઉપદેશ આપીને રાજ્ય પરિત્યાંગનો ઉપદેશ કહે છે - આ બધો ખજાનો આદિ અહીં જ છોડીને જવાનું છે. તે પણ અવશપણે જવાનું છે. ક્યાં? અનિત્ય જીવલોકમાં તો પછી શા માટે રાજાપણાનો ત્યાંગ કરતો નથી? રાજ્યનો ત્યાંગ જ યુક્ત છે.

જીવલોકના અનિત્યત્વને જ બતાવતા કહે છે - આયુ અને શરીરની શોભા વિદ્યુતના ચમકારા જેવી અતીવ અસ્થિર છે. તે જીવિત અને રૂપમાં તું મોહને ધારણ કરીને રહેલો છે. મૂઢ જ હિંસામાં આસક્ત થાય છે. હે રાજન્! તું પરલોકના પ્રયોજનને જાણતો નથી. પછી શું કરવું?

પત્ની, મિત્રો, સ્વજનો જીવતાના જ ઉપાર્જિત ધન આદિના ઉપભોગથી ઉપજીવે છે. મૃત્યુની પાછળ કોઈ જતું નથી. તો શા માટે તું સાથે જાય છે? આ સ્ત્રી આદિ કૃતદનોમાં આસ્થા રાખીને ધર્મમાં ઉદાસીન થવાનું યુક્ત નથી. ફરી તેના નિબંધનના નિરાકરણને માટે કહે છે -

મરણ પામેલાના પુત્રો પિતાને, ઘણું દુઃખ થાય તો પણ ઘરમાંથી કાઢી જાય છે, હે રાજન્ ! તો શું કરવું જોઈએ? તપ આચર.

વળી તે મૃતના નીહરણ પછી તેણે અર્જિત કરેલ ઘન આદિ અને સર્વ ઉપાયથી પરિપાલિત સ્ત્રી વગેરેની સાથે તે મિત્ર. આદિ વિલાસ કરે છે. હે રાજન્! તે બીજા; હૃષ્ટ - બહારથી પુલકાદિવાળા, તુષ્ટ - અંતરની પ્રીતિવાળા, અલંફૃત - વિભૂષિત થઇ તે જ ધનથી અને સ્ત્રીઓથી વિલાસ કરે છે. હે રાજન્! આવી ભવસ્થિતિ છે, તેથી તપ કર.

મરનારનું શું વૃત્તાંત છે, તે કહે છે - મરેલ વ્યક્તિએ જે શુભ - પુન્યપ્રકૃતિ રૂપ અથવા સુખ હેતુક કર્મ કરેલ છે અથવા દુઃખહેતુક કે પાપપ્રકૃતિરૂપ કર્મ છે, તે શુભાશુભ કર્મો વડે જાય છે, પણ દુઃખેથી પરિરક્ષિત દ્રવ્યાદિ વડે બીજા ભવમાં જતો નથી. જો શુભા-શુભ જ સાથે જનારા છે, તો શુભ હેતુક તપને જ આચાર. પછી રાજાએ શું કર્યું?

### • सूत्र - ५७७, ५७८ -

અભગારની પાસે મહાન્ ધર્મ સાંભળીને, રાજા મોક્ષાભિલાષી અને સંસારથી વિમુખ થયો... રાજ્યને છોડીને તે સંજય રાજા ભગવન્ ગઈભાલિની સમીપે જિનશાસનમાં દીક્ષિત થઈ ગયો.

#### • विवेयन - ५९९, ५९८ -

સંજય રાજા એ તે અણગાર પાસે સાધુ ધર્મ સાંભળીને તેમની સમીપે મહા આદરથી, સંવેગ - મોક્ષનો અભિલાષ, નિર્વેદ - સંસારની ઉદ્ધિગ્નતા પામીને, તેણે રાજ્યને છોડીને જિનશાસન - અરહંત દર્શનમાં દીક્ષા લીધી, પણ સુગત આદિ ઉપદેશેલ અસત્ દર્શનમાં દીક્ષા ન લીધી. કોની પાસે? ગર્દભાલિ નામક અણગારની પાસે.

આ અર્થ નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• निर्युक्ति - ४०२ थी ४०४ + विवेयन -

હે નરપતિ! તને અભય છે, જળના પરપોટા સમાન મનુષ્યત્વ છે, પોતાનું દુઃખ જાણવા છતાં, શા માટે હિંસામાં આસક્ત થાય છે? આ બધું જ છોડીને જ્યાં અવશ્ય જવાનું જ છે, તો પછી કિંપાક ફળની ઉપમા સમાન ભોગોમાં શા માટે આસક્ત થાય છે? તે અલગારની પાસે ધર્મ સાંભળીને, તે ગુણસમગ્ર રાજ્ય છોડીને પ્રવ્રજિત થયો.

ઉક્ત નિર્યુક્તિ વ્યાખ્યાત પ્રાયઃ છે. વિશેષ આ અપ્પણોદુ:ખ - પોતાનું દુ:ખજનક મરણ. કિંપાગફભોપમણિલેસુ - જોવામાં મધુર દેખાતા પણ પરિણતિથી દારુણ એવી છાયા જેની છે તેવા ફળો. અણગાર - અવિધમાન ગૃહ. તે શાક્યાદિને પણ સંભવે, તેથી કહ્યું - પ્રવિજત - વિષયાસક્તિના પરિહાર રૂપથી પ્રકર્ષથી નીકળેલો, ભાવભિક્ષુ. ગુણ - મનોજ્ઞ શબ્દાદિ કામગુણો, તેનાથી સંપૂર્ણ તે ગુણસમગ્ર.

એ પ્રમાણે દીક્ષા લઇ હેય અને ઉપાદેયને જાણીને, દશવિદ્ય યકવાલ સામાચારી રત, અનિયત વિહારીપણાથી વિચરતો તેવા પ્રકારના સંનિવેશમાં આવ્યો. ત્યાં તેને શું થયું? તે કહે છે -

### • सूत्र - ५७६, ५८० -

राष्ट्रने छोडीने प्रविष्टित थयेव क्षत्रिय पुनिसे सेंड हिवस संडय पुनिने ड्खूं - डेम तमारुं सा ३५ प्रसन्न हे, तेम संतर्भन एए प्रसन्न हे? तमारुं नाम शुं छे? गोत्र ड्युं छे? ड्या प्रयोदनथी तमे महान् पुनि जन्या छो? डर्स रीते सायार्यनी सेवा डरो छो? ड्या प्रडारे विनीत इहेवासो छो?

### • विवेयन - ५७६, ५८० -

ગ્રામ નગરાદિ સમુદાયને છોડીને દીક્ષા સ્વીકારેલ ક્ષત્રિય જાતિના મુનિએ કહ્યું, કોને ? સંજય મુનિને તે પૂર્વજન્મમાં વૈમાનિક દેવ હતા. ત્યાંથી ચ્યવીને ક્ષત્રિયકુળમાં જન્મ્યા. પૂર્વજન્મની સ્મૃતિથી, પૂર્વવત્ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં દીક્ષા લીદોલી. પછી વિચરતા એવા તેણે સંજય મુનિને જોયા, તેની સાથે વિમર્શ કરવા આ પ્રમાણે કહ્યું - તમારી આકૃતિ જેવી વિકાર રહિત દેખાય છે, તે જ પ્રકારે તમારું ચિત્ત પ્રસન્ન છે? તમારું નામ શું છે? કયા પ્રયોજનથી માદણ - "હણ નહીં" એ પ્રકારે જેની મન અને વચનની ક્રિયા છે તે. તે પ્રવજિતને જ સંભવે છે. બુદ્ધ - આચાર્ચને કઈ રીતે પ્રતિચરો છો? કઈ રીતે વિનયવાન્ કહેવાઓ છો? ત્યારે સંજય મુનિએ કહ્યું -

#### • सूत्र - ५८९ -

મારું નામ સંજય છે, મારું ગોત્ર ગૌતમ છે. વિદ્યા અને ચરણના પારગામી ''ગર્દભાલિ'' મારા આચાર્ય છે.

#### • विवेयन - ५८१ -

તમારું નામ શું? પ્રશ્નનો ઉત્તર આપ્યો કે - મારું નામ સંજય છે. એ પ્રમાણે બધાં પ્રશ્નો ઉત્તર સૂત્રાર્થમાં કહ્યો છે. વિશેષ આ - આચાર્ય એટલે ધર્મોપદેશક, જેના વડે તત્ત્વ વિધમાન છે તે વિધા - શ્રુત જ્ઞાન, ચરણ - ચારિત્ર. આ વિધા અને ચારિત્રના પર્યાન્તગામી. વિધાચરણના પારગત્વથી, તેના વડે નિવૃત્ત - મુક્તિરૂપ ફળ કહ્યું. તેથી તે અર્થમાં હું માહણ છું. જેવો તેમનો ઉપદેશ છે, તે પ્રમાણે હું સેવન કરું છું.

આ પ્રમાણે જાણીને તેના ગુણ બહુમાનથી આકૃષ્ટ થઈ ક્ષત્રિય બોલ્યા -

### • સૂત્ર - ૫૮૨ -

હે મહામુનિ! કિયા, અકિયા, વિનય અને અજ્ઞાન આ ચાર સ્થાનો વડે કેટલાંક તત્ત્વ વેત્તા અસત્ય તત્ત્વને પ્રરૂપે છે.

#### • विवेयन - ५८२ -

(અહીં વૃત્તિમાં જે વાદોનું દર્શન છે, તે અમારા નિર્ધારિત ક્ષેત્રની બહારનો વિષય હોવાથી છોડી દીધેલ છે, છતાં વિસ્તાર જાણવા સૂચગડાંગ સૂત્ર જોવું.)

डिया - 'છે' ते स्वरूपे. रुडिया - तेनाथी विपरीत. विनय - नभस्झर કરણ आहि. ज्ञान - वस्तु तत्त्वनो બોધ, तेनो અભાવ ते अज्ञात. हे महामुनि! सम्यङ् प्रविषय प्रतिपत्ति गुरु परियर्थाहि કरणथी प्रशंसाय છે. આ કियाहि यार वडे छवी कर्मवश थर्छ तेमां रहे छे तेथी स्थान - मिथ्या अध्यवसायना आधार लूत, तेना वडे भपाय छे. पेना वडे छवाहि वस्तुने ते जारो छे, तेथी मेयज्ञ, डियाहि यार स्थानो वडे स्व-स्व अभिप्रायथी डिव्यत वस्तु तत्त्व परिच्छेही थर्छ डुत्सित प्रक्षंथी जोते छे.

ક્રિયાવાદી - ''આત્મા છે'' તેમ માને છે. - x - x - x - જે અક્રિયાવાદી છે તે 'અસ્તિ' ક્રિયા વિશિષ્ટ આત્માને ઇચ્છતા નથી. - x - x - x - દ્રવ્યાદિ. - x - x - જે આવા નથી તે દેવલોક ગતિમાં અનેકવિદ્ય શ્રુતદ્યર્મને આચરીને જાય છે. અહીં સત્પ્રરૂપમારૂપ શ્રુતદ્યર્મ જ છે. તેથી હે આર્ચ! અસત્ પ્રરૂપણાના પરિહારશી સત્પ્રરૂપણાવાળા જ તમારે થવું જોઈએ.

આ પાપકારીઓ કેવા છે? તે કહે છે -

#### • सूत्र - ५८५ -

आ ક्રियावाही आहिनुं કथन मायापूर्वङ छे, तेथी मूघा भाषा छे, निरर्थङ छे. हुं तेनाथी संयमपूर्वङ रहुं छुं अने याबुं छुं.

### • विवेचन - ५८५ -

શઠતાપૂર્વક બોલતા જે અનંતર ક્રિયાવાદીઓ છે, તેઓ મૃષાભાષા બોલે છે. તે વયન સમ્યગ્ અભિદોય શૂન્ય છે. તેથી તેમની ઉક્તિ સાંભળવાથી હું ઉપરત થયેલ છું. વિશેષથી તેમના સ્થિરીકરણાર્થે કહે છે કે - તેમનાથી બચવા હું ઉપાશ્રયમાં રહું છુંઅને ગોચરચર્યાદિમાં જઉ છું. તો તમે તેમના વચનો સાંભળી કઈ રીતે સંયત રહેશો?

- सूत्र ५८६ -
- र्ष मिथ्यादृष्टि અने અनार्य છે, ते जधां भारा अष्टोवा छे. हुं परवीङमां रहेवां એवा भने सारी रीते अर्षु छुं.
  - विवेयन ५८६ -

બધાં જ તે ક્રિયાવાદીઓ મારા જાણેલા છે કે આ વિપરીતા - પરલોક આત્માદિ અપલાપિતા યુક્ત દેષ્ટિ - બુદ્ધિવાળા, મિશ્ચાદેષ્ટિ છે. તેથી જ અનાર્ય કર્મ પ્રવૃત્ત છે. તેમને આવા પ્રકારના કેમ જાણ્યા? અન્ય જન્મ વિદ્યમાન હોવા છતાં આત્માને અવિપરીત જાણે છે. પણ પરલોકમાં આત્માના સમ્યગ્ વેદનથી મેં આ પ્રમાણે જાણેલ છે. તેથી તેમના વચનો સાંભળીને હું સારી રીતે મને બચાવું છું. આત્માનો બીજા જન્મ કઈ રીતે જાણો છે?

• सूत्र - ५८७, ५८८ -

हुं पहेंदा महाप्राप्त विभानमां वर्ष शतोपम आयुवाणो द्युतिमान हेव हतो. शेम अहीं सो वर्षनुं आयु पूर्ल मनाय छे, तेम ९ त्यां पत्योपम अने सागरोपमनी हिच्य आयु पूर्ल छे.

બ્રહ્મલોકનું આયુ પૂર્ણ કરીને હું મનુષ્ય ભવમાં આવેલ છું. હું જે રીતે મારી આયુને જાણુ છું, તેમજ બીજાની આયુ પણ જાણું છું.

विवेशन - ५८७, ५८८ -

હું પહેલાં મહાપ્રાણ નામના બ્રહ્મલોક વિમાનમાં દીસિમાન અને વર્ષ શત જીવિતની ઉપમા જેની છે તેવો દેવ હતો. જેમ અહીં ૧૦૦ વર્ષનું જીવન એ પરિપૂર્ણ આયુ કહેવાય છે, તેમ હું પણ ત્યાં પરિપૂર્ણ આયુવાળો હતો. જે તે પ્રાપ્તિ - જીવિત જળ ધારણાથી ભવસ્થિતિ, તે આગળ મહા શબ્દના ઉપાદાનથી અહીં પત્યોપમ પ્રમામ અને સાગરોપમ પ્રમાણ કહેવાય છે. ઉત્કૃષ્ટથી પણ ત્યાં સાગરોપમ જ આયુ લેવાય છે. ઉત્સર્પિણી આદિથી નહીં - x - x - ત્યાં મારી મહાપાલી દિવ્ય ભવસ્થિતિ હતી. તે સ્થિતિના પરિપાલન પછી પાંચમા કલ્પેથી ચ્યવીને મનુષ્ય સંબંધી ભવમાં આવ્યો. આ તેનું જાતિ સ્મરણ રૂપ અતિશય જ્ઞાન બતાવીને કહે છે. હું મારું અને બીજાનું આયુ પણ જાણું છું. અર્થાત્ જે પ્રકારે સ્થિતિ હોય, તે જ પ્રકારે પણ અન્યથા નહીં.

આ રીતે પ્રસંગથી અને પરિતોષથી ન પૂછવા છતાં પણ સ્વ વૃત્તાંત જણાવીને ઉપદેશ અર્થે કહે છે -

• सूत्र - ५८६ -

विविध प्रકारनी रुચि અने विકल्पोने तथा जधां प्रકारना અनर्थङ . व्यापारोने संयतात्मा मुनि सर्व प्रકारे त्याग કरे. आ तत्त्वज्ञान ३५ विधानुं तक्ष्य કरीने संयम मार्गे संयरष्ट કरे.

#### • विवेचन - ५८६ -

વિવિધ પ્રકારની રુચિ - ક્રિયાવાદી આદિ મત વિષયક ઇચ્છા, છંદ - સ્વમતિ કલ્પિત અનેક અભિપ્રાય, તેનો સંયત મુનિ ત્યાગ કરે. તથા અનર્થ હેતુક જે સંપૂર્ણ હિંસા આદિ વિષયક હોય તેને પણ વર્ષે અથવા બધાં જ ક્ષેત્રાદિમાં નિષ્પ્રયોજન જે વ્યાપાર, તેને પણ પરિવર્ષે. આવા પ્રકારની વિધા - સમ્યગ્ જ્ઞાન રૂપનું લક્ષ્ય કરીને તમે સમ્યક્ એવા સંયમ માર્ગે ચાલો. - બીજું -

### • सूत्र - ५६० -

હું શુભાશુભસૂચક પ્રશ્નોથી અને ગૃહસ્થોની મંત્રભાથી દૂર રહું છું. દિવસરાત ધર્માચરભ્રમાં ઉદ્યત રહું છું. આ જાણીને તમે પણ તપ આચરભ કરો.

#### • विवेयन - ५६० -

પ્રતિક્રમામિ - હું પ્રતિ નિવર્તુ છું. કોનાથી? શુભાશુભ સૂચક અંગુષ્ઠ પ્રશ્નાદિથી અથવા બીજા પણ સાધિકરણોથી. ગૃહસ્થોના કાર્યોની આલોચનારૂપ મંત્રભાઓથી પણ. કેમકે તે અતિ સાવધ છે. જે સંચમ પ્રતિ ઉત્થાનવાન્ છે તે ધર્મ પ્રતિ ઉધત છું, તે પણ ક્યારેક નહીં, રોજેરોજ. આ પ્રમાણે જાણીને તમે પણ તપમાં વિચરો. ફરી કહે છે -

## • સૂત્ર - ૫૯૧ -

रे तमे मने सम्यङ् शुद्ध यित्तथी डाળना विषयमां पूछी रह्या छो, तेने सर्वज्ञ से प्रगट डरेंब छे, ते ज्ञान िंजशासनमां छे.

#### • विवेयन - ५६१ -

જે મને કાળ - પ્રસ્તાવમાં અવિપરીત બોદવાળા ચિત્તથી તમે પૂછો છો, તેને સૂત્ર પણાથી હું પ્રગટ કરીશ - પ્રતિપાદન કરીશ. બુદ્ધ એટલે વસ્તુ તત્ત્વને જાણનાર, ''હું કઈ રીતે જાણું છું?'' તેથી કહે છે - જે કંઈ આ જગતમાં જ્ઞાન - યથાવિદ્ય વસ્તુનો અવબોદ્ય પ્રયાસય છે. તે જિનશાસનમાં છે, તેમ જાણવું. હું ત્યાં રહેલો યું, તેથી હું તે જાણું છું. તમે સમ્યગ્ બુદ્ધ ચિત્તથી પૂછો છો. તેથી મેં પ્રશ્નોના ઉત્તરો આપ્યા છે. તેથી તમને જે ઇચ્છા હોય તે પૂછો, અથવા તે જ લક્ષ્ય કરીને જે કહેવાયું કે હું મારું અને બીજાનું આયુ જાણું છું. તેથી તેણે સંજય મુનિને પૂછ્યું કે મારું આયુ કેટલું છે? તેથી આણે કહ્યું કે - જે તમે કાળવિષયમાં પૂછો છો, તે મેં પ્રતિપાદિત કરેલ છે. તે જ્ઞાન જિનશાસનમાં વિદ્યમાન છે, પણ બીજા સુગતિ આદિ શાસનમાં નથી, તેથી જિનશાસનમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ. તેથી જેમ હું જાણું છું, તેમ તમે પણ જાણો. - x - x -

## • સૂત્ર - ૫૯૨ -

धीर पुरुष डियामां रुथि राणे अने अडियानी त्याग डरे. सम्यङ् हेष्टिथी हेष्टिसंपश्च थर्ष तमे हुश्चर धर्मनुं आयरख डरो.

डिया - ''જીવ છે'' ઇત્યાદિ રૂપ કે સદનુષ્ઠાન રૂપ, રુચિ - તેવી તેવી ભાવનાથી જે જે પ્રકારે આ આત્મામાં રુચિ જન્મે તેમ ધારણ કરે કોણ? धीर - મિથ્યાદિષ્ટિથી ભ્રોભિત નહીં તેવા તથા અક્રિયા - ''આત્મા નથી'' ઇત્યાદિ અથવા મિચ્ચાદેષ્ટિથી પરિકિત્પિત તેને અનુષ્ઠાનરૂપ, તેનો ત્યાગ કરે. સમ્યગ્ દર્શન રૂપના હેતુભૂતતાથી દેષ્ટિસંપન્ન, એ પ્રમાણે સમ્યગ્ દર્શન અને જ્ઞાન યુક્ત થઈને ચારિત્ર ધર્મનું આસેવન કરો. કેમકે તે અત્યંત દુરનુષ્ઠેય છે. ફરી ક્ષત્રિય મુનિ જ સંજય મુનિને મહાપુરુષોના ઉદાહરણથી સ્થિર કરવાને માટે કહે છે -

## • सूत्र - ५६३ थी ६१० -

- (४६३) अर्थ अने धर्मथी **६५शोभित आ पुन्य पहने सांभ**जीने भरत य**डवर्ती भारतवर्ष अने डामभोगोनो त्याग** डरी प्रविष्टित थया.
- (५६४) नराधिप सागर यडवर्ती सागरपर्यन्त ભारतवर्ध सने पूर्ष सैश्वर्यने छोडीने संयम साधनाथी परिनिर्वाधने प्राप्त थया.
- (५६५) महान् ऋद्धि संपन्न, महा यशस्वी मधवा यङवर्तीसे भारतवर्षनो त्याग કरीने प्रवश्या स्वीडारी.
- (४६६) महा ऋद्धि संपश्च, मनुष्येन्द्र सनत्डुमार यङवर्तीस्रे पुत्रने राज्य ६५२ स्थापीने तपनुं आयरस ङर्युः.
- (૫૯9) **महर्द्धि**ङ **अने वो**ङमां शांति ङरनार शांति यङवर्ती **ओ** ભારतवर्धने छोडीने अनुत्तर गति प्राप्त **डरी**.
- (५६८) ४क्वाङु डुળना राज्योभां श्रेष्ठ नरेश्वर, विण्यातडीर्ति, धृतिभान् डुंथु से सनुत्तर गतिने प्राप्त डरी.
- (४६६) सागर पर्यन्त ભारतवर्षनी त्याग કरीने, કर्मरूपने हूर કरीने नरेश्वरोमां श्रेष्ठ खर (नाथे) अनुत्तर गति प्राप्त કरी.
- (६००) ભારતવર્ધનો त्याग કરીને, ઉત્તમ ભોગોનો त्याग કરીને મહાપદ્મ ચક્કવર્તીએ તપનું આચરભ કર્યું.
- (६०९) शत्रुओना माननुं मर्दन કरनार हरिषे**ष य**ङवर्तीओ पृथ्वी **६**पर એક छत्र शासन કरीने पछी अनुत्तरगति प्राप्त કरी.
- (६०३) साक्षात् हेवेन्द्रथी प्रेरित थर्छने हशार्षभद्र राषाखे पोताना जधां प्रકारनी प्रमुहित हशार्ष राष्यने छोडीने प्रव्रष्या दीधी अने मुनि धर्मनुं आयरष डर्यु.
- (६०४) साक्षात् हेर्वेन्द्रथी प्रेरित थर्वने पण विहेहरा॰ निभ श्रामस्य धर्ममां सम्यङ् स्थिर रह्या अने पोताने अति विनध्र जनाव्या.
- (६०५) કલિંગમાં કર કંડુ, પાંચાલમાં દ્વિમુખ, વિદેહમાં નિમ રાજા અને ગાંધારમાં નગ્ગતિ.... (स्रे બધાં)

(६०६) राज्यभां वृषभ सभान हता. तेमोरो पोतपोताना पुत्रोने राज्यमां स्थापित डरीने श्रामस्य धर्म स्वीडार डर्यो.

(६०९) सौवीर राजाओमां वृषल समान ६६।यस राजाओ राज्यनी त्याग डरी, प्रव्रच्या लीधी, मुनि धर्मे वियर्थो, अनुत्तरगति पाम्या.

(६०८) आ प्रકारे श्रेय अने सत्यमां पराङ्गशीत કाशी राज्यो કામ ભોગોનો परित्याग કरी, કર્મ રૂપી મહાવનનો નાશ કર્યો.

(६०६) ते ४ प्रमाणे अभरडीर्ति, महायशस्वी विशय राज्ये गुल-समृद्ध राज्यने छोडीने प्रवश्या वीधी.

(૬૧૦) તે પ્રમાણે જ અનાકુળ ચિત્તથી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરીને રાજર્ષિ મહાબલે અહંકારનું વિસર્જન કરી, સિદ્ધિરૂપ ઉચ્ચપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

## • विवेयन - ५६३ थी ६९० -

અહીં સત્તર સૂત્રો છે. અનંતરોક્ત પુન્યના હેતુપણાથી પુન્ય, તેના વડે જે અર્થ જણાય ચે, તે પુન્ય પદ અથવા પુન્યનું સ્થાન તે પુન્ય પદ - ક્રિયા આદિ વાદિ સ્વરૂપ વિવિદ્ય રુચિ પરિવર્જનાદિ આવેદક શબ્દ સંદર્ભ સાંભળીને, અર્થ કરાય તે અર્થ -સ્વર્ગ, અપ્વર્ગાદિ. ધર્મ - તેના ઉપાય રૂપ શ્રુતધર્માદિ, તેના વડે ઉપશોભિત એવા ભરત નામના યકવર્તી ભરત વર્ષ ક્ષેત્રનો ત્યાગ કરીને, વિષયોને છોડીને દીક્ષા લીધી.

સગર ચક્કવર્તીએ પણ૦ આદિ બધું સ્પષ્ટ છે. વિશેષ આ સમુદ્ર પર્યન્ત ત્રણ દિશા, અન્યત્ર હિંમવત્ પર્યન્ત, ઐશ્વર્ય - આજ્ઞા ઐશ્વર્યાદિ, કેવલ - પરિપૂર્ણ કે અનન્ય સાધારણ દયયા - સંયમ વડે પરિ નિર્વૃત્ત - અહીં જ કષાયરૂપી અગ્નિને શીતીબૂત કે મુક્ત કરીને.

अर - અર નામક તીર્થંકર ચક્કવર્તી, રત કે રજના અભાવ રૂપ અરત કે અરજ અથવા શ્રૃંગારાદિ રસના અભાવથી અરસ થઈ મુક્તિમાં ગયા.

ઉત્તમ ભોગોનો ત્યાગ કરીને મહાપદ્મ નામે ચક્કવર્તીએ આચર્ચો.

એક છત્ર - રાજ ચિહ્ન જેને છે તે અર્થાત્ અવિદ્યમાન બીજો રાજા. તે પૃથ્વીને વશીકૃત કરીને, અહંકારનો વિનાશ કરીને મનુષ્યેન્દ્ર અર્થાત્ ચકવર્તી. શોભન પ્રકારથી રાજ્યાદિનો પરિત્યાગ કરવાના સ્વભાવવાળા - સુપરિત્યાગી. જિનવરે કહેલ અચારીત્ ચરીને જય ચક્રી અનુત્તરગતિને પામ્યો.

દશાર્ણ નામે દેશ, તેનો અધિપતિ, સર્વ ઉપદ્રવ રહિત અને પ્રમોદવાન્ રાજ્યને ત્યજીને, અપ્રતિબદ્ધવિહારપણાથી વિચર્યો, સાક્ષાત્ શક્એ અધિક વિભૂતિ દર્શન વડે તેને ધર્મ પ્રતિ પ્રેરિત કરેલો હતો.

શ્રામણ્ય - શ્રમણ ભાવમાં પર્યુપસ્થિત - તે અનુષ્ઠાન પ્રતિ ઉદ્યત થયો.

તથા સૌવીરમાં રાજવૃષભ - તે કાળો વર્તતા રાજામાં પ્રધાન, રાજ્યનો ત્યાગ કરીને. મુનિ - ત્રિકાળ અવસ્થા વેદી થઈને ચરે. તે કોણ? ઉદાયન નામે હતો તે પ્રવ્રજિત થયો. મુનિધર્મનું આચરણ કરીને અનુત્તર ગતિને પામ્યો. તે જ પ્રકારે કાશી મંડલાધિપતિ, અતિપ્રશસ્ય સંયમમાં જેમનું પરાક્રમ - સામર્થ્ય છે, તે સત્યપરાક્રમી થઈને તે કર્મ મહાવનને બાળી નાંખ્યું.

તે પ્રમાણે વિજય નામે આર્ત્તધ્યાન રહિત, દીન અને અનાથાદિને દાન દેવાથી પ્રાપ્ત કીર્તિ અથવા સકલદોષ રહિતતાથી અબાધિત કીર્તિ જેની છે, તે અનાર્ત્ત કીર્તિ. आज्ञा - આગમ. - x - x - તથા વિદ્યા આકૃતિ અર્થાત્ મુનિવેશ રૂપ જેમાં છે તે. ગુણ સમૃદ્ધ એવા તે રાજાએ દીક્ષા લીધી.

તથા મસ્તક માટે મસ્તક આપીને અર્થાત્ જીવિતથી નિરપેક્ષ થઈને સર્વ જગતના ઉપરિવર્તિપણાથી મોક્ષ. અહીં 'જ્ઞિરશ્રિ' એટલે કેવલ લક્ષ્મી.

આ મહાપુરુષોના ઉદાહરણો વડે જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયાનું માહાત્મ્ય બતાવીને ઉપદેશ આપવાને માટે કહે છે -

#### • सूत्र - ६११ -

आ भरत आहि शूर अने हैंढ पराङ्गी राज्यों अ जिनशासनमां विशेषता जोर्डने ॰ तेनो स्वीङार ङ्यों हतो. तेथी अहेतुवाहोथी प्रेरित थर्डने हवे डोर्ड डर्ड रीते ઉन्मत्त वत् पृथ्वी ६पर वियरष ङरे?

#### • विवेयन - ६११ -

કયા પ્રકારે ધીર ક્રિયાવાદી આદિ પરિકલ્પિત કુહેતુ વડે ઉન્મતની માફક તાત્ત્વિક વસ્તુનો અપલાપ કરીને જેમ-તેમ બોલવા વડે પૃથ્વી ઉપર ભ્રમણ કરે અર્થાત્ ન કરે. શા માટે? જે અનંતર કહેલ ભરત આદિને વિશેષથી જાણીને જિનશાસનને ગ્રહણ કરીને - મનમાં અવધારીને શૂઢ અને દૈઢપરાક્રમી આનો જ આશ્રય કરે. અર્થાત્ જે પ્રકારે આ મહાત્માઓએ કુવાદી કલ્પિત દર્શનનો પરિહાર કરીને જિનશાસનને વિશેષ ગ્રહણ કરીને નિશ્ચિત થયા, તેમ તમારે પણ ધીરતાપૂર્વક આમાં જ નિશ્ચિત ચિત્તને ધારણ કરવું.

## • સૂત્ર - દ્૧૨ -

में आ अत्यंत युडित संगत सत्य वासी डढी छे. तेने स्वीडारीने अनेड छवो संसारनो पार पाम्या, पामे छे अने भाविमां पस पामशे.

## • विवेयन - ६९२ -

અતિશય નિદાન - કારણો વડે, શો અર્થ છે? હેતુ વડે પણ પરપ્રત્યચથી નહીં. સમા - યુક્ત તે અત્યંત નિદાન સમ અથવા નિદાન - કર્મકાલ શોધવા તે, તેમાં સમર્થ, સંપૂર્ણ સત્ય મેં કહેલ છે, તે વાણી - જિનશાસનના જ આશ્રયણીય રૂપ છે. તેને અંગીકાર કરીને કેટલાંયે જીવો તરી ગયા છે. હાલ પણ બીજા ક્ષેત્રોની અપેક્ષાએ પાર પામી રહ્યા છે, તથા ભાવમાં પણ ભવસમુદ્રને તરી જશે. - ૦ - જો એમ છે તો.....

#### • सूत्र - ६९३ -

धीर साधङ એકાંતવાદી અહેતુવાદોમાં પોતાને કર્મ રીતે બેડે? જે સર્વ અંગોથી વિનિર્મુક્ત છે, તે જ કર્મરજથી રહિત થઇને સિદ્ધ થાય છે. तेम हुं डहुं छुं.

#### विवेथन - ६९३ -

કઈ રીતે ધીર અહેતુને ગ્રહણ કરીને, ક્રિયાદિવાદી મતમાં સર્વ પ્રકારે વસે? તેમાં અભિનિવિષ્ટ ન થાય. અહેતુ વડે આત્માનો નિવાસ ન જ કરે. આમ ન કરવાનું ફળ શું? નિરવશેષ - સંપૂર્ણ પણે જીવો કર્મોથી બંધાય છે. દ્રવ્યથી કર્મ દલિકો બંધાય અને ભાવથી મિથ્યાત્વરૂપ બાંધે. તેથી આવા ક્રિયા આદિ વાદોથી વિરહિત થઈ, સર્વે સંગથી વિમુક્ત થઈને તે રજરહિત થયેલાઓ સિદ્ધ થાય છે. આના વડે ઉક્ત હેતુના પરિહારથી સમ્યગ્ જ્ઞાન હેતુપણાથી સિદ્ધત્વ રૂપ ફળ કહ્યું.

આ પ્રમાણે સંજયમુનિ અનુશાસિત કરીને તે ક્ષત્રિયમુનિ વિવક્ષિત સ્થાને ગયા. સંજયમુનિની વક્તવ્યના નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४०५ + विवेयन -

ઘણા વર્ષો તપ અને ચારિત્ર આરાધના કરીને રાગાદિ કલેશોને દૂર કરીને, તે સ્થાનને સંપ્રાપ્ત થયા, જે સંપ્રાપ્ત થતાં કોઇ શોક રહેતો નથી.

> મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૧૮નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 અધ્યયન - ૧૯ - ''મૃગાપુત્રીય'' 🗘

0 અઢારમું અધ્યયન કહ્યું, હવે ઓગણીસમું કહે છે. તેનો સંબંધ આ છે -અનંતર અધ્યયનમાં ભોગ ઋદ્ધિનો ત્યાગ કહ્યો. તેનાથી શ્રામણ્ય જન્મે છે, તે અતિકર્મતાથી પ્રશસ્યતર થાય છે. તેથી અપ્રતિકર્મતા કહે છે. આ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના - x - નામ નિષ્પશ્ન નિક્ષેપમાં મૃગાપુત્રીય નામથી મૃગાના પુત્રનો નિક્ષેપ નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४०६ थी ४०८ + विवेयन -

મૃગાનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં દ્રવ્યનિક્ષેપ બે ભેદે છે. નોઆગમથી દ્રવ્ય નિક્ષેપ ત્રણ ભેદે છે. મૃગાના આયુ અને નામ ગોત્રને વેદતા તે ભાવમૃગા થાય. એ પ્રમાણે પુત્રનો પણ નિક્ષેપો જાણવો. બધું જ પૂર્વવત્ કહેવું. વિશેષ એ કે આલાવો મૃગાનો જાણવો. નામ નિરુક્તિ કહે છે -

## ● निर्युक्ति - ४०६ - विवेयन

મૃગા નામે અગ્રમહિષી હતી. તેનો પુત્ર તે મૃગાદેવી પુત્ર ''બલશ્રી'' નામે ઉત્પન્ન થયો. તેથી મૃગાપુત્રીય નામક, 'મૃગા' શબ્દથી મૃગાદેવી ઉક્ત આ અધ્યયન છે. તેમ જાણવું. નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો. - × - હવે સૂત્ર કહે છે - ્

## • સૂત્ર - દ્વ૪ થી દ્વ૭ -

(६९४) डानन सने ६६१नोथी सुशोभित 'सुग्रीव' नामना रम्य नगरमां जबलद्व राक्ष हतो. मृगा पड़राष्ट्री हती. (६९४) तेमने जबश्री नामे पुत्र हतो. ते मृगापुत्र नामे प्रसिद्ध हतो. ते माता-पिताने प्रिय हतो. युवराष्ट्र सने हमीश्वर हतो. (६९७) प्रसन्न यित्तथी ते सहा नंहन प्रासाहमां होगुंहग हेवोनी माइड (पोतानी) स्त्रीओ साथे डीडा डरतो हतो.

(६९७) डोई हिवसे भृगापुत्र मिल अने रत्नोथी ४डित डुट्टिम तलवाणा प्रासाहना गवाक्षमां ६भो हतो. नगरना यतुष्डाहि शेर्ड रह्यो हतो.

## • विवेयन - ६१४ थी ६१७ -

સુગ્રીવ નામના નગર, જે રમણીય કાનન - મોટા વૃક્ષો આશ્રિત વનો વડે, ઉદ્યાનો વડે શોભતું હતું. ત્યાં બલબદ્ર નામનો રાજા હતો. મૃગા નામે તેની અગ્રમહિષી - પ્રધાનપત્ની હતી. તેઓને એક પુત્ર હતો, તેનું 'બલશ્રી' નામ હતું. તે માતાપિતાએ રાખેલ હતું, લોકમાં તેનું નામ ''મૃગાપુત્ર'' વિખ્યાત હતું તે તેના માતા-પિતાને વલ્લભ હતો. યુવરાજ રૂપે તેનો અભિષેક કરેલો હતો. દિમિન - શત્રુઓનું દમન કરનારો હતો. પ્રભુર્દમીશ્વર હતો અથવા સહજ ઉપશમ ભાવથી ઇશ્વર તે દમીશ્વર, આ ભાવિકાળની અપેક્ષાએ છે.

તે નંદન - લક્ષણયુક્તતાથી સમૃદ્ધિજનક એવા પ્રાસાદમાં તે પ્રમદાઓ સાથે વિલાસ કરતો હતો. કોની જેમ? દોગુંદગ દેવની જેમ. આ દેવો તેત્રીશ હોય છે, તેઓ નિત્ય ભોગ પરાયણ, સદા હર્ષિત ચિત્ત હોય છે તે એ પ્રમાણે ક્રીડા કરતા કદાચિત્ વિશિષ્ટ મહાત્મ્યવાળા ચંદ્રકાંતાદિ મણીઓ અને ગોમેયક આદિ રત્નોથી યુક્ત કુટ્ટિમતલ જેમાં છે, તેવા પ્રાસાદમાં જ્યાંથી દિશાઓનું આલોકન થાય તેવા ગવાસમાં અર્થાત્ સર્વથી ઉપર રહેલી યતુરિકા રૂપમાં બેઠા બેઠા કુતૂહલથી જોઇ રહ્યો હતો. શું જોઇ રહ્યો હતો? તે સુગ્રીવ નગરના યતુષ્ક, બ્રિક, યત્વરોનું પછી શું થયું?

## • सूत्र - ६९८ थी ६२२

(६९८) मृगापुत्रसे त्यां राજपथ ६५२ જतां सेवा तप, नियम स्रोते संयम घर, शीव समृद्ध, गुष्टोनी जाष्ट्र सेवा स्रेम्सने क्षेया.

(६९६) भृगापुत्र ते युनिने अनिभेष दृष्टिथी पुस्रे छे सने वियारे छे डे - हुं भानुं छुं डे आवुं ३૫ भें आनी पहेवां पक्ष ड्यांड पोयेव छे.

(६२१) संक्षिज्ञान समुत्पन्न थतां ते पूर्व अतिनुं स्मरष्ट डरे छे. -हेवबोडथी य्यवीने हुं मनुष्यभवमां आवेब छुं.

(ફરર) જાતિ સ્મરણ ઉત્પક્ષ થતાં મહર્દ્ધિક મૃગાપુત્ર પોતાની પૂર્વ-જાતિ અને પૂર્વ આચરિત શ્રામણ્યનું સ્મરણ કરે છે.

• विवेयन - ६९८ थी ६२२ -

ત્યાર પછી તે ચતુષ્ક, બ્રિક, ચત્વરમાં સંયત શ્રમણને જતાં જુએ છે. અહીં શ્રમણ તો શાક્યાદિ પણ હોય. તેથી સંચત શબ્દનું ગ્રહણ કર્યું તપ - અનશન આદિ, નિયમ - દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહ રૂપ અને સંયમને ધારણ કરનાર, તેથી જ શીલ - ૧૮૦૦૦ શીલાંગ રૂપ, તેનાથી પરિપૂર્ણ. તેથી એ પ્રમાણે જ્ઞાનાદિ ગુણોની ખાણ સમાન હતા. તે શ્રમણ સંયતને જોઈને મૃગાપુત્ર ને થયું કે આવા પ્રકારનો આકાર મેં પૂર્વે ક્યાંક જોયેલ છે. પૂર્વે - પૂર્વજન્મમાં બાકી સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - અધ્યવસાન એટલે અંતઃકરણના પરિણામ, શોભન - જ્ઞાયોપશમિક ભાવ વર્તી, મોહ - મેં આવું ક્યાં જોયું છે? અતિ ચિંતાથી ચિત્ત સંઘફ જ મૂર્ણ રૂપને પ્રાપ્ત થયા તથા પૌરાણિક જન્મ અને જન્માંતરમાં અનુષ્ઠિત શ્રમણભાવનું સ્મરણ થયું.

આને જ અતિસ્પષ્ટતા હેતુથી કહેવા માટે નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• निर्यु<del>ङ</del>ित - ४९० थी ४९६ + विवेयन -

સુગ્રીવનગરમાં બલભદ્ર નામે રાજા હતો, તેની અગ્રમહિષી મૃગાવતી નામે હતી. તે બંનેનો પુત્ર 'બલશ્રી' નામે હતો. તે ધીમાન, વજઋષભ સંઘયણી, યુવરાજ,

ચરમ ભવધારી હતો. તે રમ્ય એવા નંદન નામક પ્રાસાદમાં નંદિત થતાં હૃદયથી પ્રમદાઓની સાથે દોદુંગક દેવની માફક કીડા કરતો હતો. તેમાં કોઈ દિવસે પ્રાસાદતલ ઉપર રહેલા તેણે નગરના માર્ગ ઉપર ગુણ સમગ્ર એવા મુનિને જોયા. રાજપથ ઉપર જતાં તે સંયત શ્રમણને જોયા, જે તપ-નિયમ-સંયમના ધારક, શ્રુતસાગરના પારગ અને ધીર હતા. ત્યારે તે રાજપુત્રને શ્રમણને અનિમેષ દેષ્ટિથી જોતો વિચારે છે કે - મેં પૂર્વ જન્મમાં આવું રૂપ ક્યાંક જોયું છે. એ પ્રમાણે અનુચિંતન કરતાં ત્યાં જ સંદ્ગિદ્ગાન ઉત્પન્ન થયું. મેં પણ પૂર્વ ભવમાં આવું શ્રામણ્ય પાળેલ છે, તે જાણ્યું.

ગાથાર્થ કહ્યો. વિશેષ એ કે ઘૃતિમાન્ - ચિત્ત સ્વાસ્થ્યવાળા, ચરમ ભવધારી - પર્યન્ત જન્મવર્તી, ઉજ્ઞંદમાણ - પ્રબળતાથી આનંદને પામતા મનવાળો, રુન્દ - વિસ્તીર્ણ, ગુણ - ઋજુત્વ, સમત્વ આદિ, સમગ્ર - પરિપૂર્ણ આ બધાં વડે ભાવભિક્ષુત્વ બતાવ્યું x - x - જાતિ સ્મરણ થયા પછી શું કર્યું?

• सूत्र - इ२३ -

विषयोथी विरક्त अने संयभभां अनुरક्त भृगापुशर्भ माता-पितानी सभीप आवीने आ प्रभाषे डह्यं -

• विवेयन - ६२३ -

विषय - મનોજ્ઞ શબ્દાદિમાં આસક્તિ ન કરતાં, સંયમમાં રક્ત થઇને માતાપિતા પાસે આવીને હવે કહેવાનાર આ વચનો કહ્યા -

• सूत्र - ६२४ -

में पांच महाव्रतोने सांभजेखा छे, नरङ अने तिर्यंच योनिमां हुःफ छे. हुं संसार ३५ सागरथी निर्विर्ष थर्छ गयो छुं. हुं प्रव्रक्या ग्रहस કरीश. हे माता! मने अनुज्ञा आपो.

• विवेयन - इ२४ -

અન્ય જન્મમાં મેં સાંભળેલ છે, હિંસા વિરમણ આદિ પાંચ સંખ્યક મહાવતો છે. તથા નરકમાં અસાતા છે, તે અહીં જ કહેવાશે. તિર્ચય યોનિમાં પણ દુઃખ છે, ઉપલક્ષણથી દેવ અને મનુષ્ય ભવમાં પણ દુઃખ છે. તેથી શું? તે કહે છે - હવે હું અભિલાષથી પ્રતિનિવૃત્ત થયેલો છું. શેનાથી? સંસારરૂપ મહાસમુદ્રથી. જો એમ છે, તેથી મને અનુમતિ આપો. કે હું પ્રવ્રજયા લઈશ. અમમા - પૂજ્યતરત્વથી અને વિશિષ્ટ પ્રતિબંધપણાથી માતાને આમંત્રણ છે. જેથી ભવિષ્યનું દુઃખ ન આવે અથવા તે દુઃખ આવે તો તેને પ્રતિકાર કરવા કહ્યું. હું તો ઉભયથી વિજ્ઞ છું. તો શા માટે દુઃખ પ્રતીકારના ઉપાય રૂપ મહાવ્રત રૂપ પ્રવ્રજયાને સ્વીકારીશ. આ જ અર્થને નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

निर्युक्ति - ४९७ + विवेयन -

તે મૃગાપુત્ર બોદ્યિલાભ - જિનદાર્મ પ્રાપ્તિરૂપને પામીને, માતા-પિતાના પગે વંદન કરીને કહે છે - આ આત્માને મુક્ત કરાવવાની મને અભિલાષા છે. તેને માટે હું શ્રમણત્વ - પ્રવજ્યાને સ્વીકારીશ. ત્યારે તેના માતા-પિતાએ તેને ભોગને માટે ઉપ નિમંત્રણ કરવાના અભિપ્રાયથી જે કહ્યું, તે સૂત્રકાર કહે છે -

## • સૂત્ર - દુરપ થી દુર૭ -

(इ२५) हे मातापिता! हुं भोगो भोगवी यूड्यो छुं, ते विषङ्ग समान, पछी डटुविपाडवाणा सने निरंतर हुःण हेनारा छे.

(हरह) या शरीर सनित्य हो, सपवित्र हो, सशुयिथी ६त्पन्न हो, मा भावास सशाश्वत हो. तथा हु:फ सने ક्લेशन् भारन हो.

(६२९) आ शरीरने पहेलां डे पछी छोडवानुं ४ छे. ते परपोटानी समान छे, तेथी तेमां मने आनंह प्राप्त थतो नथी.

#### • વિવેચન - દુરપ થી દુર૭ -

ત્રણે સૂત્રોનો અર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - વિષ એટલે વિષવૃક્ષ, તેના ફળ તે વિષફળ, તેની ઉપમાથી કહે છે, પાછળથી કટુ છે. તેનો વિપાક અનિષ્ટપણે છે, આરંભે જ મધુર દેખાય છે. અનવચ્છિજ્ઞ દુ:ખદાયી છે. જેમ વિષફળ આરંભે સ્વાદિષ્ટ પણ પછીના કાળે મધુર અને કટુવિપાકના સાતત્યથી દુ:ખને લાવનાર છે. આ કામ સ્પર્શ પ્રધાન છે, સ્પર્શ શરીરને આશ્રીને છે. શરીર અનિત્ય છે. સ્વાભાવિક શૌચ રહિત છે. તે અશુચિરૂપ શુદ્ર અને શોણિતથી ઉત્પન્ન છે. તે કથંચિત્ રહેવા છતાં જીવનું અવસ્થાન તેમાં અનિત્ય છે. આના વડે અતીવ અસારત્વાવેશ સૂચવ્યો. દુ:ખ - અશાતા, તેનો હેતુ તે કલેશ - જવરાદિ રોગોનું સ્થાન છે. તે કારણે મને તેમાં રિત પ્રાપ્ત થતી નથી. શરીરના આશ્રયપણે હોવાથી ભોગમાં પણ રિત નથી. શરીરનું અશાશ્વતત્વ એ છે કે - તે પહેલાં કે પછી ત્યાજય જ છે. પછી વૃદ્ધાવસ્થામાં અને પૂર્વે બાલ્યાદિમાં ભોગે ત્યજે છે. આયુ ક્ષય થતાં અવશ્ય ત્યાજય છે. વળી શરીર ક્ષણમાં દેષ્ટ-નષ્ટ પણે છે. આના વડે અશાશ્વતત્વ કહ્યું.

એ પ્રમાણે ભોગ નિમંત્રણનો પરિહાસ કરીને હવે સંસારના નિર્વેદનો હેતુ કહે છે

• सूत्र - इर८ थी ६३१ -

(६२८) व्याधि अने रोगोनुं घर तथा **જરા અને મર**ણથી ગ્રસ્ત આ અસાર મનુષ્ય શરીરમાં એક ક્ષણ પણ મને સુખ મળતું નથી.

(६२६) ४०भ हु:ખ छे, ४२। हु:ખ छे. रोग हु:ખ छे. भरस हु:ખ छे. અહો! संसार ४ हु:ખ ३૫ छे, ४थां छव ક્લेश पामे छे.

(६३०) क्षेत्र, वास्तु, िहरस्य, पुत्र, स्त्री, जंधुष्रन सने सा शरीरने छोडीने सेंड हिंवस विवश थर्मने भारे सास्युं प्रवानं छे.

(६३१) शेभ विध ३૫ डिंपाङ इलोनुं परिष्टाभ सुंहर होतुं नथी तेभ भोगवेबा भोगोनुं परिष्टाभ पष्ट सुंहर होतुं नथी.

## • विवेयन - ६२८ थी ६३९ -

ચારે સૂત્રો સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ - ह्याधि - અતિ બાદ્યાહેતુ કુષ્ઠ આદિ. રોગ - જવર આદિ - x - આના વડે માનુષત્વથી અસારતા કહી. તેમાં ક્ષણ માટે પણ અભિરતિ પામતો નથી. આ પ્રમાણે મનુષ્ય ભવના અનુભૂચ માનત્વથી નિર્વેદનો હેતુ કહીને ચારગતિક સંસારને કહે છે - જન્માદિના નિબંદાનથી સંસાર જ દુઃખ હેતુક છે. આ ચાર ગતિક સંસારમાં જન્માદિ દુઃખથી જીવો બાદ્યા અનુભવે છે. એ રીતે સંસારનો દુઃખ હેતુત્વ કહ્યું. ઇષ્ટ વિયોગ અને અશરણત્વને સંસારના નિર્વેદ હેતુ કહ્યા. - x - ઉપસંહાર સૂત્રથી ઉદાહરણ દ્વાર વડે ભોગની દુરંતતા જ નિર્વેદનો હેતુ કહ્યો. તે કહીને બે દેષ્ટાંતથી સ્વાભિપ્રાય પ્રગટ કરે છે -

## • सूत्र - ६३२ थी ६३७ -

(६३२) थे व्यક्ति पाथैय वीधा विना बांजा मार्गे यावी नीडले छे ते यावतो यावतो भूण अने तरसथी पीडाय छे. (६३३) ओ प्रमाछे थे धर्म डर्या विना परभवमां शय, ते व्याधि अने रोगथी पीडाईने हु:भी थाय छे.

(६३४) थे पाथेय साथे वर्छने वांजा मार्गे श्रय छे, ते यावता यावता भूण - तरसना हुःण रहित सुणी थाय छे. (६३५) आ प्रमाशे थे धर्म डरीने परभवमां श्रय छे, ते अल्पडर्मी वेहनाथी रहित सुणी थाय छे.

(६३६) षेभ घर जजी षतां गृहस्वाभी सार वस्तु वर्ष वे छे अने असार वस्तु छोडी हे छे. ते प्रકारे आपनी अनुभतिथी षरा-भरएथी जजता आ वोडमांथी सारजूत सेवी मारा आत्माने जहार वर्ष षर्वश.

#### • विवेथन - ६३२ थी ६३७ -

છ એ સૂત્રો પ્રગટાર્થ જ છે. અહીં પહેલાં સૂત્રમાં દેષ્ટાંત કહેલ છે. અહીં માર્ગમાં જેને પાથેય - શંબલ જેને વિદ્યમાન નથી તે 'અપાથેય' અહીં ભુખ - તરસની પીડા તે દુ:ખીપણાનો હેતુ છે. બીજા સૂત્રમાં દાષ્ટાન્તિક બતાવે છે. તે વ્યાધિ અને રોગનું પીડિતત્વ અહીં દુ:ખીત્વના નિમિત્તો છે, ઉપલક્ષણથી દારિદ્ય પણ લેવું. પછીના બે સૂત્રમાં આનાથી વ્યતિરેક સુખીત્વના હેતુ કહ્યાં છે. દાર્મ - પાપ વિરતિ રૂપ થાય છે. સુખીત્વમાં અલ્પકર્મત્વ અને અવેદનત્વ હેતુ છે. તેથી પાપને વેદના રૂપે ગ્રહ્ણ કરેલ છે. આના વડે ધર્મ અને અધર્મ કરવા - ન કરવાના ગુણ-દોષ દર્શનથી ધર્મ કરવાનો અભિપ્રાય પ્રગટ કર્યો છે. જે પછીના બે સૂત્રોથી દેઢ કર્યો છે. જેમ મહામૂલ્ય વસ્ત્રાદિ કાઢી લે છે અને જીર્ણ વસ્ત્રાદિ અસાર વસ્તુનો ત્યાગ કરે છે એ પ્રમાણે જગત પણ બળી રહ્યું છે. તેથી સારરૂપ આત્માને જરા મરણથી પ્રદીપ્ત લોકની પાર લઈ જઈશ. અસાર એવા કામ ભોગોનો ત્યાગ કરીશ. આના વડે ધર્મકરણમાં વિલંબનું અસહાત્વ કહ્યું. તમારે બંનેએ પણ અનુમિત આપવી જોઈએ - આવું કહેતા -

## • સૂત્ર ૬૩૮ થી ૬૫૭ -

(६३८) त्यारै भाता-िपताओं तेने डह्युं - हे पुत्र! श्रामश्य अति हुष्डर छे. भिक्षुने हजरो गुष्टो घारष्ट डरवाना होय छे. (६३६) જगतमां शत्रु अने भित्र प्रति, सर्व छवो प्रत्ये समभाव राणवानो छे. छवन पर्यन्त प्राष्टातिपात विरति घष्टी हुष्डर छे. (६४०) सहा अप्रभत्त भावे भृषावाहनो त्याग डरवो, नित्य ६पयोगपूर्वड हितडारी सत्य भोववुं घष्टुं हुष्डर छे.

(६४९) हंत शोधनाहि पष डोर्मना आप्या विना न सेवुं, प्रहत्त ५७ अनवध अने ेे अधिथ ४ सेवुं हुष्डर छे. (६४२) डाम भोगोना रसथी परियितने अज्ञक्षयर्यथी विरति अने ६७ महाव्रत ज्ञक्षयर्यनुं धारष डरवुं हुष्डर छे. (६४३) धन धान्य प्रेष्यवर्ग आहि परिग्रहनो त्याग तथा जधां ४ आरंभ अने ममत्वनो त्याग पष्टा घष्टो हुष्डर थाय छे.

(६४४) यारे प्रકारनो आहार रात्रिमां छोडवो सने संनिधि संयय छोडवो घषो हुष्डर छे. (६४५) भूष, तरस, ठंडी, गरमी, डांस - मरछरोनुं કष्ट, आडोश वयन, हुःष शय्या, हिष स्पर्श सने मेस, (६४६) ताडन, तर्पना, वध, जंधन, भिक्षा ययिय, यायना, ससाभ परीघहो सहेवा हुष्डर छे.

(६४९) सा કાપોતી वृत्ति, हारुष डेश लोय, घोर બ્રહ્મચર્યવ્रतने धारष કरવું મહાત્માને પણ દુષ્કર છે. (६४८) हे पुत्र! तुं सुणोयित छे, सुडुमार छे. सुमिष्ठित छे. तेथी श्रामण्य पाલन माटे तुं समर्थ नथी.

(६४६) है पुत्र! साधुयर्थामां छवन पर्यन्त विश्वाम नथी, लोहलरनी ९म गुष्टोने ते भार गुरुत्तर छे, तेथी हुर्वह छे (६४०) आडाशगंगानो श्रोत अने प्रतिश्रोत हुस्तर छे, सागरने भुष्तथी तरवो हुष्डर छे तेम९ संयम सागर तरवो हुष्डर छे. (६४१) संयम रेतीना डोजीया माइड स्वाहथी रहित छे. तपनुं आयरण तद्यवारनी धार पर यादवा समान हुष्डर छे.

(६५२) सांपनी ऐम એકાંત દેષ્ટિથી यारित्र धर्ममां यादवुं हे पुत्र! इिन छे. बोढाना यथा याववा समान आ यारित्र पादन हुष्डर छे. (६५३) ऐम प्रश्वदित अञ्निशिषानुं पान हुष्डर छे, तेम युवावस्थामां श्रमसत्व पादन हुष्डर छे. (६५४) ऐम वस्त्रना थेदामां हवा भरवी इिन छे, तेम ४ युवावस्थामां श्रमश धर्मनुं पादन हुष्डर छे.

(६५५) थेम मेरु पर्वतने त्राञ्चाथी तोणवो हुष्डर छे तेम ४ निश्चल अने निःशंड भावे श्रमशद्धर्म पादन हुष्डर छे. (६५६) थेम भुजथी समुद्र तरवो डिंठन छे, तेम अनुपर्शांत वडे संयम सागर पार डरवो हुष्डर छे. (६५७) हे पुत्र! तुं पहेलां मानुषी भोगो ने भोगव. पछी तुं मुस्त - **भोगी थर्छने धर्मनुं आयरल કर**े.

• विवेशन - ६३८ थी ६५७ -

વીસે સૂત્રો સુગમ છે . વિશેષ એ કે - તે બલશ્રી જેનું બીજું નામ મૃગાપુત્ર છે તે યુવરાજને તેના માતા-પિતા કહે છે કે શ્રામણ્ય દુશ્વર છે. તેમાં શ્રામણ્યને ઉપકારક હજારો ગુણો આત્મામાં સ્થાપવા જોઈએ. અર્થાત્ વ્રતગ્રહણ કરવા જોઈએ. કેવા ગુણ? ભિક્ષુ સંબંધી ગુણો ધારવા જોઈએ. સર્વ જીવો પ્રતિ રાગ હેષમાં તુલ્યતા તે સમતા, શત્રુ અને મિત્ર એટલે કે અપકારી - ઉપકારીમાં ઉદાસીનતા. આના વડે સામાચિક કહ્યું. પ્રથમ વ્રત રૂપ પ્રણાતિપાતથી વિરતિ જાવજ્જીવ માટે દુરનુચર છે. અપ્રમત્તનું ગ્રહણ કર્યું કેમ કે નિદ્રાદિ પ્રમાદવશ જીવ જ મૃષા પણ બોલે. સતત ઉપયુક્ત રહેવું કેમકે અનુપયુક્તને અન્યથા પણ બાષણ સંભવે છે. આ બધું દુષ્કર છે. - x - x - આના વડે બીજા વ્રતની દુષ્કરતા કહી.

દંત શોધન અર્થાત્ અતિ તુચ્છ વસ્તુ પણ અનવદ્ય, એષણીય અને અપાયેલી જ લેવી, તેનાથી ત્રીજા વ્રતની દુષ્કરતા કહી. ઉક્ત રૂપ કામ ભોગ, તેનો આસ્વાદ અથવા શ્રૃંગારાદિ રસ તે કામ ભોગ રસને જાણવો. કેમ કે તેનાથી અજ્ઞને તેનો બોદ્ય ન હોવાથી તેના વિષયની અભિલાષા જ ન થાય તથા સારી રીતે પણ થાય. આના વડે યોથા વ્રતની દુષ્કરતા કહી. પરિગ્રહ - હોય તો સ્વીકારવું, તેનું વર્જન કર્યું. તથા બધાં પણ જે આરંભ - દ્રવ્યોત્પાદન વ્યાપાર તેનો પરિત્યાગ. આના વડે નિરોકાંક્ષાપણું અને નિર્મત્વ કહ્યું બધે જ મારાપણાની બુદ્ધિનો પરિહાર.

આના વડે પાંચ મહાવ્રતની દુષ્કરતા કહી.

નરકાદિમાં જે જોડે છે તે સંનિધિ - ઘૃતાદિને ઉચિતકાળ અતિક્રમીને રાખી મૂકવા. તેનો જે સંચય તે સંનિધિ સંચય. તેને વર્જવો પણ દુષ્કર છે. આના વડે છટ્ઠા વ્રતની દુષ્કરતા કહી.

ક્ષુધા ઇત્યાદિ પરીષહો બતાવ્યા. અહીં દંશ-મશકથી તેના વડે ખવાતા ઉત્પન્ન થયેલ દુઃખાનુભવરૂપ વેદના. દુઃખ શચ્યા-વિષમ કે ઉનૃતત્વાદિ દુઃખ હેતુ વસતિ. તાડના - હાથ વડે મારવું, તર્જના - આંગળી ઘુમાવવી આદિ, વધ - ચાલુકાદિ પ્રહાર, બંધ -મયૂરબંધ આદિ, તે રૂપ પરીષહ. ચાચના આ બધામાં દુઃખ છે. - x - x -

કપોત - પક્ષી વિશેષ તેની જે વૃત્તિ - નિર્વાહનો ઉપાય. જેમ તે નિત્ય શંક્તિ થઈને ક્શ-કીટકાદિના ગ્રહણમાં પ્રવર્તે છે. એ પ્રમાણે ભિક્ષુ પણ એષણા દોષની આશંકાથી ભિક્ષાદિમાં પ્રવર્તે તે દુરનુચર હોવાથી કાયરોના મનને વિદારતી હોવાથી દારુણ કહી. ઉપલક્ષણ થકી બધાં ઉત્તરગુણો લેવા. બ્રહ્મચર્ચ વ્રતની દુર્ધરતા જે ફરીથી કહી છે તે તેના અતિ દુષ્કરત્વને જણાવવા માટે છે.

હવે ઉપસંહાર કહે છે - સાતાને ઉચિત તે સુખોચિત, સુકુમાર - અકઠિન દેહ, સુમજ્જિત - સારી રીતે સ્નાન કરેલ. તેથી તું અનંતર કહેલ ગુણના પાલનમાં સમર્થ થઈ શક્તો નથી. - x - ફરી પણ અસમર્થપણાને ઉદાહરણ વડે સમર્થન આપવા કહે છે - જે મુનિપણાને સ્વીકારે છે તેને ક્ષણવાર પણ વિશ્રામ મળતો નથી. કેમકે યતિગુણોનો ભાર એ લોઢાના ભાર સમાન વહન કરવો દુર્વહ છે. તું સુખોચિત હોવાથી તે વહી શકશે નહીં.

આકાશમાં ગંગાના શ્રોતવત્ દુસ્તર છે. આ લોકરૂઢિથી કહેલ છે, તથા પ્રતિશ્રોત - જળ પ્રવાહને પાછો વાળવા સમાન દુસ્તર છે. બે ભૂજા વડે સમુદ્રને પાર જવું તે પણ દુષ્કર છે. કેવો સમુદ્ર? જ્ઞાનાદિ ગુણો રૂપ સમુદ્ર, અહીં મન, વચન, કાયાની નિયંત્રણાને દુષ્કરત્વનો હેતુ છે. નિરાસ્વાદ - વિષયગૃદ્ધોને વૈરના હેતુપણાથી નીરસ છે.

સર્પની જેમ એકાંત - નિશ્ચય જેનો છે તેવી દેષ્ટિ તે એકાંતદેષ્ટિ, તેના વડે એકાંત બુદ્ધિને આશ્રીને આ એકાંદ દેષ્ટિક કે ચારિત્ર દુશ્ચર છે. કેમકે વિષયોથી મનને દુર્નિવારત્વ છે. લોઢાના ચવ, જેમ તેને ચાવવા દુષ્કર છે, તેમ ચારિત્ર પાલન દુષ્કર છે. અગ્નિની ઉજજવલ જ્વાલા તે બળતી હોય, તેને પી જવાનું દુષ્કર છે, તેમ ચારિત્ર પાલન દુષ્કર છે. ઇત્યાદિ ઉપમા વડે ચારિત્ર પાલનની દુષ્કરતાઓને સૂત્રકારે બતાવી છે.

અનુપશાંત - ઉત્કટ કષાય વડે, અહીં દમસાગર શબ્દોથી તેનું પ્રાધાન્યત્વ જણાવવા કેવલ ઉપશમને સમુદ્રની ઉપમા બતાવી. પૂર્વે ગુણોદધિ કહ્યું તેથી આના વડે નિઃશેષ ગુણોવોળાને કહ્યું છે.

આ બધાં કારણોથી તારુણ્યમાં પ્રવ્રજયા દુષ્કર છે. તેથી ભોગ ભોગવવા માટે માતા-પિતાએ ઉપદેશ આપ્યો. ભોગ-શબ્દાદિ પંચક સ્વરૂપ છે. હે પુત્ર! ભોગો ભોગવીને પછી વૃદ્ધત્વમાં દીક્ષા લે.

તેમના વચનો સાંભળીને જે મૃગાપુત્રે કહ્યું, તે બતાવે છે -

• સૂત્ર ૬૫૮ થી ૬૮૮ -

(६४८) त्यारे भृगापुत्रस्रे मातापिताने કહ્યું - तमे ९ કહ્યું ते 6ीड છે, પભ આ संसारमां ९ेनी तरस छीपी गई छे, तेने डशुं हुष्डर नथी. (६४६) में स्ननंतवार शारीरिड, मानसिड वेहनाने सहन डरी छे सने स्ननेडवार બર્ચકर हु:ખ सने બયને सनुબव्या छे. (६६०) में ९२१ मरश ३५ डांतारमां, यातुरंत गतिमां, ભवाडरमां બર્ચકर ९२१ मरशने सह्या छे.

(६६१) ऐम अहीं अिन ६६० छे, तेनाथी अनंतगुष हु:७ ३५ ६६० वेहना में नरडमां अनुभवी छे. (६६२) ऐम अहीं श्रीत छे, तेनाथी अनंत गुष हु:७ ३५ श्रीत वेहना में नरडमां अनुभवेदी छे. (६६३) हुं नरडनी डंहु डुंभीमां ६५२ ५ग अने नीये मस्तड डरीने प्रश्वदित अिनमां आर्डह डरती अनंतवार पडावायो छुं. (६६४) महाभयंडर हावािन तुत्य मरुप्रदेशमां तथा वक्ष वावुडा अने डहंभ वावुडामां अनंतवार भणायो छुं. (६६५) બંધુથી रहित અસहाय, २ऽतो मेवो हुं डुंहडुंभीमां ઉचे બંધાयो तथा કरवत आદि शस्त्रोथी અनंतवार छेहायो छुं.

(६६६) अत्यंत तीव्र डांटाथी व्याप्त, ઉंચा शास्मित वृक्ष ઉपर पाश वडे जांधीने अहीं - तहीं भेंथीने भने असहा डघ्ट अपायुं छे. (६६७) अति जयानड आइंट डरतो हुं पापडभीं, पोताना डमोंने डारषे शेरडी माइड मोटा यंत्रमां अनंतवार पीतायो छुं. (६६८) हुं अहीं-तहीं जागतो, आइंटन डरतो, डाजा अने डाजर यितरा सुवर अने डुतरा द्वारा अनेडवार पाडी हैवायो, इाडी जवायो अने छेटायेवो छुं.

(६६६) पापडमों ना डारखे हुं नरडमां ४न्मीने खबसीना इ्व समान नीवरंभी तववारोथी, ભावाथी, बोह्हंडोथी छेहायो, भेहायो, णंड-णंड डरायो छुं. (६९०) सिमवायुड्त यूपवाणा जजता बोह्रस्थमां पराधीन पर्छ हुं भेतरायो छुं, याजुङ खने रस्सीथी यवावायो छुं तथा रोजनी माइङ पीटाईने ४भीन हपर पाडी हेवायो छुं.

(६९९) पापडमॉं थी घेरायेखो, पराधीन हुं अग्निनी यित्तामां भेंसनी षेम जजायो अने पडावायो छुं. (६९२) बोह समान डहोर संडासी षेवी यांयवाजा ढंडाहि वडे हुं रोतो-विद्यपतो अनंतवार नोथायो छुं.

(६९३) तरसथी व्याङुण थर्ग, होडतो सेवो हुं वैतरेशी नहीसे पहोंच्यो, 'पाशी पीश' सेम वियारतो हतो, त्यारे छरानी धार शेवी तीक्ष श्वधारा वडे हुं यीरायो छुं. (६९४) गरमीथी संतप्त थर्ग हुं छायाने माटे सिराप्त्र महावनमां गयो. त्यां प्रश्न छंपरथी पडतां सिराप्त्रो वडे -तेना तीक्ष्म पांहडासो वडे सनेक्वार छेहायो छुं.

(६९५) अधी तरइथी निराश थयेवा मारा शरीरने मुह् गरो, मुसुंडीओ, शूणो अने मुसव द्वारा यूर यूर કरायुं. એ रीते में अनंतवार हु:ખ प्राप्त કर्युं. (६९६) तेथ धारवाणी छरी, छुरा अने કातरथी अनेક वार કपायो, टुडडा કराया, छेहायो तथा मारी यामडी ઉताराई छे.

(६९९) पाशा अने डूटलणोथी विवश जनेवा भृगनी माइड हुं अनेडवार छण वडे पडडायो, जंधायो, रोडायो अने विनष्ट डरायो छुं. (६९८) गव वडे तथा मगरो पडडवानी जणथी माछवा माइड विवश हुं अनंतवार जेंथायो, इडायो, पडडायो अने मरायो छुं. (६९६) जाक्पक्षी, जण, वक्ष्वेप द्वारा पक्षी माइड अनंतवार पडडायो, थिपडावायो, जंधायो, मरायो छुं.

(६८०) ક6ियारा द्वारा वृक्षनी माइड કુહાડી અને ફરસી આદિથી હું અનંતવાર કુટાયો, ફડાયો, છેદાયો, છોલાયો છું. (६८૧) લુહારો દ્વારા લोढानी माइड हुं परमाधामी स्रसुरो द्वारा थप्पड सने मुड्डा सिह द्वारड सनंतवार पीटायो, डुटायो, जंड जंड डरायो सने यूर्ष जनावी हैवायो छुं. (६८२) भयंडर साइंह डरता छतां पष्ट मने डजडजता गरम तांजा, बोढा, रांगा सने सीसा पीवडावाया छे.

(६८3) ''तने કાપેલું અને शूणमां परोवी पडावायेसा मांस प्रिय हतुं'' એમ याद કरावी. मारा ९ शरीरनुं मांस કાપीने અને तपावीने અનેકવાર ખવડાવાયું છે. (६८४) ''तने दारु, सीद्य, भैरेय आदि प्रिय हतां' ते याद देवडावीने मने सणगती यरजी અने ખૂન पीवडावायेस છે.

(६८४) में पूर्व ४०मोमां आ रीते नित्य भयभीत, संशस्त, हुःणी अने व्यथित रहेता अत्यंत हुःफपूर्ष वेहना अनुभवी छे. (६८६) तीव, प्रयंड, प्रगाढ, घोर, अत्यंत हुःसह, महा भयंडर, भीष्म वेहनाओने में नर्स्डा अनुभवी छे. (६८७) हे ताता मनुष्यवोडमां हेफाती वेहनाथी अनंत युष अधिड वेहना नर्स्डमां छे. (६८८) में जद्यां भवोमां असाता वेहना वेही छे. क्षष्टवाह पक्ष सुभइप वेहना त्यां अनुभवी नथी.

## • विवेचन - ६५८ थी ६८८

આ એક્ત્રીશ સૂત્રોનો સૂત્રાર્થ કહ્યો. વિશેષ એ કે - માતાપિતાએ અનંતર ગાથામાં જે કહ્યું, તેના ઉત્તરમાં મૃગાપુત્ર આ પ્રમાણે કહે છે : -

હે માતા પિતા! આ આમંત્રણ પદ છે. આપે જે કહ્યું કે પ્રવ્રજયા દુષ્કર છે. તે સત્યતાને અનિતકાંત અને અવિતથ છે તો પણ આ લોકમાં નિસ્પૃહને, આલોક શબ્દથી ઐહલોકિક સ્વજન, ધન, સંબંધાદિ ગ્રહણ કરાય છે. જેમાં અતિ કષ્ટ વિધમાન નથી તે શુભાનુષ્ઠાન જ છે. દુરનુષ્ઠેય કહ્યું, તે ભોગાદિની સ્પૃહાવાળાને જ આ દુષ્કરપણે છે.

નિઃસ્પૃહતાના હેતુને કહે છે - સામાન્યથી સંસારનું દુ:ખરૂપત્વ કહ્યું. અહીં શારીર-માનસમાં થતી તે શારીરિક, માનસિક વેદના તે પણ અસાતા રૂપ જાણવી, તે દુ:ખ ઉત્પાદક અને રાજ વિડ્વરાદિ જનિત છે. જરા અને મરણ વડે અતિ ગહનપણાથી કાંતાર રૂપ છે. તેમાં દેવાદિ ચારે ભવોના અવયવોથી ચાતુરંત - સંસાર, તેમાંથી ઉત્પન્ન વેદના સહી છે, તે અતિ દુ:ખ જનકત્વથી રૌદ્ર છે. જ્યાં ઉત્કૃષ્ટ શારીરિક માનસિક વેદના સહી છે તે આ પ્રમાણ સૂત્રો વડે કહેલી છે -

આ મનુષ્ય લોકમાં અગ્નિ ઉષ્ણ અનુભવાય છે, તેનાથી તે અનુભૂત વેદના અનંતગુણ છે, જયાં હું ઉત્પન્ન થયો. ત્યાં બાદર અગ્નિના અભાવથી પૃથ્વીનો તથાવિધ સ્પર્શ છે ઉષ્ણ અનુભવરૂપથી દુઃખ રૂપે મેં વેદેલી છે. અગ્નિથી અનંતગુણ વેદના મેં નરકમાં અનુભવેલી છે, તેમ યોજવું. આ મનુષ્યલોકમાં માઘ માસાદિમાં સંભવતા હિતકણથી થતી આત્યંતિક વેદના પરિગ્રહણ કરાય છે. તેનાથી અનંતગણી તે પૂર્વવત્ જાણવી. કુંદુકુંભી, તે પકાવવાનું, લોઢાનું વાસણ વિશેષ છે. દેવ માયાકૃત અગ્નિ એવા મહાદવાગ્નિ વડે સંકાશ - અતિદાહકતાથી સદેશ તેમાં, અહીં અન્ય દાહકતરનો અસંભવ હોવાથી આવી ઉપમા આવેલી છે. અન્યથા આ અગ્નિથી અનંતગુણ જ ત્યાં ઉષ્ણ પૃથ્વીનો અનુભાવ કહ્યો.

મહુ વાલુકાની જેમ, વજવાલુકા નદી સંબંધી રેતી - x - જે નરક પ્રદેશમાં છે તે પ્રમાણે કદંબ વાલુકા નદીની રેતી મહાદવાગ્નિ સદેશ યોજવી. ઉદર્વ - ઉપર વૃક્ષ શાખાદિમાં નિયંત્રિત, જેથી અહીંથી તે નાસી ન જાય, અબાંધવની જેમ અશરણતા કહે છે -કરવત, કકય તેનાથી ખેદ, કલેશ અનુભવેલ છે. પરમાધામી વડે કર્ષણ કે અપકર્ષણથી દુ:સહય છે.

ઇક્ષુ - તેની જેમ, આકંદન કરતો, હિંસાદિ વડે ઉપાર્જિત સ્વ કર્મો વડે -જ્ઞાનાવરણાદિથી પાપાનુષ્ઠાનને કારણે યંત્રમાં પીલેલો છે.

કૂવંત - કૂંજન, કોલસ્પૂગય - સૂકર સ્વરૂપદ્યારી કાળા અને કાબર ચીતરા પરમાદ્યામી વિશેષથી જમીને પટકાવાયો, જીર્ણવસ્ત્રની જેમ ફડાયો, વૃક્ષની જેમ ઉભય દાંતા વાળી કરવતથી છેદાયો. પ્રહરણ વિશેષથી અહીં - તહીં ચલિત કરાયો. વળી અતસ્ત જેનો કૃષ્ણ વર્ણ છે તેવી તલવાર અને પ્રહરણ વિશેષથી બે ટુકડા કરાયા, વિદારાયો, સૂક્ષ્મ ખંડ કરાયો. અથવા ઉદર્વ છેદાયો, તિર્છો ભેદાયો, વિવિદ્ય પ્રકારોથી ઉદર્વ અને તીર્છો નરકમાં અવતારાયો.

પાપ કર્મ વડે - તે હેત્ દર્શન પાપના પરિહારને માટે છે.

લોહરથ - લોહમય શક્ટમાં મને જોડાયો. પરમાદ્યાર્મિકો વડેંo એ વાક્ય બદો જોડવું. કદાચિત્ દાહના ભયથી ત્યાંથી નાસી જાય તો, તેથી કહે છે - સમિલા સહિતનું યુગ જેમાં છે તે, અથવા તેમાં સમિલા યુક્ત, બળતા એવા સમિલા યુગમાં પ્રેરિત, પ્રાજનક બંદાન વિશેષથી મર્મ ઘટ્ટન અને આહનન વડે હણે છે. રોજરા - પશુ વિશેષ તેની જેમ ભૂમિ ઉપર પડાતો, ચાબુક આદિથી પીટાતો, અગ્નિમાં બળાતો જાણવો. ક્યાં? પરમાદ્યાર્મિક વડે નિર્મિત ઇંદાન સંચય રૂપ ચિતામાં બાળે. ભેંસની જેમ બાળીને ભસ્મસાત કરે છે, પકાવે છે. જેનું મુખ સાણસા તુલ્ય છે તથા લોહવત્ નિષ્ઠુર છે, તેવા મુખવાળા તે લોહતુંડ પક્ષી - ઢંક કે ગીદા વડે, આ પક્ષી વૈકિય લેવા. કેમકે ત્યાં તિર્ચયોનો અભાવ છે. તે પક્ષી વડે છેદાયો - ભેદાયો.

આવી રીતે કદર્શના પમાડાતા તેને તૃષા ઉત્પન્ન થાય તેમાં તો કહેવાનું જ શું હોય? તૃષ્ણા વડે ગ્લાનિને પામેલા તે તૃષ્ણાકાંત, તે હું પાણી પીશ એમ વિચારતા સુરધારા વડે અતિ છેદક્તાથી વૈતરણીના જળના તરંગો વડે વિપાદિત કે વિપાદિત થયો - વિનાશ કરાયો.

વજવાલુકાદિ સંબંધી ઉષ્ણ તાપ વડે આભિમુખ્યતાથી તપ્ત થઈને, ખડ્ગની જેમ ભેદક્તાથી છેદાતા પર્ણોની જેમ, તથા મુદ્દગરાદિ આયુધ વિશેષોથી નાશ કરાયો. रमाशा - મનોરથ રૂપ, તે જવાથી 'ગતાશ' થાય છે. ભગ્ન ગાત્રથી તે દુઃખને પામે છે. કલ્પિત વસ્ત્રવત્ ખંડિત. કલ્પની વડે પાડેલ - બે ટુકડા કરેલ, ઉર્ધ્વમાં છુરિકા વડે છિશ્ન - ખંડિત. એ પ્રમાણે આયુક્ષયથી મૃત્યુ પામતા અથવા ક્ષુરાધિથી ચામડી ઉતેરડાય છે.

પાશ - કૂટજાળ, તે બંધન વિશેષથી પરવશ, ગ્રહણ કરાતો બંધન વડે બંધાતો, બાહ્યપ્રચાર નિષેદ્ય વડે રુંધાતો વિનાશિત થાય. ગલ અને મકર આકાર અનુસરી પરમાદ્યાર્મિક વડે વિરચિત જાળો વડે, ગળાથી પકડાતો અને મકર ગૃહીત જાળ વડે પડાતો અથવા મકર જાળ વડે ગૃહીત છતાં મરાતો, તથાવિધ શ્યેનાદિ જાળથી બંધાતો, વજલેપાદિથી અર્થાત્ શ્લેષ દ્રવ્યો વડે ચોંટાડાતો. અથવા પક્ષીની જેમ પકડીને, વિદંશક જાળ વડે બંધાઇને લેપદ્રવ્યો વડે ચોંટાડીને મરાયો હતો. સૂક્ષ્મ ખંડો કરાયા હતા અને વૃક્ષની જેમ ચામડી ઉતારાય છે.

થપ્પડ અને મુક્રી વડે મરાય છે, લુહારની જેમ ઘણ આદિથી ટીપાય છે. મરાય છે, છિશ્ન-ભિશ્ન કરાય છે. પ્રક્રમથી પરમાધાર્મિકો વડે તસ તામ્રાદિ વિકુર્વીને અથવા પૃથ્વી અનુભાવ રૂપથી કલકલ શબ્દ કરતો અતિ ઉકાળાય છે. ત્યાર પછી પરમાધામી તેને કહે છે - હે! તને માંસના ટુકડા ને તે પણ પકાવાયેલા બહુ પ્રિય હતા ને? એમ કહી તે નારકીના એટલે કે મારા જ શરીરનું માંસ છેદીને અતિ તસ એવા માંસ મને ખવડાવતા હતા. મધાદિ મને પ્રિય હતા, તે યાદ કરાવીને બળતા એવા અતિ ઉષ્ણ યરબી અને લોહી મને પીવડાવતા હતા.

નરકની વક્તવ્યતાનો ઉપસંહાર કરતા કહે છે - અહીં ભયથી ત્રસ્ત થઈને, ઉદ્બેગ પામીને જ વિવિદ્ય દુઃખોને પામ્યો. વ્યથિત થયો. - x - તીવ્ર અનુભાગથી તે જ ઉત્કટ, પ્રગાઢ, દોર, રૌદ્ર. અત્યંત દુરધ્યાસ વેદના અનુભવી. મહતી ભય પ્રદ વેદના વેદી. આ બધાં એકાર્થક અથવા અત્યંત ભય ઉત્પાદનને માટે કહેલાં શબ્દો છે.

વળી તે વેદના કઈ રીતે અતિ તીવ્રાદિ રૂપ હતી, તે આશંકાથી કહે છે કે - આ અતિ વેદનાથી અપેક્ષાથી નરકની દુઃખ વેદના અનંતગુણ હતી. વળી મેં કેવળ આ નરકની દુઃખ વેદના જ અનુભવી નથી, પરંતુ બધી જ ગતિમાં પુનઃ નિગમન દ્વારથી કહે છે :- આ અસાતા દુઃખરૂપ વેદના મધ્યે આંખના પલકારા માત્ર જેટલો કાળ પણ મેં સાતા સુખરૂપ વેદના ન અનુભવી, તત્ત્વથી અહીં વૈષયિક સુખ અસુખ જ છે. કેમકે ઇપ્યાંદિ અનેક દુઃખથી વિદ્ધ થઈને વિપાક દારુણ પણાથી તેમાં કોઈ સુખ નથી.

આ આખા પ્રકરણનો આશય આ છે કે - જે મેં આંખના પલકારા માત્ર જેટલો કાળ પણ સુખ ન મેળવ્યું, તો પછી હું કઈ રીતે સુખોચિત કે સુકુમાર કહેવાઉં? જેણે નરકમાં અતિ ઉષ્ણ અને શીતાદિ મહાવેદના અનેક વખત સહન કરી, તેને મહાવત પાલન કે સુધાદિ સહેવા તેમાં કઈ બાધા થવાની? તત્ત્વથી તે પરમ આનંદનો હેતુ છે. તેથી મારે પ્રવજ્યા જ સ્વીકારવી જોઈએ. તેણે આમ કહ્યું ત્યારે...

#### ● सूत्र - ६८६ -

त्यारे माता-पितासे કહ્યું - हे पुत्र! तारी घय्छाथी तुं भसे टीक्षा से. पस श्रामस्य छवनमां निष्प्रतिङर्भता से ङष्ट छे.

## • विवेयन - ६८६ -

મૃગાપુત્રને તેના માતાપિતાએ કહ્યું - આ તારો સ્વકીય અભિપ્રાય છે. તેના વડે હે પુત્ર! તને અભિડુચિત હોય તો પ્રવ્રજિત થા, પરંતુ શ્રમણ ભાવમાં ક્યારેક રોગોત્પત્તિ થાય તો ચિકિત્સા ન કરવા રૂપ દુ:ખ છે.

## सूत्र - ६६० थी ६६७ -

(६६०) हे माता पिता! तमे थे डह्युं ते सत्य छे, पण वनमां रहेता भूग - पशुपक्षीनी थिडित्सा डोस डरे छे? (६६१) थेम थंगवमां भूग એકલા વिચरे छे, तेम हुं पण संयम अने तप साथे એકाકी थई धर्मनुं आयरण डरीश. (६६२) क्यारे महावनमां भूगने आतंड ६पथे छे. त्यारे वृक्षनी नीये जेठेवा ते भूगनी थिडित्सा डोस डरे छे? (६६३) डोस तेने औषधि आपे छे? डोस सुणवार्ता पूछे छे? डोस आहार वावी आपे छे?

(६६४) જयारे ते स्वस्थ थाय छे, त्यारे स्वयं गोयर भूभिमां जाय छे अने जावा-पीवाने माटे गहन जाडी अने જળાशयो ने शोधे छे. (६६५) ते निहुं जो अने જणाशयोमां जाઇ-पीने मृगययां डरतो ते मृग पोतानी मृगययां यात्यो जाय छे. (६६६) इपाहिमां अप्रीतिजद्ध, संयमने माटे छिंदत जिक्षु स्वतंत्र वियरतो मृगययांवत् आयरण डरीने मोक्षमां गमन डरे छे. (६६९) पेम मृग ओडवो अनेड स्थाने वियरे छे, रहे छे, सहैव गोयर ययांथी छवन यापन डरे छे, तेमक गौयरी गयेव मुनि डोईनी निंहा डे अवज्ञा न डरे.

#### • विवेयन - ६६० थी ६६७ -

તમે જે આ નિષ્પ્રતિકર્મતાને દુ:ખરૂપ પણે કહી તે બરાબર છે. પણ આ પ્રમાણે પરિભાવના કરવી જોઈએ - રોગોત્પત્તિમાં ચિકિત્સા કોણ કરે છે? કોઈ નહીં, ક્યાં? અરણ્યમાં, કોની? મૃગપક્ષીની. તો પણ તેઓ જીવે છે અને વિચરે છે. તો આ દુ:ખ રૂપ ભાવ શા માટે? જેમ તે વનમાં એકલા છે, તેમ સંચમ અને તપ વડે ધર્મચરણના હેતુથી એકલો વિચરીશ. વળી ક્યારેક મોટા અરણ્યમાં કોઈક ક્યારેક કૃપાથી ચિકિત્સા કરે પણ ખરા. સાંભળેલ છે કે કોઈ વૈદ્યે અટવીમાં કોઈ વાદ્યના અક્ષુની ચિકિત્સા કરેલી. અથવા તેવા કોઈના અભાવે વૃક્ષની નીચે પડી રહે છે ત્યારે કોઈ ઔષધ આદિના ઉપદેશથી નીરોગી કરતું નથી કે ઔષધ પણ તેને પ્રાપ્ત થતું નથી.

તેનું નિર્વહણ કઈ રીતે થાય? જ્યારે તે સુખી થાય છે, આપમેળે જ રોગાભાવ થાય છે, ત્યારે ગાયની જેમ પરિચિત કે અપરિચિત ભૂભાગની પરિભાવના રહિત ભ્રમણ કરે છે. ત્યાં જે ભક્ષ્ય તૃણ આદિ અને પાન મળે તેની શોદ્ય કરે છે. - x - x -પોતાના ભક્ષ્યને નિકુંજોમાં ખાય છે અને સરોવરમાં પાણી પી છે. એ રીતે પરિમિત ભક્ષણ રૂપ ચર્ચા કરીને જ સ્વરૂપથી જ મૃગો રહે છે. - x - x -

આ પાંચ સૂત્રો વડે દેષ્ટાંત કહ્યું. બે સૂત્રો વડે તેનો ઉપસંહાર કહે છે. એ પ્રમાણે મૃગવત્ સંચમ અનુષ્ઠાન પ્રતિ ઉદ્યત થઇ તથાવિદ્ય આતંક ઉત્પન્ન થાય તો પણ કોઇ ચિકિત્સા પ્રતિ અભિમુખ ન થાય. પણ મૃગની જેમ કોઇ વૃક્ષ નીચે રહે છે. તે એક જ સ્થાને નહીં, પણ કદાચિત્ ક્વચિત્ અનિયત સ્થાને રહે છે. ઘર વગરના રહે છે. એ પ્રમાણે સાધુ મૃગયર્યાને ચરીને મૃગની જેમ આતંકના અભાવે ભોજન પાનને માટે ગૌચરીએ જઇને, તે પ્રાપ્ત ભોજન-પાનથી, વિશિષ્ટ સમ્ચગ્ જ્ઞાનાદિ ભાવથી શુકલ દયાને આરૂઢ થઇ શેષ કર્મોને દૂર કરી ઉદ્ય દિશામાં જાય છે. અર્થાત્ સર્વોપરી સ્થાને સ્થિત થાય છે. એ પ્રમાણે - x - મૃગની ઉપમાથી મુનિઓ અહીં-તહીં અપ્રતિબદ્ધ વિહારીપણાથી વિચરીને જાય છે.

મૃગચર્યાને જ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે - જેમ મૃગ એટલે એકત્ર ભોજન પાન નથી કરતો, એકજ સ્થાને રહેતો નથી પણ સર્વદા ગોયર વડે પ્રાપ્ત આહાર જ આહારે છે તે પ્રમાણે જ મુનિ પણ ભિક્ષાટન માટે પ્રવેશ કર્યા પછી નિકૃષ્ટ અશનાદિ પામતા તેની અવજ્ઞા ન કરે તે તથાવિદા આહાર પામીને પોતાની કે બીજાની નિંદા ન કરે.

અહીં વારંવાર મૃગનું દેષ્ટાંત પ્રાયઃ તેમના પ્રશમ પ્રધાનત્વથી અપાય છે. તેમ સંપ્રદાય છે. એ પ્રમાણે મૃગચર્યાનું સ્વરૂપ કહ્યું, ત્યારે પિતાએ શું કહ્યું? પિતાના વયન પછી તેણે શું કર્યું?

### ● સૂત્ર - દ્દ૮ થી ૭૦૧ -

(६६८) ''हुं भृगयर्याथी यरीश.'' हे पुत्र! ''ऐम सुण ઉपऐ तेम કरो.'' आ प्रमासे माता-पितानी अनुमति पाभीने, ते परिग्रहने छोडे छे. (६६६) हे माता! तमारी अनुमति पाभीने सर्व दुःणोनो क्षय કरनारी भृगयर्याने हुं आयरीश. हे पुत्र! सुण ઉपऐ तेम કरो.

(७००) सा प्रभाषे ते सनेङ रीते मातापिताने सनुमतिने भारे समकावी ममत्वनो त्याग डरे छे, षे रीते महा नाग डांयणीने छोडे छे. (७०९) डपडा छपर वागेवी घूण माइड ऋछि, धन, मित्र, पुत्र, पत्नी सने ज्ञातिष्टनोने इगावीने संयम यात्राने माटे नीडणी गयो.

#### • विवेयन - ६६८ थी ७०१ -

ગાશાર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - મૃગની જેવી ચર્ચા - યેષ્ટા, તે નિષ્પ્રતિકર્મતાદિ રૂપને હું ચરીશ. બલશ્રી મૃગાપુત્ર બોલ્યો. માતા - પિતાએ પણ કહ્યું, તને રુચિ હોય, જેમ સુખ ઉપજે તેમ કર. એમ અનુજ્ઞા મળતા તે દ્રવ્યથી ઉપકરણ, આભરણ આદિનો અને ભાવથી છદ્મ આદિ જેનાથી આત્મા નરકમાં જાય, તેનો ત્યાગ કરી, દીક્ષા લે છે તેમ કહ્યું છે.

આ અર્થને જ વિસ્તારથી કહે છે - સર્વે અશાતા વિમુક્તિ હેતુને, હે માતા! આપની અનુમતિ પામીને૦ મહાનાગ જેમ કાંચળી ઉતારે તેમ તે મમત્વને દૂર કરે છે. આના વડે અંતર્ ઉપાધિ ત્યાગ કહ્યો. હવે બાહ્ય ઉપાધિ ત્યાગ કહે છે - હાથી, ઘોડા આદિ સંપત્તિ, સહોદરને તજીને ઘેરથી નીકળ્યો. અર્થાત્ પ્રવ્રજિત થયો.

આ જ અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४१८ थी ४२१ + विवेयन -

મૃગાપુત્રની નિશ્ચયમિત જાણીને કે - તે એમ જ કરશે, ત્યારે તેમણે કહ્યું - હે પુત્ર! તને ધન્ય છે, જેથી તું વિરક્ત થયો છું. હે પુત્ર! સીંહની જેમ નીકળીને સીંહની જેમ જ વિચરજે. કામભોગથી વિરક્ત થઈને ધર્મનો જ અભિલાષ કરતો વિચરજે. તું જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, નિયમ, સંયમ ગુણોથી, ક્ષાંતિ અને મુક્તિથી વૃદ્ધિ પામજે. સંવેગ જનિત હાસ્ય, મોક્ષ ગમન બદ્ધ ચિક્ષ રૂપ કવચને ધારણ કરજે. તેણે માતા-પિતાના વચનોને અંજલે જોડીને સ્વીકાર્યાં.

અહીં વૃત્તિકારે કરેલ વૃત્તિમાં પ્રાય: ઉક્ત નિર્યુક્તિ અર્થ જ છે. કિંચિત્ વિશેષ આટલું જ છે - જેમ સિંહ પોતાના સ્થાનેથી નિરપેક્ષ જ નીકળે છે પછી તેવી જ નિરપેક્ષ વૃત્તિથી વિચરે છે, તેમ તું પણ વિચરજે. ચારિત્રમાં સમાવિષ્ટ છતાં તપ વગેરેનો ઉપદેશ સામાન્યથી વિશેષને કહે છે. સંવેગ - મોક્ષાભિલાષ, સંવેગ જનિત હાસ્ય - આ મુક્તિનો ઉપાય છે. અર્થાત્ દીક્ષાને ઉત્સવ માનીને પ્રહસિત મુખ, મુક્તિ ગમન માટે બદ્ધ ધર્મધ્વજાદિ, તે જ દુર્વચન શર-પ્રસર નિવારક સભ્નાહ છે - x -

## • सूत्र - ७०२ थी ७०७ -

पांच महाव्रत युक्त, पांच समितिथी समित, अस गुप्तिथी गुप्त, जाह्माञ्चंतर तपोक्तममां ६६त, निर्मम, निरहंकार, निरसंग, गौरव त्यागी, अस स्थापवर सर्व भूतोमां समदृष्टि, वाभ-खवाभमां, सुष्ण-दुःषमां, छवित-मरसमां, निंहा-प्रशंसामां, मान-खपमानमां सम, (तथा) गौरव, क्षाय, हंड, शस्य, भय, हास्य, शोक्रथी निवृत्त, निहान खने जंधनथी युक्त... खाबोक खने परवोक्तमां खनासक्त, वांसवा खने यंहनना स्पर्थमां समलावी, खशन के खनशनमां प्रस् सम... खप्रशस्त द्वारोथी खावनारा कर्म पुद्गवोनो सर्वथा निरोधक खेवा महर्षि खध्यात्म ध्यान योगथी प्रशस्त संयममां वीन थया.

## • विवेयन - ७०२ थी ७०७ -

છ એ સૂત્રો સ્પષ્ટ જ છે. વિશેષ એ કે - અભ્યંતર તપ તે પ્રાયશ્ચિતાદિ, બાહ્ય તપ - અનશનાદિ. પ્રધાન હોવાથી પહેલાં અભ્યંતરનું ઉપાદાન છે. નિર્મમ - મમત્ત્વ બુદ્ધિ પરિહારથી. નિસ્સંગ - સંગના હેતુ ધનાદિનો ત્યાગ. રામ - રાગદ્વેષ રહિત. લાભાલાબ આદિમાં સમત્વ તે બીજા પ્રકારે સમત્વ કહ્યું. અબ્નન્થમ - રાગદ્વેષ રહિત. તેથી જ આલોક અને પરલોકમાં અનિશ્ચિત અર્થાત્ આલોક કે પરલોકાર્થે અનુષ્ઠાનવાન નહીં. વાંસળા કે ચંદન સ્પર્શમાં સમાન ઇત્યાદિ દ્વારા પણ સમત્વ કહ્યું છે. - x - x - અનાશન એટલે બોજનના અભાવમાં કે કુત્સિત અશન ભાવમાં પણ સમાન. એ પ્રમાણે બધામાં સમભાવ ને દેખાડ્યો.

પ્રશંસા ન પામે તેવા કર્મના ઉપાર્જન ઉપાય - હિંસા આદિથી, કર્મ સંલગનરૂપ બધાં આશ્રવો, તેના હારોને બંધ કરેલ છે તેવો વિહિત આશ્રવ અથવા સર્વે અપ્રશસ્ત હારોથી નિવૃત્ત. પછી આત્મામાં શુભ ધ્યાન વ્યાપાર રૂપ યોગ તે અધ્યાત્મ ધ્યાન યોગોથી૦ અહીં અધ્યાત્મ ગ્રહણ, પરસ્થાને તેમને કંઈ કરવાનું નથી માટે કહેલ છે. પ્રશસ્ત તે પ્રશંસા પ્રાપ્ત, દમ - ઉપશમ, શાસન - સર્વજ્ઞના આગમ રૂપ.

હવે તેનું ફળ દશવિ છે -

#### ● सूत्र - ७०८, ७०६

એ પ્રમાણે ज्ञान, ચારિત્ર, દર્શન, तप અને શુદ્ધ ભાવનાથી આત્માને સમ્ચક્પણે ભાવિત કરીને - ઘણાં વર્ષો સુધી શ્રામણ્યધર્મનું પાલન કરીને અંતે માસિક અનશનથી તે અનુત્તર સિદ્ધને પામ્યા.

## • विधेयन - ७०८, ७०६ -

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - ભાવના અર્થાત્ મહાવ્રત સંબંધી, કે અનિત્યત્વાદિ વિષયોની. વિશુદ્ધ - નિદાનાદિ દોષ રહિત, અપ્પયં - આત્માને, માસોપવાસ કરીને સિદ્ધિ - સર્વ કર્મ ક્ષય રૂપ. આનાથી અંજન સિદ્ધ આદિનું ખંડન કર્યું. ત્ર્યુદ્ધિ આદિ સૂત્રના તાત્પર્યાર્થે નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४२२ + विवेयन

ઋદ્ધિ - વિભૂતિ પૂર્વક નીકળીને પરમઘોર - કાયરોને દુરનુચર એવા શ્રમણત્વને કરીને, તે ધીર ત્યાં ગયો, જ્યાં ક્ષીણસંસારી જાય છે. ક્ષીણસંસાર - મોક્ષ. હવે સકલ અધ્યયનના ઉપસંહાર દ્વારથી ઉપદેશ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૭૧૦ થી ૭૧૨ -

(७९०) संजुद्ध, पंडित प्रवियक्षष्ट सेम ४ डरे छे. तेस्रो मृगापुत्र महर्षिनी माइड डामलोगोशी निवृत्त थाय छे. (७९९) महाप्रलावी, महायशा मृगापुत्रना तपप्रधान त्रिवोड विश्वत, मोक्षरूप गतिथी प्रधान, ६त्तम यारित्रने सांलजीने (७९२) धनने दुःण विवर्धड सने ममत्त्व जंधनने महा लयावह जाशीने निर्वाशयाष्ट्र प्रापड, सुणावह, सनुत्तर धर्मधुराने धारष्ट डरो. - तेम हुं डहुं छुं.

#### • विवेयन - ९१० थी ९१२ -

સંપ્રજ્ઞા - સંગત પ્રજ્ઞા કે સંપશ્ન જ્ઞાનાદિથી, ઋષિ - મુનિ. મૃગાપુત્રની સંસાર દુ:ખ સ્વરૂપતા વેદક જે તેણે પિતા પાસે કહ્યું. પ્રધાન તપ અને પ્રધાનગતિ - મોક્ષ. ત્રિલોક - વિશ્રુત - ત્રણ જગત્માં પ્રતીત. - x - મમત્વ બંધ ચૌરાદિ કરતાં પણ મહાબયાવહ છે. ધર્મઘુરા - પાંચ મહાવ્રત રૂપ, મહાસત્વી વડે જ વહન કરાવી શક્ય છે. નિર્વાહગુણ - અનંત જ્ઞાન દર્શન વીર્ચ સુખાદિ તેને પ્રાપ્ત કરનાર જ ધર્મઘુરાને ધારણ કરે છે. આ નિર્વાણ ગુણાવહત્વને સુખાવહત્વમાં હેતુ છે. મહતી - અપરિમિત માહાત્મ્યપણાથી મહતી.

मुनि हीपरत्नसागरे <del>डरे</del>ब अध्ययन - १६ नो टीडा सहित अनुवाह पूर्ष

## 🗘 અધ્યયન - ૨૦ ''મહાનિર્ગ્રન્થીય'' 🗘

o ઓગણીસમું અધ્યયન કહ્યું, હવે વીસમું આરંભે છે. તેનો આ સંબંધ છે -અનંતર અધ્યયનમાં નિષ્પ્રતિકર્મતા કહી. આ અનાથત્વ પરિભાવનાથી જ પાળવી શક્ય છે, તેથી મહાનિર્ગ્રન્થના હિતને કહેવાને અનાથતા જ અનેક પ્રકારે આના વડે કહે છે. એ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયન છે, - x - તે નામ નિષ્પશ્ન નિક્ષેપામાં ''મહાનિર્ગ્રન્થીય'' છે. સુલ્લકનો વિપક્ષ તે 'મહાન્' છે. તેથી સુલ્લક અને નિર્ગ્રન્થનો નિક્ષેપ નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૪૨૩ થી ૪૨૫ -

નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, સ્થાન, પ્રતિ અને ભાવ આ ક્ષુલ્લકના નિક્ષેપો છે, પ્રતિપક્ષે 'મહત્' જાણવું. નિર્ગ્રન્થનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્ય નિક્ષેપો બે ભેદે છે. ઉત્યાદિ પૂર્વવત્. દ્રવ્ય ક્ષુલ્લકાદિ ક્ષુલ્લક નિર્ગ્રન્થીય અધ્યયન છે, જે પ્રતિપક્ષે મહાનિર્ગ્રન્થીય કહ્યું, તેથી તેની વ્યાખ્યા ફરી વિસ્તારતા નથી. વક્ષ્યમાણ દ્વારો વડે ભાવ નિર્ગ્રન્થ કહીશું તે દ્વારો આ છે -

- निर्युक्ति ४२६ थी ४२८ + विवेयन -
- (અહીં ૩૭ દ્વારો છે, તેના નામો અને સંક્ષેપાર્થ વૃત્ત્યાનુસાર કહીએ છીએ.)
- (૧) પ્રજ્ઞાપના સ્વરૂપ નિરૂપણ, તે ક્ષુલ્લક નિર્ગ્રન્થીયથી જાણવું. (૨) વેદ સ્ત્રી, પુરુષ, નપુંસક. તેમાં પુલાક પુરુષ તે નપુંસક વેદે હોય, સ્ત્રી વેદે નહીં. બકુશ. ત્રણે વેદે હોય. પ્રતિસેવના કુશીલ પણ ત્રણે વેદે હોય. કષાય કુશીલ સવેદી કે અવેદી હોય. અવેદમાં ઉપશાંત કે ક્ષીણ બંને વેદે હોય. નિર્ગ્રન્થ અવેદે જ હોય. એ પ્રમાણે સ્નાતક પણ જાણવો. પણ તે ઉપશાંત વેદે ન હોય.
- (3) રાગ પુલાક બકુશ, કુશીલ સરાગી જ હોય. નિર્ગ્રન્થ વીતરાગ હોય, તે ઉપશાંત કે ક્ષીણ કષાય વીતરાગ હોય. સ્નાતક ક્ષીણ કષાય વીતરાગ જ હોય. (૪) કલ્પ સ્થિતાસ્થિતકલ્પ કે જિનકલ્પાદિ, પુલાકાદિ બંને કલ્પમાં હોય, પુલાક સ્થવિર કે જિનકલ્પમાં હોય, પણ કલ્પાતીતી ન હોય. x બીજા કહે છે, તે સ્થવિરકલ્પે જ હોય. બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ બંને કલ્પમાં હોય પણ કલ્પાતીત ન હોય. કષાયકુશીલ ત્રણેમાં હોય, બાકીના બે કલ્પાતીત જ હોય.
- (૫) **ચારિ**ઝ પુલાક, બકુશ, પ્રતિસેવનાકુશીલ એ ત્રણે સામાચિક અને છેદોપસ્થાપનીયમાં હોય. કષાયકુશીલ આ બંને સાથે પરિહાર વિશુદ્ધિ અને સૂશ્મ સંપરાયમાં હોય. નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક યથાખ્યાતમાં જ હોય. (દ્દ) પ્ર**તિસેવના** પુલાક પ્રતિસેવક હોય, બકુશ તેમજ હોય. પ્રતિસેવના કુશીલ પુલાકવત્ મૂળગુણ ઉત્તરગુણ વિરાદ્યનાથી પ્રતિસેવક જ હોય. કષાય કુશીલ, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતક અપ્રતિસેવક જ હોય.

- (૭) જ્ઞાન પુલાક, બકુશ, પ્રતિસેવક બે કે ત્રણ જ્ઞાનવાળા હોય, પુલાકને નવમાં પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુથી આરંભીને નવ પૂર્વો સુધી હોય. કષાય કુશીલને બે, ત્રણ કે ચાર જ્ઞાન હોય. નિર્ગ્રન્થને તેમજ હોય. સ્નાતકને માત્ર કેવળ જ્ઞાન જ હોય. શુતજ્ઞાન વિશે ક્ષુલ્લક નિર્ગ્રન્થીયમાં કહેલું છે.
- (૮) **તીર્થ** જે તીર્થકર ક**રે છે. પુલાક**, બકુશ, પ્રતિસેવક તીર્થમાં હોય, કષાયકુશીલ તીર્થ કે અતીર્થમાં હોય. **એ પ્રમાણે નિર્ગ્ર**ન્થ અને સ્નાતક પણ જાણવા. (૯) **લિંગી** - લિંગ દ્રવ્ય અને ભાવથી **બે ભેદે** છે. દ્રવ્યથી સ્વલિંગમાં, અન્ય લિંગમાં કે ગૃહી લિંગમાં હોય. ભાવથી સ્વલિંગે જ હોય.
- (૧૦) શરીર પુલાક ઔદારિક, તૈજસ, કાર્મણમાં હોય, બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ ત્રણ કે ચાર શરીરમાં હોય, તેમને વૈક્રિયનો પણ સંભવ છે. કર્ષાય કુશીલને પાંચે શરીરો હોય, તેમને આહારક પણ સંભવે. નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતકને પુલાકવત્ જાણવા. (૧૧) ક્ષેત્ર કર્મભૂમિ આદિ. તેમાં જન્મ અને સદ્ભાવને આશ્રીને પાંચે કર્મભૂમિમાં હોય. સંહરણ બધે થાય.
- (૧૨) કાળ પાંચે પુલાકાદિ જન્મથી અને સદ્ભાવથી ત્રીજા, યોથા, પાંચમાં આરામાં અવસર્પિણીમાં અને ઉત્સર્પિણીમાં ત્રીજા અને ચોથા આરામાં હોય. ભરત, ઐરવત અને વિદહેમાં હોય. સંહરણ**ને આશ્રી**ને યથોક્તથી અન્યત્ર કાળમાં, પણ હોય. જો કે પ્રજ્ઞસિના અભિપ્રાયમાં કિં**યિત્ ભેદ છે,** પણ અમે અત્રે નોંધતા નથી. x x (જિજ્ઞાસુએ મૂળ સાશીપાઠ જોવો.)
- (૧૩) ગતિ અહીં તે આરાધના અને વિરાધનાના ભેદથી કહે છે તેમાં પુલાક અવિરાધનાથી ઇદ્રમાં ઉત્પન્ન થાય અને વિરાધનાથી ઇદ્ર, સામાનિક, ત્રયસ્ત્રિશત્ લોકપાલમાંથી કોઈમાં પણ ઉપજે. એ પ્રમાણે બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ પણ જાણવા. કષાચકુશીલ અવિરાધનાથી ઇન્દ્ર કે અહમિન્દ્રોમાં જન્મે, વિરાધનાથી કોઈપણ ઇન્દ્રીમાં ઉપજે. નિર્ગ્રન્થ તો અહમિન્દ્રોમાં જ ઉપજે.
- (૧૪) સ્થિતિ પુલાકની જધન્ય સ્થિતિ પલ્યોપમ પૃથકત્વ અને ઉત્કૃષ્ટથી અઢાર સાગરોપમ, બકુશ અને પ્રતિ**સેવના કુશી**લની જધન્ય પલ્યોપમ પૃથક્ત્વ, ઉત્કૃષ્ટથી બકુશ અને પ્રતિસેવકો**ની બાવીશ સાગરોપમ, કષાય કુશીલની 33** -સાગરોપણ છે. નિર્ગ્રન્થની અજઘન્<mark>યોત્કૃષ્ટની 33 - સાગરોપ</mark>મ.
- (૧૫) સંયમ પુલાકાદિ ચારના અસંખ્યાત સંયમ સ્થાનો છે, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાલકોને અજધન્યોલ્ફ્રષ્ટ એક જ સંયમ સ્થાન છે. (૧૬) સંનિકર્ષ સ્વસ્થાન અને પરસ્થાનની અપેક્ષાથી તુલ્ય, અધિક, હીનત્વને વિચારવું. તેમાં સંયમ સ્થાનની અપેક્ષાથી સૌથી થોડાં નિર્ગ્રન્થ, સ્નાલકને એક સંયમ સ્થાન છે, તેનાથી પુલાકને અસંખ્યાતગુણ, એ પ્રમાણે બકુશ, પ્રતિસેવક, કષાય કુશીલોને પૂર્વાપૂર્વની અપેક્ષાથી અસંખ્યેયગુણત્વ જાણવું આ પાંચે ને પ્રત્યેકને અનંતાનંત ચારિત્ર પર્યાયો છે. ચારિત્ર પર્યાયની અપેક્ષાથી સ્વસ્થાન સંનિકર્ષ સિંતામાં પુલાકાદિના ચારિત્ર પર્યાયોનું વર્ણન વૃત્તિકારે કરેલ છે. (અમે આ આખું વર્ણન છોડી દીધેલ છે.)

- (૧૭) યોગ પુલાકાદિ બધાંને ત્રણે યોગો હોય છે, સ્નાલક સચોગી કે અયોગી હોય. (૧૮) ઉપયોગ પુલાકાદિને મત્યાદિ ચારે ભેદથી સાકાર ઉપયોગ અને યક્ષુ આદિ ત્રણ ભેદે અનાકાર ઉપયોગ હોય છે. સ્નાલકને કેવલજ્ઞાન અને કેવલ દર્શન ઉપયોગ હોય છે. (૧૯) કષાય પુલાક, બકુશ અને પ્રતિસેવકોને સંજ્વલ કષાયો વડે ચાર કષાયો, કષાય કુશીલને ચારે સંજ્વલન કોધાદિમાં ત્રણ, બે કે એક હોય, નિર્ગ્રન્થો અકષાયી હોય પણ તે ઉપશમથી કે ક્ષયથી હોય. સ્નાલકો ક્ષીણકષાયી જ હોય.
- (૨૦) **લેશ્યા** પુલાક, બકુશ, પ્રતિસેવકને પીત્, પદ્મ, શુકલ નામક ત્રણ લેશ્યા હોય. કષાય કુશીલને છ **એ લેશ્યામાં** હોય, નિર્ગ્રન્થને શુકલ લેશ્યા હોય. સ્નાતકને તે જ લેશ્યા અતિશુદ્ધ હોય છે. (૨૧) પરિણામ - પુલાકાદિ ચારેને વર્દ્ધમાન, હીયમાન કે અવસ્થિત પરિણામ હોય છે, નિર્ગ્રન્થ અને સ્નાતકોને વર્દ્ધમાન અને અવસ્થિત પરિણામો હોય. ઇત્યાદિ૦ - x - x -
- (૨૨) બંધન કર્મ બંધન, તેમાં આયુને વર્જીને સાત કર્મ પ્રકૃતિ ને પુલાક બાંધે છે. બકુશ અને પ્રતિસેવક. સાત કે આઠ કર્મો બાંધે. કષાય કુશીલ આઠ, સાત, છ બાંધે. નિર્ગ્રન્થ એક જ સાતા વેદનીય બાંધે. સ્નાતક એ પ્રમાણે એક જ બાંધે અથવા કર્મના અબંધક હોય. (૨૩) ઉદય કર્મોદય, પુલાકાદિ ચાર આઠે કર્મ વેદે છે. નિર્ગ્રન્થ મોહને વર્જીને સાત કર્મો વેદે છે. સ્નાતક વેદનીય, આયુ, નામ અને ગોત્ર એ ચાર કર્મો વેદે છે.
- (૨૪) કર્મ **ઉદીરણા -** પુલાક આયુ અને વેદનીય વર્જીને છ કર્મ પ્રકૃતિ ઉદીરે છે, બકુશ પ્રતિસેવકો આઠ, સાત કે છ વેદે. કષાય કુશીલ એ પ્રમાણે, આઠ, સાત, છ કે પાંચને ઉદીરે. નિર્ગ્રન્થો પણ આ જ પાંચ કે બે ને ઉદીરે. સ્નાતકો આ બે જ ઉદીરે અથવા અનુદીરક હોય.
- (૨૫) ઉપસંપદા અન્યરૂપ પ્રતિપત્તિ, તે સ્વરૂપ પરિત્યાગથી ઉપસંપત્હાનં છે. તેમાં પુલાક પુલાકતાને ત્યજીને તેનો પરિત્યાગ કરતાં કષાય કુશીલત્વ કે અસંયમની ઉપસંપદા પામે છે. x બકુશ પણ બકુશતાને ત્યજીને પ્રતિસેવકત્વ, કષાય કુશીલત્વ, અસંયમ કે સંયમાસંયમને પામે છે. પ્રતિસેવના કુશીલ પ્રતિસેવના કુશીલત્વને ત્યજીને બકુશત્વ, કષાયકુશીલત્વ, અસંયમ, સંયમા સંયમને પામે છે. કષાય કુશીલ કષાય કુશીલત્વને ત્યજીને પુલાકાદિ ત્રણ, નિર્ગ્રન્થત્વ, અસંયમ, સંયમાસંયમને પામે છે. યાવત્ સ્નાતક સ્નાતકત્વને ત્યજીને સિદ્ધિગતિને પામે છે.
- (**૨૬**) **સંજ્ઞા -** પુલાક, નિર્ગ્રન્થ, સ્નાતકોનો સંજ્ઞોપયુક્ત છે. બકુશ, પ્રતિસેવક, કષાયકુશીલ, સંજ્ઞોપયુક્ત અને નોસંજ્ઞોપ<mark>યુક્ત છે. (**૨૭) આહાર** પુલાકાદિ નિર્ગ્રન્થ પર્યન્ત આહારકો છે. સ્નાતકો આહારક કે અનાહારક હોય. (**૨૮) ભવગ્રહણ -** પુલાકાદિ ચારે જઘન્યથી એક ભવગ્રહણ, ઉત્કૃષ્ટથી પુલાક એ નિર્ગ્રન્થને ત્રણ, બકુશ અને બંને કુશીલને આઠ. સ્નાતકને એક જ હોય.</mark>

- (૨૯) આકર્ષ આકર્ષવું તે આકર્ષ તે અહીં સર્વવિરતિનું ગ્રહણ અને મોક્ષ છે. પુલાકાદિ ચારેને જદાન્ય એકભવિક જ આકર્ષ હોય. ઉત્કૃષ્ટથી પુલાકને ત્રણ, બકુશ અને બંને કુશીલોને સેંકડો, નિર્ગ્રન્થને બે, સ્નાતકને અજદાન્યોત્કૃષ્ટ એક જ આકર્ષ હોય. વિવિદ્ય ભવિક આકર્ષની અપેસાથી પુલાકાદિ ચારેને જદાન્યથી બે, ઉત્કૃષ્ટથી પુલાકને સાત, બકુશ અને બંને કુશીલને હજારો, નિર્ગ્રન્થને પાંચ, સ્નાતકને નથી હોતા.
- (30) કાળ પુલાક જઘન્ય કે ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મૂહૂર્ત સુધી. બકુશ અને બંને કુશીલને જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોન પૂર્વકોટિ, નિર્ગ્રન્થને જઘન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત. x x x x (31) અંતર પુલાકાદિ ચારેનું અંતર જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટ અનંત કાળ છે. તે કાળથી અનંત ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી, ક્ષેત્રથી દેશોન અપાર્દ્ધ પુદ્ગલ પરાયર્ત્ત. સ્નાતકને અંતર હોતું નથી. આ એકને આશ્રીને કહ્યું, ઘણાં પુલાક નિર્ગ્રન્થોને જઘન્ય એક સમય, ઉત્ફૃષ્ટથી પુલાકને સંખ્યાત વર્ષો, નિર્ગ્રન્થને છ માસ.
- (3૨) સમુદ્દદ્યાત પુલાકને વેદના, કષાય, મારણાંતિક ત્રણ સમુદ્દ્યાત છે. બકુશ અને કુશીલને એ ત્રણ તથા વૈક્રિય અને તેજસ સહિત પાંચ. કષાયકુશીલ ને તે જ આહારાક સહિત છ, નિર્ગ્રન્થને એકે નહીં. સ્નાતકને એક કેવલી સમુદ્દ્યાત છે. (33) ક્ષેત્ર - પુલાકાદિ યાર લોકના અસંખ્યેય ભાગમાં હોય છે. સ્નાતક અસંખ્યેય ભાગમાં કે સર્વલોકમાં હોય છે. (3૪) સ્પર્શના - ક્ષેત્રવત્ જાણવી.
- (૩૫) ભાવ પુલાકાદિ ત્રણે ક્ષાચોપશમિક ભાવમાં, નિર્ગ્રન્થ ઔપશમિક કે સાચિકમાં, સ્નાતક- ક્ષાચિક ભાવમાં હોય. (૩૬) પરિમાણ પુલાકો પ્રતિપદ્યમાનક ક્યારેક હોય, ક્યારેક ન હોય. જયારે હોય ત્યારે જદ્યન્યથી એક, બે કે ત્રણ હોય. ઉત્કૃષ્ટથી શત પૃથકત્વ. પૂર્વપ્રતિપજ્ઞ પણ જો હોય ત્યારે જદ્યન્યથી તેમ જ, ઉત્કૃષ્ટથી સહસ્રપૃથકત્વ, બકુશ પણ પ્રતિપદ્યમાનક જો હોય તો જદ્યન્ય અને ઉત્કૃષ્ટથી પુલાકવત્ કહેવા પૂર્વપ્રતિપજ્ઞકો જદ્યન્યથી કોટિશત પૃથકત્વ, ઉત્કૃષ્ટ થી પણ તેમજ છે. એ પ્રમાણે પ્રતિસેવકને પણ જાણવા. કષાય કુશીલ ઉત્કૃષ્ટથી સહસ્રપૃથકત્ત્વ અને પૂર્વપ્રતિપજ્ઞ જદ્યન્ય અને ઉત્કૃષ્ટથી કોટિ સહસ્ર પૃથકત્વ છે. નિર્ગ્રન્થો ઉત્કૃષ્ટથી ૧૬૨, પૂર્વ પ્રતિપજ્ઞ હોય તો ઉત્કૃષ્ટથી શત પૃથકત્વ. સ્નાતકો ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦૮, પૂર્વ પ્રતિપજ્ઞકો કોટિ પૃથકત્વ. x-.
- (39) અત્પબહુત્વ મહાનિર્ગ્રન્થોનું દ્રવ્ય નિર્ગ્રન્થની અપેક્ષાથી આ જ પ્રશસ્ય મુનિનું અત્પ બહુત્વ કહેવું. તેમાં સૌથી થોડાં નિર્ગ્રન્થો છે. તેથી પુલાક સંખ્યાતગણા, સ્નાતક, બકુશ, પ્રતિસેવક, ક્ષાયકુશીલ અનુક્રમે સંખ્યાત-સંખ્યાત ગણો જાણવા. - ૦ - હવે નિર્ગ્રન્થ નિરૂક્તિ દ્વારથી ઉપસંહાર -
  - निर्युक्ति ४२६ -

અભ્યંતર અને બાહ્ય ગ્રંથથી સાવધ ગ્રંથ મુક્ત, આ પ્રમાણેની નિર્યુક્તિ મહાનિર્ગ્રન્થ સૂત્રની જાણવી. - ૦ - હવે સૂત્રને કહે છે -

#### ● सूत्र - 993 -

सिद्धी अने संयतीने **ભાવથી** नमस्डार डरीने हुं मोक्ष अने धर्म स्व३५ **બोध**ड तथ्य पूर्ष **शिक्षानुं डथन** डरुं छुं. ते सां**भ**णी.

विवेयन - १९३ -

िता - બદ્ધ આ અષ્ટવિધ કર્મ, તેને ભસ્મસાત્ કરવાથી તે સિદ્ધ - ધ્યાન અગ્નિ વડે બાળી નાંખેલ છે. આઠ પ્રકારના કર્મ ઇંઘણ જેણે તેમને. શો અભિપ્રાય છે? તીર્થંકર સિદ્ધ અને બીજા સિદ્ધોને નમસ્કાર કરીને સર્વ સાવધ વ્યાપારોથી ઉપરત એવા આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સર્વે સાધુોને ભાવથી - પરમાર્થથી. આ પંચ પરમેષ્ઠી રૂપ ઇષ્ટ દેવતાની સ્તવના, અભિધાપ અને અભિદ્યેયાદિ ત્રણને કહે છે. અર્થ અને ધર્મ. અર્થ - હિતાર્થી વડે અભિલાષા કરાય છે તે. આ અર્થ અને ધર્મથી ગતિ - ગત્યર્થ અને જ્ઞાનાર્થ પણ હિતાહિત લક્ષણરૂપ સ્વરૂપનો બોધ જેના વડે છે તે અર્થધર્મગતિ.

તથ્ય - અવિપરીત, હિતોપદેશ રૂપ શિક્ષાને સાંભળીને હું કથન કરું છું. આ સ્થવિર વચન છે. આના વડે પૂર્વોત્તરકાળ ભાવિ બે ક્રિયા અનુગત એક કર્તા પ્રતિપાદન વડે આત્માનું નિત્ય-અનિત્યત્વ કહેલ છે. - x - x - x - x - અહીં શિક્ષા એ અભિદ્યેય છે. અર્થ દાર્મગતિ એ પ્રયોજન છે. આ બંનેનો પરસ્પર ઉપાય - ઉપેય ભાવ લક્ષણ સંબંદા સામર્ચ્યથી કહ્યો. હવે દાર્મ કથાનું યોગત્વથી આનું દાર્મકથા કથન -

### • सूत्र - ९१४ थी ७२० -

(९९४) प्रयुर रत्नोथी समृद्ध मगधाधिपति राज श्रेलिङ मंडिङ्गक्षि थैत्यमां विहार यात्राने माटे नगस्थी नीङज्यो. (९९५) ते ६द्यान विविध वृक्ष अने बताथी आङीर्स हतुं. विविध पक्षनी परिसेवित हतुं. विविध पुष्पोथी आय्छाहित अने नंहनवननी समान हतुं.

(९९६) राज्ये ६६१नमां वृक्ष नीये जेठेवा येड संयत, सुसमाहित, सुडुमार, सुणोयित साधुने जेया. (९९९) साधुना अनुपम ३५ने जेठेने राजने तेमना प्रति घषुं ४ अधिङ अने अतुबनीय विस्मय थयुं.

(99८) अहो! शुं वर्स छे? शुं ३५ छे? अहो! आर्यनी डेवी सीम्यता छे? डेवी क्षांति छे? डेवी भुड़्ति - निर्वोणता छे? अहो! भोगो प्रति डेवी અसंगता छे?

(७९६) मुनिना सरशोभां वंहना કरी, प्रहक्षिणा કरी, पछी योग्य स्थाने ६भो रही अने हाथ भोडीने मुनिने पूछ्युं - (७२०) हे आर्य! तमे हशु युवान छो, तो पण भोगडाणमां हीक्षित थया, श्रामश्यमां ६पस्थित थया तेनुं शुं डारक्ष छे, ते हुं सांभ**णवा छ**ख्छ छुं.

• विवेयन - ७१४ थी ७२० -

સાતે સૂત્રો પાઠ સિદ્ધ છે. રત્ન - મરકતાદિ કે પ્રવર હાથી ઘોડાદિ રૂપ. વિહાર

યાત્રા - ક્રીડાર્થે અશ્વ વાહનિકાદિ રૂપ, નિર્ચાત - નગરાદિથી નીકળ્યો. મંડિકુક્ષિ નામક ચૈત્ય - ઉદ્યાનમાં, સાધુ બધાં જ શિષ્ટ કહેવાય છે, તેનો વ્યવચ્છેદ કરીને 'સંચત' એમ કહ્યું. તે પણ બાહ્ય સંયમવાન્ કે નિહ્નવાદિ પણ હોય. સુસમાહિતતાથી મનના સમાધાનવાળા સુખોચિત કે શુભોચિત છો.

અતિશય પ્રધાન અનન્ય સદેશ રૂપ વિષય વિસ્મય, અદો! ઇત્યાદિ વડે વિસ્મય સ્વરૂપ કહ્યું. અહીં અહો! આશ્ચર્યમાં છે. વર્ણ - સુસ્નિગ્ધ ગૌરતા આદિ. રૂપ - આકાર, સૌમ્યતા - ચંદ્રની જેમ જોનારને આનંદદાયી. અસંગતતા - નિસ્પૃહતા. પાદવંદના પછી પ્રદક્ષિણાનામક પૂજ્યોને જોતાં જ પ્રણામ કરે છે.

પછી પ્રશ્ન કરે છે - તરુણ ઇત્યાદિથી પ્રશ્ન સ્વરૂપ કહેલ છે. અહીં જે કારણે તરુણ છે, તેથી જ પ્રવ્રજિતને ભોગકાળ કહે છે. અથવા તારુણ્યમાં પણ રોગાદિ પીડામાં ભોગકાળ ન થાય, તેથી આ પ્રમાણે કહ્યું તે પણ કદાચિત સંયમમાં અનુદાત જ હોય. તેથી કહ્યું - શ્રામણ્યમાં કૃત ઉદ્યમ છો. જે નિમિત્તે આપ આવી અવસ્થામાં પણ પ્રવ્રજિત થયા છો. તે હું સાંભળવા ઇચ્છું છું. પછી પણ તમે જે કહેશો, તે પણ હું સાંભળીશ.

ત્યારે મુનિ બોલ્યા -

• સૂત્ર - ૭૨૧ -

महाराष्ट्र! हुं अनाथ छुं. भारो डोर्छ नाथ नथी. भारी ६५२ अनुर्डपा राजनार डोर्छ सुद्धह - भित्र हुं पाभी रह्यो नथी.

• विवेशन - ७२१ -

હે મહારાજ! હું અનાથ - અસ્વામિક છું. એમ કેમ? કેમકે નાથ - યોગક્ષેમના વિદ્યાતા મારે વિદ્યમાન નથી. અણુકંપક - જે મારી અનુકંપા કરે. મારો કોઈ મિત્ર નથી. તું અનંતરોક્ત અર્થ જાણતો નથી. કોઈ અનુકંપક કે મિત્ર પણ મારી સાથે આવતો નથી, કે હું તે કોઈનો સંગત નથી. એ કારણે તારુણ્ય હોવા છતાં પ્રવ્રજિત થયો. - ૦ - એ પ્રમાણે મુનિ વડે કહેવાતા -

• સૂત્ર - ૭૨૨, ૭૨૩ -

(७२२) ते सांभળीने भगधाधिप राज श्रेष्टिङ जेरथी हस्यो अने બોલ્યો, એ પ્રમાણે तमारा જेवा ऋद्धिमान्ने डोर्ड नाथ डेभ नथी? (७२३) हे भटंत! हुं तमारो नाथ थर्डश. हे संयत! भित्र अने ज्ञातिજनो साथे भोगो भोगवो. आ मनुष्य छवन घषुं हुर्त्वभ छे.

• विवेयन - ७२२, ७२३ -

બંને સૂત્રોના અર્થો કહ્યા વિશેષ એ કે - દેખાવમાં તો વિસ્મયનીય વર્ણાદ સંપત્તિવાળા લાગો છો. કયા પ્રકારે નાથ વિદ્યમાન નથી. આપની આકૃતિ જોતાં તો કઈ રીતે આપને અનાથત્વ સંભવે ? જો અનાથત્વ જ તમારે પ્રવ્રજયાનો હેતુ હોય તો હે પૂજય! હું તમારો નાથ થઉં. મારા નાથપણામાં મિત્ર, જ્ઞાતિજનો સાથે ભોગ ભોગવવા તમને સુલભ થશે. ત્યારે મુનિ બોલ્યા -

#### • सूत्र - ७२४ थी ७२७ -

(९२४) हे श्रेसिङ! तुं स्वयं अनाथ छे. हे भगधाधिप! क्यारे तुं स्वयं अनाथ छे, तो डोर्ฮनो नाथ डेवी रीते जनी शडीश?

(७२५) पहेंबेथी विस्भित राजा, मुनिना स्रश्नुत पूर्व वयनो सांभणीने स्रिधिड संप्रांत सने स्रिधिड विस्भित थयो. पछी जोल्यो डे - (७२६) भारी पासे घोडा, हाथी, माशसो, नगर सने संतःपुर छे. हुं मनुष्यञ्जवनना जधां सुष भोग भोगवी रह्यो छुं. मारी पासे शासन सने स्रिध्वर्य पश छे. (७२७) सावी श्रेष्ठ संपत्ति, पेना द्वारा जधां डामभोग मने समर्पित छे, तो हुं डर्ग रीते सनाथ छुं. हे भदंत! स्राप पुहुं न जोतो.

#### • विवेयन - ७२४ थी ७२७ -

સૂત્ર સુગમ છે. પહેલાંની ઘટનાથી જ તે શ્રેણિક નરેન્દ્ર વિસ્મયવાળો હતો, પૂર્વે પણ રૂપાદિ વિષયથી વિસ્મય યુક્ત એવો તે ''તું પણ અનાથ છો'' એવું સાંભળીને સાધુના આવા અશ્રુતપૂર્વ વચનોથી અતિ આકુળ અને અતિ વિસ્મયવાળો થઈને બોલ્યો - મારે અશ્વ આદિ છે. માનુષી ભોગો, અસ્ખલિત શાસનરૂપ દ્રવ્યાદિ સમૃદ્ધિ અથવા આજ્ઞા વડે પ્રભુત્વ છે. ઉક્ત રીતે મારે પ્રકર્ષ સમૃદ્ધિ છે, તેમાં સંપદાનો લાભ, સમર્પિત સર્વ કામ છતાં ક્યા પ્રકારે હું અનાથ છું. તો હે ભદંત! તમે જૂઠું ન બોલો.

તે સાંભળી મુનિ બોલ્યા -

## • सूत्र - ७२८ थी ७४७ -

(७२८) हे पार्धिव! तुं अनाथना अर्थ કे परमार्थने જાણतो नथी डे मनुष्यो अनाथ डे सनाथ डर्छ रीते थाय छे? (७२६) हे महारा४! અવ્याक्षिप थित्तथी मने सांभળो, अनाथ डेम थाय? में डेम ते प्रयोज्यो?

(930) प्रायीन नगरोभां स्रसाधारष्ट डींशाजी नगरी छे त्यां भारा पिता छे. तेनी पासे प्रयुर धननो संग्रह हतो.

(93९) यहाराष्ट्र! युवावस्थामां मारी आंषोमां अतुव वेहना ઉत्पन्न थर्घ. हे पार्थिव! तेनाथी मारा आणा शरीरमां अत्यंत पवन थती हती. (93२) हुद्ध थत्रु षे रीते शरीरना मर्भस्थानोमां अत्यंत तीक्ष्म शस्त्र धोंथी हे अने तेनाथी षेम वेहना थाय, तेम मारी आंषोमां वेहना थती हती. (933) षेम छंद्रना वषप्रहारथी भयंडर वेहना थाय, ते रीते मारे डिटिभाग, हृहय अने मस्तडमां अति हारुष्ट वेहना थर्घ रही हती.

(९३४) विधा अने भंत्रथी थिङित्सा डरनार, भंत्र - भूवना विशारह् अद्धितीय शास्त्र डुशव, आयार्थो ६५स्थित હता (९३५) तेओओ भारी यतुष्पाद थिङित्सा डरी, पष्ट भने हु:जथी भुडत न डरावी शड्या ते भारी अनाथता.

(93६) यारा पिताओं यारे यारे थिडित्सडोने सर्वोत्तय वस्तुओं आपी, पस ते यने हःजयी यस्त न बडी शब्या जे पाडी अनाशना बनी (939) मारी माता, पुत्र शोडना हु:णथी घष्टी पीडित रहेती हती, पष तोये मने हु:ण मुस्त न डरावी शडी, ते मारी खनाथता हती.

(93८) यहाराष्ट्र! भारा भोटा-नाना जधा ભાઈઓ भने हु:ખમુક્ત ન કરાવી શક્યા. તે भारी અનાથતા છે. (93६) भारी भोटी અને નાની સગી जहेनो पણ भने हु:ખ યુક્ત ન કરાવી શકી આ હતી મારી અનાથતા.

(९४०) महाराष ! भारामां सनुरस्त सने सनुव्रत पत्नी सश्रुपूर्श नयने भारी छाती लींषवती रहेती हती. (९४१) ते लाणा मारी ष्रासमां डे स्वष्ठासमां ड्यारेय प्रस सक्ष, पान, रनान, गंध, मात्य सने विवेपननो ६पलोग डरती न हती. (९४२) क्षाय - मात्र प्रस माराथी हूर थती न हती. तो प्रस ते मने हु: एथी मुस्त डरावी न शडी. महाराष ! सा मारी सनाथता है.

(९४३) त्यारे भें वियार કर्यों કे छुवने आ अनंत संसारमां वारंवार असहा वेहना अनुભववी पडे छे. (९४४) आ विपुत्त वेहनाथी श्रे ओड वार भुक्त थार्छ, तो हुं क्षांत, हांत, निरारंभ असगार वृत्तिमां प्रव्रश्ति थर्म ४र्मश. (९४५) हे नराधिप! आ प्रमासे वियारीने हुं सूर्म गयो. वीतती ओवी रात्रि साथे मारी वेहना पक्ष क्षीस थर्म गर्म.

(७४६) त्यार पछी प्रातः કાળમાં નીરોગી થતાં જ हुं બંધુજનોને पूछीने क्षांत, हांत, निरारंભ थर्छ अ**श**ार वृत्तिमां प्रविष्टित े थर्छ गयो.

(**989) त्यार प**छी हुं पोतानो **અने બીજાનો, ત્રસ અને स्थावर** બધાં જીવોનો નાથ થઈ ગયો.

• विवेयन - ७२८ थी ७४७ -

વીસ સૂત્રો કહ્યા, તેમાં વિશેષાર્થ આ પ્રમાણે -

હે રાજન્! તું અનાથ શબ્દનો અર્થ જાણતો નથી. અભિદોય, ઉત્થાન કે મૂળ ઉત્પત્તિ જાણતો નથી. કે ક્યા અભિપ્રાયથી મેં આમ કહેલ છે પ્રકૃષ્ટ ઉત્થાનરૂપ જે રીતે અનાથ કે સનાથ કહ્યું તે તું જાણ. હું તે કહું છું. જે રીતે આ અનાથત્વને મેં પ્રરૂપિત કરેલ છે. આના વડે ઉત્થાન કહ્યું.

પુરાણપુર - સ્વગુણ વડે અસાધારણપણાથી બેદ વડે વ્યવસ્થાપિત એવી પ્રધાન નગરી હતી. જેનું કૌશાંબી નામ હતું. તે પોતે પણ પ્રચુર ધની હતા.

મારી ચૌવન વય હતી, તે વખતે ચક્ષુરોગ જનિત એવી અતુલ વેદના - વ્યથા મને થઈ. તેથી સર્વ અંગોમાં વિપુલ દાહ થતો હતો. શરીરના વિવર - કર્ણ આદિ. તેના અંતરમાં તે વેદના પ્રવેશી. અહીં શરીરના વિવરોનું ગ્રહણ તેના અતિ સુકુમાલપણાથી ગાઢ વેદના દર્શાવ્યા કરેલ છે. આ અક્ષિવેદના શસ્ત્રવત્ મને અબાદ્યા પહોંચાડતી હતી. ત્રિષ્ઠ - કટિભાગ, અન્તારા - મધ્ય ભાગમાં મને તે પીડા થતી હતી. એ પ્રમાણે બીજી પણ ઇન્દ્ર વજ સમાન અતિદાહોત્યાદકત્વથી તે વેદના ઘોર - બીજાને પણ દેખાય તેવી ભય ઉત્પાદક અને પરમ દારૂણ વેદના હતી. તો શું ઉપસ્થિત વેદના પ્રતિ કોઇ પ્રતિકાર ન કર્યો? મારા જે પ્રાણાચાર્ય અર્થાત્ વૈદ્યો, વિદ્યા અને મંત્રો વડે વ્યાધિનો પ્રતિકાર કરનાર, અનન્ય સાધારણ પણાથી અર્થાત્ તેવા પ્રકારના બીજાના અભાવથી શસ્ત્રોમાં કુશલ, અને મંત્ર અને મૂલ -ઔષધિમાં વિશારદ વૈદ્યો હતા. તેઓ માત્ર હતા તેમ નહીં. પણ મારી ચિકિત્સા કરતા હતા તે પણ ચતુષ્પાદ - વૈદ્ય, રોગી, ઔષધ અને પરિચારક રૂપ ચાર પ્રકારે હિતને અતિકમ્યા વિના, ગુરુ સંપ્રદાયથી આવેલ વમન અને વિરેચકાદિ રૂપે કરી. એ પ્રમાણે કરવા છતાં મને એવા પ્રકારના રોગથી જનિત અસાતાથી મૂકાવી ન શક્યા. આ દુઃખ વિમોચન રૂપ મારી અનાથના છે.

બીજું સર્વ સાર વસ્તુ રૂપ તેમને આપ્યા. એવું ન હતું કે માત્ર આદરવાન્ પણાથી દુઃખને મુક્ત કરતા હતા. તથા પુત્ર વિષય શોક કે અરેરે! મારો આ દુઃખી પુત્ર કઈ રીતે આ ઉત્પન્ન દુઃખથી પીડિત છે. તેથી પુત્રશોકથી દુઃખાર્તકે દુઃખાર્દિત છે. તથા સહોદર પોતાના જ ભાઈઓ અને બહેનો, મારી પત્ની કે જે મારામાં અનુરાગવાળી હતી, અનુવ્રતા - કુળને અનુરૂપ આચાર વાળી કે પતિવ્રતા હતી, વચને અનુરૂપ હતી. તેણી પણ મારા અતિપ્રધાન વક્ષઃ ને આંસુ વડે ચોતરફથી પલાળતી રહી. એવી પત્ની કે જે ગંધોદકાદિ સ્નાન, મારા જાણવા કે ન જાણવા છતાં પણ કરતી ન હતી, આ બધાં દ્વારા પત્નીની સદ્ભાવતા બતાવી. મેં ઉક્તરૂપ અિક્ષ રોગાદિ મેં પ્રાપ્ત કર્યો. ત્યારે તે અભિનવ ચૌવના પણ તે ભોગાદિ સેવતી ન હતી. પણ સદા મારી સંનિહિત રહેતી હતી. આના 'દ્વારા પત્નીની અતિવાતસલ્યતા બતાવી. (તો પણ મારી વેદના દૂર ન થઈ, તે હતી મારી અનાથતા)

આ રીતે રોગ પ્રતિકાર કરવા છતાં, તે દુઃસહા વેદના હું ફરી ફરી તે રોગ વ્યથાને અનુભવતો - વેદતો હતો. ત્યારે કોઇ વખતે મને વિચાર આવ્યો કે જો હું આ વિપુલ વેદનાથી મુક્ત થાઉં તો - ક્ષમાવાન્ ઇંદ્રિય અને નોઇંદ્રિય દમન વડે પ્રવ્રજ્યા લઇશ. કેવી પ્રવ્રજયા? ગૃહથી નીક્ળીને અનગારતા રૂપ - ભાવ ભિક્ષુતા રૂપ અંગીકાર કરીશ. જેથી સંસારનો મૂલથી ઉચ્છેદ કરવાથી વેદનાનો સંભવ ન રહે, તે ભાવ છે.

એ પ્રમાણે માત્ર બોલીને નહીં, પણ વિચારીને હું સૂઈ ગયો. એ પ્રમાણે રાત્રિ વીતાવ્યા પછી, વેદના ઉપશાંત થતા, નીરોગી થઈ, પ્રભાતે અર્થાત્ ચિંતાદિની અપેક્ષાથી બીજા દિવસે હું પ્રકર્ષથી નીકળ્યો અર્થાત્ પ્રવિજત થયો. એટલે કે અનગારિતાનો સ્વીકાર કર્યો. ત્યાર પછી પ્રવજયાના સ્વીકાર પછી હું નાથ થયો, યોગ ક્ષેમને કરવા સમર્થ થયો. પોતાને કે બીજા પુરુષાદિને, બધાં ત્રસ સ્થાવર જીવોનો નાશ થયો.

પ્રવ્રજ્યા સ્વીકાર પછી કઈ રીતે તમે નાથ થયા, પૂર્વે નહીં?

• सूत्र - ७४८; ७४६

(୬४८) मारो पोतानो ४ खात्मा वैतरसी नही छे. डूट शाल्मबी वृक्ष छे, કामहुद्या गाय छे અने नंहनवन छे. (୬४६) आत्मा ४ पोताना सुખहु:जनो કर्ता અने ભोક्ता छे. सत् प्रवृत्ति स्थित आत्मा ४ पोतानो भित्र छे अने दुष्प्रवृति स्थित आत्मा पोतानो शत्रु छे.

#### विवेचन - ७४८, ७४€ -

આત્મા જ, બીજું કોઈ નહીં, શું કહે છે? નરકની વૈતરણી નામે નદી છે તેથી મહા અનર્થપણાથી નરક નદીવત્ છે. તેથી આત્મા જ કૂટની જેમ જંતુ યાતના હેતુત્વથી શાલ્મલી એટલે નરકોદ્ભવ કૂટશાલ્મલી છે. તથા આત્મા જ કામ - અભિલાષાને અર્થાત્ કામિત અર્થને પ્રાપક્તાથી પૂરા કરે છે, કામ દુધા ગાયની જેમ. આ રૂઢિથી કહેલ છે, આ ઉપમાપણું અભિલષિત સ્વર્ગ અને અપ્વર્ગની પ્રાપ્તિના હેતુ પણે છે. મારો આત્મા જ નંદન નામે વન છે. આ ઉપમા ચિત્તનો પ્રહ્લાદ હેતુપણાથી છે.

જો આમ છે, તો કહે છે - આત્મા જ દુ:ખ કે સુખનો વિદ્યાતા છે અને આત્મા જ આત્માનો વિદ્યાતા છે અને આત્મા જ આત્માનો વિદ્યાતા છે અને આત્મા જ ઉપકારીપણાથી મિત્ર છે અને અપકારીપણાથી અમિત્ર છે. કેવો થઈને? દુષ્ટ પ્રવૃત્ત કે દુરાચાર વિદ્યાતા અને સુષ્ઠુ પ્રસ્થિત તે સદનુષ્ઠાનના કર્તા પણથી દુષ્પ્રસ્થિત આત્મા જ સમસ્ત દુ:ખ હેતુથી વૈતરણી આદિ રૂપ અને સુપ્રસ્થિત આત્મા જ સર્વે સુખના હેતુથી કામદોનુ આદિ સમાન છે. તથા પ્રવ્રજ્યા અવસ્થામાં જ સુપ્રસ્થિત પણાથી પોતાના અને બીજાના યોગકરણના સમર્થપણાથી નાયત્વ છે, તેમ જાણવું. હવે બીજી રીતે અનાયત્વ કહે છે -

## • सूत्र - ७५० थी ७६२ -

(७५०) हे राष्ट्रन् । એક બીજી પણ અનાથતા છે, શાંત અને એકાગ્ર ચિત્ત થઇને મારી પાસેથી સાંભળો. એવા ઘણાં કાયરો होय છે, જે નિર્ગ્રન્થ ધર્મ પામીને પણ સીદાય છે.

(૭૫૧) थे महाव्रतोने स्वीકारीने प्रभादना કારણે तेनुं सम्यङ् पादन કરતા नथी. आत्मानो निग्रह કरतां नथी, रसोमां आसકत छे, ते मूળथी रागद्वेष ३૫ जंधनोनो ६२छेह કरी शક्ता नथी.

(९५२) थेनी हर्या, ભાષા, भेषला, आहान-निक्षेप अने ६२यार, प्रस्रवलना परिष्ठानमां आयुક्तता नथी, ते से मार्गनुं अनुगमन કरी शक्ता नथी, हे थे मार्ग वीस्यात छे.

(९४३) षे अहिंसािंद व्रतोमां अस्थिर छे, तप अने नियमोधी બ્રષ્ટ છે. ते बांબा કાળ सुधी मुंडरुिय रहीने अने आत्माने કष्ट ६६ने पष तेओ संशारथी पार पामी शक्ता नथी.

(९५४) थे पोली मुहीनी भाइङ निस्सार छे, फोटा सिड्डा माइङ राप्रमासित छे, वैडूर्य माइङ यमङनारा तुथ्छ डायमसि छे, तेओ असनारा - परीक्षडोनी देखिमां मृत्यहीन छे.

(૭૫૫) જે કુશીલલિંગ, ઋષિદ્વજ - રજોહરણાદિ ચિદ્ધ ને ધારણ કરી જીવેકા ચલાવે છે, અસંચત હોવા છતાં પણ પોતાને સંચત કહે છે, તે લાંબાકાળ માટે વિનાશને પ્રાપ્ત થાય છે.

- (९५६) पीवायेस કासडूट विष, ६सर्टु पडडेस शस्त्र, सनियंत्रित वेतास, श्रेवा विनाशडारी होय छे, तेम ९ विषयविडार युड्त धर्म पष्ट विनाशडारी थाय छे.
- (९५९) रे वक्षष अने स्वप्नविद्यानी प्रयोग કरे छे, निभित्त शास्त्र अने डौतुङ डार्यमां अत्यंत सासङ्त छे, डुहैट विद्याओथी छविङ। यदावे छे, ते डर्मइળ भोग समये डोर्छनुं शरष पामी शङ्ता नथी.
- (२५८) ते शीव रिहत साधु पोताना तीव सज्ञानना કारसे विपरीत दृष्टिने प्राप्त थाय छे. इबतः ससाधु प्रकृतिवाला ते साधु युनिधर्मनी विराधना કरी सतत हुःणी थर्छ नरङ तिर्पय गतिमां सावश કरे छे.
- (૭૫૯) જે ઔદ્દેશિક, કીત, નિયાગ આદિ રૂપે અલ્પ પણ અનેષણીય આહાર છોડતો નથી, તે અગ્નિ માફક સર્વભક્ષી ભિક્ષુ પાપકર્મ કરીને અહીંથી મરીને દુર્ગતિમાં જાય છે.
- (७६०) स्वयंनी हुष्पवृत्ति षे अनर्थ डरे छे, ते गणुं डापनार शत्रु पण डरी शस्ता नथी. ६स्त तथ्यने संयमहीन मनुष्य मृत्युनी क्षणोमां पश्चाताप डरता डरता अणी शहशे.
- (७६९) थे ६त्तमार्थमां विपरीत दृष्टि राणे छे, तेनी श्रामश्यमां अभिरुचि व्यर्थ छे. तेना माटे आ वोड नथी, परवोड पश नथी. जंने वोडना प्रयोजनथी शून्य होवाथी ते ६भय ख्रष्ट निरंतर थिंतामां प्रुजे छे.
- (९६२) आ प्रકारे स्वरछंह अने डुशीव साधु पष िष्नोत्तम मार्गनी विराधना डरीने ेे ४ रीते परिताप डरे छे, ४ रीते लोगासडत थर्छ निरर्थड शोड डरनारी ड्ररी परितापने प्राप्त थाय छे.

## • विवेयन - ७५० थी ७६२ -

અનંતર જ કહેવાનાર બીજી પણ અનાથતા - અસ્વામીતા, કે જેના અભાવે હું 'નાથ' થયો, તે કહે છે - હે રાજન્! તે અનાથતાને તું એકાગ્રમનથી સ્થિર થઈ સાંભળી. તે કઈ છે? નિર્ગ્રન્થોનો ધર્મ - આચાર, તે પામવા છતાં પણ તેના અનુષ્ઠાન પ્રત્યે શિથીલ થાય છે. કેટલાંક કાયર - નિઃસત્વી લોકો. જે સર્વથા નિઃસત્ય છે તે મૂળથી જ નિર્ગ્રન્થ માર્ગને સ્વીકારેલ નથી, એમ કહે છે. અથવા આવા નિઃસત્વો સીદાતા પોતાનું કે બીજાનું રક્ષણ કરવાને માટે સમર્થ થતા નથી. આ સીદાવા લક્ષણ રૂપ બીજી અનાથતા છે.

સીદાતા એવાની જ અનેક પ્રકારે સ્વરૂપ અનુવાદથી ફળદર્શક સ્પષ્ટતા કરતા કહે છે - જેઓ નિદ્રાદિથી અનિગૃહીત - અવિદ્યમાન વિષય નિયંત્રણ આત્મા તે અનિગ્રહાત્મા. તેથી જ મધુરાદિ રસમાં ગૃદ્ધિમાન તેના વડે કર્મ બાંધે છે, તે રાગ દ્વેષ રૂપ બંધન.

आयुड्तता - ઉपयोग पूर्वङ स्वत्य प्रष्ट, ઉपङरष्टने वेता ङे मूडता पुगुप्सा

કરે છે. અહીં ઉચ્ચારાદિની સંચમ અનુપયોગિતાથી જુગુપ્સાથી પરઠવવા વિષયક જુગુપ્સા કહી. તે આ પ્રકારે કેમ કહી? કેમકે તે વીર વડે યાત - અનુગમન કરાતો માર્ગ છે. કયો માર્ગ? સમ્યગ્ દર્શનાદિ.

લાંબા કાળના મુંડ હોય તે માત્ર કેશને જ દૂર કરે છે, બાકીના અનુષ્ઠાનથી પરાંગ્મુખપણાથી રુચિ જેને છે, તે મુંડરુચિ. અસ્થિર વ્રતવાળો, ઉક્ત રૂપ તપો નિયમથી ભ્રષ્ટ, આત્માને કલેશ પમાડવા જ લોચ કરે છે. પણ તે પર્યન્તગામી થતો નથી. સંપારાય - જીવો ઘણું ભ્રમણ કરે છે, તે સંસાર, (અર્થાત્ આવો મુંડ સંસારમાં જ ભ્રમણ કરે છે.)

જે પોલી મુક્રીની મારૂક નિઃસાર છે. આ અસારત્વ - બંને રીતે સદ્અર્થની શૂન્યતાથી છે, તે ખોટા સિક્કાની મારૂક અપ્રમાણિત છે. જેમ કોઈ કૂટ પણાથી નિયંત્રિત તાય છે. તેમ આ પણ અવિનીતતાથી ઉપેક્ષણીય પણે છે. કાચનો મણિ વૈડૂર્યવત્ પ્રકારો છે, પણ વૈડૂર્યમણિ સમાન અમહાર્ધક - મૂલ્યવાન્ થતો નથી. છતાં મુગ્દાજન છેતરાય છે.

કુશીલ લિંગ - પાર્શ્વ સ્થાદિ વેશ, આ જન્મમાં મુનિચિહ્ન-રજોહરણાદિ ધારીને જીવિકાને માટે અર્થાત્ અસંચમ જીવિતને નિર્વહણા ઉપાય રૂપે પોષે છે, તેથી તે અસંચત જ થઇ સંચત આત્માનો અપલાપ કરે છે. સંચતલાભ - સ્વર્ગ કે અપ્ વર્ગની પ્રાપ્તિ રૂપ મને થશે તેમ માને છે પણ તે તેને વિવિદ્ય અભિદ્યાન રૂપ થાય છે. થોડાકાળમાં નરકાદિ ગતિ પામે છે.

અહીં હેતુ કહે છે - જેમ કાલફૂટ ઝેર પીનારો હણાય છે. શસ્ત્ર પણ ખોટી રીતે ગ્રહણ કરાય તો હણે છે. આ વિષાદિ વત્ ચતિદાર્મ પણ જો શબ્દાદિ વિષયુક્ત હોય તો હણે છે. કેમ કે દુર્ગતિમાં પડવાનો હેતુ છે. તે વૈતાલની જેમ મંત્રાદિ વડે અનિયંત્રિત છે.

જે લક્ષણ અને સ્વપ્નના ફળને પ્રયોજે. ભૌમાદિ નિમિત્ત અને અપત્ય આદિ અર્થે કૌતુક કરે. તે પ્રવૃત્તિમાં અતિ આસક્ત રહે, કુહંટ વિદ્યા - ખોટા આશ્ચર્ય પમાડનારી મંત્ર તંત્ર જ્ઞાન રૂપ વિદ્યા ને પ્રયોજે છે, તે કર્મ બંધના હેતુ પણાથી આશ્ચય દ્વાર વડે જીવિત રહે છે. તેઓ શરણ - દુષ્કૃતમાં રક્ષા કરવા સમર્થ થતાં નથી. ક્યારે? તે કર્મના ફળના ઉપભોગ કાળમાં. આ જ અર્થને જ ભાવિત કરતાં કહે છે -

અતિ મિથ્યાત્વથી ઉપહતતાથી, પ્રકૃષ્ટ અજ્ઞાનથી જ અશીલને પ્રાપ્ત થઇ. સદા વિરાધના જનિત દુઃખથી જ તત્ત્વાદિમાં વિપરીતતાને પામે છે. તેનાથી સતત નસ્ક અને તિર્પંચ યોનિમાં જાય છે. ચારિત્રને વિરાધીને તત્ત્વથી અયતિ સ્વભાવવાળો થાય, આ રીતે વિરાધનાનું અનુબંધફળ કહ્યાં.

કઈ રીતે મુનિપણું વિરાધીને, કઈ રીતે નરકાદિ ગતિમાં જાય, તે ઔદ્દેશિક આદિ દોષો સેવે છે. તેમાં ખરીદવું તે કીત, નિર્વતિત તે કૃત, નિત્યાગ એટલે નિત્યપિંડ, અર્થાત્ અપ્રાશુક્રને ભક્ષણ કરવાના સ્વભાવવાળો અગ્નિ માફક સર્વભક્ષી થઈને પાપ કરે છે પછી કુગતિમાં જાય છે.

જેથી એ પ્રમાણે દુશ્ચરિતથી જ દુર્ગતિની પ્રાપ્તિ છે, તેથી કહે છે કે - પોતાની

જ જે દુષ્ટાચાર પ્રવૃત્તિ રૂપ જે અનર્થ કરે છે, તે ગળું કાપનાર - પ્રાણ હર્તા શત્રુ પણ નથી કરતા, પણ અત્યંત અમૂઢતાથી આને આચરવા છતાં જાવો જાણતા નથી. તો શું ઉત્તરકાળે પણ ન જાણે? તે દુરાત્મતા કર્તા જયારે મરણ સમય આવે ત્યારે જાણે છે. કઈ રીતે? પશ્ચાતાપ વડે કે - "મેં આ ખોટું કર્યું." દયા એટલે સંચમ, સત્ય કે અહીંસા રહિત થઈને મરણ સમયમાં પ્રાયઃ અતિ મંદ ધર્મીને પણ ધર્માભિપ્રાયની ઉત્પત્તિ થાય તેથી આવું કથન છે. જેથી આ મહાન્ અનર્થનો હેતુ અને પશ્ચાતાપનો હેતુ છે, તે કારણથી દુષ્ટાચાર પ્રવૃત્તિને પહેલાંથી જ મૂઢતા તજીને તે દુરાત્માનો પરિહાર કરવો જોઈએ.

જે મૃત્યુના મુખમાં પડવા છતાં પણ તેને જાણતો નથી, તેના વિશે તો કહેવાનું જ શું હોય? નિરર્શક - નિષ્ફળ જ છે, શું? નગ્નતામાં અર્થાત્ શ્રામણ્યમાં રુચિ. જે ઉતમાર્થ - પર્યન્ત સમયની આરાધનામાં પણ, દુષ્ટાચાર પ્રવૃત્તિ હોવા છતાં પણ સુંદર આચાર પ્રવૃત્તિ રૂપ પરિજ્ઞાન પામતા નથી. - x - x - તેને આ પ્રત્યક્ષ લોક વિદ્યમાન નથી. એટલું જ નહીં પરલોક - જન્માંતર રૂપ પણ વિદ્યમાન નથી. તેમાં આ લોકનો અભાવ કેમ? શરીરના કલેશના હેતુથી જ લોચાદિ કરે છે. પરલોકનો અભાવ - કુગતિમાં જવાથી શારીરિક માનસિક દુઃખના સંભવથી નાશ પામે છે. તેથી આ લોક અને પરલોક બંનેના અથનો અભાવ થાય છે.

તે આલોક અને પરલોકમાં અર્થ સંપત્તિવાળા લોકોને જોઈને વિચારે છે કે -''ધિક્કાર છે મને કે હું અપુન્યભાગી છું, ઉભયથી ભ્રષ્ટ થયો છું. આ ચિંતાથી તે ક્ષીણ થાય છે.

જે કહ્યું કે - "પછીથી અનુતાપ વડે જાણે છે" તેમાં આ જે રીતે પરિતાપ પામે છે. તેને દર્શાવતા ઉપસંહારમાં કહે છે - એ પ્રમાણે મહાવ્રતને સ્પર્શાદિ ન કરીને સ્વરુચિ વિરચિત આચાર અને કુત્સિત શીલાદિ રૂપ સ્વભાવથી કુરરી - એક પાક્ષિણી, તેની જેમ નિષ્પ્રયોજન શોક કરતાં પશ્ચાતાપરૂપને પામે છે. જેમ માંસ ગૃદ્ધ પક્ષી માર્ગમાં વિપત્તિ પામીને પસ્તાય છે, આનો વિપત્તિનો કોઈ પ્રતિકાર નથી. એ પ્રમાણે આ પણ ભોગરસ ગૃદ્ધ આલોક અને પરલોકમાં અનર્થ પ્રાપ્ત થતાં પસ્તાય છે. સ્વ - પર પરિત્રાણના અસમર્થપણાથી અનાથત્વ કહ્યું.

આ સાંભળીને જે કરવું જોઈએ તેનો ઉપદેશ આપે છે -

• सूत्र - ७६३ -

मेधावी **आ सु**भाषित अने ज्ञानगुष्ट युड्त अनुशासनने सांभળीने કુशी**ख व्य**ड्तिओना બધાં **भागोंने छोडीने, महानिर्ग्रन्थोना भा**गें यावे.

• विवेयन - 9६३ -

હે મેદાવી ! શોભન પ્રકારે કહેવાયેલ આ અનંતરોક્ત અનુશાસન, તેમજ વિરમણ રૂપ જ્ઞાનના ગુણોને જાણીને, અથવા જ્ઞાનગુણોથી યુક્ત થઈને, મહા નિર્ગ્રન્તોના માર્ગે ચાલે. તેનાથી શું ફળ છે? તે કહે છે -

#### ● सूत्र - ७६४ -

यारित्रायार अने ज्ञानािं गुषोथी संपन्न निर्ग्रन्थ निराश्रय होय छे. अनुत्तर शुद्ध संयमनुं पावन डरीने ते डमॉनो क्षय डरीने विपुव, ६त्तम तथा शाश्वत मोक्षने प्राप्त डरे छे.

#### • विवेयन - ७६५ -

યારિત્રનું આચરણ તે આચાર, તેનું આસેવન જ ગુણ છે. અથવા ગુણ -જ્ઞાન. તેનાથી યુક્ત તે ચારિત્રાચાર ગુણ યુક્ત, મહાનિર્ગ્રન્થના માર્ગે જઈને, પ્રધાન - યથાખ્યાત ચારિત્ર રૂપ સંચમને પાળીને હિંસાદિ આશ્રવ રહિત થઈને, કર્મો ખપાવીને - જ્ઞાનાવરણાદિનો સંક્ષય કરીને જાય છે. ક્યાં? વિપુલ, ત્યાં અવસ્થિતિથી ઉત્તમ એવા નિત્ય - મુક્તિપદને પામે છે - તેનો ઉપસંહાર કહે છે -

## • सूत्र - ७६५ -

એ પ્રમાણે ઉગ્ર, દાંત, મહા તપોધન, મહાપ્રતિજ્ઞ, મહાયશસ્વી ते મહામુનિએ આ મહાનિર્ગ્રન્થીય મહાશ્રુતને મહા વિસ્તારથી કહ્યું.

#### • विवेयन - ७६५ -

ઉક્ત પ્રકારે શ્રેણિકના પૂછવાથી મુનિએ કહેલ, ઉગ્ર - ઉત્કટ કર્મશત્રુના જય પ્રતિ તે જ દાંત તે ઉગ્રદાંત, મહાપ્રતિજ્ઞ - અતિ દેઢ વ્રતને સ્વીકારેલ, તેથી જ મહાયશવાળા મહાનિર્ગ્રન્થોના હિતને માટે આ મહાનિર્ગ્રન્થીય અધ્યયન કહ્યું.

## • सूत्र - ७६६ थी ७६६ -

(*9६६) राज श्रेष्टि* संतुष्ट थयो **अने हाथ जे**डीने जोस्यो -**ભગ**वन् । अनाथनुं यथार्थ स्व३५ आपे मने सारी रीते समजव्युं.

(७६९) हे महर्षि। तमारो मनुष्य ४०म सङ्ग छे, ६५विण्घिमो सङ्ग छे. तमे सनाथ अने सर्जाधव छो, डेमडे तमे ४िनेश्वरना मार्गे स्थित छो. (७६८) हे संयत। तमे अनाथीना नाथ छो, जधां छवोना नाथ छो. हे महाजाग। हुं तमारी क्षमा याहुं छुं, हुं तमाराथी अनुशासित थवानी छच्छा राणुं छुं. (७६८) में तमने प्रश्न डरीने ४ ध्यानमां विध्न डर्यु अने जोगोने मारे निमंत्रण आप्युं. ते जधां मारे क्षमा डरो.

## • विवेयन - ७६६ थी ७६६ -

ચારે સૂત્રો સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે - ખુશ થઈને પછી શ્રેભિકે આ પ્રમાણે કહ્યું -આપે જે કંઈ ઉપદેશ કર્ચો, આપે વર્ણ રૂપાદિની પ્રાપ્તિ રૂપ અને ધર્મ વિશેષ ઉપલંભ રૂપ લાભો ઉત્તરોત્તર ગુણના પ્રકર્ષ હેતુથી સુલબ્ધ કર્યા છે. આપ તત્ત્વથી સનાથ અને સબાંધવ છો. અહીં જિનોત્તમ માર્ગમાં સ્થિત રૂપ જન્મત્વ આદિ સુલબ્ધ કર્યા છે. તે હેતુ છે. પૂર્વાર્ધમાં ગુણ પ્રશંસા કરીને ઉતરાર્ધમાં ક્ષમાયાયના દર્શાવી. - x - x - .

ફરીથી ક્ષમાચાચનાર્થે વિશેષથી કહે છે - મેં તમને પૂછ્યું કે - આપ શા માટે ચૌવન વયમાં પ્રવિજત થયા? પછી તમને ભોગને માટે નિમંત્રણા કરી. તે બધાં માટે મને ક્ષમા કરો. હવે સમગ્ર અધ્યયનનો ઉપસંહાર કહે છે -

● સૂત્ર ૭૭૦ થી ૭૨૨ -

(७९०) से प्रमासे राष्ट्रसिंह श्रेक्षिडे समगारसिंह मुनिनी परम भक्तिथी स्तुति डरी, संतःपुर तथा परिष्ठनो सहित ते विभव थित्तथी धर्ममां सनुरक्त थर्घ गयो.

(९९१) राञाना रोमङूप आनंहथी ६६्वसित थर्ष रक्षा हता. ते मुनिनी प्रहक्षिण अने मस्तङथी वंहना डरीने पाछो गयो.

(९९२) आ तरइ ते गुष समृद्ध, त्रष्ट गुप्तिथी गुप्त, त्रष्ट हंडोथी विरत भोढ मुझ्त मुनि पक्षीनी माइड विप्रमुझ्त थर्छने पृथ्वी ६पर विहार इरवा वाग्या - तेम हुं इहुं छुं.

विवेसन - 990 थी 99२ -

અતિ પરાક્રમતાથી સિંહ જેવો આ રાજા, કર્મ મૃગો પ્રતિ દારુણપણાથી સિંહ જેવા તે અણગાર, અથવા બંનેમાં 'સિંહ' શબ્દ પ્રશંસાને જણાવે છે. સાવરોદ્ય - અંતઃપુર સહિત, સપરિજન - પરિવાર સહિત. મિથ્યાત્વમળ ચાલી જતાં, રોમ કૂપ ઉલ્લસિત થતાં, સ્વસ્થાને ગયા. સંપત પણ પક્ષીવત્ ક્યાંય પણ પ્રતિબંધ રહિત વિચરવા લાગ્યા.

> मुनि हीपरत्नसागरे डरेव अध्ययन - २० नो टीडा सहित अनुवाह पूर्ष

## 🗘 अध्ययन - २१ - ''समुद्रपादित'' 🗘

o મહાનિર્ગ્રન્થીય નામક વીસમું અધ્યયન કહ્યું. હવે એકવીસમું આરંભીએ છી. તેના આ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં અનાથતા અનેક રીતે કહી. અહીં તેની વિચારણાથી વિવિક્ત ચર્ચા વડે જ ચરવું જોઈએ, એ અભિપ્રાયથી તે જ કહે છે. આ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના ચાર અનુયોગ દ્વારો પૂર્વવત્ પ્રરૂપીને યાવત્ નામ નિષ્પષ્ન નિક્ષેપામાં 'સમુદ્રપાલિત' નામથી સમુદ્રપાલનો નિક્ષેપો કહે છે -

🌘 निर्युक्ति - ४३०, ४३१ + विवेयन -

સમુદ્ર વડે પાલિત તેનો નામાદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપો કરવો ઇત્યાદિ બધુ પૂર્વવત્ કહેવું. ભાવથી સમુદ્રપાલ એ નામ કર્મને વેદનો તે, તેનાથી આ સમુદ્રપાલ અધ્યયન આવેલ છે. સમુદ્ર વડે પાલિત એ વ્યુત્પત્તિને જણાવવા માટે કહેલ છે. નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર આલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપાનો અવસર છે, તે સૂત્ર હોય તો થાય, તેથી સૂત્ર કહે છે - •

● સૂત્ર - ૭૭૩ થી ૭૮૨ -

(993) ચંપા નગરીમાં 'પાલિત' નામે એક વર્ણિક શ્રાવક હતો. તે મહાત્મા ભગવંત મહાવીરનો શિષ્ય હતો.

(९९४) ते श्रावंड निर्ग्रन्थ प्रवयननी विशिष्ट विद्वान हती. सेड वणत पोत পहापथी व्यापार डरतो ते पिहुंड नगरमां साव्यो.

(९९५) पिहुंड नगरमां व्यापार કरती वजते तेने એક वेपारीओ पोतानी पुत्री पर**ष्टा**वी. थोडा समय पछी गर्भवती पत्नीने वर्छने स्वहेश यास्यो.

(९९६) पाલितनी पत्नीसे समुद्रमां ४ पुत्रने ४०म साप्यो. तेनो ४०म समुद्रमां थवाथी तेनुं नाम 'समुद्रपास' राज्युं.

(९९९) ते श्रावङ सङ्गश्व यंपानगरीमां पोताने घेर आप्यो. ते सुङ्गार બાળક तेना घरमां आनंदशी मोटो थवा वाग्यो.

(७୭८) ते બાળકે બોંતેર કળા શીખી, તે નીતિ નિપુણ થઇ ગયો. યુવાવસ્થાથી સંપશ્ન થયો ત્યારે બદ્યાંને સુંદર અને પ્રિય લાગવા માંડ્યો.

(९९६) पिताએ तेना भाटे '३पिशी' नाभनी सुंहर पत्नी લાવી આપી ते पोतानी पत्नी साथे होगुंहङ हेववत् सुरभ्य प्रासाहमां ङीडा ङरवा बाग्यो.

(९८०) डीर्छ समये ते प्रासाहना ઝરુખામાં બેઠો हतो. વધ્યજન ઉચિત આબુષણોથી युક્ત વધ્યને વધ્યસ્થાને લઇ જવાતો તેણે જોયો.

(७८९) तेने शेर्रने संवेग प्राप्त समुद्रपाले मनमां आ प्रमासे इह्यं -णेहनी वात छे डे - आ अशुभ डर्मोनुं हुः ७६ परिसाम छे. (९८२) <mark>आ प्रमासे चिं</mark>तन કरता ते महान् आत्मा संवेग पामीने संजुद्ध थर्म गया. माता पिताने पूछीने तेसे અनगारिता દीक्षा ग्रहस કरी.

#### • विवेयन - ९९३ थी ९८२ -

દશ સૂત્રો કહ્યા. તેની કિંચિત્ વ્યાખ્યા કરતા કહે છે - યંપા નામની નગરીમાં પાલિત નામે સાર્થવાહ શ્રાવક હતો. તે વિષક જાતિનો હતો. ભગવંત મહાવીરનો શિષ્ય હતો. તે પ્રશસ્ય આત્મા હતા. તે કેવો હતો? નિર્ગ્રન્થ સંબંધી પ્રવચનમાં શ્રાવક એવો તે પાલિત પંડિત હતો. જીવાદિ પદાર્થનો જ્ઞાતા હતો. પ્રવહણ વડે વ્યાપાર કરતો પિહુંડ નામે નગરે આવ્યો.

તે પિહુંડ નગરમાં વ્યાપાર કરતો હતો ત્યારે તેના ગુણોથી આકર્ષાઇને કોઇ વિભક્તે તેને પોતાની પુત્રી પરણાવી. તે ત્યાં કેટલોક કાળ રહ્યો. પોતાની પત્નીને ગર્ભવતી જાણીને સ્વદેશ પ્રતિ પાછો ચાલ્યો આવતો હતો ત્યારે તેની પત્નીએ સમુદ્રમાં બાળકનો પ્રસવ કર્યો. તે સમુદ્રમાં પ્રસવ પામ્યો તેથી તેનું સમુદ્રપાલ નામ આપ્યું. અનુક્રમે સુખપૂર્વક તે વિભક્ત ઘેર પહોંચ્યો. પોતાને ઘેર તે બાળકને ઉછેરવા લાગ્યા. તે બાળક સ્કુમાર થયો.

બાળક મોટો થતાં કળા ગ્રહણને યોગ્ય જાણી તે કર કળાઓ શીખ્યો. પછી નીતિનો જ્ઞાતા થયો. ચૈવનથી પરિપૂર્ણ શરીરી થતાં તે સુરૂપ અને પ્રિયદર્શનપણાંથી બધાંને આનંદદાતા થયો. તેની પરણવાની યોગ્યતા જાણીને રૂપવતી એવી પત્ની તથાવિધ કુળમાંથી પાલિતે લાવીને પરણાવી.

તે બંને પ્રાસાદમાં રમણ કરતાં હતા. કેવી રીતે? દોગુંદક દેવની જેમ. કોઈ દિવસે ત્યાંથી અવલોકન કરતાં કોઈ વધ્ય પુરુષને વધ્યાનુરૂપ આભુષણોથી યુક્ત કરીને વધને માટે નગરના બહારના પ્રદેશે લઈ જવાતો જોયો.

તે પ્રમાણે વધ્યને જોઈને તેને સંસારથી વૈમુખ્યતા ઉત્પન્ન થઈ. મુક્તિનો અભિલાષ થયો. તે બોલ્યો - પાપ અનુષ્ઠાન જન્ય અશુભ કર્મોનું આ પ્રત્યક્ષ ફળ છે. એમ વિચારતા બોદ્ય પામ્યો. તે જ પ્રાસાદમાં બેઠાબેઠા ને પ્રકૃષ્ટ સંવેગ પામતા, માતાપિતાને પૂછીને અભગારિક દીક્ષા લીદી.

હવે અનુવાદ જ છે તો પણ સ્પષ્ટતા હેતુ વ્યાખ્યાંગને જણાવવા ઉક્ત અર્થનો જ અનુવાદ કરતાં નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४३२ थी ४४२ + विवेयन -

સંપામાં પાલિત નામે સાર્થવાહ હતો. તે ક્ષીણમોહી વીરવર ભગવંતનો શિષ્ય હતો. કોઈ દિવસે તે પાલિત સમુદ્ર જહાજથી ગણિમ્ અને ધરિમ ભરીને નીકળ્યો. તે પિહુંડ નામના નગરે પહોંચ્યો. ત્યાં પિહુંડ નગરમાં વ્યાપાર કરતા ત્યાં કોઈ વિભકે તેની પુત્રી પરણાવી. ત્યાંથી પત્નીને લઈને તે સ્વદેશ આવવા માટે નીકળ્યો. તે સાર્થવાહ પત્નીએ સમુદ્ર મધ્યે પુત્રને જન્મ આપ્યો. તે સર્વાંગથી પ્રિયદર્શન અને સમુદ્રપાલ નામે હતો. ક્ષેમ પૂર્વક તે પાલિત શ્રાવક પોતાને ઘેર પહોંચ્યો.

પાંચ ધાત્રી વડે પરિપાલિત કરાતો તે સમુદ્રપાલ મોટો થવા લાગ્યો. બોંતેર કળા શીખ્યો. નીતિ કોવિદ થયો. તે ચૌવન પામતા અધિક પ્રિયદર્શન થયો. ત્યારે તેના પિતાએ તે રૂપિણી નામે કન્યા પરણાવી. તે કન્યા યોસઠ ગુણથી યુક્ત અને દેવાંગના સદેશ રૂપવાળી હતી. તે રૂપિણી સાથે દોગુંદક દેવની જેમ ભવનપુંડરિકમાં ક્રીડા કરતો હતો. નિત્ય કિંકરોથી પરિવરેલો રહેતો.

કોઇ દિવસે પોતાની પત્ની સહિત ઝરુખામાં બેઠો હતો ત્યારે તેણે લોકો વડે કોઇ વધ્ય પુરુષને લઇ જવાતો જોયો. તે સંજ્ઞ જ્ઞાનથી બોલ્યો અને સંસારના દુ:ખોથી ભયભીત થયો. આ પાપક તેના જ પાપકર્મોથી લઇ જવાય છે તે ઐશ્વર્યવાન્ બોધ પામ્યો. અનુત્તર સંવેગને પ્રાપ્ત થયો. પોતાના પિતાને પૂછીને તે યશોકીર્તિએ નિષ્ક્રમણ કર્યું. આ નિર્યુક્તિઓ વ્યાખ્યાત જ છે. વિશેષ આ -

वीरवर - નામથી બીજાં પણ વીરો સંભવે છે, તે ભાવથી પણ વીર હતો તેથી वर શબ્દ લીદ્યો. આના વડે ભગવંતની સમકાળતા પણ દર્શાવી. ગણિમ - સોપારી આદિ. धरिम - સુવર્ણ આદિ. પ્રિયદર્શન - સર્વજન વડે અભિમત અવલોકન. દરાદ્ધ -પાંચ ધાત્રીઓ - દુધ, સ્નાન, મંડન, ક્રીડન અને અંક નામની. - x - x - x -

ચોસઠ ગુણો - અશ્વ શિક્ષાદિ આઠ કળા રહિત. કલા જ અપર નામે વિજ્ઞાન કહેલાય છે. ભવનપુંડરિક - પ્રધાન ભવન. અહીં પુંડરિક શબ્દ પ્રશંસાવાચી છે. સેંકડો અવિવેકીજનોથી અનુગમન કરાતા વધ્ય પુરુષને લઇ જવાતો જોયો. સંજ્ઞી - સમ્યગ્દેષ્ટિ. ભીત - ત્રસ્ત. નિકૃષ્ટ પાપહેતુ ચોરી આદિ અનુષ્ઠાનોથી આ પાપનું ફળ છે. આ ચોરને જે પાપકર્મોનું અનિષ્ટ ફળ મળે છે તેવું ફળ મને પણ મળે.

- ૦ હવે દીક્ષા લઈને તેણે શું કર્યું?
- सूत्र 9८3 थी 9€੫ -
- (9८3) हीक्षा वर्षने भुनि महाङ्खेशङारी, महामोह अने पूर्ष ભયકારી સંગનો परित्याग <mark>કरीने पर्याय धर्ममां, व्र</mark>तमां, शीवमां, परीघहोने सम्भावे सहैवामां अभिरू**चि** राणे.
- (૭૮४) विद्वान् भुनि अहिंसा, सत्य, अस्तेय, બ્રહ્મચર્य अने અપરિગ્રહ, આ પાંચ મહાવ્રતોને સ્વીકારીને જિનોપદિષ્ટધર્મ આચરે.
- (७८५) छंद्रियोर्नु सभ्यङ् संवरष्ट કरनार भिक्षु जद्यां छवो प्रति કरुष्टावान् रहे, क्षमाथी दुर्वयनाहि सहे, संपत थाय, ज्रह्मयारी थाय. सहैव सावध योगनो परित्याग કरतो वियरे.
- (९८६) साधु समयानुसार पोताना जवाजवने जाषीने राष्ट्रोमां वियरष डरे. सिंहनी माइड लयोत्पाहड शબ्हो सांलजीने पष संभस्त न थाय. असल्य वयन सांलजीने जहवामां असल्य वयन न डहे.
- (९८९) संयभी प्रतिङुक्तास्त्रोनी ६पेक्षा डरतो वियरे. प्रिय-स्प्रिय परीषहोने सहन डरे. सर्वत्र जधी वस्तुनी स्रिणवाषा न डरे. पूज सने

गर्हानी पष ४२छ। भिक्षु न ५रे.

- (७८८) अहीं संसारमां मनुष्योने अनेड प्रકारना छंट-अभिप्राय होय छे. भिक्षु तेने पोतामां प्रश भावथी असे छे. तेथी हेव-मनुष्य-तिर्यंथ कृत् भयोत्पाहङ भीषस **ઉपसर्गोने सहन** डरे.
- (७८६) अनेક दुर्विष**ह परीषह प्राप्त थतां घ**षां કायर **वी**કो जेहनो अनुભव કरे **છे. परंतु भिक्षु परिषह प्राप्त थतां सं**ग्राममां आगળ रहेनारा हाथीनी माइड व्यथित न थाय.
- (७६०) शीत, ६६८, डांस, मथ्छर, हिस स्पर्श तथा जील विविध प्रકारना आतंड क्यारे लिक्षुने स्पर्शे, त्यारे ते इत्सित शज्हो न डरतो, तेने समलावथी सहन डरे. पूर्वङ्गत् ङमोंने क्षीस डरे.
- (७६९) वियक्षष्ट भिक्षु सतत रागद्वेष अने मोहने छोडीने, वायुथी अर्डपित भेडुनी माइड आत्मगुप्त जनीने परीषहोने सहन डरे.
- (७६२) पूषा-प्रतिष्ठामां ६शत साने गर्हामां सवनत न थनार मर्हार्ष पूषा साने गर्हामां विस न थाय. ते समलावी, विस्त, संयमी, सरणताने स्वीडारीने निर्वास मार्गने प्राप्त थाय छे.
- (963) षे सरित रितने सहन કरे छे, संसारीपनना परिययथी दूर रहे छे, विरस्त छे. आत्मिहतनो साधङ छे; संयमशीव छे. शोङ रहित छे, भभत्व रहित छे. अङियन छे. ते परमार्थ परोमां स्थित थाय छे.
- (७६४) त्रायी, महायशस्वी, ऋषिस्रो द्वारा स्वीङ्गत, लेपार्हि डर्म रिहत, असंस्કृत, એકાંत स्थानोने सेवे सने परीषहोने सहन डरे.
- (७६५) अनुत्तर धर्म संययनुं आयरष डरीने सह्ज्ञानथी ज्ञानने प्राप्त डरनरा, अनुतर, ज्ञानधारी, यशस्वी, महर्षि, अंतरिक्षमां सूर्यनी समान धर्मसंधमां प्रडाशमान थाय छे.

#### • विवे**यन - ७८**३ थी ७६५ -

તેરે સૂત્રો પ્રાય: સુગમ જ છે. વિશેષ આ પ્રમાણે - સત્ ગ્રન્થને તજીને સ્વજનાદિ પ્રતિબંધ રૂપ સંગને તજીને, જેનાથી કે જેમાં મહા કલેશ છે, થાય છે તે મહાન્ મોહ - આસક્તિ જેમાં છે, તથાવિધ ફૃત્સ્ન કે ફૃષ્ણ લેશ્યા પરિણામ હેતુત્વથી મહાક્લેશાદિ રૂપત્વથી વિવેકીને ભયાવહ છે. પાર્ચાય - પ્રવ્રજ્યા પર્યાય. તેમાં ધર્મ તે પર્યાય ધર્મ. પછી અભિરોચિતવાન્ - તે અનુષ્ઠાન વિષયા પ્રીતિ ફૃતવાન્. - x - x -

અથવા આત્માને જ આ પ્રમાણે અનુશાસિત કરે છે - જેમકે હે આત્મન્ ! સંગ ત્યજીને પ્રવ્રજ્યાધર્મ આપને અભિરુચે છે. એ પ્રમાણે ઉત્તર ક્રિયામાં પણ યથાસંભવ ભાવના કરવી.

પ્રવ્રજ્યા પર્યાય ધર્મ જ હવે વિશેષથી કહે છે - મહાવ્રતો, પિંડ વિશુદ્ધિ આદિ ઉત્તરગુણ રૂપ શીલ, પરીષહોને સહેવા. આ અભિરુચિ કરીને, પછી જે કર્યુ, તે કહે છે - અહિંસા, સત્ય આદિ સ્વીકારે છે.

પાંચ મહાવ્રતો - અહિંસા આદિનો સ્વીકારીને પૂર્વવત્ વિચરે છે. અર્થાત્ અંગીકાર કર્યા વિના રહેતા નથી. દાર્મ - શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ કે જે જિનેશ્વરે કહેલ છે. વિઊ એટલે વિદ્વાન, જ્ઞાતા.

બાકી બધાં જ પ્રાણીમાં દયા વડે - હિતોપદેશદાનાિ રૂપથી અથવા રક્ષણ રૂપથી જે અનુકંપનશીલ છે તે દયાનુકંપી. ક્ષાંતિ વડે - અશક્તિથી નહીં ખમે છે - પ્રત્યનીકાિદ ઉદીરિત દુર્વયનાદિને સહન કરે છે. તેથી ક્ષાંતિ ક્ષમ. સંયત, એવો તે બ્રહ્મચારી. પૂર્વે બ્રહ્મચર્યનો સ્વીકાર કહેલો હોવા છતાં ફરી અહીં 'બ્રહ્મચારી' એ અભિધાન બ્રહ્મચર્યના દુરનુચરત્વ જણાવવા માટે છે. આના વડે મૂલ ગુણ રક્ષણનો ઉપાય કહ્યો.

डाલ - પ્રસ્તાવે અથવા કાલેન - પાદોન પૌરુષિ આદિ વડે, તે કાલોચિત પ્રત્યુપ્રેક્ષણાદિ કરતા હતા. રાષ્ટ્ર - મંડલમાં, બલાબલ - સહિષ્યુત્વ. અસહિષ્યુત્વ લક્ષણ જાણીને જે રીતે આત્માની સંયમ યોગ હાનિ ન થાય.

બીજા કહે છે - સિંહવત્ એટલે ભય ઉત્પાદકત્વથી પણ સત્વોને ત્રાસિત કરીને નહીં. સિંહના દેષ્ટાંતથી સાત્ત્વિકત્વથી અતિસ્થિર પણાથી. તેથી જ દુ:ખ ઉત્પાદક અસબ્ય - અશ્લીલ રૂપ વયનો સાંભળીને તેવા જ વયનો સામે ન બોલે. તો શું કરે? તેની ઉપેક્ષા કરતાં ચાલે. તથાં પ્રિય કે અપ્રિય - અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ બધાંને સહન કરે. અર્થાત્ બધી વસ્તુ બધાં સ્થાને ગમી જાય તો પણ યથાદેષ્ટ - જે જે જુએ તેની અભિલાષાવાળો ન થાય. અથવા જો એક્ત્ર પુષ્ટ આલંબનથી સેવે તો પણ તે બધું અભિમત આહારાદિથી બધે અભિલાષાવાળો ન થાય. પૂજા કે ગહીંમાં પણ અભિરુચિ ન કરે. ગહીં એટલે નિંદા કે પરપરિવાદ.

(શંકા) ભિક્ષુને પણ શું અન્<mark>યથા ભાવ સંભવે છે? કે જેથી આ - આ પ્રમાણે</mark> તેના ગુણનું અભિદાન છે? તેથી કહે છે -

અનેક છંદ - અભિપ્રાયો સંભવે છે. તે તત્ત્વવૃત્તિથી ઔદયિક ભાવથી ધારણ કરાય છે. અભગાર - ભિક્ષુ પણ આવા - આવા ભાવને ધારણ ન કરે, તે માટે તેના ગુણનું અભિધાન કરેલ છે.

ભયભેરવ - બયોત્પાદકત્વથી બીષણ, તેમાં બ્રહ્મચર્ચની સ્વીકૃતિ કહી. પૂર્વે 'ભીમ' શબ્દ વાપરેલો, ફરી તેને અહીં કહ્યો તે તેની અતિ રૌદ્રતાને જણાવવાને માટે છે. દિટ્ય ઇત્યાદિ ઉપસર્ગો જાણવા.

પરિષહો જયારે ઉદીરાય છે, ત્યારે સંચમ પ્રતિ શિથીલ થાય છે. જયારે ઉપસર્ગો કે પરીષહો પ્રાપ્ત થાય - અનુભવન દ્વાસ્થી આવે ત્યારે વ્યથા ન પામે. ભયથી યલિત ન થાય, પણ ભિક્ષુ સત્ત્વવાળા થઈને સંગ્રામ શીર્ષ - યુદ્ધપ્રકર્ષ સમાન હસ્તિરાજવત્. સ્પર્શ - તૃણ સ્પર્શાદિ, તથા રોગો ઉપતાપિત કરે છે. - x - x - એ પ્રમાણે રજની માફક - જીવની મલિનતાથી હેતુપણાથી કર્મોને પરીષહ સહન કરવા વડે ખપાવે છે. મોહ - મિથ્યાત્વ, હાસ્ય આદિ રૂપ કે અજ્ઞાન ગ્રહણ કરાય છે. આત્મા વડે ગુપ્ત તે આત્મગુપ્ત - કાયબાની જેમ સંકુચિત સર્વાંગ વાળા, આના વડે પરીષહ સહન કરવાનો ઉપાય કહેલ છે.

સંચત પૂજા કે ગહીંમાં સંગ ન ધારણ કરે. તેમાં અનુભ્રત કે અવનતત્વ એટલે કે પૂજામાં ઉજ્ઞત ન થાય, ગહીંમાં અવનત ન થાય. પૂર્વવત્ અભિરુચિનો નિષેધ જાણવો. પણ તે ઋજુભાવ - આર્જવતાને અંગીકાર કરીને સંચત સમ્ચગ્ દર્શનાદિ રૂપ વિરત થઈને વિશેષથી નિર્વાણ માર્ગને પ્રાપ્ત કરે છે.

त्यार पछी ते त्यारे शुं डरे छे? ते डहे छे -

સંચમ અસંચમ વિષયમાં અરતિ-રતિને સહન કરે. તેનાથી બાધિત ન થાય. તે અરતિરતિસહ. સંસ્તવ - પૂર્વ કે પશ્ચાત્ સંસ્તવ રૂપ અથવા વયન સંવાસ રૂપ ન કરે. કોની સાથે? ગૃહસ્થો સાથે.

પ્રધાન એવો જે સંયમ મુક્તિના હેતુ પણાથી જેને છે તે પ્રધાનવાન અથવા પરમ પુરુષાર્થવાન થાય. પરમાર્થ એટલે મોક્ષ, તે જેના વડે જણાય તે પરમાર્થ પદો -સમ્યગ્ દર્શનાદિ, તેમાં અવિરાધક્તાથી રહે.

છિજ્ઞ શોક અથવા છિજ્ઞ શ્રોત છે તેવો. શ્રોત એટલે મિથ્યાદર્શન આદિ છેદેલા છે જેણે તે છિજ્ઞ શ્રોતા. તેથી જ અમમ અને અકિંચન છે. અહીં આ સંચમના વિશેષણો છે. - x - x - ત્થા વિવિક્તલયન અર્થાત્ સ્ત્રી આદિ રહિત ઉપાશ્રય રૂપ. નિરુપલેપ -ભાવથી આ**ર્સિક્**ત રૂપ ઉપલેપ વર્જિન, દ્રવ્યથી પણ તે માટે ઉપલિપ્ત નહીં **તૈ**દ્યા. અસંસૃત - બીજાદિ વડે અભિવ્યાપ્ત, તેથી જ નિર્દોષતાથી મુનિ વડે આસેવિત છે. - x - x -

ફરી ફરી પરીષહ 'સ્પર્શન' નામે છે તે અતિશય જણાવવાને માટે છે. તેનાથી સમુદ્રપાલ મુનિ કેવા પ્રકારના થયા?

સમુદ્રપાલ મુનિ શ્રુતજ્ઞાન વાળા થયા. યથાવત્ કિયાકલાપથી યુક્ત થયા. શોભન એવા અનેક રૂપ જ્ઞાનો - સંગ ત્યાગ, પર્યાય ધર્મ રૂચિ, તત્ત્વાદિનો અવબોધ, તેના વડે યુક્ત થયા. ધર્મ સંચય - ક્ષમા આદિ યતિ ધર્મનો સમ્રદય. અનુત્તર જ્ઞાન - કેવળ જ્ઞાન, તેને ધારણ કરવાથી અનુત્તર જ્ઞાનધર થયા. - x - x - x - x - તેથી જ યશસ્વી, અંતરિક્ષમાં સૂર્યની જેમ પ્રકાશ કરતા, જેમ આકાશમાં સૂર્ય અવભાસે છે, તેમ આ ઉત્પન્ન કેવલજ્ઞાનથી અવભાસે છે.

હવે અધ્યયનના અર્થનો ઉપસંહાર કરતાં તેનું ફળ કહે છે -

● सूत्र - ७∈६ -

समुद्रपाल मुनि पुन्य पाप जंनेने ખपावीने, संयभमां निश्चल अने सर्वथा विप्रमुक्त थर्छने समुद्र शेवा विशाज संसार प्रवाहने तरीने अपुनरागमन स्थितिमां - मोक्षमां गया. - तेम हुं हहुं छुं.

• विवेयन - ९८६ -

બે બેદે - ઘાતિકર્મ અને ભવોપગ્રાહી કર્મના બેદથી, પુન્ય પાપ - શુભ અશુભ

પ્રકૃતિ રૂપ, નિરંજન - કર્મસંગથી રહિત અથવા નિરંગણ - સંયમ પ્રતિ નિશ્ચલ, શૈલેશી અવસ્થા પ્રાપ્ત. તેથી જ બાહ્ય અને અભ્યંતર આસક્તિ હેતુથી (તેને તજીને) અતિ દુસ્તરપણાથી મહાન્ સેવા ભવોદપિ - દેવાદિ ભવ સમૂહને ઉલ્લંઘીને મોક્ષમાં ગયા.

આ જ અર્થને સ્પષ્ટ કરવાને માટે નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• निर्युक्ति - ४४३ + विवेशन -

ઘણાં વર્ષો સુધી તપશ્ચરણ કરીને તે ક્લેશ, તે નિવારીને તે સ્થાનને સંપ્રાપ્ત થાય છે, જે સંપ્રાપ્ત થતાં શોક રહેતો નથી. - x - x -

> મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૧ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

도 ભાગ - ૩૮ - પૂર્ણ 도

| ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ |                |  |
|----------------------------------|----------------|--|
| વિભાગીકરણ                        |                |  |
| ભાગ                              | અધ્યયનો        |  |
| 39                               | અધ્ય. ૧ થી દ્  |  |
| 36                               | અધ્ય. ૭ થી ૨૧  |  |
| 3 <b>c</b>                       | અધ્ય. ૨૨ થી ૩૬ |  |

# આગમ સટીક અનુવાદનું વિભાગીકરણ

| આગમનું નામ                            | ભાગ ક્રમાંક              |
|---------------------------------------|--------------------------|
| આચારાંગ                               | ૧ અને ૨                  |
| સૂત્રકૃતાંગ                           | 3 અને ૪                  |
| સ્થાનાંગ                              | પ થી ૭                   |
| સમવાયાંગ                              | C                        |
| ભગવતી                                 | ૯ થી ૧૩                  |
| <b>হ্যা</b> તાધર્મકથા                 | ૧૪                       |
| ઉપાસકદશા, અંતકૃત્દશા,                 |                          |
| અનુત્તરોપપાતિકદશા, પ્રશ્નવ્યાકરણ      | ૧૫                       |
| વિપાકશ્રુત, ઔપપાતિક                   | 98                       |
| રાજપ્રશ્નીય                           | 9.9                      |
| જીવાજીવાભિગમ                          | ૧૭ થી ૧૯                 |
| પ્રજ્ઞાપના                            | ર૦ થી ૨૨                 |
| સૂર્ય/ચંદ્ર–પ્રજ્ઞપ્તિ                | 83,88                    |
| જંબૂદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                  | રપ થી ર૭                 |
| નિરયાવલિકા પંચક અને પયજ્ઞાસૂત્રો–૧૦+૧ | 56                       |
| નિશીથ, વ્યવહાર, બૃહત્કત્પ             |                          |
| દશાશ્રુતસ્કંધ અને જીતકત્પ             | 56                       |
| મહાનિશીથ                              | 30                       |
| આવશ્ચક                                | ૩૧ થી ૩૪                 |
| પિંડનિર્યુક્તિ, ઓદ્યનિર્યુક્તિ        | 34                       |
| દશવૈકાલિક                             | 3ξ                       |
| <b>ਉ</b> ਹ੍ਹਦ।                        | <b>3</b> ૭ થી <b>3</b> ૯ |
| નંદીસૂત્ર                             | ४०                       |
| અનુયોગદ્ધાર                           | ४९                       |
| કત્પ (બારસા) સૂત્ર                    | 85                       |