

**න**ව්ප හතුයාද

અનુવાદ શ્રેણી સર્જક -

ation International

બાલબ્રહ્મચારી શ્રી નેમિનાથાય નમઃ

नमो नमो निम्मलदंसणस्स

૫.પૂ. શ્રી આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુધર્મસાગર ગુરૂભ્યો નમઃ

# આગમસાટીક અનુવાદ

# ઉત્તરાધ્યયન-3

-ઃ અનુવાદ-શ્રેણીના સર્જક :-

# મુનિ દીપરત્નસાગર

તા. ૨૩/૧૦/૨૦૦૯

શુક્રવાર

२०६६ डा.सु.५

આગમ સટીક અનુવાદ ભાગ ૧ થી ૪૨ સંપૂર્ણ મૂલ્ય-રૂા-૧૦,૦૦૦

० श्री श्रुत प्रકाशन निधि ०

સંપર્ક સ્થળ

આગમ આરાધના કેન્દ્ર, શીતલનાથ સોસાયટી ફ્લેટ નં. ૧૩, ચોથે માળે, બ્હાઈ સેન્ટર, ખાનપુર, અમદાવાદ. 1/5/

139

# આગમ સટીક અનુવાદના

આ ભાગ - <mark>3</mark>િ માં છે...

० ६ त्तराध्ययन-भूणसूत्र-४ ना...

-૦- અધ્યયન-૨૨-થી

આરંભીને

અધ્યયન-૩૬ સંપૂર્ણ

-x-x-x-x-x-x-x-

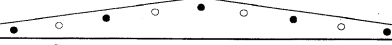
ઃ ટાઇપ સેટીંગ ઃ શ્રી મહાકાલી એન્ટરપ્રાઇઝ ચાંદલોડિયા, અમદાવાદ. (M) 9824419736

નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ દ્યીકાંટા રોડ, અમદાવાદ. Tel. 079-25508631

# ૦ વંદના એ મહાન્ આત્માને ૦

વિક્રમ સંવત-૨૦૬૧માં ફાગણસુદ-3 નો દિવસ અને મંગલપારેખના ખાંચામાં શ્રી શાંતિનાથ પરમાત્માની વર્ષગાંઠનો પ્રસંગ, અતિભવ્ય અને ઘણી જ લાંબી રથયાત્રાના પ્રયાણની ઘડીએ, આગમોના ટીકા સહિતના અનુવાદ કરવા માટેની મનોભાવનાનું જેમના મુખેથી વચન પ્રાગટ્ય થયું, અંતરના આશીર્વાદ, સૂરિમંત્રથી અભિમંત્રિત વાસ ચૂર્ણનો ક્ષેપ અને ધનરાશિની જવાબદારીના યથાશક્ય સ્વીકાર સહ જેમની કાર્ય પ્રેરણાની સરવાણીમાં ભીંજાતા મારા ચિત્તે આશિર્ષ અનેરો હર્ષોલ્લાસ અનુભવ્યો. જેમની હયાતી દરમ્યાન કે હયાતી બાદ પણ, જેમના નામસ્મરણ માત્રથી આ કાર્ય વિઘ્નરહિતપણે મૂર્ત સ્વરૂપને પામ્યું, એવા...

# પૂજ્ય આચાર્યશ્રી ઋચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ<sub>°</sub> ના



# ૦ કેમ ભૂલાય એ ગુરુદેવને પણ ? ૦

ચારિત્ર પ્રતિ અંતરંગ પ્રીતિથી યુક્ત, અનેક આત્માઓને પ્રવ્રજ્યા માર્ગે પ્રયાણ કરાવનાર, સંયમપૂર્તિ, પ્રતિ વર્ષ ઉપદાન તપ વડે શ્રાવકદ્યર્મના દીક્ષા દાતા, શારીરિક સમસ્યાઓ વચ્ચે પણ બંને શાશ્વતી ઓળીની આરાદ્યનાને ન યૂકનારા, સાગર સમુદાયમાં ગચ્છાદ્યિપતિ પદને શોભાવનારા અને સમર્થ શિષ્ય પરિવારયુક્ત એવા મહાન વિભૂતિરત્ન–

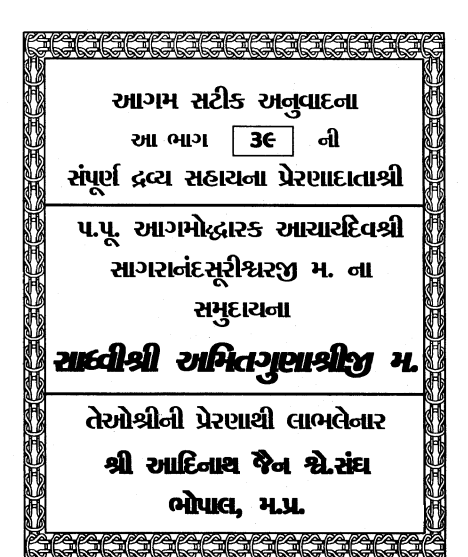
# પૂજ્ય આચાર્યશ્રી દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજી મ

જેમના આજીવન અંતેવાસી, શાસનપ્રભાવક

# પૂજ્ય આચાર્યશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.સા.

જેમણે આ અનુવાદ કાર્ય માટે ઘણાં વર્ષો પૂર્વે પ્રેરણા કરેલી અને આ કાર્ય સાદ્યંત પાર પહોંચાડવા માટે વિપુલ ધનરાશિ મોકલાવી.

ઉક્ત બંને આયાર્ય ભગવંતોની અસીમ કૃપા અને તેઓ દ્વારા પ્રેરિત સંધો થકી થયેલ ધનવર્ષાના બળે પ્રસ્તુત કાર્ય મૂર્તસ્વરૂપ પામ્યું.



# अनुहान हाता

**આગમ सदी<del>ड</del> અનુવાદના કો**ઈ એક ભાગના સંપૂર્ણ સહાયદાતા

સચ્ચારિત્ર યુડામણી પૂજ્ય ગચ્છાદિપતિ સ્વ૰ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ દેવેન્દ્રસાગરસૂરીશ્વરજીના આજીવન અંતેવાસી **સદ્ગુણાનુરાગી પૂજ્ય આહ્દેવશ્રી હર્ષસાગરસૂરિજી મ.ની** ગ્રાનઅનુમોદક પ્રેરણાથી પ્રેરિત શ્રી અઠવાલાઈન્સ જૈન શ્રેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંઘ

૧૬ ભાગોના સંપૂર્ણ સહાયક થયેલ છે.

તથા શ્રી શેઠ કૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી ટ્રસ્ટ, સુરત.

પરમપૂજ્ય સરળ સ્વભાવી, ભદ્રિક પરિણામી, શ્રુતાનુરાગી સ્વ૰ આચાર્યદેવશ્રી વિજય ઋચક્યંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ની

> પુનિત પ્રેરણાથી **૧૦ ભાગો માટે** નીરોના સંઘો સહાયક થયા છે.

- (૧) શ્રી મંગલપારેખનો ખાંચો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ 💮 બે ભાગ.
- (૨) શ્રી ભાવનગર જૈન શ્વેન્મૂ.પૂ. સંઘ, ભાવનગર બે ભાગ.
- (૩) શ્રી આદિનાથ જૈન શ્વે૰ મૂ.પૂ. સંઘ, નવસારી 💮 બે ભાગ.
- (૪) શ્રી ગિરિરાજ સોસાયટી આદિનાથ જૈન સંઘ, બોટાદ બે ભાગ.
- (૫) શ્રી જૈન શ્વે૰ મૂ.પૂ. તપાગચ્છ સંઘ, બોટાદ એક ભાગ.
- (૬) શ્રી પાર્શ્વબક્તિધામ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ, તણસા એક ભાગ.

[परमपूष्य आयायद्देव श्री ऋयङ्यंद्रसूरीश्वरञ्जनी प्रेरणाथी तेमना समुद्रायवर्ती श्रमणीवयांओ तरङ्थी प्राप्त सहायनी नोंध आगण छे.] સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી વૈચાવચ્ચ પરાચણ **પંન્યાસ પ્રવર** શ્રી **વજસેનવિજયજી મ.સા.**ની પ્રેરણાથી એક ભાગ-શ્રી હાલારતીર્થ આરાધના ધામ, વડાલિયા, સીંહણ, તરફથી

આગમ સટીક અનુવાદ શ્રેણીના સર્જક **મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજી**ની પ્રેરણાથી આ બે દાતાઓએ મળીને એક ભાગ માટે સહાય કરી છે.

- (१) श्री रेन श्वे॰ भूर्ति॰ संघ, थानगढ
- (૨) શાહ હંજારીમલજી ભૂરમલજી, કર્નૂલ.

પૂન્યૂન ક્રિયારૂચિવંત, પ્રભાવક, આદેય નામકર્મઘર સ્વર્ગસ્થ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્**વિજય ઋચક્ચંદ્રસૂરીશ્વરજીથી પ્રેરિત** પુન્યવંતી શ્રમણીવર્યાઓની પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત અનુદાનો

- ૧- વર્ધમાન તપોનિધિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્વિજય ભક્તિસૂરીશ્વરજી સમુદાયવર્તી મિલનસાર **સાધ્વીશ્રી સૌગ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ત્રણ ભાગો માટેની દ્રવ્ય સહાય પ્રાપ્ત થઈ છે, તે આ પ્રમાણે—
  - (૧) શ્રી કારેલીબાગ, શ્વે૰મૂ૦પૂ૦ જૈનસંઘ, વડોદરા.
  - (૨) શ્રી કારેલીબાગ, જૈન સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, વડોદરા.
  - (3) શ્રી ભગવાન નગરનો ટેકરો, જૈનસંઘ, અમદાવાદ.
- ર- સુવિશાળ પરિવારયુક્તા **સાધ્વીશ્રી ભાવપૂર્શાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી ''શ્રી ક્ષેત્રપાલ ભક્તિ ટ્રસ્ટ'' - નવસારી તરફથી.
- 3- વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજય આચાર્યદેવશ્રી ભક્તિસૂરીશ્વરજી મ૰ના સમુદાયવર્તી **પ.પૂ. સાધ્વીશ્રી ધ્યાનરસાશ્રીજી તથા સાધ્વીશ્રી પ્રફુલ્લિતાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી -
  - ''શ્રી માંગરોળ જૈન શે૰ તપ૰ સંઘ, માંગરોળ તરફથી.

- ૪- પરમપૂજયા જયશ્રીજી-લાવણ્યશ્રીજી મન્ના પરિવારવર્તીની **સાદવીશ્રી સત્યાનંદશ્રીજી મ.સા.**ની પુનિત પ્રેરણાથી ''શ્રી ગાંધીનગર જૈન સંઘ, બેંગલોર - તરફથી.''
- ૫- પરમપૂજય ક્રિયારૂચીવંત આ•દેવશ્રી ભક્તિસૂરીશ્વરજી મ૰ના સમુદાયવર્તી **શ્રમણીવર્યા મોક્ષનંદિતાશ્રીજી** મ૰ની પ્રેરણાથી ''શ્રી વલ્લભનગર જૈન શ્રે•મૂ૰પૂ૰ સંઘ, વલ્લભનગર, ઇન્દીર

પરમપૂજ્ય આગમોદ્ધારક, સામાચારી સંરક્ષક, બહુશ્રુત આચાર્યદેવ આનંદસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયવર્તી શ્રુત અનુરાગીણી શ્રમણીવર્યાઓની પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત સહાયો.

- (૧) પરમપૂજયા નીડરવક્તા **સાધ્વીશ્રી ચંદ્રયશાશ્રીજી મ**ૃથી પ્રેરિત
- -૧- શ્રી ત્રિલોકપદ્મ ચિંતામણિદ્યામ જૈન સંઘ, અંદોરી, મુંબઇ.
- -૨- શ્રી મહાવીરનગર જૈન દહેરાસરજી દ્રસ્ટ, નવસારી.
- (૨) અપ્રતિમ વૈયાવૃત્ત્યકારિકા પ.પૂ. મલચ-પ્રગુણાશ્રીજી મન્ના શિષ્યા સુસંવાદી પરિવારયુક્તા **સાધ્વીશ્રી પ્રશમશીલાશ્રીજી** મન્ના શ્રુતાનુરાગી શિષ્યા સાન્શ્રી પ્રશમરત્નાશ્રીજીની પ્રેરણાથી-''શ્રી શ્રેતાંબર જૈન તપાગચ્છ સંઘ,'' વાંકાનેર.
- (3) પરમપૂજ્યા માતૃહૃદયા **સાધ્વીશ્રી અમિતગુભાશ્રીજી** મ.ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી આદિનાથ જૈન શ્વે<sub>°</sub> સંઘ,'' ભોપાલ.
- (૪) પરમપૂજ્યા વર્ધમાનતપસાધિકા, શતાવધાની **સાધ્વીશ્રી અમિત-ગુણશ્રીજી મ.**ની પ્રેરણાથી-૧૦૦ ઓળીની પૂર્ણાઢૂતિ નિમિત્તે ''કરચેલીયા જૈન શ્રે૰ મહાજન પેઢી,'' કરચેલીયા, સુરત.

- (૫) શ્રમણીવર્યા ભક્તિરસિક પૂજ્ય મલયાશ્રીજી મન્ના વ્યવરદક્ષ શિષ્યા **સાધ્વીશ્રી હિતજ્ઞાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી ''શ્રી જૈન મરચન્ટ સંઘની શ્રાવિકા બહેનો, અમદાવાદ.
- (૬) પરમપૂજયા મલય-કૈવલ્ય-ભવ્યાનંદશ્રીજી મન્ના સુવિનિતા મિષ્ટ ભાષી, તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી**ની પ્રેરણાથી ''સર્વોદય પાર્શ્વનાથ ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' મુંબઈ

# આગમ-સટીક અનુવાદ સહાયકો

- (૧) પ.પૂ. ભગવતીજી દેશનાદક્ષ **આ•દેવશ્રી નરદેવસાગરસૂરિજી મ૰સા**•ની પ્રેરણાથી - ''શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ,'' જામનગર.
- (૨) વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજ્ય આ.દેવ **શ્રી વિજય પ્રભાકરસૂરીશ્વરજી મ** ની પ્રેરણાથી — ''અભિનવ જૈન શ્વે૰મૂ૦પૂ૦ સંઘ,'' અમદાવાદ.
- (3) શ્રુતસંશોધનરસિક પૂજ્ય **આન્દેવશ્રી મુનિયંદ્રસૂરિજી મ**ન્ની પ્રેરણાથી — ''શ્રી વિજયભદ્ર ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ,'' ભીલડીયાજી.
- (૪) ૫.પૂ. જયલાવણ્યશ્રીજી મન્સાન્ના સુશિષ્યા **સાન્સ્ટ્રાંપભાશ્રીજી મ**ન્ની પ્રેરણૂથી — ''શ્રી ભગવતી નગર ઉપાશ્રયની બહેનો,'' અમદાવાદ.
- (૫) પરમપૂજ્યા વરધર્માશ્રીજી મન્ના શિષ્યા તપસ્વીરત્ના **સાધ્વીશ્રી પ્રીતિધર્માશ્રીજી** મન્ની પાવન પ્રેરણાથી.
  - (૧) શ્રી પાર્શ્વભક્તિ શ્વે૰મૂ૰પૂ૰ જૈનસંઘ, ડોંબીવલી.
  - (૨) શ્રી રાજાજી રોડ શ્રે•મૂ૰પૂ૰ તપા૰ જૈન સંઘ, ડોંબીવલી.
- (ફ) સ્વનામધન્યા **શ્રમણીવર્યાશ્રી સૌમ્યગુણાશ્રીજ મ**ન્ની પ્રેરણાથી. ''શ્રી પરમ આનંદ શ્રેન્મૃત્પૂન્ જૈનસંઘ,'' પાલડી, અમદાવાદ.

# મુનિ દીપરત્નસાગરજી ઢારા પ્રકાશિત સાહિત્થ-એક ઝલક કુલ પ્રકાશનોનો અંક-૩૦૧

# १-आगमसुत्ताणि-मू्हं

#### ૪૯-પ્રકાશનો

આ સંપુટમાં મૂળ આગમો છે. જેમાં ૪૫ આગમો ૪૫ અલગ-અલગ પુસ્તકોમાં મુદ્રિત કરાવાયેલ છે. ચાર વૈકલ્પિક આગમો પણ તેમાં સમાવાઈ ગયેલ છે. એ રીતે ૪૫ + ૪ કુલ (૪૯) આગમોનું આ સંપુટમાં સંપાદન છે. તેમજ પ્રત્યેક સૂત્રને અંતે પૂજ્ય સાગરાનંદસૂરિશ્વરજી સંપાદિત આગમો તથા તેની વૃત્તિના અંકો પણ ટાંક્યા છે.

અમારા આ પ્રકાશનમાં શ્રુતસ્કંઘ, શતક/અધ્યયન/વસસ્કાર/પદ, પ્રતિપત્તિ, ઉદ્દેશક, સૂત્ર/ગાથા આદિ સ્પષ્ટતયા જુદા નજરે પડે તેવી વિશિષ્ટ મુદ્રણકલાને પ્રયોજેલ છે. પુસ્તકો અલગ-અલગ અને નાના કદના હોવાથી વાંચન કે કંઠસ્થ કરવાની અતિ સરળતા રહે છે.

૪૫-આગમની પૂજા, પૂજન, રથયાત્રા કે શ્રી ગૌતમસ્વામી પૂજનાદિ માટે અલગ-અલગ પીસ્તાળીશ પુસ્તકો હોવાથી ગોઠવણી સરળ બને છે.

आगमसद्दकोसो, आगमनामकोसो, આગમવિષયદર્શન, આગમકથાનુચોગના મૂળ સંદર્ભ જોવા માટે આ પ્રકાશન વસાવવું જરૂરી જ છે. જેની કિંમત છે રૂા. ૧૫૦૦/ -દર્શન-પૂજન માટે આજીવન ઉપયોગી છે.

# ર. આગમ-ગુજરાતી અનુવાદ માનામાનો

આપણા મૂળ આગમો અર્દમાગદી ભાષામાં છે. જેઓ ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત છે, શાસ્ત્રીય કારણોથી આગમના અભ્યાસથી વંચિત રહ્યા છે, આગમોની વાંચના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી ઈત્યાદિ કારણે આગમિક પદાર્થોનું જ્ઞાન પામી શક્યા ન હોય તેવા ભવ્યાત્માઓ શ્રી કલ્પસૂત્ર માફક સરળતાથી આગમોનું વાંચન અને બોદ્ય પ્રાપ્ત કરી શકે, તેમજ ભવભીરુ આત્માઓ પોતાનું જીવન માર્ગાનુસાર બનાવી શકે તેવું પ્રકાશન.

સાત ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૮૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પીસ્તાળીશ આગમોનો અક્ષરશઃ અનુવાદ ધરાવતા આ ''આગમદીપ'' સંપુટમાં બીજા બે વૈકલ્પિક આગમોનું ગુજરાતી પણ આપેલ જ છે.

અંદાજે ૯૦,૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણ મૂળ આગમનો આ ગુજરાતી અનુવાદ રૂા. ૨૦૦૦/-ની કિંમતે ઉપલબ્ધ થઇ શકે છે. પણ હાલ તેની એક પણ નકલ બચેલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની લોકપ્રિયતાનો પૂરાવો છે. અનેક પૂજ્યશ્રીએ આ ગુજરાતી અનુવાદનો સ્વાધ્યાયાદિ અર્થે ઉપયોગ કરેલો છે.

# ३. आगमसुत्ताणि-सटीक्रं ४६-प्रकाशनो

જેઓને મૂળ આગમો વાંચ્યા પછી તેની વિસ્તૃત સમજ મેળવવી છે. તેમાં રહેલા પદાર્થોને ઊંડાણથી અવગાહવા છે, તેમાં રહેલા તત્ત્વો આધારિત કથા, દેષ્ટાંત કે દ્રવ્યાનુયોગને જાણવો છે, તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાનપિપાસુ માટેનું અમારું આ ૧૩,૦૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં પથરાયેલ અને ત્રીશ ભાગોમાં વિભાજીત એવું દળદાર પ્રકાશન છે.

આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો પર પ્રાપ્ત બધી જ નિર્યુક્તિઓ, ૩૯ આગમો પરની વૃત્તિ, શેષ આગમોની સંસ્કૃત છાયા, કેટલાંક બાષ્યો તથા યૂર્ણિઓ ઈત્યાદિ સર્વે વિવેચનોનો સમાવેશ કરાયેલ છે.

સૂત્રો અને ગાથાના સ્પષ્ટ અલગ વિભાજન, પ્રયુર પેરેગ્રાફ્સ, અધ્યયન, ઉદ્દેશક, સૂત્ર આદિની સુસ્પષ્ટ અલગ પેજ લાઈન તેમજ અમારા મૂળ અને અનુવાદિત આગમોમાં અપાયેલા ક્રમાંક મુજબના જ સૂત્ર ક્રમાંકન તથા વ્યવસ્થિત અનુક્રમણિકાને લીધે કોઈપણ પસંદિત યોક્ક્સ વિષયવસ્તુ કે સમગ્ર અધ્યયનના વાંચનમાં સરળતા રહે તે રીતે આ સંપુટનું સંપાદન અને મુદ્રણ કરાયેલું છે.

આ પ્રકાશનના અભ્યાસમૂલ્ય અને સંશોધનક્ષેત્રે ઉપયોગિતા તેમજ સમગ્ર વિશ્વમાં આગમ પ્રકાશનની આવી એક જ માત્ર શ્રૃંખલા ઉપલબ્ધ હોવાને કારણે રૂા. ૧૧,૦૦૦/- મૂલ્ય હોવા છતાં તેની એક પણ નકલ સ્ટોકમાં રહેલી નથી. એ જ અમારા આ પ્રકાશનની મહત્તા સાબિત કરે છે.

# ૪. આગમ-વિષય-દર્શન

આ એક એવું પ્રકાશન છે, જેમાં ૪૫-આગમોની વિશદ્ર્યે અનુક્રમણિકા અપાયેલ છે, છતાં તેના પૃષ્ઠો છે. — ૩૮૪.

પ્રત્યેક આગમના પ્રત્યેક સૂત્ર કે ગાથાના વિષયોને એ જ આગમોના સૂત્રોના કમાંકન અનુસાર, અતીવ સુસ્પષ્ટ રૂપે અને પૃથક્-પૃથક્ સ્વરૂપે અપાયેલી આ અનુક્રમણિકાથી તમે તમારો મનગમતો-આવશ્યક કે તમારા સંશોદ્યન અને લેખનને અનુરૂપ વિષય સહેલાઈથી પસંદ કરી શકો છો.

ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર કરાયેલ આ અનુક્રમણિકાથી તમે અમારા અનુવાદિત આગમોમાં તો મૂળ વિષય જોઈ જ શકો છો. તદુપરાંત મૂળ આગમો કે આગમસટીકં માં પણ તમારી પસંદગીનો વિષય શોધવો આ બૃહત્ અનુક્રમ પરથી ખૂબ જ સરળ છે.

રૂા. ૪૦૦/-ની કિંમતને લક્ષમાં ન લઇ તેનું ઉપયોગિતા મૂલ્ય સમજશો.

# ५. आगमसद्दकोसो ४-५५:शलो

આ શબ્દકોશ - એટલે સંદર્ભસ્થળ નિર્દેશ સહિતની ''આગમ-ડીક્ષનેરી'' જેમાં તમને મળે છે મૂળ આગમમાંથી લેવાચેલા ૪૬,૦૦૦ શબ્દો અને તેના ૩,૭૫,૦૦૦ જેટલા આગમ સંદર્ભો સહિત મૂળ-અર્ધમાગધી શબ્દોના સંસ્કૃત અર્થ અને ગુજરાતી એક કે વધુ અર્થો.

ચાર ભાગોમાં સમાવિષ્ટ ૨૪૦૦ જેટલા પાનાઓનો આ પુસ્તકનો સેટ મેપલીથો કાગળ, પાકુ બાઈન્ડીંગ અને આકર્ષક મુખપૃષ્ઠ તો ધરાવે જ છે. પણ તમારે માટે તેની ઉપયોગિતા છે — અ થી દૃ પર્યતનો કોઈપણ શબ્દ શોધવા માટે. ત્યાં ફક્ત શબ્દનો અર્થ જ જોઈને બેસી નથી રહેવાનું. પણ પીસ્તાળીશે પીસ્તાળીશ આગમોમાં આ શબ્દ જ્યાં જ્યાં વપરાયો હોય તે-તે બધાં સ્થાનોનો નિર્દેશ પણ મળશે જ -જેના દ્વારા એક જ શબ્દ જો જુદા જુદા સંદર્ભમાં વપરાયો હશે, તો તે ભિજ્ઞ-ભિજ્ઞ સંદર્ભયુક્ત અર્થ કે વ્યાખ્યા પણ જાણી શક્તશે.

— વળી આવા સંદર્ભો જોવા માટે તમારે જુદા જુદા પ્રકાશનોના આગમોને ફેંદવાની કોઈ જરૂર નથી. તમે માત્ર અમારું आगमसुत्ताणि — સંપુટ સાથે રાખો. તમારે ઉપયોગી શબ્દો મૂળ આગમ કે આગમ-સટીકં માં મળી જ જવાના

# ६. आगमनामक्रोसो

આગમ શબ્દકોશની એક પૂરક ડીક્ષનેરી તે આ ''આગમ નામકોશ''. આ પ્રકાશન આગમસટીકં માં આવતા નામો (કથાઓ)ની ડીક્ષનેરી છે. આ ડીક્ષનેરીમાં કથાના પાત્રોના નામો તો કક્કાવારી ક્રમમાં આપેલા જ છે. સાથે સાથે તે પાત્રો કે નામોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય પણ છે.

તમારે મૂળ આગમ ઉપરાંત નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, યૂર્ણિ કે વૃત્તિમાં જો આ નામ કે તે નામ સાથે સંકડાયેલ કથા કે દેષ્ટાંત જાણવા છે તો અમારી ડીક્ષનેરીમાં તે-તે નામને અંતે નિર્દેશ કરાયેલ આગમ સંદર્ભ જોવો. આગમ સંદર્ભ જોતાં જ તમને તે સંદર્ભવાળા આગમનું નામ, પંચાંગીનો પ્રકાર અને સૂત્રકમ મળી જશે. જેના આધારે તમે તે કથા કે દેષ્ટાંતનો સહેલાઈથી અભ્યાસ કરી શકશો.

આ નામકોશનું મહત્ત્વ તો ત્યારે જ સમજાય જયારે એક જ નામ ધરાવતા એકથી વધારે પાત્રોનો અલગ-અલગ પરીચય કે જુદી જુદી કથાઓ તમને જોવા મળે. તે પણ ફક્ત રૂા. ૨૦૦/-ની કિંમતમાં.

संदर्भ मुक्ल डथा कोवा भाटे अभारुं आगमसुत्ताणि-सटीकं तो छे क.

# ७. आगमस्त्र हिन्दी अनुवाद

મૂળ આગમના ૯૦,૦૦૦ જેટલાં શ્લોક પ્રમાણ સાહિત્યના મૂળ પ્રકાશન પછી જેમ તેનો ગુજરાતી અનુવાદ કર્યો, તેમ હિન્દી અનુવાદ પણ કર્યો. ફર્ક એટલો જ કે આ હિન્દી અનુવાદ બાર ભાગોમાં આશરે ૩૨૦૦ જેટલા પાનાઓમાં પથરાયેલો છે. ગુજરાતી અનુવાદ કરતા ૩૦૦થી પણ વધારે પૃષ્ઠો તેમાં ઉમેરાયા છે. જે ફક્ત કદની વૃદ્ધિ જ નથી, પણ અર્થવિસ્તાર અને પેરેગ્રાફોની પ્રયૂરતા પણ ધરાવે જ છે.

હિન્દીબાષી મહાત્માઓને પણ આગમના પદાર્થજ્ઞાનથી વંચિત ન રહેવું પડે તે આશયથી તૈયાર કરાયેલ આ આગમસૂત્ર હિન્દી અનુવાદ હિન્દી બાષાની સમૃદ્ધિ અને સાહિત્યિક મૂલ્ય તો ધરાવે જ છે. તે ગુજરાતી બાષી આગમરસિકો અને તત્ત્વિજિજ્ઞાસુઓ માટે પણ મહત્ત્વનું સંદર્ભશાસ્ત્ર બની રહ્યું છે.

રૂા. २७००/-નું મૂલ્ય ધરાવતા આ आगमसूत्र-हिन्दी अनुवाद માં પણ કમાંકન તો મૂળ આગમ, આગમ ગુજરાતી અનુવાદ અને आगम सटीकं અનુસાર જ થયેલ છે. તેથી અભ્યાસીઓને તુલના કરવી સરળ પડે છે.

# આગમ ક્થાનુચોગ

આગમ કાર્ય વિષયક આ અમારું નવમું પ્રકાશન છે. જેમાં ''કથાનુયોગ'' નામે અનુયોગની મુખ્યતા છે. આ પ્રકાશનમાં મૂળ આગમો, આગમો પરની નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, યૂર્ણિ, વૃત્તિ કે અવયૂરી એ તમામનો સમાવેશ કરી આ આગમ કથાનુયોગનું સંકલન અને ગુજરાતી અનુવાદ કરવામાં આવેલ છે. જે છ ભાગોમાં વિભાજીત છે ૨૨૦૦ જેટલા પૃષ્ઠોમાં સમાવિષ્ટ છે અને કથાઓને દશ વિભાગમાં ગોઠવેલ છે.

આ કથાનુયોગમાં તીર્થંકર, ચક્કવર્તી, વાસુદેવ, બલદેવ એ ઉત્તમપુરુષો સંબંધી કથાનક કે માહિતીનો સંગ્રહ છે, શ્રમણ વિભાગમાં ગણઘરો, પ્રત્યેકબુદ્ધો, નિહ્નવો, અન્ય શ્રમણોની કથાઓ છે. તે સાથે આશરે ૯૦થી વધુ પૃષ્ઠોમાં ગોશાળાનું કથાનક તેના પૂર્વભવ, વર્તમાનભવ અને ભાવિ ભવો સહિત મૂકેલ છે. તે સિવાય શ્રમણી કથા, શ્રાવક કથા, શ્રાવિકા કથા, અન્યતીર્થી કથા, પ્રાણી કથા, પ્રકીર્ણ કથા અને દેષ્ટાંતોના અલગ વિભાગો છે. પ્રત્યેક કથાને અંતે તેના આગમ સંદર્ભો પણ મૂકેલા છે, જેથી મૂળ માહિતી સ્રોત જોઈ શકાય. છટ્ઠા ભાગમાં અકારાદિક્રમે પ્રત્યેક કથાના નામોની ગોઠવણી અને તેની સાથે પૃષ્ઠાંક આપેલા છે, જેથી કોઈપણ કથા શોધવી અત્યંત સરળ બને છે.

આ "આગમ કથાનુચોગ" કેવળ કથારસિકો તથા વ્યાખ્યાતાઓ માટે અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે. જેનું મૂલ્ય માત્ર રૂા. ૧,૫૦૦/- છે. તેમજ સન-૨૦૦૪માં જ પ્રકાશિત થયેલ હોવાથી હજી સરળતાથી ઉપલબ્ધ છે.

# ૯. આગમ મહાપૂજનવિધિ

આ એક લઘુ પુસ્તિકા છે. જેમાં પીસ્તાળીશ આગમ મહાપૂજન ભણાવવા માટેની સરળ, સ્પષ્ટ, શાસ્ત્રીય વિધિ છે. સાથે-સાથે પંડિત શ્રી રૂપવિજયજી કૃત્ ૪૫-આગમ પૂજાઓ પણ આપી દીધેલ છે. અષ્ટપ્રકારી પૂજાના અભિનવ દુહા પણ છે.

કોઈપણ વિધિકારકને સહેલા**ઈથી પૂ**જન કરાવતા ફાવે તે રીતે વિધિ સાથે સૂચનાઓનો નિર્દેશ છે. તેમજ આગમ મંડપની રચના, માંડલુ, આવશ્ચક સામગ્રી, વિધિમાં પ્રત્યેક કાર્ચ માટે જરૂરી <mark>એવા સહાયકોની</mark> કાર્ચ વહેંચણી પણ જણાવેલ છે.

મોટા ટાઈપ, પદ્યોની સુંદર **ોઠવણી,** પ્રત્યેક પૂજન માટેનું અલગ પેજ, દરેક પૂજનને માટેની સૂચના, તે પૂજન**ની સાથે જ અ**પાયેલી હોય તેવું આ એક માત્ર પ્રકાશન છે.

# ૧૦. આગમ**સૂત્ર સટીક અનુવાદ** ૪૮-<del>૫કાશનો</del>

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં આગમોના **મૂળસૂત્રો**નો અક્ષરશઃ અનુવાદ તો છે જ. સાથે સાથે આગમોની નિર્યુક્તિ અને ટીકાનો પણ અનુવાદ કરેલ હોવાથી અમે ''સટીક અનુવાદ'' એવું નામકરણ કરેલ છે. જેમાં ૪૫ આગમો ઉપરાંત બે વૈકલ્પિક આગમો અને કલ્પ [બારસા] સૂત્રના સમાવે**શથી ૪૮ પ્રકાશનો થાય** છે. જેને આ સાથે અમે ૪૨-ભાગોમાં પ્રકાશિત કરેલ છે.

આ સટીક અનુવાદમાં છ છેદ સૂત્રોનો અનુવાદ માત્ર મૂળનો જ છે, તેમાં સટીક અનુવાદ નથી. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાજ્ઞાનથી વંચિત શ્રુતરસિકો કે સ્વાઘ્યાય પ્રેમીઓને આ અત્યંત ઉપયોગી પ્રકાશન છે, જેનું સંયુક્ત મૂલ્ય રૂા. ૧૦,૦૦૦/- છે, કે જે કિંમતમાં તો કોઈ ૪૫ સટીક આગમોનો અનુવાદ પણ ન કરી આપે.

આ સટીક અનુવાદ સંપુટમાં-અંગસૂત્રો, ઉપાંગ સૂત્રો અને મૂળસૂત્રોનો સંપૂર્ણ સટીક અનુવાદ છે. પયજ્ઞા સૂત્રોમાં પણ ઉપલબ્ધ ટીકાઓનો અનુવાદ કરેલો જ છે, નંદી અને અનુયોગ બંને સૂત્રોનું વર્તમાન પદ્ધતિથી સાનુવાદ વિવેચન કરેલ છે અને છેદસૂત્રો, ક્લ્પસૂત્ર અને કેટલાંક પ્યજ્ઞાઓનો મૂળનો અનુવાદ છે.

- x - x -

આ હતી આગમ સંબંધી અમારા ૨૫૦ પ્રકાશનોની યાદી — x — x —

# આગમ સિવાયના સાહિત્ય સર્જનની ઝાંખી

### (१) व्याङरष्ट साहित्थ :-

० अભिनव हैम सद्युप्रिक्ट्या भाग-१ थी ४

ģ

— મહોપાધ્યાય વિનયવિજયજી કૃત્ ''લઘુપ્રક્રિયા'' પર સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસન અને તેની સાથે સંબંધિત અનેક સંદર્ભગ્રંથોના ઉપયોગથી તૈયાર કરાયેલો એવો આ દળદાર ગ્રંથ છે. જે કાઉન આઠ પેજમાં તૈયાર થયેલ છે. સંસ્કૃત વ્યાકરણના અભ્યાસ માટેનું આ પ્રકાશન છે. જે ગુજરાતી ભાષાના માધ્યમથી તૈયાર થયેલ છે. તેમાં મૂળસૂત્ર, તેનો અર્થ, વૃત્તિ, વૃત્ત્થર્થ, અનુવૃત્તિ, વિશેષ વિવેચન જેવા સાત વિભાગો અને પ્રયૂર પરિશિષ્ટો છે.

| ૧

– આ લઘુ સર્જનમાં ૧૨૫ ધાતુઓના ૨૩ પ્રકારે થતાં કૃદન્તોનું કોષ્ટક છે.

### (૨) વ્યાખ્યાન સાહિત્ય :-

3

० અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ ભાગ-૧ થી ૩.

— આ એક સ્વતંત્ર વ્યાખ્યાનમાળા છે. ''મજ્ઞહ જિણાણં'' નામક સજ્ઝાયમાં આવતા શ્રાવકના ૩૬ કર્તવ્યો ઉપરના ૧૦૮ વ્યાખ્યાનો તેમાં ગોઠવેલા છે. પ્રત્યેક વ્યાખ્યાન માટે દશ-દશ પેજ ફાળવેલ છે. જે પ્રત્યેકમાં શ્લોક-જૈનેત્તર પ્રસંગ - સંબંધિત કર્તવ્યની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યા અને સમજ-જૈનકથા અને કર્ત્તવ્યને અનુરૂપ સ્તવનાદિ પંક્તિની સુંદર ગુંથણી છે.

० नवपद-श्रीपास

9

- શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાનરૂપે આ પુસ્તકનું સર્જન થયું છે, જેમાં નવે પદનું અલગ-અલગ વિવેચન સાથે નવ દિવસમાં શ્રીપાલચરિત્ર પણ પૂરું થાય, તે રીતે ગોઠવેલા નવ વ્યાખ્યાનોનો સમન્વય છે.

# (३) तत्त्वाभ्यास साहित्य :-

૦ તત્ત્વાર્થસૂત્ર પ્રબોદા ટીકા-અધ્યાય-૧

9

० तत्त्वार्थाधिंगम सूत्र अभिनव टीडा-अध्याय-१ थी १०

— આ ગ્રંથમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના દશે અધ્યાયોનું અલગ-અલગ દશ પુસ્તકમાં અતિ વિસ્તૃત વિવેચન ધરાવતું દશાંગ વિવરણ છે. જેમાં સૂત્રહેતુ, મૂળસૂત્ર, સંધિરહિત સૂત્ર, સૂત્રાર્થ, શબ્દજ્ઞાન, અનુવૃત્તિ, અનેક સંદર્ભ ગ્રંથોને આધારે તૈયાર કરાયેલ અભિનવ ટીકા, સૂત્રસંદર્ભ, સૂત્રપદ્ય, સૂત્રનિષ્કર્ષ જેવા દશ વિભાગો છે.

પ્રત્યેક અધ્યાયને અંતે સૂત્રક્રમ, અકારાદિ ક્રમ, શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ જેવા પરિશિષ્ઠો તથા દશમા અધ્યાયના પુસ્તક્રમાં અંતે શબ્દસૂચિ, વિષયસૂચિ, સંબંધકારિકા જેવા ઉપયોગી પરિશિષ્ઠો છે.

૦ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો.

- 9
- આ સંશોધન કક્ષાનું એક વિશિષ્ટ પુસ્તક છે. જેમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પ્રત્યેક સૂત્રનો મૂળ આગમમાંથી ઉપલબ્ધ સંદર્ભ, સંદર્ભ પાઠ, સંદર્ભ સ્થળનો ઉલ્લેખ છે. તેમજ શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદની તાલિકા અને વિશ્લેષણ છે.
  - (४) आराधना साहित्य :-

3

૦ સમાધિમરણ :-

અંત સમયે અને ભાવિ ગતિ સુધાગ્વા માટે મરણ સમયે ચિત્તની સમાધિ જળવાય રહે તેવી આરાધના વિધિ, આરાધના સૂત્રો, આરાધના પધો, આરાધના પ્રસંગો વગેરે સાત વિભાગોમાં આ ગ્રંથ સર્જેલો છે.

- ૦ સાધુ અંતિમ આરાધના
- ૦ શ્રાવક અંતિમ આરાધના

સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓનો અંત સમય સુધારવા માટે નિત્ય કરવાની એવી આ આરાધના છે, મૂળ પ્રાકૃત અને સંસ્કૃતમાં ગ્રંથસ્થ થયેલ આ વિધિને સરળ ગુજરાતીમાં રજૂ કરેલ છે. પંચાંગના કદની આ પુસ્તિકા સાથે રાખવી પણ સરળ છે.

(५) विधि साहित्य :-

3

- ૦ દીક્ષા-યોગાદિ વિધિ
- ૦ વિધિ સંગ્રહ ભાગ-૧
- ૦ સાધુ-સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ
- (६) पूर्व साहित्य :-

٩

- ૦ આગમ મહાપૂજન વિધિ-જેની નોંધ આગમ વિભાગમાં છે.
- ૦ પાર્શ્વ પદ્માવતી પૂજનવિધિ
- (८) यंत्र संयोजन :-
- ૦ ૪૫-આગમ યંત્ર
- ० विंशति स्थानङ यंत्र

### (८) षिनभक्ति साहित्य :-

E

- ० चैत्यवन्दन पर्वमाला
- ० चैत्यवन्दनसंग्रह-तीर्थजिन विशेष
- ० चैत्यवन्दन चोविसी
- ૦ ચૈત્યવંદન માળા
- આ એક સંપાદન ગ્રંથ છે. જેમાં પર્વદિન તથા પર્વતિથિના ચૈત્યવંદનો, ચોવિસ જિનની ચોવિસી રૂપ ચૈત્યવંદનો, વિવિદ્ય તીર્થમાં બોલી શકાય તેવા અને જિનેશ્વર પરમાત્મા વિષયક વિવિદ્ય બોલ યુક્ત એવા ૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો વિશાળ સંગ્રહ છે.
  - ૦ શત્રુંજય ભક્તિ
  - ० शत्रुञ्जय भक्ति
  - ૦ સિદ્ધાયલનો સાથી સિદ્ધાયલ ભાવયાત્રા, સ્તુતિ-ચૈત્યવંદનાદિ
  - ૦ વીતરાગ સ્તુતિ સંચય-૧૧૫૧ ભાવવાહી સ્તુતિનો સંચય
  - ૦ ચૈત્ય પરિપાટી

# (६) प्रडीर्ध साहित्य :-

e

- ૦ શ્રી નવકાર મંત્ર-નવ લાખ જાપ નોંધપોથી
- ૦ શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી
- ૦ અભિનવ જૈન પંચાંગ
- ० अभिनव जैन पञ्चाङ्ग
- ૦ અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી
- ૦ બાર વ્રત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો
- ० श्री ज्ञानपद पूज
- ૦ કાયમી સંપર્ક સ્થળ
- ૦ ચોઘડીયા તથા હોરા કાયમી સમયદર્શિકા

# (१०) सूत्र अभ्यास-साहित्य :-



- ૦ જૈન એડ્યુકેશનલ સર્ટિફિકેટ કોર્સ
- ૦ પ્રતિક્રમણસૂત્ર અભિનવ વિવેચન ભાગ-૧ થી ૪

#### આ રીતે અમારા ૩૦૧ પ્રકાશનો થયા છે.

# બાલબ્રહ્મચારી શ્રી નેમિનાથાય નમઃ નમો નમો નિમ્મલદંસભસ્સ ૫.પૂ. આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુદાર્મસાગર ગુરૂભ્યો નમઃ



આ ભાગમાં ઉત્તરાધ્યયન નામક મૂળસૂત્રના અધ્યયન - ૨૨ થી ૩૬નો સમાવેશ થાય છે. આ પૂર્વેના ભાગ ૩૭માં અધ્યયન - ૧ થી ૬ નો અને ભાગ ૩૮માં અધ્યયન - ૭ થી ૨૧ નો સમાવેશ કરાયેલ છે. આ સૂત્રને પ્રાકૃતમાં ઉત્તરજૂઝયણ નામે કહેવાયેલ છે. સંસ્કૃતમાં ઉત્તરાધ્યયન જ કહે છે. આ સૂત્રમાં કુલ ૩૬ - અધ્યયનો છે. અધ્યયનોમાં કોઈ ઉદ્દેશાદિ પેટા વિભાગો નથી. મુખ્યત્વે પદ્ય (ગાથા) સ્વરૂપ આ આગમમાં માત્ર ૮૮ સૂત્રો છે. બાકીની બધા ગાથાઓ જ છે.

આ આગમની ઓળખ 'દાર્મકથાનુયોગ' રૂપે શાસ્ત્રકારોએ આપેલ છે. પણ વિનય, પરીષહ, સભિક્ષુ, રથનેમિ આદિ અધ્યયનો વિચારો તો 'ચરણકરવાનુયોગ' પણ અહીં મળશે. સમ્યકત્વ પરાક્રમ, લેશ્યા, જીવાજીવવિભક્તિને વિચારતા અહીં 'દ્રવ્યાનુયોગ' પણ દેખાય છે. છત્રીશ અધ્યયનોમાં અહીં વિનય, પરીષઢ, મનુષ્યજીવનની દુર્લભતાદિ, પાપશ્રમણ, સામાચારી, મોક્ષમાર્ગ, પ્રમાદસ્વરૂપ, બ્રહ્મચર્ચ, કર્મ, લેશ્યા, તપ, જીવાજીવ, મરણના ભેદો આદિ અનેક વિષયો સમાવાયેલ છે.

આ આગમમાં નિર્યુક્ત, કેટલીક ભાષ્ય ગાથા, વિવિદ્ય કર્તાઓએ કરેલી વૃત્તિ, યૂર્ણિ આદિ મુદ્રિત રૂપે જોવા મળેલ છે. પ્રાયઃ આટલું પ્રયુર ટીકા સાહિત્ય કોઈ આગમ પરત્વે અમે જોયેલ નથી. તેમાં ભાવવિજયજીગણિ અને લક્ષ્મીવલ્લભ કૃત ટીકાનો અનુવાદ તો થયો જ છે. અમે આ અનુવાદમાં અહીં નિર્યુક્તિ સહિત મૂળસૂત્ર પરત્વે કરાયેલ શાંત્યાચાર્ય વિરચિત વૃત્તિનો આધાર લીધેલો છે. જેમને કથા સાહિત્યમાં જ વધુ રસ છે. તેમણે શ્રી ભાવવિજયજી કૃત ટીકાનુવાદ જોવો.

ચાર મૂળસૂત્રોમાં આ ચોથું મૂળસૂત્ર છે. પ્રત્યેક સાધુ-સાધ્વીએ આ આગમને સતત વાગોળવા જેવું છે. તેમાં આચરણા સાથે વૈરાગ્યનો સુંદર બોધ છે. તથા જૈન પરિભાષા પણ છે.

આ ભાગ - ૩૯માં અમે વૃત્તિના ઉપયોગી અંશો વિશેષથી લીધા છે. તે નોંધ લેવી.

# ४३ डित्तराध्ययन - भूससूत्र-४/३

# અનુવાદ તથા ટીકાનુસારી વિવેચન

# 🗘 અધ્યયન - ૨૨ ''૨થનેમીય'' 🗘

0 સમુદ્રપાલ નામે એકવીસમું અધ્યયન કહ્યું હવે બાવીશમું કહે છે. આનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં વિવિક્તચર્યા કહી. તે ચારિત્ર સહિત ધૃતિમાનને ચરવી શક્ય છે. તેથી રથનેમિ વત્ ચરવી, તેમાં ક્યારેક ઉત્પન્ન વિશ્નોતસિકાથી પણ ધૃતિ ધારણ કરવી, તેમ કહે છે. એ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનના ચાર અનુયોગો પૂર્વવત્ વિચારીને નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ જ કહેવો.

તે પ્રમાણે વિચારીને નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

• निर्युक्ति - ४४४ थी ४४६ + विवेयन -

રથનેમિનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં દ્રવ્ય રથનેમિ બે ભેદે છે- આગમથી અને નોઆગમથી. નોઆગમથી દ્રવ્ય રથનેમિના ત્રણ ભેદ છે - જ્ઞશરીર, ભવ્યશરીર, તદ્વ્યતિરેક. ભાવથી રથનેમિ તે રથનેમિના નામ અને ગોત્ર વેદે છે તે. તેનાથી ઉપસ્થિત આ રથનેમિ અધ્યયન છે. વ્યાખ્યા પૂર્વવત્ જાણવી. નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો, હવે સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપ. તે સૂત્ર હોવાથી થાય છે. તેથી સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહે છે -

● सूत्र - 9€9 थी ८१२ -

(७६९) सौरियपुर नगरमां राष्ट्रक्कशाथी युड्त महान ऋद्धि संपन्न वसुद्देव नामे राषा हतो. (७६८) तेने रोहिष्टी અने देवडी नामे जे पत्नीओ हती. तेमने अनुडमे राम अने डेशव (इष्टा) नामे प्रिय पुत्र हता.

(७६६) सौरियपुर नगरमां राજवक्षशोधी युड्त महाऋद्धि संपन्न समुद्र विषय नामे राजा हतो. (८००) तेने शिवा नामे पत्नी हती. ऐना पुत्र महायशस्वी, हमीश्वर, बोडनाथ, ભगवन् स्टिस्टनेमि हता.

(८०१) ते अरिष्टनेभि सुस्वरत्व अने वक्षण संयुक्त हता. तेओ १००८ शुभ वक्षणना धारक हता, गौतभ गोशीय अने श्याम वर्णना हता.

(८०२) तेस्रो विश्व अध्यानाराय संहनन सने समयतुरस संस्थान वाणा हता. मतस्योहरा हता. डेशवे राभ्रमतिने तेनी पत्नी रूपे यायी.

(८०३) ते श्रेष्ठ राष्ट्रज्य सुशीव, सुंहर, सर्ववक्षण संपन्न हती. तेलीना शरीरनी झांति विद्युतनी प्रभा समान हती.

(८०४) तेना पिताએ महर्द्धिङ वासुद्देवने डह्युं - डुमार अहीं आवे. हुं मारी डन्या, तेने माटे आपी शडु.छुं.

(८०९) अरिष्टनेभि ઉंચા છત્ર तथा यामरोथी सुशोभित हता. Eशार्ह यडथी ते सर्वतः परिवृत्त हता. (८०८) यतुरंगिष्टी सेना यथाङभे सञ्जवी हती. वाधोनो गगन स्पर्शी हिट्य नाह थर्ष रह्यो हतो.

(८०६) आवा प्रકारनी ઉત્તમ ઋદ્ધિ અને धुति सहित ते वृष्टि -पुंगव पोताना ભवनथी नीडण्यो. (८९०) त्यार पछी तेले वाडो અने पिंજरामां जंध કरायेલ ભયઝस्त तथा स्रति हु:ખी प्राप्तीओने श्रेया.

(८९९) ते प्राष्टीओ छवनना अंतना सन्भुण हता. मांसने मारे जवानार हता. तेने शेर्घने महाप्रज्ञ अरिष्ठनेभिसे सारथीने आ प्रमासे इह्युं. (८९२) आ जद्यां सुजना अर्थी प्राप्ती शा मारे आ वाडी सने पिंक्समां सीनरुद्ध डरायेवा छे - रोडेवां छे?

# • विवेयन - ७६७ थी ८१२ -

સોળે સૂત્રો પ્રાય: પ્રગટાર્થ જ છે. કંઈક વિશેષ આ પ્રમાણે છે - લક્ષણ - ચક્ર, સ્વસ્તિક, અંકુશાદિ અથવા ત્યાગ, સત્ય, શૌર્ય આદિ. તેના વડે યુક્ત હોવાથી રાજા કહેવાય. તેને બે પત્નીઓ હતી - રોહિણી અને દેવકી. તેમાં રોહિણીનો પુત્ર રામ - બલબદ્ર અને દેવકીનો પુત્ર કેશવ - વાસુદેવ હતો. અહીં રથનેમિની વક્તવ્યતામાં આ તીર્થ કોનું છે? તે જણાવવા પ્રસંગથી ભગવન્ અરિષ્ઠનેમિનું ચરિત્ર જણાવવાનું છે. છતાં તેના વિવાહાદિમાં ઉપયોગી હોવાથી પૂર્વોત્પજ્ષત્વથી કેશવનું નામ કહ્યું. તેના સહયારી પણાથી રામ - બલબદ્રને પણ કહ્યા. વળી સોરિયપુરનું નામ સમુદ્રવિજય અને વસુદેવની એક્ત્ર અવસ્થિતિ દર્શાવવા માટે છે.

દિમિન - ઉપશમિત, તેના ઇશ્વર - અત્યંત ઉપશમપણાથી નાયક, તે દમીશ્વર. સ્વર અને સૌંદર્ય, ગાંભીર્ય આદિ લક્ષણથી યુક્ત. અથવા લક્ષણ ઉપલિક્ષિત સ્વર તે લક્ષણ સ્વર. ૧૦૦૮ સંખ્યક શુભ સૂચક હાથ આદિના રેખા આદિ-રૂપ ચકાદિ લક્ષણ ધારક. કાલકચ્છવિ - શ્યામ ત્વચા વાળા ઝસોદર - મત્સ્યના ઉદર જેવા આકારના ઉદરવાળા યદુના હણાચા પછી અહીંથી દ્વારકાપુરી ગયા.

અર્ધભરતાધિપતિ કેશવ - કૃષ્ણએ ચૌવનસ્થ અરિષ્ઠનેમિ માટે સમુદ્રવિજયના આદેશથી જે કર્યુ, તે કહે છે - કેશવે રાજિમતીના પિતા પાસે રાજિમતીની અરિષ્ઠનેમિની પત્ની રૂપે યાયના કરી. તે કન્યા કેવી હતી? શ્રેષ્ઠ રાજા ઉગ્રસેનની કન્યા અથવા શ્રેષ્ઠ રાજ કન્યા, જેનો સ્વભાવ સુષ્ઠુ છે, તેવી સુશીલા, દેખાવમાં સુંદર, વિશેષથી જે દીપે છે તે વિદ્યુત તેવી તે સૌદામિની, વિદ્યુત્સૌદામિની અથવા વિદ્યુત - અિન, સૌદામિની વેવળી. બીજા વળી સૌદામિની એટલે ''પ્રધાનમણિ'' કહે છે.

યાયના પછી શું થયું? રાજિમતીના પિતા ઉગ્રસેને કહ્યું કે વિવાહ વિધિથી હું

આપીશ. એમ ઉગ્રસેને તે વાત સ્વીકારી, પછી વિવાહના સમયે જે થયું તે કહે છે - જયા, વિજયા, જ્રદ્ધિ, વૃદ્ધિ આદિ બધી ઔષધિ વડે અભિષેક કર્યો. કૌતુક - કપાળને મુશલ સ્પર્શનાદિ અને મંગલ - દહીં, અક્ષત, દૂર્વા, ચંદન આદિ, તે કૌતુકમંગલ કર્યા. દિવ્યયુગલ ધારણ કર્યા. અતિશય પ્રશસ્ત અથવા અતિ વૃદ્ધ ગુણો વડે પર્રહસ્તિ ઉપર બેઠા. ત્યારે મસ્તક ઉપર મુગટની જેમ શોભતા હતા. ચામરો વડે વીંઝાતા હતા. યાદવસમૂહની પરિવૃત્ત હતા.

યતુરંગિણી - હાથી, ઘોડા, રથ, પદાતિ રૂપ ચાર પ્રકારે અનુક્રમે ચાલી. મૃદંગ પટહ આદિ વાજિંત્રોનો નાદ થતો હતો. તે અતિપ્રબળતાથી ગગન વ્યાપી હતો. અનંતર અભિહિત રૂપ વિભૂતિથી. ધુતિથી અરિષ્ઠનેમિ ચાલ્યા. એ રીતે ચાલતા વિવાહમંડપના નીકટના પ્રદેશે પહોંચ્યા. તેની વધુ નીકટ પહોંચતા, મૃગ લાવક આદિ પ્રાણીઓને જોયા. તે પ્રાણીઓ ભયત્રસ્ત હતા. તે વાડા અને પિંજરામાં ગાઢ પણે નિયંત્રિત હતા. તેથી ઘણા દુ:ખી હતા. તેઓ જીવિતાંત અર્થાત્ મરણની ઘણાં નીકટ હતા. અથવા જીવનના પર્યન્તવર્તી ભાગે હતા કેમકે માંસ નિમિત્તે તેઓનું ભક્ષણ થનાર હતું અથવા માંસના નિમિત્તે તેમનું પોષણ થતું હતું.

તે જોઈને શું થયું? તે ભગવંત અરિષ્ટનેમિની મહતી પ્રજ્ઞા-મનિ, શ્રુત, અવધિ જ્ઞાન રૂપ, તે મહાપ્રજ્ઞ એ સારથીને - ગંધહસ્તિ ને પ્રવર્તાવનાર મહાવતને અથવા ત્યારે રથમાં બેઠેલા હોય તો તે રથ યલાવનાર સારથીને પૂછ્યું - કયા નિમિત્તે આ પ્રાણીઓ રુંધેલા છે, સાર્દ્ર હૃદયતાથી ફરી ફરી તે જ ભગવંતના હૃદયમાં થતાં વિપરિવર્તનને જણાવે છે.

આ પ્રમાણે ભગવંતે કહેતા -

• सूत्र - ८१३ -

त्यारे सारथी એ કહ્યું - આ બદ્ર પ્રાણીઓ, આપના વિવાહ -કાર્યમાં ઘર્ણા લોકોને માંસ ખવડાવવાને માટે છે.

• विवेयन - ८१३

ભગવંતના પ્રશ્ન પછી કહ્યું શું? ભદ્ર એટલે કલ્યાણ વાળા, કુતરા, શિયાળ આદિ કુત્સિત પ્રાણી નહીં. અથવા નિરપરાધીપણાથી 'ભદ્ર' કહેલા છે. તમારા વિવાહ - પરિણયન રૂપ પ્રયોજનમાં જમાડવાને માટે. આના વડે પ્રાણીના રુંધનનું પ્રયોજન કહ્યું. ત્યારે ભગવંતે શું કર્યું?

• सूत्र - ८१४ थी ८२० -

(८९४) अने इ प्राष्टीओना विनाश संબंधी वयनोने सांभળीने જીવો प्रति इरुषाशीव, महाप्रज्ञ, अरिष्ठनेभि यिंतन इरे छे डे (८९५) शे भारा निभित्ते आ द्यषां प्राष्टीओनो वद्य थाय छे, तो आ परवोडमां भारा भारे श्रेयस्डर नहीं थाय. (८९६) ते महायशस्वीओ डुंडवयुगव, सूश्रड अने जीशा जद्यां आणूषषो ६तारीने सारथीने आपी हीद्या. (૮૧૭) મનમાં આવા પરિભામ થતાં જ તેના યશોચિત અબિનિષ્ક્રમણને માટે દેવતા પોતાની શ્રદ્ધિ અને પર્ષદા સાથે આવ્યા.

(८९८) हेव अने भनुष्योथी परिवरेता ભગવન્ शिબिકા रत्नमां आ३ढ थया. ढारકाथी नीકળી रेवतક पर्वत ઉपर स्थित थया.

(८९६) ઉદ્યાનમાં પહોંચીને, ઉત્તમ શિબિકાશી ઉતરીને ૧૦૦૦ પુરુષો સહિત ચિત્રા नक्षत्रમાં ભગવંતે નિષ્ક્રમણ કર્યું.

(८२०) त्यारपछी समाहित भगवंते तुरंत पोताना सुगंधगंधित अने घुंघराणा वाणनो स्वयं पोताना हाथो वडे पंयमुष्टिङ दोय ङयों.

• विवेयन - ८९४ थी ८२० -

સારથીએ ઘણાં પ્રાણીના વિનાશ - હનનના અભિદોચને કહ્યો. આ પ્રાણવિનાશન સાંભળી, જીવોમાં સકરુણ ભગવંતે વિચાર્યુ - મારા વિવાહના પ્રયોજનમાં ભોજનાર્થપણાથી આ બધાં હણાશે. આટલા બધાં જીવોનું હનન થાય તો તે પાપ હેતુક હોવાથી પરલોકમાં મારું કલ્યાણ થશે નહીં. અહીં ભવાંતરમાં પરલોકમાં ભીરુત્વના અત્યંત અભ્યાસપણાથી આ પ્રમાણે ભગવંતે વિચાર્યું, અન્યથા ચરમ શરીર પણાથી અને અતિશય જ્ઞાનીત્વથી ભગવંતને આવા પ્રકારે વિચારવાનો અવસર ક્યાંથી હોય?

એ પ્રમાણે ભગવંતના પરિણામોને જાણીને, જીવોને મુક્ત કરાવવા વડે પરિતોષિત ભગવંત જે કર્યુ, તે કહે છે - કટિસૂત્ર સહિત બાકીના બઘાં આભરણો ઉતારીને સારથીને આપી દીધા.

ત્યારે તેમના નિષ્ક્રમણના અભિપ્રાયને જાણીને ચારે નિકાયના દેવો ઔચિત્યને લીધે નીચે ઉતર્યા. તેઓ સમસ્ત વિભૂતિ સહિત, બાહ્ય - મધ્ય - અભ્યંતર પર્ષદા ત્રણેથી યુક્ત થઇ નિષ્ક્રમણનો મહિમા કરે છે. કોનો? ભગવંત અરિષ્ટનેમિનો. દેવોએ ઉતરકુરુ નામક શિબિકા રત્નની રચના કરી. પછી ભગવંત તેમાં આરૂઢ થઈને દ્વારકાપુરીથી નીકળ્યા અને રૈવતક - ઉજ્જયંત પર્વતે પહોંચીને અટક્યા. સહસામ્રવનમાં પહોંચ્યા.

ત્યાં શિબિકાથી ઉતરીને કે જે શિબિકા હજાર પુરુષોથી વહન કરાતી હતી, તેમાંથી નિર્વૃત્ત થઈ શ્રામણ્યનો સ્વીકાર કર્યો ક્યારે? ચિત્રા નક્ષત્રમાં, કઈ રીતે? સ્વભાવથી જ સુરભિગંઘી, કોમળ કુટિલ વાળને જલ્દી પોતાના હાથેથી જ પાંચ મુષ્ટિ વડે લોચ કર્યો. સમાધિમાન એવા ભગવંતે ''મારે સર્વ સાવધ ન કરવું'' એ પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા કરી. - x - x - .

ેએ પ્રમાણે ભગવંતે પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારતા -

• सूत्र - ८२१ थी ८२३ -

(८२१) वासुद्देव कृष्ण से बुप्त केश सने ि एतेन्द्रिय ભगवंतने कह्युं - हे हमीश्वर। तमे तमारा समीष्ट मनोरथने शीद्य प्राप्त करो. (८२२) स्राप ज्ञान, दर्शन, यारित्र, क्षमा सने निर्वोभता द्वारा वर्द्धमान थासो.

(८२3) आ प्रકारे जवराम, डेशव, हशार्ह, याहव અने जीज घर्षा बोडो अरिष्टनेमिने वंहना डरी द्वारडापुरी पाछा गया. • विवेयन - ८२१ थी ८२३ -

વાસુદેવ, બલભદ્ર, સમુદ્રવિજયાદિએ, મસ્તકના વાળને દૂર કરેલ ભગવંતને કહ્યું - અભિલિષત એવા આ મનોરથ અર્થાત્ ભગવંતના 'મુક્તિ' પ્રાપ્તિ રૂપી મનોરથ, તે મનોરથને ત્વરિત પ્રાપ્ત કરો. આપ વૃદ્ધિ પામો, એવા આશીર્વયનથી સ્તુતિ કરીને -ગુણોત્કર્ષ સૂચકત્વથી સ્તવના - રૂપત્વથી અવિરુદ્ધ છે તેમ વિચારવું દશાર્હ આદિ ઘણાં લોકો પાછા ગયા.

ત્યારે રાજીમતી કેવી થઈને શું ચેષ્ટા કરે છે?

• सूत्र - ८२४ थी ८२६ -

(८२४) ભગવંત અરિષ્ટનેમિની પ્રવ્રજ્યાને સાંભળીને રાજકન્યા રાજીયતીના હાસ્ય અને આનંદ ચાલ્યા ગયા. તે શોકથી યૂર્છિત થઇ ગઇ.

(૮૨૫) રાજીમતીએ વિચાર્યુ - ''ધિક્કાર છે મારા જીવનને, કેમકે હું અરિષ્ટનેમિ દ્વારા પરિત્યક્તા છું. મારે પ્રવિજત થવું જ શ્રેય છે.

(૮૨૬) ધીર તથા કૃતસંકલ્પા રાજીયતીએ કૂર્ય અને કંધીથી સંવારેલ, ભ્રમર સદેશ કાળા વાળનો પોતાના હાથે જ લોચ કર્યો.

• विवेयन - ८२४ थी ८२६ -

નિર્હસ્ય - હાસ્ય યાલી ગયેલ છે તેવી. નિરાનંદા - આનંત રહિતા, થઇ વિચારે છે - ''મારા જીવિતને દિક્કાર થાઓ'' સ્વજીવિતની નિંદાના ઉદ્ભાવક ખેદ વચનો બોલી કે હું તેના વડે ત્યજાયેલ છે, એ ખેદનો હેતુ દર્શાવ્યો. તેથી અતિશય પ્રશસ્ય એ છે કે હું પ્રવ્રજયા સ્વીકારું. જેથી હું અન્ય જન્મોમાં દુ:ખ ભાગિની ન થાઉં. ભગવંત ત્યાં પદ્યાર્યા. પછી ઉત્પન્ન કેવળજ્ઞાન વાળા ભગવંતે દેશના આપી. તેણી વિશેષથી વૈરાગ્યવાન્ થઈ. પછી તેણીએ શું કર્યું? પછી રાજીમતીએ તેણીના ભ્રમર જેવા કાળા અને સંસ્કારેલા વાળને તેણીએ સ્વયં જ દૂર કર્યા. ભગવંતની અનુજ્ઞાથી તે ધૃતિમતીએ ધર્મનો ધારણ કર્યો. તેણીએ પ્રવ્રજયા સ્વીકાર કરતાં -

• सूत्र - ८२७ -

वासुद्देवे बुसडेशा अने िश्तिन्द्रया राश्चयतीने डह्यं. डन्या! ''तुं आ घोर संसार-सागरने अति शीघ्र पार डर.''

• विवेयन - ८२७ -

આ આશીર્વયન છે. લઘુ લઘુ - જલ્દી જલ્દી. હવે ઉત્તર વક્તવ્યતા કહે છે -

• सूत्र - ८२८ थी ८३१ -

(८२८) शीववती અने जहुश्रुता राञ्चमतीसे प्रविष्टत धर्मने पोतानी साथे घर्षा स्वरूनो तथा परिश्नोने पक्ष प्रविष्टत કराव्या.

(८२६) तेशी रैवतङ पर्वत छपर ४४ रह्या हता. वय्ये ४ वरसाहथी भींभर्छ गया. वर्षा याबु हती, अंधडार छवायेवो हतो. એ स्थितिमां तेशी गुइ।मां गया. (८३०) सूडववाने माटे पोताना वस्त्रो ईवावता राशुमतीने यथाञ्चत ३५मां २थनेभिस्रे शेया. ते ભગ્નियत्त थया. पछी राज्यमतीस्रे पष्ट तेमने शेया. (८३९) त्यां सेકांतमां ते संयतने शेर्वने ५री गया. ભयथी इंपता पोतानी जंने श्रमथी शरीर खावृत्त इरी जेसी गया.

#### • विवेयन - ८२८ थी ८३१ -

રાજીમતી પ્રવ્રિજત થયા પછી ત્યાં દ્વારકાપુરીથી ઉજ્જયંત પર્વતે જતા હતા. શા માટે? ભગવંતના વંદનાર્થે. વૃષ્ટિ વડે તેણીના વસ્ત્રો અને પોતે પણ આખા ભીના થઇ ગયા ક્યાં? માર્ગમાં વરસાદ ચાલુ જ હતો પ્રકાશ ચાલ્યો ગયો હતો. મધ્યમાં કોઇ ગુફા આવી. ત્યાં રાજીમતી અસંચમથી બચવા રહ્યા. તેના કપડા આદિ વસ્ત્રો વિસ્તારે છે. તેનાથી વસ્ત્ર વિહિન દશામાં થઇ ગયા. એવા સ્વરૂપે તેણીને જોઇને રથનેમિ નામે મુનિ સંચમથી ભગ્ન પરિણામી થઇને તેણીના ઉદાર રૂપને જોઇને તેણીની અતિ અભિલાષા જન્મતા પરવશમનવાળા થયા.

પછી રાજીમતીએ પણ તેમને જોયા. અંઘકાર પ્રદેશને કારણે તેઓ પ્રથમ પ્રવેશેલા છતાં દેખાયા ન હતા. અન્યથા એકાકી સાધુ - સાધ્વીને વર્ષા હોય તો પણ તે રીતે પ્રવેશવું ન કલ્પે તેમ જણાવે છે. તેણી ડર્યા કે ક્યાંક આ મારો શીલભંગ કરશે. કેમકે ગુફામાં તેણીએ પણ રથનેમિને જોયા. તુરંત જ બંને હાથ પોતાના સ્તનો ઉપર મર્કટબંદાની માફક વીંટી દીધા. શીલભંગના ભયથી કંપતી એવી તેણી આશ્લેષાદિ પરિહારાર્થે બેસી ગયા.

# • સૂત્ર - ૮૩૨ થી ૮૩૪ -

(८३२) त्यारे समुद्रविषयना अंगक्षत ते राषपुत्रस्रे राक्षमतीने ભયભીत सने કांपती कोईने स्रावा वयनो इक्षा. (८३३) हे लद्रे! हुं रथनेभि छुं. हे सुंहरी! यारुभाषिष्ठी! तुं भने स्वीझर. हे सुतनु! तने डोई पीडा नहीं थाय. (८३४) निश्चित भनुष्यष्टन्म स्रति हुर्द्दल छे. स्राव स्रापष्टे भोग भोगवीसे. पछी भुस्तभोगी थई षिनमार्गे हीक्षित थईशुं.

#### • विवेयन - ८३२ थी ८३४ -

પછી રથેનેમિ રાજપુત્રએ ડરતી કંપતી રાજીમતીને જોઈને કહ્યું - હું રથનેમિ છું. આના વડે પોતાનું રૂપવાન પણું આદિ અભિમાનથી પ્રકાશીને તેણીને અભિલાષા ઉત્પન્ન કરાવીને, વિશ્વાસ પમાડી બીજી શંકા નિવારવા પોતાનું નામ કહ્યું. હે સુતનુ! તું મને સેવ. તને કોઈ પીડા નહીં થાય. અર્થાત્ સુખના હેતુ વિષય સેવન કર. કેમકે પીડાની શંકાથી ભય થાય છે. આવ, મનુષ્ય જન્મ દુર્લભ છે. તે પામીને તેના ભોગલક્ષણ ફળને ભોગવીએ વૃદ્ધાવસ્થામાં ફરી દીક્ષા લઈશું. ત્યારે રાજીમતીએ શું કર્યું?

# • સૂત્ર - ૮૩૫ થી ૮૪૨ -

(८३५) संयभ प्रत्ये भग्नोधोग तथा भोगथी पराष्ट्रित रथनेभिने श्रेर्ग तेशी संख्रांत न थर्र. तेशीએ वस्त्रोथी पोताना शरीरने इरी ढांडी टीधुं. (८३६) नियभो अने व्रतोभां सुस्थित ते श्रेष्ठ राषडन्याએ श्रति, डुण अने शीवनी रक्षा डरता, रथनेभिओ डह्युं - (८३९) जे तुं ३५भां वैश्रभष हो, विवतथी नवडुजेर हो, तुं साक्षात् छंद्र हो तो पष्ट हुं तने छरछती नथी. (अगंधन डूजभां छत्पश्च सर्प घूम डेतु, प्रज्ववित, जयंडर, हुष्प्रवेश्य अग्निमां प्रवेश डरे पष्ट वमेवने इरी पीवा न छरछे.)

(८३८) है यशोङाभी! धिड्डार छे तेने डे तुं भोगीश्ववनने भाटे, त्यडत भोगोने इरी भोगववा छखे छे, तेना डरतां तारुं भरवुं श्रेयरङर छे. (८३६) हुं भोषराषानी पुत्री छुं. तुं खंधडवृष्टिानो पुत्र छे. आपसे डुणमां गंधन सर्प पेवा न जनीसे. तुं निर्मृत थर्छ संयम पाण.

(८४०) भे तुं भे डोઇ स्त्रीने भेठने आ प्रमाष्टे भ रागभाव डरीश, तो वायुथी डंपित हडनी माइड अस्थितात्मा थर्ठश. (८४१) भेम गोपाव अने ભાંડपाव ते द्रव्यना स्वामी होता नथी, ते प्रमाष्ट्रे तुं पण श्रामध्यनो स्वामी नहीं थाय. (८४२) तुं डोध, मान, माया वोलनो निग्रह डर. छंद्रियोने वश डरी तेने पोताने छंपसंहर.

#### • विवेचन - ८३५ थी ८४२ -

ભગ્નોદ્યોગ - ઉત્સાહ ચાલી ગયેલ. શેમાંથી? સંયમમાંથી. સ્ત્રી પરીષહથી પરાજિત થયેલ. અસંભ્રાન્ત - આ બળથી અકાર્યમાં પ્રવર્તશે નહીં એવા અભિપ્રાયથી અત્રસ્ત. થઈને પોતાને વસ્ત્રો વડે ઢાંકી દે છે.

નિયમ અને વ્રતમાં નિશ્ચલ રહેવું - ઇંદ્રિય અને નોઇદ્રિયનું નિયમન કરી પ્રવ્રજ્યામાં જાતિ, કુલ, શીલની રક્ષા કરવી. કદાચ શીલના ધ્વંસથી જ આવા પ્રકારની નિમ્ન જાતિ અને કુળની સંભાવના રહે છે.

તું આકાર સૌંદર્યથી ધનદ હો, સવિલાસ ચેષ્ટિતથી 'કુબેર' નામે દેવ વિશેષ હો કે સાક્ષાત્ ઇન્દ્ર - રૂપાદિ અનેક ગુણ આશ્રિ હો. રૂપાદિ અભિમાનીને આ પ્રમાણે જ કહે. અથવા તારા પૌરુષને ધિક્કાર છે, હે અથશની કામના વાળા! અકીર્તિના અભિલાષી! દુરાચારને વાંછે છે. તેમાં ચશ - મહાકુળ સંભવ ઉદ્દભૂત. કામિ - ભોગની અભિલાષા કરનારા! જીવિર્તના નિમિત્તે, ઉલટી કરાચેલા ભોગને ફરી ઇચ્છે છે. શિયાળ પણ પરિહરેલાની ઇચ્છાથી દૂર રહે છે. આ વમેલાને ફરી પીવા કરતા તો તારું મરણ થઈ જાય તે જ કલ્યાણકારી છે. કેમકે મરણમાં અલ્પદોષ છે.

હું ભોગરાજ ઉગ્રસેનના કુળમાં જન્મી, તું અંધકવૃષ્ણિના કુળમાં ઉત્પન્ન થયો. તો આપણે ગંધન-સર્પ વિશેષ જેવા ન થઈએ. કેમ કે તેઓ જ વમેલા વિષને. બળતા અગ્નિમાં પડવાના ભયથી ફરી પીએ છે. વૃદ્ધો કહે છે - સર્પો બે જાતિના હોય, ગંધન અને અગંધન. તેમાં ગંધન સર્પો ડસ્થા પછી મંત્ર વડે આકૃષ્ટ કરાતા, વિષને વ્રણના મુખથી પી જાય છે. અગંધન સર્પો મરણને પસંદ કરે, પણ વમેલુ ન પીએ. તો શું કરવું જોઈએ? તે કહે છે - સંયમમાં સ્થિર થવું. કેમકે જો તું ભોગાભિલાષથી જે જે સ્ત્રીને જોઈશ, તેમાં તેમાં આકર્ષિત થઈશ, તો વાયુ વડે તાડિત હઠ - વનસ્પતિની જેમ અસ્થિતાત્મા - યંચળ ચિત્ત વડે અસ્થિર સ્વભાવનો થઈ જઈશ. જેમ ગોપાલ ગાયને પાળે છે, ભાંડપાલ બીજાના ભાંડોને ભાડે દેવા વડે સાચવે છે, પણ તે તે ગાયો કે ભાંડોનો સ્વામી કે વિશિષ્ટ ફળનો ઉપભોક્તા થતો નથી. એ પ્રમાણે તું પણ શ્રામણ્યમાં થઈશ. કેમકે ભોગના અભિલાષથી તું શ્રામણ્યના ફળને પામીશ નહીં.

એ પ્રમાણે તેણીએ કહેતા રથનેમિએ શું કર્યું? તે કહે છે -

• सूत्र - ८४३, ८४४ -

(८४3) तेसीना सुभाषित वयनो सांभળीने रथनेमि धर्ममां से रीते स्थिर थर्म गया, ९े रीते अंड्शथी हाथी स्थिर थाय.

(८४४) ते मन, वयन, કાયાથી ગુપ્त, જિતેન્દ્રિત सने हैंदवती थया. अवश्शुव निश्चसભावे श्रामश्यनुं पासन કરવા साग्या.

• विवेयन - ८४३, ८४४ -

તે રાજીમતીના અનંતરોક્ત શીખામણ રૂપ વચનો સાંભળીને કે જે તે પ્રવ્રિજતાએ સારી રીતે કહેલા તેવા સુભાષિત, અંકુશ વડે જેમ હાથી સ્થિર થાય તેમ તે રથનેમિ તેણીના વચનથી ચારિત્ર ધર્મમાં સ્થિર થયો.

અહીં વૃદ્ધ સંપ્રદાય કહે છે - નૂપૂરપંડિતાની કથામાં છેલ્લે રોષાયમાન થયેલા રાજાએ રાણી, મહાવત અને હાથી ત્રણેને પર્વતના શીખરે ચડાવ્યા. મહાવને કહ્યું કે હાથીને પાડી દે. બંને પડખે વંશગ્રાહ્ય રાખ્યા. હાથીએ આકાશમાં એક પગ ઉંચો કર્યા. લોકો બોલ્યા, અહો! આ તિર્થય પણ જાણે છે કે તેને મારી નાંખવાના છે. તો પણ રાજાનો રોષ ન ઘટતા હાથીએ ત્રણ પગો ઉંચા કર્યા, એક પગે ઉભો રહ્યો. લોકો આકંદ કરવા લાગ્યા કે આવા હસ્તિ રત્નનો કેમ વિનાશ કરો છો? ત્યારે રામના કહેવાથી અંકુશ વડે હાથીને સ્થિર કરી નીચે ઉતાર્યો.

જો આવો હાથી પણ અંકુશથી આવી અવસ્થામાં સ્થિર થઇ જાય, તેમ રથનેમિ પણ રાજીમતીના અહિતથી નિવર્તવા રૂપ અંકુશ પ્રાયઃ વચનોથી ધર્મમાં સ્થિર થયો.

- ० - हवे जंनेनी ઉत्तर वस्तव्यता इहे छे -

• सूत्र - ८४५ -

67. तपनुं आयरण કरीने जंने કेवली थया. जद्यां કर्मोनो क्षय કरीने तेओએ अनुत्तर 'सिद्धि'ने प्राप्त કरी.

• विवेयन - ८४५ -

કર્મ શત્રુનું વિદારણ કરવાથી ઉગ્ર, અનશનાદિ તપને આચરીને રથનેમિ અને રાજીમતી બંને કેવલી થયા. બધાં ભવોપગ્રાહી કર્મો ખપાવીને અનુતર એવી સિદ્ધિ પામ્યા. હવે નિર્યુક્તિને અનુસરે છે -

• निर्युक्ति - ४४७ थी ४५१ + विवेयन -

શૌર્યપુર નગરમાં સમુદ્રવિજય રાજા હતા. તેને શિવા નામે અગ્રમહિષી રાણી હતી. તેણીને ચાર પુત્રો હતા. અરિષ્ટનેમિ, રથનેમિ, સત્યનેમિ અને દેઢનેમિ. તેમાં અરિષ્ટનેમિ બાવીશમાં તીર્થંકર થયા. રથનેમિ અને સત્યનેમિ બંને પ્રત્યેકબુદ્ધ થયા. રાજીમતીનો કાળ અરિષ્ઠનેમિની જેટલો જ એટલે કે ૯૦૧ વર્ષ સર્વાયુ જાણવું.

અહીં પહેલી ગાથામાં રથનેમિનો અન્વય કહ્યો. પ્રસંગથી બાકીના ભાઈઓનું કથન કર્યું. અહીં અરિષ્ટનેમિના અરહંતત્વ અને રથનેમિનું પ્રત્યેક બુદ્ધત્વ કહ્યું. ૯૦૧ વર્ષનું સર્વાયુ ભગવંતનું કહ્યું. હવે પ્રતિભગ્ન પરિણામપણાથી રથનેમિવત્ કોીની અવજ્ઞા ન થાય, તે કહે છે -

### • सूत्र - ८४६ -

संजुद्ध, पंडित, प्रवियक्षष्टो आम ४ डरे छे. पुरुषोत्तम रथनेमि माइड भोगोथी निवृत्त थर्छ अय छे - ० - तेम हुं डहुं छुं.

#### • विवेशन -

એ પ્રમાણે બોધિલાભથી, બુદ્ધિમાન, પ્રકર્ષથી શાસ્ત્રફાતાથી કંઈક વિશ્રોતસિકની ઉત્પત્તિમાં, તેના નિરોધ લક્ષણથી ભોગોથી નિવૃત્ત થાય છે. જેમ તે પુરુષોત્તમ રથનેમિ ભોગોથી નિવૃત્ત થઈને ઉપદેશ પામીને સંબુદ્ધાદિ વિશેષણ યુક્ત થયા. - x - x -

> भुनि हीपरत्नसागरे डरेव अध्ययन - २२ नो टीडा सहित अनुवाह पूर्ष

# 🗘 અધ્યયન - ૨૩ - "કેશી ગૌતમીય" 🗘

o રથનેમિય નામક બાવીશમું અધ્યયન કહ્યું. હવે તેવીશમું કહે છે. તેના સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં કથચિત્ ઉત્પન્ન વિશ્વેતસિક છતાં પણ રથનેમિવત્ યરણમાં ધૃતિ ધારણ કરવી. અહીં બીજાને પણ ચિત્ત વિપ્લુતિ થાય તો કેશિ - ગૌતમવત્ તેને દૂર કરવાનો પ્રયત્ન કરવો. તે અભિપ્રાયથી જેમ શિષ્યને સંશય ઉત્પત્તિમાં કેશિએ પૂછેલ, ગૌતમે તેને ઉપયોગી ધર્મ અને વેશ આદિ વર્ણવ્યા. તેમ આ પ્રમાણેના સંબંધથી પ્રાપ્ત આ અધ્યયનના પૂર્વવત્ ઉપક્રમાદિ કહીને યાવત્ નામનિક્ષેપામાં કેશીગૌતમીય એ નામ છે. યાવત્ કેશી-ગૌતમનો નિક્ષેપો કહેવો. તેમાં વર્તમાન તીર્થાધિપત્તિ પ્રથમ ગણધરના આ તીર્થની અપેક્ષાથી ગૌતમના જયેષ્ઠત્વ આદિમાં તેનું અભિધાન, પછી કેશિ શબ્દનો નિક્ષેપ કહે છે -

# • निर्युक्ति - ४५२ थी ४५४ + विवेयन -

ગીતમનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્યગીતમ નિક્ષેપ બે ભેદે છે. નોઆગમદ્રવ્ય ગીતમ જ્ઞશરીર આદિ ત્રણ ભેદે છે. ભાવગીતમ તે નામગોત્રને વેદતા થાય. એ પ્રમાણે કેશીનો નિક્ષેપ પણ જાણવો.

# • निर्युक्ति - ४५५ - विवेथन

ગૌતમ અને કેશીનો સંવાદ - પરસ્પર ભાષણ અથવા વયનેક્ય, તેનાથી ઉત્પન્ન તે સંવાદ સમુત્થિ, આના વડે ભાવાર્થ કહ્યો. તેનાથી આ ''કેશિગૌતમ'' થયું. એ રીતે કેશી ગૌતમીય અધ્યયન જાણવું. નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપ અવસરમાં સૂત્ર કહીએ છીએ -

### ● মুস - ১४૭ -

पार्श्व नामङ षिन, अर्हन, बोडपूषित, संजुद्धात्मा, सर्वज्ञ, धर्म तीर्थना प्रवर्तङ अने वीतराग हता.

#### • विवेयन - ८४७ -

જિન્ન - પરીષહ ઉપસર્ગના વિજેતા, પાર્શ્વ નામના, તે પણ દેવેન્દ્ર આદિ વિહિત વંદન - નમસ્કરણાદિને યોગ્ય અર્થાત્ તીર્થંકર, તેથી જ લોકપૂજિત, સંબુદ્ધ - તત્ત્વને જાણનાર આત્મા જેનો છે તે. સર્વજ્ઞ - સર્વ દ્રવ્ય - પર્યાયવિદ્, ધર્મ વડે જ ભવસમુદ્ર તરાય છે, માટે તીર્થ તે ધર્મતીર્થ, તેને કરનાર તે ધર્મતીર્થંકર, જિન્ન - સર્વે કર્મો જિતેલ, ભવોપગ્રાહી કર્મોને પણ બળેલ દોરડાના સંસ્થાનપણાથી સ્થાપેલ. પછી શું?

### • सूत्र - ८४८ थी ८५० -

(८४८) बोडप्रहीप भगवंत पार्श्वना ज्ञान सने यरसना पारग, भढायशस्वी 'डेशीडुमार श्रमस' शिष्य ढता. (८४६) ते सविध सने श्रुतज्ञानथी प्रजुद्ध ढता. शिष्यसंतथी परिवृत्त ग्रामानुग्राम वियरता श्रावस्ती नगरीमां स्नाप्या. (८४०) नगरनी निडट तिंहुड ઉद्यानमां, फ्यां प्रासुड शय्या सने संस्तारड सुवभ ढता, त्यां वास डयों - रक्षा.

#### • विवेयन - ८४८ थी ८५० -

પાર્શ્વ નામક અરહંત લોકમાં પ્રદીપવત્, સર્વ વસ્તુને પ્રકાશ વડે લોકપ્રદીપ, તેમના શિષ્ય મહાયશ કેશ નામે કુમાર, અપરિણીત અને તપસ્વીપણાથી કુમારશ્રમણ હતા. જ્ઞાન અને ચારિત્રના પારગામી, મતિ - શ્રુત - અવધિ ત્રણે જ્ઞાનયુક્ત, હેચોપાદેય વિભાગના જ્ઞાતા, શિષ્ય સમૂહથી સંકીર્ણ થઈ ગ્રામાનુગ્રામ વિચરતા શ્રાવસ્તી નામે નગર મંડલિમાં પ્રાસુક - નિર્દોષ વસતિ અને તેના શિલાફલકાદિ યાચીને તિંદુક ઉદ્યાનમાં રહ્યા. પછી શું થયું?

### • સૂત્ર - ૮૫૧ થી ૮૫૪ -

(८५१) ते समये धर्म - तीर्थना प्रवर्तन िष्न, लगवान् वर्द्धभान हता, थे समग्र बोन्डमां प्रण्यात हता. (८५२) ते बोन्न प्रहीप लगवंतना झान खने यारिश्रना पारगामी महायशस्त्वी शिष्य गौतम स्वामी हता. (८५३) जार खंगोना झाता प्रजुद्ध गौतमपण शिष्य संघणी परिवृत्त, ग्रामानुग्राम वियरता श्रावस्ती नगरीमां खाव्या. (८५४) नगर नजुन होष्ठन धंधानमां क्यां प्रासुन शय्या खने संस्तारन सुवल हता, त्यां रोडाया - रक्षा.

#### • विवेयन - ८५१ थी ८५४ -

તે વખતે - તે કાળે, તે સમયે વર્દ્ધમાન નામે તીર્થંકર હતા. ગૌતમ નામે, જો કે તેમનું નામ ઇંદ્રભૂતિ હતું, ગૌતમ ગોત્ર હતું. તે ગૌતમ નામે ભગવાન્ (ગણઘર), બાર અંગના જ્ઞાતા પણ શ્રાવસ્તી પદ્માર્ચા. પછી શું થયું?

# • सूत्र - ८५५ थी ८५६ -

(८५५) डुगार श्रमष्ट डेशी अने महायशस्वी गौतम जंने त्यां वियरता हता. जंने आલीन अने सुसमाहित हता.

(८५६) संयत, तपस्वी, गुष्टवान् अने छडाय संरक्षड जंने शिष्य संघोगां आवुं थिंतन ६८५क्ष थयुं - (८५७) आ धर्म डेवो छे? अने आ धर्म डेवो छे? आ यातुर्थाम धर्म छे, ते महामुनि पार्श्व से डहेव छे. आ पंय -शिक्षात्मड धर्म ભગવંત वर्धमाने डहेव छे. (८५६) आ अथेवड धर्म छे अने आ सांतरोत्तर धर्म छे. सेड वक्ष्यमां प्रवृत्त जंनेमां भेद शामारे छे?

# • विवेयन - ८५५ थी ८५६ -

કેશ અને ગૌતમ બંને શ્રાવસ્તીમાં વિચરતા હતા. આલીન - મન, વચન, કાય ગુપ્તિ આશ્રિત, અથવા પૃથક્ રહેવાથી પરસ્પર ન જાણતા. તેઓ સારી રીતે જ્ઞાનાદિ સમાધિવાળા હતા. તે બંનેને સંચમી અને તપસ્વી શિષ્યોનો સમૂહ શ્રાવસ્તીમાં જ હતો. તે બધાં વિચારતા હતા કે - ગુણાઃ સમ્યગ્ દર્શનાદિ, તેનાથી યુક્ત અને રક્ષણહાર આપણાં આ મહાવ્રતરૂપ ધર્મ છે, તેમાં આ ધર્મ કેવા પ્રકારે છે? આચાર -આચરણ, વેશધારણ આદિ બાહ્ય ક્રિયાક્લાપ. તે જ સુગતિની ધારણાથી ધર્મ છે. કેમકે બાહ્ય ક્રિયામાત્રથી પણ નવ ગ્રૈવેયક સુધીની ગતિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. તેની પ્રણિધિ - આચાર ધર્મ. અમારી કે બીજાની? અર્થાત્ અમારો અને આમનો, બંનેનો ધર્મ સર્વજ્ઞ પ્રણિત છે. તો તેની સાધનામાં આ ભેદ કેમ છે? અમે તે જાણવાને ઇચ્છીએ છી.

તે જ વિચારણાને વ્યક્ત કરતાં કહે છે - તીર્થંકર પાર્શ્વ એ ચાર મહાવ્રતરૂપ દાર્મ કહ્યો છે. પ્રાણાતિ પાતાદિ વિરમણ રૂપ પંચ શિક્ષાત્મક દાર્મ વર્ધમાન સ્વામીએ કહેલ છે. મહામુનિ શબ્દથી દાર્મવિષયક સંશય વ્યક્ત કર્યો. હવે આચાર દાર્મ પ્રણિદ્ધિ વિષયમાં તે જ કહે છે - અચેલક - અવિદ્યમાન કે કુત્સિત વસ્ત્રવાળો દાર્મ વર્દ્યમાન સ્વામીએ કહ્યો. સાંતર - વર્ધમાન સ્વામીના શાસનના સાધુની અપેક્ષાથી મહાદ્યન મૂલ્યતાથી પ્રધાન વસ્ત્રો જેમાં છે તે દાર્મ પાર્શ્વનાથે ઉપદેશ્યો. એક જ મુક્તિરૂપ કાર્યને માટે બંનેના ઉપદેશમાં ફરે કેમ છે? તેવા સંશયમાં કહ્યું કે કારણબેદથી કાર્યબેદ સંબવે છે.

આવો શિષ્યના ચિત્તમાં ઉત્પન્ન બેદ કેશી-ગૌતમે જાણ્યો, પછી શું?

• सूत्र - ८६० थी ८६३ -

(८६०) डेशी अने गौतम जंनेએ शिष्योना प्रवितर्डितने जासीने परस्पर मणवानो वियार ड्यॉ. (८६९) डेशी श्रमवना डुणने ज्येष्ठ डुण जासीने प्रतिरूपज्ञ गौतम शिष्य संघनी साथे तिंहुड वनमां आव्या. (८६२) गौतमने आवना जोर्रने डेशी डुमार श्रमसे तेमनी सम्यङ् प्रडारे प्रतिरूप प्रतिपत्ति डरी. (८६३) गौतमने जेसवाने माटे शिघ्र तेमसे प्रासुड पयाद्य अने पांयमुं डुश-तृष्ट समर्पित डर्युं.

• विवेयन - ८६० थी ८६३ -

શ્રાવસ્તીમાં પ્રકર્ષથી વિકલ્પિત મળવાનો અભિપ્રાય ધારણ કર્યો. કોછે? કેશી અને ગૈતમે. પ્રતિરૂપ - યથોચિત પ્રતિપત્તિ - વિનયને જાણે છે માટે પ્રતિરૂપજ્ઞ. જ્યેષ્ઠ - પાર્શ્વનાથ સંતત્તિરૂપે પહેલાં થયેલાં. સામે અભ્યાગત કર્તવ્યરૂપ સમ્યક્ વિનય કેશી સ્વામીએ પણ દાખવ્યો. તેમણે શું પ્રતિપત્તિ કરી. પ્રાસુક - નિર્જીવ, સાધુ યોગ્ય કુશ તૃણ પાંયમું - પલાલના ભેદની અપેક્ષાથી એવા આસનને ગૈતિમના બેસવાને માટે સમર્પિત કર્યું.

તે બંને ત્યા બેઠા-બેઠા કેવા લાગતા હતા? તે કહે છે -

• सूत्र - ८६४ -

કેશી કુમાર શ્રમણ અને મહાયશસ્વી ગૌતમ. બંને બેઠેલા એવા ચંદ્ર અને સૂર્યની મારૂક સુશોબિત લાગતા હતા.

• विवेयन - ८६४ -

ચંદ્ર અને સૂર્ય સમાન પ્રભાવાળા. તે વખતે શું થયું?

• सूत्र - ८६५, ८६६ -

કુતૂહલની દેષ્ટિથી त्यां બીજા સંપ્રદાયના ઘણાં પાષંડી આવ્યા અનેક હજાર ગૃહસ્થો પણ આવ્યા... દેવ, દાનવ, ગંધર્વ, યક્ષ, રાક્ષસ, કિશ્નર **અને अ**दृश्य **બૂતોનો પ**ણ त्यां એક પ્રકારે સમાગમ થ**ઈ ગયો હ**તો.

• विवेथन - ८६५, ८६६ -

ત્યાં પાષંડ - બાકીના વ્રતવાળા ભેગા થયા. કેમ? કુતૂહલને કારણે. હજારો ગૃહસ્થો આવ્યા. દેવ - જ્યોતિષ્ક અને વૈમાનિક, દામવ - ભવનપતિ, ગંધર્વ યક્ષાદિ તે વ્યંતર વિશેષો ત્યાં આવ્યા. અદેશ્ય - ભૂતોનું કેલિક્લ વ્યંતર વિશેષણ છે.

ત્યાર પછી તે બંને કહે છે -

• सूत्र - ८६७, ८६८ -

કेशीએ गौतमने आ प्रमासे इह्यं - हे महाभाग ! हुं तमने डंઇड पूछवा छच्छुं छुं. डेशीએ आम डहेता गौतमे इह्यं - हे पूक्य! रेवी छच्छा होय ते पूछो. पछी अनुज्ञा पामीने डेशीએ गौतमने आम डह्यं -

• विवेथन - ८६७, ८६८ -

હે મહાભાગ! અતિશય, અચિંત્ય શક્તિ! હું તમને પૂછું? કેશીએ આમ જણાવતા, ગૌતમે કહ્યું - ઇચ્છાને અતિક્રમ્ય વિના જે પૂછવું હોય તે પૂછો. ગૌતમે એ પ્રમાણે અનુમતિ આપી. આણે જે ગૌતમને પૂછયું તેને નિર્યુક્તિકાર ત્રણ ગાથા વડે જણાવે છે -

• निर्युक्ति - ४५६ थी ४५८ + विवेयन -

આ દ્વાર ગાથા છે, તેમાં પહેલાં 'શિક્ષાવ્રત' - અભ્યાસ પ્રધાન વ્રત, પ્રતિદિન યતિ વડે અભ્યસ્ત કરાતા શિક્ષાવ્રત કે શિક્ષાપદો - પ્રાણિવધ વિરમણાદિ, લિંગ -ચિક્ષ, શત્રુનો પરાજય, પાશબંધન-તંતુ ઉદ્ધરણ બંધન, અગ્નિ નિર્વાપન, દુષ્ટનો નિગ્રહ, પથપરિજ્ઞા, મહાશોક નિવારણ, સંસાર પારગમન, અંધકાર વિધાપન, સ્થાન, ઉપસંપદા આ બાર દ્વારો છે. તેનું સૂત્ર કહે છે -

• सूत्र - ८६६, ८७० -

આ યતુર્યામ ઘર્મ છે. તે મહામુનિ પાર્શ્વનાથે કહેલ છે અને આ પંચ શિક્ષાત્મક ઘર્મ વર્ધમાને કહેલ છે. હે મેઘાવી! એક જ ઉદ્દેશ માટે પ્રવૃત્ત થયા હોવા છતાં આ બેદનું શું કારણ છે? આ બે પ્રકારના ઘર્મોમાં તમને સંદેહ કેમ થતો નથી?

विवेशन - ८६६, ८९० -

યતુર્યામ - હિંસા, અનૃત, અસ્તેય, પરિગ્રહથી અટકવા રૂપ ચાર ભેદો પંચ શિક્ષિત - મૈથુન વિરમણ રૂપ પાંચમાં વ્રત સહિત. સાધુધર્મ બે પ્રકારે છે. હે વિશિષ્ટ અવધારણ શક્તિવાળા! કંઈ અવિશ્વાસ તમને નથી? સર્વજ્ઞત્વ તુલ્ય હોવા છતાં આ મતભેદ કેમ છે? એમ કેશી કહેતા -

● સૂત્ર - ૮૭૧ થી ૮૭૩ -

डेशी आभ डहेता, गौतभे तेने आ प्रभाषे डह्युं - तत्त्वनो निर्शय ९ेभां थाय छे. એવા धर्मतत्त्वनी सभीक्षा प्रज्ञा डरै छे. पहेंदा तीर्थंडरना साधु ऋषु अने षड होय छे. अंतिभ तीर्थंडरना वड अने षड होय छे. भध्यभना तीर्थंडरोना साधु ऋषु अने प्राज्ञ होय छे, तेथी धर्म जे प्रडारे छे. पहेंदां तीर्थंडरना साधुने डल्पने यथावत् ग्रहस डरवो डिंडन छे, अंतिभताने पादन डरवो डिंडन छे. भध्यना तीर्थंडरना साधु द्वारा यथावत् ग्रहस अने तेनुं पादन सरण छे.

#### • विवेयन - ८९१ थी ८९३ -

કેશીના બોલ્યા પછી, આના વડે ગૌતમનો અતિશય આદર આદિ બતાવ્યો. તેણે શું કહ્યું - બુદ્ધિ જ સમ્યક્ વિચારે છે. કોને? ધર્મતત્ત્વને તત્ત્વ એટલે જીવાદિનો વિશિષ્ટ નિર્ણય. વાક્યના શ્રવણ માત્રથી વાક્યનો નિર્ણય થતો નથી, પણ પ્રજ્ઞાના વશથી થાય છે. પહેલાં તીર્થંકરના સાધુઓ ઋજુ અને જડ હોવાથી દુષ્પ્રતિપાદ્ય છે. વક્ક્બોધપણથી વક્ર અને જડ છે. તેથી આપમેળે કરેલ કુવિકલ્પથી વિવક્ષિત અર્થના સ્વીકારમાં અસમર્થ. પશ્ચિમ - છેલ્લા તીર્થંકર, મધ્યમા - મધ્યના તીર્થંકરના સાધુઓ. ઋજુ અને પ્રજ્ઞા - પ્રકર્ષથી જાણે છે તે. સુખપૂર્વક વિવક્ષિત અર્થને ગ્રહણ કરવાનું શક્ય હોવાથી ઋજુપ્રાજ્ઞ. તે કારણે ધર્મ બે ભેદે કહેલ છે.

તમે કહો છો તેમ હોય તો પણ ધર્મમાં ઢૈવિઘ્ય કેમ? પૂર્વના તીર્થંકરના સાધુ દુઃખેથી નિર્મળતા પમાડવા શક્ય છે. તેઓ અતિ ઋજુ હોવાથી, ગુરુ વડે અનુશાસિત કરાતા, તેનું અનુશાસન સ્વપ્રજ્ઞા અપરાધ આદિથી યથાવત્ સ્વીકારવા સમર્થ થતાં નથી. તેને દુર્વિશોધ્ય કહે છે. છેલ્લા તીર્થંકરના સાધુ દુઃખે કરીને પાળી શકે છે, તેથી દુરનુપાલ્ય છે. તેઓ વક હોવાથી કુવિકલ્પ આકુલિત ચિત્તતાથી, જાણવા છતાં ક્યારેક યથાવત્ અનુષ્ઠાન કરતા નથી. મધ્યમના સુવિશોધ્ય અને સુપાલિત છે. તેઓ ઋજુપ્રાજ્ઞ હોવાથી સમ્યગ્ માર્ગાનુસારી બોધપણાથી સુખપૂર્વક યથાવત્ જાણે છે અને પાલન કરે છે. તેથી તેમને ચાર યામ કહેવા છતાં પાંયમું વ્રત - સબ્રહ્મનો હેતુ જાણવા અને પાળવાને સમર્થ છે. પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના સાધુ તેવા ન હોવાથી પાંચમું વ્રત અલગ કહેલ છે. - x - x - x - એ રીતે વિવિધ પ્રજ્ઞાવાળા શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે તેમના બેદથી ધર્મનું ઢૈવિધ્ય કહેલ છે. વસ્તુના ભેદથી નહીં.

આ પ્રમાણે ગૌતમે કહેતા. કેશીએ કહ્યું -

• सूत्र - ८७४ थी ८७६ -

हे गौतभ। तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे मारो आ संदेह दूर ड्यॉ. भारो એક બીજો પણ संदेह छे. हे गौतम। ते प्रश्न मने डहो.

आ अयेલક धर्म वर्द्धभान स्वाभीએ કહ્યો અને આ સાંતરોત્તર ધર્મ भहायशस्वी पार्श्वे प्रतिपाहित કर्यो छे. એક જ કાર્ય भाटै प्रवृत्त जंनेमां भेदनुं शुं કारश? हे भेघावी! આ जे प्रકारना विंगमां तमने કोर्घ संशय थतो नथी?

• विवेयन - ८९४ थी ८९६ -

હે ગીતમ! તમારી બુદ્ધિ શોબન છે. જેથી તમે મારા સંદેહ ને છેદી નાંખ્યો. આ

અભિદ્યાન વિનયથી અપેક્ષાથી છે. તેને મતિ, શ્રુત, અવધિ એ ત્રણ જ્ઞાન યુક્તને આવા પ્રકારનો સંશય ન સંભવે. આ રીતે બધે વિચારવું.

હે ગૌતમ ! મને બીજો પણ સંશય છે, તે મને કહો. અર્થાત્ તદ્વિષયક અર્થને યથાવત્ પ્રતિપાદિત કરો. હવે બીજું દ્વાર - જેના વડે આ વ્રતી છે તેમ જણાય તે લિંગ - વર્ષાકલ્પ આદિ રૂપ વેશ. તેને આશ્રીને કહે છે - અચેલક. લિંગ બે ભેદે - અચેલકપણાથી અને વિવિધવસ્ત્ર ધારકપણાથી. એ પ્રમાણે કેશીએ કહેતા, ગૌતમ વચન અભિધાયક ત્રણ સૂત્ર -

#### ● સૂત્ર - ૮૭૭ થી ૮૭૯ -

हेशी आ डथन डरतां, गौतमे तेने आ प्रमाष्टे इह्युं - विशिष्ट इग्निथी धर्मना साधनोने सारी रीते जाषीने ॰ तेनी अनुमति अपार्ष छे... विविध प्रકारना ६पडरषोनो विडल्प बोडोनी प्रतीतिने माटे छे. संयम - यात्राना निविहने माटे अने 'हुं साधु छु' तेनी प्रतीति माटे बोडमां विंगनुं प्रयोगन छे.... वास्तवमां जंने तीर्थंडरोनो એક ॰ सिद्धांत छे. मोक्षना वास्तविड साधन ज्ञान, दर्शन अने यारित्र ॰ छे.

#### • विवेयन - ८९९ थी ८९६

વિશિષ્ટ જ્ઞાન તે વિજ્ઞાન - તે કેવળજ્ઞાન જ છે. તેના વડે જેને જે ઉચિત છે, તે તેને જાણીને ધર્મોપકરણ - વર્ષાદિ કલ્પને પાર્શ્વનાથ અને વર્દ્ધમાન સ્વામીએ અનુમત કરેલ છે. વર્દ્ધમાન સ્વામીના સાધુને લાલ વગેરે વસ્ત્રાદિની અનુજ્ઞાથી વક્ક અને જડત્વથી વસ્ત્રને રંગવા આદિ પ્રવૃત્તિ અતિ દુર્નિવાર્ય થાય છે. તેથી તેની અનુજ્ઞા આપી નથી. પાર્શ્વનાથના શિષ્યોમાં તેવું ન થાય, તેથી તેને ધર્મોપકરણમાં તેવી અનુજ્ઞા આપી છે. પણ તે લોકની પ્રતીતિ માટે છે કે આ વ્રતી છે. અન્યથા અભિરુચિ મુજબ વેશને સ્વીકારે તો પૂજાદિ નિમિત્તમાં વિડંબકાદિ થાય, લોકમાં વ્રતી રૂપે પ્રતીતિ ન થાય.

તો પછી વિવિદ્ય ઉપકરણનો વિકલ્પ શા માટે? વર્ષાકલ્પ આદિ સંચમ યાત્રા નિર્વાહ અર્થે છે, તેના વિના વરસાદમાં સંચમમાં બાદ્યા થાય છે. ક્યારેક ચિત્ત વિપ્લવ ઉત્પત્તિમાં ગ્રહણ કરે છે - જેમ કે, ''હું વ્રતી છું'' એ હેતુથી પણ લોકમાં વેશ ધારણ કરવાનું પ્રયોજન છે. તે માટે પાર્શ્વ અને વર્લ્લમાનની પ્રતિજ્ઞા છે. પ્રતિજ્ઞાનું સ્વરૂપ કહે છે - મોક્ષના સદ્ભુત તે તાત્ત્વિકપણાથી સાદ્યનો છે. તે કયા છે? જ્ઞાન - યથાવત્ બોદ્ય, દર્શન - તત્ત્વરુચિ, ચારિત્ર - સર્વ સાવદ્યવિરતિ. તે લિંગ - વેશની સદ્ભૂત સાદ્યનતાનો વિચ્છેદ કર્યો. જ્ઞાનાદિ જ મુક્તિના સાદ્યન છે, વેશ નહીં. સંભળાય છે કે ભરતાદિને વેશ વિના પણ કેવળજ્ઞાન થયેલું. જો કે વ્યવહારનયમાં તો લિંગને પણ કથંચિત્ મુક્તિનો હેતુ કહેલ છે. - x -.

## • सूत्र - ссо -

गौतभ । तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे मारो संदेह डर्यो. मने जीशे पक्ष संदेह छे. हे गौतम! ते विषयमां मने डहो. • विवेयन - ८८० -

પૂર્વવત્. હવે ત્રીજું દ્વાર, શત્રુના પરાજયને આશ્રીને કહે છે -

• सूत्र - ८८१ थी ८८४ -

(८८१) हे गौतभ! अने इह हिलर शत्रुओ वस्थे तमे हिला छो. ते तमने भ्रतवा एखे छे, तमे तेने इह रीते भ्रत्था? (८८२) गौतमे इह्यं -ओड भ्रतता पांचने भ्रत्था. पांच भ्रतता दृशने भ्रत्था. दृशने भ्रतीने में जद्यां शत्रुने भ्रती विद्या. (८८३) हे गौतम! ते शत्रुओ डोल छे? डेशीओ आ प्रमाले पूछतां गौतमे तेने आ प्रमाले इह्यं - (८८४) हे मुनि! न भ्रतेवो એड पोतानो आत्मा ४ शत्रु छे. डपाय अने छंद्रियो प्रश्न शत्रु छे. तेने भ्रतीने निति सनुसार हुं वियरण डरुं छुं.

#### • विवेचन - ८८१ थी ८८४ -

ઘણાં હજારો શત્રુઓ મધ્યે હે ગૌતમ! તમે રહો છો. તે શત્રુઓ તમને જીતવા આવી રહ્યા છે. આના વડે કેવળ જ્ઞાનની અનુત્પત્તિ દર્શાવી. પણ તમારા પ્રશમ આદિથી તેને તમે જીત્યા જણાય છે. તો કયા પ્રકારે આ શત્રુઓને તમે જીતેલા છે? આ પ્રમાણે કેશી સ્વામીએ કહેતા, ગૌતમે કહ્યું -

સર્વ ભાવ શત્રુ પ્રધાન એક આત્માને જિતતા પાંચ જિતાયા છે. એક તે આત્મા અને બીજા ચાર કષાયો. પાંચ જિતાતા દશ જિતાયા છે. તે પાંચ ઇંદ્રિયો. ઉક્ત પ્રકારે દશ શત્રુને જિતવાથી બધાં જ શત્રુઓ નોકષાય આદિ અને તેના ઉત્તરોત્તર અનેક હજાર ભેદો જીતાયા છે. આના વડે પહેલા જેનો જય કરવાનો છે તે કહ્યો. ત્યારપછી શત્રુ કોણ? તે કહેવાથી કેશીએ ગીતમને પૂછ્યું - જો શત્રુને પણ જાણતા નથી, તો તેની મધ્યે કઈ રીતે રહે? ઇત્યાદિ - x - અજ્ઞજનને પ્રતિબોધ કરવાને માટે જ બધી જ્ઞ પૃચ્છા છે. કેમકે પૂર્વે જ કહ્યું કે - ત્રણ જ્ઞાનથી યુક્તને આવું અપરિજ્ઞાન ક્યાંથી હોય?

એક આત્મા - જીવ કે ચિત્ત, તેને વશીકૃત ન કરેલ હોય તો તે અનેક અનર્થોની પ્રાપ્તિનો હેતુ હોવાથી શત્રુ જ છે. તેથી કષાયો પણ શત્રુ છે. તેના કારણે સ્પર્શનાદિ ઇંદ્રિયો પણ કષાય છે, તેથી નોકષાયો પણ શત્રુ છે. અહીં કષાયોના પહેલાથી ઉપાદાન વડે ઇંદ્રિયો પણ કષાયના વશથી અનર્થનો હેતુ જણાવવાને માટે છે. હવે ઉપસંહાર હેતુથી તેના જયનું ફળ કહે છે. - ઉક્તરૂપ શત્રુને હરાવીને યથોક્ત નીતિને અતિકમ્યા વિના તેની મધ્યે રહેવા છતાં હું અપ્રતિબદ્ધ વિહારથી વિચરું છું. તે જ પ્રતિબંધ હેતુ પણે હોવાથી તેના વિબંધકપણાનો અભાવ દર્શાવ્યો. મુન્નિ એ કેશીનું આમંત્રણ છે.

એ પ્રમાણે ગૌતમે કહેતા કેશી સ્વામી કહે છે -

• жм - ссч -

हे गौतम! तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे मारो आ संदेह दूर ड्यॉ. मारे બीજो पस એક संदेह छे, ते विषयमां तमे मने डहो - • विवेयन - ८८५ -

પૂર્વવત્. હવે પાશ અવબદ્ધત્વને આશ્રીને ચોથું દ્વાર કહે છે.

• सूत्र - ८८६ थी ८८६ -

(८८६) आ संसारमां घषां छवो पाशथी जद्ध छे. हे मुनि! तमे आ जंधनथी मुस्त अने बघुभूत थर्छने डेवी रीते वियरष डरो छो? त्यारे गौतमे डह्युं - (८८७) हे मुनि! ते जंधनोने जधां प्रકारे डापीने, ઉपायोने विनष्ट डरी, हुं जंधनमुस्त अने हणवो थर्छने वियरष डरुं छु:

(૮૮૮) હે ગૌતમ! તે બંધન કયા છે? કેશીએ આમ પૂછતા, ગૌતમે તેને આ પ્રમાણે કહ્યું - (૮૮૯) તીવ્ર રાગદ્વેષાદિ અને સ્નેહ ભયંકર બંધન છે. તેને કાપીને ધર્મનીતિ તથા આચાર અનુસાર હું વિચરણ કર્યું છું.

• विवेयन - ८८६ थी ८८६ -

પાશ વડે બદ્ધ - નિયંત્રિત પ્રાણી પાશને તજીને જ લઘુભૂત - વાયુ, તેની જેમ લઘુભૂત થઈ બધે જ અપ્રતિબદ્ધપણે વિચરે. તે લોકબંઘક પાશાને બધાંને તોડીને પુનર્બન્ધ અભાવ લક્ષણથી અતિશય વિનાશ કરીને, કઈરીતે? સદ્ભૂત ભાવના અભ્યાસથી. તે પાશ કોને કહે છે? રાગદ્ધેષાદિને, આદિ શબ્દથી મોહ પણ લેવો. ગાઢ સ્નેહ જે પુત્ર, પત્ની આદિ સંબંધ છે તે પણ પાશની જેમ પરવશતાનો હેતુ છે. અતિ ગાઢ હોવાથી રાગના અંતર્ગત છતાં તેનું ફરી ઉપાદાન કર્યું. તે અનર્થ હેતુપણાથી ત્રાસને ઉત્પક્ષ કરનાર છે. યથાક્રમ એટલે યતિ વિહિત આચાર, તેને ઉલ્લંઘ્યા વિના.

₹3 - ८€0 -

ગૌતમ ! तभारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे भारो आ संहेढ हूर ड्यॉ. भारे એક બીજો પણ સંદેઢ છે. હે ગૌતમ! ते विषयमां तमे मने ड्ढो -

• विवेयन - ८६० -

પૂર્વવત્. હવે પાંચમા દ્વારનો અવસર છે. જેના વડે ભવ વિસ્તારાય છે, તે તંતુ એટલે ભવતૃષ્ણા. તે જ બંધનો હેતુ હોવાથી બંધન છે, તેનું ઉન્મૂલન તે તંતુ બંધન ઉદ્ધરણ. તેને આશ્રીને કહે છે -

સૂત્ર - ૮૯૧ થી ૮૯૪ -

(८६१) है गौतम। हृहयमां ६त्पन्न એક बता छे. तेमां विषतुस्य इजो थाय छे. तेने तमे इर्छ रीते ६भेडी? (८६२) डेशी! ते बताने सर्वथा छेहीने तथा ४८थी ६भेडीने नीति अनुसार हुं वियरष डर्डुं छुं. तेथी हुं विषइज जावाथी मुक्त छुं. (८६३) डेशीએ गौतमने पूछ्युं - ते बता डेवी छे? गौतमे तेने आ प्रमाणे डह्युं - (८६४) लवतृष्णा ४ लयंडर बता छे. तेमां भीम इबोहया इज ६गे छे. हे महामुनि। तेने ४८थी ६जाडीने हुं नीति अनुसार वियरुं छुं.

• विवेयन - ८६१ थी ८६४ -

મનમાં ઉત્પન્ન લતા છે. હે ગૌતમ! તેમાં વિષભક્ષ્ય - અંતે દારુણપણાથી વિષની ઉપમાવાળા ફળો થાય છે. તે તમે કઈ રીતે તોડી નાંખ્યા? તે લતાને સમૂળ છેદીને, રાગ દ્વેષ રૂપ મળૂને નિર્મૂળ કરીને હું વિચરું છું. આના વડે સર્વછેદ સમૂલ ઉદ્ધરણ અને ઉદ્ધરણ પ્રકાર કહ્યો. તેનું ફળ કહે છે - વિષફળની ઉપમાથી ક્લિષ્ટ કર્મોથી હું મુક્ત છું. સંસારમાં લોભરૂપ જે ભવતૃષ્ણા, તેને લતા કહે છે. તે સ્વરૂપથી ભય દેનારી, કાર્યથી દુઃખહેતુતા વડે ભીમ છે. ફલ - કિલષ્ટ કર્મોનો ઉદય. - x - x -

• सूत्र - ८६५ -

गौतम ! तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे मारो आ संहेढ हूर डयॉ, मारे એક બીજો संहेढ छे. गौतम! ते विषयमां पश तमे मने डढ़ो.

- વિવેચન ૮૯૫ -પૂર્વવત્. હવે છટ્ઠું હાર ''અગ્નિ નિર્વાપણ'' કહે છે.
- सूत्र ८६६ थी ८६६ -

(८६६) घोर प्रयंड अञ्नि प्रश्वित छे, ते छवोने जाणे छे. तमे तेने इर्च रीते जुजावी? (८६७) गौतमे इक्षुं - महामेघप्रसूत पवित्र ९ण वर्धने हुं ते अञ्निमां निरंतर सिंयु छुं. तेथी सिंथित अञ्नि मने जाणतो नथी. (८६८) डेशीએ गौतमने पूछ्युं - ते इंच अञ्नि छे? त्यारे गौतमे तेने आ प्रमाष्टे इक्षुं - (८६६) डघाय अञ्नि छे. श्रुत, शीव अने तप ९ण छे. ते ९ण धाराथी जुजायेव अने विनष्ट अञ्नि मने जाणतो नथी.

• विवेयन - ८६६ थी ८६८ -

પ્રજ્વિત્તિ - ચોતરફથી પ્રકર્ષથી બળવું, તેથી જ રૌદ્ર અગ્નિ રહે છે. હે ગૌતમ! તે પરિતાપકારીપણાથી બાળે છે, ક્યાં? દેહમાં, બહાર નહીં. જો કે તે આત્મામાં બાળે છે, તો પણ શરીર અને આત્માના અન્યોન્ય અનુગમને જણાવવા આ પ્રમાણે કહેલ છે. કઈ રીતે નિર્વાપિત કરેલ છે? ગૌતમે કહ્યું - મહામેદ્યથી ગ્રહણ કરીને તૃષ્ણાદિ દોષોને નિવારે છે. બીજા. જળની અપેક્ષાએ ઉત્તમ જળ વડે તે અગ્નિને શાંત કરે છે, તેનાથી હું બળતો નથી. દેહમાં રહેલો હોવાથી અગ્નિને પણ દેહ કહેલ છે. અહીં અગ્નિ તે કોદ્યાદિ છે. શ્રુત તે અહીં ઉપયારથી કષાયના ઉપશમ હેતુથી શ્રુતમાં રહેલ ઉપદેશ જાણવો. શીલ - મહાવત, રાપ - અનશન, પ્રાયશ્ચિત આદિ. - x - x -

ઉક્ત અર્થનો સવિશેષ ઉપસંહાર કરતા કહે છે - શ્રુટા - આગમના ઉપલક્ષણત્વથી શીલ અને તપની ધારા જેવી દ્વારા - આક્રોશ, હનન, તર્જન, ધર્મબ્રંશમાં ઉત્તરોત્તર ભાવના અલાભરૂપતા આદિ સતત પરિભાવના વડે અભિહત, તે શ્રુતધારાભિહત થઇને ઉક્તરૂપ અગ્નિને વિદારિત કરે.

● સૂત્ર - €00 -

हे गीतम। तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे, तमे भारा संहेढ हूर डयॉ. भारो એક બીજો પણ संहेढ छे. गीतम। ते विषयमां तमे मने डढ़ो.

• **વિવેચન - ૯૦૦ -**પૂર્વવત્. હવે સાતમું દ્વાર - દુષ્ટ અશ્વનો નિગ્રહ કહે છે.

#### • सूत्र - ६०१ थी ६०४ -

(६०१) आ साहिसिंड, लयंडर, हुए अश्व होडी रह्या छै. गौतम! तमे तेना ६५२ आइट थयेला छै. ते तमने ६न्मार्गे डेम वर्ष पता नथी? (६०२) त्यारे गौतमे इह्युं - होडता अश्वोने में श्रुतरिमधी वश्मां डरेल छै. मारा अधीन अश्वो ६न्मार्गे पता नथी. ५ए सन्मार्गे प प्रय छै. (६०३) डेशी गौतमने पूछ्युं - अश्व डोने डह्या छे? त्यारे गौतमे आ प्रमाषे डह्युं - (६०४) मन प साहिसिंड, लयंडर, हुए अश्व छे, पे यारे तरङ होडे छै. तेने हुं सारी रीते वश डरुं छुं. धर्मशिक्षाथी ते डंथड अश्व थयेल छे.

#### • विवेयन - ६०१ थी ६०४ -

આ પ્રત્યક્ષ સાહસિક - વિચાર્યા વિના પ્રવર્તતા, ભયંકર, અકાર્યમાં પ્રવર્તેલા અશ્વો દોડે છે. તેના ઉપર ચડીને, કેમકે ચડ્યા વિના આ અપાય થતાં નથી, તેમ જણાવે છે. તે તમને ઉન્માર્ગે કેમ લઇ જતાં નથી? ગૌતમે કહ્યું - મેં તેને ઉન્માર્ગે જતાં રોકી રાખ્યા છે. શ્રુત્ત - આગમ, રિમ વડે નિયંત્રિત કર્યા છે. આ શ્રુતરિમ વડે સમાહિત છું. તેથી મારા સંબંધી દુષ્ટ અશ્વો મને ઉત્પથે હરણ કરી જતાં નથી. મેં સત્પથને અંગીકાર કરેલ છે. આ મન રૂપ અશ્વનો મેં સમ્યગ્ નિગ્રહ કરેલ છે. કેવી રીતે? ધર્મ વિષયક ઉપદેશ વડે. અથવા ધર્મ અભ્યાસ નિમિત્તે તે જાતિ અશ્વ જેવા થઇ ગયા છે. એ રીતે દુષ્ટ અશ્વો પણ નિગ્રહણ યોગ્ય કથક અશ્વ જેવા થયેલ છે.

કેશી બોલ્યા -

• सूत्र - ६०५ -

हे गौतम। तारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे मारो आ संदेह दूर ड्यॉ. मने બीજો એક संदेह छे. गौतम। ते विषयमां पश मने डंઇड डहो.

• विवेयन - ६०५ -

પૂર્વવત્. હવે આઠમું દ્વારા ''પથ પરિજ્ઞાત'' કહે છે -

• सूत्र - ६०६ थी ६०६ -

(६०६) गौतभ! बोडमां हुमार्ग घष्टां छे, ऐनाथी बोडो भटडी अथ छे. भार्गे यावता तमे डेम नथी भटडता? (६०९) ऐ सन्मार्गथी यावे छे अने ऐ ઉन्मार्गथी यावे छे, ते जधांने हुं अष्टुं छुं. तेथी हे मुनि! हुं भटडी ४तो नथी. (६०८) डेशीએ गौतमने पूछ्युं - मार्ग डोने डहे छे? त्यारे गौतमे ६त्तर आप्यो. (६०६) डुप्रावयनी पाषंडी बोग ६न्मार्ग यावे छे. सन्मार्ग तो िशनोपिटिष्ट छे. अने आ ४ ६त्तम मार्ग छे.

• विवेयन - ६०६ थी ६०६ -

કુત્સિતપથ તે કુપથ - અશોબન માર્ગ. જગત્**માં અનેક લોકો આ માર્ગે નાશ** પામે છે - સન્માર્ગથી ભ્રષ્ટ થાય છે. તો તમે કેમ નાશ પામતા નથી? ગૌતમે કહ્યું - જે સન્માર્ગથી જાય છે તે અને ઉત્પથ પ્રવૃત્ત છે તે બંનેને હું જાણું છું. તેથી હે મુનિ! હું નાશ પામતો નથી. જે પોતે સત્પથ કે કુપથના સ્વરૂપથી અજાણ છે, તે ઘણાં કુપથના દર્શનથી તેને જ સુપથ માનીને નાશ પામે છે, પણ હું તેવો નથી, તો કઈ રીતે નાશ પામું?

માર્ગ - સન્માર્ગ, ઉપલક્ષણથી કુમાર્ગ - કાપિલાદિ પ્રરૂપિત કુત્સિત દર્શનના વ્રતો તે કુપ્રવચન પાષંડી, બધાં ઉન્માર્ગ પ્રસ્થિત છે. કેમકે તેમાં ઘણાં પ્રકારે અપાય છે. સન્માર્ગ તે પ્રશસ્તમાર્ગ, જિનપ્રણિત માર્ગ, આ માર્ગ જ બીજા માર્ગો કરતાં પ્રધાન છે. તેનું ઉત્તમત્વ એટલા માટે છે કે તેના પ્રણેતા રાગાદિ રહિત છે તેથી જ તે સન્માર્ગ છે.

• सूत्र - ६९० + विवेयन -

हे गौतम! तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे, तमे मारो संदेह दूर ड्यॉ. मारे એક બીજો પણ संदेह छे. हे गौतम! ते विषयमां मने डहो -

पूर्ववत्. हवे ''महाश्रोतनिवारश'' नामे नवमुं द्वार કहे छे -

• સૂત્ર - ૯૧૧ થી ૯૧૪ -

(६९१) हे मुनि! महा ४००प्रवाहना वेगथी डूजता प्राप्तीओने मारे शरस, गति, प्रतिष्ठा अने द्वीप तमे डोने मानो छो? (६१२) गौतमे इह्युं - ४००मध्ये એક विशाण महाद्वीप छे. त्यां महा ४००प्रवाहना वेगनी गति नथी. (६९३) डेशीओ गौतमने इह्युं - (६९४) ४२१ मरएना वेगथी डूजता એवा प्राप्तीओ मारे धर्म ४ द्वीप, प्रतिष्ठा, गति अने ६त्तम शरप छे.

• विवेयन - ६९९ थी ६९४ -

મહા શ્રોતનો વેગ તે મહોદકવેગ, તેના વડે લઈ જવાતા પ્રાણીને તેના નિવારણમાં સમર્થ જ ગતિ છે, તેને આશ્રીને રહેવાય તે દુઃખાભિહત પ્રાણીની પ્રતિષ્ઠા છે. હે મુનિ! શું તેવો કોઈ દ્વીપ નથી? ગૌતમે કહ્યું - પ્રશસ્થતાથી એક મહાન્ દ્વીપ છે. ક્યાં? સમુદ્રમાં રહેલ અંતર્દ્વીપ. તે વિસ્તીર્ણ અને ઉંચો હોવાથી મહા ઉદકનો વેગ, તેની ગતિ તે મહાદ્વીપે વિદ્યમાન નથી.

જરા અને મરણ જ નિરંતર પ્રવા પ્રવૃત્તતાથી વેગ - મહાશ્રોતની જરા - મરણ વેગના વહાવવાથી બીજા - બીજા પર્યાયથી જીવોને શ્રુત ધર્માદિ દ્વીપ જ દ્વીપ કહ્યો છે. તે જ ભવોદધિ મધ્યવર્તી મુક્તિપદના નિબંધનથી જરામરણના વેગ વડે જેવો શક્ય નથી. તેથી વિવેકી અને આશ્રીને રહે તે પ્રતિષ્ઠા, ગતિ અને શરણ છે. અહીં માત્ર દ્વીપના અભિધાન છતાં બીજા પ્રશ્નો જાણી લેવા.

• सूत्र - ६९५ + विवेशन -

गौतभ। तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे भारो संदेह निवार्यो. भारे छोड जीनो प्रश्न संदेह छे. गौतम। ते विषयमां प्रश्न मने डहो -

સૂત્ર વ્યાખ્યા પૂર્વવત્. હવે સંસારપારગમન નામે દશમું દ્વાર કહે છે-

## • सूत्र - स्वह थी स्वस् -

(६९६) गौतम। महाप्रवाहवाणा समुद्रमां नाव ऽगमगी रही छे, तमे तेना ઉपर यहीने तमे डर्ग रीते पार જशो? (६९७) षे नाव छिद्रवाणी छे, ते पार षर्ग शस्ती नथी, छिद्ररहित नाव पार षर्ग शसे छे.

(६९८) डेशीએ गौतमने पूछ्युं - ते नाव डर्छ छे? त्यारे गौतमे आ प्रमाष्ट्रे डक्कुं - (६९६) शरीर नाव छे, छव नाविङ छे, संसार समुद्र छे, ९ेने महर्षि तरी जय छे.

#### • विवेयन - ६१६ थी ६१६ -

અર્ગુ - સમુદ્ર, મहોઇ - બૃહત્ જળ પ્રવાહ. હે ગીતમ! નાવ ઉપર ચઢીને કર્ષ પ્રકારે પાર પામશો? ગીતમે કહ્યું - આગ્રાઘણી - જળ સંગ્રાહણી અને સાગ્રાઘણી - જેમાં જળ પ્રવેશતું હોય તેવી, તે સમુદ્રને પાર જઇ ન શકે. જે નિસ્સાધિણી - છિદ્ર રહિત નાવ છે, તે અવશ્ય પાર પહોંચાડનારી છે. શરીર એ નાવ છે. તે જ સમ્યગ્દર્શન આદિ ત્રણ અનુષ્ઠાન હેતુ પણાથી, જીવને ભવોદધિથી નિસ્તારક છે, તેમ તીર્થકરે પ્રતિપાદિત કરેલ છે. તે જ ઉક્તરૂપ નાવ વડે ભવોદધિને તરે છે. કેમકે તત્ત્વથી તે જ તારનારપણે છે.

## • सूत्र - ६२० + विवेयन -

गीतंम! तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ છे. तमे मारो आ संहेढ हूर ड्यॉ. मारो એક બીજો પણ संहेढ છે. ढे गौतम! ते विषयमां मने डढो -

વ્યાખ્યા પૂર્વવત્. હવે 'અંધકારનું વિઘાટન' એ અગિયારમું દ્વાર -

## • સૂત્ર - લ્સ્૧ થી લ્સ્૪ -

#### • विवेयन - ६२१ थी ६२४ -

અંઘ - યક્ષુના પ્રવૃત્તિના નિવર્ત્તકપણાના અર્થથી લોકને અંધકાર કરે છે, તે ભયાનક અંધકારમાં ઘણાં પ્રાણી રહે છે. સમસ્ત જગતના પ્રાણીને કોણ ઉદ્યોત કરશે? ગૌતમે કહ્યું - નિર્મળ સૂર્ચ ઉગી ગયો છે. તે સર્વ જગતનો પ્રકાશ વિધાતા છે. તે કોણ છે? ભવભ્રમણ છુટી ગયેલ સર્વજ્ઞ, અરહંત રૂપ સૂર્ચ સમસ્ત વસ્તુ પ્રકાશક છે. તે જ અંધકારને નિવારશે.

• सूत्र - स्थ + विवेशन -

ગૌતમ! તમારી પ્રજ્ઞા શ્રેષ્ઠ છે. તમે મારો આ સંદેહ દૂર કર્યો. મારે બીજો પણ એક સંદેહ છે. ગૌતમ! તે વિષયમાં મને કહો -

• सूत्र - **स्२६ थी स्३०** -

#### • विवेयन - स्रह् थी स्उ० -

શારીરિક માનસિક દુ:ખોથી પીડાતા, આકુલ ક્રિયમાણતાથી જીવોને વ્યાધિરહિતતાથી ક્ષેમ, સર્વ ઉપદ્રવ અભાવથી શિવ, સ્વાભાવિક બાધો રહિતતાથી અનાબાધ, એવા સ્થાનને તમે જાણો છો? ગૌતમે કહ્યું. એક દુ:ખેથી આરોહી શકાય તેવું સ્થાન સમ્યગ્દર્શનાદિ ત્રણથી પતાય છે. ત્યાં વ્યાધિના અભાવે ક્ષેમત્વ, જરા-મરણના અભાવે શિવત્વ, વેદનાના અભાવે અનાબાધકત્વ કહેલ છે. તે ધ્રુવ આદિ છે. કર્મ રૂપી અગ્નિના ઉપશાંત થવાથી અહીં પ્રાણી શીત થાય છે માટે નિર્વાણ કહ્યું. તેમાં પ્રાણીઓ નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે. સર્વ જગત્ની ઉપર તેનું સ્થાન છે. ત્યાં તેનો શાશ્વત વાસ છે. તે પામીને જીવો નારકાદિ ભવોનો અંતઃકર થાય છે, ફરી જન્મ લેતા નથી.

#### • 4× - €34 -

गौतभ! तमारी प्रज्ञा श्रेष्ठ छे. तमे भारो आ संहेह पण हूर ड्यॉ. हे संशयातीत! सर्व श्रुत महोहिध! तमने नमस्डार.

#### • विवेयन - ६३१ -

તમને નમસ્કાર થાઓ. હે સંદેહ અતિકાંત! સર્વ સૂત્રોના આધાર-રૂપ! આના વડે ઉપબૃંહણાગર્ભ સ્તવના કરી. પ્રશ્નનો ઉપસંહાર નિર્યુક્તિકાર કરે છે. આ જ કમથી કેશી વડે પ્રશ્નો કરાયા. તેમાં બધાં અનુષ્ઠાનોમાં શિક્ષાવ્રત પહેલું કહ્યું, પછી વસ્ત્રોની આવશ્યક્તાથી લિંગ દ્વાર કહ્યું. સુખેથી ધર્મ પાલન માટે શત્રુનો જય કહ્યો. તેમાં કષાયો જ ઉત્કટ છે, તેથી રાગ-દ્વેષ રૂપ પાશ છેદવાનું કહ્યું. - x - x - x - x - s હત્યાદિ ગાથાપદનું તાત્પર્ય જાભવું.

• સૂત્ર - ૯૩૨, ૯૩૩ -

आ प्रमासे संशय दूर थतां घोर पराङ्गमी ङेशीडुमारे महान् यशस्ती गौतमने मस्तङ्थी वंदना ङरी, प्रथम अने अंतिम िष्नो द्वारा ઉपहिष्ट अने सुणावह पंरामहाद्वतरूप धर्म मार्गमां भावथी प्रवेश्या.

विवेशन - ६३२, ६३३ -

આવા પ્રકારે ઉક્ત રૂપ સંશય દૂર થયા. પૂર્વે યતુર્યામ ધર્મ જ સ્વીકારેલ. હવે પંચચામ ધર્મ કહે છે. તે પહેલાં અને છેલ્લા તીર્થંકર સંબંધી છે. - x - x -

હવે અધ્યયનનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

• सूत्र - ∈зъ -

तिंदु 5 ६६१ जर्म डेशी अने गौतम બંનેનો જે આ मेળાપ शयो, तेमां श्रुत अने शीલनो ६८ इर्ष तथा महार्थनो विनिश्चय थयो.

• विवेशन - ६३४ -

કેશી અને ગૌતમને આશ્રીને સદા તે નગરીના અવસ્થાનની અપેક્ષાથી મેળાપ થયો. શ્રુતજ્ઞાન અને ચારિત્રનો સમુત્કર્ષ થયો. મુક્તિસાધકપણાથી મહાપ્રયોજનવાળા જે અર્થો - શિક્ષાવ્રત આદિ છે, તેનો વિશિષ્ટ નિર્ણય - x - x -

હવે શેષ પર્ષદામાં જે થયું તે કહે છે -

• सूत्र - ६३५/१

समग्र सभा धर्मयर्थाथी संतुष्ट थर्व, तेथी सन्मार्गे ઉपस्थित०

• विवेयन - ६३५/१

तोषिता - परितोष पाम्या. पर्षत् - દેવ, મનુષ્ય, અસુરની સભા. रान्मार्ग -મુક્તિમાર્ગને આરાદ્યવાને માટે. ઉભયત્ર ઉદ્યત થયા.

અહીં સદ્ભુતગુણમાં સત્ ચારિત્ર વર્ણન દ્વારથી તે બંનેની સ્તવના કરવા પ્રણિધાન કહે છે -

● સૂત્ર - ૯૩૫/૨

पर्षद्दाओं डेशी અने गौतम भगवन्**नी स्तुति डरी, ते जंने प्रसन्न** रह्या. तेम हुं डहुं छुं.

• विवेयन - ६३५/२

તે બંનેને સમ્યગ્ અભિવંદના કરી. ઇત્યાદિ - x - x -

મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૩ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 अध्ययन - २४ - ''प्रवयनभाता'' 🗘

o અધ્યયન - ૨૩ - કહ્યું, હવે ચોવીશમું કહે છે. તેનો આ સંબંધ છે. અનંતર અધ્યયનમાં બીજા પણ ચિત્ત વિપ્લુતિ પામેલ હોય, તેને દૂર કરવા કેશિ - ગૌતમવત્ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ એમ કહ્યું. અહીં તેને દૂર કરવા સમ્યગ્ વાગ્ યોગથી જ થાય. તે પ્રવયન માતાના સ્વરૂપના જ્ઞાનથી થાય. તેથી તેનું સ્વરૂપ કહે છે. એ સંબંધે આ અધ્યયન આવેલ છે. - x - નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપમાં 'પ્રવયન માતા' એ દ્વિપદ નામ છે. તેમાં ''પ્રવયન'' શબ્દનો નિક્ષેપ કહેવાને માટે નિર્સુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४५६ थी ४६२ + विवेयन -

પ્રવચનનો નિક્ષેપ નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્યપ્રવચન બે ભેદે છે - આગમથી અને નોઆગમથી. નોઆગમથી પ્રવચન ત્રણ ભેદે - જ્ઞાશરીર, ભવ્યશરીર, તદ્વ્યતિરિક્તમાં કુતીર્થઆદિ. ભાવમાં દ્વાદશાંગ ગણિપિટક. 'માતા'નો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર ભેદે છે૦ ઇત્યાદિ. ભાવમાં સમિતિ એ માતા છે. તેનું વિવેચન કરતાં કહે છે - x - x - તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્યપ્રવચનમાં કુતીર્થિઆદિમાં તથા સુતીર્થોમાં ઋષભાદિ સંબંધી પુસ્તકાદિમાં રહેલ કે બોલાતું. ભાવમાં આચારથી દેષ્ટિવાદ પર્યન્ત બાર અંગ. ગણિ - આચાર્ય. તેમની પિટક - સર્વસ્વનો આધાર તે ગણિપિટક જાણવી. - x - x - .

'માતા' શબ્દનો નિક્ષેપો કહે છે - તે નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં - x -તદ્દ્રબ્યવ્યતિરિક્ત માતામાં કાંસ્થપાત્રાદિમાં મોદકાદિ માત- અંત, તે દ્રવ્ય-માત. ભાવમાં ઇર્યા સમિતિ આદિ માતા કહેવાય છે.

એ પ્રમાણે નિર્યુક્તિ કૃત 'માત' શબ્દનો નિક્ષેપ કર્યો. માય પદના 'માતા' એ પ્રમાણે સંસ્કાર થાય. ત્યારે દ્રવ્યમાતા તે જનની, ભાવ માતાતે સમિતિ, એમાંથી જ પ્રવચનનો જન્મ થાય છે. હવે નામનો અન્વર્થ -

## • सूत्र - ४६३ + विवेशन -

આઠે પણ સમિતિમાં પ્રવચન સંભવે છે. તેથી તેને અહીં કહે છે. તેથી પ્રવચનમાતા કે પ્રવચનમાતૃના ઉપચારથી આ અધ્યચન જાણવું નામ નિષ્પશ્ન નિક્ષેપો કહ્યો હવે સૂત્રાલાપક નિષ્પશ્ન નિક્ષેપાનો અવસર છે.

તે માટે સૂત્ર કહેવું જોઈએ તે સૂત્ર આ છે -

#### • सूत्र - ६३६ थी ६३८ -

(६३६) सिमिति अने गुप्ति ३૫ आठ प्रवयन माता छे. सिमिति पांय छे, गुप्ति अस छे. (६३७) छर्या, लाषा, ेषसा, आहान, ઉरयार सिमिति तथा मनोगुप्ति, वयनगुप्ति अने डायगुप्ति से आठ छे. (६३८) आ आठ सिमितिओ संक्षेपमां डही छे. तेमां ि नेन्द्र डिशत द्वाहशांग ३५ समग्र प्रवयन संतर्भूत छे.

#### • विवेयन - ६३६ थी ६३८ -

સમિતિ - સમ્યક્, સર્વવિદ્ પ્રવયનાનુસારિતાથી. આત્માની ચેષ્ટા તે સમિતિ. ગોપવવું તે ગુપ્તિ - સમ્યગ્ યોગ નિગ્રહ. આ આઠ સંખ્યત્વ વડે પ્રવયનમાતા થાય છે. તેને તીર્થકરોએ કહેલ છે. તેને નામથી કહે છે -

(૧) ઇર્ચા - ચાલવું તે, ગતિ પરિભામ. (૨) ભાષા - બોલવું તે. (૩) એષણા - ગવેષણાદિ કરવા. (૪) આદાન - પાત્રાદિનું ગ્રહણ કે મૂકવા. (૫) ઉચ્ચાર આદિની પરિષ્ઠાપના. આ બધાંની સાથે સમિતિ શબ્દ જોડવો. તથા મનની ગુપ્તિ તે મનોગુપ્તિ, ઇત્યાદિ. પ્રવચન વિધિથી માર્ગમાં વ્યવસ્થાપન અને ઉન્માર્ગગમન નિવારણ તે ગુપ્તિ. તે કથંચિત્ સત્ ચેષ્ટા રૂપ હોવાથી સમિતિ શબ્દ વાચ્યત્વથી "આઠ સમિતિ" એમ સૂત્રમાં કહેલ છે. સમિતિ પ્રવિચાર રૂપ છે, ગુપ્તિ પ્રવિચાર-અપ્રવિચાર રૂપ છે. અન્યોન્ય કથંચિત્ ભેદ હોવાથી ભેદ વડે કહેલ છે. - x -.

જિનાખ્યાત 'માતા' અંતર્ભૂતપણાથી તે આગમમાં છે. ઇર્ચાસમિતિમાં પ્રાણાતિપાત વિરમણવ્રત સંભવે છે. બાકીના વ્રતોનો તેમાં જ આવિર્ભાવ થાય છે. - x - અર્થથી આખું પ્રવચન અહીં 'માતા' કહેવાય છે. ભાષા સમિતિ પણ સાવધવયન પરિહારથી અને નિરવધ વયન બોલવા રૂપપણાથી વયનપર્યાય સર્વે પણ આક્ષિપ્ત જ છે. તેની બહાર હાદશાંગી ન હોય. એ પ્રમાણે એષણાસમિતિ આદિમાં પણ સ્વ બુદ્ધિથી વિચારવું. અથવા આ બધી ચારિત્ર રૂપ છે. - x - x - તેમાં ઇર્ચાસમિતિનું સ્વરૂપ કહે છે -

## सूत्रं - ६३६ थी ६४३ -

(६३६) संयत आर्लजन, डाण, मार्ग अने यतना आ यार डारषोथी परिशुद्ध धर्या समितिथी वियरष डरे. (६४०) धर्या समितिनुं आर्लजन - ज्ञान, दर्शन, यारित्र छे. डाण हिवस छे अने मार्ग ઉत्पथनुं वर्णन छे.

(६४९) द्रव्य, क्षेत्र, डाण खने ભાवनी खपेक्षाथी यतना यार प्रडारनी छै, तेने हुं डहुं छुं, सांभणो. (६४२) द्रव्यथी खांणो वडे पुखो. क्षेत्रथी युगमात्र लूमिने पुखे. डाणथी यावतो होय त्यां सुधी पुखे. भावथी ઉपयोगपूर्वड गमन डरे. (६४३) छंद्रियोना विषय खने पांच प्रडारना स्वाध्यायनुं डार्य छोडीने मात्र गमन डियामां तन्मय थाय. तेनी प मुण्यता आपीने छपयोगपूर्वड यावे.

#### • विवेयन - ६३६ थी ६४३ -

આલંબન, કાળ, માર્ગ, યતના એ યાર કારણે નિર્દોષ, યાર કારણથી પરિશુદ્ધને યતિ અનુષ્ઠાન વિષયપણાથી ગતિને પ્રાપ્ત કરે. અથવા યાર કારણથી પરિશુદ્ધ થઈને યાલે. આલંબનાદિથી વ્યાખ્યા કરે છે - જે આલંબન લઈને ગમનની અનુજ્ઞા હોય. કેમકે નિરાલંબનને ગમનની અનુજ્ઞા નથી. તે અનુલંબન - સૂત્રાર્થરૂપ જ્ઞાન, દર્શન પ્રયોજન, યારિત્ર છે. કાળ - યાલવામાં દિવસ તીર્થંકરાદિએ કહેલ છે. કેમકે રાત્રિમાં અયક્ષુ વિષયપણાથી પુષ્ટતર આલંબન વિના અનુજ્ઞા આપી નથી. માર્ગ - સામાન્યથી

પંથ, તે પણ ઉન્માર્ગથી વર્જિત હોવો. ઉત્પથનમાં આત્મ અને સંચમ વિરાધનાનો દોષ લાગે. યતના દ્રવ્યાદિ ચારથી કહી. તે યતુર્વિધ યતના સમ્યક્ સ્વરૂપ અભિધાન દ્વારથી કહીએ છીએ, તે સાંભળો.

દ્રવ્યથી જીવાદિ દ્રવ્યને આશ્રીને યતના - દેષ્ટિ વડે જીવાદિ દ્રવ્ય અવલોકીને સંચમ અને આત્મ વિરાધનાનો પરિહાર કરીને ચાલવું. યુગ માત્ર - ચાર હાથ પ્રમાણ ક્ષેત્રને જોવું, તે ક્ષેત્રથી યતના. કાળથી યતના - જેટલો કાળ ભ્રમણ કરે તેટલો કાળ પ્રમાણ જાણવું. ભાવથી ઉપયોગપૂર્વક ચાલવું. ઉપયુક્તત્વને સ્પષ્ટ કરતા કહે છે -શબ્દાદિ ઇદ્રિય અર્થોને વર્જીને, તેનો અધ્યવસાય પરી હારીને. સ્વાધ્યાય ન કરતો યાલે. અર્થાત્ માત્ર ઇન્દ્રિયોના અર્થો જ નહીં. સ્વાધ્યાય પણ વર્જતો ચાલે. કેમકે વાયનાદિ સ્વાધ્યાય ગતિ ઉપયોગનો ઘાત કરે છે.

તેથી તે જ ઇર્ચા - ગમનમાં જ તન્મય બનીને ચાલે. ચાલવામાં જ મુખ્યતાએ ઉપયોગ રાખવો તે તત્પુરસ્કાર. આના વડે કાયા અને મનની તત્પરતા કહી. વયનથી સમસ્ત વ્યાપાર ન જ કરે. એ પ્રમાણેના ઉપયોગ પૂર્વક યતિ ચાલે.

હવે ભાષા સમિતિ કહે છે -

• सूत्र - स्४४, स्४५ -

ङोध, भान, भाया, લोભ, હાस्य, ભય, वायाળता અને વિકશા प्रत्ये सतत ઉપયोग युક्त रहे... प्रज्ञावान् संयत आ आठ स्थानोने छोडीने यथा सभय निरवध अने परिभित ભाषा બોલે.

• विवेशन - स्४४, स्४५ -

કોદ્યાદિમાં ઉપયોગરત તે એક યતના, હાસ્ય, ભય, મૌખર્ચ અને વિક્થામાં ઉપયુક્તતા. તેમાં કોદ્યમાં કોઈ અતિકુપિત પિતા બોલે કે - તું મારો પુત્ર નથી. માનમાં કોઈ અભિમાનથી કહે કે મારા જેવી જાતિ કોઈની નથી. માયામાં - બીજાને છેતરવા બોલે કે ''આ મારો પુત્ર નથી અને હું તેનો પિતા નથી.'' લોભમાં કોઈ વિણક્ બીજાના ભાંડ આદિને પોતાના કહે. હાસ્યમાં - કોઈ કુલીનને મજાકમાં પણ અકુલીન કહે. ભયમાં જુઠ બોલે. મૌખર્ચમાં - પરપરિવાદ કરે. વિકથા કરતા - સ્ત્રી આદિ વિશે કથા કરે. આ આઠ સ્થાનોનું વર્જન કરીને સંયત નિર્દોષ, અલ્પ, ઉપયોગ પૂર્વક અને કાળે જ બોલે.

• सूत्र - स्४६, स्४७ -

ગવેષણા, ગ્રહવૈષણા અને પરિભોગૈષણાથી આહાર, ઉપધિ અને શચ્ચાનું પરિશોધન કરે... यतनापूर्वક प्रवृत्त यति पहेला એષણામાં ઉદ્દગમ અને ઉત્પાદન દોષોનું શોધન કરે. બીજી એષણામાં ગ્રહણના દોષો વિચારે. પરિભોગેષણામાં દોષયતુષ્કનું શોધન કરે.

• विवेशन - स्४६, स्४७ -

ગવેષણામાં, ગ્રહ્વૈષણામાં, પરિભોગ - આસેવન વિષયક એષણામાં આહાર, ઉપધિ અને શચ્ચાનું વિશોધન કરે. કઈ રીતે કરે? ઉદ્ગમ અને ઉત્પાદનમાં વિશોધિ કરે. આધાકર્માદિ દોષના પરિહારથી ઉદ્ગમ અને ધાત્રિ આદિ દોષના પરિત્યાગથી ઉત્પાદન શુદ્ધિ કરે. પછી બીજી ગ્રહવૈષણામાં શંકિતાદિ દોષના ત્યાગથી શુદ્ધિ કરે. એષણા - ગ્રહણ કાળ ભાવિ ગ્રાહ્મગત દોષને શોધવા રૂપ અને પરિભોગ એષણા તે પિંડ, શચ્ચા, વસ્ત્ર અને પાત્ર રૂપ ચાર ભેદે છે. તે વિષયક ઉપભોગને આશ્રીને તેની વિશુદ્ધિ કરે. અર્થાત્ ઉદ્ગમાદિ દોષના ત્યાગથી ચારેનો શુદ્ધનો જ પરિભોગ કરે. અથવા ઉદ્ગમ આદિ દોષના ઉપલક્ષણથી ઉદ્ગમ, ઉત્પાદન અને એષણા દોષોની વિશુદ્ધિ કરે.

યતુષ્ક - સંયોજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ કારણ રૂપ દોષો. અંગાર અને ધૂમ બંને મોહનીયના અંતર્ગતપણાથી એક રૂપે વિપક્ષિત પણે વિશોધિ કરે. બંનેને શોધીને નિવારે. - x - x -

#### • सूत्र - ६४८, ६४६ -

मुनि ओघ ઉपधि अने औपग्रहिङ ઉपधि जंने प्रકारना ઉપકરણોને લेવા अने मूडवामां आ विधिनो प्रयोग કरे... यतना पूर्वङ प्रवृत्ति કरनार यति जंने प्रકारना ઉપકરણोनी यक्षु प्रतिखेणना अने प्रमार्थना डरीने बे अने मूडे.

#### • विवेथन - ६४८ - ६४६ -

ઓઘ ઉપધિ અને ઔપગ્રહિક ઉપધિ, રજોહરણ દંડ આદિ ઉપકરણને મુનિ લેતા કે ક્યાંક મૂકતાં આ વિધિ કરે - દેષ્ટિ વડે તેની પ્રતિલેખના અર્થાત્ અવલોકન કરે અને રજોહરણાદિથી પ્રમાર્જના કરી વિશોધિ કરે. એ પ્રમાણે યતિ યતના કરે. દ્વિધા - એટલે લેવામાં અને મૂકવામાં અથવા દ્રવ્યથી અને ભાવથી આદાનનિક્ષેપણા સમિતિમાન્ થઈને સર્વકાળ વર્તે. હવે પરિષ્ઠાપના સમિતિ કહે છે -

## • सूत्र - ६५० थी ६५३ -

(६५०) ६थ्यार, प्रस्तवल, श्लेष्म, सिंघानड, ९६६, साहार, ६५६१, शरीर तथा तेवा प्रडारनी जीश्र डोई वस्तु (विवेडपूर्वड पर६वो डई रीते?) (६५१) सनापात संसोड, सनापात संसोड, सापात संसोड सने सापात संसोड (सेवी यार प्रडारे स्थंडिस लूमि डही.) (६५२) रे लूमि सनापात - ससंसोड होय, परोपद्यात रहित होय, सम होय, सशुधिर होय तथा थोडा समय पूर्वे निर्श्वत थई होय. (६५३) विस्तृत, गामथी हूर, घष्टे नीये सुधी सथित, त्रस प्राष्टी सने जीश्र रहित. सेवी लूमिमां हिय्याराहिनो त्याग डरवो श्रेष्ठो.

## • विवेयन - ६५० थी ६५३ -

મળ, મૂત્ર, મુખમાંથી નીકળતા બળખા, નાકનો મેલ, શરીરનો મેલ, અનશન આદિ, ઉપાધિ, શરીર કે કારણે ગ્રહણ કરેલ છાણ વગેરે, તથાવિદ્ય પરિષ્ઠાપના યોગ્ય તે સ્થંડિલ ભૂમિમાં ત્યાગ કરવો. સ્થંડિલના દશ વિશેષણમાં આધ પદની ભંગ રચના કહે છે - આપાત -લોકોનું આવાગમન હોય તે, તે ન હોય તેને અનાપાત કહે છે. દૂરથી પણ કોઈ જોતું ન હોય તે અસંલોક. અનાપાત અને અસંલોક તે પહેલો ભંગ. એ પ્રમાણે સૂત્રાર્થમાં કહ્યા મુજબ યારે ભંગો સમજી લેવા. તેમાં સ્થંડિલ વિસર્જન ક્યાં કરવું? અનાપાત અસંલોક ભૂમિમાં.

પરોપઘાત - સ્વપક્ષાદિનો ઉપઘાત - સંયમ - આત્મ - પ્રવચન બાઘારૂપ જેમાં વિદ્યમાન છે તે ઉપઘાતિક. તેનું ન હોવુ તે અનુપઘાતિક. નિમ્ન કે ઉજ્ઞત અને પોલાણવાળી ભૂમિને વર્જે. જલ્દીથી નિર્જીવ થયેલ કેમકે વધુ કાળ જતાં પૃથ્વીકાયાદિ સંમૂર્છિમ ઉત્પન્ન થાય પણ ખરા. વિસ્તીર્ણ - જઘન્યથી હાથ પ્રમાણ, નીચે ચાર આંગળ અચિત્ત થયેલી. ગામથી થી દૂરવર્તીની, બિલ વર્જિત, ત્રસપ્રાણતિજ રહિત ભૂમિમાં ઉચ્ચારાદિ પરઠવે - ૦ - હવે તેનો ઉપસંહાર કરે છે -

• सूत्र - ६५४ + विवेशन -

આ પાંચ સમિતિઓ સંક્ષેપથી કહી, સમિતિ કહીને હવે અનુકમે ત્રણે ગુપ્તિ કહીશ. તેમાં પહેલા મનોગુપ્તિ કહે છે -

• सूत्र - स्पप, स्पइ -

मनोगुप्ति यार भेहे छे - सत्या, मृषा, सत्यामृषा अने योशी असत्यामृषा... यतना संपन्न यति संरंभ, सभारंभ अने आरंभमां प्रवृत्त मननुं निवर्तन डरे.

• विवेयन - स्पप, स्पइ -

સત્ - પદાર્થ, હિત - યથાવત્ વિકલ્પનથી તે સત્ય મનોયોગ. તે વિષયક મનોગુપ્તિ ઉપચારથી સત્યા કહી. તે પ્રમાણે મૃષા - તેનાથી વિપરીત મનોયોગ વિષય છે. સત્યામૃષા - ઉભયરૂપ છે. અસત્યા મૃષા તે ઉભય સ્વભાવ રહિત મનોદલિક વ્યાપાર રૂપ છે. બધે આમ યોજવું.

સરંભ - મનો સંકલ્પ, જેમકે આ મરી જાય તેમ હું વિચારીશ. સમારંભ - બીજાને પીડા કર ઉચ્ચાટનાદિ બંધન ધ્યાન. આરંભ - અત્યંત કલેશથી બીજાના પ્રાણનો અપહાર ક્ષમ અશુભ ધ્યાન. મનથી આ ત્રણે ન કરવા. ચિતને તેમાંથી નિવારવું. વિશેષ એ કે - શુભ સંકલ્પમાં મનને પ્રવર્તાવવું. તે પ્રવીચાર અપ્રતીચાર રૂપ ગુપ્તિ છે હવે વાગ્ગુપ્તિ -

• सूत्र - ६५७, ६५८ -

वयन गुप्ति यार लेहे - सत्या, मृषा, सत्यामृषा, असत्यामृषा, यतनावान् मुनि संरंભ, समारंभ, आरंभमां प्रवर्तमान वयनने तर्रे.

• विवेयन - ९५९, ६५८ -

વ્યાખ્યા પૂર્વવત્ વિશેષ એ કે - મનોગુપ્તિના સ્થાને વયનગુપ્તિ કહેવું. સત્ય -જીવને જીવ કહેવો. અસત્ય - જીવને અજીવ કહેવો. સત્યામૃષા - મિશ્ર ભાષા બોલે. અસત્યામૃષા - સ્વાધ્યાય કરવા સમાન તપ નથી. સંરંભ - હિંસાદિનો સંકલ્પ, સમારંભ - પરપરિતાપકર મંત્રો બોલવા, આરંભ - તેવા સંકલેશથી પ્રાણીની હિંસા કરનારા મંત્રો જપવા. હવે કાયગુપ્તિ કહે છે -

• सूत्र - ६५६, ६६० -

६६वुं, जेसवुं, सुवुं, ६६६ंधवुं, प्रबंधवुं, शબ्हाहि विषय - ઇद्रियोमां प्रवृत्त थवुं. संरंजमां, समारंजमां अने आरंजमां प्रवृत्त डायानुं निवर्तन डरवुं.

• विवेशन - स्पर, स्ह० -

ઉંચે સ્થાને - ઉભવામાં, બેસવામાં, સુવામાં, તથાવિદ્ય નિમિત્તે ઉદર્વ ભૂમિકાદિ કુદવામાં, કે ખાડો ઓળંગવામાં, સામાન્ય ગમનમાં તથા સ્પર્શનાદિ ઇંદ્રિયોનું શબ્દાદિ વિષયમાં પ્રવર્તન. તે સ્થાનાદિમાં વર્તતા સંરભ - અભિદ્યાત, સમારંભ - પરિતાપકર અભિદ્યાત. આરંભ - પ્રાણિવદ્ય રૂપ કાયામાં પ્રવર્તમાન, તે ત્રણેથી નિવર્તવું તે.

હવે સમિતિ અને ગુતિનો પરસ્પર તસવત કહે છે -

• सूत्र - स्इ१ -

आ पांच समिति यारिशनी प्रवृत्ति माटे छे. श्रष्ट गुप्तिओ जधां अशुभ विषयोधी निवृत्तिने माटे छे.

• विवेथन - स्ह१ -

સમિતિ - સત્ ચેષ્ટા પ્રવૃત્તિ. ગુપ્તિ - અશોભન મનોચોગાદિથી નિવર્તન. ઉપલક્ષણથી શુભ અર્થોથી પણ નિવૃત્તિ. કેમકે વચન અને કાચાની નિર્વ્યાપારતા પણ ગુપ્તિરૂપ છે. - x - આના વડે ગુપ્તિ વ્યાપાર અને અવ્યાપાર રૂપ જાણવી.

હવે તેના આચરણનું ફળ કહે છે -

• жм - еғғ -

सा प्रवयनमातानुं थे मुनि सम्यङ् आयरष डरे छे, ते पंडित १९६८थी सर्व संसारथी मूड्त थाय छे - तेम हुं डहुं छुं.

• विवेयन - ८६२ -

સમ્યક્ - અવિપરીતતાથી, દંભાદિથી નહીં. - x - x - .

મુનિ દીપરત્ન સાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૪ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 अध्ययन - २५ - ''यज्ञीय'' 🗘

૦ અધ્યયન - ૨૪ - કહ્યું, હવે પયીશમું કહે છે. તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયનમાં પ્રવયનમાતા કહ્યું. તે બ્રહ્મ ગુણ સ્થિતને જ તત્ત્વથી હોય, તેથી જયઘોષ યરિત્રના વર્ણન દ્વારથી બ્રહ્મગુણ કહે છે. તે સંબંધથી આ અધ્યયન આવેલ છે. તેના અનુયોગ દ્વાર આદિ પ્રાગ્વત્. નામ નિષ્પષ્ન નિક્ષેપમાં 'યજ્ઞીય' છે. તેથી યજ્ઞનો નિક્ષેપ-

## • निर्युक्ति - ४६४ थी ४६६ - विवेयन

'યજ્ઞ' શબ્દનો નામાદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપો છે. દ્રવ્ય નિક્ષેપો આગમથી અને નોઆગમથી બે ભેદે હોય છે. તેમાં નોઆગમથી 'યજ્ઞ' ત્રણ ભેદે છે - જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત. માહન - બ્રાહ્મણ, તથાવિદ્ય નૃપતિ આદિ, તેમના વડે પ્રાણી હિંસાને આશ્રીને આ કરાય છે તેથી તે ભાવયજ્ઞ ફળના અપ્રસાધકત્વથી દ્રવ્ય યજ્ઞ કહેવાય છે. ભાવ યજ્ઞ - તપ અને સંયમમાં, તેનું અનુષ્ઠાન - આદર કરણ રૂપને ભાવમાં યજ્ઞ જાણવો. તે યજ્ઞ ફળ પ્રસાધક્તાથી આ જ યજ્ઞ છે, બીજો નહીં.

જયદ્યોષ મુનિ વિજયદ્યોષની યજ્ઞક્રિયામાં આવ્યા. પછી યજ્ઞની જ પ્રાધાન્ય વિવક્ષાથી આ અધ્યયન ઉદ્ભવ્યુ માટે યજ્ઞીય કહ્યું. એ રીતે નિક્ષેપ કહ્યો.

હવે અનુગમ કહેવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४६७ थी ४७४ - विवेयन

(નિર્યુક્તિની આઠ ગાથાનો અક્ષરાર્થ વૃત્તિકારશ્રીએ કહેલો છે. ભાવાર્થ પણ આપેલો છે. અમે અહીં તે કથાનક અર્થ જ નોંધીએ છીએ -)

વાણારસી નગરીમાં કાશ્યપગોત્રીય બે બ્રાહ્મણે હતા. તેઓ ધન, સુવર્ણ અને વિપુલ ખજાના યુક્ત હતા. ષટ્ કર્મમાં રક્ત અને યાર વેદના જ્ઞાતા હતા. તે બંને બ્રાહ્મણ ભાઈઓ યુગલિક હતા. તેમના નામો અનુક્રમે જયદ્યોષ વિજયદ્યોષ હતા. બંને પરસ્પર અનુસ્કત હતા. પ્રીતિવાળા હતા. તેઓ શ્રુતિ આદિ આગમમાં કુશળ હતા. કોઈ દિવસે જયદ્યોષ ગંગામાં સ્નાનાર્થે ગયા. ત્યાં સર્પ વડે દેડકાને ગળી જવાનો જોયો. સર્પ પણ માર્જાર વડે આક્રમિત થયો, તો પણ દેડકાને ચિંચે કરતા ખાતો હતો. માર્જાર પણ સર્પને ખાય છે. અન્યોન્ય દ્યાત જોઈને તે પ્રતિબોદ્ય પામ્યો. ગંગાથી ઉતરીને સાધુ પાસે આવ્યો.

જયદ્યોષે અસાર એવા વાળ અને પરિકલેશને સમ્યક્ પ્રકારે વોસિરાવ્યા. સર્વ ગ્રંથથી મુક્ત એવો નિર્ગ્રન્થ શ્રમણ પ્રવ્રજયાથી થયો. પછી જયદ્યોષ મુનિ પાંચ મહાવ્રત યુક્ત, પંચેન્દ્રિયથી સંવૃત્ત અને ગુણ સમૃદ્ધ થયા. મિથ્યાત્વાદિ પાપ પ્રકૃતિનો ઉપશમાવી તે શમિત પાપ એવા શ્રમણ થયા. - ૦ - હવે સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરે છે -

## • सूत्र - ६६३ थी ६६५ -

(६६३) બ્રાહ્મભકુળમાં ઉત્પક્ષ, મહાયશસ્વી, જયઘોષ નામે બ્રાહ્મભ હતો. જે હિંસક યમરૂપ यज्ञमां અનુરક્ત યાયાજી હતો. (६६४) ते छंद्रिय समूहनो निग्रह કरनार, भार्गगाभी, महामुनि थर्ष गया. એક દિવસ ग्रामानुग्राम विरता वाष्ट्रारसी पहोंखा. (६६४) वाष्ट्रारसीनी जहार मनोरथ ઉद्यानमां प्रासुङ शय्या अने संस्तारङ वर्षने त्यां रह्या.

#### • विवेयन - ६६३ थी ६६५ -

બ્રાહ્મણ કુળમાં ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ માતાની જાતિ અન્યથા હોય તો બ્રાહ્મણ ન થાય. તેથી વિપ્ર કહ્યું. અવશ્ય યાયાજી, ક્યાં? યમ એટલે પ્રાણાતિપાત વિરતિ આદિ રૂપ પાંચ, તે જ યજ્ઞ - ભાવ પૂજા રૂપત્વથી વિવક્ષિત પૂજા પ્રતિ યમયજ્ઞ. ત્યાં વિપ્ર વિપ્રાચાર નિરતપણાથી રહેતો. યમ - પ્રાણીના સંહારકારિતાથી યમ, તેવો આ યજ્ઞ તે યમયજ્ઞ અર્થાત્ દ્રવ્યયજ્ઞ. સ્પર્શન આદિ સમૂહમાં સ્વસ્વ વિષયથી નિવર્તન વડે ઇન્દ્રિય ગ્રામ નિગ્રાહી. તેથી જ મુક્તિ પથ જનાર, તેઓ વિચરતા વાણારસી બહારના ઉદ્યાનમાં આવ્યા.

ત્યારે તે નગરી જેવી હતી, ત્યાં જે થતું હતું તે કહે છે.

• सूत्र - ५६६, ५६७ -

ते समये ते नगरीमां वेदज्ञाता विषयघोष બ્राह्मश यज्ञ डरी रक्षो हतो... मासक्षमशना पारशे भिक्षाने मारे ते षयघोष मुनि त्यां विषयघोषना यज्ञमां ઉपस्थित थया.

• विवेयन - ६६६, ६६७ -

તે કાળે જ્યાં વાણારસીમાં વેદવિદ્ યજ્ઞ કરતો હતો. ત્યાં ભિક્ષાર્થે જયઘોષ મુનિ પદ્માર્યા. ત્યારે યાજકે જે કર્યુ, તે કહે છે -

• सूत्र - ६६८ थी ६७० -

(६६८) यज्ञाङती ଭाक्षण भिक्षार्थे आवेल मुनिने छन्डार डरे छे डे -''हुं तमने भिक्षा आपीश नहीं. हे भिक्षु! अन्यत्र यायना डरो. (६६६) थे वेहोना ज्ञाता छे, विप्र छे, यज्ञ डरनार द्विष्ठ छे, श्योतिषना अंगोनो ज्ञाता छे, धर्म शास्त्रोनो पारगामी छे - (६९०) थे पोतानो अने બीજानो छद्धार डरवामां समर्थ छे. हे भिक्षु! आ सर्वडामित अन्न तेने ४ आपवानुं छे.

## • विवेयन - ६६८ थी ६७० -

વિજયદ્યોષ બ્રાહ્મણ જે યજ્ઞકર્તા હતો, તેણે ભિક્ષાર્થે આવેલા મુનિને ભિક્ષા આપવાની ના પાડી. કહ્યું કે - અહીંથી બીજે જઈને યાચના કરો. એમ શા માટે કહ્યું? જે વિપ્ર જાતિના છે, યજ્ઞના પ્રયોજનવાળા છે, સંસ્કારથી જે દ્વિજ છે, જ્યોતિષ્ શાસ્ત્રના વેતા છે, અહીં જ્યોતિષનું ઉપાદાન પ્રાધાન્ય જણાવવા માટે છે, અન્યથા ષડ્અંગમાં તેનું ગ્રહણ છે જ. દાર્મશાસ્ત્ર પારગ છે. ચૌદવિદ્યાનો પારગામી છે, તેથી જ જે ભવસમુદ્રથી ઉદ્ધરવા સમર્થ છે. તેવાને જ સર્વને અભિલષિત, છ રસયુક્ત આ ભોજન આપવાનું છે.

મુનિને એ પ્રમાણે કહેતા તેણે શું કર્યું? તે કહે છે -

#### ● સૂત્ર - ૯૭૧ થી ૯૭૪ -

(६९१) त्यां ते प्रमासे याषड द्वारा छन्डार डरातां छत्तमार्थना गवेषड ते महाभुनि न डुद्ध थया, न प्रसक्त थया. (६९२) न सक्षने माटे, न षणने माटे, न छवननिर्वाहने माटे, परंतु तेमना विभोक्षसने माटे भुनिसे आ प्रमासे डह्युं. (६९३) तुं वेदना भुणने नथी प्रसतो, यज्ञने प्रसतो नथी, नक्षत्रोनुं भुणने नथी प्रसतो, धर्मोना भुणने पस प्रसतो नथी. (६९४) थे पोतानो सने जीवान छद्धार डरवा समर्थ छे, तेने तुं नथी प्रसतो, भे प्रासे हे तो जताव.

#### • विवेयन - स्७१ थी स्७४ -

તે જયદોષ મુનિ ઉક્ત પ્રકારે પ્રતિષેધ કરાતા યજ્ઞકર્તા વિજયદોષ બ્રાહ્મણ પ્રતિ ન રોષ પામ્યા, ન પરિતોષ પામ્યા, પણ સમભાવથી જ રહ્યા. કેમકે મોક્ષની જ ગવેષણા કરતા તે મુક્તિ સિવાય બધે નિસ્પૃહ હતા. તેમણે ઓદનાદિ, આચામ્લાદિ કે વસ્ત્રાદિ વડે ચાપનના નિમિત્તે નહીં પણ ફક્ત ચાજકોના વિમોક્ષાર્થે આવા વચનો કહ્યા - તું વેદોના મુખને જાણતો નથી, તેમાં પ્રધાન એવા યજ્ઞના મુખ - ઉપાયને જાણતો નથી. નક્ષત્રોનું મુખ જાણતો નથી, ધર્મોનો ઉપાય પણ જાણતો નથી. આના વડે તેમના વેદ, યજ્ઞ, જયોતિષ્, ધર્માદિનું અજાણપણું બતાવ્યું. હવે પાત્રની અવિજ્ઞતા બતાવીને કહે છે - જો જાણતા હો તો કહો, આ આક્ષેપવિધાન છે.

આ પ્રમાણે તે મુનિએ આક્ષેપ કરતાં, તેણે શું કર્યું? તે કહે છે -

## ● सूत्र - स्७५ थी स्७७ -

तेना आक्षेपोना ६त्तर हेवामां असमर्थ બ્રાહ્મણે पोतानी समग्र पर्षहा साथे हाथ भेडीने ते महामुनिने पूछ्युं - हे मुनि! तमे इही, वेहीनुं मुण शुं छे? यज्ञोनुं मुण शुं छे? नक्षत्रोनुं मुण शुं छे? धर्मोनुं मुण पष इहो. पोतानो अने जीशानो ६द्धार इरवामां ४ समर्थ छे, ते पष्त मने जतावो. हे साधु! हुं मारा आ जधां संशयो पूछु छुं, ते जतावो.

#### विवेयन - esu थी ess -

મુનિના પ્રશ્નોના પ્રતિવયન કહેવામાં અસમર્થ એવાને બ્રાહ્મણે સભા સહિત બંને હાથના સંપુટ રૂપ અંજલિ જોડીને પૂછ્યું. હે મહામુનિ! મને વેદોનું મુખ આદિ કહે. વારંવાર ''કહો'' શબ્દ અતિ આદર બતાવવાને માટે છે. મને આ સંશય છે, હે સાધુ! તે મને કહો. આમ પૂછતા મુનિએ કહ્યું -

## • સૂત્ર - ૯૭૮ થી ૯૯૬ -

(६९८) वेहोनुं भुण अञ्निहोत्र छे, यज्ञोनुं भुण यज्ञार्थी छे. नक्षत्रोनुं भुण यंद्र छे, धर्भोनुं भुण डाश्यप - ऋषलहेव छे. (६९६) ९भ ६त्तम अने भनोहारी ग्रह आहि हाथ जोडीने यंद्रनी वंहना अने नमस्डार डरता स्रोवा स्थित छे. ते प्रभाषे ४ ऋषल हेव छे. (६८०) विद्या ଭाह्मसनी संपत्ति छे, यज्ञवाही तेनाथी अनिभज्ञ छे, ते स्वाध्याय अने तपथी ते ९ रीते आय्छाहित छे, ९ रीते रागथी अग्नि सायछाहित होय छे. (६८९) ९ेने वोडमां डुशजोओ ज्राह्मस डह्या छे, ९ अग्नि समान सहा पूर्वीय छे, तेने अमे ज्राह्मस डहीओ छीओ.

- (६८२) थे प्रिय स्वथनाहि आवता आसंडत थता नथी, जय त्यारे शोड डरता नथी. थे आर्य वयनमां रमष्ट डरे छे, तेने अमे બ्राह्मष डढीએ छीओ. (६८३) डसोटी ઉपर डरेंब अग्नि द्वारा हग्धमब थयेब सोना थेवा विशुद्ध छे, राग - द्वेष - ભयथी मुड्त छे. तेने अमे બ्राह्मष डढीએ छीએ.
- (६८४) थे तपस्वी, इश, हांत छे. थेना मांस अने बोही अपयित थर्म गया छे, थे सुद्रत छे. शांत छे, तेने अमे બ્રાહ્મણ કहीએ છીએ. (६८५) थे भस अने स्थावर छवोने सम्यङ्घणे अशीने, तेमनी मन-वयन-डायाथी हिंसा डरता नथी. तेने अमे બ્राह्मણ કहीએ છીએ. (६८६) थे डोध, हास्य, बोल डे लयथी थूठ બोबता नथी, तेने अमे બ्राह्मण કहीએ छीએ.
- (६८९) षे सयित्त हे अथित्त थोडुं हे वधु अहत्त लेता नथी, तेने अभे બ્રાહ્મભ કહીએ છીએ. (६८८) षे हेव, भनुष्य, तिर्यय संબंधी भैथुनने भन, वयन, કાયાથી सेवतो नथी, तेने अभे બ્રાહ્મભ કહીએ છીએ.
- (६८६) थे प्रमासे ४णमां ६८५% इमण ४णथी विस थतुं नथी. ते प्रमासे थे डामभोगोथी स्रविस रहे छे, तेने स्रमे ज्राह्मस इहीसे छीसे. (६६०) थे रसाहिमां वोवुप नथी, निर्होध भिक्षाथी श्रवन निर्वाह डरे छे. गृह-त्यागी छे, थे सिडेंयन छे, गृहस्थोमां सनासस्त छे. तेने स्रमे ज्राह्मस इहीसे छीसे.
- (६६९) ते हुःशीखने पशुर्वधना हेतु सर्व वेह अने पापङमॉशी કराता यज्ञ जयावी शस्ता नथी, डेम डे डमॉ जणवान् छे.
- (६६२) भाभ भस्तङ युंडावाथी डोर्ष श्रमण नथी थतो. ओभ्नो अप डरवाथी બ્राह्मण नथी थतो, અरश्यमां रहेवाथी युनि नथी थतो. इश्चा वस्त्रो पहेरवाथी डोर्ष तपस्वी थता नथी. (६६३) सम्भावथी श्रमण थाय छे. બ्रह्मयर्थथी બ्राह्मण थाय, ज्ञानथी युनि थाय अने तपथी तपस्वी थाय छे.
- (६६४) डर्मथी બ્રાહ્મણ થાય છે. કર્મથી क्षत्रिय થાય છે, કર્મથી જ वैश्य थाय છે અને કર્મથી શુદ્ર થાય છે. (६६૫) અરહંતે આ तत्त्वोनी प्र३पणा કરી છે. तेना द्वारा જે स्नातક થાય, ते सर्व કर्मથी मुस्तने બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.
- (६६६) आ प्रमाशे थे गुए संपन्न द्विशेत्तम होय छे, ते ४ पोतानो अने जीशानो ६द्धार કरवामां समर्थ छे.

#### • विवेयन - स्९८ थी स्स्ह -

'અગ્નિહોત્ર' ઇત્યાદિ અઢાર સૂત્રો પ્રાયઃ સ્પષ્ટ જ છે. વિશેષ આ અગ્નિહોત્ર -અગ્નિકારિકા. તે જેને પ્રધાન છે તે અગ્નિહોત્રમુખ વેદો. - x - x - તેમાં દશ પ્રકારે ધર્મ કહ્યો છે - સત્ય, તપ, સંતોષ, સંચમ, ચારિત્ર, આર્જવ, ક્ષમા, ઘૃતિ, શ્રદ્ધા, અહિંસા. તેનો અનુવાદી ઉક્તરૂપ અગ્નિહોત્ર થાય.

યજ્ઞ એટલે ભાવયજ્ઞ, વેદ વડે અશુભ કર્મો ક્ષય પામે છે. - x - વેદનું મુખ - ઉપાય, તે સત્ય વડે યજ્ઞાર્થીની પ્રવર્તે છે તે. નક્ષત્રોનું મુખ - તેમાં પ્રધાન, તે ચંદ્ર છે. કેમકે તે આદિ પ્રરૂપક છે. જો તપ વડે પ્રાપ્ત પદ જે બ્રહ્મ છે, કેવળ ત્યારે તે બ્રહ્મર્ષી વડે પ્રણિત છે. તે બ્રહ્મો કોણ છે? તમારા પુરાણ કહે છે - આ જ ઇશ્વાકુ કુળ વંશોદ્ભવ નાભિ અને મરુદેવાના પુત્ર મહાદેવ ઋષભે દશ પ્રકારનો ધર્મ સ્વયં આયરેલ છે, કેવળજ્ઞાન પામેલ છે, તે મહર્ષિ - પરમેષ્ઠી - વીતરાગ - સ્નાતક - નિર્ગ્રન્થ - નૈષ્ઠિકે આ ધર્મ ત્રેતામાં પ્રવતવિલ છે, કહેલ છે૦ ઇત્યાદિ.

કાશ્યપનું માહાત્મ્ય બતાવીને ધર્મમુખને સમર્થન માટે કહે છે - જેમ ચંદ્રને ગ્રહો, નક્ષત્રો આદિ અંજલિ જોડીને વંદન, નમસ્કાર કરે છે, અતિવિનીતપણાથી, પ્રભુના ચિત્તની સન્મુખ રહે છે, તે પ્રમાણે ભગવંત સન્મુખ દેવેન્દ્ર આદિ બધાં દેવો, અસુરો, મનુષ્ય સમૂહ રહે છે. - x - x - x - x - અગારી એટલે ગૃહસ્થ, તેનાથી વિપરીત તે અણગારી - સાધુ. અહીં ધર્માર્થીને જ અભ્યર્હિતપણાથી કાશ્યપ એ ધર્મનું મુખ છે. આના વડે ચાર પ્રશ્નોના પ્રતિવયન કહ્યા. હવે પાંચમાં પ્રશ્નને આશ્રીને કહે છે -

गज्ञ - तत्त्ववेदी नहीं, એમ કહેલ છે. ते કોણ? યજ્ઞવાદી જે આપના પાત્રત્વથી અભિમત છે, ''વિદ્યા બ્રાહ્મણ સંપદા'' જેના વડે તત્ત્વ જણાય તે વિદ્યા - આરણ્યક, બ્રહ્માંડ, પુરાણ રૂપ. તે જ બ્રાહ્મણની સંપદા છે. તાત્ત્વિક બ્રાહ્મણોને જ નિષ્કિંયનત્વથી વિદ્યા જ સંપત્તિ છે. તેના વિજ્ઞત્વમાં કઈ રીતે આ બૃહદ્ આરણ્યકાદિ ઉક્ત દશવિદ્ય ધર્મવેદી યાગ કરે?

મૂંઢ - મોહવાળા. તત્ત્વથી સ્વાધ્યાય અને તપના સ્વરૂપને ન જાણતાં, તેથી જ રાખ વડે આચ્છાદિત અગ્નિ માફક બહારથી જ ઉપશમ ભજનારા લાગે છે. અંદરથી કષાયવત્ પણાથી બળતા એવા છે. તેઓ વેદના અધ્યયન અને ઉપવાસ આદિથી યુક્ત પણ અંદરથી રાખથી ઢાંકેલ અગ્નિ વડે તુલ્ય છે. તેથી તત્ત્વથી તમારા દ્વારા અભિમત બ્રાહ્મણોને બ્રાહ્મણ્ય નથી. તેના અભાવે સ્વ કે પરના ઉદ્ધરણને પાત્ર નથી.

તમારા અભિપ્રાયથી બ્રાહ્મણ કોણ છે? જેને લોકમાં બ્રાહ્મણ કહે છે, કુશલો વડે પ્રતિપાદિત છે. જેમ અગ્નિ સર્વકાળ પૂજિત થાય છે. તે ઉપસંહાર કહે છે - તત્ત્વને જાણનારે કહેલ, તે કુશલસંદિષ્ટ, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ. લોકમાં વિજ્ઞએ ઉપદિષ્ટ છે, તે જ વસ્તુ સ્વીકારવા યોગ્ય થાય છે. તેથી હવેના સૂત્રો વડે જે કુશલસંદિષ્ટ તત્ત્વનું સ્વરૂપ જ ક્યારેક કંઈક સ્વાભિમત અનુવાદ છે તે બ્રાહ્મણત્વ કહે છે -

જે સ્વજનોમાં આસક્તિ કરતા નથી, ક્યારે? સ્વજનાદિ સ્થાનો પ્રાપ્ત કરીને. કે તેઓ આવે ત્યારે. અને જાય ત્યારે શોક કરતા નથી કે - આમના વિના મારું શું થશે? તે જ તીર્થકરના વચન - આગમમાં રત રહે છે. અર્થાત્ સર્વત્ર નિસ્પૃહત્વથી આગમના અર્થમાં અનુષ્ઠાન પર પણાથી તેમાં રતિવાળા થાય છે. અથવા પ્રવ્રજ્યા પર્યાયથી ગાહર્સ્થ પર્યાતને આવેલા જોઈને રાગવાળા થાય. તથા પ્રવ્રજયાને ગ્રહણ કરતાં ખેદ ન પામે, પણ આ મનુષ્ય જન્મનું ફળ છે એમ માનતા તે જલ્દીથી જ અભિનિષ્ક્રમણ કરે છે.

જેમ જાત રૂપ સુવર્ણ મહાર્થ છે, તેમ મુક્તિરૂપ પ્રયોજન પણ મહાર્થ છે. તથા નિર્ધ્યાત - ભસ્મ કરાયેલ મલની જેમ આત્માના વિશુદ્ધ સ્વરૂપ ધાતીપણાથી પાપજ પાપક છે. જેનાથી આ નિર્ધ્યાતમલ પાપક છે. વળી બીજું - રાગ એટલે પ્રતિબંધ રૂપ અને દ્વેષ - અપ્રીતિરૂપ, ભય - તે ઇહલોક ભયાદિ, તેને કાઢી મૂકેલ છે તે રાગાદિ રહિત છે. જાત રૂપ સુવર્ણનો બાહ્ય ગુણ તે તેજનો પ્રકર્ષ છે અને અગ્નિ વડે નિર્ધ્યાત મલને અંતર ગુણ છે. તેથી જાન્યરૂપની માફક બાહ્ય અભ્યંતર ગુણ યુક્ત અર્થાત્ રાગાદિ રહિ છે, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.

ત્રસ પ્રાણીને જાણીને સંક્ષેપથી અને વિસ્તારથી તથા સ્થાવર એટલે પૃથ્વી આદિને અથવા સંગ્રહાય તે સંગ્રહ - વર્ષાકલ્પાદિ, તે હેતુથી જીવરક્ષાર્થત્વથી તેને અને ય શબ્દથી સ્થાવરોને ન હણે. આવી હિંસા મન, વચન, કાયાના યોગથી ન કરે, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.

જે કોધાદિથી જૂઠુ બોલતા નથી, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ. માનનું કોધ અને માયાનું લોભ ઉપલક્ષણ છે. કેમકે તે પ્રાયઃ તેના સહચારી છે - x - x - સચિત્ત તે દ્ધિપદ આદિ, અચિત્ત તે સ્વર્ણ આદિ, અલ્પ તે સંખ્યાના પ્રમાણથી સ્તોક અથવા બહુ - પ્રયુર, તે અદત્તને ગ્રહણ ન કરે. તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ. - x - x - .

દેવના વિષયપણાથી દિવ્ય, મનુષ્યના વિષયપણાથી માનુષ, તિર્વચમાં થાય તે તૈરશ્ન, એવા મૈથુનને જે સેવતા નથી. કઈ રીતે ? મનથી - ચિત્ત વડે, કાયાથી - શરીર વડે, વાક્યથી - વચન વડે, તે બ્રાહ્મણ છે.

જેમ કમળ જળમાં ઉત્પન્ન થઈ, તેનો પરિત્યાગ કરી, ઉપર રહેવા છતાં જળથી લેપાતું નથી. તેમ જે મનોજ્ઞ શબ્દાદિ વડે લેપાતા નથી, ભલે બાલ્યપણાથી તેના વડે જ વૃદ્ધિ પામે છે અને તેની મધ્યે જ ઉત્પન્ન થાય છે, તો પણ નથી લેપાતા, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ. - x - x - .

આ મૂલગુણના યોગથી તાત્ત્વિક બ્રાહ્મણપણાને જણાવીને હવે ઉત્તરગુણના યોગથી તેને કહીએ છીએ - જે આહારાદિમાં લંપટ નથી, મુદ્દાજીવી - અજ્ઞાત ઉછ માત્ર આજીવિકાવાળા છે, અણગાર, અકિંયન છે. ગૃહસ્થો સાથે અસંબદ્ધ છે, આના વડે પિંડવિશુદ્ધિ રૂપ ઉત્તર ગુણ યુક્તત્વ કહ્યું. ઉક્ત ગુણવાળાને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.

માતા આદિ પૂર્વ સંબંધ, શ્વસૂર આદિ જ્ઞાતિ સંબંધ, બાંધવો આદિનો ત્યાગ કરીને જે ભોગમાં આસક્ત નથી તેને બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ. આના વડે અતિ નિસ્પૃહતાના અભિધાનથી ઉત્તરગુણો કહ્યા.

કદાચ જો આ વેદ અધ્યયન અને યજન ભવથી રક્ષણ કરનાર બને તો તેના

યોગથી પાત્રભૂત બ્રાહ્મણ થાય, પણ તમે કહેલ રીતે નહીં. પશૂઓનો વિનાશ કરવાને માટે બંધાય તે પશુબંધ, પાપના હેતુ ભૂત પશુબંધ આદિ અનુષ્ઠાનથી હરિકેશીય અધ્યયનમાં ઉક્ત વિધિ વડે બેદના અધ્યેતા કે યજ્ઞ કર્તા તમારું રક્ષણ કરી શક્તા નથી. કેમકે તેના વડે જ હિંસાદિ પ્રવર્તનથી દુરાચાર છે. કેમકે તે જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મો દુર્ગિતમાં લઇ જવાને માટે સમર્થ છે. તે તમારા બોધ મુજબ વેદાધ્યયનમાં અને યજ્ઞમાં થાય છે. અહીં દુર્ગિતના હેતુપણાથી સ્વર્ગના હેતુપણાનો અપલાપ થાય છે, તે પણ કહી દીધું - x - x - .

આ પ્રમાણે આ બધાંના યોગથી બ્રાહ્મણ પાત્રભૂત થતાં નથી. પરંતુ અંતર અબિહિત ગુણ જ પાત્રભૂત થાય છે.

માત્ર મુંડિત - કેશને દૂર કરવા પણાથી જેનું મન સમ નથી, તે શ્રમણ ન કહેવાય. ૐ કાર ઉપલક્ષણથી "3% ભૂર્ભુન્ન:" ઇત્યાદિ માત્ર ઉચ્ચારણ રૂપથી બ્રાહ્મણ ન થાય. અરણ્યવાસ માત્રથી કોઈ મુનિ ન થાય. દર્ભ વિશેષના વસ્ત્રો તે વલ્કલ પહેરવા માત્રથી કોઈ તાપસ ન થાય. - x - તો પછી આ બધું કઈ રીતે સંબવે છે?

રાગ દ્વેષના અભાવ રૂપ સમપણાથી શ્રમણ થાય, બ્રહ્મમાં ચરવું તે બ્રહ્મચર્ચ. બ્રહ્મ બે ભેદે છે - શબ્દ બ્રહ્મ અને શબ્દ બ્રહ્મમાં નિષ્ણાત તે પર બ્રહ્મને પામે છે. આ પર બ્રહ્મમાં વરિષ્ઠ જે પૂર્વે અહિંસાદિ કહ્યા, તે રૂપ જ બ્રહ્મ કહેવાય છે, તેના વડે બ્રાહ્મણ થાય છે. જ્ઞાનથી - હિત અને અહિતના બોધથી મુનિ થાય છે. બાહ્ય અભ્યંતર તપના ભેદથી તાપસ થાય છે. સર્વથા અભિધાન અન્યથા અનુપપત્તિ હેતુથી કહેલ છે.

કર્મથી - ક્રિયાથી બ્રાહ્મણ થાય છે. કહે છે કે - ક્ષમાં, દાન, દમ, ધ્યાન, સત્ય, શૌય, ધૃતિ, દયા, જ્ઞાન, વિજ્ઞાન, આસ્તિક્ય એ બ્રાહ્મણના લક્ષણ છે. કર્મથી - ક્ષતત્રાણ લક્ષણથી ક્ષત્રિય થાય છે. કર્મથી - કૃષિ, પશુપાલનાદિથી વૈશ્ય થાય છે. કર્મથી -શોયન આદિ હેતુ પ્રેષાદિ સંપાદન રૂપ શુદ્ર થાય છે. કર્મના અભાવે બ્રાહ્મણાદિ વ્યયદેશ યોગ્ય નથી. - x - x -

શું આ બધું તમારી બુદ્ધિથી કહો છો? ના, અનંતરોક્ત અહિંસાદિ અર્થને બ્રદ્ધ - તત્ત્વના જ્ઞાતાએ પ્રગટ કરેલ છે. આત્માને નિર્મળ કરનાર વડે પ્રકાશના હેતુથી અહિંસાદિ ધર્મ જેનાથી થાય છે તે, કેવલી - સર્વકર્મથી વિનિર્મુક્ત, તે અભિહિત ગુમને અથવા તત્ત્વથી સ્નાતકને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.

હવે તેનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે - ઉક્ત પ્રકારના ગુણોથી અહિંસા આદિ યુક્ત. એટલે કે ગુણ સમાયુક્ત જે હોય છે, તે હિજોત્તમ - બ્રાહ્મણપ્રધાન સંસારથી ઉદ્ધરવાને સમર્થ છે. અર્થાત્ મુક્તિપદમાં સ્થાપવાને પોતાને અને બીજાને માટે સમર્થ છે. - ૦ - જયઘોષ મુનિએ આમ કહ્યા પછી -

## • सूत्र - ६६७ थी १०००

(६६७) आ प्रमासे संशय नष्ट थतां विषयघोष બ्राह्मसो महामुनि षयघोषनी वासीने सम्यङ् ३पे स्वीङारी. (६६८) संतुष्ट थयेवा विषयघोषे हाथ षोडीने ङक्षुं - तमे मने यथार्थ બ्राह्मसत्त्वनो घसो सारो ६पदृश (६६६) तमे यज्ञोना यष्टा छे, वेद्दना ज्ञाता विद्वान छो. क्योतिष्ना अंगोना ज्ञाता छो, तमे क धर्मोना पारगाभी छो. (१०००) तमे तमारो अने जीकानो िद्धार डरवामां समर्थ छो. तेथी हे जिक्षु श्रेष्ठ। आ जिक्षा स्वीडार डरीने अमारा ઉपर अनुग्रह डरो.

#### • विवेथन - ६६७ थी १००० -

પૂર્વે બતાવેલા સંશયો દૂર થતાં તે વિજયદોષ નામક બ્રાહ્મણે જયદોષ મુનિએ કહેલ અર્થને સમ્યગ્ રીતે ગ્રહણ કરીને - અવધારીને. આ મારો ભાઈ છે, આ મહામુનિ છે એમ જાણી શું કરે છે? સંતુષ્ટ થાય છે, ઇત્યાદિ. - x - x - આ મારો સહોદર છે, એમ જાણી સંતુષ્ટ થયેલ વિજયદોષે બે હાથ જોડીને આ પ્રમાણે કહ્યું - બ્રાહ્મણત્વનો યથાવસ્થિત શોભન ઉપદેશ આપ્યો. તમે યજ્ઞોના યષ્ટાર છો. તમે જ વેદજ્ઞ છો, વિદ્વાન છો. અથવા હે યથાવસ્થિત વસ્તુ વેદી! તમે જયોતિષાંગવિદ્ છો. સદાયારોના પારગ છો. આપે તત્ત્વવેતાપણાથી સર્વશાસ્ત્ર વારિધિ પારદર્શિત્વથી સદાયારનો નિર્વાહ કરેલ છે. તમે તાત્ત્વિકગુણયુક્તપણાથી સમર્થ છો. તો આ ભિક્ષા ગ્રહણ કરી હે તપસ્વી! અમારા ઉપર ઉપકાર કહો.

એ પ્રમાણે બ્રાહ્મણે કહેતા મુનિ કહે છે -

## • सूत्र - १००१ थी १००४ -

(१००१) भारे भिक्षाथी डोर्घ प्रयोजन नथी, हे द्विष्ट! ४९६ी श्रमणत्व स्वीडारी. पेथी तमारे भयना आवर्त्तवाणा संसारमां ख्रमण न डरवुं पडे. (१००२) भोगोमां डर्मोनो **६पतेप थाय छे, अ**भोगी डर्मोथी विस थता नथी. भोगी संसारमां ख्रमण डरे छे, अभोगी तेनाथी विप्रमुक्त थर्ष जय छे.

(१००3) એક બીનો અને એક સુકો, બે માટીના ગોળા ફેંક્યા. તે બંને દિવાલ ઉપર પડ્યા, જે બીનો હતો તે ચોંટી ગયો. (૧૦૦૪) આ પ્રમાણે જ જે મનુષ્ય દુર્બુદ્ધિ અને કામભોગોમાં આસક્ત છે. તે વિષયોમાં ચોંટી જાય છે. વિરત છે તે સૂક્ત ગોળા માફક ચોંટતો નથી.

## • विवेयन - १००१ थी १००४ -

મારે સમુદાન ભિક્ષાથી કોઈ પ્રયોજન નથી, પણ જલ્દી પ્રદ્ગજયા સ્વીકાર. હે બ્રાહ્મણ! ભવનિષ્ક્રમણથી જ મારે કાર્ય છે. આવો ઉપદેશ કેમ આપે છે? જેથી તું બ્રમણ ન કર, ક્યાં? ઇહલોકાદિ ભય રૂપ આવર્ત જેમાં છે, તે ભયાવર્ત એવા રૌદ્ર, ભ<sup>વ</sup> - મનુષ્ય ભવ આદિ, દીર્ધ ભવ સમુદ્રમાં.

આના જ સમર્થનમાં કહે છે - શબ્દાદિ ભોગો ભોગવતા કર્મનો ઉપચય થાય છે. ભોગી - શબ્દાદિ ભોગવાન્, તેવા નથી તે અભોગી છે. તે કર્મોથી ઉપલિપ્ત થતાં નથી. તેથી ભોગી સંસારમાં ભમે છે, અભોગી મુક્ત થાય છે. અહીં ગૃહસ્થભાવમાં ભોગીત્વ છે. નિષ્ક્રમણમાં તેનો અભાવ છે. ગૃહીભાવના સદોષપણાથી નિષ્ક્રમણ જ યુક્ત છે, તેમ કહેલ છે. દેષ્ટાંતરદ્વારથી કહે છે - ભીનો અને સુકો, બે ગોળા - માટીના પિંડ ફેંક્યા. તે ભીંત ઉપર પડ્યા. પછી ભીનો ગોળો ભીંત ઉપર ચોંટી ગયો. હવે દાષ્ટાન્તિક યોજના કહે છે - એ પ્રમાણે કર્મો ચોંટે છે. કોને? જે મનુષ્ય દુર્બૃદ્ધિ છે, વિષય લંપટ છે. તેને જે વિરક્ત છે. કામ ભોગથી પરાંગ્મુખ છે, તેને કર્મો ચોંટતા નથી, જેમ સુકો ગોળો ચોંટતો નથી. - x - x - .

મુનિએ એ પ્રમાણે પ્રજ્ઞાપના કરતા વિજયઘોષે શું કર્યું?

• жм - чооч -

आ प्रमार्श विषयधोष, षयधोष मुनिनी पारो, अनुत्तर धर्म सांभवीने प्रविष्टत थर्ग गया.

विवेशन - १००४ -

ઉક્ત પ્રકારે તે વિજયઘોષ બ્રાહ્મણે જયઘોષ મુનિ સમીપે પ્રવ્રજયા સ્વીકારી, ક્યારે? અહિંસાદિ અનુત્તર ધર્મ સાંભળીને. હવે અધ્યયનના અર્થનો ઉપસંહાર કરતા, બંનેના નિષ્ક્રમણનું ફળ કહે છે -

• सूत्र - **१००**६ -

જયદ્યોષ અને વિજયદ્યોષ મુનિએ સંયમ અને તપ દ્વારા પૂર્વ -સંચિત કર્મોને क्षीष કરી અનુત્તર સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી. - એમ હું કહું છું.

• विवेयन - १००६ -

અર્થ સુગમ છે. હવે સકલ અધ્યયનના તાત્પર્યાર્થને દર્શાવવા માટે સૂત્ર સ્પર્શિક નિર્યુક્તિ કહે છે -

• निर्युक्ति - ४७७ थी ४८३ -

એકરાત્રિકી પ્રતિમાથી વિચરતા એવા તે મુનિ પૃથ્વી ઉપર ચાલતા વાભારસી નગરીએ પહોંચ્યા. તે ઉદ્યાનમાં રહ્યા. માસક્ષમણથી ખેદિત શરીરવાળા તેઓ ભિક્ષાર્થે બ્રાહ્મણના યજ્ઞ પાટકમાં ઉપસ્થિત થયા. ત્યાં તે જયદ્યોષ મુનિને કહ્યું તમે શા માટે આવ્યા છો? અમે તમને અહીં કશું આપીશું નહીં. તમે બીજે ભિક્ષા માટે જાઓ. યજ્ઞ પાટકમાં આ પ્રમાણે યાયના કરતા તેમને પ્રતિષેધ કરાતા તે પરમાર્થના સારને જાણતા મુનિ લેશ માત્ર સંતુષ્ટ કે રોષાયમાન ન થયા.

પછી તે અભગારે કહ્યું. હે યાજક! આયુષ્યમાન્! તમે વ્રતચર્યા ભિક્ષાચર્યા અને સાધુનું આયરણ જે ઉપદેશાયેલ તેને સાંભળો રાજય અને રાજયલક્ષમીને છોડીને આવેલા પણ ભિક્ષા માટે અનુચરે છે. નિઃસ્સંગ એવા શ્રમણને ભિક્ષા ચર્ચા જ કરણ રૂપ છે. વિજયદ્યોષ યાજકે જયદ્યોષને સારી રીતે જાણીને કહ્યું - હે ભગવન્! અહીં ઘણું અજ્ઞ છે, તમે તેને ખાઓ.

ત્યારે જયઘોષ મુનિને કહ્યું - મારે ભિક્ષાથી કોઈ કાર્ય નથી. ધર્મચરણથી કાર્ય છે. ધર્મચરણને સ્વીકાર, સંસારમાં ભટક નહીં. તે શ્રમણની પાસે ધર્મ સાંભળીને સમ મનવાળા થયેલા વિજય ઘોષે દિક્ષા લીધી. તે બંને જયઘોષ અને વિજયઘોષ મુનિ સંસારનો ક્ષય કરીને સિદ્ધિમાં ગયા.

બધી ગાથાનું વ્યાખ્યાન પ્રાય: કરાઈ ગયેલ છે. કેટલીક વિશેષતા માત્ર વૃત્તિકારશ્રી બતાવે છે, તે આ પ્રમાણે - પ્રતિમા - તથાવિદ્ય અભિગ્રહ વિશેષ રૂપથી પણ બાર ભિક્ષુ પ્રતિમા વડે નહીં. કેમ કે તેમાં માસક્ષમણનો સંભવ નથી. તેનું સ્વરૂપ આવું છે - એકરાત્રિકી ભિક્ષુ પ્રતિમા સ્વીકારેલ સાધુ નિત્ય કાયાને વોસીરાવીને જ્યાં સુધી આરાધે ત્યારે તેમને અહમ બક્ત પાન વડે ગામની બહાર યાવત્ રાજધાનીમાં કંઈક બંને પગને સંહરીને, લંબાવેલા હાથ રાખી, એક પ્રદ્ગલ ઉપર દેષ્ટિને અનિમેષ નયને કંઈક નમેલી કાયા વડે યથા પ્રણિહિત શરીર વડે અને બધી ઇદ્રિયો વડે ગુપ્ત સ્થાને રહી કાયોત્સર્ગ કરે.

ત્યાં 'અક્રમ' તપ કહેલ છે અહીં માસક્ષમણથી ખેદિત શરીર કહ્યું. એ પ્રમાણે અપ્રતિબદ્ધ વિહાર કરતાં કહ્યું. આ પ્રતિમાનો ભાવથી એક સ્થાને રહેલાને સંભવે છે. જયારે અહીં પૃથ્વી ઉપર પરિભ્રમણ કરતાં ઉદ્યાનમાં પદ્યાર્થા તેમ કહ્યું છે. ખેદિત્ -શરીરથી, મનથી ખેદ પામેલા નહીં -

બ્રાહ્મણો માટે તૈયાર કરાયેલ આહારથી યાયના કરી. ત્યારે અમારા સિવાયના આહારને યાયો તેમ કહ્યું. મોક્ષનો સાર પામેલા, પરમાર્થથી ક્ષાંતિ આદિ ધર્મને પામેલા અથવા જ્ઞાનાદિનો સાર પામેલા.

વ્રતયર્યા એ જ બિક્ષાને માટે બમવું તે. તેને વિહિત તત્ત્વને પામેલા તીર્શકરાદિ વડે કહેવાયેલ છે. સાધુ વડે ચરાય તે આચરણ. જેના સાત અંગો હોય તેવા રાજ્યને છોડીને અને છત્ર ચામરાદિ રાજ્યલક્ષ્મીને છોડીને સાધુો બિક્ષાર્થે બ્રમણ કરે છે. મુક્ત - નિસ્સંગ. ચરણ - વ્રત આદિ કરણ - પિંડ વિશુદ્ધિ આદિ. રાજર્ષિઓએ પણ આ બિક્ષાયર્યાને સેવેલી છે, તે વિદ્યાનથી હું અહીં આવેલો છું. તેથી તમે મને બિક્ષા આપો.

भुनि दीपरत्नसागरे डरेब अध्ययन - २५ नो टीडा सहितनो अनुवाद पूर्ष

## 🗘 अध्ययन - २६ - ''सामायारी'' 🗘

x \_\_\_\_ x \_\_\_ x \_\_\_ x \_\_\_

o પયીશમાં 'यज्ञीय' અધ્યયનને કહ્યું. હવે છવ્વીસમું કહે છે. તેનો આ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં 'બ્રહ્મગુણો' કહ્યા. તેનાથી યુક્ત યતિ જ હોય. તેણે અવશ્ય સામાચારી ધારણ કરવી જોઈએ. તે અહીં જણાવે છે તે સંબંધે આ અધ્યયન આપેલ છે. નામ નિક્ષેપામાં 'સામાચારી' એ નામ છે. તેથી સામ અને આચાર નો નિક્ષેપો કહે છે-

## • निर्युक्ति - ४८४ थी ४८६ + विवेयन -

'સામ'નો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં દ્રવ્ય નિક્ષેપ બે ભેદે છે - આગમથી અને નોઆગમથી. નોઆગમથી ત્રણ ભેદે છે - જ્ઞશરીર, ભવ્યશરીર અને તદ્વ્યતિરિક્ત, તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય સામ તે શર્કરા, ક્ષીર આદિ છે. ભાવમાં 'સામ' તે દશ ભેદે આ ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર આદિ સામાચારી છે. આનું ભાવ સામત્વ તાત્ત્વિક રીતે ક્ષાયોપશમાદિ ભાવરૂપ પણાથી પરસ્પર અવિરોદ્યથી અવસ્થાન છે.

સામાચારી - ઇચ્છાકાર, મિચ્છાકાર, તથાકાર, આવિશ્વકી, નૈષેધિકી, આપૃચ્છા, પ્રતિપૃચ્છા, છંદણા, નિમંત્રભા, ઉપસંપદા એ દશ છે. આ પ્રત્યેકની પ્રરૂપણા કહીશ. આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં પણ આ ગાથા આવેલ છે - x - x - x - ભાવથી આ દશવિદ્ય સામાચારીની આચરણા છે. - x - x - .

આચારનો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર ભેદે છે. દ્રવ્યાચાર બે ભેદે છે - આગમથી અને નોઆગમથી. શેષ પૂર્વવત્ - x - x - x

હવે અધ્યયનના નામનો અન્વર્થ કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४६० - विवेयन -

ઇચ્છા આદિ સામમાં અનંતર અભિહિત આચરણ - આ વિષયક અનુષ્ઠાન પ્રરૂપેલ છે. આ અધ્યયનમાં તેની સામાચારીનામક અધ્યયન થાય છે, તે જાણવું. હવે તેનું સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહેવું જોઈએ, તે આ છે -

#### ● સૂત્ર - ੧੦੦૭ -

साभायारी जधां हु:फोथी मुस्त કरावनारी छे, ऐनुं आयरश કरीने निर्ग्रन्थ संसार समुद्रने तरी જાય छे, ते सामायारी हुं डिश.

## • विवेयन - १००७ -

સમ આચરણ તે સમાચાર, તેમાંથી સામાચારી શબ્દ નિષ્પન્ન કર્યો છે. સામાચારી - ''યતિજનને કર્તવ્યતારૂપ'' તે હું કહીશ. તે બધાં જ શારીરિક, માનસિક અસાતાની મુક્તિનો હેતુ છે. તેથી જ આ સામાચારી આરાધીને નિર્ગ્રન્થો સંસાર સાગરને તરી ગયા છે અને મુક્તિ પામે છે ઉપલક્ષણથી તરે છે અને તરશે. - હવે પ્રતિજ્ઞાનુસાર કહે છે -

- સૂત્ર ૧૦૦૮ થી ૧૦૧૦ -
- (१) आवश्यिडी, (२) निषीधिडा, (३) आपृथ्छना, (४)

પ્રતિપૃચ્છના, (૫) છંદણા, (૬) ઇચ્છાકાર, (૭) મિચ્છાકાર, (૮) તથાકાર, (૯) અભ્યુત્થાન, (૧૦) ઉપસંપદા. આ દશ અંગોવાળી સાધુ સામાયારી કહેવાઇ છે.

#### • विवेयन - १००८ थी १०१० -

વ્રતગ્રહણથી આરંભીને કારણ વિના ગુરુના અવગ્રહમાં આશાતના દોષના સંભવથી રહેવું નહીં. પણ ત્યાંથી નીકળી જવું. આવશ્ચિકી વિના નિર્ગમન ન થાય, તેથી પહેલી આવશ્ચિકી કહી. નીકળીને જે સ્થાને રહે ત્યાં નેષેધિકી પૂર્વક પ્રવેશવું, પછી નિષધા કરવી. ત્યાં પણ રહેતા ભિક્ષા અટન આદિ વિષયમાં ગુરુની પૃચ્છાપૂર્વક જ કરવું. તેથી ત્રીજી આપૃચ્છના. આપૃચ્છના છતાં ગુરુ વડે નિયુક્ત પ્રવૃત્તિકાળમાં ફરી ગુરુને પૂછવું તે પ્રતિ પૃચ્છના. ગુરુની અનુજ્ઞાથી કરવા છતાં ભિક્ષા અટન આદિ માત્ર આત્મંભરી ન થવું, તેથી છંદણા - ગૃહિત આહાર માટે નિમંત્રણા.

આ છંદણા પણ ઇચ્છાપૂર્વક પ્રયોજાય, તેથી ઇચ્છાકારને તેના પછી કહી. આ અત્યંત અવધ-ભીરુ વડે તત્ત્વથી કરાય છે, તેથી ક્થંચિત્ અતિચારના સંભવમાં આત્માને નિંદવો જોઈએ, તેથી પછી મિથ્યાકાર સામાચારી. તે કરવા છતાં તેમાં ઘણાં દોષ સંભવે છે, તેથી ગુરુને આલોચના આપવી, તેમાં જે આદેશ કરે, તેમ માનવું તે તથાકાર. પછી કૃત્યોમાં ઉદ્યમવાળા થવું, તેને અનુરૂપ અભ્યુત્થાન. ઉદ્યમવાળાને ફ્રાનાદિ નિમિત્તે બીજા ગચ્છમાં જવાનું પણ થાય, તેમાં ઉપસંપદા.

ઉપસંહાર - આ પૂર્વોક્ત ઇચ્છાદિ દશ અવચવો દશ અવચવો સાધુની સામાચારી છે, તેમ તીર્થંકરાદિ વડે કહેવાયેલ છે. હવે તે અવચવો કહે છે -

## • સૂત્ર - ૧૦૧૧ થી ૧૦૧૩ -

#### • विवेयन - १०११ थी १०१३ -

- (૧) તેવા કોઈ કારણે બહાર નીકળવું આવશ્યક હોય તો 'આવશ્યકી' કરવી. (૨) જેમાં રહેવાય તે સ્થાન - ઉપાશ્ચય. તેમાં પ્રવેશતા નૈષેધિકી કરવી, નિષેદ્ય એટલે પાપ અનુષ્ઠાનોથી આત્માનું પાછા ફરવું, તેમાં થાય તે નૈષેધિકી, આત્મના નિષિદ્ધત્વથી આ સંભવે છે.
- (૨) આપૃચ્છના બધાં કાર્યોમાં વ્યાપેલ પૃચ્છના. "હું આમ કરું કે નહીં?" કોઈ વિવક્ષિત કાર્યનું નિર્વર્તન સ્વયં કરવું તે. (૪) પ્રતિપૃચ્છતા - બીજાના પ્રયોજન વિધાનમાં, ગુરુએ નિયુક્ત છતાં ફરી પ્રવૃત્તિ કાળમાં પ્રતિપૃચ્છા કરવી. તે કદાચ બીજા

કાર્ચનો પણ આદેશ આપે. ઉપલક્ષણથી સ્વ - પર બંને કરણમાં. ઉચ્છ્વાસ નિ:શ્વાસને છોડીને બધાં કાર્યોમાં પણ સ્વ - પર જે હોય તેમાં ગુરુને પૂછીને કરવું. - x - x - .

- (૫) છંદણા તથાવિધ અશનાદિ દ્રવ્ય વિશેષથી જે પૂર્વ ગૃહીત હોય તેને માટે નિમંત્રણા કરવી. (૬) ઇચ્છાકાર - સ્વકીય અભિપ્રાયતાથી તે કાર્યને કરવું તે૦ સારણ - ઔચિત્યથી પોતાનું કે બીજાનું ફૃત્ય હોય તે પ્રતિ પ્રવર્તવું તેમાં આત્મ સ્મારણમાં -આપતી ઇચ્છા હોય તો આપે કરવાનું આ કાર્ય હું કરું, બીજાના સ્મારણમાં - મને પાત્ર લેપનાદિ જો આપને ઇચ્છા હોય તો કરો. - x - x - .
- (૭) મિથ્યાકાર આ મિથ્યા છે, તેવો સ્વીકાર કરવો, તે આત્મ નિંદા ''તે વિતથ આચરણમાં મને ધિક્કાર છે કે મેં આ કર્યુ, એમ આત્માની નિંદા કરે. કેવી રીતે? જિનવચનોથી જાણીને. (૮) તથાકાર - આ આમ છે તેવું સ્વીકારવું કયા વિષયમાં? ગુરુની વાયનાદિમાં - x - x - .
- (૯) અભ્યુત્થાન આભિમુખ્યતાથી ઉત્થાન, શેમાં? ગુરુ પૂજામાં, તે ગૌરવને યોગ્ય - આચાર્ચ, ગ્લાન, બાલ આદિને માટે યથોયિત આહાર, ભૈષ જ આદિનું સંપાદન, સામાન્ય અભિધાનમાં અભ્યુત્થાન નિમંત્રણા રૂપે જ ગ્રહણ કરાય છે. (૧૦) ઉપસંપદા - આટલો કાળ અમે આપની પાસે રહીશું, તેમ સમીપ રહેવું. આ જ્ઞાનાદિ ભેદથી ત્રણ પ્રકારે છે - જ્ઞાન, દર્શન, યારિત્રમાં. એમ દશભેદે સામાચારી છે.

આના વડે શિષ્યએ સદા ગુરુના ઉપદેશથી જ રહેવું તેવું અર્થથી કહેલ છે. દશવિદ્ય સામાચારી કહીને ઓદ્ય સામાચારી કહે છે -

#### • सूत्र - १०१४ थी १०१६ -

(१०१४) सूर्योह्य थतां हिवसना पहेवां प्रहरमां - पहेवां यतुर्थ भागमां ६ एडरणोनुं पडिबेह्स डरीने, गुरुने वंहना डरी. (१०१५) जे हाथ भोडीने पूछे डे - ''हवे मारे शुं डरवुं भोईछो? भगवन्! मने आशे आप स्वाध्यायमां नियुक्त डरो छो डे वैयावय्यमां? ते ६२छु छुं. (१०१६) वैयावय्यमां नियुक्त डराता खग्दानपणे सेवा डरे. खथवा जद्यां हु:फोथी मुक्त डरनारा स्वाध्यायमां नियुक्त डरतां खग्दानपणे स्वाध्याय डरे.

#### • विवेयन - १०१४ थी १०१६ -

સૂર્ચના ઉગ્યા પછી પહેલાં ચતુર્ભાગમાં, તે કિંચિત્ ન્યૂન હોવા છતાં ચતુર્ભાગ કહેવાય છે. જેતે પાદોન પૌરુષિ કહે છે. તેમાં પાત્રા આદિ ઉપકરણને ચક્ષુ વડે નિરીક્ષણ કરીને પ્રમાર્જે. પડિલેહણા કર્યા પછી ગુરુ - આચાર્યાદિને નમસ્કાર કરીને, અંજલિ જોડીને - મારે આ સમયે શું કરવું જોઈએ? ગુરુ મનમાં સ્વાધ્યાય કે વૈયાવચ્ચમાં જોડવા ઇચ્છતા હોય તે કહે - હું તેમાં જોડાવા ઇચ્છુ છું. વૈયાવચ્ચ - ગ્લાનાદિ વ્યાપારમાં, કે સ્વાધ્યાયમાં? પાત્રા પડિલેહીને ગુરુને પૂછે. અહીં ધર્મદ્રવ્યના ઉપાર્જન હેતુત્વથી મુખવરિશ્રકા, વર્ષાકલ્પ આદિ અહીં ભાંડક કહેવાય છે. તેનું પડિલેહણ કરીને, વાંદીને ગુરુને પૂછે.

એ પ્રમાણે પૂછીને જે કર્તવ્ય છે, તે કહે છે - વૈયાવૃત્ત્યમાં નિયુક્ત તે વૈયાવસ્ય, શરીરના શ્રમને વિચાર્યા વિના અગ્લાનીથી કરે. સ્વાધ્યાયમાં નિયુક્ત હોય તો સર્વ દુઃખ વિમોક્ષક કેમકે સર્વ તપકર્મમાં પ્રધાન હોવાથી સ્વાધ્યાયને અગ્લાનપણે કરે. આ સર્વ ઓધ સામાચારીના મૂળત્વથી પ્રતિલેખનાનો તે કાળ સદા વિધેયત્વથી ગુરુ પારતંત્ર્યને જણાવીને હવે ઔત્સર્ગિક દિનકૃત્ય કહે છે -

## • सूत्र - १०१७, १०१८ -

वियक्षण भिक्षु हिवसना यार भाग डरे. ते यारे भागोमां स्वाध्याय आहि गुष्टोने आराधे... पहेलां प्हहरमां स्वाध्याय डरे. जीलमां ध्यान डरे. श्रीलमां भिक्षायर्था डरे. योथामां इरी स्वाध्याय डरे.

#### • विवेयन - १०१९, १०१८ -

ચાર ભાગ કરીને પછી મૂલગુણની અપેક્ષાથી ઉત્તર ગુણ રૂપ - સ્વાધ્યાય આદિ તત્કાળ ઉચિત કરે. દિવસના કયા ભાગમાં કયા ઉત્તર ગુણોને આરાદે, તે કહે. છે - પહેલી પોરિસિમાં સ્વાધ્યાય - વાચનાદિ કરે. તે સૂત્રપોરિસિમાં કરે કે અહોરાત્રમાં કરે? બીજી પોરિસિમાં ધ્યાન કરે. અહીં અર્થ પોરિસિથી ધ્યાન એટલે અર્થ વિષયક માનસ આદિ વ્યાપાર કરે. અવા ધ્યાન કરે. અહીં પ્રતિલેખના કાળને અલ્પત્વથી વિવક્ષિત કર્યો નથી. ત્રીજામાં ભિક્ષાચર્યા, ચોથામાં સ્વાધ્યાય કરે. અહીં ત્રીજામાં ભિક્ષાચર્યામાં સ્વોધ્યાય કરે. અહીં ત્રીજામાં ભિક્ષાચર્યામાં સોજન, બહાર જવું આદિ સમાવિષ્ટ છે. બીજા તેમાં પડિલેહણ, સ્થંડિલ પ્રત્યુપેક્ષણાદિ ગ્રહણ કરે છે.

કાળની અપેક્ષાથી ખેતી આદિ મારૂક બધાં અનુષ્ઠાનોનું સ-ફળત્વ બતાવવા ઉક્ત વિધાન છે. જે કહ્યું કે - પહેલી પોરિસિમાં સ્વાધ્યાય કરે, તેના પરિજ્ઞાનાર્થે કહે છે-

## • सूत्र - १०१६ थी १०२१ -

અષાઢ महिनामां द्विपटा पोरिसी होय છે, पोष महिनामां यतुष्पटा, यैत्र अने अश्विन महिनामां त्रिपटा पोरिसी होय छे.

सात रातमां એક અંગુલ, पक्षमां जे અંગુલ, એક मासमां यार અંગુલની वृद्धि અને હાનિ થાય છે... અષાઢ, ભાદરવો, કારતક, પોષ, ફાગળ, વૈશાખના કૃષ્ણ પक्षमां એક અહોરાત્રિની क्षय થાય છે.

#### • विवेयन - १०१६ थी १०२१ -

સાત અહોરાત્રથી દક્ષિણાયનમાં વધે છે. ઉત્તરાયણમાં ઘટે છે. અહીં સાર્દ્ધ સમરાત્રિ લેવું. કેમકે પક્ષથી બે અંગુલ વૃદ્ધિ કહી છે. કેટલાંક માસમાં ચૌદ દિવસનો પક્ષ પણ સંભવે છે. તેમાં સાત અહોરાત્રથી પણ અંગુલ વૃદ્ધિ - હાનિમાં કોઇ દોષ નથી. - x - x - અષાઢાદિ પ્રત્યેકના કૃષ્ણ પક્ષમાં અવમ - ન્યૂન, એક એક અહોરાત્ર કહ્યા. એ પ્રમાણે એક દિવસ ઘટતાં ચૌદ દિવસનો એક કૃષ્ણ પક્ષ થાય. આ પોરિસિ પ્રમાણ વ્યવહારથી છે, નિશ્ચયથી આ ગણનામાં ફેરફાર છે, તે સૂર્યપ્રજ્ઞસિના વ્યાખ્યાનથી જાણવો. - x - x - x - અહીં પહેલી પોરિસિમાં ઉપલક્ષણથી પ્રતિલેખના પણ કહી. પાદન્યૂન, તેના કાળપણાથી છે, તે જણાવે છે.

## • सूत्र - १०२२ -

ళेઠ, अघाढ, श्रावसमां छ अंगुब, ભાદરવા आદિ ત્રણમાં આઠ અંગુલ, મૃગશિર આદિ ત્રણમાં દશ અંગુલ અને ફાગણ આદિ ત્રણમાં આઠ અંગુલ વૃદ્ધિ કરતાં પ્રતિલેખન પોરિસિનો સમય થાય છે.

#### • विवेयन - १०२२ -

સૂત્રાર્થ કહેલ છે. વિશેષ વૃત્તિ આ છે - પ્રતિલેખન અર્થાત્ ઉક્ત કાળને પ્રતિલેખના કાળ જાણવો. તેની સ્થાપનાનું યત્ર મૂળવૃત્તિમાં જોવું. આ પ્રમાણે દિનફૃત્ય જણાવીને રાત્રિમાં શું કરવું તે કહે છે -

## • सूत्र - १०२३, १०२४ -

वियक्षस भिक्षु रात्रिना पस सार भाग કरे. ते यार भागोर्भा ६त्तरगुसोनी खाराधना કरे... पहेलां प्रहरमां स्वाध्याय, जीजमां ध्यान, त्रीजमां निंद्रा, योथामां इरी स्वाध्याय કरे.

## • विवेयन - १०२३, १०२४ -

માત્ર દિવસમાં જ નહીં, રાત્રિમાં પણ. બીજી પોરિસિમાં ધ્યાન ધ્યાવે. સૂત્રના સૂક્ષ્માર્થરૂપ અથવા પૃથ્વી, વલય, દ્વીપ, સાગર, ભવન આદિનું ધ્યાન કરે. ત્રીજી પોરિસીમાં નિદ્રામોક્ષ કરે અર્થાત્ સુવે. સામસ્ત્ય અર્થથી વિચારતા પહેલા અને છેલ્લા પ્રહરમાં જાગરણ જ કરે.

શયનવિધિ આ પ્રમાણે છે - બહુ પ્રતિપૂર્ણ પોરિસિમાં ગુરૂની પાસે જઈને કહે છે - હે ક્ષમાશ્રમણ! હું ચાપનીચતા અને નૈષેધિકી પૂર્વક મસ્તક વડે વંદન કરવાને ઇચ્છુ છું. પોરિસિ ઘણી પ્રતિપૂર્ણ થઈ છે, રાત્રિ સંથારા માટેની મને અનુજ્ઞા આપો. ત્યારે પહેલા કાચિકી ભૂમિમાં જાય છે. ત્યાર પછી જ્યાં સંસ્તારક ભૂમિ છે, ત્યાં જાય છે પછી ઉપધિને ઉપયોગપૂર્વક પ્રમાર્જે છે, ઉપધિની દોરી છોડે છે. પછી સંથારો, ઉત્તરપટ્ટો પડિલેહીને બંનેને એક્ત્ર કરી ખોબામાં રાખે છે, પછી સંથારા ભૂમિ પ્રમાર્જે છે પછી સંથારાને પહોળો કરી, ઉત્તરપટ્ટા સહિત પાથરે છે. પછી ત્યાં રહીને મુહપત્તિથી ઉપરની કાયાને પ્રમાર્જે છે. અધોકાયાને રજોહરભ્રથી પ્રમાર્જે છે વસ્ત્રોને ડાબા પડખે રાખે છે. પછી સંથારા ઉપર બેસીને બોલે છે -

નીકટ રહેલ હે જ્યેષ્ઠ આર્યો! અનુજ્ઞા આપો. પછી ત્રણ વખત સામાચિક સૂત્ર બોલીને સુવે છે. સંથારાની અનુજ્ઞા આપો. કેવી રીતે? બાહુનું ઓશીકુ કરે, ડાબા પડખે સુવે, કુકડીની જેમ પગ પ્રસારે, જો તેમ ન કરી શકે તો ભૂમિની પ્રમાર્જના કરે. સંદંશક - સાંધા સંકોચે ત્યારે પ્રમાર્જે ઉદ્ધર્તન કરે ત્યારે કાયાની પ્રતિલેખના કરે. જયારે જાગે ત્યારે દ્રવ્યાદિનો ઉપયોગ કરે, પછી શ્વાસને નિરોધીને આલોકન કરે.

હવે રાત્રિના યોથા ભાગના પરિજ્ઞાનનો ઉપાય દર્શાવીને સમસ્ત યતિકૃત્ય કહે છે -

#### • सूत्र - १०२५, १०२६ -

જે નક્ષત્ર જે રાત્રિની પૂર્તિ કરે છે, તે જયારે આકાશના પહેલા ચોથા ભાગમાં આવે છે, ત્યારે તે પ્રદોષકાળ થાય છે. તે કાળમાં સ્વાઘ્યાયથી નિવૃત્ત થવું જોઈએ... તે નક્ષત્ર જયારે આકાશના અંતિમ ચોથા ભાગમાં આવે છે, ત્યારે તેને ''વૈરાત્રિક કાળ'' સમજીને મુનિ સ્વાઘ્યાયમાં પ્રવૃત્ત થાય.

• विवेशन - १०२५, १०२६ -

જે નક્ષત્ર રાત્રિની પરિસમાપ્તિ કરેં0 ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થ મુજબ જાણવું. વિશેષ આ - પ્રદોષકાળ એટલે રાત્રિમુખ સમય. વૈરાગિક - ત્રીજો. એ પ્રમાણે પ્રથમ આદિ પ્રહરો કહેલા છે. આ પ્રમાણે સામાન્યથી દિવસ અને રાત્રિના કૃત્યો બતાવીને.

विशेषेथी तेने ४ दर्शावता इहे छे -

• सूत्र - १०२७ थी १०४४/१ -

(१०२७) हिवसना पहेंसां प्रहरना योथा ભાગમાં પાત્રાहिनुं पिंडेसेह्स डरी, गुरुने वंहना डरी, हुःण विभोक्षड स्वाध्याय डरे. (१०२८) पोरिसिना योथा ભાગમાં गुरुने वांहीने डाળने प्रतिडभ्या विना ४ पात्रानुं पिंडेसेह्स डरे. (१०२६) भुणविश्वडानुं पिंडेसेह्स डरीने गुस्छानुं पिंडेसेह्स डरे. आंगणीओथी गुस्छा पडडीने वस्त्रो पिंडेसेहे.

(१०३०) (६८डुटुङ आसने जेसे) पछी वस्त्र ઉંચુ राजे, स्थिर राजे, अत्वरितताथी तेनुं पडिलेह्स डरे. जीनमां वस्त्रने धीमे धीमे ४८डीने पछी वस्त्रनुं प्रमार्थन डरे.

(१०३१) पडिलेह्सना समये वस्त्र हे शरीरने नयावे नहीं, वाले नहीं. देखिथी अबक्षित न કरे, हिवाब आहिनो स्पर्श न थवा हे. छ पूर्व अने नव जोटड हरे. ९े डोई प्राष्टी होय तेनुं विशोधन हरे.

(१०३२) पडिलेह्सना होष डहे छे - आरભटा, संमर्हा, मोसली, प्रस्ङोटना, विक्षिप्ता. वेहिडा (१०३३) प्रशिधिल, प्रलंज, लोल, એકામર્शा, અनेड ३५ धूनन, प्रभाष प्रभाह, गष्टनोपगष्टना.

(१०३४) प्रस्ङोटन અને प्रमार्थनना प्रमासथी न-न्यून, न अधिङ, तथा अविपरीत प्रतिसेषना ४ शुद्ध थाय छे. तेना आठ विङल्पोमां पढेसो भेह ४ शुद्ध छे, जाङीना भेहो अप्रशस्त छे.

(१०३५) पडिલेह्स કरती वजते थे परस्पर वार्तादाप કरे, थनपहनी કथा કरे. पथ्यङ्जास आपे, भसावे કे स्वयं भसे. (१०३६) ते पडिलेह्समां प्रभत्त युनि पृथ्वी, अप, तेर्ह, वायु, वनस्पति अने असङाय औ छ औ કायना विराधक थाय छे.

(१०३७) छ मांनुं डोर्र सेंड डारए होय तो त्रीश प्रहरमां भोषन-पाननी गर्वेषषा डरे. (१०३८) क्षुद्या वेहना, वैयावस्य, र्रयासमिति पाલनार्थे, संयभार्थे, प्राप्त रक्षा भाटे, धर्म खिंता माटे आहार गवेचे.

(१०३६) धृति संपन्न साधु-साध्वी आ छ કारष्टे भोજन-पान ગવેषणा न કरे, જेनाथी संयमनुं स्रतिङ्गण न थाय. (१०४०) रोग आवे, ઉપસर्ग थाय, બ્રહ્મચર્ચ ગુપ્तિની सुरक्षा, प्राप्ति हया, तपने माटे, शरीरना विख्छेहने माटे मुनि साहार न गवेषे.

(१०४१) जधां ६५५२सोनी यशु प्रतिलेणना ५रे, तेने वर्रने अर्ध यो९न सुधी पुनि जिक्षाने भाटे विहार ५रे.

(१०४२) योथा प्रहरमां पडिलेहसा કरी जधी पात्राने जांधीने राणी हे. त्यार पछी छवाहि सर्व भावोनो प्रકाशક स्वाध्याय કरे.

(१०४३) पोरिसिना योथा ભાગમાં ગુરુને વાંદીને કાળ પ્રતિક્રમણ કરીને શચ્ચાની પડિલેહણા કરે. (૧૦૪૪/૧) यतनामां प्रयत्नशीव मुनि पछी प्रसवस सने ઉच्चार ભૂમિનું પડિલેહણ કરે.

## • विवेचन - १०२७ थी १०४४/१

અહીં સાડા સત્તર સૂત્રોનો અર્થ કહ્યો. દિવસની પહેલી પોરિસિમાં સૂર્યોદય સમયે વર્ષાકલ્પ આદિ ઉપધિનું પડિલેહણ કરે. પાદોન પોરિસિમાં ભાજન - પાત્ર પ્રતિલેખના કરે, સ્વાધ્યાય વિરમણ કાળમાં, કાળનું પ્રતિક્રમણ કર્યા વિના, તેને પ્રતિક્રમવા કાર્યોત્સર્ગ ન કરીને ઇત્યાદિ૦

પ્રતિલેખના વિધિ કહે છે - મુખવિસ્ત્રકા પડિલેહીને ગુચ્છા - પાત્રના ઉપરીવર્તી ઉપકરણને પડિલેહે. - x - પછી પડલા રૂપ વસ્ત્રને પડિલેહે. પડલાને ગુચ્છા વડે પ્રમાર્જીને પછી શું કરે? તે કહે છે - કાચાથી ઉત્કુટુક આસનેબેસીને, વસ્ત્રને તીર્છુ પ્રસારે, દેઢ પકડી રાખે, ત્વરા રહિત પણે પડલાનું કે વર્ષા કલ્પાદિની પ્રત્યુપ્રેક્ષણા કરે. તેમાં આર-પાર નિરીક્ષણ કરે. પ્રસ્ફોટના ન કરે. ઉદ્ધાંદિ પ્રકારે પડિલેહે અન્યથા નહીં. તેમાં જો જંતુને જુએ તો યતના વડે અન્યત્ર સંક્રમે. બીજી વખતમાં પ્રસ્ફોટના કરે. ત્રીજામાં પ્રમાર્જના કરે.

પ્રસ્ફોટનાદિ કઈ રીતે કરે? શરીર કે વસ્ત્ર ને નચાવે નહીં. પોતાને કે વસ્ત્રને વાળે નહીં. અનુબંધ - સાથે સાથે વસ્ત્રોની પડિલેહણા ન કરે, વિભાગ કરીને કરે. ઉર્ધ્વ, અદ્યો કે તીર્છો આમર્શન થાય, ભીંત આદિને સ્પર્શન થાય, તે રીતે પડિલેહણ કરે.

છ પૂર્વા - પૂર્વે ક્રિયમાણપણાથી તીર્છુ કરેલ વસ્ત્રના પ્રસ્ફોટન રૂપ ક્રિયા વિશેષ જેમાં છે તે. નવખોટકા - શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ સ્ફોટન રૂપ કરવી જોઈએ. કુંથુ આદિ જાવોને શોધવા જોઈએ. - x - x - પ્રતિલેખનાના દોષોનો પરિહાર કરવા માટે કહે છે -

(૧) આરભટા - વિપરીત પડિલેહણ કરવું, ત્વરિત કે અન્યાન્ય વસ્ત્ર ગ્રહમથી આ થાય છે. (૨) સંમર્દન - વસ્ત્રના ખૂમા હવાથી હલે તેમ પડિલેહણ કરે અથવા ઉપધિ ઉપર મૂક્વા. (૩) મોસલિ - તીર્છુ, ઉદર્વ કે અધો અન્ય વસ્ત્રને સ્પર્શે. (૪) પ્રસ્ફોટના - ધૂળ વગેરેથી યુક્ત વસ્ત્રને ઝાટકવું. (૫) વિક્ષિપ્તા - પડિલેહણ કરેલ વસ્ત્રને બીજા અપડિલેહિત વસ્ત્રમાં રાખી દેવું. પડિલેહણ કરતી વેળાએ વસ્ત્રના છેડાને ઉંચો ફેંકવો. (૬) વેદિકા - તેના પાંચ ભેદ છે - ઉદ્ધ્વ વેદિકા, અદ્યોવેદિકા, તીર્છી વેદિકા. દ્વિદ્યાતો વેદિકા અને એક્તો વેદિકા. તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે - દ્યુંટણની ઉપર બંને હાથ રાખીને પડિલેહણ કરે. નીચે રાખીને પડિલેહણ કરે, સાંધાની વચ્ચે હાથ રાખીને પડિલેહણ કરે. બંને હાથની વચ્ચે દ્યુંટણ કરીને પડિલેહે. એક દ્યુંટણ હાથ મધ્યે અને બીજો બહાર રાખીને પડિલેહણ કરે. પડિલેહણાના આ છ દોષોનો ત્યાગ કરવો.

(૧) પ્રશિથિલ - વસ્ત્રને ઢીલું પકડવું. (૨) પલંબ - વસ્ત્રને એવી રીતે પકડવું કે જેથી તેના ખૂણા લટક્તાં રહે. (૩) લોલ - પડિલેહણ કરાતા વસ્ત્રનો ભૂમિ કે હાથથી સંઘર્ષણ કરવું. (૪) એકામર્શ - વસ્ત્રને વચ્ચેથી પકડીને એક દેષ્ટિમાં જ આખા વસ્ત્રને જોઈ લેવું. (૫) અનકે રૂપ ધૂનના - વસ્ત્રને અનેકવાર ઝાટકવું અથવા અનેક વસ્ત્રોને એક સાથે એક વારમાં જ ઝાટકવું (૬) પ્રમાણપ્રમાદ - પ્રસ્ફોટન અને પ્રમાર્જનનું જે પ્રમાણ બતાવેલ છે. તેમાં પ્રમાદ કરવો. (૭) ગણનોપગણના - પ્રસ્ફોટન અને પ્રમાર્જનના નિર્દિષ્ટ પ્રમાણમાં શંકાના કારણે હાથની આંગળીઓની પવરેખાથી ગણના કરવી.

અહીં ત્રણ વિશેષણ પદો વડે આઠ ભંગો સૂચવેલા છે. આમાં કચો ભંગ શુદ્ધ છે અને કચો અશુદ્ધ છે? અન્યૂન, અનિતિસ્ક્તિ અને અવિપરીત આ એક જ ભંગ શુદ્ધ કહ્યો. આ ત્રણ ભંગોના સંચોગથી આઠ ભંગો થાય છે. જેમ કે બીજો ભંગ અન્યૂન, અનિતિસ્ક્તિ, વિપરીત. એ પ્રમાણે સ્વ બુદ્ધિથી વિચારી લેવું. આ પ્રમાણે શુદ્ધ પડિલેહણ કરતા બીજું શું પરિહરવું?

પરસ્પર સંભાષણ, જનપદ કથા, સ્ત્રી આદિ કથાને છોડવા. બીજાને પ્રત્યાખ્યાન ન આપવું વાચના લેવી નહીં કે આપવી નહીં. શા માટે આ પ્રતિબંધો કહ્યા? પ્રતિલેખનામાં ઉક્ત કારણો પ્રમાદ થતાં પૃથ્વીકાય, અપકાય આદિ છ એ કાયોની વિરાધના સંભવે છે. - x - x - આના વડે જીવરક્ષાર્થત્વથી પ્રતિલેખનાના કાળે હિંસા હેતુપણાથી ઉક્ત દોષ ન સેવવા કહ્યું.

આ પ્રમાણે પહેલી પોરિસિના ફૃત્યો કહ્યા. હવે બીજી પોરિસિના ફૃત્ય કહેવાનો અવસર છે. બીજી પોરિસિમાં ધ્યાન કરવાનું કહ્યું. આ બંને અવશ્ય કરવા જોઈએ, હવે ત્રીજી પોરિસિમાં બિક્ષા ચર્ચાદિ કહ્યા. આ ઐત્સર્ગિક વચન છે. અન્યથા સ્થવિર કલ્પિકોને યથાકાળ બોજનાદિ ગવેષણા કહી છે. છમાંના કોઈપણ કારણ ઉત્પન્ન થતાં બિક્ષા ચર્ચા કરે, કારણોત્પતિ વિના ન કરે. - x - x - આવા છ કારણો કહ્યા, તે આ પ્રમાણે છે -

(૧) વેદના - ભુખ, તરસની વેદનાના ઉપશમન માટે, ભુખ અને તરસથી પીડિત સાધુ ગુરુ આદિની વૈયાવચ્ચ ન કરી શકે માટે (૨) વૈયાવચ્ચને માટે. (૩) ઇર્ચા સમિતિ - નિર્જરાર્થી તેનું પાલન કરવું અર્થપૂર્ણ છે. ભુખ - તરસથી પીડિત ચક્ષુ વડે બરાબર ન જોઇ શકે તો ઇર્ચા સમિતિ કેમ પાળી શકે? (૪) સંચમના પાલન માટે - આકુલિત ને સંચિત્તાહારથી તેનો વિદ્યાત થાય, (૫) પ્રાણ - જીવન નિમિત્તે, અવધિથી પ્રાણના અપક્રમણમાં હિંસા થાય. (૬) ધર્મ ચિંતાર્થે - શ્રુત ધર્મની ચિંતાને માટે, તે આકુલિત ચિત્તથી ન થાય, તે માટે આહાર - પાનની ગવેષણા કરે.

આ કારણોની ઉત્પત્તિમાં શું અવશ્ય ભોજન - પાન ગવેષણા કરે કે ન કરે? ધર્મચરણ પ્રતિ ધૃતિમાન નિર્ગ્રન્થ, તપસ્વી તે ભક્તપાન ગવેષણા ન પણ કરે. તેના પણ છ કારણો આગળ કહેશે. - x - x -

(૧) આતંક - જવર આદિ રોગમાં, (૨) ઉપસર્ગ - ક્યારેક સ્વજન આદિ દ્વારા ઉપસર્ગ થાય અથવા વિમર્શાદિ હેતુથી દેવાદિ ઉપસર્ગ કરે. તેના નિવારભાર્થે ભોજન ન કરે. (૩) તિતિક્ષા - સહન કરવાના હેતુભૂતપણે, કયા વિષયમાં? બ્રહ્મચર્ચગુિતમાં, તે અન્ય રીતે સહન કરવું શક્ય નથી. (૪) પ્રાણિ દયા હેતુ - વર્ષાદિમાં આહાર્થે નીકળે તો અપૃકાયાદિની વિરાધના સંભવે છે. (૫) તપને માટે - ઉપવાસ આદિ કરવા. (૬) શરીરના વિચ્છેદને માટે - ઉચિત કાળે સંલેખના, અનશન કરવા દ્વારા ભોજન, પાનની ગવેષણા ન કરે. - x - x - .

કઈ વિધિથી કેટલા ક્ષેત્રમાં પરિભ્રમણ કરે? પહેલા ચક્ષુઆદિથી પડિલેહણા કરે, પછી તે ઉપકરણ ગ્રહણ કરે. સામાન્યથી માત્ર પ્રત્યુપેક્ષણા ન કરે પણ તેની પ્રમાર્જના પણ કરે. ઉપકરણાદિ લઈને, અર્ધયોજનને આશ્રીને ક્ષેત્રમાં અશનાદિ ગ્રહણ કે. જે પ્રદેશમાં વિચરણ કરે તે વિહાર, તેમાં મુનિ વિચરણ કરે. આ પ્રમાણે વિચરીને ઉપાશ્રયે આવીને ગુરૂ સન્મુખ આલોચના કરીને ભોજનાદિ કરીને જે કરે છે, તે કહે છે -

ચોથી પોરિસિમાં પ્રત્યુપ્રેક્ષભાપૂર્વક પાત્રને બાંધીને સ્વાધ્યાય કરે, આ સ્વાધ્યાય જીવાદિના સર્વભાવનો પ્રકાશક છે. પોરિસિના ચોથા ભાગમાં વાંદીને - સ્વાધ્યાયકરણ પછી આયાર્યાદિ પાસે કાળ પ્રતિક્રમીને પછી શચ્યા - વસતિની પ્રતિલેખના કરે. પછી પ્રશ્નવણ અને ઉચ્ચારભૂમિની પ્રત્યેકની બાર-બાર સ્થંડિલ ભૂમિ રૂપ પડિલેહણા કરે. કોણ? યતિ - જે રીતે આરંભથી વિરમે અથવા જયણાવાળા થાય તે યતિ.

એ પ્રમાણે સત્તાવીશ સ્થંડિલની પડિલેહણા પછી સૂર્યનો અસ્ત થાય છે. - x - x - x - x - આ પ્રમાણે ૧૭॥ સૂત્રનો અર્થ કહ્યો. આ પ્રમાણે વિશેષથી દિનકૃત્ય જણાવીને હવે તે પ્રમાણે રાત્રિ કર્તવ્ય કહે છે -

• सूत्र - १०४४/२ थी १०५७ -

(१०४४/२) त्यार पछी सर्व हुःषोथी मुझ्त डरनारो डायोत्सर्ग डरे. (१०४४) ज्ञान, दर्शन अने चारित्र संબंधी दैवसिड अतियारोनुं अनुडमे यिंतन डरे. (१०४६) डायोत्सर्ग पुरो डरीने गुरुने वंदना डरे. पछी अनुडमे दैवसिड अतियारोनी आલोयना डरे. (१०४९) प्रतिडमस डरी, निःश्रस्य थर्ष गुरुने वांदीने, पछी सर्व दुःषोथी मुझ्त डरावनारो કાયોત્સર્ગ કરે. (१०४८) કાયોત્સર્ગ પારીને ગુરુને વંદના કરે, પછી स्तुतिभंगલ કરીને કાળની પ્રતિલેખના કરે.

(१०४६) रात्रिङ इत्यमां - पहेलां प्रहरमां स्वाध्याय, जीकामां ध्यान. त्रीकामां निद्रा सने योधामां इरी स्वाध्याय डरे. (१०५०) योधा प्रहरे डाणनुं प्रतिलेणन डर. ससंयतने क्याड्या विना स्वाध्याय डरे.

(१०४१) योथा प्रहरना योथा भागे गुरुने वंहना हरी, हाजनुं प्रतिहमस हरे, हाजनुं प्रतिह्मेणन हरे. (१०४२) सर्व हुःफोथी मुस्त हरावनार हायोत्सर्गनो समय थतां सर्व हुःफ विभोक्षड हायोत्सर्ग हरे. (१०४३) ज्ञान, हर्शन, यारिभ्र, तप संजंधी राभिड खितयारोनुं खनुडमे थिंतन हरे. (१०४४) हायोत्सर्ग पारीने गुरुने वंहना हरे. पछी खनुडमे राभिड खितयारोने खादीये.

(१०५५) प्रतिङमस डरी निःशस्य थर्छने गुरुने वंहना डरे, त्यारपछी जधां हु:जोथी मुस्त स्रावनारो स्रायोत्सर्ग हरे. (१०५६) स्रायोत्सर्गमां थिंतवे हे ''हुं आपे स्या तपने स्वीसरु?'' स्रायोत्सर्ग पारीने गुरुने वंहना हरे. (१०५७) स्रायोत्सर्ग पारी, गुरुने वंहना स्री, त्यार पछी यथोथित तपनो स्वीसर स्रीने सिद्धोनी स्तुति हरे.

## • विवेयन - १०४४/२ थी १०५७ -

કાચોત્સર્ગાદિ ૧૩॥ સૂત્રો છે. પ્રશ્નવણાદિ ભૂમિ પ્રતિલેખના પછી સર્વ દુઃખ વિમોક્ષણ કાચોત્સર્ગ કરે. તે કર્મોના અપચચનો હેતુ છે. - x - x - ત્યાં રહીને જે કરે, તે કહે છે - ત્યાર પછી દૈવસિક અતિચાર - અતિક્રમને ચિંતવે - ધ્યાવે. અનુક્રમે પ્રભાતે મુખવસ્ત્રિકાની પડિલેહણાથી ચાવત્ આ જ કાચોત્સર્ગ છે. - x - x - કચા વિષયના અતિચાર ચિંતવે?

જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના વિષયના. જેણે કાયોત્સર્ગને સમાપ્ત કરેલ છે, તે તે પ્રમાણે વાંદીને - દ્વાદશાવર્ત વંદન વડે વાંદી, અતિચાર ચિંતન કર્યા પછી આચાર્યાદિ પાસે દૈવસિક અતિચારોની આલોચના કરે અર્થાત્ ગુરુની સમક્ષ પ્રકાશે - કહે. - x - x - પ્રતિષ્ઠમ્ય - અપરાદ્ય સ્થાનો થકી નિવૃત્ત થઈને, પ્રતિક્રમણ કરે. કઈ રીતે? મનથી ભાવ શુદ્ધિ વડે, વચનથી સૂત્રપાઠ વડે, કાચા વડે મસ્તકને નમાવીને. પછી માયાદિ શલ્ય રહિત થઈને, વંદનપૂર્વક ખમાવીને અને દ્વાદશાવર્ત વંદન વડે વાંદીને, પછી ઉક્ત વિધિ બાદ અર્થાત્ આચાર્યાદિને વાંદીને…

કાયોત્સર્ગ - યારિત્ર, દર્શન, શ્રુત જ્ઞાન શુદ્ધિ નિમિત્તે ત્રણે વ્યુત્સર્ગ રૂપ કાયોત્સર્ગ કરે. - ગુરુ વંદન પછી સર્વ દુઃખ વિમોક્ષણ કાયોત્સર્ગ કરે. પછી સિદ્ધ સ્તવરૂપ સ્તુત મંગલ કરીને, પાંઠાંતરથી સિદ્ધનો સ્તંવ કરીને, આગમ પ્રતીત કાળની સમ્યક્ પ્રત્યુપ્રેક્ષણા કરે. જાગૃત થાય. - x - x - x - યોથી પોરિસિમાં કઈ રીતે સ્વાધ્યાય કરે? યોથી પોરિસિમાં વૈરાત્રિક કાળને પડિલેહીને પૂર્વવત્ કાળ ગ્રહીને સ્વાધ્યાય કરે. કઈ રીતે? અસંચત અર્થાત્ ગૃહસ્થ જાગી ન જાય તે રીતે. કેમકે તેમના ઉઠી જવાથી, તેઓ પાપસ્થાનોમાં પ્રવર્તે તેવો સંભવ રહે છે.

ચોથી પોરિસિનો ચોથો ભાગ બાકી રહેતા. ત્યાં કાળવેળાનો સંભવ રહે છે તેથી કાળગ્રહણ ન કરે. પછી ગુરુને વાંદીને પ્રાભાતિક કાળને પ્રતિક્રમે. પછી પ્રત્યુપ્રેક્ષણા કરે - x - અહીં સાક્ષાત્ પ્રત્યુપ્રેક્ષણાનું ફરી-ફરી ક્થન બહુતર વિષયપણાથી છે. અહીં સંપ્રદાય આ પ્રમાણે છે -

ત્યારે ગુરુઓ ઉઠીને ચરમ યામ થાય ત્યાં સુધી સ્વાધ્યાય કરે. છેલ્લા યામે બધાં ઉઠીને વૈરાત્રિક કાળ ગ્રહણ કરીને સ્વાધ્યાય કરે છે. ત્યારે ગુરુઓ સુવે છે. પ્રાભાતિક કાળ પ્રાપ્ત થતાં જે પ્રાભાતિક કાળ ગ્રહણ કરશો તે કાળને પ્રતિક્રમીને પ્રાભાતિક કાળ ગ્રહણ કરે છે. બીજા કાળવેળાએ કાળનું પ્રતિક્રમણ કરે છે. પછી આવશ્યક કરે છે.

મધ્યમ ક્રમની અપેક્ષાથી ત્રણ કાળ ગ્રહણ કરે છે. અન્યથા ઉત્સર્ગથી ઉત્કર્ષથકી ચાર, જધન્યથી ત્રણ કાળગ્રહણ, અપવાદથી ઉત્કૃષ્ટ થકી લે, જધન્યથી એકની પણ અનુદ્ગા કરે છે. - x - x -

યૂર્ણિકાર કહે છે કે - x - x - કાળને પ્રતિલેખીને, અસંયતને જગાડ્યા વિના, મુનિ સર્વ દુઃખ વિમોક્ષક સ્વાધ્યાય કરે. પોરિસિના ચોથા ભાગમાં ગુરુને વાંદીને બાકીના સાધુ કાળને પ્રતિક્રમે અને કાળને પડિલેહે. - x -

કાયાના વ્યુત્સર્ગ સમયે સર્વ દુઃખોના વિમોક્ષણાર્થે કાયોત્સર્ગ દ્વારથી કાયોત્સર્ગ કરે. અહીં જે ''સર્વ દુઃખ વિમોક્ષણ'' વિશેષણ વારંવાર કહેવાય છે, તે આના અત્યંત નિર્જરા હેતુત્વને જણાવવાને માટે છે. તેથી આ કાયોત્સર્ગના ગ્રહણથી - ચારિત્ર, દર્શન, શ્રુતજ્ઞાનની વિશુદ્ધિને માટે ત્રણ કાયોત્સર્ગ ગ્રહણ કરાય છે. તેમાં ત્રીજામાં રાત્રિક અતિયાર ચિંતવાય છે. રાત્રિક અતિયાર જે રીતે જે વિષયમાં ચિંતનીય છે, તે કહે છે -

રાત્રિમાં થાય કે રાત્રિક, તે અતિચારોને ચિંતવે. ક્રમથી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને ય શબ્દથી વીર્યાચારના અતિચારો. બાકીના કાયોત્સર્ગમાં ચતુર્વિંશતિસ્તવની ચિંતવના સાધારણ હોવાથી કહી નથી.

કાયોત્સર્ગમાં રહીને શું કરે? તે કહે છે. તૃપ - નમસ્કારસહિત આદિને હું સ્વીકારું છું. એ પ્રમાણે ત્યાં ચિંતવે કે - વર્દ્ધમાન સ્વામીએ છ માસ અશન રહિત વિચરણ કર્યું. તો શું હું અશનરહિતપણે તેટલો કાળ રહેવાને સમર્થ છું કે નહીં? એ પ્રમાણે પાંચ માંસ આદિ ચાવત્ નમસ્કાર સહિત તે પ્રમાણે ભાવના કરે. છેલ્લે ચિંતવે કે હું કયો તપ કરીશ? - x - x - એ પ્રમાણે ઉક્ત અર્થનો અનુવાદ કરી શેષ સામાચારી કહી. પછી તે તપ સ્વીકારીને સિદ્ધોની ત્રણ સ્તુતિ રૂપ સ્તવના કરે. પછી જયાં ચૈત્ય હોય ત્યાં તેની વંદના કરે. - હવે ઉપસંહાર કહે છે -

#### • सूत्र - १०५८ -

संक्षेपमां आ सामायारी डही छे. तेनुं आयरण डरीने घणां छवो संसार सागरने तरी गया छे. - तेम हुं डहुं छुं.

• विवेयन - १०५८ -

આ અનંતર કહેલ સામાચારી - દશભેદે, ઓધ રૂપે અને પદવિભાગ રૂપ કે જે અહીં કહેલ નથી. કેમકે આ ધર્મકથાનુયોગ છે. તે સામાચારી છેદ - સૂત્ર અંતર્ગતત્વથી છે. સંક્ષેપથી તેની વ્યાખ્યા કરી છે.

અહીં આદરના જણાવવાને માટે સમાચારીનું ફળ કહે છે - આ સામાચારીને સેવીને અનેક જીવો આ સંસાર સાગરને તરી ગયા છે. - x - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૬ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 अध्ययन - २७ ''ખલુંકીય'' 🗘

0 છવ્વીસમું અધ્યયન કહ્યું, હવે સત્તાવીશમું કહે છે તેને આ અભિસંબંધ છે -અનંતર અધ્યયનમાં સામાચારી કહી. તે અશઠપણે જ પાળવી શક્ય છે. તેના વિપક્ષરૂપ શઠતા જ્ઞાન અને તેના વિવેકથી જ આ જણાય છે, તે આશયથી દેષ્ટાંત વડે શઠતા સ્વરૂપ નિરૂપણ હારથી અશઠતા જ આના વડે જણાવી દે છે, તે સંબંધે આ અધ્યયન આવેલ છે. આની ચાર અનુયોગ હાર પ્રરૂપણા પૂર્વવત્ યાવત્ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપે ''ખલુંકીય'' એ નામ છે, તેથી 'ખલુંક' શબ્દનો નિક્ષેપો કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४६१, ४६२ + विवेयन -

'ખલુંક' શબ્દનો નિક્ષેપો નામ આદિ ચાર ભેદે છે. યાવત્ જ્ઞશરીર, ભવ્યશરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત ત્રણ ભેદોનો આગમથી કહેલા છે. વિશેષ એ કે બળદના ગ્રહણથી અશ્વ આદિ પણ દેષ્ટાંતમાં સમજી લેવા. બળદ આદિમાં ગળીયો બળદ આદિ લેવા, તે દ્રવ્યથી ખલુંક, તે સર્વે અર્થોમાં પ્રતિકૂળ છે. ભાવથી જ્ઞાનાદિમાં ખલુંક લેવા. તદ્વ્યતિરિક્ત કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४६३ थी ४६५ + विवेयन -

અવદારે અર્થાત્ ગાડાનો કે સ્વામીનો વિનાશ કરે, ઉત્ત્રસક - જે કંઈપણ જોઈને ત્રાસ પામે, યોત્ર-યુગનો વિનાશ કરે છે. તથા તોત્ર - પ્રાજનક - તેને ભાંગે છે, ઉન્માર્ગ અને વિરૂપ માર્ગ બંનેથી જવાના સ્વભાવવાળો છે. એવો વિશેષણ વાળો તે બળદ, અશ્વ આદિ હોય છે.

આ જ વાત બીજા પ્રકારે કહે છે - જે કોઈ દારુ આદિ મધ્યમાં સ્થૂળપણાથી કુલ્જ, તેના કઠિનપણાથી કર્કશ, અતિ નિચિત પુદ્દગલપણાથી ગુરુક, તેથી જ દુઃખે કરીને નમાવવા શક્ય હોય તે કરીરકાષ્ઠવત્, તે દ્રવ્યોમાં ખલુંક - અનૃજુપણાથી ખલુંક, વિશિષ્ટ કૌટિલ્યયોગથી કુટિલ, ગાંઠો વડે વ્યાપ્ત છે. આજ વાત દેષ્ટાંતથી કહે છે - ઘણો કાળ પણ વક અને અવધારમ ફળપણાથી વક જ થાય છે, કદાપી ઋજુ ભાવને અનુભવતા નથી. એક સ્વરૂપથી સરળ નથી, બીજો તેના કોઈ કાર્યમાં અનુપયોગથી કોઈ વડે અનૃજુ કરાય છે. કરમર્દી - તેવું લાકડું, ગજાંકુશ માફક વકપણાથી વૃંત છે. અનેક પ્રકારે દ્રવ્યખલુંકનું અભિધાન છે. - × -.

હવે સર્વ અર્થમાં ભાવથી ખલુંકને બતાવતા કહે છે -

## • निर्युक्ति - ४६६ - विवेयन -

દંશમશક સમાન - તુલ્ય, તે પણ જાતિ આદિથી તેની જેમ જ કરડે છે. જલોકા કપિકચ્છુક સમાન જે શિષ્યો છે, તે દોષગ્રાહીતાથી અપ્રસ્તુત પૃચ્છાદિથી ઉદ્બેજકપણાથી તેવા હોય છે. જેમ વીંછી કાંટા વડે વીંધે છે, તેમ જે શિષ્યો ગુરૂને વચનકંટક વડે વિંધે છે. તે આવા પ્રકારના ભાવખલુંક કહેવાય છે. તીક્ષ્ણ - અસહિષ્ણુ, મૃદુ - આળસથી કાર્ય, કારણ પ્રત્યે અદક્ષ, ચંડ - કોપપણાથી, માર્દવિકા - સો વખત ગુરુ વડે પ્રેરાયા છતાં સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન પ્રત્યે ન પ્રવર્તે તે. વળી બીજું - જે કોઈ ગુરૂ - આચાર્યાદિથી કુલવાલક માફક પ્રતિકુળ છે, શબલ યારિત્રના યોગવાળા છે, ગુરૂ આદિને અસમાધિ કરાવનારા છે. તેથી જ તે પાપી કલહ કરવાના સ્વભાવવાળા છે, સદનુષ્ઠાન પ્રતિ પ્રેરવા છતાં લડવાને ઉભા થઈ જાય છે, તેઓ સર્વજ્ઞના શાસનમાં 'ખલુંક' જ કહેવાય છે. તથા પિશુન છે. તેથી જ બીજાને ઉપતાપ કરે છે, વિશ્વસ્ત લોકોએ કહેલ રહસ્યનો બેદ કરે છે, બીજાનો કોઈને કોઈ પ્રકાર અભિભાવ - પરાભવ કરે છે. યતિકૃત્યોથી કંટાળી ગયેલા છે અથવા જે ઉપદેશવાક્ય રૂપથી નિર્ગત છે તેવા નિર્વયનીય છે, તેથી માયાવી છે. તેમને સર્વજ્ઞના શાસનમાં શઠ કહેલા છે. આવા ખલુંકો હોય છે.

## • निर्युक्ति - ४६६ -

તેથી આવા દોષવાળા ખલુંક ભાવને છોડીને બુદ્ધિમાન પુરુષ કે સ્ત્રીએ વર્તવું જોઈએ. મિટા - બુદ્ધિ વડે સરળ ભાવવાળા થવું જોઈએ.

નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્રને કહે છે -

#### • सूत्र - १०५६ -

ગાર્ગ્ય મુનિ સ્થવિર, ગણધર અને વિશારદ હતા. ગુણોથી યુક્ત હતા, ગણિબાવમાં સ્થિત હતા અને સમાધિમાં પોતાને જોડેલા હતા.

विवेशन - १०५€ -

ધર્મમાં અસ્થિરને સ્થિર કરે છે તે સ્થવિર. ગણ - ગુણ સમૂહને ધારણ કરે છે - આત્મામાં અવસ્થાપિત કરે છે, તે ગણઘર. ગાર્ગ્ય - ગર્ગ ગોત્રમાં થયેલ, મુનિ - સર્વસાવધ વિરતિને જાણનાર, વિશારદ - સર્વ શાસ્ત્રોમાં કે સંગ્રહ - ઉપગ્રહમાં, આકીર્ણ - આચાર્ચના ગુણોથી કે આચાર, શ્રુત સંપદા વડે વ્યાસ. ગણિભાદ્ય - આચાર્ચપણામાં સ્થિત. સમાધિ - સમાધાન તે બે બેદે - દ્રવ્યથી અને ભાવથી. તેમાં દ્રવ્ય સમાધિ, જેના ઉપયોગથી સ્વાસ્થ્ય થાય છે. ભાવ સમાધિ તે જ્ઞાનાદિ, તેના ઉપયોગતી અનુપમ સ્વાસ્થ્ય યોગથી થાય. તેથી અહીં ભાવ સમાધિ ગ્રહણ કરેલ છે. તેથી સમાધિ કર્મોદયથી ત્રુટિતને પણ તે શિષ્યો સંઘર્ટ કરે છે.

સમાધિને ધારણ કરીને આ શિષ્યોને ઉપદેશ કરે છે. તે કહે છે -

• सूत्र - १०६० -

वाहनने सम्यङ् वहन કरनार जजह षेम डांतारने सुजपूर्वङ पार કरे छे. ते ४ रीते योगमां संदग्न मुनि संसारने पार डरी शय छे.

• विवेथन - १०६० -

જેના વડે ભાર વહન કરાય તે ગાડું, તેમાં જોડેલ જાણવો. સમ્યક્ પ્રવર્તમાન, આગળ ખલુંકનું ગ્રહણ કરવાનું હોવાથી અહીં વિનીત બળદ. આદિ લીધા. વાહક અરણ્યને સુખપૂર્વક સ્વયં જ અતિક્રમે છે - પાર કરે છે. આ દેષ્ટાંત છે. તેનો ઉપનય છે - સંયમ વ્યાપારમાં પ્રવર્તમાન આચાર્યાદિથી પ્રવર્ત્તકને સંસાર સ્વયં અતિક્રમિત થાય છે. આ યોગવહનની અશઠતા છે. તે જ પૂર્વે અધ્યયનના અર્થપણાથી ઉપવર્ણિત છે. તે ફળ કથન દ્વારથી આના વડે કહેલ છે, તેમ વિચારવું.

એ પ્રમાણે આ અશહતાને સેવીને કઈ રીતે જ્ઞાનાદિ સમાધિ - વાળા શિષ્યો થાય, એ રીતે તેમના ગુણોને જણાવીને વિપક્ષે - x - શહતા દોષો પણ કહેવા જોઈએ. તે કુશિષ્યના સ્વરૂપને જણાવીને જ બતાવવું શક્ય છે. તેના દોષદુષ્ટત્વને જણાવવા દૈષ્ટાંત વર્ણન કહે છે -

#### • सूत्र - १०६१ थी १०६५ -

(१०६१) षे जबुंड जजहोंने जेतरे छे. ते तेमने मारतो सेवो ड्रवेश पामे छे. ससमाधिनो सनुभव डरे छे, संते तेनुं याजुड पण तुटी जय छे. (१०६२) ते क्षुन्ध थयेवो वाहड डोईनी पूंछ डापे छे, डोईने वारंवार वींवे छे. तेमांनो डोई जजह समिला तोडी नांणे छे, जीजे हिन्मार्गे याववा लागे छे. (१०६३) डोई मार्गना सेड पडणे पडी जाय छे, डोई जेसी जय छे. डोई सूई जय छे, डोई हुई छे, डोई हिछजे छे, तो डोई शह तरुण गायनी पाछज होडे छे. (१०६४) डोई मायावी मस्तड वडे पडे छे, डोधित थई प्रतिपथे याव्यो जय छे. डोई मडहा थेवो पडी रहे छे, डोई देगथी होडवा लागे छे. (१०६४) डोई जजह रासने छेही नांणे छे, डोई हुहन्ति यूपने तोडी नांणे छे सने सूं-सूं सवाज डरीने वाहनने छोडीने भागी जय छे.

#### • विवेयन - १०६१ थी १०६५ -

ધર્મકથા અનુયોગપણાથી આના પહેલાં સૂત્રમાં ગર્ગનામક આચાર્ચ, કેટલાંક કુશિષ્યો વડે ભગ્ન સમાધિ થઈ આત્માની સમાધિને પ્રતિસંધિત કરે છે. બીજા સૂત્રમાં વહન કરાતા એવા વિનીત બળદ આદિ જે રીતે અરણ્યને પસાર કરી દે છે, તેમ યોગ્ય શિષ્યો - કૃત્યોમાં પ્રવર્તાવતા સંસાર પાર કરી દે છે. તેની વિનીતતાના દર્શનથી વિશેષથી સમાધિનો સંભવ થાય, એવો ભાવ છે. આ પ્રમાણે આત્માની સમાધિના પ્રતિસંધાનને માટે વિનીતનું સ્વરૂપ બનાવીને, તે જ અવિનીતના સ્વરૂપની ભાવના કરતા 'ખલુંક' આદિ બાર સૂત્રો કહે છે.

ખલુંક - જે કોઇ બળદને વહન માટે જોડે છે, તે કઇ રીતે? તે કહે છે - બળદને વિશેષથી તાડન કરતાં શ્રમને પામે છે, કલેશ પામે છે. તેથી જ ચિત્ત ઉદ્ધેગ રૂપ અસમાધિને વેદે છે. જેમાં ખલુંકને જોડેલ છે. તે પ્રાજનકનો અતિ તાડનથી ભંગ થાય છે. તે અતિરુષ્ટ થઇને જે કરે છે, તે કહે છે - કોઇના પુંછડાને કાપી નાંખે છે, કોઇના ગળામાં પરોણી દ્યોંચે છે ઉપલક્ષણથી અશ્લીલ ભાષણાદિ કહે છે. - x - x -

કોઇ બળદ સમિલા - યુગરંઘ્ર કીલિકાને ભાંગી નાંખે છે. કોઇ વળી તે સમિલાને ભાંગ્યા વિના ઉન્માર્ગે ચાલવા લાગે છે. કોઇ બળદ વળી પાર્શ્વી - શરીરનો એક ભાગ, પડખુ, તેનાથી ભૂમિ ઉપર પડે છે. કોઇ બળદ બેસી જાય છે ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થથી જાણી લેવું. કોઇ તરુણ ગાય સામે દોડે છે અથવા દુષ્ટ બળદ બીજે ચાલ્યો જાય છે. કોઇ માયાવી બળદ મસ્તકથી પડે છે. અર્થાત્ અતિ નિસ્સહની જેમ પોતાને ન દર્શાવીને જમીન ઉપર મસ્તક વડે લોટે છે. બીજો કુદ્ધ થઇને પાછળ ચાલે છે, કોઇ મરેલાની જેમ પડ્યો રહે છે ઇત્યાદિ - x - x -

આ પ્રમાણે દેષ્ટાંત કહીને હવે તેનો નિષ્કર્ષ યોજે છે -

#### • सूत्र - १०६६ -

અયોગ્ય બળદ જેમ વાહનોને તોડી નાંખે છે, તેમ જ धैर्यमां કમજોર શિખ્યોને ધર્મયાનમાં જોડતા તેઓ પણ તેને તોડી નાંખે છે.

#### • विवेथन - १०६६ -

ખલુંક - ઉક્ત રૂપ બળદ, સ્વસ્વામીને ખેદ પહોંચાડે છે અને અસમાધિને પ્રાપ્ત કરાવે છે. સમિલા ભંગ આદિ વડે દુષ્ટત્વને દેખાડે છે. જેથી ધર્મમાં જોડેલા યાનની માફક મુક્તિપુર પ્રાપક ધર્મયાનમાં સમ્યક્ પ્રવર્તતા નથી. તેઓ ધર્માનુષ્ઠાન પ્રતિ દુર્બળ ધૃતિવાળા હોય છે. તેમના ધૃતિ દુર્બલત્વ ભાવિત કરતા કહે છે -

## • सूत्र - ९०६७ थी ९०७२ -

(१०६९) डोर्ड ऋद्धिनो गारव डरे छे, डोर्ड रसनो गारव डरे छे, डोर्ड सातानो गारव डरे छे. डोर्ड हीर्घडाण सुधी डोध डरे छे. (१०६८) डोर्ड जिक्साययांमां आजस डरे छे, डोर्ड अपमानथी ऽरे छे. डोर्ड स्तब्ध छे. हेतु अने डारसथी डोर्ड अनुशासित डराय छे तो - (१०६६) ते वखे ४ जोववा वागे छे, आयार्यना वयनमां होष डाढे छे अने वारंवार तेमना वयनोनी प्रतिङ्ज आयरस डरे छे.

(१०९०) भिक्षा डार्ज डोर्ग शिष्य गृहस्वामिनी विशे डहे छै - ''तेशी मने जाशती नथी, तेशी मने खापशे नहीं.'' हुं मानुं छुं डे ते घेरथी जहार गर्म हशे, तेथी डोर्म जीजे साधु जले जय. (१०९१) डोर्म प्रयोञ्जनथी मोडवाता तेखो डार्स ड्या विना पाछा खावे छै, यारे तरइ जटडे छै, गुरु खाज्ञाने राज्वेष्टि मानी मुण ६पर ज्युडी यडावी हे छे. (१०९२) चेम पांणो खावता हंस विजिल्ल हिशामां ६डी जय छे, तेमच शिक्षित खने हिक्षित डरायेवा, जोजन-पानथी पोषित डरायेवा डुशिष्य अन्यग यात्या जय छे.

#### • विवेयन - १०६७ थी १०७२ -

ઋદ્ધિ વડે ગૌરવ - ઋદ્ધિમાન શ્રાવકો મારા વશમાં થયેલા છે, તેમ વિચારે. ઉપકરણાદિ આત્મ બહુમાનરૂપ ઋદ્ધિ ગૌરવ જેમને છે તે ઋદ્ધિ ગૌરવિક. ગુરુના નિયોગથી પ્રવર્તતા નથી, મારે તેનાથી શું? બીજા કોઇ રસ ગારવ - મધુરાદિમાં ગૃદ્ધ હોય તે બાળ, ગ્લાન આદિને સમુચિત આહાર-દાનમાં કે તપોનુષ્ઠાનાદિમાં પ્રવર્તતા નથી. સાનાગૌરવવાળા કોઇ સુખમાં પ્રતિબદ્ધ થઇ. અપ્રતિબદ્ધ વિહારાદિમાં પ્રવર્તવા સમર્થ થતા નથી. કોઇ લાંબો કાળ કોદ્ય કરનાર કૃત્યોમાં પ્રવર્તતો નથી.

ભિક્ષામાં આળસ કરનારો કોઈ, વિચરવા ઈચ્છતો નથી. કોઈ અપમાન ભીરુ ભિક્ષા માટે ભ્રમણ કરવા છતાં જે-તે ઘરોમાં પ્રવેશવા ઇચ્છતો નથી. - x - તે ભીરુ ગૃહીના પ્રતિબંધથી મને કોઇ સાધુ પ્રવેશતો ન જુએ, તે રીતે પ્રવેશે છે. અહંકારવાળો કોઇ પોતાના કુગ્રહથી નમી શક્તો નથી. કોઇ શિષ્ય વળી એવા હોય કે જેને કોઇ આયાર્ય હેતુ અને કારણોથી અનુશાસિત કરે ત્યારે તે અનુશાસિત થતો શિષ્ય, તે પણ દુઃશિષ્ય - ગુરુના વયનની મધ્યે જ પોતાને અભિમત હોય તેને બોલવા લાગે છે. અપરાધને પ્રકર્ષથી ધારણ કરે છે. અર્થાત્ તેને અનુશાસિત કરાતા પણ અપરાધને છોડતો નથી. અથવા આયાર્યાદિના અનુશિષ્ટ વયનોની પ્રતિકુળ વર્તે છે. - x -.

કેવી રીતે પ્રતિકુળ વર્તે છે, તે કહે છે - કદાય ગુરૂ કોઇ વખતે કહે કે, હે આયુષ્યમાન્ ! ગ્લાનની સેવા તે મહાનિર્જરાનું સ્થાન છે, તેથી અમુક શ્રાવિકાને ત્યાં જઇને અમુક ઔષધ, આહાર આદિ લઇ આવ. તે તેણીને જાણતો હોવા છતાં વિપરીતતાથી કહેશે કે - તે શ્રાવિકા મને જાણતી નથી, તેથી તેણી મને વિવક્ષિત ઔષધ આદિ આપશે નહીં. - x - x - અથવા તેણી ઘેરથી નીકળી ગઇ હશે, એમ હું માનું છું, તેમ કહે. અથવા મારા સિવાયના સાધુને આ કાર્ય માટે મોકલો. શું હું એક જ સાધુ અહીં છું ?

વળી બીજા કોઈને તેવા કોઈ પ્રયોજનથી મોક્લાય. તે કાર્ય પુરુ કરે નહીં ત્યારે તેને પૂછવામાં આવે તો તે વાતને છુપાવે, અપલાપ કરે - x - x - આવા દુષ્ટ શિષ્યો બદી દિશામાં ભટકે છે. પણ ગુરુની પાસે કદાપી રહેતા નથી, જેથી કોઈ દિ' ગુરુ કંઈ કાર્ય ન સોંપે. કોઈ વળી તેને સોંપાયેલ કાર્યને રાજાની હઠથી પ્રવત્તવિલ કાર્ય જેવું માનતો, આવેશમાં ભૃકુટી ચડાવીને મોઢું બગાડે છે. આ અત્યંત દુષ્ટતા જણાવે છે.

કોઈને વળી સ્વયં દીક્ષિત અને શિક્ષિત કરેલા હોય, ભોજન અને પાન વડે પોષ્યા હોય, તો પણ જેમ હંસો, પાંખ આવતા બીજા દેશમાં ચાલ્યા જાય છે, તેમ તે સાધુ ઇચ્છા મુજબ વિચરણ કરતો થાય છે. - x - x - આ પ્રમાણે ખલુંકની જેમ દુષ્ટ શિષ્ય, પોતાના સ્વામીને અધિક કલેશ ઉત્પન્ન કરાવનાર થાય છે.

હવે તેનાથી ખેદિત આચાર્ય શું કરે?

● মুপ - ৭০១३, ৭০១४ -

(१०९३) अविनित शिष्योथी षेह पाभीने धर्भयानना सारशी आयार्य वियारे छे - मने आ हुष्ट शिष्योथी शो लाल? आनाथी तो मारो आत्मा प्याङुज ४ थाय छे. (१०९४) षेम गजीया गर्हल होय, तेवा ४ मारा आ शिष्यो छे, स्रेम वियारी गर्गायार्यस्रे ते आजसु गधेडा षेवा शिष्योने छोडीने हैंढताथी तप साधनाने स्वीडारी लीधी.

• विवेयन - १०९३, १०९४ -

ખેદથી અસમાધિના સંભવ પછી સારથીની જેમ રખલિત પ્રવર્તકપણાથી આચાર્ય વિચારે છે - સ્તારથિ એટલે તે ગર્ગાચાર્ય ખલુંક - દુશિષ્યોથી ખેદ પામીને, તે દુષ્ટ બળદવત્ અનેક વખત પ્રેરણા કરાયા છતાં સન્માર્ગે ન જતાં શિષ્યો ગુરુને શ્રમના હેતુ રૂપ જ થાય છે અથવા મારુ આલોક કે પરલોકનું પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી. કોના વડે? આ દુષ્ટ શિષ્યોથી. મારો આત્મા સીદાય છે. - x- તેથી તેમનો ત્યાગ કરવો જ મારે માટે શ્રેષ્ઠ છે. પ્રેરણા કરવામાં આચાર્ય સ્વકૃત્ય પણ કેમ કરી શક્તા નથી? તે કહે છે -

મારા શિષ્ય તો ગળીયા ગઘેડા જેવા છે. અહીં ગઘેડાનું ગ્રહણ અતિ કુત્સા બતાવવા માટે છે. તેઓ પણ સ્વરૂપથી અતિ પ્રેરણા કરાતાં જ પ્રવર્તે છે. તેમને પ્રેરવામાં જ કાળ પસાર થઈ જાય છે. તેથી તે ગળીયા ગઘેડા જેવા દુઃશિષ્યોનો ત્યાગ કરીને, તેમના અનુશાસનરૂપ પલિમંથના ત્યાગથી ગર્ગનામક ગુરૂએ અનશનાદિને દેઢ પણે સ્વીકારે છે.

ત્યાર પછી તે આચાર્ચ કેવા થઈને, શું કરે છે?

- सूत्र १०७५ -
- ते मृहु मार्टवसंपन्न, ગંભીર, सुसमाहित अने शीव संपन्न महान आत्मा गर्ग पृथ्वी ६पर विचरवा वाग्या. - तेम हुं इहुं छुं.
  - विवेयन १०९५ -

મૃદુ - બહિર્વૃત્તિથી વિનયવાન્, માર્દવ સંપન્ન - અંતઃકરણથી પણ વિનયવાન. કુશિષ્યની સાથે મૃદુ હોવા છતાં સ્વરૂપથી અમૃદુ જ રહે છે. તેથી જ ગંભીર, સુષ્ઠુ ચિત્ત સમાધિવાળા, અપ્રતિબદ્ધ વિહારથી પૃથ્વી ઉપર વિચરે છે. - x - અહીં ખલુંકતા જ ગુરુને માટે દોષ હેતુ પણે થાય છે, તેના ત્યાગથી અશઠતા જ સેવવી તે અધ્યયનનું તાત્પર્ય છે.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૭ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# ॐ अध्ययन - २८ - "भोक्षमार्ग-गति"

0 અધ્યયન - ૨૭મું કહ્યું, હવે ૨૮મું આરંભે છે. તેનો આ સંબંધ છે. અનંતર અધ્યયનમાં અશઠપણાથી સામાચારી પાળવાનું શક્ય છે, તેમને બતાવ્યા. અહીં તેમાં રહેલાંને મોક્ષમાર્ગગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ બતાવતું આ અધ્યયન આરંભીએ છીએ. આના અનુયોગ દ્વાર પૂર્વવત્ કહીને યાવત્ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપામાં આ 'મોક્ષ માર્ગગતિ' નામ છે. તેથી મોક્ષ, માર્ગ, ગતિનો નિક્ષેપો કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५०० थी ५०५ + विवेयन -

મોક્ષનો નિક્ષેપો ચાર પ્રકારે છે. નામ આદિ ભેદથી. તેમાં નોઆગમથી મોક્ષ દ્રવ્યના જ્ઞ શરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત ત્રણ ભેદ કહ્યા. બેડી વગેરેથી દ્રવ્ય મોક્ષ, ભાવથી મોક્ષ તે આઠ પ્રકારના કર્મોથી રહિતને જાણવો. એ પ્રમાણે માર્ગનો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર ભેદથી છે, જેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય માર્ગ તે જળમાર્ગ, સ્થળ માર્ગ આદિ છે. ભાવથી માર્ગ તે જ્ઞાન, દર્શન, તપ, ચારિત્ર ગુણો જાણવા. ગતિનો નિક્ષેપ પણ નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય ગતિ પુદ્ગલાદિની છે. ભાવમાં પાંચ પ્રકારની છે તેમાં મોક્ષગતિનો અત્રે અધિકાર છે.

ગાથાર્થ કહ્યો. વિશેષ વૃત્તિ આ પ્રમાણે છે - તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય મોક્ષ તે બેડી કે કારાગૃહ આદિથી જાણવો. જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ પ્રકારના કર્મો વડે મુક્ત, તે ભાવથી મોક્ષ જાણવો. કથંચિત્ દ્રવ્ય - પર્યાચના અનન્યત્વને જણાવવા માટે આ કહેલ છે. અન્યથા ક્ષાચિક ભાવ જ આત્માનું મુક્તત્વ લક્ષણ મોક્ષ કહેલ છે. - x - x - x - આના જ એકાંતિક આત્યંતિકપણાથી તાત્વિક શબ્દત્વથી ભાવ મોક્ષત્વ છે. આનાથી જે વિપરીત હોય તે દ્રવ્ય મોક્ષત્વ છે. માટે બંનેને અલગ જાણવા.

તદ્દ્રવ્ય વ્યતિરિક્ત જળ, સ્થળ આદિ તે દ્રવ્ય માર્ગ જાણવા. ભાવમાં જ્ઞાનાદિ ગુણો જીવ પર્યાયપણાથી મુક્તિપદ ને અપવવાના નિમિત્તપણાથી ભાવ માર્ગ કહ્યો. સૂત્ર પણાથી તદ્ દ્રવ્ય વ્યતિરિક્ત તે પુદ્દગ્લાદિની દ્રવ્ય ગતિ છે. આદિ શબ્દથી જીવની ગતિ પણ કહેવી. આનું દ્રવ્યત્વ દ્રવ્ય પ્રાધાન્ય વિવસાથી છે. અન્યથા પુદ્દગલાદિ પર્યાયપણાથી ગતિની ભાવ રૂપતા જ છે. અથવા દ્રવ્યની ગતિ તે દ્રવ્ય ગતિ. ભાવમાં પાંય પ્રકારે, તે નારક, તિર્થય, મનુષ્ય અને દેવ તથા મોક્ષ ગતિના ભેદથી છે. તેમાં અહીં મોક્ષગતિથી અધિકાર છે.

હવે જે રીતે આનું ''મોક્ષમાર્ગગતિ'' નામ છે, તે દશવિ છે -

## • निर्युक्ति - ५०६ + विवेयन -

જેથી આ અધ્યયનમાં મોક્ષ, માર્ગ અને ગતિ વર્ણવવામાં આવેલ છે, તેથી આ અધ્યયનને 'મોક્ષ માર્ગ ગતિ' અધ્યયન કહેલ છે. મોક્ષ - પ્રાપ્તિપણાથી, માર્ગ - તેને પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયપણાથી, ગતિ - સિદ્ધિ ગમન રૂપ. તેનું આ અધ્યયનમાં પ્રરૂપણ છે, તેથી આ અધ્યયનને 'મોક્ષમાર્ગગતિ' નામક અધ્યયન જાણવું. નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહેવું જોઈશે. એ સૂત્ર આ છે -

## • सूत्र - १०७६ -

ज्ञानाहि यार કारष्टोथी युक्त, ज्ञान-दर्शन वक्षष स्व३५, જિનભાષિत, सम्यक् मोक्षमार्गनी गतिने सांभળो.

#### • विवेयन - १०७६ -

મોક્ષ - આઠ પ્રકારના કર્મનો ઉચ્છેદ, તેનો માર્ગ - ઉક્ત સ્વરૂપ, તેથી ગતિ, તે મોક્ષમાર્ગગતિ. તીર્થકરે કહેલ તેને અવિતથ સાંભળો. તે કહેવાનારા ચાર કારણોથી સંયુક્ત છે. આ ચાર કારણો કર્મક્ષય રૂપ મોક્ષના જ છે, ગતિ તેની પછી ભાવિત છે, તો તેમાં કોઈ વિરોધ ન આવે? તેવી શંકાનો ઉત્તર આપે છે - વ્યવહારથી કારણ અને કારણનું કારણત્વ કહેવાથી અદોષ છે - x - x - x - તેવા ચાર કારણો છે, જેનું લક્ષણ ગ્રાન અને દર્શન છે. તેનાથી અવશ્ય મુક્તિ થવાની છે, તેથી તેને મૂળ કારણ રૂપે દશવિલ છે. અથવા મોક્ષ - ઉક્ત સ્વરૂપ, માર્ગ - શુદ્ધ, ગતિ - પ્રાપ્તિ. તેને ગ્રાન - દર્શન અર્થાત્ વિશેષ - સામાન્ય ઉપયોગરૂપ અસાધારણ સ્વરૂપ જેનું છે તે. - x - x - x -

હવે મોક્ષમાર્ગને કહે છે -

#### • सूत्र - १०९९ -

वरहर्शी िं जनवरों थे ज्ञान, हर्शन, यारित्र अने तपने मोक्षमार्ग जनावेस छे.

#### • विवेयन - १०७७ -

જેના વડે વસ્તુ તત્ત્વ જણાય તે જ્ઞાન. અને તે જ્ઞાનાવરણના ક્ષય કે ક્ષયોપશમથી સમુત્પન્ન મતિ આદિ ભેદથી સમ્યગ્ જ્ઞાન જ છે. જેમાં તત્ત્વ દેખાય છે, તે દર્શન. આ પણ સમ્યગ્ રૂપ જ છે. તે દર્શન મોહનીયના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ વડે સમુત્પાદિત, અર્હત્ અભિહિત જીવાદિ તત્ત્વરુચિ લક્ષણ રૂપ શુભ ભાવ સ્વરૂપ છે. ચરે છે - જાય છે, જેના વડે મુક્તિમાં તે ચારિત્ર. આ પણ સમ્યક્ રૂપ જ છે. તે ચારિત્ર મોહનીયના ક્ષયાદિથી ઉત્પન્ન સામાચિકાદિ ભેદથી સત્ ક્રિયા પ્રવૃત્તિ અને અસત્ ક્રિયા નિર્વૃત્તિરૂપ છે. પૂર્વ ઉપાત્ત કર્મોને ખપાવવાથી તપ - તે બાહ્ય અભ્યંતર ભેદ ભિન્ન છે, અર્હત્ વયનાનુસારી હોય તે જ સમ્યક્ પણે ઉપાદેય છે. - x - x - આ સમુદિત પણે મુક્તિમાર્ગ છે.

આ જ 'માર્ગ' છે. કેમકે તે મુક્તિને પ્રાપ્ત કરાવે છે. તેને સમસ્ત વસ્તુ વ્યાપિતાથી અવ્યભિયારીતાથી જોવાના આચારવાળા એવા વરદર્શી તીર્થંકરે કહેલ છે. અહીં ચારિત્રના ભેદપણે છતાં પણ તપનું જે પૃથક્ ઉપાદન કર્યું તે આનો જ 'ક્ષપણ' પ્રતિ અસાધારણ હેતુત્વ દર્શાવવાને છે. હવે આનું જ અનુવાદ દ્વારથી ફળને દર્શાવવા કહે છે -

## • सूत्र - १०७८ -

ज्ञान, दर्शन, यारिश स्रने तपना स्ना भार्ग ६५२ आ३८ श्व सद्गतिने प्राप्त કरे छे.

#### • विवेयन - १०७८ -

અનંતર કહેલા એવા માર્ગને અનુપામ - આશ્રીને જીવો શોભન ગતિમાં જાય છે. જ્ઞાનાદિ મુક્તિ માર્ગ કહ્યો, તેથી તેનું સ્વરૂપ અહીં બતાવ્યું. તે તેના ભેદોના અભિધાનથી અભિહિત જ થાય છે. તેથી જ્ઞાનના ભેદ -

#### • सूत्र - १०७६ -

तेमां पांथ भेहे ज्ञान छे - श्रुत ज्ञान, अभिनिजोधिङ ज्ञान, अविध ज्ञान, भनो ज्ञान अने ङेवण ज्ञान.

#### • विवेशन - १०७६ -

તેમાં - જ્ઞાનાદિમાં, જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે. (૧) જે સંભળાય તે શ્રુત - શબ્દ માત્ર, તે દ્રવ્ય શ્રુત જ છે. તે શબ્દને સ્વયં સાંભળ કે બોલે અથવા પુસ્તકાદિમાં રહેલ, યક્ષુ આદિ વડે અક્ષરો ઉપલબ્ધ થાય કે બાકીની ઇંદ્રિયોથી ગૃહીત અર્થ વિકલ્પથી અક્ષર રૂપ વિજ્ઞાન ઉજાવે તે અહીં ભાવ શ્રુત, શ્રુત શબ્દથી કહેલ છે. (૨) અભિમુખ યોગ્ય દેશ અવસ્થિત વસ્તુની અપેક્ષાથી નિયત સ્વ સ્વ વિષયના પરિચ્છેદકપણાથી અવબોધ તે અભિનિ બોધ. તે જ આભિનિબોધિક જ્ઞાન.

- (3) અવધિ અંચ શબ્દ અધ અર્થમાં છે. તેથી અઘસ્તાત નીચે નીચે જાય છે. તે અદ્યોડદ્યો અથવા અવધિ મર્યાદા, રૂપી દ્રવ્યોમાં જ દ્રવ્યોમાં પરિચ્છેદક્તાથી પ્રવૃત્તિ રૂપ હોવાથી તેને આશ્રીને જ્ઞાન પણ અવધિ કહ્યું, જેના વડે જણાય કે જાણે છે તે જ્ઞાન. (૪) મન શબ્દથી દ્રવ્ય અને પર્યાયના કથંચિત્ ભેદથી મનોદ્રવ્યપર્યાય ગ્રહણ કરાય છે, તે સંગ્ની વિકલ્પ હેતુમાં જ્ઞાન, તે મનોગ્નાન, તેને જ મનઃપર્યવજ્ઞાની સાક્ષાત્ જાણે છે, બાહ્યને નહીં. (૫) કેંચલ એક અક્લુષ અક્લ અસાધારણ અનંત જે જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન,
- (શંકા) નંદી આદિમાં મતિજ્ઞાન પછી શ્રુતજ્ઞાન કહેલ છે, તો અહીં પહેલાં શ્રુતજ્ઞાન કેમ લીધું ? (સમાધાન) બાકીના જ્ઞાનોનું સ્વરૂપ જ્ઞાન પ્રાયઃ તેને આધીન છે, તેવું પ્રાધાન્ય જણાવવાને માટે કહેલ છે.

હવે જ્ઞાન શબ્દના સંબંધી શબ્દત્વ આદિ જેમાં છે તે જ્ઞાન, તેને જણાવવાને માટે હવે કહે છે -

## • सूत्र - १०८० -

आ पांय प्रકारनुं ज्ञान अधां द्रव्य, गुष स्रने पर्यायोर्नु ज्ञान छे -स्रे प्रभाषे ज्ञानीस्रोस्रे हहेव छे.

#### • विवेयन - १०८० -

અનંતરોક્ત પંચવિધ જ્ઞાન તે તે પર્યાયોમાં જાય છે તે દ્રવ્ય - જે કહેવાનાર લક્ષણરૂપ છે. ગુણ - રૂપ આદિ, પર્યાય - બધી તરફથી દ્રવ્યો અને ગુણોમાં જાય છે, તે પર્યાય. - x - x - જ્ઞાન - અવબોધક, જ્ઞાનિ - અતિશય જ્ઞાનયુક્ત કેવલી વડે કહેવાચેલ છે. - x - x - x - x - x - આના વડે જ્ઞાનના દ્રવ્યાદિ વિષયત્વને કહ્યું. તેમાં દ્રવ્યાદિના લક્ષણો કયા છે? તે કહે છે -

#### • सूत्र - १०८१ -

द्रव्य, ગુણોનો આશ્રય છે, જે પ્રત્યેક દ્રવ્યના આશ્રિત રहે છે, ते ગુણ होय છે, પર્યાયોનું લક્ષણ દ્રવ્ય અને ગુણોનું આશ્રિતત્વ છે.

#### • विवेयन - १०८१ -

કહેવાનાર ગુણોનો આશ્ચય - આધાર જ્યાં તે રહે છે, ઉત્પન્ન થાય છે, ઉત્પન્ન થઇને રહે છે કે નાશ પામે છે, તે દ્રવ્ય, આના વડે "રૂપાદિ જ વસ્તુ છે, તેનાથી વ્યતિરિક્ત બીજું કંઈ નથી" એ તથાગતતા મતનું કંડન કરેલ છે. - x - x - એક દ્રવ્યમાં સ્વ આધારભૂત સ્થિત તે એકદ્રવ્યાશ્ચિત. તે કોણ છે? ગુણ - રૂપ આદિ. - x - x - x - જેના વડે લક્ષ્ય કરાય તે લક્ષણ, પર્યંच - કહેવાનાર રૂપ છે, તે દ્રવ્ય અને ગુણના આશ્ચિત છે. - x - x - x - x - સ્ત્રમાં "દ્રવ્ય ગુણોનો આશ્ચય છે" એ પ્રમાણે દ્રવ્ય લક્ષણ છે. આવા લક્ષણવાળું દ્રવ્ય એક જ છે, કે તેના બેદો પણ છે?

ते वातने हहे छे-

## • सूत्र - १०८२ -

धर्म, अधर्म, आકाश, કાળ, पुद्दगत अने छव आ ७ द्रव्य ३૫ तोड वरदर्शी िं नेश्वरोस्रे डहेंत छे.

#### • विवेयन - १०८२ -

ધર્મ - ધર્માસ્તિકાય, અધર્મ - અધર્માસ્તિકાય, આકાશ - આકાશાસ્તિકાય, કાલ - અદ્ધા સમય રૂપ, પુદ્ગલ - પુદ્ગલાસ્તિકાય, જીવ - જીવાસ્તિકાય, આ દ્રવ્યો છે. પ્રસંગથી લોકસ્વરૂપ પણ કહેલ છે. સામાન્યથી લોકનું આ પ્રમાણેનું સ્વરૂપ છે. શો અર્થ છે? અનંતરોક્ત છ દ્રવ્યરૂપ લોક છે. કહ્યું છે કે - દ્રવ્યો સહિત તે લોક છે, તેનાથી વિપરીત તે અલોક છે.

ધર્માદિના આ જ બેદો છે કે બીજા પણ છે? તે કહે છે -

### • सूत्र - १०८३ -

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ ત્રણે દ્રવ્ય સંખ્યામાં એક એક છે. કાળ, પુદ્દગલ અને જીવ એ ત્રણે દ્રવ્યો અનંત અનંત છે.

## • विवेयन - १०८३ -

ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય અને આકાશદ્રવ્ય તે સંખ્યામાં એક-એક જ છે એ પ્રમાણે તીર્થંકરે કહેલ છે, તો શું 'કાળ' આદિ દ્રવ્ય પણ એ પ્રમાણે જ છે? તે અનંત સંખ્યક છે, કેમકે તેના સ્વગત ભેદો અનંત છે. કાળ, પુદ્ગલ અને જીવો અનંત છે. કાળની અનંતતા અતીત અને અનાગતની અપેક્ષાથી છે.

આના પરસ્પર નિબંધન લક્ષણ બેદો કહે છે -

## • सूत्र - १०८४ थी १०८७ -

(१०८४) गति धर्मनुं बक्षास से, सधर्म स्थिति बक्षास से. सर्वे द्रव्योनुं भाषन स्रवगाह बक्षास साइश से. (१०८५) वर्तना डाजनुं बक्षास से, पे ज्ञान, दर्शन, सुण सने द्रुःजधी स्रोलणाय से. (१०८६) ज्ञान, दर्शन, यारित्र, तप, वीर्य सने ६पयोग से अवना बक्षास से. (१०८५) शब्द, संघडार, ६६ोत, प्रभा, छाया, सातप, वर्स, रस, गंध सने स्पर्श से पुद्दगवना बक्षास से.

#### • विवेयन - १०८४ थी १०८७ -

જે વર્તે છે - ભવો થાય છે, તે રૂપથી તેના પ્રત્યે પ્રયોજકત્વ તે વર્ત્તના. તે લક્ષણ - ચિક્ષ છે, કોનું? કાળનું. અહીં એવું કહેવા માંગે છે કે જે આ શીતવાયુ, આતપ આદિ ઋતુ વિભાગથી થાય છે. - x - x - x ન્સર્વથા વર્ત્તના વડે લક્ષ્યમાણત્વથી આ કાળ છે તેમ જાણવું.

જીવ - તેનું લક્ષણ ઉપયોગ છે, તે મતિ જ્ઞાનાદિ રૂપ ઉપયોગ છે. તે સ્વસંવિદિત જ હોય, તેને અનુભવતો રૂપ આદિના અનુભવરૂપ ઘટ આદિની જેમ જીવનું લક્ષ્ય કરાય છે. તેથી ઉપયોગને લક્ષણ કહે છે. આનો વિસ્તાર અહીં પણ કરાયો છે, અન્યત્ર પણ કરાયેલ છે, તેથી ફરી તેનો વિસ્તાર કરતા નથી. તેથી જ વિશેષગ્રાહી રૂપ જ્ઞાન વડે સામાન્યગ્રાહી દર્શન વડે, સુખ - આહ્યાદ રૂપથી, દુ:ખ - તેનાથી વિપરીત રૂપને અનુક્રમે લક્ષ્ય કરે છે. સજીવોમાં કદાયિત્ જ્ઞાનાદિ ઉપલબ્દા થતાં નથી.

હવે શિષ્યોના દેઢતર સંસ્કારને માટે ઉક્તલક્ષણ સિવાયના બીજા લક્ષણો (જીવના) કહે છે - જ્ઞાન, દર્શન, યારિત્ર, તપ અને વીર્યાંતરાયના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન સામર્થ્ય લક્ષણ ઉપયોગ - અવહિતત્વ છે. આ જ્ઞાનાદિ તે જીવના લક્ષણ છે. આના વડે જ જીવ અનન્ય સાધારણપણાથી ઓળખાવાય છે.

આ પ્રમાણે જીવલક્ષણ કહીને પુદ્ગલ લક્ષણ કહે છે -

જ્ઞબ્દ - ધ્વનિ, અંધકાર, ઉદ્યોત - રત્નાદિ પ્રકાશ, પ્રભા - ચંદ્રાદિની દીધિતિ, છાયા, આતપ - સૂર્ચ બિંબિ જનિત ઉષ્ણપ્રકાશ. વર્ણ - નીલ આદિ, રસ - તિક્ત આદિ, ગંધ સુરભિ આદિ, સ્પર્શ - શીત આદિ - x - આ બધાં વડે તેના લઢ્યપણાથી તેને પુદ્ગલના લક્ષણો કહેલ છે. પૌદ્ગલિક છે. પ્રતિઘાત વિદ્યાચિત્વ આદિથી આને મૂર્તિભાવ છે. અંધકાર અને ઉદ્યોતાદિનું પૌદ્ગલિકત્વ ચક્ષુના વિજ્ઞાન વિષયત્વથી છે. જે પૌદ્ગલિક નથી તે ચક્ષુ વિજ્ઞાનનો વિષય પણ થતો નથી, જેમકે - આત્મા આદિ. અંધકાર - તે આ લોકનો અભાવ, તે પણ ચક્ષુ વિજ્ઞાનનો વિષય છે - x - x - x - એ પ્રમાણે છાયા અને આતપ પણ પૌદ્ગલિક વસ્તુત્વ જામવું. આ બંનેનું સ્પર્શન ગ્રાહ્યત્વથી પૌદ્ગલિકત્વ છે. - x - x - વર્ણ આદિનું પૌદ્ગલિકત્વ તો પ્રસિદ્ધ જ છે.

આના વડે દ્રવ્ય લક્ષણ કહ્યું. હવે પર્યાય લક્ષણ કહે છે -

## • सूत्र - १०८८ -

એકત્વ, પૃથકત્વ, સંખ્યા, સંસ્થાન, સંયોગ અને વિભાગ. આ પર્યાયોના **લક્ષણ** છે.

## • विवेयन - १०८८ -

એકનો ભાવ તે એકત્વ - ભિશ્ન એવા પરમાણુ આદિમાં પણ જે આ ઘટ આદિ એક છે. એવી પ્રતીતિ હેતુ સામાન્ય પરિણતિરૂપ. પૃથકત્વ - આ અમારાથી પૃથક્ છે, એવો પ્રત્યય ઉપનિબંધન, સંખ્યા - જે એક, બે, ત્રણ ઇત્યાદિ પ્રતીતિ કરાવે, જેના વડે આકાર વિશેષ રચાય તે સંસ્થાન - પરિમંડલ ઇત્યાદિ. સંયોગ - આ આંગળીઓનો સંયોગ છે. ઇત્યાદિ વ્યપદેશ, વિભાગ - આ આનાથી વિભક્ત છે તે બુદ્ધિ હેતુ. ચ શબ્દથી ન કહેવાયેલા નવા, જૂના આદિ પર્યાયનો ઉપલક્ષક છે. લક્ષણ - અસાધારભરૂપ.

આ રીતે સ્વરૂપથી અને વિષયથી જ્ઞાનને જણાવીને દર્શનને કહે છે.

## • सूत्र - १०८६, १०६० -

श्रव, अश्रव, બંધ, पुन्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्शरा सने भोक्ष आ नव तत्त्वो छे. सा तथ्य स्व३५ भावोना सद्दभावना नि३५७मां ९े भावपूर्वङ श्रद्धा छे. ते सम्यङ्त्व ङहेवाय छे.

## • विवेथन - १०८६, १०६० -

(૧) જીવ - ઉક્ત લક્ષણ રૂપ, (૨) અજીવ - ધર્માસ્તિકાયાદિ, (૩) બંધ - જીવ અને કર્મનો અત્યંત સંશ્લેષ, (૪) પુન્ય - શુભ પ્રકૃતિ રૂપ, (૫) પાપ - અશુભ પ્રકૃતિ રૂપ. (૬) આશ્રવ - કર્મોનું આવવું તે, કર્મ ઉપાદાનના હેતુ - હિંસા આદિ. (૭) સંવર સંવરવું તે, ગુપ્તિ આદિ વડે આશ્રવ નિરોધ. (૮) નિર્જરા - વિપાકથી તપથી કર્મોનું ખરી જવું. (૯) મોક્ષ - સંપૂર્ણ કર્મ ક્ષય કરીને પોતાના આત્મામાં અવસ્થાન કરવું.

આ અનંતરોક્ત તથ્ય - અવિતથ નિરુપ યરિત વૃત્તિ છે. આના વિશે સૂચગડાંગ આગમમાં વિસ્તાર કરેલ છે. 'નવ'ની સંખ્યા મધ્યમ પ્રસ્થાનથી છે. સંક્ષેપની અપેક્ષાથી જીવ અને અજીવમાં જ બંધ આદિનો અંતર્ભાવ સંભવે છે. તેથી 'બે' તત્વો જ થાય. વિસ્તારથી તેના ઉત્તરભેદની વિવક્ષાથી અનંતા તત્ત્વો થાય. જો આ નવ તથ્યો છે. તેથી શું? અનંતરોક્ત જીવાદિ સ્વરૂપોના સદ્ભાવ વિષય છે. તે અવિતથ સત્તાના અભિદાયક છે. ગુરુ આદિ સંબંધી ઉપદેશને અંતઃકરણથી શ્રદ્ધા કરે. ''તે પ્રમાણે છે'' એવો સમ્યક્ભાવે સ્વીકાર કરે તે સમ્યક્ત્વ એટલે કે દર્શન. તીર્થંકર આદિ એ ભાવ શ્રદ્ધાન્ વિશેષેથી કહેલ છે. - x - શ્રદ્ધા તે સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. અને તે આ જીવાદિ તત્ત્વોની શ્રદ્ધા છે. શ્રદ્ધાન - સમ્યકત્વ મોહનીય કર્માણુનો ક્ષય કે ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન આત્મ પરિણામરૂપ છે. - x - x - x - x - જીવાદિ સ્વરૂપ પરિજ્ઞાનના સમ્યગ્ ભાવ હેતુ આત્મ પરિણામ વિશેષ તે સમ્યક્ત્વ, પણ જ્ઞાન સ્વરૂપ જ નહીં. - x - x -

આ પ્રમાણે સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ કહી, તેના બેદો કહે છે -

## • सूत्र - १०६१ -

(सभ्यકत्वना दृश प्रકार छै) निसर्गदुयि, ६५दृशदुयि, आज्ञादुयि, सूत्रदुयि, जीषदुयि, अભिगमदुयि, विस्तारदुयि, क्रियादुयि, संक्षेपदुयि, अने धर्मदुयि.

## • विवेयन - १०६१ -

(૧) નિસર્ગ - સ્વભાવ, તેનાથી રુચિ - તત્ત્વાભિલાષ રૂપ, તે નિસર્ગડુચિ. (૨) ઉપદેશ - ગુરુ આદિનું કથન, તેનાથી રુચિ. (૩) આજ્ઞા - સર્વજ્ઞ. (૪) સૂત્રરુચિ - આગમ વડે રુચિ (૫) બીજ - જે એક છતાં અનેકાર્થ પ્રબોધ ઉત્પાદક વચન, તેના વડે રુચિ, તે બીજ રુચિ. (૬) અભિગમ - જ્ઞાન, (૭) વિસ્તાર - વ્યાસ, (૮) ક્રિયા - અનુષ્ઠાન, (૯) સંક્ષેપ - સંગ્રહ, (૧૦) ધર્મ - શ્રુતધર્માદિ, તેની-તેની રુચિ જેમકે અભિગમરુચિ, વિસ્તાર રુચિ ઇત્યાદિ. આ અર્થ સંક્ષેપથી કહ્યો, હવે વિસ્તારથી -

## • सूत्र - १०६२ थी ११०२ -

(१०६२) परोपहेश विना, स्वयंना ९ यथार्थ जोघशी अवगत ४व, अश्वव, पुन्य, पाप, आश्रव अने संवराहि तत्वोनी ९ दुशि छे ते निसर्ग दुशि छे. (१०६३) ि९ नेश्वर द्वारा हैष्ट ભावोमां तथा द्वव्याहि यारथी विशिष्ट पहार्थोंना विषयमां ''आ आम ९ छे, अन्यथा नथी'' भेवी ९ स्वतः थयेव श्रद्धा छे, ते ''निसर्ग दुशि छे.

(१०६४) थे जीन छघस्थ हे गर्हत्ना ઉपहेशथी भ्रवाहि भावोमां श्रद्धान् हरे छे. ते **ઉपहेशरुथि भाष**वी.

(१०६५) राग, द्वेष भोह અने अज्ञान रेना हूर थर्र गया छे, तेमनी आज्ञामां रहेर्दु ते 'आज्ञारुथि' छे.

(१०६६) **थे अंग**प्रविष्ट અने अंगजाह्य श्रुतनुं **अवगाहन ક**रतो श्रुतथी सम्यङत्वनी प्राप्ति <del>डरे</del> छे, ते ''सूत्ररुशि'' **ज**ासवी.

(૧૦૯૭) **षे प्रमासे ४००मां ते**बना जिंहु विस्तरे छे, तेम**४ शे** सम्यङत्व એકપદથી અનેક પદોમાં ફેલાઇ જાય છે, ते ''जी**ष**रुચि'' छे. (१०६८) शेषे अियार अंगो, प्रકीर्ણક, दृष्टिवाह आदि श्रुतज्ञान અર્થ सिंहत प्राप्त કरेस छे, ते ''अभिगमरुચि'' छे.

(१०६६) समग्र प्रमाष्टे सने नयोथी ९ द्रव्योना जद्यां भावोने अष्टे हे, ते ''विस्ताररुथि'' हे.

(१९००) दर्शन, ज्ञान, यारिश्र, तंप, विनय, सत्य, समिति अने गुप्ति आदि डियाओमां ९े ભાવથી रुशि छे, ते ''डियारुगि'' छे.

(१९०१) थे निर्श्वन्थ प्रवयनमां अडुशण छे, मिश्या प्रवयनोथी अनिभज्ञ छे, परंतु डुहिष्टिनो आग्रह न होवाथी अल्पनोधथी ४ थे तत्त्वश्रद्धावाणो छे, ते संक्षेप रुचि छे.

(१९०२) જિનકथિत अस्तिङाय धर्ममां, श्रुत धर्ममां अने यारित्र-धर्ममां श्रद्धा ङरे छे ते ''धर्म रुचि'' જાણવો.

#### • विवेयन - १०६२ थी ११०२ -

સદ્ભુત - અવિતથ, તથાવિધ અર્થ - વિષય જેનો છે, તદ્ભુત અર્થને જ્ઞાન કહે છે. - x - x - x - જીવ, અજીવ ઉક્ત રૂપ છે. પુન્ય અને પાપ, - x - x - પરોપદેશ નિરપેક્ષતાથી જાતિ સ્મરણ પ્રતિભાદિ રૂપથી સંગત મતિ તે સંમતિ. આશ્રવ, સંવર અને ચ શબ્દથી અનુક્ત એવા બંધાદિ લેવા. આ બધાંની શ્રદ્ધા કરવી તે.

જે બીજા પાસે સાંભળ્યા વિના જીવાજીવાદિને જાણે તે નિસર્ગ રુચિ. આ જ અર્થને ફરી સ્પષ્ટતર કહે છે - જે તીર્થંકર ઉપલબ્ધ જીવાદિ પદાર્થોને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ ભેદથી અથવા નામાદિ ભેદથી ચાર પ્રકારે તેમજ છે, એમ સ્વીકારે, પરોપદેશ વિના શ્રદ્ધા કરે. - x - તે નિસર્ગરૂચિ છે.

ઉપદેશ રુચિ - અનંતરોક્ત આ જ ભાવો - જીવાદિ પદાર્થોને, બીજા દ્વારા કથિત હોય પછી શ્રદ્ધા કરે છે. બીજા કેવા એ? જે આચ્છાતન કરે તે છદ્મ - ચાર ઘાતિ કર્મ. તેમાં રહે તે છદ્મસ્થ - કેવળજ્ઞાન ન પામેલ. જિન્ન - રાગાદિની જીતે છે તે. ઉત્પન્ન કેવળ જ્ઞાન વડે તીર્થંકર આદિ વડે, - x - x - તેમના ઉપદેશ વડે જે રુચિ તે ઉપદેશ રુચિ.

આજ્ઞારુચિ - રાગ એટલે આસક્તિ, દ્વેષ - અપ્રીતિ, મોહ - બાકીની મોહનીય કર્મની પ્રકૃતિ, અજ્ઞાન - મિથ્યાજ્ઞાન રૂપ, જેના નાશ થયા છે, આ બધાંનો સર્વથ અપગત અસંભવ હોવાથી દેશથી જાણવું - x - x - અવધારણ ફળપણાથી વાક્ચન આજ્ઞા વડે જ રુચિ તે આજ્ઞારુચિ.

સૂત્રરુચિ - જે સૂત્ર અર્થાત્ આગમ ભણીને, સૂત્ર ભણવાથી પ્રાપ્ત થાય છે તે સમ્યક્ત્વ. કેવા શ્રુતથી? આચારાદિ અંગોથી, અનંગ - પ્રવિષ્ટ ઉત્તરાધ્યયનાદિ બાહ્યથી, સૂત્રના હેતુપણાથી તે સૂત્રરુચિ છે.

બીજરુચિ - જીવાદિ એક પદથી જીવાદિ અનેક પદમાં જે વ્યાપિત થાય છે -

પ્રસરે છે, આના વડે સમ્યકત્વ રુચિ ઉપલક્ષિત, તેના અભેદ ઉપચારથી આત્મા પણ સમ્યકત્વ કહેવાય છે. ઉપચાર નિમિત્તે તે રુચિરૂપથી આત્મા વડે પ્રસરણ. કોની જેમ? તૈલબિંદુ જળમાં પ્રસરે તેમ. તત્ત્વના એક દેશમાં ઉત્પન્ન રુચિ પણ આત્મા, તથાવિદ્ય ક્ષયોપશમના વશથી અશેષતત્ત્વોમાં રુચિમાન થાય છે. તે આવા પ્રકારે છે. તે બીજરુચિ જાણવી. જેમ બીજથી અનુક્રમે બીજા અનેક બીજો ઉત્પન્ન થાય, તેમ રુચિ, વિષયભેદથી બીજી રુચિને ઉત્પન્ન કરે છે.

અભિગમરુચિ - જેના વડે શ્રુતજ્ઞાન અર્થ કરાય તે. અથવા જેના વડે શ્રુતજ્ઞાનનો અર્થ અદિગત થાય છે તે. તે શ્રુતજ્ઞાન કયું છે? આચાર આદિ અગિયાર અંગો, ઉત્તરાધ્યયન આદિ પ્રકીર્ણકો, પરિકર્મ સૂત્રાદિ દેષ્ટિવાદ. અંગત્વ છતાં દેષ્ટિવાદનું પૃથક્ ઉપાદાન પ્રાધાન્ય જણાવવા માટે છે.

વિસ્તારરુચિ - ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યોના કર્વભાવો - એકત્વ, પૃથકત્વ આદિ સંપૂર્ણ પર્યાયો, બધાં પ્રમાણો વડે, બધાં નૈગમાદિ નયો વડે, અથવા જે નયભેદને ઇચ્છે છે, તે આ વિસ્તાર રુચિ જાણવી. વિસ્તારના વિષયપણાથી જ્ઞાનની રુચિ પણ, તે વિષયત્વથી જ્ઞાનપૂર્વિકા રુચિ.

ક્રિયારુચિ - દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર તેમાં પૂર્વોક્તરૂપે, તપ - વિનયમાં, સમિતિ -ગુપ્તિમાં ક્રિયા ભાવની રુચિ અર્થાત્ દર્શાનાદિ આચાર અનુષ્ઠાનમાં જે ભાવથી રુચિ તે નિશ્ને ક્રિયા રુચિ છે. - x - x - .

સંક્ષેપરુચિ - બીજાના મત રૂપ કુદૈષ્ટિ જેણે અંગીકાર કરી નથી. તેને તેવો સંક્ષેપરુચિ જાણવો સર્વજ્ઞના શાસનમાં અકુશળ હોય. બાકીનામાં અનભિજ્ઞ હોય, કપિલાદિનું પ્રવયન અનભિગૃહિત હોય, તેથી એમ જાણવું કે જેમ તે જિનપ્રવયનમાં અનભિજ્ઞ છે, તેમ બાકીના પ્રવયનોમાં પણ અનભિજ્ઞ છે? ના નહીં. ચિલાતિપુત્રવત્ પ્રશમાદિ ત્રણપદોથી સંક્ષેપથી જ તત્ત્વરૂચિને પામે છે, તે સંક્ષેપરૂચિ છે.

ધર્મરુચિ - ધર્માસ્તિકાય રૂપ કે અંગ પ્રવિષ્ટાદિ આગમ રૂપ અથવા સામાયિકાદિ ચારિત્ર ધર્મ તેની શ્રદ્ધા કરે. તીર્થંકરે કહેલ ધર્મની રુચિ. ધર્મ એટલે પર્યાયો અથવા ધર્મ - તે શ્રુત ધર્માદિ, તેની રુચિ. - x - x -

કયા લિંગો વડે આ દશે દે સમ્ચક્ત્વ ઉત્પન્ન થયેલ છે, એ પ્રમાણે શ્રદ્ધા કરતા કહે છે કે -

## • सूत्र - ११०३ -

परमार्थने असवो, परमार्थना तत्त्वहैष्टानी सेवा કरवी, व्यापश दर्शन अने डुहर्शनथी दूर रहेवुं, सम्यङ्खनुं श्रद्धान छे.

#### • विवेयन - ११०३ -

પરમાર્થ - જીવાદિ, તેમાં સંસ્તવ - ગુણ કીર્તન, તેનું સ્વરૂપ, ફરી ફરી પરિભાવના જનિત કે પરિચય તે પરમાર્થ સંસ્તવ, યથાવત્ દર્શિતપણાથી ઉપલબ્ધ જીવાદિ પરમાર્થ જેના વડે તે સુદેષ્ટ પરમાર્થા - આચાર્ચ આદિ, તેમની પર્યુપાસના, યથાશક્તિ તેમની વૈયાવચ્ય પ્રવૃત્તિ. જેનું દર્શન વિનષ્ટ થયેલ છે તે - વ્યાપશ્ન દર્શન એટલે સમ્યક્ત્વ પામીને તથાવિદ્ય કર્મોદયથી વમી નાંખેલ. કુત્સિત દર્શન તે કુદર્શન - શાક્ય આદિ. તેનું વર્જન - પરિહાર. આના પરિહારથી સમ્યક્ત્વનું માલિન્ય ન થાય, તે માટે સમ્યક્ત્વની શ્રદ્ધા કરે - સ્વીકારે - જેના વડે તે સમ્યક્ત્વ શ્રદ્ધાન. - x - x - .

આ રીતે સમ્યક્ત્વના લિંગોને જાણીને. હવે તેનું માહાત્મ્ય દર્શાવતા આ પ્રમાણે કહે છે -

## • सूत्र - ११०४, ११०५ -

यारित्र सम्यङ्क्त्व विना न थाय, पण सम्यङ्क्त्व यारित्र विना होय डे न होय. सम्यङ्क्त्व सने यारित्र सेंड साथे होय छे. यारित्रनी पूर्वे सम्यङ्क्त्व होवुं आवश्यङ छे... सम्यङ्क्त्व विना ज्ञान थतुं नथी. ज्ञान विना यारित्र गुष्त होतो नथी. यारित्र विना मोक्ष न थाय. मोक्ष विना निर्वाण थतुं नथी.

#### • विवेयन - १९०४, १९०५ -

યારિઝ, સમ્યક્ત્વ વિના થતું નથી. ઉપલક્ષભથી થયું નથી અને થશે પણ નહીં. એમ કેમ કહ્યું? જયાં સુધી સમ્યક્ત્વનો ઉત્પાદ ન થાય, ત્યાં સુધી યારિઝ ન થાય. તો શું દર્શન પણ યારિઝમાં નિયત છે? ના, દર્શન હોય ત્યારે યારિઝ હોય કે ન પણ હોય સમ્યક્ત્વ અને યારિઝ એક કાળે પણ ઉત્પન્ન થાય. યારિઝના ઉત્પાદ પહેલાં સમ્યક્ત્વ ઉપજે અથવા અથવા એક સાથે ઉપજે અથવા તેવા પ્રકારના ક્ષયોપશમના અભાવે યારિઝ ન પણ ઉપજે, તેથી દર્શનમાં ચારિઝની ભજના કહી.

દર્શન રહિતને સમ્યગ્ જ્ઞાન ન હોય, જ્ઞાન વિરહિતને ચારિત્ર ગુણ ન હોય. તેમાં ચરણ એટલે વ્રત આદિ. ગુણ - પિંડવિશુદ્ધિ આદિ. અગુણા - અવિદ્યમાન ગુણ - x - x - મોક્ષ - સકલ કર્મક્ષય રૂપ, - x - નિર્દ્યાણ નિવૃત્તિ, મુક્તિપદ પ્રાપ્તિ. એ પ્રમાણે પૂર્વ સૂત્રથી મુક્તિએ અનંતર હેતુ હોવા છતાં ચારિત્ર, સમ્યક્ત્વ હોય તો જ થાય, તેમ કહીને તેનું માહાત્મ્ય કહ્યું. પછીના સૂત્રમાં ઉત્તરોત્ર બીજા ગુણોનો વ્યતિરેક દર્શાવ્યો. હવે તેમાં દર્શનના આઠ આચારો ને જણાવે છે.

## • सूत्र - १९०६ -

निःशंक्ति, निष्डांक्षित, निर्विथिक्तिसा, अभूटहेष्टि, ६५०/६सा, स्थिरीक्टस, वात्सस्य अने प्रभावना आ आठ दर्शनायार छे.

#### • विवेयन - ११०६ -

(૧) શંક્તિ - શંકા કરી તે, તે દેશ અને સર્વ બે ભેદે છે. તેનો અભાવ તે નિ:શંક્તિ, (૨) કાંક્ષિત - કાંક્ષા કરવી તે, યુક્તિ યુક્ત પણાથી અને અહિંસાદિ અભિધાયીત્વથી શાક્યાદિ દર્શનને સુંદર માની, તે-તે દર્શનને ગ્રહણ કરવા રૂપ કાંક્ષા, તેનો અભાવ, તે નિષ્કાંક્ષા. (3) વિચિકિત્સા - ફળ પ્રતિ સંદેહ, આ કષ્ટનું ફળ મળશે કે નહીં મળે. અથવા સાધુની જુગુપ્સા, આ મેલા ઘેલા શું રહેતા હશે? વગેરે નિંદા, તેનો અભાવને નિર્વિચિકિત્સા કે નિર્વિજુગુપ્સા. (૪) અમૂઢદેષ્ટિ કુતીર્થિકોની ઋદ્ધિ જોઈને પોતાના દર્શનમાં અરુચિ ન કરે. મોહવિરહિતા એવી દેષ્ટિ અર્થાત્ બુદ્ધિ જેની છે તે અમૂઢદેષ્ટિ. એમ ચાર અંતર આચાર કહ્યા.

હવે બાહ્ય કહે છે - (૫) ઉપબૃંહણા - ગુણીજનોની પ્રશંસા દ્વારા તેમના ગુણમાં વૃદ્ધિ કરવી, જેમકે દર્શનાદિ ગુણચુક્તને કહેવું કે - તમારો જન્મ સફળ છે ઇત્યાદિ. (૬) સ્થિરીકરણ - સ્વીકારેલા ધર્માનુષ્ઠાન પ્રતિ સીદાતાને ધર્મમાં સ્થિર કરવા. (૭) વાત્સલ્ય - વત્સલતાનો ભાવ, સાધર્મિક જનોને ભોજન પાન આદિ ઉચિત પ્રતિપત્તિ કરવી તે. (૮) પ્રભાવના - તેવી સ્વ તીર્થની ઉજ્ઞતિ હેતુ ચેષ્ટામાં પ્રવર્તનરૂપ. આ આઠ દર્શનાચાર છે.

આ જ આઠ આચારોને આચરનાર ઉક્ત ફળના સંપાદક થાય અને આ જ્ઞાનાચારદિના ઉપલક્ષક છે. અથવા દર્શનના જ જે આચારો કહ્યા, તે જ ઉક્ત ન્યાયથી મુક્તિમાર્ગ મૂલત્વ સમર્થન અર્થે છે.

આ જ્ઞાન-દર્શન નામક મુક્તિ માર્ગને બતાવીને ફરી તે જ ચારિત્રરૂપ દર્શાવવાને માટે ભેદ કથનથી જ તેનું સ્વરૂપ ઉપદર્શિત છે. એમ માનતા આ પ્રમાણે કહે છે -

## • सूत्र - ११०७, ११०८ -

यारिश्रना पांच प्रકार छे - सामायिङ, छेहोपस्थापनीय, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसंपराय अने अङ्घाय ओवुं यथाण्यात यारिश्र. ते छप्रस्थ अने डेवली जंनेने होय छे. ऐ यारिश्र डर्मना संययने रिड्त डरे छे, तेथी तेने यारिश्र डहे छे.

## • विवेथन - १९०७, १९०८ -

સમ - સાંગત્યથી એકીભાવ વડે જે આય - જવું તે, સમાય - પ્રવર્તન, તે જેનું પ્રયોજન છે તે સામાયિક, તે સર્વ સાવધનો પરિહાર જ છે. - x - અથવા સમ - રાગદ્ધેષ્ઠ રહિત, તે જ ચિત્ત પરિણામ, તેનો આય - પ્રવર્તન તે સમાય, તે રૂપ સામાયિક પણ સર્વ સાવધવિરતિ રૂપ જ હોય. તે સામાયિક બે ભેદે છે - ઇત્વર અને યાવત્કથિક. (૧) ઇત્વર - ભરત અને ઐરવતના પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના તીર્થની ઉપસ્થાપનામાં છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્રના ભાવથી તેમાં તેના વ્યપદેશનો ભાવ છે. (૨) યાવત્કથિક - મધ્યમ તીર્થંકરના તીર્થમાં અને મહાવિદેહમાં ઉપસ્થાપનાના અભાવથી તેનો વ્યપદેશ યાવજીવ સંભવે છે.

છેદ - સાતિયાર સાધુને અથવા નિરતિયાર નવા શિષ્યને, બીજા તીર્થ સંબંધી કે બીજું તીર્થ સ્વીકારતા પૂર્વ પર્યાયનો વિચ્છેદ રૂપ, તેનાથી યુક્ત ઉપસ્થાપના મહાવ્રત આરોપણ રૂપ જેમાં છે, તે છેદોપસ્થાપના. પરિહાર - પરિહરવું તે, વિશિષ્ટ તપરૂપ, તેનાથી વિશુદ્ધિ - જેમાં છે તે પરિહારવિશુદ્ધિ - x - x - x - x - (અહીં વૃત્તિકારશ્રીએ નવ ગાથા વડે પરિહાર તપનું વર્ષન કરેલ છે, તે આવશ્યકાદિમાં કહેવાઇ ગયેલ છે)

સૂક્ષ્મસંપરાય - સૂક્ષ્મ એટલે કિટ્ટિક્ર્રણથી અને સંપર્ચ - ભમે છે. આના વડે સંસાર અને સંપરાય - લોભ નામક કષાય જેમાં છે તે સૂક્ષ્મ સંપરાય, અને તે ઉપશમ અને ક્ષપક શ્રેણીના લોભાનુવેદન સમયે સંભવે છે - x - તથા અકષાય - અવિદામાન કષાય, ક્ષપિત કે ઉપશમિત કષાય અવસ્થાભાવી, અહીં ઉપશમિત કષાયનું અકષાયત્વ કષાયકાર્યના અભાવે લેવું.

યથાખ્યાત - અરહંત કથિત સ્વરૂપ તે ઉલ્લંઘવું નહીં તે. ઉપશાંત અને ક્ષીણ મોહ નામક બે ગુણસ્થાન વર્તીને, સુયોગી કે અયોગી ગુણસ્થાને સ્થાયીને હોય છે. આ પાંચ ભેદે ચારિત્ર શબ્દ કહેવો. અન્વર્થથી તેને કહે છે - આ સામાયિકાદિ, કર્મની સંચિત રાશિને રિક્ત - ખાલી કરે છે. તેથી નિરુક્તવિધિથી ચારિત્ર તે 'ચયરિક્તકર' જાણવું - x - x -

હવે ચોથું કારણ, તપને કહે છે :-

● सूत्र - ११०€ -

તપ બે પ્રકારે કહ્યો છે - બાહ્ય અને અભ્યંતર. બાહ્ય તપ છ બેદે કહેલો છે. અભ્યંતર તપ પભ છ બેદે છે.

• विवेयन - ११०६ -

ગાથાર્થ કહ્યો. ભાવાર્થ તપ અધ્યયનમાં કહેશે. (શંકા) આનો મુક્તિ માર્ગપણામાં કોનો કેટલો વ્યાપાર છે? તે કહે છે -

• सूत्र - १११० -

ज्ञानथी छवाहि ભાવोने अष्टे छे, हर्शनथी तेनुं श्रद्धान કरे छे, यारिभथी કर्मग्राश्रवनो निरोध કरे छे, तपथी विश्वद्ध थाय छे.

• विवेयन - १११० -

મતિ આદિ જ્ઞાનથી જીવાદિ ભાવોને જાણે છે. દર્શનથી શ્રદ્ધા કરે છે, અનંતર કહેલા ચારિત્રથી નિરાશ્રય થાય છે. કર્મોને ગ્રહણ કરતો નથી. તપ વડે પૂર્વે એકઠા કરેલા કર્મોનો ક્ષય કરવાથી શુદ્ધ થાય છે. - x - આના વડે માર્ગનું ફળ મોક્ષ કહ્યું. હવે તે ફળ રૂપ ગતિ કહે છે -

• सूत्र - ११९१ -

सर्वे हु:ખोथी मुક्त थवाने माटे महर्षि संयम અने तप द्वारा पूर्व डमोंनो क्षय डरीने मोक्ष प्राप्त डरे छे - तेम हुं डहुं छुं.

• **વિવેચન - ૧૧૧૧ -**પૂર્વોપચિત જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોનો ક્ષય કરીને, સમ્યક્ પણે પાપો થકી વિરમવું તે ચારિત્ર. તપ વડે, ચ શબ્દથી જ્ઞાન અને દર્શન વડે૦

(શંકા) અનંતર તપ વડે કર્મ ક્ષપણને હેતુપણે કહેલ છે, અહીં જ્ઞાન આદિને પણ કર્મક્ષય હેતુ કહ્યો, તેમાં વિરોધ કેમ ન આવે?

(સમાધાન) તપ પણ આના સહિત ક્ષપણનો હેતુ છે, તે જણાવવા માટે આમ જણાવેલ છે. તેથી જ મોક્ષમાર્ગત્વ પણ ચારેથી ઉત્પન્ન થાય છે.

ત્યાર પછી સર્વ દુઃખના પ્રકૃષ્ટ ક્ષયને માટે - પ્રકર્ષથી હાનિને પામે તે પ્રક્ષીણ બધાં દુઃખો જેમાં થાય છે તે અથવા સર્વે દુઃખોની પ્રકૃષ્ટ હાનિને કે પ્રકૃષ્ટ ક્ષય જેમાં થાય છે તે. તે સિદ્ધિ ક્ષેત્ર જ છે. - x - x - અથવા બધાં દુઃખો અને અર્થ - પ્રયોજનો હીન થયા છે જેમના તે, તથાવિધ સિદ્ધિમાં ગમન કરે છે, તેમ જાણવું. - x - x - x -.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૮ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 अध्ययन - २६ - ''सम्यङत्वपराङ्ग'' 🗘

o અક્રાવીસમું અધ્યયન કહ્યું, હવે ઓગણત્રીશમું આરંભીએ છીએ. તેનો અ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં જ્ઞાનાદિને મુક્તિમાર્ગપણે કહ્યા. તે સંવેગાદિ મૂલર્થ અકર્મતા સુધી તે પ્રમાણે થાય છે. તે અહીં કહે છે, અથવા અનંતર અધ્યયનમ મોક્ષમાર્ગગતિ કહી, તે અહીં અપ્રમાદ જ તેનો પ્રધાન ઉપાય છે. જ્ઞાનાદિ પણ તેન પૂર્વક જ હોય, તે જ વર્ણવે છે. અથવા અનંતર અધ્યયનમાં મુક્તિમાર્ગમતિ કહી. તે વીતરાગત્વપૂર્વક હોય છે. તેથી જે રીતે તે થાય છે, તે રીતે આ અધ્યયન વડે કહે છે. આ ત્રણ સંબંધોથી આવેલ આ અધ્યયન છે. - x - x - તેના નામ નિર્દેશને માટે નિર્યુક્તિકાર કહે છે.

## • निर्युक्ति - ५०९ + विवेयन -

આદાનપ્રદથી સમ્યક્ત્વપરાક્રમ અધ્યયન છે. ગ્રહણ કરાય તે આદાન - આદિ એટલે પ્રથમ અને તે પદ - નિરાકાંક્ષપણે અર્થગમકપણાથી વાક્ય જ આદાનપદ છે તેના વડે ઉપયારથી અહીં તે અભિહિત છે. તે પ્રસ્તુત સમ્યકત્વ પરાક્રમ છે. ગુણો વડે નિર્વૃત્ત તે ગૌણ. અપ્રમાદ શ્રુત. તેમાં સંવેગાદિ અહીં વર્ણવીએ છીએ, તે રૂપ જ તત્ત્વર્થ અપ્રમાદ છે. બીજા કહે છે - અપ્રમાદ પણ વીતરાગતા ફળ છે, તેની પ્રાધાન્યતાર્થ 'વીતરાગશ્રુત' છે.

અહીં આદાનપદ નામના સૂત્ર અંતર્ગતત્વથી સૂત્ર સ્પર્શિકા નિર્યુક્તિમાં ૧ તેનો વ્યાપાર છે, તેની ઉપેક્ષા કરીને 'વીતરાગશ્રુત' નામ છે, તેમાં કેટલાંકને અભિમત હોવાથી, બંનેનો અનાદર કરીને અપ્રમાદશ્રુતનો નિક્ષેપો કહે છે.

## • निर्युक्ति - ५०८ थी ५१२ + विवेयन -

અપ્રમાદનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે છે. તેમાં નોઆગમથી દ્રવ્ય અપ્રમાદને નિક્ષેપો ત્રણ ભેદે છે - ફાશરીર, ભવ્યશરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત અમિત્ર આદિમાં છે. ભાવમે અજ્ઞાન અસંવર આદિમાં જાણવું. શ્રુતનો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર બેદે છે. ચાવત તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય શ્રુત પાંચ ભેદે છે - અંડજ આદિ. ભાવશ્રુત બે ભેદે છે. સમ્ચક્ શ્રુત અને મિથ્યાશ્રુત. તેમાં આ અદયચનમાં ''સમ્ચક્ શ્રુત'' છે, તેમ જાણવું.

પાંચે ગાથા પ્રતીત છે. વિશેષ એ કે - અમિત્ર - એટલે શત્રુ આદિ. તેમાં જે અપ્રમાદી છે, તે તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અપ્રમાદ કહેવાય છે. તેનું દ્રવ્યત્વ તથાવિધ અપ્રમાદ કાર્યના પ્રસાદાકપણાથી છે. ભાવમાં વિચારતા - અજ્ઞાન એટલે મિથ્યાજ્ઞાન, અસંવર એટલે અનિરુદ્ધ આશ્રવપમું. આદિ શબ્દથી કષાય પણ લેવો. આ બદામાં અપ્રમાદ અર્થાત્ આના જય પરત્વે સદા સાવદાનતા રૂપ જ થાય છે. તેમ જાણવું, તે પાંચ પ્રકારે છે -

(૧) અંડજ - હંસ આદિ ઇંડામાંથી જે જન્મે છે જેમ કોઇ પટ્ટ સૂત્ર. (૨) પીંડક - જેમકે કપાસ સૂત્ર. (૩) વાલજ - જે ઘેંટા આદિના વાળથી ઉત્પન્ન, જેમકે - ઉન (૪) વાકજ - જેમકે શણ, (૫) કીટજ - તેવા પ્રકારના કીડાની લાળમાંથી થાય છે, તેં પરૂ સૂત્ર.

સમ્યક્ શ્રુત - અંગ પ્રવિષ્ટ, મિથ્યા શ્રુત - કનક સપ્તતિ આદિ. - x - x - . હવે આ નામની ગૌણતાને જણાવતા કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५९३ + विवेयन -

આ અધ્યયનમાં સમ્યક્ત્વમાં અપ્રમાદ જે કારણો વર્ણવેલ છે, તેથી આ અધ્યયનને ''અપ્રમાદ શ્રુત'' જાણવું. સમ્યક્ત્વમાં ઉપલક્ષણથી જ્ઞાનાદિમાં અપ્રમાદ, ઉક્ત ન્યાયથી સંવેદ આદિ ફળના ઉપદર્શનથી અથવા તેના અનુષ્ઠાન પ્રત્યે ઉદ્યમ દર્શનથી આ અધ્યયન વર્ણવેલ છે, તેથી આ અધ્યયનનું અપ્રમાદ શ્રુત નામ છે. - x - x - હવે સૂત્ર કહે છે, તે આ છે -

## • सूत्र - १९१२ -

हे आयुष्यमान् ! भगवंते े इहेत छे, ते में सांभणेत छे - आ "सम्यक्त्व पराक्रम" अध्ययनमां काश्यप गोत्रीय श्रमण भगवंत महावीरे े प्र३पणा करी छे, तेनी सम्यक् श्रद्धा, प्रतीति, रुचि, स्पर्श अने पादनथी, तारीने, कीर्तनथी, शुद्ध करीने, आराधना करवाथी आज्ञानुसार अनुपादन करवाथी, घणां छव सिद्ध थाय छे, जुद्ध थाय छे, मुक्त थाय छे, परिनिर्वाणने पामे छे. जधां हु:जोनो अंत करे छे.

#### • विवेयन - १११२ -

શ્રુતમ્ - સાંભળેલ છે, આયુષ્યમાન્ - શિષ્યને આમંત્રણ, સુધર્માસ્વામી જંબૂસ્વામીને કહે છે. ભગવત - સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિવાળા મહાવીરે કહેલ છે - આ જગતમાં કે જિનપ્રવયનમાં નિશ્ચિત સમ્યક્ત્વ ગુણયુક્ત જીવ, તેના સમ્યક્તવ્માં પરાક્રમ -ઉત્તરોત્તર ગુણ પ્રતિપતિથી કર્મશત્રુના જયને માટે સામર્થ્ય લક્ષણ જેમાં વર્ણવાય છે તે "સમ્યક્ત્વ પરાક્રમ" અધ્યયન છે

આ ગૌણ નામ જ છે, તો નિર્યુક્તિકારે કેમ તેને "આદાનપદ'' વડે કહ્યું? બીજું નામ ગૌણ છે. નામનું અનેક વિદ્યત્વ સૂચવવા માટે નિર્યુક્તિકારે આમ કહ્યું છે. તેના ગૌણત્વના વ્યવચ્છેદને માટે નહીં.

તે કોણે કહ્યું છે? શ્રમણ - શ્રામણ્યને અનુચરનાર. ભગવતં મહાવીરે કહેલ છે. અર્થાત્ ભગવંતે મને કહેલ છે. આના વડે વક્તાના દ્વારથી પ્રસ્તુત અધ્યયનનું માહાત્મ્ય કહ્યું. (શંકા) સુધર્મા સ્વામીને પણ શ્રુતકેવલિત્વ દ્વારથી આનું પ્રામાણ્ય સિદ્ધ હતું જ, તો પછી આ પ્રમાણે કેમ કહ્યું? (સમાધાન) લબ્ધપ્રતિષ્ઠિત છતાં ગુરુના ઉપદેશથી ગુરુનું માહાત્મ્ય બતાવવા માટે અને સૂત્રના અર્થને કહેવા માટે કહેલ છે.

હવે ફળ દ્વારથી કહે છે - પ્રસ્તુત અધ્યયનનો સમ્યગ્ શ્રદ્ધા સામાન્યથી સ્વીકારીને ઉક્તરૂપે જ વિશેષથી આ પ્રમાણે નિશ્ચિત કરીને અથવા સંવેગાદિ જનિત ફળના અનુભવ લક્ષણથી પ્રતીતિ કરીને, રુચિ કરીને તેમાં કહેલ અર્થાનુષ્ઠાન વિષયક અભિલાષ આત્મામાં ઉત્પન્ન કરીને, તે અનુષ્ઠાનને સ્પર્શીને, તે વિહિત અનુષ્ઠાનને અતિચારથી બચાવીને. તે અનુષ્ઠાનને પાર પમાડીને, સ્વાધ્યાય વિધાનથી કીર્તન કરીને, તે અનુષ્ઠાનની ગુણ સ્થાન પ્રાપ્તિથી ઉત્તરોત્તર શુદ્ધિ કરીને, ઉપસર્ગ - અપવાદની કુશળતાથી યાવજજીવ તેના અર્થના સેવનથી, ગુરુ નિયોગ રૂપથી સતત આસેવીને અથવા મન, વચન, કાયના યોગથી, એ પ્રમાણે પરાવર્ત્તનાદિથી રક્ષા કરીને અધ્યયનાદિથી પરિસમાપ્ત કરીને, ગુરુએ વિનયપૂર્વક આ મને ભણાવ્યુ એમ નિવેદન કરીને, શુદ્ધિ કરીને, જિનાજ્ઞાથી આરાધે.

એ પ્રમાણે કરીને શું? અનેક જીવો સિદ્ધત્વને પામ્યા છે. ઘાતિ કર્મક્ષયથી બોધ પામે છે, ચાર ભવોપગ્રાહી કર્મથી મૂકાય છે. પછી કર્મરૂપી દાવાનળના ઉપશમથી પરિનિર્વાણ પામે છે. તેથી જ શારીરિક માનસિક બધાં દુઃખોનો અંત કરે છે, મુક્તિપદ પામે છે.

હવે શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે પ્રસ્તુત અધ્યયન કહે છે -

#### सूत्र - १११३ -

तेनो आ अर्थ छे, षे आ प्रभाले डहेवाय छे - (१) संवेग, (२) निर्वेह, (३) धर्मश्रद्धा, (४) गुरु अने साधर्मिङ शुश्रूषा, (४) आवोयना, (६) निंहा, (३) गहां, (८) सामायिङ, (६) यतुर्विशनी स्तव, (९०) वंहन, (९१) प्रतिङमस, (९२) डायोत्सर्ग, (९३) पर्यङ्जास, (९४) स्तव, स्तुति मंगत, (९४) डाण प्रतिषेणना, (९६) प्रायश्चितङ्ख, (९९) क्षमापना, (९८) स्वाध्याय, (९८) वायना, (२०) प्रतिपृथ्छना, (२९) परावर्तना, (२२) अनुप्रेक्षा, (२३) धर्मङ्था,

(२४) श्रुतनी आराधना, (२५) भननी स्नेडाग्रता, (२६) संयभ, (२९) तप, (२८) व्यवहान, (२६) सुण शाना, (३०) सप्रतिजद्धता, (३९) विविद्धता, (३३) संलोग प्रत्याण्यान, (३४) विविद्धता, (३३) संलोग प्रत्याण्यान, (३४) ह्याध प्रत्याण्यान, (३६) ड्याथ प्रत्याण्यान, (३६) ड्याथ प्रत्याण्यान, (३९) खोग प्रत्याण्यान, (३८) शरीर प्रत्याण्यान, (३६) सहाय प्रत्याण्यान, (४०) लक्त प्रत्याण्यान, (४१) सहलाव प्रत्याण्यान, (४४) प्रतिइपता, (४३) वैयावस्य, (४४) सर्वगुल संपन्नता, (४५) वीतरागता, (४६) क्षांति, (४९) मुक्ति, (४८) सार्थन, (४६) मार्डन,

(५०) ભાવ सत्य, (५१) डरस सत्य, (५२) योग सत्य, (५३) भनो गुप्ति, (५४) वयनगुप्ति, (५५) डाय गुप्ति, (५६) मन सभाधारसता, (५७) वयन सभाधारसता, (५८) डाय सभाधारसता, (५८) ज्ञान संपन्नता, (६०) दर्शन संपन्नता, (६९) यारिश्र संपन्नता, (६२) श्रोशेन्द्रिय निग्रह, (६३) यक्षुरिन्द्रिय निग्रह, (६४) द्वासेन्द्रिय निग्रह, (६५) જिह्वेन्द्रिय निग्रह, (६६) स्पर्शनेन्द्रिय निग्रह, (६०) डोध विषय, (६८) मान विषय, (६६) माया विषय, (७०) बील विषय, (७९) प्रेम - द्वेष -भिथ्यादर्शन विषय, (७२) शैवेशी, (९३) અકર્મता.

#### • विवेयन - १११३ -

સમ્ચક્ત્વ પરાક્રમ અધ્યયનના હવે કહેવાનાર અર્થ - અભિદોય, આ વક્ષ્યમાણ પ્રકારથી ભગવંત મહાવીરે કહેલ છે, તે આ પ્રમાણે છે - સંવેગ, નિર્વેદ ઇત્યાદિ ૭૩ -દ્વારો સૂત્રાર્થમાં કહ્યા મુજબ જાણવા.

હવે આ જ પ્રત્યેક પદ ફળના ઉપદર્શન દ્વારથી સૂત્રમાં કહે છે - આ બઘાંનો પ્રયાસ મુક્તિ ફળ જ છે, તેમાં પ્રવૃત્તિના અભિલાપ પૂર્વક તે રૂપ સંવેગ ઇત્યાદિ પદોને કહે છે, તે આ પ્રમાણે -

#### • सूत्र - १११४ -

लगवन् ! संवेगथी छवने शुं प्राप्त थशे? संवेगथी छव अनुतर धर्म श्रद्धाने पामशे. परम धर्म श्रद्धाथी शीघ्र संवेग आवे छे. अनंतानुजंधी डोध, मान, माया, बोलनो क्षय डरे छे, नवा डमॉने जांधतो नथी. अनंतानुजंधी डपाय क्षील थतां मिथ्यात्व विशुद्धि डरी दर्शननो आराधड थाय छे. दर्शन विशोधि द्वारा विशुद्ध थर्ष डेटबांड छवो ते ४ ४०ममां सिद्ध थाय छे अने डेटबांड दर्शन विशोधिथी शुद्ध थतां त्रीज लवनुं अतिडमल डरतो नथी.

#### • विवेयन - १११४ -

સંવેગ એટલે મુક્તિનો અભિલાષ. તેનાથી હે ભગવન્ ! આ પૂજ્યને આમંત્રણ છે. જીવ કયાગુણોને ઉત્પન્ન કરે છે? આ પ્રમાણે શિષ્ય એ પ્રશ્ન કરતાં. અહીં પ્રજ્ઞાપક તેનો ઉત્તર આપતા કહે છે -

સંવેગ વડે પ્રધાન એવા શ્રુતધર્માદિમાં શ્રદ્ધા - તે કરવાની અભિલાષા રૂપ ધર્મ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. કેમકે તેના અભાવે સંવેગનો સંભવ નથી. ભાવમાં પણ દેવલોકાદિ ફળ જ મળે, અનુત્તર ફળ નહીં, તેથી કહે છે - અનુત્તર ધર્મશ્રદ્ધાથી સંવેગ, તે જ અર્થથી વિશિષ્ટતર ફળ જલ્દી મળે છે. તેના સિવાય વિષયાદિની અભિલાષાથી, સંવેગ ન આવે. અનુત્તર ધર્મ શ્રદ્ધામાં અન્યત્ર નિરાસક્તિમાં અન્યથાપણું સંભવ નથી.

અનંતાનુબંધી ક્રોધાદિને ખપાવે છે. અશુભ કર્મ પ્રકૃતિને બાંધતો નતી. કષાય ક્ષયના નિમિત્તથી, કર્મના અબંધકત્વની અપેક્ષાથી મિથ્યાત્વની વિશોધિ - સર્વથા ક્ષય થતાં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનો આરાધક અર્થાત્ નિરતિચાર પાલના કૃત્ દર્શન આરાધક થાય છે. દર્શન વિશુદ્ધિથી અત્યંત નિર્મળતા થાય છે. તેથી કેટલાંક તેવા આરાધકો તે જ જન્મમાં સિદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ જે જન્મમાં દર્શનની તથાવિધ શુદ્ધિ કરે છે, તે જ જન્મમાં મુક્તિને પામે છે. જેમ મરુદેવી માતા પામ્યા. જેઓ તે ભવે સિદ્ધ થતા નથી, તેઓ દર્શનની વિશુદ્ધિથી અન્ય જન્મ ઉપાદાન રૂપ ત્રીજા ભવને અતિક્રમતા નથી, અવશ્ય ત્રીજા ભવે સિદ્ધ થાય છે. આ કથન ઉત્કૃષ્ટ દર્શન આરાધકોની અપેક્ષાએ છે.

## • सूत्र - १११५ -

ભગવન् ! निर्वेहशी छुवने शुं प्राप्त थाय छे? निर्वेहशी छुव हेव, मनुष्य अने तिर्यंच संजंधी डामभोगोमां शीध निर्वेह पामे छे. जधां विषयोमां विरड्त थाय छे. थर्छने आरंभनो परित्याग डरे छे. आरंभनो परित्याग डरी संसार मार्गनो विस्छेह डरे छे. अने सिद्धि मार्गने प्राप्त थाय छे.

#### • विवेशन - १९९५ -

નિર્વેદ સંવેગથી અવશ્ય થનાર છે. માટે તેને કહે છે - અહીંથી આરંભીને બધે સુગમ હોવાથી પ્રશ્ન વ્યાખ્યા કરતા નથી.

નિર્વેદ એટલે સામાન્યથી સંસારના વિષયોનો હું ક્યારે ત્યાગ કરીશ એવા પ્રકારના દિવ્ય, માનુષી, તૈર્યય સંબંધી કામભોગોનો ઉક્ત રૂપથી નિર્વેદ જલદી આપે છે. આ ભોગો અનર્થનો હેતુ હોવાથી મારે તેનું કામ નથી. તથા બધાં શબ્દાદિ વિષયોથી વિરાગતા પામે છે. વિરક્ત થયેલો એવો તે પ્રાણિ ઉપમર્દન રૂપ વ્યાપારનો ત્યાગ કરે છે. વિષયના અર્થપણાથી બધાં આરંભોનો પરિત્યાગ કરતો મિથ્યાત્વ, અવિરતિ આદિ સંસાર માર્ગનો વિચ્છેદ કરે છે. તેના ત્યાગ વાળાને જ તત્ત્વથી આરંભનો પરિત્યાગ સંભવે છે. તેના વિચ્છેદથી સિદ્ધિ માર્ગ - સમ્યગ્ દર્શનાદિને પામીને, તે માર્ગનો સ્વીકાર કરનારા થાય છે.

#### • सूत्र - १११६ -

ભગવન્ ! धर्मश्रद्धाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? धर्मश्रद्धा वडे छव सात सुषोनी आसिन्तिथी विरस्त थाय छे. અगार धर्मनो त्याग કरे छे. अशगार थर्मने छेहन, भेहन, आहि शारीरिङ तथा संयोगाहि मानिसङ हु:षोनो विरछेह डरे छे. अव्याजाध सुषने पामे छे.

## • विवेयन - १११६ -

निर्वेद्द थतां सर्व ક्લ्याश निजंधन એવી धर्म श्रद्धा थाय छे.

ધર્મ શ્રદ્ધાથી સાતાવેદનીય જનિત સુખો, તેમાં વૈષચિક સુખોમાં યાવત્ પૂર્વે રાગ કરતો હોય, તેમાં વિરક્તિને પામે છે. ગૃહાચાર કે ગાર્હસ્થ્ય ધર્મનો પરિહાર કરે છે. કેમકે તેના અત્યાગથી માત્ર વિષયસુખાનુરાગ બંધાય છે. ત્યાર પછી અણગાર -ગૃહત્યાગી સાધુ થઈને તે જીવ શારીરિક માનસિક દુઃખોનો વિચ્છેદ કરે છે. આ દુઃખો કેવા છે?

છેદન, ભેદન સંયોગાદિવાળા છેદન - ખડ્ગ આદિ વડે બે ટુકડા કરવા. ભેદન - ભાલા આદિથી વિદારવા રૂપ. આદિ શબ્દથી અહીં તાડન આદિ પણ ગ્રહણ કરવા. તે છેદન ભેદનાદિથી શારીરિક દુ:ખોનો સંયોગ - અનિષ્ટ સંબંધ અને છષ્ટ વિયોગાદિને પણ ગ્રહણ કરવા. પછી સંયોગાદિના માનસ દુ:ખોના વિશેષથી તેનો પણ વિચ્છેદ કરે છે. તેનાથી નિબંધન કર્મનો ઉચ્છેદ થાય છે. તેથી જ અવ્યાબાધ - સર્વે પીડાથી ઉપરત એવા સુખને ઉત્પન્ન કરે છે.

પૂર્વે સંવેગ ફળના અભિધાન પ્રસંગથી ધર્મ શ્રદ્ધાનું ફળ નિરૂપમ કહેલ, અહીં સ્વતંત્રપણે કહેલ છે, તેથી પુનરૂક્તિ છે તેમ વિચારવું.

## • सूत्र - १११७ -

भगवन् ! गुरु अने साधर्मिङनी शुश्रूषाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? गुरु अने साधर्मिङनी शुश्रूषाथी छव विनय प्रतिपङ्तिने पामे छे. विनय प्रतिपत्तिवाणा, गुरुनी आशातना ङरता नथी. तेनाथी ते नैरियङ, तिर्थंय, मनुष्य, हेव संजंधी हुर्गतिनो निरोध ङरै छे. वर्षा, संश्वतन, भिक्त अने जहुमानथी मनुष्य अने हेव संजंधी सुगतिनो जंध ङरै छे. श्रेष्ठ गति स्वरूप सिद्धिने विश्वद्ध ङरे छे. विनय मूवङ जधां प्रशस्त डार्थोने साधे छे. घषां जीना छवोने पक्ष विनयी जनावे छे.

#### • विवेयन - १११९ -

ધર્મ શ્રદ્ધામાં અવશ્ય ગુટુની શુશ્રૂષા કરવી જોઈએ, તેથી ગુટુની શુશ્રૂષાને કહે છે - ગુટુની પર્યુપાસના, તેનાથી ઉચિત્ત કર્તવ્ય કરણ અંગીકાર રૂપ વિનય પ્રતિપત્તિને ઉત્પન્ન કરે છે. જેણે વિનયનો સ્વીકાર કરેલ છે, તે જીવ અતીવ આય - સમ્યકત્વાદિ લાભનો વિનાશ કરે છે. તે અતિ આશાતના, તેને કરવાના સ્વભાવવાળો તે અતિ આશાતનાશીલ, જે તેવા નથી તે અનિત આશાતનાશીલ છે. અર્થાત્ ગુટુના પરિવાદાદિનો પરિહાર કરેલ છે. એવા પ્રકારના તે નૈરચિક, તિર્ચયોનિક, મનુષ્ય અને દેવ દુર્ગતિનો નિરોધ કરે છે. અહીં નારક અને તિર્ચય દુર્ગતિ પ્રસિદ્ધ છે. મનુષ્યમાં મલેચ્છાદિ અને દેવોમાં કિલ્લિષિકત્વ રૂપ દુર્ગતિ જાણવી.

તથા ચર્ગ - શ્લાદ્યા, તેના વડે ગુણોને કહેવા તે વર્ણ સંજવલન. ભક્તિ -અંજલિ જોડવી આદિ. બદુમાં - આાંતર પ્રીતિ વિશેષ. આ વર્ણ - સંજવલન ભક્તિ બહુમાનતા વડે ગુરુની વિનય પ્રતિપત્તિ રૂપથી માનુષ્ય અને દેવ સુગતિ - વિશિષ્ટ કુળ ઐશ્વર્ય, ઇન્દ્રત્વાદિ ઉપલક્ષિત, તેના પ્રાયોગ્ય કર્મ બંધનથી બંધાય છે. અને સિદ્ધિ સુગતિને વિશુદ્ધ કરે છે. કેવી રીતે? તેના માર્ગ રૂપ સમ્યગ્ દર્શનાદિ વિશોધન વડે પ્રશસ્ત એવા વિનય હેતુક સર્વ કાર્યો અહીં શ્રુત જ્ઞાનાદિનું અને પરલોકમાં મુક્તિનું નિષ્પાદન કહે છે.

તો શું આ માત્ર સ્વાર્થ સાધક છે? ના, બીજા પણ ઘણાં જીવોને વિનય ગ્રહણ કરાવે છે, કેમકે તે સ્વયં સુસ્થિત તેનું વચન ઉપાદેય થાય છે તથા વિનયમૂળપણાંથી સંપૂર્ણ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ કરાવવાથી આ પરાર્થ સાધક થાય છે.

## • सूत्र - १९१८ -

ભગવન્ ! आલोयनाथी જીવને शुं प्राप्त थाय छे? आલोयनाथी भोक्षमार्गमां विद्य કरनार અने અनंत संसारने वधारनार माया, निद्यान अने भिथ्यादर्शन ३५ शस्योने इंडी हे छे. ऋषु ભાવने प्राप्त थाय छे. ઋજુભાવને પ્રાપ્त જીવ માયા રહિત થાય છે. तेथी ते स्त्रीवेह અને नपुंसड वेहनो जंध डरता नथी અને पूर्वजद्ध डर्मोनी निर्જरा डरे छे.

## • विवेयन - १११८ -

ગુરુ શુશ્રૂષા કરતાં પણ અતિચાર સંબવે છે, તેની આચોલનાથી જ વિવક્ષિત ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેને કહે છે - આ - સકલ સ્વ - દોષની અભિવ્યાપ્તિથી, લોચના - આત્મ દોષોને ગુરુની સમક્ષ પ્રકાશવા, તે આલોચના. તેનાથી માયા - શઠતા, નિદાન - મારા તપ વગેરેનું ફળ પ્રાપ્ત થવા રૂપ પ્રાર્થના મિશ્ટાદર્શન - સાંશચિક આદિ. આ ત્રણે શલ્યોને જે પ્રમાણે તોતરાદિ શલ્યો તત્કાળ દુ:ખદાયી છે, તેમ માયાદિ પણ તત્કાળ દુ:ખદાયી છે, પાપાનુબંધ કર્મબંધ બંધાવાથી મોક્ષમાં વિદનકારી છે.

તથા આ શલ્યો અનંત સંસારના વૃદ્ધિને પમાડનારા છે. તે શલ્યોને દૂર કરે છે. ઋજુભાવને ઉત્પન્ન કરે છે, ઋજુભાવ પ્રતિપન્ન જીવ માચારહિત થઇ સ્ત્રીવેદ અને નપુંસક વેદને બાંધતો નથી. અમાચીપણાથી પુરુષવેદનો નિબંધક થાય છે. પૂર્વબદ્ધ અથવા તો બધાં જ કર્મોની પણ નિર્જરા કરે છે, તથા મુક્તિપદને પામે છે - x - .

#### • सूत्र - १११६ -

ભગવન્ ! निंहाथी જીવને શું પ્રાપ્त थाय छे? निंहाथी पश्चात्ताप प्राप्त थाय छे. पश्चातापथी थनारी विरिक्तिशी કરભગુભ श्रेशि प्राप्त थाय छे. गुણ श्रेशिने प्राप्त અભगार मोहनीय કर्मोनो नाश કरे छे.

## • विवेयन - १११६ -

આલોચના દુષ્કૃત નિંદાવાળાને જ સફળ થાય છે. તેથી નિંદાને કહે છે - નિંદના અર્થાત્ આત્મા વડે જ આત્માના દોષને ભાવવા - કહેવા. તેનાથી પછી અનુતાપ થવો તે - ''હા! મેં આ દુષ્ટ અનુષ્ઠાન કર્યું'' તે રૂપ પશ્ચાતાપ કરે છે. પછી તે વૈરાગ્યને પામે છે. ત્યારપછી કરાયું - અપૂર્વ કરણ વડે ગુણહેતુક શ્રેણિ - ગુણ શ્રેણીને પામીને તે અણગાર સર્વે મોહનીય કર્મદલિકોનો રસનો અને સ્થિતિનો ક્ષય કરે છે. - x - x -

અથવા કરણ ગુણથી - અપૂર્વ કરણાદિ માહાત્મ્યથી કરણગુણ અર્થાત્ ક્ષપક શ્રેણિને પામે છે. અથવા કરણ - પિંડ વિશુદ્ધિ આદિ, તદ્ ઉપલક્ષિત ગુણોને જ્ઞાનાદિના ઉત્તરોત્તર ગુણ પરંપરા સ્વરૂપને પામે છે અને દર્શન મોહનીયાદિ કર્મોનો ક્ષય કરે છે તેનો ક્ષય થતાં મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે, તેમ જાણવું.

## • सूत्र - ११२० -

भगवन् ! गर्हाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? गर्हाथी छवने अपुरस्डार प्राप्त थाय छे. अपुरस्ड्रत थवाथी ते अप्रशस्त डार्योथी निवृत्त थाय छे. प्रशस्त डार्योथी युड्त थाय छे. आवा असगार ज्ञान दर्शानाहि अनंत गुसोने द्यात डरनारा ज्ञानावरसीय आहि डमॉना पर्यायोनो क्षय डरे छे.

#### • विवेशन - ११२० -

કોઈ આત્માને અત્યંત દુષ્ટપણે પરિભાવિત કરતો માત્ર નિંદાથી ન અટકે પરંતુ ગર્હા પણ કરે છે, તેને કહે છે -

ગર્હા - બીજા સમક્ષ પોતાના દોષોને કહેવા વડે, અપુરસ્કારને પામે છે પુરસ્કાર - ''આ ગુણવાન્ છે'' તેવું ગૌરવ પામવું તે. પુરસ્કારનો અભાવ તે અપુરસ્કાર, તે તે આત્માને અવજ્ઞા ઉત્પન્ન કરાવે છે. અપુરસ્કાર પ્રાપ્ત આત્મા બદો અવજ્ઞા પામતા, ક્યારેક તેવા અધ્યવસાય પામીને પણ અવજ્ઞાના ભયથી કર્મબંધ હેતુ યોગ્ય અપ્રશસ્ત પ્રવૃત્તિ કરતો નથી. માત્ર પ્રશસ્ત યોગોને જ સ્વીકારે છે.

પ્રશસ્ત યોગ સ્વીકારેલો અભગાર અનંત વિષય પભાથી અનંત જ્ઞાન દર્શનને હણવાના સ્વભાવવાળા અનંતઘાતી જ્ઞાનાવરભાદિ કર્મ પર્યાયોની પરિભૃતિ વિશેષનો ક્ષય કરે છે અને મુક્તિ પામે છે. એ પ્રમાણે ન કહેવા છતાં બદ્યે જ મુક્તિ પ્રાપ્તિને ફળ પણે જાણવી.

#### • सूत्र - ११२१ -

ભગવન્ । सामायिङथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? सामायिङ थडी छव सावध योगोधी विरतिने प्राप्त थाय छे.

#### • विवेयन - ११२१ -

આલોચનાદિ તત્ત્વથી સામાયિક વાળાને જ થાય છે, તેથી હવે સામાયિક કહે છે - તેનાથી સાવદ્ય - અવધ સહિત વર્તે છે તે, કર્મબંધના હેતુઓ અને યોગ -વ્યાપાર, તે સાવધ યોગથી વિરતિ થાય છે. તે વિરતિ સહિતને જ સામાયિક સંભવે છે.

#### • सूत्र - ११२२ -

लगवन् ! यतुर्विंशति स्तवथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? यतुर्विंशति स्तवथी छव दर्शन विशुद्धिने पामे छे.

## • विवेयन - ११२२ -

સામાચિકને સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળાએ તેના પ્રણેતાની સ્તુતિ કરવી જોઇએ. તેઓ તત્ત્વથી તીર્થંકર જ હોય છે, તેથી તેનું સૂત્ર કહે છે - આ અવસર્પિણીમાં થયેલા ચોવીશે તીર્થંકરના ઉત્કીર્તનરૂપ દર્શન - સમ્યક્ત્વ, તેની વિશુદ્ધિ - તેને ઉપઘાત કરતા કર્મોને દૂર કરીને નિર્મળ થવું તે દર્શન વિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### • सूत्र - ११२३ -

ભગવન્ । वंहनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वंहनाथी छव नीयगोत्र डर्मनो क्षय डरे छे अने ६२य गोत्रनो जंध डरे छे. ते अप्रतिहत सीलाग्यने पामे छे, सर्वञ्चने प्रिय थाय छे. तेनी आज्ञा जद्ये मनाय छे, ते ञ्चताथी हाक्षिश्यने पामे छे.

#### • विवेयन - ११२३ -

તીર્થંકરોની સ્તવના કરીને પણ ગુરુ વંદન પૂર્વક જ તેની પ્રતિપત્તિ થાય છે, તેથી વંદનને કહે છે. આચાર્યાદિના ઉચિત્ત વિનયરૂપ વંદન વડે અદ્યમ કુળમાં ઉત્પત્તિ રૂપ કર્મબંધનો ક્ષય થાય છે. તેનાથી વિપરીત ઉચ્ચ ગોત્રનો બંધ થાય છે. સર્વજનને સ્પૃહણીય થાય છે. બધે જ અપ્રતિસ્ખલિત આજ્ઞાવાળો થાય છે. લોકો તેના વયનને સ્વીકારે છે. તેવો જ પ્રાયઃ આદેય કર્મના ઉદયવાળો થાય છે. લોકોનો તેના પ્રત્યે અનુકૂળ ભાવ જન્મે છે. તેનું માહાત્મ્ય પણ બધાને અનુકૂળ થાય છે.

## • सूत्र - ११२४ -

लगवन् ! प्रतिङम्खर्थी छवने शुं प्राप्त थाय छे? प्रतिङम्ख वडे छव स्वीङ्गत व्रतोना छिद्रोने जंध डरे छे. आवो व्रतोना छिद्रोने जंध डरनारो छव आश्रयोनो निरोध डरे छे, शुद्ध यारिश्रनुं पादन डरे छे. आठ प्रवयनमातामां ६पयुड्त थाय छे. संयम योगमां अपृथड्त्व थाय छे. सन्मार्गमां सम्यङ् समाधिस्थ थर्छने वियरण डरे छे.

#### • विवेयन - १९२४ -

ઉક્ત ગુણોથી સ્થિત હોવા છતાં પણ મધ્યમ તીર્થંકરોના તીર્થમાં સ્ખલના થાય ત્યારે અને પહેલાં - છેલ્લા તીર્થંકરમાં તેના અભાવે પણ પ્રતિક્રમણ કરવું જોઈએ. તેથી પ્રતિક્રમણ કહે છે - અપરાધથી પાછું ફરવા રૂપ, પ્રાણાતિપાત નિવૃત્તિ આદિ વ્રતોના છિદ્રો - અતિચાર રૂપ વિવરોને ઢાંકે છે - દૂર કરે છે. વળી તેવો વ્રતના છિદ્રોને ઢાંકેલો આત્મા, સર્વથા હિંસાદિ આશ્રવનો નિરોધ કરીને અશબલ ચારિત્ર વાળો થાય છે તથા આઠ પ્રવચન માતામાં ઉપયોગવાળો થાય છે. અપૃથક્ - સદા સંચમ યોગવાળો થાય છે. અથવા અપ્રમત્ત થાય છે. સંચમમાં પ્રણિદ્યાત વાળો થાય છે અથવા અસત્ માર્ગથી ઇદ્રિયોને પાછી ખેંચીને સન્માર્ગમાં સ્થાપીને વિચારનાર થાય છે.

## • सूत्र - ११२५ -

भगवन् ! डायोत्सर्गथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? तेनाथी छव अतीत अने वर्तमानना प्रायश्चित योग्य अतियारोनुं विशोधन डरे छे. प्रायश्चितथी विशुद्धि थयेव छव, पोताना भारने ६तारी हेनार भारवाहडनी माइड निर्वृत्त हृहय थर्ष अय छे. प्रशस्त ध्यानमां सीन थर्षने सुषपूर्वड वियरश डरे छे.

#### • विवेयन - ११२૫ -

અહીં અતિયાર શુદ્ધિ નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ કરવો જોઈએ, તેને કહે છે. કાય -શરીર, તેનો ઉત્સર્ગ - આગમોક્ત નીતિથી પરિત્યાગ તે કાયોત્સર્ગ છે. તેનાથી અતીત - લાંબાકાળના સંયિત, વર્તમાનમાં, બંધાતા, એવા અને પ્રાયશ્ચિત્ત યોગ્ય અતિયારને અર્થાત્ તેનાથી ઉપાર્જિત પાપને દૂર કરવા વડે વિશુદ્ધ પ્રાયશ્ચિત કરેલ આત્મા અંતઃકરણથી સ્વસ્થ થાય છે. કોની જેમ? જે રીતે ભારને ઉતારી નાંખેલ ભારવાહક હળવો બની જાય છે, તેમ અંતિયારો પણ ભાર રૂપ છે. તેને દૂર કરવાથી તે આત્મા પણ નિર્વૃત્તહૃદય - શાંત થઇ જાય છે. તે ધ્યાન - ધર્માદિ ધ્યાનને પામે છે. પ્રશસ્ત ધ્યાનને કરતો તે સુખની પરંપરાને પામીને આ લોક અને પરલોકમાં રહે છે. અહીં જ જીવવા છતાં મુક્તિને પામે છે.

#### • सूत्र - ११२६ -

ભગવન્ ! प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छै? प्रत्याण्यान वडे छव आश्रवद्वारोनो निरोध <del>डरे</del> छै.

## • विवेयन - ११२६ -

એ પ્રમાણે અશુદ્ધમાન થતા પ્રત્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. તે કહે છે - મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણ પ્રત્યાખ્યાન રૂપથી આશ્રવ દ્વારોનો નિરોધ થાય છે કેમકે તેનો હેતુ આશ્રવ નિરોધ છે. પૂર્વ સંચિત કર્મના ક્ષયથી તેને મોક્ષના અંગ રૂપે અન્યત્ર કહેલ છે.''જિનવરે ઉપદિષ્ટ આ પ્રત્યાખ્યાનને સેવીને અનંતા જીવો શાશ્વત સુખ રૂપ મોક્ષને પામેલા છે.''

#### • सूत्र - ११२७ -

ભગવન્ ! स्तव, स्तुति अने भंगवथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? स्तव, स्तुति अने भंगवथी छवने ज्ञान, दर्शन, यारित्र स्व३५ जोधिनो दाल थाय छे. ज्ञान दर्शन यारित्र स्व३५ जोधिथी संपन्न छव मोक्षने योग्य अथवा वैमानिङ देवोमां छत्पन्न थवाने योग्य आराधना आराधे छे.

#### • विवेयन - ११२७ -

અહીં ઉત્તરગુણ પ્રત્યાખ્યાન અંતર્ભૂત નમસ્કાર સહિતાદિ આવે. તે ગ્રહણ કરીને પછી જે નીકટમાં ચૈત્ય હોય ત્યાં વેદના કરવી જોઈએ, તેમ કહેલ છે. તે ચૈત્ય વંદના સ્તુતિ-સ્તવ- મંગલ વિના ન થાય, તેની તેને કહે છે. તેમાં स्त्रच - દેવેન્દ્ર સ્તવ આદિ, स्तुति - એકથી સાત શ્લોક પર્યન્ત - x - x - આ સ્તુતિ સ્તવ જ ભાવ મંગલ રૂપ છે. તેના વડે - જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર રૂપ બોધિ, તેનો લાભ અર્થાત્ પરિપૂર્ણ જિનધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આવો જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર લાભ - બોદિ સંપશ્ન જીવ ભવનો કે કર્મોનો અંત પામે છે. તેની કિયા - અભિનિર્વર્તન અર્થાત્ મુક્તિને પામે છે. તે અંતક્રિયાનો હેતુ હોવાથી તેને અંતક્રિયા કહે છે. તે ભવે પણ થાય અથવા દેવલોકોને કે ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પત્તિને પામે છે. અર્થાત્ અનંતર જન્મમાં વિશિષ્ટ દેવત્વ પ્રાપ્તિ રૂપ કલ્પાદિમાં ઉત્પત્તિ અને પરંપરાથી મુક્તિને પ્રાપ્ત કરાવે તેવી જ્ઞાનાદિ આરાધના રૂપ આરાધનાને સાદે છે.

આ આવા પ્રકારની આરાધના તપસ્વીતામાં તેવા પ્રકારના ગુરૂ કર્મોવાળા, તથાવિધ કર્મ વેદના અભાવવાળા જીવને આશ્રીને કહી છે. અને અંતક્રિયા ભાજન જીવ વસ્તુ ચાર પ્રકારે થાય છે. તેથી કહે છે - ક્યારેક શ્રામણ્યને સ્વીકાર્યા છતાં, સંયમનું પાલન કરવા છતાં તેવા પ્રકારના ગુરુ કર્મોથી, તેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ અધ્યવસાય અસંભવથી, તેવા પ્રકારની કર્મ વેદનાના અભાવથી તે ભવે મુક્તિને ન પણ પામે. પરંતુ ભવાંતરમાં દીર્ઘ પર્યાય પામીને સનત્કુમાર ચક્કવર્તીની માફક (અંતિક્રિયા પામે છે.)

#### સ્થાનાંગમાં કહે છે -

- (૧) પહેલી અંતક્રિયા વસ્તુ મહાકર્મી પ્રત્યાજાતને પણ થાય છે. હે આયુષ્યમાન્ શ્રમણ! તે શ્રમણ થઈ, ઘર છોડી અનગારિતા પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારી નૈયાયિક માર્ગને માટે સંયમ બહુસ, સવર બહુલ, રૂક્ષ, તીરાર્થી, ઉપદાનવાન્, દુઃખક્ષપક, તપસ્વી, તેને તથાપ્રકારે તપ હોય તથા પ્રકારે વેદના ન હોય, તે તથાપ્રકાર પુરુષ દીર્ઘદીર્ઘ પર્યાયથી સિદ્ધ થાય છે. બુદ્ધ થાય છે, મુક્ત થાય છે. પરિનિર્વાણ પામે છે, સર્વે દુઃખોનો અંત કરે છે, જેમ તે ચક્રવર્તી રાજા સનત્કુમારે કર્યો. તે પહેલી અંતક્રિયા વસ્તુ.
- (૨) બીજી અંતકિયા વસ્તુ (જેનું વર્ણન સ્થાનાંગ સૂત્રથી જાણી લેવું) તેવા અણગાર ગજસુકુમારની માફક સર્વે દુઃખોનો અંત કરે છે.
- (3) ત્રીજી અંતકિયા વસ્તુ (જેનું વર્ણન સ્થાનાંગ સૂત્રથી જાણી લેવું) તેવા અણગાર, ચાતુરંત ચક્કવર્તી રાજા ભરતની માફક મોક્ષે જાય છે.
- (૪) ચોથી અંતકિયાવસ્તુ સ્વત્પકર્મી, વિરતિ પામીને, તેવા પ્રકારના વિશુદ્ધ અધ્યવસાયથી તથાવિદ્ય તપ, તથાવિદ્ય વેદના પામીને જલ્દીથી મોક્ષમાં જાય છે, જેમ મરુદેવી માતા ગયા. (ચોથી અંતક્રિયાનું વિશેષ વિવેચન સ્થાનાંગ સૂત્રથી જાણી લેવું)

અહીં અવિધમાન છે અંતક્રિયા - કર્મક્ષયલક્ષણ રૂપ તે ભવ જેને તે અનંત ક્રિયા, તે પરંપરાને મુક્તિ ફળને માટે છે.

## • सूत्र - ११२८ -

भगवन् । डाज प्रतिबेषनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? डाजनी प्रतिबेषनाथी छव ज्ञांनावरसीय डमॉनो क्षय डरे छे.

#### • विवेयन - ११२८ -

અરહંતની વંદના પછી સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ તે કાળે જ થાય. તેના પરિજ્ઞાન કાળ પ્રતિલેખનાપૂર્વક હોવાથી તેને કહે છે - કાલ પ્રાદોષિક આદિ, તેની પ્રત્યુપ્રેક્ષણ - આગમ વિદ્યપૂર્વક યથાવત્ નિરૂપણા ગ્રહણ અને પ્રતિજાગરણ રૂપ કાલ પ્રત્યુપ્રેક્ષણ વડે જ્ઞાનાવરણીય કર્મને ખપાવે છે. યથાવત્ પ્રવૃત્તિથી તથાવિદ્ય શુભભાવના સંભવથી તેમ થાય.

#### • सूत्र - **१**१२६ -

ભગવન् । प्रायश्चितथी छवने शुं प्राप्त थाय छे ? प्रायश्चित वडे छव पाप डर्मोंने हूर डरे छे अने धर्म साधनाने तिरतियार जनावे छे. सम्यङ् प्रडारे प्रायश्चित डरनार आत्मा मार्ग अने मार्गङ्कने निर्मक डरे छे. आयार अने आयार इकनी आराधना डरे छे.

#### • विवेयन - ११२६ -

ક્યારેક અકાલ પાઠમાં પ્રાયશ્ચિત સ્વીકારવું જોઈએ, તેવું ક્રમથી આવતા, અહીં તેનું કરણ કહે છે - તેમાં પાપને છેદે છે અથવા વિશુદ્ધ કરે છે. તેથી તે નિરુક્ત વિધિથી પ્રાયશ્ચિત કહેવાય છે. તેની આલોચનાદિનું કરણ - વિધાન, તે પ્રાયશ્ચિત કરણ. તેના વડે પાપકર્મોની વિશુદ્ધિ અર્થાત્ અભાવ થતાં તે નિરતિયાર થાય છે કેમકે તેના વડે જ જ્ઞાનાયારાદિ અતિયાર વિશુદ્ધિ થાય છે.

સમ્યક્ પ્રકારે પ્રાયશ્વિતને સ્વીકારનાર માર્ગ - આ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ હેતુ સમ્યક્ત્વ અને તેનું ફળ તે જ્ઞાન એ બંનેને નિર્મળ કરે છે. પછી આચરાય છે તે આચાર -ચારિત્ર, તેનું ફળ તે મુક્તિ, તેને આરાદ્યે છે. - x - x - x - અથવા માર્ગ - ચારિત્ર પ્રાપ્તિના નિબંધનપણાથી દર્શન જ્ઞાન નામક, તેનું ફળ છે અને ચારિત્ર, તેથી આચાર - જ્ઞાનાચારાદિ, તેના ફળ - મોક્ષની આરાદ્યના કરે છે. અથવા માર્ગ - મુક્તિ માર્ગ, ક્ષાપોપશમિક દર્શન આદિ, તેનું ફળ છે, તેને જ પ્રકર્ષાવસ્થામાં ક્ષાયિક દર્શનાદિ કહે છે. વિશોદ્યના અને આરાદ્યનાને સર્વત્ર નિરતિચારપણાથી હેતુ વિચારવો.

#### • মুস - ৭৭૩০ -

ભગવન્ ! क्षमापना કરવાથી જીવને શું પ્રાપ્त थाय छे? क्षमापना કરવાથી જીવ प्रह्लाह ભાવને પ્રાપ્त થાય છે. प्रह्लाह ભાવ સંપक्ष આત્મા, બધાં પ્રાપ્त, ભૂત, જીવ અને સત્ત્વોની સાથે મૈત્રી ભાવને પ્રાપ્त થાય છે. મૈત્રી ભાવને પ્રાપ્ત જીવ ભાવ વિશુદ્ધિ કરીને નિર્ભય થાય છે.

## • विवेयन - १९३० -

પ્રાયશ્ચિકરણ ક્ષમાપનાવાન્ ને જ થાય છે, તેથી તેને કહે છે - ક્ષમણા - મારા આવા દુષ્કૃત પછી ખમવા યોગ્ય છે, એવી ક્ષમાપનાથી પ્રહ્લાદ - આત્માનો મનઃ પ્રસત્ત્યાત્મકથી અંતર્ભાવ, અર્થાત્ દુષ્કૃતથી જનિત ચિત્ત સંકલેશનો વિનાશ થાય છે. - x - આ પ્રહ્લાદન ભાવ - ચિત્ત પ્રસન્ન કરવા રૂપ અભિપ્રાય. બધાં જ તે પ્રાણ - બે. ત્રણ, યાર ઇંદ્રિયોવાળા, ભૂત - વનસ્પતિ, જીવ - પંચેન્દ્રિય, સત્ત્વ - બાકીના જંતુઓ. - x - x - તેઓમાં મૈત્રીભાવ - પરહિત ચિંતા લક્ષ્મણને ઉત્પાદિત કરે છે. તેથી મૈત્રીભાવને પામેલ જીવ રાગ-દ્રેષના વિગમરૂપ ભાવ વિશુદ્ધિ કરીને ઇહલોકાદિ ભય રહિત થાય છે. કેમકે સંપૂર્ણ ભય હેતુનો અભાવ છે.

## • सूत्र - ११३१ -

ભગવન્ ! स्वाध्यायथी भुवने शुं प्राप्त थाय छे? स्वाध्यायथी भुव ज्ञानावरष्टीय डर्मनो क्षय डरे छे.

#### • विवेयन - १९३१ -

ઉપરોક્ત ગુણમાં અવસ્થિત જીવે સ્વાધ્યાયમાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, તેને કહે છે - સ્વાધ્યાયથી જ્ઞાનાવરણીય ઉપલક્ષણથી બધાં કર્મોનો ક્ષય કરે છે. કહ્યું છે કે -સ્વાધ્યાયમાં કે કોઈપણ પ્રકારના યોગમાં જીવ ઉપયોગવાળો થઈને પ્રતિ સમય અસંખ્યેયભવિક કર્મને વિશેષથી ખપાવે છે.

#### • सूत्र - १९३२ -

ભગવન્ ! वायनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वायनाथी छव કर्मों नी निर्परा કरे छे, श्रुतज्ञाननी आशातनाना होषथी हूर रहे छे. तेना કारष्टे तीर्थधर्मनुं अवबंजन કरे छे. तीर्थ धर्मना अवबंजनथी કर्मोनी महानिर्परा अने महापर्यवसान કरे छे.

#### • विवेसन - १९३२ -

સ્વાધ્યાયનમાં પહેલા વાચના જ કરવી જોઈએ, તેથી તેને કહે છે - ગુરુનું પ્રયોજક ભાવે શિષ્ય પ્રતિ કથન તે વાચના અર્થાત્ પાઠન. તેના વડે કર્મોનું પરિશાટન થાય છે. તથા શ્રુત - આગમની અનાશાતનામાં વર્તે છે. તેમ ન કરવામાં જ અવજ્ઞાથી શ્રુતની અશાતના થાય છે. તે કરવાથી નહીં તેથી શ્રુતની અનાશાતનામાં અનુરક્ત થવું. અથવા વર્તમાન તીર્થ તે અહીં ગણઘર છે, તેનો ધર્મ-આચાર, શ્રુત ધર્મ પ્રદાન રૂપ તીર્થ ધર્મ. અથવા તીર્થ - પ્રવચન - શ્રુતને અર્થથી ધર્મ. તે સ્વાધ્યાયને અવલંબતા - આશ્રીને ઘણી મોટી કર્મ નિર્જરા થાય છે. - x - પર્યવસાન એટલે કર્મો કે ભવનો અંત. વાચના સ્વાધ્યાયથી એ રીતે મુક્તિને ભજનાર થાય છે.

## • सूत्र - १९३३ -

ભગવન્ । प्रतिपृथ्छनाथी छवने शुं प्राप्त थाय? प्रतिपृथ्छना वडे छव सूत्र, सर्थ, तहुभय संजंधित કांक्षा भोहनीयनो व्यवथ्छेद थाय.

#### • विवेशन - १९३३ -

વાચનાને ગ્રહભ કર્યા પછી પણ સંશચાદિ ઉત્પત્તિમાં પ્રશ્નો કરવા તે પ્રતિ પૃચ્છતા અવસર છે, તેથી તેને કહે છે - પહેલાં કહેલ સૂત્રાદિને પુનઃ પૂછવા તે પ્રતિપૃચ્છના. તેના વડે સૂત્ર, અર્થ અને તદુભયને વિશુદ્ધ કરે છે. સંશયાદિ માલિન્યને દૂર કરવા વડે વિશુદ્ધ કરે છે તથા કાંક્ષા - આ આ પ્રમાણે છે કે આ પ્રમાણે મારે ભણવું યોગ્ય છે? ઇત્યાદિ વાંછા - તે જ મોહ પમાડે છે - x - કાંક્ષા મોહનીય કર્મ અનભિગ્રહિક મિથ્યાત્વરૂપ છે તેને (પ્રતિપૃચ્છના વડે) વિશેષથી દૂર કરે છે.

## • सूत्र - ११३४ -

ભગવન્ । परावर्तनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? परावर्तना वर्डे व्यंपन - श्रञ्हपाठ स्थिर थाय छे. सने छव पहानुसारिता साहि व्यंपन विष्येने प्राप्त थाय छे.

#### • विवेयन - ११३४ -

પૃચ્છના દ્વારા વિશોધિત સૂત્રનું વિસ્મરણ ન થાય માટે પરાવર્તના કહે છે. તેમાં પરાવર્તન - ગુણન, તેના વડે જે અર્થને ઓળખાવાય છે. તે વ્યંજન - અક્ષરને ઉત્પાદિત કરે છે. - x - x - તથાવિદ્ય કર્મના ક્ષયોપશમ વડે પદાનુસારિતા વ્યંજનલબ્દિ પ્રાપ્ત થાય છે. - x - x -

#### • सूत्र - ११३५ -

लगवन्! अनुप्रेक्षाथी छव आयुडर्मने छोडीने जाडीने ज्ञानावरशियािंद सात डर्मोनी प्रकृतिओने प्रगाढ जंधनोथी शिथिव डरे छे. तेनी टीर्घडावीन स्थितिने अल्पडावीन डरे छे, तेना तीव रसानुजंधने मंह डरे छे. जहुडर्मप्रदेशोने अल्प प्रदेशवाळा डरे छे. आयुष् डर्मोनो जंध डहाियत डरे छे, डहाियत डरता नथी. असातावेहनीय डर्मनो पुनः पुनः छपयय डरता नथी. थे संसार अटवी अनािंद अने अनंत छे, टीर्घमार्गथी युड्त छे, थेना नरडािंद गतिइप यार अंत छे, तेने शीद्य पार डरे छे.

#### • विवेयन - १९३५ -

સૂત્રવત્ અર્થમાં પણ વિસ્મરણ સંભવે છે. તેથી તેની પણ પરિભાવના કરવી જોઈએ, તે અનુપ્રેક્ષા. સૂત્રની અનુપ્રેક્ષા - ચિંતનિકા, તેનાથી પ્રકૃષ્ટ શુભ ભાવોની ઉત્પત્તિના નિબંધનપણાથી આયુષ્યને વર્જીને સાત કર્મ પ્રકૃતિ છે. તે સાત પ્રકૃતિ, જે ગાઢ બંધનથી નિકાચિત હોય છે, તેને શિથિલ બંધન બદ્ધ કરે છે. અર્થાત્ તેને તપોરૂપત્વથી અપવર્તનાદિકરણ યોગ્ય કહે છે અને તપથી નિકાચિત કર્મને ખપાવવામાં પણ સમર્થ થાય છે. શુભ અધ્યવસાય વશથી સ્થિતિ ખંડકના અપહારથી દીર્ધકાલિક સ્થિતિને હ્રસ્વકાલિક કરે છે. કેમકે બધાં કર્મોની પણ સ્થિતિનું અશુભપણું છે. - x - x - તીવ્ર અનુભવાથી ચતુઃ સ્થાનિક રસત્વથી મંદાનુભાવા ત્રિસ્થાનિક રસત્વાદિના આપાદનથી કરે છે. અહીં અશુભ પ્રકૃતિ જ ગ્રહણ કરાય છે. કેમકે શુભભાવનું શુભાશુભ તીવ્રમંદાનુભાવ હેતુપણાથી છે. તેથી શુભભાવથી તીવ્ર અનુભાવ બાંધે છે. બહુપ્રદેશિકને અલપ્રદેશવાળી કહે છે.

(પ્રશ્નઃ-) કયા અભિપ્રાયથી આયુને વર્જીને સાત પ્રકૃતિ કહેલ છે? (ઉત્તરઃ-) શુભાયુષ્ક જ સંયતને ઉક્ત કર્મપ્રકૃતિ અપવર્તનાકરણાદિ સંભવે છે. તેની જ અનુપ્રેક્ષા તાત્ત્વિકી છે, શુભ ભાવથી શુભપ્રકૃતિનું શિથિલતાદિકરણ ન થાય. - x - (શંકા) શુભાયુષ્ બંધ છતાં આ પ્રકૃતિનું ફળ કેમ નથી કહ્યું? (સમાધાન) આયુષ્ક કર્મ કદાય બંધાય છે, તેનો ત્રિભાગાદિ શેષ આયુષ્કતામાં જ બંધનો સંભવ છે. કહ્યું છે કે - કદાય ત્રિભાગે, કદાય ત્રિભાગ ત્રિભાગમાં૦

અસાતિવેદનીય - શારીસિંદ દુ:ખહેતુ, અને કર્મ શબ્દથી બીજી અશુભ પ્રકૃતિ વારંવાર બાંધતા નથી. - x - x - બીજા એ પ્રમાણે કહે છે કે - સાતા વેદનીય કર્મને વારંવાર એકઠાં કરે છે. - x -. બાકી સ્પષ્ટ છે.

અનાદિ - આદિનો અસંભવ છે. અણવદગ્ર - સદા અવસ્થિત અનંત પરિણામ પણાથી હોવાથી તેને અનંત કહે છે. આ પ્રવાહની અપેક્ષાથી જાણવું. તેથી જ દીર્ઘકાળ - તેનો પરિભ્રમણ હેતુ કર્મ રૂપ માર્ગ જેમાં છે, તે ચારગતિ રૂપ છે. એવા ચાર ગતિરૂપ સંસાર કાંતારને (અનુપ્રેક્ષા કરનાર) જલ્દીથી વિશેષે ઉલ્લંઘી જાય છે, અતિક્રમે છે. અર્થાત્ મુક્તિ પામે છે.

#### • सूत्र - १९३६ -

ભગવન્ ! धर्मं કथाथी જીવને शुं प्राप्त थाय छे? धर्मं કथाथी જીવ કर्मोनी निर्જरा કरे छे, प्रवयनथी प्रભावना કरे छे. प्रवयननी प्रભावना કरनार જીવ ભાવિમાં शुભ इળ દેनारा કर्मोनो जंध કરે છે.

#### • विवेयन - १९३६ -

એ પ્રમાણે અભ્યસ્ત શ્રુતથી ધર્મકથા પણ કરવી જોઈએ, તેથી તેને કહે છે -દાર્મકથા અર્થાત્ વ્યાખ્યાન રૂપથી નિર્જરાને પામે છે. અતવા પ્રવચનને પ્રકાશિત કરે છે. કહ્યું છે કે - પ્રાવચની, ધર્મકથી આદિ આઠ ધર્મપ્રભાવકો કહ્યાં છે. સૂત્રપણાથી આગામી કાળ ભાવી ભદ્ર - કલ્યાણ જેમાં છે, તેવા કર્મો બાંધે છે. અથવા આગામી કાળમાં શશ્વત ભદ્રતાથી અનવરત કલ્યાણપણાથી ઉપલક્ષિત કર્મો બાંધે છે. અર્થાત્ શુભ કર્મો ઉપાર્જે છે.

#### • सूत्र - १९३७ -

ભગવન્ ! श्रुतनी आराधनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? श्रुत आराधनाथी छव अज्ञाननो क्षय કरे छे. अने કલેशने प्राप्त थतां नथी.

#### • विवेशन - १९३७ -

આ રીતે પંચવિદા સ્વાધ્યાયરતથી શ્રુત આરાધિત થાય છે, તેથી શ્રુતની આરાધના કહે છે. શ્રુતની સમ્યગ્ આસેવનાથી અજ્ઞાન - અનવબોધને દૂર કરે છે અને વિશિષ્ટ તત્વાવબોધને પામે છે. અને રાગાદિ જનિત સંક્લેશના ભાગી થતાં નથી. તેના વશથી નવા નવા સંવેગને પામે છે. - x - x - .

## • सूत्र - ११३८ -

ભગવન्! મનને એકાગ્રતામાં स्थापित કરવાથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? મનને એકાગ્રતામાં સ્થાપિત કરવાથી ચિત્તનો નિરોધ થાય છે.

## • विवेशन - १९३८ -

શ્રુતની આરાધના એકાગ્ર મન સંનિવેશથી જ થાય છે. તેથી હવે તેને કહે છે - જેનું શુભ આલંબન છે, તે એકાગ્ર, તેમાં મન રાખીને તેની સ્થાપના કરવી, અથવા એક અગ્રમાં જ મનને સ્થાપવા પડે ઉન્માર્ગમાં પ્રસ્થિત ચિત્તનો નિરોધ - નિયંત્રણા કરવી તે ચિત્ત નિરોધ, તેને કહે છે.

## • સૂત્ર - ૧૧૩૯ -

ભગવન્ ! સંयमथी જીવને શું પ્રાપ્त થાય છે? સંયમથી આશ્રવનો નિરોધ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### • विवेयन - १९३६ -

એકાગ્ર મનવાળાને જ સંચમથી છજ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેથી સંચમને કહે છે - સંચમ એટલે પાંચ આશ્રવથી વિરમણ આદિ વડે, અવિદ્યમાન કર્મત્વને પામે છે. કેમકે તેઓ આશ્રવથી વિરમેલ છે.

#### • सूत्र - ११४० -

ભગવન्! तपथी જીવને शुं प्राप्त थाय छे? तपथी જીવ पूर्व संचित કर्मोंने क्षय કरीने व्यवहान - विश्वद्धिने प्राप्त थाय छे.

#### • विवेयन - ११४० -

સંયમવાન્ ને પણ તપ વિના કર્મક્ષય થતો નથી. તેથી 'તપ'ને કહે છે. તપ વડે વ્યવદાન અર્થાત્ પૂર્વબદ્ધ કર્મોના અપગમથી - ક્ષય થવાની વિશિષ્ટ શુદ્ધિને પામે છે.

## • सूत्र - ११४१ -

ભગવન्! વ્યવદાનથી જીવને શું પ્રાપ્त થાય છે? વ્યવદાનથી જીવને અક્રિયા પ્રાપ્ત થાય છે. અક્રિય થયા પછી તે સિદ્ધ થાય છે. બુદ્ધ થાય છે, મુક્ત થાય છે, પરિનિર્વાણને પામે છે અને બધાં દુ:ખોનો અંત કરે છે.

#### • विवेशन - १९४१ -

આ વ્યવદાન એ તપનું અનંતર ફળ હોવાથી તેને કહે છે. વોદાણથી અવિદ્યમાન ક્રિયા અર્થાત્ વ્યુપરત ક્રિયા નામક શુક્લ ધ્યાનના ચોથા ભેદને પામે છે. અક્રિયાક -વ્યુપરતક્રિયા નામે શુક્લધ્યાનવર્તી થઈને પછી નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે. જ્ઞાન અને દર્શનના ઉપયોગથી વસ્તુ તત્ત્વને જાણે છે, સંસારથી મુક્ત થાય છે, પણ ફરીથી સંસારમાં તેમનું આગમન થતું નથી. તેથી જ તેઓ પરિનિર્વાણને પામે છે. ઇત્યાદિ બધું પૂર્વવત્ જાણવું. - x - x - x - x - x - .

## • सूत्र - ११४२ -

ભગવન्! सुणना शातनथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? सुणशातनथी विषयो प्रति अनुत्सुस्ता थाय छे. अनुत्सुस्ताथी छव अनुसंपा स्रनार अनुद्**भट, शोस्र**ित थर्छने यारित्र मोहनीयनो क्षय **स्रे** छे.

#### • विवेयन - १९४२ -

વ્યવદાન હોવા છતાં સંચમાદિમાં સુખશાયિતામાં જ થાય છે. તેને જ કહે છે. તેમાં સુખમાં સુનાર અર્થાત્ પ્રવચન શંકાદિ - x - x - ચારે પ્રકારની સુખ શચ્ચામાં સ્થિપણાથી નિરાકુલ પણે રહે છે. તેથી સુખશાયિ, તેનો જે ભાવ ને સુખશાયિતા, તેમાં અનુત્સુક. અર્થાત્ પરલાભ દિવ્ય - માનુષ કામ ભોગોમાં સર્વદા નિસ્પૃહત્વ.

અથવા બીજો અર્થ લેતા - સુખ તે વૈષચિક, શાતચતિ - તેને મેળવવાની સ્પૃહાના નિવારણ વડે દૂર કરે છે. તે સુખ શાતા તેમાં અનુત્સુક.

સુખશાય - સુખેથી શયન, તેના વડે. અથવા સુખનું શાતન, તેના વડે. જીવનું અનુત્સુકત્વ અર્થાત્ વિષયસુખ પ્રતિ નિઃસ્પૃહત્વને ઉત્પન્ન કરે છે. સંયમાદિમાં જ નિષ્પન્નમાનસવાળા.- x - x - .

સુખોત્સુક જ મરતા એવા પણ પ્રાણીને અવલોકતા સ્વસુખમાં રસિક જ રહે છે. આ અનુકંપકો તેનાથી વિપરીત હોય છે, તેથી દુ:ખથી કંપતાને જોઈને, તેમના દુ:ખે દુ:ખિત થઈને પોતે પણ તત્કાળ જ કંપે છે. વિગતશોક - આ લોકના પ્રયોજન ભ્રંશ થવા છતાં શોક કરતા નથી કેમ તે તેઓ મુક્તિપદની બદ્ધ સ્પૃહાવાળા છે. આવા પ્રકારના પ્રકૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાયથી ચારિત્ર મોહનીય કર્મોને ખપાવે છે.

## • सूत्र - ११४३ -

ભગવન્ । अप्रतिजद्धताशी छवने शुं प्राप्त थाय छे? अप्रतिजद्धताथी छव निस्संग थाय छे. निस्संग होवाथी छव એકाडी थाय छे, એકाग्रयित्त थाय छे, हिवस અने रात्रि सहा सर्वत्र विरस्त अने अप्रतिजद्ध थर्मने वियरष्ट हरे छे.

#### • विवेयन - १९४३ -

સુખ શચ્ચાસ્થિતને અપ્રતિબદ્ધતા થાય છે, તેથી તેને જણાવતા કહે છે. અપ્રતિબદ્ધતાથી - મનમાં નિરાસક્તિપણાથી નિઃસંગત્વ - બાહ્ય સંગનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય છે. નિઃસંગત્વથી જીવ એક - રાગાદિ વિકલતાથી, તેથી જ એકાગ્રચિત્ત - ધર્મમાં એક મનવાળો થાય છે. તેથી રાત્રિ કે દિવસમાં સદા બાહ્ય સંગનો ત્યાગ કરતો અપ્રતિબદ્ધ થઈને વિચરે છે. વિશેષથી પ્રતિબંધરહિત થઈને માસકત્પાદિ ઉદ્યત વિહારથી વિચરે છે.

## • सूत्र - ११४४ -

ભગવન् ! विविક्त शयनासनथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? विविક्त शयनासनथी छव यारिश गुप्तिने पामे छे, यारिशगुप्तिथी छव विविક्ताहारी, हेंढ यारिश्री, सेंडांत प्रिय, मोक्षणाव प्रतिपन्न थर्छ साह इमोनी ग्रंथीनी निर्परा - क्षय डरे छे.

## • विवेयन - १९४४ -

અપ્રતિબદ્ધતા વિવિક્ત શયનાસનતામાં સંભવે છે. તેથી તેને કહે છે - વિવિક્ત એટલે સ્ત્રી આદિ અસંસક્ત શયન, આસન, ઉપાશ્રય જેને છે તે. તેનાથી ચારિત્રની રક્ષાને પામે છે. ગુપ્ત ચારિત્રી જીવો વિકૃતિ આદિ રહિત આહારવાળા થાય છે. ગુપ્ત ચારિત્રી જ સર્વત્ર નિઃસ્પૃહ થાય છે. તથા દેઢ-નિશ્ચલ ચારિત્ર, તેથી જ એકાંત - નિશ્ચયથી અભિરતિ માનને એકાંતરત થાય, તથા મુક્ત અંતઃકરણને આશ્રીને મોક્ષભાવ પ્રતિપશ્ન એવો મારે મોક્ષ જ સાધવો જોઈએ એવા અભિપ્રાય વાળો આઠ પ્રકારની કર્મગ્રન્થિ જેવી દુર્ભેદ્ય ગ્રંથિને ક્ષપક શ્રેણી પામીને ખપાવે છે.

## • सूत्र - ११४५ -

ભગવન्! विनिवर्तनाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? विनिवर्तना थडी पापडमों न डरवाने माटे ६६त रहे छे. पूर्वजद्ध डमोंनी निर्शराथी डमोंने निवृत्त डरे छे. पछी यातुरंत संसारडांतारने शीघ्र पार डरी जय छे.

#### • विवेयन - ११४५ -

વિવિક્ત શયના સનતામાં વિનિવર્તના થાય છે. તેથી તેને કહે છે - વિનિવર્તના - વિષયોથી આત્માને પરાંગ્મુખ કરણ રૂપતાથી, પાપકર્મ એટલે સાવદ્ય અનુષ્ઠાનોને મારે ન કરવા એવા પ્રકારના ધર્મ પ્રતિ ઉત્સાદિત થાય, પૂર્વે બાંધેલ પાપકર્મોને નિર્જરા પ્રતિ લઈ જાય છે - વિનાશ કરે છે અથવા પાપ કર્મ એટલે જ્ઞાનાવરણ આદિને અપૂર્વ અનુપાર્જન વડે મોક્ષને માટે ઉદ્યત થાય છે. પૂર્વબદ્ધ કર્મોની નિર્જરણા કરે છે.

## • सूत्र - ११४६ -

भगवन् ! संभोग प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? संभोग प्रत्याण्यानथी परावबंजनाहिनो क्षय डरे छे. निरावंजनने आयतार्थ योगो थाय छे. स्वयंना લाભથी संतुष्ट थाय छे. परवालने आस्वाहनो नथी, तेथी डल्पना - स्पृहा डे प्रार्थना डरतो नथी. अभिवाषा डरतो नथी. तेम न डरतो એवो ते.जीछ सुणशय्याने पामीने वियरण डरे छे.

#### • विवेशन - ११४६ -

વિષયનિવૃત્ત ક્યારેક સંભોગ પ્રત્યાખ્યાન વાન સંભવે છે. તે કહે છે - સં એટલે સ્વ પર લાભ મળવા રૂપથી ભોગ તે સંભોગ અર્થાત્ એક મંડલીમાં ભોજનાદિ કરવા. તેનું પ્રત્યાખ્યાન - ગીતાર્થ અવસ્થામાં જિનકલ્પાદિ અભ્યુદ્યત વિહારની પ્રતિપત્તિથી પરિહાર તે સંભોગ પ્રત્યાખ્યાન, તેના વડે ગ્લાનાદિને તિરસ્કારીને, સદા ઉદ્યતત્ત્વથી વીર્યાયારને જ અવલંબે છે. નિરાલંબનને મોક્ષ કે સંયમ જ પ્રયોજન હોવાથી તે આયતાર્થિક વ્યાપારવાળા થાય છે. તથા પોતાના લાભથી નિરભિલાષ થાય છે. બીજાના લાભની કલ્પના, સ્પૃહા, પ્રાર્થના કે અભિલાષા કરતા નથી. તેમાં કલ્પના એટલે મનમાં આ મને આપે તેવા વિકલ્પો. સ્પૃહા - તેની શ્રદ્ધાથી આત્માનું આવિષ્કરણ, પ્રાર્થના વયન વડે ''મને આપો'' તેવી યાયના. અભિલાષા - તેની લાલસાપૂર્વકની વાંછા. અથવા આ બધાં એકાર્થક શબ્દો છે. એવા પ્રકારના ગુણોને જે પામે છે, તેને જ ઉક્તનો અનુવાદ કરતા કહે છે - બીજાના લાભની આશા ન કરતો, ન આસ્વાદતો, ન ભોગવતો. કલ્પના આદિ ન કરતો બીજી સુખશચ્યા પામીને વિચરે છે.

બીજી સુખ શચ્યા એટલે - તે મુંડ થઈને ગૃહ છોડી અણગારિતાથી પ્રવિજત થઈને પોતાને મળતા લાભથી સંતુષ્ટ રહે. બીજાના લાભને ન આસ્વાદે, ન વિકલ્પે ન સ્પૃહા ન કરે, ન પ્રાર્થે, ન અભિલાષા કરે અને તેમ ન કરતો મનમાં રાગ દ્વેષ ન પામે, ન વિનિદ્યાત પ્રાપ્ત થાય. - x -.

## • सूत्र - ११४७ -

लगवन् ! ६५६६ प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? ६५६६ प्रत्याण्यानथी छव अपविभंथने पामे. निरुपिधङ छव निष्डांक्ष थाय, ६५६६ना અભાવમાં संङवेश न पामे.

## • विवेयन - १९४७ -

સંભોગ પ્રત્યાખ્યાનવાળાને ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાન પણ સંભવે છે, તે કહે છે. તેમાં ઉપધિ એટલે ઉપકરણ. તેમાં રજોહરણ અને મુહપત્તિ સિવાયની વસ્તુનું પ્રત્યાખ્યાન કે "મારે તે ગ્રહણ ન કરવું" એ પ્રમાણે નિવૃત્તિ રૂપ ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાન તેનાથી પરિમન્થ - સ્વાધ્યાચાદિની ક્ષતિ, તેનો અભાવ તે અપરિમંથ, તેને પામે છે. તથા ઉપધિથી નિષ્કાંત તે નિરુપધિક જીવ વસ્ત્રાદિની અભિલાષારહિત થી, ઉપધિ રહિત પણ શારીરિક, માનસિક સંકલેશને પામતો નથી. - x -.

#### • सूत्र - ११४८ -

ભગવન્ ! आहारना प्रत्याण्यानथी छुवने शुं प्राप्त थाय छे? आहार प्रत्याण्यानथी छुव छुवितनी आशंसाना प्रयत्नोने विख्छिन्न डरी है छे. तेने विख्छिन्न डरीने ते आहारना અભાવમાં પણ કલેશ પામतो नथी.

#### • विवेशन - ११४८ -

ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાતા આહારને પણ પચ્ચકખે છે. જિનક્સિકાદિ એષણીય આહાર ન મળતા ઘણાં દિવસો ઉપવાસી જ રહે છે, તેથી આહાર પ્રત્યાખ્યાનને કહે છે - અનેષણીય ભોજનપાન નિરાકરણ રૂપથી પ્રાણને ધારણ કરવા રૂપ અભિલાષા તે જીવિતાશંસા, તેનો વ્યાપારકરણ તે જીવિતાશંસા પ્રયોગ, તેનો વિચ્છેદ થાય છે. આહારાધીન જ મનુષ્યોનું જીવિત છે, તેથી તેના પ્રત્યાખ્યાનમાં તેની આશંસાનો વ્યવચ્છેદ થાય છે. તેમાં જીવિતાશાથી વિપ્રયોગ - વિવિધ વ્યાપારને વ્યવચ્છિજ્ઞ કરે છે. જીવિતની આશાથી આહાર જ મુખ્ય વ્યાપાર છે. તેના પ્રત્યાખ્યાનમાં શેષ વ્યાપારનો વિચ્છેદ સુકર જ થાય છે. - x - તેથી તેવો જીવ અશનાદિ વિના સંકલેશ પામતો નથી. વિકૃષ્ટ તપોનુષ્ઠાનવાન્ પણ બાધા અનુભવતો નથી.

### • सूत्र - ११४६ -

ભગવન्! કषाय प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? કषाय प्रत्याण्यानथी वीतराग ભાव पामे छे. वीतरागलाव प्राप्त छव सुण सने हु:णमां सम थर्र शय छे.

#### • विवेयन - १९४૯ -

ઉક્ત ત્રણે પ્રત્યાખ્યાનનું ફળ કષાયનો અભાવ જ છે. તેથી કષાય પ્રત્યાખ્યાન કહે છે. તેનાથી - કોદ્યાદિના નિવારણથી વીતરાગ અર્થાત્ રાગ કે દ્વેષ રહિતતાને પામે છે. - x - વીતરાગ ભાવ પામવાથી રાગ અને દ્વેષના અભાવે સુખ - દુ:ખમાં તુલ્ય થાય છે. રાગદ્વેષ વડે જ તેમાં વૈષમ્ય સંભવે છે. તેના અભાવમાં તો સમતા જ રહે છે.

## • सूत्र - ११४० -

ભગવન્ । योग प्रत्याण्यानथी छव शुं पामे छे? योग प्रत्याण्यान वडे अयोगत्वने पामे छे. अयोगी छव नवा डर्मो जांधतो नथी. पूर्वजद्ध डर्मोनी निर्परा डरे छे.

#### • विवेयन - ११५० -

નિષ્કષાચીપણ યોગના પ્રત્યાખ્યાનથી જ મુક્તિ સાધક થાય, તેથી તેને કહે છે. યોગ - મન, વચન, કાયાનો વ્યાપાર, તેના પ્રત્યાખ્યાનથી - તેના નિરોધથી અયોગીભાવ જન્મે છે. અયોગીજીવ નવા કર્મો બાંધતો નથી કેમ કે તેના કારણનો અભાવ થાય છે. પૂર્વ બદ્ધ - ભવોપગ્રાહી ચાર કર્મને નિજરે છે - ક્ષય કરે છે.

## • सूत्र - ११५१ -

ભગવન્ ! शरीरना प्रत्याण्यानथी छव शुं पामे छे? शरीरना प्रत्याण्यानथी छव सिद्धोना विशिष्ट गुष्टोने पामे छे. तेवो छव वोङाग्रे पर्होयीने परमसूजी थाय छे.

#### • विवेथन - १९५१ -

યોગના પ્રત્યાખ્યાનથી શરીર પણ પ્રત્યાખ્યાત જ થાય છે તો પણ તેના આધારત્વથી મન અને વયન યોગ કરતાં તેના પ્રાધાન્યને જણાવવા આ પ્રત્યાખ્યાન કહે છે - તેમાં શરીર એટલે એદારિકાદિ, તેના પ્રત્યાખ્યાનથી સિદ્ધોના અતિશય ગુણોને પ્રાપ્ત કરે છે. સિદ્ધોના અતિશય ગુણ સંપન્ન જીવ લોકાગ્ર - મુક્તિપદને પામી અતિશય સુખવાળો થાય છે.

## • सूत्र - ११५२ -

ભગવન્ ! सहाय प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? सहाय प्रत्याण्यानथी छव એકीભાવને पामे छे. એકીભાવ प्राप्त छव એકાગ્રतानी ભાવના કરતો વિગ્રहકારી શબ્દ, વાક્કલહ, કોધાદિ કષાય, તું-તું અને હું-હું આદિથી મુક્ત રહે છે. સંચમ અને સંચરમાં બહુલતા પામીને સમાધિ સંપશ્ન થાય છે.

#### • विवेयन - १९५२ -

સંભોગ આદિ પ્રત્યાખ્યાનો પ્રાય: સહાય પ્રત્યાખ્યાનથી જ સુકર થાય છે. સાદાય - સાહાય્યકારી યતિઓ તેના પ્રત્યાખ્યાનથી જ એકત્વને પામે છે, એકતાપ્રાપ્ત જીવ એકાલંબનત્વના અભ્યાસથી અલ્પ - અભાવવાળા થાય. શેના અભાવવાળા? વાક્ કલહ, કષાય ઇત્યાદિ તતા સંયમ અને સંવરમાં બહુલતા પામી જ્ઞાનાદિ સમાધિવાળા બને છે.

## • सूत्र - १९५३ -

ભગવન્ ! ભક્ત પ્રત્યાખ્યાનથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? ભક્ત પ્રત્યાખ્યાનથી જીવ અનેક પ્રકારના સેંકડો ભવોના જન્મ મરણોને રુંધે છે.

#### • विवेखन - १९५३ -

સમાધિવાન જીવ અને ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન થાય છે. તેથી તેને કહે છે. આહારનો પરિત્યાગ તે ભક્ત પરિજ્ઞાદિ અનેક સેંકડો ભવોનો શોધ કરે છે. તથાવિધ દૈઢ વ્યવસાયતાથી સંસારના અલ્પત્વને પામે છે.

## • सूत्र - ११५४ -

ભગવન્ ! सह्ભाव प्रत्याण्यानथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? छव सह्ભाव प्रत्याण्यानथी अनिवृत्तिने प्राप्त थाय छे. अनिवृत्ति प्राप्त असगार કेवलीना शेष यारे डमशोनो क्षय डरे छे. ते आ प्रमाष्टे - वेहनीय, आयु, नाम अने ગोत्र. त्यार पछी ते सिद्ध थाय छे. जुद्ध थाय छे. युडत थाय छे, परिनिर्वाधने पामे छे, जधा हु:भोनो अंत डरे छे.

## • विवेयन - ११५४ -

હવે સર્વ પ્રત્યાખ્યાન પ્રધાન સદ્ભાવ પ્રત્યાખ્યાનને કહે છે. તેમાં સદ્ભાવ -સર્વથા ફરી કરણ અસંભવથી પરમાર્ત વડે પ્રત્યાખ્યાન, તે સર્વ સંવર રૂપ શૈલેશી સુધી હોય છે, તેના વડે. નિવૃત્તિ - મુક્તિ વિધમાન નથી તેવા અનિવૃત્તિ શુક્લ ધ્યાન રૂપ યોથા ભેદને પામે છે. - x - x - તે ગુણસ્થાનને પામીને કેવલી યાર પ્રકારના ભવોપગ્રાહી કર્મનો ક્ષય કરે છે.

## • सूत्र - ११४४ -

लगवन् ! प्रतिइपताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? प्रतिइपताथी छव वाघवताने पामे छे. वघुलूत छव अप्रमत्त, प्रक्ट विंग, प्रशस्त विंग, विशुद्ध सम्यक्त्व, सत्त्य समिति संपन्न, सर्व प्राप्त, लूत, छव अने सत्वोने माटे विश्वासनीय, अल्प प्रतिबेणनवाणा, िश्तिन्द्रिय, विपुद्य तप अने समितिनो सर्वत्र प्रयोग करनारो थाय छे.

#### • વિવેચન - ૧૧૫૫ -

ઉક્ત પ્રત્યાખ્યાનો પ્રાય: પ્રતિરૂપતામાં જ તાય છે. પ્રતિ - સાદેશ્ય, તેની પ્રતીતિ - સ્થવિર કલ્પાદિ સદેશ રૂપ - વેષ જેનો છે તે. તેઓ અધિક ઉપકરણના પરિહાર રૂપથી લાઘવતાને પામે છે તેમાં દ્રવ્યથી સ્વલ્પ ઉપકરણત્વથી અને ભાવથી અપ્રતિબદ્ધતાને પામે છે. અપ્રમત્ત - પ્રમાદ હેતુનો પરિહાર, પ્રક્રટલિંગ - સ્થવિરાદિ કલ્પરૂપથી વ્રતી એ પ્રમાણે વિજ્ઞાયમાનપણે. પ્રશસ્તલિંગ - જીવરક્ષણ હેતુ સ્જોહરણાદિ ધારકપણાથી. વિશુદ્ધ સમ્યક્ત્વ - સમ્યક્ત્વના વિશોધનથી તેનો સ્વીકાર. - x - x - ઇત્યાદી બધું સૂત્રાર્થવત્ જાણવું. - x - x - x - x -

## • सूत्र - ११५६ -

ભગવન् । वैयावस्यथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वैयावस्यथी छव तीर्थंडर नाम गोत्रनुं ६पार्थन डरे छे.

## • विवेयन - १९५६ -

પ્રતિરૂપતામાં પણ વૈયાવચ્ચથી જ વિશિષ્ટ ફળની પ્રાપ્તિ થાય, તેથી હવે વૈયાવચ્ચ કહે છે - કુળ આદિના કાર્યોમાં વ્યાપારવાન, તેનો જે ભાવ તે વૈયાવચ્ય. તેના વડે તીર્થંકર નામ ગોત્ર કર્મ બંધાય છે.

## • सूत्र - ११५७ -

ભગવન् । सर्वगुष्ट संपन्नताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? सर्व गुष्ट संपन्नताथी छव अपुनरावृत्तिने प्राप्त थाय छे. अपुनरावृत्ति प्राप्त छव शारीरिङ जने मानसिङ हु:णोनो ભाગी थतो नथी.

#### विवेशन - ११५७ -

વૈયાવૃત્યવાન્ સર્વ ગુણ ભાજન થાય છે. તેથી સર્વ ગુણ સંપન્નતા કહે છે. તેમાં સર્વગુણ - જ્ઞાનાદિ, તેના વડે સંપન્ન - યુક્ત. આ સર્વગુણ સંપન્નતા વડે ફરી અહીં આગમનનો અભાવ થાય છે. અર્થાત્ મુક્તિને પામે છે. અપુનરાવૃતિને પામેલો જીવ શારીરિક અને માનસિક દુ:ખોનો ભાગી બનતો નથી. કેમકે તેના નિબંધનથી દેહ અને મનનો અભાવ થાય છે. સિદ્ધિ સુખનો ભાજન થાય છે.

### • सूत्र - ११५८ -

ભગવન् ! वीतरागताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वीतरागता वडे छव स्नेह अने तृष्टाना अनुजंधोनो विश्छेह डरे छे. भनोज्ञ शब्ह -स्पर्थ - रस - ३५ अने गंधथी विरस्त थाय छे.

#### • विवेयन - १९५८ -

સર્વગુણ સંપજ્ઞના રાગ દ્વેષના પરિત્યાગથી પામે છે. તેથી હવે વીતરાગતા કહે છે - રાગ દ્વેષના અપગમ રૂપથી બંધન - રાગ દ્વેષ પરિભામ રૂપ. તૃષ્ણા - લોભ, તદ્દરૂપ બંધનોનો વિચ્છેદ કરે છે. સ્નેષ્ઠ - પુત્રાદિ વિષય, તૃષ્ણા - દ્વવ્યાદિ વિષય, તે રૂપ અનુબંધન અથવા અનુગત કે અનુકૂળ બંધનો, અતિ દુરંતત્વને જણાવવા માટે છે. તેનાથી મનોજ્ઞ શબ્દાદિમાં વિસ્ક્ત થાય છે. કેમકે તૃષ્મા અને સ્નેહ રાગનો હેતુ છે. અહીં રાગને જ સકલ અનર્થના મૂળ રૂપે જણાવવા તેનું પૃથક્ ઉપાદાન છે.

## • सूत्र - ११५६ -

ભગવન્ ! क्षांतिथी જીવને शुं प्राप्त थाय छै? क्षांतिथी જીવ परीषहो ઉपर विજय प्राप्त કरे छे.

#### • विवेयन - ११४६ -

રાગદ્વેષના અભાવમાં તત્ત્વથી શ્રમણગુણો છે. તેમાં પહેલા વ્રતની પરિપાલનાના ઉપાય રૂપે ક્ષાંતિ જ છે, તેથી પહેલાં તેને કહે છે - તેમાં ક્ષાંતિ એટલે કોઘનો જય, તેનાથી વધ આદિ પરીષહોને જીતે છે.

## • सूत्र - ११६० -

भगवन् ! युडितथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? युडितथी छव अर्डियनताने पाये छे. अर्डियन छव अर्थ दोभी४नोथी अप्रार्थनीय थाय छे.

## • विवेयन - ११६० -

સાંતિ યુક્ત હોય તો પણ મુક્તિ વિના બાકીના વ્રતોનું પાલન કરવું શક્ય નથી. તેથી તેને કહે છે - મુક્તિ એટલે નિર્લોભતા. તેનાથી અકિંચન થાય. અકિંયન એટલે નિષ્પરિગ્રહત્વને પામે છે. અકિંયન જીવ અર્થની લંપટતાથી ચૌરાદિને પ્રાર્થનીય થતા નથી.

#### • सूत्र - ११६१ -

ભગવન્ ! ઋજુતાથી જીવને શું પ્રાપ્त થાય છે? ઋજુતાથી જીવ કાય સરળતા, ભાવ સરળતા, ભાષા સરળતા અને અવિસંવાદને પ્રાપ્ત થાય છે. અવિસંવાદ સંપન્ન જીવ ધર્મનો આરાધક થાય છે.

## • विवेयन - ११६१ -

લોભની સાથે અવિનાભાવી પણે માચા જોડાયેલ છે. માચાના અભાવમાં અવશ્ય આર્જવતા હોય, તેથી આર્જવને કહે છે. ઋજુ એટલે અવક્, તેનો ભાવ તે આર્જવ તેનાથી - માચાના પરિહારથી કાયઋજુતા અર્થાત્ કુબ્જાદિ વેશ ભ્રૂ વિકારાદિ ન કરીને પ્રાંજલતા વડે ઋજુ થાય. ભાવ ઋજુતા - ભાવથી જે અન્ય ચિંતન, તેનો પરિહાર. ભાષા ઋજુતા - જે ઉપહાસાદિ હેતુથી અન્ય ભાષાદિ ભાષણનો પરિત્યાગ. અવિસંવાદન - બીજાને વિપ્રતારણ - છેતરવા નહીં, તે રૂપને પામે છે. આવા પ્રકારની ઋજુતાની જીવ દાર્મના આરાદાક થાય છે. વિશુદ્ધ અધ્યવસાયપણાથી બીજા જન્મમાં પણ દાર્મારાદ્યક્તાને પ્રાપ્ત થાય છે.

#### • सूत्र - ११६२ -

ભગવન્ ! મૃદુતાથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? મૃદુતાથી જીવ અનુદ્ધત ભાવને પ્રાપ્ત થાય છે. અનુદ્ધત જીવ મૃદુ - માર્દવ ભાવથી સંપજ્ઞ થાય છે. આઠ મદ સ્થાનોને વિનષ્ટ કરે છે.

## • विवेथन - ११६२ -

ઉક્ત ગુણો પણ વિનય વિના સર્વ ફળને ન પ્રાપ્ત કરાવે. વિનય માદવતાથી જ આવે, તેથી માદવને કહે છે. મૃદુ - દ્રવ્યથી અને ભાવથી અવમનશીલ, તેનો ભાવ કે કર્મ તે માદવ. જે સદા માદવ યુક્ત જ થાય છે, તેનાથી સંપન્ન - તેના અભ્યાસથી સદા મૃદુ સ્વભાવ તે મૃદુ માદવ સંપન્ન. તે જાતિ, કુળ, બળ, રૂપ, તપ, ઐશ્ચર્ચ, શ્રુત, લાભ એ આઠ મદ સ્થાનોનો વિનાશ કરે છે. - x - x -

#### • सूत्र - ११६३ -

ભગવન् ! ભાવ સત્યથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? ભાવ સત્યથી જીવ ભાવવિશુદ્ધિને પામે છે. ભાવ વિશુદ્ધિમાં વર્તતો જીવ અરહંત પ્રજ્ઞપ્ત ધર્મની આરાધનામાં ઉધત થાય છે. અરહંત પ્રજ્ઞપ્ત ધર્મ આરાધનામાં ઉધત થી પરલોકમાં પણ ધર્મનો આરાધક થાય છે.

## • विवेथन - ११६३ -

માર્દવતાદિ પણ તત્ત્વથી સત્ય સ્થિતને જ થાય, તેમાં પણ ભાવ સત્ય પ્રધાન છે, તેથી તે કહે છે - શુદ્ધ અંતરાત્મારૂપથી પારમાર્થિક અવિતયત્વથી વિશુદ્ધ અધ્યવસાયરૂપને પામે છે. ભાવ વિશુદ્ધિમાં વર્તતો જીવ અરહંત પ્રજ્ઞાસ ધર્મના અનુષ્ઠાનથી મુક્તિને માટે ઉત્સાહિત થાય છે. અથવા આરાધનાને માટે અભ્યુત્તિષ્ઠ થાય છે. તેનાથી ભવાંતરમાં પણ ધર્મને પામે છે. અથવા પરલોકમાં આરાધક થાય છે અથવા વિશિષ્ટ ભવાંતરને પામે છે.

#### • सूत्र - ११६४ -

ભગવન્ ! કરણ સત્યથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? કરણ સત્યથી જીવ કરણ શક્તિને પ્રાપ્ત થાય છે. કરણ સત્યમાં વર્તમાન જીવ 'યથાવાદી તથાકારી'' થાય છે.

## • विवेयन - ११६४ -

ભાવસત્યથી કરણ સત્ય સંભવે છે, તેથી તે કહે છે - કરણ સત્ય, જેમ કે -પ્રતિલેખનાદિ ક્રિયા જેમ કહેલ છે, તેમાં સમ્યક્ ઉપયુક્ત થઈને કરે છે, તેનાથી કરણ શક્તિ, તેના માહાત્મ્યથી પૂર્વે અનધ્યવસિત ક્રિયા સામર્થ્યરૂપ પામે છે તથા કરણ સત્યમાં વર્તતો જીવ ''જેવું બોલે તેવું કરનારો'' થાય છે. ક્રિયાકલાપ જેવો બોલે તેવો કરી શકે છે.

#### • सूत्र - ११६५ -

भगवन् ! योग सत्यथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? योग्य सत्य वडे छव योगने विशुद्ध કरे छे.

## • विवेयन - ११६५ -

ઉક્ત સ્વરૂપને યોગ સત્ય પણ હોય છે. તે કહે છે - યોગ એટલે મન, વચન, કાયાનું સત્ય - અવિતથત્વ. તે યોગ સત્ય વડે યોગોને ક્લિષ્ટ ધર્મ બંધકત્વના અભાવથી નિર્દોષ કરે છે.

## • सूत्र - ११६६ -

ભગવન્ ! भनोगुप्तिथी જીવને શું પ્રાપ્त थाय छै? भनोगुप्तिथी જીવ એકાગ્રતાને પામે છે. એકાગ્ર ચિત્તવાળો જીવ અશુભ વિકલ્પોથી મનની रक्षा કરે છે અને સંયમનો આરાધક થાય છે.

#### • विवेयन - १९६६ -

ઉક્ત સત્યો ગુપ્તિ યુક્તને જ થાય છે. તેથી યથાકમે તેને કહે છે, તેમાં મનોગુપ્તિ રૂપતાથી જીવ ધર્મ એક્તા નિયિત્વને પામે છે તથા એકાગ્રચિત્ત જીવ ગુપ્તમન અર્થાત્ અશુભ અધ્યવસાયમાં જતા મનને રક્ષણ કરનાર અને સંયમ આરાધક થાય છે.

## • सूत्र - १९६७ -

ભગવન્ ! वयनगुप्तिथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वयन गुप्तिथी छव निर्विडार ભावने पामे छे. निर्विडार छव सर्वथा वाग्गुप्त तथा अध्यात्म योगना साधनभूत ध्यानथी युड्त थाय छे.

## • विवेयन - ११६७ -

વાગ્ ગુપ્તિ - કુશળ વયન ઉદીકરણ રૂપતાથી વિકથાદિ રૂપ જે વાગ્ વિકાર તેનો અભાવ જન્મે છે. તે નિર્વિકાર જીવ વચન ગુપ્ત થાય છે. પ્રવિચાર - અપ્રવિચાર રૂપથી તે ગુપ્તિ વડે સર્વથા વચન નિરોદ્ય રૂપ વચનગુપ્તિ યુક્ત થઈને મનના વ્યાપાર રૂપ દ્યર્મદયાનાદિનામાં એકાગ્રતા આદિથી યુક્ત થી અધ્યાત્મ યોગ સાદ્યન યુક્ત થાય છે. વિશિષ્ટ વાગ્ ગુપ્તિ રહિત જ ચિત્તની એકાગ્રતાદિનો ભાગી થતો નથી. -x-

#### • सूत्र - ११६८ -

ભગવન્ ! કાય ગુપ્તિથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? કાય ગુપ્તિથી જીવ સંવરને પામે છે. સંવરથી કાયગુપ્ત થઇને ફરી થનારા પાપાશ્રવનો નિરોધ કરે છે.

## • विवेयन - ११६८ -

શુભ યોગ પ્રવૃત્તિ રૂપ કાયગુમિવાળાને અશુભ યોગનો નિરોધ પ્રાપ્ત થાય છે. સંવર વડે અભ્યસ્ત થઈને કાય ગુપ્ત થયેલો ફરી સર્વતા નિરુદ્ધ કાયિક વ્યાપારથી આશ્રવના હેતુરૂપ હિંસાદિ પાપાશ્રવનો નિરોધ કરે છે. તાત્ત્વિક રીતે આ ફળ પરંપરા સુપ્રસિદ્ધ છે.

#### • सूत्र - ११६६ -

ભગવન् । भन सभाधारसताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? भननी सभाधारसता छव सेंडाग्रताने पामे छे. सेंडाग्रता प्राप्त थर्वने ज्ञान पर्यवोने पामे छे, सभ्यडत्वने विशुद्ध डरे छे, सने मिथ्यात्वने निर्शरे छे.

## • विवेयन - ११६६ -

અહીં ત્રણ ગુપ્તિ આદિથી યથાકમે મનની સમાધારણાના આદિનો સંભવ રહે છે. તેથી કહે છે - મનની સમિતિ, આગમ અભિહિત ભાવની અભિવ્યપ્તિથી અવધારણા - વ્યવસ્થાપન તે મનની સમાધારણા, તેનાથી એકાગ્રતા જન્મે છે. એકાગ્રતાથી વિશિષ્ટતર વસ્તુ તત્ત્વના અવબોધરૂપ જ્ઞાન પર્યવો પામે છે. તેના વડે સમ્યક્ત્વને વિશુદ્ધ કરે છે. આનું વિશુદ્ધત્વને વસ્તુ તત્ત્વાગમમાં તદ્દવિષયક રુચિ પણ શુદ્ધતર સંભવે છે, તેથી જ મિથ્યાત્વને નિજરે છે.

#### • सूत्र - ११९० -

लगवन् । वयन समाधारसाथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? वयन समाधारसाथी छव वासीना विषयलूत दर्शन पर्यवोने विशुद्ध डरे छे. तेनाथी सुद्दलताथी जोधिने पागे छे. जोधिनी दुर्दलताने क्षीस डरे छे.

## • विवेयन - १९७० -

વયન સમાધારણાથી વયનના વિષયો પ્રજ્ઞાપનીય છે. અહીં તદ્વિષયક દર્શન પર્યયો પણ ઉપયારથી તથોક્ત જ છે. તેથી દર્શન પર્યવ - સમ્યક્ત્વ ભેદરૂપ વાક્સાધારણ દર્શન પર્યવોને વિશુદ્ધ કરે છે. વયન દ્રવ્યાનુચોગના અભ્યાસથી તદ્વિષયક આશંકાદિ માલિન્યને દૂર કરવા વડે વિશુદ્ધ કરેં છે. તેનાથી સુલભ બોધિત્વ પામે છે અને દુર્લભ બોધિક્ત્વને ક્ષીણ કરે છે.

## • सूत्र - १९७१ -

ભગવન् । કાય समाधारष्टाथी छव यारिभना पर्यवोने विशुद्ध કरे છે. यारिभ पर्यव विशुद्धिथी यथाण्यात यारिभने विशुद्ध કरे छे. तेनाथी કेविसत्र वेहनीयाहि यार કर्मोनो क्षय કरे छे. त्यार पछी सिद्ध, जुद्ध, मुक्त, परिनिर्वाष प्राप्त थाय छे अने सर्वे हुःणोनो अंत કरे छे.

#### विवेशन - ११९१ -

કાય સમાધારણાતા - સંયમ યોગોમાં શરીરના સમ્યગ્ વ્યવસ્થાન રૂપથી ચારિત્ર ભેદોને વિશુદ્ધ કરરે છે. તેના ઉન્માર્ગ પ્રવૃત્તિથી પ્રાયઃ તેમાં અતિયાર કાલુષ્ય સંભવે છે. ચારિત્ર પર્યવોને વિશુદ્ધ કરીને યથાખ્યાત ચારિત્રને વિશુદ્ધ કરે છે ઇત્યાદિ - x -.

#### • सूत्र - १९७२, १९७३ -

भगवन् । ज्ञान संपश्तताशी छवने शुं प्राप्त थाय छे? ज्ञान संपश्चताथी छव जद्यां भावोने असे छे. ज्ञान संपश्च छव यातुरंत संसार. वनमां नष्ट थतो नथी. षेम होराथी युक्त सोय क्यांय पस पडवाशी फोवाती नथी. तेम सूत्र संपश्च छव पस संसारमां विनष्ट थतो नथी.

ज्ञान, विनय, तप अने यारिश्रना योगोने प्राप्त थाय छे, तथा स्व सभय अने पर समयमां प्रामाधिङ मनाय छे.

#### • विवेयन - १९७२, १९७३ -

એ પ્રમાણે સમાધારણા ત્રયથી જ્ઞાનાદિ ત્રણની શુદ્ધિ કહી. હવે તેનું ફળ કહે છે - જ્ઞાન એટલે અહીં શ્રુતજ્ઞાન, તેની સંપન્નતાથી જીવ સર્વે જીવાદિ પદાર્થોનું જ્ઞાન, સર્વભાવાભિગમને પામે છે. તથા તેનાથી સંપન્ન જીવ ચાતુરંત સંસાર કાંતારમાં અહીં-તહીં ભટકવા વડે મુક્તિ માર્ગથી વિશેષ દૂર જાય છે.

ઉક્ત અર્થને દેષ્ટાંતથી કહે છે - જેમ કચરા આદિમાં પડેલ સોય સૂત્ર - દોરાથી યુક્ત હોય તો ખોવાતી નથી, તેમ સૂત્ર સહિત જીવ સંસારમાં વિનાશ પામતો નથી.

ज्ञान - અવધિ આદિ, विनय - જ્ઞાન વિનયાદિ, त्राप - હવે કહેવાનાર યારિત્ર યોગ - યારિત્ર પ્રધાન વ્યાપારને પામે છે. તથા સ્વ અને પર સિદ્ધાંતોમાં તે સંઘાતનીય થાય છે.

#### • सूत्र - १९७४ -

लगवन् ! दर्शन संपश्तताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? दर्शन संपश्तताथी संसारना हेतु भिथ्यात्वनुं छेदन કरे छे. पछी सम्यङ्क्वनी प्रक्षाश जुजातो नथी, श्रेष्ठ ज्ञान-दर्शनथी आत्ने संयोषित કरी, तेने सम्यङ् प्रक्षारे आत्मसात् करतो वियरष्ठ करे छे.

## • विवेयन - ११९४ -

ક્ષાચોપશમિક સમ્ચક્ત્વ - દર્શનતાથી ભવના હેતુ રૂપ મિથ્યાત્વી તેનું છેદન કરે

છે. અર્થાત્ ક્ષાયિક સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે તેનાથી તે જ ભવે કે મધ્યમ અને જઘન્યથી શ્રીજે કે ચોથે ભવે ઉત્તર શ્રેણી આરોહીને કેવળજ્ઞાન પામે છે. પછી જ્ઞાન-દર્શન પ્રકાશ નિરંતર રહે છે. ક્ષાપિકત્વ પ્રદાન જ્ઞાન અને દર્શનમાં આત્માને સંયોજીને પ્રતિસમય પર-અપર ઉપયોગ રૂપતાથી આત્મસાત્ કરતો ભવસ્થ કેવલી રૂપે વિચરે છે.

#### • सूत्र - १९७५ -

लगवन् ! यारित्र संपन्नताथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? यारित्र संपन्नताथी शैलेशीभावने पामे छे. शैलीशी प्रतिपन्न समार यार डेविस डमंशोनो क्षय डरे छे. पछी सिद्ध, खद्ध, मुड्त, परिनिर्वासता पामी सर्वे हु:भोनो संत डरे छे.

#### • विवेयन - १९९५ -

ચારિત્ર સંપન્નતાથી શૈલેશી ભાવને પામે. શૈલેશી - શૈલ એટલે પર્વત, તેના સ્વામી તે શૈલેશ - મેરુ. તેની માફક. મુનિ નિરુદ્ધ યોગથી અત્યંત સ્થૈર્યથી તે જ અવસ્થા તે શૈલેશી. અથવા અશૈલેશનું શૈલેશી થવું તે શૈલેશીભાવ - x - x - x - તેને પામે છે. શૈલેશી પ્રતિપન્ન તે અંતર્મુહૂર્ત રહે છે. પછી શેષ કર્મો ખપાવીને યાવત્ મોક્ષે જાય છે.

#### • सूत्र - ११७६ -

ભગવન્ ! શ્રોઝેન્દ્રિયના નિગ્રહ્શી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? તેનાથી જીવ મનોજ્ઞ-અમનોજ્ઞ શબ્દોમાં થનારા રાગ અને દ્વેષનો નિગ્રહ્ કરે છે. પછી શબ્દ નિમિત્તક કર્મોનો બંધ કરતો નથી. પૂર્વબદ્ધ કર્મોની નિર્જરા કરે છે.

#### • विवेयन - ११७६ -

ચારિત્ર ઇંદ્રિયના નિગ્રહથી જ પામે છે, તેથી પ્રત્યેક ઇંદ્રિયનો નિગ્રહ કરે છે. તેમાં શ્રોત્રેન્દ્રિય નિગ્રહ - સ્વ વિષયમાં અભિમુખ દોડતી ઇંદ્રિયનું નિયમન કરવાથી અભિમત કે અનિભમત શબ્દોમાં અનુક્રમે રાગ અને દ્વેષનો નિગ્રહ થાય છે. તથા તે નિમિત્તે બાંધેલા પૂર્વ બદ્ધ કર્મોની નિર્જરા શ્રોત્રેન્દ્રિયના નિગ્રહથી શુભ અધ્યવસાયમાં પ્રવૃતતાથી થાય છે.

#### • સૂત્ર - ૧૧૭૭ થી ૧૧૮૦ -

लगवन् । यक्षु छंद्रियना निग्रहथी छवने शुं प्राप्त थाय छै? यक्षु छंद्रियना निग्रहथी छव मनोज्ञ - अमनोज्ञ ३पोमां थनारा राग - द्वेषनी निग्रह डरे छे. पछी ३प निभित्तड, डर्मोने जांधतो नथी अने पूर्वजद्ध डर्मोनी निर्परा डरे छे.

लगवन् ! द्वाल छंद्रियना निग्रहथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? द्वाल छंद्रियना निग्रहथी छव मनोइा - समनोइा गंद्योमां थनारा राग -द्वेषनो निग्रह डरे छे. पछी गंद्य - निमित्तड डर्मोनो जंद्य डरतो नथी. पूर्वजद्ध डर्मोनी निर्परा डरे छे. लगवन् । शिक्षा छंद्रियना निग्रहशी छव शुं प्राप्त કरे छे? शिक्षा छंद्रियना निग्रहशी छव मनोज्ञ - अमनोज्ञ रसोमां थनारा राग - द्वेषनो निग्रह डरे छे पछी रस निभित्तं डमॉनो जंध डरतो नथी. पूर्वजद्ध डमॉनी निर्परा डरे छे.

ભગવન્ ! स्पर्शन ઇद्रियना निग्रहशी छुव शुं प्राप्त કरे छे? स्पर्शन ઇद्रिय निग्रहशी छुव मनोइा सने समनोइा स्पर्शोमां धनारा राग -द्वेषनो निग्रह डरे छे. पछी स्पर्श निमित्तड डमोंनो जंध डरतो नशी तथा पूर्वजद्ध डमोंनी निर्परा डरे छे.

#### • विवेयन - १९७७ थी १९८० -

શ્રોત્રેન્દ્રિય નિગ્રહમાં કહ્યા પ્રમાણે ચક્ષુ, દ્વાણ, જિહ્ના અને સ્પર્શન ઇદિયના વિષયમાં પણ જાણવું. માત્રે તેમાં તેના-તેના વિષયો કહેવા.

## • સૂત્ર - ૧૧૮૧ થી ૧૧૮૪ -

ભગવન् । કોધ विજयथी જીવને शुं प्राप्त थाय छे? કોધ विજयथी જીવ क्षांतिने प्राप्त थाय छे. કोધ वेदनीय કર્મનો બંધ નથી કરતા, પૂર્વબદ્ધ કર્મોની નિર્જરા કરે છે.

ભગવન્ ! मान विषयथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? मान विषयथी छव मृहुताने पामे छे. मान वेहनीय डर्मनो जंघ डरतो नथी. पूर्व जद्ध डर्मोनी निर्परा डरे छे.

ભગવન્ ! લोભ विषयथी छवने शुं प्राप्त थाय छे? લोભ विषयथी छव संतोष ભાवने पामे छे. લोભ वेहनीय डर्मनो બંધ કरतो नथी. पूर्व બદ્ध डर्मोनी निर्षरा डरे छे.

#### • विवेयन - ११८१ थी ११८४ -

ઇંદ્રિયોનો નિગ્રહ કષાયોના વિજયથી થાય છે. તેથી ક્રમથી તેનો વિજય કહે છે - ક્રોધનો વિજય, તે દુરંત છે ઇત્યાદિ ભાવના વડે તેના ઉદયનો નિરોધ કરવો. તે. ક્રોપના અધ્યવસાયથી વેદાય છે, તે ક્રોધ વેદનીય - તેના હેતુભૂત પુદ્ગલ રૂપ કર્મો બાંધતો નથી. તેથી જ વિશિષ્ટ જીવ વિચેલ્લાસથી પૂર્વબદ્ધ કર્મોની નિર્જરા કરે છે.

એ પ્રમાણે માન, માયા, લોભ વિજયને પણ જાણવો.

## • सूत्र - ११८५ -

ભગવન્ ! राग, ढेष, भिथ्या दर्शनना विજयथी छवने शुं प्राप्त थाय छै? राग ढेष भिथ्यादर्शनना विજयथी छव ज्ञान - दर्शन - यारिश्रनी आराधनाने माटे ६६त थाय छै. आठ प्रकारनी क्रमंग्रन्थिने जोतवाने माटे सर्वप्रथम मोहनीय क्रमंनी खड़ावीस प्रकृतिओनो क्रमशः क्षय करे छे. त्यारपछी ज्ञानावरष डर्मनी पांय, दर्शनावरष डर्मनी नव सने संतराय डर्मनी पांय - आ त्रष्ट डर्मोनी प्रकृतिओनो सेड साथे क्षय डरे छे. त्यार पछी ते सनुत्तर, सनंत सर्व वस्तु विषयड, प्रतिपूर्ण, निरावरष, सज्जानितिभिरथी रिहत, विशुद्ध सने बोडाबोडनुं प्रडाशड डेवणज्ञान सने डेवण दर्शनने प्राप्त डरे छे.

જ્यાं सुधी ते सयोगी रहे छे. त्यां सुधी ઐर्यापथिङ डर्मोनो जंध थाय छे. ते जंध पण सुण स्पर्शी छे. तेनी स्थिति से समयनी छे. पहेतां समये जंधाय छे. जीन समयमां ६६थ थाय छे. त्रीन समये निर्णरा थाय छे. ते डर्म डमशः जद्ध, स्पृष्ट, ६६ीरित सने वेहित थर्छ निर्णिश्र्य थाय छे. तेनाथी ते डर्म सागामी डाले सडर्म थर्छ न्य छे.

#### • विवेशन - ११८५ -

કોધાદિનો જય રાગ - દ્વેષ - મિથ્યા દર્શનના વિજય વિના થતો નથી, તેથી રાગાદિ વિજયને કહે છે. તેમાં પ્રેમ એટલે રાગ, દ્વેષ - અપ્રીતિ, મિથ્યાદર્શન -સાંશચિક આદિ, તેના વિજયથી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની આરાધનામાં ઉદ્યત થાય છે. કેમકે પ્રેમાદિ નિમિત્તથી તેની વિરાધના થાય છે.

કર્મગ્રન્થિ - અતિ દુર્લેભ ઘાતિ કર્મ સ્વરૂપ, તેની ક્ષપણા. તેને માટે અનુવર્તે છે. અભ્યુત્થિત થર્ધને શું કરે છે? આનુપૂર્વી અનુસાર પહેલા મોહનીયની અફાવીશ કર્મ પ્રકૃતિનો ક્ષય કરે છે. તે આ પ્રમાણે છે - પહેલાં અનંતાનુબંધી કોધાદિને એક સાથે અંતર્મૂહૂર્તમાં ખપાવે છે. તે અનંતભાગ મિથ્યત્વમાં પ્રક્ષેપે છે. પછી તેની સાથે મિથ્યાત્વને ખપાવે છે. કેમ કે તેના પરિણામે વધતા જતાં ઘણાં શુદ્ધ થાય છે. પછી મિથ્યાત્વ અંશોને સમ્યગ્ મિથ્યાત્વમાં પ્રક્ષેપે છે, પછી તેને ખપાવે છે. ત્યાર પછી તેના અંશ સહિત સમ્યકત્વને ખપાવે છે. પછી સમ્યક્ત્વના અવિશહ્ય દલિક સહિત અપ્રત્યાખ્યાન, પ્રત્યાખ્યાનાવરણ એ આઠ કષાયોને એક સાથે ખપાવવાનું આરંભે છે. તેનું ક્ષપણ કરતાં આ પ્રકૃતિ ખપાવે છે -

ગતિ, બબ્બે આનુપૂર્વી, જાતિનામ, યાવત્ ચઉરિદ્રિય, આતપ, ઉદ્યોત, સ્થાવર અને સૂક્ષ્મ. સાધારણ, અપર્યાપ્ત, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રયલા-પ્રચલા, સ્ત્યાનર્દ્ધિને ખપાવીને બાકીની આઠને ખપાવે છે.

પછી પણ કિંચિત્ અવશેષને નપુંસકવેદમાં પ્રક્ષેપીને તેના સહિત ખપાવે છે. એ પ્રમાણે સ્ત્રી વેદને ખપાવે છે. પછી અવશિષ્ટ સહિત હાસ્યાદિ છને ખપાવે છે. તેના અંશ સહિત પુરુષ વેદને - x - x - પછી સંજ્વલન કોપને ખપાવે છે. એ પ્રમાણે પૂર્વ-પૂર્વના અંશ સહિત ઉત્તર ઉત્તરને ખપાવે છે. યાવત્ સંજ્વલન લોભ સુધી ખપાવે છે. - x - x - એ પ્રમાણે મોહનીય કર્મને ખપાવે છે.

ત્યાર પછી અંતર્મુહૂર્ત યથાખ્યાત ચારિત્રને અનુભવતો છદ્મસ્થ વીતરાગતાથી બે ચરમ સમયના પહેલા સમયે નિદ્રા અને પ્રચલા નામની પ્રકૃતિને ખપાવીને દેવગતિ આદિને ખપાવે છે. - x - x - x - ચરમ સમયે જે કર્મ પ્રકૃતિને ખપાવે છે, તેને સૂત્રકાર સ્વયં કહે છે -

પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, નવ દર્શનાવરણીય, પાંચ અંતરાય. આ ત્રણેને એક સાથે એક કાળે ખપાવે છે.

આટલી કર્મ પ્રકૃતિ ખપાવીને અનુત્તર જ્ઞાન કે જે અનંત વિષયક છે. સંપૂર્ણ છે, પરિપૂર્ણ છે, નિરાવરણ છે, વિતિતિર છે, વિશુદ્ધ છે, તત્ત્વ સ્વરૂપના પ્રકાશત્વથી લોકાલોક પ્રભાવક છે. પાઠાંતરથી લોકાલોક સ્વભાવ છે. કેવળ - બીજા જ્ઞાનની અપેક્ષાથી રહિત છે. એવા જે જ્ઞાન અને દર્શન, જેમાં કેવલ વર વિશેષણથી કેવલવર જ્ઞાન દર્શનને પામે છે.

તે યાવત્ સચોગી અર્થાત્ મન, વચન, કાયાના વ્યાપારવાળો હોય, ત્યાં સુધી ઐર્ચાપથિક કર્મ બાંદો ઉપલક્ષણથી ઉભો કે બેઠો હોય તો પણ સચોગથી ઇર્યા સંભવે છે કેમકે સચોગિતામાં કેવલીને પણ સૂક્ષ્મ ગાત્ર સંચાર સંભવે છે, તેથી ઐર્યાપથિકી કર્મનો બંધ રહે છે. - x - x - x -.

તે કર્મનોબંધ કેવો થાય છે? સુખ આપે તે સુખ, સ્પર્શ - આત્મ પ્રદેશો સાથે સંશ્લેષ જેનો છે તે સુખ સ્પર્શ. તેના બે સમય છે, તેવા પ્રકારની સ્થિતિને કારણે દ્ધિસમય સ્થિતિક કહે છે. તે આ પ્રમાણે -

પહેલા સમયે બાંધે - આત્મસાત્ કરે તે સ્પૃષ્ટ. બીજા સમયે वेદિहा - અનુભૂત, ઉદયને વેદે. ત્રીજા સમયે નિર્જિર્ણ - ખરી જાય. કેમ કે તેનાથી ઉત્તરકાળ સ્થિતિ કષાયના હેતુ પણે થાય છે. - x - x - x -.

અહીં સૂત્રકારે સ્પૃષ્ટ અને બદ્ધ બે કિયા કહી છે. તેનાથી તેઓ નિઘત્ત એ નિકાચિત અવસ્થાનો અભાવ સૂચવે છે. ઉદીરિત - ઉદય પ્રાપ્ત, ઉદીરણાનો ત્યાં સંભળ નથી. વેદિત - તેના ફળ રૂપ સુખનો અનુભાવ, નિર્જિર્ણ - ક્ષયને પામેલ. સંચાલ -આગામી કાળે. યોથા સમય આદિમાં અકર્મ થાય છે. તે જીવની અપેક્ષાથી ફરી તેને તથાવિદ્ય પરિણામનો અભાવ થાય છે - અર્થાત્ - તે સાતા કર્મ જ બાંધે છે.

## • सूत्र - ११८६ -

डेवणज्ञान प्राप्त थया पछी, शेष आयुने भोगवतो सेवो, क्यारें संतर्मृहूर्त परिमास आयु जाडी रहे छे, त्यारें ते योग निरोधमां प्रवृत्त थाय छे. त्यारे सूक्ष्म डिया प्रतिपाति नामड शुड्स ध्यानने ध्यातो सेवो पहेसां ते मनोयोगनो निरोध डरें छे. सनंतर वयन योगनो निरोध डरें छे. तेना पछी सानापाननो निरोध डरें छे. तेनो निरोध डरीने पांय ढूस्व - सक्षरना एयारस डाज सुधी ''समुखिश डिया सनवृत्ति'' नामड शुड्स ध्यानमां सीन थयेसो सक्षगार वेद्दनीय, सायु, नाम सने गोत्र से यार डमोंने सेड साथे प्रपाव छे.

## • विवेशन - ११८६ -

આ દેશોન પૂર્વ કોટિ કે અંતર્મુહૂર્તાદિ પ્રમાણ કાળ વિચરીને શૈલીશીપણાંને પામીને અકર્મતા પ્રાપ્ત કરે છે. તે પ્રમાણે દર્શાવીને શૈલેશી અકર્મના દ્વારને અર્થથી વ્યાખ્યા કરતા કહે છે -

જીવિત - અંતર્મુહૂર્તાદિ આયુનું પાલન કરીને, અથવા અંતર્મુહૂર્ત્ત પરિમાણથી - x- તથાવિદ્ય આયુ રહેતા યોગ નિરોદ્ય કરતો - સૂક્ષ્માક્રિયા અપ્રતિપાતિ કેમકે તેમાં અદ્ય:પતનનો અભાવ છે, શુક્લ ધ્યાનના આ ત્રીજા ભેદને ધ્યાતો સૌ પ્રથમ તે મનોયોગનો નિરોદ્ય કરે છે. અર્થાત્ મનોદ્રવ્ય જનિત વ્યાપારનો રોદ્ય કરે છે. - x - x - x - અસંખ્યેય સમયે તે બધો નિરોદ્ય કરે છે. - x - x - x - cચાર પછી વયનયોગનો નિરોદ્ય કરે છે એટલે કે ભાષાદ્રવ્ય જનિત જીવ વ્યાપારને રુંદે છે - x - x - x - .

ત્યાર પછી તે આનાપાન - ઉચ્છ્વાસ અને નિઃશ્વાસનો રોધ કરે છે. આ સકલ કાયયોગ નિરોધનું ઉપલક્ષણ છે. - x - x - x - x - x - એ પ્રમાણે સંખ્યા સમયે સર્વ કાયયોગનો નિરોધ કરે છે. - x -

આ પ્રમાણે ત્રણે ચોગનો નિરોધ કરીને સ્વલ્પ પ્રયત્ન અપેક્ષાથી પાંચ દ્રસ્વ અક્ષર જેટલો કાળ, તે અણગાર સમુચ્છિન્ન ક્રિયા - મનો વ્યાપારાદિ રૂપ તે સમુચ્છિન્ન ક્રિયાને નિવર્તે છે. અનિવર્તિ શુક્લ ધ્યાન રૂપ યોથા ભેદને શૈલેશી અવસ્થામાં અનુભવે છે. - x - x - ,

એવો તે અભગાર પછી જે કરે છે, તે કહે છે - સાતા વેદનીય, મનુષ્ય આયુ, મનુષ્યગતિ આદિ નામ અને ઉચ્ચ ગોત્ર એ ચાર સત્કર્મોને એક સાથે ખપાવે છે. - x - x - x - x - x -.

#### • सूत्र - ९१८७ -

त्यार पछी ते औहारिङ अने डार्मष शरीरने सहाने माटे पूर्ष इपे छोडे छे. छोडीने पछी ऋषु श्रेष्टिने प्राप्त थाय छे. पछी એક सभयमां अस्पृशह् गति इप ६६वंगतिथी सीधो ष बोडाग्रमां षर्छने साडारोपयुड्त ज्ञानोपयोगी सिद्ध थाय छे. जुद्ध थाय छे. मुड्त थाय छे. परिनिर्वाष पामे छे अने सर्वे हु:भोनो अंत डरे छे.

## • विवेयन - ११८७ -

વેદનીયાદિ કર્મોનો ક્ષય કર્યા પછી ઔદારિક અને કાર્મણ તથા તૈજરા શરીરનો વિવિધ પણે પ્રકર્ષથી ત્યાગ કરીને પછી શું કરે? સર્વથા કર્મોનું પરિશાટન કરીને, દેશ ત્યાગ કરીને નહીં, એ પ્રમાણે વિશેષથી પ્રકૃષ્ટ ત્યાંગને રૂપ પરિશાટન કરીને - x - x - x - x - પછી ઋજુ અર્થાત્ અવક, શ્રેણિ - આકાશ પ્રદેશ પંક્તિ, તેને પ્રાપ્ત અર્થાત્ ઋજુ શ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે.

અસ્પૃશદ્ગતિ - તે આકાશ પ્રદેશને તો સ્પર્શતી જ નથી, પણ જેમાં જીવ અવગાઢ છે તેટલા જ પ્રદેશને સ્પર્સતી, તેનાથી વધુ એક પણ અતિરિક્ત પ્રદેશને સ્પર્શ્યા વિના, ઉપર, એક જ સમયમાં અર્થાત્ દ્ધિતીયાદિ સમયને સ્પર્શ્યા સિવાય, વક્રગતિ રૂપ વિગ્રહના અભાવથી - ઋજુગતિથી જ ત્યાં એટલે કે વિવક્ષિત મુક્તિ પદમાં જઈને જ્ઞાનપયોગ - વાળો થઈને સિદ્ધ થાય છે. યાવત્ અંત કરે છે. - x - x -

આ પ્રમાણે બોંતેર સૂત્રોનો અર્થ કહ્યો. (વૃત્તિકારશ્રીએ તે સાથે લીધેલ છે માટે ''બોંતેર સૂત્રનો અર્થ'' એમ કહ્યું, અમે સમજવાની સરળતા માટે આ બધાં સૂત્રોને છુટા પાડીને નોંધેલા છે.) - x - x - x -.

હવે ઉપસંહાર કરતા કહે છે -

## • सूत्र - ११८८ -

श्रमः भगवंत महावीर द्वारा सम्यङ्क्व पराङ्ग अध्ययननो आ पूर्वोङ्गत अर्थ आण्यात छे, प्रज्ञापित छे, प्ररूपित छे, हर्शित छे अने ઉपहर्शित छे. - तेम हुं इहुं छुं.

#### • विवेयन - ११८८

અનંતરોક્ત સમ્ચકત્વપરાક્રમ અધ્યયનનો અર્થ શ્રમણ ભગવંત મહાવીરે સામાન્ય - વિશેષ પર્યાય અભિવ્યાતિ કથનથી આખ્યાત કર્યો. હેતુફળાદિ પ્રકાશનરૂપ પ્રકર્ષ જ્ઞાપનથી પ્રજ્ઞાપિત કર્યો. સ્વરૂપ કથનથી પ્રરૂપિત કર્યો. વિવિધ ભેદ દર્શનથી દર્શિત કર્યો. દેષ્ટાંતોપન્યાસથી નિદર્શિત કર્યો. ઉપસંહાર દ્વારથી ઉપદર્શિત કર્યો.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૨૯ નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

## 🗘 અધ્યયન - ૩૦ - ''તપોમાર્ગગતિ'' 🗘

- x ----- x ----- x ----- x -

0 ઓગણત્રીશમાં અધ્યયની વ્યાખ્યા કરી. હવે ત્રીશમાનો આરંભ કરે છે. તેનો આ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં અપ્રમાદ કહ્યો. અહીં અપ્રમાદવાને તપ કરવો જોઈએ, તેથી તેનું સ્વરૂપ કહે છે. એ સંબંધથી આ અધ્યયન આવેલ છે. આની યાર અનુયોગદ્ધાર પ્રરૂપણા પૂર્વવત્ યાવત્ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપામાં તપોમાર્ગ ગતિ એ ત્રિપદ નામ છે. તેથી જ તે ત્રણ પદનો નિક્ષેપો કરવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५१४ थी ५१७ + विवेयन -

તપનો નિક્ષેપો નામ આદિ ચાર ભેદે થાય છે. નો આગમથી દ્રવ્ય તપના ત્રણ ભેદ - જ્ઞ શરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિત પંચતપાદિ. ભાવતપ બે ભેદે છે - બાહ્ય અને અભ્યંતર. માર્ગ અને ગતિ બંને પૂર્વે કહેલ છે. ભાવમાર્ગ તે સિદ્ધિગતિ જાણવી. તપોમાર્ગગતિ આ અધ્યયનમાં બે ભેદે કહી છે. તેથી આ અધ્યયનને ''તપમાર્ગગતિ'' જાણવું.

પંચતપ તે પંચાગ્નિ તપ. જેમાં ચારે દિશામાં ચારે તરફ અગ્નિ હોય અને પાંચમો સૂર્યતાપ. આદિ શબ્દથી લોક પ્રસિદ્ધ બીજા પણ મોટા તપ વગેરે ગ્રહણ કરવા. અજ્ઞાન મળથી મલિનપણાથી તથાવિદ્ય શુદ્ધિ, તે આનું દ્રવ્યત્વ જાણવું. બાહ્ય અને અભ્યંતર ભાવ તપ, અહીં વર્ણવીશું.

પૂર્વોદિષ્ટ - ''મોક્ષ માર્ગગતિ'' નામક અધ્યયનમાં માર્ગ ને ગતિ શબ્દ કહેવાઈ ગયેલ છે. ભાવ માર્ગમાં મુક્તિપથથી તપોરૂપ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર અવિનાભાવી સંબંધથી ભાવતપ છે. - x - ભાવ માર્ગની ફળ રૂપ ગતિ તે સિદ્ધિગતિ - x - x - નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર - x - કહે છે.

### • सूत्र - ११८६ -

ભિક્ષુ, राग अने द्वेषथी अर्षित पाप डर्मनो तप द्वारा थे रीते क्षय डरे छे, तेने तमे सेडाग्र मनथी सांभળो.

#### • विवेयन - ११८६ -

જે કમે જ્ઞાનાવરણાદિ પાપકર્મીને રાગદ્વેષ વડે ઘણાં ઉપાર્જિત કર્યા તેને ભિક્ષુ હવે કહેવાનાર રૂપે ખપાવે છે. તેને એકાગ્ર ચિત્તે સાંભળો, આમ કહીને શિષ્યને અભિમુખ કરે છે. કેમકે અનભિમુખ ને ઉપદેશ ન થાય. અહીં અનાશ્રવથી સર્વથા કર્મ ખપે છે, તેથી તેને કહે છે -

#### • सूत्र - ११६०, ११६१ -

प्रासवध, मृषावाह, अहत्त, मैथुन, परिग्रह अने राभिभोજननी विरतिथी छवो आश्रव रहित थाय छे... पांच समिति, श्रष्ट गुप्ति. अडाय. જितेन्द्रिय, गारवरहित, शस्यरहितताथी छवो अनाश्रव थाय.

#### • विवेयन - १९६०, १९६१ -

અહીં 'વિરત' શબ્દ પ્રાણવધાદિ પ્રત્યેક સાથે જોડવાનો છે. તેનાથી 'અનાશ્રવ' થાય અર્થાત્ કર્મોપાદાન હેતુ અવિધમાન થાય છે. બીજા સૂત્રમાં પણ સમિતિ આદિથી વિપરીત તે કર્મોપાદાન હેતુપણાથી આશ્રવરૂપત્વથી તેમનું સમિતિ આદિમાં અવિધમાનત્વ છે. - x - x - દેષ્ટાંત દ્વારથી કર્મક્ષપણા -

## • સૂત્ર - ૧૧૯૨ થી ૧૧૯૪ -

ઉક્ત ધર્મસાધનાથી વિપરીત આચરણ કરવાથી રાગ - द्वेषशी અર્જિત કર્મોને ભિક્ષુ કયા પ્રકારે क्षीણ કરે છે, તેને એકાગ્ર મનથી સાંભળો-

डोर्र भोटा तजावनुं पाष्टी, पाष्टी आववानो भार्ग रोडवाथी अने पहेंदानुं पाष्टी ६देखाथी अने सूर्यना तापथी डमशः ९ेम सूडार्र ९१य छे... ते ९ प्रडारे संयतना डरोडा भवोना संयित डर्भ, पापडर्भोने आववानो भार्ग रोडवाथी अने तपथी नष्ट थाय छे.

#### • विवेचन - ११६२ थी ११६४ -

પ્રાણિવધ વિરતી આદિના અનાશ્રવહેતુના વિપરીત પણાથી પ્રાણિવધાદિ અસમિતિ આદિમાં અને રાગ - દ્વેષ વડે ઉપાર્જિત કર્મો, તેને જે રીતે ખપાવે છે. તેને હું કહું છું. તે એક મનથી સાંબળો, એમ કહી શિષ્યને અભિમુખ કરે છે.

પાળી આદિથી નિષિદ્ધ જળ પ્રવેશ અને રેંટ આદિ વડે પામીને ઉલેચતા, સૂર્યના કિરણના તાપથી અનુક્રમે તે જળાશયનું જળ શોષાઈ જાય છે, તેમ પાપ કર્મના આશ્રવ ભાવમાં, ભવ કોટિ સંચિત કેમકે કોટિનો નિયમા સંભવ છે, તે કર્મો તપ વડે અધિકતાથી ક્ષય પમાડે છે.

તે તપ શું છે? તે બતાવવા તપના બેદોને કહે છે -

#### • सूत्र - ११६५ -

ते तप ने भेहे डहेब छे, जाह्य अने अभ्यंतर, जाह्य तप छ भेहे डहेब छे. से प्रभासे ९ अभ्यंतर तपना पस छ भेह छे.

#### • विवेयन - ११६५ -

તે તપ બે ભેદે છે. બાહ્ય - બાહ્ય દ્રવ્યની અપેક્ષાથી અને પ્રાય: મુક્તિ પ્રાપ્તિના બહિરંગપણાથી. અભ્યંતર - તેનાથી વિપરીત અથવા લોક પ્રસિદ્ધિત્વથી કુતીર્થિકોએ સ્વ અભિપ્રાયથી આસેવ્યમાનત્વથી બાહ્ય, તેના સિવાયનો તે અભ્યંતર - x - બીજા કહે છે કે - પ્રાય: અંતઃકરણ વ્યાપારરૂપ જ અભ્યંતર, તેથી અન્ય તે બાહ્ય. બંને તપના છ-છ ભેદો છે. તેમાં બાહ્યતપ -

## • सूत्र • ९९६६ + विवेथन -

અનશન, ६षोहरिङा, બિक्ષायर्या, २सपरित्याग, કાયકલેશ અને સંલીનતા, આ છ બેદે બાહ્ય તપ છે.

સૂત્ર સ્પષ્ટ છે, ભાવાર્થ સૂત્રકાર પોતે જ કહેશે. તેમાં અનશન કહે છે-

## • सूत्र - ११६७ थी १२०१ -

(१९६७) अनशन तप जे प्रकारे छे - छत्वरिक अने भरसकाण. तेमां छत्वरिक सावकांक्ष होय अने भरसकाण निरवकांक्ष होय छे. (१९६८) संक्षेपथी छत्वरिक तप छ प्रकारे होय छे - श्रेशितप, प्रतरतप, धनतप, वर्गतप, (१९६६) वर्ग वर्गतप अने छड्डो प्रकीर्ण तप. आ प्रभासे भनोवांछित विविध प्रकारना इणने हेनारो छत्वरिक अनशन तप अखवो.

(१२००) કાય येष्टाना आधारे भरष्टकाण संजंधी अनशनना जे भेह छे - सिवयार अने अवियार. (१२०१) अथवा भरष्टकाण अनशनना सपरिक्रम अने अपरिक्रम जे भेह छे. अवियार अनशनना निर्हारी अने अनिर्हारी भे जे भेहो पष्ट होय छे. जंनेमां आहारनो त्याग होय छे.

#### • विवेयन - १९६७ थी १२०१

(૧૧૯૭) ઇત્વરક એટલે સ્વલ્પકાળ, નિયતકાળ અવધિક. અવસાન કાળ જેનો છે, તે મરણકાળ અર્થાત્ યાવજ્જીવ. ખવાય છે તે અનશન - સંપૂર્ણ આહાર. તે દેશથી કે સર્વથી અવિદામાન હોય તેને અનશન કહે છે.

અનશન બે પ્રકારે છે - ઇત્વરિક તે અવકાંક્ષા સહિત હોય. જેમકે બે ઘટિકાદિ ઉત્તરકાળ ભોજનાભિલાષ રૂપથી વર્તે છે, તેથી સાવકાંક્ષ અને આકાંક્ષા જેમાંથી ચાલી ગયેલ છે તે નિરવકાંક્ષ - તે જન્મમાં ભોજનથી આકાંક્ષાનો અભાવ. - x - x -હવે ઇત્વરક અનશનના ભેદો કહે છે -

(૧૧૯૮) ઇત્વરક અનશન સંક્ષેપથી છ ભેદે છે, વિસ્તારથી ઘણાં ભેદે છે. તે છ ભેદ આ પ્રમાણે છે - શ્રેણિ એટલે પંક્તિ તેને આશ્રીને જે તપ તે શ્રેણિતપ. તે ઉપવાસ આદિ ક્રમથી કરાતા અહીં છ માસ સુધી ગ્રહણ કરાય છે. તથા શ્રેણિને શ્રેણિ વડે ગુણનાં પ્રતર કહેવાય છે. તેને આશ્રીને થાય તે પ્રતરતપ. (અહીં વૃત્તિકારશ્રી એ શ્રેણિ અને પ્રતરને સમજાવવા માટેની તપોવિધિ અને સ્થાપના બતાવેલ છે, પણ અમે તેનો અનુવાદ કરેલ નથી. કેમકે વર્તમાનમાં કરાતો શ્રેણિતપ અને આ વિધિ ભિન્ન છે, પ્રતર તપ તો અપ્રસિદ્ધ જ છે.)

ધન તપ - અહીં સોળપદ રૂપ પ્રતર, પદ ચતુષ્ટ્ય શ્રેણિથી ગુણતા ધન થાય છે. તેને આશ્રીને કરાતો તપ તે 'ધન તપ' કહેવાય.

- વર્ગ તપ - ધનને ધન વડે ગુણતા જે આવે તે વર્ગતપ જાણવો.

(૧૧૯૯) વર્ગ વર્ગ - જો ઉક્ત વર્ગને જ વર્ગ વડે ગુણવામાં આવે તો તે વર્ગ વર્ગ તપ કહેવાય છે. અહીં વૃત્તિકારશ્રીએ ચાર પદને આશ્રીને શ્રેણિ આદિ તપને સમજાવેલ છે. જેમ કે શ્રેણિ ૪, પ્રતર - ૧૬, દ્યન - ૧૬ x ૪ = ૬૪ વગેરે. એ પ્રમાણે વર્ગવર્ગ સુધી પાંચે પદોમાં ભાવના કરવી.

છક્રો તપ ''પ્રકીર્ણ તપ'' કહેલો છે. જેમાં શ્રેણિ આદિ નિયત રચના રહિત સ્વશક્તિ અપેક્ષાથી યથા કથંયિત્ તપ કરાય છે. તે નમસ્કાર સહિતાદિ પૂર્વપુરુષ આયરિત યવમધ્ય, વજમધ્ય, ચંદ્ર પ્રતિમા આદિ છે.

(૧૨૦૦) તે અનશનનો મરણાવસર બેદ છે, તે બે પ્રકારે છે - તે તીર્થંકરાદિએ

વિશેષથી કહેલ છે. તેના બે ભેદ કહ્યા - વિચાર સહિત અર્થાત ચેષ્ટાપૂર્વક વર્તે છે, તે સવિચાર અને તેનાથી વિપરીત તે અવિચાર.

વિચાર કાયા - વયન - મનથી ત્રણ ભેદે હોય છે, તેથી તેના વિશેષ પરિજ્ઞાન અર્થે કહે છે - કાય ચેષ્ટા - ઉદ્વર્તન, પરિવર્તન આદિ કાયપ્રવીચારને આશ્રીને થાય છે. તેમાં સવિચાર ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન અને ઇંગિની મરણ છે. તેથી કહે છે - ભક્ત પ્રત્યાખ્યાનમાં ગચ્છ મધ્યવર્તી ગુરુએ આપેલ આલોચનાથી મરણને માટે ઉદ્યત થયેલો વિધિપૂર્વક સંલેખના કરીને પછી ત્રિવિદ્ય કે યતુર્વિદ્ય આહારના પ્રત્યાક્યાન કરે. તે મૃદુ સંથારે બેસીને, શરીર, ઉપકરણાદિના મમત્વનો ત્યાગ કરીને સ્વયં જ નમસ્કાર બોલતો કે સમીપમાં રહેલા સાદ્યુએ આપેલ નમસ્કારને ગ્રહણ કરતો છતી શક્તિએ સ્વયં ઉદ્વર્તે અને શક્તિ ન હોય તો બીજા પણ કંઈક કરે છે - x - x -.

એ જ પ્રમાણે ઇંગિનીમરણ પણ સ્વીકારીને શુદ્ધ સ્થંડિલે રહીને એકલો જ ચાર આહારના પ્રત્યાખ્યાન કરેલો, તે ભૂમિની છાયાથી ઉષ્ણ-ઉષ્ણ છાયામાં સ્વયં સંક્રમણ કરતો રહે - x - x - x -.

અવિચાર તે પાદપોપગમન. તેમાં સવ્યાઘાત અને અવ્યાઘાત ભેદથી બે ભેદે પણ વૃક્ષની માફક નિશ્ચેષ્ટપણે રહે છે. તેના વિધિ - દેવને અને યથાવિધિ ગુરુ આદિને વાંદીને તેમની પાસે સર્વે આહારના પ્રત્યાખ્યાન કરે છે. સમભાવમાં સ્થિત આત્મા થઇ સિદ્ધાંતમાં કહેલા માર્ગથી ગિરિગુફા આદિમાં જઇને પાદપોપગમન કરે છે. બધે અપ્રતિબદ્ધ થઇ, દંડાયત આદિ સ્થાનથી રહીને. યાવજ્જીવ વૃક્ષની સમાન નિશ્ચેષ્ટ રહે છે.

ફરી બીજા પ્રકારે તેના બે ભેદને કહે છે -

(૧૨૦૧) અથવા - બીજા પ્રકારે, પરિકર્મ સહિત એટલે કે સ્થાન. નિષદન, પડખાં ફેરવવા, વિશ્વામણ આદિ વડે જે વર્તે છે, તે સપરિકર્મ અને અપરિકર્મ, તેનાથી વિપરીત કહેલ છે. તેમાં સપરિકર્મ બક્ત પ્રત્યાખ્યાન અને ઇંગિની મરણ છે. તેમાં ભક્ત પરિજ્ઞા સ્વયં કે અન્ય દ્વારા કરાતી બંને પણ અનુજ્ઞા છે. ઇંગિનીમરણમાં પરવર્જિત અને ચાર આહાર ત્યાગ છે. સ્થાન, બેસવું, સુવું આદિ જેમ સમાધિ રહે તેમ સ્વયં જ કરતો ઉપસર્ગ અને પરીષહોને સહન કરે છે.

અપરિકર્મમાં પાદપોપગમન મરણ છે. નિષ્પ્રતિ કર્મતામાં જ ત્યાં જણાવેલ છે. આગમમાં પણ કહે છે કે - સમ અને વિષમ સ્થાને પડતો. વૃક્ષની જેમ નિષ્પ્રકંપ રહે છે. શરીરને નિશ્ચલ અને નિષ્પ્રતિકર્મ રાખે છે. જેમ વાયુ આદિ વડે વનસ્પતિનું ચલન થાય તેમ આ પણ બીજાના પુરુષાર્થથી અથવા પ્રત્યનિકો વડે ચલાવાય છે.

અથવા પરિકર્મ - સંલેખના, તે જેને હોય તે સપરિકર્મ, તેનાથી વિપરીત તે અપરિકર્મ. અવ્યાદ્યાતમાં આ ત્રણે સૂત્રાર્થ અને ઉભયમાં નિષ્ઠિત નિષ્પાદિત શિષ્ય સંલેખનાપૂર્વક દ્યારણ કરે છે અન્યથા આર્તાદયાન સંભવે છે.- x - x - તે સપરિકર્મ કહેવાય છે. જ્યારે વ્યાદ્યાતમાં પર્વત, ભીંત આદિના પડવાના અભિદ્યાતાદિ રૂપમાં સંલેખનાને દ્યારણ ન કરીને ભક્ત પ્રત્યાખ્યાનાદિ કરે છે, તે પરિકર્મ કહેવાય છે.

નિર્હરણ - ગિરિકંદરાદિમાં જઇને કે ગામ આદિની બહાર જઇને જે જે સ્થાને

થાય તે નિહોરી, તેના સિવાયનું અનિહોરી - x - આ બંને પ્રકાર પાદપોપગમન વિષયક છે. - x - x - x - x - પાદપોપગમન કહ્યું.

આહાર - અશનાદિ, તેનો છેદ કરવો. આહારનો છેદ બંને પણ - સપરિકર્મ કે અપરિકર્મમાં અથવા નિહર્દરી અને અનિહર્દરીમાં સમાન જ છે. બંનેમાં આહારનો છેદ તુવ્યપણે છે. આ પાંચ સૂત્રોનો અર્થ કહ્યો.

અનશન તપ જણાવીને હવે 'ઉણોદરતા' તપ કહે છે -

• सूत्र - १२०२ थी १२१२ -

(૧૨૦૨) સંક્ષેપમાં ઉનોદરિકા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, પર્યાયોની અપેક્ષાથી પાંચ પ્રકારે છે. (૧૨૦૩) જેનો જેટલો આહાર હોય તેમાં એક સિક્થ - એક કોળીયા આદિ રૂપે જે ઓછું ભોજન કરવું તે દ્રવ્ય ઉભોદરી છે.

(१२०४) गाम, नगर, राषधानी, निगम, सांडर, पस्ती, जंड, કर्जर, द्रोशमुण, पत्तन, मंडप, संजाध (१२०४) आश्रमपह, विहार, संनिवेश समाष, घोष, स्थली, सेनानी छावष्टी, सार्थ, संवर्त, डोट, (१२०६) वांड, रथ्या, घर. आ क्षेत्रोमां तथा आवा प्रકारना जीज क्षेत्रोमां निर्धारित क्षेत्र प्रमास सनुसार भिक्षार्थे पर्वु ते क्षेत्र ६ष्टोहरी छे.

(૧૨૦૭) અથવા પેટા, અર્ઘ પેટા, ગોમૂઝિકા, પતંગવીશિકા, શંબૂકાવર્તા. આયત - ગત્વા પ્રત્યાગતા એ છ પ્રકારે ક્ષેત્ર ઉભોદરી છે.

(१२०८) हिवसना यार प्रहर होय छे. ते यार प्रहरोमां भिक्षानो थे नियत डाળ होय, तहनुसार भिक्षा ते माटे थवुं, तेने डाण ઉष्टोहरी डहे छे. (१२०६) अथवा डंर्डड न्यून श्रीश प्रहरमां भिक्षानी खेषष्टा डरवी. ते डाणथी ઉष्टोहरी छे.

(१२१०) स्त्री हे पुरुष, અલંકૃत અથવા અનલંકૃत, विशिष्ट आयु અને અયુક વર્ભના वस्त्र (१२११) अथवा अયુક विशिष्ट वर्ल અને ભાવથી युક્त हाता पासेथी જ ભિक्षा ग्रहृष કરવી અન્યથા ન કરવી. આવા પ્રકારની યર્ચાવાળા યુનિને ભાવથી ઉષ્ણોદરી તપ છે.

(१२१२) द्रव्यं, क्षेत्र, કाળ અને ભાવમાં જે જે પર્યાય કથન કરેલ છે. ते जधांथी ઉભોદરી તપ કરનાર બિક્ષુ પર્યવચરક હોય છે.

• विवेयन - १२०२ थी १२१२ -

અવમ્ - ન્યૂન ઉદર જેનું છે તે અવમોદર. તેનો ભાવ-અવમૌદર્ચ અર્થાત્ ન્યૂન ઉદરતા. તેમાં અવમોદર કરવું તે. તે સંક્ષેપની પાંચ પ્રકારે કહેવાયેલ છે. તે પંચધાપણું કહે છે - દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, ભાવથી અને પર્યાયોથી.

તેમાં દ્રવ્યથી ઉણોદરીને કહે છે -

જેનો જેટલો આહાર હોય, તે સ્વ આહાર કરતાં કંઈક ન્યૂન તે ઉછ, તેવું ભોજન કરે. પુરુષને બત્રીસ કોળીયા આહાર હોય, સ્ત્રીઓને અકાવીશ કોળીયા હોય. કોળીયાનું પરિમાણ કુકડાના ઇંડા પ્રમાણ અથવા મુખમાં સહેલાઈથી પ્રવેશી શકે તેવો કોળીયો લેવો. તેનાથી જે ન્યૂન ભોજન કરે. આ પ્રમાણે દ્રવ્યથી જે ભોજન તે ઉણોદરી કહેવાય છે.

તેમાં જઘન્યથી એક સિક્યુ ઓછું લેવું. જઘન્યથી એકથી આઠ કોળીયા ઓછો આઠાર કરે, ઉત્કૃષ્ટથી બાર કે તેથી વધુ કોળીયા ઓછો આઠાર કરે. બીજી રીતે અલ્પાઠાર, અપાર્ધ, દ્વિભાગ આદિ ઉણોદરી જાણવી.

ક્ષેત્રથી ઉણોદરી કહે છે - ગામ - ગુણોને ગ્રસે છે તે અથવા જ્યાં અઢાર પ્રકારના કરો વિદ્યમાન છે તે ગામ. નગર - જેમાં કર નથી તે. રાજદ્યાની - રાજા વડે ધારણ કરાય અને રાજાનું પીઠિકા. નિગમ - જ્યાં અનેક વિદ્ય ભાંડનો વેપાર થાય, ઘણાં વિભજોનો નિવાસ છે તે. આકાર - ખાણ, સોના આદિનું ઉત્પત્તિ સ્થાન. પલ્લી - જેમાં દુષ્કૃત કરનારા લોકો ધારણ કરાય છે કે પાલન કરાય છે તે. અથવા ગહન વૃક્ષાદિમાં આશ્રિત પ્રાંતજનોનો નિવાસ, ખેટ - જેમાં શત્રુઓને ત્રાસ પહોંચાડાય છે તે અથવા ધૂળના પ્રકારોથી પરિક્ષિપ્ત. કર્બટ - કુનગર. દ્રોણમુખ - નાવ એ મુખ જેનું છે તે. અથવા જળ અને સ્થળનો નિર્ગમ પ્રવેશ પત્તન - જેમાં ચારે દિશાથી લોકો આવે છે, તે પતન. તેમાં જળપત્તન અને સ્થળપત્તન બંને હોય છે. મડંબ - બધી દિશામાં અઢી યોજન સુધી જયાં ગામ હોતું નથી તેવું સ્થળ.

आग्रम - ચોતરફથી જ્યાં તપ કરાય છે તે આશ્રમ. અથવા તાપસ, આવસથાદિને આશ્રીને જે પદને સ્થાનને આશ્રમપદ કહે છે. विहार - બિક્ષુ નિવાસ કે દેવગૃહ. संमिवेश - યાત્રાદિથી આવેલા લોકોનો આવાસ. समाજ - પથિકોનો સમૂહ. घोष - ગોકુળ. ઉચ્ચ ભૂમિભાગે ચતુરંગ બલ સમૂહ રૂપ સૈન્યની છાવણી. सार्थ - ગણિમ, ધરિમાદિથી ભરેલ વૃષભાદિનો સંઘાત, જ્યાં એકઠો થયેલ હોય તે. કોટ્ટ - પ્રાકાર. આ સમાજ આદિ બધાં તે અહીં 'ક્ષેત્ર' કહેલ છે.

वाठ - વાટ કે પાટક અથવા वृत्ति વરંડો આદિથી પરિક્ષિપ્ત ગૃહ સમૂહ રૂપ. रथ्या - શેરી, ગલી, આવી વિવક્ષાથી નિયત પરિમાણવાળું જે છે, તેને ક્ષેત્ર કહેવાય છે. તેમાં ભિક્ષાર્થે સટન કરે. - x - x -

હવે બીજી રીતે ક્ષેત્ર ઉભોદરીતાને કહે છે :- પેડાં ઇત્યાદિ. અહીં પરંપરા એવી છે કે પેડા - તે પેટીની જેમ ચતુષ્કોણ હોય. અદ્ધંપેડા - અર્ધ સંસ્થિત ઘરની પરિપાટી, ગોમુત્રિકા - વક આવલિકા, પતંગવિથી - પતંગીયાના ઉડવા સમાન અનિયત. શંબુકાવર્ત - શંખના આવર્ત માફક. તે પણ બે ભેદે છે - બાહ્ય શંબૂકાવર્ત અને અભ્યંતર શંબૂકાવર્ત. તથા આયરા - ગરવા - પ્રત્યાગરા - અહીં આયત એટલે દીર્ઘ - લાંબે જઇને નિવર્તે.

(શંકા) અહીં ગોચર રૂપત્વથી ભિક્ષાચર્ચાત્વ છે. તેમાં અહીં ક્ષેત્ર ઉણોદરી કઇ રીતે થઇ?'' મારે ઉણોદરીતા છે'' એ પ્રમાણે અવધારે તો તેમાં કંઇ દોષ નથી. - x - પૂર્વે ગ્રામાદિ વિષયના અને આગળ કાલ આદિ વિષયનો નિયતપણાનો અભિગ્રહ કરીને ભિક્ષાચર્ચા કરવાથી તે ઉણોદરીકા થાય છે. કાળ ઉણોદરીતા - દિવસના ચાર પ્રહરોમાં પૂર્વવત્ જેટલો કાળ અભિગ્રહનો વિષય થાય તે કાળ વડે અવમત્વ જાણવું અર્થાત્ તેને કાળના હેતુત્વથી ઉણોદરતા જાણવી. અથવા અભેદ ઉપચારથી તે જ અભિગૃહીત કાળમાં ચરતા તેને ઉણોદરતા જાણવી.

આ જ વાત બીજા પ્રકારે કહે છે - ત્રીજી પોરિસિમાં આ આહારને ત્રણે એષણાથી ગવેસતા, ન્યૂનતમને જ વિશેષથી કહે છે - ચતુર્ભાગ ન્યૂન ત્રીજી પોરિસિમાં, આ કાળ વિષયક અભિગ્રહાદિ પ્રકારથી ગૌચરી માટે વિચરે કાળના ઉમોરથી સાધુ પણ ઉણોદરી તપ યુક્ત કહેવાય છે. આ કથન ઉત્સર્ગથી ત્રીજી પોરિસિમાં ભિક્ષાટનને આશ્રીને કહેલ છે.

હવે ભાવ ઉણોદરતા કહે છે - સ્ત્રી કે પુરુષ અલંકારાદિથી વિભૂષિત હોય અથવા અલંકારરહિત હોય. વચને આશ્રીને બાલ્ય આદિ કોઇ અવસ્થા હોય, એ રીતે વસ્ત્રાદિમાં કોઇ વિશેષતા ધારણ કરેલ હોય, તેવી અવસ્થામાંથી કોઇ એક અવસ્થા વિષયક અભિગ્રહ લઈને ગૌચરી અર્થે જવું.

બીજી રીતે 'ભાવ' વિષયક અભિગ્રહ - કોપાયમાન હોય, હસતો હોય ઇત્યાદિ અવસ્થા ભેદથી, વર્ણ વડે કૃષ્ણ આદિ વર્ણ યુક્ત હોય. ઇત્યાદિ પ્રકારે ગૌયરી માટે બ્રમણ કરે તે ભાવથી ઉનોદરતા જાણવી.

હવે પર્યાય ઉભોદરતા કહે છે - દ્રવ્યમાં અનશન આદિ, ક્ષેત્રમાં ગામ આદિ, કાળમાં પૌરુષિ આદિ, ભાવમાં સ્ત્રીત્વ આદિમાં કહેલા જે ભાવ અર્થાત્ પર્યાચો - એક કોળીયો ઉભ આદિ. આ ધાં પણ દ્રવ્યપર્યાચોથી અવમૌદર્યને આસેવે છે. અવમચરક પર્યવચરક ભિક્ષુ થાય છે. અહીં પર્યવના ગ્રહણથી પર્યવ પ્રાધાન્ય વિવક્ષાથી પર્યવ ઉભોદરી કહી -

- અથવા આ દ્રવ્યાદિ પર્યાયો વડે ન્યૂનત્વનો આસેવક થાય છે. એક કોળીયાના ઉનત્વ આદિમાં પણ નવા-પુરાણા આદિ વિશેષ અભિગ્રહવાળા, એ પ્રમાણે ગામ, પોરિસિ, સ્ત્રીત્વ આદિમાં પણ વિશિષ્ટ અભિગ્રહથી આ ઉણોદરતા જાણવી. - x - x -

આ પ્રમાણે ઉણોદરીને આશ્રીને ભિક્ષાચર્ચા -

• सूत्र - १२१३ -

આઠ પ્રકારના ગોયરાગ્ર, સાત પ્રકારે એપણા અને અન્ય અનેક પ્રકારના અભિગ્રહ તે બિક્ષાયર્યા તપ છે. (વૃત્તિસંક્ષેપ તપ છે)

• विवेयन - १२१३ -

આઠ પ્રકારના પ્રધાન આધા કર્માદિના પરિહારથી, તે આ ગાયની જેમ ચરવું - ઉચ્ચ નીચ કુળોમાં વિશેષથી પર્યટન તે અષ્ટવિદ્યાગ્ર ગોચર. તથા સાત જ એષણા અભિગ્રહણ કરાય તે અભિગ્રહ. જે આનાથી અતિરિક્ત છે, તે ભિક્ષાચર્યાના વિષયપણાથી ભિક્ષાચર્યા વૃત્તિ સંક્ષેપ એવા બીજા નામથી કહેલ છે. અહીં આઠ પ્રધાન ગોચર ભેદો - પેડા આદિ ઉમેરવા. સાત એષણા આ પ્રમાણે - સંસક્ત, અસંસક્ત, ઉદ્ધડ, અલ્પલેપા, ઉગ્ગહિયા, પગ્ગહિયા ને ઉજ્ઞિતદાર્મા એ સાત છે.

અભિગ્રહો - દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ વિષયક છે. તેમાં દ્રવ્ય અભિગ્રહ -ભાલાના અગ્ર ભાગે રહેલા મંડક આદિ જ લઈશ, ઇત્યાદિ. ક્ષેત્રથી અભિગ્રહ - ઉબરા ઉપર રહીને જો આપે ઇત્યાદિ. કાળથી અભિગ્રહ - બધાં ભિક્ષયરો ચાલી ગયા પછી મારે ગીયરી માટે નીકળવું. ભાવાભિગ્રહ - તે હસતા કે રોતા કે તેવા કોઈ ભાવમાં આપે તો મારે લેવું તે.

ભિક્ષાચર્યા તપ કહ્યો, હવે રસ પરિત્યાગ કહે છે.

• सूत्र - १२१४ -

हूध, हहीं, घी, आहि प्रक्षित पान, भोषन तथा रसोनो त्याग तेने रस परित्याग तप डहे छे.

• विवेयन - १२१४ -

ક્ષીર - દુધ, દહીં - દુધનો વિકાર, સર્પિ - ઘી, આદિ શબ્દથી ગોળ અને પક્વઅજ્ઞાદિ પણ લેવા. પ્રણીત એવા જે પાન -ખજૂરનો રસ આદિ, ખવાય તે ભોજન - ગલત્ બિંદુ ઓદનાદિ. તેનું પરિવર્જન તે રસ પરિત્યાગ એમ તીર્થંકર આદિએ કહેલ છે. તે રસ વિવર્જન નામે બાહ્ય તપ છે.

રસ પરિત્યાગ કહ્યો. હવે કાયકલેશને કહે છે -

• सूत्र - १२१५ -

आत्माने सुणावह षे वीरासन आहि ६ग आसनोनो अभ्यास तेने 'કાયકલેશ' तप કहेલो છે.

• विवेयन - १२१४ -

જેના વડે રહેવાય છે, તે સ્થાન - કાયની અવસ્થિતિ ભેદો, જેમકે - વીરાસન - સિંહાસને બેટેલની નીચેથી સિંહાસન લઈ લેતા, તે પ્રમાણે જ જે બેસવું, તે આદિમાં જને છે તે - વીરાસનાદિ. ગોદોહિક આદિ આસન અને લોચ આદિ કષ્ટો પણ અહીં લેવા. - x - x - જીવને સુખાવહ હોય તેવા આસન કહ્યા. અહીં સુખાવહનો અર્થ મુક્તિસુખ પ્રાપ્ત કરાવનાર હોવાથી તેને શુભાવહ પણ કહે છે. ઉગ્ર - દુઃખે કરીને અનુષ્ઠેયપણાથી ઉત્કટ. તે જે પ્રકારે ધારણ કરાય છે, તે કાયકલેશ - કાયાને બાધાકારી કહે છે. - x - x - x - x - એ પ્રમાણે કાયાકલેશ તપ કહીને હવે સંલીનતા કહે છે -

• सूत्र - १२१६ -

એકાંત, અનાપાત તથા स्त्री-पशु आहि रिहत शयन અને आसन ग्रह्स કरवा. ते विविક्त शयनासन - संदीनता तप छे.

• विवेथन - १२१६ -

એકાંત - લોકો વડે અનાકુળ, અનાપાત - સ્ત્રી આદિ આપાત રહિત, સ્ત્રી, પશુ આદિ રહિત શૂન્ય ગૃહાદિમાં શયન - આસનનું સેવવું તે વિવિક્ત શયનાસન નામે બાહ્ય તપ કહેવાય છે. અહીં એષણીય ફલકાદિ ગ્રહણ કરવા તથા આના વડે વિવિક્ત ચર્ચા સંલીનતા કહી છે. - x -

આ શેષ સંલીનતાનું ઉપલક્ષણ છે. આનું પ્રધાન્ય હોવાથી સાક્ષાત્ કહેલ છે. તેનું પ્રાધાન્ય તેના ઇંદ્રિય સંલીનતાના ઉપકારીપણાથી છે.

આ સંલીનતા ચાર ભેદે છે - (૧) ઇંદ્રિય સંલીનતા - શ્રોત આદિ ઇંદ્રિયો વડે મનોજ્ઞ - અમનોજ્ઞ શબ્દાદિમાં રાગ કે દ્વેષ ન કરવો તે. (૨) કષાય સંલીનતા - તેના ઉદયનો નિરોધ અને ઉદયમાં આવેલા કષાયનું વિફળ કરવું તે. (૩) યોગ સંલીનતા -અકુશલ મનોયોગાદિનો નિરોધ અને કુશલ મનોયોગોની ઉદીરણા.

ઉક્ત અર્થનો જ ઉપસંહાર કરતા ઉત્તરગ્રંથ સંબંધ જણાવે છે -

#### • सूत्र - १२१७ -

संक्षेपथी आ जाह्य तपनुं व्याण्यान इह्युं. हवे अनुङमथी अभ्यंतर तपनुं निરूपक्ष डरीश -

#### • विवेथन - १२१७ -

આ અનંતરોક્ત બાહ્ય તપ સંક્ષેપથી વ્યાખ્યાત કર્યો. આ બાહ્ય તપથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય ? તે કહે છે - નિઃસંગતા, શરીર લાધવતા, ઇંદ્રેય વિજય, સંયમ રક્ષણાદિ ગુણના યોગથી શુભ ધ્યાનમાં અવસ્થિતને કર્મોની નિર્જરા થાય છે. બાહ્ય તપને જણાવ્યા પછી હવે અનુક્રમથી અભ્યંતર તપ કહે છે. પ્રતિજ્ઞાનુસાર કહે છે -

## • सूत्र - १२१८ + विवेयन -

प्रायश्चित, विनय, वैयावस्य, स्वाध्याय, ध्यान, व्युत्सर्ग आ अन्यंतर तप छे. आनो ભાવાર્થ सूत्रकार सूत्रथी क्रहे छे -

## ● સૂત્ર - ૧૨૧૯ થી ૧૨૨૪ -

(१२१६) आद्योयनार्ह आहि हश प्रકारे प्रायश्चित्त, ९ेनुं भिक्षु सभ्यङ् प्रકारे पादन કरे છે, ते प्रायश्चित तप छे.

(१२२०) अञ्युत्थान अं९िवङरस, आसन आपवुं, गुरु लिस्ति, भाव शुश्रूषा आने विनय तप जसवो.

(१२२१) आयार्य आहि संબંધિત દશ પ્રકારની વૈયાવૃત્ત્यનું यथाशક्ति आसेवन કરવું તે વૈયાવચ્ચ તપ છે.

(९२२२) वायना, पृथ्छना, परावर्तना, अनुप्रेक्षा अने धर्मङशा એ पांच भेटे स्वाध्याय डहेब छे.

(१२२3) आर्त्त अने रौद्रने छोडीने, सुसभाहित थर्छने ९े धर्म अने शुस्त ध्यानने ध्याववुं, तेने ज्ञानी९नो ध्यान तप इहे छे.

(९२२४) शयन, आसन, स्थानमां ९े भिक्षु शरीरथी व्यर्थ येष्टा કरतो नथी, ते शरीरनो व्युत्सर्ग, ते छड्डो तप કहेલ छे.

#### • विवेयन - १२१६ थी १२२४ -

આલોચના - પ્રકાશવું, ખુલ્લુ કરવું વગેરે. તેને યોગ્ય તે આલોચનાર્હ. જે પાપ આલોચના વડે શુદ્ધ થાય તે અહીં પ્રતિક્રમણાર્હ આદિ પણ લેવા. - x - x - આવા પાપોને આલોચનાદિ વિષયક જાણવા. - x - x - તે દર્શવિદ્ય પ્રાયશ્ચિત આ પ્રમાણે છે - આલોચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, છેદ, મૂલ, અનવસ્થાપ્ય, પારાંચિત. જેને બિક્ષુ વહન કરે છે - આસેવન કરે છે, તે સમ્યક્ આસેવનને પ્રાયશ્ચિત કહે છે.

विनय - અભ્યુત્થાનાદિ૦ આસનાદાન - પીઠ આદિનું દાન. ગુરુભક્તિ -ગૌરવને યોગ્ય ભક્તિ. ભાવ - અંતઃ કરણ, તેના વડે શુશ્રૂષા - તેમની આજ્ઞા પ્રતિ સાંભળવાની ઇચ્છા કે પર્યુપાસના તે ભાવ શુશ્રૂષા.

વૈયાવૃત્ય - આચાર્ય આદિના વિષયમાં વ્યાપૃત ભાવ તે વૈયાવચ્ચ - ઉચિત આહારાદિનું સંપાદન. તે દશ ભેદ આ છે - આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સ્થવિર, તપસ્વી, ગ્લાન, શૈક્ષ, સાધર્મિક, કુલ, ગણ, સંઘ. તેમના વિષયમાં અનુષ્ઠાન, સ્વસામર્થ્યને અતિક્રમ્યા વિના કરવું તે વૈયાવચ્ય.

સ્वाध्याय - વાચનાદિ પાંચ ભેદો કહેલાં છે.

ઘ્યાન - તેમાં આર્ત - દુઃખમાં થાય તે. રોંદ્ર - બીજાને રડાવે તે, પ્રાણિવદ્યાદિમાં પરિણત આત્માનું આ કર્મ. આ બંને ધ્યાનનો ત્યાગ કરવો. ઘર્મ - ક્ષમા આદિ દશ લક્ષણ. શુક્લ - નિર્મળ, સર્વે મિથ્યાત્વ આદિ મળના વિલિન થવાથી જે શુભ છે અથવા આઠ પ્રકારના કર્મો, તેનો નિરાસ કરે છે તેથી શુક્લ. આ સ્થિર અધ્યવસાન રૂપ ધર્મ અને શુક્લ ધ્યાન - જે સ્થિર અધ્યવસાય છે તે ધ્યાન નામે તપ કહ્યો.

ટ્યુત્સાર્ગ - શયન એટલે જેમાં સુવાય તે, સંથારો આદિ જેમાં ભર્છુ શરીર રખાય છે. આસન એટલે જેમાં બેસાય તે. સ્થાન - ઉર્ધ્વસ્થાન ઇત્યાદિમાં ભિક્ષુ યલન આદિ ક્રિયા ન કરે. તે ભિક્ષુને શરીરની ચેષ્ટાનો પરિત્યાગ જાણવો. તેમ તીર્થકરાદિએ કહેલ છે. - x - x - હવે અધ્યયનના ઉપસંહારાર્થે કહે છે -

- सूत्र १२२४ -
- र्थ पंडित युनि जंने प्रકारना तपनुं सम्यङ् आयरष કरे छे, ते ९९६ी सर्व संसारथी वियुक्त थर्र जाय छे. - तेय हुं इहुं छुं.
  - વિવેચન ૧૨૨૫ -

આ અનંતરોક્ત સ્વરૂપ તપ બે ભેદે છે. તે બંનેને જે સમ્યક્ આચરે છે - સેવન કરે છે, તે મુનિ જલ્દી ચાતુર્ગિત રૂપ સંસારથી પૃથક્ થાય છે. તે કર્મ રજ ખપાવીને નીરજ થાય છે. - x - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩૦ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🛇 मध्ययन - ३१ - ''यरशविधि'' 🗘

૦ગ્રીશમાં અધ્યયનની વ્યાખ્યા કરી, હવે એકગ્રીશમું કહે છે - તેનો સંબંધ આ પ્રમાણે છે - અનંતર અધ્યયનમાં તપ કહ્યો. અહીં તે ચરણવાળાને જ સમ્યગ્ થાય છે, તેથી 'ચરણ' તે કહે છે. આ સંબંધે આવેલ આ અધ્યયનના પૂર્વવત્ ઉપક્રમાદિ યારે દ્વાર પ્રરૂપણા નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ સુધી કહેવું. તેમાં ''ચરણવિધિ'' નામ છે તેથી ''ચરણવિધિ'' શબ્દનો નિક્ષેપો કહેવા નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • નિર્યુક્તિ - ૫૧૮ થી ૫૨૧ + વિવેચન -

'ચરાગુ' નો નિક્ષેપો ચાર ભેદે છે. તેમાં 'દ્રવ્ય ચરણ' બે ભેદે છે - આગમથી અને નોઆગમથી. નોઆગમથી દ્રવ્ય ચરણ ત્રણ ભેદે છે - જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત - ગતિ ભિક્ષાદિ. આચરણમાં આ ચરણ તે ભાવાચરણ જાણવું. વિધિ નો નિક્ષેપો ચાર ભેદે છે, તેમાં દ્રવ્યથી બે ભેદે, નોઆગમથી ત્રણ ભેદે, તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત તે ઇંદ્રિય અર્થોમાં છે. ભાવ વિધિ બે ભેદે છે - સંચમ યોગ અને તપ.

ગાથાર્થ કહ્યો - વિશેષ આ પ્રમાણે - ગતિ એટલે ગમન. ભિક્ષા - ભક્ષણ - x - x - x - આચરણ - જ્ઞાનાદિ આચારમાં સિદ્ધાંતમાં કહેલ અનુષ્ઠાન વિચારતા 'ચરણ' વિશેષણ જાણવું. તથા ઇંદ્રિય - સ્પર્શન આદિ તેના વિષયો તે સ્પર્શ આદિ. તેમાં જે विधि - અનુષ્ઠાનનું સેવન - x - ભાવ વિધિ પણ બે બેદે છે - સંચમ વ્યાપાર અને અનશનાદિ અનુષ્ઠાનરૂપ તપ. અહીં ''ચરણ આસેવન'' એ જ ભાવ વિધિ છે.

હવે તેને દશવિ છે-

## • निर्युक्ति - ५२२ + विवेयन -

ભાવચરણથી અર્થાત્ ચારિત્ર અનુષ્ઠાનથી, અનાચાર અનુષ્ઠાનનો ત્યાગ કરીને ઉક્ત રૂપ ચરણવિધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ. નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાનુગમમાં - x - સૂત્ર કહેવું જોઈએ. તે આ પ્રમાણે છે -

## • सूत्र - १२२६ -

अवने सुण प्रहान કरनारी यरसविधिने हुं डहीश, शेनुं आयरस કरीने घसां अवो संसार सागरने तरी गया छे.

## • विवेयन - १२२६ -

ચરણવિધિને હું કહીશ, તે કેવી છે ? જીવને સુખાવહ કે શુભાવહ એવી. તેનું ફળ દર્શાવે છે - તે વિધિને સેવીને ઘણાં જીવો ભવસમુદ્રને ઉલ્લંઘીને મુક્તિને પામ્યા.

## • સૂત્ર - ૧૨૨૭ થી ૧૨૪૫ -

(९२२९) साधडे એક तरङ्थी निवृत्ति અने એક तरङ्थी प्रवृत्ति કरवी शेर्रेगे. असंयभथी निवृत्ति અने संयभभां प्रवृत्ति.

(९२२८) पापडर्मना प्रवर्तङ राग अने द्वेष छे. आ બे पापडर्मोनो ९े भिक्षु सहा निरोध डरे छे, ते संसारमां रोडातो नथी. (१२२६) त्रष्ट हंड, त्रष्ट गारव, त्रष्ट शस्योनो **९ भिक्षु सहै**व त्याग કरे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२३०) हेव, तिर्यंथ सने भनुष्य संબंધी ઉપસर्गोने थे भिक्षु सहा सहन કरे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२३१) ९े भिक्षु विङथासोनो, डघायोनो, संज्ञासोनो सने जंने सक्षुभ ध्यानोनुं सहा वर्षन डरे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२३२) ९ भिक्षु व्रतो अने समितिओना पावनमां तथा छंद्रियविषयो अने डियाओना परिहारमां सह। यत्नशीव रहे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२३३) थे भिक्षु छ वेश्या, छ डाय, छ आहार डारशोमां सहा ઉપયोગवंत रहे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(૧૨૩૪) પિંડાવગ્રહીમાં, સાત આહાર પ્રતિમામાં, સાત ભયસ્થાનોમાં સદા ઉપયોગવંત રહે છે, તે સંસારમાં રોકાતા નથી.

(૧૨૩૫) મદ સ્થાનોમાં, બ્રહ્મચર્ચ ગુપ્તિમાં, દશવિધ ભિક્ષુ ધર્મમાં, જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગવંત રહે છે, તે સંસારમાં રોકાતા નથી.

(१२३६) ઉપાसકोनी प्रतिमाओमां, भिक्षु प्रतिमाओमां 🕈 भिक्षु सहा ઉપयोगवंत रहे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२३७) કિયાઓમાં, જીવ સમુદાયોમાં, પરમાદ્યાર્મિક દેવોમાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતા નથી.

(१२३८) ગાથા षोऽशકમાં અને અસંચમમાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતો નથી.

(१२३६) બ્રહ્મચર્ચમાં, જ્ઞાત અધ્યયનોમાં, અસમાધિ સ્થાનોમાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતો નથી.

(૧૨૪૦) એક્વીશ શબલ દોષોમાં, બાવીશ પરીષહોમાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતા નથી.

(१२४१) सूयगडांगना श्रेवीश અध्ययनोमां, ३पाधिङमां अने हेवोमां षे भिक्षु सहा ६पयोग राजे छे, ते संसारमां रोडाता नथी.

(१२४२) पथ्यीश બાવનાઓમાં, દશા આદિના ઉદ્દેશોમાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતા નથી.

(१२४३) असगार गुष्टोमां અने तथैव प्रકल्पमां **९े भिक्षु सहा ६**पयोग राणे छे, ते संसारमां रोકाता नथी.

(१२४४) पापश्रुत प्रसंगोमां અને मोह प्रકल्पमां ९ भिक्षु सह। ઉपयोग राणे छे, ते संसारमां रोકातो नथी.

(९२४५) सिद्धीना એક્ઝીશ ગુણોર્મા, योग संग्रहमां, ३३ -આશાતનામાં જે બિક્ષુ સદા ઉપયોગ રાખે છે, તે સંસારમાં રોકાતો નથી.

#### • विवेयन - १२२७ थी १२४५ -

(૧૨૨૭) એક સ્થાનથી વિરતિ અર્થાત્ વિરમવું, ઉપરમવું તે. ધારણ કરે અને એકમાં પ્રવર્તન કરે આને જ વિશેષથી કહે છે - હિંસાદિ રૂપ અસંચમથી નિવૃત્તિ અને પરિહાર રૂપ સંચમમાં પ્રવૃત્તિ કરે.

(૧૨૨૮) રાગ અને દ્વેષ એ પાપ - કોપાદિ પાપ પ્રકૃતિરૂપપણાથી પાપકર્મ -મિથ્યાત્વ આદિને પ્રવતવિ છે. જે ભિક્ષુ કથંચિત ઉદિત એવા તેના પ્રસારનું નિરાકરણ કરવા વડે સદા તિરસ્કાર કરે છે, તે મંડલમાં રહેતો નથી. અર્થાત્ બ્રમણ કરતો નથી. મંડલ શબ્દથી આતુરંત સંસારનું ગ્રહણ કરવું. અહીં મુક્તિ પદની પ્રાપ્તિ એ હેતુ છે. તેમ આગળ પણ જાણવું.

(૧૨૨૯) દંડાય છે અર્થાત્ યારિત્ર વડે ચર્યાના અપહારથી અસાર કરાય છે, આત્મા જેના વડે તે દંડ - દુષ્પ્રણિહિત માનસાદિ રૂપ તે મનોદંડાદિ. - x - તેની ત્રિક તે મનોદંડ, વયનદંડ, કાયદંડ રૂપ. તથા ગુરુ - લાબના અબિમાનથી દામતા ચિત્તવાળો અથવા તેવા અધ્યવસાયયુક્ત તે ત્રણ ગૌરવ - ઋદ્ધિ ગૌરવ, રસ ગૌરવ, શાતા ગૌરવ રૂપ. જેના વડે પ્રાણીને પીડા થાય, શલ્યિત થાય તે શલ્યો, તે માયા, નિદાન અને મિથ્યાત્વશલ્ય રૂપ છે. આ ત્રણે ત્રિકને જે બિક્ષુ ત્યું છે, તે સંસારમાં ન બમે.

(૧૨૩૦) દિટ્ય - હાસ્ય, દ્વેષ, વિમર્શ, પૃથક્, વિમાત્રા વડે દેવે વિહિત એવા સામીપ્યથી ઉત્પન્ન કરાયેલા તે દિવ્ય ઉપસર્ગો તથા તિર્ચયના - ભય, દ્વેષ, આહાર હેતુ, બચ્યાના માળાના સંરક્ષણ હેતુથી કરાયેલા તે તિર્ચય કૃત્ ઉપસર્ગ, માનુષ્યોના - હાસ્ય, પ્રદ્ભેષ, વિમર્શ કુશીલ, પ્રતિસેવનરૂપ નિમિત્તથી કરાતા માનુષી ઉપસર્ગો તેમજ આત્મ સંવેદનીય ઘટ્ટન, પ્રપતન, સ્તંભન આદિ તે જે ભિક્ષુ સહન કરે૦

(૧૨૩૧) વિરુદ્ધ કે વિરૂપા જે કથા, તે સ્ત્રી, ભોજન, જનપદ અને રાજાના ભેદથી ચાર પ્રકારે હોય છે. કષાય - ક્રોધ, માન, માયા, લોભ રૂપે છે. સંજ્ઞા - આહાર, ભય, મૈથુન, પરિગ્રહ રૂપે છે. ચાર ધ્યાનમાં આર્ત અને રૈદ્રિ બે લેવાના. તેને જે ભિક્ષુ પરિહરે છે૦

(૧૨૩૨) વ્રત - હિંસા, અસત્ય, સ્તેય, અબ્રહ્મ, પરિગ્રહની વિરતિરૂપ. ઇંદ્રિય -શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, સમિતિ - પાંચ ઇર્ચાદિ. ક્રિયા - કાચિકી, અધિકરણિકી, પ્રદ્ભેષિકી, પારિતાપનિકી, પ્રાણાતિપાત રૂપ. જે ભિક્ષુ યથાવત્ પરિપાલનથી વ્રત અને સમિતિમાં યત્ન કરે છે. ઇંદ્રિયોના અર્થોમાં માધ્યસ્થ રહે છે અને ક્રિયાનો પરિહાર કરે છે તે૦

(૧૨૩૩) લેશ્યા - છ, કાય - પૃથ્વી આદિ છ, આહારના કારણો છ તેમાં જે ભિક્ષુ યથાયોગ નિરોધ - ઉત્પાદન રક્ષા અનુરોધ વિધાનથી યત્ન કરે૦

(૧૨૩૪) આહાર ગ્રહણ વિષયક અભિગ્રહરૂપ સંસૃષ્ટકદિમાં અનંતર અધ્યયનમાં કહેલ સાત લેવી. સાત ભય - ભય મોહનીયથી ઉત્પન્ન આત્મ પરિણામની ઉત્પત્તિ નિમિત્તપણથી, ઇહલોકભય આદિ સાતમાં જે ભિક્ષુ પહેલામાં ઉપયોગવાન્ થાય, ભયને ન કરીને સંસારમાં ન ભમે. (૧૨૩૫) મદ - જાતિ આદિ આઠ, બ્રહ્મચર્ચના ગોપનરૂપ ગુપ્તિ તે વસતિ આદિ નવ ગુપ્તિ, - x - x - ક્ષાંતિ આદિ ભેદથી દશ પ્રકારે છે, તેને માટે જે ભિક્ષુ ચથાવત્ પરિહાર આસેવન પરિપાલનાદિથી જે ભિક્ષુ સેવે૦

(૧૨૩૬) યતિને સેવે તે ઉપાસક - શ્રાવક, તેમના અગિયાર અભિગ્રહ વિશેષ તે દર્શનાદિ પ્રતિમામાં, સાધુની બાર પ્રતિમામાં - x - જે ભિક્ષુ યથાવત્ પરિજ્ઞાન ઉપદેશ પાલનાદિ વડે ઉપયોગવંત રહે૦

(૧૨૩૭) મિથ્યાત્વ આદિ કોડી ફૃત જંતુ વડે કરાય તે ક્રિયા - કર્મબંધ નિબંધન રૂપ ચેષ્ટા, તે અર્થ અને અનર્થ ભેદથી તેર પ્રકારે છે - અર્થક્રિયા, અનર્થ ક્રિયા આદિ, જે હતા - છે અને રહેશે તે ભૂત - પ્રાણી, તેમનો સમૂહ તે ભૂતગ્રામ, તે એકેન્દ્રિય - સૂક્ષ્માદિ ભેદે ચૌદ છે - x - ધર્મ વડે ચરે છે તે ધાર્મિક, જેઓ તેવા નથી તે અધાર્મિક, પરમ એવા તે સર્વ અધાર્મિકમાં પ્રધાનપણાથી પરમાધાર્મિકો - અત્યંત સંક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા અંબ આદિ તેઓ પંદર છે - અંબ, અંબર્ષિ, ઇત્યાદિ.

(૧૨૩૮) ગીયતો - જેમાં સ્વ-પર સિદ્ધાંત સ્વરૂપ કહેવાયેલ છે તે સૂત્રફૃતાંગનું સોળમું અધ્યયન તે ૧૬ અધ્યપન - સમય, વૈતાલિક, ઉપસર્ગ પરિજ્ઞા, સ્ત્રી પરિજ્ઞા, નરક વિબક્તિ, વીરસ્તવ, કુશીલ પરિભાષા, વીર્ય, ધર્મ, સમાધિ, માર્ગ, સમોસરણ, ચાથાતથ્ય, ગ્રંથ, ચમદીય, ગાથઆ.

તથા સંયમન તે સંયમ, ન સંયમ તે અસંયમ. તેના ૧૭ - ભેદો છે, પૃથ્વી આદિ વિષયક. તેના પ્રતિપક્ષે સંયમના સત્તર ભેદ કહ્યા છે જેમકે - પૃથ્વી સંયમ, ઉદક સંયમ, અગ્નિ સંયમ ઇત્યાદિ. તેમાં જે ભિક્ષુ ઉક્ત અનુષ્ઠાનમાં પ્રયત્નવાન્ બને અને અન્યત્ર તેનો પરિહાર કરે૦

(૧૨૩૯) બ્રહ્મચર્ચ અઢાર ભેદે છે - ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગથી દિવ્ય અને ઔદારિક. જ્ઞાત એટલે ઉદાહરણ, તેના પ્રતિપાદક અધ્યયન તે જ્ઞાત અધ્યયન. તે ૧૯ છે - ઉત્ક્ષિપ્ત, સંઘાટ, અંડ, કુંભ, શૈલક, તુંબ, રોહિણી, મલ્લી, માકંદી, ચંદ્રમા, દાવદ્રવ, ઉદક જ્ઞાત, મંડુક્ક, તેતલી, નંદીફળ, અપરકંકા, આકીર્ણ, સુંસમા અને પુંડરીક. સ્થાન અર્થાત્ આશ્રય, કારણ. કોના ? સમાધિ અર્થાત્ સમાધાન. જ્ઞાનાદિમાં ચિત્ત એકાગ્રતા, સમાધિનો અભાવ તે અસમાધિ.

આ અસમાધિના સ્થાનો વીશ છે તે આ પ્રમાણે -

(૧) જલ્દી ચાલનાર, (૨) અપ્રમુજયચારી, (૩) દુષ્પ્રમુજયચારી, (૪) અતિરિક્ત શય્યા આસનિક, (૫) શત્નિક પરિભાષી, (૬) સ્થવિરોપઘાતી, (૭) ભૂતોપઘાતી, (૮) સંજવલન, (૯) કોધન, (૧૦) પૃષ્ઠમાંસિક, (૧૧) અતીક્ષ્ણ અવધારચિતા, (૧૨) નવા અધિકરણ અનુત્પભ્રને ઉત્પાદિત કરે. (૧૩) જૂના અધિકરણોને ખમાવીને વોસિરાવીને ફરી ઉદીરિત કરે, (૧૪) સરજસ્ક હાથ-પગ, (૧૫) અકાલ સ્વાધ્યાયકારક, (૧૬) શબ્દકર, (૧૭) કલહકર, (૧૮) ઝંઝાકર, (૧૯) સૂર્ય પ્રમાણભોજી, (૨૦) એષણામાં અસમિતિ થાય. - ૦ - જે ભિક્ષુ રક્ષા પરિજ્ઞાન, પરિહારાદિ વડે ઉપયોગવંત રહે.

(૧૨૪૦) એકવીશ શબલ દોષો - ચારિત્રને અતિચાર વડે કલુષીત કરતાં કાબરચીતરું કરે તે શબલા - ક્રિયા વિશેષ. તે દોષો આ પ્રમાણે છે - (૧) હસ્તકર્મ કરે, (૨) મૈથુન સેવે, (૩) રાત્રિ બોજન કરે, (૪) આધાકર્મ વાપરે, (૫) રાજપિંડ, (૬) ક્રિત, (૭) પ્રામિત્ય, (૮) અભ્યાહૃત, (૯) આચ્છેદ્ય - એ રાજપિંડાદિ આહાર વાપરે. (૧૦) પચ્ચકખાણ કરીને વારંવાર ખાય, (૧૧) છ માસમાં એક ગણમાંથી બીજા ગણમાં સંક્રમણ કરે, (૧૨) એક માસમાં ત્રણ વખત ઉદકલેપ કરે અથવા ત્રણ વખત માયા સ્થાનોને સ્પર્શે, (૧૩) પ્રાણાતિપાત આકુફિથી કરતો, (૧૪) જુઠું બોલે, (૧૫) અદત્ત ગ્રહણ કરે, (૧૬) આંતરા રહિત પૃથ્વી ઉપર સ્થાન, શચ્ચા અને નૈષેધિકી કરે, (૧૭) સસ્નિચ્ધ સરજસ્ક ચિત્તવત્ શિલા - ઢેફુ, કોલ આદિમાં રહેલ ધુણા ઉપર બેસે. (૧૮) સાંડસ પ્રાણ, બીજ આદિમાં સ્થાનાદિ કરે, (૧૯) મૂલ, કંદ, પુષ્પ, બીજ, હરિતને બોગવે, (૨૦) વર્ષમાં દશ ઉદકલેવ કે દશ માયા સ્થાનોને સ્પર્શે, (૨૧) સચિત્ત ઉદક સ્પર્શિત હાથ, પાત્ર, કડછી, ભાજન આદિથી દેવાતા ભોજન - પાનને ગ્રહણ કરે અને ખાય.

બાવીશ પરીષહ - તે પરીષહ અધ્યયનથી જાણવા. ઉક્ત દોષાદિને ભિક્ષુ પરિહાર વડે કે સહન કરવા વડે ઉપયોગવંત રહે.

(૧૨૪૧) ત્રેવીશ, સૂચગડાંગના ૨૩ - અધ્યયનો - તેમાંના સોળ તો સોળના ભેદમાં 'રામય' આદિ કહ્યા. સાત અધ્યયન તે પુંડરીક આદિ છે તે આ પ્રમાણે - પુંડરીક, ક્રિયાસ્થાન, આહાર પરિજ્ઞા, પ્રત્યાખ્યાન, અણગાર, આર્દ્ર અને નાલંદા. એ રીતે ૨૩ - અધ્યયન થયા.

તથા રૂપમ - એક, તેનાથી અધિક અર્થાત્ ૨૩ થી અધિક તે ૨૪ થાય. તે દેવને વિશે કહ્યા. દીટ્યક્ટિંગ - કીડા કરે છે તે દેવ - ભવનપતિ આદિ. અથવા ત્રણ જગત્ વડે જેની સ્તવના કરાય છે, તે દેવ - ઋષભાદિ તીર્થંકર તે ચોવીશ અરહંતો અથવા ભવનપતિ દશ, વ્યંતર આઠ, જ્યોતિષ્ક પાંચ, વૈમાનિક - એક પ્રકારે એમ ચોવીશ કહ્યા.

(૧૨૪૨) જે ભિક્ષુ યથાવત્ પ્રરૂપણાદિ વડે ઉપયોગવંત રહે છે - ક્યાં ? પચીશ ભાવનાઓમાં. તે અહીં મહાવ્રત વિષયક ઇર્ચાસમિતિ આદિને પરિગ્રહણ કરાય છે.

પચીશ ભાવનાઓ આ પ્રમાણે છે - ઇર્ચાસમિતિ, મનોગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, આલોક્તિ પાન ભોજન, આદાન ભાંડ માત્ર નિક્ષેપણા સમિતિ એ પહેલાં વ્રતવિષયક પાંચ ભાવના કહી.

બીજા વ્રત વિષયક પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે - કોઇ વિવેક, લોભ વિવેક, ભય વિવેક, હાસ્ય વિવેક અને અનુવીચિભાષણતા.

ત્રીજા વ્રત વિષયક પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે - અવગ્રહસ્તમ જ્ઞાપનતા, અવગ્રહ અનનુજ્ઞાપનતા ઇત્યાદિ પાંચ ભાવનાઓ પૂર્વવત્ જાણવી.

ચોથા વ્રત વિષયક પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે - સ્ત્રી પશુ પંડક સંસક્ત શયન આજ્ઞનનું વર્જન, સ્ત્રી કથા વિવર્જના, ઇત્યાદિ પાંચ ભાવના પૂર્વવત. પાંચમાં વ્રત વિષયક પાંચ ભાવના - શ્રોત્રેન્દ્રિય આદિ પાંચનો રાગ છોડે. ૦૬શા શ્રુતસંઘના - ૧૦, બૃહત્ કલ્પના - ૬, વ્યવહારના - ૧૦ કુલ ૨૬ ઉદ્દેશા.

તેમાં ભિક્ષુ ઉપયોગવંત રહે તો સંસારમાં ભ્રમણ ન કરે.

(૧૨૪૩) અણગારના ગુણો :- વ્રત - દૃ, ઇંદ્રિય નિગ્રહ - ૫, ભાવ સત્ય - ૧, કરણ સત્ય - ૧, ક્ષમતા - ૧, વિરાગતા - ૧, મન આદિ નિરોદ્ય - ૩, કાય - દૃ, યોગ યુક્તતા - ૧, વેદના સહેવી - ૧, મારણાંતિક અધ્યાસનતા - ૧ એમ ૨૭ થાય.

પ્રકલ્પ એટલે પ્રકૃષ્ટ કલ્પ - જેમાં સાધુના વ્યવહાર છે તે. તે અહીં આચારાંગ જ શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ અઢાવીશ અધ્યયન રૂપ છે. તે આ પ્રમાણે -

શસ્ત્ર પરિજ્ઞા, લોક વિજય, શીતોષ્ણીય, સમ્યકત્વ, આયંતિ, ધ્રુવ, વિમોહા, ઉપદાનશ્રુત, મહાપરિજ્ઞા આ નવ અધ્યયનો.

પિન્ડેષણા, શચ્ચા, ઇર્ચા, બાષા, વસ્ત્ર, પાન એ છ અધ્યયનો.

સાત સપ્તૈક્ક, ભાવના, વિમુક્તિ, ઉદ્ઘાત, મનોદ્ઘાત અને ૨૮મું આરોપણ જે નિશીથ નામે પ્રસિદ્ધ છે. એ પ્રમાણે અક્રાવીશ ભેદે આચાર પ્રકલ્પ છે અથવા સમવાયાંગમાં કહેલા અક્રાવીશ અધ્યયનો જાણવા. તે બધાને યથાવત્ આસેવના અને પ્રરૂપણદિ પ્રકારથી ભિક્ષુ ઉપયોગવંત રહે.

(૧૨૪૪) પાપ ઉપાદાનરૂપ શ્રુત તે પાપશ્રુત, તેવા પ્રકારની આસક્તિ રૂપ તે પાપશ્રુતપ્રસંગ. તે અષ્ટાંગ નિમિત્ત સૂત્રાદિ વિષયના ભેદથી ૨૯ છે. આઠ નિમિત્ત અંગો તે દિવ્ય, ઉત્પાત, આંતરિક્ષ, ભૌમ, અંગ, સ્વર, લક્ષણ અને વ્યંજન. આ આઠે સૂત્ર, વૃત્તિ, વાર્તિકથી ત્રણ ત્રણ ભેદે છે. તેથી ચોવીશ થયા. ગાંધર્વ, નાટ્ય, વાસ્તુ, આયુર્વેદ, ધનુર્વેદ સહ ૨૯ ભેદો થાય.

મોહનીય, નિમિત્તપણાથી આમાં વર્તે છે, તે મોહનીયસ્થાનો. તેના ત્રેવીશ ભેદો છે. જેમકે - (૧) પાણીની મધ્યે અવગાહીને ત્રસ અને પ્રાણોની હિંસા કરે છે. - x - (૩) મસ્તકને વેષ્ટન વડે વીંટીને સંક્લેશપૂર્વક મારે છે. ઇત્યાદિ - x - x - 30 સ્થાનો મોહનીય કહ્યા છે. (જે પૂર્વે દશાશ્રુતસ્કંધ આગમમાં અને આવશ્યક સૂત્રની ટીકામાં અમે નોંધેલા જ છે. માટે અહીં પુનરુક્તિ કરતા નથી. જો કે અહીં વૃત્તિકારશ્રીએ નોંધેલ છે.)

જે ભિક્ષુ આ ત્રીશ મોહનીય સ્થાનોના પરિહાર દ્વારથી ઉપયોગવાળા રહે છે, તેઓ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા નથી.

(૧૨૪૫) शिद्धा - સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત. તેમના અતિશાચી ગુણો તે સિદ્ધાદિગુણો કહેવાય. તે સંસ્થાનાદિ નિષેદ્યરૂપ એક્ત્રીશ છે.

પાંચ સંસ્થાન, પાંચ વર્ણ, બે ગંદા, પાંચ રસ, આઠ સ્પર્શ અને ત્રણ વેદ, અકાચ, અસંગ, અરુહ એ ૩૧ ગુણે સિદ્ધના થયા. - અથવા -

દર્શનાવરણીય કર્મ - ૯, આયુ કર્મ - ૪, જ્ઞાનાવરણીય - ૫, અંતરાય - ૫, બાકીના બબ્બે બેદો ક્ષીણ અભિલાપથી એ રીતે પણ ૩૧ થાય.

યોગ સંગ્રહ. યોગ - શુભ મન, વચન, કાય વ્યાપાર. સમ્યક્ પ્રકારે ગ્રહણ કરાય કે સ્વીકારાય તે યોગ બત્રીશ બેદે કહેલ છે. તે આ પ્રમાણે - ૧. આલોચના, ૨. નિરપલાપ, ૩. આપત્તિમાં દેઢ ધર્મતા, ૪. અનિશ્રિતોપદ્યાન, ૫. શિક્ષા, ૬. નિષ્પ્રતિકર્મતા, ૭. અજ્ઞાનતા, ૮. અલોબ, ૯. તિતિક્ષા, ૧૦. આર્જવા, ૧૧. શૂચી, ૧૨. સમ્યક્દેષ્ટિ, ૧૩. સમાધિ, ૧૪. આચાર, ૧૫. વિનયવત્, ૧૬. ધૃતિમતી, ૧૭. સંવેગ, ૧૮. પ્રણિધિ, ૧૯. સુવિધિ, ૨૦. સંવર, ૨૧. આત્મદોષોપસંહાર, ૨૨. સર્વકામ વિરક્તતા, ૨૩. પ્રત્યાખ્યાન, ૨૪. વ્યુત્સર્ગ, ૨૫. અપ્રમાદ, ૨૬. લવાલવ, ૨૭. ધ્યાન, ૨૮. સંવર યોગ, ૨૯. મારણાંતિકના ઉદયમાં, ૩૦. સંગોના પરિજ્ઞાતા, ૩૧. પ્રાયશ્ચિતકરણ, ૩૨. મરણાંત આરાધના.

o તેત્રીશ આશાતનાઓમાં ઉક્ત શબ્દાર્થોમાં, અરહંત આદિ વિષયોમાં છે, જે પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે અથવા સમવાયાંગમાં પણ કહેલ છે. જે ભિક્ષુ તેમાં યથાયોગ સમ્યક્ શ્રદ્ધા વડે કે તેના પરિહાર વડે ઉપયોગવંત રહે છે, તે સંસારમાં ભ્રમણ કરતાં નથી.

#### • सूत्र - १२४६ -

आ प्रमा**ष्ट्रे ९** पंडित भिक्षु आ स्थानोमां सतत **६पयोग रा**णे छे, ते ९६६ीथी संसारथी मुस्त थर्छ अथ छे - तेम हुं इहुं छुं.

• विवेयन - १२४६ -

આ પ્રકારે અનંતરોક્ત રૂપ અસંયમાદિ સ્થાનમાં જે ભિક્ષુ ઉક્ત ન્યાયથી યત્નવાન થાય છે, તેઓ જલ્દીથી સર્વ સંસારથી વિમુક્ત થાય છે.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩૧ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# **७** सध्ययन - ३२ - "प्रभाह स्थान" **७** — × — × — × —

'ચરણવિધિ' નામે એકત્રીશમું અધ્યયન કહ્યું. હવે બત્રીશમું કહે છે. તેનો આ સંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં એક બેદે 'ચરણ' કહ્યું. તે પ્રમાદ સ્થાનના પરિહારથી જ આસેવન કરવું શક્ય છે, તેના પરિહારથી, તેની પરિજ્ઞાપૂર્વક તેનો અર્થ અહીં આરંભીએ છીએ. એ સંબંધે આ અધ્યયન આવેલ છે. આના ચાર અનુયોગ દ્વારા યાવત્ નામનિષ્પન્ન નિક્ષેપ સુધી પૂર્વવત્ જ મનમાં અવધારી, નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५२३ थी ५२५ + विवेशन -

પ્રમાદનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે છે૦ તેમાં નોઆગમથી દ્રવ્ય અપ્રમાદના ત્રણ ભેદ છે - ફાશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અપ્રમાદ - મદ્દા આદિ છે. ભાવથી પ્રમાદ તે નિદ્રા, વિક્રશા, કષાય અને વિષય જાણવા. - x - x -મદ્દા - મદ્દ કરાવે છે તે, કાષ્ઠ પિષ્ઠ નિષ્પજ્ષ આદિ શબ્દથી આસવ આદિને લેવા. ભાવપ્રમાદના હેતુત્વથી દ્રવ્ય પ્રમાદ છે. ભાવને આશ્રીને નિદ્રા, વિક્શા, કષાય અને વિષય તે પ્રમાદ છે.

તથા 'સ્થાન' નિક્ષેપમાં પ્રસ્તાવથી સ્થાન શબ્દ નામ આદિ પ્રત્યેક સાથે જોડવો. તેમાં દ્રવ્યસ્થાનમાં - નોઆગમથી જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્ વ્યતિરિક્ત જે સચિત્તાદિ દ્રવ્યોનો આશ્રય તે દ્રવ્યસ્થાન.

ક્ષેત્રસ્થાન - ભરત આદિ ક્ષેત્ર કે ઉદ્ધ્વિકાદિ, જે ક્ષેત્રમાં સ્થાનને વિચારાય છે તે. અદ્ધા - કાળ, તે જે સ્થાનમાં રહે તે અદ્ધા સ્થાન અને તે પૃથ્વી આદિની ભવસ્થિતિ આદિ કે સમય, આવલિકાદિ. ઉર્દ્ધારથાન - કાચોત્સર્ગ આદિ. ઉપરંતિ - વિરતિ, તે સ્થાન જયાં આણે વિરતિ ગ્રહણ કરી.

વસતિ - ઉપાશ્રય, તે ગામ આરામ આદિ સ્થાન. સંગ્રમ - સામાચિક આદિ, તેનું સ્થાન. તે પ્રકર્ષ - અપકર્ષવત્ અધ્યવસાય રૂપ છે. જેમાં સંચમનું અવસ્થાન છે, અને તે અસંખ્યેય ભેદથી છે. તેથી કહે છે - સામાચિક, છેદોપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિક એ ત્રણેના પ્રત્યેકના અસંખ્યેય લોકાકાશ પ્રદેશ પરિમણ સંચમ સ્થાનો છે. સૂક્ષ્મ સંપરાય સંગ્રમ તો આંતમીહૂર્તિક છે તેથી અંતર્મૃહૂર્ત સમય પરિમાણ તેના સ્થાનો છે. યથાખ્યાત સંગ્રમ પ્રકર્ષ - અપકર્ષરહિત એકરૂપ છે, તેથી તેનું એક જ સ્થાન છે. એ પ્રમાણે સામાચિકાદિના અસંખ્યેય ભેદત્વથી સમુદાયરૂપ સંગ્રમસ્થાનની પણ અસંખ્યા્ય છે. માત્ર અહીં બૃહતર અસંખ્યા્ય લેવું કેમકે અસંખ્યા્તોના અસંખ્યાત ભેદો છે.

પ્રગ્રહસ્થાન - પ્રકર્ષથી ગ્રહણ કરાય છે આનું વયન તે પ્રગ્રહ ઉપાદેય વાક્ય અદિપતિપણાંથી સ્થાપિત, તે લીકિક અને લોકોત્તર સ્થાન છે. લીકિક પાંચ ભેદે -રાજા, યુવરાજ, મહત્તર, અમાત્ય, કુમાર. લોકોત્તર પણ પાંચ ભેદે છે - આચાર્ચ, ઉપાદયાય, પ્રવૃત્તિ, સ્થવિર, ગણાવચ્છેદક. યોધ સ્થાન, અચલ સ્થાન - આદિ સાંત આદિ પરમાણુ વગેરેના. ગણના સ્થાન - એક આદિ, સંઘાત સ્થાન - દ્રવ્યથી કંચુક આદિ, ભાવસ્થાન - ઓદચિકાદિ. - x - હવે જે સ્થાન અહીં પ્રસ્તુત છે, તે કહે છે -

## • निर्युक्ति - परह - विवेयन -

ઉક્તરૂપ ભાવપ્રમાદથી અંત્રે અધિકાર છે. તથા સંખ - સંખ્યા સ્થાન, તેનાથી યુક્ત. અહીં ગુરુ વૃદ્ધ સેવાદિના અભિધાનથી અને પ્રકામ ભોજનાદિ નિષેદ્યથી ભાવપ્રમાદ નિદ્ધાદિ અર્થથી પરિહરવા પણે કહેલ છે. તે એકાદિ સંખ્યા યોગી અને ઔદયિક ભાવ સ્વરૂપ છે. આવો પ્રમાદ છોડીને સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ. ક્યાં ? અપ્રમાદમાં. આ જ અર્થને દેઢીકૃત કરવા કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५२७, ५२८ - विवेयन -

૦હજાર વર્ષ પ્રમાણ કાળ સુધી ઉત્કટ અનશનાદિ તપ ઋષભદેવે આચર્ચો. જેમાં પ્રમાદ અહોરાત્ર થયો. - x - અપ્રમાદગુણ સ્થાનના અંતર્મીહૂર્તિકપણાથી અનેકવાર પણ પ્રમાદ પ્રાપ્તિમાં તેની અવસ્થિતિ વિષયભૂતતા અંતર્મુહૂર્તના અસંખ્યેય ભેદત્વથી તેના અતિ સૂક્ષ્મતાથી બધાં કાળની સંકલના વડે આ અહોરાગ થયેલ. તથા બાર વર્ષથી અધિક તપ આચરતા ભગવંત વર્દ્ધમાનને જે પ્રમાદકાળ થયો તે પૂર્વવત્ અંતર્મુહૂર્ત જ સંકલિત જાણવો. - x - x - કેટલાંક અહીં અનુપપત્તિના ભયથી નિદ્રાપ્રમાદ અનુષ્ઠાનની દૈઢતા બતાવી, વિપર્યયમાં દોષ દર્શન દ્વારથી ફરી તેને જ બતાવતા કહે છે-

## • निर्युक्ति - ५२६ + विवेथन -

જેમને પ્રમાદથી ધર્મમાં નિરર્થક કાળ જાય છે, તેઓ આ પ્રમાદ દોષથી અનંત સંસાર ભટકે છે - ૦ - જે પ્રાણીને પ્રમાદથી ઉપલક્ષિત કાળ નિષ્પ્રયોજન જાય છે. ક્યાં? ધર્મના વિષયમાં પ્રમાદથી જ તેના ધર્મપ્રયોજનો નિષ્ફળ જાય છે. તેનું શું થાય? અનંત સંસારમાં પ્રમાદના હેતુથી ભટકે છે. જો આમ છે, તો શું કરવું જોઈએ ? તે કહે છે -

## • निर्युक्ति ५३० + विवेयन -

તે કારણથી નિશ્વયથી પ્રમાદનો ત્યાગ કરીને બુદ્ધિમાન પુરુષોએ દર્શન, જ્ઞાન, યારિત્ર રૂપ, મુક્તિ માર્ગપણાથી પૂર્વે અભિહિત કર્તવ્ય ધારણ કરવું, તે માટેનો ઉદ્યમ તે અપ્રમાદ જ અને કદાચિત પ્રમાદ નહીં, તેમ જાણવું. એ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહ્યો. હવે સૂત્ર - ઉચ્ચારીએ છીએ -

#### • सूत्र - १२४७ -

अनंत अनाहि डाणथी जधां हु:भो अने तेना यूण डारसोथी युक्तिनो ६पाय हुं डही रह्यो छुं. तेने प्रतिपूर्ष यित्तथी सांजजो. ते એકાંત हितरूप छे, डत्यासने याटे छे.

## વિવેચન - ૧૨૪૭ અંતને અત્યંત અતિક્રમી ગયેલ. વસ્તુના અંત બે - આરંભ ક્ષણ અને સમાધિ

ક્ષણ. - x - તેમાં અહીં આરંભ ક્ષણ રૂપ અંત પરિગ્રહણ કરીએ છીએ. તથા અત્યંત -अमािह કાળ જેનો છે, તે આ અત્યંત કાળ.

સ્16 મૂલેન - કષાય અવિરતિ રૂપથી વર્તે છે તે સમૂલક. સંપૂર્ણ દુઃખમય સંસાર, અહીં અસાતાને જ દુઃખરૂપે ગ્રહણ કરવી. આ પક્ષમાં મૂળ રાગ અને દ્વેષ, તેને પ્રકર્ષથી છોડે છે તે પ્રમોક્ષ, તે આત્માના દુઃખના અપગમ હેતુ છે. હવે તેનું પ્રતિપાદન કરે છે.

અથવા પ્રમોક્ષ - દૂર કરવું તેને કહેનારના, પ્રતિપૂર્ણ ચિત કે વિચારો વડે સાંભળો. એકાગ્ર - એક આલંબનના અર્થથી ચિત્તનો ભાવ તે ધ્યાન. અને તે ધર્મ આદિ ધ્યાન. એકાંત હિતકર છે. દિરા - તત્ત્વથી મોક્ષ જ છે.

#### • सूत्र - १२४८ -

संपूर्ष ज्ञानना प्रકाशनथी खज्ञान खने मोहना परिहारथी, राग-द्वेषना पूर्ष क्षयथी - छव खेडांत सुण३प मोक्षने प्राप्त डरे छे.

• विवेयन - १२४८ -

ज्ञान - આભિનિબોધિકાદિના, સંપૂર્ણ અને પાઠાંતરથી અવિતથના પ્રભાસન અર્થાત્ નિર્મલીકરણ વડે. આના વડે જ્ઞાનાત્મક મોક્ષ હેતુ કહ્યો.

अज्ञान - મતિ અજ્ઞાનાદિ, मोह - દર્શન મોહનીય. આ અજ્ઞાન અને મોહનો પરિહાર. મિથ્યાશ્રુત શ્રવણ અને કુદેષ્ટિ સંગ પરિત્યાગદિ વડે કરવો. આના વડે તેને જ સમ્યગૃદર્શન રૂપ કહ્યો.

તથા ઉક્તરૂપ રાગ-દ્વેષના વિનાશથી, તેના જ ચારિત્રપણાનું અભિદાન છે. રાગ દ્વેષના જ કષાયરૂપત્વથી તેના ઉપદાતકત્વનું અભિદાન છે. તેનો આ અર્થ છે -સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર વડે એકાંત સુખ એવો મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. આ દુ:ખના પ્રમોક્ષના અવિનાભાવીથી ઉપલક્ષિત છે.

જ્ઞાનાદિ વડે દુઃખનો પ્રમોક્ષ છે, આનો પ્રાપ્તિ હેતુ શો છે ?

● सूत्र - १२४६ -

ગુરુજનો અને વૃદ્ધોની સેવા કરવી, અજ્ઞાની લોકોના સંપર્કથી દૂર રહેવુ, સ્વાધ્યાય કરવો, એકાંતમાં નિવાસ કરવો, સૂત્ર અને અર્થનું ચિંતન કરવું, ધૈર્ય રાખવું. એ દુ:ખોથી યુક્તિનો ઉપાય છે.

## • विवेयन - १२४६ -

આ જે અનંતર મોક્ષ ઉપાય કહ્યો. અનંતર કહેવાનાર માર્ગની પ્રાપ્તિનો હેતુ, જે યથાવત્ શાસ્ત્રાભિદ્યાયક ગુરુ અને શ્રુત કે પર્યાચાદિ વૃદ્ધ છે તેની સેવા - પર્યુપાસના કરવી. આ ગુરુકૂળવાસનું ઉપલક્ષણ છે. તેમાં જ્ઞાનાદિ સુપ્રાપ્ય થાય છે. - x - x - ગુરુફળવાસ હોવાથી કુસંસર્ગ થતો જ નથી. પાર્શ્વસ્થાદિનો વિશેષથી પરિહાર કરવો. કેમકે તેનો અલ્પ પણ સંગ મહાદોષના નિબંધનત્વથી અભિહિત છે. તેનો પરિહાર કર્યા પછી પણ સ્વાધ્યાય તત્પરતા વિના જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ ન થાય. સ્વાધ્યાય અર્થે

એકાંતમાં - બીજા વ્યાસંગના પરિહારરૂપથી રહેવું. તેવું નિવેશન મન, વચન, કાયાનું હોય છે. સ્વાધ્યાયની એકાંત નિવેષણા એટલે નિશ્ચય થકી અનુષ્ઠાન. તેમાં અનુપ્રેક્ષા જ પ્રધાન પણે હોવાથી સૂત્ર અને અર્થની ચિંતવના કરવી. આ પણ ચિત્તના સ્વાસ્થ્ય વિના જ્ઞાનાદિ લાભ ન આવે, તેથી કહે છે - ધૃતિ અર્થાત્ ચિત્તસ્વાસ્થ્ય કે મનને અનુદ્ધિગ્ન રાખવું.

આવા જ્ઞાનાદિ માર્ગની આવી અભિલાષા કઈ રીતે કરવી ?

• सूत्र - १२५० -

े श्रमस तपस्वी समाधिनी आडांक्षा राणे छे, तो ते परिभित अने ेे अंषसीय आहारनी घरछा डरें. तत्त्वार्थों ने जसवामां निपुस जुद्धिवाणा साथी शोधे, तथा स्त्री आहिथी विवेडने योग्य - એडांत घरमां निवास डरें.

#### • विवेशन - १२५० -

आहार - એષણીય અનશનાદિની અભિલાષા કરે. કેમકે આવા અનંતરોક્ત આહાર વડે ગુરુ અને વૃદ્ધની સેવા તથા જ્ઞાનાદિ કારણોને આરાદાવાને સમર્થ થાય છે. साहाय - ગચ્છના અંતર્વર્તી સહયરને ઇચ્છે છે. मिणुણ - કુશળ, અર્થ - જીવાદિમાં, બુદ્ધિ - મિત એટલે નિપુણાર્થ બુદ્ધિ, તેમાં मिणुણ - સુનિરૂપિતા ચેષ્ટા અને બુદ્ધિ જેની છે તે. સહાયકનું કથન કેમ કર્યું ? સ્વચ્છંદ ઉપદેશાદિથી જ્ઞાનાદિકારણ અને ગુરુ તથા વૃદ્ધની સેવાદિનો ભ્રંશકરે, તેથી નિપુણ સહાયકને ઇચ્છે છે, તેમ કહ્યું. विवेड - પૃથક્ભાવ તે સ્ત્રી આદિના સંસર્ગનો અભાવ. ચોગ્ય - ઉચિત. તે વિવેક યોગ્ય. કેમકે વિવિક્ત ઉપાશ્રયમાં જ સ્ત્રી આદિ સંસર્ગથી ચિત્ત વિપ્લવ ઉત્પત્તિમાં કર્શ રીતે ગુરૂ અને વૃદ્ધની સેવા તથા જ્ઞાનાદિ કારણોનો સંભવ થાય ?

સમાધિની અભિલાષા કરે છે. આ સમાધિ - દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારે છે, તેમાં દ્રવ્ય સમાધિ તે દુધ અને સાકર આદિ દ્રવ્યોનો પરસ્પર અવિરોધથી અવસ્થાન. ભાવ સમાધિ તે જ્ઞાનાદિનું પરસ્પર અબાધા વડે અવસ્થાન. તેથી જ્ઞાનાદિને પ્રાપ્ત કરવાની કામના કરે છે.

કાળ આદિ દોષથી આવા પ્રકારની સહાયની અપ્રાપ્તિમાં શું કરે ?

• સૂત્ર - ૧૨૫૧ -

शे पोतानाथी अधिङ गुष्टोवाणो हे पोतानी समान गुष्टोवाणो निपुष्ट सहायङ न मणे, तो पापोनुं वर्षन डरतो सेवो तथा डामभोगोमां सनासस्त रहे तो सेवो सेडबो ४ विसरष्ट डरे.

• विवेयन - १२५१ -

જો આ અર્થમાં નિપુષ્ટ બુદ્ધિ સહાયકને ન પામે. તે કેવા સહાયક હોય ? જ્ઞાનાદિ ગુણો વડે અધિક હોય કે જ્ઞાનાદિ ગુણોને આશ્રીને સમાન હોય. ન પ્રાપ્ત થાય તો શું ? એકલો - અસહાય, પાપ હેતુભૂત અનુષ્ઠાનોનો વિશેષથી પરિહાર કરે. સંયમ માર્ગમાં એકલો વિચરે. કેવી રીતે ? વિષયોમાં પ્રતિબંધ ન કરતો, આ તેવા પ્રકારના ગીતાર્થ સાધુને આશ્રીને છે. અન્યથા આગમમાં એકાકી વિહારનો નિષેધ કરેલો છે. આના વડે આહાર અને વસતિ વિષયક અપવાદ પણ કહેલો જાણવો. અહીં પ્રસંગથી જ્ઞાનાદિનો દુ:ખ પ્રમોક્ષ ઉપાયત્વ કહેલ છે. તેના પણ મોહાદિ ક્ષય નિબંધનત્વથી તેના ક્ષયના પ્રાધાન્યથી દુ:ખ પ્રમોક્ષ હેતુત્વને જણાવે છે - જે રીતે તેનો સંભવ છે, જે રીતે દુ:ખ હેતુત્વ છે, જે રીતે દુ:ખના પ્રસંગથી તેનો અભાવ છે, તેને જણાવવાને માટે કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૨૫૨ થી ૧૨૫૪ -

थे प्रकारे ઇंડाथी जगती **६त्पक्ष थाय अने** जगतीथी छंडु ६त्पक्ष थाय छे, ते प्रमाले मोहनुं **४न्म स्थान तृष्ट्या छे, तृष्ट्यानुं ४**न्म स्थान मोह छे.... कर्मना जीथ राग **अने ढेप छे**. कर्म मोहथी ६त्पक्ष थाय छे. ते कर्म ४न्म अने मरलनुं मूण छे **अने ४**न्म मरण ४ दृःण छे.... थेने मोह नथी तेले दुःणने समास करी दीवेत छे. थेने तृष्ट्या नथी तेले तेले मोहने हिंटी नांण्यो छे. थेने वोज नथी ते**ले** तृष्ट्यानो नाश करेत छे. थेनी पासे कंरी नथी - अर्डियत छे, तेने वोजने हिंसेवो छे.

## • વિવેચન - ૧૨૫૨ થી ૧૨૫૪ -

જે પ્રકારે ઇંડાથી બગલી - પક્ષી વિશેષની ઉત્પતિ છે, અને બગલીથી ઇંડાની ઉત્પતિ છે, આ બંનેની પરસ્પર ઉત્પતિ સ્થાનતા છે, એ જ પ્રકારે મોહ અર્થાત્ આત્માને મૂઢતા પ્રતિ લઇ જાય તે મોહ - અજ્ઞાન, તે મિથ્યાત્વદોષ દુષ્ટ જ્ઞાન જ લેવું. આયત્રાન - ઉત્પત્તિ સ્થાન. જેનું છે તે મોહાયતના જ તૃષ્ણા કહેવાય છે. મોહના અભાવમાં અવશ્ય તૃષ્ણાનો ક્ષય થાય છે. તૃષ્ણાયતના તે મોહ છે. તૃષ્ણા ના હોવાથી મૂર્છા છે, તે અત્યંત દુસ્ત્યાજય અને રાગપ્રધાન છે. રાગ હોય ત્યાં હોષ પણ સંભવે છે. એ રીતે તૃષ્ણાના ગ્રહણથી રાહ અને હેષ કહેલા છે. આ અનંતાનુબંધી કષાય રૂપ છે, તેની સત્તામાં અવશ્ય મિથ્યાત્વનો ઉદય થાય છે. તેથી જ ઉપશાંત કષાય વીતરાગને પણ મિથ્યાત્વનમન સંભવે છે. તેમાં મોહ અજ્ઞાનરૂપ છે, તે સિદ્ધ થાય છે. - x -

હવે આના દુ:ખહેતુત્વને કહે છે - રાગ - એ માયા અને લોભરૂપ છે. દ્વેષ એ કોધ અને માન સ્વરૂપ છે. કર્મ - જ્ઞા<mark>નાવરભાદિ, તેનું</mark> બીજ - કારણ તે કર્મબીજ. તે મોહથી ઉત્પન્ન થાય માટે ''મોદપુભ**વ'' કહ્યું**.

જન્મ અને મરણ તેનું મૂળ - કારણ કર્મ છે. દુ:ખ - સંસારમાં અસાતા, આ જન્મ અને મરણ જ અતિશય દુ:ખને હણીને દુ:ખને કઈ રીતે હણે ? મોહની વિદ્યમાનતા ન રાખીને. અર્થાત્ મોહના અભાવે દુ:ખનો અભાવ છે. આ પ્રમાણે બધું જ સૂત્રાર્થમાં કહ્યા મુજબ જાણવું. - x - x - x - x - આ પ્રમાણે મોહ આદિ એ દુઃખના હેતુઓ છે. તેના હનન માટેનો ઉપાય શું આ જ છે કે બીજો પણ કંઇ છે ? એવી આશંકાથી સવિસ્તર તેના ઉન્મૂલનો ઉપાય બતાવવાને માટે આમ કહે છે -

#### • સૂત્ર - ૧૨૫૫ -

रे राग, द्वेष अने भोहनुं भूणथी ६न्मूલन ४२छे छे, तेशे रे रे ६पायोने ६पयोगमां दाववा नेर्रसे, तेने हुं इभशः इहीश -

#### • विवेयन - १२५५ -

ગાથાર્થ સ્પષ્ટ કહેલ છે, વિશેષ આ પ્રમાણે - ઉદ્ધર્ત્તુકામ - ઉન્મૂલન કરવાને ઇચ્છતો, મૂળ સહિત - તેમાં મૂલ - તીવ્ર કષાયોદય આદિ, તે મોહપ્રકૃતિની જાળ - સમૂહ. ઉપાય - તેને ઉદ્ધરવાનો હેતુ,

કરેલી પ્રતિજ્ઞા અનુસાર સૂત્રકાર કહે છે -

## • સૂત્ર - ૧૨૫૬ થી ૧૨૬૬ -

(१२५६) रसोनो ઉપયोગ પ્રકામ न કરવો જોઈએ. रसो प्रायः मनुष्यने भाटै टिप्तिકर - ઉન્માદ વધારનાર होय છે. विषयासक्त मनुष्योने કाम ते જ रीते ઉत्पीडित કरे छे, જેમ स्वाहु इળवाળા वृक्षने पक्षी पीडे छे.

(१२५७) शेम प्रयंड पवननी साथे प्रयुर मंधसवाणा वनमां लागेत हावानण शांत थतो नथी, ते प्रमासे प्रकाम भोञ्चनो मंद्रियाग्नि शांत थतो नथी. બ્रહ्मयारीने माटे प्रकाम भोशन क्यारैय पस हितकर नथी.

(१२५८) **९े विवि**ક्त **शय्यास**नथी यंत्रित छै, ९े अल्पलोशु छै, ते ि लेन्द्रिय छै, तेमना यित्तने रागद्वेष पराष्ट्रित डरी श**કता नथी. ९ेम** औषधिथी पराष्ट्रित व्याधि इरी शरीरने आडांत डरती नथी.

(१२૫६) थे प्रકारे બિલાડાના નિવાસ स्थानो पासे ઉદરોનું रहेवुं प्रशस्त - हिताङर नथी, ते ४ प्रકारे स्त्रीओना निवास स्थान पासे બ્રહ્મચારીનું रहेवुं पण प्रशस्त नथी.

(९२६९) थे सहा બ्रह्मयर्थभां લीज छे, तेमने माटे स्त्रीओर्नु सहर्शन, स्त्रप्रार्थन, स्रशिंतन, स्रिडितन हितકर छे. सार्यध्यानने माटे ६५युस्त छे.

(१२६२) श्रे डे श्रष्ट गुप्ति<mark>ओथी</mark> गुप्त मुनिने अलंड्त हेवीओ पष वियक्षित डरी शडती नथी, तो पष्ट એકાંત हितनी हेप्टिथी मुनिने भारे विविड्तवास ४ प्रशस्त छे.

(१२६३) भोक्षाभिङांक्षी, संसारभीरु અने धर्ममां स्थित मनुष्यने भाटे લोङमां खेवुं ङंर्घ पष्ट हुस्तर नथी, ९े प्रभाषे अज्ञानीओना मननुं हरष કरनारी स्त्रीओ हुस्तर छे. (१२६४) स्त्री विषयं सा ઉपर्युक्त संसर्गोनुं सम्यक् स्रतिक्रमण करवाथी शेष संબंधोनुं स्रतिक्रमण तेमक सुषोत्तर थर्ग क्रय छे, के प्रमाणे महासागरने तथा पछी गंगा केवी नहीसोने तरवी सहेबी छे.

(१२६५) समस्त લोङना हेवताओना पણ ९ डंर पણ शारीरिङ अने भानसिङ हुःष छे, ते जधां डामासिङ्तिथी ६८५% थाय छे. वीतराग आत्मा ९ ते हुःषोनो अंत डरी शडे छे.

(१२६६) षेभ डिंपांड इज रस सने ३५ रंगनी दृष्टिथी शेवा सने जावामां भनोरम होय छे, पश परिशाममां छवननो संत डरी दे छे. डामगुशो पश संतिम परिशाममां तेवा ४ होय छे.

## • विवेयन - १२५६ थी १२६६ -

રસ ઇત્યાદિ અગિયાર સૂત્રો છે. તેનો ગાથાર્થ અહીં સ્પષ્ટ કહેલો છે. તેથી વૃત્તિમાં કહેવારોલ જે કંઇ વિશેષ છે, તે અહીં નોંધીએ છીએ.

(૧૨૫૬) રસ - દુધ આદિ વિગઈઓ. પ્રકામ - અત્યર્થ, ઘણાં પ્રમાણમાં. ન નિષેત્રિતટ્યા - ખાવી ન જોઈએ. અહીં 'પ્રકામ' શબ્દનું ગ્રહણ વાત આદિ ક્ષોબના નિવારણ માટે રસ ભોગવવા જોઈએ જ પણ નિષ્કારણ ભોગવવાનો નિષેદ્ય છે, તેમ જણાવવાને માટે છે.

આવો ઉપદેશ શા માટે ? બહુલતાથી રસ - વિગઈ ભોગવનારા દૈપ્તિકર -ઉન્માદ વધારનારા થાય છે. દમ નો અર્થ પણ છે અથવા દીમ - દીપવું તે, મોહરૂપ અગ્નિ વડે બળવું, તેને કરવાના સ્વભાવવાળા તે દીસકર. કોને ? પુરુષોને, ઉપલક્ષણથી સ્ત્રીઓને. તેનો ઉપભોગ કરનાર મોહરૂપી અગ્નિને ઉદીરે છે. - x - x -

એ પ્રમાણે શો દોષ છે ? તે કહે છે - દેત અથવા દીત મનુષ્યો વિષયો વડે પરાજિત થાય છે તથાવિધ સ્ત્રી આદિને અભિલાષ કરવા યોગ્ય આદિ થાય છે. કોની જેમ ? અહીં દેષ્ટાંત આપે છે, તે આ રીતે -

જેમ કોઇ વૃક્ષ મધુર ફળથી યુક્ત વૃક્ષ હોય, તેને પક્ષીઓ ઉત્પિડીત કરે છે તેમ. અહીં વૃક્ષની ઉપમાથી પુરુષાદિ લેવા. સ્વાદુ ફળને તુષ્ય દેસ કે દીમપણું લેવું. પક્ષી સદેશ 'કામ' ને જાણવું.

આના વડે રસ પ્રકામ ભોજનમાં દોષો કહ્યા. હવે સામાન્યથી જ પ્રકામ ભોજનમાં દોષ કહે છે -

(૧૨૫૭) દ્વાગ્નિ - દાવાનળ, વનના ઉપાદાનથી ક્યારેક વસતિમાં પણ તેમજ જાણવું. રામારુત - વાયુ સહિત, ઉપશમ - અગ્નિનું શાંત થવું. તેમ આ ઉપમાથી ઇંદ્રિય જનિત રાગ, તે જ અનર્થ હેતુથી અહીં વિચારવો. તે અગ્નિની જેમ ધર્મવનને બળવાથી 'ઇંદ્રિયાગ્નિ' કહ્યો. તે અતિ માત્રામાં આહાર કરનાર - પ્રકામ ભોજી રૂપ પવનથી પ્રાય: તેને ઘણો ઉદીરે છે. તેથી પ્રકામ ભોજીત્વ બ્રહ્મયારીને હિતને માટે ન થાય, કેમકે તે બ્રહ્મયર્ચના વિદ્યાતકપણાથી અતિ સુસ્થિતને પણ બાળે છે. આના વડે પ્રકામ ભોજનનો પરિહાર બતાવ્યો. હવે રાગને ઉદ્ધરવા માટે જેનો પરિહાર કરવો જોઈએ તેને આશ્રીને જે અતિ ચત્નપૂર્વક કરવું જોઈએ, તે કહે છે -

(૧૨૫૮) विविद्धा - સ્ત્રિ આદિ રહિત, શચ્ચા - વસતિ, તેમાં અવસ્થાન, તેના વડે નિયંત્રિત. ઓમાસાણા - તેમાં અવમ એટલે ન્યૂન, અશન - આહાર, તેનો જે ભાવ તે ઉણોદરીક્ત રૂપ છે. તેના વડે વશીકર કરાયેલ ઇંદ્રિયો જેના વડે છે તે દમિતોન્દ્રિયં રાગ કે જે શત્રુની માફક અભિભવ હેતુ પણે હવોથી 'રાગશત્રુ' પરાભવ કરે છે. કોનો? ચિત્તનો. - x -

આના વડે વિવિક્ત શયનાસન આદિનું વિધેયત્વ કહ્યું. હવે વિવિક્ત શયન -આસનમાં યત્ન કરવાનું કહી વિપર્યયમાં દોષ કહે છે -

(૧૨૫૯) જેમ બિલાડાનો આશ્ચય - રહેવાનું સ્થાન, તેના મૂલ - સમીપે ઉદરો રહે તો તેમને માટે પ્રશસ્ત થતું નથી. કેમકે તેમને ત્યાં અવશ્ય અપાય સંભવે છે. એ પ્રમાણે સ્ત્રીઓ અને ઉપલક્ષણથી નપુંસકોના નિવાસમાં બ્રહ્મચરીને રહેવું યુક્ત નથી. તેમાં બ્રહ્મચર્ચમાં બાધા સંભવે છે.

વિવિક્ત શચ્ચામાં રહેવા છતાં કદાચિત્ સ્ત્રીનો સંપાત (યોગ) થાય તો તેણે જે કરવું જોઈએ, તે કહે છે -

(૧૨૬૦) રૂપ - સુસંસ્થાનતા, લાવણ્ય - નયન અને મનને આહ્વાદક ગુણ, विલાસ - વિશિષ્ટ નેપથ્ય રયનાદિ. દાસ - કપોલ વિકાસાદિ. જલ્પિત - મન્મન, ઉલ્લાપ આદિ, ઇંગિત - અંગભંગ આદિ, વીક્ષિત - કટાક્ષ ઉક્ત બધું સ્ત્રી સંબંધી જાણવું. તેને મનમાં સ્થાપીને અહો! સુંદર છે. એમ વિકલ્પો ન કરવા. તેને ઇંદ્રિયનો વિષય ન બનાવવો. અહીં સૂત્રકારશ્રીએ ''ચિત્તમાં નિવેશીને'' એમ કહીને જણાવેલ છે કે - રાગાદિના જોડાણ વિના સ્ત્રીઓના રૂપ આદિનું દર્શન દોષને માટે થતું નથી.

આવો ઉપદેશ કેમ આપ્યો ? તે કહે છે -

(૧૨૬૧) અંદર્શન - એટલે ઇંદ્રિયનું અવિષયીકરણ, અપ્રાર્થન - અભિલાષા ન કરવી, અચિંતન - રૂપાદિને ન પરિભાવવું તે, અકીર્તન - સ્ત્રીનું વર્ણન ન કરવું, અને તે નામથી અને ગુણથી સ્ત્રીજનનું આર્યધ્યાન. એ બધું સર્વકાળ બ્રહ્મવ્રતમાં આસક્તોને હિતકર છે. - x -

"વિકારના હેતુથી જેના ચિત્તમાં વિક્રિયા થતી નથી. તે જ ઘીર છે. તો પછી રાગને ઉદ્ધરવા માટે શા માટે વિવિક્ત શયન, આસનતા ધારણ કરવી જોઈએ ? તે આશંકા કરતા કહે છે -

(૧૨૬૨) દેવી - અપ્સરા, મનુષ્યની સ્ત્રી તો શું પણ અલંકૃતા અપ્સરા પણ ક્ષોભ પમાડવા - સંચમથી ચલિત કરવાને સમર્થ નથી. કોને ? મનોગુમિ આદિથી ગુપ્ત મુનિને. તો પણ એકાંત હિતકર જાણીને કહે છે કે - કેટલાંક અભ્યસ્ત યોગી પણ તેમના સંગથી ક્ષોભ પામે છે. જેઓ ક્ષોભ નથી પામતા તેઓ પણ સ્ત્રી સંસક્ત વસતિવાસમાં અવર્ણાદિ દોષના ભાગી થાય છે. એમ પરિભાવના કરીને વિવિક્ત શચ્ચાસન જ મુનિને પ્રશસ્ત છે, તેમ ગણધરાદિ વડે પ્રશંસા કરાયેલ છે. તેથી તેનો જ આશ્રય કરવો જોઈએ.

આના સમર્થનને માટે જ સ્ત્રીઓનું દુરતિક્રમત્વ કહે છે -

(૧૨૬૩) મુક્તિના અભિલાષીને પણ, યતુર્ગિત રૂપ સંસારથી ભય પામેલા તે સંસારભીટુને, શ્રુતધર્માદિમાં સ્થિત હોય તો કંઇ દુસ્તર દુરાતિક્રમ આ લોકમાં નથી. જે પ્રમાણે સ્ત્રીઓ નિર્વિક ચિત્તવાળા અજ્ઞાનીને દુસ્તર છે. અહીં દુસ્તરત્વનો હેતુ બાલમનોહરપણું છે. તેથી સ્ત્રીઓના અતિ દુસ્તરત્વને જાણીને તેના પરિહાર કરવા વડે વિવિક્ત શચ્યા અને આસન જ કલ્યાણકારી છે.

જો સ્ત્રીસંગના અતિક્રમને માટે આ ઉપાય ઉપદેશ્યો છે, તો બાકીના સંગના અતિક્રમણાર્થે કેમ કંઈ ઉપદેશ કરતા નથી ? તે કહે છે -

(૧૨૬૪) સ્ત્રી વિષયક સંબંધોનું ઉલ્લંઘન કરવાથી બાકીના દ્રવ્ય આદિ સંગો ઉલ્લંધિત જ છે. બધાં સંગો રાગરૂપપણામાં સમાન હોવા છતાં આ બધામાં સ્ત્રીસંગ જ પ્રધાનપણે છે. તેનું દેષ્ટાંત કહે છે -

જો કોઈ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રને પાર કરી દે, તો તેને વીર્યાતિશયના યોગથી ગંગા સમાન મહાનદી પાર કરવી સરળ છે. તેમ સ્ત્રી સંગના પરિહારથી બીજા સંગોને તજવાનું સરળ છે. - x - x - રાગના પરાજય માટે શા માટે આ પ્રમાણે ઉપદેશ કરેલ છે? તેવી આશંકા કરીને રાગના દુઃખ હેતુત્વને દશવિ છે -

(૧૨૬૫) કામ - વિષયો, તેમાં અનુગૃદ્ધિ - સતત અભિકાંક્ષા, અનુભવ, અનુબંધ ઇત્યાદિ. તે કામગૃદ્ધિથી ઉત્પન્ન દુઃખ કે અસાતા લોકના બધાં પ્રાણીગણને છે. તે દુઃખ કેવું છે ? કાયિક - રોગ આદિ, માનસિક - ઇષ્ટ વિયોગાદિથી જન્ય. આ બંને દુઃખનો અંત વીતરાગતા - કામાનુગૃદ્ધિના યાલી જવાથી થાય છે. તેવું કહેલ છે.

'કામ' સુખરૂપ પણે જ અનુભવાય છે, તો શા માટે કામાનુગૃદ્ધિથી ઉત્પન્ન દુઃખ એમ કહેલ છે ?

(૧૨૬૬) જેમ કિંપાક - વૃક્ષ વિશેષ, તેના ફળો મનોરમ - હૃદયંગમ અને આસ્વાદ્ય, રુચિર રક્તાદિ વર્ણવાળા, સુ-ગંદાવાળા હોય છે છતાં તેના ભોગવતા જીવિતનો અંત લાવે છે. તે અધ્યવસનાદિથી કે ઉપક્રમ કારણોથી વિનાશ કરવાને માટે સમર્થ છે. તેથી તે જીવિત - આયુને વિપાક અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવામાં - મરણાંત દુ:ખદાચીતામાં સમર્થ છે.

આ ઉપમાથી સમજાવે છે કે - કામગુણે કિંપાક ફળ સમાન છે, વિપાંક - ફળ પ્રદાન કાળમાં. કિંપાક ફળની માફક આ કામભોગો પણ ભોગવતી વેળા મનોરમ છે, પણ વિપાક અવસ્થામાં તે નરકાદિ દુર્ગતિના દુઃખ આપવા પણાથી અત્યંત દારુણ જ છે. તેથી દેખાવમાં મનોરમ હોવાથી ભલે સુખદાયી દેખાય, પણ પરિણામે અન્યથા ભાવવાળા જ છે. અહીં ઘણાં ગૃહસ્થાનના અનુચાયિત્વથી રાગના પ્રાધાન્યથી કેવળ આના જ ઉદ્ધરણનો ઉપાય બતાવીને હવે તેના જ દ્વેષ સહિતને જણાવવાને માટે દમિતેન્દ્રિયત્વને બતાવે છે -

#### • सूत्र - १२६७ -

सभाधिने ભાवनावाणा तपस्वी श्रमष्ट छंद्रियोना शબ्ह; ३५ आहि भनोज्ञ विषयभां रागलाव न डरे, अने छन्द्रियोना अभनोज्ञ विषयोभां भनथी पक्ष द्वेषभाव न डरे.

#### • विवेयन - १२६७ -

જે ચક્ષુઆદિ ઇંદ્રિયોના રૂપાદિ વિષયો છે તેવા મનોરમ વિષયોમાં અભિસંધિ ન કરે અર્થાત્ ઇંદ્રિયોને પ્રવતવિ નહીં, તેમજ અમનોરમ ચિત્તમાં પણ ઇંદ્રિયોને ન પ્રવતવિ. આ બંને વાક્યો દ્વારા ઇંદ્રિય દમન કહ્યું. સમાધિ - ચિત્તની એકાગ્રતા, તે રાગદ્વેષના અભાવમાં જ થાય છે. તેથી રાગ-દ્વેષના ઉદ્ધરણનો અભિલાષી શ્રમણ - તપસ્વી (ઇંદ્રિયના વિષયોથી દૂર રહે.) - x - x - રાગદ્વેષના ઉદ્ધરણનો ઉપાય વિવિક્ત શચ્યા - સામાન્યથી એકાંત શચ્યા લેવી, તેનું અવસ્થાન જ તેના ઉદ્ધરણનો ઉપાય છે. એ પ્રમાણે પ્રકામ ભોજીને પણ મદથી દ્વેષનો સંભવ છે તેથી ઉણોદરીતાને અહીં ભાવવી જોઈએ.

આ રીતે રાગદ્વેષ ઉદ્ધરણની ઇચ્છાવાળો વિષયોથી ઇંદ્રિયોને નિવતવિ -અટકાવે એમ ઉપદેશ કર્યો. હવે વિષયોમાં પ્રવર્તવાથી રાગ અને દ્વેષના અનુદ્ધરણમાં જે દોષ છે, તે પ્રત્યેક ઇંદ્રિયો અને મનને આશ્રીને દર્શાવવાને માટે કહે છે -

## • सूत्र - १२६८ थी १३४५ -

(१२६८) यक्षुनो ग्राह्म विषय ३५ छे, ९ ३५ रागनुं डारस होय छे, तेने भनोज्ञ डहे छे अने ९ ३५ द्वेषनुं डारस होय छे, तेने अभनोज्ञ डहे छे. आ जंनेमां ९ सम छे, ते वीतराग छे.

(१२६६) यक्षु ३५नो ग्राहिङ छे अने ३५ એ यक्षुनो ग्राह्म विषय छे, थे रागर्नु डारष छे, तेने भनोज्ञ डहे छे अने थे द्वेषनुं डारष छे, तेने अभनोज्ञ डहे छे.

(९२९०) थे मनोड़ा ३५मां तीव्र ३५े गृद्धि राणे छे, ते रागातुर અકાળમાં ४ विनाशने प्राप्त थाय छे. थेम प्रકाश बोदुप पतंगीयु प्रકाशना ३५मां आसस्त थर्छने मृत्युने प्राप्त सरे छे.

(१२९१) थे अभनोज्ञ ३५ प्रति तीव्र ३५थी ढेघ डरे छे, ते तेथ क्षष्टे पोताना हुर्हान्त द्वेषथी हुःणने प्राप्त थाय छे. तेमां ३५नो डोई अपराध नथी.

(९२७२) थे सुंहर ३५मां એકાંતે आसस्त थाय છે અને અતાદેશ ३५मां द्वेष डरे छे, ते अज्ञानी हुःजनी पीडाने प्राप्त थाय छे. विरस्त મુનિ તેમાં લિપ્ત થતાં નથી.

(९२९३) मनोइा ३पनी आशानुं अनुगम ४ કरनारो अने ५३प श्रस अने स्थावर छवोनी हिंसा કरे छे. पोताना प्रयोशनने ९े अधिक महत्व हेनार क्लिष्ट अज्ञानी विविध प्रक्षारे तेमने परिताप आपे छे अने पीडा पहोंथाडे छे.

(१२९४) ३५मां अनुपात अने परिग्रहने डारशे ३५ना ६८पाद्दनमां संरक्षसमां, संनियोगमां तथ्य व्यय अने वियोगमां तेने सुज ड्यांथी ? तेने ६५भोगडाजमां पश दृप्ति मजती नथी.

(१२९५) ३५मां अतृप्त तथा परिग्रहमां आसंडत अने ६५संडत संतोषने पामतो नथी. ते असंतोष होषथी हु:णी अने લोભथी व्याङुण બીજાની वस्तुने थोरे छे.

(१२९६) ३५ अने परिग्रहमां अत्स तथा तृष्टाथी अभिभूत थर्मने ते जीननी वस्तुनुं अपहरष डरे छे. बोमना होषथी तेनुं डपट अने पूथ वधे छे. परंतु डपट अने पूठनो प्रयोग डरवा छतां ते हु:जथी मुड्त थतो नथी.

(१२९९) পूठ जोલता पहेंसां, तेनी पछी अने जोसवाना समयमां पष्ट ते हुःजी थाय छे. तेनो अंत पष्ट हुःजउप थाय छे. એ प्रमाष्टे इपथी अतृप्त थर्छने ते योरी કरनारो हुःजी अने आश्रयहीन थाय छे.

(૧૨૭૮) આ પ્રમાણે રૂપમાં અનુરક્ત મનુષ્યને ક્યાં, ક્યારે અને કેટલું સુખ થશે ? જે પામવાને માટે મનુષ્ય દુઃખ ભોગવે છે, તેના ઉપભોગમાં પણ ક્લેશ અને દુઃખ જ થાય છે.

(१२७६) आ प्रमासे ३५ प्रति ढेष डरनार पस ઉत्तरोत्तर अनेड हु:फोनी परंपराने प्राप्त थाय छे. ढेषयुड्त थित्तथी थे डमॉनुं ઉपार्थन डरे छे, ते विपाडना समयमां हु:फनुं डारस जने छे.

(૧૨૮૦) રૂપમાં વિરક્ત મનુષ્ય શોક સહિત થાય છે. તે સંસારમાં રહેવા છતાં પણ લિપ્ત થતો નથી. જેમ જળાશયમાં કમળનું પત્ર જળથી લિપ્ત થતું નથી.

(१२८१) श्रोभनुं ग्रहण शબ्ह छे, षे शબ्ह रागमां કारस छे, तेने भनोज्ञ डहे छे, षे शબ्ह द्वेषमां કारस छे, तेने અमनोज्ञ डहे छे. तेमां षे सम छे ते वीतराग छे.

(१२८२) श्रोत्र १९०६नो ग्राह्ड छे. ११०६ श्रोत्रनो ग्राह्म छे. �े रागनुं કारष छे, तेने मनोज्ञ ङहे छे, द्वेषनुं કारष ते समनोज्ञ ङहेवास छे.

(१२८३) षे भनोज्ञ शબ्होभां तीव्र ३५े आसस्त छे, ते रागातुर અકાળમાં ष विनाशने पामे छे. षेम शબ्हमां अतृप्त मुग्ध हरस मृत्युने पामे छे. (१२८४) षे अभनोज्ञ शબ्ह प्रति देघ डरे छे, ते तेष क्षष्टे पोताना हुटीन्त द्वेषथी हु:ખी थाय छे, तेमां शબ्हनो डोઇ અપરાદ્ય नथी.

(१२८५) थे प्रिय शબ्होमां औडांत आसड़त थाय छे अने अप्रिय शબ्होमां द्वेष डरे छे, ते अज्ञानी हु:जनी पीडाने प्राप्त थाय छे. विरड्त मुनि तेमां बेपाता नथी.

(१२८६) शબ्हनी आशानो अनुगाभी अनेङ ३૫ यरायर छवोनी हिंसा ङरे छे. पोताना प्रयोषनने ष भुण्य भाननारो ङ्विष्ट अज्ञानी विविध प्रडारे तेने परिताप आपे छे, पीडा पहोंसाडे छे.

(१२८७) शબ्हमां अनुराग अने ममत्वना झरसे शબ्हना ઉત્પાદનમાં, संरक्षसमां, संनियोगमां तथा व्यय अने वियोगमां तेने सुष ड्यां छे ? तेने ઉપભोग डाળमां पस तृप्ति मणती नथी.

(१२८८) शબ्हमां खतृप्त तथा परिग्रहमां आसस्त सने ६५सस्त संतोषने प्राप्त थतां नथी. ते असंतोषना होषथी हुःणी सने दोलग्रस्त जीननी वस्तुने योरे हे.

(९२८६) शબ्ह अने परिग्रहमां अतृप्त, तृष्ट्याथी पराषित जीषानी वस्तुओनुं अपहरस કरे છે. લोબના દોषथी કपट અने পूठ वधे छे. કपट अने পूठथी पस ते हु:णथी मुस्त थतो नथी.

(१२६०) रूठ जोલता पहेवा, जोस्या पछी अने जोवती वजते पष ते हु:जी थाय छे. तेनो अंत पष्त हु:जमय छे. आ प्रमाष्टे शन्हमां अतृप्त योरी કरतो એवो हु:जी अने आश्रय हीन थर्छ जय छे.

(१२६१) आ प्रमार्ध शબ्हमां अनुरक्तने क्यां ? क्यारे ? अने केटबुं सुण थशे ? थे ઉપભोगने माटे ते हुःण सहे छे, ते ઉપભोगमां पश क्वेश अने हुःण ४ थाय छे.

(९२६२) आ प्रमाणे थे अमनीज्ञ शબ्ह प्रति द्वेष કरे छे, ते ङमशः अनेड हु:ખोनी परंपराने पामे छे. द्वेषयुड्त थितथी थे डमॉनुं ઉपार्थन डरे छे, ते ४ डमॉ विपाडना समयमां हु:फनुं डारण जने छे.

(९२६४ थी ९३०६) घ्राष्टानी विषय गंध छे, ९ गंध रागमां डारख छे, तेने मनोज्ञ डहे छे अने ९ गंध द्वेषमां डारख थाय छे, तेने अमनोज्ञ डहे छे० छत्यादि- ९३ - सूभोने यक्षु अने श्रोभमां डहेवां ९३ - ९३ सूभोनी माइड ९ डहेवा. माभ यक्षु डे श्रोभना स्थाने घ्राष्ट्र डहेवुं तथा ३૫ अने शબ्दना स्थाने 'गंध' डहेवी. जाडी आदावा पूर्ववत्. (९३०७ थी ९३९६) िष्ट्वानो विषय रस छे. ९ रस रागमां डारस छे, तेने भनोज्ञ डहे छे अने ९ रस देषनुं डारस छे, तेने अभनोज्ञ डहे छे० छत्यादि - ९३ - सूत्रोने यक्षु अने श्रोत्रमां डहेवां ९३ - ९३ सूत्रोनी माइड ९ डहेवा. मात्र यक्षु डे श्रोत्रना स्थाने िष्ट्वा डहेवुं. तथा ३५ अने शબ्दना स्थाने 'रस' डहेवो. जाडी आवावा पूर्ववत्.

(१३२० थी १३३२) કायानो विषय स्पर्श छे. ९ स्पर्श रागनुं કारस छे, तेने भनोज्ञ इहे छे, ९ स्पर्श द्वेषनुं કारस छे तेने अभोज्ञ इहे छे० छत्याहि - ९३ - सूत्रोने यक्षु अने श्रोत्रमां इहेवां ९३ - ९३ सूत्रोनी माइड ९ इहेवा. मात्र यक्षु हे श्रोत्रना स्थाने 'हाय' इहेवुं. तथा ३५ अने शબ्हना स्थाने 'स्पर्श' इहेवो. जाडी आदवा पूर्ववत्.

(९३३३ थी ९३४४) मननो विषय भाव छे. थे भाव रागमां डारस छे, तेने मनोज्ञ डहे छे, थे भाव द्वेषनुं डारस छे, तेने अमनोज्ञ डहे छे० ઇत्यादि - ९३ - सूत्रोने यक्षु अने श्रोत्रमां डहेदा ९३ - ९३ सूत्रोनी माइड ४ डहेवा. मात्र यक्षु अने श्रोत्रना स्थाने ''मन'' डहेवुं तथा ३५ अने ११०६ना स्थाने ''भाव'' डहेवो. जाडी आदावा पूर्ववत्.

## • विवेयन - १२६८ थी १३४५ -

(૧૨૬૮ થી ૧૨૮૦) અહીં કુલ - ૭૮ સૂત્રો છે, જેનો સૂત્રાર્થ કહ્યો. તમાં ચક્ષુને - ૧૩ - સૂત્રો છે. ચક્ષુ એટલે ચક્ષુ ઇદ્રિય, રૂપ - વર્ણન કે સંસ્થાન. રાગ - આસક્તિનો હેતુ છે. તેને મનોજ્ઞ કહ્યો, જે દોષનો હેતુ છે, તેને અમનોજ્ઞ કહ્યો. આ રાગ અને દ્વેષ બંનેથી જે પર છે, તે 'વીતરાગ' કહેવાય છે. તથાવિધ રાગના અભાવથી વીતરાગ કહ્યા પણ રાગ હોય ત્યાં દ્વેષ પણ હોય. તેથી તેમને ''વીતદ્વેષ'' પણ કહે છે. તેથી જો યક્ષુ આવા રાગ કે દ્વેષમાં પ્રવર્તે તો 'સમતા' એ જ આલંબન છે, તેમ કહ્યું.

- x - x - રૂપ અને ચક્ષુનો ગ્રાહ્ય - ગ્રાહક સંબંધ કહેલ છે. ગ્રાહક વિના ગ્રાહ્યત્વ ન હોય અને ગ્રાહ્ય વિના ગ્રાહકત્વ ન હોય. એ રીતે આ બંનેનો પરસ્પર ઉપકારી - ઉપકારક ભાવ કહેલો છે. તેથી આ બંનેનો રાગ-દ્વેષની ઉત્પત્તિમાં સહકારી ભાવ જાણવો. તેથી જેમ ''રૂપ'' રાગદ્વેષનું કારણ છે, તેમ ચક્ષુ પણ છે. - x - x - x - પરંતુ વીતરાગને ચક્ષુ રાગદ્વેષનું કારણ બનતા નથી, કેમ તેઓ બંનેમાં ''સમ'' હોય છે.

રાગ અને દ્વેષને ન ઉદ્ધરવામાં શો દોષ છે ? કે જેથી તેના ઉદ્ધરણને અર્થે આ પ્રમાણે ઉપદેશ કરાય છે, તે કહે છે - રૂપમાં જે ગૃદ્ધ છે અર્થાત્ રાગવાન છે, તે યથાસ્થિતિ આયુ પૂર્ણ થાય પહેલાં જ વિનાશ પામે છે, મરભાંત બાધારૂપ ક્લેશ પામે છે. જેમ પતંગીયુ દીપશિખાદિ જોઈને તેમાં લંપટ થઈને પ્રાણ ત્યાગ કરે છે. તેમને પણ ગૃદ્ધિ આદિથી રાગ જ છે. - x - x - જેઓ રૂપમાં સદા દ્વેષ પામે છે, તેનું શું ? તે કહે છે- જે ક્ષણમાં દ્વેષ ઉત્પન્ન થાય છે, તે શારીરિક આદિ દુ:ખને પામે છે. દ્વેષ પામેલો

તે - ''મેં આ શું અનિષ્ટ જોયું ?'' એમ મનમાં વ્યાકુળ થઇને પરિતાપ પામે છે. - x - x

અહીં સૂત્રમાં રાગ અને દ્વેષ બંનેને અનર્થ હેતુક કહેલા છે.

- x - x - x - હવે રાગના જ પાપકર્મોપચય લક્ષણ મહા અનર્થહેતુતાને જણાવવાને માટે હિંસાદિ આશ્રવ નિમિત્તતાને ફરી અહીં તે દ્વારથી દુઃખજનકત્વને છ સૂત્રો વડે કહે છે -

રૂપ - મનોજ્ઞને અનુસરે છે, તે રૂપાનુગ એવી તે આશાને રૂપાનુગાશા અર્થાત્ રૂપ વિષય અભિલાષ. તેને અનુગત જીવ. તે ચરાચર અર્થાત્ ત્રસ અને સ્થાવર જીવોને હણે છે, વિનાશ કરે છે. કેવા જીવોને હણે છે ? જાતિ આદિ ભેદથી અનેક પ્રકારના જીવોને હણે છે. કેવી રીતે હણે છે ? સ્વકાય અને પરકાય શસ્ત્રાદિથી અનેક ઉપાયો વડે હણે છે. યથાસંભવ ચિત્તમાં તે ચરાચર જીવોને સર્વતઃ તાપિત કરે છે અર્થાત્ દુઃખ આપે છે. બાળની જેમ વિવેક રહિતતાથી બીજાને પીડે છે. કોણ પીડે છે ? સ્વપ્રયોજનમાં જ સ્થિત અને રાગથી બાધિત થયેલો તે પીડે છે.

અને બીજું - રૂપ વિષય અનુપાત અર્થાત્ અનુરાગ. તેમાં મૂર્છારૂપ પરિગ્રહના હેતુથી ઉત્પાદનમાં, સંરક્ષણમાં અને સંનિયોગમાં તથા વ્યય અને વિયોગમાં તેને સુખ ક્યાંથી હોય ? અહીં ઉત્પાદન એટલે ઉપાર્જન, રક્ષણ - અપાય નિવારણ, સંનિયોગ - સ્વ કે પર પ્રયોજનોમાં સમ્યક્ વ્યાપારણ - પ્રવૃત્ત. ટ્યય - વિનાશ, વિયોગ - વિરહ. આ બધાને કારણે રૂપના વિષયમાં સુખ ક્યાંથી હોય ? જરાપણ ન હોય. પરંતુ બધે જ દુઃખ જ હોય. એ પ્રમાણે અહીં કહેવાનો ભાવ છે.

અહીં આ પ્રમાણે ભાવના કરવી - રૂપમાં મૂર્છિત જ રૂપવત્ હાથી, ઘોડા, સ્ત્રી, આદિના ઉત્પાદન અને રક્ષણને માટે તે - તે ક્લેશહેતુ ઉપાયોમાં જીવો પ્રવર્તે છે. તથા તેવા પ્રકારના પ્રયોજનની ઉત્પત્તિમાં રૂપવત્ સ્ત્રી આદિને નિયોજવા છતાં તેના અપાયની શંકાથી ફરી ફરી પરિતાપ પામે છે તેથી સિદ્ધ થાય છે કે તેના ઉત્પાદન, રક્ષણ અને સંનિયોગમાં દુઃખ છે. એ પ્રમાણે વ્યય અને વિયોગમાં પણ વિચારવું.

બીજા કહે છે - રૂપાનુરાગના હેતુથી જે પરિગ્રહ તેનાથી દુઃખી થાય, કદાય રૂપના ઉત્પાદન આદિમાં સંભોગ કાળે અર્થાત્ ઉપભોગ સમયે સુખને પામે એવી આશંકા થાય, તેથી કહે છે - તેમાં વૃપ્તિનો લાભ ન પામે. રૂપના ઘણાં દર્શન છતાં રાગીને વૃપ્તિ થતી નથી. - x - ઇત્યાદિ કારણે તેમને સુખ ક્યાંથી હોય ? જીવો ઉત્તરોત્તર ઇચ્છાથી પરિતાપ પામે છે કેમકે તેમને વૃપ્તિની પ્રાપ્તિનો અભાવ હોય.

રૂપમાં અતૃપ્ત અને પરિગ્રહમાં અર્થાત્ તે વિષયની મૂર્છામાં સામાન્યથી આસક્તિવાળો અને ઉપસંક્ત - ગાઢ આસક્ત હોય તે તુષ્ટિ અર્થાત્ પરિતોષને પામતો નથી. અતુષ્ટિ દોષથી દુઃખી થઈને - ''જો મારે આવી આવી રૂપવત્ વસ્તુ હોત તો ? એવી આકાંક્ષાથી અતિશય દુઃખવાન થાય છે. પછી તે વ્યક્તિ શું કરે છે ? તે કહે છે -

બીજાના સંબંધી રૂપવત્ વસ્તુમાં લોભ કે ગૃદ્ધિથી આકુળ થઈને તે અદત્તને ગ્રહણ કરે છે. બીજાની વસ્તુને ચોરી લે છે. આના વડે રાગની અતિ દુષ્ટતા જણાવીને પરિગ્રહથી દોષદર્શન છતાં પણ વિશેષથી તેમાં આસક્તિ દોષાંતર આરંભને બતાવેલ છે. તો શું આના આટલા જ દોષ છે કે બીજા પણ છે ? એવી આશંકાથી ઉક્ત દોષના અનુવાદથી બીજા દોષ પણ કહે છે -

તૃષ્ણા કે લોભથી અભિભૂત એવો તે અદતને ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવવાળો એવો તે અદત્તાહારી થઈને રૂપ વિષયક પરિગ્રહ કરે છે. પછી તેમાં પણ અસંતુષ્ટ થઈને માયાપ્રધાન મૃષા અર્થાત્ માયામૃષાવાદની વૃદ્ધિ પામે છે. તે લોભના અપરાધથી લુબ્ધ થયેલો બીજાનું અદત્ત ગ્રહણ કરીને, તેને ગોપવવામાં તત્પર બનીને માયામૃષાવાદ સેવે છે. આના વડે લોભ જ સર્વે આશ્રવોમાં મુખ્ય છે, તે હેતુ કહેલ છે. - x - x -

મૃષા ભાષણમાં પણ તે અસાતા દુઃખથી વિમુક્તિ પામતો નથી. પરંતુ દુઃખનો ભાગી જ થાય છે. એવો ભાવાર્થ અહીં છે.

દુઃખની અવિમુક્તિ કેમ કહી ? મૃષ્ો અર્થાત્ જૂઠું બોલ્યા પછી, જૂઠું બોલતા પહેલાં કે જૂઠું બોલતી વખતે તે દુઃખી થઈને, તેની પછી પશ્ચાત્તાપથી, ચિંતા વ્યાકુળતાથી, ક્ષોભથી વધુ દુઃખી થાય છે. તેમજ અંતે તે જન્મમાં અનેક વિડંબનાથી વિનાશ પામે છે અને બીજા જન્મમાં નરકાદિને પામીને તે પ્રાણી સંસારને ઘણો દુરંત કરે છે. એ પ્રમાણે અદ્તાદાનના મૃષા દ્વારથી દુઃખ હેતુત્વ કહ્યું. હવે ઉપસંહાર કરતા કહે છે -

ઉક્ત દોષવાળા બધાં લોકોથી ઉપેક્ષણીય થાય છે. કોઈપણ સંબંધીના અવખ્ટંભથી રહિત થાય. આ ઉપલક્ષણથી મૈથુનરૂપ આશ્રવ છે. રાગીને તે પ્રસિદ્ધ હોવાથી સાક્ષાત્ તેને કહેલ નથી. અથવા રૂપસંભોગ પણ મિથુનકર્મત્વથી દેવોની જેમ મૈથુન જ છે. - x - એ પ્રમાણે આગળ પણ સ્ત્રીગત શબ્દાદિ સંભોગોનું મૈથુનત્વ સંબવે છે.

ઉક્ત અર્થનું નિગમન કરતાં કહે છે - રૂપાનુરક્ત મનુષ્યને ઉક્ત પ્રકારે જરાપણ સુખ ક્યાંથી હોય ? અર્થાત્ સર્વદા દુઃખ જ હોય. - x - x -

આ પ્રમાણે રાગની અનર્થ હેતુતા કહીને દ્વેષની પણ તેના અતિદેશથી કહે છે- જે પ્રમાણે રૂપમા અનુરક્ત કહ્યા તે પ્રમાણે જ દ્વેષવાળા પણ ઉત્તરોત્તર દુઃખ સમૂહરૂપ પરંપરાને પામે છે તથા પ્રદુષ્ટ એટલે પ્રકર્ષથી દ્વેષયુક્ત ચિત્ત જેનું છે. તેવા પ્રકારનો તે કર્મોને બાંધે છે. તે કર્મો શુભ પણ હોઈ શકે તેથી કહે છે -

તે કર્મો વિપાક અર્થાત્ અનુભવકાળમાં દુઃખહેતુક આભવમાં અને પરભવમાં પણ થાય છે. અશુભ કર્મોપચય હિંસાદિ આશ્રવ સાથે અવિનાભાવી સંબંધવાળા છે. એ રીતે આના વડે તેનો હેતુ પણ કહ્યો.

આ પ્રમાણે રાગદ્વેષના અનુદ્ધરણમાં દોષને જણાવીને, તેના ઉદ્ધરણનો હેતુ પણ કહે છે - રૂપથી વિરક્ત ઉપલક્ષણથી અદ્ધિષ્ટ મનુષ્ય શોકરહિત થઈને તેના નિબંધનકર્તા રાગ-દ્વેષનો અભાવવાળો થતો હોવાથી અનંતર કહેલા અનંતર દુ:ખોના સમૂહોની પરંપરા વડે સંસારમાં રહેવા છતાં લેપાતા નથી. તેનું દેષ્ટાંત આપતા કહે છે કે - જેમ પદ્મિનીપત્ર જળની મધ્યમાં રહેવા છતાં જળથી લેપાતું નથી, તેમ તે મનુષ્યો લેપાતા નથી.

(૧૨૮૧ થી ૧૨૯૩) આ પ્રમાણે ચક્ષુને આશ્રીને તેર સૂત્રોની વ્યાખ્યા કરી એ પ્રમાણે બાકીની ઇંદ્રિયોની અને મનની પોતાના વિષયમાં પ્રવૃત્તિમાં રાગ અને દ્વેષના અનુદ્ધરણમાં દોષને જણાવતા તેર - તેર સૂત્રોની વ્યાખ્યા કરવી.

વિશેષ એ કે - શ્રોત્રેન્દ્રિયનો વિષય શબ્દ - ''ધ્વનિ'' તે મનોજ્ઞ અને ખર કર્કશતાથી અમનોજ્ઞ પણ હોય. મૃગ અર્થાત્ બધાં પશુ જાણવા. તે મૃગ શબ્દોમાં મુગ્ધ બનીને સંગીતમાં આકૃષ્ટ ચિત્તતાથી, તેમાં અતૃપ્ત થાય છે.

(૧૨૯૪ થી ૧૩૦૬) ઘ્રાણેન્દ્રિયનો વિષય ગંધ છે. તેમાં સુગંધ તે મનોજ્ઞ અને દુર્ગંધ તે અમનોજ્ઞ છે. તેમાં નાગદમની આદિની ગંધમાં ગૃદ્ધઔષધિ ગંધમાં ગૃદ્ધ થઈને સર્પ વિલમાંથી નીકળીને દુષ્ય અપાયનો ભાગી થાય છે. તે અત્યંત અપ્રિયપણે તે ગંધને સહન ન કરી શકવાથી નીકળે છે.

(૧૩૦૭ થી ૧૩૯૧) જિહ્નેન્દ્રિયનો વિષય રસ, આસ્વાદ કરાય તે રસ. તેમાં મધુરાદિ તે મનોજ્ઞ, કટુકાદિ તે અમનોજ્ઞ. માછલું, માંસને અંતે રહેલ લોઢાની કીલક વડે વિદારિત શરીર થાય છે. કેમકે તે માંસાદિના ભોગમાં ગૃદ્ધ બનીને માંસ ખાવાને માટે દોડે છે. ગલના ખીલાથી વિંધાય છે.

(૧૩૨૦ થી ૧૩૩૨) કાચા અર્થાત્ અહીં સ્પર્શનેન્દ્રિય લેવી. કેમકે તે સર્વશરીરમાં વ્યાપક છે. તેનો વિષય તે સ્પર્શ છે. તેમાં મૃદુ વગેરે સ્પર્શ તે મનોજ્ઞ હોય અને કર્કશાદિ તે અમનોજ્ઞ હોય. શીત સ્પર્શવાળા પાણીમાં અવમગ્ન - ડૂબેલા જળચર વિશેષો વડે ભેંસ આદિને પકડી લેવાય છે, કેમકે શીતળ સ્પર્શમાં ગૃદ્ધ બનીને ભેંસ આદિ પાણીમાં જાય છે.

(૧૩૩૩ થી ૧૩૪૫) મન અર્થાત્ ચિત્તનો ભાવ - અભિપ્રાય. તે અહીં સ્મૃતિ ગોચર છે. તેનો ગ્રાહ્ય ઇંદ્રિય વિષયપણે કહેવાય છે. તેમાં પણ મનોજ્ઞ અને અમનોજ્ઞ બંને ભેદો જાણવા. એ પ્રમાણે ઉત્તરગ્રન્થમાં પણ ભાવ વિષય રૂપાદિ અપેક્ષાથી કહેલ છે. અથવા સ્વપ્નકામ દશાદિમાં ભાવોપસ્થાપિત રૂપ આદિ ભાવ કહ્યા. તે મનથી ગ્રહણ કરવા. મનોજ્ઞ રૂપાદિમાં આસક્ત હાથી હાથણીના માર્ગને અનુસરે છે. પછી પકડાઈને સંગ્રામ આદિમાં પ્રવેશ કરાવાય છે, ત્યાં તે વિનાશને પામે છે. - x - x -

ઉપર કહેલા અર્થોનો સંક્ષેપથી ઉપસંહાર કરતા કહે છે -

## • सूत्र - १३४६ -

सा प्रभाषे रागी मनुष्यने मार्टे छिद्रिय सने मनना थे विषय हुःणनी हेतु छे, ते ४ वीतराग मार्टे ड्यारेय पष्त, डियित मात्र पष्त हुःणना डारष थतां नथी.

### • विवेयन- १३४६ -

એ પ્રમાણે યક્ષુ આદિ વિષયક રૂપ આદિ અને મનના ઉક્તરૂપ અર્થો રાગી મનુષ્યને દુઃખનો હેતુ થાય છે. ઉપલક્ષણથી દ્વેષીને પણ દુઃખનો હેતુ થાય છે. તેથી વિપરીત વીતરાગને થોડા પણ દુઃખ દેનારા ક્યારેય થતાં નથી. અર્થાત્ શારીરિક કે માનસિક દુઃખ દેનારા થતા નથી.

કંઈ પણ કામભોગમાં વીતરાગ ન સંભવે, પછી દુઃખાભાવ કેમ કહ્યો ?

• মুস - ৭3४૭ -

डामभोगो समभाव पष सावता नथी डे विङ्गति पष सावता नथी. ९ तेना प्रत्ये द्वेष अने ममत्व राजे छे. ते तेमां मोहने डारषे विङ्गतिने प्राप्त थाय छे.

#### विवेशन - १३४७ -

ઉક્તરૂપ કામભોગો રાગદ્વેષના અભાવરૂપ સમતાને લાવતા નથી. તેથી તેના હેતુમાં કંઈપણ રાગદ્વેષવાળા ન થવું. ભોગ - ભોગવવાપભાથી સામાન્યથી શબ્દ આદિ, વિકૃતિ - કોદ્યાદિ રૂપ. કોઈ રાગદ્વેષ રહિતને વિકૃતિ લાવતા નથી. તે વિષયમાં દ્વેષવાળા હોય કે પરિગ્રહબુદ્ધિમાન્ અર્થાત્ રાગી હોય. તો તે વિષયોમાં આવા રાગ-દ્વેષ રૂપ મોહનીયથી વિકૃતિ આવે છે. પરંતુ રાગ-દ્વેષ રહિતને સમતા જ હોય છે.- x - x -

આ વિકૃતિ કેવા સ્વરૂપની છે, જે રાગદ્ધેષને વશ થઈ આવે છે.

● सूत्र<sup>.</sup> - ९३४८, ९३४€ -

ક્રોધ, માન, માયા, લોભ, જુગુપ્સા, અરતિ, રતિ, હાસ્ય, ભય, શોક, પુરુષવેદ, સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ તથા વિવિધ ભાવોને....

अनेड प्रકारना विકारोने, तेनाथी ६त्पक्ष अन्य डुपरिलामोने ते प्राप्त थाय छे. थे डामगुष्टोमां आसस्त छे अने ते डरुषास्पद, दीन, विश्यित अने अप्रिय पष्त होय छे.

## • विवेचन - १३४८, १३४६ -

ક્રોધ, માન, માચા અને લોભ, જુગુપ્સા - દુગંછા, અરતિ એટલે અસ્વાસ્થ્ય, રતિ - વિષયાસક્તિરૂપ, હાસ્ય - હોઠન વિકારરૂપ, ભય, શોક અને વેદાદિમાં શોક -પ્રિયના વિયોગથી જન્મેલ મનોદુ:ખરૂપ, ચેદ - વિષયનો અભિલાષ, વિવિધ પ્રકારના હર્ષ, વિષાદાદિ ભાવોને પ્રાપ્ત કરે છે. આના વડે રાગદ્બેષવાળા લક્ષણોથી અનેક પ્રકારના ઘણાં ભેદવાળા અનંતાનુબંધી આદિ ભેદથી અને તારાતમ્ય ભેદથી ઉક્ત પ્રકારના વિકારોને શબ્દાદિમાં આસક્ત કે ઉપલક્ષણથી દ્વેષવાળા પામે છે.

બીજું આ ક્રોદ્યાદિ જનિત પરિતાપ અને દુર્ગતિમાં પડવું પણ થાય છે. તે કારુણ્યથી દીન થાય છે. લજ્જિત થાય છે. ક્રોદ્યને પામેલો આલોકમાં જ પ્રીતિ વિનાશાદિને અનુભવે છે. પરલોકમાં અતિ કટુ વિપાકને પામતો પ્રાયઃ અતિ દિનતા અને લજ્જાનો ભાગી થાય છે. તે - તે દોષથી દુષ્ટત્વથી અપ્રીતિનો ભાજય થાય છે.

એ પ્રમાણે રાગદ્ધેષથી આવા દુઃખને પામે છે. બીજા પ્રકારથી તેના ઉદ્ધરણના ઉપાયને બતાવીને તેનાથી વિપરીત દોષ દર્શાવતા કહે છે -

### • सूत्र - १३५० -

शरीरनी सेवा आहि सहायनी विष्साथी डब्प्य शिष्यनी प्रश्न छथ्छ। न डरे, हीक्षित थया पछी अनुत्तस थर्छने तपना प्रभावनी छथ्छ। न डरे. छंद्रिय ३पी योरोने वशीभूत छव अनेड प्रडारना अपरिभित विडारोने प्राप्त डरे छे.

### • विवेयन - १३५० -

કલ્પ્ય - સ્વાધ્યાયાદિ કિયામાં સમર્થ થાય તે કલ્પ - યોગ્ય, તેવા શિષ્યાદિની પણ ઇચ્છા ન કરે. સહાયમાં લિપ્સુ એટલે ''મને આ શરીર સંબાદ્યનાદિ સાહાય્ય કરશે એવી અભિલાષાવાળો થઈને શિષ્યને ન ઇચ્છે. વ્રત લઈને તપ વડે અથવા ઉતરકાળના અનુતાપને સ્વીકારીને અર્થાત્ ''મેં કેમ આવું કષ્ટ સ્વીકાર્યું ?'' એવી ચિત્તની બાદ્યારૂપ કે બીજા ભવોમાં ભોગની સ્પૃહાવાળો થઈને તપના પ્રભાવનો ઉચ્છેદ ન કરે.

આ લોકમાં આમર્ષેષિધિ આદિ લબ્ધિ અને બીજા ભવમાં શક કે ચકવર્તી આદિ વિભૂતિ વ્રત અથવા તપથી થાય છે, છતાં તેનો નિષેધ શા માટે કરે છે ? આ પ્રકારથી અપરિમિત ભેદે વિકારાદિ દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે. કોણ ? ધર્મ સર્વસ્વના અપહરણથી ઇંદ્રિયચોરો, ઉક્ત વિશેષણ વિશિષ્ટ કલ્પ્ય અને તપના પ્રભાવની વાંછાથી ઉક્ત દોષોને પામે છે. વળી ઇંદ્રિય વિષયોની ઉત્તરોત્તર અભિલાષાથી સંયમ પ્રત્યે ચિત્તની વિપ્લુતિ આદિ દોષો પણ સંભવે છે. એ પ્રમાણે કહેતા આ આશય છે -

અનુગ્રહ બુદ્ધિથી કલ્પને અને પુષ્ટ આલંબનમાં તપના પ્રભાવને વાંછતો પણ દોષ નથી. અથવા ઉક્ત રૂપ કલ્પની સહાયને ન ઇચ્છે કે મને ધર્મમાં સહાયક થશે તેમ પણ ન વિચારે. આ કથન જિનકલ્પિકની અપેક્ષાથી છે. આના વડે રાગના હેતુના પરિહરણનો ઉપાય કહ્યો. આવા બીજા રાગ હેતુનો પણ પરિહાર કરવો. એ રીતે તેના ઉદ્ધરણનો ઉપાય અને તેમ ન કરવામાં દોષને કહ્યો.

હવે બીજા દોષની હેતુતાને જણાવીને ઉક્ત કથનનું સમર્થન કરે છે -

## • सूत्र - १३५१ -

विકारो थया पछी मोहरूपी महासागरमां डूजाडवाने माटे विषय आसेवन अने हिंसािंट अनेड प्रयोजन ઉपस्थित थाय छे त्यारे ते सुजािंभवाषी रागी छव हुःजथी मुस्त थवाने माटे प्रयत्न डरे छे.

## • विवेयन- १३५१ -

વિકારની આપત્તિ પછી, તેને વિષય સેવન અને પ્રાણિ હિંસાદિ પ્રયોજનો ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવને અતિદુસ્તર એવા સમુદ્ર જેવા મોહરૂપી સમુદ્રમાં ડૂબાડવાને માટે સમર્થ હોય છે. અર્થાત્ જે મોહસમુદ્રમાં ડૂબેલ એવા જીવો કકહે છે તે ઉત્પન્ન વિકારપણાથી મૂઢ એવો વિષયાસેવનાદિ પ્રયોજનોથી વધારે મૂઢ થાય છે. કેવા પ્રકારનાને અને શા માટે આવા પ્રયોજનો ઉત્પન્ન થાય છે ? તે કહે છે -

સુખના અભિલાષી એવા તે દુ:ખના પરિહાર કે વિમોચનને માટે સુખની ઇચ્છામાં જ દુ:ખ પરિહારને માટે વિષય સેવનાદિ પ્રયોજનો સંભવે છે. ઉક્તરૂપ પ્રયોજનના નિમિત્તથી જ તેની પ્રવૃત્તિ કરવામાં તેઓ ઉત્સાહિત થાય છે. પછી રાગી કે દ્વેષી થઇને જ સકલ અનર્થની પરંપરા સર્જે છે.

રાગદ્વેષવાળાને કેમ સકલ અનર્થોની પરંપરા કહી છે ?

• સૂત્ર - ૧૩૫૨ -

छंद्रियोना षेटसां पष्टा शબ्हाहि विषयो छे ते अधां विरस्त व्यस्तिना भनभां भनोज्ञता हे अभनोज्ञता छत्पन्न स्टतां नथी.

विवेशन - १३५२ -

વિરક્ત - રાગરહિત અને ઉપલક્ષણથી દ્વેષ રહિતને શબ્દાદિ ઇંદ્રિય અર્થ કે વર્ણાદિ, જેટલાં પણ આ લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે બધાં ભેદો મનુષ્યને મનોજ્ઞતા કે અમનોજ્ઞતાને ઉત્પન્ન કરતાં નથી. પરંતુ રાગદ્વેષવાળાને જ તે ઉત્પન્ન કરે છે. સ્વરૂપથી આ રૂપાદિ, આત્માને મનોજ્ઞતા કે અમનોજ્ઞતા કરવાને સમર્થ નથી. પણ તે રાગી કે દ્વેષી એવા અધ્યવસાયના સ્વીકારથી થાય છે. - x - x -

વીતરાગને તેના નિર્વર્તન હેતુના અભાવથી કઈ રીતે આં મનોજ્ઞતા કે અમનોજ્ઞતાને નિર્વર્તે છે ? તેના અભાવમાં કઈ રીતે વિષયસેવન, આક્રોશદાનાદિ પ્રયોજનોની ઉત્પત્તિ થાય ? આ રીતે મનોજ્ઞત્વ અને અમનોજ્ઞત્વમાં સમ હોય તેને રૂપ આદિનું અકિંચિતકરપણું કહ્યું.

રાગદ્વેષ મોહાદિના અતિ દુષ્ટત્વથી ઉદ્ધારણના ઉપાયોનું નિરૂપણ કરીને હવે ત્યાં જો 'અપાય' એવો પાઠ સ્વીકારીએ ત્યારે રસનિવેષણાદિ અપાયને જણાવીને ઉપસંહાર કહે છે -

### • सूत्र - १३५३ -

''पोताना संકल्प - विકल्पो જ जधां होषोना કारए छे. छंद्रियोना विषयो नहीं'' - स्रेवो षे संકल्प કरे छे, तेना मनमां समता જાગृत थाय छे स्रेने तेनाथी तेनी કामगुष्टतृष्ट्या क्षीष्ट थाय छे.

## • विवेचन - १३५३ -

ઉક્ત પ્રકારે પોતાના સંકલ્પો - રાગ, દ્વેષ, મોહરૂપ અઘ્યવસાય, તેની સકલ દોષના મૂળ રૂપે પરિભાવનામાં ઉદ્યતને શું ઉત્પન્ન થાય ? માધ્યસ્થ ભાવ ઉપજે. ઇંદ્રિયોના અર્થો અને રૂપાદિ અપાયના હેતુ નથી, પણ રાગ આદિ જ ઉક્ત નીતિ વડે વિચારતા, પરસ્પર અધ્યવસાય તુલ્યતા હોવી તે અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય ગુણસ્થાન જ છે. આને સ્વીકારનારને ઘણાં અધ્યવસાયો છતાં એકરૂપ જ અધ્યવસાય આના વડે ઉપલક્ષિત કરાય છે. - x - x - સમતામાં જ, ઉત્તરોત્તર ગુણસ્થાની પ્રાપ્તિમાં લોભનો ક્ષય થાય છે અથવા એક્કાળમાં ઉદ્યતને રાગાદિ ઉદ્ધરણનો ઉપાય મળે છે.

આત્મ સંબંધી રાગાદિ અધ્યવસાયોની વિકલ્પના - વિશેષથી સ્વ સંકલ્પ વિકલ્પનું છેદન - x - x - જલ્દીથી થાય છે. તેમાં આત્માના અધ્યવસાયના વિકલ્પો -રાગ આદિ ભેદો, તેનો અભાવ તે સ્વસંકલ્પ - વિકલ્પનાશ. તેમાં શો ગુણ છે ? રાગાદિને વિષયપણાથી અધ્યવસ્થ ન થતાં, સ્વ સંકલ્પ વિકલ્પના નાશથી તેની કામગુણોમાં તૃષ્ણા ઘટે છે.

પછી તે કેવો થઈને રહે ? તે કહે છે -

• सूत्र - १३५४ -

ते इतकृत्य वीतराग आत्मा क्षष्टाभरमां ज्ञानावरष्टनो क्षय डरे छे. दर्शनावरष्टने ढटावे छे अने अंतराय डर्मोने दूर डरे छे.

• विवेयन- १३५४ -

હીન તૃષ્ણાવાળો તે રાગદ્ભેષ રહિત થાય છે. તૃષ્ણા જ લોભ છે, તેના ક્ષયમાં ક્ષીણકષાય ગુણસ્થાન પામે છે. કૃતકૃત્ય થાય છે. ક્ષણમાત્રમાં જ્ઞાનાવરણનો ક્ષય પમાડે છે, ચક્ષુર્દર્શનાદિને સ્થગિત કરે છે. દાનાદિલબ્લિમાં વિઘ્ન કરે છે, અંતરાય કર્મને દૂર કરે છે. તે જ ક્ષપિત મોહનીય થઈ મહાસાગરને તરી જાય છે, અંતર્મુહૂર્તનો વિશ્રામ કરી દ્વિચરમ સમયમાં નિંદ્રા, પ્રચલા અને દેવગતિ આદિ નામ પ્રકૃતિનો ક્ષય કરે છે. રારમ સમયે જ્ઞાનાવરણાદિ ત્રણને ખપાવે છે.

તેના ક્ષયથી કયા ગુણોને પામે છે?

• સૂત્ર - **૧૩૫૫** -

त्यार पछी ते जधुं जासे छे अने ठुओ छे, तथा भोह अने अंतरायथी रिहत थाय छे. निराश्रवी अने शुद्ध थाय छे. ध्यान सभाधिथी संपन्न थाय छे. आयुनो क्षय थतां भोक्षने पाभे छे.

• विवेयन - १३५५ -

જ્ઞાનાવરણાદિના ક્ષયથી વિશેષ રૂપે જાણે છે, સામાન્યરૂપે જુએ છે. આ રીતે બંનેનો પૃથક્ ઉપયોગ સૂચવેલ છે. તેનાથી યુગપત્ ઉપયોગને નિરાફૃત કરેલ છે. - x - x - x - તે ઘાતિ કર્મના ક્ષયથી જ સંભવે છે. - x - x - x - તથા મોહરહિત થાય છે. અંતરાય રહિત અને અનાશ્રવ થાય છે. શુક્લ ધ્યાન પામી, તેના વડે પરમ સ્વાસ્થ્યરૂપ સમાધિથી યુક્ત થઈ આયુષ્ય અને ઉપલક્ષણત્વથી નામ, ગોત્ર અને વેદનીયનો ક્ષય કરીને મોક્ષને પામે છે તથા કર્મમલ રહિત શુદ્ધ થાય છે.

મોક્ષગત જેવા પ્રકારનો થાય છે, તે કહે છે -

• सूत्र - १३५६ -

र्थे शवने सहैव जाधा आपता रहे छे, ते जद्यां हु:फोथी तथा टीर्घडाबीन डर्मोथी युड्त थाय छे. त्यारे ते प्रशस्त, अत्यंत सुणी तथा इतार्थ थाय छे.

## • विवेथन - ९३५६ -

મોક્ષપ્રાપ્ત જીવ, જાતિ-જરા-મરણ રૂપથી પ્રતિપાદિત સંપૂર્ણ દુઃખોથી સર્વત્ર પૃથક્ થાય છે. જે દુઃખ સતત પ્રાણીને પીડે છે, એ પ્રત્યક્ષ અનુભવ દર્શન છે અને સ્થિતિથી આ દીર્ઘકાલીન કર્મો છે તેનાથી વિપ્રમુક્ત થાય છે. તેથી જ પ્રશંસાપાત્ર થાય છે. ઇત્યાદિ - x - x -

સર્વ અધ્યયનના નિગમનને માટે કહે છે -

● মুপ্র - ৭3੫૭ -

सनाहि डाजथी ६८५२ थतां सर्वे हु:जोथी युडितनो सा मार्ग जतावेव हो. तेने सम्यङ् प्रडारे स्वीडारीने छव डमशः सत्यंत सुजी थाय हो - तेम हुं डहुं छुं.

#### विवेयन - १३५७ -

અનાદિકાળથી ઉત્પન્ન અનંતરોક્ત બધાં દુઃખોનો પ્રમોક્ષનો ઉપાય અથવા સંસારયકનો વિમોક્ષ માર્ગ કહ્યો. તેનો સમ્યક્ સ્વીકાર કરીને જીવો ઉત્તરોત્તર ગુણ પ્રતિપત્તિ રૂપથી અત્યંત સુખી થાય છે.

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩૨ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 અધ્યયન - ૩૩ - ''કર્મપ્રકૃતિ'' 🗘

૦પ્રમાદ સ્થાન નામે બત્રીશમું અધ્યયન કહ્યું. હવે તેત્રીશમું આરંભે છે. આનો આ અભિસંબંધ છે - અનંતર અધ્યયનમાં પ્રમાદસ્થાને કહેલા છે. તે મિશ્ચાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યોગ એ બંધના હેતુઓ છે, તે વચનથી કર્મ બંધાય છે. તેની પ્રકૃતિ કઈ છે ? તેની સ્થિતિ કેટલી છે ? ઇત્યાદિ સંદેહ દૂર કરવાને આ અધ્યયનનો આરંભ કરે છે. આના ચાર અનુયોગ હારની ચર્ચા પૂર્વવત્ યાવત્ નામ નિક્ષેપામાં ''કર્મપ્રકૃતિ'' એ નામ છે, તેનો નિક્ષેપો કહે છે -

# • निर्युक्ति - ५३१ थी ५३६ + विवेयन -

કર્મનો નિક્ષેપો ચાર ભેદે છે. તે નામાદિ ચારમાં દ્રવ્ય નિક્ષેપાના બે ભેદ છે, તેમાં નોઆગમથી કર્મ દ્રવ્યના જ્ઞશરીર આદિ ત્રણ ભેદો છે. તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત કર્મ દ્રવ્યના કર્મ અને નોકર્મ બે ભેદો છે. નોકર્મ દ્રવ્યકર્મ તે લેપકર્મ આદિ જાણવા. ભાવમાં આઠ પ્રકારના કર્મોનો ઉદય જાણવો.

'પ્રકૃત્તિ'નો નામાદિ ચાર ભેદે નિક્ષેપો છે. ઇત્યાદિ પૂર્વવત્૦

ઉક્ત છ ગાથામાં જ્ઞાનાવરણાદિનો ઉદય - વિપાક, તેનો અભાવ તે અનુદય કહેવાય. અનુદયાવસ્થામાં કર્મ જ કર્મના કાર્યના અકરણથી તે તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય કર્મ કહેવાય. નોદ્રવ્યકર્મ તે લેપ્યકર્મ, કાષ્ઠ કર્માદિને જાણવા. આની નોકર્મતા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના અભાવરૂપથી છે. દ્રવ્યકર્મતા તે દ્રવ્યના - પ્રતિમાદિના ક્રિયમાણત્વથી છે.

ભાવમાં વિચારતા અનુક્રમે કર્મનો ઉદય જાણવો. તે આઠ પ્રકારના કર્મનો કહ્યો. જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ પ્રકારના કર્મોની ઉદયાવસ્થા તે ભાવકર્મ છે. કેમકે તેના જ કર્મકાર્યકરણથી છે. પ્રકૃતિ નિક્ષેપમાં - મૂળ પ્રકૃતિ આદિ રૂપ કર્મનો અનુદય તે તદ્દ્રવ્ય વ્યતિરિક્ત દ્રવ્યપ્રકૃતિ છે. નોકર્મદ્રવ્ય ગ્રહણ પ્રાયોગ્ય૦ - x - x - ઇત્યાદિ. ભાવમાં વિચારતા મૂળ અને ઉત્તર કર્મપ્રકૃતિનો ઉદય - વિપાક કહે છે. હવે સૂત્ર કહે છે-

### • सूत्र - १३५८ -

## • विवेयन - ९३५८ -

'આઠ' એ સંખ્યા છે. મિથ્યાત્વાદિ હેતુથી જીવ વડે કરાય છે. તે કર્મોનું હું પ્રતિપાદન કરીશ. આનુપૂર્વીથી અર્થાત્ ક્રમને ઉલ્લંઘ્યા વિના પૂર્વાનુપૂર્વીથી કહીશ, તે તમે સાંભળો, જે કર્મો વડે બદ્ધ છે, પ્રતિ પ્રાણીને સ્વ સંવેદ્ય છે. જેનાથી જીવ સંસારમાં ભ્રમણ કરતા અજ્ઞનાદિ વિવિદ્ય પર્યાયને અનુભવતા અન્યથા અન્યથા પરિભ્રમણ કરે છે.

#### • सूत्र - १३५६, १३६० -

ज्ञानावरषीय, दर्शनावरषीय, वेहनीय, भोढनीय, आयुङ्भ.... नामङ्भ, गोत्र सने संतराय. संक्षेपथी सा साठ ङ्मो छे.

- विवे**थन १३५**६, १३६० -
- (૧) જેના વડે જણાય તે જ્ઞાન અવબોધ, તેને વસ્ત્રની જેમ આચ્છાદિત કરે તે આવરણીય એવું જ્ઞાનારણીય. (૨) જેના વડે દેખાય તે દર્શન - સામાન્ય અવબોધ, તે પ્રતીહારની માફક રામના દર્શન કરતા જેના વડે અટકાવે તેવું દર્શનાવરણીય. (3) સુખદુઃખની જેમ અનુભવાય કે વેદાય તે વેદનીય - મધ વડે લિસ તલવારની ધાર યાટવા સમાન. (૪) મોહનીય - જાણવા છતાં મોહ પામે તે, મધપાનવત્ ચિત્તતાજનન.
- (૫) આયુ સ્વકૃત કર્મો વડે પ્રાપ્ત નરકાદિથી નીકળવા ઇચ્છતા આત્માને બેડી જેમ બંધક કર્મ. (૬) નામ આત્માને ગતિ આદિ વિવિધ ભાવાનુભવ પ્રતિ નમાવે છે, ચિત્રકારની જેમ હાથી-ઘોડાના ભાવ પ્રતિ રેખા કરે છે તેવું. (૭) ગોત્ર ઉચ્ચનીય શબ્દથી બોલાતુ, આત્માને ચાકડા માફક ભમાડાતું કર્મ. (૮) અંતરાય દાતા પ્રતિ ગ્રાહકનું અંતર, ભંડારીની જેમ વિઘ્ન હેતુપણે વર્તે છે તે કર્મ. આ રીતે આઠ કર્મો સંક્ષેપથી કહ્યા. વિસ્તારથી તો જેટલાં જીવભેદો છે, તેના પ્રત્યે તેટલા અર્થાત્ અનંતભેદો છે.
- x x જ્ઞાનના પ્રાધાન્યથી પહેલું કથન જ્ઞાનાવરણનું કર્યું. પછી દર્શનાવરણ, પછી એકવિદ્ય બંધક કેવલીને પણ સાતાનો બંધ હોવાથી વેદનીયનું, પછી પ્રાયઃ સંસારીને થતાં રાગદ્બેષને કારણે મોહનીયનું એ રીતે - x - x - x - આયુનું, નામનું, ગોત્રનું, અંતરાય કર્મનું કથન કર્યું છે.

આ પ્રમાણે કર્મોની મૂળ પ્રકૃતિ કહીને કર્મનું કથન કર્યું છે.

• सूत्र - १३६१ थी १३७२ -

(૧૩૬૧) જ્ઞાનાવરણ કર્મ પાંચ પ્રકારે છે - શ્રુત, આભિનિબોદ્ધિક, અવધિ, મન અને કેવલ (પાંચે સાથે જ્ઞાનાવરણ શબ્દ જોડવો.)

(९३६२, ९३६३) निद्रा, प्रयसा, निद्रानिद्रा, प्रयसाप्रयसा अने स्त्यानगृद्धि ते पांचभी.... यक्षु, अयक्षु, अवधि अने डेवस दर्शनावरस એ यार. जंने मजीने दर्शनावरस डर्मना नव लेहो छे.

(९३६४) वेहनीय કર્મના બે ભેદ છે - સાતા અને અસાતા. સાતા અને અસાતા વેદનીયના અનેક ભેદો છે.

(१३६५ थी १३६८) भोहनीय डर्मना प्रश्न जे लेहो छे - हर्शन सने यारिश्र मोहनीय. हर्शन भोहनीयना श्रष्ट लेह सने यारिश्रमोहनीयना जे लेह छे... हर्शन भोहनीयनी श्रष्ट प्रदृतिस्रो छे - सम्यडत्व मोहनीय, भिथ्यात्व भोहनीय सने भिश्र भोहनीय... यारिश्र भोहनीयना जे लेह छे - ड्याय भोहनीय सने नोड्याय भोहनीय. ड्याय भोहनीय डर्मना सोण लेह छे सने नोड्याय भोहनीय डर्मना नव लेहो छे. (९३६६) आयुर्ङ्गना यार भेह छे - नैरियडायु, तिर्ययायु, मनुष्यायु अने हेवायुं.

(९३९०) नाम કર્મના બે બેદ છે - શુભ નામ અને અશુભ નામ. શુભ નામ અને અશુભ નામના પણ ઘણાં બેદો છે.

(૧૩૭૧) ગોત્ર કર્મના બે ભેદો છે - ઉચ્ચ ગોત્ર અને નીચ ગોત્ર. ઉચ્ચ ગોત્ર આઠ ભેદે છે અને નીચ ગોત્ર પણ આઠ ભેદે છે.

(૧૩૭૨) સંક્ષેપથી અંતરાય કર્મના પાંચ ભેદી છે - દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, ભોગાંતરાય, ઉપભોગાંતરાય, વીર્યાંતરાય.

#### विवेयन - १३६१ थी १३७२ -

(૧૩૬૧) જ્ઞાનાવરણીયના પાંચ ભેદ કહ્યા. આવાર્યના ભેદથી આવરણના ભેદ કહ્યા છે. જે મતિ જ્ઞાનાવરણીય આદિ પૂર્વે મોક્ષ માર્ગ અધ્યયનમાં કહેલો છે.

(૧૩૬૨) ઉંઘ આવવી તે નિદ્ધા, તે અહીં સુખેથી જાગી શકાય ના અર્થમાં છે. નિદ્ધાનિદ્ધા - દુઃખે જાગી શકાય તેવી છે, માટે બે વખત ઉચ્ચારણ કર્યું. પ્રચલા - બેઠાં બેઠાં પણ ઉંઘે. પ્રચલા પ્રચલા - પ્રચલા કરતા પણ અતિશયવાળી છે, ચાલતા ચાલતા પણ ઉંઘે. છેલ્લે સ્ત્યાનગૃદ્ધિ - તે પ્રકૃષ્ટતર અશુભ અનુભાવપણાથી, તેનાથી પણ ઉપરવર્તિની છે તેમાં સ્ત્યાન - સંહત ઉપચિત, ઋદ્ધિ-ગૃદ્ધિ. તેના ઉદયમાં વાસુદેવના બળ કરતાં અડધુ બલ પ્રબળ રાગ-દ્વેષ ઉદયવાળાને ઉપજે છે.

(૧૩૬૩') યક્ષુ વડે રૂપ સામાન્ય ગ્રહણમાં યક્ષુર્દર્શન, યક્ષુ સંદેશ બાકીની ઇંદ્રિયો અને મનમાં તેનું દર્શન તે અયક્ષુર્દર્શન. અવધિ વડે રૂપી દ્રવ્યોનું સામાન્યથી ગ્રહણ તે અવધિદર્શન તથા કેવલદર્શન - સર્વે દ્રવ્ય પર્યાયોનો સામાન્ય અવબોધ. તેના આયરણના યાર ભેદથી યક્ષુર્દર્શનાવરણ આદિ યાર ભેદો થાય. આ નવ ભેદે દર્શનાવરણ જાણવું.

(૧૩૬૪) વેદનીય - આહ્વાદકત્વથી આસ્વાદાય છે તે સાતા - સુખ, તે શારીરિક અને માનસિક હોય, તેને બંધાવનાર કર્મ. અસાતા - તેનાથી વિપરીત કહેલ છે. સાતા વેદનીયના ઘણાં ભેદો કહેલા છે, તેના હેતુભૂત અનુકંપાદિ ઘણાં ભેદપણાથી છે. એ પ્રમાણે અસાતાના પણ ઘણાં ભેદ છે. જેમકે દુઃખ, શોક, આતાપ આદિથી તેનું બહુવિદ્યત્વ છે.

(૧૩૬૫) મોહનીય કર્મના બે ભેદ છે - વિષયથી તેનું દ્વૈવિધ્ય કહે છે. દર્શન - તત્ત્વરુચિરૂપ, ચરણ - ચારિત્ર. તેથી દર્શન મોહનીય અને ચારિત્ર મોહનીય. દર્શન વિષયક મોહનીય ત્રણ ભેદે કહેલ છે. ચરણ વિષય મોહનીય બે ભેદે કહેલ છે.

(૧૩૬૬) દર્શન મોહનીયના ત્રણ ભેદ - સમ્યગ્ ભાવ તે સમ્યક્ત્વ - શુદ્ધદલિક રૂપ, જેના ઉદયમાં પણ તત્ત્વરુચિ થાય. મિથ્યાભાવ તે મિથ્યાત્વ - અશુદ્ધ દલિક રૂપ છે, તેથી તત્ત્વમાં અતત્ત્વ અને અતત્ત્વમાં તત્ત્વ બુદ્ધિ ઉપજે છે. સમ્યગ્મિથ્યાત્વ અર્થાત મિશ્રમાં શુદ્ધાશુદ્ધદલિક રૂપ છે, તેનાથી જીવોને ઉભય સ્વભાવના થાય છે. આ ત્રણ પ્રકૃતિ કહી. (૧૩૬૭) ચારિત્રમાં જેના વડે મોહ ઉત્પક્ષ થાય તે ચારિત્ર મોહનીય કર્મ. જેનાથી શ્રદ્ધા કરવા છતાં તેના ફળાદિને સ્વીકારતો નથી - પામતો નથી. શ્રુતઘરો વડે આ બે ભેદ કહેવાયેલ છે. ચારિત્ર મોહનીયને પણ બે ભેદે કહેલ છે - કષ્પાય એટલે કોધ આદિ રૂપે જે વેદાય છે તે કષાય વેદનીય. નોકષ્પાય - તે કષાયના સહવર્ત્તી એવા હાસ્યાદિ, તે રૂપે વેદાય તે નોકષાય વેદનીય.

(૧૩૬૮) કષાય વેદનીયના સોળ પ્રકારો છે. કષાયથી જન્મે છે તે કષાયજ અર્થાત્ કષાય વેદનીય. આના સોળ ભેદ આ રીતે - કોધ, માન, માયા, લોભ, એ યારેના પણ અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને સંજ્વલન એ યાર- યાર ભેદો છે. નોકષાયના ભેદ સાત - હાસ્ય, રિત, અરિત, ભય, શોક, જુગુપ્સા અને વેદ. જે વેદની વિવક્ષા પુરુષવેદ, સ્ત્રી વેદ, નપુંસક વેદ આ પ્રમાણે ત્રણ ભેદો કરીએ તો કુલ નવ ભેદો થશે.

(૧૩૬૯) નૈરયિકાયુ, તેમાં િ રચ - નિકળી ગયેલ છે, શું ? ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલને ઇપ્ટફળદા નથી. અર્થાત્ સદ્વેદનાનો અભાવ. આવી િ રચ - નરકમાં થયેલ તે નૈરયિકાયુ. તીર્છા જાય છે તે નિર્ચય, એ વ્યુત્પત્તિ નિમિત્ત છે, પ્રવૃતિ નિમિત્તથી તિર્ચયગતિ નામ કર્મથી તિર્ચય - તે એકેન્દ્રિયાદિ છે. તેમની સ્થિતિને નિર્ચયાયુ. મનુના અપત્યો તે મનુષ્યો, તેનું આયુ તે મનુષ્યાયું. તેના ભાવ અવસ્થિતિ હેતુપણાથી જ દેવો - તેમનું આયુ તે દેવાયુ.

(૧૩૭૦) નામ કર્મ બે ભેદે છે - (૧) જેના વડે બધી અવસ્થામાં આત્મા શોભે છે, તે શુભ નામ. (૨) અશુભ નામ - શુભ નામથી વિપરીત. આ શુભ અને અશુભના પણ ઘણાં ભેદો છે. ઉત્તર ભેદથી શુભ નામના અનંતભેદત્વ છે, તો પણ વિમધ્યમ વિવક્ષાથી ૩૭ ભેદો કહ્યા છે - ૧ થી ૧૦ - મનુષ્ય ગતિ, દેવગતિ, પંચેન્દ્રિય જાતિ, ઔદારિક, વૈક્રિય, તૈજસ, કાર્મણ, આહારક એ પાંચ શરીર, સમયતુરસ્ર સંસ્થાન, વજબ્ઠષભનારાય સંઘયણ. - ૧૧ થી ૨૦ - ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, અંગોપાંગ, પ્રશસ્ત એવા વર્ણ, ગંધ, ૨સ, સ્પર્શ એ ચાર, મનુષ્યાનુ પૂર્વી, દેવાનુપૂર્વી, અગુરુલઘુ. - ૧૧ થી ૨૫ - પરાઘાત, ઉચ્છ્વાસ, આતપ, ઉદ્યોત, પ્રશસ્ત વિહાયોગતિ. - ૨૬ થી ૩૬ - ત્રાસ, બાદર, પર્યાસ, પત્ચેક, સ્થિર, શુભ, સુભગ, સુસ્વર, આદેવ, યશોકીર્તિ અને નિર્માણ - ૩૭ - તથા તીર્યકર નામ કર્મ. આ બધી શુભાનુભાવથી શુભ જાણવી.

અશુભ નામ કર્મ પણ વિમધ્યમ વિવક્ષાથી 3૪ - ભેદવાળી છે. ૧ થી ૧૧ -નરક ગતિ, તિર્ચય ગતિ, એકેન્દ્રિયથી ચતુરિન્દ્રિય જાતિ, ઋષભનારાય, નારાય, અર્ધનારાય, કીલિકા અને સેવાર્ત એ પાંચ સંઘયણ. ૧૨ થી ૨૦ - ન્યગ્રોધ મંડલ, સાદિ, વામન, કુબ્જ, હુંડક એ પાંચ સંસ્થાન, અપ્રશસ્ત એવા વર્ણ, ગંધ, ૨સ, સ્પર્શ એ યાર. ૨૧ થી ૩૪ - નરકાનુપૂર્વી, તિર્ચયાનુપૂર્વી, ઉપઘાત, અપ્રશસ્ત વિઢાયોગતિ, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, અપર્યાત, અસ્થિર, અશુભ, દુર્ભગ, દુઃસ્વર, અનાદેય, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, અશુભ નારકત્વાદિના બંધક હોવાથી અશુભ છે. અહીં બંધન, સંઘાત, વર્ણાદિ અવાંતર ભેદોની પૃથક્ વિવસા ન હોવાથી સંખ્યાતિક્રમ ન કહેવો.

(૧૩૭૧) ગોત્ર કર્મ - ઉચ્ચ અને નીચ. તે બંનેના પણ આઠ - આઠ ભેદો કહેલા છે. તેમાં જાતિનો અમદ આદિ આઠ ઉચ્ચ ગોત્રના બંદાના હેતુઓ છે. તે જ જાતિનો મદ આદિ આઠ નીચ ગોત્રના હેતુઓ છે. આ વિષયમાં પ્રજ્ઞાપના સૂત્રનો સાક્ષી પાઠ પણ મળે છે.

(૧૩૭૨) દેવાય તે દાન, પ્રાપ્ત થાય તે લાભ. એક વખત ભોગવાય તે ભોગ, વારંવાર ભોગવાય તે ઉપભોગ. તેમાં વિશેષથી ચેષ્ટા થાય જેનાથી તે વીર્ય. એ બધામાં અંતરાય - વિઘ્ન જોડવું. વિષયના ભેદથી આ અંતરાય પાંચ ભેદે સંક્ષેપથી કહેલ છે. તેમાં દાનાંતરાય હોય ત્યારે વિશિષ્ટ ગ્રહણ કર્તા હોય, દેય વસ્તુ હોય, તેનું ફળ પણ જાણતો હોય છતાં પણ દાન પ્રવૃત્તિ હણાય તે દાનાંતરાય. વિશિષ્ટ દાતા હોય, નિપુણ રીતે યાયેલ હોય, પણ ઉપલબ્ધિનો ઉપઘાત થાય તે લાંભાતરાય. ભોગાંતરાયમાં વૈભવ આદિ પ્રાપ્ત થવા છતાં જેના કારણે આહાર આદિ ન ભોગવાય. ઉપભોગાંતરાય - જેના ઉદયથી વસ્ત્ર, અલંકાર આદિ ન ભોગવે. વીચાંતરાય - જેના વશથી બળવાન અને નીરોગી અવસ્થામાં હોવા છથાં જે તૃણ પણ વાકું ન વાળી શકે તે.

આ પ્રકૃતિ કહી. હવે તેના નિગમન માટે કહે છે -

• सूत्र - १३७३ -

या डर्मोनी यूज प्रइतिओ अने ६त्तर प्रइतिओ डही. आनाशी आगज तेना प्रदेशाग्र - द्रव्य, क्षेत्र, डाज अने भावने सांभजो.

• विवेयन - १३७३ -

અનંતરોક્ત જ્ઞાનાવરણાદિરૂપ મૂલ પ્રકૃતિ તથા શ્રુતજ્ઞાનાવરણાદિ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ, ચ શબ્દથી શ્રુતાદિના પણ અક્ષર, અનક્ષરાદિ ભેદથી બહુવિદાપણાથી ન કહેવાયેલા ઘણાં ભેદનું સૂચક છે. પ્રદેશ - પરમાણુઓ, તેમના અગ્ર - પરિમાણ તે પ્રદેશાગ્ર. क्षेत्र - જેમાં નિવાસ થાય છે તે, આકાશ. ક્રાલ - બદ્ધ કર્મની જીવપ્રદેશથી અવિચીન રૂપ સ્થિતિ. ભાવ - અનુભાગ, કર્મના પર્યાય.

ઉક્ત ચારમાંથી 'પ્રદેશાગ્ર'ને કહે છે -

● মুস - ৭39४ -

એક समयमां जद्ध थनारा जधां डर्मोना डर्मपुद् गतरूप द्रव्य अनंत होय छे. ते ग्रंथिभेह न डरनारा अनंत અભव्य छवोशी अनंत गुष्ट अधिड अने सिद्धीना अनंतमां भाग षेटतुं होय छे.

• विवेयन - १३७४ -

બધાંના જ અર્થાત્ કેટલાંક નહીં, તેવા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોના પરમાણુ પરિમાણ અનંત પરમાણુ નિષ્પશ્નત્વ વર્ગણાના, અને તે અનંતક ગ્રંથિધન રાગદ્વેષ પરિણામ. તેને પામે છે તે ગ્રંથિગા અને તે સત્વો તે ગ્રંથિસત્વ - જે ગ્રંથિ પ્રદેશને પામીને પણ તેના ભેદ અવિદ્યાનથી - x - અભવ્યો જ લેવા. તેઓ અનંત ગુણત્વથી અતિકાંત તથા - x - x - સિદ્ધોથી તે કર્મ પરમાણુઓ અનંતમાં ભાગે છે. કેમકે તેમની અપેક્ષાથી સિદ્ધોનું અનંત ગુણત્વ છે. એક સમયે ગ્રાહ્ય કર્મ પરમાણુની અપેક્ષાએ આ કહેલ છે. - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x - x

હવે ક્ષેત્રને આશ્રીને કહે છે -

● સૂત્ર - ૧૩૭૫ -

બધાં જીવોને માટે સંગ્રહ કર્મપુદ્દગલ છે એ દિશાઓમાં આત્માથી સ્પૃષ્ટ બધા આકાશ પ્રદેશોમાં છે. તે બધાં કર્મપુદ્દગલ બંધના સમયે આત્માના બધા પ્રદેશોની સાથે બદ્ધ થાય છે.

#### विवेशन - १३९५ -

એકેન્દ્રિય આદિ બધાં જ ભેદથી તે જીવો, તેમના જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોની સંગ્રહણ ક્રિયા, તેમાં યોગ્ય થાય છે. અથવા બધાં જીવો કર્મોનો સંગ્રહ કરે છે. કેવા પ્રકારે ? છ એ દિશામાં રહેલ - સ્થિત કર્મોનો. તેમાં પૂર્વાદિ યાર દિશા અને ઉદર્વ તથા અધો એ છ દિશા લેવી. આ છ દિશા આત્માએ રોકેલા આકાશ પ્રદેશની અપેક્ષાથી લેવી. જે આકાશ પ્રદેશમાં જીવ અવગાઢ હોય, ત્યાં જ જે કર્મ પુદ્દગલો હોય, તે રાગાદિ સ્નેહગુણના યોગથી આત્મામાં યોટે છે, પણ બીજા ક્ષેત્રમાં અવગાઢ હોય તે યોંટતા નથી. કેમકે ભિન્ન દેશમાં તેના ભાવ - પરિણામનો અભાવ હોય છે. - x - વિદિશાની અત્પત્વથી વિવક્ષા કરી નથી. પણ વિદિશામાં રહેલ કર્મો પણ આત્મા વડે ગ્રહણ કરેલ નથી. તથા જે કેટલીક દિશામાં દ્રવ્યાંતરત્વ કહેલ છે, તેને પણ અહીં ગ્રહણ કરેલ નથી. વળી છ દિશામાંથી જે કહ્યું, તે બે ઇદ્રિયને આશ્રીને નિયમથી કહેવું. એકેન્દ્રિયમાં તો અન્યથા પણ સંભવે છે. કેમકે આગમમાં તેવો સાક્ષીપાઠ છે. - x - x - x -

આત્મા જ સર્વ પ્રકૃતિ પ્રાયોગ્ય પુદ્ગલને સામાન્યથી ગ્રહણ કરીને, તેને જ અધ્યવસાય વિશેષથી પૃથક્ પૃથક્ જ્ઞાનાવરણાદિ રૂપ પણે પરિણમાવે છે. આવા પ્રકારે કર્મ સંગ્રહીત થઈને શું કેટલાંક જ આત્મ પ્રદેશોથી બદ્ધ થાય છે કે સર્વ આત્મા વડે બદ્ધ થાય છે ? સર્વ આત્મા વડે જ બદ્ધ થાય, કેટલાંક પ્રદેશો વડે નહીં. દુધ અને પાણી માફક એકમેક થાય છે - x - x - તે ગ્રહણ કરાયા પછી કોની સાથે કેટલા કે કઈ રીતે બંધાય છે ? બધાં જ પ્રદેશો વડે આત્મા સર્વ પ્રકૃતિરૂપે પ્રકૃતિ - સ્થિતિ આદિથી બદ્ધ થાય.

હવે કાળને આશ્રીને કહે છે -

## • सूत्र - १३७६ थी १३८० -

(९३७६, ९३७७) ज्ञानावरसीय, हर्शनावरसीय, वेहनीय अने अंतराय કर्मनी आ स्थिति जतावेदी छे - ६८५४ स्थिति ३० - કोડाકोडी सागरोपभनी छे, ४६न्य स्थिति अंतर्भुहूर्तनी छे. (९३७८) मोहनीय કर्मनी ६८५४ स्थिति ३० - કोડाકोडी सागरोपम छे अने ४६न्य स्थिति अंतर्भुहूर्त छे. (९३७६) आयुर्डर्मनी ६८६६४ स्थिति - ३३ सागरोपम छे, ९६५थ स्थिति अंतर्मुहूर्त छे. (९३८०) नाम अने गोत्र डर्मनी ६८६४ स्थिति २० -डोऽाडोडी सागरोपम छे अने ९६५थ स्थिति आठ मुहूर्त छे.

## • विवेयन - १३७६ थी १३८० -

ઉદ્ધિ - સમુદ્ર, તેની સદૈશ તેથી 'સાગરોપમ' અર્થ કરેલો છે. તેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૦ - કોડાકોડી થાય છે. તથા મુહૂર્તની અંતર, તે અંતર્મુહૂર્ત. તે જઘન્યથી સ્થિતિ કહી છે. કયા કર્મોની ? જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણની, તથા વેદનીય અને અંતરાયની. અહીં સૂત્રકારે વેદનીયની સ્થિતિ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત કહી છે, બીજા તેની બાર મુહૂર્ત જઘન્ય સ્થિતિ કહે છે. ઇત્યાદિ કર્મ સ્થિતિ સૂત્રાર્થ પ્રમાણે જણાવી, અહીં પુનરૂક્તિ કરતા નથી.

સૂત્રકારે બતાવેલ મૂલ પ્રકૃતિ વિષયક કર્મ સ્થિતિ કહી, હવે શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે ઉત્તર પ્રકૃતિ વિષયક કર્મ સ્થિતિ બતાવીએ છીએ -

તેમાં ઉત્કૃષ્ટા - સ્ત્રી વેદ, સાતા વેદનીય, મનુષ્ય ગતિ આનુપૂર્વી એ ચારેની ઉત્તર પ્રકૃતિની ૧૫ - કોડાકોડી સાગરોપમ સ્થિતિ છે. સોળ કષાયોની ૪૪ - કોડાકોડી, નપુંસક અરતિ શોક ભય અને જુગુપ્સા એ પાયની ૨૦ - કોડાકોડી, પુરુષવેદ, હાસ્ય, રિત, દેવગતિ, દેવાનુપૂર્વી, આદ્ય સંહનન, સંસ્થાન, પ્રશસ્ત વિહાયોગતિ, સ્થિર, શુબ, સુભગ, સુસ્વર, આદેય, યશોકીર્તિ, ઉચ્ચ ગોત્ર એ પંદરની દશ કોડાકોડી. ન્યગ્રોદ્ય સંસ્થાન અને બીજા સંઘયણની ૧૨ - કોડાકોડી, આદિ સંસ્થાન અને નારાય સંઘયણની ૧૪ - કોડાકોડી, દ્રુજ અને અર્ધાનારાયની ૧૬ - કોડાકોડી, વામન સંસ્થાન અને કીલિકા સંઘયણની, વિકલેન્દ્રિય જાતિ, સૂર્મ, અપર્યાપ્તક, સાદ્યારણ એ અઢારની ૧૮ - કોડાકોડી, તિર્ચય અને મનુષ્ય આયુની ત્રણ પલ્યોપમ, બાકીનાની મૂળ પ્રકૃતિવત્ ઉત્કૃષ્ટા સ્થિતિ છે.

જઘન્યાસ્થિતિઃ નિદ્રા પંચક અને અસાતા વેદનીયની છે. સાગરોપમમાં 3/9 ભાગ પલ્યોપમ અસંખ્યેય ભાગ ન્યૂન છે. સાતાની ૧૨ - મુહૂર્ત, મિથ્યાત્વની પલ્યોપમ અસંખ્યેય ભાગ ન્યૂન સાગરોપમ, આદ્ય બાર કષાયની ચાર સાગરોપમમાં સાત ભાગ ન્યૂન. સંજ્વલન કોદ્યની બે માસ, માનની એક માસ, માયાની અર્દ્ધમાસ, પુરુષવેદની આઠ વર્ષ, બાકીના નોકષાય, મનુષ્ય, તીર્યંચગતિ, જાતિ પંચક, ઔદારિક શરીર, તેના અંગોપાંગ, તૈજસ, કાર્મણ, છ સંસ્થાન, છ સંહનન, વર્ણ યતુષ્ક, તિર્યંય અને મનુષ્યાનુપૂર્વી, અગુરુ લઘુ, ઉપઘાત, પરાઘાત, ઉચ્છ્વાસ, આતપ, ઉદ્યોત, પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત વિહાયોગતિ, યશોકીર્તિ વર્જીને ત્રસાદિ વીસ, નિર્માણ, નીચ ગોત્ર, ઉચ્ચ ગોત્રની દૃદ્દ - ઉત્તર પ્રકૃતિની ૨/૭ સાગરોપમ, તેમાં પલ્યોપમનો અસંખ્યેય ભાગ ન્યૂન, ઇત્યાદિ - x - x - x - સંપ્રદાયથી જાણવી.

પ્રદેશાગ્ર, ક્ષેત્ર અને કાળ કહ્યા. હવે 'ભાવ'ને આશ્રીને કહે છે -

## • सूत्र - १३८१, १३८२ -

सिद्धीना अनंतभां भाग षेटवां डभौंना अनुभाग छे. जद्यां अनुभागीना प्रदेश परिभाष जद्यां छवोथी अधिङ छे... तेथी आ ङभौंना अनुभागीने जषीने जुद्धिमान साधङ ङभौंनो संवर अने क्षय ङरवानो प्रयत्न डरें - तेम हुं इहुं छुं.

#### • विवेथन - १३८१, १३८२ -

સિદ્ધોના અનંતભાગ વર્તિત્વથી અનંત ભાગ ''અનુભાગ'' રસ વિશેષ હોય છે. આ અનંત ભાગ અનંત સંખ્ય જ છે. હવે પ્રદેશ પરિમાણ કહે છે - બધાં અનુભાગોમાં પ્રદિશ્યત થાય છે માટે પ્રદેશો - બુદ્ધિ વડે વિભાગ કરાતા તે વિભાગોનો એક દેશ, તેનું અગ્ર તે પ્રદેશાગ્ર. ભવ્ય અને અભવ્ય બધાં જીવોથી અતિકાંત, તેથી તેના અનંતગુણત્વથી અધિકપણે છે.

હવે જે કારણે આ પ્રદેશબંધાદિ કહ્યા, તેનો ઉપસંહાર કરતા કહે છે -

જેથી આવા પ્રકારે પ્રકૃતિબંઘાદિ છે, તેથી અનંતર કહેલ કર્મોના અનુભાગ, ઉપલક્ષણથી પ્રકૃતિ બંધાદિને વિશેષથી - કટુ વિપાકત્વ અને ભવહેતુત્વ લક્ષણથી જાણીને, તેમાંના અશુભ કર્મો પ્રાયઃ ભવનિર્વેદ હેતુત્વથી કર્મોનો સંવર અને નિર્જરા માટે યત્ન કરવો. - x - નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

## • निर्युक्ति - ५३९ + विवेथन -

પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાગ, પ્રદેશ કર્મીને સારી રીતે જાણીને તેના સંવર અને નિર્જરાને માટે સદા પણ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. - x - x -

> મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩૩ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ

# 🗘 अध्ययन - ३४ - ''तेश्या'' 🗘

૦૬ર્મપ્રકૃતિ નામક - 33મું અધ્યયન કહ્યું, હવે 3૪મું આરંભે છે. તેનો આ અભિસંબંધ છે. અનંતર અધ્યયનમાં કર્મપ્રકૃતિઓ કહી. તેની સ્થિતિ લેશ્યાના વશથી છે, તેથી તેના અભિધાનને માટે આ આરંભીએ છીએ. આ સંબંધે આવેલા આ અધ્યયનના ઉપક્રમાદિ દ્વારની પ્રરૂપણ પૂર્વવત્ ચાવત્ નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપ, તેમાં આ લેશ્યા અધ્યયન નામથી લેશ્યા અને અધ્યયન શબ્દનો નિક્ષેપો નિર્યુક્તિકાર કહે છે-

## • निर्युक्ति - ५३८ थी ५४८ + विवेचन -

લેશ્યાનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે જાણવો. તેમાં દ્રવ્યલેશ્યા બે ભેદે છે. તેમાં નોઆગમથી દ્રવ્યલેશ્યા ત્રણ ભેદે - જ્ઞશરીર આદિ. તેમાં નોઆગમથી તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય લેશ્યા બે ભેદે - કર્મા અને નોક્માં. નોક્માં પણ બે ભેદે છે - જીવો અને અજીવો. જીવોના બે ભેદ જાણવા - ભવસિદ્ધિક, અભવસિદ્ધિક. તે બંને પણ સાત ભેદે છે. અજીવ કર્મનો દ્રવ્યલેશ્યા દશ ભેદે જાણવી. - x - x - જે દ્રવ્યક્રમેલેશ્યા તે નિચમા છ ભેદે જાણવી, તે આ પ્રમાણે - કૃષ્ણા, નીલા, કાચોત, તેજો, પદ્મ અને શુકલ લેશ્યા. ભાવલેશ્યા બે ભેદે - વિશુદ્ધા, અવિશુદ્ધા. વિશુદ્ધા લેશ્યા બે ભેદે - ઉપશમ કષાયા, દ્વાયિક કષાયા. અવિશુદ્ધ ભાવ લેશ્યા બે ભેદે છે - રાગશી અને દ્વેષથી. નોકર્મ દ્રવ્યલેશ્યા પ્રયોગથી અને વિસસાથી ભાવમાં ઉદય જાણવો. - x - x -

અધ્યયનનો નિક્ષેપો નામાદિ યાર ભેદે છે, ઇત્યાદિ પૂર્વવત્. - x - x -અધ્યવસાનને આશ્રીને ભાવ - અધ્યયન નિક્ષેપો જાણવો.

અહીં નિર્યુક્તિની ૧૧ - ગાથાઓ નોંધી છે. તેમાં પહેલાં લેશ્યા શબ્દનો નિક્ષેપો કહે છે. તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત લેશ્યા બે ભેદે છે, તે બે ભેદો કહે છે - કર્મમાં અને નોકર્મમાં. તેમાં કર્મમાં અલ્પ વક્તવ્યતાથી તેની ઉપેક્ષા કરીને નોકર્મ વિષયક કહે છે - નોકર્મમાં અર્થાત્ કર્મના અભાવ રૂપમાં થાય છે. તેના બે ભેદો કહ્યા છે. તે કઈ રીતે? ઉપયોગ લક્ષણ તે જીવોના અને તેનાથી વિપરીત તે અજીવોના. અહીં નોકર્મત્વ ઉભયમાં પણ કર્મના અભાવરૂપપણાથી તે સંબંધી ભેદથી દ્વિભેદત્વ જાણવું.

તેમાં પણ જીવોને બે ભેદે છે, તેમ જાભવું. અહીં સિદ્ધિ શબ્દ પૂર્વના બંને સાથે જોડવાનો છે. થશે કે થનારી છે, તેવા પ્રકારની સિદ્ધિ જેમની છે તે ભવસિદ્ધિક અર્થાત્ ભવ્ય. તેનાથી વિપરીત તે અભવ્ય - અભવસિદ્ધિક. આ બંને ભેદો જીવોના થાય છે.

અહીં લેશ્યાના સાત પ્રકારો કહ્યા છે. અહીં શ્રી જયસિંહ સૂરિ કહે છે - કૃષ્ણ આદિ છ લેશ્યા અને સાતમની સંયોગજા, અહીં શરીરની છાયારૂપ પરિગ્રહણ કરાય છે. બીજા ઔદારિક અને ઔદારિક મિશ્ર ઇત્યાદિ ભેદથી સાત પ્રકારો વડે જીવ શરીરની છાયાને જ કૃષ્ણાદિ વર્ણરૂપ નોકર્મ સાત પ્રકારની જીવદ્રવ્ય લેશ્યાને માને છે.

અજીવ નોકર્મ દ્રવ્યલેશ્યા - તે દશભેદે જાણવી. ચંદ્રોની, સૂર્યોની, મંગલ આદિ ગ્રહગણની. કૃતિકાદિ નક્ષત્રોમાં તારાની તથા એકાવલિ આદિ આભરણોની. આચ્છાદનોની, દર્પણની, મરકતમણિની. ચકવર્તીના રત્ન એવા કાકિણીની. આ સૂર્યાદિની જે જન નયનોને શ્લેષ કરે છે તે લેશ્યા અર્થાત્ યસુ આક્ષેપિકા સ્નિગ્ધ દીમરૂપ છાયા તેને નોકર્મણી અજીવ દ્રવ્યલેશ્યા દશ ભેદે છે, તેમ જાણવું. અહીં યંદ્રાદિ શબ્દથી તેના વિમાનો લેવા. કેમકે તેના પૃથ્વીકાયરૂપત્વમાં પણ સ્વકાય - પરકાય શસ્ત્રથી ઉપનિપાતના સંભવથી તેના પ્રદેશોમાં કેટલાંકમાં અચેતનત્વથી અજીવલેશ્યાપણું જાણવું. ઉપલક્ષણથી આ દશવિદ્ય દ્રવ્યોમાં રજત આદિની છાયાને પણ બહુતર ભેદના સંભવથી જાણવી.

આ પ્રમાણે નોકર્મ દ્રવ્યલેશ્યા જણાવીને કર્મદ્રવ્ય લેશ્યા કહે છે - તે છ ભેદે જાણવી. કૃષ્ણા, નીલા આદિ. આ કર્મદ્રવ્ય લેશ્યા શરીરનામ કર્મદ્રવ્યો જ છે. તો પછી ''યોગપરિણામ લેશ્યા'' કર્ઇ રીતે ? જે કારણે સચોગી કેવલી શુકલ લેશ્યા પરિણામથી વિચરીને અંતર્મુહૂર્ત બાકી રહેતા યોગનિરોધ કહે છે. પણ અયોગિત્વ અને અલેશ્યાત્વને પામે છે, તેથી યોગ પરિણામ લેશ્યા કહેલ છે. તે યોગ એ શરીરનામ કર્મ પરિણતિ વિશેષ છે. - x - x - x - જે પ્રમાણે કાય આદિ કરણચુક્ત આત્માની વીર્ચ પરિણતિ તે યોગ કહેવાય છે, તે પ્રમાણે જ લેશ્યા પણ જાણવી. કર્મની સ્થિતિનો હેતુ તે લેશ્યા છે તેથી ગુરુઓ ''કર્મ નિસ્ચંદ લેશ્યા'' કહે છે. - x - x - x - x - x -

એ પ્રમાણે દ્રવ્યલેશ્યા કહી, હવે ભાવલેશ્યા કહે છે - ભાવલેશ્યા બે ભેદે છે -(૧) વિશુદ્ધ લેશ્યા - અકલુષ દ્રવ્ય સંપર્કથી જન્મેલ આત્મ પરિણામ રૂપ (૨) અવિશુદ્ધ લેશ્યા - તે પ્રમાણે જ જાણવી.

વિશુદ્ધ લેશ્યા બે પ્રમાણે છે - ઉપશમથી થયેલ અને ક્ષયથી થયેલ. અર્થાત્ (૧) કષાયના ઉપશમથી થતી, (૨) કષાયના ક્ષયથી થતી. એકાંત વિશુદ્ધિને આશ્રીને આ કથન કરેલ છે. અન્યથા ક્ષાયોપશતિકી એવી પણ શુકલ, તેજો અને પદ્મ એ વિશુદ્ધલેશ્યા સંભવે જ છે.

અવિશુદ્ધ લેશ્યા, તે પૂર્વે કહેલ છે તે નિયમથી બે ભેદે જાણવી. પ્રેમમાં અર્થાત્ રાગમાં અને દોસ અર્થાત્ દ્વેષમાં. એટલે કે રાગવિષયા અને દ્વેષ વિષયા. આ અર્થથી કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત રૂપા જાણવી.

આ પ્રમાણે નામ આદિ ભેદથી આ લેશ્યા અનેક પ્રકારે છે તેમાં અહીં કોનો અધિકાર છે ? અહીં કર્મલેશ્યા વડે અધિકાર છે. પ્રાયઃ આ જ લેશ્યાની અહીં વર્ણાદિરૂપથી વિચારણા થતી હોવાથી કર્મદ્રવ્યલેશ્યા વડે અહીં અધિકાર છે. આ પ્રમાણે નામાદિ ભેદથી લેશ્યા કહી.

હવે નોકર્મદ્રવ્યલેશ્યાને કહે છે - શરીર, આભરણ આદિની છાયા. જીવ વ્યાપાર - તે શરીરાદિમાં તેલનું અભ્યંજન કે મનઃ શિલાદ્યર્ષણાદિથી છે તે પ્રયોગ અને વિસ્ત્રસા - જીવ વ્યાપાર નિરપેક્ષ ઇન્દ્રધનુષ કે વાદળા આદિની તથાવૃત્તિ, તેના વડે જાણવી.

ભાવલેશ્યા તે વિપાક, અહીં તે ઉપચારથી ઉદયજનિત પરિણામ કહ્યા છે. કોના ? જીવોમાં છ એ લેશ્યાના પરિણામ.

''અધ્યયન''ના નિક્ષેપાદિ વિનય શ્રુતમાં પૂર્વે કહેલા જ છે.

## • निर्युक्ति - ५४६ + विवेयन -

આ લેશ્યાના શુભાશુભ પરિણામોને જાણીને અપ્રશસ્ત લેશ્યાનો ત્યાગ કરવો અને પ્રશસ્ત લેશ્યામાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. -૦- કઈ રીતે જાણીને ? આ અધ્યયન અનુસાર. અપ્રશસ્ત - અશુભ પરિણામા કૃષ્ણાદિ લેશ્યા. પ્રશસ્ત - શુભ પરિણામ રૂપ પીતા - પદ્મ લેશ્યાદિમાં પ્રયત્ન કરવો.

નામ નિષ્પજ્ઞ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રનું ઉચ્ચારણ -

• सूत्र - 9363 -

हुं र्यानुपूर्वीना ङमानुसार लेश्या अध्ययननुं निરૂपष કरीश. भारी पारो तमे छ लेश्याओना अनुभावोने सांभળो.

विवेशन - १३८३ -

લેશ્યાને જણાવતું અધ્યયન તે લેશ્યા અધ્યયન, પ્રકર્ષથી તેના જ નામ, વર્ણ આદિના નિરૂપણા રૂપે યથાક્રમે કહીશ. કર્મલેશ્યા એટલે કર્મસ્થિતિને બતાવનાર તે તે વિશિષ્ટ પુદ્દગલરૂપ રસ વિશેષોને કહીશ, તે સાંબળો. આ અનુભવ નામાદિની પ્રરૂપણાથી કહેવાય છે. તેથી તેની પ્રરૂપણા માટે શિષ્યોને અભિમુખ કરવા આ દ્વાર સૂત્ર કહે છે -

#### • सूत्र - १३८४ -

લેશ્યાઓના નામ, वर्ल, रस, ગંધ, स्पर्श, परिણામ, લक्षણ, स्थान, स्थिति, गति અને આયુષ્ય મારી પાસેથી સાંભળો.

• विवेयन - ९३८४ -

नाम - અભિદાન, वर्ष - કૃષ્ણાદિ, रस - કડવો વગેરે. गंध - સુરભિ આદિ. સ્પર્શ - કર્કશ આદિ, પરિણામ - જધન્ય આદિ, લક્ષણ - પાંચ આશ્રયનું સેવન આદિ. स्थान - ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ રૂપ, स्थिति - અવસ્થાન કાળ. गति - નરકાદિ. आयु - જીવિત. હવે નિર્દેશાનુસાર નામને કહે છે -

• सूत्र - ९३८५ + विवेयन -

**લેશ્યાઓના નામો કમશઃ આ પ્રમાણે છે - કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત,** તે**જો, પદ્મ અને શુક્લ. મૂત્ર સ્પષ્ટ છે.** હવે તેનો વર્ણ કહે છે -

• सूत्र - १३८६ थी १३६१ -

(१३८६) इष्टा लेश्यानी वर्ष स्निग्ध अर्थात् स॰जभेघ, भेंसनुं शींगडुं, अरिठा, णं॰न, अं॰न अने आंणनी डीडी सभान डामो छे.

(१३८९) नीस सेश्यानी वर्स - नीस अशोङ वृक्ष, यास पक्षीनी पांण अने स्निग्ध वैड्रूय भिस सभान नीसो छे.

(१३८८) કાપોત લેશ્યાનો વર્ષ - અલસીના ફૂલ, કોયલની પાંખ, કબૂતરની ડોકના વર્ષ સમાન કાળા અને લાલ જેવો મિશ્રિત છે. (९३८६) तेश्रे बेश्यानो वर्ष - हिंगुब, गेर्डु, ६६य पामतो सूर्य, पोपटनी यांय, प्रદीपनी वव समान वाव होय छे.

(९३६०) पद्म बेश्यानो वर्ष - हरिताब अने हण्टरना जंड, शष्ट अने असनना इब समान पीणो होय छै.

(९३६९) शुझ्य लेश्यानो वर्ष - शंभ, यंडरत्न. डुंहपुष्प, हुद्यधारा, यांहीना हार समान श्वेत होय छे.

• विवेचन - १३८६ थी १३६१ -

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ છે. વિશેષ શબ્દોનો અર્થ માત્ર અહીં આપેલ છે -

જીમૂદા - મેઘ, કાશદો - વર્ણથી પ્રકાશે છે. ગવલ - ભેંસનું શીંગડું, રિષ્ઠ -દ્રોણકાક અથવા તેવું ફળ વિશેષ, તેની છાયા. ખંજન - ગાડાની ઘરીની મસી, અંજન - કાજળ, નયમ - આંખ. તેની જેવી કૃષ્ણ લેશ્યા. તેની બીજી લેશ્યા કરતા વર્ણથી વિશેષતા જણાવવા કહી. અહીં 'વર્ણથી' શબ્દ એટલે કહેલ છે કે તે વર્ણ આશ્રીને જ છે, રસથી નહીં.

नीलाशोड - એક વૃક્ષ વિશેષ છે. રક્ત અશોકના વિચ્છેદાર્થે નીલ વિશેષણ મૂકેલ છે. यास - પક્ષિ વિશેષ. પ્રભા - ધુતિ, સ્નિગ્ધ દીપ્ત. તેના જેવી અર્થાત્ વર્ણથી નીલ એવી લેશ્યા જાણવી.

અतासी - ધાન્ય વિશેષ, તેના ફૂલ. કોકિલચ્છદ - તૈલ કંટક, પારાપત -કબુતર, ग्रीवा - ડોક. કાપોત લેશ્યા તેના જેવી વર્ણથી છે.

ફિંગલોક - ઢીંગળો, દ્યારાુ - પાષાણ, દ્યાતુ આદિ. રારુણ - તુરંતનો ઉગેલો. આદિત્ય - સૂર્ય. શુક - પોપટ, સુંડ - ચાંચ, તેજોલેશ્યા લાલ લર્ણી હોય છે.

हरिताल - धातु विशेष तेनो भेह इराता होय तेवो वर्श. हरिद्रेह - हणहर गांठीयो, तेना भेह सदृश. शएा - धान्य विशेष, रमसान - जीएइ, तेना इूब ते जधांनी नीमा समान वर्शरी पीजी पद्मवेश्या होय छे.

અંક - મણિ વિશેષ, કુન્દ - પુષ્પ વિશેષ, ક્ષીર - દુધ, તૂલક - તૂલ, રૂ. પૂર -પાણીનો પ્રવાહ. રજત - રૂપું દાર - મુક્તા કલાપ. તેવો શ્વેત વર્ણ.

આ પ્રમાણે વર્ણ કહ્યો, હવે 'રસ' ને કહે છે -

● સૂત્ર - ૧૩૯૨ થી ૧૩૯૭ -

(९३६२) કડવી तુંબડી, લીંમડાં, કડવી રોહિણીનો રસ જેટલો કડવો હોય છે તેનાથી અનંત ગુણ અધિક કડવો કૃષ્ણ લેશ્યાનો રસ હોય છો.

(९३६३) બ્રિક્ટરુ અને ગજપીપલનો રસ જેટલો તીખો છે, તેનાથી અનંતગુભ અધિક તીખો રસ નીલ લેશ્યાનો હોય છે.

(९३६४) કાચી કેરી અને કાયા કપિત્થનો રસ **ષેટલો કસાયેલો હોય** છે તેનાથી અનંતગુભ અધિક કસાયેલો કાપોત લેશ્યાનો રસ હોય. (९३६५) पाडी डेरी अने पाडा डिपट्थनो रस **९े**टवो ખાટોમीઠो होय छे, तेनाथी अनंतगुष अधिड ખटमीठो तेशेवेश्यानो रस होय छे.

(९३६६) ६तम सुरा, इ्लोना जनेला विविध आसव, मधु, भैरेयङ रस श्रेवो अभ्व होय तेनाथी अनंतगुष्ठ अधिङ अभ्व पप्रवेश्यानो रस होय.

(९३६७) ખજૂર, द्राक्ष, हुध, ખાંડ અને સાકરનો રસ જેટલો મીઠો છે, તેનાથી અનંતગુણ અધિક મીઠો રસ શુક્લ લેશ્યાનો હોય છે.

• विवेयन - १३६२ थी १३६७ -

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ કહેલ છે માત્ર વિશેષ શબ્દો જ અત્રે નોંધીએ છીએ -

इदुइ - ५५वो, रस - आस्वाह, निंज - सींभडो, रोहिछी - त्वराविशेष,

અહીં કટુક વિશેષણ તેના અતિશયને જણાવવાને માટે છે. અથવા ઔષધિ વિશેષને જણાવવા અહીં કટુક શબ્દ બીજી વખત નોંધેલ છે. આ કડવા તુંબડા આદિના રસથી અનંત રાશિ વડે ગુણતા જેવો આસ્વાદ હોય તેવો કડવો રસ ફૃષ્ણ લેશ્યાનો જાણવો તે તાત્પર્ય છે.

त्रिष्ठदु - તીक्ष्ण કટુ. નીલ લેશ્યાનો રસ અતિ તીક્ષ્ण - તીખો જાણવો.

ત્તરુણ - અપરિપક્વ કેરીનો રસ, તુવર - કષાયેલો. જેવો રસ હોય તેનાથી અનંતગુણ રસ કાપોત લેશ્યાનો જાણવો.

પરિપ્રાંત - પરિપક્વ એવી કેરી, કવિત્થનો રસ અર્થાત્ કંઇક ખાટો અને કંઇક મીઠો એવો રસ તેજોલેશ્યાનો જાણવો.

वरवारुष्ट्री - प्रधान सुरा. વિવિદ્ય પુષ્પોનો દારુ, મદ્ય આદિનો રસ આ બધાં રસો કરતા અનંતગુણ કંઈક અમ્લ કષાચ માદ્યુર્વવાન્ રસ પદ્મનો છે.

ખર્જૂર, દ્રાક્ષ આદિ પ્રસિદ્ધ છે. તેની જેવો મધુર રસ એમ અર્થ લેવો.

-૦- આ પ્રમાણે લેશ્યાનો રસ કહ્યો. હવે લેશ્યાની ગંદા કહે છે -

● सूत्र - **१३**६८, **१३**६६ -

ગાય, કુતરા, सर्पना मरेंद्या शरीरनी शेवी हुर्गन्ध होय छे, तेनाथी अर्नतगुष्ट अधिङ हुर्गन्ध त्रप्ते अप्रशस्त देश्यानी होय छे.

सुगंधी डूब, पीसाता सुगंधी पहार्थोंनी षेवी गंध छे, तेनाशी अनंत गुष्त अधिङ सुगंध त्रष्टे प्रशस्त बेश्यानी होय छे.

• विवेथन - १३६८, १३६६ -

ગાય આદિના મડદાની ગંધ હોય તેવા પ્રકારની ગંધથી અનંત ગણી દુર્ગન્ધ અપ્રશસ્ત - અશુભ લેશ્યાની હોય છે. અશુભ લેશ્યા કઈ ? કૃષ્ણ, નીલ અને કાપોત. અહીં લેશ્યાનું અપ્રશસ્તપણું અશુભ ગંધનો હેતુ છે.

જાઈ, કેતકી આદિ ફૂલોનો પમરાટ, કોષ્ઠપ્રટાદિ નિષ્પન્ન વાસ, અર્થાત્ આ બધાંની જે ગંધ, તે પીસાતા હોય ત્યારની સુગંધ, કેમકે તે વખતે આ ગંધ ઘણી પ્રબળતર હોય છે. તેનાથી અનંતગુણ સુગંધી પ્રશસ્ત લેશ્યાની ગંધ હોય. તે પ્રશસ્ત લેશ્યા એટલે તેજો, પદ્મ, શુક્લ. અહીં પણ પ્રશસ્તત્વના વિશેષથી ગંધ વિશેષનું અનુમાન છે.

ાંધની કહીને હવે લેશ્યાના સ્પર્શને જણાવે છે -

• सूत्र - १४००, १४०१ -

કरवत, गायनी छल, शाडवृक्षना पाननो स्पर्श पेवो डर्डश होय छे, तेनाथी अनंत गर्ह्यो अधिड डर्डश स्पर्श श्रष्ट अप्रशस्त वेश्याओनो होय छे.

जूर, नवनीत, शिरीषपुष्पोनी स्पर्श पेवो डोमण होय छे, तेनाथी सर्नतगर्हो डोमण स्पर्श श्रष्ट प्रशस्त देश्यानो छे.

विवेशन - १४००, १४०१ -

કરવત કે ગાયની જીભના સ્પર્શ જેવો, અથવા શાક નામે કોઇ વૃક્ષ વિશેષના પાંદડા જેવો જે સ્પર્શ હોય તેનાથી અનંતગુણ, અર્થાત્ અપ્રશસ્ત લેશ્યાનો સ્પર્શ આવો કર્કશ હોય છે. જયારે પ્રશસ્ત લેશ્યાનો સ્પર્શ અતિસુકુમારપણાથી બતાવવા બૂર, માખણ આદિના સ્પર્શની ઉપમા આપેલ છે. અહીં અનેક દેષ્ટાંત છે તે વિવિદ્ય દેશના શિષ્યોના અનુગ્રહને માટે છે. અથવા કહેલા ઉદાહરણમાં વર્ણાદિ તારતમ્યના સંભવથી લેશ્યાનું સ્વસ્થાનમાં પણ વર્ણાદિ વૈચિત્ર્ય જણાવવા આ સૂત્ર છે.

હવે પરિણામ દ્વારથી લેશ્યાને કહે છે -

• सूत्र - १४०२ -

वेश्याओना त्रष्त, नव, सत्तावीश, એક્યાશી કે બસો तेताबीश परिष्टामो होय છे.

• विवेयन - १४०२ -

ત્રણ પ્રકારે ઇત્યાદિ લેશ્યા પરિણામ કહ્યા, જે સૂત્રાર્થમાં નોંઘેલ છે. પરિણામ એટલે તે રૂપે ગમન સ્વરૂપ. અહીં ત્રિવિદ્ય તે જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભેદથી છે. નવવિદ્ય - તે જઘન્યાદિને સ્વસ્થાન તારતમ્ય વિચારણામાં પ્રત્યેકને જઘન્યાદિ ત્રણથી ગુણતા નવ, એ પ્રમાણે ફરી ત્રિકના ગુણનથી - ૨૭ ભેદે, ૮૧ ભેદે, ૨૪૩ ભેદે ભાવના કરવી.

એ પ્રમાણે તારતમ્ય વિચારણામાં સંખ્યાનિયમ શો છે ? એ ઉપલક્ષણ છે આવો સંખ્યા ભેદનો સાક્ષીપાઠ પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં પણ છે જ.

પરિણામ કહ્યું હવે લેશ્યાના લક્ષણો કહે છે -

• सूत्र - १४०३ थी १४१४ -

(१४०3, १४०४) थे मनुष्य पांय आश्रवोमां प्रवृत छे. त्रष्ट गुप्तिओमां अगुप्त छे, छ डायमां अविस्त छे, तीव्र आरंभमां संवञ्न छे, क्षुद्र छे, अविवेडी छे.... निःशंड परिष्टामवाणा छे, नृशंस छे, अथितेन्द्रिय छे, आ जधां योगोथी युड्त छे, ते इष्टा वेश्या परिष्टत होय छे.

(१४०५, १४०६) े छर्ष्यां छे, अभर्ष छे, अतपस्वी छे, अज्ञानी छे, भायावी छे, दक्का रहित छे, विषयासस्त छे, द्वेषी छे, धूर्त छे, प्रभाटी छे, रस दोदुप छे, सुणनो गवेषड छे... आरंभथी अविरत छे, क्षुद्र छे, हु:साहसी छे - आ योगोथी युस्त मनुष्य नीद देश्यामां परिषत होय.

(१४०७, १४०८) थे मनुष्य वङ छे, आयार वङ छे. ङपट ङरे छे. सरणता रिंद छे, प्रतिईयङ छे. पोताना होषोने छुपावे छे, औपधिङ छे, सर्वत्र छप्ननो प्रयोग ङरे छे, भिथ्यादैष्टि छे, अनार्य छे... ६त्प्रासङ छे, हुष्ट वयन जोते छे, योर छे, मत्सरी छे - आ जधां योगोशी युङ्त ते ङापोत तेश्यामां परिसत होय छे.

(९४०६, ९४९०) थे नम्र छे, અચપલ छे, भाया रिहत छे, अडुतूह्स छे, विनय डरवामां निपुष छे, हांत छे, योगवान् छे, ઉપદાનवान छे, ... प्रियधर्मी छे, हेढ धार्मी छे, पाप भीरु छे, हितैषी छे - आ जधां योगोशी युड्त ते तेशेबेश्यामां परिष्ठत होय छे.

(९४९९, ९४९२) डोध, मान, माया, લोભ જેના અત્યંત અલ્પ છે, જે પ્રશાંત ચિત્ર છે, પોતાના આત્માનું દમન કરે છે, યોગવાન્ છે, ઉપદાન કરનાર છે.... જે મિતભાષી છે, ઉપશાંત છે, જિતેન્દ્રિય છે - આ બધાં યોગોથી યુક્ત હોય તે પદ્મ લેશ્યામાં પરિણત હોય છે.

(१४९३, १४१४) आर्त्त अने रौद्र ध्यानोने छोडीने ९ धर्म अने शुक्त ध्यानमां बीन छे, ९ प्रशांत यित्त अने हांत छे. पांय समितिथी समित अने श्रष्ट गुप्तिओथी गुप्त छे..... सराग होय के वीतराग परंतु ९ ६पशांत छे, िरतेन्द्रिय छे - आ जधां योगोथी युक्त ते शुक्त बेश्यामां परिशत होय छे.

### • विवेयन - १४०३ थी १४१४ -

સૂત્રાર્થ સુસ્પષ્ટ જ છે. તો પણ કંઈક વિશેષતા જણાવીએ છીએ -

પાંચ આશ્રવ તે હિંસા આદિ, પ્રમત - પ્રમાદવાળો, અથવા પાંચ આશ્રયમાં પ્રવૃત્ત. તેથી મન, વચન, કાયાથી અનિયંત્રિત અર્થાત્ મનોગુપ્તિ આદિથી રહિત. પૃથ્વી કાયાદિમાં અનિવૃત્ત - તેનો ઉપમર્દક. આવો તે અતીવ્ર આરંભી પણ હોય, તેથી કહે છે - ઉત્કટ સ્વરૂપના અધ્યવસાયથી સાવધ વ્યાપારમાં પરિણત થયેલો હોય. - તથા -

સુદ્ર - બધાંને અહિતૈષી અને કૃપણતા યુક્ત. સાફસા - ગુણ દોષની પર્યાલોયના વિના પ્રવર્તે અથવા ધનની શંકા રહિત અત્યંત જીવ બોધથી અનપેક્ષ પરિણામ કે અધ્યવસાય જેના છે તે મૃશંસ - જીવોને હણતાં જરાપણ શંકિત થતો નથી અથવા મિ:શંશ - બીજાની પ્રશંસા રહિત. અનિગૃહીત ઇંદ્રિય વાળો. બીજા પૂર્વ સૂત્ર ઉત્તરાર્દ્ધસ્થાન અહીં કહે છે, ઉપસંહાર કરે છે - આ અનંતરોક્ત મન, વચન, કાય, વ્યાપાર, પંચાશ્રવ પ્રમત્તત્વ આદિ, આ યોગ સમાયુક્ત કૃષ્ણ લેશ્યા જ તથાવિધ દ્રવ્ય સંપર્કથી સ્ફટિકવત્ તેનાથી રંજિત થઈ તેના રૂપતાનો ભાગી થાય, આના વડે પંચાશ્રવ પ્રમત્તત્વાદિના ભાવકૃષ્ણ લેશ્યાના સદ્ભાવના ઉપદર્શનથી આ લક્ષણત્વ કહ્યું.

આ પ્રમાણે આગળ પણ લક્ષણત્વ ભાવના કરવી.

નીલલેશ્યા લક્ષણ કહે છે - ઈ પ્ર્યો - બીજાના ગુણને સહન ન કરવા. અમર્ષ - અત્યંત અભિનિવેશ, તપથી વિપરીત, કુશાસ્ત્ર રૂપ વિદ્યા, વંચનતા, અસમાચારના વિષયમાં નિર્લજ્જતા, વિષયોની અભિલાષા, પ્રદ્ભેષ, જૂઠું બોલવાથી શઠ, જાત્યાદિ મદના આસેવનથી પ્રમત્ત, રસોમાં લોલુપ, સુખનો ગવેષી - ''મને કઈ રીતે સુખ થાય છે ?'' પ્રાણીની ઉપમર્દનથી અનિવૃત્ત. આવા યોગથી નીલ લેશ્યામાં પરિણત થાય.

૦કાપોત લેશ્યા લક્ષણ કહે છે - વચનથી વક્ર, ક્રિયાથી વક્ર, મનશી નિકૃતિવાળો, ઋજુતા રહિત, સ્વદોષને ઢાંકવા વડે પ્રતિકુંચક, છપ્નથી વિચરતો, અથવા આ બધાં શબ્દો એકાર્થક છે, વિવિધ દેશના શિષ્યોના અનુગ્રહાર્થે કહેલ છે. ઉત્પાસક - રાગાદિ દોષથી ગમે તેમ બોલનાર. મત્સર - બીજાની સંપત્તિને સહન ન કરતો અથવા હોય તેના ત્યાગના અભાવ વાળો, - આ યોગોથી સમાયુક્ત કાપોત લેશ્યામાં પરિણત થાય.

oતેજો લેશ્યા લક્ષણ કહે છે - કાય, વયન, મન વડે નમ્ર હોય ચપળતા રહિત, શાઠ્ય રહિત, અકૌતુકવાન તેથી જ ગુરુ આદિ પરત્વે ઉચિત પ્રતિપત્તિ વાળો હોય, ઇંદ્રિયના દમનવાળો, સ્વાધ્યાયાદિ વ્યાપારવાત - શાસ્ત્રોપચારને જાણતો, ધર્માનુષ્ઠાનની અભિરુચિવાળો, અંગીફૃત વ્રતના નિર્વાહવાળો, અવધ, પાપ ભીરુ, મુક્તિ ગવેષક, પરોપકાર ચિત્તવાળો, હિંસા આદિ આશ્ચય રહિત - આવા યોગથી યુક્ત તે તેજો લેશ્યા પરિણત થાય છે.

૦ પદ્મ લેશ્યા લક્ષણ કહે છે - અતીવ અલ્પ ક્રોદ્ય અને માન જેના છે તે, એ રીતે પાતળા માયા અને લોભવાળો, તેથી જ પ્રકર્ષથી ઉપશમ ચિત્ત વાળો છે તે, અહિતની પ્રવૃત્તિના નિવારણથી જેણે આત્માને વશીકૃત કરેલો છે તે, સ્વલ્પ ભાષક, અનુદ્ભટ પણાથી ઉપશાંત આકૃતિ, વશીકૃત ઇંદ્રિયવાળો - આ યોગથી સમાયુક્ત પદ્મ લેશ્યામાં પરિણત થાય છે.

૦ શુક્લ લેશ્યા લક્ષણ કહે છે - અશુભ ધ્યાનને પરિહરીને અને પૂર્વોક્ત શુભ ધ્યાનમાં સતત અભ્યાસથી સાધે છે. તે કેવો થઈને ? પ્રશાંત ચિત્ત અને દાંત આત્મા થઈને. - x - સમિતિવાળો થઈને મન આદિથી સમસ્ત વ્યાપારનો નિરોધ કરનાર, તે અક્ષીણ અનુપશાંત કષાય પણાથી સરાગ હોય કે વીતરાગ તેવો - x - આવા યોગવાળો શુક્લ લેશ્યામાં પરિણમે છે. અહીં જે વિશેષણોની પુનરુક્તિ છે, તેને વિશુદ્ધિથી કે પ્રકૃષ્ટત્વથી જાણવા.

હવે સ્થાનદ્વાર કહે છે -

#### • सूत्र - १४१५ -

असंज्य अवसर्पिसी अने ६८सर्पिसी डाળना थेटवा समय होय छे, असंज्य योथन प्रमासे वोडना थेटवा आडाश प्रदेश होय छे, तेटवा थ वेश्याओना स्थान होय छे.

#### • विवेशन - १४१५ -

સંખ્યાતીત અપસર્પે છે - પ્રતિસમય કાળ પ્રમાણે કે જીવો, શરીર - આયુ પ્રમાણાદિની અપેક્ષાથી અવશ્ય હાનિને અનુભવે છે તે અવસર્પિણી છે. જે દશ કોડાકોડી સાગરોપમ પ્રમાણે છે તે જ પરિણામથી ઉત્સર્પિણી છે, પણ તેમાં અવશ્ય શરીર, આયુ પ્રમાણાદિની વૃદ્ધિ થાય છે. સમય - પરમનિરુદ્ધ કાળરૂપ છે. તે લોકના પ્રમાણપણાથી અસંખ્યેય સમય છે. તેથી અસંખ્યાત લોકાકાશ પ્રદેશ પરિમાણ લેશ્યાના થાય છે. આ સ્થાનોમાં પ્રકર્ષઅને અપકર્ષ થાય છે. અહીં લેશ્યાના સ્થાનો સમયથી અસંખ્યેય ઉત્સર્પિણી - અવસર્પિણી છે અને ક્ષેત્રથી અસંખ્યાતલોક પ્રમાણ છે.

स्थानने डहीने हवे तेश्यानी स्थिति डहे छे -

### • સૂત્ર - ૧૪૧૬ થી ૧૪૨૧ -

(१४१६) कृष्ण લेश्यानी જधन्य स्थिति मुहूर्तार्ध सने ઉदकृष्ट स्थिति એક મુहूर्त अधिक तेत्रीश सागरोपम छे.

(१४१९) नीत तेश्यानी **४६**न्य स्थिति अंतर्मुहूर्त छे, ६८६ृष्ट स्थिति पत्योपमना असंज्यातमा ભાગ अधिङ हश सागरोपम छे.

(१४१८) કાપોત લેશ્યાની જનધન્ય स्थिति અંતર્મુહૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટ स्थिति पत्थोपमनो અસંખ્યાત ભાગ અધિક ત્રણ સાગરોપમ છે.

(९४९६) तेशे वेश्यानी ९६न्य स्थिति अंतर्भुहूर्त अने ६८५ृष्ट स्थिति पલ्योपमनो असंज्यात ભાગ अधिङ બે सागरोपम छे.

(१४२०) पद्म वेश्यानी જधन्य स्थिति अंतर्गृहूर्त अने ઉत्કृष्ट स्थिति એક मुहूर्त अधिક દश सागरोपम छे.

(૧૪૨૧) શુકલ લેશ્યાની જલન્ય સ્થિતિ અંતર્યુહૂર્ત છે, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ યુહૂર્ત અધિક તેત્રીશ સાગરોપમ છે.

### • વિવેચન - ૧૪૧૬ થી ૧૪૨૧ -

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ કહેલ છે, તો પણ કંઈક વિશેષ નોંધીએ છીએ -

૦મુહૂર્તનો અર્દ્ધ તે મુહૂર્તાર્દ્ધ. સમ પ્રવિભાગની અવિવક્ષા વડે અંતર્મૃહૂર્ત એમ કહેલ છે. તેથી મુહૂર્તાર્દ્ધ જ જધન્યા સ્થિતિ છે. 'સાગર' એવા પદથી 'સાગરોપમ' જાણવું. - x - x - x -

અહીં અંતર્મુહૂર્તના અસંખ્યભેદપણાથી અંતર્મુહૂર્ત શબ્દથી પૂર્વોત્તર ભવ સંબંધી બે અંતર્મુહૂર્ત કહેલ છે. આ પ્રમાણે બધે કહેવું.

ઉદદ્યિ શબ્દની ઉપમાથી પણ 'સાગરોપમ' અર્થ જ લેવો. તેમજ 'પલ્ય' શબ્દથી 'પલ્યોષમ' લેવું. નીલ લેશ્યાના વિષયમાં આ ઉપમાઓ છે. કાપોતિ આદિ ચાર લેશ્યામાં અનુક્રમે ત્રણ, બે, દશ અને તેત્રીશ સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટથી સૂત્રાર્થમાં કહ્યા મુજબ જાણવી.

हवे ઉपसंहार કरता ઉत्तरश्रन्थ संબंध કहे छे -

• सूत्र - ९४२२ + विवेयन -

**લેશ્યાની આ સ્થિતિ કોધથી કહી છે. હવે ચારે ગતિમાં આ લેશ્યાની** સ્થિતિને કહીશ. -૦- ઓધ - ગતિ ભેદની વિવસા વિના, ચારે ગતિ - નરકગતિ આદિ, હવે પ્રતિજ્ઞાનુસાર આ સ્થિતિ કહે છે -

• सूत्र - १४२३ थी १४३७ -

(૧૪૨૩) કાપોત લેશ્યાની સ્થિતિ - જધન્ય ૧૦૦૦૦ વર્ષ, ઉત્કૃષ્ટ પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક ત્રણ સાગરોપમ છે.

(૧૪૨૪) નીલ લેશ્યાની સ્થિતિ - જધન્ય પલ્ચોપમનો અસંખ્યાત ભાગ અધિક ત્રણ સાગરોપમ, ઉત્કૃષ્ટ પલ્ચોપમનો અસંખ્યાત ભાગ અધિક દશ સાગરોપમ છે.

(१४२५) કૃष्ण वेश्यानी स्थिति - ४६न्य पस्योपमनो असंण्यात भाग अधिङ ६श सागरोपम, ६८६४ ३३ - सागरोपम छे.

(१४२६) नैरथिङ छवोनी वेश्याओनी स्थिति वर्षवी, हवे तिर्थंय, मनुष्य अने हेवोनी वेश्या स्थितिनुं वर्षन डरीश.

(१४२९) डेवण थुड्स देश्याने छोडीने भनुष्य अने तिर्थयोनी शेटती पण देश्याओ छे, ते जधांनी श्रधन्य अने छित्हृष्ट स्थिति अंतर्भुहूर्त छे. (१४२८) थुड्स देश्यानी श्रधन्य स्थिति अंतर्भुहूर्त अने छित्हृष्ट स्थिति ६०० वर्ष न्यून એક કરोड पूर्व छे.

(१४२६) भनुष्य અने तिर्यंशोनी वेश्यानी स्थितिनुं आ वर्षन छे. हवे हेवोनी वेश्याओनी स्थितिनुं वर्षन કरीश -

(१४३०) इष्स देश्यानी ४६न्य स्थिति १०००० वर्ष छे, ६८इ्ष्ट स्थिति पत्योपमनो असंज्यातमो भाग छे. (१४३१) इष्स देश्यानी ६८इ्ष्ट स्थितिथी એક समय अधिङ नीव वेश्यानी ४६न्य स्थिति छे, ६८५्ष्ट पत्योपमनो असंज्यात भागाधिङ छे. (१४३२) नीव वेश्यानी ६८५्ष्ट स्थितिथी એક समयाधिङ डापोत वेश्यानी ४६न्य स्थिति छे अने ६८५्ष्ट स्थिति पत्योपमनो असंज्यात भागाधिङ छे.

(१४३३) हवे आगળ हुं ભવનપતિ, व्यंतर, જ्योतिક અને वैभानिક દેવોની तेषे લેશ્યાની स्થितिनुं निરૂપણ કરીશ.

(१४३४) तेन्रो लेश्यानी न्यान्य स्थिति એક पत्योपम, ६८५६ स्थिति पत्योपमनो असंज्यात भाग अधिङ जे सागरोपम छे. (१४३५) तेन्रो लेश्यानी न्यान्य स्थिति १०००० वर्ष सने ६८५६ स्थिति पत्योपमनो असंज्यात भाग अधिङ जे सागरोपम छे.

(१४३६) तेेेेेेेेे तेश्यानी ઉत्કृष्ट स्थितिथी એક समय अधिક पप्र वेश्यानी 9ंधन्य स्थिति छे, ઉत्કृष्ट स्थिति એક मुहूर्त अधिક दश सागरोपम छे. (१४३७) पद्म वेश्यानी ઉत्કृष्ट स्थितिथी એક समय अधिક शुक्रव वेश्यानी 9ंधन्य स्थिति छे अने ઉत्કृष्ट स्थिति એક मुहूर्ताधिक 33 - सागरोपम छे.

विवेयन - १४२३ थी १४३७ -

૦સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ છે, વૃત્તિગત કિંચિત વિશેષતા આ પ્રમાણે -

કાપોત લેશ્યાની જઘન્યા સ્થિતિ ૧૦૦૦૦ વર્ષ કહી. તે રત્નપ્રભા નારકીને આશ્રીને સમજવી, કેમકે ત્યાં જ આ આયુ સ્થિતિ છે. ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી તે વાલુકા પ્રભાને આશ્રીને જાણવી. જે સમયાધિક પણું સૂત્રમાં કહ્યું તે સમજાતું ન હોવાથી તેની વ્યાખ્યા કરેલ નથી. યાવત્ - x - x - ઉત્કૃષ્ટા 33 - સાગરોપમ સ્થિતિ કૃષ્ણ લેશ્યાની કહી તે મહાતમસ્પ્રભાની જાણવી. કેમકે આટલું આયુષ્ય ત્યાં જ સંભવે છે. નારકોની આગળ દેવોની દ્રવ્ય લેશ્યા સ્થિતિ એ પ્રમાણે જ ચિંતવવી. તેમના ભાવ લેશ્યાના પરિવર્તમાન પણાથી અન્યથા પણ સ્થિતિનો સંભવ છે. આ પ્રમાણે નરકમાં થાય તે નૈરવિક તેમના સંબંધી લેશ્યાની સ્થિતિ વર્ણવીને હવે બાકીની ગતિની કહે છે -

લેશ્યાની જદાન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્તાર્ધ કહી, તે કઇ રીતે ? પૃથ્વી કાયાદિમાં અને સંમૂર્છિમ મનુષ્યાદિમાં જે કૃષ્ણા આદિ લેશ્યા છે, તે તિર્યય અને મનુષ્યોની મધ્યે જ સંભવે છે. એ પણ કવચિત્ કોઈકને સંભવે છે. એ વિષયમાં પ્રજ્ઞાપનાનું 'લેશ્યાપદ' જોવું. શું શુક્લ લેશ્યાની પણ અંતર્મુહૂર્ત જ સ્થિતિ હોય ? તેવી આશંકાથી કરે છે - કેવળ શુદ્ધ લેશ્યા અર્થાત્ શુક્લ લેશ્યાને વર્જીને કહેવું.

શુક્લ લેશ્યાની સ્થિતિમાં ઉત્કૃષ્ટા પૂર્વકોટી કહી છે તે નવ વર્ષ વડે ન્યૂન જાણવી. અહીં જો કે ક્યારેક પૂર્વકોટિ આયુવાળાને આઠ વર્ષે પણ વ્રતના પરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે, તો પણ આટલી ઉંમરવાળાને એક વર્ષના પર્યાયની પૂર્વે શુક્લ લેશ્યાનો સંભવ નથી. તેથી નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વકોટિ કહેલ છે. બાકી સૂત્રો સ્પષ્ટ જ છે.

કૃષ્ણ લેશ્યાની જે જદ્યન્ય સ્થિતિ ૧૦૦૦૦ વર્ષ કહી, તે વ્યંતર અને ભવનપતિમાં જ સંભવે છે, કેમકે તેમનું તેટલું આયુ હોય છે. એ પ્રમાણે - x - x - x - આદ્ય ત્રણે સ્થિતિ વ્યંતર અને ભવનપતિ નિકાયને આશ્રીને કહેલી જાણવી. પછી જે સૂત્ર છે તેમાં સમસ્ત નિકાય ભાવિની તેજો લેશ્યાની સ્થિતિ બતાવેલી છે. તેથી તે ભવનપતિ, વ્યંતર, જયોતિષ્ક, વૈમાનિક એ યારે નિકાયની સ્થિતિ સમજવી. જો કે સામાન્ય ઉપક્રમ છે તો પણ તે વૈમાનિક નિકાય વિષયપણાથી જ તે સ્થિતિ જાણવી. ઇત્યાદિ - x - x - x - x - x - x - x - પ્રદ્મલેશ્યાની સ્થિતિમાં જે દશ સાગરોપમ સ્થિતિનું કથન કરેલ છે, તે જઘન્યા સ્થિતિ સનત્કુમારમાં અને ઉત્કૃષ્ટા સ્થિતિ બ્રહ્મલોકમાં જાણવી કેમકે તેઓને જ આ આયુષ્યનો સંભવ છે. - x - x - x - x - x - શુક્લ લેશ્યાની સ્થિતિનું જે કથન છે, તે લાંતક દેવલોકથી આરંભીને સર્વાર્થિસિદ્ધ સુધી સંભવે છે તેમ જાણવું.

એ પ્રમાણે સ્થિતિ દ્વાર કહ્યું. હવે ગતિદ્વારને કહે છે -

#### • सूत्र - १४३८, १४३६ -

કૃષ્ણ, નીલ અને કાપોત આ ત્રણે અદ્યર્મ લેશ્યાઓ છે. આ ત્રણથી જીવ અનેકવાર દુર્ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે.

तेश्री, पद्म अने शुझ्व देश्या, आ त्रशे धर्म देश्याओ छे. आ त्रशेथी छुव अनेङवार सुगतिने प्राप्त थाय छे.

#### • विवे**य**न - १४३८, १४३६ -

કૃષ્ણ, નીલ અને કાપોત આ ત્રણે લેશ્યાઓ અદ્યર્મ લેશ્યા છે. કેમકે તે પાપના ઉપાદાનના હેતુ પણે છે. પાઠાંતરથી તે અદ્યમ લેશ્યા છે. ત્રણે પણ અવિશુદ્ધત્વથી અપ્રશસ્ત છે. એ લેશ્યાથી જીવો નરક અને તિર્ચયગિત રૂપ દુર્ગતિને પામે છે. કેમકે સંક્લિષ્ટપણાથી તેને પ્રાયોગ્ય આયુ જ તેઓ બાંદ્યે તેમ સંભવે છે.

તેજો, પદ્મ અને શુક્લ એ ત્રણ લેશ્યા ધર્મ લેશ્યા છે, કેમકે વિશુદ્ધતાથી તે ધર્મના હેતુપણે છે તેથી આ ત્રણે લેશ્યા વડે જીવ દેવ અને મનુષ્ય લક્ષણ સુગતિને અથવા મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. કેમકે તેમને તેવા પ્રકારના આયુનો બંધ અથવા સકલ કર્મનો ક્ષય થાય છે.

ગતિદ્વાર કહ્યું. હવે આયુષ્યના દ્વારનો અવસર છે - તેમાં જે લેશ્યામાં જે આયુષ્યનું પ્રમાણ છે, તે સ્થિતિ દ્વારમાં જ અર્થથી કહેલ છે. અહીં તો આ કહે છે - જીવ જે લેશ્યામાં ઉત્પન્ન થાય છે, તે લેશ્યામાં જ મરે છે. તેમાં જન્માંતર ભાવિ લેશ્યાનું શું પહેલાં સમયે પરભવ આયુનો ઉદય થાય કે ચરમ સમયે અન્યથા પણ હોય તે સંશયના નિવારણ માટે કહે છે -

### • सूत्र - १४४० थी १४४२ -

(१४४०) प्रथम समयमां परिष्ठत जधी वेश्याओथी डोर्रपष छव जीज भवमां ६त्पन्न थतो नथी. (१४४१) अंतिम समयमां परिष्ठत जधी वेश्याओथी डोर्रपष छव जीज भवमां ६त्पन्न थतो नथी. (१४४२) वेश्याओनी परिष्ठति थतां अंतर्मृहूर्त ज्यतीत थर्र जय छे अने ज्यारे अंतर्मृहूर्त शेष रहे छे. ते समये छव परवोडमां जय छे.

### • विवेशन - १४४० थी १४४२ -

છ એ લેશ્યા તેની પ્રતિપતિ કાળની અપેક્ષાથી પહેલાં સમયમાં પરિણત થવાથી, કોઈનો પણ ઉપપાત - ઉત્પતિ થતી નથી. એ પ્રમાણે જ બીજા ભવમાં જીવને તેવી લેશ્યા વડે અંત્ય સમયમાં પરિણત વડે પણ કોઈ જીવની ઉત્પત્તિ થતી નથી. શેષ અંતર્મુહૂર્ત રહેતા અવિતષ્ઠ એવી લેશ્યાઓ વડે પરિણત વડે ઉપલક્ષિત જીવ ભવાંતરમાં જાય છે. અહીં મરણકાળમાં ભાવિભવ લેશ્યાના ઉત્પત્તિકાળમાં અથવા અતીત ભવ લેશ્યામાં અંતર્મુહૂર્ત અવશ્ય થાય છે. જો કે દેવ નારકમાં આ કાળ બે અંતર્મુહૂર્ત છે, આ વિષયમાં પ્રજ્ઞાપનાની સાક્ષી પણ છે જ. - x - x -

આ પ્રમાણે લેશ્યાની નામ આદિને કહીને, હવે અધ્યયનના અર્થનો ઉપસંહાર કરતા આ ઉપદેશ કહે છે -

### • सूत्र - १४४३ -

આ પ્રમાણે લેશ્યાઓના અનુભાગને જાણીને અપ્રશસ્ત લેશ્યાઓના પરિત્યાગ કરીને, પ્રશસ્ત લેશ્યાઓમાં અધિષ્ઠિત થવું જોઇએ - તેમ હું કહું છું.

#### • विवेयन - १४४३ -

જે કારણથી આ પ્રશસ્તા લેશ્યા દુર્ગતિનો હેતુ છે અને પ્રશસ્તા લેશ્યા સુગતિનો હેતુ છે, તે કારણથી અનંતર કહેલી લેશ્યાના અનુભાગને વિશેષથી જાણીને કૃષ્ણાદિ ત્રણે અપ્રશસ્ત લેશ્યાનો ત્યાગ કરીને તૈજસ આદિ ત્રણ પ્રશસ્તાનો ભાવ પ્રતિપતિથી મુનિ આશ્રય કરે છે.

> मुनि दीपरत्नसागरे डरेब अध्ययन - ३४ - नो टीडा सहित अनुवाद पूर्ष

# 🗘 અધ્યયન - ૩૫ - ''અણગારમાર્ગ ગતિ'' 🗘

\_\_x\_\_\_x\_\_\_x\_\_\_x

૦લેશ્યા અધ્યયન - ૩૪ ની વ્યાખ્યા કરી. હવે અધ્યયન - ૩૫ મું આરંભીએ છીએ, તેનો સંબંધ આ પ્રમાણે છે - અનંતર અધ્યયનમાં લેશ્યા કહી. તેને કહેવામાં આ આશય હતો - અશુભ અનુભાવ લેશ્યાના ત્યાગથી શુભાનુભાવ જ લેશ્યામાં રહેવું. અને તે ભિક્ષુગુણ વ્યવસ્થિત જ સમ્યગ્ રીતે ધારણ કરી શકે છે પણ તેવું વ્યવસ્થાપન તેના પરિજ્ઞાનથી થાય, તેથી તેનો અર્થ અહીં આરંભે છે, આ સંબંધથી આવેલા આ અધ્યયનના ચાર અનુયોગ હાર પૂર્વવત્ યાવત્ નામનિક્ષેપમાં ''અણગારમાર્ગગતિ'' નામ છે. તેથી અણગાર, માર્ગ અને ગતિ એ ત્રણે પદોના નિક્ષેપાને માટે નિર્યુક્તિકાર કહે છે -

# • निर्युक्ति - ५४६ थी ५५१ + विवेयन -

''અનગાર'' શબ્દનો નિક્ષેપો નામાદિ ચાર ભેદે જાણવો. તેમાં દ્રવ્ય અણગારના બે ભેદ છે. તેમાં નોઆગમથી દ્રવ્ય અણગાર ત્રણ ભેદે છે - તેમાં તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અણગારમાં નિક્ષવ આદિ આવે છે. ભાવમાં સમ્યગ્ દેષ્ટિ, અગારવાસથી વિનિર્મુક્ત લેવા. માર્ગ અને ગતિ બંને શબ્દો પૂર્વે ઉદ્દિષ્ટ છે. ભાવ માર્ગમાં ''સિદ્ધિગતિ''નો અધિકાર જાણવો.

-૦- ત્રણે ગાથા સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે નિહ્નવ આદિમાં ચારિત્ર પરિણામ વિના ગૃહના અભાવવાળા લેવા. અણગાર પણ દ્રવ્ય અને ભાવથી કહ્યા છે. ભાવમાં સમ્યગ્દર્શનવાન્, અણગારવાસથી મુક્ત ચારિત્રી લીધા. તથા ભાવમાર્ગથી સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર લક્ષણથી સિદ્ધિગતિ વડે અર્થાત્ ભાવ અણગાર વડે અધિકાર છે, નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્ર કહે છે -

## • सूत्र - १४४४ -

झानीओ द्वारा ६५६६७ मार्गने मारी पासेथी એકाग्रमन वडे सांभળो, रेर्नु आयरष કरीने भिक्षु दुःખोनो अंत ક**રે** છે.

### • विवेयन - १४४४ -

હું કહું છું તે સાંભળો, એકાગ્ર મનથી, અનન્યગત ચિત્તવાળા શિષ્યને આમ કહે છે. આ માર્ગ, યથાવસ્થિત વસ્તુ તત્ત્વથી ઉત્પન્ન કેવળ વાળા અરહંત વડે કહેવાયેલ છે. અથવા શ્રુતકેવલિ, ગણધર આદિ વડે પ્રતિપાદિત છે. વળી આ માર્ગને આચરનાર સાધુ શારીરિક, માનસિક દુઃખોનો અંત કરે છે, સર્વે કર્મોનું ઉન્મૂલન કરે છે. આના વડે આસેવ્ય - આસેવક સંબંધથી અણગાર સંબંધી માર્ગનું જે ફળ - મુક્તિ ગતિ છે, તે દશવિલ છે તે અણગાર માર્ગ અને તેની ગતિ અર્થથી કહી છે, તે સાંભળો.

## • सूत्र - १४४५ थी १४६४ -

(९४४५) ગૃહવાસનો પરિત્યાગ કરી પ્રવ્રજિત થયેલ મુનિ, આ સંગોને જાણે, જેમાં મનુષ્ય આસક્ત થાય છે. (१४४६) संयत भिक्षु हिंसा, °ूठ, योरी, अબ્रह्मयर्य, छरछा-डाम अने લोभथी हूर रहे.

(१४४७, १४४८) मनोहर यिश्रोथी युड्त, माणा अने धूपशी सुवासित, डमाडो अने सङ्गेह यंहरवाथी युड्त - એवा थिताडर्षड स्थाननी मनशी प्रष्टा छरछा न डरे... डाम राग वधारनारा आवा प्रडारना ઉपाश्रयोमां छंद्रियोनो निरोध डरवो भिक्षुने माटे हुष्डर छे.

(१४४६, १४५०) आथी એકાકી બિક્ષુ १४शानमां, शून्यधरमां, वृक्षनी नीथे तथा परङ्कत् એકાંત स्थानमां रहेवानी અભિરુચિ राजे.... परभ संयत બિक्षु प्रासुङ, अनाजाध, स्त्रीओना ઉपद्रवथी रहित स्थानमां रहेवानो संडल्प डर.

(९४५९, ९४५२) भिक्षु स्वयं घर न जनावे, जील पासे न जनावडावे, डेमडे गृहडर्मना समारंजमां प्राष्टीनो वध लेवायेव छे.... त्रस, स्थावर, सूक्ष्म सने जाहर छवोनो वध थाय छे तेथी संयत भिक्षु गृहडर्मना समारंजनो परित्याग डरे.

(१४५3, १४५४) से ४ प्रमाशे भोજन-पान रांधवा सने रंधाववामां हिंसा थाय छे. तेथी प्राप्त सने भूत सुवीनी हयाने माटे रांधे डे रंधावे नहीं.... भोषन सने पानने पडाववामां पाष्टी, धान्य, पृथ्वी सने डाष्टने साश्रित सुवोंनो वध थाय छे. तेथी साधु रंधावे नहीं.

(९४५५) अग्नि सथान जीशुं शस्त्र नथी, ते घलां प्रालनुं विनाशङ छे, सर्वतः तीक्ष्य धारथी युड्त छे, तेथी भिक्षु अग्नि ४ सળगावे.

(१४४६ थी १४४८) इय - विङ्यर्थी विरस्त भिक्षु सुवर्ष अने भाटीने सभान सभ९नार छे, तेथी ते सोना-यांहीनी भनथी पस छरछा न डरे... वस्तुने जरीहनार इथिङ होय छे, वेयनार वसिङ् होय छे. तेथी इय - विङ्यमां प्रवृत साधु - 'साधु' नथी... भिक्षावृति ९ भिक्षुरो भिक्षा इरवी शेर्रसे. इय - विङ्यथी नहीं. इय विङ्य महाहोष छे, भिक्षावृत्ति सुजावह छे.

(१४४६, १४६०) युनि श्रुतानुसार खनिहित खने सायुहायिङ रिछनी खेषणा ङरे ते वाज खने खवाजमां संतुष्ट रहीने जिक्षा यर्था ङरे.... खवोबुप, रसमां खनासस्त, रसनेन्द्रिय विशेता, खपूर्छित, छवन निर्वाहने माटे ९ जाय, रसने माटे नहीं.

(१४६१) युनि अर्यना, रयना, पूषा, ऋद्धि, सट्डार अने सन्भाननी भनथी प्रथार्थना न डरे.

(१४६२) युनि शुક्त ध्यानमां तीन रहे. निहान रहित अने अडिंयन रहे, श्रुवन पर्यन्त शरीरनी आसिस्तने छोडीने वियरण डरे. (१४६३) કાળधर्य ઉપस्थित थतां मुनि आहारनो परित्याग કरी, मनुष्य शरीरने छोडीने हु:ખोथी मुક्ति અने सामर्थ्यवान थर्छ जाय छे.

(१४६४) निर्मम, निरहंडार, वीतराग अने अनाश्रव मुनि डेवणज्ञान पामीने शाश्वत परिनिर्वाध पामे छे - तेम हुं डहुं छुं.

# • विवेशन - १४४५ थी १४६४ -

(१४४५) गृहवास - घरमां रहेवुं अथवा घर જ परवशताना हेतुथी पाश, ते गृहपाश, तेनो त्याग हरीने, सर्वसंगने छोडीने ભાगवती दीक्षा स्वीहारेल मुनि, प्रत्यक्ष पुत्र - पत्नी आदिनो प्रतिजंधने लवहेतु ३५ જાણीने निश्चयथी तेने छोडे. संग - नी व्युत्पत्ति हहे छे:- षेमां प्रतिजंधित थाय अथवा षे संग वडे ज्ञानावरणाहि हमें साथे संजद्ध थाय ते.

(૧૪૪૬) હિંસા - પ્રાણ વ્યપરોપણ, અલીક - અસત્ય ભાષણ, ચૌર્ચ -અદત્તાદાન. અબ્રહ્મસેવન - મૈયુન આયરણની ઇચ્છારૂપ, કામ - ઇચ્છાકામ અથવા અપ્રાપ્ત વસ્તુની કાંક્ષારૂપ, લોંદ - લબ્ધ વસ્તુ વિષયક ગુદ્ધિ. સંયત તેનો ત્યાગ કરે. આના વડે મૂલગુણે કહ્યા તેમાં સ્થિત એવા શરીરને અવશ્ય આહારાદિ પ્રયોજન હોય, તેથી તે વિષયમાં કહે છે -

(૧૪૪૭) મનોહર ચિત્ર પ્રદાન ગૃહને, તે પણ પુષ્પ અને દૂપથી સુગંધી કરાયેલ હોય, કમાડોથી યુક્ત હોય, તે પણ શ્વેતવસ્ત્રથી વિભૂષિત હોય, મનથી તો શું ? વચનથી પણ ન પ્રાર્થે. ત્યાં કઈ રીતે રહે ?

(૧૪૪૮) કામ રાગ વધારનાર ઉપાશ્રયમાં ઇંદ્રિયોનો નિરોધ દુષ્કર છે. તેમાં ઇંદ્રિયો - યક્ષુ આદિ, ઉપાશ્રય - દુઃખમાં જેનો આશ્રય કરાય છે તે દુષ્કર - ઉન્માર્ગ પ્રવૃત્તિના નિષેધથી માર્ગમાં રહેવું. મુશ્કેલ હોવું તે - સ્વ સ્વ વિષય પ્રવૃત્તિને નિયંત્રિત કરવી મુશ્કેલ છે. કામરાગ - મનોફ્રા ઇંદ્રિય વિષયોમાં આસક્તિ. આવા સ્થાને મૂલગુણમાં કંઇક અતિયાર સંભવે છે. એવું હોય તો ક્યાં ? કેમ ? રહેવું.

(૧૪૪૯) શ્મશાનમાં, શૂન્યગૃહોમાં, વૃક્ષની સમીપમાં, તથાવિદ્ય કાળમાં, રાગદ્વેષ રહિત કે અસહાય રહે. બીજાના તેવા પ્રકારના પ્રતિબંધને ન સ્વીકારીને અને બીજા વડે નિષ્પાદિત સ્થાનમાં ભિક્ષુ રહે.

(૧૪૫૦) અચિતિભૂત ભૂભાગમાં, પોતાના કે બીજાને બાદા ન થાય તે રીતે અથવા આવનાર સત્વો કે ગૃહસ્થ - સ્ત્રી આદિના ઉપદ્રવ રહિત સ્થાનમાં રહે. કેમકે આ જ મુક્તિપથના શત્રુ રૂપે. તેમાં પ્રવૃત્તને ઉપદ્રવ હેતુ થાય છે. ઉક્ત શ્મશાનાદિમાં તો શાક્યાદિ ભિક્ષુ પણ રહે, તેથી કહ્યું કે - મોક્ષને માટે સમ્યક્ પ્રકારે યત્ન કરે. જિન માર્ગ સ્વીકારેલને જ મુક્તિમાર્ગ પ્રતિ વસ્તુતઃ સમ્યક્ યત્ન સંભવે છે. તેમાં પણ માત્ર રુચિ ન કરે. પણ તેમાં સંકલ્પ કરે -૦- પરફૃત વસતિ એવું વિશેષણ કેમ કહ્યું ?

(૧૪૫૧) પોતાના માટે ઉપાશ્રય કરે નહીં. ગૃહસ્થાદિ પાસે કરાવે પણ નહીં કે કરનારને અનુમોદે નહીં. કેમકે ગૃહ નિષ્પતિ કર્મમાં સમારંભ થાય. કેમકે પ્રાણીને પરિતાપ કર થાય છે. એકેન્દ્રિયાદિ પ્રાણીનો ઘાત થાય છે. ''ભૂતોનો વધ કહ્યો'' તે કેટલાંકને ન થાય, તે આશંકાથી કહે છે -

(૧૪૫૨) બે ઇંદ્રિયાદિ ત્રસ, પૃથ્વી આદિ સ્થાવર, તેમાં પણ સૂરમ અને બાદર જીવોનો વધ થાય છે. તેથી સમ્યગ્ હિંસાદિ ઉપરત થયેલ સંયત તેનો ત્યાગ કરે. આ પ્રમાણે આશ્રય ચિંતા કહીને હવે આહાર ચિંતા કહે છે -

(૧૪૫૩) તે જ પ્રકારે ભોજન - શાલિ ઓદનાદિ, પાન - દુધ વગેરે તેને ન સ્વયં રાંધે, તેમ જીવવધા થાય. તેથી પ્રાણ અને ભૂતની દયાને માટે રાંધવા - રંધાવવામાં પ્રવૃત્તને જે જીવોપઘાત સંભવે છે, તે ન થાય માટે રાંધે - રંધાવે નહીં.

આ જ અર્થને કહે છે -

(૧૪૫૪) પાણી, શાલિ આદિ ધાન્ય, તેની નિશ્રાએ રહેલ પુરા, કીડીઓ વગેરે રૂપ જીવો, ભૂતિ અને કાષ્ઠને આશ્રીને રહેલ એકેન્દ્રિય આદિ હણાય છે. તેથી ભિક્ષુ રાંધે - રંધાવે નહીં. રાંધનારને અનુમોદે નહીં.

(૧૪૫૫) અગ્નિ સમાન શસ્ત્ર નથી૦ ગાથાર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ આ પ્રમાણે જાણવું:- દ્વારા - જીવ વિનાશિકા શક્તિ. કેમકે બધી દિશામાં રહેલા જીવનો ઉપઘાત કરે છે. શસ્ત્ર - જેના વડે પ્રાણી હણાય તેવા આયુધ આદિ તેની ધારથી અલ્પ જંતુને પણ ઉપઘાતક થાય છે. તેથી અગ્નિ ન સળગાવવો આના વડે ઠંડી નિવારવા માટે પણ અગ્નિના સારંભનો નિષેધ કર્યો. -૦- પચન, પાચનના નિષેધથી કય - વિકય કરવો યુક્ત માને, તેવી આશંકાથી હિરણ્યાદિના પરિગ્રહના નિષેધપૂર્વક તેનો પણ પરિહાર કહે છે -

(૧૪૫૬) સુવર્ણ, રૂપું, બીજાં ધન - ધાન્યાદિને ચિત્તમાં તો ઠીક વચનથી પણ ન પ્રાર્થે. કેવો થઈને ? સોના કે માટે બંનેમાં તુલ્ય બનીને. સાધુ નિવૃત્ત થાય. કોનાથી? ખરીદ કે વેચાણની પ્રવૃત્તિથી. એમ શા માટે ?

(૧૪૫૭) મૂલ્ય આપીને બીજાની વસ્તુ લે તે ખરીદી, પોતાની વસ્તુ મૂલ્ય લઈ બીજાને આપે તે વિભક્, તેમાં પ્રવર્તે તે સાધુ ન કહેવાય.

(૧૪૫૮) તથાવિધ વસ્તુની યાયના કરવી પણ ખરીદી ન કરવી. ભિક્ષા વડે જ નિર્વાહ કરવો તે ભિક્ષાવૃત્તિ. અયાચિત વસ્તુ લેવી તે ખરીદ-વેચાણ માફક સદોષ જ છે. તેથી ભિક્ષાવૃત્તિ વડે જ આલોક અને પરલોકમાં કલ્યાણ કે સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. આના વડે કીત દોષ પરિહાર કહ્યો.

(૧૪૫૯) સમુદાન બિક્ષા - એક ઘેરથી જ બિક્ષા ન લેતા જુદા જુદા ઘરોમાંથી થોડું થોડું લઈ, મધુકસ્વૃત્તિથી ભ્રમણ કરતા જ આ પ્રમાણે થાય છે. આગમમાં અબિહિત ઉદ્દગમ એષણાદિ બિક્ષાવૃત્તિથી જ અબાધિત થાય છે. - x - x - પિંડપાત એટલે પાત્રમાં બિક્ષા પડવી તે. અર્થાત્ બિક્ષા માટે અટન કરે - ગવેષણા કરે. હવે પિંડ - અશનાદિને પ્રાપ્ત કરીને જે રીતે ખાય, તે કહે છે -

(૧૪૬૦) સ-રસ અજ્ઞ પામીને લંપટ ન બને. સ્નિગ્દાદિ રસની પ્રાપ્તિમાં આકાંક્ષાવાળો ન થાય, તે માટે જીભને વશમાં રાખે, સંનિધિ આદિ ન કરવા વડે અમૂર્છિત ન થાય. આવા પ્રકારનો થઈને રસને માટે ''આ સરસનું હું આસ્વાદ કરીશ'' એમ મૂર્છાથી આહાર ન કરે. કેવળ સંયમના નિર્વાહ માટે જ આહાર કરે. આના વડે પિંડવિશુદ્ધિ કહી. આ પ્રમાણે આશ્ચય અને આહારની વિચારણાથી ઉત્તરગુણ કહ્યા.

હવે આ રીતે રહેતા સાધુને આત્મામાં બહુમાન ઉત્પન્ન થતાં ક્યારેક અર્ચનાદિ પ્રાર્થે તો ? -

(૧૪૬૧) પુષ્પાદિથી અર્ચના, પૂજા, નિષદાદિ વિષયક રચના, વંદન, વચનાદિ વડે સ્તવના, વિશિષ્ટ વસ્ત્રાદિથી પૂજન, પ્રતિલાભન, ઋદ્ધિ, અર્થપ્રદાનાદિ સત્કાર, અભ્યુત્થાનાદિ સન્માન, તેને મનથી તો શું ? વાણીથી પણ ન પ્રાર્થે, અભિલાષા ન કરે. તો શું કરે ? તે કહે છે -

(૧૪૬૨) શુક્લ ધ્યાનને ધ્યાવે, નિયાણા રહિત અને અકિંયન થાય, કાયાને વોસિરાવીને વિચરે, અપ્રતિબદ્ધ વિહારથી વિચરે. ક્યાં સુધી ? મરણકાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી. મૃત્યુ સમયે શું કરે ?

(૧૪૬૩) અશનાદિ આહારનો પરિત્યાગ કરે. સંલેખના કરે. ક્યારે ? કાળધર્મમાં - આયુષ્યના ક્ષયના લક્ષણમાં, મૃત્યુ સ્વભાવ નીકટ આવે ત્યારે. તથા મનુષ્ય સંબંધી શરીરનો ત્યાગ કરીને, વીર્યંતરાયના ક્ષયથી વિશિષ્ટ સામર્ચ્યવાન્ બનીને શારીરિક અને માનસિક દુ:ખોને વિશેષથી ત્યજે છે. તેના નિબંધક કર્મનો અપગમ થાય છે. કેવ થઈને ?

(૧૪૬૪) મમત્વરહિત, ''હું અમુક જાતિનો છું'' ઇત્યાદિ અહંકાર રહિત, રાગ અને હેષ રહિત થઈને, મિથ્યાત્વ આદિ તેના હેતુના અભાવે કર્માશ્રવ રહિત થઈને કેવળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે. ક્યારેય પણ વિચ્છેદ ન પામે તેવા શાશ્વત અને અસ્વાસ્થ્ય હેતુ કર્મના અભાવથી સર્વથા સ્વસ્થીભૂત થાય. - o - o -

આ પ્રમાણે વીશ સૂત્રોની વિવેચના કરી.

મુનિ દીપરત્નસાગરે કરેલ અધ્યયન - ૩૫ - નો ટીકા સહિત અનુવાદ પૂર્ણ.

# 🗘 अध्ययन - ३६ - ''જીवाજીव विભક્ति'' 🗘

o'અનગાર માર્ગ ગતિ' નામે અધ્યયન - ૩૫ કહ્યું હવે છત્રીશમું કહીએ છીએ. તેનો સંબંધ આ છે - અનંતર અધ્યયમાં હિંસાનો ત્યાગ કરવો આદિ ભિક્ષુના ગુણો કહ્યા, તે જીવ-અજીવના સ્વરૂપના પરિજ્ઞથી જ સેવવા શક્ય છે, તેથી તેને જણાવવાને માટે આ અધ્યયન આરંભીએ છીએ. આના ઉપક્રમાદિ ચાર અનુયોગ હારો છે.

તેમાં ભાષ્યગાથા આ છે -

#### • ભાષ્ય - ૧ થી ૧૫ - સંકોપાર્થ -

તેના અનુયોગ દ્વારો ચાર છે - ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નય. ઉપક્રમ છે ભેદે - નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અથવા આનુપૂર્વી નામ પ્રમાણ વક્તવ્યતા જાણવી. અર્થીધિકારથી તે છ છે. બધાંને યથાક્રમે વર્ણવીને આ સમવતાર કરવો. તેમાં આનુપૂર્વી ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વીમાં અવતરે છે. પૂર્વાનુપૂર્વીથી આ છત્રીશમું અને પશ્ચાનુપૂર્વીથી આ પહેલું અધ્યયન છે. અનાનુપૂર્વી વડે તો એકાદિથી છત્રીશ સુધીમાં કોઈપણ ક્રમે આવે. નામમાં છે ભેદે નામ છે, તેમાં ભાવમાં ક્ષાયોપશમિક્તા છે, કેમકે બધું શ્રુત સાયોપશમિક્રમાં આવે છે. પ્રમાણમાં વળી ભાવ પ્રમાણમાં તે ત્રણ ભેદે છે. વળી તે લોકોતર અને અનંગ શ્રુત એવા આગમમાં અવતરે છે. તે પણ કાલિક શ્રુતમાં આ આગમ અવતરે છે. તે પણ અનંતર, પરંપર ઉભયરૂપ આગમ ત્રિક્રમાં અવતરે છે. પણ સંખ્યા પરિમાણ સમવતરે છે. અર્થીધિકારથી અહીં જીવાજીવોથી વર્તે છે. - x - x - નિક્ષેપમાં સ્થાપના એક અર્થમાં થાય છે તે ત્રણ ભેદે છે. ઓધ, નામ અને સૂત્ર આલાપક. - x - x - તેમાં આનું નામ જીવ અને અજીવાનો વિભાગ ''જીવાજીવ વિભક્તિ'' છે. અહીં જીવ, અજીવ અને વિભક્તિ ત્રણ પદો વર્તે છે, તેનો નિક્ષેપો -

અંહા જીવ, અજીવ અને વિભાક્ત ત્રણ વદા વત છે, તેના નિક્ષપા

# • निर्युक्ति - ५५२ थी ५५६ + विवेयन -

જીવનો નિક્ષેપો ચાર ભેદે છે તેમાં દ્રવ્યજીવના બે ભેદો છે. તેમાં નોઆગમ દ્રવ્યજીવ ત્રણ ભેદે - જ્ઞશરીર, ભવ્ય શરીર, તદ્વ્યતિરિક્ત. જીવદ્રવ્ય ભાવમાં જીવદ્રવ્યના દશ ભેદે પરિણામ છે. અજીવનો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર ભેદે છે, તેમાં દ્રવ્યથી અજીવ બે ભેદે છે. - x - ચાવત્ ભાવમાં અજીવ દ્રવ્યના પરિણામ દશ પ્રકારે છે. વિભક્તિનો નિક્ષેપો પણ નામાદિ ચાર ભેદે છે. - x - ચાવત્ જીવોની અને અજીવોની વિભક્તિ તે બે ભેદ છે તેમાં જીવના પણ સિદ્ધ અને અસિદ્ધ બે ભેદે વિભાગો છે. અજીવોના પણ રૂપી અને અરૂપી અજીવ એવી વિભાષા સૂત્રમાં છે. ભાવમાં છ ભેદે વિભક્તિ છે, તેમાં અહીં દ્રવ્ય વિભક્તિનો અધિકાર છે.

-૦- ગાથાર્થ કહ્યો. કિંચિત્ વિશેષ કહે છે, તે આ પ્રમાણે છે -

જીવદ્રવ્ય તે દ્રવ્યજીવ કહેવાય છે. - x - દ્રવ્યની પ્રાધાન્યતાથી દ્રવ્યજીવ, ભાવમાં દશભેદે જ છે. કર્મના ક્ષયોપશમ કે ઉદયની અપેક્ષા પરિણતિરૂપ જીવદ્રવ્યના સંબંધ જીવથી અનન્યત્વથી જીવ પણે વિવક્ષીત તે જીવ છે. તેમાં ક્ષાયોપશમિકમાં પાંચ ઇંદ્રિયો અને છટ્ઠું મન. એદિયકમાં ક્રોધાદિ ચાર મળીને દશ ભેદ થાય.

એ પ્રમાણે અજીવના નિક્ષેપમાં પણ જ્યારે પુદ્ગલદ્ગવ્ય અજીવ રૂપ સર્વગુણ પર્યાચ રહિત પણે વિચારાય ત્યારે તદ્વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અજીવ. ભાવમાં અજીવદ્ગવના - પુદ્ગલના દર્શવિદ્ય પરિણામે અજીવ છે. અને તે પાંચ-પાંચ શુભાશુભ પણે વિવક્ષિત છે. તે શબ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ અને ગંદા એ પ્રમાણે જાણવા.

વિબક્તિના નિક્ષેપમાં બે પ્રકારે વિબક્તિ છે. જીવોની અને અજીવોની. જીવોનું વિભાગથી અવસ્થાપન, એ પ્રમાણે અજીવોનું સ્થાપન. - x - x - x - x - ભાવ નિક્ષેપમાં ઔદયિકાદિ ભાવ વિષયક છ પ્રકારો જાણવા. - x - x - અહીં જીવ, અજીવ દ્રવ્ય વિભાગ અવસ્થાન રૂપથી અધિકાર છે.

એ પ્રમાણે નામ નિક્ષેપો કહ્યો. હવે સૂત્રાનુગમમાં સૂત્ર કહે છે -

• सूत्र - १४६५ -

જીવ અને અજીવના વિભાગને તમે એકાગ્ર મને મારી પાસેથી સાંભળો, જેને જાલીને બિક્ષુ સમ્ચક્ પ્રકારે સંયમમાં યત્નશીલ થાય.

• विवेयन - १४६५ -

જીવ - ઉપયોગ લક્ષણવાન્, અજીવ - તેથી વિપરીત, વિભક્તિ - તેમના ભેદાદિ દર્શનથી વિભાગ વડે અવસ્થાપન. તે જીવાજીવ વિભક્તિને હું કહું છું. હે શિષ્યો! તમે સાંભળો. કેવી રીતે? દર્શનમાં કહેલ જીવ, અજીવ વિભાગના અવગત તત્વથી તેમાં જ ચિત્ત પરોવીને, તે એકમન. અહીં જ શ્રદ્ધાવાળા શઈને. આ પ્રમાણે જીવ અને અજીવ વિભક્તિને જાણીને પછી ભિક્ષુ - શ્રમણ સમ્યક્ - પ્રશસ્ત યત્નવાત્ બને. સંયમમાં - ઉક્તરૂપ સંયમ વિષયમાં.

જીવાજીવ વિભક્તિના જ્ઞાનની મારૂક લોકાલોક વિભાગનું જ્ઞાન પણ સંચમ યતનમાં વિષયપણાથી ઉપયોગી છે, તેથી તે કહે છે -

• सूत्र - १४६६ -

આ લોક જીવ અને અજીવગય કહેવાયેલો છે. અને જ્યાં અજીવનો એક દેશ કેવળ આકાશ છે, તે અલોક કહેવાય છે.

• विवेयन - १४६६ -

જીવ અને અજીવ રૂપ પ્રત્યેક પ્રાણીને પ્રત્યક્ષ આ લોક વિશેષથી કથિત છે, તેમ તીર્થંકરાદિએ કહેલ છે. જીવ અને અજીવોને યથાયોગ આધાર - આદ્યેયપણાથી વ્યવસ્થિત લોક છે. આના વડે સજીવનો સમુદાય લક્ષ્ય કરાય છે. તે ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલરૂપ તેનો એક અંશ તે આકાશને અલોક કહે છે. - x - x -

હવે જીવાજીવ વિભક્તિ પ્રરૂપણા દ્વારથી તેને કહે છે -

• सूत्र - १४६७ -

द्रव्यथी, क्षेत्रथी, કાળથી અને ભાવથી જીવ અને અજીવની પ્રરૂપણા થાય છે.

#### विवेशन - १४६७ -

દ્રવ્યને આશ્રીને આ - આ ભેદ, ક્ષેત્રને આશ્રીને આ - આ ક્ષેત્ર, કાળથી આવા પ્રકારની કામ સ્થિતિ, ભાવથી આના આ પર્યાયો. તેની ભેદના અભિદાન દ્વારથી જે પ્રરૂપણા - સ્વરૂપ ઉપદર્શન, તેમનો વિભાગ.

તેમાં અલ્પ વક્તવ્યતાથી દ્રવ્યથી અજીવ પ્રરૂપણા કહે છે -

• सूत्र - १४६८ थी १४७० -

स्कुवना जे जेह छे - इपी अने अइपी. अइपीना हश जेह छे अने इपीना यार जेह छे... धर्मास्तिडाय, तेनो हेश, तेनो प्रहेश, अधर्मास्तिडाय, तेनो हेश, तेनो प्रहेश, आ डाशास्तिडाय, तेनो हेश, तेनो प्रहेश, अने अद्धासभय, आ हश जेह अइपी अञ्चवना डह्या छे.

#### • विवेयन - १४६८ थी १४७० -

રૂપ સ્પર્શ આદિને આશ્રીને મૂર્ત, તે જેના કે જેમાં છે તે રૂપી. અરૂપી - જેમાં ઉક્ત રૂપ નથી તે. આ બે ભેદે અજીવો કહેલા છે. તેના દશ ભેદો તીર્થંકર આદિ વડે પ્રતિપાદિત છે. - x - રૂપી અજીવો ચાર ભેદે છે. તેમાં અરૂપી દશ પ્રકારે કહે છે, તે આ પ્રમાણે -

- (૧) ગતિ પરિભત પુદ્દગલોને સ્વભાવથી ધારી રાખે છે તે ઘર્મ આ ધર્મના પ્રદેશોનો સમૂહ તે ધર્માસ્તિકાય. જે સકલ દેશ પ્રદેશ અનુગત સમાન પરિભિતવાળું વિશિષ્ટ દ્રવ્ય છે. (૨) તે ધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશની અપેક્ષાથી સમાન પરિભિત રૂપત્વથી દેશ અપેક્ષાથી અસમાન પરિભતિને આશ્રીને વિશિષ્ટરૂપપણે ઉપદેશ કરે છે તે દેશ ત્રણ ભાગ, ચાર ભાગ આદિ (૩) તે જ ધર્માસ્તિકાયના પ્રકર્ષથી અન્ત્યપણાથી દેશાંતરના અભાવથી ક્યાંય પણ જવાના અભાવરૂપ તે પ્રદેશ નિરંશ ભાગ.
- (૪) ગતિ પરિણત જીવ પુદ્દગલોને ધારણા કરતા નથી કે સ્વભાવથી અવસ્થાપિત કરતા નથી. તે સ્થિતિના ઉપકારકપણાથી 'અધર્મૃ' છે તેને પૂર્વવત્ અધર્માસ્તિકાય જાણવું. (૫) અધર્માસ્તિકાયના દેશ અને (૬) અધર્માસ્તિકાયનો પ્રદેશ. બંનેની વ્યાખ્યા ધર્માસ્તિકાયવત્.
- (૭) આ સ્વસ્વભાવના અપરિત્યાગરૂપથી કાશ સ્વરૂપ વડે જે પદાર્થો તેમાં પ્રતિભાસે છે, તે આકાશ. અથવા સર્વ ભાવોની અભિવ્યક્તિથી તેમાં બધાં પદાર્થો પ્રતિભાસે છે તે આકાશ. તેના પણ આકાશાસ્તિકાય, (૮) આકાશાસ્તિકાય દેશ, (૯) આકાશાસ્તિકાય પ્રદેશ એ ત્રણ પદની વ્યાખ્યા ધર્માસ્તિકાયવત્ જાણવી.
- (૧૦) અદ્ધા કાળ, તે રૂપ સમય તે અદ્ધા સમય, તે નિર્વિભાગરૂપ હોવાથી તેના દેશ કે પ્રદેશ ન કહેવા. - x - x - અરૂપીના આ દશ પ્રકારો થાય છે, તેમનું અનુક્રમે ગતિ, સ્થિતિ, અવગાહના એ ઉપકારત્વ છે. જયારે દશમો કાળ - વર્તનાલક્ષણ જાણવો. - x - x -

હવે આના જ ક્ષેત્રથી કહે છે -

#### • सूत्र - १४७१ -

ધર્મ અને અધર્મ લોક પ્રમાણ છે. આકાશ લોક અને અલોકમાં વ્યાપ્ત છે. કાળ કેવલ સમય ક્ષેત્રમાં જ છે.

• विवेयन - १४७१ -

ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય બંને લોક પરિમાણ કહેવાય છે. - x - x - x - x - w બંનેનું જે લોકમાત્રત્વ છે. તે તેનાથી અવષ્ટબ્ધ આકાશ જે લોકપણાથી સૂચવે છે. આનું અલોક વ્યાપિત્વ હોય તો જીવ અને પુદ્ગલોનો પણ તેમાં પ્રચાર સંભવે છે, તેથી તેને પણ લોકત્વ પ્રાપ્ત થશે. તેથી આ લોક જ છે, અલોક નહીં તેમ અર્થથી કહેલ છે.

આકાશનું સર્વગતત્વ છે. સમય એટલે અદ્ધા સમય, તેને આશ્રીને જે ક્ષેત્ર, તે સમય ક્ષેત્ર - જે અખ દ્ધીપ સમુદ્રના વિષયભૂત હોય છે. તે ક્ષેત્ર પછી સમયનો અસંભવ છે. સમય મૂલત્વાદિ જે આવલિકા આદિની કલ્પના પણ આટલા સમયક્ષેત્ર વર્તી જ છે.- x - x -

આને જ કાળથી કહે છે -

● સૂત્ર - ૧૪૭૨, ૧૪૭૩ -

ધર્મ, અધર્મ, આકાશ આ ત્રણે દ્રવ્ય અનાદિ, અનંત અને સર્વકાળ છે.... પ્રવાહથી સમય પણ અનાદિ અનંત છે. અને પ્રતિનિયત વ્યક્તિ રૂપ એક એક ક્ષણની અપેક્ષાથી આદિ સાંત છે.

विवेशन - १४७२, १४७३ -

ધર્મ, અદ્યર્મ અને આકાશ એ ત્રણે અનાદિ છે - કેમકે તેની આદિ વિદ્યમાન નથી, તેથી અમુક કાળથી આ ત્રણેની પ્રવૃત્તિ છે તે કથન અસંભવ છે. જેનો અંત નથી તેને અનંત કહે છે. આ ત્રણે પણ કેટલોક કાળ પછી નહીં હોય તેવું નથી, તેથી તેને અપર્યવસિત કે અનંત કહે છે.

સર્વકાળ, કાળના અત્યંત સંયોગમાં - સર્વદા સ્વસ્વરૂપનો પરિત્યાગ ન કરવાથી તે નિત્ય છે, તેમ કહેલ છે. સમય પણ અપરાપર ઉત્પત્તિરૂપ પ્રવાહ સ્વરૂપ છે, તેથી તેને અનાદિ અપર્યવસિતત્વ રૂપથી પ્રરૂપાયેલ છે - x - આદેશ - વિશેષ પ્રતિનિયત વ્યક્તિપણાથી વિયારતા સમય આદિ સપર્ચવસિત છે. - x - x - x -

આ અજીવ અરૂપીની દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળથી પ્રરૂપણા કરી. હવે ભાવ પ્રરૂપણાનો અવસર છે - તેમાં અમૂર્ત્તત્વથી આના પર્યાયો નથી. તે રૂપી પર્યાયો માફક વર્ણાદિ પ્રરૂપણા કરતા - x - x - પહેલાં દ્રવ્યથી રૂપીની પ્રરૂપણા કરતાં આ પ્રમાણે કહે છે -

• মুস - ৭४૭४ -

રૂપી द्रव्योना यार ભेદ છે ते आ प्रमाले - (૧) स्डंध, (૨) स्डंध દેશ, (૩) स्डंध प्रदेश અને (૪) परमालु.

## • विवेयन - १४९४ -

પુદ્ગલોને વિચટનથી કે ચટનથી શોષે છે, ધારણ કરે છે અથવા પોષે છે તેને સ્કંધ કહે છે. સ્કંધનો દેશ - ભાગ,તે સ્કંધ દેશ. તે સ્કંધોના પ્રદેશ - નિરંશ ભાગો, તે સ્કંધ પ્રદેશ. પરમ એવા તે અણુ - પરમાણુ એટલે નિર્વિભાગ દ્રવ્યરૂપ. રૂપીદ્રવ્યના આ ચાર પ્રકારો છે.

અહીં દેશ અને પ્રદેશના સ્કંઘમાં અંતર્ભાવથી સ્કંઘ અને પરમાણુ એ બે ભેદ સંક્ષેપથી રૂપી દ્રવ્યના ભેદો જાણવા. તે બંનેના લક્ષણો કહે છે -

એકત્વ - સમાન પરિણતિ રૂપથી, પૃથકત્વ - બીજા પરમાણુના અસંઘાત રૂપથી લક્ષ્ય કરાય છે તે. સ્કંઘ અને ભિજ્ઞ ક્રમત્વથી પરમાણુ, સ્કંઘો જ પરમાણ રૂપે સંહત છે. પરમાણુની પરમાણુથી અસંહાતિ છે.

અથવા આ સ્કંઘ અને પરમાણુ રૂપ બે ભેદ કઈ રીતે કહ્યા ? એકપણાથી, બેના ત્રણના યાવત્ અનંત કે અનંતાનંત પૃથક્ભૂત પરમાણુના અન્યોન્ય સંઘાતથી દ્વિપ્રદેશિકત્વિદરૂપ સમાન પરિણતિરૂપ એક ભાવથી છે, તથા પૃથકત્વ - મોટા સ્કંઘોથી વિચટનરૂપ ભેદથી છે. - x - x - તેમાં એકત્વથી કેટલાક અણુઓ વડે સંહન્યમાનતાથી એક પરિણતિરૂપથી, પૃથકત્વથી તે સમયે જ કેટલાંક અણુના વિચટનથી ભેદ રૂપ સ્કન્ઇ - તે દ્વિપ્રદેશાદિ ઉત્પન્ન થાય છે. - x - x -

એકત્વથી અસહાત્વથી લક્ષિત જે પૃથકત્વથી સ્કંધો થકી વિયટનરૂપ, તેના વડે ઉત્પન્ન થાય છે. એકત્વ વિશેષણ, જે અસહાય દ્વિઅણુકાદિનું વાસ્તવમાં એકત્વ પરિણત છતાં દેશાદિની બુદ્ધિથી પરિકલ્પિત સ્કંધોથી પૃથકત્વ, તેનાથી પરમાણું ન્ ઉપજે તેમ કહે છે.

આને જ ક્ષેત્રથી કહે છે -

# • सूत्र - १४७५ -

પરમાણુના એકત્વ થવાથી સ્કંધ થાય છે. સ્કંધોના પૃથક્ થવાથી પરમાણુ થાય છે. આ દ્રવ્યની અપેક્ષાથી છે.

ક્ષેત્રની અપેક્ષાથી તે સ્કંઘ આદિ લોકના એક દેશથી લઇને સંપર્ણ લોક સુધીમાં ભાજ્ય છે - અસંખ્ય વિકલ્પરૂપ છે.

અહીંથી આગળ સ્કંધ અને પરમાણુના કાળની અપેક્ષાથી ચાર બેદોને હવે હું કહું છું.

#### • विवेयन - १४९५ -

લોક - ચૌદ રાજરૂપનો ક દેશ - એક, બે આદિ સંખ્યાત, અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ પ્રતિનિયત ભાગ લોકનો એક દેશ તે લોકમાં ભાગથી દર્શનીય છે. તે સ્કંઘ અને પરમાણુઓ ક્ષેત્રને આશ્રીને છે. અને અહીં અવિશેષ કહેવા છતાં પરમાણુનો એક પ્રદેશ જ અવસ્થાનથી સ્કંઘ વિષય જ ભાજતા જાણવી, તે જ વિચિત્રત્વથી પરિણતના બહુતર પ્રદેશોથી ઉપયિત પણ કેટલાંક એક પ્રદેશમાં કહે રહે છે. - x - બીજા સંખ્યાત પ્રદેશોમાં યાવત્ અકલ લોકમાં પણ તથાવિદ્ય અચિત મહાસ્કંઘ થાય છે.

કાળભેદથી તે સ્કંઘાદિને ચાર ભેદે કહે છે. - સાદિ, અનાદિ, સપર્યવસિત અને અપર્યવસિત ભેદથી અનંતર જ કહેવાશે.

અહીં છ પાદ રૂપ ગાથા કહી છે. અહીં દશ ધર્મ આ પ્રમાણે જાણવા - મત, <sup>ઉ</sup>ુમત, શ્રાંત, કુદ્ધ, બ્રભૂક્ષિત, ત્વરા, ભીરુ, લુબ્ધ અને કામી.

• सूत्र - १४७६ थी १४७८ -

(१४९६) रुडंघ आहि प्रवाहनी अपेक्षाथी अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी आहि सांत (साहि सपर्यवसित) छे.

(९४९९) ३पी अજીવ - पुह् गत द्रव्योनी स्थिति ९६०्य એક समय अने ६८५४ असंज्यात डाળनी जतावारेती छे.

(१४९८) ३पी अशुवोनुं अंतर - (पोताना पूर्वावगहित स्थानथी य्यवीने इरी पाछा त्यां ४ आववानो डाण) - ४६न्यथी એड सभय छे अने ६८६ृष्टथी अनंतडाण होय छे.

# • विवेयन - १४७६ थी १४७८ -

સંતતિને આશ્રીને સ્કંધ અને પરમાણુઓ અનાદિ અનંત છે. કેમકે પ્રવાહથી તે ક્યારેય ન હતો કે નહીં હોય તેમ નથી. સ્થિતિ - પ્રતિનિયત ક્ષેત્ર અવસ્થાનરૂપથી તે સાદિ સાંત છે. તે જ અપેક્ષાથી તે પહેલા ન હતો, પછી પણ નહીં હોય, સાદિ સાંત પણે તે અસંખ્યકાળ છે. જધન્યથી એક સમય છે. કોની ? રૂપી અજીવ પુદ્દગલોની. અસંખ્યેય કાળ પછી તેનું અવશ્ય વિધાન થાય. આ કાળદ્વારને આશ્રીને સ્થિતિ કહી, તેમાં અવાંતર કહે છે -

રૂપીની જધન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી અનંતકાળ. વિવક્ષિત ક્ષેત્રમાં અવસ્થિત અને પ્રચ્યુતની ફરી તત્પ્રાપ્તિથી આ વ્યાખ્યાન છે.

હવે આને જ ભાવથી કહે છે -

• सूत्र - १४७६ थी १५१० -

(१४७६) वर्ल, गंध, रस, स्पर्श અने संस्थाननी अपेक्षाथी स्डंध आहिनुं परिसमन पांच प्रકारनुं छे. (१४८०) षे स्डंध आहि पुद्दगत वर्षथी परिसत छे, ते पांच प्रકारे छे - કृष्य, नीव, रस्त, पीत, शुस्त्व.

(१४८१) थे पुह्**गत गंधथी परिसत छे. ते जे प्र**क्तरना छे - सुरिक्षगंध अने हुरिक्षगंध. (१४८२) थे पुह्**गत रस**थी परिसत छे ते पांच प्रक्रारे छे - तीजा, कडवा, क्षाय, अम्ब, मधुर.

(૧૪૮૩) જે પુદ્દગલ સ્પર્શથી પરિભત છે, તે આઠ પ્રકારથી છે -કર્કશ, મૃદુ, ગુરુ, લઘુ - તથા - (૧૪૮૪) શીત, ઉષ્ભ, સ્નિગ્ધ, રૂક્ષ. આ પ્રકારે આ સ્પર્શથી પરિભત પુદ્દગલ કહેવારોલ છે.

(१४८५) थे पुह् गत संस्थानथी परिसत छे, ते पांच प्रકारे छे -परिमंडत, वृत्त, भिडीस, यतुष्डोस, हीर्द. (१४८६ थी १४६०):- (१) थे पुह् गत वर्षथी कृष्ण छे.... (२) थे पुह् गत वर्षथी नीत छे.... (३) थे पुह् गत वर्षथी तात छे... (४) थे पुह् गत वर्षथी पीणा छे... (४) थे पुह् गत वर्षथी श्वेत छे; ते - ते पुह् गत गंध - २स - स्पर्श - संस्थानथी भाषय छे.

(१४६१, १४६२) थे पुद्दगत गंधथी सुगंधित छे अथवा गंधथी हुर्गन्धित छे. ते - ते पुद्दगत वर्षा, रस, स्पर्श, संस्थानथी भाषय छे.

(१४६३ थी १४६७):- (१) थे पुद्दगत रसथी तिस्त छे, हे (२) थे पुद्दगत रसथी हटु छे, हे (३) थे पुद्दगत रसथी हघावित छे, हे (४) थे पुद्दगत रसथी जाटा छे, हे (४) थे पुद्दगत रसथी मधुर छे, ते - ते पुद्दगतो वर्ष, गंध, स्पर्श सने संस्थानथी भाषय छे.

(१४६८ थी १५०५):- (१) ऐ पुह् गत स्पर्शथी डर्डश छे, डे (२) ऐ पुह् गत स्पर्शथी मृहु छे, डे (३) ऐ पुह् गत स्पर्शथी गुरु छे, डे (४) ऐ पुह् गत स्पर्शथी खाद छे, डे (४) ऐ पुह् गत स्पर्शथी शीत छे, डे (६) ऐ पुह् गत स्पर्शथी िस्मिग्ध छे, डे (८) ऐ पुह् गत स्पर्शथी स्मिग्ध छे, डे (८) ऐ पुह् गत स्पर्शथी इक्ष छे, ते - ते पुह् गतो वर्षा, गंध, रस, संस्थानथी भाक्य छे.

(१४०६ थी १४१०):- (१) थे पुह् गत संस्थानथी परिमंडत छे, डे (२) थे पुह् गत संस्थानथी वृत्त छे, डे (३) थे पुह् गत संस्थानथी भिडोस छे, डे (४) थे पुह् गत संस्थानथी यतुष्डोस छे, डे (५) थे पुह् गत संस्थानथी आयात छे, ते - ते पुह् गतो वर्ष, गंघ, रस अने स्पर्शथी भाषय छे.

# • विवेयन - १४७६ थी १४१० -

વર્ણથી, ગંધથી, રસથી, સ્પર્શથી, સંસ્થાનથી અર્થાત્ વર્ણાદિને આશ્રીને જાણવા. સ્વરૂપને આશ્રીને વર્ણાદિના અન્યથા - અન્યથા થવા રૂપ પરમાણુના અને સ્કંદ્યોના પાંચ પ્રકારો, વર્ણાદિથી કહેલ છે.

પ્રત્યેકના આના જ ઉત્તરભેદો છે - વર્ણ પરિણામભાગી થાય તેને જ કહે છે:-કૃષ્ણ - કાજળ આદિવત્ છે, નીલ - નીલ્યાદિવત્ છે, લોહિત - હિંગલોક આદિવત્ છે, હારિદ્ર - હળદર આદિવત્ છે. અને શુક્લશંખ આદિવત્ છે.

'તથા' શબ્દ સમુચ્યાર્થે છે.

ગંધથી - તેમાં, સુરભિગંધ જેમાં છે, તે તથાવિધ પરિણામ જેમના છે, તે આ સુરભિગંધ પરિણામ - શ્રીખંડાદિવત્ છે. દુરભિગંધ જેમાં છે તે દુરભિગંધવાળા - લસણ આદિવત્ જાણવા.

રસથી - તિક્ત તે કોસાતકીવત્ છે, કટુક તે સુંઠ આદિ વત્ છે, કષાય તે અપક્વ કપિત્થાદિવત્ છે, અમ્લ તે અમ્લવેતસાદિવત્ છે અને મધુર તે શર્કરાદિવત્ છે.

સ્પર્શથી - કર્કશ તે પાષાણાદિવત્ છે. મૃદુ તે હંસરૂતાદિવત્ છે, ગુરુ તે હીરક આદિવત્ છે, લઘુ તે અર્કતૂલાદિવત્ છે, શીત તે મૃણાલાદિવત્ છે, ઉષ્ણ તે વિક્ષ આદિવત્ છે. સ્નિગ્ધ તે ઘી આદિવત્ છે અને રૂક્ષ તે ભૂતિ આદિવત્ છે. - o - હવે ઉપસંહાર કહે છે -

આ પ્રમાણે સ્પર્શ પરિણત આ સ્કંધ આદિ અને પૂરણ - ગલન ધર્મથી પુદ્ગલો તીર્થંકર આદિ વડે સમ્ચક્ પ્રતિપાદિત થયેલા છે. જેના વડે સ્કંધ આદિ સમ્ચક્ સ્થિતિ રહે છે તે સંસ્થાન, તે રૂપ પરિણત.

હવે આ વર્ણાદિ પાંચેનો પરસ્પર સંવેધ કહે છે - વર્ણથી જે સ્કંધાદિ કૃષ્ણ હોય, તે વળી બંને ગંધથી, રસથી, સ્પર્શથી, સંસ્થાનથી ભાજય છે. આ અન્યતર રસાદિને યોગ્ય થાય છે. તે ભંગો આ પ્રમાણે છે -

(૧) અહીં બે ગંઘ, પાંચ રસો, આઠ સ્પર્શો, પાંચ સંસ્થાન આ બધાં મળીને ૨૦ ભેદ થાય, તે કૃષ્ણવર્ણમાં આટલા ભંગો પ્રાપ્ત થાય છે. એ જ પ્રમાણે (૨) નીલવર્ણમાં ૨૦ ભેદો, (૩) લોહિતમાં પણ ૨૦ ભેદો, (૪) પીતવર્ણમાં ૨૦ ભેદો, (૫) શ્વેતવર્ણમાં પણ ૨૦ ભેદો એમ ૧૦૦ ભેદ થાય.

ગંધથી - જે સ્કંઘાદિ થાય તેમાં સુરભિ ભાજય હોય, તે વર્ણથી કૃષ્ણાદિમાંનો કોઈપણ વર્ણવાળો થાય. એ પ્રમાણે રસથી અને સ્પર્શથી પણ ભાજય છે, સંસ્થાનથી પણ ભાજય છે. આ રસ આદિ ૧૮ છે, તે પાંચ વર્ણોથી મળીને શુ ભેદ થાય છે, એ પ્રમાણે દર્ગન્ધ વિષયક પણ ૨૩ ભેદો જ થાય. તેથી બંને ગંધથી - ૪૬ - ભંગો પ્રાપ્ત થાય.

રસથી - તિક્ત આદિ. જે સ્કંધો ભાજય છે તે વર્ણ - ગંધ - સ્પર્શ અને સંસ્થાનથી ગણતા કુલ ૨૦ ભેદો થાય. એ પ્રમાણે કટુના - ૨૦, ક્ષાયના - ૨૦, આમ્લના - ૨૦, મધુરના - ૨૦ એ બધાં મળીને રસપંચકના ૧૦૦૦ ભેદ.

સ્પર્શથી - કર્કશ. જેનાથી સંઘાદિ ભાજય છે. તે વર્ણ - ગંદા - રસ - સંસ્થાનથી પણ ભાજય છે. તે વર્ણાદિ કુલ - ૧૭ થશે. તેના ચોગથી ૧૭ ભંગો પ્રાપ્ત થશે. આવા -૧૭ - ૧૭ ભંગો મૃદુ આદિ બીજા સાતે સ્પર્શથી ૧૩૬ જાણવા.

સંસ્થાન - પરિમંડલથી જે વર્તે છે, તે સામાન્ય પ્રક્રમથી સ્કંધ છે, કેમકે પરમાણુના સંસ્થાનનો સંભવ નથી. તેને વર્ણ - ગંધ - રસ અને સ્પર્શથી ભાજય કરતાં આ વર્ણાદિને આશ્રીને ૨૦ - ભંગો પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે બાકીના વૃત્ત આદિ યારે સંસ્થાનથી ૨૦ - ૨૦ ભેદો પ્રાપ્ત થતાં સંસ્થાનના ૧૦૦ ભંગો થશે.

એમ કુલ ૪૮૨ ભંગો થશે.

આ પ્રમાણે પરિસ્થૂલ ન્યાયથી કહેલ છે, અન્યથા આ પ્રત્યેકના તારતમ્યથી અનંતત્વથી અનંતા ભંગો સંભવે છે. આ જે પરિણામનું વૈચિત્ર્ય છે, તે કેવળ આગમ પ્રમાણથી જ જાણવું.

હવે ઉપસંહાર દ્વારથી ઉત્તરગ્રંથ સંબંધ કહે છે -

• सूत्र - १४११ -

आ संक्षेपथी अજીव विभागनुं निરूपष्ट કरेब छे. हवे ङभशः जुव विभागनुं हुं निरूपष्ट हरीश -

#### विवेशन - १५११ -

અનંતરોક્ત અજીવ વિભક્તિની વ્યાખ્યા કહીને પછી હું જીવ વિભક્તિને અનુક્રમથી કહીશ. આ પ્રતિજ્ઞાનુસાર હવે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૧૨ -

જીવના બે ભેદ કહેલા છે - સંસારી અને સિદ્ધ. સિદ્ધ અનેક પ્રકારો છે, તેનું કથન કહું છું, તે તમે સાંભળો.

#### • विवेशन - १५१२ -

સંસરે છે, ઉપલક્ષણત્વથી જીવો જેમાં રહે છે, તે સંસાર - ચાર ગતિરૂપ છે અને સિદ્ધો. એ પ્રમાણે બે ભેદે જીવની વ્યાખ્યા કરી. તેમાં સિદ્ધો - અનેક પ્રકારના કહ્યા છે, તેનું કીર્તન હવે કરે છે. અલ્પ વક્તવ્યતાથી પહેલાં સિદ્ધોને કહે છે. તેનું અનેક વિધત્વ ઉપાધિ ભેદથી આ પ્રમાણે છે -

## • સૂત્ર - ૧૫૧૩, ૧૫૧૪ -

स्त्रीविंग सिद्ध, पुरुषविंग सिद्ध, नपुंसडविंग सिद्ध, स्वविंग सिद्ध, अन्यविंग सिद्ध, गृहविंग सिद्ध..... ६८५ ए, ४६न्य, मध्यम अवगाहनामां तथा ६६वं - अधो - तीर्छा वोडमां, समुद्र - ४णाशयमां छवो सिद्ध थाय छे.

#### विवेशन - १५१३, १५१४ -

હવે સિદ્ધોને અવગાહનથી અને ક્ષેત્રથી કહે છે - શરીરની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૫૦૦ ધનુષ પ્રમાણ તેમાં સિદ્ધ થાય, જધન્ય અવગાહના તે બે હાથ પ્રમાણ શરીરરૂપ છે, અને ઉક્ત ઉત્કૃષ્ટ અને જધન્ય અવગાહના મધ્યેની જે અવગાહના તે બધા મધ્ય્ અવગાહનાવાળા સિદ્ધો કહ્યા.

ક્ષેત્ર - ઉર્ધ્વલોકમાં મેરુયૂલિકા આદિથી સિદ્ધ થયેલા સંભવે છે, ત્યાં પણ કેટલાંક સિદ્ધ પ્રતિમાં વંદનાર્થે ગયેલા ચારણ શ્રમણ આદિને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. અદ્યોલોકમાં

અર્થાત્ અધોલૌકિક ગ્રામ રૂપમાં સિદ્ધ થાય તેને અધોલોકમાં સિદ્ધ જાણવા. તીર્છાલોકમાં - તે અઢીદ્ધિપ અને બે સમુદ્રરૂપ તેમાં પણ કેટલાંક સમુદ્રમાં અને કેટલાંક નદિ આદિમાં સિલ્દ્ર થયા.

અહીં સ્ત્રી સિદ્ધ આદિને જણાવીને સ્ત્રીત્વ આદિમાં સિદ્ધિનો સંભવ કહ્યો. હવે તેમાં પણ કેમાં કેટલાં સિદ્ધ થાય છે ? તે કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૧૫ થી ૧૫૧૮ -

(१५१५) એક समयमां ६१ नपुंसङ, वीस स्त्रीओ अने (१०८) એક્સો આઠ પુરૂષ सिद्ध थर्व शडे છે.

(१५१६) એક समयमां गृहस्थितंगे यार, अन्यितंगमां दश, સ્વલિંગમાં એકસો આઠ (૧૦૮) છુવો સિદ્ધ થઇ શકે છે.

(१५९७) એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા બે, જઘન્યવાળા यार अने मध्यम अवगाहनावाणा એકસો आठ लव सिद्ध थर्व शङे छे.

(१५१८) એક समयमां ६६र्ववीङमां यार, समुद्रमां जे, જળાશयमां ત્રણ, અધોલોકમાં વીસ, તીર્ણલોકમાં ૧૦૮ જીવો સિદ્ધ થઈ શકે છે.

• विवेयन - १५१५ थी १५१८ -

નપુંસક એટલે વર્ધિત, કૃત્રિમ રીતે કરાયેલ લેવા. સમય - અવિભાગ કાળરૂપ લેવો. એક - આ એક સંખ્યા છે. સિદ્ધયતિ - નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે. બાકી ચારે સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ છે. કિંચિત્ વિશેષ જે વૃત્તિગત્ છે, તે આ છે -

ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનામાં ઉક્તરૂપ એક કાળે બે બે સંખ્યામાં સિદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે જધન્ય અવગાહનામાં અને યવમછા - મધ્યમ અવગાહનામાં જાણવું. કેમકે યવમધ્યત્વ તે ઉત્કૃષ્ટ અને જધન્ય અવગાહનાની મધ્યવર્તીપણે હોવાથી તેને મધ્યમ અવગાહના કહે છે. - x - x - x -

ઉર્ધ્વલોકાદિ વિષયક પ્રસ્તુત સૂત્ર - ૧૫૧૮ ને બદલે બીજા બે સૂત્રો પણ કહેવાય છે, જેની નોંધ વૃત્તિકારે કરેલ છે, પણ અર્થથી તો તુલ્ય જ છે.

આ પ્રમાણે પૂર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીચ નયની અપેક્ષાથી અનેકભેદે સિદ્ધોને જણાવીને હવે પ્રત્યુત્પશ્ભભાવ પ્રજ્ઞાપનીય નયની અપેક્ષાથી તેમના જ પ્રતિઘાતાદિના પ્રતિપાદનને માટે કહે છે -

• सूत्र - १५१६, १५२० -

(१५१६) सिद्धो ड्यां प्रतिहृत थाय छे ? सिद्धो ड्यां प्रतिष्ठित छे? शरीरने ड्यां छोडीने, ड्यां ४४ने सिद्ध थाय छे ?

(૧૫૨૦) સિદ્ધો અલોકમાં પ્રતિહત થાય છે. લોકના અગ્રભાગમાં प्रतिष्ठित छे. मनुष्यवोङमां शरीरने छोडीने त्यां ५६ने सिद्ध थाय छे.

• विवेशन - १५१६ - १५२० -

સિદ્ધો ક્યાં પ્રતિહાત - સ્ખલિત થાય છે અર્થાત્ તેમની ગતિ નિરુદ્ધ થાય છે? સિદ્ધો ક્યાં પ્રતિષ્ઠિત - સાદિ અનંત કાળ માટે સ્થિત થાય છે ? શરીરનો ત્યાગ 39/13 International

કરીને, ક્યાં જઇને નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે ?

આ પ્રશ્નોના ઉત્તર આપતા બીજા સૂત્રમાં આ પ્રમાણે કહે છે -

કેવળ આકાશ લક્ષણ અલોકમાં જઈને તેની ગતિ રોકાય છે, તેથી આગળ અલોકમાં ધર્માસ્તિકાયના અભાવથી તેની ગતિ અસંભવ છે. લોકના ઉપરના વિભાગમાં સદા અવસ્થિત રહે છે. ઉર્ધ્વગમનના અભાવમાં અધો કે તીર્છુ પણ ગમન સંભવથી, તેમનું ત્યાં પ્રતિષ્ઠાન કેમ થાય ? તેમના કર્મો ક્ષીણ થવાથી અને કર્મના આદીનત્વથી અધો કે તીર્છુ ગમન થઇ શકતું નથી. અનંતર પ્રરૂપિત તીર્છાલોક આદિમાં શરીરને છોડીને લોકના અગ્રભાગમાં સિદ્ધ થાય છે. અહીં પૂર્વાપર કાળ વિભાગનો અસંભવ છે. જે સમયમાં ભવ ક્ષય થાય. તે જ સમયમાં મોક્ષમાં ગતિ થાય છે.

લોકના અગ્રભાગે જઈને સિદ્ધ થાય છે, તેમ કહ્યું. લોકાગ્રમાં ઇષત્ પ્રાગ્ભારા ઉપર જેટલા પ્રદેશમાં સિદ્ધનું જે સંસ્થાન, જે પ્રમાણ અને જે વર્ણ છે, તેનું અભિધાન કરતાં કહે છે -

# • સૂત્ર - ૧૫૨૧ થી ૧૫૨૫ / ૧

(૧૫૨૧) સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનથી ૧૨ - યોજન ઉપર ઇપત્ પ્રાગ્ભરા નામે પૃથ્વી છે. તે છત્રાકાર છે. - (૧૫૨૨) તેની લંબાઇ ૪૫ લાખ યોજન છે એ તેની પહોડાઇ પણ તેટલી જ છે, તેની પરિધિ પણ ત્રભ ગણી છે. (૧૫૨૩) મધ્યમાં તે આઠ યોજન સ્થૂળ છે. ક્રમશઃ તે પાતળી થતાં -થતાં અંતિમ ભાગમાં માખીની પાંખથી પણ અધિક પાતળી થઇ જાય છે.

(૧૫૨૪) જિનેશ્વરોએ કહેલ છે કે - તે પૃથ્વી અર્જુન સ્વર્ભમયી છે, સ્વબાવથી નિર્મળ છે અને ઉલટા છત્રાકારે રહેલ છે.

(१५२५) ते शंभ, અંકरत्न અને કુંદપુષ્પ समान श्वेत છે. निर्मण अने शुभ छे. आ सीता नामनी छषत् प्राग्भरा पृथ्वीथी એક હજાર (१०००) योषन छपर લोકनो अंत બતાવેલો છે.

# • विवेचन - १५२१ थी १५२५ / १ -

સર્વાર્થ નામના વિમાનથી બાર યોજન ઉપર ઇષત્ પ્રાગ્ભરા નામે પૃથ્વી છે. ઇષત્ આદિ નામ ઉપલક્ષણ છે. તેના અનેક નામ કહેલા છે, તે આ પ્રમાણે - ઇષત્, ઇષત્ પ્રાગભરા, તનુ, તનુતનુ, સિદ્ધિ, સિદ્ધાલય, મુક્તિ, મુક્તાલય, લોકાગ્ર, લોકાગ્ર સ્તુપિકા, લોકપરિબુજ્ઝણા, સર્વ પ્રાણભૂતજીવ સત્વસુખાવહ૦ ઇત્યાદિ બાર પર્યાય નામો જાણવા.

'પૃથ્વી' ભૂમિછત્ર અર્થાત્ આતપત્ર, તેના સંસ્થાનની જેમ સંસ્થિત છે, તેથી 'છત્ર સંસ્થિતા' કહ્યું. અહીં 'ઉલટુ' વિશેષણ ઉમેરવું. અર્થાત્ ઉલટા છત્ર આકારે સંસ્થિત છે તે પીસ્તાળીશ લાખ યોજન લાંબી-પહોળી છે, પરિધિ ત્રણ ગણી છે ઇત્યાદિ-- x - x - મધ્યના પ્રદેશમાં આઠ યોજન સ્થૂળ છે, તો શું બધે આવી જ છે ? ના, ક્રમશઃ પાતળી થતા - થતા છેડે માખીની પાંખથી પણ અધિક પાતળી છે. અહીં ચરમાંત નો અર્થ બધાં દિશા ભાગવર્તી પર્યન્ત પ્રદેશોમાં એવો અર્થ કરવો. - x - x - જો કે અહીં પાતળી થવાનું પ્રમાણ કહેલ નથી, તો પણ પ્રતિયોજને અંગુલ પૃથકત્વથી હાનિ જાણવી. અહીં કેટલાંક વિશેષ કહે છે, તે આ પ્રમાણે -

અર્જુન - શ્વેત સુવર્ણ, તેનાથી બનાવાચેલી એવી ઇષત પ્રાગભારા, નિર્મળ -સ્વચ્છ, શું ઉપાધિવશથી ? ના, સ્વ-રૂપથી. ઉત્તાનક - ઉદર્વમુખ જે છત્ર તેના જેવી છત્રક સંસ્થિત. જિનવરે કહેલી છે. શંખ, કુંદ, અંક આદિ સમાન શ્વેત વર્ણવાળી, નિષ્કલંક, અત્યંત કલ્યાણને દેનારી હોય છે.

જે તે પૃથ્વી આવી હોય છે, તો પછી શું છે ?

• સૂત્ર - ૧૫૨૫ / ૨ -

• विवेथन - १५२५ / २ -

સીતા નામક પૃથ્વીની ઉપર૦ ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થવત્ જાણવું.

(શંકા) જો એક યોજને લોકાંત છે, તો શું ત્યાં બધે જ સિદ્ધો રહેલા છે કે તેનાથી કંઈ જૂદું છે ? તે કહે છે -

• सूत्र - १५२६ -

ते योषनो ઉपरनो षे डोश छे, ते डोशना छडा भागमां सिद्धीनी अवगाहना होय छे.

• विवेयन - १५२६ -

ઇષત્ પ્રાગભારાના ઉપરવર્તી એક કોશ અર્થાત્ ગાઉ, તે ઉપરવર્તી ગાઉનો છક્કો ભાગ તે - ૨૦૦૦ ધનુષ્નો છક્કો ભાગ થાય. કેમકે એક ગાઉના ૨૦૦૦ ધનુષ્ કહેલાં છે. તે પ્રમાણે - ૩૩૩-૧/૩ ધનુષ થાય. ત્યાં સિદ્ધોની અવસ્થિતિ થાય છે. કેમકે ઉત્કૃષ્ટ ૫૦૦ ધનુષ્ની કાયાવાળા સિદ્ધ થાય તેનો ૨/૩ ભાગ જ અવગાહના રહે. તેથી ૫૦૦ × ૨/૩ = ૩૩૩ - ૧/૩ જ થાય.

હવે ત્યાં - તે સ્થાનમાં શું ? તે જણાવે છે -

• सूत्र - १४२७ -

ભવપ્રપંચથી મુક્ત. મહાભાગ, પરગમિત 'સિદ્ધિ'ને પ્રાપ્ત સિદ્ધ ત્યાં અગ્રભાગમાં સ્થિત છે - રહે છે.

• विवेयन - १५२७ -

અનંતર ઉપદર્શિત રૂપમાં 'સિદ્ધો' ઉક્તરૂપે, મહાભાગ - અતિશય અચિંત્ય શક્તિ, લોકાગ્રમાં સદા અવસ્થિત થાય છે. તે નરકાદિ પ્રપંચનો ત્યાગ કરીને સિદ્ધિ નામક ગતિ, જે બીજી ગતિની અપેક્ષાથી શ્રેષ્ઠ છે. તેવી વરગતિને પામે છે.

- ૦ - તે ગતિમાં કોની કેટલી અવગાહના હોય ?

• સૂત્ર - ૧૫૨૮ -

अंतिय भवयां थेनी थेटबी ઉंચાઇ होय છે. तेनाथी श्रष्ट भाग न्यून सिद्धोनी अवगाहना होय छे.

• विवेयन - १५२८ -

ઉત્સોદ્ય - શરીરની ઉંચાઈ, સિદ્ધોની જે ઉંચાઈનું પરિમાણ હોય છે. ક્યારે ? ચરમ જન્મમાં. આ પણ પૂર્વભાવના પ્રજ્ઞાપનીયની અપેક્ષાથી કહેલ છે. તેનાથી ત્રિભાગ ન્યૂન. અવગાહના - સ્વપ્રદેશથી. આમ કેમ થાય ? શરીરના વિવરોના પૂરાવાથી આટલી જ અવગાહના રહે છે.

આને જ કાળથી પ્રરૂપવાને માટે કહે છે -

● સૂત્ર - ૧૫૨૯ -

એકની અપેક્ષાથી સિદ્ધ સાદિ અનંત છે. અને પૃશુપણાશી -બહુત્વની અપેક્ષાથી સિદ્ધો અનાદિ અનંત છે.

• विवेयन - १५२६ -

એકત્વ - અસહાયપણાથી વિવક્ષા કરતા આદિ અનંત છે. કેમકે જે કાળે તે સિદ્ધ થાય છે, તે તે જીવની આદિ છે, પણ મુક્તિથી કદાપી ભ્રંશ થતો નથી. માટે તેના પર્ચવસાનનો સંભવ નથી.

જ્યારે પૃથુત્વ - સામસ્ત્યની અપેક્ષાથી કહે તો અનાદિ અનંત છે, કેમકે સિદ્ધો ક્યારેય ન હતા કે નહીં હોય તેમ નથી.

હવે આનું જ ઉપાધિ નિરપેક્ષ સ્વરૂપ કહે છે -

• सूत्र - १५३० -

तेओ अ३५ छे. छवद्यन छे. ज्ञान अने दर्शनथी संपन्न छे. ऐनी डोर्ग ६५मा नथी तेवुं अतुव सुण तेमने प्राप्त छे.

विवेयन - १५३० -

રૂખી - રૂપ, રસ, ગંઘ, સ્પર્શવાળા. તેનાથી વિપરીત તે અરૂપી - રૂપ આદિનો અભાવ. જીવો, તે સતત ઉપયુક્તતાથી ઘન - વિવરોના પૂરણથી નિરંતર નિચિત પ્રદેશથી જીવદાન કહેલ છે. ઉક્ત રૂપ જ્ઞાન-દર્શનવાળા, તે જ સંજ્ઞા - સમ્યગ્ બોધરૂપ જેનામાં સંજાત છે તે - જ્ઞાનદર્શન સંચિત અર્થાત્ જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગવાળા. જેની કોઇ તુલના થઇ શક્તી નથી. માટે તેઓ અત્યુલ છે. કેમકે તે અપરિમિત છે. - x - x - x - x -

સુખ - શર્મ, એકી ભાવથી દુ:ખના લેશમાત્ર પણ અક્લંકિતત્વ લક્ષણથી પ્રાપ્ત. કેવું સુખ ? જેની કોઈ ઉપમા નથી, તેવું અનુપમ સુખ. તેથી તેને નિરુપમ કહેલ છે. ચાર અર્થમાં સુખ શબ્દ પ્રયોજાયેલ છે -

- (૧) વિષયની વેદનાના અભાવમાં, વિપાકમાં અને મુક્તિમાં.
- (૨) દુઃખના અભાવમાં પણ પુરુષ પોતાને સુખી માને છે.

- (3) પુન્ય કર્મના વિપાકમાં ઇંદ્રિયાર્થીનું ઇષ્ટ સુખ છે.
- (૪) કર્મરૂપી કલેશનો વિમોક્ષ થતાં મોક્ષમાં અનુત્તમ સુખ છે.

અહીં 'સુખ' શબ્દ આ મોક્ષસુક્ષના અર્થમાં પ્રયોજાયેલો જાણવો.

- x - x - x - x - ઉક્ત ગ્રંથમાં અવગત - કહેલ છે, છતાં વિપ્રતિપત્તિના નિરાકરણને માટે ફરી તેમના ક્ષેત્રના સ્વરૂપને કહે છે -

• सूत्र - १५३१ -

ज्ञान - ६र्शनथी युક्त, संसारनी पार पहोंचेल, परमगति सिद्धिने प्राप्त ते जधां सिद्धो बोકना स्रेङ देशमां स्थित छे.

• विवेशन - १**५३**१ -

લોકના એક દેશમાં અથવા લોકાગ્રમાં, સિદ્ધોo સંપૂર્ણ જ્ઞાન અને દર્શન સંજ્ઞિત, સંસારનો પાર પામેલા અને ફરી પાછા ન આવવારૂપ લક્ષણથી અધિકૃતાથી અતિક્રાંત થયેલા, શ્રેષ્ઠ એવી સિદ્ધિગતિમાં ગયેલા. - x - x - x - x - આ પ્રમાણે પૂર્વે સૂત્રમાં જે કહેલું કે - ''જીવો બે ભેદે છે - સંસારી અને સિદ્ધ.'' તેમાંથી સિદ્ધ જીવોને કહ્યા.

हवे संसारीने इहे छे -

• सूत्र - १५३२ -

संसारी छवोना जे जेहो डहेबा छे - त्रस साने स्थावर. तेमां स्थावर छवो त्रस जेहे डहेबा छे.

• विवेशन - १५३२ -

'સંસારમાં રહેલ' તે પૂર્વવત્. તેના બે ભેદો કહ્યા. તે બંનેમાં સ્થાવરોના ત્રણ પ્રકારો કહેલાં છે. અહીં અભ્વવક્તવ્યતા હોવાથી પછી નિર્દેશ કરવા છતાં પહેલાં સ્થાવરને કહેલ છે.

આ ત્રણ ભેદે સ્થાવરોને હવે કહે છે -

• सूत्र - १५३३ -

पृथ्वी, ४००, वनस्पति सा अस प्रडारे स्थावर छवो डहेवा छे, हवे तेना भेहो तमे मारी पासेथी सांभको.

• विवेयन - १५३३ -

અહીં જીવ શબ્દ પ્રત્યેક સાથે જોડવો - પૃથ્વીજીવ, અપ્જીવ અને વનસ્પતિજીવ. જેમકે પૃથ્વી જ જીવ તે પૃથ્વીજીવ**૦ ઇ**ત્સાદિ.

(શંકા) પૃથ્વી આદિ જીવ શરીરો, આવા પ્રકારે નથી, આ જીવો કાઠિન્ય આદિ લક્ષણ છે, તો કઈ રીતે ઉપયોગલક્ષણા પૃથ્વી આદિ જીવ કહ્યા ?

(સમાધાન) જીવ અને શરીરના અન્યોન્ય અનુગતત્વથી વિભાગના અભાવથી કહેલ છે. તે અનાર્ષ નથી. ઉક્ત પ્રકારે પૃથ્વી આદિ સ્થાવરો ત્રણ ભેદે કહેલા છે. ઉત્તરગ્રંથના સંબંધને માટે કહે છે - પૃથ્વી આદિના ભેદો હું કહું છું, તમે તેને ધ્યાનથી સાંભળો -''જેવો ઉદ્દેશ તેવો નિર્દેશ'' એ ન્યાયથી કહે છે -

• सूत्र - ५५३४ थी १५४० -

(१५३४) पृथ्वीङाय छवना जे लेह छे - सूक्ष्म अने जाहर. ते जंनेना पश वर्जी जज्जे लेहो छे - पर्याप्त अने अपर्याप्त.

(१५३५) બાદર પર્યાપ્ત પૃથ્વીકાય જીવના બે બેદો છે - श्वक्ष्ष અર્થાત્ મૃદુ અને ખર - કઠોર, આ મૃદુના પણ સાત બેદો છે.

(१५३६) इध्स, नीस, २५त, पीत, श्वेत सेवी पांडु माटी सने पनड. सने पर सर्थात् इठोर पृथ्वीना ३६ - भेहो छे.

(૧૫૩૭ થી ૧૫૪૦) શુદ્ધ પૃથ્વી, શર્કરા, બાલૂ, ઉપલ - પત્થર, શિલા, લવણ, ઉસ - ક્ષારરૂપ, લોઢુ, તાંબુ, ત્રપુક, શીશું, ચાંદી, સોનું, વજ....

.... हऽताव, हिंगुव, भैनसिव, सस्यङ, अंજन, प्रवाव, अखपटव, अखवाबुङ अने विविध भक्षि पक्ष जाहर पृथ्वीङाय छे....

.... ગોમેદક, રુચક, અંક, સ્ફરિક, લોહિતાક્ષ, મરકત, મસારગલ્લ, ભ્રજમોચક અને ઇદ્રનીલ....

.... यंहन, गेरुङ, હંસગર્બ, पुલङ, सौगंधिङ, यंद्रप्रभ, वैडूर्य. જળકાંત અને सूर्यકાંત (એ ३६ - બેદો કહેલા છે)

• विवेशन - १५३४ थी १५४० -

પૃથ્વીજીવના બે ભેદો છે - (૧) સૂક્ષ્મનામ કર્મના ઉદયથી સૂક્ષ્મ, (૨) બાદર નામ કર્મના ઉદયથી બાદર. આ બંનેના પણ બબ્બે ભેદો છે -

(૧) પર્યાપ્ત - આહાર, શરીર, ઇંદ્રિય, શ્વાસોચ્છ્વાસ, વાચા અને મનના અભિનિર્વૃત્તિ હેતુ, તથાવિધ દલિકોની પર્યાપ્તિ - x - x - આ પર્યાપ્તિ જેમને હોય તે પર્યાપ્તા અને (૨) તેથી વિપરીત તે અપર્યાપ્તા.

આના વડે પર્યાપ્તા - અપર્યાપ્તાના ભેદથી સૂક્ષ્મ અને બાદર છે. અર્થાત્ બંનેના બબ્બે ભેદો છે. હવે તેના જ ઉત્તર ભેદોને કહે છે -

પર્યાપ્તા બાદર પણ બે ભેદે કહેલા છે - (૧) શ્લક્ષ્ણ - યૂર્ણ કરાચેલ લોટ સમાન મૃદુ પૃથ્વી, તે રૂપ જીવ ઉપચારથી શ્લક્ષ્ણ જ કહેવાય છે.

(૨) ખર - કઠિન પૃથ્વી ચ સમુચ્ચયમાં જાણવો.

ઉક્ત બે ભેદમાં જે શ્લક્ષ્ણ છે. તે સાત પ્રકારે છે - કૃષ્ણ, નીલ, લોહિત, પીત અને શુક્લ તથા આપાંડુ - કંઈક શુભત્વને પામેલ. વર્ણના ભેદથી છ પ્રકારો કહ્યા. અહીં પાંડુરનું ગ્રહણ કૃષ્ણાદિ વર્ણોના પણ સ્વસ્થાન ભેદથી ભેદાંતરનો સંભવ સૂચવવા માટે છે, સાતમો ભેદ તે પાદ્યક - અત્યંત સૂક્ષ્મ ૨૪ રૂપ એવી જે માટી, તે પાનકમૃતિકા - x - x - x -

હવે ખર પૃથ્વીના ભેદના ઉપદર્શનના ઉપક્રમ કહે છે - ખર, તે અહીં બાદર પૃથ્વી જીવ રૂપે છત્રીશ ભેદોથી કહેલ છે - (૧) પૃથ્વી - સત્યભામાવત્ શુદ્ધ પૃથ્વી. જે શર્કરાદિ રૂપ હોતી નથી, (૨) શર્કરા - નાના ટુકડારૂપ હોય, (૩) વાલુકા - રેતી, (૪) ઉપલ - ગંડ શૈલાદિ,

(૨) શકરા - નાના ટુકડારૂપ હાય, (૩) વાલુકા - રતા, (૪) છપલ - ગડ શલાાદ, (૫) શિલા - પત્થર, (૬) લવણ - સમુદ્રલવણાદિ, (૭) ઊષ - ક્ષાર માટી, (૮) અયસ્

- લોઢું, (૯) તામ - તાંબુ, (૧૦) ત્રપુક - રાંગ, (૧૧) સીસક - સીસું, (૧૨) રૂપુ, (૧૩) સુવર્ણ. આ લોઢું આદિ ધાતુઓ છે. - x - x -

વજ - હીરા, હરિતાલ, હિંગલોક અને મનઃ શિલા પ્રસિદ્ધ જ છે. સાસક - એ ધાતુ વિશેષ છે. અંજન - સમીરક, પ્રવાલક - વિદ્વમ.

અભ્રપટલ - અભરખ, અભુવાલકા - અભ્રપટલ મિશ્ર વાલુકા. આ બધાં બાદર પૃથ્વીકાયના બેદો કહ્યા. પછી મણિના બેદો કહે છે - તે ગોમેઘ, રુચક, અંક, સ્ફટિક આદિ સૂત્રાર્થવત્ જાણવા.

ચંદન, ગેરુ, હંસગર્બ, પુલક, સૌગંધિક આદિ પ્રસિદ્ધ છે.

આ પ્રમાણે પૃથ્વી આદિ ચૌદ, હરિતાલ આદિ આઠ, ગોમેઘ આદિ ચૌદ ભેદો, એ પ્રમાણે બધાં મળીને ૩૬ ભેદો જાણવા.

હવે તેનો ઉપસંહાર કરતાં સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાચની પ્રરૂપણા કરે છે -

• सूत्र - १५४१ -

सूक्ष्म पृथ्वीडायना छवो खेड ४ प्रडारना छे, तेथी ते विविध प्रडारना भेहोथी रहित छे, तेम असर्वु.

• विवेशन - १५४१ -

આ ખર પૃથ્વી અને તેના વિભાગથી તત્ત્વજીવોના છત્રીશ ભેદો બતાવ્યા. પણ સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયને એક ભેદે જ કહેલ છે. કેમકે તેમાં વિવિદ્ય ભેદો વિદ્યમાન નથી. આ પ્રમાણે સૂક્ષ્મ અને બાદર પૃથ્વી જીવો કહ્યા.

હવે તેને જ ક્ષેત્રથી કહે છે -

• सूत्र - १५४२/१ -

सूक्ष्म पृथ्वीडायना छवो संपूर्ष वोडमां अने जाहर पृथ्वीडायना छवो वोडना એड देशमां व्याप्त छे.

• विवेथन - १५४२/१ -

સૂક્ષ્મો. સર્વલોકમાં - ચૌદ રાજરૂપ લોકમાં સર્વદા તેનું અસ્તિત્વ છે. લોકનો દેશ - વિભાગ, તે લોકદેશમાં બાદર જીવો છે, તેની ક્યારેક કે ક્યાંક પણ સકલ વ્યાપ્તિ અસંભવ છે.

હવે આને કાળથી જણાવતા પ્રસ્તાવના કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૪૨/૨

**हवे यार प्र**કारथी पृथ्वी**डाविड भ्रवोनो डा**लविभाग डहीश.

• विवेयन - १५४२/२

સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ છે. હવે પ્રતિજ્ઞાનુસાર કહે છે -

• सूत्र १५४३ थी १५४६ -

(१५४३) पृथ्वीङाखिङ छव प्रवाहनी अपेक्षाथी अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी साहि सांत छे.

(१५४४) पृथ्वीडायिङ भ्रवनी छत्दृष्ट स्थिति २२००० वर्ष अने ९६७च स्थिति - आयु अंतर्भृढूर्त डहेब छे.

(१४४४) पृथ्वीडायिङनी ६८६६४ डायस्थिति असंज्यात डाजनी, ४६५य डाय स्थिति अंतर्युहूर्त छे. पृथ्वीना शरीरने न छोडीने निरंतर पृथ्वीडायमां ४ ६८५२२ थता रहेवुं ते डायस्थिति छे.

(१५४६) पृथ्वीना शरीरने सेंड वजत छोडीने इरी पृथ्वीना ४ शरीरमां ६८पभ थवामां वय्येनो संतरडाण ४६न्य संतर्भुहूर्त छे सने ६८इष्ट सनंतडाण छे.

• विवेचन - १५४३ थी १५४६ -

સંતિ - પ્રવાહ, પ્રવાહથી ક્યારેય પણ અભાવનો અસંભવ હોવાથી તે અનાદિ અનંત છે. ભાવસ્થિતને આશ્રીને સાદિ સાંત છે. કેમકે બંનેમાં તેનું નિયત કાળપણું છે. - x - x - .

आयु - જીવિત, तेनी स्थिति - अवस्थान. - x - x -

કાય - પૃથ્વીકાય, તેમાં જે સ્થિતિ - તેમાથી ઉદ્ધર્તન થયા વિના તેમાં જ રહેવું તે પૃથ્વી જીવોની કાયસ્થિતિ છે. પૃથ્વી રૂપ કાયાને ત્યજયા વિના જે સ્થિતિ છે તે - xx - હવે બીજા પ્રકારે અંતરકાળ કહે છે - તેમાં પૃથ્વી જીવોનું પોતાની જ કાયામાં ફરી ઉપજવું અર્થાત્ પૃથ્વીકાયથી ઉદ્ધર્તીને જે ફરી વખત તે જ પૃથ્વીકાયમાં ઉત્પન્ન થવું તે.

આને જ ફરી ભાવથી કહે છે -

• सूत्र - १५४७ -

वर्ष, गंध, रस, स्पर्थ अने संस्थानना आहेशथी तो पृथ्वीना पृथ्वीना हक्षरो भेह इहेवा छे -

• विवेयन - १५४७ -

વર્ણાદિના ભાવરૂપત્વથી તેના સંખ્યાભેદના અભિધાનત્વ થકી આ ભાવ અભિધાચિતા છે. ઉપલક્ષણથી તે હજાર છે. વર્ણાદિના તારતમ્ચ્યથી ઘણાં ભેદપણાથી અસંખ્ય ભેદતા પણ સંભવે છે.

આ પ્રમાણે પૃથ્વી જીવોને બતાવીને હવે અપજીવો કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૪૮ થી ૧૫૫૫ -

(१५४८) अप्डाय छवना जे लेह छे - सूक्ष्म अने जाहर. ते जंनेना प्रस जन्ने लेहो छे - पर्याप्त अने अपर्याप्त. (१५४६) બાદર પર્યાપ્ત અપ્કાય જીવોના પાંચ ભેદો છે - शुद्ध, 'Yળ, ઓસ, હરતનુ, મહિકા અને હિમ.

(१५५०) सूक्ष्म अप्डायना छव એક प्रકारना છે. तेना બेह नथी. सूक्ष्म अप्डाय छव संपूर्ष बोडमां छे, બાદર अप्डाय छवो बोडना એક ભાગમાં व्याप्त છે.

(१४४१) अप्डायिङ श्वय प्रवाहनी अपेक्षाथी अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी साहि-सांत छे. (१४४२) तेमनी आयु स्थिति ६८६ एथी २००० वर्ष अने १६० व्यथी अंतर्मुहूर्त छे. (१४४३) तेनी डायस्थिति ६८६ ए असंण्यात डाणनी, १६०य आयु अंतर्मूहुर्त छे. अप्डायने न छोडीने निरंतर अप्डायमां ६८५२१ थवुं ते १ डायस्थिति छे. (१४४४) अप्डाय छोडीने इरी अप्डायमां ६८५२१ थवानुं अंतर १६०यथी अंतर्मुहूर्त अने ६८६ एथी अनंत डाणनुं छे.

#### • विवेयन - १५४८ थी १४५५ -

સૂત્રાર્થમાં બધું જ સ્પષ્ટ છે. શુદ્ધ જળ - મેઘ, સમુદ્રાદિનું જળ ઓસ - ઝાકળ, શરદ આદિ ઋતુમાંની પ્રાભાતિક સૂક્ષ્મવર્ષા. હરતનું - સ્નિગ્ધ પૃથ્વીથી ઉત્પન્ન જળ, મહિકા - ગર્ભ સૂક્ષ્મ વર્ષા, હિમ - બરફ. - ×-

હવે વનસ્પતિ જીવોને કહે છે -

# ● સૂત્ર - ૧૫૫૬ થી ૧૫૬૯ -

(१४५६) वनस्पतिना छवोना जे लेह छे - सूक्ष्म अने जाहर ते जंनेना प्रश जन्जे लेहो छे - पर्याप्त अने अपर्याप्त.

(१५५८) प्रत्येङ शरीर वनस्पतिङायना छवीना अनेङ प्रङारी छे. ९ेभडे - वृक्ष, गुरछ, गुस्भ, बता, वस्ती अने तृष. (१५५६) बतावबय, पर्व९, डुढ्स, ९बरुढ्, औषधि - यषा आहि धान्य. तृष अने ढरितङाय आ जधां ९ प्रत्येङ शरीरी छे.

(१५६०) साधारष शरीरी अनेड प्रडारना छे - आबु, भूणो, आह्. (१५६१) हिरिवीडंह, सिरिवीडंह, सिस्सिरिवीडंह, जवर्छडंह, डंहवी डंह, प्या॰ - डुंगणी, बसष, डंहवी, डुस्तुम्जड. (१५६२) बोही, स्निह्, डुहड, इष्ण, व॰ डंह, सुरष्ट डंह. (१५६३) अश्वडर्षी, सिंहडर्षी, भुसुंदी, हरिद्रा एट्याहि अनेड प्रडारे अखवा.

(९४६४) सूक्ष्म वनस्पतिङायना छव એङ ४ प्रङारना होय छे. तेमां विविधता नथी. सूक्ष्म वनस्पतिङायना छवो संपूर्ल बोङमां ओ બાદर वनस्पतिङायना छवो बोङना એङ ભाગमां व्याप्त छे. (१५६५) वनस्पति छवो प्रवाहनी अपेक्षाथी अनाहि अनंत छे अने स्थिन्ति अपेक्षाथी साहि सांत छे.

(१५६६) वनस्पतिनी सायुस्थिति ६८५ ४ १०००० वर्ष, ४६०य थडी संतर्भुहूर्त छे. (१५६७) वनस्पतिनी डायस्थिति ६८५ एथी सनंतडाण, ४६०यथी संतर्भुहूर्त छे. वनस्पतिनुं शरीर न छोडीने निरंतर वनस्पतिना शरीरमां ४ ६८५२१ थवुं ते डायस्थिति छे.

(१४६८) वनस्पतिना शरीरने छोडीने इरी वनस्पति शरीरमां ઉत्पन्न थवामां अंतर ४६न्थथी अंतर्मुहूर्त, ६८५ृष्ट असंज्यातङाज छे.

(१५६६) वर्ष, गंध, रस, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाशी वनस्पतिકायना हवारो लेह छे.

# • विवेयन - १५५६ थी १५६६ -

ચૌદ સૂત્રોનો સૂત્રાર્થસ્પષ્ટ જ છે. વિશેષ આ પ્રમાણે - સાદ્યારણ એટલે અનંતજીવોનું પણ સમાન એક શરીર હોય તે ઉપલક્ષણથી તેમનો આહાર અને પાન ગ્રહણ પણ તેઓમાં સાધારણપણે હોય છે. - x-

પ્રત્યેક શરીરી જીવો અનેક પ્રકારે કહેલા છે. તે મુખ્ય બાર ભેદે કહે છે -(૧) વૃક્ષ - આમ્ર આદિ, (૨) ગુચ્છ - વૃંતાકી આદિ, (૩) ગુલ્મ - નવ માલિકા આદિ, (૪) લતા - ચંપકલતા આદિ, (૫) વલ્લી - ત્રપુષી આદિ, (૬) તૃણા - અર્જુનાદિ, (૭) લતાવલય - નાલિકેરી આદિ, (૮) પર્વજ - સંધિઓથી થયેલ અથવા પર્વગ તે શેરડી આદિ, (૯) કુહ્મ - ભૂમિ ફોડા આદિ, (૧૦) જલરુહ - જળમાં ઉગતા પદ્મ આદિ, (૧૧) ઔષધિતૃષ્ટ - શાલિ આદિ, (૧૨) હરિતકાય - તંદુલેયક આદિ, તે જ કાયા - શરીર જેનું છે તે ચ શબ્દ આના જ સ્વગત અનેક ભેદનો સૂચક છે.

સાધારણ શરીર અર્થાત્ પ્રત્યેક શરીરી નહીં તે. યાલુથી હળદર સુધી પ્રાય: કંદ વિશેષ છે. તેના સાધારણ શરીરના લક્ષણો અહીં બતાવેલા છે. જેમકે - સમભાગને ભાંગતા ગ્રંથિયૂર્ણ ઘન થાય પૃથ્વી સદેશ ભેદથી અનંતકાયને જાણવું ધૃત્યાદિ - x - x - x - પનકના જીવો પણ ઉક્ત વ્યાખ્યાથી સામાન્ય વનસ્પતિ જાણવા. - x - x -

વનસ્પતિની કાય સ્થિતિ, ભવસ્થિતિ ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થમાં બતાવેલી જ છે. પણ નિગોદની સ્થિતિ જદાન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ બંનેથી અંતર્મુહૂર્ત કહેલી છે. અહીં પણ સાધારણ વનસ્પતિને આશ્રીને જ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અનંતકાળ કહેલી છે. વિશેષ અપેક્ષાથી પ્રત્યેક વનસ્પતિ તથા નિગોદમાં બાદર અને સૂશ્મની અસંખ્યાતકાળ અવસ્થિતિ છે ઇત્યાદિ - x - x - x - પનકના જીવોનું અસંખ્યકાળ અંતર છે, તેમાંથી ઉદ્ધર્તીને પૃથ્વી આદિમાં ઉત્પત્તિ થાય છે. - x - x -

હવે આ સૂત્રનો ઉપસંહાર અને ઉત્તર સૂત્રનો સંબંધ કહે છે -

• सूत्र - १५७० -

आ प्रभाषे संक्षेपथी त्रष्ट प्रકारे स्थावर छवोनुं निરूपष्ट કरेब छे.

हवे ङमशः त्रष्टा प्रકारना त्रस भुवोनुं निरूपष्ट डरीश -

विवेशन - १५७० -

પૃથ્વી આદિ સ્થાનશીલ સ્થાવરોને ત્રણ પ્રકારે કહ્યા. આ ત્રણે સ્વચં અવસ્થિતિના સ્વભાવથી છે. તેને સંક્ષેપથી કહ્યા, વિસ્તારથી આના ઘણાં ભેદો છે. સ્થાવર વિભાગો કહ્યા પછી હવે ત્રસોના ત્રણ ભેદોના અનુક્રમથી કહે છે.

• सूत्र - १५७१ -

तेषस्, वायु अने ६६।२ त्रस से त्रस त्रसडायना भेही छे. ते भेहोने तमे मारी पासेथी सांभजो.

• विवेयन - १५९१ -

તેજના યોગથી તેજસ્, અહીં તદ્વર્તી અગ્નિ જીવો પણ તે પ્રમાણે કહ્યા. વાય છે તે વાયુ - વાત, પવન. ઉદાર - એકેન્દ્રિયોની અપેક્ષાથી પ્રાયઃ સ્થૂલ બેઇંદ્રિય આદિ. ત્રસ - ચાલે છે, એકથી બીજા દેશમાં સંક્રમે છે. તેથી ત્રસ છે. તેના ત્રણ ભેદો કહ્યા.

તેઉ અને વાયુ બંને જીવો સ્થાવરનામ કર્મના ઉદયવાળા હોવા છતાં ઉક્ત રૂપે ચાલે છે માટે તેને ત્રસપણે કહ્યા. તે બે ભેદે છે - ગતિથી અને લબ્દિાથી અર્થાત્ ત્રસ જીવો બે ભેદે હોય - લબ્દિા ત્રસ અને ગતિ ત્રસ. તેમાં તેઉ અને વાયુ બંને ગતિ ત્રસ છે અને ઉદાર તે લબ્દિા ત્રસ છે એ રીતે બંને ત્રસત્વ જાણવા.

આગળના સૂત્રનો સંબંધ જોડતા કહે છે - તેઉકાય આદિના ભેદોને તમે મારી પાસેથી સાંભળો.

તેમાં હવે તેઉકાયના જીવોને કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૭૨ થી ૧૫૮૦ -

(१५७२) तेंिडायना छवोना जे लेहो छै - सूक्ष्म अने जाहर. इरी ते जंनेना पर्याप्त अने अपर्याप्त जल्जे लेहो छे.

(१५९३) બાદર પર્યાપ્ત તેઉકાય જીવોના અનેક ભેદો છે - અંગાર, મુર્મુ'ર, અિન, અર્ચિ, જવાલા.... (१५९४) ઉલ્કા, વિદ્યુત તથા આવા પ્રકારના અનેક ભેદો કહેલા છે. સૂક્ષ્મ તેઉકાયના જીવ એક પ્રકારના છે, તેના પેટા ભેદો નથી.

(१५७५) सूक्ष्म तेઉકायना भ्रुव संपूर्ण बोडमां અने બાદर तेઉકायना भ्रुवबोडना એક ભાગમાં व्याप्त છે.

(१५७६) ते छवो प्रवाहनी अपेक्षाशी अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी साहि सांत छे.

(९५७७) ते६डायनी आयुस्थिति ६८६४ अष्ट ग्रहोराभनी छे अने ९६न्य स्थिति अंतर्भुहूर्त छे. (९५७८) ते६डायनी डायस्थिति ६८६४ असंण्यातडाण छे, ९६न्यथी अंतर्भुहूर्त छे. तै९स् शरीरने न छोडीने निरंतर तै९स शरीरमां ९ ६८५% थवुं ते डायस्थिति छे. (१५७८) तैंेें स्ट्रीरने छोडीने इरी तैंेें स्ट्रीरमां ઉत्पन्न थवानुं संतर ९६न्य संतर्भृहर्त छे, छत्हृष्ट सनंतडाण छे.

(१५८०) वर्ष, गंध, रस, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाशी तेष्ठडायना हकारो भेहो छे.

#### • विवेयन - १५७२ थी १४८० -

નવે સૂત્રો પ્રાયઃ પૂર્વવત્ છે. વિશેષ એ - અંગાર - ધુંવાળા વગરની જ્વાલા, મુર્સુર - ભસ્મમિશ્ર અગ્નિક્ણ, ઉર્ચિ: - મૂળ પ્રતિબદ્ધ જ્વાળા.

તેજો જીવ કહ્યા, હવે વાયુ જીવોને કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૮૧ થી ૧૫૮૯ -

(१५८१) वायुકायना छवीना जे भेही छे - सूक्ष्म अने जाहर. इरी ते जंनेना पक्ष पर्याप्त अने अपर्याप्त जञ्जे भेही छे.

(१५८२) जाहर पर्याप्त वायुडायना छवोना पांच भेह छे - ६८५(तिडा, भंडितिडा, धनवात, गुंजवात स्रने शुद्धवात. (१५८३) संवर्तङ वात साहि जीज प्रस सावा भेहो छे - ० - सूक्ष्म वायुडायना छवो सेड प्रडारे छे. तेना पेटा भेहो नथी.

(१५८४) सूक्ष्म वायुडाय छवो संपूर्ण बोडमां अने जाहर वायुडायना छव बोडना એક ભાગમાં व्याप्त छे. हवे हुं यार प्रडारे वायुडायिड छवोना डाण विભागोनुं डथन डरीश.

(१४८४) ते छवो प्रवाहनी अपेक्षाशी अनाहि अनंत छे अने स्थिति अपेक्षाथी ते साहि सांत छे.

(१५८६) ते छवोनी आयुस्थिति ६८६६४ ३००० वर्ष छे, ४६न्यथी अंतर्मुहूर्त छे. (१५८७) तेनी डायस्थिति ६८६४ असंण्यातडाणनी छे. ४६न्य अंतर्मुहूर्त छे. वायु शरीर न छोडीने निरंतर वायुना शरीरमां ४ ६८५८ थवुं ते डायस्थिति छे.

(१५८८) वायु शरीरने छोडीने पछी इरी ते शरीरमां ६त्पन्न थवामां અંतर ९६न्य अंतर्मृहर्त ६८५४र अनंतडाण छे.

(१४८६) वर्ष, गंध, रस, स्पर्थ अने संस्थाननी अपेक्षाथी वायुडायना हजारो भेह होय छे.

# • વિવેચન - ૧૫૮૧ થી ૧૫૮૯ -

નવ સૂત્રો પૂર્વવત્ છે. પાંચ સંખ્યા ઉપલક્ષણથી છે, અહીં આના અનેક બેદો છે. (૧) ઉત્કલિકા વાયુ - જે રહી રહીને ફરી વાય છે, (૨) મંડલિકા વાયુ - વાતોલી રૂપ છે, (૩) ધનવાત - રત્નપ્રભાદિની અધોવર્તી, (૪) ગુંજાવાત - જે ગુંજતો વાય છે, (૫) શુદ્ધવાત - મંદ પવન (૬) સંવર્તક વાત - જે બહાર રહેલા તૃણાદિને વિવક્ષિત ક્ષેત્રમાં ફેંકે છે.

હવે ઉદાર ત્રસને જણાવવાને માટે કહે છે -

• सूत्र - १५६० -

िहार शसने यार भेहो वर्षावेस छे, ते आ - બેઇद्रिय, तेઇद्रिय, यतुरिद्रिय अने पंचेन्द्रिय.

विवेशन - १४६० -

ઉદાર ત્રસ ચાર ભેદે છે - (૧) બેઇદ્રિય - સ્પર્શન અને રસન નામક. આની નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ નામક દ્રવ્યેન્દ્રિયને આશ્રીને કહે છે. કેમ કે ભાવેન્દ્રિય આશ્રીને તો એકેન્દ્રિયોને પણ પાંચે ઇન્દ્રિયો સંભવે છે. - x - x - એ પ્રમાણે બાકીની ઇદ્રિયોમાં પણ સમજી લેવું. તેઇદ્રિયમાં ત્રીજી દ્યાણેઇન્દ્રિય છે, ચઉરિદ્રિયમાં ચોથી ચક્ષુ છે. પંચેન્દ્રિયમાં પાંચમાં શ્રોત્ર છે. એ પ્રમાણે હવે બેઇદ્રિયની વક્તવ્યતા કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૫૯૧ થી ૧૫૯૯ -

(૧૫૯૧) બેઇંદ્રિય જીવના બે ભેદે વણવેલા છે - પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત. તેના ભેદો મારી પાસેથી સાંભળો -

(૧૫૯૨ થી ૧૫૯૪) કૃમિ, સીમંગલ, અલસ, માતૃવાહક, વાસીમુખ, સીપ, શંખ, શંખનક... પલ્લોય, અણુલ્લક, વરાટક, જલૌકા, જાલક અને ચંદનિકા... ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારના બેઇદ્રિય જીવો છે. તેઓ લોકના એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે, સંપૂર્ણ લોકમાં નથી.

(१४६४) प्रवाहनी अपेक्षाथी जेछंद्रिय छवो अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी साहि-सांत छे.

(१४६६) બેઇद्रियोनी आयु स्थिति ઉत्કृष्ट બાર वर्ष, ४६०यथी अंतर्युहूर्त छे. (१४६७) तेमनी કાયस्थिति ઉत्કृष्ट संण्यातडाण छे, ४६०य अंतर्युहूर्त छे. બेઇद्रियनुं शरीर न छोडीने निरंतर બेઇद्रिय शरीरमां ४ ઉत्पन्न थवुं ते डायस्थिति छे.

(९४६८) जेछंद्रिय शरीरने छोडीने इरी जेछंद्रिय शरीरमां छत्पश्च थवामां थे अंतर छे, ते ४६न्य अंतर्मुहूर्त, छत्दृष्ट अनंतडाण छे.

(९४६६) वर्ष, गंध, रस, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाशी जेઇद्रियथी हजारो जेह थाय छे.

• विवेयन - १४६१ थी १४६६ -

નવ સૂત્રોના અર્થ સ્પષ્ટ છે. વિશેષ એ કે:- કૃતિ - અશુચિ આદિમાં સંભવે છે. માતૃવાહક - લાકડાના ટુકડામાં જમીનથી સંબંધિત થાય છે તે. સીપ - શુક્તિ. - x -જલીક - જળો, દુષ્ટ લોહી ખેંચવા માટેનો જીવ ચંદનક - અક્ષ.

- ૦ હવે તેઇદ્રિયોની વક્તવ્યતા કહે છે -
- सूत्र ९६०० थी ९६०८ -(९६००) तेछंद्रिय छवीना जे लेह वर्सवेदा छे - पर्याप्त, अपर्याप्त.

આ બે ભેદ મારી પાસેથી સાંભળો.

(१६०१) हुंथु, डीडी, मांडड, मडडी, हीमड, तृषाहारड, ઘુણो, माલुड, पञहार डे - (१६०२) मिंજક, तिंहुड, अपुष्पिंજड, शतावरी, ગુલ્મી, ઇंद्रडायिड - (१६०३) ઇंद्रगोपड छत्याहि અनेड प्रકारथी ते छंद्रिय छुवो छे. ते बोडना એક ભાગમાં व्याप्त छे, संपूर्ण बोडमां नहीं.

(१६०४) प्रवाहनी अपेक्षाथी ते छंद्रियो अनाहि अनंत छे अने स्थितिनी अपेक्षाथी साहि सांत छे.

(१६०५) तेछंद्रियोनी आयुस्थिति छत्ङ्घ्यी ओगसपयार्श हिवस अने **१६**न्यथी अंतर्मुहूर्तनी छे.

(१६०६) तेछंद्रियोनी કायस्थिति ६८कृष्ट संण्यात કाળ, જધन्यथी अंतर्भुहूर्त छे. ते छंद्रिय शरीर न छोडीने निरंतर तेछंद्रिय शरीरमां ६८५% थवुं, तेने કायस्थिति डहे छे.

(१६०७) तेछंद्रिय शरीरने छोडीने इरी तेछंद्रियमां ६त्पश्च थवानुं अंतर ४६न्य अंतर्मुहूर्त अने ६८कृष्ट अनंतक्वाण छे.

(१६०८) वर्ष, ગંધ, रस, स्पर्श सने संस्थाननी सपेक्षाशी तेर्षद्रेयोना ७९१रो भेह छे.

• विवेयन - १६०० थी १६०८

આ નવે સૂત્રો પૂર્વવત્ છે. વિશેષ એ કે તેમાં - પિપીલિકા - એટલે કીડી, ગુંમી - શતપદી આદિ - x - હવે ચઉરિદ્ધિયની વક્તવ્યતા -

• सूत्र - १६०६ थी १६१८

(१६०६) यिदिदिय જીવना जे जेहो वर्सवेस छे - पर्याप्त अने अपर्याप्त तेना जेहो भारी पासेथी सांजजो.

(१६९०) अधिङा, पोतिङा, मक्षिङा, मशङ, मथ्छर, ભ्रमर, ङीऽ, पतंग, ढिंडुस, इंडुस, (१६९१) डुड्डुऽ, श्रृंगिरिटी, नंहावर्त्त, वींछी, ऽोत, ભृंगरीटङ, विरसी, अक्षिवेधङ, (१६९२) अक्षित, मागध, अक्षिरोऽङ, विचित्र, चित्रपत्रङ, ओढिंक्विया, क्वडारी, नीचङ, तंतवङ (१६९३) छत्याहि चछिरिदिय अनेङ प्रडारना छे.

ते बोडना એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે. સંપૂર્ણ લોકમાં નહીં.

(१९१४) प्रवाहनी अपैक्षाशी यिशिद्धेय अनाहि अनंत छे, स्थितिनी अपेक्षाशी साहि-सांत छे.

(१९१६) यिहिंद्रियनी डायस्थिति ६८६ एथी संण्यातडाणनी ४६०यथी अंतर्मु हूर्तनी छे. यहिरिद्रियना शरीरने न छोडीने निरंतर यिरिद्रियना शरीरमां ६त्पन्न थतां रहेतुं ते डायस्थिति छे.

(९६९७) यिहिंद्रिय शरीरने छोडीने इरी यिहिंद्रिय शरीरमां ઉत्पन्न थवामां अंतर ९६न्य अंतर्मुहूर्त, ઉत्दृष्ट अनंतडाण छे.

(१६९८) वर्ष, ગંધ, રસ, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाशी यिरिदियना हजरो भेहो छे.

• विवेचन - १६०६ थी १६१८ -

દશ સૂત્રો સ્પષ્ટ જ છે. આના કેટલાંક ભેદો અપ્રતીત છે. તે ભેદો તે - તે દશ પ્રસિદ્ધિથી અને વિશિષ્ટ સંપ્રદાચથી જાણવા. - x - x -

• सूत्र - १६१६ -

• विवेयन - १६१६ -

સૂત્ર સ્પષ્ટ છે. વિશેષ આ - તીર્થંકરોએ આ ચાર ભેદ કહેલા છે. તેમાં પહેલા નૈરચિકોને કહે છે :-

• सूत्र - १६२० थी १६३३ -

(१६२०) नै२थिङ જીવો सात प्रકारना छे, ते सात पृथ्वीमां थाय छे. (आ सात पृथ्वी आ प्रमाषे छे -) रत्नाભा, शर्डराला, वाबुङाला.... (१६२१) पंडाला, दूराला, तमा अने तमस्तमा.

सात प्रકारनी पृथ्वीसोमां ६८पश थनारा नैरविङोने सात प्रકारे वर्षवेद्या छे - परिङिर्तित छे.

(१६२२) नैरविडो લोडना એક ભાગમાં વ્यास છે.

या निરૂપણ पછी यार प्रકारथी नैरियंક छवोना કાલવિભાગનું હું કથન કરીશ. (ते आ प्रभासे -)

(१६२3) नैरियंકो प्रवाहनी अपेक्षाथी अनाहि अनंत छे. स्थितिनी अपेक्षाथी तेओ साहि सांत छे.

(१६२४) पहेली पृथ्वीमां नैरयिङ छवोनी आयु स्थिति ४६न्यथी १०,००० वर्षनी छे. ઉरङ्ख्यी सेङ सागरोपमनी छे.

(१६२५) બીજી પૃથ્વીમાં नैरयिક જીવોની **આ**યુ સ્થિતિ **જ**ધન્યથી એક સાગરોપમની છે, ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ સાગરોપમની છે.

(१६२६) श्रीश पृथ्वीमां नैरियंક જીवोनी सायु स्थिति ९६न्यथी अस सागरोपमनी हो, ६८६ एथी सात सागरोपमनी हो.

(१६२७) योथी पृथ्वीमां नैरयिङ छवोनी आयु स्थिति ४६न्यथी सात सागरोपमनी छे, ६८६ृष्टथी ६श सागरोपमनी छे.

(१६२८) पांचभी पृथ्वीमां नैरियंક छवोनी आयु स्थिति ४६न्यथी

**६श सागरोपमनी छे, ६८५७थी सतर सागरोपमनी छे.** 

(१९२६) छडी पृथ्वीमां नैरियेङ छवोनी सायु स्थिति ४६न्यशी सतर सागरोपमनी छे, ६८५ृष्टथी जावीश सागरोपमनी छे.

(१६३०) सातभी पृथ्वीमां नैरियंક छवोनी आयु स्थिति ९६न्यथी जावीश सागरोपमनी छे, ६८६ष्टथी तेत्रीश सागरोपमनी छे.

(१६३१) नैरविङोनी थे आयु स्थिति वर्सवेदी छे, ते थ तेमनी थधन्यथी अने ६८५ एथी डाय स्थिति छे.

(१६३२) नैरिवंड शरीरने छोडीने इरी नैरिवंड शरीरमां ઉत्पन्न थवामां संतर ९६न्य संतर्भुहूर्त सने ઉत्दृष्ट सनंतडाण छे.

(१६३३) वर्ष, ગંધ, २स, स्पर्ध અને संस्थाननी अपेक्षाथी आ नैरथिङोना हक्तरो भेहो छे.

## • विवेयन - १६२० थी १६३३

ગૈરચિકના ચૌદ સૂત્રો કહ્યા. તે સાત ભેદો છે. કેમકે પૃથ્વી સાત છે. તેથી તેમાં થનારનું સમવિદ્યત્વ જાણવું. તે કઈ છે ? (૧) રતનાભા - વૈડૂર્યાદિ રતનો જેવી આભા છે, તેમાં રત્નકાંડના ભાવનપતિના ભવનો વિવિદ્ય રત્નોવાળા સંભવે છે. (૨) શર્કરા - શ્લક્ષ્ણ પાષાણના ટુકડારૂપ, (૩) વાલુકા - રેતી, (૪) પંક - કાદવ, (૫) દ્યૂઝ - દ્યૂઝ કે દ્યૂમાકાર પરણિત પુદ્ગલ, (૬) દાઝ - અંધકાર, (૭) દાઝરહ્યા - પ્રકૃષ્ટતરતમ. આ સાત પૃથ્વીથી સાત નૈરિયકો કહ્યા.

લોક, સ્થિતિ આદિ સૂત્રોનો સૂત્રાર્થ સ્પષ્ટ જ છે, તેથી અત્રે વૃત્તિના અનુવાદ દ્વારા પુનરૂક્તિ કરેલ નથી. - x - x - x -

આયુસ્થિતિ કહીને કાય સ્થિતિ કહે છે - આયુસ્થિતિ એ જ કાય સ્થિતિ જાણવી, કેમકે નૈરચિકો નારકમાંથી ઉદ્ધર્તીને ફરી ત્યાં જ ઉત્પન્ન થતાં નથી, તેઓ ત્યાંથી ઉદ્ધર્તીને ગર્ભજ પર્યાપ્તક સંખ્યાત વર્ષાયુષ્કમાં ઉત્પન્ન થાય છે. જો કે મત્સ્યાદિમાં ઉત્પન્ન થઈને ત્યાં અતિ સંકલિષ્ટ અધ્યવસાયથી અંતર્મુહૂર્તમાં મરીને પણ નરકમાં ઉપજે છે, તો પણ નારકમાં અનંતર ઉત્પન્ન તો ન જ થાય.

આ રીતે નૈરચિકને કહીને હવે તિર્ચયને કહે છે -

• સૂત્ર - ૧૬૩૪ થી ૧૬૫૭ -

(१६३४) पंचेन्द्रिय तिर्यय छवना जे लेह वर्षवेदा छे - संमूर्छिम तिर्यय अने गर्लप तिर्यय.

(१६३५) आ जंनेना प्रश अस-अस भेहो छे - ४वयर, स्थवयर अने जेयर. ते भेहो गारी पासेथी सांभजो.

(१६३६) ४णसर पांच प्रકारथी કહેલા છે - मस्त्य, કચ્છપ, ગ્રાહ, મગર અને સુંસુમાર.

(१६३७) तेओ લોકના એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે, સંપૂર્ણ લોકમાં નહીં.

अहींथी आगળ तेना यार प्रકारे કाલ विભागने हुं કहीश.

(१६३८) જલચરો પ્રવાહની અપેક્ષાથી અનાદિ અનંત છે, स्થिતિની અપેક્ષાથી તે સાદિ સાંત છે.

(१६३६) ४९यरोनी आयुस्थिति ६८६१४थी सेड કरोऽ पूर्वनी हे. ४६०यथी संतर्युहूर्तनी हे.

(१६४०) ४वयरोनी કાયस्थिति ६८५ एथी पूर्वकोडी पृथक्त्व छे अने ४६न्यथी अंतर्मुहूर्तनी छे.

(૧૬૪૧) જલચરના શરીરને છોડીને ફરી જલચરના શરીરમાં ઉત્પન્ન થવાનું અંતર જધન્ય અંતર્મુહૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટ અનંતકાળ છે.

(१९४२) वर्ष, गंध, रस, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाशी ९वयरोना ढलरो भेहो छे.

(१६४३) स्थલयर જીવોના બે બેદ છે - यतुष्पદ અને પરિસર્પ. यतुष्पદના यार બેદો છે, તેનું હું ક્રિતન કરીશ, તે સાંબળો.

(१६४४) એકખુર તે અશ્વ આદિ, દ્વિખુર તે બળદ આદિ, ગંડીપદ તે હાથી આદિ, સનખપદ તે સિંહ આદિ.

(१९४૫) परिसर्प जे प्रકारना छै - ભ્રજપરિસર્પ ते गोधार्टि, ६२: परिसर्प ते साप आर्टि. આ जंनेना अनेક પ્રકારો છે.

(१६४६) ते લોકના એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે, સંપૂર્ણ લોકમાં નહીં. હવે આગળ હું ચાર પ્રકારના સ્થળચરનો કાળ વિભાગ કહીશ.

(१६४९) प्रवाहनी अपेक्षाथी स्थणयर छवो अनाहि अनंत छे. स्थितिनी अपेक्षाथी साहि-सांत छे.

(१६४८) स्थणयरनी आयुस्थिति ६८५ ४ अस पस्योपमनी छे. ९६०य अंतर्युहूर्तनी छे.

(१६४६) ६८६४थी पूर्व डोटि पृथडत्व અने साधिङ त्रल पत्योपम, જधन्यथी अंतर्युहूर्त स्थणयरोनी डायस्थिति छे.

(१६५०) स्थणयरनुं इरी स्थणयरमां ६८५श थवानुं अंतर ९६न्यथी अंतर्मुहूर्त अने ६८६४थी अनंतકाण छे (वर्ष, गंध, रस, स्पर्श अने संस्थानथी स्थणयरना हजरो भेटो छे.)

(१६५१) णेयर જીવના यार प्रકार કહેલ છે - यर्ग पक्षी, रोभ पक्षी, समुद्द्रग पक्षी अने वितत पक्षी.

(९६५२) ते वोङना એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે, સંપૂર્ણ वोङमां नहीं. હવે આગળ યાર પ્રકારથી ખેચર જીવોના કાળ વિભાગને કહીશ.

(१६५3) प्रवाहनी **अपेक्षाथी ખેચ**ર જીવો અનાદિ અનંત છે અને स्थितिनी अपेक्षाथी ते साहि-सांत છે. (१६५४) णेयर જીવોની આયુસ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ પલ્યોપમનો અસંખ્યાત ભાગની છે, જલન્યથી અંતર્મુહૂર્ત છે.

(१९४४) ६८५ एथी पृथडत्व डरोड पूर्व अधिङ पत्योपमनो असंज्यात ભाग, ४६न्यथी अंतर्भुहूर्त जेयरोनी डायस्थिति छे.

(१६४६) जेयर छवोनुं पुनः तेमां ઉપજवानुं अंतर જधन्यशी अंतर्भृहूर्त अने ઉत्કृष्ट अनंतडाળ છે.

(१६५७) वर्स, ગંધ, २स, स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाथी जेयर જીવોના હજારો બેદો કહેવાયેલા છે.

• विवेयन - १९३४ थी १९५७ -

ઉક્ત ચોવીશ પંચેન્દ્રિય સૂત્રો પ્રાયઃ વ્યાખ્યાત જ છે. તેથી વૃતિગત કિંચિત્ વિશેષતાની જ અત્રે નોંધ કરીએ છીએ -

સંમૂર્છન - અતિશય મૂઢતાપણાથી નિર્વૃત્ત અથવા ઉત્પત્તિ સ્થાન પુદ્ગલોની સાથે એકી ભાવથી તે પુદ્ગલના ઉપાયયથી સમ્રચ્છ્રિત થાય છે, તે સંમૂર્છિમ. તેઓ મનઃ પર્યાપ્તિના અભાવથી સદા સંમૂર્છિત માફ્ક જ રહે છે.

તથા ગર્ભમાં વ્યુત્કાંત તે ગર્ભજ.

જલચર - જળમાં ફરે - બકાણ કરે તે. એ પ્રમાણે સ્થળ - નિર્જળ ભૂભાગમાં ચરે છે, તે સ્થલચર, ખેચર - આકાશમાં ચરે છે તે.

ખુર - ચરણ, અર્ધાવર્તી અસ્થિ વિશેષ, તે એક હોય તો એકખુરા અને બે હોય તો ઢુખુરા. ગંડી - પક્ષકર્ણિકા, તેની જેમ ગોળ. - x -

ભુષ્ય - શરીરનો અવયવ વિશેષ, તેના વડે સરકે તે બુજપરિસર્પ. ઉર - છાતી, છાતી વડે સરકે છે તે ઉરઃ પરિસર્પ.

તિર્યંચો મરીને તિર્યચમાં સાત કે આઠ ભવગ્રહણ જ કરે છે, કેમકે પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ અને મનુષ્યને તેનાથી અધિક નિરંતર ભવોનો તેમાં સંભવ નથી.

શેષ વૃત્તિ સુગમ છે - ૦ - હવે મનુષ્યોને જણાવતા કહે છે -

• सूत्र - १६५८ थी १६६६

(१९५८) यनुष्योना जे लेहो छे - संयूर्छिय यनुष्य सने गर्लक यनुष्य. हुं तेनुं वर्षन કरुं छुं, ते इहीश -

(૧૬૫૯) ગર્બવ્યુત્કાંતિક - ગર્ભજ મનુષ્યના ત્રણ ભેદો છે :- અકર્મ-ભૂમિક, કર્મભૂમિક અને અંતર્હીપક.

(१६६०) डर्मभूभिङ मनुष्योना पंहर, અङर्मभूभिङ मनुष्योना श्रीश, अंतर्द्धिपङ मनुष्योना अहावीश भेहो छे.

(१६६१) संभूर्छिम मनुष्योना भेह पश आ प्रमाशे ४ छे. तेओ બધાં લોકના એક ભાગમાં વ્યાપ્ત છે. (१६६२) ६५त मनुष्य प्रवाहनी अपेक्षाथी सनाहि सनंत छे सने स्थितिनी सपेक्षाथी साहि सांत छे.

(१६६३) मनुष्योनी आयुस्थिति ६८५ एथी त्रष्ट पस्योपम सने ४६न्यथी संतर्भुहूर्त इहेबी छे.

(१६६४) मनुष्योनी કायस्थिति ६८५ एथी पृथडत्व डरोऽ पूर्व अधिड अस पत्योपम अने ४६न्यथी अंतर्मुहूर्त छे.

(१९६५) मनुष्यनुं इरी मनुष्यमां ६८५२१ थवानुं अंतर ४६न्यथी अंतर्मुहूर्त अने ६८६ृष्ट अनंतडाण छे.

(१६६६) वर्स, गंध, रस स्पर्श अने संस्थाननी अपेक्षाथी मनुष्यना हनारो भेह डहेवा छे.

# • विवेयन - १६५८ थी १६६६ -

મનુષ્યોના નવ સૂત્રો પૂર્વવત જાણવા. વૃત્તિમાં કહેલ કથનમાંની સૂત્રાર્થ ઉપરાંતની વિશેષ વાત જ અમે અત્રે નોંધેલ છે -

૦ અંતર્હ્સીપ - સમુદ્રની મધ્યમાં રહેલ દ્વીપ, તેમાં જન્મેલ હોવાથી તે અંતર્હ્ધીપજ કહેવાય છે. ૦ કર્મભૂમિ પંદર કહી છે, તે આ પ્રમાણે - પાંચ ભરત, પાંચ ઐરવત, પાંચ મહાવિદેહ, એ ત્રણે મળીને પંદર થાય છે.

oઅકર્મભૂમિ - હૈમવત, હરિવર્ષ, રમ્ચક, હૈરણ્યવત્, દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુ રૂપ છ છે. તે પ્રત્યેક પાંચ - પાંચ સંખ્યક હોવાથી ૩૦ ભેદો.

૦ પછી નિર્દેશ હોવા છતાં ''કર્મભૂમિ'' નું કથન પહેલાં કર્યું. કેમકે - મુક્તિ સાધકત્વથી તેનું પ્રાધાન્ય છે.

o અંતર્દ્ધીપમાં - પહેલું ચતુષ્ક - (૧) એકોરુક, (૨) આભાષિક, (૩) લાંગૂલક અને (૪) વૈષાણિક છે. બીજું - ચતુષ્ક - (૧) હચકર્ણ, (૨) ગજકર્ણ, (૩) ગોકર્ણ, (૪) શષ્કુલી કર્ણ - ત્રીજું ચતુષ્ક - (૧) આદર્શ મુખ, (૨) મેષ મુખ, (૩) હય મુખ, (૪) ગજ મુખ - ચોથું ચતુષ્ક (૧) અશ્વ મુખ, (૨) હસ્તિ મુખ, (૩) સિંહ મુખ, (૪) વ્યાદ્મ મુખ. - પાંચમુ ચતુષ્ક (૧) અશ્વ કર્ણ, (૨) ગજ કર્ણ, (૩) સિંહ કર્ણ, (૪) કર્ણ પ્રાવરણ. - છટ્ટું ચતુષ્ક - (૧) ઉત્કા મુખ, (૨) વિદ્યુન્મુખ, (૩) જિહ્ના મુખ, (૪) મેદ્ય મુખ. - સાતમું ચતુષ્ક - (૧) ધન દંત, (૨) ગજ દંત, (૩) શ્રેષ્ઠ દંત, (૪) શુદ્ધ દંત.

આ સાતે મળીને ૨૮ - અંતર્હ્ધીપો થયા.

આ નામના યુગલ ધર્મિકો ત્યાં વસે છે. - x - x - x - x - x -

સંમૂર્છિત જીવોની ઉત્પત્તિ, ગર્બવ્યુત્કાંતિક મનુષ્યોના - મળ, મૂત્ર, શ્લેષ્મ, સિંઘાન, વમન, પિત્ત, પૂત, શોષિત, શુક્ર, ક્લેવર, સ્ત્રી પુરુષોનો સંચોગ, ગામની ખાળ, નગરની ખાળ, શુક્રપુદ્દગલોમાં તેમજ બધાં અશુચિ સ્થાનોમાં આ સંમૂર્છિમ મનુષ્યો ઉત્પજ્ઞ થાય છે. તેમની અંગુલની અસંખ્યાતતમ ભાગ અવગાહના માત્ર હોય છે. - x - x -

આ પ્રમાણે મનુષ્યોને કહીને, હવે દેવોને કહે છે -

• सूत्र - १६६७ -

हेवोना यार भेही કहेલा છે, ते आ प्रमाले :- (१) भवनवासी, (२) व्यंतर, (3) श्योतिष्ड, (3) वैमानिङ.

• विवेयन - १६६७ -

તીર્થકરાદિ એ દેવોને ચાર પ્રકારે નિરૂપેલા છે, તે હું કહીશ. ભવનવાસી અર્થાત્ ભૌમેચક- ભૂમિમાં થયેલ, તેમના ભવનો રત્નપ્રભા પૃથ્વીના અંતર્ભૂતપણે છે. - x - x - x - aunica - વિવિધ અંતરો જેના છે તે, ઉત્કર્ષ અપકર્ષરૂપ વિશેષરૂપ નિવાસભૂત કે ગિરિકંદરા અથવા વિવરાદિમાં રહે છે, તે વ્યંતર. - x - x - x - જયોતિષ્ક - યમકે છે, પ્રકાશે છે વિમાનો, તેમાં નિવાસ કરવાથી તે દેવો પણ જયોતિષ્ક કહેવાય છે. વૈમાનિક - વિશેષથી મનાય છે, સુકૃતોને ભોગવે છે તે વિમાન, તેમાં થવાથી વૈમાનિકો કહેવાય છે.

હવે દેવોના જ ઉત્તર ભેદો કહે છે -

• सूत्र - १६६८ -

ભવનવાસીના દશ, વ્યંતર દેવોના આઠ, જ્યોતિષ્કના પાંચ અને वैभानिક દેવો બે બેદ કહેલા છે.

• विवेयन - १६६८ -

ભવનમાં વસવાનો સ્વભાવ છે. ભવનવાસીના દશ ભેદો છે - વનમાં - વિચિત્ર ઉપવનાદિમાં વસવાનો સ્વભાવ હોવાથી તે વનચારી અર્થાત્ વ્યંતર કહેવાય છે, તેના આઠ ભેદો કહેલા છે. જ્યોતિષ્ - વિમાનમાં થાય તે જ્યોતિષ્કો તેના પાંચ પ્રકારો છે. વૈમાનિકો બે ભેદે છે.

हवे आ हेवोने नाम ઉચ્ચારણપૂર્વક જણાવે છે -

• सूत्र - १६६६ थी १६७६ -

(१६६६) असुरडुमार, नागडुमार, सुवर्षडुमार, विद्यत्डुमार, अग्निडुमार, द्वीपडुमार, ६६६डुमार, वायुडुमार, स्तनितङ्मार से ६श भवनवासी हैवो छे.

(९६७०) पिशाय, भूत, यक्षा, राक्षस, डिश्नर, डिंपुरुष, महोरग અने गंधर्व से आठ व्यंतर हेवो छे.

(१६९१) यंद्र, सूर्य, नक्षत्र, ग्रह, तारा औ पांच क्योतिष्ड हेवो छे. आ हेवो हिशावियारी छे - (भेरूने प्रहक्षिण डरे छे.)

(१६९२) वैभानिङोना े भे हो वर्सवेद्या छै - કલ્પોપગ सने કલ્પાતીત से બે નામે तेस्रोने जाववा.

(१६९३) કલ્પોપત દેવો બાર પ્રકારે કહેલા છે. તે આ પ્રમાસે -(૧) સીંધર્મ, (૨) છશાનક, (૩) સનલ્ફુમાર, (૪) માહેન્દ્ર, (૫) બ્રહ્મલોક, (६) बांतङ - तथा - (१६९४) (९) महाशुङ, (८) सहस्रार, (६) आनत, (१०) प्राष्ट्रत, (११) आरष अने (१२) अस्युत, आ કલ્સોપગ દેવ છે.

(९६७५) કल्पातीत हेवोना जे लेहो वर्षवेत छे (१) श्रेवेयङ सने (२) सनुत्तर. तेमां शैवेयङ हेवोना नव प्रકारो छे.

(१६७६ थी १६७८/१) श्रैवेयङ हेवोना नव भेहो आ प्रभासे छे -(१) अघस्तन - अघस्तन, (२) अघस्तन - भह्यभ, (३) अघस्तन -६परितन, (४) भध्यभ - अघस्तन, (५) भध्यभ - भध्यभ, (६) भध्यभ -६परितन, (९) ६परितन - अघस्तन, (८) ६परितन भध्यभ, (६) ६परितन - ६परितन.

(१६९८/२, १६९६) अनुत्तर हेवना पांच भेहो छे - (१) विश्य, (२) वैश्यंत, (३) श्यंत, (४) अपराष्ट्रित અने (५) सर्वार्थसिद्ध.

आ प्रभाशे वैभानिङ हेवो अनेङ प्रडारे छे.

• विवेयन - १६६६ थी १६७६ -

આ અિાયારે સૂત્રો પ્રાય: પ્રતીત જ છે. વિશેષ આ પ્રમાણે -

- ૦ કુમાર આકાર ધારી હોવાથી અસુર આદિ બધાં કુમારો કહેવાય છે.
- ० तारागण प्रडीर्ण तारङ समूह
- ૦ દિશાવિચારી મેરુને પ્રદક્ષિણા કરવા વડે નિત્યચારી
- ૦ જ્યોતિરાલય વિમાનો આલય કે આશ્રય જેના છે તે.
- ૦ કલ્પોપગ છંદ્ર, સામાનિક, ત્રાયસ્ત્રિશત્ આદિ દશ પ્રકાર પણાથી દેવો આ કલ્પોમાં ઉત્પત્તિના વિષયને પામે છે, તેથી કલ્યોપગ છે.
  - ० કत्पातीत ६६त ३५ કत्पथी અતીત होवाथी કत्पातीत છે.
  - ૦ સૌધર્મ સુધર્મા નામે શકની સભા જેમાં છે તે કલ્પ, ઇત્યાદિ
- o ગ્રૈવેયક લોકપુરુષના ૧૩ રાજ ઉપરિવર્તી ગ્રીવા, તે પ્રદેશમાં રહેતા હોવાથી, તેમના આભરણ રૂપ હોવાથી, તેના નિવાસી દેવો તે ગ્રૈવેયકા.
  - ० अनुत्तर જेनाथी वधु स्थिति, प्रભावाहि डोई हेवना न होवाथी.
  - सूत्र ९६८० थी ९७०८ -

(१६८०) ते जधां हेवो सोझ्ना એક ભાગમાં व्यास छे. हवे आगण हुं यार प्रકारे तेमना કाળ विाભાગનું કથન કરીશ.

(१६८१) हेवो प्रवाहनी **અપે**क्षाथी અનાદિ અનંત છે અને स्થितिनी અપેक्षाथी साहि सांत છે.

(१६८२) भवनवासी हेवोनी छत्दृष्ट आयु स्थिति डंर्डड अधिड એક સાગરોપંગ છે, જઘન્ય આયુ ૧૦,૦૦૦ વર્ષ છે.

(१६८3) व्यंतर हेवोनी ६८५ ए आयुस्थिति सेंड पस्योपम सने ४६न्य आयु १०,००० वर्षनी हे.

- (१६८४) જ્योतिषी हेवोनी ઉત્કૃષ્ટ आयु स्थिति એક લાખ वर्ष अधिક એક પલ્યોપમ અને જધન્યાયુ પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ છે.
- (१६८५) सीधर्म हेवोनी आयुस्थिति ६८५ एथी जे सागरोपम अने ९६० यथी એક पत्योपम छे.
- (१६८६) **एशान हे वोनी आयुस्थिति ६**८६४थी डंर्मड अधिङ जे सागरोपम, **९**धन्य डंर्मड अधिङ पस्योपम छे.
- (१६८७) सनद्भुभार हेवोनी आयुस्थिति ६८६१एथी सात सागरोपम अने ४६न्यथी जे सागरोपम छे.
- (१६८८) माहेन्द्रडुमार हेवोनी आयुस्थिति ६८५ एथी साधिङ सात सागरोपम अने ४६न्यथी साधिङ બे सागरोपम छे.
- (१६८६) બ્રહ્મલોક દેવોની આયુસ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટથી દશ સાગરોપમ અને જધન્યથી સાત સાગરોપમ છે.
- (१६६०) લાંતક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ <mark>આયુસ્</mark>થિતિ ચૌદ સાગરોપમ અને **જધ**ન્યથી દશ સાગરોપમ છે.
- (१६६१) **भ**ढाशुङ हेवोनी **६८**६४ <mark>आयु</mark>स्थिति सत्तर**ःसागरोपम** अने **४६न्यथी यौ**ह सागरोपम **छे**.
- (१६६२) सहसार हेवोनी ६८६ ए आयुस्थिति अढार सागरोपम अने ४६न्यथी सतर सागरोपम छे.
- (१६६3) आनत हेवोनी ६८५४ आयुस्थिति ओगशीस सागरोपम अने ४६न्यथी अटार सागरोपम छे.
- (१६६४) प्राष्ट्रत हेवोनी ६८६४ <mark>आयुस्थि</mark>त वीस सागरोपम छे अने **१६न्यथी ओ**गशीस सागरोपम छे.
- (९६६५) आरष हेवोनी ६८५ ए आयुस्थिति એકवीस सागरोपम छे अने ९६न्यथी वीस सागरोपम छे.
- (१६६७) पहेला श्रेवेय**ક हेवोनी ६८५** छ आयुस्थिति तेवीश सागरोपम **अने ९६**न्यथी जावीश सागरोपम छे.
- (९६६८) બીજી ગ્રૈવેયકના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુસ્થિતિ યોવીશ સાગરોપમ અને જઇન્યથી તેવીશ સાગરોપમ છે.
- (९६६६) श्रीञ्च श्रैवेयङना हेवोनी ६८५ छ आयुस्थिति पयीश सागरोपम **अने** ४६न्यथी योवीश सागरोपम छे.
- (९७००) योथा श्रेवेयङना हेवोनी ६८५ छ आयुस्थिति छव्वीश सागरोपम सने ४६न्यथी पयीश सागरोपम छे.

(१९०१) पांयमां श्रैवेयङना हेवोनी ६८५ ए आयुस्थिति सत्तावीश सागरोपम अने ९६न्यथी छवीश सागरोपम छे.

(९७०२) छडा श्रैवेयङना हेवोनी ६८५ ए आयुस्थिति सडावीश सागरोपम सने ९६न्यथी सत्तावीश सागरोपम छे.

(१९०३) सातमा ग्रैवेयङना हेवोनी ६८५४ आयुस्थिति ओगएत्रीश सागरोपम અने ९६न्यथी अडावीश सागरोपम छे.

(१९०४) आठमा श्रेवेयङना हेवोनी ६८५ ए आयुस्थिति श्रीश सागरोपम अने ९६न्यथी ओग्छश्रीश सागरोपम छे.

(९७०६) विषय, वैषयंत, षयंत सने सपराषितना हेवोनी आयुस्थिति ६८६ ए तेत्रीश सागरोपम, षद्यन्य सेङत्रीश सागरोपम छे.

(९९०९) महाविमान सर्वार्थ सिद्धना हेवोना अ९६न्योट्ड्४ आयुस्थिति तेत्रीश सागरोपमनी छे.

(९७०८) हेवोनी थे आ आयुस्थिति छे ते ४ तेनी अ४६न्योत्ङृष्ट डायस्थिति छे.

• विवेशन - १६८० थी १९०८ -

સૂત્રાર્થ સરળ અને સ્પષ્ટ છે. જે વિશેષતા છે તે જ નોંધીએ છીએ.

- ૦ સાગર એટલે સાગરોપમ, તેટલી સ્થિતિ આયુ જાણવા.
- o ભૌમેયક ભવનવાસી, અહીં સામાન્યથી કહી છતાં ઉત્તર નિકાયના અદિપતિ બલિની જ જાણવી. દક્ષિણમાં તો સાગરોપમ જ છે.
- o લાખ વર્ષ અધિક એમ જ્યોતિષમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી તે ચંદ્રની છે. સૂર્યની ૧૦૦૦ વર્ષાધિક છેo ઇત્યાદિ - x - x - x -
  - ૦ અજધન્યોત્કૃષ્ટ જેમાં જધન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ ભેદ વિદ્યમાન નથી તે.
  - ૦ મહાવિમાન તે દેવોના આયુસ્થિતિ આદિથી મહતપણું છે.
  - सूत्र ९७०६, ९७९० -

દેવનું શરીર છોડીને ફરી દેવ શરીરમાં ઉત્પન્ન થવાનું અંતર જધન્ય અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ અનંતકાળ છે.

वर्स, गंध, रस, स्पर्श, संस्थाननी अपेक्षाथी हेवोना हकारो भेहो पस थाय छे.

• विवेयन - १९०६, १९१० -

બંને સૂત્રો પૂર્વે વ્યાખ્યાયિત થયેલા છે. હવે જીવ - અજીવને સવિસ્તર કહીને તેના નિગમનને માટે કહે છે -

### • सूत्र - १९११ -

આ પ્રમાણે સંસારી અને સિદ્ધ છવોનું વ્યાખ્યાન કર્યું. રૂપી અને અરૂપીના બેદથી બે પ્રકારે અજીવોનું વ્યાખ્યાન પણ કર્યું.

विवेशन - १९११ -

સંસારી અને સિદ્ધના ભેદથી જીવોને સર્વ ભેદનીત વ્યાપ્તિથી કહ્યા. રૂપી -અરૂપી પણ કહ્યા. શું આ ભેદ સાંભળીને જ ફૃતાર્થતા માનવી? તે આશંકાને નિવારવા કહે છે -

#### • सूत्र - १७१२ -

आ भ्रव, अभ्रवनुं व्याण्यान सांभળीने तेमां श्रद्धा કरी ज्ञान अने क्रिया आहि બधां नयोथी अनुमत संयममां मुनि रमे.

• विवेयन - १९१२ -

આ જીવ, અજીવને સાંભળી - અવધારીને, તે પ્રમાણે સ્વીકારીને નૈત્રમાદિ બધાં નચોથી અભિપ્રેત થઈને, જ્ઞાન સહિત સમ્ચક્ચારિત્રમાં મુનિ રમણ કરે. સંયમ એટલે પૃથ્વી આદિ જીવોના ઉપમર્દનની વિરમેલ એવા મુનિ. - ૦ - સંયમ રતિ કર્યા પછી શું કરે ? તે કહે છે -

### ● सूत्र - १७१3 -

त्यार पछी अनेड वर्षो सुधी श्रामश्य पावन डरीने युनि आ अनुडमथी आत्मानी संबेणना डरे -

विवेयन - १९१३ -

અનેક વર્ષો શ્રમણભાવનું આસેવન કરીને હવે કહેવાનાર કમથી નયોનુષ્ઠાનરૂપ વ્યાપાર કમથી - પ્રવજ્યા લીધા સિવાય આ વિધિ કહી નથી. હવે કયા ક્રમે સંલેખના કરે ? તે સંલેખના ભેદાદિપૂર્વક કહે છે -

• सूत्र - १९१४ थी १९१८ -

(१९१४) ઉत्કृष्ट संवेषना जार वर्षनी होय छे, मध्यम संवेषना એક वर्षनी. ४६०य संवेषना छ मासनी होय.

(१९१४) पहेलां यार वर्षोभां हुध आहि विगर्वभोनो त्याग डरे. जीला यार वर्षोभां विविध प्रકारनो तप डरे. (१९१६) पछी जे वर्ष सुधी मेडांतर तप डरे. भोજनना हिवसे आयंजिल डरे. पछी मियारमां वर्षे पहेलां छ महिना सुधी डोर्वपष्ट मित विङ्घ तप न डरे. (१९१९) पछीना छ मास विङ्घ तप डरे. आ पूरा वर्षमां परिमित आयंजिल डरे.

(१९१८) जारमां वर्षमां निरंतर आयंजित કरीने पछी मुनि से पक्ष के सेक मासनुं सनशन करे.

• विवेशन - १९१४ थर्ष १९१८ -

પાંચ સૂત્રો કહ્યા. સંલેખના કાળ બાર વર્ષ જ ઉત્કૃષ્ટથી જાણવો. ન્યૂનાધિક

નહીં. સંલેખના - દ્રવ્યથી શરીરની. ભાવથી કષાચોમાં ફૃશતા લાવવી. -  $\times$  -  $\times$  -  $\times$  - આ ત્રિવિધ સંલેખનામાં ઉત્કૃષ્ટનો કમચોગ કહે છે - જે સૂત્રાર્થ - ૧૭૧૫ થી ૧૭૧૭ માં સ્વયં સ્પષ્ટ જ છે તેથી અહીં પુનરાવૃત્તિ કરેલ નથી. -  $\times$  -  $\times$  -  $\times$  -  $\times$  -  $\times$  -

અત્રે વૃત્તિકારશ્રીએ નિશીથ ચૂર્ણિનો સંપ્રદાય પણ નોંદોલ છે. તેમાં પણ મૂળ તો દ્વાદશ વર્ષીય સંલેખના કેમ કરવી તેનો વિધિ જ અભિપ્રેત છે. માત્ર અંતિમ ચાર માસ માટેનું વિશેષ કથન ત્યાં છે.

આ પ્રમાણે પાંચ સૂત્રોનો અર્થ કહ્યો.

આ રીતે અનશન સ્વીકાર્યા પછી પણ અશુભ ભાવનામાં મિથ્યાદર્શનના અનુરાગાદિ થાય, તો તેનો પરિહાર કરીને, તેની વિપરીત આસેવનાને જણાવવાને માટે યથાક્રમે અનર્થ હેતુતા અને અર્થહેતુતાને દર્શાવતા આ પ્રમાણે કહે છે -

# • સૂત્ર - ૧૭૧૯ થી ૧૭૨૨ -

(९७९६) કાંદર્પી, આભિયોગી, કિલ્બિધિકી, મોહી અને આસુરી ભાવના દુર્ગીત દેનારી છે. એ મૃત્યુ સમયે સંયમ વિરાધિકા થાય છે.

(१७२०) षे मरती वेजाओ भिश्यादर्शनमां अनुरક्त छे, निदान वडे युड्त छे, हिंस<del>ड</del> अने तेमने जोधि घष्टी दुर्वल छे.

(१९२१) थे सम्यग्*६र्शनमां અनु२५त छे, निया*षा २६ित छे, शु*५*व वेश्यामां अवगाट छे, तेमने जोधि सुवभ छे.

(९९२२) ९े भरती वेजाओ भिथ्याहर्शनमां सनुरस्त छे, नियाषायुस्त छे, दृष्ण वेश्यावगाढ छे, तेमने जीध घषी हुर्वज छे.

# ● विवेयन - १९१६ थी १९२२ -

ઉક્ત કંદર્પાદિ ભાવના દુર્ગતિના હેતુપણાથી દુર્ગત છે. અહીં 'દુર્ગતિ' શબ્દથી દેવ દુર્ગતિ જાણવી. તેને વશ થઈને સંવ્યવહારથી ચારિત્ર સતામાં હોવા છતાં આવી નિકાયોત્પત્તિ થાય અને ચારિત્ર રહિતને તો વિવિધ ગતિમાં ભ્રમણ જ થાય - x - x - મરણ સમયે સમ્યગ્દર્શનાદિની વિરાધના થાય છે. આની સતામાં ઉતરકાળમાં શુભ ભાવમાં સુગતિનો પણ સંભવ છે.

મિથ્યાદર્શન - અતત્વમાં તત્વના અભિનિવેશ રૂપ, તેમાં આસક્ત, તે મિથ્યાદર્શન રક્ત, સમ્યગૃદર્શન વિરાધનામાં જ આ આસક્તિ કરે છે. નિદાન સહિત એટલે આસક્તિયુક્ત પ્રાર્થના રૂપથી વર્તે છે, તે સનિદાના. હિંસક એટલે પ્રાણિ ઉપમર્દક. એ પ્રમાણે જે મરે છે - પ્રાણોને તજે છે, તેમને જિનધર્મ પ્રાપ્તિ અર્થાત્ બોદ્યિ દુર્લભ થાય છે, તેમ કહ્યું.

ઉક્ત સ્વરૂપવાળું સમ્યગ્દર્શન, તેમાં રક્ત હોય, નિયાણા રહિત હોય, શુક્લ લેશ્યામાં પ્રવેશેલ હોય તેવા જીવો જો મરણ પામે તો તે જીવોને બોધિ સુલબ થાય છે.

ફરી મિથ્યાદર્શનવાળું સૂત્ર કહે છે. તેઓ હિંસકત્વથી પાંચે આશ્રય રૂપ પ્રમાદાદિ લક્ષણ જાણવું. - x - x - વિશેષથી તથાવિદ્ય સંક્લિષ્ટ પરિણામ રૂપતાથી જાણવા. - x - x - તેમાં બોઘી - જિનઘર્મ પ્રાપ્તિને અતીવ દુર્લભ કહેલી છે.

આના વડે કંદર્પ ભાવનાદિને દુર્ગતિરૂપ અર્થતા નિબંધનપણાથી કહીને, તેની વિપરીત ભાવનામાં સુગતિ સ્વરૂપાર્થે કહ્યું. બીજી વડે મિથ્યાદર્શન આસક્તને દુર્લભ બોધિ રૂપ અનર્થ કહ્યો. એ પ્રમાણેના ક્રમે જ - x - x - યારે સૂત્રો જાણવા.

જિનવયન આરધના મૂલ જ સર્વે સંલેખનાદિ શ્રેય છે. તેથી તેમાં જ આદરના ખ્યાપનાર્થમાં, તેનું માહાત્મ્ય કહે છે -

- सूत्र १९२३, १९२४ -
- रे िंशनवयनमां अनुरस्त छै, िंशनवयनोनुं भावपूर्वङ आयरश डरे छै, तेओ निर्मण अने रागािंधी असंडिवष्ट थर्छने परिभित संसारी थाय छे.
- 9े छव िरनवयनथी अपरिचित छे, ते जियारा अनेङ वणत जावभरष तथा अङाज भरषथी भरे छे.
  - विवेयन १९२३, १९२४ -

જિના - શબ્દ અહીં અર્થથી તીર્થકરના અર્થમાં જ કહેલ છે. વચન એટલે આગમ. આવા જિનવચનમાં સતત પ્રતિબદ્ધ, જિનવચન વડે અભિહિત અનુષ્ઠાનોને જેઓ કરે છે, તેમાં સ્થિર થાય છે. તે પણ અંતર પરિણામથી બહિર્વૃત્તિથી નહીં. તેથી જ અવિદ્યમાન મલ જેને છે તે મલ રહિત કહેવાય. અહીં ભાવમલ એટલે તે અનુષ્ઠાન માલિન્ય હેતુ મિથ્યાત્વ આદિને જાણવા.

તથા અસંક્લિષ્ટ - રાગ આદિ સંક્લેશ રહિત થાય છે. પરિદા - સમસ્ત દેવાદિ ભાવોની અલ્પતા પામવા વડે પરિમિત એવા સંસારને કરેલા તેઓ વિદ્યમાન હોવાથી પરિત સંસારી કહેવાય છે. અર્થાત્ કેટલાંક ભવોની અંદર જ તેઓ મુક્તિને ભજનારા થાય છે.

બાલમરણ - વિષ ભક્ષણ વડે થતું, તેવા પ્રકારના અન્ય પણ અનેક વખત અકામ મરણોને પામે કે જે મરણો અત્યંત વિષયગૃદ્ધિતા વડે અનિચ્છનીય હોય છે તે બિયારા અનેકવાર મરશે. - x - x -

આમ હોવાથી જિનવચનને ભાવથી કરવું જોઈએ. તે ભાવકરણ અને આલોચના વડે થાય, તે શ્રવણને યોગ્ય વિના થઈ ન શકે તે હેતુ વ્યતિરેકથી ન થાય.

- ૦ તેને કહે છે -
- सूत्र १७२४ -
- रे घषा आगमोना विज्ञाता छै, आबोयना કरनारने समाधि <sup>६</sup>त्पन्न કरनारा छै. गुष्तग्राही होय छै. तेओ आ કारषोथी आबोयनाने सांभणवामां समर्थ थाय छै - होय छै.
  - विवेयन ९७२૫ -

અંગ અને ઉપાંગ આદિ ઘણાં ભેદપણાથી અથવા ઘણાં અર્થપણાથી તે આગમ

અર્થાત્ શ્રુતમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાન - સમજણવાળા તે બહુ આગમ વિજ્ઞાના કહેવાય. સમાધિ - ઉક્ત રૂપ, તેના ઉત્પાદક હોય. દેશ અને કાળ આદિ અતિશયતાથી સમાધિને જ મધુર, ગંભીર, ભણિતિ આદિ વડે આલોચનાદાતાને સમાધિ ઉપજાવે.

ગુણગ્રાહી - ઉપબૃંહણાર્થે બીજાને સમ્યગૃદર્શનાદિ ગુણને ગ્રહણ કરાવનારા. એ રીતે બહ્નાગમ વિજ્ઞાનત્વ આદિ હેતુઓ વડે આચાર્યાદિ યોગ્ય થાય છે. - x - x -

આ જ આલોચના અને શ્રવણનું ફળ બીજાને વિશુદ્ધિરૂપ સંપાદિત કરવામાં ઈષ્ટ થાય છે. શેષ પૂર્વવત્ જાણવું.

આ અનશન સ્થિતે જે ફૃત્ય - કરવા યોગ્ય છે, તેને પ્રસંગે બતાવીને હવે કંદર્પાદિ ભાવનાનો જે પરિહાર કરવાનું કહ્યું, તેમાં જે કરવાથી તે થાય છે, તેના પરિહાર વડે જ તેમાં પરિહાર થાય. અજ્ઞાતને આ ન થાય, તેમ જણાવવા માટે કહે છે-

# • सूत्र - ९७२६ थी ९७३० -

(१९२६) ९ डंहर्प सने डौट्ड्स्य डरे छे, तथा शीव, स्वભाव, हास्य सने विडथा वडे जीजने हसावे छे, ते डांहर्पी ભાવनानुं सायरए डरे छे, तेम जाष्ट्रवुं.

(९७२७) षे सुण, घृनािः रस अने समृद्धिने माटै मंत्र, योग अने भूमि डर्मनो प्रयोग डरे छे. ते अभियोगी भावनानुं आयरश डरे छे, तेम जार्षुः.

(१९२८) षे ज्ञाननी, डेवલीनी, धर्मायार्यनी, संघनी तथा साधुनी निंह। - अवर्षवाह डरे छे, ते यायावी डिल्मिषिडी ભावनानुं आयरस डरे छे, तेय असर्वुं.

(९७२६) ९े निरंतर કोधने वधारतो रहे छे सने निभित्त विधानो प्रयोग કरे छे, ते सासुरी भावनानुं सायराष्ट्र डरे छे.

(९९३०) षे शस्त्रथी विष0भक्षसथी अथवा अञ्निमां जजीने अथवा पासीमां डूजीने आत्महत्या કरे छे, षे साधु आयारथी विरुद्ध जांड -ઉપકરસ राणे छे, ते अनेક षट्मो - मरसोनुं जंधन કरे छे.

## • विवेयन - १९२६ थी १९३० -

(અહીં સૂત્રનો અર્થ તો સ્પષ્ટ કહેલો જ છે. વળી વૃત્તિમાં અર્થની વ્યાખ્યા સાથે સાક્ષીપાઠોનું પણ પ્રાબલ્ય વર્તાઇ રહેલું છે. તેથી અમે વૃત્તિને અક્ષરશઃ અનુસરવાને બદલે તેમાંની કેટલીક વસ્તુ કે શબ્દાર્થ - વ્યાખ્યાને જ માત્ર પ્રાધાન્ય આપીને આ પાંચ સૂત્રનું વિવેચન કરી રહ્યા છીએ.)

કન્દર્પ - અફહાસ્ય, અનિભૃત, બક્વાદ, ગુરુ આદિ સાથે પણ નિષ્ઠુર વકોક્તિરૂપ અને કામ કથાનો ઉપદેશ કે કામ કથાની પ્રશંસા કરવી, તે કંદર્પ કહેવાય છે. - x - x -

૦કૌત્કુચ્ય - આ કૌત્કુચ્ય ૫ણ બે ભેદે જણાવેલ છે, તે આ -

- (૧) કાયકૌત્કુચ્ય જેમાં સ્વંય પોતે હાસ્ય વિના જ ભ્રમર, નયન, વદનાદિના વિકારો કરે છે, જેથી બીજાને હસવું આવે. - x - x -
- (૨) વાક્ કૌત્કુચ્ય એવી રીતે બોલે કે જેનાથી બીજાને હસવું આવે છે તથા વિવિધ જીવોના અવાજો કાઢીને મુખ વડે આતોદ્યાદિને વગાડે છે, તે વાક્ કૌત્કુચ્ય કહેવાય - x - x -

આવા કંદર્પ અને કૌત્કુચ્યને કરે છે.

शील - જે પ્રકારે બીજાને વિસ્મય ઉપજાવે છે, ફળ નિરપેक्ष એવી वृत्ति -स्वભાવ - બીજાના વિસ્મય ઉત્પાદન અભિસંધિ વડે જ તે તે મુખ વિકારાદિ કરવા,

हराम - अइहास्यादि કरवा. विड्या - બીજાને વિસ્મય પમાડે તેવા વિવિધ ઉલ્લાપો કરવા.

ઉક્ત શીલ આદિ વડે વિસ્મય યુક્ત બીજાને કરવા તે કંદર્પના યોગથી કંદર્પો છે. તેનાથી આ કાંદર્પી ભાવના કહી છે. અથવા તેના ભાવ અભ્યાસરૂપ આત્માને કહે છે. આ જ પ્રમાણે આગળની ભાવના પણ ભાવવી.

મंत्र - પૂર્વે કહેલ છે, તેનો યોગ - વ્યાપારણ, તે મંત્રયોગને કરીને અથવા મંત્ર અને યોગ - તથાવિદ્ય દ્રવ્યના સંબંધથી મંત્રયોગ તેને કરીને અર્થાત્ તેમાં પ્રવૃત્ત થઈને વર્તવું.

लूति - ભસ્મ, રાખ, માટી સંબંધી કર્મ - વસતિ આદિની રક્ષાર્થે તેનું પરિવેષ્ટન કરવું તે ભૂતિ કર્મ. - x - x - x -

શા માટે આ મંત્ર યોગ કે ભૂતિ કર્મ આદિ કરે ? તે કહે છે -

સાતા - સુખને માટે, રસ - માધુર્ય આદિને માટે, ઋદ્ધિ - ઉપકરણ આદિ સંપત્તિને માટે અર્થાત્ તે - તે હેતુ કે નિમિત્તથી કરે.

અભિયોગ - તેને આભિયોગી ભાવના કહે છે, તેમ કહેવું. આમ કહીને સૂત્રકાર એવું જણાવે છે કે જે નિઃસ્પૃહતાથી અપવાદ રૂપે ક્વચિત કરે તો ગુણને માટે અર્થાત્ અદોષને માટે છે. - x - x -

જ્ઞાનની - શ્રુતજ્ઞાનની, કેવલી - કેવળજ્ઞાન પામેલાની, ધર્મનો ઉપદેશ દેનારની, આચાર્ચની, સંઘની, સર્વે સાધુઓની નિંદા અર્થાત્ જે અવર્ણવાદ કે અશ્લાધા કરે છે. - x - x - x - કેવી રીતે ?

શ્રુત જ્ઞાનની - જેમકે આ શું વારંવાર વ્રતની અને અપ્રમાદની આદિ વાત કહે છે, મોક્ષાધિકારીને વળી જ્યોતિષાદિથી શું ?

કેવલીની - જેમકે, આ જ્ઞાનદર્શન ઉપયોગ અનુક્રમે શા માટે, બંને ભેગા વર્તતા હોય તો શું વાંધો ? ઇથ્યાદિ. - x - x -

ધર્માચાર્ચની - ઘણાં કાગળા કુતરાના પણસંઘો હોય જ છે ને, તો આ સંઘ વળી કઈ વિશેષતાવાળો છે ? એ પ્રમાણે સાધુની, ગુરુની આદિની નિંદા કરે. એ પ્રમાણે અવર્ણ બોલવાનો જેમનો સ્વભાવ કે આચાર છે, તે અવર્ણવાદી.

भाया - शहता, स्वस्वभावने गोपाववा आहि वडे - x -

એ પ્રમાણે તે કિલ્બિષિકી ભાવનાને કહે છે.

- o आसुरी જેને ક્રોધનો વિસ્તાર વિચ્છેદ પામતો નથી, સદા વિરોધશીલપણાથી, પછી અનુતાપ કર્યા વિના, ક્ષણણા - પામણા આદિ વડે પણ પ્રસક્તિ ન પામીને વર્તે x - x - x - x - એવી એવી રીતે આસુરી ભાવનાને કહે છે.
- ૦ શસ્ત્ર ખડ્ગ ક્ષુરિકા આદિ, જેના વડે વધ વગેરે કરાય છે, તેનું ગ્રહણ -સ્વીકાર કરવો. આત્મામાં અવધારણ કરવું.
  - વિષ તાલપુર આદિ, તેનું ભક્ષણ કરવું.
  - જ્વલન પોતાની જાતને બાળી નાખવી અર્થાત્ બળી મરવું.
  - જળ પ્રદેશ પાણીમાં ડૂબી જઈને આત્મહત્યા કરવી.
  - ચ શબ્દથી ભૃગુપાત આદિ અન્ય રીતે આત્મહત્યા કરવી.
- આચાર શાસ્ત્ર વિહિત વ્યવહાર, તેના વડે જે ઉપકરણ કે ભાંડ આદિ, તથા જે શાસ્ત્ર વિહિત નથી તેવા અનાચાર ભાંડોપકરણ આદિ. તેનો હાસ્ચ, મોહ આદિથી પરિભોગ કરવો.

ઉક્ત આત્મહત્યા કે અનાયાર ભાંડ સેવનાદિ વડે જન્મ અને મરણને ઉપયારથી તેના - તેના નિબંધક કર્મોને બાંધે છે અર્થાત્ આત્માની સાથે વિશ્લષ્ટ કરે છે. સંક્લેશ જનકત્વથી આ શસ્ત્રાદિ ગ્રહણ તે અનંત ભાવના હેતુપણે છે માટે કર્મ બંધ કહ્યો.

આના વડે ઉન્માર્ગનો સ્વીકર અને માર્ગમાં વિપ્રતિપતિ કહેલી છે. અને અર્થ વડે ''भोही'' ભાવના બતાવી છે. - x - x -

(શંકા) પૂર્વે આવી ભાવનાનું ફળ દેવગતિમાં જવા રૂપ કહ્યું, અહીં અન્ય રીતે કહો છો, તેમાં વિરોદ્ય કેમ ન આવે ?

(સમાધાન) પૂર્વે જે ફળ કહ્યું તે અનંતર ફળને આશ્રીને કહેલ છે, જ્યારે અહીં આ ફળ કહ્યું તે પરંપર ફળને આશ્રીને કહેલ છે. તેમાં સર્વ ભાવનાનો ઉપન્યાસ છે. તેથી જ અહીં એ પ્રમાણે કહેલ છે કે - ''આ ભાવનાઓ ભાવીને દેવદુર્ગતિને પામે છે, પછી ત્યાંથી ચ્યવીને અનંત ભવસાગરમાં ભ્રમણ કરે છે.''

હવે ઉપસંહાર દ્વારથી શાસ્ત્રનું માહાત્મ્ય જણાવવાને માટે સૂત્રકાર મહર્ષિ માત્ર અધ્યયનને આશ્રીને નહીં પણ સમગ્ર શાસ્ત્રને આશ્રીને છેલ્લું સૂત્ર બતાવી રહ્યા છે -

• सूत्र - १९३१ -

या प्रमासे लव्य छवोने **अ**भिप्रेत छत्रीश ६त्तराध्ययनो अथवा ६त्तम अध्यायोने प्रगट કरीने जुद्ध, ज्ञात वंशीय भगवन महावीर निर्वाशने पाम्या - तेम हुं इहुं छुं.

#### • विवेसन - १९३१ -

અનંતર વર્ણવેલ સૂત્ર રૂપે કંઈક અર્થથી અને કંઈક સૂત્રથી પ્રકાશીને - અથવા પ્રજ્ઞાપના કરીને પરિનિર્વાણ પામ્યા.

કોણ અને કેવા ? (તે મહાપુરૂષને વર્ણવતા કહે છે -)

जुद्ध - डेवण ज्ञानथी सर्व वस्तु तत्त्वने पाभेसा.

ज्ञात - ज्ञात કુળમાં ઉત્પन्न થયેલા એવા, વર્દ્ધમાન સ્વામી.

આ છત્રીશ એવા ઉત્તર - પ્રધાન, અધ્યયન કરાય કે ભણાય તે અધ્યાયો અથવા અધ્યાપનો. તે 'વિનયશ્રુત' આદિ ઉત્તરાધ્યાયનો.

लविशिद्धिङ - ભવ્ય, તેમને ગાઢ પણે અભિપ્રેત અર્થાત્ ભવસિદ્ધિङ સંમતા અથવા ભવસિદ્ધિક સંવૃત્ત - તે જ ભવમાં - મનુષ્ય જન્મમાં સિદ્ધિ પામનાર તે ભવસિદ્ધિક અને संवृत्त - આશ્રવ નિરોધ.

परिनिवृत्त - **કોધાદિ દાહના ઉપશમથી સમતાંત સ્વસ્થીભૂત થયે**લા. તેઓએ આ માહાત્મ્ય ક**હેલું છે**.

નિર્યુક્તિકાર પણ આ માહાત્મ્ય સ્વરૂપને જણાવે છે -

• निर्युक्ति - ५६०, ५६१ + विवेयन -

જેઓ ભવસિદ્ધિક છે, પરિત સંસારી છે, ભવ્ય છે, એવા ધીર પુરુષો આ છત્રીશ ઉત્તરાધ્યયનને ભણે છે.

જેઓ અભવસિદ્ધિક છે, ગ્રન્થિકસત્વા છે, અનંત સંસારી છે તે સંક્લિષ્ટ કર્મોવાળા અભવ્યો તેઓ તે આ અસત્ છે.

- ० - ६५त निर्युक्तिनुं विवेचन ५२ता वृत्तिक्षार ५हे छे -

ભટ્યસિદ્ધિક એટલે બવ્ય જીવો, પરિતા સંસારી - જેણે સંસારને પરિમિત કરેલો છે તેવા. ભટ્ય - સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણને યોગ્ય એટલે ગ્રન્થિનો બેદ કરેલા, આ અધ્યયનો બણે છે. - x - x -

અહીં સમ્યગ્ જ્ઞાનના સદ્ભાવથી નિશ્ચયથી પાઠ સંભવે છે. બીજાઓને તે વ્યવહારથી સંભવે છે.

ગ્રંथिકशत्वा - અભિભ્ન ગ્રંથિ. અनंत - અપર્યવસિત અર્થાત્ અનંત સંસારી - ક્યારેય મુક્તિ સુખને ન પામનાર એવા અભવ્યો.

સાંક્લિષ્ટ - અશુભ એવા જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો જેમને છે તેવા સંક્લિષ્ટ કર્મોવાળો. અભવ્ય - અયોગ્ય. - x - x - x -

આ બંને ગાથા વડે નિર્યુક્તિકારે માહાત્મ્ય બતાવતા કહ્યું છે કે વિશિષ્ટ યોગ્યતાવાળા તાત્વિકો વડે જ આ અધ્યયનનો સદ્ભાવ જાણવો. આ અધ્યયનો કર્ષ રીતે ધારણ કરવા ? તે કહે છે -

# • निर्युक्ति - ५६२ + विवेयन -

તેથી અનંતગમ પર્ચાયો વડે સંયુક્ત એવું આ અધ્યયન, કે જિનેશ્વર વડે પ્રજ્ઞપ્ત છે, તેને યોગ અનુસાર ગુરુની કૃપાથી જ ભણવું જોઈએ. - ૦ - આ નિર્યુક્તિનો વૃત્તિકારે કરેલ વિશિષ્ટાર્થ આ પ્રમાણે -

िंग्न - શ્રુત જિનાદિ વડે, પ્રરૂપિત - કહેલ, અનંતા આવે તે गम - અર્થની પરિચ્છિતિ પ્રકારે, પર્યંच - શબ્દ પર્યવો અને અર્થપર્યવો રૂપ એવા અનંતગમ પર્યાયોથી... સંયુક્ત.

યથાયોગ - ઉપદાનાદિથી ઉચિત વ્યાપાર. તેને અતિક્રમ્યા વિના યોગ અનુસાર, ગુરુનો પ્રસાદ - ચિત્ત પ્રસન્નતાપૂર્વક ભણે.

આ અધ્યયન - યોગ્યતા પ્રાપ્તિમાં પ્રમાદ ન કરે. - x - x -

मुनि हीपरत्नसागरे डरेब अध्ययन - ३६ - नो टीडा सहित अनुवाह पूर्ष

# ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર સટીક અનુવાદ પૂર્ણ

# 

| ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર-સટીક અનુવાદ<br>વિભાગીકરણ |                |  |
|-----------------------------------------------|----------------|--|
| ભાગ                                           | અધ્યયનો        |  |
| 39                                            | અધ્ય. ૧ થી દૃ  |  |
| 3.6                                           | અધ્ય. ૭ થી ૨૧  |  |
| 3€                                            | અધ્ય. ૨૨ થી ૩૬ |  |

# આગમ સટીક અનુવાદનું વિભાગીકરણ

| આગમનું નામ                            | ભાગ ક્રમાંક      |
|---------------------------------------|------------------|
| આચારાંગ                               | ૧ અને ૨          |
| સૂત્રકૃતાંગ                           | 3 અને ૪          |
| સ્થાનાંગ                              | પ થી ૭           |
| સમવાયાંગ                              | ٥                |
| ભગવતી                                 | ૯ થી ૧૩          |
| જ્ઞાતાધર્મકથા                         | ৭४               |
| ઉપાસકદશા, અંતકૃત્દશા,                 |                  |
| અનુત્તરોપપાતિકદશા, પ્રશ્નવ્યાકરણ      | ૧૫               |
| વિપાકશ્રુત, ઔપપાતિક                   | १६               |
| રાજપ્રશ્નીય                           | ୧૭               |
| જીવાજીવાભિગમ                          | ૧૭ થી ૧૯         |
| प्रज्ञापना                            | ૨૦ થી ૨૨         |
| સૂર્ય/ચંદ્ર–પ્રજ્ઞપ્તિ                | 23,28            |
| જંબૂદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                  | ૨૫ થી ૨૭         |
| નિરયાવલિકા પંચક અને પયભ્નાસૂત્રો-૧૦+૧ | 56               |
| નિશીથ, વ્યવહાર, બૃહત્કલ્પ             |                  |
| દશાશ્રુતસ્કંધ અને જીતકત્પ             | 56               |
| મહાનિશીથ                              | 30               |
| આવશ્યક                                | <b>૩૧ થી ૩૪</b>  |
| પિંડનિર્યુક્તિ, ઓઘનિર્યુક્તિ          | 34               |
| દશવૈકાલિક                             | 3ξ               |
| <b>ਉ</b> ਹ੍ਹਤ।&਼ਪੁਪੁਰ                 | <b>૩૭ થી ૩</b> ૯ |
| નંદીસૂત્ર                             | ४०               |
| અનુયોગદ્ધાર                           | ४९               |
| ક્લ (બારસા) સૂત્ર                     | 85               |