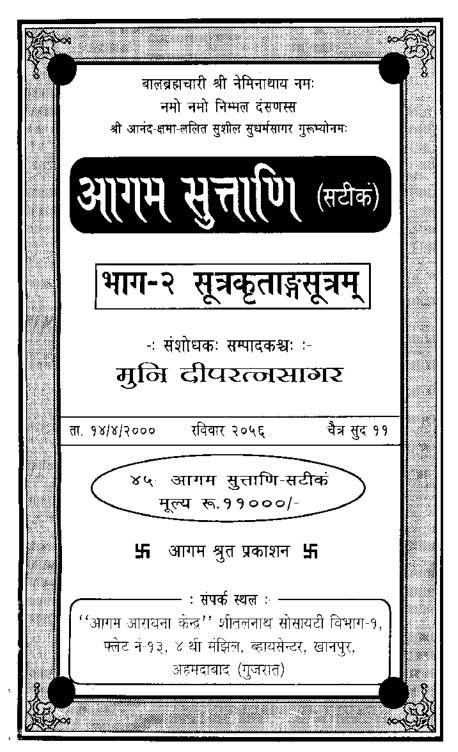
# नमो नमो निम्मल दंसणस्स



3

(सटीकं)

भाग



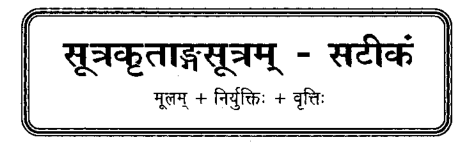
# सूत्रकृताङ्गसूत्रस्य विषयानुक्रमः

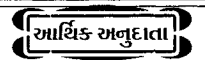
मूलाङ्काः-८०६, निर्युक्ति गाथाः-२०५

| मूलाङ्काः    | विषयः                          | पृष्टाङ्कः | मूलाङ्काः | विषयः                      | मृष्टाङ्कः |
|--------------|--------------------------------|------------|-----------|----------------------------|------------|
| _            | प्रथमः श्रुतस्कन्धः            | १२         | -२४६      | उद्देशकः ४ यथावस्थित-      | १०६        |
|              | अध्ययनं-१ समयं                 | 9६         |           | अर्थप्ररूपणं               |            |
| ૧–૨૭         | उद्देशकः-१ पञ्चमहाभूतः,        | 919        | Q         | अध्ययनं-४ स्त्रीपरिज्ञा    | 993        |
|              | आत्माद्वैत, देहात्म, अकारक,    |            | -२९९      | उद्देशकः-१-२ स्त्री परिषहः | 990        |
|              | आत्मषष्ठ एवं अफलवादः           | L          |           | अध्ययनं-५ नरकविमक्तिः      | १३४        |
| -૫૬          | उद्देशकः२ नियति, अज्ञान,       | হও         | -३२६      | उद्देशकः-१ नरकवेदना        | 980        |
|              | ज्ञानं एवं क्रिया - वादः       |            | -३५१      | उद्देशकः-२ चतुर्गतिभ्रमणं  | 986        |
| <u>-છપ</u> ્ | उद्देशकः-३ जगत्कर्तृत्व,       | ४९         | D         | अध्ययनं-६ वीरस्तुतिः       | १५४        |
|              | त्रैराशिक एवं अनुष्टान वादः    | :          | 360       | महावीरप्रमोः गुणवर्णनम्    |            |
| -66          | उद्देशकः-४ लोकवादः,            | 40         | ū         | अध्ययनं-७ कुशील परिभाषा    | १६५        |
|              | असर्वज्ञवादः, अहिंसा,          |            | -४१०      | हिंसा एवं तत् कर्मफलं,     |            |
|              | चर्याआदि                       | [ :        |           | बोधि दुर्लभत्वम्,          |            |
|              | अध्ययनं-२ वैतालीयं             | ६२         |           | स्वसमय-परसमय वर्णनम्,      |            |
| -970         | उद्देशकः-९ मनुष्यभवस्य         | ६४         |           | आहार विधिनिषेधः            |            |
|              | दुर्लभत्वं, मोहादि निर्वृत्तिः |            | a         | अध्वयनं ८ वीर्य            | ୨ଓଓ        |
|              | प्रथमंमहाव्रतम्, आरि           |            | - ४३६     | धीर्यस्यभेदवर्णनम्, बाल    |            |
| –१४२         | उद्देशकः-२ परिपह- कषाय-        | ავ         |           | एवं पण्डित वीर्यम्         |            |
|              | जयः परिग्रह-परिचयादि-          |            | ū         | अध्ययनं-९ धर्म             | 928        |
|              | निषेधः, समितिवर्णनम्           |            | - ४७२     | धर्म स्वरूपं, हिंसाढि पञ्च |            |
| १६४          | उद्देशकः-३ मुक्तिहेतुः,        | 69         |           | कस्य न्यागस्य उपदेशः       |            |
|              | महाव्रतमाहात्म्यं, कर्म फल-    | ļ          |           | अनाचार न्यांगः,            |            |
|              | गंवर एवं निर्जरादिः            | ļ          |           | प्रयज्याविधानं             |            |
| Q            | अध्ययनं ३ उपसर्गः              | 65         |           | अभ्ययनं १० समाधिः          | २०१        |
| -963         | उद्देशकः १ प्रतिकृलउपगर्गः     | 80         | - ४९६     | प्राणानिपातादि-विरमणं.     |            |
| - २०३        | उद्देशकः २ अनुकृत उपसर्गः      | ९४         |           | आधाकमांहार-स्त्रीसंगांतः   |            |
|              | उद्देशकः-३ परवादी वचनात्       | ્રષ્       |           | निटानाटेःनिपेधः, एकत्वादि  |            |
|              | आस्मिकदुःखं                    |            |           | भावनाम्बरूषम्              |            |

विषयानुक्रमः

| r                     | <u>`</u>                          |                   |           |                                       |            |
|-----------------------|-----------------------------------|-------------------|-----------|---------------------------------------|------------|
| मूलाङ् <del>धाः</del> | विषयः                             | <i>पृष्ठाङ्कः</i> | मूलाङ्खाः | विषयः                                 | पृष्ठाङ्कः |
| ū                     | अध्ययनं-११ मार्गः                 | 299,              |           | अध्ययनं-२ क्रियास्थानं                | ३३०        |
| -५३४                  | मोक्षमार्गः, विरतिउपदेशः,         |                   | –হ্ওপ     | त्रयोदशक्रियास्थानानि                 |            |
|                       | -भाव समाधिः                       |                   | a         | अध्ययनं-३ आहारपरिज्ञा                 | ২৩৭        |
| a                     | अध्ययन-१२ समवसरण                  | २२५               | -६९९      | विविध वनस्पतिकायस्य                   |            |
| -પંધદ્                | अज्ञानादि-वादं, भवभ्रमण हेतुः     |                   |           | उत्पत्ति, एवं तस्य                    |            |
|                       | अनासक्ति-उधदेशः,                  |                   |           | आहारविधिः,                            |            |
| D                     | अध्ययनं-१३ यथातथ्यं               | ૨૪૬               |           | जीवोत्पत्तिः, तस्य आहार               |            |
| ~५७९                  | मोक्ष एवं बन्धस्वरूपम्.           |                   | 1         | एवं शरीर वर्णनम्                      |            |
|                       | मदत्यागोपदेशः,                    |                   | ū         | अध्ययनं-४ प्रत्याख्यानं               | ३९१        |
| ū                     | अध्ययनं १४ ग्रन्थः                | २६१               | -ও০४      | अप्रत्याख्यान स्वरूपम्,               |            |
| –६०६                  | अपरिग्रह अह्मधर्यादि उपदेशः       |                   |           | प्रत्याख्यान हेतुः षड्र्-             |            |
|                       | प्रश्नोत्तर विधिः, भाषाविवेकः,    |                   |           | जिवनिकाय हिंसा विरमणं                 |            |
|                       | सूत्रस्यउच्चारणं एवं अर्थ-        |                   | Q         | अध्ययनं-५ आचारश्चतं                   | ४०२        |
|                       | प्रतिपादनं                        |                   | -ଓ३७      | अनेकान्त वचनप्रयोग-                   |            |
|                       | अध्ययनं-१५, आदानं                 | হওহ               |           | करणम्, जीव अजिव आदि                   |            |
| -६३१                  | मोक्षस्य उपायाः, भवभ्रमण-         |                   |           | तत्वस्य अस्तित्व स्वीकारः             |            |
|                       | निषेध हेतुः                       |                   |           | अध्वयनं-६ आर्द्रकीयं                  | ४१८        |
| ū                     | अध्ययनं-१६ गाथा                   | २८४               | ७९२       | गोशालक एवं आईकुमारस्य                 |            |
| -६३२                  | अनगार स्वरूपं                     |                   |           | परस्पर वार्ता, शाक्य भिक्षु           |            |
|                       | द्वितीयः श्रुतस्कन्धः             | २९०               |           | सार्धम् आर्द्रकुमारस्य संवादः         |            |
| a                     | अध्ययनं १ पुण्डरिकं               | २९३               | ü         | अध्ययनं-७ नालंदीयं                    | ४४२        |
| –६४७                  | पुण्डरिक उद्धरण <b>६</b> ष्टान्तः |                   | -८०६      | पेढालपुत्र एवं गौतम स्य               |            |
|                       | एवं तद्भावस्य कथनं,               | :                 |           | परस्पर वार्ता ।                       |            |
|                       | देहात्मप्रञ्चमहाभूत-कारणिक-       |                   |           |                                       |            |
|                       | आदि वाद कथनं                      |                   |           |                                       |            |
|                       |                                   |                   |           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |            |
|                       |                                   | 1<br>             | diari     |                                       |            |
| Serving Jin.Chasan    |                                   |                   |           |                                       |            |





-૫.પૂ. માલવભુષણ તપસ્વી આચાર્યદેવ શ્રી નવરત્નસાગર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી શ્રી લાલભાઈ દેવચંદ શાહ તરફથી - નક્લ એક.

-૫.પૂ. સરળ સ્વભાવી-શ્રીમદ્ ભગવતીસૂત્ર વ્યાખ્યાન પટુ આચાર્યદેવ શ્રી નરદેવસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા. તથા પૂજ્યશ્રીના શિષ્યરત્ન તપસ્વી ગણિવર્ચશ્રી ચંદ્રકીર્તિસાગરજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી શ્રી પુરુષાદાનીય પાર્શ્વનાથ શ્વે. મૂર્તિ. જૈન સંઘ, દેવકીનંદન સોસાયટી, અમદાવાદ તરફથી નકલ એક.

-૫.પૂ. શાસન પ્રભાવક-ક્રિયારાગી આચાર્યદેવશ્રી વિજય ૠચક્રચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી એક સદ્ગૃહસ્થ તરફથી નકલ એક.

-૫.પૂ. સાહિત્યપ્રેમી મુનિરાજ શ્રી સર્વોદય સાગરજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી-"અચલગચ્છાધિપતિ ૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી ગુણસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના શિષ્યરત્ન ૫.પૂ. મુનિરાજ શ્રી ચારિત્રરત્નસાગરજી મ. ની ૧૯મી અક્ષાઇ નિમિત્તે-શ્રી ચારિત્રરત્ન ફા.ચે.ટ્રસ્ટ તરફથી નકલ એક.

-૫.પૂ. પૈયાવૃત્ત્યકારિકા સાધ્વી શ્રી મલયાશ્રીજી મ.સા.ના શિષ્યા વ્યવહાર વિચસણા પૂ. સાધ્વી શ્રી હિતજ્ઞાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી જેન આરાધના મંદિર-"જ્ઞાનખાતા" તરફથી નકલ એક.

-૫.પૂ. સૅમ્ચમૂર્તિ સાધ્વીશ્રી સૅમ્ચગુણાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી ૫.પૂ. ગુરુમાતા-વાત્સલ્યમૂર્તિ સા.શ્રી ૨ત્નત્રચાશ્રીજી મ.ની પંચમી પુન્યતિથિ નિમિત્તે શ્રીમતી લીલમબેન પ્રાણલાલ પી. દામાણી તરફથી નકલ એક.

-૫.૫ૂ. સ્વનામધન્યા સા. શ્રી સૌમ્યગુણાશ્રીજી તથા તેઓના શિષ્યા સા.શ્રી સમજ્ઞાશ્રીજીની પ્રેરણાથી-૨૦૫૩ના યશસ્વી ચાતુર્માસ નિમિત્તે શ્રી પાર્શ્વપદ્માવતી જૈન સંઘ, પારૂલનગર, અમદાવાદ તરફથી નકલ બે.

-૫.પૂ. રત્નત્રચારાઘકા સાધ્વીશ્રી સૌમ્ચગુણાશ્રીજી તથા તેઓશ્રીના શિષ્યા સા. શ્રી સમજ્ઞાશ્રીજીની પ્રેરણાથી સંવત ૨૦૫૪ના નિર્મળ આરાધનામય ચાતુર્માસની સ્મૃતિમાં-ઘાટલોડિયા (પાવાપુરી) જેન શ્વે. મૂર્તિ. સંઘ, અમદાવાદ તરફથી નકલ એક. -૫.પૂ. સાઘ્વી શ્રી ૨ત્નગચાશ્રીજી મે.ના પરમ વિનેચા સા.શ્રી સેમ્ચગુણાશ્રીજીની પ્રેરણાથી તેઓના સંસારીભાઈશ્રી ઇન્દ્રવદનભાઈ દામાણીના અનુમોદનીય પુરુષાર્થથી ''આગમ દીપ-સંપુટ''ના બદલામાં પ્રાપ્ત સ્ક્રમમાંથી-નકલ ચાર.

-૫.૫ૂ. પ્રશમરસનિમગ્ના સાધ્વીશ્રી પ્રશમશીલાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી-સમ્મેતશિખર તિર્થોદ્ધારિકા ૫.૫ૂ. સાધ્વીશ્રી રંજનશ્રીજી મ.સા.ના શિષ્યા અપ્રતિમ યેચાવૃત્ત્વકારિકા સા.શ્રી મલચાશ્રીજી તત્ શિષ્યા સા. શ્રી નરેન્દ્રશ્રીજી-તત્ શિષ્યા સા. શ્રી પ્રગુણાશ્રીજી મ.ના. આત્મશ્રેચાર્ચે-અરિહંત ટાવર, જેન સંઘ, મુંબઇ તરફથી નકલ એક.

-પ.પૂ. આગમોદ્ધારક આચાર્યદેવશ્રી ના સમુદાયવર્તી પ.પૂજ્ય પૈયાવૃત્યકારિકા સા.શ્રી મલયાશ્રીજી મ.ના શિષ્યા પૂ.સા. શ્રી કેવલ્યશ્રીજી મ.ના શિષ્યા પૂ.સા.શ્રી ભવ્યાનંદશ્રીજી મ.સા.ના સુશિષ્યા મિષ્ટભાષી સાઘ્વીશ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી મ.સા. તથા તેમના વિનિત શિષ્યા સા. શ્રી પૂર્ણદર્શિતાશ્રીજી તથા સા. પૂર્ણનંદીતાશ્રીજીની પ્રેરણાથી-સર્વોદય પાર્શ્વનાથ ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ, મુલુન્ડ મુંબઈ તરફથી નકલ એક.

-૫.પૂ. પૈયાવૃત્ત્યકારિકા સાધ્વીશ્રી મલયાશ્રીજી મ.ના પ્રશિષ્યા સા. શ્રી ભવ્યાનંદશ્રીજીમ.ના સુવિનિતા સા.શ્રી કલ્પપ્રજ્ઞાશ્રીજી તથા કોકીલકંઠી સા. શ્રી કેરવપ્રજ્ઞાશ્રજી ની પ્રેરણાથી -મેઠુલ સોસાથટી, આરાધનાભવન, સુભાષનગર, વડોદરાની બહેનો તરફથી નકલ એક

-શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છજ્ઞાતિ-જ્ઞાનખાતું, જૈન પાઠશાળા, જામનગર તરફથી નકલ બે.

-શ્રી મંગળ પારેખનો ખાંચો-જૈન શ્વે. મૂર્તિ. સંઘ, અમદાવાદ. તરફથી ૨૦૫૪ના ચાતુર્માસ નિમિત્તે નકલ બે.

- શ્રી આકોટા જેન સંઘ, વડોદરાની બહેનો તરફથી નકલ એક.

-શ્રીમતી નચનાબેન રમેશચંદ્ર શાહ, વડોદરાની પ્રેરણાથી આગમોના સેટના બદલામાં પ્રાપ્ત સ્ક્રમમાંથી નકલ પાંચ.

શેષ સર્વે ૨ક્રમ ''અમારા"આજ પર્ચન્ત પ્રકાશનોના બદલામાં પ્રાપ્ત થયેલી છે.

#### नमो नमो निम्पल दंसणस्स पंचम गणधर श्री सुधर्मास्वामिने नमः

२ सूत्रकृताङ्गसूत्रम् (सटीक) दितीयं अङ्गसूत्रम्

(मूलम् + श्री भद्रबाहुस्वामी कृत् निर्युक्ति + श्री शिलाङ्का चार्य रचित वृत्ति युक्तं)

II 9 II स्वपरसमयार्थसूचकमनन्तगमपर्ययार्थगुणकलितम् । सूत्रकृतमङ्गमतुलं विवृणोमि जिनान्नमस्कृत्य ।।

II २ ॥व्याख्यातमङ्गमिंह यद्यपि सूरिमुख्यैर्भक्तया तथापि विवरीतुमहं यतिष्ये । किं पक्षिराजगतमित्यवगम्य सम्यक्, तेनैव वाञ्छति पथा शलभो न गंतुम् ? ।।

11 ३ ॥ येमय्ववज्ञां व्युधुरिद्धबोधा, जानन्ति ते किञ्चन तानपास्य । मत्तोऽपि यो मन्दमतिस्तथाऽर्थी, तस्योपकाराय ममैष यत्नः ।।

**वृ.** इहापसदसंसारान्तर्गतेनासुमताऽवाप्यातिदुर्लभं मनुजत्वं सुकुलोत्पत्तिसमग्रेन्द्रिय-सामग्राद्युपेतेनाईदर्शनम् अशोषकर्मोच्छित्तये यतितव्यम्, कर्मोच्छेदश्च सम्यग्विवेकसव्यपेक्षः, असावप्याप्तोपदेशमन्तरेणन भवति, आप्तश्चात्यन्तिकाद्दोषक्षयात्, स चार्हन्नेव, अतस्तव्यणीता-गमपरिज्ञाने यत्नो विधेय, आगमश्च द्वादशाङ्गादिरूपः, सोऽप्यार्यरक्षितमिश्चैरैदयुगीन-पुरुषानुग्रहबुद्या चरणकरणद्रव्यधर्मकथागणितानुयोगभेदाच्चतुर्धा व्यवस्थापितः, तत्राचाराङ्गं चरणकरणप्राधान्धेन व्याख्यातम्, अधुनाऽवसरायातं द्रव्यप्राधान्धेन सूत्रकृताख्यं द्वितीयमङ्गं व्याख्यातुमारभ्यत इति ।

ननु चार्थस्य शासनाच्छास्त्रमिदं, शास्त्रस्य चाशेषप्रत्यूहोपशान्त्यर्थमादिमङ्गलं तथा स्थिरपरिचयार्थ मध्यमङ्गलं शिष्यप्रशिष्याविच्छेदार्थं चान्त्यमङ्गलमुपादेयं तचेह नोपलभ्यते, सत्यमेतत्, मङ्गलं हीष्टदेवतानमस्कारादिरूपम्, अस्य च प्रणेता सर्वज्ञः, तस्य चापरनमस्कार्या-भावान्मङ्गलकरणे प्रयोजनाभावाद्य न मङ्गलाभिधानं, गणधराणामपि तीर्थकृदुक्तानु-वादित्वान्मङ्गलाकरणं, अस्मदाद्यपेक्षया तु सर्वमेव शास्त्रं मङ्गलम् । अथवा निर्युक्तिकार एवात्र भावमङ्लमभिधातुकाम आह-

नि. [9] तित्थयरे य जिणवरे सुत्तकरे गणहरे य नमिऊणं।

सूयगडस्स भगवओं निजुत्तिं कित्तइस्सामि ॥

**वृ.** गाथापूर्वार्खेनेह भावमङ्गलमभिहितं, पश्चार्खेन तु प्रेक्षापूर्वकारिप्रवृत्त्यर्थं प्रयोजनादित्रयमिति, तदुक्तम् --

"'उक्तार्थं ज्ञातसंबन्धं, श्रोतुं श्रोता प्रवर्त्तते । शास्त्रादौ तेन वक्तव्यः, सम्बन्धः सप्रयोजनः ।।

11911

तत्र सूत्रकृतस्येत्यभिधेयपदं, निर्युक्ति कीर्त्तयिष्ये इति प्रयोजनपदं, प्रयोजनप्रयोजनं तु मोक्षावाप्ति, सम्बन्धस्तु प्रयोजनपदानुमेय इति पृथक् नोक्तः, तदुक्तम् –

इति समुदायार्थ।।अधुनाऽवयवार्थकथ्यते-तत्र तीर्धं द्रव्यभावभेदाद्दिधा, तत्रापि द्रव्यतीर्थं नद्यादेः समुत्तरणमार्गः, भावतीर्थंतु सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राणि,संसारार्णवादुत्तारकत्वात्, तदाधारो वा सङ्घः प्रथमगणधरो वा, तत्करणशीलास्तीर्थङ्करास्तान्नत्वेति क्रिया।

तत्रान्यैषामपि तीर्थकरत्वसंभवे तद्वयवच्छेदार्थमाह-'जिनवरानि'ति रागद्वेषमोहजितो जिनाः, एवंभूताश्च सामान्यकेवलिनोऽपि भवन्ति, तद्वयवच्छेदार्थमाह-वराः-प्रधानाः चतुस्त्रिंशदतिशयसमन्वितत्वेन, तान्नत्वेति, एतेषां च नमस्कारकरणमागमार्थोपदेष्ट्वत्वे-नोपकारित्वात्, विशिष्टविशेषणोपादानं च शास्त्रस्य गौरवाधानार्थं, शास्तुः प्राधान्येन हि शास्त्रस्यापि प्राधान्यं भवतीति भावः ।अर्थस्य सूचनात्सूत्रं, तत्करणशीलाः सूत्रकराः, ते च स्वयंबुद्धादयोऽपि भवन्तीत्यत आह--

गणधरास्तांश्च नत्वेति, सामान्याचार्याणां गणधरत्वेऽपितीर्थकरनमस्कारानन्तरोपादा-नाद्गौतमादय एवेह विवक्षिताः । प्रथमश्चकारः सिद्धाद्युपलक्षणार्थो द्वितीयः समुच्चितौ । कत्वाप्रत्ययस्य क्रियाऽन्तरसव्यपेक्षत्वात्तामाह—स्वपरसमयसूचनं कृतमनेनेतिसूत्रकृतस्तस्य, महार्थवत्त्त्वाद्भगवांस्तस्य, अनेन च सर्वज्ञप्रणीतत्वमावेदितं भवति ।

'निर्युंकिंत कीर्तयिष्ये' इति योजनं युक्ति-अर्थघटना, निश्चयेनाधिक्येन वा युक्तिनिर्युक्ति-सम्यगर्थप्रकटनमितियावत्, निर्युक्तानां वा-सूत्रेष्वेव परस्परसम्बद्धानामर्थानामाविर्भावनं, युक्तशब्दलोपान्निर्युक्तिरिति, ता 'कीर्त्तयिष्यामि' अभिधास्य इति ॥ इह सूत्रकृतस्य निर्युक्ति कीर्त्तयिष्ये इत्यनेनोपक्रमद्वारमुपक्षिप्तं, तच्च 'इहापसदे'त्यादिनेषदभिहितमिति, तदनन्तरं निक्षेपः, स च त्रिविधः, तद्यथा –

 ॥ ओधनिष्पन्ने नामनिष्पन्नः सूत्रालापकनिष्पन्नश्चेति । तत्रौधनिष्पन्नै निक्षेपेऽङ्गं, नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे सूत्रकृतमिति ॥ तत्र 'तत्त्वभेदपर्यायैर्व्याख्ये'त्यतः पर्यायप्रदर्शनार्थं निर्युक्तिकृदाह–
 नि. [२] सूचगडं अंगाणं बितियं तस्स य इमाणि नामाणि । सूतगडं सुत्तकडं सूयगडं चेव गोण्णाइं ॥

**वृ.** सूत्रकृतमित्येतदङ्गानांद्वितीयं, तस्य चामून्येकार्थिकानि, तद्यथा-सूतम्-उत्पन्नमर्थरूपतया तीर्थकृ दुम्यः ततः कृतं ग्रन्थरचनया गणधरैरिति, तथा 'सूत्रकृत'मिति सूत्रानुसारेणतत्त्वावबोधः क्रियतेऽस्मिन्निति, तथा 'सूचाकृत'मिति स्वपरसमयार्थसूचनं सूचा साऽस्मिन्कृतेति, एतानि चास्य गुणनिष्पन्नानि नामानीति साम्प्रतं सूत्रकृतपदयोर्निक्षेपार्थमाह–

नि. [३] दव्वं तु पोण्डयादी भावे सुत्तमिह सूयगं नाणं। सण्णासंगहवित्ते जातिनिबद्धे य कत्थादी। नामस्थापने अनाधत्य द्रव्यसूत्रं दर्शयति-'पोण्डयाइ'त्ति पोण्डगं च वनीफलाटुत्पन्नं

Jain Education International

कार्पासिकं, आदिग्रहणादण्डजवालजादेर्ग्रहणं, भावसूत्रं तु 'इह' अस्मिन्नधिकारे सूचकं ज्ञानं-श्रुतज्ञानमित्यर्थ, तस्यैव स्वपरार्थसूचकत्वादिति । तच्च श्रुतज्ञानसूत्रं चतुर्द्धा भवति, तद्यथा-संज्ञासूत्रं संग्रहसूत्रं वृत्तनिबद्धं जातिनिबद्धं च, तत्र संज्ञासूत्रं यत् स्वसंकेतपूर्वकं निबद्धं ।

तद्यथा-''जे छेए सागारियं न सेवे, सव्वामगंधं परिन्नाय निरामगंधो परिव्वए'' इत्यादि, तथा लोकेऽपि-पुद्गलाः संस्कारः क्षेत्रज्ञा इत्यादि । संग्रहसूत्रं तु यत्प्रभूतार्थसंग्राहकं, तद्यथा-द्रव्यमित्याकारिते समस्तधर्माधर्मादिद्रव्यसंग्रह-- इति, यदिवा 'उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सदि'ति, वृत्तनिबद्धसूत्रं पुनर्यदनेकप्रकारया वृत्तजात्या निबद्धं तद्यथा --

बुद्धिज्ञति तिउट्टिज्ञेत्यादि, जातिनिबद्धं तु चतुर्द्धा, तद्यधा-कथनीयं कथ्यमुत्तराध्य यनज्ञाताधर्मकथादि, पूर्वर्षिचरितकथानकप्रायत्वात्तस्य, तथा गद्यं ब्रह्मचर्याध्ययनादि, तथ्रा पद्यं-छन्दोनिबद्धं, तथा गेयं यत् स्वरसंचारेण गीतिकाप्रायनिबद्धं, तद्यथा कापिलीयमध्ययने 'अधुवे असासयंमिसंसारंभिदुक्खपउराए' इत्यादि।इदानीं कृतपदनिक्षेपार्थंनिर्युक्तिकृद्गाथामाह-

नि. [४] करणं च कारओ य कडं च तिण्हंपि छक्वनिक्खेवो।

दव्वे खित्ते काले भावेण उ कारओ जीवो ।।

**वृ.** इह कृतमित्यनेन कर्मोपात्तं, न चाकर्तृकं कर्म भवतीत्यर्थात्कर्तुराक्षेपो धात्वर्थस्य च करणस्य, अमीषां त्रयाणामपि प्रत्येकं नामादि षोढा निक्षेपः, तत्र गाथापश्चार्द्धेनाल्प-वक्तव्यत्वात्तावत्करणमतिक्र म्य कारकस्य निक्षेपमाह, तत्र नामस्थापने प्रसिद्धत्वादनाधत्य द्रव्यादिकं दर्शयति ।

'दच्वे' इति द्रव्यविषये कारकश्चिन्त्यः, स च द्रव्यस्य द्रव्येण द्रव्यभूतो वा कारको द्रव्यकारकः, तथा क्षेत्रे भरतादौ यः कारको यस्मिन् वा क्षेत्रे कारको व्याख्यायते स क्षेत्रकारकः, एवं कालेऽपि योज्यम्, 'भावेन तु' भावद्वारेण चिन्त्यमानो जीवोऽत्र कारको, यस्मात्सूत्रस्य गणधरः कारकः, एतश्च निर्युक्तिकृदेवोत्तरत्र वक्ष्यति 'ठिइ अनुभावे'त्यादौ साम्प्रतं करणव्याचिख्यासया नामस्थापने मुक्त्वा द्रव्यादिकरणनिक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह-

नि. [५] दव्वं पओगवीसस पओगसा मूल उत्तरे चेव । उत्तरकरणं वंजण अत्थो उ उवक्खरो सव्वो ।।

**वृ**. 'द्रव्ये' द्रव्यविषये करणं चिन्त्यते, तद्यथा-द्रव्यस्य द्रव्येण द्रव्यनिमित्तं वा करणम्-अनुष्ठानं द्रव्यकरणं, तत्पुनर्दिद्याप्रयोगकरणं विस्नसाकरणं च, तत्र प्रयोगकरणं पुरुषादिव्या-पारनिष्पाद्यं, तदपि द्विविधं-मूलकरणमुत्तकरणं च, तत्रोत्तरकरणं गाथापश्चार्खेन दर्शयति-

उत्तरत्रकरणमुत्तरकरणं-कर्णवेधादि, यदिवा तन्मूलकरणं घटादिकं येनोपस्करेण-दण्डचक्रदिनाअभिव्यञ्यते-स्वरूपतः प्रकाश्यतेतदुत्तरकरणं, कर्त्तुरुपकारकः सर्वोऽप्युपस्कारार्ध इत्यर्थः । पुनरपि प्रपश्चतो मूलोत्तरकरणे प्रतिपादयितुमाह-

नि. [६] मूलकेरणं सरीराणि पंच तिम कण्णखंधमादीयं । दव्विंदियाणि परिणामियाणि विसओसहादीहिं ॥

**ऱ्**. मूलकरणमौदारिकादीनि शरीरणि पञ्च, तत्र चौदारिकवैक्रियाहारकेषु त्रिषूत्तरकरणं कर्णस्कन्धादिकं विद्यते, तथाहि-- 'सीसमुरोयर पिट्ठी दो बाहू उचचा य अट्टंग'त्ति त्रयाणामप्येतन्निष्पत्तिर्मूलकरणं, कर्णस्कन्धाद्यङ्गोपाङ्गनिष्पत्तिस्तूत्तरकरणं, कार्मणतैजसयोस्तु स्वरूपनिष्पत्तिरेव भूलकरणम्, अङ्गोपाङ्गाभावात्रौत्तरकरणं, यदिवा औदारिकस्य कर्णवेधा-दिकमुत्तरकरणं, वैक्रियस्य तूत्तरकरणम् ।

उत्तरवैक्रियं, दन्तकेशादिनिष्पादनरूपं वा, आहारकस्य तु गमनाद्युत्तरकरणं, यदिवा औदारिकस्य मूलोत्तरकरणे गाथापश्चार्ध्धेन प्रकारान्तरेण दर्शयति-'द्रव्येन्द्रियाणि' कलम्बुकापुष्पाद्याकृतीनि मूलकरणं, तेषामेव परिणामिनां विषौषधादिभि पाटवाद्यापादन-मुत्तरकरणमिति । साम्प्रतमजीवाश्चितं करणमभिधातुकाम आह—

नि. [७] संघायणे य परिसाडणा व मीसे तहेव पडिसेहो । पडसंखसगडथूणाउड्ढतिरिच्छादिकरणं च ॥

ृृृृ, संधातकरणम्–आतानवितानंभूततन्तुसंधातेन पटस्य, परिसाटकरणं-करपत्रादिनाः शङ्खस्य निष्पादनं, संघातपरिसाटकरणं-शकटादेः, तदुभयनिष्वकरणं-स्थूणादेरूर्ध्वतिरश्चीनाद्या-पादनमिति ॥ प्रयोगकरणमभिधाय विम्नसाकरणाभिधित्सयाऽऽह–

नि. [८] खंधेसु दुप्पएसादिएसु उब्भेसु किज्जुभाईसु।

निष्फन्नगाणि दव्वाणि जाण तं वीससाकरणं ।।

**वृ.** विस्रसाकरणं साद्यनादिभेदात्त्रि, तत्रानादिकं धर्माधर्माऽऽकाशानामन्योऽन्या-नुवेधेनावस्थानम्, अन्योऽन्यसमाधानाश्रयणाद्यसत्यप्यनादित्वे करणत्वाविरोधः, चपिद्रव्याणां च द्वयणुकादिप्रक्रमेण भेदसंघाताभ्यां स्कन्धत्वापत्ति सादिकं करणं, पुद्गलद्रव्याणां च दशविधः परिणामः, तद्यथा ।

वंधनगतिसंस्थानभेदवर्णगन्धरसस्पर्शअगुरुलघुशब्दरूपइति, तत्र बन्धः स्निग्धरूक्षत्वात्, गतिपरिणामो-देशान्तरप्राप्तिलक्षणः, संस्थानपरिणामः-परिमण्डलादिकः पञ्चधा, भेदपरिणामः-खण्डप्रतरचूर्णकानुतटिकोत्करिकाभेदेन पञ्चथैव, खंडादेस्वरूपप्रतिपादकं चेदं गाथाद्वयम्, तद्यथा

| 11911          | 'खंडेहि खंडभेयं पयरब्भेयं जहब्मपडलस्स ।                                       |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|                | चुण्णं चुण्मियभेयं अनुतडियं वंसवक्वलियं ।।                                    |
| 11211          | ँ दुंदुंमिं संमारोहे भेएँ उक्केरिया य उक्केरं ।                               |
|                | वीससपओगमीसगसंधायविओग विविह्नगमो ॥                                             |
| वर्णपरिण       | ामः पञ्चानां श्वेतादीनां वर्णानां परिणतिस्तद्वयादिसंयोगपरिणतिश्च, एतत्स्वरूपं |
| च गाथाभ्योऽवसे | ायं, ताश्चेमाः                                                                |
| 11 9 11        | 'जइ कालगमेगगुणं सुक्रिलयंपि य ह्रविज्ञ बहुयगुणं ।'                            |
|                | परिणामिज्ञइ कालं सुक्रेण गुणाहियगुणेणं ।।                                     |
| 11 R 11        | जइ सुक्रिलमेगगुणं कालगदव्वं तु बहुगुणं जइ य ।                                 |
|                | परिणामिजड सुक्कं कालेण गुणाहियगुणेणं ॥                                        |
| 11311          | जइ सुकं एकगुणं कालगदव्वंपि एकगुणमेव ।                                         |
|                | कावोयं परिणामं तुल्लगुणत्तेण संभवइ ।।                                         |
| 8              | एवं पंचवि वण्णा संजोएणं तु वण्णपरिणामो ।                                      |
|                | एकत्तीसं भंगा सब्वेवि य ते मुने यव्वा ॥                                       |
|                |                                                                               |

II ५ II एमेव य परिणामो गंधाण रसाण तहय फासाणं । संठाणाण य भणिओ संजोगेणं बहुविगप्पो II

एकत्रिंशद्भङ्गा एवं पूर्यन्ते-दश द्विकसंयोगा दश त्रिकसंयोगाः पञ्च चतुष्कसंयोगा एकः पञ्चकसंयोगः प्रत्येकं वर्णाश्च पञ्चेति । अगुरुलघुपरिणामस्तु परमाणोरारभ्य यावदनन्तानन्त-प्रदेशिकाः स्कन्धाः सूक्ष्माः, शब्दपरिणामस्ततविततघनशुषिरभेदाद्यतुर्द्धा, तथा ताल्वोष्ठपुटव्यापा-राद्यभिन्तिवर्त्तयश्च, अन्येऽपि च पुदुगलपरिणामाश्ठायादयो भवन्ति, ते चामी –

|                    | <b>9</b> 7                                                                   |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 11 9 11            | 'छाया य आयवो वा उज्जोओ तहय अंधकारो य ।                                       |
|                    | एसो उ पुग्गलाणं परिणामो फंदणा चेव ।।                                         |
| <b>   २   </b>     | सीया नाइपगासा छाया नाइच्यिा बहुविगण्पा ।                                     |
|                    | उण्हो पुणप्पगासो नायव्वो आयवो नाम ॥                                          |
| <b>   ३</b>        | नवि सीओ नवि उण्हो समो पगासो य होइ उज्जोओ ।                                   |
|                    | कालं मइलं तमंपि य वियाण तं अंधयारंति ।।                                      |
| 11.8.11            | दव्वस्स चलण पप्फंदजा उ सा पुण गई उ निद्दिष्ठा ।                              |
|                    | बीससपओगमीसा अत्तपरेणं तु उभओवि ॥                                             |
| तथाऽभ्रेन्         | द्धनुर्विद्युदादिषु कार्येषु यानि पुदुगलद्रव्याणि परिणतानि तद्विस्रसाकरणमिति |
| गतं द्रव्यकरणम्, उ | इदानीं क्षेत्रकरणाभिधित्सयाऽऽह-                                              |
| नि. [९]            | न विणा आगासेणं कीरइ जं किंचि खेत्तमागासं ।                                   |
|                    | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                      |

वंजणपरियावण्णं उच्छुकरणमादियं बहुहा ।।

**वृ.** 'क्षि निवासगत्वोः' अस्मादधिकरणे ष्ट्रना क्षेत्रमिति, तञ्चावगाहदानलक्षणमाकाशं, तेन चावगाहदानयोग्धेन विना न किञ्चिदपि कर्तु शक्यत इत्यतः क्षेत्रे करणं क्षेत्रकरणं, नित्यत्वेऽपि चोपचारतः क्षेत्रस्यैव करणं क्षेत्रकरणं, यथा ग्रहादावपनीते कृतमाकाशमुत्पादिते विनष्टमिति ।

यदिवा 'व्यञ्जनपर्यायापन्नं' शब्दद्वाराऽऽयातम् 'इक्षुकरणादिक'मितिइक्षुक्षेत्रस्य करणम्-लाङ्गलादिना संस्कारः क्षेत्रकरणं, तद्य बहुधा-शालिक्षेत्रादिभेदादिति । साम्प्रतं कालकरणा-भिधित्सयाऽऽह–

नि. [90] कालो जो जावइओ जं कीरइ जंमि जंमि कालंमि। ओहेण नामओ पुण करणा एक्कारस हवंति ॥

**वृ.** कालस्यापि मुख्यं करणं न संभवतीत्यौपचारिकं दर्शयति-'कालो यो यावानिति' यः कश्चिद् घटिकादिको नलिकादिना व्यवच्छिद्य व्यवस्थाप्यते, तद्यथा-षष्टयुदकपलमाना घटिका द्विघटिको मुहूर्त्तस्त्रिंशन्मुहूर्तनहोरात्रमित्यादि, तत्कालकरणमिति,यद्वा-यत् यस्मिन् काले क्रियते यत्र वा काले करणं व्याख्यायते तत्कालकरणम्, एतदोघतः, नामतस्त्वेकादश करणानि।

| नि. [99] | बंव च बालवं चेव, कोलवं तेलिलं तहा।    |
|----------|---------------------------------------|
|          | गरादि वणियं चेव, विट्ठी हवइ सत्तमा ।। |

| नि. [१२]           | सउणि चउप्पयं नागं किंसुग्धं च करणं भवे एयं । |
|--------------------|----------------------------------------------|
|                    | एते चत्तारि धुवा अन्ने करणा चला सत्त ।।      |
| नि. [१३]           | चाउद्दसि रत्तीए सउणी पडिवञ्जए सदा करणं ।     |
|                    | तत्तो अहक्रमं खलु चउप्पयं नाग किंसुग्धं ॥    |
| <b>वृ.</b> एतद्गाथ | त्रयं सुखोन्नेयमिति।                         |
| नि. [१४]           | भावे पओगवीसस पओगसा मूल उत्तरे चेव ।          |
|                    | उत्तर कमसुयजोवण वण्णादी भोअणादीसु ।।         |

**वृ.** भावकरणमपि द्विधा-प्रयोगविस्रसाभेदात्, तत्र जीवाश्रितं प्रायोगिकं मूलकरणं पञ्चानां शरीराणां पर्याप्ति, तानि हि पर्याप्तिनामकर्मोदयादौदयिके भावे वर्तमानो जीवःस्ववीर्यजनि तेन प्रयोगेण निष्पादयति ।

उत्तरकरणं तु गाथापश्चार्द्धेनाह-उत्तरकरणं क्रमश्रुतयौवनवर्णादिचतूरूपं, तत्र क्रमकरणं शरीरनिष्पत्त्युत्तरकालं बालयुवस्थविरादिक्रमेणोत्तरोत्तरोऽवस्थाविशेषः, श्रुतकरणं तु व्याकरणादिपरिज्ञानरूपोऽपरकलापरिज्ञानरूपश्चेति, यौवनकरणं कालकृतो वयऽवस्थाविशेषो रसायनाद्यापादितो वेति, तथा वर्णगन्धरसस्पर्शकरणं विशिष्टेषु भोजनादिषु सत्सु यद् विशिष्टवर्णाद्यापादनमिति, एतञ्च पुद्गलविपाकित्वाद्यर्णादीनामजीवाश्रितमपि द्रष्टव्यमिति।

इदानीं विस्नसाकरणाभिधित्सयाऽऽह-

नि. [१५] वण्णादिया य वण्णादिएसु जे केइ वीससामेला । ते हंति थिरा अथिरा छायातवदुद्धमादीस् ।।

**वृ.** 'वर्णादिका' इति रूपरसगन्धस्पर्शा ते यदाऽपरेष्वपरेषों व स्वरूपादीनां मिलन्ति ते वर्णादिमेलका विस्नसाकरणं, ते च मेलकाः स्थिरा-असंख्येयकालावस्थायिनः, अस्थिराश्च-क्षणावस्थायिनः, सन्ध्यारागाभ्रेन्द्रधनुरादयो भवन्ति, तथा छायात्वेनातपत्वेन च पुद्गलानां विस्नसापरिणामत एव परिणामो भावकरणं दुग्धादेश्च स्तनप्रच्यवनानन्तरं प्रतिक्षणं कठिणाग्लादिभावेन गमनमिति । साम्प्रतं श्रुतज्ञानमधिकृत्य मूलकरणाभिधित्सयाऽऽह–

नि. [१६] मूलकरणं पुण सुते तिविहे जोगे सुभासुभे झाणे । ससमयसुएण पगयं अज्झवसाणेण य सुहेणं ।।

**वृ**. 'श्रुते' पुनः श्रुतग्रन्थे मूलकरणमिदं 'त्रिविधे योगे' मनोवाक्कायलक्षणे व्यापारे शुभाशुभे च ध्याने वर्तमानैर्ग्रन्थरचना क्रियते, तत्र लोकोत्तरे शुभध्यायानावस्थितैर्ग्रन्थरचना विधीयते, लोके त्वशुभध्यानाश्रितैर्ग्रन्थग्रथनं क्रियत इति, लौकिकग्रन्थस्य कर्मबन्धहेतुत्वात् कर्तुरशुभध्यायित्व-मवसेयम् । इह तु सूत्रकृतस्य तावत्त्वसमयत्वेन शुभाध्यवसायेन च प्रकृतं, यस्माद्गणधरैः शुभध्यानावस्थितैरिदमङ्गीकृतमिति । तेषां च ग्रन्थरचनां प्रति शुभध्यायिनां कर्मद्वारेण योऽवस्थाविशेस्तं दर्शयितु कामो निर्युक्तिकृदाह-

नि. [१७] ठिइअनुभावे बंधणनिकायणनिहत्तदीहहस्सेसु । संकमउदीरणाए उदए वेदे उवसमे य ॥

व. तत्र कर्मस्थितिं प्रति अजधन्योत्कृष्टकर्मस्थितिभिर्गणधरैः सूत्रमिदं कृतमिति,

तथाऽनुभावोविपाकस्तदपेक्षया मन्दानुभावैः, तथा बन्धमङ्गीकृत्य ज्ञानावरणीयादिप्रकृती-र्मन्दानुभावा बन्धद्भिः तथाऽनिकाचयद्भिरेवं निधत्तावस्थामकुर्वद्भिः तथा दीर्धस्थितिकाः कर्मप्रकृतीह्रसीयसीर्जनयद्भिः, तथोत्तरप्रकृतीर्बध्यमानासु संक्रायमद्भिः,

तथोदयवतां कर्मणामुदीरणां विदधानैरप्रमत्तगुणस्थैस्तु सातासाताऽऽयूंष्यनुदीरयद्भिः, तथा मनुष्यगतिपञ्चेन्द्रियजात्यौदारिकशरीरतदङ्गोपाङ्गादिकर्मणामुदये वर्तमानैः, तथा वेदमङ्गीकृत्य पुंवेदे सति, तथा 'उवसमे'ति सूचनात्सूत्रमिति क्षायोपशमिके भावे वर्तमानैर्गणधारिभिरिदं सूत्रकृताङ्गं दृब्धमिति । साम्प्रतं स्वमनषिकापरिहारद्वारेण करणप्रकारमभिधातुकाम आह-

नि. [१८] जोऊण जिनवरमतं गणहारी काउ तक्खओवसमं । अञ्झवसाणेण कयं सूत्तमिणं तेण सूचगडं ।।

वृ. 'श्रुत्वा' निशभ्य जिनवराणां-तीर्थकराणां मतम्-अभिप्रायं मातृकादिपदं 'गणधरैः' गौतमादिभिकृत्वा 'तत्र' ग्रन्थरचने क्षयोपशमं, तत्प्रतिबन्धककर्मक्षयोपशमाद्दत्तावधानैरितिभावः शुभाध्यवसायेन च सता कृतमिदं सूत्रं तेन सूत्रकृतमिति । इदानीं कस्मिन् योगे वर्तमानैस्तीर्थकृद्भिभविति ? कुत्र वा गणधरैईब्धमित्येतदाह–

नि. [१९] वइजोगेण पभासियमनेगजोगंधराण साहूणं । तो वयजोगेण कयं जीवस्स सभावियगुणेण ।।

**दृ.** तत्र 'तीर्थकृद्भि' क्षायिकज्ञानवर्तिभिर्वाग्योगेनार्थं प्रकर्षेण भाषितः प्रभाषितो गणधराणां, ते च न प्राकृतपुरुषकल्पाः किं त्वनेकयोगधराः, तत्र योगः-क्षीराश्रवादिलब्धि-कलापसंबन्धरतं धारयन्तीत्यनेकयोगधरास्तेषां, प्रभाषितमिति सूत्रकृताङ्गापेक्षया नपुंसकता, साधवश्चात्र गणधरा एव गृह्यन्ते ।

तदुद्देशेनैव भगवतामर्थप्रभाषणादिति, ततोऽर्थं निशस्य गणधरैरपि वाग्योगेनैव कृतं, तच्च जीवस्य 'स्वाभाविकेन गुणेनेति' स्वस्मिन् भावे भवः स्वाभाविकः प्राकृत इत्यर्थः, प्राकृतभाषयेत्युक्तं भवति, न पुनः संस्कृतया लट्लिट्शप्प्रकृतिप्रत्ययादिविकार-विकल्पनानिष्पन्नयेति ।। पुनरन्यथा सूत्रकृतनिरुक्तमाह- '

नि. [२०] अक्खरगुणमितसंघायणा ए कम्भपरिसाडणाए य ।

तदुभययोगेण कयं सुत्तमिणं तेण सूत्तगडं ।।

ृष्ट्र. अक्षराणि-अकाराँदीनि तेषां गुणः-अनन्तगमपर्यायवत्त्वमुञ्चारणं वा, अन्यथाऽर्थस्य प्रतिपादयितुमशक्यत्वात्, मतेः-मतिज्ञानस्य संघटना मतिसंघटना, अक्षरगुणेन मतिसंघटना अक्षरगुणमतिसंघटना, भावश्रुतस्य द्रव्यश्रुतेन प्रकाशनमित्यर्थ, अक्षरगुणस्य वा मत्या-बुद्धया संघटना रचनेतियावत् तयाऽक्षरगुणमतिसंघटनया ।

तथा कर्मणां-ज्ञानावरणादीनां परिशाटना-जीवप्रदेशेभ्यः पृथक्करणरूपा तया च हेतुभूतया, सूत्रकृताङ्ग कृतमिति संबन्धः, तथाहि-यथा यथा गणधराः सूत्रकरणायोद्यमं कुर्वन्ति तथा तथा कर्मपरिशाटना भवति, यथा यथा च कर्मपरिशाटना तथा तथा ग्रन्थरचनायोद्यमः संपद्यत इति, एतदेव गाथापञ्चार्धेन दर्शयति-'तदुभययोगेनेति' अक्षरगुणमतिसंघटनायोगेन कर्मपरिशाटना योगेन च, यदिवा वाग्योगेन मनोयेगेन च कृतमिदं सूत्रं तेन सूत्रकृतमिति । इहानन्तरं सूत्रकृतस्य निरुक्तमुक्तम्, अधुना सूत्रपदस्य निरुक्तामिधित्सयाऽऽह— नि. [२९] सुत्तेण सुत्तिया चिय अत्था तह सूइया य जुत्ता य । तो बहुविहण्पउत्ता एय पसिद्धा अणादीया ।।

**वृ.** अर्थस्य सूचनात्सूत्रं तेन सूत्रेण केचिदर्था साक्षात्सूत्रिता-मुख्यतयोपात्ताः, तथाऽपरे सूचिताअर्थापत्त्याक्षिप्ताः साक्षादनुपादानेऽपिदध्यानयनचोदनया तदाधारानयनचोदनावदिति, एवं च कृत्वा चतुर्दशपूर्वविदः परस्परं षटस्थानपतिता भवन्ति, तथा चोक्तम् –

II 9 ।। "अक्खरलंभेण समा ऊणिहाया हुंति मत्तिविसेसेहिं । तेऽविय मईविसेसे सुयनाणऽब्भेतरे जाण ।।"

तत्र ये साक्षादुपात्तास्तान् प्रति सर्वेऽपि तुल्याः, ये पुनः सूचितास्तदपेक्षयाकश्चिदनन्त भागाधिकमर्थं वेत्त्यपरोऽसंख्येयभागाधिकमन्यः संख्येयभागाधिकं तथाऽन्यः संख्येया-संख्येयानन्तगुणमिति, ते च सर्वेऽपि 'युक्ता' युक्त्युपपन्नाः सूत्रोपात्ता एव वेदितव्याः, तथा चाभिहितम्-''तेऽविय मईविसेसे'' इत्यादि, ननु किं सूत्रोपात्तेभ्योऽन्येऽपि केचनार्था सन्ति ? येन तदपेक्षया चतुर्दशपूर्वविदां षट्स्थानपतितत्वमुद्घुष्यते, बाढं विद्यन्ते, यतोऽभिहितम्।

II 9 II ''पन्नवेणिज्ञा भावा अनंतभागो उ अनभिलप्पाणं । पन्नवणिज्ञाणं पुण अनंतभागो सुयनिबद्धो ।।

यतश्चैवं ततस्ते अर्था आगमे बहुविधं प्रयुक्ताः-सूत्रैरुपात्ताः केचन साक्षात्केचिदर्थापत्त्या समुपलभ्यन्ते, यदिवा क्वचिद्देशग्रहणंक्वचित्सर्वार्थोपादानमित्यादि, यैश्च पदैस्ते अर्था प्रतिपादन्ते तानि साक्षात्केचितर्थापत्त्या समुपलभ्यन्ते, यदिवा क्वचिद्देशग्रहणंक्वचित्सर्वार्थोपादानमित्यादि, यैश्च पदैस्ते अर्था प्रतिपाद्यन्ते तानि पदानि प्रकर्षेण सिद्धानि प्रसिद्धानि न साधनीयानि, तथाऽना-दीनि च तानि नेदानीमुत्पाद्यानि, तथा चेयं द्वादशाङ्गी शब्दार्थरचनाद्वारेण विदेहेषु नित्या भरतैरावतेष्वपि शब्दरचनाद्वारेणैव प्रति तीर्थकरं क्रियते अन्यथा तु नित्सैव । एतेन च 'उद्यरितप्रध्वंसिनो वर्णा' इत्येतन्निराकृतं वेदितव्यमिति ।

साम्प्रतं सूत्रकृतस्य श्रुतस्कन्धाध्ययनादिनिरूपणार्धमाह-

# 卍 प्रथमः श्रुतस्कन्धः 卍

नि. [२२] दो चेव सुयक्खंधा अञ्झयणाई च हुंति तेवीसं । तेत्तिसुदेसणकाला आयाराओ दुगुणमंगं ॥

**वृ.** द्वावत्र श्रुतस्कन्धौ, त्रयोविंशतिरध्ययनानि, त्रयस्त्रिंशदुद्देशनकालाः, तेचैवंभवन्ति-प्रथमाध्ययने चत्वारो द्वितीये त्रयस्तृतीये चत्वारः एवं चतुर्थपञ्चमयोद्वौ द्वौ तथैकादशस्वेक सरकेष्वेकादशैवेति प्रथमश्रुतस्कन्धे, तथा द्वितीयश्रुतस्कन्धे सप्ताध्ययनानि तेषां सप्तैवो देशनकालाः, एवमेते सर्वेऽपि त्रयस्त्रिंशदिति, एतद्याचाराङ्गादिगुणमङ्गं, षटत्रिंशत्पदसह-परिमाणमित्यर्थ ।। साम्प्रतं सूत्रकृताङ्गनिक्षेपानन्तरं प्रथमश्रुतस्कन्धस्य नामनिष्पन्ननिक्षे-पाभिधित्सयाऽऽह--

नि. [२३]

निक्खेवो गाहाए चउव्विहो छव्विहो य सोलससु । निक्खेवो य सुयंमि य खंधे य चउव्विहो होइ ।। **वृ.** इहाद्यश्रुतस्कन्धस्य गाथाषोडशक इति नाम, गाथाख्यं षोडशमध्ययनं यस्मिन् श्रुतस्कन्धे स तथेति, तत्र गाथाया नामस्थापनाद्रव्यभावरूपश्चतुर्विधो निक्षेपः, नामस्थापने प्रसिद्धे, द्रव्यगाथा द्विधा-आगमतो नोआगमतश्च, तत्र आगमतो ज्ञाता तत्र चानुपयुक्तः 'अनुपयोगो द्रव्य'मितिकृत्वा, नोआगमतस्तु त्रिधा-ज्ञशरीरद्रव्यगाथा भव्यशरीरद्रव्यगाधा ताभ्यां विनिर्मुक्ता च-

II 9 II ""सत्तट्ठतरू विसमे ण से हया ताण छट्ठ नह जलया। गाहाए पच्छद्धे भेओ छट्ठोत्ति इक्कलो।"

इत्यादिलक्षणलक्षिता पत्रपुस्तकादिन्यस्तेति, भावगाथापि द्विविधा-आगमनोआगमभेदात्, तत्राऽऽगमतो गाथापदार्थज्ञस्तत्र चोपयुक्तः, नोआगमतस्त्वंदमेव गाथाख्यमध्ययनम्, आगमैकदेशत्वादस्य। षोडशकस्यापि नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेटात् षोढा निक्षेपः, तत्र नामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यषोडशकं ज्ञशरीरभव्यशरीरविनिर्मुक्तिं सचित्तादिनि षोडश द्रव्याणि, क्षेत्रषोडशकं षोडशाकाशप्रदेशाः, कालषोडशकं षोडश समयाः एतत्कालावस्थायि वा द्रव्यमिति, भावषोडशकमिदमेवाध्ययनषोडशकं, क्षायोपशमिकभाववृत्तित्वादिति। श्रुतस्कन्धयोः प्रत्येक चतुर्विधो निक्षेपः, स चान्यत्र न्यक्षेण प्रतिपादित इति नेह प्रतन्यते ।।

साम्प्रतमध्ययनानां प्रत्येकमर्थाधिकारं दिदर्शयिषयाऽऽह–

| नि. [२४] | संसमयपरसमयपरुवना य नाऊण बुज्झणा चेव । |
|----------|---------------------------------------|
|          | संबुद्धस्सुवसग्गा थीदोसविञ्रणा चेव ॥  |

| नि. [२५] | उवसग्गभीरुणो थीवसरस नरएसु होज्ञ उववाओ । |
|----------|-----------------------------------------|
|          | एव महप्पा चीरो जयमाह तहा जएञ्जाह ।।     |

| नि. [२६] | परिचत्तनिसीलकुसीलसुसीलसविग्गसीलवं चेव । |
|----------|-----------------------------------------|
|          | नाऊण वीरियदुगं पंडियवीरिए पयहेइ ।।      |

- ति. [२७] धम्मो समाहि मग्गो समोसढा चउसु सव्ववादीसु । सीसगुणदोसकहणा गंथंमि सदा गुरुनिवासो ।।
- नि. [२८] आदानिय संकलिया आदानीयंमि आदयचरित्तं। अप्पग्गंधे पिंडियवयणेणं होड अहिगारो ॥

**वृ.**तत्र प्रथमाध्ययने स्वसमयपरसमयप्ररूपणा, द्वितीये स्वसमयगुणान् परसमयदोषांश्च ज्ञात्वा स्वसमय एव बोधो विधेय इति, तृतीयाध्ययने तु संबुद्धः सन् यथोपसर्गसहिष्णुर्भवति तदभिधीयते, चतुर्थे स्त्रीदोषविवर्जना, पञ्चमे त्वयमर्थाधिकारः, तद्यथाउपसर्गासहिष्णोः स्त्रीवशवर्तिनोऽवश्यं नरकेषूपपात इति, षष्ठे पुनः ।

'एवमिति' अनुकूलप्रतिकूलोपसर्गसहनेन स्त्रीदोषवर्जनेन च भगवान् महावीरोजेतव्यस्य कर्मणः संसारस्य वा पराभवेन जयमाह ततस्तथैव यत्नं विधत्त यूयमिति शिष्याणामुपदेशो दीयते सप्तमे त्विदभिहितं, तद्यथा-निशीला-गृहस्थाः कुशीलास्तु-अन्यतीर्थिकाः पार्श्वस्थादयो वा ते परित्यक्ता । येन साधुना स परित्यक्तनिशीलकुशील इति, तथा सुशीला-उद्युक्तविहारिणः संविग्नाः-संवेगमग्रास्तत्सेवाशीलः शीलवान् भवतीति, अष्टमे त्वेतव्यतिपाद्यते, तद्यथा-ज्ञात्वा वीर्यद्वयं पण्डितवीर्ये प्रयत्नो विधीयत इति । नवमे अर्थाधिकारस्त्वयं, तद्यथा-यथाऽवस्थितो धर्मकथ्यते, दशमेतु समाधि प्रतिपाद्यते, एकादशे तु सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मको मोक्षमार्ग कथ्यते, द्वादशे त्वयमथधिकारः, तद्यथा-'समवसृता' अवतीर्णा व्यवस्थिताश्चतुर्षु मतेषु क्रियाऽक्रियाऽज्ञानवैनयिकाख्येष्वभिप्रायेषु त्रिषप्टयुत्तरशतत्रयसंख्याः पाषण्डिनः स्वीयं स्वीयमर्थं प्रसाधयन्तः समुत्थितास्तदुपन्यस्त-साधनदोषोद्भावनतो निराक्रियन्ते, त्रयोदशे त्विदमभिहितं, तद्यथासर्ववादिषु कपिलकणादा-क्षपादशौद्धोदनिजैमिनिप्रभृतिमतानुसारिषु कुमार्गप्रणेतृत्वं साध्यते, चतुर्दशे तु ग्रन्थाख्येऽ-ध्ययनेऽयमर्थाधिकारः, तद्य-शिष्याणां गुणदोषकथना, तथा शिष्यगुणसम्पदुपेतेन च विनयेन नित्यं गुरुकुलवासो विधेय इति,

पञ्चदशेत्वादानीयाख्येऽध्ययनेऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-आदीयन्ते-गृह्यन्ते उपादीयन्ते इत्यादानीयानि-पदान्यर्था वा ते च प्रागुपन्यस्तपदैर्र्थैश्च प्रायशोऽत्र संकलिताः, तथा आयतं चरित्रं-सम्यक्चरित्रं मोक्षमार्गप्रसाधकं तद्यात्र व्यावर्ण्यत इति, षोडशे तु गाथाख्येऽल्प-ग्रन्थेऽध्ययनेऽयमर्थो व्यावर्ण्यते, तद्यथा-पञ्चदशभिरध्ययनैर्योऽर्थोऽभिहित्तः सोऽत्र 'पिण्डितवचनेन' संक्षिप्तामिधानेन प्रतिपाद्यत इति ।

II 9 II गाहासोलसगाणं पिंडत्थो वण्णिओ समासेणं I इत्तो इक्टिकं पुण अञ्झयणं कित्तयिस्सामि II

तत्राद्यमध्ययनं समयाख्यं, तस्य चोपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति, तत्रोपक्रम-णमुपक्रम्यते वाऽनेन शास्त्रं न्यासदेशंनिक्षेपावसरमानीयत इत्युपक्रमः, स च लौकिको नामस्थाप-नाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदेन षडूप आवश्यकादिष्वेव प्रपश्चितः, शास्त्रीयोऽप्यानुपूर्वीनाम प्रमाण-वक्तव्यताऽर्थाधिकारसमवताररूपः षोढैव, तत्रानुपूर्वादीन्यनुयोगद्वारानुसारेण झेयानि तावद्या-वत्तव्यताऽर्थाधिकारसमवताररूपः षोढैव, तत्रानुपूर्वादीन्यनुयोगद्वारानुसारेण झेयानि तावद्या-वत्तव्यताऽर्थाधिकारसमवताररूपः षोढैव, तत्रानुपूर्वादीन्यनुयोगद्वारानुसारेण झेयानि तावद्या-वत्समवतारः, तत्रैतदध्ययनमानुपूर्वादिषु यत्र यत्र समवरति तत्र तत्र समवतारयितव्यं, तत्र दशविधायामानुपूर्वा गणनानुपूर्वा समवतरति, सापि त्रिधा-पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी अनानुपूर्वी चेति । तत्रेदमध्ययनं पूर्वानुपूर्व्या प्रधमं पश्चानुपूर्व्या षोडशम् अनानुपूर्व्या तु चिन्त्यमान-मस्यामेवैकादिकायामेकोत्तरिकायां षोडशगच्छगतायां श्रेण्यामन्योऽन्याभ्यासदिरूपोनसंख्याभेदं भवति । अनानुपूर्व्या तु भेदसंख्यापरिज्ञानोपायोऽयं, तद्यथा–

 ॥ १॥
 एकाद्या गच्छपर्यन्ताः, परस्परसमाहताः ।

 राशयस्तद्धि विज्ञेयं, विकल्पगणिते फलम् ॥

 – प्रस्तारानयनोपायस्त्वयम् –

 ॥ १॥
 पुव्वाणुपुव्वि हेट्ठा समयाभेएण कुण जहाजेट्ठं ।

 उवरिमतुद्धं पुरओ नसेज्ञ पुव्वक्कमो सेसे ॥

 ॥ १॥
 पुव्वाणुपुव्वि हेट्ठा समयाभेएण कुण जहाजेट्ठं ।

 उवरिमतुद्धं पुरओ नसेज्ञ पुव्वक्कमो सेसे ॥

 ॥ १॥
 गणितेऽन्त्यविभक्ते तु, लब्धं शेषैर्विभाजयेत् ।

 आदावन्ते च तत् स्थाप्यं, विकल्पगणिते क्रमान् ॥

 अयं श्लोकः शिष्यहितार्थविद्रियते-तत्र सुखावगमार्थंषट्पदानि समाश्रित्य तावत् श्लोकार्थो

योज्यते, तत्रैवं षट् पदानि स्थाप्यानि, एतेषां परस्परताडनेन सप्त शतानि विंशत्युत्तराणि गणित मुच्यते तस्मिन् गणितेऽन्त्योऽत्र षट्कः तेन भागे ह्यते विंशत्युत्तरं शतं लभ्यते, तद्य षण्णां पङ्क्तीनामन्त्यपङ्कतौ षट्कानां न्यस्यते, तदधः पश्चकानां विंशत्युत्तरमेव शतम्, एवमघोऽ-धश्चतुष्कत्रिकद्विकैककानां प्रत्येकं विंशत्युत्तरशतं न्यस्यम्, एवमन्त्यपङ्कतौ सप्त शतानि विंशत्युत्तराणि भवन्ति ।

एषा च गणितप्रक्रियाया आदिरुच्यते, तथा यत्तद्विंशत्युत्तरं शतं लब्धं, तस्य च पुनः शेषेण पश्चकेन भागेऽपहृते लब्धा चतुर्विंशति, तावन्तस्तावन्तश्च पश्चकचतुष्कत्रिकद्विकैककाः प्रत्येकं पश्चमपङ्कतौ न्यस्याः यावद्विंशत्युत्तरं शतमिति, तदधोऽग्रतो न्यस्तमङ्कं मुक्त्वा येऽन्ये तेषां यो यो महत्संख्यः स सोऽधस्ताञ्चतुर्विंशतिसंख्य एव तावत् न्यस्यो यावत्सप्त शतानि विंशत्युत्तराणि पश्चमपङ्कावपि पूर्णानि भवन्ति, एषा च गणितप्रक्रिययैवान्त्योऽभिधीयते, एवमनया प्रक्रियया चतुर्विंशतेः शेषचतुष्ककेन भागे हते षट् लभ्यन्ते, तावन्तश्चतुर्थपङ्कौ चतुष्ककाः स्थाप्याः, तदधः षट् त्रिकाः, पुनर्द्विका भूय एककाः, पुनः पूर्वन्यायेन पङ्क्तिः पूर्णीया, पुनः षट्कस्य शेषत्रिकेण भागे हते द्वौ लभ्येते, तावन्मात्रौ त्रिकौ तृतीयपङ्कतै, शेषं पूर्ववत्, शेषपङ्कितद्वये शेषमङ्कद्वयं क्रमोत्क्रनाभ्यां व्यवस्थाप्यमिति।

तथा नाम्नि षड्विधनाभ्रयवतरति, यतस्तत्र षड् भावाः प्ररूपन्ते, श्रुतस्य च क्षायोपशमि-कभाववर्तित्वात् । प्रमाणमधुना-प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणं, तत् द्रव्यक्षेत्रकालभावभेदाच्चतुर्द्धा, तत्रास्याध्ययनस्य क्षायोपशभिकभावव्यवस्थितत्वाद्भावप्रमाणेऽवतारः, भावप्रमाणं च गुणनय-संख्याभेदात्त्रिधा, तत्रापि गुणप्रमाणे समवतारः, तदपि जीवाजीवभेदाद् द्विधा।

समयाध्ययनस्य च क्षायोपशमिकभायरूपत्वात् तस्य च जीवानन्यत्वाजीवगुणप्रमाणे समवतारः, जीवगुणप्रमाणमपि ज्ञानदर्शनचारित्रभेदात्त्रिविधं, तत्रास्य बोधरूपत्वात्ज्ञानगुणप्रमाणे समवतारः, तदपि प्रत्यक्षानुमानोपमानागमभेदाच्चतुर्द्धा, तत्रास्यागमप्रमाणे समवतारः।

सोऽपि लौकिकलोकोत्तरभेदाद द्विधा, तदस्य लोकोत्तरे समवतारः, तस्य च सूत्रार्थतदुभयरूपत्वात्रैविध्यं, (अस्य त्रिपरूत्वात्) त्रिष्वपि समवतारः, यदिवा-आत्मानन्तरपरम्पर-भेदादागमस्त्रिविधः, तत्र तीर्थकृतामधपिक्षयाऽऽत्मागमो गणधराणामनन्तरागमस्तच्छिष्याणां परम्परागमः, सूत्रापेक्षया तु गणधराणामात्मागमस्तच्छिष्याणामनन्तरागमस्तदन्येषां परम्प-रागमः,गुणप्रमाणानन्तरं नयप्रमाणावसरः, तस्यचेदानीं पृथक्त्वानुयोगे नास्तिसमवतारो, भवेद्वा पुरुषापेक्षया, तथा चोक्तम् ''मूढनइयं सुयं कालियं तु न नया समोरयंति इहं।

अपुहुत्ते समायारो नत्थि पुहत्ते समोयारो ॥ १ ॥ तथा ''आसज्जउसोयारं नए नयविसारज वूया,'' संख्याप्रमाणं त्यष्टधा-नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालपरिमाणपर्यवभावभेदात्, तत्रापि परिमाण-संख्यायां समवतारः, सापि कालिकद्दष्टिवादभेदात् द्विधा, तन्नास्य कालिकपरमाणुसंख्यायां समवतारः, तत्राप्यङ्गानङ्गयोरङ्गप्रविष्टे समवतारः, पर्यवसंख्यायां त्वनन्ताः पर्यवाः, तथा संख्येया-न्यक्षराणि संख्येयाः संघाताः संख्येयानि पदानि संख्येयाः पादाः संख्येयाः श्लोकाः संख्येया गाथाः संख्येया वेढाः संख्येयान्यनुयोगद्वाराणि ।

साम्प्रतंवक्तव्यतायाः समवतारश्चिन्यते-साच स्वपरसमयतदुभयभेदात्रिधा, तत्रेदमध्ययनं त्रिविधायामपि समवतरति । अर्थाधिकारो द्वेधा-अध्ययनार्थाधिकार उद्देशार्थाधिकारश्च, तत्राध्ययनार्थाधिकारोऽभिहितः, उद्देशार्थाधिकारं तु गाथान्तरितं निर्युक्तिकृद्वक्ष्यति ।

साम्प्रतं निक्षेपावसरः, स च त्रिधा-ओधनिष्पन्नो नामनिष्पन्नः सूत्रालापकनिष्पन्नश्च,

तत्रौधनिष्पन्नेऽध्ययनं, तस्य च निक्षेप आवश्यकादौ प्रबन्धेनाभिहित एव, नामनिष्पन्ने तु समय इति नाम, तन्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकार आह–

(अध्ययनं-१ - ''समयः'' )

नि. [२९] नामं ठवणा दविए खेत्ते काले कुतित्यसंगारे । कुलगणसंकरगंडी बोद्धव्वो भावसमए य ।।

**वृ.** नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालकुतीर्थसंगारकुलगणसंकरगण्डीभावभेदात् द्वादशधा समयनिक्षेपः, तन्न नामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यसमयो द्रव्यस्य सम्यगयनं-परिणतिविशेषः स्वभाव इत्यर्थ, तद्यथा-जीवद्रव्यस्योपयोगः पुद्गलद्रव्यस्य मूर्तत्वं धर्माधर्माकाशानां गतिस्थित्यवगाह-दानलक्षणः. अथवा यो यस्य द्रव्यस्यावसरो-द्रव्यस्योपयोगकाल इति, तद्यथा –

॥ १॥ वर्षासु लवणममृतं शरदि जलं गोपयश्च हेमन्ते ।
 शिशिरे चामलकरसो घृतं वस्तै गुडश्चान्ते ॥
 क्षेत्रसमयः-क्षेत्रम्-आकाशं तस्य समयः-स्वभावः, यथा –
 ॥ १॥ एगेणवि से पुन्ने दोहिवि पुन्ने सयंपि माएञ्जा ।
 लक्खसएणवि पुन्ने कोडिसहरसंपि माएजा ॥

यदिवा देवकुरुप्रभृतीनां क्षेत्राणामी धेशोऽनुभावो यदुत तत्र प्राणिनः सुरूपा नित्यसुखिनो निर्वेराश्च भवन्तीति, क्षेत्रस्य वा परिकर्मणावसरः क्षेत्रसमय इति, कालसमयस्तु सुषमादेरनुभाव-विशेषः, उत्पलपत्रशतभेदाभिव्यङ्गयो वा कालविशेषः कालसमय इति, अत्र च द्रव्यक्षेत्रकालप्राधा-न्यविवक्षया द्रव्यक्षेत्रकालसमयता द्रष्टव्येति, कुत्तीर्थसमयः पार्खण्डिकानामात्मीयात्मीय आगमविशेषः तदुक्तं वाऽनुष्ठानमिति, संगारः-संकेतस्तद्रूपः समयः संगारसमयः, यथा सिद्धार्थसारथिदेवेन पूर्वकृतसंगारनुसारेण गृहीतहरिशवो बलदेवः प्रतिबोधित इति,

कुलसमयः-कुलाचारो यथा शकानां पितृशुद्धि आभीरकाणां मन्थनिकाशुद्धि, गणसमयो यथा मल्लानामयमाचारो-यथा यो ह्यनाथो मल्लो भ्रियते स तैः संक्रियते, पतितश्चोध्द्रियित इति, संकरसमयस्तु संकरो-भिन्नजातीयानां मीलकस्तन्न च समयः-एकवाक्यता, यथा वाममार्गादावना-चारप्रवृत्तावपि गुप्तिकरणमिति, गण्डीसमयो-यथा शाक्यानां भोजनावसरे गण्डीताडनमिति, भावसमयस्तु नोआगमत इदमेवाध्ययनम्, अनेनैवात्राधिकारः, शेषाणां तु शिष्यमतिविका-सार्थमुपन्यास इति ॥ साम्प्रतं प्रागुपन्यस्तोद्देशार्थाधिकाराभिधित्सयाऽऽह-

| नि. [३०] | महपंचभूय एकप्पए य तज्जीवतस्सरीरे य ।      |
|----------|-------------------------------------------|
|          | तहय अगारगवाती अत्तच्छहो अफलवादी ।।        |
| नि. [३१] | बीए निर्यइवाओ अन्नाणिय तहय नाणवाईओ ।      |
|          | कम्मं चयं न गच्छइ चउव्विहं भिक्खुसमयंमि ॥ |
| नि. [३२] | तइए आहाकम्मं कडवाई जह य ते य वाईओ ।       |
|          | किद्युवमा य चउत्थे परप्पवाई अविरएसु ॥     |

**दृ.** अस्याध्ययनस्य चल्वार उद्देशकाः, तत्राद्यस्य षडर्थाधिकार आद्यगाययाऽभिहिताः, तद्यथा पञ्च भूतानि-पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशाख्यानि महान्ति च तानि सर्वलोकव्यापित्वात् भूतानि च महाभूतानि इत्यमेकोऽर्थाधिकारः । तथा चेतनाचेतनं सर्वमेवात्मविवर्त इत्यात्माऽद्वैतवादः प्रति-पाद्यत इत्यर्थाधिकारो द्वितीयः। स चासौ जीवश्च तञ्जीवः-कायाकारो भूतपरिणामः, तदेव च शरीरं जीवशरीरयोरैक्यमितियावदिति तृतीयोऽर्थाधिकारः। तथाऽकारको जीवः सर्वस्याः पुण्यपापक्रियाया इत्येवंवादीति चतुर्थोऽधिकारः। तथाऽऽत्मा षष्ठ इति पञ्चानां भूतानामात्मा षष्ठः प्रतिपाद्यत इत्ययं पञ्चमोऽर्थाधिकारः।

–तथाऽफलवादीति न विद्यते कस्याश्चित् क्रियायाः फलमित्येवंवादी च प्रतिपाद्यत इति षष्ठोऽर्थाधिकार इति । द्वितीयोद्देशके चत्वारोऽर्थाधिकाराः, तद्यया-नियतिवादस्तथाऽज्ञानिकमतं ज्ञानवादी च प्रतिपाद्यते, कर्म चयम्-उपचयं चतुर्विधमपि न गच्छति 'भिक्षुसमये' शाक्यागमे इति चतुर्थोऽर्थाधिकारः ।

–चातुर्विध्यं तु कर्मणोऽविज्ञोपचितम्-अविज्ञानमविज्ञा तयोपचितम्, अनाभोगकृतमि-त्यर्थ, यथामातुः स्तनाद्याक्रमणेन पुत्रव्यापत्तावप्यनाभोगान्न कर्मोपचीयते. तथा परिज्ञानं परिज्ञा-केवलेन मनसा पर्यालोचनं, तेनापि कस्यचिद्याणिनो व्यापादनाभावात् कर्मोपचयाभाव इति, तथा ईरणमीर्या-गमनं तेन जनितमीर्याप्रत्ययं तदपि कर्मोपचयंन गच्छति, प्राणिव्यापादनाभिसन्धेर-भावादिति, तथा स्वप्नान्तिकं-स्वप्नप्रत्ययं कर्म नोपचीयते, तथा स्वप्नभोजने तृप्तयभाव इति ।

तृतीयोद्देशके त्वयमर्थाधिकारः, तद्यथा-आधाकर्मगतविचारस्तद्भोजिनां च दोषो-पदर्शनमिति, तथा कृतवादी च भण्यते, तद्यथा-ईश्वरेण कृतोऽयं लोकः, प्रधानादिकृतो वा, यथा च तेप्रवादिन आत्मीयमात्मीयं कृतवादं गृहीत्वोत्थितास्तथा भण्यन्त इति द्वितीयोऽधिकारः, चतुर्थोद्देशकाधिकारस्त्वयं, तद्यथा-अविरतेषु-गृहस्थेषुयानि कृत्यानि-अनुष्ठानानि स्थितानि तैरसंय-मप्रधानैः कर्तव्यैः 'परप्रवादी' परतीर्थिक उपमीयत इति ।

इदानीमनुगमः, स च द्वेधा-सूत्रानुगमो निर्युक्त्यनुगमश्च, तत्र निर्युक्त्यनुगमस्त्रिविधः, तद्यथा-निक्षेपनिर्युक्त्यनुगम उपोद्धातनिर्युक्त्यनुगमः सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्यनुगमश्च। तत्र उपोद्धा-तनिर्युक्यनुगमस्तु षङ्विंशतिद्वारप्रतिपादकःद्गाथाद्वयादवसेयः, तश्चेदम्- 'उद्देसे निद्देसे य' इत्यादि । सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्त्यनुगमस्तु सूत्रे सति संभवति, सूत्रं च सूत्रानुगमे, स चावसरप्राप्त एव, तत्रास्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तद्येदम्-

-: अध्ययनं-9 उद्देशकः-9 :-मू. (9) बुज्झिञत्ति तिउट्टिजा, बंधणं परिजाणिया । किमाह बंधणं वीरो, किंवा जाणं तिउट्टई ।।

**वृ.** अस्य संहितादिक्रमेण व्याख्या-बुध्येतेत्यादि, सूत्रमिदं सूत्रकृताङ्गादी वर्तते, अस्य चाचारङ्गेन सहायं संबंधः, तद्यथाआचाराङ्गेऽभिहितम्-'जीवो छक्कायपरूवणा य तेसिं बहेण बंधोत्ति' इत्यादि तत्सर्वं बुध्येतेत्यादि, यदिवेह केषाश्चिद्वादिनां ज्ञानादेव मुक्त्यवाप्तिरन्येषां क्रियामात्रात्,जैनानांतूभाभ्यांनिश्रेयसाधिगम इत्येतदनेन श्लोकेन प्रतिपाद्यते। तत्रापि ज्ञानपूर्विका क्रियामात्रात्,जैनानांतूभाभ्यांनिश्रेयसाधिगम इत्येतदनेन श्लोकेन प्रतिपाद्यते। तत्रापि ज्ञानपूर्विका क्रिया फलवती भवतीत्यादी बुध्यतेत्यनेन ज्ञानमुक्तं त्रोट्येदित्येनेन च क्रियोक्ता, तत्रायमर्थी-'बुध्येत' अवग्छेत् बोधं विदध्यादित्युपदेशः ।



किंपुनस्तद्बुध्येतात आह-'बन्धनं' बध्यते जीवप्रदेशैरन्योऽन्यानुवेधरूपतया व्यवस्थाप्यत इति बन्धनं-ज्ञानावरणाद्यष्टप्रकारं कर्म तद्धेतवो वा मिथ्यात्वाविरत्यादयः परिग्रहारम्भादयो वा, न च बोधमात्रादभिलषितार्थावाप्तिर्भवतीत्यत क्रियां दर्शयति-तच्च बंधनं परिज्ञाय विशिष्टया क्रियया-संयमानुष्ठानरूपया 'त्रोटयेद्' अपनयेदात्मनः पृथक्कुर्यात्परित्यजेद्धा, एवं चाभिहितेजन्बूत्वा-म्यादिको विनेयो बन्धादिखरूपे विशिष्टं जिज्ञासुः पप्रच्छ-'किमाह' किमुक्तवान् बन्धनं 'वीरः' तीर्थकृत् ?, किंवा 'जानन्' अवगच्छंस्तद्बन्धनं त्रोटयति ततो वा न्रुट्यति ?, इति श्लोकार्थ: बन्धनप्रश्नस्वरूपप्रश्नविर्वचनायाह--

# मू. (२) चित्तमंतमचित्तं वा, परिगिज्झ किसामवि। अन्नं वा अनुजाणाइ, एवं दुक्खा न मुच्चइ।।

**वृ.** इह बन्धनं कर्म तखेतवो वाऽभिधीयन्ते, तत्र न निदानमन्तरेण निदानिनो जन्मेति निदानमेव दर्शयति, तत्रापि सर्वारम्भाः दर्शयति, तत्रापि सर्वारम्भाः कर्मोपादानरूपाः प्रायश आत्मात्मीयग्रहोत्थाना इतिकृत्वाऽऽदौ परिग्रहमेव दर्शितवान्, चित्तम्उपयोगो ज्ञानं तद्विद्यते यस्यत्तचित्तवत्-द्विपदचतुष्पदादि, ततोऽन्यदचित्तवत्—कनकरजतादि, तदुभयरूपमपि परिग्रहं परिगृह्य 'कृशमपि'स्तोकमपि तृणतुषादिकमपीत्यर्थ, यदिवा कसनं कसः-पिग्रहग्रहणबुद्धया जीवस्य गमनपरिणाम इतियावत्।

तदेवं स्वतः परिग्रहं परिगृह्यान्यान्वा ग्राहयित्वा गृण्हतो वाऽन्याननुज्ञाय दुःखयतीति दुःखम्-अष्टप्रकारं कर्मतत्फलं वा असातोदयादिरूपं तस्मान्न मुच्टातइति, परिग्रहाग्रह एव परमा-र्थतोऽनर्थमूलं भवति, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ ममाह्रमिति चैष यावदभिमानदाहज्वरः, कृतान्तमुखमेव तावदिति न प्रशान्युन्नयः

यशःसुखपिपासितैरयमसावनर्थौत्तरैः, परैरंपसदः कुतोऽपि कथमप्यपाकृष्यते ॥

॥ २ ॥ 🧴 (तथा च) ''द्वेषस्यायतनं धृतेरपचयः क्षान्तेः प्रतीपो विधि

व्याक्षेपस्य सुहुन्मदस्य भवनं ध्यानस्य कष्टो रिपुः ।

दुःखस्य प्रभवः सुखस्य निधनं पापस्य वा सो निजः,

प्राज्ञस्यापि परिग्रहो ग्रह इव क्लेशाय नाशाय च ।।

तथा च परिग्रहेष्वप्राप्तनप्टेषु काङ्कशोकौ प्राप्तेषु च रक्षणमुपभोगे चातृप्तिरित्येवं परिग्रहे सति दुःखात्मकाद्बन्धनान्न मुच्यत इति परिग्रहवतश्चावश्यंभाव्यारम्भस्तस्मिश्च प्राणातिपात इति दर्शयितुमाह-

मू. (३)

सयं तिवायए पाणे, अदुवाऽत्रेहिं घायए। हणंतं वाऽनुजाणाइ, वेरं वड्ढइ अप्पणो।।

वृ. यदिवा-प्रकारान्तरेण बन्धनमेवाह-'सयंतीत्यादि', सपरिग्रहवानसंतुष्टो भूयस्तदर्जनपरः समर्जितोपद्रवकारिणि च द्वेषमुपगतस्ततः 'स्वयम्' आत्मना 'त्रिभ्यो' मनोवाक्कायेभ्य आयुर्बल-शरीरेभ्यो वा 'पातयेतु' च्यावयेन 'प्राणान्' प्राणिनः, अकारलोपाद्वा अतिपातयेत् प्राणानिति, प्राणाश्चामी--

### II 9 II 'पश्चेन्द्रियाणि त्रिविधं बलं च, उच्छ्वासनिश्वासमथान्यदायुः । प्राणा दशैते भगवद्भिरुक्तास्तेषां वियोजीकरणं तु हिंसा ।।

तथा स परिग्रहाग्रही न केवलं स्वतो व्यापादयति अपरैरपि घातयति घ्नतश्चान्यान् समनुजानीते, तदेवं कृतकारितानुमतिभिः प्राण्युपमर्दनेन जन्मान्तरशतानुबन्ध्यात्मनो वैरं वर्धयति, ततश्च दुःखपरम्परारूपान्धनान्न मुच्यत इति।प्राणातिपातस्य चोपलक्षणार्थत्वात् मृषावादादवोऽपि बन्धहेतवो द्रप्टव्या इति पुनर्बन्धनमेवाश्रित्याह--

## मू. (४) जसिंस कुले समुप्पन्ने, जेहिं वा संवसे नरे। ममाइ लुप्पई बाले, अन्ने अन्नेहि मुच्छिए।।

**q**. 'जस्ति' मित्यादि, 'यस्मिन्' राष्ट्रकूटादौ कुले जातो 'यैर्वा' सहपांसुक्रीडितैर्वय-स्यैर्भार्यादिभिर्वा सह संवसेन्नरः, तेषु मातृपितृभ्रातृभगिनि भार्यावयस्यादिषु ममायमिति ममत्ववान् स्निह्यन् 'लुष्यते' विलुष्यते, ममत्वजनितेन कर्मणा नारकतिर्यङ्गनुष्याम रलक्षणे संसारे भ्रम्यमाणो बाध्यते-पीड्यते। कोऽसौ ? – 'बालः' अज्ञः, सदसद्विवेकरहितत्वाद्, अन्येष्वन्येषु च 'मूर्छितो' गृद्धोऽध्यु-पपन्नो, ममत्ववहुल इत्यर्थ, पूर्वंतावन्मातापित्रोस्तदनु भार्यायां पुनः पुत्रादौ स्नेहवानिति साम्प्रतं यदुक्तं प्राक् 'किं वा जानन् बन्धनं त्रोटयतीति,' अस्य निर्यचनमाह–

#### मू. (५) वित्तं सोयरिया चेव, सव्वमेयं न ताणइ । संखाए जीविअं चेवं, कम्मुणा तिउट्टइ ।।

ृृृ, 'वित्तं' द्रव्यं, तद्य सचित्तमचित्तं चा, तथां 'सोदर्या' भ्रातृभगिन्यादयः, सर्वमपि च 'एतद्' वित्तादिकं संसारान्तर्गतस्यासुमतोऽतिकटुकाः शारीरमानसीर्वेदनास्समनुभवतोन 'त्राणाय' रक्षणाय भवतीत्येतत् 'संख्याय' ज्ञात्वा तथा 'जीवितं च' प्राणिनां स्वल्पमिति संख्याय-ज्ञपरिज्ञया

प्रत्याख्यानपरिज्ञयातु सचित्ताचित्तपरिग्रहप्राण्युपधातस्वजनस्नेहादीनि बन्धनस्थानानि प्रत्याख्याय 'कर्मणः' सकाशात् 'त्रुट्चति' अपगच्छत्यसौ, तुरवधारणे, ज्रुट्येदेवेति, यदिवा-'कर्मणा' क्रियया संयमानुष्ठानरूपया बन्धनात्रुट्चति, कर्मणः पृथग्भवतीत्यर्थ अध्ययनार्थाधि-काराभिहितत्वात्स्वसमयप्रतिपादनानन्तरं परसमयप्रतिपादनाभिधित्सयाऽऽह-

### मू. (६) एए गंथे विउक्कम्मं, एगे समणमाहणा। अयाणंता विउस्सित्ता, सत्ता कामेहि माणवा।।

**q**. 'एतान्' अनन्तरोक्तान् ग्रन्थान् 'व्युक्रम्य' परित्यज्य स्वरुचिविरचितार्थेषु ग्रन्थेषु सक्ताः 'सिताः' बद्धाः, एके, न सर्वे इति संबन्धः । ग्रन्थातिक्रमश्चैतेषां तदुक्तार्थानभ्युपगमात्, अनन्तरग्रन्थेषु चायमर्थोभिहितः तद्यथा-जीवास्तित्वे सति ज्ञानावरणीयादिकर्मबन्धनं, तस्य हेतवो मिथ्यात्वा- विरतिप्रमादादयः परिग्रहारम्भादयश्च, तत्रोटनं च सम्यग्दर्शनाद्युपायेन, मोक्षसद्भावश्चेत्येवमादिकः तदेवमेके 'श्रमणाः' शाक्यादयो बार्हस्पत्यमतानुसारिणश्च ब्राह्मणाः 'एतान्' अर्हदुक्तान् ग्रन्थानतिक्रम्य परमार्थमजानाना विविधम्-अनेकप्रकारम् उत्-प्राबल्येन् सिता-बद्धाः स्वसम- येष्वभिनिविष्टाः । तथा च शाक्या एवं प्रतिपादयन्ति, यथा-सुखदुःखेच्छाद्वेषज्ञानाधारभूतो नास्त्यात्मा कश्चित्, किंतु विज्ञानमेवैकं विवर्तत इति, क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्यादि, तथा सांख्या एवं - व्यवस्थिताः-सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृति, प्रकृतेर्महान्, महतोऽहर्ङ्वारः तस्माद्गणश्च षोडशकः ।

त्तरमात्वोडशकादपि पञ्च भूतानि, चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपमित्यादि, वैशेषिकाः पुनराहुः-

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः षट् पदार्था'इति, तथा नैयायिकाः-प्राणप्रमेयादीनां पदार्थानामन्वयव्यतिरेकपरिज्ञानान्निःश्रेयसाधिगम इति व्यवस्थिताः, तथा मीमांसकाः-चोदनालक्षणो धर्मो, न च सर्वज्ञः कश्चिद्विद्यते, मुक्त्यभावश्चेत्येवमाश्रिताः, चार्वाकास्त्वेव-मभिहितवन्तो, यथा-नास्तिकश्चित्परलोकयायी भूतपञ्चकाद्यतिरिक्तो जीवाख्यः पदार्थो, नापि पुण्यपापेस्तइत्यादि।एवंचाङ्गीकृत्यैतेलोकायतिकाः 'मानवाः' पुरुषाः 'सक्ता' गृद्धा अध्युपपन्नाः 'कामेषु' इच्छामदनरूपेषु, तथा चोचुः-

II 9 II 'एतावानेव पुरुषो, यावानिन्द्रियगोचरः । भद्रे ! वृकपदं पश्य, यद्वदन्त्यबहुश्रुताः ।।

एवं ते तन्त्रान्तरीयाः स्वसमयार्थवासितान्तःकरणाः सन्तो भगवदर्हदुक्तं ग्रन्थार्थमज्ञात-परमार्था समतिक्रन्य स्वकीयेषु ग्रन्थेषु सिताः-संबद्धाः कामेषु च सक्ता इति साम्प्रतं विशेषेण सूत्रकार एव चार्वाकमतमाश्रित्याऽऽह-

मू. (७) संति पंच महब्भूया, इहमेगेसिमाहिया। पुढवी आउ तेऊ वा वाउ आगासपंचमा।।

**दृ.** 'सन्ति' विद्यन्ते महान्ति च तानि भूतानि च महाभूतानि, सर्वलोकव्यापित्वात्-महत्त्वविशेषणम्, अनेन च भूताभाववादिनिराकरणं द्रष्टव्यम्, 'इह' अस्मिन् लोके 'एकेषां' भूतवादिनाम् 'आख्यातानि' प्रतिपादितानि तत्तीर्थकृता तैर्वा भूतवादिभिर्बार्हस्पत्यमता-नुसारिभिराख्यातानि-स्वयमङ्गीकृतान्यन्येषां च प्रतिपादितानि।तानि चामूनि, तद्यथा-पृथिवी कठिनरूपा, आपो द्रवलक्षणाः, तेज उष्णरूपं, वायुश्चलनलक्षणः, आकाशं शुषिरलक्षणमिति, तद्य पञ्चमं येषां तानि तथा, एतानि साङ्गोपाङ्गानि प्रसिद्धत्वात् प्रत्यक्षप्रमाणावसेयत्वाच न कैश्चिदपह्नोतुं शक्यानि।

ननु च साङ्घयादिभिरपि भूतान्यभ्युपगातान्येव, तथाहि सांख्यास्तावदेवमूचुः-सत्त्वर-जस्तमोरूपाद्यधानान्नमहान्, बुद्धिरित्यर्थ, महतोऽहङ्कारः-अहमितिप्रत्ययः, तस्मादप्यहङ्कारात्सोड-शको गण उत्पद्यते, स चायम्-पश्च स्पर्शनादीनि बुद्धीन्द्रियाणि, वाक्र्पाणिपा दपायूपस्थरू-पाणि पश्च कर्मेन्द्रियाणि, एकादशं मनः, पश्च तन्मात्राणि, तद्यथा-गन्धरसरूपस्पर्शशब्दत-न्मात्राख्यानि, तत्र गन्धतन्मात्रात्पृथिवी गन्धरसरूपस्पर्शवती, रसतन्मात्रादापो रसरूपस्पर्शवत्यः, रूपतन्मात्रात्तेजो रूपस्पर्शवत्, स्पर्शतन्मात्राद्वायुः स्पर्शवान्, शब्दतन्मात्रादाकाशं गन्धरसरूपस्पर्शवर्जितमुत्पद्यत इति ।।

तथा वैशेषिका अपि भूतान्यभिहितवन्तः, तद्यथा-पृथिवीत्वयोगात्पृथिवी, सा च परमाणु-लक्षणा नित्या, द्वयणुकादिप्रक्रमनिष्मन्नकार्यरूपतया त्वनित्या, चतुर्दशभिर्गुणै रूपरसगन्ध-स्पर्शसंख्या परिमाणपृथकत्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वगुरुत्वद्रवत्ववेगाख्यैरुपेता, तथाऽप्व-योगादापः, ताश्च रूपरसस्पर्शसंख्यापरिमाणपृथकत्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वगुरुत्वस्वाभावि-कद्रवत्वत्वन्हेहवेगवत्यः, तासु च रूपं शुकूलमेव रसो मधुर एव स्पर्श शीत एवति, तेजस्त्वा-भिसंबन्धात्तेजः, तच्च रूपस्पर्शसंख्या- परिमाणपृथकत्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वनैमित्ति-कद्रवत्ववेगाख्यैरेकादशभिर्गुणैर्गुणवत् । तत्र रूपशुक्लं भास्वरं च, स्पर्श उष्ण एवेति, वायुत्वयोगाद्वायुः, स चानुष्णशीतस्पर्शसंख्या-परिमाणपृथकत्वसंयोगविभागपरत्वापरत्ववेगाख्यैर्नवभिर्गुणैर्गुणवान् इत्कम्पशब्दानुष्णशीत-स्पर्शलिङ्गः, आकाशमिति पारिभाषिकी संज्ञा एकत्वात्तस्य, तञ्च संख्यापरिमाणपृथकत्वसंयोग-विभागशब्दाख्यैः षड्भिर्गुणैर्गुणवत् शब्दलिङ्गंचेति, एवमन्यैरपिवादिभिर्भूतसद्भावाश्रयणे किमिति लोकायतिकमतापेक्षया भूतपञ्चकोपन्यास इति ?, उच्यते सांख्यादिभिर्हि प्रधानात्साहङ्कारिकं तथा कालदिगात्मादिकं चान्यदपि वस्तुजातमभ्युपेयते, लोकायतिकैस्तु भूतपञ्चकव्यतिरिक्तं नात्मादिकं किश्चिदभ्युपगभ्यते इत्यतस्तन्मताश्रयणेनैव सूत्रार्थो व्याख्यायत इति ।।

# मू. (८) एए पंच महब्भूया, तेब्मो एगोत्ति आहिया। अह तेसिं विनासेणं, विनासो होइ देहिणो।।

**वृ.** यथा चैतत् तथा दर्शयितुमाह-'एए पंच महब्भूया' इत्यादि, 'एतानि' अनन्तरोक्तानि पृथिव्यादीनि पञ्च महाभूतानि यान 'तेभ्यः' कायाकारपरिणतेभ्यः 'एकः' कश्चिच्चिद्रूपो भूताव्य-तिरिक्त आत्मा भवति, न भूतेभ्यो व्यतिरिक्तोऽपरः कश्चित्परपरिकल्पितः परलोकानुयायी सुखदुःखभोक्ता जीवाख्यः पदार्थोऽस्तीत्येवमाख्यातवन्तस्ते, तथा हि एवं प्रमाणयन्ति ।

न पृथिव्यादिव्यतिरिक्त आत्माऽस्ति, तद्ग्राहकप्रमाणाभावात्, प्रमाणं चात्र प्रत्यक्षमेव, नानुमानादिकं, तत्रेन्द्रियेण साक्षादर्थस्य सम्बन्धाभावाद्यभिचारसंभवः, सति च व्यभिचारसंभवे सदेशे च बाधासंभवे तल्लक्षणमेव दूषितं स्यादिति सर्वत्रानाश्वासः, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ ''हस्तस्पर्शादिवान्धेन, विषमे पथि धावता । अनुमानप्रधानेन, विनिपातो न दुर्लभः ॥''

अनुमानं चात्रोपलक्षणमागमादीनामपि, साक्षादर्थसंबन्धभावाद्धस्तस्पर्शनेनेव प्रवृत्तिरिति सत्मात्प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणं, तेन च भूतव्यतिरिक्तस्यात्मनो न ग्रहणं, यत्तु चैतन्यं तेषूपलभ्यते, तद्भूतेष्वेव कायाकारपरिणतेष्वभि व्यज्यते, मद्याङ्गेषु समुदितेषु मदशक्तिवदिति, तथा-न भूतव्यतिरिक्तं चैतन्यं, तत्कार्यत्वात्, घटादिवादिति । तदेवं भूतव्यतिरिक्तस्याऽऽत्म-नोऽभावाद्भूतानामेवचैतन्याभिव्यक्ति, जलस्य बुदूबुदाभिव्यक्तिवदिति । केषाञ्चिक्रोकायतिका-नामाकाशस्यापि भूतत्वेनाभुयपगमाद्भूतपञ्चकोपन्यासो न दोषायेति ।

ननु च यदि भूतव्यतिरिक्तोऽपरः कश्चिदात्माख्यः पदार्थो न विद्यते, कथं तर्हि मृत इति व्यपदेश इत्याशङ्कयाह-अथैषां कायाकारपरिणतौ चैतन्याभिव्यक्तौ सत्यां तद्र्ध्वं तेषामन्यतमस्य 'विनाशे' अपगमे वायोस्तेजश्चोभयोर्था 'देहिनो' देवदत्ताख्यस्य 'विनाशः' अपगमो भवति, ततश्च मृत इति व्यपदेशः प्रवर्तते, न पुनर्जीवापगम इति भूताव्यतिरिक्तचैतन्यवादिपूर्वपक्ष इति अत्र प्रतिसमाधानार्थं निर्युक्तिकृदाह–

नि. [३३] पंचण्हं संजोए अन्नगुणाणं च चेयणाइगुणो । पंचिंदियठाणाणं न अन्नमुणियं मुणइ अन्नो ॥

वृ. 'पञ्चानां' पृथिव्यादीनां भूतानां 'संयोगे' कायाकारपरिणामे चैतन्यादिकः आदिशब्दात् भाषाचड्क्रमणादिकश्च गुणोन भवतीति प्रतिज्ञा, अन्यादयस्त्वत्र हेतुत्वेनोपाताः, ६ष्टान्तस्त्वभ्यूह्यः, सुलभत्वात्तस्य नोपादानं । तत्रेदं चार्वाकः प्रष्टव्यः-यदेतद्भूतानां संयोगे चैतन्यमभिव्यज्यते तत्किं तेषां संयोगेऽपि स्वातन्त्र्यं एवाऽऽहोस्वित्परस्परापेक्षया पारतन्त्र्ये इति ?, किंचातः ?, न तावत्स्वातन्त्र्ये यत आह–'अण्णगुणाणं चे'ति चैतन्यादन्ये गुणा येषां तान्यन्यगुणानि, तथाहि-आधारकाठिन्यगुणा पृथिवी द्रवगुणा आपः पक्तृगुणं तेजः चलनगुणो वायुः अवगाहदानगुणमा-काशमिति ।

यदिवा प्रागभिहिता गन्धादयः पृथिव्यादीनमेकैकपरिहान्याऽन्ये गुणाश्चैतन्यादिति, तदेवं पृथिव्यादीन्यन्यगुणानि, चशब्दो ढितीयविकल्पवक्तव्यतासूचनार्थ, चैतन्यगुणे साध्ये पृथिव्या-दीनामन्यगुणानां सतां चैतन्यगुणस्य पृथिव्यादीनामेकैकस्याप्यभावान्न तत्समुदायाश्चैतन्याख्यो गुणः सिद्धयतीति, प्रयोगस्त्वत्र-भूतसमुदायः स्वातन्त्र्ये सति धर्मित्वेनोपादीयते, न तस्य चैतन्याख्यो गुणोऽस्तीति साध्यो धर्म, पृथिव्यादीनामन्यगुणत्वात्, यो योऽन्यगुणानां समुदायस्तत्र तत्रापूर्व-गुणोत्पत्तिर्न भवतीति, यथा सिकतासमुदाये स्निग्धगुणस्य तैलस्य नोत्पत्तिरिति, घटपटसमुदाये वा न स्तम्भाद्याविर्भाव इति, ६श्वते च काये चैतन्यं, तदात्मगुणो भविष्यति न भूतानामिति ।

अस्मिन्नैव साध्ये हेत्वन्तरमाह-'पश्चिन्दियठाणाणं'ति पश्च च तानि स्पर्शनरसन-प्राणचक्षुश्रोत्राख्यानीन्द्रियाणि तेषां स्थानानि-अवकाशस्तेषां चैतन्यगुणाभावान्न भूतसमुदाये चैतन्यम्, इदमन्न हृदयं-लोकायतिकानां हि अपरस्य द्रष्टुरनभ्यपगमादिन्द्रियाण्येव द्रष्टिणि, तेषां च यानि स्थानानि-उपादानकारणानि तेषामचिद्रूपत्वान्न भूतसमुदाये चैतन्यमिति, इन्द्रियाणां चामूनि स्थानानि, तद्यथा-श्रोत्रेन्द्रियस्याकाशं सुषिरात्मकत्वात्, घ्राणेन्द्रियस्य पृथिवी तदात्मकत्वात्, चक्षुरिन्द्रियस्य तेजस्तद्रुपत्वात्, एवं रसनेन्द्रियस्यापः स्पर्शनन्द्रियस्य वायुरिति ।

प्रयोगश्चात्र-नेन्द्रियाण्युपलब्धिमन्ति, तेषामचेतनगुणारब्धत्वात्, यद्यदचेतनगुणारब्धं तत्तदचेतनं, यथा घटपटादीनि, एवमपि च भूतसमुदाये चैतन्याभाव एव साधितो भवति । पुनर्हेत्वन्तरमाह 'न अन्नमुणियं मुणइ अन्नो'त्ति इहेन्द्रियाणि प्रत्येकभूतात्मकानि, तान्येवापरस्य द्रष्टुरभावाद् द्रष्ट्ऋणि, तेषां च प्रत्येकं स्वविषयग्रहणादन्यविषये चाप्रवृत्तेर्नान्यदिन्द्रिय-ज्ञातमन्यदिन्द्रियं जानातीति, अतो मया पश्चापि विषया ज्ञाता इत्येवमात्मकः संकलनाप्रत्ययो न प्राप्नोति, अनुभूयते चायं, तस्मादेकेनैव द्रष्ट्रा भवितव्यम्, तस्यैव च चैतन्यं न भूतसमुदायस्येति, प्रयोगः पुनरेवं-न भूतसमुदाये चैतन्यं, तदारब्धेन्द्रियाणां प्रत्येकविषयग्राहित्वे सति संकलनाप्रत्ययाभावात्, यदि पुनरन्यगृत्जीतमप्यन्यो गृत्जीयाद् देवदत्तगृहीतं यज्ञदत्तेनापि गृह्येत, न चैतद् ६ष्टमिष्टं वेति ।

ननु च स्वातन्त्र्यपक्षेऽयं दोषः, यदा पुनः परस्परसापेक्षाणां संयोगपारतन्त्र्याभ्युपगमेन भूतानामेव समुदितानां चैतन्याख्यो धर्म संयोगवशादाविर्भवति, यथा किण्वोदकादिषु मुद्याङ्गेषु समुदितेषु प्रत्येकमविद्यमानाऽपि मदशक्तिरिति, तदा कुतोऽस्य दोषस्यावकाश इति?, अत्रोत्तरं गाथोपात्तचशब्दाक्षिप्तमभिधीयते-यत्तावदुक्तं यथा 'भूतेभ्यः परस्परसव्यपेक्षसंयोग-भाग्भ्यश्चैतन्यमुत्पद्यते,'।

तत्र विकल्पयामः-किमसौ संयोगः संयोगिभ्यो भिन्नोऽभिन्नो वा ? , भिन्नश्चेत्षष्ठभूतप्रसंगो, न चान्यत् पञ्चभूतव्यतिरिक्तसंयोगाख्यभूतग्राहकं भवतां प्रमाणमस्ति, प्रत्यक्षस्यैवैकस्याभ्युपगमात्, तेन च तस्याग्रहणात्, प्रमाणान्तराभ्युपगमे च तेनैव जीवस्यापि ग्रहणमस्तु, अथ अभिन्नो भूतेभ्यो संयोगः, तत्राप्येतच्चिन्तनीयं-किं भूतानि प्रत्येकं चेतनावन्त्यचेतनावन्ति वा ? , यदि चेतनावन्ति तदा एकेन्द्रियसिद्धि तथा (च) समुदायस्य पश्चप्रकारचैतन्यापत्ति, अथाचेतनानि, तत्र चोक्तो दोषो, न हि यद्यत्र प्रत्येकमविद्यमानं तत्तत्समुदाये भवदुपलभ्यते, सिकतासु तैलवदित्यादिना ।

यदप्यत्रोक्तं-यथामद्याङ्गेष्वविद्यमानाऽपि प्रत्येकं मदर्शक्ति समुदाये प्रादुर्भवतीति, तदप्ययुक्तं, यतस्तत्र किण्वादिषु या च यावती च शक्तिरुपलभ्यते, तथाहि-किण्वे बुभुक्षापन-यनसामर्थ्यं भ्रमिजननसामर्थ्यं च उदकस्य तृडपनयनसामर्थ्यमित्यादिनेति, भूतानां सद्भावात्, नैतदस्ति, तत्र मृतकाये वायोस्तेजसो वाऽभावान्मरणसद्भावः इत्यशिक्षितस्योल्लापः ।

तथाहि-मृतकाये शोफोपलब्धेर्न वायोरभावः, कोथस्य च पक्तिस्वभावस्य दर्शनान्नाग्नेरिति, अथ सूक्ष्मः कश्चिद्वायुविशेषोऽग्निर्वा ततोऽपगत इति मतिरिति, एवं च जीव एव नामान्तरेणा-भ्युपगतो भवति, यत्किश्चिदेतत् तथा न भूतसमुदायमात्रेण चैतन्याविर्भावः, पृथिव्यादिष्वेकन्न व्यवस्थापितेष्वपि चैतन्यानुपलब्धेः, अथ कायाकारपरिणतौ सत्यां तदभिव्यक्तिरिष्यते, तुदपि न, यतो लेप्यमयप्रतिमायां समस्तभूतसद्भावेऽपि जडत्वमेवोपलभ्यते । तदेवमन्वयव्यतिरेका-भ्यामालोच्यमानो नायं चैतन्याख्यो गुणो भूतानां भवितुमर्हति, समुपलभ्यते चायं शरीरेषु, तस्मात् पारिशेष्यात् जीवस्यैवायमिति स्वदर्शनपक्षपातं विहायाङ्गीक्रियतामिति ।

यद्योक्तं प्राक्-'न पृथिव्यादिव्यतिरिक्त आत्माऽस्ति, तद्ग्राहकप्रमाणाभावात्, प्रमाणं चात्र प्रत्यक्षमेवैक'मित्यादि, तत्र प्रतिविधीयत्ते-यत्तावदुक्तं 'प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणं नानुमानादि-क'मित्येतदनुपासितगुरोर्वचः, तथाहि-अर्थाविसंवादकं प्रमाणमित्युव्यते, प्रत्यक्षस्य च प्रामाण्यमेवं व्यवस्थाप्यते-काश्चिद्धत्यक्तीर्धर्मित्वेनोपादाय प्रमाणयति-प्रमाणमेताः, अर्थाविसंवादकत्त्वाद्, अनुभूतप्रत्यक्षव्यक्तिवत्, नचताभिरेव प्रत्यक्षव्यक्तिभि स्वसंविदिताभिपरं व्यवहारयितुमयमीशः, तासां स्वसंवित्रिष्ठत्वात् मूकत्वाद्य प्रत्यक्षस्य, तथा नानुमानं प्रमाणमित्यनुमानेनैवानुमाननिरासं कुर्वश्चार्वाकः कथं नोन्मत्तः स्याद् ?, एवं ह्यसौ तदप्रामाण्यं प्रतिपादयेत् यथा –

नानुमानं प्रमाणं, विसंवादकत्वाद्, अनुभूतानुमानव्यक्तिवदिति, एतच्चानुमानम्, अथ परप्रसिद्यैतदुच्यते, तदप्ययुक्तं, यतस्तत्परप्रसिद्धमनुमानं भवतः प्रमाणमप्रमाणं वा ?, प्रमाणं चेकथमनुमानमप्रमाणमित्युच्यते, अथाप्रमाणं कथमप्रमाणेन सता तेन परः प्रत्याय्यते ?, परेण तस्य प्रामाण्वेनाभ्युपगतत्वादिति चेद्, तदप्यसाम्प्रतं, यदि नाम परो मौढ्यादप्रमाणमेव प्रमाणमित्यध्यवस्यति, किं भवताऽतिनिपुणेनापि तेनैवासौप्रतिपाद्यते ?, यो ह्यज्ञो गुडमेव विषमिति मन्यते किं तस्य मारयितुकामेनापि वुद्धिमता गुड एव दीयते ?, तदेवं प्रत्यक्षानुमानयोः प्रामाण्याप्रमाण्ये व्यवस्थापयतो भवतोऽनिच्छतोऽपि वलादायातमनुमानस्य प्रामाण्यं ।

त्रामण्यित्रमण्यि व्यवस्यापयता भवताऽनिच्छताऽपि बलादायातमनुमानस्य प्रामण्यि त तथा स्वर्गापवर्गदेवतादेः प्रतिषेधं कुर्वन् भवान् केन प्रमाणेन करोति ? , न तावत्प्रत्यक्षेण प्रतिषेधः कर्त्तुं पार्यते, यतस्तस्रत्यक्षं प्रवर्तमानं वा तन्निषेधं विदध्यान्निवर्तमानं वा ? , न तावत्प्र-वर्तमानं, तस्याभावविषयत्वविरोधात्, नापि निवर्तमानं, यतस्तद्यनास्तितेन च प्रतिपत्तिरित्यसंगतं, तथाहि-व्यापकविनिवृत्तौ व्याप्यस्यापि (वि)निवृत्तिरिष्यते, न चार्वाग्दर्शिप्रत्यक्षेण समस्तवस्तुव्याप्ति संभाव्यते, तत्कथं प्रत्यक्षविनिवृत्तौ पदार्थव्यावृत्तिरिष्ठि ? , तदेवं स्वर्गदिः प्रतिषेधं कुर्वाता चार्वाकेणावश्यं प्रमाणान्तरमभ्युपगतं । तथाऽन्याभिप्रायविज्ञानाभ्युपगमादत्र स्पष्टमेव प्रमाणन्तरमभ्युपगतम्, अन्यथा कथां परावबोधाय शास्त्रप्रणयनमकारि चार्वकिणेत्यलमतिप्रसङ्गेन।तदेवंप्रत्यक्षादन्यदपि प्रमाणमस्ति, तेनात्मा सेत्स्यति, किं पुनस्तदिति चेदु, उच्यते, अस्त्यात्मा, असाधारणतद्गुणोपलब्धेः, चक्षुरि-न्द्रियवत्, चक्षुरिन्द्रियं हि न साक्षादुपलभ्यते, स्पर्शनादीन्द्रियासाधारणरूपविज्ञानोत्पादनशक्त्या त्वनुमीयते, तथाऽऽत्माऽपि पृथिव्याद्यसाधारणचैतन्यगुणोपलब्धेरस्तीत्यनुमीयते, चैतन्यं च तस्यासाधारणगुण इत्येतत्पृथिव्याद्दिभूतसमुदाये चैतन्यस्य निराकृतत्वादवसेयं।

तथा अस्यात्मा, समस्तेन्द्रियोपलब्धार्थसंकलनाप्रत्ययसद्भावात्, पञ्चगवाक्षान्यान्योपल-ब्धार्थसंकलनाविधाय्येकदेवदत्तवत्, तथाऽऽत्मा अर्थद्रष्टा नेन्द्रियाणि, तद्विगमेऽपि तदुपलब्धा-र्थस्मरणात्, गवाक्षोपरमेऽपि तद्दवारोपलब्धार्थसंकलनाविधाय्येकदेवदत्तवत्, तथाऽऽत्मा अर्थद्रष्टा नेन्द्रियाणि, तद्विगमेऽपि तदुपलब्धार्थस्मरणात्, गवाक्षोपरमेऽपि तद्दवारोपलब्धार्थस्मर्तृदेवदत्तवत्, तथा अर्थापत्त्याऽप्यात्माऽस्तीत्यवसीयते, तथाहि-सत्यपि पृथिव्यादिभूतसमुदाये लेप्यकर्मादौ न सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नादिक्रियाणां सद्भाव इति, अतः सामर्थ्यादवसीयते-अस्ति भूतातिरिक्तः कश्चित्सुखदुःखेच्छादीनां क्रियाणां समवायिकारणं पदार्थः, स चात्मेति, तदेवं प्रत्यक्षानुमा-नादिपूर्विकाऽन्याऽप्यर्थापत्तिरभ्यूह्या, तस्यास्त्विदं लक्षणम् ।

II 9 II प्रमाणषट्कविज्ञातो, तत्रार्थो नान्यथाभवन् । अद्धं कल्पयेदन्यं, साऽर्थापत्तिरुदाह्यता ।।

तथाऽगमादप्यस्तित्वमवसेयं, स चायमागमः-''अस्थि मे आया उववाइए'' इत्यादि । यदिवाकिमन्न्रापरप्रमाणचिन्तया ?, सकलप्रमाणज्येष्ठेन प्रत्यक्षेणैवात्माऽस्तीत्यवसीयते, तद्गुणस्य ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वात्, ज्ञानगुणस्य च गुणिनोऽनन्यत्वात् प्रत्यक्ष एवात्मा, रूपादिगुणप्रत्यक्षत्वेन पटादिप्रत्यक्षवत्, तथाहिं-अहं सुख्यहं दुःख्येवमाद्यहंप्रत्ययग्राह्यश्चात्मा प्रत्यक्षः, अहंप्रत्ययस्य स्वसंविद्रूपत्वादिति, ममेदंशरीरं पुराणंकर्मेति चशरीराद्भेदेन निर्दिश्यमानत्वाद्, इत्यादीन्यन्यान्यपि प्रमाणानि जीवसिद्धावभ्यूह्यानीति । तथा यदुक्तं 'न भूतव्यतिरिक्तं चैतन्यं तत्कार्यत्वात् घटा-दिवदि'ति, एतदप्यसमीचीनं, हेतोरसिद्धत्वात्, तथाहि-न भूतानांकार्यं चैतन्यं, तेषामतद्गुणत्वात् भूतकार्यचैतन्ये संकलनाग्रत्ययासंभवाच्च, इत्यादिनोक्तप्रायम्, अतोऽत्त्यात्मा भूतव्यतिरिक्तो ज्ञानाधार इति स्थितम् ।

ननु च किं ज्ञानाधारभूतेनात्मना ज्ञानाद्भिन्नेनाश्चितेन ?, यावता ज्ञानादेव सर्वसंकलना-प्रत्ययादिकं सेत्स्यति, किमात्मनाऽन्तर्गडुकल्पनेति, तथाहि-ज्ञानस्यैव चिद्रूपत्वाद् भूनैचेतनैः कायाकारपरिणतैः सह संबन्धे सति सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नक्रियाः प्रादुष्यन्ति तथा संकलनाप्रत्ययो भवान्तरगमनं चेति, तदेवं व्यवस्थिते किमात्मना कल्पितेनेति ?, अत्रोच्यते, न ह्यात्मानमेकमाधार-भूतमन्तरेण संकलनाप्रत्ययो घटते तथाहि-प्रत्येकमिन्द्रियैः स्वविषयग्रहणे सति परविषये चाप्रवृत्तेः एकस्य च परिच्छेतुरभावात् मया पञ्चापि विषयाः परिच्छित्रा इत्यात्मकस्य संकलनाप्रत्ययस्याभाव इति, आलयविज्ञानमेकमस्तीति चेद्र, एवं सत्यात्मन एव नामान्तरं भवता कृतं स्यात्, न च ज्ञानाख्यो गुणो गुणिनमन्तरेण भवतीत्यवश्यमात्मना गुणिना भाव्यमिति ।

स च न सर्वव्यापी, तद्गुणस्य सर्वत्रानुपलभ्यमानत्वात्, घटवत् । नापि श्यामाकतन्दुल-मात्रोऽङ्गुष्ठपर्वमात्रो वा, तावन्मात्रस्योपात्तशरीराव्यापित्वात्, त्वक्पर्यन्तशरीरव्यापित्वेन- चोपलभ्यमानगुणत्वात्, तस्मात्स्थिदम्-उपात्तशरीरत्वक्पर्यन्तव्याप्यात्मेति,

तस्य चानादिकर्मसंबद्धस्य कदाचिदपि सांसारिकस्यात्मनः स्वरूपेऽनवस्थानात् सत्य-प्यमूर्तत्वेभूर्तेन कर्मणा संबन्धो न विरुध्यते, कर्मसंबंधाच्च सूक्ष्मबादरैकेन्द्रियाद्वित्रिचतुष्पञ्चेन्द्रिय-पर्याप्तापर्याप्ताद्यवस्था बहुविधाः प्रादुर्भवन्ति । तस्य चैकान्तेन क्षणिकत्वे ध्यानाध्ययनश्रम-प्रत्यभिज्ञानाद्यभावः एकान्तनित्यत्वे च नारकतिर्यङ्गनुष्यामरगतिपरिणामाभावः स्यात् । तस्मा-त्स्यादनित्यः स्यान्नित्य आत्मेत्यलमतिप्रसङ्गेन साम्प्रतमेकात्माद्वैतवादमुद्देशार्थाधिकारप्रदर्शितं पूर्वपक्षयितुमाह–

मू. (१)

#### जहा य पुढवीथूमे, एगे नाणाहि दीसइ । एवं भो ! कसिणे लोए, विन्नू नाणाहि दीसइ ।।

**वृ. ध्**ष्टान्तबलेनैवार्थस्वरूपावगतेः पूर्व ध्ष्टान्तोपन्यासः, यथेत्युपदर्शने, चशब्दोऽपिशब्दार्थे, स च भिन्नक्रम एके इत्यस्यानन्तरं द्रष्टव्यः पृथिव्येव स्तूपः पृथिव्या वा स्तूपः पृथिवीसंघाताख्योऽव-यवी, स चैकोऽपि यथा जानारूपः-सरित्समुद्रपर्वतनगरसन्निवेशाद्याधारतया विचित्रो ध्श्यते निम्नोन्नतमृदुकठिनरक्तपीतादिभेदेन वा ध्श्यते, न च तस्य पृथिवीतत्त्वस्यैतावता भेदेन भेदो भवति, 'एवम्' उक्तरीत्या 'भो'इति परमान्त्रणे, कृत्स्नोऽपि लोकः-चेतनाचेतनरूप एको विद्वान् वर्तते, इदमन्न हृदयं-एक एव ह्यात्मा विद्वान् ज्ञानपिण्डः पृथिव्यादिभूताद्याकारतया नाना ध्श्यते, न च तस्यात्मन एतावताऽऽत्मतत्त्वभेदो भवति, तता चोक्तम् ।

II 9 II ''एक एव हि भूतात्मा, भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव, ६श्यते जलचन्द्रवत् ।।

तथा 'पुरुष एवेदं गिंन' सर्वं यद्भूतं यद्य भाव्यं उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति, यदेजति यन्नेजति यद्दूरे यदु अन्तिके यदन्तरस्य सर्वस्य यत्सर्वस्यास्य बाह्यतः' इत्यात्माद्वैतवादः अस्योत्तरदानायाह--

मू. (१०) एवमेगेत्ति जप्पंति, मंदा आरंभनिस्सिआ। एगे किन्ना सयं पावं, तिव्वं दुक्खं नियच्छइ।।

**q**. 'एव'मिति अनन्तरोक्तात्माद्वैतवादोपप्रदर्शनम् 'एके' केचन पुरुषकारणवादिनो 'जल्पन्ति' प्रतिपादयन्ति, किंभूतास्ते इत्याह-'मन्दा' जडाः सम्यक्परिज्ञानविकलाः, मन्दत्वं च तेषां युक्तिविकलात्माऽद्वैतपक्षसमाश्रयणात्, तथाहि-यद्येक एवात्मा स्यान्नात्मबहुत्वं ततो ये सत्त्वाः-प्राणिनः कृषीवलादयः 'एके' केचन आरम्भे-प्राण्युपमर्दनकारिणि व्यापारे निश्चिता-आसक्ताः संबद्धा अध्युपपन्नाः ते च संरम्भसमारम्भारम्भीः 'कृत्वा' उपादाय 'स्वयम्' आत्मना 'पापम्' अशुभप्रकृति-रूपमसातोदयफलं तीव्रदुःखं तदनुभवस्थानं वा नरकादिकं नियच्छतीति, आर्षत्ताद्बहुवचनार्थे एकवचनमकारि, ततश्चायमर्थो-निश्चयेन यच्छन्त्यवश्यंतया गच्छन्ति-प्राप्नुवन्ति त एवारम्भासक्ता नान्य इति, एतन्न स्याद् ।

अपि त्वेकेनापि अशुभे कर्मणि कृते सर्वेषां शुभानुष्ठायनामपि तीव्रदुः खाभिसंबंधः स्याद्, एकत्वादात्मन इति, न्यू्वैतदेवं ६श्यते, तथाहि-य एष कश्चिवसमअसकारी स एव लोके तदनुरूपा विडम्बनाः समनुभवन्नुपलभ्यते नान्य इति, तथा सर्वगतत्वे आत्मनो बन्धमोक्षाद्यभावः तथा प्रतिपाद्यप्रतिपादकविवेकाभावाच्छाप्रणयनाभावश्च स्यादिति । एतदर्थसंवादित्वास्राक्तन्येव निर्युक्तिकृद्गाथाऽत्रव्याख्यायते, तद्यथा-पञ्चानां पृथिव्यादीनां भूतानामेकत्र कायाकारपरिणतानां चैतन्यमुपलभ्यते, यदि पुनरेक एवात्मा व्यापी स्यात्तदा घटादिष्वपि चैतन्योपलब्धि स्यात्, न चैवं, तस्मान्नैक आत्मा, भूतानां चान्याऽन्यगुणत्वं न स्याद्, एकस्मादात्मनोऽभिन्नत्वात्, तथा पञ्चेन्द्रियस्थानानां-पञ्चेन्द्रियाश्चितानां ज्ञानानां प्रवृत्तौ सत्यामन्येन ज्ञात्वा विदितमन्यो न जानातीत्येतदपि न स्याद्यदेक एवात्मा स्यादिति साम्प्रतं तज्जीवतच्छरीरवादिमतं पूर्वपक्षयितुमाह-

#### मू. (୨୨) पत्तेअं कसिणे आया, जे बाला जे अ पंडिआ। संति पिद्या न ते संति, नत्थि सत्तोववाइया।।

**वृ.** तजीवतच्छरीरवादिनामयमभ्युपगमः-यथा पञ्चभ्यो भूतेभ्यः कायाकारपरिण-तेभ्यश्चैतन्यमुत्पद्यतेअभिव्यज्ये वा, तेनैकैकं शरीरं प्रति प्रत्येकमात्मानः 'कृत्साः' सर्वेऽप्यात्मान एवमवस्थिताः, ये 'वाला' अज्ञा ये च 'पण्डिताः' सदसद्विवेकज्ञास्ते सर्वे पृथग् व्यवस्थिताः, नह्येक एवात्मा सर्वव्यापित्वेनाभ्युपगन्तव्यो, बालपण्डिताद्यविभागप्रसङ्गात्, ननु प्रत्येकशरीरा-श्रयत्वेनात्मबहुत्वमार्हतानामपीष्टमेवेत्याशङ्कयाह-'सन्ति' विद्यन्ते यावच्छरीरं विद्यन्ते तदभावे तु न विद्यन्ते, तथाहि –

कायाकारपरिणतेषु भूतेषु चैतन्याविर्भावो भवति, भूतसमुदायविघटने च चैतन्यापगमो, न पुनरन्यत्र गच्छग्रैतन्यमुपलभ्यते, इत्येतदेव दर्शयति 'पिद्या न ते संती'ति 'प्रेत्य' परलोके न 'ते' आत्मानः 'सन्ति' विद्यन्ते, परलोकानुयायी शरीराद्भिन्नः स्वकर्मफलभोक्ता न कश्चिदात्माख्यः पदार्थोऽस्तीति भावः । किमित्येवमत आह- 'नत्थि सत्तोववाइया' अस्तिशब्दस्तिङन्तप्रतिरूपको निपातो बहुवचने द्रष्टव्यः ।

तदयमर्थ-'न सन्ति' न विद्यन्ते 'सत्त्वाः' प्राणिन उपपातेन निर्वृत्ता औपपातिका-भवाद्भवा-न्तरगामिनो न भवन्तीति तात्पर्यार्थ, तथाहि तदागमः-''विज्ञानधन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्याय तान्येवानु विनश्यति न प्रेत्य संज्ञाऽस्ती''ति, ननुप्रागुपन्यस्तभूतवादिनोऽस्य च तञ्जीवतच्छरीर-वादिनः को विशेष इति ?, अत्रोच्यते, भूतवादिनो भूतान्येव कायाकारपरिणतानि धावनवल्ग-नादिकांक्रियां कुर्वन्ति, अस्य तुकायाकारपरिणतेभ्यो भूतेभ्यश्चैतन्याख्य आत्मोत्पद्यतेऽभिव्यज्यते वा, तेभ्यश्चाभिन्न इत्ययं विशेषः एवं च धर्मिणोऽभावार्द्धर्मस्याप्यभाव इति दर्शयितुमाह-

#### मू. (१२) नत्थि पुण्णे व पावे वा, नत्थि लोए इतो घरे । सरीरस्स विनासेनं,विनासो होइ देहिणो ।।

**वृ.** 'पुण्यम्' अभ्युदयप्राप्तिलक्षणं तद्विपरीतं पापमेतदुभयमपि न विद्यते, आत्मनो धर्मिणोऽभावात्, तदभावाद्य नास्ति 'अतः' अस्माल्लोकात् 'परः' अन्योलोको यत्र पुण्यपापानुभव इति, अत्र चार्थे सूत्रकारः-'शरीरस्य' कायस्य 'विनाशेन' भूतविघटनेन 'विनाशः' अभावो 'देहिन' आत्मनोऽप्यभावो भवति यतः, न पुनः शरीरे विनष्टे तस्मादात्मा परलोकं गत्वा पुण्यं पापं वाऽनुभवतीति, अतोधर्मिणआत्मनोऽभावात्तद्धर्मयोः पुण्यपापयोरप्यभाव इति, अस्मिश्चार्थे बहवो ६ष्टान्ताः सन्ति, तद्यथा –

यथा जलवुद्वुदो जलातिरेकेण नापरः कश्चिद्विद्यते तथा भूतव्यतिरेकेण नापरः कश्चिदात्मेति, तथा यथा कदलीस्तम्भस्य बहिस्त्वगपनयने क्रियमाणे त्वङ्गात्रमेव सर्वं नान्तः कश्चित्सारोऽस्ति एवं भूतसमुदायेविघटतिसति तावन्मात्रं विहायनान्तः सारभूतः कश्चिदात्माख्यः पदार्थ उपलभ्यते, यथा वाऽलातं भ्राग्यमाणमतद्रूपमपि चक्रबुद्धिमुत्पादयति एवं भूतसमुदायोऽपि विशिष्टक्रियोपेतो जीवभ्रान्तिमुत्पादयतीति, यथा च स्वप्ने बहिर्मुखाकारतया विज्ञानमनुभूयते अन्तरेणैव बाह्यमर्पम्, एवमात्मानमन्तरेण तद्विज्ञानं भूतसमुदाये प्रादुर्भवतीति, तथा यथाऽऽदर्शे रवच्छत्वाद्यतिबिम्बितो बहिस्थितोऽप्यर्थोऽन्तर्गतो लक्ष्यते, न चासौ तथा, यथा च ग्रीष्मे भौमेनोष्मणा परिस्पन्दमाना मरीचयो जलाकारं विज्ञानमुत्पादयन्ति, एवमन्येऽपि गन्धर्वनगरादयः स्वस्वरूपेणातधाभूता अपि तथा प्रतिभासन्ते, तथाऽऽत्मापि भूतसमुदायस्य कायाकारपरिणतौ सत्यां पृथगसन्नेव तथा भ्रान्ति समुत्पादयतीति ।

अमीषां च ध्यान्तानां प्रतिपादकानि केचित्सूत्राणि व्याचक्षते, अस्माभिस्तु सूत्राऽऽदर्शेषु चिरन्तनटीकायां चाध्यत्वान्नोल्लिङ्गितानीति । ननु च यदि भूतव्यतिरिक्तः सुभगोऽपरो दुर्भगः सुखी दुःखी सुरूपो मन्दरूपो व्याधितो नीरोगीति, एवंप्रकारा च विचिन्नता किंनिबन्धनेति ?, अत्रोच्यते, स्वभावात्, तथाहि-कुत्रचिच्छिलाशकले प्रतिमारूपं निष्पाद्यते, तच्च कुङ्कुमागरुचन्द-नादिविलेपनानुभोगमनुभवति धूपाद्यामोदं च, अन्यस्मिस्तु पाषाणखण्डे पादक्षालनादि क्रियते, न च तयोः पाषाणखण्डयोः शुभाशुभे स्तः, यदुदयात्स ताधग्विधावस्थाविशेष इत्येवं स्वभावा-ञगद्वैचित्र्यं, तथा चोक्तम् --

11 9 11 ''कण्टकस्य च तीक्ष्णत्वं, मयूरस्य विचित्रता । वर्णाश्च ताम्रचूडानां, स्वभावेन भवन्ति हि ।।

इति तज्जीवतच्छरीरवादिमतं गतम् इदानीमकारकवादिमताभिधित्सयाऽऽह-

मू. (१३) कुव्वं च कारयं चेव, सव्वं कुव्वं न विञर्झ। एवं अकारओ अप्पा, एवं ते उ पगब्भिआ।।

**वृ.** कुर्वत्रिति स्वतन्त्रः कर्ताऽभिधीयते, आत्मनश्चाभूर्तत्वान्नित्यत्वात् सर्वव्यापित्वाच्च कर्तृत्वानु- पपत्ति, अत एव हेतोः कारयितृत्वमप्यात्मनोऽनुपपन्नमिति, पूर्वश्चशब्दोऽतीता-नागतकर्तृत्व-निषेधकोद्वितीयः समुच्चयार्थ, ततश्चात्मा न स्वयं क्रियायां प्रवर्तते, नाप्यन्यं प्रवर्तयति, यद्यपि च स्थितिक्रियां मुद्राप्रतिबिम्बोदयन्यायेन भुजिक्रियां करोति तथाऽपि समस्तक्रियाकर्तृत्वं तस्य नास्ती---त्येतद्दर्शयति –

'सब्बंकुव्वं न विञ्जइ'ति 'सर्वां' परिस्पन्दादिकांदेशाद्देशान्तरप्राप्तिलक्षणां क्रियां कुर्वन्नात्मा न विद्यते, सर्वव्यापित्वेनामूर्तत्वेन चाकाशस्येवात्मनो निष्क्रियत्वमिति, तथा चोक्तम्-''अकर्ता निर्गुणो भोक्ता, आत्मा साङ्खयनिदर्शने'' इति । 'एवम्' अनेन प्रकारेणात्माऽकारक इति, 'ते' सांख्याः, तुशब्दः पूर्वेभ्यो व्यतिरेकमाह, ते पुनः साङ्खयाएवं 'प्रगल्भिताः' प्रगल्भवन्तो धार्ष्ट्यवन्तः सन्तो भूयोभूयस्तत्र तत्र प्रतिपादयन्ति, यथा-''प्रकृति करोति, पुरुष उपभुङ्के, तथा वुद्धध्यवसितमर्थं पुरुषश्चेतयते'' इत्याद्यकारकवादिमतमिति साम्प्रतं तञ्जीवतच्छरीराकारकवादिनोर्मत्तं निराचिकीर्षुराह–

9. (98)

जे ते उ वाइणो एवं, लोए तेसिं कओ सिया ? । तमाओ ते तमं जंति, मंदा आरंभनिस्सिया ।।

वृ. तत्र ये तावच्छरीराव्यतिरिक्तात्मवादिनः 'एव' मिति पूर्वोक्तया नीत्या भूताव्यतिरिक्त-

भात्मानमभ्युपगतवन्तस्ते निराक्रियन्ते तत्र यत्तैस्ताबदुक्तम्-'यथा न शरीरादिन्नोऽस्याले'ति, तदसङ्गतं, यतस्तव्यसाधकं प्रमाणमस्ति, तञ्चेदम्-विद्यमानकर्तृकमिदं शरीरम्, आदिमस्रतिनियता-कारत्वात्, इह यद्यदादिमस्रतिनियताराकारं तत्तद्विद्यमानकर्तृकं ६ष्टं, यथा घटः, यद्याविद्यमान-कर्तृकं तदादिमस्रतिनियताकारमपि न भवति, यथाऽऽकाशम्, आदिमस्रतिनियताकारस्य च सकर्तृत्वेन व्याप्तेः, व्यापकनिवृत्तौ व्याप्यस्य विनिवृत्तिरिति सर्वत्र योजनीयम् ।

तथा विद्यमानाधिष्ठातृकानीन्द्रियाणि, करणत्वात्, यद्यदिह करणं तत्तद्विद्यमानाधिष्ठातृकं ६ष्टं, यथा दण्डादिकमिति, अधिष्ठातारमन्तरेण करणत्वानुपपत्ति यथाऽऽकाशस्य, हृषीकाणां चाधिष्ठाताऽऽत्मा, सच तेभ्योऽन्य इति, तथा विद्यमानाऽऽदातृकमिदमिन्द्रियविषयकदम्बकम्, आदानादेयसद्भावात्, इह यत्र यत्राऽऽदानादेयसद्भावस्तत्र तत्र विद्यमान आदाता-ग्राहको दृष्टः, यथा संदंशकायस्पिण्डयोस्तद्भिन्नोऽयस्कार इति, यश्चात्रेन्द्रियैः करणैर्विषयाणामादाता-ग्राहः स तद्भिन्न आत्मेति, तथा विद्यमानभोक्तुकमिदं शरीरं, भोग्यत्वादोदनादिवत्, अत्र च कुलालादीनां मूर्तत्वानित्यत्वसंहतत्वदर्शनादात्मापि तथैव स्यादिति धर्मिविश्रेषविपरीतसाधनत्वेन विरुद्धाशङ्कान विधेया, संसारिण आत्मनः कर्मणा सहान्योऽन्यानुबन्धतः कथश्चिन्मूर्तत्वाद्यभ्यु-पगमादिति, तथा यदुक्तम् 'नास्ति सत्त्वा औपपातिका' इति, तदप्ययुक्तं, यत्तस्तदहर्जातबालकस्य यः स्तनाभिलाषः सोऽन्यामिलाषपूर्वकः, अभिलाषत्वात्, कुमाराभिलाषवत्, तथा बालविज्ञान-मन्यविज्ञानपूर्वकं, विज्ञानत्वात्, कुमारविज्ञान वत् ।

तथाहि-तदहर्जातबालकोऽपि यावत्स एवायं स्तन इत्येवं नावधारयति तावन्नोपरतरुदितो मुखमर्पयति स्तने इति, अतोऽस्ति बालके विज्ञानलेशः, स चान्यविज्ञानपूर्वकः, तश्चान्यद्विज्ञानं भवान्तरविज्ञानं, तस्मादस्ति सत्त्व औपपातिक इति । तथा यदभिहितं 'विज्ञानधन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यती'ति, तत्राप्ययमर्थो-'विज्ञानधनो'विज्ञानपिण्ड आत्मा 'भूतेभ्य उत्थाये'ति प्राक्तनकर्मवशात्तथाविधकायाकारपरिणते भूतसमुदाये तद्वारेण स्वकर्मफलमनुभूय पुनस्तद्विनाशे आत्मापि तदनु तेनाकारेण विनश्यापरपर्यायान्तरेणोत्पद्यते, न पुनस्तैरेव सह विनश्यतीति ।

तथा यदुक्तं-'धर्मिणोऽभावात्तद्धर्मयोः पुण्यपापयोरभाव'इति, तदप्यसमीचीनं, यतो धर्मी तावदनन्तरोक्तिकदम्बकेन साधितः, तत्सिद्धौ च तद्धर्मयोः पुण्यपापयोरपि सिद्धिरवसेया जगद्वैचित्र्यदर्शनाद्य । यत्तु स्वभावमाश्रित्योपलशकलं ६ष्टान्तत्वेनोपन्यस्तं तदपि तद्भोक्तृ क-र्मवशादेव तथा तथा संवृत्तमिति टुर्निवारः पुण्यापुण्यसद्भाव इति । येऽपि बहवः कदलीस्तम्भादयो ६ष्टान्ता आत्मनोऽभावसाधनायोपन्यस्ताः तेऽप्यभिहितनीत्याऽऽत्मनो भूतव्यतिरिक्तस्य परलोकयायिनः सूरभूतस्य साधितत्वात्केवलं भवतो वाचालतां प्रख्यापयन्ति इत्यलमतिप्रसङ्गेन शेषं सूत्रं विव्रियतेऽधुनेति ।

तदेवं 'तेषां' भूतव्यतिरिक्तात्मनिह्नववादिनां योऽयं 'लोकः' चतुर्गतिकसंसारो भवाद्भवा-न्तरगतिलक्षणः प्राक् प्रसाधितः सुभगदुर्भगसुरूपमन्दरूपेश्वरदारिद्यादिगत्या जगद्वैचित्रयलक्षणश्च स एवंभूतो लोकस्तेषां 'कुतो भवेत्' कयोपपत्त्या घटेत ? आत्मनोऽनभ्युपगमात्, न कथश्चिदित्यर्थ, 'ते च' नास्तिकाः परलोकयायिजीवाऽनभ्युपगमेन पुण्यपापयोश्चाभावमाश्चित्य यत्किञ्चन- कारिणोऽज्ञानरूपात्तमसः सकाशादन्यत्तमो यान्ति, भूयोऽपि ज्ञानावरणादिरूपं महत्तरं तमः संचिन्वन्तीत्युक्तंभवति, यदिवा-तमइव तमो-दुःखसमुद्घातेन सदसद्विवेकप्रध्वंसित्वाद्यातनास्थानं तस्माद्-एवंभूतात्तमसः परतरं तमो यान्ति, सप्तमनरकपृथिव्यां रौरवमहारौरवकाल-महाकालाप्रतिष्ठानाख्यं नरकावासं यान्तीत्यर्थः।

किमिति ? यतस्ते 'मन्दा' जडा मूर्खा, सत्यपि युक्त्युपपन्ने आत्मन्यसदभिनिवेशात्तद-भावमाश्रित्य प्राण्युपमर्दकारिणि विवेकिजननिन्दिते आरम्भे-व्यापारे निश्चयेन नितरां चाश्चिताः-संबद्धाः, पुण्यपापयोरभाव इत्याश्चित्त्य परलोकनिरपेक्षतयाऽऽरम्भनिश्चित्ता इति । तथा तजीवतच्छरीरवादिमतं निर्युक्तिकारोऽपि निराचिकीर्षुराह-'पंचण्ह'मित्यादिगाथा प्राग्वदत्रापि साम्प्रतमकारकवादिमतमाश्चित्यायमनन्तरोक्त श्लोको भूयोऽपि व्याख्यायते।

ये एते अकारकचादिन आत्मनोऽमूर्तत्वनित्यत्वसर्वेव्यापित्वेभ्यो हेतुभ्यो निष्क्रियत्वमेवा-भ्युपपन्नाः तेषां य एष 'लोको' जरामरणशोकाक्रन्दनहर्षादिलक्षणो नरकतिर्यङ्गनुष्यामरगतिरूपः सोऽयमेवंभूतो निष्क्रिये सत्यात्मन्यप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावे 'कुत्तः' कस्माखेतोः स्यात् ?, न कयश्चित्कुतश्चित्त्यादित्यर्थ, ततश्च ६प्टेष्टबाधारूपात्तमसोऽज्ञानरूपात्ते तमोऽन्तरं-निकृष्टं यातनास्थानं यान्ति, किमिति ?, यतो 'मन्दा' जडाः प्राण्यपकारकाऽऽरम्भनिश्चिताश्च ते इति अधुना निर्युक्तिकारोऽकारकवादिमतनिराकरणार्थमाह–

नि. [३४] को वेएई अकयं ? कयनासो पंचहा गई नत्थि। देवमणुस्सगयागइ जाईसरणाइयाणं च ॥

**वृ**. आत्मनोऽकर्तुत्वात्कृतं नास्ति, ततश्चाकृतं को वेदयते ?, तथा निष्क्रियत्वे वेदनक्रियाऽपि न घटां प्राश्चति, अथाकृतमप्यनुभूयेत तथा सत्यकृतागमकृतनाशापत्ति स्यात्, ततश्च एककृतपातकेन सर्व प्राणिगणो दुःखितः स्यात् पुण्येन च सुखी स्यादिति, न चैतद् ध्टमिष्टं वा, तथा व्यापित्वा- त्रित्यत्वाद्यात्मनः 'पश्चधा' पश्चप्रकारा नारकतिर्यङ्मनुष्यामरमोक्षलक्षणा गतिर्न भवेत् ततश्च भवतां सांख्यानां काषायचीवरधारणशिरस्तुण्डमुण्डनदण्डधारणभिक्षा-भोजित्वपश्चरात्रोपदेशनु- सारयमनियमाद्यनुष्ठानं, तथा

Il 9 Il ''पश्चविंशतितत्त्वज्ञो, यत्र तत्राश्रमे रतः । जदी मुण्डी शिखी वापि, मुच्यते नात्र संशयः ''

इत्यादि सर्वमपार्थकमाप्नोति तथा देवमनुष्यादिषु गत्यागती न स्यातां, सर्वव्यापित्वादात्सनः, तथा नित्यवाच्च विस्मरणाभावा- जातिस्मरणादिका च क्रिया नोपपद्यते, तथा आदिग्रहणात् 'प्रकृति करोति पुरुष उपभुङ्के इति भुजिक्रिया या समाश्रिता साऽपि न प्राप्नोति, तस्या अपि क्रियात्वादिति, अध 'मुद्राप्रतिबिम्बोदय- न्यायेन भोग'इतिचेद्, एतत्तु निरत्तराः सुहृदः प्रत्येष्यन्ति, वाङ्मात्रत्वात्, प्रतिबिम्बोदयय्या पि च क्रियाविशेषत्वादेव, तथा नित्ये चाविकारिण्यात्मनि प्रतिबिम्बोदयस्याभावाद्यत्किञ्चिदेतदिति । ननु च भुजिक्रियामात्रेण प्रतिबिम्बोदययमात्रेण च यद्यप्यात्मा सक्रियः तथापि न तावन्मात्रेणा- स्माभिः सक्रियत्वमिष्यते, किं तर्हि ?, समस्तक्रियावत्त्वे सतीत्येतदाशङ्कय निर्युक्तिकृदाह—

नि. [३५] न हु अफलथोवणिच्छितकालफलत्तणमिहं अदुमहेऊ।

नादुद्धथोवदुद्धत्तणे नगावित्तणे हेऊ ॥

**q**. 'न हु' नैवाफलत्वं दुमाभावे साध्ये हेतुर्भवति, नहि यदैव फलवांस्तदैव द्रुमः अन्यदा त्वद्रुम इति भावः, एवमात्मनोऽपिसुप्ताद्यवस्थायां यद्यपि कथश्चित्रिष्क्रियत्वं तथापि नैतावता त्वसौनिष्क्रिय इति व्यपदेशमर्हति, तथा स्तोकफलत्वमपि न वृक्षाभावसाधनायालं, स्वल्पफलोऽपि हि पनसादिर्वृक्षव्यपदेशमाग्भवति, एवमात्माऽपि स्वल्पक्रियोऽपि क्रियावानेव, कदाचिदेषा-मतिर्भवतो भवेत्-स्तोकक्रियो निष्क्रिय एव, यथैककार्षापणधनो न धनित्वव्यपदेश मास्कन्दति, एवमात्माऽपि स्वल्पक्रियत्वादक्रिय इति, एतदप्यचारू, यतोऽयं ध्टान्तः प्रतिनियतपुरुषापेक्षया चोऽत्रोपगम्यते समस्तपुरुषापेक्षया वा ?, तत्र यद्याद्यः पक्षः तदासिद्धसाध्यता, यतः –

सहादिधनवदपेक्षया निर्धन एवासौ, अथ समस्तपुरुषापेक्षया तदसाधु, यतोऽन्यान् जरचीवरधारिणोऽपेक्ष्य कार्षापणधनोऽपिधनवानेव, तथाऽऽत्मापियदिविशिष्टसामथ्येंपित-पुरुषक्रियापेक्षयानिष्क्रियोऽभ्युपगभ्यतेन काचित्क्षतिः सामान्यापेक्षयातुक्रियावानेव, इत्यलमति-प्रसङ्गेन, एवमनिश्चिताकालफलत्वाख्यहेतुद्धयमपि न वृक्षाभावसाधकम् इत्यादि योज्यं, एवमदुग्धत्वस्तोकदुग्धत्वरूपावपि हेतून गोत्वामावं साधयतः, उक्तन्यायेनैव दार्धन्तिकयोजना कार्येति । साम्प्रतमात्मषष्ठवादिमतं पूर्वपक्षयितुमाह-

मू. (१५) संति पंच महब्मूया, इहमेगेसि आहिया। आयछड्डो पुणो आहु, आया लोगे य सासाए।।

वृ. 'सन्ति' विद्यन्ते 'पञ्च महाभूतानि' पृथिव्यादीनि 'इह' अस्मिन्संसारे 'एकेषां' वेदवादिनां सांख्यानां शैवाधिकारिणां च, एतद् आख्यातम् आख्यातानि वा भूतानि, ते च वादिन एवमाहुः-एवमाख्यातवन्तः, यथा 'आत्मषष्ठानि' आत्मा षष्ठो येषां तानि आत्मषष्ठानि भूतानि विद्यन्त इति, एतानि चात्मषष्ठानि भूतानि यथाऽन्येषां वादिनामनित्यानि तथा नामीषामिति दर्शयति –

आत्मा 'लोकश्च' पृथिव्यादिरूपः 'शाश्वतः' अविनाशी, तत्रात्मनः सर्वव्यापित्वादमूर्त-त्वाद्याकाशस्येव शाश्वतत्वं, पृथिव्यादीनां च तद्रूपाप्रच्युतेरविनश्वरत्वमिति शाश्वतत्वमेव भूयः प्रतिपादयितुमाह–

मू. (१६) दुहओ न विनस्तंति, नो य उप्पज़ए असं। सब्वेऽपि सब्वहा भावा, नियत्तीभावमागया।।

**वृ.** 'ते' आत्मषष्ठाः पृथिव्यादयः पदार्था 'उभयत'इति निर्हेतुकसहेतुकविनाशद्वयेन न विनश्यन्ति, यथा बौद्धानां स्वत एव निर्हेतुको विनाशः तथा च ते ऊचुः ।

ll 9 ll 'जातिरेव हि भावानां, विनाशे हेतुरिष्यते l

यो जातश्च न च ध्वस्तो, नश्येत्पश्चात्स केन च ? ॥

यथा च वैशेषिकाणां लकुटादिकारणसान्निध्ये विनाशः सहेतुकः, तेनोभयरूपेणापि विनाशेन लोकात्मनोर्न विनाश इति तात्पर्यार्थः, यदिवा-'दुहओ'त्ति द्विरूपादात्मनः स्वभावाचेतनाचेतनरूपान्न विनश्यन्तीति, तथाहि-पृथिव्यसेजोवाय्वाकाशानि स्वरूपापरित्यागतया नित्यानि, 'न कदाचिदनीध्शंजगदि'तिकृत्वा, आत्माऽपि नित्य एव, अकृतकत्वादिभ्यो हेतुभ्यः, तथा चोक्तम्

(1 9 11 ''नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि, नैनं दहति पावकः । न चैनं क्लेदयन्त्यापो, न शोषयति मारुतः ।।

#### ॥ २ ॥ अच्छेघोऽयभेद्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते । नित्यः सततगः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः ॥

एवं च कृत्वा नासदुत्यद्यते, सर्वस्य सर्वत्र सद्भावाद् असति च कारकव्यापारभावात् सत्कार्यवादः, यदि च असदुत्यद्येत खरविषाणादेरप्युत्पत्तिस्यादिति, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ असंदकरणादुपादानग्रहणात्सर्वसंभवाभावात् । शक्ततस्य शक्यकरणात्कारणभावाद्य सत्कार्यम् ॥

एवं च कृत्वा मृत्तिण्डेऽपि घटोऽस्ति, तदर्थिनां मृत्पिण्डोपादानात्, यदि चासदुत्पद्येत ततो यतः कुतश्चिदेव स्यात्, नावश्यमेतदर्थिना मृत्पिण्डोपादानमेव क्रियेत इति, अतः सदेव कारणे कार्यमुत्पद्यत इति । एवं च कृत्वा सर्वेऽपि भावाः-पृथिव्यादय आत्मपष्ठाः 'नियतिभावं' नित्यत्वमागता नाभावरूपतामभूत्वा च भावरूपतां प्रतिपद्यन्ते, आविर्भावतिरोभाव-मात्रत्वादुत्पत्तिविनाशयोरिति, तथा चाभिहितम् –

"नासतो जायते भावो, नाभावो जायते सतः" इत्यादि, अस्योत्तरं निर्युक्तिकृदाह-'को वेएई'त्यादिप्राक्तन्येव गाथा, सर्वपदार्धनित्यत्वाभ्युपगमे कर्तृत्वपरिणामो न स्यात्, ततश्चात्मनोऽ-कर्तृत्वे कर्मबन्धाभावस्तदभावाद्य को वेदयति ?, न कश्चित्सुखदुःखादिकमनुभवतीत्यर्थ एवं च सतिकृतनाशः स्यात्, तथा असतश्चोत्पादाभावे येयमात्मनः पूर्वभवपरित्यागेनापरभवोत्पत्तिलक्षणा पश्चधा गतिरुच्यते सा न स्यात्, ततश्च मोक्षगतेरभावाद्दीक्षादिक्रियाऽनुष्ठानमनर्थकमापद्येत, तथाऽप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावत्वे चात्मनो देवमनुष्यगत्यागती तथा विस्मृतेरभावात् जातिस्मरणादिकं च न प्राप्नोति, यच्चोक्तं 'सदेवोत्पद्यते' तदप्यसत्, यतो यदि सर्वथा सदेव कथमुत्पादः ?, उत्पादश्चेत् न तर्हि सर्वदा सदिति, तथा चोक्तम् ।

II 9 II ''कर्मगुणव्यपदेशाः प्रागुत्पत्तेर्न सन्ति यत्तस्मात् । कार्यमसद्विझेयं क्रियाप्रवृत्तेश्च कर्तुणाम् ।।

तस्मात्सर्वपदार्थानां कथञ्चिन्नित्यत्वं कथञ्चिदनित्यत्वं सदसत्कार्यवादश्चेत्यवधार्यं, तथा चामिहितम् –

- ॥ ९ ॥ "सर्वव्यक्तिषु नियतं क्षणे क्षणेऽन्यत्वमध च न विशेषः । सत्योश्चित्यपचित्योराकृतिजातिव्यवस्थानात् ॥ (इति)
- II 9 II तथा ''नान्वयः स हि भेदत्वाञ्न भेदोऽन्वयवृत्तितः । मृद्भेदद्वयसंसर्गवृत्तिर्जात्यन्तरं घटः ।।

साम्प्रतं बौद्धमतै पूर्वपक्षयत्रिर्युक्तिकारोपन्यस्तमफलवादाधिकारमाविर्भावयन्नाह-

#### मू. (१७) पंच खंधे वयंतेगे, बाला उ खणजोइणो । अन्नो अनन्नो नेवाहु, हेउयं च अहेउयं ॥

**ष्ट्र** 'एके' केचन वादिनोबौद्धाः 'पश्च स्कन्धान् वदन्ति' रूपवेदनाविज्ञानसंज्ञासंस्काराख्याः पश्चैव रकन्धा विद्यन्ते नापरः कश्चिदात्माख्यः स्कंधोऽस्तीत्येवं प्रतिपादयन्ति, तत्र रूपस्कन्धः पृथिवीधात्वादयो रूपादयश्च १ सुखा दुःखा अदुःखसुखा चेति वेदना वेदनास्कन्धः २ रूपविज्ञानं रसविज्ञानमित्यादि विज्ञानं विज्ञानस्कन्धः ३ संज्ञास्कन्धः संज्ञानिमित्तोद्राहणात्मकः प्रत्ययः ४ संस्कारस्कन्धः पुण्यापुण्यादिधर्मसमुदाय इति ५। न चैतेभ्यो व्यतिरिक्तः कश्चिदात्माख्यः पदार्थोऽध्यक्षेणाध्यवसीयते, तदव्यभिचा-रिलिङ्गग्रहणाभावात्, नाप्यनुमानेन, न च प्रत्यक्षानुमानव्यतिरिक्तमर्थाविसंवादि प्रमाणान्तर-मस्तीत्येवं बाला इव बाला यधाऽवस्थितार्थापरिज्ञानात् बौद्धाः प्रतिपादयन्ति, तथा ते स्कन्धाः 'क्षणयोगिनः' परमनिरूद्धः कालः क्षणः क्षणेन योगः- संबन्धः क्षणयोगः स विद्यते येषां ते क्षण-योगिनः, क्षणमात्रावस्थायिन इत्यर्थ, तथा च तेऽभिदधति-स्वकारणेभ्यः पदार्थ उत्पद्यमानः किं विनश्वरस्वभाव उत्पद्यतेऽविनश्वरस्वभावो वा ?

यद्यविनश्वरस्ततस्तद्वयापिन्याः क्रमयौगपद्याभ्यामर्थक्रियाया अभावात् पदार्थस्यापि व्याप्यस्याभावः प्रसजति, तथाहि-यदेवार्थक्रियाकारि तदेव परमार्थतः सदिति, स च नित्योऽ-र्थक्रियायां प्रवर्तमानः क्रमेण वा प्रवर्तेत यौगपद्येन वा ?, न तावक्रमेण, यतो ह्येकस्या अर्थक्रियायाः काले तस्यापरार्थक्रियाकरणस्वभावो विद्यते वा न वा ?, यदि विद्यते किमिति क्रमकरणं ?, सहकार्यपेक्षयेति चेत् तेन सहकारिणा तस्य कश्चिदतिशयः क्रियते न वा ?, यदि क्रियते किं पूर्वस्वभावपरित्यानापरित्यागेन वा यदि परित्यागेन ततोऽतादवस्थ्यापत्तेरनित्यत्वम्, अथ पूर्वस्वभावपरित्यानापरित्यागेन ततोऽतिशयाभावात्किं सहकार्यपेक्षयो ?, सहकार्यपेक्षयेति चेत् तेन सहकारिणा तस्य कश्चिदतिशयः क्रियतेन वा ?, यदि क्रियते किं पूर्वस्वभावपरित्यागेन ततोऽतिशयाभावात्तिं सहकारिणा तस्य कश्चिदतिशयः वित्ते पूर्वस्वभावपरित्यागेन वा यदि परित्यागेन ततोऽतिशयाभित्त्यान्या?, यदि क्रियते किं पूर्वस्वभावपरित्यागेनापरित्यागेन वा यदि परित्यागेन ततोऽतिशयाभावात्तिं सहकार्यपेक्षयते विं पूर्वस्वभावपरित्यागेनापरित्यागेन तिंक सहकार्यपेक्षया ?, अथ अकिश्चित्करोऽपि विशिष्टकार्यार्थमपेक्षते, तदयुक्तं, यतः –

|| 9 || 'अपेक्षेत परं कश्चिद्यदि कुर्वीत किञ्चन | यदकिञ्चित्करं चस्तु, किं केनचिदपेक्ष्यते ||

अध तस्यैकार्धक्रियाकरणकालेऽपरार्धक्रियाकरणस्वभावो न विद्यते, तथा च सति स्पष्टैव नित्यताहानि, अथासौ नित्यो यौगपद्येनार्धक्रियां कुर्यात् तथा सति प्रथमक्षण एवाशेषार्थक्रियाणां करणात् द्वितीयक्षणेऽकर्तृत्वमायातं, तथा च सैवानित्यता, अथ तस्य तत्स्वभावत्वात्ता एवार्धक्रिया भूयो भूयो द्वितीयादिक्षणेष्वपि कुर्यात्, तदासाम्प्रतं, कृतस्य करणाभावादिति, किंच-द्वितीयादिक्षणसाध्या अप्यर्था प्रथमक्षण एव प्राप्नुवन्ति, तत्य तत्स्वभावत्वात्त, अतत्स्वभावत्वे च तस्यानित्यत्वापत्तिरिति । तदेवं नित्यस्य क्रमयौगपद्याभ्याभर्धक्रियाविरहान्न स्वकारणेभ्यो नित्यस्योत्पाद इति । अधानित्यस्वभावः समुत्पद्यते, तथा च सति विघ्नाभावादायातमस्मदुक्तम-शेषपदार्थजातस्य क्षणिकत्वं, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''जातिरेव हि भावानां, विनाशे हेतुरिष्यते । यो जातश्च न च ध्वस्तो, नश्येत्पश्चात्स केन च ?. II

ननु च सत्यप्यनित्यत्वे यस्य यदा विनाशहेतुसद्भावस्तस्य तदा विनाशः, तथा च स्वविनाशकारणापेक्षाणामनित्यानामपि पदार्धानां न क्षणिकत्वमिति, एतच्चानुपासितगुरोर्वचः, तथाहि-मुद्रगरादिकेन विनाशहेतुना घटादेः किं क्रियते ?, किमत्र प्रष्टव्यम् ? अभावः क्रियते, अत्र च प्रष्टव्यो देवानांप्रियः, अभाव इति किं पर्युदासप्रतिषेधोऽयमुत प्रसज्यप्रतिषेध इति ?, तत्र यदि पर्युदासस्ततोऽयमर्थो-भावादन्योऽभावो भावान्तरं-घटात्पटादि सोऽभाव इति, तत्र भावान्तरे यदि मुद्गरादिव्यापारो न तर्हि तेन किश्चिद् घटस्य कृतमिति, अथ प्रसज्यप्रतिषेध-स्तदाऽयमर्थो-विनाशहेतुरभावं करोति, किमुक्तं भवति ? ।

भावं नकरोतीति, ततश्च क्रियाप्रतिषेध एक कृतः स्यात्, नच घटादेः पदार्थस्य मुद्गरादिना करणं, तस्य स्वकारणैरेव कृतस्वात्, अथ भावाभावोऽभावस्तं करोतीति, तस्य तुच्छस्य नीरूपत्वात् कुतस्तत्र कारकाणां व्यापारः ?, अथ तत्रापि कारकव्यापारो भवेत् खरशृङ्गादावपि व्याप्रियेरन् कारकाणीति । तदेवं विनाशहेतोरकिश्चित्करत्वात् स्वहेतुत एवानित्यताक्रोडीकृतानां पदार्थानामुत्पत्तेर्विघ्नहेतोश्चाभावात् क्षणिकत्वभवस्थितमिति । तुशब्दः पूर्ववादिभ्योऽस्य व्यतिरेकप्रदर्शकः, तमेव श्लोकपश्चार्धेन दर्शयति –

'अन्नो अनन्नो' इति ते हि बौद्धा यथाऽऽत्मषष्ठवादिनः सांख्यादयो भूतव्यतिरिक्त-मात्मानमभ्युपगतवन्तो यथा च चार्वाका भूताव्यतिरिक्तं चैतन्याख्यमात्मानमिष्टवन्तस्तथा 'नैवाहुः' नैवोक्तवन्तः, तथा हेतुभ्यो जातो हेतुकः कायाकारपरिणतभूतनिष्पादित इतियावत् तथाऽहेतु-कोऽनाद्यपर्यवसितत्वान्नित्य इत्येवं तमात्मानं ते बौद्धा नाभ्युपगतवन्त इति ॥ तथाऽपरे बौद्धाश्चातुर्धातुकमिदं जगदाहुरित्येतद्दर्शयितुमाह--

मू. (१८) पुढवी आउ तेऊ य, तहा वाऊ य एगओ। चत्तारि धाउणो रूवं, एवमाहंसु आवरे।।

**q**. पृथिवी धातुरापश्च धातुस्तथा तेजो वायुश्चेति, धारकत्वात्पोषकत्वाच्च धातुत्वमेषाम्, 'एगओति' यदैते चत्वारोऽप्येकाकारपरिणतिं बिभ्रतिकायाकारतया तदा जीवव्यपदेशमश्नुवते, तथा चोचुः-''चतुर्धातुक्रमिदं शरीरं, न तद्यतिरिक्त आत्माऽस्ती''ति, 'एवमाहंसु यावरेत्ति' अपरे बौद्धविशेषा एवम् 'आहुः' अभिहितवन्त इति, क्वचिद् 'जाणगा' इति पाठः, तन्नाप्ययमर्थो 'जानका' ज्ञानिनो वयं किलेत्यभिमानाद्गिदग्धाः सन्त एवमाहुरिति संबन्धनीयम् । अफलवादित्वं चैतेषां क्रियाक्षण एव कर्तु सर्वात्मना नष्टत्वात् क्रियाफलेन सबन्धाभावादवसेयं, सर्व एव वा पूर्ववादिनोऽफलवादिनो द्रष्टव्याः, कैश्चिदात्मनो नित्यस्याविकारिणोऽभ्युपगतत्वात् कैश्चित्त्वात्मन एवानभ्युपगमादिति ।

अत्रोत्तरदानार्थं प्राक्तन्येव निर्युक्तिगाथा 'को वेए'ईत्यादि व्याख्यायते, यदि पञ्चस्कन्धव्यतिरिक्तः कश्चिदात्माख्यः पदार्थो न विद्यते ततस्तदभावात्सुखदुःखादिकं कोऽनु-भवतीत्यादिगाथा प्राग्वहयाख्येयेति, तदेवमात्मनोऽभावाद्योऽयं स्वसंविदितः सुखदुःखानुभवा-भावः, क्रियाफलवतोश्च क्षणयोरत्यन्तासंगतेः कृतनाशाकृताभ्यागमापत्तिरिति, ज्ञानसंतान एकोऽस्तीतिचेत् तस्यापि संतानिव्यतिरिक्तस्याभावाद्यक्तिश्चिदेतत्, पूर्वक्षण एव उत्तरक्षणे वासना माधाय विनङ्कयतीति चेत्, तथा चोक्तम् –

II 9 II "यस्मिन्नेव हि संताने, आहिता कर्मवासना । फलं तत्रैव संधत्ते, कार्पासे रक्तता यथा ।।

अत्रापीदं विकल्प्यते-सा वासना किंक्षणेभ्यो व्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तावा ?, यदि व्यतिरिक्तावासकत्वानुपपत्ति, अधाव्यतिरिक्ताक्षणवत्क्षणक्षयित्वं तस्याः, तदेवमात्माभावे

2|3

सुखदुःखानुभवाभावः स्याद्, अस्ति च सुखदुःखानुभवो, अतोऽस्त्यात्मेति, अन्यथा पश्चविषया-नुभवोत्तरकालमिन्द्रियज्ञानानां स्वविषयादन्यत्राप्रवृत्तेः संकलनाप्रत्ययो न स्यात्, आलयविज्ञाना-द्भविष्यतीति चेदात्मैव तर्हि संज्ञान्तरेणाभ्युपगत इति । तथा बौद्धागमोऽप्यात्मप्रतिपादकोऽस्ति, स चायम् –

३ द्रत एकनवते कल्पे, शक्त्या मे पुरुषो हतः ।
 तेन कर्मविपाकेन, पादे विद्धोऽस्मि भिक्षवः ! ।। (तथा)
 ३ ॥ "कृतानि कर्माण्यतिदारूणानि, तनूभवन्त्यात्मनि गर्हणेन ।
 प्रकाशनात्संवरणाद्य तेषामत्यन्तमूलोद्धरणं वदामि ।।

इत्येवमादि, तथा यदुक्तं क्षणिकत्वं साधयता यथा 'पदार्थ' कारणेभ्य उत्पद्यमाने नित्यः समुत्पद्यतेऽनित्यो वे'त्यादि, तत्र नित्येऽप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावे कारकाणां व्यापारभावाद-तिरिक्ता वाचोयुक्तिरिति नित्यत्वपक्षानुत्पत्तिरेव, यद्य नित्यपक्षे भवताऽभिहितं 'नित्यस्य न क्रमेणार्थक्रियाकारित्वं नापि यौगपद्येनेति' तत्क्षणिकत्वेऽपि समानं, यतः क्षणिकोऽप्यर्थक्रियायां प्रवर्तमानः क्रमेण यौगपद्येन वाऽवश्यं सहकारिकारणसव्यपेक्ष एव प्रवर्तते, यतः 'सामग्री जनिका, न होकं किञ्चिदि'ति तेन च सहकारिणा न तस्य कश्चिदतिशयः कर्तु पार्यते, क्षणस्याविवेकत्वेनां-नाधेयातिशयत्वात्, क्षणानां च परस्परोपकारकोपकार्यत्वानुपपत्तेः सहकारित्वाभावः, सहकार्यन-पेक्षायां च प्रतिविशिष्टकार्यानुपपत्तिरिति । तदेवनित्य एव कारणेभ्यः पदार्थ समुत्पद्यत इति द्वितीय पक्षसमाश्रयणमेव, तत्रापि चैतदालोचनीयं —

किक्षणक्षयित्वेनानित्यत्वमाहोस्वित्परिणामानित्य तयेति ?, तत्र क्षणक्षयित्वे कारण-कार्याभावात् कारकाणां व्यापार एवानुपपन्नः कुतः क्षणिकानित्यस्य कारणेभ्य उत्पाद इति ?, अद्य पूर्वक्षणादुत्तरक्षणोत्पादे सति कार्यकारणभावो भवतीत्युच्यते, तदयुक्तं, ततोऽसौपूर्वक्षणो विनष्टो वोत्तरक्षणं जनयेदविनष्टोचा ?, नतावद्विनष्टः, तस्यासत्त्वाज्जनकत्वानुपपत्तेः, नाप्यविनष्टः, उत्तरक्षणकाले पूर्वक्षणव्यापारसमावेशात्सणभङ्गपत्तेः, पूर्वक्षणो विनर्श्यस्तूत्तरक्षणमुत्पादयिष्यति तुलान्तयोर्नामात्रामवदिति चेत्, एवं तर्हि क्षणयोः स्पष्टैवैककालताऽऽश्रिता, तथाहि –

यौऽसौ विनश्यववस्था साऽवस्थातुरभिन्ना उत्पादावस्थाऽप्युत्पित्सोः, ततश्च तयोर्विना-शोत्पादयोयौगपद्याभ्युपगमे तद्धर्मिणोरपि पूर्वोत्तरक्षणयोरेककालावस्थायित्वमिति, तद्धर्मता-ऽनभ्युपगमे च विनाशोत्पादयोरवस्तुत्वापत्तिरिति । यद्योक्तम्-'जातिरेव हि भावानामि'त्यादि, तत्रेदमभिधीयते-यदि जातिरेव-उत्पत्तिरेव भावानां-पदार्थानामभावे हेतुः, ततोऽभावकारणस्य सन्निहितत्वेन विरोधेनाघ्रातत्वादुत्पत्त्यभावः, अथोत्पत्त्युत्तरकालंविनाशो भविष्यतीत्यभ्युपगम्यते, तथा सति उत्पत्तिक्रियाकाले तस्याभूतत्वात्पश्चाञ्च भवन्ननन्तर एव भवति न भूयसा कालेनेति किमन्न नियामकं ?, विनाशहेत्वभाव इति चेत्, यत उक्तं –'निर्हेतुत्वाद्विनाशस्य स्वभावाद-नुबन्धिते'ति, एतदप्ययुक्तं, यतो घटादीनां मुद्गरादिव्यापारानन्तरमेव विनाशो भव्य्न् लक्ष्यते, ननु चोक्तमेवान्न तेन मुद्गरादिना घटादेः किं क्रियते ? इत्यादि, सत्यमुक्तं इदमयुक्तं तूक्तं, तथाहि-अभाव इति प्रसञ्यपर्युदास विकल्पद्वयेन योऽयं विकल्पितः पक्षद्वयेऽपि च दोषः प्रदर्शितः सोऽदोष एव, यतः पर्युदासपक्षे कपालाख्यभावानत्तरकरणेघटस्य च परिणामानित्यतया तद्रूपतापत्तेः कथं मुद्रगरादेर्घटादीन् प्रत्यकिश्चित्करत्वं ?, प्रसज्यप्रतिषेधस्तु भावं न करोतीति क्रिया प्रतिषेधा-त्मकोऽत्र नाश्रीयते, किं तर्हि ?, प्रागभावप्रध्वंसाभावेतरेतरात्यन्ताभावानां चतुर्णां मध्ये प्रध्वंसाभाव एवेहाश्रीयते, तत्र च कारकाणां व्यापारो भवत्येव, यतोऽसौ वस्तुतः पर्यायोऽवस्थाविशेषो नाभावमात्रं, तस्य चावस्थाविशेषस्य भावरूपत्वार्पूर्वोपमर्देन च प्रवृत्तत्वाद्य एव कपालादेरुत्पादः स एव घटादेर्विनाश इति विनाशस्य सहेतुकत्वमवस्थितम्, अपिच-कादाचित्कत्वेन विनाशस्य सहेतुकत्वमवसेयमिति, पदार्थव्यवस्थार्थं चावश्यमभावचातुर्विध्यमाश्रयणीयं, तदुक्तम् –

॥ ९ ॥ "कार्यद्रव्यमनादि स्यात्रागभावस्य निह्नवे । प्रध्वंसस्य चाभावस्य, प्रच्यवेऽनन्ततां व्रजेत् ॥

सर्वात्मकं तदेकं स्यादन्यापोहव्यतिक्रमे इत्यादि। तदेवं क्षणिकस्य विचाराक्षमत्वात्परिणा-मानित्यपक्ष एव ज्यायानिति। एवञ्च सत्यात्मा परिणामी ज्ञानधारो भवान्तरयामी भूतेभ्यः कयश्चिदन्य एव शरीरेण सहान्योऽन्यानुवेधादनन्योऽपि, तथा सहेतुकोऽपि नारकतिर्यङमनुष्या-मरभवोपादानकर्मणा तथा तथा विक्रियमाणत्वात पर्यायरूपतयेति, तथाऽऽत्मस्वरूपा-प्रच्युतेर्नित्यत्वादहेतुकोऽपीति। आत्मनश्च शरीरव्यतिरिक्तस्य साधितत्वात् 'चतुर्द्धातुकमात्रं शरीरमेवेदमि'त्येतदुन्मत्तप्रलपितमपकर्णयितव्यमित्यलं प्रसङ्गेनेति साम्प्रतं पश्चभूतात्माऽद्वेत-तज्जीवतच्छरीराकारकात्मषष्ठक्षणिकपश्चस्कन्धवादिनामफलवादित्वं वक्तुकामः सूत्रकारस्तेषां स्वदर्शनफलाभ्युपगमं दर्शयितुमाह--

मू. (१९) अगारमावसंतावि, अरण्णा वावि पव्वया । इमं दरिसणमावण्णा, सव्वदुक्खा विमुद्यई ।

ृष्ट. 'अगारें' गृहं तद् 'आवसन्तः' तसिंमस्तिष्ठन्तो गृहस्था इत्यर्थ, 'आरण्या वा' तापसादयः, 'प्रव्रजिताश्च' शाक्यादयः, अपि संमावने, इदं ते संभावयन्ति यथा-'इदम्' अस्मदीयं दर्शनम् 'आपन्ना' आश्रिताः सर्वदुःखेभ्यो विमुच्यन्ते, आर्षत्वादेकवचनं सूत्रे कृतं, तथाहि-पञ्चभूततज्जी-वतच्छरीरवादिनामयमाशयः-यथेदमस्मदीयं दर्शनं ये समाश्रितास्ते गृहस्थाः सन्तः सर्वेभ्यः शिरस्तुण्डमुण्डनदण्डाजिनजटाकाषायचीवरधारणकेशोल्लुञ्चननाम्यतपश्चरणकायक्लेशरूपेभ्यो दुःखेभ्यो मुच्यन्ते, तथा चोचुः –

II 9 II ''तपांसि यातंनाश्चित्राः, संयमो भोगवञ्चनम् । अग्निहोत्रादिकं क्रम, बालक्रीडेव लक्ष्यत ।।''

इति, सांख्यादयस्तु मोक्षवादिन एवं संभवायन्ति-यथा येऽस्मदीयं दर्शनमकर्तृत्वात्माऽद्वैत-पञ्चस्कन्धादिरतिपादकमापन्नाः प्रव्रजितास्ते सर्वेभ्यो जन्मजरामरणगर्भपरम्पराऽनेकशारीरमानसा-तितीव्रतरासातोदयरूपेभ्यो दुःखेभ्यो विमुच्यन्ते, सकलद्वन्द्वविनिर्मोक्षं मोक्षमास्कन्दन्तीत्युक्तं भवति इदानीं तेषामेवाफलवादित्वाविष्करणायाह–

| मू. (२०) | ते नावि संधिं नद्या णं, न ते धम्णविओ जणा ।  |
|----------|---------------------------------------------|
|          | जे ते उ वाइणो एवं, न ते ओहंतराऽऽहिया।।      |
| मू. (२९) | ते नावि सिंधिं नश्चा णं, न ते धम्मविओ जणा । |
|          | जे ते उ वाइणो एवं, न ते संसारपारगा ।।       |

| मू. (२२)             | ते नावि संधिं नश्चा णं, न ते धम्पविओ जणा । |
|----------------------|--------------------------------------------|
|                      | जे ते उ वाइणो एवं, न ते गब्भस्स पारगा ।।   |
| मू. (२३)             | ते नावि संधिं नश्चा णं, न ते धम्पविओ जणा । |
| •••                  | जे ते उ वाइणो एवं, न ते जम्मस्स पारगा।।    |
| मू. (२४)             | ते नावि संधिं नश्चा णं, न ते धम्मविओ जणा । |
|                      | जे ते उ वाइणो एवं, न ते दुक्खस्स पारगा ।।  |
| मू. (२५)             | ते नावि संधिं नश्चा णं, न ते धम्पविओ जणा।  |
| <b>T</b> ( ) · · · · | जे ते उ वाइणो एवं, न ते मारस्स पारगा ॥     |
|                      | •                                          |

**वृ.** ते पद्यभूतवाद्याद्याः 'नापि' नैव सन्धिं छिद्रं विवरं, स च द्रव्यभावभेदाद्द्वेघा, तत्र द्रव्यसन्धिः कुऽ्चादेः भावसन्धिश्च ज्ञानावरणादि कर्मविवररूपः तमज्ञात्वा ते प्रवृत्ताः णमिति वाक्यालङ्कारे, यथा आत्मकर्मणोः सन्धिर्द्विधाभावलक्षणो भवति तथा अबुध्ध्वैव ते वराका दुःखमोक्षार्थम्युद्यता इत्यर्थः, यथा त एवंभूतास्तथा प्रतिपादितं लेशतः प्रतिपादयिष्यते च, यदिवा-सन्धानं सन्धिः--- उत्तरोत्तर पदार्थ परिज्ञानं तदज्ञात्वा प्रवृत्ता इति यतश्चेवमतस्ते न सम्यग्धर्मपरिच्छेदे कर्तव्ये विद्वांसो– निपुणा 'जनाः' पश्चभूतास्तित्वादिवादितो लोक इदि, तथाहि–

क्षान्त्यादिको दर्शविधो धर्मस्तमज्ञात्वैवान्यथाऽन्यथा च धर्मं प्रतिपादयन्ति, यत्फलाभावाञ्च तेषामफलवादित्वं तदुत्तरग्रन्थेनोद्देशकपरिसमाप्तयवसानेन दर्शयति-'येते त्विति' तुशब्दश्वशब्दार्थे य इत्यस्यानन्तरं प्रयुज्यते, ये च ते एवमनन्तरोक्तप्रकारवादिनो नास्तिकादयः, 'आघो' भवौधः संसारस्तत्तरणशीलास्ते न भवन्तीति श्लोकार्थः ।। तथा च न ते वादिनः संसार गर्भ जन्म दुःख मारा दि पारगा भवन्तीति।।। यत्पुनस्ते प्राप्नुवन्ति तद्दर्शयितुमाह-

| मू. (२६) | नाणाविहाइं दुक्खाइं, अणुहोति पुणो पुणो।         |
|----------|-------------------------------------------------|
|          | संसारचक्कवालंमि, मद्युवाहिजराकुले ।।            |
| मू. (२७) | उद्यावयाणि गच्छंता, गब्भमेस्संति नंतसो ।        |
|          | नायपुत्ते महावीरे, एवमाह जिनोत्तमे ।। –तिबेमि । |

वृ. 'नानाविधानि' बहुप्रकाराणि 'दुःखानि' असातोदयलक्षणान्यनुभवन्ति पुनः पुनः, तथाहि-तरकेषु करपत्रदारणकुम्भीपाकतप्तायःशाल्मलीसमालिङ्गनादीनि तिर्यक्षु च शीतोष्णदम-नाङ्कनताडनाऽतिभारारोपणक्षुत्तृ डादीनि मनुष्येषु इष्टवियोगानिष्टसंप्रयोगशोकाक्रन्दनादीनि देवेषु चामियोग्येष्यार्किल्बिषिकत्वच्यवनादीन्यनेकप्रकाराणि दुःखानि ये एवंभूता वादिनस्ते पौनः पुन्येन समनुभवन्ति, एतच्च श्लोकार्ड्ड सर्वेषूत्तर श्लोकार्धेष्वायोज्यम, शेषं सुगमं यावदुद्देशक-समाप्तिरिति । नवरम् 'उच्चावचानी'ति अधमोत्तमानि नानाप्रकाराणि वासस्थानानि गच्छन्तीति, गच्छन्तो भ्रमन्तो गर्भाद्गर्भमेष्यन्ति यास्यन्त्यनन्तशोनिर्विच्छेदमिति ब्रवीमीति सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं प्रत्याह-ब्रवीम्यहं तीर्थकराज्ञया, न स्वमनीषिकया, स चाहं ब्रवीमि येन मया तीर्थङ्करसकाशाच्छुतम्, एतेन च क्षणिकवादिनिरासो द्रष्टव्यः । अध्ययनं-१ उद्देशकः-२ समाप्तः

Jain Education International

### --: अध्ययनं-१ उद्देशकः-२ :-

**वृ.** उक्तः प्रथमोद्देशकस्तदनुद्वितीयोऽभिधीयते,- तस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तरोद्देशके स्वसमयपरसमयप्ररूपणा कृता, इहाप्यध्ययनार्थाधिकारत्वात्सैवाभिधीयते, यदिवाऽनन्तरोद्देशके भूतवादादिमतं प्रदर्श्यतन्निराकरणं कृतं, तदिहापि तदवशिष्टनियतिवाद्यादिमिथ्याद्यष्टिमतान्युपदर्श्य निराक्रियन्ते । अथवा प्रागुद्देशकेऽभ्यधायि यथा 'बंधनं बुध्येत तद्य त्रोटयेदिति' तदेव च बन्धनं नियतिवाद्यभिप्रायेण न विद्यत इति प्रदर्श्यतेतदेवमनेकसंबंधेनायातत्स्यास्योद्देशकस्य चत्वार्युनुयोगद्वाराणि व्यावर्ण्य सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तद्येदम्–

# मू. (२८) आधार्यं पुण एगेसिं, उववण्णा पुढो जिया। वेदयंति सुहं दुक्खं, अदुवा लुप्पंति ठाणउ।।

**दू.** अस्य चानन्तरपरम्परसूत्रैः संबन्धो वक्तव्यः, तत्राननतरसूत्रसाब धोऽयम्-इहानन्तरसूत्रे इदमभिहितं, यथा 'पश्चभूतस्कन्धादिवादिनो मिथ्यात्वोपहतान्तरात्मानोऽसद्ग्रहाभिनिविष्टाः परमार्थावबोधविकलाः सन्तः संसारचक्रवाले व्याधिमृत्युजराकुले उद्यावचानि स्थानानि गछन्तो गर्भमेष्यन्त्यन्वेषयन्ति वाऽनन्तश' इति, तदिहापि नियत्यज्ञानिज्ञानचतुर्विधकर्मापचयवादिनां तदेव संसारचक्रवालभ्रमणगर्भान्वेषणं प्रतिपादते । परम्परसूत्रं तु 'बुज्झेझे' त्यादि, तेन च सहायं संबन्धः । तत्र बुध्येतेत्येतत् प्रतिपादितम्, इहापि यदाख्यातं नियतिवादिभिस्तद्बुध्येत, इत्येचं मध्यसूत्रैरपि यथासंभवं सम्बन्धो लगनीय इति तदेवं पूर्वोत्तरसंबन्धसंबद्धस्यास्य सूत्रस्याधुनाऽर्थ प्रतन्यते-पुनःशब्दः पूर्ववादिभ्यो विशेषं दर्शयति, नियतिवादिनां पुनरेकेषामेतदाख्यातं, अत्र च 'अविवक्षितकर्मका अपि अकर्मका भवन्ती'ति ख्यातेर्धातोर्भावे निष्ठाप्रत्ययः तद्योगे कर्तारि षष्ठी ततश्यायमर्थ-तैर्नियतिवादिभि पुनरिदमाख्यातं, तेषामयमाशय इत्यर्थः, तद्यया –

'उपपन्ना' युक्त्या घटमानका इति, अनेन च पञ्चभूततज्जीवतच्छरीरवादिमतमपाकृतं भवति, युक्तिस्तु लेशतः प्राग्दर्शितैव प्रदर्शयिष्यते च, पृथक् पृथक् नारकादिभवेषु शरीरेषु वेति, अनेनाप्यात्माद्वैतवादिनिरासोऽवसेयः, के पुनस्ते पृथगुपपन्नाः?, तदाह-'जीवाः' प्राणिनः सुख-दुःखभोगिनः, अनेन च पञ्चस्कन्धातिरिक्तजीवाभावप्रतिपादकबौद्धमतापक्षेपः कृतो द्रष्टव्यः, तथा ते जीवाः 'पृथक्' पृथक् प्रत्येकदेहे व्यवस्थिताः सुखं दुःखं च 'वेदयन्ति' अनुभवन्ति, न वयं प्रतिप्राणि प्रतीतं सुखदुःखानुभवं निहुमहे, अनेन चाकर्तृवादिनो निरस्ता भवन्ति, अकर्त्यविकारिण्यात्मनि सुखदुःखानुभवानुपपत्तेरिति भावः ।

तथैतदस्माभिर्नापलप्यते 'अदुवे' ति अथवा ते प्राणिनः सुखं दुःखं चानुभवन्ति, 'विलुप्यन्ते' उच्छिद्यन्ते स्वायुषः प्रच्याव्यन्ते स्थानात्स्थानान्तरं संक्राम्यन्त इत्यर्थः, ततश्चौपपातिकत्वमप्य-स्माभिस्तेषां न निषिध्यते इतिश्लोकार्थः तदेवं पञ्चभूतास्तित्वादिवादिनिरासं कृत्वा यत्तैर्नियतिवादिभिराश्चीयते तच्छ्लोकद्वयेन दर्शयितुमाह--

| मू. (२९) | न तं सेयं कडं दुक्खं, कओ अन्नकडं च णं।    |
|----------|-------------------------------------------|
|          | सुहं वा जइ वा दुक्खं, सेहियं वा असेहियं।। |
| मू. (३०) | सयं कडं न अन्नेहिं, वेदयंति पुढो जिया।    |
|          | संगइअं तं तहा तेसिं, इहमेगेसि आहिअं ।।    |

**वृ.** यत् तैः प्राणिभिरनुभूयते सुखं दुःखं स्थानविलोपनं वा न तत् 'स्वयम्' आत्मना पुरुषकारेण 'कृतं' निष्पादितं दुःखमिति कारणे कार्योपचारात् दुःखकारणमेवोक्तम्, अस्य चोपलक्षणत्वात् सुखाद्यपि ग्राह्यं, ततश्चेदमुक्तं भवति-योऽयं सुखदुःखानुभवः स पुरुषकारकृतकारणजन्यो न भवतीति, तथा कुतः 'अन्येन' कालेश्वरस्वभावकर्मादिना च कृतं भवेत् 'ण'मित्यलङ्कारे तथाहि-यदि पुरुषकारकृतं सुखाद्यनुभूयेत ततः सेवकवणिकर्षकादीनां समाने पुरुषाकारे सति फलप्राप्तिवैसद्दश्यं फलाप्राप्तिश्च न भवेत्, कस्यचित्तु सेवादिव्यापाराभावेऽपि विशिष्टफलावार्प्तिर्धश्यत इति, अतो न पुरुषकारात्किश्चिदासाद्यते, किं तर्हि ?,

नियतेरेवेति, एतञ्च द्वितीयश्लोकान्तेऽभिधास्यते नापिकालः कर्ता, तस्यैकरूपत्वाञ्जगति फलवैचित्र्यानुपपत्तेः, कारणभेदे हि कार्यभेदो भवति नाभेदे, तथाहि-अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा घटते यदुत विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च, तथेश्वरकर्तृकेऽपि सुखदुःखेन भवतः,यतोऽसा-वीश्वरो भूर्तोऽभूर्तो वा ?, यदि मूर्तस्ततः प्राकृतपुरुषस्येव सर्वकर्तृत्वाभावः, अयामूर्तस्तथा सत्याकाशस्येव सुतरां निष्क्रियत्वम्, अपिच—

यद्यसौ रागादिमांस्ततोऽस्मदाद्यव्यतिरेकाद्विश्वस्याकर्तेव, अथासौ विगतरागस्ततस्तरकृतं सुभगदुर्भगेश्वरदरिद्रादि जगद्वैचिन्द्र्यं न घटां प्राश्चति, ततो नेश्वरः कर्तेति, तथा स्वभावस्यापि सुखदुःकोदिकर्तृत्वानुपपत्ति, यतोऽसौ स्वभावः पुरुषाद्भिन्नोऽभिन्नोवा?, यदिभिन्नोनपुरुषाश्चिते सुखदुःखेकर्तुमलं, तस्माद्भिन्नत्वादिति, नाप्यभिन्नः अभेदेपुरुष एव स्यात्, तस्य चाकर्तुत्वमुक्तमेव नापि कर्मणः सुखदुःखं प्रति कर्तृत्वं घटते, यतस्तत्कर्म पुरुषादिमिन्नभिन्नं वा भवेत्?, अभिन्नं चेत्पुरुषमान्नतापत्ति कर्मणः, तत्र चोक्तो दोषः, अथ भिन्नं तर्लिं सचेतनमचेतनं वा ?, यदि सचेतनमेकस्मिन् काये चैतन्यद्वयापत्ति, अथाचेतनं तथा सति कुतस्तस्य पाषाणखण्डस्थेवा-स्वतन्न्नस्य सुखदुःखोत्पादनं प्रतिकर्तृत्वभिति, एतचोत्तरत्र व्यासेन प्रतिपादयिष्यत इत्यलं प्रसन्नेन तदेवं सुखं 'सैद्धिकं' सिद्धौ-अपवर्गलक्षणायां भवं यदिवा दुःखम्-असातोदयलक्षणमसैद्धिकं सांसारिकं । यदिवा उभयमप्येतत्सुखं दुःखं वा, स्रक्चन्दनाङ्गनाद्युपभोगक्रियासिद्धौ भवं तथा कशाताडनाङ्कनादिसिद्धौ भवं सैद्धिकं, तथा 'असैद्धिकं' सुखमान्तरमानन्दरूपमाकस्मिक-मनवधारितबाह्यनिमित्तम् एवं दुःखमपि ज्वरशिरोऽर्तिशूलादिरूपमङ्गोत्थमसौद्धिकं ।

-तदेवदुभयमपि न स्वयं पुरुषकारेण कृतं नाप्यन्थेन केनचित् कालादिना कृतं 'वेदयन्ति' अनुभवन्ति 'पृथक्जीवाः' प्राणिन इति । कथं तर्हि तत्तेषामभूत्? इति नियतिवादी स्वाभिप्राय-माविष्करोति-''संगइयंति'' सम्यक्खपरिणामेन गति- यस्य यदा यत्र यत्सुखदुःखानुभवनं सा संगति-नियतिस्तस्यां भवं सांगतिकं, यतश्चैवं न पुरुषकारादिकृतं सुखदुःखादि अतस्तत्तेषां प्राणिनां नियतिकृतं सांगतिकमित्युच्ये, 'इह' अस्मिन् सुखदुःखानुभववादे एकेषां वादिनाम् 'आख्यातं' तेषामयमभ्युपगमः, तथा धोक्तम् –

II 9 II''प्राप्तव्यो नियतिबलाश्चयेण योऽर्थ, सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुभो वा । भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने, नाभाव्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥ एवं श्लोकद्वयेन नियतिवादिमतमुपन्यस्यास्योत्तरदानायाह-

#### मू. (३९) एवमेयाणि जंपंता, बाला पंडिअमाणिणो । निययानिययं संतं, अयाणंता अबुद्धिया ।।

**दृ.** 'एवम्' इति अनन्तरोक्तस्योपप्रदर्शने 'एतानि'पूर्वोक्तानि नियतिवादाश्रितानि वचनानि 'जल्पन्तः' अभिदधतो बाला इव 'वाला' अज्ञाः सदसद्विवेकविकला अपि सन्तः 'पण्डितमानिन' आत्मानं पण्डितं मन्तुं शीलं येषां ते तथा, किमिति त एवमुच्यत ? इति तदाह-यतो निययानिययं संतमिति' सुखादिकं किञ्चित्रियतिकृतम्-अवश्यंभाव्युदयप्रापितं तथा अनियतम्-आत्मपुरुष-कारेश्वरादिप्रापितं सत् नियतिकृतमेवकान्तेनाश्रयन्ति, अतोऽजानानाः सुखदुःखादिकारणं अबुद्धिका-बुद्धिरहिता भवन्तीति, तथाहि आईतानां किञ्चित्सुखदुःखादि नियतित एव भवति -

तत्कारणस्य कर्मणः कस्मिंश्चिदवसरेऽवश्यंभाव्युदयसंद्भावांत्रियतिकृतमित्युच्यते, तथा किञ्चिदनियतिकृतं च-पुरुषकारकालेश्वरस्वभावकर्मादिकृतं, तत्र कथञ्चित्सुखद्वुःखादेः पुरुषकारसाध्यत्वमप्याश्रीयते, यतः क्रियातः फलं भवति, क्रियाच पुरुषकाराऽऽयत्ता प्रवर्तते, तथा चोक्तम्,–

11.9 11

''न दैवमिति संचिन्त्य, त्यजेदुद्यममात्मनः ।

अनुद्यमेन कस्तैलं, तिलेभ्यः प्राप्तुमर्हति ? "

यत्तु समाने पुरुषव्यापारे फलवैचित्र्यं दूषणत्वेनोपन्यस्तं तददूषणमेव, यतस्तत्रापि पुरुषकारवैचित्र्यमपि फलवैचित्र्ये कारणं भवति, समाने वा पुरुषकारे यः फलाभावः कस्यचिद्भवति सोऽ६ष्टकृतः, तदपि चास्माभिः कारणत्वेनाश्रितमेव। तथा कालोऽपि कर्ता, यतो बकुलचम्पकाशोकपुन्नागनागसहकारादीनां विशिष्ट एवकालेपुष्प फलाद्युद्भवो न सर्वदेति, यद्योक्तं, 'कालस्वैकरूपत्वाज्जगद्वैचित्र्यं न घटत' इति, तदस्मान् प्रति न दूषणं, यतोऽस्माभिर्न काल एवैकः कर्तृत्वेनाभ्युपगम्यते अपि तु कर्मापि, ततो जगद्वैचित्र्यमित्यदोषः तथेश्वरोऽपि कर्ता, आत्मैव हितन्न तत्रोत्पत्तिद्वारेण सकलजगद्वयापनादीश्वरः, तस्य सुखदुःखोत्पत्तिकर्तृत्वं सर्ववादिनामविगानेन सिद्धमेव, यद्यात्र मूर्तामूर्तादिकं दूषणमुपन्यस्तं तदेवंभूतेश्वरसमाश्रयणे दूरोत्सादितमेवेति। स्वमावस्यापि कथश्चित्कर्तृत्वमेव, तथाहि –

आत्मन उपयोगलक्षणत्वमसंख्येयप्रदेशत्वं पुद्गलानां च मूर्तत्वं धर्माधर्मास्तिकाय-योर्गतिस्थित्युषष्टम्भकारित्वममूर्तत्वं चेत्येवमादि स्वभावापादितं, यदपि चात्रात्मव्यतिरेकाव्य-तिरेकरूपं दूषणमुपन्यस्तं तददूषणमेव, यतः स्वभाव आत्मनोऽच्यतिरिक्तः, आत्मनोऽपि च कर्तृत्वमभ्युपगतमेतदपि स्वभावापादितमेवेति । तथा कर्मापि कर्तृ भवत्येव, तखि जीवप्रदेशैः सहान्योऽन्यानुवेधरूपतयाव्यवस्थितं कयञ्चिश्चात्मनोऽभिन्नं, तद्वशाच्चात्मा नारकतिर्यङ्कनुष्यामर-भवेषुपर्यटन् सुखदुःखादिकमनुभवतीति । तदेवं नियत्यनियत्योः कर्तृत्वे युक्त्युपपन्ने सति नियतेरेव कर्तृत्वम्युपगच्छन्तो निर्बुद्धिका भवन्तीत्यवसेयम् ।

मू. (३२) एवमेगे उ पासत्था, ते भुजो विष्पगब्भिआ। एवं उवडिआ संता, न ते दुक्खविमोक्खया।।

वृ. तदेवं युक्त्या नियतिवादं दूषयित्वा तद्वादिनामपायदर्शनायाह-'एव'मिति पूर्वाभ्युपगमसंसूचकः, सर्वस्मिन्नपि वस्तुनि नियतानियते सत्येके नियतिमेवावश्यंभाव्येव कालेश्वरादेर्निराकरणेन निर्हेतुकतया निर्यतिवादमाश्रिताः, तुरवधारणे, त एव नान्ये, किंविशिष्टाः पुनस्ते इति दर्शयति-युक्तिकदम्बकाद्बहिस्तिष्ठन्तीति पार्श्वस्थाःपरलोकक्रियापार्श्वस्था वा, नियतिपक्षसमाश्रयणात्परलोकक्रियावैयर्थ्यं, यदिवा-पाश इव पाशः कर्मबन्धनं, तद्येह युक्तिविकलनियतिवादप्ररूपणं तत्र स्थिताः पार्श्वस्थाः, अन्येऽप्येकान्तवादिनः कालेश्वरादि-कारणिकाः पार्श्वस्याः पाशस्था वा द्रष्टव्या इत्यादि ।

'ते' पुनर्नियतिवादमाश्रित्यापि, भूयो विविधं विशेषेण चा 'प्रगल्भिता' धार्ष्योपगताः परलोकसाधकासु क्रियासु प्रवर्त्तते, धार्ष्याश्रयणं तु तेषां नियतिवादाश्रयणे सत्येव पुनरपि तस्रतिपन्थिनीषु क्रियासु प्रवर्तनादिति, ते पुनः 'एवमप्युपस्थिताः' परलोकसाधकासु क्रियासु प्रवृत्ता अपि सन्तो 'नात्मदुःखविमोक्षकाः' असभ्यकप्रवृत्तत्वान्नात्मानं दुःखाद्विमोचयन्ति। गता नियतिवादिनः साम्प्रतमज्ञानिमतं दूषयितुं दृष्टान्तमाह--

## मू. (३३) जविणो मिंगा जहा संता, पिरताणेण वज्रिआ। असंकियाई संकंति, संकिआई असंकिणो।।

वृ. यथा- 'जविनो' वेगवन्तः सन्तो 'मृगा' आरण्याः पशवः परि-समन्तात् त्रायते-रक्षतीति परित्राणं तेन वर्जिता-रहिताः, परित्राणविकला इत्यर्थः । यदिवा-परितानं-वागुरादिबन्धनं तेन तर्जिता-भयं ग्राहिताः सन्तो भयोद्भ्रान्तलोचनाः सभाकुलीभूतान्तःकरणाः सम्यग्विवेकविकला 'शङ्कार्हाणि' शंका संजाता येषु योग्यत्वात्तानि शङ्कितानि-शङ्कायोग्यानि-वागुरादीनि तान्यशङ्किनः तेषु शङ्गामकुर्वाणाः, 'तत्र तत्र' पाशादिके संपर्ययन्त इत्युत्तरेण सम्बन्धः पुनरप्येतदेवा-तिमोहाविष्करणायाह--

#### मू. (३४) परियाणिआणि संकंता, पासिताणि असंकिणो । अन्नाणभयसंविग्गा, संपलिंति तहिं तहिं ।।

**वृ.** परित्रायते इति परित्राणं तञ्जातं येषु तानि तथा, परित्राणयुक्तान्येव शङ्कमाना अतिमूढत्वाद्विपर्यस्तबुद्धयः, त्रातर्यपि भयमुत्रेक्षमाणाः, तथा 'पाशितानि' पाशोपेतानि-अनर्थापा-दकानि 'अशङ्कःन' तेषु शङ्कामकुर्वाणाः सन्तः अज्ञानेन भयेन च 'संविग्ग'त्ति सम्यगव्याप्ता-यशीकृताः, शङ्कनीयमशङ्कनीयं वा तथा परित्राणोपेतं पाशाद्यनर्थोपितं वा सम्यग्विवेकेनाजानानाः 'तत्र तत्र' अनर्थबहुले पाशवागुरादिके बन्धने ।

'संपर्ययन्ते' सम्-एकीभावेन परि-समन्तादयन्ते यान्ति वा,गच्छन्तीत्युक्तं भवति, तदेवं ध्ष्टान्तं प्रसाध्य नियतिवादाद्येकान्ताज्ञानवादिनो दार्ष्टन्तिकत्वेनाऽऽयोज्याः, यतस्तेऽप्येकान्त-वादिनोऽज्ञानिकाः त्राणभूतानेकान्तवादवर्जिताः सर्वदोषविनिर्मुक्तं कालेश्वरादिकारणवादा-भ्युपगमेनानाशङ्कनीयमनेकान्तवादिनोऽज्ञानिकाः त्राणभूतानेकान्तवादवर्जिताः सर्वदोषविनिर्मुक्तं कालेश्वरादिकारणवादाभ्युपगमेनानाशङ्कनीयमनेकान्तवादयर्जिताः सर्वदोषविनिर्मुक्तं वादमेकान्तं न शङ्कन्ते, 'ते' एवंभूताः परित्राणार्हेऽप्यनेकान्तवादे शङ्कां कुर्वाणा युक्त्याऽ-घटमानकमनर्थबहुलमेकान्तवादमशङ्कनीयत्त्वेन् गृहन्तोऽज्ञानावृतास्तेषु तेषु कर्मबन्धस्थानेषु सपर्ययन्तइति पूर्वदोषैरतुष्यन्नाचार्ये दोषान्तरदित्सयापुनरपिप्राक्तनधष्टान्तमधिकृत्याऽऽह-

मू. (३५) अह तं पवेज्ज बज्झं, अहे बज्झस्स वा वए।

मुच्चेज पयपासाओ, तं तु मंदे ण देहए ।।

**यृ.** 'अथ' अनन्तरमसौ मृगस्तत् 'बज्झमिति' बर्द्ध-बन्धनाकारेण व्यवस्थितं वागुरादिकं

वा बन्धनं बन्धकत्वाद्बन्धमित्युच्यते, तदेवंभूतं कूटपाशादिकं बन्धनं यद्यसाबुपरि प्लवेत् तदधस्तादतिक्रम्योपरि गच्छेत्, तस्य वध्यार्देर्बन्धनस्याधो (वा) गच्छेत्, तत एवं क्रियमाणेऽसौ भृगः पदे पाशः पदपाशो-वागुरादिबन्धनं तस्मान्मुच्येत । यदिवा पदं-कूटं पाशः-प्रतीतस्ताभ्यां मुच्येत, क्षचित्पदापाशादीति पठ्यते, आदिग्रहणाद्वधताडनमारणादिकाः क्रिया गृह्यन्ते, एवं सन्तमपि तमनर्थपरिहरणोपायं 'मन्दो' जडोऽज्ञानावृतोन 'देहती'तिन पश्यतीति ॥ कूटपाशादिकं चापश्यन् यामवस्थामवाप्नोति तां दर्शयितुमाह–

मू. (३६) अहिअप्पाऽहियपन्नाणे, विसमंतेनुवागते । स बद्धे पयपासेणं, तत्थ घायं नियच्छइ ।।

**वृ.** स मृगोऽहितात्मा तथाऽहितं प्रज्ञानं-बोधो यस्य सोऽहितप्रज्ञानः, स चाहितप्रज्ञानः सन् 'विषमान्तेन' कूटपाशादियुक्तेन प्रदेशेनोपागतः, यदिवा-विषमान्ते-कूटपाशादिके आत्मानम-नुपातयेत्, तत्र चासौ पतितो बद्धश्च तेन कूटादिना पदपाशादीननर्थबहुलानवस्थाविशेषान् प्राप्तः 'तन्त्र' बन्धने 'घातं' विनाशं 'नियच्छति' प्राप्नोतीति एवं दृष्टान्तं प्रदर्श्य सूत्रकार एव दार्धन्तिकमज्ञानविपाकं दर्शयितुमाह–

### मू. (३७) एवं तु समणा एगे, मिच्छदिही अनारिआ। असंकिआइं संकंति, संकिआइं असंकिणो।।

**वृ.** एवमिति यथा मृगा अज्ञानावृता अनर्थमनेकशः प्राप्नुवन्ति, तुरवधारणे, एवमेव 'श्रमणाः' केचित् पाखण्डविशेषाश्रिताः एकेन सर्वे, किंभूतास्ते इति दर्शयति-मिथ्या-विपरीता दृष्टिर्येषामज्ञान- वादिनां नियतिवादिनां वा ते मिथ्यादृष्टयः, तथा 'अनार्या' आराद्याताः सर्वहेयधर्मेभ्य इति आर्या न आर्या अनार्या अज्ञानवृतत्वादसदनुष्ठायिन इतियावत् ।

अज्ञानावृतत्वं च दर्शयति-'अशङ्कितानि' अशङ्कनीयानि सुधर्मानुष्ठानादीनि शङ्कमानाः, तथा 'शङ्कनीयानि' अपायबहुलानि एकान्तपक्षसमाश्रयणानि, अशङ्किनोमृगा इव मूढचेतसस्तत्तदा-ऽऽरभन्ते तद्यदनर्थाय संपद्यन्त इति शङ्कनीयाशङ्कनीयविपर्यासमाह--

मू. (३८) धम्मपन्नवणा जा सा, तं तु संकंति मूढगा। आरंभाइं न संकंति, अविअत्ता अकोविआ।।

**वृ.**धर्मस्य-क्षान्त्यादिदशलक्षणोपेतस्य याप्रज्ञापना-प्ररूपणा, 'तां तु' इति तामेव 'शङ्कते' असद्धर्मप्ररूपणेयमित्येवमध्यवस्यन्ति, ये पुनः पापोपादानभूताः समारम्भास्तान्नाशङ्कत्ते, किमिति ? यतः 'अव्यक्ता' मुग्धाः-सहजसद्विवेकविकलाः, तथा 'अकोविदा' अपण्डिताः-सच्छास्व्ञा–वबोधरहिता इति ।। ते च अज्ञानावृता यन्नाप्नुवन्ति तदर्शनायाह–

मू. (३९) सव्वप्पगं विउक्कर्सा, सब्वं नूमं विंहूणिआ। अप्पत्तिअं अकम्मंसे, एयमइं मिगे चुए il

**दृ.** सर्वत्राप्यात्मा यस्यासौ सर्वात्मको-लोभस्तं विधूयेति सम्बन्धः, तथा विविध उत्कर्षो गर्वो व्युत्कर्षो-मान इत्यर्थ, तथा 'नूर्म'ति माया तां विधूय, तथा 'अप्पत्तियं'ति क्रोधं विधूय, कषायविधून-नेनच मोहनीयविधूननभावेदितं भवति, तदपगमाद्याशेषकर्माभावः प्रतिपादितो भवतीत्याह।

'अकर्मांश' इति न विद्यते कर्मांशोऽस्येत्यकर्मांशः, स चाकर्मांशो विशिष्टज्ञानाद्भवति

नाज्ञानादित्येव दर्शयति-'एनमर्थं' कर्माभावलक्षणं मृग इव मृगः-अज्ञानी 'चुए'ति त्यजेत्, विभक्तिपरिणामेन वा अस्मादेवंभूतादर्थात् च्यवेत्-भ्रश्येदिति भूयोऽप्यज्ञानवादिनां दोषाभिधित्सयाऽऽह–

# मू. (४०) जे एयं नाभिजाणंति, मिच्छविट्ठी अनारिया । मिगा वा पासबद्धा ते, घायमेसंति नंतसो ।।

**वृ.** 'ये' अज्ञानपक्षं समाश्रिता 'एनं' कर्मक्षपणोपायं 'न जानन्ति' आत्मीयासद्ग्रहग्रहग्रहा मिथ्याद्दष्टयोऽनार्यास्ते मृगा इव पाश बद्धा ''घातं विनाशम् 'एष्यन्ति' यास्यन्त्यन्वेषयन्ति वा, तद्योग्गक्रियानुष्ठानात्, 'अनंतशः' अविच्छेदेनेत्यज्ञान्वादिनो गताः इतानीमज्ञानवादिनां दूषणो-द्विभावविषया स्ववाग्यन्त्रिता वादिनो न चलिष्यन्तीति तन्मताविष्करणायाह–

मू. (४९) माहणा समणा एगे, सब्वे नाणं सयं वए । सब्वलोगेऽवि जे पाणा, न ते जाणंति किंचण ।।

**वृ.** एकेकेचन ब्राह्मणविशेषाः तथा 'श्रमणाः' परिव्राजकविशेषाः सर्वेऽप्येते ज्ञायतेऽनेनेति ज्ञानं-हेयोपादेयार्थाऽऽविर्भावकं परस्परविरोधेन व्यवस्थितं 'स्वकम्' आत्मीयं वदन्ति, न च तानिज्ञानानि परस्परविरोधेन प्रवृत्तत्वात्सत्यानि, तस्मावज्ञानमेव श्रेयः, किंज्ञानपरिकल्पनयेति, एतदेव दर्शयति । सर्वस्मिन्नपि लोके ये 'प्राणाः' प्राणिनो न ते किश्चिनापि सम्यगपेतवाचंच्यं 'जानन्ती'ति विदन्तीति ।। यदपि तेषां गुरुपारम्पर्येण ज्ञानमायातं तदपि छिन्नमूलत्वादवितधं न भवतीति ध्ष्यन्तद्वारेण दर्शयितुमाह--

मू. (४२) मिलक्खू अमिलक्खुस्स, जहा वुत्ताणुभासए । न हेउं से विजाणाइ, भासिअं तऽनुभासए ।।

**षृ.** यथा 'म्लेच्छ' आर्यभाषानभिज्ञः 'अम्लेच्छस्य' आर्येस्यम्लेच्छभाषानभिज्ञस्य यद्भाषितं तद् 'अनुभाषते' अनुवदति केवलं, न सम्यक् तदभिप्रायं वेत्ति, यथाऽनया विवक्षयाऽनेन भाषितमिति, नच 'हेतुं' निमित्तं निश्चयेनासी म्लेच्छस्तद्भाषितस्य जानाति, केवलं परमार्थशून्यं तद्भाषितमेवानुभाषत इति ।। एवं ६ष्टान्तं प्रदर्श्य दार्षान्तिकं योजयितुमाह-

मू. (४३) एवमन्नाणिया नाणं, वयंतावि सयं सयं । निच्छयत्थं न याणंति, मिलक्खुव्व अबोहिया ।।

**वृ.** यथा म्लेच्छः अम्लेच्छस्य परमार्थमजानानः केवलं तद्भाषितमनुभाषते, तथा 'अज्ञानिकाः' सम्यग्ज्ञानरहिताः श्रमणा ब्राह्मणा वदन्तोऽपि स्वीयं स्वीयं ज्ञानं प्रमाणत्वेन परस्पर-विरुद्धार्थभाषणात् निश्चयार्थन जानन्ति, तथाहि-ते स्वकीयं तीर्थकरं सर्वज्ञत्वेन निर्द्धार्यतदुपदेशेन क्रियासु प्रवर्तेरन्, न च सर्वज्ञविवक्षा अर्वाग्दर्शिना ग्रहीतुं शक्यते, 'नासर्वज्ञ सर्वज्ञं जानाती'ति न्यायात्, तथा चोक्तम् —

II 9 II ''सर्वज्ञोऽसाविति होतत्तत्कालेऽपि बुभुत्सुभि :। तज्ज्ञानज्ञेयविज्ञानरहितैर्गभ्यते कथम् ? II''

एवं परचेतोवृत्तीनां दुरन्वयत्वादुपदेष्टुरपि यथावस्थितविवक्षया ग्रहणासंभवात्रिश्चयार्थ-मजानाना म्लेच्छवदपरोक्तमनुभाषन्त एव, 'अबोधिका' बोधरहिताः केवलमिति, अतोऽज्ञानमेव श्रेय इति। एवं यावद्यावज्ज्ञानाभ्युपगमस्तावत्तावदुरुतरदोषसंभवः, तथाहि-योऽवगच्छन् पादेन कस्यचित् शिरः स्पृशति तस्य महानपराधो भवति, यस्त्वनाभोगेन स्पृशति तस्मै न कश्चिदप-राध्यतीति, एवं चाज्ञानमेव प्रधानभावमनुभवति, न तु ज्ञानमिति।।

एवमज्ञानवादिमतमनूघेदानीं तद्रूषणायाह–

मू. (४४) अन्नाणियाणं वीमेंसा, अन्नाणे न विनियच्छड़। अप्पणो य परं नालं, कुतो अन्नाणुसासिउं ? ।।

**वृ**. न ज्ञानमज्ञानं तढिद्यते येषां तेऽज्ञानिनः, अज्ञानशब्दस्य संज्ञाशब्दत्वाद्वा मत्वर्थीयः, गौरखरवदरण्यमिति यथा, तेषामज्ञानिनाम्-अज्ञानमेव श्रेय इत्येवंवादिनां, योऽयं 'विमर्श' पर्यालोचनात्मको मीमांसा वा-मातुं परिच्छेत्तुमिच्छा सा 'अज्ञाने' अज्ञान विषये 'न नियच्छति' न निश्चयेन यच्छति-नावतरति, न युज्यत इतियावत्, तथाहि-यैवंभूता मीमांसा विमर्शो वा किमेतज्ज्ञानं सत्यमुतासत्यमिति ?, यथा अज्ञानमेव श्रेयो यथा यथा च ज्ञानातिशयस्तथा तथा च दोषातिरेक इति सोऽयमेवंभूतो विमर्शस्तेषां न बुध्यते, एवंभूतस्य पर्यालोचनस्यज्ञानरूपत्वादिति

अपिच-तेऽज्ञानवादिन आत्मनोऽपि 'परं' प्रधानमज्ञानवादमिति 'शासितुम्' उपदेष्टुं 'नालं' न समर्था, तेषामज्ञानपक्षसमाश्रयणेनाज्ञत्वादिति, कृतः पुनस्ते स्वयमज्ञाः सन्तोऽन्येषां शिष्यत्वेनोपगतानामज्ञानवादमुपदेष्टुमलं-समर्थ । भवेयुरिति ? । यदप्युक्तं- 'छिन्नमूलत्वात् ग्लेच्छानुभाषणवत्सर्वमुपदेशादिकं,' तदप्ययुक्तं, यतोऽनुभाषणमपि ज्ञानमृते कर्तुं शक्यते, तथा यदप्युक्तं 'परचेतोवृत्तीनां दुरन्वयत्वादज्ञानमेवश्रेय इति,' तदप्यसत्, यतोभवत्तैवाज्ञानमेव श्रेय इत्येवं परोपदेशदानाभ्युद्यतेन परचेतोवृत्तिज्ञानस्याभ्युपगमः कृत इति, तथाऽन्यैरप्यभ्यधायि

II 9 II "आकारैरिङ्गितैर्गत्या, चेष्टया भाषितेन च I नेत्रवक्त्रविकारैश्च, युद्धतेऽन्तर्गतं मनः II

तदेवं ते तपस्विनोऽज्ञानिन आत्मनः परेषां च शासनेकर्तव्ये यथा न समर्थास्तथा ६प्टान्तद्वारेण दर्शयितुमाह–

मू. (४५) वने मूढे जहा जंतू, मूढे नेयाणुगामिए । दोवि एए अगकोविया, तिव्वं सोयं नियच्छइ ।।

**वृ.** 'वने' अटव्यां यथा कश्चिन्मूढो 'जन्तुः' प्राणी दिकपरिच्छेदं कर्तुमसर्थ स एवंभूतो यदा परं मूढमेव नेतारमनुगच्छति तदा द्वावपि 'अकोविदौ सम्यगज्ञानानिपुणौ सन्तौ 'तीव्रम्' असह्यं स्रोतो' गहनं शोकं वा 'नियच्छतो' निश्चयेन गच्छतः-प्राप्नुतः, अज्ञानावृतत्वात् । एवं तेऽप्यज्ञान- वादिन आत्मीयं मार्गं शोभनत्वेन निर्धारयन्तः परकीयं चाशोभनत्वेन जानानाः स्वयं मूढाः सन्तः परानपि मोहयन्तीति अस्मिन्नेवार्थे देष्टान्तान्तरमाह--

मू. (४६) अंधो अंधं पहं निंतो, दूरमद्धानु गच्छड़। आवज्ञे उप्पहं जंतू, अदुवा पंथानुगामिए।।

**ष्ट्र.** यथा अन्धः स्वयमपरमन्धं पन्थानं नयन् 'दूरमध्वानं' विवक्षितादध्वनः परतरं गच्छति, तथोत्पथमापद्यते जन्तुरन्धः अथवा परं पन्थानमनुगच्छेत्, न विवक्षितमेवाध्वानमनुयाया-दिति ॥ एवं दृष्टान्तं प्रसाध्य दार्ष्टन्तिकमर्थं दर्शयितुमाह–

# मू. (४७)

# एवमेगे नियायही, धम्ममाराहगा वयं। अदुवा अहम्ममावज्जे, न ते सव्वज्जुयं वए।।

**वृ**. 'एव' मिति पूर्वोक्तार्थोपप्रदर्शने, एवं भावमूढा भावान्धाश्चैके आजीविकादयः 'नियायट्टी'त्ति नियागो-मोक्षः सद्धर्मो वा तदर्थिनः, ते किल वयं सद्धर्माराधका इत्येवं संधाय प्रव्रज्यायामुद्यताः सन्तः पृथिव्यम्बुवनस्पत्यादिकायोपमर्देन पचनपाचनादिक्रियासु प्रवृत्ताः सन्तत्त्वयमनुतिष्ठन्ति अन्येषां चोपदिशन्ति येनाभिप्रेताया मोक्षावाप्तेर्भ्रश्यन्ति, अथवाऽऽस्तां तावन्मोक्षाभावः, त एवं प्रवर्तमाना 'अधर्म' पापमापद्येरन्, संभावनायामुत्पन्नेन लिङप्रत्ययेनैत-दर्शयति-एतदपरं तेषामनर्थान्तरं संभाव्यते यदुत विवक्षितार्थाभावत्तया विपरीतार्थावाप्तेः पापोपादानमिति ।

अपिच-त एवमसदनुष्ठायिन आजीविकादयो गोशालकमतानुसारिणोऽज्ञानवादप्रवृत्ताः सर्वे प्रकारैऋ जुः-प्रगुणो विवक्षितमोक्षगमनं प्रत्यकुटिलः सर्वर्जुः-संयमः सद्धर्मो वा तं सर्वर्जुकं ते 'न व्रजेयुः' न प्राप्नुयुरित्युक्तं भवति, यदिवा-सर्वर्जुकं-सत्यं तत्तेऽज्ञानान्धा ज्ञानापलापिनो न वदेयुरिति । एते चाज्ञानिकाः सप्तषष्टिभेदा भवन्ति, ते च भेदा अमुनोपायेन प्रदर्शनीयाः, तद्यथा-जीवादयो ज्ञानापलापिनो न वदेयुरिति । एते चाज्ञानिकाः सप्तषष्टिभेदा भवन्ति, ते च भेदा अमुनोपायेन प्रदर्शनीयाः, तद्यथा-जीवादयो नव पदार्था, सत् असत् सदसत् अवक्तव्यः सदवक्तव्यः असदवक्तव्यःसदसदवक्तव्य इत्येतैः सप्तमि प्रकारैर्विज्ञातुंन शक्यन्ते, न च विज्ञातैः प्रयोजनमस्ति, भावना चेयम्-सन् जीव इति को वेत्ति ? ।

किंवा तेन ज्ञातेन ?, असन् जीव इति को वेत्ति ? किंवा तेन ज्ञातेनेत्यादि, एवमजीवादिष्वपि प्रत्येकं सप्त विकल्पाः, नव सप्तकास्त्रिषष्टिः, अमी चान्ये चत्वारस्त्रिषष्टिमध्ये प्रक्षिप्यन्ते, तद्यथा-सती भावोत्पत्तिति को जानाति ? किंवाऽनया ज्ञातया ?, एवमसती सदसत्यवक्तव्या भावोत्पत्ति-रिति को जानाति ? किंवाऽनया ज्ञातयेति, शेषविकल्पत्रयं तूत्पत्त्युत्तरकालं पदार्थावयवा-पेक्षमतोऽत्र न संभवतीति नोक्तम्, एतच्चतुष्टयप्रक्षेपात्सप्तषष्टिर्भवति, तत्र सन् जीव इति को वेत्तीत्यस्यायमर्थो-न कस्यचिद्विविष्टं ज्ञानमस्ति योऽतीन्द्रियान् जीवादीनवभोत्स्यते, न च तैज्ञतिः किश्चित्फलमस्ति, तथाहि- यदि नित्यः सर्वगतोऽमूर्तो ज्ञानादिगुणोपेत एतद्गुणव्यतिरिक्तो वा तत्तः कतमस्य पुरुषार्थस्य सिद्धिति ?, तस्मादज्ञानमेव श्रेय इति पुनरपि तद्दुषणाभिधित्सयाऽऽह-

मू. (४८) एवमेगे वियक्काहिं, नो अन्नं पञ्जवासिया। अप्पणो य वियक्काहिं, अयमंजूहिं दुम्मई।।

**वृ.** 'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या एके-केचनाज्ञानिका 'वितर्काभिः' मीमांसाभिः स्वोद्रेक्षिताभिरसत्कल्पनाभि 'परम्' अन्यमार्हतादिकंज्ञानवादिनं 'नपर्युपासते'नसेवन्ते स्ववलेप-ग्रहग्रहस्ताः वयमेव तत्त्वज्ञानाभिज्ञा नापरः कश्चिदित्येवं नान्यं पर्युपासत इति । तथा आत्मीयैर्वितर्कैरेवमभ्युपगतवन्तो ।

यथा 'अयमेव' अस्मदीयोऽज्ञानमेव श्रेय इत्येवमात्मको मार्ग 'अंजू'रिति निर्दोषत्वा-क्व्यक्तः-स्पष्टः, परैस्तिरस्कर्तुमशक्यः, ऋजुर्वा-प्रगुणोऽकुटिलः, यथाव्यितार्थाभिधायित्वात्, किमिति (ते) एवमभिदधति ?- 'हि'यस्मादर्थे यस्मात्ते 'दुर्मतयो' विषर्यस्तबुद्धय इत्यर्थः । साम्प्रतमज्ञानवादिनां ज्ञानवादी स्पष्टमेवानर्थाभिधित्सयाऽऽह – मू. (४९) एवं तक्काइ साहिंता, धम्माधम्मे अकोविया। दुक्खं ते नाइतुष्टंति, सउणी पंजरं जहा।

**वृ.** 'एवं' पूर्वोक्तन्यायेन 'तर्कया' स्वकीयविकल्पनया 'साधयन्तः' प्रतिपादयन्तो धर्मे-क्षान्त्यादिके अधर्मे च-जीवोपमर्दापादिते पापे 'अकोविदा' अनिपुणा 'दुःखम्' असातोदयलक्षणं तद्धेतुं वा मिथ्यात्वाद्युपचितकर्मबन्धनं 'नातित्रोटयन्ति' अतिशयेनैतद्यवस्थितं तथा तेन त्रोटयान्ति-अपनयन्तीति, अत्र दृष्टान्तमाह –

यदा पञ्चरस्थः शकुनि पञ्चरं त्रोटयितुं-पञ्चरबन्धनादात्मानं मोचयितुं नालम्, एवमसावपि संसारपञ्चरादात्मानं भोचयितुं नालमिति अधुना सामान्येनैकान्तवादिमतदूषणार्थमाह–

मू. (५०) सयं सयं पसंस्ता, गरहंता परं वयं। जे उ तत्थ विउस्संति, संसारं ते विउस्सिया।।

**वृ.** 'स्वकं स्वकम्' आत्मीयमात्मीयं दर्शनमभ्युपगतं 'प्रशंसन्तो' वर्णयन्तः समर्थयन्तो वा, तथा 'गईमाणा' निन्दन्तः परकीयां वाचं, तथाहि-साङ्खयाः सर्वस्याविर्भावतिरोभाववादिनः सर्वं वस्तु क्षणिकं निरन्वयविनश्वरं चेत्येवंवादिनो बौद्धान् दूषयन्ति, तेऽपि नित्यस्य क्रमयौगपद्याभ्या-मर्थक्रियाविरहात् साङ्खयान्, एवमन्येऽपि द्रष्टव्याइति।तदेवं 'ये' एकान्तवादिनः, तुरवधारणे मिन्नक्रमश्च ।

'तत्रैव' तेष्वेवाऽऽत्भीयात्मीयेषु दर्शनेषु प्रशंसां कुर्वाणाः परवाचं च विगर्हमाणा 'विद्वस्यंते' विद्वांस इवाऽऽचरन्ति, तेषु वा विशेषेणोशन्ति-स्वशास्त्रविषये विशिष्टं युक्तिव्रातं वदन्ति, ते चैवंवादिनः 'संसारं' चतुर्गतिभेदेन संसृतिरूपं विविधम्-अनेकप्रकारम् उत्-प्राबल्येन श्रिताः-संबद्धाः, तत्र वा संसारे उषिताः संसारान्तर्वर्तिनः सर्वदा भवन्तीत्यर्थ । साम्प्रतं यदुक्तं निर्युक्तिकारेणोद्देशकार्थाधिकारे 'कर्म चयं न गच्छति चतुर्विधं भिक्षुसमय' इति, तदधिकृत्याह-

मू. (५९) अहावरं पुरक्खायं, किरियावइदरिसणं । कम्मचिंतापणडाणं, संसारस्स पवट्टणं ।।

**ष्ट्र.** 'अथे'त्यानन्तर्ये, अज्ञानवादिमतानन्तरमिदमन्यत् 'पुरा' पूर्वम् 'आख्यातं' कथितं, किं पुनस्तदित्याह- 'क्रियावादिदर्शनं' क्रियैव-चैत्यकर्मादिका प्रधानं मोक्षाङ्गमित्येवं वदितुं शीलं येषां ते क्रियावादिनरत्तेषां दर्शनम्-आगमः क्रियावादिदर्शनं, किंभूतास्ते क्रियावादिन इत्याह-कर्मणि-ज्ञानावरणादिके चिन्ता-पर्यालोचनं कर्मचिन्ता तस्याः प्रणष्टा-अपगताः कर्मचिन्ताप्रणष्टाः

यतस्ते अविज्ञानाद्युपचितं चतुर्विधं कर्मबन्धं नेच्छन्ति अतः क्वर्मचिन्ताप्रणष्टाः, तेषां घेदं दर्शनं 'दुःखरकन्धस्य' असातोदयपरम्पराया विवर्धनं भवति, कचित्संसारवर्धनमिति पाठः, ते ह्येवं प्रतिपद्यमानाः संसारस्य वृद्धिमेव कुर्वन्ति नोच्छेदमिति ॥

यथा च ते कर्मचिन्तातो नष्ठास्तथा दर्शयितुमाह-

मू. (५२) जाणं काएणऽणाउद्दी, अबुहो जं च हिंसति । पुडो संवेदइ परं, अवियत्तं खु सावज्रे ।।

**वृ.** यो हि 'जानन्' अवगच्छन् प्राणिनो हिनस्ति, कायेन चानाकुट्टी, 'कुट्ट छेदने'

आकुट्टनमाकुट्टः स विद्यते यस्यासावाकुट्टी नाकुट्टयनाकुट्टी, इदमुक्तं भवति-योहि कोपादेर्निमित्तात् केवलं मनोव्यापारेण प्राणिनो व्यापादयति, न च कायेन प्राण्यवयवानां छेदनभेदनादिके व्यापारे वर्तते न तस्यायद्यं, तस्य कर्मोपचयो न भवतीत्यर्थ, तथा 'अबुधः' अजानानः कायव्यापारमात्रेण यं च हिनस्ति प्राणिनं तत्रापि मनोव्यापाराभावन्न कर्मोपचय इति, अनेन च श्लोकार्धेन यदुक्तं निर्युक्तिकृता यथा 'चतुर्विधं कर्म नोपचीयते भिक्षुसमय' इति, तत्र परिज्ञोपचितमविज्ञोपचिताख्यं भेदद्वयं साक्षादुपात्तं, शेषं त्वीर्यापथस्वप्नान्तिकभेदद्वयं च शब्देनोपात्तं तन्नेरणमीर्या - गमनं तत् सम्बन्धः पन्धा ईर्यापयस्तत्प्रत्यायं कर्मेर्यापथम्, एतदुक्तं भवति –

पथि गच्छतो यथाकथश्चिदनभिसंधेर्यस्राणिव्यापदनं भवति तेन कर्मणश्चयो न भवति, तथा स्वप्नान्तिकमिति-स्वप्न एव लोकोक्तया स्वप्नान्तः स विद्यते यस्य तत्स्वप्नान्तिकं, तदपि न कर्मबन्धाय, यथा स्वप्ने भुजिक्रियायां तृप्तयभावस्तथा कर्मणोऽपीति, कथं तर्हि तेषां कर्मोपचयो भवतीति ?, उच्यते, यद्यसी हन्यमानः प्राणी भवति हन्तुश्च यदि प्राणी व्यापाद्यते ततो हिंसा ततश्च कर्मोपचयो भवतीति, एषामन्यतराभावेऽपि न हिंसा, न च कर्मचयः । अत्र च पश्चानां पदानां द्वात्रिंशद्भङ्गा भवन्ति, तत्र प्रथमभङ्गे हिंसकोऽपरेष्वेकत्रिंशत्स्वहिंसकः, तथा चोक्तम् -

II 9 II ''प्राणी प्राणिज्ञानं घातकचित्तं च तद्गता चेष्टा । प्राणैश्च विप्रयोगः पञ्चमिरापद्यते हिंसा ।।

किमेकान्तेनैव परिज्ञोपचितादिना कर्मोपचयो न भवत्येव ? भवति काचिदव्यक्तमात्रेति दर्शयितुं श्लोकपश्चार्धमाह-'पुट्ठो'ति तेन केवलमनोव्यापाररूपपरिज्ञोपचितेन केवलकायक्रियोत्थेन वाऽविज्ञोपचितेनेर्यापथेन स्वप्नान्तिकेन च चतुर्विधेनापि कर्मणा 'स्पृष्ट' ईषच्छुप्तः संस्तत्कर्माऽसौ स्पर्शमात्रेणैव परमनुभवति, न तस्याधिको विपाकोऽस्ति, कुड्यापतितसिकतामुष्टिव-त्स्पर्शानन्तरमेव परिशटतीत्यर्थ, अत एव तस्य चयाभावोऽभिधीयते, न पुनरत्यन्ताभाव इति । एवं च कृत्वा तद् 'अव्यक्तम्' अपरिस्फुटं, खुरवधारणे, अव्यक्तमेव, स्पष्टविपाकानुभवाभावात्, तदेवमव्यक्तं सहावद्येन-गर्ह्येण वर्तते तत्परिज्ञोपचितादिकर्मेति ।। ननु च यद्यनन्तरोक्तं चतुर्विधं कर्म नोपचयं याति कथं तर्हि कर्मोपचयो भवतीत्येतदाशङ्कयाह--

मू. (५३) संतिमे तउ आयाणा, जेहिं कीरइ पावगं। अभिकम्पा य पेसा थ, मणसा अनुजाणिया।।

**ष्ट्र.** 'सन्ति' विद्यन्ते अमूनि त्रीणि आदीयते-स्वीक्रियते अमीभिः कर्मेत्यादानानि, एतदेव दर्शयति-यैरादानैः 'क्रियते' विधीयते निष्पाद्यते 'पापकं' कल्मषं, तानि चामूनि, तद्यधा-'अभिक्रम्ये'ति आभिमुख्येन वध्यं प्राणिनं क्रान्त्वा-तद्घाताभिमुखं चित्तं विधाय यत्र स्वत एव प्राणिनं व्यापादयति तदेकं कर्मादानं, तथाऽपरं चप्राणिघाताय प्रेष्यं समादिश्य यस्राणिव्यापादनं तद्दितीयं कर्मादानमिति, तथाऽपरं व्यापादयन्तं मनसाऽनुजानीत इत्येतत्त तीयं कर्मादानं ।

परिज्ञोपचितादस्यायं भेदः-तत्र केवलं मनसा चिन्तमिह त्वपरेण व्यापाद्यमाने प्राणिन्यनुमोदनमिति ॥ तदेवं यत्र स्वयं कृतकारितानुमतयः प्राणिधाते क्रियमाणे विद्यन्ते क्लिष्टाध्यवसायस्य प्राणातिपातश्च तत्रैव कर्मोपचयो नान्यत्रेतिदर्शयितुमाह--

## मू. (५४) एते उ तउ आयाणा, जेहिं कीरइ पावगं। एवं भावविसोहीए, निव्वाणमभिगच्छइ।।

**द्यु.** तुरवधारणे, 'एतान्येव' पूर्वोक्तानि त्रीणि व्यस्तानि समस्तानि चा आदानानि यैर्दुष्टाध्य-वसायसव्यपेक्षैः पापकं कर्मोपचीयत इति, एवं च स्थिते यत्र कृतकारितानुमतयः प्राणिव्यपरोपणं प्रति न विद्यन्ते तथा 'भावविशुद्धया' अरक्तद्विष्टबुध्ध्या प्रवर्तमानस्य सत्यपि प्राणातिपाते केवलेम मनसा कायेन वा मनोऽभिसंधिरहितेनोभयेन वा विशुद्धबुद्धेर्न कर्मोपच्चयः ।

तदभावाश्च 'निर्वाणं' सर्वद्वन्द्वोपरतिस्वभावम् 'अभिगच्छति' आभिमुख्येन प्राप्नोतीति भावशुद्धया प्रवर्तमानस्य कर्मबन्धो न भवतीत्यत्रार्थे ध्ष्टान्तमाह-

मू. (५५) पुत्तं पिया समारब्भ, आहारेज्ञ असंजए। भुंजमाणो य मेहावी, कम्मणा नोवल्लिप्पइ।।

वृ. 'पुत्रम्' अपत्वं 'पिता' जनकः 'समारभ्य' व्यापाद्य आहारार्थ कस्याञ्चित्तथाविधा-यामापदि तदुद्धरणार्थमरक्तढिष्टः 'असंयतो' गृहस्यस्तत्पिंशितं भुञ्चाानोऽपि चशब्दस्यापिशब्दार्थ-त्वादिति, तथा 'मेघाव्यपि' संयतोऽपीत्यर्थ, तदेवं गृहस्थो भिक्षुर्वा शुद्धाशयः पिशिताश्यपि 'कर्मणा' पापेन 'नोपलिप्यते' नाश्लिष्यत इति ।

यथा चात्र पितुः पुत्रं व्यापादयतस्तत्रारक्तद्विष्टमनसः कर्मबन्धो न भवति तथाऽन्यस्या-प्यरक्तद्विष्टन्तःकरणस्य प्राणिवधे सत्यपि न कर्मबन्धो भवतीति साम्प्रमेतद्दूषणायाह—

मू. (५६) मनसा जे पउस्संति, चित्तं तेसिं न विञ्जइ। अणवञ्जमतहं तेसिं, न ते संवुडचारिणो।।

**द्रृ.** ये हि कुर्ताश्चित्रिमित्तात् 'मनसा' अन्तःकरणेन 'प्रादुष्यन्ति' प्रद्वेषमुपयान्ति 'तेषां' वधपरिणतानां शुद्धं चित्तं न विद्यते, तदेवं यत्तैरभिहितं-यथा केवलमनःप्रद्वेषेऽपि 'अनवद्यं' कर्मोपचयाभाव इति, तत् तेषाम् 'अतथ्यम्' असदर्थाभिधायित्वं, यतो न ते संवृतचारिणो, मनसोऽशुद्धत्वात्, तथाहि-कर्मोपचये कर्तव्ये मन एव प्रधानं कारणं, यतस्तैरपि मनोरहितकेवल-कायव्यापारे कर्मोपचयभावोऽभिहितः, ततश्च यत् यस्मिन् सति भवत्यसति तु न भवति तत्तस्य प्रधानं कारणमिति, ननु तस्यापि कायचेष्टारहितस्याकारणत्वमुक्तं, सत्यमुक्तम्, अयुक्तं तूक्तं, यतो भवतैव 'एवं भावशुद्धया निर्वाणमभिगच्छती'ति भणता मनस एवैकस्य प्राधान्यमभ्यधायि, तधाऽन्यदप्यभिहितं ।

11 9 11

''चित्तमेव हि संसारो, रागादिक्लेशवासितम् । तदेव तैर्विनिर्मुक्तं, भवान्त इति कथ्यते ॥ –तथाऽन्यैरप्यभिहितं–

11 9 11"मतिविभव ! नमस्ते यत्समत्वेऽपि पुंसां, परिणमसि शुभांशैः कल्मषांशैस्त्वमेव । नरकनगर वर्त्स प्रस्थिताः कष्टमेके, उपचितशुभशकत्या सूर्यसंभेदिनोऽन्ये

तदेवं भवदभ्युपगमेनैव क्लिष्टमनोव्यापारः कर्मबन्धायेत्युक्तं भवति, तथेर्यापथेऽपि यद्यनुपयुक्तो याति ततोऽनुपयुक्ततैव क्लिष्टचित्ततेति कर्मबन्धो भवत्येव, अथोपयुक्तो याति ततोऽप्रमत्तत्वादबन्धक एव, तथा चोक्तम् – II २ II ने य तस्स तन्निमित्तो बन्धो सुहुमोऽवि देसिओ समए । अणवञ्जो उ पयोगेण सव्वभावेण सोजम्हा ।।

**वृ.** स्वप्नान्तिकऽप्यशुद्धचित्तसद्भावादीषद्बन्धो भवत्येव, स च भवताऽप्यभ्युपगत एव 'अव्यक्तं तत्सावद्य'मित्यनेनेति । तदेवं मनसोऽपिक्लिष्टस्यैकस्यैव व्यापारे बन्धसद्भावात् यदुक्तं भवता 'प्राणी प्राणिज्ञान'मित्यादि तत्सर्वं प्लवत इति, यदप्युक्तं-'पुत्रं पिता समारभ्ये' त्यादि तदप्यनालोचिताभिधानं, यतो मारयामीत्येवं यावन्न चित्तपरिणामोऽभूत्तावन्न कश्चिद्वया पादयति, एवंभूतचित्तपरिणतेश्च कथमसंक्लिष्टता ?, चित्तसंक्लेशे चावश्त्यंभावी कर्मबन्ध इत्युभयोरसंवादोऽत्रेति । यदपि च तैः क्वचिदुच्यते-यथा 'परव्यापादितपिशितभक्षणे परहस्ताऽऽ-कृष्टाङ्गारदाहाभाववन्न दोष' इति, तदपि उन्मत्तप्रलपितवदनाकर्णनीयं, यतः परव्यापादिते पिशितभक्षणेऽनुमतिरप्रतिहता, तस्याश्च कर्मबन्ध इति, तथा चान्यैरप्यभिहितम् ।

॥ ९ ॥ "अनुमन्ता विशसिता, संहर्ता क्रयविक्रयी।

संस्कर्ता चोपभोक्ता च, घातकश्चाष्ट घातकाः ॥

यच्च कृतकारितानुमतिरूपमादानत्रयं तैरभिहितं तज्जैनेन्द्रमतलवास्वादनमे तैरकारिति । तदेवं कर्मचतुष्टयं नोपचयं यातीत्येवं तदभिदधानाः कर्मचिन्तातो नष्टा इति सुप्रतिष्ठितमिदमिति मू. (५७) इद्येयाहि य दिड्डिहें, सातागारवणिस्सिया ।

सरणंति मन्नमाणा, सेवंती पावगं जणा ॥

**वृ.** अधुनैतेषां क्रियावादिनामनर्थपरम्परां दर्शयितुमाह-'इत्येताभि' पूर्वोक्ताभिश्चतुर्विधं कर्म नोपचयं यातीति 'दृष्टिभिः' अभ्युपगमैस्ते वादिनः 'सातगौरवनिःश्चिताः' सुखशीलता-यामासक्ता यत्किञ्चनकारिणो यथालब्धभोजिनश्च संसारोद्धरणसमर्थ 'शरणम्' इदमस्मदीयं दर्शनम् 'इति' एवं मन्यमाना विपरीतानुष्ठानतया 'सेवन्ते' कुर्वते 'पापम्' अवद्यम्, एवं व्रतिनोऽपि सन्तो जना इव जनाः प्राकृतपुरुषसदेशा इत्यर्थः।

मू. (५८) जहाँ अस्साविणिं नावं, जाइअंधो दुरुहिया। इच्छई पारमागंतुं, अंता य विसीयई।।

**दृ.** अस्यैवार्थस्योपदर्शकं ध्रष्टान्तमाह-आ-समन्तात्वति तच्छीला वा आाविणी सच्छिद्रेत्यर्थः, तां तथाभूतां नावं यथा जात्यन्धः समारुह्य 'पारं' तटम् 'आगन्तुं' प्राप्नुमिच्छत्यसौ, तस्याश्चास्नाविणीत्वेनोदकप्लुतत्वात् 'अन्तराले' जलमद्य एव 'विषीदति' वारिणि निमज्जति तत्रैव च पञ्चत्वमुपयातीति ।

मू. (५९) एवं तु समणा एगे, मिच्छदिट्टी अणारिया। संसारपारकंखी ते, संसारं अणुपरियष्टंति त्तिबेमि।।

**मृ.** साम्प्रतं दार्षन्तिकयोजनार्थमाह-'एव'मिति यथाऽन्धः सच्छिद्रां नावं समारूढः पारगमनाय नालं तथा श्रमणा एके शाक्यादयो मिथ्या-विपरीता ध्टिर्येषां ते मिथ्याध्ष्टयः तथा पिशिताशनानुमतेरनार्या स्वदर्शनानुरागेण 'संसारपारकाङ्क्षिणो' मोक्षाभिलाषुका अपि सन्तस्ते चतुर्विधकर्मचयानभ्युपगमेनानिपुणत्वाच्छासनस्य 'संसारमेव' चतुर्गतिसंसरणरूपम् 'अनुपर्यटन्ति' भूयोभूयस्तत्रैव जन्मजरामरणदौर्गत्यादिक्लेशमनुभवन्तोऽनन्तमपिकालमासते, न विवक्षितमोक्षसुखमाप्नुवन्ति, इति ब्रवीमीति पूर्ववदिति ।

अध्ययनं-१ उद्देशकः-२ समाप्तः

# --: अध्ययनं-१ उद्देशकः-३ :-

द्वितीयोद्देशकानन्तरं तृतीयः समारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-अध्ययनार्धाधिकारः स्वसमयपरसमयप्ररूपणेति, तत्रोद्देशकद्वयेन स्वपरसमयप्ररूपणा कृता अत्रापि सैव क्रियते, अथवाऽऽद्ययोरुद्देशकयोः कुद्दृष्टयः प्रतिपादितास्तद्दोषाश्च तदिहापि तेषामाचारदोषः प्रदर्श्यत इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि व्यावर्ण्यासरखलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तच्चेदम्–

मू. (६०) जं किंचि उ पूइकर्ड, सङ्ढीमागंतुमीहियं। सहस्संतरियं भुंजे, दुपक्खं चेव सेवइ।।

**q**. अस्य चानन्तरसूत्रेण सहायं संबन्ध-इहानन्तरोद्देशकपर्यन्तसूत्रेऽभिहितम्, 'एवं तु श्रमणा एके' इत्यादि, तदिहापि संबध्यते, एकेश्रमणा यत्किञ्चित्पूतिकृतं भुआनाः संसारं पर्यटन्तीति, परम्परसूत्रे त्वभिहितं 'चुंग्झिज्ज' इत्यादि, यत्किञ्चित्पूतिकृतं तदुध्येतेति, एवमन्यैरपि सूत्रैरुत्येक्ष्य संबन्धो योज्यः । अधुना यूत्रार्थ प्रतीयते-'यत्किञ्चि'दिति आहारजातं स्तोकमपि, आस्तां तावद्यभूतं, तदपि 'पूतिकृतम्' आधाकर्मादिसिक्येनाप्युपसृष्टम्, आस्तां तावदाधाकर्म, तदपि न स्वयंकृतम्, अपि तु 'श्रद्धावता' अन्येन भक्तिमताऽपरान् आगन्तुकानुद्दिश्य 'ईहितं' चेष्टितं निष्पादितं, तद्य सहान्तरितमपि यो भूज्जीत' अभ्यवहरेदसौ 'द्विपक्षं' गृहस्थपक्षं प्रव्रजितपक्षं चाऽऽसेवते, एतदुक्तं भवति –

एवंभूतमपि परकृतमपरागन्तुकयत्यर्थ निष्पादितं यदाधाकर्मादि तस्य सहान्तरितस्यापि योऽवयवस्तेनाप्युपसृष्टमाहारजातं भुआनस्य द्विपक्षसेवनमापद्येति, किं पुनः य एते शाक्यादयः स्वयमेव सकलमाहारजातं निष्पाद्य स्वयमेव चोपभुञ्चते ?, ते च सुतरां द्विपक्षसेविनो भवन्तीत्यर्थ, यदिवा-'द्विपक्ष'मिति ईर्यापथः सांपरायिकं च, अथवा । पूर्वबद्धा निकाचिताद्यवस्थाः कर्मप्रकृतीर्नयत्यपूर्वाश्चादत्ते, तथा चागमः-''आहाकम्मंणं भुआमाणे समणे कड् कम्मपयडीओ बंधइ ?, गोयमा ! अन्नकम्मपयडीओ बंधइ, सिढिलबंधबद्धाओ घणियबंधणबद्धाओ करेइ, चियाओ करेइ, उवचियाओ करेइ, इस्सठिइयाओ दीहठिइयाओ करेइ' इत्यादि । तत्तश्चैवं शाक्यादयः परतीर्थिकाः स्वयूथ्या वा आधाकर्म भुआना द्विपक्षमेवाऽऽसेवन्त इति सूत्रार्थः!

मू. (६१) तमेव अवियाणंता, विसमंसि अकोविया। मच्छा वेसालिया चेव, उदगस्सऽभियागमे।।

**वृ.** इदानीमेतेषां सुखैषिणामाधाकर्मभोजिनां कटुकविपाकविर्भावनाय श्लोकद्वयेन ध्यान्तमाह—'तमेव' आधाकर्मोपभोगदोषम् 'अजानाना' विषमः-अष्टप्रकारकर्मबन्धो भव-24 कोटिभिरपि दुर्मोक्षः चतुर्गतिसंसारो वा तस्मिन्नकोविदाः, कथमेष कर्मबन्धो भवति ? कथं वा न भवति ? केन वोपायेनायं संसारार्णवस्तीर्यत इत्यत्राकुशलाः, तस्मिन्नेव संसारोदरे कर्मपाशावपाशिता दुःखिनो भवन्तीति । अत्र ध्ष्टान्तमाह-यथा 'मत्स्याः' पृथुरोमाणो विशालः-समुद्रस्तत्र भवा वैशालिकाः विशालाख्यविशिष्टजात्युद्भवा वा वैशालिकाः विशाला एव (या) वैशालिकाः- वृहच्छरीरास्ते एवंभूता महामत्स्या उदकस्याभ्यागमे' समुद्रवेला यां सत्यां प्रबलम-रुद्देगोदुभूतोत्तुङ्गकल्लोलमालाऽपनुन्नाः सन्त ।

# मू. (६२) उदगस्स पभावेणं, सुक्रं सिग्धं तमिंति उ। ढंकेहि य कंकेहि य, आमिसत्थेहिं ते दुही।।

**वृ.** उदकस्य प्रभावेन नदीमुखमागताः पुनर्वेलाऽपगमे तस्मिञ्चदके शुष्के वेगेनैवापगते सति बृहत्त्वाच्छरीरस्य तस्मिन्नेव धुनीमुखे विलग्ना अवसीदन्त आभिषप्रध्नुभिर्ढङकैः कड्कैश्च पक्षिविशेषैरन्यैश्च मांसवसार्थिभिर्भत्स्यबन्धादिभिर्जीवन्त एव विलुप्यमाना महान्तंदुःखसमुद्घात-मनुभवन्तः अशरणा 'घातं' विनाशं 'यान्ति' प्राप्नुवन्ति, तुरवधारणे, त्राणाभावाद्विनाशमेव यान्तीति श्लोकद्वयार्थः ।

# मू. (६३) एवं तु समणा एगे, वद्टमाणसुहैसिणो । मच्छा वेसालिया चेव, दातमेस्संति नंतसो ।।

**वृ**. एवं ध्ष्टान्तमुपदर्श्य दार्धन्तिके योजयितुमाह-यथैतेऽनन्तरोक्ता मत्स्यास्तया 'श्रमणाः' श्राम्यन्तीति श्रमणा 'एके' शाक्यपाशुपतादयः स्वयूथ्या वा, किंभूतास्ते इति दर्शयति-वर्त्तमानमेव सुखम् आधाकर्मो पभोगजनितमेषितुं शीलं येषां ते वर्तमानसुखैषिणः, समुद्रवायसवत् तत्कालावाप्तसुखलवासक्तचेतसोऽनालोचिताधाकर्मो पभोगजनितातिकटुकदुः खौघानुभवा वैशालिकमत्स्या इव 'घातं' विनाशम् 'एष्यन्ति' अनुभविष्यन्ति 'अनन्तशः' अरहट्टघटीन्यायेन भूयो भूयः संसारोदन्वर्तिनिमज्जनोन्मज्जनं कुर्वाणा न ते संसाराम्भोधेः पारगामिनो भविष्यन्तीत्यर्थः साम्प्रतमपराज्ञाभिमतोपप्रदर्शनायाह–

# मू. (६४) इणमत्रं तु अन्नाणं, इहमंगेसि आहियं। देवउत्ते अयं लोए. बंभउत्तेति आवरे॥

**वृ.** 'इद'मिति वक्ष्यमाण, तुशब्दः पूर्वेभ्यो विशेषणार्थः, 'अज्ञान'मिति मोहविजृम्भणम्-'इह' अस्मिन् लोके एकेषां न सर्वेषाम् 'आख्यातम्' अभिप्रायः, किं पुनस्तदाख्यातमिति ? तदाह-देवेनोप्तो देवोप्तः, कर्षकेणेव बीजवपनं कृत्वा निष्पादितोऽयं लोक इत्यर्थ, देवैर्वा गुप्तो-रांक्षेतो देवगुप्तो देवपुत्रो वेत्येवमार्दिकमज्ञानमिति, तथा ब्रह्मणा उप्तो ब्रह्मोप्तोऽयं लोक इत्यपरे एवं व्यवस्थिताः, तथाहि तेषामयमभ्युपगमः-ब्रह्मा जगत्पितामहः, स चैक एव जगदादावासीत्तेन च प्रजापतयः सृष्टाः तैश्च क्रमेणैतत्सकलं जगदिति ।

मू. (६५) ईसरेण कडे लोए, पहाणाइ तहावरे । जीवाजीवसमाउत्ते, सुहदुक्खसमन्निए।

चृ. तथेश्वरेण कृतोऽयं लोकः, एवमेके ईश्वरकारणिका अभिदधति, प्रमाणयन्ति च ते-सर्वमिदं विमत्यधिकरणभावापत्रं तनुभुवनकरणादिकंधर्मित्वेनोपादीयते, बुद्धिमत्कारणपूर्वकमिति साध्यो धर्मः, संस्थानविशेषवत्त्वादिति हेतुः, यथा धटादिरिति दृष्टान्तोऽयं, यद्यत्तंस्थान-विशेषवत्तत्तद्बुद्धिमत्कारणपूर्वकं दृष्टं, यथा देवकुलकूपादीनि, संस्थानविशेषवच्च मकराकरनदीधरा-धरधराशरीरकरणादिकंविवादगोचरापन्नमिति, तस्माद्बुद्धिमत्कारणपूर्वकं, यश्च समस्तस्यास्य जगतः कर्ता स सामान्यपुरुषो न भवतीत्यसावीश्वर इति, तथा सर्वमिदं तनुभुवनकरणादिकंधर्मित्वेनोपादीयते, बुद्धिमत्कारणपूर्वकमितिसाध्योधर्म, कार्यत्वादघटादिवत्, तथा स्थित्वा प्रवृत्तेर्वा, वास्यादिवदिति।

तथाऽपरे प्रतिपन्ना यथा-प्रधानादिकृतो लोकः, सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृति, सा च पुरुषार्थं प्रति प्रवर्तते, आदिग्रहणाच 'प्रकृतेर्महान् ततोऽहङ्कारः तस्माद्य गणः षोडशकः तस्मादपि षोडशकात्पञ्चभ्यः पञ्च भूतानी'त्यादिकया प्रक्रियया सृष्टिर्भवतीति, यदिवा-आदिग्रहणा-त्त्वभावादिकं गृह्यते, ततश्चायमर्थस्वभावेन कृतो लोकः, कण्टकादितैक्ष्ण्यवत्, तथाऽन्ये नियतिकृतो लोको मयूराङ्गरुहवदित्यादिभिकारणैः कृतोऽयं लोको 'जीवाजीवसमायुक्तो' जीवैः-उपयोगलक्षणैः तथा अजीवैः-धर्माधर्माकाशपुद्गलादिकैः समन्वितः समुद्रधराधरादिक इति, पुनरपि लोकं विशेषयितुमाह-'सुखम्' आनन्दरूपं 'दुःखम्' असातोदयरूपमिति, ताभ्यां समन्वितो-युक्त इति

# मू. (६६)

#### सयंभुणा कडे लोए, इति वुत्तं महेसिणा । मारेण संयुया माया, तेण लोए असासए ।।

वृ. किंच-'सयंभुणा' इत्यादि, स्वयं भवतीति स्वयम्भूः-विष्णुरम्य वा, स चैक एवादावभूत्, तत्रैकाकी रमते, द्वितीयमिष्टवान्, तच्चिन्तानन्तरमेव द्वितीया शक्तिः समुत्पन्ना, तदनन्तरमेव जगत्पृष्टिरभूद् 'इति' एवं महर्षिणा 'उक्तम्' अभिहितम्, एवंवादिनो लोकस्य कर्तारमभ्युपगतवन्तः

अपि च 'तेन' स्वयंभुवा लोकं निष्पाद्यातिभारभयाद्यमाख्यो मारयीति मारों व्यधायि, तेन मारेण 'संस्तुता' कृता प्रसाधिता माया, तया च मायया लोका म्रियन्ते, न च परमार्थतो जीवस्योपयोगलक्षणस्य व्यापत्तिरस्ति, अतोमायैषा यधाऽयं मृतः, तथा चायं लोकः 'अशाश्वत्तः' अनित्यो विनाशीति गम्यते अपि च--

## मू. (६७) माहणा समणा एगे, आह अंडकडे जगे। असो तत्तमकासी य, अयाणंता मुसं वदे।।

द्दृ. 'ब्राह्मणा' धिग्जातयः 'श्रमणाः' त्रिदण्डिप्रभृतयः 'एके' केचन पौराणिका न सर्वे, एवम् 'आहुः' उक्तवन्तो, वदन्ति च यथा-जगदेतद्यराचरमण्डेन कृतमण्डकृतं अण्डाज्ञातमित्यर्थ, तथाहि ते वदन्ति-यदा न किश्चिदपि वस्त्वासीत्-पदार्थशून्योऽयं संसारः तदा ब्रह्माऽप्र्वण्डमसृजत्, तस्माच्च क्रमेण वृद्धात्पश्चादि्वधाभावमुपगतादूर्ध्वधोविभागोऽभूत्, तन्मध्ये च सर्वा प्रकृतयोऽभूवन्, एवं पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशसमुद्रसरित्यर्वमकराकरनिवेशादिरांस्थितिरभूदिति, तथा चोक्तम्--

11911

#### ''आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् । अप्रतर्क्यमविज्ञेयं, प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥

एवंभूते चास्मिन् जगति 'असौ' ब्रह्मा, तस्य भावस्तत्त्वं-पदार्थजातं तदण्डादिप्रक्रमेण 'अकार्षीत्' कुतवानिति । ते च ब्राह्मणादयः परमार्थमजानानाः सन्तो मृषा वदन्त एवं वदन्ति- अन्यथा च स्थितं तत्त्वमन्यथा प्रतिपादयन्तीत्यर्थ अधुनैतेषां देवोप्तादिजगद्वादिनामुत्तरदानायाह-मू. (६८) सएहिं परियाएहिं, लोयं वूया कडेति य । तत्तं ते न विजाणंति, न विनासी कयाइवि ।।

**वृ.** 'स्वकैः' स्वकीयैः 'पर्यायैः' अभिप्रायैर्युक्तिविशेषैः अयं लोकः कृत इत्येवम् 'अन्नूवन्' अभिहितवन्तः तद्यथा-देवोप्तो न्नसोप्त ईश्वरकृतः प्रधानादिनिष्पादितः स्वयम्भुवा व्यधायि तन्निष्पादितमायया म्रियते तथाऽण्डजश्चायं लोक इत्यादि, स्वकीयाभिरुपत्तिभि प्रतिपादयन्ति-यथाऽस्मदुक्तमेव सत्यं नान्यदिति, ते चैवंवादिनो वादिनः सर्वेऽपि 'तत्त्वं' परमार्थं यथावस्थि-तलोकस्वभावं 'नाभि जानन्ति' न सम्यक् विवेचयन्ति, यथाऽयं लोको द्रव्यार्थतया न विनाशीति-निर्मूलतः कदाचन, न चायमादित आरभ्य केनचित् क्रियते, अपि त्वयं लोको द्रव्यार्थतया न विनाशीति-चिर् तथाहि-यत्तावदुक्तं यथा 'देवोप्तोऽयं लोक' इति, तदसंगतम्, यतो देवोप्तत्वे लोकस्य न किश्चित्तथाविधं प्रमाणमस्ति, न चाप्रमाणकमुच्यमानं विद्वज्जनमनांसि प्रीणयति, अपि च --

किमसौ देव उत्पन्नोऽनुत्पन्नो वा लोकं सृजेत् ?, न तावदनुत्पन्नस्तस्य खरविषाणस्येवा-सत्त्वात्करणामावः, अयोत्पन्नः सृजेत्तत्किं स्वतऽन्यतो वा ?, यदि स्वत एवोत्पन्नस्तथा सति तल्लोकस्यापि स्वत एवोत्पत्ति किं नेष्यते?, अथान्यत उत्पन्नः सन् लोककरणाय, सोऽप्यन्योऽन्यतः सोऽप्यन्योऽन्यत इत्येवमनवस्थालता नभोमण्डलव्यापिन्यनिवारितप्रसरा प्रसर्पतीति, अथासौ देवोऽनादित्वान्नोत्पन्न इत्येवमनवस्थालता नभोमण्डलव्यापिन्यनिवारितप्रसरा प्रसर्पतीति, अथासौ देवोऽनादित्वान्नोत्पन्न इत्युच्यते, इत्येवं सति लोकोऽप्यनादिरेवास्तु, को दोषः?, किंच-असावनादि सन्नित्योऽनित्यो वा स्यात्?, यदि नित्यस्तदा तस्य क्रमयौगपद्याभ्यामर्थक्रियाविरोधान्न कर्तृत्वम्, अथानित्यस्था सति स्वत एवोत्पत्त्यनन्तरं विनाशित्वादात्मनोऽपि न न्नाणाय, कुतोऽन्यत्कर्राण प्रति तस्य व्यापारचिन्तेति?, तथा किममूर्तो मूर्तिमान् वा?, यद्यमूर्तस्तदाऽऽकाशवदकर्तेव, अथ मूर्तिमान् तथा सति प्राकृतपुरुषस्येवोपकरणसव्यपेक्षस्य स्पष्टमेव सर्वजगदकर्तृत्वमिति । देवगुप्तदेवपुत्रपक्षौ त्वतिफल्गुत्वादपकर्णयितव्याविति, एतदेव दूषणं ब्रह्मोप्तपक्षेऽपि द्रष्टव्यं, तुल्ययोगक्षेमत्वादिति । तथा यदुक्तम् –

'तनुभुवनकरणादिकं विमत्यधिकरणभावापन्नं विशिष्टबुद्धिमत्कारणपूर्वकं, कार्यत्वाद, घटादिवदिति' तदयुक्तं, तथाविधविशिष्टकारणपूर्वकत्वेन व्याप्तयसिद्धेः, कारणपूर्वकत्वमात्रेण तुकार्यं व्याप्तं, कार्यविशेषोपलब्धौ कारणविशेषप्रतिपत्तिर्गृहीतप्रतिबन्धस्यैव भवति, न चात्यन्ताध्टे तथा प्रतीतिर्भवति, घटे तत्पूर्वकत्वं प्रतिपन्नमिति चेत् युक्तं तत्र घटस्य कार्यविशेषत्वप्रतिपत्तेः, न त्वेवं सरित्समुद्रपर्वतादौ बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वेन सम्बन्धो गृहीत इति, नन्वत एव घटादिसंस्था-नविशेषदर्शनवत्पर्वतादौ बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वेन सम्बन्धो गृहीत इति, नन्वत एव घटादिसंस्था-नविशेषदर्शनवत्पर्वतादावपि विशिष्टसंस्थानदर्शनाद्धुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वस्य साधनंक्रियते, नैतदेवं युक्तं, यतो न हि संस्थानशब्दप्रवृत्तिमात्रेण सर्वस्य बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वावगतिर्भवति, यदि तु स्यात् मृद्विकारत्वाद्वल्मीकस्यापि घटवत्कुम्भकाराकृति स्यात्, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ "अन्यथा कुम्भकारेण मृद्विकारस्य कस्यचित् । घटादेः करणात्सिद्धयेद्वल्मीकस्यापि तत्कृति ॥

इति, तदेवं यस्यैव संस्थानविशेषस्य बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वेन सम्बन्धो गृहीतस्तद्दर्शनमेव तथाविधकारणानुमापकं भवति न संस्थानमात्रमिति, अपिच-घटादिसंस्थानानां कुम्भकार एव विशिष्टः कर्तोपलक्ष्यतेनेश्वरः, यदि पुनरीश्वरः स्यात् किं कुम्भकारेणेति?, नैतदास्ति, तत्रापीश्वर एव सर्वव्यापितया निमित्तकारणत्वेन व्याप्रियते, नन्वेवं ६ष्टहानिर६ष्टकल्पना स्यात्, तथा चोक्तम् ॥ १॥ ''शस्त्रीषधादिसंबन्धाद्वैत्रस्य व्रणरोहणे।

असंबद्धस्य किं स्थाणोः, कारणत्वं न कल्प्यते ? ॥

तदेवं ६ष्टकारणपरित्यागेना६ष्टपरिकल्पना न न्याय्येति, अपिच-देवकुलावटादीनां यः कर्ता स सावयवोऽव्याप्यनित्यो ६ष्टः, तद्दष्टान्तरसाधितश्चेश्वर एवंभूत एव प्राप्नोति, अन्यथाभूतस्य च ६ष्टान्ताभावाद्वयाप्तयसिधेर्नानुमानमिति, अनयैव दिशा स्थित्वाप्रवृत्त्यादिकमिपि साधन-मसाधनमायोज्यं, तुल्ययोगक्षेमत्वादिति। यदपि चोक्तं 'प्रधानादिकृतोऽयं लोक' इति, तदप्यसंगतं, यतस्तप्रधानं किं मूर्तममूतं वा ?, यद्यमूर्तं न ततो मकराकरादेर्मूर्तस्योद्भवो घटते, न ह्याकाशात्कि-श्चिदुत्पद्यमानमालक्ष्यते, मूर्ताभूर्तयोः कार्यकारमविरोधादिति, अथ मूर्तं तत्कुतः समुत्पन्नं ? न तावत्स्वतो लोकस्यापि तथोत्पत्ति प्रसङ्गात्, नाप्यन्यतोऽनवस्थापत्तेरिति, यथाऽनुत्पन्नमेव प्रधानाद्यनादिभावेनाऽऽस्ते तद्वस्त्रोकोऽपि किं नेष्यते ?, अपिच-सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रधानमित्युच्यते, न चाविकृतात्राधानान्महदादेरुत्पत्तिरिष्यतेभवद्भिः, न च विकृतं प्रधानव्य-पदेशमास्कन्दतीत्यतो न प्रधानन्महदादेरुत्पत्तिरिप्ति, अपिच –

अचेतनायाः प्रकृतेः कयं पुरुषार्थं प्रति प्रवृत्ति ? येनाऽऽत्मनो भोगोपपत्त्या सृष्टि स्यादिति, प्रकृतेरयं स्वभाव इति चेदेवं तर्हि स्वभाव एव बलीयान् यस्तामपि प्रकृतिं नियमयति, तत एव च लोकोऽप्यस्तु, किमध्ष्टप्रधानादिकल्पनयेति ? अथादिग्रहणात्स्वभावस्यापि कारणत्वं कैश्चिदिष्यत इति चेदस्तु, न हि स्वभावोऽभ्युपगन्यमानो नः क्षतिमातनोति, तथाहि-स्वो भवः स्वभावः-स्वकीयोत्पत्ति, सा च पदार्थानामिष्यत एवेति । तथा यदुक्तं 'नियतिकृतोऽयं लोक' इति, तन्नापि नियमनं नियतिर्यद्यधाभवनं नियतिरित्युच्यते, सा चाऽऽलोच्यमाना न स्वभावादतिरिच्यते, यद्याभ्यधायि-'स्वयम्भुवोत्पादितो लोक' इति, तदप्यसुन्दरमेव, यतः स्वयम्भूरिति किमुक्त भवति ?, किं यदाऽसौ भवति तदा स्वतन्त्रोऽन्यनिरपेक्ष एव भवति अथानादिभवनात्स्वयम्भूरिति व्यपदिश्यते ?, तद्यदि स्वतन्त्रभवनाभ्युपगमस्तद्वछोकस्यापि भवनं किं नाभ्युपेयते ?, किं स्वयम्भुवा ?, अथानादिस्ततस्तस्यानादित्वे नित्यत्वं, नित्यस्य चैकरूपत्वात्कर्तृत्वानुपपत्ति, तथा वीतरागत्वात्तस्य संसारवैचित्र्यानुपर्पत्ति, अथ सरागोऽसौ ततोऽस्मदाद्यव्यतिरेकात्सुतरां विश्वस्थाकर्ता, मूर्तामूर्तादिविकल्पाश्च प्राग्वदायोज्या इति ।

यदपि चात्राभिहितं-'तेन मारः समुत्पादि, स च लोकं व्यापादयति', तदप्यकर्तृत्व-स्याभिहितत्वाद्यलापमात्रमिति। तथा यदुक्तम् 'अण्डादिक्रमजोऽयं लोक' इति, तदप्यसमीचीनं, यतो यास्वप्सु तदण्डं निसृष्टं ता यथाऽण्डमन्तरेषाभूवन् तथा लोकोऽपि भूत इत्यभ्युपगमे न काचिद्बाधा ध्श्यते, तथाऽसौब्रह्मा यावदण्ड सृजति तावल्लोकमेव कस्मान्नोत्पादयति?, किमनया कष्टया युक्त्यसंगतया चाण्डपरिकल्पनया ?, एवमस्त्विति चेत् तथा केचिदभिहितवन्तो यथा ब्रह्मणो मुखाद्ब्राह्मणाः समजायन्त बाहुभ्यां क्षत्रिया ऊरुभ्यां वैश्याः पद्म्यां शूद्रा इति, एतदप्ययुक्तिसंगतमेव, यतो न मुरवादेः कस्यचिदुत्पत्तिर्भवन्त्युपलक्ष्यते, अथापि स्यात्तया सति वर्णानामभेदः स्याद्, एकस्मादुत्पत्तेः, तथा ब्राह्मणानां कठतैत्तिरुयककलापादिकश्च मेदो न स्याद्, एकस्मान्मुखादुत्पत्तेः, एवं चोपनयनादिसद्भावो न भवेद्, भावे वा स्वादिग्रहणापत्ति स्याद्, एवमाद्यनेकदोषदुष्टत्वादेवं लोकोत्पत्तिर्नाभ्युपगन्तव्या।

ततश्च स्थितमेतत्-त एवंवादिनो लोकस्यानाद्यपर्यवसितस्योर्ध्वाधश्व तुर्दशरज्जुप्रमाणस्य वैशाखस्थानस्थकटिन्यस्तकरयुग्मपुरुषाकृतेरधोमुखमल्लकारासप्तपृथिव्यात्मकाधोलोकस्य स्थालाकारसंख्यद्वीपसमुद्राधारमध्यलोकस्य मल्लकसमुद्रकारारोर्ध्वलोकस्य धर्माधर्माकाश-पुद्गलजी-वात्मकस्य द्रव्यार्थतया नित्यस्य पर्यायापेक्षया क्षणक्षयिण उत्पादव्ययध्नौव्यापादितद्रव्य-सतत्व- स्यानादिजीवकर्मसम्बन्धापादितानेकभवप्रपश्चस्याष्टविधकर्मविप्रमुक्ताऽऽत्मलोका-न्तोपलक्षितस्य तत्त्वमजानानाः सन्तो मृषा वदन्तीति इदानीमेतेषामेव देवोप्तादिवादिनामज्ञानित्वं प्रसाध्य तत्फलदिदर्शयित्वाऽऽह–

# मू. (६९) अमणुन्नसमुष्पायं, दुक्खमेव विजाणिया। समुष्पायमजाणंता, कहं नायंति संवरं।।

**ष्टृ.** मनोऽनुकूलं मनोइं-शोभनमनुष्ठानं मनोइममनोइम्-असदनुष्ठानं तस्मादुत्पादः-प्रादुर्भावो यस्य दुःखस्य तदमनोइासमुत्पादम्, एवकारोऽवधारणे, स चैवं संबन्धीयः-अमनोइासमुत्पादमेव दुःखमित्येवं 'विजानीयात्' अवगच्छेत्राइाः, एतदुक्तं भवतिस्वकृतासद-भुष्ठानादेव दुःखस्योदभवो भवति नान्यस्मादिति, एवं व्यवस्थितेऽपि सति अनन्तरोक्तवादि-नोऽसदनुष्ठानोद्भवस्य दुःखस्य समुत्पादमजानानाः सन्तोऽन्यतईश्वरादेर्दुखस्योत्पादमिच्छन्ति, ते चैवमिच्छन्तः 'कथं' केन प्रकारेण दुःखस्य संवरं –

दुःखप्रतिधातहेतु ज्ञास्यन्ति, निंदानोच्छेदेन हि निदानिन उच्छेदो भवति, ते च निदानमेव न जानन्ति, तच्चाजानानाः कथं दुःखोच्छेदाय यतिष्यन्ते ?, यत्नवन्तोऽपि च नैव दुःखोच्छेदनम-वाप्स्यन्ति, अपि तु संसार एव जन्मजरामरणेष्टवियोगाद्यनेकदुःखव्राताध्राता भूयो भूयोऽरहट्ट-घटीन्यायेनानन्तमपि कालं संस्थास्यन्ति साम्प्रतं प्रकारान्तरेण कृतवादिमतमेवोपन्यस्यज्ञाह-

मू. (७०) सुद्धे अपावए आया, इहमेगेसिमाहियं।

पुणो किङ्कापदोसेणं, सो तत्य अवरज्झई।।

**वृ.** 'इह' अस्मिन् कृतवादिप्रस्तावे त्रैराशिका गोशालकमतानुसारिणो येषामेकविंशतिसूत्राणि पूर्वगतत्रैराशिकसूत्रपरिपाट्या व्यवस्थितानिते एवं वदन्ति-यथाऽयमात्मा 'शुद्धो' मनुष्यभव एव शुद्धाचारो भूत्वा अपगताशेषमलकलङ्को मोक्षे अपापको भवति-अपगताशेषकर्मा भवतीत्यर्थ, इदम् 'एकेषां' गोशालकमतानुसारिणामाख्यातं, पुनरसावात्मा शुद्धत्वाकर्मकत्वराशिद्वयावस्थो भूत्वा क्रीडया प्रद्वेषेण वा स तत्र मोक्षस्थ एव 'अपराध्यति' रजसा श्रिष्ठष्यते, इदमुक्तं भवति –

तस्य हि स्वशांसनपूजामुपलभ्यान्यशासनपराभवं चोपलभ्य क्रीडोत्पद्यते-प्रमोदः संजायते, स्वशासनन्यक्कारदर्शनाद्य द्वेषः ततोऽसौक्रीडाद्वेषाभ्यामनुगतान्तरात्मा शनैः शनैर्निर्मलपटवदुप-भुज्यमानो रजसा मलिनीक्रियते, मलीमसश्च कर्मगौरवाद्भूयः संसारेऽवतरति, अस्यां चावस्थायां सकर्मकत्वात्तु तीयराश्यवस्थो भवति ।।

#### मू. (७९) इह संवुडे मुनी जाए, पच्छा होइ अपावए । वियडंबु जहा भुज्जो, नीरयं सरयं तहा ।।

**वृ.** किंच-'इह' अस्मिन् मनुष्यभवे प्राप्तः सन् प्रव्रज्यामभ्युपेत्य संवृतात्मा-यमनियमरतो जातः सन् पश्चादपापो भवति-अपगताशेषकर्मकल्झो भवतीति भावः, ततः स्वशासनं प्रज्वाल्य मुक्त्वस्थो भवति, पुनरपि स्वशासनपूजादर्शनान्निकारोपलब्धेश्च रागद्वेषोदयात्कलुषितान्तरात्मा विकटाम्बुवद्-उदकवत्रीरजस्कं सद्वातोद्धतरेणुनिवहसंपृक्तं सरजस्कं-मलिनं भूयो यथा भवति तथाऽयमप्यात्माऽनन्तेन कालेन संसारोद्वेगाच्छुद्धाचारावस्थो भूत्वा ततो मोक्षावाप्तौ सत्त्यामकर्मावस्थो भवति, पुनः शासनपूजानिकारदर्शनाद्रागद्वेषोदयात्सकर्मा भवतीति, एवं त्रैराशिकानां राशित्रयावस्थो भवत्यात्मेत्याब्यातम्, उक्तं च –

> ''दग्धेन्धनः पुनरुपैति भवं प्रमध्य, निर्वाणमप्यनवधारितभीरुनिष्ठम् । मुक्तः स्वयं कृतभवश्च परार्थशूरस्वत्वच्छासनप्रतिहतेष्विह मोहराज्यम् इति

–अधुनैतद्दूषयितुमाह–

मू. (७२)

एतानुवीति मेघावी, बंभचेरेण ते वसे । पुढो पावाउया सब्वे, अक्खायारो सयं सयं ।।

**q**. 'एतान्' पूर्वोक्तान् चादिनोऽनुचिन्त्य 'मेघावी' प्रज्ञाचान् मर्यादाव्यवस्थितो वा एतदवधारयेत् यथा-नैते राशित्रयवादिनो देवोप्तादिलोकवादिनश्च 'ब्रह्मचर्ये' तदुपलक्षिते वा संयमानुष्ठाने 'वसेयुः' अवतिष्ठेरन्निति, तथाहि-तेषामयमभ्युपगमो यथा स्वदर्शनपूजानिकार-दर्शनात्कर्मबन्धोभवति, एवंचावश्यंतद्दर्शनस्य पूज्यातिरस्कारेण वोभयेन वाभाव्यं, तत्संभवाज्ञ कर्मोपचयस्तदुपचयाच्च शुद्धयभावः शुद्धयभावाच्च मोक्षाभावः, न च मुक्तानामपगताशेष-कर्मकलङ्कानां कृतकृत्यानामपगताशेषयथावस्थितवस्तुतत्त्वानां समस्तुतिनिन्दानामपगताशेष-कर्मकलङ्कानां कृतकृत्यानामपगताशेषयथावस्थितवस्तुतत्त्वानां समस्तुतिनिन्दानामपगताशेष-कर्मकलङ्कानां तगद्वेषानुषङ्गः, तदभावाच्च कुतः पुनः कर्मबन्धः । तद्वशाच्च संसारावतर-णमित्यर्थ, अतस्ते यद्यपि कथञ्चिद् द्रव्यव्रह्मचर्ये व्यवस्थितास्तथापि सम्यगज्ञानाभावाञ्च ते सम्यगनुष्ठानभाज इति स्थितम् । अपिच-सर्वेऽप्येते प्रावादुकाः 'स्वकं स्वकम्' आत्सीयमात्सीयं दर्शनं स्वदर्शनानुरावादाख्यातारः-शोभनत्वेन प्रख्यापयितार इति, न च तत्र विदितवेद्येनास्या विधेयेति ॥

मू. (७३)

#### सए सए उवद्वाणे, सिद्धिमेव न अन्नहा । अहो इहेव वसवत्ती, सव्वकामसमप्पिए ।।

**वृ.** पुनरन्यथा कृतवादिमतमुपदर्शयितुमाह-ते कृतवादिनः शैवेकदण्डिप्रभृतयः स्वकीये स्वकीये उपतिष्ठन्त्यस्मिन्नित्युपस्थानं-स्वीयमनुष्ठानं दीक्षागुरुचरणशुश्रूषादि तस्मिन्नेव 'सिद्धिम्' अशेषसांसारिकप्रपञ्चरहितस्वभावामभिहितवन्तो 'नान्यथा' नान्येन प्रकारेण सिद्धिरवाप्यत इति, तथाहि–शैव दीक्षात एव भोक्ष इत्येवं व्यवस्थिताः, एकदण्डिकास्तु पञ्चविंशतितत्त्व-परिज्ञानान्मुक्तिरित्यभिहितवन्तः, तथाऽन्येऽपि येदन्तिका ध्यानाध्ययनसमाधिमार्गानुष्ठा-नात्सिद्धिमुक्तवन्त इत्येवमन्येऽपि यथास्वं दर्शनान्मोक्षमार्गं प्रतिपादयन्तीति, अशेषद्वन्दोपरन्लक्ष-णायाः सिद्धिप्राप्तेरधत्तात् ।

Jain Education International

प्रागपि यावदद्यापि सिद्धिप्राप्तिर्न भवति तावदिहैव जन्मन्यस्मदीयदर्शनोक्ता-नुष्टानानुभावादष्टगुणैर्श्वयसद्भावो भवतीति दर्शयति-आत्मवशे वर्तितुं शीलमस्येति वशवर्ती-वशेन्द्रिय इत्युक्तं भवति, न ह्यसौ सांसारिकैः स्वभवैरभिम्यते, सर्वे कामा-अभिलाषा अर्पिताः-संपन्ना यस्य स सर्वाकामसमर्पितो, यान् यान् कामान् कामयते ते ते ऽस्य सर्वे सिध्यन्तीतियात्, तथाहि-सिद्धेरारादष्टगुणैश्वर्यलक्षणा 'सिद्धिर्भवति' तद्यथा-अणिमा लघिमा महिमा प्राकाम्यमीशित्वं वशित्त्वं प्रतिघातित्वं यत्र कामावसायित्वमिति। तदेवमिहैवास्मदुक्तानुष्ठायिनोऽष्टगुणैश्वर्यलक्षणा सिद्धिर्भवत्यमुत्र चावशेषद्वन्द्वोपरम- लक्षणा सिद्धिर्भवतिति दर्शयितुमाह–

# मू. (७४) सिद्धा य ते अरोगा य, इहमेगेसिमाहियं। सिद्धिमेव पुरो काउं, सासए गढिआ नरा।।

**वृ.** ये ह्यस्मदुक्तमनुष्ठानं सम्यगनुतिष्ठन्ति तेऽस्मिन् जन्मन्यष्टगुणैश्वर्यरूपां सिद्धिमासाद्य पुनर्विशिष्टसमाधियोगेन शरीरत्यागं कृत्वा 'सिद्धाश्च' अशेषद्वन्दरहिता अरोगा भवन्ति, अरोगग्रहणं चोपलक्षणम्, अनेकशारीरमानसद्वन्द्वैर्न स्पृश्यन्ते, शरीरमनसोरभावादिति, एवम् 'इह' अस्मिन् लोके सिद्धिविचारे वा 'एकेषां' शैवादीनामिदम् 'आख्यातं' भाषितं, ते च शैवादयः 'सिद्धिमेवपुरस्कृत्य' मुक्तिमेवाङ्गीकृत्य 'स्वकीये आशये' स्वदर्शनाभ्युपगमे 'ग्रथिताः' संबद्धा अध्युपपन्नास्तदनुकूला युक्तीः प्रतिपादयन्ति, नरा इव नराः-प्राकृतपुरुषाः शास्त्रावबोधविकलाः स्वाभिष्रेतार्थसाधनाय युक्ति प्रतिपादयन्ति, एवं तेऽपि पण्डितंमन्याः परमार्थमजानानाः स्वाग्रहप्रुसाधिका युक्तिरुद्धोषयन्तीति, तथा चोक्तम् –

II 9 II 'आग्रही बत निनीषति युक्ति, तत्र यत्र मतिरस्य निविष्टा । पक्षपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मतिरेति निवेशम् ।।

मू. (७५)

पदापाति तिहतत्व तु चुावतवत्र तत्र मतितता निवसम् ॥ असंवुडा आंदीयं, भमिहिंति पुणो पुणो । कप्पकालमुवज्ञंति, ठाणा आसुरकिब्बिसिया ।। तिबेमि ।–

ष्टृ. साम्प्रतमेतेषामनर्थप्रदर्शनपुरःसरं दूषणाभिधित्सयाऽऽह ते हि पाखण्डिका मोक्षाभिसन्धिना समुत्थिता अपि 'असंवृता' इन्द्रियनोइन्द्रियैरसंयताः, इहाप्पस्माकंलाभ इन्द्रिया०-नुरोधेन सर्वविष-योपभोगादू, अमुत्र मुक्त्यवाप्तेः, तदेवं मुग्धजनं प्रतारयन्तोऽनादिसंसारकान्तारं 'भ्रमिष्यन्ति' पर्यटिष्यन्ति स्वदुश्चरितोपात्तकर्मपाशावशापि ताः पौनःपुन्येन नरकादियात-नास्थानेषूत्यदन्ते, तथाहि --

मेन्द्रियैरनियमितैरशेषद्वन्द्वप्रच्युतिलक्षणासिद्धिरवाप्यते, याऽप्यणिमाद्यष्टगुणलक्षणैहिकी सिद्धिरभिधीयते साऽपि मुग्धजनप्रतारणाय दम्भकल्पैवेति, ताऽपि च तेषां बालतपोऽनुष्ठानादिना स्वर्गावाप्ति साऽप्येवंप्राया भवतीति दर्शयति-'कल्पकालं' प्रभूतकालम् 'उत्पद्यन्ते' संभवन्ति आसुराः- असुरस्थानोत्पन्ना नागकुमारादयः, तत्रापि न प्रधानाः, किं तर्हि ?- 'किल्बिषिकाः' अधमाः प्रेष्यभूता अल्पर्धयोऽल्पभोगाः स्वल्पायुःसामर्थ्याद्युपेताश्च भवन्तीति । इति उद्देशकपरिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-१ उद्देशकः-३ समाप्तः

#### -: अध्ययनं-१ उद्देशकः-४:-

उक्तस्तृतीयोद्देशकः, अधुना चतुर्थ समारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-अनन्तरोद्देशके Sध्ययनार्थत्वास्वपरसमयवक्तव्यतोक्तेहापि सैवाभिधीयते, अथवाSनन्तरोद्देशके तीर्थिकानां कुत्सिताचारत्वमुक्तमिहापि तदेवाभिधीयते, तदनेन सम्बन्धेनाSSयातस्यास्योद्देशकस्यो-पक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराण्यभिधाय सूत्रानुगमे सूत्रमुच्चारणीयं, तद्येदम्--

मू. (७६) एते जिया भो ! न सरणं, बाला पॅडियमानिनो । हिद्या णं पुव्यसंजोगं, सिया किद्योवएसगा ।

**वृ.** अस्य चानन्तरसूत्रेण सहायं सम्बन्धस्तद्यथा, अनन्तरसूत्रेऽभिहितं-'तीर्थिका असुरस्थानेषु किल्बिषा जायन्त' इति, किमिति ? यत एते जिताः परीषहोपसर्गे, परम्परसूत्र-संबन्धस्वयम्-आदाविदमभिहितं 'बुध्येत त्रोटयेच्च' ततश्चेतदपि बुध्येत-यथैते पञ्चभूतादिवादिनो गोशालकमतानुसारिणश्च जिताः परीषहोपसर्गे कामक्रोधलोभमानमोहमदाख्येनारिषड्वर्गेण चेति, एवमन्थैरपि सूत्रैः संबन्ध उद्येक्ष्यः।तदेवं कृतसम्बन्धस्यास्य सूत्रस्येदानीं व्याख्या प्रतन्यते

'एत' इति पञ्चभूतैकात्मतज्जीवतच्छरीरादिवादिनः कृतवादिनश्च गोशालकमता-नुसारिणस्त्रैराशिकाश्च 'जिता' अभिभूता रागद्वेषादिभिः शब्दादिविषयैश्च तथा प्रबलमहा-मोहोत्थाज्ञानेन च 'भो' इति विनेयामन्त्रणम् एवं त्वं गृहाण यथैते तीर्थिका असम्यगुपदेशप्रवृत्तत्वान्न कस्यचिच्छरणं भवितुमर्हन्ति न किचित्त्रातुं समर्था इत्यर्थ, किमित्येवं ?, यतस्ते बाला इव बालाः, यथा शिशवः सदसद्विवेकवैकल्पाद्यक्तिञ्चनकारिणो भाषिणश्च, तथैतेऽपि स्वयमज्ञाः सन्तः परानपि मोहयन्ति, एवम्भूता अपि च सन्तः पण्डितमानिन इति, कचित्पाठो 'जत्थ बालेऽवसीयइ'त्ति 'यत्र' अज्ञाने 'बालः' अज्ञो लग्नः सन्नवसीदति, तत्र ते व्यवस्थिताः यतस्ते न कस्यचित्राणायेति । यच्च तैर्विरूपमाचरितं तदुत्तरार्द्धेन दर्शयति –

'हित्वा' त्यक्त्वा, णमिति वाक्यालङ्कारे, पूर्वसंयोगो-धनधान्यस्वजनादिभि संयोगस्तं त्यक्त्वा किल वयं निसङ्गाः प्रव्रजिता इत्युत्थाय पुनः सिताः बद्धाः परिग्रहारम्भेष्वासक्तास्ते गृहस्थाः तेषां कृत्यं-करणीयं पचनपाचनकण्डनपेषणादिको भूतोपमर्दकारी व्यापारस्तस्योपदेशस्तं गच्छन्तीति कृत्योपदेशगाः कृत्योपदेशका वा, यदिवा-'सिया' इति आर्षत्वाद्बहुवचनेन व्याख्यायते 'स्यु' भवेयुः कृत्यं-कर्तव्यं सावद्यानुष्ठानं तस्रधानाः कृत्या-गृहस्थास्तेषामुपदेशः- संरम्भसमारम्भारूपारूप स विद्यते येषां ते कृत्योपदेशिकाः, प्रव्रजिता अपि सन्तः कर्तव्यैर्गृहस्थेभ्यो न भिद्यन्ते, गृहस्था इव तेऽपि सर्वावस्थाः पश्चसूनाव्यापारोपेता इत्यथः–

मू. (७७) तं च भिक्खू परिन्नाय, वियं तेसु न मुच्छए। अनुक्कस्से अप्पलीणे, मज्झेण मुनि जावए।।

**वृ.** एवम्भूतेषु च तीर्थिकेषु सत्सु भिक्षुणा यत्कर्तव्यं तद्दर्शयितुमाह-'तं' पाखण्डिकलो-कमसदुपदेशदानाभिरतं 'परिज्ञाय' सम्यवगम्य यथैते मिथ्यात्वोपहतान्तरात्मानः सद्विवेकशून्या नात्मने हितायालं नान्यस्मै इत्येवं पर्यालोच्य भावभिक्षु संयतो 'विद्वान्' विदितवेद्यः ते 'न मूर्च्छयेत्' न गार्ध्यं विदध्यात्, न तैः सह संपर्कमपि कुर्यादित्यर्थः ।

किं पुनः कर्तव्यमिति पश्चार्द्धेन दर्शयति-'अनुत्कर्षवानिति' अष्टमदस्थाना- नामन्य-

तमेनाप्युत्सेकमकुर्वन् तथा 'अप्रलीनः' असंबद्धस्तीर्थिकेषु गृहस्थेषु पार्श्वस्थादिषु वा संश्लेषमकुर्वन् 'मध्येन' रागद्वेषयोरन्तरालेन संचरन् 'मुनि' जगत्रयवेदी 'यापयेद्' आत्मानं वर्त्तयेत्, इदमुक्तं भवति-तीर्थिकादिभि सह सत्यपि कथञ्चित्संबन्धे त्यक्ताहङ्कारेण तथा भावतस्तेष्वप्रलीय-मानेनारक्तद्विष्टेन तेषु निन्दामात्मनश्च प्रशंसां परिहरत मुनिनाऽऽत्या यापयितव्य इति ।

किमिति ते तीर्थिकास्त्राणाय न भवन्तीति दर्शयितुमाह--

# मू. (७८) सपरिग्गहा य सारंभा, इहमेगेंसिमाहियं। अपरिग्गहा अनारंभा, भिखू ताणं परिव्वए।।

**वृ.** सह परिग्रहेण धनधान्यद्विपदचतुष्पदादिना वर्तन्ते तदभावेऽपि शरीरोपकरणादौ मूर्च्छावन्तः सपरिग्रहाः, तथा सहारम्भेणजीवोपमर्दादिकारिणा व्यापारेण वर्तन्त इति तदभावेऽप्यौद्देशिकादिभोजित्वात्सारम्भाः-तीर्थिकादयः, सपरिग्रहारम्भकत्वेनैव च मोक्षमार्गं प्रसाधयन्तीति दर्शयति-'इह' परलोकचिन्तायाम् एकेषां केषाश्चिद् 'आख्यातं' भाषितं, यथा किमनया शिरस्तुण्डमुण्डनादिकया क्रियया ?, परं गुरोरनुग्राहत्परमाक्षरावाप्तिस्तद्दीक्षावाप्ति यदि भवति ततो मोक्षो भवतीत्येवं भाषमाणास्ते न त्राणाय भवन्तीति ।

ये तु त्रातुं समर्थास्तान्पश्चार्न्धेन दर्शयति-'अपरिग्रहाः' न विद्यते धर्मोपकरणार्धते शरीरोपभोगाय स्वल्पोऽपि परिग्रहो येषां ते अपरिग्रहाः, तथा न विद्यते सावद्य आरम्भो येषां तेऽनारम्भाः, ते चैवंभूताः कर्मलधवः स्वयं यानपात्रकल्पाः संसारमहोदधेर्जन्तूत्तारणसमर्थास्तान् 'भिक्षु'भिक्षणशील उद्देशिकाद्यपरिभोजी 'त्राणं' शरणं परि-समन्तादुव्रजेद-गच्छेदिति।

मू. (७९) कडेसु घासमेसेज़ा, विऊ दत्तेसणं चरे। अगिद्धो विष्पमुक्को अ, ओमाणं परिवज़ए।।

**वृ.** कथं पुनस्तेनापरिग्रहेणानारम्भेण च वर्तनीयमित्येतद्दर्शयितुमाह-गृहस्थैः परिग्रहारम्भद्वा-रेणाऽऽत्मार्थ ये निष्पादिता ओदनादयस्ते कृता उच्यन्ते तेषु कृतेषु-परकृतेषु परनिष्ठितेष्वित्यर्थ, अनेन च षोडशोद्गमदोषपरिहारः सूचितः, तदेवमुद्गमदोषरहितं ग्रस्यत इति ग्रासः-आहार-स्तमेवभूतम् 'अन्वेषयेत्' मृगयेत् याचेयेदित्यर्थ, तथा 'विद्वान्' संयमकरणैकनिपुणः परैराशंसा-दोषरहितैर्यन्निः श्रेयसबुद्धया दत्तमिति, अनेन षोडशोत्पादनदोषाः परिगृहीता द्रष्टव्याः, तदेवम्भूते दौत्यधात्रीनिमित्तादिदोषहिते आहारे स भिक्षु 'एषणां' ग्रहणैषणां 'चरेद्' अनुतिष्ठेदिति, अनेनापि दशैषणादोषाः परिगृहीता इति मन्तव्यं ।

तथा 'अगृद्धः' अनध्युपपन्नोऽमूच्छितस्तस्मिन्नाहारे रागद्वेषविप्रमुक्तः, अनेनापि च ग्रासैषणादोषाः पञ्च निरस्ता अवसेयाः, स एवम्भूतो भिक्षु परेषामपमानं-परावमदर्शित्वं 'परिवर्जयेत्' परित्यजेत्, न तपोमदं ज्ञानमदं च कुर्यादितिभावः ॥ एवं निर्युक्तिकारेणोद्देशकार्थाधिकाराभिहितं 'किञ्चुवमा य चउत्थे' इत्येतव्यदर्श्येदानीं परवादिमतमेवोद्देशार्थाधिकाराभिहितं दर्शयितुमाह-

मू. (८०) लोगवायं निसामिजा, इहमेगेसिमाहियं । विपरीयपन्नसंभूयं, अन्नउत्तं तयाणुयं ।।

**वृ**. लोकानां-पाखण्डिनां पौराणिकानां वा वादो लोकवादः-यथास्वमभिप्रायेणान्यथा वाऽभ्युपगमस्तं 'निशामयेत्' श्रृ णुयात् जानीयादित्यर्थ, तदेवदर्शयति-'इह्र' अस्मिन्संसारे 'एकेषां' केषाश्चिदिदम् 'आख्यातम्' अभ्युपगमः ।

तदेव विशिनष्टि विपरीता-परमार्थादन्यथाभूता या प्रज्ञा तया संभूतं-समुत्पन्नं, तत्त्वविपर्यस्तबुद्धिग्रथितमितियावत्, पुनरपि विशेषयति-अन्यैः-अविवेकिभिर्यदुक्तं तदनुगं, यथावस्थितार्थविपरीतानुसारिभिर्यदुक्तं विपरीतार्थाभिधायितया तदनुगच्छतीत्यर्थः।

मू. (८९) अनंते निइए लोए, सासए न विणस्सती। अंतवं निइए लोए, इति धीरोऽतिपासइ।।

**q**. तमेव विपर्यस्तबुद्धिरचितं लोकवादं दर्शयितुमाह-नास्यान्तोऽस्तीत्यनन्तः, न निरन्वयनाशेन नश्यतीत्युक्तं भवतीति, तथाहिं-यो यार्धगिह भवे स तार्धगेव परभवेऽप्युत्पद्यते, पुरुषः पुरुष एवाङ्गना अङ्गनैवेत्यादि, यदिवा 'अनन्तः' अपरिमितो निरवधिक इतियावत्, तथा 'नित्य' इति अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावो लोक इति l तथा शश्वद्भवतीति शाश्वतो द्यणुका-दिकार्यद्रव्या- पेक्षयाऽश्वद्भवन्नपि न कारणद्रव्यं परमाणुत्वं परित्यजतीति तथा न विनश्यतीति दिगात्माका- शाद्यपेक्षया l तथाऽन्तोऽस्यास्तीत्यन्तवान् लोकः, 'सप्तद्वीपा वसुन्धरे'ति परिमाणोक्तेः, स च ताध्कपरिमाणो नित्य इत्येवं 'धीरः' कश्चित्त्साहसिको ऽन्यथाभूतार्थप्रतिपादनात् व्यासादिरिवाति पश्यतीत्यतिपश्यति l तदेवंभूतमनेकभेदभिन्नं लोकवादं निशामयेदिति प्रकृतेन सम्बन्धः l तथा 'अपुन्नस्य न सन्ति लोका, ब्राह्मणा देवाः, श्वानो यक्षा, गोभिर्हतस्य गोघ्नस्य वा न सन्ति लोका' इत्येवमादिकं निर्युक्तिकं लोकवादं निशामयेदिति किंच—

मू. (८२) अपरिमाणं वियाणाई, इहमेगेसिमाहियं। सव्वत्थ सपरिमाणं, इति धीरोऽतिपासई।।

**वृ.**न विद्यते 'परिमाणम्' इयत्ता क्षेत्रतः कालतो वा यस्य तदपरिमाणं, तदेवंभूतं विजानाति कश्चित्तीर्थिकतीर्थकृत्, एतदुक्तं भवति-अपरिमितज्ञोऽसावतीन्द्रियद्रष्टा, न पुनः सर्वज्ञ इति, यदिवा-अपरिमितज्ञ इत्यभिप्रेतार्थातीन्द्रियदर्शीति, तथा चोक्तम्-

II 9 II ''सर्वं पश्यतु वा मा वा, इष्टमर्थं तु पश्यतु । कीटसंख्यापरिज्ञानं तस्य नः क्**वोपयुज्यते II** 

इति, 'इह' अस्मिंल्लोके 'एकेषां' सर्वज्ञापह्नववादिनाम् 'ददमाख्यातम्' अयमभ्युपगमः, तथा सर्वक्षेत्रमाश्रित्य कालं वा परिच्छेद्यं कर्मतापन्नमाश्रित्य सह परिमाणेन सपरिमाणं-सपरिच्छेदं धीः-बुद्धिस्तया राजत इति धीर इत्येवमसौ अतीव पश्यतीत्यतिपश्यति, तथाहि ते ब्रुवते-दिव्यं वर्षसहस्रमसौ ब्रह्मा स्वपिति, तस्यामवस्थायां न पश्यत्यसौ, तावन्मात्रं च कालं जागर्ति, तन्न च पश्यत्यसाविति, तदेवम्भूतो बहुधा लोकवादः प्रवृत्तः ।

मू. (८३) जे केइ तसापाणा, चिंडति अदु थावरा। परियाए अस्थि से अंजू, जेण ते तसथावरा॥

**वृ.** अस्य घोत्तरदानायाह-येकेचन त्रस्यन्तीति त्रसा-द्वीन्द्रियादयः 'प्राणाः' प्राणिनः सत्त्वाः 'तिष्ठन्ति' त्रसत्वमनुभवन्ति, अथवा 'स्यावराः' स्थावरनामकर्मोदयात् (याः) पृथिव्यादयस्ते, यद्ययं लोकवादः सत्यो भवेत् यथा यो याध्गस्मिन् जन्मनि मनुष्यादि सोऽन्यस्मिन्नपि जन्मनि ताध्गेव भवतीति, ततः स्थावराणां त्रसानां च ताध्शत्वे सति दानाध्ययनजपनियमतपोऽनुष्ठा- नादिकाः क्रियाः सर्वा अप्यनर्थिका आपद्येरन् । लोकेनापि चान्यथात्वमुक्तं, तद्यथा

''स वै एषशृगालो जायते यः सपुरीषो दहाते'' तस्मात् स्थावरजङ्गमानां स्वकृतकर्मवशात् परस्परसंक्रमणाद्यनिवारितमिति । तथा 'अनन्तो नितयश्च लोकः' इति यदभिहितं, तत्रेदमभिधीयते-यदि स्वजात्यनुच्छेदेनास्य नित्यताऽभिधीयते ततः परिणामानित्यत्वमस्पदभीष्टमेवाभ्युपगतं न काचित्कति, अथाप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावत्वेन नित्यत्वमभ्युपगग्यते तन्न घटते, तस्याध्यक्ष-बाधितत्वात् न हि क्षणभाविपर्यायानालिङ्गित्तं किश्चिद्वस्तु प्रत्यक्षेणावसीयते, निष्पर्यायस्य च खपुष्पस्येवासदूपतैव स्यादिति । तथा शश्वद्वनं कार्यद्रव्यस्याऽऽकाशात्मादेश्वाविनाशित्वं यदुच्यते द्रव्यविशेषापेक्षया तदप्यसदेव, यतः सर्वमेव वस्तूत्पादव्ययद्रौव्ययुक्तत्वेन निर्विभागमेव प्रवर्तते, अन्यथा वियदरविन्दस्येव वस्तुत्वमेव हीयेतेति ।

तथा यदुक्तम्-'अन्तवाँल्लोकः सप्तद्वीपावच्छिन्नत्वा'दित्येतन्निरन्तराः सुहृदः प्रत्येष्यन्ति, न प्रेक्षापूर्वकारिणः, तदग्राहकप्रमाणाभावादिति । तथा यदप्युक्तम्-'अपुत्रस्य न सन्ति लोका' इत्यादीत्येतदपि बालभाषितं, तथाहि-किं पुत्रसत्तामात्रेणैव विशिष्टलोकावाप्तिरुत तत्कृतविशिष्टा-नुष्ठानात् ? , तद्यदि सत्तामात्रेण तत इन्द्रमहकामुकगर्त्तावराहादिभिव्यार्पता लोका भवेयुः, तेषां पुत्रबहुत्वसंभवात्, अथानुष्ठानमाश्रीयते, तत्र पुत्रद्वये सत्येकेन शोभनमनुष्ठितमपरेणाशोभनमिति तत्र का वार्त्ता ? , स्वकृतानुष्ठानं च निष्फलमापद्येतेत्येवं यत्किञ्चिदेतदिति ।

तथा 'श्वानोयक्षा' इत्यादियुक्तिविरोधित्वादनाकर्णनीयमिति। यदपि चोक्तम्-'अपरिमाणं विजानाती'ति, तदपि न धटामियर्ति, यतः सत्यप्यपरिमितज्ञत्वे यद्यसौ सर्वज्ञो न भवेत् ततो हेयोपादेयोपदेशदानविकलत्वान्नैवासौ प्रेक्षापूर्वकारिभिराद्रियेत्, तथाहितस्य कीटसंख्यापरिज्ञान-मप्युपयोग्येव, यतो यथैतद्विषयेऽस्यापरिज्ञानमेवमन्यत्राप्या(पीत्या) शङ्कया हेयोपादेये प्रेक्षापूर्वकारिणः प्रवृत्तिर्न स्यात्, तस्मात्सर्वज्ञत्वमेष्टव्यं।

तथा यदुक्तं-'स्वापबोधविभागेन परिभितं जानाती'त्येतदपि सर्वजनसमानत्वे यत्किश्चिदिति यदपि च कैश्चिदुच्यते-यथा 'ब्रह्मणः स्वप्नावबोधयोर्लोकस्य प्रलयोदयौ भवत' इति, तदप्य-युक्तिसंगतमेव, प्रतिपादितं चैतत् प्रागेवेति न प्रतन्यते । न चात्यन्तं सर्वजगत उत्पादविनाशौ विद्येते 'न कदाचिदनीद्दशं जगदि'ति वचनात् ।

तदेवमनन्तादिकं लोकवादं परिहृत्यथावस्थितवस्तुस्वभावाविर्भावनं पश्चार्छेन दर्शयति-ये केचन त्रसाः स्थावरा वा तिष्ठन्त्यस्मिन् संसारे तेषां स्वकर्मपरिणत्याऽस्त्यसौ पर्यायः 'अंजू' इति प्रगुणोऽव्यभिचारी तेन पर्यायेण स्वकर्मपरिणतिजनितेन ते त्रसाः सन्तः स्थावराः संपद्यन्ते स्थावरा अपि च त्रसत्वमश्नुवते तथा त्रसास्त्रसत्वमेव तेन पर्यायेण स्वकर्मपरिणतिजनितेन ते त्रसाः सन्तः स्थावराः संपद्यन्ते स्थावरा अपि च त्रसत्वमश्नुवते तथा त्रसास्त्रसत्वमेव स्थावराः स्थावरत्वमेषाऽऽप्नुवन्ति, न पुनर्यो याधगिह सताधगेवामुजापि भवतीत्ययं नियम इति अस्मिन्नेवार्थे धष्टान्ताभिधित्सयाऽऽह—

मू. (८४) उरालं जगतो जोगं, विवज्ञासं पलिंति य । सब्वे अक्वंतदुक्खा य, अओ सब्वे अहिंसिता।

**वृ.** 'उराल'मिति स्थूलमुदारं 'जगत' औदारिकजन्तुग्रामस्य 'योगं' व्यापारं चेष्टामवस्था-विशेषमित्यर्थ, औदारिकशरीरिणो हि जन्तवः प्राक्तनादवस्थाविशेषाद्गर्भकललार्बुदरूपाद् 'विपर्यासभूतं' बालकौमारयौवनादिकमुदारं योगं परि-समन्तादयन्तेगच्छन्ति पर्ययन्ते, एतदुक्तं भवति-औदारिकशरीरिणो हि मनुष्यादेर्बालकौमारादिकः कालादिकृतोऽवस्थाविशेषोऽन्यथा चान्यथा च भवन् प्रत्यक्षेणैव लक्ष्यते, न पुनर्याधक् प्राक् ताध्गेव सर्वदेति, एवं सर्वेषां स्थावरजङ्गमानामन्यथाऽन्यथा च भवनं द्रष्टव्यमिति । अपि च--

'सर्वे' जन्तव आक्रान्ता-अभिभूता दुःखेन-शारीरमानसेनासातोदयेन दुःखाक्रान्ताः सन्तोऽन्यथाऽवस्थाभाजो लभ्यन्ते, अतः सर्वेऽपि ते यथाऽहिंसिता भवन्ति तथा विधेयं । यदिवा-सर्वेऽपिजन्तवः 'अकान्तम्' अनभिमतंदुःखंयेषां तेऽकान्तदुःखाः चशब्दात्प्रियसुखाश्च, अतस्तान् सर्वान् न हिंस्यादित्यनेन चान्यथात्वध्टान्तो दर्शितो भवत्युपदेशश्च दत्त इति ॥

मू. (८५) एयं खु नाणिणो सारं, जन्न हिंसइ किंचण । अहिंसासमयं चेव, एतावन्तं वियाणिया ।।

**वृ.** किमर्थं सत्त्वान् न हिंस्यादित्याह-खुरवधारणे, एतदेव 'ज्ञानिनो' विशिष्टविवेकवतः 'सारं' न्याय्यं यत् कञ्चन प्राणिजातं स्थावरं जङ्गमं वा 'न हिनस्ति' न परितापयति, उपलक्षणं चैतत्, तेन न मृषा ब्रूयात्रादत्तं गृत्तीयान्नाब्रह्माऽऽसेवेत न परिग्रहं परिगृत्तीयान्न नक्तं भुञ्जीतेत्येज्ज्ञानिनः सारं यन्न कर्माश्रवेषु वर्तत इति ।

अपि च-अहिंसया समता अहिंसासमता तां चैतावद्विजानीयात्, यथा मम मरणं दुःखं चाप्रियमेवमन्यस्यापि प्राणिलोकस्येति, एवकारोऽवधारणे, इत्येवं साधुना ज्ञानवता प्राणिनां परितापनाऽपद्रावणादिन विधेयमेवेतिएवं मूलगुणानभिधायेदानीमुत्तरगुणानभिधातुकामआह—

मू. (८६) वुसिए य विगयगेही, आयाणं सरक्खए। चरिआसणसेजासु, भत्तपाणे अ अंतर्सो ।।

**म्नृ.** विविधम्-अनेकप्रकारमुषितः-स्थितो दशविधचक्रवालसामाचार्यां व्युषितः, तथा विगता-अपगता आहारादौ गृद्धिर्यस्यासौ विगतगृद्धि साधुः, एवंभूतश्चादीयते स्वीक्रियते प्राप्यते वा मोक्षो येन तदादानीयं-ज्ञानदर्शनचारित्रत्रयं तत्सम्यग् रक्षयेद्-अनुपालयेत्, यथा यथा तस्य वृद्धिर्भवति तथा तथा कुर्यादित्यर्थः ।

कथं पुनश्चारित्रादि पालितं भवतीति दर्शयति-'चर्यासनशय्यासु' चरणं चर्या-गमनं, साधुना हि सति प्रयोजने युगमात्र धेष्टना गन्तव्यं, तथा सुग्रत्युपेक्षिते सुप्रमार्जिते चासने उपवेष्टव्यं, तथा शय्यायां-वसतौ संस्तारके वा सुप्रत्युपेक्षितप्रमार्जिते स्थानादि विधेयं, तथा भक्ते पाने चान्तशः सम्यगुपयोगवता भाव्यम्, इदमुक्तं भवति-ईर्याभाषेषणाऽऽदाननिक्षेपप्रतिष्ठापना-समितिषूपयुक्तेनान्तशो भक्तपानं यावदुद्गमादिदोषरहितमन्वेषणीयमिति ॥

मू. (८७) एतेहिं तिहिं ठाणेहिं, संजए सततं मुनी। उक्कसं जलणं नूमं, मज्झत्यं च विगिंचए।।

**वृ.** पुनरपि चारित्रशुध्ध्र्यं गुणानधिकृत्याह-एतानि-अनन्तरोक्तानि त्रीणि स्थानानि, तद्यथा-ईर्यासमितिरित्येकंस्थानम्, आसनं शय्येत्यनेनादानभाण्डमात्रनिक्षेपणासमितिरित्येतच द्वितीयं स्थानं, भक्तपानमित्यनेनैषणासमितिरुपात्ता, भक्तपानांर्थं च प्रविष्टस्य भाषण-संभवाद्भाषासमिति- राक्षिप्ता, सति चाहारे उद्यारप्रश्रवणादीनां सद्भावाठ्यतिष्ठापना- समितिरप्यायातेत्येतच्च तृतीयं स्थानमिति, अत एतेषु त्रिषु स्थानेषु सम्यग्यतः संयत आमोक्षाय परिव्रजेदित्युत्तरश्लोकान्ते क्रियेति । तथा 'सततम्' अनवरतम् 'मुनि' सम्यक् यथावस्थितजग-त्रयवेत्ता उत्कृष्यते आत्मा दर्पाध्मातो विधीयतेऽनेनेत्युत्कर्थो-मानः ।,

तथाऽऽत्मानं चारित्रं वा ज्वलयति-दहतीति ज्वलनः-क्रोधः, तथा 'नूम' मिति गहनं मायेत्यर्थः, तस्या अलब्धमध्यत्वादेवमभिधीयते, तथा आसंसारमसुमतां मध्ये-अन्तर्भवतीति मध्यस्थो-लोभः, चशब्दः समुद्यये, एतान् मानादींश्चतुरोऽपिकषार्यांस्तद्विपाकाभिज्ञो मुनि सदा 'विगिंचए'त्ति विवेचयेद्-आत्मनः पृथक्ठुर्यादित्यर्थ । ननु चान्यत्रागमे क्रोध आदावुपन्यस्यते, तथा क्षपकश्रेण्यामारूढो भगवान् क्रोधादीनेव संज्वलनान क्षपयति, तत् किमर्थमागमप्रसिद्धं क्रममुछङ्घयादौ मानस्योपन्यास इति ?, अत्रोच्यते, माने सत्यवश्यंभावी क्रोधः, क्रोधे तु मानः स्याहा न वेत्यस्यार्थस्य प्रदर्शनायान्यथाक्रमकरणमिति ॥

मू. (८८) समिए उ सया साहु, पंचसंवरसंवुडे ।

सिएहि असिए भिक्खू, आमोर्क्खाय परिव्वएज्ञासि । त्तिबेमि ।।

ष्ट्र. तदेवं मूलगुणानुत्तरगुणाँश्चोपदर्श्याधुना सर्वोपसंहारार्थमाह-तुरवधारणे, पश्चिभिः समितिभि समित एव साधुः, तथा प्राणातिपातादिपश्चमहाव्रतोपेतत्वात्पश्चप्रकारसंवरसंवृतः, तथा मनोवाकायगुप्तिगुप्तः । तथा गृहपाशादिषु सिता-बद्धाः अवसक्ता गृहस्थास्तेष्वसितः-अनवबद्धत्तेषुमूर्च्छामकुर्वाणः पङ्काधारपङ्कजवत्तत्कर्मणाऽदिह्यमानोभिक्षुः-भिक्षणशीलोभावभिक्षु ः'आमोक्षाय' अशेषकर्मापगलक्षणमोक्षार्थ परि-समन्तात् व्रजेः-संयमानुष्ठानरतो भवेत्त्वमिति विनेयस्योपदेशः इति अध्ययनसमाप्तौ, ब्रवीमीति गणधर एवमाह, यथा तीर्थकृतोक्तं तथैवाहं ब्रवीमि, न स्वमनीषिकयेति ।

अध्ययनं-१ उद्देशकः-४ समाप्तः

11941

-गतोऽनुगमः, साम्प्रतं नयास्तेषामयमुपसंहारः । "सव्वेसिंपि नयाणं बहुविधवत्तव्वयं निसामित्ता । तं सव्वनयविसुद्धं जं चरगुणडिओ साहु ।। अध्ययनं-१ समाप्तम्

मुनि दीपरत्न सागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य प्रथम अध्ययन टीका परिसमाप्ता।

( अध्ययन-२ वैतालिय )

वृ.उक्तं समयाख्यं प्रथममध्ययनं, साम्प्रतं वैतालीयाख्यं द्वितीयमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तराध्ययने स्वसमयगुणाः परसमयदोषाश्च प्रतिपादिताः, तांश्च ज्ञात्वा यथा कर्म विदार्यते तथा बोधो विधेय सम्बन्धेनाऽऽयातस्यास्याध्ययनस्योपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भणनीयानि । तत्राप्युपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारो द्वेधा-अध्ययनार्थाधिकार उद्देशार्थाधिकारश्च, तत्राध्ययनार्थाधिकारः प्रागेव निर्युक्तिकारेणाभाणि-'नांऊण बुज्झणा चेवे'त्यनेन गाथाद्वितीयपादेनेति, उद्देशार्थाधिकारं तु स्वत एव निर्युक्तिकार उत्तरत्र वक्ष्यति, नामनिष्मन्नं तु निक्षेपमधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह-

नि. [३६] वेयालियंमि वेयालगो य वेयालणं वियालणियं । तिन्निवि चउकगाइं वियालओ एत्थ पुण जीवो ।।

**वृ.** तत्र प्राकृतशैल्या वेयालियमिति '६ विदारणे'इत्यस्य धातोर्विपूर्वस्य छान्दसत्वात् भावे ण्वुल्प्रत्ययान्तस्य विदारकमिति क्रियावाचकमिदमध्ययनाभिधानमिति, सर्वत्र च क्रियायामेतत्रयं सन्निहितं, तद्यथा -- कर्ता करणं कर्म चेति, अतस्तद्दर्शयति-विदारको विदारणं विदारणीयं च, तेषां त्रयाणामपि नामस्थापनाद्रव्यभावभेदाच्चतुर्द्धा निक्षेपेण त्रीणि चतुष्ककानि द्रष्टव्यानि, अत्रचनामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यविदारको यो हिद्रव्यं काष्ठादि विदारयति, भावविदारकस्तु कर्मणो विदार्यत्वात् नोआगमतो जीवविशेषः, साधुरिति करणमधिकृत्याऽऽह-

नि. [३७] दव्वं च परसुमादी दंसणणाणतवसंजमा भावे। दव्वं व दारुगादी भावे कम्मं वियालणियं ॥

**वृ.** नामस्थापने क्षुण्णे द्रव्यविदारणं परश्वादि, भावविदारणं तु दर्शनज्ञानतपःसंयमाः, तेषामेव कर्मविदारणे सामर्थ्यमित्युक्तं भवति, विदारणीयं तु नामस्थापने अनाधत्य द्रव्यं दार्वादि, भावे पुनरष्टप्रकारं कर्मेति । साम्प्रतं 'वेतालिय'मित्येतस्य निरुक्तं दर्शयितुमाह--

नि. [३८] वेयालियं इह देसियंति वेयालियं तओ होड़। वेयालियं तहा वित्तमत्थि तनेव य निबद्धं।।

**दृ.** इहाध्ययनेऽनेकधा कर्मणां विदारणमभिहितमितिकृत्वैतदध्ययनं निरुक्तिवशाद्विदारकं ततो भवति, यदिवा-वैतालीयमित्यध्ययननाम, अत्रापि प्रवृत्तौ निमित्तं-वैतालीयं छन्दोविशेषरूपं वृत्तमस्ति, तेनैव च वृत्तेन निबद्धमित्यध्ययनमपि वैतालीयं, तस्य चेदं लक्षणम्-

॥ ९ ॥ वैतालीयं र्लगनैधनाः षडयुक्तादेऽ थै समे च लः ।

न समोऽत्र परेण युज्यते नेतः षट्च निरन्तरा युजोः ॥

-साम्प्रतमध्ययनस्योपोद्धातं दर्शयितुमाह-

नि. [३९] कामं तु सासयमिणं कहियं अहावयंमि उसभेणं । अहाणउतिसुयाणं सोऊणं तेवि पव्वइया ।।

कामशब्दोऽयमभ्युपगमे, तत्र यद्यपि सर्वोऽप्यागमः शाश्वतः तदन्तर्गतमध्ययनमपि तथापि भगवताऽऽदितीर्थाधिपेनोत्त्पन्नदिव्यज्ञानेनाप्टापदोपरिव्यवस्थितेन भरताधिपभरतेन चक्रवर्तिनोपहतरष्टनयतिभि पुत्रैः पृष्टेन यथा भरतोऽस्मानाज्ञां कारयत्यतः किमस्माभिर्विधेय-मित्यतस्तेषामङ्गारदाहकदृष्टान्तं प्रदर्श्यन कथञ्चिज्जन्तोर्भोगेच्छा निवर्तत इत्यर्थगर्भमिदमध्ययनं 'कथितं' प्रतिपादितं।

तऽप्येतच्छुत्वा संसारासारतामवगम्य विषयाणां च कटुविपाकतां निसारतां च ज्ञात्वा मत्तकरिकर्णवद्यंपलमायुर्गिरिनदीवेगसमं यौवनमित्यतो भगवदाज्ञैव श्रेयस्करीति तदन्तिके सर्वे प्रव्रज्यां गृहीतवन्त इति । अत्र 'उद्देसे निद्देसे य' इत्यादि सर्वोऽप्युपोद्घातो भणनीयः । साम्प्रतं उद्देशार्थाधिकारं प्रागुल्लिखितं दर्शयितुमाह-

नि. [४०] पढमे संबोहो अनिद्यया य वीयंमि मानवज्रणया । अहिगारो पुण भणिओ तहा तहा वहुविहो तत्थ ।। नि. [४९] उद्देसंमि य तइए अन्नाणचियस्स अवचओ भणिओ । वज्जेयव्यो य सया सुहष्पमाओ जइजणेणं ।।

वृ. तत्र प्रथमोद्देशके हिताहितप्राप्तिपरिहारलक्षणो बोधो विधेयोऽनित्यता चेत्ययमर्थाधिकारः, द्वितीयोद्देशकेमानो वर्जनीय इत्ययमर्थाधिकारः, पुनश्च तथा तथाऽनेकप्रकारो बहुविधं शब्दादावर्थेऽनित्यतादिप्रतिपादकोऽर्थाधिकारो भणित इति, ।

तृतीयोद्देशके अज्ञानोपचितस्य कर्ममोऽपचयरूपोऽर्थाधिकारो भणित इति यतिजनेन च सुखप्रमादो वर्जनीयः सदेति। साम्प्रतं सूत्रानुगमे अरखलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तच्चेदम्-—: अध्ययनं-२ उद्देशक :-9 :--

मू. (८९) संबुज्झह किं न बुज्झह ? , संबोही खलु पेछ दुल्लहा । नो हूवणमंति राइओ, नो सुलभं पुनरावि जीवियं ।।

**वृ.** तत्र भगवानादितीर्थकरो भरततिरस्कारागतसंवेगान् स्वपुत्रानुद्दिश्येदमाह, यदिवा-सुरासुरनरोगतिरश्चः समुद्दिश्य प्रोवाच यथा-'संबुध्यत्वं' यूयं ज्ञानदर्शनचारित्रलक्षणे धर्मे बोधं कुरुत, यतः पुनरेवंभूतोऽवसरो दुरापः, तथाहि-मानुषं जन्म तत्रापि कर्मभूमि पुनरार्यदेशः सुकुलोत्पत्ति सर्वेन्द्रियपाटवं श्रवणश्रद्धादिप्राप्तौ सत्यां स्वसंवित्त्यवष्टम्भेनाह –

'किंन बुध्यध्व' मिति, अवश्यमेवंविधसाम्प्रयवाप्तौ सत्यां सकर्णेन तुच्छान् भोगान् परित्यज्य सद्धर्मे बोधो विधेय इति भावः, तथाहि –

''निर्वाणादिसुखप्रदे नरभवे जैनेन्द्रधर्मान्विते,

लब्धे स्वल्पमचारु कामजसुखं नो सेवितुं युज्यते ।

वैडूर्यादिमहोपलौधनिचिते प्राप्तेऽपि रत्नाकरे,

लातुं स्वल्पमदीप्तिकाचशकलं किं साम्प्रतं साम्प्रतम् ॥

अकृतधर्मचरणानां तु प्राणिनां 'संबोधिः' सम्यगदर्शनज्ञानचारित्रावाप्तिलक्षणा 'प्रेत्य' परलोकगतानां खलुशब्दस्यावधारणार्थत्वात् सुदुर्लभैव, तथाहि-विषयप्रमादवशात् सकृत् धर्माचरणाद् भ्रष्टस्यानन्तमपिकालं संसारे पर्यटनमभिहितमिति। किंच-हुरित्यवधारणे, नैवाति-क्रान्ता रात्रयः 'उपनमन्ति' पुनर्दीकन्ते, न ह्यतिक्रान्तो यौवनादिकालः पुनरावर्त्तइतिभावः, तथाहि।

।। ९ ।। "भवकोटीभिरसुलभं मानुष्यं प्राप्य कः प्रमादो मे ? । न च गतमायुर्भूयः प्रत्येत्यपि देवराजस्य ।।

'नो' नैव संसारे 'सुलभं' सुप्राप संयमप्रधानं जीवितं, यदिवा-जीवितम्-आयुस्त्रुटितं सत् तदेव संधातुं न शक्यत इति वृत्तार्थ। संबोधश्च प्रसुप्तस्य सतो भवति, स्वापश्च निद्रोदये, निद्रासंबोधयोश्च नामादिश्चतुर्द्धानिक्षेपः, तत्र नामस्थापने अनाद्दत्य द्रव्यभावनिक्षेपंप्रतिपादयितुं निर्युक्तिकृदाह–

नि. [४२]

दव्वं निद्दावेओ दंसणनाणतवसंजमा भावे । अहिगारो पुण मणिओ नाणे तवदंसणचरित्ते ।।

इह च गाथायां द्रव्यनिद्राभावसंबोधश्च दर्शितः, तत्राद्यन्तग्रहणेन भावनिद्राद्रव्य-बोधयोस्तदन्तर्वर्तिनोर्ग्रहणंद्रष्टव्यं,तत्र द्रव्यनिद्रानिद्रावेदो,वेदनमनुभवः दर्शनावरणीयविशेषोदय इतियावत्, भावनिद्रा तु ज्ञानदर्शनचारित्रशून्यता । तत्र द्रव्यबोधो द्रव्यिनिद्रया सुप्तस्य बोधनं, भावे-भावविषये पुनर्बोधो दर्शनज्ञानचारित्रतपःसंयमा द्रष्टव्याः । इह च भावप्रवोधेनाधिकारः, स च गायापश्चार्द्धेन सुगमेन प्रदर्शित इति । अत्र च निद्राबोधयोर्द्रव्यभावभेदाद्यत्वारोभङ्गा योजनीया इति ।

मू. (९०) डहरा बुड्ढा य पासह गब्भत्था वि चयंति मानवा । सेणे जह वट्टयं हरे एवं आउखयंमि तुर्ट्ड ।।

**वृ.** भगवानेव सर्वसंसारिणां सोपक्रमत्वादनियतमायुरुपदर्शयन्नाह-'डहराः' बाला एव केचन जीवितं त्यजन्ति, तथा वृद्धाश्च गर्भस्था अपि, एतत्पश्यत यूयं, केते?-'मानवा' मनुष्याः, तेषामेवोपदेशदानाईत्वात् मानवग्रहणं, बह्वपायत्वादायुषः सर्वास्वप्यवस्थासु प्राणी प्राणांस्त्यजतीत्युक्तं भवति, तथाहि –

त्रिपल्योपमायुष्कस्यापि पर्याप्त्यनन्तरमन्तर्मुहूर्तेनैव कस्यचिन्मृत्युरुपतिष्ठतीति, अपि च-''गर्भस्थं जायमान'' मित्यादि । अत्रैव दृष्टान्तमाइ-यथा 'श्येनः' पक्षिविशेषो 'वर्त्तकं' तित्तिर-जातीयं 'हरेत्' व्यापादयेद्, एवं प्राणिनः प्राणान् मृत्युरपहरेत्, उपक्रमकारणमायुष्कमुपक्रामेत्, तदभावे वा आयुष्यक्षये 'त्रुट्यति' व्यवच्छिद्यते जीवानां जीवितमिति शेषः तथा–

मू. (९१) मायाहिं पियाहिं लुप्पइ, नो सुलहा सुगई य पेद्यओ । े एयाइं भयाइं पेहिया, आरम्भा विरमेज सुव्वए।।

**वृ.** कश्चिन्मातापितृभ्यां मोहेन खजनरनेहेन च न धर्मं प्रत्युधमं विधत्ते स च तैरेव मातापित्रादिभिः 'लुप्यते' संसारे भ्राभ्यते, तथाहि –

II 9 II "विहितमलोहमहो महन्मातापितृपुत्रदारबन्धुसंज्ञम् ।

स्नेहमयमसुमतामदः किं बन्धनं श्रृ द्वलं खलेन धात्रा ? ॥

तस्य च स्नेहाकुलिज्ञानसस्य सदसदिवेकविकलस्य स्वजनपोषणार्थं यत्किञ्चनकारिण इहैव सद्भिर्निन्दितस्य सुगतिरपि 'प्रेत्य' जन्मान्तरे नो सुलभा, अपि तु मातापितृव्या-मोहितमनसस्तदर्थंक्लिश्यतोविषयसुखेप्सोश्चदुर्गतिरेव भवतीत्युक्तंभवति, तदेवमेतानि 'भयानि' भयकारणानि दुर्गतिगमनादीनि 'पेहिय'त्ति प्रेक्ष्य 'आरम्भात्' सावद्यानुष्ठानरूपाद्विरमेत् 'सुव्रतः' शोभनव्रतः सन्, सुस्थितो वेति पाठान्तरम् ।

मू. (९२) जमिणं जगती पुढो जगा, कम्मेहिं लुप्पंति पाणिणो । सयमेव कडेहिं गाहइ, नो तस्स मुद्येञ्जऽपुट्टयं।।

**वृ.** अनिवृत्तस्य दोषमाह-'यद्' यस्मादनिवृत्तानामिदं भवति, किं तत् ?- 'जगति' पृथिव्यां 'पुढो'त्ति पृथगभूता-व्यवस्थिताः सावद्यनुष्ठानोपचितैः 'कर्मभि' 'विलुप्यन्ते' नरकादिषु यातनास्थानेषु भ्राभ्यन्ते, स्वयमेव च कृतैः कर्मभिः, न ईश्वराद्यापादितैः, गाहते नरकादिस्थानानि यानि तानि वा कर्माणि दुःखहेतूनि गाहते-उपचिनोति, ।

अनेन च हेतुहेतुमद्भावः कर्मणामुपदर्शितो भवति, न च 'तस्य' अशुभाचरितस्य कर्मणो विपाकेन 'अस्पृष्टः' अच्छुप्तो 'मुच्यते' जन्तुः, कर्मणामुदयमननुभूय तपोविश्रेषमन्तरेण दीक्षाप्रवेशा-दिना न तदपगमं विधत्त इति भावः अधुना सर्वस्थानानित्यतां दर्शयितुमाह–

# मू. (९३) देवां गंधव्वरक्खसा, असुरा भूमिचरा सरिसिवा। राया नरसेडिमाहणा, ठाणा तेऽवि चयंति दुक्खिया।।

**वृ.** देवा-ज्योतिष्कसौधर्माद्याः, गन्धर्वराक्षसयोरुपलक्षणत्यादष्टप्रकारा व्यन्तरा गृह्यन्ते, तथा 'असुरा' दशप्रकारा भवनपतयः, ये चान्ये भूमिचराः सरीसृपाद्याः तिर्यञ्चः, तथा 'राजानः' चक्रवर्तिनो बलदेववासुदेवप्रभृतयः । तथा 'नराः' सामान्यमनुष्याः 'श्रेष्ठिनः' पुरमहत्तराः ब्राह्मणाश्चैते सर्वेऽपि स्वकीयानि स्थानानि दुःखिताः सन्तस्त्यजन्ति, यतः-सर्वेषामपि प्राणिनां प्राणपरित्यागे महदुखं समुत्यद्यत इति ।

### मू. (९४) कामेहि न संथवेहि गिद्धा, कम्मसहा कालेण जंतवो । ताले जह बंधनद्युए, एवं आउखयंमि तुट्टती ।।

**म्नृ.** किञ्च-'कामेहिं' इत्यादि, 'कामैंः' इच्छामदनरूपैस्तथा 'संस्तवैः' पूर्वापरभूतैः 'गृद्धा' अध्युपपन्नाः सन्तः 'कम्मसह त्ति कर्मविपाकसहिण्णवः 'कालेन' कर्मविपाककालेन 'जन्तवः' प्राणिनो भवन्ति, इदमुक्तं भवति-भोगेप्सोर्विपयाऽऽसेक्नेन तदुपशममिच्छत इहामुत्र च क्लेश एव केवलं, न पुनरुपशमावाप्ति, तथाहि –

II 9 II उपभोगोपायपरो वाञ्छति यः शमयितुं विषय तृष्णाम् । धावत्याक्रमितुमसौ पुरोऽपरात्ने निजच्छायाम्

न च मुभूर्षो कामैः संस्तवैश्च त्राणमस्तीति दर्शयति-यथा तालफलं 'वन्धनात्' वृन्तात् च्युतम् अत्राणमवश्यं पतति, एवमसावपि स्वायुपः क्षये 'त्रुट्यति' जीवितात् च्यवत इति । अपिच–

मू. (९५) जे यावि बहुस्सुए सिया, धम्मिय माहणभिक्खुए सिया।

अभिनूमकडेहिं मुच्छिए, तिव्नं ते कम्मेहिं किन्नती ।।

वृ. ये चापि 'बहुश्रुताः' शास्त्रार्थेपारगाः तथा 'धार्मिका' धर्माचरणशीलाः, तथा ब्राह्मणाः तथा 'भिक्षुका'भिक्षाटनशीलाः 'स्यु' भवेयुः, तेऽप्याभिमुख्येन 'णूम'न्ति कर्म माया वा तत्कृतैः असनुष्ठानैः 'मूच्छिताः' गृद्धाः 'तीव्रम्' अत्यर्थं, अत्र च छान्दसत्वाद्वहुवचनं द्रष्टव्यं, 'ते' एवंभूताः 'कर्मभि' सद्वेद्यादिभि 'कृत्यन्ते' छिद्यन्ते पीड्यन्त इतियावत् ॥

मू. (९६) अह पास विवेगमुडिऐ, अवितिन्ने इह भासई धुवं। नाहिसि आरं कओ परं, वेहासे कम्मेहिं किद्यती।।

**ष्ट्र.** साम्प्रतं ज्ञानदर्शनचारित्रमन्तरेम नापरो मोक्षमार्गोऽस्तीतित्रिकालविषयत्वात् सूत्रस्याऽऽगामितीर्थिकधर्मप्रतिषेधार्थमाह-'अथे'त्यधिकारान्तरे बह्वादेशे एकादेश इति, 'अथे'त्यनन्तरं एतञ्च 'पश्य' कश्चित्तीर्थिको 'विवेकं' परित्यागं परिग्रहस्य परिज्ञानं वा संसार-स्याऽऽश्रित्यउत्थितः प्रव्रज्योत्थानेन, सच सम्यकपरिज्ञानाभावादवितीर्ण संसारसमुद्रं तितीर्षु, केवलम् 'इह' संसारे प्रस्तावे वा शाश्वतत्वात् 'ध्रुयो' मोक्षस्तं तदुपायं वा संयमं भाषत एव न पुनर्विधत्ते तत्परिज्ञानाभावादिति भावः ।

तन्मार्गे प्रपन्नस्त्वमपि कथं ज्ञास्यसि 'आरम्' इहभवं कुतो वा 'परं' परलोकं यदिवा-आर मिति गृहस्थत्वं, परमिति प्रव्रज्यापर्यायं, अथवा-आरमिति संसारं परमिति मोक्षं, एवम्भूत-श्चान्योऽप्युभयभ्रष्टः, 'वेहासि'त्ति अन्तराले उभयाभावतः स्वकृतैः कर्मभि 'कृत्यते' पीड्यत इति ननु च तीर्थिका अपि केचन निष्परिग्रहास्तथा तपसा निष्टप्तदेहाश्च, तत्कथं तेषां नो मोक्षावाप्तिरित्येतदाशङ्कयाह–

मू. (९७) जइ वि य निगणे किसे चरे, जइविय भुंजिय मासमंतसो । जे इ मायाइ मिर्झ्रइ, आगंता गब्भाय नंतसो ।।

**दृ.** यद्यपि तीर्थिकः कश्चित्तापसादित्त्यक्तबाह्यगृहवासादिपरिग्रहत्वात् निष्किञ्चनतया नग्नः त्वक्त्राणाभावाद्य कृशः 'चरेत्' स्वकीयप्रव्रज्यानुष्ठानं कुर्यात्, यद्यपि च षष्ठाष्टमदश-मद्वादशादितपोविशेषंविधत्ते यावद् अन्तशो मासंस्थित्वा 'भुङ्के' तथापि आन्तरकषायापरित्यागान्न मुच्यते इति दर्शयति – 'यः' तीर्थिक इह मायादिना मीयते, उपलक्षणार्थत्वात् कषायैर्युक्त इत्येवं परिच्छिद्यते, असौ 'गर्भाय' गर्भार्थमा-समन्तात् 'गन्ता' यास्यति 'अनन्तशो'निरवधिकंकालमिति, एतदुक्तं भवति-अकिञ्चनोऽपि तपोनिष्टप्तदेहोऽपि कषायापरित्यागान्नरकादिस्थानात् तिर्यगादिस्थानं गर्भाद्रगर्भमनन्तमपि कालमग्निशर्मवत् संसारे पर्यटतीति ॥

## मू. (९८) पुरिसोरम पावकम्मुणा, पलियंतं मणुयाण जीवियं। सन्ना इह काममुच्छिया, मोहं जंति नरा असंवुडा।।

**वृ.** यतो मिथ्यार्धप्युपदिष्टतपसाऽपि न दुर्गतिमार्गनिरोधो अतो मदुक्त एव मार्गे स्थेयमेतद्गर्भमुपदेशंदातुमाह- 'पुरिसो' इत्यादि, हेपुरुष ! येन 'पापेन कर्मणा' असदनुष्ठानरूपेण त्वमुपलक्षितस्तत्रासकृत् प्रवृत्तत्वात् तस्मात् 'उपरम' निवर्त्तस्व, यतः पुरुषाणां जीवितं सुबह्णपि त्रिपल्योपमान्तं संयमजीवितं वा पल्योपमस्यान्तः-मध्ये वर्त्तते तदप्यूनां पूर्वकोटिमितियावत्, अथवा परि-समन्तात् अन्तोऽस्येति पर्यन्तं-सान्तमित्यर्थः ।

यश्चैवं तद्गतमेवागन्तव्यं, तदेवं मनुष्याणां स्तोकं जीवितमवगम्य यावत्तन्न पर्येति तावद्धर्मानुष्ठानेन सफलं कर्त्तव्यं, ये पुनर्भोगस्नेहपङ्के अवसन्ना-मग्ना 'इह' मनुष्यभवे संसारे वा कामेषु-इच्छामदनरूपेषु 'मूच्छिता' अध्युपपन्नाः तेनरा मोहंयान्ति-हिताहितप्राप्तिपरिहारे मुह्यन्ति, मोहनीयं वा कर्म चिन्वन्तीति संभाव्यते, एतदसंवृतानां-हिंसादिस्थानेभ्योऽनिवृत्ताना-मसंयतेन्द्रियाणां चेति – एवं च स्थिते यद्विधेयं तद्दर्शयितुमाह–

# मू. (९९) जययं विहराहि जोगवं, अनुपाणा पंथा दुरुत्तरा । अनुसासणमेव पक्कमे, वीरेहिं संमं पवेइयं ।।

स्वल्पं जीवितमवगम्य विषयांश्च क्लेशप्रायानवबुद्धय छित्त्वागृहपाशबन्धनं 'यतमानः' यलं कुर्वन् प्राणिनामनुपरोधेन 'विहर' उद्युक्तविहारी भव, एतदेव दर्शयति-'योगवानि'ति संयमयोगवान् गुप्तिसमितिगुप्त इत्यर्थः, किमित्येवं ?, यतः 'अणवः-सूक्ष्माः प्राणाः-प्राणिनो येषु पथिषु ते तथा ते चैवम्भूताः पन्थानोऽनुपयुक्तैर्जीवानुपमर्देन 'दुस्तरा' दुर्गमा इति, ।

अनेन ईर्यासमितिरुपक्षिप्ता, अस्याश्चोपलक्षणार्थत्वात् अन्यास्वपि समितिषु सततोपयुक्तेन भवितव्यम्, अपिच 'अनुशासनमेव' यथागममेव सूत्रानुसारेण संयमं प्रति क्रामेत्, एतश्च सवैरेव 'वीरेः' अर्हद्भि सम्यक् 'प्रवेदितं' प्रकर्षेणाख्यातमिति

मू. (१००) विरया वीरा समुहिया, कोहकायरियाइपीसणा । पाणे न हणंति सव्वसो, पावाओ विरयाऽभिनिव्वुडा ।। वृ. अध क एते वीरा इत्याह-'विरया' इत्यादि, हिंसाऽनृतादिपापेभ्यो ये विरताः, विशेषेण कर्म प्रेरयन्तीति वीराः सम्यगारम्भपरित्यागेनोत्थिताः समुखिताः, ते एवम्भूताश्च 'क्रोधकात-रिकादिपीषणाः' तत्र क्रोधग्रहणान्मानो गृहीतः, कातरिका-माया तद्ग्रहणाल्लोभो गृहीतः, आदि-ग्रहणात् शेषमोहनीयपरिग्रहः ।

तत्पीषणाः-तदपनेतारः, तथा 'प्राणिनो' जीवान् सूक्ष्मेतरभेदभिन्नान् 'सर्वशो' मनोवा-क्वायकर्मभिः 'नघ्नन्ति' न व्यापादयन्ति, 'पापाच्च' सर्वतः सावद्यानुष्ठानरूपाद्विरताः-निवृत्तास्तश्च 'अभिनिर्वृत्ताः' क्रोधाद्युपशमेन शान्तीभूताः, यदिवाऽभिनिर्वृत्ता इव अभिनिर्वृत्ताः-मुक्ता इव द्रप्टव्या इति पुनरप्युपदेशान्तरमाह–

## मू. (१०१) नवि ता अहमेव लुप्पए, लुप्पंती लोअंसि पाणिणो । एवं सहिएहिं पासए अनिहे से पुट्टे अहियासए ।।

**वृ.** परीषहोपसर्गा एतद्भावनापरेण सोढव्याः, नाहमेवैकस्तावदिह शीतोष्णादिदुःखविशेषैः 'लुप्ये' पीडचे अपि त्वन्येऽपि 'प्राणिनः' तथाविधास्तिर्यङमनुष्याः अस्मिल्लोके 'लुप्यन्ते' अति-दुःसहैर्दुखैः परिताप्यन्ते, तेषां च सम्यग्विवेकाभावान्न निर्जराख्यफलमस्ति, यतः--

। 9 ।। 'क्षान्तं न क्षमया गृहोचितसुखं त्यक्तं न संतोषतः,

सोढा दुःसहतापशीतपवनक्लेशा न तप्तं तपः ।

ध्यातं वित्तमहर्निशं नियमितं द्वन्द्वैर्न तत्त्वं परं,

तत्तकर्म कृतं सुखार्थिभिरहो तैस्तैः फलैर्वश्चिताः ॥

तदेवं क्लेशादिसहनं सद्विवेकिनां संयमाभ्युपगमे सति गुणायैवेति, तथाहि-

11 9 11 'कार्श्य क्षुत्रभवं कदन्नमशनं शीतोष्णयोः पात्रता,

पारुष्यं च शिरोरुहेषु शयनं मह्यास्तले केवले ।

एतान्येव गृहे वहन्त्यवनतिं तान्युन्नतिं संयमे ।

दोषाश्चापि गुणा भवन्तिः हि नृणां योग्ये पदे योजिताः ॥

एवं सहितो ज्ञानादिभि स्वहितो वा आत्महितः सन् 'पश्येत्' कुशाग्रीयया बुद्धया •पर्यालोचयेदनन्तरोदितं, तथा निहन्यत इति निहः न निहोऽनिहः-क्रोधादिभिरपीडितः सन् स महासत्त्वः परीषहैः स्पृष्टोऽपि तान् 'अधिसहेत' मनःपीडां न विदध्यादिति, यदिवा 'अनिह' इति तपःसंयमे परीषहसहने वाऽनिगूहितबलवीर्यः, शेषं पूर्ववदिति ॥

मू. (१०२) धुणिया कुलियं व लेववं, किसए देहमणासणा इह। अविहंसामेव पव्वए, अणुधम्मो मुनिना पवेदितो।।

**वृ.** अपिच 'धुणिया' इत्यादि, 'धूत्वा' विधूय 'कुलियं' कडणकृतं कुड्यं 'लेपवत्' सलेपं, अयमत्रार्थ-यथा कुड्यं ग़ोमयादिलेपेन सलेपं जाधदृयमानं लेपापगमात् कृशं भवति, एवम् अनशनादिभिर्देहं 'कर्शयेत्' अपचितमांसशोणितं विदध्यात्, तदपचयाच्च कर्मणोऽपचयो भवतीति भावः । तथा विविधा हिंसा विहिंसा न विहिंसा अविहिंसा तामेव प्रकर्षेण व्रजेत्, अहिंसाप्रधानो भवेदित्यर्थ, अनुगतो-मोक्षं प्रत्यनुकूलो धर्मोऽनुधर्म असावहिंसालक्षणः, परीषहोपसर्गसहनलक्षणश्च धर्मो 'मुनिना' सर्वज्ञेन 'प्रवेदितः' कथित इति किश्च –

## मू. (१०३) सउणी जह पंसुगुंडिया, विहुणिय धंसयई सियं रयं। एवं दविओवहाणवं, कम्पं खवइ तवस्सिमाहणे।।

**ष्ट्र.** 'शकुनिका' पक्षिणी यथा 'पांसुना' रजसा 'अवगुण्ठिता' खचिता सती अङ्गं 'विधूय' कप्पवित्वातद्रजः 'सितम्' अवबद्धं सत् 'ध्वंसयति' अपनयति, एवं 'द्रव्यो' भव्यो मुक्तिगमनयोग्यो मोक्षं प्रत्युप-सामीप्येन दधातीति उपधानम्– अनशनादिकं तपः तदस्यास्तीत्युपधानवान्, स चैबम्भूतः 'कर्म' ज्ञानावरणादिकं 'क्षपयति' अपनयति, 'तपस्वी' साधुः 'माहण'त्ति मा वधीरितिप्रवृत्तिर्चस्य स प्राकृतशैल्या माहणेत्युच्यत इति ।।

## मू. (१०४) उडियमणगारमेसणं, समणं ठाणठिअं तवस्सिणं । डहरा वुड्ढा य पत्थए, अबि सुस्से न य तं लभेज नो ।।

**वृ**. अनुकूलोपसर्गमाह-'उडिये'त्यादि, अंगारंगृहं तदस्य नास्तीत्यनगारः तमेवम्भूतं संयमोत्थानेनैषणां प्रत्युत्थितं-प्रवृत्तं, आम्यतीति श्रमणस्तं, तथा 'स्थानस्थितम्' उत्तरोत्तर-विशिष्टसंयमास्थानाध्यासिनं 'तपस्विनं' विशिष्टतपोनिष्टप्तदेहं तमेवम्भूतमपि कदाचित् 'डहरा' पुत्रनप्तादयः 'वृद्धाः' पितृमातुलादयः उन्निष्क्रामयितुं 'प्रार्थयेयुः' याचेरन्।

त एवमूँचुः-भवतां वयं प्रतिपाल्या न त्वामन्तरेणास्माकं कश्चिदस्ति त्वं वाऽस्माकम् एक एव प्रतिपाल्यः, (इति) भणन्तस्ते जना अपि 'शुष्येयुः' श्रमं गच्छेयुः, न च तं साधुं विदितपरमार्थं 'लभेरन्' नैवाऽऽत्मसात्कुर्यु-नैवाऽऽत्मवशगं विदध्युरिति । किञ्च–

मू. (१०५) जइ कालुणियाणि कासिया, जइ रोयंति य पुत्तकारणा । दवियं भिक्खू समुडियं, नो लब्भंति न संठवित्तए ।।

**वृ.** यद्यपि ते मातापितृपुत्रकलत्रादयस्तदन्तिके समेत्य करुणाप्रधानानि-विलापप्रायाणि वचांस्यनुष्ठानानि वा कुर्यु, तथाहि-

 ॥ १ ॥
 ''नाहपियकंतसामिय अइवल्लह दुल्लहोऽसि भुवणंमि ।

 तुह विरहम्मि य निक्किव ! सुण्णं सव्यंपि पडिहाइ ।।

 ॥ २ ॥
 सेणी गामो गोडी गणो व तं जत्थ होसि संनिहितो ।

दिप्पइ सिरिए सुपुरिस ! किं पुण निययं घरदारं ? ॥

तथा यदि 'रोयंति य' ति रुदन्ति 'पुत्रकारणं' सुतनिभित्तं, कुलवर्धनमेकं सुतमुत्पाद्य पुनरेवं कर्त्तुर्हसीति। एवं रुदन्तो यदि भणन्ति तंभिक्षुं रागद्वेषरहितत्वान्मुक्तियोग्यत्वाद्वा द्रव्यभूतं सम्यकसंयमोत्थानेनोत्थितं तथाऽपि साधुं 'न) लप्स्वन्ते' न शक्नुवन्ति प्रव्रज्यातो भ्रंशयितुं भावाच्यावयितुं नापि संस्थापयितुं-गृहस्थभावेन द्रव्यलिङ्गाच्यावयितुमिति ॥

मू. (१०६) जइविय कामेहि लायिया, जइ नेज़ाहि न बंधिउं धरं। जइ जीविय नावकंखए, नो लब्भंति न संठवित्तए।।

ष्ट्र. अपिच--'जइवि' इत्यादि, यद्यपि ते निजास्तं साधुं संयमोत्थानेनोत्थितं 'कामैः' इच्छामदनरूपैः 'लावयन्ति' उपनिमन्त्रयेयुरुपलोभयेयुरित्यर्थ, अनेनानुकूलोपसर्गग्रहणं, तथा यदि नयेयुर्बध्ध्वा गृहं, णमिति वाक्यालङ्कारे । एवमनुकूलप्रतिकूलोपसर्गेरभिद्रुतोऽपि साधुः-'यदि जीवितं लनाभिकाङ्कत्' यदि जीविताभिलाषी न भवेत् असंयमजीवितं वा नाभिनन्देत् ततस्ते निजास्तं साधुं 'णो लक्ष्मंति'त्ति न भन्ते-न प्राप्नुवन्ति आत्मसात्कर्त्तुं 'णनसंठवित्तए'त्ति नापि गृहस्थभावेन संस्थापयितुमलमिति । किञ्च--

मू. (१०७) सेहंति य णं ममाइणो, माय पिया य सुया य भारिया। पोसाहि न पासओ तुमं, लोग परंपि जहासि पोसणो।।

**वृ.** ते कदाचिन्मातापित्रादयस्तमभिनवप्रव्रजितं 'सेहंति'त्ति शिक्षयन्ति 'णम्' इति वाक्यालङ्कारे-'ममाइणो'त्ति ममायमित्येवं स्नेहालवः,कथंशिक्षयन्तीत्यत आह-पश्य 'नः' अस्मान-त्यन्तदुःखितांस्त्वदर्ध पोषकाभावाद्वा, त्वं च यथावस्थितार्थपश्यकः–

सूक्ष्मदर्शी, सश्रुतिकइत्यर्थअतः 'नः'अस्मान् 'पोषय' प्रतिजागरणं कुरु अन्यथा प्रव्रज्वा-Sभ्युपगमेनेहलोकस्त्यक्तो भवता अस्मव्रतिपालनपरित्यागेन च परलोकमपि त्वं त्यजसि इति दुःखितानिजप्रतिपालनेन च पुण्यावाप्तिरेवेति, तथाहि –

 11 9 11
 'या गति क्लेशदग्धानां, गृहेषु गृहमेथिनाम् ।

 विभ्रतां पुत्रदारांस्तु, तां गतिं व्रज पुत्रक ! ।।

 मू. (१०८)
 अन्ने अन्नेहिं मुच्छिया, मोहं जंति नरा असंबुडा ।

विसमं विसमेहिं गाहिया, ते पावेहिं पुणो पगब्भिया।।

्रृ. एवं तैरुपसर्गिताः केचन कातराः कदाचिदेतत्कुर्युरित्याह-'अन्ने' इत्यादि, 'अन्ये' केचनाल्पसत्त्वाः 'अन्यैः' मातापित्रादिभिः 'मूच्छिता' अध्युपपन्नाः सम्यग्दर्शनादिव्यतिरेकेण सकलमपि शरीरादिकमन्यदित्यन्यग्रहणं, ते एवम्भूताः असंवृता नराः ।

'मोहं यान्ति' सदनुष्ठाने मुह्यन्ति, तथा संसारगमनैकहेतुभूतत्वात् 'विषमः' असंयमस्तं 'विषमैः' असंयत्तैरुन्मार्गप्रवृत्तत्वेनापायभीरुभिः रागद्वैषैर्वा अनादिभवाभ्यस्ततया दुशच्छेद्यत्वेन विषमैः ग्राहिता-असंयमं प्रति वर्तिताः, ते चैवन्भूताः 'पापैः' कर्मभि पुनरपि प्रवृत्ताः 'प्रगल्भिताः' धुष्टतां गताः पापकं कर्म कुर्वन्तोऽपि नलज्जन्त इति यत एवं ततः किं कर्तव्यमित्याह-

मू. (१०९) तम्हा दवि इक्ख पंडिए, पावाओ विरतेऽभिनिब्वुडे। पणए वीरं महाविहिं, सिद्धिपहं नेआउयं धूवं।।

**वृ.** यत्तो मातापित्रादिमूच्छिताः पापेषु कर्मसु प्रगल्भा भवन्ति तस्माद् द्रव्यभूतो भव्यः-मुक्तिगमनयोग्यः रागद्वेषरहितो वा सन् 'ईक्षस्व' तद्विपाकं पर्यालोचय 'पण्डितः' सद्विवेकयुक्तः 'पापात्' कर्मणोऽसदनुष्ठानरूपात् 'विरतः' निवृत्तः क्रोधादिपरित्यागाच्छान्तीभूत इत्यर्थ तथा 'प्रणताः' प्रहीभूताः 'वीराः' कर्मविदारणसमर्था 'महावीधिं' महामार्गं, तमेव विशिनष्टि--

'सिद्धिपयं' ज्ञानादिमोक्षमार्गं तथा मोक्षं प्रति 'नेतारं' प्रापकं 'ध्रुवम्' अव्यभिचा-रिणमित्येतदवगम्य स एव मार्गोऽनुष्ठेयः, नासदनुष्ठानप्रगल्भैर्भाव्यमिति।

मू. (९१०) वेयालियमग्गमागओ, मणवयसाकायेण संवुडो । चिद्या वित्तं च नायओ, आरंभं च सुसंवुडे चरे ।। तिबेमि–

**ष्ट्र.** पुनरप्युपदेशदानपूर्वकमुपसंहरन्नाह-'वेयालियमग्ग' इत्यादि, कर्मणां विदारणमार्ग मागतो भूत्वा तं तथाभूतं मनोवाक्कायसंवृतः पुनः 'त्यक्त्वा' परित्यज्य 'वित्तं' द्रव्यं तथा 'ज्ञातींश्च' स्वजनांश्च तथा सावद्यारम्भं च सुष्ठु संवृत इन्द्रियैः संयमानुष्ठानं चरेदिति ब्रवीमीति पूर्ववत् । अध्ययनं-२ उद्देशकः-१ समाप्तः

#### --: अध्ययनं-२ उद्देशकः-२ :--

प्रथमानन्तरं द्वितीयः समारभ्यते-अस्य चायमभिसंबन्धः, इहानन्तरोद्देशके भगवता स्वपुत्राणां धर्मदेशनाऽभिहिता, तदिहापि सैवाध्ययनार्थाधिकारत्वात् अभिधीयते, सूत्रस्य सूत्रेण सह साबन्धोऽयम्-अनन्तरोक्तसूत्रे वाह्यद्रव्यस्वजनारम्भपरित्यागोऽभिहितः, तदिहाप्या-न्तरमानपरित्यागउद्देशार्थाधिकारसूचितोऽभिधीयते, तदनेन संबन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्यादिसूत्रं-

मू. (१९९) तयसं व जहाइ से रयं, इति संखाय मुनी न मज़ई। गोयन्नतरेण माहण, अहसेयकरी अनेसी इंखिणी।।

**मृ.** यथा उरगः स्वां त्वचं अवश्यं परित्यागाईत्वात् 'जहाति' परित्यजति, एवमसावपि साधुः रजइव रजः-अष्टप्रकारं कर्मतदकषायित्वेन परित्यजतीति, एवं कषायाभावो हि कर्माभावस्य कारणमिति 'संख्याय' ज्ञात्वा 'मुनि' कालत्रयवेदी 'नमाद्यति' मदं न याति, मदकारणं दर्शयति

'गोत्रेण' काश्यपादिना, अन्यतरग्रहणात् शेषाणि मदस्थानानि गृह्यन्त इति, 'माहण' ति साधुः, पाठान्तरं वा 'जे विउ'त्ति यो विद्वान्-विवेकी स जातिकुललाभादिभिः न माद्यतीति, न केवलं स्वतो मदो न विधेयः, जुगुप्साऽप्यन्येषां न विधेयेति दर्शयति-'अथ' अनन्तरं असौ 'अश्रेयस्करी' पापकारिणी 'इंखिणि'त्ति निन्दा अन्येषामतोन कार्येति, 'मुनी न मज्जइ' इत्यादिकस्य सूत्रावयवस्य सूत्रस्पर्शं गाथाद्वयेन निर्युक्तििकृदाह-

नि. [४३] तवसंजमणाणेसुवि जइ माणो वज्रिओ महेसीहिं। अत्तसमुक्करिसत्थं किं पुण हीला उ अन्नेसिं॥

नि. [४४] जइ ताव निज़रमओ, पडिसिद्धो अट्टमाणमहणेहिं। अविसेसमयद्वाणा परिहरियव्वा पयत्तेणं।।

'वेयालियस्स निञ्जुत्ती सम्पत्ता' तपः संयमज्ञानेष्वपि आत्मसमुत्कर्षणार्थम्-उत्सेकार्थं यः प्रवृत्तो मानः यद्यसावपि तावद् वर्जितः त्यक्तो 'महर्षिभिः' महामुनिभिः, किंपुनर्निन्दाऽन्येषां न त्याज्येति । यदि तावन्निर्जरामदोऽपि मोक्षैकगमनहेतुः प्रतिषिद्धः 'अष्टमामथनैः' अर्हदि्मरवशेषाणितु 'मदस्थानानि' जात्यादीनि 'प्रयत्नेन' सुतरां परिहर्त्तव्यानीति गाधाद्वयार्थः

मू. (१९२) जो परिभवइ परं जणं, संसारे परिवत्तई महं। अदु इंखिणिया उ पाविया, इति संखाय मुनी न भज्जई।।

वृ. साम्प्रतंपरनिन्दादोषमधिकृत्याह-'जोपरिभवइ' इत्यादि, यः कश्चिदविवेकी 'परिभवति' अवज्ञयति, 'परं जनं' अन्यं लोकम् आत्मव्यतिरिक्तं स तत्कृतेन कर्मणा 'संसारे' चतुर्गतिलक्षणे भवोदधावरघट्टघटीन्यायेन 'परिवर्त्तते' भ्रमति 'महद्' अत्यर्धं महान्तं वा कालं, क्वचित् 'चिरम्' इति पाठः, 'अदु'त्ति अथशब्दो निपातः निपातानामनेकार्थत्वात् अत इत्यस्यार्थे वर्त्तते, यतः परपरिभवादात्यन्तिकः संसारः अतः 'इंखिणिया' परनिन्दा तुशब्दस्यैवकारार्थत्वात् ।

'पापिकैव' दोषवत्थेव, अधवा स्वस्थानादधमस्थाने पातिका, तत्रेह जन्मनि सुघरो ध्यान्तः, परलोकेऽपि पुरोहितस्यापि श्वादिषूत्पत्तिरिति, इत्येवं 'संख्याय' परनिन्दां दोषवतीं ज्ञात्वा मुनिर्जात्यादिभिः यथाऽहं विशिष्टकुलोद्भवः श्रुतवान् तपस्वी भवांस्तु मत्तो हीन इति न माद्यति मदाभावे च यद्विधेयं तद्दर्शयितुमाह—

## मू. (१९३) जे यावि अनायगे सिया, जेविय पेसगपेसए सिया । से मोनपयं उवडि़ऐ, नो लज्जे समयं सया यरे ।।

**वृ. यश्चापिकश्चिदास्तां तावत् अन्यो न विद्यते नायकोऽस्येत्यनायकः-स्वयंप्रभुश्चक्रवर्त्यार्दि** 'स्यात्' भवेत्, यश्चापि प्रेष्यस्यापि प्रेष्यः-तस्यैव राज्ञः कर्मकरस्यापि कर्मकरः, य एवम्भूतो मौनीन्द्रं पद्यते-गम्यते मोक्षो येने तत्पदं-संयमस्तम् उप-सामीप्येन स्थितः उपस्थितः-समाश्चितः सोऽप्यलञ्जमान उत्कर्षमकुर्वन् वा सर्वा क्रियाः-परस्परतो वन्दनप्रतिवन्दनादिका विधत्ते –

इदमुक्तं भवति-चक्रवर्तिनाऽपि मौनीन्द्रपदमुपस्थितेन पूर्वमात्मप्रेष्यप्रेष्यमपि वन्दमानेन लज्जा न विधेया इतरेण चोत्कर्ष इत्येवं 'समतां' समभावं सदा भिक्षुश्चरेत्-संयमोद्युक्तो भवेदिति

मू. (११४) सम अन्नयरम्मि संजमे, संसुद्धे समणे परिव्वए। जे आवकहा समाहिए, दविए कालमकासि पंडिए।।

**वृ.** क्व पुनर्व्यवस्थितेन लजामदौ न विधेयाविति दर्शयितुमाह- 'समे'ति समभावोपेतः सामायिकादौ संयमे संयमस्थाने वा षट्स्थानपतितत्वात् संयमस्थानानामन्यतरस्मिन् संयमस्थाने छेदोपस्थापनीयादौ वा, तदेव विशिनप्टि-सम्यकशुद्धे सम्यकशुद्धो वा 'श्रमणः' तपस्व लजाम-दपरित्यागेन समानमना वा 'परिव्रजेत्' संयमोद्युक्तो भवेत्, स्यात्-कियन्तं कालम् ? यावत् कथा-देवदत्तो यज्ञदत्त इति कथां यावत्, सम्यगाहित आत्मा ज्ञानादौ येन स समाहितः समाधिना वा-शोभनाध्यवसायेन युक्तः, द्रव्यभूतो-रागद्वेषादिरहितः मुक्तिगमनयोग्यतया वा भव्यः, स एवम्भूतः कालमकार्षीत् 'पण्डितः' सदसद्विवेककलितः, एतदुक्तं भवति-देवदत्त इति कथा मृतस्यापि भवति अतो यावन्मृत्युकालं तावल्लज्ञामदपरित्यागोपेतेन संयमानुष्ठाने प्रवर्तितव्यमिति स्यात् किमालम्ब्यैतद्विधेयमिति, उच्यते–

मू. (१९५) दूरं अनुपस्सिया मुनी, तीतं धम्ममनागयं तहा। पुडे परुसेहि माहणे, अवि हण्णू समयंमि रीयइ।।

**वृ.** दूरवर्त्तित्वात् दूरो-मोक्षस्तमनु-पश्चात् तं ध्ष्ट्वा यदिवा-दूरमितिदीर्घकालम् 'अनुद्दश्य' पर्यालोच्य 'मुनिः' कालत्रयवेत्ता दूरमेव दर्शयति-अतीतं 'धर्मं' स्वभावं-जीवानामुद्धावच-स्थानगतिलक्षणं तथा अनागतं च धर्मं-स्वभावं पर्यालोच्य लज्जामदौ न विधेयौ, तथा 'स्पृष्टः' छुप्तः 'परुषैः' दण्डकशादिभिर्वाग्भिर्वा 'माहणे'त्ति मुनि 'अवि हण्णू'त्ति अपि मार्यमाणः स्कन्द-कशिष्यगणवत् 'समये' संयमे 'रीयते' तदुक्तमार्गेण गच्छतीत्यर्थः, पाठान्तरं वा 'समया-Sहियासए'त्ति समतया सहत इति ।

# मू. (१९६) पन्नसमत्ते सया जए, समता धम्ममुदाहरे मुनी। सुहुमे उ सया अलूसए, नो कुज्झे नो माणि माहणे।।

**वृ.** पुनप्युपदेशान्तरमाह-प्रज्ञायां समाप्तः प्रज्ञासमाप्तः-पटुप्रज्ञः, पाठान्तरं वा 'पण्हसमत्थे' प्रश्नविषये प्रत्युत्तरदानसमर्थ सदा' सर्वकालं जयेत्, जेयं कषायादिकभिति शेषः ।

तथा समया-समता तया धर्मम्-अहिंसादिलक्षणम् 'उदाहरेत्' कथयेत् 'मुनि'यति सूक्ष्मे तु-संयमे यत्कर्तव्यं तस्य 'अलूषकः' अविराधकः, तथा न हन्यमानो वा पूज्यमानो वा क्रुध्येन्नापि 'मानी' गर्वितः स्यात् 'माहणो' यतिरिति । अपिच–

#### मू. (१९७) वहुजणणमणंमि संवुडो, सव्वर्डहिंनरे अनिस्सिए। हरए व सया अनाविले, धम्मं पादुरकासि कासवं।।

**ष्ट्र.** बहून् जनान् आत्मानं प्रति नामयति-प्रह्लीकरोति तैर्वा नम्यते-स्तूयते बहुजननमनो-धर्म, स एव बहुभिर्जनैरात्मीयात्मीयाशयेन यथाऽभ्युपगमप्रशंसया स्तूयते-प्रशस्यते, कथम् ?, अत्र कथानकं राजगृहे नगरे श्रेणिको महाराजः, कदाचिदसौ चतुर्विधवुध्ध्युपेतेन पुत्रेण अभयकुमारेण सार्धमास्थानस्थितस्ताभिस्ताभिःकथाभिरासाश्चक्रे, तत्र कदाचिदेवम्भूताकथाऽभूत्, तद्यथा इह लोके धार्मिकाः बहवः उताधार्मिका इति ?, तत्र समस्तपर्षदाऽभिहितम्यथाऽ-त्राधार्मिका बहवोलोका धर्मं तु शतानामपि मध्ये कश्चिदेवैको विधत्ते, तदाकण्यार्भयकुमारेणोक्तं

यथा प्रायशो लोकाः सर्व एव धार्मिकाः, यदि न निश्चयो भवतां परीक्षा क्रियतां, पर्षदाऽप्यभिहितम्-एवमस्तु, ततोऽभयकुमारेणधवलेतरप्रासादद्ययंकारितं, घोषितं चडिण्डिमेन नगरे, यथा-यः कश्चिदिहधार्मिकः स सर्वोऽपि धवलप्रासादं गृहीतबलि प्रविशतु, इत्तरस्वितरमिति, ततोऽसौ लोकः सर्वोऽपि धवलप्रासादमेव प्रविष्टो निर्गच्छंश्च कथं त्वं धार्मिकः ? इत्येवं पृष्टः कश्चिदाचष्टे-यथाऽहं कर्षकः अनेकशकुनिगणः मन्द्यान्यकणैरात्मानं प्रीणयति खलकसमाग-तधान्यकणभिक्षादानेन च मम धर्म इति, अपरस्त्वाह –

यथाऽहं ब्राह्मणः षट्कर्माभिरतः तथा बहुशौचस्नानादिभिर्वेदविहितानुष्ठानेन पितृदेवांस्तर्पयामि, अन्यः कथयति-यथाऽहं वणिक्कुलोपजीवी भिक्षादानादिप्रवृत्तः, अपरस्विद-माह-यथाऽहं कुलपुत्रकः न्यायागतं निर्गतिकं कुटुम्बकं पालयाम्भेव, तावत् श्वपाकोऽपीदमाह-यथाऽहं कुलक्रमागतं धर्ममनुपालयामीति मन्निश्रया च बहवः पिशितभुजः प्राणान् संधारयन्ति, इत्येवं सर्वोऽप्यात्मीयात्मीयं व्यापारमुद्दिश्य धर्मे नियोजयति, तत्रापरमसितप्रासादं श्रावकद्वयं प्रविष्टं, तद्य किमधर्माचरणं भवद्म्यामकारीत्येवं पृष्टं सत् सकृन्मद्यनिवृत्तिभङ्गव्यलीकमकथयत्, तथा साधव एवात्र परमार्थतो धार्मिका यथागृहीतप्रतिज्ञानिर्वाहणसमर्था, अस्माभिस्तु –

(I 9 ) () 'अवाप्य मानुषं जन्म, लब्ध्वा जैनं च शासनम् । कृत्वा निवृत्तिं मद्यस्य, सम्यक् साऽपि न पालिता । । (I २ ) () अनेनव्रतभङ्गेन, मन्यमाना अधार्मिकम् ।

अधमाधममात्मानं, कृष्णप्रासादमाश्रिताः ॥ (तथहि)

11 ३ ।। 'लज्जां गुणौधजननीं जननीमिवार्यामत्यन्तशुद्धहृदयामनुवर्त्तमानाः । तेजस्विनः सुखमसूनपि संत्यजन्ति, सत्यस्थितिव्यसनिनो न पुनः प्रतिज्ञाम् ।।

II ४ II वरं प्रवेष्टुं ज्वलितं हुताशनं, नचापि मग्नं चिरसंचितव्रतम् । वरं हि मृत्यु सुविशुद्धचेतसो, नचापि शीलस्खलितस्य जीवितम् ।।

इति, तदेवं प्रायशः सर्वोऽप्यात्मानं धार्मिकं मन्यत इतिकृत्वा बहुजननमनो धर्म इति स्थितं, तस्मिश्च 'संवृतः' समाहितः सन् 'नरः' पुमान् सर्वार्थे बाह्याभ्यन्तौर्थनधान्यकलत्रममत्वादिभि 'अनिश्चितः' अप्रतिवद्धः सन् धर्मं प्रकाशितवानित्युत्तरेण सह सम्बन्धः, निदर्शनमाह-हृद इव स्वच्छाम्भसा भृतः सदा 'अनाविलः' अनेकमत्स्यादिजलचरसंक्रमेणाप्यनाकुलोऽकलुषोवाक्षान्त्या-दिलक्षणं धर्मं 'प्रादुरकार्षीत्' प्रकटं कृतवान्, यदिवा एवंविशिष्ट एव काश्यपं-तीर्थङ्करसंबन्धिनं धर्मं प्रकाशयेत्, छान्दसत्वात् वर्त्तमाने भूतनिर्देश इति ॥

मू. (१९८) बहवे पाणा पुढो सिया, पत्तेयं समयं समीहिया। जो मोनपदं उवडितै, विरतिं तत्थ अकासि पंडिए।।

**वृ.** स बहुजननमने धर्मे व्यवस्थितो याद्यक् धर्म प्रकाशयति तद्दर्शयितुमाह-यदिवोप-देशान्तरमेवाधिकृत्याह- 'बहवे'इत्यादि, 'बहवः' अनन्ताः 'प्राणाः दशविधप्राणभाक-त्वात्तदभेदोपचारात् प्राणिनः 'पृथग्' इति पृथिव्यादिभेदेन सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तनर-कगत्यादिभेदेन वासंसारमाश्रिताः तेषांच पृथगश्रितानामपिप्रत्येकंसमतां-दुःखढेषित्वं सुखप्रियत्वं च 'समीक्ष्य' ध्ष्ट्वा,। यदिवा-'समतां' माध्यस्थ्यमुपेक्ष्ययो 'मौनीन्द्रपदमुपस्थितः' संयममाश्रितः स साधुः 'तन्न' अनेकभेदभिन्नप्राणिगणे दुःखढिषि सुखाभिलाषिणि सति तदुपधाते कर्त्तव्ये विरतिम् अकार्षीत् कुर्याढेति, पापाङ्गीनः- पापानुष्ठानात् दवीयान् पण्डित इति ॥ अपिच--

मू. (९९९) धम्मस्स य पारए मुनी, आरंभस्स य अंतए ठिए। सोयंति य णं ममाइणो, नो लब्भंति नियं परिग्गहं।।

**वृ.** धर्मस्य-श्रुतचारित्रभेदभिन्नस्य पारं गच्छतीति पारगः-सिद्धान्तपारगामी सम्यक्**चा -**रित्रानुष्ठायी वेति, चारित्रमधिकृत्याह 'आरग्भस्य' सावद्यानुष्ठानरूपस्य 'अन्ते' पर्यन्ते तदभावरूपे स्थितो मुनिर्भवति, ये पुनर्नैवं भवन्ति ते अकृतधर्माः मररणे दुःखे वा समुस्थिते आत्मानं शोचन्ति, णमिति वाक्यालङ्कारे, यदिवेष्टमरणादौ अर्थनाशे वा 'ममाइणो'त्ति ममेदमहमस्य स्वामी-त्येवमध्यसायिनः शोचन्ति, शोचमाना अप्येते 'निजमू' आत्मीयं।

परि-समन्तान् गृह्यते-आत्मसाक्त्रियत इति परिग्रहः-हिरण्यादिरिष्टस्वजनादिर्वा तं नष्टं मृतं वा 'न लभन्ते' न प्राप्नुवन्तीति, यदिवा धर्मस्य पारगं मुनिमारम्भस्यान्ते व्यवस्थितमेनमागत्य 'स्वजनाः' मातापित्रादयः शोचन्ति 'ममत्वयुक्ताः' स्नेहालवः, न च ते लभन्ते निजमप्यात्मीय-परिग्रहबुद्धया गृहीतमिति, ॥

| मू. (१२०) | इहलोगदुहावहं विऊ, परलोगे य दुहं दुहावहं।     |
|-----------|----------------------------------------------|
| -         | विद्धंसणधम्ममेव तं, इति विज्ञं कोऽगारमावसे ॥ |
|           |                                              |

**वृ.** अत्रान्तरे 'नागार्जुनीयास्तु' पठन्ति –

II 9 II '' '' सोऊण तयं उवडियं, केइ गिही विग्धेण उडिया I धम्मंमि अनुत्तरे मुनी, तंपि जिणिज इमेण पंडिए II

एतदेवाह-'इह' अस्मिन्नेव लोके हिरण्यस्वजनादिकं दुःखमावहति 'विउ'त्ति विद्याः-जानीहि, तथाहि –

II 9 II 'अर्थानामर्जने दुःखमर्जितानां च रक्षणे I आये दुःखं व्यये दुःखं, धिगर्थ दुःखभाजनम् II (तथाहि)

॥ ९॥ 'रेवापयः किंसलयानि च संहकीनां, विन्ध्योपकण्ठविपिनं स्वकुलं च हित्वा । किं ताम्यसि द्विप ! गतोऽसि वशं करिण्याः, स्नेहो निबन्धनमर्थपरम्परायाः ॥ परलोके च हिरण्यस्वजनादिममत्वापादितकर्मजं दुःखं भवति, तदप्यपरं दुःखमावहति, तदुपादानकर्मोपादानादिति भावः, तथैतदुपार्जितमपि 'विध्वंसनधर्मं' विशरारुस्वभावं, गत्वर- मित्यर्थ, इत्येवं 'विद्वान्' जानन् कः सकर्ण 'अगारवासं' गृहवासमावसेत् ? , गृहपाश वाऽनुब-ध्नीयादिति, उक्तं च –

 II 9 II
 ''दाराः परिभवकारा बन्धुजनो बन्धनं विषं विषयाः ।

 कोऽयं जनस्य मोहो ? ये रिपवस्तेषु सुहृदाशा II

 –yqरप्युपदेशमधिकृत्याह–

 मृ. (१२१)
 महयं पलिगोव जाणिया, जावि य वंदणपूयणा इहं ।

सुहुमे सल्ले दुरुद्धरे, विउमंता पयहिज्ञ संथवं।।

षृ. 'महान्तं' संसारिणां दुस्त्यजत्वान्महता वा संरम्भेण परिगोपणं परिगोपः द्रव्यतः पङ्कादिः भावतोऽभिष्वङ्गः तं 'ज्ञात्वा' स्वरूपतः तद्विपाकतो वा परिच्छिद्य याऽपि च प्रव्रजितस्य सतो राजादिभिः कायादिभिर्वन्दना वस्त्रपात्रादिभिश्च पूजना तां च 'इह' अस्मिन् लोके मौनीन्द्रे वा शासने व्यवस्थितेन कर्मोपशमजं फलमित्येवं परिज्ञायोत्सेको न विधेयः, किमिति ?, यतो गर्वात्मकमेवत्सूक्ष्मं शल्पं वर्त्तते, सूक्ष्मत्वाद्य 'दुरुद्धरं' दुःखेनोद्धर्तुं शक्यते, अतः 'विद्वान्' सदसद्विवेकज्ञत्तत्तावत् 'संस्तवं' परिचयमभिष्वङ्गं 'परिज्ञात् 'परित्यजेदिति। नागार्जुनीयास्तुपठन्ति – ॥ ९ ॥ ''पलिमंथ महं वियाणिया, जाऽविय वंदनपूर्यणा इहं ।

सुहुमं सल्लं दुरुद्धरं, तंपि जिने एएण पंडिए ।।

अस्य चायमर्थ-साधोः स्वाध्यायध्यानपरस्यैकान्तनि स्पृहस्य योऽपि चायं परैः वन्दनापूजनादिकः सत्कारः क्रियते असावपि सदनुष्ठानस्य सद्गतेर्वा महान् पलिमन्थो-विघनः, आस्तांतावच्छब्दादिष्वभिष्वङ्गः, तमित्येवंपरिज्ञाय तथा सूक्ष्मशल्यंदुरुद्धरंच अतस्तमपि 'जयेद्' अपनयेत् पण्डितः 'एतेन' वक्ष्यमाणेनेति ॥

मू. (१२२) एगे चरे ठाणमासणे, सयणे एगे समाहिए सिया। भिक्खू उवहाणवीरिए, वइगुत्ते अज्झत्तसंवुडो।।

वृ. 'एकः' असहायो द्रव्यत एकछविहारी भावतो रागद्वेषरहितश्चरेत्, तथा 'स्थानं' कायोत्स-गदिकम् एक एव कुर्यात्, तथा आसनेऽपि व्यवस्थितोऽपि रागद्वेषरहित एव तिष्ठेत्, एवं शयनेऽप्येकाक्येव 'समाहितः' धर्मादिध्यानयुक्तः 'स्यात्' भवेत्, एतदुक्तं भवति।

सर्वास्वप्यवस्थासु चरणस्थानासनशयनरूपासु रागद्वेषविरहात् समाहित एव स्यादिति, तथा भिक्षणशीलो भिक्षुः उपधानं-तपस्तत्र वीर्यं यस्य स उपधानवीर्य-तपस्यनिगूहितवलवीर्यं इत्यर्थः, तथा 'वाग्गुप्तः' सुपर्यालोचिताभिधायी 'अध्यात्मं' मनः तेन संवृतो भिक्षुर्भवेदिति।

मू. (१२३) पीहे न यावपंगुणे, दारं सुन्नघरस्स संजए। पुड्ठे न उदाहरे वयं, न समुच्छे नो संथरे तणं॥

**वृ.** केनचिच्छयनादिनिमित्तेन शून्यगृहमाश्रितो भिक्षुः तस्य गृहस्य द्वारं कपाटादिना न स्थगयेत्रापितच्चालयेत्, यावत् 'न यावपंगुणे'त्तिनोद्घाटयेत्, तत्रस्थोऽन्यत्र वा केनचिद्धर्मादिकं मार्गं वा पृष्टः सन् सावद्यां वाचं 'नोदाहरेत्' न ब्रूयात्, आभिग्रहिको जिनकल्पिकादिर्निरवद्यामपि न ब्रूचात्, तथा 'न समुच्छिन्द्यात्' तृणानि कचवरं च प्रमार्जनेन नापनयेत, नापि शयनार्थी कश्चिदाभिग्राहिकः 'तृणदिकं संस्तरेत्' तृणैरपि संस्तारकं न कुर्यात्, किं पुनः कम्बलादिना ?, अन्यो वा शुषिरतृणं न संस्तरेदिति ।

मू. (१२४) जत्थऽत्थमिए अनाउले, समविसमाइं मुनीऽहियासए। चरगा अदुवावि भेरवा, अदुवा तत्थ सरीसिवा सिया।।

**वृ.** तथा भिक्षुर्यत्रैवास्तमुपैति सविता तत्रैव कायोत्सर्गादिना तिष्ठतीति यत्रास्तमितः, तथाऽनाकुलः समुद्रवन्नक्रादिभिः परीषहोपसर्गेरक्षुभ्यन् 'समविषमाणि' शयनासनादीन्य-नुकूलप्रतिकूलानि 'मुनि' यथावस्थितसंसारस्वभाववेत्ता सम्यग्-अरक्तद्विष्टतयाऽधिसहेत, तत्र च शून्यगृहादौ व्यवस्थितस्य चरन्तीति चरका-दंशमशकादयः अथवापि 'भैरवा' भयानका-रक्षःशिवादयः अथवा तत्र सरीसृपाः 'स्यु' भवेयुः, तत्कृतांश्च परीषहान् सम्यक् अधिषहेतेति । साम्प्रतं त्रिविधोपसर्गाधिसहनमधिकृत्याह-

## मू. (१२५) तिरिया मणुया य दिव्वंगा, उवसग्गा तिविहाऽहियासिया। लोमादीयं न हारिसे सुन्नागारगओ महामुनी।।

**वृ.** 'तैरश्चाः' सिंहव्याघ्रादिकृताः तथा 'मानुषा' अनुकूलप्रतिकूलाः सत्कारपुरस्कार-दण्डकशाताडनादिजनिताः, तथा 'दिव्वगा'इति व्यन्तरादिना हास्यप्रद्वेषादिजनिताः, एवं त्रिविधानप्युपसर्गान् 'अधिसहेत' नोपसर्गैर्विकारं गच्छेत्, तदेव दर्शयति-'लोभादिकमपि न हर्षेत्' भयेन रोमोद्गममपि न कुर्यात्, यदिवा-एवमुपसर्गास्त्रिविधा अपि 'अहियासिय'त्ति अधिसोढा भवन्ति यदि रोमोद्गमादिकमपि न कुर्यात्, आदिग्रहणात् ध्ष्टिमुखविकारादिपरिग्रहः, शून्यागारगतः, शून्यगृहव्यवस्थितस्य चोपलक्षणार्थत्वात् पितृवनादिस्थितो वा 'महामुनिः' जिनकल्पिकादिरिति ।

## मू. (१२६) नो अभिकंखेज्ञ जीवियं, नोऽविय मूयणपत्थएसिया। अब्भत्थभुविंति भेरवा, सुन्नागारगयस्स भिक्खुणो।।

**वृ.** किञ्च-स तैर्भेरवैरुपसर्गेरुदीर्णेस्तोतुंद्यमानोऽपि जीवितं न अभिकाङक्षेत, जीवित-निरपेक्षेणोपसर्ग सोढव्य इति भावः, न चोपसर्गसहनद्वारेण 'पूजाप्रार्थकः' प्रकर्षामिलाषी 'स्यात्' भवेत्, एवं च जीवितपूजानिरपेक्षेणासकृत् सम्यक् सह्यमाणा भैरवा-भयानकाः शिवापिशा-चादयोऽभ्यस्तभावं स्वात्मतां उप-सामीप्येन यान्ति-गच्छन्ति, तत्सहनाद्य भिक्षोः शून्यागारगतस्य नीराजितवारणस्येव शीतोष्णादिजनिता उपसूर्गा सुसहा एव भवन्तीति भावः ।

--पुनरप्युपदेशान्तरमाह-

#### मू. (१२७) उवनीयतरस्त ताइणौ, भयमाणस्त विविक्वमासणं । सामाइमाहु तस्त जं, जो अप्पाण भए न दंसए ।।

**वृ**. उप-सामीप्येन नीतः-प्रापितो ज्ञानादावात्मा येन स तथा अतिशयेनोपनीत उपनीततरस्तस्य, तथा 'तायिनः' परात्मोपकारिणः त्रायिणो वा-सम्यक्पालकस्य, तथा 'भजमानस्य' सेवमानस्य 'विविक्तं' स्त्रीपशुपण्डकविवर्जितम् आस्यते-स्थीयते यस्मिन्निति तदासनं-वसत्यादि, तस्यैवम्भूतस्य मुनेः 'सामायिकं' समभावरूपं सामायिकादिचारित्रमाहुः सर्वज्ञाः, 'यद्' यस्मात् ततश्चारित्रिणा प्राग्व्यवस्थितस्वभावेन भाव्यं, यश्चात्मानं 'भये' परिषहोपसर्गजनिते 'न दर्शयेत्' तदीरुर्न भवेत् तस्य सामायिकमाहुरिति सम्वन्धनीयं ।

#### मू. (१२८) उसिणोदगत्तभोइणो, धम्मडियस्स मुनिस्सहीमतो । संसग्गि असाहुराइहिं, असमाहीउ तहागयस्सवि ।।

वृ. किश्च-मुनेः 'उष्णोदकतप्तभोजिनः' त्रिदण्डोद्वृत्तोष्णोदकभोजनः, यदिवा-उष्णं सत्र शीतीकुर्यादिति तप्तग्रहणं, तथा श्रुतचारित्राख्ये धर्मे स्थितस्य 'हीमतो'ति हीः-असंयमं प्रति लजा तद्वतोऽसंयमजुगुप्सावत इत्यर्थः, तस्यैवम्भूतस्य मुने राजादिभिः सार्द्धंथःयः 'संसर्ग' सम्बन्धोऽ- सावसाधुः अनर्थोदयहेतुत्वात् 'तथागतस्यापि' यथोक्तानुष्ठायिनोऽपि राजादिसंसर्गवशाद् 'असमा-धिरेव' अपध्यानमेव स्यात्, न कदाचित् स्वाध्यायादिकं भवेदिति परिहार्यदोषप्रदर्शनेन अधुनोपदेशाभिधित्सयाऽऽह--

मू. (१२९) अहिंगरणकडस्स भिक्खुणो, वयमाणस्स पसज्झ दारुणं । अड्ठे परिहायती बहु, अहिंगरणं न करेज़ पंडिए ।।

वृ. अधिकरणं-कलहस्तत्करोति तच्छीलश्चेत्यधिकरणकरः तस्यैवम्भूतस्य भिक्षोः तथाऽधिकरणकरीं दारुणां वा भयानकां वा 'प्रसद्ध' प्रकटमेव वाचं ब्रुवतः सतः 'अर्थो' मोक्षः तत्कारणभूतो वा संयमः सबहु 'परिहीयते' ध्वंसमुपयाति, इदमुक्तं भवति-बहुना कालेन यदर्जितं विष्ठकृष्टेन तपसा महत्युन्यं तत्कलहं कुर्वतः परोपधातिनीं च वाचं ब्रुवतः तत्क्षणमेव ध्वंसमुपयाति,

11 9 11 (तथाहि-) जं अजियं समीखछएहिं तवनियमबंभ मइएहिं । मा हु तयं कलहंता छड्डेअह सागप्तेहिं ।।

इत्येवं मत्वा मनागप्यधिकरणं न कुर्यात् 'पण्डित' सदसदिववेकीति ।।

मू. (१३०) सीओदग पडि दुगुंछिणो, अपडिन्नस्स लवावसप्पिणो ।

सामाइयमाहु तस्स जं, जो गिहिमत्तेऽसनं न भुंजती ।।

**वृ.** तथा शीतोदकम् अप्रासुकोदकं तत्यतिजुगुप्सकस्या प्रासुकोदकपरिहारिणः साधोः न विद्यते प्रतिज्ञा निदानरूपा यस्य सोऽप्रतिज्ञोऽनिदान इत्यर्थः लवं-कर्म तस्मात अवसप्पिणोत्ति-अबसर्पिणः यदनुष्ठानं कर्मबन्धोपादानभूतं तत्परिहारिण इत्यर्थः तस्यैवम्भूतस्य साधोर्यस्मात् यत् 'सामायिकं' समभावलक्षणमाहुः सर्वज्ञाः यश्च साधुः 'गृहमान्ने' गृहस्थमाजने कांस्य पात्रादौ न भुडक्ते तस्य च सामायिकमाहुरिति सम्बन्धनीयमिति ।। किश्च--

मू. (९३९) न य संखयमाहु जीवियं, तहविय बालजणो पगब्भइ। बाले पापेहिं मिजती, इति संखाय मुनी न मजती।।

**दृ.** 'नच' नैव 'जीवितम्' आयुष्कं कालपर्यायेण ञुटितं सत् पुनः 'संखय'मिति संस्कर्त्तु-तन्तुवत्संधातुं शक्यते इत्येवमाहुस्तदिदः, तथाऽपि एवमपि व्यवस्थिते 'बालः' अज्ञो जनः 'प्रगल्भते' पापं कुर्वन् धृष्टो भवति, असदनुष्ठानरतोऽपि न लज्जत इति, स चैवम्भूतो बालस्तैरसदनुष्ठानापादितैः 'पापैः' कर्मभिः 'भीयते' तद्युक्त इत्येवं परिच्छिद्यते, भ्रियते वा मेयेन धान्यादिना प्रस्थकवदिति, एवं 'संख्याय' ज्ञात्वा 'मुनि' यथावस्थितपदार्थानां वेत्ता न माद्यतीति' तेष्वसदनुष्ठानेष्वहं शोभनः कर्त्तेत्येवं प्रगल्भमानो मदं न करोति।

मू. (९३२) छंदेण पले इमा पया, बहुमाया मोहेण पाउडा। वियडेण पलिंति महणे, सीउण्हं वयसाऽहियासए।। **वृ.** उपदेशान्तरमाह-'छन्दः' अभिप्रायस्तेन तेन स्वकीयाभिप्रायेण कुगतिगमनैकहेतुना 'इमाः प्रजाः' अयं लोकस्तासु गतिषु प्रलीयते, तथाहि-छागादिवधमपि स्वाभिप्रायग्रहग्रस्ता धर्मसाधनमित्येवं प्रगल्भमाना विदधति, अन्ये तु संघादिकमुद्दिश्य दासीदासधनधान्यादिपरिग्रहं कुर्वन्ति, तथाऽन्ये मायाप्रधानैः कुकुटैरसकृदुओक्षणश्रोत्रस्पर्शनादिभिर्मुग्धजनं प्रतारयन्ति,

II 9 II (तथाहि) 'कुक्कुटसाध्यो लोको नाकुक्कुटतः प्रवर्तते किश्चित् । तस्माल्लोकस्यार्थे पितरमपि सकुक्कृटं कुर्यात् ।।

तथेयं प्रजा 'बहुमाया' कपटप्रधाना, किमिति ? -यतो मोहः-अज्ञानं तेन 'प्रावृता' आच्छा-दिता सदसद्विवेकविकलेत्यर्थ, तदेतदवगम्य 'माहणे'त्ति साधुः 'विकटेन' प्रकटेनामायेन कर्मणा मोक्षे संयमे वा प्रकर्षेण लीयते-प्रलीयते, शोभनभावयुक्तो भवतीति भावः, तथा शीतं च उष्णं च शीतोष्णं शीतोष्णा वा-अनुकूलप्रतिकूलपरीषहास्तान् वाचा कायेन मनसा च करणत्रयेणापि सम्यगधिसहेत इति । अपिच—

मू. (9३३) कुजए अपराजिए जहा, अक्खेहिं कुसलेहिं दीवयं। कडमेव गहाय नो कलिं, नो तीयं नो चेव दावरं।।

ष्ट्र. कुत्सितो जयोऽस्येति कुजयो-द्यूतकारः, महतोऽपि द्यूतजयस्य सद्भिर्मिन्दितत्वादन-र्थहेतुत्वाच्च कुत्सितत्मिति, तमेव विशिनष्टिअपराजितो दीव्यन् कुशलत्वादन्येन न जीयते अक्षैः वा-पाशकैः दीव्यन्-क्रीडंस्तत्पातज्ञः कुशलो-निपुणः, यथा असीद्यूतकारोऽक्षैः-पाशकैः कपर्दकैर्वा रममाणः 'कडमेव'त्ति चतुष्कमेव गृहीत्वा तल्लब्धजयत्वात् तेनैव दीव्यति, ततोऽसौ तल्लब्धजयः सत्र 'कलिं' एककं नापि 'त्रैतं' त्रिकं च नापि 'द्वापरं' द्विकं गृह्णतीति ।

मू. (९३४) एवं लोगंमि ताइणा, बुइए जे धम्मे अनुत्तरे । तं गिण्ह हियंति उत्तमं, कडमिव सेसऽ वहाय पंडिए ।।

**वृ.** दार्ष्टन्तिकमाह-यथा द्यूतकारः प्राप्तजयत्वात् सर्वोत्तमं दीव्यंश्चतुष्कमेव गृह्णति एवमस्मिन् 'लोके' मनुष्यलोके तायिना त्रायिणा वा-सर्वहोनोक्तो योऽयं 'धर्म' क्षान्त्यादिलक्षणः श्रुतचारित्राख्योवा नास्योत्तरः-अधिकोऽस्तीत्यनुत्तरः तमेकान्तहितमितिकृत्वा सर्वोत्तमंच 'गृहाण' विस्रोतसिकार- हितः स्वीकुरु, पुनरपि निगमनार्थं तमेव ध्ष्टान्तं दर्शयति-यथा कश्चित् द्यूतकारः 'कृतं' कृतयुगं चतुष्कमित्यर्थ, 'शेषम्' एककादि 'अपहाख' त्यक्त्वा दीव्यन् गृह्णति, एवं पण्डितोऽपि-साधुरपि सेषं-गृहस्यकुप्रावचनिकपार्श्वस्थादिभावमपहाय सम्पूर्ण महान्तं सर्वोत्तमं धर्मं गृह्णीयादिति भावः ॥ पुनरप्युपदेशान्तरमाह--

# मू. (१३५) उत्तर मणुयाण आहिया, गामधम्माइइ मे अनुस्सुयं। जंसी विरता समुद्विया, कासवस्स अनुधम्मचारिणो ।।

**वृ**. उत्तराः-प्रधानाः दुर्जयत्वात्, केषाम् ? -उपदेशार्हत्वान्मनुष्याणाम् अन्यथा सर्वेषामेवेति, के ते ? - 'ग्रामधर्मा' शब्दादिविषया मैथुनरूपा वेति, एवं ग्रामधर्मा उत्तरत्वेन सर्वज्ञैराख्याताः, मयैतदनु-पश्चाच्छुतं, एतच्च सर्वमेव प्रागुक्तं यच्च वक्ष्यमाणं तन्नामेयेनाऽऽदितीर्धकृता पुत्रानुद्दिश्याभिहितं सत् पाश्चात्यगणधराः सुधर्मस्वामिप्रभृतयः स्वशिष्येभ्यः प्रतिपादयन्ति अतो मयैतदनुश्चुतमित्यनव्दंय, यस्मिन्निति-कर्मणि ल्यब्लोपे पश्चमी सन्नमी वेति यान् ग्रामधर्मानाश्चित्य ये विरताः, पंचम्यर्थे वा सप्तमी, येभ्यो वा विरताः सम्यकसंयमरूपेणोत्थिताः समुत्थितास्ते 'काश्यपस्य' ऋषभस्वामिनो वर्धमानस्वामिनो वा सम्बन्धी यो धर्मस्तदनुचारिणः, तीर्थकरप्रणी-तधर्मानुष्ठायिनो भवन्तीत्यर्थः ।

# मू. (१३६) जे एय चरंति आहियं, नाएणं महया महेसिणा। ते उड्रिय ते समुड्रिया, अन्नोन्नं सारंति धम्मओ।।

**वृ.** किश्च-ये मनुष्या 'एनं' प्रागुक्तं धर्मं-ग्रामधर्मविरतिलक्षणं 'चरन्ति' कुर्वन्ति आख्यातं 'ज्ञातेन' ज्ञातपुत्रे 'महये'ति महाविषयस्य ज्ञानस्यानन्यभूतत्वात् महान् तेन, तथाऽनुकूलप्रतिकूलोपसर्गसहिष्णुत्वात् 'महर्षिणा' श्रीमद्वर्धमानस्वामिना आख्यातं धर्मं ये चरन्ति ते एव संयोत्थानेन-कुतीर्थिकपरिहारेणोत्थिताः तथा निह्नवादिपरिहारेणत एव सम्यक्-कुमार्गदेश-नापरित्यागेन उत्थिताः समुत्थिता इति, नान्ये कुप्रावचनिका जमालिप्रभृतयश्चेति भावः, त एव च यथोक्तधर्मानुष्ठायिनः 'अन्योऽन्यं' परस्परं 'धर्मतो' धर्ममाश्रित्य धर्मतो वा भ्रश्यन्तं 'सारयन्ति' च दयन्ति-पुनरपि सद्धर्मे प्रवर्तयन्तीति किश्च--

# मू. (9३७) मा पेह पुरा पणामए, अभिकंखे उवहिं धुणित्तए। जे दूमण तेहिं नो नया, ते जाणंति समाहिमाहियं।।

चृ. दुर्गतिं संसारं वा प्रणामयन्ति-प्रहीकुर्वन्ति प्राणिनां प्रणामकाः-शब्दादयो विषयास्तान् 'पुरा' पूर्वं भूक्तान् 'मा प्रेक्षस्व' मा स्मर, तेषां स्मरणमपि यस्मान्महतेऽनर्थाव, अनागतांश्च नोदीक्षेत-नाऽऽकाङक्षेदिति, तथा 'अभिकाङक्षेत्त्' अभिलषेद् अनारतं चिन्तयेदनुरूपमनुष्ठानं कुर्यात्, किमर्थमिति दर्शयति । उपधीयते-ढौक्यते दुर्गतिं प्रत्यात्मा येनासावुपधि-माया अष्टप्रकारं वा कर्म तद् 'हननाय' अपनयनायाभिकाङक्षेदिति सम्बन्धः, दुष्टधर्म प्रत्युपनताः कुमार्गा-नुष्ठायिनस्तीर्थिकाः, यदिवा-'दूमण'त्ति दुष्टमनःकारिण उपतापकारिणो वा शब्दादयो विषयास्तेषु ये महासत्त्वाः 'न नता' न प्रहीभूताः तदाचारानुष्ठायिनो न भवन्ति 'ते' सन्मार्गानुष्ठायिनो 'जानन्ति' विदन्ति 'समाधिं' रागद्वेषपरित्यागरूपं धर्मध्यानं च 'आहितम्' आत्मनि व्यवस्थितम्, आ-समन्ताद्धितं वा त एव जानन्ति नान्य इति मावः ।

## मू. (९३८) नो काहिए होज़ संजए, पासणिए न य संपसाए । नद्या धम्पं अनुत्तरं, कयकिरिए नयावि मामए ।।

ष्ट्र. तथा 'संयतः' प्रव्रजितः कथया चरति काथिकः गोचरादौ न भवेत्, यदिवा-विरुद्धां पैशून्यापादनीं स्त्र्यादिकथां वा न कुर्यात्, तथा 'प्रश्नेन' राजादिकिंवृत्तरूपेण दर्पणादिप्रश्न-निमित्तरूपेण वा चरतीति प्राश्निकोन भवेत्, नापिच 'संप्रसारकः' देववृष्ठ्यर्थकाण्डादिसूचककथा विस्तारको भवेदिति, किं कृत्वेति दर्शयति-'ज्ञात्त्वा' अवबुद्धय नास्योत्तरो विद्यत इत्यनुत्तरस्तं श्रुतचारित्राख्यं धर्मं सम्यग्, तस्य हि धर्मस्थैतदेव फलं यदुत-विकथानिमित्तपरिहारेण सम्यक्क्रियावान् स्यादिति, तद्दर्शयति-कृता-स्वभ्यस्ता क्रीया-संयमानुष्ठानरूपा येन स कृतक्रियस्तधाभूतश्च नचापि 'मामको' ममेदमहमस्य स्वामीत्येवं परिग्रहाग्रही भवेदिति किञ्च-

मू. (१३९) छन्नं च पसंस नो करे, न य उक्कोस पगास माहणे। तेसिं सुविवेगमाहिए, पणया जेहिं सुजोसिअं धुयं।। ष्ट्र. ''छन्नंति माया तस्याः स्वाभिप्रायप्रच्छादनरूपत्वात् तां न कुर्यात्, चशब्द उत्तरापेक्षया समुच्चयार्थः, तथा प्रशस्यते-सर्वेरप्यविगानेनाद्रियत इति प्रशस्यो-लोभस्तं च न कुर्यात्, तथा-जात्यादिभिर्मदस्थानैर्लघुप्रकृतिं पुरुषमुत्कर्षयतीत्युकर्षको-मानस्तमपि न कुर्यादिति सम्बन्धः, तथाऽन्तर्व्यवस्थितोऽपि मुखद्धष्टिभ्रूभङ्गविकारैः प्रकाशीभवतीति प्रकाशः-क्रोधस्तं च 'माहणे' ति साधुर्न कुर्यात् ।

'तेषां' कषायाणां चैर्महात्मभिः 'विवेकः' परित्यागः 'आहितो' जनितस्त एव धर्मं प्रति प्रणता इति, यदिवा-तेषामेव सत्पुरुषाणां सुष्ठु विवेकः परिज्ञानरूप आहितः प्रथितः प्रसिद्धिं गतः त एव च धर्मं प्रति प्रणताः 'चैः' महासत्त्वैः सुष्ठु 'जुष्टं' सेवितं धूयतेऽष्टप्रकारं कर्म तद्धूतं-संयमानुष्ठानं, यदिवा-चैः सदनुष्ठायिभिः 'सुजोसिअं'ति सुष्ठु क्षिप्तं धूननार्हत्वात् 'धूतं' कर्मेति ॥

मू. (१४०) अनिहे सहिए सुसंवुडे, धम्मडी उवहाणवीरिए। विहरेज्ञ समाहिईदिए, अत्तहिअं खु दुहेण लब्भइ।।

**ष्टृ.** अपि च-स्निह्यत इति स्निहः न स्निहः अस्निहः-सर्वत्र ममत्वरहित इत्यर्थः, यदिवा-परीषहोपसगैर्निहन्यथते इति निहः न निहोऽनिहः-उपसर्गेरपराजित इत्यर्थ, पाठान्तरं वा 'अणहे'ति नास्याधमस्तीत्यनघो, निरवद्यानुष्ठायीत्यर्थः, सह हितेन वर्तत इति सहितः सहितो-युक्तो वा ज्ञानादिभिः, स्वहितः-आत्महितो वा सदनुष्ठानप्रवृत्तेः, तामेव दर्श्वयति-सुष्ठु 'संवृत' इन्द्रियनो-इन्द्रियैविम्रोत्तिकारहित इत्यर्थः, तथा धर्मः-श्रुतचारित्राख्यः तेनार्थः-प्रयोजनं स एव वाऽर्थ तस्यैव सद्भिर्यमाणत्वात् धर्मार्थः स यस्यास्तीति स धर्मार्थी तथा उपधानं-तपस्तत्र वीर्यवान् स एवम्भूतो 'विहरेत्' संयमानुष्ठानं कुर्यात् 'समाहितेन्द्रियः' संयतेन्द्रियः, कुत एवं ? -यत आत्महितं दुःखेनासुमता संसारे पर्यटता अकृतधर्मानुष्ठानेन 'लभ्यते' अवाप्यत इति, तथाहि –

॥ ९ ॥ ''न पुनरिदमतिदुर्लभमगाधसंसारजलधिविभ्रष्टम् ।

मानुष्यं खद्योतकतडिल्लताविलसितप्रतिमम् ॥

तथाहि-युगसमिलादिध्धान्तनीत्या मनुष्यभव एव तावत् दुर्लभः, तत्राप्यार्यक्षेत्रादिकं दरापमिति. अत आत्महितं दःखेनावाप्यत इति मन्तव्यम. अपिच –

| તેમાં માં પણ ખાવ | આલારલ યુન્લગામાં મહારાલ ગયાવ્યગુ, આવેલ –               |
|------------------|--------------------------------------------------------|
| 11 9 11          | भूतेषु जङ्गमत्वं तस्मिन् पश्चेन्द्रियत्वमुत्कृष्टम् ।  |
|                  | तस्मादपि मानुष्यं मानुष्येऽप्यायदेशश्च ।।              |
| ll R IL          | देशे कुलं प्रधानं कुले प्रधाने च जातिरुत्कृष्टा ।      |
|                  | जातौ रूपसमृद्धी रूपे च बलं विशिष्टतमम् ।।              |
| 3                | भवति बले चायुष्कं प्रकृष्टमायुष्कतोऽपि विज्ञानम् ।     |
|                  | विज्ञाने सम्यकत्वं सम्यकत्वे शीलसंप्राप्ति ॥           |
| 11811            | एतसूर्वश्चायं समासतो मोक्षसाधनोपायः ।                  |
|                  | तंत्र च बहु सम्प्राप्तं भवद्भिरल्पं च संप्राप्यम् ॥    |
| ા હા             | तत्कुरुतोधममधुना मदुक्तमार्गे समाधिमाधाय ।             |
|                  | त्यक्त्वा सङ्गमनायँ कार्यं संदिभः सदा श्रेयः ।। इति ।। |
|                  | एतच प्राणिभिर्न कदाचिदवासंपूर्वमित्येतद्दर्शयितुमाह-   |
|                  |                                                        |

# मू. (१४१) न हि नून पुरा अनुस्सुतं, अदुवा तं तह नो समुडियं। मुनिना सामाइआहितं, नाएणं जगसव्वदंसिणा।।

**मृ.** यदेतत् 'मुनिना' जगतः सर्वभावदर्शिना ज्ञातपुत्रीयेण सामायिकादि 'आहितम्' आख्यातं, तत् 'नूनं' निश्चितं 'न हि' नैव 'पुरा' पूर्व जन्तुभि 'अनुश्रुतं' श्रवणपथमायातं अथवा श्रुतमपि तत्सामायिकादि यथा अवस्थितं तथा नानुष्ठितं, पाठान्तरं वा 'अवितह'न्ति अवितधं यथा- वन्नानुष्ठितमतः कारणादसुमतामात्महितं सुदुर्लभमिति ॥

मू. (१४२) एवं मत्ता महंतरं, धम्ममिणं सहिया बहू जणा। गुरुणो छंदाणुवत्तगा, विरया तित्र महोघमाहितं ।। तिबेमि।।

ष्ट्र. पुनरप्युपदेशान्तरमधिकृत्याह 'एवम्' उक्तरीत्याऽऽत्महितं सुदुर्लभं 'मत्वा' ज्ञात्वा धर्माणांच महदन्तरं धर्मविशेषं कर्मणो वा विवरं ज्ञात्वा, यदिवा 'महंतरं'तिमनुष्यार्यक्षेत्रादिकमवसरं सदनुष्ठानस्य ज्ञात्वा 'एनं' जैनं 'धर्मं' श्रुतचारित्रात्मकं। सह हितेन वर्तन्त इति सहिता-ज्ञानादियुक्ता बहवो जना लघुकर्माणः समाश्रिताः सन्तो 'गुरोः' आचार्यादेस्तीर्धङ्करस्य वा 'छन्दानुवर्त्तकाः' तदुक्तमार्गानुष्ठायिनो 'विरताः' पापेभ्यः कर्मभ्यः सन्तस्तीर्णा 'महौघम्' अपारं संसारसागर-मेवमाख्यातं मया भवतामपरैश्चतीर्थकृद्मिन्येषाम्, इतिशब्दः परिसमाप्त्यर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् अध्ययनं-२ उद्देशकः-२ समाप्तः

--: अध्ययनं-२ उद्देशकः-३ :--

उक्तो द्वितीयोद्देशकः, साम्प्रतं तृतीयः समारभ्यते अस्य चायमभिसम्बन्धः-इहानन्त-रोद्देशकान्ते विरता इत्युक्तं, तेषां च कदाचित्परीषहा- समुदीर्येरन्नतस्तत्सहनं विधेयमिति, उद्देशा-र्याधिकारोऽपि निर्युक्तिकारेणाभिहितः यथाऽज्ञानोपचितस्य कर्मणोऽपचयो भवतीति, स च परीषहसहनादेवेत्यतः परीषहाः सोढव्या इत्यनेन संबन्धेनाऽऽयातस्यास्योद्देशकस्याऽऽदिसूत्रं-

मू. (१४३) संवुडकम्पस्स भिक्खुणो, जं दुक्खं पुई अबोहिए। तं संजमओऽवचिज्ञई, मरणं हेद्य वयंति पंडिया।।

वृ. संवृतानि-निरुद्धानि कर्माणि-अनुष्ठानानि सम्यगुपयोगरूपाणि वा मिथ्यादर्शना-विरतिप्रमादकषाययोगरूपाणि वा यस्य 'भिक्षोः' साधोः स तथा तस्य यत् 'दुःखम्' असद्वेद्यं तदुपादानमूतं वाऽष्टप्रकारं कर्म 'स्पृष्ट'मिति बद्धस्पृष्टनिकाचितमित्यर्थः, तच्चात्र 'अबोधिना' अज्ञानेनोपचितं सत् 'संयमतो' मौनीन्द्रोत्क्तात् सप्तदशरूपादनुष्ठानाद् 'अपचीयते' प्रतिक्षणं क्षयमुपयाति, एतदुक्तं भवति –

यथा तटाको दरसंस्थितमुदकं निरुद्धापरप्रवेशद्वारं सदादित्यकरसम्पर्कात् प्रत्यहमपचयते, एवं संवृताश्रवद्वारस्य भिक्षोरिज्रिययोगकषायं प्रति संलीनतया संवृतात्मनः सतः संयमानुष्ठानेन चानेकभवाज्ञानोपचितं कर्म क्षीयते, ये च संवृतात्मानः सदनुष्ठायिनश्च ते 'हित्वा' त्यक्त्वा 'मरणं' मरणस्वभावमुपलक्षणत्वात् जातिजरामरणशोकादिकं त्यक्त्वा मोक्षं व्रजन्ति 'पण्डिताः' सदसद्विवेकिनः, यदिवा-'पण्डिताः' सर्वज्ञा एवं वदन्ति यत् प्रागुक्तमिति । मू. (१४४) जै विन्नवणाहिऽजोसिया, संतिन्नेहिं समं वियाहिया। तम्हा उड्ढांति पासहो, अदक्खु कामाइ रोगवं।।

**वृ.** येऽपिच तेनैव भवेन न मोक्षमाप्नुवन्ति तानधिकृत्याह-'ये' महासत्त्वाः कामार्थिभिर्विज्ञाप्यन्ते यास्तदर्थिन्यो वा कामिनं विज्ञापयन्ति ता विज्ञापनाः-यिस्ताभि 'अजुष्टा' असेविताः क्षयं वा-अवसायलक्षणमतीतास्ते 'सन्तीर्णैः' मुक्तैः समं व्याख्याताः, अतीर्णा अपि सन्तोयतस्ते निष्किश्च-नतया शब्दादिषु विषयेष्वप्रतिबद्धाः संसारोदन्वतस्तटोपान्तवर्तिनो भवन्ति, तस्माद् 'ऊर्ध्वमिति' मोक्षं योषित्परित्यागाद्वोर्ध्वं यद्भवति तत्पश्यत यूयं ये च कामान् 'रोगवदू' व्याधिकल्पान् 'अद्राक्षु' ६ष्टवन्तस्ते संतीर्णसभा व्याख्याताः, तथा चोक्तम् –

तृतीयपादस्य पाठान्तरं वा 'उड्ढं तिरियं अहे तहा' ऊर्ध्वमिति-सौधर्मादिषु, तिरियमिति-तिर्यक्लोके, अध इति भवनपत्यादौ, ये कामास्तान् रोगवदद्राक्षुर्ये ते तीर्णकल्पा व्याख्याता इति ॥ पुनरप्युपदेशान्तरमधिकृत्याह---

मू. (१४५) अग्गं वणिएहिं आहियं, धारंती राईणिया इहं। एवं परमा महव्वया, अक्खाया उ अराइभोयणा।।

**म्**. 'अग्रं' वर्यं प्रधानं रत्नवस्त्राभरणादिकं तद्यथा वर्णिग्भिर्देशान्तराद् 'आहितं' ढौकितं राजानस्तत्कल्पा ईश्वरादयः 'इह' अस्मिन्मनुष्यलोके 'धारयन्ति' बिभ्रति, एवमेतान्यपि महाव्रतानि रत्नकल्पानि आचार्यै 'आख्यातानि' प्रतिपादितानी नियोजितानि 'सरात्रिभोजनानि' रात्रिभोजनविरमणषष्ठानि साधवो बिभ्रति, तुशब्दः पूर्वरत्नेभ्यो महाव्रतरत्नानां विशेषापादक इति, इदमुक्तं भवति-यथा प्रधानरत्नानां राजान एव भाजनमेवं महाव्रतरत्नानामपि महासत्त्वा एव साधवो भाजनं नान्ये इति ।।

मू. (१४६) जे इह सायाणुगा नरा, अज्झोववन्नाकामोमेहिं मुच्छिया । किवणेण समं पगब्भिया, न वि जाणंति समाहिमाहितं ।।

**वृ.** किश्च-ये नरा लघुप्रकृतयः 'इह' अस्मिन् मनुष्यलोके सातं-सुखमनुगच्छन्तीति सातानुगाः-सुखशीला एहिकामुष्मिकापायभीरवः समृद्धिरससातागौरवेषु 'अध्युपपन्ना' गृद्धाः तथा 'कामेषु' इच्छामदनरूपेषु 'मूच्छिता' कामोत्कटतृष्णाः कृपणो-दीनो वराकक इन्द्रियैः पराजितस्तेन समाः तद्धत्कामासेवने 'प्रगल्मिता' धृष्टतां गताः, यदिवा-किमनेन स्तोकेन दोषेणासम्यकप्रत्युपेक्षणादिरूपेणास्मत्संयमस्य विराघनं भविष्यत्येवं प्रमादवन्तः कर्त्तव्येष्व-वसीदन्तः समस्तमपि संयमं षटवन्मणिकुट्टिमवद्वा मलिनीकुर्वन्ति, एवम्भूताश्च ते 'समाधिं' धर्मध्यानादिकम् 'आख्यातं' कथितमपि न जानन्तीति पृनरप्युपदेशान्तरमधिकृत्याह--

मू. (१४७) वाहेण जहा व विच्छए, अबले होइ गवं पचोइए । से अंतसो अप्पथामए, नाइवहइ अबले विसीयति ।।

वृ. 'व्याधेन' लुब्धकेन 'जहा व'त्ति यथा 'गव'न्ति मृगादिपशुर्विविधम्-अनेकप्रकारेण कूटपाशादिना क्षतः-परवशीकृतः श्रमं वा ग्राहितः प्रणोदितोऽप्यबलो भवति, जातश्रमत्वात् गन्तुमसमर्थः, यदिवा-वाहयतीति वाहः-शाकटिकस्तेन यथावदवहन् गौर्विविधं प्रतोदादिना क्ष<mark>तः-</mark>प्रचोदितोऽप्बलो-विषमपथादी गन्तुमसमर्थो भवति, 'स चान्तशः' मरणान्मपि यावदल्प-सामर्थ्यो नातीव वोढुं शक्नोति, एवम्भूतश्च 'अबलो' भारं वोहुमसमर्थ तत्रैव पङ्कादौ विषीदतीति

मू. (१४८) एवं कामेसणें विऊ, अज्ञ सुए पयहेंज्ञ संथवं । कामी कामे न कामए, लखे वावि अलख कण्हुई ।।

**वृ.** दार्धान्तिकमाह-'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या कामानां-शब्दादीनां विषयाणां या गवेषणा-प्रार्थना तस्यां कर्त्तव्यायां 'विद्वान्' निपुणः कामप्रार्थनासक्तः शब्दादिपङ्के मग्नः स चैवम्भूतोऽद्य श्वो वा 'संस्तवं' परिचयं कामसम्बन्धं प्रजह्यात् किलेति, एवमध्यवसाय्येव सर्वदाऽवतिष्ठते, नच तान् कामान् अबलो बलीवर्दवत् विषमं मार्गं त्यक्तुमलं, किश्च –

न चैहिकामुष्भिकापायदर्शितया कामी भूत्वोपनतानपि 'कामान्' शब्दादिविषयान् वैरस्वामिजम्बूनामादिवद्वा 'कामयेत' अभिलषेदिति, तथा क्षुल्लककुमारवत् कुतश्चिन्निमित्तात् 'सुट्टुगाइय' मित्यादिना प्रतिबुद्धो 'लब्धानपि' प्राप्तानपि कामान् अलब्धसमान् मन्यमानो महासत्त्वतया तन्निस्पृहो भवेदिति किमिति कामपरित्यागो विधेय इत्याशङ्कयाह-

मू. (१४९) मा पच्छ असाधुता भवे, अद्येही अनुसास अप्पगं। अहियं च असाहु सोयती, से थणती परिदेवती बहुं।।

**वृ**. मा पश्चात्-मरणकाले भवान्तरे वा कामानुषङ्गाद् 'असाधुता' कुगतिगमनादिकरूपा 'भवेत्' प्राप्नुयादिति, अतो विषयासङ्गादात्मानम् 'अत्येहि' त्याजय, तथा आत्मानं च 'अनुशाधि' आत्म- नोऽनुशास्तिं कुरु, यथा हे जीव ! यो हि 'असाधुः' असाधुकर्मकारी हिंसानृतस्तेयादौ प्रवृतः सन् दुर्गतौ पतितः अधिकम्-अत्यर्थमेवं शोचति, सच परमाधार्मिकैः कदर्थ्यमानस्तिर्यक्षु वा क्षुधादिवेदनाग्रस्तो ऽत्यर्थं 'स्तनति' सशब्दं निश्वसिति, तथा 'परिदेवते' विलपत्याक्रन्दति सुबह्तिति हामातर्भ्रयत इति त्राता नैवास्ति साम्प्रतं कश्चित्।किंशरणं मे स्यादिह दुष्कृत्वरित्तस्य पापस्य ? । इत्येवमादीनि दुःखान्यसाधुकारिणः प्राप्नुवन्तीत्यतो विषयानुषङ्गो न विधेय इत्येवमात्मनोऽनुशासनं कुर्विति सम्बन्धनीयं ।

मू. (१५०) इह जीवियमेव पासहा, तरुण एवा ससयस्स तुट्टती। इत्तरवासे य बुज्झह, गिद्धनरा कामेसु मुच्छिया।।

वृ. किञ्च-'इह' अस्मिन् संसारे आस्तां तावदन्यजीवितमेव सकलसुखास्पदमनित्यताऽऽ-घ्रातं आवीचिमरणेन प्रतिक्षणं विशरारुस्वभावं, तथा-सर्वायुःक्षय एव वा 'तरुण एव' युवैव वर्षशतायुरप्युपक्रमोतऽध्यवसाननिमित्तादिरूपादायुषः 'त्रुट्यति' प्रच्यवते, यदिवा --

साम्प्रतं सुबद्धप्यायुर्वर्षशतं तच्च तस्य तदन्ते त्रुट्यति, तच्च सागरोपमापेक्षया कतिपयनिमेषप्रायत्यात् इत्वरवासकल्पं वर्तते-स्तोकनिवासकल्पमित्येवं बुध्यध्वं यूयं, तथैवम्भूतेऽप्यायुषि 'नराः' पुरुषा लघुप्रकृतयः 'कामेषु' शब्दादिषु विषयेषु 'मृद्धा' अध्युपपन्ना मूच्छिताः तत्रैवाऽऽसक्तचेतसो नरकादियातनास्थानमाप्नुवन्तीति शेषः अपिच –

मू. (949) जे इह आरंभनिस्सिया, आतदंडा एगंतलूसगा। गंता ते पावलोगयं, चिररायं आसुरियं दिसं ।।

**षृ.** ये केचन महामहोकुलितचेतसः 'इह' अस्मिन्मनुष्यलोके 'आरम्भे' हिंसादिके सावधा-नुष्ठानरूपे निश्चयेन श्रिताः-संबद्धा अध्युपपन्नास्ते आत्मानं दण्डयन्तीत्यात्मदण्डकाः, तथैकान्तेनैव जन्तूनां लूषका-हिंसकाः सदनुष्ठानस्य वा ध्वंसकाः, ते एवम्भूता 'गन्तारो' यास्यन्ति 'पापं लोकं' पापकर्मकारिणां यो लोको नरकादि 'चिररात्रम्' इति प्रभूतं कालं तत्रिवासिनो भवन्ति, तथा बालतपश्चरणादिना यद्यपि तथाविधदेवत्वापत्तिस्तथाऽप्यसुराणामियमासुरी तां दिशं यान्ति, अपरप्रेष्याः किल्बषिका देवाधमा भवन्तीत्यर्थः ।

मू. (१५२) न य संखयमाहु जीवितं, तहवि य बालजणो पगब्भई। पद्युप्पन्नेण कारियं, को दट्टुं परलोयमागते ? ।। वृ. किञ्च-'न च' नैव ञ्रुटितं जीवितमायुः 'संस्कर्त्तु' संधातुं शक्यते, एवमाहुः सर्वज्ञाः,

IL 9 II (तथाहि) दंडकलियं करिन्ता वर्चति हु राइओ य दिसा य I आउं संवेछंता गया य न पुणो नियत्तंति II

'तथाऽपि' एवमपि व्यवस्थिते जीवानामायुषि 'बालजनः' अज्ञो लोको निर्विवेकतया असदनुष्ठाने प्रवृत्तिं कुर्वन् 'प्रगल्भते' धृष्टतां याति, असदनुष्ठानेनापि न लञ्जत इत्यर्थः, स चाज्ञो जनः पापानि कर्माणि कुर्वन् परेण चोदितो धृष्टतया अलीकपाण्डित्याभिमानेनेदमुत्तरमाह-'प्रत्युत्पन्नेन' वर्तमानकालभाविना परमार्थसता अतीतानागतयोर्विनष्टानुत्पन्नत्वेनाविधमानत्वात् 'कार्य' प्रयोजनं, प्रेक्षापूर्वकारिभिस्तदेव प्रयोजनसाधकत्वादादीयते, एवं च सतीहलोक एव विद्यते न परलोक इति दर्शयति-कः परलोकं ध्र्य्ट्वेहायातः, तथा चोचुः –

- II 9 II ''पिब खाद च साधु शोभने !, यदतीतं वरगात्रि ! तन्न ते । नहि भीरु ! गतं निवर्तते, समुदयमात्रमिदं कलेवरम् ।!
- ।। २ ।। (तथा) "एतावानेन पुरुषो, यावानिन्द्रियगोचरः । भद्रे ! वृकपदं पश्य, यद्वदन्त्यबहुश्रुताः ।।

इति एवमैहिकसुखाभिलाषिणा परलोकं निह्नुवानेन नास्तिकेन अभिहिते सत्युत्तर-प्रदानायाह–

मू. (१५३) अदक्खुव दक्खुवाहियं, (तं)सद्दहसु अदक्खुदंसणा ! । हंदि हु सुनिरुद्धदंसणे, मोहणिज्ञण कडेण कम्पुणा ।।

**ष्ट्र.** पश्यतीते पश्यों न पश्योऽपश्यः-अन्धस्तेन तुल्यः कार्याकार्याविवेचित्वादन्ध-वत्तस्याऽऽमन्त्रणंहेऽपश्यवद्-अन्धसदेश! प्रत्यक्षस्यैवैकस्याभ्युपगमेन कार्याकार्यानभिज्ञ पश्येन-सर्वज्ञेन व्याहृतम्-उक्तं सर्वज्ञागमं 'श्रद्धस्व' प्रमाणीकुरु, प्रत्यक्षस्यैवैकस्याभ्युपगमेन समस्त-व्यवहारविलोपेन हन्त हतोऽसि, पितृनिबन्धनस्यापि व्यवहारस्यासिद्धेरिति, तथा अपश्यकस्य-असर्वज्ञस्याभ्युपगतं दर्शनं येनासावपश्यकदर्शनस्तस्याऽऽमन्त्रणं हेऽपश्यकदर्शन ! खतोऽर्वागदर्शी भवांस्तथाविधदर्शनप्रमाणश्च सन् कार्याकार्याविवेचित्तयाऽन्धवदर्भविष्यत् यदि सर्वज्ञाभ्युपगमं नाकरिष्यत्, यदिवा अदक्षो वा अनिपुणो वादक्षो वा-निपुणो वा याध्शस्ताध्शो वाऽचक्षुर्दर्शनमस्यासावचश्चुर्दर्शनः कवलदर्शनः स्तर्वज्ञस्तस्याद्यवाप्यते हितं तत् श्रद्धस्व, इदमुक्तं भवति । अनिपुणेन निपुणेन वा सर्वज्ञदर्शनोक्तं हितं श्रद्धातव्यं, यदिवा—

हे 'अद्दृष्ट' हे अर्वागदर्शन ! द्रष्ट्रा-अतीतानागतव्यवहितसूक्ष्मपदार्थदर्शिना यद्व्याहृतम्– अभिहितमागमे तत श्रद्धस्व. हे अदृष्टदर्शन अदक्षदर्शन ! इति वा-असर्वज्ञोक्तशासनानयायिन तमात्मीयमाग्रहं परित्यज्य सर्वज्ञोक्ते मार्गे श्रद्धानं कुर्विति तात्पर्यार्थः, किमिति सर्वज्ञोकते मार्गे श्रद्धानमसुमान्न करोति ? येनैवमुपदिश्यते, तन्निमित्तमाह-'हंदी'त्येवं गृहाण, हुशब्दो वाक्यालङ्कारे सुष्ठु-अतिशयेन निरुद्धम्-आवृतं दर्शनं-सम्यग् अवबोधरूपं यस्य स तथा, केनेत्याह-मोहयतीति मोहनीयं-मिथ्यादर्शनादि ज्ञानावरणीयादिकं वा तेन स्वकृतेन कर्मणा निरुद्धदर्शनः प्राणी सर्वज्ञोक्तं मार्गं न श्रद्धत्ते अतस्तन्मार्गश्रद्धानं प्रति चोद्यते इति ।

# मू. (१५४) दुक्खी मोहे पुणो पुणो, निर्व्विदेञ्ज सिलोगपूयणं । एवं सहितेऽहिपासए, आयतुलं पाणेहिं संजए ।।

**वृ.** पुनरप्युपदेशान्तरमाह-दुःखम्-असातवेदनीयमुदयप्राप्तं तत्कारणं वा दुःखयतीति दुःखं तदस्यास्तीति दुःखी सन् प्राणी पौनःपुन्येन मोहं याति-सदसदिवेकविकलो भवति, इदमुक्तं भवति-असातोदयात् दुःखमनुभवन्नार्तो मूढस्ततत्करोति येन पुनः पुनः दुःखी संसारसागर-मनन्तमभ्येति, तदेवम्भूतं मोहं परित्यज्य सम्यगुत्थानेनोत्थाय 'निर्विद्येत' जुगुप्सयेत् परिहरेदात्मश्लाधां स्तुतिरूपां तथा 'पूजनं' वस्त्रादिलाभरूपं परिहरेत् ।

'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या प्रवर्त्तमानः सह हितेन वर्तत इति सहितो ज्ञानादियुक्तो वा संयतः प्रव्रजितोऽपरप्राणिभिः सुखार्थिभिः 'आत्मतुलां' आत्मतुल्यतां दुःखाप्रियत्वसुख-प्रियत्वरूपामधिकं पश्येत्, आत्मतुल्यान् सर्वानपि प्राणिनः पालयेदिति।किञ्च-

मू. (१५५) गारंपिअ आवसे नरे, अनुपुब्वं पाणेहिं संजए। समता सब्वत्थ सुब्वते, देवाणं गच्छे सलोगयं।।

**वृ.** 'अगारमपि' गृहमप्यावसन्-गृहवासमपि कुर्वन् 'नरो' मनुष्यः 'आनुपूर्व'मिति आनुपूर्व्या-श्रवणधर्मप्रतिपत्त्यादिलक्षणया प्राणिषु यथाशक्त्या सम्यक् यतः संयतः तदुपम-द्दांन्निवृत्तः, किमिति ? यतः 'समता' समभावः आत्मपरतुल्यता 'सर्वत्र' यतौ गृहस्थे च यदिवै-केन्द्रियादी 'श्रूयते' अभिधीयते आईते प्रवचने, तां च कुर्वन् स गृहस्थोऽपि सुव्रतः सन् 'देवानां' पुरन्दरादीनां 'लोकं' स्थानं गच्छेत्, किं पुनर्यो महासत्त्वतया पश्चमहाव्रतधारी यतिरिति ।।

मू. (१५६) सोद्या भगवानुसासणं, सद्ये तत्य करेज्जुवक्वमं । सव्वत्थ विनीयमच्छरे, उञ्छं भिक्खु विसुद्धमाहरे ।।

मृ. अपिच-ज्ञानैश्वर्यादिगुणसमन्वितस्य भगवतः-सर्वज्ञस्य शासनम्-आज्ञामागमं वा 'श्रुत्वा' अधिगम्य 'तत्र' तस्मिन्नागमे तदुक्ते वा संयमे सद्यो हिते सत्ये लघुकर्मा तदुपक्रमं-तस्राप्त्युपायं कुर्यात्, किम्भूतः ? –सर्वात्रापनीतो मत्सरो येन स तथा सोऽरक्तद्विष्टः क्षेत्रवस्तूपधि-शरीरनिष्पिपासः, तथा 'उंछं'ति भैक्ष्यं विशुद्धं-द्विचत्वारिंशद्दोषरहितमाहारं गृह्णीयादभ्यवहरेद्वेति मू. (१५७) सच्वं नद्या अहिट्टए, धम्मट्ठी उवहाणवीरिए।

) सब्द नम्रा आरुङ्रए, यन्मडा उपहाणपारिए । गुत्ते जुत्ते सदाजए, आयपरे परमायतडितै ।।

**वृ.** 'सर्वम्' एतद्धेयमुपादेयं च ज्ञात्वा सर्वज्ञोक्तं मार्गं सर्वसंवररूपम् 'अधितिष्ठेत्' आश्रयेत्, धर्मेणार्थो धर्म एव वाऽर्थ परमार्थेनान्यस्थानर्थरूपत्वात् धर्मार्थः स विद्यते यस्यासौ धर्मार्थी-धर्मप्रयोजनवान्, उपधानं-तपस्तत्र वीर्यं यस्य स तथा अनिगूहितवलवीर्य इत्यर्थ, तथा मनोवाक्काय-गुप्तः, सुप्रणिहितयोग इत्यर्थः, तथा युक्तो ज्ञानादिभि 'सदा' सर्वकालं यतेताऽऽत्मनि परस्मिश्चा किंविशिष्टः सन् ? अत आह-परम-उत्कृष्ट आयतो-दीर्घ सर्वकालभवनात् मोक्षस्तेनार्थिकः-तदभिलाषी पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टो भवेदिति।।

मू. (९५८) वित्तं पसवो य नाइओ, तं बाले सरणं ति मन्नइ । एते मम तेसुवी अहं, नो ताणं सरणं न विज़ई ।।

**वृ.** पुनरप्युपदेशान्तरमाह-'वित्तं' धनधान्यहिरण्यादि 'पशवः' करितुरगगोमहिष्यादयो 'ज्ञातयः' स्वजना मातापितृपुत्रकलत्रादयः तदेतद्वित्तादिकं 'बालः' अज्ञः शरणं मन्यते, तदेव दर्शयति-ममैते वित्तपशुज्ञातयः परिभोगे उपयोक्ष्यन्ते, तेषु चार्जनपालनसंरक्षणादिना शेषोपद्र-वनिराकरणद्वारेणाहं भवामीत्येवं बालो मन्यते, न पुनर्जानीते यदर्थ धनमिच्छन्ति तच्छरीरमशाश्वतमिति, अपिच –

II 9 II ''रिद्धी सहावतरला रोगजरामंगुरं हयसरीरं । दोण्हंपि गमणसीलाण किच्चिरं होज संबंधी ? ।)

II २ II (तथा) मातापितृसहस्राणि, पुत्रदारशतानि च I प्रतिजन्मनि वर्तन्ते, कस्य माता पिताऽपि वा ? II

एतदेवाह--'नो' नैव वित्तादिकं संसारे कथमपि त्राणं भवति नरकादौ पततो, नापि रागादिनोपद्रुतस्य क्वचिच्छरणं विद्यत इति ॥ एतदेवाह-

मू. (१५९) अब्मागमितंमि वा दुहे, अहवा उक्क.मिते भवंतिए। एगस्स गती य आगती, विदुमंता सरणं न मन्नई।।

वृ. पूर्वोपात्तासातवेदनीयोदयेनाभ्यागतेदुःखे सत्येकाक्येव दुःखमनुभवति, न ज्ञातिवर्गेण वित्तेन वा किञ्चिक्रियते, तथाच--

।। 🤊 ।। 🥂 ''सयणस्सवि मज्झगओ रोगाभिहतो किलिस्सइ इहेगो ।

सयणोविय से रोगं, न विरंचइ नेव नासेइ ॥

अथवा उपक्रमकारणैरुपक्रान्ते स्वायुषि स्थितिक्षयेण वा भवानतरे भवान्तिके वा-मरणे समुपस्थिते सति एकस्यैवासुमतो गतिरागतिश्च भवति, 'विद्वान्' विवेकी यथावस्थितसंसार-स्वभावस्य वेत्ता ईषदपि तावत् शरणं न मन्यते, कुतः ? सर्वात्मना त्राणमिति, तथाहि–

| 11941     | ''एकस्य जन्ममरणे गतयश्च शुभाशुभा भवावर्ते ।   |
|-----------|-----------------------------------------------|
|           | तस्मादाकालिकहितमेकेनैवास्मनः कार्यम् ॥        |
| 11211     | एको करेइ कम्मं फलमवि तस्सिक्कओ समणुहवइ।       |
|           | एको जायइ मरइ य परलोय एकओ जाड् ।।              |
| मू. (१६०) | सब्वे सयकम्मकप्पिया, अवियत्तेण दुहेण पाणिणो । |
|           |                                               |

हिंडंति भयाउला सढा जाइजरामरणेहिऽभिद्वता ।।

**वृ.** अन्यच्च-सर्वेऽपि संसारोदरविवरवर्तिनः प्राणिनः संसारे पर्यटन्तः स्वकृतेन ज्ञानावर-णीयादिना कर्मणा कल्पिताः-सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तकैकेन्द्रियादिभेदेन व्यवस्थिताः, तथा तेनैव कर्मणैकेन्द्रियाद्यवस्थायाम् 'अव्यक्तेन' अपरिस्फुटेन शिरःशूलाद्यलक्षितस्वभा- वेनोपल-क्षणार्थत्वात् प्रव्यक्तेन च 'दुःखेन' असातावेदनीयस्वभावेन समन्विताः प्राणिनः पर्यटन्ति- अरघट्टघटीयन्त्रन्यायेन तास्वेव योनिषु भयाकुलाः शठकर्मकारित्वात् शठा भ्रमन्ति जातिजरामरणैरभिद्रता-गर्भाधानादिभिदुःखैः पीडिता इति । किश्च-

मू. (१६१) इणमेव खणं वियाणिया, नो सुलभं बोहिं च आहितं। एवं साहिएऽहिपासए, आह जिणे इणमेव सेसगा।।

**वृ.** इदमः प्रत्यक्षासन्नवाचित्वात् इमं-द्रव्यक्षेत्रकालभावलक्षणं 'क्षणम्' अवसरं ज्ञात्वा तदुचितं विधेयं, तथाहि-द्रव्यं जङ्गमत्वपञ्चेन्द्रियत्वसुकुलोत्पत्तिमानुष्यलक्षणं क्षेत्रमप्याय-'देशार्धबड्विंशति- जनपदलक्षणं कालोऽप्यवसर्पिणीचतुर्थारकादि धर्मप्रतिपचियोग्यलक्षणः भावश्चधर्मश्रवणतच्छ्रद्धानचारित्रावरणकर्मक्षयोपशमाहितविरतिप्रतिपच्युत्साहलक्षणः, तदेवंविधं क्षणम् अवसरं परिज्ञाय तथा 'बोधिं च' सम्यग्दर्शनाबाप्तिलक्षणां नो सुलभामिति, एवमाख्यात-मवगम्य तदवाप्तौ तदनुरूपमेव कुर्यादिति शेषः, अकृतधर्माणां च पुनर्दुर्लभा बोधि, तथाहि –

II 9 II ''लर्द्धेलियं च बोहिं अकरेंतो अनागयं च पत्थेंतो । अन्नं दाइं बोहिं लब्भिसि कयरेण मोल्लेणं ? ।।

तदेवमुत्कृष्टतोऽपार्द्धपुद्गलपरावर्तप्रमाणकालेन पुनः सुदुर्लभा बोधिरित्येवं सहितो ज्ञानादिभिरधिपश्येत्-बोधिसुदुर्लभत्वं पर्यालोचयेत्, पाठान्तरं वा 'अहियासए'त्ति परीषहानुदीर्णान् सम्यगधिसहेत।एतच्चाऽऽह 'जिनो'रागढेषजेता नाभेयोऽष्टापदे स्वान् सुतानुद्दिश्य, तथाऽन्येऽपि इदमेव शेषका जिना अभिहितवन्त इति।।

मू. (१६२) अभविंसु पुरावि भिक्खुवो, आएसावि भवंति सुव्वता। एवाइं गुणाइं आहु ते कासवस्स अनुधम्मचारिणो।।

**दृ.** एतदाह-हेभिक्षवः-साधवः !, सर्वज्ञः स्वशिष्यानेवमामन्त्रयति, येऽभूवन्-अतिक्रान्ता 'जिनाः' सर्वज्ञाः 'आएसावि'त्ति आगमिष्याश्च ये भविष्यन्ति, तान् विशिनष्टि- 'सुव्रताः' शोभन-व्रताः, अनेनेदमुक्तं भवति-तेषामपि जिनत्वं सुव्रतत्वादेवायातमिति, ते सर्वेऽप्येतान्-अनन्त-रोदितान् गुणान् 'आहुः' अभिहितवन्तः, नात्र सर्वज्ञानां कश्चिन्मतभेद इत्युक्तं भवति, ते च 'काश्यपस्य' ऋषभस्वामिनो वर्द्धमानस्वामिनो वा सर्वेऽप्यनुचीर्णधर्मचारिण इति, अनेन च सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मक एक एव मोक्षमार्ग इत्यावदितं भवतीति ॥

अभिहितांश्च गुणानुद्देशत आह-

मू. (१६३) तिविहेणवि पाण मा हणे, आयहिते अनियाण संबुडे। एवं सिद्धा अनंतसो, संपइ जे अ अनागयावरे।।

**दृ**. 'त्रिविधेन' मनसा वाचा कायेन यदिवा-कृतकारितानुमतिभिर्वा 'प्राणिनो' दशविधप्राणभाजो मा हन्यादिति, प्रथममिदं महाव्रतम्, अस्य चोपलक्षणार्थत्वात् एवं शेषाण्यपि द्रष्टव्यानि, तथाऽऽत्मने हित आत्महितः, तथा नास्य स्वर्गावाप्त्यादिलक्षणं निदानमस्तीत्यनिदानः, तथेन्द्रियनोइन्द्रियैर्मनोवाक्कायैर्वा संवृतस्त्रिगुप्तिगुप्त इत्यर्थः, एवम्भूतश्चावश्यं सिद्धिमवा-फोतीत्येतद्दर्शयति – 'एवम्' अनन्तरोक्तमार्गानुष्ठानेनानन्ताः 'सिद्धा' अशेषकर्मक्षयभाजः संवृत्ता विशिष्टस्था- नभाजो वा, तथा 'सम्प्रति' वर्तमाने काले सिद्धिगमनयोग्ये सिध्यन्ति, अपरे वा अनागते काले एतन्भार्गानुष्ठायिन एव सेत्स्यन्ति, नापरः सिद्धिमार्गेऽस्तीति भावार्थः ॥

## मू. (१ ६४) एवं से उदाहु अनुत्तरनाणी अनुत्तरदंसी अनुत्तरनाणदंसणधरे। अहा नायपुत्ते भगवं वेसालिए वियाहिए।। त्तिबेमि।।

**वृ.** एतद्य सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिप्रभृतिभ्यः स्वशिष्येभ्यः प्रतिपादयतीत्याह-'एवं से' इत्यादि 'एवम्' उद्देशकत्रयाभिहितनीत् 'स' ऋषभस्वामी स्वपुत्रानुद्दिश्य 'उदाहतवान्' प्रतिपादित-वान्, नास्योत्तरं-प्रधानमस्तीत्यनुत्तरं तद्य तञ्जानं च अनुत्तरज्ञानं तदस्यास्तीत्यनुत्तरज्ञानी तथाऽनुत्तर-दर्शी, सामान्यविशेषपरिच्छेदकावबोधस्वभावइति, बौद्धमतनिरासद्वारेणज्ञानाधारं जीवंदर्शयितु-माह-'अनुत्तरज्ञानदर्शनधर' इतिकथश्चिद्मिन्नज्ञानदर्शनाऽऽधारइत्यर्थ,: 'अर्हन्' सुरेन्द्रादिपूजार्ही ज्ञातपुत्रो वर्द्धमानस्वामी ऋषभस्वामी वा 'भगवान्' एश्वर्यादिगुणयुक्तो विशाल्या नगर्य्या वर्द्धमानोऽस्माकमाख्यातवान्, ऋषभस्वामी वा विशालकुलोद्भवत्वाद्वैशालिकः, तथा चोक्तम्–

11911

#### ''विशाला जननी यस्य, विशालं कुलमेव चा । विशालं प्रवचनं चास्य, तेन वैशालिको जिनः ॥

एवमसौ जिन आख्यातेति। इतिशब्दः परिसमाप्त्यर्थो, ब्रवीमीति उक्तार्थो, नयाः पूर्ववदिति अध्ययनं-२-समाप्तम्

## मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य द्वीतीय अध्ययन टीका परिसमाप्ता। –: अध्ययनं-३ उपसर्ग परिज्ञा:–

वृ. उक्तं द्वितीयमध्यनम्, अधुना तृतीयामारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः-इहानन्तरं स्वसमयपरसमयप्ररूपणाऽमिहिता, तथा परसमयदोषान् स्वसमयगुणांश्च परिज्ञाय स्वसमये बोधो विधेय इत्येतद्याभिहितं, तस्य च प्रतिबुद्धस्य सम्यगुत्थानेनोत्थितस्य सतः कदाचिदनुकूल-प्रतिकूलोपसर्गा प्रादुर्भवेयुः, ते चोदीर्णा सम्यक् सोढव्या इत्येतदनेनाध्ययनेन प्रतिपाद्यते ।

ततोऽनेन संग्वन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति, तत्रोपक्र मान्त-र्गतोऽर्धाधिकारो देधा-अध्ययनार्थाधिकार उद्देशार्थाधिकारश्च, तत्राध्ययनार्थाधिकारः 'संबुद्ध-स्सुवसग्गा' इत्यादिना प्रथमाध्ययने प्रतिपादितः, उद्देशार्थाधिकारं तूत्तरत्र स्वयमेव निर्युक्तिकारः प्रतिपादयिष्यतीति, नामनिष्पन्नं तु निक्षेपमधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह--

नि. [४५] उवसग्गॅमि य छक्कं दव्वे चेयणमचेयण दुविहं। आगंतुगो य पीलाकरो य जो सो उवस्सग्गो॥

नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् उपसर्गा षोढा, तत्र नामस्थापने क्षुण्णत्वादनाधत्य द्रव्योपसर्गं दर्शयति-'द्रव्ये' द्रव्यविषये उपसर्गो द्वेधा, यतस्तद्रव्यमुपसर्गकर्तृ चेतनाचेतनभेदात् द्विविधं, तत्र तिर्यङ्गनुष्यादयः स्वावयवाभिधातेन यदुपसर्ग्गयन्ति स सचित्तद्रव्योपसर्ग, स एव काछादिनेतरः । 'तत्त्वभेदपययिव्यख्यिति, तत्रोपसर्ग उपतापः शरीरपीडोत्पादनमित्यादिपर्यायाः, भेदाश्च तिर्यङमनुष्योपसर्गादयः नामादयश्च, तत्त्वव्याख्यांतुनिर्युक्तिकृदेव भाथापश्चार्द्धेन दर्शयति-अपरस्माद्दिव्यादेः आगच्छतीत्यागन्तुको योऽसावुपसर्गो भवति, स च देहस्य संयमस्य वा पीडाकारीति क्षेत्रोपसर्गानाह- नि. [४६] खेत्तं बहुओघपयं कालो एगंतदूसमादीओ । भावे कम्पब्मुदओ, सो दुविहो ओघुवक्वमिओ ॥

**वृ.** यस्मिन् क्षेत्रे बहून्योधतः-सामान्येन पदानि-क्रूरचौराद्युपसर्गस्थानानि भवन्ति तत्क्षेत्रं बह्लोधपदं, पाठान्तरंवा 'बह्लोधभयं' बहून्योधतो भयस्थानानि यत्र तत्तथा, तच्च लाढादिविषयादिकं क्षेत्रमिति, कालस्त्वेकान्तदुष्ष्मादि, आदिग्रहणात् यो यस्मिन् क्षेत्रे दुःखोत्पादको ग्रीष्मादि स गृद्धत इति, कर्मणां-ज्ञानावरणीयादीनामभ्युदयोभावोपसर्ग इति, सच उपसर्ग सर्वोऽपि सामान्येन औधिकौपक्रमिकभेदात् द्वेधा, तत्रौधिकोऽशुभकर्मप्रकृतिजनितो भावोपसर्गो भवति, औपक्रमिकस्तु दण्डकशस्त्रादिनाऽसातवेदनीयोदयापादक इति तत्रौधिकौपक्रमिकयोरु-पसर्गयोरौपक्रमिकमधिकृत्याह--

नि. [४७] उवक्रमिओ संयमविग्घकरे तत्थुवक्रमे पगयं। दव्वे चउव्विहो देवमणुयतिरियायसंवेत्तो ॥

वृ. उपक्रमणमुपक्रमः, कर्मणामनुदयप्राप्तांनामुदयप्रापणमित्यर्थ, एतच्च यदद्रव्योपयोगात् येन वा द्रव्येणासातावेदनीयाद्यशुभं कर्मोदीर्यतेयदुदयाच्चाल्पसत्त्वस्य संयमविधातो भवति अत औपक्रमिक उपसर्ग संयमविधातकारीति, इह च यतीनां मोक्षं प्रति प्रवृत्तानां संयमो मोक्षाङ्गं वर्तते तस्य यो विघ्नहेतुः स एवान्नाधिक्रियत इति दर्शयति-तत्र-औधिकौपक्रमिकयोरौपक्रमिके न 'प्रकृतं' प्रस्तावः तेनात्राधिकार इतियावत्, सच 'द्रव्ये' द्रव्यविषयश्चिन्त्यमानश्चतुर्विधो भवति, तद्यधा-दैविको मानुषस्तैरश्च आत्मसंवेदनश्चेति ।। साम्प्रतमेतेषामेव भेदमाह--

नि. [४८] 🕺 एककेको य चउविहो अइविहो वावि सोलसविहो वा ।

घडण जयणा व तेसिं एत्तो वोच्छं अहि यारं ॥

**वृ.** एकैको दिव्यादि 'चतुर्विधः' चतुर्भेदः, तत्र दिव्यस्तावत् हास्यात् प्रद्वेषात् विमर्शात् पृथग्विमात्रातश्चेति, मानुषा अपि हास्यतः प्रद्वेषाद्विमर्शात् कुशीलप्रतिसेवनातश्च, तैरश्चा अपि चतुर्विधाः, तद्यधा-भयात् प्रद्वेषाद् आहारादपत्यसंरक्षणात्, आत्मसंवेदनाः चतुर्विधाः, तद्यधा-घट्टनातो लेशनातः-अङ्गुल्याद्यवयवसंश्लेषरूपायाः स्तम्भनातः प्रपाताद्येति, यदिवा-वातपित्तश्लेष्मसंनिपातजनितश्चतुर्धेति, स एव दिव्यादिश्चतुर्विधोऽनुकूलप्रतिकूलभेदात् अष्टधा भवति, स एव दिव्यादि प्रत्येकं यश्चतुर्धा प्राग्दर्शितःस चतुर्णां चतुष्ककानां मेलापकात् षोडशभेदो भवति, तेषां चोपसर्गाणा यथा घटना-सम्बन्धः प्राप्ति प्राप्तानां चाधिसहनं प्रति यतना भवति तथाऽत उर्द्धमध्ययनेन वक्ष्यते इत्ययमत्रार्थाधिकार इति भावः ।। उद्देशार्थाधिकारमधिकृत्याह-

नि. [४९] पढमंमि य पडिलोमा हुंती अनुलोमगा य बितियंमि !

तइए अञ्झत्तविसोहणं च परवादिवयणं च ।

# नि. [५०] हेउसरिसेहिं अहेउएहिं समयपडिएहिं निउणेहिं । सीलखलितपन्नवणा कया चउत्थंमि उद्देसे ।।

प्रथमे उद्देशके 'प्रतिलोभाः' प्रतिकूला उपसर्गा प्रतिपाद्यन्त इति, तथा द्वितीये 'ज्ञातिकृताः' खजनापादिता अनुलोमा-अनुकूला इति, तथा तृतीये अध्यात्मविषीदनं परवादिवचनं चेत्यय-मर्थाधिकार इति, चतुर्थोद्देशके अयमर्थाधिकारः । तद्यधा-'हेतुसद्दशैः' हेत्वाभासैर्येऽन्यतैर्थि-कैर्व्युदाहिताः-प्रतारितास्तेषां शीलस्खलितानां-व्यामोहितानां प्रज्ञापना-यथावस्थितार्थप्ररूपणा

स्वसमयप्रतीतैर्निपुणभणितैईतुभि कृतेति ॥ साम्प्रतं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारणीयं, तच्चेदम्---: अध्ययनं-३ उद्देशकः-१ :--मू (१६५) सूरं मन्नइ अप्पाणं, जाव जेयं न पस्सती। जुज्झंतं दढधम्पाणं, सिसुपालो च महारहं ।। वृ. कश्चिल्लधुप्रकृति सङ्ग्रामे समुपस्थिते शूरमात्मानं मन्यते-निस्तोयाम्बुद इवात्मश्लाघाप्रवणो वाग्भिर्विस्फूर्जन् गर्जति, तद्यथा न मत्कल्पः परानीके कश्चित् सुभटोऽस्तीति, एवं तावदर्जति यावत् पुरोऽवस्थितं प्रोद्यतासिं जेतारं न पश्यति, तथा चोक्तम् – "तावद्गजः प्रसुतदानगण्डः, करोत्यकालाम्बुदगर्जितानि । 11911 यावन्न सिंहस्य गुहास्थलीषु, लाङ्ग्लविस्फोटरवं श्रृणोति।।'' न ध्ष्टान्तमन्तरेण प्रायो लोकस्यार्थावगमो भवतीत्यतस्तदवगतये ध्ष्टान्तमाह-यथा माद्रीसुतः शिशुपालो वासुदेवदर्शनात्पाक्आत्मश्लाघाप्रधानं गर्जितवान्, पश्चाश्च युध्यमानं-शस्त्राणि व्यापारयन्तं ६ढः-समर्थो धर्म-स्वभावः सङ्गङ्ग्रामाभङ्गरूपो यस्य स तथा तं, महान् रथोऽस्येति भहारथः, स च प्रक्रमादत्र नारायणस्तं युध्यमानं दृष्ट्वा प्राग्गर्जनाप्रधानोऽपि क्षोभं गतः, एवमुत्तरत्र दार्षन्तिकेऽपि योजनीयमिति । भावार्थस्तु कथानकदावसेयः, तच्चेदम् --11911 वसुदेवसुसाए सुओ दमघोसणराहिवेण मद्दीए । जाओ चउब्मुओऽब्मुयबलकलिओ कलहपत्तहो ।। दङ्रूण तओ जणणी चउब्मुयं पुत्तमब्मुयमणग्धं । ારા भयहरिसविम्हयमुही पुच्छइ नेमित्तियं सहसा ।। नेमित्तिएण मुनिऊण साहियं तीइ हड्डिययाए । 11311 जह एस तुब्म पुत्तो महाबलो दुज़ओ समरे ॥ एयस्स य जं दद्दूण होइ साभावियं भुयाजुयलं । 11811 होही ओ चिय भयं सुतरस ते नत्थि संदेहो ॥ सावि भयवेविरंगी पुत्तं दंसेइ जाव कण्हस्स । 11411 तावचिय तस्स ठियं पयइत्यं चरमुयाजुयलं ॥ तो कण्हस्स पिउच्छा पुत्तं पाडेइ पायपीढंमि । 11 5 11 अवराहखामणत्यं सोवि सयं से खमिस्सामि ।। सिसुवालो वि हु जुव्वणमएण नारायणं असब्भेहिं । រាចា वयणेहिं भणइ सोविहु खमइ खमाए समत्योवि ।। 11211 अवराहसए पुण्णे वारिज़ंतो न चिट्ठई जाहे। कण्हेण तओ छिन्नं चक्केणं उत्तमंगं से ।। पयाता सूरा रणसीसे, संगामंमि उवडितै। मू. (१६६) माया पुत्तं न याणाइ, जेएण परिविच्छए ।। **मृ.** साम्प्रतं सर्वजनप्रतीतं वार्तमानिकं **ध्यान्तमाह**--'पयाया' इत्यादि, यथा वाग्भिर्वि-स्फूर्जन्तः प्रकर्षेण विकटपादपातं 'रणशिरसि' संग्राममूर्धन्यग्रानीके याता-गताः, के ते ?-

'शूराः' शूरंमन्याः-सुभटाः, ततः सङ्गङ्ग्रामे समुपस्थिते पतत्परानीकसुभटमुक्तहेतिसङ्घाते सति तत्र च सर्वस्या- कुलीभूतत्वात् ।

माता पुत्रं न जानाति कटीतो भ्रश्यन्तं स्तनन्धयमपि न सम्यक् प्रतिजागर्त्तीत्येवं मातापुत्रीये सङ्गङ्ग्रामे परानीकसुभटेन जेत्रा चक्रकुन्तनाराचशक्त्यादिभि परि-समन्तात् विविधम्-अनेकप्रकारं क्षतो-हतश्ठिन्नो वा यथा कश्चिदल्पसत्त्वो भङ्गमुपयाति दीनो भवतीतियावदिति दार्ष्टन्तिकमाह-

मू. (१६७) एवं सेहेवि अप्पुडे, भिक्खायरियाअकोविए। सूरं मन्नति अप्पाणं, जाव लूहं न सेवए।।

**वृ. '**एव'मिति प्रक्रान्तपरामर्शार्थः, यथाऽसौ शूरंमन्य उत्कृष्टिसिंहनादपूर्वकं सङ्ग्रामशिरस्यु-पस्थितः पश्चान्नेतारं वासुदेवमन्यं वा युध्यमानं धष्ट्वा दैन्यमुपयाति, एवं 'शैक्षकः' अभिनवप्रव्रजितः परीषहैः 'अस्पृष्टः' अच्छुन्तः किं प्रज्यायां दुष्करमित्येवं गर्जन् 'भिक्षाचर्यायां' भिक्षाटने 'अकोविदः' अनिपुणः, उपलक्षणार्थत्वादन्यत्रापि साध्वाचारेऽभिनवप्रव्रजितत्वा-दप्रवीणः, स एवम्भूत आत्मानं तावच्छिशुपालवत् शूरं मन्यते यावञ्जेतारमिव 'रूक्षं' संयमं कर्मसंश्लेषकारणा- भावात् 'न सेवते' न भजत इति, तत्राप्तौ तु बहवो गुरुकर्माणोऽल्पसत्त्वा भङ्गमुपयान्ति ।।

मू. (१६८) जया हैमंतमासंमि, सीतं फुसइ सब्वगं। तत्य मंदा विसीयंति, रज्ञहीणा व खत्तिया।।

वृ. संयमस्य रूक्षत्वप्रतिपादनायाह-'जया हेमंते' इत्यादि, 'यदा' कदाचित् 'हेमन्तमासे' पौषादौ 'शीतं' सहिमकणवातं 'स्पृशति' लगति 'तत्र' तस्मिन्नसह्ये शीतस्पर्शे लगति सति एके 'मन्दा' जडा गुरुकर्माणो 'विषीदन्ति' दैन्यभावमुपयान्ति 'राज्यहीना' राज्यच्युताः यथा-क्षत्रिया राजान इवेति उष्णपरीषहमधिकृत्याह–

मू. (१६९) पुडे गिम्हाहितावेणं, विमणे सुपिवासिए। तत्थ मंदा विसीयंति, मच्छा अप्पोदए जहा ।।

**व्.** 'ग्रीष्भे' ज्येष्ठाषाढाख्ये अभितापस्तेन 'स्पृष्टः' छुप्तो व्याप्तः सन् 'विमनाः' विमनस्कः, सुष्ठु पातुमिच्छा पिपासा तां प्राप्तोनितरां तृडभिभूतो बाहुल्येन दैन्यमुपयातीति दर्शयति-'तत्र' तस्मिन्नुष्णपरीषहोदये 'मन्दा' जडा अशक्ता 'विषीदन्ति' यथा पराभङ्गमुपयान्ति, दृष्टान्तमाह—

मत्या अल्पोदके विषीदन्ति, गमनाभावान्मरणमुपयान्ति, एवं सत्त्वाभावात्संयमात् भ्रश्यन्त इति, इदमुक्तं भवति-यथा मत्स्या अल्पत्वादुदकस्य ग्रीष्माभितापेन तप्ता अवसीदन्ति, एवमल्पसत्त्वाश्चारित्रप्रतिपत्तावपि जल्लमलक्लेदक्लिन्नगात्रा बहिरुष्णाभितप्ताः शीतलान् जलाश्रयान् जलधारागृहचन्दनादीनुष्णप्रतिकारहेतूननुस्मरन्ते-व्याकुलितचेतसः संयमानुष्ठानं प्रति विषीदन्ति ॥

# मू. (१७०) सदा दत्तेसणा दुक्खा, जायणा दुष्पणोल्लिया। कम्पत्ता दुब्भगा चेव, इच्चाहंसु पुढोजणा।।

**वृ.** साम्रतं याच्जापरीषहमधिकृत्वाह-'सदा दत्ते' इत्यादि, यतीनां 'सदा' सर्वदा दन्तशोध-नाद्यपि परेण दत्तम् एषणीयम्-उत्पादाद्येषणादोषरहितमुपभोक्तव्यमित्यतः क्षुधादिवेदनार्त्तानां यावज्जीवं परदत्तेषणा दुःखं भवति, अपिचेयं 'याच्जा' याच्जापरीषहोऽल्पसत्त्वैर्दुखेन 'प्रणोद्यते' त्यज्यते, तथा चोक्तम् –  

 II 9 II
 ''खिञ्जइ मुहलावण्णं वाया घोलेइ कंठमज्झंमि I कहकहकहेइ हिययं देहिति परं भणंतरस्स II II २ II

 गतिभ्रंशो मुखे दैन्यं, गात्रखेदो विवर्णता I मरणे यानि चिह्नानि, तानि चिह्नानि याचके II

इत्यादि, एवं दुस्त्यजं याच्ञापरीषहं परित्यज्य गताभिमाना महासत्त्वा ज्ञानाद्यभिवृद्धये महापुरुषसेवितं पन्थानमनुव्रजन्तीति । श्लोकपश्चार्द्धेनाऽऽक्रोशपरीषहं दर्शयति 'पृथगजनाः' प्राकृतपुरुषा अनार्यकल्पा 'इत्येवमाहुः' इत्येवमुक्तवन्तः, तद्यथा --

ये एते यतयः जल्लाविलदेहाँ लुश्चितशिरसः क्षुधादिवेदनाग्रस्तास्ते एते पूर्वाचरितैः कर्मभिरार्त्ताःपूर्वस्वकृतकर्मणः फलमनुभवन्ति, यदिवा-कर्मभि-कृष्यादिभिरार्त्ताः-तत्कर्त्तुमसमर्था उद्विग्नाः सन्तो यतयः संवृत्ता इति, तथैते 'दुर्भगाः' सर्वेणैव पुत्रदारादिना परित्वक्ता निर्गतिकाः सन्तः प्रव्रज्यामभ्युपगता इति ।

मू. (999) एते सद्दे अचायंता, गामेसु नगरेसु वा। तत्थ मंदा विसीयंति, संगामंमिव भीरुया।।

**वृ.** 'एतान्' पूर्वोक्तानाक्रोशरूपान् तथा चौरचारिकादिरूपान् शब्दान सोढुमशक्नुवन्तो ग्रामनगरादौ तदन्तराले वा व्यवस्थिताः 'तत्र' तस्मिन् आक्रोशे सति 'मन्दा' अज्ञा लघुप्रकृतयो 'विषीदन्ति' विमनस्का भवन्ति संयमाद्वा भ्रश्यन्ति, यथा भीरवः 'संग्रामे' रणशिरसि चक्रकु-न्तासिशफ्तिनाराचाकुले रटत्पटहशङ्खझ्ल्लरीनादगम्भीरे समाकुलाः सन्तः पौरुष्ं 'गरित्यज्यायशः पटहमङ्गीकृत्य भज्यन्ते, एवमाक्रोशादिशब्दाकर्मनादल्पसत्त्वाः संयमे विषीदन्ति ॥

मू. (9७२) अप्पेगे खुधियं भिक्खुं, सुणी डंसति लूसए। तत्थ मंदा विसीयंति, तेउपुडा व पाणिणो।।

चृ. वधपरीषहमधिकृत्याह-'अप्पेगे' इत्यादि, अपिसंभावने, एकः कश्चिच्छ्वादि लूषयतीति लूषकः प्रकृत्यैव क्रूरो भक्षकः, 'खुधियं'ति क्षुधितं-बुभुक्षितं भिक्षामटन्तं भिक्षुं 'दशति' भक्षयति दशनैरङ्गावयवंविलुम्पति, 'तन्न' तस्मिन् श्वादिभक्षणेसति 'मन्दा' अज्ञा अल्पसत्त्वतया 'विषीदन्ति' दैन्यं भजन्ते, यथा 'तेजसा' अग्निना 'स्पृष्टा' दह्यमानाः 'प्राणिनो' जन्तवो वेदनार्त्ताः सन्तो विषीदन्ति-गात्रं संकोचयन्त्यार्तध्यानोपहता भवन्ति, एवं साधुरपि क्रूरसत्त्वैरभिद्धतः संयमाद् भ्रश्यत इति, दुःसहत्वाद्रामकण्टकानाम् पुनरपि तानधिकृत्याह–

मू. (९७३) अप्पेगे पडिभासंति, पडिपंथियमागता। पडियारगता एते, जे एते एव जीविणो।।

ष्ट्र. अपिः संभावने, 'एके' केचनापुष्ट्र्धर्माणः-अपुण्यकर्माणः 'प्रतिभाषन्ते' ब्रुवते, प्रतिपद्यः-प्रतिकूलत्वं तेन चरन्ति प्रातिपन्थिकाः-साधुविद्वेषिणस्तदावमागताः कथश्चित्रतिपथे वा दृष्टा अनार्या एतद् ब्रुवते, सम्भाव्यत ऐतदेवंविधानां, तद्यथा-प्रतीकारः-पूर्वाचरितस्य कर्मणोऽनुभव-रतमेके गताः-प्राप्ताः स्वकृतकर्मफलभोगिनो 'य एते' यतयः 'एवंजीविन' इति परगृहाण्यटन्त अतोऽन्तप्रान्तभोजिनोऽदत्तदाना लुश्चितशिरसः सर्वभोगवश्चिता दुःखितं जीवन्तीति ॥

मू. (१७४)

अप्पेगे वइ जुंजंति, नगिणा पिंडोलगाहमा । मुंडा कंडूविणहंगा, उज्जल्ला असमाहिता ।। **वृ.** किञ्च-अप्येके केचन कुसृतिप्रसृता अनार्या वाचं युञ्जन्ति-भाषन्ते, तद्यथा-एते जिनकल्पिकादयो नग्नास्तथा 'पिंडोलग'ति परपिण्डप्रार्थका अधमाः-मलाविलत्वात् जुगुप्तिता 'मुण्डा' लुश्चितशिरसः, तथा-कचित्कण्डूकृतक्षतै रेखाभिर्वा विनष्टाङ्गाविकृतशरीराः, अप्रतिक-र्मशरीरतया या क्वचिद्रोगसम्भवे सनत्कुमारवद्विनष्टाङ्गः, तथोदतो जल्लः-शुष्कप्रस्वेदो येषां ते उज्जल्लाः, तथा 'असमाहिता' अशोभना बीभत्सा दुष्टा वा प्राणिनामसमाधिमुत्यादयन्तीति।

साम्प्रतमेतद्माषकाणां विपाकदर्शनायाह-

मू. (9७५) एवं विष्पडिवन्नेगे, अप्पणा उ अजाणया। तमाओ ते तमं जंति, मंदा मोहेण पाउडा ।।

**वृ. '**एवम्' अनन्तरोक्तनीत्या 'एके' अपुण्यकर्माणो 'विप्रतिपन्नाः' साधुसन्मार्गद्वेषिणः 'आत्मना' स्वयमज्ञाः, तुशब्दादन्येषां च विवेकिनां वचनमकुर्वाणाः सन्तस्ते 'तमसः' अज्ञानरूपा-दुत्कृष्टं तमो 'यान्ति' गच्छन्ति, यदिवा-अधस्तादप्यधस्तनीं गतिं गच्छन्ति, यतो 'मन्दा' ज्ञानावरणी-येनावष्टब्धाः तथा 'मोहेन' मिथ्यादर्शनरूपेण 'प्रावृता' आच्छादिताः सन्तः खिङ्गप्रायाः साधुविद्वेषि-तया कुमार्गगा भवन्ति, तथा चोक्तम् –

॥ 9 ॥ ''एकं हि चक्षुरमलं सहजो विवेकस्तद्वद्भिरेव सह संवसतिर्द्वितीयम् ।

एतद् द्वयं भुवि न यस्य स तत्त्वतोऽन्धस्तस्यापमार्गचलने खलु कोऽपराधः ? ॥

मू. (९७६) पुड़ो य दंसमसएहिं, तणफासमचाइया । न मे दिड्ठे परे लोए, जइ परं मरणं सिया ।।

वृ. दंशमशकपरीषहमधिकृत्याह-क्वचित्सिन्धुताम्रलिप्तकोङ्कणादिके देशे अधिका दंशमशका भवन्ति तत्र च कदाचित्साधुः पर्यटंस्तैः 'स्पृष्टश्च' भक्षितः तथा निष्किञ्चनत्वात् तृणेषु शयानस्तत्स्पर्शं सोदुमशक्नुवन् आर्त्तः सन् एवं कदाचिच्चिन्तयेत्, तद्यथा –

परलोकार्थमेतहुष्करमनुष्ठानं क्रियमाणं घटते, न चासौ मया परलोकः प्रत्यक्षेणोपलब्धः, अग्रत्यक्षत्वात्, नाप्यनुमानादिनोपलभ्यत इति, अतो यदिं परं ममानेन क्लेशाभितापेन मरणं स्यात्, नान्यत्फलं किश्चनेति । अपिच–

मू. (१७७) संतत्ता केसलोएणं, वंभचेरपराइया । तत्थ मंदा विसीयंति, मच्छा विहा व केयणे ।।

**वृ**. समन्तात् तप्ताः सन्तप्ताः केशानां 'लोच' उत्पाटनं तेन, तथाहि-सरुधिरकेशोत्पाटने हि महती पीडोपपद्यते, तया चाल्पसत्त्वाः विस्नोतसिकां भजन्ते, तथा 'ब्रह्मचर्यं' बस्तिनिरोधस्तेन च 'पराजिताः' पराभग्नाः सन्तः 'तत्र' तस्मिन् केशोत्पाटनेऽतिदुर्जयकामोद्रेके वा सति 'मन्दा' जडा-लघुप्रकृतयो विषीदन्ति संयमानुष्ठानं प्रति शीतलीभवन्ति, सर्वथा संयमाद् वा भ्रश्यन्ति, यथा मत्स्याः 'केतने' मत्स्यबन्धने प्रविद्या निर्गतिकाः सन्तो जीविताद् भ्रश्यन्ति, एवं तेऽपि वराकाः सर्वकषकामपराजिताः संयमजीवितात् भ्रश्यन्ति ॥

मू. (१७८) आयदंडसमायारे, मिच्छासंठियभावना । हरिसप्पओसमावन्ना, केई लूसंतिऽनारिया ।। व्र.किञ्च-आत्मादण्डयते-खण्डयतेहितात् भ्रभ्यते येन स आत्मदण्डः 'समाचारः' अनुष्ठाने येषामनार्याणांतेतथा, तथा मिथ्या-विपरीता संस्थिता-स्वाग्रहारूढा भावना-अन्तःकरणवृत्तिर्येषां ते मिथ्यासंस्थितभावना-मिथ्यात्वोपहतदृष्टय इत्यर्थः, हर्षश्च प्रद्वेषश्च हर्षप्रद्वेषं तदापन्ना रागद्वेषसमाकुला इतियावत्, त एवम्भूता अनार्या सदाचारं साधुं क्रिडया प्रद्वेषेण वा क्रूरकर्मकारित्वात् 'लूषयन्ति' कदर्थयन्ति दण्डादिभिर्वाग्भिर्वेति एतदेव दर्शयितुमाह--

मू. (९७९) अप्पेगे पलियंते सिं, चारो चोरोत्ति सुव्वयं । बंधंति भिक्खुयं बाला, कसायवयणेहि य ।।

**वृ.** अपि संभावने, एकेअनार्या आत्मदण्डसमाचारा मिथ्यात्वोपहतबुद्धयो रागद्वेषपरिगताः साधुं 'पलियंते सिं'ति अनार्यदेशपर्यन्ते वर्तमानं 'चारो'त्ति चरोऽयं 'चोरः' अयं स्तेन इत्येवं मत्वा सुव्रतं कदर्थयन्ति, तथाहि-'बध्नन्ति' रज्ज्वादिना संयमयन्ति 'भिक्षुकं' भिक्षणशीलं 'बाला' अज्ञाः सदसद्विवेकविकलाः तथा 'कषायवचनश्च' क्रोधप्रधानकटुकवचनैर्निर्भर्त्सयन्तीति ।।

मू. (१८०) तत्थ दंडेण संवीते, मुडिणा अदु फलेण वा। नातीणं सरती बाले, इत्थी वा कुद्धगामिणी ।।

वृ अपिच-'तत्र' तस्मिन्ननार्यदेशपर्यन्ते वर्त्तमानः साधुरनार्ये 'दण्डेन' यष्टिना मुष्टिना वा 'संवीतः' प्रहतोऽथवा 'फलेन वा' मातुलिङ्गादिना खङ्गादिना वा स साधुरेवं तैः कदर्थमानः कश्चिदपरिणतः 'बालः' अज्ञो 'ज्ञातीनां' स्वजनानां स्मरति, तद्यया-यद्यत्र मम कश्चित् सम्बन्धी स्यात् नाहमेवन्भूतां कदर्थनामवाप्नुयामिति, ध्वान्तमाह-यथा स्त्री कुद्धा सती स्वगृहात् गमनशीला निराश्रया मांसपेशीव सर्वस्पृहणीया तस्करादिभिरभिद्रुता सती जातपश्चात्तापा ज्ञातीनां स्मरति एवमसावपीति ॥

मू. (९८९) एते भो ! कसिणा फासा, फरुसा दुरहियासया । हत्थी वा सरसंवित्ता, कीवा वस गया गिहं।। त्तिबेमि।

षृ. उपसंहारार्थमाह-भो इति शिष्यामन्त्रणं, य एत आदितः प्रभृति दंशमशकादयः पीडोत्पादकत्वेन परीषहा एवोपसर्गा अभिहिताः 'कृत्स्नाः' संपूर्णा बाहुल्येन स्पृश्यन्ते-स्पर्शेन्द्रियेणा-नुभूयन्त इति स्पर्शा, कथम्भूताः ?- 'परुषाः' परुषैरनार्ये कृतत्वात् पीडाकारिणः, ते चाल्प-सत्त्वैर्दुखेनाधिसह्यन्ते तांश्चासहमाना लघुप्रकृतयः केचनाश्लाघामङ्गीकृत्य हस्तिन इव रणशिरसि 'शरजालसंवीता' शरशताकुला भङ्गमुपयान्ति एवं 'क्लीबा' असमर्था 'अवशाः' परवशाः कर्मायत्ता गुरुकर्माणः पुनरपि गृहमेव गताः, पाठान्तरं वा 'तिव्वसङ्ढे'त्ति तीव्रैरुपसर्गेरभिद्रुताः 'शठानुष्ठानाः संयमं परित्यज्य गृहं गताः, इति व्रवीमीति पूर्ववत् । अध्ययनं- ३ उद्देशकः- १ समाप्तः

--: अध्ययनं-३ उद्देशकः-२ :--

**वृ.** उक्तः प्रथमोद्देशकः, साम्प्रतं द्वितीयः समारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहोपसर्गपरिज्ञाध्ययने उपसर्गा प्रतिपिपादयिषिताः, तेचानुकूलाः प्रतिकूलाश्च, तत्र प्रथमोद्देशके प्रतिकूलाः प्रतिपादिताः, इह त्वनुकूलाः प्रतिपाद्यन्त इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्योद्देश-कस्याऽऽदिसूत्रम्–

### मू. (१८२) अहिमे सुहुमा संगा, भिक्खुणं जे दुरुत्तरा । जत्थ एगे विसीयंति, न चयंति जवित्तए ।।

**वृ.** 'अथ' इति आनन्तर्ये, प्रतिकूलोपसर्गानन्तरमनुकूलाः प्रतिपाद्यन्त इत्यानन्तर्यार्थ, ते 'इमे' अनन्तरमेवाभिधीयमानाः प्रत्यक्षासन्नवाचित्वादिदमाऽभिधीयन्ते, ते च 'सूक्ष्माः' प्रायश्चेतोविका-रकारित्वेनान्तराः, नप्रतिकूलोपसर्गाइव बाहुल्येन शरीरविकारकारित्वेन प्रकटतया बादरा इति, 'सङ्गा' मातापित्रादिसम्बन्धाः ।

य एते 'भिक्षूणां' साधूनामपि 'दुरुत्तरा' दुर्लङ्घया-दुरतिक्रमणीया इति, प्रायो जीवितविचन-करैरपि प्रतिकूलोपसगैरुदीर्णैर्माध्यस्थ्यमवलम्बयितुं महापुरुषैः शक्यम्, एते त्वनुकूलोपस-र्गास्तानप्युपायेन धर्माच्यवावयन्ति, ततोऽभी दुरुत्तरा इति, 'यत्र' येषूपसर्गेषु सत्सु 'एके' अल्पसत्त्वाः सदनुष्ठानं प्रति 'विषीदन्ति' शीतलविहारित्वं भजन्ते सर्वथा वा-संयमं त्यजन्ति, नैवात्मानं संयमानुष्ठानेन 'यापयितुं'-वर्तयितुं तस्मिन् वा व्यवस्थापयितुं 'शकुवन्ति' समर्था भवन्तीति ।

मू. (१८३) अप्पेगे नायओ दिस्स, रोयंति परिवारिया । पोस णे ताय ! पुट्ठोऽसि, कस्स ताय ! जहासि णे ।।

**वृ.** तानेव सूक्ष्मसङ्गान् दर्शयितुमाह-'अपि' संभावने 'एके' तथाविधा 'ज्ञातयः' स्वजना भातापित्रादयः प्रव्रजन्तं प्रव्रजितं वा 'दृष्टवा' उपलभ्य 'परिवार्य' वेष्टयित्वा रुदन्ति रुदन्तो वदन्ति च दीनं यथा-बाल्यात् प्रभृति त्वमस्माभि पोषितो वृद्धानां पालको भविष्यतीतिकृत्वा, ततोऽधुना 'नः' अस्मानपि त्वं 'तात !' पुत्र 'पोषय' पालय, कस्य कृते-केन कारणेन कस्य वा बलेन तातास्मान् त्यजसि ?, नास्माकं भवन्तमन्तरेण कश्चित्रातां विद्यत इति किञ्च–

मू. (१८४) पिया ते थेरओ तात !, ससा ते खुड्डिया इमा । भायरो ते सगा तात !. सोयरा किं जहासि णे ? ।।

**दृ.** हे 'तात !' पुन्न ! पिता 'ते' तव 'स्थविरो' वृद्धः शतातीकः 'स्वसा' च भगिनी तव 'क्षुल्लिका' लघ्धी अप्राप्तयौवना 'इमा' पुरोवर्त्तिनी प्रत्यक्षेति, तथा भ्रातरः 'ते' तव 'स्वका' निजास्तात ! 'सोदरा' एकोदराः किमित्यस्मान् परित्यजसीति ॥

मू. (१८५) मायरं पियरं पोस, एवं लोगो भविस्सति । एवं खु लोइयं ताय !, जे पालंति य मायरं ।।

**वृ.** तथा 'मायरमि'त्यादि, 'मातरं' जननीं तथा 'पितरं' जनयितारं 'पुषाण' बिभृहि, एवं च कृते तवेहलोकः परलोकश्च भविष्यति, तातेदमेव 'लौकिकं' लोकाचीर्णम्, अयमेव लौकिकः पन्था यदुत-वृद्धयोर्मातापित्रोः प्रतिपालनमिति, तथा चोक्तम् –

।। 🤊 ॥ 🧴 "गुरवो यत्र पूज्यन्ते, यत्र धान्यं सुसंस्कृतम् ।

अदन्तकलहो यत्र, तत्र शक्र ! चसाम्यहम् ।।

--इति अपिच--उत्तरा महुरुखावा, पुत्ता ते तात ! खुडुया ।

मू. (१८६)

भारिया ते नवा तात !, मा सा अन्नं जणं गमे ॥

**ुव्,** 'उत्तराः' प्रधानाः उत्तरोत्तरजाता वा मधुरो-मनोज्ञ उल्लापः-आलापो येषां ते तथाविधाः

पुत्राः 'ते' तव 'तात' पुत्र! 'क्षुल्लका' लघवः तथा 'भार्या' पत्नी ते 'नवा' प्रत्यग्रयौवना अभिनवोढा वा मा असौ त्वया परित्यक्ता सती अन्यं जनं गच्छेत्-उन्पार्गयायिनी स्याद्, अयं च महान् जनापवाद इति ।।

## मू. (९८७) एहि ताय ! घरं जामो, मा य कम्पे सह्य वयं । बितियंपि ताय ! पासामो, जामु ताव सयं गिहं ।।

**वृ.** अपिच-जानीमो वयं यथा त्वं कर्मभीरुस्तथापि 'एहि' आगच्छ गृहं 'यामो' गच्छामः मा त्वं किमपि साम्प्रतं कर्म कृथाः, अपितु तव कर्मण्युपस्थिते वयं सहायका भविष्यामः- साहाय्यं करिष्यामः । एकवारं तावद्गृहकर्मभिर्भग्नस्त्वं तात ! पुनरपि द्वितीयं वारं 'पश्चामो' द्रक्ष्यामो यदस्माभिः सहायैर्भवतो भविष्यतीत्यतो 'यामो' गच्छामः तावत् स्वकं गृहं कुर्वेतदस्मद्वचनमिति

मू. (9८८) गंतुं ताय ! पुणो गच्छे, न तेणासमणो सिया। अकामगं परिकम्पं, को ते वारेउमरिहति ।।

**वृ.** 'तात' पुत्र ! गत्वा गृहं स्वजनवर्ग धष्ट्वा पुनरागन्ताऽसि, नच 'तेन' एतावता गृहगमनमात्रेणत्वमश्रमणोभविष्यसि, 'अकामगं'तिअनिच्छन्तंगृहव्यापारेच्छारहितं 'पराक्रमन्तं' स्वाभिप्रेतानुष्ठानं कुर्वाणं कः 'त्वां' भवन्तं 'वारयितुं' निषेधयितुम् 'अर्हति' योग्यो भवति, यदिवा-'अकामगं'ति वार्द्धकावस्थायां मदनेच्छाकामरहितं पराक्रमन्तं संयमानुष्ठानं प्रति कस्त्यामवसरप्राप्ते कर्मणि प्रवृत्तं धारयितुमर्हतीति ।।

मू. (१८९) जं किंचि अणगें तात !, तंपि सव्वं समीकतं । हिरन्नं ववहाराइ, तंपि दाहामु ते वयं ।।

वृ. अन्यच्च-'तात' पुत्र ! यत्किमपि भवदीयमृणजातमासीत्तत्सर्वमस्माभिः सम्यग्विभज्य 'समीकृतं' समभागेन व्यवस्थापितं, यदिवोत्कटं सत् समीकृतं-सुदेयत्वेन व्यवस्थापितं, यच्च 'हिरण्यं' द्रव्यजातं व्यवहारादावुपयुज्यते, आदिशब्दात् अन्येन वा प्रकारेण तवोपयोगं यास्यति तदपि वयं दास्यामः, निर्धनोऽयमिति मा कृथा भयमिति ॥ उपसंहारार्धमाह-

मू. (१९०) इम्रेव णं सुसेहंति, कालुणीयसमुझ्यिा। विबद्धो नाइसंगेहिं, ततोऽगारं पहावइ।।

**वृ.** णमिति वाक्यालङ्कारे 'इत्येव' पूर्वोक्तया नीत्या मातापित्रादयः कारुणिकैर्वचोभिः करुणामुत्पादयन्तः स्वयं वा दैन्यमुपस्थिताः 'तं' प्रव्रजितं प्रव्रजन्तं वा 'सुसेहंति'त्ति सुष्ठु शिक्षयन्ति व्युद्राहयन्ति, स चापरिणतधर्माऽल्पसत्त्वो गुरुकर्मा ज्ञातिसङ्गैर्विबद्धो-मातापितृपुत्रकलत्रादि-मोहितः ततः 'अगारं' गृहं प्रति धावति-प्रव्रज्यां परित्यज्य गृहपाशमनुबन्धातीति ॥

मू. (१९१) जहा रुक्खं वणे जायं, मालुया पडिबंधई। एव णं पडिबंधंति, नातओ असमाहिणा ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-यथा वृक्षं 'वने' अटव्यां 'जातम्' उत्पन्नं 'मालुया' वल्ली 'प्रतिबन्धाति' वेष्टयत्येवं 'णं' इति वाक्यालङ्कारे 'ज्ञातयः' स्वजनाः 'तं' यतिं असमाधिना प्रतिबन्धन्ति, ते तत्कुर्वन्ते येनास्यासमाधिरुत्पद्यत इति, तथा चोक्तम् –

॥ ९॥ ''अमित्तो मित्तवेसेणं, कंठे धेत्तूण रोयइ। मा मित्ता ! सोग्गइं जाहि, दोवि गच्छामु दुग्गइं॥'' अपिच-

#### मू. (१९२) विबद्धो नातिसंगेहिं, हत्थीवावी नवग्गहे। पिइतो परिसप्पंति, सुयगोव्व अदूरए।।

**वृ.** विविधं बद्धः-परवशीकृतः विबद्धो ज्ञातिसङ्गैः-मातापित्रादिसम्बन्धैः, ते च तस्य तस्मित्रवसरे सर्वमनुकूलमनुतिष्ठन्तो धृतिमुत्पादयन्ति, हस्तीवापि 'नवग्रहे' अभिनवग्रहणे, (यथा स) धृत्युत्पादनार्थमिक्षुशकलादिभिरुपचर्यते, एवमसावपि सर्वानुकूलैरुपायैरुपचर्यते, ध्यान्तान्तरमाह-यथाऽभिनवप्रसूता गौर्निजस्तनन्धयस्य 'अदूरगा' समीपवर्तिनी सती पृष्ठतः परिसर्पति, एवंतेऽपिनिजा उस्त्रव्जितं पुनर्जातमिव मन्यमानाः पृष्ठतोऽनुसर्पन्ति-तन्मार्गानुयायिनो भवन्तीत्यर्थः ॥

### मू. (१९३) एते संगा मणूसाणं, पाताला व अतारिमा। कीवा जत्थ य किस्संति, नाइसंगेहिं मुच्छिया।।

**वृ.** सङ्गदोषदर्शनायाह 'एते' पूर्वोक्ताः सज्यन्त इति सङ्गाः-मातृपित्रादिसम्बन्धाः कर्मोपादा-नहेतवः, मनुष्याणां 'पाताला इव' समुद्रा इवाप्रतिष्ठितभूमितलत्वात् ते 'अतारिम'त्ति दुस्तराः, एवमेतेऽपि सङ्गा अल्पसत्त्वैर्दुखेनातिलङ्घयन्ते, 'यत्र च' येषु सङ्गेषु 'क्लीबा' असमर्था 'क्लिश्यन्ति' क्लेशमनुभवन्ति, संसारान्तर्वर्तिनो भवन्तीत्पर्थ, किभूताः ? -'ज्ञातिसङ्गैः' पुत्रादिसम्बन्धैः 'मूच्छिता' गृद्धा अध्युपपन्नाः सन्तो, न पर्यालोचयन्त्यात्मानं संसारान्तर्वर्तिनमेवं क्लिश्यन्तमिति अपिच-

मू. (१९४) तं च भिक्खू परिन्नाय, सब्वे संगा महासवा। जीवियं नावकंखिजा, सोद्या, धम्ममनुत्तरं।।

**वृ**. 'तं च' ज्ञातिसङ्गं संसारैकहेतुं भिक्षुर्झपरिज्ञया (ज्ञात्वा) प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेत् किमिति ?, यतः 'सर्वेऽपि' ये केचन सङ्गास्ते 'महाश्रवा' महान्ति कर्मण आश्रवद्वाराणि वर्तन्ते ततोऽनुकूलैरुपसर्गेरुपस्थितैरसंयमजीवितं-गृहावासपाशं 'नाभिकाङ्क्षेत्' नाभिलषेत्, प्रतिकूलैश्चोपसर्गे सद्भिर्जीविताभिलाषी न भवेद्, असमञ्जसकारित्वेन भवजीवितं नाभिकाङ्क्षेत् कि कृत्वा ?-'श्रुत्वा' निशम्यावगम्य, कम् ?-'धर्म' श्रुतचारित्राख्यं, नास्योत्तरोऽस्तीत्यनुत्तरं-प्रधानं मौनीन्द्रमित्यर्थः ॥

मू. (१९५) अहिमे संति आवट्टा, कासवेणं पवेइया । बुद्धा जत्थावसप्पंति, सीयंति अबुहा जहिं ।।

**षृ.** अन्यच्च-'अथे' त्यधिकारान्तरदर्शनार्थ, पाठान्तरें वा 'अह्नो' इति, तच्च विस्मये, 'इमे' इति एते प्रत्यक्षासन्नाः सर्वजनविदितत्वात् 'सन्ति' विद्यन्ते वक्ष्यमाणा आवर्तयन्ति-प्राणिनं भ्रामय-न्तीत्वावर्ता, तत्र द्रव्यावर्ता नद्यादेः भावावर्तास्तूकटमोहोदयापादितविषयाभिलाषसंपादक-संपद्यार्थनाविशेषाः । एते चावर्ता 'काश्यपेन' श्रीमन्महावीरवर्द्धमानस्वामिना उत्पन्नदिव्यज्ञानेन 'आ(प्र)वेदिताः' कथिताः प्रतिपादिताः 'यत्र' येषु सत्सु 'बुद्धा' अवगततत्त्वा आवर्तविपाक-वेदिनस्तेभ्यः 'अपसर्पन्ति' अप्रमत्ततया तद्दूरगामिनो भवन्ति, अबुद्धास्तु निर्विवेकतया येष्ववसीदन्ति-आसक्तिं कुर्वन्तीति तानेवावर्तान् दर्शयितुमाह–

मू. (१९६) रायाणो रायऽमञ्चा य, माहणा अंदुव खत्तिया। निमंतयंति भोगेहिं, भिक्खूयं साहुजीविणं।। व. 'राजानः' चक्रवत्यार्दयो 'राजामात्याश्च' मन्त्रीपुरोहितप्रभृतयः तथा ब्राह्मणा अथवा

'क्षत्रिया' इक्ष्वाकुवंशजप्रभृतयः, एते सर्वेऽपि 'भोगैः' शब्दादिभिर्विषयैः 'निमन्त्रयन्ति' भोगोपभोगं प्रत्यभ्युपगमं कारयन्ति, कम् ? -भिक्षुकं 'साधुजीविणमि'ति साध्वाचारेण जीवितुं शीलमस्येति साधुजीविनमिति, यथा ब्रह्मदत्तचक्रवर्तिना नानाविधैर्भोगैश्चित्रध्साारुपनिमन्त्रित इति । एवमन्येऽपिकेनचित्सम्बन्धेनव्यवस्थितायौवनरूपादिगुणोपेतं साधुं विषयोद्देशोप-निमन्त्रयेवुरिति

मू. (१९७) हत्थऽस्सरहजाणेहिं, विहारगमणेहि य । भुंज भोगे इमे सग्धे, महरिसी ! पूजयामु तं ।।

वृ. एतदेव दर्शयितुमाह-हस्त्यश्वरथयानैः तथा 'विहारगमनैः' विहरणं क्रीडनं विहारस्तेन गमनानि विहारगमनानि-उद्यानादौ क्रीडया गमनानीत्यर्थः, चशब्दादन्यैश्चेन्द्रियानुकूलै-विंषयैरुपनिमन्त्रयेयुः, तद्यथा-भुङ्क 'भोगान्' शब्दादिविषयान् 'इमान्' अस्माभिर्ढीकितान् प्रत्यक्षा-सन्नान् 'श्लाध्यान्' प्रशस्तान् अनिन्द्यान् 'महर्षे' साधो ! वयं विषयोपकरणढौकनेन 'त्वां' भवन्तं 'पूजयामः' सत्कारयाम इति किश्चान्यत्--

ेमू. (९९८) वत्थगंधमलेंकारं, इत्थीओ सयणाणि य । भुंजाहिमाइं भोगाइं, आउसो ! पूजयामु तं ।।

**वृ.** 'वस्त्रं' चीनांशुकादि 'गन्धाः' कोष्ठपुटपाकादयः, वस्त्राणि च गन्धाश्च वस्त्रगन्धमिति समाहारद्वन्द्वः तथा 'अलङ्कारम्' कटककेयूरादिकं तथा 'स्त्रियः' प्रत्यग्रयौवनाः 'शयनानि च' पर्यङ्कतूलाप्रच्छदपटोपधानयुक्तानि, इमान् भोगानिन्द्रियमनोऽनुकूूलानस्माभिर्ढौकितान् 'भुंज' तदुपभोगेन सफलीकुरु, हे आयुष्मन् ! भवन्तं 'पूजयामः' सत्कारयाम इति ।

मू. (१९९) जो तुमे नियमो चिन्नो, भिक्खुभावंमि सुव्वया ! । अगारमावसंतस्स, सव्वो संविञ्रए तहा ।।

वृ. अपिच-यरत्वया पूर्व 'भिक्षुभावे' प्रव्रज्यावसरे 'नियमो' महाव्रतादिरूपः 'चीर्ण' अनुष्ठितः इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमगतेन हे सुव्रत ! स साम्प्रतमपि 'अगार' गृहम् 'आवसतः' गृहस्थभावंसम्यग् अनृपालयतो भवतस्तथैव विद्यत इति, न हि सुकृतदुष्कृतस्यानुचीर्णस्य नाशोऽस्तीति भावः। किञ्च–

- भू. (२००) चिरं दुइज़माणस्स, दोसो दाणिं कुतो तव ? । इडेव णं निमंतेति, नीवारेण व सूयरं ।।

'चिरं' प्रभूतं कालं संयमानुष्ठानेन 'दूइज़माणस्स'ति विष्ठरतः सतः 'इदानीं' साम्प्रतं दोषः जुतस्तव ? , नैवास्तीति भावः, इत्येवं हस्त्यश्वरयादिभिर्वस्त्रगन्धालङ्कारादिभिश्च नानाविधैरुप-जगाप-करणैः करणभूतैः 'ण' मिति वाक्यालङ्कारे 'तं' भिक्षुं साधुजीविनं 'निमन्त्रयन्ति' भोगबुद्धिं कार्त्यान्ते दृष्टान्तं दर्शयति-यथा 'नीवारेण' द्रीहिविशेषकणदानेन 'सूकरं' वराहं कूटके प्रवेशयन्ति एवं तमपि साधुमिति ॥

भू. (२०५) वोद्या भिक्खचरियाए, अचयंता जवित्तए । तत्थ भंदा दिसीयंति, उज्राणंसि व दुब्बला ।।

भू. अनतर्ग प्रव्यस्तवातींपसंहारार्थमाह-भिक्षूणां-साधूनामुद्युक्तविहारिणां चर्या-दशविध-घळवालसामण्चारी तत्व्यमित्साविका तः वोदिताः प्रेरिता यदिवा भिक्षुचर्यया करणभूतया सीदन्तश्चोदिताः-तत्करणं प्रत्याचार्यादिकैः पौनःपुन्येन प्रेरितास्तश्चोदनामशक्नुवन्तः संयमानुष्ठानेनात्मानं 'यापयितुं' वर्तयितुमसमर्थाः सन्तः ।

'तत्र' तस्मिन् संयमे मोक्षैकगमहेतौ भवकोटिशतावाप्ते 'मन्दा' जडा 'विषीदन्ति' शीतल-विहारिणो भवन्ति, तमेवाचिन्त्यचिन्तामणिकल्पं महापुरुषानुचीर्णं संयमं परित्यजन्ति, दृष्टान्तमाह-ऊर्ध्वं यानमुद्यानं-मार्गस्योन्नतो भाग उट्टङ्कमित्यर्थ तस्मिन् उद्यानशिरसि उत्क्षिप्तमहाभरा उक्षाणोऽ-तिदुर्बला यथाऽवसीदन्ति-ग्रीवां पातयित्वा तिष्टन्ति नोत्क्षिप्तभरनिर्वाहका भवन्तीत्येवं तेऽपि भावमन्दा उत्क्षिप्तथभहाव्रतभारं बोढुमसमर्था पूर्वोक्तभावावर्ते परामग्ना विषीदन्ति किञ्च-

मू. (२०२) अचयंता व लूहेणं, उवहाणेण तज़िया। तत्थ मंदा विसीयंति, उज्जाणंसि जरग्गवा।।

वृ. 'रूक्षेण' संयमेनात्मानं यापयितुमशक्नुवन्तः तथा 'उपधानेन' अनशनादिना सबाह्याभ्य-न्तेरण तपसा 'तर्जिता' वाधिताः सन्तः तत्र संयमे मन्दा विधीदन्ति 'उद्यानशिरसि' उट्टङ्कमस्तके 'जीर्णो' दुर्वलो गौरिव, यूनोऽपि हि तत्रावसीदनं सम्भाव्यते किं पुनर्जरद्गवस्येति जीर्णग्रहणम् एवमावर्तमन्तरेणापि धृतिसंहननोपेतस्य विवेकिनोऽप्यवसीदनं सम्भाव्यते. किं

पुनरावर्तेरुपसर्गितानां मन्दानामिति ॥

मू. (२०३) एवं निमंतणं लद्धं, मुच्छिया गिख इत्थीसु । अज्झोववन्ना कामेहिं, चोइज्रंता गया गिहं ।। त्तिबेमि ।।

वृ. सर्वोपसंहारमाह-'एवं' पूर्वोक्तया नीत्या विषयोपभोगोपकरणदानपूर्वकं 'निमन्त्रणं' विषयोपभोगं प्रति प्रार्थनं 'लब्ध्वा' प्राप्य 'तेषु' विषयोपकरणेषु हस्त्यश्वरथादिषु 'मूच्छिता' अत्यन्तासक्ताः। तथा स्त्रीषु 'गृद्धा' दत्तावधाना रमणीरागमोहिताः तथा 'कामेषु' इच्छामदनरूपेषु 'अध्युपपन्नाः' कामगतचित्ताः संयमेऽवसीदन्तोऽपरेणोद्युक्तविहारिणा नोद्यमानाः-संयमं प्रति प्रोत्साह्यमाना नोदनां सोढुमशक्नुवन्तः सन्तो गुरुकर्माणः प्रव्रज्यां परित्यज्याल्पसत्त्वा गृहं गता-गृहस्थीभूताः । इति परिसमाप्तौ, व्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-३ उद्देशकः-२ समाप्तः

--: अध्ययनं-३ उद्देशकः-३ :-

**वृ.** उपसर्गपरिज्ञायां उक्तो द्वितीयोद्देशकः, साम्प्रतं तृतीयः समारभ्यते, अस्य चायमभिस-म्वन्धः-इहानन्तरोद्देशकाभ्यामुपसर्गाअनुकूलप्रतिकूलभेदेनाभिहिताः, तैश्चाध्यात्मविषीदनं भवतीति तदनेन प्रतिपाद्यत इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्यादि सूत्रम्—

मू. (२०४) जहा संगामकालंमि, पिइतो भीरु वेहेइ। वलयं गहणं नूमं, को जाणइ पराजयं !!

वृ. ध्यान्तेन हि भन्दमतीनां सुखेनैवार्थावगतिर्भवतीत्यत आदावेव ध्यान्तमाह-यथा कश्चिद् 'मीरु' अकृतकरणः 'संग्रामकाले' परानीकयुद्धावसरे समुपस्थिते 'पृष्ठतः प्रेक्षते' आदावेवा-पर्यतीकारहेतुभूतंदुर्गादिकंस्थानमवलोकचति । तदेव दर्शचति-'चलव'मिति वजेवर्क वलवाकारेण व्यवस्थितम् उदकरहिता वा गर्ता दुःखनिर्गमप्रवेशा, तथा 'गहनं' धवादिवृक्षैः कटिसंस्थानीयं 'नूमं'तिप्रच्छन्नं गिरिगुहादिकं, किमित्यसावेवमथलोकचति ?, यत एवं मन्यते-तन्नैजन्भूते तुमुले सङ्ग्रामे सुभटसङ्कुले को जानाति कस्यात्र पराजयो भविष्यतीति ? , यतो दैवायत्ताः कार्यसिद्धयः, स्तोकैरपि बहवो जीयन्त इति ।।

मू. (२०५) मुहुत्ताणं मुहुत्तस्त, मुहुत्तो होइ तारिसो । पराजियाऽवसप्पामो, इति भीरू उवेहई ।।

**वृ.** किञ्च मुहूर्तानामेकस्य वा मुहूर्तस्यापरो 'मुहूर्त' कालविशेषलक्षणोऽवसरस्तार्टग् भवति यत्र जयः पराजयो वा सम्भाव्यते, तत्रैवं व्यवस्थिते पराजिता वयम् ''अवसर्पामो नश्याम इत्येतदपि सम्भाव्यते अस्मद्रिधानामिति भीरु पृष्ठत आपस्रतीकारार्थं शरणमुपेक्षते ॥ इति श्लोकद्वयेन ध्यान्तं प्रदर्श्य दार्ष्टान्तिकमाह-

मू. (२०६) एवं तु समणा एगे, अबलं नद्याण अपगं । अनागयं भयं दिस्स, अविकर्ण्यतिमं सुयं ।।

षृ. 'एवम्' इति यथा सङ्ग्रामं प्रवेष्टुमिच्छुः पृष्ठतोऽवलोकयति-किमन्न मम पराभग्नस्य वलयादिकं शरणं जाणाय स्यादिति ?, एवमेव 'श्रमणाः' प्रव्रजिता 'एके' केचनादढमतयोऽ-ल्पसत्त्वा आत्मानम् 'अबलं' यावज्जीवं संयमाभारवहनाक्षमं ज्ञात्वा अनागतमेव भयं '६ष्ट्वा' उद्येक्ष्य तद्यथा-निष्किञ्च- नोऽहं किं मम वृद्धावस्थायां ग्लानाद्यवस्थायां दुर्भिक्षे वा त्राणाय स्यादित्येवमाजीविकाभयमुद्रेक्ष्य 'अवकल्पयन्ति' परिकल्पयन्ति मन्यन्ते-इदं व्याकरणं गणितं जोतिष्कं वैद्यकं होराशास्त्रं मन्त्रादिकं वा श्रुत मधीतं ममावमादौ ज्ञाणाय स्यादिति ।।

मू. (२०७) को जाणइ विऊवातं, इत्थीओ उदगाउ था। चोइज़ंता पवक्खाणो, न नो अत्थि पकष्पियं।।

**वृ.** एतचैतेऽवकल्पयन्तीत्याह-अल्पसत्त्वाः प्राणिनो विचित्रा च कर्मणां गति वहूनि प्रमादस्थानानि विद्यन्ते अतः 'को जानाति ?' कः परिच्छिनत्ति 'व्यापातं' संयमजीवितात् भ्रंशं, केन पराजितस्य मम संयमाद् भ्रंशः स्यादिति, किम् 'स्त्रीतः' स्त्रीपरिषहात् उत 'उदकात्' स्नानाद्यर्थमुदकासेवनाभिलाषाद् ? इत्येवं ते वराकाः प्रकल्पयन्ति, न 'नः' अस्माकं किश्चन 'प्रकल्पितं' पूर्वोपार्जितद्रव्यजा-तमस्ति यत्तस्यामवस्थायामुपयोगं यास्यति, अतः 'चोद्यमानाः' परेण पृच्छ्यमाना हस्तिशिक्षा-धनुर्वेदादिकं कुटिलविण्टलादिकं वा 'प्रवक्ष्यामः' कथयिष्यामः प्रयोक्ष्याम इत्येवं ते हीनसत्त्वाः सम्प्रधार्य व्याकरणादौ श्रुते प्रयतन्त इति, न च तथापि मन्दभाग्यानामनिप्रेत्रेतार्थावाप्तिर्भवतीति, तथा चोक्तम्-

 ॥ १ ॥
 ''उपशमफलाढिधाबीजारफलं धनमिच्छतां, भवति विफलो यद्यायासस्तदत्र किमद्भुतम् ? । न नियतफलाः कर्तुर्भावाः फलान्तरभीशते, जनयति खलु ब्रीहेर्बीजं न जातु यवाङ्कुरम् ॥ –इति उपसंहारार्थमाह– मू. (२०८:)

 मू. (२०८:)
 इद्येव पडिलेहंति, वलया पडिलेहिणो । वितिगिच्छसमावन्ना, पंथाणं च अकोविया ॥ म्र. 'इत्येवमि'ति पूर्वप्रक्रान्तपरामर्शार्थ, यथा भीरवः सङग्रामे प्रविविक्षवो वलयादिकं

 प्रति उपेक्षिणो भवन्तीति, एवं प्रव्नजिता मन्दभाग्यतया अल्पसत्त्वा आजीविकाभयाद्व्याकरणादिकं जीवनोपायत्वेन 'प्रत्युपेक्षन्ते' परिकल्पयन्ति, किम्भूताः ?-विचिकित्सा-चित्तविप्लुतिः–किमेनं संयमभारमुस्सिप्तमन्तं नेतुं वयं समर्थाः उत नेतीत्येवम्भूता, तथा चोक्तम् ।

II १ II "लुक्खमणुण्हमणिययं कालाइक्रंतभोयणं विरसं I भूमीसयणं लोओ असिणाणं बंभचेरं च II

तां समापन्नाः-समागताः, यथा पन्थानं प्रति 'अकोविदा' अनिपुणाः, किमयं पन्था विवक्षितं भूभागं यास्यत्युत नेतीत्येवं कृतचित्तविप्लुतयो भवन्ति, तथा तेऽपि संयमभारवहनं प्रति विचिकित्सां समापन्ना निमित्तगणितादिकं जीविकार्थं प्रत्युपेक्षन्त इति ।

मू. (२०९) जे उ संगामकार्लमि, नाना सूरपुरंगमा । नो ते पिडमवेहिंति, किं परं मरणं सिया ।।

**वृ.** साम्प्रतं महापुरुषचेष्टिते दृष्टान्तमाह-ये पुनर्महासत्त्वाः, तुशब्दो विशेषणार्थः 'सङ्ग्रामकाले' परानीकयुद्धावसरे 'ज्ञाताः' लोकविदिताः, कथम् ?-'शूरपुरङ्गमाः' शूराणामग्रगामिनो युद्धावसरे सैन्याग्रस्कन्धवर्तिन इति, त एवम्भूताः सङ्ग्रामं प्रविशन्तो 'न पृष्टमुद्धेक्षन्ते' न दुर्गादिकमापत्राणाय पर्यालोचयन्ति, ते चाभङ्गकृतबुद्धयः, अपि त्वेवं मन्यन्ते-किमपरमत्रास्माकं भविष्यति ?, यदि परं मरणं स्यात्, तच्च शाश्वतं यशःप्रवाहमिच्छतामस्माकं स्तोकं वर्तत इति, तथा चोक्तम् –

**॥ १ ॥** ''विशरारुभिरविनश्वरमपि चपैलः स्थास्नु वाञ्छतां विशदम् ।

प्राणैर्यदि शूराणां भवति यशः किं न पर्यातम् ॥

--तदेवं सुभटदृष्टान्तं प्रदर्श्य दार्षन्तिकमाह--

मू (२१०)

एवं समुहिऐ भिक्खू, वोसिज्ञाऽगारबंधणं । आरंभं तिरियं कट्ट अतत्ताए परिव्वए ।।

वृ. यथा सुभटा ज्ञाता नामतः कुलतः शौर्यतः शिक्षातश्च तथा सन्नद्धबद्धपरिकराः करगृहीत-हेतयः प्रतिभटसमितिभेदिनो न पृष्ठतोऽवलोकयन्ति, एवं 'भिक्षुरपि' साधुरपि महासत्त्वः परलोक-प्रतिस्पर्द्धिनमिन्द्रियकषायादिकमरिवर्गं जेतुं सम्यक्-संयमोत्थानेनोत्थितः समुत्थितः, तथा चोक्तम्

(( 9 ) ( ''कोहं माणं च मायं च, लोहं पंचिंदियाणि य ) दुज्जयं चेवमप्पाणं, सव्वमप्पे जिए जियं ) (

किंकृत्वा समुस्थित इति दर्शयति-'व्युत्सृज्य' त्यक्त्वा 'अगारबन्धनं' गृहपाशं तथा 'आरम्भं' सावद्यानुष्ठानरूपं 'तिर्यक्कृत्वा' अपहस्त्य आत्मनो भाव आत्मत्वम्-अशेषकर्मकलङ्कारहितत्वं तस्मै आत्मत्वाय, यदिवा-आत्मा-मोक्षः संयमो वा तद्मावस्तस्मै-तदर्थं परि-समन्ताद्व्रजेत्-संयमानुष्ठा- नक्रियायां दत्तावधानो भवेदित्यर्थः ।

मू. (२९९) तमेगे परिभासंति, भिक्खूयं साहुजीविणं । जे एवं परिभासंति, अंतए ते समाहिए ।।

**दृ.**निर्युक्तौ यदभिहितमध्यात्मविषीदनं तदुक्तम्, इदानीं परवादिवचनं द्वितीयमर्थाधिकार-मधिकृत्याह-'त' मिति साधुम् 'एके' ये परस्परोपकाररहितं दर्शनमापन्ना अयःशलाकाकल्पः, ते च गोशालकमतानुसारिण आजीविका दिगम्बरा चा, त एवं वक्ष्यमाणं परि-समन्ताद्भाषन्ते। तं भिक्षुकं साध्वाचारं साधु-शोभनं परोपकारपूर्वकं जीवितुं शीलमस्य स साधुजीविनमिति, 'ये' ते अपुष्टधर्माण 'एवं' वक्ष्यमाणं 'परिभाषन्ते' साध्वाचारनिन्दां विदधति त एवंमूता 'अन्तके' पर्यन्तेदूरे 'समाधेः' मोक्षाख्यात्सम्यग्ध्यानात्सदनुष्ठानात् वा वर्तन्त इति यत्ते प्रभाषन्ते तद्दर्शयितुमाह–

मू. (२९२) संबद्धसमकष्पा उ, अन्नमन्नेसु मुच्छिया। पिंडवायं गिलाणस्स, जं सारेह दलाह य।।

वृ. सम्-एकीभावेन परस्परोपकार्योपकारितया च 'बद्धाः' पुत्रकलत्रादिस्नेहणाशैः सम्बद्धा-

गृहस्थास्तैः समः-तुल्यः कल्पो-व्यवहारोऽनुष्ठानं येषान्ते सम्बद्धसमकल्पा-गृहस्थानुष्ठानतुल्यानुष्ठाना इत्यर्थः, तथाहि-यथा गृहस्था परस्परोपकारेण माता पुत्रे पुत्रोऽपि मात्रादावित्येवं 'मूच्छिता' अध्युपपन्नाः, एवं भवन्तोऽपि 'अन्योऽन्यं' परस्परतः शिष्याचार्याद्युपकारक्रियाकल्पनया मूच्छिताः

तथाहि-गृहस्थानामयंन्यायो यदुत-परस्मैदानादिनोपकार इति, न तुयतीनां, कथमन्योऽन्यं मूच्छिता इति दर्शयति- 'पिण्डपातं' भैक्ष्यं 'ग्लानस्य' अपरस्य रोगिणः साधोः यद्-यस्मात् 'सारेह'त्ति अन्वेषयत, तथा 'दलाहय'ति ग्लानयोग्यमाहारमन्विष्य तदुपकारार्थं ददर्ध्वं, चशब्दादाचार्यादेः वैयावृत्त्यकरणाद्युपकारेण वर्त्तध्वं, ततो गृहस्थसमकल्पा इति ।

मू. (२९३) एवं तुब्भे सरागत्या, अत्रमन्नमणुब्वसा । नड्रसप्पहसब्भावा, संसारस्स अपारगा ।।

वृ. साम्प्रतमुपसंहारव्याजेन दोषदर्शनायाह-'एवं' परस्परोपकारादिना यूयं गृहस्था इव सराग- स्थाः-सह रागेण वर्तत इति सरागः-स्वभावस्तस्मिन् तिष्ठन्तीति ते तथा, 'अन्योऽन्यं' परस्परतो वशमुपागताः-परस्परायत्ताः, यतयो हि निःसङ्गतया न कस्यचिदायत्ता भवन्ति, यतो गृहस्थानामयं न्याय इति, तथा नष्टः-अपगतः सत्पथः-सद्भावः-सन्मार्ग परमार्थो येभ्यस्ते तथा एवम्भूताश्च यूयं 'संसारस्य' चतुर्गतिभ्रमणलक्षणस्य 'अपारगा' अतीरगामिन इति अयं तावत्पूर्वपक्षः, अस्य च दूषणायाह-

मू. (२९४) अह ते परिभासेज्ञा, भिक्खु मोक्खविसारए। एवं तुब्भे पभासंता, दुपक्खं घेव सेवह।।

वृ. 'अथ' अनन्तरं 'तान्' एवं प्रतिकूलत्वेनोपस्थितान् भिक्षु 'परिभाषेत' ब्रूयात्, किम्भूतः ? 'मोक्षविशारदो' मोक्षमार्गस्य-सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्ररूपस्य प्ररूपकः, 'एवम्' अनन्त-रोक्तं यूयं प्रभाषमाणाः सन्तः दुष्टः पक्षो दुष्पक्षः-असत्प्रतिज्ञाभ्युपगमस्तमेव सेवध्वं यूयं, यदिवा

रागढेषात्मकं पक्षद्वयं सेवध्वं यूयं, तथाहि-सदोषस्याप्यात्मीयपक्षस्य समर्थनाद्रागो, निष्कलङ्कस्याप्यस्मदभ्युपगमस्य दूषणाढेषः, अधै वं पक्षद्वयं सेवध्वं यूयं, तद्यथा-वक्ष्यमाम-नीत्या बीजोदकोद्दिष्टकृतभोजित्वाद्गृहस्थाः यतिलिङ्गाभ्युपगमात्किल प्रव्रजिताश्चेत्येवं पक्षद्वयासेवनं भवतामिति, यदिवा-स्वतोऽसदनुष्ठानमपरञ्च सदनुष्ठायिनां निन्दनमितिभावः ॥

मू. (२१५) तुब्भे भुंजह पाएसु, गिलाणो अभिहडंमि या। तं च बीओदगं भोद्या, तमुद्दिस्सादि जं कडं।।

वृ. आजीविकादीनां परतीर्थिकानां दिंगम्बराणां चासदाचारनिरूपणायाह-किल

वयमपरिग्रह- तया निष्किश्चना एवमभ्युपगमं कृत्वा यूयं भुङ्ग्ध्वं 'पात्रेषु' कांस्यपात्र्यादिषु गृहस्थभाजनेषु, तत्परिभोगाच तत्परिग्रहोऽवश्यंभावी, तथाऽऽहारादिषु मूर्च्छा कुरुध्वमित्यतः कथं निष्परिग्रहाभ्यु-ुपगमो भवतामकलङ्क इति, अन्यद्य 'ग्लानस्य' भिक्षाटनं कर्तुमसमर्थस्य यदपरैर्गृहस्थैरभ्याहृतंकार्यतेभवद्भिः, यतेरानयनाधिकाराभावाद् गृहस्थानयनेचयोदोषसद्भावः स भवतामव- श्यंभावीति, तमेव दर्शयति –

यद्य गृहस्थैर्वीजोदकाद्युपमर्देनापादितमाहारं मुक्त्वा तं ग्लानमुद्दिश्योद्देशकादि 'चत्कृतं' यत्रिष्पादितं तदवश्यं युष्मतपरिभोगायावतिष्ठते l तदेवं गृहस्थगृहे तद्भाजनादिषु भुआनास्तथा ग्लानस्य च गृहस्थैरेव वैयायुवृत्त्यं कारयन्तो यूयमवश्यं बीजोदकादिभोजिन उद्देशिकादिकृत-भोजिनश्रेति किञ्चान्यत्—

#### मू. (२१६) लित्ता तिव्वाभितावेणं, उन्झिआ असमाहिया। नातिकंडूइयं सेयं, अरुयस्सावरज्झती।।

वृ. योऽयं षड्जीवनिकायविराधनयोद्दिष्टभोजित्वेनाभिगृहीतमिथ्याद्धष्टितया च साधुपर-भाषणेन च तीव्रोऽभितापः-कर्मबन्धरूपस्तेनोपलिप्ताः-संवेष्टितास्तथा 'उज्झिय'त्ति सद्विवेकशून्या भिक्षापात्रादित्यागात्परगृहभोजितयोद्देसकादिभोजित्वात् तथा 'असमाहिता' शुभाध्यवसाचरहिताः सत्साधुप्रद्वेषित्वात्, साम्प्रतं दृष्टान्तद्वारेण पुनरपि तद्दोषाभिधित्सयाऽऽह-यथा 'अरुषः' व्रणस्यातिकण्डूयितं-नखैर्विलेखनं न श्रेयो-न शोभनं भवति ।

अपि त्वपरार्ध्यति-तत्कण्डूयनं व्रणस्य दोषमावहति, एवं भवन्तोऽपि सद्विवेकरहिताः वयं किल निष्किचना इत्येवं निष्परिग्रहतया षडजीवनिकायरक्षणभूतं भिक्षापात्रादिकमपि संयमोपकरणं परिहतवन्तः, तदभावाद्यावश्यंभावी अशुद्धाहारपरिभोग इत्येवं द्रव्यक्षेत्रकाल-भावानपेक्षणेन नातिकण्डूयितं श्रेयो भवतीति भावः ॥

मू. (२९७) तत्तेण अनुसिद्धा ते, अपडिन्नेण जाणया। न एस नियए मग्गे, असभिक्खा वती किती।।

**वृ.** अपि च-'तत्त्वेन' परमार्थेन मौनीन्द्राभिप्रायेण यथावस्थितार्थप्ररूपणया ते गोशालकमता-नुसारिणआजीविकादयः बोटिका वा 'अनुशासिताः' तदभ्युपगमदोषदर्शनद्वारेण शिक्षां ग्राहिताः, केन ?-'अप्रतिज्ञैन' नास्य मयेदमसदपि समर्थनीयमित्येवं प्रतिज्ञा विद्यते इत्यप्रतिज्ञो-रागद्वेषरहितः साधुस्तेन 'जानता' हेयोपादेयपदार्थपरिच्छेदकेनेत्यर्थ, कथमनुशासिता इत्याह-योऽयं भवद्भिरभ्युपगतो मार्गो यथा यतीनां निष्किञ्चनतयोपकरणाभावात् परस्परत उपकार्योपकारकभाव इत्येष 'न नियतो' न निश्चितो न युक्तिसङ्गतः, अतो येयं वाग् यथा।

ये पिण्डपातं ग्लानस्याऽऽनीय ददति ते गृहस्थकल्पा इत्येषा 'असमीक्ष्याभिहिता' अपर्यालोच्योक्ता, तथा 'कृतिः' करणमपि भवदीयमसमीक्षितमेव, यथा चापर्यालोचितकरणता भवति भवदनुष्ठानस्य तथा नातिकण्डूयितं श्रेय इत्यनेन प्राग्लेशतः प्रतिपादितं, पुनरपि सद्दष्टान्तं तदेव प्रतिपादयति ।। यथाप्रतिज्ञातमाह–

## मू. (२९८) एरिसा जा वई एसा, अग्गवेणु व्व करिसिता। गिहिणो अभिहडं सेयं, भुंजिउं न उ भिक्खुणं।।

ष्ट्र. येयमीद्दक्षा वाक् यथा यतिना ग्लानस्थानीय न देयमित्येषा अग्रे वेणुवद्-वंशवत् कर्षिता तन्वी युक्त्यक्षमत्वात् दुर्बलेत्यर्थः, तामेव वाचम् दर्शयति-'गृहिणां' गृहस्थानां यदभ्याहृतं तद्यतेर्भोक्तुं 'श्रेयः' श्रेयस्करं, न तु भिक्षूणां सम्बन्धीति, अग्रे तनुत्वं चास्या वाच एवं द्रष्टव्यं-यथा गृहस्थाभ्याहृतं जीवोपमर्देन भवति, यतीनां तूद्गमादिदोषरहितमिति ॥

मू. (२१९) धम्मपन्नयणा जा सा, सारर्रभा न विसोहिआ। न उ एयाहिं दिद्वीहिं, पुव्वमासिं पग्गप्पिअं।।

**वृ.** किञ्च-धर्मस्य प्रज्ञापना-देशना यथा-यतीनां दानादिनोपकर्तव्यमित्येवम्भूता या सा 'सारम्भाणां' गृहस्थानां विशोधिका, यतयस्तु स्वानुष्ठानेनैव विशुध्यन्ति, न तु तेषां दानाधिकारोऽस्तीत्येतत् दूषयितुं प्रक्रमते- 'न तु' नैवैताभिर्यथा गृहस्थेनैव पिण्डदाननादिना यतेर्ग्लानाद्यवस्थायामुपकर्तव्यं नतु यतिभिरेव परस्परमित्येवम्भूताभिः युष्मदीयाभिः '६ष्टिभिः' धर्मप्रज्ञापनाभि 'पूर्वम्' आदौ सर्वज्ञैः 'प्रकल्पितं' प्ररूपितं प्रख्यापितमासीदिति, यतो न हि सर्वज्ञा एवम्भूतं परिफल्गुप्रायमर्थं प्ररूपयन्ति यथा-असंयतैरेषणाद्यनुपयुक्तैर्ग्लानादेवेयावृत्त्यं विधेयं न तूपयुक्तेन संयतेनेति, अपिच-भवद्भिरपि ग्लानोपकारोऽभ्युपगत एव, गृहस्थप्रेरणा-दनुमोदनाच, ततो भवन्तस्तत्कारिण- स्तव्यद्वेषिणश्चेत्यापन्नमिति अपिच---

मू. (२२०) सव्याहिं अनुजुत्तीहिं, अचयंता जवित्तए। ततो वायं निराकिद्या, ते भुज्ञोवि पगब्भिया।।

**वृ.** तेगोशालकमतानुसारिणोदिगम्बरा वा सर्वाभिरर्धानुगताभिर्युक्तिभिः संवैरेव हेतुद्दद्यन्तैः प्रमाण भूतैरशक्नुवन्तः स्वपक्षे आत्मानं 'यापयितुम्' संस्थापयितुम् 'ततः' तस्माद्युक्तिभिः प्रतिपादयितुम् सामर्थ्याभावाद् 'वादं निराकृत्य' सम्यग्हेतुद्ध्यन्तैर्यो वादो-जल्पस्तं परित्यज्य ते तीर्थिका 'श्रूयः' पुनरपि वादपरित्यागे सत्यपि 'प्रगल्भिता' धृष्टतां गता इदमूचुः, तद्यथा–

॥ ९ ॥ ''पुराणं मानवो धर्म, साङ्गो वेदश्चिकित्सितम् ।

आज्ञासिद्धानि चत्वारि, न हन्तव्यानि हेतुभिः ॥"

अन्यच्च किमनया बहिरङ्गया युक्ताऽनुमानादिकयाऽत्र धर्मपरीक्षणे विधेये कर्तव्यमस्ति, यतः प्रत्यक्ष एव बहुजनसंमतत्वेन राजाद्याश्रयणाच्चायमेवास्मदभिप्रेतो धर्म श्रेयान्नापर इत्येवं विवदन्ते, तेषामिदमुत्तरम्-न ह्यत्र ज्ञानादिसाररहितेन बहुनाऽपि प्रयोजनमस्तीति, उक्तं च–

| 11 9 11   | "एरंडकइरासी जहा य गोसीसचंदनपलस्स ॥               |
|-----------|--------------------------------------------------|
|           | मोझे न होज़ सरिसो कित्तियमेत्तो गणिञ्जतो ।।      |
| 11 R 11   | तहवि गणणातिरेगो जहरासी सो न चंदनसरिच्छो ।        |
|           | तह निच्चिण्णाणमहाजणोवि सोज्झे विसंवयति ।।        |
| 3         | एको सचक्खुगो जह अंधलयाणं सएहिं बहुएहिं ।         |
|           | होइ वरं दंडुव्वो नहु ते बहुगा अपेच्छंता ।।       |
| &         | एवं बहुगावि मूढा न पमाण जे गई न याणंति ।         |
|           | संसारगमणगुविलं निउणस्स य बंधमोक्खस्स ॥ (इत्यादि) |
| मू. (२२१) | रागदोसाभिभूयप्पा, मिच्छत्तेण अभिहुता।            |
|           | आउस्से सरणं जंति, टंकणा इव पव्वयं।।              |
|           |                                                  |

**वृ.** अपिच रागश्च प्रीतिलक्षणो द्वेषश्च तद्विपरीतलक्षणस्ताभ्यामभिभूत आत्मा येषां परतीर्थिका-नांतेतथा, 'मिथ्यात्वेन' विपर्यस्तावबोधेनातत्त्वाध्यवसायरूपेण 'अभिद्रुता' व्याप्ताः सद्युक्तिभिर्वादं कर्तुमसमर्था क्रोधानुगा 'आक्रोशान्' असभ्यवचनरूपांस्था दण्डमुष्टयादिमिश्च हननव्यापारं 'यान्ति' आश्रयन्ते। अस्मिन्नेवार्थे प्रतिपाद्ये देष्टान्तमाह-यथा 'टङ्कणा' ग्लेच्छविशेषा दुर्जया यदा परेण बलिना स्वानीकादिनाऽभिद्रूयन्ते तदा ते नामाविधैरप्यायुधैर्योद्धुमसमर्था सन्तः पर्वतं शरणमाश्च- यन्ति, एवं तेऽपि कुतीर्थिका वादपराजिताः क्रोधाद्युपहतद्ध्य आक्रोशादिकं शरणमाश्चयन्ते, न च ते इदमाकलय्य प्रत्याक्रोष्टव्याः, तद्यधा-

(1 9 )। ''अक्वोसहणणमारणधम्मब्भंसाण बालसुलभाणं । लाभं मन्नइ धीरो जहुत्तराणं अभावंभि ।। किश्चान्यत्-

मू. (२२२) बहुगुणष्पगप्पाइं, कुज़ा अत्तसमाहिए। जेणऽन्ने नो विरुज्झेज़ा, तेण तं तं समायरे।।

**वृ.** 'बहवो गुणाः' स्वपक्षसिद्धिपरदोषोद्भावनादयो माध्यस्थ्यादयो वा प्रकल्पन्ते-प्रादुर्भवन्त्यात्मनि येष्वनुष्ठानेषु तानि बहुगुणप्रकल्पानि-प्रतिज्ञाहेतुद्धान्तोपनयनिगमनादीनि माध्यस्थ्यवचनप्रकाराणि वा अनुष्ठानानि साधुर्वादकाले अन्यदा वा 'कुर्यात्' विदध्यात्, स एव विशिष्यते-आत्मनः 'समाधि' चित्तस्वास्थ्यं यस्य स भवत्यात्मसमाधिकः, एतदुक्तं भवति।

येन येनोपन्यस्तेन हेतुध्धन्तादिना आत्मसमाधि-स्वपक्षसिद्धिलक्षणो माध्यस्थ्यवचनादिना वापरानुपघातलक्षणः समुत्यद्यतेतत् तत् कुर्यादिति, तथा येनानुष्टितेन वा भाषितेन वा अन्यतीर्थिको धर्मश्रवणादौ वाऽन्यः प्रवृत्तो 'न विरुध्येत' न विरोधं गच्छेत्, तेन पराविरोधकारणेन तत्तदविरु-द्धनुष्ठानं वचनं वा 'समाचरेत्' कुर्यादिति ।

मू. (२२३) इमं च धम्पमादाय, कासवेण पवेइयं ।

कुञ्जा भिक्खू गिलाणस्स, अगिलाए समाहिए।।

**वृ.** तदेवं परमतं निराकृत्योपसंहारद्वारेण स्वमतस्थापनायाह-'इम' मिति वक्ष्यमाणं दुर्गतिधारणाद्धर्मम् 'आदाय' उपादाय गृहीत्वा 'काश्यपेन' श्रीमन्महावीरवर्द्धमानस्वामि-नोत्पन्नदिव्यज्ञानेन सदेवमनुजायां पर्षदि प्रकर्षेण-यथावस्थितार्थनिरूपणद्वारेण वेदितं प्रवेदितं, चशब्दात्परमतं च निराकृत्य, भिक्षणशीलो भिक्षु 'ग्लानस्य' अपटोरपरस्य भिक्षोर्वैयावृत्त्यादिकं कुर्यात्, कथं कुर्याद् ? एतदेव विशिनष्टि-स्वतोऽप्यग्लानतया यथाशक्ति 'समाहितः' समाधि प्राप्त इति, इदमुक्तं भवति-यथा यथाऽऽत्मनः समाधिरुत्पद्यते न तत्करणेन अपाटवसंभवात् योगा विषीदन्तीति, तथा यथा तस्य च ग्लानस्य समाधिरुत्पद्यते तथा पिण्डपातादिकं विधेयमिति

मू. (२२४) संखाय पेसलं धर्म्म, दिहिमं परिनिव्युडे ।

उवसग्गे नियामित्ता, आमोक्खाए परिव्यएज्राऽसि । त्तिबेमि ।।

**वृ.** किं कृत्वैतद्विधेयमिति दर्शयितुमाह-'संखाये' त्यादि, संख्याय-ज्ञात्वा कं ?-'धर्म' सर्वज्ञप्रणीतं श्रुतचारित्राख्यभेदभिन्नं 'पेशलम्' इतिसुश्लिष्टं प्राणिनामहिंसादिप्रवृत्त्या प्रीतिकारणं, किम्भूतमिति दर्शयति-दर्शनं ६ष्टिः सद्भूतपदार्थगता सम्यग्दर्शनमित्यर्थ सा विद्यते यस्यासौ ६ष्टिमान् यथावस्थितपदार्थपरिच्छेदवानित्यर्थः । तथा 'परिनिर्वृतो' रागद्वेषविरहाच्छान्तीभूतस्तदेवं धर्मं पेशलं परिसंख्याय धष्टिमान् परिनिर्वृत उपसर्गाननुकूलप्रतिकूलान्नियम्य-संयम्य सोढा, नोपसर्गैरुपसर्गितोऽसमञ्जसं विदध्या- दित्येवम् 'आमोक्षाय' अशेषकर्मक्षयप्राप्तिं यावत् परि-समन्तात् व्रजेत्-संयमानुष्ठानोद्युक्तो भवेत् परिव्रजेद्, इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ॥

अध्ययनं-३ उद्देशकः-३ समाप्तः

--: अध्ययनं-३ उद्देशकः-४ :--

**वृ.** उक्तस्तृतीयोद्देशकः, साम्प्रतं चतुर्थः समारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्त-रोद्देशके अनुकू्लप्रतिकू्लोपसर्गा प्रतिपादिताः, तैश्च कदाचित्साधुः शीलात् प्रच्याव्येत-तस्य च स्खलित -शीलस्य प्रज्ञापनाऽनेन प्रतिपाद्यतेइति, अनेन सम्बन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्यादिमं सूत्रम्-

मू. (२२५) आहंसु महापुरिसा, पुव्वि तत्ततवोधना। उदएण सिद्धिभावन्ना, तत्थ मंदो विसीयति।।

**वृ.** केचन अविदितपरमार्था 'आहुः' उक्तवंतः, किं तदित्याह-यथा 'महापुरुषाः' प्रधानपुरुषा वल्कलचीरितारागणर्षि प्रभृतयः 'पूर्वं' पूर्वस्मिन् काले तप्तम्-अनुष्ठितं तप एव धनं येषां ते तप्तत- पोधनाः-पञ्चाग्यादितपोविशेषेण निष्टप्तदेहाः, त एवम्भूताः शीतोदकपरिभोगेन, उपलक्षणार्थत्वात् कन्दमूलफलाद्युपभोगेन च 'सिद्धिमापन्नाः' सिद्धिं गताः ।

'तत्र' एवम्भूतार्थसमाकर्णने तदर्थसद्भावावेशात् 'मन्दः' अज्ञोऽस्नानादित्याजितः प्रासुकोदकपरिभोगभग्नः संयमानुष्ठाने विषीदति, यदिवा तत्रैव शीतोदकपरिभोगे विषीदति लगति निमञ्जतीतियावत्, न त्वसौ वराक एवमवधारयति, यथा-तेषां तापसादिव्रतानुष्ठा-यिनांकुतश्चिज्ञातिस्मरणादिव्रत्ययादाविर्भूतसम्यग्दर्शनानां मौनीन्द्रभावसंयमप्रतिपत्त्या अपगतज्ञानावरणीयादिकर्मणां भरतादीनामिव मोक्षावाप्ति न तु शीतोदकपरिभोगादिति ॥

मू. (२२६) अभुंजिया नमी विदेही, रामगुत्ते य भुंजिआ। बाहुए उदगं मोद्या, तहा नारायणे रिसी।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-केचन कुतीर्थिकाः साधुप्रतारणार्थमेवमूचुः, यदिवा स्ववर्ग्याः शीतलविहारिण एतद् वक्ष्यमाणमुक्तवन्तः, तद्यथा-नमीराजा विदेहो नाम जनपदस्तत्र भवा वैदेहाः-तन्निवासिनो लोकास्तेऽस्य सन्तीति वैदेही। स एवम्भूतो नमी राजा अशनादिकमभुक्त्वा सिद्धिमुपगतः तथा रामगुप्तश्च राजर्षिराहा- रादिकं 'भुक्त्वैव' भुञ्जान एव सिद्धिं प्राप्त इति, तथा बाहुकः शीतोदकादिपरिभोगं कृत्वा तथा नारायणो नाम महर्षि परिणतोदकादिपरिभोगात्सिद्ध इति ॥ अपिच--

मू. (२२७)

आसिले देविले चेव, दीवायण महारिसी। पारासरे दगं भोश्चा, वीयाणि हरियाणि य।।

**वृ.** आसिलो नाम महर्षिस्तथा देविलो द्वैषायनश्च तथा पराशराख्य इत्येवमादयः शीतोदकबीजहरितादिपरिभोगादेव सिद्धा इति श्रूयते ॥ मू. (२२८) एते पुव्वं महापुरिसा, आहिता इह संमता ।

भोद्या बीओदगं सिद्धा, इति मेयमणुस्सुअं।|

एतदेव दर्शयतुमाह-एते पूर्वोक्ता नम्पादयो महर्षयः 'पूर्वमि'ति पूर्वस्मिन्काले न्नेताद्वापरादौ 'महापुरुषा' इति प्रधानपुरुषा आ-समन्तात् ख्याताः आख्याताः-प्रख्याता राजर्षित्वेन प्रसिद्धिमु-पगता इहापि आर्हते प्रवचेन ऋषिभाषितादौ केचन 'सम्पत्ता' अभिप्रेता इत्येवं कुतीर्थिकाः ख्यूथ्या वा प्रोचुः । तद्यथा-एते सर्वेऽपि बीजोदकादिकं भुक्त्वा सिद्धा इत्येतन्मया भारतादौ पुराणे श्रुतम् एतदुपसंहारद्वारेण परिहरन्नाह–

### मू. (२२९) तत्थ मंदा विसीअंति, वाहच्छिन्ना व गद्दभा । पिइतो परिसप्पंति, पिइसप्पी य संभमे ।।

**वृ**. 'तत्र' तस्मिन् कुश्रुखुपसर्गोदये 'मन्दा' अज्ञा नानाविधोपायसाध्यं सिद्धिगमनमवधार्य विषीदन्ति संयमानुष्ठाने, न पुनरेतद्विदन्त्यज्ञाः, तद्यथा-येषां सिद्धिगमनमभूत् तेषां कुतश्चित्रिमित्तात् जातजातिस्मरणादिप्रत्ययानामवाससम्यगज्ञानचारित्राणामेव वल्कचीरिप्रभृतीनामिव सिद्धिगमनमभूत्, न पुनः कदाचिदपि सर्वविरतिपरिणामभावलिङ्गमन्तरेण शीतोदकबीजाद्युपभोगेन जीवोपमर्दप्रायेण कर्मक्षयोऽवाप्यते, विषीदने दृष्टान्तमाह-वहनं वाहो-भारोद्वहनं तेन छिन्नाः-कर्षितास्त्रुटिता रासभा इव विषीदन्ति ।

यथा-रासभा गमनपथ एव प्रोज्झितभारा निपतन्ति, एवं तेऽपि प्रोझ्य संयमभारं शीतलविहारिणो भवन्ति, ध्रष्टान्तान्तरमाह-यथा 'पृष्ठसर्पिणो' भग्नगतयोऽग्न्यादिसम्भ्रमे सत्युदभ्रान्तनयनाः समाकुलाः प्रनष्टजनस्य 'पृष्ठतः' पश्चात्परिसर्पन्ति नाग्रगामिनो भवन्ति, अपि तु तत्रैवाग्न्यादिसम्भ्रमे विनश्यन्ति, एवं तेऽपि शीतलविहारिणो मोक्षं प्रति प्रवृत्ता अपि तु न मोक्षगतयो भवन्ति अपि तु तस्मित्रेव संसारे अनन्तमपि कालं यावदासत इति ॥

### मू. (२३०) इहमेगे उ भासंति, सातं सातेण विज्ञती। जे तत्य आरियं मग्गं. परमं च समाहिए ॥

**मृ.** मतान्तरं निराकर्तुं पूर्वपक्षयितुमाह-'इंहे'ति मोक्षगमनविचारप्रस्तावे 'एके' शाक्यादयः स्वयूय्या वा लोचादिनोपतप्ताः, तुशब्दः पूर्वस्मात् शीतोदकादिपरिभोगाद्विशेषमाह, 'भाषन्ते' ब्रुवते मन्यन्ते वा क्वचित्पाठः, किं तदित्याह 'सातं' सुखं 'सातेन' सुखेनैव 'विद्यते' भवतीति, तथा च वक्तारो भवन्ति –

॥ ९॥ "सर्वाणि सत्त्वानि सुखे रतानि, सर्वाणि दुःखाश्च समुद्धिजन्ते ।

तस्मात्सुखार्थी सुखमेव दद्यात्, सुखप्रदाता लभते सुखानि ।।

युक्तिरप्येवमेवस्थिता, यतः कारणानुरूपंकार्यमुखद्येत, तद्यथां-शालिबीजाच्छाल्यङ्कुरो-जायतेन यवाङ्कुर इत्येवमिहत्यात् सुखान्मुक्तिसुखमुपजायते, न तु लोचादिरूपात् दुःखादिति, तथा ह्यागमोऽप्येवमेव व्यवस्थितः--

- II 9 || ''मणुण्णं भोयणं भोद्या, मणुण्णं सयणासणं | मणुण्णंसि अगारंसि, मणुण्णं झायए मुनी || (तथा)
- II 9 II ''मृढी शय्या प्रातरुत्थाय पेयां, भक्तं मध्ये पानकं चापराह्ने I द्राक्षाखण्डं शर्करा घार्द्धरात्रे, मोक्षश्चान्ते शाक्यपुत्रेण ६एः II इत्यतो मनोज्ञाहारविहारदेश्चित्तस्वास्थ्यं ततः समाधिरुत्पद्यते समाधेश्च मुक्त्यवाप्ति, ये

केचन शाक्यादयः 'तत्र' तस्मिन्मोक्षविचार प्रस्तावे समुपस्थित आराद्यातः सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्यो मार्गो जैनेन्द्रशासनप्रतिपादितो मोक्षामार्गस्तं ये परिहरन्ति, तथा च 'परमं च समाधि' ज्ञानदर्शन-चारित्रात्मकं ये त्यजन्ति तेऽज्ञाः संसारान्तर्वर्तिनः सदा भवन्ति ।

तथाहि-यत्तैरभिहितं कारणानुरूपं कार्यमिति, तन्नायमेकान्तो, यतः श्रृ ङ्गाच्छरो जायते गोमयाद्वृ श्विको गोलोमाविलोमादिभ्यो दूर्वेति, यदपि मनोज्ञाहारादिकमुपन्यस्तं सुखकारणत्वेन तदपि विशूचिकादिसंभवाद्व्यभिचारीति, अपिच-इदं वैषयिकं सुखं दुःखप्रतीकारहेतुत्वात् सुखाभासतया सुखमेव न भवति, तदुक्तम् –

II 9 II"दुःखात्मकेषु विषयेषु सुखाभिमानः, सौख्यात्मकेषु नियमादिषु दुःखबुद्धिः।

उत्कीर्णवर्णपदपङ्किरिवान्यरूपा, सारूप्यमेति विपरीतगतिप्रयोगात् ॥

इति, कुतस्तत्परमानन्दरूपस्यात्यन्तिकैकान्तिकस्य मोक्षसुखस्य कारणं भवति, यदपि च लोचभूशयनभिक्षाटनपरपरिभवक्षुत्पिपासादंशमशकादिकं दुःखकारणत्वेन भवतोपन्यस्तं तदत्यन्ताल्पसत्त्वानामपरमार्थदशां, महापुरुषाणांतु स्वार्थाभ्युपगमप्रवृत्तानां परमार्थचिन्तैकतानानां महासत्त्वतया सर्वमेवैतत्सुखायैवेति, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''तणसंधारनिविन्नेवि मुनिवरो भइरागमयमोहो । जं पावइ मुत्तिसुहं कत्तो तं चक्कवट्टीवि ? ।। (तथा)

"दुःखं दुष्कृतसंक्षयाय महतं क्षान्तेः पदं वैरिणः, कायस्याशुचिता विरागपदवी संवेगहेतुर्जरा सर्वत्यागमहोत्सवाय मरणं जाति सुहृद्यीतये, संपद्भिः परिपूरितं जगदिदं स्थानं विपत्तेः कुतः ?

इति, अपिच-एकान्तेन सुखेनैव सुखेऽम्यपंगभ्यमाने विचित्रसंसाराभावः स्यात्, तथा स्वर्गस्थानां नित्यसुखिनां पुनरपि सुखानुभूतेस्तत्रैवोत्पत्ति स्यात्, तथा नारकाणां च पुनर्दुखानुभवात्तत्रैवोत्पत्तेः, न नानागत्या विचित्रता संसारस्य स्यात्, नचैतत् ध्टमिष्टं चेति ॥ अतो व्यपदिश्यते--

मू. (२३१) मा एयं अवमन्नता, अप्पेणं लुंपहा बहुं। एतस्स अभोक्खाए, अओहारिव्व जूरह।।

ष्ट्र. 'एनम्' आर्यं मार्गं जैनेन्द्रप्रवचनं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रमोक्षमार्गप्रतिपादकं 'सुखं' सुखेनैव विद्यते इत्यादिमोहेन मोहिता 'अवमन्यमानाः' परिहरन्तः 'अल्पेन' वैषयिकेण सुखेन मा 'बहु' परमार्थसुखं मोक्षाख्यं 'लुम्पथ' विध्वंसथ, तथाहि-मनोज्ञाऽ ऽहारादिना कामोद्रेकः, तदुद्रेकाद्य चित्तास्वास्थ्यं न पुनः समाधिरिति ।

अपि च 'एतस्य' असत्पक्षाभ्युपगमस्य 'अमोक्षे' अपरित्यागे सति 'अयोहारिव्व जूरह'ति आत्मानं यूयं कदर्थयथ, केवलं, यथाऽसौ अयसो-लोहस्याऽऽहर्त्ता अपान्तराले रूप्यादिलाभे सत्यपि दूरमानीतमितिकृवा नोज्झितवान्, पश्चात् स्वावस्थानावाप्तावल्पलाभे सति जूरितवान्-पश्चात्तापं कृतवान् एवं भवन्तोऽपि जूरयिष्यन्तीति ॥

मू. (२३२) पाणाइवाते वहंता, मुसावादे असंजता । अदिन्नादाणे वहंता, मेहुणे य परिग्गहे ।। च प्रचार्षि (पारेन पाव) पिरोवंवरियां (भूरापावां रोष्ट्रोविश्वान जिल्लान

वृ. पुनरपि 'सातेन सात' मित्येवंवादिनां शाक्यानां दोषोद्विभावयिषयाह प्राणातिपातमृषावा-

दादत्तादानमैथुनपरिग्रहेषु वर्तमानाः असंयता यूयं वर्तमानसुखैषिणोऽल्पेन वैषयिकसुखाभासेन पारमार्थिकमेकान्तात्यन्तिकं बहु मोक्षसुखं विलुम्पथेति, किमिति –

यतः पचनपाचनादिषु क्रियासु वर्तमानाः सावद्यानुष्ठानारम्भतया प्राणतिपातमाचरथ तथा येषां जीवानां शरीरोपभोगो भवद्भिःक्रियते तानि शरीराणि ततस्वामिभिरदत्तानीत्य-दत्तादानाचरणं तथा गोमहिष्यजोष्ट्रादिपरिग्रहात्तन्मैथुनानुमोदनादब्रह्मेति तथा प्रव्रजिता वयमित्वेवमुत्थाय गृहस्थाचरणानुष्ठानान्मृषावादः तथा धनधान्यद्विपदचतुष्पदादिपरिग्रहात्परिग्रह इति साम्प्रतं मतान्तरदूषणाय पूर्वपक्षयितुमाह- (गाथा पञ्चकः)

मू. (२३३) एवमेगे उ पासत्था, पन्नवंति अनारिया। इत्थीवसं गय बाला, जिनसासनपरम्मुहा।।

**वृ.** तुशब्दः पूर्वस्माद्विशेषणार्थ, 'एवमि'ति वक्ष्यमाणया नीत्या, यदिवा प्राक्तन एव श्लोकोऽत्रापि सम्बन्धनीयः, एवमिति प्राणातिपातादिषु वर्तमाना 'एके' इति बौद्धविशेषा नीलपटादयोनायवादिकमण्डलप्रविष्टा वा शैवविशेषाः, सदनुष्ठानात् पार्श्वतिष्ठन्तीतिपार्श्वस्थाः, स्वयूथ्या वा पार्श्वस्थावसन्नकुशीलादयः स्त्रीपरीषहपराजिताः ।

त एवं 'प्रज्ञापयन्ति' प्ररूपयन्ति अनार्या, अनार्यकर्मकारित्वात्, तथाहि ते वदन्ति-''प्रियादर्शनमेवास्तु, किमन्यैर्दर्शनान्तरैः । प्राप्यते येन निर्वाणं, सरागेणापि चेतसा ।

किमित्येवं तेऽभिदधतीत्याह-'स्त्रीवशं गताः' यतो युवतीनामाज्ञायां वर्तन्ते 'बाला' अज्ञा रागद्वेषोपहतचेतस इति, रागद्वेषजितो जिनास्तेषां शासनम्-आज्ञा कषायमोहोपशमहेतुभूता तत्यराङ्मुखाः संसाराभिष्वङ्गिणो जैनमार्गविद्वेषिणः 'एतद्' वक्ष्यमाणमूचुरिति ॥

मू. (२३४) जहा गंड पिलागं वा, परिपीलेज मुहुत्तगं। एवं वित्रवणित्धीसु, दोसो तत्य कओ सिआ।।

**वृ.** यदूचुस्तदाह-यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थ, 'यथा' येन प्रकारेण कश्चित् गण्डी पुरुषो गण्डं समुस्थितं पटिकं वा तज्ञातीयकमेव तदाकूतोपशमनार्थ 'परिपीड्य' पूयरुधिरादिकं निर्गाल्य मुहूर्तमात्रं सुखितो भवति ।

न च दोषेणानुषज्यते, एवमत्रापि 'स्त्रीविज्ञापनायां' युवतिप्रार्थनायां रमणीसम्बन्धे गण्डपरि-पीडनकल्पे दोषस्तत्र कुतः स्यात् ?, न ह्येतावता क्लेदापगममात्रेण दोषो भवेदिति ।।

मू. (२३५) जहा मंधादए नाम, थिमिअं भुंजती दगं। एवं विन्नवणित्थीसु, दोसो तत्थ कओ सिआ।।

**दृ.** स्यात्तत्र दोषो यदि काचित्पीडा भवेत्, न चासाविहास्तीति दृष्टान्तेन दर्शयति 'यथे' त्ययमुदाहरणोपन्यासार्थ, 'मन्धादन' इति मेषः नामशब्दः सम्भावनायां यथा मेषः तिमितम् अनालोडयञ्जदकं पिबत्यात्मानं प्रीणयति । न च तथाऽन्येषां किञ्चनोपधातं विधत्ते, एवमत्रापि स्त्रीसम्बन्धे न काचिदन्यस्य पीडा आत्मनश्च प्रीणनम्, अतः कुतस्तत्र दोषः स्यादिति ।।

मू. (२३६) जहा विहंगमा पिंगा, थिमिअं भुंजती दगं। एवं वित्रवणित्थीसु, दोसी तत्थ कओे सिआ ! ।। षु. अस्मित्रेवानुपधातार्थे द्दष्टान्तबहुत्वख्यापनार्थं द्दष्टान्तान्तरमाह-'यथा' थेन प्रकारेण विहायसा गच्छतीति विहंगमा-पक्षिणी 'पिंगे'ति कपिञ्चला साऽऽकाश एव वर्तमानाः 'तिमितं' निभृतमुदकमापिबति, एवमत्रापि दर्भप्रदानपूर्विकया क्रियया अरक्तद्विष्टस्य पुत्राद्यर्थं स्त्रीसम्बन्धं कुर्वतोऽपि कपिञ्चलाया इव न तस्य दोष इति ।

साभ्रतमेतेषां गण्डपीडनतुल्यं स्त्रीपरिभोगं मन्यमानानां तथैडकोदकपानसदेशं परपीडाऽनुत्पादकत्वेन परात्मनोश्च सुकोत्पादकत्वेन किल मैथुनं जायत इत्यध्यवसायिनां तथा कपिअलोदकपानं यथा तडागोदकासंस्पर्शेन किल भवत्येवमरक्तद्विष्टतया दर्भाद्युत्तारणात् स्त्रीगात्रासंस्पर्शेन पुत्रार्थं न कामार्थं ऋतुकालाभिगामितया शास्त्रोक्तविधानेन मैथुनेऽपि न दोषानुषङ्गः, तथा चोचुस्ते –

| 11911      | ँ ''धर्मार्थं पुत्रकामस्य, स्वदारेष्वधिकारिणः ।                                         |  |  |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|            | ऋतुकाले विधानेन, दोषस्तत्र न विद्यते ।।                                                 |  |  |
| इति, एवमुव | इति, एवमुदासीनत्वेन व्यवस्थितानां ध्रष्टान्तेनैव निर्युक्तिकारो गाथात्रयेणोत्तरदानायाह- |  |  |
| नि. [५३]   | जह नाम मंडलग्गेण सिरं छेतू न कस्सइ मणुस्सो ।                                            |  |  |
|            | अच्छेञ्ज पराहुत्तो किं नाम ततो न धिप्पेज़ा ॥                                            |  |  |
| नि. [५४]   | जह वा विसगंडूसं कोई धेत्तूण नाम तुण्हिको ।                                              |  |  |
|            | अन्नेण अदीसंती किं नाम ततो न व मरेजा।।                                                  |  |  |
| नि. [५५]   | जह नाम सिरिधराओ कोइ रयणाणि नाम धेत्तूणं ।                                               |  |  |
|            | अच्छेज पराहुत्तो किं नाम ततो न धेप्पेजा ॥                                               |  |  |

यथानाम कश्चिन्मण्डलाग्रेण कस्यचिच्छिरश्चित्वा पराङ्मुखस्तिष्ठेत्, किमेतावतोदासीन-भावावलम्बनेन 'न गृह्येत' नापराधी भवेत् । तथा-यथा कश्चिद्विषगण्डूषं 'गृहीत्वा' पीत्वा नाम तूष्णींभावं भजेदन्येन चादृश्यमानोऽसौ किं नाम 'ततः' असावन्यादर्शनात् न म्रियेत ? । तथा -यथा कश्चित् श्रीगृहाद्-भाण्डागाराद्रत्नानि महार्धाणि गृहीत्वा पराङ्मुखस्तिष्ठेत्, किमेतावताऽसौ न गृह्येतेति ? । अत्र च यथा-कश्चित् शठतया अज्ञतया वा शिरश्छेदविषगण्डूषरत्नापहाराख्ये सत्यपि दोषत्रये माध्यस्थ्यमवलम्बेत, न च तस्य तदवम्बनेऽपि निर्दोषतेति, एवमत्राप्य-वश्यंभाविरागकार्ये मैथुने सर्वदोषास्पदे संसारवर्द्धके कुतो निर्दोषतेति, तथा चोक्तम् --

| 11911                  | ''प्राणिनां बाधकं चैतच्छास्त्रे गीतं महर्षिभिः ।                         |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                        | नलकातप्तकणकप्रवेशज्ञाततस्तथा ॥                                           |
| 11२ 11                 | मूलं चैतदधर्मस्य, भवभावप्रवर्धनम् ।                                      |
|                        | तस्माद्विषान्नवत्त्वाज्यमिदं पापमनिच्छता ।।                              |
|                        | –इति निर्युक्तिगाथात्रयतात्पर्यार्थ ।।                                   |
| मू. (२३७)              | एवमेगे उ पासल्था, सिच्छविडी अनारिय ।                                     |
|                        | अज्झोववत्रा कामेहिं, पूर्यणा इव तरुणए ।।                                 |
| वृ. साम्प्रतं र        | भूत्रकार उपसंहारव्याजेन गण्डपीड नादिद्दष्टान्तवादिनां दोषोद्विभावयिषयाह- |
| 'एव' मिति गण्डपी       | डनादिध्टान्तवलेन निर्दोषं मैथुन्मिति मन्यमाना 'एके' स्त्रीपरीषहपराजिताः  |
| सदनुष्ठानात्पार्श्च ति | ष्ठन्तीति पार्श्वस्था नाथवादिकमण्डलचारिणः, तुशब्दात् स्वयूथ्या वा, तथा   |

मिथ्या-विपरीता तत्त्वाग्राहिणी द्दष्टि-दर्शनं येषां ते तथा, आरात्-दूरे याता-गताः सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्या न आर्या अनार्या धर्मविरुद्धानुष्ठानात्, त एवंविधा 'अध्युपपन्ना' गृध्नव इच्छामदनरूपेषु कामेषु कामैर्वा करणभूतैः सावद्यानुष्ठानेष्विति ।

अत्र लौकिकं ध्यान्तमाह-यथा वा 'पूतना' डाकिनी 'तरुणके' स्तनन्धयेऽध्युपपन्ना, एवं तेऽप्यनार्या कामेष्विति, यदिवा 'पूयण'त्ति गड्डरिका आत्मीयेऽपत्येऽध्युपपन्ना, एवं तेऽपीति, कथानकं चात्र-यथा किल सर्वपशूनामपत्यानि निरुदके कूपेऽपत्यरनेहपरीक्षार्थं क्षिप्तानि, तत्र चापरा मातरः स्वकीयस्तनन्धयशब्दाकर्णनेऽपि कूपतटस्था रूदन्त्यस्तिष्ठन्ति, उरभ्री त्वपत्यातिस्नेहेनान्धा अपायमनपेक्ष्य तत्रैवात्मानं क्षिप्तवतीत्यतोऽपरपशुभ्यः स्वापत्येऽध्युपपन्नेति, एवं तेऽपि कामाभिष्वङ्गिणां दोषभाविष्कुर्वन्नाह-

### मू. (२३८) अनागयमपरसंता, पद्युप्पत्रगवेसगा । ते पच्छा परितप्पंति, खीणे आउंमि जोब्वणे ।।

**वृ.** 'अनागतम्' एष्यत्कामानिवृत्तानां नरकादियातनास्थानेषु भहत् दुःखम् 'अपश्यन्तः' अपर्यालोचयन्तः, तथा 'प्रत्युत्पन्नं' वर्तमानमेव वैषयिकं सुखाभासम् 'अन्वेषयन्तो' मृगयमाणा नानाविधैरुपाचैर्भोगान्प्रार्थयन्तः ते पश्चात् क्षीणे स्वायुषि जातसंवेगा यौवने वाऽपगते 'परितप्यन्ते' शोचन्ते पश्चात्तापं विदधति, उक्तं च —

| 11.9.11   | ''हतं मुष्टिभिराकाशं, तुषाणां कण्डनं कृतम् ।       |
|-----------|----------------------------------------------------|
|           | यन्मया प्राप्य मानुष्यं, सदर्थे नादरः कृतः ॥ (तथा) |
| યારા      | ''विहवावलेनडिंएहिं जाइं कीरंति जोव्वणमएणं ।        |
|           | वयपरिणामे सरियाइं ताइं हिअए खुडुक्वंति ।।          |
| मू. (२३९) | जेहिं काले परिकतं, न पच्छा परितप्पए ।              |
| •••       | ते धीरा बंधणुग्मुका, नावकंखंति जीविअं ।।           |

च्च ये तूत्तमसत्तया अनागतमेव तपश्चरणादावुद्यमं विदधति न ते पश्चाच्छोचन्तीति दर्शयितुमाह-'यैः' आत्महितकर्तृभि 'काले' धर्मार्जनावसरे 'पराक्रान्तम्' इन्द्रियकषायपराजया-योद्यमो विहितो न ते 'पश्चात्' मरणकाले वृद्धावस्थायां वा 'परितप्यन्ते' न शोकाकुला भवन्ति, एकवचननिर्देशरतु सौत्रश्च्छान्दसत्वादिति, धर्मार्जनकालस्तुविवेकिनां प्रायशः सर्व एव, यस्मात्स एव प्रधानपुरुषार्थ, प्रधान एव च प्रायशः क्रियमाणो घटां प्राञ्चति ।

ततश्च ये बाल्यास्रभृत्यकृतविषयासङ्गतया कृततपश्चरणाः ते 'धीराः' कर्मविदारण-संहिष्णवो बन्धनेन-स्नेहात्मकेन कर्मणाचोत्-प्राबल्येन मुक्ता नावकाङ्क्षन्ति असंयमजीवितं, यदिवा-जीविते मरणे वा निस्पृहाः संयमोद्यममतयो भवन्तीति ॥ अन्यञ्च-

मू. (२४०) जहा नई वेयरणी, दुत्तरा इह संमता। एवं लोगंसि नारीओ, दुरुत्तरा अमईमया।।

ृष्ट्, यथेत्युदाहरणोपन्यासार्धः, यथा वैतरणी नदीनां मध्येऽत्यन्तवेगवाहित्वात् विषमतटत्वाद्य 'दुस्तरा' दुर्लङ्चया 'एवम्' अस्मिन्नपि लोकेनार्यः 'अमतिमता' निर्विवेकेन हीनसत्त्वेन दुःखेनोत्तीयंन्ते, तथाहि-ता हावभावैः कृतविद्यानपि स्वीकुर्वन्ति, तथा चोक्तम् –

| ''सन्मार्गे तावदास्ते प्रभवति पुरुषस्तावदेवेन्द्रियाणां,<br>लज्ञां तावढिधत्ते विनयमपि समालम्बते तावदेव । |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भ्रूचापाक्षेपमुक्ताः श्रवणपधजुषो नीलपक्ष्माण एते,                                                        |
| यावेझीलावतीनां न हृदि धृतिमुषा ष्टिबाणाः पवन्ति ।।                                                       |
| तदेवं वैतरणी नदीवत् दुस्तरा नार्यो भवन्तीति ।                                                            |
| जेहिं नारीण संजोगां, पूयणा पिइतो कता ।                                                                   |
| सब्वमेयं निराकिद्या, ते ठिया सुसमाहिए।।                                                                  |
|                                                                                                          |

**वृ** अपिच- 'यैः' उत्तमसत्त्वैः स्त्रीसङ्गविपाकवेदिभिः पर्यन्तकटवोनारीसंयोगाः परित्यक्ताः, तथा तत्सङ्गर्थमेव वस्त्रालङ्कारमाल्यादिभिरात्मनः 'पूजना' कामविभूषा 'पृष्ठतः कृता' परित्य-क्तेत्यर्थः, 'सर्वमेतत्' स्त्रीप्रसङ्गादिकं क्षुत्पिपासादि प्रतिकूलोपसर्गकदम्बकं च निराकृत्य ये महापुरुषसेवितपन्थानंप्रति प्रवृत्तास्ते सुसमाधिना – स्वस्थचित्तवृत्तिरूपेणव्यवस्थिताः, नोपसर्गेरनु-कूलप्रतिकूलरूपैः प्रक्षोभ्यन्ते, अन्ये तु विषयाभिष्वङ्गिणः स्यादिपरीषहपराजिता अङ्गारोपरिपतित-मीनवद्रागाग्निना दह्यमाना असमाधिना तिष्ठन्तीति स्व्यादिपरीषहपराजयस्य फलं दर्शयितुमाह–

मू. (२४२) एते ओधं तरिस्संति, समुद्दं ववहारिणो । जत्थ पाणा विसन्नासि, किघंती, सयकम्पुणा ।।

**वृ.** य एते अनन्तरोक्ता अनुकूलप्रतिकूलोपसर्गजेतार एते सर्वेऽपि 'ओधं' संसारं दुस्तरमपि तरिष्यन्ति, द्रव्योघद्दष्टान्तमाह—'समुद्रं' लवणसागरमिव यथा 'व्यवहारिणः' सांयात्रिका यानपात्रेण तरन्ति । एवं भावौधमपि संसारं संयमयानपात्रेण यतयस्तरिष्यन्ति, तथा तीर्णास्तरन्ति चेति, भावौधमेव विशिनष्टि-'यत्र' यस्पिन भावौधे संसारसागरे 'प्राणाः' प्राणिनः स्त्रीविषयसंगादिषण्णाः सन्तः 'कृत्यन्ते' पीड्यन्ते 'स्वकृतेन' आत्मनाऽनुष्ठितेन पापेन 'कर्मणा' असद्वेदनीयोदयरूपेणेति

मू. (२४३) तं च भिक्खू परिन्नाय, सुव्वते समिते चरे । मुसावायं च वञ्जिज्ञा, अदिन्नादाणं च वोसिरे ॥

**दृ.** साम्प्रतमुहसंहाराव्याजेनोपदेशान्तरदित्सयाह-तदेतचव्यागुक्तं यथा-वैतरणीनदीवत् दुस्तरा नार्थो यैः पत्विक्तास्ते समाधिस्थाः संसारं तरन्ति, स्त्रीसङ्गिनश्च संसारान्तर्गताः स्वकृतकर्मणा कृत्वन्त इति, तदेतत्सर्वीभक्षणशीलो भिक्षुः 'परिज्ञाय' हेयोपादेयतया बुध्ध्व्वा शोभनानि व्रतान्यस्य सुव्रतः पश्चभिः समितिभिः समित इत्यनेनोत्तरगुणावेदनं कृतमित्येवंभूतः 'चरेत्' संयमानुष्ठानं विदध्यात्। तथा 'मृषावादम्' असद्भूतार्थभाषणं विशेषेण वर्जयेत्, तथा 'अदत्तादानं च व्युत्सृजेट्' दन्तशोधनमात्रमप्यदत्तं न गृह्णीयात्, आदिग्रहणान्मैथुनादेः परिग्रह इति, तच्च मैथुनादिकं यावञीवमात्महितं मन्यमानः परिहरेत्।

मू. (२४४) उड्ढमहे तिरियं वा, जे केई तसथावरा। सव्वत्थ विरतिं कुज्जा, संति निव्वाणमाहिया।।

**वृ.** अपरव्रतानामहिंसाया वृत्तिकल्पत्वात् तत्प्रा धान्यख्यापनार्थमाऊर्ध्वनधस्ति-र्यक्षिवत्यनेनक्षेत्रप्राणातिपातोगृहीतः, तत्र ये केचन त्रसन्तीति त्रसा-द्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रियाः पर्याप्ता-पर्याप्तकभेदभिज्ञाः, तथा तिष्ठन्तीति स्थावराः-पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयः सूक्ष्मबादरपर्याप्तकाप- मू. (२४५)

र्याप्तकभेदभिन्नाइति। अनेनच द्रव्यप्राणातिपातो गृहीतः, सर्वत्रकाले सर्वास्ववस्थास्वित्यनेनापि कालभाव- भेदभिन्नः प्राणातिपात उपात्तो द्रष्टव्यः, तदेवं चतुर्दशस्वपि जीवस्थानेषु कृतकारितानुमतिभि- र्मनोवाक्कायैः प्राणातिपातविरतिं कुर्यादित्यनेन पादोनेनापि श्लोकद्वयेन प्राणातिपातविरत्यादयो मूलगुणाः ख्यापिताः, साम्प्रतमेतेषां सर्वेषामेव मूलोत्तरगुणानां फलमुद्देशेनाह--

> इमं च धम्ममादाय, कासवेण पवेदितं । कुञ्जा भिक्खू गिलाणस्स, अगिलाए समाहिए ।।

**वृ.** 'शान्ति' इति कर्मदाहोपशमस्तदेव च 'निर्वाणं' मोक्षपद यद् 'आख्यातं' प्रतिपादितं सर्वद्वन्द्वापगमरूपं तदस्यावश्यं चरणकरणानुष्ठायिनः साधोर्भवतीति ॥

मू. (२४६) संखाय पेसलं धम्मं, दिडिमं परिनिव्युडे ।

उवसग्गे नियामित्ता, आमोक्खाए परिव्वएज्ञासि ।। – त्तिबेमि ।।

वृ. समस्ताध्ययनार्थोपसंहारार्धमाह-'इमं च धम्ममि'त्यादि, 'इम' मिति पूर्वोक्तं भूलोत्तरगुणरूपं श्रुतचारित्राख्यं वा दुर्गतिधारणात् धर्मम् 'आदाय' आचार्योपदेशेन गृहीत्वा किम्भूतमिति तदेव विशिनष्टि । 'काश्यपेन' श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामिना समुत्यन्नदिव्यज्ञानेन भव्यसत्त्वाभ्युद्धरणाभिलाषिणा 'प्रवेदितम्' आख्यातं समधिगम्य 'भिक्षु' साधुः परीषहोप-सर्गेरत-र्जितो ग्लान्यापरस्य साधोर्वेयावृत्यं कुर्यात्, कथमिति ?,स्वतोऽग्लानतया यथाशक्ति 'समाहित' इति समाधिं प्राप्तः, इदमुक्तं भवति-कृत्कृत्योऽहमिति मन्यमानो वैयावृत्त्यादिकं कुर्यादिति ॥ अन्यद्य 'संख्याये'ति सम्यक् ज्ञात्वा स्वसम्मत्या अन्यतो वा-श्रुत्वा 'पेशलं'ति मोक्षगमनं

प्रत्यनुकूलं, किं तद् ?- 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं 'दृष्टिमान्' सम्यग्दर्शनी । 'परिनिर्वृत' इति कषायोपशमाच्छीतीभूतः परिनिर्वृतकल्पो वा 'उपसर्गान्'

परिनिवृत इति कथायापशमाच्छातामूतः परिनिवृतकल्पा वा उपसगान् अनुकूलप्रतिकूलान् सम्यग् 'नियम्य' अतिसह्य 'आमोक्षाय' मोक्षं यावत् परि-समन्तात् 'व्रजेत्' संयमानुष्ठानेन गच्छेदिति, इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् नयचर्चाऽपि तथैवेति।

अध्ययनं-३ उद्देशकः-४ समाप्तः

अध्ययनं-३ समाप्तम्

मुनीदीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्यविरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य तृतीय अध्ययन टीका परिसमाप्ता ।

अध्ययनं-४ स्त्री परिज्ञा

उक्तं तृतीयमध्ययनं, साम्प्रतं चतुर्थमारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तराध्ययने उपसर्गा प्रतिपादिताः, तेषां च प्रायोऽनुकूलादुःसहाः, ततोऽपि स्त्रीकृताः, अतस्तज्ञयार्थमिदम-ध्ययनमुपदिश्यत इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्योपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि मबन्ति, तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारो द्वेधा-अध्ययनार्थाधिकार उद्देशार्थाधिकारश्च ।

तत्राध्ययनार्थाधिकारः प्रागवत् निर्युक्तिकृता 'धीदोषविवज्रणा चेवे'त्यनेन स्वयमेव 28

99Ę

प्रतिपादितः, उद्देशार्थाधिकारं तूत्तरत्र निर्युक्तिकृदेव भणिष्यति, साम्प्रतं निक्षेपः, स चौधनामसूत्रा-लापकभेदात्त्रिधा, तत्रौधनिष्यन्ने निक्षेपेऽध्ययनं, नामनिष्यने 'स्त्रीपरिज्ञे'ति नाम, तत्र नामस्थापने क्षुण्णत्वादनाद्दत्य स्त्रीशब्दस्य द्रव्यादिनिक्षेपार्थमाह--

नि. [५६] दव्वाभिलावचिंधे वेदे भावे य इत्थिनिक्खेवो । अहिलावे जह सिद्धी भावे वेयंमि उवउत्तो ।!

**वृ.** तत्र द्रव्यस्त्री ढेथा-आगमतो नोआगमतश्च, आगमतः स्त्रीपदार्थज्ञस्तत्र चानुपयुक्तः, अनुपयोगो द्रव्यमितिकृत्वा, नोआगमतो ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्ता त्रिधा, एकभविका बद्धायुष्काऽभिमुखनामगोत्रा चेति, चिह्वयते-ज्ञायतेऽनेनेति चिह्वं-स्तननेपथ्यादिकं, चिह्नमात्रेण स्त्री चिह्नस्त्री अपगतस्त्रीवेदश्छद्मस्थः केवली वा अन्यो वा स्त्रीवेषधारी यः कश्चिदिति, वेदस्त्री तुपुरुषाभिलाषरूपः स्त्रीवेदोदयः, अभिलापभावौ तुनिर्युक्तिकृदेव गाथापश्चार्द्धेनाह-अभिलप्यते इत्यभिलापः स्त्रीलिङ्गाभिधानः शब्दः, तद्यथा –

शाला माला सिद्धिरिति, भावस्त्री तु द्वेधा-आगमतो नोआगमतश्च, आगमतः स्त्रीपदार्थज्ञस्तत्र चोपयुक्तः, 'उपयोगो भाव'इतिकृत्वा, नोआगमतस्तु भावविषये निक्षेपे 'वेदे' स्त्रीवेदरूपे वस्तुन्युपयुक्ता तदुपयोगानन्यत्वादावी भवति, यथाऽग्नावुपयुक्तो माणवकोऽग्निरेव भवति, एवमन्नापि, यदिवा-स्त्रीवेदनिर्वर्तकान्युदयप्राप्तानि यानि कर्माणि तेषु 'उपयुक्ते'ति तान्यनुभवन्ती भावीति, एतावानेव स्त्रियो निक्षेप इति, परिज्ञानिक्षेपस्तु ज्ञपरिज्ञावद् द्रष्टव्यः । साम्प्रतं विपक्षभूतं पुरुषनिक्षेपार्थमाह--

नि. [५७] नामं ठवणादविए खेत्ते काले य पञ्जणणकंमे । भोगे गुणे य भावे दस एए पुरिसणिक्खेवा ।!

**वृ.** 'नाम' इति संज्ञा तन्मात्रेण पुरुषो नामपुरुषः-यथा घटः पट इति, यस्य वा पुरुष इति नामेति, 'स्थापनापुरुषः' काष्ठादिनिर्वर्तितो जिनप्रतिमादिकः, द्रव्यपुरुषो ज्ञशरीरभव्यशरीर-व्यतिरिक्तो नोआगमत एकभविको बद्धायुष्कोऽभिमुखनामगोत्रश्चेति, द्रव्यप्रधानो वा मम्मण-वणिगादिरिति, यो यस्मिन् सुराष्ट्रादौ क्षेत्रे भवः स क्षेत्रपुरुषो यथा सौराष्ट्रिक इति, यस्य वा यत् क्षेत्रमाश्रित्य पुंस्त्वं भवतीति, यो यावन्तं कालं पुरुषवेदवेद्यानि कर्माणि वेदयते स कालपुरुषः।

यथा-'पुरिसे' णं भंते ! पुरिसोत्ति कालओ केवचिरं होइ ? गो०, जहन्नेणं एगं समयं उक्कोसेणं जो जम्मि काले पुरिसो भवइ, जहा कोइ एगंमि पक्खे पुरिसो एगंमि नपुंसगो'ति । प्रजन्यतेऽपत्यं येन तत्प्रजननं शिश्नम्-लिङ्गम् तत्प्रधानः पुरुषः अपरपुरुषकार्यरहितत्वात् प्रजननपुरुषः, कर्मअनुष्ठानं तत्प्रधानः पुरुषः कर्मपुरुषः-कर्मकरादिकः,तथा भोगप्रधानः पुरुषो भोगपुरुषः-चक्रवर्त्यादि-तथा गुणाः-व्यायामविक्रमधैर्यसत्त्वादिकास्तत्प्रधानः पुरुषो गुणपुरुषः, भावपुरुषस्त पुंवेदोदये वर्तमानस्तद्वेद्यानि कर्मण्यानुभवन्निति, एते दश पुरुषनिक्षेपा भवन्ति । साम्प्रतं प्रागुल्लिङ्गितमुद्देशार्याधिकारमधिकृत्याह-

नि. [५८] पढमे संयवसंलवमाइहि खलणा उ होति सीलस्स । बितिए इहेव खलियस्स अवत्या कम्मबंधो य ।। **वृ.** प्रथमे उद्देशके अयमर्थाधिकारः, तद्यथा-स्त्रीभिः सार्धं 'संस्तवेन' परिचयेन तथा 'संलापेन' भिन्नकथाद्यालापेन, आदिग्रहणादङ्गप्रत्यङ्गनिरीक्षणादिनाकामोत्कोचकारिणा भवेदल्प-सत्त्वस्य 'शीलस्य' चारित्रस्य स्खलना तुशब्दात्तत्परित्यागो वेति, द्वितीये त्वयमर्थाधिकारः, तद्यथा –

शीलस्खलितस्य साधोः 'इहैव' अस्मिन्नेव जन्मनि स्वपक्षपरपक्षकृता तिरस्कारादिका विडम्बना तत्प्रत्ययश्च कर्मबन्ध, ततश्च संसारसागरपर्यटनमिति, किं स्त्रीभिः कश्चित् शीलात् प्रच्याव्यात्मवशः कृतो येनैवमुच्यते ?, कृत इति दर्शयितुमाह-

नि. [५९] सूरा मो मन्नता कइतवियाहिं उवहिप्पहाणाहिं। गहिया हु अभयपञ्जोयकूलवालादिणो बहवे।।

वृ. बहवः पुरुषा अभयप्रद्योतकूलवालादयः शूरा वयमित्येवं मन्यमानाः, मो इति निपातो वाक्यालङ्कारार्थ, 'कृत्रिमाभिः' सद्भावरहिताभि स्त्रीभिस्तथा उपधि-माया ततप्रधानाभिः कृतकपटशताभिः 'गृहीता' आत्मवशतां नीताः केचन राज्यादपरे शीलात् प्रच्याव्येहैव विडम्बनां प्रापिताः, अभयकुमारादिकथानकानि च मूलादावश्यकादवगन्तव्यानि, कथानकत्रयोपन्यासस्तु यथाक्रमं अत्यन्तबुद्धिविक्रमतपस्वित्त्वख्यापनार्थ इति ।। यत एवं ततो यत्कर्तव्यं तदाह–

नि. [६०] तम्हा न उ वीसंभो गंतव्यो निद्यमेव इत्थीसुं। पढमुद्देसे भणिया जे दोसा ते गणंतेणं॥

वृ. यस्मात् स्त्रियः सुगतिमार्गार्गला मायाप्रधानाः वश्चनानिपुणास्तस्मादेतदवगम्य नैव 'विश्रम्भो' विश्वासस्तासां विवेकिना 'नित्यं' सदा 'गन्तव्यो' यातव्यः, कर्त्वय इत्यर्थ, ये दोषाः प्रथमोद्देशके अस्योपलक्षणार्धत्वात् द्वितीये च तान् 'गणयता' पर्यालोचयता, तासां मूर्तिमत्कपट-राशिभूतानामात्महितमिच्छता न विश्वसनीयमिति ॥ अपिच–

नि. [६१] सुसमत्याऽवऽसमत्था कीरंती अप्पस त्तिया पुरिसा । दीसंती सूरवादी नारीवसगा न ते सूरा ।।

**वृ.** परानीकविजयादौ सुष्ठु समर्था अपि सन्तः पुरुषाः स्त्रीभिरात्मवशीकृता 'असमर्था' भ्रूत्क्षेप-मात्रभीरवः क्रियन्ते-अल्पसात्त्विकाः स्त्रीणामपि पादपतनादिचाटुकरणेन निसाराः क्रियन्ते, तथा 'दृश्यन्ते' प्रत्यक्षेणोपलभ्यन्ते शूरमात्मानं वदितुं शीलं येषां ते शूरवादिनोऽपि नारीवशगाः सन्तो दीनतां गताः, एवम्भूताश्च न ते शूरा इति, तस्मात् स्थितमेतद्-अविश्वास्याः स्त्रिय इति, उक्तं च—

| 11911 | ''को वीससेज तासिं कतिवयभरियाण दुव्वियड्ढाणं !। |
|-------|------------------------------------------------|
|       | खणरत्तविरत्ताणं धिरत्थु इत्धीण हिययाणं ॥       |
| 11211 | अनंनं भणंति पुरओ अन्नं पासे निवज्जमाणीओ ।      |
|       | अन्नं च तासिं हियए जं च खमं तं करिंति पुणो ॥   |
| 11311 | को एयाणं नाहिइ वेत्तलयागुम्मगुविलहियँयाणं ।    |
|       | भावं भग्गासाणं तत्थुप्पत्रं भणंतीणं ॥          |
| 11811 | महिला य रत्तमेत्ता उच्छुखंडं च सकरा चेव।       |
|       | सा पुण विरत्तमित्ता निबंकूरे विसेसेइ ।।        |
|       | -                                              |

| 99Ę               | सूत्रकृताङ्ग सूत्रम् १/४/-/२४६/नि. [६१]                                       |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 11 4 11           | महिला दिज करेज व मारिज व संठविज व मणुरसं ।                                    |
|                   | तुडा जीवाविज्ञा अहव नरं वंचयावेज्ञा ॥                                         |
| 11 & 11           | नवि रक्खंते सुकयं नवि नेहं णवि य दानसम्पाणं ।                                 |
|                   | न कुलं न पुर्व्वयं आयतिं च सीलं महिलियाओ ॥                                    |
| 11 10 11          | मा वीसंभह ताणं महिलाहिययाण कवडभरियाणं ।                                       |
|                   | निञ्नेहनिद्वयाणं अलियवयणजंपणरयाणं ॥                                           |
| 11 2 11           | मारेइ जियंतंपिहु मयंपि अणुमरइ काइ भत्तारं।                                    |
|                   | विसहरगइव्व चरियं वंकविवंकं महेलाणं ॥                                          |
| 11 2 11           | गंगाए वालुया सागरे जलं हिमवओ य परिमाणं ।                                      |
|                   | जाणंति बुद्धिमंता महिलाहिययं न जाणंति ।                                       |
| 119011            | रोवावंति रुवंति य अलियं जंपंति पत्तियावंति ।                                  |
|                   | कवडेण य खंति विसं मरंति न य जंति सब्भावं ॥                                    |
| แรงแ              | चिंतिंति कज़मन्नं अन्नं संठवइ भासई अन्नं ।                                    |
|                   | आढावइ कुणइ अन्नं माइवग्गो नियडिसारो ।                                         |
| 119211            | असयारंभाण तहा सब्वेसिं लोगगरहणिञ्जाणं ।                                       |
|                   | परलोगवेरियाणं कारणयं चेव इत्थीओ ।।                                            |
| II 93 II          | अहवा को जुवईणं जाणइ चरियं सहावकुडिलाणं ।                                      |
|                   | दोसाण आगरो च्चिय जाण सरीरे वसइ कामो ।                                         |
| 11 9X 11          | मूलं दुच्चरियाणं हवइ उ नरयस्स वत्तणी विउला ।                                  |
|                   | मोक्खस्स महाविग्धं वज्जेयव्वा सया नारी ॥                                      |
| 119411            | धन्ना ते वरपुरिसा जे चिय मोत्तूण निययजुवईओ ।                                  |
|                   | पव्वइया कयनियमा सिवमयलमनुत्तरं पत्ता ।।                                       |
|                   | –अधुना याध्क्षः शूरो भवति ताक्षं दर्शयितुमाह–                                 |
| नि. [६२]          | धम्मंमि जो दढा मई सो सूरो सत्तिओ य वीरो य ।                                   |
|                   | नहु धम्मनिरुस्साहो पुरिसो सूरो सुबलिओऽवि ।।                                   |
| वृ. धर्मे' 🗄      | श्रुतचारित्राख्ये ६ढा-निश्चला मतिर्यस्य स तथा एवम्भूतः स इन्द्रियनोइन्द्रिया- |
| रिजयात्शूरः तथा   | 'सात्त्विको' महासत्त्वोपेतोऽसावेव 'वीरः' खकरर्मदारणसमर्थोऽसावेवेति,           |
| किमिति ?, यतो     | नैव 'धर्मनिरुत्साहः' सदनुष्ठाननिरुद्यमः सत्पुरुषाचीर्णमार्गपरिभ्रष्टः पुरुषः  |
| सुष्ठु बलवानपि श् | र्ो भवतीति ।। एतानेव दोषान् पुरुषसम्बन्धेन स्त्रीणामपि दर्शयितुमाह-           |
| नि. [६३]          | एते चेव य दोसा पुरिससमाएवि इत्यीयाणंपि                                        |
|                   | सम्बद्ध अन्यत्वा और विस्तरप्रसामित्वापि व्यक्ति व ॥                           |

तम्हा उ अप्पमाओ विरागमग्गाम तासि तु ॥ **वृ.** ये प्राक् शीलप्रध्वंसाटयः स्त्रीपरिचयादिभ्यः पुरुषाणां दोषा अभिहिता एत एवान्यूनाधिकाःपुरुषेण सहयः समायः-सम्बन्धस्तस्मिन् स्त्रीणामपि, यस्माद्दोषा भवन्ति तस्मात् तासामपि विरागमार्गे प्रवृत्तानां पुरुषपरिचयादिपरिहारलक्षणोऽप्रमाद एव श्रेयानिति । एवं यदुक्तं 'स्त्रीपरिज्ञे'ति तत्पुरुषोत्तमधर्मप्रतिपादनार्थम्, अन्यथा 'पुरुषपरिज्ञे'त्यपि वक्तव्येति, साम्रतं सूत्रानुगमेऽस्खलि- तादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तच्चेदम्—

-: अध्ययनं-४ उद्देशकः-१ :-

मू. (२४७) जे मायरं च पियरं च, विप्पजहाय पुव्वसंजोगं। एगे सहिते चरिस्सामि, आरतमेहुणो विवित्तेसु।।

**वृ.** अस्य चायमनन्तरस्त्रेण सह सम्बन्धः, तद्यधा-अनन्तरस्त्रेऽभिहितम्, आमोक्षाय परिव्रजेदिति, एतचाशेषाभिष्वङ्गवर्जितस्य भवतीत्यतोऽनेन तदभिष्वङ्गवर्जनमभिधीयते, 'यः' कश्चिदुत्तमसत्त्वो 'मातरं पितरं' जननी जनयितारम्, एतद्ग्रहणादन्यदपि भ्रातृपुत्रादिकंपूर्वसंयोगं तथा श्वश्रूश्वशुरादिकं पश्चात्संयोगं च 'विप्रहाय' त्यक्त्वा, चकारौ समुच्चयार्थौ ।

'एँको' मातापित्राद्यभिष्वङ्गवर्जितः कषायरहितो वा तथा सहितो ज्ञानदर्शनचारित्रैः स्वस्मै वाहितः स्वहितः-परमार्थानुष्थानविधायी 'चरिष्यामि' संयमं करिष्यामीत्येवं कृतप्रतिज्ञः, तामेव प्रतिज्ञां सर्वप्रधानभूतां लेशतो दर्शयति-'आरतम्' उपरतं मैथुनं-कामाभिलाषो यस्यासावारतमैथुनः, तदेवम्भूतो 'विविक्तेषु' स्त्रीपशुपण्डकवर्जितेषु स्थानेषु चरिष्यामीत्येवं सम्यगुत्थानेनोत्थाय विहरतीति, क्वचित्पाठो 'विवित्तेसित्ति' 'विविक्तं'-स्त्रीपण्डकादिरहितं स्थानं संयमानुपरोध्येषितुं शीलमस्य तथेति ॥

मू. (२४८) सुहुमेणं तं परिक्रम्म, छन्नपएण इत्थिओ मंदा। उच्चायंपि ताउ जाणंसु जहा लिस्संति भिक्खुणो एगे।।

ष्ट्र. तस्यैवं कृतप्रतिज्ञस्य साधोर्यद्भवत्यविवेकीस्त्रीजनात्तद्दर्शयितुमाह-'सुहुमेणं' इत्यादि, 'तं' महापुरुषं साधुं 'सूक्ष्मेण' अपरकार्यव्यपदेशभूतेन 'छन्नपदेने'ति छद्मना-कपटजालेन 'पराक्रम्य' तत्समीपमागत्य, यदिवा-'पराक्रम्ये'ति शीलस्खलनयोग्यतापत्त्या अभिभूय, काः ? 'स्त्रियः' कूलवालुकादीनामिव भागधगणिकाद्वा नानाविधकपटशतकरणदक्षा विविध- विब्बोकवत्यो भावमन्दाः-कामोद्रेकविधायितया सदसद्विवेकविकलाः समीपमागत्य शीलात्ध्वंसयन्ति, एतदुक्तम् भवति-भार्तृपुत्रव्यपदेशेन साधुसमीपमागत्य संयमाद् भ्रंशयन्ति, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ "पियपुत्त मइकिडगा नत्तूकिडगाय सयणकिडगा य ।

एते जोव्वणकिङगा पच्छन्नपई महिलियाणं ।।

यदिवा-छन्नपदेनेति-गुप्ताभिधानेन, तद्यथा –

II 9 II "काले प्रसुप्तस्य जनार्दनस्य, मेघान्धकारासु च शर्वरीषु । मिथ्या न भाषामि विशालनेत्रे !, ते प्रत्त्यया ये प्रथमाक्षरेषु ।।

इत्यादि, ताः स्त्रियो मायाप्रधानाः प्रतारणोपायमपि जानन्ति-उत्पन्नप्रतिभतया विदन्ति, पाठान्तरं वा ज्ञातवत्मः, यथा 'श्लिष्यन्ते' विवेकिनोऽपि साधव एके तथाविधकर्मोदयात् तासु सङ्गमुपयान्ति तानेव सूक्ष्मप्रतारणोपायान् दर्शयितुमाह–

मू. (२४९) पासे भिसं निसीयंति अभिक्खणं पोसवत्थं परिहिंति । कायं अहेवि दंसंति, बाहू उद्धट्ट कक्खमनुव्वजे ।।

**वृ.** 'पार्श्वे' समीपे 'भृशम्' अत्यर्धमूरुपपीडमतिस्नेहमाविष्कुर्वन्त्यो निषीदन्ति

विश्रम्भमापादयितुमुपविशन्तीति, तथा कामं पुष्णातीति पोषं-कामोत्कोचकारि शोभनमिर्त्थः तच्च तद्वस्त्रं पोषवद् तद् 'अभीक्ष्णम्' अनवरतं तेन शिथिलादिव्यपदेशेन परिदधति । स्वाभिलाषमावेदयन्त्यः साधुप्रतारर्णार्थं परिधानं शिथिलंकृत्यपुनर्निबन्धन्तीति, तथा 'अधःकायम्' ऊर्वादिकमनङ्गोद्दीपनाय 'दर्शयन्ति' प्रकटयन्ति, तथा 'बाहुमुध्धृत्य' कक्षामादर्स्य 'अनुकूलं' साध्वभिमुखं 'व्रजेत्' गच्छेत्।सम्भावनायां लिङ्, सम्भाव्यते एतदङ्गप्रत्यङ्गसन्दर्शकत्वं स्त्रीणामिति

मू. (२५०) सयणासणेहिं जोगेहिं इत्थिओ एगता निमंतति । एयाणि चेव से जाणे, पासाणि विरुवरुवाणि ।।

**वृ.** अपिच 'सयणासणे' इत्यादि, शय्यतेऽस्मिन्निति शयनं-पर्यङ्कादितथाऽऽस्यतेऽ-स्मिन्नित्या--सनम्-आसंदकादीत्येवमादिना 'योग्येन' उपमेगार्हेण कालोचितेन 'स्त्रियो' योषित 'एकदा' इति विवक्तदेशकालादौ 'निमन्त्रयन्ति' अभ्युपगमं ग्राहयन्ति।

इदमुक्तं भवति-शयनासनाद्युपभोगं प्रति साधुं प्रार्थयन्ति, 'एतानेव' शयनासनिमन्त्रण-रूपान् स साधुर्विदितवेद्यः परमार्थदर्शी 'जानीयाद्' अवबुध्येत स्त्रीसम्बन्धकारिणः पाशयन्ति-बध्नन्तीति पाशास्तान् 'विरूपरूपान्' नानाप्रकारानिति।इदमुक्तं भवति-स्त्रियो ह्यसन्नगामिन्यो भवन्ति, तथा चोक्तम्—

II 9 II ''अंबं वा निंबं वा अब्भासगुणेण आरुहइ वल्ली । एवं इत्थीतोवि य जं आसत्रं तमिछन्ति ।।

तदेवम्भूताः स्त्रियो ज्ञात्वा न ताभिः सार्धं साधुः सङ्गं कुर्यात्, यतस्तदुपचारादिकः सङ्गो दुष्परिहार्यो भवति, तदुक्तम् –

II 9 II "जं इच्छसि धेत्तु जे पुव्विं तं आमिसेण गिण्हाहि । आमिसपासनिबद्धो काहिइ कज्ञं अकज्ञं वा ।।

मू. (२५९) नो तासु चक्खु संधेजा, नोविय साहसं समभिजाणे । नो सहियंपि विहरेजा, एवमप्पा सुरक्खिओ होइ।।

वृ. 'नो' नैव 'तासु' शयनासनोपनिमन्त्रणपाशावपाशिकासु स्त्रीषु 'चक्षुः' नेत्रं सन्ध्यात् सन्धयेद्वा, न त६ ष्टी स्वर्धष्टं निवेशयेत्, सति च प्रयोजने ईषदवज्ञया निरीक्षेत, तथा चोक्तम्– ॥ ९॥ ''कार्येऽपीषन्मतिमात्रिरीक्षते योषिदङ्गमस्थिरया।

अस्निग्धयाध्शाऽवज्ञया ह्यकुपितोऽपि कुपित इव ।।

तथा नापि च साहसम्-अकार्यकरणं तव्यार्थनया 'समनुजानीयात्' प्रतिपद्येत, तथा ह्यतिसाहसमेतत्सङ्गामावतरणवद्यन्नरकपातादिविपाकवेदिनोऽपि साधोर्योषिदासज्जनमिति, तथा नैव स्त्रीभिः सार्धं ग्रामादौ 'विहरेतु' गच्छेत्, अपिशब्दात् न ताभि सार्धं विविक्तासनो भवेत्, ततो महापापस्थानमेतत् यतीनां यत् स्त्रीभिः सह साङ्गत्यमिति, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा, न विविक्तासनो भवेत् । बलवानिन्द्रियग्रामः, पण्डितोऽप्यत्र मुह्यति ॥

एवमनेन स्त्रीसङ्गवर्जनेनात्मा समस्तापायस्थानेभ्यो रक्षितो भवति, यतः-सर्वापायानां स्त्रीसम्बन्धः कारणम्, अतः स्वहितार्थी तत्सङ्गं दूरतः परिहरेदिति॥ मू. (२५२) आमंतिय उस्तविया भिक्खुं आयसा निमंतंति । एतणि चेव से जाणे, सद्दाणि विरुवरुवाणि ।।

ष्ट्र. कथं चैताः पाशा इव पाशिका इत्याह-'आमंतिय' इत्यादि, स्त्रियो हि स्वभावेनैवाकर्तव्य-प्रवणाः साधुमामन्त्रय यथाऽहममुकस्यां वेलायां भवदन्तिकमागमिष्यामीत्येवं सङ्केतं ग्राहयित्वा तथा 'उस्सविय'त्ति संस्थाप्योद्याववैर्विश्रम्भजनकैरालापैर्विश्रम्भे पातयित्वा पुनरकार्यकरणायात्मना निमन्त्रयन्ति, आत्मनोपभोगेन साधुमभ्युपगमं कारयन्ति । यदिवा-साधोर्भयापहरणार्थं ता एव योषितः प्रोचुः ।

तद्यथा-भर्तारमामन्त्रयापृच्छयाहमिहाऽऽयाता, तथा संस्थाप्य-भोजनपदधावन-शयनादिकयाक्रिययोपचर्य ततस्तवान्तिकमागतेत्यतो भवता सर्वां मद्मर्तृजनितामाशङ्कां परित्यज्य निर्भयेन भाव्यमित्येवमादिकैर्विश्चम्भमुत्याद्य भिक्षुमात्मना निमन्त्रयन्ते, युष्मदीयमिदं शरीरकं याधक्षस्य क्षोदीयसो गरीयसोवा कार्यस्य क्षमं तत्रैव नियोज्यतामित्येवमुपप्रलोभयन्ति, स च भिक्षुरवगतपरमार्थएतानेव 'विरूपरूपान्' नानाप्रकारान् 'शब्दादीन्' विषयान् तत्स्वरूपनिरूपणतो इपरिज्ञया जानीयात्, यथैते स्त्रीसंसर्गापादिताः शब्दादयो विषया दुर्गतिगमनैकहेतवः सन्मार्गा-र्गलारूपा इत्येवमवबुध्येत, तथा प्रत्याख्यानपरिज्ञया च तद्विपाकावगमेन परिहरेदिति अन्यच्च-

मू. (२५३) मनबंधणेहिं नेगेहिं, कलुण विणीयमुवगसित्ताणं । अदु मंजुलाइं भारतति, आणवयंति भिन्नकहाहिं ।।

**वृ**.मनो बध्यते यैस्तानि मनोबन्धनानि-मञ्जुलालापस्निग्धावलोकनाङ्गप्रत्यङ्गप्रकटनादीनि, तथा चोक्तम् –

II 9 II '' '' नाह पिय कंत सामिय दइय जियाओ तुमं मह पिओत्ति I जीए जीयामि अहं पहवसि तं मे सरीरस्स II

इत्यादिभिरनेकैः प्रपश्चैः करुणालापविनयपूर्वकं 'उचगसित्ताणं'ति उपसंश्लिष्य समीपमागत्य 'अथ' तदनंतरं 'मञ्जुलानि' पेशलानि विश्वस्भजनकानि कामोत्कोचकानि वा भाषन्ते, तदुक्तम् –

II 9 II ''मितमहुररिभियजंपुछएहि ईसीकडक्खहसिएहिं । सविगारेहि वरागं हिययं पिहियं मयच्छीए ।।

तथा 'भिन्नकथामी' रहस्यालपैर्मैथुनसम्बद्धैर्वचोभि साधोश्चित्तमादाय तमकार्यकरणं प्रति 'आज्ञापयन्ति' प्रवर्तयन्ति, स्ववशं वा ज्ञात्वा कर्मकरवदाज्ञां कारयन्तीति ।

मू. (२५४) सीहं जहा व कुणिमेणं, निब्भयमेगचरंति पासेणं। एवित्थियाउ बंधंति, संवुडं एगतियमनगारं।।

**वृ.** अपिच-'सीहं जहे' त्यादि, यथेति दृष्टान्तोपदर्शनार्थे यथा बन्धनविधिज्ञाः सिंहं पिशितादिना-55मिषेणोपप्रलोभ्य 'निर्भयं' गतभीकंनिर्भयत्वादेव एकचरं 'पाशेन' गलयन्त्रादिना बन्धन्ति बध्ध्य्वा च बहुप्रकारं कदर्थयन्ति ।

एवंस्त्रियोनानाविधैरुपायैः पेशलभाषाणदिभिः 'एगतियन्ति' कञ्चन तथाविधम् 'अनगारं' साधुं 'संवृतमपि' मनोवाकायगुप्तमपि 'बध्नन्ति' स्ववशं कुर्वन्तीति, संवृतग्रहणं च स्त्रीणां सामर्थ्योपदर्शनार्थं, तथाहिसंवृतोऽपि ताभिर्बध्यते, किं पुनरपरोऽसंवृत इति ॥ किञ्च- मू. (२५५) अह तत्थ पुणो नमयंती, रहकारो व नेमि आनुपुव्वीए। बद्धे मिए व पासेणं, फंदंते वि न मुश्चए ताहे।।

**वृ.** 'अध' इति स्ववशीकरणानन्तरं पुनस्तत्र-स्वाभिप्रेते वस्तुनि 'नमयन्ति' प्रह्लंकुर्वन्ति, यथा-'रथकारो' वर्धकि 'नेमिकाष्टं' चक्रवाह्यभ्रमिरूपमानुपूर्व्या नमयति, एवं ता अपि साधुं स्वकार्यानुकूल्ये प्रवर्तयन्ति, स च साधुर्मृगवत् पाशेन बद्धो मोक्षार्थं स्पन्दमानोऽपि ततः-पाशान्न मुच्यत इति ।।

मू. (२५६) अह सेऽणुतप्पई पच्छा, भोश्चा पायसं व विसमिस्सं। एवं विवेगमादाय, संवासो नवि कप्पए दविए।।

**वृ.** किञ्च-'अह से' इत्यादि, अथासी साधुः स्त्रीपाशावबद्धो मृगवत् कूटके पतितः सन् कुटुम्बकृते अहर्निशं क्लिश्यमानः पश्चादनुतप्यते, तथाहि-गृहान्तर्गतानामेतदवश्यं सम्पाव्यते, तद्यथा – ''कोद्धायओ को समचित्त काहोवणाहिं काहोदिञउ वित्त को उग्धाडउ परिहियउ परिणीयउ

को व कुमारउ पडियतो जीव खडप्फडेहि पर बंधइ पावह भारओ ।। (तथा–)

11911 यत्-"मया परिजनस्यार्थे, कृतं कर्म सुदारुणम् । एकाकी तेन दह्येऽ इं. गतास्ते फलभोगिनः ।।

इत्येवं बहुप्रकारं महामोहात्मके कुटुम्बकूटके पतिता अनुतप्यन्ते, अमुमेवार्थं ध्रष्टान्तेन स्पष्टयति-यथा कश्चिद्विपमिश्चं भोजनं भूक्त्वा पश्चातत्र कृतावेगाकुलितोऽनुतप्यते, तद्यथा-किमेतन्मया पापेन साम्प्रतेक्षिणा सुखरसिकतया विपाककटुकमेवम्भूतं भोजनामास्वादितमिति, एवमसावपि पुत्रपौत्रदुहितृजामातृस्वसृभ्रातृव्यभागिनेयादीनां भोजनपरिधानपरिणयनालङ्कारजात-मृतकर्मतद्व्यााधिचिकित्साचिन्ताकुलोऽपगतस्वशरीरकर्तव्यः प्रनधैहिकामुष्मिकानुष्ठानोऽहर्निशं तद्व्यापारव्याकुलितमति परितप्यते ।

तदेवं अनन्तरोक्तया नीत्या विपाकं स्वानुष्ठास्य 'आदाय' प्राप्य, विवेकमिति वा क्वचित्पाठः, तद्विपाकंविवेकंवा 'आदाय'-गृहीत्वा स्त्रीभिश्चारित्रपरिपन्थिनीभिः सार्धं 'संवासो' वसतिरेकत्र 'न कल्पते' न युज्यते, कस्मिन्-'द्रव्यभूते' मुक्तिगमनयोग्ये रागद्वेषरहिते वा साधौ, यतस्ताभिः सार्धं संवासोऽवश्यं विवेकिनामपि सदनुष्ठानविघातकारीति।

-स्त्रीसम्बन्धदोषानुपदर्श्योपसंहरन्नाह– मू. (२५७) तम्हा उ वज़ए इत्थी, विसलित्तं व कंटगं नश्चा। ओए कुलाणि वसवत्ती, आघाते न सेवि निग्गंथे।।

**वृ.** यस्मात् विपाककटुःस्त्रीभिः सह सम्पर्कस्तस्मात्कारणात् स्त्रियो वर्जयेत् तुशब्दात्तदाला-पमपि न कुर्यात्, किंवदित्याह-विषोपलिप्तं कण्टकमिव 'ज्ञात्वा' अवगम्य स्त्रियं वर्जयेदिति, अपिच-विषदिग्धकण्टकः शरीरावयवे मग्नः सन्ननर्थमापादयेत् स्त्रियस्तु स्मरणादपि, तदुक्तम्-

| 11 9 11 | ''विषस्य विषयाणां च, दूरमत्यन्तरमन्तरम् ।     |
|---------|-----------------------------------------------|
|         | उपभुक्तं विष हन्ति, विषयाः रमरणादपि ॥'' (तथा) |
| 11911   | ''वरि विस खइयं न विसयसुहु इक्वसि विसिण मरति । |
|         | विसयामिस पुण घारियां नर नरएहि पडंति ॥         |

तथा 'ओजः' एकः असहायः सन् 'कुलानि' गृहस्थानां गृहाणि गत्वास्त्रीणां वशवर्ती तन्निर्दिष्ट- वेलागमनेन तदानुकूल्यं भजमानो धर्ममाख्याति योऽसावपि 'न निर्ग्रन्थो' न सम्यक् प्रव्रजितो, निषिद्धाचरणसेवनादवश्यं तत्रापायसम्भवादिति, यदा पुनः काचित्कुतश्चिन्निमित्तादा-गन्तुमसमर्था वृद्धा वा भवेत्तदाऽपरसहायसाध्वभावे एकाक्यपि गत्वा अपरीवृन्दमध्यगतायाः पुरुषसमन्विताया वा स्त्रीनिन्दाविषयजुगुप्साप्रधानं वैराग्यजननं विधिना धर्मं कथयेवपीति ॥

मू. (२५८) जे एयं उंछं अनुगिद्धा, अन्नयरा हुंति कुसीलाणं । सुतवस्सिएवि से भिक्खू, नो विहरे सह नमित्थीसु ।।

**दृ.** अन्वयव्यतिरेकाभ्यामुक्तोऽर्थंः सुगमोभवतीत्यभिप्रायवानाह—'जेएयंउंछ' मित्यादि, 'ये' मन्दमतयः पश्चात्कृतसदनुष्टानाः साम्प्रतेक्षिण एतद्-अनन्तरोक्तम् उंछन्ति जुगुप्सनीयं गर्ह्य तदन्न स्त्रीसम्बन्धादिकं एकाकिस्त्रीधर्मकथनादिकं वा द्रष्टव्यं, तदनु-तत्प्रति ये 'गृद्धा' अध्युपपन्ना मूच्छिताः, ते हि 'कुशीलानां' पार्श्वस्थावसन्नकुशीलसंसक्तयथाच्छन्दरूपाणामन्यतरा भवन्ति

यदिवा-काथिकपश्यकसम्प्रसारकमामकरूपाणां वा कुशीलानामन्यतरा भवन्ति, तन्मध्यवर्तिनस्तेऽपि कुशीला भवन्तीत्यर्थ, यत एवमतः 'सुतपस्व्यपि' विकृष्टतपोनिष्टप्तदेहोऽपि 'भिक्षु' साधुः आत्महितमिच्छन् 'स्त्रीभिः' समाधिपरिपन्धिनीभिः सह 'न विहरेत्' कचिद्गछेन्नापि सन्तिष्टेत्, तृतीयार्थे सप्तमी, णमिति वाक्यालङ्कारे, ज्वलिताङ्गरपुज्जवद्रूरतः स्त्रियो वर्जयेदितिभावः

कतमाभिः पुनः स्त्रीभिः सार्धं न विहर्तव्यमित्येतदाशङ्कयाह-

मू. (२५९) अवि धूयराहि सुण्हाहिं, धातीहिं अदुव दासीहिं। महतीहि या कुमारी हिं, संथवं से न कुज़ा अनगारे।।

**वृ.** अपिशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते, 'धूयराहि'सि दुहितृभिरपि सार्धं न विहरेत् तथा 'स्नुषाः' सुतभार्यास्ताभिरपि सार्धं न विविक्तासनादौ स्थातव्यं, तथा 'धात्र्यः' पश्चप्रकाराः स्तन्यदादयो जननीकल्पास्ताभिश्च साकं न स्थेयं, अथवाऽऽसतां तावदपरा योषितो या अप्येता 'दास्यो' घटयोषितः सर्वापदास्ताभिरपि सह सम्पर्कं परिहरेत् । तथा महतीभिः कुमारीभि-र्वाशब्दाल्लघ्वीभिश्च सार्धं 'संस्तवं' परिचयं प्रत्यासत्तिरूपं सोऽनगारो न कुर्यादिति, यद्यपि तस्यानगारस्य तस्यां दुहितरि स्नुषादौ वा न चित्तान्यथात्वमुत्यद्यते तथापि च तत्र विविक्तास-नादावपरस्य शङ्कोत्यदते अतस्तच्छङ्कानिरासार्थं स्त्रीसम्पर्क परिहर्तव्य इति ॥

मू. (२६०) अदु नाइणं च सुहीणं वा, अप्पियं दहु एगता होति । गिद्धा सत्ता कामेहिं, रक्खणपोसणे मणुस्सोऽसि ।।

षृ. अपरस्य शङ्का यथोत्पद्यते तथा दर्शयितुमाह-'अटु नाइणम्' इत्यादि, यिविक्तयोषिता सार्धमनगारमथैकदा ध्ष्ट्वां योषिज्ञातीनां सुहृदां वा 'अप्रियं' चित्तदुःखासिका भवति, एवं च तेसमाशङ्केरन्, यथा-सत्त्वाः-प्राणिन इच्छामदनकामैः 'गृद्धा' अध्युपपन्नाः, तथाहि-एवम्भूतोऽप्ययं श्रमणः स्त्रीयदनावलोकनासक्तचेताः परित्यक्तनिजव्यापारोऽनया सार्धनिर्हीकस्तिष्ठति, तदुक्तम् ॥ ९ ॥ ''मुण्डं शिरो वदनमेतदनिष्टगन्धं, भिक्षाशनेन भरणं च हतोदरस्य । गात्रं मलेन मलिनं गतसर्वशोभं, चित्रं तथापि मनसो मदनेऽस्ति वाञ्छा ॥ तथातिक्रोधाध्मातमानसाश्चैवमूचुर्यथा-रक्षणं पोषणं चेति विगृह्य समाहारद्वन्द्वस्तस्मिन् रक्षणपोषणे सदाऽऽदरं कुरु यतस्त्वमस्याः 'मनुष्योऽसि' मनुष्यो वर्तसे, यदिवा यदि परं वयमस्या रक्षणपोषणव्यापृतास्त्वमेव मनुष्यो वर्तसे, यतस्त्वयैव सार्धमियमेकाकिन्यहर्निशं परित्यक्तनि-जव्यापारा तिष्ठतीति किञ्चान्यत्--

मू. (२६९) समणंपि दट्टुदासीणं, तत्थवि ताव एगे कुप्पंति । अदुवा भोयणेहिं नत्थेहिं, इत्यीदोसं संकिणो होति ।।

वृ. श्राम्यतीति श्रमणः-साधुः अपिशब्दो भिन्नक्रमः तम् 'उदासीनमपि' रागद्वेषविरहान्म-ध्यस्थमपि धष्ट्वा, श्रमणग्रहणं तपःखिन्नदेहोपलक्षणार्थं, तत्रैवम्भूतेऽपि विषयद्वेषिण्यपि साधौ तावदेके केचन रहस्यस्त्रीजल्पनकृतदोषत्वात्सुप्यन्ति, यदिवा पाठान्तरं ''समणं दडूणुदासीणं'' 'श्रमणं' प्रव्रजितं 'उदासीनम्' परित्यक्तनिजव्यापारं स्त्रिया सह जल्पन्तं 'धष्ट्वा' उपलभ्य तत्राप्येके केचन तावत् कुप्यन्ति ।

किं पुनः कृतविकारमितिभावः, अद्यवा स्त्रीदोषाशङ्किनश्च ते भवन्ति, ते चामीस्त्रीदोषाः 'भोजनैः' नानाविधैराहारैः 'न्यस्तैः' साध्वर्थमुपकल्पितैरेतदर्थमेव संस्कृतैरियमेनमुपचरति तेनायमहर्निश-मिहागच्छतीति, यदिवा-भोजनैः श्वशुरादीनां न्यस्तैः अर्धदत्तैः सद्भिःसा वधूः साध्वागमनेन समाकुलीभूता सत्यन्यस्मिन् दातव्येऽन्यद्दद्यात्, ततस्ते स्त्रीदोषाशङ्किनो भवेयुर्यथेयं दुःशीलाऽनेनैव सहास्त इति, निदर्शनमत्र यथा-

कयाचिद्धध्वा ग्राममध्यप्रारब्धनटप्रेक्षणैकगतचित्तया पतिश्चशुरयोर्भोजनार्थमु-पविष्टयोस्तण्डुला इतिकृत्वा राइकाः संस्कृत्य दत्ताः, ततोऽसौ श्वशुरेणोपलक्षिता, निजपतिना क्रुद्धेन ताडिता, अन्यपुरुषगतचित्तेत्याशङ्कय स्वगृहान्निर्घाटितेति ॥

मू. (२६२) कुव्वंति संथवं ताहिं, पब्भट्ठा समाहिजोगेहिं। तम्हा समणा न समेति, आयहियाए सन्निसेज़ाओ।।

वृ. किञ्चान्यत्-'कुव्वंती'त्यादि, 'ताभिः' स्त्रीभि-सन्मार्गार्गलाभिः सह 'संस्तवं' तदृहगमना-लापदानसप्रेक्षणादिरूपं परिचयं तथाविधमोहोदयात् 'कुर्वन्ति' विदधति, किम्भूताः ? -प्रकर्षेण भ्रष्टाः स्खलिताः 'समाधियोगेभ्यः' समाधि-धर्मध्यानं तदर्थं तस्त्रधाना वा योगा-मनोवाक्काय-व्यापासस्तेभ्यः प्रच्युताः शीतलविहारिण इति ।

यस्मात् स्त्रीसंस्तवात्समाधियोगपरिभ्रंशो भवति तस्मात्कारणात् 'श्रमणाः' सत्साधवो 'न समेन्ति' न गच्छन्ति, सत् शोभन सुखोत्पादकतयाऽनुकूलत्वान्निषद्या इव निषद्यास्त्रीभिः कृता माया, यदिवा विसतीरिति, 'आत्महिताय' स्वहितं मन्यमानाः, एतच्चस्त्रीसम्बन्धपरिहरणं तासामप्यैहिका- मुष्भिकापायपरिहाराद्धितमिति, क्वचित्मश्चार्द्धमेवं पठ्यते –

"तम्हा समणा उ जहांहि अहिताओ सन्निसेझाओं" अयमस्यार्थ-यस्मात्स्त्रीसम्बन्धोऽनर्थाय भवति, तस्मात् हे श्रमण !-साधो !, तुशब्दो विशेषणार्थ, विशेषेण संनिषद्या-स्त्रीवसतीस्त-त्कृतोपचार- रूपा वा माया आत्महिताद्धेतोः 'जहाहि' परित्यजेति किं केचनाभ्युपगम्यापि प्रव्रज्यां स्त्रीसम्बन्धं कुर्यु: ?, येनैवमुच्यते, ओमित्याह--

मू. (२६३) बहवे गिहाईं अवहट्ट, मिस्सीभावं पत्थुया य एगे। धुवमग्गमेव पवयंति, वायावीरियं कुसीलाणं॥

वृ. 'वहवः' केचन गृहाणि 'अपहृत्य' परित्यज्य पुनस्तथाविधमोहोदयात् मिश्रीभावं

इति द्रव्यलिङ्गमात्रसद्भावाद्भावतस्तु गृहस्थसमकल्पा इत्येवम्भूता मिश्रीभावं 'प्रस्तुताः' समनुप्राप्ता न गृहस्था एकान्ततो नापि प्रव्रजिताः, तदेवम्भूता अपि सन्तो ध्रुवो-मोक्षः संयमो वा तन्मार्गमेव प्रवदन्ति, तथाहि –

ते वक्तारो भवन्ति यथाऽयमेवास्मदारब्धो मध्यमः पन्धाः श्रेयान्, तथा हि-अनेन प्रवृत्तानां प्रव्रज्यानिर्वहणं भवतीति, तदेतत्कुशीलानां वाचा कृतं वीर्यं नानुष्ठानकृतं, तथाहि-ते द्रव्यलिङ्गधारिणो वाङ्मात्रेणैव वयं प्रव्रजिता इति ब्रुवते नतु तेषां सातगौरवविषयसुखप्रतिबद्धानां शीतलविहारिणां सदनुष्ठानकृतं वीर्यमस्तीति ॥

# मू. (२६४) सुद्धं रवति परिसाए, अह रहस्संमि दुक्कडं करेंति। जाणंति, य णं तहाविहा, माइल्ले महासढेऽयंति।।

**वृ.** अपिच-स कुशीलो वाङ्मात्रेणविष्कृतवीर्यः 'पर्षदि' व्यवस्थितो धर्मदेशनावसरे सत्यात्मानं 'शुद्धम्' अपगतदोषमात्मानमात्मीयानुष्ठानं वा 'रौति' भाषते अधानन्तरं 'रहत्ये' एकान्ते 'दुष्कृतं' पापं तत्कारणं वाऽसदनुष्ठानं 'रोति' विदधाति, तच्च तस्यासदनुष्ठानं गोपायतोऽपि 'जानन्ति' विदन्ति, के ? तथारूपमनुष्ठानं विदन्तीति तथाविदः-इङ्गिताकारकुशला निपुणास्तद्विद इत्यर्थः यदिवा सर्वज्ञाः, एतदुक्तं भवति-यद्यप्यपरः कश्चिदकर्तव्यं तेषां न वेत्ति तथापि सर्वज्ञा विदन्ति,

तत्परिज्ञानेनैव किंन पर्याप्तं ?, यदिवा-मायावी महाशठश्चायमित्येवं तथाविदस्तद्विदो जानन्ति, तथाहि-प्रच्छन्नाकार्यकारी न मां कश्चिज्ञानात्येव रागान्धो मन्यते, अथ च तं तद्विदो विदन्ति, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ ''न य लोणं लोणिञ्जइ न य तुष्पिञ्जइ घयं व तेल्लं वा ।

किह सको वंचेउं अत्ता अणुहूयकछाणो ।। किद्यान्यत्-

मू. (२६५) सयं दुक्कडं च न वदति, आइडोवि पकत्थति बाले। वेयाणुवीइ मा कासी, चोइजंतो गिलाइ से भुज्ञो।।

**वृ.** 'स्वयम्' आत्मना प्रच्छन्नं यहुष्कृतं कृतं पदपरेणाचार्यादिना पृष्टो 'न वदति' न कथयति, यया अहमस्याकार्यस्य कारीति, स च प्रच्छन्नपापो मायावी स्वयमवदन् यदा परेण 'आदिष्टः' चोदितोऽपि सन् 'बालः' अज्ञो रागढेषकलितो वा 'प्रकत्थते' आत्मानं श्लाघमानोऽकार्यमपलपति, वदति च । यथाऽहमेवम्भूतमकार्यं कथं करिष्ये इत्येवं धार्षयान्प्रकथते, तथा-वेदः-पुंवेदोदयस्तस्य 'अनुवीचि' आनुकूल्यं मैथुनामिलाषं तन्माकार्षीरित्येवं 'भूयः' पुनः चोद्यमानोऽसौ 'ग्लायति' ग्लानिमुपयादि-अकर्णश्रुतं विधत्ते, मर्मविद्धो चा सखेदमिव भाषते, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ "सम्माव्यमानपापोऽहमपापोऽहमपापेनापि किं मया? ।

निर्विषस्यापि सर्पस्य, भृशमुद्धिजते जनः ॥ (इति) ओपिएण्वि हन्निणेपेप, प्रिप्य हन्निर्वेप्यवेतना ।

मू. (२६६) ओसियावि इत्यिपोसेसु, पुरिसा इत्यिवेयखेदन्ना। पन्नासमन्निता वेगे, नारीणं वसं उचकसंति।।

**वृ.** अपिच-स्त्रियं पोषयन्तीति स्त्रीपोषका-अनुष्ठानविशेषास्तेषु 'उषिता अपि' व्यवस्थिता अपि 'पुरुषा' मनुष्या भुक्तभोगिनोऽपीत्यर्थ, तथा- 'स्त्रीवेदखेदज्ञाः' स्त्रीवेदो मायाप्रधान इत्येवं निपुणा अपि तथा प्रज्ञया औरपत्तिक्यादिबुध्ध्या समन्विता-युक्ता अपि 'एक्' महामोहान्धचेतसो 'नारीणां' स्त्रीणां संसारावतरणवीथीनां 'वशं' तदायत्ततामुप-सामीप्येन 'कषन्ति' व्रजन्ति यद्यद्यत्ताः स्वप्नायमाना अपिकार्यमकार्यं वा ब्रुवते तत्तत्कुर्वते, न पुनरेतज्ञानन्ति यथैता एवम्भूता भवन्तीति, तद्यया--

II 9 II"एता हसन्ति च रुदन्ति च कार्यहेतोर्विश्वासयन्ति च नरं न च विश्वसन्ति ।

तस्मान्नरेण कुलशीलसमन्वितेन, नार्यः स्मशानघटिका इव वर्जनीयाः ।।

II २ II "समुद्रवीचीव चलस्वभावाः, सन्ध्याभ्ररेखेव मुहूर्तरागाः । स्त्रियः कृतार्था पुरुषं निरर्थकं, निष्पीडितालक्तकवत्यजन्ति ।।

अत्र च स्त्रीस्वभावपरिज्ञाने कथानकमिदम्-तद्यथा-एको युवा स्वगृहान्निर्गत्य वैशिकं कामशास्त्रमध्येतुं पाटलिपुत्रं प्रस्थितः, तदन्तराले अन्यतरग्रामवर्तिन्यैकया योषिताऽभिहितः, तद्यथा-सुकुमारपाणिपादः शोभनाकृतिस्त्वं क प्रस्थितोऽसि ?, तेनापि यथास्थितमेव तस्याः कथितं, तया चोक्तम्-वैशिकं पठित्वा मम मध्येनागन्तव्यं, तेनापि तथैवाभ्युपगतम्, अधीत्य चासौ मध्येनायातः, ।

तया च स्नानभोजनादिना सम्यगुपचरितो विविधहावभावैश्चापहृतहृदयः संस्तां हस्तेन गृह्णति, ततस्तया महताशब्देन पूत्कृत्य जनागमनावसरे मस्तके वारिवर्धनिका प्रक्षिप्ता, ततो लोकस्य समाकुले एवमाचप्टे-यथाऽयं गले लग्नेनोदकेन मनाक् न मृतः, ततो मयोदकेन सिक्त इति। गते च लोके सा पृष्टवत्ती-किंत्वया वैशिकशास्त्रोपदेशेनीस्वभावानां परिज्ञातमिति ?, एवं स्त्रीचरित्रं दुर्विज्ञेयमिति नात्रास्थाकर्तव्येति, तथा चोक्तम् --

II १ II ''हृद्यन्यद्वाच्यन्यत्कर्मण्यन्यत्पुरोऽथ पृष्ठेऽन्यत् । अन्यत्तव मम चान्यत्स्त्रीणां सर्वं किमप्यन्यत् ।। साम्प्रतमिहलोक एव स्त्रीसम्बन्धविपाकं दर्शयितमाह--

मू. (२६७) अयि हत्यपादछेदाए, अदुवा वद्धमंसउक्वंते । अवि तेयसाभितावणाणि, तच्छियखारसिंचणाईं च ।।

**वृ.** स्त्रीसम्पर्को हि रागिणां हस्तपादच्छेदाय भवति, 'अपि' सम्भावने सम्भाव्यत एतन्मोहातुराणां स्त्रीसम्बन्धाद्धस्तपादच्छेदादिकम्, अथवा वर्धमांसोत्कर्तनमपि 'तेजसा' अग्निना 'अभितापनानि' स्त्रीसम्बन्धिभिरुत्तेजितै राजपुरुषैर्भटित्रकाण्यपि क्रियन्ते पारदारिकाः, तथा वास्यादिना तक्षयित्वा क्षारोदकसेचनानि च प्रापयन्तीति ॥

मू. (२६८) अदु कण्णनासच्छेदं, कंठच्छेदणं तितिक्खंती । इति इत्थ पावसंतत्ता, नय बिंति पुणो न काहिंति ।।

**वृ.** अपिच-अथ कर्णनासिकाच्छेदं तथा कण्ठच्छेदनं च 'तितिक्षन्ते' स्वकृतदोषात्सहन्ते इति, एवं बहुविधां विडम्बनाम् 'अस्मिन्नेव' मानुषे च जन्मनि पापेन-पापकर्मणा संतप्ता नरकातिरिक्तांवेदनामनुभवन्तीति नच पुनरेतदेवम्भूतमनुष्ठानं न करिष्यामइति ब्रुवत इत्यवधारय-न्तीतियावत्, तदेवमैहिकामुष्मिका दुःखविडम्बना अप्यङ्गीकुर्वन्ति न पुनस्तदकरणतया निवृत्तिं प्रतिपद्यन्त इति भावः किञ्चान्यत्-

# मू. (२६९) सुतमेतमेवमेगेसिं, इत्थीवेदेति हु सुयक्खायं। एवंपि वा वदित्ताणं, अदुवा कम्मुणा अवकरेति।।

**q**. 'श्रुतम्' उपलब्धं गुर्वादेः सकाशाल्लोकतो वा 'एतद्' इति यत्पूर्वमा ख्यातं, तद्यथा-दूर्विज्ञेयं स्त्रीणां चित्तं दारुणः स्त्रीसम्बन्धविपाकः तथा चलस्वभावाः स्त्रियो दुष्परिचारा अदीर्घप्रेक्षिण्यः प्रकृत्या लध्व्यो भवन्त्यात्मगर्विताश्च 'इति' एवमेकेषां स्वाख्यातं भवति लोकश्रुति-परम्परया चिरन्तनाख्यायिकासु वा परिज्ञातं भवति, तथा स्त्रियं यथावस्थितस्वभाव-तस्तत्सम्बन्धविपाकतश्च येदयति-ज्ञापयतीति स्त्रीवेदो-चैशिकादिकं स्त्रीस्वभावाविर्मावकं शास्त्रमिति, तदुक्तम् –

|         | ÷ ·                                                                       |
|---------|---------------------------------------------------------------------------|
| 11 9 11 | ''दुर्ग्राह्यं हृदयं यथैव वदनं यद्दर्पणान्तर्गतं,                         |
|         | भावः पर्वतमार्गदुर्गविषमः स्त्रीणां न विज्ञायते ।                         |
| 11 9 11 | चित्तं पुष्करपत्रतोयतरलं नैकत्र सन्तिष्ठते,                               |
|         | नार्यो नाम विषाङ्कुरैरिव लता दोषैः समं वर्धिताः                           |
| แรแ     | अपिच-''सुद्ववि जियासु सुद्ववि पियासु सुद्वविय लद्धपसरासु ।                |
|         | अडर्ड्सु महिलियासु य वीसंभो नेव कायव्वो ।।                                |
| શ ૨ શ   | उब्भेउ अंगुली सो पुरिसो सयलंमि जीवलोयम्मि ।                               |
|         | कामंतएण नारी जेण न पत्ताइं दुक्खाइं ।।                                    |
| 11 3 11 | अह एयाणं पगई सव्वस्स करेंति वेमणस्साइं ।                                  |
|         | तस्स न करेंति नवरं जस्स अलं चेव कामेहिं ॥                                 |
| किञ्च-  | अकार्यमहं न करिष्यामीत्येवमुक्त्वापि वाचा 'अदुव'त्ति तथापि कर्मणा-क्रियया |
|         |                                                                           |

'अपकुर्वन्ति' इति विरूपमाचरन्ति, यदिवा अग्रतः प्रतिपद्यापि शास्तुरेवापकुर्वन्तीति ॥

मू. (२७०) अन्नं मनेन चिंतेति, वाया अन्नं च कम्मुणा अन्नं । तन्हा न सद्दह भिक्खु, बहुमायाओ इत्थिओ नश्चा।।

ष्ट्र. सूत्रकार एव तत्स्वभावाविष्करणायाह-पातालोदरगम्भीरेण मनसाऽन्यद्विन्तयन्ति तथा श्रुतिमात्रपेशलया विपाकदारुणया वाचा अन्यद्भाषन्ते तथा 'कर्मणा' अनुष्ठानेनान्य-त्रिष्पादयन्ति, यत एवं बहुमायाः स्त्रिय इति, एवं ज्ञात्वा 'तस्मात्' तासां 'भिक्षु' साधुः 'न श्रद्दधीत' तत्कृतया माययात्मानं न प्रतारवेत्, दत्तावैशिकतवत्, अत्र चैतत्काथानकम्-दत्तावैशिक एकया गणिकया तैस्तैः प्रकारैः प्रतार्यमाणोऽपि तां नेष्टवान्, ततस्तयोक्तम् –

किं मया दौर्भाग्यकलङ्काङ्कितया जीवन्त्या प्रयोजनम् ?, अहं त्वत्परित्यक्तोऽग्निं प्रविशामि, ततोऽसाववोचत्-मायया इदमप्यस्ति वैशिकं, तदाऽसौ पूर्वसुरङ्गामुखे काष्ठसमुदयं कृत्वा तं प्रज्वाल्य तत्रानुप्रविश्य सुरङ्गया गृहमागता, दत्तकोऽपि च इदमपि अस्ति वैशिकं, इत्येवमसौ विलपन्नपि वातिकैश्चितायां प्रक्षिप्तः, तथापि नासौ तासु श्रद्धानं कृतवान्, एवमन्येनापि न श्रद्धातव्यमिति किञ्चान्यत्—

### मू. (२७१) जुवती समणं बूया, विचित्तलंकारवत्यगाणि परिहित्ता । विरता चरिस्प्तहं रुक्खं, धम्ममाइक्खं णे भयंतारो ।।

**वृ.** 'युवतिः' अभिनवयौवना स्त्री विचित्रवस्त्रालङ्कारविभूषितशरीरा मायया श्रमणं ब्रूयात्, तद्यथा-विरता अहं गृहपाशात् न ममानुकूलो भर्ता मह्यं वाऽसौ न रोचते परित्यक्ता वाऽहं तेनेत्येतत् 'चरिष्यामि' करिष्याम्यहं 'रूक्ष' मिति संयमं, मौनमिति वा क्वचित्पाठः तत्र मुनेरयं मौनः-संयमस्तमाचरिष्यामि, धर्ममाचक्ष्व 'णे'त्ति अस्माकं हे भयत्रातः !, यथाऽहमेवं दुःखानां भाजनं न भवामि तथा धर्ममावेदयेति ।।

मू. (२७२) अदु साविया पवाएणं, अहमंसि साहम्मिणी य समाणाणं। जतुकुंभे जहा उवज्रोई, संवासे वदू विसीएज्रा ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-अयवाऽनेन 'प्रवादेन' व्याजेन साध्वन्तिकं योषिदुपसर्पेत्-यथाऽहं श्राविकेतिकृत्वा युष्माकं श्रमणानां साधर्मिणीत्येवं प्रपञ्चेन नेदीयसीभूत्वा कूलवालुकमिव साधुं धर्माद्धंशयति, एतदुक्तं भवति-योषित्सान्निध्यं व्रह्मचारिणां महतेऽनर्थाय, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ "तज्ज्ञानं तद्य विज्ञानं, तत्तपः स च संयमः । सर्वमेकपदे भ्रष्टं, सर्वता किमपि स्त्रियः ॥

अस्मिन्नेवार्थे दृष्टान्तमाह-यथा जातुषः कुम्भो 'ज्योतिषः' अग्नेः समीपे व्यवस्थित उपज्योतिर्वर्ती 'विलीयते' द्रवति, एवं योषितां 'संवासे' सान्निध्ये विद्वानपि आस्तां तावदितरो योऽपि विदितवेद्योऽसावपि धर्मानुष्ठानं प्रति 'विषीदेत' शीतलविहारी भवेदिति । एवं तावत्स्त्री सान्निध्ये दोषान् प्रदर्श्य तत्संस्पर्शजं दोषं दर्शयितुमाह--

मू. (२७३) जतुकुंभे जोइउवगूढे, आसुऽभितत्ते नासमुवयाइ। एवित्थियाहिं अनगारा, संवासेण नासमुवयंति॥

वृ. यथा जातुषः कुम्भो 'ज्योतिषा' अग्निनोपगूढः-समालिङ्गितोऽभितप्तोऽग्निनाभिमुख्येन् सन्तापितः क्षिप्रं 'नाशमुपयाति' द्रवीभूय विनशयति, एवंस्त्रीभिः सार्धं 'संवसनेन' परिभोगेनानगारा नाशमुपयान्ति, सर्वथा जातुषकुम्भवत् व्रतकाठिन्यं परित्यज्य संयमशरीराद् भ्रश्यन्ति ॥

मू. (२७४) कुव्वंति पावगं कम्पं, पुडा वेगेवमाहिंसु । नोऽहं करेमि पावंति, अंकेसाइणी ममेसत्ति ।।

ष्ट्र. अपिच-तासु संसाराभिष्वक्रिणीष्वभिषक्ता अवधीरितैहिकामुभिकापायाः 'पापंकर्म' मैथुनासेवनादिकं 'कुर्वन्ति' विदधति, परिध्रष्टाः सदनुष्टानाद् 'एके' केचनोत्कटमोह आचार्यादिना चोद्यमाना 'एवमाहुः' वक्ष्यमाणमुक्तवन्तः, तद्यथा-नाइमेवम्भूतकुलप्रसूतः एतदकार्यं पापोपादान-भूतंकरिष्यामि, ममैषादुहितृकल्पा पूर्वम् अङ्केशयिनी आसीत्, तदेषा पूर्वाभ्यासेनैव मय्येवमाचरति, न पुनरहं विदितसंसारस्वभावः प्राणात्ययेऽपि व्रतभङ्गं विधास्य इति । किश्च –

मू. (२७५) बालस्स मंदयं बीयं, जं च कडं अवजाणईं भुज्ञो। दुगुणं करेइ से पावं, पूयणकामो विसन्नेसी।।

वृ. 'वालस्य' अज्ञस्य रागद्वेषाकुलितस्यापरमाथ६श एतद्दितीयं 'मान्यं' अज्ञत्वम्, एकं तावदकार्यकरणेन चतुर्थव्रतभङ्गो द्वितीयं तदपलपनेन मृषावादः, तदेव दर्शयति-यत्कृतमसदाचरणं 'भूयः' पुनरपरेण चोद्यमानः 'अपजानीते' अपलपति-नैतन्मया कृतमिति, स एवम्भूतः असद-नुष्ठानेन तदपलपनेन च द्विगुणं पापं करोति, किमर्थमपलपतीत्याह-पूजनं-सत्कारपुरस्कारस्तत्- कामः-तदभिलाषीमा मे लोके अवर्णवादः स्यादित्यकार्यं प्रच्छादयति विषण्णः-असंयमस्तमेषितं शीलमस्येति विषण्णैषी ।

मू. (२७६) संलोकनिज्रमनगारं, आयगयं निमंतणेणाहंसु । वत्यं च ताइ ! पायं वा, अन्नं पाणगं पडिग्गाहे ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-संलोकनीयं-संदर्शनीयमाकृतिमन्तं कञ्चन 'अनगारं' साधुमात्मनि गतमात्मगतम् आत्मज्ञमित्यर्थः, तदेवम्भूतं काश्चन स्वैरिण्यो 'निमन्त्रणेन' निमन्त्रणपुरःसरम् 'आहुः' उक्तवत्यः, तद्यधा-हे त्रायिन् ! साधो वस्त्रं पात्रमन्यद्वा पानादिकं येन केनचिद्भवतः प्रयोजनं तदहं भवते सर्वं ददामीति मदुगृहमागत्य प्रतिगृहाण त्वमिति ॥

मू. (२७७) नीवारमेवं बुज्झेजा, नो इच्छे अगारमागंतुं। बद्धे विसयपासेहिं, मोहमावज्जइ पुणो मंदे।। –त्तिबेमि।

**वृ.** उपसंहारार्थमाह-एतधोषितां वस्त्रादिकमामन्त्रणं नीवारकल्पं 'बुध्येत' जानीयात्, यथाहि नीवारेण केनचिद्भक्ष्यविशेषेण सूकरादिर्वशमानीयते, एवमसावपितेनामन्त्रणेन वशमानीयते, अतस्तन्नेच्छेद 'अगारं' गृहं गन्तुं, यदिवा-गृहमेवावर्तो गृहभ्रमस्तं 'नेच्छेत्' नाभिलषेत्, किमिति ? यतो 'बद्धो' वशीकृतो विषया एव शब्दादयः 'पाशा' रज्जूबन्धनानि तैर्बद्धः-परवशीकृतः स्नेहपाशानपत्रोटयितुमसमर्थ सन् 'मोहं' चित्तव्याकुलत्वमागच्छति-किंकर्तव्यतामूढो भवति पौनःपुन्येन 'मन्दः' अज्ञो जड इति । इति परिसमाप्तौ । ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-४ उद्देशकः-१ समाप्तः

--: अध्ययनं-४ उद्देशकः-२ :-

उक्तः प्रथमोद्देशकः, साम्प्रतं द्वितीयः समारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः-इहानन्तरोद्देशके स्त्रीसंस्तवाञ्चारित्रस्खलनमुक्तं, स्खलितशीलस्य या अवस्था इहैव प्रादुर्भवति तत्कृतकर्मबन्धश्च तदिह प्रतिपाद्यते, इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्यादिसूत्रम्—

मू. (२७८) ओए सया न रजेज्ञा, भोगकामी पुणो विरज्जेज्ञा। भोगे समणाण सुणेह, जह भुंजंति भिक्खुणो एगे।।

**वृ.** अस्य चानन्तरपरम्परसूत्रसम्बन्धो वक्तव्यः, स चायं सम्बन्धो-विषयपाशैर्मोहमागच्छति यतोऽत 'ओज' एको रागद्वेषवियुतः स्त्रीषु रागं न कुर्यात्, परम्परसूत्रसम्बन्धस्तु संलोकनीयमनगारं ध्ष्ट्वा च यदि काचिद्योषित् साधुमशनादिना नीवारकल्पेन प्रतारयेत् तत्रौजः सन्न रज्येतेति, तत्रौजो द्रव्यतः परमाणुः भावतस्तु रागद्वेषवियुतः, स्त्रीषु रागादिहैव वक्ष्यमाणनीत्या नानाविधा विडम्बना भवन्ति तत्कृतश्च कर्मबन्धः तद्विपाकाद्यामुत्र नरकादौ तीव्रा वेदना भवन्ति यतोऽत एतन्मत्वा भावौजः सन् 'सदा' सर्वकालं तास्वनर्थखनिषुस्त्रीषु न रज्येत, तथा यद्यपि मोहोदयात् भोगाभिलाषी भवेत् तथाप्यैहिकामुष्भिकापायान् परिगण्य्य पुनस्ताभ्यो विरज्येत, एतदुक्तं भवति कर्मोदयात्यवृत्तमपि चित्तं हेयोपादेयपर्यालोचनया ज्ञानाङ्कुशेन निवर्तयेदिति, तथा श्राम्यन्ति-तपसा खिद्यन्तीति श्रमणास्तेषीएषामपि भोगा इत्येतच्छ्णूत यूयं, एतदुक्तं भवति-

गाया परित्वता खेब सारति अन्त्रणास्ता प्रविभाव मार्गा इस्पत्तव्यू जुर्स पूर्व, एरापुरस म्यास-गृहस्यानामपि भोगा विडम्बनाप्राया यतीनां तु भोगा इत्येतदेव विडम्बनाप्रायं, किं पुनस्तत्कृतावस्थाः, तथा चोक्तम्-''मुण्डं शिर'' इत्यादि पूर्ववत्, तथा यथा च भोगान् 'एके' अपुष्टधर्माणो 'भिक्षवो' यतयो विडम्बनाप्रायान् भुञ्जते ततोद्देशकसूत्रेणैव वक्ष्यमाणेनोत्तरत्र महता प्रबन्धेन दर्शयिष्यति, अन्यैरप्युक्तम् ।

| 11911     | ''कृशः काणः खञ्जः श्रवणरहितः पुच्छविकलः,            |
|-----------|-----------------------------------------------------|
|           | क्षुधाक्षामो जीर्ण पिठरककपालार्दि तगलः ।            |
|           | जूणैः पूयक्लिन्नैः कुमिकुलशतैराविलतनुः,             |
|           | शुनीमन्वेति श्वा हतमपि च हन्त्येव मदनः ॥ इत्यादि,   |
| मू. (२७९) | अह तं तु भेदमावन्नं, मुच्छितं भिक्खुं काममतिवद्वं । |
| -,        | पलिभिंदिया णं तो पच्छा, पादुद्ध हु मुद्धि पहणंति ॥  |

**वृ.** भोगिनां विडम्बनां दर्शयितुमाह-'अथे' त्यानन्तर्यार्थः तुशब्दो विशेषणार्थः, स्त्रीसंस्तवादनन्तरं 'भिक्षुं' साधुं 'भेदं' शीलभेदं चारित्र स्खलनम् 'आपन्नं' प्राप्तं सन्तं स्त्रीषु 'मूच्छितं' गृद्धमध्युपपन्नं, तमेव विशिनष्टि-कामेषु-इच्छामदनरूपेषु मतेः-बुद्धेर्मनसो वा वर्त्तो-वर्तनं प्रवृत्तिर्यस्यासौ काममतिवर्तः-कामाभिलाषुकइत्यर्थः, तमेवम्भूतं 'परिमिद्य' मदभ्युपगतः श्वेतकृष्णप्रतिपत्ता मद्दशक इत्येवं परिज्ञाय यदिवा-परिभिद्य-परिसार्यात्मकृतं ततकृतं चोद्यार्थेति

तद्यथा-मया तच लुश्चितशिरसो जल्लमलाविलतया दुर्गन्धस्य जुगुप्सनीयकक्षा-वक्षोबस्तिस्थानस्य कुलशीलमर्यादालज्जाधर्मादीन् परित्यज्यात्मा दत्तः त्वं पुनरकिश्चित्कर जल्लमलाविलतया दुर्गन्धस्य जुगुप्सनीयकक्षावक्षोबस्तिस्थानस्य कुलशीलमर्यादालज्जाधर्मादीन् परित्यज्यात्मा दत्तः त्वं पुनरकिश्चित्कर इत्यादि भणित्वा, प्रकुपितायाः तस्या असौ विषयमूच्छित-स्तद्यत्यायनार्थः पादयोर्निपतति, तदुक्तम् –

II 9 II''व्याभिन्नकेसरबृहच्छिरसंश्च सिंहा, नागाश्च दानमदराजिकृशैः कपोलैः ।

मेघाविनश्च पुरुषाः समरे च शूराः, स्त्रीसत्निधौ परमकापुरुषा भवन्ति ।।

ततो विषयेष्वेकान्तेन मूच्छिंत इति परिज्ञानात् पश्चात् 'पादं' निजवामचरण् 'उद्धृ त्य' उस्तिप्य 'मूर्छिन' शिरसि 'प्रघ्नन्ति' ताडयन्ति, एवं विडम्बनां प्रापयन्तीति ॥ अन्यच्च ।

मू. (२८०) जइ केसिआ णं मए भिक्खू, नौ विहरे सह नमित्यीए ।

केसाणविह लुंचिस्सं, नन्नत्थ मए चरिजासि ।।

**वृ.** केशा विद्यन्ते यस्याः सा केशिका णमिति वाक्यालङ्कारे, हे भिक्षो ! यदि मया 'स्त्रिया' भार्यया केशवत्या सह नो विहरेस्त्वं, सकेशया स्त्रिया भोगान् भुआनो व्रीडां यदि वहसि ततः केशानप्यहं त्वत्सङ्गमाकाङ्क्षिणी 'लुश्चिष्यामि' अपनेष्यामि, आस्तां तावदलङ्कारादिकमि-त्यपिशब्दार्थः, इदमुक्तं भवति-मया रहितेन भवता क्षणमपि न स्थातव्यम्, एतावदेहावं भवन्तं प्रार्थयामि, अहमपि यद्भवानादिशति तत्सर्वं विधास्य इति ।

मू. (२८९) अह णं से होई उवलद्धो, तो पेसंति तहाभूएहिं। अलाउच्छेदं पेहेहि, वग्गुफलाई आहराहित्ति।।

मृ. इत्येवमतिपेशलैर्विश्रम्भजननैरापातभद्रकैरालापैर्विश्रम्भयित्वा यत्कुर्वन्ति तद्दर्शयितुमाह-'अथे' त्यानन्तर्यार्थः, णमिति वाक्यालङ्कारे, विश्रम्भालापानन्तरं यदाऽसौ साधुर्मदनुरक्त इत्येवम् 'उपलब्धो' भवति-आकारैरिङ्गतैश्चेष्टया वा मद्वशग इत्येवं परिज्ञातो

भवति ताभि कपटनाटक- नायिकाभिःस्त्रीभिः, ततः तदभिप्रायपरिज्ञानादुत्तरकालं 'तथाभूतैः' कर्मकरव्यापारैरपशदैः 'प्रेषयन्ति' नियोजयन्ति यदिवा-तथाभूतैरिति लिङ्गस्थयोग्यैर्व्यापारैः ग्रेषयन्ति, तानेव दर्शयितुमाह-

'अलाउ'त्ति अलाबु-तुम्बं छिद्यते येन तदलाबुच्छेदं-पिप्पलकादि शस्त्रं 'पेहाहि'त्ति प्रेक्षस्व निरूपय लभस्वेति, येन पिप्पलकादिना लब्धेन पात्रादेर्मुखादि क्रियत इति, तथा 'वल्गूनि' शोभनानि 'फलानि' नालिकेरादीनि अलाबुकानी वा त्वम् 'आहर' आनयेति, यदिवा-वाक्फलाने च धर्मकथारूपाया व्याकरणादिव्याख्यानरूपाया वा वाचो यानि फलानि-वादिलाभरूपाणि तान्याहरेति अपिच-

#### दारूणि सागपागाए, पञ्जोओ वा भविस्सती राओ। म. (२८२) पाताणि य में रयावेहि, एहि ता में पिट्ठओमद्दे ।।

व. तथा 'दारूणि' काष्ठानि शाकं टक्कवस्तुलादिकं पत्रशाकं तत्पाकार्थं, क्वचिद् अन्नपाकायेति पाठः, तत्रान्नम्-ओदनादिकमिति, 'रात्रौ' रजन्या प्रद्योतो वा भविष्यतीतिकृत्वा, अतोअटवीत-स्तमाहरेति, तथा- 'पात्राणि' पतदुग्रहादीनि 'रञ्जय' लेपय, येन सुखेनैव भिक्षाटनमहं करोमि, यदिवा-पादावलक्तकादिना रञ्जयेति, तथा-परित्यज्यापरं कर्म तावदु 'एहि' आगच्छ 'मे' मम पृष्ठिम् उत्-प्राबल्येन मर्दय बाधते ममाङ्गमुपविष्टाया अतः संबाधय, पुनरपरं कार्यशेषं करिष्यसीति ॥

#### वत्थाणि य मे पडिलेहेहि, अन्नं पाणं च आहाराहिति। म. (२८३) गंधं च रओहरणं च, कासवगं च मे समनुजाणाहि।।

व, किश्च-'वस्त्राणि च' अम्बराणि 'मे' मम जीर्णानि वर्तन्तेऽतः 'प्रत्यपेक्षस्व' अन्यानि निरूपय, यदिवा-मलिनानि रजकस्य समर्पय, मदुपधिं वा मुषिकादिभयाखत्युपेक्षस्वेति, तथा अन्नपानादिकम् 'आहर' आनयेति, तथा 'गन्धं' कोष्ठपुटादिकं ग्रन्थं वा हिरण्यं तथा शोभनं रजोहरणं तथा लोचं कारयितुमहशक्तेत्यतः 'काश्यपं' नापितं मच्छिरोमण्डनाय श्रमणानुजानीहि येनाहं बहत्केशान- पनयामीति किञ्चान्यत्-

#### अदु अंजणिं अलंकरं, कुक्रययं में पयच्छाहि । म. (२८४) लोद्धं च लोद्धकुसुमं च, वेणुपलासियं च गुलियं च ।।

**वृ.** अथशब्दोऽधिकारान्तरप्रदर्शनार्थ पूर्वं लिङ्गस्थोपकरणान्यधिकृत्याभिहितम्, अधुना गृहस्थोपकरणान्यधिकृत्याभिधीयते, तद्यथा- 'अंजणिमि'ति अञ्जणिकां कञ्जलाधारभूतां नलिकां मम प्रयच्छस्वेत्युत्तरत्र क्रिया, तथा कटककेयुरादिकमलङ्कारं चा, तथा 'क्क्रययं'ति खुंखुणकं 'मे' मम प्रयच्छ, येनाहं सर्वालङ्कारविभूषिता वीणाविनोदेन भवन्तं विनोदयामि, तथा लोघ्रं च लोग्रकुसुमं च, तथा 'वेणुपलासियं'ति वंशात्मिका श्लक्ष्णत्वक् काष्ठिका, सा दन्तैर्वामहस्तेन प्रगृह्य दक्षिणहस्तेन वीणावद्वाद्यते, तथौषधगुटिकां तथाभूतामानय येनाहमविनष्टयौवना भवामीति ;

मू. (२८५)

कुई तगरं च अगरुं, संपिइं सम्मं उसिरेणं। तेल्लं मुहभिंजाए, वेणुफलाइं सन्निधानाए ।। **वृ.** तथा कुष्ठम्-उत्पलकुष्ठं तथाऽगरं तगरं च, एते द्वे अपि गन्धिकद्रव्ये, एतत्कृष्ठादिकम् 'उशीरेण' वीरणीमूलेन सम्पिष्टं सुगन्धि भवति यतस्तत्तधा कुरु, तथा 'तैलं' लोघ्रकुङ्कुमादिना संस्कृतं मुखमाश्रित्य 'भिलिंजए'त्ति अभ्यङ्गाय ढौकयस्व, एतदुक्तं भवति-मुखाभ्यङ्गार्थं तथाविधं संस्कृतं तैलमुपहरेति, येन कान्त्युपेतं मे मुखं जायते, 'वेणुफलाइं'ति वेणुकार्याणि करण्डकपेटुकादीनि सन्निधि सन्निधानं-वस्त्रादेर्व्यवस्थापनं तदर्थमानयेति किञ्च–

मू. (२८६) नंदीचुण्णगाई पाहराहि, छत्तोवाणहं च जाणाहि। सत्थं च सूवच्छेजाए, आणीलं च वत्थयं रयावेहि।।

**वृ.** 'नन्दीचुण्णगाइं'ति द्रव्यसंयोगनिष्पादितोष्ठप्रक्षणचूर्णोऽभिधीयते, तमेवम्भूतं चूर्णं प्रकर्षेण-येन केनचित्प्रकारेण 'आहर' आनयेति, तथाऽऽतपस्य वृष्टेर्वा संरक्षणाय छत्रं तथा उपानही च ममानुजानीहि, न मे शरीरमेभिर्विना वर्तते ततो ददस्वेति, तथा 'शस्त्रं' दात्रादिकं 'सूपच्छेदनाय' पत्रशाकच्छेदनार्थं ढौकयस्व, तथा 'वस्त्रम्' अम्बरं परिधानार्थं गुलिकादिना रञ्जय यथा आनीलम्-ईषत्रीलं सामस्त्येन वानीलं भवति, उपलक्षणार्थत्वाद्रक्तं वा यथा भवतीति

मू. (२८७) सुफणिं च सागपागाए, आमलगाई इंगाहरणं च । तिलगकरणिमंजणसलागं, धिंसु मे विहूणयं विजाणेहि ।।

**वृ.** तथा-सुष्ठु सुखेन वा फण्यते-क्वाध्यते तक्रादिकं यत्र तत्सुफणि-स्थालीपिठरादिकं भाजनमभिधीयते तच्छाकपाकार्थमानय, तथा 'आमलकानि' धात्रीफलानी स्नाना<sup>क फिल्फल</sup> म-नायाभ्यवहारार्थं वा तथोदकमाहियते येन तदुदकाहरणं-कुटवर्धनिकादि, अस्य चोः स्वायक्र जाद् धृततैलाद्याहरणं सर्वं वा गृहोपस्करं ढौकयस्वेति, तिलकः क्रियते यया सा तिलककरणी-दन्तमयी सुवर्णात्मिका वा शलाका यया गोरोचनादियुक्तया तिलकः क्रियते दति, यदिवा गोरोचनया तिलकः क्रियते सैव तिलककरणीत्युच्यते, तिलका वा क्रियन्ते-पिष्यन्ते यत्र सा तिलककरणीत्युच्यते, तथा अञ्जनं-सौवीरकादि शलाका-अक्ष्णोरञ्जनार्थं शलाका अञ्जनशलाका तामाहरेति । तथा 'ग्रीष्मे' उष्णाभितापे सति 'मे' मम विधूनकं व्यजनकं विजानीहि एवं--

मू. (२८८) संडासगं च फणिहं च, सीहलिपासगं च आणाहि । आदंसगं च पयच्छाहि, दंतपक्खालणं पवेसाहि ।।

चृ. 'संडासकं' नासिकाकेशोताटनं 'फणिहं' केशसंयमनार्थं कङ्कतकं, तथा 'सीहलिपासगं'ति वीणासंयमनार्थमूर्णामयं कङ्कणंच 'आनय' ढौकयेति, एवम् आ-समन्ताई श्यते आत्म यस्मिन् स आदर्श स एव आदर्शकरतं 'प्रयच्छ' ददस्वेति, तथा दन्ताः प्रक्षाल्यन्ते-अपगतमलाः क्रियन्ते येन तद्दन्तप्रक्षालनं-दन्तकाष्ठं तन्मदन्तिके प्रवेशयेति ॥

मू. (२८९) पूयफलं तंबोलयं, सूईसुत्तगं च जाणाहि । कोसं च मोयमेहाए, सुप्पुक्खलगं च खारगालणं च ।।

**वृ.** पूगफलं प्रतीतं 'ताम्बूलं' नागवळीवलं तथा सूचीं च सूत्रं च सूच्यर्थं वा सूत्रं 'जानीहि' ददस्वेति, तथा 'कोशम्' इति वारकादिभाजनं तत् मोचमेहाय समाहर, तत्र मोचः-प्रवणं कायिकेत्यर्थः तेन मेहः-सेचनं तदर्थं भाजनं ढौकय, एतदुक्तं भवति-बहिर्गमनं कर्तुमहमसमर्था रात्री भयाद्, अतो मम यथा रात्रौ बहिर्गमनं न भवति तथा कुरु, एतद्यान्यस्याप्यधमतमकर्त्वयस्यो- पलक्षणं द्रष्टव्यं,तथा 'शूर्पं' तन्दुलादिशोधनं तथोदूखलं तथा किञ्चन क्षारस्य-सर्ज्जिकादेर्गालन-कमित्येव- मादिकमुपकरणं सर्वमप्यानयेति किञ्चान्यत्—

मू. (२९०) वंदालगं च कारगं च, वद्यघरं च आउसो ! खणाहि । सरपाययं च जायाए, गोरहगं च सामनेराए ।।

**वृ.** 'चन्दालक्' इति देवतार्चनिकाद्यर्थं ताम्रमयं भाजनं, एतच्च मथुरायां चन्दालकत्वेन प्रतीतमिति, तथा 'करको' जलधारो मदिराभाजनं वा तदानयेति क्रिया, तथा 'वर्चोगृहं' पुरीषोत्सर्ग-स्थानं तदायुष्मन् ! मदर्थं 'स्वन' संस्कुरु, तथा शरा-इषवः पात्यन्ते-क्षिप्यन्ते येन तच्छरपातंधनुः-तत् 'जाताय' मत्पुत्राय कृते ढौकय, तथा 'गोरहगं'ति त्रिहायणं बलीवर्द च ढौकयेति, 'सामनेराए'त्ति श्रमणस्यापत्यं श्रामणिस्तस्मै श्रमणपुत्राय त्वसुत्राय गन्त्र्यादिकृते भविष्यतीति ॥

मू. (२९१) घडिगं च सडिंडिमयं च, चेलगोलं कुमारभूयाए। वासं समभिआवण्णं, आवसहं च जाण भत्तं च ॥

वृ. तथा घटिकांमृन्मयकुल्लडिकां 'डिण्डिमेन' पटहकादिवादित्रविशेषेण सह, तथ 'चेलगोलं'तिवासकंकन्दुकं 'कुमारभूताय' क्षुल्लकरूपाय राजकुमारभूताय वा मसुत्राय क्रीडनार्थ-मुपानचेति, तथा वर्षमिति प्रावृटकालोऽयम् अभ्यापन्नः-अभिमुखं समापन्नोऽत 'आवसयं' गृहंप्रावृट्कालनिवासवोग्यंतथा 'भक्तंच' तन्दुलादिकंतत्कालयोग्यं 'जानीहि' निरूपय निष्पादय, येन सुखेनैवानागतपरिकल्पितावसथादिना प्रावृट्कालोऽतिवाह्यते इति, तदुक्तम् –

| 11 9 11   | ''मासैरप्टभिरह्ना च, पूर्वेण वयसाऽऽयुषा ।  |
|-----------|--------------------------------------------|
|           | तत्कर्तव्यं मनुष्येण, यस्यान्ते सुखमेधते ॥ |
| मू. (२९२) | आसंदियं च नवसुत्तं, पाउल्लाई संकमद्वाए।    |
|           | अदु पुत्तदोहलहाए, आणप्पा हवंति दासा वा ॥   |

**वृ.** तथा 'आसंदिय' मित्यादि, आसन्दिकामुपवेशनयोग्यां मञ्चिकां, तामेव विशिनष्टि नवं-प्रत्यग्रं सूत्रं वल्कवलितं यस्यां सा नवसूत्रा ताम् उपलक्षणार्थत्वाद्वध्रचर्मावनद्धां वा निरूपयेति वा एवं च-मौझे काष्ठपादुके वा 'संक्रमणार्थ' पर्यटनार्थं निरूपय, यतो नाहं निरावरणपादा भूमौ पदमपिदातुं समर्थेति।अथवा-पुत्रे गर्भस्ते दौहदः पुत्रदौहृदः-अन्तवर्ती फलादावभिलाषविशेषस्तस्मै-तत्सम्पादनार्थं स्त्रीणां पुरुषाः स्ववशीकृता 'दासा इव' क्रयक्रीता इव 'आज्ञाप्या' आज्ञापनीया मबन्ति, यथा दासा अलज्जितैर्योग्यत्वादाज्ञाप्यन्ते एवं तेऽपि वराकाः स्नेहपाशावपाशिता विषयार्थिनः स्त्रभिः संसारावतरणवीथीभिरादिश्यन्त इति ।

मू. (२९३) जाए फले समुप्पन्ने, गेण्हसु वा णं अहवा जहाहि। अहं पुत्तपोसिणो एगे, भारवहा हवंति उट्टा वा।।

**वृ.** अन्यच्च-जातः-पुत्रः स एव फलं गृहस्थानां, तथाहि-पुरुषाणां कामभोगाः फलं तेषामपि फलं-प्रधानकार्यं पुत्रजन्मेति, तदुक्तम् –

| 11 9 11  | "इदं तत्स्नेहसरवस्वं, सममाढ्यदरिद्रयोः ।      |
|----------|-----------------------------------------------|
|          | अचन्दनमनौशीरं, हृदयस्यानुर्लेपनम् ॥           |
| <b>२</b> | यत्तच्छपनिकेत्युक्तं, बालेनाव्यक्तभाषिणा ।    |
|          | हित्वा सांख्यं च योगं च, तन्मे मनसि वर्तते ।। |

यथा 'लोके पुत्रसु(मु)खं नाम, द्वितीयं सु(मु)खमात्मनः' इत्यादि, तदेवं पुत्र- पुरुषाणां परमाभ्युदयकारणं तस्मिन् 'समुत्पन्ने' जाते तदुद्देशेन या विडम्बनाः पुरुषाणां भवन्ति ता दर्शयति-अमुं दारकं गृहाण त्वम्, अहं तु कर्माक्षणिका न मे ग्रहणावसरोऽस्ति, अथचैनं 'जहाहि' परित्यज नाहमस्य वार्तामपि पृच्छामि एवं कुपिता सती ब्रूते, मयाऽयं नव मासानुदरेणोढः त्वं पुनरुत्सङ्गेना-प्युद्वहन् स्तोकमपि कालमुद्विजस इति, दासद्दधान्तस्त्वादेशदानेनैव साम्यं भजते, नादेशनिष्पादनेन, तथाहि-दासौ भयादुद्विजन्नादेशं विधत्ते, स तुस्त्रीवशगोऽनुग्रहं मन्यमानो मुदितश्च तदादेशं विधत्ते, तथा चिक्तम् –

| યા કર્યો | ''यदेव रोचते मह्यं, तदेव कुरुते प्रिया ।             |
|----------|------------------------------------------------------|
|          | इति वेत्ति न जानाति, तस्रियं यत्करोत्यसौ ॥''         |
| 11311    | ददाति प्रार्थितः प्राणान्, मातरं हन्ति तत्कृते ।     |
|          | कि न दद्यात् न किं कुर्यात्स्त्रीभिरभ्यर्थितो नरः ।। |
| 11311    | ददाति शौचपानीयं, पादौ प्रक्षालयत्यपि ।               |
|          | श्लेष्माणमपि गृह्णति,स्त्रीणां वशगतो नरः ॥           |

तदेवं पुत्रनिमित्तमन्यद्वा यत्किञ्चित्रिमित्तमुद्दिश्य दासमिवादिशन्ति, अथ तेऽपि पुत्रान् पोषितुं शीलं येषां ते पुत्रपोषिण उपलक्षणार्थत्वाच्चास्य सवदिशकारिणः 'एके' केचन मोहोदये वर्तमानाः स्त्रीणां निर्देशवर्तिनोऽपहस्तितैहिकामुष्भिकापाय उष्ट्राइव परवशा भारवाहा भवन्तीति किञ्चान्यत्–

मू. (२९४) राओवि उड्टिया संता, दारगं च संठवंति धाई वा। सुहिरामणा वि ते संता, वत्यधोवा हवंति हंसा वा।।

**वृ.** रात्रावप्युत्यिताः सन्तो रुदन्तं दारकं धात्रीवत् संस्थापयन्त्यनेकप्रकारैरुछापनैः, तद्यधा-''सामिओसि नगरस्स य नक्करउरस्स य हत्यकप्यगिरिपट्टणसीहपुरस्स य उण्णयस्स निन्नस्स य कुच्छिपुरस्स य कण्णकुञ्ज आयामुहसोरियपुरस्स य'' इत्येवमादिभिरसम्बद्धैः क्रीडनकालापैः स्त्रीचित्तानुवर्तिनः पुरुषास्तत् कुर्वन्ति येनोपहास्यतां सर्वस्य व्रजन्ति, सुष्ठु ई्रीः-लञ्जा तस्यां मनः-अन्तःकरणं येषां ते सुहीमनसो-लञ्जालवोऽपि ते सन्तो विहाय लज्ञां स्त्रीवचनात्सर्वजघन्यान्यपि कर्माणि कुर्वते, तान्येव सूत्रावयवेन दर्शयति-'वस्त्रधावका' वस्त्रप्रक्षालका हंसा इव-रजका इव भवन्ति, अस्य चोपलक्षणार्थत्वादन्यदप्युदकवहनादिकं कुर्वन्ति ॥

मू. (२९५) एवं बहुहिं कयपुब्वं, भोगत्याए जेऽभियावन्ना । दासे मिइव पेसे वा, पसुभूतेव से न वा केई ।।

**वृ.** किमेतत्केचन कुर्वन्ति येनैवमभिधीयते ?, बाढं कुर्वन्तीत्याह-'एव' मिति पूर्योक्तं स्त्रीणामादेशकरणं पुत्रपोषणवधावनादिकं तद्बहुभिः संसाराभिष्वक्निभिः पूर्वं कृतं कृतपूर्वं तथा परे कुर्वन्ति करिष्यन्ति च ये 'भोगकृते' कामभोगार्थमैहिकामुष्मिकापायभयमपर्यालोच्य आभिमुख्येन-भोगानुकूल्येन आपन्ना-व्यवस्थिताः सावद्यानुष्ठानेषु प्रतिपन्ना इतियावत्, तथा यो रागान्धः स्त्रीभिर्वशीकृतः स दासवदशङ्किताभिःस्तामि प्रत्यपरेऽपि कर्मणि नियोज्यते, तथ वागुरापतितः परवशो मृग इव धार्यते, नात्मवशो भोजनादिक्रिया अपि कर्तुं लभते, तथा 'प्रेष्य इव' कर्मकर इव क्रयक्रीत इव वर्चःशोधनादावपि नियोज्यते ।

तथा-कर्तव्याकर्तव्यविवेकरहिततया हिताहितप्राप्तिपरिहारशून्यत्वात् पशुभूत इव, यथा हि पशुराहारमयमैथुनपरिग्रहाभिज्ञ एव केवलम्, एवमसावपि सदनुष्ठानरहितत्वात्सशुकल्पः, यदिवा-सस्त्रीवशगो दासमृगप्रेष्यशुभ्योऽप्यथमत्वान्न कश्चित्, एतदुक्तं भवति-सर्वाधमत्वात्तस्य तत्तुल्यं नास्त्येव येनासावुपमीयते, अथवा-न स कश्चिदिति, उभयभ्रष्टत्वात्, तथाहि-न तावत्यव्रजितोऽसौ सदनुष्ठानरहितत्वात्, नापि गृहस्थः ताम्बूलादिपरिभोगरहितत्वाल्लोचि-कामात्रधारित्वाञ्च, यदिवा एहिकामुष्मिकानुष्ठायिनां मध्येन कश्चिदिति ।

साम्प्रतमुपसंहारद्वारेण स्त्रीसङ्गपरिहारमाह--

मू. (२९६) एवं खु तासु वित्रप्पं, संधवं संवासं च वज्रेज़ा। तज्ञातिआ इमे कामा, वज्रकरा य एवमक्खाए।।

**दृ**. 'एतत्' पूर्वोक्तं खुशब्दो वाक्यालङ्कारे तासु यत् स्थितं तासां वा स्त्रीणां सम्बन्धि यद् विज्ञप्तम्-उक्तं, तद्यथा-यदि सकेशया मया सह न रमसे ततोऽहं केशानप्यपनयामीत्येवमादिकं, तथा स्त्रीभिः सार्धं 'संस्तवं' परिचयं तत्संवासं च स्त्रीभिःसहैकत्र निवासं चात्महितमनुवर्तमानः सर्वापायभीरु 'त्यजेत्' जह्यात्, यतस्ताभ्यो-रमणीभ्यो जाति-उत्पत्तिर्येषां तेऽमी कामास्तञातिका-रमणीसम्पर्कोत्थास्तथा 'अवद्यं' पापं वज्रं वा गुरुत्वादधःपातकत्वेन पापमेव तत्करणशीला अवद्यकरा वज्रकरा वेत्येवम् 'आख्याताः' तीर्थकरगणधरादिभिः प्रतिपादिता इति ।

मू. (२९७) एयं भयं न सेयाय, इइ से अप्पगं निरुंभित्ता। नो इत्यिं नो पसुं भिक्खू, नो सयं पाणिणा निलिञ्जेज्ञा।।

**वृ.** सर्वोपसंहारार्धमाह-'एवम्' अनन्तरनीत्या भयहेतुत्वात्स्त्रीभिर्विज्ञप्तं तथा संस्तवस्तत्संवासश्च भयमित्वतः स्त्रीभिः सार्धं सम्पर्को न श्रेयसे असदनुष्ठानहेतुत्वात्तस्येत्येवं परिज्ञाय स भिक्षुरव- गतकामभोगविपाक आत्मानं स्त्रीसम्पर्कान्निरुध्य सन्मार्गे व्यवस्थाप्य यत्कुर्यात्तद्दर्शयति-न स्त्रियं नरकवीधीप्रायां नापि पशुं 'लीयेत' आश्रयेत स्त्रीपशुभ्यां सह संवासं परित्यजेत्, 'स्त्रीपशुपण्डकविवर्जिता शय्ये'तिवचनात्, तथा स्वकीयेन 'पाणिना' हस्तेनावाच्यस्य 'न निलिज्ञेज्ञ'त्ति न सम्बाधनं कुर्यात्, यतस्तदपि हस्तसम्बाधानं चारित्रं शबलीकरोति, यदिवा स्त्रीपश्चादिकं स्वेन पाणिना न स्पृशेदिति अपि च--

# मू. (२९८) सुविसुद्धलेसे मेहावी, परकिरिअं च वज्रए नाणी। मणसा वयसा कायेणं, सव्वफाससहे अनगारे।।

**दृ.** सुष्ठु-विशेषेण शुद्धा-स्त्रीसम्पर्कपरिहाररूपतया निष्कलङ्का लेश्या-अन्तःकरणवृत्तिर्यस्य सतथा स एवम्भूतो 'मेघावी' मर्यादावर्ती परस्मै-स्यादिपदार्थाय क्रिया परक्रिया-विषयोपभोगद्वारेण परोपकारकरणं परेण वाऽऽत्मनः संबाधनादिका क्रिया परक्रिया तां च 'ज्ञानी' विदितवेद्यो 'वर्जयेत्' परिहरेत्, एतदुक्तं भवति-विषयोपभोगोपाधिना नान्यस्य किमपि कुर्यान्नाप्यात्मनः स्त्रिया पादधावनादिकमपि कारयेत्, एतद्य परक्रियावर्जनं मनसा वचसा कायेन वर्जयेत्।

तथाहि-औदारिककामभोगार्थं मनसान गच्छति नान्यं गमयति गच्छन्तमपरं नानुजानीते

एवंचाचा कायेन च, सर्वेऽप्यौदारिकेनव भेदाः, एवंदिव्येऽपि नव भेदाः, ततश्चाष्टादशभेदभिन्नमपि ब्रह्म विभृयात्, यथा च स्त्रिस्पर्शपरीषहः सोढव्य एवं सर्वानपि शीतोष्णदंशमशकतृणा-दिस्पर्शानधिसहेत, एवं च सर्वस्पर्शसहोऽनगारः साधुर्भवतीति ।

मू. (२९९) इश्चेवमाहु से वीरे, धुअरए धुअमोहे से भिक्खू। तम्हा अज्झत्थविमुद्धे, सुविमुक्के आमोक्खाए परिव्वएजा सिह। त्तिबेमि।।

ष्ट्र. क एवमाहेति दर्शयति-'इति' एवं यत्पूर्वमुक्तं तत्सर्व स वीरो भगवानुत्पन्नदिव्यज्ञानः परहितैकरतः 'आह' उक्तवान्, यत एवमत धूतम्-अपनीतं रजः-स्त्रिसम्पर्कादिकृतं कर्म येन स धूतरजाः तथा धूतो मोहो रागद्वेषरूपो येन स तथा । पाठान्तरं वा धूतः-अपनीतो रागमार्गो-रागपन्था यस्मिन् स्त्रीसंस्तवादिपरिहारे तत्तथा तत्सर्वं भगवान् वीर एवाह, यत एवं तत्सात् स भिक्षु 'अध्यात्मविशुद्धः' सुविशुद्धान्तःकरणः सुष्ठु रागद्वेषात्मकेन स्त्रीसम्पर्केण मुक्तः सन् 'आमोक्षाय' अशेषकर्मक्षयं यावत्परि-समन्तात्संयमानुष्ठानेन 'व्रजेत्' गच्छेत्संयमोद्योगवान् भवेदिति, इति परिसमाप्त्यर्थे, व्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-४ उद्देशकः-२ समाप्तः

# अध्ययनं-४ समाप्तम् मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य चतुर्थअध्ययनटीका परिसमाप्ता।

अध्ययनं-५ नरकविमक्तिः)

ष्ट्र. उक्तं चतुर्थमध्ययनं, साम्प्रतं पश्चममारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहाद्ये अध्ययने स्वसमयपरसमयप्ररूपणाऽभिहिता, तदनन्तरं स्वसमये बोध्यो विधेय इत्येताद्वितीयेऽध्य-यनेऽभिहितं, सम्बुद्धेने चानुकूलप्रतिकूला उपसर्गा सम्यक् सोढव्या इत्येतत्तृ तीयेऽध्ययने प्रतिपादितं, तथा सम्बुद्धेनैव स्त्रीपरीषहश्च सम्यगेव सोढव्य इत्येतच्चतुर्थेऽध्ययने प्रतिपादितं, साम्प्रतमुपसर्गभीरोः स्त्रीवशगस्यावश्यं नरकपातो भवति तत्र च याद्दक्षा वेदनाः प्रादुर्भवन्तिता अनेनाध्ययनेन प्रतिपाद्यन्ते, तदनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्युनुयोगद्वाराणि उपक्रमादीनि वक्तव्यानि, तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारो द्वेधा-अध्ययनार्थाधिकार उद्देशार्थाधि-कारश्च, तत्राध्ययनार्थाधिकारो निर्युक्तिकारेण प्रागेवाभिहितः ।

तद्यथा-'उवसग्गभीरुणोथीवसस्स नरएसु होज उववाओ' इत्यनेन, उद्देशार्थाधिकारस्तु निर्युक्तिकृता नाभिहितः, अध्ययनार्थाधिकारान्तर्गतत्वादिति । साम्प्रतं निक्षेपः, स च त्रिविधः, ओघनिष्पन्नो नामनिष्पन्नः सूत्रालापकनिष्पन्नश्चेति, तन्नौघनिष्पन्ने निक्षेपेऽध्ययनं, नामनिष्पन्ने तु नरकविभक्तिरिति द्विपदं नाम, तत्र नरकपदनिक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह-

 निरए छक्कं दव्वं निरया उ इहेव जे भवे असुभा । खेत्तं निरओगासो कालो निरएसु चेव ठिती ॥
 भावे उ निरयजीवा कम्मुदओ चेव निरवपाओगो । सोऊण निरयदुक्खं तवचरणे होइ जइवव्वं ॥ **दृ.** तत्र नरकशब्दस्य नामस्यापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् षोढा निक्षेपः, तत्र नामस्यापने क्षुण्णे, द्रव्यनरक आगमतो नोआगमतश्च, आगमतो ज्ञाता तत्र चानुपयुक्तः, नोआगमतस्तु ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तः 'इहैव' मनुष्यभवे तिर्यग्भवे वा ये केचनाशुभकर्मकारित्वादशुभाः सत्त्वाः कालकसौकरिकादय इति, यदिवा यानि कानिचिदशुभानि स्थानानि चारकादीनि याश्च नरकप्रतिरूपा वेदनास्ताः सर्वा द्रव्यनरका इत्यभिधीयन्ते, यदिवा कर्मद्रव्यनोकर्मद्रव्यभेदाद् द्रव्यनरको द्वेधा, तत्र नरकवेद्यानि यानि बद्धानि कर्माणि तानि चैकभविकस्य बद्धायुष्कस्या-भिमुखनामगोत्रस्य चाश्चित्य द्रव्यनरको भवति, नोकर्मद्रव्यनरकस्तििहैव येऽशुभा रूपरसगन्ध-वर्णशब्दस्पर्शाइति, क्षेत्रनरकस्तु 'नरकावकाशः' कालमहाकालरौवमहारीखवाप्रतिष्ठानाभिधाना-दिनरकाणां चतुरशीतिलक्षसंख्यानां विशिधो भूभागः, कालनरकस्तु यत्र यावती स्थितिरिति ।

भावनरकस्तु ये जीवा नरकायुष्कमनुभवन्ति तथा नरकप्रायोग्यः कर्मोदय इति, एतदुक्तं भवति-नरकान्तर्वर्तिनो जीवास्तथा नारकायुष्कोदयापादितासातावेदनीयादिकर्मोदयश्चैतद् द्वितयमपि भावनरक इत्यभिधीयते इति, तदेवं 'श्रुत्वा' अवगम्य तीव्रमसह्यं 'नरकदुःखं' क्रकचपाटनकुम्भीपाकादिकं परमाधार्मिकापादितं परस्परोदीरणाकृतं स्वाभाविकं च 'तपश्चरणे' संयमानुष्ठाने नरकपातपरिपन्थिनि स्वर्गापवर्गागमनैकहेतावात्महितमिच्छता 'प्रयतितव्यं' परित्यक्तान्यकर्तव्येन यत्नो विधेय इति ।। साम्प्रतं विभक्तिपदनिक्षेपार्थमाह--

नि. [६६] नामंठवणादविए खेत्ते काले तहेव भावे य । एसो उ विभत्तीए निक्खेवो छव्विहो होइ ॥

**q**. विभक्तेर्नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् षोढा निक्षेपः, तत्र नामविभक्तिर्यस्य कस्यचित्सचित्तादेर्द्रव्यस्य विभक्तिरिति नाम क्रियते, तद्यधा-स्वादयोऽष्टौ विभक्तयस्तिवादयश्च, स्थापनाविभक्तिर्स्तु यत्र ता एव प्रातिपदाकाद्धातोर्वा परेण स्थाप्यन्ते पुस्तकपत्रकादिन्यस्ता वा, द्रव्यविभक्तिर्जीवाजीवभेदाद् ढिधा, तत्रापि-जीवविभक्ति सांसारिकेतरभेदाढिधा, तत्राप्यसांसारिकजीवविभक्तिर्द्रव्यकालभेदात् ढेधा, तत्र द्रव्यतस्तीर्थातीर्थसिद्धादिभेदा-त्यधदशधा, कालतस्तु प्रथमसमयसिध्धादिभेदादनेकधा, सांसारिकजीवविभक्तिरिन्द्रियजातिभव-भेदात्त्रिधा, तत्रेन्द्रियविभक्ति-एकेन्द्रियविकलेन्द्रियपश्चेन्द्रियभेदात्पश्चधा, जातिविभक्ति पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतित्रसभेदात् षोढा, भवविभक्तिर्गारकतिर्यङ्मनुष्यामरभेदाश्चतुर्धा, अजीवद्र-व्यविभक्तिस्तु रूप्यरूपिद्रव्यमेदाद् द्विधा, तत्र रूपिद्रव्यविभक्तिर्श्वज्ञुर्धा तद्यधा-स्कन्धाः स्कन्धदेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुद्गलाश्च, अरूपिद्रव्यविभक्तिर्दशधा, तद्यधा-धर्मास्तिकायो धर्मास्तिकायस्य देशो धर्मास्तिकायस्य प्रदेशः, एवमधर्माकाशयोरपि प्रत्येकं त्रिभेदता द्रष्टव्या, अद्धासमयश्च दशम इति, क्षेत्रविभक्तिश्चतुर्धा । तद्यथा–

स्थानं दिशं द्रव्यं स्वामित्वं चाश्रित्वं तत्र स्थानाश्रयणादूर्ध्वाधस्तिर्यग्विभागव्यवस्थितो लोको वैशाखस्थानस्थपुरुष इव कटिकिस्थकरयुग्म इव द्रष्टव्यः, तत्राप्यधोलो- कविभक्ती रत्नप्रभाद्याः सप्त नरकपृथिव्यः, तत्रापि सीमन्तकादिनरकेन्द्रकावलिकप्रविष्टपुष्पाव-कीर्णकवृत्तत्र्यस्रचतुरस्नादिनरकस्वरूपनिरूपणं, तिर्यग्लोकविभक्तिस्तु जम्बूद्वीपलवणसमुद्रधात- कीखण्डकालोदसमुद्रेत्यादि हिगुणहिगुणवृद्धया हीपसागरस्वयम्भूरमणपर्यन्तस्वरूपनिरूपणं, ऊर्ध्वलोकविभक्ति सौधर्माद्या उपर्युपरिव्यवस्थिता द्वादश देवलोकाः नव ग्रैवेयकानि पञ्च महाविमानानि, तत्रापि विमानेन्द्रकावलिकाप्रविष्टपुष्पावकीर्णकवृत्तत्र्यस्रचतुरस्नादिविमानस्वरूप-निरूपणमिति, दिगाश्रयणेन तु पूवस्यां दिशि व्यवस्थितं क्षेत्रमेवमपरास्वपीति, द्रव्याश्रय-णाच्छालिक्षेत्रादिकं गृह्यते, स्वाम्याश्रयणाद्य देवदत्तस्य क्षेत्रं यज्ञदत्तस्य वेति, यदिवा –

क्षेत्रविभक्तिरार्यानार्यक्षेत्रभेदाद् द्विधा, तत्राप्यार्यक्षेत्रमर्धषङ्विंशतिजनपदोपलक्षितं राजगृहमगधादिकं गृह्यते।

| ~                                                                      |                                                               |  |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|
| 11 9 11                                                                | ''रायगिह मगह चंपा अंगा तह तामलित्ति घंगा य ।                  |  |
|                                                                        | कंचणपुरं कलिंगा वाणारसी चेव कासी य ।।                         |  |
| 11 2 11                                                                | साकेय कोसला गयपुर च कुरु सोरियं कुसड़ा य ।                    |  |
|                                                                        | कंपिछं पंचाला अहिछता जंगला चेव ॥                              |  |
| 3                                                                      | बारवई य सुरहा मिहिल विदेहा य वच्छ कोसंबी ।                    |  |
|                                                                        | नंदिपुरं संदिब्मा भद्दिलपुरमेव मलया य ॥                       |  |
| &                                                                      | वइराड मच्छ वरणा अच्छा तह मित्तियावइ दसण्णा ।                  |  |
|                                                                        | सुत्तीमई य चेदी वीयभयं सिंधुसोवीरा ॥                          |  |
| 11411                                                                  | महुरा य सूरसेणा पावा भंगी य मासपुरिवद्टा ।                    |  |
|                                                                        | सावत्थी य कुणाला, कोडीवरिसं च लाढा य ।।                       |  |
| ६                                                                      | सेयवियाविय नयरि केययअद्धं च आरियं भणियं ।                     |  |
|                                                                        | जत्थुप्पत्ति जिणाणं चक्कीणं रामकिण्हाणं ॥                     |  |
|                                                                        | –अनार्यक्षेत्रं धर्मसंज्ञारहितमनेकधा, तदुक्तम् –              |  |
| 11 9 11                                                                | ''सग जवण सबर बब्बर कायमुरुंडो दुगोणपकणया ।                    |  |
|                                                                        | अक्खागहूणरोमस पारसखसखासिया चेव ॥                              |  |
| 11 R II                                                                | दुविलयलवोस बोक्कस भिछंद पुलिंद कोंच भमर रूया।                 |  |
|                                                                        | कोंबोय चीण चुंचय मालय दमिला कुलक्खा य ।।                      |  |
| 11 <b>3 11</b>                                                         | केकय किराय हयमुह खरमुह गयतुरगमेढगमुहा य ।                     |  |
|                                                                        | हयकण्णा गयकण्णा अन्ने य अनारिया बहवे ।।                       |  |
| ¥                                                                      | पावा य चंडदंडा अनारिया निग्धिणा निरनुकंपा ।                   |  |
|                                                                        | धम्मोत्ति अक्खराइं जेसु न नज़ंति सुविणेऽवि ।।                 |  |
| कालविर्भा                                                              | क्तेस्तु अतीतानागतवर्तमानकालभेदात्त्रिधा, यदिवैकान्तसुषमादिक- |  |
|                                                                        | र्पिण्युपलक्षितं द्वादशारं कालचक्रं, अथवा –                   |  |
| 11911                                                                  | ''सम्यावलियमुहुत्ता दिवसमहोरत्त पक्ख मासा य ।                 |  |
|                                                                        | संवच्छरयुगपलिया सागर उस्सप्पि परियहे ॥                        |  |
| इत्येवमादिका कालविभक्तिरिति, भावविभक्तिस्तु जीवाजीवभावभेदाद्विधा, तत्र |                                                               |  |
|                                                                        | औदयिकौपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकसान्निपातिकभेदात्       |  |

षटप्रकारा, तत्रौदयिको गतिकषायलिङ्गमिथ्यादर्शनाज्ञानासंयतासिद्धलेश्याश्चतुस्येकैकैके-षङभेदक्रमेणैकविंशतिभेदभिन्नः, तथौपशमिकः सम्यक्त्वचारित्रभेदाद् द्विविधः ।

क्षायिकः सम्यकत्वचारित्रज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्यभेदात्रवधा, क्षायोपशमिकस्तु ज्ञानाज्ञानदर्शनदानादिलब्धयश्चतुस्त्रित्रिपञ्चभेदाः तथा सम्यक्त्वचारित्रसंयगासंयमभेद-क्रमेणाष्टादशधेति, पारिणामिको जीवमव्याभव्यत्वादिरूपः, सान्निपातिकस्तु द्विकादिभेदात् षर्ङ्विंशतिभेदः, संभवी तु षड्विधोऽयमेव गतिभेदात्पञ्चदशधेति । अजीवभावविभक्तिस्तु मूर्तानां वर्णगन्धरसस्पर्शसंस्थानपरिणामः अमूर्तानां गतस्थित्यवगाहवर्तनादिक इति, साम्प्रतं समस्तपदापेक्षया नरकविभक्तिरिति नरकाणां विभागो विभक्तिस्तामाह--

नि. [६७] पुढवीफासं अन्नानुवक्कम निरयवालवहणं च । तिसु वेदेंति अताणा अनुभागं चेव सेसासु ।।

पृथिव्याः-शीतोष्णरूपाँयास्तीव्रवेदनोत्पादको यः स्पर्श-सम्पर्क पृथिवीसंस्पर्शस्तमनुभवन्ति, तमेव विशिनष्टि-अन्येन देवादिना उपक्रमितुम्-उपशमयितुं यो न शक्यते सोऽन्यानुपक्रमस्तम्, अपराचिकित्स्यमित्यर्थ, तमेवम्भूतमपरासाध्यं पृथिवीस्पर्शं नारकाः समनुभवन्ति, उपलक्षणार्थत्वा-द्यास्य रूपरसगन्धस्पर्शशव्दानप्येकान्तेनाशुभान्निरुपमाननुभवन्ति ।

तथा नरकपालैः-पश्चदशप्रकारैः परमाधार्मिकैः कृतं मुद्गरासिकुत्तक्रकचकुम्भीपाकादिकं यधमनुभवन्त्याद्यासु 'तिसृषु' रत्नशर्करावालुकाख्यासु पृथिवीषु स्वकृतकर्मफलभुजो नारका 'अत्राणा' अशरणाः प्रभूतकालं यावदनुभवन्ति, 'शेषासु' चतसृषु पृथिवीषु पङ्कघूमतमोमहातमः-प्रभाख्यासु अनुभावमेव परमाधार्मिकनरकपालाभावेऽपि स्वत एव तत्कृतवेदनायाः सकाशा-द्यस्तीव्रतरोऽनुभावो विपाको वेदनासमुदधातस्तमनुभवन्ति परस्परोदीरितदुः खाश्च भवन्तीति । साम्प्रंतं परमाधार्मिकानामाद्यासु तिसृषु पृथिवीषु वेदनोत्पादकान् स्वनामग्राहं दर्शयितुमाह–

 नि. [६८] अंबे अंबरिसी चेच, सामे य सबलेवि य । रोद्दोवरुद्द काले य, महाकालेत्तिआवरे ।।
 नि. [६९] असिपत्ते धणुं कुंभे, वालु वेयरणीवि य ।

खरस्सरे महाघोसे, एवं पन्नरसाहिया ॥

गाथाद्वयं प्रकटार्थम्, एवं ते चाम्बइत्यादयः परमाधार्मिका यार्धक्षां वेदनामुत्पादयन्ति प्रायोऽन्वर्थसंज्ञत्वात्तादृशाभिधाना एव द्रप्टव्या इति, साम्प्रतं स्वाभिधानापेक्षया यो यां वेदना परस्परोदीरणदुःखं चोत्पादयति तां दर्शयितुमाह—

नि. [७०] धाडेंति य हाडेंति य हणंति विंधंति तह निसुंभंति । मुंचंति अंबरतले अंबा खलु तत्थ नेरइया ।।

ष्ट्र. तत्राम्बाभिधानाः परमाधार्मिकाः स्वभवनान्नरकावासं गत्वा क्रीडया नारकान् अत्राणान् सारमेयानिव शूलादिप्रहारैस्तुदन्तो 'धाडेति'त्ति प्रेरयन्ति-स्थानात् स्थानान्तरं प्रापयन्तीत्यर्थः, तथा 'पहाडेंति'त्ति स्वेच्छयेतश्चेतश्चानाथं भ्रमयन्ति, तथा अम्बरतले प्रक्षिप्य पुनर्निपतन्तं मुद्गरादिना छनन्ति, तथा शूलादिना विध्यन्ति, तथा 'निसुंभंति'त्ति कृकाटिकायां गृहीत्वा भूमौ पातयन्ति अधोमुखान्, तथोस्तिप्य अम्बरतले मुश्चन्तीत्येवमादिकया विडम्बनया 'तन्न' नरकपृथिवीषु नारकान् कदर्थयन्नि । कि श्चान्यत् ।

नि. [७१] ओइयहये य तहियं निस्सन्ने कप्पणीहि कप्पंति। विदुलगचडुलगछिन्ने अंबरिसी तत्थ नेरइए ।।

**वृ.** उप-सामीप्येन मुद्रारादिना हता उपहता : पुनरप्युपहता एव खङ्गादिना हता उपहतहतास्तान्नारकारन् 'तस्यां' नरकपृथिव्यां 'निसंज्ञकान्' नष्टसंज्ञान् मूच्छितान्सतः कर्पणीभिः 'कल्पयन्ति' छिन्दन्तीतश्चेतश्च पाटयन्ति, तथा 'द्विदलचटुलकच्छिन्नानि'ति मध्यपाटितान् खण्डशश्छिन्नांश्च नारकांस्तत्र-नरकपृथिव्यामम्बर्षिनामानोऽसुराः कुर्वन्तीति, तथा-'अपुण्यवतां' तीव्रासातोदये वर्तमानानां नारकाणां श्यामाख्याः परमाधार्मिका एतद्यैतद्य प्रवर्तयन्ति ।

नि. [७२] साडणपाडणतोडण बंधणरञ्जलयप्पहारेहिं। सामा नेरइयाणं पवत्तयंती अपुण्णाणं।।

**वृ.** तद्यथा-'शातनम्' अङ्गोपाङ्गानां छेदनं, तथा 'पातनं' निष्कुटादधो वज्रभूमौ प्रक्षेपः तथा 'प्रतोदनं' शूलादिना तोदनं व्यधनं, सूच्यादिना नासिकादौ वेधस्तथा रज्ञादिना क्रूरकर्मकारिणं बन्धन्ति, तथा तार्धग्विधलताप्रहारैस्ताडयन्त्येवं दुःखोत्पादनं दारुणं शातनपातनवेधनबन्धनादिकं बहुविधं 'प्रवर्तयन्ति' व्यापारयन्तीति, अपिच-तथा-सबलाख्या नरकपालास्तथा विधकर्मोदयस-मूत्यन्नक्रीडापरिणामा अपूण्यभाजां नारकाणां यत्कूर्वन्ति तद्दर्शयति ।

नि. [७३] अंतगयफिष्फिसाणि य हिययं कालेज फुष्फुसे वक्वे। सबला नेरतियाणं कड्ढेंत तहिं अपुन्नाणं ।।

**वृ.** तद्यथा-अन्त्रगतानि यानि फिप्फिसानि-अन्त्रान्तर्वर्तीनि मांसविशेषरूपाणि तथा हृदयं पाटयन्ति तथा तद्गतं 'कालेञ्जं'ति हृदयान्तर्वर्ति मांसखण्डं तथा 'फुप्फुसे'त्ति उदरान्तर्वर्तीन्यन्त्र-विशेषरूपाणि तथा 'वल्कलान्' वर्ध्रान् आकर्षयन्ति, नानाविधैरुपायैरशरणानां नारकाणां तीव्रां वेदनामुत्पादयन्तीति ।

नि. [७४] असिसत्तिकोंततोमरसूलतिसूलेसु सूइचियगासु । पोयंति रुद्दकम्मा उ नरगपाला तहिं रोद्दा ।।

**वृ.** अपिच-तथा अन्वर्थाभिधाना रौद्राख्या नरकपाला रौद्रकर्माणो नानाविधेष्वसिश-क्त्यादिषु प्रहरणेषु नारकानशुभकर्मोदयवर्तिनः प्रोतयन्तीति।

नि. [७५] भंजंति अंगमंगाणि ऊरूबाहूसिराणि करचरणे। कप्पेंति कप्पणीहिं उवरुद्दा पावकम्परया।

**वृ.** तथा उपरुद्राख्याः परमाधार्मिका नारकाणामङ्गप्रत्यङ्गानि शिरोबाहूरुकादीनि तथा करचरणांश्च 'भञ्जन्ति' मोटयन्ति पापकर्माणः कल्पनीभि 'कल्पयन्ति' पाटयन्ति, तन्नास्त्येव दुःखोत्पादनं यत्ते न कुर्वन्तीति ।

नि. [७६] भीरासु सुंठएसु य कंडूसुं य पयंडएसु य पयंति। कुंभीसु य लोहिएसु य पयंति काला उ नेरतिए ॥

**वृ.** अपिच-तथा कालाख्या नरकपालासुरा 'भीरासु' दीर्घचुल्लीषु तथा शुष्ठकेषु तथा कन्दुकेषु जीवन्मत्स्यानिव पचन्ति । नि. [७७] कप्पंति कागिणीमंसमाणि छिंदंति सीहपुच्छाणि । खावंति य नेरइए महकाला पावकम्मरए ।।

**वृ.** अपिच-महाकालाख्यानरकपालाः पापकर्मनिरता नारकान्नानाविधैरुपायैः कदर्धयन्ति, तद्यथा – काकिणीमांसकानि श्लक्ष्णमांसखण्डानि 'कल्पयन्ति' नारकान् कुर्वन्ति, तथा 'सीह-पुच्छाणि'त्ति पृष्ठीवर्ध्रास्तांश्छिन्दन्ति, तथा येप्राक्मांसाशिनोनारका आसन् तान् स्वमांसानि खादयन्तीति

नि. [७८] हत्थे पाए ऊरू बाहुसिरापायअंगमंगाणि । छिंदंति पगामं तू असि नेरइए निरयपाला ।।

**वृ.** अपिच-असिनामानो नरकपाला अशुभकर्मोदयवर्तिनो नारकानेवं कदर्थयन्ति, तद्यथा-हस्तपादोरूबाहुशिरःपार्श्वादीन्यङ्गप्रत्यङ्गानि छिन्दन्ति 'प्रकामम्' अत्यर्थं खण्डयन्ति, तुशब्दोऽपरदुःखोत्पादनविशेषणार्थ इति ।

नि. [७९] कण्णोडणासकरचरणदसणडणफुग्गऊरूबाहूणं। छेयणभेयणसाडण असिपत्तधणूहि पाडंति।।

ष्ट्रतथा-असिप्रधानाः पत्रधनुर्नामानो नरकपाला असिपन्नवनं बीभत्सं कृत्वा तत्र छायार्थिनः समागतान् नारकान् वराकान् अस्यादिभि पाटयन्ति, तथा कर्णीष्ठनासिकाकरचरणदश-नस्तनस्फिगूरुबाहूनां छेदनभेदनशातनादीनि विकुर्वितवाताहतचलिततरुपातितासिपन्नादिना कुर्वन्तीति, तदुक्तम् --

॥ १ ॥ "छिन्नपादभुजस्कन्धाश्ठिन्नकर्णोष्ठनासिकाः । भिन्नतालुशिरोमेण्द्रा, भिन्नाक्षिहृदयोदराः ॥

नि. [८०] कुम्भीसु य पयणेसु य लोहियसु य कंदुलोहिकुंभीसु । कुंभी य नरयपाला हणंति पाडं ति नरएसु ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-कुम्भिनामानो नरकपाला नारकान्नरकेषु व्यवस्थितान् निघ्नन्ति, तथा पाचयन्ति, क्वेति दर्शयति-'कुम्भीषु' उष्ट्रिकाकृतिषुतथा 'पचनेषु' कडिल्लकाकृतिषुतथा 'लौहीषु' आयसभान- विशेषेषु कन्दुलोहिकुम्भीषु कन्दुकानामिव अयोमयीषु कुम्भीषुकोष्ठिकाकृतिषु एवमादिभाज- नविशेषेषु पाचयन्ति।

नि. [८९] तडतडतडस्स भञ्जंति भञ्जणे कलंबुवालुगापट्टे। वालूगा नेरइया लोलंती अंबरतलंमि।।

**वृ.** तथा-वालुकाख्याः परमाधार्मिका नारकानत्राणांस्तप्तवालुकाभृतभाजने चणकानिव तडतडित्ति स्फुटतः 'भज्जंति' भृज्जन्ति-पचन्ति, क्व ? इत्याह-कदम्बपुष्पाकृतिवालुका कदम्बवालुका तस्याः पृष्ठमुउपरितलं तस्मिन् पातयित्वा अम्बरतले च लोलयन्तीति ।

नि. [८२] पूयरुहिरकेसडिवाहिणी कलकलेंतजलसोया। वेयरणिनिरयपाला नेरइए ऊ पवाहंति।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-वैतरणीनामानो नरकपाला वैतरणीं नदीं विकुर्वन्ति, सा च पूयरुधिर-केशास्थिवाहिनी महाभयानका कलकलायमानजलश्रोता तस्यां चक्षारोष्णजलायामतीव बीभत्स-दर्शनायां नारकान् प्रवाहयन्तीति । तथा– नि. [८३] कप्पेंति करकएहिं तच्छिति परोप्परं परसुएहिं । सिंबलितरुमारुहंती खरस्सरा तत्य नेरइए ।।

**वृ.** -खरस्वराख्यास्तु परमाधार्मिका नाराकनेवं कदर्थयन्ति, तद्यथा-क्रकचपातैर्मध्यं मध्येन स्तम्भमिवसूत्रपातानुसारेण कल्पयन्ति-पाटयन्ति तथा परशुमिश्च तानेव नारकान् 'परस्परम्' अन्योऽन्यं तक्षयन्ति सर्वशो देहावयवापनयनेन तनून् कारयन्ति, तथा 'शामलीं' वज्रमयभीषण-कण्टकाकुलां खरस्वरै आरटतो नारकानारोहयन्ति पुनरारूढानाकर्षयन्तीति ।

नि. [८४] भीए य पलायंते संमततो तत्थ ते निरुंभंति । पसुणो जहा पसुवहे महधोसा तत्त नेरइए ।

वृ. अपिच-महाघोषांभिधाना भवनपत्यसुराधमविशेषाः परमाधार्मिका व्याधा इव परपीडोत्पा-दनेनैवातुलं हर्षमुद्वहत्तः क्रीडया नानाविधैरुपायैर्नारकान् कदर्थयन्ति, तांश्च भीतान् प्रपलायमानान् मृगानिव 'समन्ततः' सामस्त्वेन 'तत्रैव' पीडोत्पादनस्थाने 'निरुम्भन्ति' प्रतिबन्धन्ति 'पशून्' बस्तादिकान यथा पशुवधे समुपस्थिते नश्यतस्तद्वधकाः प्रतिबन्धन्त्वेवं तत्र नरकावासे नारकानिति

गतो नामनिष्पन्ननिक्षेपः, अधुना सूत्रानुगमे अस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारणीयं, तचेदम्--: अध्ययनं-५ उद्देशकः-१ :-

मू. (३००) पुच्छिस्सऽहं केवलियं महेसिं, कहं भिताचा नरगा पुरत्था ?। अजाणओ मे मुनि बूहि जाणं, कहिं न बाला नरयं उविंति ?।।

वृ. जम्बूस्वामिना सुधर्मस्वामी पृष्टः, तद्यथा-भगवन्! किंभूता नरकाः? कैर्वाकर्मभिरसुमतां तेषुत्पादः? कीर्दश्यो वा तत्रत्या वेदना? इत्येवं पृष्टः सुधर्मस्वाम्याह-यदेतद्भवताऽहं पृष्टस्तदेतद् 'केवलिनम्' अतीतानागतवर्तमानसूक्ष्मव्यवहितपदार्थवेदिनं 'महर्षिम्' उग्रतपश्चरणकारिणम-नुकूलप्रतिकूलोपसर्गसंहिष्णुं श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामिनं परस्तात्पूर्वं पृष्टवानहमस्मि ।

यथा 'कथं' किम्भूता अभितापान्विता 'नरका' नरकावासा भवन्तीत्येतदजानतो 'मे' मम हे मुने 'जानन्' सर्वमेव केवलज्ञानेनावगच्छन् 'ब्रूहि' कथय, 'कथं नु' केन प्रकारेण किमनु-ष्ठायिनो नुरिति वितर्के 'बाला' अज्ञा हिताहितप्राप्तिपरिहारविवेकरहितास्तेषु नरकेषूप-सामीप्येन तद्योग्यकर्मोपादानतया 'यान्ति' गच्छन्ति किम्भूताश्च तन्न गतानां वेदनाः प्रादुष्यन्तीत्येतच्चाहं 'पृष्टवानि'ति ॥

मू. (३०१) एवं मए पुडे महानुभावे, इणमोऽब्बवी कासवे आसुपन्ने। पवेदइस्सं दुहमदुदुग्गं, आदीनियं दुक्रडियं पुरत्था।।

**वृ.** तथा 'एवम्' अनन्तरोक्तंमया विनेयेनोपगम्य पृष्टोमहांश्च तुस्त्रिंशदतिशयरूपोऽनुभावो-माहात्यं यस्य स तथा, प्रश्नोत्तरकालं च 'इदं' वक्ष्यमाणं, मो इति वाक्यालङ्कारे, केवलालोकेन परिज्ञाय मद्यश्ननिर्वचनम् 'अब्रवीत्' उक्तवान् कोऽसौ ?-'काश्यपो' वीरो वर्धमानस्वामी आशुप्रज्ञः सर्वत्र सदोपयोगात्, स चैवं मया पृष्टो भगवानिदमाह-यथा यदेतद्भवता पृष्टस्तदहं 'प्रवेदयिष्यामि' कथविष्याम्यग्रतो दत्तावधानः शृण्विति । तदेवाह-'दुःखम्' इति नरकंदुःखहेतुत्वात् असदनुष्ठानं यदिवा-नरकावास एव दुःखयतीति दुःखं अथवा-असातायेदनीयोदयात् तीव्रपीडात्मकंदुःखमिति, एतच्चार्थतः- परमार्थतो विचार्यमाणं 'दुर्गं' गहनं विषमं दुर्विज्ञेयं असर्वज्ञेन, तठातिपादकप्रमाणाभावादित्यभिप्रायः, यदिवा-'दुह्रमड्डदुग्गं'ति दुःखमेवार्थो यस्मिन् दुःखनिमित्तो वा दुःखप्रयोजनो या स दुःखार्थो-नरकः ।

स च दुर्गो-विषमो दुरुत्तरत्वात् तं प्रतिपादयिष्ये, पुनरपि तमेव विशिनष्टि-आ-समन्ताद्दीनमादीनं तदिद्यते यस्मिन्स आदीनिकः-अत्यन्तदीनसत्त्वाश्रयस्तथा दुष्टं कृतं दुष्कृतम् असदनुष्ठानं पापं वा तत्फलं वा असातावेदनीयोदयरूपं तद्विद्यते यस्मिन्स दुष्कृतिकस्तं, 'पुरस्ताद्' अग्रतः प्रतिपादयिष्ये, पाठान्तरं वा 'दुक्वडिणं'ति दुष्कृतं विद्यते येषां ते दुष्कृतिनो-नारकास्तेषां सम्बन्धि चरितं 'पुरस्तात्' पूर्वस्मिन् जन्मनि नरकगतिगमनयोग्यं यत्कृतं तत्यतिपादयिष्य इति यथाप्रतिज्ञातमाह—

मू. (३०२) जे केइ बाला इह जीवियडी, पावाइं कम्माइं करंति रुद्दा। ते घोररूवे तमिसंधयारे, तिव्वाभितावे नरए पडंति।।

**वृ.** येकेचन महारम्भपरिग्रहपञ्चेन्द्रियवधपिशितभक्षणादिके सावद्यानुष्ठाने प्रवृत्ताः 'बाला' अज्ञा रागद्वेषोत्कटास्तिर्यग्मनुष्या 'इह' अस्मिन्संसारे असंयमजीवितार्थिनः पापोपादानभूतानि 'कर्माणि' अनुष्ठानानि 'रौद्राः' प्राणिनां भयोत्पादकत्वेन भयानकाः हिंसानृतादीनि कर्माणि कुर्वन्ति, त एवम्भूतास्तीव्रपापोदयवर्तिनो 'घोररूपे' अत्यन्तभयानके 'तमिसंधयारे'त्ति बहलत-मोऽन्धकारे यत्रात्मापि नोपलभ्यते चक्षुषा केवलमवधिनापि मन्दंमन्दमुलूका इवाह्ति पश्यन्ति, तथा चागमः –

''किण्हलेसे पं भंते ! नेरइए किण्हलेस्सं नेरइअं पणिहाए ओहिणा सव्यओ समंता समभिलोएमाणे केवइयं खेत्तं जाणई ? केवइयं खेत्तं पासइ ?, गोयमा ! नो बहुययरं खेत्तं जाणइ नो बहुययरं खेत्तं पासइ, इत्तरियमेव खेत्तं जाणइ इत्तरियमेव खेत्तं पासइ'' इत्यादि तथा तीव्रो-दुःसहः खदिराङ्गारमहाराशितापादनन्तगुणोऽभितापः-सन्तापो यस्मिन् स तीव्राभितापः तस्मिन् एम्भूते नरके बहुवेदने अपरित्यक्तविषयाभिष्वङ्गाः स्वकृतकर्मगुरवः पतन्ति, तत्र च नानारूपा वेदनाः समनुभवन्ति, तथा चोक्तम् —

| 11 9 11 | ''अच्छड्डियविसयसुहो पडइ अविज्झायसिहिसिहाणिवहे । |
|---------|-------------------------------------------------|
|         | संसारोदहिवलयामुहंमि दुक्खागरे निरए ।।           |
| 11 R II | पायकंतोरत्यलमुहकुहरुच्छलियरुहिरगंडूसे।          |
|         | करवत्तुकत्तदुहाविरिक्वविविईण्णदेहद्धे ।।        |
| ll a ll | जंतंतरभिञ्जंतुच्छलंतसंसद्दभरियदिसिविवरे ।       |
|         | डज्झंतुष्फिडियसमुच्छलंतसीसहिसंघाए ॥             |
| II & II | मुक्कदंदकडाहुकदंतदुकयकयंतकम्मंते ।              |
|         | सूलविभिन्नुक्खिंतुद्धदेहणिइंतपब्भारे ।।         |
| 11 4 11 | सद्दंधयारदुग्गंधबंधणायारदुद्धरकिलेसे।           |
|         | भिन्नकरचरणसंकररुहिरवसादुग्गमप्पवहे ।।           |

For Private & Personal Use Only

| इ.        | गिद्धमुहणिद्दउक्खित्तबंधणोमुद्धकंविरकबंधे।           |
|-----------|------------------------------------------------------|
|           | दढगहियतत्तसंडासयग्गविसमुक्खुडियजीहे <b>।</b> ।       |
| ા ૭ ૧     | तिक्खङ्कुसग्गकड्दियकंटयरुक्खग्गजज्जरसरीरे ।          |
|           | निमिसंतरंपि दुल्लहसोक्खेऽवक्खेवदुक्खंमि ॥            |
| 11 2 11   | इयं भीसणंमि निरए पडंति जे विविहसत्तवहनिरया ।         |
|           | सच्चब्भट्ठा य नरा जयंमि कयपावसघाया ।। (इत्यादि)      |
| मू. (३०३) | तिव्वं तसे पाणिणो धोवरे य, जे हिंसती आयसुहं पडुञ्चा। |
|           | जे लूसए होइ अदत्तहारी, न सिक्खती सेयवियस्स किंचि ।।  |

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-तथा 'तीव्रम्' अतिनिरनुकम्पं रौद्रपरिणामतया हिंसायां प्रवृत्तः, त्रस्यन्तीति त्रसाः-द्वीन्द्रियादयस्तान्, तथा 'स्थावरांश्च' पृथिवीकायादीन् 'यः' कश्चिन्महामोहोदयवर्ती 'हिनस्ति' व्यापादयति 'आत्मसुखं प्रतीत्य' स्वशरीरसुखकृते, नानाविधैरुपायैर्य प्राणिनां 'लूषक' उपमर्दकारी भवति, तथा-अदत्तमपहर्तु शीलमस्यासावदत्तहारी-परद्रव्यापहारकः तथा 'न शिक्षते' नाभ्यस्यति नादत्ते 'सेयवियस्स'त्ति सेवनीयस्यात्महितैषिणा सदनुष्ठेयस्य संयमस्य किञ्चिदिति, एतदुक्तम् भवति-पापोदयाद्विरतिपरणामं काकमांसादेरपि मनागपि न विधत्ते इति ॥ तथा---

मू. (३०४) पागब्भि पाणे बहुणं तिवाति, अतिव्वते घातमुवेति बाले । निहो निसं गच्छति अंतकाले, अहोसिरं कट्ठ उवेइ दुग्गं ।।

**मृ.** 'प्रागल्भ्यं' धार्ष्ट्यं तद्विद्यते यस्य स प्रागल्भी, बहूनां प्राणिनां प्राणानतीव पापयितुं शीलमस्य स भवत्यतिपाती, एतदुक्तं भवति-अतिपात्यपि प्राणिनः प्राणानतिधार्ष्याद्वदति यथा-वेदाभिहिता हिंसा हिंसैव न भवति, तथा राज्ञामयं धर्मो यदुत आखेटकेन विनोदक्रिया, यदिवा–

॥ ९॥ "न मांसभक्षणे दोषो, न मद्ये न च मैथुने।

प्रवृत्तिरेषा भूतानां, निवृत्तिस्तु महाफला ।।

इत्यादि, तदेवं क्रूरसिंहकृष्णसर्पवत् प्रकृत्यैव प्राणातिपातानुष्ठायी 'अनिर्वृतः' कदाचिदप्यनुपशान्तः क्रोधाग्निना दह्यमानो यदिवा-लुब्धकमत्स्यादिवधकजीविकाप्रसक्तः सर्वदा वधपरिणामपरिणतोऽनुपशान्तो हन्यन्तेप्राणिनः स्वकृतकर्मविपाकेन यस्मिन् सधातो-नरकस्तमुप-सामीप्येनैति-याति, कः ? । 'वालः' अज्ञो रागद्वेषोदयवर्ती सः 'अन्तकाले' मरणकाले 'निहो'त्ति न्यगधस्तात् 'निसं'ति अन्धकारम्, अधोऽन्धकारं गच्छतीत्यर्थ, तथा-स्वेन दुश्चरितेनाधःशिरः कृत्वा 'दुर्गं' विषमं यातना- स्थानमुपैति, अवाक्शिरा नरके पततीत्यर्थः ॥

मू. (३०५) हण छिंदह भिंदह णं दहेति, सद्दे सुणिंता परहम्मियाणं । ते नारगाओ भयभिन्नसन्ना. कंखंति कन्नाम दिसं वयामो ! ।।

ष्ट्र. साम्प्रतं पुनरपि नरकान्तर्वतिंनो नारका यदनुभवन्ति तद्दर्शयितुमाह-तिर्यङ्मनुष्य-भवात्सत्त्वा नरकेषूरान्ना अन्तर्मुहूर्तेन निर्लूनाण्डजसन्निभानि शरीराण्युत्पादयन्ति, पर्याप्तिभाव-मागताश्चाति- भयानकान् शब्दान् परमाधार्मिकजनितान् श्रृण्वन्ति, तद्यथा –

'हत' मुद्गरादिना 'छिन्त' खङ्गादिना 'भिन्त' शूलादिना 'दहत' मुर्मुरादिना, णमितिवाक्या-लङ्कारे, तदेवम्भूतान् कर्णासुखान् शब्दान् भैरवान् श्रुत्वा ते तु नारका भयोद्धान्तलोचना भयेनभीत्या भिन्ना-नष्टा संज्ञा-अन्तःकरणवृत्तिर्येषां ते तथा नष्टसंज्ञाश्च 'कां दिशं व्रजामः' कुत्र गतानामस्माक-मेवम्भूतस्यास्य महाघोरारवदारुणस्य दुःखस्य त्राणं स्यादित्येतत्काङ्क्षन्तीति ।

-ते च भयोद्धान्तादिक्षु नष्टा यदनुभवन्ति तद्दर्शयितुमाह-

मू. (३०६) इंगालरासिं जलियं सजोतिं, तत्तोवमं भूमिमनुक्वमंता। ते डज्झमाणा कलुणं थणंति, अरहस्सरा वत्थ चिरहितीया।।

वृ. 'अङ्गारराशिं' खदिराङ्गारपुञ्जं 'ज्वलितं' ज्वालाकुलं तथा सह ज्योतिषा-उद्योतेन वर्तत इति सज्योतिर्भूमिः, तेनोपमा यस्याः सा तदुपमा तामङ्गारसन्निभां भूमिमाक्रमन्तस्ते नारका दन्दह्यमानाः 'करुणं' दीनं 'स्तनन्ति' आक्रन्दन्ति, तत्र बादराग्रेभावात्तदुपमां भूमिमित्युक्तम् ।

एतदपि दिग्दर्शनार्थमुक्तम्, अन्यथा नारकतापस्येहत्याग्निना नोपमा घटते, ते च नारका महानगरदाहाधिकेन तापेन दह्यमाना 'अरहस्वरा' प्रकटस्वरा महाशब्दाः सन्तः 'तत्र' तस्मिन्नर-कावासे चिरं-प्रभूतं कालं स्थिति-अवस्थानं येषां ते तथा, तथाहि-उत्कृष्टतस्त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमाणि जघन्यतो दशवर्षसहस्राणि तिष्ठन्तीति ॥

मू. (३०७)जइ ते सुया वेयरणी भिदुग्गा, निसिओ जहा खुर इव तिक्खसोया। तर्रति ते वेयरणीं भिदुग्गां, उसुचोइया सत्तिसु हम्ममाणा।।

**वृ.** अपिच-सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं प्रतीदमाह-यथा भगवतेदमाख्यातं यदि 'ते' त्वया श्रुता-श्रवणपथमुपागता 'वैतरणी' नाम क्षारोष्णरुधिराकारजलवाहिनी नदी आभिमुख्येन दुर्गा अभिदुर्गा-दुःखोत्पादिका ।

तथा-निशितो यथा क्षुरस्तीक्ष्णो भवत्येवं तीक्ष्णानि-शरीरावयवानां कर्तकानि स्नोतांसि यस्याः सातथा, तेच नारकास्तप्ताङ्गारसन्निभां भूमिं विहायोदकपिपास- वोऽभितप्ताः सन्तस्तापाप-नोदाया- भिषिषिक्षवो वा तां वैतरणीमभिदुर्गां तरन्ति, कथम्भूताः ?-इषुणा-शरेण प्रतोदेनेव चोदिताः-प्रेरिताः शक्तिभिश्च हन्यानास्तामेव भीमां वैतरणीं तरन्ति, तृतीयार्थे सप्तमी किञ्च–

मू. (३०८) कीलेहिं विज्झींते असाहुकम्पा, नावं उविंते सइविप्पहूणा।

अन्ने तु सूलाहिं तिसूलियाहिं, दीहाहिं विद्धूण अहेकरांति।।

द्द. तांश्च नारकानत्यन्तक्षारोष्णेन दुर्गन्धेन वैतरणीजलेनाभितप्तानायसकीलाकुलांनावमुप-गच्छतः पूर्वारूढा 'असाधुकर्माणः' परमाधार्मिकः 'कीलेषु' कण्ठेषु विध्यन्ति, तेच विध्यमानाः कलकलायमान सर्वस्रोतोऽनुयायिना वैतरणीजलेन नष्टसंज्ञा अपि सुतरां 'स्मृत्या विप्रहीणा' अपगत- कर्तव्यविवेका भवन्ति, अन्ये पुनर्नरकपाला नारकैः क्रीडतस्तान्नष्टांस्त्रशिूलिकाभिः शूलाभिः 'दीर्घिकाभिः' आयताभिर्विध्वा अधोभूमौ कुर्वन्तीति ।

मू. (३०९) केसिं च बंधितु गले सिलाओ, उदगंसि बोलंति महालयंसि । कलंबुयावालुय मुम्मुरे य, लोलंति पद्यंति अ तत्थ अन्ने ।।

**वृ.** अपिच-केषांचिन्नारकाणां परमाधार्मिका महतीं शिलां गले बद्धा महत्युदके 'बोलंति'त्ति निमञ्जयन्ति, पुनस्ततः समाकृष्य वैतरणीनद्याः कलम्बुकावालुकायां मुर्म्मुराग्नौ च 'लोलयन्ति' अतितप्तवालुकायं चणकानिव समन्ततो घोलयन्ति, तथा अन्ये 'तत्र' नरकावासे स्वकर्मपाशाव-पाशितात्रारकान् सुण्ठके प्रोतकमांसपेशीवत् 'पचन्ति' भर्जयन्तीति तथा- मू. (३१०) आसूरियं नाम महाभितावं, अंधंतमं दुप्पतरं महंतं। उड्ढं अहेअं तिरियं दिसासु, समाहिओ जत्थऽगणी झियाई।।

**वृ.** न विद्यते सूर्यो यस्मिन् सः असूर्यो-नरको बहलान्धकारः कुम्भिकाकृतिः सर्व एव वा नरकावासोऽसूर्यइति व्यपदिश्यते, तभेवम्भूतं महाभितापम् अन्धतमसं 'दुष्प्रतरं' दुरुत्तर 'महान्तं' विशालं नरकं महापापोदयाद्व्रजन्ति, तत्रच नरके ऊर्ध्वमधस्तिर्यक् सर्वतः 'समाहितः' सम्यगाहितो व्यवस्थापितोऽग्निर्ज्वलतीति, पठचते च 'मूसिओजत्थऽगणी झियाई' यत्र नरके सम्यगूर्ध्वं श्रितः-समुच्छ्रितोऽग्निः प्रज्वलति तं तथाभूतं नरकं वराका व्रजन्ति इति ॥

मू. (३१९) जंसी गुहाए जलणेऽतिउट्टे, अविजाणओ डज्झि लुत्तपन्नो । सया य कलुणं पुन धम्मठाणं, गाढोवणीयं अतिदुक्खधम्मं ।।

ष्ट्र.किञ्चान्यत्-'यस्मिन्' नरकेऽतिगतोऽसुमान् 'गुहाया' मित्युष्ट्रिकाकृतौ नरकेप्रवेशितो 'ज्वलने' अग्नौ 'अतिवृत्तः' अतिगतो वेदनाभिभूतत्वात्स्वकृतंदुश्चरितमजानन् 'लुप्प्रज्ञः' अपगता-वधिविवेको दन्दह्यते, तथा 'सदा' सर्वकालं पुनः करुणप्रायं कृत्स्नं वा 'धर्मस्तानम्' उष्णस्थानं तापस्थानमित्यर्थ, 'गाढं'तिअत्यर्थम् 'उपनीतं' ढौकितं दुष्कृतकर्मकारिणां यत् स्थानं तत्ते व्रजन्ति, पुनरपि तदेव विशिनप्टि-अतिदुःखरूपो धर्म-स्वभावो यस्मिन्निति, इदमुक्तं भवति-अक्षिनिमेषमात्रमपि कालं न तत्र दुःखस्य विश्राम इति, तदुक्तम् –

१। ९ १। "अच्छिनिमीलणमेत्तं नत्थि सुहं दुक्खमेव पडिबद्धं । निरए नेरइयाणं अहोनिसं पश्चमाणाणं ।।

मू. (३१२) चत्तारि अगणीओ समारभित्ता, जहिं कूरकम्माऽभितविंति बालं । ते तत्य चिट्टंतऽभितप्पमाणा, मच्छा व जीवंतुवजोतिपत्ता ।।

**q.** चतुसृष्वपिदिक्षु चतुरोऽग्नीन् 'समारभ्य' प्रज्वाल्य 'यत्र' यस्मिन्नरकावासे 'क्रूरकर्माणो' नरकपाला आभिमुख्येनात्यर्थं तापयन्ति-भटित्रवत्पचन्ति 'बालम्' अज्ञं नारकं पूर्वकृतदुश्चरितं ते तु नारकजीवा एवम् 'अभितप्यमानाः' कदर्ध्यमानाः स्वकर्मनिगडितास्तत्रैव प्रभूतं कालं महादुःखाकुले नरके तिष्ठन्ति, ध्टान्तमाह-यथा जीवन्तो 'मत्स्या' मीना 'उपज्योति' अग्नेः समीपे प्राप्ताः परवशत्वादन्यन्र गन्तुमसमर्थास्तत्रैव तिष्टन्ति, एवं नारका अपि, मत्स्यानां तापासहिष्णुत्वादग्नावत्यन्तं दुःखमुत्पद्यत इत्यतस्तद्ग्रहणमिति ॥

मू. (३१३) संतच्छणं नाम महाहितावं, ते नारया जत्थ असाहुकम्मा। इत्येहि पाएहि य बंधिऊणं, फलगं व तच्छंति कुहाडहत्था।।

वृ. किञ्चान्यत्-सम्-एकीभावेन तक्षणं सन्तक्षणं, नामशब्दः सम्भावनाया, यदेतत्संतक्षणं तत्सर्वेषां प्राणिनां 'महाभितापं' महादुःखोत्पादकभित्येयं सम्भाव्यते, यद्येवं तत्तः किमित्याह-ते 'नारका' नरकपाला 'यत्र' नरकवासे स्वभवनादागताः 'असाधुकर्माणः' क्रूरकर्माणो निरनुकम्पाः 'कुठारहस्ताः' परशुपाणयस्तान्नारकानत्राणान् हस्तैः पादेश्च 'बद्धवा' संयम्य 'फलकमिव' काष्ठशकलमिव 'तक्ष्णुवन्ति' तनूकुर्वन्ति छिन्दन्तीत्यर्थः । अपिच-

मू. (३९४) रुहिरे पुणो वेंचसमुस्सिअंगे, भिन्नुत्तमंगे वरिवत्तयंता। पयंत णं नेरइए फुरंते, सजीवमच्छे व अयोकवल्ले।। वृ. ते परमाधार्मिकास्तात्रारकान्स्वकीये रुधिरे तप्तकवल्यां प्रक्षिप्ते पुनः पचन्ति, वर्चःप्रधानानि समुच्छितान्यत्राण्यङ्गानि वा येषां ते तथा तान् भिन्नं-चूर्णितम् उत्तमाङ्गं-शिरो येषां ते तथा तानित, कथं पचन्तीत्याह-'परिवर्तयन्तः' उत्तानानवाङ्मुखान् वा कुर्वन्तः णमिति वाक्यालङ्गारे तान्-'स्फुरत' इतश्चेतश्च विहमात्मानं निक्षिपतः सजीवमत्स्यानिवायसकवल्यामिति मू. (३९५) नो चेव ते तत्य मसीभवंति, न मिज्जती तिव्वभिवेयणाए ।

तमानुभागं अनुवेदयंता, दुक्खंति दुक्खी इह दुक्कडेणं ।।

**वृ**.तथा-तेचनारका एवं बहुंशः पच्यमाना अपि 'नो' नैव 'तत्र' नरके पाके वा नरकानुभावे वा सति 'मषीभवन्ति' नैव भस्मसाद्भवन्ति, तथा तत्तीव्राभिवेदनया नापरमग्निप्रक्षिप्तम-त्र्यादिकमप्यस्ति यन्मीयते-उपमीयते, अनन्यसध्शीं तीव्रां वेदनां वाचमगोचरामनुभवन्तीत्यर्थः, यदिवा । तीव्राभिवेदनयाऽप्यननुभूतस्वकृतकर्मत्वान्न म्रियन्त इति, प्रभूतमपिकालं यावत्तत्तार्ध्शं शीतोष्णवेदनाजनितं तथा दहनच्छेदनभेदनतक्षणत्रिशूलारोपणकुम्भीपाकशाल्मल्यारोहणादिकं परमाधार्मिकजनितं परस्परोदीरणनिष्पादितं च 'अनुभाग' कर्मणां विपाकम् 'अनुवेदयन्तः' समनुवेदयन्तः समनुभवन्तस्तिष्ठन्ति, तथा स्वकृतेन 'दुष्कृतेन' हिंसादिनाऽष्टादशपापस्थानरूपेण सततोदीर्णदुःखेन दुःखिनो 'दुःखयन्ति' पीडयन्ते, नाक्षिनिमेषमपि कालं दुःखेन मुच्यन्त इति । –किञ्चान्यत्–

मू. (३१६) तहिं च ते लोलणसंपगाढे, गाढं सुतत्तं अगणिं वयंति । न तत्थ सायं लहती भिदुग्गे, अरहियाभितावा तहवी तविंति ।।

वृ. 'तस्मिश्च' महायातनास्थाने नरके तमेव विशिनष्टि-नारकाणां लोलनेन सम्यक् प्रगाढो-व्यासो भृतः स तथा तस्मिन्नरके अतिशीतार्ता सन्तो 'गाढम्' अत्यर्थं सुष्ठु तसम् अग्नि व्रजन्ति, 'तत्रापि' अग्निस्थानेऽभिदुर्गे दह्यमानाः 'सातं' सुखं मनागपि न लभन्ते, 'अरहितो' निरन्त-रोऽभितापो-महादाहो येषां ते अरहिताभितापाः तथापि तान्नारकांस्ते नरकपालास्तापयन्त्यत्यर्थं तप्ततैलाग्निना दहन्तीति ॥

मू. (३९७) से सुच्चई नगरवहे व सद्दे, दुहोवणीयाणि पयाणि तत्थ । उदिण्णकम्माण उदिण्णकम्मा, पुणो पुणो ते सरहं दुहेति ॥

**म्**. अपिच-सेशब्दोऽथशब्दार्थे, 'अथ' अनन्तरं तेषां नारकाणां नरकपालै रौद्रैः कदर्थ्य-मानानां भयान हाहारवप्रचुर आक्रन्दनशब्दो नगरवध इव 'श्रूयते' समाकर्ण्यते, दुःखेन पीडयोप-नीतानि-उञ्च्यरितानि करुणाप्रधानानि यानि पदानि हा मातस्तात ! कष्टमनाथोऽहं शरणागतस्तव जायस्व मामित्येवमादीनां पदानां 'तत्र' नरके शब्दः श्रूयते ।

उदीर्णम्-उदयप्राप्तं कटुविपाकं कर्म येषां ते तथा तेषां तथा 'उदीर्णकर्माणो' नरकपाला मिथ्यात्वहास्यरत्यादीनामुदये वर्तमानाः 'पुनः पुनः' बहुशस्ते 'सरहं (दुर्हे)ति' सरभसं-सोत्साहं नारकान् 'दुःखयन्ति' अत्यन्तमसह्यं नानाविधैरुपायैर्दुखमसातवेदनीयमुत्पादयन्तीति । तथा-

मू. (३१८) पाणेहि णं पाव विओजयंति, तं भे पवक्खामि जहातहेणं । दंडेहिं तत्था सरयंति बाला, सव्वेहिं दंडेहि पुराकएहिं ।। **वृ.** 'णमिति' वाक्यालङ्कारे, 'प्राणैः' शरीरेन्द्रियादिभिस्ते 'पापाः'पापकर्मणो नरकपाला 'विया-े जयन्ति' शरीरावयवानां पाटनादिभिः प्रकारैर्चिकर्तनादवयवान् विश्लेषयन्ति, किमर्थमेवं ते कुर्वन्तीत्याह-'तद्' दुःखकारणं 'भे' युष्माकं 'प्रवक्ष्यामियाधातध्येन' अवितथं प्रतिपादयामीति

दण्डयन्ति-पीडामुत्पादयन्तीति दण्डा-दुःखविशेषास्तैरनारकाणामापादितैः 'बाला' निर्विवेका नरकपालाः पूर्वकृतं स्पारयन्ति, तद्यथा-तथा हृष्टस्त्वं खादसि समुत्कृत्योत्कृत्य प्राणिनां मांसं तथा पिबसि तद्रसं मद्यं च गच्छसि परदारान्, साम्प्रतं तद्विपाकापादितेन कर्मणाऽभितय्यमानः किमेवं रारटीषीत्येवं सर्वे पुराकृतैः 'दण्डैः' दुःखविशेषैः स्मारयन्तस्ताद्दशभूतमेव दुःखविशेषमुत्पा-दयन्तो नरकपालाः पीडयन्तीति ॥

मू. (३१९) ते हम्ममाणा नरगे पडंति, पुन्ने दुरुवस्स महाभितावे। ते तत्थ चिट्ठंति दुरुवभक्खी, तुट्टंति कम्मोवगया किमीहिं।।

**वृ.** किञ्च-'ते' वराका नारका 'हन्यमानांः' ताड्यमाना नरकपालेभ्यो नष्टा अन्यस्मिन् धोरतरे 'नरके' नरकैकदेशे 'पतन्ति' गच्छन्ति, किम्भूते नरके ? -'पूर्णे' भृते दुष्टं रूपं यस्य तद्दू स्पं-विष्ठासृग्मांसादिकल्पलं तस्य भृते तथा 'महाभितापे' अतिसन्तापोपेते 'ते' नारकाः स्वकर्मावबद्धाः 'तत्र' एवम्भूते नरके 'दूरूपभक्षिणः' अशुच्यादिभक्षकाः प्रभूतं कालं यावत्तिष्ठन्ति, तथा 'कृमिभिः' नरकपालापादितैः परस्परकृतैश्च 'स्वकर्मोपगताः' स्वकर्मढौकिताः 'तुद्यन्ते' व्यथ्यन्ते इति । तथा चागमः ''छद्ठीसत्तमासुणं पुढवीसु नेरइया पहू महंताइं लोहिकुंथुरूवाइं विउव्वित्ता अन्नमन्नस्स कार्य समतुरंगेमाणा समतुरंगेमाणा अनुघायमाणा अनुघायमाणा चिइंति'' । किञ्चान्यत्-

मू. (३२०) सया कसिणं पुण घम्मठाणं, गाढोवणीयं अतिदुक्खधम्मं।

अंदूसु पक्खिप्प विहतु देहं, वेहेण सीसं सेऽभितावयंति ।।

**वृ.** 'सदा' सर्वकालं 'कुत्त्नं' संपूर्णं पुनः तत्र नरके 'धर्मप्रधानं' उष्णप्रधानं स्थिति-स्थानं नारकाणां भवति, तत्र हि प्रलयातिरिक्ताग्निना वातादीनामत्यन्तोष्णरूपत्वात्, तद्य ध्ढैः-निधत्तनिकाचितावस्थैः कर्मभिर्नारकाणाम् 'उपनीतं' ढौकितं, पुनरपि विशिनष्टि-अतीव दुःखम्-असातावेदनीयं। धर्म-स्वभावो यस्य तत्तथा तस्मिश्चैवंविधे स्थाने स्थितोऽसुमान् 'अन्दुषु' निगडेषु देहं विहत्य प्रक्षिप्य च तथा शिरश्च 'से' तस्य नारकस्य 'वेधेन' रन्ध्रोत्पादनेनाभितापयन्ति कीलकैश्च सर्वाण्यप्यङ्गानि वितत्य चर्मवत् कीलयन्ति इति ।।

मू. (३२१) छिंदंति बालस्स खुरेण नक्कं, उड्ठेवि छिंदंति दुवेवे कण्णे।

जिन्भं विणिकस्स विहत्थिमित्तं, तिक्खाहिं सूलाहिऽभितावयंति॥

**वृ.** अपिच-ते परमाधार्मिकाः पूर्वदुश्चरितानि स्मरयित्वा 'बालस्य' अज्ञस्य-निर्विवेकस्य प्रायशः सर्वदा वेदनासमुद्धातोपगतस्य क्षुरप्रेण नासिकां छिन्दन्ति तथौष्ठावपि द्वावपि कर्णौ छिन्दन्ति, तथा मधमांसरसाभिलिप्सोर्मृषाभाषिणो जिह्वांवितस्तिमात्रामाक्षिप्य तीक्ष्णाभिः शूलाभिः 'अभितापयन्ति' अपनयन्ति इति तथा-

मू. (३२२) ते तिप्पमाणां तलसंपुडंव, राइंदियं तत्थ थणंति बाला । गलंति ते सोणिअपूयमंसं, प्रकारकर प्रयोध दियंगा ।।

**वृ. 'ते' छित्रनासिकोष्ठजिह्नाः सन्तः शो**णित अन्यत्माः अल्सो यत्र-यस्मिन् प्रदेशे

रात्रिंदिनं गमयन्ति, तत्र 'बाला' अज्ञाः 'तालसम्पुटा इव' पवनेरितशुष्कतालपत्रसंचया इव सदा 'स्तनन्ति' दीर्घविस्वरमाक्रन्दन्तस्तिष्ठन्ति तथा 'प्रद्योतिता' वद्धिना ज्वलिताः तथा क्षारेय प्रदिग्धाङ्गाः शोणितं पूयं मांसं चाहर्निशं गलन्तीति ॥

मू. (३२३) जइ ते सुता लोहितपूअपाई, बालागणी तेअगुणा परेणं। कुंभी महंताहियपोरसीया, समूसिता लोहियपूयपुन्ना।।

**वृ.** किञ्च-पुनरपि सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनमुद्दिश्य भगवद्वचनमाविष्करोति-यदि 'ते' त्वया 'श्रुता' आकर्णिता-लोहितं-रुधिरं पूर्य-रुधिरमेव पक्वं ते द्वे अपि पक्तुं शीलं यस्यां सा लोहितपूयपाचिनी-कुम्भी, तामेव विशिनष्टि-'बालः' अभिनवः प्रत्यग्रोऽग्निस्तेन तेजः-अभितापः

स एव गुणो यस्याः सा बालाग्नितेजोगुणा 'परेण' प्रकर्षेण तप्तेत्यर्थः, पुनरपि तस्या एव विशेषणं 'महती' बृहत्तरा 'अहियपोरुसीये'तिपुरुषप्रमाणाधिका 'समुच्छिता' उष्ट्रिकाकृतिरूर्ध्व व्यवस्थिता लोहितेन पूर्येन च पूर्णा, सैवम्भूता कुम्भी समन्ततोऽग्निना प्रज्वलिताऽतीव बीभत्सदर्शनिति ॥ तासु च यक्रियते तद्दर्शयितुमाह-

मू. (३२४) पक्खिप्प तासुं पययंति बाले, अइस्सरे ते कलुणं रसंते। तण्हाइया ते तउतंबतत्तं, पज्जिज्जमाणाऽइतरं रसंति।।

**दृ.** 'तासु' प्रत्यग्राग्निप्रदीप्तासु लोहितपूथशरीरावयवकल्बिषपूर्णासु दुर्गन्धासु च 'बालान्' नारकांस्त्राणरहितान् आर्तस्वरान् करुण-दीनं रसतः प्रक्षिप्य प्रपचन्ति, 'ते च' नारकास्तथा कदर्ध्यमाना विरसमाक्रन्दन्तस्तृडार्ता सलिलं प्रार्थयन्तो मद्यं ते अतीव प्रियमासीदित्येवं स्मरयित्वा तप्तं पाय्यन्ते, ते च तप्तं त्रपु पाय्यमाना आर्ततरं 'रसन्ति' रारटन्तीति ॥

मू. (३२५) अप्पेण अप्पं इह वंचइत्ता, भवाहमे पुव्वसते सहस्से ।

चिट्ठंति तत्था बहुकूरकम्मा, जहा कडं कम्म तहासि भारे ।।

वृ. उद्देशकार्थोपसंहारार्थमाह-'अप्पेण' इत्यादि, 'इह' अस्मिन्मनुष्यभव 'आत्मना' परवञ्चन-प्रवृत्तेन स्वत एव परमार्थत आत्मानं वञ्चयित्वा 'अल्पेन' स्तोकेन परोपघातसुखेनात्मानं वञ्चयित्वा बहुशो भवानां मध्ये अधमा भवाधमाः-मत्स्यबन्धलुब्धकादीनां भवास्तान् पूर्वजन्मसु शतसहस्रशः समनुभूयतेषु भवेषु विषयोन्मुखतया सुकृतपराङ्मुखत्वेन चावाप्य महाघोरातिदारुणं नरकावासं 'तत्र' तस्मिन्मनुष्याः 'क्रूरकर्माणः' परस्परतो दुःखमुदीरयन्तः प्रभूतं कालं यावत्तिष्ठन्ति

अत्र कारणमाह 'यथा' पूर्वजन्मसु याद्रग्भूतेनाध्यवसायेन जघन्यजघन्यतरादिना कृतानि कर्माणि 'तथा' तेनैव प्रकारेण 'से' तस्य नारकजन्तोः 'भारा' बेदनाः प्रादुर्भवन्ति स्वतः परत उभयतो वेति, तथाहि-मांसादाः स्वमांसान्येवाग्निना प्रताप्य भक्ष्यन्ते, तथा मांसरसपायिनो निजयपूरुधिराणि तन्तत्रपूणि च पाय्यन्ते ।

तथा मत्स्यघातकलुब्धकादयस्तथैव छिद्यन्ते भिद्यन्ते यावन्मार्यन्त इति, तथाऽनृतभाषिणां तत्स्मारयित्वा जिह्नाश्चेच्छिद्यन्ते, तथा पूर्वजन्मनि परकीयद्रव्यापहारिणामङ्गोपाङ्गान्यपहियन्ते तथा पारदारिकाणां वृषणच्छेदः शाल्मल्युपगूहनादि च ते कार्यन्ते एवं महापरिग्रहारम्भवतां क्रोधमानमायालोभिनां च जन्मांतरस्वकृतक्रोधादिदुष्कृतस्मारणेन तार्धग्विधमेव दुःखमुत्पाद्यते, इतिकृत्वा सुष्ठूच्यते यथा वृत्तं कर्म ताद्दगभूत एव तेषां तत्कर्मविपाकापादितो भार इति ।।

### मू. (३२६) समझिणित्ता कलुसं अणज्ञा, इड्ठेहि कंतेहि य विप्पहूणा। ते दुब्भिगंधे कसिणे य फासे, कम्मोवगा कुणिमे आवसंति।। त्तिबेमि

**वृ.** किश्चान्यत्-अनार्या अनार्यकर्मकारित्वाद्धिंसां नृतस्तेयादिभिराश्रवद्वारैः 'कलुषं' पापं 'समर्ज्य' अशुभकर्मोपचयं कृत्वा 'ते' क्रूरकर्माणो 'दुरभिगन्धे' नरके आवसन्तीति संटङ्कः, किम्भूताः ? – 'इष्टैः' शब्दादिभिर्विषयैः 'कमनीयैः' कान्तैर्विविधं प्रकर्षेण हीना विप्रमुक्ता नरके वसन्ति, यदिवा । यदर्थं कलुषं समर्जयन्ति तैर्मातापुत्रकलत्रादिभि कान्तैश्च विषयैर्विप्रभुक्ता एकाकिनस्ते 'दुरभिगन्धे' कुथितकलेवरातिशायिनि नरके 'कृत्ने' संपूर्णेऽत्यन्ताशुभस्पर्शे एकान्तोद्वेजनी- येऽशुभकर्मोपगताः 'कुणिभे'ति मांसपेशीरुधिरपूयान्त्रफिष्फिसकश्मलाकुले सर्वामध्याधमे बीभत्सदर्शने हाहारवाक्रन्देन कष्टंमा तावदित्यादिशब्दबधिरितदिगन्तराले परमाधमे नरकावासे आन्समन्तादुत्कृष्टतस्त्रयस्त्रिंशंत्सगरोपमाणि यावद्यस्यां वा नरकपृथिव्यां यावदायुस्तावद् 'वसन्ति' तिष्ठन्ति, इति परिसमान्नयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-५ उद्देशकः-१ समाप्त

-: अध्ययनं-५ उद्देशकः-२ :-

**वृ.** उक्तः प्रथमोद्देशकः, साम्प्रतं द्वितीयः समारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तरोद्देशकेयैः कर्मभिर्जन्तवो नरकेषूत्पद्यन्तेयाध्गवस्थाश्च भवन्त्येतस्रतिपादितम्, इहापि विशिष्टतरंतदेवप्रतिपाद्यते, इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्योद्देशकस्य सूत्रानुगमे अस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तच्चेदम्—

### मू. (३२७) अहावरं सासयदुक्खधर्म्म, तं भे पवक्खामि जहातहेणं। बाला जहा दुक्कडकम्पकारी, वेदंति कम्पाइं पुरेकडाइं।।

वृ. 'अथ' इत्यानन्तर्ये 'अपरम्' इत्युक्तादन्यद्वक्ष्यामीत्युत्तरेण सम्बन्धः, शश्वद्भवतीति शाश्वतं-यावदायुस्तच्च तद्दुखं च शाश्वतदुःखं तद्धर्म-स्वभावो यस्मिन् यस्य वा नरकस्य स तथा तम्, एवम्भूतं नित्यदुःखस्वभावमक्षिनिमेषमपि कालमविद्यमानसुखलेशं 'यायातथ्येन' यथा व्यवस्थितं तथैव कथयामि, नात्रोपचारोऽर्थवादो वा विद्यत इत्यर्थः।

'बालाः' परमार्थमजानाना विषयसुखलिप्सवः साम्प्रतेक्षिणः कर्मविपाकमनपेक्षमाणा 'यथा' येन प्रकारेण दुष्टं कृतं दुष्कृतं तदेव कर्म-अनुष्ठानं तेन वा दुष्कृतेन कर्म-ज्ञानावरणादिकं तदुष्कृतकर्मतत्कर्तुं शीलं येषां ते दुष्कृतकर्मकारिणः त एवम्भूताः 'पुराकृतानि' जन्मान्तरार्जितानि कर्माणि यथा वेदयन्ति तथा कथयिष्यामीति।

### मू. (३२८) हत्थेहि पाएहि य बंधिऊणं, उदरं विकत्तंति खुरासिएहिं। गिण्हित्तु बालस्स विहत्तु देहं, वद्धं थिरं पिट्टतो उद्धरंति।।

**मृ.** यथाप्रतिज्ञातमाँह-परमाधार्मिकाँस्तधाविधकर्मोदयात् क्रीडायमानाः तान्नारकान् हस्तेषु पादेषु बद्धोदरं 'क्षुरप्रासिभिः' नानाविधैरायुधविशेषैः 'विकर्तयन्ति' विदारयन्ति, तथा परस्य बालस्येवाकिञ्चित्करत्वाद्वालस्य लकुटादिभिर्विविधं 'हतं' पीडितं देहं गृहीत्वा 'वर्ध्र' चर्मशकलं 'स्थिरं' बलवत् 'पृष्ठतः' पृष्ठिदेशे 'उद्धरन्ति' विकर्तयन्त्येवमग्रतः पार्श्वतश्चेति अपि च- मू. (३२९) बाहु पकत्तंति य मूलतो से, थूलं वियासं मुहे आडहंति। रहंसि जुत्तं सरयंति बालं, आरुस्स विज्झंति तुदेण पिट्ठे।।

चृ. 'से' तस्य नारकस्य तिसुषु नरकपृथिवीषु परमाधार्मिका अपरनारकाश्च अधस्तनचतसृषु चापरनारका एव मूलत आरभ्य बाहून् 'प्रकर्तयन्ति' छिन्दन्ति तथा 'मुखे' विकाशं कृत्वा 'स्यूलं' बृहत्तप्तायोगोलादिकं प्रक्षिपन्त आ-समन्ताद्दहन्ति । तथा 'रहसि' एकाकिनं 'युक्तम्' उपपन्नं युक्तियुक्तं स्वकृतवेदनानुरूपं तत्कृतजन्मान्तरानुष्ठानं तं 'बालम्' अर्ज्ञ नारकंस्पारयन्ति, तद्यथा तप्तत्रपुपानावसरे मद्यपस्त्वमासीस्तथा स्वमांसभक्षणावसरे पिशिताशी त्वमासीरित्येवं दुःखानुरूपमनुष्ठानंस्पारयन्तः कदर्थयन्ति, तथा-निष्कारणमेव 'आरूष्य' कोपं कृत्वा प्रतोदादिना पृष्ठदेशे तं नारकं परवशं विध्यन्तीति ।

मू. (३३०) अयंव तत्तं जलियं सजोइ, तऊवमं भूमिमनुक्कमंता। ते डज्झमाणा कलुणं थणंति, उसुचोइया तत्तजुगेसु जुत्ता।।

यृ. तथा-तप्तायोगोलकसन्निम्यां ज्वलितज्योतिर्भूतां तदेवंरूपां तदुपमां वा भूमिम् 'अनुक्रामन्तः' तां ज्वलितां भूमिं गच्छन्तस्ते दह्यमानाः 'करुणं' दीनं-विस्वरं 'स्तनंति' रारटन्ति तथा तप्तेषु युगेषु युक्ता गलिबलीवर्दा इव इषुणा प्रतोदादिरूपेण विध्यमानाः स्तनन्तीति अन्यद्य प्र (२२९) वाच्य तच्य शणिगज्य गंद्य, एविजनं चोट्यदं च वन्तं।

मू. (३३९) वाला बला भूमिमनुक्रमंता, पविञ्जलं लोहपहं च तत्तं। जंसीऽभिदुग्गंसि पवज्रमाणा, पेसेव दंडेहिं पुराकरंति।।

वृ. 'बाला' निर्विवेकिनः प्रञ्चलितलोहपथमिव तप्तां भुवं 'पविज्जलं'ति रुधिरपूयादिना पिच्छिलां बलादनिच्छन्तः 'अनुक्रम्यमाणाः' प्रेर्यमाणा विरसमारसन्ति, तथा 'यस्मिन्' अभिदुर्गे कुम्भीशाल्मल्यादौप्रपद्यमाना नरकपालचोदिता न सम्यग्गच्छन्ति, ततस्ते कुपिताः परमाधार्मिकाः 'प्रेष्यानिव' कर्मकरानिव बलीवर्दवद्वा दण्डैर्हत्वा प्रतोदनेन प्रतुद्य 'पुरतः' अग्रतः कुर्वन्ति, न ते स्वेच्छया गन्तुं स्थातुं वा लभन्त इति ।

मू. (३३२) ते संपगाढंसि पवज्जमाणा, सिलाहि हम्मंति निपातिणीहिं। संतावणी नाम चिरहितीया, संतप्पती जत्थ असाहुकम्मा।।

**वृ.** किञ्च-'ते' नारकाः 'सम्प्रगाढ' मिति बहुवेदनमसह्यं नरकं मार्गं वा प्रपद्यमाना गन्तुं स्थातुं वा तत्राशक्नुवन्तोऽभिमुखपातिनीभिः शिलाभिरसुरैईन्यन्ते, तथा सन्तापयतीति सन्तापनी-कुम्भी साच चिरस्थितिका तद्गतोऽसुमान् प्रभूतं कालं यावदतिवेदनाग्रस्त आस्ते यत्र च 'सन्तप्यते' पीड्यतेऽत्यर्थम् 'असाधुकर्मा' जन्मान्तरकृताशुभानुष्ठान इति तथा–

मू. (३३३) कंदूसु पक्खिप्प पर्यति बालं, ततोवि दड्ढा पुण उप्पर्यति ।

ते उड्ढकाएहिं पखजमाणा, अवरेहिं खज्जति सणफएहिं।।

**वृ.** तं 'बालं' वराकं नारकं कन्दुषु प्रक्षिप्य नरकपालाः पचन्ति, ततः पाकस्थानात् ते दह्यमानाश्चणका इव भृज्यमाना ऊर्धं पतन्त्युत्पतन्ति, ते च ऊर्ध्वमुत्पतिताः 'उड्ढकाएहिं'ति द्रोणैः काकैर्वेक्रियैः 'प्रखाद्यमाना' भक्ष्यमाणा अन्यतो नष्टाः सन्तोऽपरैः 'सणप्फएहिं'ति सिंहव्याघ्रादिभिः 'खाद्यन्ते' भक्ष्यन्ते इति ।

मू. (३३४) समूसियं नाम विधूमठाणं, जं सोयतत्ता कलुणं थणंति। अहोसिरं कट्टु विगत्तिऊणं, अयंव सत्थेहिं समोसवेंति।। **वृ.** किञ्च-सम्यगुच्छितं-चितिकाकृति, नामशब्दः सम्भावनायां, सम्भाव्यन्ते एवंविधानि भरकेषु यातनास्थानानि, विधूमस्य-अग्नेः स्थानं विधूमस्थानं यत्प्राप्य सोकवितप्ताः 'करुणं' दीनं 'स्तनन्ति' आक्रन्दन्तीति, तथा अधःशिरः कृत्वा देहं च विकत्यार्योवत् 'शस्त्रैः' तच्छेदनादिभिः 'समोसर्वेति'त्ति खण्डशः खण्डयन्ति अपि च--

मू. (३३५) समूसिया तत्थ विसूणियंगा, पक्खीहिं खज्ञंति अओमुहेहिं। संजीवणी नाम चिरड्रितीया, जंसी पया हम्मइ पाक्चेया।।

ष्ट्र. 'तत्र' नरके स्तम्मादौ ऊर्ध्वबाहवोऽधः शिरसो वा श्वपाकैर्बस्तवर्द्धम्बिताः सन्तः 'विसूणियंग'त्ति उत्कृत्ताङ्गा अपगतत्वचः पक्षिभिः 'अयोमुखैः' वज्रचञ्चभि काकगृध्रादिभिर्भक्ष्यन्ते, तदेवं ते नारका नरकपालापादितैः परस्परकृतैः स्वाभाविकैर्चा छित्रा भिन्नाः कथिता मूच्छिताः सन्तो वेदनासमुद्द्यातगता अपि सन्तो न म्रियन्ते अतो व्यपदिश्यते सञ्जीवनीवत् सञ्जीवनी-जीवितदात्री नरकभूमि :।

न तत्र गतः खण्डशश्छिन्नोऽपि म्रियते स्वायुषि सतीति, सा च चिरस्थितिकोत्कृष्टतस्त्रय-स्त्रिंशत् यावत्सागरोपमाणि, यस्यां च प्राप्ताः प्रजायन्त इति प्रजाः-प्राणिनः पापचेतसो हन्यन्ते मुद्गरादिभिः, नरकानुभावाद्य मूमूर्षवोऽप्यत्यन्तपिष्ठा अपि न म्रियन्ते, अपितु पारदवन्मिलन्तीति

मू. (३३६) तिक्खाहिं सूलाहि निवाययंति, वसोगयं सावययं व लद्धं ।

ते सूलविद्धां कलुणं थणंति, एगंतदुक्खं दुहओ गिलाणा ॥

वृ. अपिच-पूर्वदुष्कृतकारिणं तीक्ष्णाभिरयोयमयीभिः शूलाभिः नरकपाला नारकम तिपातयन्ति, किमिव ?-वशमुपगतं श्वापदमिव कालपृष्ठसूकरादिकं स्वातन्त्रयेण लब्ध्वा कदर्थयन्ति, ते नारकाः शूलादिभिर्विद्धा अपि न म्रियन्ते, केवलं 'करुणं' दीनं स्तनन्ति, न च तेषांकश्चित्राणायालं तथैकान्तेन 'उभयतः' अन्तर्बहिश्च 'ग्लाना' अपगतप्रभोदाः सदादुःखमनुभव-न्तीति तथा–

मू. (३३७) सया जलं नाम निहं महंतं, जंसी जलंतो अगणी अकडो । चिडंति बद्धा बहुकूरकम्पा, अरहस्सरा केइ चिरडितीया।।

म्रृ. 'सदा' सर्वकालं 'ज्वलत्' देदीप्यमानमुष्णरूपत्वात् स्थानमस्ति, निहन्यन्ते प्राणिनः कर्मवशगा यस्मिन् तन्निहम्-आघात-स्थानं तच्च 'महद्' विस्तीर्णं यत्राकाष्ठोऽग्निर्ज्वलन्नास्ते, तत्रैवम्भूते स्थाने भवान्तरे बहुकूरकृतकर्माणस्तद्विपाकापादितेन पापेन बद्धास्तिष्ठन्तीति, किम्भूताः ?-'अरहस्वरा' बृहदाक्रन्दशब्दाः 'चिरस्थितिकाः' प्रभूतकालस्थितय इति ।

मू. (३३८) चिया महंतीउ समारभित्ता, छुब्भंति ते तं कलुणं रसंतं। आवद्टती तत्थ असाहुकम्मा, सप्पी जहा पडियं जोइमज्झे।।

वृ. तथा-महतीश्चिताः समारभ्यं नरकपालाः 'तं' नारकं विरसं 'करुणं' दीनमारसन्तं तत्र क्षिपन्ति, स चासाधुकर्मा 'तत्र' तस्यां चितायां गतः सन् 'आवर्तते' विलीयते, यथा-'सर्पि' धृतं ज्योतिर्मध्ये पतितं द्रवीभवत्येवमसावपि विलीयते, न च तथापि भवानुभावात्याणैर्विमुच्यते अयमपरो नरकयातनाप्रकार इत्याह—

### मू. (३३९) सदा कसिणं पुण धम्पठाणं, गाढोवणीयं अइदुक्खधम्पं। हत्थेहिं पाएहि य बंधिऊणं, सत्तुव्व डंडेहिं समारभंति।।

**वृ.** 'सदा' सर्वकालं 'कृत्स्नं' सम्पूर्णं पुनरपरं 'धर्मस्थानं' उष्णस्थानं ध्ढैर्निधत्तनि-काचितावस्थैः कर्मभिः 'उपनीतं' ढौकितमतीव दुःखरूपो धर्म-स्वभावो यस्मिस्तदतिदुःखधर्मं तदेवम्पूते यातनास्थाने तमन्नाणं नारकं हस्तेषु पादेषु च बद्धवा तन्न प्रक्षिपन्ति, तथा तदवस्थमेव शत्रुमिव दण्डैः 'समारभन्ते' ताडयन्ति इति ॥

मू. (३४०) भंजंति बालस्स वहेण पुडी, सीसंपि भिंदति अओघणेहिं। ते भिन्नदेहा फलगंव तच्छा, तत्ताहिं आराहिं नियोजयंति ।।

9. किञ्च-'बालस्य' वराकस्य नारकस्य व्यथयतीति व्यथो-लकुटादिप्रहारस्तेन पृष्ठं 'भञ्जयन्ति' मोटयन्ति, तथा शिरोऽप्ययोमयेन घनेन 'भिन्दन्ति' चूर्णयन्ति, अपिशब्दादन्यान्य-प्यङ्गोपाङ्गानि द्रुधणधातैश्चूर्णयन्ति। 'ते' नारका 'भिन्नदेहाः' चूर्णिताङ्गोपाङ्गाः फलकमिवोभाभ्या पार्श्वाभ्यां क्रकचादिना 'अवतष्टाः' तनूकृताः सन्तस्तप्ताभिराराभिः प्रतुद्यमानास्तप्तत्रपुपानादिके कर्मणि 'विनियोज्यन्ते' व्यापार्यन्त इति किञ्च–

मू. (३४१) अभिजुंजिया रुद्द असाहुकम्पा, उसुचोइया हत्थिवहं वहंति। एगं दुरुहित्तु दुवे ततो था, आरुस्स विज्झंति ककाणओ से।।

**वृ.** रौद्रकर्मण्यपरनारकहननादिके 'अभियुज्य' व्यापार्य यदिवा-जन्मान्तरकृतं 'रौद्रं' सत्त्वोपघातकार्यम् 'अभियुज्य' स्मारयित्वा असाधूनि-अशोभनानि जन्मान्तरकृतानि कर्माणि-अनुष्ठानानि येषां ते तथा तान् 'इषुचोदितान्' शराभिघातप्रेरितान् हस्तिवाहं वाहयन्ति नरकपालाः, यथा हस्ती चाह्यते समारुह्य एवं तमपि वाहयन्ति, यदिवा –

यथा हस्ती महान्तं भारं वहत्येवं तमपि नारकं वाहयन्ति, उपलक्षणार्थत्वादस्योष्ट्रवाहं वाहयन्तीत्याद्यप्यायोज्यं, कतं वाहयन्तीतिदर्शयति-तस्य नारकस्योपर्येकं द्वौ त्रीन् वा 'समारुह्य' समारोप्य ततस्तं वाहयन्ति, अतिभारारोपणेनावहन्तम् 'आरुष्य' क्रोधं कृत्वा प्रतोदादिना 'विध्यन्ति' तुदन्ति, 'से' तस्य नारकस्य 'ककाणओ'त्ति मर्माणि विध्यन्तीत्यर्थः ॥

मू. (३४२) बाला बला भूमिमनुक्क मंता, पविञ्नलं कंटइलं महंतं ।

विवद्धतप्पेहिं विवन्नचित्ते, समीरिया कोट्टबलिं करिंति ।।

**वृ.** अपिच-श्वाला इव बालाः परतन्त्राः, पिच्छिलां रुधिरादिना तथा कण्टकाकुलां भूमिम-नुक्रामन्तोमन्दगतयो बलास्नेर्यन्ते, तथा अन्यान् 'विषण्णचित्तान्' मूच्छितांस्तर्पकाकारान 'विविधम्' अनेकधा बद्धा ते नरकपालाः 'समीरिताः' ।

पापेन कर्मणा चोदितास्तान्नारकान् 'कुट्टयित्वा' खण्डशः कृत्वा 'बलिं करिंति'त्ति नगरबलिवदितश्चेतश्च क्षिपन्तीत्यर्थ, यदिवा कोट्टबलिं कुर्वन्तीति ।। किञ्च-

मू. (३४३) वेतालिए नाम महाभितावे, एगायते पव्वयमंतलिक्खे । हम्मंति तत्था बहुकूरकम्मा, परं सहस्साण मुहुत्तगाणं ।।

**वृ.** नामशब्दः सम्भावनायां, सम्भाव्यते एतन्नरकेषु यथाऽन्तरिक्षे 'महाभितापे' महादुःखैककार्ये एकशिलाघटितो दीर्घ 'वेयालिए'त्ति वैक्रियः परमाधार्मिकनिष्पादितः पर्वतः तत्र तमोरूपत्यान्नर-काणामतो हस्तस्पर्शिकया समारुहन्तो नारका 'हन्यन्ते' पीड्यन्ते, बहूनि क्रूराणि जन्मान्तरोपात्तानि कर्माणि येषां ते तथा, सहसंख्यानां मुहूर्तानां परं-प्रकृष्टं कालं, सहशब्द- स्योपलक्षणार्थत्वात्रभूतं कालं हन्यन्त इतियावत् ।

मू. (३४४) संबाहिया दुक्कडिणों धर्णति, अहो य राओ परितप्पमाणा। एगंतकूडे नरए महंते, कूडेण तत्था विसमे हता उ।।

वृ. तथा सम्-एकीभावेन बाधिताः पीडिता दुष्कृतं-पापं विद्यते येषां ते दुष्कृतिनो महापापः 'अहो' अहनि तथा रात्रौ च 'परितप्यमाना' अतिदुःखेन पीड्यमानाः सन्तः करुणं-दीनं 'स्तनन्ति' आक्रन्दन्ति, तथैकान्तेन 'कूटानि' दुःखोत्पत्तिस्थानानि यस्मिन् स तथा तस्मिन् एवम्भूते नरके 'महति' विस्तीर्णे पतिताः प्राणिनः तेन च कूटेन गलयन्त्रपाशादिना पाषाणसमूहलक्षणेन वा 'तत्र' तस्मिन्चिषमे हताः तुशब्दस्यावधारणार्थत्वात् स्तनन्त्येव केवलमिति ।।

मू. (३४५) भंजंति णं पुव्वमरी सरोसं, समुग्गरे ते मुसले गहेतुं। ते भिन्नदेहा रुहिरं वमंता, ओमुद्धगा धरणितले पडंति।।

**वृ.** 'णम्' इति वाक्यालङ्कारे पूर्वमरय इवारयो जन्मान्तरवैरिण इव परमाधार्मिका यदिवा-जन्मान्तरापकारिणो नारका अपरे पामङ्गानि 'सरोषं' सकोपं समुद्रराणि मुसलानि गृहीत्वा 'भञ्जन्ति' गाढप्रहारैरामर्दयन्ति, ते च नारकास्त्रा णरहिताः शस्त्रप्रहारैर्भिन्नदेहा रुधिरमुद्धमन्तोऽधोमुखा धरणितले पतन्तीति ॥

मू. (३४६) अनासिया नाम महासियाला, पागब्भिणो तत्थ सयायकोवा। खञ्जति तत्था बहुकूरकम्मा, अदूरगा संकलियाहि बद्धा।।

वृ. किश्च-महादेहप्रमाणा महान्तः श्रृ गाला नरकपालविकुर्विता 'अनशिता' वुभुक्षिताः, नामशब्दः सम्भावनायां, सम्भाव्यत एतन्नरकेषु, 'अतिप्रगल्भिता' अतिधृष्टा रौद्ररूपा निर्भयाः । 'तत्र' तेषु नरकेषु सम्भवन्ति 'सदावकोपा' नित्यकुपिताः तैरेवम्भूतैः श्रृ गालादिभिस्तत्र

व्यवस्थिता जन्मान्तरकृतबहुक़ूरकर्माणः श्रृ ङ्वलादिभिर्बद्धां अयोमयनिगडनिगडिता 'अदूरगाः' परस्परसमीपवर्तिनो 'भक्ष्यन्ते' खण्डशः खाद्यन्त इति ॥ अपिच--

मू. (३४७) सयाजला नाम नदी भिदुग्गा, पविञ्जलं लोहविलीणतत्ता। जंस भिदुग्गंसि पवञ्जमाणा, एगायऽताणुक्रमणं करेंति।।

**धृ.** सदा-सर्वकालं जलम्-उदकं यस्यां सा तथा सदाजलाभिधाना वा 'नदी' सरिद् 'अभिदुरगा' अतिविषमा प्रकर्षेण विविधमत्युष्णं क्षारपूयरुधिराविलं जलं यस्यां सा प्रविजला यदिवा 'पविञ्ञले'ति रुधिराविलत्वात् पिच्छिला, विस्तीर्णगम्भीरजला वा अथवा प्रदीप्तजला वा, एतदेव दर्शयति-अग्निना तप्तं सत् 'विलीनं' द्रवतां गतं यल्लोहम्-अयस्तद्वत्तप्ता, अतिताप-विलीनलोहसद्दशजलेत्यर्थ, यस्यांच सदाजलायां अभिदुर्गायां नद्यां प्रपद्यमाना नारकाः 'एगाय'त्ति एकाकिनोऽत्राणा 'अनुक्रमणं' तस्यां गमनं प्लवनं कुर्वन्तीति ।।

मू. (३४८) एयाइं फासाइं फुसंति बालं, निरंतरं तत्थ चिरङ्तिीयं। न हम्ममाणस्स उ होइ ताणं, एगो सयं पच्चणुहोइ दुक्खं।।

**ष्ट्र.** साम्प्रतमुद्देशकार्थमुपसंहरन् पुनरपि नारकाणां दुःखविशेषं दर्शयितुमाह-'एते' अनन्तरोद्देशकद्वयाभिहिताः 'स्पर्शा' दुःखविशेषाः परमाधार्मिकजनिताः पस्परापादिताः स्वाभाविका वेति अतिकटवो रूपरसगंधस्पर्शशब्दाः अत्यंतदुःसहा बालमिव 'बालम्' अशरणं 'सृशन्ति' दुःखयन्ति 'निरन्तरम्' अविश्रामं 'अच्छिनिमीलय'मित्यादिपूर्ववत् 'तत्र' तेषु नरकेषु चिरं-प्रभूतं कालं स्थितिर्यस्य बालस्यासौ चिरस्थितिकस्तं, तथाहि –

रत्नप्रभायामुकुष्टा स्थिति सागरोपमं, तथा द्वितीयायां शर्करप्रभायां त्रीणि, तथा वालुकायं सप्त, पङ्कायां दश, धूमप्रभायां सप्तदश तमःप्रभायां द्वाविंशतिर्महातमःप्रभायां सप्तमपृथिव्यां त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमाणि उत्कृष्टा स्थितिरिति, तत्र च गतस्य कर्मवशापादितोत्कृष्टस्थितिकस्य परैर्हन्य- मानस्य स्वकृतकर्मफलभूजो न किञ्चित्ताणं भवति, तथाहि –

किल सीतेन्द्रेण लक्ष्मणस्य नरकदुःखनुभवतस्तत्राणोद्यतेनापि न त्राणं कृतमिति श्रुति, तदेवमेकः-असहायो यदर्थं तत्पापं समर्जितं तै रहितस्तत्कर्मविपाकजं दुःखमनुभवति, न कश्चिद्दुखसंविभागं गृह्णातीत्यर्थः, तथा चोक्तम् : –

॥ 🤊 ॥ "मया परिजनस्यार्थे कृतं कर्म सुदारुणम् ।

एकाकी तेन दह्येऽहं, गतास्ते फलभोगिनः ॥

-इत्यादि । किञ्चान्यत्-

मू. (३४९) जं जारिसं पुव्वमकासि कम्मं, तमेव आगच्छति संपराए। एगंतदुक्वं भवमञ्जणित्ता, वेदंति दुक्खी तमनंतदुक्खं।।

चृ. 'यत्' कर्म 'याद्देशं' यदनुभावं याद्दकस्थितिकं वा कर्म 'पूर्वं' जन्मान्तरे 'अकार्षीत्' कृतवांस्तत्ताद्दगेव जघन्यमध्यमोत्कृष्टस्थित्यनुभावभेदं 'सम्पराये' संसारे तथा-तेनैव प्रकारेणानुग-च्छति, एतदुक्तं भवति-तीव्रमन्दमध्यमैर्बन्धाध्यवसायस्थानैर्याद्देशैर्यद्बद्धं तत्तार्धगेव तीव्रमन्दमध्य-मेव विपाकम्-उदयमागच्छतीति ।

एकान्तेन-अवश्यं सुखलेशरहितं दुःखमेव यस्मिन्नरकादिके भवे स तथा तमेकान्तदुःखं 'भवमर्जयित्वा' नरकभवोपादानभूतानि कर्माण्युपादायैकान्तदुःखिनस्तत्-पूर्वनिर्दिष्टं दुःखम्-असातवेदनीयरूपमनन्तम्-अनन्योपशमनीयमप्रतिकारं 'वेदयन्ति' अनुभवन्तीति ॥

मू. (३५०) एताणि सोञ्चा नरगाणि धीरे, न हिंसए किंचण सव्वलोए। एगंतदिठ्ठी अपरिग्गहे उ, बुज्झिज्ञ लोयस्स वसं न गच्छे।।

वृ. पुनरप्युपसंहारव्याजेनोपदेशमाह-'एतान' पूर्वोक्तान्नरकान् तास्थ्यात्तद्यपदेश इतिकृत्वा नरकदुःखविशेषान् 'श्रुत्वा' निशम्य धीः-बुद्धिस्तया राजत इति धीरो-बुद्धिमान् प्राज्ञः, एतत्कुर्यादिति दर्शयति-सर्वस्मिन्नपि-त्रसस्थावरभेदभिन्ने 'लोके' प्राणिगणेन कमपिप्राणिनं 'हिंस्यात्' नव्यापाद्येत्

तथैकान्तेन निश्चला जीवादितत्त्वेषु ६ष्टिः-सम्यदर्शनं यस्य स एकान्त६ष्टिः निष्प्रकम्पसम्यक्त्व इत्यर्थः-, तथा न विद्यते परि-समन्तात्सुखार्थं गृह्यत इति परिग्रहो यस्यासौ अपरिग्रहः, तुशब्दादाद्यन्तोपादानाद्वा मृषावादादत्तादानमैथुनवर्जनमपि द्रष्टव्यं, तथा 'लोकम्' अशुभकर्मकारिणं तद्विपाकफलभुजं वा यदिवा-कषायलोकं तत्स्वरूपतो 'बुध्येत' जानीयात्, न तु तस्य लोकस्य वशं गच्छेदिति ॥

मू. (३५९) एवं तिरिक्खे मणुयासुरेसुं, चतुरन्तऽनंतं तयणुव्विवागं । स सव्यमेयं इति वेदइत्ता, कंखेज कालं धुयमायरेज ।। –त्तिबेमि । वृ. एतदनन्तरोक्तं दुःखविशेषमन्यत्राप्यतिदिशन्नाह-'एवम्' इत्यादि, एवमशुभकर्मका- रिणामसुमता तिर्यङ्गनुष्यामरेष्वपि 'चतुरन्तं' चतुर्गतिकम् 'अनन्तम्' अपर्यवसानं तदनुरूपं विपाकं 'स' बुद्धिमान् सर्यमेतदिति पूर्वोक्तया नीत्या 'विदित्वा' ज्ञात्वा 'ध्रुवं' संयममाचरन् 'कालं' मृत्युकालमाकांक्षेत् ।

एतँदुक्तं भवति-चतुर्गतिकसंसारान्तर्गतानामसुमतांदुःखमेव केवलं यतोऽतो ध्रुवो-मोक्षः संयमो वा तदनुष्ठानरतो यावज्जीवं मृत्युकालं प्रतीक्षेतेति, इति परिसमाप्तौ, ब्रवीमीति पूर्ववत् ॥ अध्ययनं-५ उद्देशकः-२ समाप्तः

अध्ययनं-५ समाप्तम्

## मुनि दीपरल सागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुत स्कन्धस्य पंचमअध्ययन टीका परिसमाप्ता

# अध्ययनं-६ ''वीरस्तुति'')

**दृ.** उक्तं पश्चममध्ययनं, साम्प्रतं षष्ठमारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः-अत्रानन्तराध्ययने नरकविभक्ति प्रतिपादिता, सा च श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वाभिनाऽभिहितेत्यतस्तस्यैवानेन गुणकीर्तनद्वारेण चरितं प्रतिपाद्यते शास्तुर्गुरुत्वेन शास्य गरीयस्त्वमितिकृत्वा, इत्यनेन सम्बन्धेनाऽऽयातस्यास्याध्ययनस्योपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि, तत्राप्युपक्रमान्तर्गतोऽ-र्थाधिकारो महावीरगुणगणोत्हीर्तनरूपः ।

निक्षेपस्तु द्विधा-ओघनिष्पन्नो नामनिष्पन्नश्च, तत्रौधनिष्पन्ने निक्षेपेSध्ययनं, नामनिष्पन्ने तु महावीरस्तवः, तन्न महच्छब्दस्य वीर इत्येतस्य च स्तवस्य च प्रत्येकं निक्षेपो विधेयः, तन्नापि 'यथोद्देशस्तथा निर्द्देश' इतिकृत्वा पूर्वं महच्छब्दो निरूप्यते, तन्नास्त्ययं महच्छब्दो बहुत्वे, यथा-महाजन इति, अस्ति वृहत्त्वे, यथा-महाघोषः, अस्त्यत्यर्थे, यथा-महाभयमिति, अस्ति प्राधान्ये यथा महापुरुष इति, तन्नेह प्राधान्ये वर्तमानो गृहीत इत्येतन्निर्युक्तिकारो दर्शयितुमाह-

नि. [८३] पाहन्ने महसद्दो दब्वे खेत्ते य कालभावे य।

वीरस्स उ निक्खेवो चउक्कओ होइ नायव्वो ॥

**वृ.** तत्र महावीरस्तव इत्यत्र यो महच्छब्दः स प्राधान्ये वर्तमानो गृहीतः, तद्य नामस्थाप-नाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् षोढा प्राधान्यं, नामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यप्राधान्यं ज्ञशरीरभव्यशरीर-व्यतिरिक्तं सचित्ताचित्तमिश्रभेदात् त्रिधा, सचित्तमपि द्विपदचतुष्पदापदभेदात् त्रिधैव, तत्र द्विपदेषु तीर्थकरचक्रवर्त्यादिकं चतुष्पदेषु हस्त्यश्वादिकमपदेषु प्रधानं कल्पवृक्षादिकं, यदिवा-इहैव ये प्रत्यक्षा रूपरसगन्धस्पर्शैरुत्कृष्टाः पौण्डरीकादयः पदार्था अचित्तेषु वैड्रूर्यादयो नानाप्रभावा मणयो मिश्रेषु तीर्थकरो विभूषित इति, क्षेत्रतः प्रधाना सिद्धिधर्मचरणाश्रयणान्यहाविदेहं चोपभोगाङ्गीकरणेन तु देवकुर्वादिकं क्षेत्रं, कालतः प्रधानं त्वेकान्तसुषमादि, यो वा कालविशेषो धर्मचरणप्रतिपत्तियोग्य इति, भावप्रधानं तुक्षायिको भावः तीर्थकरशरीरापेक्षयौदयिको वा, तत्रेह द्वयेनाप्यधिकार इति ।

वीरस्य द्रव्यक्षेत्रकालभावभेदाञ्चतुर्धानिक्षेपः, तत्र ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यवीरो

द्रव्यार्थं सङ्ग्रामादावद्भुतकर्मकारितया शूरो यदिवा-यत्किञ्चित् बीर्यवद् द्रव्यं तत् द्रव्यवीरे अन्तर्भवति, तद्यथा-तीर्थकृदनन्तवलवीर्यो लोकमलोके कन्दुकवत् प्रक्षेप्तुमलं तथा मन्दरं दण्डं कृत्वा रलप्रभां पृथिवीं छत्रवदि्बभृयात्, तथा चक्रवर्तिनोऽपि बलं 'दोसोला बत्तीसा', इत्यादि, तथा विषादीनां मोहनादिसामर्थ्यमिति, क्षेत्रवीरस्तु यो यस्मिन् क्षेत्रेऽद्भुतकर्मकारी वीरो वा यत्र व्यावर्ण्यते, एवं कालेऽप्यायोज्यं, भाववीरो यस्य क्रोधमानमायालोभैः परीषहादिभिश्चात्मा न जितः, तथा चोक्तम् –

| ll 9 ll | ''कोहं माणं च मायं च, लोमं पंचेंदियाणि य। |
|---------|-------------------------------------------|
|         | दुज़यं चेव अप्पाणं, सव्वमप्पे जिए जियं ।। |
| ॥ २ ॥   | जो सहस्सं सहस्साणं, संगामे दुञ्जए जिणे ।  |
|         | एकं जिणेज अप्पाणं, एस से परमो जओ ।।       |
| 11311   | एक्को परिभमउ जए वियडं जिनकेसरी सलीलाए ।   |

कंदण्पदुइदाढो मयणो विड्डारिओ जेणं ।। तदेवं वर्धमानस्वाम्येव परीषहोपसर्गेरनुकूलप्रतिकूलैरपराजितोऽद्भुतकर्मकारित्वेन गुणनिष्पन्नत्वान् भावतो महावीर इति भण्यते, यदिवा-द्रव्यवीरो व्यतिरिक्त एकभविकादि, क्षेत्रवीरोयत्र तिष्ठत्यसौच्यावर्ण्यते वा, कालतोऽप्येवमेव, भाववीरोनोआगमतो वीरनामगोत्राणि

कर्माण्यनुभवन्, स च चीरवर्धमानस्वाग्येवेति ।। स्तवनिक्षेपार्थमाह-नि. [८४] धुइनिक्खेवो चउहा आगंतुअमूसणेहिं दव्वथुती ।

भावे संताण गुणाण कित्तणा जे जहिं भणिया ।।

**वृ.**'स्तुतेः' स्तवस्य नामादिश्चतुर्धा निक्षेपः, तत्र नामस्थापने पूर्ववत्, द्रव्यस्तवस्तु इशरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तो यः कटककेयूरकूचन्दनादिभिः सचित्ताचित्तद्रव्यैः क्रियत इति, भावस्तवस्तु 'सद्भूतानां' विद्यमानानां गुणानां ये यत्र भवन्ति तत्कीर्तनमिति ॥ साम्प्रतं आद्यसूत्रसंस्पर्शद्वारेण सकलाध्ययनसम्बन्धप्रतिपादिकां गाथां निर्युक्तिकृदाह--

नि. [८५] पुच्छिस्सु जंबुनामो अञ्ज सुहम्मा तओ कहेसी य। एव महप्पा वीरो जयमाह तहा जएआहि।।

वृ. जम्बूस्वामी आर्यसुधर्मस्वामिनं श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामिगुणान् पृष्टवान्, अतोऽसावपिभगवान् सुधर्मस्वाम्येवंगुणविशिष्टो महावीर इति कथितवान्, एवं चासौ भगवान् संसारस्य 'जयम्' अभिभवमाह, ततो यूयमपि यथा भगवान् संसारंजितवान् तथैव यत्नं विधत्तेति ॥ साम्प्रतं निक्षेपानन्तरं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुश्चारयितव्यं, तच्चेदम्-

मू. (३५२) पुच्छिस्पु णं समणा माहणा य, अगारिणो या परितित्विआ य ।

से केइ नेगंतहियं धम्ममाहु, अनेलिसं साहु समिक्खयाए।।

**वृ.** अस्य चानन्तरसूत्रेण सहायं सम्बन्धः, तद्यथा-तीर्थकरोपदिष्टेन मार्गेण ध्रुवमाचरन् मृत्युकालमुपेक्षेतेत्युक्तं, तत्र किम्भूतोऽसौ तीर्थकृत् येनोपदिष्टो मार्ग इत्येतत् पृष्टवन्तः 'श्रमणा' यतय इत्यादि, परम्परसूत्रसम्बन्धस्तु बुद्धयेत यदुक्तं प्रागिति, एतद्य यदुत्तरत्र प्रश्नप्रतिवचनं यक्ष्यते तद्य बुद्धेतेति, अनेन सम्बन्धेनाऽऽयातस्यास्य सूत्रस्य संहितादिक्रमेण व्याख्या प्रतन्यते, सा चेयम्—अनन्तरोक्ता बहुविधां नरकविभक्ति शुत्वा संसारादुद्विग्नमनसः केनेयं प्रतिपादितेत्येतत् सुधर्मस्वामिनम् 'अप्राक्षुः' पृष्टवन्तः 'णम्' इति वाक्यालङ्कारे यदिवा जम्बूस्वामी सुधर्मस्वामिनमेवाह-यथा केनैबंभूतो धर्म संसारोत्तारणसमर्थः प्रतिपादित इत्येतद्वहवो मां पृष्टवन्तः, तद्यथा —

'श्रमणा' निर्ग्रन्थादयः तथा 'ब्राह्मणा' ब्रह्मचर्याद्यनुष्ठाननिरताः, तथा 'अगारिणः' क्षत्रियादयो ये च शाक्यादयः परतीर्थिकास्ते सर्वेऽपि पृष्टवन्तः, किं तदिति दर्शयति- स को योऽसावेनंधर्मंदुर्गतिप्रसृतजन्तुधारकमेकान्तहितम् 'आह' उक्तवान् 'अनीध्शम्' अनन्यसध्शम् अतुलमित्यर्थः, तथा–साध्वी चासौ समीक्षा च साधुसमीक्षायथावस्थिततत्त्वपरिच्छित्तिस्तया, यदिवा-साधुसमीक्षया-समतयोक्तवानिति ।

मू. (३५३) कहं च नाणं कह दंसणं से, सीलं कहं नायसुतस्स आसी ?। जाणासि णं भिक्खु जहातहेणं, अहासुतं वूहि जहा निसंतं।।

**वृ.** तथा तस्यैव ज्ञानादिगुणावगतये प्रश्नमाह-'कथं' केन प्रकारेण भगवान् ज्ञानमवाप्त-वान् ?, किम्भूतं वा तस्य भगवतो ज्ञानं-विशेषाववोधकं ?, किम्भूतं च 'से' तस्य 'दर्शनं' सामान्यार्थप-रिच्छेदकं? 'शीलंच' यमनियमरूपं कीद्दक्? ज्ञाताः-क्षत्रियास्तेषां 'पुत्रो' भगवान् वीरवर्धमा- नस्वामी तस्य 'आसीद्' अभूदिति। यदेतन्मया पृष्टं तत् 'भिक्षो !' सुधर्मस्वामिन् याधातथ्येन त्वं 'जानीषे' सम्यगवगच्छसि 'णम्' इति वाक्यालङ्कारे तदेतत्सर्व यधाश्रुतं त्वया श्रुत्वा च यथा 'निशान्त' मित्यवधारितं यथा ६ष्टं तथा सवं 'ब्रूहि' आचक्ष्वेति।

स एवं पृष्टःसुधर्मस्वामी श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामिगुणान् कथयितुमाह--

मू. (३५४) खेयन्नए से कुसलासुपन्ने अनंतनाणी य अनंतदंसी। जसंसिणो चक्खुपहे ठियस्स जाणाहि धम्मं च धिइं च पेहि।।

**ष्टृ.** सः- भगवान् चतुस्त्रिंदतिशयसमेतः खेदं-संसारान्तर्वर्तिनां प्राणिना कर्मविपाकजं दुःखं जानातीति खेदज्ञो दुःखापनोदनसमर्थोपदेशदानात्, यदिवा 'क्षेत्रज्ञो' यथावस्थितात्मस्वरूप-परिज्ञानादात्मज्ञ इति, अथवा-क्षेत्रम्-आकाशं तज्जानातीति क्षेत्रज्ञो लोकालोकस्वरूपपरिज्ञातेत्यर्थः, तथा भावकुशान्-अष्टविधकर्मरूपान् लुनाति-छिनत्तीति कुशलः प्राणिनां कर्मोच्छित्तये निपुण इत्यर्थ : । आशु-शीघ्रं प्रज्ञा यस्यासावाशुप्रज्ञः, सर्वत्र सदोपयोगाद्, न छद्यस्थ इव विचिन्त्य जाना-तीति भावः, महर्षिरिति क्वचित्पाठः, महांश्चासावृषिश्च महर्षि अतयन्तोग्रतपश्चरणानुष्ठा-यित्वादतुल-परीषहोपसर्गसहनाश्चेति, तथा अनन्तम्-अविनाश्यनन्तपदार्थपरिच्छेदकं वाज्ञानं-विशेषग्राहकं यस्यासावनन्तज्ञानी, एवं सामान्यार्थपरिच्छेदकत्वेनानन्तदर्शी ।

तदेवम्भूतस्यभगवतो यशो नृसुरासुरातिशाय्यतुलं विद्यते यस्य स यशस्वी तस्य,लोकस्य 'चक्षुपर्थ' लोचनमार्गे भवस्यकेवल्यवस्थायां स्थितस्य, लोकानां सूक्ष्मव्यवहितपदार्थाविर्भावनेन चक्षुर्भूतस्य वा 'जानिहि' अवगच्छ 'धर्मं' संसारोद्धरणस्वभावं, तस्रणीतां वा 'प्रेक्षस्व' सम्यक्कुशा-ग्रीय- या बुद्धया पर्यालोचयेति, यदिवा-तैरेव श्रमणादिभिः सुधर्मस्वाम्यभिहितो यथा त्वं तस्य भगवतो यशस्विनश्चक्षुष्पथे व्यवस्थितस्य धर्मं धृतिं च जानीषे ततोऽस्माकं 'पेहि'ति कथयेति मू. (३५५) उड्ढं अहेयं तिरियं दिसासु, तसा य जे धावर जे य पाणा । से निद्यहि समिक्ख पन्ने, दीवे व धम्मं समियं उदाह ।। **दृ.** साम्प्रतंसुधर्मस्वामीतद्गुणान् कथयितुमाह-ऊर्ध्वमधस्तिर्यक्षु सर्वत्रैव चतुर्दशरज्ञात्मके लोकेयेकेचन त्रस्यन्तीति त्रसास्तेजोवायुरूपविकलेन्द्रियपश्चेन्द्रियभेदात् त्रिधा, तथा येच 'स्थावराः' शृथिव्यम्बुवनस्पतिभेदात् त्रिविधाः, एत उच्छवासादयः प्राणा विद्यन्ते येषां ते प्राणिन इति, अनेन च शाक्यादिमतनिरासेन पृथिव्याद्येकेन्द्रियाणामपि जीवत्वमावेदितं भवति ।

स भगवांस्तान् प्राणिनः प्रकर्षेण केवलज्ञानित्वात् जानातीति प्रज्ञः स एव प्राज्ञो, नित्यानित्याभ्यांद्रव्यार्थपर्यायार्थाश्रयणात 'समीक्ष्य' केवलज्ञानेनार्थान् परिज्ञायप्रज्ञापनायोग्याना-हेत्युत्तरेणसम्बन्धः, तथा सप्राणिनां पदार्थाविर्भावनेन दीपवत् दीपः यदिवा-संसारार्णवपतितानां सदुपदेशप्रदानत आश्वासहेतुत्वात् द्वीप इव द्वीपः, स एवम्भूतः संसारोत्तारणसमर्थं 'धर्मं' श्रुतवारित्राख्यं सम्यक् इतं-गतं सदनुष्ठानतया रागद्वेषरहितत्वेन समतया वा ।

तथा चोक्तम् ''जहा पुण्णस्स कत्थइ तहा तुच्छस्स कत्थइ'' इत्यादि, समं वा-धर्मम् उत्-प्राबल्येन आह-उक्तवान् प्राणिनामनुग्रहार्थं न पूजासत्कारार्थमिति किञ्चान्यत्-

मू. (३५६) से सव्वदंसी अभिभूयनाणी, निरामगंधे धिइमं ठितण्पा। अनुत्तरे सव्वजगंसि विज्ञं, गंथा अतीते अभए अणाऊ।।

**वृ.** 'स' भगवान् सर्वं-जगत् चराचरं सामान्येन द्रष्टुं शीलमस्य स सर्वदर्शी, तथा 'अभिभूय' पराजित्य मत्यादीनि चत्वार्यपिज्ञानानि यद्वर्तते ज्ञानं केवलाख्यं तेन ज्ञानेन ज्ञानी, अनेन चापर-तीर्थाधिपाधिकत्वमावेदितं भवति, 'ज्ञानक्रियाभ्यां मोक्ष' इति कृत्वा तस्य भगवतो ज्ञानं प्रदर्श्य क्रियांदर्शयितुमाह-निर्गतः-अपगत आमः-अविशोधिकोट्याख्यः तथा गन्धो-विशोधिकोटिरूपो यस्मात् स भवति निरामगन्धः, मूलोत्तरगुणभेदभिन्नां चारित्रक्रियां कृतवानित्यर्थः, तथा-ऽसह्यपरीषहोपसर्गभिद्रुतोऽपि निष्प्रकम्पतया चारित्रे धृतिमान् तथा –

स्थितो व्यवस्थितोऽशेषकर्मविगमादात्मस्वरूपे जात्मा यस्य स भवति स्थितात्मा, एतच्च ज्ञानक्रिययोः फलद्वारेण विशेषणं, तथा-नास्योत्तरं-प्रधानं सर्वस्मिन्नपि जगति विद्यते (यः) स तथा, विद्वानिति सकलपदार्थानां करतलामलकन्यायेन वेत्ता, तथा बाह्यग्रन्थात् सचित्तादिभेदादा-नतराच्च कर्मरूपाद् 'अतीतो' अतिक्रान्तो ग्रन्थातीतो-निर्ग्रन्थ इत्थर्थ, तथा न विद्यते सप्तप्रकारमपि भयं यस्यासावभयः समस्तभयरहित इत्यर्थः, तथा न विद्यते चतुर्विधमप्यायुर्यस्य स भवत्यनायुः, दग्धकर्मबीजत्वेन पुनरुत्पत्तेरसंभवादिति ॥

### मू. (३५७) ँ से भूइपन्ने अनिएअचारी, ओहंतरे धीरे अनंतचक्खू । अनुत्तरं तप्पति सूरिए वा, वइरोयणिंदे व तमं पगासे ।।

**वृ. अ**पिच-भूतिंशब्दो वृद्धौ मङ्गले रक्षायां च वर्तते, तत्र 'भूतिप्रज्ञः' प्रवृद्धप्रज्ञः अनन्त-ज्ञानवानित्यर्थ, तता-भूतिप्रज्ञो जगद्रक्षाभूतप्रज्ञः एवं सर्वमङ्गलभूतप्रज्ञः इति, तथा 'अनियतम्' अप्रतिबद्धं परिग्रहायोगार्चरतुं शीलमस्यासावनियतचारी तथौघं—संसारसमुद्रं तरितुं शीलमस्य स तथा, तथा धीः-बुद्धिस्तया राजत इति धीरः परीषहोपसर्गाक्षोभ्यो वा धीरः ।

तथा अनन्तं-ज्ञेयानन्ततया नित्यतया वा चक्षुरिव चक्षुः-केवलज्ञानं यस्यानन्तस्य वा लोकस्य पदार्थप्रकाशकतया चक्षुर्भूतो यः स भवत्यनन्तचक्षु, तथा यथा-सूर्य 'अनुत्तरं' सर्वाधिकं तपति न तस्मादधिकस्तापेन कश्चिदस्ति, एवमसावपि भगवान् ज्ञानेन सर्वोत्तम इति, तथा 'वैरोचनः' अग्नि स एव प्रज्वलितत्वात् इन्द्रो यथाऽसौ तमोऽपनीय प्रकाशयति, एवमसावपि भगवानज्ञानतमोऽपनीय यथावस्थितपदार्थप्रकाशनं करोति किञ्च--

मू. (३५८) अनुत्तरं धम्पमिणं जिणाणं, नेया मुनी कासव आसुपन्ने । इंदेव देवाण महानुभावे, सहस्सनेता दिवि णं विसिट्ठे ।।

वृ. नास्योत्तरोऽस्तीत्यनुत्तरस्तमिममनुत्तरंधर्मं 'जिनानाम्' ऋषभादितीर्थकृतां सम्बन्धिनमयं 'मुनि' श्रीमान् वर्धमानाख्यः 'काश्यपः' गोत्रेण 'आशुप्रज्ञः' केवलज्ञानी उत्पन्नदिव्य- ज्ञानो 'नेता' प्रणेतेति, ताच्छीलिकस्तृन्, तद्योगे 'न लोकाव्ययनिष्ठे' त्यादिना षष्ठीप्रतिषेधार्ख्यर्ममित्यत्र कर्मणि द्वितीयैव, यथा चेन्द्रो 'दिवि' स्वर्गे देवसहाणां 'महानुभावो' महाप्रभाववान् 'णम्' इति वाक्यालङ्गारे तथा 'नेता' सप्रणायको 'विशिष्टो' रूपबलवर्णादिभिः प्रधानः एवं भगवानपि सर्वेभ्यो विशिष्टः प्रणायको महानुभावश्चेति ।।

मू. (३५९) से पत्रया अक्खयसागरे वा, महोदही वावि अनंतपारे। अनाइले वा अकसाइ मुक्के, सक्केय देवाहिवई जुईमं।।

**वृ.** अपिच-असौ भगवान् प्रज्ञायतेऽनयेति प्रज्ञा तया 'अक्षयः' न तस्य ज्ञातव्येऽ र्थेबुद्धिः प्रतिक्षीयते प्रतिहन्यते वा, तस्य हि बुद्धिः केवलज्ञानाख्या, सा च साद्यपर्यवसाना कालतो द्रव्य-क्षेत्रभावैरप्यनन्ता, सर्वसाम्येन ध्ष्टान्ताभावाद्, एकदेशेन त्वाह-यथा 'सागर' इति, अस्य चाविशिष्ट-त्वात् विशेषणमाह-'महोदधिरिव' स्वयन्भूरमण इवानन्तपारः यथाऽसौ विस्तीर्णो गन्भीरजलोऽ-क्षोभ्यश्च, एवं तस्यापि भगवतो विस्तीर्णा प्रज्ञा स्वयन्भूरमणानन्तगुणा गन्भीराऽक्षोभ्या च ।

यथा च असौसागरः 'अनाविलः' अकलुषजलः एवं भगवानपि तथाविधकर्मले- शाभावाद-कलुषज्ञान इति, तथा-कषाया विद्यन्ते यस्थासौ कषायी न कषायी अकषायी, तथा ज्ञानावरणी-यादिकर्मबन्धनाद्वियुक्तो मुक्तः, भिक्षुरितिक्वचित्याठः, तस्यायमर्थ सत्यपि निःशेषा- न्तरायक्षये सर्वलोकपूज्यत्वे च तथापि भिक्षामात्रजीवित्वात् भिक्षुरेवासौ, नाक्षीणमहान- सादिलब्धिमुपजीव-तीति, तथा शक्र इव देवाधिपति 'द्युतिमान्' दीप्तिमानिति ॥ किश्च–

मू. (३६०) से वीरिएणं पर्डिपुन्नवीरिए, सुदंसणे वा नगसव्वसेट्टे। सुरालए वासिमुदागरे से, विरायए नेगगुणोववेए।।

ष्ट्र. 'स' भगवान् 'वीर्येण' औरसेन बलेन धृतिसंहनना दिभिश्च वीर्यान्तरायस्य निशेषतः क्षयात् प्रतिपूर्णवीर्यः, तथा 'सुदर्शनो' मेरूर्जम्बूहीनाभिभूतः स यथा नगानां-पर्वतानां सर्वेषां श्रेष्ठः-प्रधानः तथा भगवानपि वीर्येणान्यैश्च गुणैः सर्वश्रेष्ठ इति, तता यथा 'सुरालयः' स्वर्गस्तन्निवासिनां 'मुदाकरो' हर्षजनकः प्रशस्तवर्णरसगन्धस्पर्शप्रभावादिभिर्गुणैरुपेतो 'विराजते' शोभते, एवं भगवानप्यनेकैर्गुणैरुपेतो विराजत इति, यदिवान्यथा त्रिदशालयो मुदाकरोऽ-नेकैर्गुणैरुपेतो विराजत इति एवमसावपि मेरुरिति ।

मू. (३६१) सयं सहस्साण उ जोयणाणं, तिकंडगे पंडगवेजयंते । से जोयणे नवनवते सहस्से, उद्धस्सितो हेट्ठ सहस्समेगं ।।

वृ. पुनरपि ध्यन्तभूतमेरुवर्णनायाह-स मेरुर्योजनसहस्राणां शतमुद्यैस्वेन, तथा त्रीणि कण्डान्यस्येति त्रिकण्डः, तद्यथा-भौमं जाम्बूनदं वैडूर्यमिति, पुनरप्यसावेव विशेष्यते- 'पण्डकवैजयन्त' इति, पण्डकवनं शिरसि व्यवस्थितं वैजयन्तीकल्पं-पताकाभूतं यस्य स तथा, तथाऽसावूर्ध्वमुच्छ्रितो नवनवतिर्योजनसहस्राण्यघोऽपि सहमेकमवगाढ इति । तथा–

मू. (३६२) पुडे नभे चिड्रइ भूमिवडििए, जं सूरिया अनुपरिवड्रयंति । से हेमवन्ने बहुनंदणे य, जंसी रतिं वेदयती महिंदा ।।

**दृ.** 'नभसि' 'स्पृष्टो' लग्नो नभो व्याप्य तिष्ठति तथा भूमिं चावगाह्य स्थित इति ऊर्ध्वाधस्तिर्य-कूलोकसंस्पर्शी, यथा 'यं' मेरुं 'सूर्या' आदित्या ज्योतिष्का 'अनुपरिवर्त्तयन्ति' यस्य पार्श्वतो भ्रमन्तीत्यर्थः, तथाऽसौ 'हेमवर्णो' निष्टप्तजाम्बूनदाभः, तथा बहूनि चत्वारि नन्दनवनानि यस्य सबहुनन्दनवनः ।

तथाहि-भूमौ भद्रशालवनं ततः पञ्च योजनशतान्यारुह्य मेखलायां नन्दनं ततो द्विषष्टियोजनसहस्राणि पंचशताधिकान्यतिक्रम्य सौमनसं ततः षटत्रिशत्सहाण्यारुह्य शिखरे पण्डकवनमिति, तदेवमसौ चतुर्नन्दनवनाद्युपेतो विचित्रक्रीडास्थानसमन्वितः, यस्मिन महेन्दा अप्यागत्य त्रिदशालयाद्रमणीयतरगुणेन 'रतिं' रमणक्रीडां 'वेदयन्ति' अनुभवन्तीति ।।

मू. (३६३) से पव्वए सदमहप्पगासे, विरायती कंचणमडवन्ने।

अनुत्तरे गिरिसु य पव्वदुग्गे, गिरीवरे से जलिएव भोमे ।।

**वृ.** अपिच-सः-मेर्वाख्योऽयं पर्वतो मन्दरो मेरु सुदर्शनः सुरगिरिरित्येवमादिभिः शब्दै मंहान् प्रकाशः-प्रसिद्धिर्यस्य स शब्दमहाप्रकाशो 'विराजते' शोभते, काञ्चनस्येव 'मृष्टः' श्लक्ष्णः शुद्धो वा वर्णो यस्य स तथा।

एवं न विद्यते उत्तरः-प्रधानो यस्यासावनुत्तरः, तथा गिरिषु च मध्ये पर्वभिमेखलादिभि-र्दष्ट्रापर्वतैर्वा 'दुर्गो' विषमः सामान्यजन्तूनां दुरारोहो 'गिरिवरः' पर्वतप्रधानः, तथाऽसौ मणिभि-रौषधीभिश्च देदीप्यमानतया 'भौम इव' भूदेश इव ज्वलित इति ॥ किञ्च—

मू. (३६४) महीइ मज्झोंमि ठिते नगिंदे, पन्नायते सूरियसुद्धलेसे। एवं सिरीए उ स भूरिवन्ने, मनोरमे जोयइ अद्यिमाली।।

मृ. 'मह्यां' रत्नप्रभापृथिव्यां मध्यदेशे जम्बूद्वीपस्तस्यापि बहुमध्यदेशे सौमनसविद्युद्यभग-न्धमादनमाल्यवन्तदंष्ट्रापर्वतचतुष्टयोपशोभितः समभूभागेदशसहस्रविस्तीर्णः शिरसि सहमेकम-धस्तादपिदश सहस्राणि नवतियोजनानि योजनैकादशभागैर्दशभिरधिकानि विस्तीर्णः चत्वारिशत् यौजनो च्छितचूडोपशोभितो 'नगेन्द्रः' पर्वतप्रधानो मेरु प्रकर्षेण लोके ज्ञायते सूर्यवस्शुद्धलेश्यः आदित्यसमानतेजाः, 'एवम्' अनन्तरोक्तप्रकारया श्रिया तुशब्दाद्विशिष्टतरया सः-मेरु 'भूरिवर्णः' अनेकवर्णो अनेकवर्णरत्नोपशोभितत्त्वात् मनः-अन्तःकरणं रमयतीति मनोरमा 'अर्थिमालीव' आदित्य इव स्वतेजसा द्योतयति दशापि दिशः प्रकाशयतीति ॥

मू. (३६५) सुदंसणस्सेव जसो गिरिस्स, पवुद्धई महतो पव्ययस्स । एतोवमे समणे नायपुत्ते, जातीजसोदंसणनाणसीले ॥

**वृ.** साम्प्रतं मेरुदृष्टान्तोपक्षेपेण दार्षन्तिकं दर्शयत-एतदनन्तरोक्तं 'यशः' कीर्तनं सुदर्शनस्य मेरुगिरेः महापर्वतस्य प्रोच्यते, साम्प्रतमेतदेव भगवति दार्ष्टान्तिके योज्यते-एषा-अनन्तरोक्तो-पमायस्य स एतदुपमः, कोऽसौ । श्राम्यतीति श्रमणस्तपोनिष्टप्तदेहो ज्ञाताः-क्षत्रियास्तेषां पुत्रः श्रीमन्महावीरवर्द्धमान-स्वामीत्यर्थः, सच जात्या सर्वजातिमद्भ्यो यशसा असेषयशस्विभ्यों दर्शनज्ञानाभ्यां सकलदर्शन-ज्ञानिभ्यः शीलेन समस्तशीलवद्म्यः श्रेष्ठः-प्रधानः, अक्षरघटना तु जात्यादीनां कृतद्वन्द्वाना-मतिशायने अर्शआदित्वादच्**प्रत्ययविधानेन विधेयेति** ।

पुनरपि द्दष्टान्तद्वारेणैव भगवतो व्यावर्णनमाह-

मू. (३६६) गिरिवरेवा निसहाऽऽययाणं, रुयए व सेडे वलयायताणं । तओवमे से जगभूइपन्ने, मुनीन मज्झे तमुदाहु पन्ने ।।

वृ. यथा 'निषधो' गिरिवरो गिरीणामायतानां मध्ये जम्बूद्वीपे अन्येषु वा द्वीपेषु दैर्ध्येण 'श्रेष्ठः' प्रधानः तथा-वलयायतानां मध्ये रुचक- पर्वतोऽन्येम्यो वलयायतत्वेन यथा प्रधानः, स हि रुचकद्वीपान्तर्वर्ती मानुषोत्तरपर्वत इव वृत्तायतः सङ्क्षेययोजनानि परिक्षेपेणेति ।

तथा स भगवानपि तदुपमः यथा तावायतवृत्तताभ्यां श्रेष्ठी एवं भगवानपि जगति-संसारे भूतिप्रज्ञः-प्रभूतज्ञानः प्रज्ञया श्रेष्ठ इत्यर्थः, तथा अपरमुनीनां मध्ये प्रकर्षेण जानातीति प्रज्ञः एवं तत्स्वरूपविदः 'उदाहुः' उदाहृतवन्त उक्तवन्त इत्यर्थः ।

मू. (३६७) अनुत्तरं धम्ममुईरइत्ता, अनुत्तरं झाणवरं झियाइं। सुसुक्वसुक्वं अपगंडसुक्वं, संखिंदुएगंतवदातसुक्वं।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-नास्योत्तरः-प्रधानोऽन्यो धर्मो विद्यते इत्यनुत्तरः तमेवम्भूतं धर्मं 'उत्' प्राबल्येन 'ईरयित्वा' कथयित्वा प्रकाश्य 'अनुत्तरं' प्रधानं 'ध्यानवरं' ध्यानश्रेष्ठं ध्यायति, तथाहि-उत्पन्नज्ञानो भगवान् योगनिरोधकाले सूक्ष्मं काययोगं निरुन्धन् शुक्लध्यानस्य तृतीयं भेदं सूक्ष्मक्रियमप्रतिपाताख्यं तथा निरुद्धयोगश्चतुर्थं शुक्लध्यानभेदं व्युपरतक्रियमनिवृत्ताख्यंध्यायति, एतदेव दर्शयति-सुष्ठु शुक्लवत्शुक्लं ध्यानं तथा अपगतं गण्डम्-अपद्रव्यं यस्य तदपगण्डं

निर्दोषार्जुनसुवर्णयत् शुक्लं यदिवा-अपगण्डम्-उदकफेनं तत्तुल्यमिति भावः । तथा शङ्केन्दुवदेकान्तावदातं-शुभ्रं शुक्लं-शुक्लध्यानोत्तरं भेदद्वयं ध्याती । अपिच-

मू. (३६८) अनुत्तरग्गं परमं महेसी, असेसकम्पं स विसोहइत्ता । सिद्धिं गते साइमनंतपत्ते, नाणेण सीलेण य दंसणेण ।।

**वृ.** तथाऽसौ भगवान् शैलेश्यवस्थापदितशुक्लध्यानचतुर्थमेदानन्तरं साद्यपर्यवसानां सिद्धिगतिं पश्चमीं प्राप्तः, सिद्धिगतिमेव विशिनष्टि-अनुत्तरा चासौ सर्वोत्तमत्वादग्र्या च लोकाग्रव्य-वस्थितत्वादनुत्तराग्र्या तां 'परमां' प्रधानां 'महर्षि' असावत्यन्तोग्रतपोविशेषनिष्टसदेहत्वाद् अशेषं कर्म-ज्ञानावरणादिकं 'विशोध्य' अपनीय च विशिष्टेन ज्ञानेन दर्शनेन शीलेन च क्षायिकेण सिद्धिगतिं प्राप्त इति मीलनीयम् ॥

मू. (३६९) रुक्खेसु जाते जह सामली वा, जस्सि रतिं वैययती सुवन्ना । वनेसु वा नंदनमाहु सेडं, नाणेण सीलेण य भूतिपन्ने ।।

**ष्ट्र. पुनरपि ६ष्टान्तद्वारेण भगवतः स्तुतिमाह-वृक्षेषु मध्ये यथा 'ज्ञातः' प्रसिद्धो** देवकुरुव्यवस्थितः शाल्मलीवृक्षः, सच भवनपतिक्रीडास्थानं, 'यत्र' व्यवस्थिता अन्यतश्चागत्य 'सुपर्णा' भवनपतिविशेषा 'रतिं' रमणक्रीडां 'वेदयन्ति' अनुभवन्ति, वनेषुच मध्ये यथा नन्दनं वनं देवानां क्रीडास्थानं प्रधानं एवं भगवानपि 'ज्ञानेन' केवलाख्येन समस्तपदार्थाविर्भावकेन 'शीलेन' च चारित्रेण-यथाख्यातेन 'श्रेष्ठः' प्रधानः 'भूतिप्रज्ञः' प्रवृद्धज्ञानो भगवानिति ।। अपिच-मू. (३७०) थणियं व सद्दाण अनुत्तरे उ, चंदो व ताराण महानुभावे । गंधेसु वा चंदनमाहु सेट्ठं, एवं मुणीणं अपडिन्नमाहु ।।

वृ. यथा शब्दानां मध्ये 'स्तनितं' मेघगर्जितं तद् 'अनुत्तरं' प्रधानं, तुशब्दो विशेषणार्थः वृ. यथा शब्दानां मध्ये 'स्तनितं' मेघगर्जितं तद् 'अनुत्तरं' प्रधानं, तुशब्दो विशेषणार्थः समुच्चयार्थो वा, 'तारकाणां च' नक्षणात्रां मध्ये यथा चन्द्रो महानुभावः सकलजननिर्वृत्तिकारिण्या कान्त्या मनोरमः श्रेष्ठः, 'गन्धेषु' इति गुणगुणिनोरभेदान्मतुब्लोपाद्वा गन्धवत्सु मध्ये यथा 'चन्दनं' गोशीर्षकाख्यं मलयजं वा तज्ज्ञाः श्रेष्ठमाहुः, एवं 'मुनीनां' महर्षीणां मध्ये भगवन्तं नास्य प्रतिज्ञा इहलोकपरलोकाशंसिनी विद्यते इत्यप्रतिज्ञस्तमेवन्भूतं श्रेष्ठमाहुरिति ।।

मू. (३७९) जहा सयंभू उदहीण सेड्रे, नागेसुं वा धरणिवमाहु सेड्रे। खोओदए वा रस वेजयंते, तवोवहाणे मुनिवेजयंते।।

वृ. अपिच-स्वयं भवन्तीति स्वयम्भूवोदेवाः ते तत्रागत्य रमन्तीति स्वयम्भूरमणः तदेवम् 'उदधीनां' समुद्राणां मध्ये यथा श्रेष्ठमाहुः । तथा 'खोओदए' इतिइक्षुरस इवोदकं यस्य स इक्षुरसोदकः स यथा रसमाश्रित्य 'वैजयन्तः' प्रधानः स्वगुणैरपरसमुद्राणां पताकेवोपरिव्यवस्थितः एवं 'तपउपधानेन' विशिष्टतपोविशेषेण मनुते जगतस्त्रिकालावस्थामिति 'मुनि' भगवान् 'वैजयन्तः' प्रधानः, समस्तलोकस्य महातपसा वैजयन्तीवोपरि व्यवस्थित इति !

मू. (३७२) हत्थीसु एरावणमाहु नाए, सीहो मिगाणं सलिलाण गंगा। पक्खीसु वा गरुले वेणुदेवो, निव्वाणवादीणिह नायपुत्ते।।

वृ. 'हस्तिषु' करिवरेषु मध्य यथा 'ऐरावणं' शक्रवाहनं 'ज्ञातं' प्रसिद्धं दृष्टान्तभूतं वा प्रधानमाहुस्तज्ज्ञाः, 'मृगाणां' च श्वापदानां मध्ये यथा 'सिंहः' केसरी प्रधानः तथा भरतक्षेत्रापेक्षया 'सलिलानां' मध्ये यथा गङ्गासलिलं प्रधानभावमनुभवति ।

'पक्षिषु' मध्ये यथा गरुत्सान् वेणुदेवापरनामा प्राधान्येन व्यवस्थितः, एवं निर्वाणं-सिद्धिक्षेत्राख्यं कर्मच्युतिलक्षणं वा स्वरूपतस्तदुपायप्राप्तिहेतुतो वा वदितुं शीलं येषां ते तथा तेषां मध्ये ज्ञाताः-क्षत्रियास्तेषां पुत्रः-अपत्यं ज्ञातपुत्रः-श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामी स प्रधान इति, यथावस्थितनिर्वाणार्थवादित्वादित्यर्थः।।

मू. (३७३) जोहेसु नाए जह वीससेणे, पुष्फेसु वा जह अरविंदमाहु। खत्तीण सेट्ठे जह दंतवक्के, इसीण सेट्ठे तह वद्धमाणे।।

वृ. अपिच-योधेषु मध्ये 'ज्ञातो' विदितो ध्यान्तभूतो वा विश्वा-हस्त्यश्वरथपदाति-चतुरङ्गबलसमेता सेना यस्य स विश्वसेनः-चक्रवर्ती यथाऽसौ प्रधानः, पुष्पेषु च मध्ये यथा अरविन्दं प्रधानमाहुः।

तथा क्षतात् त्रायन्त इति क्षत्रियाः तेषां मध्ये दान्ता-उपशान्ता यस्य वाक्येनैव शत्रवः स दान्तवाक्यः-चक्रवर्ती यथाऽसौ श्रेष्ठः । तदेवं बहून् दृष्टान्तान् प्रशस्तान् प्रदर्श्याधुना भगवन्तं दार्षन्तिकं स्वनामग्राहमाह-तथा ऋषीणां मध्ये श्रीमान् वर्धमानस्वामी श्रेष्ठ इति । तथा-

मू. (३७४) दानान सेहं अभयण्पयाणं, संघेसु वा अनवज्ञं वयंति। तवेसु वा उत्तम बंभचेर, लोगुत्तमे समणे नायपुत्ते।। **वृ.** तथा स्वपरानुग्रहार्थमर्थिने दीयत इति दानमनेकधा, तेषां मध्ये जीवानां जीवितार्थिनां त्राणकारित्वादभयप्रदानं श्रेष्ठं, तदुक्तम् --

II 9 II ''दीयते म्रियमाणस्य, कोटिं जीवितमेव वा । धनकोटिं न गृह्णीयात्, सर्वो जीवितुमिच्छति ।। इति,

गोपालाङ्गनादीनां ध्यन्तद्वारेणार्थो बुद्धी सुखेनारीहतीत्यतः अभयप्रदानप्राधा-न्यख्यापनार्थं कथानकमिदं-वसन्तपुरे नगरे अरिदमनो नाम राजा, स च कदाचिद्यतुर्वधूसमेतो वातायनस्थः क्रीडायमानस्तिष्ठति, तेन कदाचिद्यीरो रक्तकणवीरकृतमुण्डमालो रक्तपरिधानो रक्तचन्दनोपलिप्तश्च प्रहवतध्यडिण्डिमो राजमार्गेण नीयमानः सपत्नीकेन ६ष्टः, ६ष्ट्वा च ताभिः पृष्टं-किमनेनाकारीति ? , तासामेकेन राजपुरुषेणाऽऽवेदितं यथा –

परद्रव्यापहारेण राजविरुद्धमिति, तत एकया राजा विज्ञप्यो यथा-यो भवता मम प्राग वरः प्रतिपन्नः सोऽधुना दीयतां येनाहमस्योपकरोमि किश्चित्, राज्ञाऽपि प्रतिपन्नं, ततस्तया स्नानादिपुरःसरमलङ्कारेणालङ्कृतो दीनारसहव्ययेन पश्चविधान् शब्दादीन् विषयानेकमहः प्रापितः, पुनर्द्वितीययाऽपि तथैव द्वितीयमहो दीनारशतसहस्रव्ययेन लालितः, ततस्तृतीयया तृतीयमहो दीनारकोटिव्ययेन सत्कारितः, चतुर्थ्या तु राजानुमत्या मरणाद्रक्षितः अभयप्रदानेन, ततोऽसाव-न्याभिर्हसिता नास्य त्वया किश्चिद्दत्तमिति, तदेवं तासां परस्परबहूपकारविषये विवादे राज्ञाऽसावेव चौरः समाहूय पृष्टो यथा केन तव बहूपकृतमिति, तेनाप्यभाणि यथा –

न मया मरणमहाभयभीतेन किञ्चित् स्नानादिकं सुखं व्यज्ञायीति, अभयप्रदानाकर्णनेन पुनर्जन्मानमिवात्मानमवैमीति, अतः सर्वदानानामभयप्रदानं श्रेष्ठमिति स्थितम् । तथा सत्येषु च वाक्येषु यद् 'अनवद्यम्' अपापं परपीडानुत्पादकं तत् श्रेष्ठं वदन्ति, न पुनः परपीडोत्पादकं सत्यं, सद्यो हितं सत्यमितिकृत्वा, तथा चोक्तम् --

 ١١ 9 ١١ ''लोकेऽपि श्रूयते वादो, यथा सत्येन कौशिकः । पतितो वधयुक्तेन, नरके तीव्रवेदने ।।
 ١١ 9 ١١ ''तहेव काणं काणत्ति, पंडगं पंडगत्ति वा । वाहियं वावि रोगित्ति, तेणं चोरोत्ति नो वदे ।।

तपस्तु मध्ये यथैवोत्तमं नवविधन्नह्मगुप्तयुपेतं ब्रह्मचर्यं प्रधानं भवति तथा सर्वलोकोत्तमरूपसम्पदा-सर्वातिशायिन्या शक्त्याक्षायिकज्ञानदर्शनाभ्यां शीलेन च 'ज्ञातपुत्रो' भगवान् श्रमणः प्रधान इति ॥

मू. (३७५) ठिईप सेडा लवसत्तमा वा, सभा सुहम्मा व सभाण सेडा। निव्वाणसेडा जह सव्वधम्मा, न नायपुत्ता परमत्थि नाणी।।

ष्ट्र. किञ्च-स्थितिमतां मध्ये यथा 'लवसत्तमाः' पञ्चानुत्तरविमानवासिनो देवाः सर्वोत्कृष्ट-स्थितिवर्तिनः प्रधानाः, यदि किल तेषां सप्त लवा आयुष्कमभविष्यत्ततः सिद्धिगमन-मभविष्यदित्यतो लवसत्तमास्तेऽभिधीयन्ते, 'सभानां च' पर्षदां च मध्ये यथा सौधर्माधिपपर्षच्छ्रेष्ठा बहुभिः क्रीडास्थानैरुपेतत्वात्तथा यथा सर्वेऽपि धर्मा 'निर्वाणश्रेष्ठाः' मोक्षप्रधाना भवन्ति । कृप्रावचनिका अपि निर्वाणफलमेव स्वदर्शनं ब्रुवते यतः, एवं 'ज्ञातपुत्रात्' वीरवर्धमा- नस्वामिनः सर्वज्ञात् सकाशात् 'परं' प्रधानं अन्यद्विज्ञानं नास्ति, सर्वथैव भगवानपरज्ञानिम्योऽ-धिकज्ञानो भवतीति भावः ।। किञ्चान्यत्—

मू. (३७६) पुढोवमे धुणइ विगयगेही, न सन्निहिं कुव्वति आसुपत्रे । तरिउं समुद्दं व महाभवोधं, अभयंकरे वीर अनंतचक्खू ।।

**वृ.** स हि भगवान् यथा पृथीवि सकलाधारा वर्तते तथा सर्वसत्त्वानामभयप्रदानतः सदुपदेशदानाद्वा सत्त्वाधार इति, यदिवा यथा पृथ्वी सर्वसहा एवं भगवान् परीषहोपसर्गान् सम्यक् सहत इति, तथा 'धुनाति' अपनयत्यष्टप्रकारं कर्मेति शेषः, तथा 'विगता' प्रलीना सबाह्याभ्यन्तरेषु वस्तुषु 'गृद्धिः' गाद्धर्यमभिलाषो यस्य स विगतगृद्धिः, तथा सत्रिधानं सन्निधि

स च द्रव्यसन्निधि धनधान्यहिरण्यद्विपदचतुष्पदस्तपः भावसन्निधिस्तु माया क्रोधावयो वा सामान्येन कषायास्तमुभयरूपमपि संनिधिं न करोति भगवान्, तथा 'आशुप्रज्ञः' सर्वन्न सदोपयोगात् न छद्मस्थवन्मनसा पर्यालोच्य पदार्थपरिच्छितिं विधत्ते, स एवस्पूतः तरित्वा समुद्रमिवापारं 'महाभवौधं' चतुर्गतिकं संसारसागरं बहुव्यसनाकुलं सर्वोत्तमं निर्वाणमासादितवान् पुनरपि तमेव विशिनष्ट– 'अभयं' प्राणिनां प्राणरक्षारूपं स्वतः परतश्च सदुपदेशदानात् करोतीत्यभयंकरः, तथाऽष्टप्रकारं कर्मविशेषेणेरयति-प्रेरयतीति वीरः, तथा 'अनन्तम्' अपर्यवसानं नित्यं ज्ञेयानन्तत्वाद्वाऽनन्तं चक्षुरिव चक्षु-केवलज्ञानं यस्य स तथेति ।

मू. (३७७) कोहं च माणं च तहेव मायं, लोभं चउत्थं अज्झत्थदोसा । एआणि वंता अरहा महेसी, न कुव्वई पाव न कारवेइ ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-'निदानोच्छेदेन हि निदानिन उच्छेदो भवती'ति न्यायात् संसारस्थितेश्च क्रोधादयः कषायाः कारणमत एतान् अध्यात्मदोषांश्चतुरोऽपि क्रोधादीन् कषायान् 'वान्त्व' परित्यञ्य असौ भगवान् 'अर्हन्' तीर्थकृत् जातः, तथा महर्षि, एवं परमार्थतो महर्षित्तं भवति यद्यध्यात्मदोषा न भवन्ति, नान्यथेति, तथा न स्वतः 'पापं' सावद्यमनुष्ठानं करोति नाप्यन्यैः कारयतीति ।। किञ्चान्यत्-

मू. (३७८) किरियाकिरियं वेणइयाणुवायं, अन्नाणियाणं पडियच ठाणं। से सव्ववायं इति वेयइत्ता, उवष्टिए संजमदीहरायं।।

**वृ.** तथा स भगवान् क्रियावादिनामक्रियावादिनां वैनयिकानामज्ञानिकानां च 'स्थानं' पक्षमभ्युपगतमित्यर्थ, यदिवा-स्थीयतेऽस्मिन्निति स्थानं-दुर्गतिगमनादिकं 'प्रतीत्य' परिच्छिद्य सम्यगव- बुध्येत्यर्थः, एतेषां च स्वरूपमुत्तरत्र न्यक्षेण व्याख्यास्यामः, लेशतस्तिवदं-क्रियैव परलोकसाधनायलमित्येवं वदितुं शीलं येषां तेक्रियावादिनः, तेषां हि दीक्षात एव क्रियारूपाया मोक्ष इत्येवमभ्युपगमः, अक्रियावादिनस्तु ज्ञानवादिनः, तेषां हि यथावस्थितवस्तुपरिज्ञानादेव मोक्षः, तथा चोक्तम् –

 ॥ १॥
 ''पश्चविंशतितत्त्वज्ञो, यत्र तत्राश्रमे रतः ।

 शिखी मुण्डी जटी वापि, सिद्धयते नात्र संशयः ॥

तथा विनयादेवमोक्ष इत्येवं गोशालकमतानुसारिणो विनयेन चरन्तीति वैनयिका व्यवस्थिताः, तथाऽज्ञानमेवैहिकामुष्मिकायालमित्येवमज्ञानिकाव्यवस्थिताः, इत्येवंरूप तेषामभ्यु- पगमं परिच्छिद्य-स्वतः सम्यगवगम्य सम्यगवबोधेन, तथा स एव वीरवर्धमानस्वामी सर्वमन्यमपि बौद्धादिकं यं कञ्चन वादमपरान् सत्त्वान् यथावस्थिततत्त्वोपदेशेन 'वेदयित्वा' परिज्ञाप्योपस्थितः सम्यगुत्थानेन संयमे व्यवस्थितो न तु यथा अन्ये, तदुक्तम् —

II 9 II "यथा परेषां कथका विदग्धाः, शास्त्राणि कृत्वा लघुतामुपेताः । शिष्थैरनुज्ञामलिनोपचारैर्वक्तृत्वदोषास्त्वयि ते न सन्ति ।। –इति 'दीर्घरात्रम्' इति यावज्ञीवं संयमोत्थानेनोत्थित इति ।।

मू. (३७९) से वारिया इत्थी सराइभत्तं, उवहाणवं दुक्खखयह्वयाए । लोगं विदित्ता आरं परं च, सव्वं पभू वारिया सव्ववारं ।।

ष्ट्र. अपिच-स भगवान् वारयित्वा-प्रतिषिध्य किं तदित्याह-'स्त्रियम्' इति स्त्रीपरिभोगं मैथुनमित्यर्थः, सह रात्रिभक्तेन वर्तत इति सरात्रिभक्तं, उपलक्षणार्थत्वादस्यान्यदपि प्राणातिपा-तनिषेधादिकं द्रष्टव्यं, तथा उपधानं-तपस्तद्विद्यते यस्यासौ उपधानवान्-तपोनिष्ठप्तदेहः, किमर्थमिति दर्शयति-दुःखयतीति दुःखम्-अष्ट्रकारं कर्म तस्य क्षयः-अपगमस्तदर्थं ।

मू. (३८०) सोद्या य धम्मं अरहंतभासियं, समाहितं अइपदोवसुद्धं।

तं सद्दहाणां य जणा अणाऊ, इंदा व देवाहिव आगमिस्संति ।। त्तिबेमि ।

**वृ.** किञ्च-लोकं विदित्वा 'आरम्' इहलोकाख्यं 'परं' परलोकाख्यं यदिवा-आरं-मनुष्यलोकं पारमिति-नारकादिकं स्वरूपतस्तस्राप्तिहेतुतश्च विदित्वा सर्वमेतत् 'प्रभुः' भगवान् 'सर्ववारं' बहुशो निवारितवान्, एतदुक्तं भवति-प्राणातिपातनिषेधादिकं स्वतोऽनुष्ठाय परांश्च स्थापितवान्, न हि स्वतोऽस्थितः परांश्च स्थापयितुमलमित्यर्थः, तदुक्तम् –

| 11 9 11 | "ब्रुवाणोऽपि न्याय्यं स्ववचनविरुद्धं व्यवहरन्, |
|---------|------------------------------------------------|
|         | परान्नालं कश्चिद्दमयितु मदान्तः स्वयमिति।      |
|         | भवान्निश्चित्यैवं मनसि जगदाधाय सकलं,           |
|         | स्वभात्मानं तावद्दमयितुमदान्तं व्यवसितः ॥      |
| 11 9 11 | ''तित्थयरो चउनाणी सुरमहिँओ सिज्झियव्वयधूयंमि।  |
|         | अनिगूहियबलविरओ सव्वत्थामेसु उज्जमइ ।           |

इत्यादि साम्प्रतं सुधर्मस्वामी तीर्थकरगुणानाख्याय स्वशिष्यानाह-'सोच्चा य' इत्यादि, श्रुत्वाच दुर्गतिधारणाद्धर्म-श्रुतचारित्राख्यमर्हद्भिर्भाषितं-सन्यगाख्यातमर्थपदानि-युक्तयो हेतवो वा तैरुपशुद्धम्-अवदातं सद्युक्तिकं सद्धेतुकं वा यदिवा अर्थे-अभिधेयैः पदैश्च-वाचकैः शब्दैः उप-सामीप्येन शुद्धं-निर्दोषं, तमेवस्मूतमर्हद्भिर्भाषितं धर्म श्रद्दधानाः, तथाऽनुतिष्ठन्तो 'जना' लोका 'अनायुषः' अपगतायुःकर्माणः सन्तः सिद्धाः, सायुषश्चेन्द्राद्या देवाधिपा आगमिष्यन्तीति इतिशब्दः परिसमाप्ती, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-६ समाप्तम्

### मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्यविरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य षष्ठमध्ययनटीका परिसमाप्त ।

## अध्ययनं-७ कुशील परिभाषा

वृ. उक्तं षष्ठमध्ययनं, साम्प्रतं सप्तममारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तराध्ययने महावीरस्य गुणोत्कीर्त्तनतः सुशीलपरिभाषा कृता, तदनन्तरं तद्विपर्यस्ताः कुशीलाः परिभाष्यन्ते, तदनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि व्यावर्णीनीयानि, तत्राप्युपक्रमान्त-र्गतोऽर्थाधिकारोऽयं।

तद्यथा-कुशीलाः-परतीर्थिकाः पार्श्वस्थादयो वा स्वयूथ्या अशीलाश्च गृहस्यः परिं-समन्तात् भाष्यन्ते-प्रतिपाद्यन्ते तदनुष्ठानतस्तद्विपाकदुर्गतिगमनतश्च निरूप्यन्त इति तथा तद्विपर्ययेण कचित्सुशीलाश्चेति, निक्षेपस्त्रिधाःओघनामसूत्रालापकभेदात्, तत्रौघनिष्पन्ननिक्षेपेऽध्ययनं, नामनिष्पन्ने कुशीलपरिभाषेति, एतदधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह-

नि. [८०] सीले चउक दव्वे पाउरणाभरणभीयणादीसु। भावे उ ओहसीलं अभिक्खमासेवणा चेव ॥

वृ. 'शीले' शीलविषये निक्षेपे क्रियमाणे 'चतुष्क'मिति नामादिश्चतुर्धा निक्षेपः, तत्रापि नामस्थापने क्षुण्णत्वादनादृत्य 'द्रव्यम्'— इति द्रव्यशीलं प्रावरणाभरणभोजनादिषु द्रष्टव्यं,

अस्यायमर्थ-यो हि फलनिरपेक्षस्त- स्वभावादेव क्रियासु प्रवर्तते स तच्छीलः, तत्रेह प्रावरणशील इति प्रावरणप्रयोजनामावेऽपि ताच्छील्यान्नित्यं प्रावरणस्वभावः प्रावरणे वा दत्तावधानः, एवमाभरणभोजनादिष्वपि द्रष्टव्यमिति, यो वा यस्य द्रव्यस्य चेतनाचेतनादेः स्वभावस्तद् द्रव्यशीलमित्युच्यते, भावशीलं तु द्विधा-ओधशीलमाभीक्ष्णयसेवनाशीलं चेति ।। तत्रौधशीलं व्याचिख्यासुराह--

नि. [८७] ओंहे सीलं विरती विरयाविरई य अविरती असीलं।

धम्मे णाणतवादी अपसत्थ अहम्मकोवादी ।।

**वृ.** तत्रौधः-सामान्यं सामान्येन सावद्ययोगविरतो विरताविरतो वा शीलवान् भण्यते, तद्विपर्यस्तोऽशीलवानिति, आभीक्ष्णयसेवायां तु-अनवरसेवनायां तु शीलमिदं, तद्यथा-'धर्मे' धर्मविषयेप्रशस्तं शीलं यदुतानवरतापूर्वज्ञानार्जनं विशिष्टतपःकरणं वा, आदिग्रहणादनवरताभि-ग्रहग्रहणादिकं परिगृह्यते, अप्रशस्तभावशीलं त्वधर्मप्रवृत्तिर्बाह्या आन्तरा तु क्रोधादिषु प्रवृत्तिः, आदिग्रहणात् शेषकषायाश्चौर्याभ्याख्यानकलहादयः परिगृह्यन्त इति ॥ साम्प्रतं कुशील-परिभाषाख्यस्याध्ययनस्यान्वर्थतां दर्शयितुमाह–

### नि. [८८] परिभासिया कुसीला य एत्थ जावंति अविरत केई। सुत्ति पसंसा सुद्धो कुत्ति दुगुंछा अपरिसुद्धो ।।

**वृ.** परि-समन्तात् भाषिताः-प्रतिपादिताः 'कुशीलाः' कुत्सितशीलाः परतीर्थिकाः पार्श्वस्थादयश्च चशब्दात्यावन्तः केचनाविरता अस्मिन्नित्यत इदमध्ययनं कुशीलपरिभाषेत्युच्यते, किमिति कुशीला अशुद्धा गृह्यन्ते इत्याह-सुरित्ययं निपातः प्रशंसायां शुद्धविषये वर्तते, तद्यथा-सौराज्यमित्यादि, तथा कुरित्ययमपि निपातो जुगुप्सायामशुद्धविषये वर्ते, कुतीर्थं कुग्राम इत्यादि यदि कुत्सितशीलाः कुशीलाः कथं तर्हि ? परतीर्थिकाः पार्श्वस्थादयश्च तथाविधा भवन्तीत्याह-

### नि. [८९] अफासुयपडिसेविय नामं भुज्जो य सीलवादी य । फासुं वयंति सीलं अफासुया मो अभुंजंता ॥

**वृ.**अस्त्ययं शीलशब्दस्तंस्वाभाव्ये, तथाहि-यः फलनिरपेक्षः क्रियास्वाभरणादिकासु प्रवर्तते स चेह्रद्रव्यशीलत्वेन प्रदर्शितः, अस्त्युपशमप्रधाने चारित्रे, तथाहि-तत्रधानः शीलवानयं तपस्वीति, तद्विपर्ययेण दुःशील इति, स चेह भावशीलग्रहणेनोपात्त इति, इह च यतीनां ध्यानाध्ययनादिकं मुक्त्वा धर्माधारशरीरतत्पालनाहारव्यापारं च मुक्त्वा नापरः कस्विद्व्यापारोऽस्तीत्य-तस्तदाश्रयणेनैव सुशीलत्वं दुःशीलत्वं च चिन्त्यते ।

तत्र कुतीर्थिकाः पार्श्वस्थादिर्वा अप्रासुकं-सचित्तं प्रतिसेवितुं शीलमस्य स भवत्यप्रासुक-प्रतिसेवी नामशब्दः सम्भावनायां 'भूयः' पुनर्घाष्टर्याच्छीलवन्तमात्मानं वदितुं शीलं यस्य स शीलवादी, किमित्येवं ? -यतः 'प्रासुकम्' अचेतनं शीलं वदन्ति, इदमुक्तं भवति-यः प्रासुकमुद्रग-भादिदोषरहितमाहारं भुद्धेतं शीलवन्तं वदन्ति तज्ज्ञाः, तथाहि-यतयो प्रासुकमुद्रमा- दिदोषदुष्टमेवा-हारमभुआनाः शीलवन्तो भण्यन्ते, नेतर इति स्थितं, मोशब्दस्य निपातत्वेना- वधारणार्थत्वादिति अप्रासुकभोजित्वेन कुशीलत्वं प्रतिपादयितुं दृष्टान्तमाह-

नि. [९०] जह नाम गोयमा चंडीदेवगा वारिभद्दगा चेव । जे अग्गिहोत्तवादी जलसोयं जे य इच्छंति ।।

**वृ.** यथेति ध्यान्तोपक्षेपार्थं, नामशब्दो वाक्यालङ्कारे, 'गौतमा' इति गोव्रतिका गृहीतशिक्षं लघुकायं वृषभमुपादाय धान्याद्यर्थं प्रतिगृहमटन्ति, तथा 'चंडीदेवगा' इति चक्रधरप्रायाः एवं 'वारिभद्रका' अब्मक्षाः शैवलाशिनो नित्यं स्नानपादादिधावनाभिरता वा तथा ये चानये 'अग्निहोत्रवादिनः' अग्निहोत्रादेव स्वर्गगमनमिच्छन्ति येचान्ये जलशौचमिच्छन्ति भागवतादयस्ते सर्वेऽप्यप्रासुकाहारभोजित्वात् कुशीला इति, चशब्दात् ये च स्वयूथ्याः पार्श्वस्थादय उद्गमाद्यशुद्धमाहारं भुञ्जते तेऽपि कुशीला इति। गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, साम्प्रतं सूत्रालापकनिष्पन्ने निक्षेपे अस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्धारणीयं, तच्चेदं–

मू. (३८१)पुढवी य आऊ अगणी य वाऊ, तण रुक्ख बीया य तसा य पाणा।

जे अंड्या जे य जराउ पाणा, संसेयया जे रसयाभिहाणा।।

**मृ.** 'पृथिवी' पृथिवीकायिकाः सत्त्वाः चकारः खगतभेदसंसूचनार्थः, स चायं भेदः-पृथिवीकायिकाः सूक्ष्मा बादरश्च, ते च प्रत्येकं पर्याप्तकापर्याप्तकभेदेन द्विधा, एवमप्कायिका अपि तथाऽग्निकायिका वायुकायिकाश्च द्रष्टव्याः, वनस्पतिकायिकान् भेदेन दर्शयति ।

'तृणानि' कुशादीनि 'वृक्षाश्च' अश्वत्यादयो 'बीजानि' शाल्यादीनि एवं वस्त्रीगुल्मादयोऽपि वनस्पतिभेदा द्रष्टव्याः, त्रस्यन्तीति 'त्रसा' द्वीन्द्रियादयः 'प्राणाः' प्राणिनः ये चाण्डाजाता अण्डजाः-शकुनिसरीसृपादयः 'ये च जरायुजा' जम्बालवेष्टिताः समुत्पद्यन्ते, ते च गोमहिष्यजाविक-मनुष्यादयः, तथा संस्वेदाजाताः संस्वेदजा यूकामत्कुणकु म्यादयः 'येच रसजाभिधाना' दधिसौवीर-कादिषु रूतपक्ष्मसन्निमा इति ॥

### मू. (३८२) एयाइं कायाइं पवेदिताइं, एतेसु जाणे पडिलेह सायं। एतेण काएण य आयदंडे, एतेसु या विप्परियासुविंति।।

ष्ट्र.नानाभेदभिन्नं जीवसंघातं प्रदर्श्याधुना तदुपघाते दोषं प्रदर्शयितुमाह-'एते' पृथिव्यादयः 'काया' जीवनिकाया भगवद्भिः 'प्रवेदिताः' कथिताः, छान्दसत्वान्नपुंसकलिङ्गता, 'एतेषु' च पूर्व प्रतिपादितेषु पृथिवीकायादिषु प्राणिषु 'सातं' सुखं जानीहि, एतदुक्तं भवति।

सर्वेऽपि सत्त्वाः सातैषिणो दुःखद्विषश्चेति ज्ञात्वा 'प्रत्युपेक्षस्व' कुशाग्रीयया बुध्धया पर्यालोचयेति, यथैभिः कायैः समारभ्यमाणैः पीड्यमानैरात्मा दण्डयते, एतत्समारम्भादात्मदण्डो भवतीत्यर्थः, अथवैभिरेव कायैर्ये 'आयतदण्डा' दीर्घदण्डाः, एतदुक्तं भवति-एतान् कायान् ये दीर्घकालं दण्डयन्ति पीडयन्तीति, तेषां यद्भवति तद्दर्शयति ।

ते एतेष्वेव-पृथिव्यादिकायेषु विविधम्-अनेकप्रकारं परि-समन्ताद्आशु-क्षिप्रमुपसामीप्येन यान्ति-व्रजन्ति, तेष्वेव पृथिव्यादिकायेषु विविधमनेकप्रकारं भूयो भयः समुत्यद्यन्त इत्यर्थः, यदिवा-विपर्यासोव्यत्ययः, सुखार्थिभिः कायसमारम्भः क्रियते तत्समारम्भेण च दुःखमेवावाप्यते न सुखमिति, यदिवा कुतीर्थिका मोक्षार्थमेतैः कायैर्थां क्रियां कुर्वन्ति तया संसार एव भवतीति । यथा चासावयतदण्डो मोक्षार्थीतान् कायान् समारभ्य तद्विपर्ययात् संसारमान्त्रीति तथा दर्शयति–

मू. (३८३) जाईपहं अमुपरिवट्टमाणे, तसथावरेहिं विणिघायमेति।

से जाति जातिं बहुकूरकम्मे, जं कुव्वती मिज्ञति तेण बाले ।।

**वृ.**जातीनाम्-एकेन्द्रियादीनां पंन्था जातिपथः, यदिवा-जाति-उत्पत्तिर्वधो-मरणं जातिश्च वधश्च जातिवधं तद् 'अनुपरिवर्तमानः' एकेन्द्रियादिषु पर्यन् जन्मजरामरणानि वा बहुशोऽनुभवन् 'त्रसेषु' तेजोवायुद्वीन्द्रियादिषु 'स्थावरेषु' च पृथिव्यम्बुवनस्पतिषु समुत्पन्नः सन् कायदर्ण्डावपाकजेन कर्मणा बहुशो 'विनिधातं' विनाशमेति-अवाप्नोति ।

'स' आयतदण्डोऽसुमान् 'जातिं जातिम्' उत्पत्तिमुत्पत्तिमवाप्य बहूनि क्रूराणि-दारुणान्यनुष्ठानानि यस्य स भवति बहुक्रूरकर्मा, स एवम्भूतो निर्विवेकः सदसद्विवेकशून्यत्वात् बाल इव बालो यस्माकेन्द्रियादिकायां जातौ यखाण्युपमर्दकारि कर्म कुरुते स तेनैव कर्मणा 'मीयते' भ्रियते पूर्यते यदिवा 'मीङ् हिंसायां' मीयते हिंस्यते अद्यवा-बहुक्रूरकर्मेति चौरोऽयं पारदारिक इति वा इत्येवं तेनैव कर्मणा मीयते-परिच्छिधत इति ॥

मू. (३८४) अस्तिं च लोए अदुवा परत्या, सयग्गसो वा तह अन्नहा वा। संसारमावन्न परं परं ते, बंधंति वेदंति य दुन्नियाणि।।

वृ. क्व पुनरसौ तैः कर्मभिर्मीयते इति दर्शयति-यान्यां शुकारीणि कर्मामि तान्यस्मिन्नेव जन्मनि विपाकं ददति, अथवा परस्मिन् जन्मनि नरकादौ तस्य कर्म विपाकं ददति, एकस्मिन्नेव जन्मनि विपाकं तीव्रं ददति 'शताग्रशो वे'ति बहुषु जन्मसु, येनैव प्रकारेण तदशुभमाचरन्ति ततैवोदीर्यते तया-'अन्यथा वेति, इदमुक्तं भवति किञ्चित्कर्म तद्भव एव विपाकं ददाति किञ्चिद्य जन्मान्तरे, यथा-मृगापुत्रस्य दुःखविपाकाख्ये विपाकश्रुताङ्गश्रुतस्कन्धे कथितमिति, दीर्घकालस्थितिकं त्वपरजन्मान्तरितं वेद्यते, येन प्रकारेण सकृ त्तथैवानेकशो वा, यदिवाऽन्येन प्रकारेण सकृत्सहम्रशो वा शिरश्छेदादिकं हस्तपादच्छेदादिकं चानुभूयत इति ।

तदेवं ते कुशीला आयतदण्डाश्चतुर्गतिकसंसारमापन्ना अरहट्टघटीयन्त्रन्यायेन संसारं पर्यटन्तः 'परं परं' प्रकृष्टं प्रकृष्टं दुःखमनुभवन्ति, जन्मान्तरकृतं कर्मानुभवन्तश्चैकमार्तध्यानोपहता अपरं बध्नन्ति वेदयन्ति च, दुष्टं नीतानि दुर्नीतानि-दुष्कृतानि, न हि स्वकृतस्य कर्मणो विनाशोऽ-स्तीतिभावः, तदुक्तम् –

II 9 II "मा होहि रे विसन्नो जीव ! तुमं विमणदुम्मणो दीनो । नहु चिंतिएण फिट्टइ तं दुक्खं जं पुरा रइयं II

II २ II जइ पविससि पायालं अडविं व दरिं गुहं समुद्दं वा | पुव्वकयाउ न चुक्र सि अप्पाणं घायसे जइवि ||

एवं तावदोधतः कुशीलाः प्रतिपादिताः, तदधुना पाषण्डिकानधिकृत्याह-

मू. (३८५) जे मायरं वा पियरं च हिश्चा, समणव्वए अगणिं समारभिज्ञा। अहाहु से लोए कुसीलधम्मे, भूताइं जे हिंसति आयसाते।

**वृ.** 'ये' केचनाविदितपरमार्थों धर्मार्थमुखितां मातरंपितरं च त्यक्त्वा, मातापित्रोर्दुस्त्यजत्वात् तदुपादानमन्यथा भ्रातृपुत्रादिकमपि त्यक्त्वेति द्रष्टव्यं, श्रमणव्रते किल वयं समुपस्थिता इत्येवमभ्युपगम्याग्निकायं समारभन्ते, पचनपाचनादिप्रकारेण कृतकारितानुमत्यौद्देशिका-दिपरिभोगाद्याग्निकायसमारम्मं कुर्युरित्यर्थ, अथेति वाक्योपन्यासार्थ।

'आहु' रिति तीर्थकृद्गणधरादय एवमुक्तवन्तः यथा सोऽयं पाषण्डिको लोको गृहस्थलोको चाऽग्निकायसमारम्भात् कुशीलः-कुत्सितशीलो धर्मो यस्य स कुशीलधर्मा, अयं किम्भूत इति दर्शयति-अभूवन् भवन्ति भविध्यन्तीति भूतानि-प्राणिनस्तान्यात्मसुखार्थं 'हिनस्ति' व्यापादयति, तथाहि-पञ्चाग्नितपसानिष्टप्तदेहास्तथाऽग्निहोत्रादिकया च क्रियया पाषण्डिकाः स्वर्गावाप्तिमिच्छ-न्तीति, तथा लौकिकाः पचनपाचनादिप्रकारेणाग्निकायं समारभमाणाः सुखमभिलषन्तीति ॥

मू. (३८६) उज्रालओ पाण निवातएज्ञा, निव्वावओ अगणि निवायवेज्ञा।

तम्हा उ मेहावि समिक्ख धम्मं, न पंडिए अगमि समारभिज्ञा।.

**वृ.** अग्निकायसमारम्भे च यथा प्राणातिपातो भवति तथा दर्शयितुमाह-तपनतापन-प्रकाशादिहेतुंकाष्ठादिसमारम्भेण योऽग्निकायं समारभते सोऽग्निकायमपरांश्च पृथिव्याद्याश्रितान् स्थावरांस्त्रसांश्च प्राणिनो निपातयेत्, त्रिभ्यो वा मनोवाक्कायेम्भय आयुर्खलेन्द्रियेभ्यो वा पातयेत्रिपातयेत् तथाऽग्निकायमुदकादिना 'निर्वापयन्' विध्यापयंस्तदाश्रितानन्यांश्च प्राणिनो निपातयेत्रिपातयेद्वा तत्रोज्ज्वालकनिर्वापकयोर्योऽग्निकायमुज्ज्वलयति स बहूनामन्यकायानां समारम्भकः, तथा चागमः

''दो भंते! पुरिसा अन्नमन्नेण सद्धिं अगणिकायं समारभंति, तत्य णं एगे पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ एगे णं पुरिसे अगणिकायं निव्ववेइ, तेसिं भंते ! पुरिसाणं कयरे पुरिसे महाकम्मतराए कयरे वा पुरिसे अप्पकम्मतराए ?, गोयमा ! तत्य णं जे से पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ से णं पुरिसे बहुतरागं पुढविकायं समारभति, एवं आउकायं वाउकायं वणस्सइकायं तसकायं अप्पतरागं अगणिकायं समारभइ, तत्थ णं जे से पुरिसे अगणिकायं निव्वावेइ से णं पुरिसे अप्पतरागं पुढविकायं समारभइ, तत्थ णं जे से पुरिसे अगणिकायं निव्वावेइ से णं पुरिसे अप्पतरागं पुढविकायं समारभइ जाव अप्पतरागं तसकायं समारभइ बहुतरागं अगणिकायं समारभइ, से एतेणं अट्ठेणं गोयमा ! एवं बुञ्चइ''।

अपि चोक्तम्-''भूयाणं एसमाधाओ, हव्ववाहो न संसओ'' इत्यादि । यस्मादेवं तस्मात्

'मेयावी' सदसद्विवेकः सुश्रुतिकः समीक्ष्य धर्मं पापाड्डीनः पण्डितो नाग्निकायं समारभते, स एव च परमार्थतः पण्डितो योऽग्निकायसमारम्भ कृतात् पापात्रिवर्तत इति । कथमग्निकायसमारम्भेणापरप्राणिवधो भवतीत्याशङ्कयाह- (गाथा चतुष्कं)

मू. (३८७) पुढवीवि जीवा आऊवि जीवा, पाणा य संपाइम संपर्यति । संसेयया कट्ठसमस्तिया य, एते दहे अगणि समारभंते ॥

वृ. न केवलं पृथिव्याश्रिता द्वीन्द्रियादयो जीवा यापि च पृथ्वी-मृल्लक्षणा असावपि जीवाः, तथा आपश्च-द्रवलक्षणा जीवास्तदाश्रिताश्च प्राणाः 'सम्पातिमाः' शलभादयस्तत्र सम्पतन्ति, तथा 'संस्वेदजाः' करीषादिष्विन्धनेषु धुर्णपिपीलिकाकृम्यादयः काष्ठाद्याश्रिताश्च ये केचन 'एतान्' स्थावरजङ्गमान् प्राणिनः स दहेद् योऽग्निकायं समारभेत्, ततोऽग्निकायसमारम्भो महादोषायेति ॥

मू. (३८८) हरियाणी भूताणि विलंबगाणि, आहार देहा य पुढो सियाई। जे छिंदती आयसुहं पडुच्च, पागब्भि पाणे बहुणं तिवाती।।

**वृ.** एवं तावदग्निकायसमारम्भकांस्तापसाः तथा पाकार्दनिवृत्ताः शाक्यादयश्चापदिष्टाः, साम्प्रतं ते चान्ये वनस्पतिसमारम्भादनिवृत्ताः परामृश्यन्ते इत्याह-'हरितानि' दूर्वाङ्कुरादीन्येतान्य-प्याहारादेर्वृद्धिदर्शनात् 'भूतानि' जीवाः तथा 'विलम्बकानीति' जीवाकारं यान्ति विलम्बन्ति-धारयन्ति, तथाहि-कललार्बुदमांसपेशीगर्भप्रसवबालकुमारयुवमध्यमस्थविरावस्थातो मनुष्यो भवति, एवं हरितान्यपि शाल्यादीनि जातान्यभिनवानि संजातरसानि यौवनवन्ति परिपक्वानि जीर्ण्णानि परिशुष्काणि मृतानि तथा वृक्षा अप्यङ्कुरावस्थायां जाता इत्युपदिश्यन्ते मूलस्कन्धशाखा प्रशाखादिभिर्विशेषैः परिवर्धमाना युवानः पोता इत्युपदिश्यन्त इत्यादि शेषास्वप्य- वस्थास्वायोज्यं

तदेवं हरितादीन्यपि जीवाकारं विलम्बयन्ति, तत एतानि मूलस्कन्धशाखापत्रपुष्पादिषु स्थानेषु 'पृथक्' प्रत्येकं 'श्रितानि' व्यवस्थितानि, न तु मूलादिषु सर्वेष्वपि समुदितेषु एक एव जीवः, एतानि च भूतानि सङ्खेयासङ्खेयानन्तभेदभिन्नानि वनस्पतिकायाश्रितान्याहारार्थं देहोपचयार्थं देहक्षतसंरोहणार्थं वाऽऽत्मसुखं 'प्रतीत्य' आश्रित्य यच्छिनत्ति स 'प्रागल्भ्यात्' घाष्टर्यावष्टम्भाद्वहूनां प्राणिनामतिपाती भवति, तदपिपाताद्य निरनुक्रोशतया न धर्मोनाप्यात्मसुखमित्युक्तं भवति

मू. (३८९) जातिं च वुङ्विंढ च विनासयंते, बीयाइ अस्संजय आयदंडे।

अहाहु से लोए अणज्रधम्मे, बीयाइ जे हिंसति आयसाते।।

**वृ.** किञ्च-'जातिम्' उत्पत्तिं तथा अङ्करपत्रमूलस्कन्धशाखाप्रशाखाभेदेन वृद्धिं च विनाशयन् बीजानि च तत्फलानि विनाशयन् हरितानि छिनत्तीति, 'असंयतः' गृहस्थः प्रव्रजितो वा तत्कर्मकारी गृहस्थ एव, स च हरितच्छेदविधाव्यात्मानं दण्डयतीत्यात्मदण्डः, स हि परमार्थतः परोपधातेनात्मा-नमेवोपहन्ति, अधशब्दो वाक्यालङ्कारे 'आहुः' एवमुक्तवन्तः, किमुक्तवन्त इति दर्शयति –

यो हरितादिच्छेदको निरनुक्रोशः 'सः' अस्मिन् लोके 'अनार्यधर्मा' क्रूरकर्मकारी भवतीत्यर्थ, स च क एवम्भूतो यो धर्मापदेशेनात्मसुर्खाथ वा बीजानि अस्य चोपलक्षणार्थत्वात् वनस्पतिकायं हिनस्ति स पाषण्डिकलोकोऽन्यो वाऽनार्यधर्मा भवतीति सम्बन्धः ।

मू. (३९०) गब्भाइ मिञ्जंति बुयाबुयाणा, नरा परे पंचसिहा कुमारा। जुवाणगा मज्झिम थेरगा य, चयंति ते आउखए पलीणा।। **वृ.** साम्प्रतं हरितच्छेदकर्मविपाकमाह-इह वनस्पतिकायोपमर्दकाः बहुषु जन्मषु गर्भादिकाखवस्थासु कललार्बुदमांसपेशीरूपासुम्रियन्ते, तथा 'ब्रुवन्तोऽब्रुवन्तश्च' व्यक्तवाचोऽव्य-क्तवाचश्च तथा परे नराः पञ्चशिखाः कुमाराः सन्तो भ्रियन्ते।

तथा युवानो मध्यमवयसः स्थविराश्च क्वचित्पाठो 'मज्झिमपोरुसाय'त्ति तत्र 'मध्यमा' मध्यमवयसः 'पोरुसा य'ति पुरुषाणां चरमावस्थां प्राप्ता अत्यन्तवृद्धा एवेतियावत्, तदेवं सर्वास्वप्य-वस्थासु बीजादीनामुपर्द्दकाः स्वायुषः क्षये प्रलीनाः सन्तोदेहंत्यजन्तीति, एवमपर-स्थावरजङ्गमोपम-र्द्दकारिणामप्यनियतायुष्कत्वमायोजनीयम् ॥ किञ्चान्यत्-

मू. (३९१) संबुज्झहा जंतवी ! माणुसत्तं, दट्टुं भर्यं बालिसेणं अलंभी । एगंतदुक्खे जरिए व लोए, सकम्पुणा विप्परियासुवेइ ।।

वृ. हे ! 'जन्तवः' प्राणिनः ! सम्बुध्यध्वं यूयं, न हि कुशीलपाषण्डिकलोकस्त्राणाय भवति, धर्म च सुदुर्लभत्वेन सम्बुध्यध्वं, तथा चोक्तम् –

II 9 II "माणुस्सखेत्तजाई कुशस्वारोग्गमाउयं बुद्धी । सवणोग्गहसद्धा संजमो य लोगंमि दुलहाइं ।।

तदेवमकृतधर्माणां मनुष्यत्वमतिदुर्लभमित्यवगम्य तथा जातिजरामरणरोगशोकादीनि नरकतिर्यक्षुचतीव्रदुःखतयाभयं ६ष्ट्वातथा 'बालिशेन' अज्ञेन सदसद्विवेकस्यालम्भ इत्येतच्चाव-गम्य तथा निश्चयनयमवगम्य एकान्तदुःखोऽयं ज्वरित इव 'लोकः' संसारिप्राणिगणः, तथा चोक्तम् –

Il 9 II "जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं, रोगा च मरणाणि च I अहो दुक्खो ह संसारो, जत्य कीसंति पाणिणो II

Il 9 II ''तण्हाइयस्स पाणं कूरो छुहियस्स भुझए तित्ती । दुक्खसयसंपउत्तं जरियमिव जर्ग कलयलेइ ॥

इति, अत्र चैवम्भूते लोके अनार्यकर्मकारी स्वकर्मणा 'विपर्यासमुपैति' सुखार्थी प्राण्युपमई कुर्वन् दुःखं प्राप्नोति, यदिवा मोक्षार्थी संसारं पर्यटतीति ॥

मू. (३९२) इहेग मूढा पवयंति मोक्खं, आहारसंपञ्जणवञ्जणेणं । एगे य सीओदगसेवणेणं, दुएण एगे पवयंति मोक्खं ।।

**वृ.** उक्तः कुशीलविपाकोऽधुना तद्दर्शनान्यभिधीयन्ते-'इहे'ति मनुष्यलोके मोक्षगम-नाधिकारे वा, एके केचन 'मूढा' अज्ञानाऽऽच्छादितमतयः परैश्च मोहिताः प्रकर्षेण वदन्ति प्रवदन्ति-प्रतिपादयन्ति, किं तत् ? -'मोक्षं' मोक्षावाप्तिं, केनेति दर्शयति –

आहियत् इत्याहार-ओदनादिस्तस्य सम्पद्-रसपुष्टिस्तां जनयतीत्याहारसम्पञ्जननं-लवणं, तेन ह्याहारस्य रसपुष्टि क्रियते, तस्य वर्जनं तेनाऽऽहारसम्पञ्जननवर्जनेन-लवणवर्जनेन मोक्षं वदन्ति, पाठान्तरं वा 'आहारसपंचयवञ्जणेण' आहारेण सहलवणपञ्चकमाहारसपञ्चकं, लवण-पञ्चकं घेदं, तद्यथा-सैंधवं सौयर्चलं बिडं रौमं सामुद्रं चेति, लवणेन हि सर्वरसानामभिव्यक्तिर्भवति, तथा चोक्तम् –

११ ९ ॥ '' ''लवणविहूणा य रसा चक्खुविहूणा य इंदियग्गामा । धम्मो दयाय रहिओ सोक्खं संतोसरहियं नो ।। तथा 'लवणं रसानां तैलं स्नेहानां धृतं मेध्याना' मिति, तदेवम्भूतलवणपरिवर्जनेन रसपरित्याग एव कृतो भवति, तत्त्यागाच्च मोक्षावाप्तिरित्येवं केचन मूढाः प्रतिपादयन्ति, पाठान्तरं वा 'आहारओ पंचकवज्ञणेणं' आहारत इति ल्यब्लोपे कर्मणि पश्चमी आहारमाश्रित्य पश्चकं वर्जयन्ति, तद्यथा-लसुणं पलाण्डुः करभीक्षीरं गोमांसं मद्यं चेत्येतत्पञ्चकवर्जनेन मोक्षं प्रवदन्ति।

तथैके 'वारिभद्रकादयो' भागवतविशेषाः 'शीतोदकसेवनेन' सचित्ताप्कायपरिभोगेन मोक्षंप्रवदन्ति, उपपत्ति च ते अभिदधति-यथोदकं बाह्यमलमपनयति एवमान्तरमपि, वस्त्रादेश्च यथोदकाच्छुद्धिरुपजायते एवं बाह्यशुद्धिसामर्थ्यदर्शनादान्तरापि शुद्धिरुदकादेवेति मन्यन्ते, तथैके तापसब्राह्यणादयो हुतेन मोक्षं प्रतिपादयन्ति, ये किल स्वर्गादिफलमनाशंस्य समिधाधृता-दिभिईव्यविशेषैर्हुताशनं तर्पयन्ति ते मोक्षायाग्निहोत्रं जुह्यति शेषास्त्वभ्युदयायेति, युक्तिं चात्र ते आहु यथा ह्यग्नि सुवर्णादीनां मलं दहत्येवं दहनसामर्थ्यदर्शनादात्मनोऽप्यान्तरं पापमिति ॥

मू. (३९३)पाओसिणाणादिसु नत्यि मोक्खो, खारस्स लोणस्स अनासएणं । ते मज़मंसं लसणं च भोश्चा. अन्नत्थ वासं परिकप्पयंति ।।

**वृ.** तेषामसम्बद्धप्रलापिनामुत्तरदानाया-'प्रातः स्नानादिषु नास्ति मोक्ष' इति प्रत्यूषजला-वगाहनेन निशीलानां मोक्षो न भवति, आदिग्रहणात् हस्तपादादिप्रक्षालनं गृह्यते, तथाहि-उदकप-रिभोगेन तदाश्रितजीवानामुपमर्दः समुपजायते, न च जीवोपमर्दान्मोक्षावाप्तिरिति, न चैकान्तेनोदकं बाह्यमलस्याप्यपनयने समर्थम् – अथापि स्यात्तथाप्यान्तरं मलं न शोधयति, भावशुद्धया तच्छुद्धेः, अध भावरहितस्यापि तच्छुद्धि स्यात् ततो मत्स्यबन्धादीनामपि जलाभिषेके मुक्त्यवाप्ति स्यात्, तथा-'क्षारस्य' पश्चप्रकार- स्यापि लवणस्य 'अनसनेन' अपरिभोगेन मोक्षो नास्ति, तथाहि-लवणपरिभोगरहितानां मोक्षो भवतीत्ययुक्तिकमेतत् न चायमेकान्तो लवणमेव रसपुष्टिजनकमिति, क्षीरशर्करादिभिर्व्यभिचारात्, अपिचासौ प्रष्टव्यः ।

किं द्रव्यतो लवणवर्जनेन मोक्षावाप्ति उत भावतः ?, यदि द्रव्यतस्ततो लवणरहितदेशे सर्वेषां मोक्षः स्यात्, न चैवं ४ष्टमिष्टं वा, अथ भावतस्ततो भाव एव प्रधानं किं लवणवर्जनेनेति, तथा 'ते' मूढा मद्यमांसं लशुनादिकं च भुक्त्वा 'अन्यत्र' मोक्षादन्यत्र संसारे वासम्-अवस्थानं तथाविधानुष्ठानसद्भावात् सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्ररूपमोक्षमार्गस्थाननुष्ठानाद्य 'परिकल्पयन्ति' समन्तान्निष्पादयन्तीति ॥

#### मू. (३९४) उदगेण जे सिद्धिमुदाहरंति, सायं च पायं उदगं फुसंता।

उदगस्स फासेण सिया य सिद्धी, सिन्झिसु पाणा बहवे दगंसि ॥

**वृ.** साम्प्रतं विशेषेण परिजिहीर्षुराह तथा ये केचन मूढा 'उदकेन' शीतवारिणा 'सिद्धि' परलोकम् 'उदाहरन्ति' प्रतिपादयन्ति-'सायम्' अपराह्ने विकाले वा 'प्रातश्च' प्रत्युषसि च आद्यन्त-ग्रहणात् मध्याह्ने च तदेवं सन्ध्यात्रयेऽप्युदकं स्पृशन्तः स्नानादिकां क्रिया जलेन कुर्वन्तः प्राणिनो विशिष्टां गतिमाप्नुवन्तीति केचनोदाहरन्ति, एतज्ञासम्यक्, यत्तो यद्युदकस्पर्शमात्रेण सिद्धि स्यात् तत उदकसमाश्रिता मत्स्यबन्धादयः क्रूरकर्माणो निरनुक्रोशा बहवः प्राणिनः सिद्धयेयुरिति ।

यदपि तैरुच्यते-बाह्यमलापनयनसामर्थ्यमुदकस्य ६ष्टमिति तदपि विचार्यमाणं न घटते, यतो यथोदकमनिष्टमलमपनयत्येवमभिमतमप्यङ्गरागं कुङ्कुमादिकमपनयति, ततश्च पुण्यस्याप- नयनादिष्टविधातकृद्विरुद्धः स्यात्, किश्च-यतीनां ब्रह्मचारिणामुदकस्नानं दोषायैव, तथा चोक्तम् ॥ ९॥ ''स्नानं मददर्पकरं, कामाङ्गं प्रथमं स्मृतम् ।

तस्मात्कामं परित्यज्य, न ते स्नान्ति दमें रताः ॥

''नोदकल्लिन्नगात्री हि, स्नात इत्यभिधीयते ।

स स्नातो यो व्रतस्नातः, स बाह्याभ्यन्तरः शुचि ॥ किश्च--

मू. (३९५) मच्छ य कुम्पा य सिरीसिवा य, मग्गू य उड्ठा दगरक्खसा य। अड्ठाणमेयं कुसला वयंति, उदगेण जे सिद्धिमुदाहरांति।।

वृ. यदि जलसम्पर्कात्सिद्धिः स्यात् ततो ये सततमुदकावगाहिनो मत्स्याश्च कूर्माश्च सरीखृपाश्च तथा मद्गव- तथोष्ट्रा-जलचरविशेषाः तथोदकराक्षसा-जलमानुषाकृतयो जलचरविशेषा एते प्रथमं सिद्धयेयुः, न चैतद्वृष्टमिष्टं वा, ततश्च ये उदकेन सिद्धिमुदाहरन्त्येतद् 'अस्थानम्' अयुक्तम्-असाम्प्रतं 'कुशला' निपुणा मोक्षमार्गाभिज्ञा चदन्ति ॥

मू. (३९६) उदगं जइ कम्पमलं हरेज़ा, एवं सुहं इच्छामित्तमेव। अंधं व नेयारमणुस्सरित्ता, पाणाणि चेवं विणिहंति मंदा।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-यद्युदकं कर्मेमलमपहरेदेवं शुभमपि पुण्यमपहरेत्, अथ पुण्यं नापहरेदेवं कर्ममलमपि नापहरेत्, अत इच्छामात्रमेवैतद्यदुच्यते-जलं कर्मापहारीति, एवमपि व्यवस्थिते ये स्नानादिकाः क्रियाः स्मार्तमार्गमनुसरन्तः कुर्वन्तिते यथा जात्यन्धा अपरं जात्यन्धमेव नेतारमनुसृत्य गच्छन्तः कुपधश्रितयो भवन्ति नाभिप्रेतं स्थानमवाप्नुवन्ति एवं स्मार्तमार्गानुसारिणो जलशौच-परायणा । 'मन्दा' अज्ञाः कर्तव्याकर्तव्यविवेकविकलाः प्राणिन एव तन्मयान् तदाश्रितांश्च पूतरकादीन् 'विनिघ्नन्ति' व्यापादयन्ति, अवश्यं जलक्रियया प्राणव्यपरोपणस्य सम्भवादिति

मू. (३९७) पावाइं कम्माइं पकुव्वतो हि, सिओदगं तू जइ तं हरिज्ञा । सिज्झिसु एगे दगसत्तघाती, मुसं वयंते जलसिद्धिमाहु ।।

**मृ.** अपिच-'पापानि' पापोपादानभूतानि 'कर्माणि' प्राण्युपमर्दकारीणि कुर्वतोऽसुमतो यत्कर्मोपचीयते तत्कर्म यद्युदकमपहरेत् यद्येवं स्यात् तर्हि हि यस्मादर्थे यस्मात्याण्युपमर्देन कर्मोपादीयते जलावगाहनाद्यापगच्छति तस्मादुदकसत्त्वधातिनः पापभूयिष्ठा अप्येवं सिद्धयेयुः, न चैतद्दूष्टमिष्टं वा, तस्माद्ये जलावगाहनात्सिद्धिमाहुः ते मृषा वदन्ति ॥

मू. (३९८) हुतेण जे सिद्धिमुदाहरंति, सायं च पाँचं अगणिं फुसंता। एवं सिया सिद्धि हवेज्ञ तम्हा, अगणिं फुसंताण कुकम्पिणंपि।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-'अग्निहोत्रं' जुहुयात् स्वर्गकाम इत्यस्माद्वाक्यात् 'ये' केचन मूढा 'हूतेन' अग्नौ हव्यप्रक्षेपेण 'सिद्धि' सुगतिगमनादिकां स्वर्गावाप्तिलक्षणाम् 'उदाहरन्ति' प्रतिपादयन्ति, कथम्भूताः ? -'सायम्' अपराह्ने विकाले वा 'प्रातश्च' प्रत्युषसि अग्नि 'स्पृशन्तः' यथेष्टैईव्यैरग्नि तर्ण्ययन्तस्तत एव यथेष्टगतिमभिलषन्ति, आहुश्चैवं ते यथा –

अग्निकार्यात्स्यादेव सिद्धिरिति, तत्र च यद्येवमग्निस्पर्शेन सिद्धिर्भवेत् ततस्तस्मादग्नि संस्पृशतां 'कुकर्मिणाम्' अङ्गारदाहककुष्भकारायस्कारादीनांसिद्धि स्यात्, यदपि च मन्त्रपूतादिकं तैरुदाहियते तदपि च निरन्तराः सुहृदः प्रत्येष्यन्ति, यतः कुकर्मिणामप्यग्निकार्ये भस्मापादनम-ग्निहोत्रिकादीनामपि भस्मसात्करणमिति नातिरिच्यते कुकर्मिभ्योऽग्निहोत्रादिकं कर्मेति,

11911

यदप्युच्यते-अग्निमुखा वैदेवाः, एतदपि युक्तिविकलत्वात् वाङ्मात्रमेव, विष्ठादिभक्षणेन चाग्नेस्तेषां बहुतरदोषोत्पत्तेरिति।

उक्तानि पृथक् कुशीलदर्शनानि, अयम परस्तेषां सामान्योपालम्भ इत्याह-मू. (३९९) अपरिक्ख दिष्ठं न हु एव सिद्धी, एहिंति ते घायमबुज्झमाणा। भूएहिं जाणं पडिलेह सातं, विज्ञं गहायं तसथावरेहिं।।

**द्यू.** यैर्मुमुक्षुभिरुदकसम्पर्केणाग्निहोत्रेण वा सिद्धिरभिहिता तैः 'अपरीक्ष्य ध्ष्टमेतत्' युक्तिविकलमभिहितमेतत्, किमिति? यतो 'नहु' नैव 'एवम्' अनेन प्रकारेण जलावगाहनेन अग्निहोत्रेण वा प्राण्युपमर्दकारिणा सिद्धिरिति, ते च परमार्थमबुद्धयमानाः प्राण्युपघतेन पापमेव धर्मबुद्धा कुर्वन्तो घात्यन्ते-व्यापाझन्ते नानाविधैः प्रकारैर्यस्मिन प्राणिनः स घातः-संसारस्तमेष्यन्ति, अपकायतेजःकायसमारम्भेण हि त्रसस्थावराणां प्राणिनामवश्यं भावी विनाशस्तदविनाशे च संसार एव न सिद्धिरित्यभिप्रायः, यत एवं ततो 'विद्वान्' सदसद्विवेकी यथावस्थिततत्त्वं गृहीत्वा न्नसस्थावरैभूतैः-जन्तुभिः ।

कथं साम्प्रतं-सुखमवाप्यत इत्येतत् प्रत्युपेक्ष्य जानीहि-अवबुद्धयस्व, एतदुक्तं भवति सर्वेऽप्यसुमन्तः सुखैषिणो दुःखद्विषो, नच तेषां सुखैषिणां दुःखोत्पादकत्वेन सुखावाप्तिर्भवतीति, यदिवा-'विञ्ञं गहाय'त्ति विद्यां ज्ञानं गृहीत्वा विवेकमुपादाय त्रसस्थावरैर्भूतैर्जन्तुभि करणभूतैः 'सातं' सुखं 'प्रत्यूपेक्ष्य' पर्यालोच्य 'जानीहि' अवगच्छेति, यत उक्तम् –

Il 9 Il "'पढमं नाण तयो दया, एवं चिट्ठइ सव्व संजए । अन्नाणी किं काही, किंवा नाही छेयपावगं ।।

मू. (४००) थणंति लुप्पंति तसंति कम्मी, पुढो जगा परिसंखाय भिक्खू। तम्हा विऊ विरतो आयुगुत्ते, दष्टं तसे या पडिसंहरेज्ञा।।

**वृ.** इत्यादि । ये पुनः प्राण्युपमर्देन सातमभिलषन्तीत्यशीलाः कुशीलाश्च ते संसारे एवंविधा अवस्या अनुभवन्तीत्याह-तेजःकायसमारम्भिणो भूतसमारम्भेण सुखमभिलषन्तो नरकादिगतिं गतास्तीव्रदुःखैः पीड्यमाना असह्यवेदनाघ्रातमानसा अशरणाः 'स्तनन्ति' रुदन्ति केवलं करुणमाक्रन्दन्तीतियावत् तथा 'लुप्पती'ति छिद्यन्ते खड्गादिभिरेवं च कदर्थ्यमानाः 'त्रस्यन्ति' प्रपलायन्ते, कर्माण्येषां सन्तीति कर्मिणः-सपापा इत्यर्थः ।

तथा पृथक् 'जगा' इति जन्तव इति, एवं 'परिसङ्खाय' ज्ञात्वा भिक्षणशीलो 'भिक्षु' साधु- रित्यर्थः, यस्माखाण्युपमर्दकारिणः संसारान्तर्गता विलुप्यन्ते तस्मात् 'विद्वान्' पण्डितो विरतः पापानुष्टानादात्मा गुप्तो यस्य सोऽयमात्मगुप्तो मनोवाक्कायगुप्त इत्यर्थः, ६ष्ट्वा त्रसान् चशब्दा- त्स्थावरांश्च '६ष्ट्वा' परिज्ञाय तदुपघातकारिणीं क्रियां 'प्रतिसंहरेत्' निवर्तयेदिति।

मू. (४०९) जे धम्मलर्ख विणिहाय भुंजे, वियडेण साहद्ध य जे सिणाई । जे धोवती लूसयतीव वत्थं, अहाहु से नागनियस्स दूरे ।।

वृ. साम्प्रतं स्वयूथ्याः कुशीला अभिधीयन्त इत्याह-'ये' केचन शीतलविहारिणो धर्मेण-मुधिकया लब्धं धर्मलब्धं उद्देशकक्रीतकृतादिदोषरहितमित्यर्थः, तदेवम्भूतमप्याहारजातं 'विनिधाय' व्यवस्थाप्य सन्निधिं कृत्वा भुञ्जन्ते ।

तथा ये 'विकटेन' प्रासुकोदकेनावि सङ्कोच्याङ्गानि प्रासुक एव प्रदेशे देशसर्वस्नानं कुर्वन्ति

तथा यो वस्त्रं 'धावति' प्रक्षालयति तथा 'विकटेन' प्रासुकोदकेनापि सङ्कोच्याङ्गानि प्रासुक एव प्रदेशे देशसर्वस्नानं कुर्वन्ति तथा यो वस्त्रं 'धावति' प्रक्षालयति तथा 'लूषयति' शोभार्थं दीर्घमुत्पाट-यित्वा इस्वं करोति इस्वं वा सन्धाय दीर्धं करोति एवं लूषयति, तदेवं स्वार्थं परार्थं वा यो वस्त्रं लूषयति, अथासी 'नागनियस्स'त्ति निर्ग्रन्थभावस्य संयमानुष्ठानस्य दूरे वर्तते, न तस्य संयमो भवतीत्येवं तीर्थकरगणधरादय आहुरिति ।।

मू. (४०२) कम्मं परिन्नाय दर्गसि धीरे, वियडेण जीविज्ञ य आदिभोक्खं । से बीयकंदाइ अभुंजमाणे, विरते सिणाणाइसु इत्थियासु ।।

**वृ.** उक्ताः कुशीलाः, तत्प्रतिपक्ष भूताः शीलवन्तः प्रतिपाद्यन्त इत्येतदाह-धिया राजते इति धीरो-बुद्धिमान् 'उदगंसि'त्ति उदकसमारम्भे सति कर्मबन्धो भवति, एवं परिज्ञाय किं कुर्यादित्याह-'विकटेन' प्रासुकोदकेन सौवीरादिना 'जीव्यात्' प्राणसंधारणं कुर्यात्, चशब्दात् अन्येनाप्याहारेण प्रासुकेनैव प्राणवृत्तिं कुर्यात्।

आदिः-संसारस्तस्मान्भोक्ष आदिमोक्षः संसारविमुक्तिं यावदिति, धर्मकारणानां चाऽऽदिभूतं शरीरं तद्विमुक्तिं यावत् यावञ्जीवमित्यर्थः, किं चासौ साधुर्बीजकन्दादीन् अभुआनः, आदिग्रहणात् मूलपत्रफलानि गृह्यन्ते, एतान्यप्यपरिणतानि परिहरन् विरतो भवति, कुत इति दर्शयति ।

स्नानाभ्य क्नोद्धर्तनादिषु क्रियासु निष्प्रतिकर्मशरीरतयाऽन्यासु च चिकित्सादिक्रियासु न वर्तते, तथा स्त्रीषु च विरतः, बस्तिनिरोधग्रहणात् अन्येऽप्याश्रवा गृह्यन्ते, यश्चैवम्भूतः सर्वेभ्योऽ-प्याश्रवद्वारेभ्यो विरतो नासौ कुशीलदोषैर्युज्यते तदयोगाद्य न संसारे बम्भ्रमीति, ततश्च न दुःखितः स्तनति नापि नानाविधैरुपायैर्विलुप्यत इति । पुनरपि कुशीलेनावाधिकृत्याह-

मू. (४०३) जे मायरं च पियरं च हिद्या, गारं तहा पुत्तपसुं धनं च। कुलाइं जे धावइ साउगाइं, अहाहु से सामणियस्स दूरे।।

वृ. ये केचनापरिणतसम्यग्धर्माणसत्यक्ता मातरं च पितरं च, मातापित्रोर्दुस्त्यजलादुपादानं, अतो भ्रातृदुहित्रादिकमपि त्यक्त्वेत्येतदपि द्रष्टव्यं, तथा 'अगारं' गृहं 'पुत्रम्' अपत्यं 'पशुं' हस्त्यश्च-रथगोमहिष्यादिकं धनं च त्यक्त्वा सम्यक् प्रव्रज्योत्थानेनोत्थाय-पश्चमहाव्रतभारस्य स्कन्धं दत्त्वा पुनर्हीनसत्त्वतया रससातादिगौरवगृद्धो यः 'कुलानि' गृहाणि 'स्वादुकानि' स्वादुभोजनवन्ति 'धावति' गच्छति, अथासौ 'श्रामण्यस्य' श्रमणभावस्य दूरे वर्त्तते एवमाहुस्तीर्थकरगणधरादय

मू. (४०४) कुलाइं जे धावइ साउगाइं, आघाति धम्मं उदराणुगिद्धे। अहाहु से आयरियाण सयंसे, जे लावएज्ञा असनस्स हेऊ॥

ष्ट्र. एतदेव विशेषेण दर्शयितुमाह- यः कुलानि स्वादुभोजनवन्ति 'धावति' इयर्ति तथा गत्वा धर्ममाख्याति भिक्षार्थं वा प्रविष्टो यद्यस्मै रोचते कथानकसम्बन्धं तत्तस्याख्याति, किम्भूत इति दर्शयति-उदरेऽनुगृद्ध उदरानुगृद्धः-उदरभरणव्यग्रस्तुन्दपरिमृज इत्यर्थः, इदमुक्तं भवति।

यो ह्युदरगृद्ध आहारादिनिमित्तं दानश्रद्धकाख्यानि कुलानि गत्वाऽऽख्यायिकाः कथयति सकुशील इति, अथासावाचार्यगुणानामार्यगुणानां वा शतांशे वर्तते शतग्रहणमुपलक्षणं सहस्रांशादेर-प्यधो वर्त्तते इति यो ह्यन्नस्य हेतुं-भोजनमितित्तमपरवस्त्रादिनिमित्तं वा आत्मगुणानपरेण 'आलापयेत्' भाणयेत्, असावप्यार्यगुणानां सहस्रांशे वर्तते किमङ्गपुनर्य स्वत एवाऽऽत्मप्रशंसां विदघातीति ।

### मू. (४०५) निक्खम्म दीने परभोयणंमि, मुहमंगलीए उदरानुगिद्धे। नीवारगिद्धेव महावराहे, अदूरए एहिइ घातमेव।।

**वृ.** किञ्च-यो ह्यासीयं धनधान्यहिरण्यादिकं त्यक्त्वा निष्क्रान्तो निष्क्रम्य च 'परभोजने' पराहारविषये 'दीनो' दैन्यमुपगतो जिहवेन्द्रियवशार्त्तो बन्दिवत् 'मुखमाङ्गलिको' भवति मुखेन मङ्ग्लानि-प्रशंसावाक्यानि ईद्दशस्तादृशस्त्वमित्येवं दैन्यभावमुपगतो वक्ति, उक्तं च --

II 9 II ''सो एसो जस्स गुणा वियरतनिवारिया दसदिसासु । इहरा कहासु सच्चसि पच्चक्खं अज्ज दिट्ठोऽसि ।।

इत्येवमौदर्यं प्रति गृद्धः अध्युपपन्नः, किमिव? 'नीवारः' सूकरादिमृगभक्ष्यविशेषस्तस्मिन् गृद्ध-आसक्तमना गृहीत्वा च स्वयूथं 'महावराहो' महाकायः सूकरः स चाहारमात्रगृद्धोऽतिसंकटे प्रविष्टः सन् 'अदूर एव' शीघ्रमेव 'घातं' विनाशम् 'एष्यति' प्राप्स्यति, एवकारोऽवधारणे, अवश्यं तस्य विनाश एव नापरा गतिरस्तीति, एवमसावपि कुशील आहारमात्रगृद्धः संसारोदरे पौनःपुन्थेन विनाशमेवैति ॥

### मू. (४०६) अन्नस्स पाणस्सिहलोइयस्स, अनुप्पियं भासति सेवमाणे। पासत्थयं चेव कुसीलयं च, निस्सारए होइ जहा पुलाए।।

**वृ.**किंचान्यत्, संकुशीलोऽन्नस्य पानस्य वाकृतेऽन्यस्य वैहिकार्थस्य वस्त्रादेः कृते 'अनुप्रियं भाषते' यद्यस्य प्रियं तत्तस्य वदतोऽनु-पश्चाद्भाषते अनुभाषते, प्रतिशब्दकवत् सेवकवद्वा राजाद्युक्तमनुवदतीत्यर्थः, तमेव दातारमनुसेवमान आहारमात्रगृद्धः सर्वमेतत्करोतीत्यर्थः ।

स चैवम्भूतः सदाचारभ्रष्टः पार्श्वस्थभावमेव व्रजति कुशीलतां च गच्छति, तथा निर्गतः-अपगतः सारः- चारित्राख्यो यस्य स निसारः, यदिवा निर्गतः सारो निसारः स विद्यते यस्यासौ निसारवान्, पुलाकइव निष्कणो भवति यथा-एवमसौ संयमानुष्ठानं निसारीकरोति, एवंभूतश्चासौ लिङ्गमात्रावशेषो बहूनां स्वयूथ्यानां तिरस्कारपदवीमवाप्नोति, परलोके च निकृष्टानि यातनास्थानान्यवाप्नोति ।

उक्ताः कुशीलाः, तत्पतिपक्षभूतान् सुशीलान् प्रतिपादयितुमाह-

मू. (४०७) अन्नातपिंडेणऽहियासएज़ा, नो पूयणं तवसा आवहेज़ा। सद्देहिं रूवेहिं असज्रमाणं, सव्वेहि कामेहि विणीय गेहिं।।

षृ. अज्ञातश्चासौ पिण्डश्चाज्ञातपिण्डः अन्तप्रान्त इत्यर्थः, अज्ञातभ्यो वा-पूर्वापरासंस्तुतेभ्यो वा पिण्डोऽज्ञातपिण्डोऽज्ञातोञ्छवृत्त्या लब्धस्तेनात्मानम् 'अधिसहेत्' वर्तयेत्-पालयेत्, एतदुक्तं भवति-अन्तप्रान्तेन लब्धेनालब्धेन वा न दैन्यं कुर्यात्, नाप्युत्कृष्टेन लब्धेन मदं विदध्यात्, नापि तपसा पूजनसत्कारमावहेत्, न पूजनसत्कारनिमित्तं तपः कुर्यादित्यर्थः, यदिवा पूजासत्कार-निमित्तत्वेन तथा विधार्थित्वेन वा महतापि केनचित्तपो मुक्तिहेतुकं न निसारं कुर्यात्, तदुक्तम् ॥ १ ॥ ''परं लोकाधिकं धाम, तपःश्रुतमिति द्वयम् ।

तदेवार्थित्वनिर्लुप्तसारं तृणलवायते ॥

यथा च रसेषु गृद्धिं न कुर्यात्, एवं शब्दादिष्वपीति दर्शयति – 'शब्दैः' वेणुवीणादिभिराक्षिप्तः संस्तेषु 'असजन्' आसक्तिमकुर्वन् कर्कशेषु च द्वेषमगच्छन् तथा रूपैरपि मनोज्ञेतरै रागद्वेषमकुर्वन् 

|       | 1.0.1.1.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0.0     |
|-------|---------------------------------------------|
|       | तुहेण व रुहेण व, समणेण सया न होयव्वं ॥      |
| 11211 | रूवेसु य भद्दयपावएसु, चक्खुविसयमुवगएसु ।    |
|       | तुट्ठेण व रुट्ठेण व समणेण संया न होयव्वं ।। |
| 11311 | गॅंधेसु य भद्यपावएसु, घाणविसयमुवगएसु ।      |
|       | तुड्रेण व रुड्रेण व सामेंव सयान होयवां।।    |
| 11×11 | भक्खेसु य भद्रयपावएसु, रसणविसयमुवगएसु।      |
|       | तुट्ठेण व रुट्टेण व, समणेण सया न होयव्वं ॥  |
| 11411 | फासेसु य भद्दयपावएसु, फासविसयमुवगएसु ।      |
| • • • |                                             |

तुट्टेण व रुट्टेण व, समणेण सयान होयव्वं ॥

मू. (४०८) सव्याइं संगाइं अइच धीरे, सव्याइं दुक्खाइं तितिक्खमाणे।

अखिले अगिद्धे अनिएयचारी, अभयंकरे भिक्खु अनाविलप्पा ॥

**वृ.** यथा चेन्द्रियनिरोधो विधेय एवमपरसङ्गनिरोधोऽपिकार्य इति दर्शयति-सर्वान् 'सङ्गन्' सम्बन्धान् आन्तरान् स्नेहलक्षणान् बाह्यांश्च द्रव्यपरिग्रहलक्षणान् 'अतीत्य' त्यक्त्वा 'धीरो' विवेकी सर्वाणि 'दुःखानि' शारीरमानसानि त्यक्त्वा परीषहोपसर्गजनितानि 'तितिक्षमाणः' अधिसहन् 'अखिलो' ज्ञानदर्शनचारित्रैः सम्पूर्ण तथा कामेष्वगृद्धस्तथा 'अनियतचारी' अप्रतिबद्धविहारी तथा जीवानामभयंकरो भिक्षणशीलो भिक्षु-साधुः एवम् 'अनाविलो' विषयकषायैरनाकुल आत्मा यस्यासावनाविलात्मा संयममनुवर्त्तत इति ।।

मू. (४०९) भारस्स जातां मुनि भुंजएज़ा, कंखेज़ पावस्स विवेग भिक्खू। दुक्खेण पुडे धुयमाइएज़ा, संगामसीसे व परं दमेज़ा ॥

**वृ.** किञ्चान्यत्-संयमभारस्य यात्रार्थं-पञ्चमहाव्रतभारनिर्वाहणार्थ 'मुनि' कालत्रयवेत्ता 'भूजीत' आहारग्रहणं कुर्वीत, तथा 'पापस्य' कर्मणः पूर्वाचरितस्य 'विवेकं' पृथग्भावं विनाशमाका-ड्क्षेत् 'भिक्षु' साधुरिति, तथा-दुःखयतीति दुःखं-परीषहोपसर्गजनिता पीडा तेन 'स्पृष्टो' व्याप्तः सन् 'धूतं' संयमं मोक्षंचा 'आददीत' गृह्णीयात्, यथा सुमटः कश्चित् सङ्ग्रङ्ग्रामशिरसि शत्रुभिरभिद्रुतः 'परं' शत्रुं दमयति एवं परं-कर्मशत्रु परीषहोपसर्गाभिद्रुतोऽपि दमयेदिति ॥

मू. (४१०) अवि हम्पमाणे फलगावतडी, समागमं कंखति अंतकस्स । निधूय कम्पं न पर्वचुवेइ, अक्खक्खए वा सगडां तिबेमि ।।

**दृ.** अपि च-परीषहोपसर्गैर्हन्यमानोऽपि-पीड्यमानोऽपि सम्यक् सहते, किमिव ?-फलकवदपकृष्टः यथा फलकमुभाभ्यामपि पार्श्वाभ्यां तष्टं-घट्टितं सत्तनु भवति अरक्तद्विष्टं वा संभवत्येवमसावपि साधुः सबाह्याभ्यन्तरेण तपसा निष्टप्तदेहस्तनुः-दुर्बलशरीरोऽरक्तद्विष्टश्च, अन्तकस्य-मृत्योः 'समागमं' प्राप्तिम् 'आकाङ्क्षति' अभिलषति, एवं चाष्टप्रकारं कर्म 'निर्धूय' अपनीय न पुनः 'प्रपञ्चं' जातिजरामरणरोगशोकादिकं प्रपञ्चयते बहुधा नटवद्यस्मिन् स प्रपञ्चः-संसारस्तं 'नोपैति' न याति । ६ष्टान्तमाह-यथा अक्षस्य 'क्षये' विनाशे सति 'शकटं' गन्त्र्यादिकं समविषमपथरूपं प्रपश्चमु-पष्टम्भकारणाभावाज्ञोपयाति, एवमसावपि साधुरष्टप्करारस्य कर्मणः क्षये संसारप्रपश्चं नोपयातीति, गतोऽनुगमो, नयाः पूर्ववद्, इतिशब्दः परिसमाप्तयर्थे ब्रवीमीति पूर्ववत् । अध्ययनं-७ समाप्तम्

## मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य सप्तमअध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

(अध्ययनं-८ ''वीर्य'')

**वृ.** उक्तं सप्तममध्ययनं, साम्ग्रतमष्टममारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तराध्ययने कुशीलास्तव्यतिपक्षभूताश्च सुशीलाः प्रतिपादिताः, तेषां च कुशीलत्वं सुशीलत्वं च संयमवीर्यान्त-रायोदयात्तत्क्षयोपशमाद्य भवतीत्यतो वीर्यप्रतिपादनायेदमध्ययनमुपदिश्यते, तदनेन संबंधेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि उपक्रमादीनि वक्तव्यानि । तत्राप्युपक्रमा-न्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-बालबालपण्डितपण्डितवीर्यभेदात्रिविधमपि वीर्यं परिज्ञाय पण्डितवीर्ये यतितव्यमिति, नामनिष्पन्ने तुनिक्षेपे वीर्याध्ययनं, वीर्यनिक्षेपाय निर्युक्तिकृदाह-

नि. [९९] विरिए छक्कं दव्वे सचित्ताचित्तमीसगं चेव। दुपयचउप्पयअपयं एयं तिविहं तु सचित्तं।।

वृ. वीर्ये नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् षोढाँ निक्षेपः, तत्रापि नामस्थापने क्षुण्णं, द्रव्यवीर्यं द्विधा-आगमतो नोआगमतश्च, आगमतो ज्ञातां तत्र चानुपयुक्तः, नोआगमतस्तु ज्ञशरीरभव्य- शरीरव्यतिरिक्तं सचित्ताचित्तमिश्रभेदाशत्त्रिधा वीर्यं, सचित्तमपि द्विपदचतुष्पदाप-दभेदात् त्रिविधमेव । तत्र द्विपदानां अर्हञ्चक्रवर्त्तिबलदेवादीनां यद्वीर्यं स्त्रीरलस्य वा यस्य वा यद्वीर्यं तदिह द्रव्यवीर्यत्वेन ग्राह्यं, तथा चतुष्पदानामश्वहस्तिरलादीनां सिंहव्याघ्रशर- भादीनां वा परस्य वा यद्वोढव्ये धावने वाचीर्यं तदिति, तथाऽपदानां गोशीर्षचन्दनप्रभृतीनां शीतोष्णकाल-योरुष्णशीत- वीर्यपरिणाम इति ॥ अचित्तवीर्यप्रतिपादनायाह-

 नि. [९२] अग्नित्तं पुण विरियं आहारावरणपहरणादीसु । जह ओसहीण भणियं विरियं रसवीरियविवागो ।।
 नि. [९३] आवरणे कवयादी चक्कादीयं च पहरणे होति । खित्तंमि जॅमि खेत्ते काले जं जॅमि कालंमि ।।

ट्टार न प्रदेश न प्रदेश न प्रदेश न का न का न का न का न का न द्रुद्या, घृतपूर्णा कफापहाः' इत्यादि, ओषधीनां चशल्योद्धरणसंरोइणविषापहारमेधाकरणादिकं रसवीर्यं, विपाकवीर्यं च यदुक्तं चिकित्साशास्त्रादी तदिह प्राह्यमिति, तथा योनिप्राभृतकान्नानाविधं द्रव्यवीर्यं द्रष्टव्यमिति, तथा आवरणे कवचादीनां प्रहरणे चक्रादीनां यदुभवति वीर्यं- तदुच्यते

अधुना क्षेत्रकालवीयं गायापश्चार्धेन दर्शयति-क्षेत्रवीयं तु देवकुर्वादिकं क्षेत्रमाश्रित्य सर्वाण्यपि द्रव्याणि तदन्तर्गतान्युत्कृष्टवीर्यवन्ति भवन्ति, यद्वा दुर्गादिकं क्षेत्रमाश्रित्य कस्यचिद्वीर्योल्लासो भवति, यस्मिन्वा क्षेत्रे वीर्यं व्याख्यायते तत्क्षेत्रवीर्यमिति, एवं कालवीर्यमप्ये-कान्तसुषमादावायोज्यमिति, तथा चोक्तम् –

| 11 9 11         | ''वर्षासु लवणममृतं शरदि जलं गोपयश्च हेमन्ते ।                |
|-----------------|--------------------------------------------------------------|
|                 | शिशिरें चामल करसो, धृतं वसन्ते गुडश्चान्ते ॥                 |
| 11 9 11         | (तथा) ''ग्रीष्मे तुल्यगुडां सुसैन्धवयुतां मेंघावनद्धेऽम्बरे, |
|                 | तुल्यां शर्करया शरद्यमलया शुण्ठया तुषारागमे ।                |
|                 | पिप्पल्या शिशिरे वसन्तसमये क्षौद्रेण संयोजितां,              |
|                 | पुंसां प्राप्य हरीतकीमिव गता नश्यन्तु ते शत्रवः ।।           |
|                 | –भाववीर्यप्रतिपादनायाहँ–                                     |
| नि. [९४]        | भावो जीवस्स सवीरियस्स विरियंमि लद्धिऽनेगविहा ।               |
|                 | ओरसिंसदियअज्झप्पिएसु बहुसो बहुविहीयं ॥                       |
| <b>નિ.</b> [૧५] | मणवइकाया आणापाणू संभव तहा य संभव्वे ।                        |
|                 | सोत्तादीणं सद्दादिएसु विसएसु गहणं च ।।                       |
|                 |                                                              |

**वृ.** 'सवीर्यस्य' वीर्यशक्त्युपेतस्य जीवस्य 'वीर्ये' वीर्यविषये अनेकविधा लब्धि, तामेव गाधापश्चार्द्धेन दर्शयति, तद्यथा-उरसि भवमौरस्यं शारीरबलमित्यर्थः, तथेन्द्रियबलमाध्यात्मिकं बलं बहुशो बहुविधं द्रष्टव्यमिति । एतदेव दर्शयितुमाह-आन्तरेण व्यापारेण गृहीत्वा पुदलान् मनोयोग्यान् मनस्वेन परिणमयति भाषायोग्यान् भाषात्वेन परिणमयति काययोग्यान् कायत्वेन आनापानयोग्यान् तद्भावेनेति, तथा मनोवाक्कायादीनां तदावपरिणतानां यद्वीर्य-सामर्थ्य तद्दिविधं-सम्भवे सम्भाव्ये च, सम्भवे तावत्तीर्थकृतामनुत्तरोपपातिकानां च सुराणामतीव पटूनि मनोद्रव्याणि भवन्ति, तथाहि –

तीर्थकृतामनुत्तरोपातिकसुरमनः पर्यायज्ञानिप्रश्नव्याकरणस्य द्रव्यमनसैव करणात् अनुत्तरोपपातिकसुराणां च सर्वव्यापारस्यैव मनसा निष्पादनादिति, सम्भाव्ये तु योहि यमर्थं पटुमतिना प्रोच्यमानं न शक्नोति साम्प्रतं परिणमयितुं सम्भाव्यते त्लेष परिकर्म्यमाणः शक्ष्यत्यमुमर्थं परिणमयितुमिति, वाग्वीर्यमपि द्विविधं-सम्भवे सम्भाव्ये च, तत्र सम्भवे तीर्थकृतां योजननिर्हारिणी वाक् सर्वस्वस्वभाषानुगता च तथाऽन्येषामपि क्षीरमध्वाम्रवादिलब्धिमतां वाचः सौभाग्यमिति, तता हंसकोकिलादीनां सम्भवति स्वरमाधुर्यं, सम्भाव्ये तु सम्भाव्यते श्यामायाः स्त्रिया गानगाधुर्य, तथा चोक्तम् –

"सामा गायति महुरं काली गायति खरं च रुक्खं चे" त्यादि, तथा-सम्भावयामः-एनं आवकदारकम् अकृतमुखसंस्कारमप्यक्षरेषु यथावदभिलप्तव्येष्विति, तथा सम्भावयामः शुकसारिकादीनां वाचो मानुषभाषापरिणामः, कायवीर्यमप्यौरस्यं यद्यस्य बलं, तदपि द्विविधं-सम्भवे सम्भाव्ये च, संभवे यथा चक्रवर्तिबलदेववासुदेवादीनां यद्बाहुबलादि कायबलं, तद्यथा-कोटिशिलात्रिपृष्ठेन वामकरतलेनोध्धृ ता, यदिवा-"सोलस रायसहस्सा" इत्यादि यावदपरिमितबला जिनवरेन्द्रा इति, सम्भाव्ये तु सम्भाव्यते तीर्थकरे लोकमलोके कण्दुकवत् प्रक्षेष्ठुं तथा मेरुं दण्डवद्गृहीत्वा बसुधां छत्रकवद्धर्त्तुमिति, तथा सन्भाव्यते अन्यतरसुराधिपोजम्बूद्वीपं वामहस्तेन छत्रकवद्धर्त्तुमयत्नेनैव च मन्दरमिति ।

तथा सम्याव्यते अयं दारकः परिवर्धमानः शिलामेनामुद्धर्त्तुं हस्तिनं दमयितुमश्वं बाहयितुमित्यादि, इन्द्रियबलमपि श्रोत्रेन्द्रियादि स्वविषयग्रहण समर्थं पश्चधा एकैकं, द्विविधं-सम्भवे सम्भाव्ये च, सम्भवे यथा श्रोत्रस्य द्वादश योजनानि विषयः, एवं शेषाणामपि यो यस्य विषय इति, सम्भाव्ये तु यस्य कस्यचिदनुपहतेन्द्रियस्य श्रान्तस्य क्रुद्धस्य पिपासितस्य परिग्लानस्य बा अर्थग्रहणासमर्थमपि इन्द्रियं सद्यथोक्तदोषोपशमे तु सति सम्भाव्यते विषयग्रहणायेति । साम्रतमाध्यात्मिकं वीर्यं दर्शयितुमाह–

नि. [९६] उज्जमधितिधीरत्तं सोंडीरत्तं खमा य गंभीरं। उवओगजोगतवसंजमादियं होइ अज्झप्पो।।

**वृ**. आत्मन्यदीत्यध्यात्मं तत्र भवमाध्यात्मिकम्-आन्तरशक्तिजनितं सात्त्विकमित्यर्थः, त्रह्यानेकधा-तन्नोधमो ज्ञानतपोऽनुष्ठानादिषूत्साहः, एतदपि यथायोगं सम्भवे सम्भाव्ये च योजनीय-भिति, धृति संयमे स्थैर्यं चित्तसमाधानमिति(यावत्), धीरत्वं परीषहोपसर्गाक्षोभ्यता, शौण्डीर्यं त्र्यागसम्पन्नता, षट्खण्डमपि भरतं त्यजतश्चक्रवर्तिनो न मनः कम्पते, यदिवाऽऽपद्यविषण्णता, यदिवाविषमेऽपि कर्तव्ये समुपस्थिते पराभियोगमकुर्वन् मयैवैतत्कर्तव्यमित्येवं हर्षायमाणोऽ-विषण्णोविधत्त इति, क्षमावीर्यं तुपरैराक्रुश्यमानोऽपि मनागपि मनसा न क्षोभमुपयाति, भावयति तश्चेदम् –

| 9 | ''आक्रुप्टेन मतिमता तत्त्वार्थगवेषणे मति कार्या । |
|---|---------------------------------------------------|
|   | यदि सत्यं कः कोपः ? स्यादनृतं किं नु कोपेन ? ॥    |

॥२॥ "अक्वोसहणणमारणधम्मब्भंसाण बालसुलभाणं।

लाभं मन्नइ धीरो जहुत्तराणं अभावं मि ॥

गाम्भीर्यवीर्यं नाम परीषहोपसर्गेरधृष्यत्वं, यदिवा यत् मनश्च मत्कारकारिण्यपि स्वानुष्ठाने अनौद्धत्यं, उक्तचं –

॥ ९ ॥ ''चुल्लुच्छलेइ जं होइ ऊणयं रित्तयं कणकणेइ । भरियाइं न खुब्मंती सुपुरिसविन्नाणभंडाइं ॥

उपयोगवीर्यं साकारानाकारभेदात् द्विविधं, तत्र साकारोपयोगोऽष्टधाऽनाकारश्चतुर्धा तेन चोपयुक्तः स्वविषयस्य द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपस्य परिच्छेदं विधत्त इति, तथा योगवीर्यं त्रिविधं मनोवाक्कायभेदात्, तत्र मनोवीर्यमकुशलमनोनिरोधः कुशलमनसश्च प्रवर्तनं, मनसो बा एकत्वीभावकरणं, मनोवीर्येण हि निर्ग्रन्थसंयताः प्रवृद्धपरिणामा अवस्थितपरिणामाश्च भवनीति, वाग्वीर्येण तुभाषमणोऽपुनरुक्तंनिरवद्यंचभाषते, कायवीर्यं तु यस्तु समाहितपाणिपादः कूर्मवदवतिष्ठत इति, तपोवीर्यं द्वादशप्रकारं तपो यद्धलादग्लायन् विधत्त इति, एवं सप्तदर्शाविधे संयमे एकत्वाद्यध्यवसितस्य यद्धलात्प्रवृत्तिस्तत्संयमवीर्यं, कथमहमतिचारं संयमे न प्रानुयामित्यध्यवसायिनः प्रवृत्तिरित्येवमाद्यध्यात्मवीर्यमित्यादि च भाववीर्यमिति, वीर्यप्रवादपूर्वे वानन्तं वीर्यं प्रतिपादितं, किमिति ?, यतोऽनन्तार्थं पूर्वं भवति, तन्त्र च वीर्यमेव प्रतिपादते, अन्तार्थता चातोऽवगन्तच्या, तद्यथा –

| 11 9 11 | ''सव्वनईणं जा होज वालुया गणणमागया सन्ती । |
|---------|-------------------------------------------|
|         | तत्तो बहुयतरागो अत्यो एगस्स पुव्वस्स ।।   |

II २ II सब्वसमुद्दाण जलं जइपत्थमियं हविञ्च संकलियं । एत्ती बहुयतरागी अत्थो एगस्स पुव्वस्स ।

तदेवं पूर्वार्थस्यानन्त्याद्वीर्यस्य च तदर्थत्वादनन्तता वीर्यस्येति । सर्वमप्येतद्वीर्यं त्रिधेति प्रतिपादयितुमाह—

नि. [९७] सव्वंपिय तं तिविहं पंडिय बालविरियं च मीसं च। अहवावि होति दुविहं अगारअनगारियं चेव ॥

ष्ट्र. सर्वमप्येतद्भाववीर्यं पण्डितबालमिश्रभेदात् त्रिविधं, तन्नानगाराणां पण्डितवीर्यं बालपण्डितवीर्यं त्वगाराणां गृहस्थानामिति, तत्र यतीनां पण्डितवीर्यं सादिसपर्यवसितं, सर्वविरति प्रतिपत्तिकाले सादिता सिद्धावस्थायां तदभावात्सान्तं, बालपण्डितवीर्यं तुदेशविरतिसद्भावकाले सादि सर्वविरतिसद्भावे तद्म्रंशे वा सपर्यवसानं, बालवीर्यं त्वविरतिलक्षणमेवाभव्या-नामनाद्यपर्यवसितं भव्यानां त्वनादिसपर्यवसितं, सादिसपर्यवसितं तु विरतिभ्रंशात् सादिता पुनर्जधन्यतो ऽन्तर्मु हूर्ता दुत्कृष्टतो पार्द्य पुद्गलपरावर्तात् विरतिसद्भावत् सोन्ततेति, साद्यपर्यवसितस्य तृतीयभङ्गकस्य त्वसम्भव एव, यदिवा ।

पण्डितवीर्यं सर्वविरतिलक्षणं, विरतिरपि चारित्रमोहनीयक्षयक्षयोपशमोपशम-लक्ष्णात्त्रिविधैव, अतो वीर्यमपित्रिधैव भवति । गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, तदनु सूत्रानुगमेऽस्ख-लितादिगुणोपेतं सूत्रमुञ्चारयितव्वं, तच्चेदं-

मू. (४९९) दुहा वेयं सुयक्खायं, वीरियंति पुवुद्यई । किंनु वीरस्स वीरत्तं, कहं चेयं पवुद्यई ।।

वृ. द्वे विधे-प्रकारावस्येति द्विविधं-द्विप्रकारं, प्रत्यक्षासन्नवाचित्वात् इहमो यदनन्तरं प्रकर्षेणोच्यते प्रोच्यते वीर्यं तद्विभेदं सुष्ठाख्यातं स्वाख्यातं तीर्थकरादिभिः, वा वाक्यालङ्कारे, तत्र 'ईर गतिप्रेरणयोः' विशेषेणईरयति-प्रेरयति अहितं येन तद्वीर्यं जीवस्य शक्तिविशेष इत्यर्थ

तत्र, किंनु 'वीरस्य' सुभटस्य वीरत्वं ? , केन वा कारणेनासौ वीर इत्यभिधीयते, नुशब्दो वितर्कवाची, एतद्वितर्कयति-किं तद्वीर्यं ? , वीरस्य वा किं तद्वीरत्वमिति ॥

मू. (४१२) कम्पमेगे पवेदेति, अकम्पं वावि सुव्वया। एतेहिं दोहि ठाणेहिं, जेहिं दीसंति मच्चिया।।

ष्ट्र. तत्र भेदद्वारेण वीर्यस्वरूपमाचिख्यासुराह-कर्म-क्रियानुष्ठानमित्येतदेके वीर्यमिति प्रवेदयन्ति, यदिवा-कर्माष्टप्रकारं कारणे कार्योपचारात् तदेव वीर्यमिति प्रवेदयन्ति, तथाहि-औदयिकभावनिष्पन्नं कर्मेत्युपदिश्यते, औदयिकोऽपिच मावः कर्मोदयनिष्पन्न एव बालवीर्यं। द्वितीयभेदस्त्वयं-न विद्यते कर्मास्येत्यकर्मा-वीर्यान्तरायक्षयजनितं जीवस्य सहजं वीर्यमित्यर्थः, चशब्दात् चारित्रमोहनीयोपशमक्षयोपशमजनितं च, हे सुक्रता ! एवम्भूतंपण्डितवीर्यं जानीत यूयं। आभ्यामेव द्वाभ्यां स्थानाभ्यां सकर्मकाकर्मकापादितबालपण्डितवीर्यांभ्यां व्यवस्थितं वीर्यमित्युच्यते, यकाभ्यांच यथोर्वा व्यवस्थिता मत्थेर्षु भवा मर्त्याः 'दिस्पंत' इति ध्र्श्वन्तेऽपदिश्यन्ते वा, तथाहि-नानाविधासु क्रियासु प्रवर्तमानमुत्साहबलसंपन्नं मर्त्य ध्ष्ट्वा वीर्यवानयं मर्त्य इत्येवमपदिश्यते, तथा तदावारककर्मणः क्षयादनन्तबलयुक्तोऽयं मर्त्य इत्येवमपदिश्यते ६श्यते चेति । इह बालवीर्यं कारणे कार्योपचारात्कर्मेव वीर्यत्वेनाभिहितं,

साम्प्रतं कारणे कार्योपचारादेव प्रमादं कर्मत्वेनापदिशञाह—

मू. (४९३) पमायं कम्ममाहंसु, अप्पमायं तहाऽवरं । तब्भावादेसओ वावि, बालं पंडियमेव वा ॥ बृ. प्रमाद्यन्ति-सदनुष्ठानरहिता भवन्ति प्राणिनो येन स प्रमादो-मद्यादि, तथा चोक्तम्– ॥ ९ ॥ ''मञ्जं विसयकसायां निद्दा विगहा य पंचमी भणिया ।

एस पमायपमाओ निद्दिडो वीयरागेहिं ॥

तमेवम्भूतं प्रमादं कर्मोपादानभूतं कर्म 'आहुः' उक्तवन्तस्तीर्थकरादयः, अप्रमादं च तथाऽपरमकर्मकमाहुरिति, एतदुक्तंभवति-प्रमादोपहतस्य कर्मबध्यते, सकर्मणश्च यक्तियानुष्ठानं तहालवीर्यं, तथाऽप्रमत्तस्य कर्माभावो भवति, एवंविधस्य च पण्डितवीर्यं भवति ।

एतद्य बालवीर्यं पण्डितवीर्यमिति वा प्रमादवतः सकर्मणो बालवीर्यमप्रमत्तस्याकर्मणः फण्डितवीर्यमित्येवमायोज्यं, 'तब्मावादेसओ वावी'तितस्य-बालवीर्यस्य कर्मणश्च पण्डितवीर्यस्य वाभावः-सत्ता स तद्भावस्तेनाऽऽदेशो-व्यपदेशः ततः, तद्यथा-बालवीर्यमभव्यानामनादिअप-र्यवसितं भव्यानामनादिसपर्यवसितं वा सादिसपर्यवसितं वेति, पण्डितवीर्यं तु सादिसपर्यव-सितमेवेति।।

मू. (४१४) सत्थमेगे तु सिक्खंता, अतिवायाय पाणिणं । एगे मंते अहिज्ञंति, पाणभूयविहेडिणो ।।

वृ. तत्र प्रमादोपहतस्य सकर्मणो यद्धालवीर्यं तद्दर्शयितुमाह-शस्त्रं-खङ्गादिग्रहरणं शास्त्रं वाधनुर्वेदायुर्वेदादिकं प्राण्युपमर्द्दकारि तत् सुष्ठु सातगौरवगृद्धा 'एके' केचन 'शिक्षन्ते' उद्यमेन गृहन्ति, तच्च शिक्षितं सत् 'प्राणिनां' जन्तूनां विनाशाय भवति, तथाहि-तत्रोपदिश्यते एवंविधमा-लीढप्रत्यालीढादिभिर्ज्जीवे व्यापादयितव्ये स्थानं विधेयं, तदुक्तम् –

II 9 II ''मुष्टिनाऽऽच्छादयेल्लक्ष्यं, मुशै ६ष्टि विनेशयेत् । इतं लक्ष्यं विजानीयाद्यदि मूर्धा न कम्पते ।।

तथा एवं लावकरसः क्षयिणे देयोऽभयारिष्टाख्यो मद्यविशेषश्चेति, तथा एवं चौरादेः शूलारोपणादिको दण्डो विधेयः तथा चाणक्याभिप्रायेण परो वश्चयितव्योऽर्थोपादानार्थं तथा कामशास्त्रादिकं चोद्यमेनाशुभाध्यवसायिनोऽधीयते, तदेवं शस्य धनुर्वेदादेः शास्य वा यदभ्यसनं तत्सर्वं बालवीर्यं, किश्च एके केन पापोदयात् मन्त्रानभिचारकाना(ते)थर्वणानश्वमेषपुरुष-मेघसर्वमेघादियागार्थमधीयन्ते, किम्भूतानिति दर्शयति –

'प्राणा' द्वीन्द्रियादयः 'भूतानि' पृथिव्यादीनि तेषां 'विविधम्' अनेकप्रकारं 'हेठकान्' बाधकान् ऋक्संस्थानीयान् मन्त्रान् पठन्तीति, तथा चोक्तम् --

इत्यादि अधुना 'सत्थ'मित्येतत्सूत्रपदं सूत्रस्पर्शिकया निर्युक्तिकारः स्पष्टयितुमाह-नि. [९८] सत्थं असिमादीं विज्ञामंते य देवकम्मकयं ।

पत्थिववारुणअग्गेय वाऊ तह मीसगं चेव ॥

**वृ.** शस्त्रं-प्रहरणं तच्च असि-खङ्गस्तदादिकं, तथा विद्याधिष्ठितं, मन्त्राधिष्ठितं देवकर्मकृतं-दिव्यक्रियानिष्पादितं, तद्य पद्यविधं, तद्यथा-पार्थिवं चारुणमाग्नेयं वायव्यं तथैव द्वयादिमिश्रं चेति । किञ्चान्यत्—

मू. (४९५)

## माइणो कट्टु माया य, कामभोगे समारभे । हंता छेत्ता पगब्भित्ता, आयसायाणुगामिणो ।।

वृ. 'माया' परवञ्चनादिका बुद्धि सा विद्यते येषां ते मायाविनस्त एवम्भूता मायाः-परवञ्चनानि कृत्वा एकग्रहणे तज्ञातीयग्रहणादेव क्रोधिनो मानिनो लोभिनः सन्तः 'कामान्' इच्छारूपान् तथा भोगांश्च शब्दादिविषयरूपान् 'समारभन्ते' सेवन्ते पाठान्तरं वा 'आरंभाय तिवट्टइ' त्रिभिः मनोवाक्कायैरारम्भार्थं वर्त्तते, बहून् जीवान् व्यापादयन् बन्धन् अपध्वंसयन् आज्ञापयन् भोगार्थी वित्तोपार्जनार्थं प्रवर्त्तत इत्यर्थः ।

तदेवम् 'आत्मसातानुगामिनः' स्वसुखलिप्सवोदुःखदिषोविषयेषु गृद्धाः कषायकलुषिता-न्तरात्मानः सन्त एवम्भूता भवन्ति, तद्यथा-'हन्तारः' प्राणिव्यापादयितारस्तथा छेत्तारः कर्णनासिका-देस्तथा प्रकर्तयितारः पृष्ठोदरादेरिति ।

मू. (४९६) मणसा वयसा चेव, कायसा चेव अंतसो । आरओ परओ वावि, दुहावि य असंजया ।।

**वृ.** तदेतत्कथमित्याह-तदेतत्प्राण्युपमर्दनं मनसा वाचा कायेन कृतकारितानुमतिमिश्च 'अन्तशः' कायेनाशक्तोऽपि तन्दुलमत्स्यवन्मनसैव पापानुष्ठानानुमत्या कर्म बध्नातीति ।

तथा आरतः परतश्चेति लौकिकी वाचोयुक्तिरित्येवं पर्यालोच्यमाना ऐहिकामुष्मिकयो 'द्विघापि' स्वयंकरणेन परकरणेन चासंयता-जीवोपघातकारिणइत्यर्थः साम्प्रतं जीवोपघातविपाक-दर्शनार्थमाह---

#### मू. (४९७) वेराइं कुर्व्वई वेरी, तओ वेरेहिं रज़ती। पावोवगा य आरंभा, दुक्खफासा य अंतसो।।

**वृ.** वैरमस्यास्तीति वैरी, सजीवोपमर्द्दकारी जन्मशतानुबन्धीनि वैराणि करोति, ततोऽपि च वैरादपरैर्वेररैनुरज्यते-संबध्यते, वैरपरम्परानुषङ्गी भवतीत्यर्थः, किमिति ?, यतः पापं उप-सामीप्येन गच्छन्तीति पापोपगाः, कएते ? - 'आरम्भाः' सावद्यानुष्ठानरूपाः 'अन्तशो' विपाककाले दुःखं स्पृशन्तीति दुःखस्पर्शा-असातोदयविपाकिनो भवन्तीति ।

वृ. किञ्चान्यत् 'सम्परायं नियच्छंती'त्यादि, द्विविधं कर्म-ईर्यापयं साम्परायिकं च, तत्र सम्पराया-बादरकषायास्तेभ्य आगतं साम्परायिकं तत् जीवोपमर्दकत्वेन वैरानुषङ्गितया 'आत्मदुष्कृतकारिणः' स्वपापविधायिनः सन्तो 'नियच्छन्ति' बन्धन्ति, तानेवविशिनष्टि 'रागद्वेषा- श्रिताः' कषायकलुषितान्तरात्मानः सदसदिवेकविकलत्वात् बाला इव बालाः, ते चैवम्भूताः 'पापम्' असद्वेद्यं 'बहु' अनन्तं 'कुर्वन्ति' विदधति ।। एवं बालवीर्यं प्रदर्श्योपसंजिघृक्षुराह-

मू. (४९९) एयं सकम्पवीरियं, बालाणं तु पवेदितं । इत्तो अकम्पविरियं, पंडियाणं सुणेह मे ।।

वृ. 'एतत्' यत् प्राक् प्रदर्शितं, तद्यथा-प्राणिनामतिपातार्थं शस्त्रं शास्त्रं वा केचन शिक्षन्ते तथा परे विद्यामन्त्रान् प्राणिबाधकानधीयन्ते तथाऽन्ये मायाविनो नानाप्रकारां मायां कृत्वा कामभोगार्थमारम्भान् कुर्वते केचन पुनरपरे वैरिणस्तत्कुर्वन्ति येन वैरैरनुबध्यन्ते तथाहि।

जमदग्निना स्वभार्याऽकार्यव्यतिकरे कृतवीर्यो विनाशितः, तसुत्रेण तु कार्तवीर्येण पुनर्जमदग्नि, जमदग्निसुतेन परशुरामेणसप्त वारान् निःक्षत्रा पृथिवी कृता, पुनः कार्तवीर्यसुतेन तु सुभूमेन त्रिसप्तकृत्वो ब्राह्मणा व्यापादिताः, तथा चोक्तम् –

Il 9 II "अपकारसमेन कर्मणा न नरस्तुष्टिमुपैति शक्तिमान् । अधिकां कुरु वै रियातनां द्विषतां जातमशेषमुद्धरेत् ।।

तदेवं कषायवशगाः प्राणिनस्तत्कुर्वन्ति येन पुत्रपौत्रादिष्वपि वैरानुबन्धो भवति, तदेतत्सकर्मणांबालानांवीर्यं तुशब्दात्रमादवतांच प्रकर्षेण वेदितं प्रवेदितं प्रतिपादितमितियावत्, अत ऊर्ध्वमकर्मणां-पण्डितानां यद्वीर्यं तन्मे-मम कथयतः शृणुत यूयमिति।

मू. (४२०) दव्विए बंधणुम्मुक्के, सव्वओ छिन्नबंधणे । पणोल्ल पावकं कम्म, सल्लं कंतति अंतसो ।।

**वृ.** यथाप्रतिज्ञातमेवाह-'द्रव्यो' भव्यो मुक्तिगमनयोग्यः 'द्रव्यं च भव्य' इति वचनात् रागद्वेषविरहाद्वा द्रव्यभूतोऽकषायीत्यर्थः, यदिवा वीतराग इव वीतरागोऽल्पकषाय इत्यर्थः, तथा चोक्तम् –

॥ १॥ '' किं सक्वा वोत्तुं जे सरागधम्पंमि कोइ अकसायी । संतेवि जो कसाए निगिण्हइ सोऽवि तत्तुल्लो ।

स च किम्भूतो भवतीति दर्शयति-बन्धनात्-कषायात्मकान्मुक्तो बन्धनोन्मुक्तः, बन्धनत्वं तु कषायाणां कर्मस्थितिहेतुत्वात्, तथा चोक्तम् –

"बंधडिई कसायवसा" केषायवशात् इति, यदिवा-बन्धनोन्मुक्त इव बन्धनोन्मुक्तः, तथाऽपरः 'सर्वतः' सर्वप्रकारेण सूक्ष्मबादररूपं 'छिन्नम्' अपनीतं 'बन्धनं' कषायात्मकं येन स छिन्नबन्धनः, तथा 'प्रणुद्य' प्रेर्य 'पापं' कर्म कारणभूतान्वाऽऽश्रवानपनीय शल्यवच्छल्यं-शेषकं कर्मतत् कुन्तति-अपनयति।

अन्तशो-निरवशेषतो विघटयि, पाठान्तरं वा 'सल्लं कंतइ अप्पणो'त्ति शल्यभूतं यदष्टप्रकारं कर्म तदात्मनः सम्बन्धि कृन्तति-छिनत्तीत्यर्थः । यदुपादाय शल्यमपनयति तद्दर्शयितुमाह--

मू. (४२९) नेयाउयं सुयक्खायं, उवादाय समीहए। भुञ्जो भुञ्जो दुहावासं, असुहत्तं तहा तहा ॥

**वृ.** नयनशीलो नेता, नयतेस्ताच्छीलिकस्तुन्, स चात्र सम्यगदर्शनज्ञानचारित्रात्मको मोक्षमार्गः श्रुतचारित्ररूपो वा धर्मो मोक्षनयनशीलत्वात् गृह्यते, तं मार्गं धर्मं वा मोक्षं प्रति नेतारं सुष्ठु तीर्थकरादिभिराख्यातं स्वाख्यातं तम् 'उपादाय' गृहीत्वा 'सम्यक्' मोक्षाय ईहते-घेष्टते ध्यानाध्ययनादावुद्यमं विधत्ते, धर्मध्यानारोहणालम्बनायाह –

'भूयो भूयः' पौनःपुन्येन यद्बालवीर्यं तदतीतानागतानन्तभवग्रहणे षुदुःखमावासयतीति ुःखावासं वर्तते, यथा यथा च बालवीर्यवान् नरकादिषु दुःखावासेषु पर्यटति तथा तथा चास्याशुभाध्यवसायित्वादशुभमेव प्रवर्धते इत्येवं संसारस्वरूपमनुप्रेक्षमाणस्य धर्मध्यानं प्रवर्तत इति ॥

> ठाणी विविहठाणाणि, चइस्संति न संसओ। अनियते अयं वासे, नायएहि सुहीहि य।।

**वृ.** साम्प्रतमनित्यभावनामधिकृत्याह-स्थानानि विद्यन्ते येषां ते स्थानिनः, तद्यथा-देवलोके इन्द्रस्तत्सामानिकत्रायस्त्रिंशसार्षद्यादीनि मनुष्येष्वपि चक्रवर्तिबलदेववासुदेवमहा-मण्डलिकादीनि तिर्यक्ष्वपि यानि कानिचिदिष्टानि भोगभूम्यादौ स्थानानितानि सर्वाण्यपि विधानिनानाप्रकारा-ण्युत्तमाधममध्यमानि ते स्थानिनस्त्यक्ष्यन्ति, नात्र संशयो विधेय इति, तथा चोक्तम् --

II 9 II ''अशाश्वतानि स्थानानि, सर्वाणि दिवि चेह च I देवासुरमनुष्याणामृद्धयश्च सुखानि च II

तथाऽयं 'ज्ञातिभिः' बन्धुभिः सार्धं सहायैश्च मित्रैः सुद्वदि्भर्यः संवासः सोऽनित्योऽशाश्वत इति, तथा चोक्तम् –

II 9 II''सुचिरतरमुशित्वा बान्धवैर्विप्रयोगः, सुचिरमपि हि रत्त्वा नास्ति भोगेषु तृप्ति । सुचिरमपि सुपृष्टं याति नाशं शरीरं, सुचिरमपि विचिन्त्यो धर्म एकः सहायः ।।

इति, चकारौ धनधान्यद्विपदचतुष्पदशरीराद्यनित्यत्वभावनार्थौ अशरणाद्यशेषभावनार्थं चानुक्तसमुच्चयार्थमुपात्ताविति । अपिच—

मू. (४२३) एवमादाय मेहावी, अप्पणो गिळिमुद्धरे । आरियं उवसंपञ्जे. सव्वधम्ममकोवि यं ।।

**वृ.** अनित्यानि सर्वाण्यपि स्थानानीत्येवम् 'आदाय' अवधार्य 'मेघावी' मर्यादाव्यवस्थितः सदसद्विवेकी वा आत्मनः सम्बन्धिनीं 'गृद्धिं' गाद्धर्यंममत्वम् 'उद्धरेद्' अपनयेत्, ममेदमहमस्य स्वामीत्येवं क्विचदपिन कुर्यात्, तथा आराद्यातः सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्यो-मोक्षमार्ग सम्यग्दर्शनज्ञान-चारित्रात्मकः ।

आर्याणां वा-तीर्थकृदादीनामयमार्यो-मार्गस्तम् 'उपसम्पद्येत' अधितिष्ठेत् समाश्रयेदिति, किम्भूतं मार्गमित्याह-सर्वै कुतीर्थिकधर्मैः 'अकोपितो' अदूषितः स्वमहिम्नैव दूषयितुमशक्यत्वात् प्रतिष्ठां गतः यदिवा-सर्वैर्धर्मैः-स्वभावैरनुष्ठानरूपैरगोपितं-कुसितकर्त्तव्याभावात् प्रकटमित्यर्थः

मू. (४२४) सह संमइए नश्चा, धम्मसार सुणेत्तु वा। समुवडि़ए उ अनगारे, पच्चक्खायपावए।।

वृ. सुधर्मपरिज्ञानं च यथा भवति तद्दर्शयितुमाह-धर्मस्य सारः-परमार्थो धर्मसारस्तं 'ज्ञात्वा' अवबुद्धय, कथमिति दर्शयति-सह सन्-मत्या स्वमत्या वा-विशिष्टाभिनिबोधिकज्ञानेन श्रुतज्ञानेना-वधिज्ञानेन वा, स्वपरावबोधकत्वात् ज्ञानस्य, तेन सह, धर्मस्य सारं ज्ञात्वेत्यर्थः । अन्येभ्यो वा-तीर्थकरगणधराचार्यादिभ्यः इलापुत्रवत् श्रुत्वा चिलातपुत्रवद्वा

मृ. (४२२)

धर्मसारमुपगच्छति, धर्मस्य वा सारंचारित्रं तत्प्रतिपद्यते, तत्प्रतिपत्तौ च पूर्वोपात्तकर्मक्षयार्थं पण्डितवीर्यसम्पन्नो रागादिबन्धनविमुक्तो बालवीर्यरहित उत्तरोत्तरगुणसम्पत्तये समुपस्थितोऽनगारः प्रवर्धमानपरिणामः प्रत्याख्यातं-निराकृतं पापकं-सावद्यानुष्ठानरूपं येनासौ प्रत्याख्यातपापको भवतीति किञ्चान्यत्-

### मू. (४२५) जं किंचुवक.में जाणे, आउक्खेमस्सं अप्पणो । तस्सेव अतरा खिप्पं, सिक्खं सिक्खेज पंडिए ।।

षृ. उपक्रम्यते-संवर्त्यते क्षयमुपनीयते आयुर्येन स उपक्रमस्तं यं कश्चन जानीयात्, कस्य ? – 'आयुःक्षेमस्य' स्वायु, इति, इदयुक्तं भवति-स्वायुष्कस्य येन केनचिद्यकारेणोपक्रमो भावी यस्मिन् वा काले तत्परिज्ञाय तस्योपक्रमस्य कालस्य वा अन्तराले क्षिप्रमेवानाकुलो जीवितानाशंसी 'पण्डितो' विवेकी संलेखनारूपां शिक्षां भक्तपरिज्ञेङ्गितमरणादिकां वा शिक्षेत्, तत्र ग्रहणशिक्षया यथावन्मरणविधिं विज्ञायाऽऽसेवनाशिक्षया त्वासेवेतेति ।

मू. (४२६) जहा कुम्पे सअंगाइं, सए देहे समाहरे। एवं पावाइं मेघावी, अज्झप्पेण समाहरे।।

वृ. किञ्चान्यत्-'यथे' त्युदाहरणप्रदर्शनार्थयथा 'कूर्म' कच्छपः स्वान्यङ्गानि-शिरोधरादीनि स्वकेदेहे 'समाहरेद्' गोपयेद्-अव्यापाराणि कुर्याद् 'एवम्' अनयैव प्रक्रियया 'मेधावी' मर्यादावान् सदसद्विवेकी वा 'पापानि' पापरूपाण्यनुष्ठानानि 'अध्यात्मना' सम्यग्धर्मध्यानादिभावनया 'समाहरेत्' उपसंहरेत्, मरणकाले चोपस्थिते सम्यक् संलेखनया संलिखितकायः पण्डित-मरणेनात्मानं समाहरेदिति । संहरणप्रकारमाह-

मू. (४२७) साहरे हत्यपाए य, मणं पंचेंदियाणि य । पावकं च परीणामं. भासादोसं च तारिसं ।।

**वृ.** पादपोपगमने इङ्गिनीमरणे भक्तपरिज्ञायां शेषकाले वा कूर्मवद्धस्तौ पादौ च 'संहरेद्' व्यापारात्रिवर्त्तयेत्, तथा 'मनः' अन्तः-करणं तद्याकुशलव्यापारेभ्यो निवर्तयेत्, तथा –

शब्दादिविषयेभ्योऽनुकूलप्रतिकूलेभ्योऽरक्तद्विष्टतया श्रोत्रेन्द्रियादीनि पश्चापीन्द्रियाणि चशब्दः समुच्चये तथा पापकं परिणाममैहिकामुष्मिकाशंसारूप संहरेदित्येवं भाषादोषं च 'ताद्दशं' पापरूपं संहरेत्, मनोवाक्कायगुप्तः सन् दुर्लभं सत्संयममवाप्य पण्डितमरणं वाऽशेषकर्मक्षयार्थं सम्यगनुपालयेदिति ।।

मू. (४२८)

### अणु मानं च मायं च, तं पडिन्नाय पंडिए। सातागारवणिहुए, उवसंते निहे चरे।।

**वृ.** तं च संयमे पराक्रममाणं कश्चित् पूजासत्कारादिना निमन्त्रयेत्, तत्रात्मोत्कर्षो न कार्य इतिदर्शयितुमाह-चक्रवत्यार्दिना सत्कारादिना पूज्यमानेन 'अणुरपि' स्तोकोऽपि 'मानः' अहङ्कारो नविधेयः, किमुत महान् ?, यदिवोत्तममरणोपस्थितेनोग्रतपोनिष्टप्तदेहेन वा अहोऽ-हमित्येवंरूपः स्तोकोऽपि गर्वो न विधेयः, तथा पण्डुरार्ययेव स्तोकाऽपि माया न विधेया

किमुत महती ? , इत्येवं क्रोधलोभावपि न विधेयाविति, एवं द्विविधयापि परिज्ञया कषायांस्तद्विपाकांश्च परिज्ञाय तेभ्यो निवृत्तिं कुर्यादिति, पाठान्तरं वा 'अइमानं च मायं च, तं परिनाय पंडिए' अतीव मानोऽतिमानः सुभूमादीनामिव तं दुःखावहमित्येवं ज्ञात्वा परिहरेत्, इदमुक्तं भवति-यद्यपि सरागस्य कदाचिन्मानोदयः स्यात्तथाष्युदयप्राप्तस्य विफलीकरणं कुर्यादित्येवं मायायामप्यायोज्यं, पाठान्तरंचा 'सुयं मेइहमेगेसिं, एयं वीरस्स वीरियं' येन बलेन सङ्गङ्ग्रामशिरसि महति सुभटसंकटे परानीकं विजयते तत्परमार्थतो वीर्यं न भवति, अपि तु येन कामक्रोधादीन् विजयते तद्वीरस्य-महापुरुषस्य वीर्यम् ।

''इहैव' अस्मिन्नेव संसारे मनुष्यजन्मनि वैकेषां तीर्थकरादीनां सम्बन्धि वाक्यां मया शुतं, पाठान्तरं वा 'आयतहं सुआदाय, एवं वीरस्स वीरियं' आयतो-मोक्षोऽपर्यवसितावस्थानत्वात् स चासावर्थश्च तदर्थो वा-तत्वयोजनो वा सम्यगदर्शनज्ञानचारित्रमार्ग स आयतार्थस्त सुष्ठादाय-गृहीत्वा यो धृतिबलेन कामक्रोधादिजयाय च पराक्रमते एतद्वीरस्य वीर्यमिति, यदुक्तमासीत् 'किं तु वीरस्य वीरत्व'मिति तद्यथा भवति तथा व्याख्यातं, किञ्चान्यत् –

सातागीरवं नाम सुखशीलता तत्र निभृतः-तदर्थमनुद्युक्त इत्यर्थः, तथा क्रोधाग्निजया-दुपशान्तः-शीतीभूतः शब्दादिविषयेभ्योऽप्यनुकूलप्रतिकूलेभ्योऽरक्तद्विष्टतयोप- शान्तो जितेन्द्रियत्वात्तेभ्यो निवृत्त इति, तथा निहन्यन्ते प्राणिनः संसारे यया सा निह-माया न विद्यते सा यस्यासावनिहो मायाप्रपश्चरहित इत्यर्थः, तथा मानरहितो लोभवर्जित इत्यपिद्रष्टव्यं, स चैवम्भूतः संयमानुष्ठानं 'चरेत्' कुर्यादिति, तदेवं मरणकालेऽन्यदा वा पण्डितवीर्यवान् महाव्रतेषूद्वतः स्यात्। तत्रापि प्राणातिपातविरतिरेव गरीसीतिकृत्वा तस्रतिपादनार्थमाह –

॥ ९ ॥ उड्दमहे तिरियं वा जे पाणा तसथावरा । सव्वत्थविरतिं कुञा, संति निव्वाणमाहियं ॥

[अयं च श्लोको न सूत्रादर्शेषु ६ष्टः, टीकायां तु द्दष्ट इतिकृत्वा लिखितः], उत्तानार्थश्चेति ।किञ्च-मू. (४२९) पाणे य नाइवाएजा, अदित्रंपिय नादए।

सादियं न मुसं बूया, एस धम्मे वुसीमओ ।।

वृ. प्राणप्रियाणां प्राणिनां प्राणाञ्चतिपातयेत्, तथा परेणादत्तं दन्तशोधनमात्रमपि 'नाददीत'न गृह्णीयात्, तथा-सहादिना-मायया वर्त्तत इति सादिकं-समायं मृषावादं न ब्रूयात्, तथाहि-परवञ्चनार्थं मृषावादोऽधिक्रियते, स च न मायामन्तरेण भवतीत्यतो मृषावादस्य माया आदिभूता वर्त्तते, इदमुक्तं भवति।

ेयो हि परवञ्चनार्थं समायो मृषावादः स परिहियते, यस्तु संयमगुप्त्यर्थं न मया मृगा उपलब्धा इत्यादिकः स न दोषायेति, एष यः प्राक् निर्द्दिष्टो धर्म-श्रुतचारित्राख्यः स्वभावो वा 'वुसीमउ'त्ति छान्दसत्वात्, निर्देशार्थस्त्वं-वस्तूनि ज्ञानादीनि तद्वतो ज्ञानादिमत इत्यर्थंः, यदिवा-वुसीमउत्त वश्यस्य आत्मवशगस्य-वश्येन्द्रियस्येत्यर्थः ॥

मू. (४३०) अतिक्रम्पंति वायाए, मनसा वि न पत्थए। सव्यओ संवुडे दंते, आयाणं सुसमाहरे।।

**वृ.** अपिच-प्राणिनामतिक्रमं-पीडात्सकं महाव्रतातिक्रमं वा मनोऽवष्टब्धतया परतिरस्कारं वा इत्येवम्भूतमतिक्रमं वाचा मनसाऽपि च न प्रार्थयेत्, एतद्वयनिषेधे च कायातिक्रमो दूरत एव निषिद्धो भवति, तदेवं मनोवाक्कायैः कृतकारितानुमतिमिश्च नवकेन भेदेनातिक्रमं न कुर्यात् तथा सर्वतः-सबाह्याभ्यन्तरतः संवृतो-गुप्तः तथा इन्द्रियदमेन तपसा वा दान्तः सन् मोक्षस्य

'आदानम्' उपादानं सम्यग्दर्शनादिकं सुष्ठ्युक्तः सम्यग्विाम्रेतसिकारहितः 'आहरेत्' आददीत-

गृह्णीयादित्यर्थः । किश्चान्यत्—

## मू. (४३९) केंडं च कज़माणं च, आगमिस्सं च पावगं। सव्वं तं नानुजाणंति, आयगुत्ता जिइंदिया।

**वृ.** साधूदेशेन यदपरैरनार्यकल्पैः कृतमनुष्ठितं पापकं कर्म तथा वर्त्तमाने च काले क्रियमाणं तथाऽऽगामिनि च काले यत्करिष्यते तत्सर्वं मनोवाक्वायकर्मभिः 'नानुजानन्ति' नानुमोदन्ते, तदुपभोगपरिहारेणेति भावः, यदप्यात्मार्थं पापकं कर्म परैः कृतं क्रियते करिष्यते वा ।

तद्यथा-शत्रोः शिरशिष्ठत्रं छिद्यते छेल्यते वा तथा चौरो हतो हन्यते हनिष्यते वा इत्यादिकं परानुष्ठानं 'नानुजानन्ति' नच बहुमन्यन्ते, तथा यदि परः कश्चिदशुद्धेनाहारेणोपनिमन्त्रयेत्तमपि नानुमन्यन्त इति, क एवम्भूता भवन्तीति दर्शयति-आत्माऽकुशलमनोवाक्कायनिरोधेन गुप्तो येषां तेतथा, जितानि-वशीकृतानि इन्द्रियाणि-श्रोत्रादीनि यैस्ते तथा, एवम्भूताः पापकर्म नानुजानन्तीति स्थितम् ॥

### मू. (४३२) जे याबुद्धा महाभागा, वीरा असमत्तदंसिणो । असुद्धं तेसि परक्वंतं, सफलं होइ सव्वसो ।।

**वृ.** अन्यच्च-थेकेचन 'अबुद्धा' धर्मं प्रत्यविज्ञातपरमार्था व्याकरणशुष्कतर्कादिपरिज्ञानेन जातावलेपाः पण्डितमानिनोऽपि परमार्थवस्तुतत्त्वानवबोधादबुद्धा इत्युक्तं, नचव्याकरणपरि-ज्ञानमात्रेण सम्यक्त्वव्यतिरेकेण तत्त्वावबोधो भवतीति, तथा चोक्तम् —

॥ ९ ॥''शास्त्रावगाहपरिघट्टनतत्परोऽपि, नैवाबुधः समभिगच्छति वस्तुतत्त्वम्

नानाप्रकाररसभागवताऽपि दर्वी, स्वादं रसस्य सुचिरादपि नैव वेत्ति ॥ यदिवाऽबुद्धा इव बालवीर्यवन्तः, तथा महान्तश्च ते भागाश्च महाभागाः, भागशब्दः पूजावचनः, ततश्च महापूज्या इत्यर्थः, लोकविश्रुता इति, तथा 'वीराः' परानीकभेदिनः सुभटा इति, इदमुक्तं भवति-पण्डिताअपि त्यागादिभिर्गुणैर्लोकपूज्या अपि तथा सुभटवादं वहन्तोऽपि सम्यकतत्त्वपरिज्ञानविकलाः केचन भवन्तीति दर्शयति ।

न सम्यगसम्यक् तद्भावोऽसम्यकत्वं तद्रष्टं शीलं येषां ते तथा, मिथ्याद्दष्टय इत्यर्थः, तेषां च बालानां यत्किमपि तपोदानाध्ययनयमनियमादिषु पराक्रान्तमुद्यमकृतं तदशुद्धं अविशुद्धिकारि प्रत्युत कर्मबन्धाय, भावोपहतत्वात् सनिदानत्वाद्वेति कुवैद्यचिकित्सावद्विपरीतानुबन्धीति, तच्च तेषां पराक्रान्तं सह फलेन-कर्मबन्धेन वर्तत इति सफलं 'सर्वश' इति सर्वाऽपि तत्किया तपोऽनुष्ठानादिका कर्मबन्धोयेवति । साम्प्रतं पण्डितवीर्यिणोऽधिकृत्याह-(गाथा चतुष्कं)

मू. (४३३) जे य बुद्धा महाभागा, वीरा सम्मत्तदंसिणो । सुद्धं तेसिं परक्वंतं, अफलं होइ सव्वसो ।।

**वृ.** ये केचन स्वयम्बुद्धास्तीर्थकराद्यास्तच्छिष्या वा बुद्धबोधिता गणधरादयो 'महाभागा' महापूजाभाजो 'वीराः' कर्मविदारणसहिष्णवो ज्ञानादिभिर्वा गुणैर्विराजन्त इति वीराः, तथा 'सम्यक्त्वदर्शिनः' परमार्धतत्ववेदिनस्तेषां भगवतां यत्पराक्रान्तंतपोऽध्ययनयमनियमदावनुष्ठितं तच्छुद्धम् । अवदातं निरुपरोधं सातगौरवश्वत्त्यकषायादिदोषाकलङ्कितं कर्मबन्धं प्रति अफलं भवति-तन्निरनुबन्धनिर्जरार्धमेव भवतीत्यर्थः। तथाहि-सम्यगध्धीनांसर्वमपि संयमतपःप्रधान- मनुष्ठानं भवति, संयमस्य चानाश्रवरूपत्वात् तपसश्च निर्जराफलत्वादिति, तथा च पठ्यते-''संयमे अणण्हयफले तवे वोदाणफले'' इति।।

मू. (४३४) तेसिंपि तवो न सुद्धो, निक्खंता जे महाकुला। जत्रे वत्रे वियाणंति, न सिलोगं पवेञ्रए।।

**वृ.** किश्चान्यत्-महत्कुलम्-इक्ष्वाकादिकंयेषां तेमहाकुला लोकविश्रुताः शौर्यादिभिर्गुणैर्विस्ती र्णय अन्यकाराध्ययमुत्कीत्तीनेन वा यत्तपस्तदशुद्धं भवति ।

यद्य क्रियमाणमपि तपो नैवान्ये दानश्राद्धादयो जानन्ति तत्तथाभूतमात्मार्थिना विधेयम्, अतो नैवात्मश्लाघां 'प्रवेदयेत्' प्रकाशयेत्, तद्यथा-अहमुत्तमकुलीन इभ्यो वाऽऽसं साम्प्रतं पुनस्त-पोनिष्टप्तदेह इति, एवं स्वयमाविष्करणेन न स्वकीयमनुष्ठानं फल्गुतामापादयेदिति ॥

मू. (४३५) अप्पपिंडासि पाणासि, अप्पं भासेज्ञ सुव्वए। खंतेऽभिनिव्वुडे दंते, वीतगिद्धी सदा जए।

वृ. अपिच-अल्पं-स्तोकं पिण्डमशितुं शीलमस्यासावल्पपिण्डाशी यत्किञ्चनाशीति भावः, एवं पानेऽप्यायोज्यं, तथा चागमः –

II 9 II ''हे जं व तं व आसीय जत्य व तत्थ व सुहोवगयनिद्दो । जेण व तेण संतुट्ठ वीर ! मुणिओऽसि ते अप्पा ।।

''अट्टकुक़ुडिअंडगमेत्तप्पमाणे कवले आहूं।रेमाणे अप्पाहारे दुवालसकवलेहिं अवड्ढो-मोयरिया सोलसहिंदुभागे पत्ते चउवीसंओमोदरिया तीसं पमाणपत्ते बत्तीसं कवला संपुण्णाहारे' इति, अत एकैककवलहान्यादिनोनोदरता विधेया, एवं पाने उपकरणे चोनोदरतां विदर्ध्यादिति, तथा चोक्तम् –

II 9 II '' थोवाहारो थोवभणिओ अ जो होइ थोवनिद्दो अ I थोवोवहिउवकरणो तस्स हु देवावि पणमंति II

तथा 'सुव्रतः' साधुः 'अल्पं' परिमितं हितं च भाषेत, सर्वदा विकथारहितो भवेदित्यर्थः, भावावमौदर्यमधिकृत्याह-भावतः क्रोधाद्युपशमात् 'क्षान्तः' क्षान्तिप्रधानः तथा 'अभिनिर्वृतो' लोभादिजयान्निरातुरः, तथा इन्द्रियनोइन्द्रियदमनात् 'दान्तो' जितेन्द्रियः, तथा चोक्तम् –

॥ ९॥ ''कषाया यस्य नोच्छिन्ना, यस्य नात्मवशं मनः ।

इन्द्रियाणि न गुप्तानि, प्रव्रज्या तस्य जीवनम् ॥

एवं विगता गृद्धिर्विषयेषु यस्य स विगतगृद्धि-आशंसादोषरहितः 'सदा' सर्वकालं संयमानुष्ठाने 'यतेत' यत्नं कुर्यादिति ।।

मू. (४३६) झाणजोगं समाहट्ट, कायं विउसेज्ञ सब्वसो । तितिक्खं परमं नथ्रा, आमोक्खाए परिव्वएज्रासि – तिबेमि ।।

ष्ट्र. अपिच-'झाणजोगम्' इत्यादि, ध्यानं-चित्तनिरोधलक्षणं धर्मध्यानादिकं तत्र योगो विशिष्टमनोवाक्कायव्यापारस्तं ध्यानयोगं 'समाहृत्य' सम्यगुपादाय 'कायं' देहमकुशलयोगप्रवृत्तं 'व्युत्सृजेत्' परित्यजेत् 'सर्वतः' सर्वेणापि प्रकारेण, हस्तपादादिकमपि परपीडाकारिन व्यापारयेत् तथा 'तितिक्षां' क्षान्ति परीषहोपसर्गसहनरूपां 'परमां' प्रधानां ज्ञात्वा 'आमोक्षाय' अशेषकर्मक्षयं यावत् 'परिव्रजेरि'ति संयमानुष्ठानं कुर्यास्त्वमिति । इति परिसमाप्तयर्थे । ब्रवीमीति पूर्ववत् ।। अध्ययनं-८ समातम्

> मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य अष्टम अध्ययनटीका परिसमाप्ता।

> > अध्ययनं-९ ''धर्म'')

**वृ.** अष्टमानन्तरं नवमं समारभ्यते, अस्य चायभिसम्बन्धः-इहानन्तराध्ययने बालपण्डित-भेदेन दिरूपं वीर्यं प्रतिपादितं, अत्रापि तदेव पण्डितवीर्यं धर्म प्रति यदुद्यमं विधत्ते अतो धर्म प्रतिपाद्यत इत्यनेन सम्बन्धेन धर्माध्ययनमायातं, अस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि उपक्रमादीनि प्राग्वत् व्यावर्णनीयानि, तत्राप्युपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यधा-धर्मोऽत्र प्रतिपादयत इति तमधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह---

नि. [९९] धम्मो पुच्युद्दिडो भावधम्मेण एत्य अहिगारो । एसेव होइ धम्मे एसेव समाहिमग्गोत्ति ।।

ष्ट्र. दुर्गतिगमनधरणलक्षणोधर्म प्राक् दशवैकालिकश्रुतस्वन्धषष्ठाध्ययने धर्मार्थकामाख्ये उद्दिष्टः-प्रतिपादितः, इह तु भावधर्मेणाधिकारः, एष एव च भावधर्म परमार्थतो धर्मो भवति, अमुमेवार्थमुत्तरयोरप्यध्ययनयोरतिदिशन्नाह-एष एव च भावसमाधिर्भावमार्गश्च भवतीत्यवगन्त-व्यमिति, यदिवैष एव च भावधर्म एष एव च भावसमाधिरेष एव च तथा भावमार्गो भवति, न तेषा परमार्थतः कश्चिद्भेदः ।

तथाहि-धर्म श्रुतचारित्राख्यः क्षान्त्यादिलक्षणो वा दशप्रकार भवेत्, भावसमाधिरप्येवंभूत एव, तथाहि-सम्यगाधानम्-आरोपणं गुणानां क्षान्त्यादीनामिति समाधि, तदेवं मुक्तिमार्गोऽपि ज्ञानदर्शनचारित्राख्यो भावधर्मतया व्याख्यानयितव्य इति ॥ साम्प्रतमतिदिष्टस्यापि स्थानाशून्यार्थं धर्मस्य नामादिनिक्षेपं दर्शयितुमाह--

नि. [୨००] नामॅंठवणाधम्मो दव्वधम्मो य भावधम्मो य । सन्नित्ताचित्तमीसगगिहत्यदाने दवियधम्मे ॥

वृ. नामस्थापनाद्रव्यभावभेदाचतुर्धा धर्मस्य निक्षेपः, तत्रापि नामस्थापने अनाध्त्य इशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तोद्रव्यधर्म सचित्ताचित्तमिश्रभेदात्त्रिधा, तत्रापि सचित्तस्य जीवच्छ-रीरस्योपयोगलक्षणो 'धर्म' स्वभावः, एवमचित्तानामपि धर्मास्तिकायादीनां यो यस्य स्वभावः स तस्य धर्म इति, तथाहि –

II 9 II ''गइलक्खणओ धम्मो, अहम्मो ठाणलक्खणो । भायणं सव्वदव्वाणं, नहं अवगाहलक्खणं ॥

पुद्गलास्तिकायोऽपि ग्रहणलक्षण इति, मिश्रद्रव्याणां च क्षीरोदकादीनां यो यस्य स्वभावः स तद्धर्मतयाऽवगन्तव्य इति, गृहस्थानां च यः कुलनगरग्रामादिधर्मो गृहस्थेभ्यो गृहस्थानां वा यो दानधर्म स द्रव्यधर्मोऽवगन्तव्य इति, तथा चोक्तम् —

II १ ।। ''अन्नं पानं च वस्त्रं च, आलयः शयनासनम् । शुश्रूषा वन्दनं तुष्टिः, पुण्यं नवविधं स्मृतम् ।। --भावधर्मस्वरूपनिरूपणायाह--

नि. [१०१] लोइयलोउत्तरिओ दुविहो पुण होति भावधम्मो उ। दुविहोवि दुविहतिविहो पंचविहो होति नायव्वो ॥

**वृ.** भावधर्मी नोआगमतो द्विविधः, तद्यथा-लौकिको लोकोत्तरश्च, तत्र लौकिको द्विविधः-गृहस्थानां पाखण्डिकानां च, लोकोत्तरस्त्रिविधः-ज्ञानदर्शनचारित्रभेदात्, तत्राप्याभिनिबोधादिकं ज्ञानं पञ्चधा, दर्शनमप्यौपशमिकसास्वादनक्षायोपशमिकवेदकक्षायिकभेदात् पञ्चविधं, चारित्रमपि सामायिकादिभेदात् पञ्चधैव । गाथाऽक्षराणि त्वेयं नेयानि, तद्यथा –

भावधर्मो लौकिकलोकोत्तरभेदादि्वधा, द्विविधोऽपि चायं यथासङ्खयेन द्विविधस्त्रिविधः, तत्रैव लौकिको गृहस्थपाखण्डिकभेदात् द्विविधः, लोकोत्तरोऽपि ज्ञानदर्शनचारित्रभेदात् त्रिविधः, ज्ञानादीनि प्रत्येकं त्रीण्यति पंचधैवेति ॥ तत्र ज्ञानदर्शनचारित्रवतां साधूनां यो धर्मस्तं दर्शयितुमाह-

नि. [१०२] पासत्धोसण्णकुसील संथयो न किर वहती काउं।

सूयगडे अज्झयणे धम्मंमि निकाइतं एयं ॥

वृ. साधुगुणानां पार्श्वे तिष्ठन्तीति पार्श्वस्थाः तथा संयमानुष्ठानेऽवसीदन्तीत्यवसन्नाः तथा कुस्तितं शीलं येषां ते कुशीलाः एतैः पार्श्वस्थादिभिः सह संस्तवः-परिचयः सहसंवासरूपो न किल यतीनां वर्त्तते कर्त्तुम्, अतः सूत्रकृतेऽङ्गे धर्माख्येऽध्ययने एतत् 'निकाचितं' नियमितमिति गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, अधुना सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तचेदम्-

मू. (४३७) कयरे धम्मे अक्खाए, माहणेण मतीमता ?। अंजु धम्मं जहातद्यं, जिणाणं तं सुणेह मे।।

ष्ट्र. जम्बूस्यामी सुधर्मस्वामिनमुद्दिश्येदमाह-तद्यथा- कतरः' किम्भूतो दुर्गतिगमनधरण-लक्षणो धर्मः 'आख्यातः' प्रतिपादितो 'माहणेणं'तिमा जन्तून् व्यापादयेत्येवं विनेयेषु वाक् प्रवृत्तिर्य-स्यासौ 'माहनो' भगवान् वीरवर्धमानस्वामी तेन ? , तमेव विशिनष्टि-मनुते-अवगच्छति जगत्त्रयं कालत्रयोपेतं यया सा केवलज्ञानाख्या मति सा अस्यास्तीति मतिमान् तेन-उत्पन्नकेवलज्ञानेन भगवता इति पृष्टे सुधर्मस्वाम्याह —

रागद्वेषजितो जिनास्तेषां सम्बन्धिनं धर्म 'अंजुम्' इति 'ऋ जुं' मायाप्रपञ्चरहितत्वादवक्रं तथा-'जहातच्चं मे' इति यथावस्थितं मम कथयतः श्रृ णुत यूयं, न तु यथाऽन्यैस्तीर्थिकैर्दम्मप्रधानो धर्मोऽभिहितस्तथा भगवताऽपीति, पाठान्तरं वा 'जणगा तं सुणेह मे' जायन्त इति जना-लोकास्त एव जनकास्तेषामामन्त्रणं हे जनकाः ! तं धर्मं श्रृणुत यूयमिति ।

मू. (४३८) माहणा खत्तिया वेस्सा, चंडाला अदु बोक्कसा । एसिया वेसिया सुद्दा, जे य आरंभनिस्सिया ।।

ष्ट्र. अन्ययव्यतिरेकाभ्यामुक्तोऽर्थः सूक्तो भवतीत्यतो यथोदिष्टधर्मप्रतिपक्षभूतोऽ-धर्मस्तदाश्रितांस्तावदर्शयितुमाह-ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्यास्तथा चाण्डालाः अथ बोक्कसा-अवान्तरजातीयाः, तद्यथा-ब्राह्मणेन शूद्यां जातो निषादो ब्राह्मणेनैव वैश्यायां जातोऽम्बष्ठः तथा निषादेनाम्बष्टयां जातो बोक्कसः, तथा एषितुं शीलमेषामिति एषिका-मृगलुब्धका इस्तितापसाश्च मांसहेतोर्मृगान् हस्तिनश्च एषन्ति, तथा कन्दमूलफलादिकं च तथा ये चान्ये पाखण्डिका श्रुतस्कन्धः - १, अध्ययनं - ९,

नानविधैरुपायैर्भैक्ष्यमेषन्त्यन्यान वा विषयसाधनानि ते सर्वेऽप्येषिका इत्युच्यन्ते ।

तथा 'वैशिका' वणिजो मायाप्रधानाः कलोपजीविनः, तथा 'शूद्राः' कृषीवलादयः आभीर-जातीयाः कियन्तो वा वक्ष्यन्त इति दर्शयति-ये चान्ये वर्णापसदा मानारूपसावद्य 'आरम्भ निश्रिता' यन्त्रपीडननिर्लाञ्छनकर्माङ्गारदाहादिभिः क्रियाविशेषैर्जीवोपमर्द्दकारिणः तेषां सर्वेषामेव जीवापकारिणां वैरमेव प्रवर्धत इत्युत्तरश्लोके क्रियेति ।

#### मू. (४३९) परिग्गेहनिविद्वाणं, वेरं तेसिं पवड्दई। आरंभसंभिया कामा, न ते दुक्खविमोयगा।।

वृ. किञ्च-परि-समन्तात् गृह्य इति परिग्रहो-द्विपदचतुष्पदधनधान्यहिरण्यसुवर्णादिषु ममीकारस्तत्र 'निविष्टानाम्' अध्युपपन्नानां गाध्ध्य्यं गतानां 'पापम्' असातवेदनीयादिकं 'तेषां' प्रागुक्तानामारम्भनिश्रितानां परिग्रहेनिविष्टानां प्रकर्षेण 'वर्द्धते' वृद्धिमुपयाति जन्मान्तरशतेष्वपि दुर्मोचं भवति, क्वचित्पाठः 'वेरं तेसिं पवड्ढइ् 'त्ति तत्र येन यस्य यथा प्राणिन उपमर्द क्रियते स त्रयैव संसारान्तर्वर्ती शतशो दुःखमाक् भवतीति ।

जमदग्निकृतवीर्यादीनामिव पुत्रपौत्रानुगं वैरं प्रवर्द्धत इति भावः, किमित्येवं ? , यतस्ते कामेषु प्रवृत्ताः, कामाश्चारम्भैः सम्यग् भृताः संभृताःआरम्भपुष्टा आरम्भाश्च जीवोपमर्दकारिणः अतो न ते कामसम्भृता आरम्भनिश्रिताः परिग्रहे निविष्टाः दुःखयतीति दुःखम्-अष्टप्रकारं कर्म तद्विमोचका भवन्ति-तस्यापनेतारो न भवन्तीत्यर्थः ।

मू. (४४०) आधायकिश्चमाहेउं, नाइओ विसएसिणो । अन्ने हरंति तं वित्तं, कम्मी कम्मेहिं किद्यती ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-आहन्यन्ते-अपनीयन्ते विनाश्यन्ते प्राणिनां दश प्रकारा अपि प्राणा यस्मिन् सआघातो-मरणं तस्मै तत्र वा कृतम्-अग्निसंस्कारजलाञ्जलिप्रदानपितृपिण्डादिकमाघातकृत्यं तदाघातुम्-आधाय कृत्वा पश्चात् 'ज्ञातयः' स्वजनाः पुत्रकलत्रभ्रातृव्यादयः, किम्भूताः ? -विषया-नन्वेष्टुं शीलं येषां तेऽन्येऽपि विषयैषिणः सन्तस्तस्य दुःखार्जितं 'वित्तं' द्रव्यजातम् 'अपहरन्ति' स्वीकुर्वन्ति, तथा चोक्तम् —

॥ ९॥ "तत्तस्तेनार्जितैर्द्रव्यैदरिश्च परिरक्षितैः ।

क्रीडन्त्यन्ये नरा राजन् !, हष्टास्तुष्टा ह्यलङ्कृताः ॥

#### मू. (४४९) माया पिया ण्हुसा भाया, भज्जा पुत्ता य ओरसा । नालं ते तव ताणाय, लुप्पंतस्स सकम्पुणा ।।

वृ. 'माता' जननी 'पिता' जनकः 'स्नुषा' पुत्रवधूः 'भ्राता' सहोदरः तथा 'भार्या' कलत्रं पुत्राश्चीरसाः-स्वनिष्पादता एते सर्वेऽपि मात्रादयो ये चान्ये श्वशुरादयस्ते तव संसारचक्रवाले स्वकर्मभिर्विलुप्यमानस्य त्राणाय 'नालं' न समर्था भवन्तीति ।

इहापि तावत्रैते त्राणाय किमुतामुत्रेति, दृष्टान्तश्चात्र कालसौकरिकसुतः सुलसनामा अभयकुमारस्य सखा, तेन महासत्त्वेन स्वजनाभ्यर्थितेनापि न प्राणिष्वपकृतम्, अपित्वात्सन्येवेति

# मू. (४४२)

### एयमडं सपेहाए, परमडानुगामियं । निम्ममो निरहंकारो, चरे भिक्खू जिणाहियं ।।

वृ. किञ्चान्यत्-धर्मरहितानां स्वकृतकर्मविलुप्यमानानौमहिकामुष्मिकयोर्न कश्चित्राणायेति एनं पूर्वोक्तमर्थं स प्रेक्षापूर्वकारी 'प्रत्युपेक्ष्य' विचार्यावगम्य च परमः-प्रधानभूतो (Sधों) मोक्षः संयमो वा तमनुगच्छतीति तच्छीलश्च परमार्थानुगामुकः-सम्यगदर्शनादिस्तं च प्रत्युपेक्ष्य, क्त्वाप्रत्ययान्तस्य पूर्वकालवाचितया क्रियान्तरसव्यपेक्षत्वात् तदाह।

निर्गतं ममत्वं बाह्याभ्यन्तरेषु वस्तुषु यस्मादसौ निर्ममः तथा निर्गतोऽहङ्कारः-अभिमानः पूर्वैश्वर्यजात्यादिमदजनितस्तथा तपःस्वाध्यायलाभादिजनितो वा यस्मादसौ निरहङ्कारो-रागद्वेषरहित इत्यर्थः, स एवम्भूतो भिक्षुजिनैराहितः-प्रतिपादितोऽनुष्ठितो वा यो मार्गो जिनानां वा सम्बन्धी योऽभिहितो मार्गस्तं 'चरेद्' अनुतिष्ठेदिति ॥

#### मू. (४४३) विद्या वित्तं च पुत्ते य, नाइओ य परिग्गहं। विद्या ण अंतगं सोयं, निरवेक्खो परिव्वए।।

**वृ.** अपिच-संसारस्वभावपरिज्ञानपरिकमूर्मितमतिर्विदितवेद्यः सम्यक् 'त्यक्त्वा' परित्यञ्य किं तद् ? - 'वित्तं' द्रव्यजातं पुत्रांश्च त्यक्त्वा, पुत्रेष्वधिकः स्नेहो भवतीति पुत्रग्रहणं, तथा 'ज्ञातीन्' स्वजनांश्च त्यक्त्वा तथा 'परिग्रहं' चान्तरममत्वरूपं णकारो वाक्यालङ्कारे अन्तं गच्छतीत्यन्तगो दुष्परित्यज इत्यर्थः ।

अन्तको वा विनाशकारीत्यर्थः आत्मनि वा गच्छतीत्यात्मग आन्तर इत्यर्थः तं तथा भूतं 'शोकं' संतापं 'त्यक्त्वा' परित्यज्य श्रोतो वा-मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषायात्मकं कर्माश्रवद्वारभूतं परित्यज्य, पाठान्तरं वा-'चिद्या णऽणंतगं सोयं' अन्तं गच्छतीत्यन्तगं न अन्तगमनन्तगं श्रोतः शोकं वा परित्यज्य 'निरपेक्षः' पुत्रदारधनधान्यहिरण्यादिकमनपेक्षमाणः सन् आमोक्षाय परि-समन्तात् संयमानुष्ठाने 'व्रजेत्' परिव्रजेदिति, तथा चोक्तम् --

 १। ९ ॥ "छलिया अवयक्खंता निरावयक्खा गया अविग्धेणं। तम्हा पवयणसारे निरावयक्खेण होयव्वं ॥ भोगे अवयक्खंता पडंति संसार सागरे धोरे। भोगेहि निरवयक्खा तरंति संसारकंतारं ॥ (इति) मू. (४४४) पुढवी उ अगणी वाऊ, तणरुक्ख सबीयगा। अंडया पोयजराउ, रससंसेयउब्भिया ॥

ष्ट्र. स एवं प्रव्रजितः सुव्रतावस्थितात्माऽहिंसादिषु व्रतेषु प्रयतेत, तत्राहिंसाप्रसिद्धयर्थमाह-'पुढवी उ' इत्यादि श्लोकद्वयं, तत्र पृथिवीकायिकाः सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तकभेदभिन्नाः तथाऽप्कायिका अग्निकायिका वायुकायिकाश्चैवम्भूता एव, वनस्पतिकायिकान् लेशतः सभेदानाह-'तृणानि' कुशवश्चकादीनि 'वृक्षाः' चूताशोकादिकाः सह बीजैर्वर्तन्त इति सबीजाः, बीजानि तु शालिगोधूमयवादीनि ।

एते एकेन्द्रियाः पश्चापि कायाः षष्ठत्रसकायनिरूपणायाह-अण्डाञ्जाता अण्डजाः-शकुनिगृहकोकिलकसरीसृपादयः तथा पोता एव जाताः पोतजा-स्तिशरभादयः तथा जरायुजा ये जम्बालवेष्टिताः समुत्पद्यन्ते गोमनुष्यादयः तथा रसात्-दधिसौवीरकादेर्जाता रसजास्तथा संखेदाजाताः संस्वेदजा-यूकामत्कुणादयः 'उद्भिजाः' खञ्जरीटकदर्दुरादय इति, अज्ञातभेदा हिदुःखेन रक्ष्यन्त इत्यतो भेदेनोपन्यास इति ।

#### मू. (४४५) एतेहिं छहिं काएहिं, तं विज्ञं परिजाणिया। मणसा कायवक्केणं, नारंभी न परिग्गही।।

ष्ट्र. 'एभिः' पूर्वोक्तैः षङ्भिरपि 'कायैः' त्रसंस्थावररूपैः सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तक-भेदभिन्नैर्नारम्भी नापि परिग्रही स्यादिति सम्बन्धः, तदेतद् 'विद्वान्' सश्रुतिको ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया मनोवाक्कायकर्मभिञ्जीवोपमर्दकारिणमारम्भं परिग्रहं च परिहरेदिति ।

मू. (४४६) मुसावायं बहिध्धं च, उग्गहं च अजाइया। सत्यादाणाइं लोगंसि, तं विज्ञं परिजाणिया।।

**वृ.** शेषव्रतान्यधिकृत्याह-मृषा-असद्भूतो वादो मृषावादस्तं विद्वान् प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेत् तथा। 'बहिद्धं'ति मैथुनं 'अवग्रहं' परिग्रहमयाचितम्-अदत्तादानं, यदिवा बहिद्धमिति-मैथुनपरिग्रही अवग्रहमयाचितमित्यनेनादत्तादानं गृहीतं, एतानि च मृषावादादीनि प्राण्युपताप-कारित्वात् शस्त्राणीव शस्त्राणि वर्तन्ते।

तथाऽऽदीयते-गृह्यतेऽष्टप्रकारं कर्मेभिरिति कर्मोपादानकरणान्यस्मिन् लोके, तदेवतसर्वं विद्वान् ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेदिति ।

मू. (४४७) पलिउंचण च भयणं च, थंडिल्लुस्सयणाणि या। धूणादाणाइं लोगंसि, तं विञ्ञं परिजाणिया।।

वृ. किञ्चान्यत्-पञ्चमहाव्रतधारणमपि कषायिणो निष्फलं स्यादतस्तस्साफल्यापादनार्थं कषायनिरोधो विधेय इति दर्शयति-परि-समन्तात् कुञ्चयन्ते-वक्रतामापाद्यन्ते क्रिया येन मायानुष्ठानेन तत्पलिकुञ्चनं मायेति भण्यते, तथा भज्यते सर्वज्ञात्मा प्रहीक्रियते येन स भजनोलोभस्तं।

तथा यदुदयेन ह्यात्मा सदसदिवेकविकलात्वात् स्यण्डिलवद्भवति स स्यण्डिलः-क्रोधः, यस्मिश्च सत्यूर्ध्वश्रयति जात्यादिना दर्पाध्मातः पुरुष उत्तानीभवति स उच्छायो-मानः, छान्दसत्वान्न-पुंसफलिङ्गता, जात्यादिमदस्थानानां बहुत्वात् तत्कार्यस्यापि मानसय बहुत्वमतो बहुवचनं, चकाराः स्वगतभेदसंसूचनार्था समुश्चयार्था वा, धूनयेति प्रत्येकं क्रिया योजनीया ।

तद्यथा-पलिकुञ्चनं-मायां धूनय धूनीहि वा, तथा भजनं-लोभं, तथा स्थण्डिलं-क्रोधं, तया उच्छायं-मानं, विचित्रत्वात् सूत्रस्य क्रमोल्लइनेन निर्देशो न दोषायेति, यदिवा-रागस्य दुस्यजत्वात् लोभस्य च भायापूर्वकत्वादित्यादावेव मायालोभयोरुपन्यास इति, कषायपरित्यागे विधेयेपुनरपरंकारणमाह। एतानि पलिकुञ्चनादीनि अस्मिन् लोके आदानानि वर्त्तन्ते, तदेतद्विद्वान् इएरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया प्रत्याचक्षी।

मू. (४४८) धोयणं रयणं चेव, बत्धीकम्मं विरेयणं । वमुणंजण पलीमंथं, तं विज्ञं परिजाणिया ।।

**वृ.** पुनरप्युत्तरगुणानधिकृत्याह-घावनं-प्रक्षालनं हस्तपादवस्नादे रञ्जनमपि तस्यैव, चकारः 2 13 समुच्चयार्थ, एवकारोऽवधारणे, तथा बस्तिकर्म-अनुवा- सनारूपं तथा।

'विरेचनं' निरूहात्मकमधोविरेको वा वमनम्-ऊर्ध्वविरेकस्तथाऽअनं नयनयोः, इत्येवमादिकमन्यदपि शरीरसंस्कारादिकंयत् 'संयमपलिमन्यकारि' संयमोपघातरूपं तदेतद्विद्वाम् स्वरूपतस्तद्विपाकतश्च परिज्ञाय प्रत्याचक्षीत अपिच–

मू. (४४९) गंधमझसिणाण च, दंतपक्खालणं तहा । परिग्गहित्थिकम्पं च, तं विज्ञं परिजाणिया ॥

वृ. 'गन्धाः' कोष्ठपुटादयः 'माल्यं' जात्यादिकं 'स्नानं च' शरीरप्रक्षालनं देशतः सर्वतश्च, तथा 'दन्तप्रक्षालनं' कदम्बकाष्ठादिना तथा 'परिग्रहः' सचित्तादेः स्वीकरणं तथा स्त्रियो-दिव्यमा-नुषतैरश्च्यः तथा 'कर्म' हस्तकर्म सावद्यानुष्ठानं चा तदेतत्सर्व कर्मोपादानतया संसारकारणत्वेन परिज्ञाय विद्वान् परित्यजेदिति ॥

मू. (४५०) उद्देसियं कीयगडं,पामिच्चं चेव आहडं । पूर्य अनेसणिज्रं च, तं विज्रं परिजाणिया ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-साध्वाघुद्देशेन यद्दानाय व्यवस्थाप्यते तदुद्देशिकं, तथा 'क्रीतं' क्रयस्तेन क्रीतं-गृहीतंक्रीतक्रीतं 'पामिद्यं'ति साध्वर्थमन्यत उद्यतकं यद्गृह्यते तत्तदुच्यते चकारः समुद्ययार्थः एवकारोऽवधारणार्थः । साध्वर्थं यद्गृहस्थेनानीयते तवाहृतं, तथा 'पूय'मिति आधाकर्माव-यवसम्पृक्तं शुद्धमप्या- हारजातं पूति भवति, किं बहुनोक्तेन ?, यत् केनचिद्दोषेणानेषणीयम्-अशुद्धं तत्सर्वं विद्वान् परिज्ञाय संसारकारणतया निस्पृहः सन् प्रत्याचक्षीतेति ।

मू. (४५९) आसूणिमक्खिरागं च, गिद्धुवधायकम्मगं। उच्छोलणं च कक्कं च, तं विज्ञं परिजाणिया।।

**ष्ट्र.** किश्च-येन धृतपानादिना आहारविशेषेण रसानक्रियया वा अशूनः सन् आ-समन्तात् शूनीभवति-बलवानुपजायते तदाशूनीत्युच्यते, यदिवा आसूणित्ति-श्लाधा यतः श्लाधया क्रियमाणया आ-समन्तात् शूनवच्छूनो लघुप्रकृति कश्चिद्दर्पाध्मातत्वात् स्तब्धो भवति ।

तथा अक्ष्णां 'रागो' रञ्जनं सौवीरादिकमञ्जनमितियावत्, एवं रसेषु शब्दादिषु विषयेषु वा 'गृद्धिं' गार्द्धर्य तात्पर्यमासेवा, तथोपघातकर्म-अपरापकारक्रिया येन केनचित्कर्मणा परेषां जन्तूनामुपघातो भवति तदुपघातकर्मेत्युच्यते, तदेव लेशतो दर्शयति।

'उच्छोलनं'ति अयतनया शीतोदकादिना हस्तपादादिप्रक्षालनं तथा 'कल्कं' लोघ्रादिद्रव्य-समुदायेन शरीरोद्धर्तनकं तदेतत्सर्वं कर्मबन्धनायेत्येवं 'विद्वान्' पण्डितो ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेदिति ।

#### मू. (४५२) संपसारी कयकिरिए, पसिणायतणाणि य । सागारियं च पिंडं च, तं विज्ञं परिजाणिया ।।

वृ. अपिच-असंयतैः सार्धं सम्प्रसारणं-पर्यालोचनं परिहरेदिति वाक्यशेषः, एवमसंयमा-नुष्ठानं प्रत्युपदेशदानं, तथा 'कंयकिरिओ' नाम कृता शोभना गृहकरणादिका क्रिया येन स कृतक्रिय इत्येवमसंयमानुष्ठानप्रशंसनं।

तथा प्रश्नस्य-आंदर्शप्रश्नादेः 'आयतमनम्' आविष्करणं कथनं यथाविवक्षितप्रश्न-

निर्णयनानि, यदिवा-प्रश्नायतनानि लौकिकानां परस्परव्यवहारे मिथ्याशास्त्रगतसंशये वा प्रश्ने सति यथावस्थितार्थकथनद्वारेणायतनानि-निर्णयनानीति ।

तथा 'सागारिकः' शय्यातरस्तस्य पिण्डम्-आहारं, यदिवा-सागारिकपिण्डमिति सूतकगृह-पिण्डं जुगुप्सितं वर्णापसदपिण्डं वा, चशब्दः समुच्चये ।

तदेतत्सर्वं विद्वान् ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेदिति । किञ्चान्यत्-

मू. (४५३) अहावयं न सिक्खिज्ञा, वेहाईयं च नो वए। हत्यकम्पं विवायं च, तं विज्ञं परिजाणिया।।

वृ. अर्यते इत्यर्थोधनधान्यहिरण्यादिकः पद्यते-गम्यते येनार्थस्तत्पदं-शास्त्रं अर्थार्थं पदमर्थपदं चाणक्यादिकमर्थशास्त्रं तज्ञ 'शिक्षेत्' नाभ्यस्येत् नाप्यपरं प्राण्युपमर्दकारि शास्त्रं शिक्षयेत्, यदिवा-'अष्टापदं' द्यूतक्रीडाविशेषस्तं न शिक्षेत्, नापि पूर्वशिक्षितमनुशीलयेदिति, तथा 'वेधो' धर्मानुवेधस्तस्मादतीतं सद्धर्मानुवेधातीतम्-अधर्मप्रधानं वचो नो वदेत् यदिवा ।

वेध इति वस्त्रवेधो धूर्तविशेषस्तद्गतं वचनमपि नो वदेद् आस्तां तावक्रीडनमिति, हस्तकर्मप्रतीतं, यदिवा 'हस्तकर्म' हस्तक्रिया परस्परं हस्तव्यापारप्रधानः कलहस्तं, तथा विरुद्धवादं विवादं शुष्कवादमित्यर्थ, चः समुच्चये, तदेतत्सर्वं संसारभ्रमणकारणं इपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया प्रत्याचक्षीत ।

मू (४५४) पाणहाओ य छत्तं च, नालीयं वालवीयणं । परकिरियं अन्नमन्नं च, तं विज्ञं परिजाणिया ॥

वृ. किञ्च उपानही-काष्ठपादुकेच तथा आतपादिनिवारणाय छत्रं तथा 'नालिका' बूतक्रीडा-विशेषस्तथा वालैः मयूरपिच्छैर्चा व्यजनकं । तथा परेषां सम्बन्धिनीं क्रियामन्योऽन्यंपरस्पर-तोऽन्यनिष्पाद्यामन्यः करोत्यपरनिष्पाद्यां चापर इति, चः समुच्चये, तदेतत्सर्वं 'विद्वान्' पण्डितः कर्मोपादानकारणत्वेन ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यान परिज्ञया परिहरेदिति ।

मू. (४५५) उञ्चारं पासवणं, हरिएसु न करे मुणी। वियडेण वावि साहट्ट, नावमञ्जे कयाइवि।।

**द्यु.** तथा उद्यारप्रसवणादिकां क्रिया हरितेषूपरि बीजेषु वा अस्थण्डिले वा 'मुनि' साधुर्न कुर्यात्, तथा 'विकटेन' विगतजीवेनाप्युदकेन 'संहृत्य' अपनीय बीजानि हरितानि वा 'नाचमेत' न निर्लेपनं कुर्यात्, किमुताविकटेनेतिभावः ।

मू. (४५६) परमत्ते अत्रपाणं, न भुंजेज कयाइवि । परवत्यं अचेलोऽवि, तं विज्ञं परिजाणिया ।।

**वृ.** किश्च परस्य-गृहस्थस्यामत्रं-भाजनं परामत्रं तत्र पुरःकर्मपश्चात्कर्मभयात् इतनष्टादिदोषसम्भवाद्यअत्रंपानं च मुनिर्न कदाचिदपि भुझीत, यदिवा-पतद्ग्रहधारिश्ठिद्रपाणेः पाणिपात्रं परपात्रं । यदिवा-पाणिपात्रस्या च्छिद्रपाणेर्जिनकल्पिकादैः पतद्ग्रहः परपात्रं तत्र संयमविराधनाभ- यात्र भुझीत तथा परस्य-गृहस्थस्य वस्त्रं परवस्त्रं तत्साधुरचेलोऽपि सन् पश्चात्कर्मादिदोषभयात् इतनष्टादिदोषसम्भावाद्य न बिभृयात्, यदिवा-जिनकल्पिकादिकोऽचेलो भूत्वा सर्वमपि वस्त्रं परवस्त्र्नमिति कृत्वा न बिभृयाद्, तदेवत्सर्वं परपात्रभोजनादिकं संयमविरायकत्वेन ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेदिति ।। तथा-

मू. (४५७) आसंदी पलियंके य, निसिञ्जं च गिहंतरे । संपूच्छणं सरणं चा. नं विज्ञं परिजाणिया ।।

**दृ.** 'आसन्दी' त्यासनविशेषः, अस्य रूपलक्षणार्थत्वात्सर्वोऽप्यासनविधिर्गृहीतः, तथा 'पर्यंकः' शयनविशेषः, तथा गृहस्यान्तर्मध्ये गृहयोर्वा मध्ये निपद्यां वाऽऽसनं वा संयमविराधना-भयात्परिहरेत्, तथा चोक्तम् –

11 9 II "गंभीरझुसिरा एते, पाणा दुष्पडिलेहगा I

अगुत्ती वंभर्चगरस, इत्यीओ वावि संकणा ।। इत्यादि, तथा तत्र गृहस्थगृहे कुशलादिप्रच्छनं आत्मीयशरीरावयवप्रच्छ नं वा तथा

्रत्यादि, तथा तत्र गृहस्यगृह कुशलादप्रच्छन आलायशरारायययप्रच्छ न यो तथा पूर्वक्रीडितस्मरणं चेत्येतत्सर्वं 'विद्वान्' विदितवेद्यः सन्ननर्थायेति ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहरेत् ॥

मू. (४५८) जेसं कित्तिं सलोयं च, जा य वंदणपूयणा । सब्वलोयंसि जे कामा, तं विज्ञं परिजाणिया ।।

**दृ.** अपिच बहुसमरसह्वद्वनिर्वहण्णौर्यलक्षणं यशः दानसाध्या कीर्तिः जातितपोबा-हुश्रुत्यादिजनिता श्लाघा, तथा या च सुराराधिपतिचक्रवर्तिबलदेववासुदेवादिभिर्वन्दना तथा तैरेव सत्कारपूर्विका वादिना पूजना । तथा सर्वस्मिन्नपि लोके इच्छामदनरूपा ये केचन कामास्तदेतत्सर्वं यशःकीर्ति मफ्कारितया परिज्ञाय परिहरेदिति।

मू. (४५९) जेणेहं निव्वहे भिक्खू, अञ्चपाणं तहाविहं । अनुप्पयाणमत्रेसिं, तं विञ्रं परिजाणिया ।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-'येन' अन्नेन पानेन वा तथाविधेनेति सुपरिशुद्धेन कारणापेक्षया त्वशुद्धेन वा 'इह' अस्मिन् लोके इदं संयमपात्रादिकं दुर्भिक्षरोगातङ्कादिकं वा भिक्षु निवहित् निर्वाहयेद्वा तदन्नं पानं वा 'तथाविधं' द्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया 'शद्धं' कल्पं गृहीयात्ततैतेषाम् ।

अन्नादीनामनुप्रदानमन्यस्मै साधव संयमयात्रानिर्वहणसम्पर्यमनुतिष्ठेत्, यदिवा-येन केनचिदनुष्ठितेन 'इमं' संयमं 'निर्वहेत्' निर्वाहयेद् असारतामापादयेत्तथाविधमशनं पानं वाऽन्यद्वा तथा विधमनुष्ठानं नकुर्यात्, तथैतेषामशनादीनाम् 'अनुप्रदानं' गृहस्थानां परतीर्थिकानां स्वयूथ्यानां वा संयमोपधातकं नानुशीलयेदिति, तदेतत्सर्वं इापरिज्ञया ज्ञात्वा सम्यक् परिहरेदिति ।

मू. (४६०) एवं उदाहु निग्गंथे, महावीरे महामुनी। अनंतनाणदंसी से, धम्मं देसितवं सुतं।।

ष्ट्र. यदुपदेशेनैतर्सर्वं कुर्यात्तं दर्शयितुमाह-'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या उद्देशकादेरारभ्य 'उदाहु'त्ति उदाहतवानुक्तवान् निर्गतः सबाह्याभ्यन्तरो ग्रन्थो यस्मात्स निर्ग्रन्थो । 'महावीर' इति श्रीमद्वर्धमानस्वामी महांश्चासौ मुनिश्च महामुनि अनन्तं ज्ञानं दर्शनं च

यस्यासावनन्तज्ञानदर्शनी स भगवान् 'धर्मं' चारित्रलक्षेणं संसारोत्तारणसमर्थं तथा 'श्रुतं च' जीवादिपदार्थसंसूचकं 'देशितवान्' प्रकाशितवान् किञ्चान्यत्-

मू. (४६१) भासमाणो न भासेज़ा, नेव वंफेज मम्पयं। मातिहाणं विवज्रेज़ा, अनुचिंतिय वियागरे।। वृ. यो हि भाषासमितः स भाषमाणोऽपि धर्मकथासम्बन्धमभाषक एव स्यात्, उक्तं च ॥ १॥ ''वयणविहत्तीकुसलो वओगयं बहुविहं वियाणंतो। दिवसंपि भासमाणो साहू वयगुत्तयं पत्तो॥

यदिवा-यत्रान्यः कश्चिद्रलाधिको भाषमाणस्तत्रान्तर एव सश्रुतिकोऽहमित्येवमभिमानवान्न भाषेत, तथा मर्म गच्छतीति मर्मगं वचो न 'वंफेज़'ति नाभिलषेत्, यद्वचनमुच्यमानं तथ्यमतथ्यं वा सद्यस्य कस्यचिन्मनःपीडामाधत्ते तद्विवेकी न भाषेतेति भावः, यदिवा 'मामकं' ममीकारः पक्षपातस्तं भाषमाणोऽन्यदा वा 'न वंफेज्ञति' नाभिलषेत् ।

तथा 'मातृस्थानं' माया प्रधानं वचो विवर्जयेत्, इदमुक्तं भवति-परवश्चनबुद्धया गूढाचा-रप्रधानो भाषमाणोऽभाषमाणो वाऽन्यदा वा मातृस्थानं न कुर्यादिति, यदा तु वक्तुकामो भवति तदा ज्ञैतद्वचः परात्मनोरुभयोर्वा बाधकमित्येवं प्राग्विचिन्त्य वचनमुदाहरेत्, तदुक्तम्-''पुव्वि बुद्धीए पेहित्ता, पच्छा वक्कमुदाहरे'' इत्यादि ।

मू. (४६२) तस्थिमा तइया भासा, जं वदित्ताऽनुतप्पती । जं छन्नं तं न वत्तव्वं, एसा आणां नियंठिया ।।

**वृ.** अपिच-सत्या असत्या सत्यामृषा असत्यामृषेत्येवंरूपासु चतसृषु भाषासु मध्ये तत्रेयं सत्यामृषेत्येतदभिधाना तृतीया भाषा सा च किश्चिन्मृषा किश्चित्सत्या इत्येवंरूपा।

तद्यथा-दश दारका अस्मिन्नगरे जाता मृता वा, तदन्न न्यूनाधिकसम्मवे सति सङ्खयाया व्यभिचारात्सत्यामृषात्वमिति, यांचैवंख्पांभाषामुदित्वा अनु-पश्चाद्भाषणाञ्जन्मानतरेवा तज्जनितेन दोषेण 'तप्यते' पीडचते क्लेशभाग्भवति।

यदिवा-अनुतप्यते किंममैवम्मूतेन भाषितेनेत्येवं पश्चात्तापं विधत्ते, ततश्चेदमुक्तं भवति-मिश्रापि भाषा दोषाय किं पुनरसत्या द्वितीया भाषा समस्तार्थविसंवादिनी ?, तथा प्रथमापि भाषा सत्याया प्राण्युपतापेन दोषानुषङ्गिणी सान वाच्या, चतुर्थ्यप्यसत्यामृषा भाषाया बुधैरनाचीर्णा सा न वक्तव्येति, सत्याया अपि दोषानुषङ्गित्वमधिकृत्याह।

यद्वचः 'छन्न'न्ति प्रच्छन्नं यल्लोकैरपि यत्नतः प्रच्छाद्यते तत्सत्यमपि न वक्तव्यमिति, 'एषाऽऽज्ञा' अयमुपदेशो निर्ग्रन्थो-भगवांस्तस्येति।

मू. (४६३) होलावायं सहीवायं, गोयावायं च नो वदे। तुमं तुमंति अमणुन्नं, सव्वसो तं न वत्तए।।

वृ. किञ्च-होलेत्येवं वादों होलावादः, तथा सखेत्येवं वादः सखिवादः, तथा गोत्रोध्घाटनेन वादो गोत्रवादो यथा काश्यपसगोत्रे वसिष्ठसगोत्रे वेति।इत्येवंरूपं वादं साधुर्नो वदेत्, तथा 'तुमं तुमं'ति तिरस्कारप्रधानमेकवचनान्तं बहुवच- नोद्यारणयोग्ये 'अमनोज्ञं' मनः- प्रतिकूल-रूपमन्यदप्येवम्भूतमपमानापादकं 'सर्वशः' सर्वथा तत्साधूनां वक्तुं न वर्तत इति।

मू. (४६४) अकुसीले सया भिक्खू, नेव संसग्गियं भए। सुहरूवा तत्थुवस्सग्गा, पडिबुज्झेञ्ज ते विऊ।।

**वृ.** यदाश्रित्योक्तं निर्युक्तिकारेण तद्यथा-''पासत्थोसण्णकुसील संथवोण किल वट्टए काउं'' तदिदमित्याह-कुत्सितं शीलमस्येति कुशीलः स च पार्श्वस्थादीनामन्यतमः न कुशीलोऽ- कुशीलः 'सदा' सर्वकालं भिक्षणशीलो भिक्षु कुशीलो न भवेत्, न चापि कुशीलैः सार्धं 'संसर्गं' साङ्गत्यं 'भजेत' सेवेत, तत्संसर्गदोषोद्विमावविषयाऽऽह ।

'सुखरूपाः' सातगौरवस्वभाषाः 'तत्र' तस्मिन् कुशीलसंसर्गे संयमोपघातकारिण उपसर्गा प्रादुष्यन्ति, तथाहि-ते कुशीला वक्तारो भवन्ति-कः किल प्रासुकोदकेन हस्तपाददन्तादिके प्रक्षाल्यमाने दोषः स्यात् ?, तथा नाशरीरो धर्मो भवति इत्यतो येन केनचित्प्रकारेणाधा-कर्मसन्निध्यादिना तथा उपानच्छत्रादिना च शरीरं धर्माधारं वर्तयेत्, उक्तं च –

११ ९ ॥ "अप्पेण बहुमेसेज्ञा, एयं पंडियलक्खणं" इति,

तथा-''शरीरं धर्मसंयुक्तं, रक्षणीयं प्रयत्नतः ।

शरीरात् स्वते धर्म, पर्वतात्सलिलं यथा ।।

तथा साम्प्रतमल्पानि संहनानि अल्पधृतयश्च संयमे जन्तव इत्येवमादि कुशीलोक्तं श्रुत्वा अल्पसत्त्वास्तत्रानुषजन्तीति 'विद्वान्' विवेकी 'प्रतिबुध्येत' जानीयात् बुद्धा चापायरूपं कुशीलसंसर्ग परिहरेदिति । किश्चान्यत्-

मू. (४६५) नन्नत्य अंतराएणं, परगेहे न निसीयए। गामकुमारियं किइं, नातिवेलं हसे मुनी।।

वृ. तत्र साधुर्भिक्षादिनिर्मित्तं ग्रामादौ प्रविष्टः सन् परो-गृहस्थस्तस्य गृहं परगृहं तत्र 'न निषीदेत्' नोपवशेत्उत्सर्गतः, अस्यापवादंदर्शयति-नान्यत्र 'अन्तरायेणे'तिअन्तरायः शक्यभावः, स च जरसा रोगातङ्काभ्यां स्यात्, तस्मिश्चान्तराये सत्युपविशेत् यदिवा ।

उपशमलब्धिमान कश्चित्सुसहायो गुर्वनुज्ञातः कस्यचित्तथाविधस्य धर्मदेशनानिभित्त-मुपयिशेदपि, तता ग्रामे कुमारका ग्रामकुमारकास्तेषामियं ग्रामकुमारिका काऽसौ ?-'क्रीडा' हास्यकन्दर्पहस्तसंस्पर्शनालिङ्गनादिका यदिवा वट्टकन्दुकादिका तां मुनिर्न कुर्यात् ।

तथा चेला-मर्यादा तामतिक्रान्तमतिवेलं न हसेत्, मर्यादामतिक्रम्य 'मुनिः' साधुः ज्ञानावरणीयाद्यष्टविधकर्मबन्धनभयान्न हसेत्, तथाचागमः- ''जीवेणं भंते! हसमाणे उस्सूयमाणे वा कइ कम्मपगडीओ बंधइ ? , गोयमा !, सत्तविहबंधए वा अड्डविहबंधए वा'' इत्यादि।

मू. (४६६) अनुस्सुओ उरालेसु, जयमाणो परिव्वए । चरियाए अप्पमत्तो, पुडो तत्यऽहियासए ।।

**वृ.** किञ्च-'उराला' उदाराः शोभना मनोज्ञा ये चक्रवत्यार्दीनां शब्दादिषु विषयेषु कामभोगा वस्त्राभरणगीतगन्धर्वयानवाहनादयस्तथा आज्ञैश्वर्यादयश्च एतेषूदारेषु धष्टेषु श्रुतेषु वा नोत्सुकः स्यात्, पाठान्तरं वा न निश्चितोऽनिश्चितः-अप्रतिबद्धः स्यात् ।

यतमानश्च-संयमानुष्ठाने परि-समन्तान्मूलोत्तरगुणेषु उद्यमं कुर्वन् 'व्रजेत्' संयमं गच्छेत् तथा 'चर्यायां'भिक्षादिकायाम् 'अप्रत्तमः स्यात्' नाहारादिषु रसगार्ध्यविदध्यादिति, तथा 'सृष्टश्च' परीषहोपसर्गेस्तत्रादीनमनस्कः कर्मनिर्जरां मन्यमानो 'विषहेत्' सम्यक् सह्यादिति ।

मू. (४६७) हम्पमाणो न कुप्पेझ, वुश्चमाणो न संजले । सुमणे अहियासिझा, न य कोलाहलं करे ।।

षु. परीषहोपसर्गाधिसहनमेवाधिकृत्याह-'हन्यमानो' यष्टिमुष्टिलकुटादिभिरपि हतश्च 'न

कुप्येत्' न कोपवशगो भवेत्, तथा दुरवचनानि 'उच्यमानः' आक्रुश्यमानो निर्भत्स्यमानो 'न संज्वलेत्' न प्रतीपं वदेत्, न मनागपि मनोऽन्यथात्वं विदध्यात्, किंतु सुमनाः सर्वं कोलाहल-मकुर्वत्राधिसहेतेति।

#### मू. (४६८) लद्धे कामे न पत्थेञा, विवेगे एवमाहिए । आयरियाई सिक्खेजा, बुद्धाणं अंतिए सया ।।

वृ. किञ्चान्यत्-'लब्धान्' प्राप्तानपि 'कामान्' इच्छामदनरूपान् गन्धालङ्कारवादिरूपान्वा वैरस्वामिवत् 'न प्रार्थयेत्' नानुमन्येत् न गृहीयादित्यर्थः, यदिवा ।

यत्रकामावसायितया गमनादिलब्धिरूपान् कामंस्तपोविशेषलब्धानपि नोपजीव्यात्, नाप्यनागतान् ब्रह्मदत्तवस्रार्थयेद्, एवं च कुर्वतो भावविवेकः 'आख्यात' आविर्भावितो भवति, तथा 'आर्याणि' आर्याणां कर्तव्यानि अनार्यकर्तव्यपरिहारेण यदिवा आचर्याणि ।

मुमुक्षुणा यान्याचरणीयानि ज्ञानदर्शनचारित्राणि तानि 'बुद्धानाम्' आचार्याणाम् 'अन्तिके' समीपे 'सदा' सर्वकालं 'शिक्षेत' अभ्यस्येदिति, अनेन हि शीलवता नित्यं गुरुकुलवास आसेवनीय इत्यावेदितं भवतीति । यदुक्तं बुद्धानामन्तिके शिक्षेत्तत्स्वरूपनिरूपणायाह–

मू. (४६९) सुस्पूसमाणो उवासेज्ञा, सुप्पन्नं सुतवस्सियं। वीरा जे अत्तपन्नेसी, धितिमन्ता जिइंदिया।।

**वृ.** गुरोरादेशं प्रति श्रोतुमिच्छा शुश्रूषा गुवदिर्वैयावृत्त्यमित्यर्थंः तांकुर्वाणो गुरुम् 'उपासीत' सेवेत, तस्यैव प्रधानगुणद्वयद्वारेण विशेषणमाह-सुष्ठु शोभना वा प्रज्ञाऽस्येति सुप्रज्ञः-खसमयपरसमयवेदी गीतार्थ इत्यर्थः, तथा सुष्ठु शोभनं वा सबाह्याभ्यान्तरं ततोऽस्यास्तीति सुतपस्वी, तमेवम्भूतं ज्ञानिनं सम्यक्वारित्रवन्तं गुरुं परलोकार्थी सेवेत, तथा चोक्तम् --

IL 9 II "नाणस्स होइ भागी, थिरयरओ दंसणे चरित्ते य I धत्रा आवकहाए गुरुकुलवासं न मुंचंति II

य एवं कुर्वन्ति तान् दर्शयति-यदिवा के ज्ञानिनस्तर्पस्विनो वेत्याह- 'वीराः' कर्मविदा-रणसहिष्णवो धीरा वा परीषहोपसर्गाक्षोभ्याः, धिया-बुध्धा राजन्तीति वा धीरा ये केचना-सन्नसिद्धिगमनाः, आप्तो-रागादिविप्रमुक्तस्तस्य प्रज्ञा-केवलज्ञानाख्या तामन्वेष्टु शीलं येषां ते आप्तप्रज्ञान्वेषिणः सर्वज्ञोक्तान्वेषिण इतियावत् ।

यदिवा-आत्मप्रज्ञान्वेषिण आत्मनः प्रज्ञा-ज्ञानमात्मप्रज्ञा तदन्वेषिणः आत्मज्ञत्वा-(प्रज्ञा)न्वेषिण आत्महितान्वेषिण इत्यर्थः, तथा घृति-संयमे रति सा विद्यते येषां ते धृतिमन्तः संयमधृत्याहि पञ्चमहाव्रतभारोद्वहनं सुसाध्यं भवतीति, तपःसाध्या च सुगतिर्हस्तप्राप्तेति, तदुक्तम्

II 9 II ''जस्स धिई तस्स तवो जस्स तवो तस्स सुग्गई सुलहा । जे अधिइमंत पुरिसा तवोऽवि खलु दुल्लहो तेसिं ।।

तथा जितानी-वशीकृतानि स्वविषयरागद्वेषविजयेनेन्द्रियाणि-स्पर्शनादीनि यैस्ते जितेन्द्रियाः, शुश्रूषमणाः शिष्या गुरवो वा शुश्रूषमाणा यथोक्तविशेषणविशिष्टा भवन्तीत्यर्थः । मू. (४७०) गिहे दीवमपासंता, पुरिसादानिया नरा ।

ते वीरा बंधणुम्मुछा, नावकंखंति जीवियं ।।

वृ. यदभिसंधायिनः पूर्वोक्तिविशेषणविशिष्टा भवन्ति तदभिधित्सुराह-'गृहे' गृहवासे गृहपाशे वा गृहस्यभाव इतियावत् 'दीवं'ति 'दीपी दीप्ती' दीपयति-प्रकाशयतीति दीपः स च भावदीपः श्रुतज्ञानलाभः यदिवा।

द्वीपः समुद्रादौ प्राणिनामाश्वासभूतः स च भावद्वीपः संसारसमुद्रे सर्वज्ञोक्तचारित्रला-भस्तदेवम्भूतं दीपं द्वीपं वा गृहस्थभावे 'अपश्यन्तः' अप्राप्नुवन्तः सन्तः सम्यक् प्रव्रज्योत्थानेनोत्थिता उत्तरोत्तरगुणलाभेनैवम्भूता भवन्तीति दर्शयति-'नराः' पुरुषाः पुरुषोत्तमत्वाद्धर्मस्य नरोपादानम्, अन्यथा स्त्रीणामप्येतद्गुणभाक्त्वं भवति, अथवा देवादिव्युदासार्थमिति, मुमुक्षूणां पुरुषाणा-मादानीया-आश्रयणीयाः पुरुषादानीया महतोऽपि महीयांसो भवन्ति ।

यदिवा आदानीयो-हितैषिणां मोक्षस्तन्मार्गो वा सम्यगदर्शनादिकः पुरुषाणां-मनुष्याणामादानीयः पुरुषादानीयः स विद्यते येषामितिविगृह्य मत्वर्थीयोऽर्शआदिभ्योऽजिति, तथा य एवंभूतास्ते विशेषेणेरयन्ति अष्टप्रकारं कर्मेति वीराः, तथा बन्धनेन सबाह्याभ्यन्तरेण पुत्रकलत्रादिस्नेहरूपेणोत्-प्राबल्येन मुक्ता बन्धनोन्मुक्ताः सन्तो 'जीवितम्' असंयमजीवितं प्राणधारणं वा 'नाभिकाङ्क्षंत' नाभिलषन्तीति ।

मू. (४७१) अगिद्धे सद्दफासेसु, आरंभेसु अनिस्सिए। सव्वं तं समयातीतं, जमेतं लवियं बहु।।

ष्ट्र. किश्चान्यत्-'अगृद्धः' अनध्युपपन्नोऽमूच्छिंतः क्व ? - शब्दस्पर्शेषु मनोझेषु आद्यन्त ग्रहणान्मध्यग्रहणमतो मनोझेषु रूपेषु गन्धेषु रसेषु वा अगृद्ध इति द्रष्टव्यं, तथेतरेषु वाऽदिष्ट इत्यपि वाच्यं, तथा 'आरम्भेषु' सावद्यानुष्ठानरूपेषु 'अनिश्चितः' असम्बद्धोऽप्रवृत्त इत्यर्थः, उपसंहर्तुकाम आह । 'सर्वमेतद्' अध्ययनादेरारभ्य प्रतिषेध्यत्वेन यत् लपितम्-उक्तं मया बहु तत् 'समयाद्' आईतादागमादतीतमतिक्रान्तमितिकृत्वा प्रतिषिद्धं, यदपि च विधिद्वारेणोक्तं तदेतत्सर्थं कुत्सितसमयातीतं लोकोत्तरं प्रधानं वर्तते, यदपि च तैः कुतीर्थिकैर्बहुलपितं तदेतत्सर्वं सम- यातीतमितिकृत्वा नानुष्टेयमिति ।

मू. (४७२) अइमाणं च मायं च, तं परिन्नाय पंडिए। गारवाणि य सव्वाणि, निव्वाणं संधए मुनि ।।

वृ. प्रतिषेधयप्रधाननिषेधद्वारेण मोक्षाभिसन्धानेनाह-अतिमानो महामानस्तं, चशब्दात्तसहचरितं क्रोधं च,तथा मायां चशब्दात्तत्कार्यभूतं लोभं च, तदेतत्सर्वं 'पण्डितो' विवेकी इापरिझया परिझाय प्रत्याख्यानपरिझया परिहरेत्, तथा सर्वाणि 'गारवाणि' ऋदिरससातरूपाणि सम्यग् ज्ञात्वा संसारकारणत्वेन परिहरेत्।

परिहृत्य च 'मुनि' साधुः 'निर्वाणम्' अशेषकर्मक्षयरूपं विशिष्टाकाशदेशं वा 'सन्धयेत्' अभिसन्दध्यात् प्रार्थयेदितियावत् । इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-९- समाप्तम्

## मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथमश्रुतस्कन्धस्य नवम अध्ययनटीका परिसमाप्ता।

### (अध्ययन-१० ''समाधि'')

ष्ट्र. नवमानन्तरं दशममारभ्यते-अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तराध्ययने धर्मोऽभिहितः, स चाविकलः समाथौ सति भवतीत्यतोऽधुना समाधि प्रतिपाद्यते, इत्यनेन सम्बन्धेनायात-स्यास्याध्ययनस्य चत्वार्युपक्रमादीन्यनुयोगद्वाराणि वाच्यानि, तत्रोपक्रमद्वारान्तर्गतोऽ-र्थाधिकारोऽयं। तद्यधा-धर्मे समाधि कर्तव्यः, सम्यगाधीयते-व्यवस्थाप्यते मोक्षं तन्मार्गं वा प्रति येनात्मा धर्मध्यानादिना स समाधि-धर्मध्यानादिकः, सच सम्यग् ज्ञात्वा स्पर्शनीयः, नामनिष्पन्नं तु निक्षेपमधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह--

| नि. [१०३] | आयाणपदेणाऽऽ घं गोणं नामं पुणो समाहिति ।           |
|-----------|---------------------------------------------------|
|           | निक्खिविऊण समाहिं भावसमाहीइ पगयं तु ॥             |
| नि. [१०४] | नामंठवणादविए खेत्ते काले तहेव भावे य ।            |
|           | एसो उ समाहीए निक्खेवो छव्विहो होइ ।।              |
| नि. [୨०५] | पञ्चसु विसएसु सुभेसु दव्वंभि त्ता भवे समाहित्ति । |
|           | खेत्तं तु जम्मि खेत्ते काले कालो जहिं जो ऊ ।।     |
|           |                                                   |

नि. [१०६] भावसमाहि चउव्विह दंसणनाणे तवे चरित्ते य । चउसुवि समाहियप्पा संमं चरणडिओ साहू ॥

**वृ.** आदीयते-सह्यते प्रथममादौ यत्तदादाम् आदानं च तत्पदं च सुबन्तं तिङ्न्तं वा तदादान पदं तेन 'आधं' ति नामास्याध्ययनस्य यस्पादध्ययनादाविदं सूत्रम् – 'आघंमईमं मणुवीइ धम्म' मित्यादि यधोत्तराध्ययनेषु चतुर्थमध्ययनं प्रभादाप्रमादाभिघायकमप्यादानपदेन 'असंखय मित्युच्यते, गुण निष्पन्नं पुनरस्याध्ययनस्य नाम समाधिरीति, यस्मात्स एवात्र प्रतिपाद्यते ते च समाधि'-- नामादिना निक्षिप्य भावसमाधिनेह 'प्रकृतम्' अधिकार इति ।

समाधिनिक्षेपार्थमाह-नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदात् एष तु समाधिनिक्षेपः षड्विधो भवति, तुशब्दो गुणनिष्पन्नस्यैव नाम्नो निक्षेपो भवतीत्यस्यार्थस्याविर्भावनार्थ इति, नामस्थापने सुगमत्वादनादत्य द्रव्यादिकमधिकृत्याह।

पश्चस्वपि शब्दादिषु मनोज्ञेषु विषयेषु श्रोत्रादीन्द्रियाणं यथास्वं प्राप्तौ सत्यां यस्तुष्टि विशेषः स द्रव्यसमाधिः, तदन्यथा त्वसमाधिरिति, यदिवा द्रव्ययोर्द्रव्याणां वा सम्मिश्राणामविरोधिनां सतां न रसोपधातो भवति अपितु रसपुष्टि स द्रव्यसमाधिः, तद्यथा-क्षीरशर्करयोर्दधिगुडचातुर्जात-कादीनां चेति, येन वा द्रव्येणोपभुक्तेन समाधिपानकादिना समाधिर्भवति तद्रव्यं द्रव्यसमाधिः, तुलादावारोपितं वा यत् द्रव्यं समतामुपैतीत्यादिको द्रव्यसमाधि रिति, क्षेत्रसमाधित्तु यस्य यस्मिन् क्षेत्रे व्यवस्थितस्य समाधिरुत्पद्यते स क्षेत्रप्राधान्यात् क्षेत्रसमाधि यस्मिन्चा क्षेत्रे समाधिव्यार्वर्ण्यत इति, कालसमाधिरपि यस्य यं कालमवाप्य समाधिरुत्पद्यते, तद्यथा-शरदि गवां नक्तमुलूकानामहनि बलिभुजां, यस्य वा यावन्तं कालं समाधिर्भवति यस्मिन्चा काले समाधिर्व्यायते स कालप्राधान्यात् क्षेत्रसमाधि यस्मिन्चा क्षेत्रे समाधिर्वावण्येत इति, कालसमाधिरपि यस्य यं कालमवाप्य समाधिरुत्य-द्यते, तद्यथा-शरदि गवां नक्तमुलूकानामहनि बलिभूजां, यस्य वा यावन्तं कालं समाधिर्भवति यस्मिन्वा काले समाधिर्वाख्यायते स कालप्राधान्यात् कालसमाधिरिति । भावसमाधि त्वधिकृत्याह-भावसमाधिस्तु दर्शनज्ञानतपश्चारित्रभेदाच्चतुर्द्धा, तत्र चतुर्विधमपिभावसमाधिं समासतो गायापश्चार्धेनाह-मुमुक्षुणा चर्यतइति चरणं तत्र सम्यक्चरणे-चारित्रे व्यवस्थितः-समुद्युक्तः 'साधुः' मुनिश्चतुर्ष्ट्यपि भावसमाधिभेदेषु दर्शनज्ञानतपश्चारित्ररूपेषु सम्यगाहितो-व्यवस्थापित आत्मा येन स समाहितात्मा भवति, इदमुक्तं भवति-यः सम्यकचरणे व्यवस्थितः स चतुर्विधभावसमाधिसमाहितात्मा भवति, योवा भावसमाधिसमाहितात्मा भवति, स सम्यकचरणे व्यवस्थितो द्रष्टव्य इति, तथाहि-दर्शनसमाधौ व्यवस्थितो जिनवचन-भावितान्तःकरणो निवातशरणप्रदीपवन्न कुमतिवायुभिर्भ्राम्यते, ज्ञानसमाधिना तु यथा यथाऽपूर्वं श्रुतमधीते तथा तथाऽतीव भावसमाधानुद्युक्तो भवति, तथा चोक्तम् --

II 9 II ''जह जह सुयमवगाहर अइसयरसपसरसंजुयमउव्वं I तह तह पल्हाइ मुनी नवनवसंवेगसद्धाए II

चारित्रसमाधावपि विषयसुखनिस्पृहतया निष्किञ्चनोऽपि परं समाधिमाप्नोति, तथा चोक्तम् –

 ॥ % (तणसंथारणिसन्नोऽवि मुनिवरो भइरागमयमोहो । जं पावइ मुत्तिसुहं कत्तो तं चक्कवट्टी वि ? ।।
 ॥ २ ॥ नैवास्ति राजराजस्य तत्सुखं नैव देवराजस्य । यत्सुखमिहैव साधोर्लोकव्यापाररहितस्य ॥

इत्यादि, तपःसमाधिनापि विकृष्टतपसोऽपि न ग्लानिर्भवति तथा क्षुत्तृष्णादिपरीषहेभ्यो मोढिजते, तथा अभ्यस्ताभ्यन्तरतपोध्यानाश्रितमनाः स निर्वाणस्थ इव न सुखदुःखाभ्यां बाध्यत इत्येवं चतुर्विधभावसमाधिस्थः सम्यकचरणव्यवस्थितो भवति साधुरिति ॥ गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, साम्प्रतं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारणीयं, तचेदं–

मू. (४७३) ें आघं मईमं मणुवीय धम्मं, अंजू समाहिं तमिणं सुणेह।

अपडिन्न भिक्खू उँ समाहिपत्ते, अनियाण भूतेसु परिव्वएज्ञा।।

वृ. अस्य चायमनन्तरसूत्रेण सह सम्बन्धः, तद्यथा-अशेषगारवपरिहारेण मुनिर्निवाणमनुस-न्धयेदित्येतद्भगवानुत्पन्नदिव्यज्ञानः समाख्यातवान् एतच्च वक्ष्यमाणमाख्यातवानिति, 'आघं'ति आख्यातवान् कोऽसौ ? - 'मतिमान्' मननं मति-समस्तपदार्थपरिज्ञानं तद्विद्यते यस्यासौ मतिमान् केवलज्ञानीत्यर्थ, तत्रासाधारणविशेषणोपादानात्तीर्थकृद् गृह्यते, असावपि प्रत्यासत्तेर्वीरवर्धमान-स्वामी गृह्यते, किमाख्यातवान् ? - 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं, ।

कथम्? -'अनुविचिन्त्य' केवलज्ञानेन ज्ञात्वा प्रज्ञापनायोग्यान् पदार्थानाश्रित्य धर्मं भाषते, यदिवा-ग्राहकमनुविचिन्त्य कत्यार्थस्यायं ग्रहणसमर्थः? तथा कोऽयं पुरुषः? कञ्च नतः? किं वा दर्शनमापन्न? इत्येवं पर्यालोच्य, धर्मशुश्रूषवो वा मन्यन्ते-यथा प्रत्येकमस्मदभिप्रायमनुविचिन्त्य भगवान् धर्म भाषते, युगपत्सर्वेषां स्वभाषापरिणत्या संशयापगमादिति, किंभूतं धर्म भाषते? ।

'ऋजुम्' अवक्रं यथावस्थितवस्तुस्वरूपनिरूपणतो, न यथा शाक्याः सर्वं क्षणिकमभ्यु-पगम्य कृतनाशाकृताभ्यागमदोषभयात्सन्तानाभ्युपगमं कृतवन्तः तथा वनस्पतिमचेतन- त्वेनाभ्युपगम्य स्वयं न छिन्दन्ति तच्छेदनादावुपदेशं तु ददति तथा कार्षापणादिकं हिरण्यं स्वतो न सृशन्ति अपरेण तु तत्परिग्रहतः क्रयविक्रयं कारयन्ति तच्छेदनादावुपदेशं तु ददति तथा कार्षापणादिकं हिरण्यं स्वतो न स्पृशन्ति अपरेण तु तत्परिग्रहतः क्रयविक्रयं कारयन्ति, तथा साङ्मयाः सर्वमप्रच्युतानुत्प- ज्ञस्थिरैकस्वभावं नित्यमभ्युपगम्य कर्मबन्धमोक्षाभावप्रसङ्गदोष-भयादाविर्भावतिरोभावावाश्चितवन्त इत्यादिकौटिल्य भावपरिहारेणावक्रं तथ्यं धर्ममाख्यातवान्

तथा सम्यगाधीयते-मोक्षं तन्मार्गं वा प्रत्यात्मा योग्यः क्रियते व्यवस्थाप्यते येन धर्मेणासौ धर्म समाधिरतं समाख्यातवान्, यदिवा-धर्ममाख्यातवांस्तत्समाधिं च धर्मध्यानादिकमिति ।

सुधर्मस्वाम्याह-तमिमं-धर्म समाधिं वा भगवदुपदिष्टं शृणुत यूयं, तद्यथा-न विद्यते एहिका-मुष्मिकरूपा प्रतिज्ञा-आकाङ्क तपोऽनुष्ठानं कुर्वतो यस्यासावप्रतिज्ञो, भिक्षणशीलो भिक्षु तुर्विशेषणे भावभिक्षुः, असावेव परमार्थतः साधुः, धर्मे धर्मसमाधिं च प्राप्तोऽसावेवेति, तथा न विद्यते निदानमारम्भरूपं 'भूतेषु' जन्तुषु यस्यासावनिदानः ।

स एवम्भूतः सावद्यानुष्ठानरहितः परि-समन्तात्संयमानुष्ठाने 'व्रजेद्' गच्छेदिति, यदिवा-अनिदानभूतः-अनाश्रवभूतः कर्मोपादानरहितः सुष्ठु परिव्रजेत् सुपरिव्रजेत्, यदिवा-अनिदान-भूतानि-अनिदानकल्पानि ज्ञानादीनि तेषु परिव्रजेत्, अथवा निदानं हेतुः कारणं दुःखस्यातौऽ-निदानभूतः कस्यचिद्दुखमनुपपादयन् संयमे पराक्रमेतेति।

मू. (४७४) उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु, तसा य जे थावर जे य पाणा। हत्थेहि पाएहि य संजमित्ता, अदिन्नमन्नेसु य नो गहेजा।।

**वृ.** प्राणातिपातादीनि तु कर्मणो निदानानि वर्तन्ते, प्राणातिपातोऽपि द्रव्यक्षेत्रकाल-भावभेदाच्चतुर्घा, तत्र क्षेत्रप्राणातिपातमधिकृत्याह-सर्वोऽपिप्राणातिपातः क्रियमाणः प्रज्ञापका-पेक्षयोर्ध्वमधस्तिर्यक् क्रियते, यदिवा-ऊर्ध्वाधस्तिर्यकूरूपेषु त्रिषु लोकेषु तथा प्राच्युदिषु दिक्षु बिदिक्षु चेति, द्रव्यप्राणातिपातस्त्वयं।

त्रस्यन्तीति त्रसा-द्वीन्द्रियादयोयेच 'स्थावराः' पृथिव्यादयः, चकारः स्वगतभेदसंसूचनार्थ, कालप्राणातिपातसंसूचनार्थो वा दिवा रात्रौ वा, 'प्राणाः' प्राणिनः, भावप्राणातिपातं त्वाह-एतान् प्रागुक्तान् प्राणिनो हस्तपादाभ्यां 'संयम्य' बद्धवा उपलक्षणार्थ त्वादस्यान्यथा वा कदर्थयित्वा क्तेषां दुःखोत्पादनं तन्न कुर्यात् ।

यदिवैतान् प्राणिनो हस्तौ पादौ च संयम्य संयतकायः सन्न हिंस्यात्, चशब्दादुच्छ्वास-निश्वासकासितक्षुतवातनिसर्गादिषु सर्वत्र मनोवाक्वायकर्मसुसंयतो भवन् भावसमाधिमनुपालयेत्, तथा परैरदत्तं न गृह्णीयादिति तृतीयव्रतोपन्यासः, अदत्तादाननिषेधाद्यार्थतः परिग्रहो निषिद्धो भवति । नापरिगृहीतमासेव्यत इति मैथुननिषेधोऽप्युक्तः, समस्तव्रतसम्यकपालनोपदेशाच्च भृषावादोऽप्यर्थतो निरस्त इति ।।

मू. (४७५) सुयक्खायधम्भे वितिगिच्छतिन्ने, लाढे चरे आयतुले पयासु ।

आयं न कुञ्जा इह जीवियडी, चयं न कुञ्जा सुतवस्सि भिक्खू ॥

वृ. ज्ञानदर्शनसमाधिमधिकृत्याह-सुष्ट्वाख्यातः श्रुतचारित्राख्योधर्मो येन साधुनाऽसौ खाख्या-तधर्मा, अनेन ज्ञानसमाधिरुक्तो भवति, नहिविशिष्टपरिज्ञानमन्तरेण स्वाख्यातधर्मत्व- मुपपद्यत इति भावः, तथा विचिकित्सा-चित्तविज्तुतिर्विद्वज्जुगुप्सा वा तां 'तीर्णः'-अतिक्रान्तः 'तदेव च निशङ्कं यञ्जिनैः प्रवेदित'मित्येवं निशङ्कतया न क्**वचिद्यित्तविप्लुतिं विधत्त इत्यनेन** दर्शनसमाधिः प्रतिपादितो भवति।

येन केनचित्र्यासुकाहारोपकरणादिगतेन विधिनाऽऽत्मानं यापयति-पालयतीति लाढः, स एवम्भूतः संयमानुष्ठानं 'चरेद्' अनुतिष्ठेत्, तथा प्रजायन्त इति प्रजाः-पृथिव्यादयो जन्तवस्तास्वा-त्मतुल्यः, आत्मवत्सर्वप्राणिनः पश्यतीत्यर्थः, एवम्भूत एव भावसाधुर्भवतीति, तथा चोक्तम् –

II 9 II "जह मम न पियं दुक्खं, जाणिय एमेव सव्वजीवाणं I न हणइ न हणावेइ य, सममणई तेण सो समणो II

यथा च ममाऽऽक्रुश्यमानस्याभ्याख्यायमानस्य वा दुःखमुत्पद्यते एवमन्येषामपीत्येवं मत्वाप्रजास्वात्मसमो भवति, तथा इहासंयमजीवितार्थी प्रभूतं कालं सुखेन जीविष्यामीत्येतदध्य-वसायी वा 'आयं' कर्माश्चवलक्षणं न कुर्यात्, तथा 'चयम्' उपचयमाहारोपकरणादेर्धनधान्य-द्विपदचतुष्प- दादेर्वा परिग्रहलक्षणं संचयमायत्थर्थं सुष्ठु तपस्वी सुतपस्वी-विकृष्टतपोनिष्टप्तदेहो भिक्षुर्न कुर्यादिति

मू. (४७६) सव्विंदियाभिनिव्वुडे पयासु, चरे मुनी सव्वतो विष्पमुक्के । पासाहि पाणे य पुढोवि सत्ते, दुक्खेण अट्टे परितष्पमाणे ।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-सर्वाणि च तानि इन्द्रियाणि च स्पर्शनादीनि तैरभिनिर्वृतः संवृतेन्द्रियो जितेन्द्रिय इत्यर्थः, क्व ?-'प्रजासु' स्त्रीषु, तासु हि पञ्चप्रकारा अपि शब्दादयो विषया विद्यन्ते, तथा चोक्तम् –

।। ९ ।। ''कलानि वाक्यानि विलासिनीनां, गतानि रम्याण्यवलोकितानि ।

रतानि चित्राणि च सुन्दरीणां, रसोऽपि गन्धोऽपि च चुम्बनानि ।।

तदेवं स्त्रीषु पश्चेन्द्रियविषयं सम्भवात्तद्विषये संवृत्तसर्वेन्द्रियेण माव्यम्, एतदेव दर्शयति-'चरेत्' संयमानुष्ठानमनुतिष्टेत् 'मुनि' साधुः 'सर्वतः' सवाह्याभ्यन्तरात् सङ्गाद्विशेषण प्रमुक्तो विप्रमुक्तोनिसङ्गोमुनि निष्किञ्चनश्चेत्यर्थः, स एवम्भूतः सर्वबन्धनविप्रमुक्तः सन् 'पश्य' अवलोकय पृथक पृथक् पृथिव्यादिषु कायेषु सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तकभेदभिन्नान् 'सत्त्वान्' प्राणिनः अपिशब्दाद्वनस्पतिकाये साधारणशरीरिणोऽनन्तानप्येकत्वमागतान् पश्च, किंभूतान् ? -दुःखेन असातवेदनीयोदयरूपेण दुःखयतीति वा दुःखम्-अष्टप्रकारं कर्म तेनार्त्तानपीडितान् परि-समन्ता-त्संसारकटाहोदरे स्वकृतेनेन्धनेन 'परिपच्यमानान्' क्वाध्यमानान् यदिवा-दुष्प्रणिहितेन्द्रिया-नार्तध्यानोपगतान्मनोवाक्कायैः परितप्यमानान् पश्येति सम्बन्धो लगनीय इति ।। अपिच–

मू. (४७७) एतेसु बाल य पकुव्वमाणे, आवद्टती कम्मसु पावएसु। अतिवायतो कीरति पावकम्पं, निउंजमाणे उ करेइ कम्पं।।

**ष्ट्र.** 'एतेषु' प्राङ्निर्दिष्टेषु प्रत्येकसाधारणप्रकारेषूपतापक्रियया बालवत् 'बालः' अज्ञश्चश-ब्दादितरोऽपि सङ्घट्टनपरितापनापद्रावणादिकेनानुष्ठानेन 'पापानि' कर्माणि प्रकर्षेण कुर्वाणस्तेषु च पापेषु कर्मसु सत्सु एतेषु वा पृथिव्यादिजन्तुषु गतः संस्तेनैव संघट्टनादिना प्रकारेणानन्तशः 'आवर्त्यते' पीड्यते दुःखभाग्भवतीति, पाठान्तरं वा 'एवं तु बाले' एवमित्युपप्रदर्शने यथा चौरः पारदारिको वा असदनुष्ठानेन हस्तपादच्छेदान् बन्धवधादींश्चेहावाग्नोत्येवं सामान्यदृष्टेनानुमानेना-न्योऽपि पापकर्मकारी इहामुत्र च दुःखभाग्भवति, 'आउट्टति'त्ति कचित्पाठः, तत्राशुभान् कर्मविपा-कान् धष्ट्वा श्रुत्वा ज्ञात्वा वा तेभ्योऽसदनुष्ठानेभ्य 'आउट्टति'त्ति निवर्तते, कानि पुनः पापस्यानानि येभ्यः पुनः प्रवर्तते निवर्तते वा इत्याशङ्कय तानि दर्शयति- 'अतिपाततः' प्राणातिपाततः प्राणव्य-परोपणाद्धेतोस्तद्यशुभं ज्ञानावरणादिकं कर्म 'क्रियते' समादीयते, तथा परांश्च भृत्यादिन् प्राणातिपातादौ 'नियोजयन्' व्यापारयन् पापं कर्म करोति, तुशब्दान्मृषावादादिकं च कुर्वन् कारयंश्च पापकं कर्म समुच्चिनोतीति ।।

#### मू. (४७८) आदीणवित्तीव करेति पावं, मंता उ एगंतसमाहिमाहु। बुद्धे समाहीय रते विवेगे, पाणातिवाता विरते ठियप्पा।।

**वृ.** किद्यान्यत्-आ-समन्ताद्दीना-करुणास्पदा वृत्ति-अनुष्ठानं यस्य कृपणवनीपकादेःस भवत्यादीनवृत्ति, एवभ्भूतोऽपि पापं कर्म करोति, पाठान्तरं वा आदीनभोज्यपि पापं करोतीति, उक्तं च-''पिंडोलगेव दुस्सीले, नरगाओ न मुश्चइ'' स कदाचिच्छोभनमाहारमलभ-मानोऽज्ञत्वादार्तरौद्रध्यानोपगतोऽधः सप्तम्यामप्युत्पद्येत, तद्यथा-असावेव राजगृहनगरोत्सव-निर्गतजनसमूहवैभारगिरिशिलापातनोद्यतः स दैवात्स्वयं पतितः पिण्डोपजीवीति, तदेवमादीनभोज्यपि पिण्डोलकादिवज्जनः पापं कर्मकरोतीत्येवं 'मत्वा' अवधार्य एकान्तेनात्यन्तेन च यो भावरूपो ज्ञानादिसमाधिस्तमाहुः संसारोत्तरणाय तीर्थकरगणधरादयः, द्रव्यसमाधयो हि स्पर्शादिसुखोत्पादका अनेकान्तिका अनात्यन्तिकाश्च भवन्ति अन्ते चावश्यमसमाधिमुत्पादयन्ति, तथा चोक्तम्–

॥ ९ ॥ 🔰 ''यद्यपि निषेव्यमाणा मनसः परितुष्टिकारका विषयाः ।

किम्पाकफलादनवद्भवन्ति पश्चादतिदुरन्ताः ॥"

इत्यादि, तदेवं 'बुद्धः' अवगततत्त्वः संचतुर्विधेयऽपि ज्ञानादिके रतो-व्यवस्थितो 'विवेके बा' आहारोपकरणकषायपरित्यागरूपे द्रव्यभावात्मके रताः सन्नेवंभूतश्च स्यादित्याह-प्राणानं दशप्रकाराणामप्यतिपातो-विनाशस्तस्माद्विरतः स्थितः सम्यगमार्गेषु आत्मा यस्य सः पाठान्तरं वा 'ठियच्चि'त्ति स्थिता शुद्धस्वभावात्मना अर्चि-लेश्या यस्य संभवति स्थितार्चि- सुविशुद्धास्थिरलेश्य इत्यर्थः ॥

### मू. (४७९) सव्वं जगं तू समयानुपेही, पियमप्पियं कस्सइ नो करेज़ा। उहाय दीनो य पुनो विसन्नो, संपूयणं चेव सिलोयकामी।।

**द्यू.** किञ्च-'सर्व' चराचरं 'जगत्' प्राणिसमूहं समतया प्रेक्षितुं शीलमस्य स समतानुप्रेक्षी समतापश्यको वा, न कश्चित्रियो नापि ढेष्य इत्यर्थः, तथा चोक्तम्-''नत्थि य सि कोइ विस्सो पिओ व सब्वेसु चेव जीवेसु'' तथा-'जह मम न पियं दुक्खमि'त्यादि, समतोपेतश्च न कस्यचित्रियमप्रियं वाकुर्यान्निसङ्गत्तया विहरेद्, एवंहि सम्पूर्णभावसमाधियुक्तो भवति, कश्चित्तु भावसमाधिना सम्यगुत्थानेनोत्थाय परीषहोप-सर्गेस्तर्जितो दीनभावमुपगम्य पुनर्विषण्णो भवति विषयार्थी वा कश्चिद्गाईस्थ्यमप्य- वलम्बते रससातागौरवगृद्धो वा पूजासत्काराभिलाधी स्यात् तत्यावे दीनः सन् पार्श्वस्थादिभावेन वा विषण्णो भवति, कश्चित्तथा सम्पूजनं वपात्रादिना प्रार्थयेत् 'श्लोककामी च' श्लाघाभिलाषी च व्याकरणगणितज्योतिषनिमित्तशास्त्राण्यधीते कश्चिदिति ॥

#### मू. (४८०) आहाकडं चेव निकाममीणे, नियामचारी य विसन्नमेसी। इत्यीसु सत्ते य पुढो य बाले, परिग्गहं चेव पकुव्वमाणे।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-साधूनाधाय-उद्दिश्य कृतं निष्पादितमाधाकर्मेत्यर्थ, तदेवम्भूतमाहारोप-करणादिकं निकामम्-अत्यर्थं यः प्रार्थयते स निकाममीणेत्युच्यते । तथा 'निकामम्' अत्यर्थं आधाकर्मादीनि तन्निमित्तं निमन्त्रणादीनि वा सरति-चरति तच्छीलश्च स तथा, एवम्भूतः पार्श्वस्था-यसन्नकुशीलानां संयमोद्योगे विषण्णानां विषण्णभावमेषत्, सदनुष्ठानविषण्णत्त्या संसारपङ्कावसन्नो भवतीतियावत्, अपिच 'स्त्रीषु' रमणीषु 'आसक्तः' अध्युपपन्नः पृथक् पृथक् तद्भाषितहसि-तविव्वोकशरीरावयवेष्विति, बालवद् 'बाल' अज्ञः सदसद्विवेकविकलः ।

तदवसक्ततया च नान्यथा-द्रव्यमन्तरेण तत्सम्प्राप्तिर्भवतीत्यतो येन केनचिदुपायेन तदुपायभूतं परिग्रहमेव प्रकर्षेण कुर्वाणः पापं कर्म समुच्चिनोतीति तथा-

#### मू. (४८१) वेराणुगिर्खे निचयं करेति, इओ चुते स इहमद्बदुग्गं । तम्हा उ मेघावि समिक्ख धम्मं, चरे मुनी सव्वउ विष्पमुक्के ।।

वृ. येन केन कर्मणा-परोपतापरूपेण वैरमनुबध्यते जन्मान्तरशतानुयायि भवति तत्र गृद्धोवैरानुगृद्धः, पाठान्तरंवा 'आरंभसत्तो'त्ति आरम्भेसावद्यानुष्ठानरूपेसक्तो-लग्नोनिरनुकन्पो 'निचयं' द्रव्योपचयं तन्निमित्तापादितकर्मनिचयं वा 'करोति' उपादत्ते।

'स' एवम्पूत उपात्तवैरः कृतकर्मोपचय 'इतः' अस्मात्स्थानात् 'च्युतो' जन्मान्तरं गतः सन् दुःखयतीति दुःखं-नरकादियातनास्थानमर्थतः-परमार्थतो दुर्गं-विषमं दुरुत्तरमुपैति, यत एवं तत्तरमात् 'मेघावी' विवेकी मर्यादावान् वा सम्पूर्णसमाधिगुणंजानानो 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं 'समीक्ष्य' आलोच्याङ्गीकृत्य 'मुनि' साधुः 'सर्वतः' सबाह्याभ्यन्तरात्सत् 'विप्रमुक्तः' अपगतः संयमानुष्ठानं मुक्तिगमनैकहेतुभूतं 'चरेद्' अनुतिष्ठेत्, स्त्र्यारम्भादिसङ्गाद्विप्रमुक्तोऽनिश्रितमावेन विहरेदितियावत् ।

#### मू. (४८२) आयं न कुंज़ा इह जीवियडी, असज़माणो य परिव्वएज़ा। णिसम्मभासी य विनीय गिखिं, हिंसत्रियं वा न कहं करेज़ा।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-आगच्छतीत्यायो-द्रव्यादेर्लाभस्तन्निमित्तापादितोऽष्टप्रकारकर्मलाभो वा तम् 'इह' अस्मिन् संसारे 'असंयमजीवित्तार्थी' भोगप्रधानजीवितार्थीत्यर्थः, यदिवा-आजीविका-भयात् द्रव्यसञ्चयं न कुर्यात्, पाठान्तरं वा छन्दणं कुञ्जा इत्यादि, छन्दः-प्रार्थनाऽभिलाष इन्द्रियाणां स्वविषयाभिलाषो वा तत् न कुर्यात्, तथा 'असजमानः' सङ्गमकुर्वन् गृहपुत्रकलत्रादिषु 'परिव्रजेत्' उद्युक्तविहारी भवेत् ।

तथा 'गृद्धि' गार्ध्यं विषयेषु शब्दादिषु 'विनीय' अपनीय 'निशम्य' अवगम्य पूर्वोत्तरेण पर्यालोच्य भाषको भवेत्, तदेव दर्शयति-हिंसया-प्राण्युपमर्दरूपया अन्वितां-युक्तां कथां न कुर्यात्, न तत् ब्रूयात् यत्परात्मनो उभयोवा बाधकं वच इति भावः, तद्यथा-अश्नीत पिबत खादत मोदत हत छिन्त प्रहरत पचतेत्यादिकथां पापोपादनाभूतां न कुर्यादिति । मू. (४८३) आहाकडं वा न निकामएज़ा, निकामयंते य न संथवेज़ा। धुणे उरालं अणुवेहमाणे, चिद्या न सोयं अणवेक्खमाणो।।

**वृ.** अपिच-साधूनाधाय कृतमाधाकृतमौद्देशिकमाधाकर्मेत्यर्थः, तदेवम्भूतमाहारजातं निश्चयेनैव 'न कामयेत्' नाभिलषेत् तथाविधाहारादिकं च 'निकामयतः' निश्चयेनाभिलषतः पार्श्वस्थादींस्तत्सम्पर्कदानप्रतिग्रहसंवाससम्भाषणादिभिः न संस्थापयेत्-नोपबृंहयेत् तैर्वा सार्धं संस्तवं न कुर्यादिति, किञ्च – 'उरालं'ति औदारिकं शरीरं विकृष्टतपसा कर्मनिर्जरामनुप्रेक्षमाणो 'धुनीयात्' कृशं कुर्यात्, यदिवा 'उरालं'ति बहुजन्मान्तरसञ्चितं कर्म तदुदारं-मोक्षमनुप्रेक्षमाणो 'धुनीयाद्' अपनयेत्, तस्मिंश्च तपसा धूयमाने कृशीभवति शरीरके कदाचित् शोकः स्यात् तं त्यक्त्वा याचितोपकरम- वदनुप्रेक्षमाणः शरीरकं धुनीयादिति सम्बन्धः ।

मू. (४८४) एगत्तमेयँ अभिपत्थएजा, एवं पमोक्खो न मुसंति पासं। एसप्पमोकुखे अमुसे वरेवि, अकोहणे सच्चरते तवस्सी।।

**वृ.** किञ्चापेक्षेतेत्याह-एकत्वम्-असाहयत्वमभिप्रार्थयेद्-एकत्वाध्यवसायी स्यात्, तथाहि-जन्मजरामरणरोगसोकाकुले संसारे स्वकृतकर्मणा विलुप्यमानानामसुमतां न कश्चित्राणसमर्थ सहायः स्यात्, तथा चोक्तम् –

II 9 II "एगो मे सासओ अप्पा, नाणदंसणसंजुओ I सेसा मे बाहिरा भावा, सब्वे संयोगलक्खणा II

इत्यादिकामेकत्वभावनां भावयेद्, एवमनयैकत्वभावनया प्रकर्षेण मोक्षः प्रमोक्षोविप्र-मुक्तसङ्गता, न 'मृषा' अलीकमेतद्भवतीत्येवं पश्य, एष एवैकत्वभावनाभिप्रायः प्रमोक्षो वर्तते, अमृषारूपः-सत्यश्चायमेव।तथा 'वरोऽपि' प्रधानोऽप्ययमेव भावसमाधिर्वा, यदिवा यः 'तपस्वी' तपोनिष्टप्तदेहोऽक्रोधनः, उपलक्षणार्थत्वादस्यामानो निर्मायो निर्लोभः सत्यरतश्च एष एव प्रमोक्ष 'अमृषा' सत्यो 'वरः' प्रधानश्च वर्तत इति ।। किश्चान्यत्-

मू. (४८५) इत्थीसु या आरय मेहुणाओ, परिग्गहं चेव अकुव्वमाणे । उद्यावएसु विसएसु ताई, निस्तंसयं भिक्खु समाहिपत्ते ।।

ष्ठाय एतु ।यस एतु ताइ, ।मस्तर्य ।मयखु तमारुपरा । **वृ.** दिव्यमानुषतिर्यग्रूपासु त्रिविधास्वपि स्त्रीषु विषयभूतासु यत् 'मैथुनम्' अब्रह्म तस्माद् आ-समन्तात्ररतः-अरतो निवृत्त इत्यर्थः, तुशब्दाठ्याणातिपातादिनिवृत्तश्च, तथा परि-समन्ताद्गृह्यते

इतिपरिग्रहोधनधान्यद्विपदचतुष्पदादिसंग्रहः तथा आत्माऽऽत्मीयग्रहस्तं चैवाकुर्वाणः सन्नुद्याव-चेषु-नानारूपेषु विषयेषु यदिवोच्चा-उत्कृष्टा अवचा-जघन्यास्तेष्वरक्तद्विष्टः ।

'त्रायी' अपरेषां च त्राण भूतो विशिष्टोपदेशदानतो 'निसंशयं' निश्चयेन परमार्थतो 'भिक्षु' साधुरेवम्भूतो मूलोत्तरगुणसमन्वितो भावसमांधिं प्राप्तो भवति, नापरः कश्चिदिति, उच्चावचेषु वा विषयेषु भावसमाधिं प्राप्तो भिक्षुर्न संश्रयं याति नानारूपान् विषयान् न संश्रयतीत्यर्थः ।

मू. (४८६) अरइं रइं च अभिभूय भिक्खू, तणाइफासं तह सीयफासं।

उण्हं च दंसं चऽहियासएज़ा, सुब्मिं व दुब्मिं व तितिक्खएज़ा ।। वृ. विषयाननाश्रयन् कथं भावसमाधिमाप्नुयादित्याह-स भावभिक्षु परमार्थदर्शी शरीरादौ निस्पृहो मोक्षगमनैकप्रवणश्च या संयमेऽरतिरसंयमे च रतिर्वा तामभिभूय एतदधिसहेत् । तद्यथा- निष्किञ्चनतया तृणादिकान् स्पर्शानादिग्रहणात्रिम्नोन्नतभूप्रदेशस्पर्शाश्च सम्यगधिसहेत्, तथा शीतोष्णदंशमशकक्षुत्पिपासादिकान् परीषहानक्षोभ्यतया निर्जरार्धम् 'अध्यासयेद्' अधिसहेत तथा गन्धं सुरभिमितरं च सम्यक् 'तितिक्षयेत्' सह्यात्, चशब्दादाक्रोशवधादिकांश्च परिषहा-न्मुमुक्षुत्तितिक्षयेदिति।

### मू. (४८७) गुत्तो वईए य समाहिपत्तो, लेसं समाहट्ट परिवएञ्जा। गिहं न छाए नवि छायएज्ञा, संमिस्सभावं पयहे पयासु।।

**वृ.** किश्चान्यत्त्वाचि वाचा वा गुप्तो वाग्गुप्तो-मौनव्रती सुपर्यालोचितधर्मसम्बन्धभाषी वेत्येवं भावसमाधिं प्राप्तो भवति, तथा शुद्धां 'लेश्यां' तैजस्यादिकां 'समाहृत्य' उपादाय अशुद्धां च कृष्णादिकामपहृत्य परि-समन्तात्संयमानुष्ठाने 'व्रजेत्' गच्छेदिति ।

किञ्चान्यत्-गृहम्-आवसथं स्वतोऽन्येन वा न छादयेदुपलक्षणार्थत्वादस्यापरमपि गृहादेरुरगवत्परकृतबिलनिवासित्वात्संस्कारं न कुर्यात्, अन्यदपि गृहस्थकर्तव्यं परिजिहीर्षुराह-प्रजायन्त इति प्रजास्तासु-तद्विषये येन कृतेन सम्मिश्रभावो भवति तट्यजह्यात्, एतदुक्तं भवति-प्रव्रजितोऽपि सन् पचनपाचनादिकां क्रियां कुर्वन कारयंश्च गृहस्थैः सम्मिश्रभावं भजते, यदिवा-प्रजाः-स्त्रियस्तासु ताभिर्वा यः सम्मिश्रीभावस्तमविकलसंयमार्थी 'प्रजह्यात' परित्यजेदिति ।

मू. (४८८) जे केइ लोगंमि उ अकिरियआया, अन्नेण पुडा धुयमादिसं ति । आरंभसत्ता गढिता य लोए, धम्मं न जाणंति विमुक्खहेउं।।

वृ. अपिच-ये केचन अस्मिन् लोके अक्रिय आत्मा येषामभ्युपगमे तेऽक्रियात्मानः-साह्वयाः, तेषां हि सर्वव्यापित्वादात्मा निष्क्रियः पठ्यते, तथा चोक्तम्-''अकर्ता निर्गुणो भोक्ता, आत्मा कपिलदर्शने'' इति, तुशब्दो विशेषणे, स चैतद्विशिनष्टि-अभूर्तत्वव्यापित्वाभ्यामात्मनोऽक्रियत्वमेव बुध्यते। ते चाक्रियात्मवादिनोऽन्येनाक्रियत्वे सति बन्धमोक्षौन घटेते इत्यभिप्रायवता मोक्षसद्भावं पृष्टाः सन्तोऽक्रियावाददर्शनेऽपि 'धूतं' मोक्षं तदभावम् (च) 'आदिशन्ति' प्रतिपादयन्ति, ते तु पचनपाचनादिके स्नानार्थं जलावगाहनरूपे वा 'आरम्भे' सावद्ये 'सक्ता' अध्युपपन्ना गृद्धात्तु लोके मोक्षैकहेतुभूतं 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं 'न जानन्ति' कुमार्गग्राहिणो न सम्यगवगच्छन्तीति। –किश्चान्यत्---

मू. (४८९) पुढो य छंदा इह माणवा उ, किरियाकिरीयं च पुढो य वार्य । जायस्स बालस्स पकुव्व देहं पवड्ढती वेरमसंजतस्स ।।

ष्ट्र. पृथक् नाना छन्दः-अभिप्रायों येषां ते पृथकछन्दा 'इह्र' अस्मिन्मनुष्यलोके 'मानवा' मनुष्याः, तुरवधारणे, तमेव नानाभिप्रायमाह-क्रियाऽक्रिययोः पृथक्त्वेन क्रियावादमक्रियावादं च समाश्रिताः, तद्यथा –

(19) (ग्रियेव फलदा पुंसां, न ज्ञानं फलदं मतम् । यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो, न ज्ञानात्सुखितो भवेत् ।।

इत्येवं क्रियैच फलादायित्वेनाभ्युपगता, क्रियावादमाश्रिताः, एवमेतद्विपर्ययेणा-क्रियावादमाश्रिताः, एतयोश्चोत्तरत्र स्वरूपं न्यक्षेण वक्ष्यते, तेच नानाभिप्राया मानवाः क्रियाक्रिया-दिकं पृथग्वादमाश्रिता मोक्षहेतुं धर्ममजानाना आरम्भेषु सक्ता इन्द्रियवशगा रससातागौरवाभि- लाषिण एतत्कुर्वन्ति। तद्यथा-'जातस्य' उत्पन्नस्य 'बालस्य' अज्ञस्य सदसद्विवेकविकलस्य सुखैषिणो 'देहं' शरीर 'पकुव्व'त्ति खण्डशः कृत्वाऽऽत्मनः सुखमुत्पादयन्ति, तदेवं परोपघातक्रियां कुर्वतोऽसंयतस्य कुतोऽप्यनिवृत्तस्य जन्मान्तरशतानुबन्धि वैरं परस्परोपमर्दकारि प्रकर्षेण वर्धते, पाठान्तरं वा-जायाए बालस्स पगब्मणाए-'बालस्य' हिंसादिषु कर्मसु प्रवृत्तस्य निरनुकन्पस्य या जाता 'प्रगल्मता' घाष्ट्र्यं तया वैरमेव प्रवर्धत इति सम्बन्धः ।

मू. (४९०) आउंक्खयं चेव अबुज्झमाणे, ममाति से साहसकारि मंदे। अहो य राओ परितप्पमाणे, अट्टेसु मूढे अजरामरेव्व।।

वृ. अपिच-आयुषो-जीवनलक्षणस्य क्षय आयुष्कक्षयस्तमारम्भप्रवृत्तः छिन्नह्रदमत्स्य-वदुदकक्षये सति अबुध्यमानोऽतीव 'ममाइ'ति ममत्ववान् इदं मे अहमस्य स्वामीत्येवं स 'मन्दः' अज्ञः साहसं कर्तुं शीलमस्येति साहसकारीति, तद्यथा-कश्चिद्वणिग् महता क्लेशेन महार्घाणि रलानि समासाद्योजयिन्या बहिरावासितः ।

स च राजचौरदायादभयाद्रात्रौ रत्नान्येवमेवं च प्रवेशयिष्यामीत्येवं पर्यालोचनाकुलो रजनीक्षयं न ज्ञानवान्, अह्नयेव रत्नानि प्रवेशयन् राजपुरुषै रत्नेभ्यश्चयावित इति, एवमन्योऽपि क्रिंकर्तव्यताकुलः स्वायुषः क्षयमबुध्यमानः परिग्रहेष्वारम्भेषु च प्रवर्तमानः साहसकारी स्यादिति, तथा कामभोगतृषितोऽहि रात्रौ च परि-समन्तात् द्रव्यार्थी परितप्यमानो मम्मणवणिग्दार्तध्यायी कायेनापि क्लिश्यते, तथा चोक्तम् —

II 9 II ''अजरामरवद्वालः, क्लिश्यते धनकाम्यया ! शाश्वतं जीवितं चैव, मन्यमानो धनानि च II

तदेवमार्तध्यानोपहतः 'कइया वच्चइ सत्यो ? किं मंडं कत्य कित्तिया भूमी'त्यादि, तथा 'उक्खणइ खणइ निहणइ रत्तिं न सुयइ दियावि य ससंको'इत्यादिचित्तसंक्लेशात्सुष्ठु मूढोऽजराम-रवणिग्वदजरामरवदात्सानं मन्यमानोऽपगतशुभाध्यवसायोऽहर्निशमारम्भे प्रवर्तत इति ।।

मू. (४९९) जहाहि वित्तं पसवो य सव्वं, जे बंधवा जे य पिया य मित्ता ।

लालप्पती सेऽवि य एइ मोहं, अन्ने जणा तंसि हरंति वित्तं।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-'वित्तं' द्रव्यजातंतथा 'पशवो' गोमहिष्यादयस्तान् सर्वान् 'जहाहि' परित्यज-तेषु ममत्वं मा कृथाः, ये 'बान्धवा' मातापित्रादयः श्वशुरादयश्च पूर्वापरसंस्तुता ये च प्रिया 'मित्राणि' सहपांसुक्रीडितादयस्ते एते मातापित्रादयो न किञ्चित्तस्य परमार्थतः कुर्वन्ति, सोऽपि च वित्तपशुबान्धवमित्रार्थी अत्यर्थं पुनः पुनर्वा लपति लालप्यते ।

तद्यथा-हे मातः ! हे पितरित्येवं तदर्थं शोकाकुलः प्रलपति, तदर्जनपरश्च मोहमुपैति, रूपवानपि कण्डरीकवत् धनवानपि मम्मणवणिग्वत् धान्यवानपि तिलकश्रेष्ठिवद् इत्येवमसा-वप्यसमाधिमान् मुह्यते। यद्य तेन महता क्लेशेनापरप्राण्युपमर्देनोपार्जित्तं वित्तं वदन्ये जनाः 'से' तस्यापहरन्ति जीवत एव मृतस्य वा, तस्य च क्लेश एव केवलं पापबन्धश्चेत्येवं मत्वा पापानि कर्माणि परित्यजेत्तपश्चरेदिति।

मू. (४९२) सीहं जहा खुडुमिगा चरंता, दूरे चरंती परिसंकमाणा । एवं तु मेहावि समिक्ख धम्मं, दूरेण पावं परिवञ्जएज्ञा ।। **वृ.** तपश्चरणोपायमधिकृत्याह-यथा 'क्षुद्रमृगा' क्षुद्राटव्यपशवो हरिणजात्याद्याः 'चरन्तः' अटव्यामटन्तः सर्वतो बिम्यतः परिशङ्कमानाः सिंहं व्याघ्रं वा आत्मोपद्रवकारिणं दूरेण परिहृत्य 'चरन्ति' विहरन्ति । एवं 'मेघावी' मर्यादावान्, तुर्विशेषणे, सुतरां धर्मं 'समीक्ष्य' पर्यालोच्य 'पापं' कर्म असदनु- ष्ठानं दूरेण मनोवाक्कायकर्मभिः परिहृत्य परि-समन्ताद्व्रजेत्, संयमानुष्ठायी तपश्चारी च भवेदिति, दूरेण वा पापं-पापहेतुत्वात्सावद्यानुष्ठानं सिंहमिव मृगः स्वहितमिच्छन् परिवर्जयेत्-परित्यजेदिति अपिच–

### मू. (४९३) संबुज्झमाणे उ नरे मतीमं, पावाउ अप्पाण निवदृएज़ा। हिंसप्पसूयाइं दुहाइं मत्ता, वेरानुबंधीणि महब्भयाणि।।

**वृ.** मननं मति सा शोभना यस्यास्त्यसी मतिमान्, प्रशंसायां मतुप्, तदेवं शोभनमतियुक्तो मुमुश्चर्नरः सम्यवश्चतचारित्राख्यं धर्मं भावसमाधिं वा 'बुध्यमानस्तु' विहितानुष्ठाने प्रवृत्तिं कुर्वाणस्तु पूर्वं तावन्निषिद्धाचरणान्निवर्तेत अतस्तत् दर्शयति-'पापात्' हिंसानृतादिरूपात्कर्मण आत्मानं निवर्तयेत्, निदानोच्छेदेन हि निदानिन उच्छेदो भवतीत्यतोऽ शेषकर्मक्षयमिच्छन्नादावेव आश्र-वद्वाराणि निरुन्ध्यादित्यभिप्रायः ।

किं चान्यत्-हिंसा-प्राणिव्यपरोपणं तया ततो वा प्रसूतानि-जातानि यान्यशुभानि कर्माणि तान्यत्यन्तं नरकादिषु यातनास्थानेषु दुःखानि-दुःखोत्पादकानि वर्तन्ते, तथा वैरमुनुबन्धन्ति तच्छीलानि च वैरानुबन्धीनि जन्मशतसहस्रदुर्मोचानि, अत एव महद्भयं येभ्यः सकाशात्तानि महाभयानीति, एवं च मत्वा मतिमानात्मानं पापात्रिवर्तयेदिति, पाठान्तरं वा 'निव्वाणभूए व परिव्वएज्ञा' अस्यायमर्थ-यथा हि निर्वृतो निर्व्यापारत्वात्कस्यचिदुपघाते न वर्तते एवं साधुरपि सावद्यानुष्ठानरहितः परि-समन्ताद् व्रजेदिति ।

मू. (४९४) मुसं न बूया मुनि अत्तगामी, निव्वाणमेयं कसिणं समाहिं ।

सयं न कुञा न य कारवेज्ञा, करंतमन्नंपि य नाणुजाणे ।।

वृ तथा आप्तो-मोक्षमार्गस्तद्गामी-तदमनशील आत्महितगामी वा आप्तो वा प्रक्षीणदोषः सर्वज्ञस्तदुपदिष्टमार्गगामी 'मुनि' साधुः 'मृषावादम्' अनृतमयर्थाय न ब्रूयात् सत्यमपि प्राण्युपघात-कमिति, 'एतदेव' मृषावादवर्जनं 'कृत्स्नं' संपूर्णं भावसमाधिं निर्वाणं चाहुः ।

सांसारिका हि समाधयः स्नानभोजनादिजनिताः शब्दादिविषयसंपादिता वा अनैकान्तिका-नात्यन्तिकत्वेन दुःखप्रतीकाररूपत्वेन वा असंपूर्णा वर्तन्ते। तदेवं मृषावादमन्येषां वा व्रतानामतिवारं स्वयमात्मना न कुर्याञ्चाप्यपरेण कारथेत्तथा कुर्वन्तमप्यपरं मनोवाक्कायकर्मभिर्नानुमन्येत इति।

मू. (४९५) सुद्धे सिया जाए न दूसएज्रा, अमुच्छिए न य अज्झोववन्ने ।

धितिमं विमुक्केन य पूर्यणही, न सिलोयगामी य परिव्वएज़ा।।

**षृ.** उत्तरगुणानधिकृत्याह-उद्गमोत्पादनैषणाभिः 'शुद्धे' निर्दोषे 'स्यात्' कदाचित् 'जाते' प्राप्ते पिण्डे सति साधू रागद्वेषाभ्यां न दूषयेत्, उक्तं च—

॥ ९ ॥ ''बायालीसेसणसंकडंमि गहणंमि जीव ! नहु छलिओ । इण्हि जह न छलिजसि मुंजंतो रागदोसेहिं ॥ तत्रापि रागस्य प्राधान्यख्यापनायाह-न मूर्छितोऽमूर्छितः-सकृदपि शोभनाहारलाभे सति गृद्धिमकुर्वत्राहारयत्ति तथा अनध्युपपन्नस्तमेवाहारं पौनःपुन्येनानभिलषमाणः केवलं संयमयात्रापालनार्थमाहारमाहारयेत्, प्रायोविदितवेद्यस्यापि विशिष्टाहारसन्निधावभिलाषारितेको जायत इत्यतोऽमूर्छितोऽनध्युपपन्न इति च प्रतिषेधद्वयमुक्तम्, उक्तं च –

II 9 II ''भुत्तभोगो पुरा जोऽवि, गीयत्योऽवि य भाविओ I संतेसाहारमाईसु, सोऽवि खिप्पं तु खुब्मइ II

तथा संयमे धृतिर्यस्यासौ धृतिमान् तथा सबाह्याभ्यन्तरेण ग्रन्थेन विमुक्तः तथा पूजनं वस्त्रपात्रादिना तेनार्थः पूजनार्थः स विद्यते यस्यासौ पूजनार्थी तदेवंभूतो न भवेत्, तथा श्लोकः-श्लाधा कीर्तिस्तद्भामी न तदभिलाषुकः परिव्रजेदिति, कीर्त्यर्थी न काञ्चन क्रियां कुर्यादित्यर्थः ।

मू. (४९६) निक्खम्म गेहाउ निरावकंखी, कायं विउसेज नियाणछित्रे। नो जीवियं नो मरणाभिकंखी, चरेज्ञ भिक्खू वलया विमुक्के।।

वृ.अध्ययनार्थमुपसंजिधृक्षुराह-गेहान्निसृत्य 'निष्कम्य च' प्रव्रजितोऽपि भूत्वा जीवितेऽपि नीराकाङ्क्षी 'कायं' व्युत्सृज्य निष्प्रतिकर्मतया चिकित्सादिकमकुर्वन् छिन्ननिदानो भवेत् । तथा न जीवितं नापि मरणमभिकाङ्क्षेत् 'भिक्षु' साधु 'वलयात्' संसारवलयात्कर्मबन्धनाद्धा विप्रमुक्तः संयमानुष्ठानं चरेत्, इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-१० समाप्तम्

मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्यविचरिता प्रथमश्चुतस्कन्धस्य दशमअध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

अध्ययनं-१९ ''मार्ग''

**वृ.** उक्तं दशममध्ययनं, तदनन्तरमेकादशमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः, इहानन्त-राध्ययने समाधि प्रतिपादितः, स च ज्ञानदर्शनतपश्चारित्ररूपो वर्तते, भावमार्गोऽप्येवमात्मक एवेत्यतो मार्गोऽनेनाध्ययनेन प्रतिपाद्यते इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्युपक्र-मादीन्यनुयोगद्वाराणि वाच्यानि, तत्राप्युपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-प्रशस्तोज्ञानादिको भावमार्गस्तदाचरणंचात्राभिधेयमिति, नामनिष्पन्नेतुनिक्षेपेमार्गइत्यस्याध्ययनस्य नाम, तन्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह–

नि. [१०७] नामं ठवणा दवि

नामं ठवणा दविए खेत्ते काले तहेव भावे य । एसो खलु मग्गस्स य निक्खेवो छव्विहो होइ ॥

**वृ.** नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावभेदान्मार्गस्य षोढा निक्षेपः, तत्र नामस्थापने सुगमत्वादनाधत्य ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यमार्गमधिकृत्याह –

नि. [१०८] फलगलयंदोलणवित्तरञ्जुदवणबिलपासमम्गे य। रवीलगअयपक्खिपहेछत्तजलाकासदव्वंमि॥

ष्ट्र. फलकैर्मार्ग फलकमार्ग यत्र कर्दमादिभयात् फलकैर्गम्यते, लतामार्गस्तु यत्र लतावलम्बेन गम्यते, अन्दोलनमार्गोऽपि यत्रान्दोलनेन दुर्गमतिलङ्घयते, वेत्रमार्गो यत्र वेत्रलतोपष्टम्भेन जलादौ गम्यते इति, तद्यथा-चारुदत्तो वेत्रलतोपष्टम्भेन) वेत्रवतीं नदीमुत्तीर्य परकूलं गतः, रज्जुमार्गस्तु यत्र रज्ज्वा किश्चिदतिदुर्गमतिलङ्खयते, 'दवनं'ति यानं तन्मार्गो दवनमार्ग, बिलमार्गो यत्र तु गुहा- द्याकारेण बिलेन गम्यते, पाशप्रधानो मार्ग पाशमार्ग पाशकूटवागुरान्वितो मार्ग इत्यर्थः, कोलकमार्गो यत्र वालुकोत्कटे मरुकादिविषये कीलकाभिज्ञानेन गम्यते, अजमार्गो यत्र अजेन-बस्त्येन गम्यते, तृत्यथा सुवर्णाभूम्यां चारुदत्तो गत इति, पक्षिमार्गो यत्र भारुण्डादिपक्षिभिर्देशान्त-रमवाप्यते, छत्रमार्गो यत्र छत्रमन्तरेणगन्तुंन शक्यते, जलमार्गोयत्र नावादिनागम्यते, आकाशमार्गो विद्याधरादीनाम्, अयं सर्वोऽपि फलकादिको 'द्रव्ये' द्रव्यविषयेऽवगन्तव्य इति ।

नि. [१०९] खेत्तंमि जंमि खेत्ते काले कालो जहिं हवइ जो उ । भावंमि होति दुविहो पसत्य तह अप्पसत्थो य ।।

वृ. क्षेत्रादिमार्गप्रतिपादनायाह-क्षेत्रमार्गेः पर्यालोच्यमाने यस्मिन् 'क्षेत्रे' ग्रामनगरादौ प्रदेशे वा शिलाक्षेत्रादिके वा क्षेत्रे यो याति मार्गो यस्मिन्वा क्षेत्रे व्याख्यायते स क्षेत्रमार्गः, एवं कालेऽष्या-योज्यं । भावे त्वालोच्यमाने द्विचिधो भवति मार्ग, तद्यथा प्रशस्तोऽप्रशस्तश्चेति ।

नि. [१९०] दुविहमिवि तिगभेदो नेओ तस्स विणिच्छओ दुविहो।

सुगतिफलदुग्गतिफलो पगयं सुगतीफलेणित्यं ॥ मृ. प्रशस्ताप्रशस्तभेदप्रतिपादनायाह-'द्विविधेऽपि' प्रशस्ताप्रशस्तरूपे भावमार्गे प्रत्येकं त्रिविधो भेदो भवति, तत्राप्रशस्तो मिथ्यात्वमविरतिरज्ञानं चेति, प्रशस्तस्तु सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्ररूप इति, 'तस्य' प्रशस्ताप्रशस्तरूपस्य भावमार्गस्य 'विनिश्चयो' निर्णयः फलं कार्यं निष्ठा द्वेधा, तद्यथा-प्रशस्तः सुगतिफलोऽप्रशस्तश्च दुर्गतिफल इति। इह तुपुनः 'प्रस्तावः' अधिकारः 'सुगति-फलेन' प्रशस्तमार्गेणेति।

नि. [१९१] दुग्गइफलवादीणं तिन्नि तिसडा सताइ वादीणं। खेमे य खेमरूवे चउक्कगं मग्गमादीसु॥

**वृ.** तत्राप्रशस्तं दुर्गतिफलं मार्गं प्रतिपिपादयिषुस्तत्कर्तृत्रिर्दिदिक्षुराह-दुर्गति फलं यस्य स दुर्गतिफलस्तद्वदनशीला दुर्गतिफलवादिनस्तेषां प्रावादुकानां त्रीणि त्रिष्ट्यधिकानि शतानि भवन्ति, दुर्गतिफलमार्गोपदेष्टृत्वं च तेषां मिथ्यात्वोपहतदृष्टतया विपरीतजीवादितत्त्वाभ्युपगमात्, तत्संख्या चैवमवगन्तव्या, तद्यथा –

II 9 II असियसयं किरियाणं अकिरियवाईण होइ चुलसी । अन्नाणिय सत्तद्वी वेणइयाणं च बत्तीसं ।। तेषां च स्वरूपं समवसरणाध्ययने वक्ष्यत इति ।।

साम्प्रतं मार्गं भङ्गद्वारेण निरूपयितुमाह, तद्यथा-एकः क्षेमो मार्गस्तस्करसिंहव्याघ्राद्युपद्रव-रहितत्वात् तथा क्षेमरूपश्च समत्वात्तथा छायापुष्पफलवद्वृक्षोपेतजलाश्चयकुलत्वाच्च १, तथा परः क्षेमो निश्चौरः किंत्वक्षेमरूप उपलशकलाकुलगिरिनदिकण्टकगर्ताशताकुलत्वेन विषमत्वात्, तथाऽपरोऽक्षेमस्तकरादिभयोपेतत्वात्सेमरूपश्चोपलशकलाद्यभावतया समत्वात्, तथाऽन्यो न क्षेमो नापि क्षेमरूपः सिंहव्याघ्रतस्करादिदोषदुष्वात्तथा गर्तापाषाणनिम्नोन्नतादिदोष-दुष्टत्वाच्चेति, एवं भावमार्गोऽप्यायोज्यः, तद्यथा-ज्ञानादिसमन्वितो द्रव्यलिङ्गोपेतश्च साधु क्षेमः क्षेमरूपश्च, तथा क्षेमोऽक्षेमरूपस्तु स एव भावसाधुः कारणिकद्रव्यलिङ्गरहितः, तृतीयभङ्गकगता निह्नवाः, परतीर्थिका गृहस्थाश्चरमभङ्गकवर्तिनो द्रष्टव्याः । एवमनन्तरोक्तया प्रक्रियया 'चतुष्ककं' भङ्गक- चतुष्टयं मार्गादिष्वायोज्यं, आदिग्रहणादन्यद्यापि समाध्यादावायोज्यमिति । सम्यगमिध्यात्वमार्गयोः स्वरूपनिरूपणायाह–

नि. [९९२] सम्मप्पणिओ मग्गो णाणे तह दंसणे चरित्ते य । चरगपरिव्वायादीचिण्णो मिच्छत्तमग्गोउ ॥

**वृ.** सम्यगज्ञानं दर्शनं चारित्रं चेत्ययं त्रिविधोऽपि भावमार्गः 'सम्यग्दृष्टिभिः' तीर्थकरगण-धरादिभिः सम्यग्वा-यथावस्थितवस्तुतत्त्वनिरूपणया प्रणीतस्तैरेव सम्यगाचीर्ण इति, चरकपरिव्राजकादिभिस्तु 'आचीर्ण' आसेवितो मार्गो मिथ्यात्वमार्गोऽप्रशस्तमार्गो भवतीति । तुशब्दोऽस्य दुर्गतिफल- निबन्धनत्वेन विशेषणार्थ इति ।

नि. [99३] इड्दिरससायगया छञ्जीवनिकायघायनिरया। जे उवदिसंति मग्गं कुमग्गमग्गस्सिता ते उ ॥

**वृ.** स्वयूथ्यानामपि पार्श्वस्थादीनां षड्जीवनिकायोपमर्दकारिणां कुमार्गाश्रितत्वं दर्शयितुमाह-येकेचन अपुष्टधर्माणः शीतलविहारिणः ऋद्धिरससातगौरवेण 'गुरुकाः' गुरुकर्माण आधाकर्माद्युपमोगाभ्युपगमेन षड्जीवनिकायव्यापादनरताश्च अपरेभ्यो 'मार्गं' मोक्षमार्ग-मात्मानुचीर्णमुपदिशन्ति, तथाहि-शरीरमिदमाद्यं धर्मसाधनमिति मत्वा कालसंहननादिहा-नेश्चाधाकर्माद्युप- भोगोऽपि न दोषायेत्येवं प्रतिपादयन्ति, ते चैवं प्रतिपादयन्तः कुत्सितमार्गा-स्तीर्थिकास्तन्मा- गश्चिता भवन्ति । तुशब्दादेतेऽपिस्वयूथ्या एतदुपदिशन्तः कुमार्गाश्चिता भवन्तीति किंपुनस्तीर्थिका इति ।

नि. [१९४] तवसंजमण्यहजा गुणधारी जे वयंति सब्मावं।

सव्वजगञ्जीवहियं तमाहु सम्मप्पनीयमिणं ॥

**वृ.** प्रशस्तशास्त्रप्रणयनेन सन्मार्गाविष्करणायाह-तपः-सबाह्याभ्यन्तरं द्वादशप्रकारं तथा संयमः-सप्तदशभेदःपश्चाश्रवविरमणादिलक्षणस्ताभ्यां प्रधानास्तपःसंयमप्रधानाः, तथाऽष्टादश-शीलाङ्गसहस्राणि गुणास्तद्धारिणो गुणधारिणो ये सत्साधवस्त एवंभूता यं 'सद्भावं' परमार्थं जीवाजीवादिलक्षणं 'वदन्ति' प्रतिपादयन्ति, किंभूतं !– सर्वस्मिन् जगति ये जीवास्तेभ्यो हितं-पथ्य तद्रक्षणतस्तेषां सदुपदेशदानतो वा तं सन्मार्गं सम्यङ्घार्गज्ञाः 'सम्यग्' अविपरीतत्वेन प्रणीतम् 'आहुः' उक्तवन्त इति ।

. नि. [99५] पंथो मग्गो नओ विहा धिती सुगती हियं (तह) सुहं च ।

पत्थं सेयं निव्युइ निव्वाणं सिवकरं चेव ॥

**ष्ट्र.** साम्प्रतं सन्मार्गस्यैकार्थिकान् दर्शयितुमाह-देशाद्विवक्षितदेशान्तरप्राप्तिलक्षणः पन्थाः, सचेह भावमार्गाधिकारे सम्यकत्वावाप्तिरूपोऽवगन्तव्यः १, तथा 'मार्ग' इति पूर्वस्माढिशुष्ध्य्या विशिष्टतरो मार्गः, सचेह सम्यगज्ञानावाप्तिरूपोऽवगन्तव्यः २, तथा 'न्याय' इति निश्चयेनायनं-विशिष्टस्थानप्राप्तिलक्षणं यस्मिन् सति स न्यायः, स चेह सम्यकचारित्रावाप्तिरूपोऽवगन्तव्यः, सत्पुरुषाणामयं न्याय एव यदुत अवाप्तयोः सम्यग्दर्शनज्ञानयोस्तत्फलभूतेन सम्यकचारित्रेण योगो भवतीत्यतोन्यानशब्देनात्र चारित्रयोगोऽभिधीयतइति ३, तथा 'विधि'रिति विधानं विधिः सम्यगज्ञानदर्शनयोर्योगपद्येनावाप्ति ४ । -तथा 'धृति'रिति धरणं धृति सम्यगदर्शने सति चारित्रावस्थानं माषतुषादाविव विशिष्टज्ञा-नाभावादिवक्षयैवमुच्चते ५, तथा 'सुगति'रिति शोभना गतिरस्मात् ज्ञानाद्यारित्राद्येति सुगतिः, 'ज्ञानक्रियाभ्यां मोक्ष' इति न्यायात्सुगतिशब्देन ज्ञानक्रिये अभिधीयेते, दर्शनस्य तु ज्ञानविशेष-त्वादत्रैवान्तर्भावोऽवगन्तव्यः ६, तथा 'हित'भिति परमार्थतो मुक्त्यवाप्तिस्तत्कारणं वा हितं, तद्य सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राख्यमवगन्तव्यमिति७, अत्रच संपूर्णानां सम्यग्दर्शनादीनां मोक्षमार्गत्वे सति यद्वयस्तसमस्तानां मोक्षमार्गत्वेनोपन्यासः स प्रधानोपसर्जनविवक्षया न दोषायेति, तथा 'सुख'मिति सुखहेतुत्वात्सुखम-उपशमश्रेण्यामुपशामकं प्रत्यपूर्वकरणानिवृत्तिबादरसूक्ष्मसंपराय-रूपा गुणत्रयावस्था ८ ।

-तथा 'पथ्य'मिति पथि-मोक्षमार्गे हितं पथ्यं, तद्य क्षपकश्रेण्यां पूर्वोक्तं गुणत्रयं ९, तथा 'श्रेय' इत्युपशमश्रेणिमस्तकावस्था, उपशान्तसर्वमोहावस्थेत्यर्थः १०, तथा निर्वृतिहेतुत्वात्रि-वृतिक्षीणमोहावस्थेत्यर्थः, मोहनीयविनाशेऽवश्यं निर्वृतिसद्भावादितिभावः ११, तथा 'निर्वाण'-मिति धनघातिकर्मचतुष्टयक्षयेण केवलज्ञानावाप्ति १२, तथा 'शिवं' मोक्षपदं तत्करणशीलं शैलेश्य-वस्थागमनमिति १३, एवमेतानि मोक्षमार्गत्वेन किञ्चिद्भेदाद् भेदेन व्याख्यातान्यभिधानानि, यदिवैते पर्यायशब्दा एकार्थिका मोक्षमार्गत्येति । गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, तदनन्तरं सूत्रानुगमेऽ-स्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्धारयितब्यं, तच्चेदम्-

मू. (४९७) कयरे मग्गे अक्खाए, माहणेणं मईमता ? । जं मग्गं उज्जु पावित्ता, ओहं तरति दुत्तरं ।।

वृ. विचित्रत्वात्रिकालविषत्वांच सूत्रस्यागामुकं प्रच्छकमाश्रित्य सूत्रमिदं प्रवृत्तम्, अतो जम्बूस्वामी सुधर्मास्वामिनमिदमाह, तद्यथा-'कतरः किंभूतो 'मार्गः' अपवर्गावाप्तिसमर्थोऽस्यां त्रिलोक्याम् 'आख्यातः' प्रतिपादितो भगवता त्रैलोक्योद्धरणसमर्थेनैकान्तहितैषिण माहनेत्येवमु-पदेशप्रवृत्तिर्यस्यासौ माहनः-तीर्थकृत्तेन, तमेव विशिनष्टि-मति-लोकालोकान्तर्गतसूक्ष्म-व्यवहितविप्रकृष्टातीतनागतवर्तमानपदार्थाविर्भाविकाकेवलज्ञानाख्या यस्यास्त्यसौ मतिमांस्तेन,

-यं प्रशस्तं भावमार्गं मोक्षगमनं प्रति 'ऋजु' प्रगुणं यत्रवस्थितपदार्थस्वरूप-निरूपणद्वारेणावकं सामान्यविशेषनित्यानित्यादिस्याद्वादसमाश्रयणात्, तदेवंभूतं मार्गं ज्ञानदर्शनतपश्चारित्रात्मकं 'प्राप्य' लब्ध्वा संसारोदरविवरवर्ती प्राणी समग्रसामग्रीकः 'ओध'मिति भवौधं संसारसमुद्रं तरत्यत्यन्तदुस्तरं, तदुत्तरणतमग्या एव दुष्प्रापत्वात्, तदुक्तम्-''माणुस्सखेत्त-जाईकुलरूवारोगमा- उयं बुद्धी । सवणोग्गहसद्धासञ्जमो य लोयंमि दुलहाइं ।। इत्यादि ।।

मू. (४९८) तं मग्गं नुत्तरं सुद्धं, सव्वदुक्खविमोक्खणं । जाणासि णं जहा भिक्खू !, तं णो बूहि महामुनी ।।

**वृ.** स एव प्रच्छकः पुनरप्याह-योऽसौ मार्गः सत्त्वहिताय सर्वज्ञेनोपदिष्टोऽशेषैकान्त-कौटिल्यवक्र रहितस्तं मार्गं, नास्योत्तरः प्रधानोऽस्तीत्यनुत्तरस्तं शुद्धः-अवदातो निर्दोषः पूर्वापर-व्याहतिदोषापगमात्सावद्यानुष्ठानोपदेशाभावाद्वा तमिति, तथा सर्वाणि-अशेषाणि बहुभिर्भवैरुप-चितानि दुःखकारणत्वाद्दुःखानि-कर्माणि तेभ्यो 'विमोक्षणं'-विमोचकं तमेवंभूतं मार्गमनुत्तरं निर्दोषं सर्वदुःखक्षयकारणं । हे भिक्षो ! तथा त्वं जानीषे 'ण'मिति वाक्यालङ्कारे तथा तं मार्ग सर्वज्ञप्रणीतं 'नः' अस्माकं हे महा मुने ! 'ब्रूहि' कथयेति ।

जइ नो केइ पुच्छिज्ञा, देवा अदुव माणुसा। मृ. (४९९) तेसिं तु कयरं मग्गं, आइक्खेज्ञ ? कहाहि नो ।।

वृ. यद्यप्यस्माकमसाधारणगुणोपलब्धेर्युष्मद्यत्ययेनैव प्रवृत्ति स्यात् तथाप्यन्येषां मार्गः किंभूतो मयाऽऽख्येय इत्यभिप्रायवानाह-यदा कदाचित् 'नः' अस्मान् 'केचन' सुलभबोधयः संसारोद्विग्नाः सम्यग्मार्गं पृच्छेयुः, के ते ? 'देवाः' चतुर्निकायाः तथा मनुष्याः तथा मनुष्याः-प्रतीताः, बाहुल्येन तयोरेव प्रश्नसद्- भावात्तदुपादानं, तेषां पृच्छतां कतरं मार्गमहम् 'आख्यास्ये' कथयिष्ये, तदेतदस्माकं त्वं जानानः कथयेति ।।

मृ. (५००) जइ वो केइ पुच्छिज्ञा, देवा अदुव माणुसा। तेसिमं पडिसाहिजा, मग्गसारं सुणेह मे ।।

वृ. एवं पृष्टः सुधर्मस्वाम्हायह-यदि कदाचित् 'वः' युष्मान् केचन देवा मनुष्या वा संसार-भ्रान्तिपराभग्नाः सम्यगमार्गं पृच्छेयुस्तेषां पृच्छताम् 'इम'मिति वक्ष्यमाणलक्षणं षडजीवनिकाय-प्रतिपादनगर्भं तद्रक्षाप्रवणं मार्गं 'पडिसाहिञ्जे'ति प्रतिकथयेत् ।

'मार्गसारम्' मार्गपरमार्थं यं भवन्तोऽन्येषां प्रतिपादयिष्यन्ति तत् 'मे' मम कथयतः श्रृ णुत यूयमिति, पाठान्तरं वा ''तेसिं तु इमं मग्गं आइक्खेज सुणेह मे'ति उत्तानार्थम् । पुनरपि मार्गामिष्टवं कुर्वन्सुधर्मस्वाम्याह--

अनुपूब्वेण महाघोरं, कासवेण पवेइयं। मृ. (५०१) जमादाय इओ पुब्वं, समुद्दं ववहारिणो ।।

व. यथाऽहम् 'अनुपूर्वेण' अनुपरिपाट्या कथयामि तथा शृणुत, यदिवा यथा चानुपूर्व्या साम्प्रया चा मार्गोऽवाप्यते तच्छृणुत, तद्यथा-'पढमिल्लुगाण उदए' इत्यादि तावद्यावत् 'बारसविहे कसाए खविए उवसामिए व जोगेहिं। लब्भइ चरित्तलंभो'' इत्यादि, तथा 'चत्तारि परमंगाणी'त्यादि किंभूतंमार्गं ? तमेव विशिनष्टि-कापुरुषैः संग्रामप्रवेशवत् दुरध्यवसेयत्वात् 'महाघोरं' महाभयानकं 'काश्यपो' महावीरवर्धमानस्वामी तेन 'प्रवेदितं' प्रणीतं मार्गं कथयिष्यामीति, अनेन स्वमनीषिकाप-रिहारमाह, यं शुद्धं मार्गम् 'उपादाय' गृहीत्वा 'इत' इति सन्मार्गोपादानात् 'पूर्वम्' आदावेवा-नुष्ठितत्वादुस्तरं संसारं महापुरुषास्तरन्ति, अस्मिन्नेवार्थे ध्षान्तमाह –

व्यवहारः-पण्यक्रयविक्रयलक्षणो विद्यते येषां ते व्यवहारिणः-सांयात्रिकाः, यथा ते विशिष्टलाभार्थिनः किञ्चन्नगरं यियासवो यानपात्रेण दुस्तरमपि समुद्रं तरन्ति एवं साधवोऽप्या-त्यन्तिकैकान्तिकावाधसुखैषिणः सम्यग्दर्शनादिना मार्गेण मोक्षं जिगमिषवो दुस्तरं भवौधं तरन्तीति

मू. (५०२) अतरिंसु तरंतेगे, तरिस्संति अनागया । तं सोचा पडिवक्खामि, जंतवो तं सुणेह मे ।।

ष्ट्र, मार्गविशेषणायाइ-यं मार्गं पूर्वं महापुरुषाचीर्णमव्यभिचारिणमाश्चित्य पूर्वसिन्ननादिकें काले बहवोऽनन्ताः सत्त्वा अशेषकर्मकचवरविप्रमुक्ता भवौघं-संसारम् 'अतार्षुः' तीर्णवन्तः, साम्रतमप्येके समग्रसामग्रीकाः संख्येयाः सत्वास्तरन्ति, महाविदेहादौ सर्वदा सिद्धिसद्मावाद्व-र्तमानत्वं न विरुध्यते, तथाऽनागते च काले अपर्यवसानात्मकेऽनन्ता एव जीवास्तरिष्यन्ति ।

तदेवं कालत्रयेऽपि संसारसमुद्रोत्तारकं मोक्षगमनैककारणं प्रशस्तं भावमार्गमूरान्नदिव्य-

ज्ञानैस्तीर्थकृद्भिरुपदिष्टं, तं चाहं सम्यक् श्रुत्वाऽवधार्यं च युष्माकं शुश्रूषूणां 'प्रतिवक्ष्यामि' प्रतिपादयिष्यामि, सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं निश्रीकृत्यान्येषामपि जन्तूनां कथयतीत्येतद्द-र्शयितुमाह-हेजन्तवोऽभिमुखीभूयतं चारित्रमार्गंममकथयतः शृणुत यूयं, परमार्थकथनेऽत्वन्त-मादरोत्पादनार्धमेवमुपन्यास इति ।

## मू. (५०३) पुढवीजीवा पुढो सत्ता, आउजीवा तहाऽगणी। वाउजीवा पुढो सत्ता, तणरुक्खा सबीयगा।।

**वृ.** चारित्रमार्गस्य प्राणातिपातविरमणमूलत्वात्तस्य च तत्परिज्ञानपूर्वकत्वादतो जीवस्वरूपनिरूपणार्थमाह-पृथिव्येवेपृथिव्याश्रिता वाजीवाः पृथ्वीजीवाः, तेच प्रत्येकशरीरत्वात् 'पृथक्' प्रत्येकं 'सत्त्वा' जन्तवोऽवगन्तव्याः, तथा आपश्च जीवाः, एवमग्निकायाश्च, तथाऽपरे वायुजीवाः, तदेवं चतुर्महाभूतसमाश्रिताः पृथक् सत्त्वाः प्रत्येकशरीरिणोऽवगन्तव्याः, एत एव पृथिव्यप्तेजोवायुसमाश्रिताः सत्त्वाः प्रत्येकशरीरिणः, वक्ष्यमाणवनस्पतेस्तु साधारणशरीर-त्वेनापृथकत्वमप्यस्तीत्यस्थार्थस्य दर्शनाय पुनः पृथक्सत्त्वग्रहणमिति ।

वनस्पतिकायस्तु यः सूक्ष्मः स सर्वोऽपि निगोदरूपः साधारणो बादरस्तु साधारणोऽ-साधारणश्चेति, तत्र प्रत्येकशरीरिणोऽसाधारणस्य कतिचिद्भेदान्निर्दिदिक्षुराह-तत्र तृणानि-दर्भवीरणादीनि वृक्षाः-चूताशोकादयः सह बीजैः-शालिगोधूमादिभिर्वर्तन्त इति सबीजकाः, एते सर्वेऽपि वनस्पतिकायाः सत्त्वा अवगन्तव्याः, अनेन च बौद्धादिमतनिरासः कृतोऽवगन्तव्य इति । एतेषां च पृथिव्यादीनां जीवानां जीवत्वेन प्रसिद्धिस्वरूपनिरूपणमाचारे प्रथमाध्ययने शस्त्रपरिज्ञाख्ये न्यक्षेण प्रतिपादितमिति नेह प्रतन्यते ।

#### मू. (५०४) अहावरा तसा पाणा, एवं छक्काय आहिया। एतावए जीवकाए, नावरे कोइ विज्ञई।।

**द्**. षष्ठजीवनिकायप्रतिपादनायाह-तत्र पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतय एकेन्द्रियाः सूक्ष्मबादरपर्याप्तापर्याप्तकभेदेन प्रत्येकं चतुर्विधाः, 'अथ' अनन्तरम् 'अपरे' अन्ये त्रसन्तीति त्रसाः-द्वित्रिचतुष्पश्चेन्द्रियाः कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादयः, तत्र द्वित्रिचतुरिन्द्रियाः प्रत्येकं पर्याप्तकापर्याप्तकभेदात्यड्विधाः, पश्चेन्द्रियास्तु संझ्यसंज्ञिपर्याप्तकभेदाश्चतुर्विधाः

तदेवमनन्तरोक्तयां नीत्या चतुर्दशभूतँग्रात्मकतया षड् जीवनिकाया व्याख्यातास्तीर्थ-करगणधरादिभिः, 'एतावान्' एतद्भेदात्मक एव संक्षेपतो 'जीवनिकायो' जीवराशिर्भवति, अण्डजोद्भिज्ञसंस्वेदजादेरत्रैवान्तर्भावान्नापरो जीवराशिर्विद्यतेकश्चिदिति।तदेवं षड्जीवनिकायं प्रदर्श्य यत्तत्र विधेयं तद्दर्शयितुमाह–

# मू. (५०५) सव्वाहिं अनुजुत्तीहिं, मतिमं पडिलेहिया। सव्वे अक्वंतदुक्खा य, अतो सव्वे न हिंसया।।

**वृ.** सर्वायाःकाश्चनानुरूपाः-पृथिव्यादिजीवनिकायसाधनत्वेनानुकूलायुक्तयः-साधनानि, यदिवा असिद्धविरुद्धानैकान्तिकपरिहारेण पक्षधर्मत्वसपक्षसत्त्वविपक्षव्यावृत्तिरूपतयायुक्ति-संगता युक्तयः अनुयुक्तयस्ताभिरनुयुक्तिभिः 'मतिमान्' सद्विवेकी पृथिव्यादिजीवनिकायान् 'प्रत्युपेक्ष्य' पर्यालोच्य जीवत्वेन प्रसाध्य तथा सर्वेऽपि प्राणिनः 'अकान्तदुःखा' दुःखद्विषः सुखलिप्तवश्च मन्वानो मतिमान् सर्वानपि प्राणिनो न हिंस्यादिति ।

युक्तयश्च तत्प्रसाधिकाः संक्षेपेणेमाइति-सात्मिका पृथिवी, तदात्मनां विद्रुमलवणोपलादीनां समानजातीयाङ्कुरसद्भावाद्, अर्शोविकाराङ्कुरवत्। तथा सचेतनमम्भः, भूमिखननाविकृत-स्वभावसंभवाद्, दर्दुरवत् । तथा सात्मकं तेजः, तद्योग्याहारवृद्धया वृद्धयुपलब्धेः, बालकवत् । तथा सात्मको वायुः, अपराप्रेरितनियततिरश्चीनगतिमत्त्वात्, गोवत् ।

तथा सचेतना वनस्पतयः, जन्मजरामरणरोगादीनां समुदितानां सद्भावात्, स्त्रीवत्, तथा क्षतसंरोहणाहारोपादानदीहृदसद्भावस्पर्शसंकोचसायाह्नस्वापप्रबोधाश्रयोपसर्पणादिभ्यो हेतुभ्यो वनस्पतेश्चेतन्यसिद्धि। द्वीन्द्रियादीनां तु पुनः कृम्यादीनां स्पष्टमेव चैतन्यं, तद्वेदनाश्चौप-क्रमिकाः स्वाभाविकाश्च समुपलभ्य मनोवाकायैः कृतकारितानुमतिभिश्च नवकेन भेदेन तसीडाकारिण उपमर्दात्रिवर्तितव्यमिति ॥

मू. (५०६) एयं खु नाणिणो सारं, जं न हिंसति कंचण । अहिंसा समयं चेव, एतावंतं विजाणिया ।।

व. एतदेव समर्थयन्नाह-खुशब्दी वाक्यालङ्कारेऽवधारणे वा, 'एतदेव' अनन्तरोक्तं प्राणाति-पातनिवर्तनं 'ज्ञानिनो' जीवस्वरूपतद्वधकर्मबन्धवेदिनः 'सारं' परमार्थतः प्रधानं, पुनरप्यादरख्या-पनार्धमेतदेवाह-यत्कञ्चन प्राणिनमनिष्टदुःखं सुखैषिणं न हिनस्ति, प्रभूतवेदिनोऽपि ज्ञानिन एतदेव सारतरं ज्ञानं यत्राणातिपातनिवर्तन्मिति, ज्ञानमपि तदेव परमार्थतो यत्परपीडातो निवर्तनं, तथा चोक्तम् --

''किं ताए पढियाए ? पयकोडीए पलालभूयाए ! 11911 जत्यित्तियं न नायं परस्स पीडा न कायव्वा ॥

तदेवमहिंसाप्रधानः समय-आगमः संकेतो वोपदेशरूपस्तमेवंभूतमहिंसासमयमेतावन्तमेव विज्ञाय किमन्येन बहुना परिज्ञानेन ?, एतावतैव परिज्ञानेन मुमुक्षोर्विवक्षितकार्यपरिसमाप्तेरतो न हिंस्यात्कश्चनेति ।

उहूं अहे य तिरियं, जे केइ तसथावरा । मू. (५०७) सब्वत्थ विरतिं विज्ञा, संति निव्याणमाहियं ।।

ष्, साम्प्रतं क्षेत्रप्राणतिपातमधिकृत्याह-ऊर्ध्वमधस्तिर्यकृ च ये केचन त्रसाः-तेजोवायुद्धी-न्द्रियादयः तथा स्थावराः-पृथिव्यादयः, किं बहुनोक्तेन?, 'सर्वत्र' प्राणिनि त्रसंस्थावरसूक्ष्मबादर-भेदाभिन्ने 'विरतिं' प्राणातिपातनिवृत्तिं 'विजानीयात्' कुर्यात् ।

परमार्थत एवमेवासौ ज्ञाता भवति यदि सम्यक् क्रियत इति, एधैव च प्राणातिपातनिवृत्ति परेषामात्मनश्च शान्तिहेतूत्वाच्छान्तिवतते, यतो विरतिमतो नान्ये केचन बिभ्यति, नाप्यसौ भवान्तरेऽपि कृतश्चिद्विभेति, अपिच-निर्वाणप्रधानैककारणत्वान्निर्वाणमपि प्राणातिपात-निवृत्तिरेव, यदिवा शान्तिः न्उपशान्तता निर्वतिः -निर्वाणं विरतिमांश्चार्तरौद्रध्यानाभावदुपशान्तिरूपो निर्वृतिभूतश्च भवति ।

**4**. (402)

पभू दोसे निराकिद्या, न विरुज्झेज केणई । मणसा वयसा चेव, कायसा चेव अंतसो ।। व. किञ्चान्यत्-इन्द्रियाणां प्रभवतीति प्रमुर्वश्येन्द्रिय इत्पर्थः, यदिवा संयमावारकाणि कर्माण्यभिभूय मोक्षमार्गे पालयितच्ये प्रभुःसमर्थः, स एवंभूतः प्रभुः दूषयन्तीति दोषा-मिथ्यात्वाविर-तिप्रमादकषाययोगास्तान्। 'निराकृत्य' अपनीय केनापि प्राणिना सार्धं 'न विरुध्येत'न केनचित्सह विरोधं कुर्यात्, त्रिविधेनापि योगेनेति मनसा वाचा कायेन चैवान्तशो-यावज्जीवं, परापकारक्रियया न विरोधं कुर्यादिति। उत्तरगुणानधिकृत्याह~

मू. (५०९) संवुडे से महापत्रे, धीरे दत्तेसणं चरे । एसणासमिए निद्यं, वज्रयंते अनेसणं ।।

**मृ.** आश्रवद्वाराणां रोधेनेन्द्रियनिरोधेन च संवृतः स भिक्षुर्महती प्रज्ञा यस्यासौ महाप्रज्ञो-विपुलबुद्धिरित्यर्थः, तदनेन जीवाजीवादिपदार्थाभिज्ञतावेदिता भवति, 'धीरः' अक्षोभ्यः क्षुत्पिपासा-दिपरीषहैर्न क्षोभ्यते,तदेव दर्शयति –

आहारोपधिशय्यादिकेस्वस्वामिना तत्संदिष्टेन वा दत्ते सत्येषणां चरति एषणीयं गृह्णाती-त्यर्थः, एषणाया एषणायां वा गवेषणग्रहणग्रासरूपायां त्रिविधायामपि सन्यगितः समितः, स साधुर्नित्य-मेषणासमितः सन्ननेषणां 'वर्जयन्' परित्यजन्संयममनुपालयेत्, उपलक्षणार्थत्वादस्य शेषाभिर- पीर्यासमित्यादिभिः समितो द्रष्टव्य इति ।

मू. (५१०) भूयाइं च समारंभ, तमुद्दिस्सा य जं कडं । तारिसं तु न गिण्हेञा, अन्नपाणं सुसंजए ।।

**वृ.** अनेषणीयपरिहारमधिकृत्याह-अभूवन् भवन्ति भविष्यन्ति च प्राणिनस्तानि भूतानि प्राणिनः 'समारभ्य' संरम्भसमारम्भरुपतापयित्वा तं साधुम् 'उद्दिश्य'साध्वर्थं यत्कृतं तदुपक-ल्पितमाहारोपकरणादिकं ।

'तार्धशम्' आधाकर्मदोषदुष्टं 'सुसंयतः' सुतपस्वी तदन्नं पानकं वा न भुञ्जीत, तुशब्दस्यैवकारार्धत्वान्नैवाभ्यवहरेद्, एवं तेन मार्गोऽनुपालितो भवति।

मू. (५९९) पूईकम्पं न सेविज़ा, एस धम्मे वुसीमओ।

जं किंचि अभिकंखेज़ा, सव्वसो तें न कप्पए।।

**वृ.** किञ्च-आधाकर्माद्यविशुद्धकोट्यवयवेनापि संपृक्तं पूतिकर्म, तदेवंभूतमाहारादिकं 'न सेवेत' नोपभुञ्जीत, एषः-अनन्तरोक्तो धर्मः कल्पः स्वभावः 'वुसीमओ'त्ति सम्यक्संयमव-तोऽयमेवानुष्ठानकल्पो यदुताशुद्धमाहारादिकं परिहरत्तीति, किञ्च —

यदप्यशुद्धतेवानभिकाङ्क्षेत्-शुद्धमप्यशुद्धत्वेनाभिशङ्केतकिञ्चिदप्याहरादिकंतत् 'सर्वशः' सर्वप्रकारमप्याहारोपकरणपूतिकर्म भोक्तुं न कल्पत इति ।

मू. (५१२) हेनंतं नानुजाणेजा, आयगुत्ते जिइंदिए। ठाणाइं संति सड्ढीणं, गामेसु नगरेसु वा।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-धर्मश्रद्धावतां ग्रामेषु नगरेषु वा खेटकर्बटादिपु वा 'स्थानानि' आश्रयाः 'सन्ति' विद्यन्ते । तत्र तत्स्थानाश्रितः कश्चिद्धर्मोपदेशेन किल धर्मश्रद्धालुतया प्राण्युपमर्दकारिणीं धर्मबुद्धया कूपतडागखननप्रपासत्रादिकां क्रियां कुर्यात् तेन च तथाभूताक्रियायाः कर्त्रा किमत्र धर्मोऽस्ति नास्तीत्येवं पृष्टोऽपृष्टो वा तदुपरोधाद्भयाद्वा तं प्राणिनो घ्नतं नानुजानीयात्, किंभूतः सन् ? - 'आत्मना' मनोवाक्कायरूपेण गुप्त आत्मगुप्तः तथा 'जितेन्द्रियो' वश्येन्द्रियः सावद्यानुष्ठानं नानुमन्येत- सावद्यानुष्ठानानुमर्ति परिहर्तुकाम आह-

#### मू. (५९३) तहा गिरं समारब्भ, अत्थि पुण्णंति नो वए। अहवा नत्थि पुण्णंति, एवमेयं महब्भयं।।

**वृ.** केनचिद्राजादिना कूपखननसंत्रदानादिप्रवृत्तेन पृष्टः साधुः-किमस्मदनुष्ठाने अस्ति पुण्यमाहोस्विन्नास्तीति ? , एवंभूतां गिरं 'समारभ्य' निशम्याश्रित्य अस्ति पुण्यं नास्ति वेत्येवमुभ-यथापि महाभयमिति मत्वा दोषहेतुत्वेन नानुमन्येत।

मू. (५१४) दानइया य जे पाणा, हम्पंति तसथावरा। तेसिं सारक्खणडाए, तम्हा अत्थित्ति नो वए।।

वृ. किमर्थं नानुमन्येत इत्याह-अञ्ञपानदानार्थमाहारमुदकं च पचनपाचनादिकया क्रियया कूपखननादिकया चोपकल्पयेत्, तत्र यस्माद 'हन्यन्ते' व्यापाद्यन्ते त्रसाः स्थावराश्च जन्तवः तस्मात्तेषां 'रक्षणार्थं' रक्षानिमित्तं साधुरात्मगुप्तो जित्तेन्द्रियोऽत्र भवदीयानुष्ठाने पुण्यमित्येवं नो बदेदिति ।

मू. (५९५) जेसिं तं उवकप्पंति, अन्नपाणं तहाविहं । तेसिं लाभंतरायंति, तम्हा नत्थित्ति नो वए।।

वृ. यद्येवं नास्ति पुण्यमिति ब्रूयात्, तदेतदपि न ब्रूयादित्याह-'येषां' जन्तूनां कृते 'तद्' अन्नपानादिकंकिल धर्मबुद्धया 'उपकल्पयन्ति' तथाविधं प्राण्युपमर्ददोषदुष्टंनिष्पादयन्ति, तन्निषेधे चयस्मात् 'तेषाम्' आहारपानार्थिनां तत् 'लाभान्तरायो' विघ्नो भवेत्, तदभावेन तु ते पीड्येरन्, तस्मात्कूपखननसत्रादिके कर्मणि नास्ति पुण्यमित्येतदपि नो वदेदिति ।

मू. (५१६) जे य दानं पसंसंति, वहमिच्छंति पाणिणं । जे य णं पडिसेहंति, विचिच्छेयं करंति ते ।।

ष्ट्र. एनमेवार्थं पुनरपि समासतः स्पष्टतरं बिभणिषुराह-ये केचन प्रपासत्रादिकं दानं बहूनां जन्तूनामुपकारीतिकृत्वा 'प्रशंसन्ति' श्लाधन्ते 'ते' परमार्थानभिज्ञाः प्रभूततरप्राणिनां तस्रशंसाद्वारेण 'वधं' प्राणातिपातमिच्छन्ति, तद्दानस्य प्राणातिपातमन्तरेणानुपपत्तेः, येऽपि च किल सूक्ष्मधियो वयमित्येवं मन्यमाना आगमसद्भावानभिज्ञाः 'प्रतिषेधन्ति' निषेधयन्ति तेऽप्यगीतार्था प्राणिनां 'वृत्तिच्छेदं' वर्तनोपायविघ्नं कुर्वन्तीति ॥ तदेवं राज्ञा वेश्वरेण कूपतडागयागसत्रदानाद्युद्यतेन पुण्यसद्भावं पृष्टैर्मुमुक्षुभिर्यद्विधेयं तद्दर्शयितुमाह–

## मू. (५९७) दुहओवि ते न भासंति, अस्थि वा नस्थि वा पुणो। आयं रयस्स हेद्या णं, निव्वाणं पाउणंति ते।।

वृ. यद्यस्ति पुण्यमित्येवमूचुस्ततोऽनन्तानां सत्त्वानां सूक्ष्मबादराणां सर्वदा प्राणत्याग एवस्यात् प्रीणनमात्रं तुपुनः स्वल्पानां स्वल्पकालीयमतोऽस्तीति न वक्तव्यं नास्ति पुण्यमित्येवं प्रतिषेधेऽपि तदर्थिनामन्तरायः स्यादित्यतो 'द्विघापि' अस्ति नास्ति वा पुण्यमित्येवं 'ते' मुमुक्षवः साधवः पुनर्न भाषन्ते, किंतु पृष्टैः सद्भिर्मीनं समाश्रयणीयं, निर्बन्धे त्वस्माकंद्विचत्वारिंशद्दोषवर्जित आहारः कल्पते, एवंविधविषये मुमुक्षूणामधिकार एव नास्तीति, उक्तं च –

॥ १ ॥ सत्यं वप्रेषु शीतं शशिकरधवलं वारि पीत्वा प्रकामं, व्युच्छिन्नाशेषतृष्णाः प्रमुदितमनसः प्राणिसार्था भवन्ति । शोषं मीते जलौधे दिनकरकिरणैर्यान्त्यनन्ता विनाशं,

तेनोदासीनभावं व्रजति मुनिगणः कूपवप्रादिकार्ये ।।

तदेवमुभयथापि भाषिते 'रजसः' कर्मण 'आयो' लाभो भवतीत्यतस्तमायं रजसो मौनेनान-वद्यभाषणेन वा 'हित्वा' त्यक्त्वा 'ते' अनवद्यभाषिणो 'निर्वाणं' मोक्षं प्राप्नुवन्तीति ॥

मू. (५९८) निव्वाणं परमं बुद्धा, नक्खत्ताण व चंदिमा । तम्हा सदा जए दंते, निव्वाणं संधए मुनी ।।

वृ. अपिच-निर्वृतिर्निर्वाणं तत्परमं-प्रधानं येषां परलोकार्थिनां बुद्धानां ते तथा तानेव बुद्धान् निर्वाणवादित्वेन प्रधानानित्येतद्दष्टान्तेन दर्शयति-यथा 'नक्षत्राणाम्' अश्विन्यादीनां सौम्यत्वप्रमाणप्रकाशकत्वैरधिकश्चन्द्रमाः ।

एवं परलोकार्थिनां बुद्धानां मध्ये ये स्वर्गचक्रवर्तिसंपन्निदानपरित्यागेनाशेषकर्मक्षयरूपं निर्वाणमेवाभिसंधाय प्रवृत्तास्त एव प्रधाना नापर इति, यदिवा यथा नक्षत्राणां चन्द्रमाः प्रधानभाव-मनुभवति एवं लोकस्य निर्वाणं परमं प्रधानमित्येवं 'वुद्धा' अवगततत्त्वाः प्रतिपादयन्तीति, यस्माच्च निर्वाणं प्रधानं तस्मात्कारणात् 'सदा' सर्वकालं 'यत्तः' प्रयतः प्रयत्नवा इन्द्रियनोइन्द्रिय-दमनेन दान्तो 'मुनिः' साधुः 'निर्वाणमभिसंधयेत्' निर्वाणार्थं सर्वा क्रियाः कुर्यादित्यर्थ ॥

मू. (५१९) वुज्झमाणाण पाणाणं, किद्यंताण सकम्भुणा । आघाति साहु तं दीवं, पनिडेसा पवुद्यई ।।

वृ. किञ्चान्यत्-संसारसागरोतोभिर्मिध्यात्वकषायप्रमादादिकैः 'उह्यमानानां' तदभिमुखं नीयमानानां तथा स्वकर्मोदयेन निकृत्यमानानामशरणानामसुमतां परहितैकरतोऽकारणवत्सल-स्तीर्थकृदन्यो वा गणधराचार्यादिकस्तेषामाश्वासभूतं 'साधुं' शोभनं द्वीपमाख्याति, यथा समुद्रान्तःपतितस्य जन्तोर्जलकल्लोलाकुलितस्य मुमूर्षोरतिश्रान्तस्य विश्रामहेतुं द्वीपं कश्चित्साधुर्वत्सलतया समाख्याति ।

एवं तं तथाभूतं 'द्वीपं' सम्यग्दर्शनादिकं संसारभ्रमणविश्रामहेतु परतीर्थिकैरनाख्यात-पूर्वमाख्याति, एवंचकृत्वा प्रतिष्ठानं प्रतिष्ठा-संसारभ्रमणविरतिलक्षणैषा सम्यग्दर्शनाद्यवाप्तिसाध्या मोक्षप्राप्ति प्रकर्षेण तत्त्वज्ञैः 'उच्यते' प्रोच्यत इति ॥

मू. (५२०) आयगुत्ते सया दंते, छिन्नसोए अनासवे । जे धम्पं सुद्धमक्खाति, पडिपुन्नमनेलिसं ।।

**वृ.** किंभूतोऽसावाश्वासद्वीपो भवति ? कीर्द्वग्विधेन वाऽसावाख्यायत इत्येतदाह-मनोवाकायैरात्मा गुप्तो यस्य स आत्मगुप्तः, तथा 'सदा' सर्वकालमिन्द्रियनोइन्द्रिरयदमनेन दान्तो-वश्येन्द्रियो धर्मध्यानध्यायी वेत्यर्थः । तथा छित्रानि-त्रोटितानि संसारास्रोतांसि येन स तथा, एतदेव स्पष्टतरमाह-निर्गत आश्रवः-प्राणातिपातादिकः कर्मप्रवेशद्वाररूपो यस्मात्स निराश्रवो य एवंभूतः स समस्तदोषापेतंधर्ममा-ख्याति, किंभूतंधर्मं?-'प्रतिपूर्णं' निरवयवतया सर्वविरत्याख्यं मोक्षगमनैकहेतुम् 'अनीद्दशम्' अनन्यसद्दशमद्वितीयमितियावत् ।।

--एवंभूतधर्मव्यतिरेकिणां दोषाभिधित्सयाऽऽह--तमेव अविजाणंता, अबुद्धा बुद्धमानिनो । बुद्धा मोत्ति य मन्नंता, अंत एते समाहिए ।।

मू. (५२१)

चृ तमेवंभूतं शुद्धं परिपूर्णमनीध्शं धर्ममजानाना 'अप्रबुद्धा' अविवेकिनः 'पण्डितमानिनो' बयमेव प्रतिबुद्धा धर्मतत्त्वमित्येवं मन्यमाना भावसमाधेः-सम्यग्दर्शनाख्यादन्ते-पर्यन्तेऽतिदूरे बर्तन्त इति, ते च सर्वेऽपि परतीर्थिका द्रष्टव्या इति ।

मू. (५२२) ते य बीओदगं चेव, तमुद्दिस्सा य जं कडं। भोद्या झाणं झियायंति, अखेयन्नाऽसमाहिया।।

ष्ट्र. किमिति ते तीर्थिका भावमार्गरूपात्समाधेदूरि वर्तन्त इत्याशङ्कयाह-'ते च' शाक्यादयो जीवाजीवानभिज्ञतया 'बीजानि' शालिगोधूमादीनि, तथा 'शीतोदकम्' अप्रासुकोदकं, तांश्चोदिश्य तद्भक्तैर्यदाहारादिकं 'कृतं' निष्पादितं तत्सर्वमविवेकितया ते शाक्यदयो 'मुक्त्वा' अभ्यवहृत्य पुनः सातर्द्धिरसगौरवासक्तमनसः संघभक्तादिक्रियया तदवाप्तिकृते आर्तं ध्यानं ध्यायन्ति, न ग्लेहिकसुखैषिणां दासीदासधनधान्यादिपरिग्रहवतां धर्मध्यानं भवतीति, तथा चोक्तम् –

११ 9 ॥ "ग्रामक्षेत्रगृहादीनां, गवां प्रेष्यजनस्य च । यस्मिन्परिग्रहो ६ष्टो, ध्यानं तत्र कुतः शुभम् ? ॥ इति,

II 9 II (तथा) ''मोहस्यायतनं धृतेरपचयः शान्तेः प्रतीपो विधि व्यक्षिर्कषेपस्य सुह्रन्पदस्य भवनं पापस्य वासो निजः ।

दुःखस्य प्रभवः सुखस्य निधनं ध्यानस्य कष्टो रिपुः,

प्राज्ञस्यापि परिग्रहो ग्रह इव क्लेशाय नाशाय च ॥

तदेवं पचनपाचनादिक्रियाप्रवृत्तानां तदेव चानुप्रेक्षमाणानां कुतः शुभध्यानस्य संभवः इति । अपिच-ते तीर्थिका धर्माधर्मविवेके कर्त्तव्ये 'अखेदज्ञा' अनिपुणाः, तथाहि-शाक्या मनोज्ञाहारवसतिशय्यासनादिकंरागकारणमपि शुभध्याननिमित्तत्वेनाध्यवस्यन्ति, तथा चोक्तम्-'मणुण्णं भोयणं भुश्चे'त्यादि, तथा मांसं कल्किकमित्युपदिश्य संज्ञान्तरसमाश्रयणान्निर्दीषं मन्यन्ते, बुद्धसङ्घादिनिमितं चारम्भं निर्दोषमिति, तदुक्तम् –

(19) (19) (गंग्रंसनिवत्तिं काउं सेवइ दंतिक्वगंति धणिभेया । इय चइऊणारंभं परववएसा कुणइ बालो ।।

न चैतावता तन्निर्दोषता, न हिलूतादिकं शीतलिकाद्यभिधानान्तरमात्रेणान्यथात्वं भजते, विषं वा मधुरकाभिधानेनेति, एवमन्येषामपि कापिलादीनामाविर्भावतिरोभावाभिधानाभ्यां विनाशोत्पादावभिदघतामनैपुण्यमाविष्करणीयं। तदेवं ते चराकाः शाक्यादयो मनोज्ञोद्दिष्टभोजिनः सपरिग्रहतयाऽऽर्तध्यायिनोऽसमाहिता मोक्षमार्गाख्याद्भावसमाधेरसंवृततयादूरेण वर्तन्त इत्यर्थः

मू. (५२३) जहा ढंका य कंका य, कुलला मग्गुका सिही। मच्छेसणं झियायंति, झाणं ते कलुसाधमं।।

षृ. यथा चैते रससातागौरवतयाऽऽर्तध्यायिनो भवन्ति तथा ध्ष्टान्तद्वारेण दर्शयितुमाह-यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थ 'यथा' येन प्रकारेण 'ढङ्कादयः' पक्षिविशेषा जलाशयाश्रया आमिषजीविनो मत्त्यप्राप्ति ध्यायन्ति, एवंभूतं च ध्यानमार्तरौद्रध्यानरूपताऽत्यन्तकलुषमधमं च भवतीति । मू. (५२४) एवं तु समणा एगे, मिच्छद्विडी अनारिया । विसएसणं झियायंति, कंका वा कलुसाहमा ।। वृ. दार्षन्तिकं दर्शयितुमाह 'एव'मिति तथा ढङ्कादयो मत्स्यान्वेषणपरं ध्यानं ध्यायन्ति तदध्यायिनश्च कलुषाधमा भवन्ति एवमेव मिथ्यादृष्टयः श्रमणा 'एके' शाक्यादयोऽनार्यकर्मकारि-त्वात्सारम्भपरिग्रहतया अनार्याः सन्तो विषयाणां-शब्दादीनां प्राप्तिं ध्यायन्ति तद्ध्यायिनश्च कड्का इव कलुषाधमा भवन्तीति ॥ किश्च-

मू. (५२५) सुर्खं मग्गं विराहित्ता, इहमेगे उ दुम्मती । उम्मग्गगता दुक्खं, धायमेसंति तं तहा ।।

**वृ.** 'शुद्धम्' अवदातंनिर्दीषं 'मार्गं' सम्यग्दर्शनादिकंमोक्षमार्गं कुमार्गप्ररूपणाया 'विराध्य' 'दूषयित्वां 'इह' अस्मिन संसारे मोक्षमार्ग प्ररूपण प्रस्तावे वा 'एके' शाक्यादयः स्वदर्शनानुरागेण महामोहाकुलितान्तरात्मानो दुष्टा पापोपादानता मतिर्येषां ते दुष्टमतयः सन्त उन्मार्गेण-संसारावतरणरूपेण गताः-प्रवृत्ता उन्मार्गगता।

दुःखयतीति दुःखम्-अष्टप्रकारं कर्मासातोदयरूपं चा तदुःखं घातं चान्तशस्ते तथा-सन्मार्गविराधना उन्मार्गगमनं च 'एषन्ते' अन्वेषयन्ति, दुःखमरणे शतशः प्रार्थयन्तीत्पर्थः ।

मू. (५२६) जहा आसाविणिं नावं, जाइअंधो दुरुहिया। इच्छई पारमागंतुं, अंतरा य विसीयति।।

वृ. शाक्यादीनां चापायं दिदर्शयिषुस्तावद्व ष्टान्नमाह-यथा जात्यन्ध 'आविणी' शतच्छिद्रां नावमारुह्य पारमागन्तुमिच्छति, न चासौ सच्छिद्रतया पारगामी भवत, किं तर्हि ?, अन्तराल एव-जलमध्य एव विषीदति-निमञ्जतीत्पर्थः ।

मू. (५२७) एवं तु समणा एगे, मिच्छिद्दिष्ठी अनारिया। सोयं कासिणमावन्ना, आगंतारो महब्भयं।।

वृ. दार्षन्तिकमाह-एवमेव श्रमणा 'एके' शाक्यादयो मिथ्याद्रष्टयोऽनार्या भावस्रोतः-कर्माश्रवरूपं 'कृत्लं' संपूर्णमापन्नाः सन्तस्ते 'महामयं' पौनःपुन्येन संसारपर्यटनया नारकादिस्वभावं दुःखम् 'आगन्तारः' आगमनशीला भवन्ति, न तेषां संसारोदधेरास्राविणीं नावं व्यवस्थिता-नामिबोत्तरणं भवतीति भावः ।

मू. (५२८) इमं च धम्ममादाय, कासवेण पवैदितं । तरे सोयं महाघोरं, अत्तत्ताए परिव्वए ।।

वृ.यतः शाक्यादयः श्रमणाः मिथ्यादृष्टयोऽनार्या कृत्तनं म्नोतः समापन्नाः महाभयमागन्तारो भवन्ति तत इदमुपदिश्यते-'इम'मिति प्रत्यक्षासन्नवाचित्वादिदमोऽनन्तरं वक्ष्यमाणलक्षणं सर्वलोक-प्रकटं च दुर्गतिनिषेधेन शोभनगतिधारणात् 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं, चशब्दः पुनःशब्दार्थे, स च पूर्वस्माद्वयतिरेकं दर्शयति ।

यस्माच्छीद्धोदनिप्रणीतधर्मस्यादातारो महामयं गन्तारो भवन्ति, इमं पुनर्धर्मम् 'आदाय' गृहीत्वा 'काश्यपेन' श्रीवर्धमानस्वामिना 'प्रवेदितं' प्रणीतं 'तरेत्' लङ्कयेद्भावस्रोतः संसारपर्यटनस्वभावं, तदेव विशिनष्टि-'महाधोरं' दुरुत्तरत्वान्महाभयानकं, तथाहि तदन्तर्वर्तिनो जन्तवो गर्भादर्भं जन्मतो जन्म मरणान्मरणं दुःखादुखमित्येवमरधट्टीघटीन्यायेनानुभवन्तोऽनन्तमपि कालमासते। तदेवं काश्यपप्रणीतधर्मादानेन सता आत्मनस्त्राणं-नरकादिरक्षा तस्मै आत्मन्त्राणाय परिः-समन्तात्परिव्रजेत्संयमानुष्ठायी भवेदित्यर्थः। क्वचित्पश्चार्धस्यान्यथा पाठः-'कुज्ञा भिक्खू गिलाणस्स, अगिलाए समाहिए' 'भिक्षु' साधुः ग्लानस्य वैयावृत्यम् 'अग्लानः' अपरिश्रान्तः कुर्यात्सम्यक्समाधिना ग्लानस्य वा समाधिमुत्पाद-यत्रिति कथं संयमानुष्ठाने परिव्रजेदित्याह –

मू. (५२९) विरए गामधम्मेहिं, जे केई जगई जगा । तेसिं अत्तुवमायाए, धामं कुव्वं परिव्वए ।।

वृ.ग्रामधर्मा-शब्दादयोविषयास्तेभ्योविरतामनोन्नेरेष्वरक्तद्विष्टाः सन्त्येके केचन 'जगति' पृथिव्यां संसारोदरे 'जगा' इतिजन्तवो जीवितार्थिनस्तेषां दुःखद्विषामात्मोपमया दुःखमनुत्पादयन् तद्रक्षणे सामर्थ्य कुर्यात् तत् कुर्वश्च संयमानुष्ठाने परिव्रजेदिति।

मू. (५३०) अंइमानं च मार्यं च, तं परिन्नाय पंडिए । सव्यमेयं नि राकिश्चा, निव्वाणं संघए मुनी ।।

**वृ.** संयमविघ्नकारिणामपनयनार्थमाह-अतीव मानोऽतिमानश्चारित्रमतिक्रम्य यो वर्तते चकारादेतद्देश्यः क्रोधोऽपि परिगृह्यते, एवमतिमायां, चशब्दादतिलोभं च, तमेवंभूतं कषायव्रातं संयमपरिपन्थिनं 'पण्डितो' विवेकी परिज्ञाय सर्वमेनं संसारकारणभूतं कषायसमूहं निराकृत्य निर्वाणमनुसंधयेत्, सति च कषायकदम्बके न सम्यक् संयमः सफलतां प्रतिपद्यते, तदुक्तम् —

🛿 ९ 🛯 ''सामन्नमनुचरंतस्स, कसाया जस्स उक्कडा होति ।

मण्णामि उच्छुपुष्फं व, निष्फलं तस्स सामण्णं ॥

-तन्निष्फलत्वे च न मोक्षसंभवः, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ "संसारादपलायनप्रतिमूवो रागादयो मे स्थितास्तृष्णा-

बन्धनबध्यमानमखिलं किं वेसि नेदं जगत् ।

मृत्यो ! मुश्च जराकरेण परुषं केशेषु मा मा ग्रही

रेहीत्यादरमन्तरेण भवतः किं नागमिष्याम्यहम् ? ॥ इत्यादि ।

तदेवमेवंभूतकषायपरित्यागादच्छिन्नप्रशस्तभावानुसंघनया निर्वाणानुसंधानमेव श्रेय इति मू. (५३१) संघए साहुधम्मं च, पावधम्मं निराकरे ।

उवहाणवीरिए भिक्खू, कोहं मानं न पत्थए।।

**ष्ट्र.** किञ्च-साधूनां धर्मः क्षान्त्यादिको दशविधः सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राख्यो वा तम् 'अनुसंधयेत्' वृद्धिमापादयेत्, तद्यधा-प्रतिक्षणमपूर्वज्ञानग्रहणेन ज्ञानं तथा शङ्कादिदोषपरिहारेण सम्यग्जीवादिपदार्थाधिगमेन च सम्यग्दर्शनम् अस्खलितमूलोत्तरगुणसंपूर्णपालनेन प्रत्यहम-पूर्वाभिग्रहग्रहणेन चारित्रं वृद्धिमापादयेदिति ।

पाठान्तरं वा 'सद्दहे साधुधम्मं च' पूर्वोक्त विशेषणविशिष्टं साधुधर्मं मोक्षमार्गत्वेन श्रद्दधीत निशङ्कतया गृत्लीयात्, चशब्दात्सम्यगनुपालयेद्य, तथा पापं-पापोपादानकारणं धर्मं प्राण्युपमर्देन प्रवृत्तं निराकुर्यात्, तथोपधानं-तपस्तत्र यथाशक्त्या वीर्यं यस्य स भवत्युपधानवीर्यः, तदेवंभूतो भिक्षु क्रोधं मानं च न प्रार्थयेत् न वर्धयेद्वेति ।

मू. (५३२) जे ये बुद्धा अतिकांता, जे य बुद्धा अणागया। संति तेसिं पइडाणं, भूयाणं जगती जहा ।। **वृ.** अथैवंभूतं भावमार्गं किं वर्धमानस्वाम्येवोपदिष्टवान् उतान्येऽपीत्येतदाशङ्कयाह-ये बुखाः-तीर्थकृतोऽतीतेऽनादिके कालेऽनन्ताः समतिक्रान्ताः ते सर्वेऽप्येवंभूतं भावमार्गमुपन्य-स्तवन्तः, तथा ये चानागता भविष्यदनन्तकालभाविनोऽनन्ता एव तेऽप्येवमेबोपन्यसिष्यन्ति चशब्दाद्वर्तमानकालभाविनश्च संख्येया इति ।

न केवलमुपन्यस्तवन्तोऽनुष्ठितवंतश्चेत्येतद्दर्शयति-शमनं शान्तिः-भावमार्गस्तेषामतीता-नागतवर्तमानकालभाविना बुद्धानां प्रतिष्ठानम्-आधारो बुद्धत्वस्यान्यथानुपपत्तेः, यदिवा शान्तिः-मोक्षः स तेषां प्रतिष्ठानम्-आधारः, ततस्तदवाप्तिश्च भावमार्गमन्तरेण न भवतीत्यतस्ते सर्वेऽप्येनं भावमार्गमुक्तवन्तोऽनुष्ठितवन्तश्च गम्यते।

शान्तिप्रतिष्ठानत्वे ध्यान्तमाह-'भूतानां' स्थावरजङ्गमानां यथा 'जगती' त्रिलोकी प्रतिष्ठानं एवं ते सर्वेऽपि बुद्धाः शान्तिप्रतिष्ठाना इति । प्रतिपन्नभावमार्गेण च यद्विधेयं तद्दर्शयितुमाह-

मू. (५३३) अह णं वयमावन्नं, फासा उञ्चावया फुसे। न तेसु विणिहण्णेजा, वाएण व महागिरी।।

**वृ.** 'अथ' भावमार्गप्रतिपत्यनन्तरं साधुं प्रतिपन्नव्रतं सन्तं स्पर्शा-परीषहोपसर्गरूपाः 'उच्चावचा' गुरुलघवोनानारूपा वा 'स्पृरोयुः' अभिद्रवेयुः, स च साधुस्तैरभिद्रुतः संसारस्वभावम-पेक्षमाणः कर्मनिर्जरा च न तैरनुकूलप्रतिकूलैर्विहन्यात्, नैव संयमानुष्ठानान्मनागपि विचलेत्, किमिव ?, महावातेनेव महागिरिः-मेरुरिति ।

परीषहोपसर्गजयश्चाभ्यासक्रमेण विधेयः, अभ्यासवशेन हि दुष्करमपि सुकरं भवति, अत्रच ध्यान्तः, तद्यथा-कश्चिद्गोपस्तदहर्जातं तर्णकमुत्सिप्य गवान्तिकं नयत्यानयति च, ततोऽसा-वनेनैव च क्रमेण प्रत्यहं प्रवर्द्धमानमपि वत्समुत्सिपन्नभ्यासवशाद्दिहायनं त्रिहायणमप्युत्सिपति, एवं साधुरप्यभ्यासात् शनैः शनैः परिषहोपसर्गजयं विधत्त इति ।

मू. (५३४) संवुडे से महापत्रे, धीरे दत्तेसनं चरे ।

निव्वुडे कालमाकंखी, एवं केवलिणो मर्य ।।

वृ. साम्प्रतमध्ययनार्थमुपसंजिहीर्षुरुक्तशेषमधिकृत्याह-स साधुः एवं संवृताश्रवद्वारतया संवरसंवृतो महती प्रज्ञा यस्यासौ महाप्रज्ञः-सम्यग्दर्शनज्ञानवान्, तथा धीः-बुद्धिस्तया राजत इति धीरः परीषहोपसर्गाक्षोभ्यो वा स एवंभूतः सन् परेण दत्ते सत्याहारादिके एषणां चरेत्रिविध-याप्येषणया युक्तः सन् संयममनुपालयेत्, तथा निर्वृत इव निर्वृतः कषायोपशमाच्छीतीभूतः 'कालं' मृत्युकालं यावदभिकाङक्षेत् 'एतत्' यत् मया प्राक् प्रतिपादितं तत् 'केवलिनः' सर्वज्ञस्य तीर्थकृतो मतं ॥ एतद्य जम्बूस्वामिनमुद्दिश्य सुधर्मस्वाम्याह । तदेतद्यत्त्वया मार्गस्वरूपं प्रश्नितं तन्मया न स्वमनीषिकया कथितं, किं तर्हि ?, केवलिनो मतमेतदित्येवं मवता ग्राह्यं । इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-१९ समाप्तम्

मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथमश्रुतस्कन्धस्य एकादेशअध्ययन टीका परिसमाता।

## अध्ययनं-१२ समवसरणं 🤇

**वृ.** उक्तमेकादशमध्ययनं, साम्प्रतं द्वादशमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्त-राध्ययने भार्गोऽभिहितः, स च कुमार्गव्युदासेन सम्यग्मार्गतां प्रतिपद्यते, अतः कुमार्गव्युदासं चिकीर्षुणा तत्स्वरूपमवगन्तव्यमित्यतस्तत्स्वरूपनिरूपणार्थमिदमध्ययनमायातम्, अस्य चोपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि, तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं।

तद्यथा-कुमार्गाभिधायिनां क्रियाऽक्रियाऽज्ञानिकवैनयिकानां चत्वारि समवसरणानीह प्रतिपाद्यन्ते, नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे समवसरणमित्येतन्नाम तन्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह—

नि. [१९६] समवसरणेऽवि छक्कं सचित्ताचित्तमीसगं दव्वे | खेत्तंमि जॅमि खेत्ते काले जं जॅमि कालंमि ॥

**दृ.** समवरणमिति 'सृ गता' वित्येतस्य घातोः समवोपसर्गपूर्वस्य ल्युङन्तस्य रूपं, सम्यग्-एकीमावेनावसरणम्-एकत्र गमनं मेलापकः समवसरणं तस्मिन्नपि, न केवलं समाधौ, षड्विधो नामादिको निक्षेपः, तत्रापि नामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यविषयं पुनः समवसरणं नोआगमतो ज्ञशरी-रभव्यशरीरव्यतिरिक्तं सचित्ताचित्तमिश्रभेदात्रिविधं, सचित्तमपि द्विपदचतुष्पदापद भेदात्रिविध-मेव, तत्र द्विपदानां साधुप्रभृतीनां तीर्थकृञ्जन्मनिष्क्रमणप्रदेशादौ मेलापकः, चतुष्पदानां गवादीनां निपानप्रदेशादौ, अपदानां तु वृक्षादीनां स्वतो नास्ति समवसरणं, विवक्षया तु काननादौ भवत्यपि, अचित्तानां तु द्यणुकाद्यभ्रादीनां तथा मिश्राणां सेनादीनां समवसरणं, विवक्षया तु काननादौ भवत्यपि, क्षेत्रसमवसरणं तु परमार्थतो नास्ति, विवक्षया तु यत्र द्विपदादयः समवसरन्ति व्याख्यायते वा समवसरणं यत्र तत्क्षेत्रप्राधान्यादेवमुच्यते । एवं कालसमवसरणमपि द्रष्टव्यमिति ।

नि. [99७] भावसमोसरणं पुन नायव्वं छव्विहंमि भावंमि। अहवा किरिय अकिरिया अन्नाणी चेव वेणइया ।।

**वृ.** इदानीं भावसमवसरणमधिकृत्याह-भावानाम्-औदयिकादीनां समवसरणम्-एकत्र मेलापकोभावसमवसरणं, तत्रौदयिकोभाव एकविंशतिभेदः, तद्यथा-गतिश्चतुर्धा कषायाश्चतुर्विधाः एवंलिङ्गत्रिविधं, मिथ्यात्वाज्ञानासंयतत्वासिद्धत्वानि प्रत्येकमेकैकविधानि, लेश्याः कृष्णादिभिदेन षर्ड्विधा भवन्ति ।

औपशमिको द्विविधः सम्यक्त्वचारित्रोपशमभेदात् । क्षायोपशमिकोऽप्यष्टादशभेदभिन्नः, तद्यया-ज्ञानं मतिश्रुतावधिमनःपर्यायभेदाच्चतुर्धा अज्ञानं मत्यज्ञानश्रुताज्ञानविभङ्गभेदात्रिविधं, दर्शनं चक्षुरचक्षुरवधिदर्शनभेदात्रिविधमेव, लब्धिर्दानलाभभोगोपभोगवीर्यभेदात्पञ्चधा, सम्यक्त्वं चारित्रं चेति । जीवत्वभव्यत्वाभव्यत्वादिभेदात्पारिणामिकस्त्रिविधः ।

सान्निपातिकस्तुद्वित्रिचतुष्पञ्चकसंयोगैर्भवति, तत्र द्विकसंयोगः सिद्धस्य क्षायिकपारिणा-मिकभावद्वयसद्भावादवगन्तव्यः, त्रिकसंयोगस्तु मिथ्यार्धष्टिसम्यग्दष्टयविरतविरतानामौदयिक-क्षायोपशमिकपारिणामिकभावसद्भावादवगन्तव्यः, तथा भवस्थकेवलिनोऽप्यौदयिक-क्षायिकपारिणामिकभावसद्भावाद्विज्ञेय इति, चतुष्कसंयोगोऽपि क्षायिक सम्यग्दष्टीनामौद-यिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकभावसद्भावात्, तथौपशमिकसम्यग्दष्टीनामौदयि- कौपशमिकक्षायोपशमिकपारिणामिकभावसद्भावाचेति, पञ्चकसंयोगस्तु क्षायिक- सम्यग्ध्ष्टीना-मुपशमश्रेण्यां समस्तोपशान्तचारित्रमोहानां भावपञ्चकसद्भावाढिज्ञेय इति, तदेवं भावानां ढिकत्रिकचतुष्कपञ्चकसंयोगात्संभविनः सान्निपातिकभेदाः षड् भवन्ति, एत एव त्रिकसंयोग-चतुष्कसंयोगगतिभेदात्पञ्चदशधाग्रदेशान्तरेऽभिहिता इति। तदेवं षड्विधे भावे भावसमवसरणं-भावमीलनमभिहितम्, अथवा अन्यथा भावसमवसरणं निर्युक्तिकृदेव दर्शयति

क्रियां-जीवादिपदार्थोऽस्तीत्यादिकां वदितुं शीलं येषां ते क्रियावादिनः, एतद्विपर्स्ता अक्रियावादिनः, तथा अज्ञनिनो-ज्ञाननिह्वववादिनः तथा 'वैनयिका' विनयेन चरन्ति तस्रयोजना वा वैनयिकाः, एषा चतुर्णामपि सप्रभेदानामाक्षेपंकृत्वा यत्र विक्षेपः क्रियते तद्भावसमवसरणमिति, एतच्च स्वयमेव निर्युक्तिकारोऽन्त्यगाथया कथयिष्यति । साम्प्रतमेतेषामेवाभिधानान्वर्थ-तादर्शनद्वारेण स्वरूपमाविष्कुर्वन्नाहजीवा-दिपदार्थसम्भावोऽस्त्येवेत्येवं सावधारणक्रियाभयुपगमो येषां ते अस्तीति क्रियावादिनः, ते चैवंवादित्वान्मिथ्याद्षष्टयः, तथाहि-यदि जीवोऽस्त्येवे त्येवमभ्युप-गम्यते, ततः सावधारणत्वान्न कथश्चिन्नास्तीत्यतः स्वरूपसत्तावत्यररूपापत्तिरपि स्याद्, एवं च नानेकं जगत् स्यात्, नचैतदृष्टमिष्टं वा ।

नि. [११८] अत्थित्ति किरियवादी वयंति नत्थि अकिरियवादी य । अन्नाणी अन्नाणं विणइत्ता वेणइयवादी ।।

**वृ.** तथा नास्त्येव जीवादिकः पदार्थ इत्येवंचादिनोऽक्रियावादिनः, तेऽप्यसद्भूतार्थप्रतिपा-दनान्मिथ्याष्टय एव, तथाहि-एकान्तेन जीवास्तित्वप्रतिषेधे कर्तुरभावान्नास्तीत्येतस्यापि प्रतिषेध-स्याभावः, तदभावाच्च सर्वास्तित्वमनिवारितमिति। तथा न ज्ञानमज्ञानं तद्विद्यते येषां तेऽज्ञानिनः, ते ह्यज्ञानमेव श्रेय इत्येवं वदन्ति, एतेऽपि मिथ्याष्टय एव, तथाहिअज्ञानमेव श्रेय इत्येतदपि न ज्ञानमृते भणितुं पार्यते, तदभिधानाच्चावश्यं ज्ञानमभ्युपगतं तैरिति । तथा वैनयिका विनयादेव केवलात्स्वर्गमोक्षावाप्तिमभिलषन्तो मिथ्याष्टयो, यतो न ज्ञानक्रियाभ्यामन्तरेण मोक्षावाप्तिरिति

एषां च क्रियावाद्यादीनां स्वरूपं तन्निराकरणं चाचारटीकायां विस्तरेण प्रतिपादितमिति नेह प्रतन्यते । साम्प्रतमेतेषां भेदसंख्यानिरूपणार्थमाह–

नि. [११९] असियसयं किरियाणं अक्विरियाणं च होइ चुलसीती । अन्नाणिय सत्तद्वी वेणइयाणं च बत्तीसा ।।

नि. [१२०] तेसि मताणुमएणं पन्नवणा वण्णिया इहऽज्झयणे । सब्मावनिच्छयत्थं समोसरणमाहु तेणं तु ।।

#### नि. [१२१] सम्मद्दिडी किरियावादी मिच्छा य सेसगा वाई। जहिऊण मिच्छवायं सेवह वायं इमं सद्यं ॥

म्नृ. क्रियायादिनामशीत्यधिकं शतं भवति, तच्चानया प्रक्रियया, तद्यथा-जीवादयो नव पदार्था परिपाट्या स्थाप्यन्ते, तदधः स्वतः परत इति मेदद्वयं, ततोऽप्यधो नित्यानित्यभेदद्वयं, ततोऽप्यधस्तात्परिपाट्या कालस्वभावनियतीश्वरात्मपदानि पञ्चव्यवस्थाप्या ।

ततश्चैवं चारणिकाप्रक्रमः, तद्यथा-अस्ति जीवः स्वतो नित्यः कालतः, तथाऽस्ति जीवः स्वतोऽनित्यः कालत एव, एवं परतोऽपि भङ्गकद्वयं, सर्वेऽपि च चत्वारः कालेन लब्धाः, एवं खभावनियतीश्वरात्मपदान्यपि प्रत्येकं चतुर एव लभन्ते, ततश्च पञ्चापि चतुष्कका विंशतिर्भवन्ति, साऽपि जीवपदार्थेन लब्धा, एवमजीवादयोऽप्यष्टौ प्रत्येकं विंशतिं लभन्ते, ततश्च नव विंशतयो मीलिताः क्रियावादिनामशीत्युत्तरं शतं भवतीति ।

इदानीमक्रियाचादिनां न सन्त्येव जीवादयः पदार्था इत्येमभ्युपगमवतामनेनोपायेन चतुरशीतिरवगन्तव्या, तद्यथा-जीवादीन् पदार्थान् सप्तामिलिख्य तदधः स्वपरमेदद्वयं व्यवस्थाप्यं, ततोऽप्यधः कालयध्च्छानियतिस्वभावे श्वरात्सपदानि षड् व्यवस्थाप्यानि, मङ्गकानयनोपायत्त्वयं-नास्ति जीवः स्वतः कालतः, तथा नास्ति जीवः परतः कालतः, एवं यद्दच्छानियतिस्वभावेश्वरात्मभिः प्रत्येकं द्वौद्वौ भङ्गकौ लभ्येते, सर्वेऽपि द्वादश, तेऽपि च जीवादिपदार्थसप्तकेन गुणिता-श्चतुरशीति-रिति, तथाचोक्तम् –

II 9 II ''कालयधच्छानियतिस्वभावेश्वरात्मतश्चतुरशीति । नास्तिकवादिगणमते न सन्ति भावाः स्वपरसंस्थाः ॥

साम्प्रतमज्ञानिकानामज्ञानादेव विवक्षितकार्यसिद्धिमिच्छतां ज्ञानं तु सदपि निष्फलं बहुदोषवच्चेत्येवमभ्युपगमवतां सप्तषष्टिरनेनोपायेनावगन्तव्या-जीवाजीवादीन् नव पदार्थान् परिपाट्याव्यवस्थाप्यतदधोऽमी सप्त भङ्गकाः संस्थाप्याः-सत् असत् सदसत् अवक्तव्यं सदवक्तव्यं असदवक्तव्यं सदसदवक्तव्यमिति ।

अभिलापस्वयं-सन् जीवः को वेत्ति ? किं वा तेन ज्ञातेन ! 9, असन् जीवः को वेत्ति? किं वा ते ज्ञातेन ? २, सदसन् जीवः को वेत्ति ? किं वा तेन ज्ञातेन ! ३, अवक्त्यो जीवः को वेत्ति किं वा तेन ज्ञातेन ? ४, सदवक्तव्यो जीवः को वेत्ति ? किं वा तेन ज्ञातेन ? ५, असदवक्तव्यो जीवः को वेत्ति ? किं वा तेन ज्ञातेन ? ६, सदसदवक्तव्यो जीवः को वेत्ति ? किं वा तेन ज्ञातेन

एवमजीवादिष्वपि सप्त भङ्गकाः, सर्वेऽपि मिलिताषिष्टि, तथाऽपरेऽमी चत्वारो भङ्गकाः, तद्यधा-सती भावोत्पत्ति को वेत्ति ? किं वाऽनया ज्ञातया ? १, असती भावोत्पत्ति को वेत्ति किं वाऽनया ज्ञातया ? २, सदसती भावोत्पित्ति को वेत्ति किं वाऽनया ज्ञातया ? ३, अवक्तव्या भावोत्पत्ति को वेत्ति किं वाऽनया ज्ञातया ? ४, सर्वेऽपि सप्तषष्टिरिति, उत्तरंभङ्गकत्रयमुत्पन्नभावा-वयवापेक्षमिह भावोत्पत्ती न संभवतीति नोपन्यस्तम्, उक्तं च –

॥ ९ ॥ "अज्ञानिकवादिमतं नव जीवादीन् सदादिसप्तविधान् । भावोत्पत्ति सदसदुवेधाऽवाच्या च को वेत्ति ? ॥

इदानीं वैनयिकानां विनयादेव केवलात्परलोकमपीच्छतां द्वात्रिंशदनेन प्रक्रमेण योज्याः, तद्यथा-सुरनृपतियतिज्ञातिस्थविराधममातृपितृषु मनसा वाचा कायेन दानेन चतुर्विधो विनयो विधेयः, सर्वेऽप्पष्टी चतुष्कका मिलिता द्वात्रिंशदिति, उक्तं च–

II 9 II ''वैनयिकमतं विनयश्चेतोवाक्कायदानतः कार्य । सुरन्पतियतिज्ञातिस्थविराधममानृपितृषु सदा ॥

सर्वेऽप्येते क्रियाऽक्रियाऽज्ञानिवैनयिकवादिभेदा एकीकृताणि त्रिषष्टयधिकानि प्रावादुकमतशतानि भवन्ति ।

तदेवं वादिनां तभेदसंख्यां प्रदर्श्याधुना तेषामध्ययनोपयोगित्वं दर्शयितुमाह-'तेषां'

पूर्वोक्तवादिनां मतम्-अभिप्रायस्तेन यदनुमतं-पक्षीकृतं तेन पक्षीकृतेन पक्षीकृताश्रयणेन 'प्रज्ञापना' प्ररूपणा 'वर्णिता' प्रतिपादिता 'इह' अस्मिन्नध्ययने गणधरैः, किमर्थमिति दर्शयति-तेषां यः सद्भावः-परमार्थस्तस्य निश्चयो-निर्णयस्तदर्थं, तेनैव कारणेनेदमध्ययनं समवसरणाख्य-माहुर्गण-धराः, तथाहि-वादिनां सम्यगवसरणं-मेलापकस्तन्मतनिश्चयार्थमस्मिन्नध्ययने क्रियत इत्यतः समवसरणाख्यमिदमध्ययनं कृतमिति ॥

इदानीमेतेषां सम्यगमिथ्यात्त्ववादित्वं विभागेन यथा भवति तथा दर्शयितुमाह-सम्यग्-अविपरीता द्दष्टि-दर्शनं पदार्थपरिच्छित्तिर्यस्यासौ सम्यगद्दष्टि, कोऽसावित्याह-क्रियाम्-अस्तीत्येवंभूतां वदितुं शीलमस्येतिक्रियावादी, अत्र च क्रियावादीत्येतद 'अल्थित्ति किरियवादी' त्यनेन प्राक् प्रसाधितं सदनूद्य सम्यग्दष्टित्वं विधीयते, तस्यासिद्धत्वादिति, तथाहि --

अस्ति लोकालोकविभागः अस्त्यात्मा अस्ति पुण्यपापविभागः अस्ति तत्फलं स्वर्गनरकावाप्तिलक्षणं अस्तिकालः कारणत्वेनाशेषस्य जगतः प्रभववृद्धिस्थितिविनाशेषु साध्येषु तथा शीतोष्णवर्षवनस्पतिपुष्पफलादिषु चेति, तथा चोक्तम्-''कालः पचति भूतानी''- त्यादि, तथाऽस्ति स्वभावोऽपि कारणत्वेनाशेषस्य जगतः, स्वो भावः स्वभाव इतिकृत्वा, तेन हि जीवाजीवभव्यत्वाभव्यत्वमूर्तत्वामूर्त्तत्वानां स्वस्वरूपानुविधानात् तथा धर्माधर्माकाशकालादीनां च गतिस्थित्यवगाहपरत्वापरत्वादिस्वरूपापादनादिति, तथा चोक्तम् –

''कः कण्टकाना'' मित्यादि । तथा नियतिरपि कारणत्वेनाश्रीयते, तथा तथा पदार्थानां नियतेरेव नियतत्वात् तथा चोक्तम् ।-''प्राप्तव्यो नियतिबलाश्रयेणे'' त्यादि । तथा पुराकृतं, तञ्च शुभाशुभमिष्टानिष्टफलं कारणं, तथा चोक्तम् –

 || 9 ||
 ''यथा यथा पूर्वकृतस्य कर्मणः, फलं निधानस्थमिहोपतिष्ठते |

 तथा तथा पूर्वकृतानुसारिणी, प्रदीपहस्तेव मतिः प्रवर्तते ||

 || 9 ||
 ''स्वकर्मणा युक्त एव, सर्वो ह्युत्सचते जनः |

 स तथाऽऽकृष्यते तेन, न यथा स्वयमिच्छति || इत्यादि |

 -तथा पुरुषकारोऽपि कारणं, यस्मान्न पुरुषकारमन्तरेण किश्चित्सिध्यति, तथा चोक्तम् 

 -तथा पुरुषकारोऽपि कारणं, यस्मान्न पुरुषकारमन्तरेण किश्चित्सिध्यति, तथा चोक्तम् 

 || 9 ||
 ''न दैवमिति संचिन्त्य, त्यजेदुद्यममात्मनः !

 अनुद्यमेन कस्तैलं, तिलेभ्यः प्राप्नुमर्हति ! ।। (तथा)

 || २ ||
 ''उद्यमाच्चारु चित्राङ्गि !, नरो मद्राणि पश्यति ।

 उद्यमात्कृमिकीटोऽपि, भिनत्ति महतो द्रुमान् ।।

तदेवं सर्वानपिकालादीन् कारणत्वेनाभ्युपगच्छन् तथाऽऽत्मपुण्यपापपरलोकादिकं चेच्छन् क्रियावादी सम्यग्ध्धित्वेनाभ्युपगन्तव्यः । शेषकास्तु वादा अक्रियावादाज्ञानवादवैनयिकवादा मिथ्यावादा इत्येवं द्रष्टव्याः, तथाहि-अक्रियावाद्यत्वास्तिकोऽध्यक्षसिद्धं जीवाजीवादिपदार्थजा-तमपहुवन् मिथ्यार्धष्टिरेव भवति, अज्ञानवादी तु सति मत्यादिके हेयोपादेयप्रदर्शके ज्ञानपश्च केऽ-ज्ञानमेव श्रेय इत्येवं वदन् कयं नोन्मत्तः स्यात् ?, तथा विनयवाद्यपि विनयादेव केवलात् ज्ञानक्रिया-साध्यां सिद्धिमिच्छन्नपकर्णयितव्यः, तदेवं विपरीतार्थाभिधायितयैते मिथ्याध्योऽवगन्तव्याः ननु च क्रियावाद्यप्यशीत्युत्तरशतमेदोऽपि तत्र तत्र प्रदेशे कालादीनभ्युपगच्छन्नेव मिथ्यावादित्वेनोपन्यस्तः तत्कथमिह सम्यग्धष्टित्वेनोच्यतइति. उच्यते. स तत्रास्त्येव जीव इत्येवं सावधारणतयाऽभ्युपगमं कुर्वन् काल एवैकः सर्वस्यास्य जगतः कारणं तथा स्वभाव एव नियतिरेव पूर्वकृतमेव पुरुषकार एवेत्येवमपरानिरपेक्षतयैकान्तेन कालादीनां कारणत्वेनाश्रयणान्मिथ्यात्वं, तथाहि-अस्त्येव जीव इत्येवमस्तिना सह जीवस्य सामानाधिकरण्यात् यद्यदस्ति तत्तञीव इति प्राप्तम्, अतो निरवधारणपक्षसमाश्रयणादिह सम्यक्त्वमभिहितं, तथा कालादीनामपि समुदितानां परस्परसव्यपेक्षाणां कारणत्वेनेहाश्रयणात्सम्यक्त्वमिति।

ननु च कथं कालादीनां प्रत्येकं निरपेक्षाणां मिथ्यात्वस्वभावत्वे सति समुदितानां सम्यक्त्वसद्भावः ?, न हि वद्यत्येकं नास्ति तत्समुदायेऽपि भवितुमर्हति, सिकतातैलवत्, नैतदस्ति, प्रत्येकं पद्मरागादिमणिष्वविद्यमानापि रत्नावली समुदाये भवन्ती ध्वा, न चध्येऽनुपपन्नं नामेति यत्किश्चिदेतत्, तथा चोक्तम् –

| 11 9 11 | ''कालो सहाव नियई पुव्वकयं पुरिस कारणेगंता ।      |
|---------|--------------------------------------------------|
|         | मिच्छत्तं ते चेव उ समासओ होंति संमत्तं ।।        |
| 11311   | सव्वेवि य कालाई इह समुदायेण साहगा भणिया ।        |
|         | जुज़ंति य एमेव य सम्मं सव्वस्स कज़स्स ॥          |
| 11 3 11 | न हि कालादीहिंतो केवलएहिं तु जायए किंचि ।        |
|         | इह मुग्गरंधणादिवि ता सब्वे समुदिता हेऊ ।।        |
| 11.8.11 | जह नेगलक्खणगुणा वेरुलियादी मंगी विसंजुत्ता ।     |
|         | रयणावलिववएसं न लहंति महग्घमुल्लावि ।।            |
| 11411   | तह निययवादसुविणिच्छियावि अन्नोऽन्नप्क्खनिरवेक्खा |
|         | सम्मद्दंसणसद्दं सब्वेऽवि नया न पाविंति ॥         |
| 11 & 11 | जह पुण ते चेव मणी जहा गुणविसेसभागपडिबद्धा ।      |
|         | रयणावलित्ति भण्णइ चयंति पाडिकसन्नाओ ।।           |
| 11 9 11 | तह सब्वे नयवाया जहानुरूवविणिउत्तवत्तव्वा ।       |
|         | सम्मद्दंसणसद्दं लभंति विसेससन्नाओ ॥              |
| 11 2 11 | तम्हा मिच्छद्दिही सब्वेवि नया सपक्खपडिबद्धा ।    |
|         | अन्नोन्ननिस्सिया पूर्ण हवंति सम्मत्त सब्भावा ॥   |

यत एवं तस्मात्त्यक्त्वा मिथ्यात्ववादं-कालदिप्रत्येकैकान्तकारणरूपं 'सेवध्यम्' अङ्गीकुरुध्वं 'सम्यग्वादं' परस्परसव्यपेक्षकालादिकारणरूपम् 'इम' मिति मयोक्तं प्रत्यक्षासन्नं 'सत्यम्' अवितथमिति ।। गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, साम्प्रतं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यार-यितव्यं, तद्येदम्--

#### मू. (५३५) चत्तारि समोसरणाणिमाणि, पावादुया जाइं पुढो वयंति । किरियं अकिरियं विणियंति तइयं, अन्नाणमाहंसु चउत्थमेव ।।

**वृ.**अस्य च प्राक्तनाध्ययनेन सहायं संबन्धः तद्यथा-साधुना प्रतिपन्नभावमार्गेण कुमार्गाश्रिताः परवादिनः सन्यक् परिज्ञाय परिहर्तव्याः, तत्त्वरूपाविष्करणं चानेनाध्ययनेनोप-दिश्यते इति, अनन्तरसूत्रस्यानेन सूत्रेण सह संबन्धोऽयं, तद्यथा-संवृत्तो महाप्रज्ञो वीरो दत्तेषणां

I

चरत्रभिनिर्वृतः सन् मृत्युकालमभिकाङक्षेद् एतत्केवलिनो भाषितं, तथा परतीर्थकपरिहारं च कुर्यात् एतच्च केवलिनो मतम्, अतस्तत्परिहारार्थं तत्स्वरूपनिरूपणमनेन क्रियते । 'चत्वारी'ति संख्यापदम- परसंख्या- निवृत्त्यर्थं 'समवसरणानि' परतीर्थिकाभ्युपगमसमूहरूपाणि यानि प्रावादुकाः पृथक् पृथग्वदन्ति, तानि चामूनि अन्वर्थाभिधायिभिः संज्ञापदैर्निर्दिश्यन्ते, तद्यधा-क्रियाम्-अस्तीत्यादिकां वदितुं शीलं येषां ते क्रियावादिनः, तथाऽक्रियां-नास्तीत्यादिकां वदितुं शीलं येषां तेऽक्रियावादिनः, तथा तृतीया वैनयिकाश्चतुर्थात्त्वज्ञानिका इति ।

## मू. (५३६)अन्नाणिया ता कुसलावि संता, असंधुवा नो वितिगिच्छतिन्ना। अकोविया आहु अकोवियेहिं, अनानुवीइत्तु मुसं वयंति।।

**वृ.** तदेवं क्रियाऽक्रियावैनयिकाज्ञानवादिनः सामान्येन प्रदर्श्याधुना तद्दूषणार्थं तन्मतोपन्यासं पश्चानुपूर्व्यायस्तीत्यतः पश्चानुपूर्व्या कर्तुमाह, यदिवैतेषामज्ञानिका एव सर्वाप-लापितयाऽत्यन्तम- संबद्धा अतस्तानेवादावाह-अज्ञानं विद्यते येषामज्ञानेन वा चरन्तीत्यज्ञानिकाः, आज्ञानिका चा तावस्रदर्श्यन्ते, तेचाज्ञानिकाः किल वयं कुशला इत्येवंवादिनोऽपि सन्तः 'असंस्तुता' अज्ञानमेव श्रेय इत्येवंवादितया असंबद्धाः, असंस्तुतत्वादेव विचिकित्सा-चित्तविप्लुतिश्चित्तभ्रान्ति संशीतिस्तां न तीर्णा-नातिक्रान्ताः, तथाहि ते ऊचुः ।

य एते ज्ञानिनस्ते परस्परविरुद्धवादितया न यथार्थवादिनो भवन्ति, तथाहि-एके सर्वगत-मात्मानं वदन्ति तथाऽन्ये असर्वगतं अपरे अंगुष्ठपर्वमात्रं केचन श्यामाकतन्दुलमात्रमन्ये मूर्तममूर्तं हृदयमध्यवर्तिनं ललाटव्यवस्थितमित्याद्यात्मपदार्थ एव सर्वपदार्थपुरःसरे तेषां नैकवाक्यता, न चातिशयज्ञानी कश्चिदस्ति यद्वाक्यं प्रमाणीक्रियेत, न चासौ विद्यमानोऽप्युपलक्ष्यतेऽर्वाग्दर्शिना, 'नासर्वज्ञः सर्वं जानाती'ति वचनात्, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''सर्वज्ञोऽसाविति होतत्तत्कालेऽपि बुभुत्सुभिः । तज्ज्ञानज्ञेयविज्ञानभून्यैर्विज्ञायते कथम् ? ।।

न च तस्य सम्यक् तदुपायपरिज्ञानाभावात्संभवः, संभवाभावश्चेतरेतराश्रयत्वात्, तथाहि-न विशिष्टपरिज्ञानमृते तदवाप्त्युपायपरिज्ञानमुपायमन्तरेण च नोपेयस्य विशिष्टपरिज्ञान-स्यावाप्तिरिति, न च ज्ञानं ज्ञेयस्य स्वरूपं परिच्छेतुमलं, तथाहि-यत्किमप्युपलभ्यते तस्यार्वाग्मध्य-परभागैर्भाव्यं, तत्रार्वाग्भागस्यैवोपलब्धिर्नेतरयोः, तेनैव व्यवहितत्वात्, अर्वाग्भागस्यापि भागत्रय-कल्पनात्तत्सर्वारातीयभागपरिकल्पनया परमाणुपर्यवसानता, परमाणोश्च स्वभावविप्रकृष्टत्वाद-वर्गिदर्शनिनां नोपलब्धिरिति, तदेवं सर्वज्ञस्याभावादसर्वज्ञस्य च यथावस्थितवस्तुस्वरूपापरि-च्छेदात्सर्ववादिनां च परस्परविरोधेन पदार्ध स्वरूपाभ्युपगमात् यथोत्तरपरिज्ञानिनां प्रमादवतां बहुतरदोषसंभवादज्ञानमेव श्रेयः ।

तथाहि-यद्यज्ञानवान् कथश्चित्पादेनशिरसिहन्यात् तथापि चित्तशुद्धेर्न तआधाविधदोषा-नुषङ्गी स्यादित्येवमज्ञानिन एवंवादिनः सन्तोऽसंबद्धाः, न चैवंविधां चित्तविप्नुतिं वितीर्णा इति।तत्रैवंवादिनस्ते अज्ञानिका 'अकोविदा' अनिपुणाः सम्यक्परिज्ञानविकला इत्यवगन्तव्याः, तथाहि-यत्तैरभिहितं 'ज्ञानवादिनः परस्पर विरुद्धार्थवादितया न यथार्थवादिन' इति, तद्भवत्वसर्वज्ञ-प्रणीतागमाभ्युपगमवादिनामयथार्थवादित्वं, पत्तेरिति। तथाहि-प्रक्षीणाशेषावरणतया रागद्वेषमोहानामनृतकारणानामभावान्न तद्वाक्यम-यथार्थमित्येवं तत्प्रणीतागमवतां न विरोधवादित्वमिति। ननु च स्यादेतद् यदि सर्वज्ञः कश्चित्त्यात्, नचासौ संभवतीत्युक्तं प्राक्, सत्यमुक्तमयुक्तं तूक्तं, तथाहि-यत्तावदुक्तं 'न चासौ विद्यमानोऽ-युपलक्ष्यतेऽर्वाग्दर्शिनेति' तदयुक्तं, यतो यद्यपि परचेतोवृत्तीनां दुरन्वयत्वात्सरागा वीतरागा इव चेष्टन्ते वीतरागाः सरागा इवेत्यतः प्रत्यक्षेणानुपलब्धि, तथापि संभवानुमानस्य सद्भावात्तद्वा-धकप्रमाणाभावाद्य तदस्तित्वमनिवार्यं, संभवानुमानं त्विदं-व्याकरणादिना शास्त्राभ्यासेन संस्क्रियमाणायाः प्रज्ञाया ज्ञानातिशयो होयावगमंप्रत्युपलब्धः, तदन्न कश्चित्तथाभूताभ्यासव-शात्सर्वज्ञोऽपि स्यादिति, न च तदभावसाधकं प्रमाणमस्ति।

तथाहि-न तावदर्वाग्दर्शिप्रत्यक्षेण सर्वज्ञा भावः साधयितुं शक्यः, तस्य हि तज्ज्ञानज्ञेय-विज्ञानशून्यत्वाद्, अशून्यत्वाभ्युपगमे च सर्वज्ञत्वापत्तिरिति।नाप्यनुमानेन, तदव्यभिचारिलिज्ञा-भावादिति। नाप्युपमानेन सर्वज्ञाभावः साध्यते, तस्य साध्श्यबलेन प्रवृत्तेः, न च सर्वज्ञाभावे साध्ये ताधग्विधं साध्श्यमस्ति येनासौ सिध्यतीति। नाप्यर्थापत्या, तस्याः प्रत्यक्षादिप्रमाणपूर्वकत्वेन प्रवृत्तेः प्रत्यक्षादीनां च तत्साधकत्वेनाप्रवर्तनात् तस्या अप्यप्रवृत्तिः।

नाप्यागमेन, तस्य सर्वज्ञसाधकत्वेनापि दर्शनात्, नापि प्रमाणपञ्चकाभावरूपेणाभावेन सर्वज्ञाभावः सिध्यति, तथाहि-सर्वत्र सर्वदान संभवति तदग्राहकं प्रमाणमित्येतर्वाग्दर्शिनो वक्तुं न युज्यते, तेन हि देशकालविप्रकृष्टानां पुरुषाणां यद्विज्ञानं तस्य ग्रहीतुमशक्यत्वात्, तद्ग्रहणे वातस्यैव सर्वज्ञत्वापत्तेः, न चार्वाग्दर्शिनांज्ञानंनिवर्तमानं सर्वज्ञाभावं साधयति, तस्याव्यापकत्वात्, न चाव्यापकव्यावृत्या पदार्थव्यावृत्तिर्युक्तेति, न च वस्त्वन्तरविज्ञानरूपोऽभावः सर्वज्ञाभाव-साधनायालं, वस्त्वन्तरसर्वज्ञयोरेकज्ञानसंसर्गप्रतिबन्धाभावत् ।

तदेवं बाधकप्रमाणाभावात्संभवानुमानस्य च प्रतिपादितत्वादस्ति सर्वज्ञः, तस्रणीताग-माभ्युपगमाच्च मतभेददोषो दूरापास्त इति, तथाहि-तस्रणीतागमाभ्युपगमवादिनामेकवाक्यता शरीरमात्रव्यापी संसार्यात्माऽस्ति, तत्रैव तद्गुणोपलब्धेरिति, इतरेतराश्रयदोषश्चात्र नावतरत्येव, यतोऽभ्यस्यमानायाः प्रज्ञाया ज्ञानातिशयः स्वात्मन्यपि ६ष्टो, न च ६ष्टेऽनुपपन्नं नामेति ।

यदप्यभिहितंतद्यथा 'न च ज्ञानं ज्ञेयस्य स्वरूपं परिच्छेलुमलं, सर्वत्रार्वाग्भागेन व्यवधानात्, सर्वारातीयागस्य च परमाणुरूपतयाऽतीन्द्रियत्वा'दिति, एतदपि वाङ्मात्रमेव, यतः सर्वज्ञज्ञानस्य देशकालस्वभावव्यवहितानामपि ग्रहणान्नास्ति व्यवधानसंभवः, अर्वाग्दर्शिज्ञानस्याप्य-वयवद्वारेणावयविनि प्रवृत्तेर्नास्ति व्यवधान, न ह्यवयवी स्वावयवैर्व्यवधीयत इति युक्तिसंगतम्, अपिच-अज्ञानमेव श्रेय इत्यत्राज्ञानमिति किमयं पर्युदास आहोस्विद्यसज्यप्रितषेधः ?, तत्र यदि ज्ञानादन्यदज्ञानमिति ततः पर्युदासवृत्त्या ज्ञानान्तरमेव समाश्रितं स्यात् नाज्ञानवाद इति, अय ज्ञानं न भवतीत्यज्ञानं तुच्छो नीरूपो ज्ञानाभावः स च सर्वसामर्थ्यहित इति कथं श्रेयानिति ?

अपिच-अज्ञानं श्रेय इति प्रसज्यप्रतिषेधेन ज्ञानं श्रेयो न भवतीति क्रियाप्रतिषेध एव कृतः स्याद्, एतञ्चाध्यक्षबाधितं, यतः सम्यगज्ञानादर्थं परिच्छिद्य प्रवर्तमानोऽर्थक्रियार्थी न विसंवाद्यत इति।किंच-अज्ञानप्रमादवद्भिःपादने शिरःस्पर्शनेऽपि स्वल्पदोषतां परिज्ञायैवाज्ञानं श्रेय इत्यभ्युपगभ्यते, एवं च सति प्रत्यक्ष एव स्यादभ्युपगमविरोधो, नानुमानं प्रमाणमिति। तथा तदेवं सर्वथा ते अज्ञानवादिनः 'अकोविदा' धर्मोपदेशं प्रत्यनिपुणाः स्वतोऽकोविदेभ्य एव स्वशिष्येभ्य 'आहुः' कथितवन्तः, छान्दसत्वाच्चैकवचनं सूत्रे कृतमिति ।

शाक्या अपि प्रायशोऽज्ञानिकाः, अविज्ञोपचितं कर्म बन्धंन यातीत्येवं यतस्तेऽभ्युपगम-यन्ति, तथा ये च बालमत्तसुप्तादयोऽस्पष्टविज्ञाना अबन्धका इत्येवमभ्युपगमं कुर्वन्ति, ते सर्वेऽप्यकोविदा द्रष्टव्या इति । तथाऽज्ञानपक्षसमाश्रयणाद्याननुविचिन्त्य भाषणान्मृषा ते सदा वदन्ति । अनुविचिन्त्य भाषणं यतो ज्ञाने सति भवति, तत्पूर्वकत्वाद्य सत्यवादस्य, अतोज्ञाना-नभ्युपगमादनुविचिन्त्य भाषणाभावः, तदभावाश्च तेषां मृषावादित्वमिति ।।

मू. (५३७) सद्यं असद्यं इति चिंतयंता, असाहु साहुत्ति उदाहरंता। जेमे जणा वेणइया अनेगे, पुट्ठावि भावं विणइंसु नाम।।

**वृ.** साम्प्रतं वैनयिकवादं निराचिकीर्षु प्रक्रमते-सद्यो हितं 'सत्यं' परमार्थो यथावस्थित-पदार्थनिरूपणं वा मोक्षो वा तदुपायभूतो वा संयमः सत्यं तदसत्यम् 'इति' एवं 'विचिन्तयन्तो' मन्यमानाः, एवमसत्यमपि सत्यमिति मन्यमानाः, तथाहि-सम्यग्दर्शनज्ञान- चारित्राख्यो मोक्षमार्गः सत्यस्तमसत्यत्वेन चिन्तयन्तो विनयादेव मोक्ष इत्येतदसत्यमपि सत्यत्वेन मन्यमानाः, तथा असाधुमप्यविशिष्टकर्मकारिणं वन्दनादिकया विनयप्रतिपच्या साधुम् 'इति' एवम् 'उदारन्तः' प्रतिपादयन्तो न सम्यग्यथावस्थितधर्मस्य परीक्षकाः, युक्तिविकत्तं विनयादेव धर्म इत्येवमभ्युपगमात्, क एते इत्येतदाह –

ये 'इमे' बुद्धया प्रत्यक्षासन्नीकृता 'जना इव' प्राकृतपुरुषा इव जना वैनयेन चरन्ति वनयिका-विनयादेव केवलात्स्वर्गमोक्षावाप्तिरित्येवंवादिनः 'अनेके' बहवो द्वात्रिंशद्मेदभिन्न- त्वात्तेषां, ते च विनयचारिणः केनचिद्धर्मार्थिना पृष्टाः पृष्टाः सन्तोऽपिशब्दादपृष्टा वा 'भावं' परमार्थं यथार्थोपलद्धं स्वाभिप्रायं वा विनयादेव स्वर्गमोक्षावाप्तिरित्येवं 'व्यनैषुः' विनीतवन्तः- सर्वदा सर्वस्य सर्वसिद्धये विनयं ग्राहितवन्तः, नामशब्दः संभावनायां, संभाव्यत एव विनयात्स्व- कार्यसिद्धिरित्येवं 'व्यनैषुः' विनीतवन्तः- सर्वदा सर्वस्य सर्वसिद्धये विनयं ग्राहतवन्तः, नामशब्दः संभावनायां, संभाव्यत एव विनयात्स्वकार्यसिद्धिरिति, तदुक्तम्-''तस्मात्कल्याणानां सर्वेषां भाजनं विनय'' इति ॥

मू. (५३८) अनोवसंखा इति ते उदाहू, अहे स ओभासइ अम्ह एवं।

लवावसंकी य अनागएहिं, नो किरियमाहंसु अकिरियवादी ।। वृ. किंचान्यत्-संख्यानं संख्या-परिच्छेदः उप-सामीप्येन संख्या उपसंख्या-सम्यग्यथा-वस्थितार्थपरिज्ञानं नोपसंख्याऽनुपसंख्या तयाऽनुपसंख्यया-अपरिज्ञानेन व्यामूढमतयस्ते वैनयिकाः स्वाग्रह ग्रस्ता इति एतद्-यता विनयादेव केवलात्स्वर्गमोक्षावाप्तिरित्यु- दाहतवन्तः, एतच्च ते महामोहाच्छादिता 'उदाहुः' उदाहृतवन्तः-यथैवं सर्वस्य विनयप्रतिपत्या स्वोऽर्थ-स्वर्गमोक्षादिकः अस्माकम् 'अवभासते' आविर्भवति प्राप्यते इतियावत्, अनुपसंख्योदाहतिश्च तेषामेवमवगन्तव्या। तद्यथा-ज्ञानक्रियाभ्यां मोक्षसद्भावे सति तदपास्य विनयादेवैकस्मात्तदवा-सयभ्युपग-मादिति, यदप्युक्तं 'सर्वकल्याणभाजनं' तदपि सम्यग्दर्शनादिसंबचे सति विनयस्य कल्याणमाक्त्वं भवति नैककस्येति, तद्रहितोहि विनयोपेतः सर्वस्य प्रहतया न्यत्कारमेवापादयति, ततश्च विवक्षितार्थाव-भासनाभावात्तेषामेवंवादिनामज्ञानावृतत्वमेवावशिष्यते, नाभिप्रेतार्था-याप्तिरित्युक्ता वैनयिकाः साम्प्रतमक्रियावादिदर्शनं निराचिकीर्षु पश्चार्धमाह-लवं-कर्म तस्मादपशङ्कितुम्-अपसर्तुं शीलं येषां ते लवापशङ्किनो-लोकायतिकाः शाक्यादयश्च, तेषामात्मैव नास्ति कुतस्तक्रिया तज्ञनितो वा कर्मबन्ध इति, उपचारमात्रेण त्वस्ति बन्धः, तद्यथा ।

॥ ९ ॥ "बद्धा मुक्ताश्च कथ्यन्ते, मुष्टिग्रन्थिकपोतकाः । न चान्ये द्रव्यतः सन्ति, मुष्टिग्रन्थिकपोतकाः ॥

तथाहि-बौद्धानामयमभ्युपगमो, यथा-'क्षणिकाः सर्वसंस्कारा' इति 'अस्थितानां कुतः क्रिये' त्यक्रियावादित्वं, योऽपि स्कन्धपञ्चकाभ्युपगमस्तेषां सोऽपि संवृतिमात्रेण न परमार्थेन, यतस्तेषामयमभ्युपगमः, तद्यथा-विचार्यमाणाः पदार्थान कथश्चिदप्यात्मानां विज्ञानेन समर्पयितुमलं

तथाहि-अवयवी तत्त्वान्यत्त्वाभ्यां विचार्यमाणो न घटां प्राश्चति, नाप्यवयवाः परमाणुपर्यवसानतयाऽतिसूक्ष्मत्वाज्ज्ञानगोचरतां प्रतिपद्यन्ते, विज्ञानमपि ज्ञेयाभावेनमूर्तस्य निराकारतयान स्वरूपं बिभर्ति, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ ''यथा यथाऽर्थाश्चिन्त्यन्ते, विविच्यन्ते तथा तथा । यद्येतत्त्वयमर्थेभ्यो, रोचते तत्र के वयम् ? ॥

इति, प्रच्छन्नलोकायतिका हि बौद्धाः, तत्रानागतैः क्षणैः चशब्दादतीतैश्च वर्तमानक्षण-स्यासंगतेर्न क्रिया, नापि च तञ्जनितः कर्मबन्ध इति । तदेवमक्रियावादिनो नास्तिकवादिनः सर्वापलापितया लवावङ्किनः सन्तो न क्रियामाहुः, तथा अक्रिय आत्मा येषां सर्वव्यापितया तेऽप्यक्रियावादिनः सांख्याः ।

तदेवं ते लोकायतिकबौद्धसांख्या अनुपसंख्यया-अपरिज्ञानेनेति-एतत् पूर्वोक्तमुदा-इतवन्तः, तथैतत्त्वज्ञानेनैवोदाहृतवन्तः, तद्यथा-अस्माकमेवमभ्युपगमेऽर्थीऽवभासते-युज्यमानको भवतीति, तदेवं श्लोकपूर्वार्द्धं काकाक्षिगोलकन्यायेनाक्रियावादिमते ऽप्यायोज्यमिति।

साम्प्रतमक्रियावादिनामज्ञानविजृम्भितं दर्शयितुमाह-

मू. (५३९) सम्पिस्सभावं च गिरा गहीए, से मुम्पुई हो अनानुवाई। इमं दूपक्खं इममेगपक्खं, आ हंसु छलायतणं च कम्पं।।

**वृ.** स्वकीययंगा गिरा-वाचा स्वाभ्युपगमेनैव 'गृहीते' तस्मिन्नर्थे नान्तरीयकतया वा समागते सति तस्याऽऽयातस्यार्थस्य गिरा प्रतिषेधं कुर्वाणाः 'सम्मिश्रीभावम्' अस्तित्वनास्तित्वाभ्युपगमं ते लोकायतिकादयः कुर्वन्ति, वाशब्दाव्यतिषेधे प्रतिपाद्येऽस्तित्वमेव प्रतिपादयन्ति, तथाहि-लोकायतिकास्तावस्वशिष्येभ्योजीवाद्यभावप्रतिपादकं शास्त्रं प्रतिपादयन्तो नान्तरीयकतयाऽऽ-त्मानं कर्तारं करणं च शास्त्रं कर्मतापन्नांश्च शिष्यानवश्यमभ्युपगच्छेयुः, सर्वशून्यत्वे त्वस्य त्रितयस्याभावान्मिश्रीभावो व्यत्ययोवा । बौद्धा अपि मिश्रीभावेमवमुपगताः, तद्यथा –

11 9 11 ''गन्ता च नास्ति कश्चिद्गतयः षङ् बौद्धशासने प्रोक्ताः । गम्पत इति च गति स्याच्छुति कथं शोभना बौद्धी ? ।

तथा-'कर्मनास्ति फलंचास्ती' त्यसति चात्मनि कारके कथं षऽ्गतयः ? , ज्ञानसन्तानस्यापि संतानिव्यतिरेकेण संवृतिमत्त्वात् क्षणस्य चास्थितत्वेन क्रियाऽभावान्न नानागतिसंभवः, सर्वाण्यपि कर्माण्यबन्धनानि प्ररूपयन्ति स्वागमे, तथा पञ्च जातकशतानि च बुद्धस्योपदिशन्ति तथा-

#### II 9 II ''मातापित्तरौ हत्वा बुद्धशरीरे च रुधिरमुत्पाद्य । अर्हद्वधं च कृत्वा स्तूपं भित्त्वा च पश्चैते ।।

आवीचिनरकं यान्ति।' एवमादिकरयागमस्य सर्वशून्यत्वे प्रणयनमयुक्तिसंगतं स्यात्, तथा जातिजरामरणरोगसोकोत्तममध्यमाधमत्वानि च न स्यु, एष एव च नानाविधकर्मविपाको जीवास्तित्वं कर्तृत्वं कर्मवत्त्वं चावेदयति, तथा --

II 9 II "गान्धर्वनगरतुल्या मायास्वप्नोपपातघनसद्दशाः ।

मृगतृष्णानीहाराम्बुचन्द्रिकालातचक्रसमाः ॥

इति भाषणाच्च स्पष्टमेव मिश्रीभावोपगमनं बौद्धानामिति । यदिवा-नानाविधकर्मविपा-काभ्युपगमात्तेषां व्यत्यय एवेति, तथा चोक्तम् --

II 9 II "यदि शून्यस्तव पक्षो मरपक्षनिवारकः कथं भवति ? । अध मन्यसे न शून्यस्तथापि मत्पक्ष एवासौ ।।

इत्यादि, तदेवं वौद्धाः पूर्वोक्तया नीत्या मिश्रीभावमुपगता नास्तित्वं प्रतिपादयन्तोऽ-स्तित्वमेव प्रतिपादयन्ति ॥ तथा सांख्य अपि सर्वव्यापितया अक्रियमात्मानमभ्युपगम्य प्रकृति-वियोगान्मोक्षसद्भावं प्रतिपादयन्तस्तेऽप्यात्मनो बन्धं मोक्षं च स्ववाचा प्रतिपादयन्ति, ततश्च बन्धमोक्षसद्भावं सति स्वकीयया गिरा सक्रियत्वे गृहीते सत्यात्मनः सम्मिश्रीभा उं व्रजन्ति, यतो न क्रियामन्तरेण बन्धमोक्षौ घटेते, वाशब्दादक्रियत्वे गृहीते सत्यात्मनः सम्मिश्रीभा उं व्रजन्ति, यतो न क्रियामन्तरेण बन्धमोक्षौ घटेते, वाशब्दादक्रियत्वे गृहीते सत्यात्मनः सम्मिश्रीभा उं व्रजन्ति, यतो म क्रियामन्तरेण बन्धमोक्षौ घटेते, वाशब्दादक्रियत्वे प्रतिपाद्ये व्यत्यय एव-सक्रियत्वं तेषां स्ववाचा प्रतिपद्यते । तदेवं लोकायतिकाः सर्वाभावाभ्युपगमेन क्रियाऽभावं प्रतिपादयन्ति बौद्धाश्च क्षणिकत्वात्सर्वशून्यत्वाश्चाक्रियामेवाभ्युपगमयन्तः स्वक्रीयागमप्रणयनेन चोदिताः सन्तः सम्मिश्रीभावं स्ववाचैव प्रतिपद्यन्ते, तथा सांख्याश्चाक्रियमात्मानमभ्युपगच्छन्तो बन्धमोक्षसद्भावं च स्वाभ्युपगमेनैव सम्मिश्रीभावं व्रजन्ति व्यत्ययं च एतस्रतिपादितं ।

यदिवा बौद्धादिः कश्चित्स्याद्धादिना सम्यग्धेतुध्धान्तैर्वाकुलीक्रियमाणः सन् सम्यगुत्तरं दातुसमर्थो यत्किञ्चनभाषितया 'मुम्भुई होइ'ति गद्गदभाषित्वेनाव्यक्तभाषी भवति, यदिवा प्राकृतशैल्या छान्दसत्वाच्चायमर्थी द्रष्टव्यः, तद्यथा-मूकादपि मूको मूकमूको भवति, एतदेव दर्शयति-स्याद्धादिनोक्तं साधनमनुवदितुं शीलमस्येत्यनुवादी तद्यतिषेधादननुवादी, सद्धेतुभिव्यार्कुलितमना मौनमेव प्रतिपद्यत इति भावः, अननुभाष्य च प्रतिपक्षासाधनं तथाऽदूषयित्वा च स्वपक्षं प्रतिपादयन्ति, तद्यथा –

'इदम्' अस्मदभ्युपगतं दर्शनमेकः पक्षोऽस्येति एकपक्षमप्रतिपक्षतयैकान्तिकम-विरुद्धार्थाभिधायितया निष्प्रतिवाधं पूर्वापराविरुद्धमित्यर्थः, इदं चैवंभूतमपि सदि (क्लमि)त्याह-ढौपक्षावस्येति द्विपक्षं-सप्रतिपक्षमनैकान्तिकं पूर्वापरविरुद्धार्थाभिधायितया विरोधिवचनमित्यर्थः, यथा च विरोधिवचनत्वं तेषां तथा प्राग्दशितमेव, यदिवेदमस्मदीयं दर्शनं द्वौ पक्षावस्येति द्विपक्षं-कर्मबन्धनिर्जरणं प्रति पक्षद्वयसमाश्रयणात्, तत्समाश्रयणं चेहामुत्र च वेदनां चौरपारदारिकादी-नामिव, ते हि करचरणनासिकादिच्छेदादिकामिहैव पुष्पकल्पां स्वकर्मणो विडम्बनामनुभवन्ति अमुत्र च नरकादौ तत्सलभूतां वेदनां समनुभवन्तीति, एवमन्यदपि कर्मोभयेद्यमभ्युपगम्यते, तच्चेदं 'प्राणी प्राणिज्ञान' मित्यादि पूर्ववत्, तथेदमेकः पक्षोऽस्येत्येकपक्षं इहैव जन्मनि तस्य वेदलात्, तच्चेदम् -- अविज्ञोपचितं परिज्ञोपचितमीर्यापथं स्वप्नान्तिकं चेति । तदेवं स्याद्वादिमाऽभियुक्ताः स्वदर्शनमेवमन्तरोक्तया नीत्या प्रतिपादयन्ति, तथा स्याद्वादिसाधनोक्तौ छलायतनं-छलं नवकम्बलो देवदत्त इत्यादिकं 'आहुः' उक्तवन्तः, चशब्दादन्यद्य दूषणाभासादिकं, तथा कर्म च एकपक्ष-द्विपक्षादिकं प्रतिपादितवन्त इति, यदिवा पडायतनानि-उपादानकरणानि आश्चवद्वाराणि श्रोत्रेन्द्रिया दीनि यस्य कर्मणस्तत्षडायतनं कर्मेत्येवमाहुरिति ।।

मू. (५४०) ते एवमक्खंति अबुज्झमाणा, विरुवरुवाणि अकिरियवाई। जे मायइत्ता बहवे मणूसा, भमंति संसारमणोवदग्गं।।

**ष्टृ.** साम्प्रतमेतद्दूषणायाह-'ते' चार्चाकवौध्धादयोऽक्रियावादिन एवमाचक्षते, सद्भाव-मबुध्यमाना मिथ्यामलपटलावृतात्मानः परमात्मानं च व्युद्-ग्राहयन्तो 'विरूपरूपाणि' नानाप्रकाराणि शास्त्राणि प्ररूपयन्ति, तद्यथा --

॥ ९ ॥ "दानेन महाभोगाश्च देहिनां सुरगतिश्च शीलेन । भावनया च विमुक्तिस्तपसा सर्वाणि सिद्यन्ति ॥

तथा पृथिव्यापस्तेजो वायुरित्येतान्येव चत्वारि भूतानि विद्यन्ते, नापरः कश्चित्सुखटुःख-भागात्मा विद्यते, यदिवैतान्यप्यविचारितरमणीयानि न परमार्थतः सन्तीति, स्वप्नेन्द्रजालम-रूमरीचिकानिचयद्विचन्दादिप्रतिभासरूपत्वात्सर्वस्येति । तथा 'तथा सर्वं क्षणिकं निरात्मकं' 'मुक्तिस्तु शून्यतार्धप्रेस्तदर्था शेषभावना' इत्यादीनि नानाविधानि शास्त्राणि व्युदग्राहयन्त्यक्रियात्मा-नोऽक्रियावादिन इति । ते च परमार्थमबुध्यमाना यद्दर्शनम् 'आदाय' गृहीत्वा बहवो मनुष्याः संसारम् 'अनवदग्रम्' अपर्यवसानमरहट्टघटीन्यायेन 'भ्रमन्ति' पर्यटन्ति, तथाहि-लोकायतिकानां सर्वशून्यत्वे प्रतिपाद्ये न प्रमाणमस्ति, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ ''तत्त्वान्युपप्लुतानीति, युक्त्यभावे न सिध्यति । साऽस्तिचेत्सैव नस्तत्त्वं, नत्सिद्धौ सर्वमस्तु सत् ॥

न च प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणम्, अतीतानागतभावतया पितृनिबन्धनस्यापि व्यवहारस्यासिद्धेः, ततः सर्वसंव्यवहारोच्छेदः स्यादिति । बौद्धानामप्ययन्तक्षणिकत्वेन यस्तुत्वाभावः प्रसजति, तथाहि-यदेवार्थक्रियाकारि तदेव परमार्थतः सत्, न च क्षणः क्रमेणार्थक्रिया करोति, क्षणिकत्वहानेः, गपि यौगपद्येन एकस्मिन्नेव क्षणे सर्वकार्यापत्तेः, न चैतदृष्टमिष्टं वा, नच ज्ञानाधारमात्मानं गुणिन-मन्तरेण गुणभूतस्य संकलनाप्रत्ययस्य सद्भाव इत्येतच्र प्रागुक्तप्रायं, यच्चोक्तं- 'दानेन महाभोगा' इत्यादि तदाहतिरपि कथञ्चिदिष्य एवेति, न चाभ्युपगमा एव बाधायै प्रकल्प्यन्त इति ।

मू. (५४९) नाइद्यो उएइ न अत्यमेति, न चंदिमा वड्ढति हायती वा।

सलिला न संदंति न वंति वाया, वंझो नियतो कसिणे हु लोए ।।

वृ. पुनरपि शून्यमताविर्भावनायाह-सर्वशून्यवादिनो ह्यक्रियावादिनः सर्वाध्यक्षामा-दित्योद्गमनादिकामेव क्रियां तावन्निरुन्धन्तीति दर्शयति-आदित्यो हि सर्वजनप्रतीतो जगव्य-दीपकल्पो दिवसादिकालविभागकारी स एव तावन्न विद्यते, कुतस्तस्योद्गमनमस्तमयनं वा ?

यद्य जाञ्चल्यमानं तेजोमण्डलं ४श्यते तद् भ्रान्तमतीनां द्विचन्द्रादिप्रतिभासमृग-तृष्णिकाकल्पं वर्तते।तथानचन्द्रमा वर्धते शुक्लपक्षे, नाप्यपरपक्षे प्रतिदिनमपहीयते, तथा 'न सलिलानि' उदकानि 'स्यन्दन्ते' पर्वतनिइरिभ्यो नम्र वन्ति । तथा वाताः सततगतयो न वान्ती। किंबहुनोक्तेन ? , कृत्स्नोऽप्ययंलोको 'वन्ध्यः' अर्थशून्यो 'नियतो' निश्चितः अभावरूप इतियावत्, सर्वमिदं यदुपलभ्यते तन्मायास्वप्नेन्द्रजालकल्पमिति ।

मू. (५४२) जहाहि अँधे सह जोतिणावि, रूवाइ नो पस्सति हीननेत्ते । संतंपि ते एवमकिरियवाई, किरियं न पस्संति निरुद्धपत्रा ।।

ष्ट्र. एतत्परिहर्तुकाम आह-यथा ह्यन्धो-जात्यन्धः पश्चाद्वा 'हीननेत्रः' अपगतचक्षु 'रूपाणि' घटपटादीनि 'ज्योतिषापि' प्रदीपादिनापि सह वर्तमानो 'न पश्चति' नोपलभते, एवं तेऽप्यक्रियावादिनः सदपि घटपटादिकं वस्तु तक्रियां चास्तित्वादिकां परिस्पन्दादिकां वा न पश्चन्ति । किमिति ? --

यतो निरुद्धा-आच्छादिता ज्ञानावरणादिना कर्मणा प्रज्ञा-ज्ञानं येषां ते तथा, तथाहि-आगोपालङ्गनादिप्रतीतः समस्तान्धकारक्षयकारी कमलाकरोद्धाटनपटीयानादित्योद्गमः प्रत्यहं भवन्नुपलक्ष्यते, तत्क्रिया च देशाद्देशान्तरावाप्तयाऽन्यन्न देवदत्तादौ प्रतीताऽनुभीयते। चन्द्रमाश्च प्रत्यहं क्षीयमाणः समस्तक्षयं यावत्पुनः कलाभिवृध्ध्या प्रवर्धमानः संपूर्णावस्था यां यावदध्य-क्षेणैवोपलक्ष्यते। तथा सरितश्च प्रावृषि जलकछोलाविलाः स्यन्दमाना ६श्यन्ते। वायवश्च वान्तो वृक्षभङ्गकम्पादिभिरनुमीयन्ते। यद्योक्तं भवता।

सर्वमिदं मायास्वप्नेन्द्रजालकल्पमिति, तदसत्, यतः सर्वाभावे कस्यचिदमायारूपस्य सत्यस्याभावान्मायाया एवाभावः स्यात्, यश्च मायां प्रतिपादयेत् यस्य च प्रतिपाद्यते सर्वशून्यत्वे तयोरेवाभावात्कुतस्तद्वयवस्थितिरिति ?, तथा स्वप्नोऽपि जाग्रदवस्थायां सत्यां व्यवस्थाप्यते तस्या अभावे तस्याप्यभावः स्यात्ततः स्वप्नमभ्युपगच्छता भवता तन्नान्तरीयकतया जाग्रदवस्थाऽ वश्यमभ्युपगता भवति, तदभ्युपगमेच सर्वशून्यत्वहानि, नच स्वप्नोऽप्यभावरूप एव, स्वप्नेऽप्यनु-भूतादेः सद्भावात्, तथा चोक्तम् –

॥ १॥ ''अणुहूयदिइर्चितिय सुयपयइवियारदेवयाऽनूया। सुमिणस्स निमित्ताइं पुण्णं पावं च नाभावो॥

इन्द्रजालव्यवस्थाऽप्यपरसत्यत्वे सति भवति, तदभावे तु केन कस्य चेन्द्रजालं व्यवस्थाप्येत् ?, द्विचन्द्रप्रतिभासोऽपि रात्रौ सत्यामेकस्मिश्च चन्द्रमस्युपलंभकसद्भावे च घटते न सर्वशून्यत्वे, न चाभावः कस्यचिदप्यत्यन्ततुच्छरूपोऽस्ति, शशविषाणकूर्मरोमगगनारविन्दादीनामत्यन्ता-भावप्रसिद्धानां समासप्रतिपाद्यस्यैवार्थस्याभावो न प्रत्येकपदवाच्यार्थस्येति, तथाहि –

भाषत्रासञ्चाना सनासत्रासायस्य पायस्य नापा न प्रत्यभ्यपाय्यायस्याता, संयाह – शशोऽप्यस्ति विषाणमप्यस्ति किंत्वत्र शशमस्तकसमवायि विषाणं नास्तीत्येतत्प्रतिपाद्यते, तदेवं सम्बन्धमात्रमत्र निषिध्यते नात्यन्तिको वस्त्वभाव इति, एवमन्यत्रापि द्रष्टव्यमिति । तदेवं विद्यमानायामप्यस्तीत्यादिकायां क्रियायां निरुद्धप्रज्ञास्तीर्थिका अक्रियावादमाश्रिता इति ।

अनिरुद्धप्रज्ञास्तु यथावस्थितार्थवेदिनो भवन्ति, तथाहि-अवधिमनःपर्यायकेव-लज्ञानिनस्त्रैलोक्योदरविवरवर्तिनः पदार्थान् करतलामलकन्यायेन पश्यन्ति, समस्तश्रुतज्ञानिनोऽपि आगमबलेनातीतानागतानर्थान् विदन्ति, येऽप्यन्येऽष्टाङ्गनिमित्तपारगास्तेऽपि निमित्तबलेन जीवादिपदार्थं परिच्छेदं विदधति, तदाह-

#### मू. (५४३) संवच्छरं सुविणं लक्खणं च, निमित्तदेहं च उप्पाइयं च। अडुंगमेयं बहवे अहित्ता, लोगंसि जाणंति अनागताइं।.

**वृ. '**सांवत्सर' मिति ज्योतिषं स्वप्नप्रतिपादको ग्रन्थः स्वप्नस्तमधीत्य 'लक्षणं' श्रीवत्सादिकं, चशब्दादान्तरबाह्यभेदभिन्नं, 'निमित्तं' वाक्**प्रशस्तशकुनादिकं देहे भवं दैहं-मषकतिलकादि, उ**त्पाते भवमौत्पातिकम्-उल्कापातदिग्दाहनिर्धातभूमिकम्पादिकं, तथा अष्टाङ्गं च निमित्तमधीत्य, तद्यया-

भौममुत्यातं स्वप्नमान्तरिक्षमाङ्गं स्वरं लक्षणं व्यञ्जनमित्येवंरूपं नवमपूर्वतृतीयाचारवस्तु-विनिर्गतं सुखदुःखजीवितमरणलाभालाभादिसंसूचकं निमित्तमधीत्य लोकेऽस्मिन्नतीतानि वस्तूनि अनागतानि च 'जानन्ति' परिच्छिन्दन्ति, न च शून्यादिवादेष्वेतद्घट, तस्मादप्रमाणकेव तैरभिधीयत इति ॥

#### मू. (५४४) केई निमित्ता तहिया भवंति, केसिंचि तं विष्पडिएति नाणं । ते विञ्जभावं अणहिज्जमाणा, आहंसु विञ्जापरिमोक्खमेव ।।

**वृ**. एवं व्याख्याते सति आह परः-ननु व्यभिचार्यपि श्रुतमुपलभ्यते, तथाहिचतुर्दश-पूर्वविदामपि षट्स्थानपतित्वमागम उदघुष्यते किं पुनरप्टाङ्गनिमित्तशास्त्रविदाम् ?, अत्र चाङ्गवर्जितानां निमित्तशास्त्राणामानुष्टुमेन छन्दसाऽर्धत्रयोदश शतानि सूत्रं तावन्त्येव सहाणि वृत्तिस्तावत्प्रमाणलक्षा परिभाषेति, अङ्गस्य त्वर्धत्रयोदशसहस्राणि सूत्रं, तत्परिमाणलक्षा वृत्तिरपरिमितं वार्तिकमिति, तदेवमप्टाङ्गनिमित्तवेदिनामपि परस्परतः षट्स्थानपतितत्वेन व्यभिचारित्वमत इदमाह--

'केई'त्यादि, छान्दसत्वात्राकृतसैल्या वा लिङ्गव्यत्ययः, कानिचिन्निमित्तानि 'तथ्यानि' सत्यानि भवन्ति, केषाश्चित्तु निमित्तानां निमित्तवेदिनां वा बुद्धिवैकल्यात्तयाविधक्षयोपशमाभावेन तत् निमित्तज्ञानं 'विपर्यासं' व्यत्ययमेति, आर्हतानामपि निमित्तव्यभिचारः समुपलभ्यते, किं पुनस्तीर्थिकानां ?, तदेवं निमित्तशस्त्रस्य व्यभिचारमुपलभ्य 'ते' अक्रियावादिनो 'विद्यासद्भावं' विदायमनधीयानाः सन्तो निमित्तं तथा चान्यथा च भवतीति मत्वा ते 'आहंसु विज्ञापलिभोक्खमेव' विद्यायाः-श्रुतस्य व्यभिचारेण तस्य परिमोक्षं-परित्यागमाहुः-उक्तवन्तः ।

यदिवा-क्रियाया अभावादिद्यया-ज्ञानेनैव मोक्षं-सर्वकर्मच्युतिलक्षणमाहुरिति । कचिञ्चर-मपादर्स्यैवं पाठः, 'जाणामु लोगंसि वयंति मंद'ति, विद्यामनधीत्यैव स्वयमेव लोकमस्मिन् वा लोकेभावान् स्वयंजानीमः, एवं 'मंदाः' जडा वदन्ति, न चनिमित्तस्य तथ्यता, तथाहिकस्यचित्कृव-चित्क्षुतेऽपि गच्छतः कार्यसद्धिदर्शनात्, सच्छकुनसद्भावेऽपि कार्यविधातदर्शनाद्, अतो निमित्तबलेनादेशविधायिनां मृषावाद एव केवलमिति, नैतदस्ति, न हि सम्यगधीतस्य श्रुतस्यार्थे विसंवादोऽस्ति, यदपि षट्स्थानपतितत्वमुदघोष्यते तदपि पुरुषाश्रितक्षयोपशमवशेन, न च प्रमाणाभासव्यभिचारे सम्यकप्रमाणव्यभिचाराशङ्का कर्तुं युज्यते ।

तथाहि-मरुमरीचिकानिचये जलग्राहि प्रत्यक्षंव्यभिचरतीतिकृत्वा किं सत्यजलग्राहिणोऽपि प्रत्यक्षस्य व्यभिचारो युक्तिसंगतो भवति ?, न हि मशकवर्तिरग्निसिद्धावुपदिश्यमाना व्यभि-चारिणीति सत्यधूमस्यापि व्यभिचारो, न हि सुविवेचितं कार्यं कारणं व्यभिचरतीति, ततश्च प्रमातुरयमपराधो न प्रमाणस्य, एवं सुविवेचितं निमित्तश्रुतमपि न व्यभिचरतीति, यश्च क्षुतेऽपि कार्यसिद्धिदर्शनेन व्यभिचारः शङ्कयते सोऽनुपपन्नः, तथाहि –

कार्याकूतात् क्षुतेऽपि गच्छतो या कार्यसिद्धि साऽपान्तराले इतरशोभननिमित्त-बलात्संजातेत्येवमवगन्तव्यं, शोभननिमित्तप्रस्थितस्यापीतरनिमित्तबलात्कार्यव्याघात इति, तथा च श्रुति-किल बुद्धः स्वशिष्यानाहूयोक्तवान्, यथा 'द्वादशवार्षिकमन्न दुर्भिक्षं भविष्यतीत्यतो देशान्तराणि गच्छत यूयं' ते तद्वचनादच्छन्तस्तेनैव प्रतिषिद्धाः, यथा 'मा गच्छत यूयम्, इहाद्यैब पुण्यवान् महासत्त्वः संजातस्तस्रभावात्सुभिक्षं भविष्यति'तदेवमन्तराऽपरनिमित्तसद्भावा-त्तद्व्यभिचारशङ्केति स्थितम् ।

मू. (५४५) ते एवमक्खंति समिच्च लोगं, तहा तहा समणा माहणा य । सयं कडं नन्नकडं च दुक्खं, आहंसु विञ्जाचरणं पमोक्खं।।

**वृ.** साम्प्रतं क्रियावादिमतं दुदूषयिषुस्तन्मतमाविष्कुर्वन्नाह-ये क्रियात एव ज्ञाननिरपेक्षायाः दीक्षादिलक्षणाया मोक्षमिच्छन्ति ते एवमाख्यान्ति, तद्यथा-'अस्ति माता पिता अस्ति सुचीर्णस्य कर्मणः फल'मिति, किं कृत्वा त एवं कथयन्ति ?-क्रियात एव सर्वं सिध्यतीति स्वाभिप्रायेण 'लोकं' स्थावरजङ्गमात्मक 'समेत्य' ज्ञात्वा, किल वयं यथावस्थितवस्तुनो ज्ञातार इत्येवमभ्युपगम्य सर्व मस्त्येवेत्येवं सावधारणं प्रतिपादयन्ति, न कथश्चिन्नास्तीति, कथमाख्यान्ति ? ।

'तथा तथा' तेन प्रकारेण, यथा यथा क्रिया तथा तथा स्वर्गनरकादिकं फलमिति, ते च श्रमणास्तीर्थिका ब्राह्मणा वा क्रियात एव सिद्धिमिच्छन्ति, किञ्च-यत् किमपि संसारे दुःखं तथा सुखं च तत्सर्वं स्वयमेवात्मना कृतं, नान्येन कालेश्वरादिना, न चैतदक्रियावादे घटते, तत्र ह्यक्रियत्वादात्मनोऽकृतयो रेव सुखदुःखयोः संभवः स्यात्, एवं च कृतनाशाकृताभ्यागमौ स्याताम्, अत्रोच्यते, सत्मस्त्यात्मसुखदुःखादिकं, न त्वस्त्येव।

तथाहि-यद्यस्त्येव इत्येवं सावधारणमुच्यते ततश्च न कथश्चित्रास्तीत्यापन्नम्, एवं च सति सर्वं सर्वात्मकमापद्येत्, तथा च सर्वलोकस्य व्यवहारोच्छेदः स्यात्, न च ज्ञानरहितायाः क्रियायाः सिद्धि, तदुपायपरिज्ञानाभावात्, न चोपायमन्तरेणोपेयमवाप्यत इति प्रतीतं, सर्वा हि क्रिया झानवत्येव फलवत्युपलक्ष्यते, उक्तश्च –

II 9 II ''पढमं नामं तओ दया, एवं चिट्ठति सव्यसंजए I अन्नाणी किं काही, किं वा नाही छेवपावयं II

इत्यतो ज्ञानस्यापि प्राधान्यं, नापि ज्ञानादेव सिद्धिः, क्रियारहितस्य ज्ञानस्य पङ्गोरिव कार्यसिद्धेरनुपपत्तेरित्यालोच्याह-'आहंसुविज्ञाचणं पमोक्**खं'ति, न ज्ञाननिरपेक्षायाः क्रियायाः** सिद्धि, अन्धस्येव, नापि क्रियाविकलस्य ज्ञानस्य पङ्गोरिव, इत्येवमवगम्य 'आहुः' उक्तवन्तः तीर्थकरगणधरादयः, कमाहुः ?, मोक्षं, कथं ?, विद्या च-ज्ञानं चरणं च-क्रिया ते द्वे अपि विद्येते कारणत्वेन यस्येति विगृह्यार्शआदित्वान्मत्वर्थीयोऽच्, असौ विद्याचरणो मोक्षः-ज्ञानक्रियासाध्य इत्यर्थः, तमेवंसाध्यं-मोक्षं प्रतिपादयन्ति ।

यदिवाऽन्यथा पातनिका, केनैतानि समवसरणानि प्रतिपादितानि ? यद्योक्तं यद्य वक्ष्यते इत्येतदाशङ्क्रयाह-'ते एवमक्खंती' त्यादि, अनिरुद्धा-कृवचिदप्यस्खलिता प्रज्ञायतेऽनयेति प्रज्ञाज्ञानं येषां तीर्थकृतां तेऽनिरुद्धप्रज्ञाः, त 'एवम्' अनन्तरोक्तया प्रक्रियया सम्यगाख्यान्ति-प्रतिपादयन्ति 'लोकं' चतुर्दशरज्ञ्यात्मकं स्थावरजङ्गभाख्यं वा 'समेत्य' केवलज्ञानेन करतलामलकन्यायेन ज्ञात्वा तथागताः-तीर्थकरत्वं केवलज्ञानं च गताः, 'श्रमणाः' साधवो 'ब्राह्मणाः' संयतासंयताः, लौकिकी व वाचोयुक्तिः, किम्भूतास्त एवमाख्यान्तीति सम्बन्धः, तथा तथेति वा क्वचित्पाठः ।

यथा समाधिमार्गो व्यवस्थितस्तथा तथा कथयन्ति, एतच कथयन्ति-यथा यत्किञ्चित्संसारा-न्तर्गतानामसुमतां दुःखम्-असातोदयस्वभावं, तस्रतिपक्षभूतं च सातोदयपादितं सुखं, तत्स्वयम्-आत्मना कृतं, नान्येन कालेश्वरादिना कृतमिति, तथा चोक्तम्–

II 9 II ''सव्वो पुव्वकयाणं कम्माणं पावए फलविवागं । अवराहेसु गणेसु य निमित्तमित्तं परो होइ ''

एतच्चाहुस्तीर्थकरगणधरादयः, तद्यधा-विद्या-ज्ञानं चरणं-चारित्रं क्रिया तत्प्रधानो मोक्षस्तमुक्तवन्तो, न ज्ञानक्रियाभ्यां परस्परनिरपेक्षाभ्यामिति, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ "क्रियां च सज्ज्ञानवियोगनिष्फलां, क्रियाविहीनां च विबोधसम्पदम् । निरस्यता क्लेशसमूहशान्यते त्वया शिवायालिखितेव पद्धति :।।

मू. (५४६) ते चक्खु लोगंसिंह नायगा उ, मग्गाणुसासंति हितं पयाणं । तहा तहा सासयमाहु लोए, जंसी पया माणव ! संपगाढा ।।

**q.** किञ्च-'ते' तीर्थकरगणधरादयोऽतिशयज्ञानिनोऽस्मिन् लोके चक्षुरिव चक्षुर्वर्तन्ते, यथा हि चक्षुर्योग्यदेशावस्थितान् पदार्थान् परिच्छिनत्ति एवं तेऽपि लोकस्य यथावस्थितप-दार्थाविष्करणंकारयन्ति, तथाऽस्मिन् लोकेते नायकाः-प्रधानाः, तुशब्दो विशेषणे, सदुपदेशदानतो नायका इति, एतदेवाह-'मार्गं' ज्ञानादिकं मोक्षमार्गं 'अनुशासति' कथवन्ति प्रजना-प्रजायन्त इति प्रजाः-प्राणिनस्तेषां, किम्भूतं ? ।

हितं, सद्गतिप्रापकमनर्थनिवारकं च, किञ्च-चतुर्दशरज्ञ्वात्मके लोके पञ्चास्तिकायात्मके वा येन येन प्रकारेण द्रव्यास्तिकनयाभिप्रायेण यद्वस्तु शाश्वतं तत्तथा 'त आहुः' उक्तवन्तः, यदिवा लोकोऽयं प्राणिगणः संसारान्तर्वर्ती यथा यथा शाश्वतो भवति तथा ततैवाहुः, तद्यथा-यथा यथा मिथ्यादर्शनाभिवृद्धिस्तथा तथा शाश्वतो लोकः, तथाहि-तत्र तीर्थकराहारकवर्ज्याः सर्व एव कर्मबन्धाः सम्भाव्यन्त इति ।

तथा च महारम्पादिभिश्चतुर्भि स्थानैर्जीवा नरकायुष्कं यावन्निर्वर्तयन्ति तावत्संसारानुच्छेद इति, अथवा यथा यथा रागद्वेषादिवृद्धिस्तता तथा संसारोऽपि शाश्वत इत्याहुः, यथा यथा च कर्मोपचयमात्रा तथा तथैव संसारभिवृद्धिरिति । दुष्टमनोवाक्कायाभिवृद्धौ वा संसाराभिवृद्धिरवग-न्तव्या, तदेवं संसारस्याभिवृद्धिर्भवति । 'यस्मिश्च' संसारे, प्रजायन्त इति 'प्रजाः' जन्तवः, हे मानव !, मनुष्याणामेव प्रायश उपदेशार्हत्वात्मानवग्रहणं, सम्यगनारकतिर्यडनरामरभेदेन 'प्रगाढाः' प्रकर्षेण व्यवस्थिता इति । लेशतो जन्तुभेदप्रदर्शनद्वारेण तत्पर्यटनमाह–

मू. (५४७) जे रक्खसा वा जमलोइया वा, जे वा सुरा गंधव्वा य काया। आगासगामी य पुढोसिया जे,पुणो पुणो विष्परियासुवेति ।।

**वृ.** 'ये' केचन व्यन्तरभेदाँ राक्षसात्मानः, तदग्रहणाद्य सर्वेऽपि व्यन्तरा गृह्यन्ते तथा यमलौकिकात्मानः, अम्बर्ष्यादयस्तदुपलक्षणात्सर्वे भवनपतयः तथा ये च 'सुराः' सौधर्मादि-वैमानिकाः, चशब्दाज्योतिष्काः सूर्योदयः, तथा ये 'गान्धर्वा' विद्याधरा व्यन्तरविशेषा वा, तद- ग्रहणं च प्राधान्यख्यापनार्थं, तथा 'कायाः' पृथिवीकायादयः षडपि गृह्यन्त इति । पुनरन्येन प्रकारेण सत्त्वान्संजिधृक्षुराह-ये केचन 'आकाशगामिनः' संप्राप्ताकाशग-

मनलब्ध्यश्चतुर्विधदेवनिकायविद्याधरपश्चिवायवः, तथा येच 'पृथिव्याश्रिताः' पृथिव्यप्तेजोवन-स्पतिद्वित्रिचतुष्पञ्चेन्द्रियास्ते सर्वेऽपि स्वकृतकर्मभिः पुनः पुनर्विविधम्-अनेकप्रकारं पर्यासंपरिक्षेपम- रहट्टघटीन्येन परिम्रमणमुप-सामीप्येन् यान्ति-गच्छन्तीति ।।

मू. (५४८) जमाहु ओहं सलिलं अपारेंगं, जाणाहि णं भवगहणं दुमोक्खं। जंसी विसन्ना विसयंगणाहिं, दुह्रओऽवि लोयं अनुसंघरंति।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-'यं' संसारसागरम् आहुः-उक्तवन्तस्तीर्थकरगणधरादयस्तढिदः, कथमाहुः -स्वयम्भूरमणसलिलौधवदपारं, यथा स्वयम्भूरमणसलिलौघो न केनचिछलचरेण स्थलचरेण वा लङ्घयितुं शक्यते एवमयमपि संसारसागरः सम्यग्दर्शनमन्तरेण लङ्घयितुं न शक्यत इति दर्शयति-'जानीहि' अवगच्छ णमिति वाक्यालङ्कारे, भवगहनमिदं-चतुरशीतियोनिलक्षप्रमाणं यथासम्भवं सङ्घयेयासङ्घयेयानन्तस्थितिकं दुःखेन मुच्यत इति दुर्मोक्षं-दुरुत्तरमस्तिवादिनामपि, किं पुनर्नास्तिकानाम् ? पुनरपि, भवगहनोपलक्षितं संसारमेव विशिनष्टि ।

'यन्न' यस्मिन् संसारे सावद्यकर्मानुष्ठायिनः कुमार्गपतिता असत्समवसरणग्राहिणो 'विषण्णा' अवसक्ता विषयप्रधाना अङ्गना विषयाङ्गनास्ताभिः, यदिवा विषयाश्चङ्गनाश्च विषयाङ्ग-नास्ताभिर्वशीकृताः सर्वत्र सदनुष्ठानेऽवसीदन्ति, तएवं विषयाङ्गनादिके पङ्के विषण्णा 'द्विधाऽपि' आकाशाश्चितं पृथिव्याश्चितं च लोकं, यदिवा स्थावरजङ्गमलोकं 'अनुसंचरन्ति' गच्छन्ति, यदिवा-'द्विधाऽपि' इति लिङ्गमात्रप्रव्रज्ययाऽविरत्या रागद्वेषाभ्यां वा लोकं-चतुर्दशरज्ञ्वात्मकं स्वकृत-कर्मप्रेरिता 'अनुसञ्चरन्ति' बम्ध्रम्यन्त इति ॥

मू. (५४९) न कम्मुणा कम्म खर्वेति बाला, अकम्मुणा कम्म खर्वेति धीरा।

मेघाविणो लोभमयावतीता, संतोसिणो नो पकरेति पार्व ।।

ष्ट्र.किञ्चान्यत्-ते एवमसत्समवसरणाश्रिता मिथ्यात्वादिभिर्दोषैरभिभूताः सावद्येतरविशेषा-नभिज्ञाः सन्तः कर्मक्षपणार्थमभ्युद्यता निर्विवेकतया सावद्यमेव कर्म कुर्वते, न च 'कर्मणा' सावद्यारम्भेण 'कर्म' पापं 'क्षपयन्ति' व्यपनयन्ति, अज्ञानत्वाद्धाला इव वालास्त इति, यथा च कर्मक्षिप्यते तथा दर्शयति-'अकर्मणा तु' आश्रवनिरोधेन तु अन्तशः शैलेश्यवस्थायां कर्म क्षपयन्ति 'वीराः' महासत्त्वाः सद्वैद्या इव चिकित्सयाऽऽमयानिति ।

मेधा-प्रज्ञा सा विद्यते येषां ते मेघाविनः-हिताहितप्राप्तिपरिहाराभिज्ञा लोभमयं-परिग्रहमेवातीताः परिग्रहातिक्रमाल्लोभातीताः-वीतरागाइत्यर्थः, 'सन्तोषिणः' येन केनचित्सन्तुष्य अवीतरागा अपीति, यदिवा यत एवातीतलोभा अत एव सन्तोषिण इति, त एवंभूता भगवन्तः 'पापम्' असदनुष्ठानापादितं कर्म 'न कुर्वन्ति' नाददति ।

क्वचित्याठः, 'लोभभयादतीता' लोभश्चभयं च समाहारद्वन्द्वः, लोभाद्वा भयं तस्पादतीताः सन्तोषिण इति, न पुनरुक्ताशङ्का विधेयेति, अतो लोभातीतत्वेन प्रतिषेधांशो दर्शितः, सन्तोषिण इत्यनेन च विध्यंश इति, यदिवा लोभातीतग्रहणेन समस्तलोभाभावः संतोषिण इत्यनेन तु सत्यप्यवीतरागत्वे नोलठटलोभा इति लोभाभावं दर्शयन्नपरकषायेभ्यो लोभस्य प्राधान्यमाह, ये च लोभातीतास्तेऽवश्यं पापं न कुर्वन्ति इति स्थितम् ॥

मू. (५५०) ते तीयउप्पन्नमणागयाइं, लोगस्स जाणंति तहागयाइं। नेतारो अन्नेसि अनन्ननेया, बुद्धा हु ते अंतकडा भवंति।।

वृ. ये च लोभातीतास्ते किम्भूता भवन्ति इत्याह-'ते' वीतरागा अल्पकषाया वा 'लोकस्य' पश्चास्तिकायात्मकस्य प्राणिलोकस्य वाऽतीतानि-अन्य-जन्माचरितानि उत्पन्नानि-वर्तमाना-वस्थायीनि अनागतानि-च भवान्तरभावीनि सुखदुःखादीनि 'तथागतानि' यथैव स्थितानि तथै व अवितथं जानन्ति, न विभङ्गज्ञानिन इव विपरीतं पश्यन्ति, तथाह्यागमः --

''अनगारे णं भंते ! माई मिच्छादिड्ठी रायगिहनयरे समोहए वाणारसीए नयरीए रूवाइं जाणइ पासइ ? , जाव से से दंसणे विवजासे भवती'' त्यादि, ते चातीतानागतवर्तमानज्ञानिनः प्रत्यक्षज्ञानिनश्चतुर्दशपूर्वविदो वा परोक्षज्ञानिनः 'अन्येषां' संसारोत्तितीर्षूणां भव्यानां मोक्षं प्रति नेतारः सदुपदेशं वा प्रत्युपदेष्टारो भवन्ति, न च ते स्वयम्बूद्धत्वादन्येन नीयन्ते-तत्त्वावबोधं कार्यन्त इत्यनन्यनेयाः, हिताहितप्राप्तिपरिहारं प्रति नान्यस्तेषां नेता विद्यत इति भावः ।

ते च 'बुद्धाः' स्वयंबुद्धास्तीर्थकरगणधरादयः, हुशब्दश्चशब्दार्थे विशेषणे वा, तथाच प्रदर्शित एव, ते च भवान्तकराः संसारोपादानभूतस्य वा कर्मणोऽन्तकरा भवन्तीति। यावदद्यापि भवान्तं न कुर्वन्ति तावद्यतिषेध्यमंशं दर्शयितुमाह-

मू. (५५१) ते नेव कुव्वंति न कारवंति, भूताहिसंकाइ दुगुंछमाणा। सया जता विष्पनमंति धीरा, विण्णत्ति धीरा य हवंति एगे।।

ृृृः 'ते' प्रत्यक्षज्ञानिनः परोक्षज्ञानिनो वा विदितवेद्याः सावद्यमनुष्ठानं भूतोपमर्दाभिशङ्कया पापं कर्म जुगुप्समानाः सन्तो न स्वतः कुर्वन्ति, नाप्यन्येन कारयन्ति, कुर्वन्तमप्यपरं नानुमन्यन्ते तथा स्वतो न मृषावादं जल्पन्ति नान्येन जल्पयन्ति नाप्यपरं जल्पन्तमनुजानन्ति, एवमन्यान्यपि महाव्रतान्यायोज्यानीति । तदेवं 'सदा' सर्वकालं 'यताः' संयताः पापानुष्ठानान्निवृत्ता विविधं-संयमानुष्ठानं प्रति 'प्रणमन्ति' प्रह्वीभवन्ति ।

केते?-'धीराः' महापुरुषा इति। तथैकेकेचन हेयोपादेयं विज्ञायापिशब्दासम्यकपरिज्ञाय तदेव निशङ्कं यज्जिनैः प्रवेदितमित्धेवंकृतनिश्चयाः कर्मणि विदारयितव्ये वीरा भवन्ति, यदिवा परीषहोपसर्गानीकविजयाद्वीरा इति पाठान्तरं वा 'विण्णत्तिवीरा य भवंति एगे' 'एके' केचन गुरुकर्माणोऽल्पसत्त्वाः विज्ञप्तिज्ञानं, तन्मात्रेणैव वीर नानुष्ठानेन, न च ज्ञानादेवाभिलषिता-र्थावाप्तिरुपजायते, तथाहि --

II 9 II "अधीत्य शास्त्राणि भवन्ति मूर्खा, यस्तु क्रियावान् पुरुषः स विद्वान् । संचिन्त्यतामौषधमातुरं हि, न ज्ञानमात्रेण करोत्यरोगम् ।।

मू. (५५२) डहरे य पाणे वुड्ढे य पाणे, ते आत्तओ पासइ सव्वलोए । उव्वेहती लोगमिणं महंतं, बुद्धेऽपमत्तेसु परिव्वएज्ञा ।।

**वृ.** कानि पुनस्तानि भूतानि ? यच्छङ्कयाऽऽरम्भं जुगुप्सन्ति सन्त इत्येतदाशङ्कयाह-ये केचन 'डहरे'तिलघवः कुन्थ्वादयः सूक्ष्मा वा, ते सर्वेऽपि प्राणाः-प्राणिनः येच वृद्धाः-बादरशरी- रिणस्तान्सर्वानप्यात्मतुल्यान्-आत्मवत्पश्यति-सर्वस्मिन्नपि लोके यावस्रमाणंभम तावदेव कुन्योरपि, यथा वा मम दुःखमनभिमतमेवं सर्वलोकस्यापि, सर्वेषामपिप्राणिनां दुःखमुत्पद्यते, दुःखाद्वोद्विजन्ति, तथा चागमः – ''पुढविकाए णं भंते ! अर्क्कते समाणे केरिसयं वेयणं वेएइ !'' इत्याद्याः सूत्रालापकाः, इति मत्वा तेऽपि नाक्रमितव्यान संघट्टनीयाः, इत्येवं यः पश्यति स पश्यति । तथा लोकमिमं महान्तमुस्रेक्षते, षडजीवसूक्ष्माबादरभेदैराकुलत्वान्महान्तं, यदिवाऽनाद्यनिधनत्वान्महान् लोकः, तथाहि-भव्या अपि केचन सर्वेणापि कालेन न सेत्स्यन्तीति ।

यद्यपि द्रव्यतः षडद्रव्यात्मकत्वात् क्षेत्रतश्चतुर्दशरज्जप्रमाणतया सावधिको लोकस्तथापि कालतो भावतश्चानाद्यनिधनत्वात्पर्यायाणां नानन्तत्वान्महान् लोकस्तमुद्रेक्षत इति । एवं च लोकमुद्येक्षमाणो बुद्धः-अवगततत्त्वः सर्वाणि प्राणिस्थानान्यशाश्वतानि, तथा नात्रापसदे संसारे सुखलेशोऽप्यस्तीत्येवं मन्यमानः 'अप्रमत्तेषु' संयमानुष्ठायिषु यतिषु मध्ये तथाभूत एव परि-समन्ताद्व्रजेत् परिव्रजेत्, यदिवा बुद्धः सन् 'प्रमत्तेषु' गृहस्थेषु अप्रमत्तः सन संयमानुष्ठाने परिव्रजेदिति

मू. (५५३) जे आयओ परओ वावि नश्चा, अलमप्पणो होति अलं परेसिं।

तं जोइभूतं च सयावसेञ्जा, जे पाउकुञ्जा अनुवीति धम्मं ॥

**वृ.** किञ्च-'यः' स्वयं सर्वज्ञ आत्मनैलोक्योदरविवरवर्तिपदार्थीदर्शी यथाऽवस्थितं लोकं ज्ञात्वा तथा यश्च गणधरादिकः 'परतः' तीर्थकरादेर्जीवादीन् पदार्थान् विदित्वा परेभ्य उपदिशति स एवंभूतो हेयोपादेयवेदी 'आत्मनस्त्रातुमलं' आत्मानं संसारावटात्पालयितुं समर्थो भवति, तथा परेषां च सदुपदेशदानताम्नाता जायते ।

'तं' सर्वइं स्वत एव सर्ववेदिनं तीर्थकरादिकं परतोवेदिनं च गणधरादिकं 'ज्योतिर्भूतं' पदार्थप्रकाशकतया चन्द्रादित्यप्रदीपकल्पमात्महितमिच्छन् संसारदुःखोढिग्नः कृतार्थमात्मानं भावयन् 'सततम्' अनवरतम् 'आवसेत्' सेवेत, गुर्वन्तिक एव यावज्जीवं वसेत्, तथा चोक्तम् ॥ १॥ ''नाणस्स होइ भागी थिरयरओ दंसणे चरित्ते य।

धना आवकहाए गुरुकुलवासं न मुंचति ॥

क एवं कुर्युः ? इति दर्शयति-येकर्मपरिणतिमनुविचिन्त्य ''माणुस्सखेत्तजाइ'' इत्यादिना दुर्लभां च सद्धर्मावाप्तिं सद्धर्म वा श्रुतचारित्राख्यं क्षान्त्यादिदशविधसाधुधर्मं श्रावकधर्मं वा 'अनुविचिन्त्य' पर्यालोच्य ज्ञात्वा वा तमेव धर्मं यथोक्तानुष्ठानतः 'प्रादुष्कुर्यु' प्रकटयेयुः ते गुरुकुलवासं यावज्जीवमासेवन्त इति, यदिवा ये ज्योतिर्भूतमाचार्यं सततमासेवन्ति तं एवागमज्ञा धर्ममनुविचिन्त्य 'लोकं' पञ्चास्तिकायात्मकं चतुर्दशरज्ज्वात्मकं वा प्रादुष्कूर्युरिति क्रिया ।

मू. (५५४) अत्ताण जो जाणति जो य लोगं, गईं च जो जाणइ नागईं च।

जो सासयं जाण असासयं च, जातिं मरणं च जणोववायं ।।

वृ. किंचान्यत्-यो ह्यात्मानं परलोकयायिनं शरीराद्यतिरिक्तं सुखदुःखाधारं जानाति यश्चात्महितेषुप्रवर्तते स आत्मज्ञो भवति । येन चात्मा यथावस्थितस्वरूपोऽहंप्रत्ययग्राह्यो निर्ज्ञातो भवति तेनैवायं सर्वोऽपि लोकः प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपो विदितो भवति, स एव चात्मज्ञोऽस्ती- त्यदिक्रियावादं भाषितुमर्हतीति द्वितीयवृत्तस्यान्ते क्रिया ।

यश्च 'लोकं' चराचरं वैशाखस्थानस्थकटिस्थकरयुग्मपुरुषाकारं चशब्दादलोकं चानन्ता-काशास्तिकायमात्रं जाना, यश्च जीवानाम् 'आगतिम्' आगमनं कुतः समागता नारकास्तिर्यश्चो मनुष्या देवाः ? कैर्वा कर्मभिर्नारकादित्वेनोत्पद्यन्ते ? एवं यो जानाति, तथा 'अनागतिं च' अनागमनं च, कुत्र गतानां नागमनं भवति ? चकरात्तद्गमनोपायं च सम्यग्दर्शनज्ञानचारितरात्मकं यो जानाति, तत्रानागति-सिद्धिरशेषकर्मच्युतिरूपा लोकाग्राकाशदेशस्थानरूपा वा ग्राह्या, सा च सादिरपर्यवसाना।

यश्च 'शाश्वतं' नित्यं सर्ववस्तुजातं द्रव्यास्तिकनयाश्रयाद् 'अशाश्वतं' वाऽनित्यं प्रतिक्षणविनाशरूपं पर्यायनयाश्रयणात्, चकारान्नित्यानित्यं चोभयाकारं सर्वभपि वस्तुजातं यो जानति, तथा ह्यागमः-'नेरइया दव्वद्वयाए सासया भावद्वयाए असासया'' एवमन्येऽपितिर्यगादयो द्रष्टव्याः । अथवा निर्वाणं–शाश्वतं संसारः-अशाश्वतस्तद्गतानां संसारिणां स्वकृत-कर्मवशगा-नामितश्चेतश्च गमनादिति ।

तथा 'जातिम्' उत्पत्तिं नारकतिर्यङ्गनुष्यामरजन्मलक्षणां 'मरणं च' आयुष्कक्षयलक्षणं, तथा जायन्त इति जनाः-सत्त्वास्तेषामुपपातं यो जानाति, स च नारकदेवयोर्भवतीति, अत्र च जन्मचिन्तायामसुमतामुत्पत्तिस्थानं योनिर्भणनीया, सा च सचित्ताऽचित्ता भिश्रा च तथा शीता उष्णा मिश्रा च तथा संवृता विवृता मिश्रा चेत्येवं सप्तविंसतिविधेति ।

मरणं-पुनस्तिर्यङ्गनुष्ययोः, च्यवनं-ज्योतिष्कवैमानिकानाम् उद्वर्तना-भवनपतिव्यन्तरनार-बाणामिति किञ्च--

मू. (५५५) अहोऽवि सत्ताण विउद्दणं च, जो आसवं जाणति संवरं च।

दुक्खं च जो जाणति निज्ञरं च, सो भासिउमरिहइ किरियवादं II

वृ. 'सत्त्वानां' स्वकृ तकर्मफलभुजामधस्तान्नारकादौ दुष्कृतकर्मकारिणां विविधां विरूपां वा कुट्टनां-जातिजरामरणरोगशोककृतां शरीरपीडां, चशब्दात्तदभावोपायं यो जानाति, इदमुक्तं भवति-सर्वार्थसिद्धादारतोऽधःसप्तर्मी नरकभुवं यावदसुमन्तः सकर्माणो विवर्तन्ते, तत्रापि ये गुरुतरकर्माणस्तैऽप्रतिष्ठाननरकयायिनो भवन्तीत्येवं यो जानीते । तथा आश्रवत्यष्टप्रकारं कर्म येन स आश्रवः स च प्राणातिपातरूपो रागद्वेषरूपो वा मिथ्यादर्शनादिको वेति तं तथा 'संवरम्' आश्रवनिरोधरूप यावदशेषयोगनिरोधस्वभावं, चकारात्पुण्यपापे च यो जानीते तथा 'दुःखम्' असातोदयरूपं तत्कारणं च यो जानाति 'सुखं' च तद्विपर्ययभूतं यो जानाति, तपसा यो निर्जरा र, इदमुक्तं भवति । यः कर्मबन्धहेतून् तद्विपर्यासहेतूंश्च तुल्यतया जानाति, तथाहि–

॥ ९ ॥ यथाप्रकारा यावन्तः, संसारावेशहेतवः । तावन्तस्तद्विपर्यासा, निर्वाणावेशहेतवः ॥

स एव परमार्थतो 'भाषितुं' वक्तुमर्हति, किं तद् ? इत्याह-क्रियावादम्, अस्ति जीवोऽस्ति पुण्यमस्ति पापमस्ति च पूर्वाचरितस्य कर्मणः फलमित्येवंरूपं वादमिति । तथाहि-जीवाजीवा-श्रवसंवरबन्धपुण्यपापनिर्जरामोक्षरूपा नवापि पदार्था : श्लोकद्वयेनोपात्ताः, तत्र य आत्मानं जानातीत्यनेन जीवपदार्थः, लोकमित्यनेनाजीवपदार्थः, तधा गत्यनागति : शाश्वतेत्यादिनाऽनयोरेव स्वभावोपदर्शनं कृतं, तथाऽऽश्ववसंवरौ स्वरूपेणैवोपात्तौ, दुःखमित्यनेन तु बन्धपुण्यपापानि गृहीतानि, तदविनाभाबित्वाहुःखस्य, निर्जरायास्तु स्वाभिधानेनैवोपादानं, तत्फलभूतसय च मोक्षस्योपादानंद्रष्टव्यमिति, तदेवमेतावन्त एवपदार्थास्तदभ्युपगमेन चास्तीत्यादिकः क्रियावादोऽ-भ्युपगतो भवतीति, यश्चैतान् पदार्थान् 'जानाति' अभ्युपगच्छति स परमार्थतः क्रियावादं जानाति

ननु धापरदर्शनोक्तपदार्थपरिज्ञानेन सम्यकग्वादित्वं कस्मान्नाभ्युपगम्यते ?, तदुक्तपदार्थानामेवाघटमानत्वात्, तथाहि-नैयायिकदर्शनेन तावद्यमाणप्रमेयसंशयप्रयोजन-ध्ष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कीनर्णयवादजल्पवितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रहस्थानानीत्येते षोडश पदार्था अभिहिताः, तत्र हेयोपादेय प्रवृत्तिरूपतया येन पदार्थपरिच्छित्तिः क्रियते तद्यमीयतेऽनेनेति प्रमाणं, तद्य प्रत्यक्षानुमानोपमानशाब्दभेदाद्यतुर्द्धा, तत्रेन्दियार्थसनिकर्षोत्पन्नं ज्ञानमव्यपदेश्यम-व्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षं, तदन्नेन्द्रियार्थयोर्यः संबन्धस्तस्माद्यद्रत्वन्नं, नाभिव्यक्तं, ज्ञानं, न सुखादिकम्, अव्यपदेश्यमिति व्यपदेश्यत्वे शाब्दप्राप्तेः, अव्यभिचारि तद्धिद्विचन्द्रज्ञानवद्यभिचर-तीति, व्यवसायात्मकमिति निश्चयात्मकं प्रत्यक्षं, तन्त्रास्य प्रत्यक्षता न बुध्यते, तथाहि-यत्रात्माऽ-र्थग्रहणं प्रति साक्षाद्व्याप्रियतेत्तदेव प्रत्यक्षं, तच्चावधिमनः पर्यायकेवलात्मकम्, एतचापरोपाधिद्वा-रेण प्रवृत्तेत्नुमानवत्तरोक्षमिति, उपचारप्रत्यक्षंतु स्यात्, न चोपचारत्तत्त्वचिन्तायां व्याप्रियत इति ।

अनुमानमपि पूर्वचच्छेषवत्सामान्यतोध्ष्टमिति त्रिधा, तत्र कारणात्कार्यानुमानं पूर्ववत् कार्यात्कारणानुमानं शेषवत् सामान्यतोध्ष्टं तु चूतमेकं विकसितं ध्र्ष्ट्वा पुष्पिताश्रूता जगतीति यदिवा देवदत्तादौ गतिपूर्विकां स्थानात् स्थानन्तरावाप्तिं ध्र्ष्ट्वा SSदित्येSपि गत्यनुमानमिति, तत्राप्यन्यथानुपपत्तिरेव गमिका, न कारणादिकं, तया विना कारणस्य कार्यं प्रति व्यभिचारात्, यत्र तु सा विद्यते तत्र कार्यकारणादिव्यत्तिरेकेणापि गम्यगमकभावो ध्रष्टः, तद्यथा-भविष्यति शकटोदयः, कृत्तिकादर्शनादिति, तदुक्तम् –

11911

"अन्यथाऽनुपपञ्चत्वं, यत्र तत्र त्रयेण किम् ? ।

नान्यथाऽनुपपन्नत्वं, यत्र तत्र त्रयेण किम् ? ॥

अपिच-प्रत्यक्षस्याप्रामाण्ये तत्पूर्वकस्यानुमानस्याप्रामाण्यमिति । प्रसिद्धसाधर्म्या-साध्यसाधनमुपमानं, यथा गौर्गवयस्तथा, अत्र च सज्ज्ञासिज्जि संबन्धप्रतिपत्तिरुपमानार्थः, अत्रापि सिद्धायामन्यथाऽनुपपत्तावनुमानलक्षणत्वेन तत्रैवान्तर्भावात्पृथकप्रमाणत्वमनुपपन्नमेव, अथ नास्त्यनुपपत्तिस्ततो व्यचिचारादप्रमाणत्तोपमानस्य । शाब्दमपि न सर्व प्रमाणं, किं तर्हि ?, आप्तप्रणीतस्यैवागमस्य प्रामाण्यं, न चार्हद्व्यतिरेकेणापरस्याप्तता युक्तियुक्तेति, एतम्रान्यत्र निर्लोठितमिति । किञ्च-सर्वमप्येतत्त्पमाणमात्मनो ज्ञानं ज्ञानं चाल्मनो गुणः पृथक्पदार्थतयाऽभ्युपगर्नु न युक्तो, रूपरसादीनामपि पृथक्पदार्थताऽऽपत्तेः, अथप्रमेयग्रहणेनेन्द्रियार्थतया तेऽप्याश्रिताः, सत्यमाश्रिताः, न तु युक्तियुक्ताः, तथाहि-द्रव्यव्यतिरेकेण तेषामभावात् तद्ग्रहणे च तेषामपि ग्रहणं सिद्धमेवेति न युक्तं पृथगुपादानम् ।

प्रमेयंत्वात्मशरीरेन्द्रियार्थबुद्धिमनः प्रवृत्तिदोषप्रेत्यभावफलदुः खापवर्गाः, तत्रात्मा सर्वत्य द्रष्टोपभोक्ता चे च्छाद्वेषप्रयत्नसुखदुः खज्ञानानुमेयः, स च जीवपदार्थतया गृहीत एवास्माभिरिति, शरीरं तू तस्य भोगायतनं, भोगायतनानीन्द्रियाणि, भोक्तव्या इन्द्रियार्थाः, एतदपि शरीरादिकं in Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.o जीवाजीवग्रहणेनोक्तमस्माभिरिति । उपयोगो बुद्धिरित्येतच्च ज्ञानविशेषः, स च जीवगुणतया जीवोपादानतयो पात्त एव । सर्वविषयमन्तःकरणं युगपज्ज्ञानानुत्सत्तिलिङ्गं मनः, तदपि द्रव्यमनः षैद्गतिकमजीवग्रहणेन गृहीतं, भावमनस्त्वात्मगुणत्वाज्जीवग्रहणेनेति । आत्मनः सुखदुःखसंवेद-नानां निर्वर्तनकारणं प्रवृत्तिः, सापि पृथक् पदार्थतया नाभ्युपगन्तुं युक्ता, तथाहि-प्रवृत्तिरित्यात्मेच्छा, सा चात्मगुण एव, आत्माऽभिप्रायतया ज्ञानविशेषत्वाद् आत्मानंदू इषयतीति दोषः, तद्यथा अस्यात्मनो नेदं शरीरपूर्वम्, अनादित्वादस्य नाप्यनुत्तरम् अनन्तत्वात्सन्ततेरिति योऽयमात्मनोऽध्य-वसायः स दोषो, रागद्वेषमोहादिको वा दोषः, अयमपि दोषो जीवाभिष्रायतया तदन्तर्भावीति न पृथग्वाच्यः

प्रेत्यभावः-परलोकसद्भावोऽयमपि संसाधनो जीवाजीवग्रहणेनोपात्तः, फलमपि-सुखः-दुखोपभोगात्मकं, तदपि जीवगुण एतान्तर्भवतीति न पृथगुपदेष्टव्यमिति, दुःखमित्येतदपि विविधबा-धनयोगरूपमिति न फलादतिरिच्यते, जन्ममरणप्रवन्धोच्छेदरूपतया सर्वदुःखप्रहाणलक्षणो मोक्षः, स चास्माभिरुपात्त एवेति । किमित्यनवधारणात्मकः प्रत्ययः संशयः, असावपि निर्णयज्ञानव-दात्मगुण एवेति, येन प्रयुक्तः प्रवर्तते तत्प्रयोजनं, तदपीच्छाविशेषत्वादात्मगुण एव, अविप्रति-पत्तिविषया-पन्नोऽर्थो दधान्तः, असावपि जीवाजीवयोरन्यतरः, न चौतावताऽस्य पृथक्पदार्थता युक्ता, अतिप्रसङ्गाद्, अवयवग्रहणेन च तस्योत्तरत्र ग्रहणादिति ।

सिद्धान्तश्चतुर्विधः, तद्यथा-सर्वतन्त्राविरुद्धस्तन्त्रेऽधिकृतोऽर्थसर्वतन्त्रसिद्धान्तः १, यथा स्पर्शनादीनीन्द्रियाणि स्पंशादय इन्द्रियार्थाः प्रमाणैः प्रमेयस्य ग्रहणमिति १, समानतन्त्रसिद्धः परतन्त्रासिद्धः प्रतितन्त्रसिद्धान्तो यथा साङ्खयानां नासत आत्मलाभो न च सतः सर्वथा विनाश इति, तथा चोक्तम्-''नासतो जायते भावो, नाभावो जायते सतः'' इति २, यत्सिद्धावन्यस्यार्थस्या-नुषङ्गेणसिद्धि सोऽधिकरणसिद्धान्तः ३, यतेन्द्रियव्यतिरिक्तो ज्ञाताऽऽत्माऽस्ति दर्शनस्पर्शनाभ्या-मेकार्थग्रहणदिति, तत्रानुषङ्गिणोऽर्था १ इन्द्रियनानात्वं २ नियतविषयाणीन्द्रियाणि ३ स्वविषयग्रहणलिङ्गानि च ४ ज्ञातुर्ज्ञानसाधनानि ५ स्पर्शादिगुणव्यतिरिक्तं द्रव्यं ६ गुणाधिकरण ७ मनियतविषयाश्चेतनाः ८ इति, पूर्वार्थसिद्धावेतेऽर्था सिध्वन्ति, नैतैर्विना पूर्वार्थ संभवतीति ३, अपरीक्षितार्थाभ्युपगमात्तद्विशेषपरीक्षणमभ्युपगमसिद्धान्तः ४, तद्यथा, क्रिं शब्द इति विचारे कश्चिदाह-अस्तु द्रव्यं शब्दः, सतु किं नित्योऽथानित्यः ?, इत्येवं विचारः, स चायं चतुर्विधोऽपि सिद्धान्तो न ज्ञानविशेषादतिरिच्यते, ज्ञानविशेषस्यात्मगुणत्वाद्गुणस्य च गुणिग्रिहणेन ग्रहणाद् न पृथगुपादानमिति ४ ।

अथावयवाः-प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि, तत्र साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा, यथा नित्यः शब्दोऽनित्यो वेति, हिनोति-गमयति प्रतिज्ञातमर्थमिति हेतुः, तद्यथा-उत्पत्तिधर्मकत्वात्, साध्यसाधर्म्यवैधर्म्यभावे दृष्टान्तः उदाहरणं, यथा घट इति, वैधर्म्योदाहरणं यदनित्यं न भवति तदुत्पत्तिमदपि न भवति यथाऽऽकाशमिति, तथा न तथेति वा पक्षधर्मोपसंहार उपनयः, तद्यथा-अनित्यः शब्दः कृतकत्वाद् घटवत्तथा चायं, अनित्यत्वाभावे कृतकत्वमपि न भवत्याकाशवत् न तथाऽयमिति, प्रतिज्ञाहेत्वोः पुनर्वचनं निगमनं, तस्मादनित्य इति, ते चामी पञ्चाप्यवयवा यदि शब्दमात्रं ततः शब्दस्य पौद्गिलकत्वात्पुद्गलानां चाजीवग्रहणेन ग्रहणान्न पृथगुपादानं न्याय्यम्, अथ तज्ञं ज्ञानं ततो जीवगुणत्वात् जीवग्रहणेनैवोपादानमिति, ज्ञानविशेषपदार्थताऽ-भ्युणणे च पदार्थबहुत्वं स्याद्, अनेकप्रकारत्वाज्ज्ञानविशेषणामिति।

संशयादूर्ध्वं भवितव्यताप्रत्ययः सदर्थपर्यालोचनात्मकस्तर्क, यथा भवितव्यमत्र स्थाणुन पुरुषेण वेति, अयमपि ज्ञानविशेष एव, न च ज्ञानविशेषाणां ज्ञातुरभिन्नानां पृथक् पदार्थपरिकरणनं समनुजानते विद्वांसः । संशयतर्काभ्यामुत्तरकालभावी निश्चयात्मकः प्रत्ययो निर्णयः, अयमपि प्राग्वन्न ज्ञानादतिरिच्यते, किञ्च-अस्य निश्चयात्मकत्तया प्रत्यक्षादिप्रमाणान्तर्भावान्न पृथग् निर्देशे न्याय्य इति । तिय्रः कथाः-वादो जल्पो वितण्डा चेति, तत्र प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भः सिद्धाना-विरुद्धः पञ्चावयवोपपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहो वादः, स च तत्त्वज्ञानार्थं ः शिष्याचार्ययोर्भवति, स एव विजिगीषुणा सार्धं छलजातिनिग्रहस्थानसाधनोपालम्भो जल्पः, स एव प्रतिपक्षस्थापनाहीनो वितण्डेति, तत्रासां तिसृणामपि कथानां भेद एव नोपपद्यते, यतस्तत्त्वचिन्तायां तत्त्वनिर्णयार्थं वादो विधेयो, न छलजल्पादिना तत्त्वावगमः कर्तुं पार्यते, छलादिकं हि परवञ्चनार्थमुपन्यस्यते, न च तेन तत्त्वावगति इतिः सत्यपि भेदे नैवासां पदार्थता, यतो यदेव परमार्थतो वस्तुवृत्त्या वस्वस्ति तदेव परमार्थतयाऽभ्युपगन्तुं युक्तम्, वादास्तु पुरुषे च्छावशेन भवन्तोऽनियता वर्तने न तेषां पदार्थतेति किञ्च-पुरुषेच्छानुविधायिनो वादाः कुक्कु टलावकादिष्वपि पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहेण भवन्त्यतस्तेषामपि तत्त्वप्राप्ति स्यात्र चैतदिष्यत इति ।

असिद्धानैकान्तिकविरुद्ध हेत्याभासाः, हेतुवदाभासन्त इति हेत्वाभासाः, तत्र सम्यग्धेतूना-मपि न तत्त्वव्यवस्थितिः किं पुनस्तदाभासानां ?, तथाहि-इह यन्नियता वस्त्वस्ति तदेव तत्त्वं भवितुमर्हति, हेतवस्तु क्व चिद्धस्तुनि साध्ये हेतवः क्वचिदहेतव इत्यनियतास्त इति । अथ 'छलम्' अर्थविषातोऽर्थविकल्पोपपत्त्येति, तन्नार्थविशेषे विवक्षितेऽभिहिते वक्तुरभिप्रायादर्थान्तरकल्पना वाक्छलं, यथा नवःकम्बलोऽयं देवदत्तः, अत्र च नवः कम्बलोऽस्थेति वक्तुरभिप्रायो विग्रहे च विशेषो न समासे, तन्नायं छलवादी नव कम्बला अस्थेत्येतद्भवताऽभिहितमिति कल्पयति, न चायं तथेत्येवं प्रतिषेधयति, तन्न छलमित्यसदर्थाभिधानं, तद्यदि छलं न तर्हि तत्त्वं, तत्त्वं चेन्न तर्हि छलं, परमार्थरूपत्वात्तत्त्वस्येति, तदेवं छलं तत्त्वमित्तरिक्ता वाचोयुक्तिः।

दूषणाभासास्तु जातयः, तत्र सम्यग्दूषणस्यापि न तत्त्वव्यवस्थिति, अनियतत्वात्, अनिय-तत्त्वं च यदेवैकस्मिन् सम्यगदूषणं तदेवान्यत्र दूषणाभासं, पुरुष शक्त्यपेक्षत्वाद्य दूषणदूषणाभास-व्यवस्थितेरनियतत्वमिति कुतः पुनर्दूषणाभासरूपाणां जातीनाम् ?, अवास्तवत्त्वात्तासामिति। वादकाले वादी प्रतिवादी वा येन निगृह्यते तन्निग्रहस्थानं, तद्य वादिनोऽ साधनाङ्गचचनं प्रतिवादिनस्त दो षोद्भावनं विहाय यदन्यदभिधीयते नैयायिकैस्तव्यलापमात्रमिति, तच्च प्रतिज्ञाहानिः प्रतिज्ञान्तरं प्रतिज्ञाविरोध इत्यादिकम्, एतच्च विचार्यमाणं न निग्रहस्थानं भवितुमर्हति, भवदपि च पुरुषस्यैवाप-राधं कर्तुमलं, न त्वेतत्तत्त्वं भवितुमर्हति, वक्तृगुणदोषौ हि पर्रार्थेऽनुमानेऽधिक्रि येते न तु तत्त्वमिति, तत्त्वं न नैयायिकोक्तं तत्त्त्वं नत्त्वेनाश्रयितुं युज्यते, तस्योक्तनीत्या सदोषत्वादिति ।। नापि वैशेषि-कोक्तं तत्त्वमिति, तथाहि-द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायास्तत्त्वमिति, तत्र पृथिव्यप्तेजोवा-युराकाशं कालो दिगात्मा मन इति नव द्रव्याणि, तदन्त पृथिव्यप्तेजोवायूनां Sप्ति न स्वकीयं द्रव्यत्वं त्याहिन्त ए व परमाणवः प्रयोगविसम्राभ्यां पृथिव्यादित्वेन परिणमन्तोऽपि न स्वकीयं द्रव्यत्वं त्यजन्ति, न चावस्थाभेदेन द्रव्यभेदो युक्तः, अतिप्रसङ्गादिति । आकाशकालयोश्चास्माभिरपि द्रव्यत्वमभ्युपगतमेव, दिशस्त्वाकाशावयवभूताया अनुपपन्नं पृथग्द्रव्यत्वमतिप्रसङ्गदोषादेव, आत्मनश्च स्वशरीरमात्रव्यापिन उपयोगलक्षणस्याभ्युपगतमेव द्रव्यत्वमिति, मनसञ्च पुद्गलविशेषतया पुद्गलद्रव्येऽन्तर्भाव इति, भावमनसञ्च जीवगुणत्वादात्म-न्यन्तर्भाव इति। यदपि तैरभिधीयते, यथा पृथिवीत्वयोगात्पृथिवीति, तदपि स्वप्रक्रि यामात्रमेव, यता न हि पृथिव्याः पृथग्भूतं पृथिवीत्वमपि येन तद्योगात्पृथिवी भवेद्, अपितु सर्वमपि यदस्ति तत्सामान्यविशेषात्मकं नरसिंहाकारमुभयस्वभावमिति, तथा चोक्तम् –

 II 9 II
 "नान्वयः स हि भेदत्वान्न भेदोऽन्वयवृत्तितः ।

 मृद्भेदद्वयसंसर्गवृत्तिजात्यन्तरं घटः ।

 II 9 II

 "न नरः सिंहरूपत्वान्न सिंहो नररूपतः ।

 शब्दविज्ञानकार्याणां, भेदाज्ञात्यन्तरं हि सः ।।

इत्यादि। अथ रूपरसगन्धस्पर्शा रूपिद्रव्यवृत्तेर्विशेषगुणाः, तथा सङ्खयापरिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे इत्येते सामान्यगुणाः सर्वद्रव्यवृत्तित्वात्, तथा बुद्धिसुखदुःखेच्छा-द्वेषप्रयत्नधर्माधर्मसंस्कारा आत्मगुणाः, गुरुत्वं पृथिव्युदकयोर्द्रवत्वं पृथिव्युदकाग्निषु स्नेहोऽम्भस्येव वेगाख्यः संस्कारो मूर्तद्रव्येष्वेव आकाशगुणः शब्द इति। तत्र सङ्खयादयः सामान्यगुणा रूपादिव-द्रव्यस्वभावत्वेन परोपाधिकत्वाद्गुणा एव न भवन्ति, अथापि स्युस्तथापि न गुणानां पृथक्त्वव्य-वस्था, तत्पृथक्त्वभावे द्रव्यस्वरूपहानेः 'गुणपर्यायवद् द्रव्य' मितिकृत्वा अतो नान्तरीयकतया द्रव्यग्रहणेनैव ग्रहणं न्याय्यिमिति न पृथग्भावः।

किञ्च-तस्य भावस्तत्त्वमित्युच्यते, भावप्रत्ययश्च यस्य गुणस्य हि भावाद् द्रव्ये शब्दनिवेशस्त-दभिधाने 'त्वतला' वित्यनेन भवति, तत्र घटो रक्त उदकस्याहारको जलवान् सवैरिव घट उच्यते, अत्रच घटस्य भावो घटत्वं रक्तस्य भावो रक्तत्वं आहारकस्य भाव आहारकत्वं जलवतो भावो जलवत्त्वमित्यत्र घटसामान्यरक्तगुणक्रियाद्रव्यसंबन्धरूपाणां गुणानां सद्भावात् द्रव्ये पृथुबुघ्ताकर उदकाद्याहरणक्षमे कुटकाख्ये शब्दस्य घटादेरभिनिवेशस्तत्र त्वतलौ, इह च रक्ताख्यः को गुणो? यत् सद्भावात्, कतरच्च तद् द्रव्यं यत्र शब्दनिवेशो येन भावप्रत्ययः स्यादिति ? । किमिदानीं रक्तस्य भावो रक्तत्वमितिन भवितव्यं?, भवितव्यमुपचारेण, तयाहि-रक्त इत्येतद्रव्यत्वेनोपचर्य तस्य सामान्यं भाव इति रक्तत्वमिति, न चोपचारस्तत्त्वचिन्तायामुपयुज्यते, शब्दसिद्धावेव तस्य कुतार्थत्वादिति । शब्दश्चाकाशस्य गुण एव न भवति, तस्य पौद्गलिकत्वाद्, आकाशस्य चामूर्तत्वादिति ।

शेषंतुप्रक्रियामात्रंन साधनदूषणयोरङ्गम्। क्रियाऽपि द्रव्यसमवायिनी गुणवत्पृथगाश्रयितुं न युक्तेति । अथ सामान्यं, तद्दिधा-परमपरं च, तत्र परं महासत्ताख्यं द्रव्यादिपदार्थव्यापि, तथाचोक्तम्-''सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता'' अपरं च द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वात्मकं, तत्र नतावन्महासत्तायाः पृथक्पदार्थता युज्यते, यतस्तस्यां यः सदितिप्रत्ययः स किमपरसत्तानिबन्धन उत स्वत एव ?, तत् यद्यपरसत्तानिबन्धनस्तत्राप्ययमेव विकल्पोऽतोनवस्था, अथ स्वत एव ततस्तद्वद् द्रव्यादिष्यपि स्वत एव सखत्ययो भविष्यतीति किमपरसत्तयाऽजागलस्तनकल्पया विकल्पितया ?, किश्च-द्रव्यादीनां किं सतां सत्तया सखत्यय उतासतां ?, तत् यदि सतां स्वत एव सठात्ययो भविष्यति किं तया ?, असत्पक्षे तु शशविषाणादिष्वपि सत्तायोगात्सव्रत्ययः स्यादिति, तथा चोक्तम् –

१। १ ॥ "स्वतोऽर्था सन्तु सत्तावत्सत्तया किं सदात्मनाम् ? । असदात्मसु नैषा स्यात्सर्वथाऽतिप्रसङ्गतः ॥

इत्यादि। एतदेव दूषणमपरसामान्येऽप्यायोजयं, तुल्ययोगक्षेमत्वात्। किञ्च-अस्माभिरोपे सामान्यविशेषरूपत्वाद्वस्तुनः कथञ्चित्तदिष्यत एवेति, तस्य चकयञ्चित्तदव्यतिरेकाद् द्रव्यग्रहणेनैव ग्रहणमिति। अथ विशेषाः, ते चात्यन्यव्यावृत्तिबुद्धिहेतुत्वेन परैराश्रीयन्ते, तत्रेदं चिन्त्यते ग तेषु विशेषबुद्धि सा नापरविशेषहेतुकाऽऽश्रयिततव्या, अनवस्थाभयात्, स्वतः समाश्रयणे च तद्वद् द्रव्यादिष्वपि विशेषबुद्धि स्यात्किं द्रव्यादिव्यतिरिक्तैर्विशेषैरिति?, द्रव्याव्यतिरिक्तासु विशेषा अस्माभिरप्याश्रीयन्ते, सर्वस्य सामान्यविशेषात्मकत्वादिति। एतत्तु प्रक्रियामात्रं, तद्यया नित्यद्रव्यवृत्तयोऽन्त्या विशेषाः, नित्यद्रव्याणि च चतुर्विधाः परमाणवो मुक्तात्मानो मुक्तमनांसि च, इति निर्युक्तिकत्वादपकर्णयितव्यमिति।

समवायस्तु-अयुतसिद्धानामाधाराधेयभूतानां य इह प्रत्ययहेतुः स समवाय इत्युच्यते, असावपि नित्यश्चैकश्चाश्रीयते, तस्य च नित्यत्वात्समवायिनोऽपि नित्या आपद्येरन्, तदनित्यत्वे च तस्याप्यनित्यत्वापत्तिः, तदाधाररूपत्वात्तस्य, तदेकत्वाद्य सर्वेषां समवायिनामेकत्वापत्ति, तस्य चानेकत्वमिति। किञ्च-अयं समवायः सम्बन्धः, तस्य च द्विष्ठत्वाद् युतसिद्धत्वमेव दण्डदण्डि-नोरिव, वीरणानां च कटोलत्तौ तद्रूपतथा विनाशः कटरूपतयोत्पत्तिरत्तवयरूपतया व्यवस्थानमिति दुग्धदघ्नोरिवेत्येवं वैशेषिकमत्तेऽपि न सम्यक् पदार्थावस्थितिरिति।

साम्प्रतं साह्वयदर्शने तत्त्वनिरूपणं प्रक्रम्यते-तत्र प्रकृत्यात्मसंयोगात्मृष्टिरुपजायते, प्रकृतिश्च सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था ततो महान् महतोऽहङ्कारः अहङ्कारादेकादशेन्द्रियाणि पञ्चतन्मात्रणि तन्मात्रेभ्यः पञ्च भूतानीति, चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपं, स चाकर्ता निर्मुणो भोक्तेति । तत्र परसर विरुद्धानां सत्त्वादीनां गुणानां प्रकृत्यात्मनां नियामकं गुणिनमन्तरेणैकत्रावस्थानं न युज्यते, कृष्ण- सितादिगुणानामिव, न च महदादिविकारे जन्ये प्रकृतिवैषम्योत्पादने कश्चिद्धेतुः, तद्व्य-तिरिक्त- वस्त्वन्तरानभ्युपगमाद्, आत्मनश्चाकर्तृत्वेनाकिश्चित्करत्वात्, स्वभाववैषभ्याभ्याभ्याभ्य तु निर्हेतुकत्वापत्तेर्नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा स्यादिति, उक्तं च –

II 9 II "नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भावानां, कादाचित्कत्वसंभवः ।।

अपिच-महदहङ्गारौ संवेदनादभिन्नौ पश्यामः, तथाहि-बुद्धिरध्यवसायोऽहङ्कारश्चाहं सुख्यहं दुःखीत्येवमात्मकः प्रत्ययः, तयोश्चिद्रूपतयाऽऽत्मगुणत्वं, न जडरूपायाः प्रकृतेर्विकारावेताविति अपिच-येयं तन्मात्रेभ्यो भूतोत्पत्तिरिष्यते, तद्यथा-गन्धतन्मात्रात्पृथिवी रसतन्मात्रादापः रूपत-न्मात्रात्तेजः स्पर्शतन्मात्राद्वायुः शब्दतन्मात्रादाकाशमिति, साऽपि न युक्तिक्षमा, यत्तो यदि बाह्यभूता-श्रयेणैतदभिधीयते, तदयुक्तं, तेषां सर्वदा भावात्, न कदाचिदनीध्शं जगदितिकृत्वा, अथ प्रति-शरीराश्रयणादेतदुच्यते, तत्र किल त्वगस्थि कठिनलक्षणा पृथ्वी श्लेष्मासृग् द्रवलक्षणा आपःपक्ति-लक्षणं तेजः प्राणापानलक्षणो वायुः शुषिरलक्षणामाकाशमिति, तदपि न युज्यते, यतोऽत्रापि केषाश्चिच्छरीराणां शुक्रासृकप्रभवोत्पत्ति, न तत्र तन्मात्राणां गन्धोऽपि समुपलक्ष्यते, अध्रष्टत्यापि कारणत्वकल्पनेऽतिप्रसङ्गः स्यात्, अण्डजोद्भिञ्जाङ्कुरादीनामप्यन्यत एवोत्पत्तिर्भवन्ती समुपल-क्ष्यते, तदेवं व्यवस्थिते प्रधनमहदहङ्कारादिकोत्पत्तिर्या सांख्यैः स्वप्रक्रिययाऽऽभ्युपगम्यते तत्तैर्निर्युक्ति कमेव स्वदर्शनानुरागेणाभ्युपगम्यत इति ।

आत्मनश्चाकर्तृत्वाभ्युपगमे कृतनाशोऽकृतागमश्च स्यात् बन्धमोक्षाभावश्च, निर्गुणत्वे च ज्ञानशून्यतापत्तिरित्यतो बालप्रलापमात्रं, प्रकृतेश्चाचेतनाया आत्मार्थं प्रवृत्तिर्युक्तिविकलेति अथ बौद्धमतं निरूप्यतेतत्र हि पदार्था द्वादशायतनानि, तद्यथा-चक्षुरादीनि पञ्च रूपादयश्च विषयाः पञ्च शब्दायतनं धर्मायतनं च, धर्माः-सुखादयो द्वादशायतनपरिच्छेदके प्रत्यक्षानुमाने द्वे एव प्रमाणे, तत्र चक्षुरादी न्द्रियाण्यजीवग्रहणेनैवोपात्तानि, भावेन्द्रियाणि तु जीवग्रहणेनेति, रूपा-दयश्च विषया अजीवोपादानेनोपात्ता न पृथगुपादातव्याः, शब्दायतनं तु पौद्गलिकत्वाच्छ-ब्दस्याजीवग्रहणेन गृहीतं, न च प्रतिव्यक्ति पृथकपदार्थता युक्तिसंगतेति, धर्मात्मकं सुखं टुःखं च यद्यसातोदयरूपंततोजीवगुणत्वाजीवेऽन्तर्भावः, अथ तत्कारणंकर्म ततः पौद्गलिकत्वादजीव इति ।

प्रत्यक्षं च तेर्निर्विकल्पकमिष्यते, तञ्चानिश्चयात्मकतया प्रवृत्तिनिवृत्त्योरनङ्गमित्यप्रमाणमेव, तदप्रामाण्ये तत्पूर्वकत्वादनुमानमपीति, शेषस्त्वाक्षेपपरिहारोऽन्यत्र सुविचारित इति नेह प्रतन्यत इत्यनया दिशा मीमांसकलोकायतमताभिहितत्त्वनिराकरणंस्वबुद्धया विधेयं, तयोरत्यन्तलोकविरु-द्धपदार्थानां श्रयणान्न साक्षादुपन्यासः कृत इति । तस्मात्पारिशेष्यसिद्धा अर्हदुक्ता नव सप्तवा पदार्था सत्याः तत्परिज्ञानं च क्रियावादे हेतुः नापरपदार्थपरिज्ञानमिति ॥

मू. (५५६) सद्देसु रूवेसु असज्रमाणो, गंधेसु रसेसु अदुरसमाणे।

नो जीवितं नो मरणाहिकंखी, आयाणगुत्ते वलया विमुक्के ।।–तिबेमि ।

वृ. साम्प्रतमध्ययनार्थमुपसंजिहीर्षु सम्पर्ग्वादपरिज्ञानफलामादर्शयन्नाह-'शब्देषु' वेणुवीणादिषु श्रुतिसुखदेषु 'रूपेषुच' नयनानन्दकारिषु 'आसङ्गमकुर्वन्' गार्ध्यमकुर्वाणः, अनेन रागो गृहीतः, तथा 'गन्धेषु' कुथितकलेवरादिषु 'रसेषुच' अन्तप्रान्ताशनादिषुअदुष्यमाणोऽमनोज्ञेषु द्वेषमकुर्वन्, इदमुक्तं भवति

शब्दादिष्विन्त्रियविषयेषु मनोज्ञेतरेषु रागद्वेषाभ्यामनपदिश्यमानो 'जीवितम्' असंयमजीवितं नामिकाङक्षेत्, नापि परीषहोपसर्गैरभिद्धतो मरणमभिकाडेक्षेत्, यदिवा जीवितमरण-योरनभिलाषी संयममनुपालयेदिति।तथा मोक्षार्थिनाऽऽदीयते गृह्यत इत्यादानं-संयमस्तेन तस्मिन्चा सति गुप्तो, यदिवा-मिथ्यात्वादिनाऽऽदीयते इत्यादनम्-अष्टप्रकारं कर्म तस्मिन्नादातव्ये मनोवाक्कायैर्गुप्तः समितश्च, तथा भाववलयं-माया तया विमुक्तो मायामुक्तः । इति परिसमाप्तयर्थे। ब्रवीमीति पूर्ववत्। नयाः पूर्ववदेव।

अध्ययनं-१२ समाप्तम्

मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथमश्रुतस्कन्धस्य द्वादशमध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

# अध्ययनं-१३ ''यायातथ्यं'')

**मृ**. समाप्तं समवसरणाख्यं द्वादशमध्ययनं, तदनन्तरं त्रयोदशमारभ्यते, अस्य

चायमभिसंबन्धः-इहानन्तराध्ययने परवादिमतानि निरूपितानि तन्निराकरणं चाकारि, तच्च याथातथ्येन भवति, तदिह्र प्रतिपाद्यते इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति, तत्राप्युपक्रमद्वारान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा –

शिष्यगुणदीपना, अन्यच्च-अनन्तराध्ययनेषु धर्मसमाधिमार्गसमवसरणाख्येषु यदवितथं याथातथ्येन व्यवस्थितं यद्य विपरीतं वितथं तदपि लेशतोऽत्र प्रतिपादयिष्यत इति । नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे याथातथ्यमिति नाम, तदधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह-

| नि. [१२२] | मामतहं ठवणतहं दव्यतहं चेव होइ भावतहं।       |
|-----------|---------------------------------------------|
|           | दव्वतहं पुण जो जस्स सभावो होति दव्वस्स ।।   |
| नि. [१२३] | भावतहं पुण नियमा नायव्वं छव्विहंमि भावंमि । |
|           | अहवाऽवि नाणदंसणचरित्तविनएन अज्झप्पे ।       |

**वृ.** अस्याध्ययनस्य याथातथ्यमिति नाम, तद्य यथातथाशब्दस्य भावप्रत्ययान्तस्य भवति, तत्र तथाशब्दोल्लङ्कनेन तथाशब्दस्य निक्षेपं कर्तुनिर्युक्तिकारस्यायमभिप्रायः-इह यथाशब्दोऽयम-भुवादे वर्तते, तथाशब्दश्च विधेयार्थे, तद्यथा-यथैवेदं व्यवस्थितं तथैवेदं भवता विधेयमिति, अनुवादविधेययोश्च विधेयांश एव प्रधानभावमनुभवतीति, यदिवा-याथातथ्यमिति तथ्यमतस्तदेव निरूप्यत इति । तत्र तथाभावस्तथ्यं-यथावस्थितवस्तुता, तन्नामादि चतुर्धा, तत्र नामस्थापने सुगमे, द्रव्यतथ्यं गाथापश्चार्धेन प्रतिपादयति, तत्र द्रव्यतथ्यं पुनर्यो 'यस्य' सचित्तादेः स्वभावो द्रव्यप्राधान्याद्यद्य त्वरूपं, तद्यथा-उपयोगलक्षणो जीवः कठिनलक्षणा पृथिवी द्रवलक्षणा आप इत्यादि, मनुष्यादेर्वा यो यस्य मार्दवादि स्वभावोऽचित्तद्रव्याणां च गोशीर्षचन्दनकम्बलरलादीनां द्रव्याणां स्वभावः तद्यथा–

11 9 11 उण्हे करेइ सीयं सीए उण्हत्तणं पुण करेइ । कंबलरयणादीणं एस सहावो मुणेयव्वो 11

भावतथ्यमधिकृतयाह-भावतथ्यं पुनः 'नियमतः' अवश्यंभावतया षड्विधे औदयिकादिके भावे ज्ञातव्यं, तत्र कर्मणामुदयेन निर्वृत्त औदयिकः-कर्मीदयापादितो गत्याद्यनुभावलक्षणः, तथा कर्मोपशमेन निर्वृत्त औपशमिकः-कर्मानुदयलक्षण इत्यर्थः, तथा क्षयाज्ञातः क्षायिकः-अप्रति-पातिज्ञानदर्शनचारित्रलक्षणः, तथा क्षयादुपशमाच्च जातः क्षायोपशमिको-देशोदयोपश-मलक्षणः, परिणामेन निर्वृत्तः पारिणामिको-जीवाजीवभव्यत्वादिलक्षणः, पञ्चानामपि भावानां द्विकादि- संयोगान्निष्मन्नः सान्निपातिक इति ।

यदिवा-'अध्यात्मनि' आन्तरं चतुर्धा द्रष्टव्यं, तद्यथा-ज्ञानदर्शनचारित्रविनयतथ्यमिति, तत्र ज्ञानतथ्यं मत्यादिकेन ज्ञानपञ्चकेन यथास्वमवितथो विषयोपलम्भः दर्शनतथ्यं शङ्गाद्यतिचार-रहितं जीवादितत्त्वश्वद्धानं चारित्रतथ्यं तु तपसि द्वादशविधे संयमे सप्तदशविधे सम्यगनुष्ठानं, विनयतथ्यं द्विचत्वारिंशद्भेदभिन्ने विनये ज्ञानदर्शनचारित्रतपऔपचारिकरूपे यथायोगमनुष्ठानं, ज्ञानादीनां तु वितथाऽऽसेवनेनातथ्यमिति । अत्र च भावतथ्येनाधिकारः, यदिवा भावतथ्यं प्रशस्ताप्रशस्तभेदाद्दिधा, तदिह प्रशस्तेनाधिकारं दर्शयितुमाह --

नि. [१२४] जह सुत्तं तह अत्यो चरणं चारो तहत्ति नायव्वं । संतंभि (य) पसंसाए असती पगयं दुगुंछाए ॥ **वृ.** 'यथा' येन प्रकारेण यथा पद्धत्त्या सूत्रं व्यवस्थितं 'तथा' तेनैव प्ररकारेण 'अर्थो' व्याख्येयोऽ- नुष्ठेयश्च, एतदर्शयति-'चरणम्' आचरणमनुष्ठातव्यं, यदिवा सिद्धान्तसूत्रस्य चारित्रमेवाचरणम् अतो यथा सूत्रं तथा चारित्रमेतदेव चानुष्ठेयमेतद्य याथातथ्यमिति ज्ञातव्यं। पूर्वार्धस्यैव भावार्धं गाथापश्चार्धेन दर्शयितुमाह --

यद्वस्तुजातं 'प्रकृतं' प्रस्तुतं यमर्थमधिकृत्य सूत्रमकारि तस्मिन्नर्थे 'सति' विद्यमाने यथावद्व्याख्यायमाने संसारोत्तारणकारणत्वेन प्रशस्यमाने वा याथातध्यमिति भवति, विवक्षिते त्वर्थे 'असति' अविद्यमाने संसारकारणत्वेन वा जुगुप्सायां सत्यां सम्यगननुष्ठीयमाने वा याथातध्यं न भवति, इदमुक्तं भवति-यदि सूत्रं येन प्रकारेण व्यवस्थितं तथैवार्थो यदि भवति व्याख्यायतेऽ-नुष्ठीयते च संसारनिस्तरणसमर्थश्च भवति ततो याथातध्यमिति भवति, असति त्वर्थेऽक्रियमाणे च संसारकारणत्वेन जुर्गुप्सिते वा न भवति याथातध्यमिति गाथातात्पर्यार्थः ॥ एतदेव द्दष्टान्तगर्भं दर्शयितुमाह –

नि. [१२५] आयरियपरंपरएण आगयं जो उ छेयवुद्धीए । कोवेइ छेयवाई जमालिनासं स नासिहिति ॥

आचार्या-सुधर्मस्वामिजम्बूनामप्रभावार्यरक्षिताद्यास्तेषां प्रणालिका-पारम्पर्यं तेनागतं यद्व्या ख्यानं-सूत्राभिप्रायः, तद्यथा-व्यवहारनयाभिप्रायेण क्रियमाणमपि कृतं भवति, यस्तु कुतर्कदर्पा-ध्मातमानसो मिथ्यात्वोपहतद्दष्टितया 'छेकबुद्धया' निपुणबुद्धया कुशाग्रीयशेमुषीकोऽहमितिकृत्वा 'कोपयति' दूषयति-अन्यथा तमर्थं सर्वज्ञप्रणीतमपि व्याचष्टे-कृतं कृतमित्येवं ब्रूयात्, वक्ति च-न हि मुत्यिण्डक्रियाकाल एव घटो निष्पद्यते, कर्मगुणव्यपदेशानामनुपलब्धेः ।

स एवं 'छेकवादी' निपुणोऽहमियेवंदादी पण्डिताभिमानी 'जमालिनाशं' जमालिनिह्नववत् सर्वज्ञमतविकोपको 'विनङ्क्षयति' अरहदृघटीयन्त्रन्यायेन संसारचक्रवाले बंभ्रमिष्यतीति, न चासौ जानाति वराको यथा अयं लोको घटार्था क्रिया मृत्खननाद्या घटएवोपचरति, तासां च क्रियाणां क्रियाकालनिष्ठाकालयोरेककालत्वात् क्रियमाणमेव कृतं भवति, ६श्यते चायं व्यवहारो लोके, तद्यथा-अद्यैव देवदत्ते निर्गते कान्यकुच्जं देवदत्तो गत इति व्यपदेशः, तथा दारुणि छिद्यमाने प्रस्थकोऽयं व्यपदेश इत्यादि । साम्प्रतमन्यथावादिनोऽपायदर्शनद्वारेणोपदेशं दातुकाम आह-

नि. [१२६] न करेति दुक्खमोक्खं उज़ममाणोऽवि संजमतवेसुं। तम्हा अत्तुक्करिसो वज्जेअव्वो जतिजणेणं॥

**मृ.** यो हि दुर्गृहीतविद्यालवर्दर्पाध्मातः सर्वज्ञवचनैकदेशमप्यन्यथा व्याचष्टे स एवंभूतः सन् संयमतपस्सूधमं कुर्वाणोऽपि शारीरमानसानां दुःखानामसातोदयजनितानां मोक्षं-विनासं न करोति आत्मवर्गाध्मातमानसो, यत एवं तस्मादात्मोत्कर्षः- अहमेव सिद्धान्तार्थवेदी नापरः कश्चित् मत्तुल्योऽस्तीत्येवंरूपोऽभिमानो वर्जनीयः-त्याज्यो 'यतिजनेन' साधुलोकेन, अपरोऽपि ज्ञानिना जात्यादिको मदो न विधेयः किं पुनर्ज्ञानमदः ?, तथा चोक्तम् –

॥ १॥ ''ज्ञानं मददर्पहरं माद्यति यस्तेन तस्य को वैद्यः ? ।

अगदो यस्य विषायति तस्य चिकित्सा कथं क्रियते ? ॥ गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, साम्प्रतं सूत्रालापकनिष्पन्नस्य निक्षेपस्यावसरः, स च सूत्रे सति भवति, सूत्रं च सूत्रानुगमे, स चावसरप्राप्तः अतः सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारणीयं, तच्चेदम्–

मू. (५५७) आहत्तहीयं तु पवेयइस्तं, नाणप्पकारं पुरिसस्त जातं । सओ अ धम्मं असओ असीलं, संतिं असंतिं करिस्तामि पाउं।।

**वृ.** अस्य चानन्तरसूत्रेण सहायं संबन्धः, तद्यथा-वलयाविमुक्तेत्यभिहितं, भाववलयं रागढेषी, ताभ्यां विनिर्मुक्तस्यैव याथातथ्यं भवतीत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्य सूत्रस्य व्याख्या प्रतन्यते-यथातथाभावो याथातथ्यं-तत्त्वं परमार्थः, तद्य परमार्थचिन्तायां सम्यगज्ञानादिकं, तदेव दर्शयति-'ज्ञानप्रकार'मिति प्रकारशब्द आद्यर्थे, आदिग्रहणाच्च सम्यग्दर्शनचारित्रे गृह्येते, तन्न सम्यग्दर्शनम्-औपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकं गृह्यते, चारित्रं तु व्रतसमितिकषायाणां धारणरक्षणनिग्रहादिकं गृह्यते ।

एतत्सम्यगज्ञानादिकं 'पुरुषस्य' जन्तोर्यज्ञातम्-उत्पन्न तदहं 'प्रवेदयिष्यामि' कथयिष्यामि, तुशब्दो विशेषणे, वितथाचारिणस्तद्दोषांश्चाविर्भाविष्यामि, 'नानाप्रकारं' वा विचित्रं पुरुषस्य स्वभावम्-उञ्चावचं प्रशस्ताप्रशस्तरूपं प्रवेदयिष्यामि । नानाप्रकारं स्वभावं फलं च पश्चार्धेन दर्शयति-'सत्तः' सत्पुरुषस्य शोभनस्य सदनुष्ठायिनः सम्यगदर्शनज्ञानचारित्रवतो 'धर्मं' श्रुतचा-रित्राख्यं दुर्गतिगमनधरणलक्षणं वा तथा 'शीलम्' उद्युक्तविहारित्वं तथा 'शान्ति' निर्वृतिमशेष-कर्मक्षयलक्षणां 'करिस्सामिपाउ'त्ति प्रादुष्करिष्ये प्रकटयिष्यामि यथावद् उद्भावयिष्यामि

तथा 'असतः' अशोभनस्य परतीर्थिकस्य गृहस्यस्य वा पार्श्वस्थादेर्वा, चशब्दसमुच्चितमधर्म-पापं तथा 'अशीलं' कुत्सितसीलमशान्तिं च-अनिर्वाणरूपां संसृतिं प्रादुर्भावयिष्यामीति । अत्र च सतो धर्मं शीलं शान्तिं च प्रादुष्करिष्यामि, असतश्चाधर्ममशीलमशान्तिं चेत्येवं पदघटना योजनीया, अनुपात्तस्य चशब्देनाक्षेपो द्रष्टव्य इति ।।

मू. (५५८) अहो य राओ अ समुडििएहिं, तह्रागएहिं पडिलब्भ धम्मं। समाहिमाघातमजोसयंता, सत्थारमेवं फरुसं वयंति।।

**वृ**. जन्तोर्गुणदोषरूपं नानाप्रकारं स्वभावं प्रवेदयिष्यामीत्युक्तं तद्दर्शयितुकाम आह-'अहोरात्रम्' अहर्निशं सम्यगुत्थिताः समुत्थिता सदनुष्ठानवन्तस्तेभ्यः श्रुतधरेभ्यः, तथा 'तथाग-तेभ्यो' वा तीर्थद्भ्यो 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं प्रतिलभ्य-संसारनिःसरणोपायं धर्ममवाप्यापि कर्मोद-यान्मदभाग्यतया जमालिप्रभृतय इहात्मोत्कर्षात्तीर्थकृदाद्याख्यातं 'समाधिं' सम्यग्दर्शनादिकं मोक्षपद्धतिम् 'अजोषयन्तः' असेवन्तः सम्यगकुर्वाणा निह्नवा बोटिकाश्च स्वरुचिविरचितव्या-ख्याप्रकारेण निर्दोषं सर्वज्ञप्रणीतं मार्गं विध्वंसयन्ति-कुमार्गं प्ररूपयन्ति ।

ष्ठुवते च-असौ सर्वज्ञ एव न भवति यः क्रियमाणं कृतमित्यध्यक्षविरुद्धं प्ररूपयति, तथा यः पात्रादिपरिग्रहान्मोक्षमार्गमाविर्भावयति, एवं सर्वज्ञोक्तमश्चद्दधानाः श्रद्धानं कुर्वन्तोऽप्यपरे धृतिसंहननदुर्बलतया यथाऽऽरोपितं संयमभारं वोद्धमसमर्थाः क्वचिद्विषीदन्तोऽपरेणाचार्यादिना वत्सलतया चोदिताः सन्तस्तं 'शास्तारम्' अनुशासितारं चोदकं पुरुषं वदन्ति 'कर्कशं' निष्ठुरं प्रतीपं चोदयन्तीति ।।

मू. (५५९) विसोहियं ते अनुकाहयंते, जे आतभावेण वियागरेज़ा। अडाणिए होइ बहूगुणाणं, जे नाणसंकाइ मुसं वदेजा।। **ट्ट.** किञ्च-विविधम्-अनेकप्रकारं शोधितः-कुमार्गंप्ररूपणापनयनद्वारेण निर्दोषतां नीतो विशोधितः सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राख्यो मोक्षमार्गस्तमेवंभूतं मोक्षमार्गं 'ते' स्वाग्रहग्रहग्रस्ता गोष्ठामाहिलवदनु-पश्चादाचार्यप्ररूपणातः कथयन्ति-अनुकथयन्ति ।

ये चैवंभूता आत्मोत्कर्षात्स्वरुचिविरचितव्याख्याप्रकारव्यामोहिता 'आत्मभावेन' स्वाभिप्रायेणाचार्यपारम्पर्येणायातमप्पर्धं व्युदस्यान्यथा 'व्यागृणीयुः' व्याख्यानयेयुः, ते हि गम्भीराभिप्रायं सूत्रार्थं कर्मोदयात्पूर्वापरेण यथावत्परिणामयितुमसमर्थाः पण्डितमानिन उत्सूत्रं प्रतिपादयन्ति।आत्मभावव्याकरणंचमहतेऽनर्थायेतिदर्शयति-'स' एवंभूतः स्वकीयाभिनिवेशाद् 'अस्थानिकः' अनाधारो बहूनां ज्ञानादिगुणानामभाजनं भवतीति, ते चामी गुणाः ।

॥ ९ ॥ "सुस्सूसइ पडिपुच्छइ सुणेइ गेण्हइ य ईहए आवि । तत्तो अपोहए वा धारेइ करेइ वा सम्पं ॥

यदिवा गुरुशुश्रूषादिना सम्यगज्ञानावगमस्ततः सम्यगनुष्ठानमतः सकलकर्मक्षयलक्षणो मोक्ष इत्येवंभूतनां गुणानामनायतनमसौ भवति, क्वचित्पाठः-'अट्टाणिए होति बहूनिवेस'त्ति अस्यायमर्थः-अस्थानम्-अभाजनमपात्रमसौ भवति सम्यगज्ञानादीनां गुणानां, किंभूतो ? -बहुः-अनर्थसंपादकत्वेनासदभिनिवेशो यस्य स बहुनिवेशः, यदिचा-गुणानामस्थानिकः-अनाधारो बहूनां दोषाणां च निवेशः-स्थानम् आश्रय इति ।

किभूताः पुनरेवं भवन्तीति दर्शयति-ये केचन दुर्गृहीतज्ञानलवालेपिनो ज्ञाने-श्रुतज्ञाने शङ्का ज्ञानशङ्का तया मृषावादं वदेयुः, एतदुक्तं भवति-सर्वज्ञप्रणीते आगमे शङ्कां कुर्वन्ति, अयं तर्प्रणीत एवन भवेद् अन्यथा वाऽस्यार्थः स्यात्, यदिवा ज्ञानशङ्कया पाण्डित्याभिमानेन मृषावादं वदेयुर्यथाऽहंब्रवीमि तथैव युज्यते नान्यथेति ॥

मू. (५६०) जे यावि पुट्टा पलिउंचयंति, आयाणमङं खलु वंचयित्ता । असाहुणो ते इह साहुमाणी, मायण्णि एसंति अनंतघातं ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-ये केचनाविदितपरमार्थाः स्वल्पतया समुसेकिनोऽपरेण पृष्टाः-कस्मादाचार्यात्सकाशादधीतं श्रुतं भवद्भिरिति, ते तु स्वकीयमाचार्यं ज्ञानावलेपेन निह्नुवाना अपरं प्रसिद्धं प्रतिपादयन्ति, यदिवा मयैवैतत्स्वत उस्नेक्षितमित्येवं ज्ञानावलेपात् 'पलिउंचयंति' त्ति निद्धुवते, यदिवा-सदपि प्रमादस्खलितमाचार्यादिनाऽऽलोचनादिके अवसरे पृष्टाः सन्तो मातृस्थानेनावर्णवादभयात्रिद्धुवते । त एवं पलिकुञ्चिका-निह्नवं कुर्वाणा आदीयत इत्यादानं-ज्ञानादिकं मोक्षो वा तमर्थं वश्चयन्ति-प्रंशयन्त्यात्मनः, खलुरवधारणे वश्चयन्त्येव ।

एयमनुष्ठायिनश्चासाधवस्ते परमार्थतस्तत्त्वचिन्तायाम् 'इह' अस्मिन् जगति साधुविचारे वा 'साधुमानिन' आत्मोत्कर्षात् सदनुष्ठानमानिनो मायान्वितास्ते 'एष्यन्ति' यास्यन्ति 'अनन्तशो' बहुशो 'घातं' विनाशं संसारं वा अनवदग्रं संसारकान्तारमनुपरिवर्तयिष्यन्तीति, दोषद्वयदुष्ट-त्वात्तेषाम्, एकं तावत्त्वयमसाधवो द्वितीयं साधुमानिनः, उक्तंच --

(19) ।। ''पावं काऊण सयं अप्पाणं सुद्धमेव वाहरइ । दुगुणं करेइ पावं बीयं बालस्स मंदत्तं ।।

तदेवमात्मोत्कर्षदोषाद्वोधिलाभमप्युहत्यानन्तसंसारभाजो भवन्त्यसुमन्त इति स्थितम् ।

मानविपाकमपदर्श्याधुना क्रोधादिकषायदोषमुद्भावयितुमाह-

मू. (५६१) जे कोहणे होइ जगडभासी, विओसियं जे उ उदीरएज़ा। अंधे व से दंडपहं गहाय, अविओसिए धासति पावकम्मी।।

**वृ.** यो ह्यविदितकषायविपाकः, प्रकृत्यैव क्रोधनो भवतितथा 'जगदर्थभाषी' यश्च भवति, जगत्यर्था जगदर्था ये यथा व्यवस्थिताः पदार्थास्तानाभाषितुं शीलमस्य जगदर्थभाषी, तद्यथा-ब्राह्मणं डोडमिति ब्रूयात्तथा वणिजं किराटमिति शूद्रमाभीरमिति श्वपाकं चाण्डालमित्यादि तथा काणं काणमिति तथा खञ्जं कुब्जं वडभमित्यादि तथा कुष्ठिनं क्षयिणमित्यादि यो यस्य दोषस्तं तेन खरपरुषं ब्रूयात् यः स जगदर्थभाषी, यदिवा जयार्थभाषी यथैवाऽऽत्मनो जयो भवति तथैवाविद्यमानमप्यर्थं भाषते तच्छीलश्च-येन केनचित्रकारेणसदर्थभाषणेनाप्यात्मनो जयमिच्छतीत्यर्थः।

'विओसियं'ति विविधमवसितंवर्यवसितमुपशान्तं द्वन्द्वं-कलहं यः पुनरप्युदीरयेत्, एतदुक्तं भवति-कलहकारिमिर्मिय्यादुष्कृतादिना परस्परं क्षामितेऽपि तत्तद् ब्रूयाद्येन पुनरपि तेषां क्रोधोदयो भवति । साम्प्रतमेतद्विपाकं दर्शयति-यथा ह्यन्धः-चक्षुर्विकलो 'दण्डपथं' गोदण्डमार्गं प्रमुखोज्ज्वलं 'गृहीत्वा' आश्रित्य व्रजन सम्यगकोविदतया 'धृष्यते' कण्टकश्वापदादिभिः पीङ्चते, एवमसावपि केवलं लिङ्गधार्यनुपशान्तक्रोधः कर्कशभाष्यधिकरणोद्दीपकः, तथा 'अविओसिए'त्ति अनुपशा-न्तद्वन्द्वः पापम् अनार्थं कर्मं-अनुष्ठानं यस्यासौ पापकर्मा धृष्यते चतुर्गतिके संसारे यातनास्थानगतः पौनःपुन्येन पीड्यत इति ॥

मू. (५६२) जे विग्गहीए अन्नायभासी, न से समे होइ अझंझपत्ते।

उवायकारी य हरीमणे य, एगंतदिडी य अमाइरूवे ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-यः कश्चिदविदितपरमार्थो विग्रहो-युद्धं स विद्यते यस्यासौ विग्रहिको यद्यपि प्रत्युपेक्षणादिकाः क्रिया विधत्ते तथापि युद्धप्रियः क्**वचिद्भवति तथा**ऽन्याय्यं भाषितुं शीलमस्य सोऽन्याय्यभाषी यत्किञ्चनभाष्यस्थानभाषी गुर्वाद्यधिक्षेपकरो वा यश्चैवंभूतो नासौ 'समो' रक्तद्विप्टतया मध्यस्थो भवति, तथा नाप्यझञ्झां प्राप्तः-अकलहप्राप्तो वा न भवत्यमायाप्राप्तो वा, यदिवा अझञ्झाप्राप्तैः-अकलहप्राप्तैः सम्यगद्दिभिरसौ समो न भवति यतः अतो नैवंविधेन भाव्यम्, अपित्वक्रोधनेनाकर्कशभाषिणा चोपशान्तयुद्धानुदीरकेण न्याय्यभाषिणाऽझञ्झाप्राप्तेन मध्यस्थेन च भाव्यमिति ।

एवमनन्तरोद्दिष्टदोषर्जी सन्नुपपातकारी-आचार्यनिर्देशकारी-यथोपदेशं क्रियासु प्रवृत्तः यदिवा 'उपायकारि'ति सूत्रोपदेशप्रवर्तकः, तथा ड्रीः-लजा संयमो मूलोत्तरगुणभेदभिन्नस्तन्न मनो यस्यासौ ड्रीमनाः, यदिवा-अनाचारं कुर्वन्नाचार्यदिभ्यो लजते स एवमुच्यते, तथैकान्तेन तत्त्वेषु-जीवादिषु पदार्थेषु द्दष्टिर्यस्यासावेकान्तर्धष्टिः, पाठान्तरं वा 'एगंतसङ्ढि'त्ति एकान्तेन श्रद्धावान्मौनीन्द्रोक्तमार्गे एकान्तेन श्रद्धालुरित्यर्थः, चकारः पूर्वोक्तदोषविपर्यस्तगुणसमुच्चयार्थः

तद्यथा-झानापलिकुञ्चकोऽक्रोधीत्यादि तावदझञ्झाग्राप्त इति, स्वत एवाह 'अमाइरूवे'ति अमायिनो रूपं यस्यासावमायिरूपोऽशेषच्छद्मरहित इत्यर्थः, न गुर्वादीन् छद्मनोपचरति नाप्यन्येन केनचित्सार्थं छद्मव्यवहारं विधत्त इति ॥

## मू. (५६३) से पेसले सुहुमे पुरिसजाए, जश्चत्रिए चेव सुउज्जुयारे । बहुंपि अनुसासिए जे तहचा, समे हु से होइ अझंझपत्ते ।।

ष्ट्र. पुनरपि सद्गुणोत्कीर्तनायाह-यो हि कटुसंसारोद्विग्नः क्वचिस्त्रमादस्खलिते सत्याचार्यादिना बह्वपि 'अनुशास्यमानः' चोद्यमानस्तथैव-सन्मार्गानुसारिण्यर्चा-लेश्या चित्तवृत्तिर्यस्य स भवति तथार्चः, यश्च शिक्षां ग्राह्यमाणोऽपि तथार्चो भवति स 'पेशलो' मिष्टवाक्यो विनयादिगुणसमन्वितः 'सूक्ष्मः' सूक्ष्मदर्शित्वात्सूक्ष्मभाषित्वाद्वा सूक्ष्मः 'स एव पुरुषजातः' स एवपरमार्थतः पुरुषार्थकारी नापरो योऽनायुधतपस्विजनपराजितेनापिक्रोधेन जीयते, तथाऽसावेव 'जात्यन्वितः' सुकुलोत्पन्नः, सच्छीलान्चितो हि कुलीन इत्युच्यते, न सुकुलोत्पत्तिमात्रेण

तथा स एव सुष्ठु-अतिशयेन ऋ जुः-संयमस्तत्करणशीलः-ऋ जुकरः, यदिवा 'उज्जुचारे'त्ति यथोपदेशं यः प्रवर्तते न तु पुनर्वक्रतयाऽचार्यादिवचनं विलोमयति-प्रतिकूलयति, यश्च तथार्चः-पेशलः सूक्ष्मभाषी जात्यादिगुणान्दितः क्**वचिदवक्रः 'समो' मध्यस्थो निन्दायां पूजायां च** न रुष्यति नापि तुष्यति तथा अझंझा-अक्रोधोऽमाया वा तां प्राप्तोऽझंझाप्राप्तः, यदिवाऽझंझाप्राप्तैः-वीतरागैः 'समः' तुल्यो भवतीति ॥

# मू. (५६४) जे आवि अप्पं घसुमंति मत्ता, संखाय वायं अपरिक्ख कुज्जा। तवेण वाहं सहिउत्ति मत्ता, अन्नं जणं पस्सति विंबभूयं।।

षु. प्रायस्तपस्विनां ज्ञानतपोऽवलेपोभवतीत्वतस्तमधिकृत्याह-यश्चापिकश्चिल्लघुप्रकृति-रत्पतयाऽऽत्मानं वसु-द्रव्यं तच्च परमार्थचिन्तायां संयमस्तद्धन्तमात्मानं मत्वाऽहमेवात्र संयमवान् मूलोत्तरगुणानां सम्यग्विधायी नापरः कश्चिन्यत्तुल्योऽस्तीति, तथा संख्यायन्ते-परिच्छिद्यन्ते जीवादयः पदार्था येन तज्ज्ञानं संख्येत्युच्यते तद्वन्तमात्मानं भत्त्वा तथा सम्यक्-परमार्थम-परीक्ष्यात्मोत्कर्षवादं कुर्यात् ।

तथा तपसा-द्वादशभेदभिन्नेनाहमेवात्र सहितो-युक्तो न मत्तुल्यो विकृष्टतपोनिष्ट-प्तदेहोऽस्तीत्येवं मत्वाऽऽत्मोत्कर्षाभिमानीति 'अन्यं जनं' साधुलोकं गृहस्थलोकं वा 'बिम्वभूतं' जलचन्द्रवत्तदर्थशून्यं कूटकार्षापणवद्वालिङ्गमात्रधारिणं पुरुषाकृतिमात्रं वा 'पश्यति' अवमन्यते तदेवं यद्यन्मदस्थानं जात्यादिकं तत्तदात्मन्येवारोप्यापरमवधूतं पश्यतीति किञ्चान्यत्—

मू. (५६५) एगंतकूडेण उ से पलेइ, न विञ्जती मोनपयंसि गोत्ते। जे माणणडेण विउक्कसेज्ञा, वसुमन्नतरेण अबुज्झमाणे।।

**वृ.** कूटवत्कूटं यथा कूटेन मृगादिर्बद्धः परवंशः सन्नेकान्तदुः खभाग्भवति एवं भावकूटेन लेहमयेनैकान्ततोऽसौ संसारचक्रवालं पर्येति तत्र चा प्रकर्षेण लीयते प्रलीयते-अनेकप्रकारं संसारं बंध्रमीति, तुशब्दात्कामादिना वा मोहेन मोहितो बहुवेदने संसारे प्रलीयते, यश्चैवंभूतोऽसौ 'न विद्यते' न कदाचन संभवति मुनीनामिदं मौनं तद्य तत्पदं च मौनपदं-संयमस्तत्र मौनीन्द्रे वा पदे सर्वज्ञप्रणीतमार्गे नासौ विद्यते, सर्वज्ञमतमेव विशिनप्टि-गां-वाचं त्रायते-अर्थाविसंवादनतः पालय- तीति गोत्रं तस्मिन् समस्तागमाधारभूत इत्यर्थः । उञ्चैर्गोत्रे वा वर्तमानस्तदभिमानग्रहग्रस्तो मौनीन्द्रपदे न वर्तते, यश्च मानमं-पूजनं सत्कारस्तेनार्थः-प्रयोजनं तेन माननार्थेन विविधमुत्कर्षयेदात्मानं, यो हि माननार्थेन-लाभपूजासत्कारादिना मदं कुर्यात्रासौ सर्वज्ञपदे विद्यत इति पूर्वेण संबन्धः, तथा वसु-द्रव्यं तद्येह संयमस्तमादाय तथाऽन्यतरेण ज्ञानादिना मदस्थानेन भरमार्थमबुध्यमानो माद्यति पठन्नपि सर्वशास्त्रापि तदर्थं चावगच्छन्नपि नासौ सर्वज्ञमतं परमार्थतो जानातीति ।

मू. (५६६) जे माहणो खत्तियजायए वा, तहुग्गपुत्ते तह लेच्छई वा। जे पर्व्वाईए परदत्तभोई, गोत्ते ण जे थब्भति मानबद्धे।।

**वृ.** सर्वेषां मदस्थानानामुत्पत्तेरारभ्य जातिमदो बाह्यनिमित्तनिरपेक्षो यतो भवत्यतस्त-मधिकृत्याह-यो हि जात्या ब्राह्मणो भवति क्षत्रियो वा-इक्ष्वाकुवंशादिकः, तद्भेदमेव दर्शयति-'उग्रपुत्रः' क्षत्रियविशेषजातीयः तथा 'लेच्छइ'त्तिक्षत्रियविशेष एव, तदेवमादिविशिष्टकुलोद्भूतो यथावस्थितसंसारस्वभावेदितया यः 'प्रव्रजितः' त्यक्तराज्यादिगृहपाशबन्धनः परैर्दत्तं भोक्तुं शीलमस्य परदत्तभोजी-सम्यक्संयमानुष्ठायी।

'गोत्रे' उश्चैर्गोत्रे हरिवंशरथानीये समुत्पन्नोऽपि नैव 'स्तम्भं' गर्वमुपयायादिति, किंभूते गोत्रे?-'अभिमानबद्धे' अभिमानास्पदेइति, एतदुक्तं भवति-विशिष्टजातीयतया सर्वलोकाभिमा-न्योऽपि प्रव्रजितः सन् कृतशिरस्तुण्डमुण्डनो भिक्षार्थं परगृहाण्यटन् कथं हास्यास्पदं गर्वं कुर्यात् नैवासौ मानं कुर्यादिति तात्पर्यार्थः ॥

मू. (५६७) न तस्स जाई व कुलं व ताणं, नन्त्य विज्ञाचरणं सुचिण्णं।

निक्खम्म से सेवइऽगारिकम्मं, न से पारए होइ विमोयणाए ।।

वृ. न चासौ मानः क्रियमाणो गुणायेति दर्शयितुमाह-न हि 'तस्य' लघुप्रकृतेरभिमानोद्धुरस्य जातिमदः कुलमदो वा क्रियमाणः संसारे पर्यटतस्त्राणं भवति, न ह्यभिमानो जात्यादिक ऐहिकामुष्मिक-गुणयोरुपकारीति, इह च मातृसमुत्या जातिः पितृसमुत्यं कुलम्, एतच्चोपलक्षणम्, अन्यदपि मदस्थानं न संसारत्राणायेति, यत्पुनः संसारोत्तरकत्वेन त्राणसमर्थं तद्दर्शयति ।

झानं च चरणं च ज्ञानचरणं तस्मादन्यत्र संसारोत्तारणत्राणाशा न विद्यते, एतच्च सम्यक्तो-पबृंहितं सत् सुष्ठु चीर्णं सुचीर्णं संसारादुत्तारयति, 'ज्ञानक्रियाभ्यां मोक्ष' इति वचनात्, एवंभूते सत्यपि मोक्षमार्गे 'निष्क्रम्यापि' प्रव्रज्यां गृहीत्वापि कश्चिदपुष्टधर्मा संसारोन्मुखः 'सेवते' अनुतिष्ठ-त्यभ्यस्यति पौनः पुन्येन विधत्ते अगारिणां-गृहस्थानामङ्गं-कारणं जात्यादिकं मदस्थानं, पाठांन्तरं

वा 'अगारिकम्मं'ति अगारिणां कर्मअनुष्ठानं सावद्यमारम्भं जातिमदादिकं वा सेवते । न चासावगारिकर्मणां सेवकोऽशेषकर्ममोचनाय पारगो भवति, निःशेषकर्मक्षयकारी न

भवतीति भावः । देशमोचना तु प्रायशः सर्वेषामेवासुमतां प्रतिक्षणमुपजायत इति । मृ. (५६८) निक्किंचणे भिक्खु सुलूहजीवी, जे गारवे होइ सलोगगामी ।

आजीवमेयं तु अबुज्झमाणो, पुणो पुणो विप्परियासुवेति ॥

ष्ट्र. पुनरप्यभिमानदोषाविर्मावनायाह-बाँग्लेनार्थेन निष्किञ्चनोऽपि भिक्षणशीलो भिक्षुः-परदत्तभोजी तथा सुष्ठु रूक्षम्-अन्तप्रान्तं वल्लचणकादि तेन जीवितुं-प्राणधारणं कर्तुं शीलमस्य स सुरूक्षजीवी, एवंभूतोऽपि यः कश्चिद्गौरविप्रेयो भवति तथा 'श्लोककामी' आत्मश्लाधाभिलाषी भवति। स चैवंभूतः परमार्थमबुध्यमान एतदेवाकिञ्चनत्वं सुरूक्षजीवित्वं वाऽऽत्मश्लाधातित्ररतया आजीवम्-आजीविकामात्मवर्तनोपायं कुर्वाणः पुनः पुनः संसारकान्तारे विपर्यासं-जातिजराम-रणरोगशोकोपद्रवमुपैति-गच्छति, तदुत्तरणायाभ्युद्यतो वा तत्रैव निमञ्जतीत्ययं विपर्यास इति। यस्मादमी दोषाः समाधिमाख्यातमसेवमानानामाचार्यपरिभाषिणां वा तस्मादमीभि श्रिष्यगुणैर्भाव्यमित्याह-

### मू. (५६९) जे भासवं भिक्खु सुसाहुवादी, पडिहाणवं होइ विसारए य । आगाढपन्ने सुविभावियण्पा, अन्नं जणं पन्नया परिहवेजा ।।

चृ. भाषागुणदोषज्ञतयां शोभनभाषायुक्तो भाषावान् 'भिक्षु' साधुः, तथा सुष्ठु साधु-शोभनंहितं मितं प्रियं वदितुं शीलमस्येत्यसौ सुसाधुवादी, क्षीरमध्वाश्रववादीत्यर्थः तथा प्रतिभा प्रतिभानम्-औत्पत्तिक्यादिबुद्धिगुणसमन्वितत्वेनोत्पन्नप्रतिभत्वं तत्यतिभानं विद्यते यस्यासौं प्रतिभानवान्-अपरेणाक्षिप्तस्तदनन्तरमेवोत्तरदानसमर्थः यदिवा धर्मकथावसरे कोऽयं पुरुषः कं च देवताविशेषं प्रणतः कतरद्वा दर्शनमाश्रित इत्येवमासन्नप्रतिभत्तया यथायोगमाचष्टे।

तथा 'विशारदः' अर्थग्रहणसमर्थो बहुप्रकारार्थकथनसमर्थो वा, चशब्दाघ्व श्रोत्रभिप्रायज्ञः, तथा आगाढा-अवगाढा परमार्थपर्यवसिता तत्त्वनिष्ठा प्रज्ञा-बुद्धिर्यस्यासावागाढप्रज्ञः, तथा सुष्ठु विविधं भावितो-धर्मवासनया वासित आत्मा यस्यासौ सुविभावितात्मा, तदेवमेभिः सत्यभाषा-दिभिर्गुणैः शोभनः साधुर्भवति, यश्चैभिरेव निर्जराहेतुभूतैरपि मदं कुर्यात्, तद्यथा-अहमेव भाषाविधि-इस्तथा साधुवाद्यहमेव च न मत्तुल्यः प्रतिभानवानस्ति नापि च मत्समानो Sलौकिकः लोकोत्तर-शास्त्रार्थविशारदो Sवगाढप्रज्ञः सुभावितात्मेति च, एवमात्मोत्कर्षचानन्यं जनं स्वकीयया प्रज्ञया 'परिभवेत्' अवमन्येत, तथाहि-किमनेन वाक्कुण्ठेन दुर्दुरूढेन कुण्डिकाकार्पासकल्पेन खसूचिना कार्यमस्ति ? क्वचित्सभायां धर्मकथावसरे वेति, एवमात्मोत्कर्षवान् भवति, तथा चोक्तम् –

॥ ''अन्यैः स्वेच्छारचितानर्थविशेषान् श्रमेण विज्ञाय ।
 कुत्स्नं वाङ्मयमित इति खादत्यङ्गानि दर्पेण ॥ इत्यादि ॥
 मू. (५७०) एवं न से होइ समाहिपत्ते, जे पन्नवं भिक्खु विउक्कसेज्ञा ।

अहवाऽवि जे लाभमयावलित्ते, अत्रं जणं खिंसति बालपत्रे ।।

**वृ.** साम्प्रतमेतद्दोषाभिधित्सयाऽऽह 'एवम्' अनन्तरोक्तया प्रक्रियया परपरिभवपुरःसर-मात्मोत्कर्षं कुर्वन्नशेषशास्त्रार्थविशारदोऽपि तत्त्वार्थावगाढप्रज्ञोऽप्यसी 'समार्थि' मोक्षमार्गं ज्ञानदर्शनचारित्ररूपं धर्मध्यानाख्यं वा न प्राप्तो भवति, उपर्येवासी परमार्थेदन्वतः प्लवते, क एवंभूतो भवतीति दर्शयति- यो ह्यविदितपरमार्थतयाऽऽत्पानं सच्छेमुषीकं मन्यमानः स्वप्रज्ञया भिक्षु 'उत्कर्षेद्' गर्वं कुर्यात्, नासौ समाधिं प्राप्तो भवतीति प्राक्तनेन सम्बन्धः ।

अन्यद्रपि मदस्यानमुद्धट्टयति-'अधवे'ति पक्षान्तरे, यो ह्यल्पान्तरायो लब्धिमानात्मकृते परस्मै चोपकरणादिकमुत्पादयितुमलं स लघुप्रकृतितया लाभमदावलिप्तो भवति, तदवलिप्तश्च समाधिमप्राप्तो भवति, स चैवंभूतोऽन्यं जनं कर्मोदयादलब्धिमन्तं 'खिंसइ'ति निन्दति परिभवति, वक्ति च-न मत्तुल्पः सर्वसाधारणशय्यासंस्तारकाद्युपकरणोत्पादको विद्यते, किमन्धैः स्वोदरभर-णव्यग्रतया काकप्राधैः कृत्यमस्तीत्येवं 'बालप्रज्ञो' मूर्खप्रायोऽपरजनापवादं विदध्यादिति ॥

मू. (५७९) पत्रामयं चेव तवोमयं च, निन्नामए गोयमयं च भिक्खू। आजीवगं चेव चउत्थमाहु, से पंडिए उत्तमपोग्गले से।। **ष्ट्र.** तदेवं प्रज्ञामदावलेपादन्यस्मिन् जने निन्धमाने बालसद्दशैर्भूयते यतोऽतः प्रज्ञामदोन विधेयो, न केवलमयमेव न विधेयः अन्यदपि मदस्थानं संसारजिहीर्षुणा न विधेयमिति तद्दर्शयितुमाह-प्रज्ञया-तीक्ष्णबुद्धया मदः प्रज्ञामदस्तं च, तपोमदं च निश्चयेन नामयेन्निर्नामयेद्-अपनयेद्, अहमेव यथाविधशास्त्रार्थस्य वेत्ता तथाऽहमेव विकृष्टतपोविधायी नापि च तपसो ग्लानिमुपगच्छामीत्येवंरूपं भदं न कुर्यात् ।

तथा उश्चेगोंत्रे इक्ष्वाकुवंशहरिवंशादिके संभूतोऽहमित्येवमात्मकं गोत्रमदं च नामयेदिति आ-समन्ताज्ञीवन्त्यनेनेत्याजीवः-अर्थनिचयस्तं गच्छति-आश्रयत्यसावाजीवगः-अर्थमदस्तं च चतुर्थं नामयेत्, चशब्दाच्छेषानपि मदान्नामयते, तन्नामनाच्चासौ 'पण्डितः' तत्त्ववेत्ता भवति, तथाऽसावेव समस्तमदानोदक उत्तमः पुद्गल-आत्मा भवति, प्रधानवाची वा पुद्गलशब्दः, ततश्चायमर्थः-उत्तमोत्तमो-महतोऽपि महायान् भवतीत्यर्थः ॥

मू. (५७२) एयाइं मयाईं विगिंच धीरा, न तानि सेवंति सुधीरधम्मा। ते सव्वगोत्तावगया महेसी, उच्चं अगोत्तं च गतिं वयंति।।

**दृ.** साम्प्रतं मदस्थानानामकरणीयत्वमुपदर्श्योपसंजिहीर्षुराह-'एतानि' प्रज्ञादीनि मदस्था-नानि संसारकारणत्वेन सम्यक् परिज्ञाय 'विगिंच'ति पृथक्कुर्यादात्मनोऽपनयेदितियावत्, धीः-बुद्धिस्तया राजन्त इति धीरा-विदितवेद्या नैतानि जात्यादीनि मदस्थानानि सेवन्ति-अनुतिष्ठन्ति, के एते ?

ये सुधीरः-सुप्रतिष्ठितो धर्म-श्रुतचारित्राख्यो येषां ते सुधीरधर्माणः, ते चैवंभूताः परित्य-क्तसर्वमदस्थानामहर्षयस्तपोविशेषशोषितकल्पषाः सर्वस्मादुचैर्गोत्रादेरपगता गोत्रापगताः सन्त उद्यां-मोक्षाख्यां सर्वोत्तमां वा गतिं व्रजन्ति गच्छन्ति, चशब्दात्पश्चमहाविमानेषु कल्पातीतेषु वा व्रजन्ति, अगोत्रोपलक्षणाद्यान्यदपि नामकर्मायुष्कादिकं तत्र न विद्यत इति द्रष्टव्यम् किश्च--

मू. (५७३) भिक्खूमुयच्चे तह दिइधम्पे, गामं च नगरं च अनुप्पविस्सा । से एसणं जाणमनेसणं च, अन्नस्स पाणस्स अनानुगिद्धे ।।

ष्ट्र. स एवं मदस्थानरहितो भिक्षणशीलो भिक्षुः, तं विशिनष्टि-मृतेव स्नानविलेप-नादिसंस्काराभावादर्चा-तनुः शरीरं यस्य स मृतार्चः यदिवा मोदनं मुत् तद्भूता शोभनाऽर्चा-पद्मादिका लेश्या यस्य स भवति मुदर्चः-प्रशस्तलेश्यः, तथा दृष्टः-अवगतो यथावस्थितो धर्म-श्रुतचारित्राख्यो येन स तथा – स चैवंभूतः क्वयिदवसरे ग्रामं नगरमन्यद्वा मडम्बादिकमनुप्रविश्य भिक्षार्थमसावुत्तम- धृतिसंहननोपपन्नः सन्नेषणां-गवेषणग्रहणैषणादिकां 'जानन्' सम्यगव-गच्छन्ननेषणां च-उद्गमदोषादिकां तत्परिहारं विपाकं च सम्यगवगच्छन् अन्नस्य पानस्य वा 'अननुगृद्धः' अनध्युप- पन्नः सम्यग्विहरेत्, तथाहि-स्थविरकल्पिक द्विचत्वारिंशदोषरहितांभिक्षां गृह्मीयुः, जिनकल्पिकानां तु पश्चस्वभिग्रहो द्वयोर्ग्रहः, ताश्चेमाः–

॥ भाषा भाषा देखें से सिंह के सिंह से सि उग्गहिया पग्गहिया उज्झियधम्मा य सत्तमिया ॥ अथवा यो यस्याभिग्रहः सा तस्यैषणा अपरा त्त्वनेषणेत्येवमेषणानेषणाभिज्ञः क्वचिस्रविष्टः सन्नाहारादावमूर्छितः सम्यक् शुद्धां भिक्षां गृह्णीयादिति ॥

### मू. (५७४) अरतिं रतिं च अभिभूय भिक्खू, बहूजणे घा तह एगचारी। एगंतमोनेन वियागरेज़ा, एगस्स जंतो गतिरागती थ।

**वृ.** तदेवं भिक्षोरनुकूलविषयोपलब्धिमतोऽप्यरक्तद्विष्टतया तथा ६ष्टमप्यद्धं श्रुतमप्यश्रुतमित्येवंभावयुक्ततयाच मृतकल्पदेहस्य सुदेष्टधर्मण एषणानेषणाभिज्ञस्या- त्रपानादाव-मूर्छितस्य सतः क्**वचिद् ग्रामनगरादौ प्रविष्टस्यासंयमे रतिररतिश्च संयमे** कदाचित्यादुष्ट्यात् सा चापनेतव्येत्येतदाह-महामुनेरप्यरनानतया मलाविलस्यान्तप्रान्तवञ्चचणकादिभोजिनः कदाचित्क मर्वियादरति संयमे समुत्यद्येत तां चोत्पन्नामसौ भिक्षु संसारस्वभावं परिगणय्य तिर्यङ्नारकादिदुःखं चोत्रेक्षमाणः स्वल्पं च संसारिणामायुरित्येवं विचिन्त्याभिमवेद्, अभिभूय चासावेकान्तमौनेन व्यागृणीयादित्युत्तरेण सम्बन्धः ।

तथा रतिंच 'असंयमे' सावद्यानुष्ठाने अनादिभवाभ्यासादुत्पन्नामभिभवेदाभिभूय च संयमो-धुक्तो भवेदिति । पुनः साधुमेव विशिनष्टि-बहवो जनाः-साधवो गच्छवासितया संयमसहाया यस्य स बहुजनः, तथैक एव चरति तच्छीलश्चैकचारी, स च प्रतिमाप्रतिपन्न एकछविहारी जिनकल्पा-दिर्वा स्यात्, स च बहुजन एकाकी वा केनचित्पृष्टोऽपृष्टो वैकान्तमौनेन-संयमेन करणभूतेन व्या-गृणीयात् धर्मकथावसरे, अन्यदा संयमाबाधया किश्चित्धर्मसंबद्धं द्रूयात्, किं परिगणय्यैत्कुर्यादिः त्याह, यदिवा किमसौन्नूयादिति दर्शयति-'एकस्य' असहायस्य जन्तोः शुभाशुभसहायस्य 'गतिः' मनं परलोके भवति, तथा आगति-आगमनं भवान्तरादुपजायते कर्मसहायस्यैवेति, उक्तं च-

)) ९ )) ''एकः प्रकुरुते कर्म, भूनक्त्येकश्च तत्फल् । जायते भ्रियते चैक, एको याति भवान्तरम् ।)

इत्यादि। तदेवं संसारे परमार्थतो न कश्चित्यहायो धर्ममेकं विहाय, एतदिगणय्य मुनीनामयं मौनः-संयमस्तेन तत्प्रधानं वा ब्रूयादिति।

मू. (५७५) सयं समेद्या अदुवाऽवि सोघा, भासेज धम्मं हिययं पयाणं । जे गरहिया सणियाणप्पओगा, न तानि सेवंति सुधीरधम्मा ।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-'स्वयम्' आत्मना परोपदेशमन्तरेण 'समेत्य' ज्ञात्वा चतुर्गतिकं संसारं तत्कारणानि च मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगरूपाणि तथाऽशेषकर्मक्षयलक्षणं मोक्ष तत्कार-णानि च सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राण्येतत्सर्वं स्वत एवावबुध्यान्यस्माद्वाऽऽचायदिः सकाशाच्छुत्वाऽ-न्यस्मै मुमुक्षवे 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं भाषेत ।

किंभूतं ? -प्रजायन्त इति प्रजाः-स्थावरजङ्गमा जन्तवस्तेभ्यो हितं सदुपदेशदानतः सदोपकारिणं धर्मं ब्रूयादिति । उपादेयं प्रदर्श्य हेयं प्रदर्शयति-ये 'गर्हिता' जुगुस्तिता मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगाः कर्मबन्धहेतवः सह निदानेन वर्तन्तइति सनिदानाः प्रयुज्यन्त इति प्रयोगा-व्यापार धर्मकथाप्रबन्धा वा ममास्मात्सकाशात्किञ्चित् पूजालाभसंस्कारादिकं मविष्यतीत्येवंभूतनिदानाऽऽसंशारूपास्तांश्चारित्रविघ्नभूतान् महर्षयः सुधीरधर्माणो 'न सेवन्ते' नानुतिष्ठन्ति । यदिवा ये गर्हिताः सनिदाना वाक्प्रयोगोः, तद्यथा-कुतीर्थिकाः सावद्यानुष्ठानरता निःशीला निर्व्रताः कुण्टलवेण्टलकारिण इत्येवंभूतान् परदोषोदघट्टनया मर्भवेधिनः सुधीरधर्माणो वाक्कण्टकान् 'न सेवन्ते' न बुबत इति । मू. (५७६) केसिंचि तक्काइ अबुज्झ भावं, खुद्दंपि गच्छेज असद्दहाणे। आउस्स कालाइयारं वघाए, लद्धानुमाने य परेसु अड्ठे।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-केषाञ्चिन्मिथ्याद्दष्टीनां कुतीर्थिक मावितानां स्वदर्शनाऽऽग्रहिणां 'तर्कया' वितर्केण खमतिपर्यालोचनेन 'भावम्' अभिप्रायं दुष्टान्तः करणवृत्तित्वमबुद्धा कश्चित्ताधुः श्रावको वा स्वधर्मस्थापनेच्छया तीर्थिकतिरस्कारप्रायं वचो ब्रूयात्, स च तीर्थिकस्तद्वचः 'अश्रद्दधानः' अरोचयन्नप्रतिपद्यमानोऽतिकटुकं भावयन् 'क्षुद्रत्वमपि गच्छेद्' तदविरुपमपि कुर्यात्, पालकपुरोहितवत् स्कन्दकाचार्यस्येति ।

क्षुद्रत्वगमनमेव दर्शयति-सनिन्दावचनकुपितो वक्तुर्यदायुस्तस्यायुषो 'व्याघातरूपं' परिक्षेपस्वभावं कालातिचारं-दीर्घस्थितिकमप्यायुः संवर्तयेत्, एतदुक्तं भवति-धर्मदेशना हि पुरुषविशेषं ज्ञात्वा विधेया, तद्यधा-कोऽयं पुरुषो राजादि ? कं च देवताविशेषं नः ?

कतरद्वा दर्शनमाश्चितोऽभिगृहीतोऽनभिगृहीतो वाऽयमित्येवं सम्यक् परिज्ञाय यथार्हं धर्मदेशना विधेया, यश्चैतदबुद्धवा किश्चिद्धर्मदेशनाद्वारेण परविरोधकृद्वचो ब्रूयात् स परस्मादैहिका-मुष्मिकयोर्मरणादिकमपकारं प्राप्नुयादिति, यत एवं ततो लब्धमनुमानं येन पराभिप्रायपरिज्ञाने स लब्धानुमानः 'परेषु' प्रतिपाधेषु यथायोगं यथार्हप्रतिपत्त्या 'अर्थान्' सद्धर्मप्ररूपणादिकान् जीवादीन् वा स्वपरोपकाराय ब्रूयादिति । अपिच-

मू. (५७७) कम्मं च छंदं च विगिंच धीरे, विणइज उ सब्वओ आयभावं। रूवेहिं लुप्पंति भयावहेहिं, विञ्रं गहाया तसथावरेहिं।।

वृ. 'धीरः' अक्षोभ्यः सद्धुद्धयलङ्कु तो वा देशनावसरे धर्मकथाश्रोतुः 'कर्म' अनुष्ठानं गुरुलघुकर्ममावं वा तथा 'छन्दम्' अभिप्रायं सम्यक् 'विवेचयेत्' जानीयात्, ज्ञात्वा च पर्षदनुरूपामेव धर्मकथिको धर्मदेशनां कुर्यात् सर्वथा यथा तस्य श्रोतुर्जीवादिपदार्थावगमो भवति यथा च मनो न दूष्यते, अपितु प्रसन्नता व्रजति, एतदभिसंधिमानाह-विशेषेण नयेद्-अपनयेत् पर्षदः 'पापभावम्' अशुद्धमन्तःकरणं, तुशब्दाद्विशिष्टगुणारोपणं च कुर्यात्, 'आयमावं'ति क्वचित्पाठः ।

तस्यायमर्थ-'आत्मभावः' अनादिभवाभ्यस्तो मिथ्यात्वादिकस्तमपनयेत्, यदिवाऽऽत्म-भावो-विषयगृध्नुताऽतस्तमपनयेदिति। एतद्दर्शयति-'र्ल्यैः' नयनमनोहारिभि स्त्रीणामङ्गप्रत्य-ङ्गर्द्धकटाक्षनिरीक्षणादिभिरल्पसत्त्वा 'विलुप्यन्ते' सद्धर्माद्वाध्यन्ते, किंभूतै रूपैः ?-'भयावहैः' भयमावहन्ति भयावहानि । इहैव तावद्रूपादिविषयासक्तस्य साधुजनजुगुप्ता नानाविधाश्च कर्णनासिकाविकर्तनादिका विडम्बनाः प्रादुर्भवन्ति जन्मान्तरे च तिर्यङ्नरकादिके यातनास्थाने प्राणिनो विषयासक्ता वेदनामनुभवन्तीत्येवं 'विद्वान्' पण्डितोधर्मदेशनाभिज्ञो गृहीत्वा पराभिप्रायं-सम्यगवगन्य पर्षदं त्रसस्थावरेभ्यो हितं धर्ममाविर्भावयेत् ।

मू. (५७८) न पूयणं चेव सिलोयकामी, पियमप्पियं कस्सइ नो करेज़ा । सब्वे अणडे परिवज्जयंते, अनाउले या अकसाइ भिक्खू ।।

ष्ट्र. पूजासत्कारादिनिरपेक्षेण च सर्वमेव तपश्चरणादिकं विधेयं विशेषतो धर्मदेशनेत्येतदभि-प्रायवाहान-साधुर्देशनां विदधानो न पूजनं-वस्त्र्यात्रादिलाभरूपम-भिकाङ्क्षेत्रापि श्लोकं-श्लाघां कीर्तिम् आत्मप्रशंसां 'कामयेद्' अभिलषेत्। तथा श्रोतुर्यस्त्रियं राजकथाविकथादिकं छलितकथादिकं च तथाऽप्रियं च तत्समाश्रितदेव- ताविशेषनिन्दादिकं न कथयेद्, अरक्तद्विष्टतया श्रोतुरभिप्रायमभिसमीक्ष्य यथावस्थितंधर्मं सम्यग्दर्शनादिकंकथयेत्, उपसंहारमाह-'सर्वाननर्थान्' पूजासत्कारलाभाभिप्रायेण स्वकृतान् परदूषणतया च परकृतान् 'वर्जयन्' परिहरन् कथयेद् 'अनाकुलः' सूत्रार्थादनुत्तरन् अकषायी भिक्षुर्भवेदिति।

मू. (५७९) आहत्तहीयं समुपेहमाणेसव्वेहिं पाणेहिं निहाय दंडं । नो जीवियं नो मरणाहिकंखी, परिव्वएजा वलयाविमुक्के ।। –त्तिबेमि ।

**वृ.** सर्वाध्ययनोपसंहारार्थमाह 'आहत्तहीय' मित्यादि, यथात्र यामावो याथातथ्यं-धर्ममार्ग-समवसरणाख्याध्ययनत्रयोक्तार्थतत्वं सूत्रानुगतं सम्यकत्वं चारित्रं वा तत् 'प्रेक्षमाणः' पर्यालोचयन सूत्रार्थं सदनुष्ठानतोऽभ्यस्यन् 'सर्वेषु' स्थावरजङ्गमेषु सूक्ष्मबादरभेदमिन्नेषु पृथिवीकायादिषु दण्डयन्ते प्राणिनो येन स दण्डः-प्राणव्यपरोपर्णविधिस्तं 'निधाय' परित्यज्य, प्राणात्ययेऽपि याधातथ्यं धर्मं नोल्लङ्बयेदिति । एतदेव दर्शयति –

'जीवितम्' असंयमजीवितं दीर्घायुष्कं वा स्थावरजङ्गमजन्तुदण्डेन नाभिकाङ्क्षी स्यात् परीषहपराजितो वेदनासमुद्धात (समय) हतो वा तद्वेदनाम सहमानो जलानलसंपातापा-दितजन्तूपमर्देन नापि मरणाभिकाङ्क्षी स्यात् । तदेवं याथातथ्यमुस्नेक्षमाणः सर्वेषु प्राणिषूपरतदण्डो जीवितमरणानपेक्षी संयमानुष्ठानं चरेद्-उद्युक्तविहारी भवेत् 'मेघावी' मर्यादा व्यवस्थितो विदितवेद्यो वा वलयेन-मायारूपेण मोहनीयकर्मणा वा विविधं प्रकर्षेण मुक्तो विप्रमुक्त इति । इति परिसमाप्तयर्थे ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-१३ समाप्तम्

मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथमः श्रुतत्कन्धस्य त्रयोदशमध्ययनटीका परिसमाप्ता।

(अध्ययनं-१४ ''ग्रन्थ'')

**ष्ट्र.** उक्तं त्रयोदशमध्ययनं, साम्प्रतं चतुर्दशमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्त-राध्ययने याथातथ्यमिति सम्यक्**चारित्रमभिहितं, तञ्च बाह्याभ्यन्तर**ग्रन्थपरित्यागादवदातं भवति, तत्त्यागश्चानेनाध्ययनेन प्रतिपाद्यत इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराण्यु-पक्रमादीनि भवन्ति, तत्रोपक्रमद्वारान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं।

तद्यथा-सबाह्याभ्यन्तरग्रन्थपरित्यागो विधेय इति । नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे आदानपदा-द्नगुणनिष्पन्नत्वाद्य ग्रन्थ इति नाम, तं ग्रन्थमधिकृत्य निर्युक्तिकृदाह—

नि. [१२७] गंथो पुच्वुद्दिहो दुविहो सिस्सो य होति नायव्वो । पव्वावण सिक्खावण पगयं सिक्खावणाए उ ।।

वृ. ग्रन्थो द्रव्यभावभेदभिन्नः क्षुल्लकनैर्ग्रन्थ्यं नाम उत्तराध्यनेष्वध्ययनं तत्र पूर्वमेव सप्रपश्चोऽभिहितः, इह तु ग्रन्थं द्रव्यभावभेदभिन्नं यः परित्यजति शिष्य आचारादिकं वा ग्रन्थं योऽधीतेऽसौ अभिधीयते, स शिष्यो 'द्विविधो' द्विप्रकारो ज्ञातव्यो भवति, तद्यथा-प्रव्रज्यया शिक्षया च, यस्य प्रव्रज्या दीयते शिक्षां वा यो ग्राह्यते स द्विप्रकारोऽपि शिष्यः, इह (तु) पुनः शिक्षाशिष्येण 'प्रकृतम्' अधिकारो यः शिक्षां गृह्णति शैक्षकः तच्छिक्षयेह प्रस्ताव इत्यर्थः ।

नि. [१२८] सो सिक्खगो य दुविहो गहणे आसेवणाय नायव्वो । गहणंमि होति तिविहो सुत्ते अत्थे तदुभए य ।।

**वृ.** यथाप्रतिज्ञातमधिकृत्याह-यः शिक्षां गृह्णति शैक्षकः स द्विविधो-द्विप्रकारो भवति, तद्यथा-ग्रहणे प्रथममेवाचायदिः सकाशाच्छिक्षां-इच्छामिच्छातहकारादिरूपां गृहह्णति शिक्षति, तथा शिक्षितां चाभ्यस्थति-अहर्निशमनुतिष्ठति स एवंविधो ग्रहणासेवनाभेदभिन्नः शिष्यो ज्ञातव्यो भवति, तत्रापि ग्रहणपूर्वकमासेवनमितिकृत्वाऽऽदावेव ग्रहणशिक्षामाह-शिक्षाया 'ग्रहणे' उपादानेऽधिकृते त्रिविधो भवति शैक्षकः, तद्यथा सूत्रेऽर्थे तदुभये च, सूत्रादीन्यादावेव गृह्णन् सूत्रादिशिक्षको भवतीति भावः ।

नि. [१२९] आसेवणाय दुविहो मूलगुणे चेव उत्तरगुणे य । मूलगुणे पंचविहो उत्तरगुण बारसविहो उ ॥

**वृ.** साम्प्रतं ग्रहणोत्तरकालभाविनीमासेवनामधिकृत्याह-यथावस्थितसूत्रानुष्ठानमासेवना तया करणभूतया ढिविधो भवति शिक्षकः, तद्यथा-'मूलगुणे' मूलगुणविषये आसेवमानः-सम्यगमूल- गुणानामनुष्ठानं कुर्वन् तथा 'उत्तरगुणे च' उत्तरगुणविषयं सम्यगनुष्ठानं कुर्वाणो ढिरूपोऽप्यासेवना-शिक्षक भवति, तत्रापि मूलगुणे पश्चप्रकारः-प्राणातिपातादिविरतिमासेवमानः पश्चमहाव्रतधारणा- त्पञ्चविधो भवति मूलगुणेष्वासेवना शिक्षकः, तथोत्तरगुणविषये सम्य-कृपिण्डविशुद्धयादिकान् गुणानासेवमान उत्तरगुणासेवनाशिक्षको भवति, ते चामी उत्तरगुणाः

(19) (1) 'पिंडरस जा विसोही समिईओ भावणा तवो दुविहो । पडिमा अभिग्गहाविय उत्तरगुणमो वियाणाहि ।।

यदिवा सत्स्वप्यन्येषूत्तरगुणेषु प्रधाननिर्जराहेतुतया तप एव द्वादशविधमुत्तरगुण-त्वेनाधिकृत्याह-'उत्तरगुणे' उत्तरगुणविषये तपो द्वादशभेदभिन्नं यः सम्यग् विधत्ते स आसेवना-शिक्षको भवतीति ॥ शिष्यो ह्याचार्यमन्तरेण न भवत्यत्त आचार्यनिरूपणमा शिष्यापेक्षया हि ।

नि. [१३०] आयरिओऽविय दुविहो पव्वावंतो व सिक्खवंतो य । सिक्खावंतो दुविहो गहणे आसेवणे चेव ॥

**वृ.** आचार्यो 'द्विविधो' द्विभेदः, एकयः प्रव्रज्यां ग्राहयत्यपरस्तुयः शिक्षामिति, शिक्षयन्नपि द्विविधः-एकोयः शिक्षाशास्त्रं ग्राहयनति-पाठयत्यपरस्तु तदर्थं दशविधचक्रवालसामाचार्यनुष्ठानतः सेवयति-सम्यगनुष्ठानं कारयति ।

नि. [९३९] गाहाविंतो तिविहो सुत्ते अत्ये य तदुभए चेव। मूलगुण उत्तरगुणे दुविहो आसेवणाए उ।।

मृ. तन्न स्नार्थतदुभयभेदादग्राह्यन्नप्याचार्यस्त्रधा भवति । आसेवनाचार्योऽपि मूलोत्तर-गुणभेदाद्दिविधो भवति । गतो नामनिष्पन्नो निक्षेपः, तदनन्तरं कस्तं सत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तच्चेदम्–

मू. (५८०) गंधं विहाय इह सिक्खमाणो, उड्डाय सुबंभचेरं वसेजा। ओवायकारी विनयं सुसिक्खे, जे छेय विष्पमायं न कुञ्जा।।

वृ. 'इह' प्रवचने ज्ञातसंसारस्वभावः सन् सम्यगुत्थानेनोत्थितो ग्रथ्यते आत्मा येन स

ग्रन्धो-धनधान्यहिरण्यद्विपदचतुष्पदादि 'विहाय' त्यक्त्वा प्रव्रजितः सन् सदुत्थानेनोत्थाय च ग्रहणरूपामासेवनारूपां च शिक्षां कुर्वाणः-सम्यगासेवमानः सुष्ठुशोभनं नवभिर्व्रह्मचर्यगुप्तिभिर्गुप्तमा-

श्रित्य ब्रह्मचर्यं 'वसेत्', यदिवा 'सुब्रह्मचर्य' भिति संयमस्तद् आवसेत्-तं सम्यक् कुर्यात् । आचार्यान्तिके यावज्ञीवं वसमानो यावदभ्युद्यविहारं न प्रतिपद्यते तावदाचार्यवच-नस्यावपातो-निर्देशस्तत्कार्यवपातकारी-वचननिर्देशकारी सदाऽऽज्ञाविधायी, विनीयते-अपनीयते कर्म येन स विनयस्तं सुष्ठु शिक्षेद्-विदध्यात् ग्रहणासेवनाभ्यां विनयं सम्यक् परिपालयेदिति । तथा यः 'छेको' निपुणः स संयमानुष्ठाने सदाचार्योपदेशे वा विविधं प्रमादं न कुर्यात्, प्रथा हि आतुरः सम्यग्वैद्योपदेशं कुर्वन् श्लाघां लभते रोगोपशमं च एवं साधुरपि सावद्यग्रन्थपरिहारी पापकर्मभेषजस्थानभूतान्याचार्यवचनानि विदधदपरसाधुभ्यः साधुकारमशेषकर्मक्षयंचावाप्नोतीति

मू. (५८९) 👘 जहा दियापोतमपत्तजातं, सावासंगा पविउं मन्नमाणं ।

तमचाइयं तरुणमपत्तजातं, ढंकाइ अव्वत्तगमं हरेझा ।।

वृ. यः पुनराचार्योपदेशमन्तरेण स्वच्छन्दतया गच्छान्निर्गत्य एकाकिविहारितां प्रतिपद्यते सच बहुदोषभाग् भवतीत्यस्यार्थस्य ध्द्यान्तमाविर्भावयन्नाह-'यथे'ति ध्द्यान्तोपप्रदर्शनार्थः 'यथा' येन प्रकारेण 'द्विजपोतः' पक्षिशिशुरव्यक्तः ।

तमेव विशिनष्टि-पतन्ति-गच्छन्ति तेनेति पत्रं-पक्षपुटं न विद्यते पत्रजातं-पक्षोद्भवो यस्यासावपत्रजातस्तं तथा स्वकीयादावासकात्-स्वनीडात् प्लवितुम्-उत्पतितुं मन्यमानं तत्र तत्र पतन्तमुपलभ्य तं द्विजपोतं 'अचाइयं'ति पक्षाभावाद्गन्तुमसमर्थमपत्रजातमितिकृत्वा मांसपेशीकल्पं 'ढङ्कादयः' क्षुद्रसत्त्वाः पिशिताशिनः 'अव्यक्तगमं' गमनाभावे नंष्टुमसमर्थः 'हरेयुः' चथ्वादिनोत्सिप्य नयेयुव्यार्पादयेयुरिति ॥

मू. (५८२) एवं तु सेहंपि अपुडधम्मं, निस्सारियं वुसिमं मन्नमाणा।

दियस्स छायं व अपत्तजायं, हरिंसु णं पावधम्मा अनेगे ।।

**वृ.** एवं द्दष्टान्तं प्रदर्श्य दार्षन्तिकं प्रदर्शयितुमाह-'एव' मित्युक्तप्रकारेण, तुशब्दः पूर्वस्मा-द्विशेषं दर्शयति, पूर्वं ह्यसंजातपक्षत्वादव्यक्ता प्रतिपादिता इह त्वपुष्टधर्मतयेत्ययं विशेषो, यथा द्विजपोतमसंजातपक्षं स्वनीडान्निर्गतं क्षुद्रसत्त्वा विनाशयन्ति एवं शिक्षकमभिनवप्रव्रजितं सूत्रार्थानिष्पन्नमगीतार्थम् । 'अपुष्टधर्माणं' सम्यगपरिणतधर्मपरमार्थं सन्तमनेके पापधर्माणः पाषण्डिकाः प्रतारयन्ति, प्रतार्यच गच्छसमुद्रान्निसारयन्ति, निसारितं च सन्तं विषयोन्मुखताम-पादितमपगतपरलोक- भयमस्माकं वश्यमित्येवं मन्यमानाः यदिवा 'बुसिम'न्ति चारित्रं तद् असदनुष्ठानतो निसारं मन्यमाना अजातपक्षं 'द्विजशावमिव' पक्षिपोतमिव ढङ्कादयः पापधर्माणो मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषायक-लुषितान्तरात्मानः कुतीर्थिकाः स्वजना राजादयो वाऽनेके बहवो इतवन्तो हरन्ति हरिष्यन्ति चेति, कालत्रयोपलक्षणार्थं भूतनिर्देश इति, तथाहि –

पाषण्डिका एवमगीतार्थं प्रतारयन्ति, तद्यधा-युष्मद्दर्शने नाग्निप्रज्वालनविषाप-हारशिखाच्छेदादिकाः प्रत्यया दृश्यन्ते, तथाऽणिमाद्यष्टगुणमैश्वर्यं च नास्ति, तथा न राजादिभिर्ब-हुभिराश्चितं, याऽप्यहिंसोच्यते भवदागमे साऽपि जीवाकुलत्वाल्लोकस्य दुःसाध्या, नापि भवतां स्नानादिकं शौचमस्तीत्यादिकाभिः शठोक्तिभिरिन्द्रजालकल्पाभिर्मुग्धजनं प्रतारयन्ति, स्वजनाद- यश्चैवं विप्रलम्भयन्ति, तद्यथा-आयुष्मन् ! न भवन्तमन्तरेणास्माकं कश्चिदस्ति पोषकः पोष्यो वा, त्वमेवास्माकं सर्वस्वं, त्वया विना सर्वं शून्यमाभाति, तथा शब्दादिविषयोपभोगामन्त्रणेन सद्धर्माच्यावनयन्ति, एवं राजादयोऽपि द्रष्टव्याः, तदेवमपुष्टधर्माणमेकाकिनं बहुभिः प्रकारैः प्रतार्यापहरेयुरिति ॥

मू. (५८३) ओसाणमिच्छे मणुए समाहिं, अनोसिए नंतकरिंति नञ्चा। ओभासमाणे दवियस्स वित्तं, न निक्कसे बहिया आसुपन्नो।।

**वृ.**तदेवमेकाकिनः साधोर्यतो बहवो दोषाः प्रादुर्भवन्ति अतः संदा गुरुपादमूले स्थातव्य-मित्येतद्दर्शयितुमाह-'अवसानं' गुरोरन्तिके स्थानं तद्यावज्जीवं 'समाधिं' सन्मार्गानुष्ठानरूपम् 'इच्छेद्' अभिलषेत् 'मनुजो' मनुष्यः साधुरित्यर्थः।

स एव च परमार्थतो मनुष्यो यो यथाप्रतिज्ञातं निर्वाहयति, तच्च सदा गुरोरन्तिके व्यवस्थितेन सदनुष्ठानरूपं समाधिमनुपालयता निर्वाह्यते नान्यथेत्येतद्दर्शयति गुरोरन्तिके 'अनुषितः' अव्य-वस्थितः स्वच्छन्दविधायी समाधेः सदनुष्ठानरूपस्य कर्मणो यथाप्रतिज्ञातस्य वा नान्तकरो भवतीत्येवं ज्ञात्वा सदा गुरुकुलवासोऽनुसर्तव्यः, तद्रहितस्य विज्ञानमुपहास्यप्रायं भवतीति, उक्तं च –

॥ ९ ॥ "न हि भवति निर्विगोपकमनुपासितगुरुकुलस्य विज्ञानम् ।

प्रकटितपश्चाद्भागं पश्यत नृत्यं मयूरस्य ॥

तथाऽजां गलविलग्नवालुकां पार्ष्णिप्रहारेण प्रगुणां देष्ट्वाऽनुपासितगुरुरज्ञो राज्ञीं संजातगलगण्डां पार्ष्णिप्रहारेण व्यापादितवान्, इत्यादयः अनुपासितगुरोर्बहवॊ दोषाः संसारवर्ध-नाद्या भवन्तीत्यवगम्यानचा मर्यादया गुरोरन्तिके स्थातव्यमितिदर्शयति-'अवभासयन्' उद्भासयन् सम्यगनुतिष्ठन् 'द्रव्यस्य' मुक्तिगमनयोग्यस्य सत्साधो रागद्वेषरहितस्य सर्वज्ञस्य वा वृत्तम्-अनुष्ठानं तत्सदनुष्ठानतोऽवभासयेद्, धर्मकथिकः कथनतो वोद्भासयेदिति ।

तदेवं यतो गुरुकुलवासो बहूनां गुणानामाधारो भवत्यतो 'न निष्कसेत्' न निर्गच्छेत् गच्छादुर्वन्तिकाद्वा बहिः, स्वेच्छाचारी न भवेद्, 'आशुप्रज्ञ' इति क्षिप्रप्रज्ञः, तदन्तिके निवसन् विषयकषायाभ्यामात्मानं हियमाणं ज्ञात्वा क्षिप्रमेवाचार्योपदेशात्स्वत एववा 'निवर्तयति' सत्समाधौ व्यवस्थापयतीति ॥ तदेवं प्रव्रज्यामभि उद्यतो नित्यं गुरुकुलवासमावसन् सर्वत्र स्थानशयना-सनादावुपयुक्तो भवति तदुपयुक्तस्य च गुणमुद्भावयन्नाह-

मू. (५८४) जे ठाणओं य सयणासणे य, परक्वमे यावि सुहाहुजुत्ते । समितीसु गुत्तीसु य आयपन्ने, वियागरिते य पुढो वएजा।।

**वृ.** यो हि निर्विण्णसंसारतया प्रव्रज्यामभि उद्यतो नित्यं गुरुकुलवासतः 'स्थानतश्च' स्थानमाश्रित्य तथा शयनत आसनतः, एकश्चकारः समच्चये द्वितीयोऽनुक्तसमुच्चयार्थः चकाराद्गमनमाश्रित्यागमनं च तथा तपश्चरणादौ पराक्रमतश्च, साधोः-उद्युक्तविहारिणो ये समाचारास्तैः समायुक्तः सुसाधुयुक्तः, सुसाधुर्हियत्र स्थानं-कायोत्सर्गादिकं विधत्ते तत्र सन्यक् प्रत्युपेक्षणादिकां क्रियां करोति, कायोत्सर्गं च मेरुरिव निष्प्रकम्पः शरीरनिस्पृहो विधत्ते, तया शयनं च कुर्वन् प्रत्युपेक्ष्य संस्तारकं तद्भुवं कायं चोदितकाले गुरुभिरनुज्ञातः स्वपेत्, तत्रापि जाग्रदिव नात्यन्तं निःसह इति ।

२६४

एवमासनादिष्वपि तिष्ठता पूर्ववत्संकुचितगात्रेण स्वाध्यायध्यानपरायणेन सुसाधुना मवितव्यमिति, तदेवमादिसुसाधुक्रियायुक्तो गुरुकुलनिवासी सुसाधुर्भवतीति स्थितम्।अपिच-गुरुकुलवासे निवसन् पञ्चसु समितिष्वीर्यासमित्यादिषु प्रविचाररूपासु तथा तिसृषु च गुप्तिषु प्रविचाराप्रविचाररूपासु आगता-उत्पन्ना प्रज्ञा यस्यासावागतप्रज्ञः-संजातकर्तव्याकर्तव्यविवेकः खतोभवति, परस्यापि च 'व्याकुर्वन्' कथयन् पृथक् पृथग्गुरोः प्रसादार्सारज्ञातस्वरूपः समितिगुप्ती-नां यथावस्थितस्वरूपप्रतिपालनं तत्फलं च 'वदेत्' प्रतिपादयेदिति ।।

मू. (५८५) सद्दाणि सोच्चा अदु भेरवाणि, अनासवे तेसु परिव्वएजा।

् निद्दं च भिक्खू न पमाय कुज़ा, कहंकहं वा वितिगिच्छतित्रे ।।

**वृ.** ईर्यासमित्याद्युपेतेनं यद्विधेयं तद्दर्शयितुमाह-'शब्दान्' वेणुवीणादिकान् मधुरान् अतिपेशलान् 'श्रुत्वा' समाकर्ण्यायवा 'भैरवान्' भयावहान् कर्णकटूनाकर्ण्यं शब्दान् आश्रवति तान् शोभनत्वेनाशोभनत्वेन वागृह्णतीत्याश्रवो नाश्रवोऽनाश्रवः, तेष्नुकूलेषु प्रतिकूलेषु श्रवणपथ-मुपगतेषु शब्देष्वनाश्रवो-मध्यस्थोरागद्वेषरहितो भूत्वा परि-समन्ताद् व्रजेत् परिव्रजेत्- संयमानुष्ठायी भवेत्, तथा 'निद्रां च' निद्राप्रमादं च 'भिक्षु' सत्साधुः प्रमादाङ्गत्वात्र कुर्यात् ।

एतदुक्तं भवति-शब्दाश्रवनिरोधेनं विषयप्रमादो निषिद्धो निद्रानिरोधेन च निद्राप्रमादः, चशब्दादन्यमपि प्रमादं विकथाकषायादिकं न विदध्यात्।तदेवं गुरुकुलवासात् स्थानशयनासन-समितिगुप्तिष्वागतप्रज्ञः प्रतिषिद्धसर्वप्रमादः सन् गुरोरुपदेशादेव कथंकथमपि विचिकित्सां-चित्तविप्लुतिरूपां तीर्णः-अतिक्रान्तो भवति, यदिवा मद्गृहीतोऽयं पश्चमहाव्रतभारोऽतिदुर्वहः कथंकथमप्यन्तं गच्छेद्?, इत्येवंभूतांविचिकित्सां गुरुप्रसादाद्वितीर्णो भवति, अथवा यांकाश्चिच्ति-विप्लुतिं देशवसर्वगतां तां कृत्त्नां गुर्वन्तिके वसन् वितीर्णो भवति अन्येषामपि तदपनयनसमर्थः स्यादिति ॥

मू. (५८६) डहरेण वुड्ढेणऽनुसासि ए उ, रातिणिएणावि समव्वएणं । सम्मं तयं थिरतो नाभिगच्छे, निञ्जंतए वावि अपारए से ।।

**वृ.** किञ्चान्यत्-स गुर्वन्तिके निवसन् क्वचित् प्रमादस्खलितः सन् वयः पर्यायाभ्यां क्षुल्लकेन-लघुना 'चोदितः' प्रमादाचरणं प्रति निषिद्धः, तथा 'वृद्धेन वा' वयोऽधिकेन श्रुताधिकेन वा 'अनुशासितः' अभिहितः, तद्यधा-भवद्विधानाभिदमीधक् प्रमादाचरणमासेवितुमयुक्तं, तथा 'रत्नाधिकेन वा' प्रव्रज्यापर्यायाधिकेन श्रुताधिकेन वा समवयसा वा 'अनुशासितः' प्रमादस्खलिताचरणं प्रति चोदितः कुप्यति यथा अहमप्यनेन द्रमकप्रायेणोत्तमकुलप्रसूतः सर्वज-नसंमत इत्येवं चोदित इत्येवमनुशास्यमानो न मिथ्यादुष्कृतं ददाति न सम्यगुत्थानेनोत्तिष्ठति नापि तदनुशासनं सम्यक् स्थिरतः-अपुनःकरणतयाऽभिगच्छेत्-प्रतिपद्येत ।

चोदितश्च प्रतिचोदयेद्, असम्यक् प्रतिपद्यमानश्चासौ संसारस्रोतसा 'नीयमान' उह्यमानोऽनुशास्यमानः कुपितोऽसौ न संसारार्णवस्य पारगो भवति । यदिवाऽऽचार्यादिना सदुपदेशदानतः प्रमादस्खलितनिवर्तनतो मोक्षं प्रति नीयमानोऽप्यसौ संसारसमुद्रस्य तदकरणतोऽपारग एव भवतीति ।।

मू. (५८७) विउहितैणं समयाणुसिट्ठे, डहरेण वुड्ढेण उ घोइए य। अञ्चुद्वियाए घडदासिए वा, अगारिणं वा समयानुसिट्ठे।। **वृ.** साम्प्रतं स्वपक्षचोदनानन्तरतः स्वपरचोदनामधिकृत्याह्-विरुद्धोत्यानेनोत्थितोच्युत्थितः-परतीर्थिको गृहस्थो वा मिथ्यार्थष्टिस्तेन प्रमादस्खलिते चोदितः स्वसमयेन, तद्यथा-नैवंविधमनुष्ठानं भवतामागमे व्यवस्थितं येनाभिप्रवृत्तोऽसि, यदिवाव्युत्थितः-संयमाद्धष्टस्तेनापरः साधुः स्खलितः सन् स्वसमयेन-अर्हत्प्रणीतागमानुसारेणानुशासितो मूलोत्तरगुणाचरणे स्खलितः सन् 'चोदित' आगमं प्रदर्श्याभिहितः, तद्यथा –

नैतत्त्वरितगमनादिकं भवतामनुज्ञातमिति, तथा अन्येन वा मिथ्याध्ष्य्यादिना 'क्षुल्लकेन' लघुतरेण वयसा वृद्धेन वा कुल्सिताचारप्रवृत्तश्चोदितः, तुशब्दात्समानवयसा वा तथा अतीवाकार्य-करणं प्रति उत्थिता अत्युत्थिताः, यदिवा-दासीत्वेन अत्यन्तमुत्थिता दास्या अपि दासीति, तामेव विशिनष्टि-'घटदास्या' जलवाहिन्यापि चोदितो न क्रोधं कुर्यात्, एतदुक्तं भवति।

अत्युत्थितयाऽतिकुपितयाऽपि चोदितः स्वहितं मन्यमानः सुसाधुर्न कुप्येत्, किं पुनरन्येनेति? तथा 'अगारिणां' गृहस्थानां यः 'समयः अनुष्ठानं तत्समयेनानुशासितो, गृहस्थानामपि एतन्न युज्यते कर्तुं यदारब्धं भवतेत्येवमात्मावमेनापि चोदितो ममैवैतच्छ्रेय इत्येवं मन्यमानो मनागपि न मनो दूषयेदिति ॥ एतदेवाह—

मू. (५८८) न तेसु कुज्झे न य पव्वहेजा, न यावि किंची फरुसं वदेजा। तहा करिस्संति पडिस्सुणेजा, सेयं खु मेयं न पमाय कुजा।।

**वृ.** 'तेषु' खपरपक्षेषु स्खलितचोदकेष्वात्महितं मन्यमानों ने क्रुध्येद अन्यस्मिन् वा दुर्वचनेऽभिहिते न कुप्येद् एवं च चिन्तयेत् ।

II 9 II 'आक्रुप्टेन मतिमता तत्त्वार्थविचारणे मति कार्या । यदि सत्यं कः कोपः ? स्यादनृतं किं नु कोपेन ।।

तथा नाप्यपरेण स्वतोऽधमेनापि चोदितोऽर्हन्मार्गानुसारेण लोकाचारगत्या वाऽभिहितः परमार्थं पर्यालोच्य तं चोदकं प्रकर्षेण व्यथेत् दण्डादि प्रहारेण पीडयेत् न चापि किञ्चित्परुषं तत्पीडादिकारि 'वदेत्' ब्रूयात्।

ममैवायमसदनुष्ठायिनो दोषो, येनायमपि मामेवं चोदयति, चोदितश्चैवंविधं भवता असदा-चरणं न विधेयमेवंविधं च पूर्वर्षिभिरनुष्ठितमनुष्ठेयमित्येवंविधं वाक्यं तथा करिष्यामीत्येव मध्यस्थवृत्त्या प्रतिशृणुयाद् अनुतिष्ठेच्च-मिथ्यादुष्कृतादिना निवर्तेत्, यदेतच्चोदनं नामैतन्ममैव श्रेयो, यत एतद्भ्यात्क्वचित्पुनः प्रमादं न कुर्यान्नैवासदाचरणमनुतिष्ठेदिति ।

मू. (५८९) वर्णंसि मूढस्स जहा अमूढा, मग्गाणुसासंति हितं पयाणं। तेणेव मज्झं इणमेव सेयं, जं मे बुहा समनुसासयंति।।

वृ. अस्यार्थस्य द्दष्टान्तं दर्शयितुमाह-'चने' गहने महाटव्यां दिग्भ्रमेण कस्यचिद्वयाकुलित-मतेर्नष्टसत्पथस्य यथा केचिदपरे कृपाकृष्टमानसा 'अमूढाः' सदसन्मार्गज्ञाः कुमार्गपरिहारेण प्रजानां 'हितम्' अशेषापायरहितमीप्सितस्थानप्रापकं 'मार्ग' पन्धानम् 'अनुशासन्ति' प्रतिपादयन्ति, स चतैः सदसद्विवेकिभिः सन्मार्गावतरणमनुशासित आत्मनः श्रेयो मन्यते, एवं तेनाप्यसदनुष्ठायिना चोदितेन न कुपितव्यम्, अपितु ममायमनुग्रह इत्येवं मन्तव्यं, यदेतद् बुद्धाः सम्यगनुशासयन्ति सन्मार्गेऽवतारयन्ति पुत्रमिव पित्तर तन्ममैव श्रेय इति मन्तव्यम् । मू. (५९०) अह तेण मूढेण अमूढगस्स, कायव्व पूर्या सविसेसजुत्ता। एओवमं तत्थ उदाहु वीरे, अनुगम्म अत्थं उवणेति सम्मं।।

**वृ.** पुनरप्यस्यार्थस्य पुष्टयर्थमांह-'अथे' त्यानन्तर्यार्थे वाक्योपन्यासार्थे वा, यथा 'तेन' मूढेनसन्मार्गावतारितेन तदनन्तरं तस्य 'अमूढस्य' सत्यथोपदेष्टुपुलिन्दादेरपि परमुपकारं मन्यमानेन पूजाविशेषयुक्ता कर्तव्या, एवमेतामुपमाम् 'उदाहृतवान्' अभिहितवान् 'वीरः' तीर्थकरोऽन्यो बागणधरादिकः 'अनुगन्य' बुद्धवा 'अर्थं' परमार्थं चोदनाकृतं परमोपकारं सम्यगात्मन्युपनयति, तद्यद्या। अहमनेन मिथ्यात्ववनाज्जन्मजरामरणाद्यनेकोपद्रवबहुलात्सदुपदेशदानेनोत्तारितः, ततो मयाऽस्य परमोपकारिणोऽभ्युत्थानविनयादिभिः पूजा विधेयेति । अस्मिन्नर्थे बहवो ध्ष्टान्ताः सन्ति, तद्यया –

| 11911 | गेहंमि अग्गिजालाउलंमि जह नाम डज्झमाणंमि । |
|-------|-------------------------------------------|
|       | जो बोहेइ सुयंतं सो तस्स जणो परमबंधू ।।    |
|       |                                           |

II २ II जह वा विससंजुत्तं भत्तं निद्धमिह भोत्तुकामस्स । जोवि सदोसं साहइ सो तस्स जणो परमबंधू ।।

मू. (५९१) नेता जहा अंधकारंसि राओ, मग्गं न जाणाति अपस्समाणे । से सूरिअस्स अब्भुग्गमेणं, मग्गं वियाणाइ पगासियंसि ।।

ष्ट्र. अयमपरः सूत्रेणैव ६ष्टान्तोऽभिधीयते-यथा हि सजलजलधराच्छादितबहलान्धकारायां रात्री 'नेता' नायकोऽटव्यादौ स्वभ्यस्तप्रदेशोऽपि 'मार्ग' पन्थानमन्धकारावृतत्वात्स्वह-स्तादिकम-पश्यन्न जानाति-न सम्यक् परिच्छिनत्ति ।

स एव प्रणेता 'सूर्यस्य' आदित्यस्याभ्युद्गमेनापनीते तमसि प्रकाशिते दिकचक्रे सम्यगाविर्भूते पाषाणदरिनिम्नोन्नतादिकेमार्गं जानाति-विवक्षितप्रदेशप्रापकंपन्थानमभिव्यक्तचक्षु परिच्छिनत्ति-दोषगुणविचारणतः सम्यगवगच्छतीति।एवं ६ष्टान्तं प्रदर्श्यदार्ष्टन्तिकमधिकृत्याह–

मू. (५९२) 🕺 एवं तु सेहेवि अपुडधम्मे, धम्मं न जाणाइ अबुज्झमाणे ।

से कोविए जिणवयणेण पच्छा, सूरोदए पासति चक्खुणेव ।।

वृ. यथा ह्यसावन्धकारावृतायां रजन्यामतिगहनायामटव्यां मार्गं न जानाति सूर्योद्ग-मेनापनीते तमसि पश्चाञानाति एवं तु 'शिष्यकः' अभिनवप्रव्रजितोऽपि सूत्रार्थानिष्पन्नः अपुष्टः-अपुष्कलः सम्यगपरिज्ञातोधर्म-श्रुतचारित्राख्यो दुर्गतिप्रसृतजन्तुधरणस्वभावो येनासावपुष्टधर्मा, सचागीतार्थ-सूत्रार्थानभिज्ञत्वादबुध्यमानो धर्मं न जानातीति-न सम्यक् परिच्छिनत्ति, स एव तु पश्चाद्गुरुकुलवासाञ्जिनवचनेन 'कोविदः' अभ्यस्तसर्वज्ञप्रणीतागमत्वान्निपुणः सूर्योदयेऽपगता-वरणश्चक्षुषेव यथावस्थितान् जीवादीन् पदार्थान् पश्यति ।

इंदमुक्तं भवति-यथा हि इन्द्रियार्थसंपर्कात्साक्षात्क्रारितया परिस्फुटा घटपटादयः पदार्था प्रतीतयन्ते एवं सर्वज्ञप्रणीतागमेनापि सूक्ष्मव्यवहितविप्रकृष्टस्वर्गापवगदेवतादयः परिस्फुटा निशङ्कं प्रतीयन्त इति ।अपिच कदाचिद्यक्षुषाऽन्यताभूतोऽप्यर्थोऽन्यथा परिच्छिद्यते, तद्यथा-मरुमरीचिक-निचयो जलभ्रान्त्या किंशुकनिचयोऽभ्याकारेणापीति । न च सर्वज्ञप्रणीतस्यागमस्य कचिदपि व्यभिचारः, तद्व्यभिचारेहि सर्वज्ञत्वहानिप्रसङ्गात्, तत्संभवस्य चासर्वज्ञेन प्रतिषेद्धुमशक्यत्वादिति

## मू. (५९३) उड्ढं अहेयं तिरियं दिसासु, तसा य जे थावरा जे य पाणा। सया जए तेसु परिव्वएज़ा, मणभ्यओसं अविकंपमाणे।।

**वृ.** शिक्षको हि गुरुकुलवासितया जिनवचनाभिज्ञो भवति, तत्कोविदश्च सम्यक् मूलोत्तर-गुणान् जानाति, तत्र मूलगुणानधिकृत्याह-ऊर्ध्वधस्तिर्यगत् दिक्षु विदिक्षु चेत्यनेन क्षेत्रमङ्गीकृत्य प्राणातिपातविरतिरभिहिता, द्रव्यतस्तु दर्शयति-त्रस्यन्तीति त्रसाः-तेजोवायू द्वीन्द्रियादयश्च, तथा येच स्थावराः-स्थावरनामकर्मोदयवर्तिनः पृथिव्यबूवनस्पतयः, तथा ये चैतद्भेदाः सूक्ष्मबादर-पर्याप्तकापर्याप्तकरूपा दशविधप्राण- धारणात्याणिनस्तेषु, 'सदा' सर्वकालम्, अनेन तु कालमधिकृत्य विरतिरभिहिता, यतः परिव्रजेतु-परिसम्तादव्रजेत् संयमानुष्ठायी भवेत् ।

भावप्राणातिपातविरतिं दर्शयति-स्थावरेजङ्गमेषु प्राणिषु तदपकारे उपकारे वा मनागपि मनसा प्रदेषं न गच्छेद् आस्तां तावदुर्वचनदण्डप्रहारादिकं, तेष्वपकारिष्वपि मनसाऽपि न महुलं चिन्तयेद्, 'अविकम्पमानः' संयमादचलन् सदाचारमनुपालयेदिति, तदेवं योगत्रिककरणत्रिकेण द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपां प्राणातिपातविरतिं सम्यगरक्तद्विष्टतयाऽनुपालयेद्, एवं शेषाण्यपि महाव्रतान्युत्तरगुणांश्च ग्रहणासेवनाशिक्षासमन्वितः सम्यगनुपालयेदिति ।

मू. (५९४) कालेण पुच्छे समियं पयासु, आइक्खमाणो दवियस्स वित्तं । तं सोयकारी पुढो पवेसे, संखा इमं केवलियं समाहिं ।।

**वृ.** गुरोरन्तिके वसतो विनयमाह-सूत्रमर्थं तदुभयं वा विशिष्टेन-प्रष्टव्यकालेनाचायदिरवसरं झात्वा प्रजायन्त इति प्रजा-जन्तवस्तासु प्रजासु-जन्तुविषये चतुर्दशभूतग्रामसंबद्धंकश्चिदाचार्यादिकं सम्यगितं-सदाचारानुष्ठायिनं सम्यक् वा समन्तादवा जन्तुगतं पृच्छेदिति ।

स च तेन पृष्ट आचार्यादिरांचक्षाणः शुश्रूषयितव्यो भवति, यदाचक्षाणस्तद्दर्शयति-मुक्तिगमनयोग्यो भव्यो द्रव्यं रागद्वेषविरहाद्वा द्रव्यं तस्य द्रव्यस्य-वीतरागस्य तीर्थकरस्य वा वृत्तम्-अनुष्ठानं संयमं ज्ञानं वा तत्यणीतमागमं वा सम्यगाचक्षाणः सपर्ययाऽयं माननीयो भवति कथमित्याह-'तद्' आचार्यादिना कथितं श्रोत्रे-कर्णे कर्तुं शीलमस्य श्रोत्रकारी-यथोपदेशकारी आज्ञाविधायी सन्पृथवरुपृथगुपन्यस्तमादरेणहृदयेप्रवेशयेत्-चेतसिव्यवस्थापयेत्, व्यवस्थापनीयं दर्शयति । 'संख्याय' सम्यक् ज्ञात्वा 'इम' मिति वक्ष्यमाणं केवलिन इदं कैवलिकं-केवलिना कथितं समाधिं-सन्मार्गं सम्यगज्ञानादिकं मोक्षमार्गमाचार्यादिना कथितं यथोपदेशं प्रवर्तकः पृथग्-विविक्तं हृदये पृथग्व्यवस्थापयेदिति ।

## मू. (५९५) असिंस सुटिच्चा तिविहेण तायी, एएसु या संति निरोहमाहु। ते एवमक्खंति तिलोगदंसी, न भुज्रमेयंति पमायसंगं।।

ष्ट्र. किंचान्यत्-'अस्मिन्' गुरुकुलवासे निवसता यच्छुतं श्रुत्वा च सम्यक् हृदयव्यवस्था-पनद्वारेणावधारितं तस्मिन् समाधिभूते मोक्षमार्गे सुष्टु स्थित्वा 'त्रिविधेने'ति मनोवाकायकर्मभिः कृतकारितानुमतिभिर्वाऽऽत्मानं त्रातुं शीलमस्येति त्रायी जन्तूनां सदुपदेशदानस्त्राणकरणशीलो वा तस्य स्वपरत्रायिणः, एतेषु च समितिगुप्त्यादिषु समाधिमार्गेषु स्थितस्य शान्तिर्भवति-अशेषद्वन्द्वोपरमो भवति तथा निरोधम्-अशेषकर्मक्षयरूपम् 'आहुः' तद्विदः प्रतिपादितवन्तः। क एवमाहुरित्याइ-त्रिलोकमू-ऊर्ध्वाधस्तिर्यगलक्षणं द्रष्टुं शीलं येषां ते त्रिलोकदर्शिनः- तीर्थकृतः सर्वज्ञास्ते 'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या सर्वभावान् केवलालोकेन ध्ष्ट्वा 'आचक्षते' प्रतिपादयन्तीति। एतदेव समितिगुप्त्यादिकं संसारोत्तारणसमर्थं ते त्रिलोकदर्शिनः कथितवन्तो न पुनर्भूय एतं 'प्रमादसङ्गं' मद्यविषयादिकं सम्बन्धं विधेयत्वेन प्रतिपादितवन्तः ।। किञ्चान्यत्-

मू. (५९६) निसम्प से भिक्खु समीहियडुं, पडिभाणवं होइ विसारए य । आयाणअडी वोदाणमोणं, उवेद्य सुद्धेण उवेति मोक्खं ।।

**वृ.** सगुरुकुलवासी भिक्षुः द्रव्यस्य वृत्तं 'निशम्य' अवगम्य स्वतः समीहितं चार्थं-मोक्षार्थं बुद्धा हेयोपादेयं सम्यक् परिज्ञाय नित्यं गुरुकुलवासतः 'प्रतिभानवान्' उत्पन्नप्रतिभो भवति । तथा सम्यक् स्वसिद्धान्तपरिज्ञानाच्छ्रोतृणां यथावस्थितार्थानां 'विशारदो भवति' प्रतिपादको भवति । मोक्षार्थिनाऽऽदीयत इत्यादानं-सम्यगज्ञानादिकं तेनार्थ स एव वाऽर्थः आदानार्थः स विद्यते यस्यासावादनार्थी, स एवंभूतो ज्ञानादिप्रयोजनवान् व्यवदानं-द्वादशप्रकारं तपो मौनं-संयम आश्रवनिरोधरूपस्तदेवमेतौ तपःसंयमानुपेत्य-प्राप्य ग्रहणासेवनरूपया द्विविधयापि शिक्षया समन्वितः सर्वत्रप्रमादरहितः प्रतिभानवान् विशारदश्च ।

'शुद्धेन' निरुपाधिना उद्गमादिदोषशुद्धेन चाहारेणात्मानं यापयन्नशेषकर्मक्षयलक्षणं मोक्षमुपैति 'न उवेइ मारं'ति क्वचित्पाठः, बहुशो भ्रियन्ते स्वकर्मपरवशाः प्राणिनो यस्मिन् स भारः-संसारस्तं जातिजरामरणरोगशोकाकुलं शुद्धेन मार्गेणात्मानं वर्तयन् न उपैति, यदिवा मरणं-प्राणत्यागलक्षणं मारस्तं बहुशो नोपैति, तथाहि-अप्रतिपतितसम्यकत्व उत्कृष्टतः सप्ताष्टी वा भवान् म्रियते नोर्थ्वमिति ।

मू. (५९७) संखाइ धम्पं च वियागरंति, बुद्धा हु ते अंतकरा भवंति ।

ते पारगा दोण्हवि मोयणाए, संसोधितं पण्हमुदाहरंति ।।

**वृ.** तदेवं गुरुकुलनिवासितया धर्मे सुस्थिता बहुश्रुताः प्रतिभानवन्तोऽर्थविशारदाश्च सन्तो यत्कुर्वन्ति तद्दर्शयितुमाह-सम्यक् ख्यायते-परिज्ञायते यया सा संख्यासद्धुद्धिस्तया स्वतो धर्मं परिज्ञायापरेषां यथावस्थितं 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं 'व्यागृणन्ति' प्रतिपादयन्ति, यदिवास्वपरशक्तिं परिज्ञाया पर्षदं वा प्रतिपाद्यं चार्थं सम्यगवबुध्य धर्मं प्रतिपादयन्ति । ते चैवंविधा बुद्धाः-कालत्रयवेदिनो जन्मान्तरसंचितानां कर्मणामन्तकरा भवन्ति अन्येषां च कर्मापनयनसमर्था भवन्तीति दर्शयति ।

तेयथावस्थितधर्मप्ररूपका 'द्वयोरपि' परात्मनोः कर्मपाशविमोचनया स्नेहादिनिगडविमोच-नया बाकरणभूतया संसारसमुद्रस्य पारगा भवन्ति । ते चैवंभूताः ? 'सम्यक् शोधितं' पूर्वोत्तराविरुद्धं 'प्रश्नं' शब्दमुदाहरन्ति, तथाहि-पूर्वं बुद्धया पर्यालोच्य कोऽयं पुरुषः कस्य चार्थस्य ग्रहणसमर्थोऽहं धा किंभूतार्थप्रतिपादनशक्त इत्येवं सम्यक् परीक्ष्य व्याकुर्यादिति, अथवा परेण कञ्चिदर्थं पृष्टस्तं प्रश्नं सम्यग् परीक्ष्योदाहरेत्-सम्यगुत्तरं दद्यादिति, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''आयरियसयासा व धारिएण अत्येण झरियमुनिएणं । तो संघमञ्झयारे ववहरिउं जे सुहं होंति ।।

तदेवं ते गीतार्था यथावस्थितं धर्मं कथयन्तः स्वपरतारका भवन्तीति ।

मू. (५९८) नो छायएनो ऽविय लूसएज्ञा, माणं न सेवेज्ञ पगासणं च । नयावि पत्रे परिहास कुज्जा, नयाऽऽसियावाय वियागरेजा।। ष्ट्र. स च प्रश्नमुदाहरन् कदाचिदन्यथापि ब्रूयादतस्तत्रतिषेधार्थमाह-'स' प्रश्नस्योदाहर्ता सर्वार्थाश्रयत्वाद्रलकरण्डकल्पः कुत्रिकापणकल्पो वा चतुर्दशपूर्विणामन्यतरो वा कश्चिदाचार्यादिभि प्रतिभावनवान्-अर्थविशारदस्तदेवंभूतः कुतश्चिन्निभित्ताश्रोतुः कुपितोऽपि सूत्रार्थं 'न छादयेत्' नान्यथाव्याख्यानयेत् स्वाचार्यं वा नापलपेत् धर्मकयां वा कुर्वन्नार्थं छादयेद् आत्मगुणत्कर्षाभिप्रायेण या परगुणान्न छादयेत् तथा परगुणान्न लूषयेत्-न विडम्बयेत् शास्त्रार्थं वा नापसिद्धान्तेन व्याख्यानयेत्

तथा समस्तशास्त्रवेत्ताऽ हं सर्वलोकविदितः समस्तसंशयापनेता न मत्तुल्यो हेतुयुक्तिभि-र्स्यप्रतिपादितेत्येवमात्मकं मानम्अभिमानं- गर्वं न सेवेत, नाप्यात्मनो बहुश्रुतत्वेन तपस्वित्वेन वा प्रकाशनं कुर्यात्, चशब्दादन्यदपि पूजासत्कारादिकं परिहरेत्, तथा न वापि 'प्रज्ञावान्' सुश्रुतिकः 'परिहासं' केलिप्रायं ब्रूयाद्, यदिवा कथश्चिदबुध्यमाने श्रोतरितदुपहासप्रायं परिहासं न विदश्चात् तथा नापि चाशीर्वादं बहुपुत्रो बहुधनो दीर्घायुस्त्वं भूया इत्यादि व्यागृणीयात्, भाषासमितियुक्तेन भाव्यमिति ॥

मू. (५९९) भूताभिसंकाइ दुगुंछमाणे, न निव्वहे मंतपदेण गोयं । न किंचि मिच्छे मणुए पयायुं, असाहुधम्पाणि न संवएजा ।।

वृ. किंनिमित्तमाशीर्वादो न विधेय इत्याह-भूतेषु-जन्तुषूपमर्दशङ्का भूताभिशङ्का तयाऽऽ-शीर्वादं 'सावद्यं' सपापंजुगुप्समानो न ब्रूयात् तथा गायित इति गोत्रं-मौनं वाकसंयमस्तं 'मन्त्रपदेन' विद्यापमार्जन विधिना 'न निर्वाहयेत्' न निसर कुर्यात् । यदिवा गोत्रं-जन्तूनां जीवितं 'मन्त्रपदेन' राजादिगुप्तभाषणपदेन राजादीनामुपदेशदानतो 'न निर्वाहयेत्' नपनयेत् ।

एतदुक्तं भवति-न राजादिना सार्धं जन्तुजीवितोपमर्दकं मन्त्रं कुर्यात्, तथा प्रजायन्त इति प्रजाः-जन्तवस्तासु प्रजासु मनुजो मनुष्यो व्याख्यानं कुर्वन् धर्मकथां वा न 'किमपि' लाभपूजासत्कारादिकम् 'इच्छेद्' अभिलषेत्, तथा कुत्सितानाम् असाधूनां धर्मान्-वस्तुदानतर्पणा-दिकान् 'न संवदेत्' न ब्रूयाद् यदिवा नासाधुधर्मान् ब्रुवन् संवादयेद् अथवा धर्मकथा व्याख्यानं वा कुर्वन् प्रास्वात्मश्लाधारूपां कीर्तिं नेच्छेदिति ॥ किश्चान्यत्—

मू. (६००) हासं पि नो संधति पावधम्मे, ओए तहीयं फरुसं वियाणे ।

नो तुच्छए नो य विकंथइज़ा, अनाइले या अकसाइ भिक्खू ।।

वृ. यथा परात्मनोर्हास्यमुत्पद्यते तता शब्दादिकं शरीरावयमन्यान् वा पापधर्मान् सावद्या-न्मनोवाक्कायव्यापारान् 'न संघयेत्' न विदध्यात्, तद्यथा-इदंछिन्द्धिभिन्द्धि, तता कुप्रावचनिकान् हास्यप्रायं नोत्प्रासयेत्, तद्यथा-शोभनं भवदीयं व्रतं, तद्यथा –

II 9 II ''मृढी शय्या प्रातरूत्थाय पेया, मध्ये भक्तं पानकं चापराह्ले I द्राक्षाखण्डं शर्करा चार्धरात्रे, मोक्षश्चान्ते शाक्यपुत्रेण ६ष्टः II

इत्यादिकं परदोषोद्भावनप्रायं पापबन्धकमितिकृत्वा हास्येनापि न वक्तव्यं। तथा 'ओजो' रागद्वेषरहितः सबाह्याभ्यन्तरग्रन्थत्यागाद्वा निष्किञ्चनः सन् 'तथ्य' मिति परमार्थतः सत्यमपि परुषं वचोऽपरचेतोविकार इापरिज्ञया विजानीयात्यत्याख्यानपरिज्ञया च परिहरेत्, यदिवा रागद्वेषविरहादोजाः 'तथ्यं' परमार्थभूतमकृत्रिकममप्रतारकं 'परुषं' कर्मसंश्लेषाभावात्रिर्मम-त्वादल्पसत्त्वैर्दुरनुष्ठेयवाद्वा कर्कशमन्तप्रान्ताहारोपभोगाद्वा परूषं-संयमं 'विजानीयात्' तदनुष्ठानतः सम्यगवगच्छेत्। तथा स्वतः कञ्चिदर्थविशेषं परिज्ञाय पूजासत्कारादिकं वाऽवाप्य 'न तुच्छो भवेत्' नोन्मादं गच्छेत्, तथा 'न विकत्ययेत्' नात्मानं श्लाधयेत् परं वा सम्यगनवबुध्यमानः 'नो विकत्ययेत्' नात्यन्तं चमढयेत्, तथा 'अनाकुलो' व्याख्यानावसरे धर्मकथावसरे वाऽनाविलो लाभादिनिरपेक्षो भवेत्, तथा सर्वदा 'अकषायः' कषायरहितो भवेद् 'भिक्षुः' साधुरिति ।

मू. (६०१) संकेज याऽसंकितभाव भिक्खू, विभज्जवायं च वियागरेजा। भासादुवं धम्पसमुद्वितैहिं, वियागरेजा समया सुपन्ने।।

**वृ.** साम्प्रतं व्याख्यानविधिमधिकृत्याह-'भिक्षु' साधुर्व्याख्यानं कुर्वन्नर्वाग्दर्शित्वादर्थनिर्णयं प्रति अशङ्कितभावोऽपि 'शङ्केत' औद्धत्यं परिहरन्नहमेवार्थस्तु वेत्ता नापरः कश्चिदित्येवं गर्वं न कुर्वीत किंतु विषममर्थं प्ररूपयन् साशङ्कमेव कथयेद्, यदिवा परिस्फुटमप्यशङ्कितभावमप्यर्थ न तथा कथयेत् यथा परः शङ्केत, तथा विभज्यवादं-पृथगर्धनिर्णयवादं व्यागृणीयात् ।

यदिवा विभज्यवादः-स्याद्वादस्तं सर्वत्र स्खलितं लोकव्यवहाराविसंवादितया सर्वव्यापिनं स्वानुभवसिद्धं वदेद्, अथवा सम्यगर्थान् विभज्य पृथक्कृत्वा तद्वादं वदेत्, तद्यथा-नित्यवादं द्रव्यार्थतया पर्यायार्थतया त्वनित्यवादं वदेत्, तथा स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैः सर्वेऽपि पदार्था सन्ति, परद्रव्यादिभिस्तु न सन्ति, तथा चोक्तम्-

II 9 II '' 'सदेव सर्वं को नेच्छेत्स्वरूपादिचतुष्टयात् ? । असदेव विपर्यासान्न चेन्न व्यवतिष्ठते ।

इत्यादिकं विभज्यवादं वदेदिति । विभज्यवादमपि भाषाद्वितयेनैव ब्रूयादित्याह-भाषयोः-आद्यचरमयोः सत्यासत्यामृषयोदिकं भाषाद्विकं तद्भाषाद्वयं क्व चित्पृष्टोऽपृष्टो वा धर्मकथाव-सरेऽन्यदा वा सदा वा 'व्यागृणीयात्' भाषेत, किंभूतः सन् ? -सम्यक्-सत्संयमानुष्ठानेनोत्थिताः समुत्थिताः-सत्साधव उद्युक्तविहारिणो न पुनरुदायिनृपमारकवत्कृत्रिमास्तैः सम्यगुत्थितैः सह विहरन् चक्रवर्तिद्रमकयोः समतया रागद्वेषरहितो वा शोभनप्रज्ञो भाषाद्वयोपेतः सम्यग्धर्मं व्यागृणीयादिति ।

मू. (६०२) अनुगच्छमाणे वितहं विजाणे, तहा तहा साहु अकक सेणं । न कत्यई भास विहिंसइजा, निरुद्धगं वावि न दीहइजा ।।

**मॄ.** किञ्चान्यत्-तस्यैवं भाषाढयेन कथयतः कश्चिन्मेधावितया तथैव तमर्थमाचार्यादिना कथितमनुगच्छन् सम्यगवबुध्यत, अपरस्तु मन्दमेघावितया वितथम्-अन्यथैवाभिजानीयात्, तं च सम्यगनवबुध्यमानं तथा तथा-तेन तेन हेतूदाहरणसद्युक्तप्रकटनप्रकारेण मूर्खस्त्वमसि तथा दुर्दुरूढः खसूचिरित्यादिना कर्कशवचनेनानिर्भर्त्सयन् यथा यथाऽसौ बुध्यते तथा तथा 'साधु' सुष्ठुबोधयेत् न कुत्रचिक्तुद्धमुखहस्तौष्ठनेत्रविकारेरनादरेण कथयन् मनःपीडामुत्पादयेत्

तथा प्रश्नयतस्तद्भाषामपशब्दादिदोषष्टामपि धिग् मूर्खासंस्कृतमते! किंतवानेन संस्कृतेन पूर्वोत्तरव्याहतेन योद्यारितेनेत्येवं 'न विहिंस्यात्' न तिरस्कुर्याद् असंबद्धदघट्टनतस्तं प्रस्नयितारं न विडम्बयेदिति । तथा निरुद्धम्-अर्थस्तोकं दीर्घवाक्यैर्महता शब्ददर्दुदीरणार्कविटपिकाष्टिका न्यायेन्य कथयेत् निरुद्धं वा-स्तोककालीनं व्याख्यानं व्याकरणतर्कादिप्रवेशनद्वारेण प्रसक्तानुप्रसक्त्या 'न दीर्घयेत्' न दीर्घकालकं कुर्यात्, तथा चोक्तम् --

# II 9 II ''सो अत्यो वत्तव्यो जो भण्णइ अक्खरेहिं थोवेहिं । जो पुण थोवो बहुअक्खरेहिं सो होइ निस्सारं ।।

तथा किंचित्सूत्रमल्पाक्षरमल्पार्थं वा इत्यादि चतुर्भक्तिका, तत्र यदल्पाक्षरं महार्थं तदिह प्रशस्यत इति ॥

# मू. (६०३) समालवेज्ञा पडिपुन्नभासी, निसामिया समियाअइदंसी। आणाइ सुद्धं वयणं भिउंजे, अभिसंघए पावविवेग भिक्खू ।।

**वृ.** अपिच-यत्पुनरतिविषमत्वादल्पाक्षरैर्न सम्यगवबुध्यते तत्सम्यग्-शोभनेन प्रकारेण समन्तात्पर्यायशब्दोद्यारणतो भावार्थकथनतश्चालपेद् भाषेत समालपेत्, नाल्पैरेवाक्षरैरुक्त्वा कृतार्थो भवेद्, अपितु ज्ञेयगहनार्थभाषणे सद्धेतुयुक्तादिभिः श्रोतारमपेक्ष्य प्रतिपृणभाषी स्याद्-अस्खलिता- मिलिताहीनाक्षरार्थवादी भवैदिति । तथाऽऽचायदिः सकाशाद्ययावदर्थं श्रुत्वा निशम्य अवगम्य च सम्यग यथावस्थितमर्थं गुरुसकाशादवधारितमर्थं-प्रतिपाद्यं द्रष्टुं शीलमस्य स भवति सम्यगर्थदर्शी स एवंभूतः संस्तीर्थं कराज्ञया-सर्वज्ञप्रणीतागमानुसारेण 'शुद्धम्' अवदातं पूर्वापराविरुद्धं निरवद्यं वचनयभियुञ्जीतोत्सर्गविषये सति उत्सर्गमपवादविषये चापवादं तथा स्वपरसमययोर्यधास्वंवचनमभिवदेत्। एवं चाभियुञ्जन्भिक्षुपापविवेकंलाभसत्कारादिनिरपेक्षतया काङ्क्षमाणो निर्दोषं वचनमभिसन्धयेदिति । पुनरपि माषाविधिमधिकृत्याह–

मू. (६०४) अहाबुइयाइं सुसिक्खएज़ा, जइज़या नातिवेलं वर्देज़ा। से दिडिमं दिडिन लूसएज़ा, से जाणई भासिउं तं समाहिं।।

वृ. यथोक्तानि तीर्थकरगणधरादिभिस्तान्यहर्निशं 'सुष्ठु शिक्षेत' ग्रहणशिक्षया सर्वज्ञोक्तमागमं सम्यग् गृह्णीयाद् आसेवनाशिक्षया त्वनवरतमुद्युक्त विहारितयाऽऽसेवेत, अन्येषां च तथैव प्रतिपादयेद्, अतिप्रसक्तलक्षणनिवृत्तये त्वपदिश्यते, सदा ग्रहणासेवनाशिक्षयोर्देशनायां यतेत, सदायतमानोऽपियो यस्य कर्तव्यस्य कालोऽध्ययनकालो वा तां वेलामतिलह्वय नातिवेलं वदेद् अध्ययनकर्तव्यमर्यादां नातिलङ्कयेत्सदनुष्ठानं प्रति व्रजेद्वा, यथावसरं परस्पराबाधया सर्वा क्रियाः कुर्यादित्यर्थः–

सं एवंगुण जातीयो यथाकालवादी यथाकालचारी च 'सम्यगध्ष्टिमान्' यथावस्थितान् पदार्थान् श्रद्दधानो देशनां व्याख्यानं वा कुर्वन् 'दृष्टिं' सम्यगदर्शनं 'न लूषयेतु' न दूषयेतु ।

इदमुक्तं भवति-पुरुषविशेषं ज्ञात्वा तथा तथा कथनीयमपसिद्धान्तदेशनापरिहारेण यथा यथा श्रोतुः सम्यक्त्वं स्थिरिभवति, न पुनः शङ्कोत्पादनतो दूष्यते, यश्चैवंविधः स 'जानाति' अवबुध्यते 'भाषितुं' प्ररूपयितुं 'समाधिं' सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राख्यं सम्यक्चित्त व्यवस्थानाख्यं वा तं सर्वज्ञोक्तं समाधिं सम्यगवगच्छतीति ॥

# मू. (६०५) अलूसए नो पच्छन्नभासी, नो सुत्तमत्यं च करेज ताई। सत्यारभत्ती अणुवीइ वायं, सुयं च सम्मं पडिवाययंति।

षृ. किंचान्यत्-'अलूसए' इत्यादि, सर्वज्ञोक्तमागमं कथयन् 'नोलूषयेत्' नान्यथाऽपसिद्धा-न्तव्याख्यानेन दूषयेत्, तथा 'न प्रच्छन्नभाषी भवेत्' सिद्धान्तार्थमविरुद्धमवदातं सार्वजनीनं तत्रच्छन्नभाषणेन न गोपयेत्, यदिवा प्रच्छन्नं वाऽर्थमपरिणताय न भाषेत, तद्धि सिद्धान्तर- हस्यमपरिणतशिष्यविध्वंसनेन दोषायैव संपद्यते, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ ''अप्रशान्तमतौ शास्त्रसद्मावप्रतिपादनम् । दोषायाभिनवोदीर्णे, शमनीयमिव ज्वरे ॥

इत्यादि, न च सूत्रमन्यत् स्वमतिविकल्पनतः स्वपरत्रायी कुर्वीतान्यथा वा सूत्रं तदर्थं वा संसारात्रायी-त्राणशीलो जन्तूनां न विदधीत, किमित्यन्यथा सूत्रं न कर्तव्यमित्याह-परहितैकरतः शास्ता तस्मिन् शास्तरि या व्यवस्थिता भक्ति-बहुमानस्तया तद्भक्त्या अनुविचिन्त्य-ममानेनोक्तेन नकदाचिदागमबाधा स्यादित्येवं पर्यालोच्य वादं वदेत्, तथा यच्छुतमाचार्यदिभ्यः सकाशात्तत्तयैव सम्यक्त्वाराधनामनुवर्तमानोऽन्येभ्य ऋणमोक्षं प्रतिपद्य मानः 'प्रतिपादयेत्' प्ररूपयेन्न सुखशीलतां मन्यमानो यथाकथंचित्तिष्ठेदिति ।

मू. (६०६) से सुद्धसुत्ते उवहाणवं च, धम्मं च जे विंदति तत्थ तत्थ । आदेञवक्वे कुसले वियत्ते, स अरिहइ भासिउं तं समाहिं ।। –त्तिबेमि ।

**दृ.** अध्ययनोपसंहारार्थमाह-'स' सम्यगदर्शनस्यालूषको यथावस्थितागमस्य प्रणेताऽनुविचिन्त्यभाषकः शुद्धम्-अवदातं यथावस्थितवस्तुप्ररूपणतोऽध्ययनतश्च सूत्रं-प्रवचनं यस्यासौ शुद्धसूत्रः, तथोपधानं-तपश्चरणं यद्यस्य सूत्रस्याभिहितमागमे तद्विद्यते यस्यासावुपधान-वान्, तथा 'धर्मं' श्रुतचारित्राख्यं यः सम्यक् वेत्ति विन्दते वा-सम्यग् लभते ।

'तत्र तत्रे'ति य आज्ञाग्राह्योऽर्थः स आज्ञयैव प्रतिपत्तव्यो हेतुकस्तु सम्यग्धेतुना यदिवा स्वसमयसिद्धोऽर्थः स्वसमये व्यवस्थापनीयः पर(समय)सिद्धश्च परस्मिन् अथवोत्सर्गापवा-दयोर्व्यवस्थितोऽर्धस्ताभ्यामेव यथास्वं प्रतिपादयितव्यः, एतद्गुणसंपन्नश्च 'आदेयवाक्यो' ग्राह्यवाक्त्यो मवति, तथा 'कुशलो' निपुणः आगमप्रतिपादने सदनुष्ठाने च 'व्यक्तः' परिस्फुटो नासमीक्ष्यकारी, यश्चैतद्गुणसमन्वितः सोऽर्हति-योग्यो भवति 'तं' सर्वज्ञोक्तं ज्ञानादिकं वा भावसमाधिं 'व्यक्तः' परिस्फुटो नासमीक्ष्यकारी, यश्चैतद्गुणसमन्वितः सोऽर्हति-योग्यो भवति 'तं' सर्वज्ञोक्तं ज्ञानादिकं वा भावसमाधिं 'भाषितुं' प्रतिपादयितुं, नापरः कश्चिदिति । इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत्, गतोऽनुगमो, नयाः प्राग्वद्व्याख्येयाः । अध्ययनं-१४ समाप्तम्

> मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतत्कन्धस्य चतुर्दशमध्ययनटीका परिसमाप्ता।

> > अध्ययनं-१५ आदानीय/जमतीयं

**वृ.**अथ चतुर्दशाध्ययनानन्तरं पञ्चदशमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तराध्ययने सबाह्याभ्यन्तरस्य ग्रन्थस्य परित्यागो विधेय इत्यमिहितं, ग्रन्थपरित्यागाच्चायतचारित्रो भवति साधुः ततो याद्दगसौ यथा च संपूर्णामायतचारित्रतां प्रतिपद्यते तदनेनाध्ययनेन प्रतिपाद्यते, तदनेन संबन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराण्युपक्रमादीनि भवन्ति, तत्रोयक्रम अन्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा –

आयतचारित्रेण साधुना भाव्यं। नामनिष्मन्ने तुनिक्षेपे आदानीयमिति नाम, मोक्षार्थिनाऽ-

शेषकर्मक्षयार्थं यज्ज्ञानादिकमादीयते तदत्र प्रतिपाद्यत इतिकृत्वा आदानीयमिति नाम संवृत्तं । पर्यायद्वारेण च प्रतिपादितं सुग्रहं भवतीत्यत आदानशब्दस्य तत्पर्यायस्य च ग्रहणशब्दस्य निक्षेपं कर्तुकामो निर्युक्तिकृदाह--

नि. [१३२] आदाणे गहणंभि य निक्खेवो होति दोण्हवि चउको । एगइं नाणइं च होज पगयं तु आदाणे ॥

नि. [१३३] जं पढमस्संतिमए बितियस्स उ तं ह्रवेज्ञ आदिंनि। एतेणादाणिज्ञं एसो अन्नोऽवि पज्ञाओ।।

ष्ट्र. अथवा 'जमतीयं'ति अस्याध्ययनस्य नाम, तच्चादानपदेन, आदावादीयते इत्यादानं, तच्च ग्रहणमित्युच्यते, तत आदानग्रहणयोर्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह-'आदाणे' इत्यादि, आदीयते कार्यार्थिना तदित्यादानं, कर्मणि ल्युट प्रत्ययः, करणे वा, आदीयते गृह्यते स्वीक्रियते विवक्षितम-नेनेतिकृत्वा । आदानं च पर्यायतो ग्रहणमित्युच्यते, तत आदानग्रहणयोर्निक्षेपो भवति द्वी चतुष्क, तद्यथा –

नि. [१३४]

नामादी ठवणादी दव्वादी चेव होति भावादी । दव्वादी पुण दव्वस्स जो सभावो सए ठाणे ॥

ष्ट्र. नामादानं स्थापनादानं द्रव्यादानं भावादानं च, तत्र नामस्थापने क्षुण्णे, द्रव्यादानं वितं, यस्माल्लौकिकैः परित्यक्तान्यकर्तव्यैर्महता क्लेशेन तदादीयते, तेन वाऽपरं द्विपदचतुष्प-दादिकमादीयत इतिकृत्वा । भावादानं तु द्विधा-प्रशस्तमप्रशस्तं च, तत्राप्रशस्तं क्रोधाद्युदयो मिथ्यात्वाविरत्यादिकं वा, प्रशस्तं तूत्तरोत्तरगुणश्रेण्या विशुद्धाध्यवसायकण्डकोपादानं सन्यग-ज्ञानादिकं वेत्येतदर्थ- प्रतिपादनपरमेतदेव वाऽध्ययनं द्रष्टव्यमिति, एवं ग्रहणेऽपि नामादिकश्चतुर्धा निक्षेपो द्रष्टव्यः, भावार्योऽप्यादानपदस्येव द्रष्टव्यः, तत्त्पर्यायत्वादस्येति ।

एतच्च ग्रहणं नैगमसंग्रहव्यवहारर्जुसूत्रार्थनयाभिप्रायेणादानपदेन सहालोच्यमानं शक्रेन्द्रादिवदेकार्थम्-अभिन्नार्थं भवेत् , शब्दसमभिरूढेत्थंभूतशब्दनयाभिप्रायेण च नानार्थं भवेत्। इहतु 'प्रकृतं' प्रस्ताव 'आदाने' आदानविषयेयत आदानपदमाश्रित्यास्याभिधानमकारि, आदानीयं वा ज्ञानादिकमाश्रित्य नाम कृतमिति।

आदानीयाभिधानस्यान्यथा वा प्रवृत्तिनिमित्तमाह-यत् पदं प्रथमश्लोकस्य तदर्धस्य च अन्ते-पर्यन्ते तदेव पदं शब्दतोऽर्ध उभयतश्च द्वितीयश्लोकस्यादौ तदर्धस्य वाऽऽदौ भवति एतेन प्रकारेणःआद्यन्तपदसद्दशत्वेनादानीयं भवति, एतेन प्रकारेण-आद्यन्तपदसद्दशत्वेनादानीयं भवति, एष आदानीयाभिधानप्रवृत्तेः 'पर्यायः' अभिप्रायः अन्यो वा विशिष्टज्ञानादि आदानीयोपादान दिति । केचित्तु पुनरस्याध्ययनस्यान्तादिपदयोः संकलनात्संकलिकेति नाम कुर्वते, तस्या अपि नामादिकश्चतुर्धा निक्षेपो विधेयः, तत्रापि द्रव्यसंकलिका निगडादौ भावसंकलना तूत्तरोत्तर-विशिष्टाध्यवसायसंकलनम्, इतमेव वाऽध्ययनम्, आद्यन्तपदयोः संकलनादिति ।

येषामादानपदेनाभिधानं तन्मतेनादौ यत्पदं तदादानपदम्, अत आदेर्निक्षेपं कर्तुकाम आह-आदेर्नामादिकश्चतुर्धा निक्षेपः, नामस्थापने सुगमत्वादनाहत्य द्रव्यादिं दर्शयति-द्रव्यादिं पुनः 'द्रव्यस्य' परमाण्वादेर्य 'स्वभावः' परिणतिविशेषः 'स्वके स्थाने' स्वकीये पर्याये प्रथमम्- आदी भवति स द्रव्यादिः, द्रव्यस्य दध्यादेर्यः आद्यः परिणतिविशेषः क्षीरस्य विनाशकाल-समकालीनः, एवमन्यस्यापि परमाण्वादेर्द्रव्यस्य यो यः परिणतिविशेषः प्रथममुत्पद्यते स सर्वोऽपि द्रव्यादिर्भवति । ननु च कथं क्षीरविनाशसमय एव दध्युत्पादः ? , तथाहि ।

उत्पादचिनांशी भावाभावरूपी वस्तुधर्मी वर्तेते, न च धर्मो धर्मिणमन्तरेण भवितुमर्हति, अतएकस्मिन्नेव क्षणे तद्धर्मिणोर्दधिक्षीरयोः सत्ताऽवाप्नोति, एतच्च दृष्टेष्टबाधितमिति, नैष दोषः, यस्य हि वादिनः क्षणमात्रं वस्तु तस्यायं दोषो, यस्य तु पूर्वोत्तरक्षणानुगतमन्वयि द्रव्यमस्ति तस्यायं दोष एव न भवति, तथाहि-तत्परिणामिद्रव्यमेकस्मिन्नेव क्षणे एकेन स्वभावेनोत्पद्यते परेणविनश्यति, अनन्तधर्मात्मकत्वाद्वस्तुन इति यत्किंचिदेतत्।तदेवं द्रव्यस्य विवक्षितपरिणामेन परिणमतो य आद्यः समयः स द्रव्यादिरिति स्थितं, द्रव्यस्य प्राधान्येन विवक्षितत्वादिति।

नि. [१३५] आगमनोआगमओ भावादी तं वुहाउवदिसंती । नोआगमओ भावो पंचविहो होइ नायव्वो ॥

वृ. साम्प्रतंभावादिमधिकृत्याह-भावः-अन्तःकरणस्यं परिणतिविशेषस्तं 'बुद्धाः' तीर्थकरण-गणधरादयो 'व्यपदिशन्ति' प्रतिपादयन्ति, तद्यधा-आगमतो नोआगमतश्च, तत्र नोआगमतः प्रधानपुरुषार्थतया चिन्त्यमानत्वात् 'पञ्चविधः' पञ्चप्रकारो भवति, तद्यथा-प्राणाति-पातविरम-णदीनां पञ्चानामपि महाव्रतानामाद्यः प्रतिपत्तिसमय इति ।

नि. [१३६] आगमओ पुण आदी गणिपिडगं होइ बारसंगं तु । गंथसिलोगो पदपादअक्खराइं च तत्थादी ॥

**वृ.** तथा 'आगमओ' इत्यादि, आगममाश्चित्य पुनरादिरेवं द्रष्टव्यः, तद्यथा-यदेतद्गणिनः-आचार्यस्य पिटकं-सर्वस्वमाधारो वा तद्द्वादशाङ्गं भवति, तुशब्दादन्यदप्युपाङ्गादिकं द्रष्टव्यं, तस्य च प्रवचनस्यादिभूतो यो ग्रन्थस्तस्याप्याद्यः श्लोकत्तत्राप्याद्यं पदं तस्यापि प्रथममक्षरम्, एवंविधो बहुप्रकारो भावादिर्द्रष्टव्य इति । तत्र सर्वस्यापि प्रवचनस्य सामायिकमादिस्तस्यापि करोमीति पदं तस्यापि ककारो, द्वादशानां त्वङ्गानामाचाराङ्गमादिस्तस्यापि ज्ञपरिज्ञाध्ययनमस्यापि चजीवोदेशकस्तस्यापि 'सुयं'ति पदं तस्यापि सुकार इति, अस्य च प्रकृताङ्गस्य समयाध्ययनमा-दिस्तस्यापि आद्युदेशकश्लोकपादपदवर्णादिर्द्रष्टव्य इति ।

गतो नामनिष्यन्नो निक्षेपः, तदनन्तरमस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तच्चेदम्– मू. (६०७) जमतीतं पडुपन्नं, आगमिस्सं च नायओ । सव्वं मन्नति तं ताईं, दंसणावरणंतए ॥

**ष्ट्र.** अस्य चानन्तरसूत्रेण संबन्धो वक्तव्यः, स चायं, तद्यथा-आदेयवाक्यः कुशलो व्यक्तोऽ हीते तथोक्यं समाधिं भाषितुं, यश्च यदतीतं प्रत्युत्पन्नमागामि च सर्वमवगच्छति स एव भाषितुमर्हति नान्य इति । परम्परसूत्रसम्बन्धस्तु य एवातीतानागतवर्तमानकालन्नयवेदी स एवाशेषबन्धनानां परिज्ञाता त्रोटयिता वेत्येतद्भध्येतेत्यादिकः संबन्धोऽपरसूत्रैरपि स्वबुद्धा लगनीय इति ।

तदेवं प्रतिपादितसम्बन्धस्यास्य सूत्रस्य व्याख्या प्रस्तूयते-यत्किमपि द्रव्यजातमतीतं यद्य प्रत्युत्पन्नं यच्चानागतम्-एष्यत्कालभावि तस्यासी सर्वस्यापि यथावस्थितस्वरूपनिरूपणतो 'नायकः' प्रणेता, यधावस्थितवस्तुस्वरूपप्रणेतृत्वं च परिज्ञाने सति भवत्यतस्तदुपदिश्यते-'सर्वम्' अतीतानागतवर्तमानकालत्रयभावतो द्रव्यादिचतुष्कस्वरूपतो द्रव्यपर्यायनिरूपणतश्च मनुते-असी जानाति सम्यक् परिच्छिनत्ति तत्सर्वमवबुध्यते, जानानश्च विशिष्टोपदेशदानेन संसारोत्तारणतः सर्वप्राणिनां त्राय्यसी-त्राणकरणशीलः, यदिवा –

'अयवयपयमयचयतयणय गता' वित्यस्य धातोर्धज्प्रत्ययः, तयनं तायः स विद्यते यस्यासौ तायी, 'सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्थी' इतिकृत्वा सामान्यस्य परिच्छेदको, मनुते इत्यनेन विशेषस्य, तदनेन सर्वज्ञः सर्वदर्शी चेत्युक्तं भवति, न च कारणमन्तज्ञानार्थी इतिकृत्वा सामान्यस्य परिच्छेदको, मनुते इत्यनेन विशेषस्य, तदनेन सर्वज्ञः सर्वदर्शी चेत्युक्तं भवति, न च कारणमन्तरेण कार्य भवतीत्यत इदमपदिश्ते-दर्शनावरणीयस्य कर्मणोऽन्तकः, मध्यग्रहणे तु घातिचतुष्टयस्यान्तकृद् द्रष्टव्य इति ।

### मू. (६०८) अंतए वितिगिच्छाए, से जाणति अनेलिसं। अनेलिसस्स अक्खाया, न से होड़ तहिं तहिं।।

**वृ.** यश्च धातिचतुष्टयान्तकृत्स ईद्दग्भवतीत्याह-विचिकित्सा-चित्तविण्तुति संशयज्ञानं तस्यासौ तदावरणक्षयादन्तकृत् संशयविपर्ययमिथ्याज्ञानानामविपरीतार्थ परिच्छेदादन्ते वर्तते, इदमुक्तं भवति-तत्र दर्शनावरणक्षयप्रतिपादानात् ज्ञानाद्, भिन्नं दर्शनमित्युक्तं भवति, ततश्च येषामेकमेव सर्वज्ञस्य ज्ञानं वस्तुगतयोः सामान्यविशेषयोरचिन्त्यशकत्युपेतत्वात्परिच्छेद-कमित्येषोऽभ्युपगमः सोऽनेन पृथगावरणक्षयप्रतिपादनेन निरस्तो भवतीति, यश्च घातिकर्मान्त-कृदतिक्रान्तसंशयादिज्ञानः सः 'अनीद्दशम्' अनन्यसदृशं जानीते न तत्तुल्य वस्तुगतसामान्य-विशेषांशपरिच्छेदक उभयरूपेणैव विज्ञानेन विद्यत इत ।

इदमुक्तं भवति-न तज्ज्ञानमितरजनज्ञानतुल्यम्, अतो यदुक्तं मीमांसकैः-सर्वज्ञस्य सर्वपदार्थपपरिच्छेदकत्वेऽभ्युपगम्यमाने सर्वदा स्पर्शरूपरसगन्धवर्णशब्दपरिच्छेदादन-भिमतद्रव्यरसास्वादनमपि प्राप्नोति, तदनेन व्युदस्तं द्रष्टव्यं, यदप्युच्यते-सामान्येन सर्वज्ञसद्-भावेऽपि शेषहेतोरभावादर्हत्येव संप्रत्ययो नोपपघते, तथा चोक्तम् --

II 9 II ''अर्हन् यदि सर्वज्ञो, बुद्धो नेत्यत्र का प्रभा ? । अथोभावि सर्वज्ञौ, मतभेदस्तयोः कथम् ? ।

इत्यादि, एतत्परिहारार्थमाह-'अनीर्धशस्य' अनन्यसद्दशस्य यः परिच्छेदक आख्याता च नासौ 'तत्र तत्र' दर्शने बौद्धादिके भवति, तेषां द्रव्यपर्याययोरनम्युपगमादिति, तथाहि-शाक्यमुनि सर्वं क्षणिकमिच्छन् पर्यायानेवेच्छति न द्रव्यं, द्रव्यमन्तरेण च निर्बीजत्वात् पर्यायाणामप्यभावः प्राप्नोत्यतः पर्यायानिच्छाताऽवश्यमकामेनापि तदाधारभूतं परिणामि द्रव्यमेष्टव्यं, तदनभ्युपगमाद्व नासौसर्वज्ञइति । तथा अप्रच्युतानुरान्नस्थिरैकस्वभावस्य द्रव्यस्थैवैकस्याभ्युपगमादघ्यक्षाघ्यवसीय-मानानामर्थक्रियासमर्थानां पर्यायाणामनभ्युपगमान्निष्पर्यायस्य द्रव्यस्याप्यभावात्कपिलोऽपिन सर्वज्ञ इति, तता क्षीरोदकवदभिन्नयोर्द्रव्यपर्याययोर्भेदेनाभ्युपगमादुलूकस्यापि न सर्वज्ञत्वम् । असर्वज्ञत्वाच्च तीर्थान्तरीयाणां मध्ये न कश्चिदप्यनीध्शस्य-अन्यसंध्शस्यार्थ्यस्य द्रव्यपर्यायोभय-रूपस्याख्याता भवतीत्यर्हन्नेवातीतानागतवर्तमानत्रिकालवर्तिनोऽर्थस्य स्वाख्यातेति न तत्र तत्रेति स्थितम् । मू. (६०९)

11911

**वृ.** साम्प्रतमेतदेव कुतीर्थिकानामसर्वज्ञत्वमर्हतश्च सर्वज्ञत्वं यथा भवति तथा सोपपत्तिकं दर्शयितुमाह-तन्न तत्रेति वीप्सापदं यद्यत्तेनार्हता जीवाजीवादिकं पदार्थजातं तथा मिथ्यात्वाविर-तिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतव इतिकृत्वा संसारकारणत्वेन तथा सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्ग इति मोक्षाङ्गतयेत्येतत्सर्वं पूर्वोत्तराविरोधितया युक्तिभिरुपपन्नतया च सुष्ठाख्यातं-स्वाख्यातं । तीर्थिकवचनं तु 'न हिंस्याद्भूतानी'ति भणित्वा तदुपमर्दकारम्भाभ्यनुज्ञाना-सूर्वोत्तरविरोधितयातन्न तत्र चिन्त्यमानं निर्युक्तिकत्वान्नस्वाख्यातंभवति, सच्चविरुद्धार्थस्याख्याता रागद्वेषमोहानामनृतकारणानामसंभवात् सद्यो हितत्वाद्य सत्यः 'स्वाख्यातः' तत्स्वरूपविद्भिः प्रतिपादितः । रागादयो ह्यनृतकारणं ते च तस्य न सन्ति अतः कारणाभावात्कार्याभाव इतिकृत्वा तद्वचो भूतार्थप्रतिपादकं, तथा चोक्तम् –

११ भी "वीतरागा हि सर्वज्ञा, मिथ्या न ब्रुवते वचः ।

यस्मात्तस्माद्वचस्तेषां, तथ्यं भूतार्थदर्शनम् ॥

ननु च सर्वज्ञत्वमन्तरेणापि हेयोपादेयमात्रपरिज्ञानादपि सत्यता भवत्येव, तथा चोक्तम्

''सर्वं पश्यतु वा मा वा, तत्त्वमिष्टं तु पश्यतु ।

कीटसंख्यापरिज्ञानं, तस्य नः क्वोपयुज्यते ? ॥

इत्याशङ्कयाह-'सदा' सर्वकालं 'सत्येन' अवितथभाषणत्वेन संपन्नोऽसौ अवितथभाषणत्वं च सर्वज्ञत्वे सति भवति, नान्यथा, तथाहि-कीटसंख्यापरिज्ञानासंभवे सर्वत्रापरिज्ञानमाशङ्कयेत, तथा चोक्तम् --

''सध्शे बाधासंभवे तल्लक्षणमेव दूषितं स्याद्'' इति सर्वत्रानाश्वासः, तस्मात्सर्वज्ञत्वं तस्य भवत एष्टव्यम्, अन्यथा तद्वचसः सदा सत्यता न स्यात्, सत्यो वा संयमः सन्तः-प्राणिनस्तेभ्यो हितत्वाद् अतस्तेन तपःप्रधानेन संयमेन भूतार्धहितकारिणा 'सदा' सर्वकालं 'संपन्नो' युक्तः, एतद्गुणसंपन्नश्चासौ 'भूतेषु' जन्तुषु 'मैत्रीं' तद्रक्षणपरतया भूतदयां 'कल्पयेत्' कुर्यात्, इदमुक्तं भवति । परमार्थतः स सर्वज्ञस्तत्त्वदर्शितया यो भूतेषु मैत्रीं कल्पयेत्, तथा चोक्तम् --

 ॥ १ ॥
 मातृवत्पर दाराणि परद्रव्याणि लोष्टवत् ।

 आत्मवत्सर्वभूतानि, यः पश्यति स पश्यति ॥

 मू. (६१०)
 भूएहिं न विरुज्झेजा, एस धम्मे बुसीमओ ।

 बुसिमं जगं परित्राय, असिंस जीवितभावना ॥

**ष्ट्र.** यथा भूतेषु मैत्री संपूर्णभावमनुभवति तथा दर्शयितुमाह-'भूतैः' स्थावरजङ्गमैः सह 'विरोधं न कुर्यात्' तदुपधातकारिणमारम्भ तद्विरोधकारणं दूरतः परिवर्जयेदित्यर्थः स 'एषः' अनन्तरोक्तो भूताविरोधकारी 'धर्म' स्वभावः पुण्याख्यो वा 'वुसीमओ'त्ति तीर्थकृतोऽयं सत्संयमवतो वेति। तथा सत्संयमवान् साधुस्तीर्थकृद्धा 'जगत्' घराचरभूतग्रामाख्यं केवलालोकेन सर्वज्ञप्रणी-तागमपरिज्ञाने वा 'परिज्ञाय' सम्यगवबुध्य 'अस्मिन्' जगति मौनीन्द्रेवा धर्मे भावनाः पश्चविंश- तिरूपा द्वादशप्रकारा वा या अभिमतास्ता 'जीवितभावना' जीवसमाधानकारिणीः सत्संयमाङ्गतया मोक्षकारिणीर्मावयेदिति । सद्मावनामावितस्य यद्भवति तद्दर्शयितुमाह-

मू. (६९९) भावणाजोगसुद्धप्पा, जले नावा व आहिया । नावा व तीरसंपन्ना, सब्बदुक्खा तिउद्वइ ।।

**वृ.** भावनाभिर्योगः-सम्यकप्रणिधानलक्षणो भावनायोगस्तेन शुद्ध आत्मा-अन्तरात्मा यस्य स तथा, स च भावनायोगशुद्धात्मा सन् परित्यक्तसंसारस्वभावो नौरिव जलोपर्यवतिष्ठते संसारोदन्यत इति, नौरिव-यथा जलेऽनिमञ्जनत्वेन प्रख्याता एवमसावपि संसारोदन्वति न निमञ्जतीति । यथा चासौ निर्यामकाधिष्ठिताऽनुकूलवातेरिता समस्तद्वन्द्वापगमात्तीरमा-स्कन्दत्येवमाय- तचारित्रवान् जीवपोतः सदागमकर्णधाराधिष्ठितस्तपोमारुतवशात्सर्वदुःखा-त्मकात्संसारात् 'ञ्चट्यति' अपगच्छति मोक्षाख्यं तीरं सर्वद्वन्द्वोपरमरूपमवाप्नेतिति ।

मू. (६१२) तिउर्ह्र उ मेघावी, जाणं लोगंसि पावगं । तुहंति पावकम्पाणि, नवं कम्पमकुव्वओ ।।

वृ. अपिच-स हि भावनायोगशुद्धात्मा नौरिव जले संसारे परिवर्तमानस्त्रिभ्यो-मनोवाकायेभ्योऽशुभेभ्यस्त्रुट्यति, यदिवा अतीव सर्वबन्धनेभ्यस्त्रुट्यति-मुच्यते अतित्रुट्यति-संसारादतिवर्तते 'मेघावी' मर्यादाव्यवस्थितः सदसद्विवेकी वाऽस्मिन् 'लोके' चतुर्दशरज्वालके भूतग्रामलोकेवायत्किमपि 'पापकं' कर्मसावद्यानुष्ठानरूपंतत्कार्यं वा अष्टप्रकारं कर्म तत् ज्ञपरिज्ञया जानन् प्रत्याख्यानपरिज्ञया च तदुपादानं परिहरन् तस्त्रुट्यति ।

तस्यैवं लोकं कर्म वा जानतो नवानि कर्माण्यकुर्वतो निरुद्धाश्रवद्वारस्य विकृष्टतपश्चरणवतः पूर्वसंचितानि कर्माणि 'ञ्चट्यन्ति निवर्तन्ते वा नवं च कर्माकुर्वतो Sशेषकर्मक्षयो भवतीति ।।

मू. (६९३) अकुच्वो नवं नत्थि, कम्पं नाम विजाणइ । विन्नाय से महावीरे, जेण जाई न मिज्जई ।।

**वृ.** केषाश्चित्सत्यामपि कर्मक्षयानन्तरं मोक्षावासौ स्वतीर्थनिकारदर्शनतः पुनरपि संसाराभिगमनं भवतीदमाशङ्कयाह-तस्याशेषक्रियारहितस्य योगप्रत्ययाभावात्किमप्यकुर्वतोऽपि 'नवं' प्रत्यग्रं कर्म ज्ञानावरणीयादिकं 'नास्ति' न भवति, कारणाभावात्कार्याभाव इतिकृत्वा, कर्माभावे च कुतः संसाराभिगमनं?, कर्मकार्यत्वात्संसारस्य, तस्य चोपरताशेषद्वन्द्वस्य स्वपरकल्प-नाऽभावाद्रागद्वेषरहिततया स्वदर्शननिकाराभिनिवेशोऽपि न भवत्येव, स चैतद्गुणोपेतः कर्माष्टप्रकारमपि कारणतस्तद्विपाकतश्च जानाति, नमनं नाम-कर्मनिर्जरणं तद्य सम्यक् जानाति, यदिवा कर्म जानाति तन्नाम च, अस्य चोपलक्षणार्थत्वात्तद्भेदाश्च प्रकृतिस्थित्यनुभावप्रदेशरूपान् सम्यगवबुध्यते ।

संभावनायां वा नामशब्दः, संभाव्यते चास्य भगवतः कर्मपरिज्ञानं विज्ञाय च कर्मबन्धं तत्संवरणनिर्जरणोपायं चासौ 'महावीरः' कर्मदारणसहिष्णुस्तत्करोति येन कृतेनास्मिन् संसारोदरे न पुनर्जायते तदभावाच्च नापि भ्रियते, यदिवा-जात्या नारकोऽयं तिर्यगयोनिकोऽयमित्येवं न मीयते-न परिच्छिद्यते, अनेन च कारणाभावात्संसाराभावाविर्भावनेन यत्कैश्चिदुच्यते । ॥ १॥ ''ज्ञानमप्रतिघं यस्य, वैराग्यं च जगत्यतेः । ऐश्वर्यं चैव धर्मश्च, सहसिद्धं चतुष्ट्यम् ॥ इत्येतदपि व्युदस्तं भवति, संसारस्वरूपं विज्ञाय तदभावः क्रियते, न पुनः सांसिद्धिकः कश्चिदनादिसिद्धोऽस्ति, तळतिपादिकाया युक्तेरसंभवादिति। मू. (६१४) मिज़ई महावीरे, जस्स नत्यि पुरेकडं। वाउव्व जालमग्रेति. पिया लोगंसि इत्यिओ।।

**षृ.** किं पुनः कारणमसौ न जात्यादिना मीयते इत्याशङ्कयाह-असौ महावीरः परित्यक्ता-शेषकर्मा न जात्यादिना 'मीयते' परिच्छिद्यते, न भ्रियतेवा, जातिजरामरणरोगशोकैर्वा संसारचक्र-वाले पर्यटन् न म्रियते-न पूर्यते, किमिति ?, यतस्तस्थैव जात्यादिकं भवति यस्य 'पुरस्कृतं' जन्मशतोपात्तं कर्म विद्यते, यस्य तु भगवतो महावीरस्य निरुद्धाश्रवद्वारस्य 'नास्ति' न विद्यते पुरस्कृतं, पुरस्कृतकर्मोपादानाभावाद्य न तस्यजातिजरामरणैर्मरणं संभाव्यते ।

तदाश्रवद्वारनिरोधाद्, आश्रवाणां च प्रधानः स्त्रीप्रसङ्गस्तमधिकृत्याह-वायुर्यथास्तत-गतिरप्रतिस्खलिततया 'अग्निज्वालां' दहनात्मिकामप्यत्येति-अतिक्रामति पराभवति, न तया पराभूयते, एवं 'लोके' मनुष्यलोके हावभावप्रधानत्वात् 'प्रिया' दयितास्तत्पियत्वाच्च दुरतिक्रमणी-यास्ता अत्येति-अतिक्रामति न ताभिर्जीयते, तत्स्वरूपावगमात् तज्जयविपाकदर्शनाद्येति, तथा चोक्तम् –

॥ 🤊 ॥ 🥂 'स्मितेन भावेन मदेन लजया, पराङ्चुखैर्घकटाक्षवीक्षितैः ।

वचोभिरीष्यार्कलहेन लीलया, समस्तभावैः खलु बन्धनं स्त्रियः ॥

II २ II स्त्रीणां कृते भ्रातृयुगस्य भेदः, सम्बन्धिभेदे स्त्रिय एव मूलम् । अप्राप्तकामा बहवो नरेन्द्रा, नारीभिरुत्सादितराजवंशाः ।।

इत्येवं तत्त्वरूपं परिज्ञाय तज्जयं विधत्ते, नैताभिर्जीयत इति स्थितम् । अथ किं पुनः कारणं स्त्रीप्रसङ्गाश्चवद्वारेण शेषाश्चवद्वारोपलक्षणं क्रियते न प्राणातिपातादिनेति ? , अत्रोच्यते, केषाश्चिद्दर्शनिनामङ्गनोपभोग आश्रवद्वारमेव न भवति, तथा चोचुः ---

॥ अपराग गांध गांग जाव वदार गांग गांध, रावा वायु. ॥ ७ ॥ ''न मांसभक्षणे दोषो, न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां, निवृत्तिस्तु महाफला ॥

इत्यादि, तन्मतव्युदासार्थमेवमुपन्यस्तमिति, यदिवा मध्यमतीर्थकृतां चतुर्याम एव धर्मः इह तु पञ्चयामो धर्म इत्यस्यार्थस्याविर्मावनायानेनोपलक्षणमकारि, अथवा पराणि व्रतानि सापवादानि इदं तुनिरपवादमित्यस्यार्थस्य प्रकटनायैवमकारि, अथवा सर्वाण्यपि व्रतानि तुल्यानि, एकखण्डने सर्वविराधनमितिकृत्वा येन केनचिन्निर्देशो न दोषायेति ॥ –अधुना स्त्रीप्रसङ्गाश्रवनिरोधफल्लमाविर्मावयन्नाह-

मू. (६९५) इत्थिओ जे न सेवंति, आइमोक्खा हु ते जणा। ते जणा बंधणुम्मुका, नावकंखंति जीवियं।।

वृ. ये महासत्त्वाः कटुविपाकोऽयं स्त्रीप्रसङ्ग इत्येवमवधारणया स्त्रियः सुगतिमार्गार्गलाः संसारवीथीभूताः सर्वाविनयराजधान्यः कपटजालशताकुला महामोहनशक्तयो 'न सेवन्ते' न तत्प्रसङ्गमभिलषन्ति त एवंभूता जना इतरजनातीताः साधव आदौप्रथमं मोक्षः-अशेषद्वन्दोपरमरूपो येषां ते आदिमोक्षाः-प्रधानभूतमोक्षाख्वपुरुषार्थोद्यताः, आदिशब्दस्य प्रधानवाचित्वात्, न केवल- मुद्यतास्ते जनाः स्त्रीपाशबन्धनोन्मुक्तयाऽशेषकर्मबन्धनोन्मुक्ताः सन्तो 'नावकाङ्क्षन्ति' नाभिलषन्ति असंयमजीवितम् अपरमपि परिग्रहादिकं नाभिलषन्ते, यदिवा परित्यक्तविषयेच्छाः सदनुष्ठानपरायणा मोक्षेकताना 'जीवितं' दीर्घकालजीवितं नाभिकाङ्क्षन्तीति ।

मू. (६९६) जीवितं पिइओ किद्या, अंतं पावंति कम्पुणं । कम्पुणा संमुहीभूता, जे मग्गमनुसासई ।।

ष्ट्र. किंचान्यत्- 'जीवितम्' असंयमजीवितं 'पृष्ठतः कृत्वा' अनाधत्य प्राणधारणलक्षणं वा जीवितमनाधत्य सदनुष्ठानपरायणाः 'कर्मणां' ज्ञानावरणादीनाम् 'अन्तं' प्रयवसानं प्राप्नुवन्ति, अथवा 'कर्मणा' सदनुष्ठानेन जीवितनिरपेक्षाः संसारोदन्वतोऽन्तं-सर्वद्वन्द्वोपरमरूपं मोक्षाख्यमा-जुवन्ति । सर्वदुःखविमोक्षलक्षणं मोक्षमप्राप्ता अपि कर्मणा-विशिष्टानुष्ठानेन मोक्षस्य संमुखीभूता-घातिचतुष्टयक्षयक्रियया उत्पन्नदिव्यज्ञानाः शाश्वतपदस्याभिमुखीभूताः, क एवंभूता इत्याह-ये विपच्यमानतीर्थकृन्नामकर्माणः समासादितदिव्यज्ञाना 'मार्गं' मोक्षमार्गं ज्ञानदर्शनचारित्ररूपम् 'अनुशासन्ति' सत्त्वहिताय प्राणिनां प्रतिपादयन्ति स्वतश्चानुतिष्ठन्तीति ।

मू. (६१७) अनुसासणं पुढो पाणी, वसुमं पूर्यणासु ते। अनासए जते दंते, दढे आरयमेहुणे।।

**वृ.** अनुशासनप्रकारमधिकृत्याह-अनुशास्यन्ते-सन्मार्गेऽवतार्यन्ते सदसद्विवेकतः प्राणिनो येन तदनुशासनं-धर्मदिशनया सन्मार्गावतारणं तत्पृथक् पृथक् भव्याभव्यादिषु प्राणिषु क्षित्युदकवत् स्वाशयवशादनेकधा भवति, यद्यपि च अभव्येषु तदनुशासनं न सम्यक् परिणमति तथापि सर्वोपाय-ज्ञस्यापि न सर्वज्ञस्य दोषः, तेषामेव स्वभावपरिणतिरियं यया तद्वाक्यममृतभूतमेकान्तपथ्यं समस्तद्वन्द्वोपघातकारि न यथावत् परिणमति, तथा घोक्तम् –

॥ १॥ ''सद्धर्मीजवपनानघकौशल्य, यल्लोकबान्धव ! तवापि खिलान्यवूवन् ।

तत्राद्भुतं खगकुलेष्विह तामसेषु, सूर्यांशवो मधुकरीचरणावदाताः ॥

किंभूतोऽसावनुशासक इत्याह-वसु-द्रव्यं सच मोक्षं प्रतिप्रवृत्तस्य संयमः तदिघते यस्यसौ वसुमान्, पूजनं-देवादिकृतमशोकादिकमास्वादयति-उपभुङ्क्तइति पूजनास्वादकः, ननु चाधाकर्मणो देवादिकृतस्य समवसरणादेरुपभोगात्कथमसौ सत्संयमवानित्याशङ्कयाह-न विद्यते आशयः-पूजाभिप्रायो यस्यासावनाशयः, यदिवा द्रव्यतो विद्यमानेऽपि समवसरणादिके भावतोऽना-स्वादकोऽसी, तद्गतगार्ध्यांभावात्, सत्यप्युपभोगे 'यतः' प्रयतः सत्संयमवानेवासावे-कान्तेन संयमपरायणत्वात्, कुतो ?

यत इन्द्रियनोइन्द्रियाभ्यां दान्तः, एतद्गुणोऽपि कथमित्याह-६ढः संयमे, आरतम्-उपरतमपगतंमैथुनं यस्य स आरतमैथुनः-अपगतेच्छामदनकामः, इच्छामदनकामाभावाद्य संयमे ६ढोऽसौ भवति, आयतचारित्रत्वाद्य दान्तोऽसौ भवति, इन्द्रियनोइन्द्रियदमाद्य प्रयतः, प्रयत्नव-त्त्वाद्य देवादिपूजनानास्वादकः, तदनास्वादनाद्य सत्यपि द्रव्यतः परिभोगे सत्संयमवानेवासाविति

मू. (६१८) नीवारे व न लीएज़ा, छिन्नसोए अनाविले । अनाइले सया दंते, संधिं पत्ते अनेलिसं ।।

षृ. अथ किमित्यसावुपरतमैथुन इत्याशङ्कयाह-नीवारः-सूकरादीनां पशूनां वध्यस्थान-

प्रवेशनभूतो भक्ष्यविशेषस्तत्कल्पमेतन्मैथुनं, यथा हि असी पशुर्नीवारेण प्रलोभ्य वध्यस्थानमभिनीय नानाप्रकारा चेदनाः प्राप्यते एवमसावप्यसुमान् नीवारकल्पेनाने न स्त्रीप्रसङ्गेन वशीकृतो बहुप्रकारा यातनाः प्राप्नोति, अतो नीवारप्रायमेतन्मैथुनमवगम्य स तस्मिन् ज्ञाततत्वो 'न लीयेत' न स्त्रीप्रसङ्गं कुर्यात्, किंभूतः सन्नित्याह –

छिन्नोनि-अपनीतानि स्रोतांसि-संसारावतरणद्वाराणि यथाविषयमिन्द्रियप्रवर्तनानि प्राणातिपातादीनि वा आश्रवद्वाराणि येन स छिन्स्राोताः, तथा 'अनाविलः' अकलुषो रागद्वेषासंपृक्ततयामलरहितोऽनाकुलो वा-विषयाप्रवृत्तेः स्वस्थचेता एवंभूतश्चानाविलोऽनाकुलो वा 'सदा' सर्वकालमिन्द्रियनोइन्द्रियाभ्यां दान्तो भवति, ईधग्विधश्च कर्मविवरलक्षणं भावसंधिम् 'अनीध्शम्' अनन्यतुल्यं प्राप्तो भवतीति ।। किञ्च-

मू. (६९९) अनेलिसस्स खेयत्रे, न विरुञ्झिज केणइ। मणसा वयसा चेव, कायसा चेव चक्खुमं।।

ष्ट्र. 'अनीध्शः' अनन्यसध्शः संयमो मौनीन्द्रधर्मो वा तस्य तस्मिन् वा 'खेदज्ञो' निपुणः, अनीध्शखेदज्ञश्व केनचित्सार्धं न विरोधं कुर्वीत, सर्वेषु प्राणिषु मैत्रीं भावयेदित्यर्थः, योगत्रिक-करणत्रिकेणेतिदर्शयति-'मनसा' अन्तःकरणेन प्रशान्तमनाः, तथा 'वाचा' हितमितभाषी तथा कायेन निरुद्धदुष्प्रणिहितसर्वकायचेष्टो ध्ष्टिपूतपादचारी सन् परमार्थतश्चश्चष्मान् मवतीति ।

मू. (६२०) से हु चक्खू मणुस्ताणं, जे कंखाए य अंतए। अंतेण खुरो घहती, चक्कं अंतेण लोइती।।

**ष्ट्र.** अपिच-हुरवधारणे, स एव प्राप्तकर्मविवरोऽनीध्शस्य खेदज्ञो भव्यमनुष्याणां चक्षु-सदसत्यदार्थाविर्भावनान्नेत्रभूतो वर्तते, किंभूतोऽसौ ?, यः 'काङ्क्षायाः' भोगेच्छाया अन्तको विषयतृष्णायाः पर्यन्तवर्ती। किमन्तवर्तीति विवक्षितमर्थं साधयति ?, साधयत्येवेत्यमुमुर्थं ध्ष्रन्तेन साधयन्नाह-'अन्तेन' पर्यन्तेन 'क्षुरो' नापितोपकरणं तदन्तेन वहति, तथा चक्रमपिरयाङ्गामन्तेनैच मार्गे प्रवर्तते, इदमुक्तं भवति-यथा क्षुरादीनां पर्यन्त एवार्थक्रियाकारी एवं विषयकषाया-त्मकमोहनीयान्त एवापसदसंसारक्षयकारीति ।।

मू. (६२१) अंताणि धीरा सेवंति, तेन अंतकरा इह। इह माणुस्सए ठाणे, धम्ममाराहिउं नरा।

**ष्ट्र.** अमुभेवार्थमाविर्भवयन्नाह-'अन्तान्' पर्यन्तान् विषयकषायतृष्णायास्तत्परिक-र्मणार्थमुद्यानादीनामाहारस्य वाऽन्तप्रान्तादीनि 'धीराः' महासत्त्वा विषयसुखनिस्पृहाः 'सेवन्ते' अभ्यस्यन्ति, तेन चान्तप्रान्ताभ्यसनेन 'अन्तकराः' संसारस्य तत्कारणस्य वा कर्मणः क्षयकारिणो भवन्ति । 'इहे'ति मनुष्यलोके आर्यक्षेत्रे वा, न केवलं त एव तीर्थङ्करादयः अन्येऽपीह्र मानुष्यलोके स्याने प्राप्ताः सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकं धर्ममाराध्य 'नराः' मनुष्याः कर्मभूमिगर्भव्युक्रान्ति-जसंख्ये- यवर्षायुषः सन्तः सदनुष्टानसामग्रीमवाप्य 'निष्ठितार्था' उपरतसर्वद्वन्द्वा भवन्ति –

मू. (६२२) निट्टियेडा व देवा वा, उत्तरीए इयं सुयं। सुयं च मेयमेगेसिं, अमणुस्सेसु नो तहा।।

ष्ट्र. इदमेवाह-'निष्ठितार्था' कृतकृत्या भवन्ति, केचन प्रचुरकर्मतया सत्यामपि सम्यक्त्वादि-कायां साम्प्रयां न तद्भव एव मोक्षमास्कन्दन्ति अपितु सौधर्माद्याः पश्चोत्तरविमानावसाना देवा भवन्तीति, एतल्लोकोत्तरीये प्रवचने श्रुतम्-आगमः एवंभूतः सुधर्मस्वामी वा जम्बूस्वामिनमुद्दिश्यैव-माह-यथा मयैतल्लोकोत्तरीये भगवत्पर्हत्युपलब्धं, तद्यथा-अवाससम्यक्त्वादिसामग्रीकः सिध्यति वैमानिको वा भवतीति । मनुष्यगतावेवैतन्नान्यत्रेति दर्शयितुमाह –

'सुयं मे' इत्यादि पश्चार्द्धं, तद्य मया तीर्थकरान्तिके 'श्रुतम्' अवगतं, गणधरः स्वशिष्या-णामेकेषामिदमाह-यथा मनुष्य एवाशेषकर्मक्षयात्सिद्धिगतिभाग्भवति नामनुष्य इति, एतेन यच्छाक्यैरभिहितं, तद्यथा-देव एवाशेषकर्मप्रहाणं कृत्वा मोक्षभाग्भवति, तदपास्तं भवति, न ह्यमनुष्येषु गतित्रयवर्तिषु सच्चारित्रपरिणामाभावाद्यथा मनुष्याणां तथा मोक्षावाधिरिति

-इदमेव स्वनामग्राहमाह-

### मू. (६२३) अंतं करंति दुक्खाणं, इहमेगेसि आहियं । आघायं पुन एगेसिं, दुल्लभेऽयं समुस्सए ।।

वृ. न ह्यमनुष्या अशेषदुः खानामन्तं कुर्वन्ति, तथाविधसामग्र्यभावात्, तयधैकेषां वादिनामा-ख्यातं, तद्यधा-देवा एवोत्तरोत्तरं स्थानमास्कन्दन्तोऽशेषक्लेशप्रहाणं कुर्वन्ति, न तथेह-आर्हते प्रवचने इति । इदमन्यत् पुनरेकेषां गणधरादीनां स्वशिष्याणां वा गणधरादिभिराख्यातं, तद्यथा-युगसमिलादिन्यायावासकथश्चित्कर्मविवरात् योऽयं शरीरसमुच्छ्रयः सोऽकृतधर्मोपायैर-सुमद्भिर्महा- समुद्रप्रप्रष्टरत्नवत्पुनर्दुर्लभो भवति, तथा चोक्तम् –

11 9 11 ''ननु पुनरिदमतिदुर्लभमगाधसंसारजलधिविभ्रष्टम् – मानुष्यं खद्योतकतडिल्लताविलसितप्रतिमम् ।। (इत्यादि)

मू. (६२४) इओ विद्धंसमाणस्स, पुम्णो संबोहि दुल्लमा । दुल्लहाओ तहच्चाओ, जे धम्मइं वियागरे ।।

**वृ.** अपिच-'इतः' अमुष्मात् मनुष्यभवात्सद्धर्मतो वा विध्वंसमानस्याकृतपुण्यस्य पुनरस्मिन् संसारे पर्यटतो 'बोधि' सम्यगदर्शनावाप्तिः सुदुर्लमा उत्कृष्टः अपार्धपुद्गलपरावर्तकालेन यतो भवति, तथा 'दुर्लभा' दुरापा तथाभूता-सम्यगदर्शनप्राप्तियोग्या ।

'अर्चा' लेश्याऽन्तःकरणपरिणतिकृतधर्मणामिति, यदिवाऽर्चा-मनुष्यशरीरं तदष्यकृत-धर्मबीजानामार्यक्षेत्रसुकुलोत्पत्तिसकलेन्द्रियसामग्र्यादिरूपंदुर्लमं मवति, जन्तूनां ये धर्मरूपमर्थं व्याकुर्वन्ति, ये धर्मप्रतिपत्तियोग्या इत्यर्थः, तेषां तथाभूतार्चा सुदुर्लमा भवतीति ।

मू. (६२५) जे धम्मं सुद्धमक्खंति, पडिपुन्नमनेलिसं । अनेलिसस्स जं ठाणं, तस्स जम्मकहा कओ ? ।।

ष्ट्र. किञ्चान्यत्-ये महापुरुषा वीतरागाः करतलामलकवत्सकलजगदधारः त एवंभूताः परिहितैकरताः 'शुद्धम्' अवदातं सर्वोपाधिविशुद्धं धर्मम् 'आख्यान्ति' प्रतिपादयन्ति स्वतः समाचरन्ति च 'प्रतिपूर्णम्' आयतचारित्रसद्भावात्संपूर्णं यथाख्यातचारित्ररूपं वा 'अनीद्दशम्' अनन्यसद्देशं धर्मम् आख्यान्ति अनुतिष्ठन्ति ।

तदेवम् 'अनीध्शस्य' अनन्यसध्शस्य ज्ञानचारित्रोपेतस्य यत् स्थानं-सर्वद्वन्द्वोपरमरूपं तदवाप्तस्य तस्य कुतो जन्मकथा ?, जातो मृतो वेत्येवंरूपा कथा स्वप्नान्तरेऽपि तस्य कर्मबीजा-भावात् कुतो विद्यत ? इति, तथोक्तम्।

| 11 9 11   | ''दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्मवति नाङ्कुरः । |
|-----------|---------------------------------------------------|
|           | कर्मबीजे तथा दग्धे, न रोहति भवाङ्कुरः ॥           |
| मू. (६२६) | कओ कयाइ मेघावी, उप्पञ्जति तहागया।                 |
|           | तहागया अष्पडिन्ना. चक्ख लोगस्सनत्तरा ।। इत्यादि   |

**वृ.**किंचान्यत्-कर्मबीजाभावात् 'कुतः' करमात्कदाचिदपि 'मेघाविनो' ज्ञानात्मकाः तथा-अपुनरावृत्त्या गतास्तथा गताः पुनरस्मिन् संसारेऽशुचिनिगर्भाधाने समुत्यचन्ते ?, न कथञ्चित्कदाचित्कर्मोपादानामावादुत्पद्यन्त इत्यर्थः। तथा 'तथागताः' तीर्थकृद्गणधरादयो न विद्यते प्रतिज्ञा-निदानबन्धनरूपा येषां तेऽप्रतिज्ञा-अनिदाना निराशंसाः सत्त्वहितकरणोद्यता अनुत्तरज्ञानत्वादनुत्तरा 'लोकस्य' जन्तुगणस्य सदसदर्थ- निरूपणकारणतश्चक्षुर्भूता हिताहितप्राप्तिपरिहारंकुर्वन्तः सकललोकलोचनभूतास्तथागताः सर्वज्ञा भवन्तीति॥किञ्चान्यत्-

मू. (६२७) अनुत्तरे य ठाणे से, कासवेण पवेदिते । जं किद्या निव्वडा एगे, निट्ठं पावंति पंडिया ।।

वृ. न विद्यते उत्तरं-प्रधानं यस्मादनुत्तरं स्थानं तद्य तत्संयमाख्यं 'काश्यपेन' काश्यपगोत्रेण श्रीमन्महावीरवर्धमानस्वामिना 'प्रवेदितमू' आख्यातं, तस्य चानुत्तरत्वमाविर्भावयन्नाह —

'यद्' अनुत्तरं संयमस्थानं 'एके' महासत्त्वाः सदनुष्ठायिनः 'कृत्वा' अनुपाल्य 'निर्वृताः' निर्वाणमनुप्राप्ताः, निर्वृताश्च सन्तः संसारचक्रवालस्य 'निष्ठां' पर्यवसानं 'पण्डिताः' पापाड्डीनाः प्राप्नुवन्ति, तदेवंभूतं संयमस्थानं काश्यपेन प्रवेदितं यदनुष्ठायिनः सन्तः सिद्धिं प्राप्नुवन्तीति तात्पर्यार्थः।

मू. (६२८) पंडिए वीरियं लद्धुं, निग्धायाय पवत्तर्ग ।

धुणे पुव्वकडं कम्पं, नवं वाऽवि न कुव्वती ।।

**वृ.** अपिच-'पण्डितः' सदसद्विवेकज्ञो 'वीर्यं' कर्मोद्दलनसमर्थं सत्संयमवीर्यं तपोवीर्यं वा 'लब्ध्वा' अवाप्य, तदेव वीर्यं विशिनष्टि-निशेषकर्मणो 'निर्याताय' निर्जरणाय प्रवर्तक पण्डितवीर्यं तच्च बहुमवशतदुर्लमं कथञ्चित्कर्मविवरादवाप्य 'धुनीयाद्' अपनयेत् पूर्वभवेष्वनेकेषु यत्कृतम्-उपात्तं कर्माष्टप्रकारं तत्पण्डितवीर्येण धुनीयात् 'नवं च' अभिनवं चाश्रवनिरोधान्न

करोत्यसाविति। *मू. (६२९)* 

# कुव्वती महावीरे, अनुपुव्वकडं रयं । रयसा संमुहीभूता, कम्मं हेद्याण जं मयं ।।

वृ. किञ्च-'महावीरः' कर्मविदारणसहिष्णुः सन्नानुपूर्व्येण मिथ्यात्वाविरतिप्रमाद-कषाययोगैर्यत्कृतं रजोऽपरजन्तुभिस्तदसौ 'नकरोति' नविधत्ते, यतस्तव्राक्तनोपात्तरजसैवो-पादीयते, स च तत्त्पाक्तनं कर्मावष्टभ्य सत्संयमात्संमुखीभूतः, तदभिमुखीभूतश्च यन्मतमष्टप्रकारं कर्म तत्सर्वं 'हित्वा' त्यक्त्वा मोक्षस्य सत्संयमस्य वा सम्मुखीभूतोऽसाविति।

मू. (६३०) अभविंसु पुरा वीरा, आगमिस्सावि सुव्वता । दुन्निबोहस्स मग्गस्स, अंतं पाउकरा तिन्ने – त्तिबेमि ।। वृ. अन्यञ्च-'जम्मय'- मित्यादि, सर्वसाधूनां यत् 'मतम्' अभिप्रेतं तदेतत्सत्संयमस्थानं, तद्विशिनष्टि-शल्यं-पापानुष्टानं तज्ञनितं वा कर्म तत्कर्तयति-छिनत्ति यत्तच्छल्यकर्तनं तच्च सदनुष्टानं उद्युक्तविहारिणः 'साधयित्वा' सम्यगाराध्य बहवः संसारकान्तारं तीर्णा, अपरे तु सर्वकर्मक्षयाभा-वात् देवा अभूवन्, ते चाप्तसम्यक्त्वाः सच्चारित्रिणो वैमानिकत्वमवापुः प्राप्नुवन्ति प्राप्त्यन्ति चेति ।

सर्वोपसंहारार्थमाह-'पुरा' पूर्वस्मिन्ननादिके काले बहवो 'महावीराः' कर्मविदारण-सहिष्णवः 'अभूवन्' भूताः, तथा वर्तमाने च काले कर्मभूमौ तथाभूता भवन्ति तथाऽऽगामिनि चानन्ते काले तथाभूताः सत्संयमानुष्ठायिनो भविष्यन्ति, ये किं कृतवन्तः कुर्वन्ति करष्यन्ति चेत्याह। यस्य दुर्निबोधस्य-अतीव दुष्प्रापस्य ज्ञानदर्शनचारित्राख्यस्य 'अन्तं' परमकाष्ठामवाप्य तस्यैव मार्गस्य 'प्रादुः' प्राकाश्यं तत्करणशीलाः प्रादुष्कराः स्वतः सन्मार्गानुष्ठायिनोऽन्येषां च प्रादुर्भावकाः सन्तः संसारार्णवं तीर्णास्तरन्ति तरिष्यन्ति चेति। गतोऽनुगमः, साम्प्रतं नयाः, त च प्राग्वत् द्रष्टव्याः । इतिरध्ययनपरिसमाप्ती, ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

अध्ययनं-१५ समाप्तम्

# मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता प्रथम श्रुतस्कन्धस्य पश्चदशमध्ययनटीका परिसमाप्ता।

अध्ययनं-१६ ''गाथा''

**ष्ट्र.** उक्तं पश्चदशमध्ययनं, साम्प्रतं षोडशमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तरोक्तेषु पश्चदशस्वप्यध्ययनेषु येऽर्था अभिहिता विधिप्रतिषेधद्वारेण तान् तथैवाचरन् साधुर्भवतीत्येतद-नेनाध्ययनेनोपदिश्यते, ते चामी अर्थाः, तद्यथा-प्रथमाध्ययने स्वसमयपरसमयपरिज्ञानेन सम्यक्त्व-गुणावस्थितो भवति द्वितीयाध्ययने ज्ञानादिभि कर्मविदारणहेतुभिरष्टप्रकारं कर्म विदारयन् साधुर्भवति तथा तृतीयाध्ययने यथाऽनुकूलप्रतिकलोपसर्गान् सम्यक् सहमानः साधुर्भवति चतुर्थे तु स्त्रीपरीषहस्य दुर्जयत्वात्तज्ञयकारीति पश्चमे तुनरकवेदनाभ्यः समुद्विजमानस्तद्रायोग्यकर्मणो विरतः सन्माधुत्वमवान्नुयात् षष्ठे तु यथा श्रीवीरवर्धमानस्वामिना कर्मक्षयोद्यतेन चतुर्झानिनाऽपि संयमं प्रति प्रयन्तः कृतस्तथाऽन्येनापि छद्रास्थेन विधेय इति सप्तमे तु कुशीलदोषान् ज्ञात्वा तत्परिहारोद्यतेन सुशीलावस्थितेन माव्यम् अष्टमे तु बालवीर्यपरिहारेण पण्डितवीर्योद्यतेन सदा

मोक्षाभिलाषिणा भाव्यं । नवमे तु यथोक्तं क्षान्त्यादिकं धर्ममनुचरन् संसारान्मुच्यत इति दशमे तु संपूर्णसमाधियुक्तः सुगतिभाग्भवति एकादशे तु सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राख्यं सन्मार्गं प्रतिपन्नोऽशेषक्लेशप्रहाणं विधत्ते द्वादशे तु तीर्थिकदर्शनानि सम्यग्गुणदोषविचारणतो विजानन्न तेषुश्रद्धानं विधत्ते त्रयोदशे तुशिष्यगुणदोषविज्ञः सद्गुणेषु वर्तमानः कल्याणभाग्भवति चतुर्दशे तु प्रशस्तभावग्रमावितात्मा विस्रोतसिकारहितो भवति पञ्चदशे तु यथावदायतचारित्रो भवति भिक्षुस्तदुपदिश्यत इति । तदेवमनन्तरोक्तेषु पञ्चदशस्वध्ययनेषुयेऽर्था प्रतिपादितास्तेऽत्र संक्षेपतः प्रतिपाद्यन्त इत्यनेन संबन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्वुपक्रमादीन्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति । तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽ-र्थाधिकारोऽनन्तरमेव संबन्धप्रतिपादनेनैवाभिहितः । नामनिष्यन्ने तु निक्षेषे गाथाषोडशकमिति नाम । तत्र गाथानिक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह- नि. [१३७] नामंठवणागाहा दव्यगाहा य भावगाहा य । पोत्थगपत्तगलिहिया सा होई दव्यगाहा उ ॥

षृ. तत्र गाथाया नामादिकश्चतुर्धा निक्षेपः, तत्रापिनामस्थापने क्षुणत्वादनाधत्य
 प्रव्यगायामाह–तत्र ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यत्तिरिक्ता द्रव्यगाथा पत्रकपुस्तकादिन्यस्ता, तद्यथा ।
 ॥ १॥ जयति नवनलिनकुवलयवियसियसयवत्तपत्तलदलच्छो ।

धीरो गइंदमयगलसुललियगयविक्कमो भगवं ।। अथवेयमेव गाथाषोडशाध्ययनरूपा पत्रकपुस्तकन्यस्ता द्रव्यगाथेति । नि. [१३८] होति पुण भावगाहा सागारूवओगभावनिष्फन्ना । महुराभिहाणजुत्ता तेणं गाहत्ति णं बिंति ।।

**वृ.** भावमाधामधिकृत्या- हमावगाँथा पुनरियं भवति, तद्यथा-योऽसौ साकारोपयोगः क्षायप-शमिकभावनिष्पन्नो गाथां प्रतिव्यवस्थितः सा भावगाथेत्युच्यते, समस्तस्यापि च श्रुतस्य क्षायोप-शमिकभावे व्यवस्थितत्वात्, तत्र चानाकारोपयोगस्यासंभवादेवमभिधीयते इति । पुनरपि तामेव विशिनष्टि-मधुरं-श्रुतिपेशलमभिधानम्-उद्यारणं यस्याः सा मधुराभिधानयुक्ता, गाथाछन्दसोप- निबद्धस्य प्राकृतस्य मधुरत्वादित्यभिप्रायः, गीयते-पठ्यते मधुराक्षरप्रवृत्त्या गायन्ति वातामिति गाथा, यत एवमतस्तेन कारणेन गायामिति तां ब्रुवते । णमिति वाक्यालङ्कारे एनां वा गाधामिति

नि. [१३९] माहीकया व अत्था अहव न सामुद्रएण छंदेणं । एएण होति गाहा एसो अन्नोऽवि पञ्जाओ ।।

**वृ**. अन्यथावा निरुक्तिमधिकृत्याह-'गांथीकृताः' पिण्डीकृता विक्षिप्ताः सन्त एकत्र मीलिता अर्था यस्यां सा गाथेति, अथवा सामुद्रेण छन्दसा वा निबद्धा सा गाथेत्युच्यते, तच्चेदं छन्दः-'अनिबद्धं च यल्लोके, गाथेति तत्पण्डितैः प्रोक्तम्''। 'एषः' अनन्तरोक्तो गाथाशब्दस्य 'पर्यायो' निरुक्तं तात्पर्यार्थो द्रष्टव्यः, तद्यथा-गीयतेऽसौ गायन्ति वा तामिति गाथीकृता वाऽर्था सामुद्रेण या छन्दसेति गाथेत्युच्यते, अन्यो वा स्ययम्भूद्य निरुक्तविधिना विधेय इति । पिण्डितार्थग्राहित्व-मधिकृत्याहं--

नि. [१४०] पन्नरससु अञ्झयणेसु पिंडितत्येसु जो अवितहत्ति ।

पिंडियवयणेणऽत्यं गहेति तम्हा ततो गाहा ।।

**दृ.** पश्चदशस्वप्यध्ययनेषु अनन्तरोक्तेषु 'पिण्डितः' एकीकृतोऽर्थो येषां तानि पिण्डितार्थानि तेषु सर्वेष्वपि य एव व्यवस्थितोऽर्थस्तम् 'अवितथं' यथावस्थितं पिण्डितार्थवचनेन यस्माद् ग्रन्थात्येतदध्ययनं षोडशं 'ततः' पिण्डितार्थग्रथनाद्गाथेत्युच्यत इति । 'तत्त्वभेदपर्यायैर्व्या-ख्ये'तिकृत्वा तत्त्वार्थमधिकृत्याह --

नि. [१४१] सोलमसे अञ्झयणे अनगारगुणाण वण्णणा भणिया।

गाहासोलसनामं अज्झयणमिणं ववदिसंति ॥

ष्ट्र. षोडशाध्ययने अनगाराः-साधवस्तेषां गुणाः-क्षान्त्यादयस्तेषामनगारगुणानां पञ्चदशस्वप्यध्ययनेष्वभिहितानाःमिहाध्ययने पिण्डितार्थवचनेनयतो वर्णनाऽभिहिता उक्ताऽतो गाथाषोडशाभिधानमध्ययनमिदं 'व्यपदिशन्ति' प्रतिपादयन्ति । उक्तो नामनिष्मन्ननिक्षेपनिर्युक्त-Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

२८५

यनुगमः, तदनन्तरं सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्तनुगमस्यावसरः, स च सूत्रे सति भवति, सूत्रं च सूत्रानुगमे, असावप्यवसरप्राप्त एवातोऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रानुगमे सूत्रमुच्चारणीयं, तच्चेदम्–

मू. (६३२/९) अहाह भगवं-एवं से दंते दविए वोसंडकाएति वश्चे माहणेति वा १ समणेत्ति वा २ भिक्खूत्ति वा ३ निग्गंधेत्ति वा ४ पडिआह-भंते ! कहं नु दंते दविए वोसइकाएति वद्ये माहणेति वा समणेत्ति वा भिक्खूत्ति वा निग्गंधेत्ति वा ? तं नो ब्रूहि महामुनी ! ।। इतिविरए सव्यपावकम्मेहिं पिज्जदोसकलह० अब्भक्खाण० पेसुन्न० परिपरिवाय० अरतिरति० मायामोस० मिच्छादंसणसल्लविरए समिए सहिए सया जए कुज्झे नो माणी माहणेत्ति वद्ये ।

ष्ट्र. 'अथे' त्ययं शब्दोऽवसानमङ्गलार्थः, आदिमङ्गलं तु बुध्येतेत्यनेनाभिहितं, अत आद्यन्तयोर्मङ्गलत्वात्सर्वोऽपि श्रुतस्कन्धोमङ्गलमित्येतदनेनावेदितंभवति।आनन्तर्येवाऽथशब्दः, पञ्चदशाध्ययनानन्तरं तदर्धसंग्राहीदं षोडशमध्ययनं प्रारभ्यते । अथानन्तरमाह-'भगवान्' उत्पन्नदिव्यज्ञानः सदेवमनुजायां पर्षदीदं वक्ष्यमाणमाह, तद्यथा-एवमसौ पञ्चदशाध्ययनो-क्तार्थयुक्तः स साधुर्दान्त इन्द्रियनोइन्द्रियदमनेन द्रव्यभूतो मुक्तिगमनयोग्यत्वात्त् 'द्रव्यं च भव्ये' इति वचनात् रागद्वेषकालिकापद्रव्यरहित्वाद्वाजात्यसुवर्णवत् शुद्धद्रव्यभूतस्तथा व्युत्सृष्टे निष्प्रतिकर्मशरीरतया कायः-शरीरं येन स भवति व्युत्सृष्टकायः ।

तदेवंभूतः सन् पूर्वोक्ताध्ययनार्थेषु वर्तमानः प्राणिनः स्थावरजङ्गमसूक्ष्मबादरपर्याप्तकाप-र्याप्तकभेदभिन्नान् मा हणति प्रवृत्तिर्यस्यासौ महानो नवब्रह्मचर्यगुप्तिगुप्तो ब्रह्मचर्यधारणाद्वाब्राह्मण इत्यनन्तरोक्तगुणकदम्बकयुक्तः साधुर्माहनोब्राह्मण इति वा वाच्यः, तथा श्राम्यति-तपसा खिद्यत इतिकृत्वा श्रमणो वाच्योऽथवा समं-तुल्यं मित्रादिषु मनः-अन्तःकरणं यस्य स समनाः सर्वत्र वासीचन्दनकल्प इत्यर्थः, तथा चोक्तम् –

''नस्थि य सि कोइ वेसो'' इत्यादि । तदेवं पूर्वोक्तगुणकलितः श्रमणः सन् सममना वा इत्येवं वाच्यः साधुरिति । तथा भिक्षणशीलो भिक्षुर्मिनत्ति वाऽष्टप्रकारं कर्मेति भिक्षु स साधुर्दान्तादिगुणोपेतो भिक्षुरितिवाच्यः । तथा सबाह्याभ्यन्तरग्रन्थाभावान्निर्ग्रन्थः । तदेवमनन्त-रोक्तपञ्चदशाध्ययनोक्तार्थानुष्ठायी दान्तो द्रव्यभूतो व्यत्सृष्टकायश्च निर्ग्रन्थ इति वाच्य इति । एवं भगवतोक्ते सति प्रत्याह तच्छिष्यः-भगवन् !-भदन्त ! भवान्त ! इति वा योऽसौ दान्तो द्रव्यभूतो व्युत्सृष्टकायः सन् ब्राह्मणः श्रमणो भिक्षुर्निग्रन्थ इति वाच्यः तदेतत्कयं ? यद्भगवतोक्तं ब्राह्मणादिशब्दवाच्यत्वं साधोरिति, एतन्नः-अस्माकं 'ब्रूहि' आवेदय 'महामुने !' यथावस्थि-तत्रिकालवेदिन् ।

इत्येवं पृष्टो भगवान् ब्राह्मणादीनां चतुर्णामप्यभिधानानां कथश्चिद्भेदाद्भिन्नानां ययाक्रमं प्रवृत्तिनिमित्तमाह-'इति' एवं पूर्वोक्ताध्ययनार्थवृत्ति सन् 'विरतो' निवृत्तः सर्वेभ्यः पापकर्मभ्यः-सावद्यानुष्ठानरूपेभ्यः स तथा, तथा प्रेम-रागामिष्वङ्गलक्षणं द्वेषः-अप्रीतिलक्षणः कलहो-द्वन्द्वाधिकरणमभ्याख्यानम्-असदभियोगः पेशुन्यं (कर्णेजपत्वं) परगुणासहनतया तद्दोषोद्धट्ट-नमितियावत् परस्य परिवादः क्वा परदोषापादनं अतिः-चित्तोद्वेगलक्षणा संयमे तथा रति-विषयाभिष्वङ्गो माया-परवञ्चना तया कुटिलमतर्मृषावादः-असदर्थाभिधानं गामश्चं ब्रुवतो भवति, मिथ्यादर्शनम्-अतत्त्वे तत्त्वाभिनिदेशस्तत्त्वे वाऽतत्त्वमिति, यथा – || 9 || नत्थि न निद्यो न कुणइ कयं न वेएइ नत्थि निव्वाणं । नत्थि य मोकुखोवाओ छम्मिच्छत्तस्स ठाणाइं ।।

इत्यादि, एतदेव शल्यं तसिंग्स्ततो वा विरत इति, तथा सम्यगितः समितः-ईर्यासमित्यादिभिः पश्चभिः समितिभिः समित इत्यर्थः, तथा सह हितेन परमार्थभूतेन वर्तत इति सहितः, यदिवा सहितो-युक्तो ज्ञानादिभि तथा 'सदा' सर्वकालं 'यतः' प्रयतः सत्संयमानुष्ठाने तदनुष्ठानमपि न कर्षायैर्निसारीकुर्यादित्याह-कस्यचिदप्यपकारिणोऽपि न क्रुध्येत-आक्रुष्टः सन्न क्रोधवशगो भूयात्, नापि मानी मवेदुष्कृष्टतपोयुक्तोऽपि न गर्वं विदध्यात्, तथा चोक्तम् --

॥ ९ ॥ ''जइ सोऽवि निजरमओ पडिसिद्धो अट्टमाणमहणेहिं । अवसेस मयद्राणा परिहरियव्वा पयत्तेणं ॥

अस्य चोपलक्षणार्थत्वाद्रागोऽपि मायालोभात्मकोन विधेय इत्यादिगुणकलितः साधुर्माहन इति निशङ्कं वाच्य इति) साम्प्रतं श्रमणशब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तमुद्भावयन्नाह-

मू. (६३२/२) एत्थवि समणे अनिस्सिए अनियाणे आदाणं च अतिवायं च मुसावायं च बहिद्धं च कोहं च माणं च मायं च लोहं च पिजं च दोसं च इच्चेव जओ जओ आदानं अप्पणो पद्दोसहेऊ तओ तओ आदाणातो पुब्वं पडिविरते पाणाइवाया सिआदंते दविए वोसडकाए समणेत्ति वच्चे।

**ष्ट्र.** अत्राप्यनन्तरोक्तेविरत्यादिके गुणसमूहेवर्तमानः श्रमणोऽपिवाच्यः एतद्गुणयुक्तेनापि भाव्यमित्याह-निश्चयेनाधिक्येन वा 'श्रितो' निश्रितः न निश्रोतोऽनिश्रितः-क्वचिच्छरीरादा-वप्यप्रतिबद्धः, तथा न विद्यते निदानमस्येत्यनिदानो-निराकाङ्क्षोऽशेषकर्मक्षयार्थी संयमानुष्ठाने प्रवर्तेत, तथाऽऽदीयते-स्वीक्रियतेऽष्टप्रकारं कर्म येन तदादानं-कषायाः परिग्रहः सावद्यानुष्ठानं या, तथाऽऽदीयते-स्वीक्रियतेऽष्टप्रकारं कर्म येन तदादानं-कषायाः परिग्रहः सावद्यानुष्ठानं वा, तथाऽतिपातनमतिपातः, प्राणातिपात इत्यर्थः, तं च प्राणातिपातं इपरिझया ज्ञात्वाप्रत्याख्यान-षरिझया परिहरेद्, एवमन्यत्रापि क्रिया योजनीया । तथा मृषा-अलीको वादो मृषावादस्तं च, तथा 'बहिद्धं'ति मैथुनपरिग्रहो तौ च सम्यक् परिझाय परिहरेत् ।

उक्ता मूलगुणाः, उत्तरगुणानधिकृत्याह-क्रोधम्-अप्रीतिलक्षणं मानं-स्तम्भात्मकं मायां च-परवञ्चनात्मिकां लोभं-मूर्च्छात्विभावं तथा प्रेम-अभिष्वङ्गलक्षणं तथा द्वेषं-स्वपरात्मनोर्वाधा-रूपमित्यादिकं संसारावतरणमार्गं मोक्षाध्वनोऽपर्ध्वंसकं सम्यक् परिज्ञाय परिहरेदिति । एवमन्यस्मादपि यतो यतः कर्मोपादानाद्-इहामुत्र चानर्थहतोरात्मनोऽपायं पश्यति प्रद्वेषहेतूंश्च ततस्ततः प्राणा तिपातादिकादनर्थदण्डादादानात् पूर्वमेव-अनागतमेवात्महितमिच्छन् प्रतिविरतो भवेत्-सर्वस्मादनर्थहेतुभूतादुभयलोकविरुद्धाद्वा सावद्यानुष्ठानान्मुमुक्षुर्विरतिं कुर्यात् । यश्चैवंभूतो दान्तः शुद्धो द्रव्यभूतो निष्प्रतिकर्मतया व्युत्सृष्टकायः स श्रमणो वाच्यः ।

मू. (६३२/३) एत्यवि भिक्खूँ अणुत्रए विणीए नामए दंते दविए वोसडकाए संविधुणीय विरूवलवे परीसहोवसग्गे अञ्झप्पजोगसुद्धादाने उवडििएठिअप्पा संखाए परदत्तभोई भिक्खूत्ति वग्ने।

ें **वृ.** साम्प्रतं भिक्षुशब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तमधिकृत्याह-'अत्रापी'ति, ये ते पूर्वमुक्ताः पापकर्मविरत्यादयो माहनशब्दप्रवृत्तिहेतवोऽत्रापि भिक्षुशब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्ते त एवावगन्तव्याः, अमी चान्ये तद्यथा-न उन्नतोऽनुन्नतः, तत्र द्रव्योन्नतः शरीरेणोच्छितः भावोन्नतस्वभिमानप्रहग्रस्तः, तस्रतिषेधात्तपोनिर्जरामदमपि न विधत्ते । विनीतात्मतया प्रश्रयवान् यतः, एतदेवाह-विनयालङ्कृ तो गुर्वादावादेशदानोद्यतेऽन्यदा वाऽऽत्मानं नामयतीति नामकः-सदा गुर्वादौ प्रहो भवति, विनयेन वाऽष्ट्र्प्रकारं कर्म नामयति, वैयावृत्त्योद्यतोऽशेषं पापमपनयतीत्यर्थ।

तथा 'दान्तः' इन्द्रियनोइन्द्रियाभ्यां, तथा 'शुद्धात्मा' शुद्धद्रव्यभूतो निष्प्रतिकर्मतया 'व्युत्सृष्टकायश्च' परित्यक्तदेहश्च यत्करोति तद्दर्शयति-सम्यक् 'विधूय' अपनीय 'विरूपरूपान्' नानारूपाननुकूलप्रतिकूलान्-उच्चावचान् द्वार्क्सितिपरीषहान् तथा दिव्यादिकानुपसर्गांश्चेति, तद्विधूननं तु यत्तेषां सम्यक् सहनं-तैरपराजितता, परीषहोपसर्गांश्च विधूयाध्यात्मयोगेन-सुप्रणिहितान्तःकरणतया धर्मध्यानेन शुद्धम्-अवदातमादानं-चारित्रं यस्य स शुद्धादानो भवति

तथा सम्यगुत्थानेन-सद्यारित्रोधमेनोत्थितः तथा स्थितो-मोक्षार्थ्वनि व्यवस्थितः परीषहोपसर्गेरप्यधृष्य आत्मा यस्य स स्थितात्मा, तथा 'संख्याय' परिज्ञायासारतां संसारस्य दुष्प्राप तां कर्मभूमेर्बोधेः सुदुर्लभत्वं चावाप्य च सकलां संसारोत्तरणसामग्रीं सत्संयमकरणोद्यतः परैः-गृहस्थैरात्मार्थं निर्वर्तितमाहारजातं तैर्दत्तं भोक्तुं शीलमस्य परदत्तभोजी, स एवंगुणकलितो भिक्षुरिति वाच्यः । तथाऽत्रापि गुणगणे वर्तमानो निर्ग्रन्थ इति वाच्यः, अभी चान्ये अपदिश्यन्ते, तद्यथा--

मू. (६३२/४) एत्यवि निग्गंथे एगे एगविऊ बुद्धे संछिन्नसोए सुसंजते सुसमिते सुसामाइए आयवायपत्ते विऊ दुहओवि सोयपलिच्छिन्ने नो पूयासक्कारलाभड्डी घम्मड्डी धम्मविऊ नियागपडि वन्नेसमि य चरे दंते दविए वोसडकाए निग्गंथेत्ति वद्ये से एवमेव जाणह जमहं भयंतारो । त्तिबेमि

**वृ.** 'एको' रागद्वेषरहिततया ओजाः, यदिवाऽस्मिन् संसारचक्रवाले पर्यटन्नसुमान् स्वकृत-सुखटुःखफलमाक्त्वेनैकस्यैव परलोकगमनतया सदैकक एव भवति l तत्रोद्यतविहारी द्रव्यतोऽ-प्येकको भावतोऽपि, गच्छान्तर्गतस्तु कारणिको द्रव्यतो भाज्यो भावतस्त्वेकक एव भवति l तथैकमेतात्मानं परलोकगामिनं वेत्तीत्येकवित्, न मे कश्चिटुःखपरित्राणकारी सहायोऽस्ती-त्येवमेकवित्, यदिवैकान्तविदएकान्तेन विदितसंसारस्वभावतया मौनीन्द्रमेव शासनं तथ्यं नान्यदित्येवं वेत्तीत्येकान्तवित्, अथवैको-मोक्षः संयमो वा तं वेत्तीति, तथा बुद्धः-अवगततत्त्वः सम्यक् छिन्नानि-अपनीतानि भावस्रोतांसि-संवृतत्वात्कर्माश्रवद्वाराणि येन स तथा, सुष्ठु संयतः-कूर्मवत्संयतगात्रो निर्त्यककायक्रियारहितः सुसंयतः, तथा सुष्ठु पश्चभिः समितिभिः सम्यगितः-प्राप्तो ज्ञानादिकं मोक्षमार्गमसौ सुसमितः, तथा सुष्ठु समभावतया सामायिकं-समशत्रुमित्रभावो यस्य स सुसामायिकः l

तथाऽऽत्मनः-उपयोगलक्षणस्य जीवस्यासंख्येयप्रदेशात्मकस्य संकोचविकाशभाजः स्वकृतफलभुजः प्रत्येकसाधारणशरीरतयाव्यवस्थितस्य द्रव्यपर्यायतया नित्यानित्याद्यनन्तथ-र्मात्मकस्य वा वाद आत्मवादस्तं प्राप्त आत्मवादप्राप्तः, सम्यग्यथावस्थितात्मस्वतत्त्ववेदीत्यर्थः। तथा 'विद्वान्' अवगतसर्वपदार्थस्वभावो नव्यत्ययेन पदार्थानवगच्छति।ततो यत् कैश्चिदभिधीयते, तद्यथा-एक एवात्मा सर्वदार्थस्वभावतत्या विश्वव्यापी श्यामाकतण्डुलमान्नऽङ्गुष्ठपर्वपरिमाणो वेत्यादिकोऽसद्भूताभ्युपगमः परिहृतो भवति, तथाविधात्मसद्भावप्रतिपादकस्य प्रमाणस्था-भावादित्यभिष्रायः।

तथा 'द्विधाऽपी'ति द्रव्यतो मावतश्च, तत्र द्रव्यस्रोतांसि यथास्वं विषयेष्विन्द्रियप्रवृत्तयः

भावस्रोतांसि तु शब्दादिष्वेवानुकूलप्रतिकूलेषु रागद्वेषोद्भवास्तान्युभयरूपाण्यपि स्रोतांसि संवृतेन्द्रियतया रागद्वेषाभावाच परिच्छिन्नानि येन सपरिच्छिन्नोस्रोताः, तथा नो पूजासत्कारलाभार्थी किंतु निर्जरापेक्षी सर्वास्तपश्चरणादिकाः क्रिया विदधाति, एतदेव दर्शयति-धर्म-श्रुतचारित्रा-ध्यस्तेनार्थ स एव वाऽर्थो धर्मार्थ स विद्यते यस्यासौ धमार्थीति, इदमुक्तं भवति-न पूजाद्यर्थ क्रियासुप्रवर्तते अपितु धर्मार्थीति । किमिति ?, यतो धर्म यथावत्तरफलानि च स्वर्गावासिलक्षणानि सम्यक् वेत्ति, धर्मं च सम्यग् जानानो यत्करोति तद्दर्शयति-नियागो-मोक्षमार्ग सत्संयमो वा तं सर्वात्मना भावतः प्रतिपन्नः नियागपडिवन्नोत्ति, तथाविधश्च यत्कुर्यात् तदाह-'समियं'ति समतां समभावरूपां वासीचन्दनकल्पां 'घरेत्' सततमनुतिष्ठेत् । किंभूतः सन् ?, आह-दान्तो द्रव्यभूतो बुत्पृष्टकायश्च, एतद्गुणसमन्वितः सन् पूर्वोक्तमा- हनश्रमणभिक्षुशब्दानां यत् प्रवृत्तिनिमित्तां तत्समन्वितश्च निर्ग्रन्य इतिवाच्यः । तेऽपि माहनादयः शब्दा निर्ग्रन्यशब्दप्रवृत्तिनिमित्ताविनाभाविनो भवन्ति, सर्वेऽप्येते भिन्नव्यञ्जना अपि कथश्चिदेकार्था इति ।

साम्प्रतमुपसंहारार्थमाह-सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिप्रभृतीनुद्दिश्येदमहा-'से' इतितधन्मया क्रयितमेवमेव जानीत यूयं, नान्यो मढचसि विकल्पो विधेयः, यस्मादहं सर्वज्ञाज्ञया ब्रवीमि । न च सर्वज्ञा भगवन्तः परिहितैकरता भयात्त्रातारो रागद्वेषमोहान्यतरकारणाभावादन्यथा ब्रुवते, अतो यन्भयाऽऽदितः प्रभृति कथितं तदेवमेवावगच्छतेति । इति परिसमाप्तयर्थे । ब्रवीमीति पूर्ववत्

## अध्ययनं-१६ समाप्तम्

उक्तोऽनुगमः, साम्प्रतं नयाः, ते च नैगमादयः सप्त, नैगमस्य सामान्यविशेषात्मकतया संग्रहव्यवहारप्रवेशात्संग्रहादयः षट्, समभिरूढेत्यंभूतयोः शब्दनयप्रवेशात्रैगमसंग्रहव्य-बहारर्जुसूत्रशब्दाः पञ्च, नैगमस्याप्यन्तर्भावाच्चत्वारो, व्यवहारस्यापि सामान्यविशेषरूपतया सामान्यविशेषात्मनोः संग्रहर्जुसूत्रयोरन्तर्भावात्संग्रहर्जुसूत्रशब्दस्त्रयः।

ते च द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकान्तर्भावार्धव्यास्तिकपर्यायास्तिकाभिधानौ द्वी नयौ, यदिवा सर्वेषामेव ज्ञानक्रिययोरन्तर्भावात् ज्ञानक्रियाभिधानौ द्वौ, तत्रापि ज्ञाननयो ज्ञानमेव प्रधानमाह, क्रियानयश्च क्रियामिति । नयानां च प्रत्येकं मिध्याद्यष्टित्वाज्ज्ञानक्रिययोश्च परस्परापेक्षितया मोक्षाङ्गत्वा- दुभयमत्र प्रधानं, तच्चोभयं सब्क्रियोपेते साधौ भवतीति, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ नायम्मि गिण्हियव्वे अगिण्हियव्वंमि चेव अत्थंमि।

जइयव्वमेव इति जो उवएसो सो नओ नाम।।

सव्वेसिंपि नयाणं बहुविहवत्तव्वयं निसामेत्ता ।

तं सव्वनयविसुद्धं जं चरणगुणडिओ साहू ।!

प्रथमः श्रुतस्कन्धः समाप्त

मुनिदीपरल सागरेण संशोधिता सम्पादिता सूत्रकृताङ्गस्य प्रथमः श्रुतत्त्वन्धस्य टीका परिसमाप्ता ।

H R H

## ५ श्रुतस्कन्धः-२ ५

ष्ट्र. प्रथमश्रुतस्कन्धानन्तरं द्वितीयः समारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः, इहानन्तर-श्रुतस्कन्धे योऽर्थ समासतोऽभिहितः असावेवानेन श्रुतस्कन्धेन सोपपत्तिको व्यासेनाभिधीयते, त एव विधयः सुसंगृहीता भवन्ति येषां समासव्यासाभ्यामभिधानमिति, यदिवा पूर्वश्रुतस्कन्धोक्त एवार्थोऽनेन ध्टान्तद्वारेण सुखावगमार्थं प्रतिपाद्यत इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य श्रुतस्कन्धाक्त सम्बन्धीनि सप्त महाध्ययनानि प्रतिपाद्यन्ते, महान्ति च तान्यध्ययनानि, पूर्वश्रुतस्कन्धाध्ययनेभ्यो महत्त्वादेतेषामिति, तत्र महच्छब्दाध्ययनशब्दयोर्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह–

नि. [१४२] नामंठवणादविए खेत्ते काले तहेव भावे य । एसो खलु महतंमि निक्खेवो छव्विहो होति ।।

चृ. नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभावात्मको महति षञ्चिधो निक्षेपो भवति, तत्र नामस्थापने सुज्ञाने, द्रव्यमहदागमतो नोआगमतश्च, आगमतो इता तत्र चानुपयुक्तः, नोआगमतस्तु ज्ञशरीर भव्यशरीरव्यतिरिक्तं सचित्ताचित्तमिश्रभेदात्त्रिधा, तत्रापि सचित्तद्रव्यमहत् औदरिकादिकं शरीरं, तत्रौदारिकं योजनसहस्रपरिमाणं मत्स्यशरीरं, वैक्रियं तु योजनशतसहस्रपरिमाणं, तैजसकार्मणे तु लोकाकारप्रमाणे, तदेतदौदारिकवैक्रियतैजसकार्मणरूपं चतुर्विधं द्रव्यसचित्तमहद्, अचित्त-द्रव्यमहत् समस्तलोकव्याप्यचित्तमहास्कन्धः, मिश्चं तु तदेव मत्स्यादिशरीरं, क्षेत्रमहत् लोकालोका-काशं, कालमहत्सर्वाद्धा ।

भावमहदौदयिकादिभावरूपतया षोढा, तत्रौदयिक भावः सर्वसंसारिषु विद्यत इतिकृत्व बह्वाश्रयत्वान्महान् भवति, कालतोऽप्यसौ त्रिविधः, तद्यथा-अनाद्यपर्यवसितोऽभव्यानम-नादिसपर्यवसितो भव्यानां सादिसपर्यवसितो नारकादीनामिति, क्षायिकस्तु केवलज्ञानदर्शनात्मकः साद्यपर्यवसितत्वात्कालतो महान्, क्षायोपशमिकोऽप्याश्रयबहुत्वादनाद्यपर्यवसितत्वाच्च महानिति, औपशमिकोऽपि दर्शनचारित्रमोहनीयानुदयतया शुभमत्वेन च महान् भवति, पारिणामिकस्तु समस्तजीवाजीवाश्रयत्वादाश्रयमहत्वान्महानिति, सान्निपातिकोऽप्याश्रयबहुत्वादेव महानिति।

नि. [१४३] नामंठवणादविए खेत्ते काले तहेव भावे य । एसो खलु अञ्झयणे निक्खेवो छव्विहो होति ॥

ष्ट्र. उक्तं ''महद्'' अध्ययनस्यापि नामादिकं षोढा निक्षेपं दर्शयितुं निर्युक्तिकृदाह-अध्ययनस्य नामादिकः षोढा निक्षेपः, स चान्यत्र न्यक्षेण प्रतिपादित इति नेह प्रतन्यते, अत्र च श्रुतस्कन्धे सप्त महाध्ययनानि, तेषामाद्यमध्ययनं पौण्डरीकाख्यं, तस्य पूर्वानपूर्व्या प्रथममिदं पश्चानुपूर्व्यां तु सप्तममनानुपूर्व्यां तु सप्तगच्छगतायाः श्रेण्या अन्योऽन्याभ्यासेन द्विरूपोनेसति पश्चाशच्छन्य- ष्टत्रिंशदधिकानि मवन्ति ।

नाम्नि तुषण्णामिन्न, तत्रापिक्षायोपशमिके भावे, सर्वस्यापि च श्रुतस्य क्षायोपशमिकत्वात्, प्रमाणचिन्तायां जीवगुणप्रमाणे, वक्तव्यतायां सामान्येन सर्वेष्वध्ययनेषु स्वसमयवक्तव्यता, अर्थाधिकारः पौण्डरीकोपमया स्वसमयगुणव्यवस्थापनं, समवतारे तु यत्र यत्र समवतरतितत्र तत्र लेशतः समवतारितमेवेति। उपक्रमानन्तरं निक्षेपः, स च नामनिष्यन्ने निक्षेपे पौण्डरीकमित्स् स्याध्ययनस्य नाम, तन्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह ।

नि. [१४४] नामंठवणादविए खेत्ते काले य गणण संठाणे । भावे य अडमे खलु निक्खेवो पुंडरीयस्स ।।

**म्व.** 'नाम' मित्यादि, पौण्डरीकस्य नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालगणनासंस्थानभावात्मकोऽष्टधा निक्षेपः, तत्र नामस्थापने क्षुण्णत्वादनाधत्य द्रव्यपौण्डरीकमभिधित्सुराह ।

नि. [१४५] जो जीवो भविओ खलुववञ्जिकामो य पुंडरीयंमि।

सो दव्वपुंडरीओ भावंमि विजाणओ भणिओ ॥

**वृ.** 'जो' इत्यादि, यः कश्चिद्र्याणधारणलक्षणो जीवो भविष्यतीति भव्यः, तदेव दर्शयति-'उत्पतितुकामः' समुत्पित्सुस्तथाविधकर्मोदयात् 'पौण्डरीकेषु' श्वेतपद्मेषु वनस्पतिकायविशेषेष्व-नन्तरभवे भावी स द्रव्यपौण्डरीकः, खलुशब्दो वाक्यालङ्गारे, भावपौण्डरीकं त्वागमतः पौण्डरी-कपदार्थ ज्ञस्तत्र चोपयुक्त इति । एतदेव द्रव्यपौण्डरीकं विशेषतरं दर्शयितुमाह --

नि. [१४६] एगभविए य बदाउए य अभिमुहियनामगोए य।

एते तिन्निवि देसा दव्वंमि य पोंडरीयस्स ॥

**वृ.** 'एगे' त्यादि, एकेन भवेन गतेनानन्तरभव एव पौण्डरीकेषूत्यत्स्यते स एकभविकः, तथा तदासन्नतरः पौण्डरीकेषु बद्धायुष्कस्ततोऽप्यासन्नतमोऽभिमुखनामगोत्रोऽनन्तरसमयेषु यः पौण्डरीकेषूत्पद्यते, एते अनन्तरोक्ता त्रयोऽप्यादेशविशेषा द्रव्यपौण्डरीकेऽवगन्तव्या इति ॥ १ ॥ ''भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यल्लोके ।

तद्वव्यं तत्त्वज्ञैः सचेतनाचेतनं कथितम् ? ॥

इति वचनात्, इह च पुण्डरीककण्डरीकयोर्भ्रत्रोर्महाराजपुत्रयोः सदसदनुष्ठानपरायणतया शोभनाशोभनत्वमवगम्य तदुपमयाऽन्यदपि यच्छोभनं तत्पौण्डरीकमितरत्तु कण्डीरकमिति ।

नि. [१४७] तेरिच्छिया मणुस्सा देवगणा चेव होति जे पवरा । ते होति पुंडरीया सेसा पुण कंडरीया उ ॥

वृ.तत्रच नरकवर्जासुतिसृष्वपि गतिषु ये शोभनाः पदार्थास्ते पौण्डरीकाः शेषास्तु कण्डरीका इत्येतव्यतिपादयन्नाह-'तेरिच्छिये'त्यादि कण्ठया, तत्र तिर्यक्षु प्रधानस्य पौण्डरीकत्वप्रति-पादनार्थमाह--

नि. [१४८] जलयर थलयर चयरा जे पवरा चेव होंति कंता य । जे अ सभावेऽनुमया ते होंति पुंडरीयाउ ।।

**ष्ट्र. जलचरेत्यादि, जलचरेषु मत्स्यकरिमकरादयः स्थलचरेषु सिंहादयो बलवर्णरूपादि-**गुणयुक्ता उरःपरिसर्पेषु मणिफणिनो भुजपरिसर्पेषु नकुलादयः खेचरेषु हंसमयूरादयः इत्येवमन्येऽपि 'स्वभावेन' प्रकृत्या लोकानुमतास्ते च पौण्डरीका इव प्रधाना भवन्ति। मनुष्यगतौ प्रधाना विष्करणायाह –

नि. [१४९] अरिहंत चक्कवडी चारण विञाहरा दसारा य। जे अन्ने इड्ढिमंता ते होंति पोंडरीया उ।।

वृ. 'अरिहंते' त्यादि, सर्वातिशायिनीं पूजामईन्तीत्यईन्तः, ते निरुपमरूपादिगुणोपेताः,

तथा चक्रवर्तिनः षटखण्डभरतेश्वराः तथा चारणश्रमणा बहुविधाश्चर्यभूतलब्धिकलापोपेता महात- पस्विनः तथा विद्याधरा वैताढ्यपुराधिपतयः तथा दशारा हरिवंशकुलोद्भवाः, अस्य चोपलक्षणा- र्थत्वादन्येऽपीक्ष्वाक्वादयः परिगृह्यन्ते, एतदेव दर्शयति-ये चान्ये महर्धिमन्तो महेभ्याः कोटीश्वरास्ते सर्वेऽपि पौण्डरीका भवन्ति, तुशब्दस्यानुक्तसमुच्चयार्थत्वात्, ये चान्ये विद्याकलाकलापोपेतास्ते पौण्डरीका इति।

नि. [१५०] भवणवइवाणमंरजोतिसवेमाणियाण देवाणं। जे तेसिं पवरा खलू ते होति पुंडरीया उ ॥

ष्ट्र. साम्प्रतं देवगतौ प्रधानस्य पौण्डरीकत्वं प्रतिपादयन्नाह-'भवणे' त्यादि, भवनपतिव्यन्तर-ज्योतिष्कवैमानिकानां चतुर्णा देवनिकायानां मध्ये ये प्रवराः-प्रधाना इन्द्रेन्द्रसामानिकादयस्ते प्रधाना इतिकृत्वा पौण्डरीकाभिधाना भवन्ति ।

नि. [१५१] कंसाणं दूसाणं मणिमोत्तियसिलपवालमादीणं । जे अ अचित्ता पवरा ते होति पोंडरीया उ ।।

ष्ट्र. साम्प्रतमचित्तद्रव्याणां यद्राधानं तस्य पौण्डरीकत्व-प्रतिपादनायाह-'कंसणा' मित्यादि, कांस्यानां मध्ये जयघण्टादीनि दूष्याणां चीनांशुकादीनि मणीनामिन्द्रनीलवैडूर्यपद्मरागादीनि रत्नानि मौक्तिकानां यानि वर्णसंस्थानप्रमाणाधिकानि, तथा शिलानां मध्ये पाण्डुकम्बलादयः शिलास्तीर्थकुज्जन्माभिषेकसिंहासनाधाराः, तथा प्रवालानां यानि वर्णादिगुणोपेतानि, आदिग्रहणा-जात्यचामीकरं तद्धिकाराश्चाभरणविशेषाः परिगृह्यन्ते, तदेवमन- न्तरोक्तानि कांस्यादीनि यानि प्रवराणि तान्यचित्तपौण्डरीकाण्यभिधीयन्त इति । मिश्रद्रव्यपौण्डरीकं तु तीर्थकृच्चक्रवत्यार्दय एव प्रधानकटककेयूराद्यलङ्कारालङ्कृताइति, द्रव्यपौण्डरीकानन्तरं क्षेत्रपौण्डरीकामिधित्सयाऽऽह

नि. [१५२] जाइं खेत्ताइं खलु सुहाणुभावाइं होति लोगंमि । देवकुरुमादियाइं ताइं खेत्ताइं पवराइं ।।

वृ. 'खित्तानी'त्यादि, यानि कानिचिदिंह देवकुर्वादीनि शुभानुभावानि क्षेत्राणि तानि प्रवराणि पौण्डरीकाभिधानानि भवन्ति ।। साम्प्रतं कालपौण्डरीकप्रतिपादनायाह ।

नि. [१५३] जीवा भवडितीए कायठितीए य होति जे पवरा। ते होति पोडरीया अवसेसा कंडरीया उ ॥

**षृ.** 'जीवाः' प्राणिनो भवस्थित्या कायस्थित्या च ये 'प्रवराः' प्रधानास्ते पौण्डरीका भवन्ति, शेषास्त्वप्रधानाः कण्डरीका इति, तत्र भवस्थित्या देवा अनुत्तरोपपातिकाः प्रधाना भवन्ति, तेषां यावद्भवं शुभानुभावत्वात्, कायस्थित्या तु मनुष्याः शुभकर्मसमाचाराः सप्ताष्टभवग्रहणानि मनुष्येषु पूर्वकोट्यायुष्केष्वनुपरिवर्त्यानन्तरभवं त्रिपल्योपमायुष्केषूत्पादमनुभूय ततोदेवेषूत्पद्यन्त इतिकृत्वा ततस्ते कायस्थित्या पौण्डरीका भवन्ति, अवशिष्टास्तु कण्डरीका इति। कालपौण्डरी-कानन्तरं गणनासंस्थानपौण्डरीकद्वयप्रतिपादनायाह –

नि. [१५४] गणणाए रञ्जू खलु संठाणं चेव होति चउरंसं । एयाइं पॉडरीगाइं होति सेसाइं इयराइं ॥

🛛 चृ. गणनया-सद्धयंया पौण्डरीकंचिन्त्यमानं दशप्रकारस्य गणितस्य मध्ये 'रञ्जू' रञ्जूगणितं

प्रधानत्वात्पौण्डरीकं, दशप्रकारं तु गणितमिदं –

It 9 II ''परिकम्म 9 रज्जु २ रासी ३ ववहारे ४ तह कलासवण्णे ५ य I पुग्गल ६ जावं तावं ७ घणे य ८ घणवग्ग ९ वग्गे य १० II

षण्णां संस्थानानां मध्ये समचतुरम्नं संस्थानं प्रवरत्वात्पीण्डरीकमित्येवमेते द्वेअपि पौण्डरीके, शेषाणि तु परिकर्मादीनि गणितानि न्यग्रोधपरिमण्डलादीनि च संस्थानानि 'इतराणि' कण्डरीकान्यप्रवराणि भवन्तीतियावत् ॥ साम्प्रतं भावपौण्डरीकप्रतिपादनाभिधित्सयाऽऽह–

## नि. [१५५] ओदइए उवसभिए खइए य तहा खओवसमिए अ। परिणामसन्निवाए जे पवरा तेवि ते चेव ॥

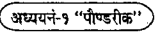
**वृ**. 'ओदई'त्यादि, औदयिके भावे तथौपशमिके क्षायिके क्षायोपशमिके पारिमाणिके सन्निपातिके च भावे चिन्त्यमाने तेषु तेषां या मध्ये ये 'प्रवराः' प्रधानाः 'तेऽपि औदयिकादयो भावाः 'त एव' पौण्डरीका एवावगन्तव्याः, तथौदयिके भावे तीर्थकरा अनुत्तरोपपाति-कसुरास्तथाऽन्येऽपि सितशतपत्रादयः पौण्डरीकाः, औपशमिके समस्तोपशान्तमोहाः, क्षायिके केवलज्ञानिनः, क्षायोपशमिके विपुलमतिश्चतुर्दशपूर्ववित्यमावधयोव्यस्ताः समस्तावा, पारिणामिके भावे भव्याः, सान्निपातिके भावे दिकादिसंयोगाः सिद्धादिषु स्वबुद्धया पौण्डरीकत्वेन योजनीयाः, शेषास्तु कण्डरीका इति । साम्प्रतमन्यथा भावपौण्डरकप्रतिपादनायाह –

नि. [१५६] अहवावि नाणदंसणचरित्तविनए तहेव अज्झप्पे । जे पवरा होंति मुनी ते पवरा पुंडरीया उ ॥

**वृ.** 'अहवावी'त्यादि, अथवापि भावपौण्डरीकमिदं, तद्यथा-सम्यगज्ञाने तथा सम्यग्दर्शने सम्यकचारित्रे ज्ञानादिके विनये तथा 'अध्यात्मनि' च धर्मध्यानादिके ये 'प्रवराः' श्रेष्ठा मुनयो भवन्ति ते पौण्डरीकत्वेनावगन्तव्यास्ततोऽन्ये कण्डरीका इति। तदेवं सम्भविनमष्टधा पौण्डरीकस्य निक्षेपं प्रदर्श्याधुनेह येनाधिकारस्तमाविर्मावयन्नाह –

नि. [१५७] एत्यं पुन अहिगरो वणस्सतिकायपुंडरीएणं । भावंमि अ समणेणं अज्झयणे पुंडरीअंमि ॥

**वृ**. 'अत्र' पुनर्द्दशन्तप्रस्तावे 'अधिकारो' व्यापारः सचित्ततिर्यग्योनिकैकेन्द्रियवन-स्पतिकायद्रव्यपौण्डरीकेण जलरुहेण, यदिवा औदयिकभाववर्तिना वनस्पतिकायपौण्डरीकेण सितशतपत्रेण, तथा भावे 'श्रमणेनच' सन्यग्दर्शनचारित्रविनयाध्यात्मवर्तिना सत्साधुनाऽस्मिन्न-ध्ययने पौण्डरीकाख्येऽधिकार इति। गता निक्षेपनिर्युक्तिः, अधुना सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्तेरवसरः, सा च सूत्रे सति भवति, सूत्रं च सूत्रानुगमे, स चावसरप्राप्तोऽतोऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यार-यितव्यं, तद्येदं–



मू. (६३३) सुयं मे आउसंतेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु पोंडरीए नामज्झयणे, तस्स णं अयमडे पण्णत्ते-से जहानामए पुक्खरिणी सिया बहुउदगा बहुसेया बहुपुक्खला लद्धडा पुंडरिकिणी पासादिया दरिसणिया अभिरूवा पडिरूवा, तीसे णं पुक्खरिणीए तत्थ तत्थ देसे तहिं तहिं बहवे पउमवरपोंडरीया बुइया, अनुपुव्वुडिवा, तीसे णं पुक्खरिणीए तत्य तत्थ देसे देसे तहिं तहिं बहवे पउमवरपोंडरीया बुइया, अनुपुव्वुडिया ऊसिया रुइला वण्णमंता गंधमंता रसमंता फासमंता पासादिया दरिसणिया अभिरूवा पडिरूवा।

तीसे णं पुक्खरिणीए बहुमज्झदेसभाए एगे महं पउमवरपोंडरीए वुइए, अनुपुव्वुडिए उस्सिते रुइले वन्नमंते गंधमंते रसमंते फासमंते पासादीए जाव पडिरूवे । सव्यावंति च णं तीसे पुक्खरिणीए तत्थ तत्थ देसे देसे तहिं तहिं बहवे पउमवरपोंडरीया बुझ्या अनुपुव्वुडिया ऊसिया रुइला जाव पडिरूवा, सव्यावंति च णं तीसे णं पुक्खरिणीए बहुमज्झदेसभाए एगं महं पउमवरपोंड-रीए बुइए अनुपुव्वुडिए जाव पडिरूवे ।

**ष्ट्र.** अस्य चानन्तरसूत्रेण सह सम्बन्धो वाच्यः, स चायं-'से एवमेव जाणह जमहं भयंतारो'त्ति तदेवदेव जानीत भयस्य त्रातारः !, तद्यधा-श्रुतं मयाऽऽयुष्मता भगवतैवमाख्यातम्, आदिसूत्रेण च सह सम्बन्धोऽयं, तद्यधा-यद्भगवताऽऽख्यातं मया च श्रुतं तद्धुध्येतेत्यादिवं, किं तद्भगवताऽऽ-ख्यातमित्याह-'इह' प्रवचने सूत्रकृद्दितीयश्रुतस्कन्धे वा खलुशब्दो वाक्या लङ्कारे पौण्डरीकाभिधान-मध्ययनं पौण्डरीकेण-सितशतपत्रेणात्रोपमा भविष्यतीतिकृत्वा, अतोऽस्याध्ययनस्य पौण्डरीक मिति नाम कृतं, तस्य चायमर्थः, णमिति वाक्यालङ्कारे, 'प्रज्ञप्तः' प्ररूपितः, 'सेजह'त्ति तद्यथार्थः

स च वाक्योपन्यासार्थः, नामशब्दः सम्भावनायां, सम्भाव्यते पुष्करिणीध्द्यन्तः, पुष्कराणि-पद्मानि तानि विद्यन्ते यस्यामसौ पुष्करिणी 'स्याद्' भवेदेवम्भूता, तद्यथा 'बहु' प्रचुरमगाधमुदकं यस्यां सा बहूदका, तथ बहुः-प्रचुरः सीयन्ते-अवबध्यन्ते यस्मिन्नसौ सेयः-कर्दमः स यस्यां सा बहुसंयाप्रचुरकर्दमा बहुश्वेतपद्मसद्भावात् स्वच्छोदकसंभवाद्य बहुश्वेता वा, तथा 'बहुपुष्कला' बहुसंपूर्णा-प्रचुरोदकभृतेत्यर्थः । तथा लब्धः-प्राप्तः पुष्करिणीशब्दान्वर्धतयाऽर्थो यया सा लब्धार्था, अथवाऽऽस्थानमास्था-प्रतिष्ठा सा लब्धा यया सा लब्धास्था, तथा पौण्डरीकाणि-श्वेतशतपत्राणि विद्यन्ते यस्यां सा पौण्डरीकिणी, प्रचुरार्थे मत्वर्थीयोत्पत्तेर्बहुपद्मेत्यर्थः ।

तथा प्रसादः-प्रसन्नता निर्मलजलता सा विद्यते यस्याः सा प्रसादिका प्रासादा वा-देवकुलसन्निवेशास्ते विद्यन्ते यस्यां समन्ततः सा प्रासादिका, दर्शनीया शोभना सत्संनिवेशतो वा द्रष्टव्या दर्शनयोग्या, तथाऽऽभिमुख्येन सदाऽवस्थितानि रूपाणि-राजहंसचक्रवाकसारसा-दीनिगजमहिषमृगयूथादीनि वा जलान्तर्गतानि करिमकरादीनि वा यस्यां साऽभिरूपेति, तथा प्रतिरूपाणि-प्रतिबिम्बानि विद्यन्ते यस्यां सा प्रतिरूपा, एतदुक्तं भवति-स्वच्छत्वात्तस्याः सर्वन्न प्रतिबिम्बानि समुपलभ्यन्ते, तदतिशयरूपतया वा लोकेन तव्यतिबम्बानि क्रियन्ते सा प्रतिरूपेति, यदिवा-'पासादीया दरिसणीया अभिरूवा पडिरूव'त्ति पर्याया इत्येते चत्वारोऽप्यतिशयर-मणीयत्वख्यापनार्थमुपात्ताः ।

तस्याश्च पुष्करिण्याः णमिति वाक्यालङ्कारे 'तत्र तत्रे'त्यनेन वीप्सापदेन पौण्डरीकैर्व्या-पकत्वमाह, 'देशे देशे' इत्यनेन त्वेकैकप्रदेशे प्राचुर्यमाह, 'तस्मिस्तस्मिन्नि'त्यनेन तु नास्त्येवासौ पुष्करिण्याः प्रदेशो यत्र तानि न सन्तीति, यदिवा-'देशे देशे' इत्येतव्रत्येकमभिसम्बध्यते 'तत्र तत्रे'ति, कोऽर्थ ? -देशे देशे तस्मिंस्तस्मिन्निति च, कोऽर्थ : ? , देशैकदेश इति यदिवा-अत्यादर-ख्यापनायैकार्थान्येवैतानि त्रीण्यपि पदानि, तेषु च पुष्करिण्याः सर्वप्रदेशेषु बहूनि-प्रचुराणि पद्मान्येव 'वराणि' श्रेष्ठानि पौण्डरीकाणि पद्मवरपौण्डरीकाणि, पद्मग्रहणं छत्रव्याघ्रव्यवच्छेदार्थं, पौण्डरीकग्रहणं श्वेतशतपत्रमतिपत्त्यर्थं, वरग्रहणमप्रधाननिवृत्त्यर्थं, तदेवम्भूतानिं बहूनि पद्मवरपौण्डरीकाणि 'बुइय'त्ति उक्तानि-प्रतिपादितानि विद्यन्ते इत्यर्थः ।

'आनुपूर्व्येण' विशिष्टरचनया स्थितामि, तथोच्छ्रितानि पङ्कजले अतिलङ्कयोपरि व्यवस्थिः-तानि, तथा 'रुचि' दीप्तिस्तां लान्ति-आददति रुचिलानि-सद्दीप्तिमन्ति, तथा शोभनवर्णगन्धरसस्प-र्शवन्ति, तथा प्रासादीयानि-दर्शनीयानि अभिरूपाणि प्रतिरूपाणि । तस्याश्च पुष्करिण्याः सर्वतः पद्मावृतायाः णमिति वाक्यालङ्कारे 'बहुदेशमध्यभागे' निरुपचरितमध्यदेशे एकं महत्पद्मवर-पौण्डरीकमुक्तमानुपूर्व्येणव्यवस्थितमुच्छ्रितं रुचिलं वर्णगन्धरसस्पर्शवत् तथा प्रासादीयां दर्शनीयं अमिरूपतरं प्रतिरूप मिति ।

साम्प्रतमेतेवानन्तरोक्तं सूत्रद्वयं 'सव्वावंति च णं ती'त्यनेन विशिष्टमपरं सूत्रद्वयं द्रष्टव्यम्, अस्यायमर्थः-'सव्वावंति'त्ति सर्वस्या अपि तस्याः पुष्करिण्याः सर्वप्रदेशेषु यथोक्तविशेषण-विशिष्टानि बहूनि पद्मानि, तथा सर्वस्याश्च तस्या बहुमध्यदेशभागे यथोक्तविशेषणविशिष्टं महदेकं पौण्डरीकं विद्यत इति, उभयत्रापि चः समच्चये, णमिति वाक्यालङ्कारे इति ।

मू. (६३४) अह पुरिसे पुरित्थिमाओ दिसाओ आगम्प तं पुक्खरिणीं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासति तं महं एगं पउमवरपोंडरीयं अनुपुव्वुद्वियं ऊसियं जाव पडिरूवं। तए णं से पुरिसे एवं वयासी।

अहमंसि पुरिसे खेयत्रे कुसले पंडिते वियत्ते मेहावी अबाले मग्गत्थे मग्गविऊ मग्गस्स गतिपरकमन्तू अहमेयं पउमवरपोंडरीयं उत्रिक्खिस्सामित्तिकड्ड इति बुया से पुरिसे अभिक्कमेति तं पुक्खरिणीं, जावं जावं च णं अभिक्कमेइ तावं तावं च णं महंते उदए महंतेसेए पहीणे तीरं अपत्ते पउमवरपोंडरीयं नोहव्याए नोपाराए, अंतरा पोक्खरिणीए सेयंसि निसण्णे पढमे पुरिसजाए

**वृ.** 'अथ' अनन्तरमेवम्भूतपुष्करिण्याः पूर्वस्या दिशः कश्चिदेकः पुरुषः समागत्य तां पुष्करिणीं तस्याश्च 'तीरे' तटे स्थित्वा तदेतत्पद्मं प्रासादीयादिप्रतिरूपान्तविशेषणकलापोपेतं स पुरुषः पूर्वदिग्भागव्यवस्थितः 'एव' मिति वक्ष्यमाणनीत्या 'वदेत्' ब्रूयात्-'अहमंसि'त्ति पुरुषः, किम्भूतः ? -'कुशलो' हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्तिनिपुणः, तथा पापाड्डीमः पण्डितोधर्मज्ञो देशकालज्ञः क्षेत्रज्ञो 'व्यक्तो' बालभावात्रिष्कान्तः परिणतबुद्धिः 'मेघावी' प्लवनोत्त्तवनयोरुपायज्ञः ।

तथा 'अबालो' मध्यमवयाः षोडशवर्षोपरिवर्ती 'मार्गस्यः' सद्भिराचीर्णमार्गव्यवस्थितः तथासन्मार्गज्ञः, तथा मार्गस्य या गतिर्गमनं वर्तते तया यत्र राक्रमणं-विवक्षितदेशगमनं तज्ञानातीति परक्रमज्ञः, यदिवा-पराक्रमः-सामर्थ्यः तज्ज्ञो Sह्रमात्मज्ञ इत्यर्थः, तदेवम्भूतविशेषण-कलापोपेर्तो Sहम् 'एतत्' पूर्वोक्तविशेषणकलापोतेतं पद्मवरपौण्डरीकं पुष्करिणीमध्यदेशा-वस्थितमहमुत्क्षेप्स् वामीतिकृत्वेहागतः 'इति' एतत्पूर्वोक्तं तत् प्रतीत्योक्त्वा S स्पर्स्ता युष्करिणीमभिमुखं क्रामेत्-अभिक्रामेत् तदभिमुखं गच्छेत् ।

यावद्यां वच्चा सौ तदवतरणाभिप्रायेणाभिमुखं क्रामेत्तावत्तावश्चा णमिति वाक्यालङ्कारे तस्याः पुष्करिण्या महदगाधमुदकं तथा महांश्च 'सेयः' कर्दमः, ततोऽसौ महाकर्दमोदकाभ्या-माकुलीभूतः प्रहीणः-सद्विवेकेन रहितस्त्यक्त्वातीरं सुबव्यत्ययाद्या तीराखहीणः-प्रभ्रष्टः अप्राप्तश्च विवक्षितं पद्मवरपौण्डरीकं तस्याः पुष्करिण्यास्तस्यां वा यः सेयं-कर्दमस्तस्मिन्निषण्णो-निमग्न आत्मान- मुर्खर्तुमसमर्थः, तस्माश्च तीरादपि प्रभ्रष्टः, ततस्तीरपद्मयोरन्तराल एवावतिष्ठते, यत एवमतः 'नो हव्वाए'त्ति नार्वाक्तटवर्त्यसौ भवति 'नो पाराए'त्ति नापि विवक्षितप्रदेशप्राप्तया पारगमनाय वा समर्थो भवति।एवमसावुमयभ्रष्टो मुक्तमुक्तोलीवदनर्थायैव प्रभवतीत्ययं प्रथमः पुरुषः, पुरुष एव पुरुषजातः-पुरुषजातीय इति।

मू. (६३५) अहावरे दोश्चे पुरिसजाए, अह पुरिसे दक्खिणाओ दिसा ओ आगम्मं तं पुक्खरिणि तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासति तं महं एगं पउमवरपोंडरीयं अनुपुव्वुड्वियं पासादीयं जाव पडिरूवं तं च एत्थ एगं पुरसजातं पासति पहीणतीरं अपत्तपउमवरपोंडरीयं नो हव्वाए नो पाराए अंतरा पोक्खरिणीए सेयंसि निसन्नं, तए णं से पुरिसे तं पुरिसं एवं वयासी –

अहो णं इमे पुरिसे अखेयत्रे अकुलसे अपंडिए अवियत्ते अमेहावी बाले नो मग्गत्थे नो मग्गविऊ नो मग्गस्स गतिपरक्कमन्नू जत्रं एस पुरिसे, अहं खेयत्रे कुसले जाव पउमवरपोंडरीयं उत्रिक्खिस्सामि,नो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेयव्वं जहा णं एस पुरिसे मन्ने, अहमेसि पुरिसे खेयत्रेकुसले पंडिए वियत्ते मेहावी अबाले मग्गत्थे मग्गविऊ मग्गस्स गतिपरक्कमन्तू अहमेयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामित्तिकट्ठ इति वद्या।

से पुरिसे अभिक्वमे तं पुक्खरिणिं, जावं जावं च णं अभिक्वमेइ तावं तावं च णं महंते उदए महंते सेए पहीणे तीरं अपत्ते पउमवरपोंडरीयं नो हव्याए नो पाराए अंतरा पोक्खरिणीए सेयंसि निसन्ने दोच्चे पुरिसजाते ।

वृ. 'अय' प्रथमपुरुषादनन्तरम् 'अपरो' द्वितीयः पुरुषजातः-पुरुष इति । अथवेति वाक्योपन्यासार्थे, अथ-कश्चित्पुरुषो दक्षिणाद्विगभागादागत्य तांपुष्करिणीं तस्याश्च पुष्करिण्यास्तीरे स्थित्वा तत्रस्थश्च पश्यति महदेकं पद्मवरपौण्डरीकमानुपूर्व्यणव्यवस्थितं प्रासादीयं यावस्रतिरूपम् 'अत्र च' अस्मिश्च तीरेव्यवस्थितः, तंच पूर्वव्यवस्थितमेकं पुरुषं पश्यति, किम्भूतं? तीराखरिभ्रष्टम-नवाप्तपद्मवरपौण्डरीकमुभयभ्रष्टमन्तराल एवावसीदन्तं, धष्ट्वा च तमेवमवस्थं पुरुषं ततोऽसौ द्वितीयः पुरुषः तं प्राक्तनं पुरुषमेवं वदेत् ।

'अहो' इति खेदे, सर्वत्र णमिति वाक्यालङ्कारे द्रष्टव्यो, योऽयं कर्दमे निमग्नः पुरुषः सोऽखेदज्ञोऽकुशलोऽपण्डितोव्यक्तोऽमेघावी बालो न मार्गस्थो नो मार्गज्ञो नो मार्गस्य गतिप-राक्रमज्ञः, अकुशलत्वादिके कारणमाह-'यद्' यस्मादेष पुरुष एतत्कृतवान्, तद्यथा-अहं खेदज्ञः कुशल इत्यादि भणित्वा पद्मवरपौण्डरीकमुत्क्षेप्स्याभीत्येवं प्रतिज्ञातवान्, नचैतत्पद्मवरपौण्डरीकम् 'एवम्' अनेन प्रकारेण यथाऽनेनोत्क्षेप्नुमारब्धमेवमुत्क्षेप्तव्यं यथाऽयं पुरुषो मन्यत इति ॥ ततोऽह-मेवास्योत्क्षेपणे कुशल इति दर्शयितुमाह-'अहमंसीत्यादि जाव दोश्चे पुरिसजाए'ति, सुगमं।

मू. (६३६) अहावरे तच्चे पुरिसजाते, अह पुरिसे पचत्थिमाओदिसाओ आगम्म तं पुक्खरिणि तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासति तं एगं भहं पउमवरपोंडरीयं अनुपुव्युहियं जाव पडिरूवं, ते तत्य दोन्नि पुरिसजाते पासति पहीणे तीरं अपत्ते पउमवरपोंडरीयं नो हव्वाए नो पाराए जाव सेयंसि निसन्ने, तए णं से पुरिसे एवं वयासी –

अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना अकुसला अपंडिया अवियत्ता अमेहावी बाला नो मग्गत्या नो मग्गविऊ नो मग्गस्त गतिपरक्कमन्नू, जं णं एते पुरिसा एवं मन्ने-अन्हे ए तं पउमवर पोडरीयं उन्निक्खिस्सामो, नो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेतव्यं जहा णं एए पुरिसा अन्ने। अहमंसि पुरिसे खेयत्रे कुसले पंडिए वियत्ते मेहावी अबाले मग्गत्थे मग्गविऊ मग्गस्स

गतिपरकमन्नू अहमेथं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामित्तिकट्ठ इति वुश्चा से पुरिसे अभिक्वमे तं पुक्खरिणिं जावं जावं च णं अभिक्वमे तावं तावं च णं महंते उदए महंते सेए जाव अंतरा पोक्खरिणीए सेथंसि निसन्ने, तचे पुरिसजाए।

**वृ. तृ**तीयं पुरुषजातमधिकृत्याह-'अहावरे तचे' इत्यादि सुगमं ।

मू. (६३७) अहावरे चउत्थे पुरिसजाए, अह पुरिसे उत्तराओ दसाओ आगम्म तं पुक्खरिणि, तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासति तं महं पगं पउमवरपोंडरीयं अनुपुट्वुड्यिं जाव पडिरूवं, ते तत्थ तित्रि पुरिसजाते पासति पहीणे तीरं अपत्ते जाव सेयंसि निसन्ने, तए णं से पुरिसे एवं वयासी

अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना जाव नो मग्गस्स गतिपरक्कमन्नू जण्णं एते पुरिसा एवं मन्ने-अन्हे एतं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खयव्वं जहा णं एते पुरिसा मन्ने, अहमंसि पुरिसे खेयन्ने जाव मग्गस्स गतिपरक्कमन्तू, अहमेयं पउमवर-पोंडरीयं उन्निक्खिस्सामत्तिकट्ठ इति वुद्या से पुरिसे तं पुक्खरिणिं जावं जावं च णं अभिक्कमे तावं तावं च णं महंते उदए महंते सेए जाव निसन्ने, चउत्थे पुरिसजाए।

**वृ.** यावच्चतुर्थ पुरुषजात इति ।

मू. (६३८) अह भिऋ्खू लूहे तीरडी खेयन्ने जाव गतिपरक्कमन्नू अन्नतराओ दिसाओ वा अनुदिसाओ वा आगम्म तं पुक्खरिणिं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासति तं महं एगं पउमवरपोंडरीयं जाव पडिरूवं, ते तत्थ चत्तारि पुरिसजाए पासति पहीणे तीरं अपत्ते जाव पउमवरपोंडरीयं नो हव्वाए नो पाराए अंतरा पुक्खरिणीए सेयंसि निसन्ने, तए णं से भिक्खू एवं वयासी –

अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना जाव नो मग्गस्स गतिपरक्कमन्नू, जं एते पुरिसा एवं मन्ने अन्हे एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामो, नो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेतव्वं जहा णं एते पुरिसा मन्ने, अहमंसि भिक्खू लूहे तीरही खेयन्ने जाव मग्गस्स गतिपरक्कमण्णू, अहमेयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामित्तिकट्टु इति वुद्या से भिक्खू नो अभिक्वमे तं पुक्खरिणिं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा सद्दं कुज्जा उप्पयाहि खलु भो पउमवरपोंडरीया ! उप्पयाहि, अह से अप्पतिते पउमवरपोंडरीए ।

**ष्ट्र. साम्प्रतमपरं पद्यमं तद्विलक्षणं पुरुषजातमधिकृत्याह-'अथे'** त्यानन्तर्ये, चतुर्थ-पुरुषादयमनन्तरः पुरुषः तस्यामूनि विशेषणानि-भिक्षणशीलोभिक्षु-पचनपाचनादिसावद्यानुष्ठान-रहितताय निर्दोषाहारभोजी, तथा 'रूक्षो' रागद्वेषरहितः, तौ हि कर्मबन्धहेतुतया स्निग्धौ, यथा हि स्नेहाभावाद्रजो न लगति तथा रागद्वेषाभावात्कमरेणुर्न लगति, अतस्तद्रहितो रूक्ष इत्युच्यते

तथा-संसारसागरस्य तीरार्थी, तथा क्षेत्रज्ञः स्वेदज्ञो वा, पूर्वं व्याख्यातान्धेव विशेषणानि, यावन्मार्गस्य गतिपराक्रमज्ञः, स चान्यतरस्या दिशोऽनुदिशो वाऽऽगत्य तां पुष्करिणीं तस्याश्च तीरे स्थित्वा समन्तादवलोकयन् बहुमध्यदेशभागे तन्महदेकं पद्मवरपौण्डरीकं पश्यति, तांश्च चतुरः पुरुषान् पश्यति, यत्र च व्यवस्थितानिति, किम्भूतान् ? -त्यक्ततीरान् अप्राप्तदरपुण्डरीकान् पङ्कजलावमग्नान् पुनस्तीरमप्यागन्तुमसमर्थान्, धष्ट्वा च तांस्तदवस्थान् ततोऽसौ भिक्षु 'एव' मिति वक्ष्यमाणनीत्या वदेत् ।

तद्यथा-अहो इति खेदे णमिति वाक्यालङ्कारे, इमे पुरुषाश्चत्वारोऽपि अखेदज्ञा यावन्नो मार्गस्य गतिपराक्रमज्ञाः, यस्मात्ते पुरुषा एवं ज्ञातवन्तो यथा वयं पद्मवरपीण्डरीकमुन्निक्षेप्र्यामः-उत्खनिष्यामो, न च खलु तत् पौण्डरीकमेवम्-अनेन प्रकारेण यथैते मन्यन्ते तथोत्सेप्तव्यं । अपि त्वहमस्मि भिक्षूरूक्षो यावद्गतिपराक्रमज्ञः, एतद्गुणविशिष्टोऽहमेतत्यौण्डरीकमुत्सेप्र्यामिउत्खनि-ष्यामि-समुद्धरिष्यामीत्येवमुक्त्वाऽसौ 'नाभिक्रामेत्' तां पुष्करिणीं न प्रविशेत्, तत्रस्थ एव यत्कुर्यात्तद्दर्शयति-तस्यास्तीरे स्थित्वा तथाविधं शब्दं कुर्यात् ।

तद्यथा-ऊर्ध्वमुत्पतोत्पत, खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे हे पद्मवरपौण्डरीक ! तस्याः पुष्करिण्या मध्यदेशात् एवमुत्पतोत्पत, 'अथ' तच्छब्दश्रवणादनन्तरं तदुत्पतितमिति ।

तदेवं देष्टान्तं प्रदर्श्य दार्ष्टन्तिकं दर्शयितुकामः श्रीमन्ममहावीरवर्धमानस्वामी स्वशिष्यानाह-

मू. (६३९) किट्टिए नाए समणाउसो !, अड्ठे पुण से जाणतव्वे भवति, भंतेत्ति समणं भगवं महावीरं निग्गंथा य निग्गंथीओ य वंदंति नमंसंति वंदेत्ता नमंसित्ता एवं वयासि-किट्टिए नाएसमणाउसो !, अड्ठं पुण से न जाणाणो समणाउसोत्ति।

समणे भगवं महावीरे ते य बहवे निग्गंधे य निग्गंधीओ य आमंतेत्ता एवं वयासी-हंत समणाउसो ! आइक्खामि विभावेमि किट्टेमि पवेदेमि सअष्ठं सहेउं सनिमित्त भुज्रो भुज्रो उवदंसेमि से बेमि ।

**वृ.** 'कीर्तिते' कथिते प्रतिपादिते मयाऽस्मिन् 'ज्ञाते' उदाहरणे हे श्रमणा आयुष्मन्तोऽर्थः पुनरस्य ज्ञातव्यो भवति भवद्भिः, एतदुक्तं भवति-नास्योदाहरणस्य परमार्थं यूयं जानीथ, एक्मुक्ते भगवता ते बहवो निर्ग्रन्था निर्ग्रन्थ्यश्च तं श्रमणं भगवन्तं महावीरं ते निर्ग्रन्थादयो वदन्ते कायेन नमस्यन्ति-तन्नह्वैः शब्दैः स्तुवन्ति वन्दित्वा नमस्यित्वा चैवं-वक्ष्यमाणं वदेयुः ।

तद्यथा 'कीर्तितं' प्रतिपादितं 'ज्ञातम्' उदाहरणं भगवता, अर्थं पुनरस्य न सम्यक् जानीम इत्येवं पृष्टो भगवान् श्रमणो महावीरस्तान्निर्ग्रन्थादीनेवं वदेत्–'हन्ते'ति संप्रेषणे, हे श्रमणा आयुष्मन्तो ! यद्भवद्भिरहं पृष्टस्तत्सोपपत्तिकमाख्यामि भवतां, तथा 'विभावयामि' आविर्भावयामि प्रकटार्थं करोमि, तथ 'कीर्तयामि' पर्यायकथनद्वारेणेतितथा 'प्रवेदयामि' प्रकर्षेण हेतुद्धान्तैश्चित्तसंत- वावारोपयामि, अथवैकार्थिकानि चैतानि ।

कथं प्रतिपादयामीति दर्शयति-सहार्थेन-दार्धन्तिकार्थेन वर्तत इति सार्थ पुष्करिणी ध्धन्तस्तं, तथा सह हेतुना-अन्वयव्यतिरेकरूपेण वर्तत इति सहेतुस्तं तथाभूतमर्थं प्रतिपादयिष्यामि यथा ते पुरुषा अप्राप्तप्रार्थितार्था : पुष्करिणीकर्दमे दुरुत्तारे निमग्ना एवं वक्ष्यमाणास्तीर्थिका अपारगाः संसारसागरस्य तत्रैव निमज्जन्तीत्येवंरूपोऽर्थं भूयो भूयोऽपरैरपरैर्हेतुध्धान्तैरूपदर्शयामि सोऽहं साम्प्रतमेव ब्रवीमि श्रृणुत यूयमिति ।

तदधुना भगवान् पूर्वोक्तस्य ध्ष्टान्तस्य यथास्वं दार्षन्तिकं दर्शयितुमाह-

मू. (६४०) लोयं च खलु मए अप्पाहडु समणाउसो ! पुक्खरिणी बुइया, कम्मं च खलु मए अप्पाहडु समणाउसो ! से उदए बुइए, कामभोगे य खलु मए अप्पाहडु समणाउसो ! से सेए धुइए, जणजाणवयं च खलु मए अप्पाहहु समणाउसो ! ते बहवे पउमवरपोंडरीए बुइए, रायाणं च खलु मए अप्पाहट्ठ समणाउसो ! से एगे महं पउमवरपोंडरीए बुइए, अन्नउत्थिया य खलु मए अप्पाहट्र समणाउसो !

ते चत्तारि पुरिसजाया बुइया, धम्मं च खलु मए अप्पाहट्ट समणाउसो ! से भिक्खु बुइए, धम्मतित्यं च खलु मए अप्पाहट्ट समणाउसो ! से तीरे बुइए, धम्मकहं खलु मए अप्पाहट्ट स-गणाउसो ! से सद्दे बुइए, निव्वाणं च खलु मए अप्पाहट्ट समणाउसो ! से उप्पाए बुइए, एवमेयं च खलु मए अप्पाहट्ट समणाउसो ! से एवमेयं बुइयं ।

**वृ.** लोकमिति मनुष्यक्षेत्रं, चशब्द उत्तरापेक्षया समुच्चयार्थः, खलुरिति वाक्यालङ्कारे, मयेत्यात्मनिर्देशः, योऽयं लोको मनुष्याधारस्तमात्मनि 'आहृत्य' व्यवस्थाप्य अपाहृत्य वा हे आयुष्मन् ! श्रमण आत्मना वा-मयाऽऽहृत्य न परोपदेशतः, सा पुष्करिणी पद्याधारभूतोक्ता, तथा कर्म चाष्टप्रकारं, यद्बलेन पुरुषपौण्डरीकाणि भवन्ति तदेवंभूतं कर्म मयाऽऽत्मन्याहृत्य आत्मना वा आहृत्य अपाहृत्य वा, एतदुक्तं भवति ।

हे श्रमण ! आयुष्मन् सर्वावस्थानां निमित्तभूतं कर्माश्रित्य तदुदकं दृष्टान्तत्वेनोपन्यस्तं, कर्मचात्र दार्षन्तिकं भविष्यति, तत्रेच्छामदनकामाः शब्दादयो विषयास्ते एव भुज्यन्त इति भोगाः, यदिवा कामा-इच्छारूपा मदनकामास्तु भोगास्तान् मयाऽऽत्मन्याहृत्य 'सेयः' कर्दमोऽ-मिहितः, यथा महति पङ्के निमग्नो दुःखेनात्मानमुद्धरत्येवं विषयेष्वप्यासक्तो नात्मानमुद्धर्तुम-लमित्येतत्कर्दमविषययोः साम्यमिति, तथा 'जनं' सामान्येन लोकं, तथा जनपदे भवा जानपदा विशिष्टार्यदेशोत्पन्ना गृह्यन्ते, ते चार्द्धषड्विंशतिजनपदोद्भवा इति, तांश्च समाश्रित्यमया दार्षान्तिकत्वेनाङ्गीकृत्य तानि बहूनि पद्मवरपौण्डरीकाणि दृष्टान्तत्वेनाभिहितानि, तथा राजानमात्मन्याहृत्य तदेकं पद्मवरपौण्डरीकं दृष्टान्तत्वेनाभिहितं, तथाऽन्यतीर्थिकान् समाश्रित्य ते चत्वारः पुरुष्जाता अभिहिताः, तेषां राजपौण्डरीकोद्धरणे सामर्थ्यचैकल्यात्, तथा धर्मं च खल्वात्मन्याहृत्य श्रमणायुष्मन् ! ।

सभिक्षुः रूक्षवृत्तिरभिहितः, तस्यैव चक्रवत्यार्दिराजपद्मवरपौण्डरीकोद्धरणे सामर्थ्यसद्-भावात्, धर्मतीर्थं च खल्वाश्रित्य मया तत्तीरमुक्तं, तथा सद्धमेदिशना चाश्रित्य मया सभिक्षुसम्बन्धी शब्दोऽभिहितः, तथा 'निर्वाणं' मोक्षपदमशेषकर्मक्षयरूपमीषतप्रागभाराख्य भूभागोपर्यवस्थित-क्षेत्रखण्डं वाऽऽत्मन्याहृत्य स पद्मवरपौण्डरीकस्योत्पातोऽभिहित इति । साम्प्रतं समस्तोपसंहा-रार्थमाह-'एवं' पूर्वोक्तप्रकारेण एतल्लेकदिकं च खल्वात्मन्याहृत्य-आश्रित्य मया श्रमणायुष्मन् !'से' एतत्पुष्करिण्यादिकं देधान्तत्वेन किश्चित्साधर्म्यादवमेतदुक्तमिति । तदेवं सामान्येन देधान्तदार्ष्टान्तिकयोर्योजनां कृत्वाऽधुना विशेषेण प्रधानभूतराजदार्धन्तिकं दर्शयितुमाह-

मू. (६४९) इह खलु पाईणं वा पडीणं वा उदीणं वा दाहिणं वा संतेगतिया मणुस्ता भवंति अनुपुच्वेणं लोगं उववन्ना, तंजहा-आरिया वेगे अनारिया वेगे उश्चागोत्ता वेगे नीयागोया वेगे कायमंता वेगे रहस्तमंता वेगे सुवन्ना वेगे दुव्वन्ना वेगे सुरुवा वेगे दुरुवा वेगे, तेसिं च णं मणुयाणं एगे राया भवइ। महयाहिमवंतमलयमंदरमहिंदसारे अद्यंतविसुद्धरायकुलवंसप्पसूते निरंतररायल क्खणविराइयंगमंगे बहुजणबहुमाणपूइए सव्वगुणसमिद्धे खत्तिए मुदिए मुद्धाभिसित्ते माउपिउसुजाए दर्याप्पिए सीमंकरे सीमंघरे खेमंकरे खेमंघरे मणुसिंदे जणवयपिया जणवयपुरोहिए सेउकरे केउकरे नरपवरे पुरिसपवरे पुरिससीहे पुरिसआसी विसे पुरिसवरपोंडरीए पुरिसवरगंधहत्वी अड्ढे दित्ते वित्ते विच्छिन्नविउलभवणसयणासणजाणवाहणाइण्णे बहुधणबहुजातरूवरतए आओगपओगसंपउत्ते विच्छाङ्ढियपउरभत्तपाणे बहुदासीदासगोमहिसगवेलगप्पभूते पडिपुण्ण-कोसकोड्डागाराउहागारे बलवं दुब्बछपद्यामित्त ओहयकंटयं निहयकंटयं मिलयकंटयं उद्धियकंटयं अकंटयं ओहयसत्तू निहयसत्तू मिलयसत्तू उद्धियसत्तू निझियसत्तू पराइयसत्तू ववगयदुभिक्ख-मारिभयविप्पमुर्क्व रायवन्नओ जहा उववाइए जाव पसंतर्डिबंडमरं रज्जं पसाहेमाणे विहरति ।

तस्स णं रत्नो परिसा भवइ-उग्गा उग्गपुत्ता भोगा भोगपुत्ता इक्खागाइ इक्खागाइपुत्ता नाया नायपुत्ता कोरव्वा कोरव्वपुत्ता भट्टा भट्टपुत्ता लेच्छइ लेच्छइपुत्ता पसत्यारो पसत्थपुत्ता सेणावई सेणावइपुत्ता । तैसिं च णं एगती सड्ढी भवइ कामं तं समणा वा माहणा वा संपहारिंसु गमणाए, तत्य अन्नतरेणं धम्भेणं पन्नत्तारो वयं इमेणं धम्मेणं पन्नवइस्तामो से एवमायाणह भयंतारो जहा मए एस धम्मे सुयक्खाए सुपन्नत्ते भवइ, तंजहा-उड्ढं पादतला अहे केसग्गमत्थया तिरियं तयपरियंते जीवे एस आयापन्नवे कसिणे एस जीवे जीवति एस मए नो जीवइ, सरीरे धरमाणे धरइ विणडोंमि य नो धरइ ।

एयंतं जीवियं भवति, आदहणाए परेहिं निज्जइ, अगणिझामिए सरीरे कवोतवन्नाणी अहीणि भवंति, आसंदीपंचमा पुरिसा गामं पद्यागच्छंति, एवं असंते असंविज्जमाणे जेसिं तं असंते असंविज्जमाणे तेसिं तं सुयक्खायं भवति-अन्नो भवति जीवो अन्नं सरीरं, तम्हा, ते एवं ने विपडिवेदेति-अयमाउसो ! आया दीहेति वा हस्सेति वा परिमंडलेति वा कट्टेति वा तंसेति वा चउरंसेति वा आयतेति वा उलंसिएति वा अट्टंसेति वा किण्हेति वा नीलेति वा लोहियहालिद्दे सुक्किल्लेति वा सुब्भिगंधेति वा दुब्भिगंधेति वा वित्तेति वा कडुएति वा कसाएति वा अंबिलेति वा महुरेति वा कक्खडेति वा मउएति वा गुरुएति वा लहुएति वा सिएति वा उसिणेति वा निद्धेति वा लुक्खेति वा ।

एवं असंते असंविज्ञमाणे जेसिं तं सुयक्खायं भवति-अन्नो जीवो अन्नं सरीरं, तम्हा ते ने एवं उवलब्भंति से जहानामए केइ पुरिसे कोसीओ असिं अभिनिव्वट्टिताणं उवदंसेज़ा अयमाउसो असी अयं कोसी, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे अभिनिव्वट्टिता णं उवदंसेत्तारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहानामए केइ पुरिसे मुंजाओ इसियं अभिनिव्वट्टित्ता णं उवदंसेज़ा अयमाउसो मुंजे इयं इसियं, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेत्तारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं ।

पुज इय इतिय, एयनय नाल पाइ पुरिस पंसाओ अड्ठि अभिनिव्वडिता णं उवदंसेज़ा अयमाउसो ! मंसे से जहानामए केइ पुरिसे मंसाओ अड्ठि अभिनिव्वडिता णं उवदंसेज़ा अयमाउसो ! मंसे अयं अड्ठी, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेतारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहानामए केइ पुरिसे मंसाओ अड्ठिं अभिनिव्वडित्ता णं उवदंसेज़ा अयमाउसो ! मंसे अयं अड्ठी, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेतारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहानामए केइ पुरिसे करयलाओ आमलकं अभिनिव्वडित्ता णं उवदंसेज़ा अयमाउसो ! करतले अयं आमलए, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेत्तारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहाणामए केइ पुरिसे दहिओ नवनीयं अभिनिव्वट्टिताणं उवदंसेज़ा अयमाउसो ! नवनीयं अयं तु दही, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे जाव सरीरं ।

से जहानामए केइ पुरिसे मंसाओ अडिं अभिनिव्यडित्ता णं उवदंसेझा अयमाउसो ! मंसे अयं अडी, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेत्तारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहानामए केइ पुरिसे करयलाओ आमलकं अभिनिव्यडित्ता णं उवदंसेझा अयमाउसो ! करतले अयं आमलए, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे उवदंसेत्तारो अयमाउसो ! आया इयं सरीरं । से जहानामए केइ पुरिसे दहिओ नवनीयं अभिनिव्यडित्ताणं उवदंसेझा अयमाउसो ! नवनीयं अयं तु दही, एवमेव नत्थि केइ पुरिसे जाव सरीरं ।

से जहानामए केइ पुरिसे तिलेहिंतो तिल्लं अभिनिव्वष्टित्ता णं उवदंसेजा अयमाउसो ! तेल्लं अयं पित्राए, एवमेव जाव सरीरं ! से जहानामए केइ पुरिसे इक्खूतो खोतरसं अभिनिव्वट्टित्ता णं उवदंसेजा अयमाउसो ! खोतरसे अयं छोए, एवमेव जाव सरीरं | से जहानामए केइ पुरिसे अरणीतो अग्निं अभिनिव्वट्टित्ताणं उवदंसेजा अयमाउसो ! अरणी अयं अग्नी, एवमेव जाव सरीरं | एवं असंते असंविज्जमाणे जेसिं तं सुयक्खायं भवति, तं० अन्नो जीवो अन्नं सरीरं | तम्हा ते मिच्छा |

से हंता तं हणह खणह छणह डहह पयह आलुंपह विलुंपह सहसाकारेह विपरामुसह, एतावता जीवे नत्थि परलोए, ते नो एवं विप्पडिवेदेंति, तं० किरियाइ वा अकिरियाइ वा सुक्कडेइ वा दुक्कडेइ वा कल्लाणेइ वा पावएइ वा साहुइ वा असाहुइ वा सिद्धीइ वा अकिरियाइ वा सुक्कडेइ अनिरएइ वा, एवं ते विरूवरूवेहं कम्मसमारंभेहिं विरूवरूवाइं कामभोगाइं समारभंति भोयणाए।। एवं एगे पागब्भिया निक्खम्म मामगं धम्मं पन्नवेंति, तं सद्दहमाणा तं पत्तियमाणा तं रोएमाणा साहु सुयक्खाए समणेति वा माहणेति वा कामं खलु आउसो ! तुमं पूययामि, तंजहा-असणेण वा पाणेण वा खाइमेण वा साइमेण वा वत्थेण वा पडिग्गहेण वा कंबलेण वा पायपुंछणेण वा तत्थेगे पूयणाए समाउट्टिंसु तत्थेगे पूयणाए निकाइंसु।

पुच्चमेव तेसिं नावं भवति-समणा भविस्सामो अनगारा अकिंचणा अपुत्ता अपसू परदत्तभोइणो भिक्खुणो पावां कम्मं नो करिस्सामो समुहाए ते अप्पणा अप्पडिविरया भवंति, सयमाइयंति अन्नेवि आदियावेति अन्नंपि आयतंतं समनुजाणंति, एवमेव ते इत्यिकामभोगेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया अज्झोववन्ना लुद्दा रागदोसवसट्टा, ते नो अप्पाणं समुच्छेदेंति ते नो परं समुच्छेदेंति ते नो अन्नाइं पाणाइं भूताइं जीवाइं सत्ताइं समुच्छेदेति, पहीणा पुव्वसंजोगं आयरियं मग्गं असंपत्ता इति ते नो हव्वाए नो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसन्ना इति पढमे पुरिसजाए तजीवतच्छरीरएति आहिए।

ष्टु. 'इह' अस्मिन्मनुष्यलोके, खलुर्वाक्यालङ्कारे, इहास्मिन् लोके प्राच्यां प्रतीच्यां दक्षिणायामुदीच्यामन्यतरस्यां वा दिशि 'सन्ति' विद्यन्ते एकेकेचन तथाविधा मनुष्याः आनुपूर्व्येणेमं लोकमाश्रित्योत्पन्ना भवन्ति । तानेवानुपूर्वेण दर्शयति-'तद्यथे' त्युपन्यासार्थः, आराद्याताः सर्वहेय-धर्मेभ्य इत्यार्थाः, तत्र क्षेत्रार्या अर्धषङ्विंशतिजनपदोत्पन्नाः, तद्यतिरिक्तास्त्वनार्या एके केचन भवन्ति, ते चानार्यक्षेत्रोत्पन्ना अमी द्रष्टव्याः, तद्यथा ।

| 11 XIZ XI MI II |                                             |
|-----------------|---------------------------------------------|
| 11 9 11         | सगजवणसवरबब्बर कायमुहंडोड्डगोड्डपकणिया।      |
|                 | अरबागहोणरोमय पारसंखसखासिया चेव ॥            |
| 11 R II         | डोंबिलयलउसबोक्कस भिल्लंधपुलिंदकोंबभमररुया । |
|                 | कोंचा य चीणचंचुयमालव दमिला कुलग्धा य ॥      |
| 3               | केकयकिरायहयमुह खरमुह तह तुरगमेंढयमुहा य ।   |
|                 | हयकण्णा गयकण्णा अन्ने य अनारिया बहुवे ।।    |
| 888             | पावा य चंडदंडा अनारिया निग्धिणा निरनकंपा ।  |

भाषा य चडवडा अनगरया ।नाग्धणा निरनुकपा । धम्मोत्ति अक्खराइं जेण न नर्छति सुमिणेवि ।।

इत्यादि । तथोद्यैगोंत्रम्-इक्ष्वाकुवंशादिकं येषां ते तथाविधा एके केचन तथाविध-कर्भोदयवर्तिनः, वाशब्द उत्तरापेक्षया विकल्पार्थः तथा 'नीचैर्गोत्रं' सर्वजनावगीतं येषां ते तथा एके केचन नीचैर्गीत्रोदयवर्तिनो, न सर्वे, वाशब्दः पूर्ववदेव, ते चोद्यैर्गोत्रा नीचैर्गोत्रावा । कायो-महाकायः प्रांशुत्वं तद्विद्यते येषां ते कायवंतः, तथा 'द्रस्ववन्तो' वामनककुब्नवडमादय एके केचन तथाविधनामकर्मो दयवर्तिनः, तथा शोभनवर्णा सुवर्णा-प्रतप्तचामीकरचारुदेहाः, तथा दुर्वणाः-कृष्णरूक्षादिवर्णा एके केचन, तथा सुरूपाःसुविभक्तावयवचारुदेहाः, तथा दुर्ष्त्या-मुरूपाबीभत्सदेहाः, तेषां चोद्यैर्गोत्रादिविशेषमविशिद्यनां महान् कश्चिदेवैकस्तथाविधकर्मोदयाद्राजा भवति ।

स विशेष्यते-महाहिमवन्मलवमन्दरमहेन्द्राणामिव सारः-सामर्थ्यं विभवो वा यस्य स तथा इत्येवं राजवर्णको यावदुपशान्तडिम्बडमरं राज्यं प्रसाधयंस्तिष्ठतीति, तत्र डिम्बः-परानीकश्रृ गालिको डमरं-स्वराष्ट्रक्षोभः, पर्यायी वैतावत्यादरख्यापनार्थमुपात्तौ इति। तस्य चैवंविधगुणसंपदुपेतस्य राज्ञ एवंविधा पर्षद्भवति, तद्यथा-उग्रास्तत्कुमाराश्चोग्रपुत्राः, एवं भोगभोगपुत्रादयोऽपि द्रष्टव्याः, शेषं सुगमं, यावत्सेनापतिपुत्रा इति, नवरं 'लेच्छइ'ति लिप्सुकः स च वणिगादिः, तथा प्रशास्तारो-बुद्ध्युपजीविनो मन्त्रिप्रमृतयः, तेषां च मध्ये कश्चिदेवैकः श्रद्धावान्-धर्मलिप्सुर्भवति, 'काम' मित्यवधृतार्थेऽवधृतमेतद्यधाऽयं धर्मश्रद्धालुः, अवधार्य च तं धर्मलिप्सुतया श्रमणा ब्राह्मणा या 'संप्रधारितवन्तः' समालोचितवन्तो धर्मप्रतिबोधनिमित्तं तदन्तिकगमनाय, तत्र चान्यतरेण धर्मेण-स्वसमयप्रसिद्धेन प्रज्ञापयितारो वयमित्येवं नाम संप्रघार्य-तं राजानं स्वकीयेन धर्मेण प्रज्ञापयिष्याम एवं संप्रधार्य राज्ञोऽन्तिकं गत्वैवमूचुः, तद्यथा –

एतद्यथाऽहं कथयिष्यामि 'एव'भिति च वक्ष्यमाणनीत्या भवन्तो-यूयं जानीत भयात्रातारो वा 'यथा' येन प्रकारेण मयेष धर्मः स्वाख्यातः सुप्रज्ञप्तो भवतीति । एवं तीर्थिकः स्वदर्शना-नुरञ्जितोऽन्यस्यापि राजादेः स्वाभिप्रायेणोपदेशं ददाति । तत्राद्यः पुरुषजातस्तजीवतच्छरीरवादी राजानमुद्दिश्यैवं धर्मदेशनां चक्रे, तद्यथा-'ऊर्ध्वम्' उपरि पादतलादधश्च केशाग्रमस्तकात्तिर्यक् च त्वक्एर्यन्तो जीवः, एतदुक्तं भवति-यदेवैतच्छरीरं स एव जीवो, नैतस्माच्छरीराद्व्यति-रिक्तोऽस्त्यात्मेत्यतस्तत्यमाण एव भवत्यसौ, इत्येवं च कृत्वैष आत्मा योऽयं कायोऽयमेव च तस्यात्मनः पर्यवः 'कृत्तनः' संपूर्ण 'पर्यायः' अवस्थाविशेषः, तस्मिश्च कायात्मन्यवाप्ते तदव्यतिरेका- ञ्जीवोऽप्यवास एव भवति, एष च कायो यावन्तं कालं जीवेद्-अविकृत आस्ते तावन्तमेव कालं जीवोऽपि जीवतीत्युच्यते, तदव्यतिरेकात-

तथैव कायों यदा 'मृतो' विकारभाग्यवति तदा जीवोऽपि न जीवति, जीवशरीरयोरेका-त्मकत्वात्, यावदिदं शरीरं पञ्चभूतात्मकमव्यङ्गं घरति तावदेश्च जीवोऽपीति, तस्मिश्च विनष्टे सति-एकस्यापि भूतस्यान्यथा भावे विकारे सति जीवस्यापि तदात्मनो विनाशः, तदेवं यावदेतच्छरीरं वातपित्तश्लेष्माधारं पूर्वस्वभावादप्रच्युतं तावदेव तञीवस्य जीवितं भवति, तस्मिश्च विनष्टेतदात्मा-जीवोऽपि विनष्ट इतिकृत्वा 'आदहनाय' आसमन्ताद्दहनार्थः श्मशानादौ नीयते यतोऽसौ, तसिंग्श्च शरीरेऽग्निना ध्मापिते कपोतवर्णान्यस्थीनि केवलमुपलभ्यन्ते न तदतिरिक्तोऽपरः कश्चिद्विकारः समुपलभ्यते यत आत्मास्तित्वशङ्का स्यात्, ते च द्बान्धवा जघन्यतोऽपि चत्वारः आसन्दी मञ्चकः स पञ्चमो येषां ते आसन्दीपञ्चमाः पुरुषास्तं कायमग्निना ध्मापयित्वा पुनः स्वग्रामं प्रत्यागच्छन्ति, यदि पुनस्तत्रात्मा निजशरीराद्मिन्नः स्यात्ततः शरीरान्निर्गच्छन् ६१यते न चोपलभ्यते, तस्मात्तञी- वस्तदेव शरीरमिति स्थितं ।

तदेवमुक्तनीत्या।ऽसौ जीवोऽसन्-अविद्यमानस्तत्र तिष्ठन् गच्छंश्च 'असंवेद्यमानः' अननूभूयमानः येषामयं पक्षस्तेषां तत्स्वाख्यातं भवति, येषां पुनरन्यो जीवोऽन्यच्छरीरमेवंभूतोऽ-प्रमाणक एवाभ्यपगमः, तस्मात्ते स्वमूढ्या प्रवर्तमाना 'एव' मिति वक्ष्यमाणं तेनैव 'विप्रतिवेदयन्ति' जानन्ति, तद्यथा-अयमात्माऽऽयुष्मन् शरीराद्बहिरभ्युपगम्यमानः किंप्रमाणकः स्यादिति वाच्यं, तत्र किं दीर्घ-स्वशरीरात्रांशुतरः उत ह्रस्वः-अङ्गुष्ठश्यामाकतण्डुलादिपरिमाणो वा ?, तथा संस्थानानां-परिमण्डलादीनां मध्ये किंसंस्थानः ?, तथा कृष्णादीनां वर्णानां मध्ये कतमवर्णवर्ती

तथा द्वयोर्गन्धयोर्मध्ये किंगन्धः ?, षण्णां रसानां मध्ये कतमरसवर्ती ?, तथाऽष्टानां स्पर्शानां मध्ये कतमे स्पर्शे वर्तते ? । तदेवं संस्थावर्णगन्धरसस्पर्शान्यरूपतया कथमप्यसाव-गृह्यमाणोऽसन्नसौ, तथापि केनापि प्रकारेण संवेद्यमानोऽपि येषां तत्स्वाख्यातं भवति तथाऽन्यो जीवोऽन्यच्छरीरकमित्ययं पक्षः, तस्मात्यृथगविद्यमानत्वात्ते शरीरात्पृथगात्मवादिनो नैव वक्ष्यमाणनीत्याऽत्मानमुपलभन्ते ॥ तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः 'कोशतः' परिवाराद् 'असिं' खङ्गम् 'अभिनिर्वर्त्य' समाकृष्यान्येषामुपदर्शयेत्, तद्यथा-अयमायुष्मन् ! 'असि' खङ्ग्रोऽयं च 'कोशः' परिवारः, एवमेव जीवशरीरयोरपि नास्त्युपदर्शयिता, तद्यथा-अयं जीव इदं च शरीरमिति, न चास्त्येवमुपदर्शयिता कश्चिद् अतः कायान्न भिन्नो जीव इति ।

अस्मिंश्चार्थे बहवो ध्यन्ताः सन्तीत्यतो दर्शयितुमाह-तद्यथा वा कश्चित्पुरुषो 'मुआत्' तृणविशेषात् 'इसियं'ति तद्गर्भभूतां शलाकां पृथककृत्य दर्शयेत्, तथा मांसादस्थि तथा करतलादाम-लकंतथा दघ्नोनवनीतं तिलेभ्यस्तैलंइति तथेक्षे रसं तथाऽरणितोऽग्निमभिनिर्वर्त्य-पृधक्कृत्य दर्शयेद्, एवमेव शरीरादपि जीवमिति, न चास्त्येवमुपदर्शयिताऽतोऽसन्नात्मा शरीरा-त्पृथग-संवेद्यमानश्चेति। प्रयोगश्चात्र-सुखदुःखभाक् परलोकानुयायी नास्त्यात्मा, तिलशशिछद्य-मानेऽपि शरीरके पृथगनुपलब्धेः, घटात्मवत्, व्यतिरेकेण च कोशखड्गवत्, तदेवं युक्तिभिः प्रतिपादितेऽप्यात्माभावे येषां पृथगात्मवादिनां स्वदर्शनानुरागादेतत्स्वाख्यातं भवति, तद्यथा --अन्यो जीवः परलोकानुयायी अमूर्तः, अन्यच्च तद्भववृत्ति मूर्तिमच्छरीरम्, एतच पृथङ् नोपलभ्यते तस्मात्तन्मिथ्या यत्कैश्चिदुच्चते यथाऽस्त्यात्मा परलोकानुयायीति ॥ एतदध्यवसायी च 'स' लोकायतिकः स्वतः प्राणिनामेकेन्द्रियादीनां 'हन्ता' व्यापादको मवति, प्राणातिपाते दोषाभावमभ्युपगम्यान्येषामपि प्राण्युपघातकारिणामुपदेशं ददाति, तद्यथा-प्राणिनः खङ्गादिना धातयत, पृथिव्यादिकं खनतेत्यादि सुगमं यावद् 'एतावानेव' शरीरमात्र एव जीवः, ततः परलोकिनोऽभावात्रास्ति परलोकः, तदभावाद्ययेष्टमासत तथा चोक्तम् –

II 9 II ''पिब खाद च साधु शोभने !, यदतीतं वरगात्रि ! तन्न ते I न हि भीरु ! गतं निवर्तते, समुदयमात्रमिदं कलेवरम् II

तदेवं परलोकयायिनो जीवस्याभावान्न पुण्यपापे स्तः नापि परलोक इत्ययं येषां पक्षस्ते लोकायतिकास्तज्ञीवतच्छरीरवादिनो नैवैतद्वक्ष्यमाणं विप्रतिवेदयन्ति-अभ्युपगच्छन्ति, तद्यथा-क्रियां वा सदनुष्ठाना स्मिकाम् अक्रियां वा-असदनुष्ठानरूपाम्, एवं नैव ते विप्रतिवेदयन्ति, यदि हि आत्मा तत्क्रियावाप्तकर्मणो भोक्ता स्यात्ततोऽपायभयात्सदनुष्ठानचिन्ता स्यात्, तदभावाच्च सत्कियादिचिन्ताऽपि दूरोत्सादित्तैव । तथ सुकृतं दुष्कृतं वा कल्याणमिति वा पापमिति वा-साधु कृतमसाधुकृतमित्यादिका चिन्तैव नास्ति, तथाहि-सुकृतानां-कल्याणविपाकिनां साधुतयाऽवस्थानं दुष्कृतानां च-पापविपाकिनामसाधुत्वेनावस्थानम्, एतदुभयमपि सत्यात्मनि तत्फलमुजि संभवति, तदभावाद्य कुतोऽनर्थकौ हिताहितप्राप्तिरिहा स्यातां ? ।

तथा सुकृतेन-कल्याणेन साध्वनुष्ठानेनाशेषकर्मक्षयरूपा सिद्धिस्तद्विपर्ययेणासिद्धि, तथा दुष्कृतेन-पापानुबन्धिना असाध्वनुष्ठानेन नरकोऽनरको वा-तिर्यक्नरामरगतिलक्षणः स्यादित्येव-मात्मिका चिन्तैव न भवेत्, तदाधारस्यात्मसद्भावस्यानभ्युपगमादिति भावः । पुनरपि लोकाय-तिकानुष्ठानदर्शनायाह-'एवं ते' इत्यादि 'एवम्' अनन्तरोक्तेन प्रकारेण ते नास्तिका आत्माभावं प्रतिपद्य विरूपं-नानाप्रकारं रूपं-स्वरूपं येषां ते तथा कर्मसमारम्भाः-सावद्यानुष्ठानरूपाः पशुघातमां सभक्षणसुरापाननिर्लाञ्छनादिकास्तैरेवंभूतैर्नानाविधैः कर्मसमारम्भैः कृषीबलानुष्ठानादिभिर्विरूप-रूपान् कामभोगान् 'समारभन्ते' समाददति तदुपभोगार्थमिति ।

साम्प्रतं तज्ञीवतच्छरीरवादिमतमुपसंजिघृक्षुः प्रस्तावमारचयन्नाइ-'एवं चेग' इत्यादि, मूर्तिमतः शरीरादन्यदमूतं ज्ञानमात्मन्यनुभूयते, तत्य चामूर्तेनैव गुणिना भाव्यम्, अतः शरीरात्पृथ-ग्भूत आत्माऽमूर्तोज्ञानवत् तदाधारभूतोऽस्तीति, नचात्माभ्युपगममन्तरेणतज्जीवतच्छरीरवादिनः कथश्चिद्विचार्यमाणं मरणमुपपद्यते, ६श्यन्ते च तथाभूत एव शरीरे प्रियमाणा मृताश्च, तथा कृतः समागतोऽहं कुतरः चेदं शरीरं परित्यज्य यास्यामि ?, तथा 'इदं' मे शरीरं पुराणं कर्मे त्येवमादिकाः शरीरात्पृथग्भावेनात्मनि संप्रत्यथा अनुभूयन्ते, तदेवमपि स्वानुभवसिद्धेऽप्यात्मनि एके केचन नास्तिकाः पृथगजीवास्तित्वमश्रद्दधानाः 'प्रागल्भिकाः' प्रागल्म्येन चरन्ति धृष्टतामापन्ना अभिदधति-यद्ययमात्मा शरीरात्पृथग्भूतः स्यात् ततः संस्थानवर्णगन्धरसस्पर्शान्यतमगुणोपेतः स्यात्, न च ते वराकाः स्वदर्शनानुरागा तमसावृतद्धय पतद्विदन्ति यथा-पूर्तस्यायं धर्मो नामूर्तस्य, न हि ज्ञानस्य संस्थानादयो गुणाः संभाव्यन्ते, न च तत्तदभावेऽपि नास्ति, इत्येवमात्मपि संस्थानादिगुणरहितोऽपि विद्यत इति, एवं युक्तियुक्तमप्यात्मानं धार्ष्यात्राम्युपगच्छन्ति ।

तथा 'निष्क्रम्य' च स्वदर्शनविहितां प्रव्रज्यां गृहीत्वा नान्यो जीवः शरीराद्विद्यत इत्येवं यो

धर्मो मदीयोऽयमित्येवमभ्युपगम्य स्वतोऽपरेषां च तं तथा भूतं धर्मं प्रतिपादयन्ति । यद्यपि लोकायतिकानां नास्ति दीक्षादिकं तथाऽप्यपरेण शाक्यादिना प्रव्रज्याविधानेन प्रव्रज्य पश्चाल्लोकायतिकमधीयानस्य तथाविधपरिणतेस्तदेवाभिरुचितम्, अतो मामकोऽयं धर्म स्वयमभ्युपगच्छन्यन्येषांचप्रज्ञापयन्ति, यदिवा-नीलपटाद्य-भ्युपगन्तुःकश्चिदस्त्येवप्रव्रज्याविशेष इति । सांप्रतं तत्यज्ञापितशिष्यव्यापारमधिकृत्याह-'तं सद्दहमाणे'त्यादि, 'तं' नास्तिकवाद्युप न्यस्तं धर्मं विषयिणामनुकूलं 'श्रद्दधानाः' स्वमतावतिशयेन रोचयन्तः तथा 'प्रतिपादयन्तः' अवितथभावेन गृहन्तः तथा तत्र रुचिंकुर्वन्तः तथा साधु-शोभनमेतद्यत् तथा स्वाख्यातो-यथावस्थितो भवता धर्मोऽन्यथाऽसति हिंसादिष्यवर्त्तमानाः परलोकभयात्सुखसाधनेषु मांसमद्यादिष्यप्रवृत्तिं कुर्वन्तो मनुष्यजन्मफलवश्चिता भवेयुः, ततः शोभनमकारी भवता हे श्रमण ! ब्राह्मण ! इति वा यदयं तज्ञीवतच्छरीरधर्मोऽस्माकमावेदितः ।

काममिष्टमेतदस्माकं धर्मकथनं, खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे, हे आयुष्मंत्त्या वयमभ्युध्धृताः अन्यथा कापटिकैस्तीर्थिकैर्वश्चिताः स्युरिति, तस्मादुपकारिणं 'त्वां' भवन्तं पूजयामः, अहमपि कश्चिदायुष्मतो भवतः प्रत्युपकारं करोमि । तदेव दर्शयति-तद्यथा 'असणेणे'त्यादि सुगमं यावत्पादपुञ्छनकमिति । तत्रैके केचन पूर्वोक्तया पूजया पूजायां वा 'समाउहिंसु'त्ति समावृत्ताः-प्रह्रीभूतास्ते राजानः पूजां प्रति प्रवृत्ताः, तदुपदेष्टारो वा पूजामध्युपपन्नाः सन्तस्तं राजादिकं स्वदर्शनप्रतिपन्नमेके केचन स्वदर्शनस्थित्या हिताहितप्राप्तिपरिहारेषु 'निकाचितवन्तो' नियमितवन्तः, तथाहि भवतेदं तञ्जीवतच्छरीरमित्यभ्युपगन्तव्यम्, अन्यो जीवोऽन्यञ्च शरीरमित्येतच परित्याज्यम्, अनुष्ठानमपि एतदनुरूपमेव विधेयमित्येवं निकाचितवन्त इति ।

तत्र ये भागवतादिकं लिङ्गमभ्युपगताः पश्चाल्लोकायत ग्रन्थश्रवणेन लोकायताः संवृत्तास्तेषां 'पूर्वम्' आदौ प्रव्रज्याग्रहणकाल एवैतत्परिज्ञातं भवति, तद्यथा-परित्यक्तपुत्रकलत्राः 'श्रमणा' यतयो भविष्यामः 'अनगारा' गृहरहिताः तथा 'निष्किञ्चनाः' किञ्चनं-द्रव्यं तद्रहिताः तथा 'अपशवो' गोमहिष्यादिरहिताः, परदत्तभोजिनः स्वतः पचनपाचनादिक्रियारहितत्वात्, भिक्षणशीला भिक्षवः, कियद्वश्यते अन्यदपियत्किञ्चित्पापं-सावद्यं कर्मानुष्ठानं तत्सर्वं न करिष्यामीत्येवं सम्यगुत्यानेनोत्थाय पूर्वं पश्चात्ते लोकायतिकभावमुपगता आत्मनः-स्वतः पापकर्मभ्योऽप्रतिविरता भवन्ति, विरत्यभावे चयत्कुर्वन्ति तद्दर्शयति-पूर्वं सावद्यारम्भान्निवृत्ति विधाय नीलपटादिकं च लिङ्गमास्थाय स्वयमात्मना सावद्यमनुष्ठानमाददते स्वीकुर्वन्ति अन्यानप्यादापयन्ति-ग्राहयन्त्यन्यमप्याददानं-परिग्रहं स्वीकुर्वन्तं समनुजानन्ति ।

एवमेव-पूर्वोक्तप्रकारेण स्त्रीप्रधानाः स्त्रियोपलक्षिता वा काम्यन्त इति कामा भुज्यन्त इति भोगास्तेषु सातबहुलतयाऽजितेन्द्रियाः सन्तस्तेषु कामभोगेषु मूच्छिता एकीभावतामापन्ना गृद्धाः-काङ्क्षावन्तो ग्रथिता-अवबद्धा अध्युपपन्ना-आधिक्येन मोगेषुलुब्धा रागद्वेषा (षवशा)र्त्ता-रागद्वेषवशगाः कामभोगान्धा वा, त एवं कामभोगेषु अवबध्धाः सन्तो नात्मानं संसारात्कर्मपाशाद्धा समुच्छेदयन्ति-मोचयन्ति, नापि परं सदुपदेशदानतः कर्मपाशावपाशितं समुच्छेदयन्ति-कर्मबन्धात्रोटयन्ति, नाप्यन्यान् दशविधप्राणवर्तिनः प्राणान्-प्राणिनः, तथा अभूवन् भवन्ति

2 20

भविष्यन्ति च भूतानि तथा आयुष्कधारणाञ्जीवास्तान् तथा सत्त्वास्तथाविधवीर्यान्त-रायक्षयोपशमापादितवीर्यगुणोपेस्तान् न समुच्छेदयन्ति, असदभिप्रायप्रवृत्तत्वात्, ते चैवंविधास्तज्ञी-वतच्छरीरवादिनो लोकायतिका अजितेन्द्रियतया कामभोगावसक्ताः पूर्वसंयोगात्-पुत्रदारादिका-द्यहीणाः-प्रग्नष्टा आराद्यातः सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्यो मार्ग-सदनुष्ठानरूपस्तमसंप्राप्ता इति ।

एवं पूर्वोक्तया नीत्या ऐहिकामुष्मिकलोकद्वयसदनुष्ठानभ्रष्टा अन्तराल एव भोगेषु विषण्णास्तिष्ठन्ति, न विवक्षितं पौण्डरीकोत्क्षेपणादिकं कार्यं प्रसाधयन्तीति । अयं च प्रथमः पुरुषस्तञ्जीवतच्छरीरवादी परिसमाप्त इति ॥ प्रथमपुरुषानन्तरं द्वितीयं पुरुषजातमधिकृत्याह-

मू. (६४२) अहावरे दोग्रे पुरिसजाए पंचमहब्भूतिएत्ति आहिज्जइ, इह खलु पाइणं वा ६ संतेगतिया मणुस्सा, भवंति अनुपुष्वेणं लोयं उववन्ना, तंजहा-आरिया वेगे अनारिया वेगे एवं जाव दुरूवा वेगे, तेसिं च णं महं एगे राया भवइ महया० एवं चेव निरवसेसं जाव सेणावइपुत्ता, तेसिं च णं एगतिए सड्ढा भवंति कामं तं समणा य माहणा य पहारिसुं गमणाए, तत्य अन्नयरेणं धम्मेणं पन्नत्तारो वयं इमेणं धम्मेणं पन्नवइस्सामो से एवमायाणह भयंतारो ! जहा मए एस धम्मे सुअक्खाए सुपन्नत्ते भवति ।

इह खलु पंच महाब्भूता, जेहिं नो विज्ञइ किरियाति वा अकिरियाति वा सुक्कडेति वा दुक्कडेति वा कल्लाणेति वा पावएति वा साहुति वा असाहुति वा सिद्धीति वा असिद्धीति वा निरएति वा अनिरएति वा अवि अंतसो तणमायमवि ।। तं च पिहुद्देसेणं पुढोभूतसमवातं जाणेज्ञा, तंजहा-पुढवी एगे महब्भूते आऊ दुच्चे महब्भूते तेऊ तच्चे महब्भूते वाऊ चउत्थे महब्भूते आगासे पंचमे महब्भूते, इच्चेते पंच महब्भूया अनिम्मिया अनिम्माविता अकडा नो कित्तिमा नो कडगा अनाइया अनिहणा अवंझा अपुरोहिता सतंता सासता आयछडा, पुन एगे एवमाहु-सतो नत्थि विणासो असतो नत्थि संभवो ।

एतावताव जीवकाए, एतावताव अत्यिकाए, एतावताव सव्वलोए, एतं मुहं लोगस्स करणयाए, अवियंतसो तणमायमवि ।। से किणं किणावेमाणे हणं धायमाणे पयं पयावेमाणे अवि अंतसो पुरिसमवि कीणित्ता घायइत्ता एत्यंपि जाणाहि नत्थित्यदोसो, ते नो एवं विप्पडिवेदेति, तंजहा-किरियाइ वा जावऽनिरएइ वा, एवं ते विख्ल्वरूवेहिं कम्मसमारंभेहिं विख्ल्वरूवाइं कामभोगाइं समारभंति भोयणाए ।

एवमेव ते अनारिया विष्पडिवन्ना तं सद्दहमाणा तं पत्तियमाणा जाव इति,ते नो हव्वाए नो पाराए, अंतरा कामभोगेसु विसण्णा, दोच्चे पुरिसजाए पंचमहब्भूतिएत्ति आहिए।

ष्ट्र. अथशब्द आनन्तर्यार्थे, प्रथमपुरुषानन्तरमपरो द्वितीयः पुरुष एव पुरुषजातः पश्चभिः पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशाख्यैश्चरति पश्चभूतिकः पश्च वा भूतानि अभ्युपगमद्वारेण विद्यन्ते यस्य स पश्चभूतिको, मत्वर्थीयष्ठक्, स च सांख्यमतावलम्बी आत्मनस्तृणकुब्जीकरणेऽप्यसामर्थ्या-भ्युपगमात् भूतात्मिकायाश्च प्रकृतेः सर्वत्र कर्त्तु त्वाभ्युपगमात् द्रष्टव्यो, लोकायतमतावलम्बी वा नास्तिको भूतव्यतिरिक्तनास्तित्वाभ्युपगमादाख्यायते, प्रथमपुरुषादनन्तरमयं पश्चभूतात्म-वाद्यभिधीयते चेति । अत्र च प्रथमपुरुषगमेन 'इह खलु पाइणं वेत्यादिको ग्रन्थः सपन्नत्ते भवती'त्येतर्त्यर्यवसानोऽवगन्तव्य इति । सांप्रतं सांख्यस्य लोकायतिकस्य चाभ्युपगमं दर्शयितुमाह-'इह' अस्मिन् द्वितीय-पुरुषवक्तव्यताधिकारे वा, खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे, पृथिव्यादीनि पञ्च महाभूतानि विद्यन्ते, महान्ति च तानि भूतनि च महाभूतानि, तेषां च सर्वव्यापितयाऽभ्युपगमात् महत्त्वं, तानि च पञ्चैव, अपरस्य षष्ठस्य क्रियाकर्तृत्वेनानभ्युपगमात्, यैहिं पञ्चभिर्भूतैरप्युपगम्यमानैः 'नः' अस्माकं क्रिया-परिस्पन्दात्मिका चेष्टारूपा क्रियते अक्रिया वा-निव्यापीरत्पयाऽभ्युपगम्यमानैः 'नः' अस्माकं क्रिया-परिस्पन्दात्मिका चेष्टारूपा क्रियते अक्रिया वा-निव्यापीरत्पया स्थितिरूपा क्रियते, तथाहि तेषां दर्शनं-सत्त्वरजस्तमोरूपा प्रकृतिर्भूतात्मभूताः सर्वा अर्थक्रियाः करोति, पुरुषः केवलमुपभुङ्क्ते 'बुद्धयध्यवसितमर्थं पुरुषश्चेतयते' इति वचनात्, बुद्धिश्च प्रकृतिरेव तद्विकारत्वात्, तस्याश्च प्रकृतेर्भूतात्मिकायाः सत्त्वरजस्तमसां चयापचयाभ्यां क्रियाक्रिये स्यातामितिकृत्वा भूतेभ्य एव क्रियादीनि प्रवर्तन्ते, तद्व्यतिरेकेणापरस्याभावादिति भावः ।

तथा सुष्ठु कृतं सुकृतम् एतद्य सत्त्गुणाधिक्येन भवति, तथा दुष्टं कृतं दुष्कृतम्, एतदपि रजस्तमसोरुत्कटतया प्रवर्तते, एवं कल्याणमिति वा पापकिमिति वा साध्विति वा असाध्विति वा इत्येतसत्त्वादीनां गुणानामुत्कर्षानुत्कर्षतया यथासंभवमायोजनीयं । तथेप्सितार्थनिष्ठानं सिद्धिर्विपर्ययस्त्वसिद्धिः निर्वाणं वा-सिद्धिः असिद्धिः - संसारः संसारिणां तथा नरकः - पापकर्मणां यातनास्थानम् अनरकस्तिर्यङ्गनुष्यामरणाम्, एतत्सर्वं सत्त्वादिगुणाधिष्ठिता भूतात्मिका प्रकृतिर्विधत्ते । लोकायताभिप्रायेणापीहैव तथाविधसुखदुः खावस्थाने स्वर्गनरकावितीत्येवमन्त-शस्तूणमात्रमपि यत्कार्यं तद्भूतैरेव प्रधारूपापन्नैः क्रियते, तथा चोक्तम् ।

II 9 II 'सत्त्वं लघु प्रकाशकमिष्टमुपष्टम्मकं बलं च रजः । गुरु चरणकमेव तमः प्रदीपवद्यार्थतो वृत्तिः ।।

इत्यादि।तदेवं सांख्याभिप्रायेणात्मनस्तृणकुब्जीकरणेऽप्यसामर्थ्याललोकायतिकाभिप्रायेण लात्मन एवाभावाद्भूतान्येव सर्वकार्यकर्तुणीत्येवमभ्युपगमः, तानि च समुदायरूपापन्नानि नानास्वभावं कार्यं कुर्वन्ति॥तं च तेषां समवायं पृथग्भूतपदोद्देशेन जानीयात्, तद्यथा-पृथिव्येका कठिन्यलक्षणा महाभूतं, तथाऽऽपो द्रवलक्षणा महाभूतं, तथा तेज उष्णोद्योत्तलक्षणं, तथा वायुईतिकम्पलक्षणः, तथाऽवगाहदानलक्षणं सर्वद्रव्याधारभूतमाकाशमित्येवं पृथग्भूतो यः पदोद्देशस्तेन कायाकारतया यस्तेषां समवायः स एकत्वेऽपि लक्ष्यते इत्येतानि पूर्वोक्तानि पृथिव्यादीनि, 'संख्या ह्युपादीयमाना संख्यान्तरं निवर्तयती'तिकृत्वा न न्यूनानि नाप्यधिकानि, विश्वव्यापितया महान्ति, त्रिकालभवनाद्भूतानि, तदेवमेतान्येव पञ्च महाभूतानि । ॥ १॥ ''प्रकृतेर्महान् महतोऽहङ्कारस्तरमात् गणश्च षोडशकः।

तस्मादपि षोडशकात्पश्चम्यः पश्च भूतानि ॥

इत्येवं क्रमेण व्यवस्थितानि, अपरेण कालेश्वरादिना केन्चिदनिर्मितानि-अनिष्पादितानि, तथा परेणानिर्मापयितव्यानि, तथाऽकृतानि न केनचित्तानि क्रियन्ते, अभ्रेन्द्रधनुरादिव-द्विस्नसापरिणामेन निष्पन्नत्वात्, तथा न घटवत्कृत्रिमाणि, कर्तृकरणव्यापारसाध्यानि न भवन्तीत्यर्थ, तथा परव्यापाराभावतया 'नो' नैव कृतकानि, अपेक्षितपरव्यापारः स्वभावनिष्पत्तौ भावः कृतक इति व्यपदिश्यते, तानि च विस्नसापरिणामेन निष्पन्नत्वात्कृतकव्यपदेशभाजि न भवन्ति, तथा अनाद्यनिधनानि, अवन्ध्यानि-अवश्यकार्यकर्त्यणि, तथा न विद्यते 'पुरोहितः' कार्यं प्रतिप्रवर्तयिता येषां तान्यपुरोहितानि, स्वतन्त्राणि स्वकार्यकर्तृत्वं प्रत्यपरनिरपेक्षाणि, शाश्वतानि नित्यानि वा 'नकदाचिदनी६शं जगदि'ति वचनात्, तदेवंभूतानि पश्च महाभूतान्यात्मषष्ठानि पुनरेके एवमाहुः, आत्मा चाकिश्चित्करः सांख्यानां लोकायतिकानां पुनः कायाकारपरिणतान्येव भूतान्यभिव्य-क्तचेतनानि आत्मव्यपदेशं भजन्त इति ।

तदेवं सांख्याभिप्रायेण 'सतो' विद्यमानस्य प्रधानादेर्नास्ति 'विनाशः' अत्यन्ताभावरूपे नाप्यसतः शशविषाणादेः संभवः-समुत्पत्तिरस्ति, कारणे कार्यस्य विद्यमानस्यैवोत्पत्तिरिष्टा, नासतः, सर्वस्मात्सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गात्, तथा चोक्तम्-''नासतो जायते भावो, नाभावो जायते सतः'' इत्यादि, तथा असतः खरविषाणादेरकरणादुपादानकारणस्य च मृत्पिण्डादेर्घटार्थिनोपा-दानादित्पादिभ्यश्च हेतुभ्यः कारणे सत्कार्यवादः ॥ तदेवमेताचानेव तावदिति सांख्यो लोकायतिको या माध्यस्थ्यमवलम्बमान एवमाह, तद्यथा अस्मदयुक्तिभिर्विचार्यमाणस्तावदेतावानेव जीवकायो यदुत पश्च महाभूतानि, यतस्तान्येव सांख्याभिप्रायेण प्रधानरूपतामापन्नानि सत्त्वादिगुणोपच-यापचयाभ्यां सर्वकार्यकर्तृणि, आत्मा चाकिश्चित्करत्वादसक्कल्प एव, लोकायतस्य तु सनास्त्येवेत्यत 'एतावानेव' भूतमात्र एव जीवकायः, तथा एतावानेव-भूतास्तित्वमात्र एवास्तिकायो नापरः कश्चित्तीर्थिकाभिप्रेतः पदार्थोऽस्तीति ।

तथा एतावानेव सर्वलोको यदुत पश्चमहाभूतानि प्रधानरूपापन्नानि, आत्मा चाकर्ता निर्गुणः सांख्यस्य लोकायतिकस्य तु पश्चभूतात्मक एव लोकः, तदतिरिक्तस्यापरस्य पदार्थस्याभावादिति तथा एतदेव पश्चभूतास्तित्वं 'मुखं' कारणं लोकस्य, एतदेव च कारणतया सर्वकार्येषु व्याप्रियते, तथाहि-सांख्यस्य प्रधानात्मभ्यां सृष्टिरुपजायते, लोकायतिकस्य तु भूतान्येव अन्तसस्तृणमात्रमपि कार्यं कुर्वन्ति, तदतिरिक्तस्यापरस्याभावादिति भावः ॥ स चैवंवाद्येकत्रात्मनोऽकिश्चित्करत्वादन्यन्न चात्मनोऽसत्त्वादसदनुष्ठानैरप्यात्मा पापैः कर्मभिर्न बघ्यत इति दर्शयितुमाह-'से कीण'भित्यादि 'से'ति स इति यः कश्चित्पुरुषः क्रयार्थी 'क्रीणन्' किश्चित् क्रयेण गृहंस्तथाऽपरं क्रापयंस्तथा प्राणिनो घ्तन्-हिंसन् तथा पर्रधातयन्-व्यापादयन् तथा पचनपाचनादिकां क्रिया कुर्वंस्तथाऽपरं भाषयन्, अस्य चोपलक्षणार्थत्वात् क्रीणतः क्रापयतो घ्नतो घातयतः पचतः पाचयतस्त्रापरांस्तथा अप्यन्तशः पुरुषमपि पश्चेन्द्रियं विक्रीय घातयित्वा, अपि पश्चेन्द्रियघाते नास्ति दोषोऽत्र एवं 'जानीहि' अवगच्छ, किं पुनरेकेन्द्रियवनस्पतिघात इत्यपिशब्दार्थः ।

ततश्चैवंवादिनः सांख्या बार्हस्पत्या वा 'नो' नैव 'एतद्' वश्च्यमाणं 'विप्रतिवेयन्ति' जानन्ति, तद्यथा-क्रिया-परिस्पन्दात्मिका सावद्यानुष्ठानरूपा एवमक्रिया वा-स्थानादिलक्षणा यावदेवमेव 'विरूपरूपैः' उश्चावचैर्नानाप्रकारैर्जलस्नानावगाहनादिकैस्तथा प्राण्युपमर्दकारिभिः कर्मसमारम्भैः 'विरूपरूपीन्' नानाप्रकारान् सुरापानमांसभक्षणागम्यगमनादिकान् कामभोगान् समारमन्ते स्वतः, परांश्च चोदयन्ति-नारस्त्यत्र दोष इत्येवं प्रतार्यासत्कार्यकरणाय प्रेरयन्ति, एवं च तेऽनार्या अनार्यकर्मकारित्वादार्यान्मार्गाद्विरुद्धं मार्गं प्रतिपन्नाः विप्रतिपन्नाः, तथाहि-सांख्यानामचेत-नत्वायकृतेः कार्यकर्तृत्वं नोपपद्यते, अचेतनत्वं तु तस्याः 'चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूप'मिति वचनात्, आत्मैव प्रतिबिम्बोदयन्यायेन करिष्यतीति चेत्तदपि न युक्तसंगतं, यतोऽकर्तृत्वात्मनो नित्यत्वाद्य प्रतिबिम्बोदयो न युज्यते, किंच-नित्यत्वायाक्रृतेर्महदादिविकारतया नोत्पत्ति स्यात्, अपिच-'नासतो जायते भावो, नाभावो जायते सत' इत्याद्यभ्युपगमात्वधानात्मनोरेव विद्यमानत्वान्महदहङ्कारादेर-नुत्पत्तिरेव, एकत्वाच्च प्रकृतेरेकात्मवियोगे सति सर्वात्मनां वियोगः स्याद् एकसंबन्धे वा सर्वात्मनां प्रकृतिसंयोगो न पुनः कस्यचित्तत्वपरिज्ञानात् प्रकृतिवियोगे मोक्षोऽपरस्य तु विपर्ययात्संसार इति, एवंजगद्वैचित्र्यंन स्याद्, आत्मनश्चाकर्तृत्वे तत्कृतौ बन्धमोक्षो न स्याताम्, एतच्च ध्ष्टेष्टबाधितं

नापिकारणे सत्कार्यवादो युक्तिभिरनुपपद्यमानत्वात्, तथाहि-मृत्पिण्डावस्थायां घटोत्पत्तेः प्राग्धटसंबन्धिनां कर्मगुणव्यपदेशानामभावात्, घटार्थिनां च क्रियासु प्रवृत्तेर्न कारणे कार्यमिति लोकायतिकस्यापि भूतानामचेतनत्वात्कर्तृत्वानुपपत्ति, कायाकारपरिणतानां चैतन्याभिव्य-क्त्यभ्युपगमे च मरणाभावप्रसङ्गः स्यात्, तस्माञ्च पञ्चभूतात्मकं जगदिति स्थितम् । अपिच-इदं ज्ञानं स्वसंवित्तिसिद्धमात्मानं धर्मिणमुपस्थापयति, नच भूतान्येव धर्मित्वेन परिकल्पयितुं युज्ने, तेषामचेतनत्वाद्, अथ कायाकारपरिणतानां चैतन्यं धर्मो भविष्यतीत्येतदप्ययुक्तं, यतः कायाकारपरिणाम एव तेषामात्मानमधिष्ठातारमन्तरेण न भवितुमर्हति, निर्हेतुकत्वप्रसङ्गात्, निर्हेतुकत्वे च नित्यं सत्त्वमस्त्वं वा स्यादिति । तदेवं भूतव्यतिरिक्त आत्मा, तस्मिश्च सति सदसदनुष्ठानतः पुण्यपापे, ततश्च जगद्वैचित्र्यसिद्धिरिति । एवं च व्यवस्थिते तेऽनार्या साख्या लोकायतिका वा पञ्चमहाभूतप्रधानाभ्युपगमेन विप्रतिपन्ना यत्कुर्युस्तद्दर्शयितुमाह –

तं सद्दइमाणाइत्यादि, 'तम्' आत्मीयमभ्युपगमं पूर्वोक्तया नीत्या निर्युक्तिकमपि श्रद्धानाः पश्चमहाभूतात्मकप्रधानस्य सर्वकार्याणि उपगच्छन्ति, तदेव च सत्यमित्येवं 'प्रतियन्तः' प्रतिपद्यमानास्तदेव चात्मीयमभ्युपगमं रोचयन्तस्तद्धर्मस्याख्यातारं प्रशंसयन्तः, तद्यथा-स्वाख्यातो भवता धर्मोऽस्माकमयमत्यन्तमभिन्नेत् इत्येवं ते तदध्यवसायाः-सावद्यानुष्ठानेनाप्यधर्मो न भवतीत्यध्यवसायिनः स्त्रीकामेषु मूच्छिता इत्येवं पूर्ववज्ज्ञेयं यावत्तदन्तरे कामभोगेषु विषण्णा एहिकामुष्मिकोभयकार्यभ्रष्टा नात्मत्राणाय नापि परेषामिति । भवत्येवं द्वितीयः पुरुषजातः पश्चमहाभूताभ्युपगमिको व्याख्यात इति ॥ साम्प्रतमीश्वरकरणिकमधिकृत्याह-

मू. (इँ४३) अहावरे तञ्चे पुरिसजाए ईसरकारणिए इति आहिज़र्ड, इह खलु पादीणं वा ६ संतेगतिया मणुस्सा भवंति अनुपुव्वेणं लोयं उववन्ना, तं० आरिया वेगे जाव तेसिं च णं महंते एगे राया भवइ जाव सेणावइपुत्ता, तेसिं च णं एगतीए सड्ढी भवइ, कामं तं समणा य माहणा य पहारिंसु गमणाए जाव जहा मए एस धम्मे सुअक्खाए सुपन्नत्ते भवइ।

इह खलु धम्मा पुरिसादिया पुरिसोत्तरिया पुरिसप्पणीया पुरिससंभूया पुरिसपञ्जोतिता पुरिसअभिसमण्णागया पुरिसमेव अभिभूय चिद्वंति, से जहानामए गंडे सिया सरीरे जाए सरीरे संवुड्ढे सरीरे अभिसमण्णागए सरीरमेव अभिभूय चिद्वति, एवमेव धम्मा पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिद्वंति । से जहानामए अरई सिया सरीरे जाया सरीरे संवुड्ढा सरीरे अभिसमण्णागया सरीरमेव अभिभूयचिद्वति, एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिद्वंति ।

से जहानामए वम्मिए सिया पुढविजाए पुढविसंवुइढे पुढविअभिसमण्णागए पुढविमेव अभिभूय चिट्ठइ एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिट्ठंति । से जहानामए रुक्खे सिया पुढविजाए पुढविसंवुड्ढे पुढविअभिसमण्णागए पुढविमेव अभिभूय चिट्ठंति । से जहानामए रूक्खे सिया पुढविजाए पुढविसंवुड्ढे पुढविअभिसमण्णागए पुढविमेव अभिभूय चिइति, एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिइंति । से जहानामए पुकखरिणी सिया पुढविजाया जाव पुढविमेव अभिभूय चिइति, एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिइंति ।

से जहानामए उदगपुक्खले सिया उदगजाए जाव उदगमेव अभिभूय चिड्ठति एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिर्डति । से जहानामए उदगबुब्बुए सिया उदगजाए जाव उदगमेव अभिभूय चिड्ठति, एवमेव धम्मावि पुरिसादिया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिड्ठति जंपिय इमं समणाणं निग्गंधाणं उद्दिडं पणीयं वियंजियं दुवालसंगं गणिपिडयं, तंजहा -

आयारो सूयगडो जाव दिहिवातो, सव्वमेवं मिच्छा, न एयं तहियं, न एयं आहातहियं, इमं सथं इमं तहियं इमं आहातहियं, ते एवं सन्नं कुव्वंति, ते एवं सन्नं संठवेंति, ते एवं सन्नं सोवडवयंति, तमेवं ते तज़ाइयं दुक्खं नातिउट्टंति सउणी पंजरं जहा ॥ ते नो एवं विप्पडिवेदेंति, तंजहा-किरिया इ वा जाव अनिरए इ वा, एवामेव ते विरूवरूवेहिं कम्मसमारंभेहिं विरूवरूवाइं कामभोगाइं समारंभंति भोयणाए ।

एवामेव ते अनारिया विप्पडिवत्रा एवं सद्दहमाणा जाव इति ते नो हव्वाए नो पाराए, अंतरा कामभोगेसु विसण्णेत्ति, तद्ये पुरिसजाए ईसरकारणिएत्ति आहिए।

**वृ.** अथ दितीयपुरुषादनन्तरं तृतीय ईश्वरकारणिक आख्याये, समस्तस्यापि चेतनाचेतन रूपस्य जगत ईश्वरः कारणं, प्रमाणं चात्रतनुभुवनकरणादिकं धर्मित्वेनोपादीयते, ईश्वरकर्तृकमिति साध्यो धर्म, संस्थानविशेषत्वात् क्रूपदेवकुलादिवत् तथा स्थित्वा २ प्रवृत्तेर्वास्यादिवत्, उक्तं च

II 9 II "अज्ञो जन्तुरनीशः स्यादात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्स्वर्गं वा श्वभ्रमेव वा ।।

इत्यादि । तथा 'पुरुष एवेदं सर्वं यद्भूतं यद्य भाव्य' मित्यादि, तथा चोक्तम् ।

II २ II ''एक एव हि भूतात्मा, भूते भूते प्रतिष्ठितः ।

एकधा बहुधा चैव, ६श्यते जलचन्द्रवद् ॥

इत्यादि, तदेवमीश्वरकारणिक आत्माद्वैतवादी वा तृतीयः पुरुषजात आख्यायते । 'इह खलु' इत्यादि, इहैव-पुरुषजातप्रस्तावे, खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे, प्राच्यादिषु दिश्वन्यतमस्यां दिशि व्यवस्थितः कश्चिदेवं ब्रूयात्, तद्यथा राजानमुद्दिश्य तावद्यावत्त्वाख्यातः सुप्रज्ञप्तो धर्मो भवति।।सचायम्-इह खलुधर्मा-स्वभावाश्चेतनाचेतनरूपाः पुरुष-ईश्वर आत्मा वा कारणमादिर्येषां ते पुरुषादिका ईश्वरकारणिका आत्मकारणिका वा, तथा पुरुष एवोत्तरं-कार्यं येषां ते पुरुषोत्तराः, तथा पुरुषेण प्रणीताः सर्वस्य तदधिष्ठितत्वात् तदात्मकत्वाद्वा, तथा पुरुषेण द्योतिताः-प्रकाशीवृत्ताः प्रदीपमणिसूर्यादिनेव घटपटादय इति । ते च धर्मा जीवानां जन्मजरामरणव्याधिरोग-शोकसुखदुःखजीवनादिकाः, अजीवधर्मास्तु मूर्तिमतां द्रव्याणां वर्णगन्धरसस्पर्शा अमूर्तिमतां च धर्माधर्माकाशानां गत्यादिका धर्मा, सर्वेऽपीश्वरकृता आत्माद्वैतवादेवाऽऽत्मविवर्ताः, सर्वेऽप्येते पुरुषमेवाभिभूयः अभिव्याप्य तिष्ठन्ति ।

अस्मिन्नेर्थे ६ष्टान्तानाविर्भावयन्नाह-'से जहानामए' इत्यादि, सेशब्दस्तच्छब्दार्थे, नामशब्दः

संभावनायां, तद्यथा नाम गण्डं 'स्याद्' भवेत्, संभाव्यते च शरीरिणां संसारान्तर्गतानां कर्मवशगानां गण्डादिसमुद्भवः, तद्य शरीरे जातं-शरीरजातं शरीरावयवभूतं, तथा शरीरे वृद्धिमुपगतं-शरीरिणां संसारान्तर्गतानां कर्मवशगानां गण्डादिसमुद्भवः, तद्य शरीरे जातं-शरीरजातं शरीरावयवभूतं, तथा शरीरे वृद्धिमुपगतं-शरीराभिवृद्धौ च तस्याभिवृद्धिः, तथा शरीरेऽभिसमन्वागतंशरीर-माभिमुख्येन व्याप्य व्यवस्थितं, न तदवयवोऽपि शरीरात्पृथग्भूत इति भावः, तथा शरीरमेवाभिभूय-आभिमुख्येन व्याप्य व्यवस्थितं, न तदवयवोऽपि शरीरात्पृथग्भूत इति भावः, तथा शरीरमेवाभिभूय-आभिमुख्येन पीडयित्वा तिष्ठति, यदिवा तदुपशमे शरीरमेवाश्रित्य तद्गण्ड तिष्ठति न शरीराद्ध-हिर्भवति, एतदुक्तं भवति-यथा तत्पिटकं शरीरैकदेशभूतं युक्तिशतेनापि शरीरात्पृथग्दर्शयितुं शक्यते, एवमेवामी धर्माश्चेतनाचेतनरूपास्ते सर्वेऽपीश्वरकर्तृका न ते ईश्वरात्पृथक्कर्त्ं पार्यन्ते ।

यदिवा सर्वव्यापिन आत्मनस्त्रैलोक्योदरविवरवर्तिपदार्थात्मनो ये केचन धर्मा प्रादुष्यन्ति तेपृथक्वर्तुं न शक्यन्ते, यथा तद्गण्डंशरीरविकारभूतं तदपृथग्भूतं तद्विनाशे च शरीरमेवावतिष्ठते, एवमेव सर्वेऽपि धर्मा पुरुषादिकाः पुरुषकारणिकः पुरुषविकाररूपा वा न पुरुषात्यृथग्भवितुमर्हन्ति तद्विकारापगमे चात्मानमेवाश्रित्यावतिष्ठन्ते-न तस्माद्बहिर्भवर्न्तति, शास्त्रे च ध्धान्तप्राचुर्यम-विरुद्धं, यदिवाऽस्मिन्नर्थे बहवो ध्ष्टान्ताः संभवन्तीश्वरकर्तृत्ववादस्यात्माद्वैतवादस्य च सुप्रसिद्धत्वाध्धान्त- बहुत्वमित्याह-'से जहा' इत्यादि, तद् यथा नामारतिः-चित्तोद्वेगलक्षणा 'स्याद्' भवेत्, सा च शरीर- जाता इत्यादि गण्डवन्नेया, दार्धन्तिकेऽप्येवमेव, सर्वे धर्मा पुरुषादिकाः पुरुषप्रमवा इत्यादि पूर्ववन्नेयं। तथा तद् यथा नाम वल्मीकं-पृथ्वीविकाररूपं स्यात्, तच्च पृथिव्यां जातं पृथिवीसंबद्धं पृथिव्यभिसमन्चागतं पृथिवीमेवाभि भूय तिष्ठति, एवमेव यदेतच्चेतनाचेतनरूपं तत्सर्वमीश्वरकारणिकमात्मविवर्तरूपं वा नात्सनः पृथग्मवितुमर्हति, पृथिव्या वल्मीकवत् ।

तथा तत् यथा नाम वृक्षोऽशोकादिकः स्यात् स च पृथिवीजात इत्यादि ६ष्टान्तदार्ष्टन्तिके पूर्ववदायोज्ये, तद् यथा नाम पुष्करिणी स्यात्-तडागरूपा भवेत्, साऽपि पृथिव्यामेव जातेत्यादि प्राग्वद्यचर्यः, तथा तद् यथा नाम पुष्कर्लं-प्रचुरमुदकपुष्करूम्-उदकप्राचुर्यं तच्च तद्धर्मत्वादुदकमेव यावदुदकमेवाभिभूय तिष्ठत्येवं दार्षन्तिकेऽप्यायोज्यं, तथा तद् यथा नामोदकबुद्बुदः स्याद्, अत्रापि ६ष्टान्तदार्ष्टन्तिके, न तस्मादवयविनः पृथग्भूत इति सुगमम् ॥ तदेवं यदीश्वरा-कृतत्वेनाभ्युपगन्यते तत्सर्वं तथ्यमपरं तु मिथ्या इत्येतदाविर्भावयन्नाह-यदपि चेदं संव्यवहारतः प्रत्यक्षासन्नभूतं 'श्रमणानां' यतीनां 'निर्ग्रन्थानां' निष्किञ्चनानामुद्दिष्टं तदर्थं प्रणीतं व्यज्जितं-तेषामभिव्यक्तीकृतं द्वादशाङ्गं गणिपिटकं तद्यथा --

आचार इत्यादि यावद्दष्टिवादः, सर्वमेतन्मिथ्या अनीश्वरप्रणीतत्वात् स्वरुचिविरचितर-थ्यापुरुषवाक्यवत्, तथा नैतत्तथ्यं, मिथ्येत्यनेनाभूतोद्भावनत्वमाविष्कृतमचौरचौरत्ववत्, नैतत्तथ्यमित्यनेन तु सद्भूतार्थनिह्नवो यथा नास्त्यात्मेति, तथा नैतद्याथातथ्यम्-यथाऽवस्थितोऽर्थो न तथाऽवस्थितमिति भावः, अनेन सद्भूतार्थनिह्नवेनासद्भूतार्थारोपणमाविष्कृतं, तद् यथा गामश्वं ब्रुवतोऽश्वं वा गामिति, एकार्थिकानि वैतानि शक्रेन्द्रादिवद्रष्टव्यानि ! तदेवं यदेतद्वादशाङ्गं गणिपिटकं तदनीश्वरप्रणीतत्वान्मिथ्येति स्थितम्, इदं तु पुनरीश्वरकर्तृकत्वं नामात्माद्वैतं वा सत्यं यथाऽवस्थितार्थप्रतिपादनात् ।

तथेदमेव तथ्यं सद्भूतार्थोद्भासनात्, तदेवं ते ईश्वरकारणिका आत्माद्वैतवादिनो वा

'एवम्' अनन्तरोक्तया नीत्या सर्वं तनुभुवनकरणादिकमीश्वरकारणिकं तथा सर्वं चेतनमचेतनं वाऽऽत्मविवर्तस्वभावम्, आत्मन एव सर्वाकारतयोत्पत्तेरित्येवं संज्ञानं संज्ञा तामेवं कुर्वन्त्यन्येषां च ते स्वदर्शनानुरक्तमनसां संज्ञां संस्थापयन्ति, तथा त एव एवंभूतां संज्ञां वक्ष्यमाणेन न्यायेन निर्युक्तिकामपि सुष्ठु उप-सामीप्येन तदाग्रहितया तदभिमुखा युक्तिर्निनीषव- 'स्थापयन्ति' प्रतिष्ठापयन्ति । ते चैवंवादिनस्तमीश्वरकर्तृत्ववादमात्माद्वैतवादं वा नातिवर्तन्ते, तदभ्युपगमजातीयं च दुःखं-दुःखहेतुत्वादुःखं नातिवर्तन्ते न त्रोटयन्ति वा, अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तमाह—यथा शकुनि-पक्षिविशेषो लावकादिकः पक्षरं नातिवर्तन्ते पौनःपुन्येन भ्रान्त्वा तत्रैव वर्तते, एवं तेऽप्येवंभूता-भ्युपगमवादिनस्तदापादितकर्मबन्धनं नातिवर्तन्ते न वा न्रोटयन्ति ।

ते च स्वाग्रहाभिमानग्रहग्रस्ता नैतद्वक्ष्यमाणं विप्रतिवेदयन्ति न सम्यक् जानन्ति, तद्यथा-इयं क्रिया-सदनुष्ठानरूपेयं चाक्रिया-तद्विपरीतेत्येवं स्वाग्रहिणो नान्यत् शोभनशोभनं वा यावदयमनर- क इत्येवं सदसद्विवेकरहितत्वान्नावधारयन्ति, एवमेव यथाकथश्चित्ते विरूपरूषैः कर्मसमारम्भैः-नानाप्रकारैः सावद्यानुष्ठानैर्द्रव्योपार्जनोपायभूतैर्द्रव्यमुपादाय विरूपरूपान्क्रामभोगा-नुद्यावचान्समाचरन्ति भोजनाय-उपभोगार्थमित्येवमनार्यास्ते विरुद्धं मार्गं प्रतिपन्ना विप्रतिपन्ना न सम्यग्वादिनो भवन्ति, तथाहि –

सर्वमीश्वरकर्तृकमित्यत्राभ्युपगमे किमसावीश्वरः स्वत एवापरान् क्रियासु प्रवर्त ते उतापरेण प्रेरितः ?, तत्र यद्याद्यः पक्षस्तदा तद्वदन्येषामपि स्वत एव क्रियासु प्रवृत्तिर्भविष्यति किमन्तर्गडुनेश्वर- परिकल्पनेन ?, अथासावप्यपरप्रेरितः, सोऽप्यपरेण सोऽप्यरेणेत्येवमन-वस्थालता नभोमण्डल- मालिनी प्रसर्पति । किश्च असावीश्वरो महापुरुषतया वीतरागतोपेतः सन्नेकान्नरकयोग्यासु क्रियासु प्रवर्तयत्यपरांस्तु स्वर्गापवर्गयोग्यास्विति ?, अथ ते पूर्वशुभाशुभाचरितोदयादेव तथाविधासुक्रियासुप्रवर्तन्ते, सतुनिमित्तमात्रम्, तदपिनयुक्तिसंगतं, यतः प्राक्तनाशुभप्रवर्तनमपि तदायत्तमेव, तथा चोक्तम् –

अज्ञो जन्तु'' रित्यादि, अथ तदपि प्राक्तनमन्थेन प्राक्तनतरेण कारितमिति, एवमना-दिहेतुपरम्परेति, एवं च सति तत एव शुभाशुभे स्थाने भविष्यतः किमीश्वरपरिकल्पनेन ?, तथा चोक्तम् –

॥ ९ ॥ "शस्त्रोष

''शस्त्रोषधादिसंबन्धाचैत्रस्य व्रणरोहणे ।

असंबद्धस्य किं स्थाणोः, कारणत्वं न कल्प्यते ? ।।

इत्यादि । यद्योक्तं-सर्वं तनुभुवनकरणादिकं बुद्धिमत्कारणपूर्वकं संस्थानविशेषत्वात् देवकुलादिवदिति, एतदपिन युक्तिसंगतं, यत एतदपि साधनं न भवदभिप्रेतमीश्वरं साधयति, तेन सार्धं व्याप्तयसिद्धेः, देवकुलादिके ध्ष्टान्तेऽनीश्वरस्यैव कर्तृत्वेनाभ्युपगमात्, न च संस्थान-शब्दप्रवृत्तिमात्रेण सर्वस्य बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वं सिध्यति, अन्यथाऽनुपपत्तिलक्षणस्य साध्य-साधनयोः प्रतिबन्धस्याभावात्, अथाविनाभावमन्तरेणैव संस्थानमात्रदर्शनात्साध्यसिद्धिः स्याद्, एवं च सत्यतिप्रसङ्गः स्यात्, उक्तं च –

11911

"अन्यथा कुम्भकारेण, मृद्विकारस्य कस्यचित् । घटादेः करणात्सिद्धयेद्वल्मीकस्यापि तत्कृतिः ॥ इत्यादि । न चेश्वरकर्तृत्वे जगद्वैचित्र्यं सिध्यति, तस्यैकरूपत्वादित्युक्तप्रायमिति । आत्माद्वैतपक्षस्त्वत्यन्तमयुक्तिसंगतत्वाञ्चाश्रयणीयः, तथाहि-तत्र न प्रमाणं न प्रमेयं न प्रतिपाद्यं न प्रतिपादको न हेतुर्न ६ष्टान्तो न तदाभासो भेदेनावगम्यते, सर्वस्यैव जगत एकत्वं स्याद् आत्मनोऽभिन्नत्वात्, तदभावेचकः केन प्रतिपाद्यते ? इत्यप्रणयनमेवशास्त्रस्य, आत्मनश्चैकत्वा-तत्कार्यमय्येकाकारमेव स्यादित्यतो निर्हेतुकं जगद्वैचित्र्यं, तथा च सति---

11 9 11 ''नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भावानां, कादाचित्कत्वसंभवः ।।

इत्यादि।तदेवमीश्वरकर्तृत्वमात्माद्वैतपक्षश्चयुक्तिभिर्विचार्यमाणो न कथश्चिद्घटां प्राञ्चति, तथापि एते स्वदर्शनमोहमोहितास्तजातीयाहुःखात् शकुनि पञ्चरादिव नातिमुच्यन्ते, विप्रतिपन्नाश्च तस्रतिपादिकाभिर्युक्तिभिस्तदेव स्वपक्षं प्रतियन्ति श्रद्दधतीति पूर्वन्नेयं यावत् 'नो हव्वाए नो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसण्ण'त्ति इत्ययं तृतीयः पुरुषजात ईश्वरकारणिक इति।स ह्येवमाह

११९॥ ''यस्य बुद्धिर्न लिप्येत, हत्वा सर्वमिदं जगत्। आकाशमिव पड्डेन, नासौ पापेन लिप्यते।

इत्याद्यसमञ्जसभाषितया त्यक्त्वा पूर्वसंयोगमप्राप्तो विवक्षितं स्थानमन्तराल एव कामभोगेषु मूच्छितो विषण्ण इत्यवगन्तव्यमिति ।। साम्प्रतं चतुर्थपुरुषजातमधिकृत्याह-

मू. (६४४) अहावरे चउत्थे पुरिसजाए नणयतिवाइएति आहिञड, इह खलु पाईणं वा ६ तहेव जाव सेणावइपुत्ता वा, तेसिं च णं एगतीए सङ्ढी भवड, कामं तं समणा य माहणा य संपहारिंसु गमणाए जाव मए एस धम्मे सुअक्खाए सुपन्नत्ते भवड ।

इह खलु दुवे पुरिसा भवंति-एगे पुरिसे किरियमाइक्खइ एगे पुरिसे नोकिरियमाइक्खइ, जे य पुरिसे किरियमाइक्खइ जे य पुरिसे नोकिरियमाइक्खइ दोवि ते पुरिसा तुल्ला एगडा, कारणमावन्ना।

बाले पुण एवं विप्पडिवेदेंति कारणमावन्ने अहमंसि दुक्खामि वा सोयामि वा जूरामि वा तिप्पामि वा पीडामि वा परितप्पामि वा अहमेयमकासि परो वा जं दुक्खइ वा सोयइ वा जूरइ वा तिप्पइ वा पीडइ वा परितप्पइ वा परो एवमकासि, एवं से बाले सकारणं वा परकारणं वा एवं विप्पडिवेदेंति कारणमावन्ने ।

मेहावी पुन एवं विष्पडिवेदोंते कारणमावन्ने-अहमंसि दुक्खामि वा सोयामि वा जूरामि वा तिष्पामि वा पीडामि वा परितण्णमि वा, नो अहं एवमकासि, परो वा जं दुक्खइ वा जाव परितप्पइ वा नो परो एवमकासि, एवं से मेहावी सकारणं वा परकारणं वा एवं विष्पडिवेदेंति कारणमावन्ने, से बेमि पाईणं वा ६ जे तसथावरा पाणा ते एवं संघायमागच्छंति ते एवं विपरियासमावज्ञंति ते एवं विवेगमागच्छंति ते एवं विह्राणमागच्छंति ते एवं संगतियंति उवेहाए, नो एवं विष्पडिवेदेति, तं जहा-किरियाति वा जाव निरएति वा अनिरएति वा, एवं ते विरूवरूवेहिं कम्पसमारंभेहिं विरूवरूवाइं कामभोगाइं समारभंति भोयणाए ।

एवमेव ते अनारिया विष्पडिवन्ना तं सद्दहमाणा जाव इति ते नो हव्वाए नो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसण्णा । चउत्थे पुरिसजाए नियइवाइएत्ति आहिए ।। इद्येते चत्तारि पुरिसजाया नानापन्ना नानाछंदा नानासीला नानादिष्ठी नानारुई नानारंभा नानाअज्झवसाणसंजुत्ता पहीणपुट्वसंजोगा आरियं मग्गं असंपत्ता इति ते नो हव्वाए नो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसण्णा

**ष्ट्र. अय** तृतीयपुरुषादनन्तरमपरश्चतुर्थः पुरुष एव पुरुषजातो नियतिवादिक आख्यायते-प्रतिपाद्यते, सचैवमाह-नात्र कश्चित्कालेश्वरादिकः कारणं नापि पुरुषकारः, समानक्रियाणामपि कस्यचिदेव नियतिबलादर्थसिद्धेः, अतो नियतिरेव कारणम्, उक्तं च –

ll 🤋 ll''प्राप्तव्यो नियतिबलाश्रयेण योऽर्थः, सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुभो वा ।

भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने, नाभाव्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥

इत्यादि ॥ 'इह खलु पाईणं' इत्यादिको ग्रन्थः प्रागवन्नेतव्यो यावदेष धर्मो-नियतिवादलपः स्वाख्यातः सुप्रज्ञप्तो भवतीति ॥ स च नियतिवादी स्वाभ्युपगमं दर्शयितुमाह-'इह खलु दुवे पुरिसा भवंती'त्यादि, 'इह' अस्मिन् जगति खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे, द्वौ पुरुषौ भवतः, तत्रैकः क्रियामाख्याति, क्रिया हि देशादेशान्तरावाप्तिलक्षणा पुरुषस्य भवति, न कालेश्वरादिना चोदितस्य भवति, अपितु नियतिप्रेरितस्य, एवमक्रियाऽपि । यदि तावस्वतन्त्रौ क्रियावादमक्रियावादं च समाश्रितौ तौ द्वावपि नियत्यधीनत्वातुल्यौ, यदि पुनस्तौ स्वतन्त्रौ भवतस्ततः क्रियाऽक्रियाभेदान्न तुल्यौ स्यातामिति, अत एकार्थविककारणापन्नत्वादिति, नियतिवशेनैव तौ नियतिदमनियतिवादं चाश्रिताविति भावः । उपलक्षणार्थत्वाच्चास्यान्योऽपि यः कश्चित्कालेश्वरादिपक्षान्तरमाश्रयति सोऽपि नियतिचोदित एव द्रष्टव्य इति ।

साम्प्रतं नियतिवादी परतोद्धिभावयिषयाऽऽह-'बालः' अज्ञः पुरुषकारकालेश्वर-वादीत्यादिकः, पुनरितिविशेषणार्थः, तदेव दर्शयति-'एव' मितिवक्ष्यमाणनीत्या 'विप्रतिवेदयति' जानीते कारणमापन्नः सुखदुःखयोः सुकृतदुष्कृतयोर्वा स्वकृत एव पुरुषकारः कालेश्वरादिर्वा कारणमित्येवमभ्युपपन्नो नान्यन्नियत्यादिकं कारणमस्तीति, तदेवाह-तद्यथा-योऽहमस्मि 'दुक्खामि'ति शारीरंदुःखमनुभवामितथा शोचामि-इष्टनिष्टवियोगसंप्रयोगकृतं शोकमनुभवामि, तथा 'तिप्पामि'त्ति शारीरबलंक्षरामि, तथा 'पीडामि'त्ति सबाह्याभ्यन्तरया पीडया पीडामनुभवामि, तथा 'तिप्पामि'त्ति शारीरबलंक्षरामि, तथा 'पीडामि'त्ति सबाह्याभ्यन्तरया पीडया पीडामनुभवामि, तथा 'परितप्पामि'त्ति शारीरबलंक्षरामि, तथा 'पीडामि'त्ति सबाह्याभ्यन्तरया पीडया पीडामनुभवामि, तथा 'परितप्पामि'त्ति शारीरबलंक्षरामि, तथा 'पीडामि'त्ति सबाह्याभ्यन्तरया पीडया पीडामनुभवामि, तथा 'परितप्पामि'त्ति परितापमनुभवामि, तथा 'जूरामि'त्ति अनार्यकर्मणि प्रवृत्तमात्मानं गर्हामि, अनर्थावाप्तौ विसूरयामीत्यर्थः, तदेवं यदहं दुःखमनुभवामि तदहमेवाकार्षं, परपीड्या कृतवानस्मीत्यर्थः, तथा परोऽपि यद्दुखशोकादिकमनुभवति मयि वाऽऽपादयति तत्स्वयमेव कृतमिति, तदेव दर्शयति-'परो वे'त्यादि, तथा परोऽपि यन्मां दुःखयति शोचयतीत्यादिप्राग्वेत्रेयं तत्सर्वमहमकार्षमित्येवं द्वाभ्यामाकलितोऽज्ञो वा बाल एवं 'विप्रतिवेदयति' जानीते स्वकारणं वा परकारणं वा सर्वं दुःखादि पुरुषकारकृतमिति जानीते एवं पुरुषकारकारणमापन्न इति ।

या परफारण या सेय पु.खार्य पुरुषकारकृतामात जानात एव पुरुषकारकारणमापत्र इति व तदेवंनियतिवादी पुरुषकारकारणवादिनो बालत्वमापाद्य स्वमतमाह-मेधा-मर्यादा प्रज्ञा वा तद्वान् मेघावी-नियतिवादपक्षाश्रयी एवं विप्रतिवेदयति-जानीते, कारणमापत्र इति नियतिरेव कारणं सुखाद्यानुभवस्य, तद्यथा-योऽहमस्मि दुःखयामि शोचयामि तथा 'तिप्पामि'त्ति क्षरामि 'पीडामि'त्ति पीडामनुभवामि 'परितप्पामि'त्ति परितापमनुभवामि, नाहमेवमकार्षं दुःखम्, अपि तु नियतित एवैतन्मय्यागतं, न पुरुषकारादिकृतं, यतो न हि कस्यचिदात्माऽनिष्टो येनानिष्टा दुःखोत्पादादिकाः क्रियाः समारभते, नियत्यैवासावनिच्छत्रपितत्कार्यते येनदुःखपरम्पराभाग्भवति, कारणमापन्न इति परेऽप्येवमेव योजनीयम् । एवं सति नियतिवादी मेघावीति सोल्लण्ठमेतत्, स किल नियतिवादी ६ष्टं पुरुषकारं परित्यज्या६ष्टनियतिवादाश्रयेण महाविवेकीत्येवमुल्लण्ठयते, स्वकारणं परकारणं च दुःखादिकमनुभवत्रियतिकृतमेतदेवं विप्रतिवेदयति-जानाति नात्मकृतं नियतिकारणमापन्नं, कारणं चात्रैकत्यासदनुष्ठानरत्तस्यापि न दुःखमुत्पद्यते परस्य तु सदनुष्ठायिनोऽपितद्भवतीत्यतोनियतिरेवकर्त्रीति। तदेवंनियतिवादे स्थितेपरमपियत्किञ्चित्तत्सर्वं नियत्यधीनमिति दर्शयितुमाह –

'से बेमी' त्यादि, सोऽहं नियतिवादी युक्तितो निश्चित्य 'ब्रवीमी'ति प्रतिपादयामि ये केचन प्राच्यादिषु दिक्षु त्रस्यन्तीति त्रसा-द्वीन्द्रियादयः स्थावराश्च-पृथिव्यादयः प्राणाः-प्राणिनस्ते सर्वेऽप्येवं नियतित एवौदारिकादिशरीरसंबन्धमागच्छन्ति, नान्येन केनचित्कर्मादिना शरीरं प्राह्यन्ते, तथा बालकुमारयौवनस्थविरवृद्धावस्थादिकं विविधपर्यायं नियतित एवानुभवन्ति, तथा नियतित एव 'विवेकं' शरीरात्पृथग्भावमनुभवन्ति, तथा नियतित एव विविधं विधानम्-अवस्थाविशेषं कुब्जकाणखञ्जवामनकजरामरणरोगशोकादिकं, बीभत्समागच्छन्ति, तदेवं ते प्राणिनस्त्रसाः स्यावरा 'एवं' पूर्वोक्तया नीत्या संगतिं यान्ति-नियतिमापन्ना नानाविधविधानभाजो भवन्ति, त एव वा नियतिवादिनः 'संगइयं'ति नियतिमाश्रित्य 'तदुत्प्रेक्षया' नियतिवादोत्प्रेक्षया यक्तिञ्चनकारितया परलोकाभीरवो 'नो' नैव एतद्वक्ष्यमाणं विप्रतिवेदयन्ति-जानन्ति, तद्यधा-क्रिया-सदनुष्ठानरूपा अक्रिया तु-असदनुष्ठनरूपा इत्यादि यावदेवं ते नियतिवादिनस्तदुपरि सर्वं रोषजातं प्रक्षिप्य विरूपरूपैः कर्मसमारम्भैर्विरूपरूपान् कामभोगान् भोजनाय-उपभोगार्थं सरमारभन्त इति ।

तदेवमेव-पूर्वोक्तया नीत्या तेऽ नार्या विरूपं नियतिमार्गं प्रतिपन्ना विप्रतिपन्नाः, अनार्यत्वं पुनस्तेषां निर्युक्तिकस्यैव नियतिवादस्य समाश्रयणात्, तथाहि-असौ नियति किं स्वत एव नियतिस्वभावा उतान्ययां नियत्या नियम्यते ? किंचातः ?, तत्र यद्यसौ स्वयमेव तथास्वभावा सर्वपदार्थानामेव तथास्वभावत्वं किं न कल्प्यते ?, किं बहुदोषया नियत्या समाश्रितया ? । अथान्यया नियत्या तथा नियम्यते, साऽप्यन्यया साऽप्यन्ययेत्येवमनवस्था । तथा नियतेः स्वभावत्वान्नियतस्वभावयाऽनयाभवितव्यं न नानास्वभावयेति, एकत्वाच्च नियतेस्तकार्येणाप्येका-कारेणैव भवितव्यं, तथा च सति जगद्वैचित्र्याभावः, न चैतद्दुष्टमिष्टं वा। तदेवं युक्तिभिर्विचार्यमाणा नियतिर्न कथश्चिद् घटते, यदप्युक्तंद्वावपि तौ पुरुषौ क्रियाक्रियावादिनौ तुल्यौ, एतदपि प्रतीतिबाधितं, यतस्ययोरेकः क्रियावाद्यपरस्वक्रियावादीति कथमनयोस्तुल्यत्वम्, अथैकया नियत्या तथानियतत्वात्तुल्यता अनयोः, एतच्च निरन्तराः सुहृदः प्रत्येष्यन्ति, नियतेरप्रमाणत्वात्त्, अप्रमाणत्वं च प्राग्लेशतः प्रदर्शितमेव, यदप्युक्तं शुभमशुभं वा तदिहोपभुज्यते, स्वकृतकर्मफलेश्व-रत्वादसुमतां, तथा चोक्तं –

| 11 9 11 | 'यदिह क्रियते कर्म, तत्परत्रोपभुज्यते ।                |
|---------|--------------------------------------------------------|
|         | मूलसिक्तेषु वृक्षेषु, फलं शाखासु जायते ।।              |
| 11211   | (तथा)'यदुपात्तमन्यजन्मनि शुभशुभमं वा स्वकर्म परिणत्या। |
|         | तच्छक्यमन्यथा नो कर्तु देवासुरैरपि हि ॥'               |

तदेवंतेनियतिवादिनोऽनार्या विप्रतिनपन्नास्तमेव निर्युक्तिकं नियतिवादंश्रद्दधानास्तमे च प्रतीयन्ते इत्यादि तावन्नैयं यावदन्तरा कामभोगेषु विषण्णा इति चतुर्थ पुरुषजातः समाप्तः साम्प्रतमुपसंजिधृक्षुराह-'इत्येते' पूर्वोक्तास्तज्जीवतच्छरीरपञ्चमहाभूतेश्वरकर्तृत्वनियति यादपक्षाश्रयिणश्चत्वारः पुरुषा नानाप्रकारा प्रज्ञा-मतिर्येषां ते तथा नाना-भिन्नश्छन्दः-अभिप्रार येषां ते तथा, नानाप्रकारं शीलम्-अनुष्ठानं येषां ते तथा, नानारूपा ६प्टिः दर्शनं येषां ते तथ नानारूपा रूचि-चेतोऽभिप्रायो येषां ते तथा, नानाप्रकार आरम्भो-धर्मानुष्ठानं येषां ते तथा नानाप्रकारेण-परस्परभिन्नेनाध्यवसायेन संयुक्ता धर्मार्थमुद्यताः, प्रहीणः-परित्यक्तः पूर्वसंयोगे मातृपितृकलत्रपुत्रसंबन्धो यैस्वे तथा --

तथा आराद्यातः सर्वहेयधर्मेर्भ्य इत्यार्यो मार्गे निर्दोषः पापलेशासंपृक्तस्तमार्यं मार्गमसंप्राप्त इति पूर्वोक्तया नीत्या ते चत्वारोऽपि नास्तिकादयो 'नो हव्वाए' इति परित्यक्तत्वान्माता पित्रादिसंबन्धस्य धनधान्यहिरण्यादिसंचयस्य च नैहिकसुखमाजो भवन्ति, तथा 'नो पाराए'त्ति असंप्राप्तत्वादार्यस्य मार्गस्य सर्वोपाधिविशुद्धस्य प्रगुणमोक्षपद्धतिरूपस्य न संसारपारगामिन भवन्ति, न परलोकसुखमाजो भवन्तीति, कित्वन्तराल एव गृहवासार्यमार्गयोर्मध्यवर्तिन ए कामभोगेषु 'विषण्णा' अध्युपपन्ना दुष्पारपङ्कमग्ना इव करिणो विषीदन्तीति स्थितम् ।

उक्ताः परतीर्थिकाः, साम्प्रतं लोकोत्तरं भिक्षावृत्तिं भिक्षुं पश्चमं पुरुषजातमधिकृत्याह मू. (६४५) से बेमि पाईणं वा ६ संतेगतिया मणुस्सा भवंति, तंजहा-आरिया वेगे अनारिय वेगे उञ्चागोया वेगे नीया गोया वेगे कायमंता वेगे हस्समंता वेगे सुवन्ना वेगे दुवन्ना वेगे सुरूव वेगे दुरूवा वेगे, तेसिं च णं जणजाणवयाई परिग्गहियाई भवंति, तं० अप्पयरा वा मुज़यरा वा तहप्पगारेहिं कुलेहिं आगम्प अभिभूय एगे भिक्खायरियाए समुद्विता सतो वावि एगे नायओ उवगरणं च विप्पजहाय भिक्खायरियाए समुद्विता असतो वावि एगे नायओ य उवगरणं ६ विप्पजहाय भिक्खायरियाए समुट्ठिता ।

जे ते सतो वा असतो वा नायओ य अनायओ य उवगरणं च विष्पजहाय भिक्खायरिवा समुडिता पुव्यमेव तैहिं नायं भवइ, तंजहा-इह खलु पुरिसे अन्नमन्नं ममहाए एवं विष्पडिवेदेति, तंजहाखेत्तं मे वत्थू मे हिरण्णं मे सुवन्नं मे धणं मे धन्नं मे कंसं मे दूसं मे विपुलधणकणगरयण मणिमोत्तियसंखसिलप्पवालरत्तरयणसंतसारसावतेयं मे सद्दा मे रूवा मे गंधा मे रसा मे फास मे, एते खलु मे कामभोगा अहमवि एतेसिं।

से मेहावी पुव्वामेव अप्पणो एवं समभिजाणेज्ञा, तंजहा-इह खलु मम अन्नयरे दुम्खे रोयातंके समुप्पञ्जेजा अनिहे अकंते अप्पिए असुभे अमणुन्ने अमणामे दुक्खे नो सुहे से हंता भयंतारो ! कामभोगाइं मम अन्नयरं दुक्खं रोयातंकं परियाइयह अनिहं अकंतं अप्पियं असुमं अमणुन्नं अमणामं दुक्खं नो सुहं, ताऽहं दुक्खामि वा सोयामि वा जूरामि वा तिप्पामि वा पीडापि वा परितप्पामि वा इमाओ मे अन्नयराओ दुक्खाओ रोगातंकाओ पडिमोयह अनिहाओ अकंताओ अप्पियाओ असुभाओ अमणुन्नाओ अमणामाओ दुक्खाओ नो सुहाओ ।

एवामेव नो ल्ध्ध पुब्बं भवड्, इह खलु कामभोगा नो ताणाए वा नो सरणाए वा, पुरिसेब एगता पुब्विं कामभोगे विष्पजहति, कामभोगा वा एगता पुब्विं पुरिसं विष्पजहति, अन्ने खु कामभोगा अत्री अहमंसि, से किमंग पुण वयं अत्रमन्नेहिं कामभोगेहिं मुच्छामो ? इति संखाए णं वयं च कामभोगेहिं विष्पजहिस्सामो, से मेहावी जाणेझा बहिरंगमेतं, इणमेव उवनीयतरागं।

तंजहा-माया मे पिता मे भाया मे भगिणी मे भज्जा मे पुत्ता मे धूता मे पेसा मे नत्ता मे सुण्हा मे सुहा मे पिया मे सहा मे सयणसंगंधसंथुया मे, एते खलु मम नायओ अहमवि एतेसिं, एवं से मेहावी पुव्वामेव अप्पणा एवं समभिजाणेज्ञा, इह खलु मम अन्नयरे दुक्खे रोयातंके समुप्पज्जेज्ञा अणिड्ठे जाव दुक्खे नो सुहे, से हंता भयंतारो ! नायओ इमं मम अन्नयरं दुक्खं रोयातंकं परिया-इयइ अणिड्ठं जाव नो सुहं, ताऽ हं दुक्खामि वा सोयामि वा जाव परितप्ामि वा ।

इमाओ मे अन्नयरातो दुक्खातो रोयातंकाओ परिमोएह अणिडाओ जाव नो सुहाओ, एवमेव नो लद्धपुव्वं भवइ, तेसिं वावि भयंताराणं मम नाययाणं इमं अन्नयरं दुक्खे रोयातंके समुपञ्जेजा अणिडे जाव नो सुहे, से हंता अहमेतेसिं भयंताराणं नाययाणं इमं अन्नयरं दुक्खं रोयातंकं परियाइयामि अनिहं जाव नो सुहे, मा मे दुक्खंतु वा जाव मा मे परितप्पंतु वा, इमा-ओ णं अन्नयराओ दुक्खातो रोयातंकाओ परिभोएमि अणिडाओ जाव नो सुहाओ, एवमेव नो लद्धपुव्वं भवइ ।

अन्नरस दुक्खं अन्नो न परियाइयति अन्नेण कडं अन्नो नो पडिसंवेदेति पत्तेयं जायति पत्तेयं मरइ पत्तेयं चयइ पत्तेयं उववज्रइ पत्तेयं झंझा पत्तेयं सन्ना पत्तेयं मन्ना एवं विन्नू वेदणा, इह खलु नातिसंजोगा नो ताणाए वा नो सरणाए वा, पुरिसे वा एगता पुळ्वि नातिसंजोए विप्पजहति, नातिसंजोगा वा एगता पुळ्वि पुरिसं विप्पजहंति, अन्ने खलु नातिसंजोगा अन्नो अहमंसि, से किमंग पुण वयं अन्नमन्नेहिं नातिसंयोगेहिं मुच्छामो ?, इति संखाए णं वयं नातिसंजोगां विप्पजहिस्सामो।

से मेहावी जाणेज़ा बहिरंगमेयं, इणमेव उवनीयतरागं, तंजहा हत्या मे पाया मे बाहा मे ऊरू मे उदरं मे सीसं से सलं मे सीलं मे वण्णो मे तया मे छाया मे सोयं मे चक्खू मे घाणं मे जिब्बा मे फासा मे ममाइज़इ, वयाउ पडिजूरइ, तंजहा-आउओ बलाओ वण्णाओ तयाओ छायाओ सोयाओ जाव फासाओ सुसंधितो संधी विसंधीभवइ, बलियतरंगे गाए भवइ, किण्हा केसा पलिया भवंति।

तंजहा-जंपि य इमं सरीरगं उरालं आहारोवइयं एयंपि य अनुपुव्वेणं विष्पजहियव्वं भविस्सति, एयं संखाए से भिक्खू भिक्खायरियाए समुडिए दुह्रओ लोगं जाणेज्ञा, तं जीवा चेव अजीवा चेव, तसा चेव थावरा चेव ।।

**ष्ट्र.** याध्कामभोगेष्वसक्तः सन्नन्तरा नोऽवसीदति पद्मवरपौण्डरीकोद्धरणाय च समर्थो भवति तदेतदहं व्रवीमीति । अस्य चार्थस्योपदर्शनाय प्रस्तावभारचयन्नाह-प्राचीनादिकामन्यतरां दिशमुद्दिश्यैके केचन मनुष्याः 'सन्ति' भवन्ति, तद्यथा-आर्या-आर्यदेशोत्पन्ना मगधादिजन-पदोद्भवाः, तथा 'अनार्या' शकयवनादिदेशोद्भवाः, तथा च 'उच्चैर्गोत्रोद्भवा' दृश्वाकुह-रिवंशादि कुलोद्भवाः, तथा 'नीचैर्गोत्रोद्भवा' वर्णापसदसंमूताः, तथा 'कायवन्तः' प्रांशवः, तथा 'द्रस्वा' वामनकादयः, तथा 'सुवर्णा दुर्वर्णा' सुरूपा वा एके केचन कर्मपरवशा भवन्ति, तेषांचार्यादीनां 'ण' मिति वाक्यालङ्कारे 'क्षेत्राणि' शालिक्षेत्रादीनि 'वास्तूनि' खातोच्छिता- दीनि तानि 'परिगृहीतानि' स्वीकृतानि भवन्ति, तान्येव विशिनष्टि-'अल्पतराणि' स्तोकतराणि वा प्रभूततराणि वा भवन्ति ।

तथा तेषामेव च जनजानपदाः परिगृहीता भवन्ति, तेऽप्यल्पतराः प्रभूततरा वा भवेयुः, तेषु चार्यादिविशेषणविशिष्टेषु तयाप्रकारेषु कुलेष्वागम्यैवंभूतानि गृहाणि गत्वा तथाप्रकारेषु वा कुलेषु 'आगम्य' जन्म लब्ध्वाऽभिभूय च विषयकषायादीन् परीषहोपसर्गान् वा सम्यगुत्यानेनोत्याय प्रव्रज्यां गृहीत्वैके केचन तथाविधसत्त्वन्तो भिक्षाचर्यायां सम्यगुत्थिताः समुत्थिताः तथा 'सतो' विद्यामानानपि वा एके केचन महासत्त्वोपेता 'ज्ञातीन्' स्वजनान् तथा 'उपकरणं च' कामभोगाङ्गं धनधान्यहिरण्यादिकं विविधं प्रकर्षेण 'हित्वा' त्यक्त्वा भिक्षाचर्यायां सम्यगुत्थिताः, असतो वा ज्ञातीनुपकरणं च विप्रहाय भिक्षाचर्यायामेके केचनापगतस्वजनविभवाः समुत्थिताः ।

ये ते पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टा भिक्षाचर्यायामभ्युद्यताः पूर्वमेव-प्रव्रज्याग्रहणकाल एव तैरेतज्ज्ञातं भवति, तद्यथा-'इह' जगति खलुर्वाक्यालङ्कारे अन्यदन्यद्वस्तूद्दिश्य ममैतद्भोगाय भविष्यतीति, एवमसौ प्रव्रज्यां प्रतिपन्नः प्रविव्रजिषुर्वा 'प्रवेदयति' जानात्येवं परिच्छिनत्ति, तद्यधा-'क्षेत्रं' शालिक्षेत्रादिकं 'वास्तु' खातोच्छितादिकं 'हिरण्यं' धर्मलाभादिकं 'सुवर्णं' कनकं 'धनं' गोमहिष्यादिकं 'धान्यं' शालिगोधूमादिकं 'कांस्यं' कांस्यपात्रादिकं तथा 'विपुलानि' प्रभूततराणि धनकनकरत्नमणिमौक्तिकानि 'संखशिल'त्ति मुक्तशैलादिकाः शिलाः 'प्रवालं' विद्रुमं, यदिवा-'सिलप्पवालं'तिश्रिया युक्तं प्रवालं श्रीप्रवालं वर्णादिगुणोपेतं तथा 'त्तिरयणं'ति रक्तरत्नं-पद्मरागादिकं तथा 'सत्सारं' शोभनसारमित्यर्थः शूलमण्यादिकं, तथा 'स्वापतेयं' रिक्थं द्रव्यजातं, सर्वमेतत्पूर्वोक्तं 'मे' ममोपभोगाय भविष्यति, तथा 'शब्दा' वेण्वादयो 'रूपाणि' अङ्गनादीनि 'गन्धाः' कोष्ठपुटादयः 'रसा' मधुरादयः मांसरसादयो वा 'स्पर्शा' मृद्वादयः, एते सर्वेऽपि खलु मे कामभोगाः, अहमप्येषां योगक्षेमार्थं प्रभविष्यामीत्येवं संप्रधार्य ।

स मेघावी पूर्वमेवात्मानं विजानीयाद् एवं पर्यालोचयेत्, तद्यथा-'इह' संसारे खलुशब्दोऽव-धारणे, इहैव-अस्मिन्नेव जन्मनि मनुष्यभवे वा ममान्यतरदुखं-शिरोवेदनादिकं आतङ्को वाऽऽशु जीवितापहारी शूलादिकः समुत्यदते, तमेव विशिनष्टि-अनिष्टः अकान्तः अप्रियः अशुभोऽमनोज्ञोऽ-यनामयतीत्यवनामः-पीडाविशेषकारी दुःखरूपो यदिवा न मनागमनाक् 'मे' मम नितरामित्यर्थः दुःखयतीति दुःखं, पुनरपि दुःखोपादानमत्यन्तदुःखप्रतिपादनार्थं सुखलेशस्यापि परिहारार्थं च, 'नो' नैव शुभः, अशुभकर्मविपाकापादितत्वादिति । अत्र च यदुक्तमपि पुनरुच्यते तदत्यादरव्यापनार्थं तद्विशेषप्रतिपादनार्थं चेति, तदेवंभूतं दुःखं रोगातङ्कं वा 'हन्त' इति खेदे भयात्रातारो यूयं क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यादिकाः परिग्रहविशेषाः शब्दादयो वा विषयाः तथा हे भगवन्तः ! कामभोगा यूयं मया पालिताः परिगृहीताश्च ततो यूयमपीदं दुःखं रोगातङ्कं वा 'परियाइयह'त्ति विभागशः परिगृहीत यूयम्, अत्यन्तपीडयोद्विग्नः पुनस्तदेव दुःखं रोगातङ्कं वा वशेषणद्वारेणोद्यारयति-अनिष्टमप्रियमकान्तमशुभममनोज्ञममनाग्भूतभूतमवना- मकं वा दुःखमेवैतत् ततोऽशुभमित्येवंभूतं ममोरान्नं यूयं विभजत अहमनेनातीव दुःखामीति दुःखित इत्यादि पूर्ववन्नेयमिति, अतोऽमुष्मान्मामन्यतरस्मादुःखाद्रोगातङ्काद्वा प्रतिमोचयतः यूयम्, अनिष्टादेविशेषणानि तु पूर्ववद्व्याख्येयानि ।

Jain Education Internationa

प्रथमं प्रथमान्तानि पुनर्द्वितीयान्तानि साम्प्रतं पश्चम्यन्तानीति । न चायमर्थस्तेन दुःखितेन 'एतमेवे'ति यथा प्रार्थितस्तथैव लब्धपूर्वो भवति, इदमुक्तं भवति न हि ते क्षेत्रादयः परिग्रहविशेषा नापि शब्दादयः कामभोगास्तं दुःखितं दुःखाद्विमोचयन्तीति ।। एतदेव लेशतो दर्शयति-'इह' अस्मिन् खलु वाक्यालङ्कारे ते कामभोगा अत्यन्तमभ्यस्ता न 'तस्य' दुःखितस्य न्नाणाय शरणाय वा भवन्ति, सुलालितानामपि कामभोगानां पर्यवसानं दर्शयितु- माह-'पुरिसो वा' इत्यादि, पुरिशयनात्पुरुषः-प्राणी 'एकदा' व्याध्युत्पत्तिकाले जराजीर्णकाले वाऽन्यस्मिन्वा राजाद्युपद्रवे 'तान्' कामभोगान् परित्यजति, स वा पुरुषो द्रव्याद्यभावे तैः कामभोगैर्विषयोन्भुखोऽपि त्यज्यते, सचैवमवधारयति-'अन्ये' मत्तोभिन्नाः खल्वमी कामभोगाः, तेभ्यश्चान्योऽहमस्मि। तदेवं व्यवस्थिते ''किमित वयं पुनरेतेष्वनित्येषु परभूतेष्वन्येषु कामभोगेषु मूर्च्छां कुर्म'' इत्येवं केचन महापुरुषाः 'परिसंख्याय' सम्यग् ज्ञात्वा कामभोगान् वयं 'विप्रजहिष्यामः' त्यक्ष्याम् इत्येवमध्यवसायिनो भवन्ति ।

पुनरपरं चैराग्योत्पत्तिकारणमाह-'से मेहावी' स 'मेघावी' सश्चतिकः एतज्ञानीयात्, तद्यया-यदेतत्क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णशब्दादिविषयादिकंदुःखपरित्राणायन भवतीत्युपन्यस्तं तदेतद्वााह्यतरं वर्तते, इदमेव चान्यद्वक्ष्यमाणम् 'उपनीततरम्' आसन्नतरं वर्तते, तद्यथा-माता पिता भ्राता भगिनीत्यादयो ज्ञातयः पूर्वापरसंस्तुता एते खलु ममोपकाराय ज्ञातयो भविष्यन्ति, अहमप्येतेषां स्नानभोजनादिनोपकरिष्यामीत्येवं स मेघावी पूर्वमेवात्मनैवं समभिजानीयादित्यादि, एवं पर्यालोचयत्कल्पितवानिति वा, एतदध्यवसायी चासौ स्यादिति दर्शयितुमाह-'इह खलु' इत्यादि 'इह' अस्मिन भवे मम वर्तमानस्यानिष्टादिविशेषणविशिष्टो दुःखातङ्कः समुत्यचेत ततोऽसौ तदुःखदुःखितो ज्ञातीनेवमभ्यर्थयेत्, तद्यथा-इमं ममान्यतरं दुःखातङ्कयुर्त्वां परिगृण्हीत यूयमहम-नेनोत्पन्नेन दुःखातङ्केन पीडयिष्यामीत्त्यतोऽमुष्मान्मां परिमोचयत यूयमिति, न चैतत्तेन दुःखितेन लब्धपूर्वं भवति, न हि ते ज्ञातयस्तं दुःखान्मोचयितुमलमिति भावः, नाप्यसौ तेषां दुःखमोचनायालमिति दर्शयितुमाह-'तेसिं वावी'त्यादि, सर्वं प्राग्वद्योजनीयं, यावदेवमेव नो लब्धपूर्वं भवतीति, किमित्येवं नोपलब्धपूर्वं भवतीत्याह –

'अन्नस्स दुक्ख'मित्यादि सर्वस्थैव संसारोदरविवरवर्तिनोऽसुमतः स्वकृतकर्मोदयाद्य-दुःखमुत्यद्यते तदन्यस्य संबन्धि दुःखमन्यो-मातापित्रादिकः कोऽपि न प्रत्यापिबति, न तस्मात्पुत्रादेर्दुखेनासह्येनात्यन्तपीडिताः स्वजना नापि तद्दुःखमात्मनि कर्तुमलं, किमित्येव-माशङ्कयाह-'अन्नेणकड'मित्यादि, 'अन्येन' जन्तुना कषायवशगेन इन्द्रियानुकूलतया मोगाऽ-भिलाषिणाऽज्ञानावृतेन मोहोदयवर्तिनायत्कृतं कर्मतदुदयमन्यः प्राणी नो प्रतिसंवेदयति-नानुभ-वति, तदनुभवने ह्यकृतागमकृतनाशौ स्यातां, न चेमौ युक्तिसंगतौ, अतो यधेन कृतं तत्सर्वं स एवानुभवति, तथा चोक्तम् —

II 9 II ''परकृतकर्मणि यस्पान्न क्रामति संक्रमो विभागो वा I तस्पात्सत्त्वानां कर्म यस्य यत्तेन तद्वेद्यम् II

यस्मात्स्वकृतकर्मफलेश्वरा जन्तवस्तस्मादेतद्भवतीत्याह-'पत्तेय'मित्यादि, एकमेकंप्रति प्रत्येकं स्वोऽप्यसुमान् जायते, तथा क्षीणे चायुषि प्रत्येकमेव प्रियते, उक्तं च –

## ''एकस्य जन्ममरणे गतयश्च शुभाशुभा भवावर्ते । तस्मादाकालिकहितमेकेनैवात्मनः कार्यम् ।।

इति, तथा प्रत्येकं क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णादिकं परिग्रहं शब्दादींश्च विषयान् मातापितृ-कलत्रादिकं च त्यजति, तथा प्रत्येकमुपपद्यते-युज्यते परिग्रहस्वीकरणतया, तथा प्रत्येकं इंझा-कलहस्तदग्रहणात्कषायाः परिगृह्यन्ते, ततः प्रत्येकमेवासुमता मन्दतीव्रतया कषायोद्भवो भवति, तथा संज्ञानं संज्ञा-पदार्थपरिच्छित्ति, साऽपि मन्दमन्दतरपटुपटुतरभेदायत्येकमेवोपजायते, सर्वज्ञादारतस्तरतमयोगेन मतेर्व्यवस्थितत्वात्, तथा प्रत्येकमेव 'मन्न'त्ति मननं चिन्तनं पर्यालोच-नमितियावत्, तथा प्रत्येकमेव 'विण्णु'त्ति विद्वान्, तथा प्रत्येकमेव 'मन्न'त्ति मननं चिन्तनं पर्यालोच-नमितियावत्, तथा प्रत्येकमेव 'विण्णु'त्ति विद्वान्, तथा प्रत्येकमेव सातासातरूपवेदना-सुखदुःखा-नुभवः, उपसंजिघृक्षुराह-'इति खलु' इत्यादि, 'इति' एवं पूर्वोक्तेन प्रकारेणयतो नान्येन कृतमन्यः प्रतिसंवेदयते प्रत्येकं च जातिजरामरणादिकं ततः खल्वमी ज्ञातिसंयोगाः-स्वजनसंबन्धाः संसारचक्रवाले पर्यटतोऽत्यन्तपीडितस्य तदुद्धरणेन त्राणाय-न त्राणं कुर्वन्ति, नाप्यनागतसंरक्षणतः शरणाय भवन्ति, किमिति?, यतः पुरुष 'एकदा' क्रोधादयादिकाले ज्ञातिसंयोगान् 'विप्रजहाति' परित्यजति, 'स्वजनाश्चन बान्धवा' इति व्यवहारदर्शनात्, ज्ञातिसंयोगा वैकदातदसदाचारदर्शनतः पूर्वमेव तं पुरुषं परित्यजन्ति-स्वयत्त्वन्धादुत्तारयन्ति ।

तदेवं व्यवस्थिते एतद्भावयेत्, तद्यथा-अन्ये खल्वमीज्ञातिसंयोगा मत्तो भिन्ना इत्यरा एभ्यश्चान्योऽहमस्मि । तदेवं व्यवस्थिते किमङ्ग पुनर्वयमन्यैरन्यैर्ज्ञातिसंयोगैर्मूच्छां कुर्म :?, न तेषु मूच्छां क्रियमाणा न्याय्या इत्येवं 'संख्याय' ज्ञात्वा प्रत्याकलय्य वयमुत्पन्नवैराग्या ज्ञाति-संयोगांस्त्यक्ष्याम इत्येवं कृताध्यवसायिनो विदित्तवेद्या भवन्तीति ।

साम्प्रतमन्येन प्रकारेण वैराग्योत्पत्तिकारणमाह-स 'मेघावी' सश्रुतिक 'एतद्' वक्ष्यमाणं जानीयात्, तद्यथा-बाह्यतरमेतत् यज्ज्ञतिसंबन्धनम्, इदमेवान्यदुपनीततरम्-आसन्नतरं, शरीराव-यवानांभिन्नज्ञातिभ्य आसन्नतरत्वात्, तद्यथा-हस्तौ ममाशोकपछवसदृशौ तथा भूजौ करिकराकारौ पुरपुरंजयौ प्रणयिजनमनोरथपूरकौ शत्रुशतजीवितान्तकरौ यथा ममन तथाऽन्यस्य कस्यापीत्थेवं पादावपि पद्मगर्भसुकुमारावित्यादि सुगमं, यावत्स्पर्शा स्पर्शनेन्द्रियं 'ममाति' ममीकरोति, याद्वन्ने नताद्दगन्यस्येति भावः, एतच्च हस्तपादादिकंस्पर्शनेन्द्रियपर्यवसानं शरीरावयवसंबन्धित्वेन विवक्षितं यत्किमपि वयसः परिणामात्-कालकृतावस्थाविशेषात् 'परिजूर्इ'त्ति परिजीर्यते जीर्णतां याति प्रतिक्षणं विशरारुतां याति, तस्मिश्च प्रतिसमयं विशीर्यति शरीरे प्रतिसमयमसौ प्राणी एतस्माद्भ्रश्यति, तद्यथा-आयुषः पूर्वनिबद्धात्समयादिहान्याऽपचीयते, आवीचीमरणेन प्रतिसमयं मरणाभ्युपगमात्, तथा बलादपचीयते, तथाहि-यौवनावस्थायाश्च्यवमाने शरीरके प्रतिक्षणं शिथिलीभवत्सु संधिबन्धनेषु बलादवश्यं भ्रश्यते, तथा वर्णात्त्वचश्छायातोऽपचीयते, अत्र च सनत्कुमारदृष्टान्तो वाच्यः, तथा जीर्यति शरीरे श्रोत्रादीनन्द्रियाणि न सम्यक् स्वविषयं परिच्छेत्तुमलं, तथा चोक्तम् –

11911

''बाल्यं वृद्धिर्वयो मेघा त्वकचक्षुशुक्रविक्रमाः । दशकेषु निवर्तन्ते, मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।।

तथा च विशिष्टवयोहान्यां 'सुसंधितः' सुबद्धः संधि-जानुकूर्परादिको 'विसंधिर्भवति'

11911

विगलितबन्धनो भवतीत्यर्थः, तथा वलितरङ्गाकुलं सर्वतः शिराजालवेष्टितमात्मनोऽपि शरीरमिद-मुद्देगकृद्भवति किंपुनरन्येषां ? , तथा चोक्तम् ।

॥ ९॥ ''वलिसंततमस्थिशेषितं, शिथिलस्नायुवतं कडेवरम् । स्वयमेव पुमान् जुगुप्सते, किमु कान्ताः कमनीयविग्रहाः ? ॥

तथा कृष्णाः केशा वयः परिणामजलप्रक्षालिता धवलतां प्रतिपद्यन्ते, तदेवं वयः परिणा-मापादितसन्मतिरेतद्भावयेत्, तद्यथा- यदपीदं शरीरमुदारं-शोभनावयवरूपोपेतं विशि ग्र-हारोपचितम्, एतदपि मयाऽवश्यं प्रतिक्षणं विशीर्यमाणमायुषः क्षये विप्रहातव्यं भविष्य-तीत्येदवगम्यं शरीरानित्यतया संसारासारतां 'संख्याय' अवगम्य परित्यक्तसमस्तगृहप्रपश्चो निष्किञ्चनतामुपगम्य स भिक्षुर्देहदीर्धसंयमयात्रार्थं भिक्षाचर्यायां समुत्थितः सन् द्विधा लोकं जानीयादिति।

तदेव लोकद्वैविध्यं दर्शयितुमाह तद्यथा-जीवाश्च-प्राणधरणालक्षणास्तद्विपरीताश्चाजीवा-धर्माधर्माकाशादयः, तत्र तस्य भिक्षोरहिंसाप्रसिद्धये जीवान् विभागेन दर्शयितुमाह-जीवा अप्युप-योगलक्षणा द्विधा, तद्यथा-त्रस्यन्तीति त्रसा-द्वीन्द्रिययादयः तथा तिष्ठन्तीति स्थावराः-पृथिवी-कायादयः । तेऽपि सूक्ष्मबादरपर्यात्तकापर्यात्तकादिभेदेन बहुधा द्रष्टव्याः, एतेषु चोपरि बहुधा व्यापारः प्रवर्तते । साम्प्रतं तदुपमर्दकव्यापारकुर्तृन् दर्शयन्नाह-

मू. (६४६) इह खलु गारत्था सारंभा संपरिग्गहा, संतेगतिया समणा माहणावि सारंभा सपरिग्गहा, जे इमे तसा थावरा पाणा ते सयं समारभंति अत्रेणवि समारंभावेति अन्नंपि समारभंतं समनुजाणंति ।

-इह खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगतिया समणा माहणावि सारंभा सपरिग्गहा, जे इमे कामभोगा सचित्ता वा अचित्ता वा ते सयं परिगिण्हंति अन्नेणवि परिगिण्हावेति अन्नंपि परिगिण्हंतं समणुजाणंति।।

इह खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगतिया समणा माहणावि सारंभा सपरिग्गहा, अहं खलु अनारंभे अपरिग्गहे, जे खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगतिया समणावि सारंभा सपरिग्गहा, एतेसिं चेव निस्साए बंभचेरवासं वसिस्सामो, कस्स णं तं हेउं ?, जहा पुव्वं तहा अवरं जहा अवरं तहा पुव्वं, अंजू एते अनुवरया अनुवडिया पुनरवि तःरिसगा चेव।

जे खलु गारत्या सारंभा सपरिग्गहा, संतेगतिया समणा माहणावि सारंभा सपरिग्गहा, दुहतो पावाइं कुव्वंति इति संखाए दोहिवि अंतैहिं अदिस्समाणो इति भिक्खू रीएजा।

. से बेमि पाईणं वा ६ जाव एवं से परिण्णायकम्मे, एवं से ववेयकम्मे, एवं से विअंतकारए भवतीति मक्खायं ।।

**ष्टृ.** 'इह' अस्मिन् संसारे खलुर्वाक्यालङ्कारे गृहम्-अगारं तत्र तिष्ठन्तीति गृहस्थाः, ते च सहारम्भेण-जीवोपमर्दकारिणा वर्तन्त इति सारम्भाः, तथा सह परिग्रहेण-द्विपदचतुष्पद-धनधान्यादिना वर्तन्त इति सपरिग्रहाः, न केवलं त एव अन्येऽपि 'सन्ति' विद्यन्ते एके केचन 'श्रमणाः' शाक्यादयः, ते च पचनपाचनाद्यनुमतेः सारम्भा दास्यादिपरिग्रहाद्य सपरिग्रहाः, तथा ब्राह्मणाश्चैवंविधा एव, एतेषां च सारम्भकत्वं स्पष्टतरं सूत्रेणैव दर्शयति-य इमे प्राग्वावर्णितास्रसाः स्थावराश्च प्राणिनस्तान् स्वयमेव-अपरप्रेरिता एव समारभन्ते, तदुपमर्दकं व्यापारं स्वत एव कुर्वन्तीत्यर्थः, तथा अन्यांश्च समारम्भयन्ति समारम्भं कुर्वतमेव-अपरप्रेरिता एव समारभन्ते, तदुपमर्दकं व्यापारं स्वत एव कुर्वन्तीत्यर्थः, तथाअन्यांश्च समारम्भयन्ति समारम्भं कुर्वतश्चान्यान् समनुजानन्ति।

तदेवं प्राणातिपातं प्रदर्श्य भोगाङ्गभूतं परिग्रहं दर्शयितुमाह-'इह खलु' इत्यादि, इह खलु गृहस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः सन्ति श्रमणा ब्राह्मणाश्च, ते च सारम्भपरिग्रहत्वात् किं कुर्वन्तीति दर्शयति-यइमेप्रत्यक्षाः कामप्रधाना भोगाः काम्भोगाः काम्यन्त इतिकामाः-स्त्रीगात्रपरिष्वङ्गादयो भुज्यन्त इति भोगाः-स्रक्चन्दनवादित्रादयः, त एते सचित्ताः-सचेतना अचेतना भवेयुः, तदुपादानभूता वाऽर्था, तांश्च सचित्तानचित्तान्वाऽर्थान् 'ते' कामभोगार्थिनो गृहस्थादयः स्वत एव परिगृह्वन्ति अन्येन च परिग्राहयन्ति अपरं च परिगृण्हन्तं समनुजानत इति ॥

साम्प्रतमुपसंजिघृक्षुराइ-'इह खलु' इत्यादि, इह-अस्मिन् जगति 'सन्ति' विद्यन्ते गृहस्थास्तथाविधाः श्रमणा ब्राह्मणाश्च सारम्भा- सपरिग्रहा इत्येवं ज्ञात्वा स भिक्षुरेवमवधारयेद-अहमेवात्र स्वल्वनारम्भोऽपरिग्रहश्च, ये चामी गृहस्थादयः सारम्भादिगुणयुक्तास्तदेतन्निश्रया-तदाश्रयेण ब्रह्मचर्यं-श्रामण्यमाचरिष्यामोऽनारम्भा अपरिग्रहाः सन्तः, धर्माधारदेह-प्रतिपालनार्थमाहारादिक ते साम्भपरिग्रहगृहस्थनिश्रया प्रव्रज्यां करिष्याम इत्यर्थः । ननु च यदि तत्रिश्रया पुनरपि विहर्तव्यं किमर्थं ते त्यज्यन्त इति जाताशङ्गः पृच्छति-'कस्य हेतोः' केन कारणेन तदेतदुगृहस्यश्रमणब्राह्मण त्यजनमभिहितमिति, आचार्योऽपि विदिताभिप्राय उत्तरं ददाति, यथा-'पूर्वम्' आदी सारम्भपरिग्रहत्वं तेषां तथा 'पश्चादपि' सर्वकालमपि गृहस्थाः सारम्भादिदोषदुष्टाः श्वमणाश्च केचन यथा 'पूर्व' गृहस्थभावे सारम्भाः सपरिग्रहास्तथा 'अपरस्मिन्नपि' प्रव्रज्यारम्भकाले तवाविधा एव त इति, श्रमणाश्च केचन तथा 'पूर्व' गृहस्थभावे सारम्भा- सपरिग्रहस्तथा 'जपरस्मिन्नपि' प्रव्रज्यारम्मकाले तथाविधा एवं त इति, अधुनोभयपदाव्यभिचारित्व-श्रतिपादनार्थमाह-यथा 'अपरम्' अपरस्मिन् प्रव्रज्याप्रतिपत्तिकाले तथा 'पूर्वमपि' गृहस्थमावा-दावपीति, यदिवा-कस्य हेतोस्तदुगृहस्याद्याश्रयणं क्रियते यतिनेत्पाह-तथा 'पूर्व' प्रव्रज्यारम्भकाले सर्वमेव भिक्षादिकं गृहस्थायत्तं तथा पश्चादपि, अतः कथं नु नामानवद्यावृत्तिर्भविष्यतीत्यतः साधुभिरनारम्भैः सारम्भाश्रयणं विधेयं ।

यथा चैते गृहस्थादयः सारम्भाः सपरिग्रहाश्च तथा प्रत्यक्षेणैवोपलभ्यन्त इति दर्शयितुमाह-'अंजू' इति व्यक्तमेतदेते गृहस्थादयो यदिवा- 'अञ्च' इति प्रगुणेन न्यायेन स्वरसप्रवृत्त्या सावधा-नुष्ठानेभ्योऽनुपरताः परिग्रहारम्भाञ्च सत्संयमानुष्ठानेन चानुपस्थिताः-सम्यगुत्थानमकृतवन्ता येऽपि कथञ्चिद्धर्मकरणायोत्थितास्तेऽप्युद्दिष्टमोजित्वात्मावद्यानुष्ठानपरत्वाद्य गृहस्थभावानुष्ठान-मनतिवर्तमानाः पुनरपि तार्धशा एव-गृहस्थकल्पा एवेति ।। साम्प्रतमुपसंहरतिन्य इमे-गृहस्थादयस्ते 'द्विघाऽपि' सारम्भसपरिग्रहत्वाभ्यामुभाभ्यामपि पापान्युपाददत्ते यदिवा रागद्वेषाभ्यामुभाभ्यामपि यदिवा गृहस्थप्रव्रज्यापर्यायाभ्यामुभाभ्यां पापानि कुर्वत इत्येवं 'संख्या' परिज्ञाय 'द्वयोरप्यन्तयोः' आरम्भपरिग्रहयो रागद्वेषयोर्वा 'अध्श्यमानः' अनुपलभ्यमानो यदिवा रागद्वेषयोर्वावन्तौ-अभावौ तयोरादिश्यमानो-रागढेषाभाववृत्तित्वेनापदिश्यमानः सन्नित्येवंभूतो 'भिक्षु' भिक्षणसीलोऽन-वद्याहारभोजी सत्संयमानुष्ठाने 'रीयेत्' प्रवर्तेत, एतदुक्तं भवति-य इमे ज्ञातिसंयोगा यश्चायं धनधान्यादिकः परिग्रहो यच्चेदं हस्तपादाद्यवयवयुक्तं शरीरकं यच्च तदायुर्बलवर्णादिकं तत्सर्वमशाश्वतमनित्यं स्वप्नेन्द्रजालसदृशमसारं, गृहस्थश्रमणब्राह्मणाश्च सारम्भाः सपरिग्रहाश्च, एतत्सर्वं परिज्ञाय सत्संयमानुष्ठाने भिक्षू रीयेतेति स्थितम् ।

स पुनरप्यहमधिकृतमेवार्थं विशेषिततरं सोपपत्तिकं व्रवीमीति-तत्र प्रज्ञापकापेक्षया प्राच्यादिकायादिशोऽन्यतरस्याः समायातः सभिक्षुर्द्वयोरप्यन्तयोरध्श्यमानतया सत्संयमे रीयमाणः सन् 'एवम्' अनन्तरोक्तेन प्रकारेण ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यानपरिज्ञया प्रत्याख्याय च परिज्ञातकर्मा भवति । पुनरपि 'एव'मिति परिज्ञातकर्मत्वाद्यपेतकर्मा भवति-अपूर्वस्याबन्धको भवतीत्यर्थः, पुनरेवमित्यबन्धकतया योगनिरोधोपायतः पूर्वोपचितस्य कर्मणो विशेषेणान्तकारको भवतीति, एतद्य तीर्थकरगणधरादिभिर्ज्ञातज्ञेयैराख्यातमिति ।। कथं पुनः प्राणातिपात-विरतिव्रतादिव्यवस्थितस्य कर्मापगमो भवतीत्युक्तं ?, यतस्तयव्यवृत्तस्यात्मौपन्येन प्राणिनां पीडोत्यद्यते, तया च कर्मबन्ध इत्येवं सर्वं मनस्याधायाह-

मू. (६४७) तत्य खलु भगवता छज्जीवनिकाय हेऊ पन्नत्ता, तंजहा-पुढवीकाए जाव तसकाए, से जहानामए मम अस्सायं दंडेण वा अद्वीण वा मुद्वीण वा लेलूण वा कवालेण वा आउट्टिजमाणस्स वा हम्ममाणस्स वा तजिज्रमाणस्स वा ताडिज्रमाणस्स वा परियाविज्रमाणस्स वा किलामिजमाणस्स वा उद्दविज्ञमाणस्स जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारगं दुक्खं भयं पडिसंवेदेमि, इग्नेवं जाण सव्वे जीवा सव्वे भूता सव्वे पाणा सव्वे सत्ता दंडेण वा जाव कवालेण वा आउट्टिज्रमाणा वा हम्ममाणा वा तजिज्रमाणा वा ताडिज्रमाणा वा परियाविज्रमाणा वा काजट्टिज्रमाणा वा हम्ममाणा वा तजिज्ञमाणा वा ताडिज्रमाणा वा परियाविज्रमाणा वा किलामि-जमाणा वा उद्दविज्रमाणा वा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारगं दुक्खं भयं पडिसंवेदेति, एवं नश्चा सव्वे पाणा जाव सत्ता व हंतव्वा न अज्ञावेयव्वा न परियेतव्वा न परितावेयव्वा न उद्दवेयव्वा ।

सेबेमिजे य अतीता जे य पडुप्पन्ना जे य आगमिस्सा अरिहंता भगवंता सब्वे ते एवमाइक्खेंति एवं भासंति एवं पन्नवेति एवं पर्ख्येति-सब्वे पाणा जाव सत्ता न हंतव्वा न अज्ञावेयव्वा न परिघेतव्वा न परितावेयव्वा न उद्दवेयव्वा एस धम्मे धुवे नीतिए सासए समिद्य लोगं खेयन्नेहिं पवेदिए, एवं से भिक्खू विरते पाणातिवायातो जाव विरते परिग्गहातो नो दंतपक्खालणेणं दंते पक्खालेज्ञा नो अंजणं नो वमणं नो धूवणे नो तं परिआविएज्ञा।

से भिक्खू अकिरिए अलूसए अकोहे अमाणे अमाए अलोहे उवसंते परिनिव्युडे नो आसंसं पुरतो करेज़ इमेण मे दिट्ठेण वा सुएण वा मएण वा विन्नाएण वा इमेण वा सुचरियत-वनियमबंभचेरवासेण इमेण वा जायामायावुत्तिएणं धम्मेणं इओ चुए पेद्या देवे सिया कामभोगाण वसवत्ती सिद्धे वा अदुक्खमसुभे एत्थवि सिया एत्थवि नो सिया ।। से भिक्खू सद्देहिं अमुच्छिए रूवेहिं अमुच्छिए गंधेहिं अमुच्छिए रसेहिं अमुच्छिए फासेहिं अमुच्छिए विरए कोहाओ माणाओ मायाओ लोभाओ पेज्राओ दोसाओकलहाओ अव्यक्खाणाओ पेसुन्नाओ परपरिवायाओ अरइरईओ मायामोसाओ पिच्छादंसणसल्लाओ इति से महतो आयाणाओ उवसंते उवट्टिए पडिविरते से भिक्खू। जे इमे तसथावरा पाणा भवंति ते नो सयं समारंभइ नो वऽण्णेहिं समारंभावेंति अन्ने समारभंतेवि न समणुजाणंति इति से महतो आयाणाओ उवसंते उवट्ठिए पडिविरते से भिक्खू ॥ जे इमे कामभोगा सचित्ता वा अचित्ता वा ते नो सयं परिगिण्हंति नो अन्नेणं परिगिण्हावेंति अन्नं परिगिण्हंतंपि न समणुजाणंति इति से महतो आयाणाओ उवसंते उवट्ठिए पडिविरते से भिक्खू जंपिय इमं संपराइयं कम्पं कज्जइ, नो तं सयं करेति नो अन्नाणंकारवेति अन्नंपि करेंतं न समनुजाणइ इति, से महतो आयाणाओ उवसंते उवट्ठिए पडिविरते ।

से भिक्खू जाणेज़ा असणं वा ४ असिंत पडियाए एगं साहम्मियं समुद्दिस्स पाणाइं भूताइं जीवाइं सत्ताइं समारंभ समुद्दिस्स कीतं पामिद्य अच्छिज़ं अनिसडं अभिहडं आहट्टुद्देसियं तं चेतियं सिया तं अप्पणो पुत्ताईणडाए जाव आएसाए पुढो पहेणाए सामासाए पायरासाए संनिहिसंनिचओ किज़इ इहएतेसिं प्राणवाणं भोयणाए नो सयं भुंजइ नो अन्नेणं भुंजावेति अत्रंपि भुंजंतं न समनुजाणइ इति, से महतो आयाणाओ उवसंते उवडिए पडिविरते ।

त्था भिक्खू परकडं परनिहितेमुग्गमुष्पायणेसणासुद्धं सत्थाईयं सत्थपरिणामियं अविहंसियं एसियं वेसियं सामुदानियं पत्तमसणं कारणडा पमाणजुत्तं अक्खोवंजणवनेवणभूयं संजमजायामायावत्तियं बिलमिव पन्नगमृतेणं अप्पाणेणं आहारं आहारेजा अन्नं अन्नकाले पाणं पाणकाले वत्थं वत्थकाले लेणं लेणकाले सयणं सयणकाले ।

से भिक्खू मायत्रे अन्नयरं दिसं अनुदिसं वा पडिवन्ने धम्मं आइक्खे विभए किन्टे उवडि़एसु वा अनुवडििएसु वा सुस्सूसमाणेसु पवेदए, संतिविरतिं उवसमं निव्वाणं सोयवियं अजवियं मद्दवियं लाघवियं अनतिवातियं सव्वेसिं पाणाणं सव्वेसिं भूताणं जाव सत्ताणं अनुवाइं किन्टए धम्मं ।। से भिक्खु धम्मं किट्टमाणे नो अन्नस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्ञा, नो पाणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्ञा, नो वत्थस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा, नो लेणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा, नो सयणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा, नो अन्नेसिं विरुवरूवाणं कामभोगाणं हेउं धम्ममाइक्खेज्जा, अगिलाए धम्ममाइक्खेज्जा, नन्नत्था कम्मनिजरहाए धम्ममाइक्खेज्जा ।

इह खलु तस्स भिक्खुस्स अंतिए धम्मं सोद्या निसम्म उठ्ठाणेणं उठ्ठाय वीरा असिंस धम्मे समुद्धिया जे तस्स भिक्खुस्स अंतिए धम्मं सोद्या निसम्म सम्मं उठ्ठाणेणं उठ्ठाय वीरा असिंस धम्मे समुद्धिया ते एवं सव्वोवगता ते एवं सव्वोवरता ते एवं सव्वोवसंता ते एवं सव्वत्ताए परिनिव्वुड तिबेमि ।। एवं से भिक्खू धम्मठ्ठी धम्मविऊ नियागपडिवण्णे से जहेयं बुतियं अदुवा पत्ते पउमवरपोंडरीयं अदुवा अपत्ते पउमवरपोंडरीयं, एवं से भिक्खू परिन्नायकम्मे परिन्नायसंगे परिन्नायगेहवासे उवसंते समिए सहिए सया जए, सेवं वयणिज्ञे ।

तंजहा-समणेति वा माहणेति वा खंतेति वा दंतेति वा गुत्तेति वा मुत्तेति वा इसीति वा मुतीति वा कतीति वा विऊति वा भिक्खूति वा लूहेति वा तीरद्वीति वा चरणकरणपारविउत्तिबेमि

ष्ट्र. 'तत्रे'ति कर्मबन्धप्रस्तावे खलु वाक्यालङ्कारे 'भगवता' उत्पन्नज्ञानेन तीर्थकृता षडजीव-निकाया हेतुत्वेनोपन्यस्ताः, तद्यथा पृथिवीकायो यावत्त्रसकायोऽपीति, तेषां च पीड्यमानानां यथा दुःखमुत्पद्यते तथा स्वसंवित्तिसिद्धेन दृष्टान्तेन दर्शयितुमाह तद्यथा नाम मम 'असात' दुःखें वश्यमाणैः प्रकारैरुत्पद्यते तथा ऽन्येषामपीति, तद्यथा-दण्डेनास्थ्ना मुष्टिना 'लेलुना' लोष्ठेन 'कपालेन' कपेरेण 'आकोट्यमानस्य' संकोच्यमानस्य हन्यमानस्यः कशादिभिः तर्ज्यमानस्याङ्गुल्यादिभिः ताड्यमानस्य कुड्यादावभिधातादिना परिताप्यमानस्याग्न्यादौ अन्येन वा प्रकारेण परिक्लाम्यमानस्य तथा 'अपद्राव्यमानस्य' मार्यमाणस्य यावल्लोमोत्खननमात्रमपि हिंसाकरं दुःखं मयं च यन्मयि क्रियते तत्सर्वमहं संवेदयामीत्येवं जानीहि, तथा सर्वे प्राणा जीवा भूतानि सत्त्वा इत्येते एकार्थिकाः कथश्चिद्भेदं वाऽऽश्रित्य व्याख्येयाः, तत्रैतेषां दण्डादिनाऽऽकुट्यमानानां वावल्लोमोत्खन- नमान्नमपि दुःखं प्रतिसंवेदयतामेतच्च हिंसाकरं दुःखं भयं चोत्पननं ते सर्वेऽपि प्राणिनः प्रतिसंवेदयन्ति-साक्षादनुभवन्तीति, एवमात्मोपमया पीड्यमानानां जन्तूनां यतो दुःखमुत्पद्यतेऽतः सर्वेऽपि प्राणिनो न इन्तव्या न व्यापादयितव्या 'नाज्ञापयितव्या' बलात्कारेण व्यापारे न प्रयोक्तव्यः तथा न परिग्राह्या न परितापयितव्या नापद्रावयितव्याः ।

सोऽहं ब्रवीमि, एतत् न स्वमनीषिकया किंतु सर्वतीर्थकराज्ञयेति दर्शयति-'जे अतीए' इत्यादि, ये केचन तीर्थकृत **ऋषमादयो**ऽतीता ये च विदेहेषु वर्तमानाः **सीमन्धरादयो** ये चागामिन्या-मुसर्पिण्यां भविष्यन्ति **पद्यनाभादयः** 'अर्हन्तः' अमरासुरनरेश्वराणां पूजार्हा भगवन्त-ऐश्वर्यादि-गु णकलापोतेताः सर्वेऽप्येवं ते व्यक्तवाचा 'आख्यान्ति' प्रतिपादयन्ति एवं सदेवमनुजायां पर्षदि भाषन्ते, स्वत एव, न यथा बौद्धानां बोधिसत्त्वप्रभावात् कुड्यादिदेशनत इति, एवं प्रकर्षेण ज्ञापयन्ति हेतूदाहरणादिभिः, एवं प्ररूपयन्ति नामादिभिर्यथा सर्वे प्राणा न हन्तव्या इत्यादि, 'एष धर्म' प्राणिरक्षणलक्षणः प्राग्व्यावर्णितस्वरूपो 'ध्रुवः' अवश्यंभावी 'नित्यः' क्षान्त्यादिरूपेण इत्येवं च 'अभिसमेत्य' केवलज्ञानेनावलोक्य 'लोकं' चतुर्दशरख्वात्मकं 'खेदज्ञैः' तीर्थकृद्भिः 'प्रवेदितः' कथित इत्येवं सर्वं ज्ञात्वा स भिक्षुर्विदितवेद्यो विरतः प्राणातिपाताद्यावत्परिग्रहादिति, एतदेव दर्शयितुमाह-

'नो दंत' इत्यादि, इह पूर्वोक्तमहाव्रतपालनार्थमनेनोत्तरगुणाः प्रतिपाद्यन्ते, तत्र अपरिग्रहो-निष्किञ्चनः सन् साधुर्नो 'दन्तप्रक्षालनेन' कदम्बादिकाष्ठेन दन्तान् प्रक्षालयेत् तथा नो 'अअनं' सौवीरादिकं विभूषार्थमक्ष्णोर्दद्यात् तथा नो वमनविरेचनादिकाः क्रियाः कुर्यात् तथा नो शरीरस्य स्वीयवस्त्राणां वा धूपनं कुर्यात् नापि कासाद्यपनयनार्थं तं धूमं योगवर्तिनिष्पादितमापिबेदिति । साम्प्रतं मूलगुणोत्तरगुणप्रस्तावमुपसंजिघृक्षुराह स मूलोत्तरगुणव्यवस्थितो भिक्षुर्नास्य क्रिया-सावद्या विद्यते इत्यक्रियः, संवृतात्मकतया सांपरायिककर्माबन्धक इत्यर्थः, कुत एवभूतः यतः प्राणिनामलूषकः-अहिंसकोऽनुपमर्दक इत्यर्थः, तथा न विद्यतेक्रोधो अस्येत्यक्रोघः, एवममानोऽ-मायोऽलोभः कषायोपशमाच्चोपशान्तः-शीतीभूतस्तदुपशमाच्च परिनिर्वृत इव परिनिर्वृतः एवं तावदैहिकेभ्यः कामभोगेभ्यो विरतः पारलौकिकेभ्योऽपि विरत इति दर्शयति ।

'नो आसंसं' इत्यादि, 'नो' नैवाशंसां पुरस्कृत्य ममानेन विशिष्टतपसा जन्मान्तरे कामभोगा-वाप्तिर्भविष्यतीत्येवंभूतामाशंसां न पुरस्कुर्यादिति, एतदेव दर्शयितुमाह-'इमेण मे' इत्यादि, अस्मिन्नेव जन्मन्यमुना विशिष्टतपश्चरणफलेन ६ष्टेनामर्थीषध्यादिना तथ पारलौकिकेन च श्रुतेनार्द्रकध-म्मिल्लब्रह्मदत्तादीनां विशिष्टतपश्चरणफलेन्, तथा 'मएण व'त्ति 'मन ज्ञाने' जातिस्मरणादिना ज्ञानेन, तथाऽऽचायदिः सकाशादिज्ञातेन-अवगतेन ममापि विशिष्टं भविष्यतीत्येवं नाशंसां विदध्यात्, तथाऽमुना सुचरिततपोनियमब्रह्मचर्यवासेन तथाऽमुना वा यात्रमात्रावृत्तिना धर्मेणानुष्ठितेन 'इतः' अस्माद्भवाझ्युतस्य 'प्रेत्य' जन्मान्तरेस्यामहंदेवः, तत्रस्थस्य च मे वशवर्तिनः कामभोगा भवेयुः अशेषकर्मवियुतो वा सिद्धोऽदुःखः शुभाशुभकर्मप्रकृत्य- पेक्षयेत्येवंभूतोऽहं स्यामागामिनि काल इत्येवमाशंसां न विदध्यादिति, यदिवा विशिष्टतपश्चर-णादिनाऽऽगामिनि काले ममाणिमालधिमेत्यादिकाऽष्टप्रकारा सिद्धिर्भविष्यतीत्यनया च सिद्धा सिद्धोऽहमदुःखोऽशुभो मध्यस्य इत्येवंरूपामाशंसां न कुर्यात् ।

तदकरणे च कारणमाह-'एत्यवि' इत्यादि, 'अत्रापि' विशिष्टतपश्चरणे सत्यपि कुतश्चिन्नि-मित्ताहुष्प्रणिधानसद्भावे सति कदाचित्तिद्धि स्यात्कदाचिच्च नैवाशेषकर्मक्षयलक्षणा सिद्धि स्यात्, तथा चोक्तम-''जेजत्तिया उ हेऊ भवस्स ते चेव तत्तिया मोक्खे'' इत्यादि। यदिवाऽत्राप्यणिमाद्यष्ट-गुणकारणे तपश्चरणदौ सिद्धिः स्यात्कदाचिच्च न स्यात्-तद्विपर्ययोऽपि वा स्यादिति, एवं व्यवस्थिते प्रेक्षापूर्वकारिणां कथमाशंसा कर्तुं युज्यते इति, सिद्धिश्चाष्टप्रकारेयं-अणिमा १ लघिमा २ महिमा ३ प्राप्ति ४ प्राकाम्यं ५ ईशत्वं ६ वशित्वं ७ यत्रकामावसायित्वमिति ८, तदेवमैहिकार्थमामुष्मिकार्थं कीर्तिवर्णश्लोकाद्यर्थच तपो न विधेयमिति स्थितम्।। साम्प्रतमनुकूलप्रतिकूलेषु शब्दादिषु विषयेषु रागद्वेषाभावं दर्शयितुमाह-स भिक्षुः सर्वाशंसारहितो वेणुवीणादिषु शब्देषु 'अमूच्छितः' अगृद्धोऽनध्युपपन्नः, तथा राजनादिशब्देषु कर्कशेषुअद्विष्टः, एवं रूपरसगन्धस्पर्षेष्वपि वाच्यमिति

पुनरपि सामान्येन क्रोधाद्युपशमं दर्शयितुमाह-'विरए कोहाओ' इत्यादि, क्रोधमान-मायालोभेभ्यो विरत इत्यादि सुगमं यावदिति 'से महया आयाणाओ उवसंते उवडिए पडिविरए से भिक्खु'ति, स भिक्षुर्भवति यो महतः कर्मोपादानादुपशान्तः सत्संयमे वोपस्थितः सर्वपापेभ्यश्च विरतः प्रतिविरत इति ।। एतदेव च महतः कर्मोपादानाद्विरमणं साक्षाद्दर्शयितुमाह-'जे इमे' इत्यादि, ये केचन त्रसाः स्थावराश्च प्राणिनो भवन्ति, तान् सर्वानपि 'नो' नैव स्वयं सत्साधवः समारमन्ते प्राण्युपमर्दकमारम्भं नारम्भन्त इतियावत्, तथा नान्यैः समारम्भयन्ते न चान्यान् समारभमाणान् समनुजानत इत्येवं महतः कर्मोपादानादुपशान्तः प्रतिविरतो भिक्षुर्भवतीति ।

साम्प्रतं कामभोगनिवृत्तिमधिकृत्याह-'जे इमे' इत्यादि, ये केचनामी काम्यन्त इति कामा भुज्यन्त इति भोगाः, ते च सचित्ता अचित्ता भवेयुः, तांश्च न स्वतो गृह्णीयाननाप्यन्येन ग्राहयेत् नाप्यपरं गृह्णन्तं समनुजानीयादित्येवं कर्मोपादानाद्विरतो भिक्षुर्भवतीति ॥ साम्प्रतं सामान्यतः साम्परायिककर्मोपादाननिषेधमधिकृत्याह-यदपीदं संपर्येति तासु तासु गतिष्वनेन कर्मणेति सांपरायिकं,तच्च तत्प्रद्वेषनिह्ववमात्सर्यान्तरयाशातनोपघातैर्बध्यते, तत्कर्म तत्कारणं वा न कृतकारितानुमतिभिः करोति स भिक्षुरभिधीवत इति ॥ साम्प्रतं भिक्षाविशुद्धिमधिकृत्याह-'से भिक्खू' इत्यादि स भिक्षुर्यत्पुनरेवंभूतमाहारजातं जानीयात् 'अस्ति पढियाए'ति 'एतत्प्रतिद्वाया' आहारदान-प्रतिज्ञया यदिवा 'अस्मिन्पर्याये' साधुपर्याये व्यवस्थितमेकं साधुं साधर्मिकं समुद्दिश्य कश्चिच्छावकः प्रकृतिभद्रको वा साध्वाहारदानार्थं 'प्राणिनः' व्यक्तेन्द्रियान् 'भूतानि' त्रिकाल-भावीनि 'जीवान्' आयुष्कवधरणलक्षणान् 'सत्त्वान्' सदा सत्त्वोपेतान् 'समारभ्य' तदुपमर्दकमारम्मं विधाय 'समुद्दिश्य' तत्पीडां सन्यगुद्दिश्य, क्रीतं क्रमेवणद्रव्यविनिमयेन 'पामिद्य'ति उद्यतकम् 'आच्छेय' मित्यन्य-स्मादाच्छिद्य 'अनिसृष्ट'मिति परेणानुत्संकलितम् 'अभ्याह्यतमिति साध्वभिमुखं ग्रामादेरानीतम् 'आह्रत्य'' उपेत्य साध्वर्थं कृतमुद्देशिकमित्येवंभूतमाहारजातं साधवे दत्तं स्यात्, तश्चाकामेन तेन परिगृहीतं स्यात्, तदेवं दोषदुष्टं च ज्ञात्वा स्वयं न मुऔत नाप्यपरेण भोजयेत् न च मुआनमपरं समनुजानीयादित्येवं दुष्टाहारदोषान्निवृत्तो भिक्षुर्भवतीति ।

अथ पुनरेवं जानीयादित्यादि, तद्यथा-विद्यते तेषां गृहस्थानामेवंभूतो वक्ष्यमः 'पराक्रमः' सामर्थ्यमाहारनिर्वतनं प्रत्यारम्भस्तेनच यदाहारजातं निर्वतितं 'यस्य चार्थाय' यत्कृते तत् 'चेतित'-भिति दत्तं निष्पादितं 'स्याद्' मवेत्, यत्कृते च तत्रिष्पादितं तत्स्वनामग्राहमाह, तद्यथा-आत्मनः स्वनिमित्तमेवाहारदिपाकनिर्वर्तनं कृतमिति, तथा पुत्राद्यर्थं यावदादेशाय-आदिश्यते यस्मिन्नागते संभ्रमेण परिजनस्तदासनदानादिव्यापारे स आदेशः-प्राघूर्णकस्तदर्थं वा पृथक्प्रहेणार्थं विशिष्टाहारनिर्वर्तनं क्रियते । तथा श्यामा –रात्रिस्तस्यामशनमाशः श्यामाश्स्तदर्थं, प्रातरशनं प्रातराशः – प्रत्यूषस्ये व भोजनं तदर्थं सन्निधिसंनिचयो विशिष्टाहार संग्रहस्य संचयः क्रियते ।

अनेन चैतव्यतिपादितं भवति-बालवृद्धग्लानादिनिमित्तं प्रत्यूषादिसमयेष्वपि भिक्षटनं क्रियते, तस्य चायमभहितः संभवः, स च 'संनिधिसंचय' इहैकेषां मानवानां भोजनार्थं भवति, तत्र भिक्षुरुद्यतविहारी परकृतपनिष्ठितमुद्गमोत्पादनैषणाशुद्धमाहारमाहरेत्, अत्र च परकृतपरनिष्ठिते चत्त्वारो भङ्गाः, तद्यथा-तस्य कृतं तस्यैव च निष्ठितं, तस्य कृतमन्यस्य निष्ठितम्, अन्यस्य कृतं तस्यैव निष्ठितम्, अन्यस्य कृतं तत्त्यैव च निष्ठितं, तस्य कृतमन्यस्य निष्ठितम्, अन्यस्य कृतं तस्यैव निष्ठितम्, अन्यस्य कृतं तत्राधाकर्मोद्देशिकादय उद्गमदोषाः षोडश तथोत्पादनादोषा धात्रीदूत्या- दिकाः षोडशैव तथैषणादोषाः शङ्कितादयो दश, एवमेभि-द्विंचत्वारिंशद्दोषै रहितत्वाच्छुद्धं।

तथा शस्त्रम्-अग्न्यादिकं तेनातीतं प्रासुकीकृतं 'शस्त्रपरिणामित' मिति शस्त्रेण स्वकाय-परकायादिना निर्जीवीकृतं वर्णगन्धसादिभिश्च परिणमितं, हिंसां प्राप्तं हिंसितं विरूपं हिंसितं विहिंसितं-न सम्यक् निर्जीवीकृतमित्यर्थः तत्प्रतिषेधादविहिंसितं, निर्जीवमित्पर्थः, तदप्येषितम्-अन्वेषितं भिक्षाचर्याविधिना प्राप्तं, 'वैषिक' मिति केवलसाधुवेषावासं न पुनर्जात्याद्याजीवनतो निमित्तादिना वोत्पादितं, तदपि 'सामुदानिकं' समुदानं-भिक्षासमूहस्तन्न भवं सामुदानिकम्, एतदुक्तं भवति-मधुकरवृत्त्याऽवाप्तं सर्वत्र स्तोकं स्तोकं गृहीतमित्यर्थः । तथा प्रज्ञस्पेदं प्राज्ञं-गीतार्थेनोपात्तमशनम्-आहारजातं, तदपि वेदनावैय्यावृत्त्यादिके कारणे सति, तत्रापि प्रमाणयुक्तं नातिमात्रं, प्रमाणं चेदम् –

॥ ९ ॥ "अद्धमसणस्स सव्वंजणस्स कुञा दवस्स दो भाए । वाउपवियारणहा छब्मागं ऊणयं कुञा ॥

इति। एतदपि न वर्णवलाद्यर्थं किंतु यावन्मात्रेणाहारेण देहः क्रियासु प्रवर्तते, तत्र ध्वान्तद्वय-माह-तद्यथा-अक्षस्योपाञ्जनम्-अभ्यङ्गो व्रणस्य च लेपनं -- प्रलेपस्तदुपमया आहारमाहरेत्, तथा चोक्तम् --

11911

''अब्मंगेण व सगडं न तरइ विगइं विणा उ जो साहू । सो रागदोसरहिओ मत्ताए विहीइ तं सेवे ॥

एतदेव दर्शयति-संयमयात्रायां मात्रा संयमयात्रामात्रा यावत्याऽऽहारमात्रया संयमयात्रा

प्रवर्तते सा तथा तया-संयमयात्रामत्रया वृत्तिर्यस्य तत्तथा, तदपि बिलप्रवेशपन्नगभूतेना-त्मनाऽऽहारमाहरेत्, एतदुक्तं भवति-यथाऽहिर्बिलं प्रविशन् तूर्णं प्रविशति एवं साधुनाऽ-प्याहारस्तत्स्वादमनास्वादयता शीघ्रं प्रवेशयितव्य इति, यदिवा सर्पेणेवाहारो लब्ध्वाऽस्वा-दमभ्यवहार्यतइति।तदेव चाहारजातंदर्शयितुमाह-'अन्नं' भक्तम् 'अन्नकाले' सूत्रार्थपौरुष्युत्तरकालं भिक्षाकालेप्राप्ते, पुरःपश्चात्कर्मपरिहतं भवति यथोक्तभिक्षाटनेन, ग्रहणकालावाप्तं मैक्षं परिभोगकाले भुञ्जीत, तथा पानकं पानकाले, नातितृषितो भुञ्जीत नाप्यतिबुभुक्षितः पानकं पिबेदिति, तथा वस्त्रं वस्त्रकाले गृह्णीयाद्, उपभोगं वा कुर्यात्, तथा 'लयनं' गुहादिकमाश्रयस्तस्य वर्षास्ववश्य-मुपादानम् अन्यदा त्वनियमः, तथा शय्यतेऽस्मिन्निति शयनं-संस्तारकः स च शयनकाले, तत्राप्य-गीतार्थानां प्रहरद्वयंनिद्राविमोक्षो गीतार्थानां प्रहरमेकमिति।

स भिक्षुराहारोपधिशयनस्वाध्यायध्यानादीनां मात्रां जानातीति तद्विधिज्ञः सन् अन्यतरां दिशमनुदिशं वा 'प्रतिपन्नः' समाश्रितो धर्ममाख्यापयेत्-प्रतिपादयेत् यद्येन विधेयं तद्यथायोगं विभजेद् धर्मफलानि च कीर्तयेद्-आविर्भावयेत्, तद्य धर्मकथनं परहितार्थप्रवृत्तेन साधुना सम्यगुप-स्थितेषु शिष्येषु अनुपस्थितेषु वा-कौतुकादिप्रवृत्तेषु 'शुश्रूष्क्षमाणेषु' श्रोतुं प्रवृत्तेषु स्वपरहिताय 'प्रवेदयेद्' आवेदयेळकथयेदितियावत् । श्रोतुमुपस्थितेषु यत्कथयेत्तद्दर्शयितुमाह-'संतिविरइं' इत्यादि शान्ति-उपशमः क्रोधजयस्तळधाना प्राणातिपातादिभ्यो विरतिः शान्तिविरतिः, यदिवा शान्ति-अशेषक्लेशोपशमरूपा तस्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपा तस्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपा तत्त्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपा तस्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपा तस्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपा तस्यै-तदर्थं विरतिः शान्तिविरतिस्तां कथयेत्, तथा 'उपशमम्' इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमरूपं रागद्वेषाभावजनितं तथा 'निर्वृत्तिं' निर्वाणमशेषद्वन्द्वोपरमत्त्रपं तथा 'सोयवियं'ति शौचं तदपि भावशौचं सर्वोपाधिविशुद्धता व्रतामालिन्यं 'अञ्जवियं'ति आर्जवम्-अमायित्वं तथा मार्दवं-मृदुभावः सर्वत्र प्रश्रयवत्त्वं विनयनम्रतेतियावत्,तथा 'लाघविये'ति कर्भणां लाघवापादनं कर्मगुरोर्वाऽऽत्मनः कर्मापनयनतो लघ्ववस्थासंजनननं, सामप्रतमुपसंहारद्वारेण सर्वशुभानुष्ठानानां मूलकारणमाह-अतिपतनम्-अतिपातः प्राण्युपमर्दनं तद्विदाते यस्यासाव-तिपातिकस्तस्रतिषेधानतिपातिकस्तं सर्वेषां प्राणिनां भूतानां यावत्सत्त्वानां धर्ममनुविविघ्या-मुविचिन्त्य वा 'कीर्तयेत्' कथयेत्, इदमुक्तं भवति-सर्वप्राणिनां रक्षामूतं धर्मं कथयेदिति ।

साम्प्रतं धर्मकीत्तेनं यथा निरुपधि भवति तथा दर्शयितुमाह-स भिक्षु परकृतपरनिष्ठि-ताहारमोजी यथाक्रियाकालानुष्ठायी शुश्रूषत् धर्मंकीर्तयेत् नान्नस्य हेतोर्ममायमीश्वरो धर्मकथा-प्रवणो विशिष्टमाहारजातं दास्यतीत्येतन्निमित्तं न धर्ममाचक्षीत, तथा पानवस्त्रलयनशयननिमत्तं न धर्ममाचक्षीत, अन्येषां वा विरूपरूपाणाम्-उद्यावचानां कार्याणां कामभोगानां वा निमित्तं न धर्ममाचक्षीत तथा ग्लानिमनुपगच्छन् धर्ममाचक्षीत, कर्मनिर्जरायाश्चान्यत्र न धर्म कथयेद, अपरप्रयोजननिरपेक्ष एव धर्मं कथयेदिति ॥धर्मकथाश्चवणफलदर्शनद्वारेणोपसंजिघृक्षुराह-'इह खलु तस्से'त्यादि, 'इह' अस्मिन् जगति खलु वाक्यालद्वारे 'तस्य' भिक्षोर्गुणवतः 'अन्तिके' समीपे पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टं धर्मं श्रुत्वा 'निशम्य' अवगम्य सम्यगुत्थानेनोत्थाय 'वीराः' कर्मविदारणसहिष्णवो ये चैवंभूतास्ते 'एवं' पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टानुष्ठानतया सर्वस्मिन्नपि मोक्षकारणे सम्यग्दर्शनादिके उप-सामीप्येन गताः सर्वोपगताः, तथैव सर्वेभ्यः पापस्थानेभ्य उपरताः सर्वोपरताः तथात एव सर्वोपशान्ता जितकषायतया शीतलीभूताः तथात एव सर्वालतया-सर्वसामर्थ्येन सदनुष्ठाने उद्यमं कृतवन्तो ये चवंभूतास्तेऽ- शेषकर्मक्षयं कृत्वा परि-समन्तान्निर्वृताः परिनिर्वृताः अशेषकर्मक्षयं कृतवन्तः, इति ब्रवीमीति पूर्ववत् ।

साम्ग्रतमध्ययनोपसंहारार्थमाह-'एव'मिति पूर्वोक्तविशेषणकलापविशिष्टः स भिक्षुपुनरपि सामान्यतो विशिष्यते-धर्मश्रुतचारित्राख्यस्तेनार्थी धर्मार्थी, यथावस्थितं परमार्थतो धर्मं सर्वोपाधि-विशुद्धं जानातीति, धर्मवित्, तथा नियागः-संयमो विमोक्षो वा कारणे कार्योपचारं कृत्वा तं प्रतिपन्नो नियागप्रतिपन्नः, स चैवंभूतः पश्चमपुरुषजातः, तं चाश्रित्य तत्त्यथेदं प्राक् प्रदर्शितं तत्सर्वमुक्तं, स च प्राप्तो वा स्यात्पद्मवरपौण्डरीकम्-अनुग्राह्यं पुरुषविशेषं चक्रयत्यदिकं, तत्याप्तिश्च परमार्थतः केवलज्ञानावाप्तौ सत्यां भवति, साक्षाद्यधाऽवस्थितवस्तुस्वरूपपरिच्छित्तेः, अप्राप्तो वा स्यात् मतिश्रुतार्वाधमनः पर्यायज्ञानैर्व्यस्तैः समस्तैर्वा समन्वितः, स चैवंभूतः प्राग्व्यावर्णित-गुणकलापोपेतो भिक्षु परिसमन्तात् ज्ञातं कर्म स्वरूपतो विपाकतस्तदुपादानतश्च येन स परिज्ञातकर्मा, तथा परिज्ञातः सङ्गः-सम्बन्धः सबाह्याभ्यन्तरो येन स तथा, परिज्ञातो निसारतया गृहवासो येन स तथा, उपशान्त इन्द्रियनोइन्द्रियोपशमात्, तथा समितः पश्चभिः समितिभिः, तथा सहहितेन वर्तत इति सहितो ज्ञानादिभिर्वा सहितः-समन्वितः, 'सदा' सर्वकालं 'यतः' संयतः प्राग्व्यावर्णितनियमकलापोपेतः, स एवंगुणकलापान्वित एतद्वचनीयः, तद्यशाश्राम्पतीति श्रमणः सममना वा, तथा मा प्राणिनो जहि-व्यापादयेत्येत्ये प्रवृत्तिः ।

उपदेशो यस्य स माहनः स ब्रह्मचारी वा ब्राह्मणः, क्षान्तः स क्षमोपेतो, दान्त इन्द्रियनोइ-न्द्रियदमनेन, तथा तिसृभिर्गुप्तिभिर्गुप्तः, तथा मुक्त इव मुक्तः, तथा विशिष्टतपश्चरणोपेतो महर्षिः,, तथा मनुते जगतस्त्रिकालवस्थामिति मुनिः, तथा कृतमस्यास्तीति कृती पुण्यवान् परमार्थपण्डितो बा, तथा विद्वान् सद्विद्योपेतः, तथा भिक्षुर्निरवद्याहारतया भिक्षणशीलः, तथाऽन्तप्रान्ताहारत्वेन रूक्षः, तथा संसारतीरभूतो मोक्षस्तदर्थी, तथा चर्यत इति चरणं-मूलगुणाः क्रियत इति करणम्-उत्तरगुणास्तेषां पारं-तीरं पर्यन्तगमनं तद्वेत्तीति चरणकरणपारविदिति। इतिशब्दः परिसमाप्ती । ब्रवीमीति तीर्थकरवचनादार्यः सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनमुद्दिश्य एवं भणति-यथाऽहं न स्वमनीषिकया ब्रवीमीति ॥ साम्प्रतं समस्ताध्ययनोपात्तद्धान्तदार्धन्तिकयोस्तात्सर्यार्थं गाथाभिर्निर्युक्तिकृद्दर्शयितुमाह--

नि. [१५८] उवमा य पुंडरीए तस्सेव य उवचएण निञ्जुत्ती । अधिगारो पुण भणिओ जिणोवदेसेण सिद्धिति ॥

**वृ.** इह 'उपमा' ६ष्टान्तः 'पौण्डरीकेण' श्वेतशतपत्रेण कृतः, तस्येहाभ्यर्हितत्वात्, तस्यैव चोपचयेन सर्वावयवनिष्पत्तिर्यावद्विशिष्टो पायेनोद्धरणं, दार्ष्टान्तिकाधिकारस्तु पुनरत्र भणितः-अभिहितश्चक्रवत्यदिभव्यस्य जिनोपदेशेन सिद्धिरिति, तस्यैव पूज्यमानत्वादिति ।

नि. [१५९] सुरमणुयतिरियनिरओवंगे मणुया पहू चरित्तम्मि । अविय महाजणनेयत्ति चक्कवर्ष्टिमि अधिगारो ।।

**ष्ट्र.** पूज्यत्वमेव दर्शयितुमाह-'सुरमणुय' इत्यादि, सुरादिषु चतुर्गतिकेषु जन्तुषु मध्ये मनुजाश्चरित्रस्य-सर्वसंवररूपस्य प्रभवः-शक्ता वर्तन्ते, न शेषाः सुरादयः, तेष्वपि मनुजेषु महाजननेतारश्चक्रवर्त्यादयो वर्तन्ते, तेषु प्रबोधितेषु प्रधानानुगामित्वात् इतर जनः सुप्रतिबोध एव भवतीत्यतोऽत्र चक्रवर्त्यादिना पौण्डरीककल्पेनाधिकार इति । पुनरप्यन्यथा मनुजप्राधान्यं दर्शयितुमाह-- नि. [१६०] अविय हु भारियकम्मा नियगा उक्व स्सनिरयठितिगामी। तेऽवि हु जिणोवदेसेण तेणेव भवेण सिज्झंति॥

वृ. 'अवियहु' इत्यादि, गुरुकर्माणोऽपि मनुजा आसंकलितनरकायुषोऽपि ---नरकगमन-योग्या अपि तेऽप्येवंभूताजिनोपदेशात्तेनैव भवेन समस्तकर्मक्षयात् सिद्धिगामिनो भवन्तीति। तदेवं दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोस्तात्पर्यार्थं प्रदर्श्य दृष्टान्तभूतपौण्डरीकाऽऽधारायाः पुष्करिण्या दुरवगाहित्वं सूत्रालापकोपात्तं निर्युक्तिकृद्दर्शयितुमाह --

नि. [१६१] जलमालकइमालं बहुविहवछिगहणं च पुक्खरिणिं। जंघाहि व बाहाहि व नावाहि व तं दुरवगाहं।।

वृ. 'जलमाले' त्यादि, जलमालाम्-अत्यर्थप्रचुरजलां तया कर्दममालाम्-अप्रतिष्ठिततलतया प्रभूततरपङ्कां तथा बहुविधवल्लिगहनां च पुष्करिणीं जङ्काभ्यां वा बाहुभ्यां वा नावा वा दुस्तरां पुष्करिणीं, धष्ट्वेति क्रियाध्याहारः, किंचान्यत् –

नि. [१६२] पउमं उल्लंधेत्तु ओयरमाणस्स होइ वावत्ती। किं नत्थि से उवाओ जेणुल्लंघेञ्ज अविवन्नो।।

**वृ.** 'पउमं' इत्यादि, तन्मध्ये पद्मवरपौण्डरीकं गृहीत्वा समुत्तरतोऽवश्यं ग्यापत्ति प्राणानां भवेत्, किंतत्र कश्चिदुपायः स नास्ति? येनोपायेन गृहीतकमलः सन्तां पुष्करिणीमुल्लद्वयेदविपन्न इति । तदुल्लद्वनोपायं दर्शयितुमाह —

नि. [१६३] विज्ञा व देवकम्मं अहवा आगासिया विउव्वणया। पउमं उल्लंधेत्तुं न एस इणमो जिणक्खाओ ॥

वृ 'विद्या वे' त्यादि, विद्या वा काचिस्रज्ञप्त्यादिका देवताकर्म वाऽथवाऽऽकाशगमन-लब्धिर्वा कस्यचिद्भवेत् तेनासावविपन्नो गृहीतपौण्डरीकः सन्नुल्लद्वयेत्तां पुष्करिणीम्, एष च जिनैरुपायः समाख्यात इति । सर्वोपसंहारार्थमाह --

नि. [१६४] सुद्धप्पओगविज्ञा सिद्धा उ जिणस्स जाणणा विज्ञा। भवियजणपोंडरीया उ जाए सिद्धिगतिमुर्वेति ।।

वृ. 'सुद्धप्पे' त्यादि, शुद्धप्रयोगविद्या सिद्धा जिनस्यैव विज्ञानरूपा विद्या नान्यस्य कस्यचिद्यया विद्यया तीर्थकरदर्शितया भव्यजनपौण्डरीकाः सिद्धिमुपगच्छन्तीति। गतोऽनुगमः, साम्प्रतं नयाः, ते च पूर्ववद्रष्टव्या इति।।

अध्ययनं-१ समाप्तम्

## मुनि दीपरत्न सागरेण संशोधिता सम्पादिता द्वीतीय श्रुतस्कन्धस्य प्रथममध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

(अध्ययनं-२ क्रियास्थान)

वृ. व्याख्यातं प्रथमाध्ययनं, साम्प्रतं द्वितीयमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः, इहानन्त-राध्ययने पुष्करिणीपौण्डरीकध्ष्यन्तेन तीर्थिकाः सम्यङमोक्षोपायाभावात्कर्मणां बन्धकाः प्रति-पादिताः, सत्साधवश्च सम्यग्दर्शनादिमोक्षमार्गप्रवृत्तत्वान्मोचकाः सदुपदेशदानतोऽपरेषामपीति तदिहापि यथा कर्म द्वादशभिः क्रियास्थानैर्बध्यते यथा च त्रयोदशेन मुच्यते तदेतत्पूर्वोक्तमेव बन्धमोक्षयोः प्रतिपादनं क्रियते, अनन्तरसूत्रेण चायं संबन्धः ।

तद्यथा-भिक्षुणा चरणकरणविदा कर्मक्षपणायोद्यतेन द्वादश क्रीयास्थानानि-कर्मब-म्यकारणानि सम्यक् परिहर्तव्यानि, तद्विपरीतानि च मोक्षसाधनानि आसेवितव्यानि, इत्यनेन संबन्धेनाऽऽयातस्यास्याध्ययनस्योपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति, तत्राप्युपक्रमान्त-गंतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-कर्मणां बन्धोऽनेन प्रतिपाद्यते तद्विमोक्षश्चेति । नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे क्रियास्थानमिति द्विपदं नाम, तत्रापि क्रियापदनिक्षेपार्थं प्रस्तावमारचयन्निर्युक्तिकृदाह–

नि. [१६५] किरियाओ भणियाओ किरियाठाणंति तेन अज्झयणं ।

अहिगारो पुण भणिओ बंधे तह मोक्खमग्गे य ।।

- नि. [१६६] दव्वे किरिएजणया य पयोगुवायकरणिज्ञसमुदाने । इरियावहसंमत्ते सम्मामिच्छा य मिच्छत्ते ।।
- नि. [१६७] नाम ठवणा दविए खेत्तेऽद्धा उह उवरती वसही।

संजमपग्गहजोहे अचलगणण संधणा भावे ॥

नि. [१६८] समुदाणियाणिह तओ संमपउत्ते य भावठाणंमि । किरियाहिं पुरिस पावाइए उ सव्वे परिक्खेजा ॥

**वृ**.तत्र क्रियन्त इति क्रियास्ताश्च कर्मबन्धकारणत्वेनाऽऽवश्यकान्तर्वतिंनि प्रतिक्रमणा-ध्ययने 'पडिक्रमामि तेरसहिं किरियाठाणेहिं' ति अस्पिन्सूत्रेभिहिताः । यदिवा इहैव क्रियाः 'भणिता' अभिहितास्तेनेदमध्ययनं क्रियास्थानमित्युच्यते।तच्च क्रियास्थानं क्रियावत्त्वेव भवति नाक्रियावत्सु, क्रियावन्तश्च केचिद्वध्यन्ते केचिन्मुच्यन्तेऽतोऽध्ययनार्थाधिकारः पुनरभिहितो बन्धे तथा मोक्षमार्गे चेति । तत्र नामस्थापने सुगमत्वादनाधत्य द्रव्यादिकां क्रियां प्रतिपा-दयितुमाह –

तत्र द्रव्ये-द्रव्यविषये या क्रिया एजनता 'एजूकम्पने' जीवस्याजीवस्य वा कम्पनरूपा चलनस्वभावा सा द्रव्यक्रिया, सापि प्रयोगादिससया वा भवेत्, तत्राण्युपयोगपूर्विका वाऽनुप-योगपूर्विका वा अक्षिनिमेषमात्रादिका सा सर्वा द्रव्यक्रियेति। भावक्रिया त्वियं, तद्यथा-प्रयोगक्रिया उपायक्रिया करणीयक्रिया समुदानक्रिया ईर्यापथक्रिया सम्यक्त्वक्रिया सम्यङ्गिथ्यात्वक्रिया मिथ्यात्वक्रिया चेति।

तत्र प्रयोगक्रिया मनोवाकायलक्षणा त्रिधा, तत्र स्फुर्राद्भिर्मनोद्रव्यैरात्मन उपयोगो भवति, एवं वाकाययोरपि वक्तव्यं, तत्र शब्दे निष्पाधे वाकाययोद्वयोरप्युपयोगः, तथा चोक्तम्।''गिण्हइ यकाइएणं निसिरइ तह वाइएण जोगेण'' गमनादिका तु कायक्रियैव १, उपायक्रिया तु घटादिकं द्रव्यं येनोपायेन क्रियते, तद्यथा-मृत्खननमर्दनचक्रारोपणदण्चक्रसलिलकुम्भकारव्यापार्र्र्यावद्भि-रुपायैः क्रियते सा सर्वोपायक्रिया २, करणीयक्रिया तु यद्येन प्रकारेण करणीयं तत्तेनैव क्रियते नान्यथा, तथाहि-घटो मृत्पिण्डादिकयैव सामग्र्या क्रियते न पाषाणसिकतादिकयेति ३, समुदा-नक्रिया तु यत्कर्म प्रयोगगृहीतं समुदायावर्स्य संप्रकृतिस्थित्यनुभावप्रदेशरूपतया यया व्यवस्थाप्यते सा समुदानक्रिया, सा च मिथ्याध्रे रारभ्य सूक्ष्मसंपरायं यावत् भवति ४, ईर्यापथक्रिया तूपशान्त- मोहादारभ्य सयोगिकेवलिनं यावदिति ५, सम्यक्त्वक्रिया तु सम्यग्दर्शनयोग्याः कर्मप्रकृतीः सप्त-सप्ततिसंख्या यया बध्नाति साऽभिधीयते ६, सम्यङ्घिथ्यात्वक्रिया तु तद्योग्या- प्रकृतीश्चतुः-सप्ततिसंख्या यया क्रियया बन्धाति साऽभिधीयते७, मिथ्यात्वक्रिया तु सर्वा प्रकृतीर्विंशत्युत्तरशत-संख्यात्तीर्थकराहारकशरीरतदङ्कोपाङ्गत्रिकरहिता यया बन्धति सा मिथ्यात्वक्रियेत्वा मिधीयते ८ ।

साम्प्रतं स्थाननिक्षेपार्थमाह-इयं च गाथाऽऽचारप्रथमश्रुतस्कन्धे द्वितीयाध्ययने लोकविजयाख्ये 'जेगुणे सेमूलहाणे' इत्यत्र स्थानशब्दस्य सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्त्यां प्रबन्धेन व्याख्यातेति नेह प्रतन्यते। इह पुनर्या क्रियया येन च स्थानेनाधिकारस्तदर्शयितुमाह-क्रियाणां मध्ये समुदानिका क्रिया या व्याख्याता, तस्याश्च कषायानुगतत्वात् बहवो मेदा यतस्ततस्तासां सामुदानिका क्रियाणामिह प्रकरणे 'तउ'त्ति अधिकारो व्यापारः, सम्यकप्रयुक्ते च भावस्थाने, तचेह विरतिरूपं संयमस्थानं प्रशस्तमावसंधनारूपं च गृह्यते, सम्यकप्रयुक्तभावस्थानग्रहणसा- मर्थ्यादर्यापयिकी क्रियापि गृह्यते, सामुदानिकाक्रियाग्रहणाद्याप्रशस्तभावस्थानान्यपि गृहीतानि, आभिश्च पूर्वोक्ताभिः क्रियाभिः पूर्वोक्तान् पुरुपान् तद्वारायातान्प्रावादुकांश्च परीक्षेत सर्वानभीति।

यथा चैवं तथा स्वत एव सूत्रकारः 'तंजहा-से एगइया मणुस्सा भवंती' त्यादिना तथा प्रावादुकपरीक्षायामपि 'नायओ उवगरणं च विष्पजहाय भिक्खायरियाए समुहिया' इत्यादिना वक्ष्यतीति । गतो निर्युक्त्यनुगमः, साम्प्रतं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुद्यारयितव्यं, तचेदम्–

मू. (६४८) सुयं मे आउसंतेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु किरियाठाणे नामज्झयणे पन्नत्ते, तस्से णं अयमडेइह खलु संजूहेणं दुवे ठाणे एवमाहिज्ञंति, तंजहा-धम्मे चेव अधम्मे वेव उवसंते चेव अनुवसंते चेव ।।

तत्थ णं जे से पढमस्स ठाणस्स अहम्पपक्खस्स विभंगे तस्स णं अयमडे पन्नते, इह खतु पाईणं वा ६ संतेगतिया मणुस्सा भवंति, तंजहा-आरिया वेगे अनारिया वेगे उच्चागोया वेगे नीयागोया वेगे कायमंता वेगे हस्समंता वेगे सुवण्णावेगे दुव्वण्णा वेगे सुरूवा वेगे दुख्वा वेगे ॥ तेसिं च णं इमं एतारूवं दंडसमादाणं संपेहाए तंजहा-नेरइएसु वा तिरिक्खजोणिएसु वा मणुस्सेसु वा देवेसु वा जे यावन्ने तहप्पगारा पाणा विन्नू वेयणं वेयंति ।

तेसिं पि य णं इमाइं तेरस किरियाठाणाइं भवंतीतिमक्खायं, तंजहा-अहादंडे 9 अणहादंडे २ हिंसादंडे ३ अकन्हादंडे ४ दिड्ठीविपरियासियादंडे ५ मोसवत्तिए ६ अदिन्नादाणवत्तिए ७ अज्झत्यवत्तिए ८ मानवत्तिए ९ मित्तदोसवत्तिए 9० मायावत्तिए 9 9 लोभवत्तिए 9 २ इरियावहिए

ष्ट्र. सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनमुद्दिश्येदमाह, तद्यथा-श्रुतं मयाऽऽयुष्मता भगवत्तैवमाख्या-तम्-इह खलु क्रियास्थानं नामाध्ययनं भवति, तस्य चायमर्थ-इह खलु 'संजूहेणं'ति 'सामान्येन' संक्षेपेण समासतो ढे स्थाने भवतः, य एते क्रियावन्तस्ते सर्वेऽप्यनयोः स्थानयोरेवमाख्यायन्ते, तद्यथा-धर्मे चैवाधर्मे चैव, इदमुक्तं भवति-धर्मस्थानमधर्मस्थानं च, यदिवा-धर्मादनपेत्तं धर्मं विपरीतमधर्म्यं, कारणशुद्धा च कार्यशुद्धिर्भवतीत्याह-उपशान्तं यत्तद्धर्मस्थानम्, अनुपशान्तं चाधर्मस्थानं, तत्रोपशान्ते-उपशमप्रधाने धर्मस्थाने धर्म्यस्थाने वाकेचन महासत्त्वाः समासन्नोत्त- रोत्तरशुभोदया वर्तन्ते, परे च तद्विपर्यस्ते विपर्यस्तमतयः संसाराभिष्वङ्गिणोऽधोगतयो वर्तन्ते ।

इह च यद्यप्यनादिभवाभ्यासादिन्द्रियानुकूलतया प्रायशः पूर्वमधर्मप्रवृत्तो भवति लोकः पश्चात्सदुपदेशयोग्याचार्यसंसर्गाद्धर्मस्यानेप्रवर्ततेतथाऽप्यभ्यर्हितत्वात्पूर्वंधर्मस्यानमुपशमनस्थानं च प्रदर्शितं, पश्चात्तद्विपर्यस्तमिति॥ साम्प्रतं तु यत्र प्राणिनामनुपदेशतः स्वरसप्रवृत्त्याऽऽदावेव स्यानं भवति तदधिकृत्याह-'तत्य णं' इत्यादि, तत्रेति वाक्योपन्यासार्थे णमिति वाक्यालङ्कारे योऽसौ प्रथमानुष्ठेयतया प्रथमस्याधर्मपक्षस्य स्थानस्य विविधो भङ्गो विभङ्गो-विभागो विचार-स्तस्यायमर्थ इति। 'इह' अस्मिन् जगति प्राच्यादिषु दिक्षु मध्येऽन्यतरस्यां दिशि 'सन्ति' विद्यन्ते एके केचन 'मनुष्याः' पुरुषाः, ते चैवंभूता भवन्तीत्याह, तद्यथा-आराद्याताः सर्वहियधर्मेभ्य इत्यार्याः तद्विपरीताश्चानार्या एके केच न भवन्ति यावदूरूपाः सुरूपाश्चेति। 'तेषां च' आर्यादीनाम् 'इदं' वक्ष्यमाणमेतद्रूपंदण्डयतीति दण्डः-पापोपादानसंकल्पस्तस्य समादानं-ग्रहणं 'संपेहाए'त्ति संप्रेक्ष्य, तद्य चतुर्गतिकानामन्यतमस्य भवतीति दर्शयति-'तंजहे' त्यादि, तद्यथा-नारकादिषु, ये चान्ये तथाप्रकारास्तद्भेदवर्तिनः सुवर्णदुर्वर्णादयः 'प्राणाः' प्राणिनो विद्वांसो वेदना-ज्ञानं तद् 'वेदयन्ति' अनुभवन्ति, यदिवा सातासातरूपां वेदनामनुभवन्तीति।

अत्र चत्वारो भङ्गाः, तद्यथा-संज्ञिनो वेदनामनुभवन्ति विदन्ति च १ सिद्धास्तु विदन्ति नानुभवन्ति २ असंज्ञिनोऽनुभवन्ति न पुनर्विदन्ति ३ अजीवास्तु न विदन्ति नाप्यनुभवन्तीति ४, इह पुनः प्रथमतृतीयाभ्यामधिकारो द्वितीयचतुर्थाववस्तुभूताविति, 'तेषांच' नारकतिर्यङ्कनुष्यदेवानां तथाविधज्ञानवताम् 'इमानि' वक्ष्यमाणलक्षणानि त्रयोदश क्रियास्थानानि भवन्तीत्येवमाख्यात्तं तीर्थकरगणधरादिभिरिति । कानि पुनस्तानीति दर्शयितुमाह-'तंजहे' त्यादि, तद्ययेत्ययमुदाहरण-वाक्योपन्यासार्थः ।

'आत्मार्थाय' स्वप्रयोजनकृते दण्डोऽर्थदण्डः पापोपादानं 9, तथाऽनर्थदण्ड इति निष्प्र-योजन मेव सावद्यक्रियानुष्ठानमनर्थदण्डः २, तथा हिंसनं हिंसा-प्राण्युपमर्दरूपा तया सैव वा दण्डो हिंसादण्डः ३, तथाऽकस्माद् अनुपयुक्तस्य दण्डोऽकस्माद्दण्डः, अन्यस्य क्रिययाऽन्यस्य व्यापादन- मिति ४, तथा ६प्टेर्विपर्यासो-रज्ज्वामिव सर्पबुद्धिस्तया दण्डो ६प्टिविपर्यासदण्डः, तद्यथा-लेष्ठुकादि- बुद्या शराद्यमिधातेन चटकादिव्यापादनं ५, तथा मृषावादप्रत्ययिकः, स च सद्भूत-निह्नवास- द्भूतारोपणरूपः ६, तथा अदत्तस्य परकीयस्या ऽऽदानं-स्वीकरणमदत्तादानं-स्तेयं तत्यत्ययिको दण्ड इति ७, तथाऽऽत्मन्यध्यध्यात्मं तन्न भव आध्यात्मिको दण्डः, तद्यथा-निर्निमि-त्तमेव दुर्मना उपहतमनःसंकल्पो हृदयेन दूयमानश्चिन्तासागरावगाढः संतिष्ठेते ८, तथा जात्याद्य-ष्टमदस्थानापहतमनाः परावमदर्शी तस्य मानप्रत्ययिको दण्डो भवति ९, तथा मित्राणामुपतापेन दोषो मित्रदोष- स्तव्यत्ययिको दण्डो भवति १०, तथा माया-परवञ्चनबुद्धिस्तया दण्डो मायाप्रत्ययिकः ११, तथा लोभप्रत्ययिको-लोभनिमित्तोदण्ड इति १२, तथा एवंपश्चभिः समितिभिः समितस्य तिसृभिर्गुसिभिर्गुत्तस्य सर्वत्रोपयुक्तस्येर्याप्रत्ययिकः सामान्येन कर्मबन्धो भवति १३, एतद्य त्रयोदशं क्रियास्थानमिति ।

'यथोद्देशस्तथा निर्देश' इतिकृत्वा प्रथमाक्तियास्थानादारभ्य व्याचिख्यासुराह-मू. (६४९) पढमे दंडसमादाणे अडादंडत्तिएत्ति आहिज्जइ, से जहानामए केइ पुरिसे, आयहेउं वा नाइहेउं वा अगारहेउं वा परिवारहेउं वा मित्तहेउं वा नागहेउं वा भूतहेउं वा जक्खहेउं वा तं दंडं तसथावरेहिंपाणेहिं सयमेव निसिरिति अन्नेनवि निसिरावेति अन्नंपि निसिरंतं समनुजाणइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावञ्जंति आहिञ्जइ, पढमे दंडसमादाणे अष्टादंडवत्तिएत्ति आहिए।।

**वृ.** यद्यथममुपात्तं दण्डसमादानमर्थाय दण्ड इत्येवमाख्यायते तस्यायमर्थ, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः पुरुषग्रहणमुपलक्षणं सर्वोऽपि चातुर्गतिकः प्राणी 'आत्मनिमित्तम्' आत्मार्थं तथा 'ज्ञातिनिमित्तं' स्वजनाद्यर्थं तथा अगारं-गृहं तन्निमित्तं तथा 'परिवारो' दासीकर्मकरादिकः परिकरो वा-गृहादेर्वृत्त्यादिकस्तन्निमित्तं तथा मित्रनागभूतयक्षाद्यर्थं 'तं' तथाभूतं स्वपरोपघातरूपं दण्डं त्रसस्यावरेषु प्राणिषु स्वयमेव 'निसृजति' निक्षिपति, दण्डमिव दण्डमुपरि पातयति, प्राण्युप-मर्दकारिणीं क्रियां करोतीत्यर्थः, तथाऽन्येनापि कारयति, अपरं दण्डं निसृजन्तं समनुजानीते, एवं कृतकारितानुमतिभिरेव तस्यानात्मज्ञस्य तत्प्रत्ययिकं सावद्यक्रियोपात्तं कर्मे 'आधीयते' सम्बध्यते इति । एतव्यधमं दण्डसमादानमर्थदण्डप्रत्ययिकमित्याख्यातमिति ।।

मू. (६५०) अहावरे दोग्चे दंडसमादाने अनहादंडवतित्ति आहिझइ, से जहामनामए केइ पुरिसे जे इमे तसा पाणा भवंति ते नो अच्चाए नो अजिणाए नो मंसाए नो सोणियाए एवं हिययाए पित्ताए वसाए पिच्छाए नो हिंसंति मेत्ति नो हिंसिस्संति मेत्ति नो पुत्तपोसणाए नो पसुपोसणयाए नो अगारपरिवूहणताए नो समणमाहणवत्तणाहेउं नो तस्स सरीरगस्स किंचि विप्परियादित्ता भवंति, से हंता छेत्ता भेत्ता लुंपइत्ता विलुंपइत्ता उद्दवइत्ता उज्झिउं बाले वेरस्स आभागी भवति, अनहादंडे।

से जहानामए केइ पुरिसे जे इमे थावरा पाणा भवंति, तंजहा-इक्कडा इ वा कडिणा इ वा जंतुगा इ वा परगा इ वा मोक्खा इ वा तणा इ वा कुसा इ वा कुच्छगा इ वा पव्वगा इ वा पलाला इ वा, ते नो पुत्तपोसणाए नो पसुपोसणाए नो अगारपडिवूहणयए नो समणमाहणपोसणयाए नो तस्स सरीरगस्स किंचि विपरियाइत्ता भवंति, से हंता छेत्ता लुंपइत्ता विलुंपइत्ता उद्दवइत्ता उज्झिउं बाले वेरस्स आभागी भवति, अनड्ठा दंडे।

से जहानामए केइ पुरिसे कच्छेंसि वा दहंसि वा उदगंसि वा दवियंसि वा वलयंसि वा नूमंसिवा गहणंसिवा गहणविदुग्गंसिवा वर्णसिवा वणविदुग्गंसिवा पव्वयंसिवा पव्वयविदुग्गंसि वा तणाइं ऊसविय उसविय सयमेव अगनिकायं निसिरति अन्नेनवि अगनिकायं निसिरावेति अन्नंपि अगनिकायं निसिरितं समनुजाणइ अनट्ठादंडे, एवं खलुतस्स तप्पत्तियं सायज्जन्ति आहिज्जइ, दोद्ये दंडसमादाने अनट्ठादंडवत्तिएत्ति आहिए।।

ष्ट्र. तथापरं द्वितीयं दण्डसमादानमनर्थदण्डप्रत्ययिकभित्यभिधीयते, तदधुना व्याख्यायते, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषो निर्निमित्तमेव निर्विवेकतया प्राणिनो हिनस्ति, तदेव दर्शयितुमाह-'जे इमे' इत्यादि, ये केचन 'अमी' संसारान्तर्वर्तिनः प्रत्यक्षा वस्तादयः प्राणिनस्तांश्चासौ हिंसन्नर्ज्ञा-शरीरं 'नो' नैवार्चयि हिनस्ति, तथाऽजिनं-चर्म नापि तदर्थम्, एवं मांसशोणितहृदयपित्त-वसापिच्छपुच्छवालश्रृ ङ्गविषाणनखरनाय्वस्थ्यस्थिमज्ञा इत्येवमाद्तिकं कारणमुद्दिश्य, नैवाहिंसिषुर्नापि हिंसन्ति नापि हिंसयिष्यन्ति मां मदीयं चेति, तथा नो 'पुत्रपोषयाये'ति पुत्रादिकं पोषयिष्यामीत्येतदपि कारणुद्दिश्य न व्यापादयति, तथा नापि पशूनां पोषणाय, तथाऽगारं-गृहं तस्य परिबृंहणम्-उपचयस्तदर्थं वा न हिनस्ति, तथा न श्रमणब्राह्मणवर्तनाहेतुं, तथा यत्तेन पालयितुमारब्धं नो तस्य शरीरस्य किमपि परित्राणाय 'तत्' प्राणव्यपरोपणं भवति ।

इत्येवमादिकं कारणमनपेक्ष्यैवासी क्रीडया तच्छीलतया व्यसनेन वाप्राणिनां हन्ता भवति दण्डादिभिः तथा छेत्ता भवति कर्णनासिकाविकर्तनतः तथा भेत्ता शूलादिना तथा लुम्पयिता अन्यतराङ्गावयवविकर्तनतः तथ विलुम्पयिता अक्ष्युतपाटनचर्मविकर्त्तनकरपादादिच्छेदनतः परमाधार्मिकवव्याणिनां निर्निमित्तमेव नानाविधोपायैः पीडोत्पादको भवति तथा जीवितादप्यपद्रावयिता भवति, स च सद्विवेकमुज्झित्वाऽऽत्मानं वा परित्यज्य बालवद्धाः-अज्ञोऽसमीक्षितकारितया जन्मान्तरानुबन्धिनो वैरस्याभागी भवति, तदेवं निर्निमित्तवमेव भञ्चेन्द्रियप्राणिपीडनतो यथाऽनर्धदण्डो भवति तथा प्रतिपादितम्, अधुना स्थावरानधिकृत्योच्यते-'सेजहे' त्यादि, यथा कश्चित्पुरुषोनिर्विवेकः पथि गच्छन् वृक्षादेः पल्लवादिकं दण्डादिना प्रध्वंसयन् फलनिरपेक्षस्तच्छीलतया व्रजति, एतदेव दर्शयति –

'जे इमे' इत्यादि, ये केचन 'अमी' प्रत्यक्षाः स्यावरा वनस्पतिकायाः प्राणिनो भवन्ति, तद्यया-इक्कडादयो वनस्पतिविशेषा उत्तानार्थास्तदिहेयमिक्कडा ममानयाप्रयोजनमित्येवमभिसंधाय न छिनति, क्रेवलं तत्पत्रपुष्पफलादिनि रपेक्षस्तच्छीलतया छिनत्तीत्येतत्सर्वत्रानुयोजनीयमिति, तथा न पुत्रपोषणाय नो पशुपोषणाय नागारप्रतिबृंहणाय न श्रमणब्राह्मणवृत्तये नापि शरीरस्य किश्चित्परित्राणं भविष्यतीति, केवलमेवमेवासौ वनस्पतिं हन्ता छेत्तेत्वि यावज्ञन्मान्तरानुबन्धिनो वैरस्याभागी भवति, अयं वनस्पत्याश्रयोऽनर्धदण्डोऽभिहितः ॥ साम्प्रतमग्न्याश्रितमाह-'से जहे' त्यादि, तद्यथानामकश्चित्पुरुषः सदसद्विवेकविकलतयाकच्छादिकेषु दशसु स्थानेषु वनदुर्गपर्यन्तेषु तृणानि-कुशपुष्पकादीनि पौनःपुन्येनोर्ध्वाधः स्थानि कृत्वा 'अग्निकायं' हुतभुजं 'निसृजति' प्रक्षिपत्यन्येन वाऽग्निकायं बहुसत्त्वापकारिणं दवार्थं 'निसर्जयति' प्रक्षेपयत्वन्यं च निसृजन्तं समनुजानीते ।

तदेवं योगत्रिकेण कृतकारितानुमतिभिस्तस्य यत्किश्चनकारिणः 'तत्प्रत्ययिकं' दवदाननिमित्तं 'सावद्यंकर्म' महापातकमाख्यातम्, एतच्चद्वितीयमनर्थदण्डसमादानमाख्यातमिति तृतीयमधुना व्याचिख्यासुराह-

मू. (६५१) अहावरे तच्चे दंडसमादाणे हिंसादंडवत्तिएत्ति आहिजइ, से जहानामए केइ पुरिसे ममं वा यमिं वा अन्नं वा अन्निं वा हिंसिंसु वा हिंसइ वा हिंसिस्सइ वा तं दंडं तसथावरेहिं पाणेहिं सयमेव निसिरति अन्नेनवि निसिरावेति अन्नंपि निसिरंतं समणुजाणइ हिंसादंडे, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्ञइ, तच्चे दंडसमादाणे हिंसादंडवत्तिएत्ति आहिए।।

**द्**. अयापरं तृतीयं दण्डसमादानं हिंसादण्डप्रत्ययिकमाख्यायते, तद्ययांनाम कश्चित् 'पुरुषः' पुरुषकारं वहन् स्वतो भरणभीरुतया वा मामयं घातयिष्यतीत्येवं मत्वा कंसवद्देवकीसुतान् भावतो जघान मदीयं वा पितरमन्यं वा मामकं-ममीकारोपेतं परशुरामवत्कार्तवीर्यं जघानान्यं वा कश्चनायं सर्पसिंहादिर्व्यापादयिष्यतीति मत्वा सर्पादिकं व्यापादयति अन्यदीयस्य वा कस्यचिद्धिरण्य-पश्चादेरयमुपद्रवकारीतिकृत्वा तत्र दण्डं निसृजति, तदेवमयं मां मदीयमन्यदीयं वा हिंसितवान् हिनस्ति हिंसिध्यतीत्येवं संभाविते त्रसेस्यावरे वा 'तं दण्डं' प्राणव्यपरोपणलक्षणं स्वयमेव निसृजति अन्येन निसर्जयति निसृजन्तं वाऽन्यं समनुजानीते इत्येतत्तृ तीयं दण्डसमादानं हिंसादण्ड-प्रत्ययिकमाख्यातमिति।

मू. (६५२) अहावरे चउत्थे दंडसमादाणे अकस्मात् दण्डवत्तिएत्ति आहिज्ञइ, से जहाना-मए केइ पुरिसे कच्छांसि वा जाव वणविदुग्गंसि वा मियवत्तिए मियसंकप्पे मियपणिहाणे मियवहाए गंता एए मियत्तिकाउं अन्नयरस्स मियस्स वहाए उसुं आयामेत्ता णं निसिरेज़ा, स मियं वहिस्सामि-त्तिकट्ठ तित्तिरं वा वट्टगं वा चडगं वा लावगं वा कवोयगं वा कवि वा कविंजलं वा विंधित्ता भवइ, इह खलु से अन्नस्स अद्वाए अन्नं फुसति अकम्हादंडे।

से जहानामए केइ पुरिसे सालीणि वा वीहीणि वा कोद्दवाणि वा कंगूणि वा परगाणि वा रालाणि वा निलिजमाणे अन्नयरस्स तणस्स वहाए सत्यं निसिरेज्ञा, से सामगं तणगं कुमुदुगं वीहीउसियं कलेसुयं तणं छिंदिस्तामित्तिकट्टु सालिं वा वीहिं वा कोद्दवं वा कंगुं वा परगं वा रालयं वा छिंदित्ता भवइ, इति खलु से अन्नस्स अडाए अन्नं फुसति अकम्हादंडे, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्रं आहिज्जद्द, चउत्थे दंडसमादाणे अकम्हादंडवत्तिए आहिए ।।

**वृ.** अथापरं चतुर्थं दण्डसमादानमकस्मादण्डप्रत्ययिकमाख्यायते, इह चाकस्मादित्ययं शब्दो मगधदेशे सर्वेणाप्यागोपालाङ्गनादिना संस्कृत एवोश्चार्यत इति तदिहापि तथाभूत एवोच्चरित इति । तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषो लुब्धकादिकः कच्छे वा यावद्वनदुर्गे वा गत्वा मृगैः-हरिणैराटच्य-पशुभिर्वृत्ति-वर्त्तनं यस्य समृगवृत्तिकः, स चैवंभूतो मृगेषु संकल्पो यस्यासी मृगसंकल्पः, एतदेव दर्शयति-मृगेषु प्रणिधानम्-अन्तःकरणवृत्तिर्यस्य स मृगप्रणिधानः-क्**व मृगान्द्रक्ष्यामीत्येतदध्य-**वसायी सन् मृगवधार्थं कच्छादिषु गन्ता भवति, तत्र च गतः सन् द्रष्ट मृगानेते मृगा इत्येवं कृत्वा तेषां मध्येऽन्यतरस्य मृगस्य वधार्थम् 'इषुं' शरं 'आयामेत्त'त्ति आयामेन समाकृष्य मृगमुद्दिश्य निसृजति, स चैवं संकल्पो भवति-यथाऽहं मृगं हनिष्यामीति इषुं क्षिप्तवान्, स च तेनेषुणा तित्तिरादिकं पक्षिविशेषं व्यापादयिता भवति, तदेवं खल्बसावन्यस्यार्थायनिक्षिप्तो दण्डो यदाऽन्य 'स्पृशति' घातयति सोऽकस्माद्दण्ड इत्युच्यते ।

अधुना वनस्पतिमुद्दिश्याकम्माद्दण्डमाह-'से जहे' त्यादि, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः कृषीवलादि शाल्यादेः-धान्यजातस्य 'श्यामादिकं' तृणजातमपनयन् धान्यशुद्धि कुर्वाजः सन्नन्यतरस्य तृणजातस्यापनयनार्थं 'शस्त्रं' दात्रादिकं निसृजेत्, स च श्यामादिकं तृणं छेत्स्यामीतिकृत्वाऽ-कस्माच्छातिं वा यावत् रालकं वा छिन्द्याद्रक्षणीयस्यैवासावकस्माच्छेत्ता भवति, इत्येवमन्यस्यार्थाय-अन्यकृतेऽन्यं वा 'स्पृशति' छिनत्ति, यदिवा 'स्पृशती' त्यनेनापि परितापं करोतीति दर्शयति, तदेवं खलु 'तस्य' तत्कर्तु 'तत्य्रत्ययिकम्' अकस्माद्दण्डनिमित्तं 'सावद्य' मिति पापम् 'आधीयते' सम्बध्यते, तदेतच्चतुर्थं दण्डसमादानकमस्माद्दण्ड-प्रत्ययिकमाख्यातमिति

मू. (६५३) अहावरे पंचमे दंडसमादाणे दिट्टिविपरियासियादंडवत्तिएत्ति आहिज्ञइ, से जहानामए केइ पुरिस माईहिंवा पिईहिं वा भाईहिं वा भगिणीहिं वा भज्जाहिं वा पुत्तेहिं वा धूताहिं वा सुण्हाहिं वा सद्धिं संवसमाणे मित्तं अमित्तमेव मन्नमाणे मित्ते हयपुब्वे भवइ टिट्टिविपरियासियादंडे।

से जहानामए केइ पुरिसे गामघायंसि वा नगरघायंसि वा खेडे० कब्बड० मडंबघायंसि

वा दोणमुहघायंसि वा पट्टणघायंसि वा आसमघायंसि वा सत्रिवेसघायंसि वा निग्गमघायंसि वा रायहाणिघायंसि वा अतेणं तेणमिति मन्नमाणे अतेणे हयपुव्वे भवइ दिर्डिविपरियासियादंडे, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्ञइ, पंचमे दंडसमादाणे दिर्डिविपरियासियादंडवत्तिएत्ति आहिए।

**मृ.** अथापरं पश्चमं दण्डसमादानं ६ष्टिविपर्यासदण्डप्रत्ययिकमित्याख्यायते, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः-चारभद्वादिको मातृपितृभ्रातृभगिनीभार्यापुत्रदुहितृस्नुषादिभि सार्धं 'वसन्' तिठन् ज्ञातिपालनकृते मित्रमेव ६ष्टिविपर्यासादमित्रोऽयमित्येवं मन्यमानो 'हन्यात्' व्यापादयेत् तेन च ६ष्टिविपर्यासवता मित्रमेव हतपूर्वं भवतीति अतो ६ष्टिविपर्यासदण्डोऽयम् ।

पुनरप्यन्यथा तमेवाह-'से जहे' त्यादि, तद्यधा नाम कश्चित्पुरुषः पुरुषकारमुद्धहन् ग्रामघातादिके विभ्रमे भ्रान्तचेता धष्टिविपर्यासादचौरमेव चौरोऽयमित्येवं मन्यमानो व्यापादयेत्, तदेवं 'तेन' भ्रान्तमनसा वभ्रमाकुलेनाचौर एव हतपूर्वो भवति, सोऽयं धष्टिविपर्यासदण्डः, तदेवं खलु 'तस्य' धष्टिविपर्यासवत् तव्यत्ययिकं सावद्यं कर्माधीयते । तदेवं पञ्चमं दण्डसमादानं धष्टिविपर्यासप्रत्ययिकमाख्यातमिति ।।

मू. (६५४) अहावरे छट्ठे किरियडाणे मोसावत्तिएत्ति आहिज्रइ, से जहानामए केइ पुरिसे आयहेउ वा नाइहेउ वा अगारहेउं वा परिवारहेउं वा सयमेव मुसं वयति अन्नेनवि मुसं वाएइ मुसं वयंतंपिअन्नं समणुजाणइ, एवं खलुतस्त तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्रइ, छट्ठे किरियडाणे मोसावत्तिएत्ति आहिए।

**द्यू.** अथापरं षष्ठं क्रियास्थानं मृषावादप्रत्ययिकमाख्यायते, तत्र च पूर्वोक्तानां पञ्चानां क्रियास्थानानां सत्यपिक्रियास्थानत्वे प्रायशः परोपघातो भवतीतिकृत्वा दण्डसमादानसंज्ञा कृता, षष्ठादिषु च बाहुल्येन न परव्यापादनं भवतीत्यतः क्रियास्थानमित्येषा संज्ञोच्यते, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः स्वपक्षावेशादाग्रहादात्पनिमित्तं यावत्परिवारनिमित्तं वा सद्भूतार्थनिह्तवरूप-मसद्भूतोद्भावनस्वभावं वा स्वयमेव मृषावादं वदति, तद्यथा-नाहं मदीयो वा कश्चिद्यौराः, स च चौरमपिसद्भूतमप्थर्थमपलपति, तथा परमचौरं चौरमिति वदति, तथाऽन्येन मृषावादं भाणयति, तथाऽन्यांश्च मृषावादं वदतः समनुजानीते ।

तदेवं खलुतस्य योगत्रिककरणत्रिकेण मृषावादं वदतस्तस्रत्ययिकं सावद्यं कर्म 'आधीयते' सम्बध्यते तदेतत्षष्ठं क्रियास्यानं मृषावादप्रत्ययिकमाख्यातमिति ॥

मू. (६५५) अहावरे सत्तमे किरियडाणे अदिन्नादाणवत्तिएत्ति आहिज्रइ, से जहानामए केइ पुरिसे आयहेउं वा जाव परिवारहेउं वा सयमेव अदिन्नं आदियइ अन्नेनवि अदिन्नं आदियावेति अदिन्नं आदियंतं अन्नं समणुजाणिइ, एवं खलुतस्स तप्पत्तियं सावज्रंति आहिज्रइ, सत्तमे किरियडाणे अदिन्नादाणवत्तिएत्ति आहिए।

**ष्ट्र.** अथापरं सप्तमं क्रियास्थानमदत्तादानप्रत्ययिकमाख्यायते, एतदपि प्राग्वन्नेयं, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुष आत्मनिमित्तं यावत्परिवारनिमित्तं परद्रव्यमदत्तमेव गृह्णीयादपरं च ग्राहयेद्गृहणन्तमप्यपरं समनुजानीयादित्येवं तस्यादत्तादानप्रत्ययिकं कर्म सम्बध्यते।इति सप्तमं क्रियास्थानमाख्यातमिति

2 22

मू. (६५६) अहावरे अडमे किरियडाणे अज्झत्थवत्तिएत्ति आहिज्ञइ, से जहानामए केइ पुरिसे नत्थि णं केइ किंचि विसंवादेति सयमेव हीने दीने दुडे दुम्मणे ओह्रयमणसंकर्षे चिंतासोगसागरसंपविडे करतलपल्हत्थमुह् अडज्झाणोवगए भूमिगयदिडिए झियाइ, तस्स णं अज्झत्थया आसंसइया चत्तारि ठाणा एवमाहिज्ञइ –

तं० कोहे माने माया लोहे, अज्झत्यमेव कोहमाणमायालोहे, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्ञइ, अड्ठमे किरियडाणे अज्झत्यवत्तिएत्ति आहिए।

**वृ.** अथापरमष्टमं क्रियास्थानमाध्यात्मिकमिति-अन्तःकरणोद्भवमाख्यायते, तद्यया नाम कश्चित्पुरुषश्चिन्तोत्प्रेक्षाप्रधानः, तस्य च नास्ति कश्चिद्विसंवादयिता-न तस्य कश्चिद्विसंवादेन परिभावने वाऽसद्भूतोद्भावनेन वा चित्तदुःखमुत्पादयति, तथाप्यसी स्वयमेव वर्णापसदवद्दीनो दुर्गतवद्धीनो दुश्चित्ततया दुष्टो दुर्मनास्तथोपहतोऽस्वस्थतया मनःसंकल्पो यस्य स तथा, तथा चिन्तैव शोक इति वा (स एव) सागरः चिन्ताशोकसागरश्चिन्ताप्रधानो वा शोकश्चिन्ताशोकः स एव सागरः तत्र प्रविष्टः चिन्ताशोकसागरप्रविष्टः ।

तथा भूतश्च यदवस्थो भवति तद्दर्शयति-करतले पर्यस्तं मुखं यस्य स तथाऽहर्निशं भवति, तथाऽऽर्तध्यानोपगतोऽपगतसद्विवेकतया धर्मध्यानाद्दूरवर्ती निर्निभित्तमेव द्वन्द्वोपहतवद्धयायति तस्यैवं चिन्ताशोकसागरवगाढस्य सत आध्यात्मिकानि-अन्तःकरणोद्भवानि मनःसंश्रितान्य-संशितानि वा-निसंशयानि चत्वारि वक्ष्यमाणानि स्थानानि भवन्ति, तानि चैवमाख्यायन्ते, तद्यथा-क्रोधस्थानं मानस्थानं मायास्थानं लोभस्थानमिति । ते चावश्यं क्रोधमानमायालोभा आत्मनोऽधि भवन्त्या ध्यात्मिकाः, एभिरेव सद्भिर्दुष्टं मनो भवति । तदेवं तस्य दुर्मनसः क्रोधमानमायालोभवत एवमेवोपहतमनःसंकल्पस्य 'तत्यत्ययिकम्' अध्यात्मनिमित्तं सावद्यं कर्म 'आधीयते' संबध्यते तदेवमष्टममेतक्रियास्थानमाध्यात्मिकाख्यमाख्यातमिति ।

मू. (६५७) अहावरे नवमे किरियडाणे माणवत्तिएत्ति आहिझइ, से जहानामए केइ पुरिसे जातिमएण वा कुलमएण वा बलमएण वा रूवमएण वा तवमएण वा सुयमएण वा लाभमएण वा इस्सरियमएण वा पन्नामएण वा अन्नतरेण वा मयडाणेणं मत्ते समाणे परं हीलेति निदेति खिसति गरहति परिभवइ अवमण्णेति, इत्तरिए, अयं, अहमंसि पुण विसिडजाइकुल-बलाइगुणोववेए।

एवं अप्पाणं समुक्कस्से, देहचुए कम्पबितिए अवसे पयाइ, तंजहा-गब्माओ गब्भं ४ जम्माओ जम्मं माराओ मारं नरगाओ नरगं चंडे थद्धे चवले माणियावि भवइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्ञइ, नवमे किरियाठाणे माणवत्ति एत्ति आहिए।

ष्ट्र. अयापरं नवमंक्रियास्थानं मानप्रत्ययिकमाख्यायते, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषो जात्यादिगु-णोपेतः सन् जातिकुलबलरूपतपःश्रुतलाभैश्चर्यप्रज्ञामदाख्यैरष्टभिर्मदस्थानै रन्यतरेण वा मत्तः परमवमबुद्धा हीलयति तथा निन्दति जुगुप्सते गर्हति परिभवति, एतानि चैकार्थिकानि कथश्चिद्भेदं वोस्रेक्ष्य व्याख्येयानीति । यथा परिभवति तथा दर्शयति-इतरोऽयं जघन्यो हीनजातिकः तथा मत्तः कुलबलरूपादिभिर्दूरमपभ्रष्टः सर्वजनावगीतोऽयमिति । अहं पुनर्विशिष्टजातिकुलबला- दिगुणोपेतः, एवमात्मानं समुत्कर्षयेदिति। साम्प्रतं मानोत्कर्षविपाकमाह-'देहच्चुए' इत्यादि, तदेवं जात्यादिमदोन्मत्तः सन्निहैव लोके गर्हितो भवति, अत्र च जात्यादिपदद्वयादिसंयोगा द्रष्टव्याः, ते चैवं भवन्ति-जातिमदः कस्यचिन्न कुलमदः, अपरस्य कुलमदो न जातिमदः, परस्योभयम्, अपर-स्यानुभयमित्येवं पदत्रयेणाष्टी चतुर्भिः षोडशेत्यादि यावदष्टभिः पदैः षट्पंचाशदधिकं शतद्वयमिति, सर्वत्र मदाभावरूपश्चरमभङ्गः शुद्ध इति।

परलोकेऽपि च मानी दुःखभाग्भवतीत्यनेन प्रदर्श्यते-स्वायुषः क्षये देहाद्युतो भवान्तरं गच्छन् शुभाशुभकर्मद्वितीयः कर्मपरायत्तत्वादवशः-परतन्त्रः प्रयाति, तद्यथा-गर्भाद्गर्भ पञ्चेन्द्रियापेक्षं तथा गर्भादगर्भं विकलेन्द्रियेषूत्पद्यमानः पुनरगर्भाद्ग<sup>भी</sup>वमगर्भादगर्भम् एतच्च नरककल्पगर्भदुःखापेक्षाया मभिहितम्, उत्पद्यमानदुःखापेक्षया त्विदमभिधीयते-जन्मन एकस्मादपरं जन्मांतरं व्रजति, तथा मरणं मारस्तस्मान्मारान्तरं व्रजति, तथा नरकदेश्यात्-श्वपाकादिवासाद्रत्न- प्रभादिकं नरकान्तरं व्रजति, यदिवा नरकात्सीमन्तकादिकादुध्धृत्य सिंहमत्स्यादावुत्पद्य पुनरपि तीव्रतरं नरकान्तरं व्रजति ।

तदेवं नटवद्रङ्गभूमौ संसारचक्रवाले स्त्रीपुंनपुंसकादीनि बहून्यवस्थान्तराण्यनुभवति । तदेवं मानी परपरिभवे सति चण्डो रौद्रो भवति परस्यापकरोति, तदभावे ह्यात्मानं व्यापादयति तथा स्तब्धश्चपलो यत्किञ्चकारी मानी सन् सर्वोऽप्येतदवस्थो भवतीति । तदेवं 'तत्प्रत्ययिकं' माननिमित्तं सावद्यं कर्म 'आधीयते' सम्बध्यते । नवममेतन्क्रियास्थानमाख्यातमिति ।

मू. (६५८) अहावरे दसमे किरियडाणे मित्तदोसवत्तिएत्ति आहिज्जइ, से जहानामए केइ पुरिसे माईहिं वा पितीहिं वा भाईहिं वा भइणीहिं वा भज्जाहिं वा धूयाहिं वा पुत्तेहिं वा सुण्हाहिं वा सद्धिं संवसमाणे तेसिं अन्नयरांसि अहालहुगंसि अवराहंसि सयमेव गुरुयं दंड निवत्तेति।

तंजहा-सीओदगवियडंसि वा कायं उच्छोलित्ता भवति, उसिणोदगवियडेण वा कायं ओसिंचित्ता भवति, अगनिकाएणं कायं उवडहित्ता भवति, जोत्तेण वा वेत्तेण वा नेत्तेण वा तयाइ वा कण्णेण वा छियाए वा लयाए वा अन्नयरेण वा दवरएण पासाइं उद्दालित्ता भवति, दंडेण वा अद्टीण वा मुट्टीण वा लेलूण वा कवालेण वा कायं आउट्टित्ता भवति, तहप्पगारे पुरिसजाए संवसमाणे दुम्मणा भवति, पवसमाणे सुमणा भवति।

तहज्पगारे पुरिसजाए दंडपासी दंडगुरुए दंडपुरक्कडे अहिए इमंसि लोगंसि अहिए परंसि लोगंसि संजलणे कोहणे पिडि़मेंसि यावि भवति, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावञ्जंति आहिञ्जति, दसमे किरियडाणे मित्तदोसवत्तिएत्ति आहिए।।

ष्ट्र. अथापरं दशमं क्रियास्थानं मित्रदोषप्रत्ययिकमाख्यायते, तद्यथा नाम कश्चित्पुरुषः प्रभुकल्पो मातापितृसुहृत्त्वजनादिभिः सार्धं परिवसंस्तेषां च मातापित्रादीनामन्यतमेनानाभोगतया यथाकथंचिछधुतमेऽप्यपराधे वाचि दुर्वचनादिके तथा कायिके हस्तपादादिके संघट्टनरूपे कृते सति स्वयमेव-आत्माना क्रोधाध्मातो गुरुतरं 'दण्डं' दुःखोत्पादकं 'निर्वर्तयति' करोति, तद्यथा-शीतोदके 'विकटे' प्रभूते शीते वा शिशिरादी 'तस्य' अपराधकर्तु कायमधो बोलयिता भवति, तथोष्णोदकविकटेन 'कायं' शरीरमपसिश्चयिता भवति, तत्र विकटग्रहणादुष्णतैलेन काञ्जिकादिना वाकायमुपतापयिता भवति, तथा अग्निकायेन उल्मुकेन तप्तायसा वा कायमुपदाहयिता भवति, तथा योत्रेण वा वेत्रेणे वा नेत्रेण वा 'त्वचा वा' सनादिकया लतया वाऽन्यतमेन वा दवरकेण ताडनतः 'तस्य' अपराधकर्तु 'शरीरपार्श्वाणि उद्दालयितुं' ति चर्माणि लुम्पयितुं भवति, तथा दण्डादिना कायमुपताडयिता भवतीति। तदेवमल्पापराधनिन्यति महाक्रोधदण्डवति तथाप्रकारे पुरुषजाते एकत्र वसति सति तत्सहवासिनो मातापित्रादयो दुर्भनसस्तदनिष्टाशङ्कया भवन्ति, तस्मिश्च 'प्रवसति' देशान्तरे गच्छति गते वा तत्सहवासिनः सुमनसो भवन्ति।

तथाप्रकारश्च पुरुषजातोऽल्पेऽप्यपराधे महान्तं दण्डं कल्पयतीति, एतदेव दर्शयितुमाह-दण्डस्य पार्श्वं दण्डपार्श्वं तद्विद्यते यस्यासौ दण्डपार्श्वी स्वल्पतया स्तोकापराधेऽपि कुप्यति दण्डं च पातयति । तमप्यतिगुरुमिति दर्शयितुमाह-दण्डेन गुरुको दण्डगुरुको यस्य च दण्डो महान् भवति असौ दण्डेन गुरुर्भवति, तथा दण्डः पुरस्कृतः सदा पुरुस्कृतदण्ड इत्यर्थः, स चैवंभूतः स्वस्य परेषां च 'अस्मिन्लोके' अस्मिन्नेव जन्मनि अहितः प्राणिनामहितदण्डापादनात्, तथा परस्मिन्नपि जन्मन्यसावहितः, तच्छीलत्तया चासौ यस्य कस्यचिदेव येन केनचिदेव निमित्तेन क्षणे क्षणे संज्वलयतीति संज्वलनः, स चात्यन्तक्रोधनो वधबन्धछविच्छेदादिषु शीघ्रमेव क्रियासु प्रवर्तते, तदमावेऽप्युत्कटद्वेषतया मर्मोदधट्टनतः पृष्ठिमांसमपि खादेत् तत्तदसौ ब्रूयात् येनासावपि परः संज्वलेत् ज्वलितश्चान्येषामपकुर्यात्, तदेवं खलु तस्य महादण्डप्रवर्तयितुस्तद्दण्डप्रत्ययिकं सावद्यं कर्माऽऽधीयते । तदेतदृशमं क्रियास्थानं मित्रद्रोहप्रत्ययिकमाख्यातमिति ।

अपरे पुनरष्टमं क्रियास्थानमात्मदोषप्रत्ययिकमाचक्षते, नवमं तु परदोषप्रत्ययिकं, दशमं पुनः प्राणवृत्तिकं क्रियास्थानमिति ॥

मू. (६५९) अहावरे एकारसमे किरियट्टाणे मायावत्तिएत्ति आहिज्जइ, जे इमे भवंति-गूढायारा तमोकसिया उलुगपत्तलहुया पव्वयगुरुया ते आयरियावि संता अनारियाओ भासाओवि पउज्ञंति, अन्नहासंतं अप्पाणं अन्नहा मन्नंति, अन्नं पुट्टा अन्नं वागरंति, अन्नं आइक्खियव्वं अन्नं आइक्खंति।

से जहानामए केइ पुरिसे अंतोसल्ले तं सल्लं नो सयं निहरति नो अत्रेण निहरावेति नो पडिविद्धंसेइ, एवमेव निण्हवेइ, अविउड्टमाणे अंतोअंतोरिपइ, एवमेव माई मायं कडु नो आलोएइ णो पडिक्वमेइ नो णिंदइ नो गरहइ नो विउट्टइ नो विसोहेइ नो अकरणाए अब्मुट्ठेइ नो अहारिहं तवोकम्मं पायच्छित्तं पडिवज्जइ।

माई असिंस लोए पद्यायाइ मानि परंसि लोए पद्यायाइ निंदइ गरहइ पसंसइ निश्चरइ न नियट्टइ निसिरियं दंडं छाएति, माई असमाहडसुहलेस्से यावि भवइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्रंति आहिज्जइ, एक्कारसमे किरियद्वाणे मायावत्तिएत्ति आहिए।

**ष्ट्र.** अथापरमेकादशं क्रियास्थानमाख्यायते, तद्यथा-ये केचनामी भवन्ति पुरुषाः, किंविशिष्टाः ?-गूढ आचारो येषां ते गूढाचाराः-गलकर्तकग्रन्थिच्छेदादयः, ते च नानाविधै-रूपायैर्विश्रम्भमुत्पाद्य पश्चादपकुर्वन्ति, प्रद्योतादेरभयकुमारादिवत् । ते च मायाशीलत्वेना-प्रकाशचारिणः, तमसि कषितुं शीलं येषां ते तमसिकाषिणस्त एव च काषिकाः, पराविज्ञाताः क्रियाः कुर्वन्तीत्यर्थः।तेच स्वचेष्टयैवोलूकपत्रवछ्रघवः, कौशिकपिच्छवछ्रघीयांसोऽपिपर्वतवद्गुरु-मात्मानं मन्यन्ते, यदिवाऽकार्यप्रवृत्तेः पर्वतवन्नो स्तम्भयितुं शक्यन्ते, तेचाऽऽर्यदेशोत्पन्ना अपि सन्तः शाठ्यादात्मप्रच्छादनार्थमपरभयोत्पादनार्थं चानार्यभाषाः प्रयुअते, परव्यामोहार्थं स्वमतिपरिकल्पित भाषाभिरपराविदिताभिर्भाषन्ते, तथाऽन्यथाव्यवस्थितमात्मानम् अन्यथा-साध्वाकारेणमन्यन्ते व्यवस्थापयन्ति च, तथाऽन्यत्पृष्टा मातृस्थानतोऽन्यदाचक्षते, यथाऽऽम्रान् पृष्टाः केदारकानाचक्षते, वादकाले वा कश्चिन्नाथ वादितया व्याकरणे प्रवीणस्तर्कमार्गमवतारयति, यथा वा 'शरदि वाजपेयेन यजेते' त्यस्य वाक्यस्यार्थं पृष्टस्तदर्थानभिज्ञः कालातिपातार्थं शरत्कालं व्यावर्णयति, तथाऽन्यस्मिश्चार्थे कथयतव्येऽन्यमेवार्थमाचक्षते ॥ तेषां च सर्वार्थविसंवादिनां कपटप्रपञ्चतुराणां विपाकोद्भवनाय दृष्टान्तं दर्शयितुमाह –

'से जहे' त्यादि, तत् यथा नाम कश्चित्युरुषः संग्रामादपक्रान्तोऽन्तः-मध्ये शल्यं-तोमरादिकं यस्य सोऽन्तः शल्यः, स च शल्यघट्टनवेदनाभीरुतया तच्छल्यं न स्वतो 'निर्हरति' अपनयति-उद्धरति नाप्यन्येनोद्धारयति, नापि तच्छल्यं वैद्योपदेशेनौषधोपयोगादिभिरुपायैः 'प्रतिध्वंसयति' विनाशयति, अन्येन केनचित्पृष्टो वाऽपृष्टो वा तच्छल्यं निष्प्रयोजनमेव 'निह्रुते' अपलपति, तेन च शल्येनासावन्तर्वीर्तेना 'अविउद्टमाणे'ति पीड्यमानः 'अंतोअंतो'त्ति मध्ये मध्ये पीड्यमानोऽपि 'रीयते' व्रजति, तत्कृतां वेदनामधिसहमानः क्रियासु प्रवर्तत इत्यर्थः ।

साम्रतं दार्धन्तिकमाह- 'एवमेवे'त्यादि, यथाऽसौ सशल्यो दुःखभाग्भवति एवमेवासौ 'मायी' मायाशल्यवान् यत्कृतकार्यं तन्मायया निगूहयन् मायां कृत्वा न तां मायामन्यस्मै 'आलोचयति' कथयति, नापि तस्मात् स्थानास्रतिक्रामति-न ततो निवर्तते, नाप्यात्मसाक्षिकं तन्मायाशल्यं निन्दति, तद्यधा-धिङ्मां यदहमेवंभूतमकार्यं कर्मोदयात्तत् कृतवान्, तथा नापि परसाक्षिकं गर्हति-आलोचना- ईसमीपे गतो च जुगुप्सते, तथा 'नो विउर्हति' नापि तन्मायाख्यं शल्यमकार्यकरणात्मकं विविधम्-अनेकप्रकारं त्रोटयति अपनयति, यद्यस्यापराधस्य प्रायश्चित्तं तत्तेन पुनस्तदकरणतया निर्वर्त्तयतीत्पर्धः, नापि तन्मद्यादिकमकार्यं सेवित्वाऽऽलोचनार्हायात्मानं निवेद्य तदकार्याकरणतया- Sभ्युत्तिष्ठते, प्रायश्चित्तं प्रतिपद्याति नोद्युक्तविहारी भवतीत्यर्थः, तथा नापि गुर्वादिभिरभिधीयमा-नोऽपि 'यथाऽर्हम्' अकार्यनिर्वहणयोग्यं प्रायः चित्तं शोधयतीति प्रायश्चित्तं-तपःकर्म विशिष्टं चान्द्रायणाद्यात्मकं 'प्रतिपद्यते' अभ्युपगच्छति । तदेवं मायया सत्कार्यप्रच्छादकोऽस्मिन्नेव लोके मायावीत्येवं सर्वकार्येष्वेवामिश्रम्भणत्वेन 'प्रत्यायाति' प्रख्यातिं याति, तथाभूतश्च सर्वस्यापि अविश्वास्यो भवत, तथा चोक्तम् –

)) १ ।। "मायाशीलः पुरुषः" (यद्यपि न करोति किञ्चिदपराधं । सर्वस्याविश्वास्यो भवति तथाप्यात्मदोषहतः) ।।

इत्यादि, तथाऽतिमायावित्वादसौ परस्मिन् लोके जन्मान्तरावासौ सर्वाधमेषु यातनास्थानेषु नरकतिर्यगादिषु 'पीनःपुन्धेन प्रत्यायाति' भूयोभूयस्तेष्वेवारघट्टघटीयन्त्रन्यायेन प्रत्यागच्छतीति तथा नानाविधैःप्रपञ्चैर्वञ्चयित्वा परं निन्दति जुगप्सते, तद्यथा-अयमज्ञः पशुकल्पो नानेन किमपि प्रयोजनमिति, एवं परं निन्दयित्वाऽऽत्मानं प्रशंसयति, तद्यथा-असावपि मया वश्चित इत्येवमात्म-प्रशंसया तुष्यति, तथा चोक्तम् - ''येनापत्रपते साधुरसाधुस्तेन तुष्यती''ति । एवं चासौ लब्धप्रसरो-ऽधिकं निश्चयेन वा चरति-तथाविदानुष्ठायी भवतीति निश्चरति ।

तत्र च गृद्धः संस्तस्मान्मातृस्थानात्र निवर्तते, तथाऽसौ मायावलेपेन 'दण्डं' प्राण्युपम-र्दकारिणं 'निसृज्य' पातयित्वा पश्चात् 'छादयति' अपलपति अन्यस्य वोपरि प्रक्षिपति, स च मायावी सर्वदा वश्चनपरायणः संस्तन्मनाः सर्वानुष्ठानेष्वप्येवंभूतो भवति-असमाहत अनङ्गीकृता शोभना लेश्यायेन स तथा आर्त्तध्यानोपहततयाऽसावशोभनलेश्य इत्यर्थः । तदेवमपगतधर्मध्या-नोऽसमाहितोऽशुद्धलेश्यश्चापि भवति। तदेवं खलुतस्य 'तस्रत्ययिकं' मायाशल्यप्रत्ययिकं सावद्यं कर्माऽऽधीयते। तदेतदेकादशं क्रियास्थानं मायाप्रत्ययिकं व्याख्यातं।। एतानि चार्थदण्डादीनि एकादश क्रियास्थानानि सामान्येनासंयतानां भवन्ति, इदं तु द्वादशं क्रियास्थानं पाखण्डिका-नुद्दिश्याभिधियते--

मू. (६६०) अहावरे बारसमे किरियडाणे लोभवत्तिएत्ति आहिज्ञइ, जे इमे भवंति, तंजहा-आरत्रिया आवसहिया गामंतिया कण्हुईरहस्सिया नो बहुसंजया नो बहुपडिविरया सव्वपाणभूतजीवसत्तेहिंते अप्पणो सद्यामोसाइं एवं विउंजंति, अहं न हंतव्वो अन्ने हंतव्वा अहं न अज़ावेयव्वो अन्ने अज़ावेयव्वा अहं न परिघेतव्वो अन्ने परिघेतव्वा अहं न परितावेयव्वो अन्ने परितावेयव्वा अहं न उद्दवेयव्वो अन्ने उद्दवेयव्वा।

एवमेव ते इत्थिकामेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया गरहिया अज्झोववन्ना जाव वासाइं चउपंचमाइं छद्दसमाइं अप्पयरो वा भुज़यरो वा भुंजित्तु भोगभोगाइं कालमासे कालं किद्या अन्नयरेसु आसुरिएसु किब्बिसिएसु ठाणेसु उववत्तारो भवंति, ततो विष्पमुच्चमाणे भुज्ञो भुज्ञो एलमूयत्ताए तमूयत्ताए जाइमूयत्ताए पद्यायंति, एवं

खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्ञंति आहिज्ञइ, दुवालसमे किरियडाणे लोभवत्तिएत्ति आहिए इद्येयाइं दुवाल । स किरियडाणाइं दविएणं समणेण वा माहणेण वा सम्पं सुपरिजाणिअव्वाइं भवंति ।।

**ष्ट्र.** एकादशात् क्रियास्थानादनन्तरमथापरं द्वादशं क्रियास्थानं लोभप्रत्ययिकमाख्यायते, तद्यथा-य इमे वक्ष्यमाणा अरण्ये वसन्तीत्यारण्यकाः, ते च कन्दमूलफलाहाराः सन्तः केचन वृक्षमूले वसन्ति, केचनावसथेषु-उटजाकारेषु गृहेषु, तथा अपरे ग्रामादिकमुपजीवन्तो ग्रामस्यान्ते-समीपे वसन्तीति ग्रामान्तिकाः, तथा 'क्वचित्' कार्ये मण्डलप्रवेशादिके रहस्यं येषां ते कचिद्राह-सिकाः, ते च 'न बहुसंयता' न सर्वसावद्यानुष्ठानेभ्यो निवृत्ताः, एतदुक्तं भवति-न बाहुल्येन त्रसेषु दण्डसमारम्भ विदधति, एकेन्द्रियो पजीविनस्त्वविगानेन तापसादयो भवन्तीति, तथा 'न बहुविरता' न सर्वेष्वपि प्राणातिपातविरमणादिषु व्रतेषु वर्तन्ते, किंतु ? द्रव्यतः कतिपयव्रतवर्तिनो न भावतो, मनागपि तत्कारणस्य सम्यग्दर्शनस्याभावादित्यभिप्रायः, इत्येतदाविर्भावयितुमाह 'सव्वपाणे'त्यादि, ते ह्यारण्यकादयः सर्वप्राणिभूतजीवसत्वेभ्य आत्मना-स्वतः अविरताः-तदुपमर्दकारम्भादविरता इत्यर्थः। तथा ते पाषण्डिका आत्मना-स्वतो बहूनि सत्या मृषाभूतानि वाक्यानि 'एवं' वक्ष्यमाणनीत्या विशेषेण 'युञ्जन्ति' प्रयुञ्जन्ती दि दर्शयति ।

तद्यया अहं ब्राह्मणत्वाद्दण्डादिभिर्न हन्तव्योऽन्ये तु शूँद्रत्वाद्धन्तव्याः, तथाहि तद्वाक्यं-'शूद्रं व्यापाद्य प्राणायामं जपेत किंचिद्वा दद्यात्, तथा क्षुद्रसत्त्वानामनस्थिकानां शकटभरमपि व्यापाद्य ब्राह्मणं भोजये त्यादि, अपरं चाहं वर्णोत्तमत्वात् नाज्ञापयितब्धोऽन्ये तु मत्तोऽधमाः समाज्ञापयितव्याः, तथा नाहं परितापयितव्योऽन्ये तु परितापयितव्याः, तथाऽहं वेतनादिना कर्मकरणाय न ग्राह्योऽन्ये तु शूद्रा ग्राह्या इति, किं बहुनोक्तन ?, नाहमुपद्रावयितव्यो-जीविताद-परोपयितव्योऽन्ये तु अपरोपयितव्या इति । तदेवं तेषां परपीडोपदेशनतोऽति-मूढतयाऽसम्ब-खप्रलापिनामज्ञानावृतानामात्संभरीयां विषमध्धीनां न प्राणातिपादविरतिरूपं व्रतमस्ति, अस्य चोपलक्षणार्थत्वात् मृषावादादत्तादानविरमणाभावोऽप्यायोज्यः । अधुना त्वनादिभवाभ्यासाहुस्त्य-जत्वेन प्राधान्यात् सूत्रेणैवाब्रह्याधिकृत्याह-'एवमेवे'त्यादि, 'एवमेव' पूर्वोक्तेनैव कारणेनातिमृढत्वा दिना परमार्थमजानानास्ते तीर्थिकाः स्त्रीप्रधानाः कामाः स्त्रीकामाः यदिवा स्त्रीषु कामेषु च-शब्दादिषु मूर्छिता गृद्धा ग्रथिता अध्युपपन्नाः ।

अत्र चात्यादरख्यापनार्थं प्रभूतपर्यायग्रहणम्, एतच्च स्त्रीषु शब्दादिषु च प्रवर्तनं प्रायः प्राणिनां प्रधानं संसारकारणं, तथा चोक्तम्-''मूलमेयमहम्मस्, महादोससमुस्सय' मित्यदि, इह च स्त्रीसङ्गासक्तस्यावश्यंभाविनी शब्दादिविषयासक्तिरित्यतः स्त्रीकामग्रहणं, तत्र चाऽऽसक्ता यावन्तं कालमासते तत्पूत्रेणैव दर्शयति-यावद्वर्षाणि चतुष्पञ्चषऽ्दशकानि, अयं च मध्यमकालो मृहीतः, एतावत्कालोपादानं च साभिप्रायकं, प्रायस्तीर्थिका अतिक्रान्तवयस एव प्रव्रजन्ति, तेषां चैतावानेव कालः संभाव्यते, यदिवा मध्यग्रहणात्तत ऊर्ध्वमधश्च मृह्यते इति दर्शयति-तस्माद्यौपात्तादल्पतरः प्रभूततरो वापि कालो भवति । तत्र च ते त्यक्त्वापि मृहवासं 'भुक्त्वा भोगभोगान्' इति स्त्रीभोगे सति अवश्यं शब्दादयो भोगाः भोगभोगास्तान् मुक्त्वा, ते च किल वयं प्रव्रजिता इति, न च भोगेभ्यो विनिवृत्ताः, यतो मिध्याधष्टितयाऽज्ञानान्धत्वात्सम्यग्विरति-परिणाम रहिताः

ते चैवंभूतपरिणामाः स्वायुषः क्षये कालमासे कालं कृत्वा विकृष्टतपसोऽपि सन्तोऽन्य-तरेष्वासुरिकेषु किल्बिषिकेषु स्थानेषूत्यादयितारो भवन्ति, ते ह्यज्ञानतपसा मृता अपि किल्बिषिकेषु स्थानेषूत्यत्त्यन्ते, तस्मादपि स्थानादायुषः क्षयाद्विप्रमुच्यमानाः-च्युताः किल्बन्नबहुलास्त्क-र्मशेषेणैलवन्मूका एलमूकास्तद्भावेनोत्यद्यन्ते, किल्बिषिकस्थानाच्युतः सन्नन्तरभवेवा मानुषत्वम-वाप्य यथैलको मूकोऽव्यक्तवाक् भवति एवमसावप्यव्यक्तवाक् समुत्यद्यत इति । तथा 'तमूयत्ताए'त्ति तमस्त्वेन-अत्यन्तान्धतमसत्वेन जात्यन्धतया अत्यन्ताज्ञानावृततया वा तथा जातिमूकत्वेनापगतावाच इह प्रत्यागच्छन्तीति । तदेवंभूतं खलु तेषां तीर्थिकानां परमार्थतः सावद्यानुष्ठानादिनिवृत्तानामाधाकर्मादिप्रवृत्तेस्तत्प्रायोग्यभोगभाजां 'तव्यत्ययिकं' लोभप्रत्ययिकं सावद्यं कर्माधीयते । तदेतस्लोभप्रत्ययिकं द्वादशं क्रियास्थानमाख्यातमिति ।

साम्प्रतमेतेषां द्वादशानामप्युपसंहारार्थमाह-'इति' उपप्रदर्शने 'एतानि' अर्थदण्डादीनि लोभप्रत्ययिकक्रियास्थानपर्यवसानानि द्वादशापि क्रियास्थानानि कर्मग्रन्थिद्रावणाद्रवः-संयमः स विद्यते यस्यासौ द्रविको मुक्तिगमनयोग्यतया वा द्रव्यभूतः श्रमणः-साधुः, तमेव विशिनष्टि-मा वधीरित्येवं प्रवृत्तिर्यस्यासौ माहनस्तेनैव एतद्गुणविशिष्टेनैतानि सम्यग्यथावस्थितवस्तुस्व-रूपनिरूपणतो मिथ्यादर्शनाश्रितानि संसारकारणानीतिकृत्वा झपरिझया ज्ञातव्यानि प्रत्याख्यानपरिज्ञया परिहर्तव्यानि भवन्तीति ॥

मू. (६६९) अहावरे तेरसमे किरियडाणे इरियावहिएत्ति आहिज्जइ, इह खलु अत्तत्ताए संवुडस्त अनगारस्त ईरियासमियस्त भासासमियस्त एसणासमियस्त आयाणभंडमत्तनिक्खेवणा- समियस्त उच्चारपासवणखेलसिंधाणजल्लपारिडावणियासमियस्स मणसमियस्त वयसमियस्त कायसमियस्त मणगुत्तस्त वयगुत्तस्त कायगुत्तस्त गुत्तिंदियस्त गुत्तबंभयारिस्त ।

आउत्तं गच्छमाणस्स आउत्तं चिड्ठमाणस्स आउत्तं निसीयमाणस्स आउत्तं तुयद्टमाणस्स आउत्तं भुंजमाणस्स आउत्तं भासमाणस्स आउत्तं वत्यं पडिग्गहं कंबलं पायपुंछणं गिण्हमाणस्स वा निक्खिवमाणस्स वा जाव चक्खुपम्हनिवायमवि अत्थि विमाया सुहुमा किरिया ईरियावहिया नाम कज्जइ, सा पढमसमए बद्धा पुट्ठा बितीयसमए वेइया तइयसमए निज्ञिण्णा सा बद्धा पुठ्ठा उदीरिया वेइया निज्ञिण्णा सेयकाले अकम्मे यावि भवति, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्रंति आहिज्जइ, तेरसमे किरियटठाणे ईरियावहिएत्ति आहिज्जइ।

से बेमि जे य अतीता जे य पडुपन्ना जे य आगमिस्सा अरिहंता भगवंता सच्चे ते एयाइं चेव तेरस किरियद्वाणाइं भासिंसु वा भासेंति वा भासिस्संति वा पन्नविंसु वा पन्नविंति वा पन्नविस्संति वा, एवं चेव तेरसमं किरियझाणं सेविंसु वा सेवंति वा सेविस्संति वा ।

**मृ.** अथापरं त्रयोदश क्रियास्थानमीर्यापथिकं नामाख्यायते, ईरणमीर्या तस्यास्तया वा पन्धाईर्यापथस्तत्रभवमीर्यापथिकम्, एतद्य शब्दच्युर्पत्तिनिमित्तं, प्रवृत्तिनिमित्तंत्विदं-सर्वत्रोपयुक्त-स्याकषायस्य समीक्षितमनो शक्कायक्रियस्य या क्रिया तया यत्कर्म तदीर्यापथिकं, सैव वा क्रिया ईर्यापथिकेत्युच्यते । सा कस्य भवति ? किंभूता वा ? कीद्दकर्मफला वा ? इत्येतद्दर्शयितुमाह– 'इह खलु' इत्यादि, 'इह' जगति प्रवचने संयमे वा वर्तमानस्य खलुशब्दोऽवधारणेऽलङ्कारे वा आत्मनो भाव आत्मत्वं तदर्थमात्मत्वार्थं संवृतत्स्य मनोवाक्कायैः, परमार्थत एवंभूतस्यैवात्मभावोऽ-परस्य त्वसंवृतस्यात्मत्वमेव नास्ति, सद्भूतात्मकार्याकरणात्, तदेवमात्मार्थं संवृत्तस्यानगारस्येर्या-पथिकादिभिः पद्यिभिः समितिभिर्मनोवाक्कायैः समितस्य तथा तिसृभिर्गुतिभिर्गुत्तस्य, पुनर्गुतिय्रहण-ताभिरेव गुत्तिभिर्गुत्तो भवतीत्यस्यार्थस्याविर्भावनायात्यादरख्यापनार्थं वेति ।

तथा गुप्तेन्द्रियस्य नवब्रह्मचर्यगुप्सुपेतब्रह्मचारिणश्च सतः, तथोपयुक्तं गच्छतस्तिष्ठतो निषीदतस्त्वक्वर्तनां कुर्वाणस्य तथोपयुक्तमेव वस्त्रं पतद्ग्रहं कम्बलं पादपुञ्छनकं वा गृह्णतो निक्षिपतो वा यावच्चक्षुपक्षम्निपातमप्युपयुक्तं कुर्वतः सतोऽत्यन्तमुपयुक्तस्यापि अस्ति-विद्यते विविधा मात्रा विमात्रा तदेवंविधा सूक्ष्माक्षिपक्ष्मसंचलनरूपादिकेर्यापथिका नाम क्रिया केवलिनाऽपि क्रियते, तग्राहि-सयोगी जीवो न शक्नोति क्षणमप्येकं निश्चलः स्यातुम्, अग्निना ताप्यमानोद- कवत्कार्मणशरीरानुगतः सदा परिवर्तयन्नेवास्ते, तथा चोक्तम्-''केवली णं मंते ! अस्ति समयंसि जेसु आगासपएसेसु'' इत्यादि । तदेवं केवलिनोऽपि सूक्ष्मगात्रसंचारा भवन्ति, इह च कारणे कार्योपचारात्तया क्रियया यद्धध्यते कर्म तस्य च कर्म तस्रथमसमय एव बर्द्ध स्पृष्टं चेतिकृत्वा तक्कियैव बद्धसृष्टेत्युक्ता, तथा द्वितीयसमये वेदितेत्यनुभूता तृतीयसमये निर्जीर्णा

एतदुक्तं भवति-कर्म योगनिमित्तं बध्यते, तत्स्थितिश्च कषायायत्ता, तदभावाच्च न तस्य सांपरायिकस्येव स्थितिः, किंतु योगसद्भावाद्धध्यमानमेव स्पृष्टतां-संश्लेषं याति, द्वितीयसमये त्वनुभूयते, तच्च प्रकृतितः सातावेदनीयं स्थितितो द्विसमयस्थितिकमनुभावतः शुभानुभावं अनुत्तरोपपातिकदेवसुखातिशायि प्रदेशतो बहुप्रदेशमस्थिरबन्धं बहुव्ययं च, तदेव सेर्यापथिका क्रिया प्रथमसमये बद्धस्पृष्टा द्वितीयसमये उदिता वेदिता निर्जीर्णा भवति, 'सेयकाले'त्ति आगामिनि तृतीयसमये तत्कमपिक्षयाऽकर्मतापि च भवति, एवं तावद्वीतरागस्येर्याप्रत्ययिकं कर्म 'आधीयते' सम्बध्यते । तदेतत्रयोदशं क्रियास्थानं व्याख्यातं ।

ये पुनस्तेभ्योऽन्ये प्राणिनस्तेषां सांपरायिको बन्धः, ते तु यानि प्रागुक्तानीर्यापथवर्ज्यानि द्वादशक्रियास्थानानि तेषु वर्तन्ते तेषांच तद्वर्तिनामसुमनां मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगनिमित्तः सांपरायिको बन्धो भवति, यत्र च प्रमादस्तत्र कषाया नियमाद्भवन्ति, कषायिणश्च योगाः, योगिनस्त्वेते भाज्याः, तत्र प्रमादकषायप्रत्ययिको बन्धोऽनेकप्रकारस्थिति, तद्रहितस्तु केवलयोगप्रत्ययिको द्विसमयस्थितिरेवेर्याप्रत्ययिक इतिस्थितम् ।। एतानि त्रयोदश क्रियास्थानानि न भगवद्वर्धमानस्वामिनैवोक्तानि अपि त्वन्धैरपीत्येतद्दर्शयितुमाह –

'से बेमी'त्यादि, सोऽहं ब्रवीमीति, यद्यागुक्तं तद्वा ब्रवीमीति, तद्यधा-ये तेऽतिक्रान्ता ऋषभादयस्तीर्थकृतो ये च वर्तमानाः क्षेत्रान्तरे सीमन्धरस्वामिप्रभृतयो ये चागामिनः पद्मनाभा-दयोऽर्हन्तो भगवन्तः सर्वेऽपिते पूर्वोक्तान्येतानि त्रयोदशक्रियास्थानान्यभाषिषुः भाषन्ते भाषिष्यन्ते च । तथा तत्स्वरूपतस्तद्विपाकतश्च प्ररूपितवन्तः प्ररूपयन्ति प्ररूपयिष्यन्ति च । तथैतदेवत्रयोदशं कियास्थानं सेवितवन्तः सेवन्ते सेविष्यन्ते च, यथा हि जम्बूद्वीपे सूर्यद्वयं तुल्यप्रकाशं भवति यथा वा सद्दशोपकरणाः प्रदीपास्तुल्यप्रकाशा भवन्ति एवं तीर्थकृतोऽपि निरावरणत्वात् कालत्रय-वर्तिनोऽपि तुल्योपदेशा भवन्ति ।

साम्प्रतं त्रयोदशसु क्रियास्थानेषु यन्नाभिहितं पापस्थानं तद्विभणिषुराह-

मू. (६६२) अंदुत्तरं च णं पुरिसविजयं विभंगमाइक्खिस्सामि, इह खलु नानापन्नाणं नानाछंदाणं नानासीलाणं नानादिष्ठीणं नानारूईणं नानारंभाणं नानाज्झवसाणसंजुत्ताणं नानाविहपावसुयज्झयणं एवं भवइ, तंजहा –

भोमं उप्पायं सुविणं अंतलिक्खं अंगं सरं लक्खणं वंजणं इत्थिलक्खणं पुरिसलक्खणं हयलक्खणं गयलक्खणं गोणलक्खणं मिंढलक्खणं कुक्कडलक्खणं तित्तिरलक्खणं वद्टगलक्खणं लावयलक्खणं सुभगाकरं दुब्भगाकरं गब्माकरं मोहणकरं आहव्वणिं पागसासणिं दव्वहोमं खत्तियविज्ञं चंदचरियं सूरचरियं सुक्कचरियं बहस्सइचरियं उक्कापायं दिसादाहं मिथचक्कं वायसपरिमंडलं पंसुयुट्ठिं केसवुट्ठिं मंसवुट्ठिं रुहिरयुट्ठि वेतालिं अद्धवेतालिं औसौवणिं तालुगधाडणिं विसल्लकरणिं पक्कमणिं अंतद्धाणिं आयमिणिं –

एवमाहआओ विज्ञाओ अन्नस्स हेउं पउंजंति पाणस्स हेउं पउंजंति वत्यस्स हेउं पउंजंति लेणस्स हेउं पउंजंति सयणस्स हेउं पउंजंति, अन्नेसिं वा विरुवरूवाणं कामभोगाण हेउं पउंजंति, तिरिच्छं ते विज्ञं सेवेंति,ते अनारिया विप्पडिवन्ना कालमासे कालं किद्या अन्नयराइं आसुरियाइं किब्बिसियाइं ठाणाइं उववत्तारो भवंति, ततोऽवि विप्पमुद्यमाणा भुज्ञो एलमूयताए तमअंधयाए पद्यायंति ।

**ष्ट्र.** अस्मात्रयोदशक्रिस्थानप्रतिपादनादुत्तरं यदत्र न प्रतिपादितं तदधुनोत्तरभूतेनाने सूत्रसंदर्भेण प्रतिपाद्यते, यथाऽऽचारे प्रथमश्रुतस्कन्धे यन्नाभिहितं तदुत्तरभूतामिश्रूलिकाभिः प्रतिपाद्यते, तथा चिकित्साशास्त्रे मूलसंहितायां श्लोकस्थाननिदानशारीरचिकित्सित कल्पसंज्ञकायां यन्नाभिहितं तदुत्तरेऽभिधीयते, एवमन्यत्रापि छंदश्चित्त्यादावुत्तरसद्भावोऽवगन्तव्यः, तदिहापि पूर्वेण यन्नाभिहितं तदनेनोत्तरग्रन्थेन प्रतिपाद्यत इति, चः समुखये, णमिति वाक्यालङ्कारे, पुरुषा विचीयन्ते-मृग्यन्तेविज्ञानद्वारेणान्वेष्यन्तेयेन स पुरुषविचयः पुरुषविजयो वा-केशाश्चिदल्पसत्त्वानां तेन ज्ञानलवेनाविधिप्रयुक्तेनानर्थानुबन्धिना विजयादिति, सच विभङ्गवद्-अवधिविपर्ययवद्विभङ्गो-ज्ञानविशेषः पुरुषविचयश्चासौ विभङ्गश्चपुरुषविचयविभङ्गस्त-मेवंभूतं ज्ञानविशेषमाख्यास्यामि-प्रतिपादायिष्यामि, याद्दशानां चासौ भवति तांल्लेशतः प्रतिपादयितुमाह-'इह खलु' इत्यादि, 'इह' जगति मनुष्यक्षेत्रे प्रवचने वा नानाप्रकारा-विचित्रक्षयोपशमात् प्रज्ञायतेऽनयेति प्रज्ञा सा चित्रा येषां ते नानाप्रज्ञाः, तया चाल्पाल्पतराल्पतमया चिन्त्यमानाः पुरुषाः षटस्थानपतिता भवन्ति । तथा छन्दः-अभिप्रायः स नाना येषां ते तथा तेषां, नानाशीलानां तथा ननारूपा धष्टिः-

अन्तःकरणप्रवृत्तिर्येषां ते तथा तेषामिति, तेषां च त्रीणि शतानी त्रिषष्ठधिकानि प्रमाणमगवन्तव्यं, तथा नाना रूचिर्येषां ते नानारुचयः, तथाहिं-आहारविहारशयनासनाच्छादनाभरणयान-वाहनगीतवादित्रादिषु मध्येऽन्यस्यान्याऽन्यस्यान्या रुचिर्भवति तेषां नानारुचीनामिति, तथा नानारम्भाणां-कृषिपाशुपाल्यविपणिशिल्पकर्मसेवादिष्वन्यतमारम्भेणेति, तथा नानाध्य-वसायसंयुतानां शुभाऽशुभाध्यवसायभाजामिहलोकमात्रप्रतिबद्धानां परलोकनिष्पिपासानां विषयतृपितानामिदं नानाविधं पापश्रुताध्ययनं भवति, तद्यथा-भूमौ भवं भौमं-निर्धातभूकम्पादिकं, तथोत्पतिं-कपिहसितादिकं, तथा स्वप्नं-गजवृषभसिंहादिकं, तथाऽन्तरिक्षम्-अमोधादिकं, तथा अङ्गेभवमाङ्गम्-अक्षिबाहुस्फुरणादिकं, तथा स्वरलक्षणं-काकस्वरगम्भीरस्वरादिकं, तथा लक्षणं-यवमत्यपद्मश्चेद्धचक्रश्रीवत्सादिकं व्यञ्जनं-तिलकमषादिकं, तथा स्त्रीलक्षणं रक्तकरचरणादिकं एवं पुरुषादीनां काकिणीरत्नपर्यन्तानां लक्षणप्रतिपादकशास्त्रपरिज्ञानमवगन्तव्यम् ॥ तथा मन्त्रविशेषरूपा विद्याः, तद्यथा-दुर्भगमपि सुभगमाकरोति सुभगाकरां, तथा सुभगमपि दुर्भगमाकरोति दुर्भगाकरां, तथा गर्भकरां-गर्भाधानविधायिनीं, तथा मोहो-व्यामोहों वेदोदयो वा तत्करणशीलामाथर्वणीमाथर्वणाभिधानां सद्योऽनर्थकारिणीं विद्यामधीयते, तथा पाकशासनीम् इन्द्रजालसंज्ञिकां तथा नानाविधैर्द्रव्यैः-कणवीरपुष्पदिभिर्मधुघृतादिभिर्वोश्चाटनादिकैः कार्येहोमो-हवनं यस्यां सा द्रव्यहवना तां, तथा क्षत्रियाणां विद्या धनुर्वेदादिकाऽपरा वाथा स्वगोत्रक्रमेणायात। तामधीत्य प्रयुञ्जते, तथा नानाप्रकारं ज्योतिषमधीत्य व्यापायतीति दर्शयति - 'चंदचरिय' मित्यादि, चन्द्रस्य-ग्रहपतेश्चरितं चन्द्रचरितमिति, तच्च वर्णस्थानप्रमाणप्रभानक्षत्रयोगराहुग्रहादिकं, सूर्यचरितं त्विदं-सूर्यस्य मण्डलपरिमाणराशिपरिभोगोद्योतावकाशराहूपरागादिकं, तथा शुक्रचारो-वीथीत्रय-चारादिकः, तथा बृहस्पतिचारः शुभाशुभफलप्रदः संवत्सरराशिपरिभोगादिकश्च, तथोल्कापाता दिग्दाहाश्च वायव्यादिषु मण्डलेषु भवन्तः शस्त्राग्निक्षुत्पीडाविधायिनो भवन्ति।

तथा मृगा-हरिणशृगालादय आरण्यास्तेषां दर्शनरूतं ग्रामनगरप्रवेशादी सति शुभाशुमं यत्र चिन्त्यते तन्मृगचक्रं, तथा वायसादीनां पक्षिणां यत्र स्थानदिक्स्वराश्रयणात् शुभाशुभफलं चिन्त्यते तद्वायसपरिमण्डलं, तथा पांसुकेशमांसरुधिरादिवृष्टयोऽनिष्टफलदा यत्र शास्त्रे चिन्त्यन्ते तत्तदभिधानमेव भवति, तथा विद्या नानाप्रकाराः क्षुद्रकर्मकारिण्यः, ताश्चेमाः-वैताली नाम विद्या नियताक्षरप्रतिबद्धा, सा चकिल कतिभिर्जपैर्दण्डमुत्थापयति, तथाऽर्धवैताली तमेवोपश-मयति, तथाऽपस्वापिनी तालोद्धाटनी श्वपाकी शाम्बरी तथाऽपरा द्राविडी कालिङ्गी गौरी गान्धार्यवपतन्युत्पतनी जृम्भणी स्तम्भनी श्लेषणी आमयकरणी विशल्यकरणी प्रकामण्यन्तर्धान-करणीत्येवमादिका विद्या अधीयते, आसां चार्य संज्ञातोऽवसेय इति, नवरं शाम्बरीद्राविडीका-लिङ्गयस्तद्देशोद्भवास्तद्भाषानिबद्धा वा चित्रफलाः, अवपतनी तु जपन् स्वत एव पतत्यन्यं वा पातयत्ये-वमुत्पतन्यपि द्रष्टव्या। तदेवमेवमादिका विद्या आदिग्रहणाख्रज्ञसयादयो गृह्यन्ते। एताश्च विदायः पाषण्डिका अविदितपरमार्था गृहस्था वा स्वयूथ्या वा द्रव्यलिङ्गधारिणोऽन्नपानाद्यर्थं प्रयुञन्ति, अन्येषां वा विरूपरूपाणाम्-उञ्चावचानां शब्दादीनां कामभोगानां कृते प्रयुञन्ति।

सामान्येन विद्याऽऽसेवनमनिष्टकारीति दर्शयितुमाह-'तिरिच्छ' मित्यादि, तिरश्चीनाम्-अननुकूलां सदनुष्ठानप्रतिधातिकां ते अनार्या विप्रतिपन्ना विद्यां सेवन्ते, ते च यद्यपि क्षेत्रार्या भाषार्यास्तथापि मिथ्यात्वोपहतबुद्धयोऽनार्यकर्मकारित्वादनार्य एव द्रष्टव्याः, ते च स्वायुषः क्षये कालमासे कालं कृत्वा यदि कथश्चिद्देवलोकगामिनो भवन्ति ततोऽन्यतरेषु आसुरीयकेषु किल्बिषिकादिषु स्थानेषूत्पत्स्यन्ते, ततोऽपि विप्रमुक्ताः-च्युता यदि मनुष्येषूत्पद्यन्ते, तत्र च तत्कर्मशेषतयैडमूकत्वेनाव्यक्तभाषिणस्तमस्त्वेनान्धतया मूकतया वा प्रत्यागच्छन्ति, ततोऽपि नानाप्रकारेषुयातनास्थानेषु नरकतिर्यगादिषूत्पद्यन्ते॥साम्प्रतंगृहस्थानुद्दिश्याधर्मपक्षसेवनमुच्यते-

मू. (६६३) से एगइओ आयहेउं वा नायहेउं वा सर्वणहेउं वा अगारहेउं वा परिवारहेउं वा नायगं वासहवासियं वा निस्साए अदुवा अनुगामिए १ अदुवा उवचरए २ अदुवा पडिपहिए ३ अदुवा संधिछेदए ४ अदुवा गंठिछेदए ५ अदुवा उरब्भिए ६ अदुवा सोवरिए ७ अदुवा वागुरिए ८ अदुवा साउणिए ९ अदुवा मच्छिए १० अदुवा गोधायए ११ अदुवा गोवालए १२ अदुवा सोवणिए १३ अदुवा सोवणियंतिए १४।।

एगइओ आनुगामियभावं पडिसंधाय तमेव अनुगामियानुगामियं हंता छेत्ता भेत्ता लुंपइत्ता विलुंपइत्ता उद्दवइत्ता आहारं आहारेति, इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ।। से एगइओ उवचरयभावं पडिसंधाय तमेव उवचरियं हंता छेत्ता भेत्ता लुंपइत्ता विलुंपइत्ता उद्दवइत्ता आहारं आहारेति, इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ।

से एगइओ पाडिपहियभावं पडिसंधाय तमेव पाडिपहे ठिम्रा हंता छेत्ता भेता लुंपइत्ता विलुंपइत्ता उद्दवइत्ता आहारं आहारेति, इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ संधिछेदगभावं पडिसंधाय तमेव संधि छेत्ता भेत्ता जाव इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ।

से एगइओ गंठिछेदगभावं पडिसंधाय तमेव गंठिं छेत्ता भेत्ता जाव इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ ।। से एगइओ उरब्भियभावं पडिसंघाय उरब्भं वा अन्नतरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ । एसो अभिलावो सव्वत्थ ।

से एगइओ सोयरियभावं पडिसंधाय महिसं वा अन्नतरं वा तसं पाणं जाव उवक्खाइत्ता भवइ।। से एगइओ वागुरियाभावं पडिसंधाय मियं वा अन्नतरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ।। से एगइओ सउणियभावं पडिसंघाय सउणिं वा अन्नतरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ।।

से एगइओ मच्छियभावं पडिसंधाय मच्छं वा अन्नतरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता

भवइ ।। से एगइओ गोधायभावं पडिसंधाय तमेव गोणं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हता जाव उवक्खाइत्ता भवइ ।। से एगइओ गोवालभावं पडिसंधाय तमेव गोवालं वा परिजविय हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ ।।

से एगइओ सोवणियभावं पडिसंधाय तमेव सुणगं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ ।। से एगइओ सोवणियंतियभावं पडिसंधाय तमेव मणुस्सं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव आहारं आहारेति, इति से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ।

**ष्टृ.** स एकः कदाचिन्निस्त्रिंशः साम्प्रतापेक्षी अपगतपरलोकाध्यवसायः कर्मपरतया भोग-लिप्सुः संसारस्वभावानुवर्त्ती आत्मनिमित्तं वेत्येतान्यनुगामुकादीन्यन्यकर्तव्यहेतुभूतानि चतुर्दशासदनुष्ठानानि विधत्ते, तथा-ज्ञातयः-स्वजनास्तन्निमित्तं तथाऽगारनिमित्तं-गृहसंस्करणार्थं सामान्येन वा कुटुम्बार्थं परिवारनिमित्तं वा-दासीदासकर्मकरादिपरिकरकृते तथा ज्ञात एव ज्ञातकः-परिचितस्तमुद्दिश्य तथा सहवासिकं वा-प्रातिवेश्मिकं निश्रीकृत्यैतानि वक्ष्यमाणानि कुर्यादिति सम्बन्धः –

तानि च दर्शयितुमाह-'अदुवे' त्यादि, अथवेत्येवं वक्ष्यमाणापेक्षया पक्षान्तरोपलक्षणार्थः, गच्छन्तमनुगच्छतीत्यनुगामुकः, स चाकार्याध्यवसायेन विवक्षितस्थानकालाद्यपेक्षया विरूपकर्तव्य-चिकीर्षुस्तं गच्छन्तमनुगच्छति, अथवा तस्यापकर्तव्यस्यापकारावसरापेक्ष्युपचरको भवति, अथवा तस्य प्रातिपथिको भवति-प्रतिपथं-संमुखीनमागच्छति, अथवाऽऽत्मस्वजनार्थं संधिच्छेदको भवति-चौर्यं प्रतिपद्यते, अथवारभ्रेः मेषेश्चरत्यौरभ्रमिकः अथवा सौकरिका भवति, अथवा शकुनिभि-पक्षिभिश्चरतीति शाकुनिकः अथवा वागुरया-मृगादिबन्धनरज्जा चरति वागुरिकः अथवा सत्यैश्चरति मात्स्यिकः, अथवा गोपालभावं प्रतिपद्यते, अथवा गोघातकः स्याद्, अथवा श्ववमिश्चरति शौवनिकः शुनां परिपालको भवतीत्यर्थः, अथवा 'सोवणियं'ति श्वभिपापर्द्धिकुर्वन्मृगादीनामन्तं करोतीत्यर्थः।

तदेवमेतानि चतुर्दशाप्युद्दिश्य प्रत्येकमादितः प्रभृति विवृणोति-तत्रैकः कश्चिदात्माद्यर्थं अपरस्य गन्तुर्ग्रामान्तरं किञ्चिद्रव्यजातमवगम्य तदादित्सुस्तस्यैवानुगामुकभावं 'प्रतिसंधाय' सहगन्तृभावेनानुकूल्यं प्रतिपद्य विवक्षितवश्चनावसरकालाघपेक्षीतमेव गच्छन्तमनुव्रजति, तमेव चाभ्युत्थानविनयादिभिरत्यन्तोपचारैरुपचर्यानुव्रज्य च विवक्षितमवसरं लब्ध्या तस्यासौ हन्ता दण्डादिभिः तथा छेत्ता खङ्गादिना हसतपादादेः तथा भेत्ता वज्रमुष्टयादिना तथा लुम्पयिता केशाकर्षणादिकदर्थनतः तथा विलुम्पयिताकशाप्रहारादिभिरत्यन्तदुःखोत्पादनेन तथा अपद्रावयिता जीविता- धपरोपणतो भवतीत्येवमादिकं कृत्याऽऽहारमाहारयत्यसौ, एतदुक्तं भवतिगलकर्तकः कश्चिदन्यस्य धनवतोऽनुगामुकभावं प्रतिपद्य तं बहुविधैरुपायैर्विश्रम्भे पातयित्वा भोगार्थी मोहान्धः साम्प्रतेक्षितया तस्य रिक्थवतोऽपकृत्याहारिदकां भोगक्रिया विधत्ते । इत्येवमसौ महद्भि क्रूरैः कर्मभिः-अनुष्ठानैर्महापातकभूतैर्वातीव्रानुभावैर्दीर्धस्थितिकैरात्मानमुपख्यापयिता भवति, तथाहि-अयमसौ महापापकारीत्येवमात्मानं लोके ख्यापयति, अष्टप्रकार्रैर्वा कर्मभिरात्मानं तथा बन्ध्यति तथा लोके तद्विपाकापादितेनावस्थाविशेषेण सता नारकतिर्यङनरामररूपतयाऽ उख्यात इति । तदेवमेकः कश्चिदकर्तव्याभिसंधिना परस्य स्वापतेयवतस्तद्वश्चनार्थमुपचरकभावं 'प्रतिसंधाय' प्रतिज्ञाय पश्चात्तं नानाविधैर्विनयोपायैरुपचरति, उपचर्य च विश्रम्भे पातयित्वा धाप्रतिसंघाय' प्रतिज्ञाय पश्चात्तं नानाविधैर्वान्योपायैरुपचरति, उपचर्य च विश्रम्भे पातयित्वा तद्रव्यार्थी तस्य हन्ता छेत्ता भेत्ता यावदपद्रावयिता भवतीत्येवमसावात्मानं 'महद्भिः' बृहद्भिः पापैः कर्मभिः उपाख्यापयिता भवतीति ॥ अथैकः कश्चित्रतिपथेन-अभिमुखेन चरतीति प्रातिपथिक स्तद्भावं प्रतिपद्यापरस्यार्थवतस्तदेव प्रातिपथिकत्वं कुर्वन् प्रतिपथे स्थित्वा तस्यार्थवतो दिश्रम्भतो हन्ता छेत्ता यावदपद्रावयिता भवतीत्येवमसावात्मानं पापैः कर्मभि ख्यापयतीति ॥ अथैकः कश्चिद्वि-रूपकर्मणा जीवितार्थी 'संधिच्छेदकभावं' खनखननत्वं प्रतिपाद्यानेनोपायेनात्मानमइं कर्तयिष्या-मीत्येवं प्रतिज्ञां कृत्वातमेव प्रतिपद्यते, ततो ऽसौ संधिं छिन्दन्-खत्रं खनन् प्राणिनां छेत्ता भेत्ता विलुम्पयिता भवतीति, एतद्य कृत्वाऽऽहारमाहायतीति, एतद्योपलक्षणमन्यांश्च कामभोगान् स्वतो भुद्धेऽन्यदपि ज्ञातिगृहादिकं पालयतीत्येवमसौ महद्भिः पापैः कर्मभिरात्मानमुपख्यापयति। अथैकः कश्चिदसदनुष्ठायी घुर्घुरादिना ग्रन्थिच्छेदकभावं प्रतिपद्य तमेवानुयाति, शेषं पूर्ववत् । अथैकः कश्चिदधर्मकर्मवृत्ति उरम्रा-उरणकास्तैश्चरतियः सऔरभ्रिकः, सच तदूर्णया तन्मांसादिना वाऽऽत्मानं वर्तयति, तदेवमसौ तद्भावं प्रतिपद्योरभ्रं वाऽन्यं वा त्रसं प्राणीनं स्वमांसपुष्टयर्थं व्यापादयित, तस्य वा हन्ता छेत्ता भेत्ता भवतीति शेषं पूर्ववत् ।

अत्रान्तरे सौकरिकपदं, तच्च स्वबुध्धया व्याख्येयं, सौकरिकाः, श्वपचाश्चाण्डालाः खट्टिका इत्यर्थः ॥ अथैकः कश्चत् क्षुद्रसत्यो 'वागुरिकभावं' लुब्धकत्वं 'प्रतिसंधाय' प्रतिपद्य वागुरया 'मृगं' हरिणमन्यं वा त्रसं प्राणिनं शशादिकमात्मवृत्त्यर्थं स्वजनाद्यर्थं वा व्यापादयति, तस्य च हन्ता छेत्ता भेत्ता भवति, शेषं पूर्ववत् ॥ अथैकः कश्चिदधमोपायजीवी शकुना-लावकादयस्तैश्चरति शाकुनिकस्तद्भावं प्रतिसंधाय तन्मांसाद्यर्थीं शकुनमन्यं वा त्रसं व्यापादयति, तस्य च हननादिकां क्रियां करोतीति, शेषं पूर्ववत् ॥ अथैकः कश्चिदधमाधमो मात्स्यिकमावं प्रतिपद्य मत्स्यं वाऽन्यं जलचरंप्राणिनंच्यापादयेत्, हननादिकाः वाक्रियाः कुर्यात्, शेषं सुगमम् ॥ अथैकः कश्चिद्गोपालक-भावं प्रतिपद्य कस्याश्चिद्गोः कुपितः सन् तां गां 'परिविच्य' पृथक् कृत्वा तस्या हन्ता छेत्ता भेत्ता भूयो भूयो भवति, शेषं पूर्ववत् ॥ अथैकः कश्चिद्धूरकर्मकारी गोयातकमावं प्रतिपद्य नामन्यतरं वा त्रसं प्राणिनं व्यापादये, तस्य च हननादिकाः क्रिय्हरकर्मकारी गोयातकमावं प्रतिपद्य नामन्यतरं वा त्रसं प्राणिनं व्यापादये, तस्य च हननादिकाः क्रियाः कुर्यादिति ।

अधैकः कश्चिज्ञघन्यकर्मकारी 'शौवनिकभावं प्रति पद्य' सारमेयपापर्खिमावं प्रतिज्ञाय तमेव श्वानं तेन वा 'परं' मृगसूकराकं त्रसं प्राणिनं व्यापादयेत् तस्य च हननादिकाः क्रियाः कुर्यादिति ॥ अधैकः कश्चिदनार्यो निर्विवेकः 'सोवणियंतियभावं'ति श्वभिश्चरति शौवनिकः अन्तोऽस्यास्तीत्यन्तिकोऽन्ते वा चरत्यान्तिकः पर्यंन्तवासीत्यर्थ, शौवनिकश्चासावान्तिकश्च शौवनिकान्तिकः-क्रूरसारमेयपरिग्रहः प्रत्यन्तनिवासी च प्रत्यन्तनिवासिभिर्चा श्वभिश्चरति शौवनिकः शौवनिकान्तिकः-क्रूरसारमेयपरिग्रहः प्रत्यन्तनिवासी च प्रत्यन्तनिवासिभिर्चा श्वभिश्चरतीति, तदसौ तद्भावं प्रतिसंधाय-दुष्टसारमेयपरिग्रहं प्रतिपद्य, मनुष्यं वा कञ्चन पथिकमभ्यागतमन्यं वा मृगसूकरादिकं त्रसं प्राणिनं हन्ता भवति, अयं च ताच्छीलिकस्तृन् लुट्प्रत्ययो वा द्रष्टव्यः,तृचि तु साध्याहारं प्राग्वद्याख्येयं, तद्यथा-पुरुषं व्यापादयेत् तस्य च हन्ता छेता इत्यादि, तृनलुट्प्रत्ययौ प्रागपि योजनीयाविति । तदेवमसौ महाक्रूरकर्मकारी महद्भिः कर्मभिरात्मानमुपख्यापयिता भवतीति ।।

उक्ताऽसदाजीवनोपायभूता वृत्तिः, इदानीं क्वचित्कुतश्चित्रिमित्तादभ्युपगमं दर्शयति-मू. (६६४) से एगड़ओ परिसामज्झाओ उडि़त्ता अहमेयं हणामित्तिकट्टु तित्तिरं वा वट्टगं वा लावगं वा कवोयगं वा कविंजलं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ से एगइओ केणइ आयाणेण विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराधालएणं गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा सयमेव अगनिकाएणं सस्साइं झामेइ अन्नेनवि अगनिकाएणं सस्साइं झामावेइ अगनिकाएणं सस्साइं झामंतंपि अन्नं समनुजाणइ इति से महया पावकम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ।

से एगइओ केणइ आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराधालएणं गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा उट्टाण वा गोणाण वा घोडगाण वा गद्दभाण वा सयमेव धूराओ कप्पेति अन्नेनवि कप्पावेति कप्पंतंपि अन्नं समनुजाणइ इति से महया जाव भवइ।

से एगइओ केणइ आयाणेणं विरुद्धे समाणए अदुवाखलदाणेणं अदुवा सुराधालएणं गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा उद्टसालाओवा गोणसालाओवा घोडगसालाओ वा गद्दभसालाओ वा कंटकबोंदियाए पडिपेहित्ता सयमेव अगनिकाएणं झामेइ अन्नेनवि झामावेइ झामंतंपि अन्नं समनुजाणइ इति से महया जाव भवइ।

से एगइओ केणइ आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराधालएणं गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा कुंडलं वा मणिं वा मोत्तियं वा सयमेव अवहरइ अत्रेनवि अवहरावइ अवहरंतांपि अत्रं समणुजाणइ इति से महय जाव भवइ।

से एगइओ केणइवि आदाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराधालएणं समणाण वा माहणाण वा छत्तगं वा दंडगं वा भंडगं वा मत्तगं वा लट्टिं वा भिसिगं वा चेलगं वा चिलिमिलिगं वा चम्मयं वा छेयणगं वा चम्मकोसियं वा सयमेव अवहरति जाव समनुजाणइ इति से महया जाव उवक्खाइत्ता भवइ।

से एगइओ नो वितिगिंछइ तं०–गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा सयमेव अगनिकाएणं ओसहीओ झामेइ जाव अन्नंपि झामंतं समनुजाणइ इति से महया जाव उवक्खाइत्ता भवति ।। से एगइओ नो वितिगिंछइ, तं०–गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा उद्टाण वा गोणाण वा घोडगाण वा गद्दभाण वा सयमेव धूराओ कपेइ अन्नेनवि कप्पावेति अन्नंपि कप्पंतं समणुजाणइ ।

से एगइओ नो वितिगिंछइ तं०–गाहायतीण वा गाहावइपुत्ताण वा उष्टसालाओ वा जाव गद्दभसालाओ वा कंटकबोंदियाहिं पडिपेहित्ता सयमेव अगनिकाएणं झामेइ जाव समनुजाणइ से एगइओ वितिगिछइ, तं०–गाहावतीण वा गाहावइपुत्ताण वा जाव मोत्तियं वा सयमेव अबहरइ जाव समणुजाणइ।

से एगइओं नो वितिगिंछइ तं०—समणाण वा माहणाण वा छत्तगं वा दंडगं वा जाव चम्मच्छेदणगं वा सयमेव अवहरइ जाव समनुजाणइ इति से महया जाव उवक्खाइत्ता भवइ ।। से एगइओ समणं वा माहणं वा दिस्सा नानाविहेहिं पावकम्पैहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ, अदुवाणं अच्छराए आफालित्ता भवइ, अदुवाणं फरुसं वदित्ता भवइ, कालेणवि से अनुपविद्वस्स असणं वा पाणं वा जाव नो दवावेत्ता भवइ ।

जे इमे भवन्ति वोनमंता भारक्वंता अलगा वसलगा किवणगा समणगा पव्वयंति ते इणमेव जीवितं धिञ्जीवितं संपडिबूहेति, नाइ ते परलोगस्स अडाए किंचिवि सिलीसंति, ते दुक्खंति ते सोयंति ते जूरंति ते तिष्पंति ते पिडंति ते परितप्पंति ते दुक्खणजूरणसोयणतिप्पण- पिट्टणपरितिप्पणवह्रबंधणपरिकिलेसाओ अप्पडिविरया भवंति, ते महया आरंभेणं ते महया समारंभेणंते महया आरंभसमारंभेणं विरुयखवेहिं पावकम्मकिग्रेहिं उरालाइं माणुस्तगाइं भौगभौगाइं भुंजित्तारो भवंति ।

तंजहा-अन्नं अन्नकाले पाणं पाणकाले वत्यं वत्थकाले लेणं लेणकाले सयनं सयनकाले सपुव्वावरं च णं न्हाए कयबलिकम्पेकयकोउयमंगलपायच्छित्ते सिरसा न्हाए कंठेमालाकडे आविद्धमणिसुवन्ने कष्पियमालामउली पडिबद्धसरीरे वग्धारियसोणिसुत्तमगल्लदामकलावे अहतवत्थपरिहिए चंदणोक्खित्तगायसरीरे महतिमहालियाए कूडागारसालाए महतिमहालयंसि सीहासणंसि इत्थीगुम्पसंपरिवुडे सव्वराइएणं जोइणा झियायमाणेणं महयाहयनट्टगीयवाइययंतीत-लतालतुडियधणमुइंगपडुपवाइयरवेणं उरालाइं माणुस्सगाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे विहरइ ।

तस्स णं एगमवि आणवेमाणस्स जाव चत्तारि पंच जणा अयुत्ता घेव अब्मुइंति, भणह देवाणुप्पिया ! किं करेमो ? किं आहरेमो ? किं उवमेणो ? किं आचिद्वामो ! किं भे हियं इच्छियं किं भे आसगस्स सयइ ?, तमेव पासित्ता अनारिया एवं वयंति-देवे खलु अयं पुरिसे, देवसिणाए खलु अयं पुरिसे, देवजीवणिञ्जे खलु अयं पुरिसे, अत्रेवि य णं उवजीवंति, तमेव पासित्ता आरिया वयंति-अभिक्कंतकूरकम्मे खलु अयं पुरिसे अतिधुन्ने अइयायरक्खे दाहिणगामिए नेरइए कण्हपक्खिए आगमिस्साणं दुल्लहबोहियाए यावि भविस्सइ ।

इग्रेयस्त ठाणस्त उड्डिया वेगे अभिगिज्झंति अनुड्रिया वेगे अभिगिज्झंति अभिझंझाउरा अभिगिज्झंति, एस ठाणे अनारिए अकेवले अप्पडिपुन्ने अनेयाउए असंसुद्धे असल्लगत्तणे असिद्धिमग्गे अमुत्तिमग्गे अनिव्वाणमग्गे अनिज्ञाणमग्गे असव्वदुक्खपहीणमग्गे एगंतमिच्छे अमाहु एस खलु पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए ।

**वृ.** अयं चात्र पूर्वस्माद्विशेषः-पूर्वत्र वृत्तिः प्रतिपादिता प्रच्छन्नं वा प्राणव्यपरोपणं कुर्यात्, इह तु कुतश्चित्रिभित्तात्साक्षाजनमध्ये प्राणिव्यापादनप्रतिज्ञां विधाबोद्यच्छत इति दर्शयति । अथैकः कश्चिन्मांसादनेच्छया व्यसनेन क्रीडया कुपितो वा पर्षदो मध्यादभ्युत्थयैवंभूतां प्रतिज्ञां विदध्यात्-यथाऽहम् 'एनं' वक्ष्यमाणं प्राणिनं हनिष्यामीति प्रतिज्ञां कृत्वा पश्चात्तित्तिरादिकं हन्ता भेत्ता छेत्तेति ताच्छीलिकस्तृन लुट्प्रत्ययो वा, तस्य वा हन्तेत्यादि, यावदात्मानं पापेन कर्मणा ख्यापयिता भवतीति ॥ इह चाधर्मपाक्षिकेष्वभिधीयमानेषु सर्वेऽपि प्राणिद्रोहकारिणः कथद्यिदमिधातव्याः, तत्र पूर्वमनपराधक्रुद्धा अभिहिताः, साम्प्रतमपराधक्रुद्धान् दर्शयितुमाह-

'सेएगइओ' इत्यादि, अथैकः कश्चित्रकृत्याक्रोधनोऽसहिष्णुतया केनचिदादीयत् इत्यादानं शब्दादिकं कारणं तेन विरुद्धः समानः परस्यापकुर्यात्, शब्दादानेन तावत्केनचिदाकुष्टो निन्दितो वावाचा विरुध्येत, रूपादानेन तु बीभत्सं कश्चन दृष्टवाऽपशकुनाध्यवसायेन कुप्येत, गन्धरसादिकं त्वादानं सूत्रेणैवदर्भवितुमाह-अथवा खलस्य-कुथितादिविशिष्टस्य दानं खलस्य वाऽल्पधान्यादेदनिं खलदानं तेन कुपितः, अथवा सुरायाः स्थालकं-कोशकादि तेन विवक्षितलाभा भावात् कुपितः गृहपत्यादेस्तेन कुर्यादित्याह-स्वयमेवाग्निकायेन-अग्निना तत्सस्यानि-खलकवर्तीनि शालि-ब्रीह्यादीनि 'ध्मापयेद्ं – दहेदन्येन वा दाहयेद्दहतो वाऽन्यान्समनुजानीयादित्येवमसौ महापापकर्मभिरात्मानमुपख्यापयिता भवतीति। साम्प्रतमन्येन प्रकारेण पापोपादनमाह-अधैकः कश्चित्केनचितु खलवानाविनाऽ 5वानेन गृहपत्यादेः कुपितस्तत्संबन्धिन उष्ट्रादेः स्वयमेवआत्मना परश्वादिना 'धूरीयाओ' ति जड्वाः खलका वा 'कल्पयति' छिनत्ति अन्येन वा छेदयति अन्यं वा छिन्दन्तं समनुजानीते, इत्येवमसावात्मानं पापने कर्मणोपाख्यापयिता मवति ॥ किञ्च-अधैकः कश्चित्केनचित्रिमित्तेन गृहपत्यादेः कुपितस्त-त्संबन्धिनामुष्ट्रादीनां शाला-गृहाणि 'कंटकबोंदियांए'त्ति कण्टकशाखाभिः 'प्रतिविधाय' पिहित्वा स्थगित्वा स्वयमेवाग्निना दहेत् । शेषं पूर्ववत् ॥ अपिच-अधैकः कश्चित्केनचिदादानेन कुपितो गृहपत्यादेः सम्बन्धि कुण्डलादिकं द्रव्यजातं स्वयमेवाप हरेदवशिष्टं पूर्ववत् ॥ साम्प्रतं पाखणिडकोपरि कोपेन यत्कुर्यात्तद्दर्शयितुमाह—अधैकः कश्चित्त्वदर्शनानुरागेण वा वादपराजितो वाऽन्येन वा केनचिन्निमित्तेन कुपितः सन्नेतत्कुर्यादित्याह-तद्यधा-आन्यन्तीति श्रमणास्तेषामन्येषामाप तथाभूतानां केनचिदादानेन कुपितः सन् दण्डकादिकमुपकरणजातमपहरेत् अन्येन वा हारयेदन्यं वा हरन्तं समनुजानीयात् इत्यादि पूर्ववत् ।

एवं ताँचद्विरोधिनोऽभिहिताः, सांग्प्रतमितरेऽभिधीयन्ते-अर्थैकः कश्चित् ध्ढमूढतया 'नो वितिगिंछइ'ति 'नविमर्षति' न मीमांसते. यथाऽनेने कृतेन ममामुत्रानिष्टफलं स्यात्, तया मदीयमिदमनुष्ठानं पापानुबन्धीत्येवं न पर्यालोचयति, तद्भावापन्नश्च यत्किञ्चनकारितया इहपरलोकविरोधिनीः क्रियाः कुर्यात्, एतदेवोद्देशतो दर्शयति-तद्यथा-गृहपत्यादेर्निर्निमित्तमेव-तत्कोपमन्तरेणैव स्वयमेवात्मनाऽग्निकायेन-अग्निनौषधीः-शालिव्रीह्यादिकाः ध्मापयेत्-दहेत् तथाऽन्येन दाहयेद्दहन्तं च समनुजानीयादित्यादि । तथेहामुत्र च दोषापर्यालोचको निस्त्रिंशतया गृहपत्यादिसंबन्धिनां क्रमेलकादीनां जङ्घादीनवयवांश्छिन्द्यात् ॥तथा शालां दहेत् ॥ तथा गृहपत्यादेः संबन्धि कुण्डलमणिमौक्तिकादिकमपहरेत् ॥

तथा श्रमणब्राह्मणादीनां दण्डादिकमुपकरणजातमपहरेदित्येवं प्राक्तना एवालापका आदानकुपितस्य येऽभिहितास्त एव तदभावेनाभिधातच्या इति ॥ साम्प्रतं विपर्यस्तद्धयः आगाढमिथ्याद्धयोऽमिधीयन्ते-अधैकः कश्चिदभिगृहीतमिथ्याद्धिरभद्रकः साधुप्रत्यनीकतया श्रमणादीनां निर्गच्छतां प्रविशतां वा स्वतश्च निर्गच्छन् प्रविशन् वा नानाविधैः पापोपादनामूतैः कर्मभिरात्मानमुपख्यापयिता भवतीति, एतदेव दर्शयति-'अथवे' त्ययमुत्तरापेक्षया पक्षान्तरोप-ग्रहार्थः, क्वचित्साधुदर्शने सति मिथ्यात्वोपहतद्धितयाऽपशकुनोऽयमित्येवं मन्यमानः सन् दष्टिपधादपसारयन् साधुमुद्दिश्यावज्ञया 'अप्सरायाः' चप्पुटिकायाः आस्फालयिता मवत्ययवा तत्तिरस्कारमापादयन् परुषं वचो ब्रूयात्, तद्यया-ओदनमुण्ड ! निर्र्यककायक्लेशपरायण दुर्बुद्धेऽपसराग्रतः, तदसौ म्रुकुटिं विदध्यादसत्यं वा ब्रूयात्, तथा भिक्षाकालेनापि 'से' तत्य भिक्षोरन्येभ्यो भिक्षाचरेभ्योऽनु-पश्चाव्यविष्टस्य सतोऽत्यन्तदुष्टतयाऽप्रज्ञदेनोंदापयिता भवति, अपरं च दानोद्यतं निषेधयति तत्यत्यनीकतया, एतच ब्रूते-ये इमे पार्षण्डिका मवन्ति त एवंभूता भवन्तीत्याह-'वोण्ण'न्ति तृणकाष्ठहारादिकमधमकर्म तद् विद्यते येषां ते तद्वन्तः, तथा मारेण-कुटुष्वभारेण पोट्टलिकादिभारेण वाऽऽक्रान्ताः-परामग्नाः सुर्खलिप्सवोऽलसाः-क्रमागतं कुटुम्बं पालयितुमसमर्था ते पाषण्डव्रतामाश्चयन्ति, तथा चोक्तम् –

11911

गृहाश्रमपरो धर्मो, न भूतो न भविष्यति । पालयन्ति नरा धन्याः, क्लीबाः पाषण्डमाश्रिताः ॥ इत्यादि, तथा वसलग ति वृषला-अधमाः शूद्रजातयस्त्रिवर्गप्रतिचारकाः, तथा 'कृपणाः' क्लीबा अकिश्चित्कराः श्रमणा भवन्ति-प्रव्रज्यां गृह्णन्तीति ।। साम्प्रतमेषामगारिकाणाम-त्यन्तविपर्यस्तमतीनामसद्वृत्तमाविर्मावयन्नाह-तेहि साधुवर्गापवादिनः सद्धर्मप्रत्यनीका इदमेव 'जीवितं' परापवादोद्घट्टनजीवंति 'धिग्नीवितं' कुस्तितं जीवितं साधुजुगुप्सापरायणं संप्रतिबृंहन्ति, एतदेवासदवृत्तजीवितं प्रशंसन्तीति भाव :। ते चेहलोकप्रतिबद्धाः साधुजुगुप्साणरायणं संप्रतिबृंहन्ति, एतदेवासदवृत्तजीवितं प्रशंसन्तीति भाव :। ते चेहलोकप्रतिबद्धाः साधुजुगुप्साण्रीविनो मोहान्धाः साधूनपवदन्ति, नापि च ते पारलौकिकस्यार्थस्य साधनम्-अनुष्ठानं 'किश्चिदपि' स्वल्पमपि 'श्चिष्यन्ति' समाश्रयन्ति, केवलं ते परान् साधून् वागादिभिरनुष्ठानैर्दुखयन्ति-पीडामुत्पादयन्ति आत्मनः परेषां च, तथा तेऽज्ञानान्धास्तथा तत्कुर्वन्ति येनाधिकं शोचन्ते, परानपि शोचयन्ति-दुर्भाषितादिभिः शोकं चोत्पादयन्ति, तथा ते परान् 'जूरयन्ति' गर्हन्ति, तथा तिप्यन्ति-सुखाच्यावय-त्त्यात्मानं परांश्च, तथा ते वराका अपुष्टधर्माणोऽसदनुष्ठानाः स्वतः पीड्यन्ते परांश्च पीडयन्ति, तथा ते पापेन कर्मणा परितप्चन्ते अन्तर्दद्यान्तेपरांश्च परितापयन्ति ।

तदेवं तेऽसद्वृत्तयः सन्तो दुःखनशोचनादिक्लेशादप्रतिविरताः सदा भवन्ति । एवं भूताश्च सन्तस्ते महताऽऽरम्भेण-प्राणिव्यापादनरूपेण तथा महात समारम्भेण-प्राणिपरितापनरूपेण तथोभाभ्यामप्यारम्भसमारम्भाभ्यां 'विरूपरूपैश्च' नानाप्रकारैः सावद्यानुष्ठानैः पापकर्मकृत्यैः 'उदारान्' अत्यन्तोद्भटान् समग्रसामग्रीकान् मधुमद्यमांसाद्युपेतान् 'मानुष्यकर्नान्' मनुष्यभवयोग्यान् भोगेभ्योऽप्युत्कटान् भोगभोगान् ते सावद्यानुष्ठायिनो भोक्तारो भवन्ति । एतदेव दर्शयितुमाह-'तंजहे'त्यादितद्ययेत्युपप्रदर्शने, अन्नमन्नकाले यथेप्सितं तस्य पापानुष्ठानात्संपद्यते, एवं पानवस्त्रशयनासनादिकमपि । सर्वमेतद्यथाकालं सपूर्वापरं संपद्यते, सह पूर्वेण-पूर्वाह्नकर्तव्येनापरेण च-अपराह्नकर्तव्येन यदिवा पूर्वं यत् क्रियते त्नानादिकं तथा परं च यत् क्रियते विलोपनभोजनादिकं तेन सह वर्तत इति सपूर्वापरम्, इदमुक्तं भवति-यद्यदा प्रार्थ्यते तत्तदा संपद्यत इति, अभिलषितार्थप्राप्तिमेव लेशतो दर्शयितुमाह-तद्यथा विभूत्या स्नातस्तथा कृतं देवतादिनिमित्तं बलिकर्मयेन स तथा, तथा कृतानि कौतुकानि-अवतारणकादीनी मङ्गलानि च-सुवर्णचन्दनद ध्यक्षतदूर्वासिद्धार्थकादर्शकर्स्यर्शनादीनि तथा दुःस्वप्नादिप्रतिधातकानि प्रायश्चित्तानि येन स कृतकौतुकमङ्गलप्रायश्चित्तः, तथा कल्पितश्चासौ मालाप्रधानो मुकुटश्च २ सतथा विद्यते यस्य भवति कल्पितमालामुकुटी, तथा प्रतिबद्धशरिरो-ध्दावयवकायो युवेत्यर्दः

तया 'वग्धारियं'ति प्रलम्बितं श्रोणीसूत्रं-कटिसूत्रं मल्लदामकलापश्च येन स तथा, तदेवमसौ शिरसिस्नातः नानाविधविलेपनावलिप्तश्च कण्ठेकृतमालस्तथाऽपरयथोक्तभूषणभूषितः सन्मह-त्याम्-उच्चायां 'भहालियाए'त्ति विस्तीर्णायां कूटागारशालायां तथा 'महतिमहालये' विस्तीर्णे 'सिंहासने' मद्रासने समुपविष्टः 'स्त्रीगुल्मेन' युवतिजनेन सार्द्धमपरपरिवारेण 'संपरिवृतो' वेष्टितः, तथा 'महता' बृहत्तरेण प्रहतनाट्यगीतवादित्रतत्रादिरवेणोदारान्मानुष्यद्वान् भोगभोगान्मुआनौ 'विहरति' प्रविचरति विजृम्मतीत्यर्थः॥ तस्य च क्वचित्ययोजने समुत्यन्ने सति एकमपि पुरुषमाज्ञा-पयनो यावचत्वारः पञ्च वापुरुषा अनुक्ता एव समुपतिष्ठन्ते, तेच किंकुर्वाणाः ?, एतद्वक्ष्यमाणमूचुः, तद्या-मण-आज्ञापय स्वामिन् ! धन्या वयं येन भवताऽप्येवमादिश्यन्ते, किं कुर्म इत्यादि सुगमं, यावध्धृ दयेप्सितमिति, तथा किं च 'ते' युष्माकम् 'आस्यकस्य' मुखस्य 'स्वदते' स्वादु प्रतिभाति यदिवा यदेवास्य-भवदीयास्यस्यम्न वति निर्गच्छति तदेव वयं कुर्म इति ।

तथा 'तमेवे' त्यादि, तमेव राजानं तथा क्रीडमानं ध्र्य्वा अन्येऽनार्या एवं वदन्ति, तद्यथा-देवः खत्वयं पुरुषः, तथा देवस्नातको देवश्रेष्ठो बहूनामुपजीव्यः, तथा तमेवं साम्प्रतेक्षितया-ऽसदनुष्ठायिनं ध्र्य्वा 'आर्याः' विवेकिनः सदाचारवन्त एव ब्रुवते, तद्यथा-अभिक्रान्तक्रूरकर्मा खल्वयं पुरुषो, हिंसादिक्रियाप्रवृत्त इत्यर्थः, तथा धूयते रेणुवद्वायुना संसारचक्रवाले भ्राम्यते येन तद्धूतं-कर्म, औणादिको नक्प्रत्ययः, अतीव-प्रभूतं धूतम्-अष्टप्रकारं कर्म यस्य सोऽतिधूतः, तथाऽती- वात्मनः पापैः कर्मभिः रक्षा यस्य सोऽत्यात्मरक्षः, तथा दक्षिणस्यां दिशि गमनशीलो दक्षिणगामुकः, इदमुक्तं भवति-यो हि क्रूरकर्मकारी साधुनिन्दापरायणस्तद्दाननिषेधकः स दक्षिणगामुको भवति-दाक्षिणात्येषु नरकतिर्यग्मनुष्यामरेषु उत्पद्यते, ताधग्मूतश्चायमतो दक्षिणगामुको भवति-दाक्षिणात्येषु नरकतिर्यग्मनुष्यामरेषु उत्पद्यते, ताध्रभूतश्चायमतो दक्षिणगामुकः, इदमुक्तं, इदमेवाह-'नेरइए' इत्यादि, नरकेषु मवो नारकः, कृष्णः पक्षोऽस्यास्तीति कृष्णपाक्षिकः, तथा आगामिनि काले नरकादुद्वृत्तो दुर्लमबोधिकश्चायं बाहुल्येनभविष्यति ।

इदमुक्तं मवति-दिक्षु मध्ये दक्षिणा दिग् अशस्ता, गतिषु नरकगतिः, पंक्षयोः कृष्णपक्षः, तदस्य विषयान्धस्येन्द्रियानुकूलवर्तिनः परलोकनिस्पृहमतेः साधुप्रद्वेषिणो दानान्तरायविधायिनो दिगादिकमशस्तं दर्शितम्, अन्यदपि यदशस्तं तिर्यग्गत्यादिकमबोधिलाभादिकं च तद्योजनीयमस्येति एतद्विपरीतस्य तु विषयनिः स्पृहस्य इन्द्रियाननुकूलस्य परलोकभीरोः साधुप्रशंसावतः सदनुष्ठानरतस्यादक्षिणगामुकत्वं सुदेवत्वं शुक्लपाक्षिकत्वं तथा सुमानुषत्वायातस्य सुलभबोधि-त्वमित्येवमादिकं सद्धर्मानुष्ठायिनः सर्वं भवतीति ।। साम्प्रतमुपसंजिघृक्षुराह-इत्येतस्य पूर्वोक्तस्य स्यानस्य ऐश्वर्यलक्षणस्य श्रृङ्गारमूलस्य सांसारिकस्य परित्यागबुध्ध्या एककेकेचन विपर्यस्तमतयः पाषण्डिकोत्यानेनोत्यिताः परमार्थमजानाना 'अभिगिज्झंति'त्ति आभिमुख्येन 'लुम्यन्ते' लोभवशगा भवन्तीत्यर्थः ।

तथा एके केचन साम्प्रतेक्षिणस्तस्मात्स्थानादनुपस्थिता गृहस्था एव सन्तः 'अभिझंझ'ति झञ्झा-तृष्णा तदातुराः सन्तोऽर्थेष्वत्यर्थं लुभ्यन्ते, यत एवमतोऽदः स्थानामनार्यानुष्ठानपरत्वादनार्यं महापुरुषानुचीर्णं न भवति, तथा न विद्यते केवलमस्मित्रित्यकेवलम्-अशुद्धमित्यर्थः, तथेतरपुरुषा-चीर्णत्वादपरिपूर्णं सद्गुणविरहातुच्छमित्यर्थः, तथा न्यायेन चरति नैयायिकं न नैयायिकम-नैयायिकम्-असऱ्यायवृत्तिकमित्यर्थः, तथा 'रगेलगे संवरणे' शोभनं लगनं-संवरणं इन्द्रियसंयमरूपं सङ्वगस्तद्मावः सङ्घगत्वं न विद्यते सङ्घगत्वमस्मित्रित्यसङ्घगत्वम् इन्द्रीयासंवरणरूपमित्यर्थः।

यदिवा शल्यवच्छल्यं-मायानुष्ठानमकार्यं तद्गायति कपयतीति, तच्छल्यगं यत्परिज्ञानं तन्नात्रेत्यशल्यगत्वमिति, तथा न विद्यते सिद्धेः-मोक्षस्य विशिष्ठस्थानोपलक्षितस्य मार्गो यस्मिस्तदसिद्धिमार्गं, तथा न विद्यते मुक्तेः-अशेषकर्मप्रच्युतिलक्षणाया मार्गः-सम्यग्दर्शनज्ञान-चारित्रात्मको यस्मिस्तदमुक्तिमार्गं, तथा न विद्यते परिनिर्वृतेः-परिनिर्वाणस्यात्मस्वास्थ्यापत्तिरूपस्य मार्गः-पन्था यस्मिन् स्थाने तदपरिनिर्वाणमार्गं, तथा न विद्यते सर्व दुःखानां-शारीरमानसानां प्रक्षयमार्गः सदुपदेशात्मको यस्मिस्तदसर्वदुःखप्रक्षीणमार्गं, कुत एवंभूतं तत्स्थानमित्याश्रङ्कयाह--'एगंते'त्यादि, एकान्तेनैव तत्स्थानं यत्ते मिथ्याभूतं-मिथ्यात्वोपहतबुद्धीनां यत्सत्द्भवत्यत एवासाधु असद्वृत्तत्वात्, न ह्ययं सत्पुरुषसेवितः पन्था येन विषयान्धाः प्रवर्तन्त इति । तदयं प्रथमस्य स्थानस्याधर्मपाक्षिकस्य पापोपादानभूतस्य विभङ्गो-विभागो विशेषः स्वरूपमितियावत् साम्प्रतं द्वितीयं धर्मोपादानभूतं पक्षमाश्चित्याह--

मू. (६६५) अहावरे दोच्चस्स डाणस्स धम्मपक्खस्स बिभंगे एवमाहिज्जइ, इह खलु पाईणं वा पडीणं वा उदीणं वा दाहिणं वा संतेगइया मणुस्सा भवंति, तंजहा—।

आयरिया वेगे अनारिया वेगे उद्यायोगा वेंगे नीयागोया वेगे कायमंता वेगे हस्समंता वेगे सुवन्ना वेगे दुवन्ना वेगे सुरूवा वेगे दुरूवा वेगे, तेसिं च णं खेत्तवत्यूणि परिग्गहियाइं भवतं, एसो आलायगो जहा पोंडरीए तहा नेतव्वो, तेणेव अभिलावेण जाव सव्वोवसंता सब्वक्ताए पनिरिव्वुडेत्तिबेमि ।

् एस ठाणे आरिए केवले जाव सब्बदुक्खप्पहीणमग्गे एगंतसम्मे साहु, दोद्यस्स ठाणस्स धम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए ।

**q**. 'अथे'त्यधर्मपाक्षिकस्थानादनन्तरमयमपरो द्वितीयस्य स्थानस्य 'धर्मपाक्षिकस्य' पुण्योपादानभूतस्य 'विभङ्गो' विभागः स्वरूपं समाधीयते-सम्यगाख्यायते, तद्यथा-प्राचीनं प्रतीची-ममुदीचीनं दक्षिणं वा दिग्विभागमाश्रित्य 'सन्ति' विद्यन्ते एके केचन कल्याणपरम्पराभाजः 'पुरुषा' मनुष्याः, तेचवक्ष्यमाणस्वभावा भवन्ति, 'तद्यथे'त्ययमुपप्रर्शनार्थः, आर्या एकेकेचनायदि-शोत्पन्नाः, तथाऽनार्या शकयवनशबरबर्बरादय इत्याद्येवं यथा पौण्डरीकाध्ययने तथेहापि सर्वं निरवयवं भणितव्यम् यावत्ते 'एवं' पूर्वोक्तेन प्रकारेण सर्वेभ्यः पापस्थानेभ्य उपशान्ताः, तथा अत एव सर्वात्मतया परिनिर्वृता इत्यहमेवं ब्रवीमि ।

तदेवमेतत्स्थानं 'कैवलिकं' प्रतिपूर्णं नैयायिकमित्यादि प्राग्वद्विपर्ययेण नेयं यावद्दिवतीयस्य स्थानस्य धार्मिकस्यैषः 'विभङ्गो' विभागः स्वरूपमाख्यातमिति ॥

साम्प्रतं धर्माधर्मयुक्तं तृतीयं स्थानमाश्रित्याह-

मू. (६६६) अहावरे तंच्चस्त डाणस्स मिस्सगस्त विभंगे एवमाहिज्ञइ, जे इमे भवंति आरण्णिया आवसहिया गामनियंतिया कण्हुईरहस्सिता जाव ते तओ विष्पमुच्चमाणा भुज्जो एलमूयत्ताए तमूत्ताए पद्मायंति।

एसठाणे अनारिए अकेवले जाव असव्वदुक्खपहीणमग्गे एगंतमिच्छे असाहू, एस खलु तच्चस्त ठाणस्त मिस्तगस्त विभंगे एवमाहिए।

ष्ट्र. अथापरस्तृतीयस्य स्थानस्य मिश्रकाख्यस्य 'विभङ्गो' विभागः स्वरूपमाख्यायते । अत्रचाधर्मपक्षेणयुक्तो धर्मपक्षो मिश्र इत्युच्यते, तत्राधर्मस्येह भूयिष्ठत्वादधर्मपक्ष एवायं द्रष्टव्यः, एतदुक्तं भवति-यद्यपि मिथ्याध्ष्टयः काश्चित्तथाप्रकारां प्राणातिपातादिनिवृत्तिं विदधति तथाप्याशयाशुद्धत्वादभिनवे पित्तोदये सति शर्करामिश्रक्षीरपानवदूषरप्रदेशवृष्टिवद्विवक्षिता-र्यासाधकत्वान्निरर्थकतामापद्यते, ततो मिथ्यात्वानुभावात् मिश्रपक्षोऽप्यधर्म एवावगन्तव्य इति

एतदेव दर्शयितुमाह-'जे इमे भवंती'त्यादि, ये इमेऽनन्तरमुच्यमाना अरण्ये चरन्ती-त्यारण्यिकाः-कन्दमूलफलाशिनस्तापसादयो ये चावसथिकाः-आवसथो-गृहं तेन चरन्तीत्याव-सथिकाः-गृहिणः, ते चकुतश्चित्पापस्थानान्निवृत्ता अपि प्रबलमिथ्यात्वोपहतबुद्धयः, ते यद्यप्युपवा-सादिना महता कायक्लेशेन देवगतयः केचन भवन्ति तथापि ते आसुरीयेषु स्थानेषु किल्बिषि- केषूत्पद्यन्त इत्यादि सर्वं पूर्वीक्तं भणनीयं यावत्ततश्च्युता मनुष्यभवं प्रत्यायाता एलमूकलेन तमोऽन्धतया जायन्ते ।

तदेवमेतत्स्थानमनार्थकेवलम्-असंपूर्णमनैयायिकमित्यादि यावदेकान्तमिथ्याभूतं सर्वधैतदसाध्विति, तृतीयस्थानस्य मिश्रकस्यायं 'विभक्नो' विभागः स्वरूपमाख्यातमिति ॥ उक्तान्यधर्मधर्ममिश्रस्थानानि, साम्प्रतंतदाश्रिताः स्थानिनोऽभिधीयन्ते-यदिवा प्राक्तनमेवान्येन प्रकारेण विशेषिततरमुच्यते-तत्राद्यमधार्मिकस्थानकमाश्रित्याह-

मू. (६६७) अहावरे पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिज्रइ-इह खलु पाईणं वा ४ संतेगतिया मणुस्सा भवंति-गिहत्या महिच्छा महारंभा महापरिग्गहा अधम्मिया अधम्माणुया अधम्मिद्वा अधम्मक्खाई अधम्मपायजीविणो अधम्मप लोई अधम्मपलज्जणा अधमम्मसीलसमुदायारा अधम्मेणं चेव वित्तिं कप्पेमाणा विहरति ।

हण छिंद भिंद विगत्तगा लोहियपाणी चंडा रुद्दा खुद्दा साहस्सिया उक्कुंचणवंचणमायानिय-डिकूडकवडसाइसंपओगबहुला दुस्सीला दुव्यया दुप्पडियाणंदा असाहू सव्याओ पाणाइवायाओ अप्पडिविरया जावज्रीवाए जाव सव्याओ परिग्गहाओ अप्पडिविरया जावज्रीवाए सव्याओ कोहाओ जाव मिच्छादंसणसल्लाओ अप्पडिविरया, सव्याओ ण्हाणुम्मद्दणवण्णगगंधविलेवण-सद्दफरिसरसरूवगंधमल्लालंकाराओ अप्पडिविरया जावञ्रीवाए सव्याओ सगडरहजाणजुग-गिल्लिथिल्लिसियासंदमाणियासयणासणवाहणभोगभोयणपवित्यरविहीओ अप्पडिविरया जावञ्जीवाए सव्याओ कयविक्कयमासद्धमासरूवगसंववहाराओ अप्पडिविरया जावज्रीवाए सव्याओ हिरण्णसुवण्णधनधन्नमणिमोत्तियसंखसिलप्पवालाओ अप्पडिविरया जावज्रीवाए सव्याओ कूडतुलकूडमाणाओ अप्पडिविरया जावज्रीवाए ।

सञ्चाओ आरंभसमारंभाओ अप्पडिविरया जावज्ञीवाए सव्याओ करणकारावणाओ अप्पडिविरया जावञ्जीवाए सव्वाओ पयणपयावणाओ अप्पडिविरया जावज्जीवाए सव्वाओ कुट्टणपिट्टणतञ्जणताडणवहबंधपरिकिलेसाओअप्पडिविरया जावज्जीवाए, जेआवण्णे तहप्पगारा सावञ्जा अबोहिया कम्पंता परपाणपरियावणकरा जे अणारिएहिं कर्ज्वति ततो अप्पडिविरया जावज्जीवाए, से जहानामए केइ पुरिसे कलममसूरतिलमुग्गमासनिफावकुलत्थआलिसंदग-पलिमंथगमादिएहिं अयंते कूरे मिच्छादंडं पउंजति ।

एवमेव तहप्पगारे पुरिसजाए तित्तिरवट्टगलावगकवोतकविंजलमियमहिसवराहगाहगेह-कुम्पसिरिसिवमादिएहिं अयंते कूरे मिच्छादंडं पउंजंति, जावि य से बाहिरिया परिसा भवइ, तंजहा-दासे इ वा पेसे इ वा भयए इ वा भाइल्ले इ वा कम्पकरए इ वा भोगपुरिसे इ वा तेसिंपि य णं अन्नयरंसि वा अहालहुगंसि अवराहंसि सयमेव गरुयं दंडं निवत्तेइ।

तंजहा-इमं दंडेह इमं मुंडेह इमं तज़ेह इमं तालेह इमं अदुयबंधणं करेह इमं नियलवंधणं करेह इमं हड्डिवंधणं करेह इंम चारगबंधणं करेह इमं नियलजुयलसंकोदियमोडियं करेह इमं हत्यछित्रयं करेह इमं पायछित्रयं करेह इमं छत्रछिन्नयं करेह इमं नक्कओडसीसमुहछित्रयं करेह वेयगछहियं अंगछहियं पक्खाफोडियं करेह इमं नयणुप्पाडियं करेह इमं दंसणुप्पाडियं वसणुपाडियं जिब्भुप्पाडियं ओलंबियं करेह घसियं करेह घोलियं करेह सूलाइयं करेह सूलाभित्रयं करेह खारवत्तियं करेह वज्झवत्तियं करेह सीहपुच्छियगं करेह वसभपुच्छियगं करेह दवग्गिदट्टयंगं कागणिमंसरवावियंगंभत्तपाणनिरुद्वगं इमं जावजीवं वहबंधणं करेह इमं अन्नयरेणं असुभेणं कुमारेणं मारेह।

जावी य से अब्भितरिया परिसा भवइ, तंजहा-माया इ वा पिया इ वा भाया इ वा भगिनी इ वा भज़ा इ वा पुत्ता इ वा धूता इ वा सुण्हा इ वा, तेसिंपि य णं अन्नयरांसि अहालहुगंसि अवरा-हंसि सयमेव गरुयं दंडं निवत्तेइ, सीओदगवियडंसि उच्छोलित्ता भवइ जहा मित्तदोसवत्तिए जाव अहिए परांसि लोगंसि, ते दुक्खंति सोयंति जूरंति तिप्पंति पिष्टंति परितप्पंति ते दुक्खण-सोयणजूरणतिप्पणपिष्टणपरितप्पणवहबंधणपरिकिलेसाओ अपडिविरया भवंति ।

एवमेव ते इत्यिकामेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया अञ्झोववन्ना जाव वासाइं चउपंचमाइं छद्दसमाइं वा अप्पतरो वा श्रुज़तरो वा कालं भुंजित्तु भोगभोगाइं पविसुइत्ता वेरायतणाइं संचिणित्ता बहूइं पावाइं कम्पाइं उस्सन्नाइं संभारकडेण कम्पणा से जहानामए अयगोले इ वा सेलगोले इ वा उदगंसि पक्खित्ते समाणे उदगतलमइवइत्ता अहे धरणितलपइडाणे भवइ, एवमेव तहप्पगारे पुरिसजाते वज्जबहुले धूतबहुले पंकबहुले वेरबहुले अप्पत्तियबहुले दंभबहुले नियडिबहुले साइबहुले अयसबहुले उस्सन्नतसपाणघाती कालमासे कालं किद्या धरणितलमिइवइत्ता अहे नरगतलपइडाणे भवइ ।

**q**. अथापरोऽन्यः प्रथमस्य स्थानस्याधर्मपाक्षिकस्य 'विभन्नो' विभागः स्वरूपं व्याख्यायते-'इह खलु' इत्यादि, सुगमं यावन्मनुष्या एवंस्वभावा भवन्तीति। एते च प्रायो गृहस्था एव भवन्तीत्याह-'महेच्छा' इत्यादि, महती-राज्यविभवपरिवारादिका सर्वातिशायिनी इच्छा-अन्तःकरणप्रवृत्तिर्येषां ते महेच्छाः, तथा महानारम्भो-वाहनोष्ट्रमण्डलिकागन्त्रीप्रवाहकृषिपण्डपोषणादिको येषां ते महा-रम्भाः, ये चैवंभूतास्ते महापरिग्रहाः-धनधान्यद्विपदचतुष्पदवास्तुक्षेत्रादिपरिग्रहवन्तः क्**व**चिदप्य-निवृत्ताः, अत एवाधर्मेण चरन्तीत्याधर्मिकाः, तथा अधर्मिष्ठा निस्त्रिंशकर्मकारित्वादधर्मबहुलाः, ततश्चाधर्मे कर्तव्ये अनुज्ञा-अनुमोदनं येषां ते भवन्त्धर्मानुज्ञाः, एवमधर्मम् आख्यातुं शीलं येषां ते तथा, एवमधर्मप्रायजीविनः, तथा अधर्ममेव प्रविलोकयितुंशीलं येषां ते भवन्त्यधर्मप्रविलोकिनः, तथा अधर्मप्रायेषु कर्मसु प्रकर्षेण रज्यन्त इति अधर्मप्राक्ताः, रलयोरैक्यमिति रत्य स्थाने लकारोऽत्र कृत इति, तथाऽधर्मशीला अधर्मस्वभावाः तथाऽधर्मात्मकः समुदाचारो-यत्किञ्चनानुष्ठानं येषां ते भवन्त्यधर्मशीलसमुदाचाराः, तथाऽधर्मेण-पापेन सावद्यानुष्ठानेनैव दहनाङ्कननिर्लाञ्छनादिकेन कर्मणा वृत्तिः-वर्तनं 'कल्पयन्तः' कुर्वाणा 'विहरन्ती'ति कालमतिवाहयन्ति ।

पापानुष्ठानमेव लेशतो दर्शयितुमाह-'हण छिन्द भिन्दे'त्यादि स्वत एव हननादिकाः क्रियाः कुर्वाणा अपरेषामप्येवमात्मकमुपदेशं ददति, तत्र हननं दण्डादिभिस्तत्कारयन्ति तथा छिन्द्रि कर्णादिकं भिन्द्धि शूलादिना, विकर्तकाः-प्राणिनामजिनापनेतारः अत एव लोहितपाणयः, तथा चण्डा रौद्रा-निस्त्रिंशाः क्षुद्राः क्षुद्रकर्मकारित्वात् तथा 'साहसिका' असमीक्षितकारिणः, तथा उत्कुश्चनवञ्चनमायानिकृतिकूटकपटादिभिः सहातिसंप्रयोगो-गार्थ्यं तेन बहुलाः-तत्वचुरास्ते तथा, तत्रोर्ध्वं कुञ्चनं-शूलाद्यारोपणार्थमुत्कुञ्चनं वञ्चनं-प्रतारणं तत् यथा अभयकुमारः प्रयोतगणिकाभिर्धार्मिकवञ्चनया वश्चितः माया-वञ्चनवुद्धि प्रायोवणिजामिवनिकृतिस्तु बकवृत्या कुर्कुटादिकरणेन दम्भप्रधानवणिक्श्रोत्रियसाध्वाकारेण परवञ्चनार्थं गलकर्तकानामिवावस्थानं, देशभाषानेपथ्यादिविपर्ययकरणं कपटं यथा आषाढभूतिना नटेनेवापरापरवेषपरावृत्याऽऽ-चार्योपाध्यायसंघाटकात्मार्थं चत्वारो भोदका अवाप्ताः, तु-कार्षापणतुलाप्रस्थादेः परवञ्चनार्थं न्यूनाधिककरणम्, एतैरुत्कुञ्चनादिभिः सहातिशयेन संप्रयोगो यदिवा-सातिशयेन द्रव्येण-कस्तूरिकादिनाऽपरस्य द्रव्यस्य संप्रयोगः सातिसंप्रयोगस्तद्वहुलाः-तत्प्रधाना इत्यर्थः, उक्तं च-

(19) (1) ''सो होई सातिजोगो दव्वं जं छादियण्णदव्वेसु ( दोसगुणा वयणेसु य अत्यविसंवायणं कुणइ ()

एते चोत्कुञ्चनादयो मायापर्याया इन्द्रशक्रादिवत् कथञ्चिक्रियाभेदेऽपि द्रष्टव्याः । तथा दुष्टं शीलं येषां ते दुःशीलाः-चिरमुपचरिता अपि क्षिप्रं विसंवदन्ति, दुःखानुमेया दारुणस्वभावा इत्यर्थः, तथा दुष्टानि व्रतानि येषां ते तथा यथा मांसमक्षणव्रतकालसमाप्ती प्रभूततरसत्वोपघातेन मांसप्रदानम्, अन्यदपि नक्तभोजनादिकं तेषां दुष्टव्रतमिति, तथाऽन्यस्मिन् जन्मान्तरे मधुमद्यमांसादिकमभ्यवहरिष्यामीत्येवमज्ञानान्धा जन्मान्तरविधिद्वारेण सनिदानमेवव्रतं गृह्णत्ती, तथा दुःखेन प्रत्यानन्धन्ते दुष्प्रत्यानन्धाः, इदमुक्तं भवति-तैरानन्दितेनापरेण केनचित्रत्युपकारेप्सुना गर्वाध्माता दुःखेन प्रत्यानन्धन्ते, यदिवा सत्यप्युपकारे प्रत्युपकारमीरवी नैवानन्धन्ते प्रत्युत शठतयोपकारे दोषमेवोत्पादयन्ति, तथा चोक्तम्

॥ ९॥ "प्रतिकर्तुमशक्तिष्ठा, नराः पूर्वोपकारिणाम् । दोषमुत्पाद्य गच्छन्ति, मदुगूनामिव वायसाः ॥

यत एवमतोऽसाधवस्ते पापकर्मकारित्वात्, तथा 'यावजीवं' यावतप्राणधारणेन सर्वस्मा-त्याणातिपातादप्रतिविरता लोकनिन्दनीयादपि ब्राह्मणधातादेरविरता इति सर्वग्रहणं, एवं सर्वस्मादपि कूटसाक्ष्यादेरप्रतिविरता इति, तथा सर्वस्मात्स्त्रीबालादेः परद्रव्यापहरणादविरताः, तथा सर्वस्मात्परस्त्रीगमनादेर्मैथुनादविरताः, एवं सर्वस्मात्स्त्रीबालादेः परद्रव्यापहरणादविरताः, तथा सर्वस्मात्परस्त्रीगमनादेर्मैथुनादविरताः, एवं सर्वस्मात्स्त्रीबालादेः परद्रव्यापहरणादविरताः, तथा सर्वस्मात्परस्त्रीगमनादेर्मैथुनादविरताः, एवं सर्वस्मात्स्त्रीबालादेः परद्रव्यापहरणादविरताः, तथा सर्वस्मात्परस्त्रीगमनादेर्मैथुनादविरताः, तथा प्रेमद्वेषकलहाभ्याख्यानपैशुन्यपरपरिवा-दारतिरतिमायामृषावादमिध्यादर्शनशल्यादिभ्योऽसदनुष्ठानेभ्योयावज्जीवं येऽप्रतिविरता भवन्तीति तथा सर्वस्मात्स्नान्नोन्मर्दनवर्णकविलेपनशब्दस्पर्शसपरसगन्धमाल्यालङ्कारात्कामाङ्गान्मोह-जनितादप्रतिविरता यावञ्जीवयेति, इह च वर्णकग्रहणेन वर्णविशेषापादकं लोघादिकं गृह्यते, तथा सर्वतः शकटरथादेर्यानविशेषादिकाद्यतिविस्तरविधेः परिकररूपात्परिग्रहादप्रतिविरताः, इह च शकटरथादिकमेव यानं शकटरथयानं, युग्यं-पुरुषोत्धिप्तमाकाशयानं 'गिझि'त्ति पुरुषद्वयोत्सिप्ता झोझिका 'थिझिं'त्ति वेगसराद्वयविनिर्मितो यानविशेषः तथा 'संदमाणिय'त्ति शिबिकाविशेष एव, तदेवमन्यस्मादपि वस्त्रादेः परिग्रहादुपकरणभूतादविरताः ।

तथा सर्वतः-सर्वस्माक्रयविक्रयाभ्यां करणभूताभ्यां यो माषकार्धमाषकरूपकार्षा-पणादिभिः पण्यविनिमयात्मकः संव्यवहारस्तस्मादविरता यावज्ञीवयेति, तथा सर्वस्माद्धिरण्य-सुवर्णदिः प्रधानपरिग्रहादविरताः, तथा कूटतुलकूटमानादेरविरताः, तथा सर्वतः कृषिपाशुपा-ल्यादेर्यत्स्वतः करणमन्येन च यत्किश्चित्कारयति तस्मादविरताः, तथा पचनपाचनतः तथा कण्डनकुट्टनपिट्टन-तर्जनाताडनवधबन्धादिना यः परिक्लेशः प्राणिनां तस्मादविरताः, साम्रतमुप- संहरति-ये चान्ये तथाप्रकाराः परपीडाकारिणः सावद्याः कर्मसमारम्भा अबोधिकाः-बोध्यभाव-कारिणः तथा परप्राण- परितापनकरा-गोग्राहबन्दिग्रहग्रामघातात्मका येऽनार्यै क्रूरकर्मभिः क्रियन्ते ततोऽप्रतिविरता यावञ्जीवयेति ।

पुनरन्यथा बहुप्रकारमधार्मिकपदं प्रतिपिपादयिषुराह-'तद्यथे'-त्युपप्रदर्शनार्थो नामशब्दः संभावनायां, संभाव्यते अस्मिन्विचित्रे संसारे केचनैवंभूताः पुरुषाः ये कलममसूरतिलमुद्गादिषु पचनपाचनादिकया क्रियया स्वपरार्थमयता-अप्रयत्नवन्तो निष्कृपाः क्रूरा मिथ्यादण्डं प्रयुअन्ति, मिथ्यैव-अनपराधिष्वेव दोषमारोप्य दण्डो मिथ्यादण्डस्तं विदधति, तथैवमेव-प्रयोजनं विनैव तथाप्रकाराः पुरुषा निष्करुणा जीवोपधातनिरतास्तित्तिरवर्तकलावकादिषु जीवनप्रियेषु प्राणिप्वयताः क्रूरकर्माणो मिथ्यादण्डं प्रयुअन्ति । तेषां च क्रूरधियां ''यथा राजा तथा प्रजा'' इति प्रवादात् परिवारोऽपि तथाभूत एव भवतीति तथा दर्शयितुमाह-'जावि य से' इत्यादि, याऽपि च तेषां बाह्या पर्षद्भवति, तद्यथा-'दासः' स्वदासीसुतः 'प्रेष्यः' प्रेषणयोग्यो भृत्यदेश्यो 'भृतको' वेतनेनोदकाद्यानयनविधायी तथा 'भागिको'यः षष्ठांजादिलाभेन कृष्यादौ व्याप्रियत्ते 'कर्मकरः' प्रतीतः तथा नायकाश्रितः कश्चिद्भोगपरः, तदेवं तेदासादयोऽन्यस्य लघावप्यपराधे गुरुतरं दण्डं प्रयुअन्ति प्रयोजयन्ति च ।

स च नायकस्तेषां दासादीनां बाह्यपर्षद्भूतानामन्यतरसिंगस्तथा लघावप्यपराधे-शब्दा-श्रवणादिके गुरुतरं दण्डं वक्ष्यमाणं प्रयुङ्क्ते तद्यथा-इमं दासं प्रेष्यादिकं वा सर्वस्वापहारेण दण्डयत यूयमित्यादि सूत्रसिद्धं यावदिममन्यतरेणाशुभेन कुत्सितमारेण व्यापादयत यूयम् ॥ याऽपिच क्रूरकर्मवतामभ्यन्तरा पर्षद्भवति, तद्यथा-मातापित्रादिका, मित्रदोषप्रत्ययिकक्रिया-स्थानवद् नेयं यावदहितोऽयमस्मिन् लोके इति, तथा हि आत्मनोऽपथ्यकारी परस्मिन्नपि लोके, तदेवं ते मातापित्रादीनां स्वल्पापराधिनामपि गुरुतरदण्डापादनतो दुःखमुत्पादयन्ति, तथा नानाविधैरुपायैस्तेषां शोकमुत्पादयन्ति-शोकयन्तीत्येवं ते प्राणिनां बहुप्रकारपीडोत्पादकाः यावद्वधबन्धपरिक्लेशादप्रतिविरता भवन्ति ।

तेच विषयासक्ततया एतल्जुर्वन्तीत्पेतद्दर्शयितुमाह-एवमेव पूर्वोक्तस्वभावा एवं तेनिष्कृपा निरनुक्रोशा बाह्याभ्यन्तरपर्षदोरपि कर्णनासाविकर्तनादिना दण्डपातनस्वभावाः स्त्रीप्रधानाः कामाः स्त्रीकामाः यदिवा स्त्रीषु-मदनकामविषयभूतासु कामेषु च - शब्दादिषु इच्छाकामेषु मूर्छिता गृद्धा ग्रयिता अध्युपपन्नाः, एते च शक्रपुरन्दरादिवत्पर्यायाः कथश्चिद्भेदं वाऽऽश्रित्य व्याख्येयः, ते च भोगासक्ता व्यपगतपरलोकाध्यवसाया यावद्वर्षाणि चतुःपञ्च षट् सप्त वा दश वाऽल्पतरं वा कालं प्रभूततरं वा कालं भुक्त्वा भोगभोगान् इन्द्रियानुकूलान् मधुमद्यमांसरदारासेवन-रूपान् भोगासक्ततया च परपीडोत्पादनतो 'वैरायतनानि' वैरानुबन्धान् अनुप्रसूय-उत्पाद्य विधाय तथा 'संचयित्वा' संचिन्त्योपचित्य 'बहूनि' प्रभूततरकालस्थितिकानि 'क्रूराणि' क्रूरविपाकानि नरकादिषु यातनास्थानेषु क्रकचपाटनशाल्मल्यवरोहणतप्तत्रपुपानात्मकानि कर्माण्यष्टप्रकाराणि बद्धस्पृष्टनिधत्तनिकाचनावस्थानि विधाय तेन च संभारकृतेन कर्मणा प्रेर्यमाणास्तत्कर्मगुरवो वा नरकतलप्रतिष्ठाना भवन्तीत्युत्तरक्रिययाऽऽपादितबहुवचनरूपयेति सम्बन्धः । अस्मिन्नेवार्थे सर्वलोकप्रतीतं ईष्टान्तमाह –

Jain Education International

'सेजहानामए' इत्यादि, तद्यथा नामायोगोलकः-अयस्पिण्डः 'शिलागोलको' वृत्ताश्मशकलं वोदके प्रक्षिप्तः समानः सलिलतलमतिवर्त्य-अतिलह्वयाधो धरणीतलप्रतिष्ठानो भवति । अधुना दार्षन्तिकमाह-'एवमेवे'त्यादि, यथाऽसावयोगोलको वृत्तत्वाच्छीघ्रमेवाधो यात्वेवमेव तथाप्रकारः पुरुषजातः, तमेवलेशतो दर्शयति-वज्रवद्वज्ञं गुरुत्वात्कर्म तद्वहुलः-तत्युच्चरो बध्यमानककर्मगुरु-रित्यर्थः तथा घूयत इति धूतं-प्राग्बद्धं कर्म तत्प्रचुरः, पुनः सामान्येनाह-पङ्कयतीति पङ्कं-पापं तद्वहुलः, तथा तदेव कारणतो दर्शयितुमाह-'वैरवहुलो' वैरानुबन्धप्रचुरः, तथा 'अपत्तियं'ति मनसो दुष्प्रणिधानं तत्प्रधानः, तथा दन्धो-मायया परवञ्चनं तदुत्कटः, तथा निकृतिः-माया वेषभाषापरावृत्तिच्छद्यना परद्रोहबुद्धिस्तन्भयः, तथा 'सातिबहुल' इति सातिशयेन द्रव्येणापरस्य हीनगुणस्य द्रव्यस्य संयोगः सातिस्तद्बहुलः-तत्करणप्रचुरः, तथा अयशः-अश्लघा असद्वृत्ततया निन्दा, यानि यानि परापकार भूतानि कर्मानुष्ठानानि विधत्ते तेषु तेषु कर्मसु करचरणच्छेदनादिषु अयशोभाग्भवतीति, स एवंभूतः पुरुषः'कालमासे' स्वायुपः क्षये कालं कृत्वा पृथिव्याः-रत्लप्रभादिकायास्तलम् 'अतिवर्त्य'योजनसहस्रपरिमाणमतिलद्वय नरकतलप्रतिष्ठानोऽसौ भवति नरकस्वरूपनिरूपणायाह--

मू. (६६८) ते णं न रगा अंतो वट्टा बाहिं चउरंसा अहे खुरप्पसंठाणसंठिया निम्नंथकारत-मसा ववगयगहचंदसूरनक्खत्तजोइसप्पहा मेदवसामंमसरूहिरपूयपडलचिक्खिल्ललितानुलेवणतला असुई वीसा परमदुब्भिगंधा कण्हा अगणिवन्नाभा कक्खडफासा दुरहियासा असुभा नरगा असुभा नरएसु वेयणाओ ।

नो चेव नरएसु नेरइया निद्दायंति वा पयलायंति वा सुइं वा रतिं वा धितिं वा मतिं वा उवलभंते, तेणं तत्य उज्जलं विउलं पगाढं कडुयं कक्कसं चंडं दुक्खं दुग्गं तिव्वं दुरहियासं नेरइया वेयणं पद्यनुभवमाणा विहरति।

ष्ट्र. णमिति वाक्यालङ्कारे ते नरकाः सीमन्तकादिका बाहुल्यमङ्गीकृत्यान्तः-मध्ये वृत्ता बहिरपिचतुरसाअधश्च क्षुरप्रसंस्थानसंस्थिताः, एतच्च संस्थानं पुष्पावकीर्णानाश्चित्योक्तं, तेषामेव प्रचुरत्वात्, आवलिकाप्रविष्टास्तु वृत्तत्रयचतुरसंस्थाना एव भवन्ति, तथा नित्यमेबान्धतमसं येषु ते नित्यान्धतमसाः, क्वचित्पाठो नित्यान्धकारतमसा इति, मेधावच्छन्नाम्बरतलकृष्ण-पक्षरजनीवत् तमोबहुलाः, तथा व्यपगतो ग्रहचन्द्रसूर्यनक्षत्रज्योतिपथो येषां ते तथा। पुनरप्य-निष्टापादनार्थं तेषामेव विशेषणान्याह-'मेदवसे'त्यादि, दुष्कृतर्मकारिणां ते नरकास्तदुखोत्पाद-नायैवंभूता भवन्ति, तद्यथा-मेदवसामांसरुधिरपूयादीनां पटलानिसङ्घास्तैर्लिप्तानि-पिच्छिलीकृतान्यनुलेपनतलानि-अनुलेपनप्रधानानि तलानि येषां ते तथा, अशुचयो विष्ठाऽसृक्क्लेदप्रधानत्वाद् अत एव विश्वाः कुथितमांसादिकल्पकर्दमावलिप्तत्वात्, एवं परमदुर्गन्धाः कुथितगोमायुकलेवरादपि असह्यगन्धाः, तथा कृष्णाग्निवर्णाभारूपतः स्पर्शतस्तु कर्कशः-कठिनो वज्रकण्टकादप्यधिकतरः स्पर्शे येषां ते तथा। किं बहुना?, अतीव दुःखेनाधि-सह्यन्ते, किमिति?,

यतस्ते नरकाः पश्चानामपीन्द्रियार्थानामशोभनत्वादशुभाः, तत्र च सत्वानामशुमकर्मका-रिणामुग्रदण्डपातिनां च वज्रप्रचुराणां तीव्रा अतिदुःसहवेदनाः शारीराः प्रादुर्भवन्ति, तया च वेदनयाऽभिभूतास्तेषु नरकेषु ते नारका नैवाक्षिनिमेषमपि कालं निद्रायन्ते, नाप्युपविष्टाद्यवस्था अक्षिसंकोचनरूपामीषन्निद्रामवाप्नुवन्ति, न ह्येवंभूतवेदनाभिभूतस्य निद्रालाभो भवतीति दर्शयति, तामुज्वलां तीव्रानुभावेनोत्कटामित्या- दिविशेषणविशिष्टां यावद्वेदयन्ति-अनुभवन्तीति ।

अयं तावदयोगोलकपाषाणदृष्टान्तः शीघ्रमधोनिमञ्जनार्धप्रतिपादकः प्रदर्शितः, अधुना शीघ्रपातार्थप्रतिपादकमेवापरं दृष्टान्तमधिकृत्याह–

मू. (६६९) से जहानामए रुक्खे सिया पव्ययग्गे जाए मूले छिन्ने अग्गे गरुए जओ निन्नं जओ विसमं जओ दुग्गं तओ पवडति, एवामेव तहष्पगारे पुरिसजाए गब्भातो गब्भं जम्मातो जम्मं माराओमारं नरगाओनरगंदुक्खाओ दुक्खं दाहिणगामिए नेरइए कण्हपक्खिए आगमिस्साणं दुल्लभबोहिए यावि भवइ।

् एस ठाणे अनारिए अकेवले जाव असव्वदुक्खपहीणमग्गे एगंतमिच्छे असाहू पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्त विभंगे एवमाहिए।

वृ. तद्यथा नाम कश्चिद्वृक्षः पर्वताग्रे जातो मूले छिन्नः शीघ्रं तथा निम्ने पतति, एवमसावप्य-साधुकर्मकारी तत्कर्मवातेरितः शीघ्रमेव नरके पतति, ततोऽप्युद्वृत्तो गर्माद्गर्भमवश्यं याति न तस्य किंचित्त्राणं भवति, यावदागामिन्यपि कालेऽसौ दुर्लभधर्मप्रतिपत्तिर्भवतीति । साम्प्रतमुप-संहरति'एस ठाणे' इत्यादि, तदेतत्स्थानमनार्यं पापानुष्ठानपरत्वाद्यावदेकान्त- मिथ्यारूपमसाधु । तदेवं प्रथमस्याधर्मपाक्षिकस्य स्थानस्य 'विभङ्गो' विभागः स्वरूपमेष व्याख्यातः

मू. (६७०) अहावरे दोग्रस्स ठाणस्स धम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिज्ञइ-इह खलु पाइणं वा ४ संतेगतिया मणुस्सा भवंति, तंजहा-अनारंभा अपरिग्गहा धम्मिया धम्माणुया धम्मिडा जाव धम्मेणं चेव वित्तिं कप्पेमाणा विहरांति, सुसीला सुव्वया सुप्पडियाणंदा सुसाहू सव्वतो पाणातिवायाओ पडिविरया जावजीवाए जाव जे यावन्ने तहप्पगारा सावज्ञा अबोहिया कम्मंता परपाणपरियावणकरा कज्ञंति ततो विपडिविरता जावजीवाए।

से जहानामए अनगारा भगवंतो ईरियासमिया भासासमिया मणसमिया वयसमिया कायसमिया मणगुत्ता वयगुत्ता कायगुत्ता गुत्ता गुत्तिदिया गुत्तबंभयारी अकोहा अमाणा अमाया अलोभा संता पसंता उवसंता परिनिव्युडा अनासवा अग्गंथा छिन्नसोया निरुवलेवा कंसपाइ व मुक्कतोया संखो इव निरंजणा जीव इव अपडिहयगती गगणतलंपिव निरालंबणा वाउरिव अपडिबद्धा सारदसलिलं व सुद्धहियया पुरुखरपत्तं व निरुवलेवा कुम्भो इव गुत्तिंदिया विहग इव विष्पमुक्का खग्गिविसाणं व एगजाया भारंडपक्खीव अष्ममत्ता कुंजरो इव सोंडीरा वसभो इव जातत्थामा सीहो इव दुद्धरिसा मंदरो इव अप्परुंपा सागरो इव गंभीरा चंदो इव सोमलेसा सूरो इव दित्ततेया जच्चकंचणगं व जातरूवा वसुंधरा इव सब्वफासविसहा सुहुयहुयासणो विव तेयसा जलंता।

नत्थि णं तेसिं भगवंताणं कत्थवि पडिबंधे भवइ, से पडिबंधे चउव्विहे पण्णत्ते, तंजहा-अंडए इ वा पोयए इ वा उग्गहे इ वा पग्गहेइवा जन्नं जन्नं दिसं इच्छंति तन्नं तन्नं दिसं अपडिबद्धा सुइभूया लहुभूया अप्पग्गंया संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरति ।

तेसिं णं भगवंताणं इमा एतारूवा जायामायावित्ती होत्या, तंजहा चउत्ये भत्ते छड्ठे भत्ते

अष्टमे भत्ते दसमे भत्ते दुवालसमे भत्ते चउदसमे भत्ते अद्धमासिए भत्ते मासिए भत्ते दोमासिए तिमासिए चाउम्मासिए पंचमासिए छम्मासिए अदुत्तरं च णं उक्खित्तचरया निक्खित्तचरया उक्खितनिक्खित्तचरगा अंतचरगा पंतचरगा लूहचरगा समुदानचरगा संसष्टचरगा असंसडघरगा तज्ञातसंसडघरगा दिडलाभिया अदिडलाभिय पुडलाभिया अपुडलाभिया भिक्खलाभिया अभिक्खलाभिया अन्नायचरगा उवनिहिया संखादत्तिया परिमितपिंडवाइया सुद्धेसणिया अंताहारा पंताहारा वरसाहार विरसाहार ालूहाहारा तुच्छाहारा अंतजीवी पंतजीवी आयंबिलिया पुरिमड्विया निव्विगइया वमञ्जमसासिणो नो नियामरसभोई ठाणाइया पडिमाठाणाइया उक्कडुआसणिया नेसज्जिया वीरासणिया दंडायतिया लगंडसाइणो अप्याउडा अगत्तया अकंडुया अनिट्ठुहा (एवं जहोववाइए) धुतकेसमंसुरोमनहासव्वगायपडिकम्मविप्पमुक्का चिइंति ।

ते णं एतेणं विहारेणं विहरमाणा बहूइं वासाइं सामन्नपरियागं पाउणंति २ बहुबहु आबाहंसि उप्पन्नंसि वा अनुप्पन्नंसि वा बहूइं भत्ताइं पद्यव्खन्ति पद्यव्खाइत्ता बहूइं भत्ताइं अणसणाए छेदिंति अणसणाए छेदित्ता जस्सडाए कीरति नग्गभावे मुंडभावे अण्हाणभावे अदंनवणगे अछत्तए अणोवाहणए भूमिसेज्ञा फलगसेज्ञा कड्रसेज्ञा केसलोए बंभचेरवासे परघरपवेसे लखाक्लद्धे माणावमाणणाओ हीलणाओ निंदणाओ खिंसणाओ गरहणाओ तज्ञणाओ तालणाओ उद्यावया गामकुंटगा बावीसं परीसहोवसग्गा अहियासिज्ञंति तमट्ठं आराहंति, तमट्ठं आराहित्ता चरमेहिं उस्सासनिस्सासेहिं अनंतं अनुत्तरं निव्वाघातं निरावरणं कसिणं पडिपन्नं केवलवरनाणदंसणं समुप्पार्डेति, समुप्पाडित्ता ततो पच्छा सिज्झंति बुज्झंति मुद्यंति परिनिव्वायंति सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति ।

एगच्चाए पुण एगे भयंतारो भवंति, अवरे पुण पुव्वकम्मावसेसेणं कालमासे कालं किद्या अन्नयरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववत्तारो भयंति, तंजहा-महड्ढिएसु महज्जुतिएसु महापरक्कमेसु महाजसेसु महाबलेसु महानुभावेसु महासुक्खेसु ते णं तत्थ देवा भवंति महड्ढिया महज्जुतिया जाव महासुक्खा हारविराइयवच्छा कडगतुडियथंभिवमुया अंगयकुंडलमड्ठगंडयलकन्नपीढधारी विचित्तहत्थाभरणा विचित्तमालामउलिमउडा कल्लाणगंधपवरवत्थपरिहिया कल्लाणगपवरम-ल्लाणुलेवणधरा भासुरबोंदी पलंबवणमालधरा दिव्वेणं रूवेणं दिव्वेणं वन्नेणं दिव्वेणं गंधेणं दिव्वेणं फासेणं दिव्वेणं संधाएणं दिव्वेणं संठाणेणं विव्वाए इड्ढीए दिव्वाए जुत्तीए दिव्याए पमाए दिव्वाए छायाए दिव्वाए अच्चाए दिव्वेणं तेएणं दिव्वाए लेसाए दस दिसाओ उज्जोवेमाणा पभासेमाणा गइकल्लाणा ठिइकल्लाणा आगमेसिभद्दया यावि भवंति, एस ठाणे आयरिए जाव सव्वदुक्खप-हीणमग्गे एगंतसम्मे सुसाहू । दोद्यस्स ठाणस्सधम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए ।

**ष्ट्र.** अथापरस्य द्वितीयस्य स्थानस्य 'विभङ्गो' विभागः स्वरूपम् 'एवं' वक्ष्यमाणनीत्या व्याख्यायते, तद्यथा-'इह खलु' इत्यादि, प्राच्यादिषु दिक्षु मध्येऽन्यतरस्यां दिशि 'सन्ति विद्यन्ते, ते चैवंभूता भवन्तीति, तद्यथा-न विद्यते सावद्य आरम्भो येषां ते तथा, तथा 'अपरिग्रहा' निष्किञ्चनाः, धर्मेण चरन्तीति धार्मिका यावद्धर्मेणैवात्मनो वृत्तिं परिकल्पयन्ति, तथा सुशीलाः सुव्रताः सुप्रत्यानन्दाः सुसाधवः सर्वस्माद्राणातिपाताद्विरता एवं यावत्परिग्रहाद्विरता इति । तथा ये चान्ये तथाप्रकाराः सावद्या आरम्भा यावदबोधिकारिणस्तेभ्यः सर्वेभ्योऽपि विरता इति । तथा ये प्रकारेण साधुगुणान् दर्शयितुमाह - तद्यथा नाम केचनोत्तमसंहननधृतिबलोपेता अनगारा भगवन्तो भवन्तीति, ते पश्चभि\* समितिभिः समिताः 'एव' मित्युपप्रदर्शने औपपातिकमाचाराङ्गसम्बन्धि प्रथममुपाङ्ग तत्र साधुगुणाः प्रबन्धेन व्यावर्ण्यन्ते तदिहापि तेनैव क्रमेण द्रष्टव्यमित्यतिदेशः यावद्धूतम्-अपनीतंकेशश्मश्रुलोमनखादिकंयैस्तेतथा, सर्वगात्रपरिकर्मविप्रमुक्तानिष्प्रतिकर्मशरी रास्तिष्ठन्तीति ।

ते चोग्रविहारिणः प्रव्रज्यापर्यायमनुपाल्य, अबाधारूपे रोगातङ्के समुत्यन्नेऽनुत्यन्ने वा भक्तप्रत्याख्यानं विदधति, किं बहुनोक्तेन ! यत्कृतेऽयमयगोलकवन्निरास्वादः करवालधारामा-र्गवहुरध्यवसायः श्रमणभावोऽनुपाल्यते तमर्थं-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राख्यमाराध्य अव्याहत-मेकमनन्तं भोक्षकारणं केवलज्ञानमाप्नुवन्ति, केवलज्ञानावाप्तेरुर्ध्वं सर्वदुःखविमोक्षलक्षणं मोक्षमवाप्नुवन्तीति ॥ एके पुनरेकयाऽर्घया-एकेन शरीरेणैकस्माद्या भवात्सिद्धिगतिं गन्तारो भवन्ति, अपरे पुनस्तथाविधपूर्वकर्मावशेषे सति तत्कर्मवशगाः कालं कृत्वा अन्यतमेषु वैमानिकेषु देवेषूत्यद्यन्ते तत्रेन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिंशलोकपालपार्षदात्मरक्षप्रकीर्णेषु नानाविधसमृद्धिषु भवन्तीति, नत्वाभियोगिककिल्बिषिकादिष्यिति । एतदेवाह-'तंजहे' त्यादि, तद्यथा महन्द्वर्यादिषु देवेषोक्षेषुत्यद्यन्ते ।

देवास्त्वेयंभूता भवन्तीति दर्शयति-'ते णं तत्य देवा' इत्यादि, ते देवा नानाविधतपश्चर-णोपात्तशुभकर्माणो महध्ध्यादिगुणोपेता भवन्तीत्यादिकः सामान्यगुणवर्णकः, ततो हारविरा-जितवक्षस इत्यादिक आभरणवस्त्रपुष्पवर्णकः, पुनरतिशयापादनार्थं दिव्यरूपादिप्रतिपादनं चिकीर्षुराह-'दिव्वेणं रूवेण' मित्यादि, दिवि भवं दिव्यं तेन रूपेणोपपेता यावद्दिव्यया द्रव्यलेश्ययोपपेता दशापि दिशः समुद्योतयन्तः, तथा 'प्रभासयन्तः' अलंकुर्वन्तो 'गत्या' देवलोक-रूपया कल्याणाः-शोभना गत्या वा-शीघ्ररूपया प्रशस्तविहायोगतिरूपया वा कल्याणाः, तथा स्थित्या उत्कृष्टमध्यमया कल्याणास्ते भवन्ति, तथाऽऽगामिनि काले भद्रकाः शोभनमनुष्यभव-रूपसंपदुपपेताः, तथा सद्धर्मप्रतिपत्तारश्च भवन्तीति ।

तदेतत्स्थानमार्यमेकान्तेनैव सम्यग्भूतं सुसाध्वितीत्येतद्दिवतीयस्य स्थानस्य धर्मपाक्षिकस्य विभङ्ग एवमाख्यातः ॥

मू. (६७१) अहावरे तद्यस्त ठाणस्त मीसगस्त विभंगे एवमाहिज्रइ-इह खलु पाइणं वा ४ संतेगतिया मणुस्ता भवंति, तंजहा-अप्पिचछा अप्पारंभा अप्पपरिग्गहा धम्पिया धम्माणुया जाव धम्मेणं चेव वित्ति कप्पेमाणा विहरंति सुसीला सुव्वया सुपडियाणंदा साहू एगद्याओ पाणाइवायाओ पडिविरता जावजीवाए एगद्याओ अप्पडिविरया जाव जे यावण्णे तहप्पगारा सावजा अबोहिया कम्पंता परपाणपरितावणकरा कज्रंति ततोवि एगद्याओ अप्पडिविरया ।

से जहानामए समणोवासगा भवंति अभिगयजीवाजीवा उवलद्धपुण्णपावा आसव-संवरवेयणानिज्ञराकिरियाहिगरणबंधमोक्खकुसला असहेज्जदेवासुरनागसुवण्णजक्खरकख-सकिंत्ररकिंपुरिसगरुलगंधव्वमहोरगाइएहिंदेवगणेहिंनिग्गंथाओपावयणाओ अणड्क्कमणिज्ञा-इणमेव निग्गंथे पावयणे निस्संकिया निक्कंखिया निव्वितिगिच्छा लद्धद्वा गहियद्वा पुच्छियद्वा विणिच्छियद्वा अभिगयद्वा अड्डिमिंजपेम्माणुरागरत्ता अयमाउसो ! निग्गंथे पावयणे अड्ठे अयं परमडे सेसे अणडे उसियफलिहा अवंगुयदुवारा अचियत्तंते उपरपरधरपवेसा चाउद्दसड-मुद्दिडुपुण्णिमासिणीसु पडिपुत्रं पोसहं सम्मं अनुपालेमाणा समणे निग्गंथे फासुएसणित्रेणं असणपाणखाइमसाइमेणं वत्थपडिग्गहकंबलपायपुंछणेणंओसहभेसत्रेणं पीठफलगसेज्ञासंथारएणं पडिलाभेमाणा बहूहिं सीलव्वयगुणवेरमणपद्यटक्खाणपोसहोववासेहिं अहापरिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणा विहरतति।

ते णं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा बहूइं वासाइं समणोवासगपरियागं पाउणंति पाउणित्ता आबाहंसि उप्पन्नंसि वा अनुप्पन्नंसि वा बहूइं भत्ताइं पद्यक्खायंति बहूईं भत्ताईं पद्यक्खाएता बहूइं भत्ताइं अणसणाए छेदेन्ति बहूइं भत्ताइं अणसणाए छेइत्ता आलोइयपडिब्हंता समाहिपत्ता कालमासे कालं किद्या अन्नयरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववन्त्रो भवंति, तंजहा –

महहिुएसुमहञ्जुइएसु जावमहासुर्क्खेसु सेसंतहेव जाव एस ठाणे आयरिए जाव एगंतसम्मे साहू। तद्यस्स ठाणस्स मिस्सगस्स विभंगे एवं आहिए। अविरइं पहुच्च बाले आहिज्ञइ, विरइं पडुच्च पंडिए आहिज्ञइ, विरयाविरइं पडुच्च बालपंडिए आहिज्ञइ, तत्थ णं जा सा सव्वतो अविरई एस ठाणे आरंभडाणे अणारिए जाव असव्वदुक्खप्पहीणमग्गे एगंतमिच्छे असाहू, तत्थ णं जा सा सव्वतो विरई एस ठाणे अनारंभडाणे आरिए जाव सव्वदुक्खप्पहीणमग्गे एगंतसम्मे साहू। तत्थ णं जा सा सव्वओ विरयाविरई एस ठाणे आरंभणो आरंभडाणे एस ठाणे आरिए जाव सव्यदुक्खप्पहीणमग्गे एगंतसम्मे साहू।

**ष्ट्र.** अद्यापरस्य तृतीयस्य स्थानस्य मिश्रकाख्यस्य विभङ्गः समाख्यायते-एतच्च यद्यपि मिश्रत्वाद्धर्माधर्माभ्यामुपपेतं तथापि धर्मभूयिष्ठत्वाद्धार्मिकपक्ष एवावतरति, तद्यथा-बहुषु गुणेषु मध्यपतितो दोषो नात्मानं लभते, कलङ्कइव चन्द्रिकायाः, तथा बहूदकमध्यपतितो मृच्छकलावयवो नोदकं कलुषयितुमलम्, एवमधर्मोऽपि धर्ममिति स्थितं धार्मिकपक्ष एवायं । 'इह' अस्मिन् जगति प्राच्यादिषु दिक्षु एके केचन शुभकर्माणो मनुष्या भवन्तीति, तद्यथा-अल्पा-स्तोका परिग्रहारम्भेष्विच्छा-अन्तःकरणप्रवृत्तिर्येषां तेतथा एवंभूता धार्मिकवृत्तयः प्रायः सुझीलाः सुव्रताः सुप्रत्यानन्दाः साधवो भवन्तीति।तथैकस्मात्-स्थूलात्संकल्पकृतात् प्रतिनिवृत्ता एकस्माच्चसूक्ष्मादार-भ्मजादप्रतिनिवृत्ता एवं शेषाण्यपि व्रतानि संयोज्यानीति । एतस्मादपि सामान्येन निवृत्ता इत्यतिदिशन्नाह-'जे यावण्णे' इत्यादि, ये चान्ये सावद्य नरकादिगमनहेतवः कर्मसमारम्भास्तेभ्य एकस्माद्यन्त्रपीडननिर्ला इति ।

तांश्वविशेषतो दर्शयितुमाह-विशिष्टोपदेशार्थं श्रमणानुपासते-सेवन्त इति श्रमणोपासकाः, ते च श्रमणोपासनतोऽभिगतजीवाजीवस्वभावाः तथोपलब्धपुण्यपापाः । इह च प्रायः सूत्रादर्शेषु नानाविधानि सूत्राणि ६श्यन्ते न च टीकासंवाद्येकोऽप्यस्माभिरादर्शः समुपलब्धोऽत एकमा-दर्शमङ्गीकृत्यास्माभिर्विवरणं क्रियते इयेतदवगम्य सूत्रविसंवाददर्शनाद्धित्तव्यामोहो न विधेय इति । तेश्रावकाः परिज्ञातबन्धमोक्षस्वरूपाः सन्तो न धर्माद्याव्यन्ते मेरुरिव निष्प्रकम्पा ६ढमार्हते दर्शनेऽनुरक्ताः । अत्र चार्थे सुखप्रतिपत्त्यर्थं ६ष्टान्तभूतं कथानकं, तद्येदं-तद्यथा-राजगृहे नगरे कश्चिदेकः परिव्राट् विद्यामन्त्रौपधिलब्धसामर्थं परिवसति, स च विद्यादिबलेन पत्तने पर्यटन् यां यामभिरूपतरामङ्गनां प्रथति तां तामपहरति, ततः सर्वनागरे राज्ञे निवेदितं-यथा देव ! प्रत्यहं पत्तनं मुष्यते केनापि, नीयते सर्वसारमङ्गनाजनोऽपि, यस्तस्यानभिमतः सोऽत्र केवलमास्ते, तदेवं क्रियतां प्रसदस्तदन्वेषणेनेति ।

राज्ञाऽभिहितं-गच्छत यूयं विश्वब्धा भवत अवश्यमहं तं दुरात्मानं लप्स्ये, किंच-यदि पश्चषैरहोभिर्न लभे चौरं विमर्शयुक्तोऽपि च त्यक्ष्याम्यात्मानमहं ज्वालामालाकुले वह्नो, तदेवं कृतप्रतिज्ञं राजानं प्रणम्य निर्गता नागरिकाः राज्ञा च सविशेषं नियुक्ता आरक्षकाः । आत्मनाऽ-प्येकाकी खङ्गखेटकसमेतोऽन्वेष्टुमारब्धः, न चोपलभ्यते चौरः, ततो राज्ञा निपुणतरमन्वेषयता पश्चमेऽहनि भोजनताम्बूलगन्धमाल्यादिकं गृह्णन् रात्रौ स्वतो निर्गतेनोपलब्धः स परिव्राट, तत्पृष्ठगामिना नगरोद्यानवृक्षकोटरप्रवेसेन गुहाभ्यन्तरं प्रविश्य व्यापादितः, तदनन्तरं समर्पितं यद्यस्य सत्कमङ्गनाजनोऽपीति।तत्र चैका सीमन्तिनी अत्यन्तमौषधिभिर्भाविता नेच्छत्यात्मीयमपि भर्तारं, ततस्तद्विद्भिरभिहितं-यथाऽत्याः परिव्राटसत्कान्यस्थीनि दुग्धेन सह संघृष्य यदि दीयन्ते तदेयं तदाग्रहं मुश्चति, ततस्तत्वजनैरेवमेव कृतं, यथा यथा चासौ तदस्थ्यभ्यवहारं विधत्ते तथा तथा तत्स्नेहानुबन्धोऽपैति, सर्वास्थिपाने चापगतः प्रेमानुबन्धः, तदनु रक्ता निजे भर्तरि। तदी यथाऽसावत्यन्तं भाविता तेन परिव्राजा नेच्छत्यपरम् एवं श्रावकजनोऽपि नितरां भावितात्मा मौनीन्द्रशासने नश्क्यते अन्यथाकर्तुम्, अत्यन्तं सम्यक्त्यौषधेन वासितत्वादिति पुनरपि श्रावकान् विशिनष्टि-'जाव उसियफत्तिहा' इत्याहि, उच्छितानि स्फटिकानीव स्फटिकानि-अन्तःकरणानि येषां ते तथा, एतदक्तं भवति --

मौनीन्द्रदर्शनावासौ सत्यां परितुष्टमानसा इति, तथा अप्रावृतानि द्वाराणि यैस्ते तथा, उदेघाटितगृहद्वारास्तिष्ठन्ति अचियत्तः-अनभिमतोऽन्तःपुरप्रवेशवत्परगृहद्वारप्रवेशोऽन्यतीर्थिक-प्रवेशो येषां ते तथा, अनवरतं श्रमणानुद्युक्तविहारिणो निर्ग्रन्थान् प्रासुकेनैषणीयेनाशनादिना तथा पीठफलकशय्यासंस्तारकादिना च प्रतिलाभयंतः तथा बहूनि वर्षाणि शीलव्रतगुणव्रत-प्रत्याख्यानपौषधोपवासैरात्मानं भावयन्तस्तिष्ठन्ति ।। तदेवं ते परमश्रावकाः प्रभूतकालम-णुव्रतगुणव्रतशिक्षाव्रतानुष्ठायिनः साधूनामौषधवपात्रादिनोपकारिणः सन्तो यथोक्तं ययाशक्ति सदनुष्ठानं विधायोत्पन्ने वा कारणेऽनुत्पन्ने वा भक्तं प्रत्याख्यायालोचितप्रतिक्रान्ताः समाधिप्राप्ताः सन्तः कालमासे कालं कृत्वाऽन्यतरेषु देवेषूत्पद्यन्त इति । एतानि चाभिगतजीवाजीवादिकानि पदानि हेतुहेतुमद्भावेन नेतव्यानि, तद्यथा –

यस्मादभिगतजीवाजीवास्तस्मादुपलब्धपुण्यपापाः, यस्मादुपलब्धपुण्यपापास्तस्मा-दुच्छितमनसः, एवमुत्तरत्रापि एकैकं पदं त्यजद्भिरेकैकं चोत्तरं गृह्वद्भिर्याच्यं, ते च परेण पृष्टा-अपृष्टा वा एतदूचुः, तद्यथा – अयमेव मौनीन्द्रोक्तो मार्गः सदर्थः शेषस्त्वनर्थो, यस्मादेवं प्रतिपद्यन्ते तस्मात्ते समुच्छितमनसः सन्तः साधुधर्मं श्रावकधर्मं च प्रकाशयन्तो विशेषेणैकादशोपाकप्रतिमाः स्पृशन्तो विहरन्तोऽष्टमीचतुर्दश्यादिषु पौषधोपवासादौ साधून् प्रासुकेन् प्रतिलाभयन्ति, पाश्चात्ये च काले संलिखितकायाः संस्तारकश्रमणभावं प्रतिपद्य भक्तं प्रत्याख्यायायुषः क्षये देवेषूत्पद्यन्ते ततोऽपि च्युताः सुमानुषभावं प्रतिपद्य तेनैव भवेनोत्कृष्टतः सप्तस्वप्टसु वा भवेषु सिध्यन्तीति । तदेतत्स्थानं कल्याणपरम्परया सुखविपाकमितिकृत्वाऽऽर्यमिति । अयं विभङ्गस्तृतीयस्य स्थानस्य मिश्रकाख्यस्याख्यात इति ।

Jain Education International

उक्ता धार्मिकाः, अधार्मिकास्तदुभयरूपाश्चाभिहिताः, साम्प्रतमेतदेव स्थानत्रिकमुप-संहारद्वारेण संक्षेपतो बिभणिषुराह-येयमविरतिः असंयमरूपा सम्यकत्वाभावान्मिथ्याध्ष्टेर्द्रव्यतो विरतिरप्यविरतिरेव तां प्रतीत्य-आश्रित्य बालवद्वालः-अज्ञः सदसद्विवेकविकलत्त्वात् इत्येवम् 'आधीयते' व्यवस्थाप्यते आख्यायते वा, तथा विरतिं च 'प्रतीत्य' आश्रित्य पापाड्डीनः पण्डितः परमार्थज्ञो वेत्येवमाधीयते आख्यायते वा, तथा विरतिं च 'प्रतीत्य' आश्रित्य पापाड्डीनः पण्डितः परमार्थज्ञो वेत्येवमाधीयते आख्यायते वा, तथा विरताविरतिं चाश्रित्य बालपण्डित इत्येतत्राग्व-दायोज्यमिति । किमित्यविरति विरत्याश्रेयण बालपाण्डित्यपाण्डित्यापत्तिरित्याशङ्कयाह-'तत्य ण' मित्यादि, 'तत्र' पूर्वोक्तेषु स्थानेषु येयं 'सर्वात्मना' सर्वस्मात् 'अविरति' विरतिपरिणामाभावः एतत्स्थानं सावद्यारम्भस्थानमाश्रय एतदाश्रित्य सर्वाण्यकार्याणि क्रियन्ते, यत एवमत एतदनार्थं स्थानं निःशूकतया यत्किञ्चनकारित्वाद्यावदसर्वदुःखप्रक्षीणमार्गोऽयं तथैकान्तमिथ्यारूपोऽ-साधुरिति । तत्र च येयं 'विरतिः' सम्यक्त्वपूर्विका सावद्यारम्भान्निवृत्तिः सा स्थगितद्वारत्वात् पापानुपादानरूपेति ।

एतदेवाह-तदेतत्स्थानम् अनारम्भस्थानं-सावद्यानुष्ठानरहितत्वात्संयमस्थानं, तथा चैतत्स्यानमार्यस्थानम्-आराद्यातं सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्यं तथा सर्वदुःखप्रक्षीणमार्ग-अशेषकर्मक्षयपथ इति, तथैकान्तसम्यग्भूतः, एतदेवाह-'साधु'रिति, साघुभूतानुष्ठानात्साधुरिति। तत्र च येयं (विरता) विरतिरभिधीयते सैषा मिश्रस्थानभूता, तदेतदारम्भानारम्भरूपस्थानम्, एतदपि कथश्चिदार्यमेव, पारम्पर्येण सर्वदुःखप्रक्षीणमार्गः, तथैकान्तसम्यग्भूतः साधुश्चेति। तदेवमनेकविधोऽयमधर्मपक्षो धर्मपक्षस्तथा मिश्रपक्षश्चेति संक्षेपेणाभिहितः पक्षत्रयसमाश्रयणेन॥ साम्प्रतमसावपि मिश्रपक्षो धर्माधर्मसमाश्रयणेनानयोरन्तर्वर्ती मवतीति दर्शयति–

मू. (६७२) एवमेव समणुगम्पमाणा इमेहिं चेव दोहिं ठाणेहिं समोअरंति, तंजहा-धम्मे चेव अधम्मे चेव उवसंते चेव अनुवसंते चेव, तत्थ णं जे से पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए, तत्य णं इमाइं तिन्नि तेवड्वाइं पावादुयसयाइं भवंतीति मक्खायाइं।

तंजहा-किरियावाईणं अकिरियावाईणं अन्नाणियवाईणं वेणइयवाइणं, तेऽवि परिनिव्वाणमाहंसु, तेऽवि भोक्खमाहंसु तेऽवि लवंति, सावगा ! तेऽवि लवंति सावइत्तारो ।

षृ. 'एवमेव' संक्षेपेण 'सम्यगनुगम्यमाना' व्याख्यायमानाः सम्यगनुगृह्यमाणाः 'अनयोरेव' धर्माधर्मस्थानयोरनुपतन्ति । किमिति ?, यतो यदुपशान्तस्थानं तद्धर्मपक्षस्थानमनुपशान्त-स्थानमधर्मपक्षस्थानमिति।तत्र च यदधर्मपाक्षिकं प्रथमं स्थानं तत्रामूनि त्रीणि त्रिषष्टयधिकानि प्रावादुकशतान्यन्तर्भवन्तीत्येवमाख्यातं पूर्वाचार्येरिति । एतानि च सामान्येन दर्शयितुमाह 'तंजहे'त्यादि, तद्यधेत्पुपदर्शनार्थ क्रियां-ज्ञानादिरहितामेकामेव स्वर्गापवर्गसाधनत्वेन वदितुं शीलं येषां ते क्रियावादिनः, ते च दीक्षात एव मोक्षं वदन्तीत्येवमादयो द्रष्टव्या इति, तेषां च बहवो मेदाः, तथा अक्रियां परलोकसाधनत्वेन वदितुं शीलं येषां ते तथा तेषामिति, अज्ञानमेव श्रेयः इत्येवं वदितुं शीलं येषां ते भवन्त्यज्ञानवादिनस्तेषां, तथा विनय एव परलोकसाधने प्रधानं कारणं येषां ते तथा तेषामिति ।

अत्र च सर्वत्र षष्ठीबहुवचनेनेदमाह, तद्यथा-क्रियावादिनामशीत्युत्तरं शतं अक्रियावादिनां चतुरशीतिरज्ञानिकानां सप्तषष्टिर्वैनयिकानां द्वात्रिंशदिति । तत्र च सर्वेऽप्येते मौलास्तच्छिष्याश्च प्रवदनशीलत्वाद्यावादुकाः, तेषां च भेदसंख्यापरिज्ञानोपाय आचार एवाभिहित इति नेह प्रतन्यते ते सर्वेऽप्यार्हता इव परिनिर्वाणम्-अशेषद्वन्द्वोपरमरूपमवर्णगन्धरसस्पर्शस्वभावमनुपचरित-परमार्थस्यानं ब्रह्मपदाख्यमबाधात्मकं परमानन्द- सुखस्वरूपमाहुः-उक्तवन्तः, तथा तेऽपि प्रावादुकाः संसारबन्धनान्मोचनात्मकं मोक्षमाहुः, पूर्वेण निरुप्नाधिकं कार्यमेव निर्वाणाख्य-मुक्तम्, अनेन तुतदेव कारणोपाधिकमित्ययं विशेषः । तत्र येषामप्यात्मा नास्ति ज्ञानसन्ततिवादिनां तेषामपि कर्मसंततेः संसारनिबन्धनभताया विच्छेदान्मोक्षभावाविरोधः, तेषां चोपादानक्षयादना-गतानुत्पत्तेः संततिच्छेद एव मोक्षः, प्रदीपस्येव तैलवर्त्यभावे निर्वाणमिति, तथा चाहुः-''न तस्य किञ्चिद्भवति, न भवत्येव केवल'मिति । एतच्च तेषां महामोहविजृम्भितं, यतः ।

II 9 II ''कर्म चास्ति फलं चास्ति, कर्ता नैवास्ति कर्मणाम् । संसारमोक्षवादित्वमहो ध्यान्ध्यविजम्भितम् ।।

इति । येषां चात्माऽस्ति सांख्यादीनां तेषां प्रकृतिविकारवियोगो मोक्षः, क्षेत्रज्ञस्य पश्चविंशतितत्त्वपरिज्ञानादेव विद्यमानैः प्रधानविकारैर्विमोचनं मोक्षइति, तेषामप्येकान्तनित्यवा-दितया मोक्षाभावः । एवमन्येऽपि नैयायिकवैशेषिकादयः संसाराभावमिच्छन्तोऽपि न मुच्यन्ते, सम्पग्दर्शनादिकस्योपायस्याभावाद्, इत्यभ्युह्याह-यदि न तेषां मोक्षः कथं ते लोकस्योपास्या भवन्तीत्याशङ्कयाह-'तेऽपि' तीर्थिका 'लपन्ति' हुवते, मोक्षं प्रति धर्मदेशनां विदधति, शृण्वन्तीति श्रावकाः हे श्रावका ! एवं गृह्णीत यूयं यथाऽहं देशयामि, तथा तेऽपि धर्मश्रावयितारः सन्त एवं 'लपन्ति' भाषन्ते यथाऽनेनोपायेन स्वर्गमोक्षावाप्तिरितितद्वचनं मिथ्यात्वोपहतबुद्धयोऽवितथमेव गृह्णन्ति, कूटपण्यदायिनां विपर्यस्तमतय इवेति ।

तदेवमादितीर्थकास्तच्छिष्याश्च पारम्पर्येण मिथ्यादर्शनानुभावात्परान्प्रतारयन्ति, तेऽपि चतेषांप्रतीयन्ति, आह-कथमेते प्रावादुका मिथ्यावादिनो भवन्तीति ?, अत्रोच्यते, यतस्तेऽप्यहिंसां प्रतिपादयन्ति न च तां प्रधानमोक्षाङ्गभूतां सम्यगनुतिष्ठन्ति, कथम् ?, सांख्यानां तावज्ज्ञानादेव धर्मोन तेषामहिंसाप्राधान्येन व्यवस्थिता, किंतुपञ्च यमाइत्यादिको विशेष इति। तथा शाक्यानामपि दश कुशला धर्मपथा अहिंसापि तत्रोक्ता, न तु सैव गरीयसी धर्मसाधनत्वेन तैराश्चिता। वैशेषिका-णामपि 'अभिसेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासप्रस्थादानयज्ञादिनक्षत्रमन्त्रकालनियमा ध्द्याः तेषु चाभिषेचनादिषु पर्यालोच्यमानेषु हिंसैव संपद्यते। वैदिकानां च हिंसैव गरीयसी धर्मसाधनं, यज्ञोपदेशात्, तस्य च तयाऽविनाभावादित्यभिप्रायः, उक्तं च-''ध्रुवः प्राणिवधो यज्ञे''।

तदेवं सर्वप्रावादुका मोक्षाङ्गभूतामहिंसां न प्राधान्येन प्रतिपद्यन्त इति दर्शयितुमाह– मू. (६७३) ते सब्वे पावाउया आदिकरा धम्माणं नानापत्रा नानाछंदा नानासीला नानादिडी नानारुई नानारंभा नानाज्झवसाणसंजुत्ता एगं महं मंडलिबंधं किद्या सब्वे एगओ चिट्ठंति ॥ पुरिसे य सागणियाणं इंगालाणं पाइं बहुपडिपुत्रं अओमएणं संडासएणं गहाय सब्वे पावाउए आइगरे धम्माणं नानापन्ने जाव नानाज्झवसाणसंजुत्ते एवं वयासी-हंभो पावाउया ! आइगरा धम्माणं नानापन्ना जाव नानाज्झवसाणसंजुत्ता ! इमं तावतुब्भे सागणियाणं इंगालाणं पाइं बहुपडिपुत्रं गहाय मुहुत्तयं मुहुत्तगं पाणिणा धरेह, नो बहुसंडासगं संसारियं कुज्जा नो बहुअग्गिथं मणियं कुजा नो बहु साहम्मियवेयावडियं कुजा नो बहुपरधम्मियवेयावडियं कुज्जा उज्जुया नियागपडिवन्ना अमायं कुव्वमाणा पार्णि पसारेह –

इति वुद्धा से पुरिसे तेसिं पावादुयाणं तं सागणियाणं इंगालाणं पाइं बहुपडिपुत्रं अऔमएणं संडासएणं गहाय पाणिंसु निसिरति, तए णं ते पावादुया आइगरा धम्माणं नानापन्ना जाव नानाज्झवसाणसंजुत्ता पाणिं पडिसाहरंति, तए णं से पुरिसे ते सब्वे पावाउए आदिगरे धम्माणं जाव नानाज्झवसाणसंजुत्ते एवं वयासी-हंभो पावादुया ! आइगरा धम्माणं नानापन्ना जाव नानाज्झवसाणसंजुत्ता ! कम्हा णंतुब्भे पाणिं पडिसाहरह ?, पाणिं नो डहिज्ञा, दड्ढे किं भविस्सइ ?, दुक्खं दुक्खंति मन्नमाणा पडिसाहरह, एस तुला एस पमाणे एस समोसरणे, पत्तेयं तुला पत्तेयं पमाणे पत्तेयं समोसरणे, तत्थ णं जे ते समणा माहणा एवमातिक्खंति जाव पर्ख्वति

- सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता हंतव्वा अझावेयव्वा परिषेतव्वा परितावेयव्वा किलामेतव्वा उद्दवेतव्वा, ते आगंतुछेयाए ते आगंतुभेयाए जाव ते आगंतुजाइजरामरणजोणिजम्मण-संसारपुणब्भवगब्भवासभवपवंचकलंकलीभागिणो भविस्संति, ते बहूण दंडणाणं बहूणं मुंडणाणं तञ्जपाणं तालणाणं अंदुबंधणाणं जाव दोलणाणं माइमरणाणं पिइमरणाणं भाइमरणाणं भगिणीमरणाणं भञ्जापुत्तधूतसुण्हामरणाणं वारिद्दाणं दोहग्गाणं अप्यियसंवासाणं पियविप्पऔगाणं बहूणं दुक्खदोम्मणस्साणं आभागिणो भविस्संति, अनादियं च णं अणवयग्गं दीहमर्द्ध चाउरंतसंसारकंतारं भुञ्जो भुञ्जो अनुपरियट्टिस्संति, ते नो सिझिस्संति नो बुझिस्संति जाव नो सब्बदुक्खाणं अंतं करिस्संति, एस तुला एस पमाणे एस समोसरणे पत्तेयं तुला पत्तेयं पमाणे पत्तेयं समोसरणे ।

तत्थ णं जे ते समणा माहणा एवमाइक्खंति जाव पर्ख्वेति-सब्वे पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता न हंतव्या न अज्ञावेयव्या न परिधेतव्या न उद्दवेयव्या ते णो आगंतुष्ठेयाए ते नो आगंतुभेयाए जाव जाइजरामरणजोणिजम्मणसंसारपुणव्भवगव्भवासभवपवंच-कलंकलीभागिणे भविस्संति, ते नो बहूणं दंडणाणं जाव नो बहूणं मुंडणाणं जाव बहूणं दुक्खदोम्मणस्साणं नो भागिणो भविस्संति, अणादियं च णं अणवयग्गं दीहमर्ख्व चाउरंतसंसारकंतारं भुज्रो भुज्रो नो अणुपरियट्टिस्संति, ते सिज्झिस्संति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करिस्संति ।

ष्ट्र. प्रवदनशीलाः प्रावादुकाः 'सर्वेऽपि ते' त्रिषष्टयुत्तरत्रिशतपरिमाणा अपि आदिकरा यथास्वं धर्माणां, येऽपि च तच्छिष्यास्तेऽपि सर्वे नाना-भिन्ना प्रज्ञा-ज्ञानं येषां ते नानाप्रज्ञाः, आदिकरा इत्यनेनेदमाह-स्वरुचिविरचितास्ते न त्वनादिप्रहायाताः, ननु चार्हतानामपि आदित्व-विशेषणमस्त्येव, सत्यमस्ति, किंतु अनादिर्हेतुपरम्परेत्यनादित्वमेव, तेषां च सर्वज्ञप्रणीतागमाना-श्रयणात्रिबन्धनाभावः तदभावाद्य भिन्नं परिज्ञानम्, अत एव नानाछन्दाः, छन्दः-अभिप्रायः, भिन्नाभिप्राया इत्यर्थः, तथाहि-उत्पादव्ययद्रीव्यात्मके वस्तुनि सांख्यैरेकान्तेनाविर्भावतिरोभावा-श्रयणादन्वयिनमेव पदार्थं सत्यत्वेनाश्रित्य नित्यपक्षं समाश्चिताः, तथा शाक्या अत्यन्तक्षणिकेषु पूर्वोत्तरभिन्नेषु पदार्थेषु सत्सु स एवायमिति प्रत्यभिज्ञाप्रत्ययः सर्धशापरापरोत्पत्तिविप्रलब्धानां भवतीत्येतत्पक्षसमाश्चयणादनित्यपक्षं समाश्चिता इति । तथा नैयायिकवैशेषिकाः केषाश्चिदाकाश-परमाण्वात्मादीनामेकान्तेन नित्यत्वमेव कार्यद्रव्याणां च घटपटादीनामेकान्तेना-नित्यत्वमेवाश्चिताः एवमनया दिशाऽन्येऽपि मीमांसकतापसादयोऽभ्युद्धा इति । तथा ते तीर्थिका नाना शीलं येषां ते तथा, शीलं-व्रतविशेषः, स च भिन्नस्तेषामनुभवसिद्ध एव ।

तथानाना इष्टिः-दर्शनं येषां ते तथा, तथा नाना रुचिर्येषां ते नानारुचयः, तथा नानारूप-मध्यवसानम्-अन्तःकरणप्रवृत्तिर्येषां ते तथा, इदमुक्तं 'गवति-अहिंसाऽत्र प्रधानं धर्माङ्गं, सा च तेषां नानाभिप्रायत्वादविकलत्वेन न व्यवस्थिता। तस्या एव सूत्रकारः प्राधान्यं दर्शयितुमाह-ते सर्वेऽपि प्रावादुका यथास्वपक्षमाश्रिता एकत्र प्रदेशे संयुता मंडलिबन्धमाधाय तिष्ठन्ति, तेषां चैवंव्य्यक्षितानामेकःकश्चित्यरुषस्तेषां संवित्त्यर्थं ज्वलतामङ्गाराणां प्रतिपूर्णां पात्रीम्-अयोमयं भाजनमयोमयेनैव संदंशकेन गृहीत्वा तेषां ढीकितवान्, उवाच च तान् यथा-भोः प्रावादुकाः ! पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टा इदमङ्गारभृतं भाजनमकैकं मुहूर्तं प्रत्येकं बिभृत यूयं, न चेदं संदंशकं सांसारिकं नापि चाग्निस्तम्भनं विदध्युः नापि च साधर्मिकाऽन्यधार्मिकाणामग्निदाहोपशमा-दिनोपकारं कुर्युरिति, 'ऋजवो' मायामकुर्वाणाः पाणिं प्रसारयत, तेऽपि च तथैव कुर्यु, ततोऽसौ पुरुषः तद्भाजनं पाणौ समर्पयति, तेऽपि च दाहशड्या हस्तं सङ्कोचयेयुरिति, ततोऽसौ तानुवाच-किमिति पाणिं प्रतिसंहरत यूयं ?, एवमभिहितास्ते ऊचुः-दाहभयादिति।

एतदुक्तं भवति-अवश्यमग्निदाहभयात्र कश्चिदंग्न्यभिमुखं पाणिं ददातीत्वेत्त्सरोऽयं ध्दान्तः । पाणिना दग्धेनाप किं भवतां भविष्यतीति ?, दुःखमिति चेद्यधेवं भवन्तो दाहापादितदुःखभीरवः सुखलिप्सवः, तदेवं सति सर्वेऽपि जन्तवः संसारोदरविवरवर्तिन एवंभूता एवेत्येवम् 'आत्मतुलया' आत्मौपन्थेन यथा मम नाभिमतंदुःखमित्येवं सर्वजन्तूनामित्यवगम्याहिंसैव प्राधान्येनाश्रयणीया, 'तदेतत्व्रमाणं' सेषा युक्तिः 'आत्मवत्सर्वभूतानि, यः पश्यति स पश्यति' तदेतत् समवसरणं-स एव धर्मविचारो यत्राहिंसा संपूर्णा तत्रैव परमार्थतो धर्म, इत्येवं व्यवस्थिते तत्र ये केचनाविदितपरमार्थाः श्रमणब्राह्मणादयः 'एवं' वक्ष्यमाणमाचक्षते परेषामात्मदार्द्योत्पादना-यैवंभाषन्ते तथैवमेव धर्मं 'प्रज्ञापयन्ति' व्यवस्थापयन्ति, तथा अनेन प्राण्युपतापकारिणा प्रकारेण परेषां धर्मं 'प्ररूपयन्ति' व्याचक्षते ।

तद्यधा-'सर्वे प्राणा' इत्यादि, यावद्धन्तयव्या दण्डादिभिः परितापयितव्या धर्मार्थमर-घट्टादिवहनादिभिः परिग्राह्या विशिष्टकाले श्राद्धादौ रोहितमत्स्यादय इव तयाऽपद्रावयितव्या देवतायागादिनिमित्तं बस्तादय इवेत्येवं ये श्रमणादय- प्राणिनामुपतापकारिणीं भाषां भाषन्ते आगामिनि कालेऽनेकशो बहुशः स्वशरीरच्छेदाय भेदाय च भाषन्ते, तया ते सावद्यभाषिणो भविष्यति काले जातिजरामरणानि बहूनि प्राप्नुवन्ति । योन्यां जन्म योनिजन्म तदनेकशो गर्मव्यु-क्रान्तजावस्यायां प्राप्नुवन्ति, तथा संसारप्रपञ्चान्तर्गतास्तेजोवायुषूश्चैर्गीत्रोद्वलनेन कलङ्कलीभाव-भाजौ भवन्ति बहुशो भविष्यन्ति च, तथा ते बहूनां दण्डादीनां शारीराणां दुःखानामात्सानं माजनं कुर्वन्ति, तथा ते निर्विवेका भातृवधादीनां मानसानां दुःखानां तथाऽन्येषामप्रियसंप्रयोगा-र्थनाशादिभिर्दुखदौर्मनस्यानामाभागिनो भविष्यन्तीति ।

किंबहुनोक्तेन?, उपसंहारव्याजेन गुरुतरमनर्धसंबन्धं दर्शयितुमाह-'अणादियं' इत्यादि, नास्यादिरस्तीत्यनादि-संसारः, तदनेनेदमुक्तं भवति-यत्कैश्चिदभिहितं यथाऽयमण्डकादिक्रमे-णोत्पादित इत्येतदपास्तं, न विद्यतेऽवदग्रं-पर्यन्तो यस्य सोऽयमनवदग्रोऽपर्यन्त इत्यर्थः, तदनेनेदमुक्तं भवति-यदुक्तं कैश्चिद्यथा प्रलयकालेऽशेषसागरजलप्तावनं द्वादशादित्योद्गमेन चात्यन्तदाह इत्यादिकं सर्वं मिथ्येति, 'दीर्घ' मित्यनन्तपुद्गलपरावर्तरूपकालावस्थानं, तथा चत्वारोऽन्ता-गतयो यस्य स तथा, चातुर्गतिक इत्यर्थः, तत्संसार एव क्रान्तारः संसारकान्तारो, निर्जलः सभयस्त्राणरहितोऽरण्यप्रदेशः कान्तार इति । तदेवंभूतं 'भूयो भयः' पौनःपुन्येनानु-परिवर्तिष्यन्ते-अरहष्टघटीन्यायेन तत्रैव प्रमन्तः स्थास्यन्तीति, अत एवाह-यतस्ते प्राणिनां हन्तारः, कुत एतदिति चेत्सावद्योपदेशाद्, एतदपि कथमिति चेदन्ततः औद्देशिकादिपरिभोगा-नुज्ञयेत्येवमवगन्तव्यमित्यतस्ये कुप्रावचनिका नैव सेत्स्यन्ति-नैव ते लोकाग्रस्थानमाक्रमिष्यन्ति, तथा न ते सर्वपदार्थान् केवलज्ञानावाप्तया भोत्स्यन्ते

अनेन ज्ञानातिशयाभावमाह, तथा न तेऽष्टप्रकारेण कर्मणा मोक्ष्यन्ते, अनेनाप्यसिद्धेर-कैवल्यावासेश्च कारणमाह, तथा परिनिर्वृति परिनिर्वाणं-आनन्दसुखावासिस्तां ते नैव प्राप्यन्ते, अनेनापि सुखातिशयाभावः प्रदर्शितो भवतीति, तथा नैते शारीरमानसानां दुःखानामात्यन्तिकमन्तं करिष्यन्तीत्यनेनाप्यपायातिशयाभावः प्रदर्शितो भवति । 'एषा तुला' तदेतदुपमानं यथा सावद्यानुष्ठानपरायणाः सावद्यभाषिणश्च कुप्रावचनिका न सिध्यन्त्येवं स्वयूथ्या अप्यौद्देशिकादिप-रिभोगिनो न सिध्यन्तीति । तदेतत्यमाणं प्रत्यक्षानुमानादिकं, तथाहि-प्रत्यक्षेणैव जीवपीडाकारी चौरादिर्बन्धनान्न मुच्यते, एवमन्येऽपीति,अनुमानादिकमप्यायोज्यं । तथा तदेतत्समवसरणम्-आगमविचाररूपमिति, प्रत्येकं च प्रतिप्राणि प्रतिप्रावादुकमेतत्तुलादिकं द्रष्टव्यमिति ।

ये पुनर्विदितत्त्वा आत्मीपम्येन-आत्मतुलया सर्वजीवेष्यहिँसां कुर्वाणा एवमाचक्षते, तद्यथा-सर्वेऽपि जीवा दुःखद्विषः सुखलिप्सवस्ते न हन्तव्या इत्यादि । तदेवं पूर्वोक्तं दण्डनादिकं सप्रतिषेधं भणनीयं यावत्संसारकान्तारमचिरेणैव तेव्यतिक्रमिष्यन्तीति ॥ भणितानि क्रियास्थानानि, साम्प्रतमुपसंजिधृक्षुरेतदेव पूर्वोक्तं समासेन बिभणिषुराह-

मू. (६७४) इग्रेतेहिं बारसहिं किरियाठाणेहिं वट्टमाणा जीवा नो सिज्झिसु नो वुद्धिंसु नो मुग्निसु नो परिनिव्याइंसु जाव नो सव्यदुक्खाणं अंतं करेंसु वा नो करेंति वा नो करिस्संति वा एयंसि चेव तेरसमे किरियाठाणे वट्टमाणा जीवा सिद्धिंसु बुद्धिंसु मुर्चिसु परिणिव्वाइंसु जाब सव्वदुक्खाणं अंतं करेंसु वा करंति वा करिस्संति था।

एवं से भिक्खु आयडी आयहिते आयगुत्ते आयजोगे आयपरक्क में आयरक्खिए आया-णुकंपए आयनिष्फेडए आयाणमेव पडिसाहरेजासि त्तिबेमि ।

**ष्ट्र. इ**त्येतेषु द्वादशसु क्रियास्थानेष्वधर्मपक्षोऽनुपशमरूपः समवतार्यते, अत एतेषु वर्तमाना जीवा नातीते काले सिद्धा न वर्तमाने सिध्यन्ति न मविष्यति सेल्यन्ति, तथा न बुबुधिरे न बुध्यन्ते न च भोल्यन्ते, तथा न मुमुचुर्न मुञ्चन्ति न च मोक्ष्यन्ते, तथा न निर्वृता न निर्वान्ति न च निर्वास्यन्ति, तथा न दुःखानामन्तं ययुर्न पुन्धान्ति न च मोक्ष्यन्ते, तथा न निर्वृता न निर्वान्ति न च निर्वास्यन्ति, तथा न दुःखानामन्तं ययुर्न पुन्धान्ति न च यास्यन्तीति ॥ साम्प्रतं त्रयोदशं क्रियास्थानं धर्मपक्षाश्रितं दर्शयितुमाह-एतस्मिस्त्रयोदशे क्रियास्थाने वर्तमाना जीवाः सिद्धाः सिध्यन्ति सेल्यन्तीति यावत्सर्वदुःखानामन्तं करिष्यन्तीति स्थितं । तदेवं स मिक्षुर्य पौण्डरीकाध्ययनेऽभिहितो द्वादशक्रियास्थानवर्जकः अधर्मपक्षानुपश्रमपरित्यागी धर्मपक्षे स्थित उपशान्त आत्मना आत्मनो वाऽर्थः आत्मार्थः स विद्यते यस्य स तथा, यो ह्यन्यमपायेभ्यो रक्षति स आत्मार्थ्यातमवानित्युच्यते, अहिताचाराश्च चौरादयो नात्मवन्तोऽयं त्वात्महित ऐहिकामुष्मिकापायभी हत्त्वात्, तथाऽऽला गुप्तो यस्य स तथा, एतदुक्तं भवति ।

स्वयमेवासी संयमानुष्ठानेपराक्रमते, तथाऽऽत्मयोगी आत्मनो योगः-कुशलमनः प्रवृत्तिरूप आत्मयोगः स यस्यास्ति स तथा, सदा धर्मध्यानावस्थित इत्यर्थः, तथाऽऽत्मा पापेभ्यो दुर्गतिगम-नादिभ्यो रक्षितो येन स तथा, दुर्गतिगमनहेतुनिबन्धनस्य सावद्यानुष्ठानस्य निवृत्तत्वादितिभावः, तथाऽऽत्मा पापेभ्यो दुर्गतिगमनादिभ्यो रक्षितो येन स तथा, दुर्गतिगमनहेतुनिबन्धनस्य सावद्या-नुष्ठानस्य निवृत्तत्वादितिभावः, तथाऽऽत्मानमेवानर्थपरिहारद्वारेणानुकम्पते शुभानुष्ठानेन सद्गतिगामिनं विधत्त इति, तथाऽऽत्मानमेवानर्थपरिहारद्वारेणानुकम्पते शुभानुष्ठानेन सद्गतिगामिनं विधत्त इति, तथाऽऽत्मानं सम्यादर्शनादिकेनानुष्ठानेन संसारचारकान्निः सारयतीति, तथाऽऽत्मानमनर्थभूतेभ्यो द्वादशभ्यः क्रियास्थानेभ्यः प्रतिसंहरेत्, यदिवोपदेशः-आत्मानं सर्वापायेभ्यः प्रतिसंह्रियात्-सर्वानर्थेभ्यो निवर्तयेदित्येतस्मिन्महापुरुषे संभाव्यत इति । इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीभीति पूर्ववत् । नयाः पूर्ववद्व्याख्येयाः ।

अध्ययनं-२ समाप्तम्

मुनी दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता द्वीतीय श्रुतस्कन्धस्य द्वीतीयअध्ययनटीका परिसमाप्ता।

अध्ययनं- ३ ''आहार परिज्ञा'' 🕽

षृ. द्वितीयाध्ययनान्तरं तृतीयमारभ्यते, अस्य चायमभिसम्बन्धः-कर्मक्षपणार्थमुद्यतेन भिक्षुणा द्वादशक्रियास्थानरहितेनान्त्यक्रियास्थानसेविना सदाऽऽहारगुप्तेन भवितव्यं, धर्माधारभूत-स्य शरीरस्याधारो भवत्याहारः, सच मुमुक्षुणोद्देशकादिदोषरहितो ग्राह्यः, तेन च प्रायः प्रतिदिनं कार्यमित्यनेन सम्बन्धेनाहारपरिज्ञाध्ययनमाथातम्, अस्य चत्वार्थनुयोग- द्वाराण्युपक्रमादीनि भवन्ति तत्रेदमध्यनं पूर्वानुपूर्व्या तृतीयं पश्चानुपूर्व्या पञ्चममनानुपूर्व्या त्वनियतमिति, अर्थाधिकारः पुनरत्राहारः शुद्धाशुद्धभेदेन निरुप्यते। निक्षेपस्त्रिविधः-ओघादि, तत्रौधनिष्यन्ने निक्षेपेऽध्ययन, नामनिष्यन्ने तु आहारपरिज्ञेति द्विपदं नाम, तत्राहारपदनिक्षेपार्थमाह निर्युक्तिकारः-

नि. [१६९] नामंठवणादविए खेत्ते भावे य होति बोद्धव्वो । एसो खलु आहारे निक्खेवो होइ पंचविहो ।।

ष्ट्र. नामस्थानाद्रव्यक्षेत्रभावरूपः पञ्चप्रकारो भवति निक्षेप आहरपदाश्रय इति, तत्र नामस्थापने अनात्य द्रव्याहारं प्रतिपादयितुमाह –

नि. [9७०] दव्वे सम्रित्तादी खेत्ते नगरस्स जणवओ होइ। भावाहारो तिविहो ओए लोमे य पक्खेवे ॥

ष्टु. द्रव्याहारे चिन्त्यमाने सचित्तादिराहारस्त्रिविधो भवति, तद्यथा-सचित्तोऽचित्तोमिश्रश्च, तत्रापि सचित्तः षऽ्वियः पृथिवीकायादिकः, तत्र सचित्तस्य पृथिवीकायस्य लवणादिरूपापन्न-रयाहारो द्रष्टव्यः, तथाऽपकायादेरपीति, एवं मिश्रोऽचित्तश्च योज्यः, नवरमग्निकायमचित्तं प्रायशो मनुष्या आहारयन्ति, ओदनादेस्तद्रूपत्वादिति । क्षेत्राहारस्तु यस्मिन्क्षेत्रे आहारः क्रियते उत्पद्यते व्याख्यायते वा, यदिवा नगरस्य यो देशो धान्येन्धनादिनोपभोग्यः सक्षेत्राहारः, तद्यथा-मथुरायाः समासन्नो देशः परिभोग्यो मथुराहारो मोढेरकाहारः खेडाहार इत्यादि । भावाहारस्त्वयं-क्षुधोदयाद्भक्ष्यपर्यायापन्नं वस्तु यदाहारयति स भावाहार इति । तत्रापि प्रायश आहारस्य जिह्नेन्द्रियविषयत्वात्तिवत्तकटुकषायान्तलवणमधुररसा गृह्यन्ते, तथा चोक्तमु

राईमत्ते भावओ तित्ते वा जाव मधुरे'' त्यादि, अन्यदपि प्रसङ्गेन गृह्यते, तद्यथास्वरविशदम-भ्यवहार्यं भक्ष्यं, तत्रापि बाष्पाढच ओदनः प्रशस्वते न शीतः, उदकं तु शीतमेव, तथा चोक्तं-''शैत्यमपां प्रधानो गुणः'' एवं तावदभ्यवहार्थं द्रव्यमाश्रित्य भावाहारः प्रतिपादितः, साम्प्रतमाहार-कमाश्रित्य भावाहारं निर्युक्तुकृदाह-भावाहारस्त्रिविधः-त्रिपक्रारो भवति, आहारकस्य जन्तोस्त्रिभिः प्रकारैराहारोपादानादिति, प्रकारानाह --

नि. [१७१] सरीरेणोयाहारो तयाय फासेण लोमआहारो । पक्खेवाहारो पुण कावलिओ होइ नायव्वो ।!

वृ ओए'ति तैजसेन शरीरेण तत्सहचरितेन च कार्मणेनाभ्यां दाम्यामप्याहारयति यावदपर मौदारिकादिकं शरीरं न निष्पद्यते, तथा चोक्तम् –

 १। १। "तेएण कम्मएणं आहारेइ अनंतरं जीवो । तेन परं मिस्सेणं जाव सरीरस्स निष्फत्ती ।।
 नि. [१७२] ओयाहारा जीवा सब्वे अप्पजत्तगा मुणेयव्वा । पज्जत्तगा य लोमे पक्खेवे होइ नायव्वा ।।

**वृ.** तथा-ओजाहारा जीवा सब्वे आहारगा अपञ्जत्ता । लोभाहारस्तु शरीरपर्याप्सुत्तरकालं बाह्यया त्वचा, लोमभिराहारो लोमाहारः, तथा प्रक्षेपेण कवलादेराहारः प्रक्षेपाहारः, स च वेदनीयोद-येन चतुर्भि स्थानैराहारसंज्ञासद्भावाद्भवति, तथा चोक्तम्-''चउहिं ठाणेहिं आहारसन्ना समुप्पञ्जइ, चंचचर ओपरचेन्न्यप्र २ प्रवर्ग्ने प्रणित्वप्र व्याप्रस्य प्रयाणं २ प्रर्यंत्र २ व्यान्टेव्योगेलं''वि

तंजहा-ओमकोट्टयाए १ छुहावेयणिजस्स कम्पस्स उदएणं २ मईए ३ तयद्वोवओगेणं''ति साम्प्रतमेतेषां त्रयाणामप्येकयैव गाथया व्याख्यानं कर्तुमाह-तैजसेन कार्मणेन च शरीरेणौदारिकादिशरीरानिष्पत्तेर्मिश्रेण च य आहारः स सर्वोऽप्योजाहार इति, केचिद्व्याचक्षते-औदारिकादिशरीरपर्याप्तयापर्याप्तकोऽपीन्द्रियानापानभाषामनःपर्याप्तिभिरपर्याप्तकः शरीरे-णाहारयन् ओजाहार इति गृह्यते, तदुत्तरकालं तु त्वचा-स्पर्शेन्द्रियेण य आहारः स लोमाहार इति, प्रक्षेपाहारस्तु 'कावलिकः' कवलप्रक्षेपनिष्पादित इति ज्ञातव्यो भवति । पुनरप्येषामेव स्वामिविशेषेण विशेषमाविर्मावयन्नाहन्यः प्रागुक्तः शरीरेणौजसाऽऽहारस्तेनाहारेणाहारकाजीवाः सर्वेऽप्यपर्याप्तका ज्ञातव्याः, सर्वाभिः पर्याप्तिभिरपर्याप्तां वेदितव्याः, तत्र प्रथमोत्पत्तौ जीवः पूर्वशरीरपरित्यागे विग्रहेणा विग्रहेण वोत्पत्तिदेशे तैजसेन कार्मणेन च शरीरेण तप्तस्नेहपति-तसंपानकवत्तस्रदेशस्यानात् पुद्गलानादत्ते, तदुत्तरकालमपि यावदपर्याप्तकावस्था तावदोजाहार इति ।

पर्याप्तकास्त्विन्द्रियादिभिः पर्याप्तिभिः पर्याप्ताः केषांचिन्मतेन शरीरपर्याप्तका वा गृह्यन्ते, तदेवं ते लोमाहारा भवन्ति, तत्र स्पर्शेन्द्रियेणोष्मादिना तप्तश्छायया शीतवायुनोदकेन वा प्रीयते प्राणी गर्भस्थोऽपि, पर्याप्तयुत्तर काले लोमाहार एवेति, प्रक्षेपाहारे तु भजनीयाः, यदैव प्रक्षेपं कुर्वन्ति तदैव प्रक्षेपाहारा नान्यदा, लोमाहारता तु वाय्वादिस्पर्शात्सवदैवेति, स च लोभाहार-श्चक्षुष्मताम्-अर्वाग्दष्टिमतां न द्ष्टिपथमवरति, अतोऽसौ प्रतिसमयवर्ती प्रायशः, प्रक्षेपाहार-स्तूपलभ्यते प्रायः, स च नियतकालीयः, तद्यथा-देवकुरूत्तरकुरु प्रभवा अष्टमभक्ता हाराः, संख्येवर्षायुषामनियतकालीयः प्रक्षेपाहार इति।। साम्प्रतं प्रक्षेपाहारं स्वामिविभागेन दर्शयितुमाह नि. [१७३] एगिंदियदेवाणं नेरइयाणं च नत्थि पक्खेवो । सेसाणं पक्खेवो संसारत्थाण जीवाणं ।।

**ष्ट्र.** एकमेव स्पर्शेन्द्रियं येषां ते भवन्त्येकेन्द्रियाः-पृथिवीकायादयस्तेषां देवनारकाणां च नास्ति प्रक्षेपः, ते हि पर्याप्तयुत्तरकालं स्पर्शेन्द्रियेणैवाहारयन्तीतिकृत्वा लोमाहाराः, तत्र देवानां मनसा परिकल्पिताः शुभः पुद्गलाः सर्वेणैव कायेनपरिणमन्ति नारकाणां त्वशुभा इत, शेषास्त्वौदा-रिकशरीरा द्वीन्द्रियायस्तिर्यङ्भनुष्याश्च तेषां प्रक्षेपाहार इति, तेषां संसारस्थितानां कायस्थितेरेवा-भावाद्यक्षेपमन्तरेण, कावलिक आहारो जिह्तेन्द्रयस्य सद्भावादिति, अन्ये त्वाचार्य अन्यथा व्याचक्षते-तत्र योजिह्तेन्द्रियेण स्यूलः शरीरे प्रक्षिप्यते संप्रक्षेपाहारः, यस्तु ध्राणदर्शनश्चवणैरुपलभ्यते धातुभावेन परिणमति स ओजाहारः, यः पुनः स्पर्शेन्द्रियेणैवोपलभ्यते धातुभावेन प्रयाति स लोभाहार इति ॥ साम्प्रतं कालविशेषमधिकृत्वाऽनाहारकानभिधित्सुराह-तत्र ।

11 9 11 विग्गहगइमावन्ना केवलिणो समुहया अयोगी या । सिद्धा य अनाहार सेसा आहारगा जीवा ।।

अस्या लेशतोऽयमर्थः उत्पत्तिकाले विग्रगतौ-वक्रगतावापन्नाः केवलिनो लोकपूरणकाले समुद्धातावस्थिता अयोगिनः-शैलेश्यवस्थाः सिद्धाश्चानहरकाः, शेषास्तु जीवा आहारका इत्यव-गन्तव्यं, तत्र भवाद्भवान्तरं यदा समश्रेण्या याति तदाऽनाहारको न लभ्यते, यदापि विश्रेण्यामेकेन वक्रेणोत्पद्यते तदापि प्रथमसमये पूर्वशरीरस्थेनाहारितंद्वितीये त्ववक्रसमये समाश्रितशरीरस्थेनेति, वक्रद्वये तु त्रिसमयोत्पत्ती मध्यमसमयेऽनाहारक इति इतरयोस्त्वाहारक इति, वक्रत्रये तु चतुःसमयोत्पत्तिके मध्यवर्तिनोः समययोरनाहारकः, चतुः समयोत्पत्तिश्चैवं भवति-त्रसनाड्या बहिरुपरिष्टादधोऽधस्ताद्वोपर्युत्पद्यमानो दिशो विदिशि विदिशो वा दिशि यदोत्पद्यते तदा लभ्यते, तत्रैकेन समयेन त्रसनाडीप्रवेशो द्वितीयेनोपर्यधो वा गमनं, तृतीयेन च बहिर्निसरणं, चतुर्थेन तु विदिक्षूत्पत्तिदेशे प्राप्तिरिति । पञ्चसमया तु त्रसनाङ्या बहिरेव विदिशो विदिशो विदिशे विदिशे लभ्यत्ते तत्र च मध्यवर्तिषु अनाहारक इत्यवगन्तव्यम्, आद्यन्तसमययोस्वाहारक इति । केवलिसमुदधातेऽपि कार्मणशरीरवर्तित्वादाहक इति ।

नि. [१७४] एकं च दो व समए तिन्नि व समए मुहुत्तमद्धं वा। सादीयमनिहणं पुन कालमनाहारगा जीवा।।

ष्ट्र. मुहुत्तमद्धं च त्ति अन्तर्मुहूर्तं गृह्यते, तच्च केवली स्वायुषःक्षये सर्वयोगनिरोधे सति इस्वपश्चाक्षरोद्गिरणमात्रकालं यावदनाहारक इत्येवमवगन्तव्यं।सिद्धजीवास्तु शैलेश्यवस्थाया आदिसमयादारभ्यानन्तमपि कालमनाहारका इति॥

नि. [९७५] एकं च दो व समए केवलिपरिवझिया अनाहारा। मंथंमि दोण्णि लोए य पूरिए तिन्नि समया उ ।।

षृ. साम्प्रतमेतदेव स्वामि-विशेषविशेषितंतरमाह-केवलिपरिवर्जिताः संसारस्था जीवा एकं द्वी वा अनाहारका भवन्ति । ते च द्विविग्रहत्रिविग्रहोत्पत्ती त्रिचतुःसामयिकायां द्रष्टव्याः, चतुर्विग्रहपश्चसमयोत्पत्तिस्तु स्वल्पस- त्त्वाश्रितेति न साक्षादुपात्ता, तथा चान्यत्राप्यभिहितम्-''एकं द्वौ चाऽनाहारकः'' वाशब्दात् त्रीन् वा, आनुपूर्व्या अप्युदय उत्कृष्टतो विग्रहगतौ चतुरः समयानागमेऽभिहितः, ते च पश्चसमयोत्पत्तौ लभ्यन्ते नान्यत्रेति । भवस्थकेवलिनस्तु समुद्धाते मन्थे तत्करणोपसंहारावसरे तृतीयपश्चमसमयौ द्वौ लोकपूरणाच्चतुर्थसमयेन सहितायः समया भवन्तीति ।

नि. [१७६]

## अंतोमुहुत्तमद्धं सेलेसीए मवे अनाहारा । सादीयमनिहणं पुन सिद्धा यऽनहारगा होंति।।

**ष्ट्र.** पुनरपि निर्युक्तिकारः सादिकमपर्यवसानं कालमनाहारकत्वं दर्शयितुमाह-शैलेश्यवस्थाया आरम्भय सर्वदाऽनाहारकः सिद्धावस्थाप्राप्तावनन्तमपि कालं यावदिति, पूर्वं तु कावलिकव्यतिरेकेण प्रतिसमयमाहारकः कावलिकेन तु कादाचित्कं इति । ननु केवलिनो घातिकर्मक्षयेऽनन्तवीर्यत्वान्न भवत्येव कावलिक आहारः, तथाहि-आहारादाने यानि वेदनादीनि षट् कारणान्यभिहितानि तेषां मध्ये एकमपि न विद्यते केवलिनि तत्कथमसावाहारं बहुदोषदुष्टं गृद्धीयात् ?, तत्र न तावत्तस्य वेदनोत्पद्यते, तद्वेदनीयस्य दग्धरञ्जस्थानिकत्वात्, सत्यामपि न तस्य तत्कृता पीडा, अनन्तवीर्यत्वात्, वैयावृत्यकारणं तु भगवति सुरासुरनराधिपतिपूज्ये न संभाव्यत एवेति ।

-ईर्यापधः पुनः केवलज्ञानावरणपरिक्षयात्सम्यगवलोकयत्येवासी, संयमस्तु तस्य यथाख्यातचारित्रिणो निष्ठितार्थत्वान्नाहार ग्रहणाय कारणीमवति, प्राणवृत्तिस्तु तस्यानपवर्तित्वात् आयुषोऽनन्तवीर्यत्वाद्यान्यथा सिद्धैव, धर्मचिन्तावसरस्वपगतो निष्ठितार्थत्वात्, तदेवंकेवलिनः कावलिकाहारो बह्तपायत्वान्न कथश्चिद् घटत इति स्थितम्, अत्रोच्यते, तत्र यत्तावदुक्तं 'घातिकर्मक्षयेकेवलज्ञानोत्पत्तावनन्तवीर्यत्वान्न केवलिनो भुक्ति'रिति, तदागमानभिज्ञस्य तत्त्वविचाररहितस्य युक्तिहृदयमजानतो वचनं, तथा हि-यदाहारनिमित्तं वेदनीयं कर्म तत्तस्य तथैवाऽऽस्ते, किमिति सा शारीरी स्थितिः प्राक्तनी न भवति ?

प्रमाणं च-अस्ति केवलिनो भुक्तिः, समग्रसामग्रीकत्वारपूर्वभुक्तिवत्, सामग्री चेयं प्रक्षेपाहारस्य, तद्यथा-पर्याप्तत्वं १ वेदनीयोदयः २ आहारपक्तिनिमित्तं तैजसशरीरं ३ दीर्घायुष्कत्वं ४ चेति, तानि च समस्तान्यपि केवलिनि सन्ति, यदपि दग्धरज्जुसंस्थानिकत्वमुच्यते वेदनीयस्य तदप्यनागमिकमयुक्तिसंगतं च, आगमे ह्यत्यन्तोदयः सातस्य केवलिन्यभिधीयते, युक्तिरपि-यदिधातिकर्मक्षयाज्ज्ञानादयस्तस्याभूवन् वेदनीयोद्भवायाः क्षुधः किमायातं ? येनासौ न भवति, न तयोश्चायातपयोरिव सहानवस्थानलक्षणो नापि भावाभावयोरिव परस्परपरिहारलक्षणः कश्चिदिरोधोऽस्तीति, सातासातयोश्चान्तर्मुहूर्तपरिवर्तमानतया यथा सातोदय एवमसा-तोदयोऽपीत्यनन्तवीर्यत्वे सत्यपि शरीरबलापचयः क्षुद्वेदनीयोद्भवापीडाचभवत्येव, नचाहारग्रहणे तस्य किंचित्क्षीयते, केवलमाहोपुरुषिकामात्रमेवेति ।

यदप्युच्यते-वेदनीयस्योदीरणाया अभावास्त्रभूततरपुद्गलोदयाभावस्तदभावाञ्चात्यन्तं वेदनीयपीडाऽभावइति वाङ्घात्रं, तथाहिअविरतसम्यग्ध्ष्य्यादिष्वेकादशसु स्थानकेषु वेदनीयस्य गुणश्रेणीसद्भावात्यभूतपुद्गलोदयसद्भावः ततः किं तेषु प्राक्तनेभ्योऽधिकपीडासद्भाव इति, अपिच-यो जिने सातोदयस्तीव्रः किमसौ प्रचुरपुद्गलोदय नेति ?, अतो यत्किञ्चिदेतदिति । तदेवं सातोदयवदसातोदयोऽपि केवलिन्यनिवारित इति, तयोरन्तर्मुहूर्तकालेन परिवर्तनत्वात् । यदपि क्वचित्कैश्चिदमिधीयते विपच्यमानतीर्थकरनाम्नो देवस्य च्यवनकाले षण्मासकालं यावदत्यन्तं सातोदय एवेत्यसावपि यदि स्वान्न नो बाधाये, केवलिनां मुक्तेननिवारित्वात् ।

यदप्युच्यते-आहारविषयाकाङ्क्षारूपा क्षुद्भवति, अभिकाङ्क्षान चाहारपरिगरहर्कुद्धिः, साच मोहनीयविकारः, तस्य चापगतत्वात्केवलिनो न भुक्तिरिति, एतदप्यसमीचीनं, यतो मोहनी-यविपाका क्षुन्न भवति, तद्विपाकस्य प्रतिपक्षभावनया प्रतिसंख्यानेन निवर्त्यमानत्वात्, तथाहि-कषायाः प्रतिकूलभावनया निवर्त्यन्ते, तथा चोक्तम् --

११ १ ।। '' उवसमेण हणे कोहं, माण मद्दवया जिणे । मायं चऽ अवभावेण, लोभं संतुष्टिए जिणे ।।

मिथ्यात्वसम्यक्त्वयोश्च परस्परनिवृत्तिर्भावनाकृता प्रतीतैव, वेदोदयोऽपि विपरीतभावनया निवर्तते, तदुक्तम् –

II 9 II ''काम ! जानामि ते मूलं, संकल्पात्किल जायसे । तत्तरतं न करिष्यामि, ततो मे न भविष्यसि ।।

हास्यादिषट्कमपि चेतोकाररूपतया प्रतिसंख्यानेन निवर्तते, क्षुद्वेदनीयं तु रोमशी-तोष्मादिवञ्जीवपुद्गलविपाकितया न प्रतीपवासनामात्रेण निवर्ततेऽतो न मोहविपाकस्वभावा क्षुदिति । तदेवं व्यवस्थिते यत्कैश्चिदाग्रहगृहीतैरभिधीयते, यथा ।

॥ ९ ॥ "अपवर्त्यतेऽकृतार्थं नायुर्झानादयो न हीयन्ते । जगदुपकृतावनन्तं वीर्यं किं गततृषो भुक्तिः ? ॥

तदेतत् प्लवते, यतच्छेचास्थावस्थायामप्येतदस्तीति तत्रापि किमिति भुङ्के ?, तत्र समस्तवीर्यान्तरायक्षयाभावान्मुक्तिसद्भाव इति चेत्, तदयुक्तं, यतः किंतत्रायुषोऽपवर्तनं स्यात् किंवा चतुर्णां ज्ञानानां काचिद्वानिः स्याधेन भुक्तिरिति, तस्माद्यथादीर्घकालस्थितेरायुष्कंकारणमेव-माहारोऽपि। यथा सिद्धिगतेर्व्युपरतक्रियस्य ध्यानस्य चरमक्षणः कारणमेवं सम्यक्त्वादिकमपीति अनन्तवीर्यतापि तस्याहारग्रहणे सति न विरुध्यते, यथा तस्य देवच्छन्दादीनि विश्रामकारणानि गमननिषीदनानि च भवन्त्येवमाहारक्रियापि, विरोधाभावात्, नह्यत्र बलवत्तरवीर्यवतोऽल्पीयसी क्षुदिति, एवं स स्थिते यत्किश्चिदेतत् ।

अपिच-एकादशपरीषहा वेदनीयकृता जिनेप्रादुष्यन्ति, अपरेतुएकादश ज्ञानावरणीयादि-कृतास्तत्क्षयेऽपगता इतीयमन्युपपत्ति केवलिनि भुक्ति साधयति, तथाहि-क्षुत्पिपासाशी-तोष्णदंशमशकनाग्न्यारतिस्त्री चर्यानिषद्याशय्याऽऽक्रोशवधयाश्चालाभरोगतृणस्पर्शमल सत्कारपुरस्कारप्रज्ञाज्ञानदर्शनानीत्येते द्वाविंशतिर्मुमुक्षुणा परिसोढव्याः परिषहाः तेषां च मध्ये ज्ञानावरणीयोत्थीप्रज्ञाज्ञानाख्यी, दर्शनमोहनीयसंभवो दर्शनपरिषहः, अन्तरायोत्थोऽलाभपरिषहः, चारित्रमोहनीयसंभूतास्त्वमी-नाग्न्यारतिस्त्रीनिषद्याऽऽक्रोशयाश्चासत्कारपुरस्काराः, एते चैकादशापि जिने केवलिनि न संभवन्ति, तत्कारणानां कर्मणामपगतत्वात्, न हि कारणाभावे क्वचित्कार्योपपत्ति, शेषास्त्वेकादश जिने संभवन्ति, तत्कारणस्य वेदनीयस्य विद्यमानत्त्वात्, ते चयमी – क्षुत्पिपासाशीतोष्णदंशमशकचर्याशय्यावधरोगतृणस्पर्शमलाख्याः, एतेच वेदनीयप्रभवाः, तच्च केवलिनि विद्यन्ते, न च निदानानुच्छेदे निदानिन उच्छेदः संभाव्यते, अतः केवलिनि क्षुद्वेदनी-यादिपीडा संभाव्यते, केवलमसावनन्तवीर्यत्त्वान्न विह्वलीभवति, न चासौनिष्ठितार्थो निष्प्रयोजनमेव पीडामधिसहते, न च शक्यते वक्तुमू-एवंभूतमेव तस्य भगवतः शरीरं यदुत क्षुत्सीडा न बाधते आहारमन्तरेण(च) वर्तते, यथा स्वभावेनैव प्रस्वेदादिरहितमेवं प्रक्षेपाहाररहितमित्येतच्चाप्रमाण-कत्वादपकर्णनीयम् ।

अपि च-केवलोत्पत्तेः प्राग् भुक्तेरभ्युपगमात्केवलोत्पत्तावि तदेवीदारिकं शरीरमाहाराष्ट्रप-संस्कार्यम्, अथान्यथाभावः कैश्चिदुच्यते असावपि युक्तिरहितत्वादभ्युपगममात्र एवेति । तदेवं देशोनपूर्वकोटिकालस्य केवलिस्थितेः संभवादौदारिकशरीरस्थितेश्च यथाऽऽयुष्कं कारणमेवं प्रक्षेपाहारोऽपि, तथाहि-तैजसशरीरेण मृदूकृतस्याभ्यवहृतस्य द्रव्यस्य स्वपर्याप्तया परिणा-मितस्योत्तरोत्तरपरिणामक्रमेणौदारिकशरीरिणामनेन प्रकारेण क्षुदुदुभवो भवति ।

वेदनीयोदये सति, इयं च सामग्री सर्वापि भगवति केवलिनि संभवति, तत्किमर्थमसौ न भुङ्क्ते ? , न च धाति चतुष्टयस्य सहकारिकारणभावोऽस्ति येन तदभावात्तदभाव इत्युच्यते। तदेवं संसारस्था जीवा विग्रहगतौ जघन्येनैकं समयं उत्कृष्टतः समयत्रयं भवस्थकेवली च समुदघातावस्थः समयत्रयमनाहारकः शैलेश्यवस्थायां त्वन्तर्मुहूर्तं, सिद्धास्तु सादिकमपर्यनां कालमनाहारका इति स्थितं।

नि. [१७७] जोएण कम्पएणं आहारेई अनंतरं जीवो।

तेण परं मीसेणं जाव सरीरस्स निष्पत्ती ॥

**ष्ट्र. साम्प्रतं प्रथमाहारग्रहणं येन शरीरेण करोति तद्दर्शयति-ज्योति-तेजस्तदेव तत्र वा** भवं तैजसं तेन कार्मणेन चाहारयति, तैजसकार्मणे हि शरीरे आसंसारभाविनी, ताभ्यामेव चोत्पत्तिदेशंगताजीवाः प्रथमाहारं कुर्वन्ति, ततः परमौदारिकमिश्रेण वैक्रियमिश्रेण वायावच्छरीरं निष्पद्यते तावदाहारयन्ति, शरीरनिष्पत्ती त्वौदारिकेण वैक्रियेण वाऽऽहारयन्तीति स्थितम् ॥ साम्प्रतं परिज्ञानिक्षेपार्थमाह –

तत्र नामस्थापनाद्रव्यभावभेदात्परिज्ञा चतुर्धा, तत्रापि नामस्थापने क्षुण्णत्वादनाध्त्य द्रव्यपरिज्ञां प्रतिपादयन् गाथापश्चार्द्धमाह-'द्रव्यपरिज्ञे'तिद्रव्यस्य द्रव्येण वा परिज्ञा द्रव्यपरिज्ञा, साच परिच्छेद्यद्रव्यप्राधान्यात्तस्य च सचित्ताचित्तमिश्रभेदेन त्रैविध्यात्रिविधेति। भावपरिज्ञाऽपि ज्ञपरिज्ञाप्रत्याख्यानपरिज्ञाभेदेन द्विविधेति, शेषस्त्वागमनोआगमज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्ता-दिको विचारः शस्त्रपरज्ञावद्रष्टव्यः। गता निक्षेपनिर्युक्ति, अधुना सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तश्चेदम्–

मू. (६७५) सुयं मैं आउसंतेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु आहारपरिण्णाणा-मज्झयणे, तस्स णं अयमडे-इह खलु पाईणं वा ४ सव्वतो सव्वावंति च णं लोगंसि चत्तारि बीयकाया एवमाहिज्ञंति ।

तंजहा-अग्गबीया मलबीया पोरबीया खंधबीया, तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इहेगतियासत्ता पुढवीजोणिया पुढवीसंभवा पुढवीवुक्रमातजोणिया तस्संभवा तदुवक्रमा कम्मोवगा कम्मनियाणेणं तत्यवुक्रमा नानाविहजोणियासु पुढवीसु पुढवीसु रुक्खत्ताए विउट्टंति । तै जीवा तेसिं नानाविहजोणियाणं पुढवीणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं आउसरीरं तेउसरीरं वाउसरीरं वणस्सइसरीरं।। नानाविहाण तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वंति परिविद्धत्थं तं सरीरं पुव्वाहारियं तयाहारियं विपरिणयं सारूवियकडं संतं।

अवरेऽवि य णं तेसिं पुढविजोणियाणं रुक्खाणं सरीरा नानावण्णा नानागंधा नानारसा नानाफासा नानासंठाणसंठिया नानाविहसरीरपुग्गलविउव्विता ते जीवा कम्मोववन्नगा भवंतित्तिमक्खायं।

**मृ.** सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनमुद्दिश्येदमाह-तद्यथा-श्रुतं मयाऽऽयुष्मता तु भगवतेद-माख्यातं, तद्यथा-आहारपरिज्ञेदमध्ययनं, तस्य चायमर्थः-प्राच्यादिषु दिक्षु 'सर्वत' इत्यूर्ध्वाधो विदिक्षु च 'सव्वावंति'त्ति सर्वस्मिन्नपिलोकेक्षेत्रे प्रज्ञापकभावदिगाधारभूतेऽस्मिन् लोके चत्वारो 'बीजकाया' बीजमेव कायो तेषां ते तथा, बीजं वक्ष्यमाणं, चत्वारो 'बीजप्रकाराः' समुत्पत्तिभेदा भवन्ति, तद्यथा-अग्रे बीजं येषामुत्पद्यते ते तलतालीसहकारादयः शाल्यादयो वा, यदिवाऽ-ग्राण्येवोत्पत्तौ कारणतां प्रतिपद्यन्ते येषां कोरण्टादीनां ते अग्रबीजाः, तथा मूलबीजा आर्द्रकादयः, पर्वबीजास्त्त्विक्ष्वादयः, स्कन्धबीजाः सल्लक्यादयः ।

मागार्जुनीयास्तु पठन्ति-''वणस्सइकाइयाणं पंचविहा बीजवक्वंती एवमाहिञ्जइ-तंजहा-अग्गमूलपोरुक्खंधबीयरुहा छट्टावि एगेंदिया संमुच्छिमा बीया जायंते'' यथा दग्धवनस्थलीषु नानाविधानि हरितान्युद्भवन्ति पद्मिन्यो वाऽभिनवतडागादाविति । तेषां च चतुर्विधानामपि वनस्पतिकायानां यद्यस्य बीजम्-उत्पत्तिकारणं तद्यथाबीजं तेन यथाबीजेनेति, इदमुक्तं भवति-शाल्यङ्कुरस्यशालिबीजमुत्पत्तिकारणम्, एवमन्यदपि द्रष्टव्यं ।

'यथावकाशेने'ति यो यस्यावकाशः-यद्यस्योत्पत्तिस्थानमथवा भूम्यम्बुकालाकाशबी-जसंयोगा यथावकाशे गृह्यन्ते तेनेति, तदेवं यथाबीजं यथावकाशेन च 'इह' अस्मिन् जगत्येके केचन सत्त्वा ये तथाविधकर्मोदयाद्रनस्पतिषूत्पित्सवः, ते हि वनस्पतावुत्पद्यमाना अपि पृथिवी-योनिका भवन्ति, यथा तेषां वनस्पतिबीजं कारणमेवमाधारमन्तरेणोत्पत्तेरभावात्पृथिव्यपि शैवालजम्बालादेरुदकवदिति, तथा पृथिव्यां संभवः-सदा भवनं येषां वनस्पतीनां तेतथा, इदमुक्तं भवति-न केवलं ते तद्योनिकाः तत्स्थिकाश्चेति, तथा पृथिव्यां संभवः-सदा भवनं येषां वनस्पतीनां ते तथा, इदमुक्तं भवति-न केवलं ने तद्योनिकाः तत्स्थितिकाश्चेति, तथा पृथिव्यामेव विविधमुत्-प्राबल्येन क्रमः-क्रमणं येषां ते पृथिव्युक्तमाः ।

इदमुक्तं भवति-पृथिव्यां मेव तेषामूर्ध्वक्रमणलक्षणा वृद्धिर्भवति, एवं च ते तद्योनिकास्त-संभवास्तद्व्युक्रमा इत्येतदनुद्धापरं विधातुकाम आह-'कम्मोवगा' इत्यादि, ते हि तथाविधेन वनस्पति- कायसंभवेन कर्मणा प्रेर्यमाणास्तेष्वेव वनस्पतिषूप-सामीप्येन तस्यामेव च पृथिव्यां गच्छन्तीति, कर्मोपगा भण्यन्ते, ते हि कर्मवशगा वनस्पतिकायादागत्य तेष्वेव पुनरपि वनस्पतिषूत्पद्यन्ते, न चान्यत्रोप्ता अन्यत्र भविष्यन्तीति, उक्तं च –

॥ ९ ॥ यत्रेव तस्य बीजं तत्रैवोत्पद्यते प्रसवः ॥

तथा ते जीवाः कर्मनिदानेन-कारणेन समाकृष्यमाणास्तत्र-पृथिव्यां वनस्पतिकाये वा

व्युक्रमाः समागताः सन्तो नानिविधयोनिकासु पृथिवीष्वित्यन्येषामपि षण्णां कायानामुत्पत्ति-स्थानभूतासु सचित्ताचित्तमिश्रासु वा श्वेतकृष्णादिर्वणतिक्तादिरससुरभ्यादिगन्धमृदुक-र्कशादिस्पर्शादिकैर्विकल्पैर्बहुप्रकारासु भूमिषु वृक्षतया विविधं वर्तन्ते विवर्त्तन्तेत, ते च तत्रोत्पन्नास्तासां पृथिवीनां 'स्नेह' स्निग्धमावमाददते, स एव च तेषामाहार इति, न च ते पृथिवीशरीरमाहारयन्तः पृथिव्याः पीडामुत्पादयन्ति ।

एवमप्कायतेजोवायुवनस्पतीनामप्यायोज्यम्, अत्र पीडानुत्पादनेऽयं ध्रष्टान्तः, तद्यथा अण्डोद्भवाद्या जीवा मातुरुष्मणा विवर्धमाना गर्भस्था एवोदरगतमाहारयन्तो नातीव पीडामुत्पा दयन्ति, एवमसावपि वनस्पतिकायिकः पृथिवीरनेहमाहारयन्नातीव तस्याः पीडामुत्पादयति उत्पद्यमानः, समुत्पन्नश्च वृद्धिमुपगतोऽसद्दशवर्णरसाद्युपेतत्वात् बाधां विदध्यादपीति ।

एवमफायस्य भौमस्यान्तरिक्षस्य वा शरीरमाहारयन्ति, तथा तेजसो भस्मादिकं शरीर-माददति, एवं वाय्यादेरपीति द्रष्टव्यं, किं बहुनोक्तेन ?, नानाविधानां त्रसस्थावराणां प्राणिनां यच्छरीरंतत्ते समुत्पद्यमानाः 'अचित्त'मिति स्वकायेनावष्टभ्य प्रासुकीकुर्वन्ति, यदिवा परिविध्वस्तं पृथिवीकायादिशरीरं किश्चित्रासुकं किश्चित्परितापितं कुर्वन्ति, ते वनस्पतिजीवा एतेषां पृथिवीकायादीनां तच्छरीरं 'पूर्वमाहारित'मिति तैरेव पृथिवीकायादिभिरुत्पत्तिसमये आहारित-मासीत्-स्वकायत्वेन परिणामितमासीत् तदधुनाऽपि वनस्पतिजीवस्तन्नोत्पद्यमान उत्पन्नो वा त्वचा-स्पर्शेनाहारयति, आहार्य च स्वकायत्वेन विपरिणायमति, विपरिणामितं च तच्छरीरं स्वकायेन सह स्वरूपतां नीतं सत्तन्मयतां प्रतिपद्यते, अपराण्यपि शरीराणि मूलशाखाप्रतिशाखापत्रपुष्प-फलादीनि तेषां पृथिवीयोनिकानां वृक्षाणां नानावर्णानि, तथाहि-स्कन्धस्यान्यथाभूतो वर्णो मूलस्य चान्यार्धश इति, एवं यावन्नानाविधशरीरपुद्गलविकुर्वितास्ते भवन्तीति, तथाहि-नानार-सवीर्यविपाका नानाविधपुद्गलोपचयात्सुरूपकुरूपसंस्थानाः तथा द्र्वात्पसंहननाः कृशस्यूलस्कन्धाश्च भवन्तीत्येवमादिकानि नानाविधस्वरूपाणि शरीराणि विकुर्वन्तीति स्थितं ।

केषांचिच्छाक्यादीनां वनस्पत्याद्याः स्यावरा जीवा एव न भवन्तीत्यतस्तत्यतिषेधार्थमाह-'ते जीवा' इत्यादि, 'ते' वनस्पतिषूत्पन्ना जीवा नाजीवाः, उपयोगलक्षणत्वाञ्जीवानां, तथाहि-तेषामप्याश्रयोत्सर्पणादिकया क्रिययोपयोगो लक्ष्यते, तथा विशिष्टाहारोपचयापचयाभ्यां शरीरोपचयापचयसद्भावादर्भकवत् जीवाः स्थावराः तथा छिन्नप्ररोहणात्त्वापात्सर्वत्वगपहरणे मरणादित्येवमादयो हेतवोऽन्न द्रष्टव्याः, यदन्न क्रैश्चित्स्पष्टेऽपिवनस्पतीनां चैतन्येऽसिद्धानैकान्तिक-त्वादिकमुक्तं स्वदर्शनानुरागात् तदपकर्णनीयं, नहि सम्यगार्हतमताभिज्ञोऽसिद्धविरुद्धा-नैकान्तिकोपन्यासेन व्यामोह्यते, सर्वस्य कथश्चिदभ्युपगतत्वायतिषिद्धत्वाच्चेति।

ते च जीवास्तत्र वनस्पतिषु तथाविधेन कर्मेणा उपपन्नगाः, तच्चेदम्-एकेन्द्रियजाति-स्थावरनाम व नस्पतियोग्यायुष्कादिकमिति, तत्कर्मोदयेन तत्रोत्पन्ना इत्युच्यन्ते न पुनः कालेश्वरादिना तत्रोत्पाद्यन्ते इत्येवमाख्यातं तीर्थकरादिभिरिति। एवं तावत्पृथिवीयोनिका वृक्षा अभिहिताः ।

मू. (६७६) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खसंभवा रुक्खवुक्कमा तज्जोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा कम्पोवगा कम्पनियाणेणं तत्यवुक्कमा पुढवीजोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खत्ताए विउट्टंति । ते जीवा तेसिं पुढवीजोणियाणं रुक्खाणं सिणेहमाहारेंति ।

ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं आउतेउवाउवणस्सइसरीरं नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणंसरीरं अचित्तं कुव्वंति परिवद्धत्यं तं सरीरं पुव्वाहारियं तयाहारियं विष्परिणामियं सारूविकडं संतंअवरेवि य णंतेसिं रुक्खजोणियाणं उुक्खाणं सरीरा नानावण्णा नानागंधा नानारसा नानाफासा नानासंठाणसंठिया नानाविहसरीरपुग्गलविउव्विया ते जीवा कम्मोववत्रगा भवंतीतिमक्खायं

**मृ.** साम्प्रतं तद्योनिकेष्वेव वनस्पतिषु अपरे समुत्यद्यन्त इत्येतदर्शयितुमाह-सुधर्मस्वामी शिष्योदेशेनेदमाह-अथापरमेतदाख्यातं पुरा तीर्थकरेण यदिवा तस्यैव वनस्पतेः पुनरपरं वक्ष्यमाणमाख्यातं, तद्यथा-'इह' अस्मिन् जगत्येके केचन तथाविधकर्मोदयवर्तिनः 'सत्त्वाः' प्राणिनो वृक्षा एव योनि-उत्पत्तिस्यानमाश्रयो येषां ते वृक्षयोनिकाः, इह च यत्यृथिवीयोनिकेषु वृक्षेष्वमिहितं तदेतेष्वपि वृक्षयोनिकेषु वनस्पतिषु तदुपचयकर्त्त् सर्वमायोज्यं यावदाख्यातमिति

मू. (६७७) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खसंभवा रुक्खवुक्कमा तञ्जोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा कम्मोवगा कम्मनियाणेणं तत्थवुक्कमा रुक्खजोणिएसु रुक्खत्ताए विउडंति, ते जीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं रुक्खाणं सिणेहमाहार्रेति ।

ते जीवा आहारेति पुढवीसरीरं आउतेउवाउवणस्सइसरीरं तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वंति, परिविद्धत्थं तं सरीरं पुव्वाहारियं तयाहारियं विपरिणामियं सारूविकडं संतं अवरेऽवि य णं तेसिं रुक्खजोणियाणं रुक्खाणं सरीरा नानावन्ना जावते जीवा कम्भोववन्नगा भवंतीतिमक्खायं।

मू. (६७८) अहावरं पुरक्खायं इ हेगइया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खसंभवा रुक्खवुक्कमा तज्ञोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा कम्मोवगा कम्मनियाणेणं तत्यवुक्कमा रुक्खजोणिएसु रुक्खेसु मूलताए कंदत्ताए खंधत्ताए तयत्ताए सालत्ताए पवालत्ताए पत्तताए पुष्फत्ताए फलत्ताए बीयत्ताए विउडंति, ते जीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं रुक्खाणं सिणेह्रमाहारेति ।

तेजीवा आहारेति पुढवीसरीरं आउतेउवाउ वणस्सइ० नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वंति परिविद्धत्थं तं सरीरगं जाव सारुविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं हक्खजोणियाणं मूलाणं कंदाणं खंधाणं तयाणं सालाणं पवालाणं जाव बीयाणं सरीरा नानावण्णा नानागंधा जाव नानावहसरीरपुग्गलविउव्विया ते जीवा कम्मोववन्नगा भवंतीतिमक्खायं।

ष्ट्र. साम्प्रतं वनस्पत्यवयंवानधिकृत्याऽऽह-अथापरमेतदाख्यातं तद्दर्शयति-'इह' अस्मिन् जगत्येके न सर्वे तथाविधकर्मोदयवर्तिनो वृक्षयोनिकाः सत्त्वा भवन्ति तदवयवाश्रिताश्च परे वनस्पतिरूपा एव प्राणिनो भवन्ति, तथा यो ह्येको वनस्पतिजीवः सर्ववृक्षावयवव्यापी भवति, तस्य चापरे तदवयवेषु मूलकन्दस्कन्धत्वक्शाखाप्रवालपत्रपुष्पफलबीजभूतेषु दशषु स्थानेषु जीवाः समुत्पद्यन्ते, ते च तत्रोत्पद्यमाना वृक्षयोनिका वृक्षोद्भवा वृक्षव्युक्रमाश्चोच्यन्ते इति, शेषं पूर्ववत् ।

े इहंच प्राक्चतुर्विधार्थप्रतिपादकानि सूत्राण्यभिहितानि, तद्यथा-वनस्पतयः पृथिव्याश्रिता भवन्तीत्येकं १, तच्छरीरं अप्कायादिशरीरं वाऽऽहारयन्तीति द्वितीयं २, तथा विवृद्धास्तदाहारितं शरीरमचित्तं विध्वस्तं च कृत्वाऽऽत्मसात्कुर्वन्तीति तृतीयं ३, अन्यान्यपि तेषां पृथिवीयोनिकानां वनस्पतीनां शरीराणि मूलकन्दस्कन्धादीनि नानावर्णानि भवन्तीति चतुर्थं ४। एवमत्रापि वनस्पतियोनिकानां वनस्पतीनामेवं विधार्थप्रतिपादकानि चतुःप्रकाराणि सूत्राणि द्रष्टव्यानीति यावत्ते जीवा वनस्पत्यवयमूलकन्दस्कन्धादिरूपाः कर्मोपपन्नगा मवन्त्येवमाख्यातम् ।

मू. (६७९) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खसंभवा रुक्खवुक्रमा तञ्जोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा कम्भोववत्रगा कम्मनियाणेणं तत्यवुक्कमा रुक्खजोणिएहिं रुक्खेहिं अज्झारोहत्ताए विउट्टंति, ते जीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं रुक्खाणं सिणेहमाहारेति ।

ते जीवा आहारेति पुढवीसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरेवि य णं तेसिं रुक्खजोणियाणं अज्झारुहाणं सरीरा नानावन्ना जावमक्खायं।

**ष्टृ.** साम्प्रतं वृक्षोपर्युत्पन्नान् वृक्षानाश्चित्याह-अथापरमेतखुराऽऽख्यातं यद्वक्ष्यमाणमिहैके सत्त्वा वृक्षयोनिका भवन्ति, तत्र य ते पृथिवीयोनिका वृक्षास्तेष्वेव प्रतिप्रदेशतया येऽपरे समुत्यद्यन्ते तस्यैकस्य वनस्पतेर्मूलारम्भकस्योपचयकारिणस्ते वृक्षयोनिका इत्यभिधीयन्ते, यदिवा ये ते भूलकन्दस्कन्धशाखाप्रशाखादिकाः पूर्वोक्तदशस्थानवर्तिनस्त एवमभिधीयन्ते, तेषुच वृक्षयोनिकेषु वृक्षेषुकर्मोपादाननिष्पदितेषु उपर्युपरि अध्यारोहन्तीत्यध्यारुहाः-वृक्षोपरिजाता वृक्षा इत्यमिधीयन्ते, ते च वल्लीवृक्षाभिधानाः कामवृक्षाभिधाना वा द्रष्टव्याः, तदभावे चापरे वनस्पतिकायाः समुत्यद्यने वृक्षेषुकर्मोपादाननिष्पदितेषु उपर्युपरि अध्यारोहन्तीत्यध्यारुहाः-वृक्षोपरिजाता वृक्षा इत्यमिधीयन्ते, ते च वल्लीवृक्षाभिधानाः कामवृक्षाभिधाना वा द्रष्टव्याः, तदभावे चापरे वनस्पतिकायाः समुत्यद्यने वृक्षेष्ठवपरेऽध्यारुहाः समुत्पद्यन्ते, ते च तत्रोत्पन्नाः स्वयोनिभूतं वनस्पतिशरीरमाहारयन्ति, तथा पृथिव्यत्रेजोवाय्वादीनां च शरीरकमाहारयन्ति, तथा तच्छरीरमाहारितं सदचित्तं विध्वस्तं विपरिणामितमात्मसात्कृतं स्वकायावयवत्तया व्यवस्थापर्यन्ति, अपराणि च तेषामध्यारुहाणां नानाविधरूपरसगन्धस्पर्शोपतानि नानासंस्थानानि शरीराणि भवन्ति, ते जीवास्तत्र स्वकृतकर्मोपपन्ना भवन्तीत्येतदाख्यातमिति प्रथमं सूत्रम्, ।

मू. (६८०) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता अञ्झारोहजोणिया अज्झारोहसंभवा जाव कम्पनियाणेणं तत्यवुक्कमा रुक्खजोणिएसुअज्झारोहेसुअज्झारोहत्ताए विउट्टंति, तेजीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारेति ।

ते जीवा पुढवीसरीरं भाव सारूविकडं संतं, अवरेवि य णं तेसिं अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सरीरा नानावन्ना जावमक्खायं।

**वृ.** द्वितीयं त्विदम्-अथापरं पुराऽऽख्यातं ये ते प्राग्वृक्षयोनिकेषु वृक्षेषु अध्यारुहाः प्रतिपादितास्तेष्वेवोपरि प्रतिप्रदेशोपचयकर्तारोऽध्यारुहवनस्पतित्वेनोपपद्यन्ते, ते च जीवा अध्यारुहप्रदेशेषूत्पन्ना अध्यारुहजीवास्तेषां स्वयोनिभूतानि शरीराण्याहारयन्ति, तत्रापराण्यपि पृथिव्यादीनि शरीराणि आहारयन्ति अपराणि चाध्यारुहत्तंभवानामध्यारुहजीवानां नानाविधवर्णकादिकानि शरीराणि भवन्तीत्येवमाख्यातम् ।

मू. (६८९) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता अज्झारोहजोणिया अज्झारोहसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तत्थवुक्कमा अज्झारोहजोणिएसु अज्झारोहत्ताए विउडंति, ते जीवा तेसिं अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारेंति । ते जीवा आहारंति पुढविसरीरं आउसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तैसिं अञ्झारोहजोणियाणं अञ्झारोहाणं सरीरा नानावत्रा जावमक्खायं।

ष्ट्र. तृतीयंखिदम्-अयापरंपुराख्यातं, तद्यथा-इहैकेसत्त्वा अध्यारुहसंभवेष्वध्यारुहेष्वध्या रुहत्वेनोत्पद्यन्ते, ये चैवमुत्पद्यन्ते तेऽध्यारुहयोनिकानामध्यारुहाणां यानि शरीराणि तानि आहारयन्ति, द्वितीयसूत्रे वृक्षयोनिकानामध्यारुहाणां यानि शरीराणि तान्यपरेअध्यारुहजीवा आहारयन्त, तृतीये त्वध्यारुहयोनिकानामध्यारुहजीवानां शरीराणि द्रष्टव्यानीति विशेषः ।

मू. (६८२) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता अज्झारोहजोणिया अज्झारोहसंभवा जावकम्पनियाणेणंतत्यवुक्कमा अज्झारोहजोणिएसुअज्झारोहेसुमूलत्ताएजावबीयत्ताए विउट्टंति

ते जीवा तेसिं अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारेंति जाव अवरेऽवि य णं तेसिं अज्झारोहजोणियाणं मूलाणं जाव बीयाणं सरीरा नानावत्रा जावमक्खायं।

**वृ.** इदं तु चतुर्थकं, तद्यथा-अथापरमिदमाख्यातं, तद्यथा-इहैके सत्त्वा अध्यारुहयो-निकेष्वध्यारुहेषु मूलकन्दस्तन्धत्वक्शाखाप्रवालपत्रपुष्पफलबीजभावेनोत्पद्यन्ते, ते च तथाविधकर्मोपगा भवन्तीत्येतदाख्यातमिति, शेषं तदेवेति।

मू. (६८३) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता पुढविजोणिया पुढविसंभवा जाव नानाविहजोणियासु पुढवीसु तणत्ताए विउट्टंति । ते जीवा तेसिं नानाविहजोणियाणं पुढवीणं सिणेहमाहारेति जाव ते जीवा कम्मोववन्ना भवंतीतिमक्खायं ।

**मृ.** साम्प्रतं वृक्षव्यतिरिक्तं शेषं वनस्पतिकायमाश्रित्याह-अधापरमिदमाख्यातं यदुत्तरत्र वक्ष्यते, तद्यधा-इहैके सत्त्वाः पृथिवीयोनिकाः पृथिवीसंभवाः पृथिवीव्युक्रमा इत्यादयो यथा वृक्षेषु चत्वार आलापका एवं तृणान्यप्याश्रित्य द्रष्टव्याः, ते चामी-नानाविधासु पृथिवीयोनिषु तृणत्वेनोत्पद्यन्ते पृथिवीशरीरं चाहारयन्ति ।

मू. (६८४) एवं पुढविजोणिएसु तणेसु तणत्ताए विउहंति जावमक्खायं।

ष. द्वितीयं तु पृथवीयोनिकेषु तृणेषू र्यद्यन्ते तृणशरीरं चाहारयन्तीति ।

मू. (६८५) एवं तणजोणिएसु तणेसु तणत्ताए विउद्दंति, तणजोणियं तणसरीरं च आहारेति जावमक्खायं। एवं तणजोणिएसु तणेसु मूलत्ताए जाव बीयत्ताए विउद्दंति ते जीवा जाव एवमक्खायं

एवं ओसहीणवि चत्तारि आलावगा ।

एवं हरियाणवि चत्तारि आलावगा ।

ष्ट्र. तृतीयं तु तृणयोनिकेषु तृणेषूत्पद्यन्ते तृणयोनिकतृणशरीरं चाहारयन्तीति ।

चतुर्थं तृणयोनिकेषु तृणावयवेषु मूलादिषु दशप्रकारेषूत्पद्यन्ते तृणशरीरं चाहारयन्ति, इत्येवं यावदाख्यातमिति ।

एवमौषध्याश्रयाश्चत्वार आलापका भणनीयाः, नवरमोषधिग्रहणं कर्तव्यम् । एवं हरिताश्रयाश्चत्वार आलापका भणनीयाः ।

मू. (६८६) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता पुढविजोणिया पुढविसंभवा जाव कम्मनियाणेणंतत्थवुद्धमा नानाविहजोणियासु पुढवीसु आयत्ताए वायत्ताए कायत्ताए कूहणत्ताए कंदुकताए उव्वेहनियत्ताए निव्वेहनियत्ताए सछत्ताए छत्तगत्ताए वासाणियत्ताए कूरत्ताए विउडंति, ते जीवा तेसिं नानाविहजोणियाणं पुढवीणं सिणेहमाहारेति, तेवि जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तैसिं पुढविजोणियाणं आयत्ताणं जाव कूराणं सरीरा नानावण्णा जावमकुखायं, एगो चेव आलावगो सेसा तिन्निनत्यि।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तत्थुवुक्कमा नानाविहजोणिएसु उदएसु रुक्खत्ताए विउट्टंति, ते जीवा तेसिं नानाविहजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं उदग-जोणियाणं रुक्खाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं। जहा पुढविजोणियाणं रुक्खाणं चत्तारि गमा अज्झारुहाणवि तहेव, तणाणं ओसहीणं हरियाणं चत्तारि आलावगा भाणियव्या एक्षेक्षे।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तत्थवुक्कमा नानाविहजोणिएसु उदएसु उदगत्ताए अवगत्ताए पणगत्ताए सेवालताए कलंबुगताए हडताए कसेरुगताए कच्छभाणियत्ताए उपलत्ताए पउमत्ताए कुमुयत्ताए नलिनताए सुभगताए सोगंधियत्ताए पोंडरियमहापोंडरियत्ताए सयपत्तताए सहस्सपत्तताए एवं कल्हारकोंकणयत्ताए अरविंदत्ताए तामरसत्ताए भिसभिसमुणालपुक्खलत्ताए पुक्खलच्छिभगत्ताए विउट्टंति, ते जीवा तेसिं नानाविहजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेति पुढवीसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं उदगजोणियाणं उदगाणं जाव पुक्खलच्छिभगाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं।

एगो चेव आलावगो ।

ष्ट्र. कुहणेषु त्वेक एवालापको द्रष्टव्यः, तद्योनिकानामपरेषामभावादिति भावः । इह चामी वनस्पतिविशेषा लोकव्यवहारतोऽनुगन्तव्याः प्रज्ञापनातो वाऽवसेया इति । अत्र च सर्वेषामेव पृथिवीयोनिकत्वात्पृथिवीसमाश्रयत्वेनाभिहिताः । इह च स्थावरणां वनस्पतेरेव प्रस्पष्टचैतन्यलक्षण-त्वात्तस्यैव प्राक् प्रदर्शितं चैतन्यम्, साम्प्रतमप्काययोनिकस्य वनस्पतेः स्वरूपं दर्शयितुमाह-अयानन्तरमेतद्वक्ष्यमाणमाख्यातं, तद्यथा-इहैके सत्त्वास्तथाविधकर्मोदयादुदकं योनिः उत्पत्तिस्थानं येषां ते तथा, तथोदके संभवो येषां ते तथा, यावत्कर्मनिदानेन संदानितास्तदुपक्रमा भवन्तीति

ते च तत्कर्मवशगा नानाविधयोनिषूदकेषु वृक्षत्वेन व्युक्रामन्ति-उत्पद्यन्ते । ये च जीवा उदकयोनिका वृक्षत्वेनोत्पन्नास्ते तच्छरीरम्-उदकशरीरमाहारयन्ति, न केवलं तदेवान्यदपि पृथिवीकायादिशरीरमाहारयन्तीति । शेषं पूर्ववत् नेयं ।

यथा पृथिवीयोनिकानां वृक्षाणां चत्वार आलापका एवमुदकयोनिकानामपि वृक्षाणां भवन्तीत्येवंद्रष्टव्यं, तदुत्पन्नानां त्वपरविकल्पाभावादेक एवालापको भवति, एतेषांहि उदकाकृतीनां वनस्पतिकायानां तथा अवकपनकशैवलादीनामपरस्य प्रागुक्तस्य विकल्प-स्याभावादिति । एते च उदकाश्रया वनस्पतिविशेषाः कलम्बुकाहडादयो लोकव्यवहारतोऽवसेया इति ।

मू. (६८७) अहावरं पुरक्खार्य इहेगतिया सत्ता तेसिं चेव पुढवीजोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खजोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं रुक्खजोणिएहिं अज्झारोहेहिं अज्झारोहजोणिएहिं अज्झारहेहिं अज्झारोहजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं पुढविजोणिएहिं तणेहिं तणजोणिएहिं तणेहिं तणजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं एवं ओसहीहिवि तित्रि आलावगा एवं हरिएहिवि तिन्नि आलावगा ।

पुढविजोणिएहिवि आएहिं काएहिं जाव कूरेहिं उदगजोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खजोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं एवं अज्झारुहेहिवि तिन्नि तणेहिंपि तिन्नि आलावगा, ओसहीहिंपि तिन्नि, हरिएहिंपि तिन्नि, उदगजोणिहएहिं उदएहिं अवएहिं जाव पुक्खलच्छिभएहिं तसपाणत्ताए विउट्टति ।

ते जीवा तेसिं पुढवीजोणियाणं उदगजोणियाणं रुक्खजोणियाणं अज्झारोहजोणियाणं तणजोणियाणं ओसहीजोणियाणं हस्यिजोणियाणं रुक्खाणं अज्झारुहाणं तणाणं ओसहीणं मूलाणं जाव बीयाणं आयाणं कायाणं जाव कुरवाणं उदगाणं अवगाणं जाव पुक्खलच्छिभगाणं सिणेहमाहारेति ।

ते जीवा आहार्रेति पुढवीसरीरं जाव संतं, अवरेऽविय णं तेसिं रुक्खजोणियाणं अज्झारोह-जोणियाणं तणजोणियाणं ओसहिजोणियाणं हरियजोणियाणं मूलजोणियाणं कंदजोणियाणं जाव बीयजोणियाणं आयजोणियाणं कायजोणियाणं जाव कूरजोणियाणं उदयजोणियाणं अवगजोणियाणं जाव पुक्खलच्छभगजोणियाणं तसपाणाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं

**ष्ट्र.** साम्प्रतमन्येन प्रकारेण वनस्पत्याश्रयमालापकत्रयं दर्शयितुमाह - तद्यथा-पृथिवीयोनिकैर्वृक्षैर्वृक्षयोनिकैर्वृक्षैस्तथा वृक्षयोनिकैर्मूलादिभिरिति, एवं वृक्षयोनिकैरध्य-रुहैस्तथाऽध्यारुहयोनिकैरध्यारुहैस्तथाध्यारुहयोनिकैर्मूलादिभिरिति। एवमन्येऽपित्तृणादयो द्रष्टव्याः । एवमुदकयोनिकेष्वपि वृक्षेषु योजनीयं ।

तदेवं पृथिवीयोनिकवनस्पतेरुंदकयोनिकवनस्पतेश्च भेदानुपदर्श्याधुना तदनुवादेनोप-संजिधृक्षुराह-'ते जीवा'इत्यादि, ते वनस्पतिषूत्पन्ना जीवाः पृथिवीयोनिकानां तथोदकवृक्षाध्या-रुहतृणौषधिहरितयोनिकानां वृक्षाणां यावत्स्नेहमाहारयन्तीत्येतदाख्यातमिति, तथा त्रसानां प्राणिनां शरीरमाहारयन्त्येतदवसाने द्रष्टव्यमिति ।

तदेवं वनस्पतिकायिकानां सुप्रतिपाद्यचैतन्यानां स्वरूपमभिहितं, शेषाः पृथ्वीकायाद-यश्चत्वार एकेन्द्रिया उत्तरत्र प्रतिपादयिष्यन्ते, साम्प्रतं त्रसकायस्यावसरः, सचनारकतिर्यङ्चनुष्य-देवभेदभिन्नः, तत्र नारका अप्रत्यक्षत्वेनानुमानग्राह्याः-(तथाहि) दुष्कृतकर्मफल भुजः केचन सन्तीत्येवं ते ग्राह्याः । तदाहारोऽप्येकान्तेनाशुभपुद्गलनिर्वतिंत ओजसा न प्रक्षेपेणेति । देवा अप्यधुना बाहुल्येनानुमानगम्या एव, तेषामप्याहारः शुभ एकान्तेनौजोनिर्वितिंतो न प्रक्षेपकृत इति, स चाभोगनिर्वर्तितोऽनाभोगकृतश्च, तत्रानाभोगकृतः प्रतिसमयभावी आभोगकृतश्च जघन्येन चतुर्थभक्तकृत उत्कृष्टतस्तु त्रयस्त्रिंशद्वर्ध सहनिष्पादित इति ।

शेषास्तु तिर्यङ्गनुष्याः, तेषां च मध्ये मनुष्याणामभ्यर्हितत्वात्तानेव प्राग्दर्शयितुमाह- 1

मू. (६८८) अहावरं पुरक्खायं नानाविहाणं मणुस्साणं तंजहा-कम्मभूमगाणं अकम्प-भूमगाणं अंतरदीयगाणं आरियाणं मिलकुखुयाणं, तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्यीए पुरिसस्स य कम्पकडाए जोणिए एत्य णं मेहुणवत्तियाए नामं संजोगे समुप्पञ्जइ, ते दुह्लओवि सिणेहं संचिणंति, तत्य णं जीवा इत्यित्ताए पुरिसत्ताए नपुंसगत्ताए विउट्टंति ।

ते जीवा माओउयं पिउसुक्वं तं तदुभयं संसईं कलुसं किव्विसं तं पढमत्ताए आहारमाहारेति,

ततो पच्छा जं से माया नानाविहाओ रसविहीओं आहारमाहारेति ततो एगदेसेणं ओयमाहारेति, आनुपुब्वेण वुड्ढा पिलपागमणुपवन्ना ततो कायातो अभिनिवट्टमाणा इत्थि वेगया जणयंति पुरिसं वेगया जणयंति नपुंसगं वेगया जणयंति ।

ते जीवा डहरा संमाणा माउक्खीरं सप्पिं आहारेति, आनुपुव्वेणं वुड्ढा ओयणं कुम्पासं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं मणुस्सगाणं कम्पभूमगाणं अकम्पभूमगाणं अंतरद्दीवगाणं आरियाणं मिलक्खूणं सरीरा नानावण्णा भवंतीतिमक्खायं।

**ष्टृ.** अथानन्तरमेतत् 'पुरा' पूर्वमाख्यातं, तद्यथा-आर्याणामनार्याणां च कर्मभूमिजाकर्मभूमि-जादीनां मनुष्याणां नानाविधयोनिकानां स्वरूपं वक्ष्यमाणन्तीया समाख्यातं, तेषां च स्त्रीपुंन-पुंसकभेदभिन्नानां 'यथाबीजेने'ति यद्यस्य बीजं, तत्र स्त्रियाः सम्बन्धि शोणितं पुरुषस्य शुक्रं एतदुभय-मप्यविध्वस्तं, शुक्राधिकंसत्पुरुषस्य शोणिताधिकं स्त्रियास्तत्समता नपुंसकस्यकारणतां प्रतिपद्यते, तथा 'यथावकाशेने'ति यो यस्यावकाशो मातुरुदरकुक्ष्यादिकः, तत्रापि किल वामा स्त्रियो दक्षिणा कुक्षि पुरुषस्यो भयाश्रितः षण्ढ इति ।

अत्र चाविध्वस्ता योनिरविध्वस्तं बीजमिति चत्वारो भङ्गाः, तत्राप्याद्य एव भङ्गक उत्पत्तेरवकाशो न शेषेषु त्रिष्विति । अत्र च स्त्रीपुंसयोर्वेदोदये सति पूर्वकर्मनिर्वर्तितायां योनौ 'मैथुनप्रत्ययिको'रताभिलाषोदयजनितोऽग्निकारणयोररणिकाष्ठयोरिव संयोगः समुत्पद्यते, तत्संयोगे च तच्छुक्रशोणिते समुपादाय तत्रोत्पित्सवो जन्तवस्तैजसकार्मणाभ्यां शरीराभ्यां कर्मरञ्जुसंदानितास्तत्रोत्पद्यन्ते।तेच प्रथममुभयोरपि स्नेहमाचिन्वन्त्विध्वस्तायां योनौ सत्यामिति, विध्वस्यते तु योनिः पञ्चपञ्चाशिका नारी सप्तसप्ततिकः पुमान् इति, तथा द्वादश मुहूर्तानि याव-च्छुक्रशोणिते अविध्वस्तयोनिके भवतः तत ऊर्ध्वं ध्वंसमुपगच्छत इति ।

तत्र च जीवा उभयोरपि स्नेहमाहार्य स्वकर्मविपाकेन यथास्वं स्त्रीपुन्पुंसकभावेन 'विउट्टंति'त्ति वर्तन्ते समुत्यद्यन्त इतियावत्, तदुत्तरकालं च स्त्रीकुक्षौप्रविष्यः सन्तः स्त्रियाऽऽ-हारितस्याहारस्य निर्यासं स्नेहमाददति, तत्त्नेहेन च तेषां जन्तूनां क्रमोपचयाद् अनेन क्रमेण निष्पत्तिरु पजायते-'सत्ताहं कललं होइ, सत्ताहं होइ बुब्बुयं' इत्यादि। तदेवमनेन क्रमेण तदेकदेशेन वा मातुराहारमोजसा मिश्रेण वा लोमभिर्वाऽऽनुपूर्व्योणाहारयन्ति 'यथाक्रमम्' वृद्धिमुपागताः सन्तो 'गर्भपरिपाकं' गर्भनिष्पत्तिमनुप्रपन्नास्ततो मातुः कायादमिनिवर्तमानाः-पृथग्भवन्तः सन्तो वा मातुराहारको ।

तेच तथाविधकर्मोदयादात्मनः स्त्रीभावमप्येकदा 'जनयन्ति' उत्पादयन्यपरे केचन पुंभावं नपुंसकभावं च, इदमुक्तं भवति-स्त्रीपुंनपुंसकभावः प्राणिनां स्वकृतकर्मनिर्वर्तितो भवति, न पुनर्यो यार्धगिह भवे सोऽमुष्भिन्नपितार्धगेवेति, तेच तदहर्जातबालकाः सन्तः पूर्वभवाभ्यासादा-हाराभि- लाषिणो मातुः स्तनस्तन्यमाहारयन्ति, तदाहारेण चानुपूर्व्येण च वृद्धास्तदुत्तरकालं नवनीत- दध्योदनादिकं यावत्कुल्माषान् भुज्जते, तथाऽऽहारयन्ति, तद्याहारितमात्मसात्कृतं सारूण्यमापादितं सत् 'रसासृङ्गांसमेदोऽस्थिमज्ञाशुक्राणि धातव' इति संसधा व्यवस्थापयन्ति, अपराण्यपि तेषां नानाविधमनुष्याणां शरीराणिनानावर्णान्याविर्भवन्ति, तेच तधोनिकत्वात्तदाधा- रभूतानि नानावर्णानि शरीराण्याहारयन्तीत्येवमाख्यातमिति ।

एवं तावद्गर्भव्युक्रान्तिजमनुष्याः प्रतिपादिताः, तदनन्तरं संमूर्छनजानामवसरः, तांश्चोत्तरत्र प्रतिपादयिष्यामि, साम्प्रतं तिर्यग्योनिकाः, तत्रापि जलचरानुद्दिश्याह-

मू. (६८९) अहावरं पुरक्खायं नानाविहाणं जलचराणं पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं तंजहा-मच्छाणं जाव सुंसुमाराणं, तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्यीए पुरिससस्स य कम्मकडा तहेव जाव ततो एगदेसेणं ओयमाहारोंति, आनुपुव्वेणं वुड्ढा पलिपागमनुपवन्ना ततो कायाओ अभिनिवट्टमाणा अंडं वेगया जणयंति पोयं वेगया जणयंति, से अंडे उब्भिज्जमाणे इत्थिं येगया जणयंति पुरिसं वेगया जणयंति नपुंसगं वेगया जणयंति, ते जीवा डहरा समाणा आउसिणेहमाहारोंति आनुपुच्वेणं वुड्ढा वणस्सतिकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं जलचरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं मच्छाणं सुंयुमाराणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं ।

अहावर पुरक्खायं नानाविहाणं चउप्पयथलयरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं, तंजहा-एगखुराणं दुखुराणं गंडीपदाणं सणप्फयाणं, तैसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्यिपुरिसस्स य कम्प जाव मेहुणवत्तिए नामं संजोगे समुप्पज्जइ, ते दुहओ सिणेहं संचिणंति, तत्थ णं जीवा इत्यित्ताए पुरिसत्ताए जाव विउट्टंति, ते जीवा माओउयं पिउसुक्वं एवं जहा मनुस्साणं इत्यिपि वेगया जणयंति पुरिसंपि नपुंसगंपि, ते जीवा डहरा समाणा माउक्खीरं सप्पि आहारोंति आणुपुव्वेणं वुड्ढा वणस्सइकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं चउप्पयथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं एगखुराणं जाव सणप्फ्रयाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं ।

अहावरं पुरक्खायं नानाविहाणं उरपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं, तंजहा-अहीणं अयगराणं आसालियाणं महोरगाणं, तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्थीए पुरिस जाव एत्थ णं मेहुणे एवं तं चेव, नाणत्तं अंडं वेगइया जणयंति पोयं वेगइया जणयंति, से अंडे उब्भिजमाणे इत्थिं वेगइया जणयंति पुरिसंपि न पुंसगंपि, ते जीवा डहरा समाणा वाउकायमाहारेति आनुपुव्वेणंवुड्ढा वणस्सइकायं तसथावरपाणे, तेजीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं उरपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्ख० अहीणं जाव महोरगाणं सरीरा नानावण्णा नानागंधा जावमक्खायं ।

अहावरं पुरक्खायं नानाविहाणं भुयपरिसप्पयलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं, तंजहा-गोहाणं नउलाणं सिहणं सरडाणं सक्षाणं सरवाणं खराणं घरकोइलियाणं विरसंभराणं मुसगाणं मंगुसाणं पयलाइयाणं बिरालियाणं जोहाणं चउप्पाइयाणं, तैसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्यीए पुरिसस्स य जहा उरपरिसप्पाणं तहा भाणियव्वं जाव सारूविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं मुयपरिसप्पपंचिंदियथलयरतिरिक्खाणं तं० गोहाणं जावमक्खायं।

अहावरं पुरक्खायं नानाविहाणं जलचरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं, तंजहाचम्मपक्खीणं लोमपक्खीणं समुग्गपक्खीणं विततपक्खीणं तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगासेणं इत्यीए जहा उरपरिसप्पाणं, नाणत्तं ते जीवा डहरा समाणा माउगात्तसिणेहमाहार्रेति आनुपुच्वेणं वुड्ढा वणस्सतिकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं नानाविहाणं खहचरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं चम्मपक्खीणं जावमक्खायं।

ष्ट्र. अधानन्तरमेतद्वक्ष्यमाणं पूर्वमाख्यातं, तद्यधा-नानाविधजलचरपश्चेन्द्रियति-र्यग्योनिकानां संबन्धिनः कांश्चित्त्वनामग्राहमाह, तद्यधा-'मच्छां जाव सुंसुमाराण'भित्यादि, तेषां मत्त्यकचछपमकरग्राहसुंसुमारादीनां यथाबीजेन-यस्य यथा यद्वीजं यथाबीजं तेन तथा यथावकाशेन-यो यस्योदरादाववकाशस्तेन स्त्रियाः पुरुषस्य च स्वकर्मनिर्वर्तितायां योनावुत्पद्यन्ते ते च तत्राभिव्यक्ता मातुराहारेणे वृद्धिमुपगताः स्त्रीपुंनपुंसकानामन्यतमत्वेनोत्पद्यन्ते, ते च जीवा जलचरा गर्माद्वयुक्तान्ताः सन्तस्तदनन्तरं यावद् 'डहर'त्ति लधवस्तावदप्स्नेहम् अपकायमेवा-हारयन्ति आनुपूर्व्यर्ण च वृद्धाः सन्तो वनस्पतिकायं तथाऽपरांश्च त्रसान् स्थावरांश्चाहारयन्ति यावत्पश्चेद्रियानप्याहारायन्ति, तथा चोक्तम् ।

II 9 II ''अस्ति मत्स्यस्तिमिर्नाम, शतयोजनविस्तरः । तिमिङ्गिलगिलोऽप्यस्ति, तद्गिलोऽप्यस्ति राधव ! ।।

तथा तेजीवाः पृथिवशरीरं-कर्दमस्वरूपंक्रमेण वृद्धिमुपगताः सन्त आहारयन्ति, तद्याहारितं सत्समानरूपीकृतमात्मसात्परिणामयन्ति, शेषं सुगमं, यावत्कर्मोपगता भवन्तीत्येवमाख्यातम् साम्प्रतं स्थलचरानुद्दिश्याह-'अहावर'मित्यादि, अथापरमेतदाख्यातं नानाविधानं चतुष्पदानां, तद्यथा-एकखुराणामित्यश्वखरादीनां तथा द्विखुराणां-गोमहिष्यादीनां तथा गण्डीपदानां-हस्तिगण्ड-कादीनां तथा सनखपदानां-सिंहव्याव्रादीनां यथाबीजेन यथावकाशेन सकलपर्याप्तिमवाप्योत्पदान्ते ते चोत्पन्नाः सन्तस्तदनन्तरं मातुः स्तन्यमाहारयन्तीति, क्रमेण च वृद्धिमुपगताः सन्तोऽपरेषामपि शरीरमाहारयन्तीति शेषं सुगमं यावत्कर्मोपगता भवन्तीति ।

साम्प्रतमुरःपरिसर्पांनुद्दिश्याह-'नानाविधानां' बहुप्रकाराणामुरसा ये प्रसर्पन्ति तेषां, तद्यया-अहीनामजगराणामाशालिकानां महोरगाणां यथाबीजत्वेन यथावकासेन चोत्पत्याऽण्डजत्वेन पोतजत्वेन वा गर्भान्निर्गच्छन्तीति। ते च निर्गता मातुरूष्माणं वायुं चाहारयन्ति, तेषां च जातिप्रत्ययेन तेनैवाहारेण क्षीरादिनेव वृद्धिरुपजायते, शेषं सुगमं, यावदाख्यातमिति ॥ साम्प्रतं भुजपरिस-र्पानुद्दिश्याह-नानाविधानां मुजाभ्यां ये परिसर्पन्ति तेषां, तद्यथा-गोधानकुलादीनां स्वकर्मोपात्तेन यथाबीजेन यथावकाशेन चोत्पत्तिर्भवति, ते चाण्डजत्वेन पोतजत्वेन चोत्पन्नास्तदनन्तरं मातुरूष्मणा वायुना चाऽऽहारितेन वृद्धिमुपयान्ति, शेषं सुगमं, यावदाख्यातिमिति।

साम्प्रतं खेचरानुद्दिश्याह-नानाविधानांखेचराणामुत्पत्तिरेवं द्रष्टव्या-तद्यथा-चर्मपक्षिणां-चर्मकीटवल्गुलीप्रभृतीनां तथा लोमपक्षिणां-सारसराजहंसकाकबकादीनां तथा समुद्रप-क्षिविततपक्षिणां चहिर्द्वीपवर्तिनामेतेषां यथाबीजेन यथावकाशेन चोत्पन्नानामाहारक्रियैवमुपजायते, तद्यथा – सा पक्षिणी तदण्डकं स्वपक्षाभ्यामावृत्य तावत्तिष्ठति यावत्तदण्डकं तदूष्मणाहारितेन वृद्धिमुपगतं सत् कललावस्थां परित्यज्य चञ्च्यादिकानवयवान् परिसमापय्य भेदमुपयाति, तदुत्तरकालमपि मात्रोपनीतेनाहारेण वृद्धिमुपयाति, शेषं प्राग्वत ।

व्याख्याताः पञ्चेन्द्रिया मनुष्यास्तिर्यञ्चश्च, तेषां चाहारो द्वेधा-आभोगनिर्वर्तितोऽना-

भोगनिर्वतितश्च, तत्रानाभोगनिर्वतितः प्रतिक्षणभावी आभोगनिर्वतितस्तु यथास्वं क्षुद्वेदनी-योदयभावीति । साम्प्रतं विकलेन्द्रियानुद्दिश्याह--

मू. (६९०) अहावर्र पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता नानाविह्रजोणिया नानाविह्संभवा नानाविह्युक्रमा तज्जोणिया तस्संभवा तदुवक्रमा कम्पोवगा कम्पनियाणेणं तत्यवुक्रमा नानाविहाणं तसथावराणं पोग्गलाणं सरीरेसु वा सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा अणुसूयत्ताए विउट्टंति

ते जीवा तेसिं नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽविय णं तेसिंतसथावरजोणियाणं अनुसूयगाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं ।

एवं दुरूवसंभवत्ताए ।। एवं ख़ुरदुगत्ताए ।।

षृ. अथानन्तरमेतदाख्यातं 'इह' अस्मिन् संसारे एके केचन तथाविधकर्मोदयवर्तिनः 'सत्त्वाः' प्राणिनो नानाविधयोनिकाः कर्मनिदानेन-स्वकृतकर्मणोपादानभूतेन तत्रोत्पत्तिस्थाने 'उपक्रम्य' आगत्य नानाविधत्रसंस्थावराणां शरीरेषु सचित्तेषु अचित्तेषु वा 'अनुसूयत्ताए'ति अपरशरीराश्चिततया परनिश्चया विवर्तन्ते समुत्पद्यन्ते इतियावत्, ते च जीवा विकलेन्द्रियाः सचित्तेषु मनुष्यादिशरीरेषु यूकालिक्षादिकत्वेनोत्पद्यन्ते, तथा तत्परिभुज्यमानेषु मञ्चकादिष्वचित्तेषु मत्कुणत्वेनाविर्भवन्ति, तथाऽचित्तीभूतेषु मनुष्यादिशरीरकेषु विकलेन्द्रियशरीरेषु वा ते जीवा अनुस्यूतत्वेन-परनिश्चया कृम्यादित्वेनोत्त्यचन्ते, अपरेतु सचित्तेतेजः कायादौ मूषिकादित्वेनोत्पद्यन्ते, यत्र चाग्निस्तन्न वायुरित्यतस्तदुद्भवा अपि द्रष्टव्याः, तथा पृथिवीमनुश्चित्त्य कुन्युपिपीलिकादयो वर्षादावूष्पणा संस्वेदजा जायन्ते, तथोदके पूतरकाडोछणकभ्रमरिकाछेदनकादयः समुत्पद्यन्ते, तथा वनस्पतिकाये पनकभ्रमरादयो जायन्ते ।

तदेवं ते जीवास्तानि स्वयोनिशरीराण्याहारयन्ति इत्येवमाख्यातमिति ॥ साम्प्रतं पश्चेन्द्रियमूत्रपुरीषोद्भावनसुमतः प्रतिपादयितुमाह-'एव'मिति पूर्वोक्तपरामर्शः, यथा सचित्ता-चित्तशरीरनिश्रया विकलेन्द्रियाः समुराखन्ते तथा तत्संभवेषु मूत्रपुरीषवान्तादिषु अपरे जन्तवो दुष्टं-विरूपं रूपं येषां कृम्यादीनां ते दुरूपास्तत्संभवत्वेन-तद्भावेनोत्पद्यन्ते, ते च तत्र विष्ठादौ देहान्निर्गतेऽनिर्गते वा समुराद्यमाना उत्पन्नाश्च तदेव विष्ठादिकं स्वयोनिभूतमाहारयन्ति, शेषं प्राग्यत्।

साम्प्रतं सचित्तशरीराश्रयान् जन्तून् प्रतिपादयितुमाह-'एव'मिति, यथा मूत्रपुरीषा-दावुत्पादस्तथातिर्यक्शरीरेषु 'खुरदुगताए'तिचर्मकीटतया समुत्पचन्ते, इदमुक्तं भवति-जीवतामेव गोमहिष्यादीनां चर्मणोऽन्तः प्राणिनः संमूच्छर्यन्ते, तेचतन्मांसचर्मणी भक्षयन्ति, भक्षयन्तश्चर्मणो विवराणि विदधति, गलच्छोणितेषु विवरेषु तिष्ठन्तस्तदेव शोणितमाहारयन्ति, तथा अचित्तग-यादिशरीरेऽपि, तथा सचित्ताचित्तवनस्पतिशरीरेऽपि घुणकीटकाः संमूच्छर्यन्ते, ते च तत्र संमूच्छन्तस्तच्छरीरमाहारयन्तीति ॥ साम्प्रतमप्कायं प्रतिपिपादयिषुस्तत्कारणमूतवात-प्रतिपादनपूर्वकं प्रतिपादयतीत्याह—

मू. (६९१) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता नानाविहजोणिया जाव कम्पनियाणेणं तत्थवुक्रमा नानाविहाणं तसथावराणां पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा तं सरीरगं वायसंसिद्धं वा वायसंगहियं वा वायपरिग्गहियं उड्ढवाएसु उड्ढमागी भवति अहेवाएसु अहेभागी भवति तिरियवाएसु तिरियभागी भवति, तंजहा –

ओसा हिमए महिया करए हरतणुए सुद्धोदए, ते जीवा तेसिं नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावर-जोणियाणं ओसाणं जाव सुद्धोदगाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा जाव कम्पनियाणेणं तत्थवुक्कमा तसथावरजोणिएसु उदएसु उदगत्ताए विउट्टंति, ते जीवा तेसिं तसथावरजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजोणियाणं उदगाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणियाणं जाव कम्पनियाणेणं तत्थवुक्कमा उदगजोणिएसु उदएसु उदगत्ताए विउहंति, ते जीवा तेसिं उदगजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरंजाव संतं, अवरेऽवि थणं तेसिंउदगजोणियाणं उदगाणं सरीरा नाणनवन्ना जावमक्खायं ।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणियाणं जाव कम्भनियाणेणं तत्थवुक्कमा उदगजोणिएसु उदएसु तसपाणत्ताए विउर्ट्टति, ते जीवा तैसिं उदगजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहार्रेति, ते जीवा आहार्रेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि यणं तेसिं उदगजोणियाणं तसपाणाणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं।

ष्ट्र. अथानन्तरेतद्वक्ष्यमाणं 'पुरा' पूर्वमाख्यातं, 'इह' अस्मिन् जगत्येके सत्त्वास्तथाविधक-मोंदयाद् नानाविधयोनिकाः सन्तो यावत्कर्मनिदानेन 'तत्र' तस्मिन्वातयोनिकेऽपूकाये 'व्युक्रम्य' आगत्य 'नानाविधानां' बहुप्रकाराणां 'त्रसानां' दर्दुरप्रभृतीनां 'स्थावराणां च' हरितलवणादीनां प्राणिनां सचित्ताचित्तभेदभिन्नेषु शरीरेषु तदप्कायशरीरं वातयोनिकत्वादपकायस्य वायुनोपादानकारणभूते सम्यक् 'संसिद्धं' निष्पादितं तथा वातेनैव सम्यग् गृहीतमभ्रकपट-लान्तर्निर्वृत्तं तथा वातेनान्योऽन्यानुगतत्वात्परिगतं तथोर्ध्वगतेषु वातेषूर्ध्वभागी भवत्यप्कायो, गगनगतवातवशाद्दिवि संमूर्च्छते जलं, तथाऽधस्ताद्गतेषु वातेषु तद्वशाद्भवत्यधोभागी अप्कायः, एवं तिर्यग्गतेषु वातेषु तिर्यगभागी भवत्यप्काया ।

इदमुर्क्तं भवति-वातयोनिकत्वादप्कायस्य यत्र यत्रासौ तथाविधपरिणामपरिणतो भवति तत्र तत्र तत्कार्यभूतं जलमपि संमूच्छते, तस्य चाभिधानपूर्वकं भेदं दर्शयितुमाह-तद्यया-'ओस'ति अवश्यायः 'हिमये'ति शिशिरादौ वातेरिता हिमकणा महिकाः-धूमिकाः करकाः-प्रतीताः 'हरितणुय'त्ति तृणाग्रव्यवस्थिता जलबिन्दवः शुद्धोदकं-प्रतीतमिति । 'इह' अस्मिश्रुदकप्रस्तावे एके सत्त्वास्तत्रोत्पद्यन्ते स्वकर्मवशगास्तत्रोत्पन्नास्ते जीवास्तेषां नानाविधानां त्रस्थावराणां स्वोत्पत्याधारभूतानां स्नेहमाहारयन्ति, तेजीवास्तच्छरीरमाहारयन्ति, अनाहारकान भवन्तीत्यर्थः, शेषं सुगमं यावदेतदाख्यातमिति ।

तदेवं वातयोनिकमप्कायं प्रदर्श्याधुनाप्कायसंभवमेवाप्कायं दर्शयितुमाह-अथापरमाख्यातं 'इह' अस्मिन् जगति उदकाधिकारे वा एके सतत्त्वास्तयाविधकर्भौदया- ढातवशोत्पन्नत्रसंस्थावरशरीराधारमुदकं योनि-उत्पत्तिस्थानं येषां ते तथा, तथोदकसंभवा यावत्कर्मनिदानेन तत्रोत्पित्सवस्त्रसंस्थावरयोनिकेषूदकेष्वपरोदकतया 'विवर्तन्ते' समुत्पद्यन्ते, ते चोदकजीवास्तेषां त्रसंस्थावरयोनिकानामुदकानां स्नेहमाहारयन्ति अन्यान्यपि पृथिव्यादिशरी-राण्याहारयन्ति, तच्च पृथिव्यादिशरीरमाहारितं सत् सारूप्यमानीयात्मसात्प्रकुर्वन्त्यपराण्यपि तत्र त्रसंस्यावरशरीराणि विवर्तन्ते, तेषां चोदकयोनिकानामुदकानां नानाविधानि शरीराणि विवर्तन्ते इत्येतदाख्यातम् ।

तदेवं त्रसंस्थावरशरीरसंभवमुदकं योनित्वेन प्रदर्श्याधुना निर्विशेषणमप्काय-संभवमेवाप्कायं दर्शयितुमाह-अथापरमेतदाख्यातं 'इह' अस्मिन् जगत्युदकाधिकारे वा एके सत्त्वाः स्वकृतकर्मोदयादुदकयोनिषूदकेषुपद्यन्ते, ते च तेषामुदकसंभवानामुदकजीवानामा-त्माधारभूतानां शरीरमाहारयन्ति, शेषं सुगमं यावदाख्यातमिति ।। साम्प्रतमुदकाधारान् परान् पूतरकादिकांस्त्रसान् दर्शयितुमाह-अथापरमेतदाख्यातमिहैकेसत्त्वा उदकेषु उदकयोनिषु चोदकेषु त्रसप्राणितया पूतरकादित्वेन 'विवर्तन्ते' समुत्यद्यन्ते, ते चोत्पद्यमानाः समुत्यन्नाश्च तेषाम् उदकयोनि-कानामुदकानां स्नेहमाहारयन्ति, शेषं सुगमं यावदाख्यातमिति ।

साम्प्रतं तेजःकायमुद्दिश्याह-

मू. (६९२) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता नानाविहजोणिया जाव कम्भनियाणेणं तत्थवुक्कमा नानाविहाणं तसयावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा अगनिकायत्ताए विउट्टंति, ते जीवा तेसिं नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहारोंति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिंतसथावरजोणियाणं अगणीणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं, सेसा तित्रि आलावगा जहा उदगाणं।

अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता नानाविहजोणियाणं जाव कम्भनियाणेणं तत्थ वुक्कमा नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अवित्तेसु वा वाउक्कायत्ताए विउडंति, जहा अगणीणं तहा भाणियव्वा, चत्तारि गमा ।

ष्ट्र. अथैतदपरमाख्यातं 'इह' अस्मिन् संसारे एके केचन'सत्त्वाः' प्राणिनस्तथाविधक-र्मोदयवर्त्तिनो नानाविधयोनयः प्राक् सन्तः पूर्वजन्मनि तथाविधं कर्मोपादाय तत्कर्मनिदानेन नानाविधानां त्रसस्यावराणां प्राणिनां शरीरेषु सचित्तेष्वचितेषु चाग्नित्वेन 'विवर्तन्ते' प्रादुर्भवन्ति, तथाहि –

पञ्चेन्द्रियतिरश्चां दन्तिमहिषादीनां परस्परं युद्धावसरे विषाणसंघर्षे सति अग्निरुत्तिष्ठते, एवमचितेष्वपि तदस्थिसंघर्षादग्नेरुत्यानं, तथा द्वीन्द्रियादिशरीरेष्वपि यथासंभवमायोजनीयं, तथा स्थावरेष्वपि वनस्पत्युपलादिषु सचित्ताचित्तेष्वग्निजीवाः समुत्पद्यन्ते, ते चाग्निजीवा-स्तत्रोत्पन्नास्तेषां नानाविधानां त्रसस्थावराणां स्नेहमाहारयन्ति, शेषं सुगमं यावद्भवन्तीत्येवमा-ख्यातम् । अपरे त्रयोऽप्यालापकाः प्राग्वद् द्रष्टव्या इति ।

साम्प्रतं वायुकायमुद्दिश्याह-'अहावर' मित्यादि, अथापरमेतदाख्यातमित्याद्यग्निकायगमेन व्याख्येयम् ॥ साम्प्रतमशेषजीवाधारं पृथिवीकायमधिकृत्याह–

मू. (६९३) अहावरं पुरक्खायं इहेगतिया सत्ता नानाविहजोणिया जाव कम्मनियाणेणं

तत्थवुक्रमा नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अचित्ते सु वा पुढवित्ताए सकरत्ताए वालुयत्ताए इमाओ गाहाओ अनुगंतव्याओ ।

| मू (६९४)  | पुढवी य सक रा वालुया य उवले सिला य लोणूसे ।   |
|-----------|-----------------------------------------------|
| .,        | अय तउय तंब सींसग रुप्प सुवण्णे य वइरे य ।।    |
| मू. (६९५) | हरियाले हिंगलुए मनोसिला सासगंजणपवाले ।        |
|           | अव्यपडलब्मवालुय बायरकाए मणिविहाणा ।।          |
| मू. (६९६) | गोमेज़ए य रुयए अंके फलिहे य लोहियक्खे य ।     |
|           | मरगयमसारगल्ले भुयमोयग इंदनीले य ।।            |
| मू. (६९७) | घंदण गेरुव हंसगब्म पुलए सोगंधिए य बोद्धव्वे । |
|           | चंदप्पभवेरुलिए जलकंते सूरकंते य ।।            |

मू. (६९८) एयाओ एएसु भाणियव्याओ गाहाओ जाव सूरकंतत्ताए विउडंति, ते जीवा तेसिं नानाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजोणियाणं पुढवीणं जाव सूरकंताणं सरीरा नानावण्णा जावमक्खायं, सेसा तिन्नि आलावगा जहा उदगाणं।

**वृ.** अथापरमेतत्पूर्वमाख्यातं इहैके सत्त्वाः पूर्वं नानाविधयोनिकाः स्वकृतकर्मवशा नानाविधत्रसस्थावराणां शरीरेषु सचित्तेषु अचित्तेषु वा पृथिवीत्वेनोत्पद्यन्ते, तद्यथा-सर्पशिरःसु मणयः करिदन्तेषु मौक्तिकानि विकलेन्द्रियेष्वपि शुक्त्यादिषु मौक्तिकानि व्यावरेष्वपि वेण्वादिषु तान्येवेति, एवमचित्तेषूषरादिषु लवणभावेनोत्पद्यन्ते ।

तदेवं पृथिवीकायिका नानाविधासु पृथिवीषु शर्करावालुकोपलशिलालवणादिभावेन तथा गोमेदकादिरत्नभावेन च बादरमणिविधानतया समुत्पद्यन्ते ।

शेषं सुगमं यावच्चात्वारोऽप्यालापका उदकगमेन नेतव्या इति ।

साम्प्रतं सर्वोपसंहारद्वारेण सर्वजीवान् सामान्यतो बिभणिषुराह-

मू. (६९९) अहावरं पुरक्खायं सब्वे पाणा सव्वे भूता सब्वे जीवा सब्वे सत्ता नानाविइजोणिया नानाविहसंभवा नानाविहवुक्कमा सरीरजोणिया सरीरसंभवा सरीरवुक्कमा सरीराहारा कम्मोवगा कम्मनियाणा कम्मगतीया कम्मठिइया कम्मणा चेव विष्परियासमुर्वेति।। से एवमायाणह से एवमायाणित्ता आहारगुत्ते सहिए समिए सया जए – त्तिबेमि।।

ष्ट्र. अथापरमेतदाख्यातं, तद्यथा-सर्वे 'प्राणाः' प्राणिनोऽत्र च प्राणिभूतजीवसत्त्वशब्दाः पर्यायत्वेन द्रष्टव्याः, कथश्चिद्भेदं वाऽऽश्रित्य व्याख्येयाः, ते च नानाविधयोनिका नानविधासु योनिषूत्पद्यन्ते, नारकतिर्यङ्नरामराणां परस्परगमनसंभवात्, ते च यत्र यत्रोत्पद्यन्ते तत्तच्छरी-राण्याहारयन्ति, तदाहारवन्तश्च तत्रागुप्तास्तदद्वारयाततत्कर्मवशगा नारकतिर्यङनरामरगतिषु जघन्यमध्यमोत्कृष्टिस्थितयो भवन्ति, अनेनेदमुक्तं भवति-यो यार्धगिह भवे स तार्धगेवामुत्रापि भवतीत्येतन्निरस्तं भवति, अपितु कर्मोपगाः कर्मनिदानाः कर्मायत्तगतयो भवन्ति, तथा तेनैव कर्मणा सुखलिप्सवोऽपि तद्विपर्यासं-दुःखमुपगच्छतीति ॥

साम्प्रतमध्ययनार्थमुपसंजिघृक्षुराह-यदेतन्मयाऽऽदितः प्रभृत्युक्तं, तद्यथा-यो यत्रोत्पद्यते

सतच्छरीराहारको भवति आहारागुप्तश्च कर्मादत्ते कर्मणा च नानाविधासु योनिषु अरहट्टघटीन्यायेन पौनःपुन्येन पर्यटतीत्येवमाजानीत यूयं, एतद्विपर्यासे दुःखमुपगच्छन्तीति । एतत्परिज्ञाय च सदसद्विवेक्याहारगुप्तः पञ्चमिः समितिभिः- समितो यदिवा सम्यग्ज्ञानादिके मार्गे इतोगतः समितः तथा सह हितेन वर्तते सहितः सन् सदा-सर्वकालं यावदुच्छ्वासं तावद्यतेत-सत्संयमानुष्ठाने प्रयत्नवान् भवेदिति । इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीतिपूर्ववत् । गतोऽनुगमः । साम्प्रतं नयाः, ते च प्राग्वदु द्रष्टव्यः ।

अध्ययनं-३ समाप्तम्

## मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता द्वीतीय श्रुतस्कन्धस्य तृतीयअध्ययनटीका परिसमाप्ता।

( अध्ययनं-४- ''प्रत्याख्यान क्रिया'' )

**ष्टृ.** तृतीयाध्ययनानन्तरं चतुर्थमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तराध्ययने आहारागुप्तस्य कर्मबन्धोऽभिहितोऽतोऽत्र तत्अत्याख्यानं प्रतिपाद्यते, यदिवोत्तरगुणसंपादनार्थं शुद्धेतराहारविवेकार्थमाहरपरिज्ञोक्ता, सा चोत्तरगुणरूपा प्रत्याख्यानक्रियासमन्वितस्य भवतीत्यत आहारपरिज्ञानन्तरं प्रत्याख्यानक्रियाध्ययनमारभ्यत इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययन-स्योक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति, तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयम्, तद्यया-इह कर्मोपादान भूतस्याशुभस्य प्रत्याख्यानं प्रतिपाद्यति इति ।

साम्प्रतं निक्षेपः, तत्राप्योधनिष्पन्नेऽध्ययनं नामनिष्पन्ने प्रत्याख्यानक्रियेति द्विपदं नाम, तत्र प्रत्याख्यानपदनिक्षेपार्थं

निर्युक्तिकृदाह-

नि. [९७९] नामंठवणादविए अइच्छ पडिसेहए य भावे य। एसो पच्चक्खाणस्स छव्विहो होइ निक्खेवो॥

ष्ट्र, नामस्थापनाद्रव्यादित्साप्रतिषेधभावरूपः प्रत्याख्यानस्यायं षोढा निक्षेपः, तत्रापि नाम-स्थापने सुगमे, द्रव्यप्रत्याख्यानं तु द्रव्यस्य द्रव्येण द्रव्याद् द्रव्ये द्रव्यभूतस्य वा प्रत्याख्यानं द्रव्यप्रत्याख्यानं, तत्र सचित्ताचित्तमिश्रभेदस्य द्रव्यस्य प्रत्याख्यानं द्रव्यप्रत्याख्यानं, द्रव्यनिमित्तं वा प्रत्याख्यानं यथा धम्मिल्लस्य, एवमपराण्यपि कारकाणि स्वधिया योजनीयानि, तथा दातुमिच्छा दित्सा न दित्सा अदित्सा तया प्रत्याख्या- नमदित्साप्रत्याख्यानं- सत्यपि देये सति च संप्रदानकारके केवलं दातुर्दातुमिच्छा नास्तीत्यतोऽ- दित्साप्रत्याख्यानं, तथा प्रतिषेधप्रत्याख्यानमिदं ।

तद्यथा-विवक्षितद्रव्याभावाद्विशिष्टसंप्रदानकारकाभावाद्वा सत्यामपि दित्सायां यः प्रतिषेधस्तस्रतिषेधप्रत्याख्यानं, भावप्रत्याख्यानं तुद्विधा-अन्तःकरणशुद्धस्य साधोः श्रावकस्य वा मूलगुणप्रत्याख्यानमुत्तरगुणप्रत्याख्यानं चेति, चशब्दादेतद् द्विविधमपि नोआगमतो भावप्रत्याख्यानं द्रष्टव्यं, नान्यदिति। साम्प्रतंक्रियापदं निक्षेप्तव्यं तद्य क्रियास्थानाध्ययने निक्षिप्तमिति न पुनर्निक्षिप्यते। इह पुनर्भावप्रत्याख्यानैनाधिकार इति दर्शयितुमाह –

नि. [१८०] मूलगुणेसु य पगयं पद्यक्खाणे इहं अधीगारो । होज्ञ हु तप्पछड्या अप्पघक्खाणकिरिया उ ॥ ष्ट्र. मूलगुणाः-प्राणातिपातविरमणादयस्तेषुप्रकृतम्-अधिकारः प्राणातिपातादेः प्रत्याख्यानं कर्तव्यमितियावत् 'इह' प्रत्याख्यानक्रियाध्ययनेऽर्थाधिकारो, यदि मूलगुणप्रत्याख्यानं न क्रियते ततोऽपायं दर्शयितुमाह-प्रत्याख्यानक्रियाध्ययनेऽर्याधिकारो, यदि मूलगुणप्रत्याख्यानं न क्रियते ततोऽपायं दर्शयितुमाह-प्रत्याख्यानाभावेऽनियतत्वाद्यक्तिञ्चनकारितया तळत्ययिका-तत्रिमित्ता भवेद्-उत्पद्येत अप्रत्याख्यानक्रिया-सावद्यानुष्ठानक्रिया तळत्ययिकश्च कर्मबन्धः तत्रिमित्तश्च संसार इत्यतः प्रत्याख्यानक्रिया मुमुक्षुणा विधेयेति। गतोनामनिष्पन्नोनिक्षेपः, अधुना सूत्रानुगमेऽ-स्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तद्येदम्–

मू. (७००) सुर्य मे आउसंतेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु प्रचक्खाणकिरियाणा-मज्झयणे, तस्स णं अयमड्डे पन्नत्ते-आया अपच्चक्खाणी यावि भवति आया अकिरियाकुसले यावि भवति आया मिच्छासंठिए यावि भवति आया एगंतदंडे यावि भवति आया एगंतबाले यावि भवति आया एगंतसुत्ते यावि भवति आया अवियारमणवयणकायवक्के यावि भवति आया अपडिहयअपच्चक्खायपावकम्मे यावि भवति, एस खलु भगवता अक्खाए असंजते अविरते अप्पडिहयपच्चक्खायपावकम्मे सकिरिए असंवुडे एगंतदंडे एगंतबाले एगंतसुत्ते, से बाले अवियारमणवयणकायवक्के सुविणमवि न पस्सति, पावे य स कम्मे कज्जइ ।

**ष्ट्र.** अस्य चानन्तरपरम्परस्त्रैः सह संबन्धो वक्तव्यः, स चायम्-इहानन्तराध्ययनपरि-समाप्ताविदं सूत्रम्- 'आहारगुप्तः समितः सहितः सदा यतेते'ति एतन्मया श्रुतमायुष्मता भगवतेद-माख्यातम्, एवमनया दिशा परम्परस्त्रैरपि संबन्धोऽभ्युद्धः, 'इह' अस्मिन् प्रवचने सूत्रकृताङ्गेवा 'स्वल्वि'ति वाक्यालङ्कारे प्रत्याख्यानक्रियानामाध्ययनं तस्यायमर्था-वक्ष्यमाणलक्षणः, अततीत्यात्मा जीवः प्राणी, स चानादिमिध्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगानुगततया स्वभावत एवाप्रत्याख्यान्यपि भवति, अपिशब्दात्स एव कुतश्चिन्निमित्तात्प्रत्याख्यान्यपि, तत्रात्मग्रहणमपरदर्शनव्युदासार्थं, तथाहि-साङ्क्वयानामप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभाव आत्मा, स च तृणकुब्जी-करणेऽप्यसमर्थतया-ऽकिश्चित्करत्वान्न प्रत्याख्यानक्रियायां भवितुमर्हति, बौद्धानामप्यात्म- नोऽभावात् ज्ञानस्य च क्षणिकतया स्थितेरभावात् कृतः प्रत्याख्यानक्रियेति, एवमन्यन्नापि प्रत्याख्यानक्रियाया अभावो वाच्यः, तथा सदनुष्ठानं क्रिया तस्यां कुशलः क्रियाकुशलस्त- स्वतिषेधादक्रियाकुशलोऽप्यात्मा भवति, तथाऽऽत्मा मिध्यात्वोदयसंस्थितोऽपि भवति, तथैकान्तेनापरान् –

प्राणिनो दण्डयतीति दंडस्तदेवंभूतश्चात्मा भवति, तथाऽसारतापादनाद्रागद्वेषाकुलित-त्वाद्धालवद्धाल आत्मा भवति, तथा सुप्तवत्सुप्तः, यथा हिद्रव्यसुप्तः शब्दादीन् विषयान् न जानाति हिताहितप्राप्तिपरिहारविकलश्च तथा भावसुप्तोऽप्यात्मैवंभूत एव भवतीति, एवमविचारणीयानि-अशोभनतयाऽनिरूपणीयान्यपर्यालोचनीयानि मनोवाक्कायवाक्यानि यस्य स तथा, तत्र मनः-अन्तःकरणं वाग्-वाणी कायो-देहः अर्थप्रतिपादकं पदसमूहात्मकं वाक्यमेकतिङ सुबन्तं वा, तत्र वाग्ग्रहणेनैव वाक्यस्य गतार्थत्वाद्यतुनर्वाक्यग्रहणं करोति तदेवं ज्ञातयति-इह वागव्यापारस्य प्रचुरतया प्राधान्यं, प्रायशस्तत्यवृत्तयैव प्रतिषेधविधानयोरन्येषां प्रवर्त्तानं भवति, तदेवमप्रत्याख्यानाक्रियः सन् आत्माऽविचारितमनोवाक्कायवाक्यश्वपि भवतीति, तथा प्रतिहतं-प्रतिस्खलितं प्रत्यारुपातं निराकृतं विरतिप्रतिपत्या पापकर्म-असदनुष्ठानं येन स प्रतिहतप्रत्या ख्यातपापकर्मो तस्रतिषेधादसदनुष्ठानपरश्चात्मा भवतीति। तदेवमेष-पूर्वोक्तोऽसंयतोऽविरतोऽप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा सक्रियः ससावद्या-मुष्ठानः, तथाभूतश्चासंवृतो मनोवाक्वायैरगुप्तोऽगुप्तत्वाद्यासनः परेषां च दण्डहेतुत्वाद्दण्डः, तदेवंभूतश्च सन् एकान्तेन बालवदालः सुप्तवदेकान्तेन सुप्तः, तदेवंभूतश्च बालसुप्तत्याऽविचाराणि-अविचारितरमणीयानि परमार्थविचारणया युक्त्या वा विधटमानानि मनोवाक्वायवाक्यानि यस्य स तथा, यदिवा परसम्बन्ध्यविचारितमनोवाक्वायवाक्यः सन् क्रियासु प्रवर्त्तते, तदेवंभूतो निर्विवेकतया पटुविज्ञानरहितः स्वप्नमपि न पश्यति, तस्य चाव्यक्तविज्ञानस्य स्वप्नमप्यपश्यतः पापं कर्म बध्यते, तेनैवंभूतेनाव्यक्तविज्ञानेनापि पापं कर्म क्रियत इति भावः ॥ तत्र चैवं व्यवस्थिते चोदकः प्रज्ञापकमेवमवादीत्-अत्र आचार्याभिप्रायं चोदकोऽनूद्य प्रतिषेधयति-

मू. (७०९) तत्य चोयए पन्नवगं एवं वयासि-असंतर्एणं मणेणं पावएणं असंतियाए वतीए पावियाए असंतएणं काएणं पावएनं अहनंतस्स अमणक्खस्स अवियारमणवयकायवक्कस्स सुविणमवि अपस्सओ पावकम्मे नो कज़इ, कस्स णं तं हेउं ?

चोयए एवं बवीति-अन्नयरेणं मणेणं पावएणं मणवत्तिए पावे कम्मे कज्ञइ, अन्नयरीए वतिए पावियाए वतिवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, अन्नयरेणं काएणं पावएणं कायवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, हणंतस्स समणक्खस्स सवियारमणवयकायवक्कस्स सुविणमवि पासओ एवगुणजातीयस्स पावे कम्मे कज्जइ । पुनरवि चोयए एवं बवीति ।

तत्य णं जे ते एवमाहंसु-असंतएणं मणेणं पावएणं असंतीयाए वत्तिए पावियाए असंतएणं काएणं पावएणं अहनंतस्स अमणक्खस्स अवियारमणवयणकायवक्कस्स सुविणमवि अपस्सओ पावे कम्मे कज्जइ, तत्य णं जे ते एवमाहंसु मिच्छा ते एवमाहंसु ।। तत्य पन्नवए चोयगं एवं वयासी-तं सम्मंजं मए पुव्वं वुत्तं, असंतएणं मणेणं पावएणं असंतियाए वतिए पावियाए असंतएणं काएणं पावएणं अहनंतस्स अमणक्खस्स अवियारमणवयणकायवक्कस्स सुविणमवि अपस्सओ पावे कम्मे कज्जति, तं सम्मं, कस्स णं तं हेउं ?

आचार्य आह-तत्थ खलु भगवया छजीवनिकायहेऊ पन्नत्ता, तंजहा-पुढविकाइया जाव तसकाइया, इद्येएहिं छहिं जीवनिकाएहिं आया अप्पडिहयपद्यक्खायपावकम्मे निद्यं पसढविउवातचित्तदंडे, तंजहा-पाणातिवाए जाव परिग्गहे कोहे जाव मिच्छादंसण सन्ने।

आचार्य आह-तत्य खलुभगवया वहए दिष्ठंते पन्नत्ते, से जहानाए वहए सिया गाहावइस्स वा गाहावइपुत्तस्स वा रन्नो वा रायपुरिसस्स वा खणं निद्दाय पविसिस्सामि खणं लखूणं वहिस्सामि पहारेमाणे से किंनु हु नाम से वहए तस्स गाहावइस्स वा गाहावइपुत्तस्स वा रन्नो वा रायपुरिसस्स वा खणं निद्दाय पविसिस्सामि खणं लखूणं वहिस्सामि पहारेमाणे दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिते निश्चं पसढविउवायचित्तदंडे भवति ? एवं वियागरेमाणे समियाए वियागरे चोयए-हंता भवति ।

आचार्य आह-जहा से वहए तस्स गाहावइस्स वा तस्स गाहावइपुत्तस्स वा रन्नो वा रायपुरिसस्स वा खणं निद्दाय पविसिस्सामि खणं लद्धूणं वहिस्सामित्ति पहारेमाणे दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिते निश्चं पसढविउचायचित्तदंडे, एवमेव बालेवि सम्बेसिं पाणाणं जाव सब्वेसिं सत्ताणं दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभए मिच्छासंठिते निश्चं पसढविउवायचित्तदंडे, तं०-पाणातिवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले, एवं खलु भगवया अक्खाए असंजए अविरए अप्पडिहयपच्चक्खायपावकम्पे सकिरिए असंवुडे एगंतदंडे एगंतबाले एगंतसुत्ते यावि भवइ, से बाले अवियारमणवयणकायवक्के सुविणमवि न परसइ पावे य से कम्पे कज्जइ।

जहा से वहए तस्स वा गाहावइस्स जाव तस्स वा रायपुरिसस्स पत्तेयं पत्तेयं चित्तसमादाए दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिते निद्यं पसढविउवायचित्तदंडे भवइ, एवमेव बाले सव्वेसिं पाणाणं जाव सव्वेसिं सत्ताणं पत्तेयं पत्तेयं चित्तसमादाए दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूते मिच्छासंठिते निद्यं पसढविउवायचित्तदंडे भवइ।

ष्ट्र. 'असंतएण'मित्यादि, अविद्यमानेन-असता मनसाऽप्रवृत्तेनाशोभनेन तथा वाचा कायेन च पापेनासता तथा सत्त्वानघ्नतः तथाऽमनस्कस्याविचारमनोवाक्कायवाक्यस्य स्वप्नमप्यपश्यतः स्वप्नान्तिकं च कर्म नोपचयं यातीत्येवमव्यक्तविज्ञानस्य पापं कर्म न बध्यते, एवंभूतविज्ञानेन पापं कर्म न क्रियत इतियावत् । 'कस्य हेतोः' केन हेतुना केन कारणेन तत्पापं कर्म बध्यते ?, नात्र कश्चिदव्यक्तविज्ञानत्वात्पापकर्मबन्धहेतुरिति भावः । तदेवं चोदक एव स्वाभिप्रायेण पापकर्मबन्धहेतुमाह-'अन्नयरेण'मित्यादि, कर्माश्ववद्वारभूत्तैर्मनोवाक्कायकर्मभिःकर्म बध्यत इति दर्शयति-अन्यतरेण क्लिप्टेन प्राणातिपातादिप्रवृत्त्या मनसावाचाकायेन च तत्प्रत्ययिकं कर्म बध्यत इति, इदमेव स्पष्टतरमाह-छत्तस्सत्त्वान्समनस्कस्य सविचारमनोवाक्कायवाक्यस्य स्वप्नमपिपश्यतः प्रस्पष्टविज्ञानस्येतद्गुणजातीयस्य पाप कर्म बध्यते, न पुनरेकेन्द्रियविकलेन्द्रियादेः पापकर्मसंभव इति, तेषां घातकस्य मनोवाक्कायव्यापारस्याभावात्, अयैद्वयापारमन्तरेणापि कर्मबन्ध इष्यते, एवं च सति मुक्तानामपि कर्मबन्धः स्यात्, न चैतदिष्यते, तस्मान्नैवमस्वप्नान्तिकमविज्ञोपचितं च कर्म बध्यत इति, तत्र यदेवंभूतैरेव मनोवाक्कायव्यापारैः कर्मबनघोऽभ्युपगम्यते

तदेवं व्यवस्थिते सति ये ते एवमुक्तवन्तः-तद्यधा-अविधमानैरेवाशुभैयोंगैः पापं कर्म क्रियते, मिथ्या त एवमुक्तवन्त इतिस्थितम् ॥ तदेवं चोदकेनाचार्यपक्षंदूषयित्वा स्वपक्षे व्यवस्थापिते क्रियते, मिथ्या त एवमुक्तवन्त इतिस्थितम् ॥ तदेवं चोदकेनाचार्यपक्षंदूषयित्वा स्वपक्षे व्यवस्थापिते सत्पाचार्य आह-तत्राचार्यः स्वमतमनूद्य तत्सोपपत्तिकं साधयितुमाह-'तं सम्म'मित्यादि, यदेतन्मयोक्तं प्राग् यथाऽस्पष्टाव्यक्तयोगानामपिकर्म बध्यते तत्सम्यक्-शोभनं युक्तिसंगतमिति, एवमुक्ते पर आह- 'कस्य हेतोः' केन कारणेन तत्सम्यगिति चेदाह-'तत्य खलु' इत्यादि, तत्रेति वाक्योपन्यासार्थं खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे भगवता वीरवर्द्धमानस्वामिना षड् जीवनिकायाः कर्मबन्धहेतुत्वेनोपन्यस्ताः, तद्यथा-पृथिवीकायिका इत्यादि यावत्रसकायिका इति ।

कथमेते षऽ्जीवनिकायाः कर्मबन्धस्य कारणमित्याह-'इद्येएहि'मित्यादि, इत्येतेषु पृथिव्यादिषु षडजीवनिकायेषु प्रतिहत्तं विन्धितं प्रत्याख्यातं-निर्यामेतं पापं कर्म येन स तथा, पुनर्नग्समासेनाप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा य आत्मा-जन्तुस्तथा तद्भावत्वादेव नित्यं-सर्वकालं प्रकर्षेण शठः प्रशठस्तथा व्यतिपाते-प्राणव्यपरोपणे चित्तं यस्य स व्यतिपातचित्तः स्वपरदण्ड-हेतुत्वाद्दण्डः प्रशठश्चासौव्यतिपातचित्तदण्डश्चेति कर्मधारय इति, एतदेव प्रत्येकं दर्शयितुमाह-'तंजहे' त्यादि, तद्यथा प्राणतिपाते विधेये प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डः, एवं मृषावादादत्तादानमैथुन-परिग्रहेष्वपि वाच्यं, यावन्मिथ्यादर्शनशल्यमिति । तेषामिहैकेन्द्रियविकलेन्द्रियादीनाम निवृत्त- त्वान्मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगानुगतत्वं द्रष्टव्यं, तद्भावाद्य तेकथं प्राणातिपातादिदोषवन्तो न भव्रन्ति, प्राणातिपातादिदोषवत्तया चाव्यक्तविज्ञाना अपि सन्तोऽस्वप्नाद्यवस्थायामपि ते कर्मबन्धका एव।तदेवं व्यवस्थिते यद्यागुक्तं परेण यथा-नाव्यक्तविज्ञानानामघ्नताममनस्कानां कर्मबन्ध इत्येतत् प्लवते।।

साम्प्रतमाचार्यः स्वपक्षसिद्धये ६ष्टान्तमाह-'तत्य खलु भगवया' तत्रेति वाक्योपन्या-सार्थमाह, खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे, भगवता-ऐश्वर्यादिगुणोपेतेन चतुस्त्रिंशदतिशयस- मन्वितेन तीर्थकृता वधकदृष्टान्तः 'प्रज्ञप्तः' प्ररूपितः, तद्यथा नाम वधकः कश्चित्स्यादिति, कुतश्चित्रिमि-तात्कुपितः सन् कस्यचिद्धधपरिणतः कश्चित्पुरुषो भवति, यस्यासौ वधकरतं विशेषेण दर्शयितुमाह-'गाहावइस्स वे'त्यादि, गृहस्य पतिर्गृहपतिस्तत्पुत्रो वा, अनेन सामान्यतः प्राकृत्तपुरुषोऽभिहितः, तस्योपरि कुतश्चित्रिमित्ताद्वधकः कश्चित्संवृत्तः, स च वधपरिणाम- परिणतोऽपि कर्सिमश्चित्क्षणे पापकारिणमेनं धातयिष्यामीति ।

तथा राज्ञस्तत्पुत्रस्य वोपरि कुपित एतत्कुर्यादित्याह-'खणं निद्दाय' इत्यादि, क्षणम्-अवसरं 'निद्दाय'त्ति प्राप्य लब्ध्व वध्यस्य पुरे गृहे वा प्रवेक्ष्यामीत्येतदध्यवसायी भवति, तथा क्षणम्-अवसरं छिद्रादिकं वध्यस्य लब्ध्वा तदुत्तरकालं तं वध्यं हनिष्यामीत्येवं संप्रधारयति, एतदुक्तं भवति-गृहपतेः सामान्यपुरुषस्य राज्ञो वा विशिध्तमस्य कस्यचिद्वधपरिणतोऽप्यात्मनोऽवसरं लब्ध्वापरकार्यक्षणे सति तथावध्यस्य च छिद्रमपेक्षमाणस्तदवसरापेक्षी कञ्चिकालमुदास्ते, स च तत्रौदासीन्यं कुर्वाणोऽपरकार्यं प्रति व्यग्रचेताः संस्तस्मिन्नवसरे वधं प्रत्यस्पष्टविज्ञानो भवति ।

स चैवंभूतोऽपि यथा तं वध्यं प्रति नित्यमेव प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डो भवति, एवमविद्यमानैरपि प्रव्यक्तैरशुभैर्योगैरेकेन्द्रियविकलेन्द्रियादयोऽस्पष्टविज्ञाना अपि मिथ्या-लाविरतिप्रमादकषाययोगानुगतत्वाद्याणातिपातादिदोषवन्तो भवन्तीति, नचतेऽवसरमपेक्षमाणा उदासीना अप्यवैरिण इति, एवमस्पष्टविज्ञाना अप्यवैरिणो न भवन्तीति, अत्र च वध्यवधकयोः क्षणापेक्षया चत्वारो भङ्गाः, तद्यथा वध्यस्थानवसरो १ वधकस्य च २ उभयोर्वाऽनवसरो द्वयोरप्यवसर इति ४। नागार्जुनीयास्तु पठन्ति-'अप्पण्णो' अक्खणयाए तस्स वा पुरिसस्स छिद्दं अलभमाणे नो बहेइ, तं जया मे खणो भविस्सइ तस्स पुरिसस्स छिद्दं लभिस्सामि तया मे स पुरिसे अवस्सं बहेयव्वे भविस्सइ, एवं मनो पहारेमाणे'त्ति सूत्रं, निगदसिद्धम्।

साम्प्रतमाचार्य एव स्वाभिप्रेतमर्थं परप्रश्नपूर्वकमाविर्भावयन्नाह'से किं नु हु'इत्यादि, आचार्य स्वतो हि निर्णीतार्थोऽसूयया परं पृच्छति-किमिति परप्रश्ने, नुरिति वितर्के हुशब्दो वाक्यालङ्कारे, किमसी वधकपुरुषोऽवसरापेक्षी 'छिद्रम्' अवसरं 'प्रधारयन्' पर्यालोचयन्नहर्निशं सुप्तो जाग्रदवस्यो वा 'तस्य' गृहपते राज्ञो वा वध्यस्यामित्रभूतो मिध्यासंस्थितो नित्यं प्रशठव्य-तिपातचित्तदण्डो भवत्याहोस्वन्नेति ?, एवं पृष्टः परः समतया माध्यस्थ्यमवलम्बमानो यथाव-स्थितमेव व्यागृणीयात्, तद्यथा-हन्ताचार्य ! भवत्यसावमित्रभूत इतीत्यादि । तदेवं ध्र्षान्तं प्रदर्श्य दार्षन्तिकं दर्शयितुमाह-यथाऽसी वधक इत्यादिना ध्र्ष्टान्तमनूद्य दार्षन्तिकमर्थं दर्शयितुमाह-'एवमेवे'त्यादि, एवमेवेति यथासौ वधकोऽवसरापेक्षितया वध्यस्य व्यापत्तिम-

कुर्वाणोऽप्यमित्रभूतो भवत्येवमेवासावपि वालवद्धालोऽपसरापाकराया पव्यस्य प्यापाराम-कुर्वाणोऽप्यमित्रभूतो भवत्येवमेवासावपि वालवद्धालोऽस्पष्टविज्ञानो भवत्येव, निवृत्तेरभावा- द्योग्यतया सर्वेषां प्राणिना व्यापादको भवति यावन्मिथ्यादर्शनशल्योपेतो भवति, इदमुक्तं भवति-यद्यप्पुत्थानादिकं विनयं कुतश्चित्रिमित्तादसौ विधत्ते तथाऽप्पुदायिनृपव्यापादकवदन्तर्दु र एवेति, नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डश्च यथा परशुरामः कृतवीर्यं व्यापाद्यापि तदुत्तरकालं सप्तवारं निःक्षत्रां पृथिवीं चकार, आह हि --

॥ १॥ "अपकारसमेन कर्मणा न नरस्तुष्टिमुपैति शक्तिमान् । अधिकां कुरुतेऽरियातनां द्विषतां मूलमसेषमुद्धरेत् ॥

इत्येवमसावमित्रभूतो मिथ्याविनीतश्च भवतीति । साम्प्रतमुपसंहरन् प्राक् प्रतिपादित-मर्थमनुवदन्नाह-'एवं खलुं भगवया'इत्यादि, यथाऽसौ वधकः स्वपरावसरापेक्षी सन्न तावद् धातयत्यथ चानिवृत्तत्वाद्दोषदुष्ट एव, एवमसावप्येकेन्द्रियादिकोऽस्पष्टविज्ञानोऽपि तथाभूत एवाविरताप्रतिहतप्रत्याख्यातासक्रियादिदोषदुष्ट इति, शेषं सुगमं यावत्पापं कर्म क्रियत इति ॥ तदेवं ध्ष्टान्तदार्ष्टन्तिकप्रदर्शनेन पूर्वप्रतिपादितार्थस्य निगमनं कृत्वाऽधुना सर्वेषामेव प्रत्येकं प्राणिनां दुष्ट आत्मा भवति इत्येतव्यतिपादयितुकाम आह-यथाऽसौ वधकः परात्मनोरवसरापेक्षी तस्य गृहपतेस्तत्पुत्रस्य वाऽभ्यर्हितस्य वा राजादेस्तत्पुत्रस्य वैकमेकं-पृथवरु पृथक् सर्वेष्वपि वध्येषु धातकचित्तं समादाय प्राप्तावसरोऽहमेनं वैरिणं मदाधिविधायिनं घातयिष्यामीत्येवं प्रतिज्ञाय दिवा वा रात्रौ वा सुप्तो वा जाग्रद्वा सर्वास्ववस्थासु सर्वेषामेव वध्यानां प्रत्येकममित्रभूतोऽव-सरापेक्षितयाऽघ्नन्नपि मिथ्यासंस्थितोनित्यंप्रशठव्यतिपातचित्तदण्डो भवति, एवं रागद्वेषाकुलितो बालयद्वालो ज्ञानावृत एकेन्द्रियादिरपि सर्वेषामेव प्राणिनां विरतेरभावात्तद्वोग्यतया प्रत्येकं वध्ये, धातकचित्तं समादाय नित्तं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डो भवति, इदमुक्तं भवति ।

यथाऽसौ तस्माद्गृहपतिराजादिघातादनुपशान्तवैरः कालावसरापेक्षितया वधमकु-र्वाणोऽप्यविरतिसद्भावाद्वैरान्न निवर्त्तते तखत्ययिकेन च कर्मणा बध्यते एवं तेऽपि एकेन्द्रिय-विकलेन्द्रियादयस्तव्यत्ययिकेन कर्मणा बध्यन्ते, एवं मृषावादादत्तादानमैथुनपरिग्रहेष्वपि प्रति-हाहेतध्धान्तोपनयनिगमनार्थविधानेन पश्चावयवत्वं वाच्यमिति, इहैवं पश्चावयवस्य वाक्यस्य सूत्राणां विभागो द्रष्टव्यः, तद्यथा-'आया अपश्चक्खाणी यावि भवतीत्यत आरभ्य यावत्पावे य से कभ्मे कज्रइ'त्तिइतीयं प्रतिज्ञा, तत्र परः प्रतिज्ञामात्रेणोक्तमनुक्तसममितिकृत्वा चोदयति, तद्यथा-'तत्य चोयए पन्नवगं एवं वयासीत्यत आरभ्य यावन्ने ते एवमाहंसु मिच्छं ते एवमाहंसु'त्ति

तत्र प्रज्ञापकश्चोदकं प्रत्येवं वदेत्, तद्यथा-यन्मया पूर्वं प्रतिज्ञातं तत्सम्यक्, कस्य हेतोः केन हेतुनेति चेत्, तत्र हेतुमाह-'तत्य खलु भगवया छ जीवनिकाया हेऊ पन्नत्ता इत्यत आरभ्य यावत् मिच्छादंसणसक्षे'इत्ययं हेतुः, तदस्य हेतोरनैकान्तिकत्वव्युदासार्थं स्वपक्षे सिद्धिं दर्शयितुं देशन्तमाह, तद्यथा-'तत्य खलु भगवया वहए दिट्टंते पन्नत्ते इत्यत आरभ्य यावत् खणं लद्धणं वहिस्सामीति पहारेमाणे'त्ति, तदेवं ध्वान्तं प्रदर्श्य तत्र चहेतोः सत्तां स्वाभिप्रेतां परेण भाणयितुमाह-'से किं नु हु नाम से वहए इत्यादेरारभ्य यावद्धन्ता भवति' तदेवं हेतोर्ध्वान्ते सत्त्वं प्रसाध्य हेतोः पक्षधर्मत्वं दर्शयितुमुपनयार्थं द्व्यान्द्यर्मिणि हेतोः सत्तां परेणाभ्युपगतामनुवदति-'जहा से वहए इत्यत आरभ्य यावन्निद्यं पसढविउवायचित्तदंडे'त्ति, साम्प्रतं हेतोः पक्षधर्मत्वमाह-'एवमेव बाले अवीत्यादीत्यत आरभ्य यावत्मावे य से कम्मे कज्जइ'ति । तदेवं प्रतिझाहेतुध्धान्तोपनयप्रतिपादकानि यथाविधि सूत्राणि विभागतः प्रदर्श्याधुना प्रतिझाहेत्वोः पुनर्वचनं निगमनमित्येतत्प्रतिपादयितुमाह-'जहा से वहए तस्स वा गाहावइस्स इत्यादि यावन्निद्यं पसढविउवायचित्तदंडे'ति, एतानि च प्रतिझाहेतुध्धान्तोपनयनिगमनान्यर्थतः सूत्रैः प्रदर्शितानि, प्रयोगस्त्वेचं द्रष्टव्यः-तत्ताप्रतिहतप्रत्याख्यातक्रिय आत्मा पानानुबन्धीति प्रतिझा, सदा षऽ्जीवनिकायेषु प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डत्वादिति हेतुः, स्वपरावसरापेक्षितया कदाचिदव्यापादयन्नपि राजादिवधकवदिति ध्धान्तः, यथाऽसौ वधपरिणामादनिवृत्तत्वा द्रध्य-स्यामित्रभूतत्त्तयाऽऽत्माऽपि विरतेरभावात्सर्वेष्वपि सत्त्वेषु नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्ड इत्युपनयः, यत एवं तस्मात्पापानुबन्धीति निगमनम् ।

एवंमृषावादादिष्वपिपश्चावयवत्वं योजनीयमिति, केवलं मृषावादादिशब्दोच्चारणं विधेयं, तच्चानेन विधिना नित्यं प्रशठमिथ्यावादचित्तदण्डत्वात् तथा नित्यं प्रशठदत्तादानचित्तदण्ड-त्वादित्यादि ॥ तदेवं सर्वात्मना षट्स्वपि जीवनिकायेषु प्रत्येकममित्रभूततया पापानुबन्धित्वे प्रतिपादिते परो व्यभिचारं दर्शयज्ञाह~

मू. (७०२) नो इणडे समडे इह खलु बहवे पाणा० जे इमेणं सरीरसमुस्सएणं नो दिडा वा सुया वा नाभिमया वा विन्नाया वा जेसिं नो पत्तेयं पत्तेयं चित्तसमायाए दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूते मिच्छासंठिते निच्चं पसढविउवायचित्तदंडे तं० पाणातिवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले।

वृ. नायमर्थं समर्थः इति-प्रतिपत्तुं योग्यः, तद्यथा-सर्वे प्राणिनः सर्वेषामपि सत्त्वानां प्रत्येकममित्रभूताइति, तत्र परः स्वपक्षसिद्धये सर्वेषां प्रत्येकममित्राभावं दर्शयितुंकारणमाह–'इह' अस्मिश्चतुर्दशरज्वात्मके लोके बहवोऽनन्ताः प्राणिनः सूक्ष्मबादरपर्याप्तकापर्याप्तकादिभेदभिन्नाः सन्ति, यद्येवं ततः किमित्याह-ते च देशकालस्वभावविप्रकृष्टास्तथाभूता बहवः सन्ति ये प्राणिनः सूक्ष्मविप्रकृष्टाद्यवस्थाः 'अमुना शरीरसमुच्छ्रयेणे' त्यनेनेदमाह ।

प्रत्यक्षासन्नवाचित्वादिदमोऽनेनार्वाग्दर्शिज्ञानसमन्वितसमुच्छ्येण न कदाचिध्दशश्रुषा न श्रुताः श्रवणेन्द्रियेण विशेषतो नाभिमता—इष्टा न च विज्ञाताः प्रातिभेन स्वयमेवेत्यतः कथं तद्विषयस्तस्यामित्रमावः स्यात् ?, अतस्तेषां कदाचिदप्यविज्ञातानां कथं प्रत्येकं वधं प्रति चित्तसमादानं मवति, न चासौ तान् प्रति नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डो मवतीति, शेषं सुगमम्, एवं व्यवस्थिते न सर्वविषयं प्रत्याख्यानं युज्यते ।

मू. (७०३) आचार्य आह-तत्य खलु भगवया दुवे दिइंता पन्नता, तं०-सत्निदिइंते य असन्निदिइंते य, से किंतं सन्निदिइंते ? , जे इमे सन्निपंचिंदिया पञ्चत्तगा एतेसि णं छजीवनिकाए पडुद्य तं०-पुढवीकायं जाव तसकायं, से एगइओ पुढवीकाएणं किन्नं करेइवि कारवेइवि, तस्स णं एवं भवइ।

एवं खलु अहं पुढवीकाएणं किन्नं करेमिवि कारवेमिवि, नो चेव णं से एवं भवइ इमेण वा इमेण वा, से एतेणं पुढवीकाएणं किन्नं करेइवि कारवेइवि से णं तातो पुढवीकायाओ असंजय-अविरयअप्पडिहयपश्चक्खायपावकम्मेयावि भवइ, एवं जाव तसकाएत्तिभाणियव्वं, से एगइओ छजीवनिकाएहिं किन्नं करेइवि कारवेइवि, तस्स णं एवं भवइ। एवं खलु छजीवनिकाएहिं किन्चं करेमिवि कारवेमिवि, नो चेव णं से एवं भवइ-इमेहिं वा इमेहिं वा, से य तैहिं छहिं जीवनिकाएहिं जाव कारवेइवि, से य तैहिं छहिं जीवनिकाएहिं असंजयअविरयअप्पडिहयपद्यक्खायपावकम्मे तं० पाणातिवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले, एस खलु भगवया अक्खाए असंजए अविरए अप्पडिहयपद्यक्खायपावकम्मे सुविणमवि अपस्सओ पावे य से कम्मे कज़इ, से तं सन्निदिइंते ।

से किंतं असन्निदिहंते ?, जे इमे असन्निणो पाणा तं०−पुढवीकाइया जाव वणस्सइकाइया छडा वेगइया तसा पाणा, जेसिं नो तक्का तिवा सन्ना ति वा पन्ना ति वा मणा ति वा वई वा सयं वा करणाए अन्नेहिं वा कारावेत्तए करंतं वा समनुजाणित्तए, तेऽवि णं बाले सव्वेसिं पाणाणं जाव सब्वेसिं सत्ताणं दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तमूता मिच्छासंठिया निर्झ पसढविउवातचित्तदंडा तं० ।

पाणाइवाते जाव मिच्छादंसणसल्ले, इद्येव जाव नो चेव मणो नो चेव वई पाणाणं जाव सत्ताणं दुक्खणयाए सोयणयाए जूरणयाए पिद्टणयाए परितप्पणयाए ते दुक्खणसोयण-जावपरितप्पणवहबंधणपरिकिलेसाओ अप्पडिविरया भवंति ।

इति खलु से असत्रिणोऽवि सत्ता अहोनिसिं पाणातिवाए उवक्खाइज्ञंति जाव अहोनिसिं परिग्गहे उवक्खाइज्ञंति जाव मिच्छादंसणसल्ले उवक्खाइज्ञंति ।

सव्वजोणियावि खलु सत्ता सत्रिणो हुद्या असत्रिणो होति असत्रिणो हुद्या सत्रिणो होति, होद्या सत्री अदुवा असत्री, तत्य से अविविचित्ता अविधूणित्ता असंमुच्छित्ता अननुतावित्ता असत्रिकायाओ वा सत्रिकाए संकमंति सन्निकायाओ वा असत्रिकायं संकमंति सन्निकायाओ वा सत्रिकायं संकमंति असन्निकायाओ वा असन्निकायं संकमंति।

जे एए सन्नि वा असन्नि वा सब्वे ते मिच्छायारा निद्यं पसढविउवायचित्तदंडा, तं०-पाणातिवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले, एवं खलु भगवया अक्खाए असंजए अविरए अप्पडिहयप्पद्यक्खायपावकम्मे सकिरिए असंवुडे एगंतदंडे एगंतबाले एगंतसुत्ते से बाले अवियारमनवयणकायवक्के सुविणमवि ण पासइ पावे य से कम्मे कज्जइ।

ष्ट्र. इत्येवं प्रतिपादिते परेण सत्याचार्य आह-यद्यपि सर्वेष्वपि सत्त्वेषु देशकाल-स्वभावविप्रकृष्टेषु वधकचित्तं नोत्पद्यते तथाप्यसावविरतिप्रत्ययत्वात्तेष्वमुक्तवैर एव भवति, अस्य चार्थस्य सुखप्रतिपत्तये भगवता तीर्थकृता द्वौ द्दष्टान्तौ 'प्रज्ञप्तौ' प्ररूपितौ, तद्यथा-संज्ञि-ध्ष्टान्तोऽसंज्ञिध्धान्तश्च । अथ कोऽयं संज्ञिध्धान्तो ?, ये केचन 'इमे' प्रत्यक्षासन्नाः षऽ्भिर्राप पर्याप्तिभिः पर्याप्ताः ईहापोहविमर्शरूपा संज्ञा विद्यन्ते येषां ते संज्ञिनः, पश्चेन्द्रियाणं येषां ते

पश्चेन्द्रियाः, करणपर्याप्यापर्याप्तकाः, एषांच मध्येकश्चिदेकः षडजीवनिकायान् प्रतीत्यैवं-भूतां 'प्रतिज्ञां' नियमं कुर्यात्, तद्यथा-अहं षट्सु जीवनिकायेषु मध्ये पृथिवीकायेनैवैकेन वालुका-शिलोपलवणादिस्वरूपेण 'कृत्यं' कार्यं कुर्यां, स चैवं कृतप्रतिज्ञस्तेन तस्मिन् तस्मात्तं वा करोति कारयति च, शेषकायेभ्योऽहं विनिवृत्तः, तस्य च कृतनियमस्यैवंभूतो भवत्यध्यवसायः, तद्यथा

एवं खल्वहं पृथिवीकायेन कृत्यं करोमि कारयामि घ, तस्य च सामान्यकृतप्रतिज्ञस्य विशेषाभिसंधिर्नेव भवति, तद्यथा-अमुना कृष्णेनामुना वा श्वेतेन पृथिवीकायेन कार्यं करोमि कारयामि च, स तस्मात्पृथिवीकायादनिवृत्तोऽप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा भवति, तत्र खननस्थाननिषीदनत्वग्वर्तनोच्चारप्रश्रवणादिकरणक्रियासद्भावाद्, एवमप्तेजोवायुवनस्पतिष्वपि वाच्यं, तत्राप्कायेन स्नानपानावगाहन भाण्डोपकरणधावनादिषु उपयोगः, तेजः कायेनापि पचनपाचनवितापनप्रकाशनादिषु, वायुनाऽपि व्यञ्जनतालवृन्तोडुपादिव्यापारदिषु प्रयोजनं, वनस्पतिनाऽपि कन्दमूलपुष्पफलपत्रत्वकशाखाद्युपयोगः, एवं विकलेन्द्रियपश्चेन्द्रियेष्व-प्यायोज्यमिति।

तथैकः कश्चित्षट्स्वपि जीवनिकायेषु अविरतः असंयतत्वाच्च तैरसौ 'कार्य' सावद्यानुष्ठानं स्वयं करोति कारयति च तत्परैः, तस्य च क्वचिदपि निवृत्तेरभावादेवंभूतोऽध्यवसायो भवति, तद्यथा- एवं खल्वहं षऽ्भिरपि जीवनिकायैः सामान्येन कृत्यं करोमि, न पुनस्तद्विशेषप्रतिज्ञेति, स च तेषु षट्स्वपि जीवनिकायेष्वसंयतोऽविरतोऽप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा भवति, एवं मृषावादेऽपि वाच्यं, तद्यथा-इदं मा वक्तव्यमनृतमीधग्भूतं तु न वक्तव्यं, स च तस्मान्मृषावादाद-निवृत्तत्वादसंयतो भवति, तथाऽदत्तादानमप्याश्रित्य वक्तव्यं, तद्यथा-इदं मयाऽदत्तादानं प्राह्यमिदं तु न ग्राह्यमित्येवं मैथुनपरिग्रहेष्वपीति । तथा क्रोधमानमायालोभेष्वपि स्वयमभ्युह्य वाच्यं ।

तदेवमसौहिंसादीन्यकुर्वन्नप्यविरतत्वात्प्रत्ययिकं कर्माश्रवति, तथा चासावविरतिप्रत्ययिकं कर्म चिनोतीति, एवं देशकालस्वभावविप्रकृष्टेष्वपि जन्तुष्वमित्रभूतोऽसौ भवति तव्यत्ययिकं च कर्माचिनोतीति, सोऽयं संज्ञिध्धान्तोऽभिहितः । स च कदाचिदेकमेव पृथिवीकायं व्यापादयति शेषेषु निवृत्तः कदाचिद्वावेवं त्रिकादिकाः संयोगा भणनीया यावत्सर्वानपि व्यापादयतीति । स चैवं सर्वेषां व्यापादकत्वेन व्यवस्थाप्यते, सर्वविषयारम्भप्रवृत्तेः, तत्यवृत्तिरपि तदनिवृत्तेः, यथा कश्चिद् ग्रामधातादौ प्रवृत्तो यद्यपि च न तेन विवक्षित्तकाले केचन पुरुष ध्धास्तथाऽप्यसौ तत्यवृत्तिनिवृत्तेरभावात्तद्योग्यतया तद्त्यातक इत्युच्यते, इत्येवं दार्धन्तिकेऽप्यायोज्यम् ।।

संझिद्, ध्ष्टान्तानन्तरमसंझिध्र्षान्तः प्रागुपन्यस्तः सोऽधुना प्रतिपाद्यते-संज्ञानं संज्ञा सा विद्यते येषां ते संज्ञिनस्तस्रतिषेधादसंज्ञिनो मनसो द्रव्यताया अभावात्तीव्रात्तीव्राध्यवसाय-विशेषरहिताः प्रसुतमत्तमूच्छितादिवदिति, ये इमेऽसंज्ञिनः तद्यथा-पृथिवीकायिका यावद्वन-स्पतिकायिकाः, तथा षष्ठा अप्येके त्रसाः प्राणिनो विकलेन्द्रिया यावत्संमूच्छिनः पश्चेन्द्रियाः, ते सर्वेऽप्यसंज्ञिनो येषां नो 'तर्को' विचारो मीभांसा विशिष्टविमर्शो विद्यते यथा कस्यचित्संज्ञिनो मन्दमन्दप्रकाशे स्थाणुपुरुषोचिते देशे किमयं स्थाणुरुत पुरुष इत्येवमात्मक ऊहस्तर्क संभवति, नैवं तेषामसंज्ञिनां तर्का संभवन्तीति, तथा संज्ञानं संज्ञा-पूर्वोपलब्धेऽर्थे तदुत्तरकालपर्यालोचना, तथाप्रज्ञानं प्रज्ञा-स्वबुद्ध्योस्नेक्षणं स एवायमित्येवंभूतं प्रत्यभिज्ञानं च, तथा मननं मनो-मतिरित्यर्थ

सा चावग्रहादिरूपा, तथा प्रस्पष्टवर्णा वाक् सा चन विद्यते तेषामिति, यद्यपि च द्वीन्द्रियादीनां जिह्नेन्द्रियगलविवरादिकमस्ति तथापि न तेषां प्रस्पष्टवर्णत्वं, तथा न चैषां पापं हिंसादिकं करोमि कारयामि येत्येवंभूताध्यवसायपूर्विका वागिति, तथा स्वयं करोम्यन्यैर्वाकारयामीत्ये-वंभूतोऽध्यवसायो न विद्यते तेषां। तदेवं तेऽप्यसंज्ञिनो बालवद्धालाः सर्वेषां प्राणिनां घातनिवृत्तेर-भावात्तद्योग्य तया घातका व्यापादकाः, तथाहि --

द्वीन्द्रियादयः परोपघाते प्रवर्तन्ते एव, तद्भक्षणादिना, अनृतभाषणमपि विद्यते तेषामविर-तत्वात्, केवलं कर्मपरतन्त्राणां वागभावः, तथाऽदत्तादानमपि तेषामस्येव दघ्यादिभक्षणात् तथेदमस्मदीयमिदं च पारक्यमित्येवंभूतविचाराभावाच्चेति, तथा तीव्रनपुंसकवेदो-दयानमैथुनाविर- तेस्व मैथुनसद्भावोऽपि, तयाऽशनादेः स्थापनात्परिग्रहसद्भावोऽपीत्पेवं क्रोधमानमयालोभा यावन्मिथ्यादर्शनशल्यसद्भावश्च तेषामवगन्तव्यः, तत्सद्भावाश्च तेदिवा रात्री वा सुप्ता जाग्रदवस्था वा नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डा भवंति, तदेव दर्शयितुमाह –

'तंजहा'इत्यादि, ते ह्यसंज्ञिनः क्वचिदपि निवृत्तेरभावात्तद्रात्ययिककर्मबन्धोपेता भवंति, तद्यथा-प्राणातिपातयावन्भिध्यादर्शनशल्यवन्तो भवन्ति, तद्वत्तया च यद्यपि ते विशिष्टमनोवा-ग्यापाररहितास्तथापि सर्वेषां प्राणिनां दुःखोत्पादनतया तथा शोचनतया-शोकोत्पादनत्वेन तथा 'जूरणतया' जूरणं-वयोहानिरूपं तत्करणशीलतया तथा त्रिभ्यो-मनोवाक्कायेभ्य- पातनं त्रिपातनं तद्भावस्तया यदिवा 'तिप्पणयाए'त्ति परिदेवनतया तथा 'पिष्टणयाए'त्ति मुष्टिलोष्टादिप्रहारेण तथा 'तथाविधपरितापनतया' बहिरन्तश्च पीडया, ते चासंज्ञिनोऽपि यद्यपि देशकालस्वभाव-विप्रकृष्टानां न सर्वेषां दुःखमुत्पादयन्ति तथापि विरतेरभावात्तद्योग्यतया दुःखपरितापक्ले-शादेरप्रतिविरता भवन्ति, तत्सद्भावाद्यत्यत्ययिकेन कर्मणा बध्यन्ते। तदेवं विप्रकृष्टविषयमपि कर्मबन्धं प्रदर्शोपसंजिहीर्षुराह-इतिरुपप्रदर्शने खलुशब्दो वाक्यालङ्कारे विशेषणेवा, किं विशिनष्टि

ये इमे पृथिवीकायादयोऽ संज्ञिनः प्राणिनस्तेषां न तर्को न संज्ञा न प्रज्ञा न मनो न वाक् न स्वयं कर्तुं नान्येन कारयितुं न कुर्वन्तमनुमन्तुं वा प्रवृत्तिरस्ति, ते चाहर्निशममित्रभूता मिथ्यासंस्थिता नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डा दुःखोत्पादनयावत्परितापनपरिक्लेशादेरप्रतिविरता असंज्ञिनोऽपि सन्तोऽहर्निसं सर्वकालमेव प्राणातिपाते कर्तव्ये तद्योग्यतया तदसंप्राप्तावपि ग्रामघातकवुपाख्यायन्ते यावन्भिथ्यादर्शनशल्य उपाख्यायन्त इति, उपाख्यानं चासंज्ञिनोऽपि योग्यतया पापकर्मानिवृत्तेरित्य-भिप्रायः । तदेवं दर्शिते ध्ष्टान्तद्वये तत्यतिबद्धमेवार्थशेषं प्रतिपादयित्तुं चोद्यं क्रियते, तद्यथा ।

किमेते सत्त्वाः संज्ञिनोऽसंज्ञिनश्च भव्याभव्यत्ववन्नियतरूपा एवाहोस्वित्संज्ञिनो भूत्वाऽसंज्ञित्वं प्रतिपद्यन्ते असंज्ञिनोऽपि संज्ञित्वमित्येवं चोदिते सत्याहाचार्य-'सव्वजोणियावि खलु'इत्यादि, यदिवा सन्त्येवंभूता वेदान्तवादिनो य एवं प्रतिपादयन्ति-'पुरुषः पुरुषत्वमश्नुते पशुरपि पशुत्व'मिति, तदत्रापि संज्ञिनः संज्ञिन एव भविष्यन्त्यसंज्ञिनोऽप्यसंज्ञिन इति, तन्मतव्यव-च्छेदार्थमाह-'सव्वजोणियावी'त्यादि, यदिवा किं संज्ञिनोऽ संज्ञिकर्मबन्धं प्राक्तने सत्येव कर्मणि कुर्वन्ति किंवा नेत्येवमसंज्ञिनोऽपि संज्ञिकर्मबन्धं प्राक्तने सत्येव कुर्वान्त्याहोस्विन्नेत्येतदा- शङ्कयाह

'सव्वजोणियाबी'त्यादि, सर्वा योनयो येषां ते सर्वयोनयः संवृतविवृतोभयशीतो-ष्णोभयसचित्ताचित्तोभयरूपयोनय इत्यर्थः, ते च नारकतिर्यङनरामरा अपिशब्दाद्विशिष्टैकयोन-योऽपि, खल्विति विशेषणे, एतद्विशिनष्टि-तज्जन्मापेक्षया सर्वयोनयोऽपि सत्वाः पर्याप्तपेक्षया यावन्मनःपर्याप्तिर्ननिष्पद्यतेतावदसंज्ञिनः करणतः सन्तः पश्चात् संज्ञिनो भवन्त्येकस्मिन्नेव जन्मनि, अन्यजन्मापेक्षया त्वेकेन्द्रियादयोऽपि सन्तः पश्चांत्संज्ञिनो भवन्तीति, तथा भूतकर्म-परिणामात्, न पुनर्भव्याभव्यत्ववत् व्यवस्थानियमो, भव्याभव्यत्वे हि न कर्मायत्ते अतो नानयोर्व्यभिचारः, ये पुनः कर्मवशगास्ते संज्ञिनो भूत्वाऽन्यत्रसंज्ञिनो भवन्त्यसंज्ञिनश्च भूत्वां संज्ञिन इति । वेदान्तवादिमतस्य तु प्रत्यक्षेणैव व्यभिचारः समुपलभ्यते, तद्यथा –

संझ्यपिकश्चिन्मूर्च्छाद्यवस्थायामसंज्ञित्वं प्रतिपद्यते, तदपगमेतुपुनः संज्ञित्वमिति, जन्मान्तरे तु सुतरां व्यभिचार इति । तदेवं संझ्यसंज्ञिनोः कर्मपरतन्त्रत्वादन्योऽन्यानुगतिरविरुद्धा, यथा प्रतिबुद्धो निद्रोदयात्स्वपिति सुप्तश्च प्रतिबुध्यते इत्येवं स्वापप्रतिबोधयोरन्योऽन्यानुगम- नमेवमिहापीति । तत्र प्राक्तनं कर्म युदुदीर्णं यद्य बद्धमास्ते तस्मिन् सत्येव तदविविच्य अइत्येवं स्वापप्रतिबोधयोरन्योऽन्यानुगमनमेवमिहापीति । तत्र प्राक्तनं कर्म यदुणं यद्य बद्धमास्ते तस्मिन् सत्वे तदविविच्य अपृथक्कृत्य तथाऽविधूय-असमुच्छिद्याऽननुताप्यैते चाविविच्यादयश्चत्वारोऽ-प्येकार्थिका अवस्थाविशेषं वाऽऽश्चित्य भेदेन व्याख्यातव्याः । तदेवमपरित्यक्तप्राक्तनकर्मणोऽ-संज्ञिकायात् संज्ञिकायं संक्रामन्ति तथा संज्ञिकायादसंज्ञिकायमिति संज्ञिकायात्संज्ञिकाय असंज्ञिकायात् संज्ञिकायं संक्रामन्ति तथा संज्ञिकायादसंज्ञिकायमिति संज्ञिकायात्संज्ञिकाय असंज्ञिकायादसंज्ञिकायं यथा नारकाः सावशेषकर्माण एव नरकादुध्धृ त्य प्रतनुवेदनेषु तिर्यक्षूत्प-द्यन्ते, एवंदेवा अपिप्रायशस्तत्कर्मशेषतया शुभस्थानेषूत्यद्यन्तेइत्यवगर्न्तव्यं, अत्र च चतुर्भंगकसंभवं सूत्रेणैव दर्शयति । साम्प्रतमध्ययनार्थमुपसंजिघृक्षु प्राक्प्रतिपन्नमर्थं निगमयन्नाह –

'जे एते से'त्यादि, ये एते सर्वाभिरपि पर्याप्तिभिः पर्याप्ताः लब्ध्या करणेन च तद्विकलाश्चाप-र्याप्तकाः अन्योऽन्यसंक्रमभाजः संज्ञिनोऽसंज्ञिनो वा सर्वेऽप्येते मिथ्याचारा अप्रत्याख्यानित्वा-दित्यभिप्रायः, तथा सर्वजीवेष्वपि नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डा भवन्तीत्येवंभूताश्च प्राणाति-पाताद्येषु सर्वेष्वप्याश्रवद्वारेषु वर्तन्त इति । तदेवं व्यवस्थिते यदुक्तं चोदकेन-'तद्यथा-इहाविद्यमानाशुभयोगसंभवे कथं पापं कर्म बध्यत'इत्येतन्निराकृ त्य विरतेरभावात्तद्वोग्यतया पापकर्मसद्भावं दर्शयति-'एवं खलु'इत्यादि 'एवं' उक्तनीत्या खल्ववधारणेऽलङ्कारे वा भगवता तीर्थकृतेत्यादिना यत्राक् प्रतिज्ञातं तदनुवदति यावत्यापं च कर्म क्रिय इति ।

तदेवमप्रत्याख्यानिनः कर्मसंभवात्तत्संभवाद्यनारकतिर्यङ्नरामरगतिलक्षण संसारमवगम्य संजातवैराग्यश्चोदक आचार्यं प्रति प्रवणचेताः प्रश्नयितुमाह--

मू. (७०४) चोदकः-से किं कुव्वं किं कारवं कहं संजयविरयप्पडिहयपश्चक्खायपावकम्मे भवइ ?, आचार्य आह तत्थ खलु भगवया छन्नीवनिकाय हेऊ पन्नत्ता, तंजहा-पुढवीकाइया जाव तसकाइया।

से जहानामए मम अस्सातं डंडेण वा अद्वीण वा मुट्ठीण वा लेलूण वा कवालेण वा आतोडिजमाणस्स वा जाव उवद्दविज्ञमाणस्स वा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारं दुक्खं भयं पडिसंवेदेभि, इग्लेवं जाण सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता दंडेण वा जाव कवालेण वा आतोडिज्रमाणे वा हम्ममाणे वा तज्जिजमाणे वा तालिज्रमाणए वा जाव उवद्दविज्रमाणे वा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारं दुक्खं भयं पडिसंवेदेति ।

एवं नश्चा सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता न हंतव्वा जाव न उद्दवेयव्या, एस धम्मे धुवे निइए सासएसमिद्य लोगं खेयत्रेहिं पवेदिए, एवं से भिक्खूविरते पाणाइवायातो जाव मिच्छादंसणसल्लाओ, से भिक्खू नो दंतपक्खालणेणं दंते पक्खालेजा, नो अंजणं नो वमणं नो धूवणित्तं पिआइते, सं भिक्खू अकिरिए अलूसए अकोहे जाव अलोभे उवसंते परिनिच्चुडे ।

एस खलु भगवया अक्खाए संजयविरयपडिह्रयपद्यक्खायपावकम्पे अकिरिए संवुडे एगंतपंडिए भवइ– त्तिबेमि।

ष्ट्र. अध किमनुष्ठानं स्वतः कुर्वन् किं वा परं कारयन् 'कथं' वा केन प्रकारेण संयतविर-तप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा जन्तुर्भवति ?, संयतस्य हि विरतिसद्भावात्सावद्यक्रिया-निवृत्तिस्तन्निवृत्तेश्च कृतकर्मसंचयाभावस्तदभावान्नरकादिगत्यभाव इत्येवं पृष्ये सत्याचार्यआह- 'तत्थ खलु'इत्यादि, तत्र-संयमसद्भावे षड् जीवनिकाया भगवता हेतुत्वेनोपन्यस्ताः, यथा प्रत्याख्यानरहितस्यषड् जीवनिकायाः संसारगतिनिबन्धनत्वेनोपन्यस्ताः एवं त एव प्रत्याख्यानिनो मोक्षाय भवन्तीति, तथा चोक्तम् –

II ? II ''जे जत्तिया य हेऊ भवस्स ते चेव तत्तिया मोक्खे I गणणाईयालोगा दोण्हवि पुण्णा भवे तुल्ला II

इत्यादि, इदमुक्तं भवति-यथाऽऽत्मनो दण्डाद्युपघाते दुःखमुत्पद्यते एवं सर्वेषामपि प्राणिनामित्यात्मोपमया तदुपघातान्निवर्तते, एष 'धर्म' सर्वापायत्राणलक्षणो 'ध्रुवः' अप्रच्युतानुत्पन्न-स्थिरस्वभावो 'नित्य' इति परिणामानित्तायामपिसत्यां स्वरूपाच्यवनात् तथा आदित्योद्गतिरिव शश्वद्भवनाच्छाश्वतः-परैः क्वचिदप्यस्खलितो युक्तिसंगतत्वादित्यभिप्रायः

अयमेवंभूतश्च धर्मः 'समेत्य' अवगम्य 'लोक' चतुदर्शरज्ञात्मक 'खेदज्ञैः' सर्वज्ञैः प्रवेदितः, तदेवं स भिक्षुर्निवृत्तः सर्वाश्रवद्वारेभ्यो दन्तप्रक्षालनादिकाः क्रियाः अकुर्वन् सावद्यक्रियाया अभावादक्रियोऽक्रियत्वाच्च प्राणिनामलूषकः-अव्यापादको यावदेकान्तैनैवासौ पण्डितो भवति इति परिसमाप्त्यर्थे, ब्रवीमीति, पूर्ववत्, नयाः प्राग्वद्वयाख्येयाः ।

अध्ययनं-४ समाप्तम्

## मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्येण विरचिता द्वितीय श्रुतस्वन्धस्य चतुर्यअध्ययनटीका परिसमाप्ता।

## अध्ययनं-५ आचारश्रुतं 🕽

साम्प्रतं पश्चममारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः, इहानन्तराध्ययने प्रत्याख्यानक्रियोक्ता, सा चाचारव्यवस्थितस्य सतो भवतीत्यतस्तदनन्तरमाचारश्चताध्ययनमभिधीयते, यदिवाऽ-नाचारपरिवर्जनेन सम्यक् प्रत्याख्यानमस्खलितं भवतीत्यतोऽनाचारश्चताध्ययनमभिधीयते, यदिवा प्रत्याख्यानयुक्तः सन्नाचारवान् भवतीत्यतः प्रत्याख्यानक्रियाऽनन्तरमाचारश्चताध्ययनं तत्प्रतिपक्षभूतमनाचारश्चताध्ययनं वा प्रतिपाद्यत इत्यनेन सम्बन्धेनाऽऽयातस्यास्याध्ययन-स्योपक्रमादीनि चत्वार्यनुयोगद्वाराणि भवन्ति ।

तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-अनाचारं प्रतिषिष्य साधूनामाचारः प्रतिपाद्यते, नामनिष्पन्ने तु निक्षेपे आचारश्रुतमिति द्विपदं नाम, तदनयोर्निक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह-

नि. [१८२] नामंठवणायारे दव्वे भावे य होति नायव्वो । एमेव य सुत्तरसा निक्खेवो चउविहो होति ।।

**वृ.** तत्राचारो नामस्थापनाद्रव्यभावभेदभिन्नश्चतुर्धा द्रष्टव्यः, एवं श्रुतमपीति ! तत्राचार-श्रुतयोरन्यत्राभिहितयोर्लाधवार्थमितदेशं कुर्वज्ञाह ।

नि. [१८३] आयारसुयं भणियं वज्रेयव्वा सया अनायारा । अबहुसुयस्स हु होज विराहणा इत्य जड्यव्वं ।।

षु. आचारश्च श्रुतं च आँचारश्रुतं द्वन्द्वैकवद्भावस्तुरुभयमपि 'भणितम्' उक्तं, तत्राचारः क्षुल्लिकाचारकथायामभिहितः श्रुतं तु विनयश्रुते भावार्थस्तु 'वर्जयितव्याः' परिहार्याः 'सदा' सर्वकालं यावञ्जीवं साधुनाऽनाचारः, तांश्च 'अबहुश्रुतः' अगीतार्थो न सम्यग् जानातीत्यतस्तस्य विराधना भवेत्, हुशब्दोऽवधारणे, अबहुश्रुतस्यैव विराधना न गीतार्थस्येत्यतः 'अत्र' सदाचारे तत्परिज्ञानेच यतितव्यं, यथा हि मार्गज्ञः पथिकः कुमार्गवर्जनेन नापथगामी भवति न चोन्मार्गदोष-र्युज्यते एवमनाचारं वर्जयन्नाचारवान् भवति न चानाचारदोषैर्युज्यत इत्यतस्तस्रतिषेधार्थमाह-नि. [१८४] एयस्स उ पडिसेहो इहमज्झयणंमि होति नायव्वो ।

तो अनगारसुयंति य होई नामं तु एयस्स ॥

वृ. 'एतस्य' अनाचारस्य सर्वदोषास्पदस्य दुर्गिगमनैकहेतोः 'प्रतिषेधो'निराकरणं सदाचारप्रतिपत्यर्थम् इह-अध्ययने ज्ञातव्यः, स च परमार्थतोऽगारकारणमिति, ततः केषांचिन्मतेनैतस्याध्ययनस्यानगारश्रुतमित्येतन्नामभवतीति।गतो नामनिष्पन्नोनिक्षेपः, तदनन्तरं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तच्चेदम्--

मू. (७०५) आदाय बंभचेरं च, आसुपन्ने इमं वइं । अस्ति धम्मे अनायारं, नायरेज्ञ कयाइवि ।।

ष्ट्र. अस्य चानन्तरपरम्परसूत्रैः सम्बन्धो वाच्यः, तत्रानन्तरसूत्रेण सहायम्-एकान्तपण्डितो भवति, कथम् ?-'आदाय ब्रह्मचर्य' मिति, परम्परसूत्रसंबधस्त्वयं-'बुध्येत तथा त्रोटयेद् बन्धनं' किं कृत्वेत्याह-आदाय ब्रह्मचर्यमिति, एवमन्यैरपि सूत्रैः संबन्धो वाच्यः, अर्थस्त्वयम्-'आदाय' गृहीत्वा, किं तद् ?, ब्रह्मचर्य-सत्यतपोभूतदयेन्द्रियनिरोधलक्षणं तच्चर्यते-अनुष्ठीयते यस्मिन् तम्मौनीन्द्रं प्रवचनं ब्रह्मचर्यमित्युच्यते तदादाय 'आशुप्रज्ञः' पटुप्रज्ञः सदसद्विवेकज्ञः, क्त्वाप्रत्य-यस्योत्तरक्रियासव्यपेक्षित्वात्तामाह-'इमां' समस्ताध्ययनेनाभि धीयमानां प्रत्यक्षासन्नभूतां वाचम्-'इदं शाश्वतमेवे'त्यादिकां कदाचिदपि 'नाचरेत्' नाभिदध्यात्, तथाऽस्मिन्धर्मे-सर्वज्ञप्रणीते व्यवस्थितः सन्ननाचारं-सावद्यानुष्ठानरूपं 'न समारेत्' न विदध्यादिति सम्बन्धः, यदिवाऽऽशुप्रज्ञः-सर्वज्ञः प्रतिसमयं केवलज्ञानदर्शनोपयोगित्वात्तत्संबन्धिनि धर्मे व्यवस्थितः 'इमां' वक्ष्यमाणां वाचम् अनाचारं च कदाचिदपि नाचरेतिश्ल्लेकार्थः ।

तत्रानाचारं नाचरेदित्युक्तम्, अनाचारश्च मौनीन्द्रप्रवचनादपरोऽभिधीयते, मौनीन्द्रप्रवचनं तु मोक्षमार्गहेतुतया सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकं, सम्यग्दर्शनं तु तत्त्वार्थश्रद्धानरूपं, तत्त्वं तु जीवाजीवपुण्यपापाश्रवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षात्मकं, तथा धर्माधर्माकाशपुद्गलजीवकालात्मकं च द्रव्यंनित्यानित्यस्वभावं, सामान्यविशेषात्मकोऽनाद्यपर्यवसानश्चतुर्दशरज्ञ्वात्मको वा लोकस्त-त्त्वमिति, ज्ञानं तुमतिश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलस्वरूपं पश्चधा, चारित्रं सामायिकच्छेदोपस्थापनीय-परिहारविशुद्धीयसूक्ष्मसंपराययथाख्यातरूपं पश्चधैव मूलोत्तरगुणभेदतो वाऽनेकधेत्येवं व्यवस्थिते मौनीन्द्रप्रवचने 'न कदाचिदनीद्दशं जग'दितिकृत्वाऽनाद्यपर्यवसाने लोके सति दर्शनाचार-प्रतिपक्षभूतमनाचारं दर्शयितुकाम आचार्यो यथावस्थितलोकस्व- रूपोदघट्टनपूर्वकमाह-

मू. (७०६) अनादीयं परिन्नाय, अनवदग्गेति वा गुणो । सासयमसासए वा, इति दिट्टिन धारए ।।

षृ. नास्य चतुर्दशरज्वात्मकस्य लोकस्य धर्माधर्मादिकस्य वा द्रव्यस्यादिः प्रथमोत्पत्तिर्विद्यत इत्यनादिकस्तमेवंभूतं 'परिज्ञाय' प्रमाणतः परिच्छिद्य तथा 'अनवदग्रम्' अफर्यवसानं च परिज्ञा- योभयनयात्मकव्युदासेनैकनयध्ष्य्याऽवधारणात्मकप्रत्ययमनाचारं दर्शयति-शश्वद्भवतीति शाश्वतं-नित्यं सांख्याभिप्रायेणाप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावं स्वदर्शने चानुयायिनं सामा-न्यांशमवलम्ब्य धर्माधर्माकाशादिष्वनादित्वमपर्यवसानत्वं चोपलभ्य सर्वमिदं शाश्वतमित्येवंभूतां धर्षिं 'न धारये'दिति एवं पक्षं न समाश्रयेत् ! तथा विशेषपक्षमाश्रित्य 'वर्तमाननारकाः समुच्छे-त्र्यन्ती'त्येतच्च सूत्रमङ्गीकृत्य यत्सत्तत्सर्वमनित्यमित्येवंभूतबौद्धदर्शनाभिप्रायेण च सर्वमशाश्वतम्-अनित्यमित्येवंभूतां च धर्षिं न धारयेदिति ।

## मू. (७०७) एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विज्ञई । एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अनायारं तु जाणए ।।

ष्ट्र. किमित्येकान्तेन शाश्वतमशाश्वतं वा वस्त्वित्येवंभूतां ढष्टिं न धारयेदित्याह-सर्वं नित्यमेवानित्यमेव वैताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यामभ्युपगम्यमानाभ्यामनयोर्वा पक्षयोर्ववहरणं व्यवहारो-लोकस्यैहिकामुष्भिकयोः कार्ययोः प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणो न विद्यते, तथाहि-अप्रच्युता-नुत्पनिस्थिरैकस्वभावं सर्वं नित्यमित्येवं न व्यवहियते, प्रत्यक्षेणैव नवपुराणादिभावेन प्रध्वंसाभावेन वा दर्शनात्, तथैव च लोकस्य प्रवृत्तेः, आमुष्भिकेऽपि नित्यत्वादात्मनो बन्धमोक्षाद्यभावेन दीक्षायमनियमादिकमनर्थकमिति न व्यवहियते ।

तथैकान्तानित्यत्वेऽपि लोको धनधान्यघटपटादिकमनागतभोगार्थं न संगृह्णीयात्, तथाऽऽमुष्मिकेऽपिक्षणिकत्वादात्मनः प्रवृत्तिर्नस्यात्, तथा च दीक्षाविहारादिकमनर्थकं, तस्मान्नि-त्यानित्यात्मके एव स्थाद्वादे सर्वव्यवहारप्रवृत्तिः, अत एव तयोर्नित्यानित्ययोः स्थानयोरेकान्तत्वेन समाश्रीयमाणयोरैहिकामुष्मिककार्यविध्वंसरूपमनाचारं मौनीन्द्रारागमबाह्यरूपं विजानीयात्, तुशब्दो विशेषणार्थः, कथञ्चिन्नित्यानित्ये वस्तुनि सति व्यवहारो युज्यत इत्येतद्विशिनष्टि, तथाहि-सामान्यमन्वयिनमंशमाश्रित्य स्यान्नित्यमिति भवति, तथा विशेषांशं प्रतिक्षणमन्यथा च अन्यया च नवपुराणादिदर्शनतः स्यादनित्य इति भवति, तथोत्पादव्ययप्रौव्याणि चार्हद्दर्शनाश्रितानि व्यवहाराङ्गं भवति । तथा चोक्तम् –

It 9 II "घटमौलिसुवर्णार्थी, नाशोत्पादस्थितिष्वयम् । शोकप्रमोदमाध्यस्थ्यं, जनो याति सहेतुकम् ।

इत्यादि। तदेवं नित्यानित्यपक्षयोर्व्यवहारी न विद्यते, तथाऽनयोरेवानाचारं विजानीयादिति स्थितम् तथाऽन्यमप्यनाचारं प्रतिषेद्धकाम आह~

मू. (७०८) समुच्छिहिंति सत्यारो, सब्वे पाणा अनेलिसा । गंठिगा चा भविस्संति, सासयंति व नो वए ।।

**ष्टृ.** सम्यक्-निरवशेषतया 'उच्छेत्स्यन्ति' उच्छेदं यास्यन्ति-क्षयं प्राप्स्यन्ति सामस्त्येनोत्-प्राबल्येन सेत्स्यन्ति वा सिद्धिं यास्यन्ति, के ते ?-शास्तारः-तीर्थकृतः सर्वज्ञास्तच्छासनप्रतिपत्रा वा 'सर्वे' निरवशेषाः सिद्धिगमनयोग्या भव्याः, ततश्चोच्छिन्नभव्यं जगत्स्यादिति, शुष्कत-कभिमानग्रहगृहीता युक्तिं चाभिदधति-जीवसद्भावे सत्यप्यपूर्वोत्पादाभावदभव्यस्य च सिद्धिगमनासंभवात्कालस्य चाऽऽनन्त्यादनारतं सिद्धिगमनसंभवेन तद्व्ययोपत्तेरपूर्वायाभा-वाद्भव्योच्छेद इत्येवं नो वदेत्, तया सर्वेऽपि 'प्राणिनो' जन्तवः 'अनीद्दशा' विसर्दशाः सदा परस्परविलक्षणा एव, न कथश्चित्तेषां साद्दश्यमस्तीत्येवमप्येकान्तेन नो वदेत्, यदिवा-- सर्वेषां भव्यानां सिद्धिसद्भावेऽवशिष्टाः संसारे 'अनीध्शा' अभव्या एव भवेयुरित्येवं च नो वदेत्, युक्तिं चोत्तरत्र वक्ष्यति । तथा कर्मात्मको ग्रन्थो येषां विद्यते ते ग्रन्थिकाः, सर्वेऽपि प्राणिनः कर्मग्रन्थोपेता एव भविष्यन्तीत्येवमपि नो वदेत्, इदमुक्तं भवति-सर्वेऽपि प्राणिनः सेत्यन्त्येव कर्मावृता वा सर्वे भविष्यन्तीत्येवमेकमपि पक्षमेकान्तिकं नो वदेत् । यदिवा-'ग्रन्थिका' इति ग्रन्थिकसत्त्वा भविष्यन्तीति, ग्रन्थिभेदं कर्त्तुमसमर्था भविष्यन्तीत्येवं च नो वदेत्, तथा 'शाश्वता' इति शास्तारः 'सदा' सर्वकालं स्थायिनस्तीर्थकरा भविष्यन्ति 'न समुच्छेस्यन्ति' नोच्छेदं यास्यन्तीत्येवं नो वदेदिति ।

#### मू. (७०९) एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विञ्ञइ। एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अनायारं तु जाणए।।

**q**. तदेवं दर्शनाचारवादनिषेधं वाङ्गात्रेण प्रदश्यार्धुना युक्तिं दर्शयितुकाम आह-'एतयोः' अनन्तरोक्तयोर्द्धयोः स्थानयोः, तद्यथा-शास्तारः क्षयं यास्यन्तीति शाश्वता वा भविष्यन्तीति, यदिवा सर्वे शास्तारस्तद्दर्शनप्रतिपन्ना वा सेल्यन्ति शाश्वता वा भविष्यन्ति, यदिवा सर्वे प्राणिनो ह्यनीद्दशाः-विसद्दशाः सद्दशा वा, तथा ग्रन्थिकसत्त्वास्तद्रहिता वा भविष्यन्तीत्येवमनयोः स्थानयोर्व्यवहरणं व्यवहारस्तदस्तित्वे युक्तेरभावान्न विद्यते, तथाहि-यत्तावदुक्तं 'सर्वे शास्तारः क्षयं यास्यन्ती'त्येतदयुक्तं, क्षयनिबन्धनस्य कर्मणोऽभावात्तिसद्धानां क्षयामावः, अथ भवस्थकेवल्यपेक्षयेदमभिधीयते, तदप्यनुपन्नं, यतोऽनाद्यनन्तानां केवलिनां सद्भावात्प्रवाहापेक्षया तदभावाभावः ।

यदण्युक्तम्-'अपूर्वस्याभावे सिद्धिगमनसद्भावेन च व्ययसद्भावाद्भव्यशून्यं जगत् स्या' दित्येतदपि सिद्धान्तरपरमार्थावेदिनो वचनं, यतो भव्यराशे राद्धान्ते भविष्यत्कालस्येवानन्त्यमुक्तं, तद्यैवमुपपद्यते यदि क्षयो न भवति, सति च तस्मिन् आनन्त्यं न स्यात्, नापि चावश्यं सर्वस्यापि भव्यस्य सिद्धिगमनेन भाव्यमित्यानन्त्याद्भव्यानां तत्साम्प्रयभावाद्योग्यदलिकप्रतिमाव-त्तदनुपपत्तिरिति । तथा नापि शाश्वता एव, भवस्यकेवलिनां शास्तूणां सिद्धिगमनसद्भावा-त्रवनुपपत्तिरिति । तथा नापि शाश्वता एव, भवस्यकेवलिनां शास्तूणां सिद्धिगमनसद्भावा-त्यवाहापेक्षया च शाश्वतत्वमतः कथञ्चिच्छाश्वताः कथंचिदशाश्वता इति । तथा सर्वेऽपिप्राणिनो विचित्रकर्मसद्भावान्नानागतिजातिशरीराङ्गोपाङ्गादिसमन्वितत्वादनीध्शाः-विसर्धशास्तयोपयोगा-संख्येयप्रदेशत्वामूर्तत्वादिभिर्धभैः कथञ्चित्तसद्शा इति, तथोल्लसितसद्वीर्यतया केचिद्भिन्नग्रन्थयोऽ-परे च तथाविधपरिणामाभावाद् ग्रन्थिकसत्त्वा एव भवन्तीत्येवं च व्यवस्ते नैकान्तेनैकान्तपक्षो भवतीतिप्रतिषिद्धः, तदेवमेतयोरेव द्वयोः स्थानयोरुक्तनीत्याऽनाचारं विजानीयादिति स्थितम्

अपिच-आगमे अनन्तानन्तास्वप्युत्सर्पिण्यवसर्पिणीषु भव्यानामनन्तभाग एव सिद्धयती-त्ययमर्थः प्रतिपाद्यते, यदा चैवंभूतं तदानन्त्यं तत्कथं तेषां क्षयः ?, युक्तिरप्यत्रसंबन्धिशब्दावेतौ, मुक्तिःसंसारं विना भवति, संसारोऽपि न मुक्तिमन्तरेण, ततश्च भव्योच्छेदे संसारस्याप्यभावः स्यादतोऽमिधीयते नानयोर्व्यवहारो युज्यत इति अधुना चारित्राचारमङ्गीकृत्याह–

मू. (७१०) जे केइ खुद्दगा पाणा, अदुवा संति महालया। सरिसं तेहिं वेरति, असरिसंती य नो वदे।।

ष्ट्र. ये केचन क्षुद्रकाः सत्त्वाः-प्राणिन एकेन्द्रियद्वीन्द्रियादयोऽल्पकाया वा पश्चेन्द्रिया अथवा 'महालया' महाकायाः 'सन्ति' विद्यन्ते तेषां च क्षुद्रकाणामल्पकायानां कुन्थ्यादीनां महानालयः-शरीरं येषां ते महालया-हस्त्यादयस्तेषां च व्यापादने सर्दशं 'वैर'मिति वज्रं कर्म विरोधलक्षणं वा वैरंतत् 'सद्ध्शं' समानं तुल्यप्रदेशत्वात्सर्वजन्तूनामित्येवमेकान्तेन नो वदेत्, तथा 'विसदृशम्' असद्ध्शं तद्वयापत्तौ वैरं कर्मबन्धो विरोधो वा इन्द्रियविज्ञानकायानां विसद्दशत्वात् सत्यपि प्रदेशतुल्यत्वे न सद्द्शं वैरमित्येवमपि नो वदेत् ।

यदि हि वध्यापेक्ष एव कर्मबन्धः स्यात्तदा तत्तद्वशात्कर्मणोऽपि सार्धश्यमसार्धश्यं वा वक्तुंयुज्येत, नचतद्वशादेवबन्धः अपित्वध्यवसायवशादपि, ततश्च तीव्राध्यवसायिनोऽल्पकाय-सत्त्वव्यापादनोऽपि महद्वैरम्, अकामस्य तु महाकायसत्त्वव्यापादनेऽपि स्वल्पमिति।

मू. (७९९) एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विज़ई । एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अनायारं तु जाणए ।।

ष्ट्र. एतदेव सूत्रेणैव दर्शयितुमाह-अभ्यामनन्तरोक्ताभ्यां स्थानाभ्यामनयोर्वा स्थानयोर-ल्पकायमहाकायव्यापादनापादितकर्मबन्धसदेशत्वासदेशत्वयोर्व्यवहरणं व्यवहारो निर्युक्तिकत्वान्न युज्यते, तथाहि-न वध्यस्य सदेशत्वमसदेशत्वं चैकमेव कर्मबन्धस्य कारणम्, अपितु वधकस्य तीव्रभावो मन्दभावो ज्ञानभावोऽज्ञानभावो महावीर्यत्वमल्पवीर्यत्वं चेत्येतदपि । तदेवं वध्य-वधकयोर्विशेषात्कर्मबन्धविशेषइत्येवं व्यवस्थिते वध्यमेवाश्रित्य सदेशत्वासदेशत्व्यवहारो न विद्यत इति ।

तथाऽनयोरेव स्थानयोः प्रवृत्तस्यानाचारं विजानीयादिति, तथाहि-यज्जीवसाम्याकर्मबन्ध-सद्दशत्वमुच्यते, तदयुक्तं, यतो न हि जीवव्यापत्याहिंसोच्यते, तस्शा साश्वतत्वेन व्यापादयितुम-शक्यत्वाद्, अपि त्विन्द्रियादिव्यापत्ताय, तथा चोक्तम् —

II 9 () "पश्चेन्द्रियाणि त्रिविधं बलं च, उच्छासनिश्वासमथान्यदायुः । प्राणा दशैते भगवदिभिरुक्तास्तेषां वियोजीकरणं तु हिंसा ।।

इत्यादि । अपिच भावसव्यपेक्षस्यैव कर्मबन्धोऽभ्युपेत्तुं युक्तः, तथाहि-वैद्यस्यागम-सव्यपेक्षस्य सम्यक् क्रियां कुर्वतो यद्यप्यातुरविपत्तिर्मवति तथापि न वैरानुषङ्गो भावदोषाभावाद्, अपरस्य तु सर्प्यबुध्धा रज्जुमपि ध्नतो भावदोषात्कर्मबन्धः, तद्रहितस्य तु न बन्ध इति, उक्तं चागमे 'उच्चालियंमि पाए'इत्यादि, तण्डुलमत्स्याख्यानकं तु सुप्रसिद्धमेव ॥ तदेवंविधवध्यवध-कभावापेक्षया स्यात् सद्ध्शत्वं स्यादसद्ध्शत्वमिति, अन्यथाऽनाचार इति ।

ु पुनरपि चारित्रमधिकृत्याहारविषयानाचाराचारौ प्रतिपादयितुकाम आह--

मू. (७१२) अहाकम्पाणि भुंजंति, अन्नमन्ने सकम्पुणा । उवलित्तेति जाणिज्ञा, अनुवलित्तेति वा पुणो ।।

ष्ट्र. साधुं प्रधानकारणमाधाय-आश्चित्यं कर्माण्याधाकर्माणि, तानि च वस्त्रभोजनवसत्या-दीन्युच्यन्ते, एतान्याधाकर्माणि ये भुञ्जन्ते – एतैरुपभोगं ये कुर्वन्ति 'अन्योऽन्यं' परस्परं तान् स्वकीयेन कर्मणोपलिप्तान् विजानी- यादित्येवं नो वदेत्, तथाऽनुपलिप्तानिति वा नो वदेत्, एतदुक्तं भवति-आधाकर्मापि श्रुतोपदेशेन शुद्धमितिकृत्वा भुञ्जानः कर्मणा नोपलिप्यते, तदाधाकर्मोपभोगेनावश्यया कर्मबन्धो भवतीत्येवं नो वदेत्, तथा श्रुतोपदेशमन्तरेणाहारगृध्दाऽ-ऽधाकर्म भुञानस्य तन्निमित्तकर्मबन्धसद्भावात् अतोऽनुलिप्तानपि नो वदेत्, यथावस्थितमौनी-न्द्रागमज्ञस्य त्वेवं युज्यते वक्तुम्-आधाकर्मोपभोगेन स्यात्कर्मबन्धः स्यान्नेति, यत उक्तम् – ॥ १ ॥ "किंचिच्छुद्धं कल्प्यमकल्प्यं वा स्यादकल्प्यमपि कल्प्यम् । पिण्डः शय्या वस्त्रं पात्रं वा भेषजाद्यं वा ॥ -तथाऽन्यैरप्यभिहितम् --॥ ९ ॥ उत्पद्येत हि साऽवस्था, देशकालामयान्प्रति । यस्यामकार्यं कार्यं स्यात्कर्म कार्यं च वर्ज्ञयेद् ॥ इत्यादि मू. (७१३) एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विज्जई । एएहि दोहिं ठाणेहिं, अणनयारं तु जाणए ॥

**ष्टृ.** किमित्येवं स्याद्वादः प्रतिपाद्यत इत्याह – द्वाभ्यां स्थानाभ्यामाश्रिताभ्यामनयोर्वा स्थान-योराधाकर्मोपभोगेन कर्मबन्धभावाभावभूतयोर्व्यवहारो न विद्यते, तथाहि-यद्यवश्यमा-धाकर्मोपभोगेनैकान्तेन कर्मबन्धोऽभ्युपगम्येत एवं चाहाराभावेनापि क्वचित्सुतरामनर्थोदयः स्यात्, तथाहि-क्षुद्यीडितो न सम्यगीर्यापयं शोधयेत् ततश्च व्रजन् प्राण्युपमर्दमपि कुर्यात् मूर्च्छादिसद्भावतया च देहपाते सत्यवश्यंभावी त्रसादिव्याघातोऽकालमरणे चाविरतिरङ्गीकृता भवत्यार्तध्यानापत्तौ च तिर्यग्गतिरिति, आगमश्च-''सब्वत्य संजमं संजमाओ अप्पाणमेव रक्खेज़ा'' इत्यादिनाऽपि तदुपभोगे कर्मबन्धाभाव इति, तथाहि-आधाकर्मण्यपि निष्पाद्यमाने षडजीवनिकाय-वधत्तद्वधे च प्रतीतः कर्मबन्ध इत्यतोऽनयोः स्थानयोरेकान्तेनाश्रीयमाणयोर्व्यव-हरणं व्यवहारो न युज्यते, तथा ऽऽभ्यामेव स्थानाभ्यां समाश्रिताभ्यां सर्वमनाचारं विजानीयादिति स्थितम् ।

पुनरप्यन्यथा दर्शनं प्रति वागनाचारं दर्शयितुमाह– मू. (७९४) जमिदं ओरालमाहारं, कम्मगं च तहेव य । सब्वत्थ वीरियं अत्थि, नत्थि सब्वत्थ वीरियं ।। मू. (७९५) एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विझई । एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अनायारं तु जाणए ।।

ष्ट्र. यदिवा योऽयमनन्तमाहारः प्रदर्शितः स सति शरीरे भवति शरीरं च पञ्चधा तस्य चौदारिकादेः शरीरस्य भेदाभेदं प्रतिपादयितुकामः पूर्वपक्षद्वारेणाह-'जमिद'मित्यादि, यदिदं-सर्वजनप्रत्यक्षमुदारैः पुद्गलैर्निर्वृत्तमौदारिकमेतदेवोरालं निस्सारत्वाद् एतच्च तिर्यङ्वनुष्याणां भवति, तथा चतुर्दशपूर्वविदा क्वचित्संशयादावाहियत् इत्याहारम्, एतदग्रहणाच्च वैक्रियोपादानमपि द्रष्टव्यं, तथा कर्मणा निर्वृत्तं कार्मणम्, एतत्सहचरितं तैजसमपि ग्राह्यम्। औदारिकवैक्रियाहारकाणां प्रत्येकं तैजसकार्मणाभ्यां सह युगपदुपलब्धेः कस्यचिदेकत्वाऽऽशङ्का स्यादतस्तदपनोदार्थं तदभिग्रायमाह-'तदेवतद्' यदेवौदारिकं शरीरं ते एव तैजसकार्मणे शरीरे, एवं वैक्रियाहारकयोरपि वाच्यं, तदेवंभूतां संज्ञां नो निवेशयेदित्युत्तरश्लोके क्रिया, तथैतेषामात्यन्तिको भेद इत्येवं शरीरे, एवं वैक्रियाहारकयोरपि वाच्यं, तदेवंभूतां संज्ञां नो निवेशयेदित्युत्तरश्लोक क्रिया, तथैतेषामात्यन्तिको क्रिया, तथैतेषा-मात्यन्तिको भेद इत्येवंभूतामपि संज्ञां नो निवेशयेत् ।

युक्तिश्चात्र-यद्येकान्तेनाभेद एव तत इदमौदारिकमुदारपुद्गलनिष्पन्नं तथैल्कर्मणा निर्वर्तितं कार्मणं सर्वस्यैतस्य संसारचक्रवालभ्रमणस्य कारणभूतं तेजोद्रव्यैर्निष्पन्नं तेज एव तैजसं आहारपक्तिनिमित्तंतैजसलब्धिनिमित्तं चेत्येवं भेदेन संज्ञा निरुक्तं कार्यं च न स्यात् । अयात्यन्तिको भेद एव ततो घटवद्भिन्नयोर्देशकालयोरप्युपलब्धिःस्यात्, न नियता युगपदुपलब्धिरिति, एवं च व्यवस्थिते कयश्चिदेकोपलब्धेरभेदः कयश्चिश्च संज्ञाभेदाद्भेद इति स्थितं ।

तदेवमौदारिकादीनां शरीराणां भेदाभेदौ प्रदर्श्याधुना सर्वस्यैव द्रव्यस्य भेदाभेदौ प्रदर्शयितुकामः पूर्वपक्षं श्लोकपश्चार्र्द्धेन दर्शयितुमाह-'सव्वत्य वीरिय'मित्यादि, 'सर्वं सर्वत्र विद्यत' इतिकृत्वा सांख्याभिप्रायेण सत्त्वरजस्तमोरूपस्य प्रधानस्यैकत्वात्तस्य च सर्वस्यैव कारण-त्वात् अतः सर्वं सर्वात्मकमित्येवं व्यवस्थिते 'सर्वत्र' घटपटादौ अपरस्य-व्यक्तस्य 'वीर्यं' शक्ति-विंद्यते, सर्वस्यैव हि व्यक्तस्य प्रधानकार्यत्वात्कार्यकारणयोश्चैकत्वाद्, अतः सर्वस्य सर्वन्न वीर्यमस्तीत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्, तथा 'सर्वे भावाः स्वभावेन, स्वस्वभावव्यवस्थिता'इति प्रतिनिय-तशक्तित्वान्न सर्वत्र सर्वस्य 'वीर्यं' शक्तिरित्येवमपि संज्ञां नो निवेशयेत्। युक्तिश्चात्र-यत्तावदुच्यते 'सांख्याभिप्रायेण सर्वं सर्वात्मकं देशकालाकारप्रतिबन्धातु न समानकालोपलब्धि'रिति, तदयुक्तं, यतो भेदेन सुखटुःखजीवितमरणदूरासन्नसूक्ष्मबादरसुरूपकुरूपादिकं संसारवैचित्र्यमध्य-क्षेणानुभूयते, न च ६ष्टेऽनुपपन्नं नाम, न च सर्वं मिथ्येत्यभ्युपपत्तुं युज्यते, यतो ६ष्टहानिरदृष्टकल्पना च पापीयसी ।

किंच-सर्वथैक्येऽभ्युपगम्यमाने संसारमोक्षाभावतया कृतनाशोऽकृताभ्यागमश्च बलादापतति, यश्चैतत् सत्यरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृति प्रधानमित्येतत्सर्वस्यास्य जगतः कारणं तन्निरन्तराः सुहृदः प्रत्येष्यन्ति, निर्युक्तिकत्वाद्, अपिच-सर्वथा सर्वस्य वस्तुन एकत्वेऽ-भ्युपगम्यमाने सत्त्वरजस्तमसामप्थेकत्वं स्यात्, तद्भेदेच सर्वस्य तद्वदेव भेद इति। तथा यदपुच्यते-'सर्वस्य व्यक्तस्य प्रधानकार्यत्वात्सत्कार्यवादाच्च मयूराण्डकरणे चञ्चुपिच्छादीनां सतामेवोत्पा-दाभ्युपगमाद् असदुत्पादे चाम्रफलादीनामप्युत्पत्तिप्रसङ्गा'दित्येतद्वाङ्गात्रं, तथाहि-यदि सर्वथा कारणे कार्यमस्ति न तर्ह्युत्पादो निष्पन्नघटस्येव, अपिच मृत्पिण्डावस्थायामेव घटगताः कर्मगुणव्यपदेशा भवेयुः, न च भवन्ति, ततो नास्ति कारणे कार्यम्, अथानभिव्यक्तमस्तीति चेन्न तर्हि सर्वात्सना विद्यत, नाप्येकान्तेनासत्कार्यवाद एव, तद्भावे हि व्योमारविन्दानामप्येकान्तेनासतां मृत्पिण्डादेर्घटादेरिवोत्पत्ति स्यात्, न चैतद्दध्दमिष्टं वा।

अपिच-एवं सर्वस्य सर्वस्मादुत्पत्तेः कार्यकारणभावानियमः स्याद्, एवं च न शाल्यङ्कुरार्थी शालीबीजमेवादद्याद् अपि तु यत्किश्चिदेवेति, नियमेन च प्रेक्षापूर्वकारिणामुपादानकारणादौ प्रवृत्तिः, अतो नासत्कार्यवादइति । तदेवं सर्वपदार्थानां सत्त्वज्ञेयत्वप्रमेयत्वादिभिर्धर्मैः कथश्चिदेकत्वं तथा प्रतिनियतार्थकार्यतया यदेवार्थक्रियाकारि तदेव परमार्थतः सदितिकृत्वा कथश्चिद्भेद इति सामान्यविशेषात्मकं वस्त्विति स्थितम् । अनेन च स्यादस्ति स्यान्नास्तीतिभङ्गकद्वयेन शेषभङ्कका अपि द्रष्टव्याः, ततश्च सर्वं वस्तु सप्तभङ्गीस्वभावं ।

ते चामी-स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया स्यादस्ति, परद्रव्याद्यपेक्षया स्यान्नास्ति, अनयोरेव धर्मयोर्यीगपद्येनाभिधातुमशक्यत्वात्स्यादवक्तव्यं, तथा कस्यचिदंशस्य स्वद्रव्याद्यपेक्षया विवक्षित-त्वात्कस्यचिच्चांशस्य परद्रव्याद्यपेक्षया विवक्षितत्वात् स्यादस्ति च स्यान्नास्ति चेति, तथैकस्यांशस्य स्वद्रव्याद्यपेक्षया परस्य तु सामस्त्येन स्वपरद्रव्याद्यपेक्षया विवक्षितत्वात्स्यादस्ति चावक्तव्यं चेति, तथैकस्यांशश्य परद्रव्याद्यपेक्षया परस्य तु परद्रव्याद्यपेक्षया विवक्षितत्वात्स्यादस्ति चावक्तव्यं चेति, तथैकस्यांशश्य परद्रव्याद्यपेक्षया परस्य तु परद्रव्याद्यपेक्षया Sauta विवक्षितत्वात्स्यादस्ति च नास्ति चावक्तव्यं चेति, इयं च सप्तभन्नी यथायोगमुत्तरत्रापि योजनीयेति

तदेवं सामान्येन सर्वस्यैव वस्तुनो भेदाभेदौ प्रतिपाद्याधुना सर्वशून्यवादिमतनिरासेन लोकालोकयोः प्रविभागेनास्तित्वं प्रतिपादयितुकाम आह—यदिवा 'सर्वत्र वीर्यमस्ति नास्ति सर्वत्र वीर्य'मित्यनेन सामान्येन वस्त्वस्तित्वमुक्तं, सथाहि-सर्वत्र वस्तुनो 'वीर्यं' शक्तिरर्यक्रिया-सामार्थ्यमन्तशः स्वविषयज्ञानोत्पादनं, तद्यैकान्तेनात्यन्ताभावाच्छशविषाणादेरप्यस्तीत्येवं संज्ञां ननिवेशयेत्, सर्वत्र वीर्यं नास्तीति नोएवं संज्ञा निवेशयेदिति, अनेनाविशिष्टं वस्त्वस्तित्वं प्रसाधितम्, इदानीं तस्यैव वस्तु ईषद्विशेषितत्वेन लोकालोकरूपतयाऽस्तित्वं प्रसाधयन्नाह— मू. (७१६) नत्थि लोए अलोए वा, नेवं सन्नं निवेसए । अत्थि लोए अलोए वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

ष्ट्र. 'लोकः' चतुर्दशरज्ञ्वात्मको धर्माधर्माकाशादिपश्चास्तिकायात्मको वा स नास्तीत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत् । तथाऽऽकाशास्तिकायमात्रकस्त्वलोकः स च न विद्यते एवेत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्।तदभावप्रतिपत्तिनिबन्धनंत्विदं, तद्यथा-प्रतिभासमानं वस्त्ववयवद्वारेण वाप्रतिभासेता-वयविद्वारेण वा ?, तत्र न तावदवयवद्वारेण प्रतिभासनमुत्पद्यते, निरंशपरमाणूनां प्रतिमासना-संभवात्, सर्वारातीयमागस्य च परमाण्वात्मकत्वात्तेषां च छद्यस्थयिज्ञानेन द्रष्टुमशक्यत्वात्, तथा चोक्तम् –

11911

''यावर्दश्यं परस्तावद्भागः स च न ६श्यते । निरंशस्य च भागस्य, नास्ति छन्नस्थदर्शनम् ॥

इत्यादि, नाप्यवयविद्वारेण, विकल्पमानस्यावयविन एवाभावात्, तथाहि-असौ स्वावयवेषु प्रत्येकं सामस्त्येन वा वर्त्तेत ? अंशांशिभावेन वा ?, न सामस्त्येनावयविबहुत्वप्रसङ्गात्, नाप्यंशेन पूर्वविकल्पानतिक्रमेणानवस्थाप्रसङ्गात्, तस्माद्विचार्यमाणं न कथश्चिद्वस्त्वात्मभावं लभते, ततः सर्वमेवैतन्मायास्वप्नेन्द्रजालमरुमरीचिकाविज्ञानसदृशं, तथा चोक्तम् –

II 9 II ''यथा यथाऽर्थश्चिन्त्यन्ते, विविच्यन्ते तथा तथा । यद्येते स्वयमर्थेभ्यो, रोचन्ते तत्र के वयम् ।।

इत्यादि । तदेवं वस्त्वभावे तद्विशेषलोकालोकाभावः सिद्ध एवेत्येवं नो संज्ञां निवेशयेत् । किंत्वस्ति लोक ऊर्ध्वाधस्तिर्यग्रूपोवैशाखस्थानस्थितकटिन्यस्तकरयुग्मपुरुषसद्दशः पश्चास्तिकाया-त्मको वा, तद्वयतिरिक्तश्चालोकोऽप्यस्ति, सम्बन्धिशब्दत्वात्, लोकव्यवस्थाऽ न्यथाऽनुपपत्तेरिति भावः, युक्तिश्चात्र-यदि सर्वं नास्ति तत सर्वान्तः पातित्वाठ्यतिषेधकोऽपि नास्तीत्यतस्तदभावा-स्रतिषेधाभावः, अपि च-सति परमार्थभूते वस्तुनि मायास्वप्नेन्द्र- जालादिव्यवस्था, अन्यथा किमाश्रित्य को वा मायादिकं व्यवस्थापयेदिति । अपिच--

II 9 II ''सर्वामावो यथाऽभीष्टो, युक्त्यभावे न सिध्धति । साऽस्ति चेत्सैव नस्तत्त्वं, तत्सिद्धौ सर्वमस्तु सद् ॥

इत्यादि। यदप्यचयवावयविविभागकल्पनया दूषणमभिधीयते तदप्यार्हतमतानभिज्ञेन, तन्मतं त्वेवंभूतं, तद्यथा-नैकान्तेनावयवा एव नाप्यवयव्येव चेत्यतः स्याद्वादाश्रयणात्पूर्वोक्त-विकल्पदोषानुपपत्तिरित्यतः कथञ्चिल्लोकोऽप्तिति स्थितम्।

मू. (७९७) नत्थि जीवा अजीबा वा, नेवं सन्नं निवेसए । अत्थि जीवा अजीवा वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

ष्ट्र. तदेवं लोकालोकास्तित्वं प्रतिपाद्याधुना तद्विशेषभूतयोर्जीवाजीवयोरस्तित्वप्रतिपा-दनायाह- 'नत्यि जीवा अजीवे'त्यादि, जीवा उपयोगलक्षणाः संसारिणो मुक्ता वा ते न विद्यन्ते, तथा अजीवाश्च धर्माधर्माकाशपुद्गल कालात्मका गतिस्थित्यवगाहदानच्छायातपोद्योतादिवर्त्तना-लक्षणा न विद्यन्त इत्येवं संज्ञां-परिज्ञानं नो निवेशयेत्, नास्तित्वनि-बन्धनं त्विदंप्रत्यक्षेणानुपलभ्य-मानत्वाञ्जीता न विद्यन्ते, कायाकारपरिणतानि भूतान्येव धावनवल्गनादिकां क्रियां कुर्वन्तीति । तथाऽऽत्माद्वैतवादमताभिप्रायेण 'पुरुष एवेदं ग्निंसर्चं' यद्भूतं यज्ञ भाव्यमित्यागमात् तथा अजीवा न विद्यन्ते सर्वस्यैव चेतनाचेतनरूपस्यात्ममात्रविवर्त्तत्वात् नो एवं संज्ञां निवेशयेत्, किंत्वस्ति जीवः सर्वस्यास्य सुखदुःखादेर्निबन्धनभूतः स्वसंवित्तिसिद्धोऽहंप्रत्यय ग्राह्यः, तथा तद्वयतिरिक्ताधर्माधर्माकाशपुद्गलादयश्चविद्यन्ते, सकलप्रमाणज्येष्ठेन प्रत्यक्षेणानुभूयमानात्वा-त्तद्गुणानां, भूतचैतन्यवादी च वाच्यः-किं तानि मवदभिप्रेतानि भूतानि नित्यान्युतानित्यानि?

यदि नित्यानि ततोऽप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावत्वान्नकायाकारपरिणति, नापि प्रागविद्यमानस्य चैतन्यस्य सद्भावो, नित्यत्वहानेः । अथानित्यानि किं तेष्वविद्यमानमेव चैतन्य-मुराद्यते आहोस्विद्विद्यमानं ?, न तावदविद्यमानमतिप्रसङ्गाद्, अभ्युपेतागमलोपाद्वा, अथविद्यमान-मेव सिद्धं तर्हि जीवत्वम् । तथाऽऽत्माद्वैतवाद्यपिवाच्यः-यदि पुरुषमान्नमेवेदं सर्वं कथंघटपट्यदिषु चैतन्यं नोपलभ्यते ?, तथा तदैक्येऽभेदनिबन्धनानां पक्षहेतद्ध्यन्तानामभावात्साध्यसाधनाभावः, तस्मान्नैकान्तेन जीवाजीवयोरभावः, अपितु सर्वपदार्थानां स्याद्वादाश्रयणाञ्जीवः स्याञ्जीवः स्यादजीवः अजीवोऽपि च स्यादजीवः स्याञ्जीव इति ।

एतच्च स्याद्वादाश्रयणं जीवपुद्गलयोरन्योऽन्यानुगतयोः शरीरप्रत्यक्षतयाऽध्यक्षेणै-वोपलम्भाध्ष्टव्यमिति जीवास्तित्वे च सिद्धे तत्रिबन्धनयोः सदसक्तियाद्वारायातयोर्धर्माधर्म-योरस्तित्वप्रतिपादनायाह—

मू. (७९८) नत्थि धम्मे अधम्मे वा, नेवं सत्रं निवेसए । अत्थि धम्मे अधम्मे वा, एवं सत्रं निवेसए ।।

वृ. 'धर्मः' श्रुतचारित्रात्मको जीवस्यात्मपरिणामः कर्मक्षयकारणम्, एवमधर्मोऽपि मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगरूपः कर्मबन्धकारणमात्मपरिणाम एव, तावेवंभूती धर्माधर्मी कालस्वभावनियतीश्वरादिमतेन न विद्येते इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्-कालादय एवास्य सर्वस्य जगद्वैचित्र्यस्य धर्माधर्मव्यतिरेकेणैकान्ततः कारणमित्येवमभिप्रायं न कुर्याद्, यतः त एवैकका न कारणमपि तु समुदिता एवेति, तथा चोक्तम् –

11 9 11 '' न हि कालादीहिंतो केवलएहिंतो जायए किंचि ।

ृ इह मुग्गरंधणाइवि ता सब्वे समुदिया हेऊ ॥ इत्यादि।

यतो धर्माधर्मान्तरेण संसारवैचित्र्यं न घटामियर्त्यतोऽस्ति धर्मसम्यग्दर्शनादिकोऽधर्मश्च-मिथ्यात्वादिक इत्येवं संज्ञां निवेशयेदिति ।

मू. (७९९) नत्यि बंधे व मोक्खे वा, नेवं सत्रं निवेसए। अत्थि बंधे व मोक्खे वा, एवं सत्रं निवेसए॥

ष्ट्र. सतोश्च धर्माधर्मयोर्बन्धमोक्षसद्भाव इत्येतद्दर्शयितुमाह-बन्धः-प्रकृतिस्थित्यनुभावप्र-देशात्मकतया कर्मपुद्गलानां जीवेन स्वव्यापारतः स्वीकरणं, स चामूर्तस्यात्मनो गगनस्येव न विद्यत इत्येवं नो संज्ञां निवेशयेत्, तथा तदभावाच्च मोक्षस्याप्यभाव इत्येवमपि संज्ञां नो निवेशयेत् कथं तर्हि संज्ञां निवेशयेदित्युत्तरार्द्धेन दर्शयति-अस्ति बन्धः कर्मपुद्गलैर्जीवस्येत्येवं संज्ञां निवेशयेदिति, यत्तूच्यते।

अमूर्तस्य मूर्तिमता सम्बन्धो न युज्यत इति, तदयुक्तम्, आकाशस्य सर्वव्यापितया पुद्ग-लैरपि सम्बन्धो दुर्निवार्यः, तदभावे तद्वयापित्वमेव न स्याद्, अन्यच्च अस्य विज्ञानस्य स्वत्पूरमदिरा-दिना विकारः समुपलभ्यते न चासौ सम्बन्धमृते अतो यत्किञ्चिदेतत्।अपिच-संसारिणामसुमतां सदात्तैजसकार्मणशरीरसद्भावादत्यन्तिकममूर्त्तत्वं न भवतीति।तथा तस्रतिपक्षमूतो मोक्षोऽप्यस्ति, तदभावे बन्धस्याप्यभावः स्यादित्यतोऽशेषबन्धनापगमस्वभावो मोक्षोऽस्तीत्येवं च संज्ञां निवेशयेदिति॥ बन्धसद्भावे चावश्यं भावी पुण्यपापसद्भाव इत्यतस्तद्भावं निषेधद्वारेणाह— मू. (७२०) नत्थि पुण्णे व पावे वा, नेवं सन्नं निवेसए।

नत्थि पुण्णे व पावें वा, नेवं सन्नं निवेसए । अत्थि पुण्णे व पावे वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

ष्ट्र. 'नास्ति' न विद्यते 'पुण्यं' शुभकर्मप्रकृतिलक्षणं तथा 'पापं' तद्विपर्ययलक्षणं 'नास्ति' न विद्यते इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत् । तदभावप्रतिपत्तिनिबन्धनं त्विदं-तत्र केषांश्चिन्नास्ति पुण्यं, पापमेव ह्युत्कर्षावस्यं सत्सुखदुःखनिबन्धनं, तथा परेषां पापं नास्ति, पुण्यमेव ह्यपचीयमानं पापकार्यं कुर्यादिति, अन्येषां तूमयमपि नास्ति, संसारवैचित्र्यं तु नियतिस्वभावादिकृतं, तदेतदयुक्तं, यतः पुण्यपाप शब्दी सम्बन्धितशब्दी सम्बन्धिशब्दानामेकांशस्य सत्ताऽपरसत्तानान्तरीयका अतो नैकतरस्य सत्तेति, नाप्युभयाभावः शक्यते वक्तुं –

--निर्निबन्धनस्य जगद्वैचित्रस्याभावात्, न हिकारणमन्तरेण क्वचित्कार्यस्योत्पत्तिर्धष्टा, नियतिस्वभावादिवादस्तु नष्टोत्तराणां पादप्रसारिकाप्रायः, अपि च-तद्वादेऽभ्युपगम्यमाने सकलक्रियावैयर्थ्यं तत एव सकलकार्योत्पत्तेरित्यतोऽस्ति पुण्यं पापं चेत्येवं संज्ञां निवेशयेत् । पुण्यपापे चैवंरूपे, तद्यथा —

(19) ('पुद्गलकर्म शुभं यत्तसुण्यमिति जिनशासने ६ष्टम् । यदशुभमय तत्पापमिति भवति सर्वज्ञनिर्दिष्टम् ।। मू. (७२९) नत्थि आसवे संवरे वा, नेवं सत्रं निवेसए । अत्थि आसवे संवरे वा, एवं सत्रं निवेसए ।।

चृ. न कारणमन्तरेण कार्यस्योत्पत्तिरतः पुण्यपापयोः प्रागुक्तयोः कारणभूतावाश्रवसंवरौ तत्वतिषेधनिषेधद्वारेण दर्शयितुकाम आह-आश्रवति-प्रविशति कर्म येन स प्राणातिपातादिरूप आश्रवः-कर्मोपादानकारणं, तथा तन्निरोधः संवरः, एतौद्वावपिन स्त इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्, तद भावप्रतिपत्याशङ्काकारणं त्विदं-कायवाङ्कनःकर्म योगः, स आश्रव इति, यथेदमुक्तं तथेदम-प्युक्तमेव-'उञ्चालियंमि पाए' इत्यादि, ततश्च कायादिव्यापारेण कर्मबन्धो न भवतीति, युक्तिरपि-किमयमाश्रव आत्मनो भिन्न उताभिन्नः ?

यदिभिन्नोनासावाश्रवो घटादिवद्, अभेदेऽपिनाश्रवत्वं, सिद्धात्मनामपि आश्रवप्रसङ्गात्, तदभावे च तन्निरोधलक्षणस्य संवरस्याप्यभावः सिद्ध एवेत्येवमात्मकमध्यवसायं न कुर्यात् । यतो यत्तदनैकान्तिकत्वं कायव्यापारस्य 'उच्चालयंमिपाए'इत्यादिनोक्तं तदस्माकमि संमतमेव, यतो नह्यस्माभिरप्युपयुक्तस्य कर्मबन्धोऽभ्युपगम्यते, निरुपयुक्तस्य त्वस्येव कर्मबन्धः, तथा भेदाभेदोभयपक्षसमाश्रयणात्तदेकपक्षाश्रितदोषाभाव इत्यस्त्याश्रवसद्भावः, तन्निरोधश्च संवर इति, उक्तं च –

II १ ॥ ''योगः शुद्धः पुण्याश्रवस्तु पापस्य तद्विपर्यासः । वाक ायमनोगुप्तिर्निराश्रवः संवरस्तूक्तः ॥ इत्यतोऽस्त्याश्रवस्तथा संवरश्चेत्येवं संज्ञां निवेशयेदिति । आश्रवसंवरसद्भावे चावश्यंभावी वेदनानिर्जरासद्भाव इत्यतस्तं प्रतिषेधनिषेधद्वारेणाह-मू. (७२२) नत्थि वेयणा निज्ञरा वा, यं सत्रं निवेसए । अत्थि वेयणा निज्ञरा वा, एवं सत्रं निवेसए ॥ ष्ट्र, वेदना-कर्मानुभवलक्षणा तथा निर्जरा-कर्मपुद्गलशाटनलक्षणा एते द्वे अपि न विद्येते इत्येवं नो संज्ञांनिवेशयत् । तदभावं प्रत्याशङ्काकारणमिदं, तद्यथा-पल्योपमसागरोपमशतानुभवनीयं कर्मान्तर्मुहूर्तेनैव क्षयमुपयातीत्यभ्युपगमात्, तदुक्तम्—

II 9 II '' जं अन्नाणी कम्मं खेवेई बहुयाहिं वासकोडीहिं । तं नाणी तिहि गुत्तो खवेई ऊसासमित्तेणं ।।

इत्यादि, तथा क्षपकश्रेण्यां च झटित्येव कर्मणो भरमीकरणाद्यथाक्रमबद्धस्य चानुभवनाभावे वेदनाया अभावः तदभावाद्य निर्जराया अपीत्येवं नो संज्ञां निवेशयेत् । किमिति?, यतः कस्यचिदेव कर्मण एवमनन्तरोक्तया नीत्या क्षपणात्तपसा प्रदेशानुभवेन च अपरस्य तूदयोदीरणाभ्याम-नुभवनमित्यतोऽस्ति वेदना, यत आगमोऽप्येवंभूत एव, तद्यथा-'पुव्विं दुझिण्णाणं दुप्पडिकंताणं कम्माणं वेइत्ता मोक्खो, नत्थि अवेइत्ता' इत्यादि, वेदनासिद्धी च निर्जराऽपि सिद्धैवेत्यतोऽस्ति वेदना निर्जरा चेत्येवं संज्ञां निवेशयेदिति ।

मू. (७२३) नत्थि किरिया अकिरिया वा, नेवं सत्रं निवेसए । अत्थि किरिया अकिरिया वा, एवं सत्रं निवेसए ।।

ष्ट्र. वेदनानिर्जरे च क्रियाऽक्रियायत्ते, ततस्तत्सद्भावं प्रतिषेधनिषेधपूर्वकं दर्शयितुमाह-क्रिया-परिस्पन्दलक्षणा तद्विपर्यस्ता त्वक्रिया, ते द्वे अपि 'न स्तो' न विद्येते, तथाहि-सांख्यानां सर्वव्यापित्वादात्मन आकाशस्येव परिस्पन्दात्मिका क्रिया न विद्यते, शाक्यानां तुक्षणिकत्वात्सर्वप-दार्थानां प्रतिसमयमन्यथा चान्यथा चोत्पत्तेः पदार्थसत्तैव, न तद्व्यतिरिक्ता काचिक्रियाऽस्ति, तथा चोक्तम्-''भूतिर्येषां क्रिया सैव, कारकं सैव चोच्यते'' इत्यादि, तथा सर्वपदार्थानां प्रतिक्षण-मवस्थान्तरगमनात्सक्रियत्वमतोऽक्रिया न विद्यते इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्, किं तर्हि ?, अस्ति क्रिया अक्रिया चेत्वेवं संज्ञां निवेशयेत् –

तथाहि-शरीरात्मनोर्देशादेशान्तरावाप्तिनिमित्ता परिस्पन्दात्मिका क्रिया प्रत्यक्षेणैवोपलभ्यते, सर्वथा निष्क्रियत्वे चात्मनोऽभ्युपगम्यमाने गगनस्येव बन्धमोक्षाद्यमावः, स च ६ष्टेष्टवाधितः, तथा शाक्यानामपि प्रतिक्षणोत्पत्तिरेव क्रियेत्यतः कथं क्रियाया अभावः ?, अपि च-एकान्तेन क्रियाऽभावेसंसारमोक्षाभावः स्यादित्यतोऽस्तिक्रिया, तद्विपक्षभूता चाक्रियेत्येवं संज्ञांनिवेशयेदिति

तदेवं सक्रियात्मनि सति क्रोधादिसद्भाव इत्येतद्दर्शयितुमाह-

मू. (७२४) नत्थि कोहे व माणे वा, नेवं सन्नं निर्वेसए । अत्थि कोहे व माणे वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

ष्ट्र. स्वपरात्मनोरप्रीतिलक्षणः क्रोधः, च चानन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरण-संञ्चलनभेदेन चतुर्धाऽऽगमे पठचते, तथैतावद्भेद एव मानो गर्व, एतौ द्वावपि 'न स्तो' न विद्येते, तथाहि-क्रोधः केषांचिन्मतेन मानांश एव अभिमानग्रहगृहीतस्य तत्कृतावत्यन्तक्रोधोदय-दर्शनात्, क्षपकश्रेण्यां च भेदेन क्षपणानभ्युपगमात्, तथा किमयमातम्धर्म आहोस्वित्कर्मण उतान्यस्येति तत्रात्मधर्मत्वे सिद्धानामपिक्रोधोदयप्रसङ्गः, अथ कर्मणस्ततस्तदन्यकषायोदयेऽपि तदुदय-प्रसङ्गात् मूर्तत्वाद्य कर्मणो घटस्येव तदाकारोपलब्धिः स्याद्, अन्यधर्मत्वे त्वकिश्चित्करत्वमतो नास्ति क्रोध इत्येवं मानाभावोऽपि वाच्य इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत् ।

यतः कषायकर्मोदयवर्ती दष्टोष्ठः कृतभ्रुकुटीभङ्गो रक्तवदनो गलत्स्वेदबिन्दुसमाकुलः क्रोधाध्मातः समुपलभ्यते, न चासौ मानांशः, तत्कार्याकरणात् तथा परनिमित्तोत्यापितत्वाचेति, तथा जीवकर्मणोरुभयोरप्ययं धर्म, तर्खर्मत्वे च प्रत्येकविकल्पदोषानुपपत्ति, अनभ्युपगमात्, संसार्यात्मनां कर्मणा सार्खं पृथग्भवनाभावत्तदुभयस्य च नरसिंहवद्वस्त्वन्तरत्वादित्यतोऽस्ति क्रोधो मानश्चेत्येवं संज्ञां निवेशयेत् ।

मू. (७२५) नत्थि माया व लोभे या, नेवं सत्रं निवेसए । अत्थि माया व लोभे वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

वृ. साम्प्रतं मायालोभयोरस्तित्वं दर्शयितुमाह-अत्रापि प्राग्वन्मायालोभयोरभाववादिनं निराकृत्यास्तिवं प्रतिपादनीयमिति।

मू. (७२६) नत्थि पेञ्जे व दोसे वा, नेवं सन्नं निवेसए । अत्थि पेज्जे व दोसे वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

**षृ.** साम्प्रतमेषामेव क्रोधादीनां समासेनास्तित्वं प्रतिपादयन्नाह-प्रीतिलक्षणं प्रेम-पुत्रकलत्रधनधान्याद्यात्मीयेषु रागस्तद्विपरीतस्त्वात्मीयोपघातकारिणि द्वेषः, तावेतौ द्वावपि न विद्येते, तथाहि केषाश्चिदभिप्रायो यदुत-मायालोभावेवावयवौ विद्येते, न तत्समुदायरूपो रागोऽवयव्यस्ति, तथा क्रोधमानावेवस्तः, न तत्समुदायरूपोऽवयवी द्वेष इति।

तथाहि-अवयवेभ्यो यद्यभिन्नोऽवयवी तर्हि त<sup>ँ</sup>दभेदात्त एव नासौ अथ भिन्नः पृथगुपलम्भः स्याद् घटपटवदित्येवमसंद्विकल्पमूढतया नो संज्ञां निवेशयेत्, यतोऽवयवावयविनोः कथश्चिद्भेद इत्येवं भेदाभेदाख्यकृतीयपक्षसमाश्रयणाय्रत्येकपक्षाश्रितदोषानुपपत्तिरिति, एवं चास्ति प्रितिलक्षणं प्रेमाप्रीतिलक्षणश्च द्वेष इत्येवं संज्ञां निवेशयेत् ।

साम्प्रतं कषायसद्भावे सिद्धे सति तत्कार्यभूतोऽवश्यंभावी संसारसद्भाव इत्येतस्रतिषेध-निषेधद्वारेण प्रतिपादयितुमाह—

मू. (७२७) नत्थि चाउरंते संसारे, नेवं सत्रं निवेसए । अत्थि चाउरंते संसारे, एवं सत्रं निवेसए ॥

ष्ट्र. चत्वारोऽन्ता-गतिभेदा नरकतिर्यङनरामरलक्षणा यस्य संसारस्यासी चतुरन्तः संसार एव कान्तारो भयैकहेतुत्वात्, स च चतुर्विधोऽपि न विद्यते, अपितु सर्वेषां संसृतिरूपत्वात्कर्मबन्धा-त्मकतया च दुःखैकहेतुत्वादेकविध एव, अथवा नारकदेवयोरनुपलभ्यमानत्वात्तिर्यङ्चनुष्ययोरेव सुख दुःखोत्कर्षतया तद्वयवस्थानाद् द्विविधः संसारः, पर्यायनयाश्रयणात्त्वनेकविधः, अत-श्चातुर्विध्यं न कथश्चिद् घटत इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेद्, अपितु अस्ति चतुरन्तः संसार इत्येवं संज्ञां निवेशयेत्।

यत्तूक्तम्-एकविधः संसारः, तन्नोपपद्यते, यतोऽध्यक्षेण तिर्यद्भनुष्ययोर्भेदः समुपलभ्यते, न चासावेकविधत्वे संसारस्य घटते, तथा संभवानुमानेन नारकदेवानमप्यस्तित्वाभ्युपगमाद् द्वैविध्यमपि न विद्यते, संभवानुमानं तु-सन्ति पुण्यपापयोः प्रकृष्टफलमुजः, तन्मध्यफलभुजां तिर्यङ्नुष्याणां दर्शनाद्, अतः संभाव्यन्ते प्रकृष्टफलभुजो, ज्योतिषां प्रत्यक्षेणैव दर्शनाद्, अथ तद्विमानानामुपलम्भः, एवमपि तदधिष्ठातृभिः कैश्चिद्भवितव्यमित्यनुमानेन गम्यन्ते, ग्रहगृहीत-वरग्रदानादिना च तद्स्तित्वानुमिति, तदस्तित्वे तुप्रकृष्टपुण्यफलभुज इव प्रकृष्टपाप-फलभुग्भिरपि भाव्यमित्यतोऽस्ति चातुर्विध्यं संसारस्य, पर्यायनयाश्रयणे तु यदनेकविधत्वमुच्यते तदयुक्तं ।

यतः सप्तपृथिव्याश्रिता अपि नारकाः समानजातीयाश्रयणादेकप्रकारा एव, तथा तिर्यञ्चोऽपि पृथिव्यादयः स्थावरास्तथा द्वित्रिचतुःपञ्चेन्द्रियाश्चद्विषष्टियोनिलक्षप्रमाणाः सर्वेऽप्येकविधा एव, तथा मनुष्या अपि कर्मभूमिजाकर्मभूमिजान्तरद्वीपकसंमूर्च्छनजात्मक-भेदमनाधत्यैकविधत्वेभैवाश्रिताः ।

मू. (७२८) नत्थि देवो व देवी दा, नवं सन्नं निवेसए । अत्थि देवो व देवी वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

**वृ.** तथा देवा अपि भवनपतिव्यन्तरज्योतिष्कवैमानिकभेदेन भिन्ना एकविधत्वेनैव गृहीताः तदेवं सामान्यविशेषाश्रयणाञ्चातुर्विध्यं संसारस्य व्यवस्थितं नैकविधत्वं, संसारवैचित्र्य-दर्शनात्, नाप्यनेकविधत्वं सर्वेषां नरकादीनां स्वजात्यनतिक्रमादिति । सर्वभावानां सप्रतिपक्षत्वात्संसार-सद्भावे सति अवश्यं तद्विमुक्तिलक्षणया सिद्ध्यापि भवितव्यमित्यतोऽधुना सप्रतिपक्षां सिद्धिं दर्शयितुमाह-

मू. (७२९) नत्थि सिद्धी असिद्धी वा, नैवं सन्नं निवेसए । अत्थि सिद्धि असिद्धी वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

ष्ट्र. सिद्धि अशेषकर्मच्युतिलक्षणा तद्विपर्यस्ता चासिद्धिर्नास्तीत्येवं नो संज्ञां निवेशयेद्, अपि त्वसिद्धेः-संसारलक्षणायाश्चातुर्विध्येनान्तरमेव प्रसाधिताया अविगानेनास्तित्वं प्रसिद्धं, तद्विपर्ययेण सिद्धेरप्यस्तित्वमनिवारितमित्यतोऽस्ति सिद्धिरसिद्धिर्वेत्येवं संज्ञां निवेशयेदिति स्थितम्, इदमुक्तं भवति-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकस्य मोक्षमार्गस्य सद्भावात्कर्मक्षयस्य च पीडोपशमादिनाऽध्यक्षेण दर्शनादतः कस्यचिदात्यन्तिककर्महानिसिद्धेरस्ति सिद्धिरिति, तथा चोक्तम् –

II 9 II "दोषावरणयोर्हानिर्निःशेषाऽस्त्यतिशायिनी I कवचिद्यथा स्वहेतुभ्यो, बहिरन्तर्मलक्षयः II

इत्यादि, एवं सर्वज्ञसेद्भावोऽपि संभवानुमानाद्रष्टव्यः, तथाहि-अभ्यस्यमानायाः प्रज्ञाया व्याकरणादि शास्त्रसंस्कारेणोत्तरोत्तरवृद्धया प्रज्ञातिशयो ६ष्टः, तत्र कस्यचिदत्यन्तातिशयप्राप्तेः सर्वज्ञत्वं स्यादिति संभवानुमानं, न चैतदाशङ्कनीयं, तद्यथा-ताप्यमानमुदकमत्यन्तोष्णतामिया-म्नाग्निसाद्भवेत्, तथा –

११ १ ॥ ''दशहस्तान्तरं व्योग्नि यो नामोत्लु त्यगच्छति । न योजनमसौ गन्तुं, शक्तोऽभ्यासशतैरपि ॥

इति, ध्ष्यन्तदार्षान्तिकयोरसाम्यात्, तथाहि-ताप्यमानं जलं प्रतिक्षणं क्षयं गच्छेत् प्रज्ञा तु विवर्द्धते, यदिवा प्लोषोपलब्धेरव्याहतमग्नित्वं, तथा प्लवनविषयेऽपि पूर्वमर्यादाया अनतिक्रमा-द्योजनोतप्लवनाभावः, तत्परित्यागे चोत्तरोत्तरं वृद्धया प्रज्ञाप्रकर्षगमनवद्योजनशतमपि गच्छेदित्यतो ध्ष्टान्तदार्ष्टन्तिकयोरसाम्यादेतन्नाशङ्कनीयमिति स्थितम्, प्रज्ञावृद्धेश्च बाधकप्रमाणाभावदस्ति सर्वज्ञत्वप्राप्तिरिति । यदिवा अञ्जनभृतसमुद्गकध्ष्यन्ते जीवाकुलत्वाज्ञगतो हिंसाया दुर्निवारत्वासिद्धयभावः, तथा चोक्तम् --

11 9 11 ''जले जीवाः स्थले जीवा, आकाशे जीवमालिनि । जीवमालाकुले लोके, कथं भिक्षुरहिंसकः ।।

इत्यादि, तदेवं सर्वस्यैव हिंसकत्वात्सिद्धयमाव इति, तदेतदयुक्तं, तथाहि-सदोपयुक्तस्य पिहिताश्रवद्वारस्य पञ्चसमितिसमितस्य त्रिगुप्तिगुप्तस्य सर्वथा निरवद्यानुष्ठायिनो द्विचत्वारिंशद्दोषर-हितभिक्षामुज ईर्यासमितस्य कदाचिद्द्रव्यतः प्राणिव्यपरोपणेऽपि तत्कृतबन्धामावः, सर्वथा तस्यानवद्यत्वात्, तथा चोक्तम्-''उद्यालियंमिपाए'' इत्यादि प्रतीतं तदेवं कर्मबन्धाभावात्सिर्खेः सद्भावोऽव्याहतः, सामग्र्यभावादसिद्धिसद्भावोऽपीति ।

ेमू. (७३०) नस्थि सिद्धी नियं ठाणं, नेवं सन्नं निवेसए। अत्थि सिद्धी नियं ठाणं, एवं सन्नं निवेसए।।

**वृ.** साम्प्रतं सिद्धानां स्थाननिरूपणायाह-'नत्थि सिद्धी' त्यादि, सिद्धेः-अशेषकर्मच्युतिल-क्षणाया निजं स्थानं-ईषट्याग्भाराख्यं व्यवहारतो निश्चयतस्तु तदुपरियोजनक्रोशषड्भागः, तद्यतिपादकप्रमाणाभावात्सनास्तीत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्, यतो बाधकप्रमाणाभावात्साधकस्य चागमस्य सद्भावात्तत्सत्ता दुर्निवारेति। अपिच-अपगताशेषकल्मषाणां सिद्धानां केनचिद्विशिष्टेन स्थानेन भाव्यं, तञ्चतुर्दशरज्ञ्वात्मकस्य लोकस्याग्रभूतं द्रष्टव्यं, न च शक्यते वक्तुमाकाशवत्स-र्वव्यापिनः सिद्धा इति, यतो लोकालोकव्याप्याकाशं, न चालोकेऽपरद्रव्यस्य संभवः, तस्याकाशमात्ररूपत्वात्, लोकमात्रव्यापित्वमपि नास्ति, विकल्पानुपपत्तेः –तथाहि–

सिद्धावस्थायां तेषां व्यापित्वमभ्युपगतमुत प्रागपि ?, न तावत्सिद्धावस्थायां, तद्धयापित्वभवनेनमित्ताभावात्, नापिप्रागवस्थायां, तद्भावेसर्वसंसारिणां प्रतिनियतसुखदुःखानु-भवो न स्यात्, न च शरीराद्धहिरवस्थितमवस्थानमस्ति, तत्सत्तानिबन्धनस्य प्रमाणस्याभावात्, अतः सर्वव्यापित्वं विचार्यमाणं न कथश्चिद् घटते, तदभावे च लोकाग्रमेव सिद्धानां स्थानं, तद्गतिश्च 'कर्मविमुक्तस्योर्ध्वंगति'रितिकृत्वा भवति, तथा चोक्तम् –

(19) (1) ''लाउ एरंडफले अग्गी धूमे य उसु धणुविमुक्के । गइ पुख्वपओगेणं एवं सिद्धाणवि गईओ ।। इत्यादि ।

तदेवमस्ति सिद्धिस्तस्याश्च निजंस्थानमित्येवं संज्ञां निवेशयेदिति । साम्प्रतं सिद्धेः साधकानां साधूनां तट्यतिपक्षभूतानामसाधूनां चास्तित्वं प्रतिपिपादयिषुः पूर्वपक्षमाह--

मू. (७३९) नत्थि साहू असाहू वा, नेवं सत्रं निवेसए। अत्थि साहू असाहू वा, एवं सत्रं निवेसए।।

ष्ट्र. 'नास्ति' न विद्यते ज्ञानदर्शनचारित्रक्रियोपेतो मोक्षमार्गव्यवस्थितः साधुः, संपूर्णस्य रलत्रयानुष्ठानस्याभावात्, तदभावाच्च तद्यतिपक्षभूतस्यासाधोरप्यभावः, परस्परापेक्षित्वादेतद्वयव-स्थानस्यैकतराभावे द्वितीयस्याप्यभाव इत्येवं संज्ञां नो निवेशयेत्, अपि तु अस्ति साधुः, सिद्धेः प्राक्साधितत्वात्, सिद्धिसत्ता च न साधुमन्तरेण, अतः साधुसिद्धि, तत्यतिपक्षभूतस्य चासाधोरिति। यथ संपूर्णरत्नत्रयानुष्ठानाभावः प्रागाशङ्कितः स सिद्धान्ताभिप्रायमबुद्धैव, तथाहि –

सम्यग्ध्ष्टेरुपयुक्तस्यारक्तद्विष्टस्य सत्संयमवतः श्रुतानुसारेणाऽऽहारादिकं शुद्धबुद्धया गृह्रतः क्वचिदज्ञानादनेषणीयग्रहणसंभवेऽपि सततोपयुक्तत्या संपूर्णमेव रत्नत्रयानुष्ठानमिति, यश्च भक्ष्यमिदमिदं चाभक्ष्यं गम्यमिदमिदं चागम्यं प्रासुकमेषणीयमिदमिदं च विपरीतमित्येवं रागद्वेषसंभवेन समभावरूपस्य सामायिकस्याभावः कैश्चिद्योद्यतेतत्तेषां चोदनमज्ञानविज्म्भणात्, तथाहि- न तेषां सामायिकवतां साधूनां रागद्वेषतया भक्ष्याभक्ष्यादिविवेकः, अपितुप्रधानमोक्षाङ्गस्य सद्यारित्रस्य साधनार्थम्, अपि च-उपकारापकारयोः समभावतया सामायिकं न पुनर्भक्ष्याभक्ष्ययोः समप्रवृत्त्येति ।

# मू. (७३२)

### नत्थि कल्लाण पावे वा, नेवं सन्नं निवेसए । अत्थि कल्लाण पावे वा, एवं सन्नं निवेसए ।।

**षृ.** तदेवं मुक्तिमार्गप्रवृत्तस्य साधुत्वमितरस्य चासाधुत्वं प्रदर्श्याधुना च सामान्येन कल्याणपापवतोः सद्भावं प्रतिषेधनिषेधद्वारेणाह-'नित्थि कल्लाण पावे वा'इत्यादि, यथेष्टार्थफलसंप्राप्ति कल्याणं तत्र विद्यते, सर्वाशुचितया निरात्मकत्वाश्च पापं पापवान् वा न कश्चिद्विद्यते, तदेवमुभयोरप्यभावः, तथा चोक्तम् --

Il 9 II ''विद्याविनयसंपन्ने, ब्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च, पण्डिताः समदर्शिनः ॥

इत्येवमेव कल्याणपापकाभावरूपां संज्ञां नो निवेश्वयेद्, अपि त्वस्ति कल्याणं कल्याणवांश्च विद्यते, तद्विपर्यस्तं पापं तद्वांश्च विद्यते, इत्येवं संज्ञां निवेशयेत्, तथाहि-नैकान्तेन कल्याणाभावो यो बौद्धैरभिहितः, सर्वपदार्थानाशुचित्वासंभवात्, सर्वाशुचित्वे च बुद्धस्याप्यशुचित्वप्राप्तेः, नापि निरात्मानः स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया सर्वपदार्थानां विद्यमानत्वात् परद्रव्यादिभिस्तु न विद्यन्ते, सदसदात्मकत्वाद्वस्तुनः, तदुक्तम्-''स्वपरसत्ताव्युदासोपादानापाद्यं हि वस्तुनो वस्तुत्व''मिति तथाऽऽत्माद्वैतभावाभावात्पापाभावोऽपि नास्ति, अद्वैतभावे हि सुखी दुःखी सरोगो नीरोगः सुरूपः कुरूपो दुर्भगः सुभगोऽर्थवान् दरिद्रस्तथाऽयमन्तिकोऽयं तु दवीयान् इत्येवमादिको जगद्वैचित्र्यभावोऽध्यक्षसिद्धोऽपि न स्यात् ।

यद्य समदर्शित्वमुच्यते ब्राह्मणचाण्डालादिषु तदपि समानपीडोत्पादनतो द्रष्टव्यं, न पुनः कर्मापादित वैचित्र्यभावोऽपि तेषां ब्राह्मणचाण्डालादीनां नास्तीति, तदेवं कथश्चित्कल्याणमस्ति तद्विपर्यस्तं तु पापकमिति। न चैकान्तेन कल्याणं कल्याणमेव, यतः केवलिनां प्रक्षीणघनघाति-कर्मचतुष्टयानां सातासातोदयसद्भावात्तथा नारकाणामपि पश्चेन्द्रियत्वविशिष्टज्ञानादिसद्भावा-न्नैकान्तेन् तेऽपि पापवन्त इति तस्मात्कथश्चित्कल्याणं कथश्चित्पापमिति स्थितम्।

त्तेदेवं कल्याणपापयोरनेकान्तरूपत्वं प्रसाध्यैकान्तं दूषयितुमाह–

मू. (७३३) कल्लाणे पावए वावि, वयहारी न विज़इ । जं वेरं तं न जाणंति, समणा बाल पंडिया ।।

ष्ट्र. कल्यं-सुखमारोग्यं शोभनत्वं वा तदणतीति कल्याणं तदस्यास्तीति कल्याणो मत्वर्थीयाच्यत्ययान्तोऽर्शआदिभ्योऽजित्यनेन, कल्याणवानितियावत् । एवं पापकशब्दोऽपि मत्वर्थीयाच्यत्ययान्तो द्रष्टव्यः । तदेवं सर्वथा कल्याणवानेवायं तथा पापवानेवायमित्येवंभूतो व्यवहारो न विंघते, तदेकान्तभूतस्यैवाभावात्, तदभावस्य च सर्ववस्तूनामनेकान्ताश्रयणेन प्राक्यसाधितत्वादिति।एतच्च व्यवहाराभावाश्रयणं सर्वत्रप्रागपियोजनीयं, तद्यथा-सर्वत्रवीर्यमस्ति नास्ति वा सर्वत्र वीर्यमित्येवंभूत एकान्तिको व्यवहारो न विद्यते, तथा नास्ति लोकोऽलोको वा

तथा न सन्ति जीवा अजीवा इति चेत्येवंभूतो व्यवहारो न विद्यत इति सर्वत्र सम्बन्धनीयं। तथा वैरं-वज्रं तद्धत्कर्म वैरं विरोधो वा वैरं तद्येन परोपघातादिनैकान्तपक्षसमाश्रयणेन वा भवति तत्ते 'श्रमणाः' तीर्थिका बाला इव रागद्वेषकलिताः 'पण्डिताः' पण्डिताभिमानिनः शुष्कतर्कदर्प्पाध्मातान जानन्ति, परमार्थभूतस्याहिंसालक्षणस्य धर्मस्यानेकान्तपक्षस्य वाऽनाश्रय- णादिति । यदिवा यद्वैरं तत्ते श्रणा बालाः पण्डिता वा न जानन्तीत्येवं वाचं न निसृजेदित्युत्तरेण सम्बन्धः किमिति न निसृजेत्?, यतस्तेऽपि किश्चिजानन्त्येव। अपिच तेषां तन्निमित्तकोपोत्पत्तेः, यद्वैवंभूतं वचस्तन्न वाच्यं, यत उक्तम् —

 ॥ १ ॥
 ''अप्पत्तियं जेण सिया, आसु कुप्पिज वा परो ।

 सव्वसो तं न भासेज़ा, भासं अहियगामिणिं ॥ (इत्यादि)

 मू. (७३४)
 असेसं अक्खयं वावि, सव्वदुक्खेति वा पुणो ।

वज्झा पाणा न वज्झति, इति वायं न नीसरे ।।

ष्ट्र. अपरमपि वाक्संयममधिकृत्याह-'असेस'मित्यादि, अशेषं-कृत्स्नं तत्सांख्याभिप्रायेण अक्षतं-नित्यमित्येवं न ब्रूयात्, प्रत्यर्थं प्रतिसमयं चान्यथाऽन्यथाभावदर्शनात् स एवायमित्येवंभूत-स्यैकत्वसाधकस्य प्रत्यभिज्ञानस्य लूनपुनर्जातेषु केशनखादिष्वपि प्रदर्शनात्, तथा अपिशब्दा-देकान्तेन क्षणिकमित्येवमपि वाचं न निसृजेत्, सर्वथा क्षणिकत्वे पूर्वस्य सर्वथा विनष्टत्वादुत्तरस्य निर्हेतुक उत्पादः स्यात्, तथा च सति 'नित्यं सत्त्वमसत्तं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणा'दिति । तथा सर्वं जगहुखात्मकमित्येवमपि न ब्रूयात्, सुखात्मकस्यापि सम्यग्दर्शनादिभावेन दर्शनात्, तथा चोक्तम् ॥ १ ॥ ''तणसंधारनिसन्नोऽवि मुनिवरो भट्ठरागमयमोहो ।

जं पावइ मुत्तिसुहं कत्तो तं चक्कवर्ष्टीवि ।। इत्यादि,

तथा वध्याश्चीरपारदारिकादयोऽवध्या वा तत्कर्मानुमतिप्रसङ्गादित्येवंभूतां वाचं स्वानुष्ठानपरायणः साधुः परव्यापारनिरपेक्षो न निसृजेत्, तथा हि सिंहव्याघ्रमार्जारादीन्परसत्त्व-व्यापादनपरायणान् ६ष्ट्वा माध्यस्थ्यमवलम्बयेत्, तथा चोक्तम्-''मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वगुणाधिकक्तिश्यमानाविनेयेष्वि''ति, एवमन्योऽपिवाक्संयमो द्रष्टव्यः, तद्यया-अमी गवादयो वाह्या न वाह्या वा तथाऽमी वृक्षादयश्छेद्या न छेद्या वेत्यादिकं वच्चो न वाच्यं साधुनेति ।

मू. (७३५) दीसंति समियायारा, भिक्खुणो साहुजीविणो । एए मिच्छोवजीवंति, इति दिर्डि न धारए ।।

ष्ट्र. अयमपरो वाक्यंसयमप्रकारोऽन्तःकरणशुद्धिसमाश्रितः प्रदर्श्यते-'दीसंती'त्यादि, '६श्यन्ते' समुपलभ्यन्ते स्वशास्त्रोक्तेन विधिना निभृतः-संयत आत्मा येषां ते निभृतात्मानः, क्वचित्पाठः 'समयाचार'त्ति सम्यक्-स्वशास्त्रविहितानुष्ठानादविपरीत आचारः-अनुष्ठानं येषां ते सम्यगाचाराः, सम्यग्वा-इतो व्यवस्थित आचारो येषां ते समिताचाराः, के ते ? -भिक्षणशीला भिक्षवो भिक्षामात्रवृत्तयः, तथा साधुना विधिना जीवितुं शीलं येषां ते साधुजीविनः ।

सधाहि-तेन कस्यचिदुपरोधविधानेन जीवन्ति, तथा क्षान्ता दान्ता जितक्रोधाः सत्यसंधा धढव्रता युगान्तरमात्रध्ष्टयः परिमितोदकपायिनो मौनिनः सदा तायिनो विविक्तैकान्तध्यानाध्या-सिनः अकौकुच्यास्तानेवंभूतानवधार्यापि 'सरागा अपि वीतरागा इव चेष्टन्ते' इति मत्वैते मिथ्यात्वोपजीविन इत्येवं ६ष्टिं न धारयेत्-नैवंभूतमध्यवसायं कुर्यान्नाप्येवंभूतां वाचं निसृजेद् यथैते मिथ्योपचारप्रवृत्ता मायाविन इति छद्मस्थेन ह्यर्वा प्दर्शिनैवंभूतस्य निश्चयस्य कर्तुमशक्यत्वा-दित्यभिप्रायः, तेच स्वयूथ्या वा भवेयुस्तीर्थान्तरीया वा, तावुभावपि न वक्तव्यी साधुना, यत उक्तम् – [2] 27]

| 9         | ''यावत्परगुणपरदोषकीर्तने व्यापृतं मनो भवति ।   |
|-----------|------------------------------------------------|
|           | तावद्वरं विशुद्धे ध्याने व्यग्रं मनः कर्तुम् ॥ |
|           | इत्यादि ।। किंचान्यत्-                         |
| मू. (७३६) | दक्खिणाए पडिलंभो, अत्यि वा णत्थि वा पुणो।      |
| •         | न वियागरेञ्ज मेहावी, संतिमग्गं च वूहए ।।       |

ष्ट्र. दानं दक्षिणा तस्याः प्रतिलम्भः-प्राप्ति ःस दानलाभोऽस्माद्गृहस्थादेः सकाशादस्ति नास्ति वेत्येवं न व्यागृणीयात् मेघावी मर्यादाव्यवस्थितः । यदिवा स्वयूथ्यस्य तीर्थान्तरीयस्य वा दानं ग्रहणं वा प्रति यो लाभः स एकान्तेनास्ति-संभवति नास्ति वेत्येवं न ब्रूयादेकान्तेन, तद्दानग्रहणनिषेधे दोषोत्पत्तिसंभवात् ।

तथाहि-तद्दाननिषेधेऽन्तरायसंभवस्तद्वैचित्यं च, तद्दानानुमतावप्यधिकरणोद्भव इत्यतोऽस्ति दानं नास्ति वेत्येवमेकान्तेन न ब्रूयात् । कथां तर्हि ब्रूयादिति दर्शयति-शान्तिः-मोक्षस्तस्यमार्ग-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकस्तमुपबृंहयेद्-वर्धयेत्, यथा मोक्षमार्गाभिवृद्धिर्भवति तथा ब्रूयादित्यर्थः, एतदुक्तं भवति-पृष्टः केनचिद्धिघप्रतिषेधमन्तरेण देयप्रतिग्राहकविषयं निरवद्यमेव ब्रूयादित्येवमादिकमन्यदपि विविधधर्मदेशनावसरे वाच्यं, तथा चोक्तम्-'सावज्ञणवज्ञाणं वयणाणं जो न जाणइ विसेसं'इत्यादि॥

मू. (७३७) इच्चेएहिं ठाणेहिं, जिनदिडेहिं संजए । धारयंते उ अप्पाणं, आमोक्खाए परिवएज्ञासि । त्तिबेमि ।।

ष्ट्र. साम्प्रतमध्ययनार्थमुपसंजिष्टश्चराह-'इच्चेएहि'मित्यादि, इत्येतैरेकान्तनिषेधद्वारेणा-नेकान्तविधायिभिः स्थानैर्वाक्संयमप्रधानैः समस्ताध्ययनोक्तै रागद्वेषरहितैजिनिर्धेष्टेः-उपलब्धैर्न स्वमतिविकल्पोत्यापितैः संयतः-सत्संयमवानात्मानं धारयन्-एभिः स्थानैरात्मानं वर्तयन्नामोक्षाय-अशेषकर्मक्षयाख्यं मोक्षं यावत्परिः-समन्तात्संयमानुष्ठाने व्रजेः गच्छेस्त्वमिति विधेयस्योपदेशः। इति परिसमाप्तयर्थे, ब्रवीमीति पूर्ववत् । नया अभिहिताः अभिधास्यमानलक्षणाश्चेति ॥ अध्ययनं-५ समाप्तम्

> मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता द्वीतीय श्रुतस्कन्धस्य पंचममध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

> > अध्ययनं-६ आर्द्रकीयं

ष्ट्र. उक्तं पञ्चममध्ययनं, साम्प्रतं षष्ठमारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तराध्ययने आचारः प्रतिपादितोऽनाचारपरिहारश्च, स च येनाचीर्ण परिहतश्चासावधुना प्रतिपादते, यदिवाऽनन्तराध्ययने स्वरूपमाचारनाचारयोः प्रतिपादितं, तञ्चाशक्यानुष्ठानं न भवत्यतस्तदा-सेवको द्दधन्तभूत आर्द्रकः प्रतिपाद्यत इति, अथवाऽनाचारफलं ज्ञात्वा सदाचारे प्रयत्नः कार्यो यथाऽऽर्द्रककुमारेण कृत इत्येतद्दर्शनार्थमिदमध्ययनम् ।

अस्य चत्वार्यनुँगोगद्वाराण्युपक्रमादीनि वाच्यानि, तत्रोपक्रमान्तर्गतोऽर्थाधिकारोऽयं, तद्यथा-आर्द्रककुमारवक्तव्यता, यथाऽसावभयकुुमारप्रतिमाव्यतिकरास्रतिबुद्धः तथाऽत्र सर्व प्रतिपाद्यत इति । निक्षेपस्त्रिधा-तत्रौघनिष्पन्ने निक्षेपेऽध्ययनं, नामनिष्पन्ने निक्षेपे त्वार्द्रकीयं, तत्रार्द्रपदनिक्षेपार्थं निर्युक्तिकृदाह–

नि. [9८४] नामंठवणाअद्दं दव्वद्दं चेव होइ भावद्दं । एवो खलु अद्दरस उ निक्खेवो चउविहो होइ ॥

**द्यु.** नामस्यापनाद्रव्यभावभेदाञ्चतुर्धाऽऽर्द्रकस्य निक्षेपो द्रष्टव्यः, तत्र नामस्थापने अनाध्त्य द्रव्यार्द्रप्रतिपादनार्थमाह-तत्व द्रव्यार्द्रद्विधा-आगमतो नोआगमतश्च, आगमतो ज्ञाता तत्र चानु-पयुक्तः 'अनुपयोगो द्रव्य'मितिकृत्वा नोआगमतस्तु ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं ।

नि. [१८५] उदगद्दं सारद्दं छवियद्द वसद्द तहा सिलेसद्दं । एयं दव्वद्दं खलु भावेणं होइ रागद्दं ॥

वृ. यदुदकेन मृत्तिकादिकं द्रव्यमार्द्रीकृतं तदुदकाईं, सारार्द्रं तु यब्दहिः शुष्काकारमप्यन्तर्मध्ये सार्द्रमास्ते यथा श्रीपर्णीसोवर्चलादिकं 'छविअद्दं' तु यत् स्निग्धत्वगद्रव्यं मुक्ताफलरक्ताशोकादिकं तदभिधीयते, वसयोपलिप्तं वसाईं, तथा श्लेषाई वज्रलेपाद्युपलिप्तं स्तम्भकुड्यादिकं यद्भव्यं तल्सिग्धाक रतया श्लेषाईमित्याभिधीयते, एतत्सर्वमप्युदकार्द्रादिकं द्रव्यार्द्रमेवाभिधीयते, खलुशब्दस्यैवकारार्धत्वात् । भावार्द्रं तु पुनः रागः-स्नेहोऽभिष्वङ्गस्तेनन्द्रं यञ्जीवद्रव्यं तद्भावार्द्रमित्यभिधीयते । साम्प्रतमार्द्रककुमारमधिकृत्यान्यथा द्रव्यार्द्रं प्रतिपादयितुमाह –

नि. [९८६] एगभवियबद्धाउए य अभिमुहए य नामगोए य । एते तिन्नि पगारा दव्वद्दे होंति नायव्वा ॥

ष्ट्र. एकेन भवेन यो जीवः स्वर्गादेरागत्यार्द्रककुमारत्वेनोत्पत्स्यते तथा ततोऽप्यासन्नतो बद्धायुष्कः तथा ततोऽप्यासन्नतमोऽभिमुखनामगोत्रोः योऽनन्तरसमयमेवार्द्रकत्वेन समुत्पत्स्यते, एते च त्रयोऽपि प्रकारा द्रव्यार्द्रके द्रष्टव्या इति ।

नि. [१८७] अद्दुपुरे अद्दसुतो नामेणं अद्दसोत्ति अनगारो । तत्तो समुडियमिणं अज्झयणं अद्दइज्ञंति ॥

ष्ट्र.साम्प्रतं भावार्द्रकमधिकृत्याह-आर्द्रकायुष्कनामगोत्राण्यनुभवन् भावार्द्रो भवति, यद्यपि शङ्गवेरादीनामप्यार्द्रकसंज्ञाव्यवहारोऽस्तितथापि नेदमध्ययनं तेभ्यः समुखितमतो न तैरिहाधिकारः, किंत्वार्द्रककुमारानगारात्समुस्थिमतस्तेनैवेहाधिकार इतिकृत्वा तद्वक्तव्यताऽभिधीयते। एतदेव निर्युक्तिकृदाह-अस्याः समासेनायमर्थ-आर्द्रकपुरे नगरे आर्द्रको नाम राजा, तत्सुनोऽप्यार्द्रका-भिधानः कुमारः, तद्वंशजाः किल सर्वेऽप्यारर्द्रकाभिधाना एव भवन्तीतिकृत्वा, स चानगारः संवृत्तः, तस्य चश्रीमन्महावीर वर्द्धमानस्वामिसमवसरणावसरे गोशालकेन सार्द्ध इस्तितापसैश्व वादोऽभूत, तेन च ते एतदध्ययनार्थोपन्यासेन पराजिता अत इदमभिधीयते-'ततः' तस्मादार्द्रका-समुत्यितमिद- मध्ययनमार्द्रकीयमिति गाधासमासार्थः । व्यासार्थं तु स्वत एव निर्युक्तिकृदार्द्रक-पूर्वभवोपन्यासेनोत्तरत्र कथयिष्यतीति । ननु च शाश्वतमिदं द्वादशाङ्गमपि गणिपिटकम् आर्द्रककथानकं तु श्रीवर्द्धमानतीर्थावसरे तत्कथमस्य शाश्वतत्त्वमित्याशङ्कयाह ।

नि. [९८८] कामं दुवालसंगं जिनवयणं सासयं महाभागं । सव्वज्झयणाइं तहा सव्वक्खरसन्निवाया य ॥ **वृ.** 'काम'मित्येयतदभ्युपगमे इष्टमेवैतदस्माकं, तद्यथा-द्वादशाङ्गमपि जिनवचनं नित्यं शाश्वतं 'महाभागं' महानुभावमामर्षोषध्यादिऋद्धिसमन्वितत्वात् न केवलमिदं सर्वाण्यप्यध्ययना-न्येवंभूतानि, तथा सर्वाक्षरसन्निपाताश्च-मेलापका द्रव्याथदिशान्नित्या एवेति। ननु च मतानुज्ञानाम निग्रहस्थानं भवत इत्याशङ्कयाह —

नि. [१८९] तहवि य कोई अत्थो उप्पन्ति तम्मि तंम्मि समयम्मि । पुव्यमनिओ अनुमतो अ होइ इसिभासिएसु जहा ।।

ष्ट्र. 'जइवि' यद्यपि सर्वमपीदं द्रव्यार्थतः शाश्वतं तथाऽपि कोऽप्पर्थस्तस्मिन्समये तथा क्षेत्रेच कुतश्चिदार्द्रकादेः सकाशादाविर्भावमास्कन्दित सतेन व्यपदिश्यते। तथा पूर्वमप्यसावर्थोऽन्य-मुद्दिश्योक्तोऽनुमतश्च भवति, ऋषिभाषितेषूत्तराध्ययनादिषु यथेति। साम्प्रतं विशिष्टतरमध्यय-नोत्थानमाह--

| नि. [१९०]                                                                               | अञ्जद्दएण गोसालभिक्खुबंभवतीतिदंडीणं ।                                   |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                         | जह हत्यितावसाणं कहियं इणमो तहा वुच्छं ।।                                |  |
| नि. [१९१]                                                                               | गामे वसंतपुरए सामइतो धरणिसहितो निक्खंतो ।                               |  |
| _                                                                                       | भिक्खायरियादिद्वा ओहासियभत्तवेहासं ॥                                    |  |
| नि. [१९२]                                                                               | संवेगसमावन्नो माई भत्तं चइत्तु दियलोए ।                                 |  |
|                                                                                         | चइऊणं अद्दुरे अद्दुओ अद्दओ जाओ ।।                                       |  |
| नि. [१९३]                                                                               | पीती य दोण्ह दूओं पुच्छणमभयस्स पठ्ठवे सोऽवि ।                           |  |
|                                                                                         | तेणावि सम्मद्दिर्डित्ति होज पडिमा रहंमि गया ॥                           |  |
| नि. [१९४]                                                                               | दट्टुं संबुद्धो रिक्खिओ य आसाण वाहण पलातो ।                             |  |
|                                                                                         | पच्चावंतो धरितो रजं न करेति को अन्नो ॥                                  |  |
| नि. [१९५]                                                                               | अगणितो निक्खंतो विहरइ पडिमाइ दारिगा वरिओ ।                              |  |
|                                                                                         | सुवन्न वसुहाराओ रन्नो कहणं च देवीए ।।                                   |  |
| नि. [१९६]                                                                               | तं नेइ पिता तीसे पुच्छण कहणं च वरण दोवारे ।                             |  |
|                                                                                         | जाणाहि पायविंबं आगमणं कहण निग्गमणं ॥                                    |  |
| নি. [୨९७]                                                                               | पडिमागतस्समीवे सप्परीवारा अभिक्ख पडिवयणं ।                              |  |
|                                                                                         | भोगा सुताण पुच्छण सुतबंध पुन्ने य निग्गमणं ॥                            |  |
| नि. [१९८]                                                                               | रायगिहांगम चोरा रायभया कहण तेसि दिक्खा य ।                              |  |
|                                                                                         | गोसालभिक्खुबंभी तिदंडिया तावसेहि सह वादो ।।                             |  |
| नि. [१९९]                                                                               | वादे पराइइत्ता सब्वेविय सरणमब्भुवगता ते ।                               |  |
|                                                                                         | अद्दगसहिया सब्वे जिनवीरसगासे निक्खंता ।।                                |  |
| नि. [२००]                                                                               | न दुकरं वा नरपासमोयणं, गयस्स मत्तस्स वर्णमि रायं ! ।                    |  |
|                                                                                         | जहाँ उवत्तावलिएण तंतुणा, सुदुक्करं में पडिहाइ मोयणं ॥                   |  |
| <b>वृ.</b> आर्याइ                                                                       | किंण समवसरणाभिखमुद्धलितेन गोशालकभिक्षोस्तथा ब्रह्मव्रतिनां त्रिदण्डिनां |  |
| यथा हस्तितापसानां च कथितमिदमध्ययनार्थजातं तथा वक्ष्ये सूत्रेणेति ।। साम्प्रतं सपूर्वभव- |                                                                         |  |

मार्द्रककथानकं गाथाभिरेव निर्युक्तिकृदाह –

'गामे' इत्यादि गाथाष्टकं, आसां चार्थः कथानकादवसेयः, तच्च्दं-मगधाजनपदे वसन्तपुरको ग्रामः, तन्न सामायिको नाम कुटुम्बी प्रतिवसति, स च संसारभयोद्विग्नो धर्मधोषाचार्यन्तिके धर्मं श्रुवा सपन्तीकः प्रव्रजितः, सच सदाचाररतः संविग्नैः साधुभिः सार्द्धविहरति, इतरापि साध्वीभि सहेति।

कदाचिद्यासावेकस्मिन्नगरेभिक्षार्थमटन्तीं ध्ष्य्वा तामसौ तथाविधकर्मोदयात्पूर्वरतानुस्म-रणेन तस्यामध्युपपन्नः, तेन चात्मीयोऽभिप्रायो द्वितीयस्य साधोर्निवेदितः, तेनापिच तत्प्रवर्तिन्याः, तयाऽपि तस्याः, तयाऽपि चाभिहितं-न मम देशान्तरे एकाकिन्या गमनं युज्यते, न चासौ तत्राप्यनुबन्धं त्यक्ष्यतीत्यतो ममास्मिन्नवसरे भक्तप्रत्याख्यानमेव श्रेयो न पुनर्व्रतविलोपनमित्यत-स्तया भक्तप्रत्याख्यानपूर्वकमात्मोद्वन्धनमकारि, मृता चासौ अगाद्देवलोकं।

श्रुत्वा चैनं व्यतिकरमसौ परं संवेगुपगतश्चिन्तितं च तेन-तया व्रतभङ्गभयादिदमनुष्ठितं मम त्वसौ संजात एवेत्यतोऽहमपि भक्तप्रत्याख्यानं करोमीत्याचार्यस्यानिवेद्यैवासौ मायावी अथ च परमसंवेगापन्नः असावपि भक्तं प्रत्याख्याय दिवं गतः ।

ततोऽपि च प्रत्यागत्याईपुरेनगरे आर्द्रकसुत आर्द्रकाभिधानो जात, साऽपिच देवलोकाच्युता वसन्तपुरे नगरे श्रेष्ठिकुले दारिका जाता। इतरोऽपि च परमरूपसंपन्नो यौवनस्थः संवृत्तः।

अन्यदाऽस्यार्द्रकपिता राजगृहे नगरे श्रेणिकस्य राज्ञः स्नेहाविष्करणार्थं परमप्राभृतोपेतं महत्तमं प्रेषयति, आर्द्रककुमारेणासौ पृष्टो यथा-कस्यैतानि महार्हाण्यत्युग्राणि प्राभृतानि मतित्रा प्रेषितानि यास्यन्तीति, आसावकथयद्-यथा आर्यदेशे तव पितुः परममित्रं श्रेणिको महाराजः तस्यैतानीति, आर्द्रककुमारणाप्यभाणि-किं तस्यास्ति कश्चिद्योग्यः पुत्रः ?, अस्तीत्याह, यद्येवं मग्रहितानि प्राभृतानि भवता तस्य समर्पणीयानीति भणित्वा महार्हाणि प्राभृतानि समर्प्यामिहितं-वक्तव्योऽसौ मद्वचनात् यथाऽऽर्द्रककुमारस्त्वयि नितरां स्निह्यतीति, स च महत्तमो गृहीतोभयप्राभृतो राजगृहमगात्, गत्वा च राजद्वारपालनिवेदितो राजकुलं प्रविष्टो, दृष्टश्च श्रेणिकः, प्रणामपूर्वकं निवेदितानि प्राभृतानि, कथितं च यथासंदिष्टं, तेनाप्यासनाशनताम्बूलादिन । यथार्हप्रतिपत्या सन्मानितः ।

दितीये चाह्नयार्द्रककुमारसत्कानि प्राभृतान्यभयकुमारस्य समर्पितानि, कथितानि च तस्रीत्युत्पादकानि तत्संदिष्टवचनानि, अभयकुमारेणापि पारिणामिक्या बुद्धया परिणामितं-नूनमसौ भव्यः समासन्नमुक्तिगमनश्च तेन मया सार्द्धं प्रीतिमिच्छतीति तदिदमन्न प्राप्तकालं यदादितीर्यकर प्रतिमासंदर्शनेन तस्यानुग्रहः क्रि यत इति मत्या तथैव कृतं, महार्हाणि च प्रेषितानि प्राभृतानीति, उक्तश्चासौ महत्तमो यथा-मद्यहितप्राभृतमेतदेकान्ते निरुपणीयं, तेनापि तथैव प्रतिपन्नं, गतश्चा-सावार्द्रकपुरं, समर्पितं च प्राभृतं राज्ञः ।

द्वितीये चाह्नयार्द्रककुमारस्येति, कथितं च यथासंदिष्टं, तेनाप्येकान्ते स्थित्वा निरूपिता प्रतिमा, तां च निरूपयत ईहापोहविमर्शनेन समुत्पन्नं जातिस्मरणं, चिन्तितं च तेन यथा-ममाभयकुमारेण महानुपकारोऽकारि सद्धर्मप्रतिबोधत इति, ततोऽसावार्द्रकः संजातजातिस्मर-णोऽचिन्तयत-यस्य मम देवलोकभोगैर्यर्थप्सितं संपद्यमानैस्तृप्तिर्नाभूत तस्यामीभिस्तुच्छैर्मानुषैः स्वल्पकालीनैः कामभोगैस्तृप्तिर्भविष्यतीति कुतस्त्यमिति, एतत्परिगणय्य निर्विण्णकामभोगो यथोचितं परिभोगमकुर्वन् राज्ञा संजातभयेन मा क्वचिद्यास्यति अतः पश्चभिः शतै राजपुत्राणा रक्षयितुमारेमे, आर्द्रककुमारोऽप्यश्ववाहनिकया विनिर्गतः प्रधानाश्वेन प्रपलायितः ।

ततश्च प्रव्रज्या गृह्णन् देवतया सोपसर्गं भवतोऽद्यापीति भणित्वा निवारितोऽप्यसावार्द्रको राज्यं तावन्न करोति कोऽन्यो मां विहाय प्रव्रज्यां ग्रहीष्यतीत्यभिसंधाय तां देवतामवगणय्य प्रव्रजितः । विहरन्नन्यदाऽन्यतरप्रतिमाप्रतिपन्नः कायोत्सर्गव्यवस्थितो वसन्तपुरे तया देवलोकच्यु-तया श्रेष्ठिदुहित्राऽपरदारिकामध्यगतया रमन्त्यै मम भर्तेत्येवमुक्ते सत्यनन्तरमेव तत्सन्निहितदेव-तयाऽर्द्धत्रयोदशकोटिपरिमाणा शोभनं वृतमनयेति भणित्वा हिरण्यवृष्टिर्मुक्ता, तां च हिरण्यवृष्टिं राजा गृह्णन् देवतया सर्पाद्युत्यानतो विधृतोऽभिहितं च तया यथा-एतद्धिरण्यजातमस्या दारिकायाः नान्यस्य कस्यचिदित्यतत्तत्वित्रा सर्वं संगोपितम् ।

आर्द्रककुमारोऽप्यनुकूलोपसर्ग इतिमत्वाऽऽश्वेवान्यत्र गतः, गच्छति च काले दारिकाया वरकाः समागच्छन्ति, पृष्टौ च पितरौ तया-किमेषामागमनप्रयोजनं ?, कथितं च ताभ्यां यथैते तव वरका इति, ततस्तयोक्तं-तात ! सकृत्कन्याः प्रदीयन्ते नानेकशः, दत्ता चाहं तस्मै यसम्बन्धि हिरण्यजातं भवद्भिर्गृहीतं, ततः सा पित्राऽभाणि-किं त्वं तं जानीषे ?

तयोक्तं-तत्पादगताभिज्ञानदर्शनतो जानामीति, तदेवमसौतत्परिज्ञानार्थं सर्वस्य भिक्षार्थिनो भिक्षां दापयितुं निरूपिता, ततोद्वादशभिर्वधैर्गतैः कदाचिद्वासौ भवितव्यतानियोगेन तत्रैव विहरन् समायातः, प्रत्यभिज्ञानतश्च तया तत्पादचिह्नदर्शनतः, ततोऽसौ दारिका सपरिवारा तत्पृष्ठतो जगाम, आर्द्रककुमारोऽपिदेवतावचनं स्मरंस्तथाविधकर्मोदयाद्वावश्यंभाविभवितव्यतानियोगेन च प्रतिभग्न्स्तया सार्ख्नं मुनक्ति भोगान्, पुत्रश्चोत्पन्नः ।

पुनरार्द्रककुमारेणासावभिहिता-साम्प्रतंते पुत्रो द्वितीयः अहं च स्वकार्यमनुतिष्ठामि, तया सुतव्युत्पादनार्थं कर्पासकर्त्तनमारब्धं, पृष्टा चासौ बालकेन-किमम्बैतद्भवत्या प्रारब्धमितरजना-चरितं ?, ततोऽसाववोचद-यथा तव पिता प्रव्रजितुकामः त्वं चाद्यापि शिशुरसमर्थोऽर्थार्जने ततोऽहमनाथास्त्रीजनोचितेनानिन्धेन विधिनाऽऽत्मानं भवन्तं च किल पालयिष्यामीत्येत-दालोच्येदमा- रब्धमिति।

तेनापि बालकेनोत्पन्नप्रतिभया तत्कर्त्तितसूत्रेणैव कायं मद्वन्द्रो यास्यतीति मन्मन-भाषिणोपविष्ट एवासौ पिता परिवेष्टितः, तेनापि चिन्तितं-यावन्तोऽमी बालककुतवेष्टनतन्त-यस्तावन्त्येव वर्षाणि मया गृहेस्थातव्यमिति, निरूपिताश्च तन्तवो यावद् द्वादश तावन्त्यव वर्षाण्यसौ गृहवासे व्यवस्थितः, पूर्णेषु च द्वादशसु संवत्सरेषु गृहान्निर्गतः प्रव्नजितश्चेति । ततोऽसौ सूत्रार्थनिष्प नण्काकिविहारेण विहरन् राजगृहाभिमुखं प्रस्थितः, तदन्तराले च तद्रक्षणार्थं यानि प्राक् पित्रा निरूपितानी पञ्च राजपुत्रशतानि तस्मिन्थवेन नष्टे राजभयाद्वैलक्ष्याद्य न राजान्तिकं जग्मुः तत्राटवीदुर्गे चौर्येण वृत्तिं कल्पितवन्तः, तैश्चासौ ध्दः प्रत्यभिज्ञातश्च, ते च तेन पृष्टाः-किमिति भवद्भिरेवंभूतं कर्माश्रितं ?, तैश्च सर्वं राजभयादिकं कथितम्, आर्द्रककुमारवचनाम्च संबुद्धाः प्रव्रजिताश्च । तथा राजगृहनगरप्रवेशे गोशालको हस्तितापसा- ब्राह्यणाश्च वादे पराजिताः ।

तथाऽऽर्द्रककुमारदर्शनादेव हस्ती बन्धनाद्विमुक्तः, ते च हस्तितापसादय आर्द्रककुमार-धर्मकथाक्षिप्ता जिनवीरसमवसरणे निष्कान्ताः । राज्ञा च विदितवृत्तान्तेन महाकुतूहलापूरितहृदयेन पृष्टो-भगवन् ! कयं त्वद्दर्शनतो हस्ती निरर्गलः संवृत्त इति ? , महान् भगवतः प्रभाव इत्येवमभिहितः सन्नार्द्रककुमारोऽब्रवीत् नवमगाथयोत्तरं ।

न दुष्करमेतद्यन्नरपाशैर्बद्धमत्तवारणस्य विमोचनं वने राजन् ! एतत्तु मे प्रतिभाति दुष्करं

यद्यतत्रावलितेन तन्तुना बद्धस्य मम प्रतिमोचनमिति।स्नेहतन्तवो हि जन्तूनां दुरुच्छेदा भवन्तीति भावः।गतमार्द्रककथानकम्, नामनिष्पन्ननिक्षेपश्च।तदनन्तरं सूत्रानुगमेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तच्चेदम्—

मू. (७३८) पुराकडं अद्द ! इमं सुणेह, मेगंतयारी समणे पुरासी। से भिक्खुणो उवणेत्ता अनेगे, आइक्खतिण्हि पुढो वित्थरे।

ष्ट्र. यथा गोशालकेन सार्खं वादोऽभूदार्द्रककुमारस्य तथाऽनेनाध्ययनेनोपदिश्यते, तं च राजपुत्रकमार्द्रककुमारं प्रत्येकबुद्धं भगवत्समीपमागच्छन्तं गोशालकोऽब्रवीत्-यथा हे आर्द्रक ! यदहंब्रवीमितच्छूणु-'पुरा' पूर्वं यदनेन भवत्त्तीर्थकृता कृतं, तग्वेदमितिदर्शयति-एकान्तेजनरहिते-प्रदेशे चरितुं शीलमस्येत्येकान्तचारी, तथा श्राम्यतीति श्रमणः पुराऽऽसीत्तपश्चरणोद्युक्तः, साम्प्रतं तूग्रैस्तपश्चरणविशेषैर्निर्भर्सितो मां विहाय देवादिमध्यगतोऽसौ धर्मं किल कथयति, तथा 'वहून्' भिक्षून् 'उपनीय' प्रभूतशिष्यपरिकरं कृत्वा भवदिधानां च मुग्धजनानामिदानीं पृथक् पृथग्विस्त-रेणाचष्टे धर्ममिति शेषः ।

मू. (७३९)साऽऽजीविया पहविताऽथिरेणं, सभागओ गणओ भिक्खुमज्झे आइक्खमाणो बहुजन्नमत्थं, न संधयाती अवरेण पुढ्वं।

**वृ.** पुनरपि गोशालक एव 'साजीविए' त्याद्याह, येयं बहुजनमध्यगतेन धर्मदेशना युष्पद्गुरुणाऽऽरव्याऽऽजीविका प्रकर्षेण स्थापिता प्रस्थापिता, एकाकी विहरंल्लोकिकैः परिभूयत इतिमत्वा लोकपङ्किनिमित्तं महान् परिकरः कृतः, तथा चौच्यते ।

॥ ९ ॥ ''छत्रं छात्रं पात्रं वस्त्रं यष्टिं च चर्चयति भिक्षुः । वेषेण परिकरेण च कियताऽपि विना न भिक्षापि ॥

तदनेन दम्भग्रधानेन जीविकार्थमिदरभारब्धं । किंभूतेन ? -अस्थिरेण, पूर्वं ह्ययं मया सार्खमेकाक्यन्तप्रान्ताशनेन शून्यारामदेवकुलादौ वृत्तिं कल्पितवात्, न च तथाभूतमनुष्ठानं सिकताकवलवन्निरास्वादं यावजीवं कर्तुमलम् अतो मां विहायायं बहून् शिष्यान् प्रतार्थैवंभूतेन स्फटाटोपेन विहरतीत्यतः कर्तव्ये 'अस्थिरः' चपलः, पूर्वचर्यापरित्यागेनापरकल्पसमाश्रयात्, एतदेव दर्शयति ।

'सभायां गतः' सदेवमनुजपर्षदिव्यवस्थितो 'गणओ'त्ति गणशो बहुशोऽनेकश इतियावत् भिक्षूणां मध्ये 'गतो'व्यवस्थित आचक्षाणो बहुजनेभ्यो हितः अर्थो बहुजन्योऽर्थस्तमर्थं बहुजनहितं कथयन् विहरति, एतद्यास्यानुष्ठानं पूर्वापरेण न संधत्ते, तथाहि-यदि साम्प्रतीयं वृत्तं प्राकारत्र-यसिंहासनाशोकवृक्षभामण्डलचामरादिकं मोक्षाङ्गमभविष्यत्ततो या प्राक्तन्येकचर्या क्लेशबहुलाऽ-नेन कृता सा क्लेशाय केवलमस्येति, यदि सा कर्मनिर्जरणहेतुका परमार्थमूता ततः साम्प्रतावस्था परप्रतारकत्वाद्दम्भकल्पेत्यतः पूर्वीत्तरयोरनुष्ठानयोः-मौनव्रतिकधर्मदेशनारूपयोः परस्परतो विरोध इति ।

मू. (७४०) पुब्विं च इण्हिं च अनागतं वा एगंतमेव पडिसंधयाति ।

एगंतमेवं अदुवा विइण्हिं, दोऽवण्णमन्नं न समेति जम्हा।

**मृ.** अपिच-यद्येकान्तचारित्वमेव शोभनं पूर्वमाश्रितत्वात् ततः सर्वदाऽन्यनिरपेक्षैस्तदेव कर्त्तव्यम्, अथा चेदं साम्प्रतं महापरिवारवृतं साधुं मन्यसे ततस्तदेवादावप्याचरणीयमासीद्, अपिच द्वे अप्येते छायातपवदत्यन्तविरोधिनी वृत्ते नैकत्र समवायं गच्छतः, तथा यदि मौनेन धर्मस्ततः किमियं महता प्रबन्धेन धर्मदेशना ?, अथानयैव धर्मस्ततः किमिति पूर्वं मौनव्रत-मनेनाललम्बे ?, यस्मादेवं तस्मात्पूर्वोत्तरव्याहतिः।तदेवं गोशालकेन पर्यनुयुक्त आर्द्रककुमारः श्लोकपश्चार्द्धेनोत्तरदानायाह –

'पूर्वं' पूर्वीस्मेन्काले यन्मीनव्रतिकत्वं या चैकचर्या तच्छदास्थत्वाद घातिकर्मचतुष्टयक्षयार्थं, साम्प्रतं यन्महाजनपरिवृतस्य धर्मदेशनाविधानं तस्राग्बद्धभवोपग्राहिकर्मचतुष्टयक्षपणोद्यतस्य विशेषतस्तीर्थकरनाम्नो वेदनार्थं अपरासां चौद्यैर्गोत्रशुभायुर्नामादीनां शुभप्रकृतीनामिति। यदिवा पूर्वं साम्प्रतमनागते च काले रागद्वेषरहितत्वादेकत्वभावनानतिक्रमणाद्यैकत्वमेवानुपचरितं भगवानशेषजनहितं धर्म कथयन् प्रतिसंदधाति, न तस्य पूर्वोत्तरयोरवस्ययोराशंसारहित-त्वाद्भेदोस्ति, अतो यदुच्यते भवता-पूर्वोत्तरयोरवस्थयोरसाङ्गत्यं तत प्लवत इति ।

मू. (७४९) समिच्च लोगं तसथावराणं, खेमंकरे समणे माहणे वा । आइक्खमाणोवि सहस्समऽज्झे, एगंतयंसारयती तहचे ।।

ष्ट्र. स्यादेतद्-धर्मदेशनया प्राणिनां कश्चिदुपकारो भवत्युत नेति ?, भवतीत्याह-'समिच्च लोय' मित्यादि, सम्यगयथावस्थितं 'लोकं' षड्द्रव्यात्मकं 'मत्वा' अवगम्य केवलालोकेन परिच्छिद्य त्रस्यन्ती ति त्रसाः-त्रसनामकर्मीदया द्वीन्द्रियादयः, तथा तिष्ठन्तीति स्थावराः-रथावरनामकर्मीदया-त्र्थावराः पृथिव्यादयस्तेषामुभयेषामपि जन्तूनां 'क्षेमं' शान्तिः रक्षा तत्करणशीलः क्षेमंकरः श्राम्यतीति श्रमणो-द्वादशप्रकारतपोनिष्टप्तदेहः, तथा मा हणत्ति प्रवृत्तिर्यस्यासौ माहनो ब्राह्मणो वा स एवंभूतो 'निर्ममो' रागद्वेषरहितः प्राणिहितार्थं न लाभपूजाख्यात्यर्थं धर्ममाचक्षाणोऽपि प्राग्वत् छद्मस्थाव- स्थायां मौनव्रतिक इव वाक्संयत एव, उत्पन्नदिव्यज्ञानत्वाद्भाषागुणदोष-विवेकज्ञतया भाषणेनैव गुणावाप्तेः, अनुत्पन्नदिव्यज्ञानस्य तु मौनव्रतिकत्वेनेति, तथा देवासुर-नरतिर्यक्सहग्रमध्येऽपि व्यवस्थितः पङ्काधारपङ्कजवत्तद्दोषव्यासङ्गाभावान्ममत्वविरहादा-शंसादोषविकलत्वादेकान्तमेवासौ 'सारयति' प्रख्यातिं नयति साधयतीतियावत् ।

ननु चैकाकिपरिकरोपेतावस्थयोरस्ति विशेषः, प्रत्यक्षेणैवोपलभ्यमानत्वात्, सत्यम्, अस्ति विशेषो बाह्यतो न त्वान्तरतोऽपि, दर्शयति-'तथा' प्राग्वदर्चा-लेश्या शुक्लघ्यानाख्या यस्य स तथार्चः, यदिवा अर्चा-शरीरं तद्य प्राग्वद्यस्य सतथार्चः, तथाहि-असावशोकाद्यष्ट्रप्रातिहार्योपेतोऽपि नोत्सेकं चयाति, नापि शरीरं संस्कारायत्तं विदधाति, सहि भगवानात्यन्तिकरागढेषप्रहाणादेकाक्यपि जनपरिवृतोऽप्येकाकी, न तस्य तयोरवस्थयोः कश्चिढिशेषोऽस्ति, तथा चोक्तम् --

 ११ ७ ।। ''रागद्वेषौ विनिर्जित्य, किमरण्ये करिष्यसि ? । अथ नो निर्जितावेतौ, किमरण्येकरिष्यसि ? ।। इत्यतो बाह्यमनङ्गमान्तरमेव कषायजयादिकं प्रधानं कारणमिति स्थितम् । इत्यतो बाह्यमनङ्गमान्तरमेव कषायजयादिकं प्रधानं कारणमिति स्थितम् । मू. (७४२) धम्मं कहंतस्स उ नत्थि दोसो, खंतस्स दंतस्स जितिंदियस्स । भासाय दोसे य वियज्जगस्स, गुणेय भासाय निसेगवस्स ।। माताय दोसे य वियज्जगस्स, गुणेय भासाय निसेगवस्स ॥ मृ. अपगतरागद्वेषस्य प्रभाषमाणस्यापि दोषाभावं दर्शयितुमाह-तस्य भगवतोऽपगतघन-घातिकलङ्कस्योत्पन्नसकलपदार्थाविर्भाविज्ञानस्य जगदभ्युद्धरणप्रवृत्तस्यैकान्तपरहितप्रवृत्तस्य स्वकार्यनिरपेक्षस्य धर्मं कथयतोऽपि तुशब्दस्यापिशब्दार्थत्वात् नास्ति कश्चिद्दोषः । किंभूतस्येत्याह-क्षान्तस्य क्षान्तिसंपन्नस्यानेन क्रोधनिरासमाह, तथा 'दान्तस्य' उपशान्तस्यानेन तुमानव्युदासं, तथा जितानि स्वविषयप्रवृत्तिनिषेधेनेन्द्रियाणि येन स जितेन्द्रियो वश्येन्द्रियोऽनेन तुलोभनिरासमाचष्टे, मायायास्तु लोभनिरासादेव निरासोद्रष्टव्यः, तम्मूललात्तस्याः, भाषाया दोषाः असल्यासत्यामृषाकर्कशासभ्यशब्दोच्चारणादयस्तद्विवर्जकस्य-तत्परिहर्तुस्तथा भाषाया ये गुणा-हितमितदेशकालासंदिग्धभाषणादयस्तन्निषेवकस्य सतो छुवतोऽपि नास्ति दोषः, छद्यस्थस्य हि बाहुल्येन मौनव्रतमेव श्रेयः, समुत्यन्नकेवलस्य तुभाषणमपि गुणायेति ।

मू. (७४३) महव्वएपंच अणुव्वएय, तहेव पंचासव संवरेय । विरतिं इहस्सामणियांमि पन्ने, लवापसब्धी समणे – त्तिबेमि ।

ष्ट्र. किंभूतं धर्ममसौ कथयतीत्याह 'महव्वए पंचे'त्यादि, महान्ति च तानि व्रतानि-प्राणातिपातविरमणादीनि तानि च साधूनां प्रज्ञापितवान्, पश्चापि तदपेक्षयाऽणूनि-लघूनि व्रतानि अणुव्रतानि पश्चेय तानि श्रावकानुद्दिश्य प्रज्ञापितवान्, पश्चाश्रवान् प्राणापिपातादिरूपान् कर्मणः प्रवेशद्वारभूतान् तत्संवरं च सप्तदशप्रकारं संयमं प्रतिपादितवान्, संवरवतो हि विरतिर्भवतीत्यतो विरतिं च प्रतिपादितवान् चशब्दात्तरकलभूतौ निर्जरामोक्षौ च ।

'इह' अस्मिन्प्रवचने लोके वा श्रमणभावः श्रामण्यं-संपूर्णसंयमस्तस्मिन् वा विधेये मूलगुणान्-महाव्रताणुव्रतरूपान् तथोत्तरगुणान्-संवरविरत्यादिरूपान् 'पूर्थो' कृत्स्ने संयमेविघातव्ये 'प्राज्ञ' इति वा क्वचित्पाठः, प्रज्ञावानेतव्यतिपादितवानिति । किंभूतोऽसौ ? -लवं-कर्म तस्माद् 'अवसक्कइ'ति अवसर्प्पणशीलोऽवसर्प्पी श्राम्यतीति श्रमणः-तपश्चरणयुक्त इत्येदद्दं ब्रचीमि ।

स्वयमेव च भगवान्पञ्चमहाव्रतोपपन्न इन्द्रियनोइन्द्रियगुप्तो विस्तञ्चासौ लवावसर्पी सन् स्वतोऽन्येषामपि तथाभूतमुपदेशंदत्तवानित्येतद् व्रवीमीति । यदिवाऽऽर्द्रककुमारवचनमाकर्ण्यासौ गोशालकस्तव्रतिपक्षभूतं अर्थं वक्तुकाम इदमाह-इत्येतद्वक्ष्यमाणं यदहं व्रवीमि तच्छृणु ! त्वमिति ययाप्रतिज्ञातमेवाह गोशालकः--

मू. (७४४) सीओदगं सेवउ बीयकायं, आहायकम्पं तह इत्ययाओ । एगंतचारिस्सिह अन्ह धम्पे तवस्सिणो नाभिसमेति पावं ।

ष्ट्र. भवतेदमुद्ग्राहितं-परार्थं प्रवृत्तस्याशोकादिप्रातिहार्यपरिग्रहस्तथा शिष्यादिपरिकरो धर्मदेशना च न दोषायेति यथा तथाऽस्माकमपि सिद्धान्ते यदेतद्वक्ष्यमाणं तन्न दोषायेति । शीतं च तदुदकं च शीतोदकम्-अप्रासुकोदकं तत्सेवनं-परिभोगं करोतु, तथा जीवकायोपभोगमा-धाकर्माश्रयणं स्त्रीप्रसङ्गं च विदधातु, अनेन च स्वपरोपकारः कृतो भवतीत्यस्मदीये धर्मे प्रवृत्तस्य 'एकान्तचारिणः'आरामोद्यानादिष्वेकाकिविहारोद्यतस्य तपस्विनो 'नाभिसमेति' न संबन्धमुपयाति 'पापम्' अशुभकर्मेति, इदमुक्तं भवति-एतानि शीतोदकादीनि यद्यपीषत्कर्मबन्धाय तथापि धर्माधारं शरीरं प्रतिपालयत एकान्तचारिणस्तपस्विनो बन्धाय न भवन्तीति ।

मू. (७४५) सीतोदगं वा तह बीयकायं, आहायकम्पं तह इत्थियाओ । एयाइं जाणं पडिसेवमाणा, अगारिणो अस्समणा भवंति ।।

ष्ट्र. एतत्परिहर्त्तुकाम आह-'सीतोदग'मित्यादि, 'एतानि' प्रागुपन्यस्तानि अप्रासुकोदकपर-भोगादीनि प्रतिसेवन्तोऽगारिणो-गृहस्थास्ते भवन्ति अश्रमणाश्च-अप्रव्रजिताश्चेवं जानीहि, यतः-अहिंसा सत्मस्तेयं, ब्रह्मचर्यमलुब्धता इत्येत्तच्छ्रमणलक्षणं, तश्चेषां शीतोदकबीजाऽऽधाकमी-परिभोगवतां नास्तीत्यतस्ते नामाकाराभ्यां श्रमणा न परमार्थानुष्ठानत इति। मू. (७४६) सिया य बीओदग इत्थियाओ, पडिसेवमाणा समणा भवंतु। अगारिणोऽवी समणा भवंतु, सेवंति उ तंऽवि तहप्पगारं।।

ष्ट्र. पुनरप्यार्द्रक एवैतद्दूषणायाह-स्यादेतद्भवदीयं मतं-यथा ते एकान्तचारिणः क्षुत्पिपासादिप्रधानतपश्चरणपिडीताश्च तत्कयं ते न तपस्विन इत्येतदाशङ्कयार्द्रक आह-यदि बीजाद्युपभोगिनोऽपिश्रमणाइत्येवंभगवताऽभ्युपगम्यते एवं तर्द्धगारिणोऽपि-गृहस्थाः श्रमणा भवन्तु, तेषामपिदेशिकावस्थामाशंसावतामपि निष्किञ्चनतयैकाकिविहारित्वं क्षुत्पिपासादिपीडनं च संभाव्यते । अत आह 'सेवंति उ' तुरवधारणे सेवन्त्येव 'तेऽपि' गृहस्थास्तथाप्रकारमेका-किविहारादिकमिति ।

मू. (७४७)जे यावि बीओदगभोति भिक्ख, भिक्खं विहं जायति जीवियडी । ते नातिसंजोगमविष्पहाय, कायोवगा नंतकरा भवंति ।।

ष्ट्र. पुनरप्यार्द्रको बीजोदकादिभोजिनां दोषाभिधित्सयाऽऽह-'जे यावी' त्यादि, ये चापि 'भिक्षवः' प्रव्रजिता बीजोदकभोजिनः सन्तो द्रव्यतो ब्रह्मचारिणोऽपि भिक्षां चाटन्ति जीवितार्थिनस्ते तथाभूता 'ज्ञातिसंयोगं' स्वजनसम्बन्धं 'विप्रहाय'त्यक्त्वा कायान् कायेषु वोपगच्छन्तीति कायोप-गास्तदुपमर्द्दकारम्भप्रवृत्तत्वात् संसारस्यानन्तकरा भवन्तीति, इदमुक्तं भवति-केवलं स्त्रीपरिभोग एव तैः परित्यक्तोऽसावपि द्रव्यतः शेषेण तु बीजोदकाद्युपभोगेन गृहस्थकल्पा एव ते, यत्तु भिक्षाटनादिकमुपन्यस्तं तेषां तद्गृहस्थानामपि केषाश्चित्सांमाव्यते, नैतावता श्रमणभाव इति ।

अधुनैतदाकर्ण्य गोशालकोऽपरमुत्तरं दातुमसमर्थोऽन्यतीर्थिकान्सहायान् विधाय सोख्रुण्ठमसारं वक्तुकाम आह-

मू. (७४८) इमं वयं तु तुम पाउकुव्वं, पावाइणो गिरिहसि सव्व एव । पावाइणो पुढो किट्टयंता, सयं सयं दिट्ठि करेंति पाउ ।।

ष्ट्र. 'इमां' पूर्वोक्तां वाचंतु शब्दो विशेषणार्थं लं 'प्रादुष्कुर्वन्' प्रकाशयन् सर्वानपि प्रावादुकान् 'गर्हसि' जुगुप्ससे, यस्मात्सर्वेऽपि तीर्थिका बीजोदकादिभोजिनोऽपि संसारोच्छित्तये प्रवर्तन्ते, ते तु भवता नाभ्युपगभ्यन्ते, ते तु प्रावादुकाः पृथक् पृथक् स्वीयां स्वीयां द्दष्टिं-प्रत्येकं स्वदर्शन कीर्तयन्तः 'प्रादुष्कुर्वन्ति' प्रकाशयन्ति।यदिवा श्लोकपश्चार्द्धमार्द्रककुमार आह-सर्वेऽपि प्रावादुका यथावस्थितं स्वदर्शनं कीर्त्तयन्तः 'प्रादुष्कुर्वन्ति' प्रकाशयन्ति । तत्प्रामाण्याच्च वयमपि स्वदर्शनाविर्मावनं कुर्म, तथाहि-अप्रासुकेन बीजोदकादिपरिभोगेन कर्मबन्ध एव केवलं न संसारोच्छेद इतीदस्मदीयं दर्शनम्, एवं व्यवस्थिते काऽत्र परनिन्दा को वाऽऽत्मोत्कर्ष इति ।

मू. (७४९) ते अन्नमन्नस्स उ गरहमाणा, अक्खंति भो समणा माहणा य । सतो य अत्थी असतो य नत्थी, गरहामो दिट्ठिन गरहामो किंचि ॥

ष्ट्र. किंच 'ते अन्नमन्नस्से'त्यादि, 'ते' प्रावादुकाः 'अन्योऽन्यस्य' परस्परेण तु स्वदर्शन-प्रतिष्ठाशया परदर्शनं गईमाणाः स्वदर्शनगुणानाचक्षते, तुशब्दात्परस्परतो व्याहतमनुष्ठानं चानुति-ष्ठन्ति, ते च 'श्रमणा' निर्ग्रन्यादयो 'ब्राह्मणा' द्विजातयः सर्वेऽप्येते स्वकं पक्षं समर्थयन्ति परकीय च दूषयन्ति । तदेव पश्चार्द्धेन दर्शयति-'स्वत' इति स्वकीये पक्षे स्वाभ्युपगमेऽस्ति पुण्यं तत्कार्यं च स्वर्गापवर्गादिकमस्ति, अस्वतश्चपराभ्युपगमाञ्च नास्ति पुण्यादिकमित्येवं सर्वेऽपि तीर्थिकाः परस्परव्याघातेन प्रवृत्ताः, अतो वयमपि यथावस्थितत्त्वप्ररूपणतो युक्ति विकलत्वादेकान्तद्दष्टि

४२६

'गर्हामो'जुगुप्सामो-न ह्यसावेकान्तो यथावस्थितत्त्वाविर्मावको भवतीति, एवं च व्यवस्थिते तत्त्वस्वरूपं वयमाचक्षाणान कंचिद्गर्हामः काणकुण्टोद्घट्टनादिप्रकारेण, केवलं स्वपरस्वरूपावि-र्मावनं कुर्मो, न च वस्तुस्वरूपाविर्मावन परापवादः, तथा चोक्तम् –

॥ १ ॥नेत्रैनिरीक्ष्य विलकण्टककीटसर्प्पान्, सम्पक् पथा व्रजति तान्परिहृत्य सर्वान् । कुज्ञानकुश्रुतिकुमार्गकुर्धष्टिदोषान्, सम्यग्विचारयत कोऽत्र परापवादः ॥

इत्यादि । यदिवैकान्तवादिनामेव-अस्त्येव नित्यमेवानित्यमेव सामान्यमेव विशेषा एवेत्याद्यभ्युपगमवतामयं-परस्परगर्हाख्यो दोषो, नास्माकमनेकान्तवादिनां, सर्वस्यापि सदसदादेः कथश्चिदभ्युपगमात्। एतदेव श्लोकपश्चार्द्धेन दर्शयति-'स्वत' इति, स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैरस्ति, तथा 'परत' इति परद्रव्यादिभिर्नास्तीत्येवं पराभ्युपगभं दूषयन्तो गर्हामोऽन्यानेकान्तवादिनः, तत्त्वरूपनिरूपणतस्तु रागद्वेषविरहान्न किश्चिद्गर्हाम इति स्थितम् ।

मू. (७५०) न किंचि रूवेणऽभिधारयामे, सदिडिमग्गं तु करेसु पाउं। मग्गे इमे किडिए आरिएहिं, अनुत्तरे सप्पुरिसेहिं अंजू ।।

वृ. एतदेव स्पष्टतरमाह-नकञ्चन श्रमणं ब्राह्मणं वा स्वरूपेण-जुगुस्तिताङ्गावयवोद्घट्टनेन जात्या तल्लिङ्गग्रहणोद्घट्टनेन वा 'अभिधारामो' गईणाबुद्धयोद्घट्टयामः, केवलं स्वध्ष्टिमार्गं तदभ्युपगतं दर्शनं प्रादुष्कुर्मः प्रकाशयामः, तद्यथा –

II 9 II ब्रह्मा लूनशिरा हरिर्धशि सरुग्व्यालुप्तशिश्नो हरः,

सूर्योऽप्युल्लिखितोऽनलोऽप्यखिलभुक् सोमः कलङ्काङ्कितः ।

स्वर्नाधोऽपि विसंस्युलः खलु वपुः संस्थैरुपस्थैः कृतः,

सन्मार्गस्खलवनाद्भवन्ति विपतः प्रायः प्रभूणामपि ।।

इत्यादि । एतच्च तैरेव स्वागमे पापट्यते वयं तु श्रोतारः केवलमिति । आर्द्रककुमार एव परपक्षं दूषयित्वा स्वपक्षसाधनार्थं श्लोकपश्चार्खेनाह-अयं 'मार्ग' पन्याः सम्यग्दर्शनादिकः 'कीर्त्तितो' व्यावर्णितः, कैः ? आर्ये सर्वज्ञैस्त्याज्यधर्मदूरवर्तिभिः, किंभूतो धर्मो ? नास्मादुत्तरः-प्रधानो विद्यत इत्यनुत्तरः पूर्वापराव्याहतत्वाद्यधावस्थितजीवादिपदार्थस्वरूपनिरूपणाश्च, किंभूतैरार्थे? -सन्तश्च तेपुरुषाश्च सत्पुरुषास्तैश्चतुस्त्रिंशदतिश्वयोपेतैराविर्भूतसमस्तपदार्थाविर्भावकदिव्यज्ञानैः, किंभूतो मार्गो ? अंजू' व्यक्तः निर्दोषत्वायकटः ऋजुर्वा वक्रैकान्तपरित्यागादकुटिल इति ।

मू. (७५९) उद्वं अहेयं तिरियं दिसासु, तसा य जे थावर जे य पाणा । भूयाहिसंकाभि दुगुंछमाणा, नो गरहती वुसिमं किंचि लोए ।।

**ष्ट्र.** पुनरपि सद्धर्मस्वरूपनिरूपणायाह-'उड्ढं अहेय'मित्यादि, ऊर्ध्वमधस्तिर्यक्ष्वेवं सर्वास्वपि दिक्षु प्रज्ञापकापेक्षया मावदिगपेक्षया वा तासु ये त्रसा ये च स्थावराः प्राणिनः चशब्दी स्वगतानेकभेदसंसूचकौ, 'भूतं' सद्भूतं तथ्यं तत्राभिशङ्कया-तथ्यनिर्णयेन प्राणातिपातादिकं पातकं जुगुप्समानो गर्हमाणो वा यदिवा भूताभिशङ्कया प्राण्युपमर्दशङ्कया सर्वसावद्यमनुष्ठानं जुगुप्समानोनैवापरलोकंकञ्चन 'गर्हति' निन्दति 'बुसिमं'तिसंयमवानिति। तदेवं रागद्वेषवियुक्तस्य वस्तुरूपाविर्भवने न काचिद्गर्हति, अय तत्रापि गर्हा भवति न तर्ह्यूष्णोऽग्निः श्रीतमुदकं विषं मारणात्मकमित्येवमादि किञ्चिद्वस्तुस्वरूपमाविर्भावनीयमिति।

स एवं गोशालकमतानुसारी त्रैराशिको निराकृतो पुनरन्येन प्रकारेणाह-

#### मू. (७५२) आगंतरागेर आरामगारे, समणे उ भीते न उवेति वासं। दक्खा हु संती बहवे मणुस्सा, ऊणातिरित्ता य लवालवा य।।

**मॄ.** स विप्रतिपन्नः सन्नार्द्रकमेवमाह-योऽसी भवत्संबन्धी तीर्थकरः स रागद्वेषभययुक्तः, तथाहि-असावागन्तुकानां-कार्पटिकादीनामगारमागन्तागारं तथाऽ उरामेऽ गारमारामागारं तत्रासौ 'श्रमणो' भवत्तीर्थकरः, तुशब्द एवकारार्थे, भीत एवासी तदपध्वंसनमत्वात् 'तन्न' आगन्तागारादौ 'न वासमुपैति' न तत्रासनस्थानशयनादिकाः क्रियाः कुरुते । किं तत्र भयकारणमिति चेत्तदाह-'दक्षाः' निपुणाः प्रभूतशास्त्रविशारदाः, हुशब्दो यस्मादर्थे, यस्माद्बहवः सन्ति मनुष्याः तस्मादसौ तद्भीतो न वासं तत्र समुपैति-न तत्र यासमातिष्ठते । किंभूताः ? -न्यूनाः स्वतोऽवमा हीना जात्याद्यतिरिक्ता वा ताभ्यां पराजितस्य महांश्छायाभ्रंश इति । तानेव विशिनष्टि-लपन्तीति लपा-वाचालाः घोषितानेकतर्क्वविचित्रदण्डकाः तथा अलपा-मौनव्रतिका निष्ठित योगाः गुडिकादियुक्ता वा यद्वशादभिधेयविषया वागेव न प्रवर्तते तस्तद्भयेनासौ युष्मत्तीर्यकृदागन्तागारादौ नैव व्रजतीति

मू. (७५३) मेहाविणो सिक्खिय बुद्धिमंता, सुत्तेहि अत्थेहि य निच्छयत्रा। पुच्छिस मा णे अनगार अन्ने, इति संकमाणो न उवेति तत्थ ।।

वृ. पुनरपि गोशालक एवाह-'मेहाविणो'इत्यादि, मेघा विद्यते येषां ते मेघाविनो-ग्रहणधारणसमर्थाः, तथाऽऽचायदिः समीपे शिक्षां ग्राहिताः शिक्षिताः तथौत्पत्तिक्यादिच-तुर्विधबुद्धयुपेता बुद्धिमन्तः, तथा 'सूत्रे' सूत्रविषये विनिश्चयज्ञाः तथा अर्थविषये च निश्चयज्ञा यथावस्थितसूत्रार्थवेदिना इत्यर्थः । ते चैवंभूताः सूत्रार्थविषयं मा प्रश्नं कार्षुरन्येऽनगारा एके केचनेत्येवमसौ शङ्कमानः-तेषां बिभ्यन्न 'तत्र' तन्मध्ये उपैति-उपगच्छतीति, ततश्च न ऋजुर्मार्गः, इति भययुक्तत्वातस्य, तथा म्लेच्छविषयं गत्वा न कदाचिद्धर्मदेशना च करोति, आर्यदेशेऽपि न सर्वत्र अपितु कुत्रचिदेवेत्यतो विषमद्धित्वाद्रागद्वेषवर्त्यसाविति ।

मू. (७५४) नो कामकिद्या न य बालकिद्या, रायाभिओगेण कुओ भएणं । वियागरेज पसिणं नवावि, सकामकिद्येनिह आरियाणं ।।

**दृ.** एतद्गोशालकमतं परिहर्तुकाम आर्द्रक आह-स हि भगवान्प्रेक्षापूर्वकारितया नाकामकृत्यो भवति, कमनं कामः-इच्छा न कामोऽकामस्तेन कृत्यं-कर्तव्यं यस्यासावकामकृत्यः, स एवंभूतो न भवति, अनिच्छाकारी न भवतीत्यर्थः, यो ह्यप्रेक्षापूर्वकारितया वर्ततेसोऽनिष्टमपि स्वपरात्मनोर्निर्थकमपि कृत्यं कुर्वीत, भगवांस्तु सर्वज्ञः सर्वदर्शी परहितैकरतः कथं स्वपरात्म-नोर्निरुपकारकमेवं कुर्यात्, तथा च बालस्येव कृत्यं यस्य स बालकृत्यो, न चासौ बालवदनालोचित-कारी, न परानुरोधान्नापि गौरवाद्धर्मदेशनादिकं विधत्ते अपितु यदि कस्यचिद्भव्यसत्त्वस्योपकाराय तद्भाषितं भवति ततः प्रवृत्तिर्भवति, नान्यथा, तथा न राजाभियोगेनासौ धर्मदेशनादौ कथश्चिष्ठवर्तते, ।

ततः कुतस्तस्य भयेन प्रवृत्तिः स्यादित्येवं व्यवस्थिते केनचित्क्वचित्संशयकृतं प्रश्नं व्यागृणीयाद् यदितस्योपकारो भवति, उपकारमन्तरेण 'न च' नैवव्यागृणीयाद्, यदिवाऽनुत्तर-सुराणां मनःपर्यायज्ञानिनां च द्रव्यमनसैव तन्निर्णयसंभवादतो न व्यागृणीयादित्युच्यते। यदयुच्यते भवता-यदि वीतरागोऽसौ किमिति धर्मकथां करोतीति वेदित्याशङ्कयाह-'स्वकामकृत्येन' स्वेच्छाचारिकारितयाऽसावपि तीर्थकृन्नामकर्मणः क्षपणाय न यथाकथंचिद्, अतोऽसावग्लानः 'इह' अस्मिन्संसारेआर्यक्षेत्रे वोपकारयोग्ये, आर्याणां सवहियधर्मदूरवर्तिनां तदुपकाराय धर्मदेशनां व्यागृणीयादसाविति । किंचान्यत्-

मू. (७५५) गंता च तत्था अदुवा अगंता, वियागरेजा समियासुपत्रे । अनारिया दंसणओ परित्ता, इति संकमाणो न उवेति तत्य ।।

षृ. 'गंते' त्यादि, स हि भगवान् परहितैकरतो गत्वापि विनेयासन्नमथवाऽप्यगत्वा यथा वथा भव्यसत्त्वोपकारो भवति तथा तथा भगवन्तोऽर्इन्तो धर्मदेशनां विदधति, उपकारे सति गत्वाऽपिकथयन्त्यसति तुस्थिता अपिन कथयन्तीत्यतो न तेषां रागद्वेषसंभव इति, केवलमाशुप्रज्ञ-सर्वज्ञः 'समतया' समद्दष्टितया चक्रवर्तिद्रमकादिषु पृष्टोऽपृष्टो वा धर्मं व्यागृणीयात् 'जहा पुण्णस्स कत्थइ तहा तुच्छस्स कत्थइ ' इति वचनादित्यतो न रागद्वेषसद्भावस्तस्येति । यत्पुनरनायदिशमसौ न व्रजति तन्नेदमाह-अनार्याः क्षेत्रभाषाकर्मभिर्बहिष्कृता दर्शनतोऽपि परि-समन्तादिताः-गताः प्रभ्रष्टा इति-यावत् । तदेवमसौ भगवानित्येतत्तेषु सम्यग्दर्शनमात्रमपि कथश्चिन्न भवतीत्याशङ्ममानस्तन्न न व्रजतीति ।

यदिवा-अविपरीत दर्शनाः-साम्प्रतेक्षिणो दीर्घदर्शनिनो न भवन्त्यनार्याः शकयवनादयः, ते हि वर्तमानसुखमेवैकमङ्गीकृत्य प्रवर्तन्ते न पारलौकिकमङ्गीकुर्वन्त्यतः सर्खर्मपराङ्कुखेषु तेषु भगवान्न याति, न पुनस्तद्वेदिबुद्धयेति । यदप्युच्यते त्वया-'यथाऽनेकशास्त्रविशार-दगुडिकासिद्धविद्यासिद्धादितीर्थिकपराभवभयेन न तस्तमाजे गच्छती'त्येतदपि बालप्रलपितप्रायं, यतः सर्वज्ञस्य भगवतः समस्तैरपि प्रावादुकैर्मुखमप्यवलोकयितुं न शक्यते वादस्तु दूरोत्सादित एवेत्यतः कुतस्तत्पराभवः ?, भगवांस्तु केवलालोकेन यत्रैव स्वपरोपकारं पश्यति तत्रैव गत्वाऽपि धर्मदेशनां विधत्त इति । पुनरन्येन प्रकारेण गोशालक आह–

मू. (७५६) पन्नं जहा वणिए उदयडी, आयस्स हेउं पगरेति संगं। तऊवमे समणे नायपुत्ते, इद्येव मे होति मती वियक्का ।।

ष्ट्र. यथा वणिक् कश्चिद् 'उदयार्थी' लाभार्थी 'पण्यं' व्यवहारयोग्यं भाण्डं कर्पूरागरुकस्तूरि-काम्बरादिकं गृहीत्वा देशान्तरं गत्वा विक्रीणाति, तथा 'आयस्स' लाभस्य 'हेतोः' कारणान्महाजन-सङ्गं विधत्ते, तदुपमोऽयमपि भवत्तीर्थकरः श्रमणो ज्ञातपुत्र इत्येवं 'मे' मम मतिर्भवति, वितर्को-मीमांसा वेति ।

मू. (७५७) नवं न कुञा विहुणे पुराणं, चिच्चाऽमइं ताइ य साह एवं। एतोवया बंभवतित्ति वुत्ता, तस्सो दयही समणेत्तिबेमि।।

ष्ट्र. एवमुक्ते गोशालकेनार्द्रक आह-'नवं न कुझा'इत्यादि, योऽयं भवता ध्ष्टान्त प्रदर्शितः स किं सर्वसाधम्येर्णोत देशतः ?, यदि देशतस्ततो न नः क्षतिमावहति, यतो वणिग्वत् यत्रैवो-पचयं पश्यति तत्रैव क्रियां व्यापारयति न यथाकथञ्चिदित्योतावता साधर्म्यमस्त्येव, अथ सर्वसा-धर्म्येण तन्न युज्यते, यतो भगवान् विदितवेद्यतया सावद्यानुष्ठानरहितो नवं प्रत्यग्रं कर्म न कुर्यात्

तथा विधूनयति अपनयति पुरातनं यद्भवोपग्राहि कर्म बद्धं, तथा त्यक्त्वा 'अमतिं' विमतिं त्रायी भगवान् सर्वस्य परित्राणशीलो, विमतिपरित्यागेन चैवंभूत एव भवतीति भावः, तायी चा मोक्षं प्रति, अयवयवमयपयचयतयणय गतावित्यस्य रूपं, स एव-भगवानेवाह-यथा विमतिपरित्या- गेन मोक्षगमनशीलो भवतीत्येतावता च संदर्भेण ब्रह्मणो-मोक्षस्य व्रतं ब्रह्मव्रतमित्येतदुक्तं,- तस्मिश्चोक्ते तदर्थे चानुष्ठाने क्रियमाणे तस्योदयस्यार्थी लाभार्थी श्रमण इति ब्रवीम्यहमितिं।

# मू. (७५८) समारभंते वणिया भूयगामं, परिग्गहं चेव ममायमाणा। ते नातिसंजोगमविष्पहाय, आयस्स हेउं पगर्रति संगं।।

ष्ट्र. न चैवंभूता वणिज इत्येतदार्द्रककुमार दर्शयितुमाह-ते हि वणिजश्चतुर्दशप्रकारमपि 'भूतग्रामं' जन्तुसमूहं 'समारभन्ते' तदुपमर्दिकाः क्रियाः प्रवर्त्तयन्ति क्रयविक्रयार्थं शकटया-नवाहनोष्टमण्डलिकादिभिरनुष्ठानैरिति, तथा परिग्रहं द्विपदचतुष्पदधनधान्यादिकं ममीकुर्वन्ति ममेदमित्येवं व्यवस्थापयन्ति ते, हि वणिजो ज्ञातिभि स्वजनै सह य संयोगस्तम् अविप्रहाय अपरित्यज्य आयस्य लाभस्य हेतोः निमित्तादपरेण सार्ख्यं सर्ङ्गं सम्बन्धं कुर्वन्ति । भगवांस्तु षड्जीवरक्षापरोऽपरिग्रहस्त्यक्तस्वजनपक्षः सर्वत्राप्रतिबद्धोधर्माऽऽयमन्वेषयन्गत्वापिधर्मदेशनां विधत्ते, अतो भगवतो वणिग्भिः सार्द्धं च सर्वसाधर्म्यमस्तीति ।

मू. (७५९) वित्तेसिणो मेहुणसंपगाढा, ते भोयणडा वणिया वयंति । वयं तु कामेसु अज्झोववन्ना, अनारिया पेमरसेसु गिद्धा ॥

ष्ट्र. पुनरपि वर्णिजां दोषमुद्भावयन्नाहं 'वित्तेसिणो'इत्यादि, वित्तं-द्रव्यं तदन्वेष्टुं शीलं येषा ते वित्तैषिणः, तथा 'मैथुने' स्त्रीसंपर्क्वे 'संप्रगाढा' अध्युपपन्नाः, तथा ते 'मोजनार्थम्' आहारार्थं वणिजइतश्चेतश्च व्रजन्तिवदन्तिवा।तांस्तु वणिजोवयमेवंब्रूमो-यथैतेकामेष्वध्युपपन्ना-गृद्धाः, अनार्यकर्मकारित्वादनार्या रसेषुच-सातगौरवादिषु गृद्धा-मूर्छिताः, नत्वेवंभूता भगवन्तोऽ-ईन्तः, कथं तेषां तैः सह साधर्म्यमिति ? दूरत एव निरस्तैषा कथेति।

मू. (७६०) आरंभगं चैव परिग्गहं च, अविउस्तिया निस्तिय आयदंडा। तेसिं च से उदए जं वयासी, चउरंतनंताय दुहाय नेह ।।

ष्ट. किंचान्यत्- 'आरम्भं' सावद्यानुष्ठानं च तथा परिग्रहं च 'अव्युत्सृज्य' अपरित्यज्य तस्मिन्नेवारम्भे क्रयविक्रयपचनपाचनादिके तथा परिग्रहे च-धनधान्यहिरण्यसुवर्णद्विपदचतुष्प-दादिके निश्चयेन श्रिता-अवबद्धा निश्चित वणिजो भवन्ति तथाऽ ऽत्मैव दण्डयतीति दण्डो येषां ते भवन्त्यात्मदण्डा असदाचारप्रवृत्तेरिति, भावोऽपि चैषां वणिजां परिग्रहारम्भवतां स उदये लाभो यदर्थं ते प्रवृत्ताः यं च त्वं लाभं वदसि स तेषां 'चतुरन्तः' चतुर्गतिको यः संसारोऽनन्तस्तस्मै-तदर्थं भवतीति, तथा दुःखाय च भवतीति, न चेहासावेकान्तेन तस्यवृत्तस्यापि भवतीति ।

मू. (७६९) नेगंत नश्चंतिव ओदए सो, वयंति ते दो विगुणोदयंमि । से उदए सातिमनंतपत्ते, तमुदयं साहयइ ताइ णाई ।।

ष्ट्र. एतदेव दर्शयितुमाह-'नेगंतिनद्यंति'इत्यादि एकान्तेन मवतीत्येकान्तिकः, तथा न, लामार्थं प्रवृत्तस्य विपर्ययस्यापि दर्शनात्, तथा नाप्यात्यन्तिकः सर्वकालभावी, तत्सयदर्शनात्, सतेषां उदयो लाभोऽनैकान्तिकोऽनात्यनितकश्चेत्येव तद्विदो वदन्ति।तौ च द्वापि भावौ विगतगु-णोदयौ भवतः, एतदुक्तं भवति-किं तेनोदयेन लामरूपेण योऽनैकान्तिकोऽनात्यन्तिकश्च, यश्चानर्थायेति। यश्च भगवतः 'से' तस्य दिव्यज्ञानप्राप्तिकक्षणः 'उदयो' लामो यो वा धर्मदेशनावा- प्तिनिर्जरालक्षणः स च सादिरनन्तश्च, तमेवंभूतमुदयं प्राप्तो भगवानन्येषामपि तयामृत्मेवोदयं साधयित कथयति श्लाघते वा ।

किंभूतो भगवान्?-'तायी' 'अयवयपयमयचयतयणय गता' वित्यस्य दण्डकधातोण्नि-प्रत्येय रूपं, मोक्षं प्रति गमनशील इत्यर्थ, त्रायी वा आसन्नभव्यानां त्राणकरणात्, तथा 'ज्ञाती' ज्ञाताः-क्षत्रिया ज्ञातं वा जम्तुजातं विद्यते यस्य स ज्ञाती, विदितसमस्तवेद्य इत्यर्थः। तदेवंभूतेन भगवता तेषां वणिजां निर्विवेकिनां कथं सर्वसाधर्म्यमिति।

मू. (७६२) अहिंसयं सव्वपयानुकंपी, धम्पे ठियं कम्पविवेगहेउं। तमायदंडेहिं समायरतं, अबोहीए ते पडिरूवमेयं।।

ष्ट्र. साम्प्रतं देवकृतसमवसरणपद्मावलीदेवच्छन्दकसिंहासनाद्युपभोगं कुर्वन्नप्याधा-कर्मकृतवसतिनिषेवकसाधुवत्कयं तदनुमतिकृतेन कर्मणाऽसौ न लिप्यत इत्येतद्गोशालकम-तमाशङ्कयाह असौ भगवान् समवसरणाद्युपभोगं कुर्वन्नप्यहिंसकः, स उपभोगं करोति, एतदुक्तं भवति-न हितन्न भगवतो मनागप्याशंसा प्रतिबन्धो वा विद्यते, समतृणमणिमुक्तालोष्टकाश्चनतया तदुपभोगं प्रति प्रवृत्तेः, देवानामपि प्रवचनोद्विभावयिषूणां कथं नु नाम भव्यानां धर्माभिमुखं प्रवृत्तिर्यथा स्यादित्येवमर्थमात्मलाभार्थं च प्रवर्त्तनादतोऽसौ भगवानहिंसकः ।

तथा सर्वेषां प्रजायन्त इति प्रजा-जन्तवस्तदनुकभी चतान्संसारे पर्यटतोऽनुकम्पते भगवान् तच्छीलश्च तमेवंरूपं 'धर्मे' परमार्थभूते व्यवस्थितं कर्मविवेकहेतुभूतं भवदिधा आत्मदण्डैः समाचरन्त-आत्मकल्पं कुर्वन्ति वाणिगादिभिरुदाहरणैः, एतद्याबोधेः-अज्ञानस्य प्रतिरूपं वर्तते, एकंतावदिदमज्ञानं यत्स्वतः कुमार्गप्रवर्तनं द्वितीयं चैतव्यतिरूपमज्ञानं यद्भगवतामपि जगद्वन्द्यानां सर्वातिशयनिधानभूतानामितरैः समत्वापादनमिति ।

साम्प्रतमार्द्रककुमारमपहस्तितगोशालकं ततो भगवदभिमुखं गच्छन्तं धष्ट्वाऽपान्तराले शाक्यपुत्रीया भिक्षव इदमूचुः--

मू. (७६३) पित्रागपिंडीमवि विद्ध सूले, केइ पएजा पुरिसे इमेरित । अलाउयं वावि कुमारएति, स लिप्पती पाणि वहेण अन्हं ।।

ष्ट्र. यदेतद्वणिग्ध्धान्तदूषेणन् बाह्यमनुष्ठानं दूषितं तच्छोभनं कृतं भवता यतोऽतिफल्गुप्रायं बाह्यमनुष्ठानं, आन्तरमेव त्वनुष्ठानं संसामोक्षयोः प्रधानाङ्गम्, अस्मत्सिद्धांते चैतदेवव्यावर्ण्यते, इत्येतदार्द्रककुमार भो राजपुत्र ! त्वमहितः शृणु श्रुत्वा चावधारयेति भणित्वा ते भिक्षुका आन्तरानुष्ठानसमर्थकमात्मीयसिद्धान्ताविर्भावनायेदमाहुः-पिन्नागे"त्यादि, 'पिण्याकः' खलस्तस्य 'पिण्डि' भिन्नकं तदचेतनमपि सत् कश्चित् संग्रमे म्लेच्छादिविषये केनचिन्नशयता प्रावरणं खलोपरि प्रक्षिप्तं । तञ्च म्लेच्छेनान्वेष्टुं प्रवृत्तेन पुरुषोऽयमिति मत्वा खलपिण्डया सह गृहीतं, ततोऽसौ म्लेच्छो वस्त्रवेष्टितां तां खलपिण्डीं पुरुषबुद्धया शूले प्रोतां पावके पचेत्,

तथा 'अलाबुकं' तुम्बकं कुमारकोऽ- यमिति मत्वाऽग्नावेव पपाच, स चैवं चित्तस्य दुष्टत्वाद्याणिवधजनितेन पातकेन लिप्यते अस्मत्सिद्धान्ते, चित्तमूलत्वाच्छुमाशुभबन्धस्येति, एवं तावदकुशलचित्तप्रामाण्यादकुर्वन्नपि प्राणातिपातं प्राणिधातकफलेन युज्यते ।

मू. (७६४) अहवावि विद्धूण मिलक्खु सूले, पित्रागबुद्धीइ नरं पएञा। कुमारगं वावि अलाबुयंति, न लिप्पइ पाणिवहेण अन्हं।। **वृ.** अमुमेव द्दष्टान्तं वैपरीत्येनाह-अथवापि सत्यपुरुष खलबुद्धया कश्चिम्लेच्छः शूले प्रोतमग्नी पचेत्, तथा कुमारकं च लाबुकबुध्याऽग्नावेव पचेत्, न चासौ प्राणिवधजनितेन पातकेन लिप्यतेऽस्माकमिति।

मू. (७६५) पुरिसं च विद्धूण कुमारगं वा, सूलंमि केई पए जायतेए । पिन्नाय पिंडिं सतिमारुहेत्ता, बुद्धाणं तं कप्पति पारणाए ।

**ष्ट्र.** किंचान्यत्-'पुरिस'मित्यादि, पुरुषं वा कुंमारकं वा विद्धवा शूलेकश्चित्पचेत् 'जाततेजसि' अग्नावारुह्य खलपिण्डीयमिति मत्वा 'सतीं' शोभनां, तदेतद्धुद्धानामपि 'पारणाय' भोजनाय 'कल्पते' योग्यं भवति, किमुतापरेषाम् ?, एवं सर्वास्ववस्थास्वचिन्तितं-मनसाऽसंकल्पितं कर्म चयं न गच्छत्यत्मत्सिद्धान्ते, तदुक्तम्-''अविज्ञानोपचितं परिज्ञानोपचितमीर्यापथिकं स्वप्नान्तिकं चेति कर्मोपचयं न याति'' । पुनरपि शाक्य एव दानफलमधिकृत्याह-

मू. (७६६) सिणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे भोयए नियए भिक्खुयाणं ।

ते पुन्नखंधं सुमहं जिणित्ता, भवंति आरोप्प महंतसत्ता ।।

ष्ट्र.स्नातका-बोधिसत्त्वाः, तुशब्दात्पञ्चशिक्षापदिकादिपरिग्रहः, तेषां भिक्षुकाणां सहम्रद्वयं 'निजे' शाक्यपुत्रीये धर्मे व्यवस्थितः कश्चिदुपासकः पचनपाचनाद्यपि कृत्वा भोजयेत् समांसगुड-दाडिमेनेष्टेन भोजनेन, ते पुरुषा महासत्त्वाः श्रद्धालवः पुण्यस्कन्धं महान्तं समावर्ज्य तेन च पुण्य स्कन्धेनारोप्याख्या देवा भवन्त्याकाशोपगाः, सर्वोत्तमां देवगतिं गच्छन्तीत्यर्थः ।

मू. (७६७) अजोगरूवं इह संजयाणं, पार्व तु पाणाण पसज्झ काउं। अबोहिए दोण्हवि तं असाह, वयंति जे यावि पडिस्सुणंति ।।

ष्ट्र. तदेवं बुद्धेन दानमूलः शीलमूलश्च धर्म प्रवेदितः, तद् 'एहिं' आगच्छ बौद्धसिद्धान्तं प्रतिपद्यस्वेत्येवंभिक्षुकैरमिहितः सन्नार्द्रकोऽनाकुलया ध्ष्ट्या तान्वीक्ष्योवाचेदं वक्ष्यमाणमित्याह-'अजोगरूव'मित्यादि, 'इह' अस्मिन् भवदीये शाक्यमते 'संयतानां' भिक्षूणां यदुक्तं प्राक्तद-त्यन्तेनायोग्यरूपम्-अघटमानकं, तथाहि-अहिंसार्थमुत्थितस्य त्रिगुप्तिगुप्तस्य पञ्चसमितिसमितस्य सतः प्रव्रजितस्य सम्यगज्ञानपूर्विकां क्रियां कुर्वतो भावशुद्धि फलवती भवति, तद्विपर्यस्तम-तेस्तवज्ञानावृतस्य महामोहाकुलीकृतान्तरात्मतया खलपुरुषयोरपि विवेकमजानतः कुतत्स्याभावशुद्धिः ?,-

अतोऽत्यंतमसाम्प्रतमेतद्बुद्धमतानुसारिणां यत्खलबुद्धया पुरुषस्य शूलप्रोतनपचनादिकं, तथा बुद्धस्य पिन्नाकबुद्धया पिशितभक्षणानुमत्यादिकमिति । एतदेव दर्शयति-प्राणानाम्-इन्द्रियादीनामपगमेन तुशब्दस्यैवकारार्थत्वात्पापमेव कृत्वा रससातागौरवादिगृद्धास्तदभावं व्यावर्णयन्ति, एतच्च तेषां पापामावव्यावर्णनम् 'अबोध्यै' अबोधिलामार्थं तयोर्द्धयोरपि संपद्यते, अतोऽसाध्वेतत् । कयोर्द्धयोरित्याह-ये वदन्ति पिण्याकबुद्धया पुरुषपाकेऽपि पातकामावं, ये च तेभ्यः शृण्वन्ति, एतयोर्द्धयोरित्याह-ये वदन्ति पिण्याकबुद्धया पुरुषपाकेऽपि पातकामावं, ये च तेभ्यः शृण्वन्ति, एतयोर्द्धयोरपि वर्गयोरसाध्वेतदिति । अपिच-नाज्ञानावृतमूढजने भावशुद्धया शुद्धिर्भवति, यदि च स्यात्संसारमोचकादीनामपि तर्हि कर्मविमोक्षः स्यात्, तथा मावशुद्धिमेव केवलामभ्युपगच्छतां भवतां शिरस्तुण्डमुण्डनपिण्डपातादिकं चैत्यकर्मादिकं चानुष्ठानमनर्थक-मापद्यते, तस्मानैवंविधया मावशुद्धया शुद्धिरुपजायत इति स्थितम् ।

## मू. (७६८) उहुं अहेयं तिरियं दिसासु, विन्नाय लिंगि तसथावराणं। भूयाभिसंकाइ दुगुंछमाणे, वदे करेज्ञा व कुओ विहऽत्थी।।

**वृ. परपक्षं दूषयित्वाऽऽर्द्रकः स्वपक्षाविर्मावनायाह-ऊर्ध्वमधस्तिर्यक्षु या दिशः** प्रज्ञापकादिकास्तासु सर्वास्वपिदिक्षुत्रसानां स्थावराणां च जन्तूनां यत्त्रसस्थावरत्वेन जीवलिङ्गं-चलनस्पन्दनाङ्कुरोद्भवच्छेदम्लानादिकं तद्विज्ञाय अतो 'भूताभिशङ्कया'जीवोपमर्दोऽत्र भविष्यतीत्येवंबुद्धया सर्वमनुष्ठानं जुगुप्समानः-तदुपमर्द्दपरिहरन् वदेत् कुर्यादप्यतः कुतोऽस्तीह-अस्मिन्नेवंभूतेऽनुष्ठाने क्रियमाणे प्रोच्यमाने वाऽस्मत्पक्षे युष्पदापादितो दोष इति ।

### मू. (७६९) पुरिसेत्ति विन्नत्ति न एवमत्थि, अनारिए से पुरिसे तहा हु। को संभवो ? पित्रगपिंडियाए, वायावि एसा बुझ्या असद्या।।

**वृ.** अधुना पिण्याके पुरुषबुद्धया असंभवमेव दर्शयितुमाह-'पुरिसे'त्यादि, तस्यां पिण्याकपिण्डयां पुरुषोऽयमित्येवमत्यन्तजडस्यापि विज्ञप्तिरेवनास्ति, तस्माद्य एवं वक्ति सोऽत्यन्तं पुरुषस्तथाभ्युपगमेन हुशव्दस्यैवकारार्थत्वेन अनार्य एवासी यः पुरुषमेव खलोऽयमितिमत्वा हतेऽपि नास्ति दोष इत्येवं वदेत्, तथाहि-कः संभवः पिन्नाकपिण्डयां पुरुषबुद्धेरित्यतो वागपी-यमीधगसत्येति सत्त्वोपघातकत्वात्, ततश्च निशङ्कप्रहार्यन्तालोचको निर्विवेकतया बद्ध्यते, तस्मात्पिण्याककाष्ठादावपि प्रवर्तमानेन जीवोपमर्द्धभीरुणा साशङ्केन प्रवर्तितव्यमिति ।

मू. (७७०) वायाभियोगेण जमावहेज्ञा, नो तारिसं वायमुदाहरिज्ञा। अहाणमेयं वयणं गुणाणं, नो दिक्खिए बूय सुरालभेयं।।

ृष्ट्. किञ्चान्यत्-वाचाऽभियोगों वागभियोगस्तेनाएि 'यद्' यस्मादावहेत्यापं कर्म अतो विवेकी भाषागुणदोषज्ञो न ताद्दशीं भाषाभुदाहरेत्-नाभिदध्याद् यत एवं ततोऽस्थानमेतद्वचनं गुणानां, न हिप्रव्रजितो यथावस्थितार्थामिधायी एतद् 'उदारं' सुष्ठु परिस्थूरं निसारं निरुपपत्तिकं वचनं ब्रूयात्, तद्यथा-पिण्याकोऽपि पुरुषः पुरुषोऽपि पिण्याकः, तथाऽलाबुकमेव बालको बालक एव वाऽलाबुकमिति।

मू. (७७९) लर्द्धे अहे अहो एव तुब्भे, जीवानुभागे सुविचिंतिए व । पुव्वं समुद्दं अवरं च पुड्ठे, उलोइए पाणितले ठिए वा ।।

ष्ट्र. साम्प्रतमार्द्रककुमार एव तं भिक्षुकं युक्तिपराजितं सन्तं सोख्लुण्ठं बिमणिषुराह-'लर्डे'इत्यादि, अहो युष्माभिरय-अनन्तरं एवंभूताभ्युपगमे सति लब्धोऽ धों-विज्ञानं यथावस्थितं तत्वमिति, तथाऽवगतः सुचिन्तितो भवद्भिर्जीवानामनुभागः-कर्मविपाकस्तत्पीडेति, तथैवं भूतेन विज्ञानेन भवतां यशः पूर्वसमुद्रमपरं च स्पृष्टं, गतमित्यर्थः, तथा भवद्भिरेवंविधविज्ञाना वलोकननावलोकितः पाणितलस्थ इवायं लोकइति अहो! भवतां विज्ञानातिशयो यदुत-भवन्तः पिण्याकपुरुषयोर्बालालाबुकयोर्वा विशेषानमिज्ञतया पापस्य कर्मणो यथैतद्भावामावं प्राक्कल्पितवन्त इति ।

मू. (७७२) जीवानुभागं सुविचिंतयंता, आहारिया अन्नविहीय सोहिं। न वियागरे छन्नपओपजीवि, एसोऽनुधम्मो इह संजयाणं।। वृ. तदेवं परपक्षं दूषयित्वा स्वपक्षस्थापनायाह-मौनीन्द्रशासनप्रतिपन्नाः सर्वज्ञोक्त

मार्गानुसारिणो जीवानामनुमागम्-अवस्थाविशेषं तदुपमर्देन पीडां वा सुष्ठु 'विचिन्तयन्तः' पर्यालोचयन्तोऽन्नविधौ शुद्धिम् 'आहृतवन्तः' स्वीकृतवन्तो द्विचत्वारिंशद्दोषरहितेन शुद्धेना-हारेणाहारं कृतवन्तो न तुयथा भवतां पिशिताद्यपि पात्रपतितं न दोषायेति । तथा 'छन्नपदोपजीवी' मातृस्थानोपजीवी सन् न व्यागृणीयाद् 'एषः' अनन्तरोक्तोऽनु-पश्चाद्धर्मोऽनुधर्मस्तीर्थक-रानुष्ठानाद- नन्तरं भवतीत्यनुना विशिष्यते ।

'इह' अस्मिन् जगति प्रवचने वा सम्यग्यतानां संयतानां-सत्साधूनां न तु पुनरेवंविधो भिक्षूणामिति ! यद्य भवद्भिरोदनादेरपि प्राण्यङ्गस्मानतया हेतुभूतया मांसादिसाध्श्यं चोद्यते तदविज्ञान लोकतीर्थान्तरीयमतं, तथाहि-प्राण्यङ्गत्वे तुल्येऽपि किश्चिन्मांसं किंचिद्यामांसमित्धेवं व्यवहियते, तद्यथा-गोक्षीररुधिरादेर्भक्ष्याभक्ष्यव्यवस्थिति, तथा समानेऽपि स्त्रीत्वे भार्यास्वाम्नादौ गम्यागम्यव्यवस्थितिरिति । तथा शुष्कतर्क्वधष्टया योऽयं प्राण्डङ्गत्वादिति हेतुर्भवतोपन्यस्यते तद्यथा –

॥ ९ ॥ भक्षणीयं भवेन्मांसं, प्राण्यङ्गत्वेन हेतुना । ओदनादिवदित्येवं, कश्चिदाहातितार्क्षिकः ॥

सोऽसिद्धानैकान्तिकविरुद्धदोषदुष्टत्वादपकर्णनीयः, तथाहि-निरंशलाद्धस्तुनस्तदेवमासं तदेव च प्राण्यङ्गमिति प्रतिज्ञार्थेकदेशासिद्धः, तद्यथा-नित्यः शब्दो नित्यत्वाद्, अथ भिन्नं प्राण्यङ्गं ततः सुतरामसिद्धो, व्यधिकरणत्वाद्, यथा देवदत्तस्य गृहं काकस्य कार्ष्ण्यात्, तथाऽनेकान्ति-कोऽपि श्वादिमांसस्याभक्ष्यत्वात्, अथ तदपि किचित्कदाचित्केषाश्चिद्भक्ष्यमिति चेदेवं च सत्यस्थ्यादेरभक्ष्यत्वादनैकान्तिकत्वं, तथा विरुद्धाव्यभिचार्यपि, यथाऽयं हेतुर्मासस्य भक्ष्यत्वं साधयत्येवं बुद्धास्थ्नामपूज्यत्वमपि।तथा लोकविरोधिनी चेयं प्रतिज्ञा, मांसोदनयोरसाम्याद्ध्ष्टा-न्तविरोधश्चेत्येवं व्यवस्थिते यदुक्तं प्राग् यथा बुद्धानामपि पारणाय कल्पत एतदिति, तदसाध्विति स्थितम् ।

मू. (७७३) सिणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे मोयए नियए भिक्खुगाणं । अर्सजए लोहियपाणि से ऊ. नियच्छति गरिहमिव लोए ।।

ष्ट्र. अन्यदपि भिक्षुकोक्तमार्द्रककुमारोऽनूद्य दूषयितुमाह-'सिणायगाणं तु' इत्यादि, 'स्नातकानां' बोधिसत्त्वकल्पानां भिक्षूणां नित्यं यः सहद्वयं भोजयेदित्युक्तं प्राक् तदूषयति-असंयतः सन् रुधिरक्तिन्नपाणिरनार्य इव 'गर्हा' निन्दां जुगुप्सापदवीं साधुजनानामिहलोक एव निश्चयेन गच्छतिपरलोकेचानार्यगम्यांगतियातीति। एवं तावत्सावद्यानुष्ठानानुमन्तूणामपात्रभूतानां यद्दानं तत्कर्मबन्धायेत्युक्तं, किंचान्यत्—

मू. (७७४) यूलं उरब्मं इह मारियाणं, उद्दिष्ठभत्तं च पगप्पएता। तं लोणतेल्लेण उवक्खडेता, सपिप्पलीयं पगरंति मंसं॥

ष्ट्र. आर्द्रकुमार एव तन्मतमाविष्कुर्वन्निदमाह, 'स्यूलं' बृहल्कायमुपचितमांसशोणितमुरभ्रम्-ऊरणकमिह-शाक्यशासने भिक्षुक संघोद्देशेन 'व्यापाद्य' घातयित्वा तथोद्दिष्टभक्तं च प्रकल्पयित्वा विकर्त्त्य वा तमुरभ्रं तन्मांसं च लवणतैलाभ्यामुपस्कृत्य पाचयित्वा सपिप्पलीकमपरसंस्कारकद्रव्य-समन्वितं प्रकर्षेण भक्षणयोग्यं मांसं कुर्वन्तीति ।

मू. (७७५) तं भुंजमाणा पिसितं पभूतं, नो उवलिप्पामो वयं रएणं । इद्येवमाहंसु अणज्ञधम्मा, अनारिया बाल रसेसु गिद्धा ॥ ष. संस्कृत्य च यत्कुर्वन्ति तद्दर्शयितुमाह-'तं भुंजमाणा'इत्यादि, 'तत्' पिशितं शुक्रशोणित-संभूतमनार्या इव भुञ्जाना अपि प्रभूतं तद्रजसा-पापेन कर्मणा न वयमुपलिप्यामह इत्येवं धाष्ट्योंपेताः प्रोचुः अनार्याणामिव धर्मः-स्वभावो येषां ते तथा अनार्यकर्मकारित्वादनार्या बाला इव बाला विवेकरहितत्वाद्रसेषु च-मांसादिकेषु 'गृद्धा' अध्युपपन्नाः । जे यावि भूंजंति तहप्पगारं, सेवंति ते पावमजाणमाणा । मृ. (७७६) मणं न एयं कुसला करेंती, वायावि एसा बुइया उ मिच्छा ।। ष. इत्येतच तेषां महतेऽनर्थायेति दर्शयति ये चापि रसगौरवगृद्धाः शाक्योपदेशवर्तिनस्तथा-प्रकारं स्थूलोरभ्रसंभूतं धृतलवणमरिचादिसंस्कृतं पिशितं 'भुअते' अश्नन्ति तेऽनार्या 'पापं' कल्मषमजानाना निर्विवेकिनः 'सेवन्ते' आददते, तथा चोक्तम्-हिंसामूलममेध्यमास्पदमलं ध्यानस्य रौद्रस्य -11911 यह्रीभत्सं रुधिराविलं कृमिगृहं दुर्गधि पूर्यादिम् । शुक्रासृक्प्रमवं नितान्तमलिनं सद्भिः सदा निन्दितं, को भुङ्क्ते नरकाय राक्षससमो मांसं तदात्मद्रुहः ? ॥ (अपि च) मां स भक्षयिताऽमुत्र, यस्य मांसमिहद्वयहम् । 11 र 11 एतन्मांसस्य मांसत्वं, प्रवदन्ति मनीषिणः ॥ (तथा) योऽत्ति यस्य च तन्मांसमुभयोः पश्यतान्तरम् ! 11311 एकस्य क्षणिका तृप्तिरन्यः प्राणैर्वियुज्यते ॥ तदेवं महादोषं मांसादनमिति मत्वा यद्विधेयं तद्दर्शयति-तदेवंभूतं मांसादनाभिलाषरूपं मनः-अन्तःकरणं कुशला निपुणा मांसाशित्वविपाकवेदिनस्तत्रिवृत्तिगुणाभिज्ञाश्च न कुर्वन्ति, तदभिलाषात् मनो निवर्त्तयन्तीत्यर्थः, आस्तां तावद्भक्षणं, वागप्येषा यथा न मांसभक्षणे दोष इत्यादिका भारत्यप्यभिहिता-उक्ता मिथ्या, तुशब्दान्मनोऽपि तदनुमत्यादौ न विधेयमति, तन्निवृत्तौ चेहैवानुपमा श्लाघाऽमुत्र च स्वर्गापवर्गगमनमिति, तथा चोक्तम् – श्रत्वा दःखपम्परामतिधणां मांसाशिनां दुर्गतिं, ये कुर्वन्ति शुभोदयेन विरतिं मांसादनस्यादरात् । सदीर्घायुरदूषितं गदरुजा संभाव्य यास्यन्ति ते, मत्येर्षूद्मटमोगधर्ममतिषु स्वर्गापगर्गेषु च। (इत्यादि) सब्वेसि जीवाण दयद्वाए, सावज्जदोसं परिवज्जयंता । দু. (৩৩৩) तस्संकिणो इसिणो नायपुत्ता, उदिइमत्तं परिवञ्जयंति ॥ ष. न केवलं मांसादनमेव परिहार्यम्, अन्यदपि मुमुक्षणां परिहर्तव्यमिति दर्शयितुमाह-'सव्वेसि' मित्यादि, सर्वेषां जीवानां प्राणार्थिनां, न केवलं पश्चेन्द्रियाणामेवेति सर्वग्रहणं, 'दयार्थतया' दयानिमित्तं सावद्यमारम्पं महानयं दोषं इत्येवं मत्वा तं परिवर्जयन्तः साधवस्तच्छंकिनो-दोषशङ्किनः 'ऋषयो' महामुनयो 'ज्ञातपुत्रीयाः' श्रीमन्महावीरवर्द्धमानशिष्याः उद्दिष्टं दानाय परिकल्पितं यद्भक्तपानादिकं तत्परिवर्जयन्ति ।

मू. (७७८) भूयाभिसंकाए दुर्गुछमाणा, सव्वेसि पाणाण निहाय दंडं । तम्हा न भुंजंति तहप्पगारं, एसोऽनुधम्मो इह संजयाणं ।।

ष्ट्र. किश्च-'भूतानां' जीवानां उपमर्दशङ्कया सावद्यमनुष्ठानं 'जुगुप्समानाः' परिहरन्तः, तथा सर्वेषां प्राणिनां दण्डयतीति दण्डः-समुपतापस्तं 'निधाय' परित्यज्य सम्यगुत्थानेनोत्थिताः सत्साधवो-यतयस्ततो न भुञ्जते तथाप्रकारमाहारमशुद्धजातीयम् एषोऽनुधर्म 'इह' अस्मिन् प्रवचने 'संयतानां' यतीनां, तीर्थकराचरणादनु-पश्चाच्चर्यत इत्यनुना विशेष्यते, यदिवाऽनुरिति स्तोकेनाप्यतिचारेण बाध्यते शिरीषपुष्पमिव सुकुमार इत्यतोऽणुना विशेष्यत इति ।

मू. (७७९) निग्गंथधम्मंमि इमं समाहिं, अस्ति सुठिद्या अनिहे चरेज़ा। बुद्धे मुनी सीलगुणोववेए, अग्रत्थतं पाउणती सिलोगं।।

षृ. किंचान्यत्-'निग्गंधधम्म'मित्यादि, नास्मिन्मौनीन्द्रधर्मे बाह्याभ्यन्तररूपो ग्रन्थोऽस्यास्तीति निर्ग्रन्थः स चासौ धर्मश्च निर्ग्रन्थधर्म स च श्रुतचारित्राख्यः क्षान्त्यादिको वा सर्वज्ञोक्तस्तस्मिन्नेवंभूते धर्मेव्यवस्थितः इमंपूर्वोक्तं समाधिमनुप्ताप्तः अस्मिश्चाशुद्धाहारपरिहाररूपे समाधौ सुष्ठु अतिशयेन स्थित्वा अनिहः अमायोऽथवानिहन्यत इति निहो न निहोऽनिहः-परीषहैरपीडितो यदिवा स्निहबंधने अस्निह इति स्नेहरूपबन्धनरहितः संयमानुष्ठानं चरेत, तथा बद्धोऽवगततत्वो मुनि कालत्रयवेदी शीलेन क्रोधाद्युपशमरूपेण गुणैश्च मूलोत्तरगुणभूतैरुपपेतो युक्त इत्येवं गुणकलितोऽत्यर्थतां सर्वगुणातिशायिनीं सर्वद्वन्द्वोपरमरूपां संतोषात्मिकां श्लाघां प्रशंसां लोके लोकोत्तरे वाऽऽप्नोति, तथा चोक्तम --

II 9 II "राजानं तृणतुल्यमेव मनुते शक्रेऽपि नैवादरो,

वित्तोपार्जनरक्षणव्ययकृताः प्राप्नोति नो वेदनाः ।

संसारान्तरवर्त्यपीहलभते शं मुक्तवन्निर्भयः,

संतोषात्पुरुषोऽमृतत्वमचिराद्यायात्सुरेन्द्रार्चितः ॥ (इत्यादि)

तदेवमाईककुमारं निराकृतगोशालकाजीवकबौद्धमतमभिसमीक्ष्य साम्प्रतंढिजातयः प्रोचुः, तद्यथा-भो आर्द्रककुमार ! शोभनमकारि भवता यदेते वेदबाह्ये ढे अपि मते निरस्ते, तत्साम्प्रतमेतदप्यार्हतं वेदबाह्यमेवातस्तदपि नाश्रयणार्हं भवद्विधानं, तथाहि-भवान् क्षत्रियवरः, क्षत्रियाणा च सर्ववर्णोत्तमा ब्राह्मणा एवोपास्या न शूद्राः, अतो यागादिविधिना ब्राह्मण सेवैव युक्तिमतीत्येवस्रतिपादनायाह–

मू. (७८०) सिणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे भोयए नियए माहणाणं । तु पुन्नखंधे सुमहऽज्ञणित्ता, भवंति देवा इति वेयवाओ ।!

ष्ट्र. तुशब्दो विशेषणार्थः, षट्कर्माभिरता वेदाघ्यापकाः शौचाचारपरतया नित्यं स्नायिनो ब्रह्मचारिणः स्नातकास्तेषां सहस्रद्वयं नित्यं ये भोजयेयुः कामिकाहारेण ते समुपार्जितपुण्यस्कन्धाः सन्तो देवाः स्वर्गनिवासिनो भवन्तीत्येवंभूतो वेदवाद इति ।

मू. (७८९) सिणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे मोयए नियए कुलालयाणं । से गच्छति लोलुवसंपगाढे, तिव्वाभितावी नरगाभिसेवी ।।

**मृ.** अधुनाऽऽर्द्रककुमार एतद्दूषयितुमाह-'सिणायगाणं तु' इत्यादि, स्नातकानां

सहस्रद्वयमपि नित्यं ये भोजन्ति, किंभूतानां कुलानि गृहाण्यामिषान्वेषणार्थिनो नित्यं येऽटन्ति ते कुलाटाः-मार्जाराः कुलाटा इव कुलाटा ब्राह्मणाः, यदिवा कुलानि क्षत्रियादिगृहाणि तानि नित्यं पिण्डपातान्वेषिणा पतर्कुकाणामालयो येषां ते कुलालयास्तेषां-निन्द्वजीविकोपगता-नामेवंभूतानां स्नातकानांयः सहस्रद्वयंभोजयेत्सोऽसत्पात्रनिक्षिप्तदानो गच्छति बहुवेदनासु गतिषु ।

किंभूतः सन् ? - लोलपैः '' आमिषगृद्धै रससातागौरवाद्युपपन्नैः जिह्नेन्द्रियवशँगैः संप्रगाढो-व्याप्तो, यदिवा किंभूते नरकेयाति ? - लोलुपैः - आमिषगृष्टुभिरसुमद्भिर्व्याप्तो यो नरकस्तस्मिन्निति, किंभूतश्चासौदाता नरकाभिसेवी भवति तद्दर्शयति-तीव्रः - असह्यो योऽभितापः - क्रकचपाटकुम्भीपा-कतप्तत्र पुपानशाल्मल्यालिङ्गनादिरूपः स विद्यते यस्यासौ स तीव्राभितापीत्येवंभूतवेदना-भितप्तस्त्र यस्त्रिंशत्सागरोपमाणि यावदप्रतिष्ठाननरकाधिवासी भवतीति ।

मू. (७८२) दयावरं धम्म दुगुंछमाणा, वहावहं धम्म पसंसमाणा । एगंपि जे भोययती असीलं, निवो निसं जाति कुओ सुरेहिं।।

**ष्ट्र.** अपिच-दया-प्राणिषु कृपा तया वरः-प्रधानो यो धर्मस्तमेवंभूतं धर्मं 'जुगुप्समानो' निन्दन् तथा वधं-प्राण्युपमर्द्दमावहतीति वधावहस्तं तथाभूतं धर्मं 'प्रशंसन्' स्तुवन् एकमप्यशीलं-निरशीलं निर्द्रतं षडजीवकायोपमर्द्देन यो भोजयेत्, किं पुनः प्रभूतान् ?, नृपो राजन्यो वा यः कश्चिन्मूढमतिर्धार्मिकं आत्मानं मन्यमानः, स वराकोकायोपमर्द्देन यो भोजयेत्, किं पुनः प्रभूतान् नृपो राजन्यो वा यः कश्चिन्मूढमतिर्धार्मिकं आत्मानं मन्यमानः, स वराको कायोपमर्द्देन यो भोजयेत्, किं पुनः प्रभूतान् त्वान्निशा-नरकभूमिस्तां याति, कुतस्तस्यासुरेष्वपि-अधमदेवेष्वपि प्राप्तिरिति । तथा कर्मवशादसुमतां विचित्रजातिगमनाञातेरशाश्वतत्वमतो न जातिमदो विधेय इति ।

यदाप कैश्चिदुच्यते-यथा 'ब्राह्मणा ब्रह्मणो मुखाद्विनिर्गता बाहुभ्यां क्षत्रिया ऊरुभ्यां वैश्याः पद्यां शूद्राः' इत्येतदप्यप्रमाणत्वादतिफल्गुप्रायं, तदभ्युपगमे च न विशेषो वर्णानां स्याद्, एकस्पाद्य-सूतेर्बुघ्नशाखाप्रतिशाखाग्रभूतपनसोदुम्बरादिफलवद्, ब्रह्मणो वा मुखादेरवयवानां चातुर्वण्यार्वाप्ति स्यात्, न चैतदिष्यते भवद्भिः, तथा यदि ब्राह्मणादीनां ब्रह्मणो मुखादेरवयवानां चातुर्वण्यार्वाप्ति स्यात्, न चैतदिष्यते भवद्भिः, तथा यदि ब्राह्मणादीनां ब्रह्मणो मुखादेरवयवानां चातुर्वण्यार्वाप्ति स्यात्, न चैतदिष्यते भवद्भिः, तथा यदि ब्राह्मणादीनां ब्रह्मणो मुखादेरुद्भवः साम्प्रतं किं जायते ?, अथ युगादावेतदित एवं च सति दृष्टहानिरदृष्टकल्पना स्यादिति । तथा यदपि कैश्चिदभ्यधायि सर्वज्ञनिक्षेपावसरे, तद्यथा-सर्वज्ञरहितोऽतीतः कालः कालत्वादर्तमानकालवत्, एवं च सत्येतदपि शक्यते वक्तुं यथा-नातीतः कालो ब्रह्ममुखादिविनिर्गतचातुर्वर्ण्यसमन्वितः कालत्वादर्त्तमानकाल-वद्, भवति च विशेषे पक्षीकृते सामान्यं हेतुरित्यतः प्रतिज्ञार्थेकदेशासिद्धता नाशङ्कनीयेति । जातेश्चानित्यत्वं युष्मत्सिद्धान्त एवाभिहितं, तद्यथा –

|         | –शृगाला व एष जायते यः संपुरीषां दह्यतं इत्यादिनां, तथा     |
|---------|------------------------------------------------------------|
| 11 9 11 | 'सद्यः पतति मांसेन, लाक्षया लवणेन च ।                      |
|         | <del>त्र्य</del> हेन शृद्रीभवति, ब्राह्मणः क्षीरविक्रयी ।। |
|         | -इत्यादि, परलोके चावश्यंभावी जातिपातः, यत उक्तम् -         |
| 11911   | ''कायिकैंः कर्मणां दोर्षयांति स्थावरतां नरः ।              |
|         | वाचिकैः पक्षिमृगतां, मानसैरन्त्यजातिताम् ॥                 |
|         | -इत्यादि, गुणैरप्येवंविधैर्न ब्राह्मणत्वं युज्यते, तद्यथा  |
| 11911   | ''षट् शतानिनियुज्यन्ते, पशूनां मध्यमेऽहनि ।                |
|         | अश्वमेधस्य वचनान्न्यूनानि पशुभिस्त्रिभिः ।।                |

इत्यादि, वेदोक्तत्वान्नायं दोष इति चेत् नन्विदमभिहितमेव। 'न हिंस्यात्सर्वभूतानी'त्यतः पूर्वोत्तरविरोधः, तथा–

Il 9 II ''आततायिनमायान्तमपि वेदान्तगं रणे । जिघांसन्तं जिघांसीयान्न तेन ब्रह्महा भवेत् ।।

तथा 'शूद्रं हत्वा प्राणायामं जपेत् अपहसितं वा कुर्यात् यक्तिश्चिद्वा दद्यात्', तथा 'अनस्थिजन्तूनां शकटभरं मारयित्वा ब्राह्मणं भोजयेद्' इत्येवमादिका देशना विद्वजनमनांसि न रजयतीत्यतोऽत्यर्थमसमञ्जसमिव लक्ष्यते युष्मद्दर्शनमिति।तदेवमार्द्रककुमारं निराकृतब्राह्मण-विवादं भगवदन्तिकं गच्छन्तं दृष्टवा एकदण्डिनोऽन्तराले एवोचुः, तद्यथा।

भोआर्द्रककुमार! शोभनंकृतं भवता यदेते सर्वारम्भप्रवृत्ता गृहस्थाः शब्दादिविषयपरायणाः पिशिताशनेने राक्षसकल्पा द्विजायतो निराकृताः, तत्साम्प्रतमस्मल्सिद्धान्तं शृणु श्रुत्वा चावधारय, तद्यथा- सत्त्व रजस्तमसां साम्यवस्था प्रकृतिः, प्रकृतेर्महां स्ततोऽहङ्कारस्तस्माद्गणश्च षोडशक-स्तस्मादपि षोडशकात्पश्चभ्यः पश्च भूतानि, तथा चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपमित्येतत्त्त्वा-हतैरप्याश्रितम्, अतः पश्चविंशतितत्त्वपरिज्ञाना- देव मोक्षावाप्तिरित्यतोऽस्मल्सिद्धान्त एव श्रेयान्नापर इति ।

मू. (७८३) दुह्रओवि धम्मंमि समुट्वियामो, अस्तं सुट्विद्या तह एसकालं । आयारसीले बुइएइ नाणी, न संपरायंमि विसेसमत्थि ।।

ष्ट्र. तथा न युष्पसिद्धान्तोऽतिंदूरेण भिद्यत इत्येतद्दर्शयितुमाह-'दुहओऽवी'त्यादि, योऽयमस्मद्धर्मो भवदीयश्चार्हतः स उभयरूपोऽपि कथञ्चित्समानः, तथाहि-युष्माकमपि जीवास्तित्वे सति पुण्यापबन्धमोक्षसद्भावो न लोकायतिकानामिव तदभावे प्रवृत्ति नापि बौद्धानामिव सर्वाधारभूतस्यान्तरात्मन एवाभावः, तथाऽस्माकमपि पञ्च यमाः अहिंसादयो भवतां च त एव पञ्च महाव्रतरूपाः, तथेन्द्रियनोइन्द्रियनियमोऽप्यावयोस्तुल्य एव, तदेवमुभयस्मिन्नपि धर्मे बहुसमाने सम्यगुत्थानोत्थिता यूयं वयं च तत्मान्धर्मे सुष्ठु स्थिताः पूर्वस्मिन काले वर्तमाने एष्ये च यथागृहीतप्रतिज्ञानिर्वोद्धरो ।

न पुरन्ये, यथा व्रतेश्वरयागविधानेन प्रव्रज्यां मुक्तवन्तो मुर्ञ्चन्ति मोक्षन्ति चेति, तथाऽऽचारप्रधानं शीलमुक्तं यमनियमलक्षणं न फल्गु कल्ककुहकाजीवनरूपम् अधानन्तरं ज्ञानं च मोक्षाङ्गतयाऽभिहितं, तच्च श्रुतज्ञान केवलाख्य च यथास्वभावयोर्दर्शने प्रसिद्धं, तथा संपर्व्यन्ते-स्वकर्मभिर्भ्रान्यन्ते प्राणिनो यस्मिन्स संपरायः-संसारस्तसिंभ्धावयोर्न विशेषोऽस्ति, तथाहि-यथा भवतां कारणे कार्यं नैकान्तेनासदुत्यद्यते अस्माकमपि तथैव, द्रव्यात्मतया नित्यत्वं भवद्भिरप्याश्चितमेव, तथोत्पादविनाशावपियुष्मदभिप्रेतावाविर्भावतिरोभावाश्चयादस्माकमपीति पुनरपि त एवैकदण्डिनः सांसारिकजीवपदार्थसाम्यापादनायाहुः-

मू. (७८४) अर्व्वत्तरूवं पुरिसं महंतं, सनातनं अक्खयमव्वयं च। सव्वेसु भूतेसुवि सव्वतो से, चंदो व ताराहिं समत्तरुवे।।

ष्ट्र. पुरि शयनात्पुरुषो-जीवस्तं यथा भवन्तोऽभ्युपगतन्तस्तथा वयमपि, तमेव विशिनष्टि-अमूर्त्तत्वादव्यक्तं रूपं-स्वरूपमस्यासावव्यक्तरूपः तं, करचरणशिरोग्रीवाद्यवयवतया स्वतोऽनवस्थानात्, तथा 'महान्तं' लोकव्यापिनं तथा 'सनातनं' शाश्वतं द्रव्यार्थतया नित्यं, नानाविधगतिसंभवेऽपि चैतन्यलक्षणात्मस्वरूपस्याप्रच्युतेः, तथा 'अक्षयं' केनचिद्धदेशानां खण्डशः कर्तुमशक्यत्वात्, तथा 'अव्ययम्' अनन्तेनापि कालेनैकस्यापि तद्यदेशस्य व्ययामावात्, तथा सर्वेष्वपि भूतेषु कायाकारपरिणतेषु प्रतिश्रीरं सर्वतः सामस्त्यान्निरंशत्वादसावात्मा संभवति ।

क इव ? - 'चन्द्र इव' शशीव 'ताराभिः' अश्विन्यादिभिर्नक्षत्रैः यथा 'समस्तरूपः' संपूर्ण सम्बन्धमुपयाति एवमसावपि आत्मा प्रत्येकं शरीरैः सह संपूर्ण सम्बन्धमुपयाति । तदेवमेकदण्डि-भिर्दर्शनसाम्यापादनेन सामवादपूर्वकं स्वदर्शनारोपणार्थमार्द्रककुमारोऽभिहितो, यत्रैतानि संपूर्णानि-निरुपचरितानि पूर्वोक्तानि विशेषणानि धर्मसंसारयोर्विद्यन्ते स एव पक्षः सश्रुतिकेन समाश्रयितव्यो भवति । एतानि चास्मदीय एव दर्शने यथोक्तानि सन्ति, नाऽऽर्हते, अतो भवताऽप्यस्मद्दर्शनमेवा-भ्युपगन्तव्यमिति ।

#### मू. (७८५) एवं न मिर्ज़ति न संसरंती, न माहणा खत्तिय वेस पेसा । कीडा य पक्खी य सरीसिवा य, नरा य सब्वे तह देवलोगा ।।

वृ. तदेवमभिहितः सन्नार्द्रककुमारस्तदुत्तरदानायाह-'एव' मित्यादि, यदिवा प्राक्तनः श्लोकः 'अव्वत्तरूव' मित्यादिको वेदान्तवाद्यात्माहैतमतेन व्याख्यातव्यः, तथाहि-ते एकमेवाव्यक्तं पुरुषम्-आत्मानं महान्तमाकाशमिव सर्वव्यापिनं सनातनम् अनन्तमक्षयमव्ययं सर्वेष्वपि भूतेषु-चेतनाचेतनेषु सर्वतः-सर्वात्मतयोऽसौ स्थित इत्येवमभ्युपगतवन्तो, यथा सर्वेष्वपि तारास्वेक एव चन्द्रः संबन्धमुपयात्येवमसावपीति । अस्य चोत्तरदानायाह-'एव'मित्यादि, –

-'एव'मिति यथा भवतांदर्शने एकान्तेनैव नित्योऽविकार्यात्माऽभ्युपगम्यते इत्येवं पदार्था सर्वेऽपि नित्याः, तथा च सतिकुतो बन्धमोक्षसद्भावः ?, बन्धाभावाच्चन नारकतिर्यङ्नरामरल-क्षणश्चतुर्गतिकः संसारः, मोक्षाभावाञ्च निरर्थकं व्रतग्रहणं भवतां पञ्चरात्रोपदिष्टयमनियम-प्रतिपत्तिश्चेति।

एवं च यदुच्यते भवता-यथा 'आवयोस्तुल्योधर्म' इति, तदयुक्तमुक्तं, तथा संसारान्तर्गतानां च पदार्थानां न साम्यं, तथाहि-भवतां द्रव्यैकत्ववादिनां सर्वस्य प्रधानादभिन्नत्वात्कारणमेवास्ति, कार्थं च कारणाभिन्नत्वात्सर्वात्मना तत्र विद्यते, अस्माकं च द्रव्यपर्यायोभयवादिनां कारणे कार्यं द्रव्यात्मतयां विद्यते न पर्यायात्मकतया, अपिच-अस्माकमुत्पादव्ययग्रीव्ययुक्तमेव सदित्युच्यते, भवतां तु ध्रौव्ययुक्ततमेव सदिति, यावप्याविर्भावतिरोभावौ भवतोच्येते तावपि नोत्पादविनाशा-वन्तरेण भवितुमुत्सहेते, तदेवमैहिकामुष्मििकचिन्तायामावयोर्न कथञ्चित्ताम्यं । किंच-सर्वव्यापित्वे सत्यात्मनामविकारित्वे चात्माद्वेते चाभ्युपगम्यमाने नारकतिर्यङनरामरभेदेन वालकुमारसुभ-गदुर्भगाढ्यदरिप्रादिभेदेन वा न मीयेरन्-न परिच्छिद्येरन् ।

नापि स्वकर्मचोदिता नानागतिषु संसरन्ति, सर्वव्यापित्वादेकत्वाद्वा, तथा न ब्राह्मणा न क्षत्रिया न वैश्या न प्रेष्या-न शूद्रा नापि कीटपक्षिसरीसृपाश्च भवेयुः, तथा नराश्च सर्वेऽपि देवलोकाश्चेत्येवं नानागतिभेदेन न भिद्येरन्, अतो न सर्वव्यापी आत्मा, नाष्यात्माद्वैतवादो ज्यायान्, यतः प्रत्येकं सुखदुःखानुभवः समुपलभ्यते, तथा शरीरत्वकपर्यन्तमात्र एवात्मा, तत्रैव तद्गुणविज्ञानोप लब्धेरिति स्थितम्, तदेवं व्यवस्थिते युष्मदागमो यथार्थाभिधायी न भवति, असर्वज्ञप्रणीतत्वाद्, असर्वज्ञप्रणीतत्वं चैकान्तपक्षसमा श्रयणादिति ।

एवमसर्वज्ञस्य मार्गोद्भावने दोषमाविर्भावयन्नाह--

मू. (७८६) लोयं अयाणितिह केवलेणं, कहंति जे धम्ममजाणमाणा । नासंति अप्पाण परं च नद्वा, संसार घोरंमि अनोरपारे ।। ष. 'लोकं' चतुर्दशाख्वात्मकं चराचरं वा लोकमज्ञात्वा केवलेन दिव्यज्ञानावभासेन 'इह' अस्मिन् जगति ये तीर्थिका 'अजानाना' अविद्वांसो 'धर्मं' दुर्गतिगमनमार्गस्यार्गलाभूतं 'कथयन्ति' प्रतिपादयन्ति तेस्वतो नष्टा अपरानपि नाशयन्ति, क्व? 'घोरे' भयानके संसारसागरे 'अनोरपारे'त्ति अर्वाग्भागपरभागवर्जितेऽनाद्यनन्ते इति, एवंभूते संसारार्णवे आत्मानं प्रक्षिपन्तीतियावत् । मू. (७८७) लोयं विजाणंतिह केवलेणं, पुन्नेण नाणेण समाहिजुत्ता ।

(७८७) लाय ायजाणातह कवलण, पुत्रण नाणण समाहजुता। धम्मं समतं च कहंति जे उ, तारंति अप्पाण परं च तित्रा।।

**दृ.** साम्प्रतं सम्यगज्ञानवतामुपदेष्ट्रणां गुणानाविर्भावयन्नाह-'लोय'मित्यादि, 'लोकं' चतुर्दशरज्ञ्वात्मकं केवलालोकेन केवलिनो विविधम्-अनेकप्रकारं जानन्ति-विदन्तीह-अस्मिन् जगति, प्रकर्षेण जानाति प्रज्ञः पुण्यहेतुत्वाद्वा पुण्यं, तेन तथाभूतेन ज्ञानेन समाधिना च युक्ताः समस्तं 'धर्मं' श्रुतचारित्ररूपं ये तु परहितैषिणः 'कथयन्ति' प्रतिपादयन्ति ते महापुरुषाः स्वतः संसारसागरं तीर्णा, परं च तारयन्ति सदुपदेशदानत इति । केवलिनो लोकं जानन्तीत्युक्तेऽपि यसुनज्ञनिनत्युक्तं, तद् बौद्धमतोच्छेदेन ज्ञानाधार आत्मा अस्तीति प्रतिपादनार्थमिति, एतदुक्तं भवति-यथा देशिकः सम्यगमार्गज्ञ आत्मानं परं च तद्यपद्रेशवर्तिनं महाकान्ताराद्विवक्षित्तदेशप्रापणेन निस्तारयति, एवं केवलिनोऽप्यात्मानं परं च संसारकान्तारान्निस्तारयन्तीति ।

-पुनरप्यार्द्रककुमार एवमाह-

मू. (७८८) जे गरहियं ठाणमिहावसंति, जे यावि लोए चरणोववेया। उदाहडं तं तु समं मईए, अहाउसो विष्परियासमेव।।

ष्ट्र. असर्वज्ञप्ररूपणमेवंभूतं भवति, तद्यथा-ये केचित्संसारान्तर्वतिंनोऽशुभकर्मणोपपेताः-समन्वितास्तद्विपाकसहाया 'गर्हितं' निन्दितं जुगुप्सितं निर्विवेकिजनाचरितं 'स्थानं' पदं कर्मानुष्ठानरूपमिह-अस्मिन् जगत्यासेवन्ति-जीविकाहेतुमाश्चयन्ति, तथा ये च सदुपदेशवर्तिनो लोकेऽस्मिन् 'चरणेन' विरतिपरिणामरूपेणोपपेताः-समन्विताः, तेषामुभयेषामपि यदनुष्ठानं-शोभनाशोभनस्वरूपमपि सत् तदसर्वज्ञैः-अर्वाग्दर्शिभिः 'समं' सर्ध्शं तुल्यमुदाहृतं-उपन्यस्तं 'स्वमत्या' स्वाभिप्रायेण, न पुनर्यथावस्थितपदार्थनिरूपणेन, अथवाऽऽयुष्मन् हे एकदण्डिन् ! 'विपर्यासमेव' विपर्ययमेवोदाहरेद् असर्वज्ञो-यदशोभनंतच्छोभनत्वेतरत्वितरथेति, यदिवा विपर्यास इति मदनोन्मत्तप्रलापवदित्युक्तं भवतीति ।

मू. (७८९) संवच्छरेणावि य एगमेगं, बाणेण मारेउ महागयं तु । सेसाण जीवाण दयडायाए, वासं वयं वित्ति पकप्पयामो ।।

ष्ट्र. तदेवमेकदण्डिनो निराकृत्यार्द्रककुमारो यावद्भवदन्तिकं व्रजति तावद्धस्तितापसाः परिवृत्य तस्युरिदं च प्रोचुरित्याह-'संवच्छरेण' इत्यादि, हस्तिनं व्यापाद्यात्मनो वृत्तिं कल्पयन्तीति हस्तितापस्तास्तेषां मध्ये कश्चिद्वृद्धतम् एतदुवाच्, तद्यधा-भो आर्द्रककुमार ! सश्चुतिकेन सदाऽल्पबहुत्वमालोचनीयं, तत्र ये अमी तापसाः कन्दमूलफलाशिनस्ते बहूनां सत्त्वानां स्थावराणां तदाश्रितानां चोदुम्बरादिषु जङ्गमानामुपधाते वर्तन्ते, येऽपि च भैक्ष्येणात्मानं वर्तयन्ति तेऽप्याशंसादोषदूषिता इतश्चेतश्चाटाट्यमानाः पिपीलिकादिजन्तूनां उपाधाते वर्तन्ते, वयं तु संवत्सरेणापि अपिशब्दात् षण्मासेन चैकैकं हस्तिनं महाकायं बाणप्रहारेण व्यापाद्य शेषसत्वानां दयार्थमात्मनो 'वृत्ति' वर्तनं तदामिषेण वर्षमेकं यावत्कल्पयामः, तदेवं वयमल्पसत्त्वोपधातेन प्रभूततरसत्त्वानां रक्षां कुर्म इति ।

–साम्प्रतमेतदेवार्द्रककुमारो इस्तितापसमतं दूषयितुमाह-

## मू. (७९०) संवच्छरेणावि य एगमेगं, पाणं हणंता अनियत्तदोसा । सेसाण जीवाण वहेण लग्गा, सिया य थोवं गिहिणोऽवि तम्हा ।।

ष्ट्र. संवत्सरेणैकैकं प्राणिनं घ्नतोऽपि प्राणातिपातादनिवृत्तदोषास्ते भवन्ति, आशंसादोषश्च भवतां पश्चेन्द्रियमहाकायसत्त्ववधपरायणानामतिदुष्टे भवति, साधूनांतु सूर्यरश्मिप्रकाशितवीथिषु युगमात्रदृष्टया गच्छतामीर्यासमितिसमितानां द्विचत्वारिंशद्दोषरहितमाहारमन्वेषयतां लाभालाभ-समवृत्तीनां कुतस्त्य आशंसादोषः पिपीलिकादिसत्त्वोपधातो वेत्यर्थः, स्तोकसत्त्वोपधातेनैवंभूतेन दोषाभावो भवताऽभ्युपगभ्यते, तथा च सति गृहस्था अपि स्वारम्भदेशवर्तिन एव प्राणिनो घनन्ति शेषाणां च जन्तूनां क्षेत्रकालव्यवहितानां भवदभिप्रायेण वधे न प्रवृत्ताः, यत एवं तस्मात्कारणात्स्यादेवं 'स्तोक'मिति स्वल्पं यस्मात् घ्रनन्ति ततस्तेऽपि दोषरहिता इति ।

मू. (७९९) संवच्छरेणावि य एगमेगं, पाणं हणंता समणव्वव्एसु । आयाहिए से पुरिसे अणज्जे,न तारिसे केवलिणो भवंति ।।

ष्ट्र. साम्प्रतमार्द्रककुमारो हस्तितापसान्दूषयित्वा तदुपदेष्टारं दूषयितुमाह-'संवच्छरेणे' त्यादि, श्रमणानां-यतीनां व्रतानि श्रमणव्रतानि तेष्वपि व्यवस्थिताः सन्त एकैकं संवत्सरेणापि ये घनन्ति ये चोपदिशन्ति तेऽनार्या, असत्कर्मानुष्ठायित्वात्, तथा आत्मानं परेषां चाहितास्ते पुरुषाः, बहुवचन-मार्षत्वात्, न तार्धशाः केवलिनो भवन्ति, तथाहि-एकस्य प्राणिनः संवत्सरणापि घाते तेऽन्ये पिश्रितास्तत्संकारे च क्रियमाणे स्थावरजङ्गमा विनाशमुपयान्ति ते तैः प्राणिवधोपदेष्टृभिर्न ध्रष्टाः, न च तैर्निरवद्योपायो माधुकर्या वृत्त्या यो भवति स ध्र्ष्टः, अतस्ते न केवलमकेवलिनो विशिष्टविवेकरहिताश्चेति। तदेवं हस्तितापसान्निराकृत्य भगवदन्तिकं गच्छन्तमार्द्रककुमारं महता कलकलेन लोकेनाभिष्टूयमानं तं समुपलभ्य अभिनवगृहीतः सर्वलक्षणसंपूर्णी वनहस्ती समुत्पन्नतथाविधविवेकोऽचिन्तयत्।

यथाऽयमार्द्रककुमारोऽपाकृताशेषतीर्थिको निष्प्रत्यूहं सर्वज्ञपादपद्मात्तिकं वन्दनाय व्रजति तथाऽहमपि यद्यपगताशेषबन्धनः स्यां तत एनं महापुरुषमार्द्रककुमारं प्रतिबुद्धतस्करपञ्चशतोपेतं तथा प्रतिबोधितानेकवादिगणसमन्वितं परमयाभक्त्यैतदन्तिकं गत्वा वन्दामीत्येवं यावदसी हस्ती कृतसंकल्पस्तावत्त्रटत्त्रटदिति तुटितसमस्तवन्धनः सन्नार्द्रककुमाराभिमुखं प्रदत्तकर्णतालस्तथोर्ध्व-प्रसारितदीर्धकरः प्रधावितः, तदनन्तरं लोकेन कृतहाहारवगर्भकलकलेन पूत्कृतं-यता धिक् कष्टं हतोऽयमार्द्रककुमार महर्षिर्महापुरुषः, तदेवं प्रलपन्तो लोका इतश्चेतश्च प्रपलायमानाः असावपि वनहस्ती समागत्यार्द्रककुमारसमीपं भक्तिसंभ्रमावनताग्रभागोत्तमाङ्गो निवृत्तकर्णतालस्त्रिः प्रदक्षिणीकृत्य निहितधरणीतलदन्ताग्रभागः स्पृष्टकराग्रतच्चरणयुगलः सुप्रणिहितमनाः प्रणिपत्य महर्षि वनाभिमुखं ययाविति ।

तदेवमार्द्रककुमारतपोऽनुभावाब्दन्धनोन्मुक्तं महागजभुपलभ्य सपौरजनपदः श्रेणिकराजस्तमार्द्रककुमारं महर्षि तत्त्पःप्रभावं चामिनन्द्याभिवन्द्य च प्रोवाच-भगवन्नाश्चर्यमिदं यदसौ वनहस्ती तार्धग्विधाच्छाच्छेद्वाच्छृद्वलाबन्धनाद्युष्पत्तपःप्रभावान्मुक्त इत्येतदतिदुष्करमि-त्येवमभिहिते आर्द्रककुमारः प्रत्याह-भोः श्रेणिकमहाराज ! नैतदुष्करं यदसौ वनहस्ती बन्धना-न्मुक्तः, अपि त्वेतदुष्करं यत्त्नेहपाशमोचनं, एतच्च प्राङनिर्युक्तिगाथया प्रदर्शितं । सा चेयं--॥ १ ॥ ''न दुक्करं वा नरपासमोयणं, गयस्स मत्तस्स वर्णभि रायं ।

जहाँ उ चत्तालिएण तंतुणा, सुदुक्करं में पडिहाइ मोयणं ।।

एवमार्द्रककुमारो राजानं प्रतिबोध्य तीर्थकरान्तिकं गत्वाऽभिवन्ध च भगवन्तं भक्तिभरनिर्भर आसांचक्रे, भगवानपि तानि पञ्चापि शतानि प्रव्राज्य तच्छिष्यत्वेनोपनिन्य इति मू. (७९२) बुद्धरस आणाए इमं समाहिं, असिंस सुठिच्चा तिविहेण ताई।

तरिंड समुद्दं व महाभवीघं, आयाणवं धम्ममुदाहरेजा।।–त्तिबेमि।

ष्ट्र. साम्प्रतं समस्ताध्ययनार्थोपसंहारार्थमाह-'बुद्धस्से'त्यादि, 'बुद्धः' अवगततत्त्वः सर्वज्ञो वीरवर्द्धमानस्वामी तस्याज्ञया-तदागमेन इमं 'समाधिं' सद्धर्मावाप्तिलक्षणं अवाप्यसिंभश्च समाधौ सुष्ठु स्थित्वा मनोवाक्कायैः सुप्रणिहितेन्द्रियो न मिथ्याद्दष्टिमनुमन्यते, केवलं तदावरणजुगुप्सां त्रिविधेनापि करणेन विधते, स एवंभूत आत्मनः परेषां च त्रायी-त्राणशीलस्तायी वा-गमनशीलो मोक्षं प्रति, स एवंभूतस्तरीतुम् अतिलङ्घय समुद्रमिव दुस्तरं महाभवौधं मोक्षार्थमादीयत इत्यादानं-सन्यग्दर्शनज्ञानचारित्ररूपंतद्विद्यते यस्यासावादानवान्-साधुः, सच सम्यग्दर्शनिन सता परतीर्थिक-तपः समृध्यादिदर्शनेन मौनीन्द्राद्दर्शनात्र प्रच्यवते, सम्यगज्ञानेन तु यथावस्थितवस्तुप्ररूपणतः समस्तप्रावादुकवादनिराकरणेनापरेषां यथावस्थितमोक्षमार्गमा- विभवियतीति, सम्यकचारित्रेण तु समस्तभूतग्रामहितैषितया निरुद्धाश्रवद्यारः सन् तपोविशे-षाद्यानेकभवोपार्जितंकर्म निर्जरयति स्वतोऽन्येषां चैवंप्रकारमेव धर्ममुदाहरेद्-व्यागृणीयात् आविर्भावयेदित्पर्थ। इतिपरिसमाप्तयर्थे व्रवीमीति नयाश्च प्राग्वदेव वाच्याः, बक्ष्यन्ते चोत्तरत्र–

अध्ययनं-६ समाप्तम्

मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता द्वीतीयश्रुतस्कन्धस्य षष्टमध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

अध्ययनं-७ नालन्दीयं

वृ. व्याख्यातं षष्ठमध्ययनम्, अधुना सप्तममारभ्यते, अस्य चायमभिसंबन्धः-इह प्राग्व्याख्यातेनाखिलेनापि सूत्रकृताङ्गेन स्वसमयपरसमयप्ररूपणाद्वारेणप्रायः साधूनामाचारोऽ-भिहितोऽनेन तु श्रावकगतो विधिरुच्यते, यदिवाऽनन्तराध्ययने परवादनिराकरणं कृत्वा साध्वाचारस्य य उपदेष्टा स उदाहरणद्वारेण प्रदर्शितः, इह तु श्रावकधर्मस्य य उपदेष्टा स उदाहरणद्वारेणैव प्रदर्श्यते, यदिवाऽनन्तराध्ययने परतीर्थिकैः सह वाद इह तु स्वयूथ्यैरिति ।

उपाहरणद्वारणय प्रदर्शत, पार्वपाउनराराज्यपन नरताविकः सर्वपाद इरु पुर्रपूर्ण्यासान अनेन सम्बन्धेनायातस्यास्याध्ययनस्य चत्वार्यनुयोगद्वाराण्युपवर्णितव्यानि उपक्रमादीनि, तत्रापि नामनिष्पन्ने निक्षेपे नालन्दीयाभिधानमिदमध्ययनम्, इदं चैवं व्युत्पाद्यते-प्रतिषेधवाचिनो नकारस्य तदर्थस्यैवालंशब्दस्य 'डुदाञ् दाने' इत्येतस्य धातोर्मनिन नालंददातीति नालंदा, इदमुक्तं भवति-प्रतिषेधप्रतिषेधेन धात्वर्थस्यैव प्राकृतस्य गमनात्सदाऽर्थिभ्यो यताऽभिलंषितं ददातीति नालन्दा-राजगृहनगरबाहिरिका तस्यां भवं नालन्दीयमिदमध्ययनं, अनेन चाभिधानेन समस्तोऽप्युपोद्धात उपक्रमरूप आवेदितो भवति, तत्स्वरूपं च पर्यन्ते स्वत एव निर्युक्तिकारः 'पासावचिन्ने' इत्यादिगाथया निवेदयिष्यतीति ।

साम्प्रतं संभविनमलंशब्दस्य निक्षेपं नदौ परित्यज्य कर्तुमाह-नि. [२०९] नामअलं ठवणअलं दव्वअलं चेव होइ भावअलं। एसो अलसद्दंमिउ निक्खेवो चउविहो होइ॥ ष्ट्र. तत्र अमानोनाः प्रतिषेधवाचकाः, तद्यथा-अगौः अघट इत्याद्यकारः प्रायो द्रव्यस्यैव प्रतिषेधवाचीत्यलंदानेन सहास्य प्रयोगामावः, माकारस्तवनागतक्रिया निषेधं विधत्ते, तद्यथा-माकार्षीस्त्वमकार्यं मा मंस्थाः संस्था नो युष्मदधिष्ठितदिगेव वीतायेत्यादि, नोकारस्तु देशनिषेधे सर्वनिषेधे च वर्त्तते, तद्यथा-नो घटो घटैकदेशो घटैकदेशनिषेधेन, तथा हास्यादयो नोकषायाः कषायमोहनीयैकदेशभूताः, नकारस्तु समस्तद्रव्यक्रियाप्रतिषेधाभिधायी, तद्यथा-न द्रव्यं न कर्म न गुणोऽभावः, तथा नाकार्थ न करोमि न करिष्यामीत्यादि, तथाऽन्यैरप्युक्तं ।

११ ७ १। ''न याति न च तत्रासीदस्ति पश्चात्रवांशवत् । जहाति पूर्व नाधारमहो व्यसनसंतति :।।

किंचान्यत्-''गतं न गम्यते तावेदगतं नैव गम्यते।गतागतविनिर्मुक्तं, गम्यामानंतु गम्यते'' इत्यादि। तदेवमन्न नकाराः प्रतिषेधविधायकोऽप्युपात्तः, अलंशब्दोऽपि यद्यपि 'अलं पर्याप्ति 'वारणभूषणेष्वपी'ति त्रिष्वर्थेषु पठ्यते, तथाऽपीइ प्रतिषेधवाचकेन नजा साहचर्याद्यतिषेधार्थ एव गृह्यते, तन्न चालंशब्दे नामस्थापनाद्रव्यमावभेदाचतुर्विधो निक्षेपो भवति, तन्न नामालं यस्य चेतनस्य अचेतनस्य वाऽर्लामतिनाम क्रियते, स्थापनालं तुयत्र क्वचिच्चित्रपुस्तकादी पापनिषेधं कुर्वन्साधुः स्थाप्यते, द्रव्यनिषेधस्तु नोआगमतो ज्ञशरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यस्य चौराद्याहृतस्यैहिकापायभीरुणा यो निषेधः क्रियते स द्रव्यनिषेधः, एवं द्रव्येण द्रव्याद् द्रव्ये वा निषेधः, भावनिषेधं तु स्वत एव निर्युक्तिकारोऽलंशब्दस्य संभविनमर्थं दर्शयन्त्रिभणिषुराह– नि. [२०२] पञ्चत्तीभावे खलु पढमो बीओ भवे अलंकारे।

ततितो उ पडिसेहे उलसद्दी होड् नायव्वी ॥

**ष्ट्र.** पर्याप्तिभावः-सामर्थ्यतत्रालंशब्दोवर्तते, अलंमल्लोमल्लाय, समर्थइत्यर्थः, लोकोत्तरेऽपि ''नालं ते तवा ताणाए वा सरणाए वा'' ।। अन्थैरप्युक्तम् ।

॥ ९ ॥ "द्रव्यास्तिकरथारूढः पर्याद्यतकार्मुकः ।

युक्तिसन्नाहवान्वादी, कुवादिभ्यो भवत्यलम् ॥

अयं प्रथमोऽलंब्दार्थो भवति, खलुशब्दोवांक्यालङ्कारे, द्वितीयस्त्वर्थोऽलङ्कारे-अलङ्कारेविषये भवते, संभावनायां लिङ, तद्यथा-अलं कृतं देव! देवेन स्वकुलं जगद्य नाभिसूनुने' त्यादि। तृतीय स्त्वलंशब्दार्थः प्रतिषेधे ज्ञातव्यो भवति, तद्यथा-अलं मे गृहवासेन, तथा 'अलं पापेन कर्मणा' उनतं च –

II 9 II ''अलं कुतीर्थेरिह पर्युपासितैरलं वितर्काकुलकाहलैर्मतैः । अलं च मे कामगुणैर्निषेवितैर्भयंकरा ये हि परत्र चेह च ॥

--तदिह प्रतिषेधवाचिनाऽलंशब्देनाधिकार इत्येतद्दर्शयितुमाह-

नि. [२०३] पडिसेहनगारस्सा इत्यिसद्देण चेव अलसद्दो। रायगिहे नयरंमी नालंदा होइ बाहिरिया।।

ष्ट्र सत्यप्यलंशब्दस्यार्थत्रये नकारस्य सान्निध्यात्प्रतिषेधविधाय्येवेह गृह्यते, ततश्च निरुक्तविधानादयमर्थ-नालं ददातीति नालन्दा, बाहिरिकायाः स्त्रियोद्देशकत्वेन वाचकत्वेन च नालन्दशब्दस्य स्त्रीलिंगता, साच सदैहिका-मुष्मिकसुखहेतुत्वेन सुखप्रदा राजगृहनगरबाहिरिका धनकनकसमृद्धत्वेन सत्साध्वाश्रयत्वेन च सर्वकामप्रदेति । नि. [२०४] नालंदाए समिवे मनोरहे मासि इंदभूइणा उ । अज्झयणं उदगस्स उ एयं नालंदइज्जं तु ॥

ष्ट्र. साम्प्रतं प्रत्ययार्थं दर्शयितुकाम आह-नालन्दायाः समीपे मनोरथाख्ये उद्याने इन्द्रभूतिना गणधरेणोदकाख्यनिर्ग्रन्थपृष्टेन तुशब्दस्यैवकारार्थत्वात्तस्यैव भाषितमिदमध्ययनं । नान्दायां भवं नालन्दीयं नालन्दासमीपोद्यानकथनेन वा निर्वृत्तं नालन्दीयं। यथा चेदमध्ययनं नालन्दायां संवृत्तं तथोत्तरत्र ''पासावचिञ्जे'' इत्यादिकया सूत्रस्पर्शिकगाथयाऽऽविष्करिष्यते, साम्प्रतं, सूत्रानुग-मेऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुच्चारयितव्यं, तचेदं–

मू. (७९३) तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नामं नरे होत्था, रिखित्थिमितसमिखे वण्णओ जाव पडिरूवे, तस्स णं रायगिहस्स नयरस्स बहिया उत्तरपुरच्छिमे दिसीभाए, एत्थ णं नालंदानामं बाहिरिया होत्था, अनेगभवणसयसत्निविड्रा जाव पडिरूवा।

ष्ट्र. अस्य चानन्तरपरम्परसूत्रैः सह संबन्धो वाच्यः, तत्रानन्तराध्ययनपर्यन्ते सूत्रमिदम्-आदानवान् धर्ममुदाहरेत्, धर्मश्च साधुश्रावकभेदेन द्विधा, तत्र पूर्वोक्तेनाङ्गढयेन प्रायः साधुगतो विधिरभिहितोऽनेन तु श्रावकगतो विधिरुच्यते । परम्परसूत्रसम्वन्धरत्वयं-'बुध्येते'त्येतदादि सूत्रं, किंतत्र बुध्येत ?, यदेतद्वस्यतइति। सूत्रार्थस्वयं-सप्तम्यर्थे तृतीया, यस्मिन्काले यस्मिश्चावसरे राजगृहं नगरं यथोक्त विशेषणविशिष्टमासीत्, तस्मिन् काले तस्मिश्च समये इदमभिधीयते । राजगृहमेव विशिनप्टि-प्रासादाः संजाता यस्मिस्तव्यादितमाभोगमद्वा, अत एवदर्शनीयं-दर्शनयोग्यं धटिसुखहेतुत्वात्, तथाऽऽभिमुख्येन रूपं यस्य तदभिरूपं तथाऽप्रतिरूपमनन्यसदेशं, प्रतिरूपं या-प्रतिबिम्बं वा स्वर्गनिवेशस्य, तदेवंभूतं राजगृहं नाम नगरं 'होत्थ'त्ति आसीत्, यद्यपि तत्कालत्रयेऽपि सत्तां बिमर्त्ति तथाप्यतीताख्यानकसमाश्रयणादासीदित्युक्तं ।

मू. (७९४) तत्य णं नालंदाए बाहिरियाए लेथे नामं गाहावई होत्या,अहे दित्ते वित्तेविच्छिण्णविपुलभवणसयणासणजाणवाहणाइण्णे बहुधणबहुजायरूवरजते आओगपओ-गसंपउत्ते विच्छड्डियपउरभत्तपाणे बहुदासीदासगोमहिसगवेलगप्पभूए बहुजणस्स अपरिभूए यावि होत्या ।।

से णं लेवे नामं गाहावई समणोवासए यावि होत्या, अभिगयजीवाजीवे जाव विहरइ, निग्गंथे पावयणे निस्संकिए निक्वंखिए निव्वितिगिच्छे लद्धडे गहियडे पुच्छियडे विणिच्छियडे अभिगहियडे अर्डिभिंजापेमाणुरागरत्ते।

अयमाउसो ! निग्गंथे पावयणे अयं अड्ठे अयं परमड्ठे सेसे अणड्ठे, उस्सियफलिहे अष्पावयदुवारे वियत्तंतेउरप्पवेसे चाउद्दसड्रमुद्दिड्रपुण्णमासिणीसुपडिपुत्रं पोसहं सम्मं अनुपालेमाणे समणे निग्गंथे तहाविहेणं एसणिञ्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिलाभेमाणे बहुहिं सीलव्वयगुणविरमणपद्यक्खाणपोसहोववासेहिं अप्पाणं भावेमाणे एवं च णं विहरइ।

ष्ट्र. तस्य च राजगृहस्य बहिरुत्तरपूर्वस्यां दिशि नालन्दा नाम बाहिरिका आसीत्, सा चानेकभवनशतसन्निविद्य-अनेकभवनशतसंकीर्णेत्यर्थः।।तस्यां च लेपो नाम 'गृहपति' कुटुम्बिक आसीत्, स चाढ्यो दीप्तः-तेजस्वी 'वित्तः' सर्वजनविख्यातो विस्तीर्णविपुलभवनशयनासन-यानवाहनाकीर्णो बहुधनबहुजातरूपरजतः आयोगाः-अर्थोपाया यानपात्रोष्ट्रमंडलिकादयः तथा प्रयोजनं प्रयोगः-प्रायोगिकत्वं तैरायोगप्रयोगैः संप्रयुक्तः-समन्वितः तथेतश्चेतश्च विक्षिप्तप्रचुर-भक्तपानो बहुदास्यादिपरिवृतो बहुजनस्यापरिभूतश्चासीत् । तदियता विशेषणकदम्बकेनैहिकगुणा विष्करणेन द्रव्यसंपदभिहिता ।। अधुनाऽऽमुष्मिकगुणाविर्मावेन भावसंपदभिधीयते-

णमिति वाक्यालङ्कारे, स लेपाख्यो गृहपति श्रमणान्-साधूनुपास्ते-प्रत्यहं सेवत इति श्रमणोपासकः, तदनेन विशेषणेन तस्य जीवादिपदार्थाविर्भावकश्रुतज्ञानसंपदावेदिता भवति, एतदेव दर्शयति अभिगतजीवाजीवेत्यादिना ग्रन्थेन यावदसहायोऽपि देवासुरादिभिर्देवगणैर-नतिक्रमणीयः-अनतिलङ्घनीयो धर्मादप्रच्यावनीय इतियावत्, तदियता विशेषणकलापेन तस्य सम्यगज्ञानित्वमावेदितं भवति । साम्प्रतं तस्य विशिष्टसम्यग्दर्शनित्वं प्रतिपादयितुमाह-'निग्गंथे'इत्यादि, 'निर्ग्रन्थे' आर्हते प्रवचने निर्गता शङ्गा देशसर्वरूपा यस्य स निशङ्कः, 'तदेव सत्यं निशङ्कंयज्जिनैः प्रवेदित'मित्येवं कृताध्यवसायः, तथा निर्गताकाङ्क्षा-अन्यान्यदर्शनग्रहणरूपा यस्यासौनिराकाङ्क,: तथा निर्गता विचिकित्सा-चित्तविप्लुतिर्विद्वज्जुगुपसावा यस्यासौनिर्विचिकित्सो, यत एवमतो लब्धः-उपलब्धोऽर्थः-परमार्थरूपो येन स लब्धार्थो ज्ञाततत्त्व इत्यर्थः।

तथा गृहीतः-स्वीकृतोऽर्धो-मोक्षमार्गरूपो येन स गृहीतार्थः, तथा-विशेषतः पृष्टोऽर्धो येन स पृष्टार्थो, यत एवमतो विनिश्चितार्थः ततोऽभिगतः-पृष्टनिर्वचनतः प्रतीतोऽर्धो येन सोऽभिगतार्थः, तथाऽस्थिमिआ-अस्थिमध्यं यावत् स धर्मे प्रेमानुरागेण रक्तः अत्यन्तं सम्यक्त्ववासितान्तश्चेताइतियावत्, एतदेवाविर्भावयन्नार्ह'अयमाउसो'इत्यादि, केनचिद्धर्मसर्वस्वं पृष्टः सन्नेतदाचष्टे, तद्यधा-भोआयुष्मन्निदं नैर्ग्रन्धं मौनीन्द्र प्रवचनमर्थः-सद्भूतार्थः तथाप्ररूपणतया, तथेदमेवाह-अयमेव परमार्थः, कषतापच्छेदैरस्थैव शुद्धत्वेन निर्धटितत्वात्, शेषस्तु सर्वोऽपि लौकिकतीर्थिकपरिक- लिपतोऽनर्थः, तदनेन विशेषणकदम्बकेन सम्यक्त्वगुणाविष्करणं कृतं भवति। साम्प्रतं तस्यैव सम्यग्दर्शनज्ञानाभ्यां कृतो यो गुणस्तदाविष्करणायाह-'उस्सिय'इत्यादि, उच्छृतंप्रख्यातं स्फटिकवन्निर्मलं यशो यस्यासानुच्छि्तस्पटिकः, प्रख्यातनिर्मलयशा इत्यर्थः।

तथाऽप्रावृतम्-अस्थगितं द्वारं-गृहमुखं यस्य सोऽप्रावृतद्वारः, इदमुक्तं भवति-गृहं प्रविश्य परतीर्थिकोऽपि यद्यत्कथयति तदसौ कथयतु न तस्य परिजनोऽप्यन्यथा भावयितुं-सम्यक्त्वाच्यावयितुं शक्यत इतियावत्, तथा राज्ञां वल्लभान्तःपुरद्वारेषु प्रवेष्युं शीलं यस्य स तथा, इदमुक्तं भवति-प्रतिषिद्धान्यजनप्रवेशान्यपि यानि स्थानानि भाण्डागारान्तःपुरादीनि तेष्वप्यसौ प्रख्यातश्चावकाख्यधगुणत्वेनास्खलितप्रवेशः, तथा चतुर्दश्यष्टम्यादिषु तिथिषूपदिष्टासु-महाकल्याणकसम्बन्धितया पुण्यतिथित्वेन प्रख्यातासु तथा पौर्णमासीषु च तिसृष्वपि चतुर्मासकतिथिष्वित्पर्थः, एवंभूतेषु पौषधमनुपालयन् संपूर्ण श्चावकधर्ममनुचरति, तदनेन विशेषणकलापेन विशिष्टं देशचारित्रमावेदितं भवति।

साम्प्रतं तस्यैवोत्तरगुणख्यापनेन दानधर्ममधिकृत्याह-'समणे निग्गंथे'इत्यादि, सुगमं यावत्'पडिलाभेमाणे'त्ति, साम्प्रतं तस्यैव शीलतपोभावनात्मकं धर्ममावेदयन्नाह-'बहूहि'मित्यादि, बहुभिः शीलव्रतगुणविरमणप्रत्याख्यानपौषधोपवासैस्तथा यथापरिगृहीतैश्च तपःकर्मभिरात्मानं भावयन्, एवं चानन्तरोक्तया नीत्या विहरति-धर्ममाचरंस्तिष्ठत चः समुच्चये णमिति वाक्यालङ्कारे

मू. (७९५) तस्स णं लेवस्स गाहावइस्स नालंदाए बाहिरियाँ उत्तरपुरच्छिमे दिसिभाए एत्य णं सेसदविया नामं उदगसाला होत्या, अनेगखंभसयसन्निविडा पासादीया जाव पडिष्तवा, तीसे णं सेसदवियाए उदगसालाए उत्तरपुरच्छिमे दिसिभाए, एत्य णं हत्यिजामे नामं वनसंडे होत्या, किण्हे वन्नओ वनसंडस्स ।

**षृ.** तस्य चैवंभूतस्य लेपोपासकस्य गृहपतेः सम्बन्धिनी नालन्दायाः पूर्वोत्तस्यां दिशि शेषद्रव्याभिधाना-गृहोपयुक्तशेषद्रव्येण कृता शेषद्रव्येत्येतदेवाभिधानमस्या उदकशालायाः, सैवंभूताऽऽसीदनेकस्तम्भशतसत्रिविष्टा प्रासादीया दर्शनीयाऽभिरूपा प्रतिरूपेति, तस्याश्च-उत्तरपूर्वदिग्विभागे हस्तियामाख्यो वनखण्ड आसीत्, कृष्णावभास इत्यादिवर्णकः ।

े मू. (७९६) तसिंस च णं गिहपदेसंमि भगवं गोयमे विहरइ, भगवं च णं अहे आरामंसि। अहे णं उदए पेढालपुत्ते भगवं पासावद्यिञ्जे नियंठे मेयञ्जे गोत्तेणं जेणेव भगवं गोयमे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छइत्ता भगवं गोयमं एवं वयासी –

आउसंतो ! गोयमा अत्थि खलु मे कोइ पदेसे पुच्छियव्वे, तं च आउसो ! अहासुयं अहादरिसियं मे वियागरेहि सवायं, भगवं गोयमे उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी-अवियाइ आउसो सोद्या निसम्म जाणिस्सामो सवायं, उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी –

ष्ट्र. तसिंभश्च वनखण्डगृहप्रदेशे भगवान् गौतमस्वामी श्रीवर्धमानस्वाभिगणधरो विहरति अथानन्तरं भगवान् गौतमस्वामी तस्मिन्नारामे सह साधुभिर्व्यवस्थितः 'अथ' अनन्तरं णमिति वाक्यालङ्कारे उदकाख्यो निर्ग्रन्थः पेढालपुत्रः 'पार्श्वापत्यस्य' पार्श्वस्वामिशिष्यस्यापत्यं-शिष्यः पार्श्वापत्यीयः, स च मेदार्यो गोत्रेण, येनैवेति सप्तम्यर्थे तृतीया, यस्यां दिशि यस्मिन्वा प्रदेशे भगवान् श्रीगौतमस्वामी तस्या दिशि तस्मिन्वा प्रदेशे समागत्येदं-वक्ष्यमाणं प्रोवाचेति । अत्र निर्युक्तिकारोऽध्ययनोत्यानं तात्पर्यं च गाथया दर्शयितुमाह--

नि. [२०५] पासावच्चिज्जो पुच्छियाइओ अञ्जगोयमं उदगो । सावगपुच्छा धम्मं सोउं कहियंमि उरसंता ॥

ष्ट्र. पार्श्वनाथशिष्ट उदकाभिधान आर्यगौतमं पृष्टवान्, किं तत् ? -श्रावकविषयं प्रश्नं, तद्यया-भो इन्द्रभूते ! साधोः श्रावकाणुव्रतदाने सति स्थूलप्राणातिपातादिविषयते तदन्येषां सूक्ष्म-बादराणां प्राणिनामुपघाते सत्यारंभजनिते तदनुमतिप्रत्ययजनितः कर्मबन्धः कस्मान्न भवति ?, तथा स्थूलप्राणातिपातव्रतिनस्तमेव पर्यायान्तरगतं व्यापादयतो नागरिकवधनिवृत्तस्य तमेव बहिःस्यं व्यापादयतइव तद्व्रतभङ्गजनितः कर्मबन्धः कस्मान्न भवतीत्येतस्रश्नस्योत्तरं गृहपतिचौर-ग्रहणविमो-क्षणोपमया दत्तवान्, तद्य श्रावकप्रश्नस्यौम्यं गौतमस्वामिना कथितं श्रुत्वोदकाख्यो निर्ग्रन्थः 'उपशांतः' अपगतसंदेहः संवृत्त इति । साम्प्रतं सूत्रमनुस्त्रियते-

'स' उदको गौतमस्वामिसमीपं समागत्य भगवन्तमिदमवादीत्, तद्यथा-आयुष्मनौतम 'अस्ति मम विद्यते कश्चिद्यदेशःप्रष्टव्यः' तत्र संदेहात्, तं च प्रदेशं यथाश्चतं भवता यथा च भगवता संदर्शितं तथैव मम 'व्यागृणीहि' प्रतिपादय । एवं पृष्टः स चायं भगवान्, यदिवा सह वादेन सवादं पृष्टः सद्वाचं वा-शोभनभारतीकं वा प्रश्नं पृष्टः, तमुदकं पेढालपुत्रमेवमवादीत्, तद्यथा-अपिचायुष्मञ्चदक ! श्रुत्वा भवदीयं प्रश्नं निशम्य च-अवधार्य च गुणदषविचारणतः सम्यगहं ज्ञास्ये, तदुच्यतां विश्वब्धं भवता स्वाभिप्रायः 'सवायं' सद्वाचं चोदकः, सवादं सद्वाचं वोदकः पेढालपुत्रो भगवन्तं गौतममेवमवादीत् ।।

मू. (७९७) आउसो ! गोयमा अत्यि खलु कुमारपुत्तिया नाम समणा निग्गंथा तुम्हाणे

पवयणं पवयमाणा गाहावइं समणोवासगं उवसंपन्नं एवं पद्यक्खावेति-नन्तत्य अभिओएणं गाहावइचोरग्गहणविमोकुखणयाए तसेहिंपाणेहिंनिहाय दंडं, एवं ण्हं पश्चक्खातेणां दुप्पच्चक्खायं भवइ, एवं ण्हं पद्यक्खावेमाणाणं दुपच्चक्खावियव्वं भवइ, एवं ते परं पद्मक्खावेमाणा अतियरंति सयं पतिण्णं, करस णं तं हेउं ?, संसारिया खलु पाणा थावरावि पाणा तसत्ताए पद्मायंति, तसावि पाणा थावरत्ताए पद्मायंति, थावरकायाओ विष्पमुद्धमाणा तसकायांसि उववञ्जंति, तसकायाओ विष्पमुद्यमाणा धावरकायंसि उववर्ञ्जति ष तेसिं च णं धावरकायंसि उववर्ज्जातं, ठाणमेयं धत्तं।

**ष्ट्र.** तद्यथा-भो गौतम ! अस्तीत्ययं विभक्तिप्रतिरूपको निपात इति बह्वर्थवृत्तिर्गृहीतः, ततश्चायमर्थ-'सन्ति' विद्यन्ते कुमारपुत्रा नाम निर्ग्रन्था युष्मदीयं प्रवचनं प्रवदन्तः, तद्यथा-गृहपतिश्रमणोपासकमुपसंपन्नं-नियमायोखितमेवं 'प्रत्याख्यापयन्ति' प्रत्याख्यानं कारयन्ति, तद्यथा-स्यूलेषु प्राणिषु दण्डयतीति दण्डः-प्राण्युपमर्दस्तं 'निहाय' परित्यज्य, प्राणातिपातनिवृत्तिं कुर्वन्ति, तामेवापवदति-नान्यत्रेति, स्वमनीषिकाया अन्यत्र राजाद्यभियोगेन यः प्राण्युपघातो न तत्र निवृत्तिरिति। तत्र किल स्यूलप्राणिविशेषणात्तदन्येषामनुमतिप्रत्ययदोषः स्यादित्याशङ्कावानाह-'गाहावइ'इत्यादि ।

अस्य चार्शुमुत्तरत्राविर्भावयिष्यामः । येनाभिप्रायेणोदकश्चोदितवांस्तमाविष्कुर्वन्नाह-'एवं ण्ह'मित्यादि, ण्हमिति वाक्यालङ्गारे, अवधारणे वा, एवमेव त्रसप्राणिविशेषणत्वेनापरत्रस-भूतविशेषणरहितत्वेन प्रत्याख्यानं गृह्ण्तां श्रावकाणां दुष्प्रत्याख्यानं भवति, प्रत्याख्यानभङ्गसद्-भावात्, तथैवमेव प्रत्याख्यापयतामपि साधूनां दुष्टं प्रत्याख्यानदानं भवति, क्रिमित्यत आह-एवं तेश्रावकाः प्रत्याख्यानं गृह्ण्त्तः साधवश्च परंप्रत्याख्यापयन्तः स्वां प्रतिज्ञामतिचरन्ति-अतिलङ्घयन्ति

'कस्स णं हेउं'ति प्राकृतशैल्या कस्माद्धेतोरित्यर्थः । तत्र प्रतिज्ञाभङ्गकारणमाह-'संसारिया'इत्यादि, संसारो विद्यते येषां ते सांसारिकाः, खलुरलङ्कारे, 'प्राणाः' जन्तवः स्थावराः 'प्राणिनः' पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयः सन्तोऽपि तथाविधकर्मोदयात्त्रसतयाःत्रसत्वेन द्वीन्द्रियादिभावेन प्रत्यायान्ति-उत्पद्यन्ते, तथा त्रसा अपि स्थावरतयेति, एवं च परस्परगमने व्यवस्थिते सत्यवश्यंभावी प्रतिज्ञाविलोपः, तथाहि-नागरिको मया न हन्तव्य इत्येवंभूता येन प्रतिज्ञा गृहीता स यदा बहिरारामादौ व्यवस्थितं नागरिकं व्यापादयेत् किमेतावता तस्य न भवेद्यतिज्ञाविलोपः ।

एवमत्रापियेन त्रसवधनिवृत्तिः कृता स यदा तमेव त्रसंप्राणिनं स्थावरकायस्थितं व्यापादयेत् किं तस्य न भवेछतिज्ञाविलोपः ?, भवत्येवेत्यर्थः । एवमपि त्रसस्थावरकाये समुत्पन्नानं त्रसानां यदि तथाभूतं किश्चिदसाधारणं लिङ्गं स्यात् ततस्ते त्रसाः स्थावरत्वेनाप्युत्पन्नाः शक्यन्ते परिहर्तुं, नच तदस्तीत्येतद्दर्शयितुमाह-'थावरकायाओ'इत्यादि, स्थावरकायात्सकाशाद्विविधम्-अनेकैः प्रकारैः प्रकर्षेण मुच्चमानाः स्थावरकायायुषा तद्योग्येश्चापरैः कर्मभिः सर्वात्मना त्रसकाये समुत्यद्वन्ते, तथा त्रसकायादपि सर्वात्मना विमुच्चमानास्तत्कर्मभिः स्थावरकाये समुत्यद्वन्ते, तत्र चोत्पन्नानां तथा त्रसकायादपि सर्वात्मना विमुच्चमानास्तत्कर्मभिः स्थावरकाये समुत्यद्वन्ते, तत्र चोत्पन्नानां तथा त्रसकायादपि सर्वात्मना विमुच्चमानास्तत्कर्मभिः स्थावरकाये समुत्यद्वन्ते, तत्र चोत्पन्नानां तथाभूतत्रसलिङ्गाभावाद्यतिज्ञालोप इत्येतत्सूत्रेणैव दर्शयितुमाह-'तेसिं च ण'मित्यादि, 'तेषां च' त्रसानां स्थावरकाये समुत्पन्नानां गृहीतत्रसप्राणातिपातविरतेः श्रावकस्याप्यारम्भ-प्रवृत्तत्वेनैतत्स्थावराख्यं धात्यं स्थानं भवति, तस्मादनिवृत्तत्वात्तस्येति । मू. (७९८) एवं ण्हं पद्यक्खंताणं सुपद्यक्खायं भवइ, एवं ण्हं पद्यक्खावेमाणाणं सुपद्यक्खावियं भवइ, एवं ते परं पद्यक्खावेमाणा नातियरंति सयं पइण्णं, नन्तत्य अभिओगेणं गाहावइचोरग्गहणविमोक्खणयाए तसभूएहिं पाणेहिं निहाय दंडं, एवमेव सइ भासाए परक्वमे विञ्जमाणे जे ते कोहा वा लोहा व परं पश्चक्खावेति अयंपि नो उवएसे नो नेआउए भवइ, अवियआइं आउसो ! गोयमा ! तुब्भंपि एवं रोयइ ? ।

**म्**. तदेवं व्यवस्थिते नागरिकदृष्टान्तेन त्रसमेव स्थावरत्वेनायातं व्यापादयतोऽवश्यंभावी प्रतिज्ञाविलोपो यतः तत एव मदुक्तया वक्ष्यमाणनीत्या प्रत्याख्यानं कुर्वतां सुप्रत्याख्यातं भवति, एवमेव च प्रत्याख्यापयतां सुप्रत्याख्यापितं भवति, एवं च ते प्रत्याख्यापयन्तो नातिचरन्ति स्वीयां प्रतिज्ञामित्येतद्दर्शयितुमाह- 'नन्नत्ये'त्यादि, तत्र गृहपतिः प्रत्याख्यानमेवं गृह्णति, तद्यथा⊶

'त्रसभूतेषु' वर्तमानकाले त्रसत्वेनोत्पन्नेषु प्राणिषु दण्डयतीति दण्डः-प्राण्युपमर्दस्तं 'विहाय' परित्यज्य प्रत्याख्यानं करोति, तदिह भूतत्वविशेषणात्स्थावरपर्यायापन्नवधेऽपि न प्रतिज्ञाविलोपः तथा 'नान्यत्राभियोगेने'ति राजाद्यभियोगादन्यत्र प्रत्याख्यानमिति । तथा गृहपतिचौर-विमोक्षणतयेति, एतच्च भवद्भिः सम्यगुक्तं, एतदपि त्रसकाये भूतत्वविशेषणमभ्युपगम्यतामिति, एतदभ्युपगमेऽपि हि यथा क्षीरविकृतिप्रत्याख्यायिनो दधिभक्षणेऽपि न प्रतिज्ञाविलोपः तथा त्रसभूताः सत्त्वा न हन्तव्या इत्येवं प्रतिज्ञावतः स्थावरहिंसायामपि न प्रत्याख्यानातिचारः ।

तदेवं विद्यमाने सति 'भाषायाः' प्रत्याख्यानवाचः 'पराक्रमे' भूतविशेषणाद्दोषपरिहारसा मर्थ्ये एवं-पूर्वोक्तया नीत्या सति दोषपरिहरणोपाये ये केचन क्रोधाद्वा लोभाद्वा 'परं' श्रावकादिकं निर्विशेषणमेव प्रत्याख्यापयन्ति, तेषां प्रत्याख्यानं ददतां मृषावादो भवति, गृह्णतां चावश्यंभावी व्रतविलोप इति, तदेवमयमपि नः अस्मदीयोपदेशाभ्युपगमो भूतत्वविशेषणविशिष्टः पक्षः किं भवतां 'नो' नैव 'नैयायिको'न्यायोपपन्नो भवति ?, इदमुक्तं भवति-भूतत्वविशेषणेन हित्रसान् स्थावरोत्पन्नान् हिंसतोऽपि न प्रतिज्ञातिचार इति, अपि चैतदायुष्मन् गौतम् ! तुभ्यमपि रोचते-एवमेतद्यथा भया व्याख्यातम् ।

मू. (७९९) सवायं भगवं गोयमे ! उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी-आउसंतो ! उदगा नो खलु अम्हे एयं रोयइ, जे ते समणा वा माहणा वा एवमाइक्खंति जाव परुवेति नो खलु ते समणा वा निग्गंथा वा भासं भासंति, अनुतावियं खलु ते भासं भासंति, अब्भाइक्खंति खलु ते समणे समणोवासए वा, जेहिंवि अन्नेहिंजीवेहिं पाणेहिं भूएहिं सत्तेहिं संजमयंति ताणवि ते अब्भाइक्खंति, कस्स णं तं हेउं ?, संसारिया खलु पाणा, तसावि पाणा धावरत्ताए पञ्चायंति धावरावि पाणा तसत्ताए पद्यायंति तसकायाओ विष्पमुख्यमाणा धावरकायंसि उववज्ञंति धावरकायाओ विष्पमुद्य-माणा तसकायंसि उववज्ञंति, तेसिं च णं तसकायंसि धावरकायंसि उव्वज्ञंति धावरकायाओ

विष्पमुश्चमाणा तसकायंसि उववज्ञति, तेसिं च णं तसकायंसि उववन्नाणं ठाणमेयं अधत्तं । षृ. एवमभिहितो गौतमः सद्वाचं सवादं वा तमुदकं पेढालपुत्रमेवं-वक्ष्यमाणमवादीत्. तद्यथा-नो खल्वायुष्मन्नुदकास्मभ्येतदेवं यद्यथा त्वयोच्यते तद्रोचत इति, इदमुक्तं भवति-यदिदं त्रसकायविरतौ भूतत्वविशेषणं क्रियते तन्निरर्थकतयाऽस्मभ्यं न रोचत इति । तदेवं व्यवस्थिते भो उदक ! ये ते श्रमणा वा ब्राह्मणा वा एवं भूतशब्दविशेषणत्वेन प्रत्याख्यानमाचक्षते, परैः पृष्टास्तथैव भाषन्ते प्रत्याख्यानं, स्वतः कुर्वन्तः कारयन्तश्चैवमिति-सविशेषणं प्रत्याख्यानं भाषन्ते, तथैवमेव सविशेषणप्रत्याख्यानप्ररुपणावसरे सामान्येन प्ररूपयन्ति, एवं च प्ररूपयन्तो न खलु तेश्रमणा वा निर्ग्रन्था वा यथार्थो भाषां भाषन्ते, अपित्यनुतापयतीत्यनुतापिका तां, तथाभूतां च खलु ते भाषां भाषन्ते, अन्यथाभाषणे ह्यपरेण जानता बोधितस्य सतोऽनुतापो भवतीत्यतोऽ-नुतापिकेत्युच्यत इति ।

पुनरपि तेषां सविशेषणप्रत्याख्यानवतामुल्बणदोषोढिभावयिषयाऽऽह-'अब्मा-इक्खंती'त्यादि, तेहि सविशेषणप्रत्याख्यानवादिनोयथावस्थितंप्रत्याख्यानं ददतः साधून् गृह्ण्तश्च श्रमणोपासकानभ्याख्यान्ति-अभूतदोषोद्भावनतोऽभ्याख्यानं ददति। किंचान्यत्- 'जेहिंवि' इत्यादि, येष्वप्यन्येषु प्राणिषु भूतेषु जीवेषु सत्त्वेषु विषयभूतेषु विशिष्य ये संयमं कुर्वन्ति संयमयन्ति, तद्यथा-ब्राह्मणो न मया हन्तव्य इत्युक्ते स यदा वर्णान्तरे तिर्यक्षु वा व्यवस्थितो भवति तद्वधे ब्राह्मणवध आपद्यते, भूतशब्दाविशेषणात्, तदेवं तान्यपि विशेषव्रतानि सूकरो मया न हन्तव्य इत्येवमादीनि ते भूतशब्दविशेषणवादिनोऽभ्याख्यान्ति-दूषयन्ति । किमित्यत आह-'कस्स ण'मित्यादि कस्माद्धेतोस्तदसद्भूतं दूषणं भवतीति ? ।

यस्मात्सांसारिकाः खलुप्राणाः परस्परजातिसंक्रमणभाजो यतस्ततसाः प्राणिनः स्यावरत्वेन प्रत्यायान्ति स्थावराश्च त्रसत्वेनेति । त्रसकायाद्य सर्वात्मना त्रसायुष्कं परित्यज्य स्थावरकाये तद्योग्यकर्मोपादानादुत्पद्यन्ते, तथा स्थावरकायाद्य तदायुष्कादिनाकर्मणा विमुख्यंमानास्त्रसकाये समुत्पद्यन्ते, तेषां च त्रसकाये समुत्पत्रानां स्थानमेतत्त्रसकायाख्यमवात्यम्-अधातार्हं भवति, यस्मात्तेन श्रावकेण त्रसानुद्दिश्य स्थूलप्राणातिपातविरमणं कृतं, तस्य तीव्राध्यवसायोत्पादक-त्वाल्लोकगर्हितत्वाच्चेति, तत्रासौ स्थूलप्राणातिपातविरमणं कृतं, तस्य तीव्राध्यवसायोत्पादक-त्वाल्लोकगर्हितत्वाच्चेति, तत्रासौ स्थूलप्राणातिपातात्निवृत्तः, तत्निवृत्त्या च त्रसस्थानमघात्यं वर्तते, स्यावरकायाच्चानिवृत्त इति तद्योग्यतया तत्स्थानं घात्यमिति । तदेवं भवदमिप्रायेण विशिष्टस-त्तश्चेन कस्यचिदपि प्राणातिपातनिवृत्तौ कृतायामपरपर्यायापन्नं प्राणिनं व्यापादयतो व्रतभङ्गो भवति, तत्तश्च न कस्यचिदपि सम्यग्व्रतपालनं स्यादित्येवमभ्याख्यातम्-असद्भूतदोषोद्यमावनं भवन्तोददति।

तत्त्र न कर्त्यावदाप सन्यप्रतपालन स्यादल्यवमम्याख्यातम् असद्मूतदाषाद्मावन मवन्ता ददात । यदपि भवद्भिर्वर्तमानकालविशेषणत्वेन किलायं भूतशब्द उपादीयते असावपि व्यामोहाय केवलमुपतिष्ठते, तथाहि-भूतशब्दोऽयमुपमानेऽपि वर्तते, तद्यधा-देवलोकभूतं नगरमिदं, न देवलोक एव, तथात्रापि त्रसभूताना-त्रससध्शानामेव प्राणातिपातनिवृत्तिः कृता स्यात्, न तु त्रसानामिति, अथतादर्थ्य भूतशब्दोऽयं, यथा शीतीभूतमुदकं, शीतमित्यर्थ,: एवं त्रसभूतास्त्रसत्वं प्राप्ताः, तथा च सतित्रसशब्देनैव गतार्थत्वात्पीनरुक्तं स्याद्, अथैवमपि स्थिते भूतशब्दोपादानं क्रियते, तथा च सत्यतिप्रसङ्गः स्यात्, तथाहि-क्षीरभूतविकृतेः प्रत्याख्यानं करोम्येवं धृतभूतं मे ददस्वैवं घटभूतः पटभूत इत्येवमादावप्यायोज्यमिति । तदेवं निरस्ते भूतशब्देसस्युदक आह–

मू. (८००) सवायं उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-कयरे खलु ते आउसंतो गोयमा ! तुब्भे वयह तसा पाणा तसा आउ अत्रहा ?, सवायं भगवं गोयमे उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी-आउसंतो उदगा ! जे तुब्भे वयह तसभूता पाणा तसा ते वयं वयामो तसा पाणा, जे वयं वयामो तसा पाणा ते तुब्भे वयह तसभूया पाणा, एए संति दुवे ठाणा तुल्ला एगडा, किमाउसो ! इमे भे सुप्पनीयतराए भवइ तसभूया पाणा तसा, इमे भे दुप्पनीयतराए भवइ-तसा पाणा तसा, ततो एगमाउसो ! पडिक्कोसह एक्कं अभिनंदह, अयंपि भेदो से नो नेआउए भवइ । गैवं च णं उदाहु-संतेगइआ मणुस्सा भवंति, तेसिं च णं एवं वुत्तपुव्वं भवइ-नो खलु वयं संचाएमो मुंडा भवित्ता अगाराओ अनगारियं पव्वइत्तए, सावयं ण्हं अनुपुच्वेणं गुत्तस्स लिसिस्सामो, ते एवं संखवेति ते एवं संखं ठवयंति ते एवं संखं ठावयंति नन्नत्थ अभिओएणं गाहावइचोर-ग्गहणविमोक्खणयाए तसेहिं पाणेहिं निहाय दंडं, तंपि तैसिं कुसलमेव भवइ।

**वृ.** सद्वाचं सवादं वोदकः पेढालपुत्रो भगवन्तं-गौतमर्मेवमवादीत्, तद्यथा-हे आयुष्मन् गौतम् ! कतरान्प्राणिनो यूयं वदध, त्रसा एव ये प्राणाः-प्राणिनस्त एव त्रसाः प्राणा इत्युतान्यथेति, एवं पृष्टो भगवान् गौतमस्तमुदकं सद्वाचं पेढालपुत्रमेवमवादीत्, तद्यथा-आयुष्मन्नुदक ! यान्प्राणिनो यूयं वदथ त्रसभूताः-त्रसत्वेनाविर्भूताः प्राणिनो नातीता नाप्येष्याः, किं तु ? वर्तमानकाल एव त्रसाः प्राणा इति, तानेव वयं वदामस्त्रसाः-त्रसत्वं प्राप्तास्तत्कालवर्तिन एव त्रसाः प्राणा इति, एतदेव व्यत्ययेन बिभणिषुराह-'जेवय'मित्यादि, यान् वयं वदामस्त्रसा एव प्राणास्त्रसाः प्राणा इति, एतदेव व्यत्ययेन बिभणिषुराह-'जेवय'मित्यादि, यान् वयं वदामस्त्रसा एव प्राणास्त्रसाः प्राणा यूयमेवं वदथ-त्रसभूता एव प्राणास्त्रसभूताः प्राणाः, एवं च व्यवस्थिते एते अनन्तरोक्ते द्वे अपि स्थाने एकार्थे-तुत्ये भवतो, न ह्यत्रार्थभेदः कश्चिदस्त्यन्यत्र शब्दभेदादिति, एवं च व्यवस्थिते किमायुष्पन् ! युष्माकमयं पक्षः सुष्ठु प्रणीततरो-युक्तियुक्तः प्रतिभासते ? ।

तद्यथा-त्रसभूता एव प्राणास्त्रसभूताः प्राणा इति, अयं तु पक्षो दुष्प्रणीततरो 'भवति' प्रतिभासते भवतां ?, तद्यथा-त्रसा एव प्राणास्त्रसाः प्राणाः, सन्ति चैकार्थत्वेन भवतां कोऽयं व्यामोहो ? येन शब्दभेदमात्रमाश्चित्यात एकंपक्षमाक्रोशयथ द्वितीयं त्वभिनन्दथ इति । तदयमपि तुल्येऽप्यर्थे सत्येकस्य पक्षस्याक्रोशनमपरस्य सविशेषणपक्षस्याभिनन्दनमित्येष दोषाम्युपगमो भवतां 'भो नैयायिको'न न्यायोपपन्नो भवति, उभयोरपि पक्षयोः समानत्वात्, केवलं सविशेषणपक्षे भूतशब्दोपादानं मोहमावहतीति ।

यच्च भवताऽस्माकं प्राग्दोषोद्भावनमकारि, तद्यथा-त्रसानां वधनिवृत्ती तदन्येषां वधानुमति स्यात् साधोः, तथा भूतशब्दानुपादानेऽनन्तरमेव त्रसं स्थावरपर्याधापन्नं व्यापादयतो व्रतभङ्ग इत्येतत्कुचोद्यजातं परिहर्तुकाम आह-णमिति वाक्यालङ्कारे, भगवान्गौतमस्वामी, चशब्दः पुनःशब्दार्थे, पुनराह, तद्यथा-'सन्ति' विद्यन्ते एके केचन लघुकर्माणो मनुष्याः प्रव्रज्यां कर्तुमसमर्थाः, तद्यथतिरेकेणैव धर्मं चिकीर्षवः, तेषां चैवमध्यवसायिनां साधोर्धर्मोपदेशप्रवणस्याग्रत इदमुक्तपूर्वं भवति, तद्यथा-भोः साधो ! न खलु वयं शक्नुनो मुण्डा भवितुं-प्रव्रज्यां प्रहीतुमगाराद्-गृहादनगारतां-साधुभावं प्रतिपत्तुं, वयं त्वानुपूर्व्येणं-क्रमशो 'गोत्रस्ये'ति गां त्रायत इति गोत्रं-साधुत्वं तस्य साधुभावस्य पर्यायेण-परिपाट्याऽऽत्मानमनुश्लेषयिष्यामः, इदमुक्तं भवति-पूर्वं देशविरतिरूपतया श्रावकधर्मं गृहस्थयोग्यमनिन्द्यमनुपालयामः, ततोऽनुक्रमेण पश्चाच्छ्मणधर्ममिति। तत एवं ते 'संख्यां' व्यवस्थां 'श्रावयन्ति' प्रत्याख्यानं कुर्वन्तः प्रकाशयन्ति, तद्यथा-नान्यज्ञाभियोगेन ।

स चामियोगो राजामियोगो गणाभियोगो बलाभियोगो देवताभियोगो गुरुनिग्रहश्वेत्ये-वमादिनाऽभियोगेन व्यापादयतोऽपि न्नसं न व्रतभङ्गः।तथागृहपतिचोरविमोक्षणतयेत्यस्यायमर्थः-कस्यचिद्गृहपतेः षट्पुत्राः, तैश्च सत्यपि पितृपितामहक्रमायाते महति वित्ते तथाविधकर्मोदयाद्राज-कुलमाण्डागारे चौर्यमकारि, राजपुरुषैश्च भवितव्यतानियोगेन गृहीतास्ते इत्येके, परे त्वन्यथा व्याचक्षते, तद्यथा-रत्नपुरे नगरे रत्नशेखरो नाम राजा, तेन च परितुष्टेन रत्नमालाग्रमहिषीप्रमुखान्तः पुरस्य कौमुदीप्रचारोऽनुज्ञातः, तदवगभ्य नागरलोकेनापि राजानुमत्यास्वकीयस्य स्त्रीजनस्य तथैवक्रीडनमनुमतं, राज्ञा च नगरे सडिण्डिमशब्दमाधोषितं, तद्यथा-अस्तमनोपरि कौमुदीमहोत्सवे प्रवृत्ते यः कश्चित्पुरुषः समुपलभ्यते नगरमध्ये तस्याविज्ञप्तिकः शरीरनिग्रहः क्रियत इति, एवं च व्यवस्थिते सत्येकस्य वणिजः षट्पुत्राः, तेच कौमुदीदिने क्रयविक्रयसंव्यवहारव्यग्रतया तावत्त्थिता यावत्सविताऽ स्तमुपगतः ।

तदनन्तरमेव स्थगितानि च नगरद्वाराणि, तेषां च तत्कालात्ययात्र निर्गमनमभूत्, ततस्ते भयसंभ्रान्ता नगरमध्य एवात्मानं गोपयित्वा स्थिताः, ततो निष्कान्ते कौमुदीप्रचारे राज्ञाऽऽरक्षिकाः समाहूयादिष्टाः-यथा सम्यक् निरुपयत यूयं नात्र नगरे कौमुदीचारे कश्चित्पुरुषो व्यवस्थित ? इति, तैरप्यारक्षिकैः सम्यग् निरुपयद्भिरुपलभ्य षट्वणिकपुत्रवृत्तान्तो यथावस्थित एव राज्ञे निवेदितः, राज्ञाऽप्याज्ञाभङ्गकुपितेन तेषां षण्णामपि वधः समादिष्टः, ततस्तत्पिता पुत्रवधसमा-कर्णनगुरुशोकविह्नलोऽकाण्डापतितकुलक्षयोदभ्रान्तलोचनः किंकर्तव्यतामूढतया गणितविधेया-विधेयविशेषो राजानमुपस्थितोऽवादीच्च गद्गदया गिरा-यथा मा कृथा देवास्माकं कुलक्षयं, गृह्यतामिदमस्मदीयं कुलक्रमायातं स्वभुजोपार्जितं प्रभूतं द्रविणजातं, मुच्यतां मुच्यताममी षट् पुत्राः, क्रियतामयमस्माकमनुग्रह इति।

एवमभिहितो राजा तद्वेचनमनाकर्ण्य पुनरपि सविशेषमादिदेश, असावपि वणिक्सर्वव-धाशद्वी सर्वमोचनानमिप्रायं राजानमवेत्य पश्चानां मोचनं याचितवान्, तानप्यसौ राजान मोक्तुमना इत्येवमभिगम्य चतुर्मोचनकृते सादरं विज्ञप्तवान् तं, तथापि राजा तमनाधत्य कुपितवदन एव स्थितः, ततस्त्रयाणांविमोचने कृतादरस्तस्पिताऽभूत्, तानप्यमुञ्चन्तं राजानं ज्ञात्वा गणितस्वापराधो द्वयोर्मोचनं पार्थितवान्, तत्राप्यवज्ञाप्रधानं नृपतिमवगम्य ततः पौरमहत्तमसमेतो राजानमेवं विज्ञप्तवान्, तद्यथा देवाकाण्ड एवास्माकं कुलक्षयः समुपस्थितःस तस्माच्च भवन्त एवत्राणायलम्, अतः क्रियतामेकमस्युत्रविमोचने न प्रसाद इति भणित्वा पादयोः सपौरमहत्तमः पतितो, राज्ञापि संजातानुकम्पेन मुक्तस्तदेको ज्येष्ठपुत्र इति । तदेवमस्य ध्वान्स्य दार्धन्तिकयोजनेयं, तद्यथा –

साधुनाऽभ्युपगतसम्यग्दर्शनमवगम्य श्रावकमखिलप्राणातिपातविरतिग्रहणं प्रति चोदितोऽप्यशक्तितया यदा न सर्वप्राणातिपातविरतिंप्रतिपद्यते, यथाऽसौ राजा वणिजाऽत्यर्थं विज्ञापितोऽपि न षडपि पुत्रान् मुमुक्षति, नापि पश्चचतुस्त्रिद्विसंख्यान् पुत्रानिति, तत एकवि-मोक्षणेनात्मानं कुतार्थमिव मन्यमानः स्थितोऽसौ, एवं साधोरपि श्रावकस्य यथाशक्ति व्रतं गृह्णतत्वदनुरूपमेवाणुव्रतदानमविरुद्धमिति, यथा च तस्य वणिजो न शेषपुत्रवधानुमतिशोऽप्यस्ति, एवं साधोरपि न शेषप्राणिवधानुमतिप्रत्ययजनितः कर्मबन्धो भवति, किं तर्हि ?, यदेव व्रतं गृहीत्वा यानेव सत्त्वान् बादरान् संकल्पजप्राणिवधनिवृत्त्या रक्षति तन्निमित्तः कुशलानुबन्ध एवेत्येत्सूत्रेणैव दर्शयितुमाह –

'तसेहि'मित्यादि, त्रस्यन्तीति त्रसाः-द्वीन्द्रियादयस्तेभ्यः सकाशान्निधाय निहाय वा परित्यज्येतियावत् कं ?-दण्डयतीति दण्डस्तं परित्यज्य, त्रसेषु प्राणातिपातविरतिं गृहीत्वेत्यर्थः, 'तदपि च' त्रसप्राणातिपातविरमणव्रतं 'तेषां' दशविरतनां कुशलहेतुत्वात्कुशलमेव भवति ॥ यद्य प्रागभिहितं, तद्यया-तमेव त्रसंस्यावरपर्यायापन्नं नागरकमिव बहित्थं व्यापादयतोवश्यंभावी व्रतभङ्ग इत्येतत् परिहर्तुकाम आह-

मू. (८०९) तसावि वुर्द्यति तसा तससंभारकडेणं कम्पुणा नामं च णं अब्भुवगयं भवइ, तसाउयं च णं पलिक्खीणं भवइ, तसकायडिइया ते तओ आउयं विष्पजहंति, ते तओ आउयं विष्पजहित्ता थावरत्तए पद्मायंति । थावरावि वुच्चंति थावरा थावरसंभारकडेणं कम्मुणा नामं च णं अव्भुवगयं भवइ, थावराउयं च णं पलिक्खीणं भवइ, थावरकायड्डिया ते तओ आउयं विष्पजहंति तओ आउयं विष्पजहित्ता भुज्जो परलोइयत्ताए पद्यायंति ते पाणावि वुर्ञ्चति, ते तसावि वुच्चंति, ते महाकाया ते चिरड्डिया

**ए**. 'त्रसा अपि' द्वीन्द्रियादयोऽपि त्रसा इत्युच्यन्ते च त्रसाः त्रससंभारकृतेन कर्मणा भवन्ति, संभारो नामावश्यंतया कर्मणो विपाकानुभवेन वेदनं, तद्येह त्रसनाम प्रत्येकनामेत्यादिकं नामकर्माभ्युपगतं भवति, त्रसत्वेन यत्परिबद्धमायुष्कं तद्यदोदयप्राप्तं भवति, तदा त्रससंभारकृतेन कर्मणा त्रसा इति व्यपदिश्यन्ते, न तदा कथश्चित्त्थावरत्वव्यपदेश यदा च तदायुः परिक्षीणं भवति, णमिति वाक्यालङ्कारे, त्रसकायस्थितिकं च कर्मयदा परिक्षीणं भवति, तद्य जससंभारकृतेन र्मुहूर्तमुत्कृष्टतः सातिरेकसहम्रद्वयसागरो पमपरिमाणं, तदा ततत्वत्रसकायस्थितेरभावात्तदायुष्कं ते परित्यजन्ति, अपराण्यपि तत्सहचरितानि कर्माणि परित्यज्य स्थावरत्वेन प्रत्यायान्ति, स्थावरा अपि स्थावरसंभारकृतेन कर्मणा तत्रोत्पद्यन्ते, स्थावरादिनाम च तत्राभ्युपगतं भवति, अपराण्यपि तत्सहचरितानि सर्वात्यना त्रसत्वं परित्यज्य स्थावरत्वेनोदयं यान्ति, इति, एवं च व्यवस्थिते कथं स्थावरकायं व्यापादयतो गृहीतन्नसकायप्राणातिपातनिवृत्तेः श्रावकस्य व्रतभङ्ग इति ? ।

किंचान्यत्-'थावराउयं च ण'भित्यादि, यदा तदपि स्थावरायुष्कं परिक्षीणं भवति तथा स्थावरकायस्थितिश्च, सा जघन्यतोऽन्तर्मुहूर्तमुॡुष्टतोऽनन्तकालमसंख्येयाः पुद्गलपरावर्ता इति, ततस्तत्कायस्थितेरभावात्तदायुष्कं परित्यज्य 'भूयः' पुनरपि पारलौकिकत्वेन स्थावरकाय-स्थितेरभावात् त्रसत्वेन सामर्थ्याद्यत्पायान्ति, तेषां च त्रसानामन्वर्थिकान्यभिधानान्यभिधित्सुराह-'ते पाणावी' त्यादि, ते त्रससंभारकृतेन कर्मणा समुत्पन्नाः सन्तः सामान्यसंज्ञया प्राणा अप्युच्यन्ते, तथा विशेषतः 'त्रस भयचलनयो'रिति धात्वर्धानुगमाद्भयचलनाभ्यामुपपेतात्व्रसा अप्युच्यन्ते, तथा विशेषतः 'त्रस भयचलनयो'रिति धात्वर्धानुगमाद्भयचलनाभ्यामुपपेतात्व्रसा अप्युच्यन्ते, तथा महान् कायो येषां ते महाकायाः योजनलक्षप्रमाणशरीरविकुर्वणात्, तथा चिरस्थितिका अप्युच्यन्ते, भवस्थित्यपेक्षया त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमायुष्कसद्भावात्, ततस्त्रसपर्यायव्य-वस्थितानामेव प्रत्याख्यानं तेन गृहीतं, न तु स्थावरकायत्वेन व्यवस्थितनामपीति ।

यस्तु नागरकध्दान्तो भवतोपन्यस्तः असावपि ध्दान्तदार्धन्तिकयोरसाम्यात्केवलं भवतोऽनुपासितगुरुकुलवासित्वमाविष्करोति, तथाहि-नगरधर्मैयुक्तो नागरिकः स च मया न हन्तव्य इति प्रतिज्ञां गृहीत्वा यदा तमेव व्यापादयति बहिःस्थितं पर्यायापत्रं तदा तस्य किल व्रतभङ्ग इति भवतः पक्ष इति, स च न घटते, यतो यो हि नगरधर्मैरुपेतः स बहिःस्थोऽपि नागरिक एव, अतः पर्यायापन्न इत्येतद्विशेषणं नोपपद्यते, अथ सामस्त्येन परित्यज्य नगरधर्मानसौ वर्तते अतस्तमेवेत्येतद्विशेषणं नोपपद्यते, तदेवमत्र त्रसः सर्वात्मना त्रसत्व परित्यज्य वदा स्थावरः समुत्यद्यते तदा पूर्वपर्यायपरित्यागाद्यपरपर्यायापत्नत्वात्रस एवासौ न भवति, तद्यथा-नागरिकः पल्ल्यां प्रविष्टस्तद्धर्मोपेतत्वात्पूर्वधर्मपरित्यागाद्य नागरिक एवासौ न भवतीति ॥

पुनरप्यन्यथोदकः पूर्वपक्षमारचयितुमाह--

मू. (८०२) सवायें उदए पेढालपुत्ते भयवं गोयमं एवं वयासी-आउसंतो गोयमा ! नत्थि णं से केइ परियाए जण्णं समणोवासगस्स एगपाणातिवायविरएवि दंडे निक्खित्ते, कस्स णं तं हेउं ?, संसारिया खलु पाणा, थावरावि पाणा तसत्ताए पद्यायंति, तसावि पाणा थावरत्ताए पद्यायंति, थावरकायाओ विष्पमुच्चमाणा सब्वे तसकायंसि उववञ्चंति, तसकायाओ विष्पमुच्चमाणा सब्वे थावरकायंसि उववञ्चंति, तेसिं च णं थावरकायंसि उववन्नाणं ठाणमेयं घत्तं । सवायं भगवं गोयमे उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी-नो खलु आउसो ! अस्माकं वत्तव्वएणं तुब्मं चेव अनुप्पवादेणं अत्थि णं से परियाए जे णं समणोवासगस्स सव्वपाणेहिं सव्वभूएहिं सव्वजीवेहिं दंडे निक्खित्ते भवइ, कस्स णं तं हेउं ? , संसारिया खलु पाणा, तसावि पाणा थावर-ताए पद्यायंति, थावरावि पाणा तसत्ताए पद्यायंति, तसकायाओ विप्पमुच्चमाणा सब्वे थावरकायंसि उववञ्रांति, थावरकायाओ विप्पमुच्चमाणा सब्वे तसकायंसि उववञ्रांति, तेसिं च णं तसकायंसि उववञ्रांति, थावरकायाओ विप्पमुच्चमाणा सब्वे तसकायंसि उववञ्रांति, तेसिं च णं तसकायंसि उववञ्राणं ठाणमेयं अधत्तं, ते पाणावि वुद्यंति, ते तसावि वुद्यंति, ते माहाकाया ते चिरट्विया, ते बहुयरगा पाणा जेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवति, ते अप्पयरागा पाणा जेहिं समणोवा-सगस्स अपच्चक्खायं भवइ, से महया तसकायाओ उवसंतस्स उवट्टियस्स पडिविरयस्स जन्नं तुब्मे वा अन्नो चा एवं वदह-नत्थि णं से केइ परियाए जंसि समणोवासगस्स एगपाणाएवि दंडे निक्खित्ते, अयंपि भेदे से नो नेयाउए भवइ ।

**वृ**. सद्धाचं सवादं वोदकः पेढालपुत्रो भगवन्तं गौतममेवमवादीत्, तद्यथा-आयुष्मन् गौतम नास्त्यसौ कश्चित्पर्यायो यस्मिन्नेकप्राणातिपातविरमणेऽपि श्रमणोपासकस्य विशिष्टविषयामेव प्राणातिपातनिवृत्तिं कुर्वतो दण्डः-प्राण्युपमर्दनरूपो निक्षिप्तपूर्व-परित्यक्तपूर्वो भवति, इदमुक्तं भवति-श्रावकेण त्रसपर्यायमेकमुद्दिश्य प्राणातिपातविरतिव्रतं गृहीतं, संसारिणा च परस्परगमनसंभवात् ते चत्रसाः सर्वेऽपि किल स्थावरत्वमुपगतास्ततश्च त्रसानामभावान्निर्विषयं तव्यत्याख्यानमिति । एतदेव प्रश्नपूर्वकं दर्शयितुमाह-'कस्स णं तं हेउ'मित्यादि, णमिति वाक्यालद्भारे, कस्य हेतोरिदमभिधीयते, केन हेतुनेत्यर्थः। सांसारिकाः प्राणाः परस्परसंसरणशीला यतस्ततः स्थावराः सामान्येन त्रसतया प्रत्यायान्ति, त्रसा अपि स्थावरत्या प्रत्यायान्ति ।

तदेवं संसारिणां परस्परगमनं प्रदश्यार्धुना यत्परेण विवक्षितं तदाविष्कुर्वन्नाह-'थावरकायाओ'इत्यादि, स्थावरकायाद्विप्रमुच्यमानाः स्वायुषा तत्सहचरितैश्च कर्मभिः सर्वे-निरवशेषस्त्रसकाये समुत्यद्यन्ते, त्रसकायादपि तदायुषा विप्रमुच्यमानाः सर्वे स्थावरकाये समुत्यद्यन्ते, तेषां च त्रसानां सर्वेषां स्थावरकायसमुत्पन्नानां स्थानमेतद् घात्यं वर्तते, तेन श्रावकेण स्थावरकायवधनिवृत्तेरकणाद्, अतः सर्वस्य त्रसकायस्य स्थावरकायत्वेनोत्पत्तेर्निर्विषयं तत्स्य श्रावकस्य त्रसवधनिवृत्तिरूपं प्रत्याख्यानं प्राप्नोति, तद्यथा-केनचािध्व्रतमेवंभूतं गृहीतं यथा-मयानगरनिवासीन हन्तव्यः, तद्योद्यस्ति ।

एवमुदकेनाभिहिते सति तदभ्युपगमेनैव गौतमस्वामी दूषयितुमाह-सद्वाचं सवादं वा तमुदकं पेढालपुत्रं गौतमस्वाम्येवमवादीत्, तद्यथा-नो खल्वायुष्मन्नुदक! अस्माकमित्येतन्मगधदेशे आगोपालाङ्गनादिप्रसिद्धं संस्कृतमेवोद्यार्यते तदिहापि तथैवोश्चारितमिति, तदेवमस्माकं सम्बन्धिना वक्तव्येन नैतदशोभनं, किं तर्हि ?, युष्माकमेवानुप्रवादेनैतदशोभनं, इदमुक्तं भवति-अस्म-द्वक्तव्येन नैतदशोभनं, किं तर्हि ?, युष्माकमेवानुप्रवादेनैतदशोभनं, इदमुक्तं भवति-अस्म-द्वक्तव्येन नैतदशोभनं, किं तर्हि ?, युष्माकमेवानुप्रवादेनैतदशोभनं, इदमुक्तं भवति-अस्म-द्वक्तव्येनास्य चोद्यस्यानुत्यानमेव, तथाहि-नैतद्भूतं न च भवति नापि कदाचिद्भविष्यति यदुत-सर्वेऽपि स्थावरा निर्लेपतया त्रसत्वं प्रतिपद्यन्ते, स्थावराणामानन्त्यात्त्रसानां चासंख्येयत्त्वेन तदाधारत्वानुपपत्तेरित्यभिप्रायः, तथा त्रसा अपि सर्वेऽपि न स्थावरत्वं प्रतिपत्रा न प्रतिपद्यन्ते नापि प्रतिपत्त्यन्ते, इदमुक्तं भवति-

यद्यपि विवक्षितकालवर्तिनस्त्रसाः कालपर्यायेण स्थावरकायत्वेन यास्यन्ति तथापि अपराप-रत्रसोत्पत्त्या त्रसजात्यनुच्छेदाञ्च कदाचिदपि त्रसकायशून्यः संसारो भवतीति, तदेवमस्मन्मतेन चोद्यानुंत्यानमेव, अभ्युपगम्य च भवदीयं पक्षं युष्मदम्युपगमेनैव परिह्रियते-तदेव पराभिप्रायेण परिहरति-अस्त्यसौ पर्यायः-स चायं-भवदभ्रिपायेण यदा सर्वेऽपि स्थावरासत्वं प्रतिपद्यन्ते यस्मिन्पर्याये-अवस्थाविशेषे श्रमणोपासकस्य कृतत्रसप्राणातिपातनिवृत्तेः सतः त्रसत्वेन च भवदभ्युपगमेन सर्वप्राणिनामुत्पत्तेः तैश्च सर्वप्राणिभिस्त्रसत्वेन भूतैः-उत्पन्नैः करणभूतैस्तेषु वा विषयभूतेषु दण्डो निक्षिप्तः-परित्यक्तः, इदमुक्तं भवति-यदा सर्वेऽपि स्थावराः भवदभिप्रायेण त्रसत्वेनोत्पद्यन्ते तदा सर्वप्राणिविषयं प्रत्याख्यानं श्रमणोपासकस्य भवतीति।

एतदेव प्रश्नपूर्वकं दर्शयितुमाह-'कस्स णं हेउ'मित्यादि, सुगमं यावत्त्रसकाये समुत्पन्नानां स्थानमेतदघात्यम्-अघातार्हं, तत्र विरतिसद्भावादित्यभिप्रायः। ते च त्रसा नरकतिर्यङ्नरामरग-तिभाजः सामान्यसंज्ञया प्राणिनोऽप्यभिधियन्ते, तथा विशेषसंज्ञया भयचलनोपेतत्वात्त्रसा अप्युच्यन्ते, तथा महान् कायः-शरीरं येषां ते महाकायाः, वैक्रियशरीरस्य योजनलक्षप्रमाणत्वादिति।

तथा चिरस्थितिकाः त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमपरिमाणत्वाद्भवस्थितेः, तथा ते प्राणिनस्त्रसा बहुतमा-भूयिष्ठायैः श्रमणोपासकस्य सुप्रत्याख्यानं भवति, त्रसानुद्दिश्य तेन प्रत्याख्यानस्य प्रहणात् तदभ्युपगमेन च सर्वस्थावराणां त्रसत्वेनोत्पत्तेरतस्तेऽल्पतरकाः प्राणिनो यैः करणभूतैः श्रावकस्या-प्रत्याख्यानं भवति, इदमुक्तं भवति-अल्पशब्दस्याभाववाचित्वान्न सन्त्येव ये येष्वप्रत्याख्यान-मितीत्येवं पूर्वोक्तया नीत्या 'से' तस्य श्रमणोपासकस्य महतस्त्रसकायादुपशान्तस्य-उपरतस्य प्रतिविरतस्य सतः सुप्रत्याख्यानं भवतीति सम्बन्धः, तदेवं व्यवस्थिते णमिति वाक्यालङ्कारे यद्यूयंवदथान्यो वा कश्चित्तद्यथा-नास्त्यसावित्यादि सुगमं यावत् 'नोनेयाउए भवइ'ति ।

े साम्प्रतं त्रसानां स्थावरपर्यायापत्राना व्यापादेनेनापि न व्रतभङ्गो भवतीत्पर्थस्य प्रसिद्धये ६ष्टान्तत्रयमाह—

**मू. (८०३)** भगवं च णं उदाहु नियंठा खलु पुच्छियव्या-आउसंतो ! नियंठा इह खलु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तेसिं च एवं वुत्तपुव्वं भवइ-जे इमे मुंडे भवित्ता आगाराओ अनगारियं पव्वइए, एसिं च णं आमरणंताए दंडे निक्खित्ते, जे इमे अगारमावसंति एएसि णं आमरणंताए दंडे नो निक्खित्ते, केई च णं समणा जाव वासाईं चउपंचमाइं छठ्ठद्दसमाइं अप्पयरो वा भुजयरो या देसं दूईज़ित्ता अगारमावसेज़ा ?, हंतावसेज़ा, तस्स णं तं गारत्यं वहमाणस्स से पद्यक्खाणे भंगे भवइ ?, नो तिणठ्ठे समठ्ठे, एवमेव समणोवासगस्सवि तसेहं पाणेहिं दंडे निक्खित्ते, वावरेहिं पाणेहिं दंडे नो निक्खित्ते, तस्स णं तं थावरकायं वहमाणस्स से पद्यक्खाणे नो भंगे भवइ, से एवमायाणह ? नियंठा !, एवमायाणियव्वं ।

भगवं च णं उदाहु नियंठा खलु पुच्छियव्या-आउसंतो नियंठा ! इह खलु गाहार्वइ वा गाहावइपुत्तो वा तहप्पगारेहिं कुलेहिं आगम्प धम्पं सवणवत्तियं उवसंकमेज़ा ?, हंता उवसंकमेज़ा, तेसिं च णं तहप्पगाराणं धम्पं आइक्खियव्वे ?, हंता आइक्खियव्वे, किंते तहप्पगारं धम्पं सोद्या निसम्प एवं वएज्रा-इणमेव निग्गंथं पावयणं सच्चं अनुत्तरं केवलियं पडिपुन्नं संसुद्धं नेयाउयं सल्लकत्तणं सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं निज्राणमग्गं निव्वाणमग्गं अवितहमसंदिद्धं पडिपन्नं संसुद्धं नेयाउयं सल्लकत्तणं सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं निज्राणमग्गं अवितहमसंदिद्धं पडिपन्नं संसुद्धं नेयाउयं सल्लकत्तणं सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं निज्राणमग्गं अवितहमसंदिद्धं पडिपन्नं संसुद्धं क्खप्यहीणमग्गं, एत्थं ठिया जीवा सिज्झंति बुज्झंति मुर्झति परिनिब्वायंति सव्वदुक्खाणमंतं करेति, तमाणाए तहा गच्छामो तहा चिडामो तहा निसियामो तहा तुयद्वामो तहा भुंजामो तहा भासामोतहा अब्भुद्वामो तहा उडाए उडेमोत्ति पाणाणं भूयाणंजीवाणं सत्ताणं संजमेणं संजमामोत्ति

#### वएआ ?, हंता वएआ।

किंते तहप्पगारा कप्पंति पव्यावित्तए?, हंता कप्पंति, किंते तहप्पगारा कप्पंति मुंडावित्तए हंता कप्पंति, किंते तहप्पगारा कप्पंति सिक्खावित्तए?, हंता कप्पंति, किंते तहप्पगारा कप्पंति उबट्टावित्तए?, हंता कप्पंति, तेसिंच णंतहप्पगाराणं सव्वपाणेहिंजाव सव्वसत्तेहिंदंडे निक्खित्ते हंता निक्खित्ते ।

से णं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा जाव वासाइं चउपंचमाइं छड्ठद्दसमाइं वा अप्पयरो वा मुख़यरो वा देसं दूइज़ेत्ता अगारं वएज़ा ?, हंता वएज़ा, तस्स णं सव्वपाणेहिं जाव सव्वसत्तेहिं दंडे निक्खित्ते ?, नो इणड्ठे समड्डे, से जे से जीवे जस्स परेणं सव्वपाणेहिं जाव सव्वसत्तेहिं दंडे नो णिक्खित्ते, से जे से जीवे जस्स आरेणं सव्वपाणेहिं जाव सत्तेहिं दंडे निक्खित्ते, से जे जीवे जस्स इयाणि सव्वपाणेहिं जाव सत्तेहिं दंडे नो निक्खित्ते भवइ, परेणं असंजए आरेणं संजए, इयाणि असंजए, असंजयस्स णं सव्वपाणेहिं जाव सत्तेहिं दंडे नो निक्खत्ते भवइ, से एवमायाणह ? नियंठा !, से एवमायाणियव्वं ।

भगवं च णं उदाहु नियंठा खलु पुच्छियव्वा-आउसंतो ! नियंठा इह खलु परिव्वाइया वा परिव्वाइआओ वा अन्नयरेहिंतो तित्थाययणेहिंतो आगम्म धम्मं सवणवत्तियं उवसंकभेज़ा ?, हंता उवसंकमेज़ा, किं तेसिं तहप्पगारेणं धम्मे आइक्खियव्वे ?, हंता आइक्खियव्वे, तं चेव उवडावित्तए जाव कप्पंति ?, हंता कप्पंति, किं ते तहप्पगारा कप्पंति संभुंजित्तए ?, हंता कप्पंति, तेणं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा तं चेव जाव अगारं वएज़ा ?, हंता वएज़ा, ते णं तहप्पगारा कप्पंति संभुंजित्तए ?, नो इणडे समडे, से जे से जीवे जे परेणं नो कप्पंति संभुंजित्तए, से जे से जीवे आरेणं कप्पंति संभुंजित्तए, से जे से जीवे जे इयाणीं नो कप्पंति संभुंजित्तए, परेणं अस्समणे आरेणं समणे, इयाणि अस्तमणे, अस्तमणेणं सखिं नो कप्पंति समणाणं निग्गंथाणं संभुंजित्तए, से एवमायाणह ? नियंठा !, से एवमायाणियव्वं ।

ष्ट्र. णमिति वाक्यालङ्कारे, चशब्दः पुनःशब्दार्थे, पुनरपि भगवान् गौतमस्वाम्येवाह-स्वौद्धत्यपरिहरणार्थमपरानपि तत्स्थविरान् साक्षिणः कर्तुमिदमाह-'निर्ग्रन्था' युष्पत्स्थविराः खलु प्रष्टव्याः, तद्यथा-आयुष्पन्तो निर्ग्रन्था ! युष्पाकमप्येतद्वक्ष्यमाणमभिमतमाहोस्विन्नेति, अवष्टम्भेन चेदमाह, युष्पाकमप्येतदभिप्रेतं यदहं वच्मि, तद्यथा-शान्तिः-उपशमस्तठ्यधाना एके केचन मनुष्या भवन्ति, न नारकतिर्यग्देवाः, किं तर्हि ?, मनुष्याः, तेऽपि नाकर्मभूमिजा नापि म्लेच्छा अनाराया वा, तेषां चार्यदेशोत्पत्रानामुपशमप्रधानानाम् एतद् उक्तपूर्वं भवति-अयं व्रतग्रहणविशेषो भवति, तद्यथा-य इमे मुन्डा भूत्वाऽगाराद्-गृहान्निर्गत्यानगारतां प्रतपन्नाः-प्रव्रजिता इत्यर्थः, एतेषां चोपर्यामरणान्तं मया दण्डो निक्षिप्तः-परित्यक्तो भवति, इदमुक्तं भवति ।

कश्चित्तथाविधो मनुष्यो यतीनुद्दिश्य व्रतं गृह्णति, तद्यया-न मया यावजीवं यतयो हन्तव्याः, तया ये चेमेऽगारं-गृहवासमावसन्ति तेषां दण्डो निक्षिप्त इत्येवं केषांचिद् व्रतग्रहणविशेषे व्यवस्थिते सति इदमपदिश्यते-तत्र केचन श्रमणाः प्रव्रजिताः कियन्तमपि कालं प्रव्रज्यापर्यायं प्रतिपाल्य, तमेव कालविशेषं दर्शयति-यावद्वर्षाणि चत्वारि पश्च वा षऽ् दश वा, अस्य चोपलक्षणार्थत्वादन्योऽपि कालविशेषो द्रष्टव्यः, तमेवाह-अल्पतरं वा प्रमूततरं वा कालं तथा देशं च 'दूइजित्त'त्ति विद्वत्य कुतश्चित्कर्मोदयात्तथाविधपरिणतेरगारं-गृहवासं वसेयुः-गृहस्था भवेयुरित्येवं मूतः पर्यायः किं संपाव्यते ? उत नेत्येवं पृष्टा निर्ग्रन्थाः प्रत्यूचुः-हत्त गृहवासं व्रजेयुः, तस्य च यतिवधगृहीतव्रतस्य तं गृहस्यं व्यापादयतः किं व्रतमङ्गो भवेदुत नेति ? , आहुर्नेति, एवमेव श्रमणोपासकस्यापि त्रसेषु दण्डो निक्षिप्तो न स्थावरेष्विति, अतस्त्रसं स्थावरपर्यायापत्रं व्यापादयतस्तप्रत्याख्यानमङ्गो न भवतीति।

साम्प्रतं पुनरपि पर्यायापन्नस्यान्यधात्वं दर्शयितुं द्वितीयं ६ष्टान्तं प्रत्याख्यातृविषयगतं दर्शयितुकाम आह-भगवानेव गौतमस्वाम्याह, तद्यथा-गृहस्थाः यतीनामन्तिके समागत्य धर्मं शुत्वा सम्यकत्वं प्रतिपद्य तदुत्तरकालं संजातवैराग्याः प्रवज्यां गृहीत्वा पुनस्तथाविधकर्मोदयात्तामेव त्यजन्ति, ते च पूर्वं गृहस्थाः सर्वारम्भन्नवृत्तास्तदारतः प्रव्रजिताः सन्तो जीवोपमर्द्दपरित्यक्तदण्डाः पुनः प्रव्रज्यापरित्यागे सति नो परित्यक्तदण्डाः, तदेवं तेषां प्रतब्यातृणां यथावस्थात्रयेऽप्यन्यथात्वं मवत्येवं त्रसस्थावरयोरपि द्रष्टव्यम्, एतच्च 'भगवं च नमुदाहु'रित्यादेर्ग्रन्थस्य 'से एवमायानियव्वं' इत्येतत्पर्यवसानस्य तात्पर्यं, अक्षरघटना तु सुगमेति स्वबुद्धया कार्या।

तदेवं द्वितीयं ध्ष्टान्तं प्रदर्श्याधुना तृतीयं ध्ष्टान्तं परतीर्थिकोद्देशेन दर्शयितुमाह-'भगवं च णं उदाहु इत्यादि, यावत् से एवमायाणियव्वं'ति उत्तानार्थं ! तात्पर्यार्थस्त्वयं-पूर्वं परिव्राजकादयः सन्तोऽसंभोग्याः साधूनां गृहीतश्रामण्याः साधूनां संभोग्याः संवृत्ताः पुनस्तदमावे त्वसंभोग्या इत्येवं पर्यायान्यथात्वं त्रसस्थावराणामप्यायोजनीयमिति ।। तदेवं ध्ष्टान्तत्रये प्रथमे ध्ष्टान्ते हन्तव्यविषयभूतो यतिगृहस्थभावेन पर्यायभेदो दर्शितो द्वितीये ध्ष्टान्ते प्रत्याख्यातृविषयगतो गृहस्थयतिपुनर्गृहस्थभेदेन पर्यायभेदः प्रदर्शितः तृतीय तध्ष्यन्ते पर्तार्थिकसाधुभा-वोन्निष्कमणभेदेन संभोगासंभोगद्वारेण पर्यायभेदो व्यवस्थापित इति । तदेवं ध्ष्टान्तप्राचुर्येण निर्दोषां देशविरत्तिं प्रसाध्य पुनरपि तद्गतमेव विचारं कर्तुकाम आह—

मू. (८०४) भगवं च णं उदाहुँ संतेगइया समणोवासगा भवंति, तेसिं च णं एवं वुत्तपुव्वं भवइ-नो खलु वयं संचाएमो मुंडा भवित्ता अगाराओ अनगारियं पव्वइत्तए, वयं णं चाउद्दसड्ड-मुद्दिडपुण्णिमासिणीसु पडिपन्नं पोसहं सम्मं अनुपालेमाणा विहरिस्सामो ।

थूलगं पाणाइवायं पञ्चक्खाइस्सामो, एवं थूलगं मुसावायं थूलगं अदित्रादाणं थूलगं मेहुणं थूलगं परिग्गहं पच्चक्खाइस्सामो, इच्छापरिमाणं करिस्सामो, दुविहं तिविहेणं, मा खलु ममहाए किंचि करेह वा करावेह वा तत्थवि पद्यक्खाइस्सामो, ते णं अभोश्चा अपिश्चा असिणाइत्ता आसंदी-पेढियाओ पद्यारुहित्ता, ते तहा कालगया किंवत्तव्वं सिया-सम्मं कालगतत्ति ?

वत्तव्वं सिया, ते पाणावि वुद्यंति ते तसावि वुद्यंति ते महाकाय ते चिरहिइेया, ते बहुतरगा पाणा जेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, ते अप्पयरागा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अपच्चक्खायं भवइ, इति से महयाओ जण्णं तुब्भे वयह तं चेव जाव अयंपि भेदे से नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णं उदाहु संतैगइया समणीवासगा भवंति, तेसिं च णं एवं वुत्तपुव्वं भवइ, नो खलु वयं संचाएमो मुंडा भवित्ता अगाराओ जाव पव्वइत्तए, नो खलु वयं संचाएमो चाउदसट्ट-मुद्दिडपुन्नमासिणीसु जाव अनुपालेमाणाविहरित्तए, घयं णं अपच्छिममारणंतियं संलेहणा-जूसणाजूसिया भत्तपाणं पडियाइक्खिया जाव कालं अनवकंखमाणा विहरिस्सामो, सव्वं पाणाइवायं पद्यक्खाइस्सामो जाव सव्वं परिग्गहं पद्यक्खाइस्सामो तिविहं तिविहेणं, मा खलु ममट्ठाए किंचिवि जाव आसंदीपेढीयाओ पद्योरुहित्ता एते तहा कालगया, किं वत्तव्वं सिया संमं कालगयत्ति ?, वत्तव्वं सिया, ते पाणावि वुद्यंति जाव अयंपि भेदे से नो नेयाउए भवइ ।

भगवं च णं उदा संतेगइया मणुस्सा भवंति, तंजहा-महइच्छा महारंभा महापरिग्गहा अहम्मिया जाव दुप्पडियाणंदा जाव सव्वाओ परिग्गहाओ अप्पडिविरया जावझीवाए, जेहिं समणोवासग्गस आयाणसो आमरणंताए दंडे णिक्खित्ते, ते ततो आउसं विप्पजहंति, ततो भुज्जो सगमादाए दुग्गइगामिणो भवंति, ते पाणावि वुश्चंति ते तसावि वुश्चंति ते महाकाय ते चिरहिइया ते बहुयरगा आयाणसो, इति से महयाओ णं जण्णं तुब्मे वदह तं चेव अयंपि भेदे से णो णेयाउए भवइ । भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तंजहा-अनारंभा अपरिग्गहा धम्मिया धम्पाणुया जाव सव्वाओ परिग्गहाओ पडिविरया जावज्जीवाए, जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे निक्खित्ते ते तओ आउगं विप्पजहंति ते तओ भुज्जो सगमादाए सोग्गइगामिणो भवंति, ते पाणावि वृद्धंति जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तंजहा-अप्पेच्छा अप्पारंभा अप्परिग्गहा धम्पिया धम्माणुया जाव एगद्याओ परिग्गहाओ अप्पडिविरया, जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे निक्खित्ते, ते तओ आउगं विप्पजहंति, ततो भुजो सगमादाए सोग्गइगामिणो भवंति, ते पाणावि वुद्यंति जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्ता भवंति, तंजहा-आरण्णिया आवसहिया गामनियंतिया कण्हुई रहस्सिया, जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे निक्खित्ते भवइ, नो बहुसंजया नो बहुपडिविरया पाणभूयजीवसत्तेहिं, अप्पणा सद्यामोसाइं एवं विप्पडिवेदेंति-अहं न हंतव्वो अन्ने हंतव्वा, जाव कालमासे कालं किद्या अन्नयराइं आसुरियाई किव्विसियाइं जाव उववत्तारो भवंति, तओ विप्पमुद्यमाणा भुझो एलमुयत्ताए तमोरूवत्ताए पद्यायंति, ते पाणावि वुद्यंति जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णं उदाहु संतेगइया पाणा दीहाउया जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए जाव दंडे निक्खित्ते भवइ, ते पुव्वामेव कालं करेंति, करित्ता पारलोइयत्ताए पद्यायंति, ते पाणावि वुद्यंति ते तसावि वुद्यंतंति त महाकाया ते चिरडि्डेया ते दीहाउया ते बहुयरगा, जेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं चणं उदाहु संतेगइया पाणा समाउया, जेहिंसमणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए जाव दंडे निक्खित्ते भवइ, ते सयमेव कालं करेति करित्ता पारलोइयत्ताए पद्यायंति, ते पाणावि युद्यंति तसावि युद्यंति ते महाकाया ते समाउया ते बहुयरंग जेहिं समणोवासगस्स सुपच्चक्खायं भवइ जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णंउदाहु संतेगइया पाणा अप्पाउया, जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए जाव दंडे निक्खित्ते भवइ, ते पुव्वामेव कालं करेंति करेत्ता पारलोइयत्ताए पद्यायंति, ते पाणावि वुद्यंति ते तसावि वुद्यंति ते महायाके अप्पाउया ते बहुयरगा पाणे जेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, जाव नो नेयाउए भवइ।

भगवं च णं उदाहु संतेगइया समणोवासगा भवंति, तेसिं च णं एवं वुत्तपुव्वं भवइ-नो खलु वयं संचाएमो मुंडे भवित्ता जाव पव्यइत्तए, नो खलु वयं संचाएमो चाउद्दसहु-मुद्दिहुपुन्नमासिणीसु पडिपुन्नं पोसहं अनुपालित्तए, नो खलु वयं संचाएमो अपच्छिमं जाव विहरित्तए, वयं च णं सामाइयं देसावगासियं पुरत्या पाईणं वा पडिणं वा दाहिणं वा उदीणं या एतावता जाव सव्यपाणेहिं जाव सव्यसत्तेहिं दंडे निक्खित्ते सव्यपाणभूयजीवसत्तेहिं खेमंकरे अहमंसि, तत्य आरेणं जेतसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे निक्खित्ते, तओ आउं विष्पजहांति विष्पजहित्ता तत्य आरेणं चेव जे तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो जाव तेसु पद्यायंति, जेहिं समणोवासगस्त सुपद्यक्यायं भवइ, ते पाणावि जाव अयंपि भेदे से०।

ष्ट्र. पुनरपि गौतमस्वाम्युदकं प्रतीदमाह-तद्यथा-बहुभि प्रकारैस्त्रससद्भावः संभाव्यते, ततश्चाशूयन्यस्तैः संसारः, तदशून्यत्वे न निर्विषयं श्रावकस्य त्रसवधनिवृत्तिरूपं प्रत्याख्यानं। तदधुना बहुप्रकारत्रससंभूत्याऽशून्यतां संसारस्य दर्शयति-मगवानाह 'सन्ति' विद्यन्तेशान्तिप्रधाना वा एके केचन श्रमणोपासका भवन्ति, तेषां चेदमुक्तपूर्वं भवति-संभाव्यते च श्रावकाणामेवं भूतस्य वचसः संभव इति, तद्यथा-न खलु वयं शक्नुमः प्रव्रज्यां ग्रहीतुं, किंतु ? वयं णमिति वाक्यालङ्कारे चतुर्द्दश्यष्टमीपौर्णमासीषु संपूर्णपौषधमाहारशरीरसत्कारब्रह्मचर्याव्यापाररूपं पौषधं सम्यगनुपालयन्तो विहरिष्यामः, तथा स्थूलप्राणातिपातमृष्वावादादत्तादानमैथुनपरिग्रहं प्रत्याख्यास्यामो द्विविध मिति कृतकारितप्रकारद्वयेन अनुमतेः श्रावकस्याप्रतिषिद्धत्वात् तथा त्रिविधेने त्ति मनसा वाचा कायेन च, तथा 'मा' इति निषेधे 'खलु' इति वाक्यालङ्कारे मदर्थं पचनपाचनादिकं पौषधस्थस्य मम कृते मा कार्ट, तथा परेण मा कारयत, तत्राप्यनुमतावपि सर्वथा यदसंभवि तत्यत्याख्यास्यामः, ते एवंभूतकृतप्रतिज्ञाः सन्तः श्रावकाः अभुक्ताऽ-पीत्वाऽस्नात्वा च पौषधोपेतत्वादासन्दीपीठिकातः प्रत्यारुद्व अवतीर्य सम्यक् पौषधं गृहीत्वा कालं कृतवन्तः, ते तथाप्रकारेण कृतकालाः सन्तः किं सम्यक्कृतकाला उतासम्यगिति ?'

कथं वक्तव्यं स्यादिति ?, एवं पृष्टैनिंग्रन्थेरवश्यमेवं वक्तव्यं स्यात्-सम्यक्कालगता इति, एवंच कालगतानामवश्यंभावी तेषांदेवलोकेषूत्पादः, तदुत्पनश्च त्रस एव, ततश्च कथं निर्विषयता प्रत्याख्यानस्योपासकस्येति पुनरन्यथा श्रावकोद्देशेनैव प्रत्याख्यानस्य विषयं प्रदर्शयितमाह-गौतमस्वाम्येवाह-तद्यथा 'सन्ति' विद्यन्ते एके केचन श्रमणोपासकाः, तेषां चैतदुक्तपूर्वं भवति, तद्यथा-खलु न शक्नुमो वयं प्रव्रज्यां ग्रहीतुं, नापि चतुर्द्वश्यादिषु सम्यक् पौषधं पालयितुं वयं चापश्चिमया संलेखनक्षपणया क्षपितकाया यदिवा संलेखनाजोषणया-सेवनया जोषिताः-सेविता उत्तमार्थगुणैरित्येवंभूताः सन्तो भक्तपानं प्रत्याख्याय 'कालं' दीर्धकाल मनवकाङ्क्षमाणा विहरिष्यामः, इदमुक्तं भवति-न वयं दीर्घकाल पौषधादिकं व्रतं पालयितुं समर्थाः, किंतु वयं सर्वमपि प्राणातिपातादिकं प्रत्याख्याय संलेखनया संलिखितकायाश्चतुर्विधाहारपरित्यागेन जीवितं परित्यक्तुमलमिति ।

एतत्सूत्रेणैव दर्शयति-'सव्वं पाणाइवाय'मित्यादि, सुगमं, यावत्ते तथा कालगताः किं वक्तव्यमेतस्यात्-सम्यक् ते कालगता इति ?, एवं पृष्टा निर्ग्रन्था एतदुचुः, यथा-ते सन्मनसः-शोभनमनसस्ते कालगता इति, ते च सम्यक्संलेखनया यदाकालं कुर्वन्ति तदाऽवश्यमन्यतमेषु देवलोकेषूत्पद्यन्ते, तत्र चोत्पन्ना यद्यपि ते व्यापादयितुं न शक्यन्ते तथापि त्रसत्वात्ते श्रावकस्य त्रसवधनिवृत्तस्य विषयतां प्रतिपद्यन्ते ॥ पुनरप्यन्यथा प्रत्याख्यानस्य विषयमुपदर्शयितुमाह-भगवानाह-एके केचन मनुष्या एवंभूता भवन्ति, तद्यधा-महेच्छा महारम्भा महापरिग्रहा इत्यादि सुगमं, यावधैर्येषुव श्रमणोपासकस्यादीयतइत्यादानं-प्रथमव्रतग्रहणं, तत आरभ्याऽऽरणान्तादृण्डो निक्षिप्तः-परित्यक्तो भवति, ते च तार्धन्वधास्तस्माद्भवात्कान्तत्यते स्वायुषं विजहन्ति, त्यक्त्वा न्रसजीवितं ते भूयः पुनः स्वकर्म-स्वकृतं किल्विषमादाय-गृहीत्वा दुर्गतिगामिनो भवन्ति ।

प्रतजापित ते पूर्वः युगः स्वर्थन-स्वय्नता कार्यप्रमायाय-गृहात्या युगातमानिमा मयात्ता एतदुक्तं भवति-महारम्भपरिग्हत्वात्ते मृताः पुनरन्यतरपृथिव्यां नारकत्रसत्वेनोत्पद्यन्ते, ते च सामान्यसंज्ञया प्राणिनो विशेषसंज्ञा त्रसा महाकायाः चिरस्थितका इत्यादि पूर्ववद्यावत् 'नो नेयाउए'ति पुनरप्यन्येन प्रकारेण प्रत्याख्यानस्य विषयं दर्शयितुमाह 'भगवं च णं उदाहु'रित्यादि, पूर्वोक्तभ्यो महारम्भपरिग्रहवदादिभ्यो विपर्यस्ताः सुशीलाः सुव्रताः सुप्रत्यानन्दाः साधव इत्यादि सुगमं यावत् 'नो' नेयाउए भवइ'ति, एते च सामान्यश्रावकाः, तेऽपि त्रसेष्येवान्यतरेषु देवेषूत्पद्यन्ते, ततोऽपि न निर्विषयं प्रत्याख्यानमिति ।

कञ्चान्यत्-'भगवं च णं उदाहु'रित्यादि सुगमं यावत् नो नेयाउए भवइ ति एते चाल्पेच्छादिविशेषणविशिष्टा अवश्यं प्रकृतिभद्रकतया सद्गतिगामित्वेन त्रसकायेषूत्यचन्त इति द्रष्टव्यं। किञ्चान्यत् भगवं च णं उदाहु रित्यादि-गौतमस्वाम्येव प्रत्याख्यानस्य विषयं दर्शयितुमाह एके केचन मनुष्या एवंभूता भवन्ति, तद्यथा-अरण्ये भवा आरण्यकाः-तीर्थिकविशेषाः तथा आवसथिकाः-तीर्थिकविशेषा एव, तथा ग्राम निमन्त्रिकाः तथा 'कण्हुईरहस्सिय'ति क्वचित्कार्ये रहस्यकाः क्वचिद्रहस्यकाः, एवे सर्वेऽपि तीर्थिकविशेषाः, तेच नो बहुसंयता हस्तपादादिक्रियासु, तथा ज्ञानात्रणीयावृतत्वात् न बहुविरताः सर्वप्राणभूतजीवसत्त्वेभ्यस्तत्स्वरूपापरिज्ञानात्तद्यादयित्ता इत्यर्थः । ते तीर्थिकविशेषा बह्धसंयताः चतोऽविरता आत्मना सत्यामृषाणि वाक्यानि 'एव'मिति वक्ष्यमाणनीत्यावियुञ्जन्ति, एवं विप्पडिवेदेति क्वचित्याठोऽस्यामर्थः-एवंविधप्रकारेण परेषां प्रतिवेदयन्ति-ज्ञापयन्ति, तानि पुनरेवं भूतानि वाक्यानि दर्शयति, तद्यथा ।

अहं हन्तव्योऽन्ये पनुर्हन्तव्याः तथाऽहं नाज्ञापयितव्योऽन्ये पुनराज्ञापयितव्या इत्यादीन्युपदेशवाक्यानि ददति, ते चैवमेवोपदेशदायिनः स्त्रीकामेषु मूच्छिंता गृद्धा अध्युपपन्ना यावद्वर्षाणि चतुःपश्चमानि वा षड्दशमानि वा अतोऽप्यल्पतरं वा प्रभूततरंवा कालं भुक्त्वा उत्कटा भोगा भोगभोगास्तान् ते तथाभूताः किश्चिदज्ञानतपः कारिणः कालमासे कालं कृत्वाऽन्यतरेष्वासुरीयेषु स्थानेषु किल्बिषेष्वसुन्देवाधमेषु स्थानेषुपपत्तारो भवन्ति, यदिवा प्राण्युपधातीपदेशदायिनो भोगाभिलाषुका 'असूर्येषु'नित्यान्धकारेषुकिल्बिषप्रधानेषु नरकस्थानेषु ते समुराधन्ते, ते च देवा नारका वा त्रसत्वं न व्यभिचर्ति, तेषु च यद्यपि द्रव्यप्राणतिपातो न संमवतितथापितेभावतो यः प्राणातिपातस्तद्विरतेर्विषयतांप्रतिपद्यन्ते ततोऽपिच देवलोकाच्युता नरकोद्ध् ताः क्लिष्टपश्चेन्द्रियतिर्यक्षु तथाविधमनुष्येषु चैडमूकतया समुत्यद्वन्ते, तथा 'तमोरूवत्ताए'त्ति अन्धवधिरतया प्रत्यान्ति, ते चोभयोरप्यवस्थयोस्त्रसत्वं न व्यभिचरन्ति इत्यती न निर्विषयं प्रत्याख्यानम्, एतेषु च द्रव्योऽपि प्राणातिपातः संभवतीति ।

साम्प्रतं प्रत्यक्षसिद्धमेव विरतेर्विषयं दर्शयितुमाह-'भगवं च णं उदाहु' रित्यादि, भगवानाह-यो हि प्रत्याख्यानं गृह्णति तस्माद्दीर्घायुष्काः 'प्राणाः' प्राणिनः, ते च नारकमनुष्यदेवा द्वित्रिचतुः-पश्चेन्द्रियतिर्यञ्चश्च संभवन्ति, ततः कथं निर्विषयं प्रत्याख्यानमिति ?, शेषं सुगमं, यावत् 'नो नेयाउए भवइ' ॥ एवमुत्तरसूत्रमपि तुल्यायुष्कविषयं समानयोगक्षेमत्वाढयाख्येयं ॥ तथाऽल्पा-युष्कसूत्रमप्यतिस्पष्टत्वात्सूत्रसिद्धमेव, इयांस्तु विशेषो-यावत्ते न म्रियन्ते तावट्यत्याख्यानस्य विषयस्त्रसेषु वा समुत्यन्नाः सन्तो, विषयतां प्रतिपद्यन्त इति । पुनरपि श्रावकाणामेव दिग्व्रतसमा-श्रयणतः प्रत्याख्यानस्य विषयं दर्शयितुमाह-'भगवं च न मित्यादि सुगमं यावत् 'वयं णं सामाइयं देसावकासियं''ति देशेऽवकाशो देशावकाशः तत्र भवं देशावकाशिकं, इदमुक्तं भवति-पूर्वगृहीतस्य दिग्रवतस्य योजनशतादिकस्य यत्यतिदिनं संक्षिप्ततरं योजनगव्यूतिप्तनगृहमर्यादादिकं परिमाणं विषयत्ते तद्देशावकाशिकमित्युच्यते ।

तदेव दर्शयति-'पुरत्था पायीण'मित्यादि, 'पुरत्थि' त्ति प्रातरेव प्रत्याख्यानावसरे

दिगाश्चितमेवंभूतं प्रत्याख्यानं करोति, तद्यथा-'प्राचीनं' पूर्वाभिमुखं प्राच्यां दिश्येतावन्मयाऽद्य गन्तव्यं, तथा 'प्रतीचीनं' प्रतीच्यामपरस्यां दिशि, तथा दक्षिणाभिमुखं-दक्षिणस्यामेवमुदीच्यां दिश्येतावन्मयाऽद्य पञ्चयोजनमात्रं तदधिकमूनतरं वा गन्तव्यमित्येवंभूतं स प्रतिदिनं प्रत्याख्यानं विधत्ते, तेनच गृहीतदेशावकाशिकेनोपासकेन सर्वप्राणिभ्यो गृहीतपरिमाणात्परेण दण्डो निक्षिप्तः-परित्यक्तो भवति, ततश्चासौश्रावकः सर्वप्राणभूतजीवसत्त्वेषु क्षेमंकरोऽहमस्मिइत्येवमध्यवसायी भवति, तत्र गृहीतपरिमाणे देशे ये आरेण त्रसाः प्राणा येषु श्रमणोपासकस्यादान इत्यादेरारभ्याऽऽमरणान्तो दण्डो निक्षिप्तः-परित्यक्तो भवति ।

ते च त्रसाः प्राणाः स्वायुष्कं परित्यज्य तत्रैव गृहीतपरिमाणदेश एव योजनादिदेशाभ्यन्तर एव त्रसाः प्राणास्तेषु प्रत्यायान्ति, इदमुक्तं भवति-गृहीतपरिमाणदेशे त्रसायुष्कं परित्यज्य त्रसेष्वेवोत्पद्यन्ते, ततश्च तेषुश्रमणोपासकस्य सुप्रत्याख्यानं भवति, उभयथापि त्रसत्वसद्भावात्, शेषं सुगमं, यावत् 'नो नेयाउए भवति' ॥

मू. (८०५) तत्थ आरेणं जे तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे निक्खित्ते ते तओ आउं विप्पजहंति विप्पजहित्ता तत्थ आरेणं चेव जाव थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अडाए दंडे अनिक्खित्ते अणडाए दंडे निक्खित्ते तेसु पद्यायंति, तेहिं समणोवासगस्स अडाए दंडे अनिक्खित्ते अणडाए दंडे निक्खित्ते ते पाणावि वुद्यंति ते तसा ते चिरडिइया जाव अयंपि भेदे से ०।

तत्थ जे आरेणं तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तओ आउं विष्पजहंति विष्पजहित्ता तत्थ परेणं जे तसा थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तेसुंपच्चायंति, तेहिं समणोवासगस्स सुपच्चक्खायं भवइ, तेपाणाविजाव अयंपि भेदेसे०

तत्थ जे आरेणं थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अद्वाए दंडे अनिक्खित्ते अनद्वाए निक्खित्ते तेतओआउं विष्पजहंति विष्पजहित्ता तत्य आरेणं चेव जे तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तेसु पद्यायंति तेसु समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, ते पाणावि जाव अयंपि भेदे से णो०।

तत्य जे ते आरेणं जे थावरा पाणा जैहिं समणोवासगस्स अट्टाए दंडे अनिक्खित्ते अणट्टाए निक्खित्ते, ते तओ आउंविष्पजहंति विष्पजहित्ता ते तत्था आरेणं चेव जे थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अट्टाए दंडे अनिक्खित्ते अणट्टाए निक्खित्ते तेसु पद्मायंति, तेहिं समणोवासगस्स अट्टाए अणट्टाए ते पाणावि जाव अयंपि भेदे से णो०।

तत्थ जे ते आरेणं थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अद्वाए दंडे अनिक्खित्ते अणद्वाए निक्खित्ते तओ आउं विष्पजहंति विष्पजहित्ता तत्थ परेणं जे तसथावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तेसुं पद्यायति तेहिं समणोवासगस्स सुपच्चक्खायं भवइ, ते पाणावि जाव अयंपि भेदे से नो नेयाउए भवइ।

तत्थ जे ते परेणं तसयावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० ते तओ आउं विष्पजहंति विष्पजहित्ता तत्थ आरेणं जे तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तेसु पद्यायंति, तेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, ते पाणाविजाव अयंपि भेदे से नो नेयाउए भवइ । तत्य जे ते परेणं तसथावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० ते तओ आउं विप्पजहंति विप्पजहित्ता तत्य आरेणं जे थावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्स अद्वाए दंडे अनिक्खित्ते अणझाए निक्खित्ते तेसु पद्यायंति, जेहिं समणोवासगस्स सुपद्यक्खायं भवइ, ते पाणावि जाव अयंपि भेदे से नो०।

भगवं च णं उदाहुन एतं भूयं न एतं भव्वं न एतं भविस्संति जण्णं तसा पाणा वोच्छिज्जिहिंति धावरा पाणा भविस्संति, धावरा पाणावि वोच्छिजिहिंति तसा पाणा भविस्संति, अवोच्छिन्नेहिं तसथावरेहिं पाणेहिं जण्णं तुब्भे वा अन्ने वा एवं वदह-नस्थि णं से केइ परियाए जाव नो नेयाउए भवइ।

ष्ट्र. एवमन्यान्यप्रष्ट सूत्राणि द्रष्टानि सर्वाण्यपि, नवरं तत्र प्रथमे सूत्रे तदेव यद्वयाख्यातं, तचेवंभूतं, तद्यधा-गृहीतपरिमाणे देशे ये त्रसास्ते गृहीतपरिमाणदेशस्थास्तेष्वेव त्रसेषूत्पद्यन्ते । तथा दितीयं सूत्रं त्वाराद्देशवर्तिनस्त्रसाः आराद्देशवर्तिषु स्थावरेषूत्पद्वन्ते ।तृतीये त्वाराद्देशवर्ति-नस्त्रसा गृहीतपरिमाणादेशाद्बहिर्ये त्रसाः स्यावराश्च तेषूत्पद्वन्ते ।।तथा चतुर्थसूत्रं त्वाराद्देशवर्तिनो ये स्थावरास्ते तद्देशवर्तिष्वेव त्रसेषूत्पद्यन्ते ।

पश्चमं सूत्रं तु आराद्देशवर्तिनो ये स्थावरास्ते तद्देशवर्तिष्वेव स्थावरेषूत्यद्यन्ते ।। षष्ठं सूत्रं तु परदेशवर्तिनो ये स्थावरास्ते गृहीतपरिमाणस्थे (परदेशवर्त्ति)षु त्रसस्थावरेषूत्यद्यन्ते ।। सप्तमसूत्रं त्विदं-परदेशवर्तिनो ये त्रसस्थावरास्ते आराद्देशवर्तिषु त्रसेषूत्यद्यन्ते ।। अष्टमसूत्रं तु परदेशवर्तिनो ये त्रसस्थावरास्ते आराद्देशवर्तिषु स्थावरेषूत्यद्यन्ते ।। नवमसूत्रं तु परदेशवर्तिनो ये त्रसस्थावरास्ते परदेशवर्तिष्वेव त्रसस्थावरेषूत्पद्यन्ते ।। नवमसूत्रं तु परदेशवर्तिनो ये त्रसस्थावरास्ते परदेशवर्तिष्वेव त्रसस्थावरेषूत्पद्यन्ते । एवमनया प्रक्रियया नवापि सूत्राणि भणनीयानि, तन्न यत्र यत्र त्र सास्तत्रादाशनः-आदेरारभ्य श्रमणोपासकेनामरणान्तो दण्डस्त्यक्त इत्येवं योजनीयं, यत्र तु स्थावरास्तत्रार्थाय दण्डो न निक्षिप्तो-न परित्यक्तोऽनर्थाय च दण्डः परित्यक्त इति । शेषाक्षरायटना तु स्वबुद्धया विधेयेति ।

तदेवं बहुभिर्धष्टान्तैः सविषयतां श्रावकप्रत्याख्यानस्य प्रसाध्याधुनात्यन्तासंबद्धतां चौद्यस्य सूत्रेणैव दर्शयितुमाह-'भगवं च णं उदाहु' रित्यादि, भगवान् गौतमस्वाम्युदकं प्रत्येतदाह, तद्यथा-नैतद्भूतमनादिके काले प्रागतिक्रान्ते नाप्येतदेष्येऽनन्ते काले भाव्यं नाप्ये तद्धर्तमानकाले भवति येत्रसाः प्राणाः सर्वथा निर्लेपतया स्वजात्युच्छेदेनोच्छेत्स्यन्ति-स्थावरा भविष्यन्तीति, तथा स्थावराश्च प्राणिनः कालत्रयेऽपि नैव समुच्छेत्स्यन्ति-त्रसा भविष्यन्ति, यद्यपि तेषां परस्परसंक्रमेण गमनमस्ति तथापिन सामस्त्येनान्यतरेषामितरत्र सद्भावः, तथाहि-न ह्येवंभूतः संभवोऽस्ति यदुत प्रत्याख्या-निनमेकं विहायापरेषां नारकाणां द्वीन्द्रियादीनां तिरश्चां मनुष्यदेवानां च सर्वदाऽप्यभावः

एवं च त्रसविषयं प्रत्याख्यानं निर्विषयं भवति यदि तस्य प्रत्याख्यानिनो जीवत एव सर्वेऽपि नारकादयस्त्रसाः समुच्छिद्यत्ते, नचास्य प्रकारस्य संभवोऽस्त्युक्तन्यायेनेति, स्यावराणां चानन्तानाम- नन्तत्वादेव नासंख्येयेषु त्रसेषूत्पाद इति सुप्रतीतमिदं । तदेवमव्यवच्छित्रैस्त्रसैः स्यावरैश्च प्राणिभिर्यद्वदतयूयमन्योवाकश्चिद्वदति, तद्यया-नास्त्यसौ पर्यायोयत्रश्चमणोपासकस्यैक त्रसविषयोऽपि दण्डपरित्याग इति, तदेतदुक्तनीत्या सर्वमशोभनमिति। सांप्रतमुपसंजिघृक्षुराह

मू. (८०६) भगवं च णं उदाहु आउसंतो ! उदगा जे खलु समणं वा माहणं वा परिभासेइ मित्ति मन्नंति आगमित्ता नाणं आगमित्ता दंसणं आगमित्ता चरित्तं पावाणं कम्माणं अकरणयाए से खलु परलोगपलिमंथत्ताए चिट्टइ, जे खलु समणं वा माहणं वा नो परिभासइ मित्ति मन्नंति आगमित्ता नाणं आगमित्ता दंसणं आगमित्ता चरित्तं पावाणं कम्माणं अकरणयाए से खलु परलोगविसुद्धीए चिट्ठइ, तए णं से उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं अणाढायमाणे जामेव दिसिं पाउब्मूते तामेव दिसिं पहारेत्य गमणाए।

भगवं च णं उदाहु आउसंतो उदगा ! जे खलु तहाभूतस्स समणस्स वा माहणस्स वा अंतिए एगमवि आरियं धम्मियं सुवयणं सोद्या निसम्म अप्पणो चेव सुहुमाए पडिलेहाए अनुत्तरं जोगखेमपयं लंभिए समाणे सोवि ताव तं आढाइ परिजाणेति बंदति नमंसति सब्दारेइ संमाणेइ जाव कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्चवासति ।

तए णं से उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-एतेसि णं भंते ! पदाणं पुर्व्वि अन्नाणयाए असवमयाए अवोहिए अनभिगमेणं अदिद्वाणं असुयाणं अमुयाणं अविन्नायाणं अव्वोगडाणं अनिगूढाणं अविच्छिन्नाणं अनिसिद्वाणं अनिवूढाणं अनुवहारियाणं एयमडं नो सद्दहियं नो पित्तयं नो रोइयं, एतेसि णं भंते ! पदाणं एण्हिं जाणयाए सवणयाए बोहिए जाव उवहारणयाए एयमडं सद्दहामि पत्तियामि रोएमि एवमेव से जहेयं तुब्भे वदह ।

तए णं भगवं गोयमे उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी सद्दहाहि णं अञ्जो ! पत्तियाहि णं अञ्जो रोएहिं णं अज्जो ! एवमेयं जहा णं अम्हे वयामो, तए णं से उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-इच्छामि णं भंते ! तुब्भं अंतिए चाउज्रामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपज्जित्ता णं विहरित्तए ।

तए णं से भगवं गोयमे उदयं पेढालपुत्तं गहाय जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छड्, उवागच्छड्ता तए णं से उदए पेढालपुत्ते समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेड्, तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करित्ता वंदइ नमंसति, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी-इच्छामिणं मंते ! तुब्भं अंतिए चाउज्रामाओ धम्माओ पंचमहब्वइयं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपज्जित्ता णं विहरित्तए ।

तए णं समणे भगवं महावीरे उदयं एवं वयासी-अहसुहं देवाणुष्पिया ! मा पडिबंधं करेहि, तए णं से उदए पेढालुपुत्ते समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतिए चाउज्रामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपज्जित्ता णं विहरइ त्तिबेमि ।

**ष्**. 'भगवं च णं उदाहु' रित्यादि गौतमस्वाम्याह-आयुष्मञ्चुदक ! यः खलु श्रमणं वा-यथोक्तकारिणं माहनं वा-सद्ब्रह्मचयोंपेतं 'परिभाषते' निन्दति मैत्रीं मन्यमानोऽपि, तथा सम्यग् ज्ञानमागम्य तथा दर्शनं चारित्रं च पापानां कर्मणामकरणाय समुखितः, स खलु लघुप्रकृतिः पणिडतंमन्यः 'परलोकस्य' सुगतिलक्षणस्य तत्कारणस्यवा सत्संयमस्य 'पलिमन्थाय' तद्विलोडनाय तद्विघाताय तिष्ठति, यस्तु पुनर्महासत्त्वो रत्नाकरवद्गम्भीरो न श्रमणादीन् परिभाषते तेषु च परमां मैत्रीं मन्यते सम्यन्दर्शनज्ञानचारित्राण्युनगम्य तथा पापानां कर्मणाकरणायोत्यितः स खलु परलोकविशुद्धयाऽवतिष्ठते, अनेन च परिभाषावर्जनेन यथावस्थितार्थस्वरूपदर्शनतो गौतमस्वा-मिना स्वौद्धत्यं परिहृतं भवति, तदेवं यथावस्थितमर्थं गौतमस्वामिनाऽवगमितोऽप्युदकः पेढालपुत्रो यदा भगवन्तं गौतममनाद्रियमाणो यस्या एव दिशः प्रादुर्भूतस्तामेव दिशं गमनाय संप्रघारितवान्

तं चैवमभिप्रायमुदकं धष्ट्वा भगवान्गीतमस्वान्याह, तद्यथा-आयुष्मञ्जुदक ! यः खलु तथाभूतस्य श्रमणस्य ब्राह्मणस्य वाऽन्तिके-समीपे एकमपि योगक्षेमाय पद्यते-गम्यते येनार्थस्तत्सदं योगक्षेमपदं, किंभूतम् ?-आर्यम् आर्यानुष्ठानहेतुत्वादार्यं, तथा धार्मिकं तथा शोभनवचनं सुवचनं सद्गतिहेतुत्वात् तदेवंभूतं पदं श्रुत्वा निशम्य-अवगम्य धात्मन एव तदनुत्तरं योगक्षेमपद- मित्येवमवगम्य सूक्ष्मया कुशाग्रीयया वुद्धया 'प्रत्युपेक्ष्य' पर्यालोच्य तद्यथा अहमनेनैवंभूतमर्थपदं 'लम्भितः' प्रापितः सन्नसावपि तावल्लौकिकस्तमुपदेशदातारमाद्रियते-पूज्योऽयमित्येवं जानाति, तथा कल्याणं मङ्गलं देवतामिव स्तौति पर्युपास्ते च, यद्यप्यसौ पूजनीयः किमपि नेच्छति तथापि तेन तस्य परमार्थोपकारिणो यथाशक्ति विधेयम् ।

तदेवं गौतमस्वामिनाऽभिहित उदक इदमाह-तद्यथा-एतेषां पदानां पूर्वमझानतयाऽ-श्रवणतयाऽवोध्या चेत्यादिना विशेषणकदम्बकेन न श्रद्धानं कृतवान्, साम्प्रतं तु युष्मदन्तिके विज्ञाचैनमर्थं श्रद्दघेऽहं ।। एवमगवगम्य गौतमस्वाम्युदकमेवाह-यथा अस्मिन्नर्थे श्रद्धानं कुरु, नान्यथा सर्वज्ञोक्तं भवतीतिमत्वा, पुनरप्युदक एवमाह-इप्टमेवैतन्मे, किं त्वमुष्पाद्यातुर्या-मिकाद्धर्मात्पञ्चयामिकं धर्मं सम्प्रति सप्रतिक्रमणमुपसंपद्यविहर्तुमिच्छामि । ततोऽसौ गौतमस्वामी तं गृहीत्वा तीर्थकरान्तिकं जगाम । उदकश्च भगवन्तं वन्दित्वा पञ्चयामिकधर्मग्रहणायोत्थितः, भगवताऽपि तस्य सप्रतिक्रमणः पञ्चयामोधर्मोऽनुज्ञातः, सचतं तथाभूतं धर्ममुपसंपद्य विहर्ततिति इति परिसमाप्तयर्थे । ब्रवीमीति पूर्ववत्, सुधर्मस्वामी स्वशिष्यानिदमाह, तद्यथा-सोऽहं ब्रवीमि येन मया भगवदन्तिके श्रुतमिति । गतोऽनुगमः ।

अध्ययनं-७ समाप्तम्

#### मुनि दीपरत्नसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्यविरचिता द्वीतीयश्चतस्कन्धस्य सप्तममध्ययनटीका परिसमाप्ता ।

साम्प्रतं नयाः, ते चामी-नैगम १ संग्रह २ व्यवहार ३ र्जुसूत्र ४ शव्द ५ समभिरूढै ६ वंभूता ७ ख्याः सप्तैव, तेषां च मध्ये नैगमाद्याश्चत्वारोऽप्यर्थनयाः अर्थमेव प्राधान्येन शब्दोप-सर्जनमिच्छन्ति, शब्दाद्यास्तु त्रयः शब्दनयाः शब्दप्राधान्येनार्थमिच्छन्ति । तत्र नैगमस्येदं खरूपं, तद्यथा- सामान्यविशेषात्मकस्य वस्तुनो नैकेन प्रकारेणावगमः-परिच्छेदो निगमस्तत्र भवो नैगमो, नैकगमो वा नैगमः- महासामान्यापान्तरालसामान्यविशेषाणां परिच्छेदकः, तत्र महासामान्यं सर्वपदार्थानुयानी सत्ता अपान्तरालसामान्यं द्रव्यत्वजीवत्वाजीवत्वादिकं, विशेषाः परमाण्वाद-यस्तद्गता वा शुक्लादयो गुणाः, तदेतत्त्रितयमप्यसाविच्छतीति, निलयनप्रस्थकादिदधन्तैर-नुयोगद्वारप्रसिद्धैस्तत्स्वरूपमवसेयम्, अयं च नैगमः सामान्यविशेषा- त्मकवस्तुसमाश्रयणेऽपि न सम्यर्थप्ट, भेदेनैव सामान्यविशेषचोराश्रयणात्, तन्मता- श्रितनैयायिकवैशेषिकवत् ।

तथा संग्रहोऽप्येवंस्वरूपः, तद्यथा-सम्यक् पदार्थानां सामान्याकारतया ग्रहणं सङ्ग्रहः, तथाहि-अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावमेव सत्तारूपं वस्त्वसावभ्युपगच्छति, सत्तातो व्यतिरिक्त-स्यावस्तुत्वं खरविषाणस्येव, सच संग्रहः सामान्यविशेषात्मकस्य वस्तुनः सामान्यांशस्यैवाश्रयणा-न्मिथ्यार्धष्टिः, तन्मताश्रितसांख्यवत् । व्यवहारनयस्य तु स्वरूपमिदं, तद्यथा-यथालोकग्राहमेव वस्तु, यथा च शुष्कतार्किकैः स्वाभिप्रायकृतलक्षणानुगतंतथाभूतंवस्तुन भवत्येव, नहिप्रतिलक्षण-मर्थानामात्मभेदो भवति, किं तर्हि ? यथा यथा लोकेन विशिष्टभूयिष्ठ- तयाऽर्थक्रियाकारि यस्तु व्यवहियते तथैव तद्वस्त्वित्याबालगोपालङ्गनादिप्रसिद्धत्वाद्वस्तुस्वरूपस्येति, अयमप्युत्पादव्य-यधौव्ययुक्तस्य वस्तुनोऽनभ्युपगमात् मिथ्यार्धष्टिः, तथाविधरथ्यापुरुषवदिति ।

ऋजुसूत्रमतं त्विदं-ऋजु-प्रगुणं तच्च विनष्टानुखन्नतयाऽतीतनागतवक्रपरित्यागादिति, अयमपि सामान्यविशेषोभयात्मकस्य वस्तुनः सामान्यांशपरित्यागेन विशेषांशस्यैव समाश्रय-णाच्छौद्धोदनिवन्न सम्यग्धीयः, कारणभूतद्रव्यानभ्युपगमेन तदाश्रितविशेषस्यैवाभावादिति शब्दनयस्वरूपं लिदं, तद्यथा-शब्दद्वारेणैवास्यार्थप्रतीत्यभ्युपगमाल्लिङ्गचचनसाधनोपग्रहकाल-भेदाभिहितं वस्तु भिन्नमेवेच्छति, तत्र लिङ्गभेदाभिहितं वस्त्वन्यदेव भवति, तद्यथा-पुष्यस्तारका नक्षत्रमेवं संख्याभिन्नं जलमापो वर्षा ऋतुः, साधनभेदस्त्वयं-एहि मन्ये रथेन यास्यसि, नहि यातस्ये पिता, अस्यायमर्थः-एवं त्वं मन्यसे यथाऽहं रथेन यास्यामीत्यत्र मध्यमोत्तमपुरुषव्यो-र्व्यत्यिः, उपग्रहस्तु परस्मैपदात्मनेपदयोर्व्यत्यः, तद्यथा-तिष्टति प्रतिष्ठते रमते उपरमतीत्यादि, कालभेदस्तु अग्निष्टोमयाजी पुत्रोऽस्य भचिता, अस्यायमर्थः-अग्निष्टोमयाजी अग्निष्टोमेनेष्टवान्, भूतेणिनिः, भवितेति भविष्यदनद्यतने लुट्, तत्रायमर्थः-णिनिप्रत्ययो भवितेत्यस्य सम्बन्धाद्भूत-कालातां परित्यज्य भविष्यत्कालतां प्रतिपद्यते, तेनेदमुक्तं भवति-एवंभूतोऽस्य पुत्रो भविष्यति योऽग्निष्टोमेन यक्ष्यति

तदेवंभूतं व्यवहारनयं शब्दनयो नेच्छति, लिङ्गाद्यभिन्नांस्तु पर्यायान् अनेकविषयत्वेनेच्छति, तद्यधा-घटः कुटः कुम्भः इन्द्रः शक्रः पुरन्दर इत्यादि, अयमप्पर्थव्यञ्जनपर्यायोभयरूपस्य वस्तुनो व्यञ्जनपर्यायत्यैव समाश्रयणान्मिथ्यार्धपिरिति । तथा पर्यायाणां नानार्थतया समभिरोहणा-त्समभिरूढो, न ह्ययं घटादिपर्यायाणामेकार्थतामिच्छति, तथाहि-घटनाद् घटः कुटनात्कुटः कौ भातीति कुम्भो, नहि घटनं कुटनं भवति, तथेन्दनादिन्द्रः पुर्दारणात्पुरन्दर इत्यादेरपि शब्दप्रवृत्तिनि-मित्तस्य न परस्परानुगतिरिति, तदयमपि मिथ्याद्धटिः, पर्यायाभिहितधर्मव- द्वस्तुनोऽनाश्रयणाद् गृहीतप्रत्येकावयवान्धहस्तिज्ञानवदिति ।

एवंभूताभिप्रायस्वयं-यदैव शब्दप्रवृत्तिनिमित्तं चेष्टदिकं तस्मिन्धटादिके वस्तुनि तदैवासौ युवतिमस्तकारूढ उदकाद्याहरणक्रियाप्रवृत्तो घटो भवति, न निव्यार्पारः, एवंभूतस्यार्थस्य समाश्रयणादेवंभूताभिधानो नयो भवति, तदयमप्यनन्तधर्माध्यासितस्य वस्तुनोऽनाश्रयणान्मिध्या-दृष्टिः, रत्नावल्यक्यवे पद्मरागादौ कृतरत्नावलीव्यपदेशपुरुषवदिति। तदेवं सर्वेऽपि नयाः प्रत्येकं मिथ्याधष्टयोऽन्योऽन्योऽन्यसव्यपेक्षास्तु सम्यक्त्वं भजन्ति । अत्र च ज्ञानक्रियाभ्यां मोक्ष इति कृत्वा ज्ञानक्रियानययोः सर्वेऽप्येते स्वधिया समवतारणीयाः।

तत्रापि ज्ञाननय एहिकामुष्मिकचोर्ज्ञानमेव फलसाधकत्वेनेच्छति न क्रियां, क्रियानयस्तु क्रियामेव न ज्ञानं, परमार्थस्तूभयमपि समुदितमन्योऽन्यसव्यपेक्षं पंग्वन्धवदभिप्रेतफलसिद्धयेऽ-लमिति एतदुभययुक्त एव साधुरभिप्रेतमर्थं साधयति, उक्तं च –

श्रुतस्कन्धः-२ समाप्तः

मुनि दीपरलसागरेण संशोधिता सम्पादिता शीलाङ्काचार्य विरचिता द्वीतीय श्रुतस्कन्धटीका परिसमाप्ता।

# २ 🛛 द्वितीयं अङ्गसूत्रम् सूत्रकृत समाप्तम्

For Private & Personal Use Only

| આનંદ સાગરસૂરિજી 🚽                             | ચંદ્રસાગર સૂરિજી            | મુનિ માજ્ઞેક  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| જિન વિજયજી                                    | પુન્યવિજયજી                 | ચતુરવિજયજી    |
| જંબુ વિજયજી                                   | અમરમુનિજી                   | કનૈયાલાલજી    |
| લાભસાગરસુરિજી                                 | આચાર્ય તુલસી                | ચંપક સાગરજી   |
|                                               | સ્મરણાંજલિ                  |               |
| બાબુ ધનપતસિંહ                                 | પં૦ બેચરદાસ                 | પં૦ જીવરાજભાઇ |
| પં૦ ભગવાનદાસ                                  | પં૦ રૂપેન્દ્રકુમાર          | પં૦ હીરાલાલ   |
| <u>, · · · · · · · · · · · · · · · · · · </u> | શ્રુત પ્રકાશક સર્વે સંસ્થાઓ | <u></u>       |

સંશોધન-સંપાદન-લેખન આદિ દ્વારા મુદ્રીત/અમુદ્રીત સ્વરૂપે રજૂ કર્તા นศี ของออกใ นองมนอทโค้

વર્તમાન કાલિન આગમ સાહિત્ય વારસાને

સૂત્ર-નિર્યુક્તિ - ભાષ્ય - ચૂર્ણિ - વૃત્તિ - આદિના રચયિતા અન્ય સર્વે પૂજ્યશ્રી

| જેમના દ્વારા સૂત્રમાં ગુંથાયેલ જિનવાણીનો ભવ્ય વારસો<br>વર્તમાનકાલીન ''આગમસાહિત્ય''માં પ્રાપ્ત થયો<br>એ સર્વે સૂરિવર આદિ આર્ષ પૂજ્યશ્રીઓને- |                               |                    |       |                                    |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------|-------|------------------------------------|--|--|--|
| પંચમ ગણધર ક                                                                                                                                | પંચમ ગણધર શ્રી સુધર્મા સ્વામી |                    |       | ચૌદ પૂર્વધર શ્રી ભદ્બાહુ સ્વામી    |  |  |  |
| દશ પૂર્વધર શ્રી                                                                                                                            | દશ પૂર્વધર શ્રી શય્યંભવસૂરિ   |                    |       | (અનામી) સર્વે શ્રુત સ્થવીર મહર્ષિઓ |  |  |  |
| દેવવાચ                                                                                                                                     | દેવવાચક ગણિ                   |                    |       | શ્રી શ્યામાચાર્ય                   |  |  |  |
| દેવર્દ્ધિગણિ                                                                                                                               | દેવર્દ્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણ       |                    |       | જિનભદ્ર ગણિ ક્ષમાશ્રમણ             |  |  |  |
| સંઘદા                                                                                                                                      | સંઘદાસગણિ                     |                    |       | સિદ્ધસેન ગણિ                       |  |  |  |
| જિનદાસ ગ                                                                                                                                   | જિનદાસ ગણિ મહત્તર             |                    |       | અગત્સ્યસિંહ સૂરિ                   |  |  |  |
| શીલાં                                                                                                                                      | શીલાંકાચાર્ય                  |                    |       | અભયદેવસૂરિ                         |  |  |  |
| મલયરિ                                                                                                                                      | મલયગિરિસૂરિ                   |                    |       | <u>ક્ષેમકીર્તિસૂરિ</u>             |  |  |  |
| હરિભ                                                                                                                                       | હરિભદ્રસૂરિ                   |                    |       | આર્યરક્ષિત સૂરિ (?)                |  |  |  |
| દ્રોશ                                                                                                                                      | દ્રોશાચાર્ય                   |                    |       | ચંદ્ર સૂરિ                         |  |  |  |
| વાદિવેતાલ                                                                                                                                  | વાદિવેતાલ શાંતિચંદ્ર સૂરિ     |                    |       | મલ્લધારી હેમચંદ્રસૂરિ              |  |  |  |
| શાંતિચંદ્ર                                                                                                                                 | ધર્મસાગર ઉપાધ્યાય             |                    |       |                                    |  |  |  |
| ગુણર                                                                                                                                       | ગુણરત્નસૂરી                   |                    |       | વિજય વિમલગણિ                       |  |  |  |
| વીરભદ્ર                                                                                                                                    | ૠષિપાલ                        | બ્રહ્મમુનિ તિલક્સૂ |       | .સૂરિ                              |  |  |  |
| ~~~                                                                                                                                        |                               | <u> </u>           | ~~~~~ |                                    |  |  |  |

ભાવભરી વંદના

| (            | <mark>૪૫ આગમ મૂળ</mark> | તથા વિવર     | <b>શનું શ્લોક પ્રમા</b> ણદર્શક કોષ | 25)                 |
|--------------|-------------------------|--------------|------------------------------------|---------------------|
| <b>क्र</b> म | -<br>आगमसूत्रनाम        | मूल          | वृत्ति-कर्ता                       | वृत्ति              |
|              | ~                       | श्लेक प्रमाण | •                                  | <b>श्लोक</b> प्रमाण |
| 9.           | आचार                    | ૨५५४         | शीलाङ्काचार्य                      | १२०००               |
| ૨.           | सूत्रकृत                | २१००         | शीलाङ्काचार्य                      | १२८५०               |
| ર.           | स्थान                   | ३७००         | अभदेवसूरि                          | १४२५०               |
| ٧.           | समवाय                   | १६६७         | अभयदेवसूरि                         | રૂહ્હહ્             |
| <b>ل</b> و.  | भगवती                   | ૧૬૭૬         | अभयदेवसूरि                         | १८६१६               |
| Ę.           | ज्ञाताधर्मकथा           | 4840         | अभयदेवसूरि                         | ३८००                |
| છ.           | उपासकदशा                | ८१२          | अभयदेवसूरि                         | ٥٥٦                 |
| ۲.           | अन्तयृद्दशा             | ९००          | अभयदेवसूरि                         | ४००                 |
| ٩.           | अनुत्तरोपपातिकदशा       | १९२          | अभयदेवस्रि                         | 900                 |
| 90.          | प्रश्नव्याकरण           | १३००         | अभयदेवसूरि                         | ૡ૬૱૦                |
| 99.          | विपाकंश्रुत             | १२५०         | अभयदेवसूरि                         | ९००                 |
| 9२.          | औपपातिक                 | १९६७         | अभयदेवसूरि                         | ३१२५                |
| 93.          | राजप्रश्निय             | २१२०         | मलयगिरिसूरि                        | <u> </u> ३७००       |
| 98.          | जीवाजीवाभिगम            | 8000         | मलयगिरिसूरि                        | 98000               |
| ૧૫.          | प्रज्ञापना              | ୰୵ଡ଼ଡ଼       | मलयगिरिसूरि                        | 95000               |
| 9Ę.          | सूर्यप्रज्ञप्ति         | २२९६         | मलयगिरिसूरि                        | ९०००                |
| 90.          | चन्द्रप्रज्ञप्ति        | २३००         | मलयगिरिसूरि                        | ९१००                |
| 96.          | जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति    | ૪૪५૪         | शान्तिचन्द्रउपाध्याय               | 96000               |
| १९थी         | निरयावलिका              | 9900         | चन्द्रसूरि                         | ६००                 |
| ૨३.          | (पञ्च उपाङ्ग)           |              |                                    |                     |
| ૨૪.          | चतुःशरण                 | ٥٥           | विजयविमलयगणि                       | (?) २००             |
| ૨५.          | आतुर प्रत्याख्यान       | 900          | गुणरलसूरि (अवचूरि)                 | (?) 940             |
| २६.          | महाप्रत्याख्यान         | ୨७ୡ          | आनन्दसागरसूरि (संस्कृतछाया)        | ૧૭૬                 |
| ૨૭.          | भक्तपरिज्ञा             | 294          | आनन्दसागरसूरि (संस्कृतष्ठाया)      | २१५                 |
| ૨૮.          | तन्दुल वैचारिक          | 400          | विजयविमलगणि                        | (?) 400             |
| २९.          | संस्तारक                | ૧૫૫          | गुणरल सूरि (अवचूरि)                | 990                 |
| 30.          | गच्छाचार*               | 994          | विजयविमलगणि                        | १५६०                |
| 39.          | गणिविद्या               | 904          | आनन्दसागरसूरि (संस्कृतछाया)        | 904                 |
| 1            | l                       |              |                                    | I .                 |

#### [2]

ੂ ਸੁਕ

रुचि कर्जा

जि

| <b>яъ</b> 4 | आगमसूत्रनाम           | • मूल                                 | न्द्रात-कती                  | • यृत्त                |
|-------------|-----------------------|---------------------------------------|------------------------------|------------------------|
|             |                       | श्लोक प्रमाण                          |                              | <del>?</del> ऌोकप्रमाण |
| ३२.         | देवेन्द्रस्तव         | રૂછ્ય                                 | आनन्दसागरसूरि (संस्कृत छाया) | રૂછબ                   |
| ३३.         | मरणसमाधि \star        | <u> </u>                              | आनन्दसागरसूरि (संस्कृत छाया) | ৻ঽ৩                    |
| ३४.         | निशीय                 | ८२१                                   | जिनदासगणि (चूर्णि)           | 26000                  |
|             |                       |                                       | सङ्घदासगणि (भाष्य)           | 6400                   |
| રૂ હ.       | वृहत्कल्प             | ४७३                                   | मलयगिरि+क्षेमकीर्ति          | ४२६००                  |
|             |                       |                                       | सङ्घदासगणि (भाष्य)           | ৩হ০০                   |
| ३६.         | व्यवहार               | ২৩২                                   | मलयगिरि                      | 38000                  |
|             |                       |                                       | सङ्चदासगणि (भाष्य)           | ६४००                   |
| 30.         | दशाश्रुतस्कन्ध        | ८९६                                   | - ? - (चूर्णि)               | २२२५                   |
| ३८.         | जीतकल्प \star         | १३०                                   | सिद्धसेनगणि (चूर्णि)         | 9000                   |
| ३९.         | महानिशीथ              | ४५४८                                  |                              | _                      |
| 80.         | आवश्यक                | १३०                                   | हरिभद्रसूरि                  | 22000                  |
| 89.         | ओधनिर्युक्ति          | नि.१३५५                               | द्रोणाचार्य                  | (?)0400                |
| -           | पिण्डनिर्युक्ति \star | नि. ८३५                               | मलयगिरिसूरि                  | 6000                   |
| ૪૨.         | दशवैकालिक             | ८३५                                   | हरिभद्रसूरि                  | 9000                   |
| ४३.         | उत्तराध्ययन           | २०००                                  | शांतिसूरि                    | 98000                  |
| ¥¥.         | नन्दी                 | 900                                   | मलयगिरिसूरि                  | 5500                   |
| ૪५.         | अनुयोगद्वार           | २०००                                  | मलधारीहेमचन्द्रसूरि          | 4900                   |
|             | <b>.</b>              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                              | ·····                  |

નોંધ :-

- (૧) ઉક્ત ૪૫ આગમ સૂત્રોમાં વર્તમાન કાળે પહેલાં ૧ થી ૧૧ जंगसूत्रो, ૧૨ થી ૨૩ उपांगसूत्रो, ૨૪થી ૩૩ प्रकीर्णकसूत्रो ૩૪થી ૩૯ છેदसूत्रो, ૪૦ થી ૪૩ मूळसूत्रो, ४४-४૫ चूलिकासूत्रोना नामे હાલ પ્રસિદ્ધ છે.
- (૨) ઉક્ત શ્લોક સંખ્યા અમે ઉપલબ્ધ માહિતી અને પૃષ્ઠ સંખ્યા આધારે નોંધેલ છે. જો કે તે સંખ્યા માટે મતાંતર તો જોવા મળે જ છે. જેમકે આચાર સૂત્રમાં ૨૫૦૦, ૨૫૫૪, ૨૫૨૫ એવા ત્રણ શ્લોક પ્રમાણ જાણવા મળેલ છે. આવો મત-ભેદ અન્ય સૂત્રોમાં પણ છે.
- (૩) ઇક્ત વૃત્તિ-આદિ જે નોંધ છે તે અમે કરેલ સંપાદન મુજબની છે. તે સિવાયની પણ वृत्ति-चूर्णि આદિ સાહિત્ય મુદ્રિત કે અમુદ્રિત અવસ્થામાં હાલ ઇપલબ્ધ છે જ.
- (४) गच्छाचार અને मरणसमाधिं ना વિકલ્પે चंदावेज्झय અને वीरस्तव प्रकीर्णक આવે છે. જે અમે ''आगमसुत्ताणि'' માં મૂળ રૂપે અને ''આગમદીપ''માં અક્ષરશઃ ગુજરાતી અનુવાદ રૂપે આપેલ છે. તેમજ जीतकल्प જેના વિકલ્પ રૂપે છે એ

277

ann ag saint

पंचकल्पनुं भाष्य અમે ''आगमसुत्ताणि''માં સંપાદીત કર્યું છે.

- (૫) ઓઘ અને પિण્ड એ બંને નિર્યુक्ति વિકલ્પે છે. જે હાલ મૂळसूत्र રૂપે પ્રસિધ્ધ છે. જે બંનેની वृत्ति અમે આપી છે. તેમજ તેમાં માષ્યની ગાથાઓ પણ સમાવિષ્ટ થઈ છે.
- (*s*) ચાર પ્રक્રોર્णक सूत्रो અને महानिशीय એ પાંચ આગમની કોઈ वृत्ति આદિ ઉપલબ્ધ થવાનો ઉલ્લેખ મળતો નથી. प्रकीर्णक ની संस्कृत छाया ઉપલબ્ધ છે તેથી મૂકી છે. निशीय-दशा-जितकल्प એ ત્રણેની चूर्णि આપી છે. જેમાં दशा અને जीतकल्प એ બંને ઉપરवृत्ति મળતી હોવાનો ઉલ્લેખ છે, પણ અમે તે મેળવી શક્યા નથી. જ્યારે નિશીથ ઉપર તો માત્ર વીસમા उद्देशक:ની જ वृत्ति નો ઉલ્લેખ મળે છે.

# 🗭 વર્તમાન કાળે ૪૫ આગમમાં ઉપલબ્ધ નિર્યુक્तिः 🐗

| क्रम       | निर्युक्ति             | श्लोकप्रमाण | क्रम | निर्युक्ति             | श्लोकप्रमाण |
|------------|------------------------|-------------|------|------------------------|-------------|
| 9.         | आचार-निर्युक्ति        | 840         | ઘ.   | आवश्यकनिर्युक्ति       | २५००        |
| ₹.         | सूत्रकृत-निर्युक्ति    | २६५         | ૭.   | ओघनिर्युक्ति           | 9રૂષ્ષ      |
| <b>3</b> . | बृहत्कल्प-निर्युक्ति ★ | _           | ۵.   | पिण्डनिर्युक्ति        | ૮३५         |
| 8.         | व्यवहार-निर्युक्ति 🖈   | _           | ٩.   | दशवैकालिक-निर्युक्ति   | 400         |
| ч.         | दशाश्रुत०-निर्युक्ति   | 960         | 90.  | उत्तराध्ययन-निर्युक्ति | 900         |

### નોંધ :-

- (૧) અહીં આપેલ श्लोक प्रमाण એ ગાથા સંખ્યા નથી. ''૩૨ અક્ષરનો એક શ્લોક''
   એ પ્રમાણથી નોંધાયેલ श्लोक प्रमाण છે.
- (૨) ★ વૃहत्कल्प અને व्यवहार એ બંને સૂત્રોની નિર્युक्ति હાલ भाष्य માં ભળી ગઈ છે. જેનો યથાસંભવ ઉલ્લેખ वृत्तिकार महर्षि એ भाष्य ઉપરની वृत्तिમાં કર્યો હોય તેવું જોવા મળેલ છે.
- (૩) ओघ અને पिण्ड निर्युक्ति स्वतंत्र मूलआगम स्व३पे स्थान पामेલ છે તેથી તેનું स्वतंत्र संपादन आगम-४१ ३पे थयेલ છે. (તેમજ આ સંપાદનમાં पश છे.)
- (૪) બાકીની છ નિર્યુक્તિમાંથી दशाश्रुतस्कन्ध निर्युक्ति ઉપર चूर्णि અને અન્ય પાંચ निर्युक्ति ઉપરની वृत्ति અમે અમારા સંપાદનમાં પ્રકાશીત કરી છે. જ્યાં આ છ निर्युक्ति સ્પષ્ટ અલગ જોઈ શકાય છે.
- (૫) નિર્યુक્તિકર્તા તરીકે भद्रवाहुस्वामी નો ઉલ્લેખ જ જોવા મળે છે.

|      | वतमान डाण ४५ आगममा उपलज्य माब्य |             |      |                            |            |
|------|---------------------------------|-------------|------|----------------------------|------------|
| क्रम | भाष्य                           | श्लोकप्रमाण | क्रम | भाष्य                      | गाथाप्रमाण |
| 9.   | निशीषभाष्य                      | 6400        | ઘ.   | आवश्यकभाष्य \star          | ४८३        |
| २.   | वृहत्कल्पभाष्य                  | ७६००        | છ.   | ओघनिर्युक्तिभाष्य \star    | ३२२        |
| ३.   | व्यवहारभाष्य                    | ६४००        | ٤.   | पिण्डनिर्युक्तिभाष्य \star | ४६         |
| ۲.   | पञ्चकल्पभाष्य                   | ३१८५        | ٩.   | दशवैकालिकभाष्य \star       | ६३         |
| 4.   | जीतकल्पभाष्य                    | ३१२५        | 90.  | उत्तराध्ययनभाष्य (?)       | -          |

#### નોંધ :-

- (૧) निशीष, वृहत्कल्प અને व्यवहारभाष्य ना કર્તा सङ्घदासगणि હोवानुं જણાય છે. અમારા સંપાદનમાં निशीष भाष्य तेनी चूर्णि સાથે અને वृहत्कल्प तथा व्यवहार भाष्य तेनी-तेनी वृत्ति साथे समाविष्ट थयुं छे.
- (२) पञ्चकल्पभाष्य अभारा आगमसुत्ताणि भाग-३८ भां प्रक्राशीत धयुं.
- (3) आवश्यकभाष्य માં ગાથા પ્રમાણ ૪૮૩ લખ્યું જેમાં ૧૮૩ ગાથા મૂळभाष्य રૂપે છે અને ૩૦૦ ગાથા અન્ય એક માથ્યની છે. જેનો સમાવેશ आवश्यक सूत्रं-सटीकं માં કર્યો છે. [ભે કે विशेषावश्यक भाष्य ખૂબજ પ્રસિધ્ધ થયું છે પણ તે સમગ્ર आवश्यकसूत्र- ઉપરનું માષ્ય નથી અને અધ્ય यनो અનુસારની અલગ અલગ वृत्ति આદિ પેટા વિવરણો તો आवश्यक અને जीतकल्प એ બંને ઉપર મળે છે. જેનો અત્રે ઉલ્લેખ અમે કરેલ નથી.]
- (૪) ओधनिर्युक्ति, पिण्डनिर्युक्ति, दशवैकालिकभाष्य नो સમાવેશ તેની તેની वृत्ति માં થયો જ છે. પણ તેનો કર્તા વિશેનો ઉલ્લેખ અમોને મળેલ નથી. [ओधनिर्युक्ति ઉપર 3000 શ્લોક પ્રમાણ भाष्यनो ઉલ્લેખ પણ જોવા મળેલ છે.]
- (૫) उत्तराध्ययनभाष्यની ગાથા નિર્યુक्तિમાં ભળી ગયાનું સંભળાય છે (?)
- (*s*) આ રીતે अंग उपांग प्रकीर्णक चूलिका એ ३५ आगम सूत्रो ઉપરનો કોઈ भाष्यनो ઉલ્લેખ અમારી જાણમાં આવેલ નથી. કોઈક સ્થાને સાક્ષી પાઠ-આદિ સ્વરૂપે भाष्यगाया જોવા મળે છે.
- (૭) भाष्यकर्ता તરીકે મુખ્ય નામ सङ्घदासगणि જોવા મળેલ છે. તેમજ जिनभद्रगणि-क्षमाश्रमण અને सिद्धसेन गणि નો પણ ઉલ્લેખ મળે છે. કેટલાંક भाष्यના કર્તા અજ્ઞાત જ છે.

- East a suid some a manager to the

| क्रम       | चूर्णि                     | श्लोकप्रमाण | क्रम        | <u> </u>             | श्लोकप्रमाण |
|------------|----------------------------|-------------|-------------|----------------------|-------------|
| 9.         | आचार-चूर्णि                | 2300        | ٩.          | दशाश्रुतस्कन्धचूर्णि | २२२५        |
| ૨.         | सूत्रकृत-चूर्णि            | 9900        | 90.         | पञ्चकल्पचूर्णि       | ३२७५        |
| . ३.       | भगवती-चूर्णि               | 3998        | 99.         | जीतकल्पचूर्णि        | 9000        |
| ۲.         | जीवाभिगम-चूर्णि            | 9400        | <b>૧</b> ૨. | आवश्यकचूर्णि         | 92400       |
| ٤.         | जंवूद्वीपप्रज्ञप्ति-चूर्णि | 9036        | 93.         | दशवैकालिकचूर्णि      | 6000        |
| <b>Ę</b> . | निशीथचूर्णि                | 26000       | 98.         | उत्तराध्ययनचूर्णि    | 4240        |
| છ.         | वृहत्कल्पचूर्णि            | 98000       | ૧५.         | नन्दीचूर्णि          | 9400        |
| ۷.         | व्यवहारचूर्णि              | 9200        | 9 દ્દ.      | अनुयोगदारचूर्णि      | २२६५        |

## 🤇 વર્તમાન કાળે ૪૫ આગમમાં ઉપલબ્ધ चૂર્णિઃ 🤰

#### નોંધ :-

- (૧) ઉક્ત ૧૬ चૂર્णિમાંથી નિશીથ , दशाश्रुतस्कन्ध, जीतकल्प એ ત્રણ चूर्णि અમારા આ સંપાદનમાં સમાવાઈ ગયેલ છે.
- (२) आचार, सूत्रकृत, आवश्यक, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, नन्दी, अनुयोगद्वार à सात चूर्णि पूञ्यपाद आगमोद्धारे श्री के प्रडाशीत डरावी छे.
- (3) दशवैकालिकनी બીજી એક चूर्णि જे अगत्स्यसिंहसूरिकृत છે तेनुं प्रકाशन पूक्य श्री पुन्यविष्यજીએ કરાવેલ છે.
- (४) जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिचूर्णि विशे હીરાલાલ કાપડીયા પ્રશ્નાર્થચિદ્ધ ઇભું કરે છે. भगवती चूर्णि तो મળેજ છે, પગ્ન હજી પ્રકાશીત થઈ નથી. તેમજ वृहत्कल्प, व्यवहार, पञ्चकल्प એ ત્રગ્ન હસ્તપ્રતો અમે જોઈ છે પગ્ન પ્રકાશીત થયાનું જાગ્નમાં નથી.
- (૫) चूर्णिकार તरीકे जिनदासगणिमहत्तरन् j नाम मुખ्યત્વે સંભળાય છે. કેટલાકના મતે અમુક चूर्णिना કર્તાનો સ્પષ્ટોલ્લેખ મળતો નથી.

## ''આગમ-પંચાંગી'' એક ચિન્ત્ય બાબત''

- १ वर्तमान કાળે પ્રાપ્ત આગમ સાહિત્યની વિચારણા પછી ખરેખર આગમના પાંચ અંગોમાં કેટલું અને શું ઉપલબ્ધ છે તે જાશ્યા પછી એક પ્રશ્ર થાય કે આગમ પંચાંગી ની વાતો કેટલી ચિન્ત્ય છે. अंग-उपांग-प्रकीर्णक-चूलिका એ ૩૫ આગમો ઉપર भाष्य નથી. એટલે ૩૫ આગમનું એક અંગ તો અપ્રાપ્ય જ બન્યું. સૂત્ર પરત્વે ઉપલબ્ધ નિર્યુक्ति ફક્ત છ છે. એટલે ૩૯ આગમોનું એક અંગ અપ્રાપ્ય જ બન્યું. આ રીતે ક્યાંક भाष्य, ક્યાંક નિર્યુक્તિ અને ક્યાંક चૂર્णિના અભાવે વર્તમાન કાળે સુવ્યવસ્થિત पंचांगी એક માત્ર આવશ્યक सूत्रની ગણાય.
- ૨ નંદી સૂત્ર માં પંચાંગીને બદલે સંગ્રहणी, प्रतिपत्ति ઓ વગેરેના પક્ષ ઉલ્લેખ છે.

# 🗭 ૪૫ આગમ અંતર્ગત વર્તમાન કાળે ઉપલબ્ધ વિભાગો 🐗

[7]

[સૂચના :- અમે સંપાદીત કરેલ आगમसुत्ताणि સटीक માં બેકી નંબરના પૃષ્ઠો ઉપર જમણી બાજુ आगમसूत્र ના નામ પછી અંકો આપેલ છે. જેમકે ૧/૩/۶/૨/૫૪ વગેરે. આ અંકો તે તે આગમના વિભાગીકરશને જણાવે છે. જેમકે आचारમાં પ્રથમ અંક શ્રુતસ્કન્યનો છે તેના વિભાગ રૂપે બીજો અંક चूला છે તેના પેટા વિભાગ રૂપે ત્રીજો અંક अध्ययन નો છે. તેના પેટા વિભાગ રૂપે ચોથો અંક उદ્દેશक નો છે. તેના પેટા વિભાગ રૂપે છેલ્લો અંક મૂलનો છે. આ મૂल ગદ્ય કે પદ્ય હોઈ શકે. જો ગદ્ય હોય તો ત્યાં પેરેગ્રાફ સ્ટાઈલથી કે છુટુ લખાણ છે અને गાદ્યા/પદ્ય ને પદ્યની સ્ટાઈલથી II - II ગોઠવેલ છે.

ં પ્રત્યેક આગમ માટે આ રીતે જ ઓલ્લિકમાં (/) પછી ના વિભાગને તેના-તેના પેટા-પેટા વિભાગ સમજવા.

જ્યાં જે-તે પેટા વિભાગ ન હોય ત્યાં (/-) ઓબ્લિક પછી ડેસ મુકીને તે વિભાગ ત્યાં નથી તેમ સૂચવેલું છે.]

- (9) आचार श्रुतस्कन्धः/चूला/अध्ययनं/उद्देशकः/मूलं चूला नामड पेटा विભाग जीला श्रुतस्डन्ध मां ल छे.
- (२) सूत्रकृत श्रुतस्कन्धः/अध्ययनं/उद्देशकः/मूलं
- (३) स्थान स्थानं/अध्ययनं/मूलं
- (४) समवाय समवायः/मूलं
- (५) भगवती शतकं/वर्गाः-अंतरशतकं/उद्देशकः/मूलं

અહીં शतक ના પેટા વિભાગમાં બે નામો છે. (૧) वर्ग्गः (૨) अंतर्शतक કેમકે शतक ૨૧, ૨૨, ૨૩ માં શતक ના પેટા વિભાગનું નામ वर्ग्गः જ જ્ઞાવેલ છે. શતक - ३३,३४,३५,३६,४० ના પેટા વિભાગને અંતરશતक અથવા શતकशतक નામથી ઓળખાાવાય છે.

- (६) ज्ञाताधर्मकया- श्रुतस्कन्धः/वर्गाः/अध्ययनं/मूलं पहेला श्रुतस्कन्ध मां अध्ययन જ છે. બીજા श्रुतस्कन्ध नो पेटाविભाग वर्गा नामे छे अने ते वर्गा ना पेटा विભागमां अध्ययन छे.
- (७) उपासकदशा- अध्ययनं/मूलं
- (८) अन्तकृद्दशा- वर्ग्गः/अध्ययनं/मूलं
- (९) अनुत्तरोपपातिकदशा- वर्गाः/अध्ययनं/मूलं
- (१०) प्रश्नव्याकरण- द्वारं/अध्ययनं/मूलं आश्रव अने संवर એवा स्पष्ट भे लेट छे केने आश्रवद्वार अने संवरद्वार કહ્યा છे. (डोर्डे ड्वार ने भटले श्रुतत्कन्ध शब्द प्रयोग पश डरे छे)
- (१९) विपाकश्रुत- श्रुतस्कन्धः/अध्ययनं/मूलं
- (१२) औपपातिक- मूलं
- (१३) राजप्रश्नीय- मूलं

(१४) जीवाजीवामिगम- \*प्रतिपत्तिः/\* उद्देशकः/मूलं

આ આગમમાં ઉક્ત ત્રજ્ઞ વિભાાગો કર્યા છે તો પજ્ઞ સમજજ્ઞ માટે પ્રતિવત્તિઃ પછી એક પેટાવિભાગ નોંધનીય છે. કેમકે પ્રતિવત્તિ -રૂ-માં નેરइय, तिरिक्खजोणिय, मनुष्य, देव એવા ચાાર પેટાવિભાગો પડે છે. તેથી તિવત્તિ/(નेरइयआदि)/उद्देशकः/मूलं એ રીતે સ્પષ્ટ અલગ પાડેલા છે, એજ રીતે દશમી प्रतिपत्ति ના उद्देशकः नव નથી પક્ષ તે પેટાવિભાગ પ્રતિવત્તિઃ નામે જ છે.

- (9५) प्रज्ञापना- पदं/उद्देशकः/द्वारं/मूलं पदना પેટા વિભાગમાં ક્યાંક उद्देशकः છે, ક્યાંક द्वारं છે પક્ષ પद-२८ના પેટા વિભાગમાં उद्देशकः અને તેના પેટા વિભાગમાં द्वारं પક્ષ છે.
- (१६) सूर्यप्रज्ञसि- प्राभृतं/प्राभृतप्राभृतं/मूलं
- (99) चन्द्रप्रज्ञप्ति- प्राभृतं/प्राभृतंप्राभृतं/मूलं આગમ ૧*૬*-૧૭માં प्रामृतप्रामृत ના પક્ષ प्रतिपत्तिः નામક પેટા વિભાાગ છે. પણ उद्देशकः આદિ મુજબ તેનો વિશેષ વિસ્તાર થાયેલ નથી.
- (१८) जम्बूदीपप्रज्ञति- वक्षस्कारः/मूलं
- (१९) निरयावलिका अध्ययनं/मूलं
- (२०) कल्पवतंसिका अध्ययनं/मूलं
- (२१) पुष्पितां अध्ययनं/मूलं
- (२२) पुष्पचूलिका अध्ययनं/मूलं
- (२३) वण्हिदशा अध्ययनं/मूलं આગમ ૧૯ થી ૨૩ नित्त्यावलिकादि નામથી સાથે જોવા મળે છે કેમકે તેને ઉપાંગના પાંચ વર્ગ તરીકે સૂત્રકારે ઓળખાવેલા છે. જેમાં વર્ગ-1, नित्त्यावलिका, વર્ગ-૨ कल्पवतंसिका... વગેરે જાણવા
- (२४ थी ३३) चतुःशरण (आदि दशेपयत्रा) मूलं
- (३४) निशीय उद्देशकः/मूलं
- (३५) बृहत्कल्प उद्देशकः/मूलं
- (३६) व्यवहार उद्देशकः/मूलं
- (३७) दशाश्रुतस्कन्ध दशा/मूलं
- (३८) जीतकल्प मूलं
- (३९) महानिशीय अध्ययनं/उद्देशकः/मूलं
- (४०) आवश्यक अध्ययनं/मूलं
- (४९) ओध/पिण्डनियुक्ति मूलं
- (४२) दशवैकालिक अध्ययनं/उद्देशकः/मूलं
- (४३) उत्तराध्ययन अध्ययनं//मूलं
- (४४- ४५) नन्दी-अनुयोगद्वार मूलं

| क्रम           | आगमसूत्र           | भूलं        | गाधा | क्रम          | आगमसूत्र             | मूलं | गाथा |
|----------------|--------------------|-------------|------|---------------|----------------------|------|------|
| 9.             | आचार               | ધપર         | १४७  | ૨૪.           | चतुःशरण              | ६३   | ६३   |
| <del>۹</del> . | सूत्रकृत           | ८०६         | ৬২३  | <b>રે</b> ધ્ર | आतुरप्रत्याख्यान     | وق   | ৩৩   |
| з.             | स्थान              | 9090        | १६९  | २६.           | महाप्रत्याख्यानं     | १४२  | १४२  |
| <b>X</b> .     | समवाय              | ३८३         | ९३   | ૨૭.           | भक्तपरिज्ञा          | १७२  | 902  |
| ц.             | भगवती              | 9020        | 998  | ૨૮.           | तंदुलवैचारिक         | 989  | १३९  |
| દ્ય.           | ज्ञाताधर्मकथा      | २४१         | ૡ૭   | २९.           | संस्तारक             | १३३  | १३३  |
| છ.             | उपासक दशा          | ডহ্         | 93   | ₹0.           | गच्छाचार             | ণহত  | ঀঽড় |
| ۷.             | अन्तवृद्दशा        | ६२          | 92   | 39.           | गणिविद्या            | ८२   | ८२   |
| ۹.             | अनुत्तरोपपातिक     | 9३          | 8    | ३२.           | देवेन्द्रस्तव        | २०७  | ২০৩  |
| 90.            | प्रश्नव्याकरण      | ৬৬          | 98   | ३३.           | मरणसमाधि             | ६६४  | ६६४  |
| 99.            | <b>विपाकश्रुत</b>  | <u> ৬</u> ৫ | ्र   | રૂ૪.          | निशीष                | 9820 |      |
| 9२.            | औपपातिक            | ৩৩          | ३०   | રૂષ.          | बृहत्करूप            | ં૨૧૫ | -    |
| 9३.            | राजप्रश्निय        | ८५          | -    | ३६.           | व्यवहार              | २८५  | -    |
| ٩४.            | जीवाभिगम           | ३९८         | ९३   | રૂછ.          | दशाश्रुतस्कन्ध       | 998  | 4દ્દ |
| <u> ૧</u> ૫.   | प्रज्ञापना         | ६२२         | २३१  | . ૨૮.         | जीतकल्प              | 903  | 903  |
| १६.            | सूर्यप्रज्ञप्ति    | २१४         | १०३  | ३९.           | महानिशीथ             | १५२८ | . 6  |
| 919.           | चन्द्रप्रइप्ति     | २१८         | 900  | 80.           | आवश्यक               | ९२   | २९   |
| 9८.            | जम्बूदीपप्रज्ञप्ति | ३६५         | 939  | 89.           | ओघनिर्युक्ति         | ૧૧૬५ | 99६५ |
| 9९.            | निरयावलिका         | 29          |      | 89.           | पिण्डनिर्युक्ति      | ७१२  | 1992 |
| ૨૦.            | कल्पवतंसिका        | ધ           | 9    | ૪૨.           | दशवैकालिक            | 480  | 494  |
| 29.            | पुष्पिता           | 99          | २    | ૪રૂ.          | उत्तरा <b>ध्यय</b> न | 9039 | १६४० |
| ૨૨.            | पुष्पचूलिका        | ર           | 9    | 88.           | नन्दी                | १६८  | ९३   |
| રરૂ.           | चण्हिदशा           | ų           | 9    | 84.           | अनुयोगद्वार          | ३५०  | 989  |
|                |                    |             |      |               |                      |      |      |

અમારા સંપાદીત ૪૫ આગમોમાં આવતા મૂલ નો અંક તથા તેમાં સમાવિષ્ટ ગાથા

નોંધ :- ઉક્ત गાથા સંખ્યાનો સમાવેશ મૂર્ল માં થઈ જ જાય છે. તે મૂર્ল સિવાયની અલગ गાથા સમજવી નહીં. મૂર્ল શબ્દ એ અમો સૂત્ર અને गાથા બંને માટે નો આપેલો સંયુક્ત અનુક્રમ છે. गાથા બધાંજ સંપાદનોમાં સામાન્ય અંક ધરાવતી હોવાથી તેનો અલગ અંક આપેલ છે. પણ સૂત્રના વિભાગ દરેક સંપાદકે ભિન્નભિન્ન રીતે કર્યા હોવાથી અમે સૂત્રાંક જુદો પાડતા નથી.

#### [10]

--: અમારા પ્રકાશનો :--[٩] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया - १ - सप्ताङ्ग विवरणम् [૨] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया - २ - सप्ताङ्ग विवरणम् [3] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया - ३ - सप्ताङ्ग विवरणम् [8] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया - ४ - सप्ताङ्ग विवरणम् [Y] क्रन्तमाला [5] चैत्यवन्दन पर्वमाला [9] . चैत्यवन्दन सङ्ग्रह - तीर्थजिनविशेष [2] चैत्यवन्दन चोविशी 6 शत्रुअय भक्ति [आवृत्ति-दो] अभिनव जैन पञ्चाङ्ग - २०४६ [90] [99] અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ - ૧- શ્રાવક કર્તવ્ય - ૧ થી ૧૧ [૧૨] અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ - ૨- શ્રાવક કર્તવ્ય - ૧૨ થી ૧૫ [93] અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ - ૩- શ્રાવક કર્તવ્ય - ૧૬ થી ૩૬ ં ૧૪] નવપદ - શ્રીપાલ (શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાન રૂપે) [૧૫] સમાધિ મરશ [વિધિ - સૂત્ર - પદ્ય - આરાધના-મરણભેદ-સંગ્રહ] [95] ચૈત્યવંદન માળા [૭૭૯ ચૈત્યવનંદનોનો સંગ્રહ] [ရစ] તત્વાર્થ સૂત્ર પ્રબોધટીકા [અધ્યાય-૧] [٩८] તત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો [૧૯] સિદ્ધાચલનો સાથી [આવૃત્તિ - બે] [20] ચૈત્ય પરિપાટી રિ૧ અમદાવાદ જિનમંદિર ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી શત્રુંજય ભક્તિ [આવૃત્તિ - બે] રિરી શ્રી નવકારમંત્ર નવલાખ જાપ નોંધપોથી [૨૩] શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી રિષ્ઠી શ્રી બારવત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો - આિવૃત્તિ - ચારો [રપ] અભિનવ જૈન પંચાંગ - ૨૦૪૨ સિર્વપ્રથમ ૧૩ વિભાગોમાં] [25] રિ૭ો શ્રી જ્ઞાનપદ પુજા  $\left[ 22 \right]$ અંતિમ આરાધના તથા સાધ સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ [૨૯] શ્રાવક અંતિમ આરાધના આવૃત્તિ ત્રશ] વીતરાગ સ્તુતિ સંચય [૧૧૫૧ ભાવવાહી સ્તુતિઓ] [30] [૩૧] (પૂજ્ય આગમોદ્ધારક શ્રી ના સમુદાયના) કાયમી સંપર્ક સ્થળો [૩૨] તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા - અધ્યાય-૧ ไววไ તત્વાર્થાધિગમ સત્ર અભિનવ ટીકા - અધ્યાય-૨ [38] તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા - અધ્યાય-૩ તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા - અધ્યાય-૪ ઉપો

| [35]<br>[30]<br>[32]<br>[36]<br>[30] | તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ<br>તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ<br>તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ<br>તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ<br>તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ | ાનવ ટીકા - અધ્યાય- <i>ક</i><br>ાનવ ટીકા - અધ્યાય-૭<br>ાનવ ટીકા - અધ્યાય-૮ |                      |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| [४٩]                                 | તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિ                                                                                                             | ાનવ ટીકા - અધ્યાય-૧૦                                                      |                      |
|                                      | પ્રકાશન ૧ થી ૪૧                                                                                                                     | અભિનવશ્રુત પ્રકાશને પ્રગટ                                                 | કરેલ છે.             |
| [४२]                                 | आयारो                                                                                                                               | [आगमसुत्ताणि-9]                                                           | पढमं अंगसुत्तं       |
| [¥੩]                                 | सूयगडो                                                                                                                              | [आगमसुत्ताणि-२]                                                           | बीअं अंगसुत्तं       |
| [88]                                 | ठाणं                                                                                                                                | [आगमसुत्ताणि-३]                                                           | तइयं अंगसुत्तं       |
| [૪५]                                 | समवाओ                                                                                                                               | [आगमसुत्ताणि-४]                                                           | चउत्यं अंगसुत्तं     |
| [૪६]                                 | विवाहपन्नति                                                                                                                         | [आगमसुताणि-५]                                                             | पंचमं अंगसुत्तं      |
| [૪૭]                                 | नायाधम्मकहाओ                                                                                                                        | [आगमसुत्ताणि-६]                                                           | छठ्ठं अंगसुत्तं      |
| [४८]                                 | उवासगदसाओ                                                                                                                           | [आगमसुत्ताणि-७]                                                           | सत्तमं अंगसुतं       |
| [४९]                                 | अंतगडदसाओ                                                                                                                           | [आगमसुत्ताणि-८]                                                           | अहमं अंगसुत्तं       |
| [५၀]                                 | अनुत्तोववाइयदसाओ                                                                                                                    | [आगमसुत्ताणि-९]                                                           | नवमं अंगसुत्तं       |
| [49]                                 |                                                                                                                                     | [आगमसुत्ताणि-१० ]                                                         | दसमं अंगसुत्तं       |
| [५२]                                 | विवागसूयं                                                                                                                           | [आगमसुत्ताणि-११ ]                                                         | एकारसमं अंगसुत्तं    |
| [५३]                                 | उयवाइयं                                                                                                                             | [आगमसुत्ताणि-१२]                                                          | पढमं उवंगसुत्तं      |
|                                      | रायष्पसेणियं                                                                                                                        | [आगमसुत्ताणि-१३]                                                          | बीअं उवंगसुत्तं      |
| [५५]                                 | जीवाजीवाभिगमं                                                                                                                       | [आगमसुत्ताणि-१४]                                                          | तइयं उवंगसुत्तं      |
| [५६]                                 | पन्नवणासुत्तं                                                                                                                       | [आगमसुत्ताणि-१५]                                                          | चउत्यं उवंगसुत्तं    |
| [ષ૭]                                 | सूरपन्नतिः                                                                                                                          | [आगमसुत्ताणि-१६]                                                          | पंचमं उवंगसुत्तं     |
| [૬૮]                                 | चंदपन्नतिः                                                                                                                          | [आगमसुत्ताणि-१७ ]                                                         | छड्ठं उवंगसुत्तं     |
| [48]                                 | जंबूद्दीवपन्नति                                                                                                                     | [आगमसुत्ताणि-१८ ]                                                         | सत्तमं उवंगसुत्तं    |
| [६०]                                 | निरयावलियाणं                                                                                                                        | [आगमसुत्ताणि-१९ ]                                                         | अड्डमं उवंगसुत्तं    |
|                                      | कप्पवडिंसियाणं                                                                                                                      | [आगमसुत्ताणि-२० ]                                                         | नवमं उवंगसुत्तं      |
| [ઘર]                                 | पुष्फियाणं                                                                                                                          | [आगमसुत्ताणि-२१]                                                          | दसमं उवंगसुत्तं      |
| [٤३]                                 | पुष्फचूलियाणं                                                                                                                       | [आगमसुत्ताणि-२२]                                                          | एब्रारसमं उवंगसुत्तं |
| [Ę¥]                                 | चण्हिदसाणं                                                                                                                          | [आगमसुत्ताणि-२३]                                                          | बारसमं उवंगसुत्तं    |
| [ξ4]                                 | चउसरणं                                                                                                                              | [आगमसुत्ताणि-२४ ]                                                         | पढमं पईण्णगं         |
| [દ્દ દ્દ]                            | आउरपद्यक्खाणं                                                                                                                       | [आगमसुत्ताणि-२५ ]                                                         | धीअं पईण्णगं         |
| [૬७]                                 | महापद्यवखाणं                                                                                                                        | [आगमसुताणि-२६]                                                            | तीइयं पईण्णगं        |
| [૬૮]                                 | भत्तपरिण्णा                                                                                                                         | [आगमसुत्ताणि-२७ ]                                                         | चउत्धं पईण्णगं       |

| r1    | A (0, 1, 4) 4 (1   | four i damare  |                | action fundin      |
|-------|--------------------|----------------|----------------|--------------------|
| [۲۶]  | नंदीसूयं           | [आगमसुत्ताणि-भ | rr ]           | पढमा चूलिया        |
| [٩٥]  | अनुओगदारं          | [आगमसुत्ताणि-भ | su ] ·         | बितिया चूलिया      |
|       | પ્રકાશન ૪૨ થી      | ૯૦ આગમશ્રુત !  | પ્રકાશને પ્રગટ | કરેલ છે.           |
| [૯૧]  | આયાર -             | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૧]     | ષહેલું અંગસૂત્ર    |
| [૯૨]  | સૂયગડ -            | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૧]     | બીજું અંગસૂત્ર     |
| [૯૩]  | ઠાણ -              | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૧]     | ત્રીજું અંગસૂત્ર   |
| [૯૪]  | સમવાય -            | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૧]     | ચોથું અંગસૂત્ર     |
| [૯૫]  | વિવાહપન્નત્તિ -    | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૨]     | ] પાંચમું અંગસૂત્ર |
| [૯૬]  | નાયાધમ્મકહા -      | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩      | 🤄 છઠ્ઠં અંગસૂત્ર   |
| [૯૭]  | ઉવાસગદસા -         | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩]     | ] સાતમું અંગસૂત્ર  |
| [૯૮]  | અંતગડદસા -         | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩]     | ં આઠમું અંગસૂત્ર   |
| [૯૯]  | અનુત્તરોપપાતિકદસા- | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩]     | નવમું અંગસૂત્ર     |
| [૧૦૦] | પઙહાવાગરજ્ઞ-       | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩]     | દશમું અંગસૂત્ર     |
|       |                    |                |                |                    |

| [-0]   | <u></u>            |                              | <u></u> :                 |
|--------|--------------------|------------------------------|---------------------------|
| [६९]   | तंदुलवेयालियं      | [आगमसुत्ताणि-२८]             | पंचमं पईण्णगं             |
| [૭૦]   | संथारगं            | [आगमसुत्ताणि-२९ ]            | छट्टं पईण्णगं             |
| [۳9]   | गच्छायार           | [आगमसुत्ताणि-३०/१]           | सत्तमं पईण्णगं-१          |
| [७२]   | चंदावेञ्झयं        | [आगमसुत्ताणि-३०/२]           | सत्तमं पईण्णगं-२          |
| [७३]   | गणिविज्ञा          | [आगमसुत्ताणि-३१]             | अड्डमं पईण्णगं            |
| [ષ્ઠ૪] | देविंदत्यओ         | [आगमसुत्ताणि-३२]             | नवमं पईण्णगं              |
| [હ્ય]  | मरणसमाहि           | [आगमसुत्ताणि-३३/१]           | दसमं पईण्णगं-१            |
| [७૬]   | वीरत्थव            | [आगमसुत्ताणि-३३/२]           | दसमं पईण्णगं-२            |
| [છછ]   | निसीह              | [आगमसुत्ताणि-३४ ]            | <b>पढमं</b> ्छेयसुत्तं    |
| [૭૮]   | <u>बु</u> हत्कम्पो | [आगमसुत्ताणि-३५ ]            | बीअं छेयसुत्तं            |
| [७९]   | ववहार              | [आगमसुत्ताणि-३६]             | तइयं छेयसुत्तं            |
| [८०]   | दसासुयक्खंधं       | [आगमसुत्ताणि-३७ ]            | चउत्थं छेयसुत्तं          |
| [८१]   | जीयकप्पो           | [आगमसुत्ताणि-३८/१]           | <b>पं</b> चमं छेयसुत्तं-१ |
| [૮૨]   | पंचकष्पभास         | [आगमसुत्ताणि-३८/२ ]          | पंचमं छेयसुत्तं-२         |
| [८३]   | महानिसीह           | [आगमसुत्ताणि-३९ ]            | छन्नं छेयसुत्तं           |
| [۲۶]   |                    | [आगमसुत्ताणि-४० ]            | पढमं मूलसुत्तं            |
| [૮५]   | -                  | [आगमसुत्ताणि-४१/९ ]          | बीअं मूलसुत्तं-१          |
| [८६]   | पिंडनिञ्जुत्ति     | [आगमसुत्ताणि-४१/२ ]          | बीअं मूलसुत्तं-२          |
| [دە]   | दसवेयालियं         | [आगमसुत्ताणि-४२ ]            | तइयं मुलसुत्तं            |
| [८८]   | उतारज्झयणं         | [आगमसुत्ताणि-४३ ]            | चउत्थं मूलसुत्तं 👘        |
| [८९]   | नंदीसूयं           | [आगमसुत्ताणि-४४ ]            | पढमा चूलिया               |
| [९०]   | अनुओगदारं          | [आगमस <del>ुत</del> ाणि-४५ ] | बितिया चूलिया             |

| [૧૦૧]          | વિવાગસૂય -        | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૩]          | અગિયારમું અંગસૂત્ર   |
|----------------|-------------------|----------------|---------------------|----------------------|
| [103]<br>[103] |                   | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૪]          | પહેલું ઉપાંગસૂત્ર    |
| [903]          |                   | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૪]          | બીજું ઉપાંગસૂત્ર     |
| [408]          | જીવાજીવાભિગમ -    | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૪]          | ત્રીજું ઉપાંગસૂત્ર   |
| [104]          |                   | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૪]          | ચોથું ઉપાંગસૂત્ર     |
| [10 s]         | સુરપન્નત્તિ -     | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૫]          | પાચમું ઉપાંગસૂત્ર    |
| [909]          | ••                | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૫]          | છકું ઉપાંગસૂત્ર      |
| [902]          | જંબુદીવપન્નતિ -   | ગુજરાતી અનુવાદ | આગમદીપ-પ]           | સાંતમું ઉપાંગસૂત્ર   |
| [906]          | િરયાવલિયા -       | ગુજરાતી અનુવાદ | -<br>[આગમદીપ-૫]     | આઠમું ઉપાંગસૂત્ર     |
| [990]          | કપ્પવડિંસિયા -    | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૫]          | નવમું ઉપાંગસૂત્ર     |
| વિવવી          | પુષ્ફિયા -        | ગુજરાતી અનુવાદ | _<br>[આગમદીપ-૫]     | દશમું ઉપાંગસૂત્ર     |
| [992]          | પુપ્કચૂલિયા -     | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૫]          | અગિયારમું ઉપાંગસૂત્ર |
| [૧૧૩]          | -                 | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-પ]          | બારમું ઉપાંગસૂત્ર    |
| [૧૧૪]          |                   | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-5]          | પહેલો પયત્રો         |
| [૧૧૫]          | આઉરપ્પચ્ચકખાજ્ઞ - | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | બીજો પયત્રો          |
| [૧૧૬]          | મહાપચ્ચકબાજ્ઞ -   | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | ત્રીજો પયજ્ઞો        |
| [૧૧૭]          | ભત્તપરિષ્ણા -     | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | ચોથો પયનો            |
| [૧૧૮]          | તંદુલવેયાલિય -    | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | પાંચમો પયશો          |
| [૧૧૯]          | સંથારગ -          | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | છક્રો પયશ્રો         |
| [૧૨૦]          | ગચ્છાયાર -        | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ- <i>ઽ</i> ] | સાતમો પયશો-૧         |
| [૧૨૧]          | ચંદાવેજ્ઝય -      | ગુજરાતી અનુવાદ | [આ <b>ગમદીપ-</b> 5] | સાતમો પયશો-૨         |
| [૧૨૨]          | ગણિવિજ્જા -       | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ક]          | આઠમો પયત્રો          |
| [૧૨૩]          | દેવિંદત્યઓ -      | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ- <i>ઽ</i> ] | નવમો પયશો            |
| [૧૨૪]          | વીરત્થવ -         | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ- <i>ઽ</i> ] | દશમો પયનો            |
| [૧૨૫]          | નિસીહ -           | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-5]          | પહેલું છેદસૂત્ર      |
| [૧૨ <i>୨</i> ] | બુહતકપ્પ -        | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-5]          | બીજું છેદસૂત્ર       |
| [૧૨૭]          | વવહાર -           | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ- <i>ઽ</i> ] | ત્રીજું છેદસૂત્ર     |
|                | દસાસુયક્ખંધ -     | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ- <i>ક</i> ] | ચોથું છેદસૂત્ર       |
| [૧૨૯]          | જીયકપ્પો -        | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-ઽ]          | પાંચમું છેદસૂત્ર     |
| [૧૩૦]          | મહાનિસીહ -        | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-5]          | છઠ્ઠું છેદસૂત્ર      |
| [૧૩૧]          | આવસ્સય -          | ગુજરાતી અનુવાદ |                     | પહેલું મૂલસુત્ર      |
|                | ઓહનિજ્જુત્તિ -    | ગુજરાતી અનુવાદ |                     | બીજું મૂલસુત્ર-૧     |
|                | પિંડનિબ્જુત્તિ -  | ગુજરાતી અનુવાદ |                     | બીજું મૂલસુત્ર-૨     |
| [૧૩૪]          | દસવેયાલિય -       | ગુજરાતી અનુવાદ | [આગમદીપ-૭]          | ત્રીજું મુલસૂત્ર     |
|                |                   |                |                     |                      |

[13]

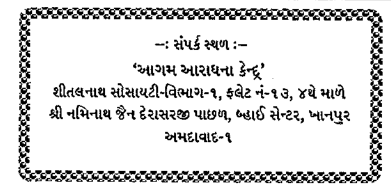
[14]

ગુજરાતી અનુવાદ

[આગમદીપ-૭]

ચોથું મૂલસૂત્ર

[૧૩૫] ઉત્તરજૂઝયશ -



પ્રકાશન ૧૩૯ થી ૧૮૫ આગમશુત પ્રકાશને પ્રગટ કરેલ છે.

|       | ]                                    |
|-------|--------------------------------------|
| [૧૬७] | तंदुलवैचारिकप्रकीर्णकसूत्रं सटीकं    |
| [૧૬૮] | संस्तारकप्रकीर्णकसूत्रं सच्छायं      |
| [१६९] | गच्छाचारप्रकीर्णकसूत्रं सटीकं        |
| [૧૭૦] | गणिविद्याप्रकीर्णकसूत्रं सच्छायं     |
| [୨৩୨] | देवेन्द्रस्तवप्रकीर्णकसूत्रं सच्छायं |
| [૧७૨] | मरणसमाधिप्रकीर्णकसूत्रं सच्छायं      |
| [૧७३] | निशीधछेदसूत्रं सटीकं                 |
| [१७४] | बृहत्कल्पछेदसूत्रं सटीकं             |
| [૧૭५] | व्यवहारछेदसूत्रं सटीकं               |
| [૧૭૬] | दशाश्रुतस्कन्धछेदसूत्रं सटीकं        |
| [૭૭૭] | जीतकल्पछेदसूत्रं सटीकं               |
| [୨৩८] | महानिशीयसूत्रं (मूलं)                |
| [୨७९] | आवश्यकमूलसूत्रं सटीकं                |
| [920] | ओघनिर्युक्तिमूलसूत्रं सटीकं          |
| [१८१] | पिण्डनिर्युक्तिमूलसूत्रं सटीकं       |
| [१८२] | दशवैकालिकमूलसूत्रं सटीकं             |
| [923] | उत्तराध्ययनमूलसूत्रं सटीकं           |
| [928] | नन्दी-चूलिकासूत्रं सटीकं             |
| [૧૮૫] | अनुयोगद्वारचूलिकासूत्रं सटीक         |
|       |                                      |

आगमसुत्ताणि सटीकं-१४ आगमसत्ताणि सटीकं-१४ आगमसत्ताणि सटीकं-१४ आगमसुत्ताणि सटीकं-१४ आगमसुत्ताणि सटीकं-१४ आगमसुत्ताणि सटीकं-१४ आगमसत्ताणि सटीकं-१५-१६-१७ आगमसुत्ताणि सटीकं-१८-१९-२० आगगम सुत्ताणि सटीकं-२१-२२ आगमसुत्ताणि सटीकं-२३ आगमसत्ताणि सटीकं-२३ आगमसत्ताणि सटीकं-२३ आगमसुत्ताणि सटीकं-२४-२५ आगम सुत्तामि सटीकं-२६ आगमसत्ताणि सटीकं-२६ आगमसूत्ताणि सटीकं-२७ आगमसुत्ताणि सटीकं-२८-२९ आगमसत्ताणि सटीकं-३० आगमसत्ताणि सटीकं-३०

#### Jain Education International

| आगमसुत्ताणि       | समाविष्टाआगमाः                                                                                                                                                                                  |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भाग- 9            | आयार                                                                                                                                                                                            |
| भाग-२             | सूत्रकृत                                                                                                                                                                                        |
| भाग-३             | स्थान                                                                                                                                                                                           |
| भाग-४             | समवाय                                                                                                                                                                                           |
| भाग- ५ - ६        | भगवती (अपरनाम व्याख्याप्रज्ञप्ति)                                                                                                                                                               |
| भाग- <b>७</b>     | ज्ञाताधर्मकथा, उपासकदशा, अन्तकृद्दशा, अनुत्तरोपपातिकदशा,<br>प्रश्नव्याकरण                                                                                                                       |
| भाग-८             | विपाकश्रुत, औपपातिक, राजप्रश्निय                                                                                                                                                                |
| भाग-९             | जीवाजीवाभिगम                                                                                                                                                                                    |
| भाग-९०-९९         | प्रज्ञापना                                                                                                                                                                                      |
| भाग- ९ २          | सूर्यप्रज्ञप्ति, चन्द्रप्रज्ञप्ति                                                                                                                                                               |
| भाग- १३           | जम्बूद्वीपप्रज्ञति                                                                                                                                                                              |
| भाग- ९ ४          | निरवायलिका, कल्पवतंसिका, पुष्पिका, पुष्पचूलिका यण्हिदशा,<br>चतुःशारण, आतुरप्रत्याख्यान, महाप्रत्याख्यान, भक्तपरिझा,<br>तन्दुत्त्वैवारिक, संस्तारक, गच्छाचार, गणिविद्या, देवेन्द्रस्तव, मरणसमाधि |
| भाग-१५-१६-१७      | नीशीथ                                                                                                                                                                                           |
| भाग-१८-१९-२०      | बृहत्कल्प                                                                                                                                                                                       |
| भाग-२१-२२         | व्यवहार                                                                                                                                                                                         |
| भाग-२३            | दशाश्रुतस्कन्ध, जीतकल्प, महनिशीथ                                                                                                                                                                |
| भाग- <b>२४-२५</b> | आवश्यक                                                                                                                                                                                          |
| भाग-२६            | ओघनिर्युक्ति, पिण्डनिर्युक्ति                                                                                                                                                                   |
| भाग-२७            | दशवैकालिक<br>                                                                                                                                                                                   |
| भाग-२८-२९         | उत्तराध्ययन                                                                                                                                                                                     |
| भाग-३०            | नन्दी, अनुयोगद्वार                                                                                                                                                                              |

# ''आगमसुत्ताणि-सटीकं'' ભાાગ १ थी उ**० नुं विव**रश

