

कार्तिक, मार्गशीर्ष २००५ :: नवम्बर, दिसम्बर १९४८

## वीरसेवामन्दिरका त्रयोदशवर्षीय महोत्सव

श्राज मुक्ते यह प्रकट करते हुए बड़ा ही श्रानन्द होता है कि भारतके महान् सन्त श्रीर श्राध्यात्मिक नेता पूज्य श्री १०५ चुन्नक गर्गोशप्रसादजी वर्गी न्यायाचार्य वैशाख विद १ ता० १४ चप्रे ल १६४६ को श्रपने सङ्घ-सहित वीरसेवामन्दिर सरसावा (सहारनपुर)में पधार रहे हैं श्रीर वे यहाँ एक सप्ताह तक ठहरेंगे । इस स्वर्णावसरपर वैशाख वदी ५ व ६ ता० १७, १८ श्रप्रे ल दिन रिववार तथा सोमवारको वीरसेवामन्दिरके त्रयोदशवर्षीय श्रधिवेशनका श्रायोजन किया गया है । श्रतः समाजके सब सज्जनोंसे सानुरोध निवेदन है कि वे इस श्रपूर्व समारोहके शुभावसर पर श्रपने परिवार तथा मित्रों-सहित श्रवश्य पधारनेकी छपा करें श्रीर वीरसेवामन्दिरके श्रनेक उल्लेखनीय महत्वके साहित्यिक एवं ऐतिहासिक कार्योंका साद्यात्परिचय प्राप्त करनेके साथ ही पूज्य वर्गाजिके प्रवचनोंसे यथेष्ट लाम उठावें । इस महोत्सवको सफल बनानेके लिये स्वागत-समितिका निर्माण होचुका है श्रीर उसने सोत्साह श्रपना कार्य प्रारम्भ कर दिया है।

> ऋधिष्ठाता वीरसेवामन्दिर सरसावा, जि॰ सहारनपुर

सम्पादकमण्डल
जुगलिकशोर मुख्तार
मुनि कान्तिसागर
दरबारीलाल न्यायाचार्य
अयोध्याप्रसाद गोयलीय

वर्ष ९ किरगा ११-१२ संस्थापक-प्रवर्तक वीरसेवामन्दिर,सरसावा

सञ्चालक -व्यवस्थापक भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

| विषय-सूची |
|-----------|
|-----------|

| विषय                                             | पृष्ठ      | विषय                                        | प्रष्ठ |
|--------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------|--------|
| १. सिद्धसेन-स्मरण ४                              | e 30       | . सुधार-सूचना—[प्रकाशक                      | ४७४    |
| २. शासन-चतुर्सिशिका (मुनिमदनकीर्तिकृत)           | - ~        | . मानवजातिके पतनका मृलकारण-                 |        |
| [पं० दरबारीलाल कोठिया ४                          | ११०        | संस्कृतिका मिध्यादर्शन—                     |        |
| ३. सिद्धसेन-स्वयंभूस्तुति (प्रथमा द्वात्रिंशिका) |            | [पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य              | ४७७    |
| [सिद्धसेनाचार्य प्रणीत ४                         | १५ ह       | . चम्पानगर—[श्यामलकिशोर भा                  | ४⊏१    |
| ४. सन्मतिसूत्र श्रौर सिद्धसेन—                   | १०         | . सम्पादकीय (१)—राष्ट्र-भाषापर जैन-         |        |
| [श्रीजुगलकिशोर मुख्तार ४                         | १९७        | दृष्टिकोर्ग [मुनि कान्तिसागर                | ४८३    |
| ५. घर्म श्रौर वर्तमान परिस्थितियाँ—              |            | सम्पादकीय (२) अनेकान्तकी वर्षसमाप्ति        | न      |
| [पं० नेमिचन्द्र शास्त्री            ४            | ६७         | <b>श्रौर त्रगला वर्ष-[जुगलकिशोर मुख्तार</b> | 820    |
| ६. ब्रह्मश्रुतसागरका समय और साहित्य              | ११         | . प्रकाशकीय वक्तव्य—                        |        |
| [पं० परमानन्द जैन शास्त्री ४                     | <b>ં</b> જ | [श्रयोध्याप्रसाद गोयलीय                     | 858    |
| · · ·                                            | ^          | ~ ~ ~                                       |        |

### ग्राहकोंसे ज़रूरी निवेदन

इस संयुक्त किरणके साथ अनेकान्तका जहाँ हवाँ वर्ष समाप्त होरहा है वहाँ सब ब्राहकोंका चन्दा भी समाप्त होरहा है। अगले वर्ष अनेकान्तका मुद्रण और प्रकाशन 'भारतीय-झानपीठ' काशीके तत्त्वा-वधानमें बनारससे समयपर हुआ करेगा, उसकी प्रथम किरण एक विशेषाङ्कके रूपमें छपना शुरू होगई है और वह सभी ब्राहकोंको जिनका चन्दा नहीं आया है, अप्रेलके प्रायः प्रथम सप्ताहमें बीठ पीठ से भेजी जावेगी। अतः प्रेमी ब्राहकोंसे सानुरोध निवेदन है कि वे बनारससे बीठ पीठ आनेपर उसे अवश्य छुड़ानेकी कृपा करें और विशेषाङ्कके महत्वपूर्ण लेखोंसे यथेष्ट लाभ उठावें।

—प्रकाशक

#### श्रनेकान्तको प्राप्त सहायता

गत किरण नं० ८में प्रकाशित सहायताके बाद श्रमेकान्तको जो सहायता प्राप्त हुई है वह निम्न प्रकार है श्रोर उसके लिये दातार महानुभाव धन्यवादके पात्र हैं:—

- ११) श्रीशिखरचन्द दीनानाथ जैन, गञ्जमुरार (ग्वालियर) सिद्धचक्रविधानके उपलच्चमें, मार्फत श्रीवृजलाल जैन।
- १०) श्रीदिगम्बर जैनसमाज बाराबङ्की, मार्फत कल्यागचन्दजी विशारद।
- ७) डा० पन्नालालजी जैन सम्भल, पुत्रविवाहोप-लत्तमें, मार्फत विष्णुकान्तजी मुरादाबाद।
- २१) साहू रमेशचन्दजी नजीबाबाद, साहू मूल-चन्दजीके स्वर्गवासपर निकाले दानमेंसे।
- १०) सेठ चम्पालालजी पाटनी मु० राजशाही, विवाहोपलचमें, मा० इन्द्रचन्दजी जैन।
- ५) बा० सुरेन्द्रनाथ नरेन्द्रनाथजी कलकत्ता, पुत्रविवाहोपलचमें ।
- ४) ला० नारायणदास रूड़ामलजी शामियानेवाले सहारनपुर, ला० रूड़ामलजीके स्वर्गवासपर।
- ४) श्रीभागचन्द दयाचन्दजी जैन, गोंदिया सी० पी०, पुत्रविवाहोपलचमें।

### वीरसेवामन्दिरको प्राप्त सहायता

श्रनेकान्तकी गत ८वीं किरणमें प्रकाशित सहायताके बाद वीरसेवामन्दिरको जो सहायता प्राप्त हुई वह निम्न प्रकार है श्रीर उसके लिये दातार महानुभाव धन्यवादके पात्र हैं:—

- २०१) रावराजा सर सेठ हुकमचन्दजी नाईट, इन्दौर (पौत्रविवाहकी खुशीमें निकाले हुए दानमेंसे)।
  - २५) श्रीमती कस्तूरीवाई जैन ठोरा नीमतूरवाली इन्दौर, मार्फत श्रीदौलतराम जी 'मित्र'।
- २४) ला० घूमीमल धर्मदासजी कागजी देहली श्रीर लाला मुंशीलालजी कागजी देहली (पुत्र-पुत्रीके विवाहोपलचमें निकाले हुए दानमेंसे)।
- १०) लाला शिब्बामलजी जैन श्रम्बाला छावनी (सिद्धचकविधानके उपलक्तमें) माफत पंडित दरबारीलालजी कोठिया।
- १०) ला० नारायणदास रूढामलजी जैन शामि-यानेवाले, सहारनपुर (ला० रूड़ामलजीके स्वर्गवाससे पूर्व निकाले हुए दानमेंसे)।
- ७) ला० सुरेन्द्रकुमार प्रकाशचन्दजी जैन, सुल-तानपुर जि० सहारनपुर (विवाहोपलचमें)।

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.or

## वीरसेवामन्दिरका त्रयोदशवर्षीय महोत्सव

### निमन्त्रग्-पत्र

प्रिय बन्धुवर,

सस्तेह जयजिनेन्द्र।

बहुत ऋर्सेसे वीरसेवामन्दिरका एक श्रिधिवेशन श्रथवा उत्सव करनेका विचार चला जाता है परन्तु अनुसंधानात्मक साहित्यिक प्रवृत्तियोंमें लगातार संलग्न रहने आदिके कारण मुक्ते उसके अनुकूल अवसर नहीं मिलसका अथवा यों कहिये कि काल-लब्धिकी प्राप्ति न हो सकी, और इसलिये विचार बराबर टलता ही रहा। हालमें यह देखकर कि भारतके एक महान् सन्त उदारमना चुक श्रीगर्णशप्रसादजी वर्णी (न्यायाचार्य) राष्ट्रकी आध्यात्मिक विमृतिके रूपमें लोकहितकी भावनात्र्योंको त्र्यात्मसान किये हुए वर्षोंसे पैदल चलते त्र्यौर ऋपने सदुपदेश एवं पवित्रात्माके प्रभावसे लोकमें स्व-परकल्याणकी भावनात्र्योंको जागृत करते हुए इंघर त्रा रहे हैं श्रीर वीरसेवामन्दिरको भी देखना चाहते हैं. श्रतः इस शुभ श्रवसरपर मन्दिरका त्रयोदशवर्षीय महोत्सव कर लेना समुचित समभा गया । यद्यपि त्रयोदशवर्शीय महोत्सव-जैसे कार्यके लिये समय बहुत ही कम है और इस श्रल्प समयमें उसे वह रूप नहीं दिया जा सकेगा जिसे मैं देना चाहता था, फिर भी इस शुभ संयोगपर मैं वीरसेवामन्दिर' संस्थाको जो अभी तक मेरी ही संस्था समभी जाती रही हैं - भले ही मेरा आत्मा उसे अपनी न समभता हो, समाज-के पवित्र हाथोंमें सौंप देना चाहता हूँ. जिससे मुक्ते भारमुक्त होकर ऋपने अन्तिम ध्येय अथवा चरम लच्यकी ओर अमसर होनेका कुछ अवसर मिल सके और संस्था भी खूब फलै-फूलै; इस दृष्टिसे यह उत्सव मेरे लिये एक महोत्सवके ही रूपमें होगा और संस्थाके प्रेमी अपनी उपस्थित श्रीर सहयोग - द्वारा उसे सचमुचमें महोत्सव बना देंगे ऐसी दृढ श्राशा है।

पूज्य वृश्णिजी अपने संघ-सहित. जिसमें अनेक जुल्लक साधु और त्यागी जन शामिल हैं, वैशाख विद एकने या क्जको वीरसेवामिन्दरमें पधारेंगे और महोत्सवकी तिथियाँ पश्चमी, छेठ तारीख १५, १६ अप्रेल सन् १६४६ दिन रिववार तथा सोमवारकी स्थिर की गई हैं। अतः आपसे सानुरोध निवेदन हैं कि आप इस सत्समागम पर अवश्य ही वीरसेवामिन्दरमें पधारनेकी कृपा करें। इससे आप सन्तदर्शन, वर्णीजीके उपदेशामृतका पान और विद्वानोंके सारभावणोंका अवश्य करनेके साथ साथ वीरसेवामिन्दरकी प्रवृत्तियोंका सादान् परिचय भी प्राप्त कर सकेंगे और अपनी इस पाली - पोशी संस्थाके उज्ज्वल भविष्यका विचार करते हुए उसे समुन्नत और सुन्यवस्थित बनानेके सत्कार्यमें अपना सिक्रय सहयोग भी प्रदान कर सकेंगे।

सरसावा, जिला सहारनपुर ३१ मार्च १६४६ निवेदक **जुगलकिश्चोर मुख़्तार** श्रिधिष्ठाता 'वीरसेवामन्दिर'

### 'सन्मति-सिद्धसेनाङ्क'



वर्ष ह वरिसेवामन्दिर (समन्तभद्राश्रम), सरसावा, जिला सहारनपुर किरण ११ कार्तिकशुक्त, वीरनिर्वाण-संवत २४७५, विक्रम-संवत २००४

नवम्बर १९४८

### सिद्धसेन-स्मरण

<u>।सश्रतग</u>रगरण

जगत्प्रसिद्ध-बोधस्य वृषमस्येव निस्तुषाः । बोधयन्ति सतां बुद्धिं सिद्धसेनस्य सक्तयः ॥ —हरिवंशपुराणे, श्रीजिनसेनः

प्रवादि-करि-यथानां केशरी नय-केशरः । सिद्धसेन - कविजीयाद्विकल्प - नखराङ्कुरः ॥ —आदिपुराणे, भगवज्जिनसेनः

सदाऽवदातमहिमा सदा ध्यान-परायणः । सिद्धसेन - म्रुनिर्जीयाद्भट्टारक - पदेश्वरः ॥

—रब्नमालायां, शिवकोटिः

मदुक्ति-कल्पलतिकां सिश्चन्तः करुणाऽमृतैः । कवयः सिद्धसेनाद्या वर्धयन्तु दृदिस्थिताः ॥

-- यशोधरचरिते. कल्याणकीर्तिः

REFERERERERERERERERER

#### श्रीमन्मुनिमदनकीर्ति-विरचिता

# शासन-चतुर्स्त्रिशिका

[यह मुनि मदनकीर्ति विरचित एक सुन्दर एवं प्रौट रचना है। इसमें दिगम्बर शासनका महत्व ख्यापित करते हुए उसका अयघोष किया गया है। जहाँ तक हमें ज्ञात है, इसकी मात्र एक ही प्रति उपलब्ध है छौर जो पिछले वर्ष श्रद्धेय पं॰ नाथ्रामजी ग्रेमी अम्बईके पाससे पं॰ परमानन्दजीद्वारा बीरसेवामन्दिरको प्राप्त हुई थी। यह पाँच पत्रात्मक सटिप्पण प्रति बहुत कुछ जीर्ण-शीर्ण है छौर लग-भग चालीस-पैंतालीस स्थानींपर इसके छन्चर अथवा पद-वाक्य, पत्रोंके परस्पर चिपक जाने छादिके कारण प्रायः मिट-से गये हैं छौर जिनके पढ़नेमें बड़ी कठिनाई महसूस होती है। प्रेमीजीने भी यह अनुभव किया है छौर अपने 'जैनसाहित्य छौर इतिहास' (पृ० १३६)में लिखा है—"इस प्रतिमें लिखनेका समय नहीं दिया है परन्तु वह दो-तीनसौ वर्षसे कम पुरानी नहीं मालूम होती। जगह जगह छान्चर उड़ गये हैं जिससे बहुतसे पद्य पूरे नहीं पढ़े जाते।" इमने सन्दर्भ, अर्थसंगति, अन्त्रविस्तारक यंत्र छादि साधनोद्वारा परिश्रमके साथ सब जगहके छन्चरोंको पढ़कर पद्योंको पूरा करनेका प्रयत्न किया है—सर्फ दो जगहके छन्चर नहीं पढ़े गये छौर इसलिये उनके स्थानपर जिन्दु " बना दिये गये हैं। अब तक इस कृतिके प्रकाशमें न आसकनेमें संभवतः यही कठिनाई बाधक रही जान पड़ती है। अस्तु।

इस कृतिमें कुल ३६ पद्य हैं। पहला पद्य अगले ३२ पद्योंके प्रथमान्त्रोंसे बनाया गया है जो श्रनुष्टुप् वृत्तमें है श्रीर श्रन्तिम पद्य प्रशस्ति-पद्य है जिसमें रचिवताने श्रपने नामोल्लेखके साथ श्रपनी कुछ आतम-चर्याका संसूचन (निवेदन) किया है श्रीर जो मालिनी छन्दमें है। शेष ३४ पद्य प्रन्थविषयसे सम्बद्ध हैं श्रौर शाद् लिविकीडित कृत्तमें हैं। इन चौंतीस पद्योंमें दिगम्बर शासनकी महिमा श्रौर विजय-कामना प्रकट को गई है। अतएव यह मदनकीर्तिकी रचना 'शासनचतुर्स्त्रिश (शति)का' अथवा 'शासन-चौ तीसी' जैसे सार्थक नामोंसे जैनसाहित्यमें प्रसिद्धिको प्राप्त है । इसमें विभिन्न स्थानों त्र्रीर वहाँ के दिगम्बर जिनबिम्बोंके अतिशयों, प्रभावों और चमलारोंके प्रदर्शनद्वारा यह बतलाया गया है कि दिगम्बर शासन सब प्रकारसे जयकारकी समता रखता है और उसके लोकमें बड़े ही प्रभाव तथा अतिशय रहे हैं। कैलाशके जिनबिम्ब, पोदनपुरके बाहबली, श्रीपुरके पार्श्वनाथ, हलगिरिके शांखजिन, धाराके पार्श्वनाथ, बृहत्पुरके बृहह व, जैनपुर (जैनबद्री)के दिल्लागोम्मट, पूर्वदिशाके पार्श्व जिनेश्वर, वेत्रवती (नदी)के शान्तिजिन, उत्तरदिशाके जिनबिम्ब, सम्मेदशिखरके बीस तीर्थेकर, पुष्पपुरके श्रीपुष्पदन्त, नागद्रहतीर्थके नागहृदेश्वरजिन, सम्मेदशिखरकी ऋमृतवापिका, पश्चिमसमुद्रतटके चन्द्रप्रभजिन, छायापार्श्व विभु, श्रीत्रादिजिनेश्वर, पावापुरके श्रीबीरजिन, गिरनारके श्रीनेमिनाथ, चम्पापुरीके श्रीवासुपूज्य, नर्मदाके जल-से ग्राभिषिक्त श्रीशान्तिजिनेश्वर, श्रावरोधनगरके मुनिसुव्रतजिन, विपुलगिरिका जिनविम्ब, विन्ध्यगिरिके जिनचैत्यालय, मेदपाट (मेवाइ) देशस्य नागफणीयामके श्रीमिद्धिजिनेश्वर ख्रौर मालवदेशस्य मगलपुर के श्रीम्राभिनन्दन्जिन इन २६ के म्रातिशयों तथा चमत्कारोंका इसमें कथन है। साथ ही, यह भी प्रति-पादन किया गया है कि कैशेषिक (कर्णाद), मायाबी, यौग, सांख्य, चार्वाक श्रौर बौद्धों द्वारा भी दिगम्बर शासन समाभित हुन्ना है। इस तरह यह रचना एक प्रकारसे दिगम्बर शासनके प्रभावकी प्रकाशिका है।

इसके कर्ता मुनिमदनकीर्ति प० ग्राशाधरजीके, जिनका समय विक्रमकी १३वीं शताब्दी सुनिश्चित है, समकालीन थे ग्रार इसलिये इनका समय भी वि० की १३वीं शताब्दी है।

प्रस्तुत रचना हिन्दी ऋनुवादके साथ वीरसेवामन्दिरसे यथाशीघ्र प्रकाशित की जायेगी। ऋौर उसमें रचना तथा रचयिताके सम्बन्धमें विस्तृत प्रकाश डाला जायेगा। —दरबारीलाल कोठिया] Ø

यत्पापनासाद्वालोयं ययौ सोपास्नयं स्मयं । शुक्तत्यसौ यतिर्जैनमृचुः श्रीपृज्यसिद्धयः ।। १ ॥ यद्दीपस्य शिखेव भाति भविनां नित्यं पुनः पर्वसु वासिनामुपचित - प्रीति - प्रसन्नात्मनाम् । भूभृन्मूद्धंनि जिनबिम्बमुत्तमधमत्सौवएर्णवएर्एं कैलाशे सुरा वन्द्यन्तेऽद्य दिगम्बरं तद्मलं दिग्वाससां शासनम् ॥ १ ॥ भविनामाऽऽभान्ति पादाङ्गुष्ट-नख - प्रभासु पश्चाद्भवा यस्यात्मीयभवा जिनस्य पुरतः स्वस्योपवास-प्रमाः । श्रद्याऽपि प्रतिभाति पोदनपुरे यो वन्दा-वन्दाः स वै बाहुबली करोतु बलबद्दिग्वाससां शासनम्।।२।। पत्रं यत्र विद्वायसि प्रविपुत्ते स्थातुं त्तरां न क्तमं तत्राऽऽस्ते गुणरत्नरोहणगिरियो देवदेवो महान् । चित्रं नाऽत्र करोति कस्य मनसो दृष्टः पुरे श्रीपुरे स श्रीपार्श्वजिनेश्वरो विजयते दिग्वाससां शासनम् ॥ ३ ॥ वासं सार्थपते: \* पुरा कृतवतः शङ्कान् गृहीत्वा बहून् हुलगिरौ कस्याऽपि धन्यात्मनः । सद्धर्मोद्यतचेतसो त्रातर्मार्ग**मु**पेयुषो चिलता शङ्कस्य गोणी पदं न यावच्छक्कजिनो<sup>६</sup> निरावृति<sup>७</sup>रभादिग्वाससां शासनम् ॥ ४ ॥ सानन्दं निधयो<sup>द</sup> नवाऽपि नवधा यं स्थापया**ञ्च**किरे वार्या पुरुयवतः स कस्यचिदहो स्वं ' स्वादिदेश प्रभुः ' । धारायां धरणोरगाधिप - शित - च्छत्र - श्रिया श्रीपाश्चों नवखण्ड-मण्डित-तनुर्दिग्वाससां शासनम् 'र ॥ ४ ॥ द्वापञ्चाशदन्तपाणिपरमोन्मानं करे: 13 पञ्जभि-जिनमर्ककीर्तिनृपतिप्रीबाणमेकं महत् भ । वृहत्पुरे वरवृहद्देवाख्यया स<sup>1 ६</sup> गीयते तन्नाम्ना <sup>९६</sup>श्रीमत्यादिनिषिद्धिकेयमवताद्दिग्वाससां शासनम् ॥ ६ ॥ निष्पादितं पञ्चशतीमितैरविरतं सहत्य वत्कज्ञान्तरमेकमेव महिमा सोऽन्यस्य कस्याऽस्तु भो !ा जैने पुरे साम्प्रतं प्रतिदिनं देवेरतिपुज्यते देवो दित्तगागोम(मा)टः स जयताद्दिग्वाससां शासनम् ॥ ७ ॥ यं दुष्टो न हि परयति इत्यामपि प्रत्यक्तमेवाऽखिलं सम्पूर्णावयवं मरीचिनिचयं शिष्टः पुनः पश्यति ।

१ (अप्रेतन)वृत्तानामाद्यत्तरे(निर्मितः) स्त्रोकोऽयम् । २ अप्रतः अप्रे भवाः आत्मीयभवाः आमान्ति । ३ यः पार्श्वजिनेश्वरः तत्र विद्यायसि (नभसि) आस्ते । ४ दृष्टः सन् । ५ सागर-दत्तामिधानस्य । ६ तावत् शंखदेवः । ७ दिगम्बररूपः । ८ कर्त्तरः । ६ कर्मतापन्न । १० स्वकीयं स्वरूपं । ११ यः प्रभुः श्रीपार्श्वनाथः । १२ प्रति । १३ पचिमः करेः सद्द द्वापञ्चाशत् सप्तपञ्चाशत् इत्यर्थः । १४ कथंभूतं शासनं महत् । १५ स जिनः । १६ इयं श्रीमती आदि निषिद्धिका इति च लोकगीयिते । १ मार्ग्यस् Use Only

श्रीपार्श्वजिनेश्वरो दृढयते दिग्वाससां शासनम् ॥ ८ ॥ भुवनैकमण्डनमणिः श्रीविश्वसेनाऽऽदरात् य: महोदधेरिव हदात्सद्घे त्रवत्याध्द्वतम् । निश्चकाम लोकं **ज्जुद्रो**पद्रव - वर्जितोऽवनितले । नरीनत्त्यन स श्री*शान्ति*जिनेश्वरो विजयते दिग्वाससां शासनम्<sup>र</sup> ॥६॥ यौगा यं परमेश्वरं हि कपिलं सांख्या निजं ॰ योगिनो बौद्धा बुद्धमजं ६हिरं द्विजवरा जल्पन्त्युदीच्यां दिशि । ऋजुतनुं देवं जटाधारिएां वृषलाञ्छनं निश्चीरं<sup>४</sup> परमं तमाहुरमलं दिग्वाससां शासनम् ॥१०॥ **निर्मन्थं** वन्द्ति सकष्टमिष्टसुकृतादारुह्य यान् सीधर्माधिपतिप्रतिष्ठितवपुष्काये जिना<sup>७</sup> विंशतिः । सम्मेदपृथ्वीरुहि स्वप्रमितिप्रभाभिरतुला प्रख्याः भन्योऽन्यस्तु<sup>म</sup>न पश्यति ध्रुवमिदं दिग्वाससां शासनम् ॥११॥ पाताले परमादरेण परया भक्त्याऽचितो व्यन्तरै-र्यो देवैरधिकं स तोषमगमत्कस्या ऽपि पुंसः पुरा । भूभृन्मध्यतलादुपर्यं नुगतः ' ° श्रीपुष्पदन्तः श्रीमत्पुष्पपुरे विभाति नगरे दिग्वाससां शासनम् ' ॥१२॥ द्विजनायकैहीरिरिति .... वैश्रवै स्रष्टेति बौंध्दैर्बु द इति प्रमोदविवशैः शूलीति माहेश्वरैः । कुष्टानिष्ट-विनाशनो जनदृशां योऽलद्यमूर्ति १२ विभुः श्रीनागहृदेश्वरोः जिनपतिर्दिग्वाससां शासनम् 🔧 ॥१३॥ यस्याः पाथसि नामविंशतिभिदा पूजाऽष्ट्रधा चिप्यते मंत्रोचारण - बन्धुरेण युगपन्निर्प्रन्थरूपात्मनाम् । संसंपनीपद्यते श्रीमत्तीर्थकृतां यथायथमियं सम्मेदामृतवापिकेयमवतादिग्वाससां शासनम् ॥१४॥ स्मार्ताः पाणिपुटोदनादनमिति ज्ञानाय मित्र - द्विषो-रात्मन्यत्र च साम्यमाहुरसकुन्तैर्घन्थ्यमेकाकितां । *वेदान्तिकाश्चापरे* ' × प्राणि - चान्तिमद्वेषतामुपरामं तद्विद्धि प्रथमं पुराग्य-कलितं दिग्वाससां शासनम्। १९४॥ कुष्टं दनीध्वस्यते स्नानपयोऽनुलिप्तमखिलं यस्य सौबएर्गस्तवकेशनिर्मिमतमिव विप्रहम् । सेमङ्करं शश्चद्धक्तिविधायिनां शुभतमं चन्द्रप्रभः स प्रभुः जयताद्विग्वाससां शासनम् १६॥१६॥ तीरे पश्चिमसागरस्य सुविमले पञ्चामृतस्नापिते शुद्धे सिद्धशिलातले 👚 कर्पूरागुरु - कुकुमादिकुसुमैरभ्यर्चिते सुन्दरैः

१ यः सम्पूज्यते । २ प्रति । ३ निषं परमेश्वरं । ४ ब्रह्माणं । ५ श्रवस्त्रं । ६ प्रति । ७ सन्तीति श्राध्याहारः । ६ तु पुनः । ६ कस्यचित् । १० सन् । ११ प्रति । १२ सन् । १३ प्रति । १४ स्मृतिपाठकाः । १५ त्याहुः इति क्रिया श्रात्रापि योज्यः । १६ प्रति ।

<del>4444444444444444444444</del>

4444444

4444444444444444

पापहा

मायया

कुल्लस्कार - फणापति - स्कुटफटा - रत्नावली - भासुरः छायापार्श्वविमुः भ भाति जयतादिग्वाससां शासनम् ॥१०॥ इब प्रत्यत्तमाऽऽस्वाचते त्ताराम्भोधिपयः सुधाद्रव रसकृत् यच्छायया संभरत् । पद्धशतको द्र्डप्रमाणः पूर्तपूततमः श्रीमानादिजिनेश्वरो स्थिरयते दिग्वाससां शासनम् ॥१८॥ तिर्यक्रोऽपि नमन्ति यं निज-गिरा गायन्ति भक्त्याशया हन्द्रे यस्य पदद्वये शुभहशो । गच्छन्ति नो दुर्गतिम् । पावापुरे देवेन्द्राचित - पाद - पङ्कज - युगः श्रीमद्वीरजिनः स रज्ञतु सदा दिग्वाससां शासनम्॥१६॥ यदुवंश-भूषण्-मणेः श्रीनेमिनाथस्य शान्ताऽऽयुधाऽपोहनात् । मूर्त्तिर्मुक्तिपथोपदेशन - परा देवेन्द्र - संस्थापिता वस्त्रराभरणैर्विना गिरिवरे चित्त-भ्रान्तिमपाकरोतु जगतो दिग्वाससां शासनम् ॥२०॥ यस्याऽद्याऽपि सुदुन्दुभि-स्वरमलं पूजां सुराः कुर्वते भव्य प्रेरित-पुष्प-गन्ध-निचयोऽध्यारोहति दमा (भू) तले । श्रीवासुपूज्योऽवभात् नूतन - पूजयाऽचित - तनुः नित्यं चम्पायां परमेश्वरः सुलकरो दिग्वाससां शासनम् ॥२१॥ तिर्यग्वेषमुपास्य पश्यत तपो वैशेषिकेना(णा)ऽऽदरात् कुवंता । भव्योत्सृष्ट - कर्णेरवश्यमसम - श्रासं सदा चक्रे घोरमनन्यचीर्णमखिलं कम्मीऽऽनिहन्तु तत्तेनाऽपि समाश्रितं सुविशदं दिग्वाससां शासनम् ॥२२॥ कुधिया यैरप्यदो विधाय जैनाभासमतं 👚 हस्वारम्भ-महाश्रयो हि विविधमासः स वासा (सां) पतिः । भाग्डोइग्डकरोऽर्च्यते स च पुनः निर्मन्थलेशस्ततो युत्तया तैरपि साधु भाषितमिदं दिग्वाससां शासनम् ॥२३॥ नाऽभुक्तं किल कर्म्याजालमसकृत् संहन्यते जन्मिनां यौगा इत्यवबुध्य भस्म - कलितं देहं जटा - धारिएां । मृद्भ्रव स्थाचरणं च भैद्यमशनं ये चिकरे तैरपि प्रोक्तं हि प्रथमं प्रवन्धममलं दिग्वाससां शासनम् ॥ २४॥ मूर्त्तिः कर्म्म शुभाऽशुभं हि भविनां भुंक्ते पुनश्चेतनः " शुद्धो-निर्मल-निःक्रिया-गुण इहाऽकर्तेति सांख्योऽव्रवीत् । संसर्गस्तददृष्टरूपजनितस्तेनाऽपि संमन्यते वै तेनाऽपि समाश्रितं सुविशदं दिग्वाससां शासनम् ॥ २५ ॥ चार्वाकैश्चरितोज्भितैर्भिमतो जन्मादि - नाशान्तको ध जीवः इमादिमयस्तथाऽस्य न पुनः स्वर्गापवर्गौ कचित् ।

१ प्रति । २ सति । ३ सम्यम्हष्टयः । ४ गिरिनारपर्वते । ५ प्रति । ६ यस्येति ऋत्रापि सम्बन्धो (सम्बद्धधते इति) ज्ञेयः। ७ ऋात्मा । ८ शुद्धः सन् । ६ जन्म ऋादौ यस्य स जन्मादिः। नाशोऽन्ते यस्यासी नाशान्तः । पश्चान् कर्मश्चारमः । स्वार्थे कः ।

in Education International

न्यायाऽऽयातवचोऽनुसार - धिषणौरात्मान्तरं मन्यते यैस्तैवं(स्तैर्वं)चितमेव देवपरमं दिग्वाससां शासनम् ॥ २६॥ श्रीदेवीप्रमुखाभिरचितपदाम्भोजः सुरा (मुद्रा)पि कचित् कल्यागोऽत्र निवेशितः पुनरतो नो चालितुं शक्यते । जलदेवताभिरतुल - सन्नर्मदा - पाथसि पूज्यो . *न्त्रीशान्ति*र्विमलं स रत्नतु सदा दिग्वाससां शासनम् ॥२७॥ पूर्वं या श्रममाजगाम सरितां नाथास्तु दिन्या शिला तस्यां देवगणान् द्विजस्य द्यतस्तस्थौ जिनेशः स्थिरम् । कोपाद्विप्रजनावरोधनगरे देवैः प्रपूज्याम्बरे दधे यो मुनिसुत्रतः स जयतादिग्वाससां शासनम् ॥ २८॥ जा(ज्या)यानामपरिव्रहोऽपि भविनां भूयाद्यदि श्रेयसे तत्कस्यास्ति न सोऽधमोऽपि विधिना हस्वस्तदर्थं मतः । चीगारम्भपरिग्रहं शिवपदं को वा न वा मन्यते इत्याऽऽलौकिकभाषितं विजयते दिग्वाससां शासनम् ॥२६॥ सिक्तं सत्सरितोऽम्बुभिः शिखरिगाः सम्पूज्य देशे वरे सानन्दं विपुलस्य शुद्धहृदयैरित्येव भव्यैः स्थितैः । यदमलं बिम्बं दरोदृश्यते परमहतो यावद्द्वादशयोजनानि तदिदं दिग्वाससां शासनम् ॥३०॥ धर्माऽधर्म - शरीर - जन्य - जनक - स्वर्गापवर्गादिके सर्वस्मिन् चाणिके न कस्यचिदहो तद्बन्ध-मोच-चाणः । इत्याऽऽलोच्य सुनिर्मलेन मनसा तेनाऽपि यन्मन्यते बौद्धे नाऽऽत्मनिबन्धनं हि तदिदं दिग्वाससां शासनम् ॥ ३१॥ भूरिविधातुरेकमनसो भक्तिं नरस्याऽधुना तत्कालं जगतां त्रयेऽपि विदिता जैनेन्द्रविम्बालयाः । भान्ति निर्मलदृशो देवेश्वराऽभ्यर्चिता प्रत्यत्ता इव विन्ध्ये भूरुहि भासुरेऽतिमहिते दिग्वाससां शासनम् ॥३२॥ मेदपाटविषये प्रामो गुणप्रामभू-सम्प्रति नीमा नागफगीति तत्र कुषता लब्धा शिला केनचित् । वृद्धमहार्जिकाभिह द्दौ स्वाकारनिर्मापर्णे स श्रीमह्मिजिनेश्वरो विजयते दिग्वाससां शासनम् ॥३३॥ म्लेच्छै: प्रतापागतै: श्रीमन्मालवदेश - मङ्गलपुरे भग्ना मूर्त्तिरथोऽभियोजित-शिराः सम्पूर्णतामाऽऽययौ। कलियुगेऽनेकप्रभावैर्युतः यस्योपद्रवनाशिनः श्रीमानभिनन्दनः स्थिरयते दिग्वाससां शासनम् ॥३४॥ इतिहि मदनकीर्तिश्चिन्तयन्नाऽऽत्मचिने विगलति सति ।रात्रेस्तुर्यभागार्द्धभागे । कपट-शत-विलासान् दुष्टवागन्धकारान् जयित विहरमागः साधुराजीव-वन्धः ॥३५॥

इति शासनातुनुत्रीसी (चतुर्खिशिका) समाप्ता ।

# सिद्धसेन-स्वयमभूस्तुतिः

### [ प्रथमा द्वात्रिंशिका ]

#### ( उपनातिः )

स्वयम्भुवं भूत-सहस्रनेत्रमनेकमेकाचर-भाव-लिङ्गम् । श्रव्यक्तमव्याहत-विश्वलोकमनादिमध्यान्तमपुण्यपापम् ॥ १॥ समन्त-सर्वोत्त-गुर्ण निरत्तं स्वयम्प्रभं सर्वगताऽवभासम् । श्रतीत-संख्यानमनन्तकल्पमचिन्त्यमाहात्म्यमलोकलोकम् ॥ २ ॥ कुहेतु-तर्कोपरत-प्रपञ्च-सद्भाव-शुद्धाऽप्रतिवादवादम्। प्रणम्य सच्छासन-वर्धमानं स्तोष्ये यतीन्द्रं जिनवर्धमानम् ॥ ३ ॥ न काव्य-शक्तेर्न परस्परेर्ध्यया न वीर-कीर्ति-प्रतिबोधनेच्छया । न केवलं श्राद्धतयैव नूयसे गुणज्ञ-पूज्योऽसि यतोऽयमादरः ॥ ४॥ परस्पराचेप-वितुष्त-चेतसः स्ववाद-पूर्वाऽपर-मूढ-निश्चयान् । समीद्यं तत्त्वोत्पथिकान् कुवादिनः कथं पुमान् स्याच्छिथिलाद्रस्त्वयि ॥५॥ वदन्ति ,यानेव गुणान्धचेतसः समेत्य दोषान् किल ते स्वविद्विषः । त एव विज्ञान-पथागताः सतां त्वदीय-सूक्त-प्रतिपत्ति-हेतवः ॥ ६ ॥ क्रुपां वहन्तः क्रुपऐषु जन्तुषु स्वमांस-दानेष्वपि मुक्तचेतसः । त्वदोयमप्राप्य कृतार्थकौशलं स्वतः कृपां संजनयन्त्यमेघसः ॥ ७॥ जनोऽयमन्यः करुणात्मकैरपि स्वनिष्ठित-क्रोश-विनाश-काहलैः । विकृत्सयंस्त्वद्वचनाऽमृतौषधं न शान्तिमाप्तोति भवार्ति-विक्कवः ॥ ८॥ प्रपश्चित-चुल्लक-तर्क-शासनैः पर-प्रऐयाऽल्पमतिर्भवासनैः । त्वदीयसन्मार्गविलोमचेष्टितः कथं नु न स्यात्सुचिरं जनोऽजनः ॥ ६॥ परस्परं चुद्रजनः प्रतीपगानिहैव द्रांडेन युनक्ति वा न वा । निरागसस्वत्प्रतिकूलवादिनो दहन्त्यमुत्रेह च जाल्मवादिनः ॥१०॥ श्रविद्यया चेद्युगपद्विलद्मागं चागादि कृत्समं न विलोक्पते जगत् । ध्रवं भवद्वाक्यविलोमदुर्नयांश्चिरानुगांस्तानुपगृह्य शेरते ॥११॥ समृद्धपत्रा श्रपि सच्छिखण्डिनो यथा न गच्छन्ति गतं गरुत्मतः । सुनिश्चितज्ञेयविनिश्चयास्तथा न ते गतं यातुमलं प्रवादिनः ॥१२॥ य एष षडजीव-निकाय-विस्तरः परैरनालीढपथस्त्वयोदितः । श्रनेन सर्वज्ञ-परीच्चा-चमास्त्वयि प्रसादोदयसोत्सवाः स्थिताः ॥१३॥ वपुः स्वभावस्थमरक्तशोणितं पराऽचुकम्पासफलं च भाषितम् । न यस्य सर्वज्ञ-विनिश्चयस्त्वयि द्वयं करोत्येतदसौ न मानुषः ॥१४॥ श्रलब्धनिष्ठाः प्रसमिद्धचेतसस्तव प्रशिष्याः प्रथयन्ति यद्यशः । न तावद्प्येकसमूह-संहताः प्रकाशयेयुः परवादि-पार्थिवाः ॥१४॥

यदा न संसार-विकार संस्थितिर्विगाह्यते त्वत्प्रतिघातनोन्मुखैः । शठैस्तदा सज्जनवल्लभोत्सवो न किञ्चिदस्तीत्यभयैः प्रबोधितः ॥१६॥ स्वपत्त एव प्रतिबद्धमत्सरा यथाऽन्यशिष्याः स्वरुचि-प्रलापिनः । ं निरुक्तसूत्रस्य यथार्थवादिनो न तत्तथा यत्तव कोंऽत्र विस्मयः ॥१७॥ नय-प्रसङ्गाऽपरिमेयविस्तरैरनेकभङ्गाऽभिगमार्थ-पेशलैः । अकृत्रिम-स्वादुपरैर्जनं जनं जिनेन्द्र साचादिव पासि भाषितै: ॥१८॥ विलक्तणानामविलक्तणा सती त्वदीयमाहात्म्य-विशेष-सम्भली । मनांसि वाचामपि मोहपिच्छलान्युपेत्य तेऽत्यद्भुत भाति भारती ॥१६॥ श्रमत्सदेवेति परस्पर-द्विषः प्रवादिनः कारण-कार्य-तार्किणः । तुदन्ति यान् वाग्विषकएटकान्न तैर्भवाननेकान्त शिवोक्तिर्यत ॥२०॥ निसर्ग-नित्य-चिणकार्थं वादिनः तथा महत्सूच्म-शरीर-दर्शिनः । यथा न सम्यङ्मतयस्तथा मुने भवाननेकान्त-विनीतमुक्तवान् ॥२१॥ मुखं जगद्धर्मविविक्ततां परे वदन्ति तेष्वेव च यान्ति गौरवम् । त्वया तु येनैव मुखेन भाषितं तथैव ते वीर गतं सुतैरिप ॥२२॥ तपोभिरेकान्त-शरीर-पीडनैर्व्रताऽनुबन्धेः श्रुत-सम्पदाऽपि वा । त्वदीय-वाक्य-प्रतिबोध-पेलवैरवाप्यते नैव शिवं चिरादपि ॥२३॥ न राग-निर्भर्त्सन-यन्त्रमीदृशं त्वदन्यदृग्मिश्चलितं विगाहितम् । यथेयमन्तःकरणोपयुक्तता बहिश्च चित्रं कलिलासनं तपः ॥२४॥ विराग-हेतु-प्रभवं न चेत्सुखं न नाम तत्किश्चिदिति स्थिता वयम् । स चेन्निमित्तं स्फुटमेव नास्ति न त्वदन्यतः स त्विय येन केवलः ॥२५॥ न कर्म कर्तारमतीत्य वर्तते य एव कर्ता स फलान्युपाश्चते । तद्ष्टधा पुद्रल मूर्ति-कर्मजं यथात्थ नैवं भुवि कश्चनाऽपरः ॥२६॥ न मानसं कर्म न देहवाङ्मयं शुभाऽशुभ-ज्येष्ठ-फलं विभागशः । यदात्थ तेनैव समीच्य-कारिएः शरण्य सन्तस्त्वयि नाथ बुद्धयः ॥२७॥ यदा न कोपादि-वियुक्त लक्त्रणं न चाऽपि कोपादि-समस्त-लक्त्रणम् । त्वमात्थ सत्त्वं परिणाम-लक्त्रणं तदेव ते वीर विबुद्धलक्षणम् ॥२८॥ क्रियां च संज्ञान-वियोग-निष्फलां क्रिया विहीनां च विबोध-सम्पद्म । निरस्यता क्रोश-समूह-शान्तये त्वया शिवायाऽऽलिखितेव पद्धति: ॥२६॥ सुनिश्चितं नः परतन्त्र-युक्तिषु स्फुरन्ति याः काश्चनस्क सम्पदः । तवैव ताः पूर्वमहार्णवोत्थिता जगत्प्रमार्गं जिन वाक्यविष्टुषः ॥३०॥ शताध्वराद्या लवसप्तमोत्तमाः सुरर्वभा दृष्टपरापरास्त्वया । त्वदीय योगाऽऽगम मुग्ध शक्तयस्त्यजन्ति मानं सुरलोकजन्मजम् ॥३१॥

(शिखरिणी)

जगन्नेकावस्थं युगपदिखलाऽनन्तविषयं यदेतत्प्रत्यत्तं तव न च भवान् कस्यचिदिप । श्रानेनैवाऽचिन्त्य-प्रकृतिरस सिद्धेस्तु विदुषां समीद्येतद्द्वारं तव गुणकथोत्का वयमपि ॥३२॥

इति श्रीसिद्धसेनाचार्य-प्रणीत-स्वत्रम्भूस्तुतिः ।

# सन्मातिसूत्र श्रौर सिद्धसेन

[ श्रीजुगलिकशोर मुख्तार ]

'सन्मतिसूत्र' जैनवाङ्मयमें एक महत्वका गौरवपूर्ण प्रन्थरत्न है, जो दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंमें समानरूपसे माना जाता है। श्वेताम्बरोंमें यह 'सम्मतितर्क', 'सम्मतितर्कप्रकरणु' तथा 'सम्मतिप्रकरणु' जैस नामोंसे ऋधिक प्रसिद्ध है, जिनमें 'सन्मति'की जगह 'सम्मति' पद ऋशुद्ध है ऋौर वह प्राकृत 'सम्मइ' पदका गलत संस्कृत रूपान्तर है। पं० सुखलालजी श्रौर पं० वेचरदासजीने, प्रन्थका गुजराती श्रनुवाद प्रस्तुत करते हुए, प्रस्तावनामें इस गलतीपर यथेष्ट प्रकाश डाला है ऋौर यह बतलाया है कि 'सन्मति' भगवान महावीरका नामान्तर है, जो दिगम्बर-परम्परामें प्राचीनकालसे प्रसिद्ध तथा 'धनञ्जयनाममाला'में भी उल्लेखित है, प्रन्थ-नामके साथ उसकी योजना होनेसे वह महावीरके सिद्धान्तोंके साथ जहाँ प्रनथकें सम्बन्धको दर्शाता है वहाँ श्लेषरूपसे श्रेष्टमति ऋर्थका सूचन करता हुआ प्रनथकर्ताके योग्य स्थानको भी व्यक्त करता है श्रौर इसलिये श्रौचित्यकी दृष्टिसे 'सम्मिति'के स्थानपर 'सन्मति' नाम ही ठीक बैठता है। तदनुसार ही उन्होंने प्रन्थका नाम 'सन्मति-प्रकरण' प्रकट किया है। दिगम्बर परम्पराके धवलादिक प्राचीन प्रन्थोंमें यह सन्मतिसूत्र (सम्मइसुत्त) नामसे ही उल्लेखित मिलता है। श्रीर यह नाम सन्मति-प्रकरण नामसे भी श्रिधिक श्रीचित्य रखता है; क्योंकि इसकी प्राय: प्रत्येक गाथा एक सूत्र है अथवा श्रनेक सूत्रवाक्योंको साथमें लिये हुए है। पं० सुखलालजी श्रादिने भी प्रस्तावना (पृ० ६३)में इस बातको स्वीकार किया है कि 'सम्पूर्ण सन्मति ग्रन्थ सूत्र कहा जाता है और इसकी प्रत्येक गाथाको भी सूत्र कहा गया है। भावनगरकी श्वेताम्बर सभासे वि० सं० १९६५में प्रकाशित मूलप्रतिमें भी ''श्रीसंमतिसूत्रं समाप्तमिति भद्रम्" वाक्यके द्वारा इसे सूत्र नामके साथ ही प्रकट किया है—तर्क अथवा प्रकरण नामके साथ नहीं।

इसकी गणना जैनशासनके दर्शन-प्रभावक प्रन्थोंमें हैं। श्वेताम्बरोंके 'जीतकल्पचूर्णि' प्रन्थकी श्रीचन्द्रसूरि-विरचित 'विषमपद्व्याख्या' नामकी टीकामें श्रीत्रकलङ्कदेवके 'सिद्धि-विनिश्चय' प्रन्थके साथ इस 'सन्मित' प्रन्थका भी दर्शन-प्रभावक प्रन्थोंमें नामोझेख किया गया है श्रीर लिखा है कि 'ऐसे दर्शनप्रभावक शास्त्रोंका अध्ययन करते हुए साधुको श्रकल्पित प्रतिसेवनाका दोष भी लगे तो उसका कुछ भी प्रायश्चित्त नहीं है, वह साधु शुद्ध है।' यथा—

"दंसण त्ति-दंसण-पभावगाणि सत्थाणि सिद्धिविणिच्छय-सम्मत्यादि गिण्हंतोऽ-संथरमाणो जं ऋकिपयं पिडसेवइ जयणाए तत्थ सो सुद्धोऽप्रायश्चित्त इत्यर्थः ।"

इससे प्रथमोल्लेखित सिद्धिविनिश्चयकी तरह यह प्रनथ भी कितने श्रसाधारण महत्वका है इसे विज्ञ पाठक स्वयं समभ सकते हैं। ऐसे प्रनथ जैनदर्शनकी प्रतिष्ठाको स्व-पर हृद्योंमें श्रङ्कित करनेवाले होते हैं। तदनुसार यह प्रनथ भी श्रपनी कीर्तिको श्रद्धुएए बनाये हुए है।

१ "श्रुणेण सम्मइसुत्तेण सह कथमिदं वक्लाणं ण विरुज्मदे ? इदि ण, तत्थ पजायस्य लक्लणं खइणो भावन्भुवगमादो।" ( धवला १ )

<sup>&#</sup>x27; गा च सम्मइसुत्तेगा सह विरोहो उजुसुद-गाय विसय-भाविणक्खेवमस्सिदूगा तप्पउत्तीदो।" (जयधवला १) २ इवेताम्बरोके निशीय प्रन्थकी चूर्णिमें भी ऐसा ही उल्लेख हैं:—

<sup>&</sup>quot;दंसग्गाही-दंसग्गाग्णपभावगाग्गि सत्थागि सिद्धिविणिच्छय-संमतिमादि गेयहंतो ऋसंथरमाग्रे

इस प्रन्थके तीन विभाग हैं जिन्हें 'काण्ड' संज्ञा दी गई है। प्रथम काण्डको कुछ हस्तलिखित तथा मुद्रित प्रतियोंमें 'नयकाण्ड' वतलाया है-लिखा है "नयकण्डं सम्मत्तं"-श्रीर यह ठीक ही हैं; क्योंकि सारा काएड नयके ही विषयको लिये हुए है श्रीर उसमें द्रव्यार्थिक तथा पर्याथार्थिक दो नयोंको मूलाधार बनाकर श्रीर यह बतलाकर कि 'तीर्थङ्कर वचनोंके सामान्य और विशेषरूप प्रस्तारके मूलप्रतिपादक ये ही दो नय हैं—शेष सब नय इन्होंके विकल्प हैं'', उन्हींके भेद-प्रभेदों तथा विषयका अच्छा सुन्दर विवेचन और संसूचन किया गया है । दूसरे कार्एडको उन प्रतियोंमें 'जीवकार्ण्ड' बतलाया है—लिखा है ''जीवकंडयं सम्मत्तं'' । पं० सुखलालजी श्रौर पं० वेचरदासजीकी रायमें यह नामकरण ठीक नहीं है, इसके स्थानपर 'ज्ञानकाण्ड' या 'उपयोगकाण्ड' नाम होना चाहिये; क्योंकि इस काण्डमें, उनके कथनानुसार जीवतत्त्वकी चर्चा ही नहीं है--पूर्ण तथा मुख्य चर्चा ज्ञानकी है। यह ठीक है कि इस काएडमें ज्ञानकी चर्चा एक प्रकारसे मुख्य है परन्तु वह दर्शनकी चर्चाको भी साथ लिये हुए है-उसीसे चर्चाका प्रारम्भ है--श्रौर ज्ञान-दर्शन दोनों जीवद्रव्यकी पर्याय हैं, जीवद्रव्यसे भिन्न उनकी कहीं कोई सत्ता नहीं, और इसलिये उनकी चर्चाको जीवद्रव्यकी ही चर्चा कहा जासकता है। फिर भी ऐसा नहीं है कि इसमें प्रकटरूपसे जीवतत्त्वकी कोई चर्चा ही न हो—दूसरी गाथामें 'दन्वद्वियो वि होऊए। दंसए। पज्जवद्वियो होई' इत्यादिरूपसे जीवद्रन्यका कथन किया गया है, जिसे पं. सुखलालजी श्रादिने भी श्रपने श्रतुवादमें 'श्रात्मा दर्शन वखते" इत्यादिरूपसे स्वीकार किया है। श्रानेक गाथाश्रोंमें कथन-सम्बन्धको लिये हुए सर्वज्ञ, केवली, श्राहन्त तथा जिन जैसे अर्थपदोंका भी प्रयोग है जो जीवके ही विशेष हैं। और अन्तकी 'जीवो अगाइ-णिहणो'से प्रारम्भ होकर 'अरुणे वि य जीवपजाया' पर समाप्त होनेवाली सात गाथात्रोंमें तो जीवका स्पष्ट ही नामोल्लेखपूर्वक कथन है-वही चर्चाका विषय बना हुआ है। ऐसी स्थितिमें यह कहना समुचित प्रतीत नहीं होता कि 'इस काण्डमें जीवतत्त्वकी चर्चा ही नहीं हैं' श्रीर न 'जीवकाएड' इस नामकरएको सर्वथा अनुचित अथवा अयथार्थ ही कहा जा सकता है। कितने ही प्रन्थोंमें ऐसी परिपाटी देखनेमें आती है कि पर्व तथा अधिकारादिके अन्तमें जो विषय चर्चित होता है उसीपरसे उस पर्वादिकका नामकरण किया जाता है , इस दृष्टिसे भो काएडके अन्तमें चर्चित जीवद्रव्यकी चर्चाके कारण उसे 'जीवकाएड' कहना अनुचित नहीं कहा जा सकता। श्रव रही तीसरे काएडकी बात, उसे कोई नाम दिया हुआ नहीं मिलता। जिस किसीने दो काण्डोंका नार्मकरण किया है उसने तीसरे काण्डका भी नामकरण जरूर किया होगा, सम्भव है खोज करते हुए किसी ब्राचीन प्रतिपरसे वह उपलब्ध हो जाए। डा॰ पी॰ एल॰ वैद्य एम॰ ए॰ने, न्यायावतारकी प्रस्तावना (Introduction)में, इस काएडका नाम ऋसन्दिग्धरूपसे 'ऋनेकान्तवादकाण्ड' प्रकट किया है। मालूम नहीं यह नाम उन्हें किस प्रतिपरसे उपलब्ध हुन्ना है। काएडके त्रान्तमें चर्चित विषयादिकको दृष्टिसे यह नाम भी ठोक हो सकता है। यह काण्ड अनेकान्तदृष्टिको लेकर अधिकांशमें सामान्य-विशेषरूपसे अर्थकी प्ररूपणा त्रीर विवेचनाको लिये हुए हैं. त्रीर इसलिये इसका नाम 'सामान्य-विशेषकारड' श्रथवा द्रव्य-पर्याय-काण्ड' जैसा भी कोई हो सकता है। पं. सुखलालजी श्रोर पं० बेचरदास जीने इसे 'ज्ञेय-काण्ड' सूचित किया है, जो पूर्व काण्डको ज्ञानकाण्ड' नाम देने श्रीर दोनों कारडोंके नामोंमें श्रीकुन्दकुन्दाचार्य-प्रसीत प्रवचनसारके ज्ञान-ज्ञेयाधिकारनामोंके साथ समानता लानेकी दृष्टिसे सम्बद्ध जान पड़ता है।

१ तित्थयर-वयगा-संगह-विसेस-पत्थारमूलवागरग्री । दव्यक्टिस्रो य पज्जवग्रस्त्रो य सेसा वियप्पासि ॥३॥

Jain Education Internation २ जैसे जिनसेनकृत हरिवंशपुराग्यके तृतीय सर्गकाःनामः अभिग्रकाश्वर्यानः , जब कि प्रश्नके पूर्वमें वीरके

इस प्रन्थकी गाथा-संख्या ४४, ४३, ७०के क्रमसे कुल १६७ है। परन्तु पं० सुखलाल-जी और पं० बेचरदासजी उसे अब १६६ मानते हैं; क्योंकि तोसरे काएडमें अन्तिम गाथाके पूर्व जो निम्न गाथा लिखित तथा मुद्रित मूलप्रतियोंमें पाई जाती है उसे वे इसलिये बादको प्रचिप्त हुई सममते हैं कि उसपर श्रमयदेवसूरिकी टीका नहीं है:—

### जेण विणा लोगस्स वि ववहारो सन्वहा ण णिव्वडइ। तस्स भुवणेक्कगुरुणो णमो श्रणेगंतवायस्स ॥ ६९॥

इसमें बतलाया है कि 'जिसके बिना लोकका व्यवहार भी सर्वथा बन नहीं सकता उस लोकके श्रद्वितीय (श्रसाधारण) गुरु श्रनेकान्तवादको नमस्कार हो।' इस तरह जो श्रनेकान्तवाद इस सारे प्रनथकी श्राधार-शिला है और जिसपर उसके कथनोंकी हो पूरी प्राण्प्रतिष्ठा श्रुवलिन्वत नहीं है बिल्क उस जिनवचन, जैनागम श्रथवा जैनशासनकी भी प्राण्प्रतिष्ठा श्रवलिन्वत है जिसकी श्रगली (श्रन्तिम) गाथामें मङ्गल-कामना की गई है और प्रनथकी पहली (श्रादिम) गाथामें जिसे 'सिद्धशासन' घोषित किया गया है, उसीकी गौरव-गरिमाको इस गाथामें श्रच्छे युक्तिपुरस्सर दङ्गसे प्रदर्शित किया गया है। श्रीर इसिलये यह गाथा श्रपनी कथनशैली और कुशल-साहित्य-योजनापरसे प्रनथका श्रङ्ग होनेके योग्य जान पड़ती है तथा प्रनथकी श्रन्त्य मङ्गल-कारिका मालूम होती है। इसपर एकमात्र श्रमुक टीकाके न होनेसे ही यह नहीं कहा जा सकता कि वह मूलकारके द्वारा योजित न हुई होगी; क्योंकि दृसरे प्रन्थोंकी कुछ टीकाएँ ऐसी भी पाई जाती हैं जिनमेंसे एक टीकामें कुछ पद्य मूलक्रपमें टीका-सिहत हैं तो दूसरीमें वे नहीं पाये जाते हैं जिसमें वे पद्य न पाये जाते हों। दिगम्बराचार्य सुमित (सन्मित) देवकी टीका भी इस प्रन्थपर बनी है, जिसका उल्लेख वादिराजने श्रपने पार्श्वनाथ-चित (शक सं० ६४०) के निम्न पद्यमें किया है:—-

### नमः सन्मतये तस्मै भव-कूप-निपातिनाम् । सन्मतिर्विवृता येन सुखधाम-प्रवेशिनी ॥

यह टीका श्रभी तक उपलब्ध नहीं है—खोजका कोई खास प्रयत्न भी नहीं हो सका। इसके सामने आनेपर उक्त गाथा तथा और भी अनेक बातोंपर प्रकाश पड़ सकता है; क्योंकि यह टीका सुमितदेवकी कृति होनेसे ११वीं शताब्दीके श्वेताम्बरीय आचार्य अभयदेवकी टीकासे कोई तीन शताब्दी पहलेकी बनी हुई होनी चाहिये। श्वेताम्बराचार्य मल्लवादीकी भी एक टीका इस प्रनथपर पहले बनी है. जो आज उपलब्ध नहीं है और जिसका उल्लेख हरिभद्र तथा उपाध्याय यशोविजयके प्रन्थोंमें मिलता है?।

इस प्रनथमें विचारको दृष्टि प्रदान करनेके लिये, प्रारम्भसे ही द्रव्यार्थिक (द्रव्यास्तिक) श्रीर पर्यायार्थिक (पर्यायास्तिक) दो मृल नयोंको लेकर नयका जो विषय उठाया गया है वह प्रकारान्तरसे दूसरे तथा तीसरे काण्डमें भी चलता रहा है श्रीर उसके द्वारा नयवादपर श्रच्छा प्रकाश डाला गया है। यहाँ नयका थोड़ा-सा कथन नमूनेके तौरपर प्रस्तुत किया जाता है, जिससे पाठकोंको इस विषयकी कुछ भाँकी मिल सके:—

१ जैसे समयसारादिप्रन्थोंकी अप्रमृतचन्द्रसूरिकृत तथा जयसेनाचार्यकृत टीकाएँ, जिनमें कतिपय गाथात्र्योंकी न्यूनाधिकता पाई जाती है।

२ "उक्तं च बादिमुख्येन श्रीमञ्जवादिना सम्मतौ" (स्रनेकान्तज्ञयपताकः)

Jain Education International "इहार्ये कोटिशा भंगा निर्दिष्टा मञ्जवादिना Personal & Private Use Only

प्रथमकाण्डमें दोनों नयोंके सामान्य-विशेष-विषयको मिश्रित दिखलाकर उस मिश्रितपनाकी चर्चाका उपसंहार करते हुए लिखा है—

> दन्वद्वित्रो ति तम्हा सात्थि रात्रो नियम सुद्धजाईत्रो। सात्य पजनिद्वित्रो साम कोई भयसाय उ विसेसो॥९॥

'श्रतः कोई द्रव्यार्थिक नय ऐसा नहीं जो नियमसे शुद्धजातीय हो—श्रपने प्रतिपत्ती पर्यायार्थिकनयकी श्रपेत्ता न रखता हुश्रा उसके विषय-स्पर्शसे मुक्त हो। इसी तरह पर्यायार्थिक नय भी कोई ऐसा नहीं जो शुद्धजातीय हो—श्रपने विपत्ती द्रव्यार्थिकनयकी श्रपेत्ता न रखता हुश्रा उसके विषय-स्पर्शसे रहित हो। विवत्ताको लेकर ही दोनोंका भेद हैं—विवत्ता मुख्य-गौणके भावको लिये हुए होती हैं, द्रव्यार्थिकमें द्रव्य-सामान्य मुख्य श्रीर पर्याय-विशेष गौण होता है श्रीर पर्यायार्थिकमें विशेष मुख्य तथा सामान्य-गौण होता है।

इसके बाद बतलाया है कि- पर्यायार्थिकनयकी दृष्टिमें द्रव्यार्थिकनयका वक्तव्य (सामान्य) नियमसे अवस्तु है। इसी तरह द्रव्यार्थिकनयकी दृष्टिमें पर्यायार्थिकनयका वक्तव्य (विशेष) अवस्तु है। पर्यायार्थिकनयकी दृष्टिमें सर्व पदार्थ नियमसे उत्पन्न होते हैं और नाशको प्राप्त होते हैं। द्रव्यार्थिकनयकी दृष्टिमें न कोई पदार्थ उत्पन्न होता है ऋौर न नाशको प्राप्त होता है । द्रव्य पर्याय(उत्पाद-व्यय)के विना श्रौर पर्याय द्रव्य(धौब्य)के विना नहीं होते; क्पोंकि उत्पाद, व्यय और धौव्य ये तीनों द्रव्य-सत्का ऋद्वितीय लच्चण हैं। ये तीनों एक दूसरेके साथ मिलकर ही रहते हैं, अलग-अलगरूपमें ये द्रव्य (सत्)के कोई लच्चा नहीं होते और इसलिये दोनों मूल नय अलग-अलगरूपमें—एक दूसरेकी अर्पेक्षा न रखते हुए— मिध्याद्दिष्ट हैं। तीसरा कोई मूलनय नहीं हैं श्रीर ऐसा भी नहीं कि इन दोनों नयोंमें यथार्थ-पना न समाता हो-वस्तुके यथार्थ स्वरूपको पूर्णतः प्रतिपादन करनेमें ये असमर्थ हों--; क्योंकि दोनों एकान्त (मिथ्याद्दिष्टियाँ) ऋषेज्ञाविशेषको लेकर प्रहरण किये जाते ही ऋनेकान्त (सम्यग्द्दिष्टि) बन जाते हैं। अर्थात् दोनों नयों मेंसे जब कोई भी नय एक दूसरेकी अपेक्षा न रखता हुआ अपने ही विषयको सन्रूप प्रतिपादन करनेका आग्रह करता है तब वह अपने द्वारा प्राह्य वस्तुके एक ऋंशमें पूर्णताका माननेवाला होनेसे मिथ्या है और जब वह अपने प्रतिपत्ती नयकी अपेदा रखता हुआ प्रवर्तता है-उसके विषयका निरसन न करता हुआ तटस्थरूपसे ऋपने विषय (वक्तव्य)का प्रतिपादन करता है—तब वह ऋपने द्वारा प्राह्म वस्तुके एक ऋंशको ऋंशरूपमें ही (पूर्णरूपमें नहीं) माननेके कारण सम्यक् व्यपदेशको प्राप्त होता है। इस सब आशयकी पाँच गाथाएँ निम्न प्रकार हैं—

दव्बद्धिय-वत्तव्वं अवत्थु शियमेण पजवणयस्स ।
तह पर्जवत्थ अवत्थुमेव दव्बद्धियणयस्स ॥ १०॥
उप्पन्जंति वियंति य भावा पजवणयस्स ।
दव्बद्धियस्स सन्वं सया अणुष्परणमविणद्वं ॥११॥
दव्वं पन्जव-विउयं दम्ब-वियुत्ता य पन्जवा र्णात्थ ।
उप्पाय-द्विइ-भंगा होद द्वियलक्खणं एय ॥ १२॥

www.jainelibrary.org

१ ''पज्जयिनेजुद दव्वं दव्वविजुत्ता य पज्जवा सारिथ । दोसहं ऋसंस्मास्य भावं समसा परूर्विति ॥१-१२॥" — पञ्चास्तिकाये, श्रीकुन्दकुन्दः ।

सद्द्रव्यलच्त्राम् ॥ २९ ॥ उत्पादव्ययत्रीव्ययुक्तं सत् ॥ ३० ॥

<sup>--</sup>तत्त्वार्थसूत्र ग्रा०५।

Jain Education International र तीसरे कार्यडमें गुणाधिक (गुणास्तिक) नयको कल्पनाको उठाकर स्वयं उसका निरसन किया गया है

www.jainelibrary.org

Jain Education International

एए पुरा संगहन्त्रो पाडिकमलक्खरां दुवेगहं पि । तम्हा मिच्छादिद्वी पत्ते यं दो वि मूल-एया ॥१३॥ एा य तहयो श्रत्थि एयो ए। य सम्मत्तं तेसु पडिपुएएं। जेएा दुवे एगंता विभन्जम।एा। श्र्योगंता ॥१४॥

इन गाथाश्चोंके श्वनन्तर उत्तर नयोंकी चर्चा करते हुए श्रीर उन्हें भी मूलनयोंके समान दुर्नय तथा सुनय प्रतिपादन करते हुए श्रीर यह बतलाते हुए कि किसी भी नयका एकमात्र पत्त लेनेपर संसार, सुख, दुख, बन्ध श्रीर मोत्तकी कोई ज्यवस्था नहीं बन सकती, सभी नयोंके मिध्या तथा सम्यक् रूपको स्पष्ट करते हुए लिखा है—

### तम्हा सब्वे वि एाया मिञ्जादिद्वी सपक्खपिडवद्धा । श्राएणोएणिसिस्त्रा उए हवंति सम्मत्तसब्भावा ॥२१॥

'श्रतः सभी नय—चाहे वे मूल या उत्तरोत्तर कोइ भी नय क्यों न हों—जो एकमात्र श्रपने ही पत्तके साथ प्रतिबद्ध हैं वे मिध्यादृष्टि हैं—वस्तुको यथार्थरूपसे देखने—प्रतिपादन करनेमें श्रसमर्थ हैं। परन्तु जो नय परस्परमें श्रपेत्ताको लिये हुए प्रवर्तते हैं वे सब सम्यग्दृष्टि हैं—वस्तुको यथार्थरूपसे देखने-प्रतिपादन करनेमें समर्थ हैं।'

तीसरे काएडमें, नयवादकी चर्चाको एक दूसरे ही ढङ्गसे उठाते हुए, नयवादके परिशुद्ध और अपरिशुद्ध ऐसे दो भेद सूचित किये हैं, जिनमें परिशुद्ध नयवादको आगममात्र अर्थका—केवल श्रुतप्रमाणके विषयका—साधक बतलाया है और यह ठीक ही है; क्योंकि परिशुद्धनयवाद सापेक्षनयवाद होनेसे अपने पक्तका—अशोंका—प्रतिपादन करता हुआ परपक्तका—दूसरे अंशों—का निराकरण नहीं करता और इसलिये दूसरे नयवादके साथ विरोध न रखनेके कारण अन्तको श्रुतप्रमाणके समप्र विषयका ही साधक बनता है। और अपरिशुद्ध नयवादको 'दुर्निक्ति' विशेषणके द्वारा उल्लेखित करते हुए स्वपक्त तथा परपक्त दोनोंका विधातक लिखा है और यह भी ठीक ही है; क्योंकि बह निरपेक्षनयवाद होनेसे एकमात्र अपने ही पक्तका प्रतिपादन करता हुआ। अपनेसे भिन्न पक्तका सर्वथा निराकरण करता है—विरोधवृत्ति होनेसे उसके द्वारा श्रुतप्रमाणका कोई भी विषय नहीं सधता और इस तरह वह अपना भी निराकरण कर बैठता है। दूसरे शब्दोंमें यह कहना चाहिए कि वस्तुका पूर्णक्रप अनेक सापेक्त अशों धर्मोंसे निर्मित है जो परस्पर अविनामाव-सम्बन्धको लिये हुए है, एकके अभावमें दूसरेका अस्तित्व नहीं बनता, और इसलिये जो नयवाद परपक्ता सर्वथा निषेध करता है वह अपना भी निषेयक होता है—परके अभावमें अपने स्वरूपको किसी तरह भी सिद्ध करनेमें समर्थ नहीं हो सकता।

नयवादके इन भेदों श्रीर उनके स्वरूपनिर्देशके अनन्तर बतलाया है कि 'जितने वचनमार्ग हैं उतने ही नयवाद हैं श्रीर जितने (अपरिशुद्ध श्रथवा परस्परिनरपेत्त एवं विरोधी) नयवाद हैं उतने परसमय —जैनेतरदर्शन—हैं। उन दर्शनोंमें किपलका सांख्यदर्शन द्रव्याधिक नयका वक्तव्य है। शुद्धोदनके पुत्र बुद्धका दर्शन परिशुद्ध पयायनयका विकल्प है। उल्लक श्रथीत कणादने अपना शास्त्र (वैशेषिक दर्शन) यद्यपि दोनों नयोंके द्वारा प्रकृपित किया है फिर भी वह मिध्यात्व है—अप्रमाण है; क्योंकि ये दोनों नयदृष्टियाँ उक्त दर्शनमें अपने अपने विषयकी प्रधानताके लिये परस्परमें एक दूसरेकी कोई अपेत्ता नहीं रखतीं।' इस विषयसे सम्बन्ध रखनेवाली गाथाएँ निम्न प्रकार हैं—

परिसद्धो गायवात्री ज्ञागममेत्रस्थ साधको होइ ।

www.iainelibrarv.org

जावइया वयणवहा तावइया चेव होंति णयवस्या।
जावइया णयवाया तावइया चेव परसमया।।४७॥
जं काविलं दरिसणं एयं दब्बट्टियस्स वत्तव्वं।
सुद्धोत्रण-तणत्रस्स उ परिसुद्धो पज्जववित्रप्पो ।।४८॥
दोहि वि णएहि णीयं सत्थमुळूएण तह वि मिच्छत्तं।
जं सविसञ्जपहाणत्त्रणेण श्रण्णोएणणिरवेक्ला।।४९॥

इनके अनन्तर निम्न दो गाथाओं में यह प्रतिपादन किया है कि 'सांख्यों के सद्वाद-पद्ममें बौद्ध और वैशेषिक जन जो दोष देते हैं तथा बौद्धों और वैशेषिकों के असद्वादपद्ममें सांख्य जन जो दोष देते हैं वे सब सत्य हैं— सर्घथा एकान्तवादमें वैसे दोष आते ही हैं। ये दोनों सद्वाद और असद्वाद दृष्टियाँ यदि एक दूसरेकी अपेद्या रखते हुए संयोजित हो जायँ—समन्वयपूर्वक अनेकान्तदृष्टिमें परिणत हो जायँ—तो सर्वोत्तम सम्यग्दशन बनता है; क्योंकि ये सतू-असत्रह्म दोनों दृष्टियाँ अलग अलग संसारके दुःखसे छुटकारा दिलानेमें समर्थ नहीं हैं—दोनोंके सापेद्य संयोगसे ही एक-दूसरेकी कमी दूर होकर संसारके दुःखोंसे शान्ति मिल सकती हैं:—

> जे संतवाय-दोसे सकोल्र्या मणंति संखाणं। संखा य असन्वाए तेमिं सब्वे वि ते सचा॥५०॥ ते उ भयणोवणीया सम्मद्दं सणमणुत्तरं होति। जंभव-दुक्ख-विमोक्खं दो वि ए पूरेति पाडिकं॥५१॥

इस सब कथनपरसे मिध्यादर्शनों और सम्यग्दर्शनका तत्त्व सहज ही समममें आजाता है और यह माल्यम हो जाता है कि कैसे सभी मिध्यादर्शन मिलकर सम्यग्दर्शनके रूपमें परिणत हो जाते हैं। मिध्यादर्शन अथवा जैनेतरदर्शन जब तक अपने अपने वक्तव्यके प्रतिपादनमें एकान्तताको अपनाकर परिवरोधका लच्च रखते हैं तब तक वे सम्यग्दर्शनमें परिणत नहीं होते, और जब विरोधका लच्च छोड़कर पारस्परिक अपेन्नाको लिये हुए समन्वयकी दृष्टिको अपनाते हैं तभी सम्यग्दर्शनमें परिणत हो जाते हैं और जैनदर्शन कहलानेके योग्य होते हैं। जैनदर्शन अपने स्याद्वादन्याय-द्वारा समन्वयकी दृष्टिको लिये हुए है—समन्वय ही उसका नियामक तत्त्व है. न कि विरोध—और इसलिये सभी मिध्या-दर्शन अपने अपने विरोधको भुलाकर उसमें सभा जाते हैं। इसीसे प्रन्थकी अन्तिम गाथामें जिनवचनरूप जिनशासन अथवा जैनदर्शनकी मङ्गलक।मना करते हुए उसे 'मिध्या-दर्शनोंका समूहमय' बतलाया है। वह गाथा इस प्रकार है:—

भदं मिच्छादंसण-समृहमइयस्स श्रमयसारस्स ॥ जिणवयणस्स भगवश्रो संविग्गसुहाहिगम्मस्म ॥७०॥

इसमें जैनदर्शन (शासन)के तीन खास विशेषणोंका उल्लेख किया गया है—पहला विशेषणा मिथ्यादर्शनसमूहमय, दूसरा श्रमृतसार श्रौर तीसरा संविग्नसुखाधिगम्य है। मिथ्यादर्शनोंका समूह होते हुए भी वह मिथ्यात्वरूप नहीं हैं, यही उसकी सर्वोपरि विशेषता है श्रौर यह विशेषता उसके सापेच नयवादमें सिन्निहित है—सापेच नय मिथ्या नहीं होते, निरपेच नय ही मिथ्या होते हैं। जब सारी विरोधी दृष्टियाँ एकत्र स्थान पाती हैं तब फिर

उनमें विरोध नहीं रहता श्रीर वह सहज ही कार्य-साधक वन जाती हैं। इसीपरसे दूसरा विरोषण ठीक घटित होता है, जिसमें उसे श्रमृतका श्रर्थात् भवदुःखके श्रभावरूप श्रविनाशी मोज्ञका प्रदान करनेवाला बतलाया है; क्योंकि वह सुख श्रथवा भवदुःखविनाश मिध्यादर्शनोंसे प्राप्त नहीं होता, इसे हम ५१वीं गाथासे जान चुके हैं। तीसरे विशेषणके द्वारा यह सुभाया गया है कि जो लोग संसारके दुःखों—क्रेशोंसे उद्विम्न होकर संवेगको प्राप्त हुए हैं—सच्चे मुमुज्ञ बने हैं—उनके लिये जैनदर्शन श्रथवा जिनशासन सुखसे समममें श्राने योग्य है—कोई कठिन नहीं है। इससे पहले ६४वीं गाथामें 'श्रत्थगई उण एयवायगहणलीणा दुरिभगम्मा' वाक्यके द्वारा सूत्रोंकी जिस श्रर्थगतिको नयवादके गहन-वनमें लीन श्रीर दुरिभगम्य बतलाया था उसीको ऐसे श्रिधकारियोंके लिये यहाँ सुगम घोषित किया गया है, यह सब श्रनेकान्तदृष्टिकी महिमा है। श्रपने ऐसे गुणोंके कारण ही जिनवचन भगवत्पदको प्राप्त है—पूज्य है।

प्रनथकी ऋत्तिम गाथामें जिस प्रकार जिनशासनका स्मरण किया गया है उसी प्रकार वह आदिम गाथामें भी किया गया है। आदिम गाथामें किन विशेषणोंके साथ स्मरण किया गया है यह भी पाठकोंके जानने योग्य है और इसलिये उस गाथाको भी यहाँ उद्धृत किया जाता है—

### सिद्धं सिद्धत्थाणं ठाणमेणोवमसुहं उवगयाणं। कुसमय - विसाणं सासणं जिलाणं भव - जिलाणं॥१॥

इसमें भवको जीतनेवाले जिनों-श्रह्नतोंके शासन-श्रागमके चार विशेषण दिये गये हैं—१ सिद्ध, २ सिद्धार्थोंका स्थान, ३ शरणागतोंके लिये अनुपम सुखस्वरूप, ४ कुसमयों-एकान्तवादरूप मिध्यामतोंका निवारक । प्रथम विशेषणके द्वारा यह प्रकट किया गया है कि जैनशासन अपने हो गुणोंसे आप प्रतिष्ठित है। उसके द्वारा प्रतिपादित सब पदार्थ प्रमाणिसिद्ध हैं—किल्पत नहीं हैं—यह दूसरे विशेषणका अभिग्राय है और वह प्रथम विशेषण सिद्धत्वका प्रधान कारण भी है। तीसरा विशेषण बहुत कुछ स्पष्ट है और उसके द्वारा यह प्रतिपादित किया गया है कि जो लोग वास्तवमें जैनशासनका आश्रय लेते हैं उन्हें अनुपम मोत्त-सुख तककी प्राप्त होती है। चौथा विशेषण यह बतलाता है कि जैनशासन उन सब कुशासनों-मिध्यादशनोंके गवको चूर-चूर करनेकी शक्तिसे सम्पन्न है जो सर्वथा एकान्तवादका आश्रय लेकर शासनारूढ बने हुए हैं और मिध्यातत्त्वोंके प्ररूपण-द्वारा जगतमें दु:खोंका जाल फैलाये हुए हैं।

इस तरह ऋादि-अन्तर्की दोनों गाथाश्रोंमें जिनशासन ऋथवा जिनवचन (जैनागम) के लिये जिन विशेषणोंका प्रयोग किया गया है उनसे इस शासन(दर्शन)का असाधारण महत्त्व श्रीर माहात्म्य ख्यापित होता है। ऋौर यह केवल कहनेकी ही बात नहीं है बल्कि सारे अन्थमें इसे अदर्शित करके बतलाया गया है। स्वामी समन्तमद्रके शब्दोंमें 'ऋझान-अन्धकारकी व्याप्ति(प्रसार)को जैसे भी बने दूर करके जिनशासनके माहात्म्यको जो प्रकाशित करना है उसीका नाम प्रभावना हैं। 'यह अन्य अपने विषय-वर्णन और विवेचनादिके द्वारा इस प्रभावनाका बहुत कुछ साधक है और इसीलिये उसकी भी गणना प्रभावक-अन्थोंमें की गई है। यह अन्य जैनदर्शनका अध्ययन करनेवालों और जैनदर्शनसे जैनेतर दर्शनोंके भेद-को ठोक अनुभव करनेकी इच्छा रखनेवालोंके लिये वड़े कामकी चीज है और उनके द्वारा खास मनोयोगके साथ पढ़े जाने तथा मनन किये जानेके योग्य है। इसमें अनेकान्तके अङ्गस्वरूप जिस नयवादकी प्रमुख चर्चा है और जिसे एक प्रकारसे 'दुर्शनगम्य गहन-वन'

बतलाया गया है—श्रमृतचन्द्रसूरिने भी जिसे 'गहन' श्रौर 'दुरासद' लिखा है '—उसपर जैन वाङ्मयमें कितने ही प्रकरण श्रथवा 'नयचक' जैसे स्वतन्त्र प्रन्थ भी निर्मित हैं, उनका साथ-में श्रध्ययन श्रथवा पूर्व-परिचय भी इस प्रन्थके समुचित श्रध्ययनमें सहायक है। वास्तवमें यह प्रन्थ सभी तत्त्वजिज्ञासुत्रों एवं श्रात्महितैषियोंके लिये उपयोगी है। श्रभी तक इसका हिन्दी श्रनुवाद नहीं हुश्रा है। वोरसेवामन्दिरका विचार उसे प्रस्तुत करनेका है।

### [क] ग्रन्थकार सिद्धसेन और उनकी दूसरी कृतियां—

इस 'सन्मति' अन्थके कर्ता आचार्य सिद्धसेन हैं इसमें किसीको भी कोई विवाद नहीं हैं। त्रानेक प्रन्थोंमें प्रनथनामके साथ सिद्धसेनका नाम उल्लेखित है त्रीर इस प्रनथके वाक्य भी सिद्धसेन-नामके साथ उद्धृत मिलते हैं; जैसे जयधवलामें आचार्य वीरसेनने शामठूवणा दिवयं' नामको छठी गाथाको "उक्तं च सिद्धसेऐएए" इस वाक्यके साथ उद्धृत किया है श्रौर पञ्चवस्तुमें श्राचार्य हरिभद्रने 'श्रायरियसिद्धसेर्णेण सम्मईए पइट्टिश्रजसेर्गं" वाक्यके द्वारा 'सन्मति'को सिद्धसेनकी कृतिरूपमें निर्दिष्ट किया है, साथ ही 'कालो सहाव शियई' नामकी एक गाथा भी उसकी उद्धृत की हैं। परन्तु ये सिद्धसेन कौन हैं—किम विशेष परिचय-को लिये हुए हैं ? कौनसे सम्प्रदाय ऋथवा ऋफ़ायसे सम्बन्ध रखते हैं ?, इनके गुरु कौन थे ? इनकी दूसरी कृतियाँ कौन-सी हैं ? श्रीर इनका समय क्या है ? ये सब बातें ऐसी हैं जो विवादका विषय जरूर हैं। क्योंकि जैनसमाजमें सिद्धसेन नामके अनेक आचार्य और प्रखर तार्किक विद्वान भी हो गये हैं श्रौर इस प्रन्थमें प्रन्थकारने श्रपना कोई परिचय दिया नहीं, न रचनाकाल ही दिया है-प्रनथकी आदिम गाथामें प्रयुक्त हुए 'सिद्धं' पदके द्वारा श्लेषरूपमें अपने नामका सूचनमात्र किया है, इतना ही समभा जा सकता है। कोई प्रशस्ति भी किसी दूसरे विद्वानके द्वारा निर्मित होकर यन्थके अन्तमें लगी हुई नहीं है। दूसरे जिन अन्थों— खासकर द्वात्रिंशिकात्र्यों तथा न्यायावतार—को इन्हीं ऋाचार्यकी कृति सममा जाता ऋौर प्रतिपादन किया जाता है उनमें भी कोई परिचय-पद्य तथा प्रशस्ति नहीं है श्रोर न कोई ऐसा स्पष्ट प्रमाण अथवा युक्तिबाद ही सामने लाया गया है जिससे उन सब प्रन्थोंको एक ही सिद्धसेन-कृत माना जा सके। श्रौर इसलिये श्रधिकांशमें कल्पनाश्रों तथा कुछ भ्रान्त धारखाओंके श्राधारपर ही विद्वान लोग उक्त बातोंके निर्णय तथा प्रतिपादनमें प्रवृत्त होते रहे हैं, इसीसे कोई भी ठीक निएाय श्रमी तक नहीं हो पाया—वे विवादापन्न ही चली जाती हैं श्रौर सिद्धसेनके विषयमें जो भी परिचय-लेख लिखे गये हैं वे सब प्राय: खिचड़ी बने हुए हैं और कितनी ही रालतफहमियोंको जन्म दे रहे तथा प्रचारमें ला रहे हैं। श्रत: इस विषयमें गहरे श्रनुसन्धानके साथ गम्भीर विचारकी जरूरत है श्रौर उसीका यहाँपर प्रयत्न किया जाता है।

दिगम्बर और खेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंमें सिद्धसेनके नामपर जो प्रन्थ चढ़े हुए हैं उनमेंसे कितने ही प्रन्थ तो ऐसे हैं जो निश्चितरूपमें दूसरे उत्तरवर्ती सिद्धसेनोंकी कृतियाँ हैं; जैसे १ जीतकलपचूर्णि २ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रकी टीका ३ प्रवचनसारोद्धारकी वृत्ति ४ एकविंशतिस्थानप्रकरण (प्रा०) और ४ सिद्धिश्चे यसमुद्रय (शकस्तव) नामका मन्त्रगर्सित गद्यस्तोत्र । कुछ प्रन्थ ऐसे हैं, जिनका सिद्धसेन-नामके साथ उल्लेख तो मिलता है परन्तु आज वे उपलब्ध नहीं हैं, जैसे १ बृहत् षड्दशनसमुक्तय (जैनप्रन्थावली प्र० ८४), २ विधोपप्रहशमन-

१ देखो, पुरुषार्थसिद्ध्युपाय—"इति विविधमंग गहने सुदुस्तरे मार्गमूढहष्टीनाम्"। (५८) "ऋत्यन्तनिशितधार दुरासदं जिनवरस्य नयचकम्"। (५६)

Jain Education International ⊋ हो सकता है कि यह ग्रन्थ हरिभद्रसरिकाः विख्डदर्शनसमुख्यां गही हो त्र्यौर किसी गलतीसे सुरतके उन

विधि, जिसका उल्लेख उप्रादित्याचार्य (विक्रम ६वीं शताब्दी)के 'कल्याएकारक' वैद्यक प्रन्थ (२०-८५)में पाया जाता है' श्रौर ३ नीतिसारपुराएः जिसका उल्लेख केशवसेनसूरि (वि० सं० १६८८) कृत कर्णामृतपुराएके निम्न पद्योंमें पाया जाता है श्रौर जिनमें उसकी श्लोकसंख्या भी १५६३०० दी हुई है—

सिद्धोक्त-नीतिसारादिपुराणोद्भूत-सन्मति । विधास्यामि प्रसन्नार्थं प्रन्थं सन्दर्भगर्भितम् ॥१९॥ खंखाग्निरसवाणेन्दु (१५६३००) श्लोकरांख्या प्रस्त्रिता। नीतिसारपुराणस्य सिद्धसेनादिस्तरिभः ॥२०॥

उपलब्ध न होनेके कारण ये तीनों अन्थ विचारोंमें कोई सहायक नहीं हो सकते । इन आठ प्रन्थोंके अलावा चार प्रन्थ और हैं—१ द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका, २ प्रस्तुत सन्मतिसूत्र, ३ न्यायावतार श्रौर ४ कल्याणमन्दिर । 'कल्याणमन्दिर' नामका स्तोत्र ऐसा है जिसे श्वेताम्बर सम्प्रदायमें सिद्धसेनदिवाकरकी कृति समभा श्रौर माना जाता है; जबिक दिगम्बर परम्परामें वह स्तोत्रके श्रन्तिम पद्यमें सूचित किये हुए 'कुमुद्चन्द्र' नामके श्रनुसार कुमुद्चन्द्राचार्यकी कृति माना जाता है। इस विषयमें श्वेताम्बर-सम्प्रदायका यह कहना है कि सिद्धसेनका नाम दीज्ञाके समय कुमुदचन्द्र' रक्खा गया था, ऋाचार्यपदके समय उनका पुराना नाम ही उन्हें दे दिया गर्या या, ऐसा प्रभाचन्द्रसूरिके प्रभावकचरित (सं० १३३४)से जाना ज ता है ऋौर इसलिये कल्याणमन्दिरमें प्रयुक्त हुआ कुमुदचन्द्र' नाम सिद्धसेनका ही नामान्तर है।' दिगम्बर समाज इसे पीछेकी कल्पना श्रौर एक दिगम्बर कृतिको हथियानेकी योजनामात्र समस्ता है; क्योंकि प्रभावकचरितसे पहले सिद्धसेन-विषयक जो दो प्रबन्ध लिखे गये हैं उनमें कुमुदचन्द्र नामका कोई उल्लेख नहीं हैं-पं पुखलालजी और पं बेचरदासजीने अपनी प्रस्तावनामें भी इस बातको व्यक्त किया है। बादके बने हुए मेरुतुङ्गाचार्यके प्रबन्धचिन्तामिए (सं० १३६१)में श्रीर जिनप्रभस्र्रिके विविधनीर्थकल्प (सं० १३८९)में भी उसे अपनाया नहीं गया है। राजशेखरके प्रबन्धकोशं अपरनाम चतुर्विशतिप्रबन्धं (सं० १४०४)में कुमुदचन्द्र नामको श्रपनाया जरूर गया है परन्तु प्रभावकचरितके विरुद्ध कल्याणमन्दिरस्तोत्रको पार्श्वनाथद्वात्रिशिका'के रूपमें व्यक्त किया है और साथ ही यह भी लिखा है कि वीरकी द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका स्तुतिसे जब कोई चमत्कार देखनेमें नहीं त्राया तब यह पार्खनाथद्वात्रिंशिका रची गई है, जिसके ११वें से नहीं किन्तु प्रथम पद्यसे ही चमत्कार प्रारम्भ हो गया । ऐसी स्थितिमें पारवेनाथद्वात्रिं(शकाके रूपमें जो कल्याग्गमन्दिरस्तोत्र रचा गया वह ३२ पद्योंका कोई दूसरा ही होना चाहिये, न कि वर्तमान कल्याग्रमन्दिरस्तोत्र. जिसकी रचना ४४ पद्योम हुई है, श्रीर इससे दोनों कुमुद्चन्द्र भी भिन्न होने चाहियें। इसके सिवाय, वर्तमान कल्याणमन्दिरस्तोत्रमें प्राग्भारसमृतनभांसि रजांसि गेपात्' इत्यादि तीन पद्य ऐसे हैं जो पार्श्वनाथको दैत्यकृत उपसगसे युक्त प्रकट करते हैं, जो दिगम्बर मान्यताके अनुकूल और श्वेताम्बर मान्यताके प्रतिकूल हैं, क्योंकि श्वेताम्बरीय

<sup>ि</sup> जिसपरसे जैनमन्थावलीमें लिया गया है; क्योंकि इसके साथमें जिस टीकाका उल्लेख है उसे 'गुखरत' की लिखा है और हरिभद्रके पड्दर्शनसमुचयपर भी गुखरत्नकी टीका है।

१ ''शालाक्यं पूज्यपाद-प्रकटितमधिकं शल्यतंत्रं च प त्रस्वामि-प्रोक्तं विषोग्रग्रहशमनविधिः सिद्धसेनैः प्रसिद्धः'

२ ''इत्यादिश्रीवीरद्वात्रिशद्द्वात्रिशिका कृता । परं तस्मात्तादृष्टं चमस्कारमनालोक्य पश्चात् श्रीपार्श्व-नाथद्वात्रिशिकाममिकस् कल्यासमन्दिरस्तत्रं चक्रे प्रथमक्ष्रोके एव प्रासाद्दियतात् शिलिशिखामादिव

श्राचाराङ्ग-निर्युक्तिमें वद्धमानको छोड़कर शेष २३ तीर्थङ्करोंके तपःकर्मको निरुपसर्ग वर्णित किया है'। इससे भी प्रस्तुत कल्याणमन्दिर दिगम्बर छति होनी चाहिये।

प्रमुख श्वेताम्बर विद्वान पं० सुखलालजी और पं० बेचरदासजीने प्रन्थकी गुजराती प्रस्तावनामें विविधतीर्थकलपको छोड़कर शेष पाँच प्रबन्धोंका सिद्धसेन-विषयक सार बहुपरिश्रमके साथ दिया है श्रीर उसमें कितनी परस्पर विरोधी तथा मौलिक मतभेदकी बातोंका भी उल्लेख किया है श्रीर साथ ही यह निष्कर्ष निकाला है कि 'सिद्धसेन दिवाकर-का नाम मूलमें कुमुदचन्द्र नहीं था. होता तो दिवाकर-विशेषणकी तरह यह श्रुतिप्रिय नाम भी किसी-न-किसी प्राचीन प्रन्थमें सिद्धसेनकी निश्चित कृति श्रथवा उसके उद्धृत वाक्योंके साथ जरूर उल्लेखित मिलता—प्रभावकचरितसे पहलेके किसी भी प्रन्थमें इसका उल्लेख नहीं है। श्रीर यह कि कल्याणमन्दिरको सिद्धसेनकी कृति सिद्ध करनेके लिये कोई निश्चित प्रमाण नहीं है—वह सन्देहास्पद है।' ऐसी हालतमें कल्याणमन्दिरको बातको यहाँ छोड़ ही दिया जाता है। प्रकृत-विषयके निर्णयमें वह कोई विशेष साधक-बाधक भी नहीं है।

श्चव रही द्वात्रिंशदुद्वात्रिंशिका, सन्मतिसूत्र श्रौर न्यायावतारकी बात । न्यायावतार एक ३२ ऋोकोंका प्रमाण-नय-विषयक लघुप्रन्थ है, जिसके ऋादि-श्रन्तमें कोई मङ्गलाचरण तथा प्रशस्ति नहीं है, जो त्रामतौरपर श्वेताम्बराचार्य सिद्धसेनदिवाकरकी कृति माना जाता है श्रौर जिसपर खें विस्विष (सं ६६२)की विदृति श्रौर उस विदृतिपर देवभद्रकी टिप्पणी उपलब्ध है श्रौर ये दोनों टीकाएँ डा० पी० एल० वैद्यके द्वारा सम्पादित होकर सन् १९२८में प्रकाशित हो चुकी हैं। सन्मतिसूत्रका परिचय ऊपर दिया ही जा चुका है। उसपर श्रमय-देवसूरिकी २५ हजार ऋोक-परिमाण जो संस्कृतटीका है वह उक्त दोनों विद्वानोंके द्वारा सम्पादित होकर सं० १८८७में प्रकाशित हो चुकी है। द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका ३२ ३२ पद्योंकी ३२ कृतियाँ बतलाई जाती हैं, जिनमेंसे २१ उपलब्ध हैं। उपलब्ध द्वात्रिंशिकाएँ भावनगरकी जैनधर्मप्रसारक सभाकी तरफसे विक्रम संवत् १९६५में प्रकाशित हो चुकी हैं। ये जिस क्रमसे प्रकाशित हुई हैं उसी क्रमसे निर्मित हुई हों ऐसा उन्हें देखनेसे मालूम नहीं होता—वे बादको किसी लेखक श्रथवा पाठक-द्वारा उस क्रमसे संग्रह की श्रथवा कराई गई जान पड़ती हैं। इस बातको पं ु सुखलालजी त्र्यादिने भी प्रस्तावनामें व्यक्त किया है। साथ ही यह भी बतलाया है कि 'ये सभी द्वात्रिंशिकाएँ सिद्धसेनने जैनदीचा स्वीकार करनेके पीछे ही रची हों ऐसा नहीं कहा जा सकता, इनमेंसे कितनी ही द्वात्रिंशिकाएँ (बत्तीसियाँ) उनके पूर्वाश्रममें भी रची हुई हो सकती हैं।' और यह ठीक है, परन्तु ये सभी द्वात्रिंशिकाएँ एक ही सिद्धसेनकी रची हुई हों ऐसा भी नहीं कहा जा सकता; चुनाँचे २१वीं द्वात्रिंशिकाके विषयमें परिडत सुखलालजी आदिने प्रस्तावनामें यह स्पष्ट स्वीकार भी किया है कि उमकी भाषारचना और वर्णित वस्तुकी दृसरी बत्तीसियोंके साथ तुलना करनेपर ऐसा माल्स होता है कि वह बत्तीसी किसी जुदे ही सिद्धंसेनकी कृति है और चाहे जिस कारणसे दिवाकर (सिद्धंसेन)की मानी जानेवाली कृतियोंमें दाखिल होकर दिवाकरके नामपर चढ़ गई है।' इसे महावीर-द्वात्रिंशिका लिखा है---महाबीर नामका इसमें उल्लेख भी है; जब कि श्रौर किसी

१ "सब्वेसि तवो कम्मं निरुवसम्मं तु विश्वायं जिलारा । नवरं तु वड्डमारास्स सोवसम्मं मुखेयव्य ॥२७६॥"

२ यह प्रस्तावना ग्रन्थके गुजराती ऋनुवाद-भावार्थके साथ सन् १६३२में प्रकाशित हुई है ऋौर प्रन्थका यह गुजराती संस्करण बादको ऋंग्रेजीमें ऋनुवादित होकर 'सन्मतितर्क'के नामसे सन् १६३६में प्रकाशित हुऋ। है।

३ यह द्वात्रिंशिका ऋलग ही है ऐसा ताडपत्रीय प्रतिसे भी जाना जाता है, जिसमें २० ही द्वात्रिशिकाएँ Јаіл Education International ऋक्ति हैं ऋौर उनके ऋन्तमें ''प्रन्थाप्रं द्व ० मंगलमस्तु'' लिखा है, जो प्रन्थकी समाप्तिके साथ उसकी

द्वातिंशिकामें 'महावीर' नामका उल्लेख नहीं है—प्रायः 'वीर' या 'वर्द्धमान' नामका ही खल्लेख पाया जाता है। इसकी पद्यसंख्या ३३ है और ३३वें पद्यमें स्तुतिका माहात्म्य दिया हुआ है; ये दोनों बातें दूसरी सभी द्वातिंशिकाओंसे विलक्षण हैं और उनस इसके भिन्नकर्त त्वकी द्योतक हैं। इसपर टीका भी उपलब्ध है जब कि और किसी द्वातिंशिकापर कोई टीका उपलब्ध नहीं है। चंद्रप्रभसूरिने प्रभावकचरितमें न्यायावतारकी, जिसपर टीका उपलब्ध है, गणना भी ३२ द्वातिंशिकाओंमें की है ऐसा कहा जाता है परन्तु प्रभावकचरितमें वैसा कोई उल्लेख नहीं मिलता और न उसका समर्थन पूर्ववर्ती तथा उत्तरवर्ती अन्य किसी प्रबन्धसे ही होता है। टीकाकारोंने भी उसके द्वातिंशद्द्वातिंशिकाका अंग होनेकी कोई बात सूचित नहीं की, और इस लिये न्यायावतार एक स्वतंत्र ही अन्थ होना चाहिये तथा उसी रूपमें प्रसिद्धिको भी प्राप्त है।

२१वीं द्वात्रिंशिकाके अन्तमें 'सिद्धसेन' नामं भी लगा हुआ है, जबिक ५वीं द्वात्रि-शिकाको छोड़कर श्रौर किसी द्वात्रिंशिकामें वह नहीं पाया जाता। हो सकता है कि ये नामवाली दोनों द्वात्रिंशिकाएँ श्रपने स्वरूपपरसे एक नहीं किन्तु दो श्रलग श्रलग सिद्धसेनोंसे सम्बन्ध रखती हों श्रौर शेष विना नामवाली द्वात्रिंशिकाएँ इनसे मिन्न दूसरे ही सिद्धसेन श्रथवा सिद्धसेनोंकी कृतिस्वरूप हों। परिडत सुखलालजी श्रौर परिडत वेचरदासजीने पहली पाँच द्वात्रिंशिकाश्रोंको, जो वीर भगवानकी स्तुतिपरक हैं, एक प्रूप (समुदाय)में रक्ला है और उस प्रूप (द्वात्रिंशिकापक्कक)का स्वामी समन्तभद्रके स्वयमभूस्तोत्रके साथ साम्य घोषित करके तुलना करते हुए लिखा है कि स्वयमभूस्तोत्रका प्रारम्भ जिस प्रकार स्वयमभू शब्दसे होता है और अन्तिम पद्य (१४३)में प्रनथकारने ऋषरूपसे श्रपना नाम समन्तभद्र सूचित किया है उसी प्रकार इस द्वात्रिंशिका-पञ्चकका प्रारम्भ भी स्वयम्भू शब्दसे होता है और उसके अन्तिम पद्य (४, ३२)में भी ग्रन्थकारने श्रेषरूपमें अपना नाम सिद्धसेन दिया है।' इससे शेष १५ द्वात्रिंशिकाएँ मिन्न मूप अथवा मूर्पोसे सम्बन्ध रखती हैं और उनमें प्रथम मूरकी पद्धतिको न श्रपनाये जाने श्रिथवा अन्तमें अन्थकारका नामोल्लेख तक न होनेके कारण वे दूसरे सिद्धसेन या सिद्धसेनों-की कृतियाँ भी हो सकती हैं। उनमेंसे ११वीं किसी राजाकी स्तुतिको लिये हुए है, छठी तथा श्राठवीं समीचात्मक हैं ऋौर शेष बारह दार्शनिक तथा वस्तुचर्चा वाली हैं।

इन सब द्वार्त्रिशिकाश्चोंके सम्बन्धमें यहाँ दो बातें श्रौर भी नोट किये जानेके योग्य हैं—एक यह कि द्वार्त्रिशिका (बत्तीसी) होनेके कारण जब प्रत्येककी पद्यसंख्या ३२ होनी चाहिये थी तब वह घट-बढ़रूपमें पाई जाती हैं। १०वींमें दो पद्य तथा २१वींमें एक पद्य बढ़ती हैं, श्रौर ट्वींमें छह पद्योंकी, ११वींमें चारकी तथा ११वींमें एक पद्यकी घटती हैं। यह घट-बढ़ भावनगरकी उक्त मुद्रित प्रतिमें ही नहीं पाई जाती बिल्क पूनाके भाण्डारकर इन्स्टिन्ट्यूट श्रौर कलकत्ताकी एशियाटिक सोसाइटीकी हस्तलिखित प्रतियोंमें भी पाई जाती हैं। रचना-समयकी तो यह घट-बढ़ प्रतितिका विषय नहीं—पं० सुखलालजी श्रादिने भी लिखा हैं कि 'बढ़-घटकी यह घालमेल रचनाके बाद ही किसी कारणसे होनी चाहिये।' इसका एक कारण लेखकोंकी श्रसावधानी हो सकता हैं; जैसे १२वीं द्वात्रिशिकामें एक पद्यकी कमी थी वह पूना श्रीर कलकत्ताकी प्रतियोंसे पूरी हो गई। दूसरा कारण यह भी हो सकता है कि किसीने श्रपने प्रयोजनके वश यह घालमेल की हो। कुछ भी हो, इससे उन द्वात्रिशिकाशोंके पूर्णहपको समक्तने श्रादिमें बाधा पड़ रही हैं; जैसे १२वीं द्वात्रिशिकासे यह मालूम ही नहीं होता कि वह कौनसे राजाकी स्तुति हैं, श्रौर इससे उसके रचिता तथा रचना-कालको जाननेमें भारी बाधा उपस्थित है। यह नहीं हो सकता कि किसी विशिष्ट राजाकी स्तुति की अप्राननेमें भारी बाधा उपस्थित हैं। यह नहीं हो सकता कि किसी विशिष्ट राजाकी स्तुति की अप्राननेमें भारी बाधा उपस्थित हैं। यह नहीं हो सकता कि किसी विशिष्ट राजाकी स्तुति की

नाम बराबर दिया हुआ है, फिर यही उससे शून्य रही हो यह कैसे कहा जा सकता है ? नहीं कहा जा सकता। अतः जरूरत इस बातकी है कि द्वात्रिशिका-विषयक प्राचीन प्रतियों की पूरी खोज की जाय। इससे अनुपलब्ध द्वात्रिशिकाएँ भी यदि कोई होंगी तो उपलब्ध हो सकेंगी और उपलब्ध द्वात्रिशिकाओंसे वे अशुद्धियाँ भी दूर हो सकेंगी जिनके कारण उनका पठन-पाठन कठिन हो रहा है और जिसकी पं० सुखलालजी आदिको मी भारी शिकायत है।

दूसरी बात यह कि द्वातिशिकाओंको स्तुतियाँ कहा गया है अौर इनके अवतार-का प्रसङ्ग भी स्तुति-विषयका ही है; क्योंकि श्वेताम्बरीय प्रबन्धोंक अनुसार विक्रमादित्य राजा की आरसे शिवलिङ्गको नमस्कार करनेका अनुरोध होनेपर जब सिद्धसेनाचार्यने कहा कि यह देवता मेरा नमस्कार सहन करनेमें समर्थ नहीं है—मेरा नमस्कार सहन करनेवाले दूसरे ही देवता हैं—तब राजाने कौतुकवश, परिणामकी कोई पर्वाह न करते हुए नमस्कारके लिये विशेष आग्रह किया । इसपर सिद्धसेन शिवलिङ्गके सामने आसन जमाकर बैठ गये और इन्होंने अपने इष्टदेवकी स्तुति उच्चस्वर आदिके साथ प्रारम्भ कर दी; जैसा कि निम्न वाक्योंसे प्रकट हैं:—

"श्रुत्वेति पुनरासीनः शिवलिङ्गस्य स प्रश्चः । उदाजहे स्तुतिश्लोकान् तारस्वरकरस्तदा ॥१३८॥" — प्रमा० च० "ततः पद्मासनेन भूत्वा द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकाभिर्देवं स्तुतिग्रपचक्रमे।" — विविधतीर्थकल्प, प्रबन्धकोश ।

परन्तु उपलब्ध २१ द्वात्रिंशिकाश्रोंमें स्तुतिपरक द्वात्रिंशिकाएँ केवल सात ही हैं. जिनमें भी एक राजाकी स्तुति होनेसे देवताविषयक स्तुतियोंकी कोटिसे निकल जाती हैं श्रीर इस तरह छह द्वात्रिंशिकाएँ ही ऐसी रह जाती हैं जिनका श्रीरवीरवर्द्धमानकी स्तुतिसे सम्बन्ध है श्रीर जो उस श्रवसरपर उच्चरित कही जा सकती हैं—शेष १४ द्वात्रिंशिकाएँ न तो स्तुति-विषयक हैं, न उक्त प्रसङ्गके योग्य हैं श्रीर इसलिये उनकी गणना उन द्वात्रिंशिकाश्रों में नहीं की जा सकती जिनकी रचना श्रथवा उच्चारणा सिद्धसेनने शिवलिङ्गके सामने बैठ कर की थी।

यहाँ इतना श्रौर भी जान लेना चाहिये कि प्रभावकचरितके श्रामुसार स्तुतिका प्रारम्भ "प्रकाशितं त्वयैकेन यथा सम्यग्जगत्त्रयं।" इत्यादि श्रोकोंसे हुश्रा है, जिनमेंसे "तथा हि" शब्दके साथ चार श्रोकोंको उद्धृत करके उनके श्रागे "इत्यादि" लिखा गया

—(पद्यप्रबन्धः; स० प्र० पृ० ५६)

"न्यायावतारसूत्रं च श्रीवीरस्तुतिमप्यथ । द्वात्रिंशच्छलोकमानाश्च त्रिंशदन्याः स्तुतीरपि ॥ १४३ ॥" —प्रभावकचरित

२ ये मत्प्रणामसोढारस्ते देवा श्रापरे ननु । कि भावि प्रण्मा त्वं द्राक् प्राह राजेति कौतुकी ॥ १३५॥ देवान्निजप्रणम्यांश्च दर्शय त्वं वदन्निति । भूपतिर्जल्पितस्तेनोत्पाते दोषो न मे नृप ॥ १३६॥

३ चारों श्लोक इस प्रकार हैं:—
प्रकाशितं त्वयैकेन यथा सम्यग्जगत्त्रयम् । समस्तैरपि नो नाथ ! वरतीर्थाधिपैस्तथा ॥ १३६ ॥
विद्योतयित वा लोकं यथैकोऽपि निशाकुरः । समुद्रुगतः समग्रोऽपि तथा किं तारकागगाः ॥ १४० ॥

१ "सिद्धसेगोग पारद्वा बत्तीसियाहिं जिएाथुई" × × ─(गद्यप्रबन्ध-कथावली)
 "तस्सागयस्त तेगां पारद्वा जिएाथुई समत्ताहिं । बत्तीसाहिं बत्तीसियाहिं उद्दामसद्देगा ॥"

है। श्रोर फिर 'न्यायावतारसूत्रं च' इत्यादि श्लोकद्वारा ३२ कृतियोंकी श्रोर सूचना की गई है, जिनमेंसे एक न्यायावतारसूत्र, दूसरी श्रीवीरस्तुति श्रोर ३० बत्तीस बत्तीस श्लोकोंवाली दूसरी स्तुतियाँ हैं। प्रवन्धचिन्तामणिके श्रमुसार स्तुतिका प्रारम्थ—

### "प्रशान्तं दर्शनं यस्य सर्वभूताऽभयप्रदम् । मांगल्यं च प्रशस्तं च शिवस्तेन विभाव्यते ॥"

इस श्लोकसे होता है, जिसके श्रनन्तर "इति द्वात्रिंशदुद्वात्रिंशिका कृता" लिखकर यह सूचित किया गया है कि वह द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका स्तुतिका प्रथम ऋोक है। इस ऋोक तथा उक्त चारों श्लोकोंमेंसे किसीसे भी प्रस्तुत द्वात्रिशिकाश्लोंका प्रारम्भ नहीं होता है, न ये श्लोक किसी द्वात्रिंशिकामें पाये जाते हैं और न इनके साहित्यका उपलब्ध प्रथम २० द्वात्रि-शिकात्रोंके साहित्यके साथ कोई मेल ही खाता है। ऐसी हालतमें इन दोनों प्रबन्धों तथा लिखित पद्यप्रवन्धमें उल्लेखित द्वात्रिशिका स्तुतियाँ उपलब्ध द्वात्रिंशिकाश्रोंसे भिन्न कोई दूसरी ही होनी चाहियें। प्रभावकचरितके उल्लेखपरसे इसका और भी समर्थन होता है; क्योंकि उसमें 'श्रीवीरस्तुति'के बाद जिन ३० द्वात्रिंशिकात्र्योंको ''श्रन्याः स्तुतिः" लिखा है वे श्रीवीरसे भिन्न दूसरे ही तीर्थङ्करादिकी स्तुतियाँ जान पड़ती हैं श्रौर इसलिये उपलब्ध द्वात्रिशिकात्र्योंके प्रथम प्रप द्वात्रिंशिकापक्ककमें उनका समावेश नहीं किया जा सकता, जिस मेंकी प्रत्येक द्वात्रिंशिका श्रीवीरभगवानसे ही सम्बन्ध रखती है। उक्त तीनों प्रबन्धोंके बाद बने हुए विविधतीर्थकल्प श्रीर प्रबन्धकोश (चतुर्विशतिप्रबन्ध)में स्तुतिका प्रारम्भ 'स्वयं-भुवं भूतसहस्रनेत्रं' इत्यादि पद्यसे होता है, जो उपलब्ध द्वात्रिंशिकाश्रोंके प्रथम प्रपका प्रथम पद्य है, इसे देकर "इत्यादि श्रीवीरद्वात्रिंशादुद्वात्रिंशिका कृता" ऐसा लिखा है । यह पद्य प्रबन्धवर्णित द्वात्रिंशिकात्र्योंका सम्बन्ध उपलब्ध द्वात्रिंशिकात्र्योंके साथ जोड़नेके लिये बादको श्रपनाया गया मालूम होता है; क्योंकि एक तो पूर्वरचित प्रबन्धोंसे इसका कोई समर्थन नहीं होता, श्रौर उक्त तीनों प्रबन्धोंसे इसका स्पष्ट विरोध पाया जाता है। दूसरे, इन दोनों मन्थोंमें द्वात्रिंशदुद्वात्रिंशिकाको एकमात्र श्रीवीरसे सम्बन्धित किया गया है और उसका विषय भी ''देवं स्तोतुमुपचक्रमे'' शब्दोंके द्वारा 'स्तुति' ही बतलाया गया है; परन्तु उस स्तुतिको पढनेसे शिवलिङ्गका विस्फोट होकर उसमेंसे वीरभगवानकी प्रतिमाका प्रादुर्भूत होना किसी प्रन्थमें भी प्रकट नहीं किया गया-विविधतीर्थकल्पका कर्ता आदिनाथकी और प्रबन्धकोश-का कर्ता पार्श्वनाथकी प्रतिमा प्रकट होना बतलाता है। श्रीर यह एक श्रसङ्गत-सी बात जान पड़ती है कि स्तुति तो किसी तीर्थङ्करकी की जाय श्रौर उसे करते हुए प्रतिमा किसी दसरे ही तीर्थङ्करकी प्रकट होवे।

इस तरह भी उपलब्ध द्वात्रिंशिकाश्रोंमें उक्त १४ द्वात्रिंशिकाएँ. जो स्तुतिविषय तथा वीरकी स्तुतिसे सम्बन्ध नहीं रखतीं, प्रबन्धवर्णित द्वात्रिंशिकाश्रोंमें परिगणित नहीं की जा सकतीं। श्रोर इसिलये पं० सुखलालजी तथा पं० बेचरदासजीका प्रस्तावनामें यह लिखना कि 'शुरुश्रातमें दिवाकर (सिद्धसेन)के जीवनवृत्तान्तमें स्तुत्यात्मक बत्तीसियों (द्वात्रिंशिकाश्रों)को ही स्थान देनेकी जरूरत मालूम हुई श्रोर इनके साथमें संस्कृत भाषा तथा पद्य-संख्यामें समानता रखनेवाली परन्तु स्तुत्यात्मक नहीं ऐसी दूसरी घनी बत्तीसियाँ इनके जीवनवृत्तान्तमें स्तुत्यात्मक कृतिरूपमें ही दाखिल होगई श्रोर पीछे किसीने इस हकीकतको देखा तथा खोजा ही नहीं कि कही जानेवाली बत्तीस श्रथवा उपलब्ध इक्कीस बत्तीसियोंमें

कितनी श्रीर कौन स्तुतिरूप हैं श्रीर कौन कौन स्तुतिरूप नहीं हैं' श्रीर इस तरह सभी प्रवन्थ-रचियता श्राचार्योंको ऐसी मोटी भूलके शिकार बतलाना कुछ भी जीको लगने वाली बात मालूम नहीं होती। उसे उपलब्ध द्वात्रिंशिकाश्रोंकी सङ्गति बिठलानेका प्रयक्षमात्र ही कहा जा सकता है, जो निराधार होनेसे समुचित प्रतीत नहीं होता।

द्वात्रिंशिकात्र्योंकी इस सारी छान-बीनपरसे निम्न बातें फलित होती हैं--

- १. द्वात्रिंशिकाएँ जिस कमसे छपी हैं उसी कमसे निर्मित नहीं हुई हैं।
- २. उपलब्ध २१ द्वात्रिंशिकाएँ एक ही सिद्धसेनके द्वारा निर्मित हुई माल्स नहीं होतीं।
- ३. न्यायावतारकी गणना प्रबन्धोल्लिखित द्वात्रिंशिकाश्रोंमें नहीं की जा सकती।
- ४. द्वात्रिंशिकात्रोंकी संख्यामें जो घट-बढ़ पाई जाती है वह रचनाके बाद हुई है श्रौर उसमें कुछ ऐसी घट-बढ़ भी. शामिल है जो कि किसीके द्वारा जान-बूक्कर अपने किसी प्रयोजनके लिये की गई हो। ऐसी द्वात्रिंशिकात्रोंका पूर्ण रूप श्रभी श्रानिश्चित है।
- ४. उपलब्ध द्वात्रिंशिकात्रोंका प्रबन्धोंमें वर्णित द्वात्रिंशिकात्रोंके साथ, जो सब स्तुत्यात्मक हैं श्रीर प्राय: एक ही स्तुतिप्रनथ 'द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका' की श्रङ्ग जान पड़ती हैं, सम्बन्ध ठीक नहीं बैठता। दोनों एक दूसरेसे भिन्न तथा भिन्नकर क प्रतीत होती हैं।

ऐसी हालतमें किसी द्वात्रिशिकाका कोई वाक्य यदि कहीं उद्धृत मिलता है तो उसे उसी द्वात्रिशिका तथा उसके कर्ता तक ही सीमित ममभता चाहिय, शेष द्वात्रिशिकाश्रोंमेंसे किसी दूसरी द्वात्रिशिकाके विषयके साथ उसे जोड़कर उसपरसे कोई दूसरी बात उस वक्त तक फिलत नहीं की जानी चाहिये जब तक कि यह साबित न कर दिया जाय कि वह दूसरी द्वात्रिशिका भी उसी द्वात्रिशिकाकारकी कृति है। श्रस्तु।

अब देखना यह है कि इन द्वात्रिंशिकाओं और न्यायावतारमेंसे कौन-सी रचना सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेन आचार्यकी कृति है अथवा हो सकती है ? इस विषयमें पण्डित सुखलालजी स्रोर पं० बेचरदासजीने श्रापनी प्रस्तावनामें यह प्रतिपादन किया है कि २१वीं द्वात्रिंशिकाको छोड़कर शेष २० द्वात्रिंशिकाएँ, न्यायावतार और सन्मति ये सब एक ही सिद्धसेनकी कृतियाँ हैं श्रौर ये सिद्धसेन वे हैं जो उक्त श्वेताम्बरीय प्रवन्धोंके श्रनुसार वृद्धवादीके शिष्य थे श्रौर 'दिवाकर' नामके साथ प्रसिद्धिको प्राप्त हैं । दूसरे खेताम्बर विद्वानोंका विना किसी जाँच-पड़तालके श्रमुसरण करनेवाले कितने ही जैनेतर विद्वानों की भी ऐसी ही मान्यता है श्रीर यह मान्यता ही उस सारी भूल-भ्रान्तिका मूल है जिसके ुकारण सिद्धसेन-विषयक जो भी परिचय-लेख श्रब तक लिखे गये वे सब प्रायः खिचड़ी बने हुए हैं, कितनी ही गलतफहिमयोंको फैला रहे हैं और उनके द्वारा सिद्धसेनके समयादिकका ठीक निर्णय नहीं हो पाता । इसी मान्यताको लेकर विद्वद्वर पण्डित सुखलाल-जीकी स्थिति सिद्धसेनके समय-सम्बन्धमें बरावर डाँवाडोल चली जाती है। श्राप प्रस्तुत सिद्धसेनका समय कभी विकमकी छठी शताब्दीसे पूर्व ५वीं शताब्दी वतलाते हैं, कभी छठी शताब्दीका भी उत्तरवर्ती समय कह डालते हैं, कभी सन्दिग्धरूपमें छठी या सातवीं शताब्दी विर्दिष्ट करते हैं ऋौर कभी ५वीं तथा छठी शताब्दीका मध्यवर्तीकाल प्रतिपादन करते हैं। श्रौर बड़ी मजेकी बात यह है कि जिन प्रबन्धोंके श्राधारपर सिद्धसेनदिवाकर का परिचय दिया जाता है उनमें 'न्यायावतार'का नाम तो किसी तरह एक प्रबन्धमें पाया भी जाता है परन्तु सिद्धसेनकी कृतिरूपमें सन्मतिसूत्रका कोई उल्लेख कहीं भी उप-

१ सन्मतिप्रकरण-प्रस्तावना पृ० ३६, ४३, ६४, ६४। २ ज्ञानविन्दु-परिचय पृ० ६ ।

३ सन्मतिप्रकरणके श्रंभे जी संस्करणका फोरबर्ड (Foreword) श्रौर भारतीयविद्यामें प्रकाशित 'श्रीसिद्ध-

लब्ध नहीं होता । इतनेपर भी प्रवन्ध-वर्णित सिद्धसेनकी कृतियोंमें उसे भी शामिल किया जाता है ! यह कितने आश्चर्यकी बात है इसे विज्ञ पाठक स्वयं समभ सकते हैं ।

धन्थकी प्रस्तावनामें पं० सुखलालजी आदिने, यह प्रतिपादन करते हुए कि 'उक्त प्रबन्धोंमें वे द्वात्रिशिकाएँ भी जिनमें किसीकी स्तुति नहीं है और जो ग्रन्थ दर्शनों तथा स्वदर्शनके मन्तव्योंके निरूपण तथा समालोचनको लिये हुए हैं स्तुतिरूपमें परिगण्डित हैं और उन्हें दिवाकर(सिद्धसेन)के जीवनमें उनकी कृतिरूपसे स्थान मिला है,' इसे एक 'पहेली' ही बतलाया है जो स्वदर्शनका निरूपण करनेवाले और द्वाबिशिकाश्चोंसे न उत्तरनेवाले (मीचा दर्जा न रखनेवाले) 'सन्मतिप्रकरण्'को दिवाकरके जीवनवृत्तान्त श्रीर उनकी कृतियोंमें स्थान क्यों नहीं मिला। परन्तु इस पहेलीका कोई समुचित हल प्रस्तुत नहीं किया गया, प्रायः इतना कहकर ही सन्तोष धारण किया गया है कि 'सन्मैतिप्रकरण यदि बत्तीस ऋोकपरिमाण होता तो वह प्राकृतभाषामें होते हुए भी दिवाकरके जीवनवृत्तान्तमें स्थान पाई हुई संस्कृत बत्तीसियों-के साथमें परिगणित हुए विना शायद ही रहता।' पहेलीका यह हल कुछ भी महत्व नहीं रखता। प्रबन्धोंसे इसका कोई समर्थन नहीं होता श्रौर न इस बातका कोई पता ही चलता है कि उपलब्ध जो द्वात्रिंशिकाएँ स्तुत्यात्मक नहीं हैं वे सब दिवाकर सिद्धसेनके जीवनवृत्तान्तमें दाखिल हो गई हैं ऋौर उन्हें भी उन्हीं सिद्धसेनकी कृतिरूपसे उनमें स्थान मिला है, जिससे उक्त प्रतिपादनका हो समर्थन होता—प्रबन्धवर्णित जीवनवृत्तान्तमें उनका कहीं कोई उल्लेख ही नहीं हैं । एकमात्र प्रभावकचरितमें 'न्यायावतार'का जो ऋसम्बद्ध, ऋसमर्थित ऋौर श्रसमञ्जस उल्लेख मिलता है उसपरसे उसकी गणना उस द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकाके श्रङ्गरूपमें नहीं की जा सकती जो सब जिन-स्तुतिपरक थी, वह एक जुदा ही स्वतन्त्र प्रन्थ है जैसा कि ऊपर व्यक्त किया जा चुका है । श्रौर सन्मतिप्रकरणका बत्तीस श्लोकपरिमाण न होना भी सिद्धसेनके जीवनधृत्तान्तसे सम्बद्ध कृतियोंमें उसके परिगणित होनेके लिये कोई बाधक नहीं कहा जा सकता—खासकर उस हालतमें जब कि चवालीस पद्यसंख्यावाले कल्यागामन्दिरस्तोत्र-को उनकी क्रांतयोंमें परिगणित किया गया है श्रौर प्रभावकचरितमें इस पद्यसंख्याका स्पष्ट उल्लेख भी साथमें मौजूद हैं । वास्तवमें प्रबन्धोंपरसे यह प्रन्थ उन सिद्धसेनदिवाकरकी कृति मालूम ही नहीं होता, जो वृद्धवादीके शिष्य थे श्रीर जिन्हें श्रागमप्रत्थोंको संस्कृतमें अनुवादित करनेका अभिशायमात्र व्यक्त करनेपर पारख्रिकप्रायश्चित्तके रूपमें बारह वर्ष तक श्वताम्बर संघसे बाहर रहनेका कठोर दरड दिया जाना वतलाया जाता है । प्रस्तुत प्रन्थको उन्हीं सिद्धसेनकी कृति वतलाना, यह सब बादकी कल्पना और योजना ही जान पड़ती है।

पं० सुखलालजीने प्रस्तावनामें ख्या अन्यत्र भी द्वात्रिंशिकाओं, न्यायावतार और सन्मतिस्त्रका एककर त्व प्रतिपादन करनेके लिये कोई खास हेतु प्रस्तुत नहीं किया, जिससे इन सब कृतियोंको एक ही आचार्यकृत माना जा सके, प्रस्तावनामें केवल इतना ही लिख दिया है कि 'इन सबके पीछे रहा हुआ प्रतिभाका समान तत्त्व ऐसा माननेके लिये ललचाता है कि ये सब कृतियाँ किसी एक ही प्रतिभाके फल हैं।' यह सब कोई समर्थ युक्तिवाद न होकर एक प्रकारसे अपनी मान्यताका प्रकाशनमात्र हैं; क्योंकि इन सभी मन्थोंपरसे प्रतिभाका ऐसा कोई असाधारण समान तत्त्व उपलब्ध नहीं होता जिसका अन्यत्र कहीं भी दर्शन न होता हो। स्वामी समन्तमद्रके मात्र स्वयनभूस्तोत्र और आप्तमीमांसा प्रन्थोंके साथ इन प्रन्थों- की तुलना करते हुए स्वयं प्रस्तावनालेखकोंने दोनोंमें 'पुष्कल साम्य'का होना स्वीकार किया

१ ततश्चतुश्चत्वारिशद्वृत्तां स्तुतिमसौ जगौ । कल्थाणमन्दिरेत्यादिविख्यातां जिनशासने ॥१४४॥

है श्रीर दोनों श्राचार्योंकी प्रन्थनिर्माणादि-विषयक प्रतिभाका कितना ही चित्रण किया है। श्रौर भी श्रकलङ्क-विद्यानन्दादि कितने ही श्राचार्य ऐसे हैं जिनकी प्रतिभा इन प्रन्थोंके पीछे रहनेवाली प्रतिभासे कम नहीं है, तब प्रतिभाकी समानता ऐसी कोई बात नहीं रह जाती जिसकी अन्यत्र उपलब्धि न हो सके और इसलिये एकमात्र उसके आधारपर इन सब प्रन्थों-को, जिनके प्रतिपादनमें परस्पर कितनी ही विभिन्नताएँ पाई जाती हैं, एक ही ऋाचार्यक्रत नहीं कहा जा सकता। जान पड़ता है समानप्रतिभाके उक्त लालचमें पड़कर ही बिना किसी गहरी जाँच-पड़तालके इन सब प्रन्थोंको एक ही आचार्यकृत मान लिया गया है; अथवा किसी साम्प्रदायिक मान्यताको प्रश्रय दिया गया है जबकि वस्तुस्थिति वैसी मालूम नहीं होती। गम्भीर गवेषणा और इन प्रन्थोंकी अन्तःपरीचादिपरसे मुफे इस बातका पता चला है कि सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेन अनेक द्वात्रिंशिकाओंके कर्ता सिद्धसेनसे भिन्न हैं। यदि २१वीं द्वात्रिंशिकाको छोड़कर शेष २० द्वात्रिंशिकाएँ एक ही सिद्धसेनकी कृतियाँ हों तो वे उनमेंसे किसी भी द्वात्रिंशिकाके कर्ता नहीं हैं, अन्यथा कुछ द्वात्रिंशिकाश्रोंके कर्ता हो सकते हैं। न्याया-वतारके कर्ता सिद्धसेनकी भी ऐसी ही स्थिति है वे सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेनसे जहाँ भिन्न हैं वहाँ कुछ द्वात्रिंशिकात्र्योंके कर्ता सिद्धसेनसे भी भिन्न हैं त्र्यौर उक्त २० द्वात्रिंशिकाएँ यदि एकसे श्रिधिक सिद्धसेनोंकी कृतियाँ हों तो वे उनमेंसे कुछके कर्ता हो सकते हैं, श्रन्यथा किसीके भी कर्ता नहीं बन सकते । इस तरह सन्मतिसूत्रके कर्ता, न्यायावतारके कर्ता श्रौर कतिपय द्वात्रि-शिकान्त्रोंके कर्ता तीन सिद्धसेन श्रलग श्रलग हैं-शेष द्वात्रिंशिकाश्रोंके कर्ता इन्होंमेंसे कोई एक या दो श्रथवा तीनों हो सकते हैं त्रौर यह भी हो सकता है कि किसी द्वात्रिंशिकाके कर्ता इन तीनोंसे भिन्न कोई अन्य ही हों। इन तीनों सिद्धसेनोंका अस्तित्वकाल एक दूसरेसे भिन्न अथवा कुछ अन्तरालको लिये हुए है और उनमें प्रथम सिद्धसेन कतिपय द्वात्रिंशिकाश्रोंके कर्ता. द्वितीय सिद्धसेन सन्मतिसूत्रके कर्ता श्रीर तृतीय सिद्धसेन न्यायावतारके कर्ता हैं। नीचे श्रपने श्चनुसन्धान-विषयक इन्हीं सब बातोंको संचेपमें स्पष्ट करके बतलाया जाता है:--

(१) सन्मितसूत्रके द्वितीय काण्डमें केवलीके ज्ञान-दर्शन-उपयोगोंकी क्रमवादिता और युगपद्वादितामें दोष दिखाते हुए अभेदवादिता अथवा एकोपयोगवादिताका स्थापन किया है। साथ हो ज्ञानावरण और दर्शनावरणका युगपत् चय मानते हुए भी यह बतलाया है कि दो उपयोग एक साथ कहीं नहीं होते और केवलीमें वे क्रमशः भी नहीं होते। इन ज्ञान और दर्शन उपयोगोंका भेद मनःपर्ययज्ञान पर्यन्त अथवा छद्वास्थावस्था तक ही चलता है, केवल-ज्ञान होजानेपर दोनोंमें कोई भेद नहीं रहता—तुब ज्ञान कहो अथवा दर्शन एक ही बात है, दोनोंमें कोई विषय-भेद चरितार्थ नहीं होता। इसके लिये अथवा आगमप्रन्थोंसे अपने इस कथनकी सङ्गित बिठलानेके लिये दर्शनकी 'अर्थविशेषरिहत निराकार सामान्यप्रहण्यू जो परिभाषा है उसे भी बदल कर रक्खा है अर्थात् यह प्रतिपादन किया है कि अस्पृष्ट तथा अविषयरूप पदार्थमें अनुमानज्ञानको छोड़कर जो ज्ञान होता है वह दर्शन है।' इस विषयसे सम्बन्ध रखनेवाली कुछ गाथाएँ नमूनेके तौरपर इस प्रकार हैं:—

मणपञ्जवणाणंतो सासस्य दिरससस्य व विसेसो। केवलणाखं पुरा दंससं ति सासं ति य समासं॥३॥ केई भर्णंति 'जइया जासइ तइया स पासइ जिस्मो' ति । सुत्तमवलंबमासा तित्थयससायसाथीरू ॥४॥ केवलणाणावरणक्खयजायं केवलं जहा णागां।
तह दंसणं पि जुज्जइ णियत्रावरणक्खयस्मंते ॥५॥
सुत्तमि चेव 'साई अपजविसयं' ति केवलं वृत्तं ।
सुत्तासायणभीरूहि तं च दहुव्वयं होइ ॥७॥
संतिमि केवले दंसणिम्म णाणस्स संभवो णित्थ ।
केवलणाणिम य दंसणस्स तम्हा सिणिहणाइं ॥८॥
दंसणणाणावरणक्खण समाणिम कस्स पुव्वत्रयं ।
होज समं उप्पात्रो हंदि दुवे णित्थ उवत्रोगा ॥९॥
त्राण्णं प्राप्तुहे श्रविसण् य अत्यिमि दंसणं होइ ।
भोत्तृण लिंगत्रो जं अणागयाईयविसण्सु ॥२५॥
जं अप्पुहे भावे जाणइ पासइ य केवली णियमा ।
तम्हा तं णाणं दसणं च अविसेसश्रो सिद्धः॥३०॥

इसीसे सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेन अभेदवादके पुरस्कर्ता माने जाते हैं। टीकाकार अभयदेवसूरि और ज्ञानविन्दुके कर्ता उपाध्याय यशोविजयने भी ऐसा ही प्रतिपादन किया है। ज्ञानविन्दुमें तो एतद्विषयक सन्मति-गाथाओंकी व्याख्या करते हुए उनके इस वादको "श्रीसिद्धसेनोपज्ञनव्यमतं" (सिद्धसेनकी श्रपनी ही सूभ-बूभ अथवा उपजरूप नया मत) तक लिखा है। ज्ञानविन्दुकी परिचयात्मक प्रस्तावनाके आदिमें पं सुखलालजीने भी ऐसी ही घोषणा की है।

- (२) पहली, दूसरी श्रौर पाँचवीं द्वात्रिंशिकाएँ युगपद्वादकी मान्यताको लिये हुए हैं; जैसा कि उनके निम्न वाक्योंसे प्रकट हैं:—
  - क—''जगन्ने कावस्थं युगपदिखिलाऽनन्तविषयं यदेतत्प्रत्यक्षं तव न च भवान् कस्यचिदिपि । अनेनैवाऽचिन्त्य-प्रकृति-रस-सिद्धे स्तु विदुषां समीक्ष्यैतद्द्वारं तव गुण-कथोत्का वयमपि ॥१-३२॥"
  - स-"नाऽर्थान् विवित्ससि न वेत्स्यसि नाऽप्यवेत्सी-र्न ज्ञातवानसि न तेऽच्युत ! वेद्यमस्ति । त्रैकाल्य-नित्य-विषमं युगपच विश्वं पश्यस्यचिन्त्य-चरिताय नमोऽस्तु तुभ्यम् ॥२-३०॥"
  - ग—"श्रनन्तमेक युगपत् त्रिकालं शब्दादिभिर्निप्रतिघातवृत्ति ॥५-२१॥" दुरापमाप्तं यदचिन्त्य-भृति-ज्ञानं त्वया जन्म-जराऽन्तकर्तः तेनाऽसि लोकानभिभूय सर्वान्सर्वज्ञ ! लोकोत्तमतासुपेतः ॥५-२२॥"

इन पद्योंमें झान और दर्शनके जो भी त्रिकालवर्ती अनन्त विषय हैं उन सबको युगपत् जानने-देखनेकी बात कही गई है अर्थात् त्रिकालगत विश्वके सभी साकार-निराकार, व्यक्त-श्रव्यक्त, सूत्म-स्थूल, दृष्ट-श्रदृष्ट, झात-श्रज्ञात, व्यवहित-श्रव्यवहित श्रादि पदार्थ श्रेपनी-श्रपनी श्रनेक-श्रनन्त श्रवस्थाओं श्रथवा पर्यायों-सहित वीरभगवानके युगपत् प्रत्यच्च हैं, ऐसा प्रतिपादन किया गया हैं। यहाँ प्रयुक्त हुआ 'युगपत्' शब्द श्रपनी खास विशेषता रखता है और वह ज्ञान-दर्शनके यौगपद्यका उसी प्रकार द्योतक है जिसप्रकार स्वामी समन्त-भद्रप्रणीत श्राप्तमीमांसा (देवागम)के "तत्त्वज्ञानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम्" (का० १०१) इस वाक्यमें प्रयुक्त हुआ 'युगपत्' शब्द, जिसे ध्यानमें लेकर और पादटिप्पणीमें पूरी कारिकाको उद्धृत करते हुए पं० सुखलालजीने ज्ञानबिन्दुके परिचयमें लिखा हैं—"दिगम्बराचार्य समन्त-भद्रने भी अपनी श्राप्तमीमांसा'में एकमात्र यौगपद्यपत्तका उल्लेख किया हैं।" साथ ही, यह भी बतलाया है कि 'भट्ट श्रकलङ्क'ने इस कारिकागत श्रपनी श्रष्टशती' व्याख्यामें यौगपद्य पत्तका स्थापन करते हुए कमिक पत्तका, सत्त्वेपमें पर स्पष्टकपमें, खरडन किया हैं, जिसे पादिप्पणीमें निम्न प्रकारसे उद्धृत किया हैं:—

''तज्ज्ञान-दर्शनयोः कमवृत्तौ हि सर्वज्ञत्वं कादाचित्कं स्यात् । कुतस्तित्विदिति चेत् सामान्य-विशेष-विषययोर्विगतावरणयोरयुगपत्प्रतिभासायोगात् प्रतिबन्धकान्तराऽभावात् ।''

ऐसी हालतमें इन तीन द्वातिंशिकाश्रोंके कर्ता वे सिद्धसेन प्रतात नहीं होते जो सन्मतिसूत्रके कर्ता श्रोर श्रमेदवादके प्रस्थापक श्रथवा पुरस्कर्ता हैं; बल्कि वे सिद्धसेन जान पड़ते हैं जो केवलीके ज्ञान श्रोर दर्शनका युगपत् होना मानते थे। ऐसे एक युगपद्वादीं सिद्धसेनका उल्लेख विक्रमकी ८वीं-६वीं शताब्दीके विद्वान श्राचार्य हरिभद्रने श्रपनी नन्दीवृत्ति'में किया है। नन्दीवृत्तिमें 'केई भएंति जुगवं जाएइ पासइ य केवली नियमा' इत्यादि दो गाथाश्रों- को उद्धत करके, जो कि जिनभद्रचमाश्रमणके 'विशेषणवती' प्रनथकी हैं, उनकी व्याख्या करते हुए लिखा हैं—

''केचन सिद्धसेनाचार्यादयः भगांति, किं? 'युगपद्' एकस्मित्र व काले जानाति पश्यति च, कः ? केवली, न त्वन्यः, नियमात् नियमेन ।''

नन्दीसूत्रके ऊपर मलयगिरिसूरिने जो टीका लिखी है उसमें उन्होंने भी युगपद्वाद-का पुरस्कर्ता सिद्धसेनाचार्यको बतलाया है। परन्तु उपाध्याय यशोविजयने, जिन्होंने सिद्धसेनको अभेदवादका पुरस्कर्ता बतलाया है, ज्ञानिबन्दुमें यह प्रकट किया है कि 'नर्न्दीवृत्तिमें सिद्ध-सेनाचार्यका जो युगपत् उपयोगवादित्व कहा गया है वह अभ्युपगमवादके अभिप्रायसे है, न कि स्वतन्त्रसिद्धान्तके अभिप्रायसे; क्योंकि क्रमोपयोग और अक्रम (युगपत्) उपयोगके पर्यनुयोगाऽनन्तर ही उन्होंने सन्मतिमें अपने पत्तका उद्भावन किया है',' जो कि ठीक नहीं है। मालूम होता है उपाध्यायजीकी दृष्टिमें सन्मतिके कर्ता सिद्धसेन ही एकमात्र सिद्धसेनाचार्य-के रूपमें रहे हैं और इसीसे उन्होंने सिद्धसेन-विषयक दो विभिन्न वादोंके कथनोंसे उत्पन्न हुई असङ्गतिको दूर करनेका यह प्रयन्न किया है, जो ठीक नहीं है। चुनाँचे पं० सुखलालजीने उपाध्यायजीके इस कथनको कोई महत्व न देते हुए और हरिभद्र जैसे बहुश्रुत आचार्यके इस प्राचीनतम उल्लेखकी महत्ताका अनुभव करते हुए ज्ञानिबन्दुके परिचय (पृ० ६०)में अन्तको यह लिखा है कि 'समान नामवाले अनेक आचार्य होते आए हैं। इसलिये असम्भव नहीं कि

१ "थन्तु युगपदुपयोगवादित्वं सिद्धसेनाचार्याणां नन्दिवृत्तावुक्तं तदभ्युपगमवादाभिषायेण, न तु स्व-तन्त्रसिद्धान्ताभिष्रायेण, क्रमाऽक्रमोपयोगद्भयपर्यनुयोगानन्तरमेव स्वपन्तस्य सम्मती उद्घावितस्वादिति

सिद्धसेनिद्वाकरसे भिन्न कोई दूसरे भी सिद्धसेन हुए हों जो कि युगपद्वादके समर्थक हुए हों या माने जाते हों।" वे दूसरे सिद्धसेन म्नन्य कोई नहीं, उक्त तीनों द्वात्रिंशिकाम्रोंमेंसे किसीके भी कर्ता होने चाहियें। त्रातः इन तीनों द्वात्रिंशिकाम्रोंको सन्मतिसूत्रके कर्ता आचार्य सिद्धसेनकी जो कृति माना जाता है वह ठीक और सङ्गत प्रतीत नहीं होता। इनके कर्ता दूसरे ही सिद्धसेन हैं जो केवलीके विषयमें युगपद्-उपयोगवादी थे और जिनकी युगपद्-उपयोग-वादिताका समर्थन हरिभद्राचार्यके उक्त प्राचीन उल्लेखसे भी होता है।

- (३) १६वीं निश्चयद्वात्रिंशिकामें "सर्वोपयोग-द्वेविध्यमनेनोक्तमनद्वरम्" इस वाक्यके द्वारा यह सूचित किया गया है कि 'सब जीवोंके उपयोगका द्वेविध्य अविनश्वर है।' अर्थात् कोई भी जीव संसारी हो अथवा मुक्त, छद्वास्थज्ञानी हो या केवली सभीके ज्ञान और दर्शन दोनों प्रकारके उपयोगोंका सत्व होता है—यह दूसरी बात है कि एकमें वे कमसे प्रवृत्त (चिरतार्थ) होते हैं और दूसरेमें आवरणाभावके कारण युगपत्। इससे उस एकोपयोगवादका विरोध आता है जिसका प्रतिपादन सन्मतिसूत्रमें केवलीको लच्यमें लेकर किया गया है और जिसे अभेदवाद भी कहा जाता है। ऐसी स्थितिमें यह १६वीं द्वात्रिंशिका भी सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेनकी कृति माल्म नहीं होती।
- (४) उक्त निश्चयद्वात्रिंशिका १६में श्रुतज्ञानको मितज्ञानसे श्रलग नहीं माना है—
  लिखा है कि 'मितज्ञानसे श्रधिक श्रथवा भिन्न श्रुतज्ञान कुछ नहीं है, श्रुतज्ञानको श्रलग मानना व्यर्थ तथा श्रातिप्रसङ्ग दोषको लिये हुए हैं।' श्रौर इस तरह मितज्ञान तथा श्रुतज्ञानका श्रभेद प्रतिपादन किया है। इसी तरह श्रवधिज्ञानसे भिन्न मनःपर्ययज्ञानकी मान्यताका भी निषेध किया है—लिखा है कि 'या तो द्वीन्द्रियादिक जीवोंके भी, जो कि प्रार्थना श्रौर प्रतिघातके कारण चेष्टा करते हुए देखे जाते हैं, मनःपर्ययविज्ञानका मानना युक्त होगा श्रम्यथा मनः-प्रयाहान कोई जुदी वस्तु नहीं है। इन दोनों मन्तव्योंके प्रतिपादक वाक्य इस प्रकार हैं:—

''वैयर्थ्याऽतिप्रसंगाभ्यां न मत्यधिकं श्रुतम् । सर्वेभ्यः केवलं चत्तु स्तमः-क्रम-विवेककृत् ॥१३॥'' ''प्रार्थना-प्रतिघाताभ्यां चेष्टन्ते द्वीन्द्रियादयः । मनःपर्यायविज्ञानं युक्तं तेषु न वाऽन्यथा ॥१७॥''

यह सब कथन सन्मतिसूत्रके विरुद्ध हैं, क्योंकि उसमें श्रुतज्ञान श्रौर मनःपर्ययञ्चान -दोनोंको श्रालग ज्ञानोंके रूपमें स्पष्टरूपसे स्वीकार किया गया है—जैसा कि उसके द्वितीय' काण्डगत निम्न वाक्योंसे प्रकट है:—

"मणपजनणागंतो णाणस्स य दिरसणस्स य विसेसो ॥३॥"
"जेण मणोविसयगयाण दंसणं णित्थ द्व्वजायाणं ।
तो मणपजनणाणं णियमा णाणं तु णिद्दिः ॥१९॥"
"मणपजनणाणं दंसणं ति तेणेह होइ ण य जुत्तं ।
भण्णइ णाणं णोइंदियम्मि ण घडादयो जम्हा ॥२६॥"
"मइ-सुय-णाणणिमित्तो छडमत्थे होइ अत्थउवलंभो ।
एगयरम्मि वि तेसिं ण दंसणं दंसणं कत्तो १॥२७॥
जं पचक्षां गं इंति सुयणाण-सम्मिया अत्था ।
तम्हा दंसणसद्दो ण होइ सयले वि सुयणाणे ॥२८॥"

ऐसी हालतमें यह श्रौर भी स्पष्ट हो जाता है कि निश्चयद्वात्रिंशिका (१६) उन्हीं सिद्धसेनांचार्यकी कृति नहीं है जो कि सन्मतिसूत्रके कर्ता हैं — दोनोंके कर्ता सिद्धसेननामकी समानताको धारण करते हुए भी एक दूसरेसे एकदम भिन्न हैं। साथ ही, यह कहनेमें भी कोई सङ्कोच नहीं होता कि न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेन भी निश्चयद्वात्रिंशिकाके कर्तासे भिन्न हैं; क्योंकि उन्होंने श्रुतज्ञानके भेदको स्पष्टरूपसे माना है श्रौर उसे श्रपने प्रन्थमें शब्दप्रमाण श्रथवा श्रागम(श्रुत-शास्त्र)प्रमाणके रूपमें रक्खा है, जैसा कि न्यायावतारके निम्न वाक्योंसे प्रकट है:—

"दृष्टेष्टाऽन्याहताद्वाक्यात्परमार्थाऽभिघायिनः । तत्त्व-प्राहितयोत्पत्तं मानं शाब्दं प्रकीर्तितम् ॥८॥ 'त्राप्तोपज्ञमनुल्लंध्यमदृष्टेष्ट-विरोधकम् । तत्त्वोपदेशकृत्तार्वं शास्त्रं कापथ-घट्टनम् ॥६॥'' "नयानामेकनिष्ठानां प्रवृत्तेः श्रु तवर्त्मनि । सम्पूर्णार्थविनिश्वायि स्याद्वादश्रु तमुन्यते ॥३०॥''

इस सम्बन्धमें पं० सुखलालजीने, ज्ञानबिन्दुकी परिचयात्मक प्रस्तावनामें, यह बतलाते हुए कि 'निश्चयद्वात्रिंशिकाके कर्ता सिद्धसेनने मित और श्रुतमें ही नहीं किन्तु अवधि श्रीर मनः पर्यायमें भी आगमसिद्ध भेद-रेखाके विरुद्ध तर्क करके उसे श्रमान्य किया है' एक फुटनोट-द्वारा जो कुंछ कहा है वह इस प्रकार हैं:—

"यद्यपि दिवाकरश्री(सिद्धसेन)ने अपनी बत्तीसी (निश्चय० १६)में मित और श्रुतके अभेदको स्थापित किया है फिर भी उन्होंने चिरश्चितत मित-श्रुतके भेदकी सर्वथा अवगणना नहीं की है। उन्होंने न्यायावतारमें आगमप्रमाणको स्वतन्त्ररूपसे निर्दिष्ट किया है। जान पड़ता है इस जगह दिवाकरश्रीने प्राचीन परम्पराका अनुसरण किया और उक्त बत्तीसीमें अपना स्वतन्त्र मत व्यक्त किया। इस तरह दिवाकरश्रीके प्रन्थोंमें आगमप्रमाणको स्वतन्त्र अतिरिक्त मानने और न माननेवाली दोनों दर्शनान्तरीय धाराएँ देखी जाती हैं जिनका स्वीकार ज्ञान-बिन्दुमें उपाध्यायजीने भी किया है।" (पृ० २४)

इस फुटनोटमें जो बात निश्चयद्वात्रिंशिका और न्यायावतारके मति-श्रुत-विषयक विरोधके समन्वयमें कही गई है वही उनकी तरफसे निश्चयद्वात्रिंशिका श्रौर सन्मतिके श्रवधि-मनःपर्यय-विषयक विरोधके समन्वयमें भी कही जा सकती है श्रीर सममनी चाहिये। परन्तु यह सब कथन एकमात्र तीनों प्रन्थोंकी एककर्त्व-मान्यतापर अवलिन्वत है, जिसका साम्प्रदायिक मान्यताको छोड़कर दूसरा कोई भी प्रबल श्राधार नहीं है श्रौर इसलिये जब तक द्वात्रिंशिका, न्यायावतार श्रौर सन्मतिसूत्र तीनोंको एक ही सिद्धसेनकृत सिद्ध न कर दिया जाय तब तक इस कथनका कुछ भी मूल्य नहीं है। तीनों प्रन्थोंका एक-कर्ित्व अभी तक सिद्ध नहीं हैं: प्रत्युत इसके द्वात्रिंशिका और अन्य प्रन्थोंके परस्पर विरोधी कथनोंके कारण उनका विभिन्नकर्त् क होना पाया जाता है। जान पड़ता है पं॰ सुखलालजीके हृदयमें यहाँ विभिन्न सिद्धसेनोंकी कल्पना ही उत्पन्न नहीं हुई श्रीर इसी लिये वे उक्त समन्वयकी कल्पना करनेमें प्रवृत्त हुए हैं, जो ठीक नहीं है; क्योंकि सन्मतिके कर्ता सिद्धसेन-जैसे स्वतन्त्र विचारक यदि निश्चयद्वात्रिंशिकाके कर्ता होते तो उनके लिये कोई वजह नहीं थी कि वे एक प्रन्थमें प्रदर्शित अपने स्वतन्त्र विचारोंको दबाकर दूसरे प्रन्थमें अपने विरुद्ध परम्पराके विचारोंका श्रानुसरण करते, खासकर उस हालतमें जब कि वे सन्मतिमें उपयोग-सम्बन्धी युगपद्वादादिकी प्राचीन परम्पराका खराडन करके अपने अभेदवाद-विषयक नये स्वतन्त्र विचारोंको प्रकट करते हुए देखे जाते हैं-वहींपर वे श्रुतज्ञान और मनःपर्ययज्ञान-विषयक अपने उन स्वतन्त्र

विचारोंको भी प्रकट कर सकते थे, जिनके लिये ज्ञानोपयोगका प्रकरण होनेके कारण वह स्थल (सन्मितका द्वितीय काण्ड) उपयुक्त भी था; परन्तु वैसा न करके उन्होंने वहाँ उक्त द्वात्रिशिकाके विरुद्ध अपने विचारोंको रक्खा है और इसिलये उसपरसे यही फिलत होता है कि वे उक्त द्वात्रिशिकाके कर्ता नहीं हैं—उसके कर्ता कोई दूसरे ही सिद्धसेन होने चाहियें। उपाध्याय यशोविजयजीने द्वात्रिशिकाका न्यायावतार और सन्मितके साथ जो उक्त विरोध बैठता है उसके सम्बन्धमें कुछ नहीं कहा।

यहाँ इतना श्रौर भी जान लेना चाहिये कि श्रुतकी श्रमान्यतारूप इस द्वात्रिंशिकाके कथनका विरोध न्यायावतार श्रौर सन्मतिके साथ ही नहीं है बल्कि प्रथम द्वात्रिंशिकाके साथ भी है, जिसके 'सुनिश्चितं नः' इत्यादि ३०वें पद्यमें 'जगत्प्रमाणं जिनवाक्यविशुषः' जैसे शब्दों-द्वारा श्रह्तंप्रवचनरूप श्रुतको प्रमाण माना गया है ।

(४) निश्चयद्वात्रिंशिकाकी दो बातें और भी यहाँ प्रकट कर देनेकी हैं, जो सन्मतिके साथ स्पष्ट विरोध रखती हैं और वे निम्न प्रकार हैं:—

''ज्ञान-दर्शन-चारित्रारायुपायाः शिवहेतवः । श्रन्योऽन्य-प्रतिपद्मत्वाच्छुद्धावगम-शक्तयः ॥१॥''

इस पद्यमें ज्ञान, दर्शन तथा चारित्रको मोन्न-हेतुत्रोंके रूपमें तीन उपाय(मार्ग) बतलाया है—तीनोंको मिलाकर मोन्नका एक उपाय निर्दिष्ट नहीं किया; जैसा कि तत्त्वार्थ-सूत्रके प्रथमसूत्रमें मोन्नमार्गः' इस एकवचनात्मक पदके प्रयोग-द्वारा किया गया है। श्रातः ये तीनों यहाँ समस्तरूपमें नहीं किन्तु व्यस्त (श्रालग श्रालग) रूपमें मोन्नके मार्ग निर्दिष्ट हुए हैं श्रीर उन्हें एक दूसरेके प्रतिपत्ती लिखा है। साथ ही तीनों सम्यक् विशेषणसे शून्य हैं श्रीर दर्शनको ज्ञानके पूर्व न रखकर उसके श्रानत्तर रक्त्या गया है जो कि समूची द्वात्रिशिकापरसे श्रद्धान श्रायंका बाचक भी प्रतीत नहीं होता। यह सब कथन सन्मतिसूत्रके निम्न वाक्योंके विरुद्ध जाता है, जिनमें सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी प्रतिपत्तिसे सम्पन्न भव्यजीवको संसारके दुःखोंका श्रम्तकर्तारूपमें उल्लेखित किया है श्रीर कथनको हेतुवाद सम्मत बतलाया है (३-४४) तथा दर्शन शब्दका श्रार्थ जिनप्रणीत पदार्थोंका श्रद्धान महण किया है। साथ ही सम्यग्दर्शनके उत्तरवर्ती सम्यग्ज्ञानको सम्यग्दर्शनसे युक्त बतलाते हुए वह इस तरह सम्यग्दर्शनरूप भी है, ऐसा प्रतिपादन किया है (२-२२,३३):—

'एवं जिरापरारात्ते सहहमारास्स भावश्रो भावे। पुरिसस्सिभिशिबोहे दंसरासहो हवह जुत्तो॥२-३२॥ सम्मराराणे शियमेरा दंसरां दंसरो उ भयशिज्जं। सम्मराराणां च इमं ति श्रत्थश्रो होइ उववराणं॥२-३३॥ भविश्रो सम्मदंसरा-गारा-चरित्त-पडिवत्ति-संपराराे। शियमा दुक्खंतकडो ति लक्खगं हेउवायस्स॥३-४४॥

निश्चयद्वात्रिंशिकाका यह कथन दूसरी कुछ द्वात्रिंशिकाश्रोंके भी विरुद्ध पड़ता है, जिसके दो नमूने इस प्रकार हैं:--

"क्रियां च संज्ञान वियोग-निष्फलां क्रिया-विह्नीनां च विशेषसंपदम् । निरस्यता क्लेश समूह-शान्तये त्वया शिवायालिखितेव पद्धतिः॥१–२८॥''

> "यथाऽगद-परिज्ञानं नालमाऽऽमय-शान्तये । श्रमारित्रं तथा ज्ञानं न चुक्कपर्यं (व्य)नसमितः ॥१७-२०॥''

इनमेंसे पहली द्वात्रिंशिकाके उद्धरणमें यह सूचित किया है कि 'वीरिजनेन्द्रने सम्यग्ज्ञानसे रहित किया (चारित्र)को और कियासे विहीन सम्यग्ज्ञानकी सम्पदाको क्लेश-समूहकी शान्ति अथवा शिवप्राप्तिके लिये निष्फल एवं असमर्थ बतलाया है और इसलिये ऐसी किया तथा ज्ञानसम्पदाका निषेध करते हुए ही उन्होंने मोन्नपद्धतिका निर्माण किया है।' और १७वीं द्वात्रिंशिकाके उद्धरणमें बतलाया है कि 'जिस प्रकार रोगनाशक श्रोषधका परिज्ञानमात्र रोगकी शान्तिके लिये समर्थ नहीं होता उसी प्रकार चारित्ररहित ज्ञानको सममना चाहिए—वह भी अकेला भवरोगको शान्त करनेमें समर्थ नहीं है।' ऐसी हालतमें ज्ञान दर्शन और चारित्रको अलग-अलग मोन्नकी प्राप्तिका उपाय बतलाना इन द्वात्रिंशिकाओं के भी विरुद्ध ठहरता है।

"प्रयोग-विस्नसाकर्म तदभावस्थितिस्तथा । लोकानुभाववृत्तान्तः किं धर्माऽधर्मयोः फलम् ॥१६-२४॥ श्राकाशमवगाहाय तदनन्या दिगन्यथा । तावप्येवमनुच्छेदात्ताभ्यां वाऽन्यमुदाहृतम् ॥१६-२५॥ प्रकाशवदनिष्टं स्यात्साध्ये नार्थस्तु न श्रमः । जीव-पुद्गलयोरेव परिशुद्धः परिग्रहः ॥१६-२६॥''

इन पद्योंमें द्रव्योंको चर्चा करते हुए धर्म, श्रधर्म श्रौर श्राकाश द्रव्योंकी मान्यताको निरर्थक ठहराया है तथा जीव श्रौर पुद्रलका हो परिशुद्ध परिग्रह करना चाहिए श्रर्थात् इन्हीं दो द्रव्योंको मानना चाहिए, ऐसी प्रेरणा की हैं। ेग्रह सब कथन भी सन्मतिसूत्रके विरुद्ध है; क्योंकि उसके तृतीय काएडमें द्रव्यगत उत्पाद तथा व्यय (नाश)के प्रकारोंको बतलाते हुए उत्पादके जो प्रयोगजनित (प्रयक्षजन्य) तथा वैश्वसिक (स्वाभाविक) ऐसे दो भेद किये हैं उनमें वैश्वसिक उत्पादके भी समुदायकृत तथा ऐकत्विक ऐसे दो भेद निर्दृष्ट किये हैं श्रौर फिर यह बतलाया है कि ऐकत्विक उत्पाद श्राकाशादिक तीन द्रव्यों (श्राकाश, धर्म श्रधम)में परनिमित्तनसे होता है । नाशकी भी ऐसी ही विधि बतलाई है । इससे सन्मतिकार सिद्धसेनकी इन तीन श्रमूर्तिक द्रव्योंके. जो कि एक एक हैं, श्रास्तत्व-विषयमें मान्यता स्पष्ट है । यथा:—

"उप्पाञ्जो दुवियप्पो पत्रोगजिशाश्रो य विस्सता चेव । तत्थ उ पत्रोगजिशाश्रो समुद्यवायो अपरिसुद्धो ॥३२॥ साभावित्रो वि समुद्यकत्रो व्य एगत्तित्रो व्य होज्जाहि । आगासाईश्रागां तिग्रहं परपश्चश्रोऽशियमा ॥३३॥ विगमस्स वि एस विही समुद्यजिशायम्म सो उ दुवियप्पो । समुद्यविभागमेत्तः श्रत्थंतरभावगमगां च ॥३४॥"

इस तरह यह निश्चयद्वात्रिंशिका कितपय द्वात्रिंशिकाश्रों, न्यायावतार श्रोर सन्मितके विरुद्ध प्रतिपादनोंको लिये हुए हैं। सन्मितके विरुद्ध तो वह सबसे श्रिधिक जान पड़ती है श्रोर इसलिये किसी तरह भी सन्मितकार सिद्धसेनकी कृति नहीं कही जा सकती। यही एक द्वात्रिंशिका ऐसी है जिसके श्रन्तमें उसके कृती सिद्धसेनाचार्यको श्रनेक प्रतियोंमें श्वेतपट (श्वेतान्वर) विशेषणके साथ 'द्वेष्य' विशेषणसे भी उल्लेखित किया गया है, जिसका श्र्य द्वेषयोग्य, विरोधी श्रथवा शत्रुका होता है श्रोर यह विशेषण सम्भवतः प्रसिद्ध जैन सैद्धान्तिक मान्यताश्रोंके विरोधके कारण ही उन्हें श्रपनी ही सम्प्रदायके किसी श्रसहिष्णु विद्वान-द्वारा दिया गया जान पड़ता है। जिस पुष्पिकावाक्यके साथ इस विशेषण पदका प्रयोग किया गया है वह भाग्डारकर इन्स्टिक्यूट पूना श्रीर एशियाटिक सोसाइटी बङ्गाल

''द्वेष्य-श्वेतपटसिद्धसेनाचार्यस्य कृतिः निश्चयद्वात्रिंशिक्तैकोनविंशतिः ।''

दूसरी किसी द्वात्रिंशिकाके अन्तमें ऐसा कोई पुष्पिकावाक्य नहीं है। पूर्वकी १८ और उत्तरवर्ती १ ऐसे १९ द्वात्रिंशिकाओं के अन्तमें तो कर्ताका नाम तक भी नहीं दिया है— द्वात्रिंशिकाकी संख्यासूचक एक पंक्ति 'इति' शब्दसे युक्त अथवा वियुक्त और कहीं कहीं द्वात्रिंशिकाके नामके साथ भी दी हुई है।

- (६) द्वात्रिंशिकात्रोंकी उपर्युक्त स्थितिमें यह कहना किसी तरह भी ठीक प्रतीत नहीं होता कि उपलब्ध सभी द्वात्रिंशिकाएँ अथवा २१वांको छोड़कर बीस द्वात्रिंशिकाएँ सन्मित-कार सिद्धसेनकी ही छितियाँ हैं; क्योंकि पहली, दूसरी, पाँचवीं और उन्नीसवीं ऐसी चार द्वात्रिंशिकात्र्योंकी बाबत हम अपर देख चुके हैं कि वे सन्मितिके विरुद्ध जानेके कारण सन्मितिकारकी कृतियाँ नहीं बनतीं । शेष द्वात्रिंशिकाएँ यदि इन्हीं चार द्वात्रिंशिकात्र्योंके कर्ता सिद्धसेनोंमेंसे किसी एक या एकसे अधिक सिद्धसेनोंकी रचनाएँ हैं तो भिन्न व्यक्तित्वके कारण उनमेंसे कोई भी सन्मितिकार सिद्धसेनकी कृति नहीं हो सकती । और यदि ऐसा नहीं है तो उनमेंसे अनेक द्वात्रिंशिकाएँ सन्मितिकार सिद्धसेनकी भी कृति हो सकती हैं; परन्तु हैं और अमुक अमुक हैं यह निश्चितरूपमें उस वक्त तक नहीं कहा जा सकता जब तक इस विषयका कोई स्पष्ट प्रमाण सामने न आजाए।
- श्रव रही न्यायावतारकी बात, यह प्रन्थ सन्मतिसूत्रसे कोई एक शताब्दीसे भी अधिक बादका बना हुआ है; क्योंकि इसपर समन्तभद्रस्वामीके उत्तरकालीन पात्रस्वामी (पात्रकेसरी) जैसे जैनाचार्योंका ही नहीं किन्तु धर्मकीर्ति और धर्मोत्तर जैसे बौद्धाचार्योंका भी स्पष्ट प्रभाव है । डा० हर्मन जैकोबीके मतानुसार धर्मकीर्तिने दिग्नागके प्रत्यन्नलन्नण में 'कल्पनापोढ' विशेषणुके साथ 'श्रभ्रान्त' विशेषणुकी बृद्धिकर उसे श्रपने श्रनुरूप सुधारा था श्रथवा प्रशस्तरूप दिया था श्रौर इसलिये "प्रत्यद्यं कर्ल्पनापोढमभ्रान्तम्" यह प्रत्यज्ञका धर्मकीर्ति-प्रतिपादित प्रसिद्ध लक्त्रण है जो उनके न्यायबिन्दु प्रन्थमें पाया जाता है श्रीर जिसमें 'श्रभ्रान्त' पद श्रपनी खास विशेषता रखता है। न्यायावतारके चौथे पद्यमें प्रत्यक्तका लक्त्रण, श्रकलङ्कदेवकी तरह 'प्रत्यन्तं विशदं ज्ञानं' न देकर, जो 'श्रपरोत्ततयार्थस्य प्राहकं ज्ञानमीटश् प्रत्यचम्" दिया है और अगले पद्यमें, अनुमानका लच्चण्रदेते हुए, 'तद्भ्रान्त प्रमाण-त्वात्समज्ञवत्" वाक्यके द्वारा उसे (प्रत्यज्ञको) 'श्रभ्रान्त' विशेषण्से विशेषित भी सूचित किया हैं उससे यह साफ ध्वनित होता है कि सिद्धसेनके सामने—उनके लद्द्यमें—धर्मकीर्तिका उक्त लच्चरण भी स्थित था श्रौर उन्होंने श्रपने लच्चरामें 'ग्राहक' पदके प्रयोग-द्वारा जहाँ प्रत्यक्तको व्यवसायात्मक ज्ञान वतलाकर धर्मकीर्तिके 'कल्पनापोढ' विशेषएका निरसन श्रथवा वेधन किया है वहाँ उनके 'श्रभ्रान्त' विशेषणको प्रकारान्तरसे स्वीकार भी किया है। न्यायावतारके टीकाकार सिद्धर्षि भी 'ब्राहकं' पदके द्वारा बौद्धों (धर्मकीर्ति)के उक्त लज्ञणका निरसन होना बतलाते हैं। यथा--

"प्राह्कमिति च निर्णायकं दृष्टव्यं, निर्ण्याभावेऽर्थग्रहृगायोगात् । तेन यत् ताथागतैः प्रत्यपादि 'प्रत्यत्तं कल्पनापोढमभ्रान्तम्' [न्या. बि. ४] इति, तदपास्तं भवति । तस्य युक्तिरिक्तत्वात् ।''

इसी तरह 'त्रिरूपाक्षिङ्गाचद्नुमेथे ज्ञानं तद्नुमानं' यह धर्मकीर्तिके अनुमानका लच्चण है । इसमें 'त्रिरूपात्' पदके द्वारा लिङ्गको त्रिरूपात्मक बतलाकर अनुमानके साधारण

१ देखो, 'समराइचकहा'की जैकोबीकृत प्रस्तावना तथा न्यायावतारकी डा. पी. एल. वैद्यकृत प्रस्तावना ।

Jain Education Internation र "प्रत्यन्तं कल्पनापोढं नामजात्याद्यसंयुतम्।" (प्रमाण्समुचय) ।

लत्तराको एक विशेषरूप दिया गया है। यहाँ इस अनुमानज्ञांनको अभ्रान्त यो भ्रान्त ऐसा कोई विशेषण नहीं दिया गया; परन्तु न्यायबिन्दुकी टीकामें धर्मोत्तरने प्रत्यज्ञ-लज्ञणकी व्याख्या करते श्रीर उसमें प्रयुक्त हुए 'श्रश्रान्त' विशेषणकी उपयोगिता बतलाते हुए "भ्रान्तं ह्यनुमानमु" इस वाक्यके द्वारा श्रनुमानको भ्रान्त प्रतिपादित किया है। जान पड़ता है इस सबको भी लच्यमें रखते हुए ही सिद्धसेनने अनुमानके 'साध्याविनाभुनो(वो) लिङ्गात्सार्ध्यैनिश्चायकमनुमानं" इस लच्चणका विधान किया है श्रौर इसमें लिङ्गका 'साध्या-विनाभावी' ऐसा एकरूप देकर धर्मकीर्तिके 'त्रिरूप'का-पद्मधर्मत्व, सपद्मेसत्व तथा विपद्मा-सत्वरूपका निरसन किया है। साथ ही, 'तद्भ्रान्तं समज्ञवत्' इस वाक्यकी योजनाद्वारा श्रनुमानको प्रत्यज्ञकी तरह श्रभ्रान्त बतलाकर बौद्धोंकी उसे भ्रान्त प्रतिपादन करनेवाली उक्त मान्यताका खरुडन भी किया है। इसी तरह 'न प्रत्यत्तमपि भ्रान्तं प्रमाण्यत्विनिश्चयात्" इत्यादि छठे पद्यमें उन दूसरे बौद्धोंकी मान्यताका खएडन किया है जो प्रत्यक्तको अभ्रान्त नहीं मानते। यहाँ लिङ्गके इस एकरूपका और फलतः अनुमानके उक्त लच्चाका आभारी पात्र स्वामीका वह हेतुलत्तरण हैं जिसे न्यायावतारकी २२वीं कारिकामें ''श्रन्यथानुपपनत्वं हेतोर्लक्त्या-मीरितम्'' इस वाक्यके द्वारा उद्धृत भी किया गया है श्रौर जिसके श्राधारपर पात्रस्वामीने बौद्धोंके त्रिलच्च एहेतुका कदर्थन किया था तथा त्रिलच्च एकदर्थन'' नामका एक स्वतन्त्र प्रन्थ ही रच डाला था, जो श्राज श्रनुपलन्ध है परन्तु उसके प्राचीन उल्लेख मिल रहे हैं। विक्रमकी ८वीं-६वीं शताब्दीके बौद्ध विद्वान शान्तरिद्यतने तत्त्वसंग्रहमें त्रिलद्याणकद्यन-सम्बन्धी कुछ श्लोकोंको उद्धृत किया है ऋौर उनके शिष्य कमलशीलने टीकामें उन्हें ''श्रम्य-थेत्यादिना पात्रस्वामिमतमाशङ्कते" इत्यादि वाक्योंके साथ दिया है। उनमेंसे तीन श्लोक नमृनेके तौरपर इस प्रकार हैं---

श्रन्यथानुपपत्रत्वे ननु दृष्टा सुहेतुता । नाऽसति त्र्यंशकस्याऽपि तस्मात् क्लीबास्निलद्धा्णाः ।। १३६४ ।। श्रन्यथानुपपत्रत्वं यस्य तस्यैव हेतुता । दृष्टान्तौ द्वावपि स्तां वा मा वा तौ हि न कारण्म् ।।१३६८।। श्रन्यथानुपपत्रत्वं यत्र तत्र त्रयेण् किम् ? । नान्यथानुपपत्रत्वं यत्र तत्र त्रियेण् किम् ? ।। १३६९ ।।

इनमेंसे तीसरे पद्यको विक्रमकी ७वीं-८वीं शताब्दीके विद्वान् अकलङ्कदेवने अपने 'न्यायविनिश्चय' (कारिका ३२३)में अपनाया है और सिद्धिविनिश्चय (प्र०६)में इसे स्वामीका 'अमलालीढ पद' प्रकट किया है तथा वादिराजने न्यायविनिश्चय-विवरणमें इस पद्यको पात्रकेसरीसे सम्बद्ध अन्यथानुपपत्तिवार्तिक' बतलाया है।

धर्मकीर्तिका समय ई० सन् ६२५से ६५० श्रर्थान् विक्रमकी ७वीं शताब्दीका प्रायः चतुर्थ चरण, धर्मोत्तरका समय ई० सन् ७२५से ७५० श्रर्थान् विक्रमकी ८वीं शताब्दीका प्रायः चतुर्थ चरण श्रीर पात्रस्वामीका समय विक्रमकी ७वीं शताब्दीका प्रायः तृतीय चरण पाया जाता है, क्योंकि वे श्रकलङ्कदेवसे कुछ पहले हुए हैं। तब सन्मतिकार सिद्धसेनका समय. वि० संवन् ६६६से पूर्वका सुनिश्चित है जैसा कि श्रगले प्रकरणमें स्पष्ट करके बतलाया

१ महिमा स पात्रकेसरिगुरोः परं भवति यस्य भक्तयासीत् । पद्मावती सहाया त्रिलच् एकदर्थनं कर्त्तुम् ॥
—मिल्लिषेणप्रशस्ति ( अ० शि० ५४ )

२ विक्रमसंवत् ७०० में अकलङ्कदेवका बौद्धोंके साथ महान् वाद हुआ है, जैसा कि अकलङ्कचरितके निम्न पद्यसे प्रकट है—

जायगा। ऐसी हालतमें जो सिद्धसेन सन्मतिके कर्ता हैं वे ही न्यायावतारके कर्ता नहीं हो सकर्ते—समयकी दृष्टिसे दोनों प्रन्थोंके कर्ता एक-दूसरेसे भिन्न होने चाहियें।

इस विषयमें पं सुखलालजी आदिका यह कहना है' कि 'प्रो॰ दुची (Tousi) ने दिग्नागसे पूर्ववर्ती बौद्धन्यायके ऊपर जो एक निवन्ध रॉयल एशियाटिक सोसाइटीके जुलाई सन् १६२६के जर्नलमें प्रकाशित कराया है उसमें बौद्ध-संस्कृत-प्रन्थोंके चीनी तथा तिब्बती अनुवादके आधारपर यह प्रकट किया है कि 'योगाचार्य भूमिशास्त्र और प्रकरणार्य-वाचा नामके प्रन्थोमें प्रत्यत्तकी जो व्याख्या दी है उसके अनुसार प्रत्यत्तको अपरोत्त, कल्पनापोढ, निर्विकल्प और भूल-विनाका अभ्रान्त अथवा अव्यभिचारी होना चाहिये। साथ ही अभ्रान्त तथा भ्रव्यभिचारी शब्दोंपर नोट देते हुए बतलाया है कि ये दानों पर्यायशब्द हैं, श्रीर चीनी तथा तिब्बती भाषाके जो शब्द श्रनुवादोंमें प्रयुक्त हैं उनका अनुवाद अभ्रान्त तथा अव्यमिचारी दोनों प्रकारसे हो सकता है। श्रौर फिर स्वयं ·श्रभ्रान्त' शब्दको ही स्वीकार करते हुए यह श्रनुमान लगाया है कि धर्मकीर्तिने प्रत्यज्ञकी व्याख्यामें अप्रभानत' शब्दकी जो युद्धि की है वह उनके द्वारा की गई कोई नई वृद्धि नहीं है षल्कि सौत्रान्तिकोंकी पुरानी ज्याख्याको स्वीकार करके उन्होंने दिग्नागकी ज्याख्यामें इस प्रकारसे सुधार किया है । योगाचार्य-भूमिशास्त्र श्रसङ्गके गुरु मैत्रेयकी कृति है, श्रसङ्ग (मैत्रेय ?)का समय ईसाकी चौथी शताब्दीका मध्यकाल है, इससे प्रत्यत्तके लक्त्णामें 'अभ्रान्त' शब्दका प्रयोग तथा अभ्रान्तपनाका विचार विक्रमकी पाँचवीं शताब्दीके पहले भले प्रकार ज्ञात था त्रर्थात् यह (त्राम्नान्त) शब्द सुप्रसिद्ध था । त्र्यतः सिद्धसेनदिवाकरके न्यायावतारमें प्रयुक्त हुए मात्र 'अश्रान्त' पदपरसे उस धर्मकीर्तिके बादका बतलाना जरूरी नहीं। उसके कर्ता सिद्धसेनको त्रासङ्गके बाद श्रीर धर्मकी(तके पहले माननेमें कोई प्रकारका श्रन्तराय (विघ्न-बाधा) नहीं हैं।

इस कथनमें प्रो॰ द्वचीके कथनको लेकर जो कुछ फलित किया गया है वह ठीक नहीं हैं; क्योंकि प्रथम तो प्रोफेसर महाशय अपने कथनमें स्वयं भ्रान्त हैं—वे निश्चयपूर्वक यह नहीं कह रहे हैं कि उक्त दोनों मूल संस्कृत प्रन्थोंमें प्रत्यत्तकी जो व्याख्या दी श्रथवा उसके लच्चाफा जो निर्देश किया है उसमें 'ऋभ्रान्त' पदका प्रयोग पाया ही जाता है बल्कि साफ तौरपर यह सूचित कर रहे हैं कि मूलयन्थ उनके सामने नहीं, चीनी तथा तिब्बती श्रानुवाद ही सामने हैं ऋौर उनमें जिन शब्दोंका प्रयोग हुआ है उनका ऋर्थ अभ्रान्त तथा अब्यभिचारि दोनों रूपसे हो सकता है। तीसरा भी कोई ऋर्थ ऋथवा संस्कृत शब्द उनका वाच्य हो सकता हो तो उसका निषेध भी नहीं किया। दूसरे, उक्त स्थितिमें उन्होंने अपने प्रयोजनके लिये जो श्रभ्रान्त पद स्वीकार किया है वह उनकी रुचिकी बात है न कि मूलमें अभ्रान्त-पदके प्रयोगकी कोई गारंटी है श्रीर इसलिये उसपरसे निश्चितरूपमें यह फलित कर लेना कि 'विक्रमकी पाँचवी शताब्दीके पहले प्रत्यक्तके लक्त्रामें अधान्त' पदका प्रयोग भले प्रकार ज्ञात तथा सुप्रसिद्ध था' फलितार्थ तथा कथनका अतिरेक हैं और किसी तरह भी समुचित नहीं कहा जा सकता। तोसरे, उन मूल संस्कृत प्रन्थोंमें यदि 'श्रव्यभिचारि' पदका ही प्रयोग हो तब भी उसके स्थानपर धर्मकीर्तिने श्रश्रान्त' पदकी जो नई योजना को है वह उसीकी योजना कहलाएगी और न्यायावतारमें उसका श्रानुसरण होनेसे उसके कर्ता सिद्धसेन धर्मकीतिके बादके ही विद्वान् ठहरेंगे। चौथे, पात्रकेसरीस्वामीके हेतु लच्चएका जो उद्धरण न्यायावतारमें पाया जाता है श्रौर जिसका परिहार नहीं किया जा सकता उससे सिद्धसेनका धर्मकीर्तिके

१ देखो, सन्मतिके गुजराती संस्करणकी प्रस्तावना ए० ४१, ४२, श्रीर श्राप्रेजी संस्करणकी For Personal & Private Use Only

बाद होना श्रौर भी पुष्ट होता है। ऐसी हालतमें न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेनको श्रसङ्गके बादका श्रौर धर्मकीर्तिके पूर्वका बतलाना निरापद् नहीं है-उसमें श्रनेक विष्न-बाधार्ष उपस्थित होती हैं। फलतः न्यायावतार धर्मकीर्ति और पात्रस्वामीके बादकी रचना होनेसे उन सिद्धसेनाचार्यकी कृति नहीं हो सकता जो सन्मतिसूत्रके कर्ता हैं। जिन अन्य विद्वानोंने उसे अधिक प्राचीनरूपमें उल्लेखित किया है वह मात्र द्वात्रिंशिकात्रों, सन्मति और न्यायावतार-को एक ही सिद्धसेनकी कृतियाँ मानकर चलनेका फल है।

इस तरह यहाँ तकके इस सब विवेचनपरसे स्पष्ट है कि सिद्धसेनके नामपर जो भी प्रन्थ चढ़े हुए हैं उनमेंसे सन्मतिसूत्रको छोड़कर दूसरा कोई भी प्रन्थ सुनिश्चितरूपमें सन्मतिकारकी कृति नहीं कहा जा सकता—श्रकेला सन्मतिसूत्र ही श्रसपत्रभावसे श्रभीतक उनकी कृतिरूपमें स्थित है। कलको अविरोधिनी द्वात्रिंशिकाओंमेंसे यदि किसी द्वात्रिंशिकाका उनकी कृतिरूपमें सुनिश्चय हो गया तो वह भी सन्मतिके साथ शामिल हो सकेगी।

#### (ख) सिद्धसेनका समयादिक-

श्रब देखना यह है कि प्रस्तुत ग्रन्थ 'सन्मति'के कर्ता सिद्धसेनाचार्य कब हुए हैं श्रौर किस समय श्रथवा समयके लगभग उन्होंने इस प्रन्थकी रचना की है। प्रन्थमें निर्माणकालका कोई उल्लेख श्रौर किसी प्रशस्तिका श्रायोजन न होनेके कारण दूसरे साधनोंपरसे ही इस विषय-को जाना जा सकता है स्त्रौर वे दूसरे साधन हैं प्रन्थका स्त्रन्तःपरीच्चण-उसके सन्दर्भ-साहित्य-की जांच-द्वारा बाह्य प्रभाव एवं उल्लेखादिका विश्लेषग् —, उसके वाक्यों तथा उसमें चर्चित खास विषयोंका अन्यत्र उल्लेख, आलोचन-प्रत्यालोचन, स्वीकार-श्रस्वीकार अथवा खण्डन-मण्डनादिक और साथ ही सिद्धसेनके व्यक्तित्व-विषयक महत्वके प्राचीन उद्गार । इन्हीं सब साधनों तथा दूसरे विद्वानोंके इस दिशामें किये गये प्रयत्नोंको लेकर मैंने इस विषयमें जो कुछ श्रनुसंधान एवं निर्णय किया है उसे ही यहाँपर प्रकट किया जाता है:---

(१) सन्मतिके कर्ता सिद्धसेन केवलीके ज्ञान दर्शनोपयोग-विषयमें अभेदवादके पुरस्कर्ता हैं यह बात पहले (पिछले प्रकरणमें) बतलाई जा चुकी है । उनके इस अभेदवादका खण्डन इधर दिगम्बर सम्प्रदायमें सर्वप्रथम श्रकलंकदेवके राजवार्त्तिकभाष्यमें श्रौर उधर रवेताम्बर सम्प्रदायमें सर्वप्रथम जिनभद्रज्ञमाश्रमगुके विशेषावश्यकभाष्य तथा विशेषग्रवती नामके प्रन्थोंमें ' मिलता है । साथ ही तृतीय काण्डकी 'गुत्थि पुढवीविसिट्टो' श्रौर 'दोहिं वि णपहिं ग्रीयं' नामकी दो गाथाएँ (५२.४९) विशेषावश्यकभाष्यमें क्रमशः गार्व नंव २१०४.२१९५ पर उद्धत पाई जाती हैं । इसके सिवाय, विशेषावश्यकभाष्यकी स्वोपज्ञटीकामें 'ग्णामाइतियं दव्वद्वियस्स' इत्यादि गाथा ७५की व्याख्या करते हुए प्रन्थकारने स्वयं "द्रव्यास्तिकनयावलम्बिनौ संग्रह-व्यवहारी ऋजुसूत्राद्यस्तु पर्यायनयमतानुसारिणः ऋाचार्यसिद्धसेनाऽभिप्रायात्" इस वाक्यके द्वारा सिद्धसेनाचार्यका नामोल्लेखपूर्वक उनके सन्मतिसूत्र-गत मतका उल्लेख किया है, ऐसा मुनि पुरुयविजयजीके मंगसिर सुदि १०मी सं० २००५के एक पत्रसे मालूम हुन्ना है । दोनों

१ राजवावम ० ऋव ६ सूव १० वाव १४-१६।

२ विशेषा० भा० गा० ३०८६ से (कोट्याचार्यकी वृत्तिमें गा० ३७२६से) तथा विशेषणवती गा० १८४ से २८०; सन्मति-प्रस्तावना पृ० ७५ ।

<sup>🤻</sup> उद्धरण-विषयक विशेष ऊहापोहके लिये देखो, सन्मति-प्रस्तावना पृ० ६८, ६९ ।

४ इस टीकाके स्रस्तित्वका पता हालमें मुनि पुरायविजयनीको चला है। देखो, श्री स्रात्मानन्दप्रकाश

प्रन्थकार विक्रमकी ७वीं शताब्दीके प्रायः उत्तरार्धके विद्वान हैं। श्रकलंकदेवका विक्रम सं० ७०० में बौद्धोंके साथ महान् वाद हुश्रा है जिसका उल्लेख पिछले एक फुटनोटमें श्रकलंकचिरतके श्राधारपर किया जा चुका है, श्रीर जिनभद्रचमाश्रमएने श्रपना विशेषावश्यकभाष्य शक सं० ५३१ श्रर्थात् वि० सं० ६६६ में बनाकर समाप्त किया है। प्रन्थका यह रचनाकाल उन्होंने स्वयं ही प्रन्थके श्रन्तमें दिया है, जिसका पता श्री जिनविजयजीको जैसलमेर भएडारकी एक श्रातप्राचीन प्रतिको देखते हुए चला है। ऐसी हालतमें सन्मितकार सिद्धसेनका समय विक्रम सं० ६६६से पूर्वका सुनिश्चित है परन्तु वह पूर्वका समय कौन-सा है?—कहाँ तक उसकी कमसे कम सीमा है ?—यही श्रागे विचारएीय है।

(२) सन्मतिसूत्रमें उपयोग-द्वयके क्रमवादका जोरोंके साथ खरडन किया गया है, यह बात भी पहले बतलाई जा चुकी तथा मूल प्रन्थके कुछ वाक्योंको उद्धृत करके दर्शाई जा-चुकी है। उस क्रमवादका पुरस्कर्ता कौन है और उसका समय क्या है? यह बात यहाँ खास तौरसे जान लेनेकी है। हरिभद्रसूरिने नन्दिवृत्तिमें तथा अभयदेवसूरिने सन्मतिकी टीकामें यद्यपि जिन-भद्रचमाश्रमणको क्रमवादके पुरस्कर्तारूपमें उल्लेखित किया है परन्तु वह ठीक नहीं है; क्योंकि वे तो सन्मतिकारके उत्तरवर्ती हैं. जबिक होना चाहिये कोई पूर्ववर्ती। यह दूसरी बात है कि उन्होंने क्रमवादका जोरोंके साथ समर्थन और व्यवस्थित रूपसे स्थापन किया है, संभवतः इसीसे उनको उस वादका पुरस्कर्ता समक्ष लिया गया जान पड़ता है। अन्यथा, चमाश्रमणजी स्वयं अपने निम्न वाक्यों द्वारा यह सूचित कर रहे हैं कि उनसे पहले युगपद्वाद, क्रमवाद तथा अभेदवादके पुरस्कर्ता हो चुके हैं:—

"केई भएंति जुगवं जागाइ पासइ य केवली एियमा। त्र्याणे एगंतिरयं इच्छंति सुत्रोवएसेगां॥ १८४॥ अगणे गा चेव वीसु दंसणिमच्छंति जिणवरिंदस्स। जं वि य केवलणागं तं चि य से दिरसणं विति॥ १८५॥ — विशेषणवती

पं० सुखलालजी त्रादिने भी कथन-विरोधको महसूस करते हुए प्रस्तावनामें यह स्वीकार किया है कि जिनभद्र श्रीर सिद्धसेनसे पहले कमवादके पुरस्कर्तारूपमें कोई विद्वान् होने ही चाहियें जिनके पत्तका सन्मतिमें खण्डन किया गया है; परन्तु उनका कोई नाम उपस्थित नहीं किया। जहाँ तक मुक्ते मालूम है वे विद्वान् निर्युक्तिकार भद्रबाहु होने चाहियें, जिन्होंने श्रावश्यकनिर्युक्तिके निम्न वाक्य-द्वारा कमवादकी प्रतिष्ठा की है—

णाणंमि दंसगांमि ऋ इत्तो एगयरयंमि उवजुत्ता । सन्वस्स केविलस्सा(स्स वि) जुगवं दो णित्थ उवस्रोगा ॥ ९७८ ॥

ये निर्युक्तिकार भद्रवाहु श्रुतकेवली न होकर द्वितीय भद्रवाहु हैं जो ऋष्टाङ्गनिमित्त तथा मन्त्र-विद्याके पारगामी होनेके कारण नैमित्तिक' कहे जाते हैं, जिनकी कृतियोंमें

www.jainelibrary.org

१ पावयणी१ धम्मकही२ वाई३ गोमित्तिस्रो४ तवस्ती५ य । विजाद सिद्धो७ य कई८ ब्राहेव पभावगा भिण्या ॥ १ ॥ ब्राजरक्ल१ नंदिसेगो२ सिरिगुत्तिविगोय३ भद्दबाहू४ य । खनग५ऽज्ञखनुड६ समिया७ दिवायरो८ वा इहाऽऽहरणा ॥२॥

भद्रबाहुसंहिता श्रीर उपसम्गहरस्तोत्रके भी नाम लिये जाते हैं श्रीर जो ज्योतिर्विद् वराह-मिहरके सगे भाई माने जाते हैं। इन्होंने दशाश्रुतस्कन्ध-नियुक्तिमें स्वयं अन्तिम श्रुतकेवली भद्रबाहुको 'प्राचीन' विशेषणके साथ नमस्कार किया है ।, उत्तराध्ययननिर्युक्तिमें मरणविभक्तिके सभी द्वारोंका क्रमशः वर्णन करनेके अनन्तर लिखा है कि 'पदार्थोंको सम्पूर्ण तथा विशद-रीतिसे जिन (केवलज्ञानी) श्रौर चतुर्दशपूर्वी (श्रुतकेवली ही) कहते हैं-कह सकते हैं', श्रीर श्रावश्यक श्रादि प्रन्थोंपर लिखी गई श्रनेक निर्युक्तियोंमें श्रार्यवत्र, श्रार्यरिहत, पादलिप्ताचार्य, कालिकाचार्य त्र्यौर शिवभूति त्र्यादि कितने ही ऐसे त्र्याचार्योंके नामों. प्रसङ्गी, मन्तव्यों श्रथवा तत्सम्बन्धी श्रन्य घटनाश्रोंका उल्लेख किया गया है जो भद्रवाहु श्रुतकेवलीके बहुत कुछ बाद हुए हैं—किसी-किसी घटनाका समय तक भी साथमें दिया है; जैसे निह्नवोंकी क्रमशः उत्पत्तिका समय वीरनिर्वाणसे ६०६ वर्ष बाद तकका बतलाया है। ये सब बातें श्रीर इसी प्रकारको दूसरी बातें भी निर्युक्तिकार भद्रबाहुको श्रुतकेवली बतलानेके विरुद्ध पड़ती हैं---भद्रबाहुश्रु तकेवलीद्वारा उनका उस प्रकारसे उल्लेख तथा निरूपण किसी तरह भी नहीं बनता । इस विषयका सप्रमाण विशद एवं विस्तृत विवेचन मुनि पुरुयविजयजीने आजसे कोई सात वर्ष पहले अपने 'छेदसूत्रकार और निर्युक्तिकार' नामके उस गुजराती लेखमें किया है जो 'महावीर जैनविद्यालय-रजत-महोत्सव-प्रन्थ'में मुद्रित हैं । साथ ही यह भी बतलाया है कि तित्थोगालिप्रकीर्णक, आवश्यकचूर्णि, आवश्यक-हारिभद्रीया टीका परिशिष्ट-पर्व क्यादि प्राचीन मान्य प्रन्थोंमें जहाँ चतुर्दशपूर्वधर भद्रबाहु (श्रुतकेवली)का चरित्र वर्णन किया गया है वहाँ द्वादशवर्षीय दुष्काल ........छेदसूत्रोंकी रचना ऋदिका वर्णन तो है परन्तु वराहमिहरका भाई होना, निर्युक्तिप्रन्थों, उपसर्गहरस्तात्र, भद्रबाहुसंहितादि प्रन्थोंकी रचनासे तथा नैमित्तिक होनेसे सम्बन्ध रखनेवाला कोई उल्लेख नहीं है। इससे छेदसूत्रकार भद्रवाहु श्रौर निर्युक्ति श्रादिके प्रऐता भद्रबाहु एक दूसरेसे भिन्न व्यक्तियाँ हैं।

इन निर्युक्तिकार भद्रबाहुका समय विक्रमकी छठी शताब्दीका प्रायः मध्यकाल है; क्योंकि इनके समकालीन सहोदर आता वराहमिहरका यही समय सुनिश्चित हैं—उन्होंने अपनी 'पञ्चसिद्धान्तिका'के अन्तमें, जो कि उनके उपलब्ध प्रन्थोंमें अन्तकी कृति मानी जाती है, अपना समय स्वयं निर्दिष्ठ किया है और वह है शक संवत् ४२७ अर्थात् विक्रम संवत् ४६२ । यथा—

''सप्ताश्विवेदसंरूयं शककालमपास्य चैत्रशुक्लादौ । ऋर्घास्तमिते भानौ यवनपुरे सौम्यदिवसाद्ये ॥८''

जब निर्युक्तिकार भद्रबाहुका उक्त समय सुनिश्चित हो जाता है तब यह कहनेमें कोई आपित्त नहीं रहती कि सन्मतिकार सिद्धसेनके समयकी पूर्व सीमा विक्रमकी छठी शताब्दीका तृतीय चरण है और उन्होंने क्रमवादके पुरस्कर्ता उक्त भद्रबाहु अथवा उनके अनुसर्ता किसी शिष्यादिके क्रमवाद-विषयक कथनको लेकर ही सन्मतिमें उसका खण्डन किया है।

१ वदामि भद्दबाहुं पाईएां चरिमसगलसुयगाणि । सुत्तस्य कारगमिसि दसासु कप्पे य ववहारे ॥१॥

२ सब्वे एए दारा मरगाविभत्तीइं विशेषाया कमसो। सगलिश उग्रे पयत्थे जिलाच उदसपुब्वि भासते ॥२३३॥

३ इससे भी कई वर्ष पहले आपके गुरु मुनि श्रीचतुरविजयजीने श्रीविजयानन्दसूरीश्वरजन्मशताब्दि-स्मारकप्रनथमें मुद्रित अपने 'श्रीभद्रबाहुस्वामी' नामक लेखमें इस विषयको प्रदर्शित किया था आर यह सिद्ध किया था कि निर्युक्तिकार भद्रबाहु श्रुतकेयली भद्रवाहुसे भिन्न द्वितीय भद्रबाहु हैं और वराहमिहरके सहोदर होनेसे उनके समकालीन हैं । उनके इस लेखका अनुवाद अनेकान्त वर्ष ३

इस तरह सिद्धसेनके समयकी पूर्व सीमा विक्रमकी छठी शताब्दीका तृतीय चरण और उत्तरसीमा विक्रमकी सातवीं शताब्दीका तृतीय चरण (वि० सं० ४६२से ६६६) निश्चित होती है। इन प्रायः सौ वर्षके भीतर ही किसी समय सिद्धसेनका प्रन्थकाररूपमें अवतार हुआ और यह प्रन्थ बना जान पड़ता है।

(३) सिद्धसेनके समय-सम्बन्धमें पं मुखलालजी संघवीकी जो स्थित रही है उसको उत्तर बतलाया जा चुका है। उन्होंने अपने पिछले लेखमें, जो 'सिद्धसेनदिवाकरना समयनो प्रअ' नामसे 'भारतीयविद्या'के द्वतीय भाग (श्रीबहादुरसिंहजी सिंधी स्मृतिग्रन्थ)में प्रकाशित हुआ है, अपनी उस गुजराती प्रस्तावना-कालीन मान्यताको जो सन्मितिके अंग्रजी संस्करणके अवसरपर फोरवर्ड (foreword)' लिखे जानेके पूत्र कुछ नये बौद्ध प्रन्थोंके सामने आनेके कारण बदल गई थो और जिसकी फोरवर्डमें सूचना की गई है फिरसे निश्चित-रूप दिया है अर्थात् विक्रमकी पाँचवी शताब्दीको ही सिद्धसेनका समय निर्धारित किया है और उसीको अधिक सङ्गत बतलाया है। अपनी इस मान्यताकके समर्थनमें उन्होंने जिन दा प्रमाणोंका उल्लेख किया है उनका सार इस प्रकार है, जिसे प्रायः उन्होंके शब्दोंके अनुवादरूपमें सङ्कालत किया गया है:—

(प्रथम) जिनभद्रत्तमाश्रमणने अपने महान् प्रन्थ विशेषावश्यक भाष्यमें, जो विक्रम संवत् ६६६में बनकर समाप्त हुआ है, श्रीर लघुप्रन्थ विशेषणवतीमें सिद्धसेनांद्वाकरके उपयोगाऽभेदवादकी तथैव दिवाकरकी कृति सन्मतितकके टीकाकार महावादीके उपयोग-यौग-पद्यवादकी विस्तृत समालोचना की है। इससे तथा महावादीके द्वादशारनयचक्रके उपलब्ध प्रताकोंमें दिवाकरका सूचन मिलने श्रीर जिनभद्रगणिका सूचन न मिलनेसे महावादी जिनभद्रसे पूववर्ती श्रीर सिद्धसेन मल्लवादीसे भी पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं। मल्लवादीको यदि विक्रमकी छठा शताब्दाके पूर्वाधमें मान लिया जाय तो सिद्धसेन दिवाकरका समय जो पाँचवी शताब्दी निर्धारित किया गया है वह श्रिषक सङ्गत लगता है।

(द्वितीय) पूज्यपाद देवनन्दीने अपने जैनेन्द्रव्याकरएके वेत्तेः सिद्धसेनस्य' इस सूत्रमें सिद्धसेनके मतविशेषका उक्लेख किया है और वह यह है कि सिद्धसेनके मतानुसार 'विद्' धातुके र' का आगम होता है, चाहे वह धातु सकर्मक ही क्यों न हो। देवनन्दीका यह उक्लख विल्कुल सन्धा है, क्योंकि दिवाकरकी जो कुछ थोड़ीसी संस्कृत कृतियाँ बची हैं उनमेंसे उनकी नवमी द्वात्रिशिकाके २२वें पद्यमें 'विद्रतेः' ऐसा 'र' श्रागम वाला प्रयोग मिलता है। अन्य वैयाकरए जब 'सम्' उपसर्ग पूर्वक और अकर्मक 'विद्' धातुके र्' श्रागम स्वीकार करते हैं तब सिद्धसेनने श्रानुसर्ग और सकर्मक 'विद्' धातुका 'र्' श्रागमवाला प्रयोग किया है। इसके सिवाय, देवनन्दी पूज्यपादकी सर्वाथेसिद्धि नामकी तत्त्वार्थ-टीकाके सप्तम श्रध्यायगत १३वें सूत्रकी टीकामें सिद्धसेनदिवाकरके एक पद्यका श्रंश 'उक्तं च' शब्दके साथ उद्धृत पाया जाता है और वह है 'वियोजयित चासुमिर्न च वधेन संयुज्यते।" यह पद्यांश उनकी तीसरी द्वात्रिशिकाके १६वें पद्यका प्रथम चर्रा है। पूज्यपाद देवनन्दीका समय वर्तमान मान्यतानुसार विक्रमकी छठी शताब्दीका पूर्वार्थ है श्रर्थात् पाँचवीं शताब्दीके श्रमुक भाग तक लम्बा है। इससे सिद्धसेनदिवाकरकी पाँचवीं शताब्दीमें होनेकी बात जो श्रिधक सङ्गत कही गई है उसका खुलासा हो जाता है। दिवाकरको देवनन्दीसे

१ फोरवर्डके लेखकरूपमें यद्यपि नाम 'दलसुख मालविणया'का दिया हुत्रा है परन्तु उसमें दी हुई उक्त - सूचनाको पिषडत सुखलालजीने उक्त लेखमें श्रपनी ही सूचना श्रार श्रपना ही विचार-परिवर्तन

For Personal & Private Use Only

पूर्ववर्ती या देवनन्दीके वृद्ध समकालीनरूपमें मानिये तो भी उनका जीवनसमय पाँचवीं शताब्दीसे त्रवीचीन नहीं ठहरता।

इनमेंसे प्रथम प्रमाण तो वास्तवमें कोई प्रमाण ही नहीं है; क्योंकि वह महावादीको यदि विक्रमकी छठी शताब्दीके पूर्वार्धमें मान लिया जाय तो' इस भ्रान्त कल्पनापर श्रपना श्राधार रखता है। परन्तु क्यों मान लिया जाय श्रथवा क्यों मान लेना चाहिये, इसका कोई स्पष्टीकरण साथमें नहीं है। मझवादीका जिनभद्रसे पूर्ववर्ती होना प्रथम तो सिद्ध नहीं है, सिद्ध होता भी तो उन्हें जिनभद्रके समकालीन वृद्ध मानकर ऋथवा २५ या ५० वर्ष पहले मानकर भी उस पूर्ववर्तित्वको चरितार्थ किया जा सकता है, उसके लिये १०० वर्षसे भी श्रधिक समय पूर्वकी बात मान लेनेकी कोई जरूरत नहीं रहती। परन्तु वह सिद्ध ही नहीं है; क्योंकि उनके जिस उपयोग-यौगपद्यवादकी विस्तृत समालोचना जिनभद्रके दो प्रन्थोंमें बतलाई जाती है उनमें कहीं भी मल्लवादी श्रथवा उनके किसी प्रन्थका नामोल्लेख नहीं है, होता तो परिडतजी उस उल्लेखवाले श्रांशको उद्धृत करके ही सन्तोष धारण करते, उन्हें यह तर्क करनेकी जरूरत ही न रहती और न रहनी चाहिये थी कि 'मक्षवादीके द्वादशारनयचक्रके उपलब्ध प्रतीकोंमें दिवाकरका सूचन मिलने श्रौर जिनभद्रका सूचन न मिलनेसे भक्लवादी जिनभद्रसे पूर्ववर्ती हैं'। यह तर्क भी उनका अभीष्ट-सिद्धिमें कोई सहायक नहीं होता; क्योंकि एक तो किसी विद्वानके लिये यह लाजिमी नहीं कि वह अपने यन्थमें पूर्ववर्ती अमुक अमुक विद्वानोंका उल्लेख करे ही करे । दूसरे, मूल द्वादशारनयचक्रके जब कुछ प्रतीक ही उपलब्ध हैं वह पूरा प्रन्थ उपलब्ध नहीं है तब उसके अनुपलब्ध अंशोंमें भी जिनभद्रका श्रथवा उनके किसी प्रन्थादिकका उल्लेख नहीं इसकी क्या गारएटो ? गारएटीके न होने श्रौर उल्लेखोपलव्धिकी सम्भावना बनी रहनेसे मल्लवादीको जिनभद्रके पूर्ववर्ती बतलाना तर्कटष्टिसे कुछ भी ऋर्थ नहीं रखता। तीसरे, ज्ञान-बिन्दुकी परिचयात्मक प्रस्तावनामें परिडत सुखलालजी स्वयं यह स्वीकार करते हैं कि "श्रभी हमने उस सारे सटीक नयचकका अवलोकन करके देखा तो उसमें कहीं भी केवलज्ञान और केवलदर्शन (उपयोगद्वय)के सम्बन्धमें प्रचलित उपयुक्त वादों (क्रम, युगपत्, स्त्रौर स्त्रभेद) पर थोड़ी भी चर्चा नहीं मिली। यद्यपि सन्मतितर्ककी मल्लवादि-कृत-टीका उपलब्ध नहीं है पर जब मलवादि अभेदसमर्थक दिवाकरके प्रन्थपर टीका लिखें तब यह कैसे माना जा सकता है कि उन्होंने दिवाकरके प्रन्थकी व्याख्या करते समय उसीमें उनके विरुद्ध श्रपना युगपत् पन्न किसी तरह स्थापित किया हो । इस तरह जब हम सोचते हैं तब यह नहीं कह सकते हैं कि श्रमयदेवके युगपद्वादके पुरस्कर्तारूपसे मल्लवादीके उल्लेखका श्राधार नयचक्र या उनकी सन्मतिटीकामेंसे रहा होगा।" साथ ही, अभयदेवने सन्मतिटीकामें विशेषणवतीकी "केई भएंति जुगवं जाएइ पासइ य केवली एियमा" इत्यादि गाथात्रोंको उद्धत करके उनका ऋर्थ देते हुए 'केई' पदके वाच्यरूपमें मल्लवादीका जो नामोल्लेख किया है और उन्हें युगपद्वाद-का पुरस्कर्ता वतलाया है उनके उस उल्लेखकी ऋभ्रान्ततापर सन्देह व्यक्त करते हुए. पण्डित सुखलालजी लिखते हैं—"श्रगर श्रभयदेवका उक्त उल्लेखांश श्रभान्त एवं साधार है तो श्रिधिकसे अधिक हम यही कल्पना कर सकते हैं कि मल्लवादीका कोई अन्य युगपन पत्त-समर्थक छोटा बड़ा प्रन्थ अभयदेवके सामने रहा होगा अथवा ऐसे मन्तव्यवाला कोई उल्लेख उन्हें मिला होगा।" और यह बात ऊपर बतलाई ही जा चुकी है कि अभयदेवसे कई शताब्दी पूर्वके प्राचीन आचार्य हरिभद्रसूरिने उक्त 'केई' पदके वाच्यरूपमें सिद्धसेनाचार्यका नाम उल्लेखित किया है. पं० सुखलालजीने उनके उस उल्लेखको महत्व दिया है तथा सन्मति-कारसे भिन्न दूसरे सिद्धसेनकी सम्भावना व्यक्त की है, ऋौर वे दूसरे सिद्धसेन उन द्वात्रिशिकात्र्योंके कर्ता हो सकते हैं जिनमें युगपद्वादका समर्थन पाया जाता है. इसे भी ऊपर

दर्शाया जा चुका है। इस तरह जब मल्लवादीका जिनभद्रसे पूर्ववर्ती होना सुनिश्चित ही नहीं है तब उक्त प्रमाण श्रीर भी निःसार एवं बेकार हो जाता है। साथ ही, श्रभयदेवका महावादी-को युगपद्वादका पुरस्कर्ता बतलाना भी भ्रान्त ठहरता है।

यहाँपर एक बात और भी जान लेनेकी है और वह यह कि हालमें मुनि श्रीजम्बू-विजयजीने मल्लवादीके सटीक नयचकका पारायण करके उसका विशेष परिचय श्री आत्मान्दिशकारा' (वर्ष ४४ श्रद्ध ७)में प्रकट किया है, उसपरसे यह स्पष्ट मालूम होता है कि मल्लवादीने अपने नयचक्रमें पद-पद्पर 'वाक्यपदीय' प्रन्थका उपयोग ही नहीं किया बल्क उसके कर्ता भर्त हरिका नामोल्लेख और भर्त हरिके मतका खण्डन भी किया है। इन भर्त हरिका समय इतिहासमें चीनी यात्री इत्सिक्षके यात्राविवरणादिके अनुसार ई० सन ६००से ६४० (वि० सं० ६४७से ७०७) तक माना जाता है; क्योंकि इत्सिक्षने जब सन ६९१में अपना यात्रा- कृतान्त लिखा तब भर्त हरिका देहावसान हुए ४० वर्ष बीत चुके थे। और वह उस समयका प्रसिद्ध वैयाकरण था। ऐसी हालतमें भी मल्लवादी जिनभद्रसे पूर्ववर्ती नहीं कहे जा सकते। उक्त समयादिककी दृष्टिसे वे विक्रमकी प्रायः आठवीं-नवमी शताब्दीके विद्वान हो सकते हैं और तब उनका व्यक्तित्व न्यायबिन्दुकी धर्मोत्तर'—टीकापर टिप्पण लिखनेवाले मल्लवादीके साथ एक भी हो सकता है। इस टिप्पणमें मल्लवादीने अनेक स्थानोंपर न्यायबिन्दुकी विनीतदेव-कृत-टीकाका उल्लेख किया है और इस विनीतदेवका समय राहुलसाकृत्यायनने, वादन्यायकी प्रस्तावनामें, धर्मकीर्तिके उत्तराधिकारियोंकी एक तिब्बती सूचीपरसे ई० सन् ७७५से ८०० (वि० सं० ८५७) तक निश्चत किया है।

इस सारी वस्तुस्थितिको ध्यानमें रखते हुए ऐसा जान पड़ता है कि विक्रमकी १४वीं शताब्दीके विद्वान् प्रभाचन्द्रने श्रपने प्रभावकचरितके विजयसिंहसूरि-प्रबन्धमें बौद्धों श्रौर उनके व्यन्तरोंको वादमें जीतनेका जो समय मल्लवादीका वीरवत्सरसे ८८४ वर्ष बादका श्रर्थात् विक्रम सवत् ४१४ दिया है<sup>३</sup> श्रीर जिसके कारण ही उन्हें श्वेताम्बर समाजमें इतना प्राचीन माना जाता है तथा मुनि जिनविजयने भी जिसका एकवार पत्त लिया है उसके उल्लेखमें जरूर कुछ भूल हुई है। पं० सुखलालजीने भी उस भूलको महसूस किया है, तभी उसमें प्रायः १०० वर्षकी वृद्धि करके उसे विक्रमकी छठी शताब्दीका पूर्वोर्ध (वि० सं० ५५०) तक मान लेनेकी बात श्रपने इस प्रथम प्रमाणमें कही है। डा० पी० एल० वैद्य एम० ए०ने न्यायावतारकी प्रस्तावनामें, इस भूल अथवा गलतीका कारण 'श्रीवीरविक्रमात्'के स्थानपर 'श्रीवीरवत्सरात्' पाठान्तरका हो जाना सुभाया है। इस प्रकारके पाठान्तरका हो जाना कोई श्रस्वाभाविक श्रथवा श्रसंभाव्य नहीं है किन्तु सहजसाध्य जान पड़ता है। इस सुभावके श्रनुसार यदि शुद्ध पाठ 'वीरविक्रमात्' हो तो मल्लवादीका समय वि० सं० ८८४ तक पहुँच जाता है स्त्रोर यह समय महावादीके जीवनका प्रायः श्रम्तिम समय हो सकता है और तब मल्लवादीको हरिभद्रके प्रायः समकालीन कहना होगा; क्योंकि हरिभद्रने 'उक्तं च वाद्मुख्येन मल्लवादिना' जैसे शब्दोंके द्वारा अनेकान्तजयपताकाकी टीकामें मल्लवादीका स्पष्ट उल्लेख किया है। हरिभद्रका समय भी विक्रमकी ६वीं शताब्दीके तृतीय-

१ बौद्धाचार्य धर्मोत्तरका समय पं० राहुलसांकृत्यायनने वादन्यायकी प्रस्तावनामें ई० स० ७२५से ७५०, ं (वि० सं० ७⊏२से ⊏०७) तक व्यक्त किया है।

र भीवीरवत्सरादथ शताष्टके चतुरशीति-संयुक्ते । जिग्ये स मल्लवादी बौद्धांस्तद्व्यन्तरांश्चाऽपि ॥⊏३॥

चतुर्थ चरण तक पहुँचता है; क्योंकि वि० सं० ट्रं के लगमग चनी हुई भट्टजयन्तकी न्यायमञ्जरीका 'गम्भीरगर्जितारम्भ' नामका एक पद्य हरिमद्रके षड्दर्शनसमुचयमें उद्धृत मिलता है, ऐसा न्यायाचार्य पं० महेन्द्रकुमारजीने न्यायकुमुद्दचन्द्रके द्वितीय भागकी प्रस्तावनामें उद्घोषित किया है। इसके सिवाय, हरिभद्रने स्वयं शास्त्रवार्तासमुचयके चतुर्थस्तवनमें 'एतेनैव प्रतिचिन्नं यदुक्तं सूच्मबुद्धिना' इत्यादि वाक्यके द्वारा बौद्धाचार्य शान्तरिवतके मक्का कलेख किया है ध्यार स्वोपज्ञटीकामें 'सूच्मबुद्धिना'का 'शान्तरिवतन' अर्थ देकर उसे स्पष्ट किया है। शान्तरिवत धर्मोत्तर तथा विनीतदेवके भी प्रायः उत्तरवर्ती हैं और उनका समय राहुलसांकृत्यायनने वादन्यायके परिश्विष्टोंमें ई० सन् ८४० (वि० सं० ८९०) तक बतलाया है। हरिभद्रको उनके समकालीन समभना चाहिये। इससे हरिभद्रका कथन उक्त समयमें वाधक नहीं रहता और सब कथनोंकी सङ्गिति ठीक बैठ जाती है।

नयचक्रके उक्त विशेष पश्चियसे यह भी मालूम होता है कि उस प्रन्थमें सिद्धसेन नामके साथ जो भी उल्लेख मिल्रते हैं उनमें सिझसेनको 'आवार्य' और 'सूरि' जैसे पदोंके साथ तो उहारिक्त किया है परन्तु 'दिबाकर' पदके साथ कहीं भी 'उद्वीसित नहीं किया है, तभी मुनि श्रीजम्बूविजयजीकी यह लिखनेमें प्रष्टति हुई है कि 'श्रा सिद्धसेनसूरि सिद्धसेन-दिवाकरण संभवतः होया लोइये" अर्थान् यह सिक्सेनसूरि सम्भवतः सिद्धसेनदिवाकर ही होने चाहियें—भले ही दिवाकर नामके साथ वे उल्लेखित महीं विखते । अनका वह लिखना जनकी धारणा श्रीर भावनाका ही प्रतीक कहा जा सकता है क्योंकि स्वेत साहिने का कोई कारण साथमें व्यक्त नहीं किया गया। पं० सुखलातकीने व्यक्ते क्काप्रमाण्ये द्वन विद्वसेनको 'दिवाकर' नामसे ही उल्लेखित किया है, जो कि वस्तुस्थितिका बड़ा ही गलत निरूपए हैं और श्रनेक भूल-भ्रान्तियोंको जन्म देने वाला है—किसी विषयको विचारके लिये प्रस्तुत करनेवाले निष्पन्त विद्वानोंके द्वारा श्रपनी प्रयोजनादि-सिद्धिके लिये वस्तुस्थितिका ऐसा गलत चित्रण नहीं होना चाहिये। हाँ, उक्त परिचयसे यह भी माल्म होता है कि सिद्धसेन नामके साथ जो उल्लेख मिल रहे हैं उनमेंसे कोई भी उल्लेख सिद्धसेनदिवाकरके नामपर चढ़े हुए उपलब्ध बन्थोंमेंसे किसीमें भी नहीं मिलता है। नमुनेके तौरपर जो दो ऋतेख<sup>र</sup> परिचयमें उद्धृत किये गये हैं उनका विषय प्रायः शब्दशास्त्र (व्याकरण्) तथा शब्दनयादिसे सम्बन्ध रखता हुआ जान पड़ता है। इससे भी सिद्धसेनके उन उल्लेखोंको दिवाकरके उल्लेख बतलाना व्यर्थ ठहरता है।

रही द्वितीय प्रमाणकी बात, उससे केंब्रल इशना ही सिद्ध होता है कि तोसरी और हक्मी द्वात्रिशिकाके कर्ता जो सिद्धसेन हैं वे पूज्यपाद देवनन्दीसे पहले हुए हैं क्लाका समज किल्मिकी पाँचवीं शताब्दी भी हो सकता है। इससे अधिक यह सिद्ध नहीं होता कि सम्मति-सूत्रके कर्ता सिद्धसेन भी पूज्यपाद देवनन्दीसे पहले अववा विकमकी क्ष्मी स्नाक्कीमें हुए हैं।

१. ६वीं शताब्दिके द्वितीय चरण तकका समय तो मुनि जिनिविचयं जीने भी अपने हिरिभद्रके समय-निर्मायवाले लेखमें वतलाया है। क्योंकि विक्रमसंवत् ८३५ (शक सं० ७००)में बनी हुई कुवलय-मालामें उद्योतनसूरिने हिरिभद्रको न्यायविद्यामें अपना गुरु लिखा है। हिरिभद्रके समय, संयतजीवन और उनके साहित्यिक कार्योंकी विशालताको देखते हुए उनको आयुका अनुमान सौ वर्षके लगभग लगाया जा सकता है और वे मक्षवादीके समकालीन होनेके साथ-साथ कुक्लयमालाकी रचनाके कितने ही वर्ष बाद तक जीवित रह सकते हैं।

२ ''तथा च श्राचार्यसिद्धसेन श्राह— "यत्र धर्यो वाचं व्यक्तिवरित न (ना) भिधानं तत् ॥" [वि० २७७]

<sup>&#</sup>x27;'ग्रस्ति-भवति-विद्यति-वर्ततयः सन्निपातपष्ठाः सत्तार्था इत्यविशेषयो<del>तात्यात् विद्येमस्</del>रिणा ।" वि. १६६

इसको सिद्ध करनेके लिये पहले यह सिद्ध करना होगा कि सन्मितसूत्र और तीसरी तथा नवमी द्वात्रिशिकाएँ तीनों एक ही सिद्धसेनकी कृतियाँ हैं। श्रोर यह सिद्ध नहीं है। पूज्यपाद पहले उपयोगद्वयके कमवाद तथा श्रमेदवादके कोई पुरस्कर्ता नहीं हुए हैं, होते तो पूज्यपाद श्रपती सर्वार्थसिद्धिमें सनातनसे चले श्राये युगपद्वादका प्रतिपादनमात्र करके ही न रह जाते बल्क उसके विरोधी वाद श्रथवा वादोंका खण्डन जरूर करते परन्तु ऐसा नहीं है', श्रीर इससे यह माल्म होता है कि पूज्यपादके समयमें केवलीके उपयोग-विषयक कमवाद तथा श्रमेदवाद प्रचलित नहीं हुए थे—वे उनके बाद ही सिवशेषरूपसे घोषित तथा प्रचारको प्राप्त हुए हैं, श्रीर इसीसे पूज्यपादके बाद श्रकलङ्कादिकके साहित्यमें उनका उल्लेख तथा खण्डन पाया जाता है। कमवादका प्रस्थापन निर्युक्तिकार भद्रवाहुके द्वारा श्रीर श्रमेदवादका प्रस्थापन सन्मितिकार सिद्धसेनके द्वारा हुआ है। उन वादोंके इस विकासक्रमका समर्थन जिनमद्रकी विशेषणवतीगत उन दो गाथाश्रों ('केई भणंति जुगवं' इत्यादि नम्बर १८४, १८५)से भी होता है जिनमें युगपत्, कम श्रीर श्रमेद इन तीनों वादोंके पुरस्कर्ताश्रोंका इसी कमसे उल्लेख किया गया है श्रीर जिन्हें उपर (न० २में) उद्धत किया जा चुका है।

- पं० सुखलालजीने निर्युक्तिकार भद्रबाहुको प्रथम भद्रबाहु और उनका समय विक्रमकी दूसरी शताब्दी मान लिया है , इसीसे इन वादोंके क्रम-विकासको समभनेमें उन्हें भ्रान्ति हुई है। और वे यह प्रतिपादन करनेमें प्रवृत्त हुए हैं कि पहले क्रमवाद था, युगपत्वाद बादको सबसे पहले वाचक उमास्वाति -द्वारा जैन वाङ्मयमें प्रविष्ट हुआ और फिर उसके बाद अभेदबादका प्रवेश मुख्यतः सिद्धसेनाचार्यके द्वारा हुआ है। परन्तु यह ठीक नहीं हैं; क्योंकि प्रथम तो युगपत्वादका प्रतिवाद भद्रबाहुकी आवश्यकिनयुक्तिके "सञ्चस्स केविलस्स वि जुनवं दो एत्थि उनस्रोगा" इस वाक्यमें पाया जाता है जो भद्रबाहुको दूसरी शताब्दीका विद्वान माननेके कारण उमास्वातिके पूर्वका र ठहरता है और इसलिय उनके विरुद्ध जाता है। दूसरे, श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके नियमसार-जैसे प्रन्थों और आचार्य भूतव्रालके षट्खण्डागममें भी युगपत्वादका स्पष्ट विधान पाया जाता है। ये दोनों आचार्य उमास्वातिके पूर्ववर्ती हैं और इनके युगपद्वाद-विधायक वाक्य नमृतेके तौरपर इस प्रकार हैं:—

''जुगवं वट्टइ सार्यं केवलसासिस्स दंसरां च तहा ।

दिणयर-पयास-तावं जह वद्ग्रह तह मुणेयव्वं ।।" (णियम०१५९)।
"सयं भयवं उप्पण-णाण-दिरसी सदेवाऽसुर-माणुसस्स लोगस्स श्रागदिं गदिं
चयणोववादं बंधं मोक्खं इद्धिं ठिदिं जुदिं श्रगुभागं तकः कलं मणोमाणसियं भुत्तं कदं पिंडसेविदं श्रादिकम्मं श्ररहकम्मं सन्वलोए सन्वजीवे सन्वभावे सन्व समं जाणिदि पस्सदि विद्दरदित्ति।"—(षट्खएडा० ४ पयिंड श्र० ५८)।

१ "स उपयोगो द्विविधः । ज्ञानोपयोगो दर्शनोपयोगश्चेति । """साकारं ज्ञानमनाकारं दर्शनिमिति । तञ्जुद्वास्थेषु क्रमेण वर्तते । निरावरणेषु युगपत् ।"

२ ज्ञानबिन्दुःपरिचय पृ० ५, पादटिष्परा ।

३ "मित्रज्ञानिद्वितुं षु पर्यायेगोपयोगो भवति, न युगपत् । संभिन्नज्ञानदर्शनस्य तु भगवतः केवितिनो युगपत्सर्वभावप्राहके निरपेद्धे केवलज्ञाने केवलदर्शने चानुसमयगुपयोगो भवति।"

४ उमास्वातिवाचकको पं० सुखलालजीने विक्रमकी तीसरीसे पाँचवीं शताब्दीके मध्यका विद्वान् बतलाया है। (ज्ञा० वि० परि० पृ० ५४)।

Jain Education International 👢 इस पूर्ववर्तित्वका उल्लेख भवग्वेल्गोलादिके शिलालेखी तथा अनेक ग्रन्थ प्रशस्तियोंमें पाया जाता है । 👚 www.jainelibrary.org

ऐसी हालतमें युगपत्वादकी सर्वप्रथम उत्पत्ति उमास्वातिसे बतलाना किसी तरह भी युक्तियुक्त नहीं कहा जा सकता, जैनवाङ्मयमें इसकी अविकल धारा अतिप्राचीन कालसे चली आई है। यह दूसरी बात है कि क्रम तथा अमेदकी घाराएँ भी उसमें कुछ बादको शामिल होगई हैं; परन्तु विकास-क्रम युगपत्वादसे ही प्रारम्भ होता है जिसकी सूचना विशेषण्वतीकी उक्त गाथात्रों ('केई भएंति जुगवं' इत्यादि)से भी मिलती हैं। दिगम्बराचार्य श्रीकुन्दकुन्द, समन्तभद्र श्रौर पूज्यपादके प्रन्थोंमें क्रमवाद तथा श्रभेदवादका कोई ऊहापोह श्रथवा खण्डन न होना पं० सुखलालजीको कुछ श्रखरा है; परन्तु इसमें श्रखरनेकी कोई बात नहीं है। जब इन श्राचार्योंके सामने ये दोनों वाद आए ही नहीं तब वे इन बादोंका ऊहापोह अथवा खरुडनादिक कैसे कर सकते थे ? अकलङ्कके सामने जब ये वाद आए तब उन्होंने उनका खरडन किया ही है; चुनाँचे पं० सुखलालजी स्वयं ज्ञानबिन्दुके परिचयमें यह स्वीकार करते हैं कि "ऐसा खरडन हम सबसे पहले श्रकलङ्ककी कृतियोंमें पाते हैं।" श्रीर इसित्ये उनसे पूर्वकी-कुन्दकुन्द. समन्तभद्र तथा पूज्यपादकी-कृतियोंमें उन वादोंकी कोई चर्चाका न होना इस बातको श्रौर भी साफ तौरपर सूचित करता है कि इन दोनों वादोंकी प्रादुर्भृति उनके समयके बाद हुई है। सिद्धरोनके सामने ये दोनों वाद थे—दोनोंकी चर्चा सन्मतिमें की गई है--अतः ये सिद्धसेन पूज्यपादके पूबवर्ती नहीं हो सकते। पूज्यपादने जिन सिद्धसेनका श्रपने ज्याकरणमें नामोक्षेख किया है वे कोई दूसरे ही सिद्धसेन होने चाहियें।

यहाँपर एक खास बात नोट किये जानेके योग्य है और वह यह कि पं० सुखलालजी सिद्धसेनको पूज्यपादसे पूर्ववर्ती सिद्ध करनेके लिये पूज्यपादीय जैनेन्द्र व्याकरणका उक्त सूत्र तो उपस्थित करते हैं परन्तु उसी व्याकरणके दूसरे समकत्त सूत्र "चतुष्ट्यं समन्तभद्रस्य" को देखते हुए भी अनदेखा कर जाते हैं—उसके प्रति गजनिमीलन-जैसा व्यवहार करते हैं—स्प्रौर **ज्ञानिबन्दुकी परिचयात्मक प्रस्तावना (पृ० ५५)में विना किसी हेतुके ही यहाँ तक लिखनेका** साहस करते हैं कि 'पूच्यपादके उत्तरवर्ती दिगम्बराचार्य समन्तभद्र"ने श्रमुक उल्लेख किया ! साथ ही, इस बातको भी भुला जाते हैं कि सन्मतिकी प्रस्तावनामें वे स्वयं पूज्यपादको समन्तभद्रका उत्तरवर्ती बतला आए हैं श्रौर यह लिख श्राए हैं कि 'स्तुतिकाररूपसे प्रसिद्ध इन दोनों जैनाचार्योंका उल्लेख पूज्यपादने श्रपने व्याकरणके उक्त सूत्रोंमें किया है, उनका कोई भी प्रकारका प्रभाव पूज्यपादकी कृतियोंपर होना चाहिये।' मालूम नहीं फिर उनके इस साहसिक कृत्यका क्या रहस्य है ! श्रीर किस श्राभानिवेशके वशवर्ती होकर उन्होंने श्रव यों ही चलती कलमसे समन्तभद्रको पूज्यपादके उत्तरवर्ती कह डाला है !! इसे ऋथवा इसके ऋौचित्यको वे ही स्वयं समभ सकते हैं। दूसरे विद्वान् तो इसमें कोई खौंचित्य एवं न्याय नहीं देखते कि एक ही व्याकरण प्रन्थमें उल्लेखित दो विद्वानोंमेंसे एकको उस प्रन्थकारके पूर्ववर्ती श्रौर दूसरेको उत्तरवर्ती बतलाया जाय श्रोर वह भी विना किसी युक्तिके । इसमें सन्देह नहीं कि परिष्डत सुखलालजीकी बहुत पहलेसे यह धारणा बनी हुई है कि सिद्धसेन समन्तभद्रके पूर्ववर्ती हैं श्रीर वे जैसे तैसे उसे प्रकट करनेके लिये कोई भी श्रवसर चूकते नहीं हैं। हो सकता है कि उसीकी धुनमें उनसे यह कार्य बन गया हो, जो उस प्रकटीकरणका ही एक प्रकार है; अन्यथा वैसा कहनेके लिये कोई भी युक्तियुक्त कारण नहीं हैं।

पूज्यपाद समन्तभद्रके पूर्ववर्ती नहीं किन्तु उत्तरवर्ती हैं, यह बात जैनेन्द्रव्याकरणके उक्त "चतुष्टयं समन्तभद्रस्य" सूत्रसे ही नहीं किन्तु श्रवणबेलगोलके शिलालेखों आदिसे भी भले प्रकार जानी जाती हैं । पूज्यपादकी 'सर्वार्थसिद्धि'पर समन्तभद्रका स्पष्ट प्रभाव है, इसे

१ देखो, श्रवण्वेलगोल-शिलालेख नं० ४० (६४); १०८ (२५८); 'स्वामी समन्तभद्र' (इतिहास) ए० १४१-१८३ - २०११ 'जैन्स्यात' वर्ष ६ म्रङ्क १५-१६में प्रकाशित. समन्तभद्रका समय ऋौर डा० के० बी०

'सर्वार्थिसिद्धिपर समन्तभद्रका प्रमाव' नामक लेखमें स्पष्ट करके वतलाया जा चुका है'। समन्तभद्रके 'स्नकरण्ड'का 'श्राप्तेपज्ञमनुस्नंच्यम' नामका शास्त्रलच्याचाला पूरा पद्य न्यायान्वतारमें उद्धृत हैं, जिसकी रत्नकरण्डमें स्वाभाविकी श्रीर न्यायावतारमें उद्धरण-जैसी स्थितिको ख्रूब खोलकर श्रानेक युक्तियोंके साथ श्रान्यत्र दर्शाया जा 'चुका है' —उसके प्रचिप्त होनेकी कल्पना-जैसी बात भी श्राव नहीं रही; क्योंकि एक दें न्यायावतारका समय श्राधिक दूरका न रहकर टोकाकार सिद्धिर्षिक निकट पहुँच गया है दूसरे उसमें श्रान्य कुछ वाक्य भी समर्थनादिक्ते रूपमें उद्धृत पाये जाते हैं। जैसे 'साध्याविनाभुवो हेतोः" जैसे वाक्यमें हेतुका लच्च श्राजानेपर भी 'श्रान्यथानुपपन्नत्व हेतोर्लच्चामीरितम्" इस वाक्यमें उन पात्रस्वामीके हेतुलच्चाको उद्धृत किया गया है जो समन्तभद्रके देवागमसे प्रभावित होकर जैनधर्ममें दीचित हुए थे। इसी तरह ''हष्टेष्टाव्याहताद्वाक्यात्" इत्यादि श्राठवें पद्यमें शाब्द्ध (श्रागम) प्रमाणका लच्चण श्राजानेपर भो श्रागले पद्यमें समन्तभद्रका 'श्राप्तोपज्ञमनुल्लंच्यमहष्टेष्टविरोधकम्" इत्यादि शास्त्रका लच्चण समर्थनादिके रूपमें उद्धृत हुश्रा समक्ता चाहिये। इसके सिवाय, न्यायावतारपर समन्तभद्रके देवागम (श्राप्तमीमांसा)का भी स्पष्ट प्रभाव है; जैसा कि दोनों प्रन्थोंमें प्रमाणुके श्रनन्तर पाये जानेवाले निम्न वाक्योंकी तुलनापरसे जाना जाता है:—

"उपेक्षा फलमाऽऽद्यस्य शेषस्याऽऽदान-हान-धीः । पूर्वा(र्व) वाऽज्ञान-नाशो वा सर्वस्याऽस्य स्वगोचरे ॥१०२॥" (देवागम) "प्रमाणस्य फलं साद्यादज्ञान-विनिवर्तनम् । केवलस्य सुवीपेक्षे शेषस्याऽऽदान-हान धीः ॥२८॥" (न्यायावतार)

ऐसी स्थितिमें व्याकरणादिके कर्ता पूज्यपाद और न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेन दोनों ही स्वामी समन्तभद्रके उत्तरवर्ती हैं, इसमें संदेहके लिये कोई स्थान नहीं हैं। सन्मित-सूत्रके कर्ता सिद्धसेन चूँकि निर्युक्तिकार एवं नैमित्तिक भद्रवाहुके बाद हुए हैं—उन्होंने भद्रवाहुके हारा पुरस्कृत उपयोग-क्रमवादका खण्डन किया है—और इन भद्रवाहुका समय विक्रमकी छठी शताब्दीका प्रायः तृतीय चरण पाया जाता है, यही समय सन्मितिकार सिद्धसेनके समयकी पूर्वसीमा है. जैसा कि ऊपर सिद्ध किया जा चुका है। पृज्यपाद इस समयसे पहले गङ्गवंशी राजा अविनीत (ई० सन् ४३०-४८२) तथा उसके उत्तराधिकारी दुर्विनीतके समयमें हुए हैं और उनके एक शिष्य वज्रनन्दीने विक्रम संवत् ५२६में द्राविडसंघकी स्थापना की है जिसका उल्लेख देवसेनस्र्रके दर्शनसार (वि० सं० ६६०) प्रन्थमें मिलता है । अतः सन्मितकार सिद्धसेन पूज्यपादके उत्तरवर्ती हैं, पृज्यपादके उत्तरवर्ती हों, ऐसा सिद्ध होता है। और इसलिये समन्तभद्रके स्वयम्भूस्तोत्र तथा आप्तमीमांसा (देवागम) नामक दो

पाठक' शीर्षक लेख पृ० १८-२३, श्रथवा 'दि एजल्स श्रॉफ दि भागडारकर रिसर्च इन्स्टिट्यूट पूना वोल्यूम १५ पार्ट १-२में प्रकाशित Samantabhadra's date and Dr. K. B. Pathak पृ० ८१-८८।

१ देखो, अनेकान्त वर्ष ५, किरण १०-११ पृ० ३४६-३५२।

२ देखो, 'स्वामी समन्तभद्र' (इतिहास) पृ० १२६-१३१ तथा अनेकान्त वर्ष ६ कि० १से ४में प्रकाशित 'रक्षकरसंडके कर्तृ व्वविषयमें मेरा विचार और निर्णय' नामक लेख पृ० १०२-१०४।

रे यहाँ 'उपेचा'के साथ मुखकी वृद्धि की गई है, जिसका श्रशाननिवृत्ति तथा उपेचा(रागादिककी निवृत्तिरूप श्रनासिक)के साथ श्रविनाभावी सम्बन्ध है।

४ "सिरिपुज्जपादसीसो दाविडसंघस्स कारगो दुद्धो । खामेख वजगांदी पाहुडवेदी महासत्तो ॥२४॥

पचसए छुन्त्रीसे विक्कमरायस्स मरणपत्तस्य विक्खणमहुराजादो दाविडसंघो महामोहो ॥२५॥"

प्रन्थोंकी सिद्धसेनीय सन्मतिसूत्रके साथ तुलना करके पं० सुखलालजीने दोनों श्राचायेंकि इन प्रन्थोंमें जिस 'वस्तुगत पुष्कल साम्य'की सूचना सन्मतिकी प्रस्तावना (ए० ६६)में की हैं उसके लिये सन्मतिसूत्रको श्राधकांशमें सामन्तभद्रीय प्रन्थोंके प्रभावादिका श्रामारी समम्भना चाहिये। श्रानेकान्त-शासनके जिस स्वरूप-प्रदर्शन एवं गौरव-ख्यापनकी श्रोर समन्तभद्रका प्रधान लच्य रहा हैं उसीको सिद्धसेनने भी श्रापने हन्निसे श्रापनाया है। साथ ही सामान्य-विशेष-मातृक नयोंके सर्वथा-श्रास्वथा, सापेच-निरपेच श्रोर सम्यक्-मिध्यादि-स्वरूपविषयक समन्तभद्रके मौलिक निर्देशोंको भी श्रात्मसात् किया है। सन्मतिका कोई कोई कथन समन्तभद्रके कथनसे कुछ मतभेद श्रथवा उसमें कुछ वृद्धि या विशेष श्रायोजनको भी साथमें लिये हुए जान पड़ता है, जिसका एक नमूना इस प्रकार हैं:—

# दव्वं खित्तं कालं भावं पज्जाय-देस-संजोगे । भेदं च पडुच समा भावाएां पएएएवराएजजा ॥३–६०॥

इस गाथामें बतलाया है कि 'पदार्थोंकी प्ररूपणा द्रव्य, चेत्र, काल, भाव, पर्याय, देश, संयोग और भेदको आश्रित करके ठीक होती है; जब कि समन्तभद्रने "सदेव सर्व को नेच्छेत स्वरूपादिचतुष्ट्यात्" जैसे वाक्योंके द्वारा द्रव्य, चेत्र, काल और भाव इस चतुष्ट्यको ही पदार्थप्ररूपणका मुख्य साधन बतलाया है। इससे यह साफ जाना जाता है कि समन्त-भद्रके उक्त चतुष्ट्यमें सिद्धसेनने बादको एक दूसरे चतुष्ट्यकी और वृद्धि की है. जिसका पहलेसे पूर्वके चतुष्ट्यमें ही अन्तर्भाव था।

रही द्वात्रिंशिकाश्रोंके कर्ता सिद्धसेनकी बात, पहली द्वात्रिंशिकामें एक उल्लेख-बाक्य निम्न प्रकारसे पाया जाता है, जो इस विषयमें अपना खास महत्व रखता है:—

> य एष षड्जीव-निकाय-विस्तरः परैरनालीढपथस्त्वयोदितः । श्रनेन सवज्ञ-परीद्मण्-न्तमास्त्वयि प्रसादोदयसोत्सवाः स्थिताः ॥१३॥

इसमें बतलाया है कि 'हे बीरजिन! यह जो पट प्रकारके जीवोंके निकायों (समूहों) का विस्तार है और जिसका मार्ग दूसरोंके अनुभवमें नहीं आया वह आपके द्वारा उदित हुआ बतलाया गया श्रथवा प्रकाशमें लाया गया है। इसीसे जो सर्वज्ञकी परीचा करनेमें समर्थ हैं वे (आपको सर्वज्ञ जानकर) प्रसन्नताके उदयरूप उत्सवके साथ आपमें स्थित हुए हैं—बड़े प्रसन्निचित्तसे आपके आश्रयमें प्राप्त हुए और आपके भक्त बने हैं।' वे समर्थ-सर्वज्ञ-परीच्तक कौन हैं जिनका यहाँ उल्लेख है और जो आप्तप्रभु वीरजिनेन्द्रकी सर्वज्ञरूपमें परीच्चा करनेके अनन्तर उनके सुदृढ़ भक्त बने हैं ? वे हैं स्वामी समन्तभद्र, जिन्होंने आप्तमीमांसा द्वारा सबसे पहले सर्वज्ञकी परीच्चा' की है, जो परीच्चाके अनन्तर वीरकी स्तुतिरूपमें 'युत्तयनुशासन' स्तोत्रके रचनेमें प्रयुत्त हुए हैं और जो स्वयम्भू स्तोत्रके निम्न पद्योंमें सर्वज्ञका उल्लेख करते हुए उसमें अपनी स्थिति एवं भक्तिको 'त्विय सुप्रसन्नमनसः स्थिता वयम्' इस वाक्यके द्वारा स्वयं व्यक्त अपनी स्थिति एवं भक्तिको 'त्विय सुप्रसन्नमनसः स्थिता वयम्' इस वाक्यके द्वारा स्वयं व्यक्त

"स्वामिनश्चरितं तस्य कस्य न विस्मयावहम् । देवागमेन सर्वज्ञो येनाऽचापि प्रदर्श्यते ॥"

२ युक्तयनुशासनकी प्रथमकारिकामें प्रयुक्त हुए 'स्रच' पदका स्तर्थ श्रीविद्यानन्दने टीकामें ''स्रस्मिन् काले परीचाऽवसानसमये" दिया है स्त्रौर उसके द्वारा स्त्राप्तमीमांसाके बाद युक्तयनुशासनकी रचनाको

१ अनलक्कदेवने भी 'अष्टशती' भाष्यमें आसमीमांसाको "सर्वज्ञविशेषपरीचा" लिखा है और वादि-राजस्रिने पार्श्वनाथचरितमें यह प्रतिपादित किया है कि 'उसी देवागम(आसमीमांसा)के द्वारा स्वामी (समन्तभद्र)ने आज भो सर्वज्ञको प्रदर्शित.कर रक्खा है':—

- करते हैं, जो कि "त्वयि प्रसादोदयसोत्सवाः स्थिताः" इस वाक्यका स्पष्ट मूलाधार जानं पड़ता है :—

> बहिरन्तरप्युभयथा च, करण्मविधाति नार्थकृत् । .नाथ ! युगपदस्विलं च सदा, त्विमदं तलाञ्डमलकवद्विवेदिथ ॥१२६॥ स्रत एव ते बुध-नुतस्य, चरित-गुण्मद्भ तोदयम् । न्याय-विहितमवधार्य जिने, त्विय सुप्रसन्नमनसः स्थिता वयम् ॥१३८॥

इन्हीं स्वामी समन्तभद्रको मुख्यतः लच्य करके उक्त द्वात्रिंशिकाके अगले दो पद्य ' कहे गये जान पड़ते हैं. जिनमेंसे एकमें उनके द्वारा श्रर्हन्तमें प्रतिपादित उन दो दो बातोंका उल्लेख है जो सर्वज्ञ-त्रिनिश्चयकी सूचक हैं और दूसरेमें उनके प्रथित यशकी मात्राका बड़े गौरवके साथ कीर्तन किया गया है। अतः इस द्वात्रिंशिकाके कर्ता सिद्धसेन भी समन्तभद्रके उत्तरवर्ती हैं। समन्तभद्रके स्वयम्भूस्तोत्रका शैलीगत, शब्दगत श्रीर श्रथगत कितना ही साम्य भी इसमें पाया जाता है, जिसे अनुसरण कह सकते हैं. और जिसके कारण इस द्वात्रिंशिकाको पढ़ते हुए कितनी ही वार इसके पदविन्यासादिपरसे ऐसा भान होता है मानो हम स्वयम्भूस्तोत्र पढ़ रहे हैं। उदाहरणके सौरपर स्वयम्भूस्तोत्रका प्रारम्भ जैसे उपजाति-छन्दमें 'स्वयम्भुवा भूत' शब्दोंसे होता है वैसे ही इस द्वात्रिंशिकाका प्रारम्भ भी उपजाति-छन्दमें 'स्वयम्भुवं भूत' शब्दोंसे होता है। स्वयम्भूस्तोत्रमें जिस प्रकार समन्त, संहत, गत, उदित, समीच्य, प्रवादिन, श्रानन्त, त्रानेकान्त-जैसे कुछ विशेष शब्दोंका; मुने, नाथ, जिन, वीर-जैसे सम्बोधन-पदोंका और १ जितज्जुल्लकवादिशासनः, २ स्वपन्तसौस्थित्यमदावितप्ताः, ३ नैतत्समालीढपदं बद्दन्यैः, ४ शेरते प्रजाः, ४ श्रशेषमाहात्म्यमनीरयन्नपि, ६ नाऽसमीच्य भवतः प्रवृत्तयः, ७ श्रचिन्त्यमीहितम्, श्रार्हन्त्यमचिन्त्यमद्भुतं, ८ सहस्राद्यः, ६ स्वद्द्विषः, १० शशिरुचिशुक्तलोहितं ....वपुः, ११ स्थिता वयं-जैसे विशिष्ट पद-वाक्योंका प्रयोग पाया जाता है उसी प्रकार पहली द्वात्रिशिकामें भी उक्त शब्दों तथा सम्बोधन पदोंके साथ १ प्रपिब्बत-ज्जुल्लकतर्कशासनैः, २ स्वपत्त एव प्रतिबद्धमत्सराः, ३ परैर्नालीढपथस्त्वयोदितः, ४ जगत्<sup>....</sup> शेरते, ५ त्वदीयमाहात्म्यविशेषसंभली....भारती, ६ समीच्यकारिएः, ७ ऋचिन्त्यमाहात्म्यं, ८ भूतसहस्रनेत्रं, ६ त्वत्प्रतिघातनोन्मुखैः, १० वपुः स्वभावस्थमरक्तशोणितं, ११ स्थिता वयं-जैसे विशिष्ट पद-वाक्योंका प्रयोग देखा जाता है, जो यथाकम स्वयम्भूस्तोत्रगत उक्त पदोंके प्रायः समकत्त हैं । स्वयम्भूस्तोत्रमें जिस तरह जिनस्तवनके साथ जिनशासन-जिनप्रवचन तथा अनेकान्तका प्रशंसन एवं महत्व ख्यापन किया गया है और वीरजिनेन्द्रके शासन-माहात्म्यको 'तव जिनशासनविभवः जयति कलावपि गुणानुशासनविभवः' जैसे शब्दोंद्वारा कलिकालमें भी जयवन्त बतलाया गया है उसी तरह इस द्वात्रिंशिकामें भी जिनस्तुतिके साथ जिनशासनादिका संचेपमें कीर्तन किया गया है त्यौर वीरभगवानको 'सच्छासनवर्द्धमान' लिखा है।

इस प्रथम द्वात्रिंशिकाके कर्ता सिद्धसेन ही यदि अगली चार द्वात्रिंशिकाओंके भी कर्ता हैं. जैसा कि पं अखलालजीका अनुमान हैं, तो ये पाँचों ही द्वात्रिंशिकाएँ, जो वीरस्तुति-से सम्बन्ध रखती हैं और जिन्हें मुख्यतया लच्च करके ही आचार्य हेमचन्द्रने 'क सिद्धसेन-

१ "वपुः स्वभावस्थमरक्तशोगितं पराऽनुकम्पा सफलं च भाषितम् । न यस्य सर्वज्ञ विनिश्चयस्त्विय द्वयं करोत्येतदसौ न मानुषः ॥१४॥ स्न्रलन्थनिष्ठाः प्रसिद्धचेतसस्तव प्रशिष्याः प्रथयन्ति यद्यशः । न तावद्य्येकसमृहसंहताः काशयेयुः परवादिपार्थिवाः ॥१४॥

स्तुतयो महार्थाः' जैसे वाक्यका उचारण किया जान पड़ता है, स्वामी समन्तभद्रके उत्तरकालीन रचनाएँ हैं। इन सभीपर समन्तभद्रके प्रन्थोंकी छाया पड़ी हुई जान पड़ती है।

इस तरह स्वामी समन्तमद्र न्यायावतारके कर्ता, सन्मतिके कर्ता छौर उक्त द्वात्रिंशिका श्रथवा द्वात्रिंशिकाश्रोंके कर्ता तीनों ही सिद्धसेनोंसे पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं। उनका समय विक्रमकी दूसरी-तीसरी शताब्दी है, जैसा कि दिगम्बर पट्टावली'में शकसंवत् ६० (वि० सं० १९५)के उल्लेखानुसार दिगम्बर समाजमें श्रामतौरपर माना जाता है। श्वेताम्बर पट्टावलियोंमें उन्हें 'सामन्तमद्र' नामसे उल्लेखित किया है श्रोर उनके समयका पट्टाचायरूपमें प्रारम्भ वीरनिर्वाणसंवत् ६४३ श्रर्थात् वि० सं० १७३से बतलाया है। साथ ही यह भी उल्लेखित किया है कि उनके पट्टशिष्यने वीर नि० सं० ६९५ (वि० सं० २२५) में एक प्रतिष्ठा कराई है, जिससे उनके समयकी उत्तरावधि विक्रमकी तीसरी शताब्दीके प्रथम चरण तक पहुँच जाती है । इससे समय-सम्बन्धी दोनों सम्प्रदायोंका कथन मिल जाता है श्रीर प्रायः एक ही ठहरता है।

ऐसी वस्त्रस्थितिमें पं० सुखलालजीका श्रपने एक दूसरे लेख 'प्रतिभामूर्ति सिद्धसेन दिवाकर'में, जो कि 'भारतीयविद्या'के उसी ऋड्क (तृतीय भाग)में प्रकाशित हुआ है, इन तीनों प्रन्थोंके कर्ता तीन सिद्धसेनोंको एक ही सिद्धसेन बतलाते हुए यह कहना कि 'यही सिद्धसेन दिवाकर " ऋदि जैनतार्किक "—" जैन परम्परामें तर्कविद्याका श्रौर तर्कप्रधान संस्कृत वाङ्मयका श्रादि प्रणेता ", ''त्रादि जैनकवि", ''श्रादि जैनस्तुतिकार", ''श्राद्य जैनवादी" श्रौर 'श्राद्य जैनदार्शनिक" हैं' क्या श्रर्थ रखता है श्रौर कैसे सङ्गत हो सकता है ? इसे विज्ञ पाठक स्वयं समभ सकते हैं। सिद्धसेनके व्यक्तित्व श्रीर इन सब विषयोंमें उनकी विद्या-योग्यता एवं प्रतिभाके प्रति बहुमान रखते हुए भी स्वामी समन्तभद्रकी पूर्वस्थिति श्रौर उनके श्रद्वितीय-श्रपूर्व साहित्यकी पहलेसे मौजूदगीमें मुक्ते इन सब उद्गारींका कुछ भी मूल्य मालूम नहीं होता श्रीर न पं० सुखलालजीके इन कथनोंमें कोई सार हो जान पड़ता है कि—(क) 'सिद्धसेनका सन्मति प्रकरण जैनदृष्टि श्रौर जैन मन्तव्योंको तर्कशैलीसे स्पष्ट करने तथा स्थापित करनेवाला जैनवाङ्मयमें सर्वप्रथम प्रन्थ हैं' तथा (ख) स्वामी समन्तभद्रका स्वयम्भूस्तोत्र श्रीर युक्तयनुशासन नामक ये दो दार्शनिक स्तुतियाँ सिद्धसेनकी कृतियोंका श्रनुकरण हैं'। तर्कादि-विषयोंमें समन्भद्रकी योग्यता श्रौर प्रतिभा किसीसे भी कम नहीं किन्तु सर्वोपरि रही है, इसीसे श्रकलङ्कदेव श्रौर विद्यानन्दादि-जैसे महान् तार्किकों-दार्शनिकों एवं वादविशारदों श्रादिने उनके यशका खुला गान किया है; भगविज्ञनसेनने श्रादिपुराएमें उनके यशको कवियों. गमकों, वादियों तथा वादियोंके मस्तकपर चूड़ामिएकी तरह सुशोभित बतलाया है (इसी यशका पहली द्वात्रिंशिकाके 'तव प्रशिष्याः प्रथयन्ति यद्यशः' जैसे शब्दोंमें उल्लेख हैं) श्रौर साथ ही उन्हें कविब्रह्मा—कवियोंको उत्पन्न करनेवाला विधाता—लिखा है तथा उनके वचन-ह्मपी बज्जपातसे कुमतरूपो पर्वत खण्ड-खण्ड हो गये, ऐसा उल्लेख भी किया है<sup>४</sup> । श्रीर इसलिये

१ देखो, इस्तिलिखित संस्कृत प्रन्थोंके अनुसन्धान-विषयक डा० भागडारक की सन् १८८३ ८४की रिपोर्ट पृ० ३२०; मिस्टर लेविस राइसकी 'इन्स्क्रिपशन्स ऐट् अवण बेल्गोल'की प्रस्तायना अपैर कर्णाटक-शब्दानुशासनकी भूमिका ।

२ कुछ पट्टाविलयोंमें यह समय वी० नि० सं० ५६५ श्रथवा विक्रमसंवत् १२५ दिया है जो किसी गलतीका परिगाम है श्रीर मुनि कल्याणविजयने श्रपने द्वारा सम्पादित 'तपागच्छपट्टावली'में उसके सुधारकी सूचना की है।

३ देखा, मुनिश्री कल्यासान्जियजी द्वारा सम्पादित 'तपाराच्छपट्टावर्ला' ए० ७६-८१ ।

४ विशेषके लिये देखो, 'सत्साधुस्मरण-मंगलपाठ' पृक्व २५ से ५१।

उपलब्ध जैनवाङ्मयमें समयादिककी दृष्टिसे आद्य तार्किकादि होनेका यदि किसीको मान श्रयवा श्रय प्राप्त है तो वह स्वामी समन्तभद्रको ही प्राप्त है। उनके देवागम (श्राप्तमीमांसा), युक्तयनुशासन, स्वयम्भूस्तोत्र श्रोर स्तुतिविद्या (जिनशतक) जैसे प्रन्थ श्राज भी जैनसमाजमें श्रपनी जोड़का कोई प्रन्थ नहीं रखते। इन्हीं प्रन्थोंको मुनि कल्याणविजयजीने भी उन निर्मन्थ-चूड़ामणि श्रीसमन्तभद्रकी कृतियाँ बतलाया है जिनका समय भी श्वेताम्बर मान्यतानुसार विक्रमकी दूसरी-तीसरी शताब्दी हैं। तब सिद्धसेनको विक्रमकी १वीं शताब्दीका मान लेनेपर भी समन्तभन्द्रकी किसी कृतिको सिद्धसेनकी कृतिका श्रनुकरण कैसे कहा जा सकता है ? नहीं कहा जा सकता।

इस सब विवेचनपरसे स्पष्ट हैं कि पं० सुखलालजीने सन्मतिकार सिद्धसेनकी विक्रमकी पाँचवीं शताब्दीका विद्वान् सिद्ध करनेके लिये जो प्रमाण उपस्थित किये हैं वे उस विषयको सिद्ध करनेके लिये बिल्कुल श्रसमर्थ हैं। उनके दूसरे प्रमाणुसे जिन सिद्धसेनका पूज्यपादसे पूर्ववर्तित्व एवं विक्रमकी पाँचवीं शताब्दीमें होना पाया जाता है वे कुछ द्वात्रि-शिकाश्रोंके कर्ता हैं न कि सन्मतिसूत्रके, जिसका रचनाकाल निर्युक्तिकार भद्रबाहुके समयसे पूर्वका सिद्ध नहीं होता और इन भद्रबाहुका समय प्रसिद्ध श्वेताम्बर विद्वान् मुनि श्रीचतुर-विजयजी श्रौर मुनिश्री पुण्यविजयजीने भी श्रनेक प्रमाणोंके श्राधारपर विक्रमकी छुठी शताब्दीके प्रायः रुतीय चरण तकका निश्चित किया है। पं० सुखलालजीका उसे विक्रमकी दूसरी शताब्दी बतलाना किसी तरह भी युक्तियुक्त नहीं कहा जा सकता। अतः सन्मतिकार सिद्धसेनका जो समय विक्रमकी छठी शताब्दीके तृतीय चरण श्रौर सातवीं शताब्दीके तृतीय चरणका मध्यवर्ती काल निर्धारित किया गया है वही समुचित प्रतीत होता है, जब तक कि कोई प्रवत प्रमास उसके विरोधमें सामने न लाया जावे। जिन दूसरे विद्वानोंने इस समयसे पूर्वकी अथवा उत्तरसमयकी कल्पना की है वह सब उक्त तीन सिद्धसेनोंको एक मानकर उनमेंसे किसी एकके प्रन्थको मुख्य करके की गई है अर्थात् पूर्वका समय कतिपय द्वात्र-शिकात्रोंके उक्षेखोंको लच्य करके श्रौर उत्तरका समय न्यायावतारको लच्य करके किल्पत किया गया है। इस तरह तीन सिद्धसेनोंकी एकत्वमान्यता ही सन्मतिसूत्रकारके ठीक समय-निर्णयमें प्रवल वाधक रही है, इसीके कारण एक सिद्धसेनके विषय आथवा तत्सम्बन्धी घटनात्रोंको दूसरे सिद्धसेनोंके साथ जोड़ दिया गया है, और यही वजह है कि प्रत्येक सिद्धसेनका परिचय थोड़ा-बहुत खिचड़ी बना हुन्ना है।

## (ग) सिद्धसेनका सम्प्रदाय और गुणकीर्तन-

श्रव विचारणीय यह है कि सन्मितसूत्रकें कर्ता सिद्धसेन किस सम्प्रदायके श्राचार्य थे श्रर्थात् दिगम्बर सम्प्रदायसे सम्बन्ध रखते हैं या श्वेताम्बर सम्प्रदायसे श्रीर किस रूपमें उनका गुण-किर्तन किया गया है। श्राचार्य उमास्वाति(मी) श्रीर स्वामी समन्तभद्रकी तरह सिद्धसेनाचार्यकी भी मान्यता दोनों सम्प्रदायोंमें पाई जाती है। यह मान्यता केवल विद्वत्ताके नाते श्रादर-सत्कारके रूपमें नहीं श्रीर न उनके किसी मन्तव्य श्रथवा उनके द्वारा प्रतिपादित किसी वस्तुतत्व या सिद्धान्त-विशेषका प्रह्मण करनेके कारण ही है बल्कि उन्हें श्रपने श्रपने सम्प्रदायके गुरुरूपमें माना गया है, गुर्वाविलयों तथा पट्टाविलयोंमें उनका उल्लेख किया गया है श्रीर उसी गुरुट्टिसे उनके समरण, श्रपनी गुण्ज्ञताको साथमें व्यक्त करते हुए, लिखे गये हैं श्रयवा उन्हें श्रपनी श्रद्धाञ्जलियाँ श्रपित की गई हैं। दिगम्बर सम्प्रदायमें सिद्धसेनको सेनगण (संघ)का श्राचार्य माना जाता है श्रीर सेनगण्यकी पट्टावली में उनका उल्लेख हैं। हरिवंश-

पुराणको शकसम्बत् ७०५में बनाकर समाप्त करनेवाले श्रीजिनसेनाचार्यने पुराणके अन्तमें दी हुई अपनी गुर्वावलीमें सिद्धसेनके नामका भी उल्लेख किया हैं। श्रीर हरिवंशके प्रारम्भमें समन्तभद्रके स्मरणानन्तर सिद्धसेनका जो गौरवपूर्ण स्मरण किया है वह इस प्रकार है:—

जगत्त्रसिद्धबोधस्य वृषभस्येव निस्तुषाः । बोधयन्ति सतां बुद्धि सिद्धसेनस्य सृक्तयः ॥३०॥

इसमें बतलाया है कि 'सिद्धसेनाचार्यकी निर्मल सूक्तियाँ (सुन्दर उक्तियाँ) जगत्-प्रसिद्ध बोध (केवलज्ञान)के धारक (भगवान) वृषभदेवकी निर्दोष सूक्तियोंकी तरह सत्पुरुषोंकी बुद्धिको बोधित करती हैं—विकसित करती हैं।'

यहाँ सूक्तियोंमें सन्मतिके साथ कुछ द्वात्रिंशिकाश्रोंकी उक्तियाँ भी शामिल समभी

∙ जा सकती हैं ।

उक्त जिनसेन-द्वारा प्रशंसित भगवजिनसेनने श्रादिपुराणमें सिद्धसेनको श्रपनी हार्दिक श्रद्धाञ्जलि श्रपित करते हुए उनका जो महत्वका कीर्तन एवं जयघोष किया है वह यहाँ स्नासतौरसे ध्यान देने योग्य है:—

''कवयः सिद्धसेनाद्या वयं तु कवयो मताः । मण्यः पद्मरागाद्या ननु काचोऽपि मेचकः । प्रवादि-करियूथानां केशरी नयकेशरः । सिद्धसेन कविजीयाद्विकल्प-नखरांकुरः ॥''

इन पद्योंमेंसे प्रथम पद्यमें भगविज्ञनसेन जो स्वयं एक बहुत बड़े किव हुए हैं, लिखते हैं कि 'किव तो (वास्तवमें) सिद्धसेनादिक हैं. हम तो किव मान लिय गये हैं। (जैसे) मिए तो वास्तवमें पद्मरागादिक हैं किन्तु काच भी (कभी कभी किन्हींके द्वारा) मेचकमिए समक्ष लिया जाता है। श्रीर दूसरे पद्ममें यह घोषणा करते हैं कि 'जो प्रवादिरूप हाश्रियोंके समृहके लिये विकल्परूप-नुकीले नखोंसे युक्त और नयरूप केशरोंको धारण किये हुए केशरी-सिंह हैं वे सिद्धसेन किव जयवन्त हों—श्रपने प्रवचन-द्वारा मिध्यावादियोंके मतोंका निरसन करते हुए सदा ही लोकहदयोंमें श्रपना सिक्का जमाए रक्खें—श्रपने वचन-प्रभावको श्रिक्कत किये रहें।

यहाँ सिद्धसेनका कविरूपमें स्मरण किया गया है श्रीर उसीमें उनके वादित्वगुणकों भी समाविद्ध किया गया है। प्राचीन समयमें किव साधारण किवता-शायरी करनेवालों को नहीं कहते थे बित्क उस प्रतिभाशाली विद्धानकों कहते थे जो मये-नये सन्दर्भ, नई-नई मौलिक रचनाएँ तय्यार करनेमें समर्थ हो श्रथवा प्रतिभा ही जिसका उज्जीवन हो. जो नाना वर्णनाश्रों-में निपुण हो, कृती हो, नाना श्रभ्यासोंमें कुशामबुद्धि हो श्रोर व्युत्पत्तिमान (लौकिक व्यव-हारोंमें कुशाल) हो?। दूसरे पद्यमें सिद्धसेनकों केशरी-सिहकी उपमा देते हुए उसके साथ जो नय-केशर: श्रीर विकल्प-नखराद्धुर: जैसे विशेषण लगाये गये हैं उनके द्वारा खास तौरपर सन्मतिसूत्र लचित किया गया है, जिसमें नयोंका ही मुख्यत: विवेचन है श्रीर श्रनेक विकल्पींद्वारा प्रवादियोंके मन्तव्यों—मान्यसिद्धान्तोंका विदारण (निरसन) किया गया है। इसी सन्मतिसूत्रका जिनसेनने जयधवला'में श्रीर उनके गुरु वीरसेनने धवलामें उक्षेत्र किया है। श्रीर उसके साथ घटित किये जानेवाले विरोधका परिहार करते दुए उसे श्रपना एक मान्य प्रन्थ प्रकट किया है; जैसा कि इन सिद्धान्त प्रन्थोंके उन वाक्योंसे प्रकट है जो इस लेखके प्रारम्भिक पुटनोटमें उद्धृत किये जा चुके हैं।

१ सतिद्वसेनोऽभय-भीमसेनकौ गुरू परी तौ जिन-शान्ति-सेनकौ ॥६६-२६॥

२ "कविन्र्तनसन्दर्भः"।

<sup>&</sup>quot;प्रतिभोजीवनो नाना-वर्ष्या-निपुणः कविः। नानाऽभ्यास-कुशाप्रीयमतिब्यु त्पत्तिमान् कविः॥"

नियमसारकी टीकामें पद्मप्रम मलधारिदेवने 'सिद्धान्तोद्धश्रीधवं सिद्धसेनं वन्दे' वाक्यके द्वारा सिद्धसेनकी बन्दना करते हुए उन्हें 'सिद्धान्तकी जानकारी एवं प्रतिपादनकीशल-रूप उच्चश्रीके स्वामी' सूचित किया है। प्रतापकीर्तिने आचार्यपूजाके प्रारम्भमें दी हुई गुर्वावलीमें 'सिद्धान्तपाथोनिधिलब्धपारः श्रीसिद्धसेनोऽपि गणस्य सारः" इस वाक्यके द्वारा सिद्धसेनको 'सिद्धान्तसागरके पारगामी' और 'गणके सारभूत' बतलाया है। मुनिकनकामरने 'करकंडु-चरिउ'में, सिद्धसेनको समन्तभद्र तथा अकलक्कदेवके समकच्च 'श्रुतजलके समुद्र' रूपमें उज्जेखित किया है। ये सब श्रद्धांजलि-मय दिगम्बर उज्लेख भी सन्मतिकार-सिद्धसेनसे सम्बन्ध रखते हैं, जो खास तौरपर सेद्धान्तिक थे और जिनके इस सेद्धान्तिकत्वका अच्छा आभास प्रन्थके अन्तिम काएडकी उन गाथाओं (६१ आदि)से भी मिलता है जो श्रुतधर-शब्दसन्तुष्टों, भक्तसिद्धान्तक्षों और शिष्यगणपरिवृत-बहुश्रुतमन्योंकी आलोचनाको लिए हुए हैं।

रवेताम्बर सम्प्रदायमें श्राचार्य सिद्धसेन प्रायः 'दिवाकर' विशेषण श्रथवा उपपद (उपनाम)के साथ प्रसिद्धिको प्राप्त हैं। उनके लिये इस विशेषण-पदके प्रयोगका उल्लेख रवे-ताम्बर साहित्यमें सबसे पहले हरिभद्रसूरिके 'पख्रवस्तु' प्रन्थमें देखनेको मिलता है, जिसमें उन्हें दुःषमाकालरूप रात्रिके लिये दिवाकर (सूर्य)के समान होनेसे 'दिवाकर'की श्राख्याको प्राप्त हुए लिखा है'। इसके बादसे ही यह विशेषण उधर प्रचारमें श्राया जान पड़ता है; क्योंकि रवेताम्बर चूर्णियों तथा मल्लवादीके नयचक्र-जैसे प्राचीन प्रन्थोंमें जहाँ सिद्धसेनका नामोल्लेख है वहाँ उनके साथमें 'दिवाकर' विशेषणका प्रयोग नहीं पाया जाता है'। हरिभद्रके बाद विक्रमकी ११वीं शताब्दीके विद्वान श्रभयदेवसूरिने सन्मतिटीकाके प्रारम्भमें उसे उसी दुःषमाकालरात्रिके श्रम्धकरका दूर करनेवालेके श्रथमें श्रपनाया है'।

श्वेताम्बर सम्प्रदायकी पट्टाविलयों विक्रमकी छठी शताब्दी आदिकी जो प्राचीन पट्टाविलयाँ हैं—जैसे कल्पसूत्रस्थविरावली(थेरावली), नन्दीसूत्रपट्टावली, दुःषमाकाल-अमणसंघ-स्तव—उनमें तो मिद्धसेनका कहीं कोई नामोल्लेख ही नहीं है। दुःषमाकालअमणसंघकी आवचूरिमें, जो विक्रमकी हवीं शताब्दीसे बादकी रचना है, सिद्धसेनका नाम जरूर हैं किन्तु उन्हें दिवाकर' न लिखकर 'प्रभावक' लिखा है और साथ ही धर्माचार्यका शिष्य सूचित किया है—वृद्धवादीका नहीं:—

''श्रत्रान्तरे धर्माचार्य-श्रीसिद्धसेन-प्रभावकः ॥''

दूसरी विक्रमकी १५वीं शताब्दी आदिकी बनी हुई पट्टाविलयोंमें भी कितनी ही पट्टाविलयाँ एसा हैं जिनमें सिद्धसेनका नाम नहीं हैं—जैसे कि गुरुपर्वक्रमवर्णन, तपागच्छ-पट्टावलासूत्र, महावीरपट्टपरम्परा, युगप्रधानसम्बन्ध (लोकप्रकाश) श्रौर सूरिपरम्परा। हाँ, तपागच्छपट्टावलासूत्रको दृत्तिमें. जो विक्रमकी १७वीं शताब्दी (सं० १६४८)की रचना है, सिद्ध-सेनका दिवाकर' विशेषण्के साथ उल्लेख जरूर पाया जाता है। यह उल्लेख मूल पट्टावलीकी

१ तो सिद्धसेण मुसमतभद्द श्रकलकदेव सुश्रजलसमुद्द । क॰ २

२ त्र्यायरियसिद्धसेर्णेण सम्मइए प्रक्षित्रजसेर्णा । दूसमिशिसा-दिवागर-कप्पन्तग्रञ्जो तदक्खेणं ॥१०४८

३ देखो, सन्मतिसूत्रकी गुजराती प्रस्तावना पृ० ३६, ३७ पर निशीयचूर्णि (उद्देश ४) श्रौर दशाचूर्णिके उल्लेख तथा पिछले समय सम्बन्धी प्रकरणमें उद्धृत नयचक्रके उल्लेख ।

४ "इति मन्यान श्राचार्यो दुष्तमाऽरसमाश्यामासमयोद्ध तसमस्तजनाहार्दसन्तमसविष्वंसकत्वेनावासयथार्था-भिषानः सिद्धसेनदिवाकरः तदुपायम्तरसम्मत्याख्यप्रकरण्करण् प्रवर्तमानः स्तवामि-धायकां गाथामाह ।"

५वीं गाथाकी व्याख्या करते हुए पट्टाचार्य इन्द्रदिन्नसूरिके श्रनन्तर श्रोर दिन्नसूरिके पूर्वकी व्याख्यामें स्थित हैं। इन्द्रदिन्नसूरिको सुस्थित श्रोर सुप्रतिबुद्धके पट्टपर दसवाँ पट्टाचार्य बतलानेके बाद "श्रात्रान्तरे" शब्दोंके साथ कालकसूरि श्रार्थरवपुट्टाचार्य श्रोर श्रार्थमगुका नामोक्षेख समयनिर्देशके साथ किया गया है श्रोर फिर लिखा है:—

"वृद्धवादी पादलिप्तश्चात्र । तथा सिद्धसेनदिवाकरो येनोज्जयिन्यां महाकाल-प्रासाद-रुद्र-लिङ्गस्फोटनं विधाय कल्याणमन्दिरस्तवेन श्रीपार्श्वनाथिबम्बं प्रकटीकृतं, श्रीविक्रमादित्यश्च प्रतिबोधि-तस्तद्राज्यं तु श्रीवीरसप्ततिवर्षशतचतुष्टये ४७० संजातं ।''

इसमें वृद्धवादी श्रौर पादलिप्तके बाद सिद्धसेनदिवाकरका नामोल्लेख करते हुए उन्हें उज्जयिनीमें महाकालमन्दिरके रुद्रलिङ्गका कल्याणमन्दिरस्तोत्रके द्वारा स्फोटन करके श्रीपार्श्वनाथकेविम्बको प्रकट करनेवाला श्रीर विक्रमादित्यराजाको प्रतिबोधित करनेवाला लिखा है। साथ ही विक्रमादित्यका राज्य वीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष बाद हुआ निर्दिष्ट किया है, श्रीर इस तरह सिद्धसेन दिवाकरको विक्रमकी प्रथम शताब्दीका विद्वान् बतलाया है, जो कि उल्लेखित विक्रमादित्यको गलतरूपमें समभानेका परिग्णाम है। विक्रमादित्य नामके श्रमेक राजा हुएँ हैं। यह विक्रमादित्य वह विक्रमादित्य नहीं है जो प्रचलित संवत्का प्रवर्तक है, इस बात-को पं मुखलालजी आदिने भी स्वीकार किया है। अस्तु; तपागच्छ-पदावलीकी यह वृत्ति जिन श्राधारोंपर निर्मित हुई है उनमें प्रधान पद तपागच्छको सुनि सुन्दरसूरिकृत सुर्वावलाको दिया गया है, जिसका रचनाकाल विक्रम सवत् १४६६ है। परन्तु इस पट्टावलामें भी सिद्धसेनका नामोल्लेख नहीं है । उक्त वृत्तिसे कोई १०० वर्ष बादके (वि० सं० १७३९ के बादके) बने हुए 'पट्टावलीसारोद्धार' प्रन्थमें सिद्धसेनदिवाकरका उल्लेख प्राय: उन्हीं शब्दोंमें दिया है जो उक्त वृत्तिमें 'तथा' से 'संजात' तक 🚅 जाते हैं । और यह उल्लेख इन्द्रदिन्नसूरिके बाद 'ऋत्रान्तरे'' शब्दोंके साथ मात्र कालकसूरिके उल्लेखानन्तर किया गया है—ऋायखपुट, श्रार्थभंगु, वृद्धवादी श्रौर पादलिप्त नामके श्राचार्यौका कालकसूरिके श्रनन्तर श्रौर सिद्धसेनके पूर्वमें कोई उल्लेख ही नहीं किया है। वि० सं० १७८६ से भी बादकी बनी हुई 'श्रीगुरु-पट्टावली' में भी सिद्धसेनदिवाकरका नाम उज्जयिनीकी लिङ्गस्फोटन-सम्बन्धी घटनाके साथ उल्लेखित है<sup>3</sup>।

इस तरह श्वे० पट्टाविलयों-गुर्वाविलयोंमें सिद्धसेनका दिवाकररूपमें उल्लेख विक्रमकी १५वीं शताब्दीके उत्तरार्धसे पाया जाता है, कितपय प्रबन्धोंमें उनके इस विशेषण्का प्रयोग सौ-दो सौ वर्ष श्रौर पहलेसे हुआ जान पड़ता। रही स्मरणोंकी बात, उनकी भी प्रायः ऐसी ही हालत है-कुछ स्मरण दिवाकर-विशेषण्को साथमें लिये हुए हैं श्रौर कुछ नहीं हैं। श्रोताम्बर साहित्यसे सिद्धसेनके श्रद्धाञ्जलिरूप जो भी स्मरण श्रभी तक प्रकाशमें श्राये हैं वे प्रायः इस प्रकार हैं:—

१ देखो, मुनि दर्शनविजय-द्वारा सम्पादित 'पट्टावलीसमुच्चय' प्रथम भाग ।

२ ''तथा श्रीसिद्धसेनदिवाकरोपि जातो येनोजयिन्यां महाकालप्रासादे रुद्रलिगस्फोटनं कृत्वा कल्याग्य-मन्दिर स्तवनेन श्रीपार्श्वनाथविम्बं प्रकृटीकृत्य श्रीविकमादित्यराजापि प्रतिबोधितः श्रीवीरनिर्वाग्य।त् सप्ततिवर्षाधिक शतचतुष्टये ४७०ऽतिक्रमे श्रीविकमादित्यराज्यं सजातं ॥१०॥-पट्टावलीसमुच्चय पृ०१५०

३ ''तथा श्रीसिद्धसेनदिवाकरेखोजयिनीनगर्या महाकाल प्रासादे लिंगस्फोटनं विधाय स्तुत्या ११ कान्ये Jain Education International श्रीपाश्वेनाथविम्बं प्रकृटीकृतं, कल्यासमन्दिरस्तोत्रं कृतं विधाय स्व प्रकृटीकृतं, कल्यासमन्दिरस्तोत्रं कृतं विधाय स्व

(क) उदितोऽहैन्मत-न्योम्नि सिद्धसेनिद्दवाकरः । चित्रं गोभिः च्वितौ जह्ने कविराज-बुध-प्रभा ॥

यह विक्रमकी १३वीं शताब्दी (वि० सं० १२५२) के प्रन्थ श्रममचरित्रका पद्य है। इसमें रब्लसूरि श्रलङ्कार-भाषाको श्रपनाते हुए कहते हैं कि 'श्राहन्मतरूपी श्राकाशमें सिद्धसेन-दिवाकरका उदय हुआ है, श्राश्चर्य है कि उसकी वचनरूप-किरणोंसे पृथ्वीपर कविराजकी—वृहरूपतिरूप 'शेष' कविकी—श्रीर बुधकी—वृधमहरूप विद्वद्वर्गकी—प्रभा लजित होगई—फीकी पड़ गई है।

(ख) तमः स्तोमं स हन्तु श्रीसिद्धसेनदिवाकरः । यस्योदये स्थितं मुकैरुलकैरिव वादिभिः॥

यह विक्रमकी १४वीं शताब्दी (सं० १३२४) के प्रन्थ समरादित्यका वाक्य है, जिसमें प्रद्युक्रसूरिने लिखा है कि 'वे श्रीसिद्धसेन दिवाकर (श्रज्ञान) श्रन्धकारके समूहको नाश करें जिनके उदय होनेपर वादीजन उल्लुश्रोंकी तरह मूक होरहे थे—उन्हें कुछ बोल नहीं श्राता था।'

(ग) श्रीसिद्धसेन-हरिभद्रमुरवाः प्रसिद्धास्ते सूरयो मयि भवन्तु कृतप्रसादाः । येषां विमृश्य सततं विविधानिबन्धान् शास्त्रं चिकीर्षति तनुप्रतिभोऽपि माद्दक् ॥

यह 'स्थाद्वादरत्नाकर' का पद्य है। इसमें १२वीं-१३वीं शताब्दीके विद्वान् वादिदेव-सूरि लिखते हैं कि श्रीसिद्धसेन श्रीर हरिभद्र जैसे प्रसिद्ध श्राचार्य मेरे ऊपर प्रसन्न होवें, जिनके विविध निबन्धोंपर बार-बार विचार करके मेरे जैसा श्रालप-प्रतिभाका धारक भी प्रस्तुत शास्त्रके रचनेमें प्रवृत्त होता है।'

(घ) क सिद्धसेन स्तुतयो महार्था श्रशिच्चितालापकला क चैषा । तथाऽपि यूथाधिपतेः पथस्थः स्खलद्गतिस्तस्य शिशुर्ने शोच्यः ॥

यह विक्रमकी १२वीं-१३वीं शताब्दीके विद्वान् श्राचार्य हेमचन्द्रकी एक द्वात्रिंशिका स्तुतिका पद्य है। इसमें हेमचन्द्रसूरि सिक्सिनके प्रति अपनी श्रद्धाञ्जलि अपेण करते हुए लिखते हैं कि 'कहाँ तो सिद्धसेनकी महान् अथवाली गम्भीर स्तुतियाँ और कहाँ अशिचित मनुष्योंके आलाप-जैसी मेरी यह रचना १ फिर भी यूथके अधिपति गजराजके पथपर चलता हुआ उसका बच्चा (जिस प्रकार) स्विलतगति होता हुआ भी शोचनीय नहीं हाता—उसी प्रकार मैं भी अपने यूथधिपति आचार्यके पथका अनुसरण करता हुआ स्विलतगित होनेपर शोचनीय नहीं हूँ।'

यहाँ 'स्तुतयः' 'यूथाधिपतेः' और 'तस्य शिशुः' ये पद खास तौरसे ध्यान देने योग्य हैं। 'स्तुतयः' पदके द्वारा सिद्धसेनीय प्रन्थोंकेरूपमें उन द्वात्रिंशिकाओंकी सूचना कीगई है जो स्तुत्यात्मक हैं और शेष पदोंके द्वारा सिद्धसेनको अपने सम्प्रदायका प्रमुख आचार्य और अपनेको उनका परम्परा शिष्य घोषितं किया गया है। इस तरह खेताम्बर सम्प्रदायके आचार्यरूपमें यहाँ वे सिद्धसेन विवक्तित हैं जो कतिएय स्तुतिरूप द्वात्रिंशिकाओंके कर्ता हैं, न कि वे सिद्धसेन जो कि स्तुत्येतर द्वात्रिंशिकाओंके अथवा खासकर सम्मितसूत्रके रचयिता हैं। श्वेताम्बरीय प्रवन्धोंमें भी, जिनका कितना हो परिचय ऊपर आचुका है, उन्हीं सिद्धसेनका उल्लेख मिलता है जो प्रायः द्वात्रिंशिकाओं अथवा द्वात्रिंशिका-स्तुतियोंके कर्तारूपमें विवक्तित हैं। सन्मितसूत्रका उन प्रवन्धोंमें कहीं कोई उल्लेख ही नहीं है। ऐसी स्थितिमें सन्मितकार सिद्धसेनके लिये जिस 'दिवाकर' विशेषणका हरिभद्रसूरिने स्पष्टरूपसे उल्लेख किया है वह बादको नाम-साम्यादिके कारण द्वात्रिंशिकाओंके कर्ता सिद्धसेन एवं स्थायावतार के

कर्ता सिद्धसेनके साथ भी जुड़ गया मालूम होता है और संभवतः इस विशेषणके जुड़ जानेके कारण ही तीनों सिद्धसेन एक ही समभ लिये गये जान पड़ते हैं। श्रन्यथा, पं० सुखलालजी श्रादिके शब्दों (प्र० प्र० १०३) में 'जिन द्वात्रिशिकाश्रोंका स्थान सिद्धसेनके प्रन्थोंमें चढ़ता हुश्रा है' उन्हींके द्वारा सिद्धसेनको प्रतिष्ठितयश बतलाना चाहिये था, परन्तु हिरमद्रस्रिने वैसा न करके सन्मितिके द्वारा सिद्धसेनका प्रतिष्ठितयश होना प्रतिपादित किया है श्रीर इससे यह साफ ध्वनि निकलती है कि सन्मितिके द्वारा प्रतिष्ठितयश होने वाले सिद्धसेन उन सिद्धसेनसे प्रायः भिन्न हैं जो द्वात्रिशिकाश्रोंको रचकर यशस्वी हुए हैं।

हरिभद्रसूरिके कथनानुसार जब सन्मतिके कर्ता सिद्धसेन 'दिवाकर'की श्राख्याको प्राप्त थे तब वे प्राचीनसाहित्यमें सिद्धसेन नामके विना 'दिवाकर' नामसे भी उल्लेखित होने चाहियें, उसी प्रकार जिस प्रकार कि समन्तभद्र 'स्वामी' नामसे उल्लेखित मिलते हैं'। खोज करनेपर श्वेताम्बरसाहित्यमें इसका एक उदाहरण 'श्रजरक्खनंदिसेणो' नामकी उस गाथामें मिलता है जिसे मुनि पुण्यविजयजीने श्रपने 'छेदस्त्रकार श्रौर निर्युक्तिकार' नामक लेखमें 'पावयणी धम्मकही' नामकी गाथाके साथ उद्धृत किया है श्रौर जिसमें श्राठ प्रभावक श्राचार्योंकी नामावली देते हुए 'दिवायरो' पदके द्वारा सिद्धसेनदिवाकरका नाम भी स्चित किया गया है। ये दोनों गाथाएँ पिछले समयादिसम्बन्धी प्रकरणके एक फुटनोटमें उक्त लेखकी चर्चा करते हुए उद्धृत की जा चुकी हैं। दिगम्बर साहित्यमें 'दिवाकर'का यतिरूपसे एक उल्लेख रिविणाचार्यके पद्मचरितकी प्रशस्तिके निम्न बाक्यमें पाया जाता है, जिसमें उन्हें इन्द्र-गुरुका शिष्य, श्रईन्मुनिका गुरु श्रौर रविषेणके गुरु लक्ष्मणसेनका दादागुरू प्रकट किया है:—

श्रासीदिन्द्रगुरोर्दिवाकर-यतिः शिष्योऽस्य चार्हन्मुनिः । तस्माल्सच्मणसेन-सन्मुनिरदः शिष्यो रविस्तु स्मृतम् ॥१२३–१६७॥

इस पद्यमें उल्लेखित दिवाकरयतिका सिद्धसेनदिवाकर होना दो कारएोंसे श्रिधिक सम्भव जान पड़ता है-एक तो समयकी दृष्टिसे श्रौर दूसरे गुरु-नामकी दृष्टिसे। पद्मचरित वीरनिर्वाणुसे १२०३ वर्ष ६ महीने बीतनेपर अर्थात् विक्रमसंवत् ७३४में वनकर समाप्त हुआ हैं , इससे रविषेणके पड़दादा (गुरुके दादा) गुरुका समय लगभग एक शताब्दी पूर्वका ऋर्थात् विक्रमकी ७वीं शताब्दीके द्वितीय चरण (६२६-६५०)के भीतर श्राता है जो सन्मतिकार सिद्धसेनके लिये ऊपर निश्चित किया गया है । दिवाकरके गुरुका नाम यहाँ इन्द्र दिया है, जो इन्द्रसेन या इन्द्रदत्त श्रादि किसी नामका संनिप्तरूप अथवा एक देश मालूम होता है। श्वेताम्बर पट्टाविलयोंमें जहाँ सिद्धसेनिद्वाकरका नामोक्षेख किया है वहाँ इन्द्रदिन्न नामक पट्टाचार्यके बाद 'अत्रान्तरे' जैसे शब्दोंके साथ उस नामकी दृद्धि की गई है। हो सकता है कि सिद्धसेनदिवाकरके गुरुका नाम इन्द्र-जैसा होने श्रौर सिद्धसेनका सम्बन्ध श्राद्य विक्रमादित्य श्रथवा संवत्प्रवर्त्तक विक्रमादित्यके साथ समभ लेनेकी मूलके कारण ही सिद्धसेनदिवाकरका इन्द्रदिन्न आचार्यकी पट्टबाह्म-शिष्यपरम्परामें स्थान दिया गया हो। यदि यह कल्पना ठीक है श्रीर उक्त पद्ममें 'दिवाकरयतिः' पद सिद्धसेनाचार्यका वाचक है तो कहना होगा कि सिद्धसेन-दिवाकर रविषेणाचार्यके पड़दादागुरु होनेसे दिगम्बर सम्प्रदायके आचार्य थे। अन्यथा यह कहना अनुचित न होगा कि सिद्धसेन अपने जीवनमें 'दिवाकर'की आख्याको प्राप्त नहीं थे, उन्हें यह नाम ऋथवा विशेषए बादको हरिभद्रसूरि ऋथवा उनके निकटवर्ती किसी पूर्वाचार्यने

१ देखो, माग्रिकचन्द्र-प्रनथमालामें प्रकाशित रत्नकरगडश्रावकाचारकी प्रस्तावना पृ० 🖒 ।

२ द्विशताभ्यधिके समासहस्रे समतीतेऽद्ध चतुष्कवर्षयुक्ते ।

श्रतङ्कारकी भाषामें दिया है श्रौर इसीसे सिद्धसेनके लिये उसका स्वतन्त्र उल्लेख प्राचीन-साहित्यमें प्रायः देखनेको नहीं मिलता। श्वेताम्बरसाहित्यका जो एक उदाहरण ऊपर दिया गया है वह रत्नशेखरसूरिकृत गुरुगुण्यट् त्रिशत्षट्त्रिंशिकाकी स्वोपश्चदृत्तिका एकवाक्य होनेके कारण ५०० वर्षसे श्रधिक पुराना माल्स नहीं होता श्रौर इसलिये वह सिद्धसेनकी दिवाकर-रूपमें बहुत बादकी प्रसिद्धिसे सम्बन्ध रखता है। श्राजकल तो सिद्धसेनके लिये 'दिवाकर' नामके प्रयोगकी बाद-सी श्रारही है परन्तु श्रतिप्राचीन कालमें वैसा कुछ भी माल्स नहीं होता।

यहाँपर एक बात श्रोर भी प्रकट कर देनेकी है श्रोर वह यह कि उक्त श्वेतांम्बर प्रबन्धों तथा पट्टाविलयोंमें सिद्धसेनके साथ उज्जयिनीके महाकालमन्दिरमें लिङ्गस्फोटनादि-सम्बन्धिनी जिस घटनाका उल्लेख मिलता है उसका वह उल्लेख दिगम्बर सम्प्रदायमें भी पाया जाता है, जैसा कि सेनगणकी पट्टावलीके निम्न वाक्यसे प्रकट हैं:—

"(स्वस्ति) श्रीमदुज्जयिनीमहाकाल-संस्थापन-महाकालिङ्गमहीधर-वाग्वजूद्रखिवेष्ट्या-विष्कृत-श्रीपार्श्वतीर्थेश्वर-प्रतिद्वन्द-श्रीसिद्धसेनभट्टारकाणाम् ॥१४॥''

ऐसी स्थितिमं द्वात्रिशिकाश्चोंके कर्ता सिद्धसेनके विषयमें भी सहज श्रथवा निश्चितरूपसे यह नहीं कहा जा सकता कि वे एकान्ततः श्वेताम्बर सम्प्रदायके थे. सन्मतिसूत्रके कर्ता
सिद्धसेनकी तो बात ही जुदी है। परन्तु सन्मतिकी प्रस्तावनामें पं० सुखलालजी श्रौर परिडत
बेचरदासजीने उन्हें एकान्ततः श्वेताम्बर सम्प्रदायका श्राचाय प्रतिपादित किया है—लिखा है
कि 'वे श्वेताम्बर थे, दिगम्बर नहीं' (प्र० १०४)। परन्तु इस बातको सिद्ध करनेवाला कोई
समर्थ कारण नहीं बतलाया, कारणरूपमें केवल इतना ही निद्श किया है कि 'महावीरके
गृहस्थाश्रम तथा चमरेन्द्रके शरणागमनकी बात सिद्धसेनने वर्णन की है जो दिगम्बरपरम्परामें
मान्य नहीं किन्तु श्वेताम्बर श्रागमोंके द्वारा निर्विवादरूपसे मान्य है' श्रोर इसके लिये फुटनोटमें ५वीं द्वात्रिशिकाके छठे श्रोर दूसरी द्वात्रिशिकाके तीसरे पद्यको देखनेकी प्रेरणा की है,
जो निम्न प्रकार हैं:—

''श्रनेकजन्मान्तरभग्नमानः स्मरो यशोदाप्रिय यत्पुरस्ते । चचार निर्हीकशरस्तमर्थे त्वमेव विद्यासु नयज्ञ कोऽन्यः ॥५-६॥'' ''ऋत्वा नवं सुरवधूभयरोमहर्षे दैत्याधिपः शतमुख-अकुटीवितानः । त्वत्पादशान्तिगृहसंश्रयलब्धचेता लज्जातनुद्युति हरेः कुलिशं चकार ॥२-३॥''

इनमेंसे प्रथम पद्यमें लिखा है कि 'हे यशोदाप्रिय! दूसरे अनेक जन्मोंमें भग्नमान हुआ कामदेव निर्क्क जातारूपी बाएको लिये हुए जो आपके सामने कुछ चला है उसके अर्थको आप ही नयके झाता जानते हैं, दूसरा और कौन जान सकता है ? अर्थात् यशोदाके साथ आपके वैवाहिक सम्बन्ध अथवा रहस्यको सममनेके लिये हम असमर्थ हैं।' दूसरे पद्यमें देवाऽसुर-संग्रामके रूपमें एक घटनाका उल्लेख है, 'जिसमें दैत्याधिप असुरेन्द्रने सुरबधुओं को भयभातकर उनके रोंगटे खड़े कर दिये। इससे इन्द्रका अकुटी तन गई और उसने उसपर विअ छोड़ा, असुरेन्द्रने भागकर वीरभगवानके चरणोंका आश्रय लिया जो कि शान्तिके धाम हैं और उनके प्रभावसे वह इन्द्रके वज्रको लज्जासे चीएसुति करनेमें समर्थ हुआ।'

श्रतंकृत भाषामें लिखी गई इन दोनों पौराणिक घटनाश्रोंका श्वेताम्बर सिद्धान्तोंके साथ कोई खास सम्बन्ध नहीं है श्रोर इसिलये इनके इस रूपमें उल्लेख मात्रपरसे यह नहीं कहा जा सकता कि इन पद्योंके लेखक सिद्धसेन वास्तवमें यशोदाके साथ भ० महावीरका विवाह होना श्रोर श्रसुरेन्द्र (चमरेन्द्र) का सेना सजाकर तथा श्रपना भयंकर रूप बनाकर युद्धके लिये स्वर्गमें जाना श्रादि मानते थे, श्रीर इसिलिये श्वेताम्बर सम्प्रदायके श्राचार्य थे:

क्योंकि प्रथम तो खेताम्बरोंके आवश्यकिन्युंकि आदि कुछ प्राचीन आगमोंमें भी दिगम्बर आगमोंकी तरह भगवान महावीरको कुमारश्रमणके रूपमें अविवाहित प्रतिपादित किया है' और असुरकुमार-जातिविशिष्ट-भवनवासी देवोंके अधिपति चमरेन्द्रका युद्धकी भावनाको लिये हुए सैन्य सजाकर स्वर्गमें जाना सैद्धान्तिक मान्यताश्रोंके विरुद्ध जान पड़ता है। दूसरे, यह कथन परवक्तव्यके रूपमें भी हो सकता है और आगमसूत्रोंमें कितना ही कथन परवक्तव्यके रूपमें पाया जाता है इसकी स्पष्ट सूचना सिद्धसेनाचार्यने सन्मतिसूत्रमें की है और लिखा है कि ज्ञाता पुरुषको (युक्ति-प्रमाण-द्वारा) अर्थकी सङ्गतिके अनुसार ही उनकी व्याख्या करनी चाहिए।

यदि किसी तरहपर यह मान लिया जाय कि उक्त दोनों पद्योंमें जिन घटनात्रोंका उक्लेख हैं वे परवक्तव्य या अलङ्कारादिके रूपमें न होकर शुद्ध श्वेताम्बरीय मान्यताएँ हैं तो इससे केवल इतना ही फलित हो सकता है कि इन दोनों द्वात्रिंशिकाश्रों (२, ४)के कर्ता जो सिद्धसेन हैं वे श्वेताम्बर थे। इससे अधिक यह फलित नहीं हो सकता कि दूसरी द्वात्रिंशिकाश्रों तथा सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेन भी श्वेताम्बर थे, जबतक कि प्रवल युक्तियोंके बलपर इन सब प्रन्थोंका कर्ता एक ही सिद्धसेनको सिद्ध न कर दिया जाय; परन्तु वह सिद्ध नहीं है जैसा कि पिछले एक प्रकरणमें व्यक्त किया जा चुका है। श्रोर फिर इस फलित होनेमें भी एक बाधा श्रोर आती है श्रोर वह यह कि इन द्वात्रिंशिकाश्रोंमें कोई कोई बात ऐसी भी पाई जाती है जो इनके शुद्ध श्वेताम्बर कृतियाँ होनेपर नहीं बनती, जिसका एक उदाहरण तो इन दोनोंमें उपयोगद्वयके युगपत्वादका प्रतिपादन है, जिसे पहले प्रदर्शित किया जा चुका है श्रोर जो दिगम्बर परम्पराका सर्वोपरि मान्य सिद्धान्त है तथा खेताम्बर श्रागमोंकी कमवाद-मान्यताके विरुद्ध जाता है। दूसरा उदाहरण पाँचवीं द्वात्रिंशिकाका निम्न वाक्य है:—

''नाथ त्वया देशितसत्पथस्थाः स्त्रीचेतसोऽप्याशु जयन्ति मोहम् । नैवाऽन्यथा शीव्रगतिर्यथा गां प्राचीं यियासुर्विपरीतयायी ॥२५॥''

इसके पूर्वार्धमें बतलाया है कि हे नाथ !—वीरजिन ! श्रापके बतलाये हुए सन्मार्गपर स्थित वे पुरुष भी शीघ्र मोहको जीत लेते हैं—मोहनीयकमके सम्बन्धका अपने श्रात्मासे पूर्णतः विच्छेद कर देते हैं—जो खाचेतसः' होते हैं—स्वियों-जैसा चित्त (भाव) रखते हैं अर्थात् भावसी होते हैं ।' और इससे यह साफ ध्वनित है कि स्वियाँ मोहको पूर्णतः जीतनेमें समर्थ नहीं होतीं, तभी खीचित्तके लिये मोहको जीतनेकी बात गौरवका प्राप्त होती हैं । श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जब खियाँ भी पुरुषोंकी तरह मोहपर पूर्ण विजय प्राप्त करके, उसी भवसे मुक्तिको प्राप्त कर सकती हैं तब एक श्वेताम्बर विद्वानक इस कथनमें कोई महत्व माल्य नहीं होता कि 'खियों-जैसा चित्त रखनेवाले पुरुष भी शीघ्र मोहको जीत लेते हैं,' वह निरथक जान पड़ता हैं। इस कथनका महत्व दिगम्बर विद्वानोंके मुक्तसे उच्चिरत होनेमें हो है जो खोको मुक्तिकी श्राधकारिणी नहीं मानते फिर भी खीचित्तवाले भावसी पुरुषोंके लिये मुक्तिका विधान करते हैं। अतः इस वाक्यके प्रणेता सिद्धसेन दिगम्बर होने चाहियें, न कि श्वेताम्बर, और यह सममना चाहिये कि उन्होंने इसी द्वात्रिंशकाके छठे पद्यमें 'यशोदाप्रिय' पदके साथ जिस घटनाका उलेख किया है वह श्रवद्वारकी प्रधानताको लिये हुए परवक्तव्यके रूपमें उसी प्रकारका कथन है

Jain Education International परवच्चारमणाच्याला स्वातिमिका नेम नेम मन्त्रे मुल्या सामानिक प्रतिस्व विराज्यां जारास्त्रों कराह ॥२-१८॥

१ देखो, आवश्यकिन्युं क्तिगाथा २२१, २२२, २२६ तथा अनेकान्त वर्ष ४ कि० ११-१२ १० ५७६ पर प्रकाशित 'श्वेताम्बरोमें भी भगवान् महावीरके अविवाहित होनेकी मान्यता' नामक लेख।

जिस अकार कि ईश्वरको कर्ता-हर्ता न माननेवाला एक जैनकवि ईश्वरको उलहना अथवा उसकी रचनामें दोष देता हुआ लिखता है—

''हे विधि ! मूल भई तुमतैं, समुभे न कहाँ कस्तूरि बनाई ! दीन कुरङ्गनके तनमें, तृन दन्त धरें करुना नहिं श्राई !! क्यों न रची तिन जीभनि जे रस-काव्य करें परको दुखदाई ! साधु-श्रनुग्रह दुर्जन-दग्रड, दुहूँ सधते विसरी चतुराई !!''

इस तरह सन्मतिके कर्ता सिद्धसेनको खेताम्बर सिद्ध करनेके लिये जो द्वात्रिं-शिकान्त्रोंके उक्त दो पद्य उपस्थित किये गये हैं उनसे सन्मतिकार सिद्धसेनका श्वेताम्बर सिद्ध होना तो दूर रहा, उन द्वात्रिंशिकात्र्योंके कर्ता सिद्धसेनका भी खेताम्बर होना प्रमाणित नहीं होता जिनके उक्त दोनों पद्य श्रङ्गरूप हैं । श्वेताम्बरत्वकी सिद्धिके लिये दूसरा श्रीर कोई प्रमाण उपस्थित नहीं किया गया श्रीर इससे यह भी साफ मालूम होता है कि स्वयं सन्मति-सूत्रमें ऐसी कोई बात नहीं है जिससे उसे दिगम्बरकृति न कहकर खेताम्बरकृति कहा जा सके, श्रन्यथा उसे जरूर उपस्थित किया जाता। सन्मतिमें ज्ञान-दर्शनोपयोगके श्रभेदवादकी जो खास बात है वह दिगम्बर मान्यताके ऋधिक निकट है, दिगम्बरोंके युगपद्वादपरसे ही फलित होती है—न कि श्वेताम्बरोंके ऋमवाद्परसे, जिसके खरड़नमें युगपद्वादकी दुर्लालोंकों सन्मतिमें श्रपनाया गया है। श्रीर श्रद्धात्मक दर्शन तथा सम्यग्ज्ञानके श्रभेदवादकी जो बात सन्मति द्वितीयकाएडकी गाथा ३२-३३में कही गई है उसके बीज श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके समय-सार प्रनथमें पाये जाते हैं। इन बीजोंकी बातको पं० सुखलालजी त्रादिने भी सन्मतिकी प्रस्तावना (पृ० ६२)में स्वीकार किया है—लिखा है कि "सन्मतिना (कां०२ गाथा ३२) श्रद्धा-दर्शन त्राने ज्ञानना ऐक्पवादनुं बीज कुंद्कुंदना समयसार गा० १-१३ मां ' स्पष्ट छे ।" इसके सिवाय, समयसारकी 'जो परसदि ऋष्पाएं' नामकी १४वीं गाथामें शुद्धनयका स्वरूप बतलाते हुए जब यह कहा गया है कि वह नय आत्माको अविशेषरूपसे देखता है तब उसमें ज्ञान-दर्शनोपयोगकी भेद-कल्पना भी नहीं बनती और इस दृष्टिसे उपयोग-द्वयकी श्रमेद-बादताके बीज भी समयसारमें सन्निहित हैं ऐसा कहना चाहिये।

हाँ, एक बात यहाँ श्रोर भी प्रकट कर देनेकी है श्रोर वह यह कि पं॰ मुखलालजीने 'सिद्धसेनदिवाकरना समयनो प्रभ' नामक लेखमें देवनन्दी पूज्यपादको "दिगम्बर परम्पराका पत्तपाती सुविद्वान्" बतलाते हुए सन्मितके कर्ता सिद्धसेनदिवाकरको "स्वेताम्बरपरम्पराका समर्थक श्राचार्य" लिखा है. परन्तु यह नहीं बतलाया कि वे किस रूपमें श्रेताम्बरपरम्पराके समर्थक हैं। दिगम्बर श्रोर श्वेताम्बरमें भेदकी रेखा खींचनेवाली मुख्यतः तीन बातें प्रसिद्ध हैं—१ ब्रीमुक्ति, २ केवलिभुक्ति (कवलाहार) श्रोर ३ सवस्त्रमुक्ति, जिन्हें श्वेताम्बर सम्प्रद्वाय मान्य करता श्रोर दिगम्बर सम्प्रदाय श्रमान्य ठहराता है। इन तीनोंमेंसे एकका भी प्रतिपादन सिद्धसेनने श्रपने किसी प्रन्थमें नहीं किया है श्रोर न इनके श्रलावा श्रलंकृत श्रथवा श्रृङ्गारित जिनप्रतिमाश्रोंके पूजनादिका ही कोई विधान किया है, जिसके मण्डनादिककी भी सन्मितके शीकाकार श्रमयदेवसूरिको जरूरत पड़ी है श्रीर उन्होंने मूलमें वैसा कोई खास प्रसङ्ग न होते

१ यहाँ जिस गाथाकी सूचना की गई है वह 'दंसण्णाण्चिरिताणि' नामकी १६वीं गाथा है। इसके स्त्रितिरक्त 'वयह।रेखुविदस्सइ णाणिस्स चरित्त दंसणं णाणि' (७), 'सम्मद संख्णाणं एसो लहिंदि खित्रित ववदेसं' (१४४), श्रीर 'णाणं सम्मादिष्टं दु संजमं सुत्तमंगपुव्वगयं' (४०४) नामकी गाथाश्रोमें भी श्रमेदवादके बीज संनिहित हैं।

हुए भी उसे यों सी टीकामें लाकर घुसेड़ा है'। ऐसी स्थितिमें सिद्धसेनदिवाकरको दिगम्बर-परम्परासे भिन्न एकमात्र रवेताम्बरपरम्पराका समर्थक त्राचार्य कैसे कहा जा सकता है ? नहीं कहा जा सकता। सिद्धसेनने तो रवेताम्बरपरम्पराको किसी विशिष्ट बातका कोई समर्थन न करके उल्टा उसके उपयोग-द्वय-विषयक क्रमवादकी मान्यताका सन्मितमें जोरोंके साथ खरडन किया है और इसके लिये उन्हें श्रनेक साम्प्रदायिक कट्टरताके शिकार रवेताम्बर ग्राचार्योका कोपभाजन एवं तिरस्कारका पात्र तक बनना पड़ा है। मुनि जिनविजयजीने 'सिद्ध-सेनदिवाकर और स्वामी समन्तमद्र' नामक लेखमें उनके इस विचारभेदका उल्लेख

'सिद्धसेनजीके इस विचारभेदके कारण उस समयके सिद्धान्त-प्रनथ-पाठी श्रीर श्रागमप्रवण श्राचार्यगण उनको 'तर्कम्मन्य' जैसे तिरस्कार-व्यञ्जक विशेषणोंसे श्रतंकृत कर उनके प्रति श्रपना सामान्य श्रनादर-भाव प्रकट किया करते थे।"

'इस (विशेषावश्यक) भाष्यमें चमाश्रमण (जिनभद्र)जीने दिवाकरजीके उक्त विचार-भेदका खूब ही खण्डन किया है श्रीर उनको 'श्रागम-विरुद्ध-भाषी' बतलाकर उनके सिद्धान्तको श्रमान्य बतलाया है ॥'

"सिद्धसेनगणीने 'एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः' (१-३१) इस सूत्रकी व्याख्यामें दिवाकरजीके विचारभेदके उत्पर श्रपने ठीक वाग्वाण चलाये हैं। गणीजीके कुछ वाक्य देखिये—'यद्यपि केचित्पिष्डतंमन्याः सूत्रान्यथाकारमर्थमाचत्तते तर्कवलानुविद्ध- बुद्धयो वारंवारेणोपयोगो नास्ति, तत्तु न प्रमाणयामः, यत श्राम्नायं भूयांसि सूत्राणि वारंवारे- खोपयोगं प्रतिपादयन्ति।"

दिगम्बर साहित्यमें ऐसा एक भी उल्लेख नहीं जिसमें सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेनके प्रति श्रनादर त्रथवा तिरस्कारका भाव व्यक्त किया गया हो-सर्वत्र उन्हें बड़े ही गौरवके साथ स्मरण किया गया है, जैसा कि ऊपर उद्धृत हरिवंशपुराणादिके कुछ वाक्योंसे प्रकट है। अकलङ्कदेवने उनके अभेदवादके प्रति अपना मतभेद व्यक्त करते हुए किसी भी कटु शब्दका प्रयोग नहीं किया, बल्कि बड़े ही आदरके साथ लिखा है कि "यथा हि असद्भूतमनुपदिष्टं च जानाति तथा परयति किमत्र भवतो हीयते"—अर्थात् केवली (सर्वज्ञ) जिस प्रकार असद्-भूत श्रौर श्रनुपदिष्टको जानता है उसी प्रकार उनको देखता भी है इसके माननेमें श्रापकी क्या हानि होती हैं ?--वास्तविक बात तो प्रायः ज्योंकी त्यों एक ही रहती है। अकलङ्कदेवके प्रधान टीकाकार श्राचार्य श्रीत्रनन्तवीर्यजीने सिद्धिविनिश्चयकी टीकामें 'श्रसिद्धः सिद्धसेनस्य विरुद्धो देवनन्दिन: । द्वेधा समन्तभद्रस्य हेतुरेकान्तसाधने ।' इस कारिकाकी व्याख्या करते हुए सिद्धसेनको महान् त्रादर-सूचक 'भगवान्' शब्दके साथ उलेखित किया है श्रीर जब उनके किसी स्वयूथ्यने-स्वसम्प्रदायके विद्वान्ने-यह श्रापत्ति की कि 'सिद्धसेनने एकान्तके साधनमें प्रयुक्त हेतुको कहीं भी श्रमिद्ध नहीं बतलाया है अतः एकान्तके साधनमें प्रयुक्त हेतु सिद्धसेन-की दृष्टिमें असिद्ध हैं' यह वचन सूक्त न होकर अयुक्त है, तब उन्होंने यह कहते हुए कि 'क्या उसने कभी यह वाक्य नहीं सुना हैं' सन्मतिसूत्रकी 'जे संतन्नायदोसे' इत्यादि कारिका (३-५०) को उद्धृत किया है और उसके द्वारा एकान्तसाधनमें प्रयुक्त हेतुको सिद्धसेनको दृष्टिमें 'श्रसिद्ध' प्रतिपादन करना सिन्निहित बतलाकर उसका समाधान किया है। यथाः—

१ देखो, सन्मति-तृतीयकाराडगत गाथा ६५की टीका (पृ० ७५४), जिसमें "भगवत्प्रतिमाया भूषणाद्या-रोपणां कर्मच्यकारण" इत्यादि रूपसे मराडन किया गया है।

२ जैनसाहित्यसंशोधक, भाग १ ऋइः १ पृ० १०, ११।

"श्रसिद्ध इत्यादि, स्वलद्मारीकान्तस्य साधने सिद्धावङ्गीकियमानायां सर्वो हेतुः सिद्धसेनस्य मगवतोऽसिद्धः । कथमिति चेदुच्यते ःः। ततः सूक्तमेकान्तसाधने हेतुरसिद्धः सिद्धसेनस्येति । किश्चित्स्वयूथ्योऽत्राह—सिद्धसेनेन किचित्तस्याऽसिद्धस्याऽवचनादयुक्तमेतदिति । तेन कदाचिदेतत् श्रतं—'जे संतवायदोसे सक्कोल्न्या भगांति संखागां । संखा य श्रमव्वाए तेसि सब्वे वि ते सच्चा' ॥''

इन्हों सब बातोंको लद्यमें रखकर प्रसिद्ध श्वताम्बर विद्वान स्वर्गीय श्रीमोहनलाल दलीचन्द देशाई बीए. ए., एल-एल. बी. एडवोकेट हाईकोर्ट बम्बईने, श्रपने जैन-साहित्यनो संदिप्त इतिहास' नामक गुजराती प्रन्थ (पृ. ११६)में लिखा है कि "सिद्धसेनसूरि प्रत्येनो श्रादर दिगम्बरो विद्वानोमां रहेलो देखाय छे" श्रर्थात् (सन्मितकार) सिद्धसेनाचायके प्रति श्रादर दिगम्बर विद्वानोमें रहा दिखाई पड़ता है—श्वेताम्बरोंमें नेहीं। साथ ही हरिवंशपुराण, राज-वार्तिक, सिद्धिविनिश्चय-टीका, रत्नमाला पार्श्वनाथचरित श्रीर एकान्तखण्डन-जैसे दिगम्बर प्रन्थों तथा उनके रचयिता जिनसेन, श्रकलङ्क, श्रनन्तवीर्य, शिवकोटि, वादिराज श्रीर लद्मी-भद्र(धर) जैसे दिगम्बर विद्वानोंका नामोल्लेख करते हुए यह भी बतलाया है कि 'इन दिगम्बर विद्वानोंने सिद्धसेनसूरि-सम्बन्धी श्रीर उनके सन्मितिक-सम्बन्धी उल्लेख भक्तिमाबसे किये हैं, श्रीर उन उल्लेखोंसे यह जाना जाता है कि दिगम्बर प्रन्थकारोंमें घना समय तक सिद्धसेनके (उक्त) प्रन्थका प्रचार था श्रीर वह प्रचार इतना श्रिधक था कि उसपर उन्होंने टीका भी रची है।

इस सारी परिस्थितिपरसे यह साफ समका जाता और अनुभवमें आता है कि सन्मितसूत्रके कर्ता सिद्धसेन एक महान दिगम्बराचार्य थे, और इसिलये उन्हें रवेताम्बर-परम्पराका अथवा श्वेताम्बरत्वका समर्थक आचार्य बतलाना कोरी कल्पनाके सिवाय और कुछ भी नहीं है। वे अपने प्रवचन-प्रभाव आदिके कारण रवेताम्बरसम्प्रदायमें भी उसी प्रकारसे अपनाय गये हैं जिस प्रकार कि स्वामी समन्तभद्र, जिन्हें रवेताम्बर पट्टाविलयोंमें पट्टाचार्य तकका पद प्रदान किया गया है और जिन्हें पंच मुखलाल, पंच बेचरदास और मुनि जिनविजय आदि बड़े-बड़े श्वेताम्बर विद्वान भी अब रवेताम्बर न मानकर दिगम्बर मानने लगे हैं।

कतिपय द्वात्रिशिकाश्रोंके कर्ता सिद्धसेन इन सन्मतिकार सिद्धसेनसे भिन्न तथा पूर्ववर्ती दूसरे ही सिद्धसेन हैं, जैसा कि पहले व्यक्त किया जा चुका है, श्रौर सम्भवत: वे ही उज्जयिनीके महाकालमन्दिरवाली घटनाके नायक जान पड़ते हैं। हो सकता है कि वे शुरूसे श्वेताम्बर सम्प्रदायमें ही दीचित हुए हों. परन्तु श्वेताम्बर आगमींको संस्कृतमें कर देनेका विचारमात्र प्रकट करनेपर जब उन्हें बारह वर्षके लिये संघबाद्य करने-जैसा कठोर दण्ड दिया गया हो तब वे सविशेषरूपसे दिगम्बर साधुआंके सम्पर्कमें आए हों, उनके प्रभावसे प्रभावित तथा उनके संस्कारों एवं विचारोंको प्रहण करनेमें प्रवृत्त हुए हों—खासकर समन्तभद्रस्वामीके जीवनवृत्तान्तों श्रौर उनके साहित्यका उनपर सबसे श्रधिक प्रभाव पड़ा हो श्रौर इसी लिये वे उन्हीं-जैसे स्तुत्यादिक कार्योंके करनेमें दत्तचित्त हुए हों। उन्हींके सम्पर्क एवं संस्कारोंमें रहते हुए हो सिद्धसेनसे उज्जयिनीकी वह महाकालमन्दिरवाली घटना बन पड़ी हो, जिससे उनका प्रभाव चारों त्र्योर फैल गया हो त्र्यौर उन्हें भारी राजाश्रय प्राप्त हुत्र्या हो । यह सब देखकर ही श्वेताम्बरसंघको अपनी भूल मालूम पड़ी हो, उसने प्रायश्चित्तकी शेष अवधिको रद कर दिया हो श्रौर सिद्धसेनको श्रपना ही साधु तथा प्रभावक श्राचार्य घोषित किया हो। अन्यथा, द्वात्रिंशिकात्रोंपरसे सिद्धसेन गम्भीर विचारक एवं कठोर समालोचक होनेके साथ साथ जिस उदार स्वतन्त्र ऋौर निर्भय-प्रकृतिके समर्थ विद्वान् जान पड़ते हैं उससे यह श्राशा नहीं की जा सकती कि उन्होंने ऐसे श्रनुचित एवं श्रविवेकपूर्ण दण्डको यों ही चुपके से गर्दन फुका कर मान लिया हो, उसका कोई प्रतिरोध न किया हो ख्रथवा अपने लिये

कोई दूसरा मार्ग न चुना हो। सम्भवतः श्रपने साथ किये गये ऐसे किसी दुर्व्यवहारके कारण ही उन्होंने पुराणपन्थियों श्रथवा पुरातनप्रेमी एकान्तियोंकी (द्वा० ६में) कड़ी श्रालोचनाएँ की हैं।

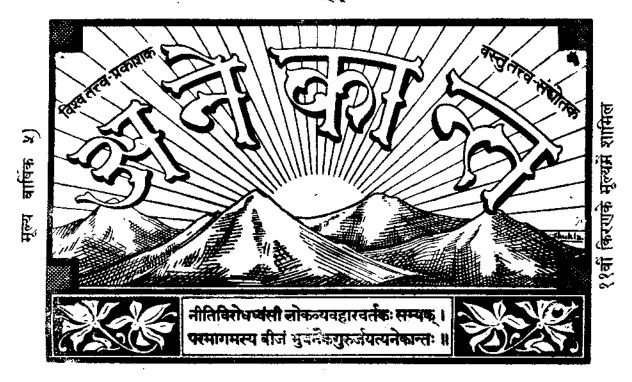
यह भी हो सकता है कि एक सम्प्रदायने दूसरे सम्प्रदायकी इस उज्जियिनीवाली घटनाको अपने सिद्धसेनके लिये अपनाया हो अथवा यह घटना मूलतः काँचो या काशीमें घटित होनेवाली समन्तभद्रकी घटनाकी ही एक प्रकारसे कापी हो और इसके द्वारा सिद्धसेनको भी उसप्रकारका प्रभावक ज्यापित करना अभीष्ट रहा हो। कुछ भी हो, उक्त द्वात्रिंशिकाओं कर्ता सिद्धसेन अपने उदार विचार एवं प्रभावादिके कारण दोनों सम्प्रदायोंमें समानक्ष्पसे माने जाते हैं—-चाहे वे किसी भी सम्प्रदायमें पहले अथवा पोछे दीचित क्यों न हुए हो।

परन्तु न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेनकी दिगम्बर सम्प्रदायमें वैसी कोई खास मान्यता माल्म नहीं होती और न उस प्रन्थपर दिगम्बरोंकी किसी खास टीका-टिप्पएका ही पता चलता है, इसीसे वे प्रायः रवेताम्बर जान पड़ते हैं। रवेताम्बरोंके अनेक टीका-टिप्पए भी न्यायावतारपर उपलब्ध होते हैं—उसके 'प्रमाएं स्वपरामासि' इत्यादि प्रथम श्लोकको लेकर नती विक्रमकी ११वीं शताब्दीके विद्वान् जिनेश्वरसूरिने उसपर 'प्रमालच्म' नामका एक सटीक वार्तिक ही रच डाला है, जिसके अन्तमें उसके रचनेमें प्रवृत्त होनेका कारण उन दुर्जनवाक्योंको बतलाया है जिनमें यह कहा गया है कि इन 'श्वेताम्बरोंके शब्दलच्चए और प्रमाणलचए-विषयक कोई प्रन्थ अपने नहीं हैं, ये परलच्चएोपजीबी हैं—बौद्ध तथा दिगम्बरादि प्रन्थोंसे अपना निर्वाह करनेवाले हैं—अतः ये आदिसे नहीं—किसी निमित्तसे नये ही पैदा हुए अर्वाचीन हैं।' साथ ही यह भी बतलाया है कि 'हरिभद्र, मझवादी और अभयदेवस्र्रि-जैसे महान् आचार्योंके द्वारा इन विषयोंकी उपेचा किये जानेपर भी हमने उक्त कारएसे यह 'प्रमालच्म' नामका प्रन्थ वार्तिकरूपमें अपने पूर्वाचार्यका गौरव प्रदर्शित करनेके लिये (टोका—'पूर्वाचार्यगौरव-दर्शनार्थं") रचा है और (हमारे भाई) बुद्धिसागराचार्यने संस्कृत-प्राकृत शब्दोंकी सिद्धिके लिये पद्योंमें ज्याकरण प्रन्थकी रचना की हैं'।'

इस तरह सन्मतिसूत्रके कर्ता सिद्धसेन दिगम्बर श्रौर न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेन स्वेताम्बर जाने जाते हैं। द्वात्रिशिकाश्रोंमेंसे कुछके कर्ता सिद्धसेन दिगम्बर श्रौर कुछके कर्ता श्वेताम्बर जान पड़ते हैं श्रौर वे उक्त दोनों सिद्धसेनोंसे भिन्न पूर्ववर्ती तथा उत्तरवर्ती अथवा उनसे श्रभिन्न भी हो सकते हैं। ऐसा माल्म होता है कि उज्जयिनीकी उस घटनाके साथ जिन सिद्धसेनका सम्बन्ध वतलाया जाता है उन्होंने सबसे पहले कुछ द्वात्रिशिकाश्रोंकी रचना की है, उनके बाद दूसरे सिद्धसेनोंने भी कुछ द्वात्रिशिकाएँ रची हैं श्रौर वे सब रचयिताश्रोंके नाम-साम्यके कारण परस्परमें मिलजुल गई हैं, श्रतः उपलब्ध द्वात्रिशिकाश्रोंमें यह निश्चय करना कि कौन-सी द्वात्रिशिका किस सिद्धसेनकी कृति है विशेष श्रनुसन्धानसे सम्बन्ध रखता है। साधारणतौरपर उपयोग-द्वयके युगपद्वादादिकी दृष्टिसे, जिसे पीछे स्पष्ट किया जा चुका है, प्रथमादि पाँच द्वात्रिशिकाश्रोंको दिगम्बर सिद्धसेनकी, १६वी तथा २१वीं द्वात्रिशिकाश्रोंको श्वेताम्बर सिद्धसेनकी श्रौर शेष द्वात्रिशिकाश्रोंको दोनोंमेंसे किसी भी सम्प्रदायके सिद्धसेनकी श्रथवा दोनों ही सम्प्रदायोंके सिद्धसेनोंकी श्रलग श्रलग कृति कहा जा सकता है। यही इन विभिन्न सिद्धसेनोंके सम्प्रदाय-विषयक विवेचनका सार है।

वीरसेवामन्दिर, सरसावा, ता० ३१-१२-१६४⊏

१ देखो, वार्तिक नं०४०१से ४०५ श्रौर उनकी टीका श्रथवा जैनहितैषो भाग १३ श्रङ्क ६-१०में



वर्ष ६ विरसेवामन्दिर (समन्तभद्राश्रम), सरसावा, जिला सहारनपुर किरण १२ मार्गशिषेशुक्त, वीरनिर्वाण-संवत् २४७५, विक्रम-संवत् २००४ दिसम्बर १६४८

# धर्म श्रीर वर्तमान परिस्थितियाँ

(ले॰--नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिषाचार्थ, साहित्यरत)

मानवता धर्म हैं श्रोर मानवजीवनको विकासकी श्रोर ले जानेवाले नियम धर्मके श्रङ्ग हैं। विचारके लिये मानवजीवनको प्रधान तीन चेत्रोंमें विभक्त किया जा सकता है—रारितिक, मानिसक श्रोर श्राध्यात्मिक। नित्य, चैतन्य श्रोर श्राखण्ड श्रात्माके विकास एवं उसके मूल स्वरूपमें प्रतिष्ठित होनेके लिये उपर्युक्त तीनों शक्तियाँ साधन हैं। इनके विकास द्वारा ही चरम लच्य श्रात्माकी श्रनुभूति होती हैं श्रथवा जो श्रात्माका श्रस्तित्व नहीं भी मानते हैं, उनके लिये भी उक्त तीनों चेत्रोंके विकास की नितान्त श्रावश्यकता है। क्योंकि मानवकी मानवता इन तीनोंके विकासका ही नाम है। श्रतएव धर्मका लच्य भी इन तीनों शिक्तयोंके विकासत करनेका है। जब तक इन तीनोंमेंसे कोई भी शक्ति श्रविकासत रहती हैं, मानव श्रपूर्ण ही रहता है। स्पष्ट करनेके लिये यों कहा जा सकता है कि शरीरके विकासके श्रभाव में मानिसक शक्तियोंका विकास नहीं श्रीर मानिसक शक्तियोंके कमजोर होनेपर श्राध्यात्मिक शक्तिका विकास सम्भव नहीं, श्रतः श्राजके वैज्ञानिकोंके यहाँ भी क्रिया, विचार श्रीर भावना इन तीनोंकी श्रविकसित श्रवस्थामें व्यक्तिगत जीवन निष्क्रिय जीवन होगा। व्यक्तिकी निष्क्रयता श्रपने तक ही सीमित नहीं रहेगी, प्रत्युत उसका व्यापी प्रभाव समाजनपर पड़ेगा; जिसका फल मानव-समाजके विनाश या उसकी श्रसभ्यतामें प्रकट होगा।

१ रारीर की उस शक्तिका नाम शारीरिक विकास है, जहाँ भोजनके स्रभावमें उसकी स्थिति रह सके।

Jain Education International मानसिक शक्तिका स्रर्थ शानका चरम विकास है तथा us स्राध्यात्मिक शक्तिका स्रर्थ स्रात्मस्वरूपके

#### शारीरिक शक्तिकी परिभाषा श्रीर उसके विकासके धार्मिक नियम

शारीरिक शक्तिमें मानवका स्थूल शरीर, उसकी इन्द्रियाँ—हाथ, पैर, नाक, कान प्रभृति शामिल हैं। इस शक्तिको विकसित करनेका काम भी धर्मका है, अर्थात् समाजके वे नियम जिनके द्वारा इस शक्तिका पूर्ण विकास हो सके, इसके विकासमें किसी प्रकारकी वाधा उत्पन्न न हो। मनुष्यको प्रारम्भसे ही शारीरिक आवश्यकताओं जी पूर्तिके लिये भोजन, वस्त्र की आवश्यकता होती है, उसे रहनेके लिये स्थान और आने-जानेके लिये सवारी भी चाहिये। इन आवश्यकताको वस्तुओंके मिलनेसे उसका शरीर पुष्ट होता है, इन्द्रियोंमें पुष्टि आती है तथा समस्त शरीरके अङ्गोपाँगरूप शारीरिक शक्तिका विकास होता है। समाजमें आवश्यकता की वस्तुएँ थोड़ी हैं और उनके लेने वाले अत्यधिक हैं। इसलिये समाजके सभी सदस्योंको वस्तुओंके वितरणके लिये राजनैतिक, सामाजिक और आर्थिक नियमोंका निर्माण किया जाता है; जो कि शारीरिक शक्तिके विकसित करनेके लिये. धार्मिक नियम हैं। किन्तु इतना स्मरण रखना होगा कि जब इस शक्तिका चरम विकास हो जाता है, उस समय ये छुद्र नियम लागू नहीं होते हैं। इसीलिये इन नियमोंका स्थिर नहीं माना जा सकता, किन्तु एक समयमें निर्मित नियम दूसरे समयके लिये अनुपयोगी भी साबित हो सकते हैं। अतएव आजकी परिस्थितियों के प्रकाशमें शक्तित्रयके विकासको देखना आवश्यक है।

### शारीरिक शक्तिके साधन अर्थकी व्यापकता और सिक्केका प्रचलन

शरीरके विकासके लिये अर्थकी कितनी आवश्यकता है, यह किसीसे छुपा नहीं। भोजन, वहा, सवारी प्रभृति समस्त पदार्थ अर्थके अन्तर्गत हैं। केवल रुपयेका नाम अर्थ नहीं है। आजसे सहस्रों वर्ष पूर्व एक ऐसा भी युग था, जिसमें सिक्का नहीं था, केवल वस्तुओं के परस्पर विनिमयसे कार्य चलते थे। लेकिन जब इस विनिमयकी कियासे मानवकी शारीरिक आवश्यकताकी पूर्तिमें बाधा आने लगी तो अर्थके प्रतीक सिक्केका जन्म हुआ। स्पष्ट करनेके लिये यों कहा जा सकता है कि कुछ ऐसे व्यक्ति हैं, जिनमेंसे एकके पास गेहूँ, चना आदि अन्त हैं, दूसरा एक ऐसा आदमी हैं जिसके पास मवेशी हैं, तीसरा एक ऐसा व्यक्ति हैं जिसके पास वस्त्र हैं। पहले व्यक्तिको फलों की आवश्यकता हैं, दूसरेको अनाज की आवश्यकता और तीसरेको तरकारियों की। ये तीनों ही व्यक्ति अपनी-अपनी आवश्यकता की वस्तुकी प्राप्तिके लिये छटपटा रहे हैं। पहला अनाज वाला व्यक्ति फलोंकी दुकानपर गया और फल वालेसे अनाजके वदलेमें फल देनेको कहा; किन्तु फल वालेको अनाज की आवश्यकता नहीं। अतः अनाजसे फलोंका विनिमय नहीं करना चाहता अथवा अधिक अनाजके बदलेमें कम फल देना चाहता है, इससे पहले व्यक्तिके सामने विकट समस्या है।

दूसरे व्यक्तिको श्रनाज चाहिये, श्रतः वह मवेशी लेकर गया और बदलेमें श्रनाज मँगाने लगा, किन्तु पहले व्यक्तिको मवेशी की जरूरत नहीं, उसे तो फल चाहियें। इसलिये उसने मवेशीके बदलेमें श्रनाज देनेसे इन्कार कर दिया श्रथवा एक मवेशी लेकर थोड़ासा श्रनाज देना चाहता है, जिससे दूसरा व्यक्ति श्रपनी श्रावश्यकता पूर्त्त किये बिना ही लौट श्राता है। यही श्रवस्था तीसरे की है, उसे भी श्रपनी श्रावश्यकता की पूर्तिमें बाधा है। यदि ये व्यक्ति श्रौर भी कई प्रकारके पदार्थ—नमक, मिर्च, मसाला प्रशृति खरीदना चाहें तो इन्हें ये पदार्थ भी बड़ी कठिनाईसे मिलेंगे। समाजकी इस कठिन समस्याको सुलभानेके लिये धार्मिक नियम सिक्केके प्रचलनके रूपमें श्राविभूत हुआ। समाजकी छीना-भपटीकी समस्या

#### सिक्केका प्रचलन एक धार्मिक नियम है

सिक्केका प्रचलन एक धार्मिक नियम है इस बातकी पुष्टि सिक्केके इतिहाससे स्वयं होजाती है। सिक्का किसी व्यापारी द्वारा नहीं चलाया गया है, बल्कि इसे किसी राजा ने चलाया है। इसका रहस्य यह है कि सिक्के की धाक और साख तभी जम सकती थी, जब समाजको इस बातका विश्वास हो जाता है कि इसकी धातु निर्देष और तोल सही है यदि व्यापारी वर्ग इसका प्रचलन करता तो वह अपनी चालाकीसे उक्त दोनों बातोंका निर्वाह यथार्थरूपमें नहीं कर सकता, जिसका परिणाम सिक्के राज्यमें भी अराजकता होती और थोड़े दिनोंमें सिक्का भी निकम्मी चीज बन जाता। अतः धोखेबाजीको दूर करनेके लिये तथा समाजमें अमन-चैन स्थापित करनेके लिये सिक्केके बीचमें राजाको पड़ना पड़ा। इस प्रकार इस धार्मिक नियमने व्यक्ति और समाजकी अनेक समस्याओंकी जटिलताको दूर कर दिया।

## शारीरिक शक्ति विकासक अर्थसम्बन्धी धार्मिक नियमोंका क्रमिक विकास

यद्यपि मुद्राके जन्म होजानेसे मानवकी शारीरिक शक्तिके विकासमें सुविधा प्राप्त हुई है। पर कुछ चालाक और धूर्त व्यक्ति अपने बौद्धिक कौशलसे अन्य व्यक्तियोंके अमका अनुचित लाभ उठाकर उनका शोषण करते हैं, जिससे मानव-समाजमें दो वर्ग स्थापित हो जाते हैं—एक शोषित और दूसरा शोषक। प्रागैतिहासिक कालसे ही मानव अपनी शारीरिक शिक्तिके विकासके लिये धार्मिक नियमोंका प्रचलन करता चला आरहा है। परिस्थितियोंके अनुसार सदा इन नियमोंमें संशोधन होता रहा है। उदयकाल और आदिकालमें जब लोग वैयक्तिक सम्पत्ति रखने लगे थे, अर्थार्जनके असि, मांस, कृषि, सेवा, शिल्प और वाणिज्यके नियम प्रचलित किये गये थे, जिन नियमोंमें आवद्ध होकर मानव शारीरिक शक्तिको विकसित करनेके लिये अर्थ प्राप्त करता था।

जब-जब आर्थिक व्यवस्थामें विषमता या श्रन्य किन्हीं भी कारखोंसे बाधा उत्पन्न हुई धमने उसे दूर किया। श्रिहिंसा, सत्य, श्रचौर्य श्रौर परिप्रह-परिमाख ऐसे नियम हैं, जो श्रार्थिक समस्याका संतुलन समाजमें रखते हैं। श्रर्थ-सम्बन्धी इन धार्मिक नियमोंका पालन राजनीति श्रौर समाज इन दोनोंके द्वारा ही हो सकता है। राजनीति सदा श्रार्थिक नियमोंके श्राधारपर चलती है तथा समाजकी भित्त इसीपर श्रयलम्बित है। वर्तमान कालीन आर्थिक नियमोंके विचारविनिमयसे तो यह बात श्रौर भी स्पष्ट हो जाती है।

#### पूंजीवादी विचारधाराका धार्मिक दृष्टिकोण

सम्भवतः कुछ लोग पूँजीवादी विचारधाराका नाम सुनकर चौंक उठेंगे और प्रश्न करेंगे कि धर्मके साथ इसका सम्बन्ध कैसा ? यह तो एक सामाजिक या राजनैतिक प्रश्न है, धर्मको इसके बीचमें डालना उचित नहीं । किन्तु विचार करनेपर यह स्पष्ट मालूम हो जायगा कि धर्मका सम्बन्ध आजकी या प्राचीनकालकी सभी आर्थिक विचारधाराओं से हैं। यदि यह कहा जाय कि किसी विशेष परिस्थितिमें कोई आर्थिक विचारधारा धार्मिक नियम है, तो अनु-चित न होगा; क्योंकि वह अपने समयमें समाजमें शान्ति और व्यवस्था स्थापित करती है।

#### पूंजीवादकी परिभाषा

समाजके चन्द ब्यक्ति श्रापने बुद्धिकौशल द्वारा उत्पत्तिके साधनोंपर एकाधिकार कर उत्पादन सामग्रीको क्रियात्मकरूप देनेके लिये मजदूरोंको नौकर रख लेते हैं। मजदूर श्रापने अमसे श्रार्थार्जन करते हैं, जिसके बदलेमें पूँजीपति उन्हें वेतन देते हैं, परन्त यह वेतनश्रमकी अपेचा कम होता है। जितना मजदूरोंको देनेके बाद बच जाता है, वह पूँजपितयोंके कोषमें सिद्धित होता है। इस प्रकार समाजमें व्यवसायिक क्रान्तिके फलस्वरूप पूँजी कुछ ही स्थानोंमें सिद्धित हो जाती है, यही पूँजीवाद कहलाता है। पूँजी उत्पादनके प्रधान चार साधन हैं— भूमि, मजदूरी, पूँजी और संगठन। इन चारोंकी आय लगान या किराया, पारिश्रमिक—वेतन, व्याज और लाभ कहलोती है।

## पू जीवाद और धमे

एक युग ऐसा था, जब समाजकी सुञ्यवस्थाके लिये पूँजीवादकी आवश्यकता थी। स्वभावतः देखा जाता है कि जब पृथ्वीपर जनसंख्याकी वृद्धि हो जाती है, तब व्यक्तित्व विकासकी भावनाएँ प्रवल होती हैं तथा समाजका प्रत्येक सदस्य ऋहङ्कार और व्यक्तिगत स्वार्थोंके लिये भौतिक उन्नतिमें स्पर्धा करता है, यही एक-दूसरेकी बढ़ा-चढ़ीकी भावना पूँजीवाद को जन्म देती है। प्राचीनयुगमें जब जनसंख्या सीमित थी, उस समय समाजकी शक्तिको बढ़ानेके लिये पूँजीवादको धार्मिकरूप दिया गया था। वस्तुतः समाजकी शक्तिके लिये कुछ ही स्थानोंमें पूँजीका सिख्चत करना आवश्यक था। लेकिन उस युगमें संचित करनेवाला व्यक्ति अकेला ही उस सम्पत्तिके उपभोग करनेका ऋधिकारी नहीं था, वह रचकके रूपमें रहता था, तथा आवश्यकता पड़नेपर उसे अपनी सम्पत्ति समाजको देनी पड़ती थी। उस समय समाज संचालनके लिये एक ऐसी व्यवस्थाकी आवश्यकता थी, जिसके द्वारा आवश्यकता पड़नेपर पर्याप्त धन लिया जा सके।

## पू जीवादकी आलोचना

संसारकी सभी वस्तुएँ गुण-दोषात्मक हुआ करती हैं। ऐसी कोई व्यवस्था नहीं मिलेगी, जिसमें केवल गुण या दोष ही हों। पूँजीवाद जहाँ धार्मिक दृष्टिसे एक युगमें समाज व्यवस्थामें सहायक था, वहाँ आज समाजके लिये हानिकारक है। क्योंकि जब राग-द्रेष युक्त अपरिमित भौतिक उन्नतिसे जगतमें विषमता अत्यधिक बढ़ जाती है, उस समय विषमता जन्य दुखोंसे छुटकारा पानेके लिये प्रत्येक मानव तिलमिलाने लगता है, जिसकी प्रतिक्रिया-स्वरूप अन्य सामाजिक व्यवस्था जन्म प्रहूण करती है। क्योंकि वही आर्थिक विचारधारा प्रत्येक व्यक्तिके लिये धार्मिक हो सकती है जिससे शारीरिक शक्तिको विकसित करनेवाले साधन आसानीसे प्राप्त हो सकें।

श्राज समाजमें चलनेवाला शोषण (exploitation) जो कि पूँजीवादका कारण है, श्रधार्मिक है। शोषण समाजके प्रत्येक सदस्यको उचित श्रौर उपयुक्त मात्रामें शरीर धारणकी श्रावश्यक सामग्री देनेमें वाधक है। श्रतः पूँजीवाद श्राजके लिये श्रधार्मिक है।

#### धर्म श्रीर मार्क्स-विचारधारा

यद्यपि लोग मार्क्सको धर्मका विरोधी मानते हैं, पर वास्तविक कुछ श्रौर है। मार्क्सने जिस श्रादर्श समाजको कल्पना की हैं, वह धर्मके विना एक कदम भी नहीं चल सकता। पर इतना सुनिश्चित है कि मार्क्सकी धर्म परिभाषा केवल शारीरिक शक्तिके विकास तक ही सीमित है, मानसिक श्राध्यात्मिक शक्तिके विकास पर्यन्त उसकी पहुंच नहीं। जीवनके लिये सिर्फ भोजन श्रौर वस्त्र ही श्रावश्यक नहीं, किन्तु एक ऐसी वस्तुकी भी श्रावश्यकता है जो मानसिक श्रौर श्राध्यात्मिक तृप्तिमें कारण हैं, वह है संयम श्रौर श्रात्मनियन्त्रण। श्रतएव भीतिक दृष्टिसे समाजको सुव्यवस्थित करनेवाले श्रार्थिक परिस्थितिका निश्चयात्मक स्वभाव

बढ़ानेवाली पिपासाका विरोध श्रौर साधनोंके केन्द्रीयकरणका विरोध ये मार्क्सके सिद्धान्त भी संयम श्रौर श्रात्मनियन्त्रणके विना सफल नहीं हो सकते।

#### धर्म श्रीर गांधी-विचारधारा

गाँधी विचारधाराने, जािक जैनश्रार्थिक विचारधाराका श्रंश है, समाजके विकासमें बङ़ा योग दिया है। महात्माजीने मानवकी भौतिक उन्नतिकी श्रापेत्ता श्राध्यात्मिक उन्नतिपर श्राधिक जोर दिया है। उन्होंने जीवनका ध्येय केवल इह लाैकिक विकास ही नहीं माना, किन्तु सत्य, श्राहंसा श्रीर ईश्वरके विश्वास-द्वारा श्रात्मस्वरूपमें प्रतिष्ठित हो जाना ही जीवनका चरम लह्य माना है।

मानवकी श्रार्थिक समस्याको सुलमानेके लिये, जो कि श्राजकी एक श्रावश्यक चीज है, उन्होंने श्रसत्य श्रीर श्राहंसाके सहारे मशीनयुगको समाप्त कर श्रात्मनिर्भर होनेका प्रतिपादन किया है। 'सादाजीवन श्रीर उच्चिवचार' यह एक ऐसा सिद्धान्त है, जिसके प्रयोग-द्वारा सारी समस्याएँ सुलमाई जा सकती हैं। सादगीसे रहनेपर व्यक्तिके सामने श्रावश्यकताएँ कम रहेंगी, जिससे समाजकी झीना-मपटी दूर हो जायगी।

#### श्रार्थिक समस्या और अपना दृष्टिकोण

श्राजके युगमें शारीरिक श्रावश्यकताकी पूर्तिमें एकमात्र सहायक श्रर्थ है। इसकी प्राप्तिके लिये धार्मिक नियमोंकी श्रावश्यकता है। श्रतः वर्तमानमें प्रचलित सभी श्रार्थिक विचारधाराश्रोंका समन्वय कर कितपय नियम नीचे दिये जाते हैं, जो कि जैनधर्म-सम्मत हैं श्रीर जिनके प्रयोगसे मानव समाज श्रपना कल्याण कर सकता है—

- १—समाजका नया ढाँचा ऐसा तैयार किया जाय जिसमें किसीको भूखों मरनेकी नौबत न आवे और न कोई धनका एकत्रीकरण कर सके। शोषण, जो कि मानवसमाजके लिये अभिशाप है, तत्काल बन्द किया जाय।
- २—श्रन्यायद्वारा धानार्जनका निषेध किया जाय—जुत्रा खेलकर धन कमाना, सट्टा-लॉटरी द्वारा धनार्जन करना; चोरी, ठगी, घूस, धूर्त्तता श्रीर चोरवाजारी-द्वारा धनार्जन करना; विना श्रम किये केवल धनके बलसे धन कमाना एवं दलाली करना श्रादि धन कमानेके साधनोंका निषेध किया जाय।
- ३— व्यक्तिका आध्यात्मिक विकास इतना किया जाय, जिससे विश्वप्रेमकी जागृति हो और सभी समाजके सदस्य शक्ति-अनुसार कार्य कर आवश्यकतानुसार धन प्राप्त करें।
- ४—समाजमें श्रार्थिक समस्व स्थापित करने लिये संयम श्रौर श्रात्मनियन्त्रणपर श्रिषक जोर दिया जाय; क्योंकि इसके बिना धनराशिका समान वितरण हो जानेपर भी चालाक श्रौर व्यवहार-कुशल व्यक्ति श्रपनी धूत्तता श्रौर चतुराईसे पूँजीका एकत्रीकरण करते ही रहेंगे। कारण, संसारमें पदार्थ थोड़े हैं. तृष्णा प्रत्येक व्यक्तिमें श्रनन्त हैं, फिर छीना-भपटी कैसे दूर हो सकेगी ? संयम ही एक ऐसा है, जिससे समाजमें सुख श्रौर शान्ति देनेवाले श्रार्थिकप्रलोभनोंकी त्यागवृत्तिका उदय होगा। सश्री शान्ति त्यागमें है, भोगमें नहीं। भले ही भोगोंको जीवोंकी स्वाभाविक प्रवृत्ति कहकर उनकी श्रानिवार्यता बतलाई जाती रहे; परन्तु इस भोगवृत्तिसे श्रन्तमें जी ऊब जाता है। विचारशील व्यक्ति इसके खोखलेपनको समभ जाता है। यदि यह बात न होती तो श्राज यूरोपसे भौतिक ऐश्वर्यके कारण घवड़ाकर जो धर्मकी शरणमें श्रानेकी श्रावाज श्रा रही है, सुनाई नहीं पड़ती।

www.jainelibrary.org

#### मानवके विकासमें सहयोग देनेवाली राजनीति

प्रागैतिहासिक—भोगभूमि—कालमें न कोई राजा था श्रौर न कोई प्रजा। सभी श्रानन्द श्रौर प्रेमसे श्रपना जीवन व्यतीत करते थे। किन्तु उदयकाल—कर्मभूमिके प्रारम्भमें जब स्वाथांका संघर्ष होने लगा तो राज्यव्यवस्थाकी नीव पड़ी श्रौर उत्तरोत्तर इसमें विकास समय श्रौर श्रावश्यकताके श्रनुसार होता रहा। राज्य-संचालनकी तीन विधियाँ प्रमुख हैं—राजतन्त्र, श्रधिनायकतन्त्र श्रौर प्रजातन्त्र।

#### तीनों तन्त्रोंकी व्याख्या श्रीर श्रालोचना

राजतन्त्रमें शासनकी बागडोर ऐसे व्यक्तिके हाथमें होती है जो वंशपरम्परासे राज्य-का सर्वोच श्रिधकारी चला श्रा रहा हो। श्रिधनायकतन्त्रमें शासनसूत्र ऐसे व्यक्तिके हाथमें होता है जो जीवनभरके लिये या किसी निश्चित काल तकके लिये प्रधान शासकके रूपमें चुन लिया जाता है श्रीर प्रजातन्त्र-प्रणालीमें शासनसूत्र जनताके द्वारा चुने हुए प्रतिनिधियोंके हाथमें होता है।

इन तीनों तन्त्रोंमें गुण-दोष दोनों हैं; फिर भी प्रजातन्त्रप्रणाली नैतिक, श्रार्थिक श्रीर सामाजिक विकासमें श्रिधिक सहायक है। पर इस प्रणालीमें इस वातपर ध्यान रखना होगा कि निर्वाचन विना किसी पद्मपात श्रीर लेन-देनके हो। रुपयोंके बलपर मत (वोट) खरीदकर किसी पद्मे लिये निर्वाचित होना परम श्रिधार्मिकता है।

भारतके नवनिर्माणमें प्रजातन्त्र प्रणाली ही उपयोगी हो सकती है। समय श्रीर परिस्थितियोंके अनुसार यह प्रणाली व्यक्ति श्रीर समाजकी शारीरिक, मानसिक श्रीर शाध्यात्मिक शिक्तयोंका विकास कर सकती है। प्रेम, संयम श्रीर सहनशीलताक। दायित्व मानवमात्रका होता है, इससे कोई भी अपराध नहीं करता। क्योंकि जनता अपने द्वारा निर्धारित नियमोंकी अवहेलना नहीं कर सकती है। जब प्रत्येक व्यक्ति स्वेच्छापूर्वक नियमोंका पालन करेगा तो राजकीय शिक्तका सदुपयोग अन्य विकासके साधनोंमें किया जायगा। श्रतः यह प्रेमका शासन समाजकी सर्वाङ्गीण उन्नतिके लिये धार्मिक है।

#### समाज और धर्म

मानव सामाजिक प्राणी है, यह अकेले रहना पसन्द नहीं करता है, अतः उसे अपने विकासके लिये संगठनकी आवश्यकता होती हैं। किसी समानताके आधारपर जो संगठन किया जाता है, वही समाज कहलाता है। इस प्रकार जाति, धर्म, जीविका, संस्कृति, प्रान्त, देश प्रभृति विभिन्न बातोंके नामपर सङ्गठित व्यक्तियोंका समूह विभिन्न समाजोंमें बटा माना जायगा।

श्रपते समाज—वर्गविशेषको श्रेष्ठ सममकर श्रन्य वर्गोंसे द्वेष करना, श्रधार्मिकता है। श्राज जातिद्वेष, धर्मद्वेष, प्रान्तविद्वेष, भाषाविद्वेष, व्यवसायविद्वेष विभिन्न-प्रकारके द्वेष वर्तमान हैं, जिनके कारण समाजमें श्रत्यन्त श्रशान्ति है। राग श्रौर द्वेष ये दोनों ही श्रधर्म हैं, विशुद्ध प्रेमका व्यापकरूप ही धर्मके श्रन्तर्गत श्राता है। श्रतः श्रपनेको बड़ा श्रौर श्रन्यको छोटा सममकर घृणा करना श्रमानवता है। सामाजिक विकासके लिये निम्न धार्मिक नियमों- का पालन करना श्रावश्यक हैं—

१ सहानुभूति, २ श्राहङ्कार श्रौर द्वेषका त्याग, ३ 'श्रात्मवत् सर्वभूतेषु' की भावना,

४ नैतिकस्तरको उन्नत करनेके लिये सदाचार, भ्रावृत्व-भावना, नम्रता, वात्सल्य, सेवा-शुश्रूषा-की प्रवृत्ति त्रादि गुणोंका विकास एवं ६ त्राहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिप्रहकी। भावनात्र्योंका प्रचार करना।

#### मानसिकशक्ति श्रीर उसके विकासके साधन

मानसिकशक्तिमें बुद्धि, मन, हृदय श्रौर मस्तिष्कका विकास शामिल है । इन चारोंके विकसित हुए बिना धर्मका पालन यथार्थतः नहीं हो सकता। जिस प्रकार शरीरके विकासके लिये उत्तम भोजनकी श्रावश्यकता है उसी प्रकार मानवकी मानसिक शक्तिके विकासके लिये साहित्य श्रौर कलाकी त्रावश्यकता है। गहराईमें पैठनेपर पता लगता है कि कलाका श्रर्थ संकुचित नहीं, किन्तु सम्यक् प्रकार जीना भी कलामें परिगणित है। केवल पेट भरना श्रीर श्रन्तमें 'रामनाम सत्य हो जाना' जीना नहीं है; श्रतएव वे धार्मिक नियम कला हैं जिनके सेवनसे शरीर ऐसा सबल हो, जिससे किसी भी प्रकारका रोग उत्पन्न न हो सके. श्रालस्य श्रौर थकावट न मालूम हो। मन इतना पवित्र हो जिससे बुरे विचार कभी उत्पन्न न हों; ऊँचे श्रादर्शकी कल्पनाएँ उद्बुद्ध हों, हृदय इतना निर्मल हो, कि दया श्रीर श्राह्साकी भावनाएँ उत्पन्न हों एवं बुद्धि ऐसी हो जिससे सत्-त्र्यसत्का यथार्थ निराय कर सके। धर्मका कार्य इसी कलाको सिखलाना है, वासना उद्बुद्ध करनेवाली कलाको नहीं।

#### श्चार्त्मकशक्ति और उसके विकासके साधन

श्रात्मिक गुए ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्रका विकास करना धर्मका चरम लच्य है। इनके पूर्ण विकसित हानेपर ही शुद्ध आत्मतत्त्वकी प्राप्ति होती है।

साधकके लिये सबसे आवश्यक यह है कि वह सर्व प्रथम आत्मतत्त्वका विश्वास कर अनात्मिक भावोंको छोड़नेका प्रयत्न करे। जबतक मानवकी बुद्धि भौतिक सुखोंकी स्रोर रहती है, श्राध्यात्मिक शक्तिका विकास नहीं होता; लेकिन जैसे-जैसे भौतिकतासे ऊपर उठता जाता है; श्राह्मिक गुण प्रकट होने लगते हैं। जो संयम-इन्द्रियनिप्रह-भोजन-वस्त्रकी चिन्ता रखनेवाले व्यक्तिको बुरा मालूम होता है, वही संयम विकसित मस्तिष्क श्रीर हृदय-वालेको कल्याणकारी होता है। पर इसका ऋर्थ यह नहीं है कि वह प्रत्यस्के प्रयोगसे इन्कार करता है, बल्कि यह है कि इन्द्रियजन्य सुख चािषक और विनाशीक होनेके कारण पूर्णतृप्तिमें श्रसमर्थं हैं । पूर्णंतृप्तिके साधन त्याग, विनय, संयम, श्रात्मचिन्तन, चमा, मार्दव, शौच श्रीर ब्रह्मचर्य श्रादि हैं।

उपर्युक्त विवेचनसे स्पष्ट हैं कि धर्मका सम्बन्ध जहाँ आत्मकल्याएक साथ है, वहाँ आजकी रोटी और वस्त्रकी समस्याओंको भी सुलकाना है। केवल आध्यात्मवाद आजके युगमें धर्मका विश्लेषण नहीं कर सकता। धर्मसे लोगोंके मनमें जो ग्लानि श्रीर उपेन्ना उत्पन्न होगई है. उसका मूल कारण आजकी समस्याओंको सुलभानेका प्रयह न करना ही है। यदि लोग धर्मको परलोककी वस्तु न मानकर आजकी दुनियाकी वस्तु समभें और आर्थिक, सामाजिक तथा राजनैतिक परिस्थितियोंको सुलभानेमें उसका उपयोग करें तो लोगोंके लिये धर्म हौत्रा न रहे। यह तो ऐसा पवित्र पदार्थ है जिसके सामने ऊँच-नीच, छुत्रा-छूत, छोटा-बड़ा, घृणा-द्वेष, कलह-राग, आदि बातें च्रणभर भी नहीं ठहर सकतीं हैं। आज लोगोंने धर्मकें गलेको घोंटकर उसे साम्प्रदायिकताका जामा पहना दिया है, जिससे वह सिर्फ परलोककी ्षस्तु बन गया है।

# ब्रह्मश्रुतसागरका समय श्रीर साहित्य

(तेखक-पं॰ परमानन्द जैन शास्त्री)

बह्मश्रुतसागर मूलसंघ सरस्वतीगच्छ और बलात्कारगणके विद्वान् थे। इनके गुरुका नाम विद्यानन्दी था, जो भट्टारक पद्मनन्दीके प्रशिष्य और देवेन्द्रकीर्तिके शिष्य थे। और देवेन्द्रकीर्तिके बाद भट्टारक पद्पर आसीन हुए थे। विद्यानन्दीके बाद उक्त पद्पर क्रमशः मिल्लभूषण और लक्ष्मीचन्द्र प्रतिष्ठित हुए थे। इनमें मिल्लभूषणगुरु श्रुतसागरको परम आदरणीय गुरुभाई मानते थे और इनकी प्रेरणासे श्रुतसागरने कितने ही प्रन्थोंका निर्माण किया है। ये सब सूरतकी गद्दीके भट्टारक हैं। इस गद्दीकी परम्परा भ० पद्मनन्दीके बाद देवेन्द्रकीर्तिसे प्रारम्भ हुई जान पड़ती है। ब्रह्मश्रुतसागर भट्टारक पद्पर प्रतिष्ठित नहीं हुए थे; किन्तु वे जीवनपर्यन्त देशव्रती ही रहे जान पड़ते हैं, उन्होंने अपनेको प्रन्थोंमें 'देशव्रती' शब्दसे उल्लेखित भी किया है। वे संस्कृत और प्राकृत भाषाके अच्छे विद्वान् थे। उन्हें 'किलकाल सर्वज्ञ, उभय भाषाकविचक्रवर्ती, तार्किकशिरोमणि, परमागमप्रवीण और नवनवित्महावादि विजेता' आदि अनेक उपाधियाँ प्राप्त थीं जिनसे उनकी प्रतिष्ठा और विद्वत्ताका अनुमान लगाया जा सकता है।

श्रव जानना यह है कि वे कब हुए हैं ? यद्यपि श्रुतसागरजीने श्रपनी कृतियोंमें उनका रचनाकाल नहीं दिया जिससे यह बतलाया जा सके कि उन्होंने श्रमुक समयसे लेकर श्रमुक समय तक किन किन प्रन्थोंको किस क्रमसे रचना की है; किन्तु श्रन्य दूसरे साधनोंके ष्ट्राधारसे यह श्रवश्य कहा जा सकता है कि ब्रह्मश्रुतसागरका समय विक्रमकी सोलहवीं शताब्दीका प्रथम, द्वितीय व तृतीय चरण है। श्रर्थात् वे वि० सं० १५००से १५७५के मध्यवर्ती विद्वान् हैं। इसके दो आधार हैं एक तो यह कि भट्टारक विद्यानन्दीके वि० सं० १४९६से वि० सं० १५२३ तकके ऐसे मृतिलेख पाये जाते हैं जिसकी प्रतिष्ठा भ० विद्यानन्दीने स्वयं की है स्रथवा जिनमें भ० विद्यानन्दीके उपदेशसे प्रतिष्ठित होनेका समुलेख पाया जाता है । श्रीर मल्लिभूषण-गुरु वि० सं० १५४४ तक या उसके कुछ समय बाद तक पट्टपर आसीन रहे हैं ऐसा सूरत श्रादिके मूर्तिलेखोंसे स्पष्ट जाना जाता है। इससे स्पष्ट है कि भ० विद्यानन्दीके प्रियशिष्य ब्रह्म-श्रुतसागरकाओं यही समय है। क्योंकि यह विद्यानन्दीके प्रधान शिष्य थे। दूसरा श्राधार यह हैं कि उनकी रचनाश्रोंमें एक 'व्रतकथाकोश'का भी नाम दिया हुत्रा है, जिसे मैंने देहलीके पञ्चायती मन्दिरके शास्त्रभण्डारमें देखा था श्रौर उसकी श्रादि श्रन्तकी प्रशस्तियाँ भी नोट की थीं, उनमें २४वीं 'पल्यविधानकथा'की प्रशस्तिमें ईडरके राठौर राजाभानु त्रथवा रावभागाजीका उल्लेख किया गया है श्रीर लिखा है कि 'भानुभूपतिकी भुजारूपी तलवारके जल प्रवाहमें शत्रुकुलका विस्तृत प्रभाव निर्मप्त होजाता था श्रीर उनका मन्त्री हुंबड कुलभूषण भोजराज था, उसकी पत्नीका नाम विनयदेवी था जो ऋतीव पतिव्रता साध्वी ऋौर जिनदेवके चरणकमलोंकी उपासिका थी। उससे चार पुत्र उत्पन्न

Jain Education International

१ देखो, दानवीर माणिकचन्द १०३७।

२ देखो, गुजरातीमन्दिर सूरतके मूर्तिलेख, दानवीर माखिकचन्द ए० ५३, ५४।

मिक्किम्ब्याके द्वारा प्रतिष्ठित पद्मावतीकी सं० १५४४की प्रतिष्ठित एक मूर्ति, जो सूरतके बड़े मन्दिरजी-में विराजमान है।

हुए थे, उनमें प्रथम पुत्र कर्मसिंह, जिसका शरीर भूरिरत्नगुणोंसे विभूषित था श्रौर दूसरा पुत्र कुलभूषण काल था, जो शत्रुकुलके लिये कालस्वरूप था, तीसरा पुत्र पुण्यशाली श्रीघोषर, जो सघन पापरूपी गिरीन्द्रके लिये वजके समान था श्रौर चौथा गङ्गाजलके समान निर्मल मनवाला गङ्ग। इन चार पुत्रोंके बाद इनकी एक बहिन भी उत्पन्न हुई थी जो ऐसी जान पड़ती थी कि जिनवरके मुखसे निकली हुई सरस्वती हो श्रथवा दृद्धसम्यक्त्ववाली रेवती हो, शीलवती सीता हो श्रौर गुण्यत्नराशि राजुल हो'। श्रु तसागरजीने स्वयं संघसहित उसके साथ गजपन्थ श्रौर तुङ्गीगर श्रादिकी यात्रा की थी श्रौर वहाँ उसने नित्य जिन पूजनकी, तप किया श्रौर संघको दान दिया था'। जैसा कि उक्त प्रशस्तिके निम्न पद्योंसे स्पष्ट है:—

"श्रीभानुभूपति भुजासिजलप्रवाह निर्मग्नशत्रुकुलजातत्तप्रभावः ।
सद्भुद्ध्यहुंबृहकुले बृहतीलदुगं श्रीभोजराजइति मंत्रिवरो बभूव ॥४४॥"
भार्यास्य सा विनयदेव्यभिधासुधोपसोद्वारवाककमलकांतमुखी सखीव ।
लक्त्याः प्रभोजिंनवरस्य पदाब्जभृङ्गी साध्वीपतित्रतगुणामिणवन्महार्ध्या ॥४४॥
सा सूत भूरिगुणारलविभूषितांगं श्रीकर्मसिहमितिपुत्रमनूकरत्नं ।
कालं च शत्रुकुलकालमनूनपुण्यं श्रीघोषरं घनतराधिगरीन्द्रवज्रं ॥४६॥
गङ्गाजलप्रविलोच्यमनोनिकेतं तुर्य च वर्यतरमंगजमत्र गंगं ।
जाता पुरस्तदनुपुत्तिका स्वसेषां धक्रेषु सिज्जनवरस्य सरस्वतीव ॥४०॥
सम्यक्त्वदार्द्ध्य किलता किल्गेवतीव सीतेव शीलसिललोद्धितभूरिमूिनः ।
राजीमतीव सुभगागुण्यस्त्रराशि वेलासरस्वती इवांचित पुत्तलीह ॥४८॥
यात्रां चकार गजपंथिगरी ससंघाद्धोतत्तपो विद्धती सुद्दव्रता सा ।
सच्छान्तिकं गण्यसमर्चनमहिदीश नित्यार्चनं सकलसंघ सदत्तदानं ॥४६॥
सुगीगिरौ च बलभद्रमुनेः पदाब्जभृङ्गी तथैव सुकृतं यतिभिश्वकार ।
श्रीमिक्षभूषणगुरुष्प्रवरोपदेशाच्छास्रं व्यधाय यदिदं कृतिनां हिदिष्टं ॥५०॥

---पल्यविधान कथा प्रशस्ति।

उक्त प्रशस्ति पद्योंमें उल्लिखित भानुभूपित ईडरके राठौरवंशी राजा थे। यह राव-पूंजाजी प्रथमके पुत्र और राव नारायणदासजीके भाई थे और उनके बाद राज्यपदपर आसीन हुए थे। इनके समय वि० सं० १५०२में गुजरातके बादशाह मुहम्भदशाह द्वितीयने ईडरपर चढ़ाई की थी तब उन्होंने पहाड़ोंमें भागकर श्रपनी रक्ता की, बादमें उन्होंने सुलह करली थी। फारसी तबारीखोंमें इनका वीरराय नामसे उल्लेख किया गया है। इनके दो पुत्र थे सूरजमल्ल और भीमसिंह। रावभाणजीने सं० १५०२से १५५२ तक राज्य किया है' इनके बाद राव-सूरजमल्लजी सं० १५५२में राज्यासीन हुए थे। रावभाणजीके राज्यकालमें ही उक्त 'पल्यविधान कथा'की रचना हुई है। इससे श्रुतसागरका समय विक्रमकी सोहलवीं शताब्दीका प्रथम-द्वितीय चरण निश्चित होता है।

श्रुतसागरकी मृत्यु कब श्रौर कहाँ हुई उसका कोई निश्चित श्राधार श्रवतक नहीं मिला इसीसे उनके उत्तर समयकी निश्चित सीमा निर्धारित करना कठिन है, फिर भी स० १५८२से पूर्व तक उसकी सीमा जरूर है श्रौर जिसका श्राधार निम्न प्रकार है:—

श्रुतसागरने पं० आशाधरजीके महाश्रभिषेकपाठपर एक टीका लिखी है जो अभिषेकपाठसंग्रहमें प्रकाशित हो चुकी है। उसकी लेखक प्रशस्ति सं० १४८२की हैं जिसे

१ देखो, भारतके प्राचीन राजवंश भाग ३ पृ० ४२७।

र सं० १५८५की लिखी हुई श्रुतसागरको षट्पाहुड टीकाकी एक प्रति त्रामेरके शास्त्रभग्डारमें मौजूद है त्रौर उसकी लेखक प्रशस्ति मेरी नोटबुकमें उद्धुत हैं।

www.jainelibrary.org

Jain Education International

भ० लक्ष्मीचन्द्रके शिष्य ब्रह्मज्ञानसागरके पठनार्थ आर्या विमलश्रीकी चेली और भ० लक्ष्मी-चन्द्र द्वारा दीन्तित विनयश्रीने स्वयं लिखकर प्रदान की थी। इसके सिवाय, ब्रह्मनेमिदत्तने अपने आराधनाकथाकोश, श्रीपालचरित, सुदर्शनचरित, रात्रिभोजनत्यागकथा और नेमिनाथ पुराण आदि प्रन्थोंमें श्रुतसागरका आदर पूर्वक स्मरण किया है। इन प्रन्थोंमें आराधना-कथाकोश सं० १५७५के लगभगकी रचना है और श्रीपालचरित सं० १५८५में रचा गया है। शेष रचनाएँ इसी समयके मध्यकी या आसपासके समयकी जान पड़ती हैं।

ब्रह्मश्रुतसागरकी श्रव तक ३६ रचनाश्रोंका' पता चला है जिनमेंसे ८ टीकाप्रन्थ हैं श्रीर शेष सब स्वतन्त्र कृतियाँ हैं उनके नाम इस प्रकार हैं:—

१ यशस्तिलकचिन्द्रका, २ तत्त्वार्थवृत्ति, ३ तत्त्वत्रयप्रकाशिका, ४ जिनसहस्वनामटीका, ४ महाश्रमिषेकटीका, ६ षट्पाहुडटीका, ७ सिद्धमित्टिटीका, ८ सिद्धचकाष्टकटीका,
६ ज्येष्टजिनवरकथा, १० रविव्रतकथा, ११ सप्तपरमस्थानकथा, १२ मुकुटसप्तमकीथा, १३ अन्तयनिधिकथा, १४ षोडशकारणकथा, १४ मेघमालाव्रतकथा, १६ चन्दनपष्टीकथा, १७ लिब्धिविधानकथा, १८ पुरन्दरविधानकथा, १६ दशलाचिणिव्रतकथा, २० पुष्पाञ्जलिव्रतकथा, २१ श्राकाशपञ्चमीकथा, २२ मुक्तावित्रवतकथा, २३ निदुखसप्तमीकथा, २४ सुगन्धदशमीकथा, २४ श्रवणद्वादशीकथा, २६ रत्नत्रयव्रतकथा, २७ अनन्तव्रतकथा, २८ त्रशोकरोहिणीकथा, २६ तपोलज्ञणपंक्तिकथा, ३० मेर्रपंक्तिकथा, ३१ विमानपंक्तिकथा, ३२ पल्यविधानकथा । (इन कथात्र्योमें
नं० ६से लेकर ३२ तकके अन्थ 'व्रतकथाकोश' नामसे एक प्रन्थमें संग्रह कर दिये गये हैं;
परन्तु वे एक प्रन्थके श्रङ्ग नहीं हैं उनमें भिन्न भिन्न व्यक्तियोंके श्रनुरोध एवं उपदेशादि द्वारा
रचे जानेका स्पष्ट उल्लेख निहित हैं इसीसे यहाँ उन्हें एक प्रन्थका नाम न देकर स्वतन्त्र
२४ प्रन्थके रूपमें उल्लेखित किया हैं)। ३३ श्रीपालचरित, ३४ यशोधरचरित, ३४ श्रौदार्यचिन्तामणी (प्राकृत स्वोपञ्चवृत्तियुक्तव्याकरण) ३६ श्रुतस्कन्धपूजा।

ता० २५-१-४६

# सुधार-सूचना

श्रानेकान्तकी गत १०वीं किरखके प्रथम पृष्ठपर प्रकाशित 'मदीया द्रव्यपूजा' नामकी कविताके छपनेमें कुछ अशुद्धियाँ होगई हैं और कुछ उसके लेखक युगवीरजीने उसमें थोड़ा-सा नया संस्कार भी किया है श्रातः पाठक श्रापनी-श्रापनी प्रतिमें उसको निम्न प्रकारसे सुधार कर पढ़नेकी कृपा करें:—

प्रथम पद्यमें 'मयं'की जगह 'मिदं' श्रौर 'समर्पयामि इति'की जगह 'समर्पयेऽहमिति' बना लेवें। द्वितीय पद्यमें 'एतश्चाऽऽहृदि'के स्थानपर 'एतन्मे हृदि', 'रसयुतै-रन्नादिपानैःसह'के स्थानपर 'रसयुतैरन्नादिभीरोचनैः', 'त्वपण्-ठचर्थता'के स्थान पर 'त्वपण्-मोघता' श्रौर 'सद्भेषजाऽऽनर्ध्यवन्'के स्थानपर 'सद्भेषजाऽऽनर्ध्यवन्' ऐसा पाठ कर लेवें। तृतीय पद्यमें 'तत्तम्'की जगह 'तत्तत्' किया जाना चाहिये। चतुर्थ पद्यमें 'शिरौय'के स्थानपर 'शिरोऽय' श्रौर 'एतन्मे तब द्रव्य-पूजनमहो! के स्थानपर एतद्द्रव्यसुपूजनं मम विभो! बना लेना चाहिये। साथ ही इसके द्वितीय चरणमें द्वितीय पद्यके द्वितीय चरण-जैसा जो व्यर्थका देश (—) पड़ा हुत्रा है उसे निकाल कर पूर्वापर श्रज्ञरोंको मिला देना चाहिये श्रौर श्रन्तमें लेखकका नाम 'युगवीर' दे देना चाहिये।

### मानवजातिके पतनका मूल कारण-संस्कृतिका मिथ्यादर्शन

(प्रो॰ महेन्द्रकुमार न्यायाचार्यं, भारतीयज्ञानपीठ काशी)

संस्कृतिके स्वरूपका मिध्यादर्शन ही मानवजातिके पतनका मुख्य कारण है। मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है। यह अपने आस-पासके मनुष्योंको प्रभावित करता है। बचा जब उत्पन्न होता है तो बहुत कम संस्कारोंको लेकर श्राता है। उत्पत्तिकी बात जाने दीजिये। यह आत्मा जब एक देहको छोड़कर दूसरा शरीर धारण करनेके लिये किसी स्त्रीके गर्भमें पहुंचता है तो बहुत कम संस्कारोंको लेकर जाता है। पूर्व पर्यायकी यावत् शक्तियाँ उसी पर्यायके साथ समाप्त हो जाती हैं कुछ सूर्म संस्कार ही जन्मान्तर तक जाते हैं। उस समय उसका आत्मा सूत्मकार्मण शरीरके साथ रहता है। वह जिस स्त्रीके गर्भमें पहुंचता है वहाँ प्राप्त वीर्यकण श्रौर रज:कणसे बने हुए कललपिएडमें विकसित होने लगता है। जैसे संस्कार उस रजकण और वीर्यकणमें होंगे उनके अनुसार तथा माताके आहार-विहार विचारोंके श्रमुकुल वह बढ़ने लगता है। वह तो कोमल मोमके समान है जैसा साँचा मिल जायगा वैसा ढल जावेगा। अतः उसका ६६ प्रतिशत विकास उन माता-पिताके संस्कारोंके अनुसार होता है । यदि उनमें कोई शारीरिक या मानसिक बीमारी है तो बह बच्चेमें अवश्य श्राजायेगी। जन्म लेनेके बाद वह माँ बापके शब्दोंको सुनता है उनकी क्रियाश्रोंको देखता है। श्रासपासके लोगोंके व्यवहारके संस्कार उसपर क्रमशः पड़ते जाते हैं। श्रीर वह संस्कारोंका पिएड बन जाता है। एक ब्राह्मणुसे उत्पन्न बालकको जन्मते ही यदि मुसलमानके यहाँ पालने-को रख दिया जाय तो उसमें वैसे ही खान-पान, बोलचाल, आचार-विचारके संस्कार पड़ जायेंगे। वही उल्टे हाथ धोना, श्रब्बाजान बोलना, सलामदुत्रा करना, मांस खाना उसी मगोसे पानी पीना, उसीसे टट्टी जाना आदि । यदि वह किसी भेड़ियेकी माँदमें चला जाता है तो वह चौपायोंकी तरह चलने लगता है। कपड़ा पहिनना भी उसे नहीं सहाता, नाखूनसे दूसरोंको नोचता है। शरीरके आकारके सिवाय सारी बातें भेड़ियों जैसी हो जाती हैं। यदि किसी चाएडालका बालक ब्राह्मएके यहाँ पत्ने तो उसमें बहुत कुछ संस्कार ब्राह्मएोंके श्राजायोंगे। हाँ, नौ माह तक चाण्डालीके शरीरसे जो उसमें संस्कार पड़े हैं वे कभी कभी उद्बुद्ध होकर उसके चाएडालत्वका परिचय करा देते हैं। तात्पर्य यह कि मानवजातिकी नूतन पीढ़ीके लिये बहुत कुछ माँ बाप उत्तरदायी हैं। उनकी बुरी आदतें, खोटे विचार उस नवीन पीढ़ीमें अपना घर बना लेते हैं। आज जगत्में सब चिल्ला रहे हैं संस्कृतिकी रच्चा करो संस्कृति हुवी संस्कृति हूवी उसे बचाश्रो। इस संस्कृतिके नामपर उसके अजायवधरमें अनेक प्रकारकी बेहूदगी भरी हुई है। कल्पित ऊँचनीच भाव, श्रमुक प्रकारके श्राचार-विचार, रहन-सहन, बोलनाचालना, उठनाबैठना त्रादि सभी शामिल हैं।

• इस तरह जब चारों ओरसे संस्कृति रज्ञाकी आवाज आरही है और यह उचित भी है तो सबसे पहिले संस्कृतिकी परीचा होना जरूरी है। कहीं संस्कृतिके नामपर मानव-जातिके विनाशके साधनका पोषण तो नहीं किया जा रहा। ब्रिटेनमें अंग्रेज जाति यह प्रचार करती रही कि—गोरी जातिको ईश्वरने काली जातिपर शासन करनेके लिये ही भूतलपर भेजा है और इसी कुसंस्कृतिका प्रचार कर वे भारतीयोंपर शासन करते रहे। यह तो हम लोगोंने उनके ईश्वरको बाध्य किया कि वह उनसे कह दे कि अब शासन करना छोड़ दो और उसने

बाध्य होकर छोड़ दिया। जर्मनीने श्रपने नवयुवकोंसे इस संस्कृतिका प्रचार किया कि जर्मन एक श्रार्य रक्त है। वह सर्वोत्तम है। वह यहूदियोंके विनाशके लिये है श्रोर जगतमें शासन करनेकी योग्यता उसीमें है। यह भाव प्रत्येक जर्मन युवकमें उत्पन्न किया गया। उसका परि-**गाम द्वितीय महायुद्धके रूपमें मानवजातिको भोगना पड़ा श्रौर ऐसी ही कुसंस्कृतियोंके प्रचार** से तीसरे महायुद्धकी सामग्री इकट्टी की जा रही है। भारतवर्षमें सहस्रों वयसे जातिगत उचता-नीचता छुत्राछूत दासीदास प्रथा स्त्रीको पद दलित करनेको संस्कृतिका प्रचार धमके ठेकेदारोंने किया श्रीर भारतीय प्रजाके बहुभागको श्रस्पृश्य घोषित किया, स्त्रियोंको मात्र भोग विलासकी सामग्री बनाकर उन्हें पशुसे भी बदतर श्रवस्थामें पहुंचा दिया। रामायण जैसे धर्मग्रन्थमें ' ढोलगँवार शुद्ध पशु नारी । ये सब ताड़नके ऋधिकारी ।" जैसी व्यवस्थाएँ दी गई श्रौर मानवजातिमें श्रनेक कल्पित भेदोंकी सृष्टि करके एकवर्गके शोषणको शासनको विलासका प्रोत्साहन दिया, उसे पुष्पका फल बताया और उसके उच्छिष्ट कर्णांसे अपनी जाविका चलाई। नारी श्रौर शूद्र पशुके समान करार दिये गए श्रौर उन्हें ढ़ालकी तरह ताड़नाका पात्र बताया । इस धर्म व्यवस्थाको त्राज संस्कृतिके नामसे पुकारा जाता है जिस पुराहितवगकी धर्मसे आजीविका चलती है उनकी पूरी सेना इस संस्कृतिकी प्रचारिका है। पशुआको ब्रह्माने यज्ञके लिये उत्पन्न किया है श्रतः ब्रह्माजोके नियमके श्रनुसार उन्ह यज्ञमें भाका। जिस गाका रचाके बहाने मुसलमानोंको गालियाँ दी जाती हैं उन याज्ञिकोंकी यज्ञशालामें गामेधयज्ञ धमके नामपर बराबर होते थे। अतिथि सत्कारके लिये इन्हें गायकी बिछयाका भर्ता बनानेमें काइ सङ्कोच नहीं था। कारण स्पष्ट था ब्राह्मण ब्रह्माका मुख है, धमशास्त्रकी रचना उसके हाथमें थीं। इस वर्गके हितके लिये वे जो चाहे लिख सकत हैं। उनने तो यहाँ तक लिखनेका साहस किया है कि—''ब्रह्माजीने सृष्टिको उत्पन्न करके ब्राह्मणोंको सीप दी थी अर्थात् ब्राह्मण इस सारी सृष्टिके ब्रह्माजीसे नियुक्त स्वामी हैं। ब्राह्मणोंको असावधानासे ही दूसरे लोग जगत्के पदार्थोंके स्वामी बने हुए हैं। यदि ब्राह्मण किसाको मारकर भो उसकी सम्पत्ति छीन लेता है तो वह श्रपनी ही वस्तु वापिस लेता है, उसकी वह लूट सत्कार्य है वह उस व्यक्तिका उद्धार करता है"। इन ब्रह्ममुखोंने ऐसी ही स्वार्थ पोषण करनेवाली व्यवस्थाएँ प्रचारित कीं। जिससे दुसरे लोग ब्राह्मणुके प्रभुत्वको न भूलें। गर्भसे लेकर मरण तक सैकड़ों संस्कार इनकी आजीविकाके लिये कायम हुए। मरणके बाद श्राद्ध वार्षिक त्रैवार्षिक आदि श्राद्ध इनकी जीविकाके आधार बने । प्राणियोंके नैसर्गिक अधिकारोंको अपने आधीन बनानेके आधारपर संस्कृतिके नामसे प्रचार होता रहा है। ऐसी दशामें इस संस्कृतिका सम्यग्दशन हुए विना जगत्में शान्ति ऋौर व्यक्तिकी मुक्ति कैसे हो सकती है। वर्ग विशेषकी प्रभुताके लिये किया जानेवाला यह विषैला प्रचार ही मानवजातिके पतन श्रौर भारतकी पराधानताका कारण हुआ। आज भारतमें स्वातन्त्र्योदय होनेपर भी वही जहरीली धारा 'संस्कृतिरचा'के नामपर युवकोंके कोमल मस्तिष्कोंपर प्रवाहित करनेका पूरा प्रयत्न वही वर्ग कर रहा है। हिन्दीके रक्ता के पीछे वही भाव हैं। पुराने समयमें इस वर्गने संस्कृतको महत्ता दी थी ऋौर संस्कृतके उच्चारणको पुरुष और दूसरी जनभाषा-अपभ्रंशके उच्चारणको पाप बताया था। नाटकों-में स्त्री और शूद्रोंसे ऋपभ्रंश या प्राकृत भाषाका बुलवाया जाना उसी भाषाधारित उचनीच भावका प्रतीक है। त्र्याज संस्कृत निष्ठ हिन्दीका समयेन करनेवालींका बड़ा भाग जनभाषाकी श्चवहेलनाके भावसे श्रोत-प्रोत है। श्चतः जबतक जगत्के प्रत्येक द्रव्यकी श्रधिकार सीमाका वास्तविक यथार्थ दर्शन न हो तब तक यह घाँधली चलती रहेगी। धर्मरज्ञा, संस्कृति रज्ञा, गौरत्ता, हिन्दीरत्ता, राष्ट्रीयस्वयंसेवकसंघ, धर्मसंघ श्रादि बड़े-बड़े श्रावरण हैं।

जैनसंस्कृतिने आत्माके अधिकार श्रीर स्वरूपकी श्रोर ही सर्वप्रथम ध्यान दिलाया

त्र्यौर कहा कि इसका सम्यम्दर्शन हुए त्रिना बन्धन-मोत्त नहीं हो सकता। उसकी स्पष्ट घोषणा है--

- १. प्रत्येक श्रात्मा स्वतन्त्र हैं, उसका मात्र श्रपने विचार श्रोर श्रपनी कियाश्रोंपर श्रिघकार है, वह श्रपने ही गुण-पर्यायका स्वामी हैं। श्रपने सुधार-बिगाड़का स्वयं जिम्मेदार हैं।
- २. कोई ऐसा ईश्वर नहीं जो जगतके अनन्त पदार्थींपर अपना नैसर्गिक आधकार रखता हो, उसका नियन्त्रण करता हो, पुण्य-पापका हिसाब रखता हो और स्वर्ग-नरकमें जीवोंको भेजता हो, सृष्टिका नियन्ता हो।
- ३. एक आत्माका दूसरी आत्मापर तथा जड द्रव्योंपर कोई स्वाभाविक अधिकार नहीं है। दूसरी आत्माको अपने आधीन बनानेकी चेष्टा ही अनिधकार चेष्टा है अतएव हिसा और मिथ्या दृष्टि हैं।
- ४. दूसरी श्रात्माएँ श्रपने स्वयंके विचारोंसे यदि किसी एकको श्रपना नियन्ता लोकव्यवहारके लिये नियुक्त करती या चुनती हैं तो यह उन श्रात्माश्रोंका श्रपना श्रधिकार हुश्रा न कि उस चुनेजानेवाले व्यक्तिका जन्मसिद्ध श्रधिकार । श्रतः सारी लोक-व्यवहार-व्यवस्था सहयोगपर निर्भर है न कि जन्मजात श्रधिकारपर।
  - ५. ब्राह्मण-चित्रयादि वर्ण-व्यवस्था अपने गुण-कर्मके अनुसार है जन्मसे नहीं।
  - ६. गोत्र एक पर्यायमें भी बदलता है, वह गुण-कर्मके अनुसार है।
- ७. परद्रव्योंका संप्रह श्रौर परिप्रह ममकार श्रौर श्रहङ्कारका हेतु होनेसे बन्धकारक है ।
- ८. दूसरे द्रव्योंको श्रपने श्राधीन बनानेकी चेष्टा ही समस्त श्रशान्ति, दु:ख, संघर्ष श्रीर हिंसाका मूल है। जहाँ तक श्रचेतन पदार्थोंके परिग्रहका प्रश्न है यह छीन-ामपटीका कारण होनेसे संक्रेशकारक है श्रतः हेय है।
- ६. स्त्री हो या पुरुष धर्ममें उसे कोई रुकावट नहीं। यह जुदी बात है कि वह अपनी शारीरिक मर्यादाके अनुसार ही विकास कर सकती है।
- १०. किसी वर्गविशेषका जन्मजात कोई धर्मका ठेका नहीं है। प्रत्येक आत्मा धर्मका अधिकारी है। ऐसी कोई किया धर्म नहीं हो सकती जिसमें प्राणिमात्रका अधिकार न हो।
- ११. भाषा भावोंको दूसरे तक पहुंचानेका माध्यम है श्रतः जनताकी भाषा ही माह्य है ।
- १२. वर्ण, जाति, रङ्ग देश, श्रादिके कारण श्रात्माधिकारमें भेद नहीं है ये सब शरीराश्रित हैं।
- १३. हिन्दू, मुसलमान, सिख, ईसाई श्रादि पन्थ-भेद भी श्रात्माधिकारके भेदक नहीं हैं । श्रादि ।
- १४. वस्तु अनेक धर्मात्मक है उसका विचार आदि उदार दृष्टिसे होना चाहिये। सीधी बात तो यह है कि-हमें एक ईश्वरवादी शासक संस्कृतिका प्रचार इष्ट नहीं है। हमें तो प्राणिमात्रको समुन्नत बनानेका अधिकार स्वीकार करने वाली सर्वसमभावी

जबतक हम इस सर्वसमा संस्कृतिका प्रचार नहीं करेंगे तबतक जातिगत उचत्व नीचत्व, स्नीतुच्छत्व श्रादिके दृषित विचार पीढ़ी दर पीढ़ी मानव समाजको पतनकी श्रोर ले जायेंगे । अतः मानव समाजकी उन्नतिके लिये आवश्यक है कि संस्कृति और धर्म विषयक दर्शन स्पष्ट और सम्यक् हों। उसका आधार सर्वभूतमैत्री हो न कि वर्गविशेषका प्रभुत्व या जातिविशेषका उचत्व । इस तरह जब हम इस आध्यात्मिक संस्कृतिके विषयमें स्वयं सम्यग्दर्शन प्राप्त करेंगे तभी हम मानव जातिका विकास कर सकेंगे। अन्यथा यदि हमारी दृष्टि मिथ्या हुई तो हम तो पतित हैं ही अपनी सन्तान और मानव सन्तानका बड़ा भारी श्रहित उस विषाक्त सर्वंकषा संस्कृतिका प्रचार करके करेंगे। श्रतः मानव समाजके पतनका मुख्य कारण मिध्यादर्शन ऋौर उत्थानका मुख्य साधन सम्यग्दर्शन ही हो सकता है। जब हम स्वयं इन सर्वसमभावी उदार भावोंसे सुसंस्कृत होंगे तो वही संस्कार रक्तद्वारा हमारी सन्तान-में तथा विचार-प्रचारद्वारा पास-पड़ोसके मानव सन्तानोंमें जायेंगे ख्रौर इस तरह हम ऐसी नुतन पीढ़ीका निर्माण करनेमें समर्थ होंगे जो श्रहिंसक समाज-रचनाका श्राधार बनेगी। यही भारतभूमिकी विशेषता है जो इसने महावीर श्रीर बुद्ध जैसे श्रमण सन्तों द्वारा इस उदार श्राध्यात्मिकताका सन्देश जगत्को दिया। श्राज विश्व मौतिक विषमतासे त्राहि त्राहि कर रहा है। जिनके हाथमें बाह्य साधनोंकी सत्ता है अर्थात् आध्यात्मिक दिष्टसे जो अत्यधिक श्रनधिकार चेष्टा कर परद्रव्योंको हस्तगत करनेके कारण मिथ्या दृष्टि श्रौर बन्धवान हैं वे उस सत्ताका उपयोग दूसरी आत्माओंको कुचलनेमें करना चाहते हैं। और चाहते हैं कि संसारके अधिकसे श्रंधिक पदार्थोंपर उनका अधिकार हो और इस लिप्साके कारण वे संघर्ष, हिंसा, ऋशान्ति, ईर्षा, युद्ध जैसी तामस भावनात्रोंका सर्जन कर विश्वको कलुपित कर रहे हैं। धन्य है इस भारतको जो इस बीसवीं सदीमें भी हिंसा बर्बरताके इस दानवयुगमें भी उसी श्राध्यात्मिक मानवताका सन्देश देनेके लिये गाँधी जैसे सन्तको उत्पन्न किया। पर हाय श्रभागे भारत, तेरे ही एक कपूतने, कपूतने नहीं, उस सर्वंकषा संस्कृतिने जिसमें जातिगत उचत्व, नीचत्व त्रादि कुभाव पुष्ट होते रहे हैं त्रौर जिसके नामपर करोड़ों धर्मजीवी लोगोंकी श्राजीविका चलती है, उस सन्तके शरीरको गोलीका निशाना बनाया। गाँधीकी हत्या व्यक्तिकी हत्या नहीं है, यह तो उस ऋहिंसक सर्वसमा संस्कृतिके हृदयपर उस दानवी साम्प्रदायिक, हिन्दकी श्रोटमें हिंसक विद्वेषिणी संस्कृतिका प्रहार है। श्रस्तु, मानवजातिके विकास श्रौर समुत्थानके लिये हमें संस्कृति विषयक सम्यग्दर्शन प्राप्त करना ही होगा ऋौर ऋात्माधिकारका सम्यग्ज्ञान लाभ करके उसे जीवनमें उतारना होगा तभी हम बन्धनमुक्त हो सकेंगे। स्वयं स्वतन्त्र रह सकेंगे श्रौर दूसरोंको स्वतन्त्र रहनेकी उच्चभूमिका तैयार कर सकेंगे।



त्र्यॉल इिंग्डिया रेडियो, पटना का चौपाल कार्यक्रम श्रच्छा गिना जाता है जिसका यश श्रीयुत् राधाकृष्णप्रसादको मिलना चाहिये, इन्होंने ''बिहारके ऐतिहासिक स्थान'' शीर्षक व्याख्यानमालाका श्रायोजन किया था जिसमें प्रस्तुत भाषण भी पढ़ा गया था। हम रेडियोके सौजन्यसे इसे यहाँ प्रकाशित कर रहे हैं। —मुनि कान्तिसागर

विहारका श्रतीत बड़ा ही गौरवशाली रहा है। महान श्रशोकका बिहार दुनिया के दो बड़े धर्मी—बौद्धधर्म श्रौर जैनधर्मका जन्मस्थान रहा है। प्रतापी चन्द्रगुप्तका पाटलिपुत्र, स्वतन्त्र लिच्छिवियोंकी वैशाली, रामायएके प्रसिद्ध राजा रोमपादका श्रङ्ग, नालन्दा श्रौर विक्रम शिलाके प्रसिद्ध विद्यापीठ, ये सब ऐतिहासिक बिहारके ऐतिहासिक स्थान रहे हैं। परन्तु, यहाँ हम प्राचीनकालमें चम्पा तथा श्राधुनिक समयके चम्पानगरकी बात करते हैं। चम्पा प्राचीन भारतकी एक प्रसिद्ध राजधानी रही है। हिन्दु श्रोंके प्रसिद्ध धर्मप्रन्थ रामायए श्रौर महाभारतमें चम्पाका उल्लेख श्राया है। वैदिक एवं पौराणिक प्रन्थोंमें चम्पाका वर्णन किया गया है जिससे पता चलता है कि उस जमानेमें चम्पाका एक विशिष्ट स्थान था।

प्राचीन साहित्यमें चम्पा नामक नगरीकी अनेकता है। इसके नाम भी बहुतसे रहे हैं। जैसे, चम्पा, चम्पावती. चम्पापुरी तथा चम्पानगरी आदि। प्रसिद्ध यात्री हुएनसाँगके कथनानुसार चम्पा स्थाम देशका ही नामान्तर है। इसके विपरीत कर्नल मार्कोपोलोने कम्बोडियाके अन्तर्गत टानकीन नामक प्रदेशको चम्पा बतलाया है। तीसरा मत स्वर्गीय डा० सर ओरलास्टीन महोदयका है जिन्होंने पंजाबके चम्बा स्टेट (रियासत)को ही पुरातन चम्पा बतलाया है। केम्बिज विश्वविद्यालयद्वारा सम्पादित और मुद्रित "चेपीय जातक" में लिखा है कि अङ्ग देश और मगध देशके मध्यमें जो चम्पा नदी वाला प्रदेश है वही चम्पा है। इसी तरह चम्पाके स्थान निर्णयपर और भी बहुतसे विद्वानोंने बहुत-सी रायें पेश की हैं।

- यहाँ हम जिस चन्पानगरीकी बात कर रहे हैं, वह भागलपुर शहरसे ४ मील पश्चिम है। रामायण, पुराण श्रादि धमग्रन्थोंमें वर्णित चन्पानगरी कभी एक प्रादेशिक राजधानी थी, परन्तु आज वह भागलपुर शहरकी सिर्फ एक मुहङ्काके रूपमें जानी जाती है। इसका आरम्भिक नाम चन्पा तथा चन्पामालिनी रहा है। रामायणमें कहा गया है कि चन्पा 'रोमपाद' नामक श्रङ्ग देशके राजाकी राजधानी थी। रोमपादने राजा दशरथकी पुत्री शान्ताको गोद ले लिया था और रोमपादके पोते चन्पाके नामपर ही इस नगरीका नाम चन्पानगर पड़ा था।

जैन प्रन्थोंके अनुसार इस नगरीका प्रतिष्ठापक श्रे णिकका पुत्र कोणिक या इतिहास प्रसिद्ध ऋजातशत्रु था। हरिवंशपुराणमें भी चम्पाके १० शासकोंके नाम गिनाये गये हैं, परन्तु उसमें अङ्गके प्रसिद्ध शासक 'पौरव' का नाम नहीं आया है। पौरव' के बारेमें कहा जाता है कि उसने एक लाख घोड़े, एक हजार हाथी, एक हजार गाय और एक लाख सोनेके मुहर दान किये थे। पौराणिक कालके बाद बौद्ध धर्मप्रन्थोंमें भी श्रङ्गकी महत्ताका वर्णन किया गया है। उसके बादके प्रन्थ 'दशकुमार चरित्र' और कादम्बरीमें भी चम्पाका नाम आया है।

श्राधुनिक चम्पानगर जैनियोंका बड़ा तीर्थ-स्थान है। वहाँ के दो मन्य जैनमन्दिरों-को देखनेसे पता चलता है कि चम्पानगर बहुत प्राचीन समयसे ही जैनधर्मका केन्द्र रहा है। विद्वानोंके कथनानुसार जैनोंके बारहवें तीर्थङ्कर वासुपूज्यने यहीं जन्म लिया था। उनके श्रवाबा, कहा जाता है कि जैनियोंके बारहवें तीर्थङ्कर महाबीर भी कुछ वर्षों तक यहाँ रहे थे। बारहवें तीर्थङ्कर वासुपूज्यका मन्दिर नाथनगर मुहङ्क्षमें है, जो श्राज भी शहरसे श्रलग बसा हुआ है और जिसे देखकर मन्दिरकी प्राचीनताका सहज ही श्रनुमान किया जा सकता है। चम्पानगरमें जैनियोंका एक दूसरा मन्दिर भी है जिसके बारेमें कहा जाता है कि उसे महाबीर तीर्थङ्करके प्रमुख शिष्य सुधर्मने बनवाया थारा कहा जाता है कि जिस समय सुधर्म चम्पानगरीमें पधारे थे, वहाँ कोणिकका शासन था। राजा कोणिकने खुले पाँव नगरके बाहर श्राकर सुधर्मका स्वागत किया थारा

चम्पा बहुत वैभव सम्पन्न नगर था । वह व्यापारका एक बड़ा केन्द्र था। वहाँ चान्दो सौदागर नामक प्रसिद्ध स्थापारीके रहनेका वर्णन भी मिलता है।

चम्पानगरका एक दूसरा मुख्य स्थान कर्णगढ़ है। स्थान इतनी उँचाईपर है कि उसे देखकर ही यह कहा जा सकता है कि प्राचीन समयमें वहाँ अवश्य ही किसी प्रतापी राजाका विशाल किला होगा। कुछ लोगोंका कहना है कि यह स्थान महामारतके प्रसिद्ध सेनापित दानवीर कर्णका वासस्थान था। परन्तु, इतिहासके कुछ अन्य पंडितोंका कहना है कि चम्पानगरका यह कर्णगढ़ तथा मूँगेर जिलेका कर्ण चम्पा नामक स्थान, कर्ण सुवर्णके राजा "कर्णसेन" के प्रतिष्ठापित हैं। इस बातका अभी तक निर्णय नहीं हो सका है। परन्तु, इतना अवश्य है कि यदि कर्णगढ़की खुदाई की जाय तो शायद प्राचीन बिहारके गौरवगाथाका एक नया अध्याय भी धरतीके गर्भसे प्रकाशमें लाया जा सकता है। आज कर्णगढ़में सरकारी पुलिस के रङ्गकटोंको शिचा दी जाती है। कौन जाने, कभी वहाँ कर्णके रथके पहियों और घोड़ोंके टापोंकी आवाज बड़े-बड़े वीरोंके दिल न हिला देती हो।

श्राज हमारे देशकी श्रवस्था बदल चुकी है। इसीलिये जरूरत इस बातकी है कि धरतीके श्रन्दर दबे हुए प्राचीन बिहारके इतिहासका उद्धार किया जाय । श्रीर यदि ऐसी कोई योजना बने तो उस समय चम्पानगरको भी भूलना न चाहिए।

१ भगवान् महावीर जैनोंके चौबीसर्वे तीर्थंङ्कर थे, तीन चातुर्मास रहे थे। सं०।

२ इसका पुष्ट प्रमाण अपेन्तित है। सं०।

३ भगवान् महावीर जब चम्पा प्धारे तब कोिएक राज्यऋदि सिहत वन्दना करने आया था, श्रीप-पातिक सूत्रमें इस घटनाको यथावत् रूपसे श्रद्धित किया गया है। सं ।

४ बिहार सरकारके वर्तमान शिक्तामन्त्री इसके लिए चेष्टा तो करते हैं परन्तु इन दिनों वे श्रौर श्रौर समस्याश्रोंमें बुरी तरइ उलमें हुए हैं। श्रापने पोस्टवार स्कीममें खोज की भी एक स्कीम रखी है। सरकारी काम ठहरा, देखें कब तक इस योजनाको क्रियात्मक रूप मिलता है। संव।

### सम्पादकीय

### १-राष्ट्र-भाषापर जैन दृष्टिकोगा

स्वाधीन भारतके सम्मुख आज जितनी भी समस्याएँ समुपस्थित हैं, उनमें राष्ट्रभाषाकी भी एक ऐसी जिटल समस्या है जिसपर देशकी आम जनता एवं बुद्धिजीवियोंका
हिन्दिवन्दु केन्द्रित है। सभी वर्ग एक स्वरसे स्वीकार करते हैं कि अब हमारी भावी शिक्षा
अप्रेजीके माध्यम द्वारा न होकर हमारी ही राष्ट्र-भाषा द्वारा सम्पन्न हो। राष्ट्र-भाषा कैसी हो,
क्या हो. और उसका स्वरूप किस प्रकारका होना चाहिए। यह कुछ ऐसे प्रश्न हैं जिनको लेकर
देशमें तहलका-सा मचा हुआ है। जहाँतक राष्ट्र-भाषाका प्रश्न हैं वहाँपर जैसा वायु-मएडल
अभी हैं वह न होना चाहिए था। भिन्न-भिन्न विद्वानों द्वारा राष्ट्र-भाषाके भिन्न-भिन्न स्वरूप
जनताके सामने समुपस्थित हैं। यूँ तो कई मत राष्ट्र-भाषाके सम्बन्धमें प्रतिदिन अभिव्यक्त
होते हैं। परन्तु प्रधानतः इन्हीं दो पत्तोंमें वे सभी अन्तरभुक्त हो जाते हैं। एक पत्तका कहना
है कि राष्ट्रभाषा वही हो सकती हैं जिसमें आर्यभाषा संस्कृतके शब्दोंकी बाहुल्यता हो। और
वह देवनागरी लिपिमें ही लिखी जाय। उपर्युक्त पत्तके समर्थकोंका अभिमृत है कि हिन्दी
की उत्पत्ति ही सस्कृत भाषासे हुई है। दूसरा पत्त कहता है कि राष्ट्र-भाषाका स्वरूप ऐसा
होना चाहिए कि जनता सरलतासे उसे बोल और समभ सके। इसमें अरबी, फारसी एवं
अन्य प्रान्तीय भाषाओंके शब्द मा अमुक संख्यामें रहें, और वह उदू तथा देवनागरी
लिपिश्रोंमें लिखी जाय।

भाषा श्रौर संस्कृतिका श्रभिन्न सम्बन्ध रहा है। किसी भी देशकी संस्कृति एवं सभ्यताके उन्नतिशील श्रमरतत्त्वोंका संरच्या उसकी प्रधान भाषा तथा परिपुष्ट साहित्यपर अवलम्बित है। उभय धारात्रोंका चिर विकास राष्ट्र-भाषा द्वारा ही सम्भव है। भाषा भावोंको व्यक्त करनेका साधननात्र है। ऐसी स्थितिमें इमारा प्रधान कर्तव्य यह होना चाहिए कि हम अपनी राष्ट्र-भाषाका स्वरूप समुचित रूपसे निर्धारित कर लें। यूँ तो सभी जानते हैं कि भाषा-का निर्माण राष्ट्रके कुछ नेता नहीं करते हैं। वह स्वयं बनती है। कलाकारों द्वारा उसे बल मिलता है। अन्ततः वह स्वयं परिष्कृत होकर अपना स्थान बना लेती है। परन्तु हमारे देशका दुर्भाग्य है कि राजनैतिक पुरुष कई भाषात्र्योंके शब्दोंके सहारे एक नवीनभाषा बलात् जनतापर लाद रहे हैं, जो सर्वथा अप्राक्तातक अवैज्ञानिक एव अमाननीय है। वे लोग एक प्रकारसे प्रत्येक विषयपर राय देनेके अभ्यस्त-से हो गए हैं। इसीलिये सांस्कृतिक शुभेच्छुक राष्ट्र-भाषाके सुनिश्चित स्वरूपपर गम्भीरतासे अपना ध्यान आकृष्ट किए हुए हैं, जिनका अधिकार भी है। जिस व्यक्तिका जिस विषयपर गम्भीर अध्ययन न हो उसे उस विषयपर बोलनेका कुछ त्र्राधिकार नहीं रहता। जयपुर काँग्रेसमें हमारे माननीय नेतात्र्यों द्वारा राष्ट्र-भाषा पर जो कुछ भी कहा गया है, उससे सुख नहीं मिलता। देशको सांस्कृतिक दृष्टिसे जीवित रखनेवाले कलाकारोंके हृदयोंपर गहरी चोट लगी है। राष्ट्र-भाषा निर्धारित करनेका कार्य नेतागण अपनी कार्य सूचीसे अलगकर दें तो बहुत श्रच्छा होगा । क्योंकि उन्हें अपनी प्रतिभाको विकसित करनेके लिए पर्याप्त चेत्र मिला है। उदाहर एके लिए मान लीजिए (यदि ध्यह है तो सर्वथा असम्भव) कि कहींकी ईट कहींका रोड़ा बाली कहाबतके अनुसार एक

श्रमानवीय भाषा नेताश्रों द्वारा निर्मित होकर फाइलोंमें लिखकर रख भी दी पर इससे होगा क्या। जब कलाकार, लेखक और श्राम जनता उसका व्यवहार न करेगी, श्रौर वह करे भी क्यों ? क्योंकि उनके पास तो पैतृक सम्पत्तिके रूपमें एक भाषा श्रौर साहित्य मिले हैं। जिनके बलपर वे श्रपनी भावनाश्रोंको समुचितरूपसे व्यक्त कर लेंगे। जनता भी उसे श्रात्म-सात कर लेगी। यदि राष्ट्र-भाषा नियतरूपसे करनी ही तो उसका उत्तरदायित्व उन उचकोटिके साहित्य मर्मज्ञोंपर डालना चाहिए जिनका जीवन भाषा-विज्ञान श्रौर साहित्यके विभिन्न तत्त्वोंसे श्रोत-प्रोत हो।

प्रथम पत्तका मन्तव्य है कि संस्कृतनिष्ठ हिन्दी राष्ट्र-भाषा इसीलिए होनी चाहिए कि वह संस्कृतकी पुत्री है। श्राजके प्रगतिशील युगमें इस प्रकारकी बातोंका क्या अर्थ हो सकता है। वैयक्तिकरूपसे हम स्वयं संस्कृतिष्ठ हिन्दीके पचपाती हैं। परन्तु हमें इस समर्थन-के पृष्ठ भागमें वैदिक मनोभावनाका आभास मिलता है। वह व्यापक हिन्दीको और भी संकुचित बना देगी। साम्प्रदायिकताका कटु परिणाम कैसा होता है, यह लिखनेकी बात नहीं। सारा विश्व इसे भुगत चुका है। अरबी-फारसीके बेमेल शब्दोंको हिन्दीमें ठूसना हम पसन्द नहीं करते हैं। न अपनी रचनाओंमें ही ऐसे शब्दोंका व्यवहार करते हैं। हिन्दीको संस्कृतकी पुत्री कहना न केवल उसे अपने बलसे अर्जित पदसे ही गिराना है। अपितु अपनी बुद्धिसे शत्रुता करना है। हिन्दी साहित्यका गम्भीर अध्ययन करनेसे यह स्पष्ट होजाता है कि इसका उद्गम संस्कृतसे नहीं ऋषित प्राकृत, ऋषभ्रंश ऋषि प्रान्तीय भाषात्रों द्वारा हुऋा है। संस्कृत चाहे उतनी पुष्ट-भाषा क्यों न रही हो, फिर भी वह एक सम्प्रदायकी भाषा है। जबिक हिन्दी एक सम्प्रदायकी भाषा कभी नहीं रही। वह मानव भाषा रही है हिन्दू-मुसलमान श्रादि सन्तोंने इसी भाषाके द्वारा मानव सिद्धान्तोंका प्रचार सारे भारतमें किया। सच कहा जाय तो सन्त संस्कृतिके उच्चतम विकासमें हिन्दीने जो योगदान दिया है, वह श्रभूतपूर्व है। सारे भारतको १८०० वर्षों तक सांस्कृतिक सूत्रमें यदि किसी भी भाषाने बाँध रक्खा है तो वह केवल हिन्दी ने ही। स्पष्ट कहा जाय तो भारतीय मस्तिष्ककी समस्त चिन्तात्र्योंका विकास उस हिन्दीके द्वारा हुन्ना। जिसके स्वरूप निर्धारणमें त्राज जितनी माथापच्ची नहीं करनी पड़ी थी। श्रतः संस्कृतके श्रतिरिक्त श्रन्य प्रान्तीय भाषात्रींके शब्द श्रपेद्माकृत श्रधिक पाए जाते हैं। जो शब्द खप गए हैं, उनको चुन-चुनकर बाहर करना राष्ट्र-भाषाके भएडारको इति पहुंचाना है। यह हो सकता है कि एक ही भाषा प्रत्येक समयमें दो रूपोंमें रहती है। विद्व-द्भोग्य खौर लोकभोग्य।

दूसरे पत्तकी बातको कोई भी समभदार व्यक्ति स्वीकार नहीं कर सकता। हमारा निश्चित विश्वास है कि थोड़े-थोड़े कई भाषात्रोंके शब्द एकत्र करनेके बाद जो भाषा बनती है वह इतनी पंगु होती है कि बृहत्तर वैयक्तिक परिवारमें भी विवर्धित नहीं हो सकती। ऐसी स्थितिमें भारतीय संस्कृति एवं लोक जीवनका संमुचित व्यक्तिकरण हो ही कैसे सकता है।

हिन्दुस्तानीकी हवा जिन राजनैतिक एवं सामाजिक समस्यात्रोंको लेकर खड़ी की गई थी ऋष वैसी परिस्थिति नहीं रही। जिनको लच्च करके इसकी सृष्टि की गई उन्होंने अपना चेत्र स्वयं बना लिया है।

राष्ट्र-भाषाकी समस्या उलकी हुई तो है ही परन्तु श्रान्दोलनके चक्करमें डालकर न जाने श्रौर भी क्यों जटिल बनाया जाता है। भारतीय-विद्वान—जिनके हृदयमें भाषा विषयक प्रश्नके पश्चात् भागमें किसी भी तरहका साप्रदायिक तत्त्व काम न करते हों—यदि राष्ट्र-भाषाके सम्बन्धों जैन दृष्टिकोणको समक्ष लें तो समस्या बहुत कुछ श्रंशोंमें बिना किसी Jain Education Internationओं बातको सरलता पूर्वक समकाई जा सक्षती है कि अभारतीय भाषा श्रौर साहित्यके संरच्चामें अ

जैनाचार्योंने बहुत बड़ा योगदान दिया है। उनके सामने श्रादर्श था भगवान महावीरका। जिसमें अपनी विचार धाराका निर्मल प्रवाह तत्कालीन प्रान्तीय भाषा द्वारा बहाया था। भगवान बुद्धके उपदेश भी इस बातके प्रमाण हैं। जैन विद्वान संस्कृत त्र्यादि विद्वद्धोग्य भाषात्रोंमें प्रन्थ निर्माण करके ही चुप नहीं रहे हैं। उन्होंने विभिन्न प्रान्तोंमें रहकर प्रत्येक शताब्दियोंमें लोक भोग्य साहित्यकी सरिता बहाकर तत्कालीन लोक संस्कृतिको आलोकित किया। लौकिक भाषामें संस्कृतके प्रकारण्ड परिडतोंने रचना करना श्रपना श्रपमान समभा इससे वे एकाङ्गी साहित्य निर्माता ही रह गये । जित जीवोंकी गहराई तक वे न पहुंच सके । जब कि जैनाचार्योंके सम्मुख सबसे बड़ी समस्या थी जनता की। वे जनताको दर्शन, एवं साहित्यके उचकोटिके तत्त्वोंका परिज्ञान सरल श्रौर बोधगम्य भाषामें कराना चाहते थे। इस कार्यमें वे काफी सफल रहे। इसका श्रर्थ यह नहीं कि वे विद्वद्धोग्य साहित्य निर्माणमें पश्चात याद रहे। आज हम किसी भी प्रान्तके लोक साहित्यको उठा कर देखेंगे तो पता चलेगा कि प्रत्येक प्रान्तकी जनभाषात्र्योंके विकासमें भी जैनोंने साहित्य निर्माणमें कितना असांप्रदायिकता-से काम लिया है जब जिस भाषाका प्रभुत्व रहा उसीकी साधनामें वे तल्लीन रहे हैं। कारण कि जब संस्कृतिके नैतिक उत्थानकी भावनात्र्योंसे उनका हृदय त्र्योत-प्रोत था। उत्पर हम लिख श्राए हैं कि हिन्दी भाव श्रीर भाषाकी दृष्टिसे श्रपभ्रंशकी पुत्री है श्रपभ्रंशका साहित्य जो कुछ भी त्र्याज भारतमें प्राप्त होता है, वह जैनोंकी बहुत बड़ी देन हैं। भाव स्वातन्त्र इसकी बहुत बड़ी विशेषता है। राहुलजीके शब्दोंमें—

"श्रपभ्रं शके कवियोंका विस्मरण करना हमारे लिए हानिकी वस्तु है। यही कमी हिन्दी काव्यधाराके प्रथम स्नष्टा थे। वे श्रश्रधोष, भास, कालिदास श्रीर बाणकी सिर्फ नूठी पत्तलें नहीं चाटते रहे। बल्कि उन्होंने एक योग्य पुत्रकी तरह हमारे काव्य-ह्येत्रमें नया सृजन किया है। नये चमत्कार नए भाव पैदा किए हैं।

हमारे विद्यापित, कबीर, सूर, जायसी, श्रौर तुलसीके यही उजीवक श्रौर प्रथम प्रेरक रहे हैं। उन्हें छोड़ देनेसे बीचके कालममें हमारी बहुत हानि हुई श्रौर श्राज भी उसकी सम्भावना है।

जैनोंने अपभंश साहित्यकी रचना और उसकी सुरत्तामें सबसे अधिक काम किया है।"
१३ तेरहवीं शताब्दी तक अपभंशमें प्रौढत्व रहा। बादमें वही अपभंश क्रमशः
विकसित होते होते प्रान्तीय भाषाओं के रूपमें परिणित हो गई। एक समय वह जनताकी भाषा थी ज्यों-ज्यों उच्चकोटिके कलाकारों द्वारा समाहत होती गई त्यों-त्यों वह विद्वद्वोग्य साहित्यकी प्रधान भाषा बन गई। अपभंश भाषाका शब्द भण्डार विस्तृत है और बहुत कुछ ग्रंशोंमें वह संस्कृतकी अपेचा प्राकृतका अनुधारण करता है। अतः बिना किसी हिचकसे कहा जा सकता है, कि हिन्दीका उत्पत्ति स्थान अपभंश है। जो परिवर्तनशील भाषा रही थी। दुःख इस बातका है कि हिन्दी साहित्यके मर्मज्ञ विद्वान जैनोंके इस विशाल अपभंश साहित्यसे

हिन्दी, गुजराती, मराठी, तामिल, कन्नड़ श्रौर राजस्थानी श्रादि सभी प्रान्तीय भाषाश्रीमें जैनोंने न केवल भगवान 'महावीर' द्वारा प्रचारित मानव संस्कृति श्रौर सभ्यताके उच्चतम श्रमर तत्वोंका सुबोध भाषामें गुम्फन किया श्रपित तत्कालीन सामाजिक, धार्मिक, रीतिरिवाज एवं श्राध्यात्मिक तत्त्वोंकी श्रोर भी सङ्केतकर जनताके नैतिक स्तरको जँचा उठाने का प्रयास किया है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रान्तमें जब कभी जिस भाषाका प्रभुत्व रहा

एकदम परिचित नहीं हैं। यही कारण है कि आज राष्ट्र-भाषाकी समस्या उलमो हुई है।

भाषात्रोंमं साहित्यिक रचना करनेमें जो ऋपनेको ऋपमानित समभते थे वे पूँजीपति या एक वर्गविशेषके ही कलाकार रह गए हैं। जबकि जैनी जनताके पथ-प्रदर्शकके रूपमें रहे हैं। भाषा-विषयक जैनोंके श्रौदार्यपूर्ण श्रादर्शको श्राजके साहित्यिक यदि मान लें श्रौर राष्ट्र-भाषाकी समस्या जनतापर छोड़ दें तो मार्ग बहुत सुगम हो जायेगा। यदि हमारे देशी शब्दोंसे ही समुचितरूपसे भावोंका व्यक्तीकरण हो जाता है तब यह कोई आवश्यक नहीं है कि विदेशी शब्दोंको चुन-चुनकर राष्ट्र-भाषामें ठूसें। जैन दृष्टिकोण राष्ट्र-भाषापर इतना अवश्य कहेगा कि हिन्दी उस राष्ट्रकी भाषा होने जारही है, जिसकी संस्कृतिमें विभिन्न संस्कृतियों श्रीर भाषात्रोंका समन्वयात्मक प्रयास वर्षोंसे चला श्रा रहा है। कई जातियोंका यह महादेश है। उसपर यह सिद्धान्त कैसे लादा जा सकता है कि राष्ट्र-भाषामें अमुक भाषाके शब्द अधिक रहें। वैयक्तिकरूपसे हम भले ही संस्कृतनिष्ठ हिन्दीका व्यवहार करें। परन्तु भाषाका प्रश्न व्यष्टिसे न होकर समष्टिसे हैं। भाषाका प्रवाह शताब्दियोंसे जिस रूपसे चला त्र्यारहा था उसीको कुछ परिवर्तितरूपमें क्यों नहीं बहुने दिया जाता ? साहित्यिक मेले ही कठिनतर शब्दोंका प्रयोग करें, परन्तु अशिचित या अल्पशिचाप्राप्त मानवोंसे वे ऐसी आशा क्यों कर रहे हैं ? राष्ट्र-भाषा न बनारसी हिन्दी हो सकती है न लाहोरी उर्दू ही। किसी भी प्रान्तकी शब्दा-विलयोंसे प्रचलित शब्दोंको यदि हम अपनी वर्तमान हिन्दीमें पचा लेते हैं तो बुरा ही क्या है ? क्पोंकि हिन्दी जीवित भाषा है मृत नहीं। जबतक जीवन है तबतक परिवर्तन होते ही रहेंगे। परिवर्तनशीलताके सिद्धान्तसे जितनी भी बचानेकी चेष्टा की जाएगी उतनी ही हमें हानि उठानी पड़ेगी। ऋतः संज्ञिप्तमें जैन दृष्टिकोणका यही सारांश है कि राष्ट्र-भाषा हिन्दी सरल-सुबोध होनी चाहिए। साथ ही साथ इस बातका ध्यान रक्खा जाय कि इसमें जहाँतक हो सके उन्हीं भाषात्रोंके शब्दोंकी बाहुल्यता रहे जिनमें त्रार्य-संस्कृतिका समुचित व्यक्तीकरण सरलता पूर्वक हो सके। यह कोरा आदर्श ही नहीं है, अपितु शताब्दियों तक अनुभवकी वस्तु रहा है।

डालमियाँनगर, ता० २१-१-४६ ई०

मुनिकातिसागर

### २-अनेकान्तकी वर्ष-समाप्ति और अगला वर्ष

इस संयुक्त किरण (११, १२)के साथ अनेकान्तका नवमा वर्ष समाप्त हो रहा है। इस वर्षमें अनेकान्तने अपने पाठकोंकी कितनी और क्या कुछ सेवा की उसे यहाँ बतलानेकी जरूरत नहीं—वह उसके गुण्याही पाठकोंपर प्रकट है। हाँ, इतना जरूर कहना होगा कि इस वर्ष यदि कोई विशेष सेवाकार्य हो सका है तो उसका श्रेय सहयोगी सम्पादकों और खासकर माई अयोध्याप्रसादजी गोयलीय मन्त्री 'भारतीयज्ञानपीठकाशी'को प्राप्त है—उन्होंकी सुन्यवस्थाका वह फल है, और जो कुछ शुटि रही है वह सब मेरी है—मेरी अयोग्यताको ही उसका एकमात्र जिम्मेदार सममना चाहिये। मैं यहाँपर जो कुछ बतलाना चाहता हूँ वह प्रायः इतना ही है कि अनेकान्तके आठवें वर्षकी समाप्तिपर, जिसका कार्यकाल १२की जगह २४ महीनेका होगया था, मेरे सामने पत्रको बन्द करनेकी समस्या उपस्थित हो रही थी; क्योंकि प्रेसोंके आधासन-भङ्ग और ग्रेर्राजम्मेदाराना रवेंथे आदिके कारण मैं बहुत तङ्ग आगया था, मेरा दिल दूट गया था और मैं प्रेसकी समुचित व्यवस्था न होने तक पत्रको बन्द करना ही चाहता था कि प० अजितकुमारजी शास्त्रीने, जो अपना अकलक्क प्रेस' मुखतानसे सहारनपुर ले आए थे, मुक्ते वैसा करनेसे रोका और पूरी दृढताके साथ अनेकान्तको अपने प्रेसमें बराबर समयपर छापकर देनेका वचन तथ। आधासन दिया। तद्नुसार ही अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको अनेकान्तको का संकल्प किया। अपनेका स्वर्ता (सम्पादकीय

वक्तव्य'में प्रकट कर दी गई। इसके बाद श्रीगोयलीयजी मुक्तसे मिले और उन्होंने भारतीय-ज्ञानपीठके साथ अनेकान्तका सम्बन्ध जोड़कर और उसके प्रकाशन, सख्रालन एवं आर्थिक आयोजनकी सारी जिम्मेदारीको अपने ऊपर लेकर मुक्ते और भी निराकुल करनेका आश्वासन दिया। चुनाँ ने ६वें वर्षकी प्रथम किरणके शुरूमें ही मैंने अनेकान्तकी इस नई व्यवस्थादिको प्रकट करते हुए उसपर अपनी प्रसन्नता व्यक्त की और उसीके आधारपर अनेकान्तके पाठकोंको यह आश्वासन दिया कि 'अब पत्र बराबर समयपर (हर महीनेके अन्तमें) प्रकाशित हुआ करेगा।'

मुश्किलसे दो किरण निकाल कर ही पं० अजितकुमारजी शास्त्री अपने प्रे सको देहली उठाकर ले गये और उन्होंने अपने दिये हुए सारे वचन तथा आधासनपर पानी फेर दिया! मजबूर होकर अनेकान्तको फिरसे चार्ज बढ़ाकर रॉयल प्रेसकी शरणमें ले जाना पड़ा, जो सहारनपुरमें सबसे अधिक जिम्मेदार प्रे स समभा जाता है। परन्तु प्रे समें उपयुक्त टाइपों-की कमीके कारण प्रायः हर चार पेजके प्रकृषके पीछे एक विद्वानको प्रू फरीडिङ्गके लिये सहारनपुर जाना आना पड़ा है, जिससे पत्रको समयपर निकाला जा सके जिसकी गोयलीयजी की ओरसे सख्त ताकीद थी और इस तरह एक एक फार्मके पीछे कितना ही फालतू खर्च करना पड़ा है और दाबारा भी प्र सका चार्ज बढ़ाना पड़ा है; फिर भी पत्र समयपर प्रकाशित न हो सका और यह किरण ३-४ महीनेके विलम्बसे प्रकाशित हो रही है।

गोयलीयजीको इस सारी स्थितिसे बराबर अवगत रक्खा गया है और अनेक बार यह प्रार्थना तथा प्ररेणा की गई है कि वे अनेकान्तकी छपाईकी सुव्यवस्था इलाहाबादके लाजर्नल प्रस अथवा बनारसके किसी अच्छे प्रसमें करें; परन्तु हरबार उन्होंने इस ओर उपेचा ही धारण को—कभोकभो लाजर्ननल प्रसके अधिक चार्ज और वहाँ ठीक व्यवस्था न बन सकनेकी बात भी कही, और इसलिये यह सममा गया कि आप अनेकान्तका समय-पर सुन्दररूपमें प्रकाशित होना तो देखना चाहते हैं किन्तु किन्हीं कारणोंके वश व्यवस्थाका भार अपने उपर लेकर भी, उसके लिये योग्य प्रसादिको व्यवस्था करनेमें योग देना नहीं चाहते। इसीसे अन्तको बिलम्बकी शिकायत होनेपर इधरसे उस विषयमें अपनी मजबूरी ही जाहिर करना पड़ो।

श्राठवें वर्षकी किरणें जब एक वर्षकी जगह दो वर्षमें प्रकाशित हो पाई थी श्रीर पाठकोंको प्रतीक्षाजन्य बहुत कष्ट उठाना पड़ी था तब उनका विश्वास अनेकान्तके समयपर प्रकाशित होनेके विषयमें प्राय: उठ गया था श्रीर इसिलये उनका श्रागेके लिये प्राहक न रहना बहुत कुछ स्वाभाविक था; चुनाँचे तीसरी किरण जब बी० पी० की गई तब लगभग श्राधे प्राहकोंकी बी० पी० वापिस हो गई। इधर पत्रमें फिरसे विलम्ब शुरू हो गया श्रीर उसमें सञ्चालन विभागकी श्रोरसे चित्रों श्रादिका कोई श्रायोजन नहीं हो सका, जो श्राजकलके पत्रोंकी एक खास विशेषता है। इससे नये प्राहकोंको यथेष्ट प्रोत्साहन नहीं मिला श्रीर उधर छपाई तथा कागज श्रादिके चार्ज बढ़ गये। पत्रको सहायता भी कम प्राप्त हुई। इन्हीं सब कारणोंसे श्रनेकान्तको इस वर्ष काकी घाटा उठाना पड़ा है, जिसका मुक्ते खेद है।

कुछ दिन हुए न्यायाचार्य पं० महेन्द्रकुमारजीने श्रपने एक पत्रमें यह सूचना को कि श्रमेकान्तको समयपर प्रकाशित करनेके लिये बनारसमें प्रेसकी श्रच्छी योजना हो सकती है। तदनुसार गोयलीयजीको उसकी सूचना देते हुए फिरसे बनारसमें हो छपाईकी योजना करनेकी प्रोरेणा की गई; परन्तु उन्होंने उत्तरमें डालमियानगरसे भेजे हुए श्रपने तीन माचके पत्रमें Jain Education Internation यह लिखा कि ''बनारसमें भी छपाईकी श्रम्ब अल्डी व्यवस्था नहीं हैं। ज्ञानपीठका प्रकाशन जिस www.jainelibrary.org

धीमी रफ्तारसे होरहा है, उससे मुफे 'अनेकान्त' बनारससे प्रकाशित करनेकी तनिक भी हिस्मत नहीं होती।" इसे पढ़कर हृदयमें उदित हुई आशापर फिरसे तुवारपात हो गया और मैं यही सोचने लगा कि यदि गोयलीयजीने प्रेसकी कोई समुचित व्यवस्था न की तो मुक्ते ऋब वीरसेवार्मान्दरकी श्रोरसे एक स्वतन्त्र प्रेस खड़ा करना ही होगा, जिसकी उसके तय्यार प्रनथोंके प्रकाशनार्थ भी एक बहुत बड़ी ज़रूरत दरपेश हैं श्रौर इसलिये इस किरणमें प्रेसकी व्यवस्था तक कुछ महीनोंके लिये श्रनेकान्तको बन्द रखनेकी सूचना कर देनी होगी। परन्तु 'पाठकोंको यह जानकर प्रसन्नता होगी कि डालभियानगरसे बनारस जानेपर गोयलीयजीका विचार बदल गया श्रौर उनमें मुनिकान्तिसागरजी त्रादिकी प्रेरणाको पाकर उस हिम्मतका संचार हो गया जिसे वे अपनेमें खोए हुए थे श्रौर इसलिये श्रव वे बनारससे 'श्रनेकान्त'को प्रकाशित करनेके लिये तत्पर होगये हैं; जैसा कि इसी किरणमें अन्यत्र प्रकाशित उनके प्रकाशकीय वक्तव्य'से प्रकट है। वक्तव्यके अनुसार श्रव 'श्रनेकान्त' विलकुल ठीक समयपर निकला करेगा, सुन्दर तथा कलापूर्ण बनेगा, बहुश्रुत विद्वानोंसे लेखोंके माँगनेके लिये मुँह खोलनेमें किसीको कोई संकोच नहीं होगा, जैनेतर विद्वानोंके लेखोंसे भी पत्र ऋलंकृत रहेगा श्रौर उनके लेखोंको प्राप्त करनेमें श्रात्मग्लानि तथा हिचकचाटका कोई प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होगा—ज्ञानपीठ उसके पीछे जो भी व्यय होगा उसे उठानेके लिये प्रस्तुत हैं। स्त्रीर इसलिये 'अनेकान्त' आगेको घाटेमें न चलकर दूसरे पत्रोंकी तरह लाभमें ही चलेगा, उसके हितैषियोंकी संख्या भी श्रावश्यकतासे श्रधिक बढ़ जायगी श्रौर फिर गोयलीयजीको श्रपने विद्वानींका ''प्रेसमें जुतियाँ चटकाते फिरना" भी नहीं खटकेगा अथवा उसका अवसर ही न श्राएगा। संचेपमें श्रवतक जो कुछ कमी श्रथवा त्रुटि रही है वह सब पूरी की जायगी। इससे श्रधिक ग्राहकों तथा पाठकों आदिको और क्या आश्वासन चाहिये ? मुक्ते गोयलीयजीके इन दृढ़ सङ्कल्पोंको माल्म करके बड़ी प्रसन्नता हुई। हार्दिक भावना है कि उन्हें अपने इन सङ्कल्पोंको पूरा करनेमें पूर्ण सफलताकी प्राप्ति होवे और मुक्ते अपने प्रिय 'अनेकान्त'को अधिक उन्नत अवस्थामें देखनेका शुभ अवसर मिले।

अन्तमें मैं इस वषके अपने सभी विद्वान लेखकों और सहायक सज्जनोंका आभार व्यक्त करता हुआ उन्हें हृदयसे धन्यवाद देता हूँ और इस वर्षके सम्पादन-कार्यमें मुमसे जो कोई भूलें हुई हों अथवा सम्पादकीय कर्तव्यके अनुरोधवश किये गये मेरे किसी कार्य-व्यवहार से या स्वतन्त्र लेखसे किसी भाईको कुछ कष्ट पहुँचा हो तो उसके लिये में हृदयसे ज्ञमा-प्रार्थी हूँ; क्योंकि मेरा लच्य जानबूमकर किसीकों भी व्यर्थ कष्ट पहुँचानेका नहीं रहा है और न सम्पादकीय कर्तव्यमें उपेत्ता धारण करना ही मुफे कभी इष्ट रहा है। साथ ही, यह भी निवेदन कर देना चाहता हूँ कि अगले वर्ष में पाठकोंकी सेवामें कम ही उपस्थित हो सकूँगा; क्योंकि अधिक परिश्रम तथा बृद्धावस्थाके कारण मेरा स्वास्थ्य कुछ दिनोंसे बरावर गड़वड़में चल रहा है और मुक्ते काफी विश्रामके लिये परामर्श दिया जा रहा है।

वीरसेवामन्दिर, सरसावा, ता० २५-३-१९४६

जुगलकिशोर मुख्तार

#### सर सेठ साहबका विवाहोत्सवपर अनुकरणीय दान-

श्रनेक पद्विभूषित सर सेठ हुनुसचन्द्जी इन्दौरके शुभ नामसे समाजका बृचा २ पिरिचित है। राष्ट्र, समाज श्रीर धर्मके चेत्रमें श्रापके द्वारा प्रारम्भसे ही अनेक उल्लेखनीय सेवाएँ हुई हैं श्रीर आज भी होरही हैं। समाजके आह्वानपर आप सदा उसकी सेवाके लिये आगे खड़े मिलते हैं। उनकी दानवीरता, विनस्रता और सहानुभूति तो अतुलनीय हैं। अवाहित्या अवाहित्या हैं। अवाहित्या कार्या के आजकी स्थितिमें भी अवाहित्या और अपूँजीका संघर्ष चाल् हैं,

#### प्रकाशकीय वक्तव्य

वर्षके प्रारम्भमें 'श्रनेकान्त'के रूपमें परिवर्तन करने श्रौर उसमें प्रगति लानेके लिये श्रद्धेय पं० जुगलिकशोरजी मुख्तार, न्यायाचार्य पं० दरवारीलालजी कोठिया, पं० परमानन्दजी शास्त्री श्रौर मेरी वीरसेवामन्दिरमें एक बैठक की गई थी। इस बैठकमें काफी ऊहापोहके बाद सम्पादक मण्डलका निर्माण किया गया था श्रौर उसमें श्रन्तर्राष्ट्रीय ख्याति-प्राप्त श्रद्धास्पद मुनि कान्तिसागरजीको भी सम्मिलित किया गया था तथा मेरी श्रौर पं० दरवारीलालजी कोठियाकी सेवायें भी स्वीकृत की गई थीं। हर्ष है कि मुनि कान्तिसागरजीने श्रमणमें रहते हुए भी श्रपना पूर्ण सहयोग प्रदान किया। श्रान्तरिक श्रमिलाषा थी कि 'श्रनेकान्त'को जिस तरह हम देहलीसे प्रारम्भमें तीन वर्षोसे श्रकाशित करते रहे हैं उसी तरहसे वह नियमितरूपमें निकलता रहे। लेकिन सहारनपुरके श्रम्छेसे श्रम्छे श्रौर जिम्मेदारसे जिम्मेदार प्रेससे मनमाने दामोंपर कॅप्ट्रैक्ट करनेपर भी न 'श्रनेकान्त' समयपर निकाल सके श्रौर न उसे सुन्दर ही बना सके। श्रौर इसी श्रात्मग्लानिके कारण हम जैनेतर विद्वानोंसे लेख माँगनेमें भी हिचिकचाते रहे।

श्रद्धेय मुनिजीका विचार है कि 'श्रनेकान्त'का प्रकाशन बनारससे हो, जिससे प्रेसादि सम्बन्धी बहुत कुछ श्रमुविधाश्रोंसे बचा जा सकेगा तथा जैनेतर विद्वानोंके लेखोंसे भी उसे श्रलंकृत किया जा सकेगा। इसके लिये जो व्यय होगा ज्ञानपीठ उसको उठानेके लिये प्रस्तुत है।

इस वर्षमें ज्ञानपीठने 'अनेकान्त'को काफी घाटेमें प्रकाशित किया है, जबिक आज हिन्दोंके पत्र-पत्रिकाएँ लाभमें चल रही हैं तब जैनसमाज-जैसे सम्पन्न समुदायका पत्र यूँ रिं तरके प्रकाशित हो, हमारे सब उत्साहपर पानी फर देता है। समफ्रमें नहीं आता कि हम किस मुँहसे बहुश्रुत विद्वानोंसे लेख माँगें और प्रेसमें जूतियाँ चटकाते फिरें। खैर इसमें दोष हम अपना ही समभते हैं। जैसी पाठ्यसामग्री चाहिए वैसी उन्हें नहीं दे पाये और कलापूर्ण प्रकाशन भी नहीं कर पाये। हमारा विश्वास है कि हम काश! ऐसा करते तो अनेकान्तके हितैषियोंकी संख्या आवश्यकतासे अधिक बढ़ती और अनेकान्त और भी ज्यादा लोकिप्रिय होता।

हम अब आगामी वर्ष इस कमीको भी पूरा करनेका प्रयत्न करेंगे। और अनेकान्तके निम्न स्थायी स्तम्भ जारी रखेंगे—

१-कथाकहानी, २-स्मृतिकी रेखाएँ, ३-कार्यकर्तात्रोंके पत्र, ४-गौरवगाथा, ४-हमारे पराक्रमी पूर्वज, ६-पुरानी बातोंकी खोज, ७-सुभाषित, ८-शङ्कासमाधान और ६-सम्पादकीय। अयोध्याप्रसाद गोयलीय

मन्त्री 'भारतीयज्ञानपीठ' काशी।

लोक-प्रिय बने हुए हैं श्रौर लोक-हृदयोंमें विशिष्ट श्रादरको प्राप्त हैं। निःसन्देह यह सङ्काग्य उनकी सेवांश्रोंका प्रतिरूप है, जो कम लोगोंको प्राप्त होता है।

गत फरवरीमें आपके पौत्रका देहलीमें विवाह था, जो कहते हैं देहलीके ज्ञात इतिहासमें अभूतपूर्व था, उसके उपलक्षमें आपने छयालीस हजार ४६०००)का अनुकरणीय दान किया है। पत्रीस हजार देहलीकी विभिन्न संस्थाओंके लिये और इक्कीस हजार समाजकी विविध संस्थाओंके लिये दिये गये हैं। जहाँतक हमें ज्ञात है, विवाहोत्सवपर इतना बड़ा दान समाजमें पहला दान है। हमारे यहाँ विवाहके दूसरे मदोंमें तो बड़ा खर्च किया जाता है। पर दानमें बहुत कम निकाला जाता है। यद समाज फिजूलखर्चीको घटाकर इस दिशामें गित करे तो विवाह एक बोका मालूम न पड़ेगा और सामाजिक संस्थाएँ भी समृद्धि तथा समुन्नत होंगी।

सरसेठ साहबने उक्त दानमेंसे दोसौ एक २०१) रुपये वीरसेवामन्दिरकी सहायतार्थ Jain Education Internationओ भिजवाये हैं जिसके लियें वे धन्यवादके पात्र हैं से le Use Only — दुणबारी<del>कांक जैन कोटिया</del>

#### श्रीसरोजिनी नायडूका वियोग !

१ मार्च १६४६को रात्रिके ३॥ बजे हमारे प्रान्तकी गर्वार श्रीसरोजिनी नायह्रका हृद्यकी गित रुक जानेसे सदाके लिये दुखद वियोग हो गया! श्राप स्वतन्त्रभारतमें युक्त-प्रान्तकी प्रथम गर्वार थीं। भारतीय और विश्वकी महिलासमाजके लिये यह गौरवकी बात है। राष्ट्रके स्वतन्त्रता-संप्राममें श्राप सदा गाँधीजीके साथ रहीं और श्रानेकों वार जेल गईं। भारतके लिये श्रापकी सेवाएँ श्रद्भुत हैं। विश्वमें श्राप श्रपनी विख्यात कविताश्रों श्रीर मधुर एवं प्रतिभाशालिनी वन्तृताश्रोंके कारण भारतकोकिला या बुलबुले हिन्दके नामसे मशहूर थीं। श्रापके वियोगमें सारे भारतने शोक प्रकट किया और ११ मार्चको सर्वत्र मातम मनाया गया। श्रापके स्थानकी शोघ पूर्ति होना कठिन जान पड़ता है। देशकी ऐसी विभूतिके प्रति वीरसेवामन्दिर परिवार श्रपनी शोक श्रद्धाञ्जल श्रपित करता है श्रीर परलोकमें सद्गित एवं सुख शान्तिकी भावना प्रकट करता है।

#### एक समाजसेवकका निधन !

गत माघ कृष्णा २ सं० २००५को प्रसिद्ध समाजसेवी मास्टर मोतीलालजी संघी जयपुरका शोकजनक देहावसान हो गया! मास्टर साहब एक निःस्वार्थसेवी श्रोर कर्मठ व्यक्ति थे। सहानुभूति श्रोर दयासे उनका हृदय भरा हुत्रा था। उनका सारा जीवन गरीबोंकी मदद करने, श्रसहाय विद्यार्थियोंकी सहायता करने श्रोर घरघर ज्ञान-प्रचार करनेमें बीता। उनका कोई ३० हजार पुस्तकोंका पुस्तकालय, जिसे उन्होंने १६२०में स्थापित किया श्रोर जिसके द्वारा अपने जीवनकालमें २६ वर्ष तक जनताकी सेवा की. जयपुरके पुस्तकालयों-में श्रच्छा श्रोर उल्लेखनीय माना जाता है। जयपुरके शास्त्रभण्डारोंसे हस्तिलिखत प्रन्थोंकी सुप्राप्ति प्रायः मास्टर साहबके प्रयत्नोंसे ही होती थी। उन्हें इस बातकी बड़ी इच्छा रहती थी कि श्रप्रकाशित प्रन्थोंका प्रकाशन हो श्रोर वे जनता तक पहुँचें। वीरसेवामन्दिर श्रोर उसके साहित्यिक कार्योंके प्रति उनका विशेष प्रेम था। विद्वानोंके सहयोग सत्कारके लिये उनका हृदय सदा खुला स्ता था। वे जयपुरकी ही नहीं, सारे समाजकी एक श्रेष्ठ विभूति थे। उनके निधनसे समाजका एक परखा हुत्रा श्रोर सची लगनवाला सेवक उठ गया! स्वर्गीय श्रात्मा-के लिये वीरसेवामन्दिर परिवार सद्गित एवं शान्तिकी कामना करता हुत्रा उनके कुटुम्बी जनोंके प्रति हार्दिक समवेदना व्यक्त करता है।

क्या ही श्रच्छा हो, मास्टर साहबके श्रमर स्मारक पुस्तकालयको समाज सुस्थिर श्रीर श्रमर बना दे।

#### लाला रूढामलजी सहारनपुरका देहावसान !

सहारनपुरके लाला नारायणदास रूढामलजी जैन शामियानेवालोंका गत १६ फरवरी १६४६को देहावसान हो गया । आप बड़े ही सज्जन और धार्मिक थे । सबसे बड़े प्रेमसे मिलते थे । वीरसेवामिन्दर और उसके कार्योंसे विशेष प्रेम रखते थे । हम स्वर्गीय आत्माके लिये शान्तिकी कामना और कुटुम्बी जनोंके प्रति समवेदना प्रकट करते हैं।

# 

ॐ ऋईम्

# **ऋनेकान्त**

सत्य-शान्ति स्रोर लोकहितके सन्देशका पत्र

नीति-विज्ञान-दर्शन-इतिहास-साहित्य-कला श्रौर समाजशास्त्रके श्रौढ विचारोंसे परिपूर्ण मासिक

नवम वर्ष

पौषसे मार्गशीर्ष, वीर निर्वाण संवत् २४७४-७५

सम्पादक-मग्रङल

जुगलिकशोर मुख्तार (भधान सम्पादक) मुनि कान्तिसागर दरवारीलाल कोठिया न्यायाचार्य अयोध्याप्रसाद गोयलीय, डालिमयानगर

<sub>संस्थापक-प्रवर्तक</sub> वीरसेवामन्दिर, सरसावा



संचालक-व्यवस्थापक

भारतीयज्ञानपीठ, काशी

प्रकाशक

परमानन्द जैन शास्त्री वीरसेवामन्दिर, सरसावा जि॰ सहारनपुर

वार्षिक मूल्य । पाँच रुपये

मार्च सन् १६४६ .

एक किरणका आठ आने

## अनेकान्तके नववें वर्षकी

# विषय-सूची

| विषय श्रीर लेखक पृष्ठ                             | विषय ग्रौर लेखक पृष्ठ                               |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| श्रातिशयचेत्र श्रीकुण्डलपुर-[श्रीरूपचन्द बजाज ३२१ | गाँधीकी याद (कविता)-[फजलुलरहमान जमाली ८२            |
| श्रद्भुत बन्धन (कविता)-[पं० श्रन्पचन्द न्याय-     | गाँधीजीका पुरुयस्तम्भ-[डाक्टर वासुदेवशरण            |
| तीर्थं ७१                                         | श्रप्रवाल ६१                                        |
| श्रनेकान्त-[महात्मा भगवानदीन " १४३                | गाँधीजीकी जैनधर्मको देन-[पं० सुखलाल संघवी ३६९       |
| अपने ही लोगों द्वारा बलि किये गये महापुरुष १५०    | चतुर्थ वाग्भट्ट श्रौर उनकी कृतियाँ-[पं० परमा-       |
| अपभ्रंशका एक शृङ्गार-वीर काव्य-[रामसिंह           | नन्द जैन शास्त्री ७६                                |
| तोमर एम० ए० ३६४                                   | चम्पानगर-श्यामलिकशोर का " ४८१                       |
| अपहरणकी आगमें मुलसी नारियाँ-[अयोध्या-             | जयस्याद्वाद-[प्रो॰ गो॰ खुशालचन्द जैन एम. ए. १५४     |
| प्रसाद 'गोयलीय' ३१६                               | जीरापल्ली पार्श्वनाथ स्तोत्र-[सं० जुगलिकशोर मु. २४६ |
| अमूल्य तत्त्वविचार-[श्रीमद्राजचन्द्र " १४०        | जीवका स्वभाव-श्रीजुगलिकशोर काराजी २५१               |
| अहारचेत्रके प्रचीन मूर्तिलेख-[पं० गोविन्ददास      | जैन श्रध्यात्म-पिं० महेन्द्रकुनार न्यायाचार्य ३३४   |
| जी कोठिया ३८३                                     | जैन कॉलोनी और मेरा विचार- जिगलकशोर मु. १३           |
| श्रहिंसा तत्त्व- जिल्लक गणेशप्रसादजी वर्णी २१६    | जैन तपस्वी (कविता)- किव भूधरदास १२४                 |
| श्राचार्यकल्प पं० टोडरमलजी-[पं० परमानन्द          | जैनधर्म बनाम समाजवाद-पिं० नेमिचन्द्र                |
| शास्त्री २४                                       | ज्योतिषाचार्य १८६                                   |
| त्याप्तमीमांसा और रत्नकरण्डका भिन्नकर् त्व        | जैनधर्मभूषण ब्र० सीतलप्रसादजीके पत्र                |
| -[डा० हीरालाल जैन एम० ए० ह                        | -[गोयलीय ३५२, ४०६                                   |
| ज़त बड़ी या रुपया-[अयोध्याप्रसाद गोयलीय १४१       | जैनपुरातन अवशेष (विहंगावलोकन)-[मुनि-                |
| त्थित स्वोपज्ञ भाष्य-[बा० ज्योतिप्रसाद एम. ए. २११ | कान्तिसार २२४, २६१                                  |
| करनीका फल (कथाकहानी)-[अयोध्याप्रसाद               | तीन चित्र-[जमनालाल 'साहित्यरत्न' ३४१                |
| गोयलीय ७२                                         | त्यागका वास्तविक रूप- जिल्लक गर्गेशप्रसादजी         |
| कामना (कविता)-[ध्युगवीर' *** ३२७                  | वर्णीं ःः २५०,१⊏३                                   |
| कर्म श्रीर उसका कार्य-[पं० फूलचन्द सिद्धान्त-     | दान-विचार-[चुल्लक गर्गोशप्रसादजी वर्गी २६७          |
| शास्त्री २५२                                      | धर्म श्रौर वर्तमान परिस्थितियाँ- पं० नेमिचन्द्र     |
| कुत्ते (कथा-कहानी)-[अयोध्याप्रसाद गोयलीय १८२      | जैन ज्योतिषाचार्य " ४६७                             |
|                                                   | धर्मका रहस्य-[पं० फूलचन्द सिद्धान्तशास्त्री ३०३     |
| है १_ बाब स्तानचार मस्तार ७३                      | नर्स (कहानी)—बालचन्द्र एम० ए० ३८१                   |