

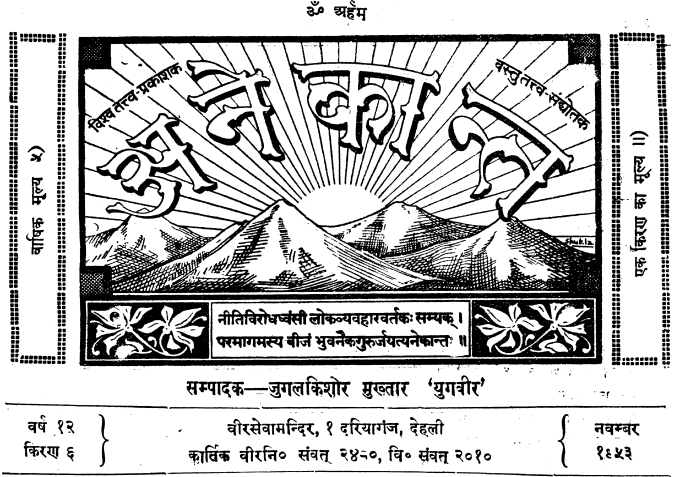
विषय-सची

| १ समयसारकी १२ बीं गाथा और श्रीकानजी स्वामी | ४ कुरलका मंहस्व श्रोर जैनकत्तु स्व-[श्रीविद्याभूषण |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| [ सम्पादक ••• •• १७७                       | पं० गोविन्दराय जैन शास्त्री २००                    |
| २ ऋषबदेव श्रौर शिवजी                       | ६ 'वसुनम्दि-श्रावकाचार' का संशोधन                  |
| [ ले० बाबू कामताप्रसाद जैन 🎌 १८४           | [पंo दीपचन्द पाण्ड्या श्रोर रतनताल                 |
| ३ हमारी तीर्थयात्राके संस्मरण              | कटारिया, केकड़ी *** २०१                            |
| ् [ परमानन्द जैन शास्त्री 🌼 १८८            | ७ जिनशासन (प्रवचन) [कानजी स्वामी २११               |
| ४ हिन्दी जैन-साहित्यमें तत्वज्ञान          | म दुःसह भातृ-वियोग—[जुगलकिशोर मुख्तार टाइ० २ पेज   |
| ( श्रीकुमारी किरखबाला जैन 🎌 १६४            | श्री बाहुबलिजिन पूजाका श्रभिनन्दन टाइटिल ३ पेज     |

## दुःसह भ्रातृ-वियोग !!

श्रीमान् बाबू छोटेलालजी और दाबू नन्दलालजी कलकत्ताके पत्रोंसे यह मालूम करके कि उनके सबसे छोटे भाई लालचन्द्जीका गत २२ अक्टूबर को देहान्त होगया है, बड़ा ही दुःख तथा अफसोस हुआ !! भादों की अनन्तचतुर्दशी तक लालचन्द्रजी अच्छे राजी ख़ुशी थे और उस दिन उन्होंने सब मन्दिरों के दर्शन भी किये थे ! पूर्णिमासे उन्हें कुछ ज्वर हुन्रा जो बढ़ता गया और त्राठ दिन उसीकी चिकित्मा होती रही; बादको पेटमें जोरसे दद प्रारम्भ हुआ जो किसी उपायसे शान्त न होनेके कारण पेटको चीरनेकी नौबत आई और फलकत्तेके छह सबसे बड़े नामी डाक्टरों तथा सिवित सर्जनोंकी देख रेखमें पेटका आपरेशन कार्य सम्पन्न हुआ और उससे यह जान पड़ा कि श्रग्निकी थेलीमें छिद्र होगये हैं जिनका होना एक बहुत ही खतरमाक वस्तु है । सब डाक्टरोंने मिलकर बड़ी सावधानीके साथ जो कुछ चिकित्सा की जा सकती थी वह की और जैसे ते से १९ दिन तक उसे मृत्यु मुखमें जानेसे रोके रक्खा परन्तु अन्तको कालकी भयझूर मपेटसे वह न बच सका और सब हाक्टरादि देखतैके देखते रह गये !!! इस दुःसह आतृ वियोगसे दोनों भाइयोंको जो सदमा पहुँचा है उसे कौन कह सकता है ! अभी आपके बड़े भाई बाबू दीनानाथजी के वियोगको एक ही वर्ष होने पाया था श्रीर उससे पहले उनकी माताजी तथा दूसरे बड़े भाई गुलजारीलालजीका भी वियोग होगवा था। इस तरह दो तीन वर्षके भीतर आपको तीन भाइयों त्रौर एक माताजीका वियोग सहन करनेके लिये बाध्य होना पड़ा है, यह वड़ा ही कष्टकर है! लालचन्दजीके पहली स्त्रीसे एक लड्का और एक लड्की ( दोनों विवाहित ) और दूसरी स्त्रीसे आठ बच्चे हैं, जिनकी बड़ी समस्या एवं चिन्ता दोनों भाइयोंके सामने खड़ी होगई है। इधर बाबू छोटेलालजी कई वर्षोंसे वीमार चले जाते हैं, ये सदमे और चिन्ताएँ उनके स्वास्थ्यको और भी उभरने नहीं देतीं-दस दिनको खड़े होते है तो फिर गिर जाते है और महीनोंके लिये रोगशय्या पर सवार हो जाते हैं। इसीसे जैन साहित्य श्रीर इतिहासकी सेवाके जो उनके बड़े मन्सूबे हैं वे यों ही टलते जाते हैं श्रीर कुछ भी काय हो नहीं पाता, यह उनके ही नहीं किन्तु समाजके भी दुर्भाग्यका विषय है जो ऐसे सेवाभावी सज्जनों पर संकट पर संकट उपस्थित होते चले जाते हैं। श्वारके इस ताजा संकटमें वीरसेवामन्दिर-परिवार अपनी संवेदना व्यक्त करता हुआ मृतात्माके लिये परलोकमें सुख शान्तिकी भावना करता है श्रोर हृदयसे कामना करता है कि दोनों भाइयों श्रोर उनके तथा मृतात्माके सारे कुटुम्ब-परिवारको धैर्यकी प्राप्ति होवे ।

जुगलकिशोर, मुख्तार



# समयसारकी १५वीं गाथा और श्रीकानजी स्वामी

### प्रास्ताविक-—

श्रीकुन्दकुन्दाचार्यंकी कृतियोंमें 'समयसार' एक प्रसिद्ध ग्रन्थ है जो आज कल अधिकतर पठन-पाठनका विषय बना हुआ है। इसकी १४ वीं गाथा अपने प्रचलित रूपमें इस प्रकार है—

जो पस्सदि अप्पार्शं अवद्धपुट्ठं अग्राग्रग्मविसेसं। अपदेससंतमज्भं पस्सदि जिग्रसासगं सञ्वं ॥१४॥

इसमें बतलाया गया है कि 'जो श्रारमाको श्रवदस्प्रष्ट श्रनन्य श्रोर श्रविशेष जैसे रूपमें देखता है वह सारे जिन-शासनको देखता है'। इस सामान्य कथन पर मुसे कुछ शंकाएँ उत्पन्न हुई श्रोर मैंने उन्हें कुछ श्राध्यास्मिक विद्वानों एवं समयसार-रसिकोंके पास भेजकर डनका समा-धान चाहा श्रथवा इस गाथाका टीकादिके रूपमें ऐसा स्पष्टीकरया मांगा जिससे उन शंकान्नोंका पूरा समाधान होकर गाथाका विषय स्पष्ट श्रोर विशद हो जाए । परन्तु कहींसे कोई उत्तर प्राप्त नहीं हुन्ना । दो एक विद्वानोंसे प्रस्यचमें भी चर्चा चलाई गई पर सफल मनोरथ नहीं हो सका। श्रोर इसलिये मैंने इस गाथाकी ब्याख्याके लिये १००) रुपएके पुरस्कारकी एक योजना की श्रीर उसे श्रपने ४००) रु० के पुरस्कारोंकी उस विज्ञप्तिमें श्रप्रस्थान दिया जो गतवर्षके श्रनेकान्तकी संयुक्त किरया नं• ४-४ म्नें प्रकाशित हुई है। गाथाकी ब्याख्यामें जिन बातोंका स्पष्टी-करण चाहा गया वे इस प्रकार हैं:---

- (१) आत्माको अबद्धस्पृष्ट, अनन्य और अविशेषरूपसे देखने पर सारे जिनशासनको कैसे देखा जाता है ?
- (२) उस जिनशासनका क्या रूप है जिसे उस द्रष्टाके द्वारा पूर्णतः देखा जाता है ?
- (३) वह जिनशासन श्रीक्रुन्दकुन्द, समन्तभद्र, उमास्वाति श्रीर श्रकलंक जैसे महानू श्राचार्योंके द्वारा प्रतिपादित श्रथवा संसूचित जिनशासनसे क्या क्वछ भिन्न है ?
- (४) यदि भिन्न नहीं है तो इन सबके द्वारा प्रतिषादित एवं संसूचित जिनशासनके साथ उसकी संगति कैसे बैठती है ?

- (\*) इस गाथामें 'ऋपदेससंतमज्फ्तं' नामक जो पद पाया जाता है झौर जिसे कुछ विद्वान् 'झपदेससुत्तमज्फ्तं' रूपसे भी उल्लेखित करते हैं.उसे 'जिएाशासएं।'पदका विशेषण बतलाया जाता है झौर उससे द्रब्यश्रुत तथा भावश्रुतका भी झर्थ लगाया जाता है, यह सब कहाँ तक संगत है झथवा पदका ठीक रूप, झर्थ झौर सम्बन्ध क्या होना चाहिए ?
- (१) श्रीश्वमृतचन्द्राचार्यं इस पदके श्वर्थं विषयमें मौन हैं श्रोर जयसेनाचार्यंने जो श्वर्थ किया है वह पदमें प्रयुक्त हुए शब्दोंको देखते हुए कुछ खटकता हुआ जान पहठा है, यह क्या ठीक है आथवा उस अर्थमें खटकने जैसी कोई बात नहीं है ?
- (७) एक सुमाव यह भी है कि यह पद 'अपवेससंत-मज्मत' (अप्रवेशसान्तमध्यं है, जिसका अर्थ अनादि-मध्यान्त होता है और यह 'अप्पाएं (आरमानं ' पदका विशेषण है, न कि 'जिएासासएं।' पदका । शुद्धारमाके जिये स्वामी समन्तमद्रने रत्नकरण्ड (६) में और सिद्धसेनाचार्थने स्वयम्भूस्तुति (प्रथमद्वात्रि-शिका १) में 'अनादिमध्यान्त' पदका भयोग किया है। समयसारके एक कजशमें अमृतचन्द्राचार्थने भी 'मध्याद्यन्तविभागमुक्त' जैसे शब्दों द्वारा इसी बातका उक्तेख किया है। इन सब बातोंको भी ध्यानमें लेना चाहिये और तब यह निर्णय करना चाहिये कि क्या उक्त सुकाव ठीक है ? यदि ठीक नहीं हैं तो कयों ?
- (८) 18 वीं गाथामें शुद्धनयके विषयभूत म्रात्माके लिए पाँच विशेषगोंकां प्रयोग किया गया है, जिनमेंसे कुल तीन विशेषगोंका ही प्रयोग १४ वीं गाथामें हम्मा है, जिसका म्रार्थ करते हुए शेष दो विशेषगों-'नियत' म्रौर 'म्रसंयुक्त' छो भी उपलज्जगके रूपमें प्रहण किया जाता है; तब यह प्रश्न पैदा होता है कि यदि मूलकारका ऐसा ही म्राशय था तो फिर इस ४ वीं गाधामें उन विशेषगोंको क्र भंग करके रखनेकी क्या जरूरत थी ? १४ वीं गाथा \* के
- १ ॐ उक्त १४ वीं गाथा इस प्रकार है— जो पस्सदि अप्पायं अबद्धपुट्ट' अयाग्यायं गियदं । अविसेसंमसंजुत्तं तं सुद्ध्यायं वियागीहि ॥१४॥

पूर्वार्धको ज्योंका स्यों रख देने पर भी शेष दो विशे-षणोंको उपलच्याके द्वारा प्रहण किया जा सकता था। परन्तु ऐसा नहीं किया गया; तब क्या इसमें कोई रहस्य है, जिसके स्पष्ट हंनेकी जरूरत है ? ष्र्रथवा इस गाथाके भर्थमें उन दो विशेषणोंको प्रहण करना युक्त नहीं है ?

विज्ञसिके अनुसार किसी भी बिद्वानने उक्त गाथाकी ब्याक्याके रूपमें अपना निवन्ध भेजनेकी कृपा नहीं की, यह खेदका विषय है ! हालांकि विज्ञसिमें यह भी निवेदन किया गया था कि 'जो सङजन पुरस्कार लेनेकी स्थितिमें न हों भ्रथवा उसे लेना न चाहेंगे उनके प्रति दूसरे प्रकारसे सम्मान व्यक्त किया जायगा । उन्हें श्रपने श्रपने इष्ट एवं ग्रधिकृत विषय पर लोकहितकी इष्टिसे लेख लिखनेका प्रयत्न जरूर करना चाहिये ।' इस निवेदनका प्रधान संकेत उन त्यागी महानुभावों—चुल्लकों, ऐलकों, सुनियों, श्रात्मार्थिजनों तथा निःस्वार्थ-सेवापरायणोंकी झोर था जो श्रध्यात्मविषयके रसिक हैं श्रीर सदा समयसारके श्रनु-चिन्तन एवं पठन पाठनमें लगे रहते हैं। परन्तु किसी भी महानुभावको उक्त निवेदनसे कोई प्रेरणा नहीं मिली श्रथवा मिली हो तो उनकी लोकहितकी दृष्टि इस विषयमें चरितार्थं नहीं हो सकी और इस तरह प्रायः छह महीनेका समय यों ही बीत गया। इसे मेरा तथा समाजका एक प्रकारसे दुर्भाग्य ही समझना चाहिये।

गत माघ मास (जनवरी सन् १६४३ में मेरा विचार वीरसेवामन्दिरके विद्वानों सहित श्री गोम्मटेश्वर बाहु-बलीजीके मस्तकाभिषेकके श्रवसर पर दच्चियाकी यात्राका हुश्रा श्रीर उसके भोमाममें खासतौरसे जाते वक्त सोनगढ़-का नाम रक्खा गया श्रीर वहाँ कई दिन ठहरनेका विचार स्थिर किया गया; क्योंकि सानगढ़ श्रीकानजीस्वामीमहा-राजकी कृपासे श्राध्यात्मिक श्रवृत्तियोंका गढ़ बना हुश्रा दै श्रीर समयसारके श्रध्ययन-श्रध्यापनका विद्यापीठ समका जाता है। वहाँ स्वामीजीसे मिखने तथा श्रनेक विषयोंके शंका-समाधानकी इच्छा बहुत दिनोंसे चल्ली जाती थी, जिनमें समयसारका उक्त विषय भी था, श्रीर इसीलिये कई दिन ठहरनेका विचार किया गया था।

सुके बड़ी प्रसन्नता हुई जबकि १२ फर्वरीको सुबह स्वामीजीका घपने जोगोंके सम्प्रस, प्रथम प्रवचन प्रारम्स किरण ६ ]

श्वभोध्ट व्याख्यात्मक निबन्ध जिखनेके जिए प्रपनी प्रामा-दुगी १४ जून तक जाहिर करेंगे तो उस विषयके दुरस्कारकी पुनरावृत्ति करदी जाएगी अर्थात् निबन्धके जिये यथोचित समय निर्धारित करके पत्रोंमें उसके एरस्कारकी पुनः घोषया निकाज दी जाएगी । इतने पर भी किसी विद्वानने उक्त गाथाकी ब्याख्या जिखनेके जिए अपनी ग्रामादगी जाहिर नहीं की ग्रौर न सोनगढ़से ही कोई प्रावाज ग्राई । ग्रौर इसजिये मुफे अवशिष्ट विषयोंके पुरस्कारोंकी योजना-को रद्द करके दूसरे नये पुरस्कारोंकी ही योजना करनी पड़ी, जो इसी वर्षके अनेकान्त किरया नं २ में प्रकाशित हो चुकी है । ग्रौर इस तरद्द उक्त गाथाकी चर्चाको समाझ कर देना पड़ा था ।

हालमें कानजीस्वामीके 'श्रारमधर्म' पत्रका नया श्राश्विनका श्रंक नं० ७ देवयोगसे छ मेरे हस्तगत हुआ, जिसमें 'जिन्शासन' शोर्षकके साथ कानजोस्वामीका एक प्रवचन दिया हुआ है और उसके श्रन्तमें जिला है—''श्री समयसार गाथा १४ पर पूज्य स्वामीजीके प्रवचनसे ।" इस प्रवचनकी कोई तिथि-तारीख साथमें सूचित नहीं की गई, जिससे यह मालूम होता कि क्या यह प्रवचन वही है जो श्रपने जोगोंके सामने ता० १२ फरवरीको दिया गया था

🏽 'दैवयोगसे' तिखनेका अभिप्राय इतना ही है कि 'ग्रात्मधर्म' ग्रपने पास या वीरसेवामन्दिरमें ग्राता नहीं है, पहले वह 'झनेकान्त' के परिवर्तनमें आता था, जबसे न्यायचार्यं पं० महेन्द्रकुमारजी जैसोंके कुछ लेख स्वामीजी-के मन्तज्योंके विरुद्ध अनेकान्तमें प्रकाशित हुए तबसे ग्रात्मधर्म ग्रनेकान्तसे रुष्ट हो गया श्रौर उसने दर्शन देना ही बन्द कर दिया। पीछे किसी सज्जनने एक वर्षके लिये उसे ग्रपनी श्रोरसे वीरसेवामन्दिरमें भिजवाया था, उसकी ग्रवधि समाप्त होते ही श्रव फिर उसका दर्शन देना बन्द है; जबकि अपना 'अनेकान्त' पत्र कई बर्षसे बराबर कानजीस्वामीकी सेवामें भेंटस्वरूप जा रहा है। श्रीर इस-त्निए यह श्रंक श्रपने पास सोनगढ़के श्रारमधर्म-श्राफिससे भेजा नहीं गया है--जबकि १४ वीं गाथाका विषय होने-से भेजा जाना चाहिए था---बल्कि दिल्लीमें एक सज्जनके यहाँसे इत्तफ़ाकिया देखनेको मिन्न गया है यदि यह घंक न मिलता तो इस लेखके जिसे जानेका अवसर ही प्राप्त न होता। इस श्रंकका मिलना ही प्रस्तुत लेखके लिखनेमें प्रधान निमित्त कारय है।

होनेसे पहले न्ही सभाभवनमें यह सूचना मिली कि 'म्राजका प्रवचन समयसारकी १४ वीं गाथा पर मुख्तार साहबकी शंकाभोंको लेकर उनके समाधान रूपम होगा।' भौर इसलिये मैंने उस प्रवचनको बड़ी उत्सुकताके साथ गौरसे सुना जो घंटा भरसे कुइ ऊपर समय तक होता रहा है। सुनने पर मुफे तथा मेरे साथियोंको ऐसा बगा कि इसमें मेरी शंकाश्रोंका तो स्पर्शंभी नहीं किया गया है---यों ही इधर-उधरकी बहुतसी बातें गाथा तथा गाथे-तर-सम्बन्धी कही गई हैं। चुनॉंचे सभाकी समाप्तिके बाद मैंने उसकी स्पष्ट विज्ञप्ति भी कर दी और कह दिया कि आजके प्रवचनसे मेरी शंकाओंका तो कोई समाधान हमा नहीं। इसके बाद एक दिन मैंने म्रलहदगीमें श्री कानजीस्वामीसे कहा कि बाप मेरी शंकाओंका समाधान बिखा दीजिए- और नहीं तो अपने किसी शिष्यको ही बोलकर लिखा दीजिए । इसके उत्तरमें स्वामीजीने कहा कि 'न तो मैं स्वयं लिखता हूँ और न किसीको बोलकर चिखाता हूँ, जो कुछ कहना होता है उसे प्रवचनमें ही कह देता हूँ।' इस उत्तरसे मुफे बहुत बड़ी निराशा हुई, और इसीलिये यात्रासे वापिस आनेके बाद, अनेकान्तकी १२ वीं किरणके सम्पादकीयमें, 'समयसारका अध्ययन और प्रवचन' नामसे मुके एक नोट जिखनेके जिये बाध्य होना पड़ा, जो इस विषयके भ्रापने पूर्व तथा वर्तमान श्रनुभवों-को लेकर लिखा गया है और जिसके अन्तमें यह भी प्रकट किया गया है कि-

'नि:सन्देह समयसार-जैसा प्रन्थ बहुत गहरे अभ्ययन तथा मननकी अपेचा रखता है और तभी आत्म-विकास जैसे यथेष्ट जलको फख सकता है। हर एकका वह विषय नहीं है। गहरे अध्ययन तथा मननके अभावमें कोरी भावुकतामें वहने बालांकी गति बहुधा 'न इधरके रहे न उधरके रहे' वाली कहावतको चरितार्थ करती है अथवा वे उस एकान्तकी आर ढल जाते हैं जिसे आध्यात्मिक एकांत कहते हैं और जो मिथ्यात्वमें परिगणित किया गया है। इस विषयकी बिशेष चर्चाको फिर किसी समय उपस्थित किया जायगा।'

साथ ही उक्त किरयाके उसी सम्पादकीयमें एक नोट-द्वारा, 'पुरस्कारोंकी योजनाका नतीजा' व्यक्त करते हुए, यह इच्छा भी व्यक्त कर दी गई थी कि यदि क्रमसे दो बिद्वान ग्रम भी समयसारकी १४ वीं गाथाके सम्बन्धमें ₹Ê0]

अथवा उसके बाद दिया गया कोई दूसरा ही प्रवचन है। यदि यह प्रवचन वही है जो १२ फरवरीको दिया गया था, जिसकी सर्वाधिक संभावना है, तो कहना होगा कि वह उस प्रवचनका बहुत कुछ संस्कारित रूप है। संस्कारका कार्य स्वयं स्वामीजीके द्वारा हुआ है या उनके किसी शिष्य प्रथवा प्रधान शिष्य श्रीरामजी मानिकचन्दजी दोशी वकींबके द्वारा, जोकि श्रारंमधर्मके सम्पादक भी हैं; परन्तु वह कार्य चाहे किसीके भी द्वारा सम्पन्न क्यों न हुआ हो, इतना तो सुनिश्चित है कि यह बोखबद्ध हुआ प्रवचन स्वामीजीको दिखला-सुनाकर और उनकी अनुमति प्राप्त करके ही छापा गया है और इसलिए इसकी सारी जिम्मे-दारी उन्होंके ऊपर है। अस्तु।

इस लेखबद्ध संस्कारित प्रवचनसे भी मेरी शंकाओं-का कोई समाधान नहीं होता। आठमेंसे सात शंकाओंको तो इसमें प्रायः छुन्ना तक भी नहीं गया है सिर्फ दूसरी रांकाका अपरा उपरी स्पर्श करते हुए जिनशासनके रूप विषयमें जो कुछ कहा गया है वह बड़ा ही विचित्र तथा श्रविचारितरम्य जान पड्ता है। सारा प्रवचन श्राध्यात्मिक एकान्तकी श्रोर ढला हुआ है, प्रायः एकान्त मिथ्याखको पुष्ट करता है और जिनशासनके स्वरूप-विषयमें लोगोंको गुमराह करने वाला है। इसके सिवा जिनशासनके कुछ महानू स्तंभोंको भी इसमें ''लौकिकजन" तथा ' अन्यमती" सैसे शब्दोंसे याद किया है और प्रकारान्तरसे यहाँ तक कह डाखा है कि उन्होंने जिनशासनको ठीक सममा नहीं; यह सब ग्रसय जान पडता है। ऐसी स्थितिमें समयाभाव-के होते हुए भी मेरे लिए यह आवश्यक हो गया है कि में इस प्रवचनतेख पर अपने विचार व्यक्त करूँ, जिससे रुर्वसाधारण पर यह स्पष्ट हो जाय कि बस्तुत प्रवचन समयसारकी १४ वीं गाथा पर की जाने वाली उक्त रांकाश्चोंका समाधान करनेमें कहाँ तक समर्थ है श्रौर जिन-शासनका जो रूप इसमें निर्धारित किया गया है वह कितना संगत श्रथवा सारवानू है। उसोके लिये प्रस्तुत लेखका यह सब प्रयरन है और इसोसे कानजीस्वामीका डेक्त प्रवचनबेख भी अनेकान्तकी इस किरगामें अन्यत्र ज्योंका त्यों उद्धत किया जाता है जिससे सब सामग्री विचारके लिये पाठकोंके सामने रहे और इतना तो प्रवचन-बेख पर इष्टि डावते ही सहज अनुभवमें आ जाए कि इसमें उक्त ग्राठ शंकाश्रोंमेंसे किनके समाधानका क्या प्रयत्न

किया गया है। आशा है सहृदय विद्वज्जन दोनों लेखों पर गंभीरताके साथ विचार करनेकी कृपा करेंगे और जहाँ कहीं मेरी भूल होगी उसे प्रेमके साथ मुफे सुफानेका भी कष्ट उठाएँगे, जिससे मैं उसको सुधारनेके लिये समर्थ हो सक्टूँ।

गाथाके एक पदका ठीक रूप, अर्थ और संबंध-

उक्त गाथाका एक पद 'अपदेससंतमज्झं' इस रूपमें प्रचलित है। प्रवचनलेखमें गाथाको संस्कृतानुवादके रूप-में प्रस्तुत करते हुए इस पदका संस्कृत रूप 'अपदेशसान्त-मध्यं' दिया है, जिससे यह जाना जाता है कि श्रीकानजी स्वामीको पदका यह प्रचलित रूप ही हृष्ट तथा मान्य है, जयसेनाचार्यने संत (सान्त) के स्थान पर जो 'सुत्त' (सूत्र) शब्द रक्खा है वह आपको स्वीकार नहीं है। अस्तु, इस पदके रूप अर्थ और सम्बन्धके विषयमें जो विवाद है उसे शंका नं० ४ में निबद्ध किया गया हे। छठी शंका इस पदके उस अर्थसे सम्बन्ध रखती है जिसे जयसेनाचार्यने 'अपदेस-सुत्तमज्मं' पद मानकर अपनी टीकामें प्रस्तुत किया है श्रीर जो इस प्रकार है—

"अपदेससुत्तमज्मं अपदेशसूत्रमध्यं, अपदिश्यत्वेऽथों येन स भवःयपदेशशब्दे द्रव्यश्रुतंमिति यावत् सूत्रपरिच्छित्ति-रूपं भावश्रतं ज्ञानसमय इति, तेन शब्दसमबेन वाच्यं ज्ञानसमयेन परिच्छेद्यमपदेशसूत्रमध्यं भगयते इति ।'

इसमें 'अपदेस' का अर्थ जो द्रन्यश्रुत' और 'सुत्त' का अर्थ 'भावश्रुत' किया गया है वह शब्द-अर्थकी दब्टि-से एक खटकने वाली वस्तु है, जिसकी वह खटकन और भी बढ़ जाती है जब यह देखनेमें आता है कि 'मध्य' शब्दका कोई अर्थ नहीं किया गया- उसे वैसे ही अर्थ समुच्चयके साधमें जपेट दिया गया है।

कानजी स्वामीने यद्यपि 'सुत्त' शब्दकी जगह 'संत (सान्त)' शब्द स्वीकार किया है फिर भी इस पदका अर्थ वही द्रव्यश्रुत-भाश्रुतके रूपमें अपनाया है निसे जयसेना-चार्यने प्रस्तुत किया है, चुनांचे आपके यहाँसे समयसारका जो गुजराती अनुवाद प्रकाशित हुआ है उसमें 'सान्त' का अर्थ 'ज्ञानरूपीभावश्रुत' दिया है, जो और भी खटकने वाजी वस्तु बन गया है ।

सातवीं शंका इस प्रच'लत पदके स्थान पर जो दूसरा पद सुफोया गया है उससे सम्बन्ध रखती है। वह पद है

'अपवेससंतमज्झ'। इस संसूचित तथा दूसरे अचलित पद-में परस्पर बहत ही थोड़ा सिर्फ एक ग्रचरका ग्रन्तर है-इसमें 'वे' ग्रचर है तो उसमें 'दे', शेष सब ज्योंका त्यों है। लेखकोंकी कृपासे 'वे' का दे' लिखा जाना श्रथवा पन्नोंके चिपक जाने ग्रादिके कारण 'वे' का कुछ ग्रंश उड़कर उसका दे' बन जाना तथा पढ़ा जाना बहुत कुछ स्वाभा-विक है। इस संसूचित पदका अर्थ 'अनादिमध्यान्त' होता है और यह विशेषण शुद्धारमाके लिये अनेक स्थानों पर प्रयुक्त हुन्ना है, जिसके कुछ उदाहरण शंकामें नोट किये गये हैं श्रीर फिर पूछा गया है कि यदि पदका यह सुमाव ठीक नहीं है तो क्यों ? ऐसी स्थितिमें चलित पद और तद्विषयक यह सुमाव विचारग्रीय जरूर हो जाता है। इस तरह तीन शंकाएँ प्रचलित पदके रूपादि-विषयसे सम्बन्ध रखती हैं, जिन्हें प्रवचनलेखमें विचारके लिये छुन्ना तक भी नहीं गया-समाधानकी तो बात ही दूर है यह उस लेखको पढ़कर पाठक स्वयं जान सकते हैं। हो सकता है कि स्वामीजीके पास इन शंकात्रोंके समाधान विषयमें कुछ कहनेको न हो श्रीर इसीसे उन्होंने श्रपने उस वाक्य ( 'जो कुछ कहना होता हैं उसे प्रवचनमें ही कह देता हूँ') के अनुसार कुछ न कहा हो । कुछ भी हो पर इससे समयसारके भ्राध्ययनकी गहराईको ठेव जरूर पहुँचती हैं।

यहाँ पर मैं इतना श्रौर भी प्रकट कर देना चाहता हूँ कि गत वर्ष सागरमें वर्णीजयन्तीके श्रवसर पर श्रौर इस वर्ष सास इन्दौरमें यात्राके श्रवसर पर मेरी इस पद-के रूपादि-विषयमें पं० वंशीधरजी न्यायत्नंकारसे भी' जो कि जैनसिदान्तके एक बहुत बड़े झाता हैं, चर्चा-श्राई थी, उन्होंने उक्त सुम्तावको ठीक बतजाते हुए कहा कि हम पहलेसे इस पदको 'श्रप्पाणं' पदका विशेषण मानते श्राए हैं, ग्रौर तब इसके 'श्रपदेससुत्तमज्मं' (श्रप्र-देशसूत्रमध्य ) रूपको तेकर एक दूसरे ही ढंगसे इसके 'श्रनादिमध्यान्त' श्रर्थकी कल्पना करते थे (जो कि एक कित्वच्ट कल्पना थी। श्रव इसके प्रस्तीवित रूपसे ग्रर्थ बहुत ही स्पष्ट तथा सरत (सहज बोधगम्य) हो गया है। साथ ही बह जी बतवाया कि श्री जयसेनजीने इस पदका जो भर्थ किया है जौर उसके द्वारा इसे 'जियासासयां' पदका बिशेषण बनाया है वह ठीक तथा संगत नहीं है।

## गाथाके अर्थमें अतिरिक्त विशेषण---

प्रस्तुत गाथाका अर्थ करते हुए उसमें आत्माके लिये पूर्व गाथा-प्रयुक्त 'नियत' श्रौर 'श्रसंयुक्त' विशेषणोंको उपलत्त्रग्रसे प्रहण किया जाता है, जो कि इस गाथामें प्रयुक्त नहीं हुए हैं। इन्हीं भ्रप्रयुक्त एवं भ्रतिरिक्त विशे-षणोंके प्रहणसे शंका नं० म का सम्बन्ध है श्रीर उसमें यह जिज्ञासा प्रकट की गई है कि इन विशेषणोंका ग्रहण क्या मूलकारके आशयानुसार है ? यदि है तो फिर १४वीं गाथामें प्रयुक्त हुए पाँच विशेषणोंको इस गाथामें क्रमभंग करके क्यों रखा गया है जब कि १४ वीं गाथाके पूर्वार्धको ज्योंका त्यों रख देने पर भी काम चल सकता था अर्थात् शेष दो विशेषणों 'म्रविशेष' भ्रीर 'म्रसयुक्त' को उपलचग द्वारा प्रहण किया जा सकता था ? श्रौर यदि नहीं है तो फिर अर्थमें इनका ग्रहण करना ही अयुक्त है। इस शंका-को भी स्वामीजीने अपने प्रवचनमें छुद्या तक नहीं है, श्रौर इसलिए इसके विषयमें भी वही बात कही जा सकती हैं, जो पिछली तीन शंकाओंके विषयमें कही गई है अर्थात् इस शंकाके विषयमें भी उन्हें कुछ कहनेके लिए नहीं होगा श्रीर इसीसे कुछ नहीं कहा गया।

यहाँ पर एक बात और प्रकट कर देनेकी है और वह यह कि कुछ ग्रसा हुग्रा मुफे एक पत्र रोहतक (पू पंजाब) से डाक-द्वारा प्राप्त हुग्रा था जिस पर स्थान के साथ पत्र लिखनेकी तारीख तो है परन्तु बाहर भीतर कहींसे भी पत्र भेजने वाले सज्जनका कोई नाम उपलब्ध नहीं होता। संभवतः वे सज्जन बाबू नानकचन्दजी एडवोकेट जान पड़ते हैं, जी कि समयसारकी स्वाध्यायके प्रेमी हैं और उस प्रेमी होनेके नाते ही पत्रमें कुछ लिखनेके प्रयासका उल्लेख भी किया जाता है। इस पत्रमें ग्राठबीं शंकाके विषयमें जो कुछ लिखा है उसे उपयोगी समक कर यहाँ उदधंत किया जाता है—

"गाथा नं० ११ के पहले चरयामें जो कम भंग हैं वह बहुत ही रहस्यमय हैं। यदि गाथा नं० ११ में गाथा नं० १४ का पूर्वार्ध दे दिया जाता तो दो विशेषया अविशेष' श्रोर 'असंयुक्त' छूट जाते। ये विशेषया किसी दूसरे विशे-षयाके उपलच्चया नहीं हो सकते। क्रमभंग करने पर दो विशेषया 'नियत' श्रीर 'श्रसंयुक्त' छूटे हैं सो इनमेंसे 'नियत' विशेषया तो 'श्रनन्य' का उपलच्चया है। जो बस्तु

## शुद्धात्मदर्शी श्रीर जिनशासन----

प्रस्तुत गाथामें आत्माको अबद्ध स्प्रष्टादि रूपसे देखने वाले शुद्धारमद्शीको सम्पूर्य जिनशासनका देखनेवाला बतलाया है । इसीसे प्रथमादि चार शंकाओंका सम्बन्ध है। पहली शंका सारे जिनशासनकों देखनेके प्रकार तरीके भ्रथवा इंग ( पद्धति ) भ्रादिसे सन्बन्ध रखती है, दूसरीमें उस इष्टा द्वारा देखे जानेवाले जिनशासनका रूप पूछा गया है, तीसरीमें उस रूपविशिष्ट शासनका कुछ महान् माचार्यों-द्वारा प्रतिपादित मथवा संसूचित जिनशासनके साथ सेद-म्रभेदका प्रश्न है, श्रीर चौथीमें भेद न होनेकी हालतमें यह सवाल किया गया है कि तब हन अचार्यों-द्वारा प्रतिपादित एवं संसूचित जिनशासनके साथ उसकी संगति कैसे बैठती है ? इनमेंसे पहली, तीसरी झौर चौथी इन तीन शंकाश्रोंके विषयमें प्रवचन प्रायः मौन है। उसमें बार-बार इस बातको तो छनेक प्रकारसे दोहराया गया है कि नो शुद्धभारमाको देखता-जानता है वह समस्त जिनशासनको देखता जानता है अथवा उसने उसे देख-जान लिया; परन्तु उन विषेषणोंके रूपमें शुद्धारमाको देखने जानने मात्रसे सारे जिनशासनको कैसे देखता जानता है या देखने-जाननेमें समर्थ होता हे अथवा किस प्रकारसे उसने उसे देख-जान बिया है, इसका कहीं भी कोई स्पष्टीकरण नहीं है श्रीर न भेदाऽभेदकी बानको उठाकर उसके विषयमें ही कुछ कहा गया हे सिर्फ दूसरी शंकाके विषयभूत जिनशासनके रूप-विषयको बेकर उसीके सम्बन्धमें जो कुछ कहना

था वह कहा गया है। श्रब ग्रागे उसीपर विचार किया जाता है।

श्रीकानजी स्वामी महाराजका कहना है कि 'जो शुद श्चात्मा वह जिनशासन है' यह श्चापके प्रवचनका मूल सुत्र है जिसे प्रत्रचनलेखमें ग्रग्नस्थान दिया गया है और इसके द्वारा यह प्रतिपादन किया गया है कि शुद्धास्मा श्रीर जिन शासनमें श्रमेद है- श्रर्थात् शुद्ध श्रात्मा कहो या जिनशासन दोनों एक ही हैं, नामका अन्तर है, जिन-शासन शुद्धात्माका दूसरा नाम है। परन्तु शुद्धात्मा ती जिनशासनका एक विषय प्रसिद्ध है वह स्वयं जिनशासन ग्रथवा समय्र जिनशासन केसे हो सकता है ? जिनशासनके श्रोर भी श्रनेकानेक विषय हैं, श्रशुद्धारमा भी उसका विषय है, पुद्गत धर्म आधर्म आकाश और काल न'मके शेष पाँच द्रव्य भी उसके विषय हैं, कालचकके श्रवसर्पिणी उत्सपिंगी आदि भेद-प्रभेदोंका तथा तीन लोककी रचना का विस्तृत वर्णन भी उसके श्रन्तर्गत है। वह सप्ततस्वों नवपदार्थों, चौदह गुणास्थानों, चतुर्द्शादि जीवसमासों, षट्पर्याप्तियों, दस प्राणों, चार संज्ञान्त्रों, चौदह मार्गणाओं द्विध चतुर्विध्यादि उपयोगों श्रौर नयों तथा प्रमाणोंकी भारी चर्चाओं एवं प्ररूपगार्थीको आत्मसात् किये अथवा ग्रापने ग्रंक (गोद) में लिए हुद् स्थित है। साथ ही मोचमार्गकी देशना करता हुआ रत्नत्रयादि धर्म-विधानों, कुमार्गमथनों श्रौर कर्मप्रकृतियोंके कथनोपकथनसे भरपूर है। संचेपमें जिनशासन जिनवाग्रीका रूप है. जिसके द्वादश श्रंग श्रौर चौदह पूर्व अपार विस्तारको लिए हुए प्रसिद्ध हैं। ऐसी हालतमें जब कि शुद्धारमा जिनशासनकी एकमाम्र विषय भी नहीं है तब उसका जिनशासनके साथ एकत्व कैसे स्थापित किया जा सकता है ? उसमें तो गुणस्थानों तथा मार्गणाओं भादिके स्थान तक भी नहीं हैं जैसा कि स्वयं कुन्दकुन्दाचार्यने समयसारमें प्रतिपादन किया है &। यहाँ विषयको ठीक इट्रियक्रम करने के लिए इतना श्रौर भी जान खेना चाहिए कि जिनशासनको जिन-वाणी की तरह जिनप्रवचन जिनागम शास्त्र, जिनमत जिनदर्शन, जिमतीथ, जिनधर्म और जिनोपदेश भी कहा जाता है -- जैनशासन, जैनदर्शन छोर जैनधर्म भी उसीके नामान्तर हैं, जिनका प्रयोग भी स्वामीजीने अपने प्रवचन

🖶 देखो, समवसार गाथा ४२ से ४४।

www.jainelibrary.org

माऊदयेग जीविद जीवो एवं भएंति मव्वएहू ।२४१ म्रज्मवसिदेग बंधो सत्ते मारेड मा व मारेड । एसो बंधसमासो जीवार्ग गिच्छ्रयणयस्स ॥२६२ वद समिदी गुत्ती त्रो सीजतवं जिएावरेहिं पएएएत्तं । कुग्वंतो वि श्रभव्वो श्रएणाणी मिव्झदिट्टी दु ॥२७३ एवं ववहारस्स दु वत्तव्वं दरिमएां समामेगा । सुणु णिव्छयग्स वयणं परिणामकयं तु जं होई ॥३४३ ववहारिश्रो पुण एश्रो दोगिग वि जिंगाणि भएइ मोक्खपहे एएव्छ्यया त्रो या इब्छ्ड मोक्खपहे सम्वजिंगाणि ॥४१४

इन सब उद्धरणोंसे तथा श्री कुन्दकुन्दाचार्यने प्रपने प्रवचनसारमें जिनशासनके साररूपमें जिन जिन बातोंका उल्लेख ग्रयवा संसूचन किया है उन सबको देखने से यह बात बिक्कुल स्पष्ट हो जाती है कि एकमात्र शुद्धा-रमा जिन शासन नहीं है, जिनशासन निरचय और व्यव-हार दोनों नयों तथा उपनयोंके कथनको साथ साथ लिये हुए ज्ञान, ज्ञेय और चरितरूप सारे ग्रर्थ समूहको उपकी सब ग्रवस्थाओं सद्दित ग्रपना विषय किये हुए हैं।

यदि शुद्ध श्वारमाको ही जिनशासन कहा जाय तो शुद्धारमाके जो पाँच विशेषस —श्चबद्ध स्पृष्ट. अनन्य, नियत, अविशेष और असंयुक्त-कहे जाते हैं वे जिनशासनको भी प्राप्त होंगे । परन्तु जिनशासनको श्रबद्धमप्रध्टादिक रूपमें कैसे कहा जा सकता है ? जिनशासन जिनका शासन श्रथवा जिनसे समुद्धत शासन होनेके कारण जिमके साथ सम्बन्ध है जिस म्रर्थ समूहकी प्ररूपणाको वह लिये हुए है उपके साथ भी वह सम्बन्ध है. जिन शढेनें के द्वारा श्वर्थं समूहकी प्ररूपणा की जाती है उनके साथ भी उसका सम्बन्ध है ! इस तरह शब्द ममय, अर्थसमय और ज्ञान समय तीनोंके साथ जब जिनशासनका सम्बन्ध है तब उसे ग्रबद्ध स्पृष्ट कैसे कहा जा सकता है। नहीं कहा जा सकता । श्रीर कर्मीके बन्धनादि की ते उसके साथ कोई कल्पना ही नहीं बनती जिससे उस दृष्टिके द्वारा उसे श्रवद्ध-स्पृष्ट कहा जाय । 'ग्रनन्य' विशेषण भी उसके साथ घाटत नहीं होता; क्योंकि वह शुद्धारमाको छोडकर प्रशाहरात्माओं तथा अनारमाओंको भी अपना विषय किये हुए है अथवा यों कहिए कि वह मन्यशासनों मिथ्यादर्शनोंको भी म्रपनेमें स्थान दिये हुए हैं। श्री सिद्धसेनाचार्यके शब्दोंमें तो वह जिन प्रवचन 'मिथ्यादर्शनोंका समूहमय' है, इतने पर भी भगवत्पदको प्राप्त है, अमृतका सार है और संविग् सुलाधि-

में जिनशासनके स्थान पर उसी तरह किया है जिस तरह कि 'जिनवाबी ' और 'भगवानकी वाणी' जैसे शब्दोंका किया है। इसमे जिन भगवानने अपनी दिव्य वाणी में जो कुछ कहा है और जो तन्नुकूल बने हुये सूत्रों शास्त्रों में निबद्ध है वह सब जिनशासनका श्रंग है इसे खूब ध्यान में रखना चाहिये।

श्चब मैं श्री कुन्दकुन्दावार्य प्रणोत ममयसारके शब्रों में ही यह बतला देना चाहता हैं कि श्रीजिनभगवानने श्रपनी वाणीमें उन सब विषयोंकी देशना ( शास्ति ) की है जिनकी ऊपर कुछ सूचना दी गई है। वे शब्द गाथाके नम्बर सहित इस प्रकार हैं:--

ववहारस्य दरीसणमुवएसो वएएएटो जिएावरेहि । जीवा एदे सब्वे श्रज्मवसाणादश्रो भावा ॥४६॥ एमेव य ववहारो ग्रज्मवसागादि ग्रिग्णभावार्गं। ववहारेे ए दु एदे जीवस्स हवंति वए एमादीया । गुणठार्गता भावा या दु केई शिच्छयणयस्स ॥ ४६ ॥ तह जीवे कम्मार्गं गोकम्मार्गं च पस्सिदं वर्ण्यगं। जीवस्स एसवण्णो जिग्गेहिं ववहार दो उत्तो ॥ ४६ ॥ एवं गंधरसफासरूवा देही संठाणमाइया जे य। सम्वे ववहारस्स य गिच्झ्यद्र व्वदिसन्ति ॥ ६० ॥ पज्जत्ताऽपज्जता जे सुहमा बाद्रा य जे चेव । देहरस जीवसएए॥ सुत्ते ववहारदो उत्ता ॥ ६७ ॥ जीवस्सेवं बंबी भणिितो खलुसन्वद्रमीहिं ।। ७० ॥ क्वेदि करेदि य बंधदि परिणामएदि गिगहदि य । मोदा पुगगलदम्वं ववहारणयस्य वत्तव्वं ॥ १०७ ॥ जावे कम्मं बद्धं पृष्ठं चेदि ववहारणयभणिदं। सुद्र्यायस्स दु जीवे श्रबद्धपुट्ट हवइ जीवो ॥१०१ ॥ सम्मत्तपडिणिबद्धं मिच्छत्तं जिग्र गरेहिं परिकहियं। तस्सोदयेग ज वो मिच्छादिद्धि त्ति गायब्वो ॥ १६१ ॥ यायस्स पहिणिबद्धं अवयायां जिएावरेहिं परिकहियं। तस्सोदयेग जीवी अग्यागी होदि गायग्वो ॥१६२॥ चास्ति पहिचिवद् जगणाणं जिएवरेहि परिकहियं। तस्सोद्रप्य जीवो झरणागी होदि गायब्वो ॥१६३॥ तेसि हेक मबिदा प्रा मतसायायि सन्वद्र सीहि । मिष्ठ्रत्तं मयसायं मविरयभावो य जोगो य ॥१७०॥ उदयविवागो विविद्वो कम्माखं वरिएयो जिएवरेहि ॥ माउक्लवेख मरग जीवायं जिएवरेहि परएएतं ॥२४८॥ 8=8]

गम्य है. जैसाकि सन्मतिसूत्रके अन्तमें उसकी मंगलकामना के लिये प्रयुक्त किये गये निम्न चाक्यसे प्रकट है—

भइं मिच्छादंसण समूहमइयस्स त्रमियसारस्स । जिद्यवयणस्य भवत्रो संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥३७०॥

इस तरद जिनशासनका 'अनन्य' विशेषण नहीं बनता। 'नियत' विशेषण भी उसके साथ घटित नहीं होता, क्योंकि प्रथम तो सब जिनों—तीर्थकरोंका शासन फोनोग्राफ-के रिकार्डकी तरह एक ही अथवा एक ही प्रकारका नहीं है अर्थात ऐसा नहीं कि जो वचनवर्गणा एक तीर्थकरके मुँ इसे खिरी वही जँची-तुली दूसरे तीर्थकरके मुँ इसे निकली हो— बल्कि अपने अपने समयकी परिस्थिति आवश्यकता और प्रतिपार्थोंके अनुरोधवश कथनशैलीको विभिन्नताके साथ रहा कुछ कुछ दूसरे भेदको भी वह लिये हुए रहा है, जिसका एक उदा रण मुलाचारकी निम्न गाथासे जाना जाता है—

वाबीसं तित्थयरा सामाइयं संजम उवदिसंति । द्वेदोवट्ठावणि्यं पुण भयव उसहो य वीरो य ॥७-३२॥

इसमें बतलाया है कि 'ग्रजितसे लेकर पार्श्वनाथ पर्यन्त बाईस तीर्थकरोंने 'सामायिक' समयका और ऋषभ-देव तथा वीर भगवानने 'छेदोपस्थापना' संयमका उपदेश दिया है।' अगली गाथाओं में उपदेशकी इस विभिन्नताके कारयको, तात्कालिक परिस्थितियोंका कुछ उल्लेख करते हुए, स्पष्ट किया गया है तथा और भी कुछ विभिन्नताओं का सकारया सूचन किया गया है। इस विभ्रयका विशेष परिचय प्राप्त करनेके लिये 'जैनतीर्थकरोंका शासनभेद' नामक वह लेख देखना चाहिए जो प्रथमतः अगस्त सन् १६१६ के 'जैन दितैषी' पत्रमें और बादको 'जैनाचार्योंका शासनभेद' नामक प्रन्थके परिशिष्टमें 'क ख' में परिवर्ध-नादिके साथ प्रकाशित हुआ है और जिसमे दिगम्बर तथा रवेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंके अनेक प्रमार्योंका संकलन है साथ ही, यह भी प्रदर्शित किया गया है कि उन भेदोंक कारया मुनियोंके मूलगुर्योंमें भी अन्तर रहा है।

दूसरे जिनवाणीके जो द्वादश अंग हैं उनमें अन्तः इ.इ.श. अनुत्तरौपपादिकदश, प्रश्न व्याकरण और दृष्टिवाद बैसे कुछ द्यंग ऐसे हैं जो सब तीर्थंकरोंकी वाणीमें एक द्वी रूपको बिये हुए नहीं हो सकते।

ð

तीसरे, विविध नयभंगोंको आश्रय देने और स्याद्वाद-न्यायके अपनाने के कारण जिन्हासन सर्वथा एक रूपमें स्थिर नहीं रहता- वह एक ही बातको कहीं कभी निरचय नयकी दृष्टिसे कथन करता है तो उसीको अन्यत्र ग्यबहार. नयकी दृष्टिसे कथन करनेमें प्रवृत्त होता है भौर एक ही विष्यको कहीं गौगा रखता है तो दूसरी जगह उसाको सुख्य बनाकर आगे ले आता है। एक ही वस्तु जो एक नयद्दष्टिसे विधिरूप है वही उसमें दूसरी नयद्दष्टिसे निषेध रूप भी है, इसी तरह जो निस्यरूप है वही अंनस्यरूप भी है श्रीर जो एक रूप है वही श्रनेकरूप भी हैं इसी सापेच नयवादमें उसकी समीचीनता संनिहित श्रीर सुर-चित रहती हैं; क्योंकि वस्तुतस्व श्रनेकान्तात्मक हैं । इसीसे उसका व्यवहारनय सर्वथा अभूतार्थं या असत्यार्थं नहीं होता यदि व्यवहारनय सर्वथा श्रसत्यार्थं होता तो श्री जिनेन्द्रदेव उसे श्रपनाकर उसके द्वारा मिथ्या उपदेश क्यों देते ? जिस ब्यवहारनयके उपदेश ग्रथवा वक्तव्यसे सारे जैनशास्त्र अथवा जिनागमके अंग भरे पड़े हैं। वद तो निश्यनयकी दृष्ट्रिमें अभूतार्थ है, ज कि ब्यवहारनयकी इष्टिमें वह शुद्धनय या निश्चय भी अभूतार्थ-ग्रसत्यार्थ है जोकि वर्तमानमें भ्रनेक प्रकार के सुदद कर्म बन्धनोंसे बैंधे हुए, नाना प्रकारकी परतन्त्रताश्चोंको धारण किये हुये, भवभ्रमण करते और दुःख उठाते हुए संसारी जीवात्माओंको सर्वथा कर्मबन्धनसे रहित ग्रबद्धस्पृष्टादिके रूपमें उल्लेखित करता है और उन्हें पूर्णज्ञान तथा आनन्दमय बत्रजाता है, जो कि प्रत्यचके विरुद्ध ही नहीं किन्तु आगमकेभी विरुद्धे है श्रागममें श्रात्माके साथ कर्मबन्धनका बहुत विस्तारके वर्णन है। जिसका कुछ सूचन कुन्दकुन्दके समयसारके प्रन्थोंमें भी पाया जाता है। यहाँ प्रसंगवश इतना और प्रकट किया जाता है कि शुद्ध या निश्चयन्यको द्रव्योधिंक भौर ब्यवहारनयको पर्यार्थिकनय कहते हैं। ये टोनों मूलनय प्रथक रह कर एक दूसरेके वस्तव्यको किस हष्टिसे देखते हैं और उसदृष्टिसे देखते हुए सम्यरहृद्धि है या मिथ्यद्दष्टि, इसका अच्छा विवेचन श्री सिद्धसेनाच यंगे अपने सन्मतिसुत्रकी निम्न गाथाधांमें किया है---

दव्वहिय वत्तन्वं भवत्थु शियमेश पञ्जवणयस्स । तह पज्जवत्थ अवत्थुमेव दच्वहियग्रयस्स ॥१०॥ उपज्जति वियंतिय भावा पज्जवग्रयस्स ।

ऋषभदेव त्रौर शिवजी

( ले॰ श्रीयुत बा॰ कामताप्रसाद जैन एम•ग्रार॰ए॰डी॰ एल)

श्रतः उनके चरित्रमें ऐसी बात तो नहीं श्रा सकती जिसे साधारणतः मानव समाजमें दुराचार माना जाता है। शिव देव हैं--- श्राराध्य हैं, तो वह एक सामान्य लम्पटी पुरुषकी तरह कामी नहीं हो सकते; इतने उग्र कामरत कि उनके शिश्नकी उत्तेजनाको शान्त रखनेके लिये पूर्ण कुम्भ-से शीतल जल विन्दु हर समय टपकती रहे । इसके साथ कोई भी समम्तदार पुरुष यह नहीं मान सकता कि शिव मद्यपायी और भंगड़ी थे। वह इतने क्रोधी थे कि उन्होंने भस्मासुरको नगरों सहित भस्म कर दिया श्रौर पार्वतीजी-को संग लिये फिरे ! न वह इतने भयंकर थे कि विष खा जाते ! उनके देवत्वके समत्त ये बातें ग्रशोभन दिखती हैं। फिर एक अचम्भेकी बात है कि रेखुका मरकर जीवित हुई भी उनके प्रसंगन कही गई है ! इस बुद्धिवादीयुगमें ग्रन्धश्रद्धाके लिये कोई स्थान नहीं है। ग्रतएव शिवजीके विषयमें उक्त बातें जो कही गई हैं उनको शब्दार्थमें प्रहण नहीं किया जा सकता। उनसे शिवजीकी महत्तामें बट्टा माता है। वे अलङ्कार हैं भौर अलङ्कारका घूँघट उठाकर हमें उनके मूल स्वरूपका दर्शन करना उचित है।

लगभग दो हजार वर्ष पहलेका लिखा हुआ इक पत्रक Letter of Aristeas) विद्वानोंको मिला है। उसमें लिखा है प्राचीनकालमें एक चित्र शैली ( Symbolic) की भाषा और जिपि ( Pictographiclanguage and script ) का प्रचलन था। विद्वान ऋषि लोग उस शैलीका आश्रय लेकर अध्यात्मवादका निरूपण किया करते थे, जिसे वह अपने शिष्योंको बता देते थे। गुरु शिष्य परम्परासे यह रहस्यवाद मौखिक-प्रगाली द्वारा धारावाही चलता रहा। किन्तु एक समय श्राया जब इस रहस्यको लोग भूल गये ! 'मनर्थका हि मन्त्रः' की बात 'वैदिक टीकाकारों को बरवस कहनी पड़ी ! बाइबिलमें विद्वानोंको इसलिये धिक्कारा गया कि उन्होंने ज्ञानकी कुंजीको खो दिया। (Woe into ye lawyers ye have lost the 'key of knowleodge ) इस साचीसे शिवजीका अलंकृत रूप स्पष्ट भाषता है श्रीर 'शिवपुराग्' के रचयिता उन्हें ऋषभा-

'शिवपुराग्ग'के रचियता कहते हैं कि इस प्रकार ऋषभा-वतार होगा, जो मेरे लिए शंकर शिव हैं । वह सत्पुरुषोंके लिये सत्यपथ रूप नवमें अवतार श्रौर दीनबन्धु होंगे ' इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि शिवजीका श्रलंकृतरूप मूलतः भ्रषभदेवजीके तेज श्रोर तपम्याका काब्यमयी वर्णन हैं। वैदिक ऋषियोंने ऋषभदेवकी उग्र तपस्याको मूर्तिमयी बनानेके लिए एव उसे ही अमृतत्व पा का कारण जताने-के लिये उसे 'शिव' के नामसे पुकारा है । वेदोंमें 'शिव' नामके देवताका पता नहीं। यह श्रभाव इसीलिये कि ऋषभ अवैोद्क अमर्ग परम्पराके अग्रगी थे। जब वैदिक श्रायौंने श्रमणोपासक जातियांसे मेलजोल पैदा किया तब वैदिक परम्परामें नये नये देवता भी लिये गये। शिव, ब्रह्मा श्रौर विष्णु प्रतीकवादके द्योतक हैं। उपरान्त चत्रियों-के प्रभावमें श्रवतारबादको वैदिकपुरोहितोंने श्रपनाया. जिससे राम श्रौर कृष्णकी पूजा प्रचलित हुई । प्रतीकवादमें ऋषभको शिवका रूप दिया गया। यहाँ हमें यही देखना म्रभीष्ट है।

भ० ऋषभने कैलाशपर्दंत पर उग्र तप तपा था। एक बार देव बालाश्रोंने उनकी तपस्या मंग करनेके लिए कामदेवके बाणोंका प्रयोग किया था; किन्तु ऋषभदेव श्रचल रहे श्रौर श्रन्तमें उन्होंने कानको ही नष्ट कर दिया। उसके साथ द्दी मन-वचन काय दर्गड द्वारा उन्होंने त्रिग्र-न्थियोंका पूर्णनाश कर दिया कि वह 'निर्ग्रन्थ' हो गये। पूर्व संचित कर्म जो शेष रहे थे, उनको भी उन्होंने भस्म कर दिया था। परिणाम स्वरूप वह कैवल्यपति सच्चि-दानन्द, जीवन्मुक्त परमात्मा शिव होकर चमके। उन्होंने घर्मतीर्थ की स्थापना की-इसलिए 'वृष' (बैल) उनका चिन्ह माना गया ! संदेपमें ऋषभदेवजाकी तपस्याकी यह तालिका है।

भव पाठक, आइये शिवजीके चरित्र चित्रण पर रफ्टिपात कीजिये। वह देव हैं---आप्त हैं और हैं पूज्य।

[ किरण ६

त्रनेकान्त

वतार कहते हैं। वह इसलिये कि ऋषभ आदिकालसे एक महान तपस्वी रहे और वैदिक ऋष्यियोंको उनकी तपस्थाका बखान अलंकृतभाषामें करना अभीष्ट रहा। किन्तु उनके इस रहस्यपूर्ण स्वरूपको जानने वाले लोगोंका प्रभाव एक बहुत पहले जमानेसे हो गया। महा-र्काव कालीदासजी इस सत्यसे परिचित थे। इसलिये ही उन्होंने कहा कि 'शिवको यथार्थ रूपसे जानने वाले और अनुभव करने वाले मनुष्य कम हैं ! (न संति याथार्थविदः पिना-किनः ) कुमारसम्भव १/७७) प्रतीकवादको समझ लेना हर एकका काम नहीं। प्रतीक अथवा अलंकारका सहारा इसलिये लिया गया प्रतीत होता हे कि अध्यात्मिक सत्य-की त्रीर हर किसीकी रुचि नहीं होती। वैदिक कियाकांड-में व्यस्त लोगोंमें जिनको पात्र पाया उन्हींको यह रहस्य बताया गया।

जैन शास्त्रकारोंने स्पष्ट लिखा है कि ऋषभदेवने कैबाश पर्वत पर घोर तपस्या की थी। जिस समय वह तपस्यारत हो श्रात्मध्यानमें मग्न थे उस समय सुरांग-नाश्रोंने उनके शीलकी परीचा ली थी; परन्तु ऋषभ तो वासनाको जीत चुके थे श्रौर समाधिमें लीन थे। कामदेवके बेधक बाग्र उन्हें समाधिसे च्युत न कर सक—उल्टे उन्हें श्रारीर मन्दिरमें स्थित परमात्मतत्वके दर्शन करानमें वह साधक बने१। वैदिक परम्परामें स्पष्ट कहा गया है कि श्रिवने कामदेवको भस्म कर दिया था। पावतीने जब रति बछभको यों नष्ट होते देखा तो उन्होंने माना कि शिवको पानेके लिये सुन्दरता पर्याप्त नहीं है। ग्रतएव उन्होंने तष द्वारा आत्मसमाधि लगाना निश्चित किया, क्य कि समाधिकी पूर्णता ही शिवतत्वको प्राप्त कराती हैर ।

- २ तथा समर्चं दहता मनोभवं, पिनाकिना भग्नमनोरथा सति । निनिंद रूपं द्वदयेन पार्वती, प्रियेषु सौभाग्यफत्ताहि चारुता ॥ इयेष सा कर्त्तुं मवन्ध्यरूपतां, तपोभिराध्थाय समाधिमारमनः ।

डा० वासुदेवशरगजी अप्रवालने 'पार्वती' को प्रतीक मान-कर उसके रहस्यको स्पष्ट किया है ३ । उन्होंने लिखा कि मानवशरीरमें मेरुदगडकी रचना तैंतीस पर्वोंके संयोगसे हुई है। 'पर्व' जिसमें हो उमीको 'पर्वत' कहते हैं। 'पर्वा-गि संति अस्मिनि ति पर्वतः' । इसीलिये मेरुद्ग्रद पर्वत हुआ और इसके भीतर रहने वाली शक्ति को उपचारसे 'पर्वंत राजपुत्री' या 'पार्वती' कहा जाता है। इस पार्वती-की स्वाभाविक गति शिवकी छोर है। पार्वती शिवको छोड़कर श्रौर किसीका वरण कर ही नहीं सकती। परन्तु पार्वतीको शिवकी सम्प्राप्ति तपके द्वारा ही हो सकती है, भोगके मार्गसे नहीं । अर्थातू - छदुमस्थावस्थामें जब 'शिवत्व' पानेके लिए उन्मुख थे उस समय काययोगकी साधनाके लिए उन्होंने तपका श्राश्रय लिया था। काय-गुप्तिका पालन करके कायाजनित कमजोरीको जीतकर उन्होंने पर्वतीय (मेरुद्गड में सुप्त) शक्तिको जागृत किया था। इसीलिये अलं हत भाषामें कहा जाता है कि शिव-पार्वतीका विवाह हुन्रा था ! बस्तुतः वह उक्त प्रकारका एक रहस्यपूर्ण प्रतीक ही है।

शिवका मुख्य कर्म संहार माना है । निस्सन्देह सांसा रिक प्रवृत्तिका संहार किये बिना निवृत्तिमार्गका पर्यटक नहीं बनाया जा सकता । ऋषभदेवने प्रवृत्तिका मार्ग स्यागा था श्रौर योगचर्याको श्रपनाया था। कर्म-प्रकृत्त्यों-का सम्पूर्ण संहार करके ही वह शिवस्वको प्राप्त हुए थे। इसलिये उन्हें शिव कहन. ठीक है ।

शिवलिइ प्जाका अर्थ अध्यास्मकरूपमें अम्रतत्वको पा लेना है, किन्तु आज कोई भी इस मूढार्थको नहीं समझता विषयी लोग उसमें वासनाकी छाया देखते हैं। वस्तुतः वह अम्रत आनन्दका बोधक है। प्राचीन भारतीय मान्यता-में मस्तिष्कको कलश या कुम्भ कहा गया है। मस्तिष्कसे निरन्तर अम्रतका चरण होता रहता है, जिसे योगीजन पीकर अध्यात्मिकतामें निमग्न हो जाते हैं और विष यी

> म्रवाप्यते वा कथमन्यथाद्वयं तथाविधं प्रोम पतिश्च तादृशः ॥

३ डा० सा० ने कल्याणमें 'शिवका स्वरूप' शोर्षक लेख प्रकट करके शिव-प्रतीकका रहस्योद्घाटन किया है। उनके इस लेख श्राधारसे ही यह विवेचन किया ज्ञा रहा है, एतदर्थ हम उनके श्राभारी हैं। पुरुष वासनामें फैसकर उसका दुरुपयोग कर डालते हैं। इस उल्लेखसे ब्रह्मचर्यमय योगनिष्ठाकी पुष्टि होती है। इए उल्लेखसे ब्रह्मचर्यमय योगनिष्ठाकी पुष्टि होती है। इए अप्र पूर्ण ब्रह्मचारी रहकर अमृत्वको पान करके ही शिवरूप बने थे। रेणु वीर्यके दुरवस्थित होने पर उसको ब्रह्मचर्य द्वारा ही उर्जस्वरेत करके जीवित बना दिया जाता है। इएषम अनन्तवीर्यके भोक्ता इसी प्रकार हुये थे। रेणुकाके पुनर्जीवन पानेका रहस्य यही है।

शिवके विषपानका रहस्य भी ऋषभकी योगचर्यामें छिपा हुआ है। निषचटुमें जलके १०१ नाम दिए गए हैं। उनमें विष श्रीर श्रमृत भी जलके पर्यायवाची शब्द हैं एवं वीर्य या रेत भी जलका ही रूप है। श्रतः वीर्यंसे दैवी श्रीर श्रासुरी श्रर्थात् श्रमृत रूप श्रीर विषरूप शकि प्रकट होती है। श्रात्मविनाशकी प्रवृत्ति श्रासुरोशक्ति विष-रूपकी द्यं तक है। श्रात्मविनाशकी प्रवृत्ति श्रासुरोशक्ति विष-रूपकी द्यं तक है। श्रिवने उसे जीत लिया था। पुराय श्रार पाप रति श्रीर श्ररति सब पर ऋषभने विजय पायी थी। श्रतः शिवका विषपानप्रसंग उनकी समवृत्तिका द्योतक है, जिसमें श्रासुरी वृत्ति पद्यः इ दी गई थी।

भस्मासुरके त्रिपुर शरीरके बाहर नहीं थे। वह मानव-की मनवचन कायिक योगक्रियाएँ थी, जिन पर अधिकार पाये बिना कोई भी योगी जीवन्मुक्त परमात्मदशाको नहीं पा सकता। ऋषभदेवने मनदण्ड, वचनदण्ड श्रौर कायदण्ड द्वारा इन त्रिपुरियोंको जीत लिया था उनकी श्रधोवृत्तिकां नष्ट कर दिया था। इसीजिये उन्हें शिव कहकर याद किया गया है।

ऋषभकी तरह ही शिव दिगम्बर कहे गये हैं। शिव त्रिग्रूलधारी थे। भारतीय पुरातत्वमें त्रिग्रूल चिह्नका प्रयोग पहले पहले जैनोंने किया था।। ईस्वी पूर्व दूसरे शता-ब्रिके हाथीगुफा लेखमें वह मिलता है और कुशायकाजीन

ा श्री रविषेगाचार्यने जिनेन्द्रके लिए लिखा था कि

जिनमूर्तियोंके श्रासनमें त्रिशूल पर ही धर्मचक्रका चित्रा-इरग किया गया है२ । आतः त्रिशूल सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप रत्नत्रय धर्मका प्रतीक है, जिसके द्वारा संसार-ब्यालको छेद दिया जाता है। शिवके रूपमें सपौं-का प्रयोग मिलता है। जैन परम्परामें सर्पका विशिष्ध स्थान है। प्राचीनकालमें कुछ लोग उसे ज्ञानका प्रतीक मानते थे, जो श्रज्ञानके लिये कालरूप था। ऋषभदेव श्रनन्तज्ञानके भोक्ता थे जिसके फलस्वरूप ज्ञानगंगा प्रवाहित हुई थी। शिवजीकी जटामें गंगाका वास माना ही जाता है। ऋषभमूतियों की यह एक विलच गता है कि उनके कन्धों पर जटायें उत्कीर्यं की जाती हैं। शिव-वाहन वृष (देेल) ही ऋषभका भी चिंह्न दें। इस प्रकार 'शिवपुराण' के उक्त रलोकमें जो ऋषभको शिव कहकर उल्लेख़ित किया है. वह सार्थंक है। भारतीय परम्परामें यह विश्वास एक समय प्रचलित रहा प्रतीत होता है कि ऋषभ ही शिव हैं, क्योंकि साहित्यके साथ साथ शिवकी ऐसी मूर्तियाँ भी बनाई गईं, जो बिल्कुल ऋषभ मूर्तिसे मिलती जुलती हैं । इन्दौर सग्रहालयमें इस प्रकारकी एक मूर्ति है। उसका चिन्न यहाँ मध्यभारत पुरातस्व विभागके सौजन्यसे उपस्थित किया जाता है। पाठक उसे देखकर यह अम न करें कि वह जैन मूर्ति है। यह शिवकी मूर्ति है, परन्तु उसका परिवेष जिनमूर्तिके श्रनुरूप है। यह होना कुछ विचित्र नहीं ? क्योंकि ऋषभको ही ब्राह्ययों-शिव श्रौर जैनोंने पहला तीर्थकर माना था।

शुद्ध लेश्यारूपी त्रिशू लसे मोहरिपुको नष्ट कर दिमा है 'शुद्ध लेश्यात्रिशू लेग मोहनीयरिपुर्हत: ।'

२ 'बंगाल, बिहार, उड़ीसाके जैन स्मारक' श्रीर श्रीमहावीरस्मृतिग्रन्थ पृष्ट २२७-२२६ में देखें।

अनेकान्तको २५१) रुपया प्रदान करने वाले संरचकों और १०१) रुपया देने वाले स्थायी सहायकों को सदा अनेकान्त भेंट स्वरूप दिया जाता है।

120

# हमारी तीर्थयात्राके संस्मरण

( गत किरण पाँच से आगे )

किन्तु हिन्दी भाषियोंके ग्राने पर प्रवचन हिन्दीभाषामें भी होने लगता है। प्रवचन सरल और वस्तुतत्त्वके विवेचनको लिये हुए होता हे हम लोगोंन प्रवचन सुने, और यह अनुभव भी किया कि सोनगढ़में सुमुचुका समय इयर्थ नहीं जाता समयकी उपयोगिताक साथ अध्यात्मग्रन्थोंके श्रध्ययन श्रौर तत्त्वचर्चाके सुननका भी यथेष्ट श्रवसर मिलता है। मुख्तार भीजुगलांकशोरजीके साथ उपादान श्रौर निमित्त-सम्बन्धी चर्चा भी चली, तत्सम्बन्धी श्रनेक प्रश्नोत्तर भी हुए । परन्तु अन्तिम निश्चयात्मक कोई निष्कर्षं नहीं निकला। केवल इतना कहने मात्रसे कि मूल-में भूल छै' काम नहीं चल सकता; क्योंकि वस्तुतत्त्वकी उत्पत्तिमें उपादान श्रोर निमित्त दोनों ही कारण हैं। इनके विना किसी वस्तुकी निष्पत्ति नहीं होती । आचार्थ समन्तभद्रने 'निमित्तमभ्यन्तरमूलेहेतोः' वाक्यमें वस्तुकी उत्पतिमें दोनोंको मूलदेतु माना है। इतना ही नहीं किन्तु उपादान श्रौर निमित्तको द्वण्यगत स्वभाव भी बतलाया अ है। यह सब होते हुए भो सोनगढ़-ग्रध्यात्मचर्चाका प्रवाह बराबर चल रहा है । में उपादान निमित्तके सम्बन्धमें जिज्ञासुभावसे वस्तुका निर्णय कर तद्विषयक गुत्थीका सुलमा लेना चाहिए । कानजी स्वामी भी दोनोंकी सत्ताको स्वीकार तो करते ही हैं। श्रतः इस सम्बन्धमें विशेष उद्दापोहके द्वारा विषयका निर्णय करत्नेनेमें ही बुद्धिमत्ता है। ज्योंकि एकान्त ही वस्तुतत्त्वकी सिद्धिमें बाधक है, ग्रतः एकान्त इ.ष्टको छोद कर श्रनेकान्तको ग्रपनाना ही अयस्कर है । यहां हम लोग दो-तीन दिन ठहरे, समय बड़ा ही आनन्दसे ब्यतीत हुआ। सोनगढ़से हम लोंग पालीवाना ( शत्रु जय ) की यात्रा-को गये।

शत्रु जयका दूसरा नाम पुण्डरीक कहा जाता है। यह चेत्र दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें मान्य

अहा को तरोपाधि समग्नतेयं कार्येषु ते द्रव्यगतः स्वभावः । नैवाऽन्यथा मोच विधिश्च पुर्'सां तेनाऽभिवन्द्यस्त्वमृषिर्बु धानाम् ॥६०॥ स्वयंभूस्तोन्न

सोनगढ़ गुजरातमें एक छोटासा कस्वा है पहले सोनगढको कोई नहीं जानता था । परन्तु अब सोनगढ़के नामसे भारतका प्रायः प्रत्येक जैन परिचित है। प्रस्तुत सोनगढ गुजरातके संत कानजी स्वामीके कारण जैनधर्मका एक केन्द्रसा बन गया है। कानजी स्वामीके उपरशोंसे प्रभावित होकर काठियाबाड़ गुजरातके ४ हजार व्यक्ति-योंने दिगम्बर धर्मको अपनाया है। इस प्रान्तमें जो कार्य कानजी स्वामीने किया है वैसा कार्य ग्रन्यने नहीं किया। सोनगढ़में दिगम्बर जैनियोंके ११० घर विद्यमान है जिनकी संख्या लगभग ४०० के करीब है। ये सभी कुटुम्ब यहाँ पर अपना संयमी जीवन विता कर कानजी स्वामीके उप-देशोंसे लाभ उठा रहे हैं। उनका रहन-सहन सादा श्रीर श्राहारादि साख्तिक है। सामायिक, स्वाध्याय. प्रवचन, भक्ति श्रीर शंकासमाधान जैसे सत्कार्थोंमें समय व्यतीत होता है। उक्त स्वामीजीके उपदेशोंने वहाँकी जनता प्रेरित है। इस कारण उनके हृदयमें जैनधर्मके प्रचारकी बलवती भावना जामत है। वहाँसे अनेक आध्यात्मिक प्रन्थोंका गुजराती और हिन्दीमें प्रकाशन हुआ है । उन्हींकी प्ररेखाके फलस्वरूप सोनगढ़ जैसे स्थानमें निम्न म संस्थाएँ चल रही हैं। १ सीमंधरस्वामीका मन्द्र। २ श्रीसीमंधरस्वामीका समोसरण, समांसरणमें वुन्द-कुन्दाचार्यं हाथ जोड़े खड़े हुए हैं। ३ स्वाध्यायमन्दिर, ४ कु दकुन्दमण्डप,- जिसमें ३२ श्रवमारियोंमें. जैनसाहित्य भरा पड़ा है। ४ श्राविकाशाला। ६ श्रतिथियह, जिस-में बाहरके आगन्तुक व्यक्तियोंके लिए भोजनादिकी व्यव-स्था है । ७ गोग्गोदेवी दि० जैन आविका ब्रह्मचर्याश्रम, जिसे सेठ तुलाराम वच्छराजजी कलकत्ताने डेढ़लाख रू० लगा कर बनवाया है। इसोमें ब्रह्मचारिग्री शान्ताबहिन श्रध्यापनादि कार्यं कराती हैं। संगमर्मरका एक सुन्दर मानस्तम्भ,-जिसकी प्रतिष्ठा श्रभी हालमें सम्पन्न हुई है। स्वाध्याय मन्दिरमें कानजी स्वामीका दो बार प्रवचन एक एक घंटे होता है ; प्रवचनके समय प्रवचनमे निर्दिष्ट ग्रन्थ श्रोताश्रोंके सामने होते हैं जिससे विषयको सॅमफनेमें सुविधा होती है। प्रवचनकी आमभाषा गुजराती होती है

है। युधिष्ठिर भोम और ग्रजु न इन तीन पाण्डवोंने तथा श्रनेक ऋषियोंने शत्र जयसे मुक्तिलाभ किया है। गुजरा-तके राजा कुमारपालके समयमें इस चेत्र पर लाखों रुपए लगाकर मन्दिरोंका जीखोंचार किया गया था, तथा नूतन-मन्दिरोंका निमांग भी हुन्ना है। कुछ मन्दिर विक्रमकी 13-1२ वीं शताब्दीके बने हुए हैं और शेष मन्दिर १४-वीं शताब्दीके बादमें बनाए गए हैं । यहाँ श्वेताम्बर सम्प्र-दायके सहस्र मन्दिर हैं। इन मन्दिरोंमें कई मन्दिर कलापूर्ण हैं । इनमें जो मुर्तियाँ विराजमान हैं उनकी उस प्रशान्त मूर्ति कलामें सरागत। एवं गृही जीवन जैसा रूप नजर आने लगा है -- वे चांदी-सोने आदिक आलं-कारों और वस्त्राभूषणोंसे अलंकृत हैं---नेत्रों में कांच हुन्रा हैं । जिससे दर्शकके हृदयमें वह जड़ा एवं अलंकृतरूप भयकर और आत्म दर्शनमें विकृत बाधक तो है ही, साथही, मूर्तिकलाके उस प्राचीन उद्दे-रयके प्रतिकूल भी है जिसमें वीतरागताके पूजनका उपदेश प्रन्थोंमें निहित है। जैन मूर्तिकलाका यह विक्वत रूप किसी तरह भी उपादेय नहीं हो सकता, यह सब सम्प्रदायके ग्यामोहका परिणाम जान पडता है।

उक्त श्वेताम्बर मन्दिरोंके मध्यमें एक छोटासा दिग-म्बर मन्दिर विद्यमान है, जो पुरातन होते हुए भी उसमें नूतन संस्कार किया गया प्रतीत होता है। परन्तु मूर्तियाँ १७ वीं शताब्दोके मध्यवर्ती समय की प्रतिष्ठित हुई विरा-जमान हैं। मूलनायककी मूर्ति सं० १६४१ की है। एक म्ति सं० १६६१ की भी है घौर ग्रवशिष्ट मूर्तियाँ सं० १८-६१ की विद्यमान हैं। मूल नायककी मूर्ति विशाल घौर चित्ताकर्षक हैं। ये सब मूर्तियाँ हूमडवंशी दिगम्बर जैनों-के द्वारा प्रतिष्ठित हुई हैं। मन्दिरका स्थान ग्रच्छा है। पूजनादिकी भी व्यवस्था है। पहाड़ पर चढनेके लिए नूतन सीढ़ियोंका निर्माण हो गया है जिससे यात्री विना किसी कच्टके यात्रा कर सकता है।

पहाड़के नीचे भी दर्शनीय श्वेताम्बर मन्दिर हैं उन सबमें सागरानन्द सूरि द्वारा निर्मित आगम मन्दिर है, जिसमें श्वेताम्बरीय आगम-सूत्र संगमर्मरके पाषाया पर उस्कीर्य किए गये हैं। उनमें ग्रंग उपांग भी खोदे गए रें। पाबीतानामें ठहरनेके खिए धर्मशाला बनी हुई बाजिसमें यात्रियोंको ठहरनेकी सुविधा है। बार्गमें मी दिगम्बर मन्दिर है। पालीतानासे हम लोग सोनगढ़ आए । और वहांसे पुनः अहमदाबाद आकर पूर्वोक प्रेमचम्द्र मोतोचन्द्र दि०जैन बोडिङ्ग हाउस-में ठहरे । अगले दिन संघ रेलवेसे तारगाके लिये रवाना हुआ । क्योंकि तारंगाका रास्ता रेतीला अधिक होनेसे लारीके फंस जानेका खतरा था । जयपुर वालोंको लारियाँ धँस गईं थीं, इस कार ए उन्हें परेशानी उठानी पड़ी थी । अत परेशानीसे बचनेके लिये रेलसे जाना ही अयस्कर समक्ता गया ।

इस चेत्रका तारंगा नाम कब और कैसे पड़ा ? यह कुछ ज्ञात नहीं होता । इसकी प्राचीनताके द्योतक ऐतिहासिक प्रमाण भी मेरे देखनेमें नहीं श्राए । मूर्तियाँ भी विशेष पुरानो नहीं हैं। निर्वाणकाण्डकी निम्न प्राकृत गाथामें 'तारवरण्यरे' पाठ पाया जाता है जिसका अर्थ 'तारा-पुर' नामका नगर होना चाहिये। परन्तु उसका तारंगारूप कैसे बन गया ? यह अवश्य विचारणीय है। वरदत्तोय वरगो सायरदत्तो य तारवरण्यरे [णियडे]। आहुट्ठ य कोड आ णिव्वाण्गगया णमो तेसि ॥

इस गाथा<sup>में</sup> तारापुरके निकटवर्ती स्थानसे वरांग, सागरदत्त, वरदत्तादि सःढ़े तोन करोड़ मुनियोंका निर्वाख होना बतसाया गया है। इसमें जो यहाँ वरांग वरदत्त और सागरदत्तका निर्वाख बतलाया, वह ठीक नहीं है, क्योंकि वरांग मोच नहीं गया और वरदत्तका निर्वाख अवश्य हुआ है पर वह आनर्त्तपुर & देशके मखिमान पर्वत पर हुआ है तारापुर या तारपुरमें नहीं। तथा सागरदत्तके निर्वाखका कोई उद्दलेख अन्यत्र मेरे देखनेमें नहीं आया। वरांगके स्वर्गमें जानेका जो उल्लेख है---वह उसी मणिमान पर्वतसे शरीर छोड़कर सर्वार्थ सिद्धि गए। जैसाकि जटासिंह-। नन्दीके देश्वें सर्गंके वरांगचरितके निम्न पद्यसे प्रकट हैं।

> कृत्वा कषायोपशमं चर्गोन ध्यानं, तथाद्यं समवाप्य शुक्लम् । यथापशान्तिप्रभवं महात्मा स्थान समं प्राप वियोगकाले ॥१०४

- अ मद्दाभारत और भागवतमें आनर्त देशका उल्लेख किया गया दे और वहाँ द्वारकाको आनर्त देशमें बतलाया है।
- इरिकाके पासवर्ती देशको भी श्रानत्तंदेश कहा गया है। देखो पद्मचन्द्र कोष प्र० ८७

#### श्रनेकान्त

कर्मावरोषप्रतिबद्धहेतोः, स निर्वृ ति नापदतो महात्मा । विमूच्य देहं मुनि (सुवि) शुद्धलेश्यः

श्राराधयन्त (नान्त) भगवाञ्जगाम ।

यथैव वीर प्रविहाय राज्यं,

तः श्च मत्संयम माचचार।

तथैव निर्वाण फलावसानां, (नं)

लोक (क) प्रतिष्ठां (प्रतस्थौ) सुरलोकमूर्धिन ॥

विक्रमकी १४वीं शताब्दीके विद्वान भद्दारक उदय कीतिंने ग्रपनी 'निर्वाणभक्तिमें निर्वाण स्थानोंका वर्णन करते हुए उक्त निर्वाणभूमिको तारापुर ही बतलाया तारंगा नहीं, जैसा कि उसके निम्न पद्मसे स्पष्ट है :----'तारापुर बंद उ जिएावरेंदु, आहूठ कोडिकिउ सिद्ध संगु।'

इन सब समुल्लेखों परसे भी मेरे उस श्रभिमतकी पुष्टि होती है। ऐसी स्थितिमें उक्त 'तार उर' या तारापुर तारंगा नहीं कहा जा सकता। निर्वाणकाण्डकी उस गाथा-का क्या श्राधार है ? श्रौर उसकी पुष्टिमें क्या कुछ ऐति-हासिक तथ्य है यह कुछ समफर्मे नहीं श्राया। यहां दो दिगम्बर मन्दिर हैं. जिनमेंसे एक सम्बत् १६११ का बनाया हुश्रा है श्रौर दूसरा सं० १६२३ का। इससे पूर्व वहां कितने मन्दिर थे, यह वृत्त श्रभी श्रज्ञात है।

तारंगासे श्रहमदाबाद वापिस आकर हम लोग 'पावा-गढ़' के लिए रवाना हुए। यहाँ आकर धर्मशालामें ठहरने-को थोड़ी सी जगह मिल गई। पावागढ़की श्रन्य धर्म-शालाश्रोंमें ललितपुर श्रादि स्थानोंके यात्री ठहरे हुए थे।

पावागढ़ एक पहाड़ी स्थान है। यहाँ एक विशाल किला है। श्रौर यह ऐतिहासिक स्थान भी रहा है। धर्मशालाके पास ही नीचे मन्दिर है। शिलालेखोंमें इसका 'पावकगढ़' नामसे उक्लेख मिलता है। चन्दकविने पृथ्वीराजरासे' में पावकगढ़के राजा रामगौड़ तुश्रार या तोमरका उल्लेख किया है। सन् १३०० में उस पर चौहानराजपूतोंका श्रधि कार हो गया था, जो मेवाड़के रख्यथंभोरसे सन् १२३६ या १३०० में भाग कर श्राये थे। सन् १४८४ में सुलतान महमूद बेगड़ने चढ़ाई की, तब जयसिंहने वीरता दिखाई, श्रन्तमें सन्धि हो गई। उसके बाद सन् १४३४ में सुगल-बादशाह हुमायूंने पावकगढ़ पर कब्जा कर स्नियाक्ष फिर

🏽 देखो. श्रकबर नामा ।

सन् १७३७ में कृष्णजीने उसं भ्रपने भ्रधिकारमें ले लिया। तथा सन् १७६१ भ्रथवा १७७० में सिधियाने कढजा कर लिया। उसके बाद सन् १८२१ [वि० सं० १६१०] में श्रंग्रेज सरकारने उसे भ्रपने श्राधीनकर लिया । इस पहाड़के नीचे उत्तर पूर्वकी भोर राजशू चांपानेरके खरडहर देखने योग्य हैं श्रौर दन्तियाकी श्रोर श्रतेक गुफाएँ हैं जिनमें कुछ समय पूर्व हिन्दु साधु रहा करते थे। पहाड पर तीन मीलकी चढ़ाई श्रौर उतनी ही उत्तराई है।

पावागढ़के नीचे चांपानेर नामका नगर बसा हुआ था जिसे अनहित बाड़ाके वनराज के राज्यमें (७४६–८०६ में एक चंपा बनियेने बसाया था। सन् ४३६ तक यह गुजरातकी राजघानी रहा है।

पहाड़के ऊपर कुछ मन्दिरोंके भग्नावशेष पड़े हुए हैं। छटवें फाटकके बाहरकी भीतमें डेढ फीटके करीब ऊँचाई-को लिये हुए एक पद्मासन दिगम्बर जैन प्रतिमा उत्कीर्श है जिसके नीचे सं० ११६४ झॅंकित हैं। ऊपर .चढ़ने पर रास्तेसे बगलमें नीचेको उतरके दो कमरे बने हुए हैं। उसके बाद म३ सीढ़ी नीचे जाकर मांचीका द्रवाजा म्राता है बहाँ एक छोटा सा मकान पहरे वालोंके ठहरनेके लिए बना हुन्ना प्रतीत होता है। ऊपर जीर्ग मन्दिरोंके जो भग्नावशेष पड़े हैं उन्हींमेंसे ३-४ मन्दिरोंका जीर्गोद्धार किया गया है। मन्दिरोंमें विशेष प्राचीन मुतियाँ मेरे ग्रव-लोकनमें नहीं आईं। विक्रमकी १६ वी १७ वीं शताब्दीसे पूर्घकी कोई मूर्ति उनमें नहीं हैं। एक मूर्ति भगवान पार्श्वनाथकी सं० १४४८ की भटारक जिनचन्द और जीव-राज पापडीवाल द्वारा प्रतिष्ठित विराजमान हैं उपलब्ध मूर्तियोंमें प्रायः सभी मूर्तियाँ मूलसंघ बलाग्कारगणके भट्टारक गुगाकीतिंके पट्टधर िज्य भ० बदिभूषण द्वारा प्रतिष्ठित स० १६४२, १६४४ और १६६४ की हैं। भगवान महावीरकी एक मूर्ति सं० १६६६ की भ० सुमतिकीतिंके द्वारा प्रतिष्ठित मौजूद है ।

ऊपरके इस सब विवेचन परसे यह स्थाम विक्रमकी १३ वीं १२ वीं शताब्दीसे पुराना प्रतीत नहीं होता। हो सकता है कि वह इससे भी पुरातन रहा हो। यहाँ संभवतः डेढ़ सौ वर्षके करीबका बना हुआ कालीका एक मन्दिर भी है। सीढ़ियोंके दोनों आर कुछ जैन मूर्तियां लगी हुई हैं, जो जैनियोंके प्रमाद श्रौर धार्मिक शिथिलनाकी द्योतक हैं। क्या जैन समाज श्रपनी गाढ़ निन्दाको भंग कर पुरा-तत्वके संरच्चणुकी श्रोर ध्यान देगा ?

निर्वाणकाण्डमें 🕸 इस पावागढ़त्तेन्नसे रामचन्द्र-जीके दोनों पुत्र लव कुश तथा लाडदेशके राजा झौर पाँच करोड़ सुनियोंके निर्वाणका पवित्र स्थान बतलाया गया है इस सम्बन्धमें भी अन्वेषणकी आवश्यकता है।

पावागढ़से चल कर हम लाग नंतरोड़ होते हुए दाहोद पहुँचे, त्रौर दि० जैन बोर्डिंग हाउसमें ठहरे । वहां पण्डित हरिश्चन्दजीने हम लागांक ठहरनेकी ब्यवस्था की । नशियांजीका स्थान सुन्दर हे वहां भगवान महावीर स्वामीकी एक मनोग्य एवं विशाल मूर्तिक दर्शन कर चित्तमें बड़ी असलता हुई ग्रौर सफरके उन सभी कष्टोंकां भूल गए जो सफर करते हुए उठाने पड़े ।

दाहोद सन् १४१६ ( वि० स० १४७६ ) तक बाह-रिया राजपूतोंके आधीन रहा । किन्तु सुलतान अहमदने राजा डूंगरको परास्त कर दाहोद पर अधिकार कर लिया। सन् १४७३ में श्रकबर बादशाहके श्राधीन रहा। सन् १६१९ में शाहजहाँने औरङ्गजेबके जन्मके सन्मानमें कारवा सराय बनवाई थी। बादमें सन् १७४० वि० स० १८०७ में सिधियांक कब्जेमें आया और सन् १८४३ में श्रंप्रेज सरकारने उसपर कब्जा कर लिया यह पहले अच्छा बड़ा नगर रहा है। दाहोदसे सुबह चार बजेसे हमलोग बड़वानी [बावनगजा] की यात्राके लिए चले । और ११ बजैके करीब हमलोग नरवदा नदीके घाट पर पहुँच गए। वहाँसे लारीको पार करनेमें ४ ४ घन्टेका बिलम्ब हुआ, बाबूलालजी जमादारकी शहरमें इजाजत लेनके लिए भेजा गया। उनके सरकारी आज्ञालेनेसे पूर्व हम सब बोगाने नहा धोकर भोजन बनाना प्रारम्भ किया। लाला-राजकृष्णजी श्रौर सेठ छदामीलालजीकी कारें नदीके डस पार पहुँच गई और वे बढ़वानीमें दि० जैन बोर्डिंग हाउसमें ठहरे । बाबूलाल जीके झाने पर लारीका सामान डतार कर पहले नावद्वार। सामान उस पार भेजा गया, बाहमें जारीको नाव पर चढ़ा कर उसपार भेजा । श्रीर एक नावमें हम सब लोग पार उतरे। इसके लिए हमें ३०)

तामसुधा विचिग जगा लाडनरिंदाग भट्टकोडी थे। पाषाप गिरि सिंहरे गिण्वाय गया गमो तैसिं ॥४॥

रू० के करीब किराया देना पड़ा । वहांसे सामान मोटर पर चढ़वा कर हम लोग ३ बजेके करीब बढवानी ब डिंगहाउसमें ठहरे। यहाँ पं० त्तेमंकरजी न्यायतीर्थं योग्य विद्वान तथा मिलनसार व्यक्ति हैं । उन्होंने हम लोगोंके ठहरनेकी ब्य-वस्था की तथा गेहूँ श्रौर अच्छे घोकी भी व्यवस्था करा दी। बोर्डिंगहाउसमें छात्र अंग्रेजो और संस्कृतकी शिचा प्राप्त करते हैं। हम लोगोंने वहाँ २-३ घण्टेमें कुछ खाने पीनेका सामान खरोदा और विद्यार्थी ज्ञानचन्द्रादिको साथ में लेक्र चूलगिरिकी यात्रार्थ चल दिए । वहाँ धर्म-शालाके पास लारीको खड़ाकर हम लोग पहाड़की यात्रा करनेके लिए चले। और हमने ता० २० फरवरी सन् १९४३ को शामको सात बजे यात्रा प्रारम्भ की। झौर दो तीन घररटेमें सानन्द यात्रा सम्पन्न की । यात्रामें जितना ग्रानन्द ग्राया, वहाँ ठहरनेके लिये समय कम मिलनेसे कष्टभी पहुँचा; क्योंकि वहाँ श्रनेक पुरानी मुर्तियाँ मौजूद हैं। जो १० वीं ११ वीं शताब्दीकी जान पड़ती हैं। कितनी ही ऐतिहासिक सामग्री छिन्न भिन्न पड़ी है परन्तु चेत्रके प्रबन्धकोंने उसे संगृहीत करनेका प्रयस्न ही नहीं किया, केवल पैसा संचित करने श्रौर धर्मशाला वा मानस्त-म्मादिके निर्माणमें उसे खर्च कर देनेका ही प्रयत्न किया गया है। परन्तु त्तेत्रके इतिहासको खोज निकाबने और पुरानी मूर्तियाँ तथा अवशेषोंका संग्रह कर उनके संरचय करनेकी त्रोर ध्यान ही नहीं दिया गया, जिसकी श्रोर चेत्रके मुनीमका ध्यान आकर्षित किया गया।

चुबगिरिमें सबसे प्रधानमूर्ति श्रादिनाथजी को है जिसे बावनगजाजीके नामसे भी पुकारा जाता है। श्रब इस मूर्तिके ऊपर छतरी होनेके कारण मधुमक्खियोंका छत्ता बगा हुश्रा है। यह मूति मध फीटकी ऊँची बतलाई जाती है मूर्ति सुन्दर है, कलापूर्ण भी है परन्तु वह उतनी श्राकर्षक नहीं है जितनी श्रवणबेखगोबकी मूर्ति है।

चूलगिरि बडवानीसे दत्तिण दिशामें है। बडवानी छोटीसी रियासतकी राजधानी रही है। चुलगिरिमें ऊपर ग्रोर नीचे पहाड़ पर कुल २२ मन्दिर हैं। निर्वाणकाण्डमें बडवानीसे दत्तिण दिशामें चूलगिरि-शिखरसे इन्द्रजीत ग्रोर कुम्भकर्णादि मुनियोंके मुक्त होनेका उल्लेख है। जिससे इस चेत्रको भी निर्वाण चेत्र कहा जाता है। दिगम्बर जैन डाबरेक्टरीमें लिखा है—कि 'बडवानी'पुराना नाम नहीं है लगभग ४०० वर्ष पूर्वे इसका नाम 'सिद्ध-

[ किरण ६

1 828

३--संवत् १३८० वर्षे माघसुदि ७ सनौ श्रीनंद् संघे बलास्कारगणे सरस्वतीगच्छे मूलसंघे कुन्दकुन्दा चार्यान्वये भट्टारक श्रीशुभ हीतिदेवतन्शिष्य सर्व्वीति

एक मूर्ति पर वि० सं० १२१२ का भी खेख ग्रंकित है उसमें शिल्पकारका नाम कुमारसिंह दिया हुन्ना है।

सम्वत् १४१६ में काण्ठासंघ माथुरगच्छ पुष्करगणडे भद्रारक श्रीकमलकीतिंके शिष्य मंडलाचार्य रत्नकीतिंने मन्दिरका जीर्णोद्धार किया, श्रौर बढ़े चैत्यालयके पार्श्वमें दश जिनवसतिकाश्चोंकी श्रारोपणा की । तथा इन्द्रजीतकी प्रतिमाकी प्रतिष्ठा भी श्रीसंघके लिये की गई । इस तरह यह चूलगिरिच्चेत्रका पुरातन इतिवृत्त १० वीं शताब्दीके श्रास पास तक जा सकता है । पर यदि वहाँकी पुरातन मामग्रीका संचय कर समस्त शिलालेल श्रौर मूर्तिलेलोंका संकलन कर प्रकाशन कार्य किया जाय । तब उसके इतिहासका ठीक पता चल सकता है ।

बडवानीसे उसी दिन रात्रिको १० वजे चलकर हम लोग १२ बजेके करीब ऊन (पावागिरि) पहुँचे।

यह चेत्र कुछ समय पहले प्रकाशमें आया है । इसे ऊन छथवा 'पावागिरि' कहा जाता है । इस चेन्नके 'पावागिरि' होनेका कोई पुरातन उख्लेल मेरे देखनेमें नहीं झाया । यहाँ एक पुराना जैन मन्दिर ११वीं १२वीं शताब्दीका बना हुआ है, जो इस समर्य खण्डित है, परन्तु उसमें एक दो पुरानी मूर्तियाँ भी पड़ी हुई हैं । जिनकी तरफ इस चेन्न कमेटीका कोई ध्यान नहीं है । यहाँ दो तीन नूतन मन्दिरोंका निर्माण अवश्य हुआ है, जिनमें ३ मूर्तियां पुरानी हैं । वे तीनों मूर्तियाँ एक ही तरहके पाषायकी बनी हुई हैं । डनमेंसे दोनों आरकी मूर्तियोंके लेख मैंने उतार लिये थे, परन्तु तीसरी मूर्तिका आभिलेख कुछ आंधेरा होनेसे स्पष्ट नहीं पढ़ा जाता था इस कारण उता-रनेसे रह गया था । वे दोनों मूर्तियाँ संभवनाथ और कु थनाथकी हैं उनके मूर्ति लेख निम्नप्रकार हैं:---

१ "सम्बन् १२४८ श्रीबजारकारगणपणिडत श्रीदेश-नन्दी गुरुवर्यवरान्वये साधु धणपणिडत तरिशष्य साधुसे-लेख तस्य भार्या हर्षिणी तयोः सुत साधुगासूल सांतेण प्रणमति नित्यम्"

२ श्री सम्वत् १२६३ वर्षे ज्येष्ठमासे १३ गुरौ साधु पंडित रूगु तैयेनितं सुतसीलहारेग प्रणमति निस्यम्" तीसरी मूर्ति ग्रजितनाथकी है।

नगर' था, पीछे किसी समय बडवानी हुन्ना होगा। वहा रंगाराकी बावडीके लेखसे ऐसाही मालुम होता है i परन्तु यह कल्पना ठीक न ीं हैं । बडवानी यह नाम कमये कम छह-सातसी वर्षसे कम पुराना प्रतीत नहीं होता, क्योंकि वक्रमकी १४ वीं शताब्दीके भट्टारक उदयकी तिंने श्रपनी निर्वाणर्भाक्तमें इसका उल्लेख किया है, श्रीर निर्वाण-काण्डकी वह गाथा भी उक्त भक्ति से पुरानी जान पड़ती है । भक्तिका वह उल्लेख वाक्य इस प्रकार है :---

'वडवाणीरावगतणउपुत्तु हउ वदभि इन्दांज मुणि पवित्तु

चूलगिरिके शिखरस्थित मन्दिरोंका जीर्णोंद्धार विक्रम-की १३ वीं १४ वीं श्रीर १६ वीं शताब्दीमें किया गया है। जिनमें दो- शिलालेख वि० सं० १२२३ के हैं श्रीर एक मूर्ति लेख संवत् १३८० का है। शेष लेख समयकी कमीसे नोट करनेसे रह गए। दूसरे लेखसे मुनि रामचन्द्र-की गुरुपरम्पराका उल्लेख मिल जाता है जो लोकनन्दी-मुनिके प्रशिष्य श्रीर देवनन्दीमुनिके शिष्य थे। मुनि रामचन्द्रके शिष्य श्रभकीतिका भी उल्लेख श्रन्यत्र पाया जाता है। वे लेख पूर्व श्रीर दत्तिण दिशाके निम्न प्रकार हैं :---

१ 'यस्य स्वकुब्जतुषारकुन्दविशदाकीर्तिगुणानां निधिः श्रीमान भूपतिवृन्दवन्दितपदः श्रोरामचन्द्रो मुनिः । विश्वद्त्माभृद्ः खवेशेखर शिखा सब्ज्चारिणी हारिणी, उर्व्या शत्रु जितो जिनस्य भवनव्याजेन विस्फूर्जीत । १।

रामचन्द्रमुनेः कीर्ति सङ्कीर्णं भुवनं किल । स्रनेकलोक सङ्घर्षाद् गता सवितुरन्तिकं ॥ सम्बत् १२२३ वर्षे भाद्र।दवदि ८४ शुक्रवार । २ स्रोंनमो वीतरागाय ॥

द्यासीद्यःकलिकालकल्मषकरिध्वंसैंक् कंठीरवो, वनेच्मापतिमौलिचुम्बितपदः यो लोकनन्दो मुनिः । शिष्यस्तस्य स सर्वसङ्घतिलक श्रीदेवनन्दो मुनिः । धर्मज्ञानतपोर्गिधिर्यतिगुण्प्रामः सुवाचां निधिः ।।।। वंशे तस्मिन् विपुलतपसां सम्मतः सत्वनिष्ठो । वृत्तिपापां विमलमनसा त्यज्यविद्याविवेकः । रम्यां हर्म्य सुरपतिज्जितः कारितं येन विद्या । शेषां क्रीर्तिर्भाति भुवने रामचन्द्रः स एषः ।।२।।

संवत् १२२३ वर्षे।

विद्वानोंको चाहिये कि इस चेन्नके सम्बन्धमें श्रन्वेषण किया जाय, जिससे यह मालूम हो सके कि यह स्थान कितना पुराना है श्रौर नाम क्या था, इसे पावागिरि नाम कब श्रौर क्यों दिया गया ? यह एक विचारणीय विषय है जिस पर श्रन्वेषक विद्वानोंक विचार करना श्रावश्यक है।

उनसे चल कर हम लोग धूलिया थाए । यहाँ से ला० राजकृष्णजी और सेठ छुदामी लालजी 'माँगीतुंगी' की यात्राके लिये चले गए । हम लोग धूलियासे सीधे गज-पंथा थ्राये । श्रौर रात्रिमें एक बजेके करीब धर्मशालामें पहुँचे । वहाँ जाकर देखा तो धर्मशाला दिल्ली और ललितपुर थादिके यात्रियोंसे उसाठस भरी हुई थी । किसी तरहसे दहलानमें बाहर सामान रख कर दो घंटे थाराम किया । और प्रातःकाल नैमित्तिक क्रियाओंसे फारिग होकर यात्राको चले ।

यह गजपन्थ तीर्थं जूतन संस्कारित है। सम्भव है पुराना गजपन्थ नासिकके बिलकुल पास ही रहा हो, जहाँ बह वर्तमानमें है वहाँ न हो। पर इसमें सन्देह नहीं कि गजपन्थ चेत्र पुराना है।

गजपन्थ नामका एक पुराना तीर्थं चेत्र नासिक क्ष के समीप था। जिसका उल्लेख ईसाकी ४ वीं श्रौर विक-मकी छठी शताब्दीके विद्वान श्राचार्यं पूज्यपाद (देवनन्दी) ने ग्रपनी निर्वाणभक्तिके निम्न पद्यमें किया है:---

भि नासिक पुराना शहर है। यहाँ रामचन्द्रजीने बहुत-सा काल व्यतीत किया था, कहा जाता है कि इसी स्थान पर रावर्णकी बहिन सूर्पणखाकी नासिका काटी गई थी इसीसे इसे नासिक कहा गया है। नासिकमें ईस्वी सन्के दो सौ वर्ष बाद ग्रंधभ्टत्य, बौद, चालुक्य, राष्ट्रकूट चंडोर यादववश ग्रौर उसके बाद मुसलमानों, महाराष्ट्रों ग्रौर ग्रंग्रेजोंका राज्य बाद मुसलमानों, महाराष्ट्रों ग्रौर ग्रंग्रेजोंका राज्य बाद गुसलमानों, महाराष्ट्रों ग्रौर ग्रंग्रेजोंका राज्य बाद गुसलमानों, महाराष्ट्रों ग्रौर ग्रंग्रेजोंका राज्य बाद गुसलमानों, महाराष्ट्रों ग्रौर ग्रंग्रेजोंका राज्य बासन रहा है। यह हिन्दुग्रोंका पुरातन तीर्थ है। प्रवद्यीका मन्दिर भारतमें प्रसिद्ध ही है। दिगम्बर जैनग्रंथोंमें भी नासिकका उल्लेख निहित है । आषार्ग शिवार्थकी भगवती ग्राराधनाकी १३४६वींकी विष्ठा गाक्रमों नासिक्य या नासिक नगरका उल्लेख मिलता

ै । भगवती श्राराधना ग्रन्थ बहुतं प्राचीन है ।

'सह्याचले च हिमवत्यपि सुप्रतिष्ठे, दण्डात्मके गजपथे प्रथुसारयष्टौ । ये साधवो हतमलाः सुगतिं प्रयाताः स्थानानि तानि जगति प्रथितान्यभूवन् ॥३०॥'

पूज्यपादके कई सौ वर्ष बाद होने वाले असग कविने जो नागनन्दी आचार्यके शिष्य थे। उन्होंने अपना 'महा-वीर चरित' शक संवत् ११० ( वि० सं० १९४४ ) में बना कर समाप्त किया था। असगने अपने शान्तिनाथ पुराणके सातवें सगके निम्न पद्यमें गजपन्थ या 'गजध्वज' पर्वतका उक्तलेख किया है × ।

अपश्यन्नाषरं किंचिद्रक्षोपायमथात्मन: । शैलं गजध्वजं प्रापन्नासिक्यनगराह्वहिः ॥ ६८ ॥

विक्रमकी १६ वीं शताब्दीके विद्वान ब्रह्मश्रतसागरने, जो भ०विद्यानन्दके शिष्य थे। ग्रपने बोधपाहुड्की टीकामें २७वें नम्बरकी गाथाकी टीका करते हुए ----ऊर्जयन्त--शन्नु -जय-लाटदेश पावागिरि, श्राभीरदेश तुंगीगिरि, नासिक्य-नगरसमीपवतिंगजध्वज-गजपन्थ सिद्धकूट ......गजध्वज या गजपन्थका उल्लेख किया है । इतनाही नहीं किन्तु ब्रह्मभुतसागरने 'पछविधानकथा' की श्रन्तिम प्रशस्तिमें जिसे ईडरके राजा भानुभूपति, जो 'रावभाखजी' के नामसे प्रसिद्ध थे, यह राठौर राजा रावपूं जाजीके प्रथम पुत्र और रावनारायणदासजीके भाई थे। सं० १४०२ में गुजरातके बादशाह मुहम्मदशाह द्वितीयने ईडर पर चढ़ाई की थी. तब उन्होंने पहाड़ोंमें भागकर अपनी रचा की, श्रीर बादमें सुलह कर ली थी। इन्होंने सं॰ १४०२ से १४४२ तक राज्य किया है। इनके मंत्री भोजराज हूमडवंशी थे, उनकी पत्नी विनयदेवी थीं | उनके चार पुत्र थे और एक पुत्री | ब्रह्मअतसागरने संघ सहित इनके साथ गजपंथकी यात्रा की थी श्रीर सकलसंघको दान भी दिया था यथा-

यात्रां चकार गजपन्थगिरौ स संघा— ह्य तत्तपो विदधती सुदृढवता सा सच्छान्तिकं गर्यासमर्चनमईदीश नित्यार्चनं सकलसंघ सदत्तदानं ॥४१॥

इससे स्पष्ट पता चलता है कि विक्रमकी १६ वीं शताब्दीमें 'गजपन्थ' चेत्र विद्यमान था श्रौर उसकी यात्रार्थ

× देखो, ग्रनेकान्त वर्ष ७-किरग ७-म में पं० नाथूराम-जी प्रेमीका खेख।

संघ जाते थे। अन्वेषण करने पर गजपन्थ यात्राके ग्रन्य-भी समुल्लेख माप्त हो सकते हैं। परन्तु विचारना तो यह है कि वर्तमान गजपन्थ ही क्या पुरातन गजपन्थ है या अद्धेय पं॰ नाथूरामजी प्रेमीके लिखे अनुसार वि॰ सं॰ १९३६ में नागौरके भट्टारक चेमेन्द्रकीर्ति द्वारा मसरूल गाँवके पाटीलसे जमीन लेकर नूतन संस्कारित गजपन्थ है। हो सकता है कि गजपन्थ विशाल पहाड़ न रहा हो, पर वह इसी स्थान पर था, यह ग्रन्वेषग्रकी वस्तु है। इन सब उल्ले-स्रोंसे गजपन्थकी प्राचीनता श्रौर नासिकनगरके बाहिर उसकी प्रवस्थिति निश्चित थी। पर वह यही वर्तमान स्थान है। इस सम्बन्धमें कुछ नहीं कहा जा सकता। इस सम्बन्धमें भ्रन्य प्रमार्गोंके भ्रन्वेषण करनेकी श्रावश्यकता है । गजपन्थकी वर्तमान पहाड़ी पर जो गुफाएँ श्रीर मूतियाँ थीं उनका नूतन संस्कार कर देनेके कारण वहाँकी प्राचीनताका स्पष्ट भान नहीं होता । वहाँकी प्राचीनताको कायम रखते हुए जीर्योद्धार होना चाहिये था। पहाड़ पर मूर्तिका दर्शन भीड़में करना बड़ा कठिन होता है। श्रौर पहाड़ पर भी सावधानीसे चढ़ना होता है; क्योंकि कितनी ही सीढ़ियाँ अधिक ऊँचाईको लिये हुये बनाई गई हैं। हम लोगोंने सानन्द यात्रा की ।

गजपन्थसे नासिक होते हुए पहाड़ी प्रदेशकी वह मनोरम छटा देखते हुए हम लोग रात्रिको ६ बजे ता० २२ फर्वरीको बम्बई पहुँचे श्रौर सेठ सुखानन्दजीकी धर्म शालामें चोथी मंजिल पर ठहरे।

बम्बई एक अच्छा बन्दरगाह है और शहर देखने योग्य दे । बम्बईकी आवादी घनी है । सम्भवतः बम्बईकी आवादी इस समय पच्चीस तीस जालके करीब होगी । बम्बई व्यापारका प्रसिद्ध केन्द्र है । यहाँसे ही प्राय सब बस्तुएँ भारतके प्रदेशों तथा अन्य देशोंमें भेजी जाती हैं । हम जोगोंने बम्बई शहरके मन्दिरोंके दर्शन किये चौपाटीमें बने हुए सेठ माणिकचन्द्रजी और संघपति सेठ पूनमचन्द घासीजाजजीके चैत्याजयके दर्शन किये । ये दोनों ही चैत्याजय सुन्दर हैं । मूलेश्वरके चन्द्रप्रसु चैत्याजयके दर्शन किये । रात्रिमें वहाँ मेरा श्रीर बाबूजाजजी जमादारका भाषण हुश्रा । एक टैक्सी किरायेकी लेकर बन्दरगाह भी देखा । समयाभावके कारण अन्य जो स्थान देखना चाहते थे, वे नहीं देख पाये । श्रद्धेय पं० नाथूरामजी 'प्रोमो' मालिक हिन्दी प्रन ररनाकर हीराबाग बम्बईसे भी मिले। उनसे चर्चा करवे बड़ी प्रसन्नता हुई। मुख्तार साहब कुछ ग्रस्वस्थसे चब रहे थे, वे प्रेमीजीके यहाँ ही ठहरे। वहाँ उन्हें सर्व प्रकारकी सुविधा प्राप्त हुई। पूर्ण ग्राराम मिलनेसे तबि-यत ठीक हो गई। हम सब लोगोंने हैजेके टीके यहाँ ही लगवा लिये। क्योंकि श्रवण बेल्गोलमें हैजेके टीकेके विना प्रवेश निषिद्ध था।

बम्बईसे हम लोग ता० २६ की शामको ४ बजे पूनाके लिये रवाना हुए | बम्बईसे पूना जानेका मार्ग बड़ा ही सुद्दावना प्रतीत होता है | पद्दाड़की चढ़ाई श्रौर पहाड़को काटकर बनाई हुई गुफाएँ देख कर चित्तमें बड़ी प्रसन्नता हुई | यह प्रदेश इतना सुन्दर श्रौर मन-मोहक है कि उसके देखनेके लिये चित्तमें बड़ी उल्कंठा बनी रहती है | हम लोग रातको ६ बजे पूना पहुँचे श्रौर स्टेशनके पासकी धर्मशालामें ठहरे | यद्यपि पूनामें श्रनेक स्थल देखनेकी श्रभिलाषा थी | खासकर ''भरडाकर रिसर्चइन्स्टिट्यूट" तो देखना ही था, परन्तु समय की कमीके कारण उसका भी श्रवलोकन नहीं कर सके |

पूनासे हम लोग राम्रिके ४ बजे कोल्दापुरके लिये रवाना हुए। श्रौर सतारा होते हुए हम लोग रान्निमें कुंभोज ( बाहुबली ) पहुँचे।

कुम्भोज बढ़ा ही रमग्रीक स्थान है ' यहाँ अच्छी धर्मशाला बनी हुई है । साथ ही पासमें एक गुरुकुल है । गुरुकुलमें स्वयं एक सुन्दर मन्दिर और भब्य रथ मौजूद है । बाहुबलीकी सुन्दर मूर्ति विराजमान है दर्शन पूजन कर दर्शकका चित्त श्राएहादित हुए बिना नहीं रहता । उपर पहाड़ पर भी अनेक मन्दिर हैं जिनमें पार्श्वनाथ और महावोरकी मूर्तियाँ विराजमान हैं और सामने एक बढ़ा भारी मानस्तम्भ है । बाहुबली स्वामीकी मूर्ति बढ़ी ही सुन्दर और चित्ताकर्षक है । दर्शन करके हृदयमें जो श्रानन्द प्राप्त हुग्रा वह वचनातीत है । दर्शन पूजनादिसे निपट कर मुनि श्रीसमन्तभद्रजीके दर्शन किये, उन्होंने अभी कुछ समय हुए मुनि अवस्था धारण की थी । उन्होंने कहा कि मेरा यह नियम था कि ६० वर्षकी भवस्था हो जाने पर मुनिमुद्रा धारण करूँगा । मुनि समन्तभद्र प्रकृतितः भद्र श्रोर शान्त हैं। वे कर्तच्य कर्ममें बड़े ही सावधान हैं।

इन्होंने अपनी चुल्ज़क अवस्थामें जैनसमाजमें गुरुकुल पद्धति पर शिचाका प्रचार किया और कितने ही बी०ए० एम. ए. शास्त्री, न्यायतीर्थ योग्य कार्यकर्ता तैयार किये हैं । कारंजाका प्रसिद्ध ब्रह्मचर्याश्रम श्रापकी बदौलत ही इतनी तरक्की करनेमें समर्थ हो सका है । श्रव भी यहाँ मुनिजी दो घण्टा स्वयं पढ़ाते हैं । गुरुकुलका स्थान सुन्दर है । व्यवस्था भी अच्छी है । आशा है गुरुकुल श्रपने को और भी समुखत बनानेमें समर्थ होगा । उनसे आत्म-कल्याण सम्बन्धि चर्चा हुई । मुनिजीने श्रीमुख्तार साहबसे कहा थ्रापने समाजकी खूब सेवा की है। धौर उच्च कोटिका साहिस्य भी निर्माण किया है। उसके साथ संस्थाको थ्रपना धन भी दे डाला है। थ्रब धाप थ्रपनी थोर भी देखिये धौर कुछ धारम साधनकी धोर ध्रयसर होनेका प्रयरन कीजिये। मुख्तार साहबने मुन्जिसि कहा कि मेरा धात्मसाधनकी धौर लगनेका स्वयं विचार चल रहा है धौर उसमें यथाशक्ति प्रयत्न भी करूंगा। गुरुकुलके एक सज्जनने मुख्तार साहबका चिन्न भी लिया धौर दूधका घ्राहार भी दिया हम लोग यहांसे २१ मील चल कर कोल्हापुरमें दि० जैन बोर्डिक हाउस में ठहरे। क्रमशः परमानन्द जैन शास्त्री

हिन्दी जैन-साहित्यमें तत्वज्ञान

(श्रीकुमारी कि रखवाला जैन)

किसी पदार्थके यथार्थं स्वरूपको श्रथवा सारको तत्त्व कहते हैं । उनकी संख्या सात है । उनमें जीव श्रीर श्रजीव जड श्रीर चेतन ये दो तत्त्व प्रधान हैं। इन्हीं दो तत्त्वोंके सम्मिश्रेयसे श्रन्य तत्त्वोंकी सृष्टि होती है । संसारका सारा परिणाम श्रथवा परिणमन इन्हीं दो तत्त्वोंका विस्तृत रूप है । इन तत्त्वोंको जैनसिद्धान्तमें श्वात्माका द्वितकारी बताया गया है श्रीर उन्हींको जैनसिद्धान्तमें 'तत्त्व संज्ञा'प्रदान की गई हैं। आत्माका बास्तविक स्वभाव शुद्ध है; परन्तु वर्तमान संसार अवस्था पाप पुण्य रूपी कर्मोंसे मलिन हो रही हैं। जैनतीर्थंकरोंके कथनानुसार अत्माका पूर्ण हित, स्वाधीनता-**का** बाभ है जिसमें श्रारमाके स्वाभाविक सर्वगण षिकसित हो जायें, तथा वह सर्व कर्मकी मलिनतासे मुक्त हो जाय-छूट जाय । उस श्रन्तिम श्रवस्थाको प्राप्त होना ही मुकि है। आत्माके पूर्य मुक्त हो जाने पर उसे परमात्मा कहा जाता है। उसीको सिद्ध भी कहते हैं। मुक्त श्रवस्था-में परमात्मा सदा अपने स्वभावमें मग्न होकर चिदानन्दका भोग करता है । जैनाचार्योंके श्रनुसार इसी मुख्य उह रेय-का निष्पचभावसे विचार ही तत्वज्ञान है। इन तत्त्वों द्वारा बताया गया है कि यह आत्मा वास्तवमें तो शुद्ध हैं, परन्तु बद्द सबस्त कर्मकालिमाके सर्वथा वियोगसे होता है इसका धैवप्रम्थोंमें विस्तृत विवेचन किया गया है जैसे रोगी रोगसे

पीड़ित होने पर जब वह वैद्यके समीप जाता है तब वैद्य रोगीकी परीचा करनेके पश्चात् बताता है कि त् वास्तवमें तो रोगी नहीं है, परन्तु निम्नकारणोंसे तेरे यह रोग उत्पन्न हुन्ना है । तेरा रोग ठीक हो सकता है परन्तु तुमे मेरे कहे श्रनुसार प्रयत्न करना पड़ेगा, तो इस रोगसे तेरा छुटकारा हो सकेगा ग्रन्थथा नदीं । वैद्य रोगीको रोगका निदान बतलाने-के बाद उससे छुटकारा पानेका उपाय बतलाता है, उसके बाद रोगकी वृद्धि न होनेके लिये उपचार करता है । जिससे रोगी रोगसे सुक्त हो सके ।

इसी प्रकार मलिन वस्त्रको स्वच्छ करनेके पूर्व वस्त्र और उसकी मलिनताके कारगों-को जानना आवश्यक है। वस्त्र मलिन कैसे हुआ ? और किस प्रकार वस्त्रकी मलि-नताको दूर किया जा सकता है जो ब्यक्ति अनेक प्रयोगोंके द्वारा उसकी मलिनताको दूर करनेका प्रयत्न करता है वही मलिन वस्त्रको धोकर स्वच्छ कर लेता है। वस्तुकी मलि-नताको दूर करनेका यही क्रम है अनेक प्रयोगोंके द्वारा उसे शुद्ध एवं स्वच्छ बनाया जासकता है। इसी प्रकार जैना-चार्थोंने आत्माको शुद्ध करनेको प्रक्रिया, खानसे निकाले गए सुवर्णपाषायको घर्षय छेदन ताढन-तापनादि प्रयोगोंके द्वारा अन्तर्वाद्यमलसे शुद्ध करनेके समान बतलाई है। उसी तरह आत्माको भी धन्तवद्यिमलसे सुक करनेके जिये विविध तपों श्रोर ध्यानादिके श्रभ्यास द्वारा शुद्ध बनानेका उपाय बतजाया गया है । श्रस्तु श्रास्माको शुद्ध करनेके जिए इन तत्त्वोंका ज्ञान प्राप्त करना भी श्रत्यन्त श्रावश्यक है । इनके जान जेनेसे श्रात्मशुद्धि का ज्ञान प्राप्त हो जाता है ।

जैनसिद्धान्तमें सात तत्त्वोंके नाम इस प्रकार बतलाये गये हैं :-- १ जीव, २. घ्रजीव, ३. घ्रासव, ४. बंध, ४. संवर, ६. निर्जरा घौर ७ मोच्च । इनमें पाप घौर पुरायको जोड़ देनेसे १ पदार्थ हो जाते हैं ।

जीव---जो अपने चैतन्य लच्चण रखते हुये शाश्वत रहे उसे जीवकी संज्ञा दी जाती है । अथवा ज्ञान, दर्शन श्रोर चेतनामय पदार्थको आत्मा या जीव कहते हैं, जो प्रत्येक प्राणीमें विद्यमान है वह सुख दुखका अनुभव करता है।

श्रजीव--जिसमें जीवका वह चैतन्य जच्चण न हो उसे श्रजीव या जड़ कहते हैं। श्रजीव पांच प्रकार के होते हैं---१.पुद्गज, २. श्राकाश, ३. काज, ४. धर्मास्तिकाय श्रीर ४. श्रधर्मास्तिकाय।

श्चास्तव--शुभ या श्रशुभ कर्मके बंधने योग्य कर्म वर्गे आश्चोंके आनेके द्वार या कार शको तथा उन कर्म-पि गईकि आश्माके निकट आनेको आश्वव कहते हैं। जो कर्मपिंडके आनेके द्वार या कार हैं उनको मावा स्वव कहते हैं और कर्मपिंडके आनेको द्रज्य आसव कहते हैं। जैसे नौकामें छिन्न, जलके प्रविष्ट होनेका द्वार है।

प्रत्येक शुभ अशुभ कार्यंको करनेके तीन कारण होते हें---मन, वचन और काय । मनसे विचार तथा प्रतिज्ञा करते हैं, वचनसे वार्ताखाप करते हैं और कायासे क्रियादि करते हैं जीवके प्रति दया, सत्यवचन. संतोषभाव श्रादि शुभ कर्म हैं। मिथ्याज्ञान, ग्रसस्यवचन, चौर्य, विषयोंकी लम्पटता श्रादि श्रशुभकर्म है। सारांश यह है कि स्वयं श्रपने ही भावोंसे कर्मपिडको आकर्षित करना आहव तत्त्व कहलाता है।

रंध-कर्मपिडोंको आत्माके साथ दूध और पानीकी तरह मिल कर एक हो जानेको बन्ध कहते हैं। यह बंध वास्तवमें क्रोध, मान, माया, लोभ, मोह आदि कषायोंका कारया है। बंधको चारभागोंमें विभक्त किया गया है--- प्रकृतिबन्ध, प्रदेशबन्ध, स्थितिबन्ध श्रौर अनुभाग-बंध । बन्धके कारणोंको भावबन्ध कहते हैं । कर्मोंके बंधन-को दृष्यबन्ध कहते हैं । जब कर्म बंधता है तय जैसी मन वचन कायकी प्रवृत्ति होती है उसीके श्रनुसार कर्मपिएडों के बंधनका स्वभाव पढ़ जाता है । इसीको प्रकृतिबंध कहते हैं । कर्मपिएडोंकी नियत संख्याको प्रदेशबंध कहते हैं । यह दोनों प्रकृति श्रौर प्रदेशबंध योगोंसे होते हैं, कर्मपिंड जब बंधता है तब उसमें कालकी मर्यादा पड़ती है हसी कालकी मर्यादाको स्थितिबंध कहते हैं । कषायोंकी तीवता या मन्दताके कारण कर्मोंको स्थिति तीव या मन्द होती है । इसी समय उन कर्मपिंडोंमें तीव या मन्द फल दान-की शक्ति पड़तो है उसे श्रनुभागबंध कहते हैं । यह बंध भी कषायके श्रनुसार तीव या मन्द होता है । स्थितिबंध श्रीर श्रनुभागबंध क्षायोंके कारण होते हैं ।

जीवोंके भाव तीन प्रकारके होते हैं— अशुभउपयोग, शुभउपयोग, और शुद्धउपयोग । अशुभउपयोगसे पापकर्म बंधता है, और शुभ उपयोगसे पुण्यकर्म बन्धता है, शुद्धउप-योगके लाभ होने पर कर्मोंका आवागमन रुक जाता है । आत्माको सर्व कर्मबँधनसे बचानेका उपाय शुद्ध उपयोग है ।

निर्जरा—कर्म अपने समय पर फल देकर मड़ते हैं। इसको सविपाक निर्जरा कहते हैं । आत्मध्यानको लिए हुये तप करने व इच्छाओंके निरोधसे जब भावोंमें वीतरा-गता आती है तब कर्म अपने भपकनेके समयसे पूर्व ही फल देकर मड़ जाते हैं । इसको अविपाक निर्जरा कहते हैं।

पुरुष कर्मको पुरुष श्रीर पाप कर्मको पाप कहते हैं। इन्ही सात तत्त्वोंके श्रन्दर इनका स्वरूप गर्भित है।

जीवात्मा श्रनादि श्रौर श्वनन्त पदार्थ है। इसकी श्ववस्थायें तो परिवर्तित होती ही हैं श्रौर गुएा भी तिरोहित श्रौर चिकसित होते रहते हैं। जब तक इसकी यह श्रवस्था रहती है नब तक यह संसारी कहलाता है। गुएोंके इस क्रमिक वृद्धि ह्वास- का श्रन्त होकर जब यह जीव श्रपने गुएोंका पूर्ए विकास कर लेता है तब यह मुक्त कहलाना है।

गुणोंकी वृद्धि श्रौर ह्नास कुछ कारणोंसे होती है। वे कारण कोध, मान. माया लोभ श्रादि कषायें हैं। इन कारणोंसे जीव श्रपने स्वरूपको भूलजाता है। दूसरे शब्दों-में यों कहिये कि मोहके कारण श्रपने स्वरूपको भूल जाना ही बन्धका कारण है श्रौर जब यह श्रपने स्वरूपको भूल जाना ही बन्धका कारण है श्रौर जब यह श्रपने स्वरूपकी श्रोर मुकता है-उसको पानेंके प्रयत्नमें लगता है तब इसके बाह्य पदार्थोंसे मोह मन्द हो जाता है श्रौर मंद होते होते जब वह बिलकुल नष्ट हो जाता है तब वह मुक्त या सिद्ध हो जाता है।

श्रदा, विज्ञान और सुप्रवृत्ति श्रात्माके स्वाभाविक गुण हैं । यह गुण किसी दूसरे द्रव्यमें नहीं होते । मुक्त श्रवस्थामें यह गुण पूर्ण विकसित हो जाते हैं । संसारी श्रवस्थामें यह गुण या तो विकृत रहते हैं या इनकी ज्योति मन्द रहती है । इन गुणोंके प्रतिरिक्त किसी भी पदार्थसे श्रनुराग रखना यही बंधका कारण है। किसीसे श्रनुराग होगा तो किसी दूसरेसे द्वेष उत्पन्न हो जाना स्वाभाविक है । इन राग और द्वेषोंका किस प्रकार ग्रभाव हो और माल्माके स्वाभाविक गुणोंमें किस प्रकार ग्रभाव हो और माल्माके ह्वा करना ही जैन शासन या इन सात तत्वोंका प्रयोजन है ।

'स्याद्वाद' जैन तत्व ज्ञानका एक मुख्य साधन है। ग्रनेकान्तवाद, सप्तभंगी नय आदि स्याद्वादके पर्याय-गाची सब्द हैं यह स्याद्वाद ही हमें पूर्ण सत्य तक से जाता है।

'अनेकान्तवाद' का अर्थ है — नाना धर्मात्मक वस्तुका कथन । अनेकका अर्थ है नाना, अन्तका अर्थ है धर्म । और वादका अर्थ है कहना, यह अनेकान्तवाद' ही सत्यको स्पष्ट कर सकता है, क्योंकि सत्य एक सापेच्च वस्तु है, सापेच सत्य द्वारा ही असत्यका अंश निकाला जा सकता है और इस प्रकार पूर्ण सत्य तक पहुँचा जा सकता है । इसी रीतिसे ज्ञान कोच्की आष्ट्रदि हो सकती है, जो कि सभी विद्वानोंकी श्रभिवृद्धि करता है। श्राचार्य श्रमृतचन्दने उसे, 'परमागमस्य बीजम्'-परमागमका प्राण प्रतिपादन करके उसके महत्वको चरम सीमा तक पहुँचा दिया है। 'श्रनेकान्तवाद' एक मनोहर, सरल एव कल्याणकारी शैली है। जिससे एकान्त रूपसे कहे गये सिद्धान्तोंका विरोध दूर कर उसमें श्रभूतपूर्व मैत्रीका प्रादुर्भाव होता है।

'एकेनाकर्षन्ती श्लथयन्तो वस्तुतत्त्वमितरेेेेे ए। 'अन्तेन जयति जैनी नीतिर्मन्थाननेत्रमिव गोपी ॥ ----पुरुषार्थ सिद्धयुपाय २२४

श्रर्थात् जिस प्रकार दुधि मंथनके समय ग्वालिन जब मथानीके एक छोरको खींचती है तब दूसरे छोरको छोड़ नहीं देती वरन् ढीवा कर देती हैं श्रोर इस प्रकार दूध दही-के सार मक्खनको निकालती है। उसी प्रकार जैनी नीति भी वस्तुके स्वरूपका प्रतिपादन करती है, अर्थात् प्रत्येक वस्तुमें श्रनेक धर्म रहते हैं उनके सब गुणोंका एक साथ प्रतिपादन करना श्रवर्णनीय हैं। इसी लिए किसी गुग्रका एक समय मुख्य प्रतिपादन किया जाता है कि किसी दूसरे समय उसके दूसरे दूसरे गुर्खोंका प्रतिपादन किया जाता है। ऐसी हालतमें किसी एक गुएका प्रतिपादन करते समय उस बस्तुमें दूसरे गुए रहते ही नहीं या है नहीं, ऐसा नहीं समझना चाहिये । 'इसीका नाम 'अनेकान्तवाद' है, जैसे एक ही पदार्थमें बहुतसे आपेत्तिक स्वभाव पाये जाते हैं जिनमें एक दूसरेका विरोध दीखता है स्याद्वाद उनको भिन्न अपेचासे ठीक ठीक बता देता है। सर्ववि-रोध मिट जाता है। स्याद्वादका अर्थ है स्यात्-किसी अपे-चासे वाद कहना । किसी अपेचासे किसी बातको जो बतावे वह 'स्याद्वाद' है। एक भाष्म पदार्थको ही ले लिया जाय वह द्वव्यकी श्रपेचा सदा विद्यमान रहता है---- उसका न नाश होता है न उत्पाद । किन्तु पर्यायोंकी अप्रयेत्ता वह परिवर्तनशील हैं। जिसे हम डाक्टर या वकील कहते हैं उसका पुत्र उसे 'पिता', उसका पिता, 'पुत्र' भूतीजा 'चाचा', चाचा 'भतीजा', भानजा 'मामा', 'मामा', 'भान-जा' कहते हैं। यह सब भर्म एक ही व्यक्तिमें एक ही समय विद्यमान रहते हैं। जब हम एक सम्बन्धको कहते हुए स्यात् शब्द पहिले लगा देंगे तो समझने बाला यह ज्ञोनप्राप्त कर लेगा कि इसमें घोर भी सम्बन्ध हैं।

1 2 2

[किरण ६

जैन-दर्शनको दृष्टिसे प्रत्येक वस्तु द्रग्यको भपेचा निस्य श्रौर पर्यायकी श्रपेचा श्रनिश्य होती हैं। द्रव्यद्ध्व्दिकी एक बच्च बिन्दुको दृष्टिमें रखकर उसे निस्य बनाती हैं। द्रव्य श्रनाशात्मक हैं। पर्यायदृष्टि पर्यायोंको भनिस्य बनाती हैं। पर्याय उत्पाद ग्रौर व्यय स्वभाव वाली होती हैं। साथ ही उत्पाद व्ययसे वस्तुमें उसकी स्थितिरूप ध्रुवताका भी प्रत्यच्च श्रनुभव होता हैं। यही स्थिरता वस्तुमें नित्य धर्म-का श्रस्तित्व सिद्ध करती हैं। श्रातः प्रत्येक वस्तु उत्पाद. ब्यय श्रौर घ्रौब्य युक्त हुश्रा करती हैं। जैसा कि श्राचार्य उमास्वामि ने कहा हैं-'उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्।'

श्रीरतनत्नातजी संघवी श्रपने, 'स्याद्वाद' नामक त्नेखमें 'श्रनेकान्तबाद' का स्वरूप बताते हुए कहते हैं: ---

'दीई तपस्वी भगवान् महावीरने इस सिद्धान्तको' सिया श्रत्थि, सिया गाधि, सिया श्रवत्तव्य' के रूपमें बताया हैं। जिसका यह ताल्पर्य हैं कि प्रत्येक वस्तु. तत्त्व किसी श्रपेचा वर्तमानरूप होता हैं श्रौर किसी दूसरी श्रपेचासे वही नाश रूप भी हो जाता है इसी प्रकार किसी तीसरी श्रपेचा विशेषसे वही तत्त्व त्रिकाल सत्ता रूप होता हुआ भी शब्दों द्वारा श्रवाच्य श्रथवा श्रकथनीय रूपवाला भी हो सकता है।

, जैन तीर्थकरोंने श्रौर पूज्य भगवान श्ररिइन्तोंने इसी सिद्धान्तको उत्पन्ने वा, विनष्टे वा, धुवे वा, इन तीनों शब्द द्वारा, त्रिपदीके रूपमें संप्रथित कर दिया है। इस त्रिपदी-का जैन श्रागमोंमें इतना श्रधिक महत्व श्रौर सर्वोच्च शीलता बतलाई है कि इनके श्रवग्रमात्रसे ही गण्धरोंको चौदहपूर्वोंका सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त हो जाया करता है। द्वादशांगी रूप वीतराग-वाग्रीका यह हृदय स्थान कहा जस्ता है।

भारतीय साहित्यके सूत्रयोगमें निर्मित महान प्रन्थ तस्वार्थसूत्रमें इसी सिदान्तका 'उत्पादव्ययधौन्ययुक्त सत्' इस सूत्रके रूपमें उल्लेख किया है, जिसका ताल्पर्य यह है कि जो सत् यानी द्रव्य रूप अथवा भावरूप है, उसमें प्रत्येक चया नवीन पर्यायोंकी उत्पत्ति होती रहती है, एवं पूर्या पर्यायोंका नाश होता रहता है परन्तु फिर भी मूल द्रव्यकी द्रव्यता, मूल सत्तकी सत्ता पर्यायोंके परिवर्तन होते रहने पर भी धौन्य रूपसे बराबर कायम रहती है। विश्वका कोई भी पदार्थ इस स्थितिसे बंचित नहीं है। भारतीय साहित्यके मध्ययुगमें तर्क-जाल-सगुफिर घनघोर शास्त्रार्थ रूप संघर्षके समयमें जैन साहित्यकारों इसी सिद्धान्तके स्यात् श्रस्ति, स्यान्नारित श्रौर स्याद वत्कब्य इन तीन शब्दसमहोंके श्राधारपर सप्तभंगीके रूपमें स्थापित किया है। वह इस प्रकार है –

अ. उपन्ने वा विगये वा धुवे वा नामक श्ररिहंत
 प्रवचन ।

२. सिया अस्थि, सिया ग्रस्थि, सिया अविक्तब्य नामक आगम् वाक्य।

३. 'उत्पादब्ययध्रौब्ययुक्तं सत्' नामक सूत्र ।

४. स्यादस्ति, स्यान्नास्ति, स्यादवक्तव्यं नामक संस्कृत काव्य, यह सब स्याद्वाद सिद्धांतके मूर्तवाचक रूप हैं। शब्द रूप कथानक है और भाषा रूप शरीर है। स्याद्वादका यही बाह्य रूप है। ज्ञानोदय प्र• ४४१-४६•

सारांश यह है कि प्रत्येक द्रव्यमें निख श्रीर श्रनित्य रूप स्वभावोंका होना आवश्यक है । यदि यह दोनों स्वाभाव एक ही समयमें दृब्यमें न पाये जावें तो दृब्य निरर्थंक हो जाता है। इसके लिए सुवर्ग्यका दृष्टान्त लेना उपयुक्त होगा । यदि सुवर्गं नित्य हो तो उसमें अवस्था-परिवर्तन नहीं हो सकता। वह सदैव एकसी स्थितिमें रहेगा । उसे कोई भी व्यक्ति मोल न लेगा । क्योंकि उससे श्राभूषणोंकी श्रवस्था तो बनेंगी नहीं । यदि सुवर्णको श्रनित्य मान बिया जाय तब भी उसका कोई मूल्य नहीं है। क्योंकि वह चएएभरमें नष्ट हो जायगा। परन्तु सुवर्ण-का स्वभाव ऐसा नहीं। सुवर्शं रूप रहता हुन्ना श्रपनी श्रवस्थात्रोंमें परिवर्तित होता रहता है। सुवर्णके एक डेले मात्रसे वाली बन सकती है। वालीको तोड़कर श्रंगठी श्रौर श्रंगूठीसे श्रन्य किसी भी प्रकार श्राभूषण बन सकता है। इसी प्रकार जीवमें भी निख्य श्रीर श्रनिख दोनों स्वभाव हैं, तथा वहर्संसारीसे सिद्ध हो सकेगा। अब-स्थाओं में परिवर्तन होत है जो संसारी था वही सिद्ध हो जाता है।

वस्तुमें श्रनिस्य धर्मका प्रतिपादन निम्न सात प्रकारोंसे होता है।

१. स्यादस्ति-कथंचित् है।

- २. स्यान्नास्ति-कथंचित् नहीं है।
- ३, स्य।दुस्तिनास्ति -कथंचित् हैं झौर नहीं है ।

४. स्यादवक्तव्यं-किसी अपेचासे पदार्थं वचनसे एक साथ नहीं कहने योग्य है।

१. स्यादस्ति अवक्तब्यं च-किसी अपेदासे द्रब्य नहीं है और अवाच्य है।

६, स्यादस्ति नस्ति ग्रवक्तव्यं च-कथंचित् है, नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्यं भी है।

७. स्याद्स्ति नास्ति ग्रवक्तब्यं च-कथंचित् है, नहीं है ग्रीर ग्रवक्तब्य भी है।

इन सात प्रकारके समूहोंको 'सप्तमंगी नय' कहते हैं। कविवर बनारसीदासजीने नाटक समयसारमें स्याद्वा-दकी महत्ता वर्णित की है।

> जथा जोग करम करे पै ममता न धरे, रहे सावधान ज्ञान ध्यानकी टहलमें। तेई भवसागरके ऊपर ह्वै तरे जीव, जिन्हको तिवास स्यादवादके महलमें॥

> > नाटक समयसार ए० ॥३४॥

'तत्वार्थराजवातिंक' में श्राचार्य श्रकलंकदेवने बताया है कि वस्तुका वस्तुस्व इसीमें है कि वह श्रपने स्वरूपका प्रहण करे श्रौर परकी श्रपेचा श्रभाव रूप हो । इसे विधि श्रौर विविध रूप श्रस्ति श्रौर नास्ति नामक भिन्न धर्मों द्वारा बताया है ।

देश श्रौर विदेशके विभिन्न दार्शनिकोंने स्याद्वादको मौबिकता श्रौर उपादेयताकी मुक्त कंठसे प्रशंसा की है। डा० बी० एल० श्रात्रेय काशी विश्वविद्यालयके कथनानुसार---

'जैनियोंका अनेकान्तवाद और नयवाद एक ऐसा सिद्धान्त है कि सखकी खोजमें पच्चपात रहित होने की प्रेरणा करता है, जिसकी आवश्यकता सब धर्मोंको है।'

महामहोपाध्याय डा० गंगानाथ का भूतपूर्व वाइचांस-बर प्रयाग विश्वविद्याखयने इस सिद्धान्तकी महत्ता निम्न रूपसे वर्णित की है--- 'जबसे मैंने शंकराचार्य द्वारा जैन-सिद्धान्तका खंडन पढ़ा है तबसे मुफे विश्वास हुग्रा कि इस सिद्धान्तमें बहुत कुछ है, जिसे वेदान्तके ग्राचार्योंने नहीं समफा ग्रौर जो कुछ मैं ग्रब तक जैनधर्मको जान सका हूँ उससे मेरा इढ़ विश्वास हुग्रा है कि यदि वे ( शंकराचार्य) जैनधर्मके ग्रसत्ती ग्रन्थोंको देखनेका कष्ट उठाते तो जैनधर्मके विरोध करनेकी कोई बात नहीं मिलती।'

पूनाके प्रसिद्ध डा० भंडारकर सप्तमंगी प्रक्रियाके विषयमें लिखते हैं---

इन भंगोंके कहनेका मतलब यह नहीं है कि प्रश्नमें निश्चयपना नहीं है या एक मात्र सम्भव रूप कक्ष्पनार्भे करते हैं जैसा कुछ विद्वानोंने सममा है इन सबसे यह भाव है कि जो कुछ कहा जाता है वह सब किसी द्रग्य, चेत्र, कालादिकी अपेचासे सस्य है।

विश्ववंद्य महात्मा गांधीजीने इस सम्बन्धमें निम्न विचार व्यक्त किये हैं---

यह सस्य है कि मैं भपनेको भ्रद्धैतवादी मानता हूँ, परन्तु मैं भ्रपनेको द्वैतवादीका भी समर्थन करता हूँ। सृष्टिमें प्रतिच्च परिवर्तन होते हैं, इसलिये सृष्टि श्रस्तित्व रहित कही जाती है, लेकिन परिवर्तन होने पर भी उसका एक रूप ऐसा है जिसे स्वरूप कह सकते हैं। उस रूपसे 'वह है' यह भी हम देख सकते हैं, इसलिये वह सत्य भी है। उसे सत्यासत्य कहो तो मुफे कोई उज्र नहीं। इसलिए यदि मुफे श्रनेकान्तवादी या स्याद्वादी माना जाय तो इसमें मेरी कोई हानि नहीं होगी। जिस प्रकार स्यादद्वाद-को जानता हूँ उसी प्रकार में उसे मानता हूँ.....मुफे यह भनेकान्त बड़ा प्रिय है।'

सारांश यह है कि स्याद्वाद न्याय पदार्थको जाननेके लिये एक निमित्त साधन है। इसका महत्व केवल जैन सम्प्रदायके हेतु ही नहीं वरन् जैनेतर सम्प्रदायके लिये भी प्रयोगमें लानेका सिद्धान्त है। स्वामी समन्तभद्रने इस सस्यका श्रधिक प्रयोग किया। स्याद्वाद एक वह शस्त्र है जिसके प्रयोग द्वारा साम्राज्यमें किसी प्रकारका उपद्रव श्रीर विरोध नहीं उपस्थित हो सकता।

## कुरलका महत्व स्रौर जैनधर्म

(श्री विद्याभूषण पं० गोविम्दराय जैन शास्त्री) ( गत किरणसे आगे )

(१) तामिल जनतामें प्राचीन परम्परासे प्राप्त जन-श्रुति चली आती है कि कुरलका सबसे प्रथम पारायण पांड्यराज 'उप्रवेरुवज्रदि' के दरबारमें मदुराके ४१ कवि-योंके समच हुत्रा था। इस राजाका राज्यकाल श्रीयुत एम श्रीनिवास श्रय्यङ्गरने १२४ ईस्वीके लगभग सिद्ध किया है।

(२) जैन ग्रन्थोंसे पता लगता है कि ईस्वीसनसे पूर्व प्रथम शताब्दीमें दचिख पाटलिपुत्रमें द्रविड़ संघके प्रमुख श्रीकुन्दकुन्दाचार्य ग्रपर नाम एलाचार्य थे। इसके ग्रतिरिक्त जिन प्राचीन पुस्तकोंमें कुरलका उल्लेल ग्राया है उनमें सबसे प्रथम ग्रधिक प्राचीन 'शिजप्पदिकरम्' नामका जैनकाब्य ग्रीर 'मणिमेखले' नामक बौद्धकाव्य हैं। दोनोंका कथा विषय एक ही है तथा दोनोंके कर्ता ग्रापसमें मित्र थे। ग्रतः दोनों ही काव्य सम-सामयिक हैं ग्रीर दोनोंमें कुरल काव्यके छठे ग्रध्यायका पांचवाँ पद्य उद्धृत किया गया है। इसके ग्रतिरक्त दोनोंमें कुरलके नामके साथ ४४ रलोक ग्रीर उद्धृत हैं। ''शिलप्पदिकरम्" तामिल भाषाके विद्वानोंका इतिहासकाल जाननेके लिए सीमानिर्णायकका काम करता है ग्रीर इसका रचना-काल ऐतिहासिक विद्वानोंने ईसाकी द्वितीय शताब्दी माना है।

(३) यह भी जनश्रुति है कि तिरुवल्लुवरका एक मित्र एलेलाशिङ्गन नामका एक व्यापारी कप्तान था। कहा जाता है कि यह इसी नामक चोलवंशके राजाका छठा वंशज था, जो लगभग २०६० वर्ष पूर्व राज्य करता था और सिंहलद्वीपके महावंशसे मालूम होता है कि ईसासे १४० वर्ष पूर्व उसने सिंहलद्वीप पर चढ़ाई कर उसे विजय किया और वहाँ अपना राज्य स्थापित किया। इस शिङ्गन और उक्त पूर्वजके बीचमें पाँच पीड़ियाँ आती हैं और प्रस्थेक पीढ़ी ४० वर्षकी मानें तो हम इस निर्श्य पर पहुँचते हैं कि एलेलाशिङ्गन ईसासे पूर्व प्रथम शताब्दी में थे।

बात असलमें यह है कि एलाचार्यका अपभ्र श

एलेलाशक्तिन हो गया है । यह एलेलाशिक्तन और कोई नहीं एलचार्य ही हैं। कुंदकुंदाचार्य ऐलचत्रियोंके वंशधर थे, इसलिए इनका नाम एलाचार्य था।

इन पर्याप्त प्रमार्खोंके श्राधार पर हमने कुरलकाब्यका रचनाकाल ईसासे पूर्व प्रथम शताग्दी निश्चित किया है श्रौर यही समय ग्रन्थ ऐतिहासिक शोधोंसे श्रीऐलाचार्य का ठोक बैठता है। मूलसंघकी उपलब्ध दो पहिवलियों में तत्त्वार्थसूत्रके कर्ता उमास्वातिके पहिले श्रीएलाचार्यका नाम ग्राता है श्रौर यह भी प्रसिद्ध है कि उमास्वातिके गुरु श्री एलाचार्य थे। श्रतः कुरलकी रचना तच्चार्थसूत्रके पहलेकी है। यह बात स्वतः सिद्ध हो जाती है।

#### इरलकर्ता कुन्दकुन्द (एलाचार्य)

विक्रम सं०११० में विद्यमान श्री देवसेनाचर्य अपने दर्शनसार नामक ग्रन्थमें कुन्दकुन्दाचार्यं नामके साथ उनके अन्य चार नामोंका उहलेख करते हैं:---

पद्मनन्दि, वक्रप्रीवाचाय, एलाचार्य, गृद्धपि-च्छाचार्य।

श्री कुन्दकुन्दके गुरू द्वितीय भद्रबाहु थे ऐसा बोध-प्राश्टतकी निम्न लिखित गाथासे ज्ञात होता है:

सद्दविचारो हूत्रो भासासुत्तेसु जं जिर्ण कहियं। सो तह कहियं एाएां सीसेेएा य भद्दबाइस्स ।।

ये भद्रबाहु द्वितीय नान्द्संघकी प्राकृत पट्टावलीके अनुसार वीर निर्वाग्रसे ४१**२ वा**द हुए हैं।

#### क्ररलकर्ताके अन्य प्रन्थ तथा उनका प्रभाव

कुरलका प्रत्येक अध्याय अध्यात्म भावनासे आत-प्रोत है, इसलिए विज्ञपाठकके मनमें यह कल्पना सहज हो उठती है कि इसके कर्ता बड़े अध्यात्मरसिक महा-त्मा होंगे । और जब हमें यह ज्ञात हो जाता है कि इसके रचयिता वे एलाचार्य हैं जो कि अध्यात्मचक्रवर्ती थे तो यह कल्पना यथार्थताका रूप धारण कर लेती है; कारण एलाचार्य जिनका कि अपर नाम कुन्दकुन्द है ऐसे ही अद्वितीय ग्रन्थोंके प्रणेता हैं। किरण 8 ]

उनके समयसारादि प्रन्थोंको पढ़े बिना कोई यह नहीं कह सकता कि मैंने पूरा जैन तत्त्रज्ञान अथवा अध्या-रम वद्या जान ली। जिस सूच्म तत्त्वकी विवेचनाशैलीका आभास उनके सुनि जीवनसे पहले रचे हुए कुरलकाब्यसे होता है वह शैली इन प्रन्थोंमें बहुत ही अधिक परिस्फुट हो गई है। ये प्रन्थ ज्ञानरत्नाकर हैं, जिनये प्रभावित हो-का विविध विद्वानोंने यह उक्ति निश्चत की हैं – हुए हैं न होयेंगे सुनीन्द्र कुन्दकुन्दसे।'

पीछेके ग्रन्थकागेंने या शिलालेख लिखनेवालोंने कुन्द-कुन्दको मूलसंबब्योमेन्दु' मुर्तोद्र' मुन्चिकवर्ती' 'पदोंसे भूषित किया ह । इससे हम सहजमें ही यह जान सकते हैं कि उनका व्यक्तित्व कितना गौरवपूर्ण है । दिगम्बर जैनसंघके साधुजन अपनेको कुन्दकुन्द आम्नायका घोषित करनेमें सन्मान समझते हैं । वे शास्त्र विवेचन करते समय प्रारम्भमें अवश्य पढते हैं कि:--

'मगल भगवान वीरो मंगलं गौतमोऽप्रणी। मंगलं कुन्दकुन्दार्यो जैनधर्मोऽस्तु मंगलम् ॥'

इनके रचे हुए च रासी प्राभ्रत (शास्त्र सुने जाते हैं पर ग्रब वे पूरे नहीं मिलते, प्रायः नीचे लिखे प्रन्थ ही मिलते हैं:—(१) समयसार, (२; प्रवचनसार, (३) पंचास्तिकाय, (४) ग्रब्टपाहुड, (२) नियमसार (६) (७) द्वादशानुप्रेच्चा (८) रथणसार, ये सब ग्रन्थ प्राकृत भाषामें हैं ग्रीर प्रायः सबही जैन शास्त्र भण्डारामें मिलते हैं।

ऐवा भी उल्लेल मिलता है कि उन्होंने कोण्ड-कुन्दपुरमें रहकर घट् खण्डागम पर ब रह हजार श्लोक परिमित एक टीका लिखा थो जो ग्रब दुष्प्राप्य है। समय-सार प्रन्थपर विविध भाषा श्रों नें ग्रा तेक टीकाएँ उपलब्ध दें। हिन्दो के प्रावीन मदाकवि पं० बनार सीदा सजीने इसके बिषय में लिखा दे कि ''नाटक पड़त हिय फाटक जुबत है'' समयसार 'प्रवचनसार और पंचास्तिकाय ये प्रीवों प्रन्थ विज्ञ समाज में नाटक त्रयी नाम से प्रसिद्ध हैं और तीवों ही प्रन्थ निः सन्देह आरमज्ञानके आकर हैं।

इन सब ग्रन्थोंके पठन पाठनका यह प्रभाव हुआ कि (पियापथसे उत्तरापथ तक आचार्यकी उज्वल कीर्ति पियापथसे उत्तरापथ तक आचार्यकी उज्वल कीर्ति पियाप्र और भारतवर्षमें वे एक महान् आत्मविद्याके प्रसा-कि माने जाने खगे, जैसा कि अवखबेलगोलके चन्द्र-गिरिस्थ निम्नलिखित शिलालेखसे प्रकट होता है:--- तपस्याके प्रभावसे श्रीकुन्दकुन्दाचार्यको 'चारण-ऋद्धि' शाप्त हो गई थी जिसका कि उल्लेख श्रवणवेलगोलके श्रनेक शिलालेखोंमें पाया जाता है। तीनका उद्धरण हम यहाँ देते हैं :---

तस्थान्वये भूविदिते बभूव यःपद्मनन्दि प्रथमाभिधानः श्रीकुर्ण्डकुन्दादिमुनीश्वराख्यः सत्संयमादुद्भतचारणद्धिः श्रीपद्मनन्दीत्यनवद्यनामा ह्याचाय्यशब्दोत्तरकौर्ण्डकुन्दः द्वितीयमासीदभिधानमुद्यच्चरित्रसंजातसुचारणर्द्धिः ॥ 'रजोभिरस्ष्रुष्टतमत्वमन्त-र्वाह्ये पि संव्यञ्जयितु यतीशः ॥ रज पदं भूमितलं विहाय चचार मन्ये चतुरलंगुलं सः ॥

इन सब विवरणोंको पढ़कर हृदयको पूर्ण विश्वास होता है कि ऐसे ही महान् अन्थकारकी कलमसे कुरस्रकी रचना होनी चाहिए।

#### कुरलकर्ताका स्थानः--

इस वक्तव्यको पढ़कर पाठकोंके मनमें यह विचार उत्पन्न ग्रवश्य होगा कि कुरल ग्रादि प्रन्थांके रचियता श्रीएलाचार्यका दचिएमें वह कौनसा स्थान है जहां पर बैठकर उन्होंने इन प्रन्थाका ग्रधिकतर प्रखयन किया था : इस जिज्ञासाकी शान्तिके लिए हमें नीचे लिखा हुग्रा पद्य देखना चाहिए |

### दक्षिण रशे मलये हेमप्रामे मुनिमहात्मासीत् । एलाचार्यौ नाम्ना द्रविडगणाधीश्वरो धीमान् ॥

यह श्लोक एक हस्तजिखित 'मन्त्रलच्चण्' नामक ग्रन्थमें मिलता हैं, जिससे ज्ञात होता है कि महात्मा एजाचार्य दचिए देशके मलयप्रान्तमें हेमग्रामके निवासी थे, ग्रौर द्रविड़संघके ग्रधिपति थे। यह हेमग्राम कहाँ है इसकी खोज करते हुए श्रीयुत मल्जिनाथ चक्रवर्ती एम० ए० एज० टी० ने ग्रपनी प्रवचनसारकी प्रस्तावनामें जिखा है कि— 'मद्रास प्रेसीडेन्सीके मजाया प्रदेशमें 'पोन्नूरगाँव' को ही प्राचीन समयमें हेमग्राम कहते थे ग्रौर सम्भवतः यही कुण्डकुन्दपुर है, इसीके पास नीजगिरि पहाड पर श्रीएजाचार्यको चरण्पादुका बनी 202]

[ किरण ६

हैं, जहाँ पर बैठकर वे तपस्या करते थे। आस पासकी जनता आत भी ऐसा ही मानती है और बरसातके दिनोंमें उनकी पूजाके लिए वहाँ एक मेला भी प्रतिवर्ष भरता है, श्रीयुत स्व॰ जैनधर्मभूषण ब॰ शोतलप्रसादजीने भी इसके दर्शनकर जैनमित्रमें ऐसा ही लिखा था। देशकी तात्कालिक स्थिति

जब हम कुरलकी रचनाके समय देशकी तास्कालिक स्थिति पर दृष्टि डालते हैं तो ज्ञात होता है कि लारा देश उस समय ऋदि सिद्धिसे भरपूर था। विदेशियोंका प्रवेश व होनेसे वैभव श्रपनी पराकाष्ठाको पहुँचा हुग्रा था। लौकिक सुख सहज ही प्राप्त होनेसे लोग उनकी लालसा में नहीं फंसे थे। किन्तु इस लोकमें ग्रप्राप्त निजानन्द

रसकी प्राप्तिमें संलग्न थे। इतिहाससे ज्ञात होता है कि उस समय जैनधर्म कलिङ्गकी तरह तामिल देशमें भी राष्ट्रधर्म था उसके प्रभावसे राजघरानोंमें भी शिषा धौर सदाचार पूर्णरूपेण विद्यमान था। श्रध्यात्मविद्याके पारगामी चत्री राजा बननेमें उतनी प्रतिष्ठा व सुख नहीं मानते थे जितना कि राजर्षि बननेमें, जिसके उदाहरण श्राचार्य समन्तभद्द (पाण्ड्यराजाकी राजधानी उरगपुरके राजपुत्र) शिलप्प-दिकरम्के कर्ता युवराज राजर्षि (चेर राजपुत्र) शिलप्प-चार्य हैं। उस समय चत्रीयगण शासक और शास्ता दोनों थे। स्वतन्त्र व धार्मिक भारत उस समय कैसे दिव्य विचार रखता था इसकी वानगीके लिए कुरल अच्छा काम देता है।

'वसुनन्दि-श्रावकाचार' का संशोधन

( पं० दीपचन्द पाण्ड्या त्र्यौर रतनलाल कटारिया, केकड़ी )

हमारा विशाल जैन वाङ्मय प्राकृत संस्कृत एवं श्वपञ्च श्च स्त्रादि विविध भाषात्रोंमें लिखा गया है । दुर्भाग्यवश उसमेंसे बहुत-सा साहित्य तो हमारे श्रज्ञान व प्रमाद्से मन्दिरोंमें. शास्त्र भगड रोंमें पड़ा पड़ा मध्ट हो गया तथा बहुत सा नष्ट होने को दें और थोड़ा बहुत जो मुद्रित होकर प्रकाशमें अर पाया है, सखेद लिखना पड़ता दे कि वह भी श्रनेकानेक भ्रशुद्धियों से भरा पड़ा है। उदाहरणके तौर पर 'यशस्ति-लक चम्पू' ग्रन्थको ही लीजिये; जिसके विना टीका वाले भागमें पूरी एक हजारके करीब श्रशुद्धियाँ हैं। १ यही दशा निस्यपूजा, दशभक्ति झौर आवक प्रतिक्रमण पाठ आदिकी भी है। पूजा पाठ, जिनवागी संग्रह श्रौर बृहज्जिनवागी संग्रह तथा गुटकाओं आदिमें छपे हुए अशुद्ध पाठोंकी ओर जब हमारी दृष्टि जाती है तब हमें बहुत ही दुःख हता है। पढ़नेवाले श्रशुद्धियांकी तरफ कोई लच्य नहीं देते, किन्तु उन्हें उसी रूपमें पढ़ते जाते हैं। प्रकाशक श्रौर पुस्तक विक्रेता इस बातका ध्यान रखना उचित ही नहीं समझते, इसी कारण हमारे पूजा पाठ भी श्रशुद्धियोंके पुंज बन

१ देखो 'झनेकान्त' वर्ष ४ किरण १२ पृष्ट ७७ पर हमारा खेख यशस्तिज का संशोधन'। रहे हैं। दानी महानुभाव यह नहीं सोचते कि हम इन अशुद्ध पाठोंकों छपाकर श्रीर प्रचारमें लाकर कितना अन्थे करते हैं ? क्या पुस्तक विक्रेता और दानो महानुभाव इस बुराईको दूर करनेका यस्न करेंगे ? और तो श्रीर, बहुश्रुत विद्वानों द्वारा 'सम्पादित हुए प्रन्थोंकी२ भी दशा श्रच्छी नहीं है। वे भी अनेक अशुद्धियोंसे परिपूर्ण हैं।

वद्यपि मूल प्रथकर्ता तो अपनी कृतियोंको शुद्ररूपमें ही प्रग्तुत करते हैं परन्तु ग्रद्ध विदग्ध प्रतिलिपिकर्ताग्रों-की कृपासे उनमें कई ग्रशुद्धियां बन जाती हैं। किलित प्रतियोंमें तो वे ग्रशुद्धियां एक प्रति तक ही सीमित रहती हैं पर मुद्रित प्रतियोंमें यह बात नहीं है वहाँ तो जो एक प्रतिम ग्रशुद्धि हो गई वही सब प्रतियोंमें हो गई समस्ति । इस तरह मुद्रित प्रतियोंके सहारे इन ग्रशुद्धियोंकी परम्परा प्रचारमें श्राकर बद्धमूल हो जाती हैं जो श्रागे चलकर श्रनेक आन्त धारणाश्रोंको जन्म देती रहती हैं । जिसके तीन बड़े मजेदार उदाहरण यहाँ दिये जाते हैं---

२ ऐसे प्रन्थोंमें माणिकचन्द्र ग्रन्थमाजासे प्रकाशित 'वरांगचरित' श्रीर कारंजासे प्रकाशित सावय-धम्म दोहा श्रादि हैं। किरण ६ ]

जात यौनादयः सर्वास्तित्किया हि तथाविधाः श्रुतिः शास्त्रान्तरं वाऽस्तु प्रमाखं काऽत्र नः चतिः । — ग्रर्थात् जातकर्म और यौन (विवाह) श्रादि सारी तात्किया-जौकिक कियाएं तथाविधा-जोकाश्रय हैं इस विषयमें श्रुति या शास्त्रान्तर प्रमाण हों तो हमारी क्या हानि है।

#### (२)

धवत्ता टीकामें क्ष 'म्रक्खवराडयादयो असब्भावटुव-गा मंगलं' यह वाक्य है जिसका अर्थ पाले और कौड़ी-शतरंजकी गोटे आदिद्वव्योंको असदुभावस्थापना मंगल कहते हैं---किया गया है सो संगत नहीं है। क्येंकि वहाँ श्रसद्भावस्थापना मंगलका कथन है । केवल यदि श्रस-द्भावस्थापनाका ही कथन होता तो फिर भी कौडी 'पासे परक श्रर्थ किसी तरह ठीक हो सकता था सो तो हैं नहीं श्रसद्भावस्थापना मंगल' में कोडी पासोंको मांगलिक द्रव्यरूपमें ग्रहण करना जैन परम्पराके ही नहीं वैदिक-परम्पराके भी विरुद्ध है । प्रतिलिपिकारोंके द्वारा 'य' अच्र छोड़ देनेसे यह सब घोटाला हुया है । श्रतएव 'श्रम्खयवरा-डयादयो' ऐसा पाठ होना चाहिए जिसका अर्थ श्रचत कमलगहे आदि पदसे सुपारी प्रभृति माँगलिक द्रव्य ऐसा होना प्रकरण संगत होता है हमारे इस कथनकी पुष्टि वसुनंदि ग्रावकाचारकी ३८४ वीं गाथासे भी होती है। गाथा इस प्रकार हैः —

'च्रक्खयवराडच्रो वा ऋमुगो एसोत्ति णिययबुद्धीए संकष्पऊण वयगं एसा विइया ऋसब्भावा।'

#### ( २ )

वसुनन्दि × श्रावकाचारमें सम्पादकने जो एक धाड 'सिरग्दाग्रुवद्दण''''श्रादि ( गाथा २६३ को देखो ) बना दिया है श्रौर मर्थमें शिरःस्नानके श्रतिरिक्त श्रन्य स्नानोंका प्रावधापवास वालेके लिये विधान कर दिया है सो यह समग्र जैन परम्पराके विरुद्ध हे इसलिये 'सिरग्हाग्रु' की जगह सिग्दाग्र (स्नानार्थक) पाठ होना चाहिये ।

छ बुद्धीए समारोविद मंगलपज्जयपरिखद जीवगुग् सरूव-क्खवराडयादयो असब्भाव टुवग्रा मंगलं ।" यह पूरा वाक्य है । ( देखो षट्खंडागम धवला टीका पुस्तका-

कार संतपरूपणा पृष्ठ २० पंक्ति १) × यह ग्रंथ काशी भारतीय ज्ञानपीठसे प्रकाशित हुआ है।

( )

जातयोनादयः सर्वास्तत्कियापि तथाविधाः श्रतिः शास्त्रान्तरं वास्तु प्रमागं कात्र नः च्चितिःक्ष ।

यह श्लोक मुद्रित प्रतिमें ठीक इसी रूपमें पाया जाता है। बादको पं० नाथूरामजी प्रेमीने घौर पं० श्रीखालजी पाटनीने इस श्लोकमें थोड़ासा पाठमेद घौर कर डाखा है जो इस प्रकार है----

जातयोऽनादयः सर्वास्ततिकयाऽपि तथा विधा

अतिः शास्त्र न्तरं वास्तु प्रमार्यं कात्र न चतिः × ।

यहाँ विचारगीय बात यह है कि 'संब जातियाँ म्रनादि हैं, तो वे कौन २ सी हैं ? श्रीर उनकी किया भी ग्रनादि है तो वे कौन २ सी हैं ? इसका उत्तर दिगम्बर साहित्यसे तो क्या समग्र भारतीय साहित्य-श्वेताम्बर, बौद्ध, एवं वैदिक साहित्यसे भी नहीं मिल सकता। तथा 'ग्रंग शास्त्र श्रोर श्रंग बाह्यशास्त्र यदि उसके प्रमाणमें मिलें तो हमारी (जैनियोंकी) क्या चति है'- ऐसा उल्लेख करना भी समुचित प्रतीत नहीं होता क्योंकि द्वादशाङ्गका ज्ञान तो कभीका लुप्त हो चुका, ग्रंगबाह्यशास्त्र जैनोंको प्रमाण हैं ही ऐसी दशामें सोमदेवसूरि जैसे विद्वान गैनियोंके जिये उन्हें प्रमारण माननेको कैंते जिखें कि इसमें गैनोंकी क्या चति है। कुछ बुद्धिको लगता नहीं अप्रतएव १० श्रीलालजीबाला उक्त अर्थं चम्पू यशस्तिलकके पूर्वापर प्रसंगको देखते हए संगत नहीं हो सकता ! अतः इस पद्यके गठ श्रौर श्रर्थके विषयमें तो 'अमन्ति परिडता सर्वे' वाली ाक्ति हो रही है।

हमने इस श्लोकका पाठ श्रीर श्रर्थ प्रन्थके सन्दर्भानु-इत यह स्थिर किया है।

हेलो निर्णयसार प्रेसमें मुद्रित यशस्तिलकचम्पू उत्तरार्द्ध पृष्ठ ३७३

३ देखो माणिकचन्द्र प्रन्थमालामें प्रकाशित नीति वाक्या-स्तत (ग्रंथांक २२) की प्रस्तावना १ ३० और विजा-तीय विवाह आगम और युक्ति दोनोंके विरुद्ध है नामका ट्रेक्ट पृष्ठ ७७ इस तरह ग्रशुद्ध पाठोंके प्रचारमें आनेसे अन्थोंका

महत्व तथा मूल लेखककी कीर्ति तो नष्ट होती ही है कई महापापकी कारणीभूत अन्यान्य विरुद्ध परम्पराएँ भी प्रचलित हो जाती हैं।

जैनाचार्योंने शब्दशुद्धि, अर्थशुद्धि व शब्दार्थ शुद्भि पूर्वक प्रन्थाध्ययनको 'ज्ञानाचारके आठ अगों में समाविष्ट किया है और ऐसा अध्ययन भारतीय संस्कृतिमें सदासे इष्ट रहा है। यह तभी बन सकता है जबकि पाठ्य प्रन्थ पूर्ण रूपेण शुद्ध हों। अभी अभी भारतीय ज्ञानपीठ काशी द्वारा आवकाचारका एक नया संस्करण प्रकाशित हुवा है। जिसका संपादन आधुनिक शैलीसे कलात्मक हुवा है साथमें प्रस्तावना परिशिष्ट आदिके लगा देनेसे प्रन्थकी उपादेयता काफी बढ़ गई है पर प्रन्थमें शुद्धिपत्र का न होना काफी खटकता है।

इस प्रन्थके मूलकर्ता ग्राचार्य वसुननिद हैं जो कुश-ल कवि थे श्रोर म्लाचार, भगवती श्राराधना श्रादि सिद्धान्तग्रन्थोंके मर्मज्ञ थे, श्रतएव वे सैद्धान्तिक कहलाते थे। मूलाचारकी वृत्ति+ इन्हींकी बनाई हुई प्रतीत होती है। 'आवकप्रतिक्रमण्' 'प्रन्थ' की श्र श्रालाचना भक्तिके श्रन्तर्गत पाई जानेवाली गाथाश्रोंसे श्रोर प्रतिक्रमण्मकिके श्रन्तर्गत पाई जानेवाली गयारह प्रतिमाश्रोंके 'मिच्छा मे दुक्कड' पाठ१ परसे स्पष्ट है कि श्रावकप्रतिक्रमण् पाठका नूतन प्रतिसंस्कार शायद इन्हींका किया हुग्रा हो । इनका समय विक्रमकी १२ वीं शताब्द है। भाचार्य

- + तुलना कोजिए वसुनन्दि श्रावकाचारको गाथा २३ से ३८ तक मूलाचार षड वश्यकाधिकारकी ४८ वीं गाथाकी वृत्तिसे ।
- शांधी हरिभाई देवकरण जैन ग्रन्थमाला पुष्प १३ में पृ० ४६ से ३४ तक कीं तव वायागोयमावासव गाथाके श्रलावा शेष २४ गाथाए श्रीर वासुनंगर श्रावकांचारकी गाथा ४७, २०७ से २१६, २७१, २७२, २७४, २८० श्रीर २६४ से ३०१ को देखिये।
- असी आवरु प्रतिक्रमणा ए० ६६ से ६६ पर शिचा वतोंके 'मिच्छा मे टुकडं' से वसुनंदि आवकाचार की गाथा २१७ से २१६ और २७१-२७२ से तुलना कीजिये।

श्रीने त्रपने इस ग्रंथका नाम × 'सावय धम्मं'(गाथा २ में) श्रौर उवासयज्फयण्—उपासकाध्ययन (गाथा ४४४ में) प्रकट किया है।

इस संस्करणके सम्पादक पं० हीराखाखजी सिद्धान्त-शास्त्री दि० जैन समाजके एक मान हुए विद्वान हैं। जिन्होंने धवला टीकाके सम्पादन कार्यमें भी अपना योग दिया है ।

हमने उक्त संस्कर एका अध्ययन किया तो इस बातसे बड़ा दुःख हुआ कि सम्पादकने मूलपाठके चय में काफी लापरवाहीसे काम लिया है जिससे मूलगाथा श्रोंमें पर्याप्त अशुद्धियां रह गई हैं। प्रस्तुत लेखमें हम उनकी संशोधित तालिका नीचे दे रहे हैं :---

#### वसुनन्दि श्रावकाचारका पाठ संशोधन

|    | ;  | गाथा संख्या प्रतिका पाठ | शद्ध पाठ               |
|----|----|-------------------------|------------------------|
| २  | क  | <b>ग</b> ायारो          | अणयारो (१)             |
| ३  | क  | ग्रं                    | ×                      |
| Q  | क  | श्रत्त।                 | श्रत्तो                |
| 38 | ख  | ग्गहग्                  | गगहरा                  |
| २२ | ख  | मइ                      | मई                     |
| રર | ख  | सच्च गद                 | सब्ब ग                 |
| २६ | ख  | पाहगा                   | पाहाया                 |
| ;, | ,, | याउं                    | ऐग्रा                  |
| રર |    | मुत्ता                  | मोत्तुं &              |
| ,, | ख  | तं परिखयं               | तष्परिए इं             |
| ३४ | ख  | सत्ताभूत्रो सो ताग्     | संततभूत्रो सो ताण (२)  |
| ३४ | क  | <b>फल</b> भोयत्रो       | फलपभोयद्रो (३)         |
| ,, | ख  | °भोया भोया              | °भोया भावा (४)         |
| ३७ |    | ताग पवेसो               | गागुपवेसो (४)          |
| 88 | ख  | वच्छल्लंसममत्ते         | पूया अ वर्ण्ण श्रादि   |
|    |    |                         | (पाठान्तर) (६) देखोक्ष |

× अपभ्र शभाधाका 'रू।वयधम्मदोहा' मंथका नामकरण भी इसी नाम परसे किया गया प्रतीत होता है।

१ अमगारः, २ स्वतंत्रभूतः, देखो, मूलाचारवृत्ति पृ० ४२३ ग्रावश्यकाधिकार ७ की ४८वीं गाथा ३ फल-प्रभोगतः । ४ तत्फलभोगाभावात् ४ न ग्रनुप्रवेशः । ६ ग्रन्थकारने भगवती ग्राराधनामें कथिंत गुर्णोका भी

| किरण ६]        |                   | वसुनन्दि श्राव                       | काचारका | पाठ संशोधन       | Rox               |
|----------------|-------------------|--------------------------------------|---------|------------------|-------------------|
|                | एसु सम्मा         | एएसु सम्म                            | १७४ ख   | किंचिएएं         | किंचर्या 🛠 (१६)   |
| ११ क           | शिरसंकाइ          | णिस्संकाई                            | १०८ क   | जो हरइ           | हरेइ*             |
| ४२ ख           | वणिगसुदा          | वणिधूया                              | १८६ अ   | गोत्तुद्धारं     | योत्तुद्दारं (१७) |
| ४३ क           | रुद्वर            | रउरुए                                | १०६ ख   | सूला वा रोहणं    | सूत्नावरोपणं (१८) |
| <b>२२ क</b>    | तामलित्त          | तामलित्ति                            | ११६ क   | कुल मज्जायं      | कुलकमं *          |
| <b>२७ क</b>    | विसणाइं           | वसणाइं                               | ११६ ख   | पच्छियात्रो      | पस्थियात्रो       |
| ेट ख           | संसिदाइं          | संसिट्ठाइं (७)                       | १२० क   | तत्थ             | ×                 |
| ६१ र           | हिंडइ             | हिंडए                                | १२० क   | मउफ्तन्मि        | मङम्मयारम्मि      |
| ६३ क           | मायरं             | मायरं ग                              | १२२ ख   | चौरस्स           | चोरु व्व          |
| ६३ ख           | वुङजाइ            | चुज्जाइं (म)                         | १२३ खा  | <b>दुचि</b> त्तो | भो चित्तं         |
| ६६ क           | भ्रक्खेहि         | म्राच्छीहि (१)                       | १३४ ख   | पूर              | <b>L</b> É        |
| ६७ ख           | हरऐइं             | गिहणेइ                               | १३६ क   | ते बंड           | तं वद्दं (११)     |
| ६८ क           | दिग्णं ति         | दियह पि                              | १३७ क   | मही वीढे         | मही पिट्ठे क्ष    |
| ६८ ख           | श्रत्थइ           | <b>ग्र</b> च्छु इ                    | १४३ ख   | র্জ              | तुमं              |
| ७१ क           | रत्थाय यंगखे      | रस्वाद पंगरोक्ष (१०)                 | १४७ ख   | पज्जलयम्मि       | पज्ज्ञ्वियम्मि    |
| ७२ ख           | मिट्ठो            | मिट्ठा (११)                          | १४८ क   | ज्मसरेहि         | ज्मसेहिं (२०)     |
| ७३ क           | हिप्यइ            | <b>चि</b> प्यइ                       | १४६ क   | मं मा            | मं म              |
| ৩৩ ক           | ग्रवराइ           | श्रवराइंवि                           | १४१ क   | कह वि य माएग     | कहँ व पमारग्र     |
| म् ६ खः        | तंपि वरिषए        | तम्हि विणिण ए (१२)                   | १३८ क   | उसिग             | उगद               |
|                |                   | पग्रगामिगो वि सुवि विप्पा            | १४२ ख   | <b>यी</b> इ      | <b>णियह</b> &     |
| · · .          | ग्रुति<br>सुवि    | X                                    | ১২৩ ख   | 9.9              | ,, &              |
| ., ख<br>८८ क   | रार<br>पारसियाग ि | ू<br>पारस्सिया <b>ग</b>              | १६० ख   | छुहिति           | छुहति             |
| न्न क          | भक्लेइ            | भक्खइ                                | १६६ क   | किकव।य           | कि <b>क</b> वाउ   |
|                |                   | पाया<br>सामि मोत्तूर्या तं या अ (१३) | १६७ ख   | चुरणो चुरणी      | चुग्गा चुग्गी     |
|                | ~                 | पलायमार्थे पिरावरम्हे *              | १६८ क   | छेयगा            | छेयं              |
|                |                   | द्दगिजाळ                             | १६८ ख   | केई              | केइ               |
|                | खा⊴≕.<br>संतत्तो  |                                      | १७० ख   | -                | सुमरा वैऊग        |
|                |                   | સરકા∞ (••)<br>મય-ઘરથો⊛               | १७६ क   | खिछ विछ          | खछ विछ (२१)       |
|                | •                 | पद्चेबिरि% (१४)                      | १८४ क   | कोई              | कोइ               |
| (- v \1        |                   |                                      | १८८ क   | तिस ग्रोवि       | तिसग्री व         |
| संग्रह दिया है | जो आगेकी गाथ      | याके 'इच्चाइगुणा ' शब्दसे            | ,, ख    | कूवंतस्स         | कूब्वंतस्स        |
|                |                   | बॉसे १० रौरुक नगरे ६                 | ,, ख    | से देइ           | सद्हइ             |
|                | -                 | देखो, पाइग्रसद्दमहण्ण-               | १८६ क   | सब्वहियाउ        | बाहियात्रो (२२)   |

१६ द्रन्यं १७ नेत्रोद्दारं - आंखें फोड़ी जाना, १८ सूली पर धड़ामा १६ उसी यृत्तको -- खोहेके गोत्तेको । २० अस्त्र विशेषैः । २१ खल्ब विख्व न्यायसे । २२ वाधिका = बधाओंको ।

बो कोश।

म १४ संत्रस्तः १४ प्रत्युत ।

१० गलियोंमें या चौकमें ११ मीठी मद्य १२ मांस भद्रण में बे दोनों दोष १६ त्वा मुक्त्वा मम अल्यास्वामी

| २०६ ]         |                        | श्रने              | कान्त                                        |                    | [किरए इ                  |
|---------------|------------------------|--------------------|----------------------------------------------|--------------------|--------------------------|
| १६३ ख         | जं वि कयं देवद्रुग्गयं | जं कयं देव दुग्गइं | ३०२ क                                        | चयगं               | वपगं अ (६)               |
| १६६ क         | कह शिल्लोए             | कहं शिक्षोए        | ,, ख                                         | उवयरणेण            | मिउ उवयरखेख (७)          |
| १९७ क         | करस साहामि             | कस्स व साहेमि      | ३०४ क                                        | र्चारयाय           | चरियाए                   |
| ११६ ख         | जाइउजा                 | जाएज               | ३०६ क                                        | पत्थेइ             | एत्थेव (८)               |
| २०२ ख         | पाविज्जइ               | पाविज्जा           | ३०७ ख                                        | জাত্ব্যুর          | जाएउजा (१)               |
| , , ,<br>,,   | ं जीवो                 | × &                | ३०१ क                                        | काउंरिस गिहम्मि    |                          |
| """<br>२०४ क  | परिहरेइ इय जो          | इय जो परिहरइ       |                                              | •                  | ग्मि ☆ (१०)              |
| २२० क         | पत्तंत्तर              | पत्तंतह (१)        | ,, ख                                         | <b>खियम</b> णं     | णियमेग क्ष               |
| २२४ क         | पणमं                   | ग्रमगं             | ३१४ क                                        | उंदुर              | दद्दुर 🏶 (११)            |
| २२४ क         | पडिगह मुच्चट्राणं      | पडिगहगा मुच्चठागां | ३१७ ख                                        | परभवम्मि           | परभवस्मि य               |
| २२७ क         | गिरवज्जाणु तह उच्च     | णिरवज्जाणु वह      | ३२१ ख                                        | दंसगो              | दंसगो                    |
|               |                        | दुच्च (२)          | <b>३२४</b> क                                 | वज्जिऊए तवसी       | णं वडिजउं तव-            |
| २२८ ख         | गोवज्ज                 | <b>गिवि</b> ज्ज    |                                              |                    | स्सीर्थ 🕺 .              |
| २३४ क         | खाइमं                  | खाइय               | ३२७ क                                        | श्रफरस             | <b>શ્ર પ્ર ર</b> સ       |
| २३४ क         | रोडांग                 | रोईएं (३)          | ३३१ ख                                        | वदिज्जए            | <b>व</b> द्विज्जइ        |
| २३६ क         | परिपीडयं               | परिपीडियं          | ३३३ ख                                        | जगागां             | जगाम्रो 🛞 (१२)           |
| १४२ क         | किं पि                 | किंचि वि           | ३३७ क                                        | किलेस              | संकिलेस                  |
| <b>২</b> ४৩ ख | जायइ • • • जह ग्रासु   | जाइ '''जहरणासु     | ३३८ क                                        | सिरसार्या मद्दण-१  | प्रब्भंगसेव, सिस्साय     |
| २४६ क         | सुदिट्ठी               | सुदिट्टी मणुया     |                                              | •                  | मह्रण्डभंगसेय            |
| २६० क         | सहस्सुत्तुंगा          | सहस्स तुंगा        | ३३६ ख                                        | उच्चरा             | उच्चारा                  |
| १६१ क         | सक्कर समसाय            | सक्करासाय          | ३४१ क                                        | संवेगाइय           | संवेगाइ                  |
| २६१ ख         | केई                    | केइ                |                                              | -                  | बेब गिव्वियडेय ठाण-      |
| २६२ क         | जोग्वर्ग तेहिं         | जोव्वर्णातेहिं (४) | ३४१ का                                       | पूर्वार्ध ग्रायां  |                          |
| २६६ क         | तत्थागु                | तत्थगु             | •                                            |                    | छट्ठट्ठ माइ खवर्गहिं     |
| २६७ ख         | विगइभया                | विगद्ब्भयाइ्⊛ (४)  | ३४३ ख                                        | দুরা               | . पुङ्जा                 |
| २६१ क         | बहिऊग                  | लहिउ               | १६२ ख                                        | दिब्यभा <b>ए</b>   | दिव्यभोए                 |
| २८० ख         | चउस्सु                 | चउसु               | ३६१ क                                        | ग्रट्टट्टम्मि ग्रो | - <b>ग्र</b> उट्टमी त्रो |
| २१० ख         |                        | णवरि               | ,, ख                                         | तहा एयारस          | तहेयारस                  |
| २१२ क         | <b>खि</b> ब्वयडी       | णिव्वियडी क्ष      | ३७२ ख                                        | सुहस्स वि          | सुहं च वि                |
| २१३ क         | सिरग्दाणु              | सिरदार्यु          | ইওও ব্ব                                      | ग्रायब्वा          | <b>गाय</b> ब्वो          |
| २६२ क         | तुय                    | तय क्ष             | ३८४ क                                        | वराड त्रो वा       | वराडयाइसु (१३)           |
| २६६ ख         | जाणइ                   | जाय                | ,, ख                                         | ৰুয                | জয্য                     |
|               | च                      | ×                  | ३८६ क                                        | विहि               | विही                     |
| ३०० क         | <b>प</b>               |                    | <u>,,,</u> ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                    | -                        |

For Personal & Private Use Only

६ 'मुण्डनं वपनं त्रिषु' इत्यमरः । ७ मृदु उपकरण पिछी श्रादिसे म यहां ही-मेरे घर पर ही । १ मांगे (याचयेत्) १० ऋषि समुदाये कर्तुं न शक्येत् । ११ मेंढक (दर्दुर) १२ गुरुजनोंसे १३ अचत कमलग़ार्ट ऽश्रादिमें,देखो धवला-

१ देखो, वरांगचरित जटिलकृत मार्ग ७ रलोक २७। २ देखो, सागारधर्मामृत टीका अध्याय ४ का ४४ वां पद्य ३ रोगी पुरुपॉका। यौवनं अंते येषां ते, तैः। ४ विगत-भ्रभ्रकादि, बादलोंका नष्ट होना आदि। ४ स्नान

| [ fa                | करण ६                                                                                                           | वसुनन्दि आवकाचारका पाठ संशोधन |                                |                     | [ ٦٥٩ |                      |                             |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|---------------------|-------|----------------------|-----------------------------|
| ३६१                 | क                                                                                                               | भ्रंगंगीजा                    | ग्रंगंगिज्मा (१)               | ४४६                 | ख     | जं णिययं             | जिएारूवं (१)                |
| 800                 |                                                                                                                 | वडिलिय                        | वडलिय (२)                      | ४६०                 | ख     | तिरियम्मं तिरियए     | वीए तिरियम्मि य             |
| ४०२                 | क                                                                                                               | दि्गहे                        | दियहे                          |                     |       |                      | तिरिययं लोयं                |
| ४०४                 | ख                                                                                                               | <b>વ</b> .ંદુ ત્થં            | कं <u>र</u> ुट                 | ४६१                 | ৰ     | संध                  | खंध                         |
| ४७४                 | ख                                                                                                               | "                             | 19                             | ,,                  | ख     | गेविज्जमया गीवं      | गेविङ्जं गीवाए              |
| ४०८                 | ख                                                                                                               | कराविए                        | कराबए                          | <b>ક</b> ફ <b>ફ</b> | ख     | <b>गिविंस</b> ऊग     | <b>ग्रि</b> सिऊग्प          |
| 890                 | क                                                                                                               | <b>गिविसिऊग्</b>              | णिवेसिऊण                       | ४६६                 | ख     | <b>,</b> , <b>,</b>  | 37 97                       |
| ४१२                 | क                                                                                                               | तविलेहिं                      | तिविलेहिं (३)                  | ४७२                 | क     | णिव्वुडंतं           | <b>गिबुडु</b> ंतो           |
| 898                 |                                                                                                                 | विविहेहिं                     | च विविहेहिं                    | ४७२                 | ख     | <b>किर</b> ण         | कर                          |
| 894                 | क                                                                                                               | उच्चाह                        | उच्चार                         | ४७३                 | ক     | परिउठो               | परिउडो                      |
| 890                 |                                                                                                                 | गेहस्स                        | <b>ी</b> गहस्स                 | 8ក រ                | ख     | तित्थयर              | तिब्वयर (१०)                |
| ४२१                 |                                                                                                                 | य                             | +                              | ४८३                 | क     | णियमं                | <b>खियमा</b>                |
| ४२२                 |                                                                                                                 | तिसट्ठि                       | तेसट्टि 🏶                      | ४८४                 | क     | वयणुतरूणी            | वयग-त्तरुगि                 |
| ૪૨૬                 |                                                                                                                 | <b>ৰি</b> বি <b>জ্যি</b>      | खिवेज्ज                        | 838                 | ख     | कालं                 | काले                        |
| ४२६                 |                                                                                                                 | पइट्टय                        | पइट्ठ                          | २००                 | ख     | श्रच्छर सयाउ         | <del>श्</del> रच्हरसाश्रो   |
| ४३०                 |                                                                                                                 | सुइंडिय                       | सुच्छडिय (४)                   | २०१                 | ख     | <b>वुडु</b> ुगा      | बुड्रुय (११)                |
|                     |                                                                                                                 | सारी गाथा-                    |                                | २०८                 | ቆ     | र् <mark>य</mark> सु | पंचसु य                     |
|                     |                                                                                                                 |                               |                                | * 3 3               | ख     | <b>श्र</b> हंगुर्गे  | श्रटुगुर्गी                 |
|                     | कणवीर                                                                                                           | -मल्लियाकं चग्रारम            | ।चकुन्दकिंकिराएहिं ।           | * 8 9               | ख     | सिज्मइ               | सज्म                        |
|                     | सुरवष्ण                                                                                                         | जूहिया पारिजाय                | -जासवर्ण-वारेहिं ॥             | <b>२</b> २७         | क     | वीरिए                | वीरिए य                     |
| ४३४                 | a constant a | थालि                          | थाल                            | १२६                 | 4     | ग्रामा               | <b>ग्</b> राम               |
| ेर् <u>र</u><br>४३६ |                                                                                                                 | पहोहामिय <sup>ं</sup>         | पहोहुत्रमिय (४)                | ধঽঀ                 | ख     | कवाड दंडं खियतग्रुप  | मार्ग्यच, कबाडद <b>ंड</b> - |
| ४३म                 |                                                                                                                 | नहारतान न<br>करपूर            | तुरुक्क (६)                    |                     |       |                      | तखुमार्या च                 |
| ४३८                 |                                                                                                                 |                               | पुरुषच्च (२)<br>परिमलापत्त (७) | <b>१</b> ३४         |       | <b>का</b> हुए        | भायए                        |
| . ४४१               |                                                                                                                 |                               |                                | ₹३८                 |       | <b>ति</b> सु         | तीसु                        |
|                     |                                                                                                                 | पूई<br>सन्दर्भाष              | पूह<br>जगामार्वनि (क)          | <b>२</b> ४१         | ख     | करेई                 | करे <b>इ</b>                |
| 883                 |                                                                                                                 | धूत्रदह <b>राह</b>            |                                | <b>483</b>          | ग     | त्तीलाव तिग्यो       |                             |
| 848                 | *                                                                                                               | जागरणं                        | जागरं                          | ,,                  |       | तरण                  | तरणि                        |
| 840                 | .e.                                                                                                             | श्रहवा                        | ग्रहव                          | <i>२</i> ४६         | क     | पण्णसु               | पर्यगासु                    |
| "                   | ক                                                                                                               | सत्तीए                        | भत्तोए                         |                     |       | परिशिष्ट-संशोधन      | Ĩ                           |

ब्यावर भवनकी प्राचीनतम प्रन्थ प्रतियों परसे स्पष्ट है कि प्रंथकारको द्वितीय तृतीय भ्रादि संस्कृत शब्दोंके विइय तइय भ्रादि प्राकृतरूप – जो प्राकृत ब्याकर गके नियमानुसार वर्गके प्रथम तृतीय ब्यंजनको लोप करके म्रश्रुति भ्रौर यश्रुतिपरक होते हैं — इष्ट थे भ्रौर सम्पादक जीने ऐसे शब्दोंको जो मुल पाठमें स्थान न देकर उन्हें

१ देखो गुग्रभूषण श्रा॰ का वाक्य टिप्पणीमें।
१० तीव्रतर। (नकि तीर्थकर) ११ मज्जन।

टीका पुस्तकाकार संतपरुप शा पृष्ठ १४। १ द्यंगें: याह्या देखो धवला संत० पृष्ठ ६। २ पटलितः आच्छादित। १ त्रिविल-तबला वादित्र । ४ सुप्रमार्जित भूसा साफ किया हुग्रा। ४ प्रभापुंजके द्वारा सूर्य तेजकी उपमाको प्राप्त । ६ गाथामें त्तंद पद हैं जिसका द्र्यर्थ कपूर होता है श्रतः तुरुक्क-लोवाया पद संगत है। ७ सुगन्धिके कारण चारों श्रोर प्राप्त हुए हैं अमर जिनके ऐसी। 5 पूजाके खर्चके लिए खेत जमीनका दान श्रादि।

[ किस्या व

टिप्पणीमें दिया है वह ठीक नहीं है । हमने ऐसे शब्दोंके अर्थ भेद न होनेले इस विस्तृत तालिकामें नहीं जिया है।

श्रश्चदियां 'च' श्रौर व' को तथा 'प' श्रौर 'य' का ठीकसे नहीं पढ़नेके कारण हो गई हैं. जिनमें बुज्जाह चयणं, रत्थाययंगणे, द्विवणं श्रादि है श्रौर उनका शुद्धरूप चुज्जाइं वपणां, रत्थारापंगणे किंचण श्रादि होता है जो तालिकामें दे दिया गया है।

प्रन्थकारको व्यसन और निवृत्ति शब्दोंके प्राकृतरूप वसण और णियत्तो इष्ट थे नकि विसण, णिबुत्ती। इतने पर भी कुछ स्थल हमें अब भी अस्पष्ट जंचते हैं और वे स्थल निर्देश पूर्वक नीचे दिये जाते हैं----

१३७ क पञ्जत्तयश्रो दंडत्ति, ... ११२ क ठिइज्ज ..., ३०६ की सारी गाथा | ३४३ ख श्रयतो वि... ४३२ ख टगरेहि तथा सुरवग्एज .... १४३३ क मेहिय ... ४३६ ख मंदंचता ...

इनके स्पष्ट पाठ पहले हमारे संग्रहमें थे जो पं० परमानन्द जीके पास उनके उपयोगके लिए बहुत पहले मेजे जानेके कारण सम्प्रति हमारे पास नहीं हैं सो उद्ध पण्डितजी प्रकट करें।

### इस लेखके संकेतः- (संशोधन तालिकामें)

• ऐमे चिन्ह वाले सन्शोधन गाथा क्रोंके पद रिष्प-रामें भी दखिए क, ख से मतलब गाथाके पूर्वार्ध क्रौर उत्तरार्धमे हैं।

#### उपसंहार

समाजमें अन्थोंका शुद्ध प्रचार हो इस हेतु यह संशोधात्मक लेख जिखा गया है, किसी दुग्भिसंधिवश नहीं । यदि स्वाध्य श्वी जन इस लेखका समुचित उपयोग करके लाभ उठायेंगे श्रीर हमारा उत्साह बढ़ावेंगे तो भविष्यमें ऐसे ही लेख फिर प्रस्तुत किये जायेंगे ।

भारतीय ज्ञानपीठ काशीक चाहिये कि वह वसुचन्दि श्रावकाचार' की अशुद्धियोंकी श्रोर ध्यान दे श्रीर उनका सशोधन प्रन्थमें लगा कर पाठकोंके लिए सुविधा प्रदान करे, तथा भविष्यमें इस श्रोर श्रौर भी श्रधिक सावधानी रखनेका यरन करेगी।

अनेक यात्राओंका सुगम अवसर ? गुजरनेको गुजर जाती हैं उमरे शादमानीमें, मगर यह कम मिला करते हैं, मौके जिदगानीमें ।। आल इरिडिया चन्द्रकीर्त्ति जैन यात्रा संघ देहली ( गवनंमेन्ट आफ इग्रिडयासे रजिस्टर्ड सुविधा पूर्डक, कम खर्चमें, कम समय । अराममे धार्मिक साधनोंके साथ प्रथम— श्री सम्मेदशिखरजीकी ओर— भूमण, तीर्थयात्रा, अवकाश पुण्य संचय. इस चतुर्मु की ध्येयको लेकर ही अन्य वर्षोंकी मांति इस वर्ष मी अनेक स्मेही बन्धुनायोंके अतीव आग्रहसे मंगशिर मासमें नवम्बर सन् १९४३ के आखिरी सप्ताहमें जानेका निश्चय किया है। बुन्देलखरड तथा उत्तर पूर्वीय जैन तीर्थचेत्रोंकी यात्रा जिसमें मुख्तया पूज्य वर्योजीके दर्शन व उपदेश ल म, चमपापुर, पावापुर, कुयडलपुर, भी सम्मेद शिखरजी आद उस प्रान्तके सभी प्रमुख तीर्थ चेत्र व कानपुर, लखनऊ, बनारस, इबाहाबाद आदि विशाल शहरोंका सुन्दर आयोजन है। समय लगमग १। माह होगा। विशेष विवरया व

## जानकारीको निम्न पत्ते पर लिखें-प्रस्थान २७ दिसम्बर सन् १६४३ सीट खर्च-११४) सीट बुक ७ दिसम्बर तक। हेड आफिम-आल इरिडया चन्द्रकीति जैन यात्रा संघ, ( रजिस्टर्ड ) २२९३ धरमपुरा, देहली।

नोट-हमारा दूसरा संघ गिरनार बाहुबली आदि विशाल यात्राओंको समय २ मासके लिए इस वर्ष भी जनवरी सन् ११४४ के सप्ताहमें जाना निश्चित है। इस वर्ष यात्री संख्या बहुत थोड़ी ले जाना है। अतः सीटें शीघ्र ही रिजर्व करा लेवें। प्रोग्रामको लिखें। दन्वट्टियरस सन्वं सया श्राणुवयण्णमविण्छ ॥११॥ दन्वं-पज्जव विउयं दन्व-विज्रत्ता य पज्जवा ग्रास्थि । उप्पाय-ट्रिइ-भंगा होदि दवियलक्खणं एयं ॥१२॥ ९ए पुण संगहश्रो पडिक्कमलक्खणं दुवेण्हं पि । तम्हा मिच्छदिट्टी पत्तेयं दो वि मूलग्ग्या ॥१३॥

इन गाथा झोंमें बतलाया है कि--- 'पर्यायार्थिकनयकी इष्टिमें द्रब्यार्थिकनयका वक्तव्य ( सामान्य ) नियमसे भवस्तु है । इसी तरह द्रव्यार्थिकनयकी दृष्टिमें पर्यार्थिक नयका वक्तब्य विशेष अवस्तु है। पर्यायार्थिक नयकी दृष्टिमें सब पदार्थ नियमसे उत्पन्न होते हैं झौर नाशको प्राष्त होते हैं। द्रब्यार्थिकनयकी दृष्टिमें न कोई पदार्थ कभी उत्पन्न होता है और न नाशको प्राप्त होता है। द्रब्य पर्यायके (उत्पाद-ब्ययके) बिना श्रीर पर्याय दृब्यके ( ध्रीब्यके ) बिना नहीं होते; क्योंकि उत्पाद ब्यय श्रीर धौब्यमें तीनों द्रव्य-सत्का महितीय लच्च हैं। ये (उत्पादादि ) तीनों एक दूसरेके साथ मिल कर ही रहते हैं, अलग अलग रूपमें---एक दूसरेकी ग्रपेचा न रखते हुए--मिथ्बाइब्टि हैं। ग्रर्थात् दोनों मयोंमें से जब कोई भी नय एक दूसरेकी अपेका न रखता हुन्ना श्रपने ही विषयको सत् रूप प्रतिपादन करने-का श्राग्रह करता है तब वह श्रपने द्वारा ग्राह्म वम्तुके एक श्रंशमें पूर्णताका माननेवाला होनेसे मिथ्या है श्रौर जब वह अपने प्रतिपत्तीनयकी अपेत्ता रखता हुआ प्रवर्तता है----उसके विषयका निरसन न करता हुन्रा तटस्थ रूपसे अपने विषय ( वक्तव्य ) का प्रतिपादन करता है-तब वह अपने द्वारा याह्य वस्तुके एक अंशको अंशरूपमें ही (पूर्य-रूपमें नहीं) माननेके कारण सम्यक् व्यपदेशको प्राप्त होता है----सम्यग्दाध्य कहलाता है।'

ऐसी दालसमें जिनशा अनका सर्वथा 'नियत' विशेषण नहीं बनता । चौथा 'अविरोध' विरोषण भी उसके साथ संगत नहीं बैठता; क्योंकि जिनशा सन अनेक विषयोंके प्ररूपणादि सम्बन्धी भारी विशेषताओंको लिये हुए है, इतना ही नहीं बिक्ति अनेकान्ता स्मक स्याद्वाद उसकी सवौंपरि विशेषता है जो अन्य शासनों में नहीं पाई जाती । इसीसे स्वामी समन्तभद्रने स्वयंभू स्तोन्न में लिखा है कि 'स्याच्छ ब्दस्ताव के न्याये नाऽन्येषामात्म विद्विषाम् (१०२) अर्थात् 'स्यात्' शब्दका प्रयोग आपके ही न्याय में है, दूसरों के न्याय में नहीं, जो कि अपने वाद (कथन) के पूर्व उसे न अपनानेके कारण अपने शत्रु आप बने हुए हैं । साथ ही यह भी प्रतिपादन किया है कि जिनेद्रका 'स्यात्' शब्द पुरस्सर कथनकी बिये हुये जो स्याद्वाद है – अनेका-न्तात्मक प्रवचन (झासन) है—वह दृष्ट (प्रत्यक्त) श्रीर इष्ट (श्रागमादिक) का श्रविरोधक होनेसे श्रमवद्य (निर्दोष) है, जबकि दूसरा 'स्यात्' शब्दपूर्वक कथनसे रहित जो सर्वथा एकान्तवाद है वह निर्दोष प्रवचन (शासन) नहीं है, क्योंकि दृष्ट श्रीर इष्ट दोनोंके बोधको बिये हुये है (१३८) श्रकलंकदेवने तो स्याद्वादको जिनशासनका श्रमोधलचया बतलाया है जैसाकि उनके निम्न सुप्रसिद्ध वाक्यसे प्रकट है—

श्रीमस्परमगम्भीर स्याद्वादाऽमोघलांछनम् । त्रीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥

स्वामी समन्तभद्रने अपने 'युक्त्यनुशासन' में ओवीर-जिनके शासनको एकाधिपतित्वरूप जच्मीका स्वामी होने-की शक्तिसे सम्पन्न बतलाते हुए, जिन विशेषोंकी विशिष्टता से अद्वितीय प्रतिपादित किया है वे निम्न कारिकासे भल्ने प्रकार जाने जाते हैं—

दया-दम-त्याग-समाधिनिष्ठं नय-प्रमाग्र-प्रकृताऽऽञ्जसार्थं। श्रधृष्यमन्यैरखिलैः प्रवादंर्जिन ! त्वदीयं मतमद्वितीयम् ॥

इसमें बताया है कि वीरजिनका शासन दया, दम, स्याग और समाधिकी निष्ठा-तस्परताको जिये हुए हैं, नयों तथा प्रमाणोंके द्वारा वस्तुतत्त्वको बिरुकुज स्पष्ट (सुनिश्चित) करने वाजा है और अनेकान्तवादसे भिन्न दूसरे सभी भवादों (प्रकस्पित एकान्तवादों) से अवाध्य है, (यही सब उसकी विशेषता है) और इसीजिये वह अद्वितीय है सर्वाधिनायक होनेकी चमता रखता है।

श्रीर श्रीसिद्धसेनाचार्यने जिन-प्रवचन (शासन) के लिए 'भिथ्यादर्शन समूहमय' 'श्रम्टतसार' जैसे जिन विशे-षर्योका प्रयोग सन्मतिसूत्रकी श्रन्तिम गाथामें किया है उनका उल्लेख ऊपर श्रा चुका है, यहाँ उक्त सूत्रकी पहली गाथाको श्रीर उद्घत किया जाता है जिसमें जिनशासनके दूसरे कई महत्वके विशेषयोंका उल्लेख है—

सिद्धं सिद्धत्थार्गं ठाणमणोवमसुहं उवगयाणं। कुममय-विसासणं सासणं जिणाणं भवजिणाणं ॥

इसमें भावको जीतने वाले जिनों-ग्राईन्तोंके-शासनको चार विशेषणोंसे विशिष्ट बतजाया है--- १ सिद्ध झकद्रिपत एवं प्रतिष्ठित २ सिद्धार्थीका स्थान (प्रमाणसिद्ध पदार्थीका ) तिपादक/ ३ शरणागतोंके जिये झनुपम सुखस्वरूप मोद्य-

208

अनेकान्त

सुख तककी प्राप्ति कराने वाली ४ क्रुसमयोंके शासनका निवारक (सर्वथा एकान्तवादका ग्रांभय लेकर शासनरूड बने हुए सब मिथ्यादर्शनोंके गर्वको चूर चूर करनेकी शक्तिसे सम्पन्न)।

स्तामी ससन्तभट, सिद्सेन और झकबंकदेन जैसे महान् जैनाचार्योंके उपयु कत वास्योंसे जिनसासनकी विशे-धताओं या उसके सविशेषरूपका ही पता नहीं जलता बल्कि उस शासनका बहुत कुछ मुल्नस्वरूप मुर्तिमान होकर सामने था जाता है। परन्तु इस स्तरूप क्रमनमें कहीं भी शुद्धारमाको जिनशासन नहीं अतत्वाया गया. यह देखकर यदि कोई सुरुतन उक्त महान आजामौंको, जो कि जिन्ह्यासनके स्तम्भरवरूप साने जाते हैं, 'लौकिकजन' या 'श्वन्यमती' कहूने जगे झौर यह भी कहूने जगे कि 'इन्होंने जिन्छासनको जाना या समस्ता तक नहीं' तो विज्ञपाठक उसे क्या कहेंगे, किन शब्दोंसे पुकारेंगे और उसके ज्ञानकी कितनी सराहता करेंगे यह मैं नहीं जानता. विज्ञपाठक इस विषयके स्वतन्त्र अधिकारी हें और इस-जिये इसका निर्णय में उन्हीं पर छोड़ता हूँ । यहाँ तो मुके जिनसासन सम्बन्धी इन डल्सेलों द्वारा सिर्फ इतना ही बतलाना या दिखलाना इष्ट है कि सर्वथा 'मविशेष' विशेषण उसके साथ संगत नहीं हो सकता। भौर उसीके साथ क्या किसीके भी साथ वह पूर्यारूपेण संगत नहीं हो सकता; क्योंकि ऐसा कोई भी द्रब्य, पदार्थं या वस्तु विशेष नहीं है जो किसी भी ग्रातस्थामें पर्बाय भेद विकल्प या गुग्राको जिये हुए न हो । इन अवस्था तथा पर्यायादिका नाम ही 'विशेष' है और इसक्रिये जो इन विशेषोंसे सर्वथा ग्रून्य है वह खवस्तु है। पर्यायकं बिना द्रब्य और द्राखके बिना प्रयाग्र होते ही नहीं, दोनोंमें परस्पर अविना-भाव सम्बन्ध है । इस सिद्धान्तको स्वयं कुन्दकुन्दाचार्यने भी भ्रपने पंचास्तिकाय प्रन्थकी निम्न गाशामें स्वीकार किया है और इसे अमर्फोंका सिद्धान्त बतलाया है।

पञ्जव विजुदं दब्बं दब्बविजुम्ता य पञ्चवा सत्थि । दोर्ग्हं ऋग्रास्साभूदं भावं समसा पर्ह्तविति ॥ १२ ॥

ऐसी हाज़तमें शुद्धास्मा भी इझ अमया-सिद्धाम्तसे बहिभू त नहीं हो सकता, उसे जो अविशेष कहा गया है वह किस इष्टिको जिये हुए है इसे इछ गहराईमें डसर कर जासने की ज़रूरत है । मात्र यह कह देनेसे स्थम बहीं चलेमा कि शुद्धनयकी दृष्टिसे वैसा कहा गया है; दब्वडिओ ति तम्हा सात्थि सम्रो सियम शुद्ध जातीओ। स य पञ्जबहित्रो साम कोई भयसा ड विसेसो ॥१०॥

जो नय अपने ही पद्धके साथ त्रतिबद्ध हो वह सम्बद्धक्नय न होकर मिथ्वानय है, छाचार्य सिद्धसेनने उसे दुर्निचिष्ट शुद्धनय (अपरिशुद्धनय) बतवाया है और सिखा है कि वह स्व-पर दोनों पद्धोंका विधातक होता है।

रहा ग्राँचवाँ 'श्रसंयुक्त' विशेषण, वह भी जिवशासन के साथ बागू नहीं होता; क्योंकि जो शासन अनेक प्रकारके विशेषोंसे युक्त है, अभेद भेदास्मक अर्थतत्त्वोंकी विविध कथवीसे संगठित है, और श्रंगों आदिके अनेक सम्वन्धोंको अपने साथ जोड़े हुए है उसे सर्वथा असंयुक्त केंसे कहा जा सकता है ? नहीं कहा जा सकता ।

इस तरह श्रद्धात्मा और जिनशासनको एक बतलानेसे शुद्धारमाके पाँच विशेषण जिनशासनको प्राप्त होते हैं वे उसके साथ संगत नहीं बैठते । इसके सिवा शुद्धात्मा केवल-ज्ञानस्वरूप है, जब कि जिनशासनके इव्यश्रत और भाव-श्रत ऐसे दो मुख्य भेद किये जाते हैं, जिनमें भावश्र त अंतज्ञानके रूपमें है, जिसका केवलज्ञानके साथ घौर नहीं तो प्रत्यच परोच्चका भेद तो है ही । रहा द्रव्यश्रत, बह शब्दास्मक हो या अच्चरात्मक दोनों ही अवस्थाओं में जब रूप है-ज्ञानरूप नहीं । खुनॉॅंचे श्री कुन्दकुन्दाचार्यने भी' सत्थं सार्या रा हवइ जम्हा सत्थं रा जाराए किंचि। तम्दा अग् ं गागं अग्गां सत्थं जिखाविति ॥' इत्यादि गाथाझोंमें ऐसा ही प्रतिपादन किया है श्रीर शास्त्र तथा शब्दको ज्ञानसे भिन्न बतलाय। है । ऐसी हालतमें श्रदा-रमाके साथ द्रब्यश्रतका एकत्व स्थापित नहीं किया जा सकता झौर यह भी शुद्धारमा तथा जिनशासनको एक वतलानेमें बाधक है।

श्रब में इतना श्रौर बतबा देना चाहता हूँ कि स्वामी जीके प्रवचन केखके प्रथम मैरेप्राफमें जो यह बिखा है कि----

"शुद्ध आसमा वह जिनशासन है; इससिये जो जीव आपने शुद्ध आत्माको देखता है यह समस्त जिनशासनको देखता है !----यह बात श्री श्राचार्यदेव - समयसारकी प्रम्दरहवीं गाथामें कहते हैं:-----?

है। किस इष्टिसे या किन साधनोंसे देखता है, और श्रीरमा-के इन विशेषग्रोंका जिनशासनको पूर्ण रूपमें देखनेके साय क्या सम्बन्ध है श्रीर वह किस रीति-नीतसे कार्यमें परिग्रत किया जाता है यह सब उसमें कुछ बतखाया नहीं। इन्हीं सब बातोंको स्पष्ट करके बतलानेकी जरूरत थी श्रीर इन्हींसे पहली शंकाका सम्बन्ध था, जिन्हें न तो स्पष्ट किया गया है श्रीर न शंकाका कोई दूसरा समाधान ही प्रस्तुत किया गया है--दूसरी बहुत सी फाखत् बातोंको प्रश्य देकर प्रवचनको जम्बा किया गया। क्रमशः

वह सर्वांशमें ठीक नहीं है; क्योंकि उक्त गाथामें आकुन्दकुन्दावार्यने ऐसा कहीं भी नहीं कहा कि जो शुद्ध आत्मा वह जिनशासन हे' और न 'इसलिये' अर्थका वाचक कोई शब्द ही गाथामें प्रयुक्त हुम्रा है। यह सब स्वामीजीकी निजी कल्पना है। गाथामें जो कुछ कहा गया है उसका फालतार्थ इतना ही है कि 'जो आत्माको अबद्धस्ष्टष्टादि विशेषयोंके रूपमें देखता है वह समस्त जिनशासनको भी देखता है।' परन्तु कैसे देखता है? शुद्धात्मा होकर देखता है या अशुद्धात्मा रह कर देखता



[श्री कानजीस्वामी सोनगढ़का वह प्रवचन लेख जो आत्मधर्मके गत आधिवन मास अडू ७ के शुरूमें प्रकाशित हुआ है, जिस पर 'अनेकान्त' की इसी किरणके शुरूमें विचार किया गया है।]

शुद्ध श्रात्मा वह जिनशासन है; इस लिये जो जीव श्रपने शुद्ध श्रात्माको देखता है वह समस्त जिनशासन-को देखता है।—यह बात श्री श्रावार्यदेव समयसारकी पन्द्रहवीं गाथामें कहते हैं :—

य: पश्यति आत्मामं, अवद्धस्पृष्टमनन्यमविशेषम् । अपदेशसान्तमध्यं, पश्यति जिनशासनं सर्वम् ॥१४॥

 जिनशासनसे बाहर है। जो जीव आत्माको कर्मके सम्ब-न्धयुक्त ही देखता है उसके वीतरागभावरूप जैनधर्म नहीं होता। अन्तरस्वभावकी दृष्टि करके जो अपने आत्माको शुद्धरूप जानता है उसीके वीतरागभाव प्रकट होता है और वही जैनधर्म । इसक्रिये आचार्यदेव कहते हैं कि जो जीव अपने आत्माको कर्मके सम्बन्धरहित एकाकार विज्ञानधर्म स्वभावरूप देखता है वह समस्त जैनशासनको देखता है ।

देखो यह जैन शासन ! कांग बाह्यमें जैनशासन मान कैठे हैं. परन्तु जैनशासन तो ग्रात्माके शुद्धस्वभावमें है। कई लोगों को ऐसी अमगा है कि जैनधर्म तो कर्म-प्रधान धर्म है; लेकिन यहाँ तो ग्राचार्यदेव स्पष्ट कहते हैं कि व्यात्माको कर्मके सम्बन्धयुक्त देखना वह वास्तवर्मे जैनशासन नहीं है परन्तु कर्म के सम्बन्धसे रहित शुद्ध देखना वह जैनशासन है। जैनशासन कर्मप्रधान तो नहीं है, परन्तु कर्मके निमित्तसे जीवकी पर्यायमें जो पुण्यपापरूप विकार होता है उस विकारको प्रधानता भी जैनशासनमें नहीं है। जैनधर्ममें तो ध्रुव-झायक पविन्न श्रात्मस्वभावकी ही प्रधानता है; उसकी प्रधानतामें ही वीतरागता होती है। विकारकी या परकी प्रधानतामें नहीं होती इसलिये उसकी प्रधानता बहु जैनधर्म नहीं है। २१२]

जो जीव स्वोन्मुख होकर अपने ज्ञायक परमात्मतत्त्रको न समसे उस जीवने जैनधर्म प्राप्त नहीं किया है और जिसने अपने ज्ञायक परमात्मतत्त्वको जाना है वह समस्त जैनशासनके रहस्यको प्राप्त कर चुका है। अपने शुद्ध भ्रायक परमात्मतत्त्वकी अनुभूति वह निश्चयसे समप्र जिनशासनकी अनुभूति है। कोई जीव भजे ही जैनधर्म में कथित नवतत्त्वोंको व्यवहारसे मानता हो, भले ही ग्यारह अंगोंका ज्ञाता हो श्रीर भल्डे ही जैनधर्म कथित वतत्त्वोंको व्यवहारसे मानता हो, भले ही ग्यारह अंगोंका ज्ञाता हो श्रीर भल्डे हो जैनधर्म कथित वतादिकी क्रिया करता हो; परन्तु यदि वह श्रंत-रंगमें परदब्य और परभावोंसे रहित शुद्ध आत्माको न जानता हो तो वह जैनशासनसे बाहर है, उसने वास्तवमें जैन-शासनको नहीं जाना है।

'भावप्रामृत'में शिष्य पूछता है कि-जिनधर्मको उत्तम कहा, तो उस धर्मका स्वरूप क्या है ? उसके उत्तरमें प्राचार्यदेव धर्मका स्वरूप बतजाते हुए कहते हैं किः----

पूर्यादिसु वयसहियं पुरागं हि जिगोहिं सासगे भणियं । मोहक्लोहविहीगो परिगामो म्रप्पगो धम्मो ॥८३॥

जिनशासनके सम्बन्धमें जिनेन्द्रदेवने ऐसा कहा है कि-पूजादिकमें तथा जो व्रतसहित हो उसमें तो पुरुष है ग्रीर मोह - ज्ञोभ रहित श्रात्माके परिणाम वह धर्म है।

कोई-कोई लौकिकजन तथा अन्यमती कहते हैं कि पूजादिक तथा वत कियासहित हो वह जैनधर्म है; परन्तु ऐसा नहीं है । देखो, जो जीव-व्रत-पूजादिके शुभरागको धर्म मानते हैं उन्हें 'लौकिकजन' और 'श्रान्यमती' कहा है । जैनमतमें जिनेश्वर भगवानने वत-पूजादिके शुभभावको धर्म नहीं कहा है, परन्तु आत्माके वीतरागमावको ही धर्म कहा है। वह वीतराग-भाव कैसे होता है !- शुद्ध आत्मस्वमावके अवलम्बन से ही वीतरागमाव होता है; इसलिये जो जीव शृद्ध श्रास्माकी देखता है वही जिनशासनको देखता है। सम्यग्दर्शनज्ञान-चारित्र भी शुद्ध ग्रारमाके ग्रवलम्बनसे ही प्रंगट होते हैं, इसलिये सम्यग्दर्शन ज्ञान-चारित्ररूप मोच-मार्गका समावेश भी श छ आत्माके सेवनमें ही जाता हैं; श्रीर शुद्ध आत्माके श्रेनुभवसे जी वीतरागभाव प्रगट हन्ना उसमें श्रहिंसाधर्म भी श्रा गया तथा उत्तम जमादि दस प्रकारके धर्म भी उसमें जा गये। इसप्रकार जिन-जिन प्रकारोंसे जैनधर्मका कथन है उन सर्व प्रकारोंका

समावेश शुद्ध आरमाके अनुमवमें हो जाता है, इसलिये शुद्ध आत्माकी अनुभूति वह समस्त जिनशासनकी मनुभूति हैं।

अहो ! इस एक गाथामें श्रीकुंद कुंदाचार्यदेवने जैनदर्शनका अस्नीकिक रहस्य भर दिया है; जैनशासन का मर्म क्या है-वह इस गाथामें बतलाया है।

आत्मा ज्ञानघनस्वभावी है; वह कम्फे सम्बन्धसे रहित है। ऐसे आत्मस्वभावको दृष्टिमें न लेकर कमेंके सम्बन्धवाली दृष्टिसे आत्माको लत्तमें लेना सो रागबुद्धि है, उसमें रागकी—ग्रशुद्धताकी उत्पत्ति होती है इरुलिये वह जैनशासन नहीं है। भन्ने ही शुभ विकल्प हो और पुरुष बँधे, परन्तु वह जैनशासन नहीं है। आत्माको असयोगी शुद्ध ज्ञानघनस्वभावरूपसे दृष्टिमें लेना सो वीतरागदृष्टि है और उस दृष्टिमें वीतरागताकी ही उत्पत्ति होती है इसलिये वही जैनशासन है। जिससे रागकी उत्पत्ति हो और संसार परिभूमण हो वह जैनशासन नहीं हैं, परम्तु जिसके अवलम्बनसे वीतरागताकी उत्पत्ति हो और भवभ्रमण मिटे वह जैनशायन है।

श्रात्माकी वर्तमान पर्वायमें श्रशुद्धता तथा कर्मका सम्बन्ध है; परन्तु उसके त्रिकाली सहजस्वभावमें श्रशु-द्धता या कर्मका सम्बन्ध नहीं है, त्रिकाली सहज-स्वभाव तो एकरूप विज्ञानघन है। इस प्रकार श्रात्माके दोनों पत्तोंको जानकर, त्रिकाली स्वभावकी महिमाकी श्रोर उन्मुख होकर श्रात्माका शुद्धरूपसे श्रनुभव करना वह सच्चा श्रनेकान्त हैं श्रौर वही जैनशासन है । ऐसे शुद्ध श्रात्माकी श्रनुभूति ही सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यग्ज्ञान हैं।

मैं विकारी श्रीर कर्मके सम्बन्धवाला हूँ - इस प्रकार पर्यायद्दष्टिसे लच्चमें लेना वह तो रागकी उत्पत्तिका कारण है; श्रीर यदि उसके श्राश्रयसे लाभ माने तो मिथ्यात्वकी उत्पत्ति होती है। इसलिये श्रारमाको कर्मके सम्बन्धवाला श्रीर विकारी देखना वह जैनशासन नहीं है। दूसरे प्रकार से कहा जाये तो श्रात्माको पर्यायबुद्धिसे ही देखनेवाला जीव मिथ्याद्दष्टि है। पर्यायमें विकार होने पर भी उसे महत्व न देकर द्रव्यद्ध्टिसे शुद्ध श्रात्माका श्रनुभव करना वह सम्यग्दर्शन श्रीर जैनशासन है। श्रन्तरमें ज्ञानरूप भावश्रुत श्रीर बाह्यमें भगवानकी वाश्रीरूप द्रग्यश्रुत-उन सबका सार यह है कि ज्ञानको श्रन्तरस्वमाधीन्मुख करके श्रात्माको शुद्ध श्रवह्रम्प्ट्रट देखना चीहिए। जो ऐसे श्रात्माको देखे उसीने जैनशासनको जाना है श्रीर

www.jainelibrary.org

[ किरण ६

नहीं है। श्रारमा शुद्ध विज्ञानघन है, वह बाह्यमें शरीरादिकी किया नहीं करता; शरीरकी कियासे उसे धर्म नहीं होता; कमें उसे विकार नहीं करता श्रौर न शुभ-श्रशुभ विकारी भावोंसे उसे धर्म होता है । ग्रपने शुद्ध विज्ञानवन स्वभावके ग्राश्रयसे ही उसे वीतरागभावरूप धर्म होता है। जो जीव ऐसे शुद्ध ग्रात्माको ग्रन्तरमें नहीं देखता श्रौर कर्मके निमित्त श्रात्माकी श्रवस्था में होनेवाले स्वर्गिक विकार जितना ही ग्रात्माको देखता है वह भी जैनशासनको नहीं देखता; कर्मके साथ निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध रहित जो संहज एकरूप शुद्ध ज्ञानस्वभावी आत्मा है उसे जीव शुद्धनयसे देखता है उसीने सर्व शास्त्रोंके सारको समका है। ()) जैनशासनमें कर्मके साथ निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्धका ज्ञानं कराते हैं; परन्तु जीवको वहीं रोक रखने-का उसका प्रयोजन नहीं है वह तो उस निमित्त नैमित्तिक सम्बन्धकी दृष्टि छुड़ाकर ग्रसंयोगी ज्रात्मस्वभावकी दृष्टि कराता है। इसलिये कहा है कि जो जीव कर्मके सम्बन्ध रहित श्रांस्माको देखता है वह सर्व जिनशासनको देखता है।

(२) मनुष्य, देव, नारकी इत्यादि पर्यायोंसे देखने पर अन्य अन्यपना होने पर भी आत्माको उसके ज्ञायक स्वभा-वसे एकाकार स्वरूप देखना ही जैनशासनका सार है। पर्यायदृष्टिसे आत्मामें भिन्न भिन्नपना होता अवश्य है और शास्त्रोंमें उसका ज्ञान कराते हैं; परन्तु उस पर्याय जितना ही आत्मा बतलानेका जैनशासनका आशय नहीं है; किन्तु एकरूप ज्ञायक विम्ब आत्माको बतलाना ही शास्त्रोंका सार है; तथा ऐसे आत्माके अनुभवसे ही सम्यग्ज्ञान होता है। जिसने ऐसे आत्माका अनुभव किया उसने द्रव्यश्रुत और भावश्रतरूप जैनशासनको जाना है।

(३) श्रारमाकी श्रवस्थामें ज्ञान-दर्शन-वीर्य इत्यादि की न्यूनाधिकता होती है, परन्तु ध्रुवस्वभावसे देखने पर श्रात्मा हीनाभिकतारहित सदा एकरूप निश्चल है। पर्या-यकी हीनाधिकताके प्रकारोंका शास्त्रने ज्ञान कराया है; परन्तु उसीमें रोक रखनेका शास्त्रका झाशय नहीं है; क्योंकि पर्यायको श्रनेकताके श्राश्रयमें रुकनेसे एकरूप शुद्ध श्रात्माका स्वरूप श्रनुभवमें नहीं श्राता। शास्त्रोंका श्राशय तो पर्यायका व्यवहारका श्राश्रय छुड़वाकर नियत-एक-रूप ध्रुव श्रात्मस्वभावका श्रवलम्बन करानेका है; उसीके श्रवलम्बनसे मोच मार्गकी साधना होती है। ऐसे झाच्म-भावका श्रवलम्बन खेकर श्रनुभव करना सो ज्ञेनशासनका श्रनुभव है। पर्यायके श्रनेक भेरोंकी इष्टि छोड़कर श्रमेद

उसीने सर्व भावश्रुतज्ञान त 1 द्रब्यश्रुतज्ञानको जाना है। भिन्न भिन्न श्रनेक शास्त्रोंमें श्रनेकप्रकारकी शैलीसे कथन किया हो; परन्तु उन सर्व शास्त्रोंका मूल ताल्पर्य तो पर्याय बुद्धि छुड़ाकर ऐसा शुद्ध श्रास्त्रोंका मूल ताल्पर्य तो पर्याय की वाग्गीके जितने कथन हैं उन सबका सार यही है कि शुद्ध श्राग्माको जानकर उसका श्राश्रय करो। जो जीव ऐसे शुद्ध श्रात्माको न जाने वह श्रन्य चाहे जितने शास्त्र जानता हो श्रीर व्रतादिका पालन करता हो, तथापि उसने जैनशासनको नहीं जाना है।

जैनशासनमें कथित श्रारमा जब विकाररहित श्रीर कर्मके सम्बन्ध रहित है, तब फिर इस स्थूल शरीरके श्राकारवाला तो वह कहाँसे हो सकता है ? जो ऐसे श्रात्माको नहीं जानता श्रीर जडू-शरीरके श्राकारसे श्रात्मा को पहिचानता है उसने जैनशासनके श्रात्माको नहीं जाना है। वास्तवमें भगवानकी वाणी कैसा भारमा बतलानेमें की वाणी बतलाती है; और जो ऐसे आत्माको समझता है वही जिनवाणीको यथार्थतया समभा है । जो ऐसे श्रबद्धर्श्रब्ट भूतार्थं श्रात्मस्वभावको न समभे वह जिनव णी को नहीं सममा है। कोई ऐसा कहे कि मैंने भगवानकी वाणीको समक्त जिया है परन्तु उसमें कथितभावको -- तो ग्राचार्णदेव कहते हैं कि वास्तवमें वह जीव भगवानकी वाणीको भी नहीं समसा है श्रीर भगवानकी वाणीके साथ धर्मका निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध उसके प्रगट नहीं हुआ है। स्वयं अपने आत्मामें शुद्ध आत्माके अनुभवरूप मैमित्तिकभाव प्रगट नहीं किया उसको भगवान की वाणी धर्मका निभित्त भी नहीं हुई; इसलिये वह वास्तवमें भगवानकी वाणीको समका ही नहीं है। भगवानकी वाणीको समझ लिया---ऐसा कब कहा जाता है ?-- कि जैसा भगवानकी वाणीमें कहा है वैसा भाव अपने में प्रगट करे तभी वह भागवानकी वाणीको समसा है श्रीर वही जिनशासनमें श्रा गया है। जो जीव ऐसे मात्माको न जाने वह जैनशासनसे बाहर है।

बाह्यमें जड़ शरीरकी क्रियाको आत्मा करता है और उसकी क्रियासे आत्माको धर्म होता है — ऐसा जो देखता है ( मानता है ) उसे तो जैनशासनकी गंध भी नहीं है | तथा कर्मके कारण आत्माको विकार होता है या विकार-भावसे आत्माको धर्म होता है--यह बात भी जैनशासनमें

[किरण ६

दृष्टिसे शुद्ध आत्माका अनुभव करना-वह शास्त्रोंका अभिप्राय है।

(४) भगवानके शास्त्रों में ज्ञान-दर्शन-चारित्र इत्यादि गुण भेदसे आत्माका कथन किया है; परन्तु वहाँ उन भेदों-के विकरूपमें जीवको रोक रखनेका शास्त्रोंका आशय नहीं है; भेदका ग्रंवलम्बन छुड़ा कर अभेद आत्मस्वभावको बतलाना ही शस्त्रोंका आशय है। भेदके आश्रयसे तो रागकी उत्पति होती है और राग वह जैनशासन नहीं है; इसलिए जो जीव भेदके लत्तसे होने वाले विकल्पोंसे लाभ मानकर उनके आश्रयमें रुके और आत्माके अभेद-स्वभावका आश्रय न करे वह जैनशासनको नहीं जानता है। अनन्त गुणोंसे अभेद आत्मामें भेदका विकल्प छोड़कर, उसे अभे-' द्रवरूपसे लत्तमें लेकर उसमें एकाम होनेसे निर्विकल्पता होती है; यही समस्त तीर्थ करोंकी वाणीका सार हे और यही जैनशासन है।

१. आत्मा चणिक विकारसे असंयुक्त है; उसकी अवस्थामें चणिक रागादिभाव होते हैं; उन रागादिभावों का अनुभव करना वह जैनशासन नहीं है। स्वभाव दृष्टिसे देखने पर आत्मामें विकार है ही नहीं। चणिक विकारसे प्रसंयुक्त ऐसे शुद्ध चैतन्यघन स्वरूपसे आत्माका अनुभव करना ही भनन्त सर्वज्ञ-श्चरिहन्त परमात्माओंका हार्द और संतोंका हृदय है; बारह ग्रंग और चौदह पूर्वकी रचनामें जो कुछ कहा है उसका सार यही है। निमित्त, राग या भेदके कथन भले हों, उनका ज्ञान भी भले हो, परन्तु उन्हें जानकर क्या किया जाये ?—तो कहते हैं कि अपने प्रात्माका परद्रव्यों और परभावोंसे भिन्न अभेद ज्ञानस्व-भावरूपसे श्रनुभव करो; ऐसे आत्माके श्रनुभवसे ही पर्याय में शुद्धता होती है। जो जीव इस प्रकार शुद्ध आत्माको इष्टियें लेकर उसका श्रनुभव करे वही सर्व सन्तों और शास्त्रोंके रहस्यको समभा है।

देखो यह शुद्ध आत्माके अनुभवकी वीतरागी कथा है ! वीतरागी देव-गुरु शास्त्रके अतिरिक्त ऐसी कथा कौन सुना सकता है ? जो जीव वीतरागी अनुभवकी ऐसी कथा सुनानेके लिये प्रेमसे खड़ा है उसे जैन शासनके देव-गुरु शास्त्र पर भद्धा है और उनकी विनय तथा बहुमानका शुभराग भी है; परन्तु वद्द कहीं जैनदर्शनका सार नहीं है - वह तो बहिमु ख रागभाव है । अन्तरमें स्वसन्मुख होकर, देव-गुरु शास्त्रने जैसा कहा है वैसे आत्माका राग-रहित अनुभव करना ही जैन-शासनका सार है । देखो, यह अपूर्व कल्याएको बात है ! यह कोई साधा-रण बात नहीं है । यह तो ऐसी बात है कि जिसे समभने से अनादिकालीन भवभ्रमएका अन्त आ जाता है आत्माकी दरकार करके यह बान समभने योग्य है ब्राह्य क्रियासे और पुण्यभावसे आत्माको लाभ होता है—ऐसा माननेकी बात तो दूर रही; यहाँ तो कहते हैं कि हे जीव ! तू उस बाह्यक्रियाको मत देख, पुण्यको मत देख, किन्तु अपने अन्तरमें ज्ञानमूर्ति आत्माको देख । 'पुण्य है सो मैं हूँ।'—ऐसी दृष्टि छोड़कर 'मैं ज्ञायकभाव हूँ – ऐसी दृष्टि कर । देहादिकी बाह्यक्रियासे और पुण्यसे भी पार ऐसे अपने ज्ञायक-स्वभावी आत्माका अन्तरमें अवलोकन करना ही जैनदर्शन है । इसके अतिरिक्त लोग व्रत-पूजा-

दिकको जैनदर्शन कहते हैं, परन्तु वास्तवमें वह जैनदर्शन नहीं है वत-पूजादिकमें तो मात्र शुभराग है श्रोर जैनधर्म तो वीतरागभाव-स्वरूप है।

#### प्रश्न-कितनोंने ऐसा जैनधर्म किया है ?

उत्तर--- श्ररे भाई ! तुमे अपना करना है दूसरोंका ? पहले तू स्वयं तो श्रपने श्रात्माको समक्तकर जैन हो; फिर तुमे दूसरोंकी खबर पड़ेगी ! स्वयं अपने आत्माको समभ-कर भ्रापने श्रारमाका हित कर लेनेकी यह बात है। ऐसे वीतरागी जैनधर्मका सेवन कर-करके ही पूर्वकालमें अनंत जीवोंने मुक्ति प्राप्त की है, वर्तमानमें भी दुनियामें ग्रसंख्य जीव इस धर्मका सेवन कर रहे हैं। महा-विदेह चेत्रमें तो ऐमे धर्मकी पेढ़ी जोर-शोरसे चल रही है; वहाँ साचात् तीर्थंकर विचर रहे हैं; उनकी दिब्यध्वनि में ऐसे धर्मका स्रोत वहता है, गणधर उसे मेलते हैं, इन्द्र उसका झादर करते हैं, चक्रेवर्ती उसका सेवन करते हैं श्रीर भविष्यमें भी श्रनंत जीव ऐसा धर्म प्रगट वरके मुक्ति प्राप्त करेंगे । लेकिन उससे अपनेको क्या ? अपने-को तो ग्रपने ग्रारमामें देखना चाहिए। दूसरे जीव मुक्ति प्राप्त करें उससे कहीं इस आत्माका दित नहीं हो जाता श्रौर दूसरे जीव संसारमें भटकते फिरें उससे इस श्रात्मा-के कल्याग्रामें बाधा नहीं आती। जब स्वयं अपने आत्माको सममे तब अपना हित होता है । इस प्रकार अपने आत्माके बिये यह बात है, यह ूतत्व तो तीनों काख दुर्खेंभ है और इसे सम़मतने वाले जीव भी विरले ही होते हैं। इसलिये स्वयं समसकर अपना कल्बाण कर लेना चाहिए

(---श्री समयसार गाथा १४ पर पूड्य स्वामीजीके प्रवचन से)

238]

## श्रीबाहुबलि-जिनपूजाका श्रमिनन्दन

मुस्तार जुगलकिशोर द्वारा नवनिर्मित यह पूजा, जो कि पूजा साहित्यमें एक नई चीज है, जबसे पहली बार गत मई मासकी अनेकान्त किरण नम्बर १२ में सामान्य रूपसे प्रकाशित हुई है तभीसे इसकी अच्छा अभिनन्दन प्राप्त हो रहा है । यही कारण हे कि पुस्तकके रूपमें छुपनेसे पहले ही इसकी प्रायः दो हजार प्रतियोंके प्राहक दर्ज रजिस्टर हो गये थे, जिनमेंसे १४०० के लगभग प्रतियोंका अे य श्री जयवन्ती देवी और उसकी बुग्रा गुणमालादेवीको प्राप्त है, जिन्होंने कुछ स्त्रियोंके परिचयमें इस पूजाको लाकर उनसे इतनी प्रतियोंकी बिना मूल्य वितरणके लिये परीदारीकी स्वीकृति प्राप्त की । श्रब तो कुछ संशोधनके साथ श्रच्छे सुन्दर श्रार्ट पेपर पर मांटे श्रचरोंमें पुस्तकाकार छप जाने श्रीर साथमें श्री गोम्मटेश्वर बाहुबली फोटोचिन्न रहनेसे इसका श्राकर्षण श्रीर भी बढ गया है श्रीर इसलिये जो भी इसे देख सुन पाता है वही इसकी श्रोर श्राकर्षित हो जाता है । पं० श्रीकैताशचन्दजी शास्त्री बनारसने तो प्रथम बार सुनकर ही कहा था कि यदि जैन पूजाश्रोंको इस प्रकारके संस्कारोंसे संस्कारित कर दिया जाय तो कितना श्रच्छा हो ।' अस्तु, श्रभिनन्दनके कुछ नमूने नोचे दिये जाते हैं:----

१. ग्राचार्यं नमिसागरजीको 'यह पूजा ग्रेत्यन्त प्रिय लगी है ।' श्रौर उन्होंने हिसारसे पं० सूर्यपालजीके पत्र द्वारा ग्रपना ग्राशीर्वाद भी भेजा है ।

२. मुनि श्री समन्तभद्रजीने इसे साद्यन्त पढ़कर ग्रपना भारी श्रानन्द ब्यक्त करते हुएं मुख्तारजीके लिये कुछ मंगल भावना भी भेजी है, जैसा कि बाहुबलि वह्युचर्याश्रमके मन्त्रीकी ग्रोरसे लिखे गये पत्रके निम्न ग्रंशसे प्रकट है—

'वह पूज्य श्रीने श्राद्योपांत पढ़ी । श्रापका रचा हुश्रा सुन्दर सरस काव्य, भक्तिरससे भरा हुश्रा पढ़कर डन-को बहुत श्रानंद हुश्रा । इस कवित्व शक्तिकी देन श्रापको प्रकृतिने प्रदान की है । ऐसे ही जिन भक्ति बढ़ानेके कार्यमें ही उसका श्रधिकाधिक विकास व उपयोग होता रहे यह मंगल भावना साथ भेजी है ।'

३. 'पं० श्रमृतलालजी दर्शन—साहित्याचार्यं बनारससे लिखते हैं—'यह पुस्तक लिखकर पूज़ा-साहित्यमें श्रापने एक नई चीज उपस्थित की, इसमें कोई सन्देह नहीं। पुस्तक बहुत ही सरस श्रौर सरल है। पुस्तक श्रारम्भ करने पर बन्द करनेकी इच्छा नहीं होती। यह पुस्तक प्रत्येक जैनको श्रपने संग्रहमें रखनी चाहिये। पुस्तककी छपाई सफाई बहुत हो सुन्दर है श्रौर ≈) (दो श्राने) मूल्य भी बहुत कम है। इसके लिये हम श्रापका श्रभिनन्दन करते हैं।'

अ. सम्पादक 'जैन सन्देश' पुस्तककी समालोचना करते हुए लिखते हैं --- 'निश्चय ही इस नये रूपमें पूजन-को समाजके सामने रखनेमें माननीय मुख्तार साहबको बहुत सफलता मिली है। पाठकोंसे यह पुस्तक मंगाकर पढ़नेका श्रीर यह पूजन करनेका श्रजुरोध करेंगे।'

४. डा० श्रीचन्दजी जैन संगल एटा, जिन्होंने पहिले ही इस पूजाको पसन्द करके फ्री वितरखके लिये ४०० कापीका म्रार्डर दिया था, लिखते हैं कि—'पुस्तक बहुत म्रच्छी छपी है त्रौर सुन्दर है । अब म्राप महाब्रीर स्वामीकी भी ऐसी एक पूजा बनाकर छपवाइये '

६. बा० प्रद्युम्नकुमारजी संगलने जब इस पूजाको पढ़ा तो उन्हें वह बहुत ही रुचिकर प्रतीत हुई और इसलिये उन्होंने अपने इष्ट मित्रादिको वितरण करनेके लिये उसकी १०० कापी खरीदीं परंतु इतनेसे ही उनकी तृति नहीं हुई और इसलिये श्री महावीरर्जाकी यात्राको जाते हुए वे १०० कापी वितरणको ले गये और यात्रासे पार्टी सहित वापिसी पर लिखा कि—'श्री बाहुबलि जिन पूजाको नित्य हम लोग करते थे, उसमें मुफे सबसे अधिक झानन्द मिलता था। सौ प्रतियां इस पूजाकी हम लोगोंने मथुरा और महावीरजीमों बॉंट दी थीं । श्रीमहावीरजीकी पूजा आपको कब पूरी होगी इसकी मुफे बहुत प्रतीत्ता है। जियम अंश उसका बहुत उत्तम लगा।'

Regd. No. D. 211

त्रानेकान्तके संरक्षक त्र्योर सहायक

#### संरत्तक

| K                                        |                                                                                 |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ¥                                        | त्रानेकान्तके संर                                                               |
| Ň                                        |                                                                                 |
| S.                                       | संरत्तक                                                                         |
| Ň                                        | १४००) बा॰ नन्द्लालजी सरावगी, कलकत्ता                                            |
| S.                                       | २४१) बा॰ झोटेलालजी जैन सरावगी "                                                 |
| N.                                       | २४१) बा॰ सोहनलालजी जन लमेचू ,,                                                  |
| S.                                       | २४१) ला० गुलजारीमल ऋषभदासजी ,.                                                  |
| Ň                                        | २४१) बा० ऋषभचन्द (B.R.C. जैन "                                                  |
| X                                        | २४१) बा० दीनानाथजी सरावगी "                                                     |
| SE .                                     | २४१) बा० रतनलालजी भांमरी "                                                      |
| F                                        | २४१) बा० बल्देवदासजी जैन सरावगी ,,<br>२४१) सेठ गजराजजी गंगवाल ,,                |
| Ň                                        | २५१) मेर मबाबाबनी जैन                                                           |
| Ň                                        | २४१) बा० मिश्रीलाल धर्मचन्दजी .,                                                |
| Ŷ                                        | २४१) सेठ मांगीलालजी ,,                                                          |
| S.                                       | २४१) सेठ शान्तिप्रसादजी जन                                                      |
| . Sé                                     | २४१) बा० विशनदयाल रामजीवनजी, पुरलिया                                            |
| Ň                                        | २४१) ला० कपूरचन्द धूपचन्दजी जैन, कानपुर                                         |
| ×.                                       | २४१) बा० जिनेन्द्रकिशोरजी जैन जौहरी, देहली                                      |
| Ŕ                                        | २४१) ला० राजकृष्ण प्रेमचन्दजी जैन, देहली<br>२४१) बा० मनोहरलाल नन्हेंमलजी, देहली |
| S                                        | २४१) ला० त्रिलोकचन्दजी, सहारनपुर                                                |
| Ň                                        | २४१) सेठ छदामीलालजी जैन, फीरोजाबाद                                              |
| S.                                       | २४१) ला० रघुवीरसिंहजी, जैनावाच कम्पनी, दे                                       |
| .V                                       | २४१) रायवहादुर सेठ हरखचन्द्जी जैन, रांची                                        |
| ž                                        | २४१) सेठ वधीचन्दजी गंगवात, जयपुर                                                |
| LE L | सहायक                                                                           |
| S.                                       | १०१) बा० राजेन्द्रकुमारजी जैन, न्यू देहली                                       |
| S.                                       | १०१) ला० परसादीलाल भगवानदासजी पाटनी,                                            |
| ñ                                        | १०१) बा॰ लालचन्द्जी बो॰ सेठी, उज्जैन                                            |

१०१) बा० घनश्यामदास बनारसीदासजी, कलकत्ता

१०१) बा० लालचन्दर्जी जैन सरावगी

१०१) बा० मोतीलाल मक्खनलालजी, कलकत्ता १०१) बा० बद्रीप्रसादजी सरावगी. १०१) बा० काशीनाथजी. १०१) बा० गोपीचन्द रूपचन्दजी 99 १०१) बा० धनंजयकुमारजी १०१) बा॰ जीतमलजी जैन १०१) बा० चिरंजीलालजी सरावगी १०१) बा० रतनलाल चांदमलजी जैन. राँची १०१) ला० महावीरप्रसादजी ठेकेदार. देहली १०१) ला० रतनलालजी मादीपूरिया. देहली १०१) श्री फतेहपुर जैन समाज, कलकत्ता १०१) गुप्तसहायक, सदर बाजार, मेगठ K १०१) श्री शीलमालादेवी धमेंपत्नी डा०श्रीचन्द्रजी, एटा とたたたたたたたかのたみ १०१) ला० मक्खनलाल मोतीलालजी ठेकेदार, देहली १०१) बा० फूलचन्द रतनलालजी जैन. कलकत्ता १०१) बा० सुरेन्द्रनाथ नरेन्द्रनाथजी जैन, कलकत्त। १०१) बा० वंशीधर जुगलकिशोरजी जैन, कलकत्ता १०१) बा० बदीदास आत्मारामजी सरावगी, पटना १०१) ला० उदयराम जिनेश्वरदासजी सहारनपुर १०१) बा० महावीरप्रसादजी एडवोकेट, हिसार १०१) ला० बलवन्तसिंहजो, हांसी जि० हिसार १०१) कुँवर यशवन्तसिंहजी, हांसी जि० हिसार १८१) सेठ जोखीराम बैजनाथ सरावगी, कलकत्ता १०१) श्रीमती ज्ञानवतीदेवी जैन, धर्मपत्नी 'वैद्यरतन' आनन्ददास जैन, धर्मपुरा, देहली

१०१) बाबू जिनेन्द्रकुमार जैन, सहारनपुर

अधिष्ठाता 'वीर-सेवामन्दिर' सरमावा, जि० सहारनपुर

हलो

देहला

प्रकाशक---परमानन्दजी जैन शास्त्री १, दरियागंज देहली । मुद्रक-रूप-वाग्री प्रिटिंग हाऊस २३, दरियागंज, देहली