## अनेकान्तजयपताका

भाग-१ अधिकार-१,२





🏂 रचयिता 🎕



याकिनीमहत्तरासूनुः

आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिः



विवेचनप्रेरकः 🖏

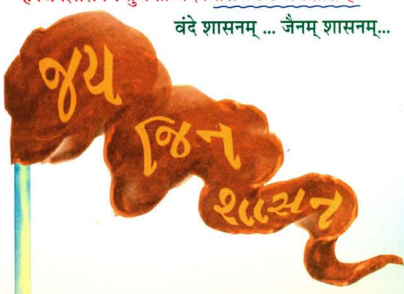


आचार्यविजयगुणरत्नसूरिः

आचार्यविजयरश्मिरत्नसूरिः

हिमालय सा उत्तुंग है वो जिनशासन हमारा है गंगा सा निर्मल और पावन जिनशासन हमारा है पतितो को भी पावन करतां जिनशासन हमारा है तारणहारा तारणहारा जिनशासन हमारा है

> जैनम् जयित शासनम् की अलख जगाना जारी है हे जिनशासन ! तुजको वंदन तेरा ध्वज जयकारी है



# પ્રસ્તુતગુંશન વિશેષતાઓ



- ⇒ અનેકાંતવાદના અદ્ભુત પદાર્થીનું તલસ્પર્શી નિરૂપણ...
- ⇒ કર્મ, ક્ષયોપશમ, જ્ઞાનાદિ સૂક્ષ્મપદાર્થીની તર્કશ: સિદ્ધિ...
- સદસદ્વાદાદિ અનેકાંતના મૂળભૂત સિદ્ધાંતોની અર્થગંભીર યુક્તિઓથી અબાધિત સ્થાપના...
- એકાંતવાદીઓની માન્યતાથી જ એકાંતવાદીનું આમૂલચૂલ ખંડન...
- \Rightarrow બૌદ્ધ-વૈશેષિકાદિ દર્શનોની સચોટ સમીક્ષા...
- જ્ઞાનાઢિત, શબ્દાઢૈત, એકાંત નિર્વિકલ્પ આદિ મિથ્યામૂઢ કુમાન્યતાઓનું તર્કબદ્ધ ઉન્મૂલન...
- તપ કેવો દોવો જોઇએ ? કેવું ધ્યાન કલ્યાણકારી બને ? મોક્ષ, અનેકાંતવાદમાં જ થાય... એવા અનેક રહસ્થપૂર્ણ નિરૂપણોનું સુંદર સંકલન...
- ⇒ પ્રમાણ અને દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક નયની શૈલીને હૃદયસ્થ બનાવતો ગ્રંથ ...
- ⇒ દષ્ટિને અનેકાંતમય બનાવી સામ્ય અને સમાધિનું અર્પણ કરતી એક અવ્વલ કૃતિ...

#### અવશ્ય વાંચો,

અનેકાંતના સિદ્ધાંતો પર ફિદા થયા વિના નહીં રહો.

મુન, વીતરાગપરમાત્માની સ્યાદ્ધાદશેલી પર ઓવારી જશે!



#### ※ પરિમિત પરિચય ※



- ★ કૃતિ : અનેકાંતજયપતાકા (દાર્શનિક ગ્રંથોમાં શિરમોર ગણાતી કૃતિ)
- ★ કર્તા: યાકિનીમહત્તરાસૂનુ-સૂરિપુરંદરશ્રી હ**રિભદ્રસૂરીશ્વરજી** મહારાજા...
- 🛨 વ્યાખ્યા : પૂર્વમહર્ષિ 🏻 🛨 અપરનામ : ભાવાર્થમાત્રવેદની (અવચૂર્ણિરૂપ):
- ★ विवरः : पूरुयमुनियन्द्रसूरिविरियत
- ★ નામ : અનેકાંતજયપતાકા-ઉદ્યોતદીપિકા (વૃત્તિટિપ્પણરૂપ)
- ★ વિષય: (૧) સદસદ્વાદ, (૨) નિત્યાનિત્યવાદ, (૩) સામાન્ય-વિશેષવાદ, (૪) અભિલાપ્ય-અનિભલાપ્યવાદ (૫) બાહ્યાર્થસિદ્ધિ, અને (૬) અનેકાંતવાદમાં જ મોક્ષ - આ પાંચ વિષયો પર તલસ્પર્શી નિરૂપણ અને અનેક યુક્તિ-પ્રયુક્તિઓ દ્વારા અનેકાંતવાદનું અબાધિત સ્વરૂપનિર્દેશ...
- ★ સંપાદન : ૧૮/૨૦ હસ્તપ્રતોના આધારે અનેક ત્રુટિઓનું પરિમાર્જન…
- ★ અનેકાંતરશ્મિ: મૂલગ્રંથ, વ્યાખ્યા અને વિવરણના ગહનતમ પદાર્થોને સુવિશદ શૈલીમાં રજુ કરતું (અનેક સુરમ્ય ટીપ્પણીઓથી સુશોભિત) ગુજરાતી વિવેચન…
- ★ દિવ્યાશીર્વાદ : સિદ્ધાંતમહોદધિ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા, ન્યાયવિશારદ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા, મેવાડદેશોદ્ધારક ૫.પૂ.આ.ભ.શ્રીમદ્વિજય જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા.
- ★ શુભાશીર્વાદ : સુવિશાલગચ્છાધિપતિ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય જયઘોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા...
- ★ વિવેચનપ્રેરકઃ દીક્ષાદાનેશ્વરી, પરમોપકારી, પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્વિજય ગુણરત્નસૂરીશ્વરંજી (માર્ગદર્શક:) મહારાજા તથા પ્રવચનપ્રભાવક, પરમોપકારી પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્વિજય રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરંજી મહારાજા.
- ★ સંશોધક : વિદ્વદુર્ય પરમપૂજ્ય મુનિરાજશ્રી ભવ્યસુંદરવિજયજી મહારાજા...
- ★ સહાયક: વિદ્યાગુરુવર્ય પૂજ્ય મુનિરાજશ્રી સૌમ્યાંગરત્નવિજયજી મહારાજા... તથા મુનિરાજશ્રી તીર્થરત્નંવિજયજી મહારાજા...
- ★ વિવેચક-સંપાદક : મુનિરાજશ્રી યશરત્નવિજયજી મ.સા.
- ★ વિવેચનનિમિત્ત : વર્ધમાનતપોનિષિ પૂ.અદભ. શ્રી ભુવનભાનુસૂરિ મહારાજાનું જન્મશતાબ્દી વર્ષ.
- ★ પ્રકાશનનિમિત્ત : દીક્ષાદાને થરી પૂ.આ.ભ. શ્રી ગુણરત્નસૂરિ મહારાજાનું સૂરિપદ રજત વર્ષ.
- ★ પ્રકાશક : જિનગુણ આરાધક ટ્રસ્ટ... (મુંબઈ)
- ★ પ્રકાશનવર્ષ : વીર સં. ૨૫૩૯, વિ.સં. ૨૦૬૯, ઈ.સન્ ૨૦૧૩...
- ★ લાભાર્થી : શ્રી અઠવાલાઇન્સ જૈન સંઘ તથા ફૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી પૌષધશાળા ટ્રસ્ટ સુરત.



★ આવૃત્તિ : પ્રથમા

★ પ્રતિ : ૫૦૦

★ भूस्य : ३. ४००/-

★ પ્રિન્ટીંગ : નવરંગ પ્રિન્ટર્સ, અપૂર્વ શાહ, મો. ૯૪૨૮૫ ૦૦૪૦૧ - અમદાવાદ.

★ કમ્પોઝીંગ+સેટીંગ : મૃગેન્દ્ર એસ. શાહ, મો. ૯૮૨૪૯ ૫૨૩૦૧ - અમદાવાદ.



સિદ્ધાંતમહોદધિ, કર્મસાહિત્થનિષ્ણાત ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રી વિજય

## પ્રેમસૂરીશ્વરજ મહારાજાન

પવિત્ર અંજલીમાં તથા ન્યાયવિશારદ, વર્ધમાનતપોનિધિ ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રી વિ.

## ભૌતવભાવી શ્રૈશુસ્ત્ર ક્રિકાકા અપ્ય

પવિત્ર હસ્તક્મળમાં તેઓશ્રીની જ કૃપાથી સર્જન પામેલું સટીક - સવિવરણ અનેકાંતજથપતાકા ગ્રંથ પરનું

> શુજરાતી વિવેસન સવિનય સમર્પિત કરું છું..

> > કૃપાકાંક્ષી

મુનિ ચશરત્નવિજય



| (F)                                                                                                                                               | <u></u>                                                     |             | 🏶 સંક્ષિપ્ત વિષ                                                               | ાચ-નિર્દેશ              | *                                                        | 0      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                                                                                   | (૧) પ્રકાશકીય વિજ્ઞપ્તિ                                     |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (٤)                                                         |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (s)                                                         | <b>c</b>    |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (8)                                                         |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (ų)                                                         |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (€)                                                         |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (e)                                                         |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૮) સંશોધકની કલમે૩૫                                         |             |                                                                               |                         |                                                          | ૩૫     |
|                                                                                                                                                   | (૯) એક વીર પુરુષ                                            |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૦) બજે મધુર બંસરી ૪૭                                      |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૧) તુજ વચનરાગ સુખસાગરે હું ઝીલું (વિવેચકીય-વચનસ્રોત) ૫૪   |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૨) કૃપાદેષ્ટિ ઉપકારવૃષ્ટિ જીવનસૃષ્ટિ ૬૩                   |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૩) વ્યાખ્યા સ્વોપજ્ઞ કે અન્યકર્તૃક ?                      |             |                                                                               |                         |                                                          | ६७     |
|                                                                                                                                                   | (૧૪) સંપાદનશૈલી૭૦                                           |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૫) હસ્તલિખિત પ્રતો ૭૪                                     |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૬) અનેકાંત મહત્ત્વદર્શક સુવાક્યો                          |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૭) અનેકાંતજયપતાકા સુંદરપદાર્થ-રસાસ્વાદ૯૧ 🕆                |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | (૧૮) વિષયાનુક્રમણિકા                                        |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
| ★ સૂચના : આ ગ્રંથનું પ્રકાશન, જ્ઞાનનિધિના સદ્દ્રવ્યથી થયું હોર્વાથી, ગૃહસ્થોએ<br>માલિકી કરવી નહીં. (પૂ. સાધુ-સાધ્વી ભગવંતો તથા જ્ઞાનભંડારોને ભેટ) |                                                             |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
| 🦃 प्राप्तिस्थान 🟶                                                                                                                                 |                                                             |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
| (૧)                                                                                                                                               | •                                                           |             |                                                                               | (૨) મહેન્દ્રભાઈ એચ. શાહ |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | C/o. સિદ્ધાયલ, સેન્ટ એન્સ સ્કુલ સા                          |             |                                                                               |                         | C/o. ૨૦૨/એ, ગ્રીનહીલ્સ એપા.,<br>સ્વામીનારાયણ મંદિર પાસે, |        |
|                                                                                                                                                   | હીરા જૈન સોસાયટી, સાબરમત<br>અમદાવાદ-૦૫.<br>ફોન- ૯૪૨૬૫ ૮૫૯૦૪ |             | તી,                                                                           |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   |                                                             |             | (૫) ભંવરભાઈ ચુર્ન                                                             |                         | અડાજણ, <b>સુરત-</b> ૩૯૫૦૦૯<br>કોન- (રહે.)૦૨૬૧-૨૭૮        |        |
|                                                                                                                                                   | Ų(°C                                                        |             | C/o. ભૈરવ કોર્પો                                                              |                         | (મો.) ૯૬૦૧૧ ૧                                            | 1      |
| (e)                                                                                                                                               | જિનગુણ આરાધક ટ્રસ્ટ<br>C/o. શ્રી સીન્થેટીક્સ, ૧/પ           |             | S/પપ, વૈભવલસ્મી કોમ્પ્લેક્ષ,<br>ઘીકાંટા રોડ, અમદાવાદ-૧.<br>(મો.) ૯૪૨૭૭ ૧૧૭૩૩. |                         | (૪) હેમંતભાઈ આર. ગાંધી<br>C/o. ૬૦૩,૨૫/B, શિવકૃપા સો.     |        |
| (3)                                                                                                                                               |                                                             |             |                                                                               |                         |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | રાજદા ચાલ, અશોકનગર, જુના હનુમાન                             |             |                                                                               |                         |                                                          | ~      |
|                                                                                                                                                   | કોસલેન, રજો માળ, રૂમ નં.૧૧, <b>મુંબઈ</b> -૧.                |             |                                                                               | ં (મહારાષ્ટ્ર)          |                                                          |        |
|                                                                                                                                                   | ફોન- ૯૮૨૦૪ ૫૧૦૭૩                                            |             |                                                                               |                         | ફ્રોન - (રહે.) ૦૨૫૨૨-૨                                   | .૪૬૧૨૬ |
|                                                                                                                                                   | (મો.)                                                       | ७८७०५ ८२२२० |                                                                               |                         |                                                          |        |



સુવિશુદ્ધ સ્થાહ દમાર્ગપ્રરૂપક, શ્રુતસિદ્ધાંતરૂપ તીર્થસ્થાપક, મારણાંતિક પરિષહોને પણ સમભાવથી સહન કરનાર પરમ કૃપાળુ



પ્રભુવીર...







અનેકાંતમર્મજ્ઞ, કર્મસાહિત્યનિષ્ણાત, સચ્ચારિત્રયૂડામણિ, શિદ્ધાંતમહોદધિ, સહસાધિક શ્રમણસમુદાય ગુરુમૈયા, પરમપૂજ્ય આચાર્યભગવંત શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા



અનેકાંતદેશનાદક્ષ,ન્યાયવિશારદ, વર્ધમાનતપોનિધિ, સંઘ-એક્તાશિલ્પી, જ્ઞાન-દર્શન-યારિત્ર અપ્રતીમપ્રયાગ, પરમપૂજ્ય આચાર્ચભગવંત શ્રી વિજય ભુવનભાનુંસૂરીશ્વરજી મહારાજા



અનેકાંતવ્યવહારકુશળ, સિદ્ધાન્તદિવાકર, આગમહાર્દમર્મજ્ઞ, સુવિશાલગચ્છાધિપતિ, પરમપૂજ્ય આચાર્ચભગવંત શ્રી વિજય જયદ્યોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.૫ૂ.આ.ભ.શ્રી **ભુવનભાનુસૂરીશ્વર**જી મહારાજા



૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી જચઘોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા

મેવાડદેશોદ્ધારક, ૪૦૦ અહુમના ભીષ્મતપસ્વી અપાર સામ્ચસિન્ધુ પરમપૂજ્ય આચાર્ચભગવંત

શ્રી વિજય જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા



દીક્ષાદાનેશ્વરી, યુવક્જાગૃતિપ્રેરક, ગીતાર્થતા-સંવિગ્નતા સંપન્ન ત્રિશતાધિક શ્રમણ-શ્રમણી સમુદાયશિલ્પી ભવોદધિતારક પ.પૂ.આ.ભ.

શ્રી વિજય ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા



પ્રવચનપ્રભાવક, ષડ્દર્શનનિષ્ણાત, નિખાલસતાનીરધિ, ગુરુપરિતોષૈક્લક્ષી પરમગુરુદેવ, આચાર્યભગવંત

શ્રી વિજય રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.૫ૂ.આ.ભ.શ્રી જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.૫ૂ.આ.ભ.શ્રી ગુણસ્ત્લસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા







Date: 21-11-2012

(Narendra Modi)

#### Message

It is a matter of pleasure to know that a classical work of Indian philosophy in Sanskrit "Anekant Jay Pataka" is going to be published with a good translation by Jain Saint Muni Shri Yashratna Vijayji Maharaj.

"Anekantvad" is the unique principle of the Jain philosophy. A single object can be viewed by the different angles of the eye-sight. The descriptions of the object from different angles will not be the same but they all are correct from their angles and their combinations can describe the object in totality and clarity is the inference of the theory of "Anekantvad". Anekantvad advocates the acceptance of the different views and opinions which is required for maintaining the cordial environment in the society. The real Ahimsa is not only to abstain from physical violence but also to have the tolerance for different views and opinions is the theme of Anekantvad. In this context the sanskrit book Anekant jay pataka to be published with a good translation will be a source of guidance and inspiriration for the human kind.

Intolerance to the different opinions and views of others, prejudice and bias attitude etc are responsible for any conflict and for which the theory of Anekantvad explained in the book **Anekant Jay Pataka** shows the path to bring the harmony in society.

With regards to Acharya Shri Haribhadrasurji, the renowned scholar and writer of the book **Anekant Jay Pataka**, I convey my gratitude to Saint Muni Shri Yashratna Vijayji Maharaj, for translation of this wonderful book with the guidance of Acharya Gunratna Surishwarji and Acharya Shri Rashmiratna Surishwarji, for their priceless **boon** to the mankind.

To.

Shree Acharya Gurratna Surishwarji m.sa, Anekant Jaypataka Prakashan Samiti, Jin Gun Aradhna Trust, C/o Bhairav Corporation, 5/55, Vaibhav Laxmi Complex, Gheekanta Rd., Ahmedabad-01.

Narendra Modi

Chief Minister, Gujarat State



દીક્ષાદાનેશ્વરી ૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી વિજય ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજાની પાવન નિશ્રામાં થયેલ ૫.પૂ.પં.પ્ર.શ્રી. યશોરત્નવિજયજી મ.સા. ૫.પૂ.પં.પ્ર.શ્રી. રવિરત્નવિજયજી મ.સા. ૫.પૂ.પં.પ્ર.શ્રી. રશ્મિરત્નવિજયજી મ.સા.ના આચાર્યપદપ્રદાનના સુંદર અવસરે સંપન્ન થયેલ જ્ઞાનદ્રવ્યની વિશાળ નિધિમાંથી

શ્રી અઠવાલઇન્સ શ્વે. મૂ. જેન સંઘ તથા ફૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી ટ્રસ્ટ્રે

प्रस्तुत ग्रंथना प्रકाशननो संपूर्ण Gाल Gीधो छे...

्र श्रुतसेवाथी सर्त्रयेल सुङ्तप्रसंगनी अनुभोहना... अलिनंहन...

धन्यवाह...



## અઠવાલાઇન્સ જૈનસંઘમાં સર્જાચેલા એતિહાસિક અનુષ્ઠાનોની ઝલકો...

- o આરાધનાઓના અનેક રેકોર્ડ સર્જક **બે ભવ્ય ચાતુર્માસ...**
- 🧿 રવિવારીય યુવાહૃદય પરિવર્તન **શિબિરો...**
- 9૫ ઉપવાસ, ૭૪ ઉપવાસ, ૬૮ ઉપવાસ, અનેક માસક્ષમણો... વગેરે **ભીષ્મ તપશ્ચર્યાઓ...**
- o **૨૦૦૦, ૧૫૦૦ અક્રાઇ તપની** સુંદર આરાધના...
- o સવા કરોડ નવકારમંત્રનો મહામંગલકારી જાપ...
- o અનેક સંઘ-સમાજો દ્વારા સામૂહિક **રાત્રીભોજન બંધ** કરવાનો દેઢ નિર્ધાર…
- શ્રી વાસૂપૂજ્યસ્વામીના સંઘજિનાલયની ઐતિહાસિક અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા મહામહોત્સવ…
- <u>ં</u> ૨૨૫ આરાધકો દ્વારા **ઉપદાનતપની** સુંદર આરાધના...
- 🧿 ત્રણ **આચાર્યપદપ્રદાનનો** અનુપમ અવસર...
- 📀 વૈરાગ્યવર્ધક **પ્રવજ્યાપ્રદાનના** અનેક સુંદર પ્રસંગો...
- શ્રી અઠવાલાઈન્સ જૈનસંઘથી શ્રી ઝઘડીયાજી તીર્થનો શાસનપ્રભાવક <mark>ું છ'રીપાલક સંઘ,</mark> તથા શ્રી ઝઘડીયાજી તીર્થોદ્ધારના કાર્યો…







🖙 કુશાગ્રમનિષી પરમપૂજય **હરિભદ્રસૂરિ** મહારાજા જેવા તાર્કિકપુરુષની એક અનોખી ભેટ..

🖙 અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતોને તર્કપૂર્ણ શૈલીમાં રજૂ કરનારી..

🖙 દાર્શનિક ગ્રંથોમાં શ્રેષ્ઠતમ સ્થાન ધરાવનારી..

એક અદ્ભુત કૃતિ - એટલે અનેકાંતજયપતાકા!

આ કૃતિને, વ્યાખ્યા-વિવરણ-ભાવાનુવાદાદિ સર્વાંગીણ સમૃદ્ધિ સાથે, શ્રી ચતુર્વિધ સંઘ સમક્ષ પ્રકાશિત કરતાં આજે અમને અનહદ આનંદ થાય છે. શ્રુતપ્રવાર્હને વેગવંતો બનાવવા, આવી પ્રાચીનતમ કૃતિને ચિરાયુ કરીને કયા આર્હતને આનંદની ઊર્મિઓ ન ઊછળે ?

મુનિરાજશ્રીએ, ખૂબ જ સુંદર ભાવાનુવાદ કર્યો છે. અને અનેક હસ્તપ્રતોના આધારે શુદ્ધિ કરી, આ ગ્રંથરત્નને સરસ રીતે સંપાદિત કરેલ છે..

હસ્તલિખિત પ્રતો માટે, મહાવીરજૈન આરાધના કેન્દ્ર (કોબા), ગીતાર્થગંગા, L.D. વિદ્યામંદિર, જૈનાનંદ પુસ્તકાલય, હેમચન્દ્રાચાર્ય જ્ઞાનભંડાર વગેરે અનેક સંસ્થાઓ તરફથી નિઃસ્વાર્થ સહયોગ મળેલ છે. તે તમામનો સહાયકભાવ ચિરસ્મરણીય છે.

આ ગ્રંથના પ્રકાશનનો સંપૂર્ણ લાભ, શ્રી અઠવાલાઈન્સ જૈનસંઘ અને ફૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી ટ્રસ્ટે પોતાની જ્ઞાનનિધિનો સદુપયોગ કરી લીધો છે, તેમની ખૂબ ખૂબ અનુમોદના..

નવરંગ પ્રિન્ટર્સવાળા અપૂર્વભાઈ અને તેમના મિત્ર **મૃગેન્દ્રભાઈ** વગેરેએ, ક્લિષ્ટતમ કાર્ય પણ ખૂબ જ કુશલતા અને ઉત્સાહથી પૂર્ણ પાડેલ છે, તેઓ ખૂબ જ ધન્યવાદ અને પ્રશંસાને પાત્ર છે.

પરમપૂજ્ય દીક્ષાદાનેશ્વરી આ.ભ. શ્રી **ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી** મહારાજા અને પ્રવચનપ્રભાવક આ.ભ.શ્રી **રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી** મહારાજાની પાવનપ્રેરણા અને માર્ગદર્શનથી, આ પૂર્વે ન્યાયાવતાર, ખવગસેઢિ, દેશોપશમનાદિ ગ્રંથનું પ્રકાશન થયું. હમણા આ ગ્રંથ.. અને હવે પછી પણ આવી અનમોલ કૃતિઓનાં પ્રકાશનનો લાભ અમને સતત મળતો રહે એવી વિનંતિ સાથે વિરમીએ છીએ...



લિ. જિનગુણ આરાધક ટ્રસ્ટવતી









સંયમીને અને જૈનદર્શનને તર્ક-ન્યાય-ઊહાપોહ-ચિંતનની જરૂરીયાત છે. વિવેકી વિદ્વાન જેમ સમર્પિત હોય છે, તેમ ચિંતન-મનન-ગવેષણમાં તત્પર હોય છે.

- → જ્ઞાની જ્ઞાનીને સમર્પિત હોય, અજ્ઞાનીને નહીં. જ્ઞાની સંયમી હોય, વિવેકી હોય. અજ્ઞાની-અસંયમી નહીં.
- → સંયમી જ્ઞાની હોય અને ક્યારેક જ્ઞાની ન હોય તો પણ જ્ઞાનીને સમર્પિત હોય. જ્ઞાનીને સમર્પિત ન હોય તો એ સંયમી ન કહેવાય.

માટે આચારમાર્ગ, શ્રદ્ધામાર્ગ અને વ્યવહારમાર્ગ એ ત્રણે જ્ઞાનને બંધાયેલ છે.

જ્ઞાનમાર્ગ વિશિષ્ટજ્ઞાનીથી પ્રવર્તનાર છે. માટે શાસન હંમેશા વિશિષ્ટજ્ઞાનીથી સંપન્ન જ હોય. જ્ઞાનીને સમર્પિત બનનાર અને અભ્યાસ-ચિંતન-મનન-ઊદાપોદ્ય કરનાર વિશિષ્ટજ્ઞાની બને છે અને શાસનનો રક્ષકસ્તંભ પણ બને છે.

- સંયમી જ્ઞાન વગર સ્તંભ ન બને.
- જ્ઞાની સંયમ વગર સ્તંભ ન બને.

પ્રભુ પોતે અદ્વિતીય જ્ઞાનસંપન્ન છે અને અપૂર્વ-સર્વોત્તમ સંયમી પણ છે'. પ્રભુએ જે દિવસે શાસન સ્થાપ્યું, ત્યારથી શાસનના અગ્રેસરો વિશિષ્ટ જ્ઞાન-સંયમસંપન્ન થતાં જ આવ્યા છે.

- જ્ઞાન વગરના સંયમીને શાસનધુરા ન અપાય.
- સંયમ વિના જ્ઞાનસંપન્ન પણ શાસનના અગ્રેસર ન બને.

પ્રભુ જેમ બંનેથી સંપન્ન છે, અર્થાત્ જગતમાં સર્વશ્રેષ્ઠ જ્ઞાન-સંયમસંપન્ન છે, તેમ પ્રભુનું શાસન બીજા સર્વ શાસનો કરતા વિશિષ્ટ જ્ઞાન અને સંયમ સંપન્ન છે.

આજે પણ, પ્રભુશાસનનું જેમ જ્ઞાન ચડીયાતું છે, તેમ સંયમ પણ વિશેષ ચડીયાતું છે. ત્રણે કાળમાં આ એક શાશ્વત કાયદો છે. પ્રભુશાસનથી ચડીયાતું જ્ઞાન કે સંયમ બીજા ધર્મમાં ન હોય… ૬૪ ઇન્દ્રો પણ પ્રભુશાસનના ત્રિકાળ દાસાનુદાસ છે.

સર્વતોમુખી જ્ઞાન પ્રભુશાસનમાં છે. પ્રભુશાસનમાં ન્યાય-તર્ક ભારોભાર ભરેલા ત્રણે કાળ માટે છે. પરંતુ જૈનેતરદર્શનોમાં હુંડાઅવસર્પિણ્યાદિના કારણે તર્કનું પ્રમાણ કુતર્કરૂપે વધ્યું ત્યારે તે તરફ મંદબુદ્ધિશાળી ખેંચાય નહીં તે માટે જૈનશાસનના ધુરંધરોએ એ દર્શનના તર્કોમાં રહેલ ભ્રામકતા અને વિષમતાને સ્પષ્ટ કરવા દર્શનગ્રંથો તૈયાર કર્યા.

ે જૈનશાસન આશ્રવની સામે સંવર બતાવે. નવા નવા આશ્રવો સામે નવા નવા સંવરમાર્ગો પર્જ ગીતાર્થોએ બતાવા પડે અને શાસનની રક્ષા કરવી પડે. માટે ન્યાયગ્રંથો જૈનેતરપ્રભાવમાં બાળકો અંજાય નહીં તેના માટે રચાયા.

એ જ રીતે તે ગ્રંથોના અનુવાદ પણ સમ્યગ્દર્શનને નિર્મળ કરનાર અને મિથ્યાદર્શનના વ્યામોહને દૂર કરનાર છે. તેથી પૂર્વના મહાપુરુષોના તાર્કિકશિરોમણિના માર્ગે ચાલનાર આ અનુવાદ કરનાર છે. એમને આ કાર્ય જે ધગશથી કર્યું છે, તે ધન્યવાદપાત્ર છે. આવકાર્ય-પ્રશંસનીય છે.

આવા ગ્રંથો લખનાર અને ભણનાર રત્નોના વેપારી અને ખરીદનારની જેમ થોડા જ હોય છે. છતાં નિરર્થક કે તુચ્છકાર્ય નથી, મહાગંભીર અને મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય છે.

બીજી એક વાત - અનાજ અને પાણી વગર રત્નોના ઢગલાથી માણસ જીવતો નથી, એનો વ્યવહાર ચાલતો નથી... તેમ (૧) સર્વત્ર વ્યવહાર-ઔચિત્ય, (૨) વિવેક, (૩) સંયમ, (૪) વૈરાગ્ય, (૫) અધ્યાત્મ, (૬) આચારપ્રંથનું જ્ઞાન, અને (૭) આચારથી શાસન ચાલે છે... જીવન, આત્માના ભાવપ્રાણ અને મોક્ષ પણ આનાથી છે.

ં આ સાતે વાતો જૈનશાસનમાં સર્વથી ચડીયાતી છે. જૈનેતર શાસન પણ થોડુંઘણું આનાથી શોભે છે. માટે પ્રભુશાસનમાં રહેનારે અને અનુવાદ રચનારે જીવનમાં ઓતપ્રોત આ સાત વાતોને પ્રાધાન્ય આપી જીવન સ્વ-પરને તારણહાર બનાવે અને ઉત્તમ આરાધક બને એવા અંતરના આશીર્વાદ…

આ સાત વાત જૈનશાસનનો અને આરાધનાનો-મોક્ષમાર્ગનો ભાવપ્રાણ છે, આમાં ઘાલમેલ કે મંદતા-ઉપેક્ષા ન ચાલે

॥ शिवमस्तु सर्वजगतः ॥



આચાર્યવિજય જયઘોષસૂરિ મ.સા.



## आशीर्यम आशीर्यम

લોકોત્તર જિનશાસનનું 'સર્વમત્યદ્ધતં' બધું જ અત્યંત અદ્ભુત છે... એમાં પણ એની તત્ત્વિચારણા શ્રેષ્ઠકોટીની છે... મોક્ષને કેન્દ્રમાં રાખીને ચાલતી આ તત્ત્વવિચારણા બીજે ક્યાંય યથાર્થસ્વરૂપે જોવા-જાણવા-માણવા ન મળે...

જેમને જન્મથી જિનશાસન મળી ગયું છે અને જેમને જન્મથી જિનશાસન નથી મળ્યું એ બંને પ્રકારના જીવો માટે તત્ત્વિચારણા અત્યંત ઉપકારક છે... એકમાં શ્રદ્ધાનું સ્થિરીકરણ થાય છે અને બીજામાં શ્રદ્ધાનું પ્રગઢીકરણ થાય છે...

નિરર્થક પ્રવૃત્તિ 'बालोऽपि मन्दोऽपि न कुरुते' અર્થાત્ બાળક પણ કરતો નથી, તો આવા મહાન્ વિદ્વાનો કેવી રીતે કરી શકે ? એમનું પણ કોઈક મહત્ત્વનું પ્રયોજન હોય જ... એમના હૈયામાં આવી કરુણાવૃત્તિ જન્મી ત્યારે જ આવી કૃતિઓનો જન્મ થાય છે.

સર્વજ્ઞના સિદ્ધાંતો તર્કશુદ્ધ છે એ સત્યને સ્થાપિત કરવા દ્રવ્યાનુયોગના ગ્રંથોમાં તર્કનો પ્રવેશ થયો… તર્કાનુસારી બુદ્ધિવાળા જિજ્ઞાસુઓના ગળે વીતરાગની વાણી આના કારણે સોંસરી ઊતરી જાય…

તર્કપ્રધાન તત્ત્વિવચારણા કરતા દાર્શનિકોમાં યાકિનીમહત્તરાસુનુ શ્રીહરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.નું નામ મોખરે છે... સ્વનામધન્ય આ મહાપુરુષે સર્વજ્ઞપ્રતિપાદિત અનેકાંતવાદનું અમોઘશસ્ત્ર લઈ એકાંતવાદીઓના તર્કીનો જાણે કચ્ચરઘાણ કાઢી નાંખવા 'અનેકાંતજયપતાકા' ગ્રંથની રચના કરી છે...

જૈન દાર્શનિક ગ્રંથોમાં ઉચ્ચકોટિના આ ગ્રંથના પદાર્થો અને તર્કપદ્ધતિ સ્વાભાવિક રીતે દુરુહ રહેવાના… આમ પણ તર્કપ્રધાન ગ્રંથોની શૈલી દુરુહ હોય અને એમાં પણ પૂજ્ય હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજાની પ્રાચ્યન્યાયશૈલીથી ભરપૂર આ ગ્રંથ… એટલે ભણવામાં અઘરો પડે જ… સંસ્કૃતભાષાબદ્ધ આ ગ્રંથનો જો અનુવાદ થાય, તો આ ગ્રેંથ અભ્યાસુઓ માટે અત્યંત ઉપયોગી સાબિત થાય…

નવ્યન્યાય અને પ્રાચ્યન્યાયના અધ્યયન બાદ મુનિરાજશ્રીએ જૈનદર્શનનો વિસ્તારથી અભ્યાસ કર્યો… ભૂમિકા તૈયાર થયા બાદ એસિડટેસ્ટરૂપે સ્યાદાદભાષા અને ન્યાયાવતારનું કાર્ય ગયા વર્ષે પૂર્ણ કર્યું… એનું પ્રકાશન પણ થઈ ગયું… એની સાથે જૈનદર્શનના ટોચના પ્રંથોમાં જેનું નામ છે એવા 'અનેકાંતજયપતાકા' ગ્રંથનું ભગીરથ કાર્ય પ્રારંભ્યું… ૮ મહીનાની મહેનતે રંગ લાવી… ખૂબ જ સુંદર પુરુષાર્થ કરી રહ્યા છે. તેમને અનેક ધન્યવાદ…

આ રીતે શ્રુતસર્જન દ્વારા સ્વ-પરની આરાધનામાં નિમિત્ત બની જીવન ઉજવલ બનાવે અને પરંપરાને શાશ્વત સુખને પામે એવા અંતરના આશીર્વાદ…

> , આચાર્ય વિજય ગુણરત્નસૂરિ



આચાર્ય વિજય જયસુંદરસૂરિ તરફથી, મુનિ યશરત્નવિજયજી મ.સા.ને જોગ અનુવંદના…

દેવ-ગુરુકૃપાથી તમને નાની વયમાં અભ્યાસનો રસ નોંધપાત્ર રહ્યો… ન્યાયશાસ્ત્રમાં સરસ પ્રગતિ કરી… નય-પ્રમાણ-સ્યાદ્વાદ-અનેકાંતવાદાદિ વિષયોનું સારું પરિશીલન કર્યું.

અવિચ્છિન્ન રસપ્રવાહે તમે સન્મતિતર્ક જેવા જટીલ જૈનન્યાયશાસ્ત્રનું અધ્યયન કરવા કમર કસી… પરિશીલન કર્યું… તેના હિન્દી વિવેચનનું અવગાહન કરવાથી તમારા હૈયામાં પણ આવું ઉપયોગી પ્રશસ્ત સ્વાધ્યાયકાર્ય કરવાના કોડ જાગ્યા.

અનેકાન્ત જયપતાકા જેવા જટિલ ન્યાય ગ્રન્થનું અધ્યયન કરીને તમે તેના પર ધ્યાનાકર્ષક વિવેચન કરવાની હામ ભીડી: તમારા આ ભગીરથ પ્રયત્નના જેટલા ઓવારણા લઈએ એટલા ઓછા છે.

પ્રંથસ્થ અનેકાંત હવે જીવનગત બને એવી શુભેચ્છા…



ાલ. આચાર્ય વિજય જયસુંદરસૂરિ



ंजयउ सव्वन्नुसासनम् जहद्वियवत्थुवाइणाम् । जयतु सर्वज्ञशासनम् यथास्थितार्थवादिनाम् ।

यथास्थितार्थवादित्वं तीर्थकृतां प्रतिपादितं श्रीचिरन्तनाचार्यैः श्री**पञ्चसूत्राख्य**शास्त्रमध्ये । सर्वज्ञैरिप अनेकान्तरूपमेव वस्तुस्वरूपं दृष्टम्, न त्वेकान्तैकरूपम् । ततस्तथैव तैर्भगविद्भः प्रतिपादितं प्रतिपत्रञ्ज ॥

तस्मात् सिद्धमेतत् → अनेकान्त एव श्रेयस्करः, कल्याणकरः, भद्रङ्करः, शिवंकरः, रागद्वेषशामको यावत् स एव कान्तः प्रियः मान्यश्च ॥

एतान्येव सर्वाणि विशेषणानि नञ्पूर्वकाणि एकान्तशब्दे योजनीयानि । तथाहि – 🥞 एकान्तोऽश्रेयस्करः, अकल्याणकरः, अभद्रङ्करः, अशिवंकरः, राग–द्वेषविवृद्धिकरः, किञ्चैकान्तो 🧖 न कान्त:, न प्रिय:, न मान्यश्च ॥

एकान्तपक्षे तै: तैर्दार्शनिकैर्दत्तानि सर्वाण्यपि दूषणानि अनेकान्तपक्षे भूषणानि भवन्ति, यत एकान्तपक्षदूषणमेकमपि न विद्यतेऽत्र ॥

यथा परस्परं विवदमानाः सर्वेऽपि राजानश्चक्रवर्त्तिनं समाश्रयन्ते, समाश्रिताश्च सर्वेऽपि समाधानेन वर्तन्ते सुखिनश्च भवन्ति, तथैवैकान्तवादिनः सर्वेऽपि विवदमानाः अनेकान्तचक्रवित्तनः शरणं प्रतिपद्यमानाः समाधानं लभमानाः सुखिनो भवन्ति, नात्र संशयावकाशः ॥

एकान्तोऽसत्यभाषकः ।

अनेकान्तः सत्यभाषकः ।

रामायणपाठावसरे यदि कोऽपि वक्ता एकान्तपक्षमादृत्यैवं वदेत् - 'रामः पिता एव' तदा किमेतत् सत्यवचनम् ? कि रामः पुत्रो नास्ति ? कि रामां भ्राता नास्ति ? अत्रावश्यमनेकान्तपक्षादरः कर्तव्यः । तदैव समाधानं स्यात् । यस्मिन् समये रामे लव-कुशनिरूपितपितृत्वं वर्त्तते तस्मिन्नोव समये रामे लक्ष्मणनिरूपितभातृत्वं सीतानिरूपितपतित्वमित्याद्यपि न विरूध्यते, स एवानेकान्तः ॥

दृश्यन्तेऽत्र स्याद्वादापरनामानेकान्तवादाख्यराजाधिराजस्य प्रशंसापरकाः श्लोकाः अनेकशास्त्रेष् । तथाहि-

#### उक्तञ्च अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिकायाम्-

''यदीयसम्यक्त्वबलात् प्रतीमो, भवादृशानां परमस्वभावम् । कुवासनापाशिवन्गुशनाय, नमोऽस्तु तस्मै तव शासनाय ॥२१॥

#### प्रगदितश्च सन्मतितर्कप्रकरणे-

''जेण विणा लोगस्स ववहारो सव्वहा न निव्वडइ। तस्स भुवणेक्कगुरुणो नमो अणेगंतवायस्स ॥१६६॥

#### अकलङ्केनापि प्रोक्तम्-

"श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयाज्जैनेन्द्रचन्द्रस्य शासनं जिनशासनम् ॥ परमागमस्य बीजं निषिद्धजात्यन्धसिन्धुविधानम् । सकलनयविलसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥"

#### अभिहितञ्च **नन्दीसूत्रे**-

''निव्युइपहसासणयं जयइ सया सव्वभावदेसणयं। कुसमयनासणयं, जिणिदवरवीरसासणयं॥

#### उक्तञ्च अन्यत्रापि-

''जैनेश्वरे हि वचिस, प्रमाणसंवाद इष्यते। प्रमाणबाधा त्वन्येषामतो द्रष्टा जिनेश्वरः॥''

#### प्रतिपादितञ्च बृहत्स्वयम्भूस्तोत्रे-

"नयास्तव स्यात्पदसत्त्वलाञ्छिता रसोपविद्धा इव लोहधातव: । भवन्त्यभिष्रेतफला यतस्ततो भवन्तमार्या: प्रणता हितैषिण: ॥"

#### प्रकथितञ्च तीर्थोद्गारिके-

''दव्वट्टयाए निच्चो, होइ अणिच्चो अ नयमए बीए। एगत्तो मिच्छत्तं जिणाण आणा अणेगंता॥

#### सुगदितञ्च श्रीसिद्धसेनद्वात्रिंशिकायाम्-

''सुनिश्चितं नः परतन्त्रयुक्तिषु स्फुरन्ति याः काश्चन सूक्तसम्पदः । तवैव ताः पूर्वमहार्णवोत्थिता जगत्प्रमाणं जिनवाक्यविपुषः ॥''

एतादृशास्तु बहवः श्लोकाः विद्यन्ते । यद्यपि अनेकान्तवादस्य महिमा वचनागोचरीभूतः, बृहस्पतिरिप तद्वक्तुमसमर्थः, तथापि भक्तिप्रेरितग्रन्थकारैर्विहिताः स्तुतयः ।। अनेकान्तजयपताकाग्रन्थविषयवस्तुस्तुर्ति कृत्वा कथयामि प्रकृतम्

प्रस्तुतानेकान्तजयपताकाग्रन्थस्य जैनदर्शनाख्यप्रासादे स्तम्भोपमा दीयते । अस्य प्रासादस्य चत्वारः स्तम्भाः । तद्यथा-

एकस्तावत् **शास्त्रवार्तासमुच्चयः** अस्योपरि वर्धमानतपोनिधिपूज्यभुवनभानुसूरीश्वरैः पंडितवर्यश्रीबदरीनाथशुक्लस्य पार्श्वे समग्रगन्थस्यानुवादं कारयित्वा प्रकाशितं दिव्यदर्शनद्वस्टेन॥

द्वितीयस्तम्भः सन्मतितर्कमहाणिवः । अस्य ग्रन्थस्योपिर पूज्यगुरुदेवश्रीभुवनभानुसूरीश्वरैः सिद्धान्तहार्दज्ञपूज्याचार्यजयघोषसूरीश्वरिष्यि–तार्किकिशरोमणि-पूज्याचार्यश्रीजयसुन्दरसूरेः पार्श्वेऽनुवादं कारियत्वा कलिकुंडस्थिदव्यदर्शनट्रस्टेन प्रकाशितः ॥

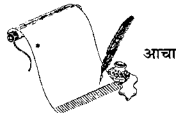
तृतीयस्तम्भो द्वादशारनयचक्रग्रन्थः । स्वनामधन्यविद्वद्वर्यमुनिश्रीजम्बुविजयप्रवरैः अनेकभाषामधीत्यास्य ग्रन्थस्य संशोधनं सम्पादनञ्च कृत्वा प्रकाशितः ॥ चतुर्थः स्तम्भस्तावद् अनेकान्तजयपताकाग्रन्थः । प्रायः त्रिंशद्वर्षपूर्वं अध्ययनसमये भावनाऽभूद् यदुतास्य क्लिष्टतमग्रन्थस्य साधु-साध्वीमध्येऽध्ययनसौकर्यार्थं किञ्चित् कर्तव्यम् । अधुना सा भावना सफलीभूता ॥

मच्छिष्यमुनिश्रीयशरत्नविजयस्य दृष्ट्वा न्याय-कर्मसाहित्यादौ सरसां गर्ति, अध्ययनमध्यापनञ्च सरसं कृतवन्तं समवलोक्य लेखनकार्यार्थं प्रेरणा दत्ता॥

मुनिश्रीसौम्याङ्गरत्नविजयसाहाय्येन तेन मुनिनाऽल्पदीक्षापर्यायकाले पूज्यगुरुदेव-श्रीगुणरत्नसूरीश्वरकृतदेशोपशमनाग्रथस्य संपादनं संशोधनपूर्वकं कृतम् लब्धा च गुरुकृपा । न्यायग्रन्थलेखनप्रस्तावे च पण्डितशुभविजयगणिरचितस्याद्वादभाषायाः श्रीसिद्धसेनदिवाकरसूरि-रचितन्यायावतारस्य चानुवादः कृतः ॥ प्रेरितश्चास्य महाकायग्रन्थस्यानुवादार्थम् । तेन सहर्ष स्वीकृतम्, गाढपरिश्रमेण च सुविस्तृतविववेचनकार्यमलपसमयेनैव निष्ठापितम् । परमपूज्यशासनप्रभावक-आचार्यश्रीरलसुन्दरसूरीश्वरशिष्यैः विद्वद्वर्यमुनिभव्यसुन्दरविजयै-श्चायमनुवादः सूक्ष्मेक्षिकया परिमार्जितः, सोह्णसञ्च साहाय्यं वितरितम् ॥

अस्मिन् अनुवादे न केवलं शब्दिववेचनम्, अपि त्वाङ्गलभाषायां यदुच्यते- ''टु रीड बिटवीन ध लाईन्स'' – तदनुसारेण ग्रन्थपिङ्क्तिहार्दमप्याविष्कृतम् । जैनदर्शनशास्त्रस्य सेवामाध्यमेन तेन स्वात्मकर्मक्षयार्थं यत्पुरुषार्थः कृतः स सुतरामनुमोदनीयः । तत्परिश्रमसाफल्यं तदैव भवेद् यदा सुविहितजनमध्ये अस्याध्ययनाध्यापनं व्यापकं भवेत् ।

आशा बलीयसीति न्यायेन आशापूर्वकं विरमामि ॥



लि. आचार्यरश्मिरलसूरि:





અનંતગુણનિધાન અરિહંત પરમાત્માઓના અનંત ગુણો કદાચ ભૂલી જઈએ, તો પણ એક યથાર્થવાદિતા ગુણ એટલો બધો મહાન છે કે તેઓને એ નિમિત્તે અનંતવાર નમીએ તો પણ ઓછું ગણાય... તેથી જ પ્રભુના ચાર મૂળ-મુખ્ય-પાયાભૂત અતિશયોમાં વચનાતિશયનો માત્ર સમાવેશ છે એમ નથી, એ તો મુખ્ય અતિશય છે.. બાકીના ત્રણ અતિશય પણ આ અતિશયની સિદ્ધિ અને મહત્તા માટે છે એમ કહી શકાય..

પ્રભુએ પોતાના વરબોધિરૂપ સમ્યક્ત્વના પ્રભાવે એવી તીવ્ર કરુણાભાવના ભાવી કે હું સમસ્ત જગતને શાશ્વત સુખરૂપ મોક્ષનો માર્ગ દેખાડું; એટલે કે સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયીનો માર્ગ દેખાડું; એટલે કે બધાને શાસનરસી કર્યું.. આના પ્રભાવે તીર્થંકર નામકર્મ નિકાચિત કર્યું !

તીર્થંકર નામકર્મનું વેદન અને નિર્જરા થાક્યા વિના ધર્મદેશના આપવાથી થાય છે. પણ ધર્મદેશના આપતા પહેલા ધર્મ-અધર્મ આદિનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ જ્ઞાત થવું જરૂરી છે અને તે સંપૂર્ણ રીતે જ્ઞાત તો માત્ર કેવલજ્ઞાનથી જ થાય. તેથી કેવળજ્ઞાન જરૂરી ગણાય. પણ કેવળજ્ઞાન વીતરાગ થયા વિના આવે નહીં. માટે વીતરાગતા પણ જરૂરી ગણાય..

આમ યથાર્થવાદ માટે કેવળજ્ઞાન ને એ માટે વીતરાગતા… આમ અપાયાપગમ અને જ્ઞાન આ બંને અતિશય પણ યથાર્થવાદ માટે જ ઉપયોગી અતિશયો છે.

વળીં ઇંદ્રો વગેરે આઠ પ્રાતિહાર્ય રચના વગેરે શોભા કરવા રૂપે જે પૂજાતિશય કરે છે, તે પણ પ્રભુની ધર્મદેશના સાંભળવા ભવ્ય લોકો આકર્ષાય એ માટે હોય છે.. તેથી જ ભક્તામર સ્તોત્રની તેત્રીશમી ગાથામાં इत्थं यथा तब विभूति... માં એમ જ કહ્યું છે કે, ધર્મના ઉપદેશની વિધિમાં આપની જે વિભૂતિ થઈ તેવી અન્ય કોઈ તીર્થસ્થાપકોની થઈ નથી.

**અન્યયોગવ્યવચ્છેદમાં** કલિકાલ સર્વજ્ઞશ્રી હેમચંદ્રસૂરિ મહારાજ પણ કહે છે - अयं जनो नाथ ! હે

- "तं च कह वेइज्जइ ? अगिलाणाए धम्मदेसणाईहि ।
   बज्झ तं तु भगवओ तइयभवोसकइत्ताणं ॥१८३॥" -आवश्यकिनर्युक्ती ।
- इत्थं यथा तव विभूतिरभूज्जिनेन्द्र !,
   धर्मोपदेशनविधौ न तथा परस्य ।
   यादृक् प्रभा दिनकृत: प्रहतान्धकारा,
   तादृक् कुतो ग्रहगणस्य विकाशिनोऽपि ॥३३॥

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૦)

પ્રભુ ! આ પંડિતમાની જીવ તારા બીજા બધા ગુણોથી તારી સ્તુતિ કરવાની ઇચ્છાવાળો તો છે જ… છતાં, એક યથાર્થવાદ ગુણની જ સ્તવના કરવા તે ઉદ્યત થયો છે. '

વાત આ છે - અન્ય તીર્થિકોનું તીર્થસ્થાપનકાર્ય જગત માટે કલ્યાણકારી નીવડ્યું નથી - નીવડતું નથી, તીર્થસ્થાપકનો કદાચ એ આશય હોય તો પણ ! જયારે વીતરાગ અરિહંત પરમાત્માનું તીર્થસ્થાપન જગતના એકમાત્ર કલ્યાણ માટે નીવડે છે, એની પાછળ કારણ છે એમની યથાર્થવાદિતા !

અન્ય તીર્થસ્થાપકોમાં યથાર્થવાદિતાના અભાવનું કારણ છે એકાંતવાદ ! અને પરમાત્મામાં યથાર્થવાદિતા હોવાનું કારણ છે એમણે બતાવેલો અનેકાંતવાદ !

🖙 જે કોઈ 'સત્' = વિદ્યમાન છે, એ **'તત્'** છે..

🖙 એનું સ્વરૂપ એટલે તત્ત્વ..

🖙 એ અંગેનું ચિંતન તત્ત્વચિંતન છે, વિચારણા છે <mark>તત્ત્વવિચારણા !</mark>

🖙 પોતે કરેલા ચિંતનની રજુઆત કરી બીજાને એ સમજાવવાનો પ્રયત્ન **તત્ત્વવાદ** છે. 🦈

☞ સામે બીજો પોતાનો વિરોધી મત બતાવે, તો એને ખોટો ઠેરવવાના પ્રયત્નથી થાય છે **વિવાદ..** 

🖙 ને પછી પોતાનો પક્ષ ભૂલી જઈ બીજાને જ ખોટો ઠેરવવાના પ્રયત્નથી થાય છે વિતણ્ડા..

તત્ત્વને માત્ર એક જ પ્રકારે સ્વીકારનારા બધા એકાંતવાદી કહેવાય ને એકથી વધુ - પરસ્પર વિરોધી દેખાતા પ્રકારે પણ સ્વીકારનારા અનેકાંતવાદી કહેવાય..

જો કે આ એકાંતવાદો અને અનેકાંતવાદ આ બધા વાદોની ઉત્પત્તિનું બીજ છે ત્રિપદી ! उप्पन्नेइ वा, विगमेइ वा, धुवेइ वा એ માતુકાપદ !

આમાંથી જેઓએ માત્ર उप्पन्नेइ वा, विगमेइ वा એટલા જ અંશ સ્વીકાર્યા, એ બધા થયા એકાંત અનિત્યતાવાદી...ને જેઓએ માત્ર 'ધુवेइ वा' અંશ જ સ્વીકાર્યો એ બધા થયા એકાંત નિત્યતાવાદી.. ત્રણેય અંશોનો સ્વીકાર અનેકાંતવાદ છે..

આમ મિથ્યાશ્રુતોના ઉત્પત્તિસ્થાન પણ પ્રભુ હોવાથી **નંદીસૂત્રમાં** પ્રભુની સ્તવનામાં 'जयइ सुयाणं पभवो...' એમ કહ્યું. ત્યાં 'શ્રુતોના' આમ બહુવચન પ્રયોગનું તાત્પર્ય ટીકાકારે એ જ બતાવ્યું છે કે મિથ્યાશ્રુતોના પણ ઉદ્ગમસ્થાન પ્રભુ જ છે.. પ્રભુના વચનમાંથી એકદેશ પકડી તેઓએ પોતાનો મત સ્થાપી દીધો..

તેથી મને લાગે છે કે સૌથી પ્રથમ નિત્યાનિત્ય એકાંત પ્રગટ થયો.. એ પછી એ એકાંતોને સિદ્ધ કરવાના પ્રયાસમાં ભેદ-અભેદ એકાંત વગેરે પ્રગટ થયા..

- 'अयं जनो नाथ! तव स्तवाय, गुणान्तरेभ्य: स्पृहयालुरेव।
   विगाहतां किन्तु यथार्थवादमेकं परीक्षाविधिदुर्विदग्ध: ॥२॥'
- 'जयइ सुयाणं पभवो, तित्थयराणं अपच्छिमो जयइ जयइ गुरुलोगाणं, जयइ महप्पा महावीरो ॥२॥'

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૧)

એકાંતવાદોની સ્થાપનામાં અધુરા જ્ઞાન કરતાં પણ વધુ મહત્ત્વનો ભાગ ભજવે છે આભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ ! જગતમાં મળી જતાં એવા બે-ચાર દેષ્ટાંત અથવા કલ્પી લીધેલા તેવા દેષ્ટાંતોના આધારે સિદ્ધાંત સ્થાપી પછી એ સિદ્ધાંત ત્રૈકાલિક સત્યરૂપે સ્થાપવામાં એકાંતવાદ પ્રગટ થાય છે..

ખુબીની વાત તો એ છે કે, એકવાર પોતે જે પક્ષ પકડી લીધો, એ પક્ષથી વિપરીત દેશાંતો-તર્કો મળતા હોય, તો પણ તે તરફ આંખિમંચામણા થાય છે, ને કાં' તો એ દેશાંતો પોતાના જ પક્ષને પૂર્ણ કરવા કેવી રીતે ઉપયોગી થાય ? એ માટે અથવા એ દેશાંતો સર્વજનપ્રસિદ્ધ હોય, તો પણ કેવી રીતે બાન્ત છે? ઇત્યાદિ સિદ્ધ કરવામાં જ તેઓની બુદ્ધિ પૂરેપૂરી વપરાઈ જાય છે. આ જ દેશિરાગ છે, જે કામરાગ-સ્નેહરાગથી પણ વધુ કાતિલ છે.

તેથી, જેમ અચરમાવર્તમાં વાસ્તવિક મુક્તિઅદ્વેષ નહીં હોવાથી ધર્મચેષ્ટા પણ મોક્ષોપાયના મલન માટે થાય છે, એમ તે તીર્થસ્થાપકો વગેરેની ક્ષમા વગેરે પણ મિથ્યાત્વની જ પોષક બને છે.

'एगंतो मिच्छत्तं अनेगंतो सम्मत्तं' આ જૈનશાસનનો મુખ્ય સિદ્ધાંત છે. े.. વસ્તુના પરસ્પર વિરોધી દેખાતા પણ અનેકાનેક સ્વરૂપનો નિર્ણયાત્મક સ્વીકાર તે અનેકાંત છે..

પૂજ્ય સિદ્ધસેનિદિવાકરસૂરિએ કહ્યું છે.- 'जावइआ वयणपहा तावइआ चेव हुंति नयवाया' અહીં વિચનપથો એટલે વસ્તુના ધર્મ-સ્વરૂપને સૂચવતા વચનો.. આવા દરેક વચનો નયરૂપ છે, અને તેઓ વસ્તુના તે-તે કોઈ એક સદ્ભૂત ધર્મ-સ્વરૂપના સૂચક બને છે.. એટલું સમજી લેવાનું કે જે વચન વસ્તુના ∮ એકાદ પણ સ્વરૂપનું સૂચક ન હોય, તે નયરૂપ પણ નથી. તેથી જ આકાશકુસુમને સત્ કહેતું વચન ∮ નયરૂપ ગણાય નહીં..

પણ આ નયવચન મિથ્યાવચન એટલા માટે બને છે કે એમાં અન્યાંશોનો નિષેધક જકાર હોય છે. આમ તો વ્યાકરણના નિયમ મુજબ દરેક વાક્ય સાવધારણ=જકારયુક્ત જ હોય. જયાં સાક્ષાત્ જકાર ન હોય, ત્યાં તે અધ્યાહારથી સમજી લેવાનો હોય છે.. પણ જયારે વસ્તુના સ્વરૂપના બોધક વચનમાં જકાર અન્યયોગવ્યવચ્છેદ કરે છે, એટલે કે વસ્તુમાં એ સિવાયના બીજા ધર્મોના નિષેધકરૂપ બને છે, ત્યારે એ નય દર્નય બને છે ને મિથ્યાવાદ ગણાય છે.

સમ્યક્ત્વી પણ વચન બોલે છે, ત્યારે એકાદ ધર્મ આગળ થતો હોવાથી તે નયવચન બને, પણ એમાં જકાર અયોગવ્યવચ્છેદક હોય છે. એટલે કે વસ્તુમાં એ ધર્મના સ્વીકારરૂપ બને છે. અને અન્ય ધર્મો માટે ઉદાસીન રહે છે, તેથી એ નયરૂપ બને છે. પણ જયારે એ વચનની સાથે સ્યાત્ નું જોડાણ થાય છે, ત્યારે તે વચનથી એક ધર્મનો સાક્ષાત્ ઉલ્લેખ હોવા છતાં અર્થતઃ બીજા ધર્મોનો પણ સમાવેશ થતો હોવાથી એ 'પ્રમાણવચન' બને છે.

- १. "कामराग-स्नेहरागाविषत्करिनवारिणौ ।
   दृष्टिरागस्तु पापीयान् दुरुच्छेद: सतामिष ॥"-वीतरागस्तोत्रम् ६/१० ।
- "कालो सहाविनिअइ पुव्वगयं पुरिसकारणेगंता । मिच्छतं तं चेव उ समासओ होंति सम्मतं ॥" - सन्मतितर्क. ३/१५० ।
- जावइया वयणपहा तावइआ चेव हुंति नयवाया ।
   जावइया नयवाया तावइया चेव परसमया ॥'' सन्मतिर्क. ३/१४४ ।

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૨)

તેથી જ પૂજ્ય **સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિએ** પ્રભુસ્તવનારૂપ **બત્રીશીમાં** કહ્યું છે કે - જયારે નયો સ્યાદ્યુક્ત બને છે, ત્યારે જેમ લોખંડ સુવર્જીરસના સ્પર્શથી સોનું બને છે. એમ નયો સ્યાદ્ના સ્પર્શથી પ્રમાણરૂપ બને છે..

પૂજ્ય મલ્લિષેણસૂરિએ સ્યા**દાદમંજરીમાં** તેથી જ કહ્યું છે કે - જૈનમતે વાક્ય જેમ જકારયુક્ત હોય છે એમ 'સ્યાદ્,' યુક્ત પણ હોય છે, એટલે કે દરેક વાક્ય જકારયુક્ત અને સ્યાદ્યુક્ત એમ બંને યુક્ત હોય છે.

એમ કલ્પી શકાય કે જે વાક્ય જકારનો નિષેધ કરી માત્ર સ્યાદ્યુક્ત હોય, તે વાક્ય સંભાવના ( બતાવે છે, સંશય બતાવે છે..

દા.ત. घटो नित्य: स्यात् = ધડો નિત્ય હોઈ શકે..

જે વાક્ય સ્યાદ્નો નિષેધ કરી માત્ર જકારયુક્ત છે, એ એકાંતવાદરૂપ-દુર્નયરૂપ છે. દા.ત. ઘડો ( નિત્ય જ છે, એટલે કે ઘડામાં નિત્યત્વને છોડીને બીજો કોઈ ધર્મ નથી..

જે વાક્યમાં બંને હોય, તે વાક્ય પ્રમાણભૂત અથવા સન્નયરૂપ બને છે. જેમકે 'स्याद् घटो नित्य एव' અહીં 'स्याद्' સંભાવના અર્થે નથી, પણ અન્યધર્મોથી યુક્તતા સૂચવવારૂપે છે.. એટલે કે અન્યધર્મોથી યુક્ત ઘડો નિત્ય છે જ..

આમ અનેકાંતવાદમય જૈનશાસન, વસ્તુસંબંધી એક સ્વરૂપાદિ બોધક તમામ વાક્યોને નયરૂપ ગજ્ઞે છે, એ બધા સત્યાંશોના સમાવેશરૂપ પ્રમાણભૂત એવું અનેકાંત શાસન છે.. આથી જ ઘડા માટેની માટીને પણ ઘડો કહેતા નૈગમનયથી માંડી માત્ર ઘડા તરીકેના અર્થક્રિયામાં વ્યાપૃત હોય ત્યારે જ ઘડાને પ ઘડો કહેતા એવંભૂતનય સુધીના બધા નયોનો આ શાસનમાં - આ અનેકાંતવાદમાં સમાવેશ થાય છે.. પ

એક નયથી એક વાત સ્વીકારતી વખતે બીજા નયનો - બીજા સ્વરૂપનો નિષેધ નહીં કરતો આ વાદ, જેમ શંકરાચાર્ય વગેરે માને છે એમ સંશયવાદ નથી.. તે-તે સ્વરૂપનો સ્પષ્ટ સ્વીકાર-નિશ્ચય હોય જ છે. નહીંતર તો સ્યાદાદમય બોધ કરતા સમકિતીને મતિજ્ઞાનનો 'અપાય' નામનો ભેદ રહે જ નહીં અને ઇહા વખતે અન્ય ધર્મોના નિષેષ સાથે સંભવિત ધર્મ તરફી ઝુકાવવાળો ઊહાપોહ પણ થાય નહીં..

જો કે અન્ય ધર્મના નિષેધરૂપ અપોહાત્મક તર્ક વખતે પણ સમ્યક્ત્વ હોવાથી 'સ્યાદ્' તો છે જ, કે જેનું તાત્પર્ય છે કે અત્યારના અસ્તિત્વસંબંધથી એ ધર્મો ઉપલબ્ધ નથી, પણ નાસ્તિત્વસંબંધથી તો એ ધર્મો રહેલા છે જ.. તેથી જ અપાય પણ બે પ્રકારે સંભવે છે : (૧) આ ઝાડ જ છે, અથવા (૨) આ પુરુષ નથી જ..

ટૂંકમાં સ્યાદ્વાદમય બોધ સંશયાત્મક બોધ નથી, પણ પ્રસ્તુત પ્રસંગે જે ધર્મ અંગે વિચારણા હોય, ↓ તે ધર્મના તે વખતે અસ્તિત્વ કે નાસ્તિત્વરૂપે સ્પષ્ટ નિર્ણયાત્મક વિચારણા છે કે જે અન્ય સંદર્ભાદિથી ↓ અન્ય ધર્મોની હાજરીનો નિષેધ કરતી નથી..

 नयास्तव स्यात्पदलाञ्छना इमे रसोपविद्धा इव लोहधातवः । भवन्त्यभिप्रेतफला यतस्ततो भवन्तमार्थाः प्रणता हितैषिणः ॥

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૩)

આમ સર્વનયમય હોવાથી જ સર્વદર્શનની માન્યતાઓનો જૈનશાસનમાં સમાવેશ થાય છે. તેથી જ **શ્રીસિદ્ધસેનીય દ્વાત્રિંશિકામાં** કહ્યું છે કે - ''અનેકાંતમય જિનશાસન તે સમુદ્રસમાન છે ને અન્ય દર્શનો નદીસમાન છે. સમુદ્રમાં નદીઓ સમાવેશ યામે છે. પણ નદીઓમાં સમુદ્ર દેખાતો નથી…''

આ ઉપમાને જ આગળ વધારતા કહી શકાય કે, સમુદ્રમાં નદીઓ સમાવેશ પામતી હોવા છતાં સમુદ્ર નદીઓના માત્ર સરવાળારૂપ નથી, પણ તેથી ઘણો ઘણો વિશિષ્ટ છે.. એમ જૈનશાસનમાં બધા નયો - બધા મતો સમાવેશ પામતા હોવા છતાં જૈનશાસન એમના સરવાળામાત્રરૂપ નથી, પણ ભેદાનુવિદ્ધ ↓ અભેદ આદિ જાત્યંતરોનો સ્વીકાર કરતું જૈનશાસન એ બધાથી તદ્દન વિલક્ષણ અને વિશિષ્ટ છે.

ઉપરાંતમાં સાગરથી વાદળા બંધાય છે, પછી પર્વતો પર વરસે છે ને પર્વતોમાંથી નદી નીકળે છે. ♦ એમ નદીઓની ઉત્પત્તિ પણ સાગરને આભારી છે, એમ જૈનદર્શનમાન્ય અનેકાંત જ તે-તે એકાંતવાદરૂપી ફ નદીઓનાં ઉદ્દગમનું મૂળ કારણ છે.

#### ★ અનેકાંત અને સ્યાદ્વાદ એક જ કે ભિજ્ઞ ? 🖈

આમ તો બંને એક જ છે.. અનેકાંતવાદ કહો કે સ્યાદ્ધાદ કહો, બંને એક જ છે.. પણ પર્યાયવાચી શબ્દોને નહીં સ્વીકારતા સમભિરૂઢ નયથી વિચારીએ, તો બંનેમાં કાં'ક ભેદ છે. 'અનેકાંતવાદ' આ શબ્દ જ અનેક અંત = અંશ અથવા નિશ્ચયને સ્વીકારતો વાદ.. એ રીતે એ સ્પષ્ટપણે અનેક ધર્મોનો -નયોનો સ્વીકાર કરે છે..

'સ્યાદ્વાદ'થી 'સ્યાદ્દ' શબ્દના કારણે શબ્દથી નહીં, પણ અર્થથી અન્ય અંશો-ધર્મો-નયોનો સ્વીકાર થાય છે..

'અનેકાંતવાદ' એ સિદ્ધાંત છે.. 'સ્યાદ્' એની ઓળખ છે, એનો દ્યોતક છે. તેથી જ 'સ્યાદ્' અવ્યય અનેકાંતનો દ્યોતક છે એમ કહેવાયું છે. એટલે કે કોઈ ધર્મ-સ્વરૂપની ચર્ચા વખતે 'અનેકાંત' શબ્દ નથી બોલાતો, 'સ્યાદ્' બોલાય છે.. અને સ્યાદ્ના પ્રયોગથી આ અનેકાંતમય છે એવો બોધ થાય છે. આમ અનેકાંત એ પ્રમાણ છે ને 'સ્યાદ્' એ વાક્યને પ્રમાણવાક્ય બનાવે છે..

#### ★ સ્યાદ્વાદ ને સપ્તભંગી એક ખરા ? ★

અહીં સપ્તભંગી સ્યાદાદમય છે, પણ સ્યાદાદ માત્ર સપ્તભંગીમય નથી, નય-નિક્ષેપા-વિકલ્પોથી સભર સ્યાદાદ સપ્તભંગી કરતાં ઘણો વિશાળ છે..

સપ્તભંગી વસ્તુગત તમામ ધર્મોને બે વિરોધી જુથમાં વહેંચી લે છે ને પછી જિજ્ઞાસુની જિજ્ઞાસા સાત પ્રકારની સંભવતી હોવાથી એ રીતે સાત પ્રકારે જવાબ આપે છે.. પણ સપ્તભંગી બે વિરોધી ધર્મો અંગે જ સંભવે, જેમકે સામાન્ય-વિશેષ, અસ્તિ-નાસ્તિ.. અલબત્ત આવી અનંતી સપ્તભંગીઓ સંભવે. પણ એ દરેક સપ્તભંગીઓ બે વિરોધી ધર્મોને આગળ કરીને જ સંભવે ને એ સાતે ભાંગામાં સ્યાદ્ધદ તો હોય જ..

१. उद्धाविव सर्वसिन्धवः समुदीर्णास्त्विय नाथ ! दृष्टयः ।

ं न च तासु भवान् प्रदृश्यते प्रविरक्तासु सरित्स्विव नोदधि: ॥

#### અને કાંત : તત્ત્વાર્થ ખજાનાની ચાવી... (૧૪)

સ્યાદ્વાદમાં તો એક ધર્મના ઉલ્લેખ વખતે વિરોધી-અવિરોધી બધા જ ધર્મોનો અર્થતઃ નિર્દેશ માન્ય જે છે. જેમકે સપ્તભંગીમાં સ્યાદ્ घटોડિસ્ત એમ બોલાય, ત્યારે બીજો વિકલ્પ એનાથી વિરોધી એવા સ્યાદ્ चास्ति નો જ આવે. પણ સ્યાદ્વાદમય નિરૂપણમાં સ્યાદ્ ઘટોડિસ્ત એમ બોલતી વખતે ઘટત્વની સાથે મૃત્ત્વ - દ્રવ્યત્વ વગેરે અવિરોધી ધર્મોનો પણ અર્થતઃ સમાવેશ ઇષ્ટ છે.. તેથી સ્યાદ્વાદમાં સપ્તભંગીનો પસમાવેશ હોવા છતાં સ્યાદ્વાદ એથી કંઈક વિશેષ છે, કેમકે 'સ્યાદ્દ' યુક્ત એ વચન પ્રમાણવાક્ય છે.

#### ★ સ્યાદાદ ને વિભજ્યવાદ બંને એક ખરા ? ★

એ જ રીતે **સૂત્રકૃતાંગમાં** 'विभज्ज वायं विवागरेज्जा' એમ કહ્યું છે, એ વિભજયવાદનો સૂચક છે.. તો સ્યાદ્વાદ ને વિભજયવાદ એક કે ભિન્ન ? તો જવાબ છે, બંને એક જ છે.. છતાં જો ફરક કહેવો હોય તો એ કહેવાય કે, વિભજયવાદનું તાત્પર્ય છે - વસ્તુ અનંત ધર્માત્મક હોવા છતાં જયારે પ્રરૂપણા કરવાની હોય, કોઈની શંકાનું સમાધાન કરવાનું હોય, ત્યારે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, પુરુષ, નય વગેરેને ધ્યાનમાં રાખીને પ્રરૂપણા કરવી.

જેમકે...

જ જયંતી શ્રાવિકાએ પ્રભુને પ્રશ્ન પૂછ્યો : 'જીવો ઊંઘતા સારા કે જાગતા ?' તો ભગવાને વિભાગ કરી જવાબ આપ્યો : 'આરાધના કરવી છે. તો જાગતો સારો, નહીંતર સુતેલો સારો..'

ાજ સંવિગ્નભાવિત ક્ષેત્રમાં અલગ વાત થાય ને પાર્શ્વસ્થભાવિત ક્ષેત્રમાં અલગ વાત થાય.. દા.ત. જિનાલયદ્રવ્યોપજીવી શિથિલાચારીઓએ કુવલયપ્રભાચાર્યને (=સાવઘાચાર્યને) કહ્યું : 'તમે લોકોને અહીં જિનાલય માટે પ્રેરણા કરો..' ત્યારે કુવલયપ્રભાચાર્ય આ ક્ષેત્ર શિથિલાચારીઓથી ભાવિત છે ને તેઓ દેરાસર પોતાની આજીવિકા માટે ઇચ્છે છે એ જાણીને કહ્યું : 'જો કે આ બાબત જિનાલય અંગે છે, તો પણ આ સાવઘ છે, હું એ બાબતમાં વચનમાત્રથી પણ (પ્રેરણારૂપ) આચરણા કરીશ નહીં..' એમનું આ વચન વિભજયવાદનું સરસ દેષ્ટાંત છે.. આ વચનથી એમને (અનિકાચિત) જિનનામકર્મ બાંધ્યું..

એ જ રીતે સુકાળ-દુકાળ વગેરેરૂપ\*કાળ અને જ્ઞાનરુચિ-ક્રિયારુચિ વગેરેરૂપ ભાવ જોઈને દેશના-ઇપદેશ દેવાના છે.. તેથી જ સમ્યક્ત્વના પણ નિસર્ગરુચિ વગેરે દસ ભેદ બતાવ્યા છે.. તેમ જ પુરુષ-નય વગેરે પણ વિચારી ઉપદેશ આપવો જોઈએ, નહીં તો સ્વરૂપથી સત્ય વચન પણ પરસ્થાન દેશનારૂપ બની સ્વ-પરના હિતનો ઘાતક બને <sup>3</sup> છે..

उन्मार्गनयनमेतद् भवगहने दारुणविपाकम् ॥' - षोडशकः १/१४ ।



१. ''सुत्तत्तं भंते ! साहू जागरियत्तं साहू ?, जयंती !.. जे इमे जीवा अहम्मिया... एएसि णं जीवाणं सुतत्तं ↓ साहू... जे इमे जीवा धम्मिया... एएसि णं जीवाणं जागरियत्तं साहू ।'' - भगवतीसूत्रम् शत. १२, उद्दे. २, ↓ सू. ४४३।

२. 'जहा भो भो पियंवए! जइ वि जिणालए तहा वि सावज्जिमणं णाहं वायामित्तेणं पेयं आयरिज्जा, एवं च समयसारपरं तत्तं जहिंद्रयं अविवरीयं णीसंकं भणमाणेणं तेसिं मिच्छादिट्टीलिंगीणं साहुवेसधारिणं मज्झे गोयमा! आसकिलयं तित्थयरणामकम्मगोयं तेणं कुवलयप्पभेणं, एगभवावसेसीकओ भवोयही'- महानिशीथसूत्रम् अथ्य. ५, सू. २८।

३. 'यद्भाषितं मुनीन्द्रैः पापं खलु देशना परस्थाने ।

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૫)

આમ સ્યાદ્વાદની જ વાત વ્યક્તિઆદિના વિભાગપૂર્વક રજુ કરવી એ વિભજયવાદ છે...

સ્યાહાદ એ સંભાવનાવાદ છે? 'Probability' ને આગળ કરે છે? અલબત્ત કરી એકવાર કહીએ કે સ્યાહાદ હોવાથી જ સંભાવનાઓ ઊભી થાય છે. એકાંતવાદમાં તો બીજી કોઈ સંભાવનાને સ્થાન જ ક્યાં છે? છતાં સ્યાહાદ એ સંભાવનાવાદ નથી.. પ્રોબેબીલીટી - સંભાવનામાં કોઈપણ ધર્મનો હોવાનો નિર્ણય નથી, જયારે સ્યાહાદ તો અન્ય ધર્મો પણ હોવાનો નિર્ણય કરે છે. જે ધર્મની વાત છે, એ ધર્મ તો એ સંદર્ભે છે જ.. અન્ય સંદર્ભોથી અન્ય ધર્મો પણ છે.. સીતાના સંદર્ભથી રામમાં પતિત્વ ધર્મ છે જ, ત્યારે જ દશરથના સંદર્ભથી પુત્રત્વ ધર્મની સંભાવના નથી એવું નથી, હકીકતમાં છે જ..

બીજાનો મત પણ સાચો હોઈ શકે, આ સંભાવના ! ને બીજો પણ પોતાની દર્ષ્ટિથી સાચો હોઈ શકે, આ સ્યાદાદ ! જો કે સંભાવનાઓ પણ સ્યાદાદને જ આગળ કરે છે..

અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથના પ્રણેતા સૂરિયુરંદર હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ જન્મથી તો બ્રાહ્મણ હતા.. વેદ-વેદાંતોના જાણકાર પ્રકાષ્ટ્ર વિદાન હતા.. જૈનધર્મ પ્રત્યેત્તો એમનો દ્વેષ જાણીતો હતો.. એમણે જિનપ્રતિમા જોઈ કહેલું : 'મૂર્ત્તિરેવ તવાचષ્ટે स્પષ્ટમેવ મિષ્ટમોજિતામ્ ા' એમની પ્રતિજ્ઞા હતી - જે પંક્તિનો અર્થ સમજાય નહીં, તે પંક્તિનો અર્થ સમજાવનારના શિષ્ય થવું…

એકવાર રસ્તેથી જતાં એમણે ઉપાશ્રયમાં બિરાજમાન યાકિની મહત્તરાના મુખેથી સ્વાધ્યાયરૂપે । બોલાયેલી **આવશ્યકનિર્યુક્તિની** चक्कीदुगं. ે ગાથા સાંભળી. અર્થ સમજાયો નહીં, સાધ્વીજીના કહેવાથી । આચાર્ય ભગવંત પાસે ગયા. અર્થ સમજી પ્રતિજ્ઞા પૂરી કરવા દીક્ષા લીધી.

આટલે સુધી તો વાત બરાબર છે.. પણ પછી 'पक्षपातो न मे वीरे...' એમ મધ્યસ્થભાવ બતાવી । યુક્તિયુક્ત વચનને જ સ્વીકારવાના આગ્રહવાળા તેઓ, 'हा अनाहा कहं हुंता, जइ ण हुंतो जिनागमो'। અર્થાત્ જો જિનાગમ નહીં મળ્યા હોત, તો અનાથ થયેલા અમારી શી હાલત થાત ? આટલી દઢતાથી ॥ જૈનશાસન પ્રત્યે રંગાઈ ગયા કેવી રીતે ?

પેલી ગાથા કોઈ તત્ત્વદર્શક તો હતી નહીં. માત્ર જૈનદર્શનમાન્ય ચક્રવર્તી અને વાસુદેવોનો ક્રમ ( બતાવતી હતી.. એમાં જૈનેતર વિદ્વાનને સમજ ન પડે, તે કંઈ નવાઈની વાત નથી. છતાં ચાલો પ્રતિજ્ઞા ( ખાતર દીક્ષા લીધી. પણ આટલો હાડોહાડ રંગ કેવી રીતે આવ્યો ?

તેઓ તત્ત્વરસિક હતાં.. તેઓએ ધર્મની કષ, છેદ ને તાપ આ ત્રણમાંથી તત્ત્વનિર્ણયમાં ઉપયોગી તાપપરીક્ષાથી જૈનસિદ્ધાંત તપાસ્યા.. એમણી કડક ચકાસણીમાંથી અનેકાંત સિદ્ધાંત પસાર થયો..

મને એમ લાગે છે કે જૈનદર્શન પર તેઓ જે ખૂબ ઓવારી ગયા ને આ જ સર્વજ્ઞનું શાસન છે એવા પોકાર સુધી પહોંચી ગયા એ પાછળ એમને ગમી ગયેલો અનેકાંતસિદ્ધાંત મુખ્ય કારણ છે.. આ એક જ મુદ્દે એમણે વેદને માનનારા ને નહીં માનનારા બીજા બધા દર્શનો પર ચોકડી લગાવી દીધી..

१. ''चिक्कदुगं हरिपणगं पणगं चक्कीण केसवो चक्की!

केसव चक्की केसव दु चक्की केसी अ चक्की आ ॥४२१॥" - आवश्यकनिर्युक्तौ ।



#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૬)

અનેકાંત એમને એટલો બધો પસંદ પડ્યો દેખાય છે કે, એમના ગ્રંથોમાં વારંવાર અનેકાંતની પ્રરૂપણા દેખાયા કરે છે.. ધર્મસંગ્રહણીમાં તો એમને લોકોના સ્વભાવની વિચિત્રતા, કર્મની પરિણતિ વગેરેને આગળ કરી સર્વત્ર અનેકાંતને જ પ્રધાન કરવાની વાત કરી છે.

અને જૈનશાસનમાં તો સર્વત્ર અનેકાંતનો જયજયકાર છે…

🐷 ઉત્સર્ગો ને અપવાદો અનેકાંત વિના સંભવે ખરા ?

🖙 આય-વ્યયની તુલના કરી તે-તે અવસરે વર્તવાની વાત અનેકાંતની જ સાધિકા છે ને. ?

ાજ અરે! એક બાજુ નિશ્વયનું અવલંબન કરનારા ઋષિઓ પરિશામને જ પ્રમાણભૂત ગણે છે એમ જણાવ્યું છે.. તો બીજી બાજુ વ્યવહારસૂત્રમાં આલોચનાર્હના ક્રમની ચર્ચામાં કહી દીધું : 'અમે પરિશામને પ્રમાણભૂત માનીએ છીએ એ પણ અનેકાંતિક છે.. એ અમે એકાંતે પ્રમાણભૂત માનતા નથી..'

噻 દરેક પચ્ચકખાણ આગારયુક્ત.. એટલે કે પચ્ચકખાણ પણ અનેકાંતમય..

આમ તો उपन्नेइ वा... એ ત્રિપદીની અપેક્ષાએ (आदीप.. आव्योम..) દીવાથી માંડી આકાશ સુધીના બધા જ દ્રવ્ય અનેકાંતરૂપ જિનાજ્ઞાને વરેલા છે.. तत्त्वार्थनुं 'अर्पितानर्पितसिद्धेः' સૂત્ર પણ સર્વત્રનય વગેરેને આગળ કરીને અનેકાંતનું જ સમર્થક છે..

અલબત્ત એ સિવાય ક્યાંક ક્યાંક એકાંત છે, જેમકે (૧) દ્રવ્યાર્થિકનયે આત્મા નિત્ય જ છે, પર્યાયાર્થિકનયે અનિત્ય જ.. (૨) અચરમાવર્ત કાળમાં કરેલો ધર્મ યોગરૂપ બને જ નહીં.. (૩) અવસર્પિણીકાળમાં ૨૪થી વધુ તીર્થંકરો થાય નહીં.. ઇત્યાદિ કોક-કોક અંશે એકાંતમય વાતો છે, ત્યાં અપવાદ પણ નથી ને અચ્છેરારૂપ પણ વાત નથી. પણ એવા કેટલાક એકાંત હોવાથી જ અનેકાંત હોવામાં'ય અનેકાંત છે, એમ સિદ્ધ થવાથી અનેકાંત પરિપૂર્ણ થાય છે.

સર્વત્ર અનેકાંતવાદથી જ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે ને સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત-શુદ્ધ-દઢ થાય છે.. અનેકાંત સિદ્ધ કરતા ગ્રંથોના અભ્યાસથી સમ્યક્તવન્ની શુદ્ધિ થાય છે. તેથી અપેક્ષાએ કહી શકાય કે **અનેકાંતસાધક** ગ્રંથોનો અભ્યાસ એ દર્શનાચાર છે..

અનેકાંતને જીવનવ્યવહારમાં પણ સર્વત્ર અજમાવવાથી ખોટી પકડ, જીદ રહેતી નથી.. બીજાના ( દષ્ટિકોણને સમજવાની ઉદારતા આવે છે ને તેથી જ કલહ-કંકાસ પણ રહેતો નથી..

ાજ છગને મગનને કહ્યું : 'રમણે બે દિ' પહેલા એક દુકાન ખોલી… આજે એ જેલમાં છે…' મગને ( કહ્યું : 'અરે ! દુકાન ખોલી એમાં જેલ ? આ તો ગધેડાને તાવ આવે એવી વાત છે… તું જ કહે એણે દુકાન ખોલી એમાં જેલ કેમ થઈ ?' છગને કહ્યું : 'એણે હથોડાથી દુકાન ખોલી હતી !'

આ તો મજાક છે.. પણ વાત એ છે કે અનેકાંતવાદ હોય, તો કોઈ પણ વાતની ગાંઠ નહીં રહેવાથી બધી સંભાવનાઓ માપવાનો અવકાશ રહે છે.

१. 'आदीपमाव्योम समस्वभावं, स्याद्वादमुद्राऽनतिभेदि वस्तु । तन्नित्यमेवैकमनित्यमन्यदिति त्वदाज्ञाद्विषतां प्रलापा: ॥५॥' - **अन्ययोगव्यवच्छेद०** 

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૭)

ા એક માણસ વર્ષે દસ લાખ કમાય છે, બીજો વર્ષે પાંચ લાખ કમાય છે.. તો વર્ષના અંતે કોણ પ્રવિધારે બચત કરશે ? અહીં તમે એક જ મુદ્દો જોશો કે - જે વધુ કમાય, તે વધુ બચાવે.. તો ખોટા પડી શકો છો.. બીજા પણ ઘણા મુદ્દાઓ બચત પર અસર કરે છે. જેમ કે જે દસ લાખ કમાય છે, એને ત્યાં ખાવાવાળા દસ છે, ને જે પાંચ લાખ કમાય છે, એને પોતાનો પણ ખાધાખોરાકી ખર્ચ બાપા આપે છે!

ા પત્નીએ પતિને કહ્યું : 'મને તો ખૂબ શરમ આવે છે.. ઘરભાડુ મારા પિતા ભરે છે. અનાજખર્ચ ↓ મારા કાકા આપે છે. દુધ-લાઇટબીલ ખર્ચ મારા મામા આપે છે.. ખરેખર મને ખૂબ શરમ આવે છે..' ↓

પતિએ કહ્યુ : 'બરાબર છે.. તને શરમ આવવી જ જોઈએ, કારણ કે તારા બંને ભાઈઓ એક પણ 🖟 ખર્ચ ઉઠાવતા નથી !'

આ છે અનેકાંત ! શરમ આવવાનું કારણ પત્ની જુદું માને છે, ને પતિ જુદું !

પૂજ્યપાદ <mark>હરિભદ્રસૂરિમહારાજે</mark> આ અનેકાંતની જ તત્ત્વજગતમાં જયપતાકા લહેરી રહી છે એનું સુંદર નિરૂપણ <mark>અનેકાંતજયપતાકા</mark> ગ્રંથમાં કર્યું છે.. <mark>એવો કયો મુદ્દો છે કે જે અનેકાંત વિના સિદ્ધ થઈ શકે ?</mark>

એમણે તો નિત્ય-અનિત્ય, ભેદ-અભેદ વગેરે દરેક મુદ્દા પૈર અનેકાંતની સિદ્ધિ તર્ક-દેષ્ટાંત-હેતુઓ પૂર્વક સાધી આપી છે.. બૌદ્ધ, નૈયાયિક, મીમાંસક વગેરે બધા દર્શનો, ભેદ આદિ કોઈપણ પ્રકારની તાત્વિક સિદ્ધિ માટે એકાંત પકડીને પહેલો જ દાખલો ખોટો માંડે છે.. પછી એ સાચી ઠેરવવા ભેજાનું દહીં કરે છે.. છતાં તેઓ ફાવતા નથી..

અને જેમ જહાજના થડા પર બેઠેલું પંખી દરિયામાં આવી ગયા પછી જહાજ છોડી બીજે જવા વારંવાર આંટા મારી છેવટે જહાજનો જ સહારો લે છે, એમ એ બધાને છેવટે તો અનેકાંતના જ સહારા પર આવવું પડે છે, એ વાતો અનેકાંતજયપતાકામાં સુંદરતમા સિદ્ધ કરી છે..

પૂજ્યપાદ દીક્ષાદાનેશ્વરી શાસનપ્રભાવક આ.દે.શ્રી. વિ. **ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજના** આશીર્વાદથી અને વિદ્વદ્વર્ય પ્રખર પ્રવચનકાર આ. દે. શ્રી વિ. **રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજની** આજ્ઞાથી એમના શિષ્યરત્ન વિદ્વાન મુનિશ્રી યશરત્નવિજયજી મહારાજે આ ગ્રંથનો વ્યાખ્યા અને વિવરણ સહ ગુર્જરાનુવાદ કરી ખૂબ સુંદર કાર્ય કર્યું છે..

પણ જો ગ્રંથ જ અશુદ્ધ હોય, તો અનુવાદ પણ થાય શી રીતે? તેથી તેઓએ સહુ પ્રથમ તો ઉપલબ્ધ મુદ્રિત પુસ્તકના સંદિગ્ધ સ્થળોને લગભગ ૧૮થી ૨૦ હસ્તલિખિત પ્રતો સાથે મેળવી મહત્ત્વની લગભગ ૩૦૦ ઉપરાંત અશુદ્ધિઓ દૂર કરી.. આમ સંસ્કૃત ગ્રંથને પણ પ્રાયઃ શુદ્ધ કર્યો.. પછી સરળ-સુંદર ભાવાનુવાદ કર્યો.. પૂજ્યપાદ સરસ્વતીલબ્ધપ્રસાદ આ.દે.શ્રી.વિ. રત્નસુંદરસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શિષ્યરત્ન વિદ્વાન મુનિરાજશ્રી ભવ્યસુંદરવિજયજી મહારાજે આ અનુવાદનું સાઘન્ત સંશોધન કર્યું છે.. તેથી તેઓ પણ ધન્યવાદપાત્ર છે.

'અનેકાંતજયપતાકા' ગ્રંથના અભ્યાસુને સામાન્યથી સંસ્કૃત ફાવતું જ હોય છે. તો પછી અનુવાદની શી જરૂરત ? એ એટલા માટે છે કે સંસ્કૃત વાંચતા ક્યાંક પદાર્થ પકડાતો ન હોય, તો ત્યાં અનુવાદ સહાયક થાય છે.. તેથી ગ્રંથ સમજાતો જવાથી વચ્ચેથી મુકી દેવાના બદલે પૂરો કરવાનું મન થાય છે..

સંપાદક મુનિરાજ આ ગ્રંથને પાંચ વિભાગમાં પ્રકાશિત કરાવી રહ્યા છે. એમણે અનુક્રમણિકા પણ

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૧૮)

ખૂબ જહેમત ઉઠાવી તૈયાર કરી છે. પૂજયપાદ હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે આ એક ગ્રંથમાં કેટકેટલી બાબતોને અનેકાંતના આધારે સિદ્ધ કરી છે, ને એ વખતે એકાંત માન્યતાઓ ધરાવતા તે-તે મતોનું જે રીતે નિરાકરણ કર્યું છે, તેનું વિહંગાવલોકન આ અનુક્રમણિકા જોવાથી થઈ શકે છે. આમ અનુક્રમણિકા એ ગ્રંથના અભિષેય બતાવવાની ગરજ સારે છે..

આ ગ્રંથના પૂર્વસંપાદક શ્રીહીરાચંદ કાપડીયાએ જે પ્રસ્તાવના લખી છે , એ પણ અનેકાંત-સ્યાદાદનું ∜ જગતના વિદ્વાનોની અપેક્ષાએ મૂલ્યાંકન સમજવા ઉપયોગી થાય એવી છે , એ જુના પુસ્તકમાં જોવા મળે . ∜

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં, ગુજરાતી વિવેચનમાં તાત્પર્ય-આશય-ભાવાર્થ વગેરે મથાડા હેઠળ પદાર્થો ∤ અલગ તારવી લેવાયા હોવાથી પંક્તિ બેસાડવી ને ચર્ચાનો સાર મેળવવો સરળ પડશે એમ લાગે છે.. ↓ એના માટે ભાવાનુવાદકારે કરેલી મહેનત દાદને પાત્ર છે..

છતાં આ ગ્રંથ સમજવો મુશ્કેલ પડી શકે, તો એ માટેનો ઉપાય પણ ભાવાનુવાદકારે કરી લીધો છે. તેથી જ એમણે આ ગ્રંથની ભૂમિકારૂપ 'અનેકાંતવાદપ્રવેશ' નામનો ગ્રંથ પણ સાનુવાદ સંપાદિત કર્યો છે, ને એ પણ આ ગ્રંથ સાથે જ પ્રકાશિત થાય એવું આયોજન કર્યું છે.. ટુંકમાં ભૂખ લગાડતા જલંજીરાના પાણી સાથે ને ખાધેલું પચાવતા પાચકચૂર્ણ સાથે થાળી માંડવામાં આવી છે, હવે તત્ત્વભૂખને સંતોષવા મંડી પડવાનું છે.

પૂજ્ય મલયગિરિસૂરિ મહારાજ સમર્થ ટીકાકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. તેઓએ શ્રીનંદીસૂત્ર પર અને આ ગ્રંથકર્તાની જ બીજી કૃતિ ધર્મસંગ્રહણી ગ્રંથ પર ટીકા રચી છે એ સુપ્રસિદ્ધ છે..

એમાં નંદીસૂત્રમાં જે કેટલીક સંક્ષિપ્ત ચર્ચા કરી છે, તે ધર્મસંગ્રહિણમાં કાં'ક વિસ્તાર સાથે લગભગ સમાન શબ્દો અને મુદ્દાથી કરી છે.. પણ અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથ જોતાં એમ લાગે છે, કે આ ગ્રંથકારે કેટલીક ચર્ચાઓ જે તર્કોથી ને જે શબ્દોથી કરી છે, પ્રાયઃ એ જ તર્કો ને મુદ્દાઓથી પૂ. મલયગિરિસૂરિ મહારાજે એ ચર્ચાઓ શ્રીનંદીસૂત્રની ટીકામાં અને શ્રીધર્મસંગ્રહિણની ટીકામાં કરી છે. જેમકે..

ા વૈદીસૂત્રમાં શબ્દ-અપોહ અંગે જે ચર્ચા છે, તે અનેકાંતજય઼પતાકાના ચોથા અધિકારમાંથી ઉદ્ધત હોય તેમ જણાય છે, કેમકે પંક્તિઓ અને તર્કો લગભગ એક સરખા જણાય છે..

ા એ જ રીતે ધર્મસંગ્રહણિ ભાગ-૨માં બાહ્યાર્થની સિદ્ધિના અધિકારમાં જે ચર્ચાઓ છે એનો આધાર પણ અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથના પાંચમા અધિકારમાં જોવા મળે છે..

આમ તો પૂર્વસંપાદક + પ્રકાશકે અનેકાંતજયપતાકાની ટીકા સ્વોપજ્ઞ બતાવી છે, એટલે કે મૂળગ્રંથ અને ટીકાગ્રંથ બંનેના રચયિતા એક જ બતાવ્યા છે.. એટલે કે બંનેના રચયિતા સમદર્શી આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ છે એમ સૂચવ્યું છે..

પણ કેટલાક મુદ્દાઓથી આ ગ્રંથના પ્રસ્તુત ભાવાનુવાદકાર અને સંશોધક આ બંને મુનિવરોને એમ સ્પષ્ટ જણાઈ રહ્યું છે કે અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથની ટીકા સ્વોપજ્ઞ નથી.. સંશોધક મુનિવરે આ બાબતને સ્પષ્ટ કરતો નિબંધ જે તૈયાર કર્યો છે, એ પણ પ્રસ્તાવનાની પાછળ જોડવામાં આવ્યો છે. જિજ્ઞાસુઓને એ નિબંધ જોઈ જવાની ખાસ ભલામણ છે..

આ ગ્રંથની પ્રત્યેક પંક્તિ હૃદયમાં સુવર્શાક્ષરે કોતરવા જેવી છે, કેમકે એ દરેક પંક્તિ સમ્યક્ત્વના

પર્યાયોને વધુ ને વધુ નિર્મળ બનાવતી જાય છે ને શુભ અધ્યવસાયો - શુભભાવોમાં જોડતા-એકાગ્ર્ય-તન્મય બનાવતી જાય છે.. આપણને અનુપ્રેક્ષાસ્વાધ્યાય તરફ લઈ જાય છે ને અનેકાંતમય સર્વજ્ઞશાસન પ્રત્યે અહો! અહો! ભાવોના ઉછાળા પ્રગટાવતી જાય છે.. 'પ્રભુ! તુજ શાસન અતિ ભલું!'નો નાદ રોમે રોમે ગુંજવા માંડે એ માટે આ ગ્રંથની પંક્તિઓ ખૂબ ઉપયોગી થશે..

આપણને ૨૪ કેરેટનો-સો ટચનો ધર્મ મળ્યાનો એવો આનંદ ઊભો કરાવશે કે બાહ્ય બીજું-ત્રીજું ઓછું-અણગમતું નજરમાં ય નહીં આવે ! કરોડ રૂપિયાની કમાણીના આનંદ વખતે 'શાકમાં મીઠું ઓછું છે' એવી ફરિયાદ કરવાનું મન કોને થાય ?

મન નવરું પડે ને અશુભ ભાવોમાં તશાઈ જાય એવી પરિસ્થિતિ જો ઊભી થવા દેવી ન હોય, તો મનને સ્વાધ્યાયમાં પરોવી દેવું જોઈએ.. સ્વાધ્યાય નામનો તપ જ એવો છે કે જીવને કલાકો-દિવસો-મહિનાઓ ને વર્ષો સુધી સતત શુભભાવોમાં જ રમતો રાખે.. માટે જ 'સ્વાધ્યાય જેવો તપ નથી' એમ કહેવાય છે..

આ સ્વાધ્યાયમાં પણ અનેકાંતવાદની સિદ્ધિ કરતો આ તાર્કિક અને તાત્ત્વિક પ્રંથ એટલા માટે શિરમોર ગણાય કે એ સમ્યક્ત્વની શુદ્ધિ માટે ફટકડીનું કામ કરે છે. ધર્મધ્યાન માટેનો માર્ગ બને છે.. ∜આપણને તત્ત્વબોધ કરાવી બાલ-મધ્યમની ભૂમિકાથી ઉપર પંડિતની ભૂમિકાપર લઈ જાય છે.. ∜વેદ્યસંવેદ્યપદનો સાક્ષાત્કાર કરાવે છે.. વિષયપ્રતિભાસાત્મક બોધથી ઉપર ઉઠાવી આત્મસંવેદન કે ∜તત્ત્વપરિણતિમત્ બોધના અધિકારી બનાવે છે.. શ્રુતજ્ઞાનના માર્ગે ચિંતાજ્ઞાન દ્વારા ભાવનાજ્ઞાન પર ∜લાવી જિનાજ્ઞાના ઐદંપર્યાર્થ સુધી પહોંચાંડે છે.

એમાં પણ છઢા અધિકારમાં તપ અને ધ્યાનની જે ચર્ચા છે, તે તો ખૂબ જ ઉપયોગી છે, ને પ્રચાર ( કરવા યોગ્ય છે.

🙉 કેટલાક નિશ્ચયાભાસ નામના આકર્ષક દીવાના પતંગિયા બનેલાઓ તપને માત્ર કષ્ટરૂપ માને છે ને શરીરના શોષણરૂપ માને છે.. શરીરને સૂકવવાથી કોઈ ધર્મ થતો નથી એમ માને છે..

તેમના મતે અશાતાવેદનીય, દૌર્ભાગ્યાદિ અને ભોગાંતરાયાદિ અશુભ કર્મોના ઉદયથી તપ થાય છે.. એટલે કે તપ ઔદયિકભાવ છે અને ઔદયિકભાવ આત્મશુદ્ધિનું કે કર્મનિર્જરાનું કારણ બને નહીં.. તેથી જ એમના મતે તપ એ આત્મપીડનરૂપ છે અને એટલે જ એકપ્રકારે એ સ્વહિંસારૂપ છે, કેમકે હિંસાના ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) દુઃખોત્પાદન, (૨) પર્યાયનાશ, અને (૩) માનસિકસંતાપ..

ાજ બીજા કેટલાક તપનું સ્વરૂપ શું ? તપ પાછળનો આશયો શો ? તપની પદ્ધતિ શું ? વગેરે કશું જાણ્યા વિના જેને ટીકા કરનારાઓ માત્ર લાંઘણ ગણે એ રીતે તપ કરે રાખે છે..

આ બંને પક્ષને આર્હતદર્શનમાન્ય તપ કેટલો બધો મહાન છે, ને કેવો વિશિષ્ટ છે, એનો બોધ અહીંની ચર્ચા જાણવાથી મળી શકે છે.

પહેલો જ ધડાકો છે, કે તપ ઔદયિકભાવથી નથી કરાતો, ક્ષાયોપશમિકભાવથી કરાય છે.

મોહનીયના ને વીર્યાંતરાયના ક્ષયોપશમથી તપ થાય છે ને ક્ષાયોપશમિકભાવે થતો હોવાથી જ આ તપ કર્મનિર્જરાનું કારણ બને છે.. કાયક્લેશરૂપ હોવા છતાં ય મનઃક્લેશનું નહીં, મનશુદ્ધિનું કારણ બને છે..

જૈનશાસનમાન્ય તપ...

- (૧) જ્ઞાન, સંવેગ અને શમથી યુક્ત છે..
- (૨) ક્ષાયોપશમિકભાવજન્ય છે..
- (૩) ક્લિષ્ટ કર્મોના ક્ષય માટે છે..
- (૪) વિશિષ્ટ બોધ-જ્ઞાનનું કારણ છે. વિશિષ્ટ તપ મિથ્યાત્વમોહનીય આદિ મોહનીયની પ્રકૃતિઓના ક્ષયોપશમની સાથે જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષય-ક્ષયોપશમનું પણ કારણ બને છે. દરેક તીર્થંકર કેવળજ્ઞાન પામતી વખતે બાહ્ય પણ છઢ વગેરે તપથી યુક્ત હોય છે.
  - (૫) વિશિષ્ટ કર્મનિર્જરાદિ દ્વારા એ મોક્ષની નજીક લાવનારો બને છે..
  - (૬) દીનતા અને ઉત્સુકતાથી રહિત હોય છે..
  - (૭) તેથી જ શમભાવયુક્ત હોવાથી પારમાર્થિક સુખનો અનુભવ કરાવે છે…
  - (૮) જ્ઞાનયુક્ત હોવાથી જ એ સદ્દ અનુષ્ઠાનના હેતુ તરીકે ગણાય છે..
  - (૯) અાથી જ એ શુભ આત્મપરિશામરૂપ છે..

આમ આવી નવ વિશેષતાવાળો આ તપ જૈનશાસનના તીર્થંકરાદિ મહાનુભાવોએ આરાધ્યો હોવાથી . પણ આરાધવા યોગ્ય જ છે..

'નથી મળતું માટે તપ' એમ નથી, પણ 'મળેલાના રાગના ત્યાગ માટે તપ' એ ગણિત છે..

જૈનશાસન ઇન્દ્રિયોની હાનિ કરતાં ને મનને આર્તધ્યાનમાં લઈ જતા તપને માન્ય નથી રાખતું, એ ↓ સહુએ ધ્યાનમાં લેવાની વાત છે.. દેહત્યાૄગ વખતના અંતિમ અનશન વખતે પણ એ વાત પર ખાસ ↓ ભાર મૂકાય છે કે, એ વખતે મન અસમાધિમાં રહેવું જોઈએ નહીં.

સૂરિમંત્ર અંગેના ગ્રંથોમાં પણ કહ્યું છે કે તપપૂર્વકનો જાપ જ વિશિષ્ટ રીતે ફળદાયક બને છે. હકીકતમાં તપ, દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રની કોઈપણ આરાધનાને પાવરફુલ કર્મનિર્જરા માટે બનાવવા માટેનો પાવર પૂરે છે.. જ્ઞાનાચારાદિમાં થતા અતિચારોની શુદ્ધિ કરે છે..

બાહ્ય તપ પણ આભ્યંતર તપથી સંમિશ્રિત થવાથી ભાવવિશોધિનું કારણ બને છે.. ભાવના અને ધ્યાન માટે પણ અનશનાદિ તપ ઉપયોગી થાય છે..

તપ કર્મનિર્જરાનું કારણ બને છે, તે માટેના આપેલા છ હેતુઓ પણ ધ્યાનપાત્ર છે.. સમજણ અને સમતા પૂર્વકનો તપ નરકના જીવોની જેમ માત્ર કાયક્લેશ સહન કરવારૂપ નથી, એ બાબતનો પણ ખુલાસો કરવામાં આવ્યો છે.

વળી જૈનતપ ખૂબ વિશાળ સ્વરૂપવાળો છે. અહીં કાયાને કષ્ટ આપતો બાહ્ય તપ તો છે જ, પણ

#### અનેકાંત : તત્ત્વાર્થખજાનાની ચાવી... (૨૧)

મનને શુભભાવોમાં લાવતો, આગળ વધારતો ને સ્થિર કરતો આભ્યંતર તપ પણ છે.. ભાવના અને ધ્યાન પણ જૈનમતે તપ જ છે કે જે વીતરાગતા ને કેવળજ્ઞાનને ખેંચી લાવે છે..

તપ અંગે ખૂબ સુંદર વિચારણા રજૂ થઈ છે.. તપ પ્રત્યેના અભિગમને બદલી નાંખે એવી વિચારણા છે.. આ વિચારણા વારંવાર પ્રકાશમાં લાવવા યોગ્ય છે..

અનેકાંતની જયપતાકા દસે દિશામાં આસૂર્યચંદ્ર લહેરાતી રહે એ જ વારંવાર અભિલાષા રહો ! દરેક વસ્તુ અનંત ધર્મમય છે, દરેક વસ્તુ જગતની બીજી તમામ વસ્તુઓ સાથે અસ્તિ-નાસ્તિ ધર્મ- <sup>†</sup> સંબંધથી સંકળાયેલી છે ને તેથી જ એક પણ વસ્તુના સર્વધર્માત્મકરૂપે જ્ઞાનથી સર્વવસ્તુઓ સર્વધર્માત્મકરૂપે 🖠 જ્ઞાત થાય છે ઇત્યાદિ વાતોને સિદ્ધ કરતા સ્યાદાદના મહિમાને વર્ણવવા શબ્દો ટુંકા પડે! સર્વ પદાર્થીના 🕴 સર્વ પર્યાયોના પ્રત્યેક સમયે સ્પષ્ટ જ્ઞાતા તીર્થંકર પરમાત્મા સિવાય આ પ્રરૂપણા બીજો કોણ કરી શકે ? 🛊

હકીકતમાં તો અનેકાંતની બીજા એકાંતવાદો સાથે તુલના, સરખામણી પણ સિંધુને બિંદુ સાથે 🛊 સરખાવવા સમાન હાસ્યાસ્પદ છે.. ચમચી તે સમુદ્રના પાણીનો તાગ કાઢવા સમર્થ નથી, એકાંતવાદથી 🖟 પ્રસ્ત થયેલી મતિવાળાઓ અનેકાંતની અમાપતાને કેવી રીતે સમજી શકે ? પોતાના ગામની ટેકરીને મેરુ કરતા ઊંચી ગણનારાઓની દયા જ ખવાય ! પોતાના કુવાની વિશાળતા આગળ સાગરને સાંકડો માનનારા દેડકા સાથે ચર્ચામાં ઉતરવામાં પણ મૂરખમાં ખપવાનું આવે ! અનેકાંતવાદને એકાંતવાદીઓ આગળ સાચો ઠેરવવા તર્કો લગાડવા પડે એ કલિકાલની બલિહારી છે..

- એ ત્રૈકાલિક સત્ય સિદ્ધાંત છે.
- અદ્ભુત છે અનેકાંતવાદ !
- અદ્ભુત છે જૈનશાસન !

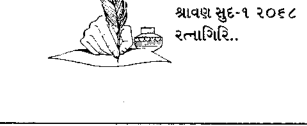
ભાવાનુવાદ કરનારા મુનિવરે મને અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથની પ્રસ્તાવના લખવાનો અવસર આપ્યો એ બદલ હું એમને ધન્યવાદ પાઠવું છું. આ નિમિત્તે મને પણ અનેકાંતની મહત્તાના આત્મસંવેદનનો <sup>!</sup> અવસર મળ્યો...

અહીં જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ લખાયું હોય તો મિચ્છામિ દુક્કડમૂ..

સહુ અનેકાંતમય જૈનશાસનને આરાધી શમ-સંવેગના ભાગી બને, મોક્ષયાત્રી બને એવી શુભેચ્છા..



આચાર્ય અજીતશેખરસરિ.. શ્રાવણ સુદ-૧ ૨૦૬૮ રત્નાગિરિ..



॥ श्रीशत्रुञ्जयतीर्थमण्डन-आदिनाथाय नमः ॥
 ॥ ॐ ह्रौँ श्रीधरणेन्द्रपद्मावतीपरिपूजिताय शङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमो नमः ॥
 ॥ णमोत्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स ॥
 ॥ नमो नमः सूरिपुरंदरश्रीहरिभद्रसूरये ॥



## येन विना तु लोकस्य, व्यवहारो न सर्वथा। नमोऽनेकान्तवादाय, भुवनगुरवे ननु ॥

अथेह जिहानकभाविजीम्तर्जेलभुषणझञ्झादिजातजलवर्षाजनितजगज्जीवजीवितजिघांस्-जविजङ्गमोतुङ्गजलवालकद्रितुङ्गशिखरसत्रिभजलतरङ्गोच्छलज्जलपिप्पलकदिजलचरजालाकुलजलिधवद् दुस्तरे करेणुकण्ठीरविकरिवकक्षवासिकासरादिकान्तारपश्चाकीर्णकिसलयादिकीर्णकार-स्कार्द्धोच्छरकालीनकालिन्दीसुकिरणकणकारणिककुपथप्राप्तपथिककणतिकोटिकीर्णकान्तारवद् दुष्पारे प्रपञ्चे ऽस्मिन् विह्वलत्ववशजातवन्दारुविच्वुवैरिवातविनिर्गतवाशिष्ठवेरवेपथुवातवात-विस्मितविपश्चिद्विरचितवासवावासस्थितवासवाधिकाऽवन्ध्यवीधवर्णनावर्षणवशीभूतविश्ववसुधापति-विजितविभावरीविगमाऽनन्तरभाविविभातकालीनविभाकरविभाविभववरा विनिद्रीभृतविकचिवमल-विसप्रसृतविसराक्षिविसमेशुव्यावल्लविद्धविश्ववशीकर्तृविश्रुतवासवावासवासिनी वल्लभावितरितविश्रब्ध-विनोद्वरिवस्यादिव्यस्तविबुधवृन्दवन्द्यवासवौदिविशिष्टविभुविन्दुव्रातविरचितविशिष्टवरिष्ठसपर्याविभृतिवि-निजिताऽखिलविश्वविभवः अखिलव्यंसकवावदुकव्याहारचातुरीहरक्षुद्रमृगयूथसन्त्रासनसिंहनाद-कल्पाऽनेकान्तवादप्रकाशककेवलालोकालोकितलोकालोकः श्रमणो भगवान् महावीरः निस्त्रिशनियातिनयोगनिगडनियन्त्रितनिमेषमात्रान् प्रतिनिमेषनिष्पतन्नेकनरकनिष्पीडन-निभनिकृष्टनिष्पीडननिकरनिबन्धनिर्गच्छिन्नरन्तरार्त्तनादनिकृतनदीशनिनादान् चतुरन्तसंसारकान्ता-रप्रसारप्रसमरविश्वविजित्वरव्यथाविधुरान् वस्तुस्थित्या विभज्यवादं संवेदयन्तोऽपि वितथवासना-वासिताऽन्तः करणनिमित्तक वक्रवावदूकवितरितविपर्यस्तविज्ञानविडम्बितान् वैरङ्गिकानपि वैधयत्वमासान् नियतिप्रातिकूल्येन, विवेकवैकल्येन, उपायज्ञानाभावेन, सम्यग्वस्तुतत्त्वाऽनवबोधेन, वितथविकृष्टविकृतविकरालैकान्तवादवासनावशवर्तित्वेन, युक्तिपुरस्सरं सम्यग्जानप्रदातृसंयोगाभावेन

१. जिहानक: = प्रलयकाल: २. जलभूषणं = वायु: ३. कक्ष: = महाऽरण्यम् ४. वाशिष्ठं = रक्तम् ५. वेरम् 灯 = शरीरम् ६. वीध्रं = स्वभावतो निर्मलम् ७. विसप्रसूतं = कमलम्. ८. वरिवस्या = सेवा ९. विन्दु: = विज्ञ: । 🔒

अनेकान्तः एव कान्तः (२३)

वा एकान्तवादवासनापाशतोऽमुच्यमानान् दुःखितान् अखिलान् जन्तून् समिभवीक्ष्य नय-दुर्नय-सुनय-निक्षेप-प्रमाण-सप्तभङ्गी-सकलादेश-विकलादेशानुयोगादिनानाप्रमेयव्याप्तं संसारसागरसंतरणसमीचीनसामुद्रयानसमं विकस्वरविमलवाग्विभवविजितवित्तेशवित्तविभवम् अनेकान्तसिद्धान्तसन्दर्शकस्थापकं द्वादशाङ्गगिभतं जैनेन्द्रप्रवचनं प्रणिनाय॥

सर्वानर्थपारावारप्रवाहनिमज्जननिदानमूर्द्धाभिषिक्तमिथ्याज्ञानवासनापिशाचिकावेशविवशाः हि जीवाः नित्यानित्यत्वादिशबलधर्माक्रान्तस्यैव वस्तुनः सद्भावेऽपि एकान्तनित्यत्वादिकमुद्भावयन्तः एकान्तवादावगाहिकुतर्कशततमोमलीमससद्दृष्टयः अनेकान्तात्मकं वस्तुतत्त्वं याथातथ्येनाऽवगन्तुं न शक्नुवन्ति इति श्रीसिद्धसेनसूरि-हरिभद्राचार्यादिपूर्वाचार्येः युक्तिसहस्रैः अनुभवलक्षैः व्यवस्थापितः युक्तिपूर्णाऽनेकान्तवादः । तत्परिज्ञानप्रभावप्राप्तयथावद्विवेकालोकसमुत्सारिततमसः हेयोपादयरागद्वेषविहीनाः कर्माण्यसञ्चिन्वानाः क्लिष्टकर्माणि ज्ञानाग्निना भस्मसात्कृत्य जन्मान्यलभमानाः न बध्यन्ते अनर्थपाशशतैरिति विवेकिभिः आश्रयणीयः अनेकान्तवाद एव अनर्थलक्षमोक्षकाङ्क्षिभिः ।

एतदनेकान्तप्ररूपकं जैनेन्द्रप्रवचनं जैनदर्शनम्, अनेकान्तदर्शनम्, स्याद्वाददर्शनम् – इत्यादिरूपैः प्रसिद्धम् । भारतीयाऽऽस्तिकदर्शनेषु जैनदर्शनस्य मूल्यम्, प्रभावः, वैज्ञानिकत्वम् अनन्यसदृशम्, वैदेशिकविद्वद्विद्वरिष प्रशंसितम् । एतच्चाऽसहमानाः केचन वावदूकाः विवदन्ते, जैनदर्शनस्य नास्तिकत्वञ्च प्रजल्पन्ति । उक्तं च मञ्जूषादिवृत्तिसमेतन्यायसिद्धान्तमुक्तावलीपुस्तकप्रस्तावनायां शङ्करगमशास्त्रिणा – ''आस्तिकदर्शनानि षड् – न्यायः, वैशेषिकः, साख्यम्, योगः, मीमांसा, वेदान्तश्च'' एतेन अन्यश्च एतादृशैः अन्यत्र अनेकत्र जैनादीनां दर्शनानां नास्तिकत्वव्यवस्थापनाय व्यर्थः स्वमौर्ख्य– मत्सरादिप्रदर्शकः प्रयतः कृतः ।

्जैनदर्शनम् उत्कृष्टमास्तिकदर्शनम्, तस्य नास्तिकत्वकथनं न युक्तिक्षमं, यतः ''अस्ति नास्ति दिष्टं मितः'' (पा. ८/८/६०) **इतिपाणिनिसूत्राऽनुसारेण** आस्तिक-नास्तिकशब्दौ लब्धात्मलाभौ, तयोः मौलिकाऽर्थः अयमेव यदुत- इन्द्रियातीततथ्यस्वीकारः आस्तिकत्वं तित्तरस्कारः नास्तिकत्विमिति चार्वाकादीनामेव नास्तिकत्वं सिध्येत्र तु जैनादीनामिति स्पष्टम् अवधातव्यम् अङ्गीकार्यं च।

''वेदप्रामाण्याऽभ्युपगन्तृत्वं शिष्टत्वम्'' इत्यस्य तु ''शिष्टत्वं च फलसाधनतांशे भ्रान्तिरहितत्वं न तु.वेदप्रामाण्याऽभ्युपगन्तृत्वम्'' इति **मुक्तावलीदिनकर्युक्त्यैव** दूषितत्वात्र जैनानामशिष्टत्विमत्यलं प्रसक्तानुप्रसक्तेन, 'क्षीणदोष: पुरुष: शिष्ट:' इत्यादिना महोपाध्यायै: यशोविजयगणिवरै: द्वार्त्रिशिकाप्रकरणे (१५/१६-३२) अस्माभिश्च तद्वृतौ नयलतायाम् अस्य चर्चितत्वात्।

सूत्रकृताङ्गभगवत्यादिमूलाङ्गसूत्रप्रतिपादितः अनेकान्तः एव जैनदर्शनस्य मुख्यः राद्धान्तः, अनेकान्तदृष्ट्या एव वस्तुतत्त्वस्य परिपूर्णपरिज्ञानसम्भवात्, अनेकान्तवादे एव शबलधर्माक्रान्तवस्तुनः सर्वाङ्गीणबोधसम्भवात् । गजादिदृष्टान्तेन एतत् सुप्रसिद्धम् । यथा गजः सूर्पसदृशोऽपि, स्तम्भ –

सदृशोऽपि, किन्तु कर्णाद्यपेक्षया, न तु सर्वात्मना एकान्तेन । कोऽपि अन्धजनो हस्तिनः पादं स्पृष्ट्वा तं च स्तम्भसदृशं ज्ञात्वा सम्पूर्णं गजमेव यदि स्तम्भसदृशं कथयेत् तदा न तस्य प्रामाणिकत्वम्, गजस्य पादाऽपेक्षयैव स्तम्भसदृशत्वात्, कर्णाद्यपेक्षया तु तस्य सूर्पादिसदृशत्वात् ।

एवमेव स्वपुत्राऽपेक्षया पितृत्वधर्मवतः यथा स्विपत्रपेक्षया पुत्रत्वमि भवत्येव, न हि केवलः सः पिता पुत्रः वा, किन्तु अपेक्षया पुत्रोऽपि पिताऽपि च, एवम् अपेक्षातो परस्परं विरुद्धतया भासमानानामि धर्माणाम् एकत्र समावेशः संवेदनं च सर्वैरनुभूयते, किन्तु केचन मिथ्यात्वमोहितमतयः न तत् स्वीकुर्वन्ति, अन्धजनकल्पाः ते आत्मत्वाद्यपेक्षया नित्यत्वाऽऽक्रान्तस्याऽऽत्मनः सर्वथा नित्यत्वं पनुष्यत्वादिपर्यायापेक्षया अनित्यत्वाऽऽक्रान्तस्याऽऽत्मनः सर्वथा अनित्यत्वं वा प्रजल्पन्ति । 'आत्मा नित्य एव, अनित्य एव वा' 'आत्मा एकान्तेन स्वगुणेभ्यो भिन्न एव, अभिन्न एव वा' - इत्याद्येकान्तवादिवतथवासनावासितत्वेन तेषां न सम्यग्ज्ञानाऽऽप्तिः एतज्ज्ञानाऽऽप्तिं विना न कदाऽिप केवलज्ञानम् । यावच्च न केवलज्ञानाऽऽप्तिः तावत् करालकष्टकोटिभिः विलश्यमानत्वमेव जीवानाम् ॥

एतच्च दृष्ट्वा पुरोदृश्यमानं सुलभममृतं त्यक्त्वा मिथ्यात्वमोहस्य अप्रतिहतप्रसरप्रभावाधीनतया मृगजलंप्रति धावमानानां तेषां मोहापनयनायैव अनेकान्तसिद्धान्तः युक्तिपुरस्सरं करुणापूर्णान्तःकरणैः याकिनीमहत्तरासूनुसूरिपुरंदरश्रीहरिभद्राचार्यैः प्रदर्शितः । एकान्तवादिनां पुरः अनेकान्तजयद्योतिका गगनचुम्बिनी काञ्चनशैलशिखरस्पिद्धनीति पताका स्थापिता । सैवेयम् अनेकान्तजयपताकाधुना भवत्करतलसरोरुहेषु उपायनीभूतेति महान् प्रमोदावसरः ।

यद्यपि अनेकान्तजयपताकाऽऽख्यमिदं प्रकरणं महाणर्वकल्पं नानाऽभिनवंतर्कोच्छलदुर्मिकुलाकुलं दृश्यमानाऽनेकान्तवादमहामुद्रामुद्रिताऽनिद्रप्रमेयसहस्रोत्तुङ्गरिङ्गत्तरङ्गभिङ्गसङ्गसौभाग्यभाजनम् अद्भुताऽनर्घाऽनेकान्तसिद्धान्तरत्नाकरं पद-पदार्थसङ्कोपादितिमितिमिङ्गलाद्येकान्तवाद-विनाशबद्धलक्ष्मजलचरिनकराकीर्णम् अतं एव मन्दमतीनां दुरिधगम्यम् इति तत्प्रवेशसौकर्याऽऽपादनार्थं प्रन्थकृतैव अनेकान्तवादप्रवेशग्रन्थः विरचितः तथापि तत्र पद-पदार्थसङ्क्षेपस्य तथाविधत्वादेव अनेकान्तजयपताकामूलग्रन्थवैशिष्ट्यप्रदर्शनार्थं पदार्थस्य सरलसङ्ग्रहार्थं किञ्चत्पदार्थास्वादनकृते अनेकान्तजयपताकाग्रन्थारम्भस्य पदार्थसङ्ग्रहः सरलया गिरा प्रदर्श्यते, अनेन अनेकान्तजयपताका-महार्णवे तथाविधमितशिक्तश्रणयानविकलानां अपि समवतारः सुकरः स्यात्, एतत्पदार्थ-सङग्रहपरिज्ञानेन तथाविधमितशिकत्याधानस्य अत्यन्तं सम्भावितत्वात्।

'जयित विनिर्जितरागः' इत्यादिश्लोकैः चरमतीर्थाधिपितमहावीरिजनभावस्तवरूपैः प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थिप्रत्यूहव्यूहप्रध्वंसपटीयःपरमात्मप्रणमनरूपमङगलं कृत्वा प्रकृतप्रकरणं स्वकर्तव्यतयोपदर्शितम्, पूर्वाचार्याचीर्णस्य सात्म्याऽऽपादकस्य स्वप्रिययोगस्य अन्ययोगाऽनपलापेन कर्तव्यत्वात्। ग्रन्थप्रारम्भे एकान्तवादिनां मतं समीक्षणार्थमुपदर्शितम्। अत्र पूर्वपक्षग्रन्थस्य अनेके

अनेकान्तः एव कान्तः (२५)

अंशा: सौकर्यार्थं कल्पिता: ।

तत्रादौ सदसत्स्याद्वादिनराकरणं पूर्वपक्षेण कृतम् । तस्याऽयमाशय:-एकमेव वस्तु सदिप असदिप वेति न सम्भवति, यत: यत्र सत्त्वं वर्तते तत्र नाऽसत्त्वं भवति, यत्र वाऽसत्त्वं तत्र न सत्त्विमिति सत्त्वाऽसत्त्वयो: परस्परपरिहारेण अवस्थिते: एकस्मिन्नेव वस्तुनि सत्त्वाऽसत्त्वधर्मयुगलं न सम्भवति ।

किञ्च, एकमेव वस्तु सद्रूपमिप असद्रूपमिप इति अभ्युपगच्छता स्याद्वादिना सत्त्वाऽसत्त्वधर्मों एकस्मिन् धर्मिणि अभ्युपगतौ भवत: । अत्र तावदस्माकं पर्यनुयोग: यदुत सत्त्वाऽसत्त्वधर्म-धर्मिणो: भेदं अभेदं भेदाभेदौ: वा ?

(१) नाद्य: हद्य:, धर्म-धर्मिणो: भेदाऽभ्युपगमे त्रय: पदार्था: सिद्धा:- धर्मी, सत्त्वम्, असत्त्वञ्च । सत्त्वाऽसत्त्वयोश्च परस्परपरिहारेणाऽवस्थितत्वात् कथमेकमेव वस्तु सत्त्वाऽसत्त्वोभय- धर्मिविशिष्टं स्यात् ? - इति न एकं वस्तु सदसद्रूपमिति ।

ननु आदौ 'सत्त्वाऽसत्त्वधर्मयोः परस्परपिरहारेण अनवस्थानलक्षणिवरोधः किमर्थं स्वीक्रियते' इति तु दर्श्यताम् ? इति चेद् ? न, यतः यद् वस्तु अर्थिक्रियाकारि तत् सत्, यच्च न तथा तद् असत्। ततश्च यद् वस्तु अर्थिक्रयां-करोति तद् 'न करोति' – इति वक्तुं न पार्यते, यच्च न करोति तत् 'करोति' इति वक्तुं न पार्यते। अतः सत्त्वाऽसत्त्वधर्मौ नेकत्राऽवितष्ठेते।

- (२) सत्त्वाऽसत्त्वधर्म-धर्मिणोः अभेदः यदि स्वीक्रियते तदा सत्त्वाऽसत्त्वयोरेकत्वाऽऽपत्तिः, एकत्रोभयाऽसिद्धिः वा । तथाहि – भवता कीदृशः अभेदः अङ्गीक्रियते ?
  - क सत्त्वासत्त्वप्रतियोगिकधर्म्यनुयोगिक: अभेद: ? यद्वा
  - ख धर्मिप्रतियोगिकसत्त्वासत्त्वाऽनुयोगिक: अभेद: ?
- क्र यदि सत्त्वादे: अभेद: धर्मिणि वर्तते तदा धर्मिण: एकत्वात् तेन च सत्त्वाऽसत्त्वयोरभेदाद् धर्मि-सत्त्वाऽसत्त्वैतित्रतयमपि अभिन्नं जातम् इति सत्त्वाऽसत्त्वधर्मयोरभेदाऽऽपत्ति:।
- ख यदि च धर्मिण: अभेद: सत्त्वाऽसत्त्वादिधर्मे तदा सत्त्वाऽसत्त्वयो: भेदाद् यस्य धर्मिण: अभेद: सत्त्वे वर्तते तस्यैव धर्मिण: अभेद: असत्त्वे नैव स्यात्, यस्य धर्मिण: अभेद: असत्त्वे वर्तते तस्यैव धर्मिण: अभेद: सत्त्वे न स्यादिति धर्मिद्विकं कल्पनीयम् । ततश्च नैकस्मिन्नेव धर्मिण उभयधर्मसिद्धि: ।

इदमत्राकूतम् – असत्कल्पनया त्रयः पदार्थाः कल्प्यन्ते । प्रथमस्य कसङ्ज्ञा द्वितीयस्य चसङ्ज्ञा तृतीयस्य च गसङ्ज्ञा । कपदार्थे यदि खपदार्थस्य गपदार्थस्य चाऽभेदः वर्तते तर्हि क-ख-गपदार्थाः अभिन्ना एव जाताः इति खपदार्थ-गपदार्थयोरिप अभेदः एव सिद्ध्यित । यदि ख-गपदार्थयोः अभेदः अनिष्टः, अतः खपदार्थस्य कपदार्थेऽभेदः अस्ति इति कल्प्यते तदैतदवश्यमङ्गीकर्तव्यं यदुत खपदार्थस्यैव कपदार्थे अभेदः सम्भवति, यद्वा केवलगपदार्थस्यैवाऽभेदः कपदार्थे सम्भवति, न तु

अनेकान्तः एव कान्तः (२६)

ख-गोभयपदार्थयोः, अन्यथा पुनः पूर्वोक्तयुक्त्या ख-गपदार्थयोरेक्याऽऽपतेः, तच्चाऽनिष्टमिति खपदार्थस्य यदि कपदार्थे अभेदः तदा गपदार्थस्य अभेदः तत्र न सम्भवति किन्तु अन्यस्मिन् किस्मिश्चित् सम्भवेत्, यदि च गपदार्थस्य कपदार्थे अभेदः तदा ख-पदार्थस्य कपदार्थतिरिक्ते अभेदः कक्षीकर्तव्यः इति ॥

खपदार्थाऽभिन्नपदार्थतः गपदार्थाभिन्नपदार्थः व्यतिरिक्त एव कल्पनीयः इत्यतः न ख-गपदार्थयोः एकत्रैव कपदार्थे अवस्थानं सम्भवति इति निश्चीयते । प्रकृते कपदार्थविधया अभिप्रेतः एको धर्मी खपदार्थविधया सत्त्वधर्मः, गपदार्थविधयाऽसत्त्वधर्मश्च ज्ञेयः इति ।

- (३) यदि तृतीयो विकल्पः भेदाभेदाऽऽख्यः कल्प्यते तर्हि अपि न निस्तारः । तथाहि –
- क "धर्मी येनाऽऽकारेण = येन रूपेण = यदपेक्षया सत्त्वाऽसत्त्वधर्मतोऽभिन्नः न हि तेनैवाऽऽकारेण भिन्नः। ततश्च येनाऽऽकारेण भेदः तेनाऽऽकारेण भेदः एव। येन चाऽभेदः तेनाऽभेदः एव" इति यदि अभ्युपेयते तदा भेदाऽभेदपक्षोक्तोभयदोषाऽऽपितः। धर्म-धर्मिणोः केनाऽपि एकेनाऽऽकारेण भेदः अङ्गीक्रियते तत्र धर्म-धर्मिणोः स्वातन्त्र्यसिद्धेः सत्त्वाऽसत्त्वधर्मयोश्च परस्पर-परिहारेणाऽवस्थानलक्षणिवरोधान्नैकं वस्तु उभयरूपम् इति वक्तुं शक्यते इति एकेन आकारेण भेदस्याङ्गीकारेऽपि नाभिलिषतसिद्धिः।

एवञ्च एकेनाऽऽकारेणाऽभेदस्याङ्गीकारेऽपि पूर्वोक्तदोषाः आवर्तन्ते यदुत एकेनाऽऽकारेणा-ऽभेदाभ्युपगमे तदपेक्षया सत्त्वाऽऽसत्त्वयोरैक्यं स्याद् यद्वा धर्मिद्वयं कल्पनीयमिति नैकत्र उभयसिद्धिः इति नाभिलिषतसिद्धिः।

- ख्व येनाऽऽकारेण भेदः तेनाऽऽकारेणैवाभेदाङ्गीकारे स्पष्टः एव विरोधः, येनाऽऽकारेण भेदः तेनैवाकारेणाऽभेदस्याऽत्यन्तमसम्भावितत्वात् ।
- ग "येनाऽऽकारेण भेदः तेनाऽऽकारेण भेदोऽपि, अभेदोऽपि, येनाऽऽकारेण च अभेदः तेनाऽऽकारेण अभेदोऽपि, भेदोऽपि। ततश्च वस्तुनि ये केऽपि आकाराः तैः सर्वैः अपि भेदाभेदः एव, प्रथमाऽऽकारेणाऽपि भेदाभेदः द्वितीयाकारेणाऽपि भेदाभेदः इत्येवं सर्वेराकारैः भेदाभेदः एव, न तु एकेनाऽपि आकारेण केवलं भेद एव अभेद एव वा इति न विरोधः" इत्येवमङ्गीकारे पुनः पूर्वोक्तमेवाऽऽवर्तते। तथा हि-भेदाभेदः = भेदश्च अभेदश्च। येन एकेनाऽऽकारेण भेदाभेदः वर्तते तस्याकारस्य येनांऽशेन = येनाकारेण (आकारस्य अंशोऽपि आकार एव) भेदः तेनैव अभेदः ? यद्वा येन भेदः तेन भेदः एव....... इत्यादिपूर्वोक्त-विकल्पा एवाऽऽवर्तन्ते इति पुनः पुनः भेदाभेदविकल्पाङ्गीकारे अनवस्था अनपलपनीया ततश्च स्पष्टीकर्तव्यमेव केनाऽऽकारेण भेदः केनाऽऽकारेणाऽभेदः, तत्करणे च पूर्वोक्तदोषाः आपद्यन्ते इति सत्त्वाऽसत्त्वधर्म-धर्मिणोः भेदः अभेदः भेदाभेदः वा-कोऽपि विकल्पः न सम्भवति। ततश्च नैकं वस्तु उभयरूपम् इति सिद्ध्यित इति शान्तचेतसा सम्यग्विभावनीयम्।

किञ्च, धर्म-धर्मिणोः भेदाभेदमभ्युपगच्छता स्याद्वादिना अवश्यमेतत्कक्षीकार्यं यदुत धर्म-धर्मिणोः स्वभावतः तु अभेदः एव, केवलं नामाद्यपेक्षया धर्म-धर्मितया च धर्म-धर्मिणोः भेदः । एतच्च न सम्भवति – (१) वस्तुतः तयोरभेदे यदेव स्वरूपं धर्मस्य तदेव धर्मिणः, यदेव धर्मिणः तदेव धर्मस्य, ततः नैव धर्म-धर्मिणोः धर्म-धर्मिरूपेणाऽपि भेदः सम्भवति, तत्स्वरूपवत् ।

- (२) यदि धर्म-धर्मिणोः स्वभावतोऽपि भेद एव स्वीक्रियते तदा धर्मद्वय-धर्मिलक्षणपदार्थित्रतयमेव स्यादिति पूर्वोक्तभेदपक्षयुक्त्या नैकम् उभयरूपं स्यात्। स्याद्वादिना तु एकं वस्तु उभयरूपं साधनीयम्।
- (३) यदि च स्वभावतः तेषां भेदाऽभेदकल्पना क्रियते तदा पुनः ते एव दोषाः यदुत येनाऽऽकारेण भेदः तेनाऽऽकारेण भेदः एव कक्षीिक्रयते यद्वा अभेदोऽपि इति पूर्वोक्तविकल्पाऽनुसारेण सत्त्वाऽसत्त्वाभेदाऽऽपत्त्यादयः स्वयमेव विभावनीयाः । ततश्च न हि एकमेव वस्तु सदसदूपिमिति फलितम्।

किञ्च, यादृशं ज्ञाने भासते तादृशं वस्तु भवति, न हि एकमेव वस्तु सदसदूपं कस्मिश्चिदिप ज्ञाने भासते। तथा हि – द्विविधं हि ज्ञानम् – १ प्रत्यक्षम्, २ अनुमानञ्च। तत्र १ प्रत्यक्षज्ञाने सत्त्वासत्त्वे नैव भासेते, यतः प्रत्यक्षं रूप-रसादिमद् वस्तु एव गृह्णाति, असत्त्वञ्चाऽरूपि, सत्त्वाभावरूपत्वात्। ततः न तस्य प्रत्यक्षं भवति। अतः प्रत्यक्षज्ञाने सद्ग्रपमेव वस्तु गृह्यते, न तु असद्ग्रपम् इति स्थितम्।

२ अनुमानेऽपि न ज्ञायते, यतः अनुमानं केनाऽपि हेतुनैव भवति । 'इदं वस्तु सदसद्रूपम्, तत्कार्यस्य सदसद्रूपत्वाद्' इत्येवं कार्यतोऽनुमानं तस्य नैव भवति, उभयरूपस्य कार्यस्याऽनुपत्नम्भात् ।

न च सत्त्वधर्मः कारणनिष्ठः कार्ये सत्त्वधर्मं जनयेत्, असत्त्वधर्मश्चाऽसत्त्वं जनयेदिति सिध्यिति उभयरूपं कार्यम् इति वाच्यम्; विकल्पद्वयाऽनितक्रमात् । तथा हि–वस्तु कैनचिद्रूपेण कार्यं जनयेत्, सर्वात्मना वा ? १ न केनचिद्रूपेण, यतः तथाऽभ्युपगमे केनचिद्रूपेण वस्तु कार्यं करोति केनचिद्रूपेण न इति आपतितं तच्च विरोधग्रस्तम् ।

२ यदि सर्वात्मना कार्यं करोति तदाऽपि कार्यं भावरूपमेव स्यात्, यतः असत्त्वस्य अभावरूपत्वेन सर्वशक्तिविकलत्वात् कार्यजननशक्तिमत्त्वं तत्र न सम्भवति, ततः कथं कार्यमुत्पादयेद् ? इति भावरूपमेव कार्यं स्यात्, ततः न किमपि कार्यमुभयरूपं स्यात्। यदि अभावोऽपि कार्यं जनयेत् तदा अभावस्य सर्वदा विद्यमानत्वाद् तत्र विशेषस्य असत्त्वात् कनक-कटकाद्युत्पत्त्यनुपरतेः विश्वमदिद्रं स्यात् एकस्मादेवाऽभावात् कनकादिसर्ववस्तूनामुत्पत्तिसम्भवात्, भावपदार्थवत् प्रतिनियतकार्यजननविशेषस्य तत्राऽभ्युपगन्तुम् अशक्यत्वादिति नाऽनुमानतोऽपि किमपि वस्तु सदसद्र्पं संवेद्यते इति स्थितम्।

अत एव च न किमपि सदसद्रूपिमिति स्थितम्।

एवम् एकमेव वस्तु नित्यमपि अनित्यमपि न सम्भवति, विरोधादेव ।

अनेकान्तः एव कान्तः (२८)

यदप्रच्युताऽनुत्पन्नस्थिरैकस्वभावं तद् नित्यं कथ्यते, एतद्विपरीतं यत् तदनित्यम्, एतद्द्वितयञ्च एकस्मिन्नेव वस्तुनि कथं सङ्गच्छेतेति ।

न च भवदुक्तं कूटस्थिनित्यत्वं नाऽस्माभिः अङ्गीक्रियते, किन्तु परिणामिनित्यत्वमङ्गीक्रियते । मृद्द्रव्यं स्थास-कोश-कुशूलादिपर्यायेषु परावर्तमानेषु अपि अनश्वरमिति घटादेः मृद्द्रव्यत्वेन नित्यत्वम् । मृद्द्रव्यत्वेन घटस्य नित्यत्वेऽपि घटत्वेनाऽनित्यत्वात् पर्यायपरिवर्तने परिवर्तनशीलत्वाद् अनित्यत्वसम्भिन्ननित्यत्वं हि तत् १ तदेव हि परिणामिनित्यत्वम् । ततश्च द्रव्यं नित्यम्, पर्यायाः अनित्याः, द्रव्यत्वेन द्रव्यस्य नित्यत्वं पर्यायस्य विनश्वरतया तेन रूपेणाऽनित्यत्वमित्येवम् एकस्मिन् एव वस्तुनि द्रव्यत्वेन नित्यत्वं पर्यायरूपेणाऽनित्यत्वम् अङ्गीक्रियते अस्माभिः इति न काचिद् अनुपपत्तिरिति वाच्यम्;

एतदङ्गीकारे पर्यायतो भिन्नद्रव्यस्य कल्पनाऽऽपत्तेः । न च पर्यायतो भिन्नं द्रव्यम् अनुभवाभावात् । पर्यायविशिष्टम् एव द्रव्यमनुभूयते । यदि द्रव्यं पर्यायतो भिन्नं स्यात् तदा पर्यायविनिर्मोकेण केवलद्रव्यस्याऽपि प्रतीतिः स्यात्, न च सा भवति ।

किञ्च, द्रव्यात् पर्यायस्य भिन्नत्वे 'पर्यायरूपं द्रव्यम्' इति वक्तुं नैव शक्यते । ततश्च 'अनेकरूपमेकं वस्तु' इति अपि वक्तुं नैव शक्यते । 'द्रव्यं पर्यायतो भिन्नाभिन्नम्' इति नैव वक्तव्यम्, विरोधेनैव तन्निरासात् ।

एवम् एकं वस्तु सामान्य-विशेषोभयात्मकं न सम्भवति, यतः 'एकं नित्यं निरवयवम् अक्रियं' सामान्यं भवति । विशेषाश्च अनेके अनित्याः सावयवाः सक्रियाश्च भवन्ति । तत्कथं यत् सामान्यरूपं तद् विशेषरूपं यद् विशेषरूपं तत् सामान्यरूपम् ?

किञ्च, यदि सर्वेषां वस्तूनामुभयरूपत्वमङ्गीक्रियते तदा विषं मोदकोऽपि मोदक्श विषमपि, विषाऽभिन्नसामान्यस्य मोदकेऽपि अभेदिनैव वृतेः । सामान्यञ्च विश्वे एकमेव भवति, यत् सामान्यं मोदके तद् विषेऽपि, सामान्यञ्च मोदकदितोऽभिन्नमेव इति मोदकः न मोदकः एव किन्तु विषमपि, विषं न विषमेव किन्तु मोदकोऽपि । एवञ्च विषार्थी मोदके प्रवर्तेत, मोदकार्थी च विषे, न चैवं दृश्यते । तथा विषे भक्षिते मोदकोऽपि भक्षितः भवेत्, मोदके भिक्षिते विषमपि भक्षितं स्यान्नैतदेवमनुभूयते । एवमन्यत्राऽपि योजनीयम् ।

न च 'केवलमस्माभिः वस्तुनि सामान्यरूपतैवाङ्गीक्रियते, किन्तु विशेषरूपताऽपि । ततश्च प्रतिवस्तु भिन्नाः भिन्नाः विशेषाः, त एव प्रतिनियतप्रवृत्तेर्बीजम् । यः विशेषः मोदके सः न विषे यश्च विषे सः न मोदके । यत्र विषिनष्ठविशेषः तत्रैव विषार्थी प्रवर्तेत यत्र च मोदकिनष्ठविशेषः तत्रैव मोदकार्थी प्रवर्तेतेति न किञ्चिदनुपत्रमिति वाच्यम्;

विकल्पाऽनुपपत्तेः । तथाहि - विशेषरूपता सामान्यतो भिन्ना अभिन्ना वा ? २-यद्यभिन्ना तदा विशेषः विशेषः एव न भविष्यति सामान्यमेव भविष्यति । यथा सामान्यतो अभिन्नं सामान्यस्वरूपं न विशेषः तथा सामान्यतोऽभिन्नः विशेषोऽपि न विशेषः, सामान्याद् अभिन्नत्वात् ।

१-यदि च सामान्याद् भिन्ना तदा विशेषरूपता एव कल्प्यताम्, यतः विशेषस्यैवाऽर्थिक्रयाकारित्वेन तत्तत्पदार्थार्थिप्रवृत्तिविषयत्वात्, तद्गतिवशेषमाश्रित्यैव कोऽपि तदर्थी तत्र प्रवर्तते इति विशेषस्य तत्तत्प्रवृत्तिविषयतेति विभावनीयम्। एवञ्च न एकं सामान्यविशेषोभयरूपम् । ३-विशेषरूपता सामान्यतो भिन्नाभिन्ना चेद् विरोधस्तदा इति त्यजतु उभयरूपवस्तुवादाभिमानम् ।

प्रमाणवार्तिके (३/१८२) धर्मकीर्तिनाऽयमेव पदार्थः उष्ट्रदिधदृष्टान्ते योजितः ग्रन्थकृता चाऽस्मिन् ग्रन्थे तमनुसृत्य पूर्वपक्षः उत्थापितः । उष्ट्र-दिधदृष्टान्तश्च स्पष्टः । तत्राऽपि स्वयमेव एतत्सर्वं योज्यम् ।

किञ्च, शबलवस्त्विभमानिनः भवतो मते 'अयं घटः' इत्यादिबुद्धिरिप न घटते, यतः भवन्मताऽनुसारेण घटः घटोऽपि पटोऽपि । उक्तबुद्धौ केवलं घटत्वेन रूपेणैव घटस्य भानं, न तु पटत्वेन रूपेण पटस्याऽपि । घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तं घटत्वम् एव । यत्र पटत्वादिकं स्यात् तत्र न घटशब्दप्रवृत्तिर्भवित, अन्यथा पटमुद्दिश्य कृतस्य 'अयं घटः' इत्यादिप्रयोगस्याऽपि साधुत्वापत्तेः । भवन्मतानुसारेण च घटेऽपि पटत्वस्य सत्त्वात्र तत्र 'अयं घटः' इति बुद्धिः सम्भवित, यदि तत्र घटत्वस्य सत्त्वात् 'अयं घटः' इति बुद्धिः सम्भवित, यदि तत्र घटत्वस्य सत्त्वात् 'अयं घटः' इति बुद्धेः प्रामाणिकत्वमुद्धाव्यते तदा सर्वत्र सर्वमुद्दिश्य तादृशी बुद्धिः स्यात्, सर्वत्र घटत्वस्य सत्त्वात् । तथा च पटत्वाद्यसंसृष्टघटत्विशिष्टानां वाचकः शब्दः एव न कोऽपि, पटत्वाद्यसंसृष्टघटत्वादिविशिष्टानामभावेन तद्विषयकबुद्धेरप्यभावात् ।

यदि च केवलघटाद्यवगाहिनी बुद्धिः अङ्गीक्रियते तदा घट-पटादीनां स्वभावभेदः सिध्यत्येव, यतः द्वयोः स्वभावस्याऽभिन्नत्वे एकस्य भाने अन्यस्य अवश्यं भानं भवति । स्वभावभेदसिद्धौ च घटः एकान्तेन घटः एव, न पटः, पटश्च पट एव, न घटः । तथा च शबलवस्त्वभ्युपगमो नष्टः भवतः ॥

किञ्च, यदि भवान् अनेकान्तवादी सर्वं सर्वात्मकं कक्षीकरिष्यित तदा घटं घटरूपेणैव कथं जानीयाद् अभिलपेद् वा ? घटे घटरूपताया इव पटरूपताया: अपि सत्त्वात् केवलघटरूपताया: ज्ञानस्याऽसम्भवात् । ततश्च घट-पटयो: भेदः एव न स्यात्, ज्ञानाभिलापकृतः भेदः भवित । अत्र च घट-पटयो: ज्ञानस्याऽपि न भेदः, अभिलापस्याऽपि न भेदः । एवं यदि घट-पटादीनां भेद एव नास्ति तदा घट-पटयोरेकीकरणरूपः संहारवादः = स्याद्वादः कथं स्यात् ? 'घटः स्याद् घटः स्याद् अघटः' इत्येवंरूपः भवदभिलिषतः स्याद्वादः कथमपि न सिध्येत् । यथा विभक्तयोः संयोगः भवित तथाऽनेकयोरेवैकीकरणं सङ्गच्छते, अत्र च अनेकपदार्थनामेवाऽभावात्र तत् सङ्गच्छते इति सृतम् अनेकान्तवादेन ।

यंदि आदौ घटं घटतयैव पटञ्च पटतयैव ज्ञात्वा पश्चाद् घटपटादीनाम् एकीकरणं करोति इति

उच्यते तदा आदौ या केवलघटावगाहिबुद्धिः भवति सा घटमेव गृह्णीयात्, या च पटावगाहिबुद्धिः सा केवलं पटमेव जानीयाद् इति सिद्धः तयोः भेदः, तयोरभेदे एकस्य ज्ञाने अन्यस्याप्यवश्यम्भावात्।

एवमेव अभिलाप्याऽनभिलाप्यं वस्तु नैव भवति - इत्येवम् अनेकान्तवादिकृतः एकत्रैवाऽभिलाप्यत्वाऽनभिलाप्यत्वधर्मद्वयाऽभ्युपगमोऽपि पूर्वपक्षेण निरस्तः, प्रान्ते च मुक्त्यभावोऽपि प्रदर्शितः। एवं सप्रपञ्चं पूर्वपक्षो ग्रन्थकृतोपदर्शितः।

एते सर्वेऽपि दोषाः विरोधमूलकाः अग्रिमग्रन्थसन्दर्भेण विस्तरतः निरस्ताः ग्रन्थकृता । विरोधः एव यतोऽत्र नाऽस्ति घटादीनां स्वद्रव्यादिना सत्त्वं परद्रव्यादिना च असत्त्वम् अवश्यमभ्युपेयम्, अन्यथा सर्वेषां सर्वात्मकत्वं स्यादिति सङ्क्षेपः ।

एतद्दिशाऽखिलं प्रकरणं स्वयं समुन्नेयम्, एतद्गौरविभया अग्रेतनसन्दर्भविवरणस्याऽन्नाऽनु-चितत्वात्। महार्णवत्वेऽपि अस्य प्रकरणस्य व्याख्या-विवरण-विवेचनादिविनिर्मितमहायानेन अधुना पारं गन्तुं अवश्यं पार्यते मन्दमितिभिः, दिग्दर्शनमिप सञ्जातमतः नास्ति किमिप भयम्। यथा यथाऽत्रावगाह्यते तथा तथा सिद्धान्त - तर्करतानि प्राप्यन्ते नाऽत्र सन्देहः। नास्ति चेत् प्रत्ययः? पठन्तु स्वयं विश्वसन्तु चेति।

अधुना अनेकान्तजयपताकाव्याख्याग्रन्थगतवैशिष्ट्यं कतिपयवाक्याऽन्तर्गतैदम्पर्यप्रकटनपूर्वं नव्यन्यायशैल्या किञ्चिद् वितन्यते इति सावधानमनसा अवधारयन्तु-

'जयित विनिर्जितरागः' इत्यादिमङ्गलश्लोकावतरिणकायां उक्तश्लोकस्य मङ्गलरूपत्वेन विध्नविनायकत्वसिद्ध्यर्थमादौ विध्ननिर्वचनम् अकारि व्याख्याकृता, तद्ध्वंसजनकत्वज्ञानस्य परम्परया तज्ज्ञानप्रयोज्यत्वात्, प्रतियोगिज्ञानस्याऽभावज्ञाने तद्ध्वंसज्ञानस्य तद्ध्वंसजनकत्वज्ञाने चाऽपेक्षणात् ।

"प्रागुपात्ताऽशुभकर्मोदयलक्षणः विघः" इति निर्मातं विघ्नलक्षणम् अनेकान्तजयपताका-व्याख्याकृता । सत्तायां विद्यमानानां कर्मणां प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्वाभावात्, विध्नस्य च प्रारिप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्विनयमात्र तेषां विघ्नत्विमिति उदयपदमुपात्तम्, कर्मणां विपाकोदयस्याऽवश्यं तादृशप्रतिपन्थित्वात् तादृशोदयस्य विघ्नत्वमनाविलम् । अत एव उदयपदेन न प्रदेशोदयोऽपि ग्राह्यः, किन्तु विपाकोदयः एव ग्राह्यः ।

शुभकर्मोदयस्याऽपि तादृशत्विवरहात्र विघ्नत्विमिति अशुभपदोपादानम् । कर्मनिष्ठाशुभत्वञ्च प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्वमेव, कर्मणामुदयस्यैव प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्वेऽपि तञ्जनकस्याऽपि तथात्वोक्तिः उपचारात् सङ्गच्छते, यद्वा प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थिप्रतियोगित्वं हि अशुभत्वम्, प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थयुदयस्य अशुभकर्मसम्बन्धित्विनयमात् । तेन भोगान्तरायाद्यशुभ-कर्मणामुदयस्य तथात्विवरहेऽपि न क्षतिः ।

स्वयमनुपात्तानां कर्मणामुदयस्याऽपि तथात्वविरहात् 'प्रागुपात्तत्वम्' कर्मणो विशेषणम् ।

अनेकान्तः एव कान्तः (३१)

न च अनुपात्तानां कार्मणवर्गणापुद्लानां न कर्मत्वव्यपदेशः जीवैरुपात्तानामेव कर्मत्वव्यपदेशादिति प्रागुपात्तत्वाऽनिवेशेऽपि न अनुपात्तकर्मादाय क्षतिः, अनुपात्तस्य कर्मत्वस्यैवाऽसम्भवेनाऽनुपात्तकर्मणः गगनाऽरविन्दसोदरत्वाद् इति वाच्यम्;

स्वरूपदर्शकत्वेन नैरर्थक्याऽभावात्, कार्मणवर्गणापुद्गलानामपि कथञ्चित् कर्मत्वव्यपदेशसम्भवेन तद्व्यवच्छेफलकस्य तस्य सार्थक्यसम्भवाद् वा। एतेन पदेन ''कर्माणि न स्वयमेव आत्मिन श्लिष्टानि, किन्तु जीवेनैव दुष्कृतानि समाचर्य स्वयमुपादत्तानि। ततश्च न कर्मणां दोषः, जीवस्य स्वस्यैव। कर्मणि प्रागुपात्त्वमेव स्वोदयस्य विघ्नत्वे मुख्यं कारणम्, दुष्कृताऽनाचरणेन प्रागनुपात्तत्वे तदुदयस्यैवाऽसम्भवेन विघ्नस्य दूरोत्सारितत्वात्। ततश्च साम्प्रतकालीनं विघ्नप्रयोजकत्वं दुष्कृतसमाचरणतः जीवेन कृता कर्मोपादानलक्षणा क्रियैव, प्रागुपात्तत्वविशिष्टकर्मणि कृतस्य विघ्नप्रयोजकत्वविधानस्य तद्विशेषणीभृतप्रागुपात्तत्वे उपसङ्क्रमणाद्'' इत्यभिव्यज्यते।

न च 'उपात्त'पदगतिनिष्ठाप्रत्ययेनैवातीतकालीनत्वस्य बोधाद् निरर्थकं प्राक्पदिमिति वाच्यम्; कर्मोपादानिक्रयोपरमाऽनन्तरसमयेऽपि निष्ठाप्रत्ययस्य प्रयुज्यमानत्वेन कर्मणाञ्च स्वस्वाऽबाधा—कालाऽनन्तरमेव स्व-स्वफलजननं प्रति सिक्रयत्वसम्भवेन निष्क्रियकर्मणां तथात्विवरहेण सिक्रयकर्मणामुदयस्यैव तथात्वेन तादृशाऽबाधाकालपूर्णत्वसूचकस्य प्राक्पदस्य सार्थक्याऽनपायात्। तथा च अबाधाकालप्रमितकालपूर्वमुपात्ताऽशुभकर्मोदयलक्षणः विघ्नः इति फलितम्। ततश्च कर्मोपादानिक्रयायाः पश्चाद् अबाधाकालोऽपि व्यतीतः, अतः एव च तादृशकर्म उदयप्राप्तम्, यद्यपि अबाधाकालस्याऽपूर्णत्वे न कर्मणामुदयप्राप्तत्विमिति 'अशुभकर्मोदयः विघ्नः' इत्यस्यैव समीचीनत्वम्, तथाऽपि अबाधाकालस्याऽपूर्णत्वे कर्मणामुदयस्याऽसम्भवेन 'कर्मसत्त्वे तदुदयाऽवश्यम्भावेन कर्माणि एव निरुन्ध्यानि इति कर्मणाम् उदयद्वारा प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्व'नियमः विभज्येत, तदुपादाने अबाधाकालस्य पूर्णतायामवश्यं तदुदयः इति अन्यत् स्वयमभ्यूह्यम्। यद्वा 'अशुभकर्मोदयः एव विघः' इत्यपि साधु इति दिक्।

ननु कर्मणां विपाकोदयस्य केनाऽपि अनपवर्तनीयत्वेन मङ्गलं निष्फलमेव, मङ्गलादिना उदयाऽप्राप्तानामेव कर्मणां क्षयस्य शक्त्यवात् । उदयप्राप्तानां कर्मणां नाशः न भोगमृते । ततश्च मङ्गलकरणेऽपि न तादृशकर्मोदयरूपविष्नध्वंसः सम्भवे*दिति चेद् ?* 

मैवम्; मङ्गलेन तादृशकर्मणामेव विधातात्, उदय-सत्तादेः कर्मपुद्गलस्य पर्यायरूपत्वेन कर्मनाशकस्य उदयनाशकत्वाऽनपायात्, द्रव्यनाशकस्य तत्पर्यायनाशकत्वाऽवश्यम्भावात् । अत एव तादृशकर्मणोऽपि विघ्नत्वोक्तिः अन्यग्रन्थेषु सङ्गच्छते, अबाधाकालपूर्णताऽनन्तरं तादृशकर्मणां मङ्गलादिभिः अनाशितानाम् अवश्यं प्रारीप्सितप्रबन्धप्रतिपन्थित्वादिति ।

किञ्चाऽत्र कर्मनाशः = कर्मसंयोगनाशः एव ज्ञेयः इति न काऽप्यनुपपत्तिरित्यलं प्रसङ्गेन । 'जयित विनिर्जितरागः' इत्यादिश्लोकः भावस्तवरूपः इति प्रख्यापयता व्याख्याकृता अनेकान्तः एव कान्तः (३२)

भावस्तवस्य लक्षणं निष्टङ्कितम्-

"अयं च यथाभूताऽन्याऽसाधारणगुणोत्कीर्त्तनरूपत्वाद् भावस्तवः" इत्याद्युक्त्या, प्रामाणिकत्वं बहुश्रुताऽऽदरणीयत्वञ्चाऽस्य लक्षणस्य नन्दीसूत्रवृत्तिकृदुक्तिप्रदर्शनेन एतद्ग्रन्थोपिर गुर्जरिववेचनकृता प्रस्थापितिमिति एतदुपिर किञ्चिद् विचार्यते – उक्तोक्त्या 'यथाभूताऽन्याऽसाधारण–गुणोत्कीर्त्तनत्वं भावस्तवत्वम्'इति फिलतम् । अत्राह – ननु अन्यदर्शनिस्वीकृतदेवेषु अपि केवलज्ञानादिगुणाः सन्ति एव, सर्वात्मनां केवलज्ञानादिगुणवत्त्वात्, केवलं साम्प्रतं तिरोभूताः, किन्तु न सन्ति । ततश्च तेषां सर्वज्ञत्वकीर्तनमिप भावस्तवः स्यात्, यथाभूतगुणोत्कीर्त्तनरूपत्वात् । यद्वा तीर्थकृतां सर्वज्ञत्वगुणोत्कीर्त्तनमिप न भावस्तवः स्यात्, सर्वज्ञत्वादीनामन्यसाधारणत्वाद् इति चेद् ?

नः; तादृशकेवलज्ञानादीनां तदानीमर्थक्रियाकारित्वविरहाद् निश्चयदृशा गुणत्वाभावात् । न हिः काष्ठे प्रस्थकत्वोक्तिः निश्चयसम्मतेति ।

न चाऽन्यकेवलिषु तत् तादृशं वर्तते इति पुनः तदापत्तिरिति वाच्यम्; तथाविधविश्वोपकारि-तीर्थंकरनामकर्मोदयसाचिव्यस्याऽन्यत्राऽभावात् । अत एव तीर्थङ्करस्थितकेवलस्य विश्वोपकारि-त्वेनाऽन्याऽसदृशत्वं विभावनीयम् ।

न च सम्यग्दृष्टिजीवेन 'आधि-व्याध्युपाधिनाशकः मे अर्हन् जयतु' इत्यादिरूपेण भौतिकदुःखनाशकत्वेन कृतमर्हत्स्तवनं भावस्तवः न स्यात्, तादृशदुःखनाशकत्वस्याऽन्य-साधारणत्वादिति वाच्यम्ः शुद्धिनिश्चयनयदृष्ट्या तस्य भावस्तवत्वाभावात्, यद्वा, सम्यग्दृष्टिजीवस्य अर्हत्परमात्मिनिष्ठशुद्धगुणविषयकश्रद्धा-ज्ञानादिशालित्वेन तादृशाऽन्याऽसाधारणगुणसमानाधिकरणभौ-तिकदुःखनाशकत्वस्यैव स्तुत्यत्वेनाङ्गीकाराज्ञाऽच्याप्तिः अन्यथा तादृशदुःखनाशकत्वेन अन्यदेवादीनामिप स्तुत्यत्वापत्तेः, न हि सम्यग्दृष्टिः कदाऽपि स्वदुःखनाशकत्वेन अन्यदेवं तथाबुद्ध्या स्तौति। तादृशदुःखनाशकत्वस्य वाऽन्यद्भाऽभावादिति न काऽपि अनुपपत्तिः इति अलं चसूर्य। अत्र बहु वक्तव्यं तच्च विस्तरिभया उपेक्ष्यते इति।

एतदनेकान्तजयपताकाऽऽख्यप्रकरणं सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरिविरचितं व्याख्यासमलङ्कृतम् । एतद्व्याख्यागतवैशिष्ट्यमस्माभिः दृष्टम्, अधुना एतद्व्याख्योपरि यद् आचार्यवर्यश्री-मुनिचन्द्रसूरिविरचितं विवरणं तद्वैशिष्ट्यमपि किञ्चिदवलोकामहे-

''शास्त्रैकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् ।

आहु: प्रकरणं नाम, ग्रन्थभेदं विपश्चित: ॥''

इतिपराशरपुराणोक्तप्रकरणपदप्रवृत्तिनिमित्तं व्युत्पत्त्या दर्शयता अनेकान्तजयपताकाव्याख्याकृता ''प्रक्रियन्तेऽर्थाः स्वस्थानस्थापनाऽभिव्यक्त्या अस्मिन् इति प्रकरणम्'' इत्युक्तम् ।

एतदन्तर्निहितैदम्पर्यप्रकाशनम् अतीव सरलया गिरा विवरणकृता ''स्वभावत एव हि पदार्थाः

अनेकान्तः एव कान्तः (३३)

स्वस्थाने निजस्वभावरूपे स्वहेतुभिरेव व्यवस्थापिताः वर्तन्ते । अनेन च ग्रन्थेन स्वस्थाने स्थापनायाः अभिव्यक्तिः = प्रकाशनमेव क्रियते, तथाविधमोहापसरणेनेति'' – इत्येवं कृतम् । (दृश्यतां पृ. २०)

एवम् अनवस्था-चक्रकदोषयोः अन्यत्राऽन्यैः व्यवस्थापितः विशेषः अत्र च अभिप्रेतः तयोः अविशेषः स्पष्टतया विवरणकृता ''इह अभयदेवादिग्रन्थान्तरेषु पदत्रयस्य पुनः पुनरावृत्तौ 'चक्रकं' नाम दोषो विविश्ततो दृश्यते ।...... अनवस्था तु पुनः पुनः पद्वयाऽऽवर्तनरूपा प्रसिद्धैव । इह तु अनवस्था-चक्रकयोः नामकृतः एव विशेषो लभ्यते, न पुनरर्थकृतः किष्टद् । यद् वक्ष्यति सामान्यविशेषवादे 'चक्रकमनवस्थाऽनितवृत्तेः' इति । अत्र हि चक्रके साध्ये अनवस्थाऽनितवृत्तिलक्षणो हेतुरुपन्यस्तः । अतो शायते अनवस्थैव चक्रवत् पुनः पुनर्भ्रमणात् चक्रकमित्युच्यते इति ।"

अधिकं कि वक्ष्यामः ? अधिकरसास्वादिलप्सुभिः पठनीयः स्वयमेवैषः ग्रन्थः । एतद्ग्रन्थकृतां तत्तद्व्याख्या – विवरणादिकृतां च परिचयः अत्रैव अन्यत्र चर्चितः इति न तत्राऽस्माकमायासः । नवरं नास्त्यत्र कोऽपि विवादः यदुत सकलशास्त्रकारपरमर्षि-आचार्यहरिभद्रसूरिः किरीटकल्पः तैः रचितश्चाऽयम् अनेकान्तजययताकाऽऽख्यग्रन्थः समस्तग्रन्थेषु किरीटस्थरत्नकल्पः ।

अनेकान्तभास्करे धूल्रिप्रक्षेपाय प्रयतः बहुभिः वावद्कैः कृतः तथाऽपि एतादृशग्रन्थरचनाद्वारा पूर्वाचार्यैः ते सर्वेऽपि प्रयतः विफलीकृताः । प्राचीनन्यायशैलिनिबद्धोऽयं सूरिपुरन्दराचार्य-श्रीहरिभद्रसूरिसन्दृब्धोऽनेकान्तजयपताकादिग्रन्थिनकरः, नव्यन्यायशैलिगुम्फितः महोपाध्याय-श्रीयशोविजयगणिवर्यविरचितः स्याद्वादकल्पलतादिग्रन्थकलाप एवाऽत्र प्रमाणम् । द्रव्य-गुण-पर्यायरासे चतुर्थ-शाखायां प्रथम-द्वितीय-तृतीयश्लोकेषु परैः अनेकान्तवादे कल्पितानां सप्तदशदूषणानाम् उपदर्शनं निराकरणञ्च नव्यन्यायशैल्योपलभ्यते तच्च नाऽन्यत्र लभ्यते इति तुलनाप्रियविदुषां विनिवेद्यते । अधिकं द्रव्यानुपरामर्शकणिकायाम् अवोचामः (४/२-३) ।

अधुना तु अत्यानन्दाऽवसरः यत् तथाविधसंस्कृतभाषापाण्डित्यविकलानाम् एतद्ग्रन्थराजपदार्थ-रसास्वादिलप्सूनाम् अपि एतद्ग्रन्थप्रवेशसौकर्यकारी विस्तृतः विकसितः विशिष्टः सुन्दरः स्वाद्यः सौष्ठवशाली गुर्जरानुवादः प्रकाश्यतां नीयते परमपूज्याऽऽचार्यवर्यश्रीमद्विजयगुणरत्नसूरीश्वर-शिष्यरत्वपरमपूज्याऽऽचार्यश्रीमद्विजयरशिमरत्नसूरीश्वरशिष्यरत्नेन मुनिराजयशरत्नविजयेन अल्पे एव जन्म-दीक्षापर्याये इति कमिप अमन्दानन्दसन्दोहं गाहते मन्मनः, अतिदुरूहतया सकललोकविख्यातस्य निरुद्धप्रायः पठनपाठनप्रचारस्य एतद्ग्रन्थस्य तथाविधबालादीनामिप गम्यत्वाऽऽपादनात्। शतशः साधुवादाः धन्यवादाः च तस्मै मुनिप्रवराय वितरामः।

यतः अनेकहस्तप्रत्याधारेण अनेकत्राऽनेकाशुद्धिनिराकरणेन अति स्वच्छतामापादितः एषः ग्रन्थः । पादनोंधे च अतीव उपयोगिन्यः सामग्र्यः निवेशिताः, तेन च संस्कृतोऽयं ग्रन्थः । क्लिष्टस्थलीय-स्पष्टाऽनुवादेन बाहुल्येन व्याख्यादीनां पदार्थवाक्यार्थादेः विवेचने समावेशकरणेन समृद्धः

अनेकान्तः एव कान्तः (३४)

सकलजनाऽभिगम्यश्च कृतः इति ग्रन्थसम्पादन-संशोधनानुवादनादिकार्येषु मुनिप्रवरेण सफलता आसादिता । अनेकत्र अनेकवैशिष्ट्यम् अनुवादे पादनोंधे च समाविष्टं समस्ति, कस्य कथनं कुर्महे वयं, स्वयमेव पठित्वाऽनुभवतु, श्रवणपठनादितोऽपि अनुभवस्य बलवत्त्वात् । तत्तद्विशेषताभिः वैशिष्ट्यं बिभ्रन् अयं ग्रन्थराजः राजतेतमाम् । संशोधनकुशलमुनिराजश्रीभव्यसुन्दरिवजयेन च संशोधितोऽयमनुवादः इति तत्समेतोऽयं ग्रन्थराजः अवश्यं विद्वज्जनवह्नभो भविष्यति इति वाचका एवाऽत्र प्रमाणम् ।

गुणरत्नमहोदधौ रत्नकल्पोऽयं मुनिप्रवरः स्वीयैः धीरिश्मिभः नैकान् ग्रन्थान् संस्कृत-गुर्जर-विवेचनसमलङ्कृतान् करोतु इति आशास्महे ।

प्रान्ते, सकलसचराचरसृष्टिव्याप्यनेकान्तवादसमाश्रयणेन तात्त्विकं तत्परिज्ञानमुपलभ्य शीघ्रं सत्वरं मुक्तिं विन्दताम् अखिलं विश्वमिति कामनया सह विरमामि.....

वि.सं. २०६८

लि.

भाद्रपदशुक्ला चतुर्थी सांवत्सरिकमहापर्व भुज-कच्छ परमपूज्यवर्धमानतपोनिधि-न्यायविशारदा-ऽऽचार्यवर्यश्रीमद्विजयभुवनभानुसूरीश्वर-शिष्यरत्नपार्श्वप्रज्ञालयतीर्थप्रेरकपंन्यास-प्रवरश्रीविश्वकल्याणविजयपदपद्मसदा-

निवासिपंन्यासयशोविजयः ।

# ्र्रेश संशोधङ्गी ङ्सभे...

વામન જ્યારે વિરાટ બને છે..

એક સવારે પત્ર આવ્યો, પ.પૂ.મુ. શ્રી યશરત્ન વિ.મ.નો.! વિનંતી હતી, અનુવાદના સંશોધન માટે..

મારા માટે આવા પત્રો આશ્ચર્યજનક નથી રહ્યા, પણ છતાં આ પત્રે આશ્ચર્ય જન્માવ્યું. કારણ હતું ગ્રંથનું નામઃ "અને**કાંત જયપતાકા**"

તાર્કિક શિરોમણિ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજીના આ ગ્રંથનું મેં નામ જ સાંભળેલું.. જોયો નહોતો.. પણ એટલી તો ખબર હતી કે સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ કૃત સન્મતિતર્ક કે વાદિદેવસૂરિ કૃત સ્યાદ્વાદરત્નાકરની હરોળનો આ ગ્રંથ છે, અતિ ગહન..

આવા ગહન ગ્રંથને વાંચવાનો પણ મેં વિચાર કર્યો નહોતો, ત્યારે આ મુનિવર.. જેમનો પર્યાય માત્ર ૯ વર્ષ હતો અને ઉંમર માત્ર ૨૦ વર્ષ.. તે આ ગ્રંથના અનુવાદ કરવાની હિંમત કરે, એ અતિ-આશ્ચર્યજનક જ હોય ને ?

એક વાર તો એમ લાગ્યું કે આ દુઃસાહસ તો નથી ને ? ૮ ફૂટની ઊંચાઈ ન ધરાવતો માણસ ૮૦૦૦ ફૂટ ઊંચા એવરેસ્ટને સર કરવાની હામ ભીડે, એ દુઃસાહસ જેવું જ લાગે..

સંશોધન સ્વીકારવા માટે પણ મનમાં ગડમથલ થઈ... આવા ગહન ગ્રંથને હું ઉકેલી શકીશ? પણ એમ થયું કે જયારે આ મુનિવર અનુવાદ કરવાની હિંમત કરે છે તો સંશોધન માટે મારે હિંમત કેળવવી જ રહી.. અને મેં સ્વીકારનો પ્રત્યુત્તર લખી નાંખ્યો..

ત્યારે મનમાં કદાચ એમ પણ હતું.. "શરૂ તો થવા દો.. આગળ વધશે એટલે ખબર પડશે, કેટલું કઠિન છે ?".. પૂર્ણ થવા વિશે શંકા હતી.. અને થાય તો પણ ૪-૫ વર્ષ લાગી જશે.. એવું માનતો હતો..

પણ આનંદ સાથે જણાવવું પડે છે કે એ બધી શંકા-માન્યતા ખોટી પડી. માત્ર ૮ મહિનાના ટૂંકા ગાળામાં મુનિવરશ્રીએ આ વિરાટ ગ્રંથના અનુવાદનું કાર્ય સુપેરે પૂર્ણ કર્યું..

- ★ અનરાધાર ગુરુકૃપા…
- ★ અવિરત પુરુષાર્થ. .
- 🛨 અવિહડ સંકલ્પ..
- 🛨 અપ્રતિમ વિનય.. આ બધાનું પરિજ્ઞામ તમારી સમક્ષ પ્રસ્તુત છે..

મુનિવરને કેટલા ધન્યવાદ આપીએ ?

ગ્રંથની ગહનતાનો ખ્યાલ તો વાંચનાર જ સમજી શકશે. તે અંગે પ્રસ્તાવના વગેરેમાં અન્ય લેખકોએ જણાવ્યું છે, એટલે પુનર્સિત કરતો નથી..

મુનિવરે ભારે જહેમત ઊઠાવી છે.. મુદ્રિત પ્રત અશુદ્ધિ ભરપૂર હતી. તેના કારણે પદાર્થ સંગત થતો નહોતો. તેથી હસ્તપ્રતોમાંથી શુદ્ધ સંપાદનનું કાર્ય હાથ ધર્યું. વિવિધ સ્થળોથી ૧૮/૨૦ હસ્તપ્રતો એકઠી કરી અને જ્યાં જ્યાં મુદ્રિત સ્થળે શંકા પડે ત્યાં એ બધી જ હસ્તપ્રતો જોઈને શુદ્ધ પાઠ મેળવવા મહેનત કરી. આવા નહીં નહીં તો ય ૩૦૦ જેટલા સ્થાનો હશે.. કેટલી મહેનત કરવી પડે ? એ સ્વયં વિચારી લેશો..

જુદા જુદા અનેક ગ્રંથોના પૂર્વપક્ષો આ ગ્રંથમાં છે, તે પણ નામોલ્લેખ વિના.. ત્યારે તે તે પરદર્શનના ગ્રંથમાંથી તે-તે પૂર્વપક્ષ ખોળી કાઢીને તેના આધારે તેમણે તે પદાર્થોનું સુસ્પષ્ટ વિવેચન કર્યું છે.

સામાન્યથી અનુવાદના સંશોધન સમયે હું પહેલા મૂળ ગ્રંથ વાંચતો હોઉ છું. પદાર્થ અવધારીને પછી અનુવાદ વાંચું છું. મારે નિખાલસપણ્ને કબૂલ કરવું જોઈએ કે આ ગ્રંથમાં અનેકવાર એવું બન્યું છે કે મૂળ ગ્રંથ ૨-૩ વાર વાંચવા છતાં હું સમજી ન શક્યો હોઉં અને પછી મુનિવરના અનુવાદ દ્વારા પદાર્થ સમજી શકાયો હોય..

મુનિવરની બીજી એક મહત્ત્વની વિશેષતા એ અનુભવાઈ કે ભગીરથ પુરુષાર્થથી તેમણે પદાર્થ બેસાડ્યો હોય અને લખ્યો હોય, તેમાં ભૂલ બતાવીએ તો ક્યારેય વનુ, ન च કર્યું નથી.. તરત જ ભૂલ સ્વીકારી છે, સુધારી છે, પુનર્લેખન કર્યું છે.. ઘણાં અનુવાદના સંશોધન કરવાના થયા છે. પણ આવી સરળતા-વિનય-સમર્પણ ઓછું જોવા મળ્યું છે..

નમ્રતા પણ એટલી છે કે ૯૯% પુરુષાર્થ તેમનો હોવા છતાં, યશ હંમેશા બીજાને આપતા રહ્યા છે.. મુનિવરશ્રીને ક્રોડો અભિનંદન અને અંતરથી અનુમોદના.. દેશોપશમના, ન્યાયાવતાર અને સ્યાદ્વાદભાષા પછી તેઓ આ ચોથો અનુવાદ બહાર પાડી રહ્યા છે. ઉદયસ્વામિત્વની સંસ્કૃત ટીકા દ્વારા સંસ્કૃતલેખન ક્ષેત્રે પણ તેઓ પદાર્પણ કરી રહ્યા છે. પોતાના સહવર્તી મુનિવરોને દિવસમાં ૪-૫ કલાક અધ્યાપન પણ કરાવે છે.

વામન કદ ધરાવતા મુનિવર વિરાટ શક્તિના સ્વામી બન્યા છે, ત્યારે એ શક્તિનો સદુપયોગ શ્રુતના રક્ષણ / સર્જન / ગઠનમાં થતો રહે અને સાથે જ તેઓ આત્મગુણોનો વિકાસ પણ સાધતા રહે એ જ શુભેચ્છા..

અનુવાદના સંશોધનના બહાને ગ્રંથના ઊંડાણપૂર્વકના સ્વાધ્યાયની તેમણે તક આપી, જેનાથી અનેકાંતવાદ પરની મારી શ્રદ્ધા વધુ દેઢ બની, સમ્યક્ત્વની નિર્મળતા / સ્થિરીકરણની તક મળી. તે મહાત્માનો મારા પર પરમ ઉપકાર છે, તે ઋણ કેમ વિસરી શકાય ?

સંશોધનકાર્યમાં યથાક્ષયોપશમ પ્રયાસ કર્યો છે. અજ્ઞાનતા-છદ્મસ્થતાવશ ક્યાંય ક્ષતિ થઈ હોય, જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ પ્રરૂપણા થઈ હોય તો ગ્રંથકાર, વ્યાખ્યાકાર, વિવરણકાર, અનુવાદક અને સકળ શ્રીસંઘને ક્ષમાયાચના કરું છું..



દ. ભવ્યસુંદર વિ. આસો સુદ ૬ વિ.સં.-૨૦૬૮ જવાહરનગર, ગોરેગામ





યાકિની મહત્તરાસુનુ આ. હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના જીવન-કવન-સમય વિશે ઘણા વિદ્વાનોએ ઘણું લખ્યું છે.

એમના જીવન વિશે મુખ્યત્વે કહાવલી, પ્રભાવકચરિત્ર, ચતુર્વિશતિપ્રબંધમાં કેટલીક વિગતો મળે છે..

અમે, શ્રી હીરાલાલ કાપડિયા લિખિત 'શ્રીહરિભદ્રસૂરિ' પં. કલ્યાણવિજયગણ દ્વારા સંસ્કૃતમાં લખાયેલ અને ધર્મસંત્રહણીમાં પ્રગટ થયેલ 'ગ્રંથકારપરિચય' વગેરેના આધારે અહીં મુખ્ય વિગતો આપીએ છીએ..

એમની જન્મભૂમિ હતી **ચિત્તોડ!** (ચિત્રકુટ).. ચિત્તોડ પ્રાચીન સમયથી જૈનતીર્થ તરીકે જાણીતું છે.. કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રીહેમચન્દ્રસૂરિ મ.સા. રચિત 'ख्यातोऽष्ट्रपद.' માં श्रीचित्रकुटादय: શબ્દો દ્વારા ચિત્તોડનો ઉલ્લેખ થયો છે.

એમના પિતાનું નામ હતું શંકરભટ્ટ!

અને માતાનું નામ હતું **ગંગા!** 

પોતે અગ્નિહોત્રી બ્રાહ્મણ હતાં અને તે ચિત્તોડના રાજા જિતારિના પુરોહિત બને છે..

પંડિત હરિભદ્ર ચૌદ વિદ્યાના પારગામી હતા.. પ્રબંધો મુજબ વિદ્યાના કારણે પેટ ન ફાટી જાય તે માટે પેટે પટ્ટો બાંધતા હતા અને વાદી પાતાળમાં પેસી જાય તો પીછો કરવા કોહાળી ને આકાશમાં ઊડી જાય તો પકડવા નિસરણી રાખતા હતા.

્હાથમાં જંબૂવૃક્ષની ડાળી રાખતા, જે જંબૂદ્ધીપમાં પોતે જ અનન્ય પંડિત છે એવું સૂચન કરતી હતી.

ેજયારે રાજપુરોહિત હરિભદ્ર, પાલખીમાં બેસીને રસ્તા પરથી પસાર થતો હતો, ત્યારે હાથી ગાંડો થવાના સમાચારે ચારે બાજુ ભાગાભાગ મચી ગઈ.. પંડિતની આજુબાજુ વિંટળાયેલા પાઠકો વગેરે ભાગવા લાગ્યા.. પં. હરિભદ્રએ પાલખીમાંથી ઉતરીને એક જિનમંદિરનો આશરો લીધો.. ત્યાં બીરાજમાન જિનબિંબને જોતાં જ પંડિતે જિનેશ્વર ભગવંતનો ઉપહાસ કરતો એક શ્લોક રચી

૧. પં. કલ્યાણવિજયગણિના મતે આ વાત બરોબર નથી. એમણે 'चक्कीदुगं' નો અર્થ ન સમજાયો, તો એ યાકિનીમહત્તરા પાસે ગયા… એ એમની સરળતા, નિખાલસતા વગેરે ગુણો સાથે આ ઘટતું નથી.

૨. આ પ્રસંગનો ઉલ્લેખ પ્રભાવકચરિત્રમાં છે, કહાવલીમાં નથી.





्वपुरेव तवाचष्टे स्पष्टं मिष्टात्रभोजनम् ।

न हि कोटरसंस्थेऽग्नौ तरुर्भवति षाडुवल: ॥"

અર્થ: તમારું હૃષ્ટપુષ્ટ શરીર જ તમે કરેલા મિષ્ટાત્રનું ભોજન સૂચવે છે.. પોલાણમાં આગ હોય, તો ઝાડ કદી લીલુંછમ થાય જ નહીં.

<sup>ે</sup>એક વખત પં. હરિભદ્ર, સાધ્વીજીના ઉપાશ્રય પાસેથી પસાર થઈ રહ્યા હતા… ત્યારે એમના કાને શબ્દો પડ્યા ઃ

''चक्कीदुगं हरिपणगं पणगं चक्कीण केसवो चक्की।

केसव चक्की केसव दु चक्की केसी य चक्की य॥"

આવશ્યકનિર્યુક્તિની, અવસર્પિણીમાં થનારા ચક્રવર્તી, વાસુદેવ વગેરેના ક્રમને સૂચવનારી આ ગાથાનો અર્થ પંડિત હરિભદ્રને ન આવડે એ સ્વાભાવિક હતું..

પંડિતને નિયમ હતો કે - 'જો મને ન આવડતું હોય એવું કોઈને આવડતું હોય તો તેમના શિષ્ય થઈ જવું..' પંડિતે યાકિનીંમહત્તરા સાધ્વીજીને અર્થ પૂછ્યો.. સાધ્વીજી પંડિતને આ. જિનદત્તસૂરિજી (કેટલાક મતે આ. જિનભટસૂરિજી) પાસે લઈ ગયા..

ગાથાનો અર્થ જાણીને પંડિત હરિભદ્રને પરિપૂર્ણ સંતોષ થયો.. પછી નિયમપાલન માટે આચાર્ય ભગવંતને શિષ્ય બનાવવા વિનંતી કરી.. આચાર્યશ્રીએ તેની પ્રતિજ્ઞા સાંભળીને કહ્યું કે - 'તું યાકિનીમહત્તરાનો ધર્મપુત્ર થા'

આચાર્યશ્રીએ હરિભદ્રની જિજ્ઞાસાના ઉત્તરમાં ધર્મનું સ્વરૂપ કહ્યું અને જણાવ્યું કે - "સકામવૃત્તિવાળાને ધર્મનું ફળ દેવલોક અને નિષ્કામવૃત્તિવાળાને ધર્મનું ફળ ભવવિરહથી ઉદ્ભવતું મોક્ષસુખ મળે છે."

ત્યારે પંડિત હરિભદ્ર બોલ્યા કે મારે તો માત્ર ભવવિરહવાળું ફળ જ જોઈએ છે.. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે - તો તો તારે સંસારત્યાગ કરી સર્વવિરતિ સ્વીકારવી જોઈએ.. અને ત્યારે જ પંડિત હરિભદ્ર બની ગયા **મુનિ હરિભદ્ર**!

'ભવવિરહ' શબ્દ મુનિ હરિભદ્રને અત્યંત પ્રિય હતો. તેઓ વાસક્ષેપ નાંખતા 'તમને ભવવિરહ થાઓ' એવો આશીર્વાદ આપતા હતા. તેઓશ્રીના અનેક ગ્રંથોના અંતે 'વિરહ' અથવા 'ભવવિરહ' શબ્દનો ઉલ્લેખ મળે છે.. 'ભવવિરહ' એ તો આ. હરિભદ્રસૂરિજીનું ઉપનામ બની ગયું હતું..

મુનિ હરિભદ્રની આચાર્યપદવી ક્યારે થઈ એની કોઈ વિગત મળતી નથી.. પણ એમના ઘણા



૧. બોધ પામ્યા પછી જિનેશ્વર ભગવંતના દર્શન કરતાં એમણે શ્લોકને આ પ્રમાણે સુધાર્યો હતો : "वपुरेव तवाचष्टे भगवन् ! वीतरागताम् ।"

૨. આ ઘટના કહાવલીમાં આવે છે. ચતુર્વિંશતિપ્રબંધમાં થોડો ફરક છે..

્રિમ આ ગ્રંથોના અંતે 'હરિભદ્રસૂરિ' એવો ઉલ્લેખ મળે છે…

આવશ્યકસૂત્રની શિષ્યહિતા ટીકાના અંતે-

''कृति: सिताम्बरचार्यजिनभटनिगदानुसारिणो विद्याधरकुलतिलकाचार्यजिनदत्तशिष्यस्य धर्मतो जाइणीमहत्तरासनोरल्पमतेराचार्यहरिभद्रस्य''

ઉપદેશપદના અંતે-

"हरिभद्वायरिएण भवविरहं इच्छमाणेण ॥१०३९॥"

પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રની પ્રદેશવ્યાખ્યાની પુષ્પિકામાં-

"आचार्यजिनभटस्य हि सुसाधुजनसेवितस्य शिष्येण"

આ પ્રમાણે આ. હરિભદ્રસૂરિએ આપેલી વિગત મુજબ તેઓ વિદ્યાધરકુલ-વિદ્યાધરગચ્છ કે વિદ્યાધરીશાખામાં થયા હોવાનું જણાય છે. જિનદત્ત, જિનભટ (કે જિનભદ્દ) વગેરે એમના ગુરુ કે વડિલ આચાર્ય જણાય છે.

તેઓશ્રીએ યાકિનીમહત્તરાના ધર્મપુત્ર તરીકે તો અનેક ગ્રંથોમાં ઉલ્લેખ કર્યો છે.

## ★ શિષ્યવિરહ-વૃત્તાંત ★

કહાવલી પ્રમાણે આ. હરિભદ્રસૂરિજીના બે સંસારી ભાણેજો જિનભદ્ર અને વીરભદ્ર એમના શિષ્ય થયેલા.. ચિત્તોડમાં બૌદ્ધોના હાથે આ બંને શિષ્યોની હત્યા થઈ જવાથી આ. હરિભદ્રસૂરિજીને સખત આઘાત લાગ્યો.. યાવત્ અનશન કરવા તૈયાર થઈ ગયા! પણ ગુરુ મ.સા.ના સમજાવટથી ગ્રંથોને જ શિષ્ય માની શાસ્ત્રરચનામાં પ્રવૃત્ત થયા..

<sup>'</sup>પ્રભાવકચરિત્રમાં આ પ્રસંગ આ રીતે મળે છે.

ભાજોજોના નામ હંસ-પરમહંસ હ્તા.. ઘરના કંકાસથી કંટાળીને તેઓએ દીક્ષા લઈ લીધી.. વિશેષ અભ્યાસ માટે બૌદ્ધોના નગરમાં જવાનો આગ્રહ કર્યો.. આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિજીની ઇચ્છા ન હોવા છતાં તેઓએ રજા આપી..

અભ્યાસ દરમિયાન જૈનમતનું જે ખંડન આવતું તેનો પ્રતિકાર તેઓ એક કાપલિકામાં લખતા. આવો એક કાગળનો ટુકડો પવનના ઝાપટાથી ઉડી ગયો.. તે બૌદ્ધોના હાથમાં પકડાયો ને કોઈક જૈન ગુપ્ત રીતે ભણે છે, એ ખ્યાલ આવી ગયો.. આ જે હોય તેને ખુલ્લા પાડવા પડ્યંત્ર રચાયું..

🖙 ચાલવાના રસ્તામાં તેઓએ જિનમૂર્તિનું ચિત્ર દોર્યું.. એના ઉપર પગ મૂકીને જ જવું પડે તેવી પરિસ્થિતિ સર્જાઈ. ચિત્રમાં થોડા ફેરફારો ેં કરી જિનમાંથી તેને બુદ્ધ બનાવી તેના પરથી પસાર

૧. ચતુર્વિંશતિપ્રબંધ અને પુરાતનપ્રબંધસંત્રહમાં પણ આ જ પ્રસંગ થોડા ફેરફાર સાથે મળે છે.. કહાવલીમાં શિષ્યોના (ભાશેજના) નામ જિનભદ્દ અને વીરભદ્દ છે..

૨. ચતુર્વિંશતિપ્રબંધ મુજબ કંઠે ત્રણ રેખા કરી હતી. પુરાતન પ્રબંધસંગ્રહમાં પૃ. ૧૦૫માં અહીંથી ૧ બ્રહ્મસૂત્ર બતાવ્યાનું લખ્યું છે.



ાજ રાત્રે વિદ્યાર્થીઓ ઉંઘતા હતા. તેઓને ગભરાવી દેવા પાણીના ઘડા ઠાલવી દીધા… ગભરાઈને બધા વિદ્યાર્થીઓ પોતપોતાના ઇષ્ટદેવતાનું સ્મરણ કરવા લાગ્યા… ત્યારે હંસ-પરમહંસે જિનેશ્વર ભગવાનને યાદ કર્યા.

આવા બે-ચાર પ્રસંગથી તે બે 'જૈન' તરીકે ખુલ્લા પડી ગયા..

હવે ભાગી છુટવું જોઈએ એવું લાગતાં હંસ-પરમહંસ ઉપરના માળેથી ત્યાં પડેલા <sup>1</sup>છત્રો લઈને કુદી પડ્યા અને ભાગવા લાગ્યા…

ભાગી રહેલા હંસ-પરમહંસની પાછળ બૌદ્ધના સુભટોએ પીછો કર્યો.. હંસે પરમહંસને કહ્યું કે હું શત્રુઓને રોકું છું. તું આ ખંડનની કાપલીઓ વગેરે લઈને ભાગી જા. ગુરુમહારાજને મારા તરફથી મિચ્છામિ દુક્કડમ્ કહેજે. મેં જે એમની ઇચ્છાને અવગણી, તેનો રંજ છે. અહીં નજીકમાં સુરપાલ રાજા છે. તું એનો આશ્રય લેજે.

હવે એકલો પડેલો હંસ, બૌદ્ધસુભટોના હાથે મરાયો.

પરમહંસે સુરપાલનો આશ્રય લીધો.

બૌદ્ધ આચાર્ય કહે છે : આ આપણા શાસ્ત્રોનું રહસ્ય ચોરીને ભાગ્યો છે. તે લખાણની કાપલિઓ પાછી મેળવો..

સુરપાલ રાજાએ શરણાગત પરમહંસને સોંપવા ના પાડી દીધી અને વાદનું આયોજન કરવા સૂચન કર્યું. બૌદ્ધો કહે છે ઃ આ પરમહંસે અમારા બુદ્ધભગવાનની આકૃતિ ઉપર પગ મૂક્યો છે, માટે અમારે એનું મોઢું પણ જોવું નથી.

પડદાપાછળ રહી વાદ શરૂ થયો. વાદ લાંબો ચાલ્યો ત્યારે પરમહંસે તેનો અંત લાવવાનો ઉપાય શાસનદેવી શ્રીઅંબિકાને પૂછ્યો..

અંબિકાએ કહ્યું: બૌદ્ધોની તારાદેવી પડદાપાછળ રહી ઘડાના મોઢે વાદ કરે છે..

બીજે દિવસે પરમહંસે, પડદો હટાવી ઘડો ફોડી નાખ્યો… વાદ કરવો હોય તો સામે આવો એવો પડકાર ફેંક્યો… પરમહંસનો વિજય થઈ ગયો !

ત્યારપછી તે, ગુરુમહારાજ આ. ભગ. હરિભદ્રસૂરિના ચરણોમાં ચિત્તોડ પહોંચ્યો વીતેલી કથા કહેતાં-કહેતાં એ ચોધાર આંસુએ રડી પડેચો… હંસનું મૃત્યુ… એણે કહેલ મિચ્છામિ દુક્કડમ્… બૌદ્ધોની કુરતા… ગુરુની ઇચ્છાની અવગણના અને તેનું ફળ… આ બધું બોલતાં-બોલતાં તો એની છાતી રુંધાઈ

- ૧. વિમાનમાંથી છત્રી લઈને કુદવાની પદ્ધતિ આજે ચાલુ છે..
- ર. ચતુર્વિંશતિપ્રબંધ મુજબ સૂતેલા પરમહંસનું માથું ચિત્તોડમાં આવી બૌદ્ધસુભટો કાપીને લઈ ગયા. ધડ જોઈને આ. હરિભદ્રસૂરિને ઘણો આઘાત લાગ્યો. પુરાતનપ્રબંધસંગ્રહ (પૃ. ૧૦૫) મુજબ પરમહંસનો વાદમાં પરાજય થયો. બૌદ્ધોએ વધ કર્યો. લોહીથી ખરડાયેલ રજોહરણ દેવી દ્વારા ચિત્તોડની પૌષધશાળામાં , મૂકાયો, એ જોતાં આ. હરિભદ્રસૂરિને આઘાત લાગ્યો..

ું ગઈ. ને પરમહંસ ત્યાં જ મૃત્યુ પામી ગયો અને કાયમ માટે અલવિદા થઈ ગયો !

#### ★ કોપશમન ★

શિષ્યોના મૃત્યુથી વ્યથિત થયેલા આ. હરિભદ્રસૂરિ, સુરપાલ રાજાની સભામાં આવ્યા.. પરમહંસને આશ્રય આપવા બદલ ધન્યવાદ આપ્યા.. ને બૌદ્ધો જોડે વાદ કરી એમને હરાવી નાંખ્યા..

આ. જિનભદ્રસૂરિને સમાચાર મળ્યા કે બંને શિષ્યોના વધથી અત્યંત આઘાત પામેલા આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ, બૌદ્ધોને મંત્રબળથી ખેંચી તેલની કડાઈમાં નાંખી ખતમ કરવા તૈયાર થયા છે.. ત્યારે એમના ઉગ્ર કોપને શાંત કરવા, આચાર્ય જિનભદ્રસૂરિએ બે મુનિઓને મોકલ્યા.. મુનિઓએ આવીને કહ્યું કે - ગુરુમહારાજે આ ત્રણ ગાથા લખી મોકલી છે, તેનું ચિંતન કરો.. અને વેરના વિપાકના કટ્ફળોને ધ્યાનમાં લો..

આ. હરિભદ્રસૂરિ, 'गुणसेन अग्गिसम्मा...' એ ગાથા વિચારવા લાગ્યા. લોટના કુકડાની હત્યાથી ભવપરંપરાનું સર્જન - એ બધું વિચારી ચોંકી ઉઠ્યા ! ગુરુમહારાજ પાસે આવી તેમના પગમાં ધ્રુસકે ધ્રુસકે રડી પડ્યા.. પ્રાયશ્ચિત્ત માંગ્યું. ગુરુમહારાજે યોગ્ય પ્રાયશ્ચિત આપ્યું.

આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિજી, બંને શિષ્યોના અકાળે કાળધર્મથી ભારે ખિન્ન રહ્યા કરતા હતા.. જયારે પોતાનો વંશ-વારસો-પટ્ટપરંપરા ચલાવે તેવું કોઈ જ ન રહ્યું, ત્યારે, અંબિકાદેવીએ એમને સ્વસ્થ કર્યા.. "શિષ્યપરંપરા તમારા ભાગ્યમાં નથી. તમારા રચેલા ગ્રંથો જ તમને અમર બનાવશે" વગેરે કહી શાંત કર્યા..

#### ★ ગ્રંથરચના ★

આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિએ હવે ગ્રંથરચના તરફ ધ્યાન કેંદ્રિત કર્યું. એમ્પ્સે ૧૪૦૦ ગ્રંથો રચ્યાના અનેક ઉલ્લેખો મળે છે. ૧૪૪૦ અને ૧૪૪૪ ગ્રંથો રચ્યાના ઉલ્લેખો પણ મળે છે.

## 🛨 લલ્લિગની ભક્તિ 🛨

આ. હરિભદ્રસૂરિના શિષ્યોનો સંસારી પિતરાઈ નામે લલ્લિંગ હતો.. એ આ. હરિભદ્રસૂરિનો પરમભક્ત હતો..

આ. હરિભદ્રસૂરિ ગોચરી વાપરવા બેસે ત્યારે લલ્લિગ શ્રાવક શંખ વગાડતો હતો. અને જે કોઈ યાચકો આવે તેઓને જમાડતો હતો..

જો કે આ કાર્ય ગુરુભક્તિથી પ્રેરાઈ લલ્લિગ સ્વયં સ્ક્રૂરણાથી કરતો, છતાં કેટલાક લોકોએ આ. હરિભદ્રસૂરિ ચૈત્યવાસી હોવાનો આરોપ મૂક્યો હતો..

વિ.સં. ૧૦૮૦માં રચાયેલી અષ્ટકપ્રકરણની ટીકામાં આ. જિનેશ્વરસૂરિએ અને દાનદ્વાત્રિંશિકામાં મહો. યશોવિજયજી મહારાજે આ આરોપ ખોટો હોવાનું જણાવી 'હરિભદ્રસૂરિ

 ૧. પં. કલ્યાણિવજયગણીએ ગ્રંથકારપરિચયમાં (ધર્મસંગ્રહણી પૃ. ૧૦) નવાંગીટીકાકાર અભયદેવસૂરિ મ.સા. વગેરે ગ્રંથકારોએ ૧૪૦૦ ગ્રંથરચના કર્યાના સંદર્ભો આપ્યા છે. ૧૪૪૪ ગ્રંથરચના કર્યાના ત્રણ સંદર્ભો (પૃ. ૧૨માં) અને ૧૪૪૦ ગ્રંથરચના કર્યાનો એક સંદર્ભ (પૃ. ૧૧માં) આપ્યો છે. સંવિગ્નપાક્ષિક હતા' એવું જણાવ્યું છે.

હકીકતમાં આ. હરિભદ્રસૂરિએ સંબોધપ્રકરણમાં ચૈત્યવાસની વિરુદ્ધમાં ઘણું લખ્યું છે એ જોતાં પણ આ આરોપ નિરાધાર જણાય છે.

'હરિભદ્ર' નામના અનેક આચાર્યો શ્વેતાંબર પરંપરામાં થયા છે. પં. કલ્યાણવિજયગણિએ ૯ જુદા જુદા હરિભદ્ર નામના આચાર્યાદિના સંદર્ભો (ગ્રંથકારપરિચય પત્ર-૧-૪માં) આપ્યા છે.

ગણધરસાર્ધશતક ગા. ૫૭માં આ. જિનદત્તસૂરિએ જણાવ્યું છે કે - સરખા નામથી ભૂલમાં કેટલાકે હરિભદ્રસૂરિ ઉપર ચૈત્યવાસીપણાનો આક્ષેપ કર્યો છે.

આ. હરિભદ્રસૂરિજી રાત્રે પણ ગ્રંથસર્જન કરી શકે એ માટે લલ્લિગશ્રાવકે ઉપાશ્રયની ભીંતમાં રત્ન ગોઠવ્યું હતું એ વિગત કહાવલી વગેરેમાં છે.

કાર્પાસિક નામનો એક આ. હરિભદ્રસૂરિનો શ્રીમંત ભક્ત હતો, જેણે આચાર્યશ્રીના ઘણાં પ્રંથોની પ્રતિલિપિઓ કરાવી હતી.

ચતુર્વિંશતિપ્રબંધ મુજબ, કોઈ રાસાયણિક પ્રક્રિયાથી ગુપ્ત કરેલા સ્તંભમાંથી કોઈક દેવે આ. હરિભદ્રસૂરિજીને ગ્રંથો આપ્યા હતાં. આ જ પ્રબંધમાં (પૃ. ૬૦૫૨) આચાર્યશ્રીનું બિરૂદ 'કલિકાલસર્વજ્ઞ' હોવાનું જણાવ્યું છે.

#### 🛨 સ્વર્ગ અને મોક્ષ 🛨

પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા, શ્રુતજ્ઞાનના બળે પોતાનો અંત સમય નજીક જાણી અણસણ કરી સ્વર્ગે ગયા.

કહાવલીના પ્રથમ પરિચ્છેદના આધારે 'શ્રીહરિભદ્રસૂરિ' નામની પુસ્તકમાં (પૃ. ૩૫૧ પર) કાપડિયા લખે છે કે -

"હરિભદ્રસૂરિ જયાં કાળધર્મ પામ્યા. ત્યાં સૌધર્મ દેવલો કમાંથી દેવો આવ્યા અને એમને ઉદ્ઘોષણા કરી કે ભવવિરહસૂરિ અમારા સ્વામી બન્યા છે અને એઓ સૌધર્મ દેવલો કમાં 'લીલ' નામના વિમાનમાં પાંચ પલ્યો પમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા છે.. એઓ અમારી સાથે સીમંધરસ્વામી પાસે આવ્યા અને એમણે વંદન કરીને પૂછ્યું કે - મને મુક્તિ ક્યારે મળશે ? સીમંધરસ્વામીએ એમને ઉત્તર આપ્યો કે - સૌધર્મ દેવલો કમાંથી ચ્યવી અપરવિદેહમાં સમૃદ્ધ કુળમાં ઉત્પન્ન થઈ તમે મોક્ષે જશો.. આ જાણી અમે દેવો રાજી થઈ અહીં આવ્યા છીએ અને હવે અમે અમારા સ્થાને જઈશું...."

એક અવતાર પછી મોક્ષે જનારા આ. હરિભદ્રસૂરિજીને શતશઃ વંદન !

## ★ આચાર્યશ્રીનું શ્રુતસર્જન ★

આ. હરિભદ્રસૂરિજીના ગ્રંથોની આગવી વિશેષતા વર્ણવતાં મુનિ ઉદયવલ્લભ વિજયજી મ.સા. (મુનિ યશોવિજયજી દ્વારા સંપાદિત ષોડશક પ્રથમભાગની પ્રસ્તાવના પૃ. ૬માં) જણાવે છે કે -

''ધત્રાશા પોરવાળે નલિનીગુલ્મવિમાનાકારે બંધાવેલ રાણકપુરજીના ભવ્ય જિનપ્રાસાદની

બહુજનપ્રસિદ્ધ એક લાક્ષણિકતા એ છે કે, તે દેવાલયના ૧૪૪૪ થાંભલામાંથી કોઈપણ થાંભલા પાસે ઊભા રહો, કોઈને કોઈ એંગલથી તમને પ્રભુજી દેખાશે જ.. સૂરિપુરન્દર શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી રચિત ૧૪૪૪ ગ્રંથોની પણ આવી જ કોઈ લાક્ષણિકતા છે કે તમે કોઈપણ ગ્રન્થ વાંચો એટલે કોઈ અલગ જ કાટખૂણેથી જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતો નજરે ચડે છે. હારિભદ્રીય આવશ્યક વગેરે વિશાળકાય આગમિક ગ્રન્થો.. અને કાંતજયપતાકા જેવા મૂર્ઘન્ય કક્ષાના દાર્શનિક ગ્રન્થો.. લિલતવિસ્તરા જેવા દાર્શનિક મ ભક્તિગ્રન્થો.. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય જેવા અધ્યાત્મના ઉચ્ચગ્રંથો.. પંચવસ્તુક જેવા આચાર ગ્રંથો.. હરિભદ્રવાક્ષ્મય મહાનગરની આ બધી મનોહર ગલીઓ છે.. આ મહાપુરુષે ઘણા સંગ્રહગ્રંથો પણ રચ્યા છે. જેમકે : વિંશતિ-વિંશિકા, પંશાશકજી, અષ્ટકજી..."

પુરાતનપ્રબંધસંગ્રહ (પૃ. ૧૦૪) મુજબ આ. હરિભદ્રના ગ્રંથો સોના અને ચાંદીની સાહીથી લખાયેલા.. ચિત્તોડના પ્રાસાદમાં રસાયણ દ્વારા બનાવેલા સ્તંભમાં મૂકવામાં આવ્યા હતા. આ સ્તંભ પાણી અને અગ્નિની અસરથી મુક્ત હતો.

જૈનજ્ઞાતિઓના ઇતિહાસ સાચવતાં કુલગુરુઓના પુસ્તકોમાં "આ. હરિભદ્રસૂરિજીએ પોરવાડવંશની સ્થાપના કરી" એવી વિગત મળે છે ..

આ. હરિભદ્રસૂરિએ રચેલા ૩૮ પ્રંથોના નામ 'ગણધરસાર્ધશતક' ઉપર વિ.સં. ૧૨૯૫ માં સુમતિગણિએ રચેલી ટીકામાં અપાયા છે..

વર્તમાનમાં આચાર્યશ્રીના ગ્રંથોની સૂચિ બનાવવાનો પ્રયાસ મ. કિ. મહેતા, મ. ન. દોશી, પં. હરગોવનદાસ, પં. કલ્યાણવિજય ગણિ, પં. બેચરદાસ, મોહનલાલ દ. દેસાઈ, હીરાલાલ કાપડિયા, પં. સુખલાલ વગેરેએ કર્યો છે..

એમાં કેટલાક ઉપલબ્ધ, કેટલાક અનુપલબ્ધ, કેટલાક સંદિગ્ધકર્તૃક, કેટલાક ભિન્ન હરિભદ્રકર્તૃક વગેરે હોવાની સંભાવના છે, તો કેટલાક ગ્રંથો જુદા જુદા નામે નોંધાવાના કારણે ગ્રંથ સંખ્યા બધાની જુદી-જુદી છે.

એકંદરે ૬૦ જેટલા ગ્રંથો આપણાં સદ્ભાગ્યે ઉપલબ્ધ છે. કેટલાક ગ્રંથોના નામ અને અવતરણો અન્ય ગ્રંથમાંથી મળે છે. એ સિવાયના ગ્રંથોના નામો પણ જાણી શકાતા નથી.. આ હરિભદ્રસૂરિજીએ ૧૦૦ શતકો રચ્યાની પ્રબંધકોશ, પ્રભાવકચરિત્રમાં નોંધ મળે છે.. અત્યારે યોગશતક જેવા કોઈક ગ્રંથો સિવાયના નામ કે ગ્રંથો મળતાં નથી.

#### ★ અનેકાંત જયપતાકા ★

'અનેકાંતવાદ'નું નિરૂપણ કરતી આ. હરિભદ્રસૂરિજીએ ચાર કૃતિઓ રચી હતી. એમાંથી 'સ્યાદ્વાદકુચોઘપરિહાર'નો ઉલ્લેખ અને 'અનેકાંતસિદ્ધિ'નો ઉલ્લેખ અને સાક્ષીપાઠ અનેકાંતજયપતાકાની ટીકામાં મળે છે..



१. ''मेदपाटदेशे हरिभद्रसूरिभि: प्राग्वाट(पोरवाड)वंशस्य स्थापना विहिता तद्वंश्याश्च जैनधर्माभिरता: (पं. कल्याणवि. गणि. लिखित 'ग्रन्थपरिचय' पत्र-७)

આ ઉપરાંત મ. કિ. મહેતાએ 'અનેકાંતપ્રઘટ્ટ'નો ઉલ્લેખ ગ્રંથસૂચિમાં કર્યો છે, પણ એ ક્યોં ધ્ કોણે કર્યો તે વિશે કંઈ જણાવ્યું નથી.

'અનેકાંતજયપતાકા' ગ્રંથ<sup>¹</sup>, અહીં ટીકા, આ. મુનિચન્દ્રસૂરિજીનું ટીપ્પણ અને ગુજરાતી વિવેચન સાથે પ્રગટ થઈ રહ્યો છે.

આ ગ્રંથ ભણવામાં ઘણો કપરો છે. ગુર્વાવલીમાં આ. મુનિસુંદરસૂરિએ શ્લો. ૬૮માં જણાવ્યું છે કે -

''हरिभद्रसूरिविरचिताः श्रीमदनेकान्तजयपताकाद्याः।

ग्रन्थनगा विबुधानामप्यधुना दुर्गमा येऽत्र ॥"

શ્રી હીરાલાલ કાપડિયા 'શ્રીહરિભદ્રસૂરિ' (પૃ. ૬૦-૬૧માં) જજ્ઞાવે છે કે - "ધર્મકીર્તિકૃત પ્રમાણવાર્તિક ઉપર મનોરથનંદિકૃત મનોરથનંદિની નામની સંસ્કૃતમાં ટીકા છે. આ ટીકા, અનેકાંતજયપતાકા અને ખાસ કરીને એની સ્વોપજ્ઞ વ્યાખ્યા સમજવામાં ઘણી સહાયક થઈ પડે તેમ છે….."

આ. હરિભદ્રસૂરિજી ગ્રંથના મંગલાચરણમાં પરમાત્માની સ્તુતિમાં જે વિશેષણો વાપરે છે, તે મોટા ભાગે ગ્રંથગત વિષય જોડે સંબંધ ધરાવતા હોય છે.. યોગબિંદુમાં 'યોगીન્દ્રગમ્યં' ષડ્દર્શનસમુચ્ચયમાં 'सद्दर्शनं' તેમ અનેકાંતજયપતાકામાં 'सद्भृतवस्तुवादी' વિશેષણ છે..

અનેકાંતજયપતાકાની રચનામાં ગ્રંથકારે 'સન્મતિતર્કપ્રકરણ'નો ત્રીજો કાંડ નજર સામે રાખ્યો જણાય છે.

સિદ્ધહેમ. શબ્દાનુશાસન (૨-૨-૮૭)ની બૃહદ્વૃત્તિમાં ''साध्वी खलु अनेकान्तजयपताकायाः कृतिराचार्यहरिभद्रस्य आचार्यहरिभद्रेण वा'' આ રીતે ઉદાહરણમાં ગ્રંથ-ગ્રંથકારનો નામોલ્લેખ છે..

અને કાંતજયપતાકા અને તેની શૈલી વિશે શ્રી હીરાલાલ કાપડિયા (પૃ. દરમાં) લખે છે કે "વિચારસરણી સ્પષ્ટ અને તર્કબદ્ધ છે.. કેટલીકવાર હેતુઓની શૃંખલા નજરે ચડે છે.. વિષયને વિશદ બનાવવા માટે ઉદાહરણો અપાયાં છે અને ન્યાયોનો નિર્દેશ કરાયો છે.. આમ ન્યાયો વાપરનાર જૈન ગ્રંથકારોમાં એઓ સૌથી પ્રથમ હોય એમ લાગે છે.. પ્રસંગોના ઉત્થાન તેમ જ પૂર્ણાહુતિની સમાનતાને લઈને કેટલીકવાર સમાન શબ્દ-ગુચ્છોનો પ્રયોગ કરાયો છે.. પ્રારંભમાં ને અંતમાં પદ્યો છે, તેમ કોઈ કોઈ વાર વચ્ચે પણ છે."

#### 🛨 વ્યાખ્યા વિશે... 🛨

www.jainelibrary.org

૧. 'અને કાંતજયપતાકા' મૂળ માત્ર મનસુખભાઈ ભગુભાઈ તરફથી છપાયું છે. 'યશોવિજય જૈન ગ્રંથમાલા' દ્વારા વી. નિ, સં. ૨૪૩૬ થી ૨૪૩૯ દરમિયાન અ.જ.પ. ત્રણ અધિકાર અને ચોથાનો થોડો ભાગ ટીકા સાથે પ્રસિદ્ધ થયો છે.. ગાયકવાડ ઓરિએંટલ સિરિઝમાં બે ભાગમાં (ઈ.સ. ૧૯૪૦ અને ૧૯૪૭માં) અને. જ. પ. તે ટીકા અને મુનિયન્દ્રસૂરિના વિવરણ સાથે પ્રગટ થઈ છે, આનું સંપાદન હીરાલાલ કાપડિયાએ કર્યું છે. ગા. ઓ. સિ. સંસ્કરણના બંને ભાગોની મર્યાદિત ઝેરોક્ષ નકલો શ્રી બાબુલાલ સરેમલ સાબરમતી વાળાના પ્રયત્નથી થઈ છે અને મુખ્ય-મુખ્ય જ્ઞાનભંડારોને ભેટ મોકલાઈ છે.

અનેકાંતજયપતાકા ઉપરની સ્વોપજ્ઞ મનાતી વ્યાખ્યાનું નામ 'અનેકાંતજયપતાકોઘોતદીપિકા' હોવાનું આ. મુનિચન્દ્રસૂરિ ટિપ્પણમાં જણાવે છે..

આ ટીકા સ્વોપજ્ઞ હોવાનો જો કે કોઈ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ ટીકાકારના કોઈ શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત થતો નથી. જો કે સ્વોપજ્ઞ નથી એવું કોઈએ કહ્યાનું જાણમાં નથી, છતાં, ટીકા સ્વોપજ્ઞ છે કે નહીં એ ટીકાના અંતરંગપરીક્ષણથી ખ્યાલ આવી શકે..

'યોગબિંદુ' ઉપરની ટીકા સ્વોપજ્ઞ મનાતી આવી છે, પણ, આગમપ્રજ્ઞ જંબૂવિજયજી મ.સા.એ એના સ્વાધ્યાય પછી કેટલાક પ્રશ્નો ઉઠાવ્યા છે અને ટીકા સ્વોપજ્ઞ ન હોય એવો એમનો અભિપ્રાય રહ્યો છે.

અનેકાંતજયપતાકાની ટીકાનું પણ અંતરંગનિરીક્ષણ કરી વિદ્વાનો તથ્ય શોધે એવી વિનંતી છે.

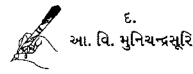
ટિપ્પનક: આ, આ. મુનિચંદ્રસૂરિ દ્વારા રચાયું છે.. ટિપ્પનકની વિ.સં. ૧૧૭૭માં લખાયેલી પ્રતની નોંધ જિનરત્નકોશ પૃ. ૯માં છે. મો.દ. દેસાઈના મતે આ ટિપ્પનક વિ.સં. ૧૧૭૭માં રચાયું છે. (જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ)

અને કાંતજયપતાકાનું સંસ્કરણ ગા.ઓ.સિ.માં પ્રગટ થયાને ૬૫-૭૦ વર્ષ વીતી ગયા હોવાથી એ દુર્લભ બન્યું હતું. તે સમયે મળેલી મર્યાદિત સામગ્રી વગેરેના કારણે અશુદ્ધિઓ પણ ઘણી રહી ગઈ હતી. આગમપ્રજ્ઞ મુનિશ્રી જંબૂવિજયજી મ.સા. જોડે આ બાબતે રૂબરૂ વાતચીત થયેલી.. પૂજ્યશ્રીએ આ ગ્રંથનું સંપાદન-સંશોધન કરવા વિચાર્યું હતું.. એ માટે સામગ્રી પણ એકઠી કરેલી. પણ, પૂજ્યશ્રીનો અકાળે કાળધર્મ થતાં આ કાર્ય થઈ શક્યું નહીં.

દીક્ષાદાને શ્વરી આ. ભ. શ્રી ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના શિષ્યવર્ય આ.ભ. શ્રી રિશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના વિનેય મુનિ યશરત્નવિજયજીએ ૧૮/૨૦ જેટલી હસ્તપ્રતોનો ઉપયોગ કરી સેંકડો અશુદ્ધિઓનું પરિમાર્જન કરી આ ગ્રંથરત્નને ખૂબ સુંદર રીતે સાનુવાદ સંપાદિત કરી શ્રીસંઘને સમર્પિત કર્યો છે..

વિદ્વાન મુનિરાજને અનેક અનેક ધન્યવાદ!

આવા બીજા ગ્રંથરત્નોનું સંપાદન-સંશોધન કરે એવી વિનંતી.. અભ્યાસીઓ આ ગ્રંથનું પરિશીલન કરી ઐદંપર્યને પ્રાપ્ત કરે એ જ મંગલકામના..







૧. 'યોગબિંદુના ટીકાકાર કોણ ?' એ નામનો લેખ આગમપ્રજ્ઞ પૂ. જંબૂવિજય મ.સા. એ લખ્યો છે.





## અનેકાંતજયપતાકાની વૃત્તિ પર વિવરણ લખનાર પૂ. આચાર્ય શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીનું જીવનકવન

અગીઆરમી સદીના ઉત્તરાર્ધનો સમય...

રળીઆમણ દર્ભાવતી નગર... (ડભોઈ નગર)

ચિંતક શેઠ...!

મોંઘીબેન શેઠાણી...!

'ચિંતય' એમનું કુળ…!

કોઈ પુણ્યવંતા દિવસે એમને ત્યાં એક તેજસ્વી બાળકનો જન્મ થયો. એના જન્મથી માત્ર માતા-પિતા જ નહિ, પણ બાજુના પાડોશીઓ પણ આનંદિત બની ઊઠ્યા.

એનું મુખ…! જાણે પૂનમનો ચન્દ્ર !

એનું કપાળ ! જાશે આઠમનો ચન્દ્ર !

એની આંખડી ! જાણે કમળની પાંખડી !

એનો ત્રણ રેખાયુક્ત કંઠ ! જાણે કે દક્ષિણાવર્ત શંખ ! આવો મનમોહક બાળક કોને ન ગમે ? જેણે જેણે એ બાળક જોયો તે સૌએ મોંઘીબાઈને રત્તકુક્ષિ કહીને નવાજયાં !

એક દિવસે વિહાર કરતા કરતા આચાર્યશ્રી યશોભદ્રસૂરિજી આવી ચડ્યા. ડભોઈના ભક્તિવંતા શ્રાવકોએ ભાવભીનું સ્વાગત કર્યું. દરરોજ વ્યાખ્યાનાદિ ચાલવા લાગ્યા. યશોભદ્રસૂરિજીની જાદુઈ વાણીએ ડભોઈ પર જાણે કામણ કર્યું. નાનાથી માંડીને મોટેરા સૌ વ્યાખ્યાનમાં આવવા લાગ્યા. વિશાળ ઉપાશ્રય પણ સાંકળો પડવા લાગ્યો.

નાના બાળક સાથે મોંઘીબેન પણ પ્રવચનમાં આવતાં હતાં. એક દિવસે આચાર્યશ્રીની નજર એ નાનકડા બાળક પર પડી અને... જાણે તેનું ભાગ્ય પલટાઈ ગયું. આચાર્યશ્રીની આંખો આ તેજસ્વી ફ્રેબાળક પર જડાઈ ગઈ. ઘડીભર તેઓ જોઈ જ રહ્યાં. આચાર્યશ્રીની ક્રાન્તદર્શી આંખો જાણે એ બાળકના કપાળ પરનું ઉજ્જવળ ભવિષ્ય વાંચી રહી હતી. થોડીવાર પછી પૂછ્યું :

'કેમ બેન…! આ તમારો નંદન છે ?'

'હા જી' મોંઘીબેને ઉત્સાહિત ચહેરે કહ્યું.

'આ બાળકના ચહેરા પર હું જૈનશાસનની મહાન પ્રભાવના જોઈ રહ્યો છું. બેન ! મારું માનતા હો તો આ બાળકને શાસનનાં શરણે સોંપી દો. એનું જીવન ધન્ય બની જશે. માત્ર એનું જ નહિ. પણ તમારું જીવન પણ ધન્ય બની જેંશે અને રત્નકુર્લિમાતા તેરીકે તમારું નામ ઇતિહાર્સ પર સુર્વર્ણક્ષરે લખાઈ જશે.

'ગુરુદેવ! મારો પુત્ર શાસનને સમર્પિત બને એવા મારા ભાગ્ય ક્યાંથી? હું તો પહેલેથી જ એવી કામના કરતી રહી છું કે મારો પુત્ર શાસનનો શણગાર બને. આપ મારા પુત્રને સ્વીકારો. એના પિતાની પણ આ અંગે મંજૂરી જ છે. તેઓ તો મારાથી પણ વધુ ધાર્મિકવૃત્તિવાળા છે. ગુરુદેવ! એને ભણાવજો, ગણાવજો અને આપનો પટ્ટપ્રભાવક બનાવજો. જેથી મારું જીવન પણ ધન્ય બને. મોંઘીબેને મધમીઠો જવાબ આપ્યો.

પહેલે જ ધડાકે પોતાના તેજસ્વી બાળકને ઉલ્લાસભર્યા હૃદયે સોંપી દેતી મોંઘીબેનને જોઈને આચાર્યશ્રીનું હૃદય નાચી ઊઠ્યું. તેઓ મનોમન બોલી ઊઠ્યા ધન્ય રત્નકુક્ષિ માતા !

ધન્ય ડભોઈની પુષ્યભૂમિ !

મોંઘીબેન અને ચિંતક શેઠે પોતાનો વ્હાલસોયો પુત્ર ગુરુચરણે સમર્પિત કર્યો…

શુભ મુહૂર્તે બાળકની દીક્ષા થઈ..

ગુરુએ તેનું નામ પાડ્યું : શ્રી મુનિચન્દ્ર મુનિ !

હા... આ બાલમુનિ ખરેખર 'મુનિચન્દ્ર' જ હતા. કારણ કે તેઓ મુનિઓમાં ચન્દ્રની જેમ શોભતા હતા. એમના દર્શન માત્રથી સૌની આંખડી ઠરતી હતી...

બાલમુનિ મુનિચન્દ્ર ઉમરમાં જ માત્ર બાળ હતા, બુદ્ધિમાં નહિ, નાની ઉંમર.. પણ બુદ્ધિ એવી હતી કે મોટા મોટા ખેરખાંઓ પણ સ્તબ્ધ બની જાય…

બુદ્ધિની સાથે શુદ્ધિ પણ એટલી જ જોરદાર હતી. આત્મશુદ્ધિ અંગે તૈમની પહેલેથી જ એટલી તકેદારી હતી કે દીક્ષાના દિવસથી જ છયે વિગઈનો ત્યાગ કર્યો… અને વાપરવામાં બાર દ્રવ્યથી વધારે નહિ લેવા તેવી પ્રતિજ્ઞા કરી. મોટે ભાગે તેઓ આયંબિલ જ કરતાં રહ્યા. બાલ્ય અવસ્થામાં પણ કેવી અબાલ બુદ્ધિ!

(તેઓ પ્રાયઃ કાંજીનું પાણી પીતા, આથી તેઓ 'સૌવીરપાયી' તરીકે પણ ઓળખાય છે.)

તેઓ ઉપાધ્યાયશ્રી વિનયચન્દ્રજી પાસે પોતાનો અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. તીવ્ર બુદ્ધિના કારણે તપ સાથે જ્ઞાનમાં પણ તેઓ પ્રગતિ કરવા લાગ્યા...

એમનામાં કેટલી તીવ્ર મેઘા શક્તિ હતી તેનો હજુ ખાસ કોઈને પરિચય થયો ન્હોતો, પણ એક પ્રસંગ એવો બન્યો જેથી તેમની પ્રતિભાનો સૌને પરિચય થયો…

વિ.સં. ૧૦૯૪માં તેઓ પોતાના ગુરુદેવ સાથે વિહાર કરતા કરતા પાટણ પાસે આવ્યા.. <sup>તુવા</sup>પાટણ છોડીને આગળ વધતાં ગુરદેવને કહ્યું : 'ગુરુદેવ ! આપ પાટણ કેમ છોડી દો છો ?'

'વત્સ!એનું કારણ છે. પાટણમાં ચૈત્યવાસીઓનું જોર છે. આપણે સંવેગી સાધુઓ કહેવાઈએ. તેઓ આપણને ઊતરવા નહિ આપે. ચૈત્યવાસી સાધુઓએ રાજાઓ મારફત પોતાના સિવાય અન્ય સાધુઓને નહિ ઊતરવા દેવાનો કાયદો કરાવેલો છે. ઊતરવાની જગ્યા જ ન મળે પછી ત્યાં જવું શી રીતે ?

"ગુરુદેવ ! મને પાટણ જવાની ઘણી હોંશ છે. ત્યાંના તીર્થસ્વરૂપ મોટા-મોટા મેંદિરોના દર્શન કરવાની ખૂબ જ ઇચ્છા છે. તો થોડા દિવસ માટે કોઈ ઓળખીતાને ત્યાં ઊતરવાની વ્યવસ્થા ન થઈ શકે ! આપે તો પાટણમાં ઘણી વાર દર્શન કર્યા હશે, પણ મેં કદી નથી કર્યા. અત્યારે આપણે પાટણની પાસે પહોંચ્યા જ છીએ તો ત્યાં જતા આવીએ…'

'ભલે, તારી ચૈત્યપરિપાટીની ઇચ્છા હું પૂર્ણ કરીશ.' અને બાલમુનિ મુનિચન્દ્રની વાત માનીને ગુરુદેવે પાટણમાં પ્રવેશ કર્યો. કોઈ પરિચિતને ત્યાં ઊતર્યા..

બાલમુનિ ઝટપટ ચૈત્યોની પરિપાટી કરવા માટે નીકળી પડ્યા. એક વખતે તેઓ થરાપદ્રગચ્છના શ્રી આદિનાથ પ્રભુના દેરાસરમાં દર્શન કરવા ગયા.

દર્શન કરીને બહાર નીકળ્યા. ત્યાં એમના કાને સંસ્કૃત ભાષાની ચર્ચાના શબ્દો પડ્યા. તેમણે જોયું તો બાજુના સ્થાનમાં કોઈ આચાર્યશ્રી પોતાના બત્રીશ શિષ્યોને કંઈક ભણાવી રહ્યા હતા. તપાસ કરતાં ખ્યાલ આવ્યો કે ભણાવનાર આચાર્યશ્રી એ બીજા કોઈ નહિ પણ વાદિવેતાલ આચાર્યશ્રી શાન્તિસૂરિજી હતા. તેમને યાદ આવ્યું. ઓહ! આ તો તે જ આચાર્યશ્રી છે, જેમણે ભોજરાજાની સભામાં ૮૪ વાદીઓને હરાવી જિન-શાસનની વિજયપતાકા ફરકાવી હતી. અને તે બદલ તેમને રાજાએ આપેલા ૮૪ લાખ દ્રમ્ભથી ધારામાં જિનાલયો બનાવ્યા હતા. તેમની આવી વાદશક્તિ જોઈને મહાકવિ ધનપાલે રાજા ભોજને કહે: 'રાજન્! દરેક વિજય દીઠ જો આપ એક લાખ દ્રમ્ભ આપવા જશો તો તિજોરી સાફ થઈ જશે. આમનું નામ ભલે શાન્તિસૂરિ હોય પણ તેઓ વાદીઓ માટે તો વેતાલ જેવા વિકરાલ છે. કવિની આ વાત વધાવીને રાજાએ તેમને 'વાદિવેતાલ' તરીકે ધોષિત કર્યા હતા. બાલમુનિને આ બધી સાંભળેલી વાતો યાદ આવવા લાગી. આવા મહાન આચાર્યશ્રીના આમ અચાનક જ દર્શન થઈ જશે, એવી તેમને કલ્પના જ ન હતી. તેમના મનમાં વિચાર સ્ફુર્યો: આવા આચાર્યશ્રી પાસે હું પણ કેમ ન ભણું? આવો મોકો મળે ક્યાંથી…?

તેઓ તરત જ ચાલતા પાઠમાં ધીરેકથી પહોંચી ગયા અને નમસ્કાર કરી સૌથી પાછળ બેસી ગયા. થોડીવારમાં જ તેઓને સમજાઈ ગયું, કે આચાર્ય શ્રી બૌદ્ધદર્શનના પ્રમેય વાદનો પાઠ આપી રહ્યા છે. પાઠ ખૂબ જ કઠિન હતો. ચર્ચા ઘણી જટિલ હતી. પણ તીક્ષ્ણબુદ્ધિમત્તાના કારણે તેમને તો તદ્દન સરળ લાગવા માંડી.

તેમને પાઠમાં ખૂબ જ રસ પડ્યો. તેઓ દરરોજ પાઠમાં આવવા લાગ્યા.

દસ દિવસના અંતે આચાર્યશ્રીએ બત્રીશેય શિષ્યોનો પાઠ સાંભળવા માંડ્યો. પણ અફસોસ…! બત્રીશમાંથી એક પણ શિષ્યને પાઠ આવડ્યો નહિ કે કઠિન ચર્ચા સમજાણી નહિ. આથી આચાર્યશ્રી નિરાશ બની ગયા: અરેરે…! બત્રીશમાંથી એક પણ પ્રતિભાશાળી નથી ? જો આટલો ય પાઠ નહિ સમજી શકે તો મારી પાટ સંભાળશે કોણ ? મારી વાદકળા અપનાવશે કોણ…? શું મારું જ્ઞાન મારી પાસે જ રહેવાનું ?

આચાર્યશ્રીનો હતાશ ચહેરો જોઈ બાલમુનિ મુનિચન્દ્ર તરત જ તેમની પાસે આવ્યા અને કહ્યું : 'પુજ્યવર ! આપ જો આજ્ઞા ફરમાવો તો હું પાઠ સંભળાવું.' આચાર્યશ્રીએ સામું જોયું. અપરિચિત ચહેરો જોઈ વિચારમાં પડી ગયા : કોણ છે આ બાલમુનિ ? જે હોય તે પાઠ સાંભળવા તો દો. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું : 'તમે પણ પાઠ સંભળાવી શકો છો.'

અને ... તરત જ બાલમુનિએ દસે ય દિવસનો પાઠ કડકડાટ સંભળાવી દીધો. અને આચાર્યશ્રીએ જે કઠિન પ્રશ્નો પૂછ્યા તેના પણ ઉત્તરો આપી દીધા.

બાલમુનિની પ્રચંડ પ્રતિભા જોઈ આચાર્યશ્રી ચકિત થઈ ગયા. પૂછ્યું : 'મુનિવર ! તમે કોણ છો ? કયા ગચ્છના છો ? તમારા ગુરુ કોણ છે ? પાઠમાં ક્યારથી આવો છો ?

'પૂજ્યશ્રી! મારું નામ છે : મુનિચન્દ્ર. મારા ગુરુજીનું નામ છેઃ આચાર્યશ્રી યશોભદ્રસૂરિજી. મારા ગચ્છનું નામ છે : વડગચ્છ. હું દસ દિવસથી પાઠમાં આવું છું. આપને પૂછ્યા વિના જ પાઠમાં બેસી ગયો તો ક્ષમા કરશો.'

'બાલ મુનિવર…! તમારા જેવાને હું પાઠ ન આપું તો કોને આપું ? મને પૂછ્યા વિના તમે પાઠમાં બેસી ગયા છતાં મને આનંદ થયો છે. આમેય હું મારું જ્ઞાન આપવા કોઈ પાત્રને શોધી જ રહ્યો હતો ત્યાં અચાનક જ તમે આવી ચઢ્યા. પણ મુનિવર! તમે પુસ્તક ક્યાંથી મેળવ્યું ?

'મારી પાસે પુસ્તક છે જ નહિ.'

'પુસ્તક વિના જ બધું યાદ રાખ્યું ?'

'આપની કૃપા…'

બાલ મુનિશ્રીની આવી પ્રચંડ મેઘા અને નમ્રતાપૂર્ણ વ્યક્તિત્વ જોઈ આચાર્યશ્રી તો રાજીરેડ થઈ ગયા. તેઓ તરત જ પાટ ઉપરથી નીચે ઊતરી તેમને ભેટી પડ્યા અને કહ્યું : 'મહાત્મન્! તમે તો ધૂળમાં ઢંકાયેલા રત્ન છો. તમારા જેવા મેઘાવી વિદ્યાર્થીને પ્રાપ્ત કરીને હું પણ ધન્ય બન્યો છું. હવે તમે અહીં જ રહો. મારે તમને ભણાવવા છે. મારું જ્ઞાન તમને આપીને મારે નિભરિ થવું છે.'

'પૂજ્યવર…' અહીં અમારા માટે ઊતરવાની ખૂબ જ તકલીફ છે. આ તો માત્ર ચૈત્યપરિપાટી માટે જ આવ્યા છીએ. આપ જાણો જ છો કે અમે સંવેગી સાધુ છીએ. અમારા માટે ઊતરવાનો તો નિષેધ છે.'

'મુનિવર…! તમારી વાત સાચી છે. પણ એ અંગે હવે ચિંતા કરશો નહિ હું બધી વ્યવસ્થા કરાવી આપીશ. તમે તમારા ગુરુજીને આ વાત જણાવશો.'

આચાર્યશ્રીની આવી કૃપા જોઈ બાલમુનિએ પોતાના ગુરુજીને વાત કરી. તેઓ પણ ત્યાં રહેવા સમ્મત થયા.

આચાર્યશ્રી શાન્તિસૂરિજીએ તેમને ટંકશાળની પાછળ શેઠ દોહિડના મકાનમાં ઊતરવાની વ્યવસ્થા કરી આપી. અને દરરોજ તેઓ પોતાનો ખાસ સમય કાઢીને બાલમુનિને ભણાવવા લાગ્યા. જોતજોતામાં તેઓ છયે દર્શનના પારગામી બની ગયા.

બસ, ત્યારથી પાટણમાં સંવેગી સાધુઓને ઊતરવાની સુલભતા થવા લાગી.

પોતાનો જ્ઞાન-વારસો આપીને જાણે સંતુષ્ટ થયેલા આચાર્યશ્રી શાન્તિસૂરિજી ત્યાર પછી થોડા જ સમયમાં કાળધર્મ પામ્યા. (વિ.સં. ૧૦૯૬) વાદિવેતાલ અચાર્યશ્રી શાન્તિસૂરિજીની પરમ કૃપાથી મુનિચન્દ્ર મુનિ પણ મહાન વાદી બન્યા. તેમણે સાંભર (અજમેર પાસે) ના રાજા અર્ણોરાજની સભામાં શૈવવાદીને હરાવ્યો અને દિગંબરવાદી ગુણચન્દ્રની સાથે રાજગચ્છીય આચાર્યશ્રી ધર્મઘોષસૂરિજીના થયેલા વાદમાં તેઓશ્રીએ આ. શ્રીધર્મઘોષ સૂરિજીને સહાય કરી હતી અને દિગંબરવાદીને હરાવ્યો હતો. આમ તેમને અનેક વાદોમાં વિજય મેળવીને શાસનની વિજયપતાકા ફરકાવી હતી.

મુનિચન્દ્ર મુનિની આવી અદ્ભુત યોગ્યતા જોઈ આચાર્યશ્રી નેમિચન્દ્રએ તેમને આચાર્યપદવીથી અલંકૃત કર્યા. (વિ.સં. ૧૧૨૯ થી ૧૧૩૯ ની વચ્ચેના ગાળામાં)

આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીએ પોતાના ગુરુભાઈઓ, આનંદમુનિ, દેવપ્રભ મુનિ, માનદેવ મુનિને આચાર્યપદવી આપી હતી તથા શિષ્યોમાં અજિતપ્રભ દેવ (વાદી દેવસૂરિજી) રત્નસિંહ, વગેરેને આચાર્યપદથી અલંકૃત કર્યા હતા.

## 🛨 પૂનમિયો ગચ્છ ★

વિ.સ. ૧૧૪૯માં એક શ્રાવકે, વાદી આચાર્યશ્રી ચન્દ્રપ્રભ જેવા મોટા આચાર્ય બિરાજમાન હોવા છતાં આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીના હાથે પ્રતિષ્ઠા કરાવી. આથી ગુસ્સે ભરાયેલા આચાર્યશ્રી ચન્દ્રપ્રભે, સાધુઓ પ્રતિષ્ઠા ન કરાવી શકે, પૂનમના દિવસે પાખી પાળે વગેરે નવી પ્રરૂપશાવાળો 'પૂનિયો ગચ્છ' ચલાવ્યો. ત્યારે આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીએ 'આવસ્સય સત્તરી' બનાવી સંઘને સન્માર્ગ દર્શન કરાવ્યું, આ વાતનો ઉલ્લેખ કરતાં તેમના પ્રશિષ્ય આચાર્યશ્રી મુનિભદ્રે (સં. ૧૪૧૦) શાન્તિનાથ મહાકાવ્યમાં કહ્યું છે.

''सम्मार्गं प्रकटीचकार भगवान् यो जीवमैत्रीं श्रयन् ॥''

આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજી ખંભાતથી નાગોર સુધીના પ્રદેશમાં વિચર્યા હતાં. તેમના પરિવારમાં ૫૦૦ સાધુઓ તથા અનેક સાધ્વીજી ભગવંતો હતા.

વિ.સં. ૧૧૭૮ કા. વ. ૫ પાટણ મુકામે તેઓ લગભગ ૧૦૦ વર્ષની વયે સ્વર્ગવાસી બન્યા ત્યારે તેમના શિષ્ય વાદિદેવસૂરિજી આબુ પાસે અંબિકા દેવીની સૂચનાથી આઠ દિવસ અગાઉ હાજર થઈ ગયા હતા.

ગુરુવિરહથી હતપ્રભ બનેલા ચોધાર આંસુએ રડતા આચાર્યશ્રી વાદિદેવસૂરિજીએ તે વખતે ગુરુવિરહવિલાપ, મુણિચંદસૂરિથુઈ વગેરે ગુરુ પ્રત્યે પોતાનો સમર્પણ ભાવ વ્યક્ત કરતા ગ્રન્થો રચ્યા હતા.

આ આચાર્યશ્રી વાદિદેવસૂરિજીએ દિગંબરવાદી કુમુદચન્દ્ર સહિત અનેક વાદીઓને જીતીને ગુરુનું નામ ઊજળું કર્યું હતું, અને શાસનનું ગૌરવ વધાર્યું હતું.

ે વિ.સં. ૧૧૭૬માં 'પિંડ વિસોહી'ની **'સુબોધા**' નામની ટીકામાં આચાર્યશ્રી યશોદેવસૂરિજીએ 《 આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસુરિજીને 'શ્રુત હેમનિકષ' કહ્યા છે એટલે કે તે યુગમાં આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજી શ્રુતનો બાબતમાં સંઘમોં સીમાર્સ્તેભ રૂપે હતા તે સેમયનો સમગ્ર સેંઘ આચોર્યશ્રી મુર્નિચન્દ્રસૂરિજીથી પ્રભાવિત હતો. અને શાસન-પ્રભાવનાના કાર્યો તેમની નિશ્રામાં કરતો હતો.

વિ.સં. ૧૨૯૪માં મહેન્દ્રસૂરિજીએ રચેલા 'શતપદી' નામના ગ્રન્થમાં કહ્યું છે કે આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજી સાધુ નિમિત્તે બનાવેલી વસતિમાં રહેતા નહોતા. તેઓ વડગચ્છના હતા. તેઓ પોતાને ચૈત્યવાસીઓમાંથી નીકળેલા નહિ, પરંતુ પહેલેથી જ વસતિવાસી માનતા હતા. કેમ કે દેરાસર, પ્રતિમા, પોષાળ અને જૈનવંશો તો ચૈત્યવાસી પરંપરાના હતા.

આચાર્યશ્રી વિનયચન્દ્ર **'મલ્લિનાથ ચરિત્ર'**ની પ્રશસ્તિમાં આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીને 'સૈદ્ધાન્તિક' તરીકે નવાજયા છે. તથા વિ.સં. ૧૩૮૪માં રચાયેલા 'કલાવઈ ચરિય'માં પણ આચાર્યશ્રીને 'સૈદ્ધાન્તિક' કહ્યા છે.

ગુર્વાવ**લીમાં** આચાર્યશ્રી મુનિસુંદરસૂરિજીએ ''શ્રી મુનિचन्द्रमुनीन्द्रो वदातु भद्राणि संघाय'' (ગુર્વાવલી શ્લોક-૭૨) એમ કહીને શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીની સ્તુતિ કરી છે.

બૃહદ્ગચ્છ **પદ્મ ગુર્વાવલીમાં** શ્રીમાલ નામના મુનિએ કહ્યું છે: ''યશોભદ્રસૂરિજી અને નેમિચન્દ્રસૂરિજીની પાટે મુનિચન્દ્રસૂરિજી થયા. તેમનું બીજું નામ ચન્દ્રસૂરિ પણ જાણવા મળે છે. તેમનું નામ જ શાન્તિક મંત્ર મનાય છે."

## ★ પૂજ્ય આચાર્યશ્રીએ રચેલા ગ્રન્થો ★

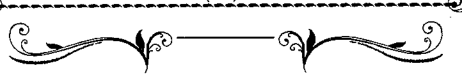
પૂ. આ. શ્રી મુનિન્દ્રસૂરિજીએ ઘણા ગ્રન્થો રચેલા છે, તેમાંથી કેટલાકના નામ આ પ્રમાણે જાણવા મળે છે.

| (۹)     | પ્રાભાતિક સ્તુતિ                   | શ્લોક-૯  |
|---------|------------------------------------|----------|
| (૨)     | અંગુલસત્તરિ (સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિ સહિત) | શ્લોક-૭૦ |
| (ε)     | વણસ્સઈસત્તરિ ,                     | શ્લોક-૭૦ |
| (8)     | આવસ્સય સત્તરિ                      | શ્લોક-૭૦ |
| (y)     | ઉવએસ પંચાસિયા                      | શ્લોક-૫૦ |
| $(\xi)$ | મોક્ષોપદેશ પંચાશક                  | શ્લોક-૫૧ |
| (७)     | ઉવએસ પંચવીસિયા                     | શ્લોક-૨૫ |
| (८)     | હિયોવએસ                            | શ્લોક-૨૫ |
| (৬)     | વિસયનિંદા કુલયં                    | શ્લોક-૨૫ |
| (90)    | સામજ઼્ય ગુજ઼ોવએસ                   | શ્લોક-૨૫ |
| (११)    | અશુસાસશંકુસં                       | શ્લોક-૨૫ |
| (૧૨)    | ઉવએસામય (પહેલું કુલક)              | શ્લોક-૩૨ |
| (૧૩)    | ઉવએસામયં (બીજું કુલક)              | શ્લોક-૩૨ |

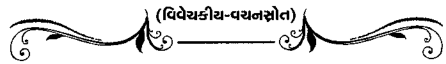
| ¥                                                         | (98)                                                                                   | સોંગહરોએસ                                      | શ્લોક-33              | <b>≯</b><br>≽ |  |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------|---------------|--|
|                                                           | (૧૫)                                                                                   | રયણત્તય કુલયં                                  |                       | (             |  |
| *                                                         | (૧૬)                                                                                   | બારસ વયં                                       | શ્લોક-૯૪              | <b>》</b>      |  |
| 4                                                         |                                                                                        | (બારસવય સંખેવો)                                |                       | ﴾             |  |
|                                                           | (৭৩)                                                                                   | કાલસયગં                                        | શ્લોક-૧૦૦             |               |  |
|                                                           | (৭८)                                                                                   | તિત્થમાલાથયં                                   | શ્લોક-૧૧૨             | 7             |  |
| $\langle$                                                 | (૧૯)                                                                                   | પર્યુષણા પર્વવિચાર                             | શ્લોક-૧૨૫             | angle         |  |
|                                                           | (૨૦)                                                                                   | ગાહાકોસો                                       | શ્લોક-૩૦૪             |               |  |
|                                                           | (૨૧)                                                                                   | પ્રશ્નાવલી                                     |                       | (             |  |
| *                                                         | (૨૨)                                                                                   | સમ્મત્તુપાય વિહિ                               | શ્લોક-૨૯              | 8             |  |
| $\langle\!\langle$                                        | (૨૩)                                                                                   | સુહુમત્થ વિયારલવ                               | •શ્લોક-૧૫૦ (અપ્રાપ્ય) | $\$           |  |
|                                                           | (58)                                                                                   | હરિભદ્રસૂરિકૃત ઉપદેશપદ ટીકા                    | શ્લોક-૧૪૦૦૦           |               |  |
|                                                           | (આ ટીકા નાગોરમાં શરૂ કરી અને પાટણમાં વિ.સં. ૧૧૭૧માં પૂર્ણ કરી. આમાં તેઓશ્રીના          |                                                |                       |               |  |
| $\langle\!\langle$                                        |                                                                                        | યસૂરિજીએ સહાંયતા કરી હતી.                      |                       | 夠             |  |
|                                                           |                                                                                        | કર્મપ્રકૃતિ ટિપ્પન                             | શ્લોક-૧૯૫૦            | \<br>}        |  |
|                                                           |                                                                                        | હરિભદ્રસૂરિકૃત ધર્મીબેંદુ પર ટીકા              | શ્લોક-૩૦૦૦            | (             |  |
| *                                                         |                                                                                        | હરિભદ્રસૂરિકૃત લલિતવિસ્તરા પર પંજિકા           | શ્લોક-૧૮૦૦            | 7             |  |
| $\langle\!\langle$                                        | 🥻 (૨૮) હરિભદ્રસૂરિકૃત અનેકાન્તજયપતાકાની ટીકા પર દીપિકા                                 |                                                |                       | 夠             |  |
| 🤰 (૨૯) દેવેન્દ્ર નરકેન્દ્ર પ્રકરણ પર વૃત્તિ (વિ.સં. ૧૧૬૮) |                                                                                        |                                                |                       |               |  |
|                                                           |                                                                                        | શંબેશ્વર પાર્શ્વનાથ સ્તવન                      | શ્લોક-૧૦              | 7             |  |
| $\langle\!\langle$                                        |                                                                                        | કલિકુંડ પાર્શ્વનાથ સ્તવન                       | શ્લોક-૧૦              | 8             |  |
|                                                           | · (૩૨)                                                                                 | મંડલ વિચાર શતક                                 |                       | \<br>\}       |  |
| )                                                         |                                                                                        | ★ પૂ. આચાર્યશ્રીના જીવનને દર્શાવ               | ાતા ગ્રન્થો ★         | (             |  |
| *                                                         | પ્રભાવક ચરિત્ર, પ્રબંધ ચિંતામણિ, પ્રબંધ કોશ, શાન્તિનાથ મહાકાવ્ય પ્રશસ્તિ, કલાવઈ ચરિત્ર |                                                |                       |               |  |
| 4                                                         | 🖟 પ્રશસ્તિ, બૃહદ્ગચ્છ ગુર્વાવલી, ગુરુવિરહ વિલાપ, મુણિયંદસૂરિથુઈ, ગચ્છાચાર પયઃ          |                                                |                       |               |  |
| )                                                         | વિજયવિમલી                                                                              | યા વૃત્તિની પ્રશસ્તિ, ગુર્વાવલી, તપાગચ્છ-પટ્ટા | વલી વગેરે             |               |  |

આવા મહાને આચાર્યશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજીના ચરણોમાં ડભોઈ જૈન સંઘ શત-શત વંદન કરે છે...

દ. ૫.પૂ.આ.વિ.મુક્તિચંદ્રસૂરિ.મ.સા. <sup>ક્</sup>ુ ૫.પૂ.આ.વિ.મુનિચંદ્રસૂરિ.મ.સા.



## તુજ વચનરાગ સુખસાગરે હું ઝીલું...



यदीयसम्यक्त्वबलात् प्रतीमो भवादृशानां परमस्वभावम् । कुवासनापाशविनाशनाय, नमोऽस्तु तस्मै तव शासनाय ॥

- પ્રભુવીરના એકેક વચનો ટંકશાલી કેમ ? શું અદ્ભુત રહસ્યો ભર્યા છે તેમાં ?
- 'उपन्नेइ वा, विगमेइ वा, धुवेइ वा' એ માત્ર ત્રણ પદમાંથી જ સમસ્ત દ્વાદશાંગીરૂપ શ્રુતનું સર્જન કેવી રીતે થઈ ગયું ?
- પરમાત્માનું માત્ર એક જ વચન અનેક ભવ્યજીવોને સમ્યક્ત્વ, સર્વવિરતિ ને યાવત્ સિદ્ધિનું કારણ બની જાય એવું શી રીતે ?
- પ્રભુવીરના વચને, પોતાને પ્રકાંડ પંડિત માનનારા પણ ઇન્દ્રભૂતિ વગેરે અત્યંત વિનમ્રશીલ થઈને પરમાત્માની ચરણરજમાં જ અમૃતનો આસ્વાદ માણવા લાગ્યા! એવું શું માહાત્મ્ય હશે, એ વાણીનું?

## તેનું એક માત્ર કારણ; વીતરાગ પરમાત્માની વાણીમાં ભળેલો 'અનેકાંત' છે !

અનેક દષ્ટિકોણો, અનેક અપેક્ષાઓ… દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવના અનુસારે જુદા જુદા સ્વરૂપને ધારણ કરનાર તત્ત્વોની યથાર્થ પ્રરૂપણાઓ… ઉત્સર્ગ-અપવાદ, નિશ્ચય-વ્યવહાર, જ્ઞાન-ક્રિયા એ બધાનું ગૌણ-પ્રધાનભાવે નિરૂપણ - એ જ પરમાત્માની વાણીમાં ભળેલો અનેકાંત છે!

એકાંત એટલે કોઈપણ એક જ અંશે વસ્તુનો સ્વીકાર અને તે એકમાત્ર અંશની જ ગાઢ પક્કડ! તે સિવાયના તમામ અંશોનો સર્વથા અપલાપ ને સર્વથા તિરસ્કાર! યુક્તિપૂર્ણ પણ તે અંશોને કુયુક્તિઓ દ્વારા ખોટા ઠેરવવાના અધમતમ દેષ્ટિકોણો!

## આ એકાંત જ સંસારપ્રવાહનું પ્રબળ કારણ છે.

ગયા.

આવા અધમતમ એકાંતનું પણ જો કોઈ મૂળ કારણ કહીએ, તો એ છે અજ્ઞાન અને અભિનિવેશ ! આ બે દોષના કારણે, જીવ, પોતાની કુમાન્યતા બાંધે છે અને તેના આધારે કુપ્રવૃત્તિ કરે છે, તેનાથી કર્મબંધ અને પછી સંકલ્પ-વિકલ્પોની શુંખલા સર્જી પરંપરાએ દુર્ગતિનો ભોગ બને છે..

🖙 જમાલી જેવા પરમાત્માના ક્ષિષ્ય પણ આ બે દોષના કારણે અનર્થની પરંપરાના ભાગી થઈ

7 💲 📧 સમવસરણ જેવા સર્વશ્રેષ્ઠ નિર્જરાસ્થાનને પામીને પણ પાખંડીઓ મિથ્યામતના ભોગી થયા. ા જે દર્શનથી અનંત આત્માઓએ પોતાનું કાર્ય સાધી લીધું, તે દર્શનને પામીને પણ નિન્હવોએ પોતાની કુમાન્યતાનું સ્થિરીકરણ કર્યું..

ાજ કુલવાલક-ગોષ્ઠામાહિલ જેવા સમર્પણશિથિલ થયા ને મરીચિ-રજ્જાસાધ્વી જેવા આચારશિથિલ થયા.. સાવઘાચાર્ય જેવા પ્રરૂપણાશિથિલ થયા, તો ગોશાલક-વરાહમિહિર જેવા ગુણાનુરાગશિથિલ થયા..

આ બધાનું મૂળ કારણ જોવા જઈએ, તો માત્ર બે જ દોષ નજરે ચડે છે : (૧) અજ્ઞાન, અને (૨) અભિનિવેશ! આ બે દોષના કારણે ભવ્ય પુરુષોએ પણ સન્માર્ગ ભૂલી ઉન્માર્ગ તરફ દોડ મૂકી દીધી અને તેનું દારુણ પરિણામ તો શાસ્ત્રસિદ્ધ છે..

સુગરકોટેડ પોઇઝન જેવા ભયાનક છે આ બે દોષો… તેઓના સેવન વખતે તો એમ જ લાગે કે 'હું સાચો છું, હું બરાબર છું… મારું કરેલું બધું તથ્ય જ છે…' પણ વિપાકની અપેક્ષાએ તો એ બંને દોષો આત્માના મારક જ પુરવાર થાય છે.

- (૧) જ્ઞાંની ગુરુભગવંતની પરતંત્રતાનો અભાવ…શાસ્ત્રથી અપરિકર્મિત બુદ્ધિ… આપમતિએ વસ્તુનિર્ણય કરવાનું દુઃસાહસ… જ્ઞાનાવરણનો તીવ્ર ઉદય… અને આ બધાના કારણે વાસ્તવિક તથ્ય શું છે ? એની અસમજણ એ જ 'અજ્ઞાન' છે…
- (૨) પોતે બાંધેલી માન્યતા.. પોતે ધારેલા આત્મપરિશામો.. પોતે કહેલા વચનો.. પોતે કરેલી પ્રવૃત્તિ એ બધું જ સાચું ! પછી બીજી બાજુના યથાર્થ તર્કો કે દાખલા-દલીલો મળતા હોય, તો પણ એને ન જ સ્વીકારવું; ન જ માનવું - આવો આભિમાનિક આત્મપરિશામ એ જ 'અભિનિવેશ' છે..

વ્યક્તિ જયારે આ અજ્ઞાન-અભિમાનમાં આવે, ત્યારે તે તથ્યવિહીન વાતને પણ સત્ય ઠેરવવા પ્રયત્ન કરે છે ને પછી 'મારું કહેલું સાચું ઠર્યું' એવો અભિમાન પુષ્ટ કરી મિથ્યા તોષને અનુભવે છે…

એકવાર પગથિયા બાજુથી 'ધડામ ધમ્' કરતો જોરથી અવાજ આવ્યો.. ઘરમાંથી વહુ-દીકરીઓ ત્યાં ઊંચા શ્વાસે આવી પહોંચ્યા. જોયું તો દાદાજી પગથિયા ચડતા હતા.. તેઓએ દાદાજીને પૂછ્યું : 'આટલો જોરથી અવાજ કેમ આવ્યો ? કંઈ થયું તો નથી ને ?' દાદાજીએ કહ્યું : 'ના, ના.. આ તો મારા કપડા પડી ગયા હતા...' તેઓએ આશ્ચર્ય સાથે પૂછ્યું : 'કપડા પડ્યા એમાં આટલો મોટો અવાજ !?' દાદાજીએ વાત વાળતાં કહ્યું કે, 'એ કપડામાં હું પણ હતો !!'

આ છે અજ્ઞાન-અભિમાનમાં ઉન્મત્ત થયેલા માણસોની વાતો ! 'હું પડી ગયો' એ સત્ય હકીકતને અભિમાની માણસો બોલી શકતા નથી ને ખોટી વાતોને સત્ય ઠેરવવા પ્રયત્ન કરે છે, પણ તેમની આ કપટવૃત્તિ સજ્જન પુરુષો માટે તો હાસ્યાસ્પદ જ બની રહે !

નિન્હવવાદ પણ આ રીતે જ પ્રસિદ્ધ થયો છે ને ? કે 'અમે જે સ્વીકાર્યું છે તે ખોટું કેવી રીતે હોઈ શકે ?' એવું ગાઢ અભિમાન.. અને એ અભિમાનને પુષ્ટ કરવા વાહીયાત દાખલા-દલીલો.. તેની સામે અકાટ્ય અને સત્ય તર્કો રજુ કરવામાં આવે, તો પણ તેનો ધરાર ઇન્કાર! આ છે એકાંતવાદીઓની દયનીયસ્થિતિ...

એકાંતવાદીઓનો અભિગમ છે : 'મારું એ સાચું' જયારે અનેકાંતવાદીઓનો અભિગમ છે : 'સાચું કે એ મારું'.. આ જ સ્યાદ્વાદમય જિનશાસનની બલિહારી છે, ક્યાંય પોતાનો અહંકાર કે હઠાગ્રહ નહીં. જે યથાર્થ બીના છે, તેનો એક માત્ર મધ્યસ્થપરિણામે સરળ સ્વીકાર.

અષ્ટકપ્રકરણની વૃત્તિમાં આગ્રહી કોણ ને અનાગ્રહી કોણ ? એના સ્પષ્ટીકરણ વખતે પૂજ્ય જિનેશ્વરસૂરિ મહારાજે બહુ સરસ મજાની વાત કહી છે : "આગ્રહી માણસ, જ્યાં પોતાની બુદ્ધિ હોય ત્યાં યુક્તિઓ દોડાવે છે અને અનાગ્રહી માણસ, જ્યાં યુક્તિ હોય ત્યાં બુદ્ધિનો વિનિવેશ કરે છે.."

એટલે જ તો વેદવિશારદ વિદ્વદ્વર્ય શ્રીહરિભદ્ર બ્રાહ્મણ પણ, યુક્તિપૂર્ણ એવા પ્રભુવીરના વચનને સમર્પિત થઈ ગયા અને તેથી જ તેમના શબ્દસૂરમાં સંવેદનનું ઝરણું <sup>ર</sup>ફૂટ્યું કે, "મને પ્રભુવીર પર પક્ષપાત કે કપિલાદિ પર દ્વેષ નથી, પણ જેનું વચન યુક્તિપૂર્ણ હોય તેનો સ્વીકાર કરવો જોઈએ…"

શું હશે, આ અનેકાંતમય જિનશાસનમાં ? કે જેનાથી..

- પરમ તાર્કિકાગ્રણિ શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ મહારાજાને પણ આમાં જ તથ્ય દેખાયું.
- પૂજ્ય મલ્લવાદીસૂરિજી જેવા તર્કદિગ્ગજોને પણ આનું જ મૂલ્ય અંકાયું.
- હરિભદ્રસૂરિ-હેમચન્દ્રસૂરિ-યશોવિજયજી જેવા સેંકડો વિદ્વાનોને પણ આ જ સારભૂત છે એવું લાગ્યું..

મને લાગે છે કે તમામ આસ્તિક ધર્મોની સાધ્ય-ઉદ્દેશ્ય અવસ્થા છે - મોક્ષ-મુક્તિ, વીતરાગતા, રાગ-દ્વેષથી વિરહિત અવસ્થા, પરમસમભાવની પરાકાષ્ઠા.

પણ આ ઉદ્દેશ અને આ ઉદ્દેશને હાથવગું કરનાર ઉપાયસેવન એ બંને જેવું અનેકાંતમય જિનશાસનમાં જળવાઈ રહે છે, તેવું બીજે ક્યાંય જળવાતું નથી.. પછી તે દર્શન - બૌદ્ધ, વૈદિક કે બીજું કોઈપણ હોય!

પ્રશ્ન : પણ બીજા દર્શનમાં રહીને પણ કેટલાક આત્માઓ મોક્ષમાં ગયા છે, એવું તો શાસ્ત્રમાં પણ સંભળાય<sup>3</sup> છે, એનું શું ?

ઉત્તર: તે આત્માઓ દ્રવ્યથી જ તે દર્શનમાં રહ્યા હોય છે, બાકી ભાવથી (=તે દર્શનની એકાંત માન્યતાઓને સ્વીકારવારૂપે) ત્યાં ભળેલા હોતા નથી.. ભાવથી તો તેઓ અનેકાંતમય જિનશાસનને જ વરેલા હોય છે અને એટલે જ તેઓ વીતરાગ બની શકે છે..

- आग्रही बत निनीषित युर्कित, तत्र यत्र मितरस्य निविष्टा । पक्षपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मितिरेति निवेशम् ॥
- 'पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेषो किपलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिग्रहः ॥'
- 3. અનન્તરસિદ્ધના ૧૫ ભેદોમાંથી એક ભેદ છે : અન્યલિંગસિદ્ધ.. તેનો અર્થ એ કે, જૈનદર્શન સિવાયના લિંગમાં રહીને પણ સિદ્ધ થનારા ભવ્યાત્માઓ..

બાકી તો જયાં એકાંત, ત્યાં કોઈ એક અંશની જ પક્કડ રહે ને બીજા અંશને સમજવા પૂરતો પણ સમભાવ ન રહે ! તો પ્રશાંતવાહિતા ને વીતરાગતાની વાતો ક્યાં રહેવાની ? ખરેખર એકાંતવાદીઓની જે દુર્દશા છે, તે ભયાવહ અને ઐહિક-પારલૌકિક દુઃખોની શૃંખલાને વધારી નાંખનારી છે.

જ જેલોકો તે તે ધર્મ-નિયમ-સિદ્ધાંત-અવસ્થા વગેરેને દેશ-કાળ-પુરુષાદિને અનુરૂપ ન સમજી એકાંતે પકડી લે છે ને સર્વત્ર તેનું અસ્તિત્વ સાબિત કરવા મથામણ કરે છે, તેમની હાલત પેલા 'ચમન' જેવી થાય છે..

ચમન નામનો એક સુકલકડી માણસ, કસરત દ્વારા શરીરને ખડતલ બનાવવા અખાડામાં ગયો.. અખાડાનો માસ્ટર ૫૦ કીલો વજનની લોખંડની પ્લેટો લઈ કસરત કરી રહ્યો હતો.. એ માસ્ટરે ચમનને કહ્યું : 'તમે આ અડધો કીલો વજનની પ્લેટ લઈ કસરત કરો..' પેલા ચમનિયાએ રોષે ભરાઈને કહ્યું : 'તમે આ ૫૦ કીલોવાળી લો છો, ને મને આવી હલકી લેવાની કહો છો.. નહીં, હું પણ ૫૦ કીલોવાળી પ્લેટ જ લઈશ..' લીધી, ને પેચુટી ખસી ગઈ… પ્લેટ પગ પર પડી, પગ ભાંગી ગયો. હોસ્પીટલમાં દાખલ કર્યો. બે મહીને ઘરે આવ્યો. મિત્ર મળવા આવ્યો, પૂછ્યું : 'તમે બે મહિના પહેલા કસરત ચાલુ કરવાના હતા.. એનું શું થયું ? કેટલા દિવસ ગયા ?' એણે કહ્યું : 'એક દિવસ અખાડામાં.. બાકીના દિવસ હોસ્પિટલમાં...'

તાત્પર્ય આ છે - 'પ૦ કીલોવાળી પ્લેટથી શરીર પુષ્ટ થાય' એ વાત સાચી; પણ કોને લઈને ? જે વરસોથી કસરત કરતો હોય, જેના હાથ-પગ-સાંધા મજબૂત થઈ ગયા હોય, તેને લઈને.. પણ પેલો ચમનિયો બધે એ વાત સત્ય ઠેરવવા, પોતા વિશે પણ એ જ વાત લાગુ પાડવા ગયો ! થયું શું ? એ જ કે શરીર પુષ્ટને બદલે ભ્રષ્ટ થઈ ગયું !

એટલે કોઈપણ બીના કઈ પરિસ્થિતિ-આદિને અનુરૂપ છે તે ખાસ સમજવું પડે અને એ સમજ અનેકાંતની ગરજ સારે છે.. અનેકાંતમાં, તે તે ધર્મો દેશાદિ-પરિસ્થિતિને અનુસારે, કોઈપણ રીતે બાધ ન આવે એ રીતે સમન્વિત કરાય છે.. આ જ અનેકાંતમય જિનશાસનકમળનું ભવ્યભ્રમર-આકર્ષક સુરમ્ય મકરંદ છે.. અને એટલે જ તો મહોપાધ્યાયજી મહારાજે આ અનેકાંતમય શાસન પર નતમસ્તક થઈને ઉચ્ચાર કર્યો હતો કે -

"એક વચન ઝાલીને છાંડે, બીજાં લૌકિકનીતિ. સકલ વચન નિજ ઠામે જોડે, એ લોકોત્તરનીતિ."

(૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન ૮/૬)

ા એકાંતવાદમાં માત્ર કોઈ એક અંશને જ પકડી લેવાય છે ને તેથી જગતમાં બીજા અંશને લઈને જે વ્યવહારો પ્રવર્તે છે, તેને સમજવા ને ઉકેલવા અનેક સમસ્યાઓ શિરોભાર કરવી પડે છે..

માતા-પિતાનો એકનો એક દીકરો!

શરીરથી અત્યંત તંદુરસ્ત…પણ ભણવા-ગણવામાં સાવ જ નબળો !

શિક્ષકે ફરિયાદ કરતા કહ્યું : 'તમારો દીકરો બહુ જ નબળો છે...'

ત્યારે પિતાએ આશ્ચર્ય સાથે પૂછ્યું કે, 'શરીર તો એનું એકદમ મજબૂત દેખાય છે ને ખાવા-પીવાનું એ પણ માંગ્યા કરતા બમણું અપાય છે, તે છતાં, તમે તેને નબળો કેમ કહો છો ? એ જ સમજાતું નથી…' & વાત, એકાંત-અનેકાંતવાદની છે !

પિતા એકાંતવાદી હતા, તેમને દિકરામાં રહેલી તંદુરસ્તી જ દેખાતી હતી ને એટલે જ તેઓ શિક્ષકના અભિપ્રાયને સમજવામાં થાપ ખાઈ જતા હતા. પણ માતા હતી, અનેકાંતવાદી! તેણે પછી પતિને સમજાવ્યું કે, 'શરીરની અપેક્ષાએ તંદુરસ્ત પણ દીકરો ભણવાની અપેક્ષાએ તો નાદુરસ્ત જ કહેવાય…'

આ છે અનેકાંતવાદની અનેક અપેક્ષાઓ સમજવાની અને એ મુજબ વ્યવહારોના નિર્વાહ કરવાની આગવી કળા! આવા અવ્વલ અનેકાંતના ચરણોમાં મસ્તક ઝુક્યા વિના ન રહે..

ખરેખર સ્યાદાદ-અનેકાંતવાદના આવા બે-ચાર ગુણો નહીં, પણ અનંત-અનંત ગુણો છે.. જય હો, આવા અનંત - અનંત ગુણમય જિનશાસનનો ! તેનાં બેજોડ માહાત્મ્યનું વર્ણન કરવા તો બૃહસ્પતિ પણ અસમર્થ છે..

પણ આશ્ચર્ય એ સર્જાયું કે, એકાંતવાદી-નિન્હવો-કુર્તીર્થિકોને એ અનંતગુણસંપન્ન અનેકાંત પણ ખારો ને દોષપ્રસિત લાગે છે ! પણ તેમાં દોષ કોનો ? અનેકાંતવાદનો ? ના, ના. હરગિઝ નહીં.. દોષ તો તેઓમાં જ રહેલી કુમાન્યતા અને એકાંત પક્કડનો છે !

જિ તેજસ્વી પણ સૂર્ય ઘુવડને અણગમતો લાગે, તેમાં દોષ કોનો ? સૂર્યનો ? ના, ઘુવડમાં પડેલા ( તિમિર-અનુરાગરૂપ તામસી દોષનો જ !

ાજી સફેદરંગી શંખ પણ કમળાના દર્દીને પીળો દેખાય, તો તેમાં દોષ કોનો ? શંખનો ? નહીં, નહીં.. એ તો એ દર્દીમાં જ રહેલા પીળીયા નામના વિપર્યયદર્શક રોગનો !

ાજ્જ કીંમતી સોનું પણ મુરખને પીત્તડલાગે, તો તેમાં દોષ કોનો ? સોનાનો ? ના, ના. દોષ તો એ વ્યક્તિમાં જ રહેલી અસમજનો છે..

વાત આ છે - એકાંતવાદીઓમાં ખોટી પક્કડ, હઠાગ્રહ, તીવ્ર અભિનિવેશ, દુર્બુદ્ધિ વગેરે રહ્યા છે અને એટલે જ તેઓને અનેકાંત પણ અશુદ્ધ ભાસે છે..

બાકી હકીકતમાં તો અનેકાંત સો ટચના સોના જેવો સત્ય અને તર્કશુદ્ધ છે.. તેમાં કલંકનો અંશમાત્ર પણ અવકાશ નથી.. કષ-છેદ-તાપ એ ત્રણે પરીક્ષાથી તે ઉત્તીર્ણ છે. આવી ઉચ્ચતમ ક્વોલિટી વિશ્વના બીજા કોઈપણ ધર્મોમાં ન મળે.. એટલે જ તો પૂર્વના મહાપુરુષોની એ માંગણી હતી કે, 'ભવોભવ તુજ શાસન મળો..'

ખરેખર અનેકાંતમય જિનશાસન મળ્યા પછી, પરમાનંદમાં પરોવાઈ ગયેલું મન પ્રભુ વીરવચન પર ફિદા ફિદા થયા વિના ન રહે ! એના એકેક ગુણો વિચારતા હૈયું અહોભાવથી છલકાઈ ઉઠે અને એક સંવેદના સહજ સર થઈ પડે કે -

''હે વીતરાગ પ્રભુ !

જો આપશ્રીનું વચન પણ આવું અવ્વલ હોય,



# તો પરમ સામ્યની પરાકાષ્ઠા રૂપ આપશ્રીનું સ્વરૂપ તો કેવું બેજોડ હશે…!''

ધન્ય ધન્ય પ્રભુવીરનું શાસન… ધન્ય ધન્ય પ્રભુવીર…!

વાસ્તવમાં પ્રભુ અને પ્રભુનું અનેકાંતમય વચન મળ્યા પછી, દુઃખનું અંશમાત્ર પણ અસ્તિત્વ રહે જ નહીં.. સર્વાંશે સુખમાત્રની જ લાગણી અનુભવાયા કરે અને સુકૃતોના સર્જનની જે શૃંખલા સર્જાય તે પણ સીમાતીત હોય છે.. એટલે જ તો **મહોપાધ્યાયજી મહારાજનો** સંગીતમય હૃદયસૂર હતો કે -

"ઋષભ જિનરાજ મુજ આજ દિન અતિ ભલો ગુણનીલો જેણે તુજ નયન દીઠો..

દુઃખ ટળ્યા, સુખ મળ્યા, સ્વામી તુજ નીરખતાં સુકૃત સંચય હુઓ, પાપ નીઠો......''

અરે ! અનેકાંતનો એક અમૃત ઘૂંટડો પીધા પછી, પેલા મિથ્યાત્વીઓના કડવા ઝેર લીમડાનું આકર્ષણ કોને રહે ? આકંઠ ખીર પીધેલા બાળકને શું કડવા કરીયાતાનું આકર્ષણ રહી શકે ? ન જ રહે… આ જ વાતનું આલેખન**ે માર્ગશુદ્ધિ** નામના ગ્રંથમાં કર્યું છે -

"ખરેખર સ્યાદાદના આસ્વાદમાં પર જીવોને, બીજાના મતો વિરસ લાગે છે.. શું આંબાની કળીને ભજનારો મોર, લીમડાના ઝાડ પર આનંદ અનુભવી શકે ?"

આપણા જીવનમાં પણ અનેકાંતનું અમૃત અવતરી જાય, તો એકાંતવાદના કોલાહલો, કલહ-કષાયના કંકાસો, કોર્ટ-કેસની કારમી કળતરો…..એ બધું ક્યાંથી રહે ?

આ અનેકાંતને વાગોળવાનો ને તેના પરિશીલનનો એક સુરમ્ય ઉપાય રજુ કર્યો છે, પૂજ્ય તર્કમતંગજ **શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ**!

ાજ 'અનેકાંતજયપતાકા' એનું અન્વર્થ નામ ! જેણે અનેકાંતનો વિજયધ્વજ વિશ્વમાં ચોમેર ફરકતો કરીને જિનશાસનનો જયજયકાર ફેલાવ્યો છે..

ાજી પ્રસ્તુત ગ્રંથના હાર્દ-રહસ્ય અને ઐદંપર્યને સમજવા, કોઈક અજ્ઞાત પૂર્વમહર્ષિએ એક સુરમ્ય વ્યાખ્યાનું સર્જન કર્યું. રે જેનું નામ છે 'ભાવાર્થમાત્રવેદની'! મૂળગ્રંથના પ્રતીકોને લઈને તેના રહસ્યોને ઉધાડવા ક્ચિકાનું કામ કરે છે આ !

🕯 વ્યાખ્યા પણ એટલી જ ક્લિષ્ટ.. તેની કેટલીક પંક્તિ બેસાડવા તો લોહી-પાણી એક કરવા પડે ! પણ આ સમસ્યાનું સુપેરું સમાધાન આપવા, પરમપૂજ્ય પ્રસિદ્ધટિપ્પણકાર **મુનિચન્દ્રસૂરિમહારાજે** 

 <sup>&</sup>quot;स्याद्वादास्वादपराः, प्रतियन्ति हि परमतानि विरसानि । नहि माकन्दमुकुलभुग्, नन्दति पिचुमन्दतरुषु पिकः ॥" – श्लो. ३

ર. આ વ્યાખ્યા પૂજ્ય હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે જ બનાવી છે, અર્થાત્ સ્વોપજ્ઞ છે, એવું અત્યાર સુધીના વિદ્વાનો વડે મનાતું આવ્યું છે. પણ ગ્રંથનું સંપાદન-અનુવાદ-સંશોધન કરતાં, કેટલાક સંદર્ભો ને તર્કોથી અમને જણાઈ રહ્યું છે કે, આ વ્યાખ્યાના રચયિતા કોઈ જુદા જ પૂર્વમહર્ષિ હોવા જોઈએ.. આ વાતને રજુ કરતો લેખ : 'વ્યાખ્યા સ્વોપજ્ઞ કે અન્યકર્તૃક' એ વિદ્વાનો વાંચે એવી વિનમ્ર વિજ્ઞપ્તિ.. અમને જે જુણાયું, તે અમે જણાવ્યું છે.. તેનો નિર્ણય, ગીતાર્થ-બહુશ્રત-માત્સર્યરહિત જીવો કરે..

વ્યાખ્યાની કેટલીક ક્લિષ્ટ પંક્તિઓ પર સરળ-સુગમ-સુંદર વિવરણનું નિર્માણ કર્યું.. જેનું નામ છે 'અનેકાંતજયપતાકા-ઉદ્યોતદીપિકા' અને એનાથી અનન્ય ઉપકાર કર્યો છે, એ ' મહાપુરુષે !

ાજ વ્યાખ્યા-વિવરણના પદાર્થોને સાથે લઈને અનેકાંતજયપતાકાના હાર્દને, ગુજરાતી ભાષામાં સરળ શબ્દદેહ આપીને સ્પષ્ટીકરણ કરવાનો પ્રયત્ન એટલે ગુજરાતી ભાવાનુવાદનું નિર્માણ! જેનું નામ છે 'અનેકાંતરશ્મિ'! અર્થાત્ અનેકાંતજયપતાકાના પદાર્થો વિશે પ્રકાશ પાથરવા રશ્મિસમી (=કિરણસમી) બનનારી ગુર્જરવૃત્તિ...

# ★ ગ્રંથની રૂપરેખા ★

ગ્રંથના મુખ્ય પાંચ વિષયો છે :

- (૧) સદસદ્ અનેકાંતવાદ..
- (૨) નિત્યાનિત્ય અનેકાંતવાદ..
- (૩) સામાન્ય-વિશેષ અનેકાંતવાદ..
- (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય અનેકાંતવાદ..
- (૫) અનેકાંતવાદમાં જ મોક્ષ..

પ્રસ્તુત ગ્રંથ, ૬ અધિકારમાં વિભાજિત છે..

તેમાં પહેલા અધિકારમાં ઉપરોક્ત પાંચે વિષયોનો પૂર્વપક્ષ મૂક્યો છે અને પછી ઉત્તરપક્ષગ્રંથ રાફ કરી પહેલા વિષયનું તલસ્પર્શી નિરૂપણ કર્યું છે.. બીજા, ત્રીજા અને ચોથા અધિકારમાં અનુક્રમે બીજા, ત્રીજા અને ચોથા વિષયનું સુવિશદ વર્ણન છે.. વચ્ચે પાંચમાં અધિકારમાં પ્રસંગોપાત્ બાહ્યાર્થસિદ્ધિનું સુવિસ્તૃત આલેખન છે.. અને છેલ્લે છટા અધિકારમાં પાંચમા વિષયનું સુસ્પષ્ટ નિરૂપણ છે..

પ્રસ્તુત પ્રકાશનના પાંચ ભાગ છે, તેમાં પહેલા ભાગમાં બે અધિકાર ને બાકીના ભાગોમાં એકેક અધિકાર… એમ કુલ ૫ ભાગમાં ૬ અધિકારનું વિભાજન કર્યું છે…

ા પ્રસ્તુત ગ્રંથની શૈલી જ ખૂબ જ અર્થગંભીર છે, થોડા જ શબ્દોમાં વિપુલ પદાર્થોનો રસથાળ ભર્યો છે..

ા≊ એક હેતુને સિદ્ધ કરવા બીજો હેતુ… બીજા હેતુને સિદ્ધ કરવા પાછો ત્રીજો હેતુ… આ રીતે હેતુશૃંખલા દ્વારા પદાર્થોનું તર્કપૂર્ણ સ્પષ્ટીકરણ…

🖙 લૌકિક ન્યાયો ને દાખલાઓ દ્વારા પદાર્થને સમજાવવાના સુરમ્ય ઉપાયનો આદર…

🖙 ગદ્ય ગ્રંથમાં પણ કેટલાક વિષયોને શ્લોકરૂપે ગૂંથીને ગદ્ય-પદ્યનો સુભગ સમન્વય…

ગ્રંથકારશ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાનું જીવન કવન, પ.પૂ. વિદ્વદર્ય આ.ભ.શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિ મહારાજે આલેખ્યું છે ('એક વીર પુરુષ' લેખ) અને વિવરણકારશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિ મહારાજાનું જીવનકવન પ.પૂ. પં.પ્ર. વિદ્વદર્ય શ્રી મુક્તિચન્દ્ર-મુનિચન્દ્ર મહારાજે આલેખ્યું છે ('બજે મધુર બંસરી' લેખ) તે જિજ્ઞાસુઓને જોઈ લેવા ભલામણ..

જિ તે તે એકાંત માન્યતાઓને પૂર્વપક્ષરૂપે રજુ કરીને તેઓનું તર્કશઃ નિરાકરણ અને સચોટ યુક્તિઓ દ્વારા અનેકાંતની નિર્બાધ સ્થાપના.. આ રીતે પૂર્વપક્ષ-ઉત્તરપક્ષ રજુ કરવાની આગવી કળા.. અને કેટલાક ઉત્તરપક્ષો તો ૧૦૦-૧૫૦ પાના જેટલા સુવિસ્તૃત..

ा 'पूर्वगुरुभिराचरिते अनिन्द्ये मार्गे प्रवर्तितव्यम्', 'शक्त्यनुरूपमुपायः', 'जिनवचनश्रवणात्रः शिक्तः', 'मुच्यतामभिनिवेशवैशसम्', 'आदाय युक्तिप्रदीपं तिरस्कृत्य स्वदर्शनाभिनिवेशितिमिरं निभाल्यतामेतत्', 'परित्यज्यतामसदिभिनिवेशः'.. એવા અर्थप्रयुर જીવનસ્પर्शी अने असुवाडयो...

ા≊ શરૂઆતમાં અને છેલ્લે ૧૦-૧૦ શ્લોકો દ્વારા, નિર્વિઘ્નતા અને અવ્યુચ્છિત્તિ માટે પરમમંગળ..

ાજ જ્ઞાન, આવરણકર્મ, તપ, ધ્યાન, મોક્ષ વગેરે અનેક પદાર્થીનાં સ્વરૂપનું તલસ્પર્શી નિરૂપણ… અને તેઓની સાબિતી માટેના અકાટ્ય તર્કો…

ાજી પૂર્વપક્ષીએ કલ્પેલી માન્યતા પ્રમાણે જ પૂર્વપક્ષના સિદ્ધાંત•ો બાધ… વગેરે અવનવી યુક્તિઓ દ્વારા એકાંતવાદીઓના એકાંતનો અપલાપ…

જ ક્યારેક-ક્યારેક જે શબ્દો ને જે પંક્તિઓને લઈને એકાંતવાદીઓએ પૂર્વપક્ષ ૨જુ કર્યો હતો, તે શબ્દો ને તે પંક્તિઓને જ અનેકાંતમાં ફેરવીને ગ્રંથકારશ્રી દ્વારા તેમની જ માન્યતાનો આશ્ચર્યસર્જક અપલાપ કરાયો છે.

આવી સેંકડો અદ્ભુત વિશેષતાઓથી સભર આ ગ્રંથરત્ન છે અને તેના કારણે આ ગ્રંથરત્ન જાત્યરત્નની જેમ સર્વત્ર પ્રસરતા પ્રકાશવાળો છે..

દાર્શનિક જૈનન્યાયની શિરમોર ગણાતી આવી મહાન કૃતિને સરળ-શબ્દદેહ આપી ગુજરાતી ભાષામાં રજુ કરવી એ ખરેખર દુઃસાધ્ય જ સિદ્ધિ છે ને મારા જેવાનું તો એ સિદ્ધિ હાંસલ કરવાનું સામર્થ્ય નથી જ નથી..

પણ ઉપકારી કોને કહેવાય ? અસંભવને પણ સંભવ બનાવી દે.. વિવેચન મેં નથી લખ્યું; પણ મારા દ્વારા લખાઈ ગયું છે.. લખનાર તો છે, એ પરમોપકારી મહાપુરુષો ! હું તો એક માત્ર વચલો વ્યાપાર છું...

એ ઉપકારીઓએ મારા પર જે અનહદ ઉપકાર કર્યો છે, તેનું વર્શન મેં 'ઉપકારવૃષ્ટિ' નામના સ્વતંત્ર લેખમાં કર્યું છે, અચૂક વાંચજો એ લેખને..

હું તો એક બાળક છું; તેનો સંપૂર્ણ વિકાસ તો એ ઉપકારીરૂપ માતૃત્વ પર આધારિત રહ્યો છે.. આજે એ ઉપકારીઓની અનવરત ઉપકારપરંપરાનું અશ્રુપૂર્ણનેત્રે સ્મરણ કરીને જણાવું છું કે, 'આ ગુજરાતી અનુવાદમાં જે કંઈ સારું દેખાય, તેમાં એ મહાપુરુષોનો જ અનુગ્રહ સમજજો.'

એ મહાપુરુષોના અનુગ્રહથી હું અનેકાંતના અધ્યયનમાં જોડાયો ને ક્ષયોપશમાનુસાર એના યતિંકચિદ્ રસાસ્વાદ દ્વારા પ્રભુવીરના શાસનને સ્પર્શી શક્યો - એનાથી જીવનમાં ધન્યતાને અનુભવી રહ્યો છું… ું છેલ્લે એક જ વિજ્ઞપ્તિ કરું છું કે : હું પણ વિષય-કષાયરૂપ અનાદિ શત્રુ પર વિજય મેળવીને, ક્ષપક-શ્રેણીરૂપ વિજયપતાકા ફરકાવા દ્વારા, પરમપદરૂપ સર્વશ્રેષ્ઠ સામ્રાજ્યનો ભોક્તા બનું - એવા મને આશીર્વાદ આપજો..

પ્રસ્તાવનામાં ને ગ્રંથના વિવેચનમાં જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ અને ગ્રંથકારશ્રીના આશયબાહ્ય જે કંઈ પણ મેં અજ્ઞાનવશાત્ લખ્યું હોય, તેનું હું અંતઃકરણપૂર્વક ત્રિવિધે-ત્રિવિધે મિચ્છામિ દુક્કડમ્ માંગુ છું... બહુશ્રુતો યોગ્ય સુધારો જણાવી મને મારી ભૂલ બતાવે એવી વિનમ્ર વિજ્ઞપ્તિ સાથે વિરમું છું..

શ્રીવર્ધમાન શે.મૂ. જૈન સંઘ, ઉસ્માનપુરા અમદાવાદ.. ભા.સુ. પૂર્ણીમા વિ.સં. ૨૦૬૮ ધર્મચક્રતપપૂર્ણાહૃતિસમારોહદિન કૃપાકાંક્ષી પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયઘોષ-જિતેન્દ્ર ગુણરત્ન-રશ્મિરત્નસૂરિ ચરણલવ મુનિ યશરત્નવિજય…







મારી નાનકડી બુદ્ધિ! નાનકડો ક્ષયોપશમ! અને પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ.નો ઉચ્ચતમ દાર્શનિક ગ્રંથ! અને તેના પર વિવેચન! ખરેખર ફૂટપટ્ટીથી આકાશ માપવાની ચેપ્ટા હતી. મારું સામર્થ્ય જ નથી કે આવું વિરાટ્ કાર્ય હું સ્પર્શી શકું..

પણ જો...

- સુવર્જ઼રસના પ્રભાવથી તાંબુ પણ સોનું બની જતું હોય..
- રામના નામથી પત્થર પણ તરી જતો હોય…
- ફટકડીના પ્રભાવથી મેલું પણ પાણી નિર્મલ અને શુદ્ધ બની જતું હોય..
- વિદ્યાના પ્રભાવથી વામન પણ વિરાટ્ બની જતો હોય..
- સૂર્યના પ્રભાવથી મંદ આંખવાળો પણ યથાર્થ જોઈ શકતો હોય..

તો સરસ્વતીસમાન એ ઉપકારીઓના પ્રભાવથી મૂર્ખ પણ હું લખી શકું એમાં કંઈ જ આશ્ચર્ય નથી.. એ તમામ સામર્થ્ય-પ્રભાવ, ગુરુભગવંતો, સહવર્તીઓ અને ઉપકારીઓનો છે, એ નિશ્ચિત વાત છે.

તે બધાની ઋણસ્મૃતિનો અવસર ઉપસ્થિત થયો છે, તેમનો જે ઉપકાર મારા પર થયો છે, તે હકીકતમાં વર્શનાતીત છે.. તે છતાં, આંશિક શબ્દદેહ આપી તેને હું વ્યક્ત કરવા ઇચ્છું છું…

જ ૫. પૂ. કર્મસાહિત્યનિષ્ણાત, સિદ્ધાંતમહોદિધ આ.ભ. શ્રી વિ. પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા... ન્યાયવિશારદ, વર્ધમાનતપોનિધિ ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રી વિ. ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ... મેવાડદેશોદ્ધારક, ૪૦૦ અક્કમના ભીષ્મતપસ્વી ૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા આ ત્રણે ગુરૂભગવંતોની અનવરત દિવ્ય કૃપાવર્ષા..

જિ સિદ્ધાંતદિવાકર, સુવિશાળગચ્છાધિપતિ, આગમહાર્દમર્મજ્ઞ ૫. પૂ.આ.ભ. શ્રી વિ. જયઘોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા... જેઓશ્રીની અનેકાંતમય હિતશિક્ષાઓથી જીવન ધન્ય બનાવી હિ સ્થક્યો...ને યાવત્ જયપતાકા ગ્રંથ પરનો ગુર્જરઘોષ હું કરી શક્યો.. ા ક્રિક શાસ્ત્રસાપેક્ષ જીવનસંવ્યવહારકુશળ, ૩૨૦ દીક્ષાદાનેશ્વરી, ત્રિશતાધિક શ્રમણ-શ્રમણી ગુરુમૈયા પ.પૂ.આ.ભ. ગુરુદેવશ્રી વિ. **ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા..** 

જે ગુરુભગવંતશ્રીની

- (૧) અનવરત વૈરાગ્યમય વાચનાઓથી સમ્યગ્દર્શનની શુદ્ધિ.
- (૨) સુંદર માર્ગદર્શનથી સમ્યગ્ જ્ઞાનની શુદ્ધિ… અને
- (૩) શુદ્ધ આચારપ્રરૂપકપણાને કારણે સમ્યક્ ચારિત્રની શુદ્ધિ...

એમ રત્નત્રયની શુદ્ધિનો આંશિક સ્પર્શ હું અનુભવી શક્યો અને પામર એવા પણ મને પ્રવજ્યા આપીને જેઓશ્રીએ પરમ અનુગ્રહ કરી ભવનિસ્તાર કર્યો, તે ગુરુભગવંતના ચરણોમાં સાદર-સહૃદય વંદનાવલી...

ાજ નિખાલસતાનીરિધ, મારા પરમ પાવરહાઉસ સમાન, પ.પૂ. પ્રવચનપ્રભાવક ષડ્દર્શનનિષ્ણાત આ ગુરુદેવશ્રી વિ. **રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા...** 

- જેઓશ્રી, દીક્ષાના પ્રથમ દિવસથી માંડીને અત્યાર સુધી અનવરત ગ્રહણ-આસેવન શિક્ષાનું અર્પણ કરી રહ્યા છે..
  - ૦ વાત્સલ્ય આપીને મારા ગુણવિકાસને વેગવંત બનાવી રહ્યા છે..
- ુ 'ખુમારી સાથે જીવન જીવવું' 'કોઈપણ કામ ઇચ્છાપૂર્વક કરવામાં થાક ન લાગે' 'સાચો શિષ્ય કે જ સાચો ગુરુ બની શકે' 'એક અપ્રશંસિત કૃત્ય, હજારો સત્કૃત્યને બાળી નાંખે' 'અવસરોચિત હિત- િ મિત-પથ્ય વાક્ય સત્ય બને' 'વસ્તુનો ઉપયોગ એ જ વસ્તુની કિંમત છે'... એવા તો જેમના સેંકડો હિતવાક્યો, પરમપંથ તરફની પ્રગતિ માટે પાથેયરૂપે પુરવાર થયા છે..
- ૦ પૂજ્ય ગુરુદેવના અનંત-અનંત ઉપકારોમાંથી કેટલાક જીવનસ્પર્શી ઉપકારોના સ્મરણથી, આંખ અશ્રુપૂર્ણ થયા વિના ન રહે… એ ગુરુભગવંતના ચરણોમાં કરોડો-કરોડો નતમસ્તક વંદન…

ાજ ૫. પૂ. શ્રુત-અજોડઉપાસક આ.ભ. શ્રી વિ. મુનિચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.એ. 'હરિભદ્રસૂરિ' મ.સા.નું જીવનકવન સુરમ્ય રીતે લખી આપીને, પ્રવચનપ્રભાવક ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રી વિ. અજીતશેખરસૂરીશ્વરજી મ.સા.એ રોચકશૈલીમાં અનુપ્રેક્ષાપૂર્ણ સુંદર ગુજરાતી-પ્રસ્તાવના લખી આપીને, ઇતિહાસવેત્તા ૫.પૂ.પં.પ્ર. શ્રી મુક્તિચન્દ્ર-મુનિચન્દ્રવિજયજી મ.સા.એ 'વિવરણકાર પૂ. મુનિચંદ્રસૂરિ' મ.સા.નું જીવનકવન રસપ્રચુર શૈલીમાં લખી આપીને અને લઘુયશોવિજયજી ૫.પૂ.પં.પ્ર. શ્રી યશોવિજયજી મ.સા.એ વિદદ્ભોગ્ય શૈલીમાં સૌષ્ઠવપૂર્ણ સંસ્કૃત-પ્રસ્તાવના લખી આપીને મારા પર સુંદર અનુત્રહ કર્યો છે. તે ઉપકારીઓનો નિઃસ્વાર્થ પરોપકાર અવિસ્મરણીય છે...

ાજી શ્રુતારામૈકમનસ્વી, પ્રવરસંશોધક, વિદ્વદ્વરેણ્ય-ઉપકારીવર્ય ૫.પૂ.મુ.શ્રી **ભવ્યસુંદરવિજયજી** γુ**મહારાજા** જેઓશ્રીએ પ્રસ્તુત અનુવાદનું સૂક્ષ્મેક્ષિકાપૂર્વક સાઘંત સંશોધન કરી અનહદ ઉપકાર કર્યો છે.

ાં અનુવાદક્ષેત્રે પદાર્પણના પ્રથમ દિવસથી જ જેઓશ્રીનું સુંદર અને લક્ષ્યબદ્ધ માર્ગદર્શન મળ્યું.

- ં ગ્રંથસંશોધનના વિશાળકાર્યમાં અનેક પ્રશ્નપરંપરાની શૃંખલા વખતે પણ જેઓશ્રીએ ઉલ્લાસ અને ઉત્સાહ સાથે પ્રતિસાદ આપ્યો…
  - ા 'નાહિંમત ના થવું' 'ધીરતાથી કાર્ય કરવામાં સફળતા મળે જ' 'ટીકાકારથી ડરવું, ટીકાખોરથી નહીં' એવા અનેક લાગણીસભર આત્મીયવાક્યો, મને અનુવાદ વગેરે ક્ષેત્રમાં ઉત્સાહવર્ધક થયા છે..
  - ં અનેક ક્લિષ્ટ સ્થળોનું રહસ્યોદ્ઘાટન… યથાર્થ પદાર્થસંગતિ… શુદ્ધપાઠોની કલ્પનાનું દિશાસૂચન… તર્કપરિકર્મિત મતિથી ભૂલોનું પરિમાર્જન… એવા બેજોડ ઉપકારો નિઃસ્વાર્થભાવે કર્યા છે.

એ મહાપુરુષો ! અનંત અનંત વંદન, એ મહાપુરુષના પવિત્ર ચરણોમાં…!

- 🥵 શ્રુતાચારસંપન્ન, દાક્ષિણ્યતાસભર, વિદ્વદ્વરેણ્ય-વિદ્યાગુરુવર્ય ૫.પૂ.મુ.શ્રી **સૌમ્યાંગર**ત્ન **વિજયજી મહારાજા...** જેઓશ્રીની સતત સહાયનો સદ્દભાગી હું હરહંમેશ બન્યો રહ્યો છું..
- પ્રવજ્યાના શરૂઆતના વરસથી લઈને સ્નેહસભર સારસંભાળ રાખીને જેમણે મને તૈયાર
   કર્યો...
- ં સાધુક્રિયાથી લઈને સન્મતિતર્ક સુધીના અધ્યયન દરમ્યાન, સહાધ્યાય-અધ્યાપનરૂપે જેઓશ્રીએ મારા પર સીમાતીત અનુગ્રહ કર્યો છે..
- ં 'તમે લખો, બાર્કીનું હું સંભાળી લઈશ' એવી એકમાત્ર હૂંફ આપીને, સર્જન વગેરે કાર્યોમાં જેમણે વિશિષ્ટ સહાય આપી છે.. જેમના વિના અત્યારની સિદ્ધિ હું હાંસલ ન કરી શક્યો હોત…
- ં પ્રસ્તુત ગ્રંથનું સાઘન્ત બીજું પ્રૂફ જોઈને અને શુદ્ધપાઠોને ગોતવા હસ્તપ્રતોની અનેકવાર સફર કરીને જેમણે નિઃસ્વાર્થ પરોપકાર કર્યો છે.

તે વિદ્યાગુરુવર્યના પવિત્ર ચરણોમાં શ્રદ્ધાપૂર્ણ સંવેદનાસહ નતમસ્તક વંદન...

ાજ ૫.પૂ. મુનિરાજ શ્રી હર્ષરત્નવિજયજી, ચિરંતનરત્નવિજયજી, જીતરત્નવિજયજી, મોક્ષાંગરત્નવિજયજી, જિનપ્રેમવિજયજી, દેવરત્નવિજયજી, પૂર્ણરત્નવિજયજી, નીતિરત્નવિજયજી, સમર્પિતરત્નવિજયજી, પંડિતવર્ય કલ્યાણભાઈ-સંતોષભાઈ-રસિકભાઈ-સંજયભાઈ-ભાવેશભાઈ - આ બધા વિદ્યાપાઠકોએ મને નિઃસ્વાર્થ અધ્યાપન કરાવીને બેજોડ અનુગ્રહ કર્યો છે.. તે બધાને હું કૃતજ્ઞભાવે સ્મરણ કર્ છું..

ાજ ૫.પૂ.મુનિ શ્રી **તીર્થરત્નવિજયજી મહારાજા** (પિતા મ.સા.).. જેઓશ્રીએ સંસારીપણામાં મને સંસ્કારવાસિત કર્યો અને સંયમજીવનમાં ને સર્જન વગેરે કાર્યોમાં જેઓ અનેક રીતે સહાયક થયા છે ને જેમણે પૂષ્કળ ભોગ આપ્યો છે, તે પરમોપકારીના પવિત્ર ચરણોમાં સાદર-સહૃદય વંદનાવલી...

િ ાજ ૫.પૂ.મુનિશ્રી તીર્થેશરત્નવિજયજી, રમ્યાંગરત્નવિજયજી, ત્રિભુવનરત્નવિજયજી, રૂપાતીત-વિજયજી, હિતાર્થરત્નવિજયજી, નિરાગરત્નવિજયજી તત્ત્વરત્ન-જ્ઞાનરત્નવિજયજી, મંત્રસિદ્ધિવિજયજી, ત્રિપદીરત્નવિજયજી, શ્રમણ-સંવેગકીર્તિવિજયજી, પાવનરત્નવિજયજી વગેરે અનેક આત્મીયમુનિવરો ભુમને અનેક રીતે અનંતર-પરંપર સહાયક થયા છે, તે બધાને હું આત્મીયભાવે યાદ કરું છું∴

🖙 જેઓશ્રીએ મારા સુવિહિતજીવને ઘડવા શિલ્પીનું સ્વરૂપ ધારણ કર્યું છે, તે તમામ **સહવર્તીઓને** 

<sup>)</sup>મારા શતશઃ વંદન…

જ ૫.પૂ. પ્રવર્તિની શિષ્યાઓના ગુરુમાતા સા. શ્રી **પુણ્યરેખાશ્રીજી** મ.સા.ના શિષ્યવર્યા િ સરળસ્વભાવી ૫.પૂ.સા. શ્રી **સૌમ્યરેખાશ્રીજી** મ.સા.ના વિનેયશિષ્યા, ૫.પૂ.સા. શ્રી **નિરૂપમરેખાશ્રીજી** (બા.મ.સા.) અને ૫.પૂ.સા. શ્રી **ધન્યરેખાશ્રીજી** (બેન મ.સા.) આ બંને ઉપકારીઓ, મારા સંસારી-સંયમી ઉભયજીવનમાં સંસ્કારપૂરક ને પ્રાણપૂરક પુરવાર થયા છે... તેમણે કરેલા અનંત ઉપકારોને હું કૃતજ્ઞભાવે યાદ કરું છું...

ત્રંથનો અનુવાદ કરતી વખતે મને બે અનુભવ અનેકવાર થયા : ગ્રંથની આગળની અઘરી પંક્તિઓ જોતાં ચિંતા થતી કે શી રીતે આ પંક્તિઓ બેસાડીશ ? અને લખાયેલો અનુવાદ જોતાં આશ્ચર્ય થતું કે શી રીતે મારાથી લખાઈ ગયું ?

આ બંને પ્રશ્નોનું સમાધાન વિચારતાં, એક લાગણીશીલ કારણ નજરે દેખાયું.. તે એ કે ઉપકારી દ્વારા થયેલાં અનહદ ઉપકાર! તેઓશ્રીની જ કરુણાપૂર્ણ ને વાત્સલ્યસભર દષ્ટિ મને કાર્ય સર કરવામાં સહાયક બની... હું જે કંઈપણ થોડુંઘણું લખી શક્યો, તેમાં એ મહાપુરુષોની જ પરમકૃપા છે.. મારી લેશમાત્ર પણ આવડત નથી. શતશઃ વંદન, એ ઉપકારીઓના પવિત્ર ચરણોમાં!

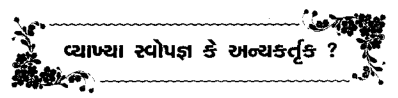
કૃતજ્ઞભાવે તે બધાને સ્મરણ કરવા પૂર્વક હું વિરમું છું...



**કૃપાકાંક્ષી** મુ. યશરત્ન વિ<sub>.</sub>.







પ્રાયઃ સર્વ વિદ્વાનોનું મંતવ્ય એ છે કે અનેકાંત જયપતાકાની વ્યાખ્યા સ્વોપજ્ઞ છે. બધી મુદ્રિત આવૃત્તિઓમાં પણ એ જ પ્રમાણેનો ઉલ્લેખ છે..

પ્રસ્તુત અનુવાદનું સંશોધન શરૂ કર્યું, ત્યારે તો હું પણ એમ જ માનતો હતો.. પણ ગ્રંથના અભ્યાસ દરમિયાન કેટલાક સ્થળો પર વિચારણા કરતા આ બાબતમાં શંકા થવા લાગી.. મેં મારો અભિપ્રાય અનુવાદક મુનિવરશ્રીને જણાવ્યો. તેમણે શરૂઆતમાં તો તેનો મક્કમપણે ઈનકાર કર્યો કારણ કે વ્યાખ્યાના અંતિમ ભાગના કેટલાક અક્ષરો (જેની ચર્ચા મેં આગળ કરી છે) એવો જ આભાસ ઊભો કરે છે કે વ્યાખ્યાકાર પૂ.આ.ભ. હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી જ છે..

પણ પછી આગળના અભ્યાસમાં તેમને પણ એવું જણાવા લાગ્યું કે ગ્રંથકારના અભિપ્રાય કરતાં વ્યાખ્યાકારનો અભિપ્રાય જુદી દિશામાં જઈ રહ્યો છે, અને સ્વોપજ્ઞ વ્યાખ્યામાં કદાપિ એવું સંભવિત નથી.

ત્રુંથના અનુવાદની પૂર્ણાહુતિ સુધીમાં તો અમારી બંનેની એ માન્યતા લગભગ દઢ થઈ ચૂકી છે કે વ્યાખ્યાકાર પૂ.આ.ભ. હરિભદ્રસૂ. મ. નથી, પણ અન્ય કોઈ છે.

અલબત્ત, તેવું સિદ્ધ કરવા માટે અમારી પાસે કોઈ ઐતિહાસિક પ્રમાણ નથી, એટલું જ નહીં પણ વ્યાખ્યા અંતમાં જોવા મળતા અક્ષરો પ્રથમ દેષ્ટિએ તેનો વિરોધ પણ કરે છે.. એટલે અમે તેવું નિઃશંક પ્રતિપાદન તો કરી શકતા નથી..

છતાં, જે સ્થળોમાં ગ્રંથકાર અને વ્યાખ્યાકારનો અભિપ્રાય અત્યંત ભિન્ન અમને જણાયો છે, તે સ્થળોનું સંક્ષિપ્ત વિવરણ અહીં રજૂ કરું છું. બહુશ્રુત મહાત્માઓને તે સ્થળો પર વિચાર કરીને આ અંગેનો નિર્ણય સ્વયં કરી લેવા વિનંતી છે..

# પાનું ૧૩૨૧

મૂળ ગ્રંથમાં તવનુત્પાવ: પાઠ છે. તવ્ નો અર્થ ઉત્પાદ કરીએ તો અર્થ સંગત થતો જણાય છે, તેથી એવું અનુમાન થાય છે કે મૂળ ગ્રંથકારને તવ્થી ઉત્પાદ અભિપ્રેત છે. વ્યાખ્યામાં તવ્નો અર્થ ઉત્પદ્યમાન કર્યો છે, જેની સંગતિ મુશ્કેલ જણાય છે. એવો જ એક અનુભવ પાના નં. ૧૩૭૭ પર થયો.

# પાનું ૧૩૩૩

મૂળ બ્રંથમાં 'ક્ષળાનામત્યન્તમેदાત્ વૃદ્ધયનુપપત્તેઃ <sup>'</sup>सहकारिणोऽयोगात् अणोर्महद्भावासिद्धेः <sup>'</sup>अतिप्रसङ्गात् हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः આવા અક્ષરો છે. ક્ષણિકવાદમાં પરિણામની અસંગતિ સિદ્ધ કરાઈ રહી છે. અમારી દષ્ટિએ વૃદ્ધયનુपपત્તેઃ, अणोमर्हद्भावासिद्धेः અને हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः એ ત્રણે પરિણામને અસિદ્ધ કરતા હેતુઓ છે અને ક્ષणानामत्यन्तभेदात् सहकारिणोऽयोगात् અને अतिप्रसङ्गात् એ ક્રમશઃ તેના હેતુઓ છે. (વિસ્તૃત અર્થ માટે અનુવાદ જોવો.) ગ્રંથકારે આ અર્થથી આ પંક્તિઓ મૂકી હોવાનું અમને જણાય છે.

વ્યાખ્યાકારે અસિદ્ધિનો હેતુ અતિપ્રસજ્ઞ અને અતિપ્રસજ્ઞનો હેતુ હેતુધર્માન્વયાનુવપત્તિ બતાવ્યો છે. જેનો ભાવાર્થ અમે સમજી શક્યા નથી..

# પાનું ૧૩૩૮

મૂળ ગ્રંથમાં તदનુવેધાસિદ્ધે: તदપેક્ષાયોગાત્.. એવા અક્ષરો છે. અમારી સમજ મુજબ તદનુવેધાસિદ્ધે: એ પૂર્વપક્ષવચનમાં જોડવાનું છે. અને તદ્દપેક્ષાયોગાત્ એ ઉત્તરપક્ષ છે.. અર્થાત્ ન चૈतावता सर्वथा असद्भवनम् तदनुवेधासिद्धेः तदपेक्षायोगात् આ પંક્તિમાં અસિદ્ધિ એ અસદ્ભવનનો હેતુ છે, અને અપેક્ષાયોગ એ અસદભવનનો પ્રતિકાર કરનાર હેતુ છે. વ્યાખ્યાકારે તદનુવેધાસિદ્ધેઃ तदपेक्षायोगात् એ બંને શબ્દ ઉત્તરપક્ષમાં લીધા છે. જેની સંગતિ અમે કરી શક્યા નથી..

અહીં કેટલાક સ્થાન બતાવીને દિગ્દર્શન માત્ર કર્યું છે. આવા બીજા પણ અનેક સ્થાનો (પાનું નં. ૯૦૧, ૧૩૦૦... વિ.) છે, જે ગ્રંથનો સાંગોપાંગ અભ્યાસ કરનારને સ્વયં જણાઈ આવશે.

તે ઉપરાંત ઘણાં સ્થાનોમાં મૂળ ગ્રંથ અને વ્યાખ્યામાં તેનું ઉદ્ધરણ - બંને જુદા પડે છે.. જો કે આમાં લહિયાની ભૂલ પણ કારણ હોઈ શકે છે, પણ આવા અનેક સ્થાનો હોવાથી એવી કલ્પના પણ થાય છે કે વ્યાખ્યાકાર કદાચ ગ્રંથકાર કરતાં જુદા હોવાથી પણ આવું બન્યું હોઈ શકે.

પ્રશ્ન એ થાય કે તો પછી પૂર્વના વિદ્વાનોએ વ્યાખ્યા સ્વોપજ્ઞ છે, એવું અનુમાન કેમ કર્યું ? તો એનું કારણ છે ગ્રંથની સમાપ્તિમાં જોવા મળતી પંક્તિઓ.

''टीकाऽप्येषाऽवचूर्णिका भावार्थमात्रावेदनी नाम तस्यैव''

આ શબ્દો પહેલી નજરે એવો અર્થ ઉપસ્થિત કરે છે કે આ ટીકા-અવચૂર્ષિકા-ભાવાર્થમાત્રઆવેદની પણ તેમની જ છે.. અહીં તસ્ય માં સર્વનામ તત્ દ્વારા પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ.ની ઉપસ્થિતિ કરાઈ છે, અને कृति: એવા પૂર્વવાક્યના પદનું અનુકર્ષણ अપિથી કરાયું છે, જેથી, વ્યાખ્યા પણ હરિભદ્ર સૂ. મ. ની જ હોવાનું જણાય છે.

પણ મૂળ ગ્રંથ અને વ્યાખ્યાના અનેક સ્થાનો જોતાં, જો એવો નિર્ણય થતો હોય કે મૂળગ્રંથકાર અને વ્યાખ્યાકાર એક નથી.. તો જુદી રીતે અર્થ કરી શકાય છે.

(૧) પૂર્વ વાક્યમાં प्रकरणं એવું પદ પણ છે, અને तस्यैव માં સર્વનામ तत् થી પ્રકરણની ઉપસ્થિતિ થઈ શકે... અને તો अपि થી समाप्तं नुं અનુકર્ષણ થાય, જેથી અર્થ થશે, એ જ પ્રકરણની આ ટીકા-અવયૂર્ણિકા-ભાવાર્થમાત્રઆવેદની પણ સમાપ્ત થઈ...

આ રીતે અર્થ કરવામાં પણ વ્યાકરણની દેષ્ટિએ કોઈ વિરોધ જણાતો નથી.

(२) આ પંક્તિ પછીની પંક્તિઓમાં ગ્રંથકાર લખે છે કે, (नमोऽस्त्वनिषयुक्तेभ्यो मन्दधीभ्यो विशेषतः। यत्प्रभावाद् वयमपि ग्रन्थकारत्वमायता ॥) ते भंद प्रश्लावाणाओने नभस्कार थाओ, शेना प्रभावे अभे ग्रंथकार जन्या. अहीं जे वस्तु पर वियार करवानो छे.

- ક) પૂર્વની પંક્તિમાં હરિભદ્ર સૂ.મ.નો પ્રયોગ ત્રીજા પુરુષમાં થયો છે.. આ પંક્તિમાં વૃત્તિકારે પોતાના માટે પ્રથમ પુરુષ વાપર્યો છે… જો વૃત્તિકાર હરિભદ્રસૂ. મ. પોતે જ હોય, તો એક પંક્તિમાં પોતાના માટે ત્રી. પુ. વાપરીને તરત પછીની પંક્તિમાં પ્રથમ પુ. વાપરે, તે પણ વિચારણીય લાગે છે… આના પરથી પણ અનુમાન થાય કે વૃત્તિકાર હરિભદ્ર સૂ.મ. નથી.
- (ખ) વૃત્તિકારે પોતે ગ્રંથકારપજ્ઞાને પામ્યા એમ જજ્ઞાવ્યું છે. અનેકાંતજયપતાકા, હરિભદ્ર સૂ.મ.નો પ્રથમ ગ્રંથ નથી. તેઓ તો પૂર્વેથી જ ગ્રંથકાર છે જ. એટલે એવું જજ્ઞાય છે કે વૃત્તિકારનો આ પ્રથમ ગ્રંથ હશે, જેથી તેઓ કહે છે કે અમે ગ્રંથકાર બન્યા... આ પજ્ઞ વૃત્તિકાર હરિભદ્ર સૂ.મ.થી ભિન્ન હોવાનો નિર્દેશ કરે છે.

વળી, મંદબુદ્ધિવાળાના પ્રભાવે ગ્રંથસર્જન થયું હોવાનું વૃત્તિકાર જણાવે છે... હરિભદ્ર સૂ.મ.નો મૂળ ગ્રંથ, મંદબુદ્ધિવાળા માટે નથી, એ તો વાંચતા જ સમજાય તેવું છે... તીવ્રપ્રજ્ઞાવાળા જ એ ગ્રંથને સમજી શકે તેમ છે.

મંદબુદ્ધિવાળા માટે વૃત્તિ રચાઈ છે, એટલે વૃત્તિકાર તેમનો ઉપકાર માની રહ્યા છે. આના પરથી પણ એ જણાય છે કે વૃત્તિકાર હરિભદ્ર સૂ.મ.થી ભિન્ન હોવા જોઈએ.

અને એક શક્યતા એ પણ છે કે, 'વ્યાખ્યા પણ હરિભદ્રસૂરિકૃત છે' એવી ચાલી આવેલી માન્યતાના કારણે 'ટીकાપ્યેર્ષા.....' આ શબ્દો, પાછળના સંપાદકોએ-લહિયાઓએ ઉમેરેલા હોય.

અહીં એ નોંધવા લાયક છે કે વ્યાખ્યાકારશ્રી જુદા હોય તો પણ તેઓશ્રી પૂ. હરિભદ્રસૂ.મ.ના નિકટકાલીન જ હશે... કારણ કે પાના નં. ૪૭ પર વ્યાખ્યાકારશ્રી જણાવે છે કે -

'अर्थादुक्तोऽप्युपन्यस्तः, साम्प्रतकालीयग्रन्थकारशैल्या'

એટલે કે પ્રમાણવાર્તિકની વાત અર્થથી જણાઈ જવા છતાં પણ, મૂળકાર (હરિભદ્ર સૂ.મ.), વર્તમાનકાલીન ગ્રંથકારોની શૈલીથી ફરી જણાવે છે...

જો વ્યાખ્યાકારશ્રી દૂરવર્તી હોત, તો साम्प्रतकालीय ના બદલે तत्कालीय એવો પ્રયોગ કરત... અને તેનો અર્થ એ થાત કે, 'મૂળકાર, તે કાળના (મૂળકાર વખતના કાળના) ગ્રંથકારોની શૈલીથી ફરી જણાવે છે ઈત્યાદિ.

પણ એવું ન જશાવી 'હમણાંના પ્રંથકારોની શૈલીથી મૂળકાર જણાવે છે' એવું કહ્યું છે, તેનાથી વ્યાખ્યાકારશ્રી પૂ. હરિભદ્ર સૂ.મ.ના નિકટકાલીન હોવા જોઈએ, એવું ફ્લિત થાય છે.

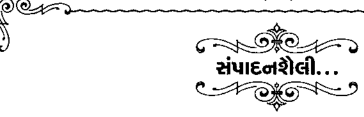
અલબત્ત,

આ અંગે અંતિમ નિર્ણય કરવો મારા માટે અસંભવ છે. છતાં ઉપલબ્ધ પ્રમાણોનું અવલોકન કરતાં મને જે જણાયું, તે મેં જણાવ્યું છે. બહુશ્રુતો આના ઉપર વિચારે અને જણાવવા જેવું જણાવે, તેવી વિનંતી

જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ લખાયું હોય, તેનું અંતઃકરણપૂર્વક મિચ્છામિ દુક્કડમ્…



મુ. ભવ્યસુંદરવિજયજી મ.સા.



જ ગ્રંથમાં મૂળ-ટીકા વગેરેનો પૂર્વાપર ગોઠવણનો ક્રમ આ પ્રમાણે છે - (૧) મૂળગ્રંથ, (૨) વ્યાખ્યા, (૩) ગુજરાતી વિવેચન, (૪) વિવરણ, (૫) ગુજરાતી ટીપ્પણ, અને (૬) પાઠ- પાઠાંતરાદિની ફૂટનોટો...

🖙 મૂળગ્રંથ આખો જાડા ફોન્ટમાં લીધેલ છે.

🖙 વ્યાખ્યામાં જે જે મૂળગ્રંથના પ્રતીકો છે, તે બધાના ફોન્ટ જાડા કરેલ છે.

ા મૂળગ્રંથના કયા પદાર્થનું કયું વિવેચન છે - તે જાણવા, મૂળગ્રંથના ફકરાની પહેલા નંબર આપેલા છે.

ા વૃત્તિની કઈ કઈ પંક્તિઓ પર પૂ. મુનિચન્દ્ર સૂરિ મ.સા.નું વિવરણ છે - તે જાણવા, તે તે પંક્તિઓ પર ઇંગ્લીશ નંબર મૂક્યા છે..

🖙 વિવેચનમાં, ગ્રંથના ક્લિપ્ટ પદાર્થોને 'તાત્પર્ય' 'આશય' 'ભાવાર્થ' વગેરે મથાડે વધુ વિશદ કર્યા છે..

ાજ વિવેચનમાં, વ્યાખ્યા + વિવરણના પણ પ્રાયઃ બધા પદાર્થો સમાવી લેવાનો પ્રયત્ન થયો છે.

જિ વિવેચનની ટીપ્પણમાં, પૂર્વાપર સંદર્ભો, તે તે વાક્યો કહેવા પાછળના આશયો, શાસ્ત્રપાઠો દ્વારા પ્રસ્તુત વિષયનું વિશદીકરણ, કેટલાક શબ્દોના પ્રતિનિયત અર્થો, પ્રસંગોપાત્ આવેલી તે તે દર્શનની માન્યતાઓનું સ્પષ્ટીકરણ વગેરે દ્વારા પ્રસ્તુત વિષયને વિશદ કરવા પ્રયત્નો કર્યો છે...

ાજ વિવેચનમાં જે પદાર્થોનો હજી વધુ વિસ્તાર કરવો જણાયો, તે પદાર્થીનો વિવેચનમાં જ વધુ વિસ્તાર ન કરતાં, તે તે સ્થાને 'V.T.' એવી સંજ્ઞા આપીને, પાછળ પરિશિષ્ટમાં વિસ્તારથી તે 'વિશેષ ટીપ્પણો'નું આલેખન કર્યું છે...

ા મૂળગ્રંથમાં જેટલા પણ પ્રમાણવાર્તિકના શ્લોકો છે, તે બધા ટીકા સાથે, તે તે ભાગના પરિશિષ્ટમાં આપેલા છે.. વિશેષથી પદાર્થના બોધ માટે તે જોઈ શકાય…

ાં અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથના ૬ અધિકારો છે, તેઓની ગોઠવણ ભાગમાં આ પ્રમાણે વિભાજિત કરવામાં આવી છે.

ભાગ અધિકાર

૧ ૧,૨ હજ

- (૧) સદસદ્વાદ અધિકાર
- (૨) નિત્યાનિત્ય અનેકાંતવાદ

| @@ |   |   |      | સંપાદનશૈલી ૭૧                     | <u>((e</u> |
|----|---|---|------|-----------------------------------|------------|
| 7) | ર | 3 | reg- | (૩) સામાન્ય-વિશેષ અનેકાંતવાદ      | #          |
| v  | 3 | 8 | æ    | (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય અનેકાંતવાદ | •          |
|    | 8 | પ | ©    | (૫) બાહ્યાર્થસિદ્ધિ અધિકાર        |            |
|    | น | £ |      | (દ) અને શંતવાદમાં જ મોક્ષ         |            |

ાજી પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં સંપાદિત કરેલ મૂળગ્રંથ-વ્યાખ્યા વગેરે માટે, પં. હીરાલાલ કાપડીયા દ્વારા પૂર્વસંપાદિત મૂળ-વ્યાખ્યા વગેરેનો જ મૂળ આધાર રાખેલ છે અને પૂર્વસંપાદન ખૂબ જ સુંદર અને વ્યવસ્થિત રીતે થયું હતું.

પણ ત્યારે ઉપલબ્ધ સામગ્રી ઓછી હોવા વગેરેના કારણે ઘણા સ્થળે મહત્ત્વની અશુદ્ધિઓ રહી ગઈ હતી.. એટલે અમે લગભગ ૨૦ જેટલી હસ્તપ્રતોના આધારે, ગ્રંથ-વ્યાખ્યા-વિવરણના જે જે સ્થળે અશુદ્ધિ જણાઈ, ત્યાં બધે શુદ્ધ પાઠોની ગવેષણા કરી. નહીં નહીં તો ૩૦૦ ઉપરાંત અશુદ્ધિઓનું પરિમાર્જન થયું હશે... અને પછી મળેલા શુદ્ધ પાઠોને જ અહીં મુખ્ય તરીકે રાખેલા છે..

ાજ પૂર્વમુદ્રિતમાં કેટલાક શુદ્ધપાઠો ફૂટનોટમાં મૂક્યા હતા, પણ અમે તે બધાને મુખ્ય તરીકે રાખીને પૂર્વમુદ્રિત પાઠને ફૂટનોટમાં મૂકેલ છે..

★ સંપાદન-અનુવાદાદિ પૂર્વે હસ્તપ્રતો દ્વારા શુદ્ધીકરણની અત્યંત આવશ્યકતા ★ સંસ્કૃતમાં, એક માત્રા કે વિરામચિન્હની નાનકડી ભૂલો પણ અર્થનું અનર્થ સર્જી દે છે...

'અનેકાંતજયપતાકા' ગ્રંથનું સંપાદન-અનુવાદ કરતી વખતે અનેક અનુભવો થયા કે 'હસ્તપ્રત વિના તે તે અશુદ્ધ પંક્તિઓ દ્વારા ગ્રંથનો રહસ્યાર્થ કોઈ જુદી જ દિશામાં ફેરવાઈ જાત…'

• એક ઠેકાલે પૂર્વમુદ્રિતમાં 'आक्षेपतः' એવો પાઠ હતો, તેનો પ્રસંગથી અર્થ એવો નીકળતો હતો કે 'આક્ષેપથી વ્યક્તિ પ્રવૃત્તિ કરે' પણ આમાં સમસ્યા એ સર્જાય કે 'આક્ષેપથી પ્રવૃત્તિ' એટલે શું ? હસ્તપ્રતો જોઈ.. ત્યારે પકડાયું કે 'अक्षेपतः' એવો પાઠ છે, પછી અર્થ બેસી ગયો કે 'તરત જ વિલંબ વિના વ્યક્તિ પ્રવૃત્તિ કરે…'

હવે અહીં હસ્તપ્રત વિના માત્ર કલ્પનાથી અર્થ બેસાડવા પ્રયત્ન કર્યો હોત, તો પંક્તિનું તાત્પર્ય કોઈક જુદી જ દિશામાં ફેંકાઈ જાત…

- હસ્તપ્રતમાં ક્યાંક અવગ્રહ ન હોવાથી ને ભૂલથી સંધિચ્છેદ થઈ જતા પણ અર્થનો અનર્થ સર્જાઈ જાય છે.. દા.ત. પૂર્વમુદ્રિતમાં 'सदा भावेन' એવી પંક્તિ હતી, પણ પૂર્વાપર સંદર્ભથી એ પંક્તિ ખોટી જણાતી હતી. હસ્તપ્રત જોતાં જણાયું કે, ત્યાં 'सदाऽभावेन' એમ લખવું જોઈએ…
- વિરામચિક્ષ શબ્દોની આગળ-પાછળ થઈ જતાં, પૂર્વપક્ષની પંક્તિ ઉત્તરપક્ષમાં જતી રહેતાં કે ઉત્તરપક્ષની પંક્તિ પૂર્વપક્ષમાં આવી જતાં, તે તે પદાર્થો બેસાડવાની વિષમ સમસ્યાઓ સર્જાઈ જાય! આવું પણ પૂર્વમુદ્રિતમાં અનેકવાર અનુભવાયું… કલાકો સુધી એ પંક્તિ પર વિચાર કરવા છતાં પણ ન બેસતાં, એક વિરામચિક્ષ બદલી દેવા માત્રથી ક્ષણવારમાં સુંદરતમ અર્થ બેસી ગયો…

- ક્યાંક બે-ચાર પંક્તિઓ ફરી પુનરાવર્તન પામતી દેખાઈ, તો ક્યાંક બે-ચાર પંક્તિઓ પૂર્વમુદ્રિતમાં હતી જ નહીં ને હસ્તપ્રત જોતાં મળી આવી એવું પણ બન્યું !
- ક્યાંક 'પટ' એવો પાઠ હતો, જે માટીજન્યતા વગેરે પ્રસંગને અનુસારે અસંગત જણાતો હતો… પણ હસ્તપ્રતોમાં, ત્યાં 'ઘટ' એવો પાઠ મળી ગયો… આ રીતે અન્યમનસ્કતા વગેરેના કારણે પૂર્વસંપાદકોની અનેક સ્ખલનાઓ હોય છે.
- વ્યાખ્યાની જુદી જુદી પંક્તિઓ પર પૂ.આ. મુનિચંદ્રસૂરિ મ.સા.નું વિવરણ છે.. હવે પૂર્વમુદ્રણગત વિવરણને હસ્તપ્રતો સાથે મેળવતા, કેટલાક વિવરણો તો એવા નવીન પ્રાપ્ત થયા કે જેનું પૂર્વમુદ્રિત પુસ્તકમાં અસ્તિત્વ જ નહોતું..
- ક્યાંક વ્યાખ્યાની કઈ પંક્તિનું કયું વિવરણ છે એ અંગે થાપ ખાઈ જવાથી, પૂર્વસંપાદક દ્વારા કોઈ જુદી જ પંક્તિના વિવરણ તરીકે તેનો ઉલ્લેખ કરાયો હતો અને તેથી જ પદાર્થ બેસાડવાની મથામણ થયા કરતી હતી...
- ઘણીવાર બે અક્ષર વચ્ચેના વાસ્તવિક અક્ષરના ઠેકાણે બીજો કોઈ અક્ષર વંચાઈ જતા પણ અર્થફેર સર્જાઈ જાય છે. દા.ત. પૂર્વમુદ્રિતમાં 'अतत्सम्बन्ध.' એવો પાઠ હતો, પણ તે ભૂલવાળો હતો અને તેથી જ અર્થ નહોતો બેસતો... પછી હસ્તપ્રત જોતા જણાયું કે, અહીં તો 'अतः सम्बन्ध.' એવો પાઠ છે...
- ક્યાંક હેતુવિભક્તિઓ બદલાઈ ગયેલી દેખાય, તો ક્યાંક સંદર્ભહીન કોઈક જુદા જ શબ્દો આવી ગયેલા દેખાય... ક્યાંક તો વળી વચલા મહત્ત્વના શબ્દો જ ઊડી ગયેલા દેખાય.. (દા.ત. પૂર્વમુદ્રિતમાં 'सम्भवस्तदाकारत्वादिति। चत्वारि (?) बोघत इतरः (?) तस्यांपत्तिः' જયારે હસ્તપ્રતમાં ..... 'सम्भवः। न चासम्भवस्तदाकारत्वादिति त्विवरोधः इतरस्यापत्तिः'

આવી બે-ચાર નહીં; પણ પૂષ્કળ બાબતો છે... ટૂંકમાં એટલું જ જણાવવું છે કે, પૂર્વસંપાદનનું બેઠેબેઠું નવું સંપાદન કરતા પહેલા કે સીંધેસીધો અનુવાદ ઉતારી દેતા પહેલા, (૧) ગ્રંથની પંક્તિઓ પર પુષ્ન વિચાર, (૨) પૂર્વાપર સંદર્ભથી અર્થસંગતિ, (૩) અશુદ્ધ જણાતા પાઠોનું હસ્તપ્રતો દ્વારા શુદ્ધીકરણ, (૪) અર્થનો ચોક્કસ નિર્ણય....એ બધું અત્યંત અત્યંત આવશ્યક છે... નહીં તો સૂત્ર, ઉત્સૂત્ર બની જતા વાર ન લાગે ને તેનાથી જે ઉન્માર્ગ પ્રવંતે તેને રોકનાર કોઈ ન રહે...

એટલે સંપાદક-અનુવાદકો આ બાબતને ગંભીરપણે વિચારે ને અવશ્ય આચરણમાં મૂકે એવી વિનમ્ર વિજ્ઞપ્તિ…

પૂર્વસંપાદકે, क-पाठ, ख-पाठ, ग-पाठ, घ-पाठ, ङ-पाठ અને च-पाठ આમ લગભગ ह સંજ્ઞાઓ આપીને પાઠ-પાઠાંતરોની ટીપ્પણીઓ મૂકી હતી, તેનો પણ અમે પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં સમાવેશ કર્યો છે... વિદ્વાનો અર્થભેદ જણાતા તે પાઠાંતરોને પણ ઉપયોગમાં લઈ શકે...

અને અર્થશુદ્ધિ-અર્થનિર્ણય માટે અમે, તે તે સ્થળે ૧૮-૨૦ જેટલી હસ્તપ્રતોનો ઉપયોગ કર્યો છે અને તેના શુદ્ધ પાઠોનો ને પૂર્વમુદ્રિતના અશુદ્ધ પાઠોનો નિર્દેશ પણ તે તે સ્થળે કર્યો છે જ.. ાજ અમને હસ્તલિખિત પ્રતોની સામગ્રી ભેગી કરવા માટે, મહાવીરજૈન આરાધના કેન્દ્ર કોબા, જેસલમેર જ્ઞાનભંડાર, ગીતાર્થગંગા, L.D. વિદ્યામંદિર, જિનશાસન આરાધના ટ્રસ્ટ જૈનાનંદ પુસ્તકાલય વગેરે અનેક સંસ્થાઓ અને તેમના ટ્રસ્ટીગણ વગેરેનો નિઃસ્વાર્થ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે... તેઓ બધાની શ્રુતલાગણી અત્યંત ધન્યવાદને પાત્ર છે...

ા હતા. તેઓશ્રીનો ઉપકાર અવિસ્મરણીય છે...

ા અમે શુદ્ધિ વગેરે માટે ખૂબ જ કાળજી રાખી છે, તે છતાં પ્રમાદ-સ્ખલનાના કારણે ભૂલ રહી ગઈ હોય ને જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ સંપાદન-વિવેચન થઈ ગયું હોય, તો તેનું અંતઃકરણપૂર્વક મિચ્છામિ દુક્કડમ્…

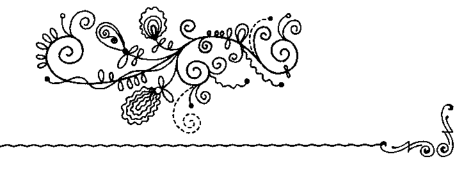
ાજ કમ્પોઝિંગ-ટાઇપસેટિંગનું કાર્ય **મૃગેન્દ્રભાઈએ** અને પ્રીન્ટીંગ-ડીઝાઈનીંગનું કાર્ય **અપૂર્વભાઈ** શાહે અને પહેલા ભાગની પ્રસ્તાવનાદિનું કાર્ય **રાજુભાઈએ** ખૂબ જ ઉત્સાહ અને કુશળતાથી પાર પાડેલ છે.

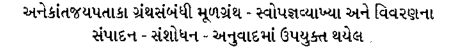
ङ ગીતાર્થગંગા સંસ્થામાંથી, સોક્ટવેર પદ્ધતિ દ્વારા આ ગ્રંથ-ટીકા વગેરેનો ગ્રંથાગ્ર પણ મળેલ છે...

ા કઈ હસ્તપ્રતો કઈ સંસ્થા વગેરેમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ છે, તેનો ઉલ્લેખ અહીં આગળ જ કર્યો છે, ત્યાંથી જોવા ભલામણ…



પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયઘોષ-જિતેન્દ્ર ગુણરત્ન-રશ્મિરત્નસૂરિ ચરણરજ મુ. યશરત્ન વિ. આસો. સુદ-૮-૨૦૬૮





# દસ્તિધિખિત પ્રતો

આ હસ્તલિખિત પ્રતોની પ્રાપ્તિ માટે, અનેક સંસ્થાઓ તરફથી મળેલો નિઃસ્વાર્થ સહયોગ, અનેક ધન્યવાદને પાત્ર છે.

≪ — ≪ —

#### A - प्रत

> પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-મૂળસૂત્ર સ્થિતિ : સુંદર પૃષ્ઠ : ૭૫ સંસ્થા : આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોબા... ક્રમાંક : ૧૭૨

પ્રતનું મૂળસ્થાન : શ્રી વિજયધર્મલક્ષ્મી જ્ઞાનમંદિર આગરા...

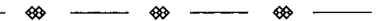


#### B - प्रत

बंधनचेविनश्रयानानितसस्तन्त्रचस्त्रेत्रफलातक्त्याण्वंवयथा श्रक्तेःश्रक्तिचंद्रस्यंश्रद्धद्दरणमेवस्त्रवनीत्र्यातद्यागात् श्रक्तिका यात्र्यण्यंक्रक्तानेननीलादिवस्त्रचेनेवयदणात् रच्चमेवदमितिवे त्र क्षंयवक्षमसनवः ततस्त्रविश्वयानुत्रस्तिवेतं सेवताविक मितिवित्यंतिश्वयानगत्राद्द्रितिवेतं क्षयम् स्त्रवातरानिश्वयात रात्राद्देः न सम्ब्रसावचादितिवेतं अनुस्रवातस्व तस्पत्रचंत्रचेवा न तस्त्रद्वादेव्यवद्यारित्यमोवेदः एवंद्विनीलाञ्चस्वत्रयोपिनि सश्चयः पाताद्यञ्चस्य तम्ब्रस्तवात्रव्यत्रक्रयोपिसंसाच्यत्रप्रवेष्ट्र प्रमुज्ञापीति नन्मायविद्यस्ततात्रवद्यरित्यमतः प्रवृत्तिश्वकास्त्रव चात्रांकानिवन्नोरिति नाम्यनिवित्रः सर्वत्रवानासावातं वैक्षामणस्

> પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-મૂળસૂત્ર સ્થિતિ : શોભન પૃષ્ઠ : ૨૦૪ સંસ્થા : ભાંડારકર ઈન્સ્ટીટ્યુટ પૂને... ક્રમાંક : ૨૫૧/૧૮૮૩-૮૪

સૌજન્ય : આ. વિ. હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ. સા.



C - प्रत

प्रमंगाभणस्वकाश्ववक्रित्तववाद्वक्रव्यसंगायाद्यकिर्यसम्बद्धव्यस्ताः । विद्यस्त विद्यसम्बद्धिः । विद्यस्त विद्यस्य । विद्यस्त । विद्य

प्तितित्ति। माद्ध्यकाश्कारणिकितिविद्यश्चितिविद्यश्चितिविद्याधातक्ष्ये द्रस्य स्थानमार्याणिकित्वाद्याच्याः स्रोतः। तथाद्वित्यपुक्तनकत्तातिश्वप्यापारणापित्रस्य स्थानस्य स्थानः। दृद्यप्ति स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स्थानस

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-મૂળસૂત્ર સ્થિતિ : સરસ પૃષ્ઠ : ૧૦૯

સંસ્થા : (૧) શ્રી વિજય સિદ્ધિમેઘમનોહરસૂરી જ્ઞાનભંડાર પંકજ (૨) આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોળા

પ્રતનું મુળસ્થાન : હેમચન્દ્રાચાર્ય જૈન જ્ઞાનમંદિર પાટણ ડા. : ૧૦૯ ક્રમાં ક : ૨૮૩૮



#### D - प्रत

द्धिकत्रसम्बन्धस्यस्याम् तात्विम्तात्वाद्भवः मन्यस्यद्भुक्तस्यागम् भाष्याद्भाग्यस्यस्य अभयतिवक्रमः संसारित्रप्र च्यिवसुंसार्थित्साहारन्तिः। इत्यवे । तरम्मा (रवं युक्त्युक्तम्सास्य) एका तनस्या (रवामा वना स्वयानायोज्युक्तमा वनम्या विविद्यस्य । त कुकापीतिश्चानंद्रात्ववयक्तिविद्वत्वससम्बिकतमान्त्वातद्वीचतित्वति।वित्वत्यावि।किवयमप्तात्वयःश्चानकात्ववितावादिनामानमप्पत्रता प्रमासर्विमानवासि प्रनृततादितित्वस्ताविताव्याचितावितः तास्त्रकातत्व्यलिपतत्रम् तस्त्रम् स्रम्थतदत्तसादि लाशतन्त्रात्वादितः निस्नन्त्रम सम्रात्यक्षितायः सन्नायः अत्रात्मकाणः तदक्षमाराण्यम् वामवस्राराणः विश्वादि तिसञ्चात्सक्षितसत्र्यायाख्यापतः विकलंकमन्त्रयाविद्याः किः इति महाश्रलप्रशामितार्थ। धर्मान्यमाना भागानि विवाय प्रशीतिवासे श्रष्टात्स्रामग्राद्धाः सितिन्य्त्र(मत्तरभ्रपानस्थकं नघटत। गादिमादानु। तबाल विस्धृष्टातार्यान्य स्वतिहत्त्वयं मध्यस्य स्वतिहत्त् क्तरान्यराण्यतादाव्यवसीयः प्रथमीयादिशयः प्रश्वतात्मानम त्यात्ततः किमित्रावभागसादाताः सम्बन्धयातिसम्बद्धाति। यः मिषिकिमियासः। इस्तातासिकिम्सातासम्बन्धाययात्रीयम्। सम्ब वालामात्मवविष्यल्खसम्माधनातिग्रणसाधनात्त्वयादास्य झातायात्रातः ।यात्रताद्वातनात्मासिधावात्रात्वात्यात्राणमभावसमात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्रात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्रात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।त्रात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्मात्याणी।तद्वात्म विवरभक्रासवतिः सेवरविमागान्। वरस्त्रहाहायान्त्रतः अनुवानास्यत्वद्वावारियद्वाहवयाः सविद्यातः प्रकार्यतस्य मास्यः। कामेक्या हित्ताकाना ग्रायतात् सर्यतयस्य कर्मक्रयः तञ्चकायसंतायस्य १ तस्रवेयकः।कामीकलञ्चकारणात्रारकडः।भिन्नतिरष्टातः।कार्यतयसम्यान्कायसंतायस्य। फिन्ड सर्।मासक्वाचित्रमात नेपः। अतः प्रत्याकः।विविश्वस्थात्। वक्षास्याचान्।स्वाचित्रप्रदेशमान्यस्थान्। विविष्टे। श्रष्टे।प्रतिष्ट निकायः अधिकत्तराङ्यस्यताङम्पाद्यत्तर्ययेक्षयमादार्वभागासम्बद्यपिदस्यतराङ्यस्यस्य तत्तप्रसिक्समस्य न्याविदेवकर्मकार्यात् त्रश्चना

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સ્થિતિ : સુંદરતમ પૃષ્ઠ : ૧૩૦ સંસ્થા : હેમચન્દ્રાચાર્ય જૈન જ્ઞાનમંદિર પાટણ ડા. : ૧૬૯ ક્રમાં ક : ૬૬૭૭

સૌજન્ય : આ. વિ. હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ. સા.

₩

₩

₩

#### F - प्रत

ि इतिरितःश्रवा नर्घा तर्न्तः सह्कारिणाक्षियतिवि वीषो वस्तुनः अवापिविकल्य पुगलमाह् । स्विश्य मानीः विश्य मानी तेवा क्रिया द्राण्यो ष्रमाहः यदिवश्य मानः कर्यो क्रिय ते करणे वा नवस्ता वस्तु मानाः विश्य मानी तेवा क्रिया द्रायः द्रायं विश्य मानः कर्यो क्रिय ते करणे वा नवस्ता वस्तु मानः कर्या क्षित्रा स्था स्थः युनः वुनः करणा मिन्यन् व क्षाः अश्वविश्य मानः विश्व मानः विश्व मानः स्था विश्व मानः स्था विश्व मानः विश्व मानः

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સ્થિતિ : ત્રુટક-અપૂર્ણ પૃષ્ઠ : પ૪

સંસ્થા : લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીયસંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર

ક્રમાંક : ૯૨૦૬



#### F - प्रत

वात् एकं ते नैनासकः सह्येनस्व यात् र नुयोगारिति गर्भः र ते वस्य वाक्षस्त हान निकासिता हात हुणार न मं तेरिते विकास मात्रा विवास हो ने कि सिता हात हुणार न मं तेरिते विकास मात्रा विवास हो तेरिते विकास मात्रा विवास मा

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સ્થિતિ : ભવ્ય પૃષ્ઠ : ૨૧૫ સંસ્થા : આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોબા... ક્રમાંક : ૧૫૦૭૨

મૂળસ્થાન : શ્રી વિજય ધર્મલક્ષ્મી જ્ઞાનમંદિર આગરા







#### G - प्रत

क्तिभर्योतस्त्रतोऽभर्योतस्त्रत्रद्वाःक्रवाष्क्रशय्क्षविदेषमात्वाय्य्यीतस्त्रतसास्विमायातं वृस्तृतः तत्रद्व स्वेभंचरार्थः सविभागार्थातर द्वतस्तस्यवस्त्रमः विभाग्यतरसाहित्तेत् (तत्याम्गरसाह मानवस्तावसंगात् एनसेवाह तयादीत्यादिमा तथ्यादिसविज्ञायभूलविज्ञायभारातात्व्याः निन्नीनिन्नीकार्यस्विचर्रते व्रवेषम्नीनक्तरियाः मयस्वावक्रकानिष्ट्रेरीरिति स्त्रयानयंतिरन्तः सहकारिकाक्रियंतिविद्याग्वस्तुनः स्त्रवादिविक्तस्यक् गलामाह सविद्यमानां इतिहामाना इदाप्दांषमार यदिविद्यमानः वार्यक्रियतं करणेशानवस्वावसगः कथपित्पादसा यंत अभाद्यादितमेतमतीविद्यमानस्वस्युतः अवर्योतरन्तः अविद्यमानश्च विद्यमानाव्यतिश्क्तीदिवि द्यमानर्रवितिकस्वाकरणनान्त्रमध्यितिहरूस्यानिद्यमानस्यन्त्रनिरत्साप्तिर्दस्तुनद्वित्वन्त्रमः एउदेवनाप्यितिः तथा हो त्यादिना तथा दिनस्मिन्न व्यविरिक्ते इविद्यमानि विर्विदेश विद्यमा लेव्स थे (वस्त्रतः स्वात तद्यानिरिक्त त्ता त्रस्पविज्ञंषस्प न्त्रथमा न्य्दयंदीर्ण नंतरीदितः मक्षियत्रद्वताश्रीयंतं सङ्कारिणाक्रश्चिविज्ञोवः न्य्रजाहन तर्दिसस्पर्भः नः सद्कारी कत्रहस्पद् क्राक्तिक्तरत्वात्कारणात् एवमन्क व्यामदीव्याद् व्यक्तित्तर्वे पिसतिसहकारित्र-क्ष्यम्णमानेकिमित्पाद्गतियसंगः एवनश्रप्दर्शयन्नाद् त्रयादीत्पादितथाद्वियदिसंग्न विज्ञवशक्तर्धनाविसवदार्थीत्रमानीकादिः तस्ववस्तुनःसदक्तर्यन्यः वगम्पतं ततः किमित्यह् सर्वनानानान्। चतम्हकारित्वध्भगः अत्रहत्ताद् ताद्वं एकरले कडिवं क्तात्त्वत्त्वत्त्व विकास करले काविकास के न गानामित्वेरंग्योमस्कारिकल्पनाभ्ययेत्पादि अर्थानांतपरणएकंन्त्रत्वस्यस्तानःस्वनात्रेष्मीःयेत विज्ञायाकारकमाप्यतिनियतंमेवसद्कारिणमप्रयाजीकादिकार्यजनयतिविज्ञानादिकामित एतदाक्षका

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સ્થિતિ : શ્રેષ્ઠ પૃષ્ઠ : ૧૮૫

સંસ્થા : લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીયસંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર

ક્રમાંક : ૩૪૦





#### H - प्रत

भुमान्याभ्यस्यार्युक्तमान्।भूगानार्यवतस्यारान्यामवसायाङान्।तितत्रयायस्यागमसस्योगप्रतिसमासाध्यतद्वतास्यायादितस्या। धिनायसायसाकिविद्यान्तरायास्यवस्य न्यायसायसायस्य स्वयं स्व नदार्याञ्चात्रवद्यात्रवस्यायकारामञ्जानात्रमावितितदार्याञ्चात्रकाराधिकाराधितामवतम् किमित्पाद्यागितस्यक्षिकग्रहणतिस्यस्वसायङ्गनम्यसा विद्यत्येष्ट्रणातिष्ट्रस्यातस्यावसम्पद्धताम् । संयद्भागितितावतीयामस्यायस्य । स्वायः पाद्यायस्य । स्वायः स्वयः त्रियः इत्यापत्यः । स्वयः । स् त्रियः इत्यः । स्वयः । ति । तर्यः । स्वयः । स वस्य वाप्तियतीयथ्यातिवात्वतावित्। वस्तावरातिस्यातस्य वस्तावयद्व। भागास्त्रप्रमायायार्द्धार्भायार्द्धविसाधारिमव्यदेनविवतेपै ागानान्यस्थान्वरणद्ये उक्तारापानितृहात्स्वतेमध्यास्यापित्सास्कृतन्त्राया णादकर्णाधनसम्बद्धानस्थानम् । जनसम्बद्धानस्य कायमस्पादि।यानादक्षमभैद्याससाधिगद्यसामिद्यवस्पनाद्यवस्त्रमिद्ययीक्स ्वतिवृद्धारियलेषेसंगानितायम्बासंस्येगकेवित्वेदिरादेशस्याम स्त्रात्माद्रवासारम्बद्धारामध्यम्बद्धात्रात्वारणात्यम् विस्तान्यास्त्रानदाः रेएएएम्स्य क्रिक्स क्रिक्स स्वराध्य विद्यात्मा वा विद्याविद्या विद्याविद्या विद्या ्षाप्यामानाव्यारणम्पित्रवासताव्याञ्चतयाञ्चमग्रक्षीवत्यातिस्मृतियंधनभूषाव्यादिकत्तायायपार्यातिस्मृतिव्यवितायस्म गारवाधस्ययम्बन्धवस्यायात्ययपारणारसम्बस्कृत्वामानमानासम्बस्मित्वस्यास्मृतस्य स्वत्यास्मृतस्य स्वत्यास्मृतस्य स् सम्प्रात्यामानाः व्यवस्थातम् । विष्यात्रमानामाना । विष्यात्रमानामाना । विष्यात्रमान्य । विष्यात्रमान्य । विष्य विष्यात्रमान्य । विष्यात्रमानामान्य । विष्यात्रमानामान्य । विषयात्रमानिकान्य । विषयात्रमान्य विषयात्रमान्य । निनाधर्गीर्ययदिनामिर्वसाः कि मिणासी श्रपस्य। पिवर्धमानादिकारा<u>ध्यतक्षयापानः कप्र</u>मानिकानापानः कप्रमित्यासः पद्वविज्ञासादिनिकसमा

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ

સ્થિતિ : શોભન પૃષ્ઠ : ૧૩૦

સંસ્થા : (૧) ગીતાર્થગંગા જ્ઞાનભંડાર M.S.- ૧૪૫

(૨) પૂ. હેમચન્દ્રસૂરિ મ. સા. ના સૌજન્યથી પાટણ જ્ઞાનભંડાર.. મૂળસ્થાન : શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય જ્ઞાનમંદિર પાટણ

(નોંધ : આ પ્રત અને D-પ્રત બંને એક છે, ભૂલથી તેમનો જુદારૂપે ઉલ્લેખ થયો છે..) ડ

ડા. : ૧૬૯

ક્રમાંક : દદ૭૭







#### । - प्रत

त्याः धागाचार इप त्यञ्जाति स्वाधि विद्यान्य द चीनाक्रायामात्य वित्यानावि ये चाणावि विप्राणाव विद्याना विद्याना शिर्वि विर्योग स्वाधि विद्याना विद

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ સ્થિતિ : સુંદર પૃષ્ઠ : ૧૪૦

સંસ્થા : આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોબા

મુળસ્થાન : હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન જ્ઞાનમંદિર પાટણ (વાડી પાર્શ્વનાથ ભંડાર)

ડા.: ૧૭૩ કમાંક: ૬૮૨૫





#### J-K - ਸ਼ਰ

भाष्यर्विकारण्यरक्षेत्रकाः क्षंतत्कार्यस्पात्रमञ्चानस्यद्वत्यक्षेत्रकार्यात्रमार्विदादिनासस्तिद्वर्याः । <sup>ार्</sup> आदिस् में दिह दितिनिदर्शनमिति।यदिदिवां जलहत्त्।या प्राह्काकारमाजिबिङ्गानेसम् वृत्यमानेषिक्तां विहा जानुममान्यकार्भभगवसीयत्रहरूस्त्रात्रात्रहरूत्वविद्वाम्यात्रात्वायकार्गर्यादेणद्वविद्वाच्यक्रकान्य क र रा सन्दर्भविष्यक्रान्त्रावकामन।दिक्रांतिरीमा समाभक्षाका त्रीता राभवसायोजा यते। एवम सन्तरप्रमासान यानीलारावेचेप्रतेषितिर्विकल्प्क्रातेनये।यंनीनाय्थ्यस्मायोजायतेषच्यितिबीजाचग्रमजावात्॥वाग्याकाराकारा विदेश्वेनचार्यार्यानेनेति।। यापादाकारेविद्यांत्यस्पानीयापादाकार्यान्यस्यतेनेशस्त्रयापादाक्रिस्तर्यते ल्यं नियास्त्रम्भतस्पद्दीतमव्लोक्नंतनायात्राद्याकारककोदिवेशेनियास्त्रोनव्यानतित्वीकितः। व्यताया पिकारितराक्ररणप्राय्णायुक्तयोगितिष्यारूप्रनचेत्विता। छ। त्रिश्चित्रविधाणस्पक्कविद्वाव्दिति। संतेव्दिर्यस्या छक्षिणणस्व छस्त्रमञ्जितिस्तियतेष्ट् क्रांडनाचः साध्रते। क्रांक्तिस्याव्यं देवीस्य नार्गे वर्तते प्रतिनकः श्चित्य्तिएद्य्तीत्र्षः ॥ बगकत्रत्त्राह्म नय्श्कोतव्यञ्जविष्णानाव्यसंगादिति। नय्ववदेशेऽसीस्त्रविष्णा नाव्साव्याम् विक्रणस्मावव्समात्।व्तिवियवेद्विव्देशेयाम्भूषमान्येसाधिवस्तिवद्वेशांतर्यमान्याम् भाराभ त्रामा विकाण नावः स्पान्। एर्मन्य दार्थं तिक् रोजाना कार्या रत्र विरस्क प्रस्के स्विरस्क याह का कार पर्मतात म्पबुशदिसंद्रितिष्तिष्तिस्तेकापिकानेऽकार्यसाध्यित्रमुपक्तिसतिकान्यकानेषुकार्वीय्विसंद्रिष्ट्रनियमाना भः स्रादिति॥ वग व्यत्तत्वाद्।। व्यन्य्विद्धा नीतर्ति। दिस्ति।। विद्धानातरे हर्द्धी पृष्ठी तप्मारे संवधिति।। वग तास् विवताडनवनेतिति।। स्पर्मानिष्यः। साम्बिस्किन्सिन्सिन्सिन्सिन्सिन्सिन्सिन्सिनस्परि। वाज्ञश्रिकिकाने साध्य ते इतिक दाचिद्रकार्मो निविष्ति एरस्थाना नक् व्यिताङ्माची डकव्यिततः नार्वेनरेलिनिन वनीयमिति॥ वनेव्किल्पितस्यमिरिकस्परयाद्काकारस्पसंवंभिङ्गावीष्मक्तिवाद्गारमार्थिकथाद्गाका

પ્રતઃ અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિઃ શ્રેષ્ઠ પૃષ્ઠઃ ૩૬

સંસ્થા : લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીયસંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર ક્રમાંક : ૩૮૦૦૨ (નોંધ : આ એક જ પ્રતનો J-K એમ અલગ-અલગ રૂપે ઉલ્લેખ ભૂલથી થયો છે.)

₩ ---- ₩ ----

#### ! - प्रत

द्रभिकावन्यविभिन्नतिर्भ्यस्य विभिन्नां स्वित्विभिन्नति स्वित्विभिन्नति स्वित्विभ्रम् स्वित्विभ्यम् स्वित्विभ्यम्यम्यस्वित्विभ्यम्यम् स्वत्वित्विभ्यम्यम्यस्वित्विभ्यम्यम्यस्वित्विष्यम्

પ્રત: અનેકાંતજયપતાકા વિવરણ સ્થિતિ: સુંદર પૃષ્ઠ: ૪૪

સંસ્થા : લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીયસંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર

ક્રમાંક : ૩૫૭૧૫



#### M - प्रत

े लक्तानतः न्यालंबनामाविकानसाखारम्भपतिवस्पात्।क्राक्ष्य<del>िद्धिसाध्</del>पितिभिन्नातादाविग**्यानकातकादानाहि**जितस्प्रातन्ता। ंनेका विवास्काक्याएक्या 🕝 वाक्रवावात्रवासम्बद्धाः । विवास्य विवास्य विवासिक्ष विवासिक्य विवासिक्ष विवासिक विवासिक्ष विवासिक्ष विवासिक्ष विवासिक्ष विवासिक्ष विवासिक्ष श्वयकानस्पदिनिरंजिनस्नाववस्परंपरवानिवधननस्पपग्यातात्तविधः तातानिवधनस्पिकज्ञास्वितिद्वयन्निकान्वास्यविकत्यः पातानिव ब्ह्वर निम्नाकोतिहिंवस्तान्यप्रियक्तित्तवापश्चयाद्भपद्मामान्यविताद्धपंदिसम्बन्धानस्य महत्वक्रिक्तिद्धपुलस्यानसर्वेद्याद्धपुलस्य नयनि।नवस्मादिनिन्नतानीयक्षानिमिति॥व॥विविक्तितसावनक्षावव्यवस्त्रिति।विविक्तितसावस्यतक्षावन्वतिनियातेकस्वस्य्यक्षाणनव्यवस्त्रा सबीर्याणात्पत्रीत्यामोनिश्वयससात्। अग्रमनतावः। यदाधशादर्मनग्रिसस्कारुसंपकिक्रपाजादिवितदः। ं णकायस्त्रिनिर्वातंत्रस्थातात्रद्वालाक्य्पञ्चात्रञ्चणानासारस्यं निष्ठितोत्तीतेशकाश्विककार्यस्यवताविश्वेत्सावति।विताशदिश्विक काकाणनाजीवरः समारोतपानिष्यायानवनीति।तदवनावापदानवस्यावति।श्वक्रिकामावरतिर्विकल्पावनवानेवरतिष्ययः समारा।पावाजीयत इति॥व॥व्यवनिर्मित्राच्यनिवासनाथानाथिनिर्मित्रवैष्यवस्थितिमित्राव्यस्यवैधावगाव्यस्यस्य स्वतन्त्रसामस्यक्षात्राजन्यस्य क्रपातावत्रवतिनासात समकातरेवंतर्दिनसम्बातामवतस्यानत्सक् पांचतिनामनात्।त्यातांवक्रामवान्कवगतवामिद्यद्वनविज्ञान्य स्नावाधमः वतिनामानः छतः परमार्थातावित्रर्गपतववित्तासङ्गायाताएवं वधनगावित्येवद्गाकणगृद्गीतध्रप्रधानतकाधनग्रववर्नमः सम्बन्धनेयदीतथा (प्रवस्पादिना काक्समायी उक्त्यमाती प्रापाद कृति (त) अपक्रेक्ट्यनी पीर (प्रवेधिमाय क्षेत्री सम् न प्रभीनद्रमार्थः।तद्यावन्यायन्तेषे तनीवराकामितिः।तिक्ष्णतद्यः ।वन्यवृत्तार्लोष्ठागामितिकासे॥त्यास्पादिकिस्पद्दिति।यष्ठादि क्रमाभवरतिर्विकत्यक्षातानंतर्भमामाय्यवाखदमेनार्शिवविकत्योक्तपाम्यसास्यतिर्विकत्यक्षातार्वतिर्विक्चावरनामायगर् नेतरं तायागतीविकत्यमाधनाम्यविर्विकत्यक्षेत्रव्यतामानस्यवितिग्रकाविषयातरविषयावदनामान्यसमादिति।विष्यातरविषयाः

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ : મનોહર પૃષ્ઠ : ૩૩

સંસ્થા : જૈનાનંદ પુસ્તકાલય સુરત

સૌજન્ય : પં. પ્ર. શ્રી પૂર્ણયન્દ્રસાગરજી મહારાજ

— ↔ — ↔ —

#### N - प्रत

संगधीस्थायद्वस्थीः॥तस्पाएंवितः।स्यादिसामास्युंदैः॥नांवतःगयस्यादः। यस्याश्वादित्तेत्त र्गावेतयोः प्रवर्तते तत्ववृते। सत्वृते। सत्यादेशः स्थावित्रां स्वादेशः प्रवर्तते तत्ववृते। स्वादेशः स्थावित्रां स्वादेशः स्थावित्रां स्यावित्रां स्थावित्रां स्यावित्रां स्थावित्रां स्य

પ્રત: અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ: શ્રેષ્ઠતમ પૃષ્ઠ: ૭૦

સંસ્થા : આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોબા..

ક્રમાંક : ૧૦૧૦૨





#### O - ਸ਼ਰ

. । इ.स.चित्रश्रीवासम्बर्गास्त्रस्यानाव्यानदीविकारियाणाकसामात्रश्रिवायगराधिकारः॥ काञ्यातिनायानिकायाधिकारविद्यारवायानं अवाग्यान् । क्षित्र इत्भावन्य निर्देशायस्य स्वादान्य स्वादान्य स्वादान्य स्वाद्यम् । स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्य स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वादान्य स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् स्वाद्यम् साहितालुक्ष्यस्थान्यस्थायत्तान्।तन्तारणातावात्।कायीतार्वत्रअनारिक्षेणारस्यिताचाञ्चतस्य सावायक्ष्यस्थितवादशार्वस्थान्यतस्य सावायक्षयः र्वतावक्र २० सर्गात्वा स्वानिक लास एति दिस्ता सक्या सक्य एका मण्डित होते होते होते ने स्वान स्व नारितावतस्य यसवस्त्रिस्य भागाः अपाद्याणादाश्यस्यति अपाद्यास्य । सङ्कियताणास्यायस्य मन्त्रस्यापीणक्रयापर। दयः १९८१ सिन्हिण्या वशदिवसमिन्स्याययाप्रक्यायसम्बद्धास्त्रात्रामा वातराञ्चयम् अवातः। होत्याहमतिवायाययः वयादर्गस्य प्रस्तर्थस्य । यः। यस्त्रवसनाद्यापादः स्तिवंदिसः सामनादीना भनावत्। न्यास्यादिविका गर्योप थयः। (रंक्रयायस्य प्रशासास्त्रात्वामाण्यस्य स्वतमानस्य अयस्त्रस्य यरम्यविद्वारम्यम्यविव्दारम्यविव्दारम्यविव्यासम्बद्धाति। `दस्मति।अञ्चयश्चममादिशासनरसादिशाना।पाद*परियदः।दिती।यम*ज भावङ्ख्यशित्रभाव्यवितस्यादिसामास्थादाव्यागित्रियाययान्सत्तार्थ्यस्य प्रद्यव्यत्यायस्याः वननेपातस्य वितायस्य स्वत्रेपातस्य स्वत्यस्य स्वत्रेपातस्य स् यनस्वाकासंतः अरु छाज्यप्रिक्तेतर् सावत्याः ववनेतातः सहस्रात्ते विद्याणदानस्यात्ति। तोनवाति। वाणदानस्यानस्यानस् शिवायतिक्षामायानस्तारामात्रामात्रामात्रामायानस्यतामासात्रामासात्रामात्रामात्रामायात्रामायात्रामात्रामात्रामात्र मिलाहो तथ्यः सत्यतस्याः यदार्थयाः व वर्ततान्ति कत्वाञ्च वर्ततान्ति विद्यास्त्रत्य विद्यासीय कत्वित्व सतीन्य स्थायनिक स्यायनिक स्थायनिक स्थाय 

> પ્રતઃ અનેકાંતજયપતાકા- વિવરણ સ્થિતિ : શોભન પૃષ્ઠ : ૨૯ સંસ્થા : ભાંડારકર ઈન્સ્ટીટ્યુટ પૂને... ક્રમાંક : ૨૬૨/૧૮૭૩-૭૪ સૌજન્ય : આ. વિ. હેમચન્દ્રસૂરિશ્વરજી મ. સા.







#### P - 'ਪ੍ਰਜ

लगारिव इतास्य स्पति च क्रमा। इत्यवेनिध वृत्र वस्मा। छ्यस्मिति वर्तति वस्मा दिस्थ । दशकायावाद्य सदिना न्यात्र स मंपारिवर्यस्य सम्बद्धस्य द्वाना स्वतं वात्रास्य स्वतं यस्यतिकवातम्।द्यात्रां अतिव्याहा।तस्योगा।त्रात्रयस्यानीत्रयत्रायस्यात्रात्रयः।वरमार्थनस्य तदानाकवात्रायस्य स्य धुनरवाद्यस्थे किवलेना प्रिः मध्यप्रसावकारापि सिरितार्थः मावतादिनवानप्यकारणात्त्रभाष्ट्रमे तेवद्रानायां वसुसरी। नीसङ्गितेवक्तरचाराण्यसङ्गाद्वाधक्रमाद्वायस्त्रविषयायाञ्चयामात्प्रिव्हदान्द्वात्मस्यानातयावगम्॥ अक्तामामिवतीस्रतायतिसावतीयम्॥त्यावयावि॥त्यातद्ववयाञ्चवायम्॥अञ्चवस्ताः।तावतरसर्मूणपम्णातदस्यवस वीतित्हं चत्रातवामयम् सुस्याताञ्चवाद्यस्यभ्यति कार्तातित्रावः कतः ह्याद्यातीयः सीञ्चत्रपेत्रात्रद्रस्य भ्रतिति तनुत्वभत्कारणाह्यसिवारातवत्र इसोवातारेखादतमादीया।। **अतातिवाम्मात्स्यस्थानगतिज्ञासंब्र्धनद्यात्**द द्यितवाहीका ए जीतमानागर्वष्टश्रिका दिगते तदसर्वञ्चारास्वेतवार्वादी असञ्जतीतिकार्वावन्तरूग श्रताब्राह्मात्रमात्राह्मामानुस्यामामग्रह्मात्राह्माह्माह्माह्मात्राह्मात्राह्मात्राह्मात्राह्मात्राह्मात्राह्म द्यातनान्यविभात्रतायाद्यसावन्याव्यवसाद्याताः सदसञ्जनित्साव:इतिहादमाडातावेमस्यदिकिने क्रिनवकारणां त्रसर्थयास्थ्रमसञ्चारियातृणाद्यावित्रं तत्रवासयस्थापिद्यारणयाविद्यतितित्रवर्ततित्रवर्ततित्रवर्तति ष्ठांत्यम् विद्यावरवात्रस्यव्याक्षरञ्जाद्यातिव्यतिमित्रसात्। एताद्यसाययति।तम्बद्धीत्यादिसमाधावि। घड्वादिस्त्यवास यरङ्गारिस्यणावासदिगुक्तमितिविभिन्नानदः तत्राह्मणादिन्नतस्य स्वयायसम्। यात्रवस्यासम्बद्धार्यस्यादि दृणस्य स्वितानुद्धान्यसम्बद्धान्तिस्य स्वयापस्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य दिस्एसस्त्रमतिकावमाक्षयेत्रपर्वमादिस्एपणास्याते तिषाय्यत्याय्यसात्। अत्यवत्यादि। अत्यवस्य वाश्यादेशस्य विस्तर् सदस्य स्वातित्यासिकास्य त्रस्ति स्वातिस्रति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्वाति स्व

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ : સુંદર - અપૂર્ણ પૃષ્ઠ : ૧૩૦

સંસ્થા : ગીતાર્થગંગા જ્ઞાનભંડાર કમાંક : M.S.૩૪૯

મૂળસ્થાન : સંઘનો જૈન જ્ઞાનભંડાર ડા. : ૧૦૯ કમાંક : ૨૮૩૯



#### Q - प्रत

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ : ભવ્ય પૃષ્ઠ : ૩૨

સંસ્થા : શ્રી વિજય સિદ્ધિમેઘમનોહરસૂરિ જ્ઞાનભંડાર પંકજ કમાં ક : ૨૧૪૧

મૂળસ્થાન : હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન જ્ઞાનમંદિર પાટણ (વાડી પાર્શ્વનાથ ભંડાર)

ડા. : ૧૭૬ ક્રમાંક : ૬૮૭૧

· ---

⋘

₩

#### R - प्रत

> પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ : શ્રેષ્ઠ પૃષ્ઠ : પર સંસ્થા : આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર ક્રમાંક : ૧૫૧૦૩

મૂળસ્થાન : શ્રી વિજયધર્મલક્ષ્મી જ્ઞાનમંદિર આગરા





#### S - प्रत

ञ्चानुसर्थापुरस्यकुरात्र कावनाधाः जिल्लाक्षाः वास्त्र कावान्य विस्थातक्षात्र सार्वाणानान्ति। साराभ्यात्र विस्थ ચહિલાશાલિયમાં ભાગમાં આ આગામમાં ભાગમાં મહામાં માણા પણ પહેલા આ પિતાના પ્રાથમિક માણા સ્થામાં સ્થામાં સ્થામાં સાથક સર્ભિયાન પાસે મુક્કામાં સરકે જ ૧૮ છે. આ ગામ સાથક માણા મામ માલિયા છે. આ મામ સાથક મામ સાથક મામ સાથક સ્થામાં સાથક र्ववन्तुन्द्रमुक्तेवृत्ताल्वनप्तार्ववःस्यार्वकत्त्ववाणविभिन्नवाण्यात्र्यस्यविभागम् स्वर्णयासुर्वतिष्ठ्यस्यायस्य व्यामीविक धेरी मेड निष्ना भूग्य लया एट ति। सर गेवाया। वरमार्थ मेकी लेवाहा एए एकस्कारत स्थायता याता याता हो हो व यानाञ्चलंतामादापाविन् विभागर्गातावरामीनामानः प्रदागसापनार्वनामामानम् प्रात्तात्रास्य स्वायनानाप्रदानामानामाना नायामहिलाक्षमण्यस्य मेनाप्रविधास्य सङ्गणाविज्ञास्य सम्माताम । सन्तरम् विभाषायति सेवायविनामान्त्र सम्बद्धानिनाम संबसीहरतिःव्यवस्त्रात्रब्रहात्रब्रहात्रस्तरस्त्रात्रक्षयः। दर्गतमामास्रविज्ञास्त्रात्रस्यसम्बद्धात्रस्त्रात्रस्यामास्य नातासमाधितज्ञानसम्बद्धाः स्थिताचेचनिद्धारम् विदिन्निद्धाः अस्तिवासिस्यक्षित्रसम्बद्धाः हान्यस्मान्यतिम्हाणाद्यभगनाम्याग्यान्यसम्बद्धाः नवन्यसम्बद्धाः स्वत्यसम्बद्धाः । निष्ठतमिनिह्यसम्बद्धाः स्रोतास्मान्यसम्बद्धाः स्वत्यसम्बद्धाः स्वत्यसम्बद्धाः । नवन्यसम्बद्धाः स्रोतास्मानसम्बद्धाः स्वत्यसम्बद्धाः स्वत्यसम्बद्धाः । નમઢમાર્ચમાં માનુકારા પ્રસ્તારેમ મહિલું માર્મે દ્વારા સાથે ઘટા દિશ્કો હોય છે. તે કાર્યો કાર્યા કાર્યા કાર્યા કાર્યો કાર્યો કાર્યા व्यविष्णुक निर्मित्रकृषि विविद्यास्य मार्थान्य व्यवस्थान्य विविद्याद्य विविद्यात्र विविद्यात्य विविद्यात्र विविद्य विविद्यात्र विविद्यात्य विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विविद्यात्र विव ्ययाविकामस्यान्ने लावित्रयस्थान् वस्यवमाने मनोमइतिभविकामाधिकाम्याक्रमादिति। विकालमाद्ययित्र रामसैन्दसर्वयोग्यकाने। वसर्ववादिना याः विकालम्बद्धियमिन्नाष्ट्रस्यसम्बद्धाने नातिकामसभ्यतिस्ययस्यामधिनयायाः निकालानसम्बद्धसम्यामधिनस्यस्य स्वत्यत्वसम् वर्व४स्यादभ्यतावृतः। वरुष्याः कर्वे द्वाविनर्द्वणः स्वीवस्त्रापित्यात्मतात्मत्रकः दशरामिणभावतायावधः संबधः सववेधः सद्धानात्मस्विर्दर्भने

પ્રત: અનેકાંતજયપતાકા- વિવરણ સ્થિતિ : સુંદર

સંસ્થા : શ્રી વિજય સિદ્ધિમેઘમનોહરસૂરિ જ્ઞાનભંડાર પંકજ ક્રમાંક : ૨૧૩૯

મળસ્થાન : હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન જ્ઞાનમંદિર પાટણ (વાડી પાર્શ્વનાથ ભંડાર)

ડા.: ૧૬૯

કમાંક: ૬૬૮૮







#### Т - प्रत

प्रवास्त्रभूषिक्षत्रवार्यदेवीनावर्णदेवाहिमिनानमवाप्रदेवात् इत्रांवतद्वीकर्भवाभिगादाग्यक्षासूर દિશાર્ટમિતોર્વશાશવાં કે સહાદિશાવદેશા દેવનથનીનિંગ શ્રાહ્માણં કિવસાણે વસારા દિ यार्थेशार्देशस्य त्येतवार्यायतीत्रतास्मात्रमाणमदितित्यत्रक्षशं तत्रश्चांमगदामदमसार्थित्रथम તા ચન્માનથમથા વસારિકેન્સંપ્રેસાલસ્ટીને કરાકારા કેરા શક્યાન સારીતિ હાતરા કોન્સાર किंतरमञ्जूनो तिरिक्रमर पतः तषाविध्वितः ग्रास्मितितेतः तषाविध्वयार्यस्याप्रताना दामत्राणित्रकारीम् चेबुद्धिरितमाधानीतमे। तर एतरेवांद्रातवादीतारिसातवादि।तहस्र ममनासनमञ्ज्ञहाकारीश्चमां बुद्धिणावर श्चेराज्ञतमे तथा कर्मी शक्ता मार्थि विवयस । वांकाति रामार्थवाद । स्वकार्थसञ्चारामार्थः। मेर वीगादिसार्घ ।स्वकार्यसञ्जासङ्ग्रापदितदित्य दक्तम । व्यवीपरयोगक्ष व्यामस्वरायामुक्तः मानियमस्यादिमयानकापणास्यक्तस्यामीणास्य च्यामञ्चामञ्चद्रभाषार्धन्त्वारितयमस्त्वधर्मामञ्चयम्मनमङ्ग्रेणायञ्चात्र।इत्तेवंयन्तिविदेततारोदि तार्विधमीलामियसम्मानां वस्मधातिरिक्षवानार् लात्यहणाम् वंतरहे पेलावासविभिक्षवा ध्रमीत्रश्वामिस्त्रापिधर्मीसरेख्यमेवसायद्रग्रितृषः ग्णाद्रम्बधर्माणाध्रमीसर्मिस्राते स्रपित्रतः त्वधर्मी सम्बन्धामन्त्रियरम् व्यवस्थानम् इत्रावंत्रतिहरूकामस्यांत्रसात्रसात्राम्यानिस

પ્રતઃ અનેકાંતજયપતાકા-વિવરણ સ્થિતિ : અપૂર્ણ

મુળસ્થાન : હાજા પટેલની પોળ... સૌજન્ય : જિનશાસન આરાધના ટ્સ્ટ...





#### U - प्रत

नाम् ६ वर्षेयकारीतिभयन् धरायान् विशिष्णके प्रेयः । । । श्रीकारमाका के स्मृतिति विश्व मात्रकार वार्तिकार् इस्पानियम् कर्मन्ति विश्व के नाम् प्रयोगति विश्व क्षा महत्त्वपरिकारिया क्षिति कर्मामिकार प्रयोग वर्षे कर्माणकार वार्तिकार क्षा क्षा कर्मन्ति कर्मन्ति । ।

ગદ હ છ તિર્મ તિ વાગિતાન મહે મશર્ષ વદ ં જ પશ્ચિમ રાયો કુ રાવિજન્ને સેને નવ માર્ચાત ત્રિપાણ દે સ્પુત્રાસિત સ્થાપન માર્ચાત્ર પદ્ધા સ્થાપન સાથે કુ રાયો હતું માર્ચ્ય દ્રદ રાયુ તા સ્થાપના કુ ન મહા હા સ્થાપન કુ પશ્ચિમ કુ પશ્ચિમ કુ રાયો કુ રાયો કુ રાયો કુ રાયો કુ રાયો કુ રાયો કુ સામાં દ્રિક સ્થાપના સામાં સાથે કુ રાયો વસ્તુ શાને ત્ર સુવાલન જ્ઞાપના વર્ષો પહું સાથે વસ્ત્ર માર્ચ સ્થાપના સ્થાપના સ્થાપના સ્થાપના સ્થાપના સ્થાપના સ્થા

दिल्जिमर्थम् से स्टब्स्य स्टब्स्य स्थान स्थान यो स्थान यो स्थान स्थान दिन्य स्थान स्यान स्थान स्यान स्थान स

ख्रीतहरू में केतः सर्वेदि इस्तिल खोटिक प्रमाधनात् विभागतः कस्त्रेक रुष्टु इन्ध्रान्नाद्वातास्याविष्यः। सर्वाविक्षाकाश्चरम् इत्तर्वात्माकं ग्रामाम्बारम्भित् साम्बन्धिकः स्कृतिकः स्वार्धिकः सम्बन्धः स्वित्रमादिन एए सर्वेद्वस्य इत्तरेक्षात्रस्य स्वित्रमास्यविष्ठिकः स

नर्थे युक्ताचित्र मन्त्रवाहिक के कुन्सम् हो।हास्त्रतस्य विवाद स्वयं आग्रावित्र भारतदे त्रात्रस्य महत्त्रपुर्वादे ज्ञात्वे वित्रतात्वात्वात्व वित्राप्ति । स्वयं स्वयं क्षेत्रस्य स्वयं स्वय

भूममधीतन्तर्द्धभागदिनार्यदेक्येगादैक्यमन् भे सात्वकालवर्दभागदिनारात्वर्यस्य विकलः प्रमादिनात्वरपाणायाव्वरायस्य स्वत्यस्य सार्वक्रमस्य कर्मास्य सार्वे स्वत्यस्य सात्वर्यस्य सार्वे

विनोवर्श्वधयोगास्त्रभावनक्षरयोक्षरुभेक्षरुधानिकार्वशायिक्षेत्रवे काद्यमसूध सम्बद्धस्य मानास्त्रयक्षक्षेत्रस्य स्वातास्त्राध्यस्य मानास्त्रयक्षत्रप्रकृतस्य स्वातास्त्रयक्षत्रप्रकृतस्य स्व (स्त्रात्रक्षत्रप्रस्य स्वायस्त्रयक्षित्रस्य स्वातस्य स्वत्यस्य स्वातस्य स्वतस्य स्वतस्य स्वातस्य स्वयस्य स्वयस्य

પ્રત : અનેકાંતજયપતાકા- વિવરણ

સ્થિતિ:સુંદર પૃષ્ઠ: ૨૬૦

સંસ્થા: જેસલમેર જિનભદ્રસૂરિ જ્ઞાનભંડાર

પેટી નં. : ૦૩૬૨ - JJT













# स्याद्वादसूक्तामृतम्



# અનેકાંત મહત્ત્વદર્શક સુવાક્યો



सुनिश्चितं नः परतन्त्रयुक्तिषु स्फुरन्ति याः काश्चन सूक्तसम्पदः । तवैव ताः पूर्वमहार्णवोत्थिता जगत्प्रमाणं जिनवाक्यविष्रुषः ॥

- सिद्धसेनद्वात्रिशिका ।

नयास्तव स्यात्पदसत्त्वलाञ्छिता रसोपविद्धा इव लोहघातवः । भवन्त्यभिप्रेतफला यतस्ततो भवन्तमार्याः प्रणता हितैषिषः ॥

- बृहत्स्वम्भूस्तोत्रम् ।

आत्मानं भवभोगयोगसुभगं विस्पष्टमाचष्टे यो, यः कर्मप्रकृतिं जगाद जगतां बीजं जगच्छर्मणे । नद्योऽब्याविव दर्शनानि निखिलान्यायान्ति यद्दर्शने, तं देवं शरणं भजन्तु भविनः स्याद्वादविद्यानिधिम् ॥

- स्याद्वादकल्पलता ।

गंभीरं सळ्ञोभद्दं सळ्वभावविभावणं । धण्णा जिणाहितं मग्गं सम्मं वेदेंति भावओ ॥

- ऋषिभाषितसूत्रम् ।

जिणवयणमोदगस्स उ रित्तं च दिवा य खज्जमाणस्स । तिर्ति बुहो गच्छइ, हेउसहस्सोवगूढस्स ॥

- ध्यानशतकम् ।

उत्सर्पद्व्यवहारिनश्चयकलाकस्त्रोलकोलाहल-त्रस्यद्दुर्नयवादिकच्छपकुलभ्रश्यत्कुपक्षाचलम् । उद्यद्युक्तिनदीप्रवेशसुभगं स्याद्वादमर्यादया, युक्तं श्रीजिनशासनं जलनिधि मुक्त्वा परं नाश्रये ॥

- अध्यात्मसार: ।

🛂 प्रत्यक्षद्वयदीप्तनेत्रयुगलस्तर्कस्फुरत्केसरः,

शाब्दव्यात्तकरालवकाकुहरः सद्धेतुगुञ्जारवः । प्रक्रीडन्नयकानने स्मृतिनखश्रेणीशिखाभीषणः, संज्ञावालधिबन्धुरो विजयते स्याद्वादपञ्चाननः ॥

- स्याद्वादरत्नाकरः ।

भद्दं मिच्छदंसणसमूहमइअस्स अमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवओ संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥

– सन्मतितर्कप्रकरण् ।

स्याच्छब्दार्थलसद्रसोद्भवभवा द्रव्यादिभिर्भास्वती, स्वान्यद्रव्यचतुष्टयैक्यकलिता सार्वोक्तिभिः शाश्वती । सत्सामान्यविशेषभावललिता स्यात्सप्तभङ्गावली, धार्या सद्धिरयं सुखैककृमिला स्याद्वादमुक्तावली ॥

- जैनस्याद्वादमुक्तावली

परस्पराक्षेपिवलुप्तचेतसः, स्ववादपूर्वापरमूढिनश्चयान्। समीक्ष्य तत्त्वोत्पिथकान् कुवादिनः कथं पुमान् स्याच्छिथिलादरस्त्विष्टि!।

- अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिका

दव्बद्वयाए निच्चो, होइ अणिच्चो अ नयमए बीए । एगत्तो मिच्छत्तं जिणाण आणा अणेगंता ॥

- तीर्थोद्गारिकप्रकीर्णकम्।

सिद्धं सिद्धत्थाणं ठाणमणोवमसुहमुवगयाणं । कुसमयविसासणं सासणं जिणाणं भवजिणाणं ॥

- सन्मतितर्कप्रकरणम् ।

प्रतिक्षणोत्पादविनाशयोगिस्थिरैकमध्यक्षमपीक्ष्यमाण: । जिन् ! त्वदाज्ञामवमन्यते य: स वातकी नाथ ! पिशाचकी वा ॥

- अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिका ।

अन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभावाद् यथा परे मत्सरिण: प्रवादा: । नयानशेषानविशेषमिच्छन् न पक्षपाती समयस्तथा ते ॥

# અનેકાંત મહત્ત્વદર્શક સુવાક્યો... ૮૭

प्रादेशिकेभ्यः परशासनेभ्यः, पराजयो यत्तव शासनस्य । खद्योतपोतद्युतिङम्बरेभ्यो, विङम्बनेयं हरिमण्डलस्य ॥ यदार्जवादुक्तमयुक्तमन्यैस्तदन्यथाकारमकारि शिष्यैः । न विष्तवोऽयं तव शासनेऽभूदहो अधृष्या तव शासनश्रीः ॥

# -अयोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिका ।

अम्भोराशे: प्रवेशे प्रविततसिरतां सन्ति मार्गा इवोच्वै:; स्याद्वादस्यानुयोगे कित कित न पृथक् सम्प्रदाया बुधानाम्। शक्यस्वोत्प्रेक्षितार्थेररुचिविषयतां तत्र नैकोऽपि नेतुं, जेतुं दुर्वादिवृन्दं जिनसमयविद: किं न सर्वे सहाया:॥

# - अष्टुसहस्त्रीतात्पर्यविवरणम् ।

कुतर्केंध्वस्तानामितिविषनैरात्म्यविषयैस्तवैव स्याद्वादिश्वजगदगदङ्कारकरुणा । इतो ये नैरुज्यं सपदि न गताः कर्कशरुजस्तदुद्धारं कर्तुं प्रभवति न धन्वन्तरिरिपि ॥१०५॥

# - न्यायखंडखाद्यमूलम् ।

ऐन्द्रश्रेणिनताय, प्रथमाननयप्रमाणरूपाय । भूतार्थभासनाय, त्रिजगद्गुरुशासनाय नमः ॥१॥

# - मार्गपरिशुद्धिः ।

स्याद्वादास्वादपराः प्रतियन्ति हि परमतानि विरसानि । नहि माकन्दमुकुलभुग्, नन्दित पिचुमन्दतरुषु पिकः ॥३॥

# - मार्गपरिश्चिद्धः ।

इति विविधभङ्गगहने, सुदुस्तरे मार्गमूढदृष्टीनाम् । गुरवो भवन्तु शरणं, प्रबुद्धनयचक्रसंचारा: ॥८॥

# - हिंसाष्ट्रकमूलम् ।

जिनैर्नानुमतं किंचि-न्निषिद्धं वा न सर्वथा। कार्ये भाव्यमदम्भेनेत्येषाऽऽज्ञा पारमेश्वरी ॥२०॥

#### - अध्यात्मसारः ।

पूर्णः पुण्यनयप्रमाणरचनापुष्यैः सदास्थारसैस्तत्त्वज्ञानफलः सदा विजयते स्याद्वादकल्पद्धमः । एतस्मात् पतितैः प्रवादकुसुमैः षड्दर्शनारामभूर्भृयः सौरभमुद्वमत्यभिमतैरध्यात्मवार्तालवैः ॥२॥ १

#### - अध्यात्मसार: ।

स्याद्दोषापगमस्तमांसि जगति क्षीयन्त एव क्षणादध्वानो विशदीभवन्ति निबिडा निद्रा दृशोर्गच्छति । यस्मित्रभ्युदिते प्रमाणदिवसप्रारम्भकल्याणिनी, प्रौढत्वं नयगीर्दधाति स रविजैनागमो नन्दतात् ॥४॥

- अध्यात्मसार: ।

गलत्रयकृतभ्रान्तिर्यः स्याद्विश्रान्तिसम्मुखः । स्याद्वादविशदालोकः, स एवाध्यात्मभाजनम् ॥५॥

- अध्यात्मोपनिषद ।

यत्र सर्वनयालम्बिवचारप्रबलाग्निना । तात्पर्यश्यामिका न स्यात्, तच्छास्त्रं तापशुद्धिमत् ॥२९॥

- अध्यात्मोपनिषद् ।

अनेकान्तेऽप्यनेकान्तादिनिष्ठैवमपाकृता। नयसूक्ष्मेक्षिकाप्रान्ते, विश्रान्ते: सुलभत्वत: ॥४२॥

- अध्यात्मोपनिषद् ।

नित्यानित्यानद्यनेकान्तशास्त्रं तस्माद्विशिष्यते । तद् दृष्ट्यैव हि माध्यस्थ्यं, गरिष्ठमुपपद्यते ॥६०॥

- अध्यात्मोपनिषद् ।

यस्य सर्वेषु समता, नयेषु तनयेष्विव। तस्यानेकान्तवादस्य, क्व न्यूनाधिकश्रेमुषी ॥६१॥ स्वतन्त्रास्तु नयास्तस्य, नांशाः किन्तु प्रकल्पिताः। रागद्वेषौ कथं तेषाम् दूषणेऽपि च भूषणे? ॥६२॥ अर्थे महेन्द्रजालस्य, दूषितेऽपि च भूषिते। यथा जनानां माध्यस्थ्यं, दुर्नयार्थे तथा मुनेः ॥६३॥ दूषयेदत्र एवोच्चैः, स्याद्वादं न तु पण्डितः। अज्ञप्रलापे सुज्ञानां, न द्वेषः करुणैव तु ॥६४॥

- अध्यात्मोपनिषद् ।

प्रणिपत्यैकमनेकं केवलरूपं जिनोत्तमं भक्त्या। भव्यजनबोधनार्थं नृतत्त्वनिगमं प्रवक्ष्यामि॥१॥

- लोकतत्त्वनिर्णयमूलम् ।

लोकक्रियात्मतत्त्वे, विवदंते वादिनो विभिन्नार्थं । अविदितपूर्वं येषां स्याद्घादविनिश्चितं तत्त्वम् ॥४१॥

# - लोकतत्त्वनिर्णयमूलम् ।

विना यं लोकानामिप न घटते संव्यवहृतिः, समर्था नैवार्थानिधगमियतुं शब्दरचना ॥ वितण्डा चण्डाली स्पृशति च विवादव्यसिननं, नमस्तस्मै कस्मैचिदिनशमनेकान्तमहसे ॥४॥

- अनेकांतवादमाहात्म्यविशिकामूलम् ।

अनेकान्तं वादं यदि सकलिनविहकुशलं, मतानि स्पर्धन्ते नयलवसमुत्थानि बहुधा ॥ तदा किं नो भावी बहुलकलिकौतूहलवशाद्, घटानां निर्मातुस्त्रिभुवनविधातुश्च कलहः ॥६॥

- अनेकांतवादमाहात्यविशिकामूलम् ।

महावाक्यार्थजं सूक्ष्मयुक्त्या स्याद्वादसंगतम् । चिन्तामयं विसर्पि स्यात्तैलबिन्दुरिवाम्भसि ॥१२॥

# - द्वात्रिंशरद्द्वात्रिंशिकामूलम् ।

स्वामिनो वचनं यतु संवादि न्यायसंगतम् । कुतर्कध्वान्तसूर्यांशुर्महत्त्वं तद्यदभ्यधुः ॥१२॥ पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥३॥

# - द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकामूलम् ।

स्वतोऽपुमर्थताप्येविमिति चेत् कर्मणामपि । शक्त्या चेन्मुख्यदुःखत्वं स्याद्वादे किं नु बाध्यताम् ॥२३॥ स्वतः प्रवृत्तिसाम्राज्यं किं चाखंडसुखेच्छ्या निराबाधं च वैराग्यमसंगे तदुपक्षयात् ॥२४॥

# - द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकामूलम् ।

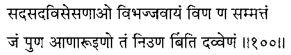
यत्र स्याद्वादिवद्या परमतितिमरध्वान्तसूर्यांशुधारा, निस्ताराज्जन्मसिन्धोः शिवपदपदवीं प्राणिनो यान्ति यस्मात् । अस्माकं किं च यस्माद्भवित शमरसैर्नित्यमाकंठतृप्तिर्जेनेन्द्रं शासनं तद्विलसित परमानन्दकन्दांबुवाहः ॥३२॥

– द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकामूलम् ।

स्याद्वादस्य सकलनयसमूहात्मकवचनस्य,

- द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिकामूलम् ।





-उपदेशरहस्यम् ।

एक वचन झालीने छांडे, बीजां लौकिकनीति; सकल वचन निज ठामे जोडे, ए लोकोत्तरनीति.

३५० गाथानुं स्तवन ।



# અનેકાંતજયપતાકા સુંદર પદાર્થ-રસાસ્વાદ...

આ મહત્તમ અને અર્થગંભીર ગ્રંથ

- ★ અનેક પદાર્થીની સુસ્પષ્ટ વ્યાખ્યાઓ...
- 🛨 તર્કપૂર્ણ શૈલીમાં તે તે પદાર્થોનું સ્થિરીકરણ...
- ★ પ્રસંગવશાત એકાંતવાદોની સચોટ સમીક્ષા…
- ★ અબાધિત યુક્તિઓ દ્વારા અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતોની નિર્બાધ સ્થાપના..

આવી અનેક આગવી વિશેષતાઓથી તરબતર છે.

આ ગ્રંથમાં અનેક સુંદર પદાર્થોનું તર્કસભર શૈલીમાં સુવિશદ નિરૂપણ છે, તેમાંના કેટલાક પદાર્થોનો રસાસ્વાદ અહીં સંક્ષેપમાં કરાવાય છે -

# પ્રથમ અધિકાર - સદસદ્વાદ

- → પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલા અશુભ કર્મોનો ઉદય તે જ વિઘ્ન… (પૃ. ૪)
- → ભાવસ્તવ તે બીજાથી અસાધારણ વાસ્તવિક ગુણનાં સ્તવરૂપ છે… (પૃ. ૭)
- → શબ્દસ્વરૂપનું સુંદર નિરૂપણ... (પૃ. ૯-૧૦)
- → જે માર્ગ અનિંદનીય અને આપ્તપુરુષોથી આચીર્ણ હોય, તે વિશે પ્રવર્તવું… (પૃ. ૧૨)
- → શક્તિ-અનુરૂપ પ્રયત્ન જ, પૂર્વપુરુષો જેવી શક્તિ મેળવવાનો અમોઘ ઉપાય છે... (પૃ. ૧૩)
- તે યોગને આચરવો, જેમાં જીવનું સામર્થ્ય અને સાત્મ્ય (=એકાકારપશું) જળવાતું હોય…
   (પૃ. ૧૪)
- → કુવચનથી મોહિત જીવો, કરુણાશીલ વ્યક્તિના કૃપાપાત્ર બને છે. (પૃ: ૧૭)
- → જેમ ભારેકર્મી જીવો સંસારની અસારતા નથી સ્વીકારતા, તેમ અજ્ઞાની જીવો, અનુભવસિદ્ધ પણ યથાર્થ તત્ત્વને માનતા નથી અને તેનું કારણ - અનાદિકર્મસામર્થ્યથી થયેલ ભ્રમણા છે… (પૃ. ૨૨)
- → કુતર્કપીડિત જીવો, પોતે તો નષ્ટ થાય જ… સાથે, બીજાને પણ વિનષ્ટ કરી નાંખે… (પૃ. ૬૪)
- → દરેક વસ્તુઓનું; પોતાના પર્યાયની અપેક્ષાએ સત્ત્વ અને બીજાના પર્યાયની અપેક્ષાએ અસત્ત્વ… (પૃ. ૬૫)



- → વસ્તુઓ, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ એમ ચારે સ્વરૂપી જ હોય, માત્ર એકાદ દ્રવ્યાદિરૂપ નહીં… (પૃ. ૬૭)
- → જો સ્વસત્ત્વથી જુદું પરપર્યાયરૂપે અસત્ત્વ ન મનાય, તો વસ્તુનો અભાવ થઈ જાય… (પૃ. ૭૧)
- → એક જ વસ્તુમાં ઇન્દ્ર-શક્ર વગેરે જુદા જુદા શબ્દો પણ, તે વસ્તુની અનેકસ્વભાવતા સિદ્ધ કરે છે. (પૃ. ८૦)
- → ૧૨ શ્લોક દ્વારા વસ્તુના અનેકસ્વભાવની સતર્ક સિદ્ધિ… (પૃ. ૮૭)
- → જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ વસ્તુથી જ થાય એવું જરૂરી નથી… (પૃ. ૯૭)
- → નાના દોષને દૂર કરી મોટા દોષને ઊભો કરવો; તે ચેષ્ટા હાનિસર્જક છે… (પૃ. ૧૦૦)
- → વસ્તુના અભાવ-અંશનું પણ પ્રત્યક્ષ થઈ જ શકે... (પૃ. ૧૪૫)
- → ક્ષયોપશમાનુસારે સત્ત્વ-અસત્ત્વમાં ગૌણ-પ્રધાનભાવે સંવેદનનું સુવિશદ નિરૂપણ… (પૃ. ૧૫૧)

# દ્વિતીય અધિકાર-નિત્યાનિત્યવાદ

- → પોતાના દર્શનનો ગાઢ અનુરાગ; જીવને મિથ્યા બોલવા મજબૂર કરે છે… (પૃ. ૧૭૮)
- → વસ્તુનો અભાવ સર્વથા નિઃસ્વભાવી ન હોય, તુચ્છસ્વભાવ અને જ્ઞેયસ્વભાવ તો તેનો પણ હોય છે જ… (પૃ. ૧૯૬)
- ightarrow વસ્તુની નિત્યાનિત્યરૂપતાનું તર્કબદ્ધ નિરૂપણ $\ldots$  (પૃ. ૨૦૧)
- → ત્રિકાળસ્થાયી દ્રવ્યને લઈને નિન્યતા અને પર્યાયોને લઈને અનિત્યતા. (પૃ. ૨૦૨)
- → અર્થગ્રહણપરિણામ તે જ જ્ઞાનની સાકારતા છે… (પૃ. ૨૦૭)
- → વસ્તુનું દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપે સંવેદન થાય છે અને તે અભ્રાન્ત છે… (પૃ. ૨૦૮)
- → દ્રવ્ય-પર્યાય બંને પરસ્પર અવિનાભાવી… (પૃ. ૨૧૩)
- → દ્રવ્ય-પર્યાય બંનેનો પરસ્પર ભેદાભેદ… (પૃ. ૨૧૭)
- → ભ્રમણા પણ સત્યમૂલક જ હોય છે... (પૃ. ૨૩૬)
- → પ્રમાણસિદ્ધ વાતમાં પણ વિરોધો ઊભા કરવા; તેનાથી તો વ્યસન કે બુદ્ધિની જડતા જ પ્રગટ થાય છે. (પૃ. ૨૩૯)



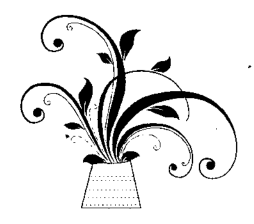
# 🤹 🛚 વિષયાનુક્રમણિકા 🕽 🔹

| વિષય પૃષ્ઠ                                            | ઠ વિષય પૃષ્ઠ                                      |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| • પ્રભુ વીર સ્તવનારૂપ મંગળ '                          | ૧ • વિશેષરૂપતાથી પ્રતિનિયત વ્યવહારની              |
| • શિષ્ટસમયપરિપાલન                                     | ૨ સંગતિ૪૧                                         |
| • વિઘ્નવિનાયકની ઉપશાંતિ                               | ૩ 🎍 સામાન્યરૂપતા તો અસંગત જ ૪૧                    |
| • પ્રયોજનાદિનું પ્રતિપાદન                             | ૩ ● સામાન્ય-વિશેષ વચ્ચે વિકલ્પોની                 |
| • મંગળની આવશ્યકતા ર                                   | ૪ અસંગતિ૪૨                                        |
| • પ્રયોજનપ્રતિપાદનની સાર્થકતા પ                       | ૫ • વસ્તુને ઉભયરૂપ માનવામાં દહીં-ઊંટ એક           |
| • અતિશયચતુષ્ટયનું નિરૂપણ ત                            | ૮ થવાની આપત્તિ૪૪                                  |
| <ul> <li>શબ્દ-અર્થના સંબંધ અંગે બૌદ્ધકૃત</li> </ul>   | 🔹 વસ્તુમાં બૈ રીતે વિશેષતા આવે ૪૫                 |
| આશંકાનો નિરાસ લ                                       |                                                   |
| <ul> <li>અતિશયના ઉપન્યાસક્રમનું પ્રયોજન ૧૧</li> </ul> | ૧ અસંગતિ૪૫                                        |
| • ભૂમિકારૂપ શ્લોકો૧૧                                  | ૨ ● પ્રતિનિયત શબ્દ/બુદ્ધિનો અભાવ ૪૮               |
| • પ્રકરણ કરવાની પ્રતિજ્ઞા ૨૯                          | ૦ ● (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય                        |
| • વાદપ્રધાન પ્રકરણનો પ્રારંભ ૨૬                       | ૨ એકાંતવાદ૫૧                                      |
| પૂર્વપક્ષગ્રંથ ૨૪-૬૪                                  | γ 🎍 (૫) એકાંતવાદમાં જ મુક્તિ ૫૧                   |
| <ul> <li>(૧) સદ્-અસદ્ એકાંતવાદ ૨૧</li> </ul>          | 🗴 🍨 અનેકાંતમતે વૈરાગ્યની અસંગતિ                   |
| • એક જ વસ્તુને ઉભયરૂપ માનવામાં                        | અને પરંપરાએ મોક્ષની પણ અસંગતિ પ૩                  |
| દોષપરંપરા ૨૧                                          | પ્ • તપ તે કાયસંતાપરૂપ હોવાથી કર્મના              |
| • સંવેદનના આધારે પણ અનેકરૂપતા                         | ઉદયરૂપપ૪                                          |
| અસંગત ૩૧                                              | <sub>૧</sub> ● કાયસંતાપને તપ માનવામાં, દુઃખી જીવો |
| • (૨) નિત્યાનિત્ય એકાંતવાદ ૩૪                         | તપસ્વી અને યોગીઓ અતપસ્વી બનવાની                   |
| • ઉભયરૂપતામાં વિરોધ ૩૪                                | ઁ આપત્તિપપ<br>૪ …ોિ                               |
| • સ્યાદાદમતે નિત્યતાનું સ્વરૂપ ૩૫                     | ઁ ● ક્ષાયોપશમિકભાવરૂપ તપની પણ<br>પ                |
| • સ્યાદ્ધાદકલ્પિત નિત્યતા અસંગત ૩૯                    | ુ અસગાતપક્                                        |
| • (૩) સામાન્ય-વિશેષ એકાંતવાદ ૩૯                       | ઁ ● કર્મશક્તિનું સાંકર્ય પણ અસંભવિત પ૭<br>૯       |
| <ul> <li>ઉભયરૂપતામાં લોકપ્રસિદ્ધ વ્યવહારનો</li> </ul> | ૅ ● તપ-કર્મક્ષયવાદમાં પણ મોક્ષની                  |
| ઉચ્છેદ                                                | વ્યવસ્થા તો અસંગત જપટ<br>૯                        |
| <b>♦</b> 0                                            | 4.4                                               |

| <b>♦</b> 0                                                         | 4.4                                                           |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| વિષય પૃષ્ઠ                                                         | વિષય પૃષ્ઠ                                                    |
| <ul> <li>અનેકાંતવાદીમતે પ્રમાણાદિની વ્યવસ્થા</li> </ul>            | • સત્ત્વને જ અસત્ત્વસ્વભાવી કહેવામાં                          |
| પણ અસંગતપ૯                                                         | અનેકાંતવાદ૮૪                                                  |
| <ul> <li>એકાંતવાદમાન્યતાસમર્થક શ્લોકો</li></ul>                    |                                                               |
| ઉત્તરપક્ષગ્રંથ ૬૪-૧                                                | જરૂરી૮૫                                                       |
| પ્રથમ અધિકાર ૬૪-૧૬૮                                                | • ૧૨ શ્લોક દ્વારા વસ્તુના અનેકસ્વભાવની                        |
| •  (૧) સદ્-અસદ્ અનેકાંતવાદ ૬૪                                      | તર્કબહ સિહિ૮૭                                                 |
| ● સદસદ્રુપતા વિના વસ્તુનો જ અભાવ <b>૬</b> ૫                        | <ul> <li>જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ વસ્તુથી જ થાય એવું જરૂરી</li> </ul> |
| • વસ્તુની સદસદ્રરૂપતાનું સ્વરૂપ ૬૬                                 | નથી૯૭                                                         |
| • વસ્તુ દ્રવ્યાદિ ચારે રૂપ ૬૭                                      | • સદ્-અસદ્ બંનેની પ્રતીતિ જુદી જુદી ૯૮                        |
| • વસ્તુને દ્રવ્યાદિ-અન્યતમરૂપ માનવામાં                             | <ul> <li>અસત્ત્વને કલ્પિત પણ ન મનાય ૯૯</li> </ul>             |
| ઘટબુદ્ધિનો અભાવ ૬૯                                                 | • અસદ્રુપતા અઘટિત-પૂર્વપક્ષ ૧૦૧                               |
| <ul> <li>વસ્તુ તો માત્ર સદ્રરૂપ જ - પૂર્વપક્ષ ૬૯</li> </ul>        | • પૂર્વોક્ત વિકલ્પ અયુક્ત-ઉત્તરપક્ષ ૧૦૩                       |
| • માત્ર સદ્રુપ માનવામાં વસ્તુનો અભાવ . ૭૦                          | <ul> <li>વસ્તુની સદસદ્રુપતાનું વાસ્તિવિક</li> </ul>           |
| ▶ પરપર્યાયરૂપે જુદું અસત્ત્વ ન માનવામાં ઘડો                        | સ્વરૂપ ૧૦૪                                                    |
| જળ બનવાની કે ઘડાનો અભાવ થવાની                                      | • ઘટની વિભુતાની આપત્તિ પણ અસંગત ૧૦૫                           |
| આપત્તિ૭૧                                                           | • ઘટની વિભુતાના વારણ માટે બીજી રીતે                           |
| • વસ્તુ માત્ર સદ્રુપ જ - કુક્કાચાર્યમત્ ૭૫                         | પરિહાર ૧૦૬                                                    |
| • કુક્કાચાર્યમતનો નિરાસ ૭૬                                         | • વસ્તુની એકરૂપતાની આશંકા અયુક્ત ૧૧૧                          |
| • વિશિષ્ટ સત્ત્વને અસત્ત્વ માનવામાં                                | <ul> <li>અનેકાંતવાદમાં પૂર્વપક્ષપ્રલિપત</li> </ul>            |
| અનેકાંતવાદ જ શરણ                                                   | દોષોનો અભાવ ૧૧૩                                               |
| <ul> <li>વસ્તુને એકસ્વભાવી માનવામાં પૂર્વપક્ષની</li> </ul>         | • ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે ભેદાભેદ ૧૧૫                                |
| પોતાની માન્યતા પણ અઘટિત ૭૯                                         | • એકાંત ભેદાભેદમાં દોષોનો અનવકાશ ૧૧૮                          |
| <ul> <li>ઇન્દ્ર વગેરે ભિન્ન શબ્દો પણ પ્રવૃત્તિનિમિત્તના</li> </ul> |                                                               |
| ભેદથી જ                                                            |                                                               |
| <ul> <li>એક જ દ્રવ્ય અનેકશક્તિથી સમન્વિત અને</li> </ul>            | અસંગતિનો નિરાસ ૧૨૬                                            |
| એટલે તેનાથી અનેક કાર્યોની સંગતિ … ૮૧                               |                                                               |
| <ul> <li>દ્રવ્ય અને અપર્યાય બંનેના પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો</li> </ul>   | • સંવેદનની પણ ઉભયરૂપતા ૧૩૨                                    |
|                                                                    | • સદસદ્રુપ સંવેદન પદાર્થજન્ય જ ૧૩૫                            |
| <b>3</b> 0                                                         | ~~~                                                           |

| વેષય પ્રષ્ઠ                                    | વિષય પૂષ                                                  |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ્રિચંદ્ર વગેરે વિષયક જ્ઞાન પણ                  | <ul> <li>એકાંતનિત્યને સહકારીની અપેક્ષા</li> </ul>         |
| અનુભવમૂલક ૧૩૬                                  | અઘટિત ૧૭૧                                                 |
| . સદ્-અસદ્રૂપ સંવેદન વસ્તુજન્ય ન હોવાની        | •                                                         |
| આશંકા ૧૩૭                                      |                                                           |
| બૌદ્ધ-આશંકાની સચોટ સમીક્ષા ૧૩૯                 | નિવારણ-પૂર્વપક્ષ ૧૭૬                                      |
| બૌદ્ધમતે ઉપાદાન-નિમિત્તની                      | <ul> <li>પૂર્વપક્ષીનું સર્વકથન વિરોધગ્રસ્ત ૧૭૮</li> </ul> |
| વ્યવસ્થા પણ અસંગત ૧૪૧                          |                                                           |
| નિર્વિકલ્પસંવેદનને ઉભયરૂપ માનવું જ             | • વસ્તુને એકાંતે અનિત્ય માનવામાં પણ                       |
| પડશે ૧૪૨                                       | દોષપરંપરા ૧૮૦                                             |
| સદસદ્રૂપ વિકલ્પદ્વયની વસ્તુજન્યતા . ૧૪૩        | 0 11 0                                                    |
| ્રે<br>બૌદ્ધને પોતાની વ્યવસ્થા માટે પણ વસ્તુને | * 0 0 1 0                                                 |
| સદસદ્રુપ માનવી જરૂરી ૧૪૪                       |                                                           |
| અભાવાંશનું પણ પ્રત્યક્ષ શક્ય ૧૪૫               | • ભવનક્રિયાનો પ્રતિષેધ અયુક્ત ૧૯૯                         |
| વસ્તુને સદસદ્ ઉભયરૂપ માનવી જ                   | • ભવન્ અભવનના અભેદનો પરિહાર . ૨૦૦                         |
| રહી ૧૪૮                                        | • નિત્યાનિત્ય અનેકાંતવાદ ૨૦૧                              |
| અસ્તિ-નાસ્તિ બંને વિકલ્પની નિયતતા ૧૫૦          | • નિત્યનિત્યરૂપતાની સિદ્ધિ ૨૦૦                            |
| કાર્ય દ્વારા વસ્તુની સદસદ્ર્યતાનું જ્ઞાન ૧૫૨   | • નિરાકારવાદીની દલીલનું નિરાકરણ . ૨૦૪                     |
| કર્તૃત્વને જ અકર્તૃત્વરૂપ ન મનાય ૧૫૪           | • નિરાકારવાદી દ્વારા કુવિકલ્પજાળ ૨૦૦                      |
| વૈશેષિકદર્શિત સિદ્ધસાધ્યતા અયુક્ત ૧૫૮          | • જ્ઞાનની સાકારતાનું સ્વરૂપ ૨૦૫                           |
| ધર્મને જુદા માનવામાં સંબંધની                   | • દ્રવ્ય-પર્યાયનું સંવેદન અભ્રાન્ત છે ૨૦૮                 |
| અસંગતિ૧૬૩                                      | <ul> <li>એકાંતનિત્યમતે યથોક્ત સંવેદનની</li> </ul>         |
| સમવાયની સિદ્ધિ અસંભવિત ૧૬૫                     | અસંગતિ ૨૦૦                                                |
| પ્રથમ-અધિકારની પૂર્શાહુતિ ૧૬૮                  | <ul> <li>એકાંતઅનિત્યમતે યથોક્ત સંવેદનની</li> </ul>        |
| દ્વિતીય અધિકાર ૧ ૬૯-૨ ૩૯                       | અસંગતિ ૨૧૦                                                |
| (૨) નિત્યાનિત્ય અનેકાંતવાદ ૧૬૯                 | • યથોક્ત સંવેદનની નિર્બાધકતા ૨૧૬                          |
| વસ્તુને માત્ર નિત્યરૂપ માનવામાં                | • દ્રવ્ય-પર્યાયની અવિનાભાવિતા ૨૧૩                         |
|                                                | • વસ્તુની નિત્યાનિત્યરૂપે સિદ્ધિ ૨૧૪                      |

| <b>40</b>                                                                          |                   |                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------|
| વિષય                                                                               | મૃષ્ઠ             | વિષય પૃષ્ઠ                                 |
| <ul><li>દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદાભેદ</li><li>પર્યાયોનો પણ પરસ્પર કથંચિદ્ અભેદ</li></ul> | ૨૧૬<br>૨૧૭<br>૨૨૦ | કથંચિદ્ નિવૃત્તિ-અનિવૃત્તિભાવની     સિદ્ધિ |
| અનવકાશ                                                                             | २उउ               |                                            |
|                                                                                    |                   |                                            |





### १४४४ ग्रन्थरचिवृ**श्रीहरिभद्रसूरि**सूत्रिता व्याख्या+**श्रीमुनिचन्द्रसूरि**प्रणीतटिप्पनसंवलिता **'अनेकान्तरश्मि'**–आख्यया गुर्जरविवृत्त्या समलङ्कृता



### ॥ प्रथमोऽधिकारः ॥

(मूलम्)

नैमः सद्गुरुभ्यः ।

(१) जयति विनिर्जितरागः सर्वज्ञस्त्रिदशनाथकृतपूजः । सद्भूतवस्तुवादी शिवगतिनाथो महावीरः ॥१॥

॥ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥ ॥ श्रीप्रेम-भुवनभानु-जयघोष-जितेन्द्र-गुणरत्न-रश्मिरत्नसूरिसद्गुरुभ्यो नमः ॥ ॥ ऐँ नमः ॥

### अनेडांतरिक्स

पुेन्द्रध्येयं मिनं नत्वा, नत्वा गुरुक्रमावनीम् । गुर्मशयां निबन्धेयं, व्याख्या शम्या वितन्यते ।।

અનંત ઉપકારી, અનંત જ્ઞાની, અપ્રતિહત જ્ઞાનના ધારક શ્રી તીર્થંકર પરમાત્માએ, મહાન તત્ત્વોથી પરિપૂર્ણ સ્યાદાદરૂપ શ્રુતસિદ્ધાંતની પ્રરૂપણા કરી અને આ પ્રરૂપણા દ્વારા જ આપણને સર્વ પદાર્થનો યથાવદ્દ બોધ શક્ય બને છે.

તીર્થંકર પરમાત્માની વાણી સર્વ નયોથી યુક્ત હોય છે, અત્યાર સુધીમાં થયેલ બધા પૂર્વાચાર્યો અને બુદ્ધિશાળી પુરુષોએ, તીર્થંકર ઉપદિષ્ટ શ્રુતસિદ્ધાંતની અદ્દભુત પ્રશંસા કરી છે.. સર્વજ્ઞનાં જ્ઞાન પર ઓવારી જવા, જો કોઈ શ્રેષ્ઠ તત્ત્વ હોય, તો તે છે સ્યાદ્ધાદ-અનેકાંતવાદ!

જે જીવો જન્મથી જ અન્યધર્મી છે અને અન્યધર્મની માન્યતાથી વ્યામૂઢ છે, તે જીવો પણ, પાછળથી જૈનશાસનને પામીને, તેના અદ્ભુત સિદ્ધાંતો પર ઓવારી ગયા છે ← આ વાતના દર્ષ્ટાંત તરીકે પ્રસ્તુત ગ્રંથકારશ્રી પ્રસિદ્ધ જ છે.

જૈનન્યાયની અદ્ભુત કૃતિ એટલે અનેકાંતજયપતાકા ! આ કૃતિએ એકાંતવાદની કુમાન્યતાઓનું યુક્તિશઃ ખંડન કરી, અનેકાંતવાદની વિજયપતાકા ફરકાવવા દ્વારા, ખરેખર પોતાનું નામ ચરિતાર્થ કર્યું છે.

१ श्रीमुनिचन्द्रसूरिभिस्त्वेषा वृत्तिरूपेणोल्लिखिता । प्रेक्ष्यतां अष्टमं पृष्ठम् । २, 'ॐ नम: सर्वज्ञाय' इति ग-पाठः । ३. आर्योच्छन्दोनिबद्धं पद्यमिदम्, अतः परं नव पद्यान्यपि तथैव ।

#### (व्याख्या)

#### ॥ ॐ नमोऽर्हते ॥

स्वपरोपकृतये **अनेकान्तजयपताका**ख्यप्रकरणस्य व्याख्या प्रस्तूयते । (क) इह चादा-वेवाचार्यः शिष्टसमयपरिपालनाय विघ्नविनायकोपशान्तये प्रयोजनादिप्रतिपादनार्थं चेयमार्या-समूहमाह-जैयति विनिर्जितराग इत्यादि ।

तत्र शिष्टानामयं समयो यदुत शिष्टाः क्वचिदिष्टे वस्तुनि प्रवर्तमानाः सन्त इष्टदेवता-नमस्कारपूर्वकं प्रवर्तन्ते । अयमप्याचार्यो न हि न शिष्ट इति, अतस्तत्समयप्रतिपालनाय तथा श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्तीति, उक्तं च-

''श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्ति महतामृपि । अश्रेयसि प्रवृत्तानां क्वापि यान्ति विनायकाः ॥ '' इति ।

इदं च प्रकरणं सम्यग्ज्ञानहेतुत्वात् श्रेयोभूतं वर्तते, अतो मा भूद् विघ्न इति 'विघ्न

### 

અનેકાંતજયપતાકા તે જૈનાચાર્ય, ૧૪૪૪ ગ્રંથના રચયિતા સૂરિપુરંદર શ્રી **હરિભદ્રસૂરિજી**ની કૃતિ છે. આ કૃતિમાં સૂરિજી, ખરેખર પરદર્શનની માન્યતાના ખંડન માટે **હરિ**=સિંહરૂપે અવતર્યા છે અને સ્વદર્શનની અનેકાંતશૈલી જાણવા માટે **ભદ્ર**=કલ્યાણકારી પુરવાર થયા છે.

હવે અનેકાંતજયપતાકાનું, વ્યાખ્યા અને વિવરણગત પદાર્થોને આશ્રયીને, સુગમ ગુજરાતી વિવેચન પ્રારંભ કરાય છે.

શ્લોકાર્થઃ - વિવિધ પ્રકારે નિંઃશેષતઃ જીતાયેલા રાગવાળા, સર્વજ્ઞ, દેવોના નાથ એવા ઇન્દ્ર વડે કરાયેલી પૂજાવાળા, સદ્દભૂત વસ્તુવાદી, મોક્ષગતિના સ્વામી શ્રી મહાવીરપ્રભુ જય પામે છે. (૧)

વિવેચન :- આ ગ્રંથની શરૂઆતમાં, ગ્રંથકારશ્રી (૧) શિષ્ટાચારના પાલન માટે, (૨) વિઘ્ન-સમૂહની ઉપશાંતિ માટે, અને (૩) પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદન માટે ← આ ત્રણ કોઁરણથી ગાથાસમૂહનું પ્રતિપાદન કરે છે.

### 🕸 (૧) શિષ્ટસમથપરિપાલન 🕸

(ક) શિષ્ટ પુરુષોનો આ આચાર છે, કે તેઓ જયારે પણ અભિલષિત કાર્યોમાં પ્રવર્તે, ત્યારે ઇષ્ટદેવતાના નમસ્કારપૂર્વક જ પ્રવર્તે છે... પૂજ્ય હરિભદ્રસૂરિજી પણ શિષ્ટ નથી - એવું નથી, અર્થાત્ શિષ્ટ જ છે, માટે તેઓ પણ, શિષ્ટ સમયના પાલન માટે મંગલ કરે છે.

- આવો અર્થ ભાવાનુવાદની અપેક્ષાએ સમજવો. બાકી સામાસિકરૂપે તેનો અર્થ આવો થાય.
  જીત્યો છે રાગ જેમણે તેવા ... ઇન્દ્રોએ કરી છે પૂજા જેમની તેવા .... આવું આગળ પણ સમજવું.
- "प्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थं, फलादित्रितयं स्फुटम् । मङ्गलं चैव शास्त्रादौ, वाच्यिमष्टार्थिसद्भये ॥"
   "उक्तार्थं जातसम्बन्धं, श्रोतुं श्रोता प्रवर्तते । शास्त्रादौ तेन वक्तव्यः, सम्बन्धः सप्रयोजनः ॥"

१. विध्नानां विध्नेषु वा विनायक:-मुख्यो विध्नविनायक:-महाविध्नस्तस्योपशान्तये-नाशायेत्यर्थ: । विध्नान् विनेतुं शीलमस्येति विध्नविनायकस्तस्योपशान्त्यै-तुष्टयै इत्यप्यर्थ: स्यात् । २. दशकात्मकम् । ३. 'जयति विनिर्जितराग इत्यादि' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति । ४. अत्र 'विनायक'शब्दस्य विध्न इत्यर्थः, न तु मुख्यो गणपतिर्वा । ५. अनुष्टुप् ।

विनायकोपशान्तये' तथा प्रेक्षापूर्वकारिण: प्रयोजनादिशून्ये न प्रवर्तन्त इति 'प्रयोजनादि-प्रतिपादनार्थं' चेति ॥

अत्र कश्चिदाह-प्रकरणकारो हि प्रेक्षापूर्वकारी, स किमर्थं प्रकरणादौ तदसम्बद्धिमष्ट-देवतास्तवमाह ? । न च विघ्नविनायकोपशान्तिकरणेन प्रकरणनिष्पत्त्यङ्गतया तत्सम्बद्धः, स्तवविघ्नयोर्विरोधासिद्धेः; तद्भावेऽपि क्वचिद् विघ्नभावात्, तदभावेऽपि चाभावादिति ।

प्रयोजनादिप्रतिपादनमप्यनर्थकमेव, तत एव सम्यक्प्रयोजनाद्यनवगतेः । प्रकरणार्थ-परिज्ञानपुरस्सरमेव तत् कथमन्यतो भवति ? अतस्तत्प्रतिपादनेऽपि तदाशङ्काऽनिवृत्तिरेवेति ॥

## 

### 🕸 (૨) વિદનવિનાયકની ઉપશાંતિ 🕸

જે કાર્ય કલ્યાણકારી હોય, તેમાં ઘણા વિઘ્નોની શક્યતા છે. કહ્યું છે કે → "અશ્રેયસ્કર કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થનારને, વિઘ્નો કશે નડતાં નથી, અર્થાત્ દૂર જતાં રહે છે, પણ જયારે શ્રેયસ્કર કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત થયેલી મહાન વ્યક્તિઓને પણ, વિઘ્નો આવી પડે છે."

અને કાંતજયપતાકા પણ, સમ્યગ્જ્ઞાનનું અને પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ હોવાથી, શ્રેયસ્કર= કલ્યાણકારી છે અને તેથી પ્રસ્તુત કાર્યમાં પણ વિઘ્નની શક્યતા છે, તેના નિવારણ માટે મંગલનું વિધાન કરે છે.

### 🕸 (૩) પ્રયોજનાદિનું પ્રતિપાદન 🕸

પ્રેક્ષાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવો, પ્રયોજનયુક્ત કાર્ય વિશે જ પ્રવૃત્તિ કરે છે, પ્રયોજનશૂન્ય વિશે નહીં, તેથી તે જીવોને, પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પ્રવૃત્તિ કરાવવા, પ્રયોજનપ્રતિપાદન આવશ્યક છે તથા ગ્રંથના પ્રતિપાદ્ય વિષયનો નિર્દેશ પણ જરૂરી છે અને સંબંધકથન પણ જરૂરી છે ← આ બધું કથન ગાથાસમૂહથી કરે છે...

### 🔆 ગાથાસમૃહના કારણ અંગે પૂર્વપક્ષીનું મંતવ્ય + નિરાકરણ 🛠

પૂર્વપક્ષ :- પ્રકરણકાર પ્રેક્ષાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનાર છે - એવું તો તમે પણ માનો છો, તો પછી પ્રકરણની આદિમાં, સંબંધ વિનાના ઇષ્ટદેવતાના સ્તવને, તેઓ શા માટે કૈંહે છે ?

શંકા :- ઇષ્ટદેવતાના સ્તવથી વિઘ્નસમૂહની ઉપશાંતિ થાય અને તેથી પ્રકરણની નિર્વિઘ્ન સમાપ્તિ થાય, માટે પ્રકરણની આદિમાં સ્તવનો ઉપન્યાસ કરવો અસંબદ્ધ નથી.

સમાધાન :- સ્તવ દ્વારા વિઘ્નની ઉપશાંતિ થવી શક્ય જ નથી, કારણ કે સ્તવાત્મક મંગલ અને વિઘ્ન વચ્ચે વિરોધ જ સિદ્ધ નથી. તે આ પ્રમાણે → વિરોધના બે પ્રકાર છે (૧) સહાનવસ્થાન અને (૨) પરસ્પરપરિહારસ્થિતિ... (૧) શીત-ઉષ્ણની જેમ સહાનવસ્થાન તો નથી, કારણ કે કાદંબરી વગેરે ગ્રંથોમાં, મંગલની સાથે વિઘ્નનું પણ અવસ્થાન દેખાય છે જ, અને (૨) ઘટ-ઘટાભાવની જેમ પરસ્પરપરિહારસ્થિતિરૂપ વિરોધ પણ નથી, કારણ કે આ વિરોધ ત્યારે હોય કે જયારે એકના અભાવમાં

🗚 પ્રેક્ષાપૂર્વકારી અસંબદ્ધ પ્રલાપ ન કરે .. ઇષ્ટદેવતાસ્તવ પણ અસંબદ્ધ છે, તો શું તેનો પ્રલાપ કરી શકાય ?

१. 'प्रकरणार्थज्ञान**ः'** इति **क-**पाठः ।

एतच्चासारम्, प्रकरणकारो यत एव प्रेक्षापूर्वकारी, अत एव तित्रष्पत्त्यर्थं प्रकरणादौ तदङ्गरूपिमष्टदेवतास्तवमाह। सम्भवत्यत्र विघ्नः प्रागुपात्ताशुभकर्मोदयलक्षणः। स चेष्टदेवता-स्तवकरणतः प्रशस्तभावोपपत्तेरुपशाम्यतीति तित्रष्पत्त्यङ्गमेव। एवं च जलानलवत् स्तव-विघ्नयोर्विरोध एव। न चेहाप्यतिप्रबलोऽग्निः स्वल्पेन जलेनोपशाम्यति। न चाल्पः स्वयमपि

#### 

બીજાની સત્તા અવશ્ય હોય… જેમ ઘટના અભાવમાં ઘટાભાવની અને ઘટાભાવના અભાવમાં ઘટની… પણ પ્રસ્તુતમાં, મંગલના અભાવમાં વિઘ્નની સત્તા હોય એવું દેખાતું નથી, કારણ કે નાસ્તિકના ઢગલાબંધ પ્રંથોમાં, મંગલના અભાવે પણ વિઘ્નની સત્તા જરાય દેખાતી નથી. ← આમ, મંગલ-વિઘ્ન વચ્ચે વિરોધ જ ન હોવાથી, તેના દ્વારા વિઘ્નની ઉપશાંતિ અસંભવિત છે.

ટૂંકમાં, મંગલ કરો તો પણ કાદંબરી વગેરેની જેમ વિઘ્નો આવી શકે અને ન કરો તો પણ નાસ્તિકગ્રંથોની જેમ વિઘ્નો ન પણ આવે... ફલતઃ સ્તવાત્મક મંગલ અસંબદ્ધ હોવાથી, તેનો ઉપન્યાસ કરવો ઉચિત નથી.

#### 🕸 મંગળની આવશ્યકતા 🕸

ઉત્તરપક્ષ :- પ્રકરણકાર, પ્રેક્ષાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનાર છે, માટે જ પ્રકરણની આદિમાં, પ્રકરણના અંગરૂપ, ઇષ્ટદેવતાનાં સ્તવરૂપ મંગળનું વિધાન કરે છે.

અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કરતાં જીવે, પૂર્વે ઘણા અશુભ કર્મોનો બંધ કર્યો છે, તે કર્મોનો જયારે ઉદય આવશે ત્યારે અવશ્ય વિઘ્નની સંભાવના છે, તે કર્મનાશ માટે સ્તવ કરાય છે.

પૂર્વપક્ષ :- પણ સ્તવથી કર્મનાશ શી રીતે થાય ?

ઉત્તરપક્ષ :- અશુભકર્મ અશુભભાવથી બંધાય છે. ઇષ્ટદેવતાસ્તવથી શુભભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તે અશુભ કર્મનો નાશ કરે છે. માટે જો સ્તવાત્મક મંગળ કરાય, તો પ્રશસ્તભાવ થવા દ્વારા અશુભ કર્મોનો નાશ થવાથી, અવશ્ય વિઘ્નો દૂરે થાય છે. અને તેથી ગ્રંથની નિષ્પત્તિનું અંગ ઇષ્ટદેવતા સ્તવ બને છે. તેથી તે સંબદ્ધ જ છે. આ પ્રમાણે અગ્નિ-જળની જેમ સ્તવ-વિઘ્ન વચ્ચે પણ વિરોધ છે જ.

જેમ ભયાનક અને અતિપ્રબળ આગ પ્રજ્વલિત થઈ હોય, તે કાંઈ થોડા જ જળથી ઉપશમિત ન થાય. તે માટે તો પ્રચુર જળ જોઈએ. તેમ કાદંબરી વગેરે ગ્રંથમાં અતિ પ્રબળ વિઘ્ન હોવાથી, ત્યાં પણ મંગળ પ્રચુર પ્રમાણમાં જોઈએ, પણ થયું છે અલ્પપ્રમાણમાં જ… બાકી જો સમબળે જ મંગળ થયું હોત, તો ત્યાં પણ વિઘ્નવિનાશ શક્ય જ હોત… તેથી તમે જે કહ્યું કે → "કાદંબરી વગેરેની જેમ, મંગલ હોવા છતાં પણ વિઘ્નની સત્તા છે" ← તે બધું કથન પરાસ્ત થાય છે.

<sup>❖</sup>પ્રશ્ન : વિરોધ તો સ્તવરૂપ પ્રશસ્તભાવ અને વિઘ્નજનક અપ્રશસ્તભાવનો હોઈ શકે, સ્તવ-વિઘ્નનો શી રીતે ?

ઉત્તર : અહીં વિઘ્નુ અશુભ કર્મના ઉદયરૂપ છે. એટલે પ્રશસ્તભાવરૂપ સ્તવ સાથે વિરોધ હોવો શક્ય છે. અથવા તો સ્તવ, વિઘ્નના કારણભૂત અશુભકર્મના જનક અપ્રશસ્તભાવનો વિરોધી છે અને કારણનાશેકાર્યનાશ પણ થાય, ફલતઃ સ્તવ વિઘ્નનું વિરોધી થાય.



www.jainelibrary.org

नोपशाम्यति । न चानयोर्न विरोध इति । एवं च 'तद्भावेऽपि क्वचिद् विघ्नभावात् तदभावेऽपि चाभावादिति' वचनमात्रमेतत् ।

प्रयोजनादिप्रतिपादनमि सार्थकमेव, तत एव सामान्येन सम्यक्प्रयोजनाद्यवगते-स्तथाव्यवहारदर्शनात् । तदवगतौ हि तद्विशेषपरिज्ञानार्थं प्रकरणे प्रवृत्तेः, ततस्तज्ज्ञानभावात् ।

 \* અને કાંતરશ્મિ \*

તથા, સ્વલ્પ અગ્નિને ઉપશાંત કરવા, જેમ જળ જરૂરી નથી, અર્થાત્ જળ વિના પણ ઇંધણ પૂરું થયે આપોઆપ તે બુઝાય છે, તેમ નાસ્તિક વગેરેના ગ્રંથમાં પણ વિઘ્નની માત્રા સ્વલ્પ જ હશે અને એટલે જ મંગળ વિના પણ તેનો નાશ થયો છે. તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે → "નાસ્તિક વગેરેના ગ્રંથોમાં, મંગળરૂપ કારણ ન હોવા છતાં પણ, વિઘ્નવિનાશરૂપ કાર્ય દેખાય છે" ← તે કથન પરાસ્ત થાય છે.

આ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે, જળ-અગ્નિની જેમ, સ્તવ∗વિઘ્ન વચ્ચે પણ વિરોધ છે જ, તેથી વિઘ્નસમૂહના નિવારણ માટે ઇષ્ટદેવતાનું સ્તવરૂપ મંગળ આવશ્યક જ છે.

### 💥 प्रयोजनाहि प्रतिपादन विषे पूर्वपक्ष 🕸

**પૂર્વપક્ષ** : ગાથાસમૂહથી પ્રયોજનાદિનું તથા વિષય, સંબંધ… વિ.નું પ્રતિપાદન કરવું પણ અનર્થક જ છે, કારણ કે ગાથાસમૂહથી, પ્રયોજનનો સમ્યગ્ બોધ થતો નથી.

પ્રશ્ન : કેમ ન થાય ?

ઉત્તર: કારણ કે પ્રકરણગ્રંથનાં અર્થજ્ઞાનથી જ પ્રયોજનાદિ જણાઈ શકે છે, પ્રયોજન કહેવા માત્રથી નહીં, કહો તો પણ - ખરેખર આ ગ્રંથથી આ પ્રયોજન સરશે કે નહીં ? તેમાં આ વિષય છે કે નહીં ? એ ગ્રંથ વાંચ્યા વિના ખાતરી થતી નથી અને તેથી સંપૂર્ણ આકાંક્ષા ન શમવાથી - પ્રયોજનવિષયક શંકા ઊભી જ રહે છે... ફલતઃ ગાથાસમૂહથી પ્રયોજનપ્રતિપાદન કરવું નિર્શ્યક છે.

#### 🕸 પ્રયોજનપ્રતિપાદનની સાર્થક્તા 🕸

ઉત્તરપક્ષ: ગાથાસમૂહથી પ્રયોજનનું પ્રતિપાદન સાર્થક જ છે, કારણ કે સામાન્યથી પ્રયોજનનો બોધ તો આદિવાક્ય દ્વારા શક્ય છે જ અને તેવો (=આદિવાક્યથી સામાન્યરૂપે બોધ થતો હોય એવો) વ્યવહાર પણ દેખાય છે - આમ આદિવાક્ય દ્વારા, સામાન્યથી પ્રયોજનનો બોધ થયા પછી, તે જીવ, વિશેષજ્ઞાન માટે અવશ્ય પ્રકરણ વિશે પ્રવૃત્તિ કરશે, કારણ કે તે પ્રકરણ દ્વારા જ વિશેષબોધ થવો શક્ય છે.

આમ, પ્રકરણ વાંચીને જ પ્રયોજનાદિ જણાય તે વિશેષથી જ્ઞાન સમજવું; સામાન્યજ્ઞાન તો આદિવાક્યનાં પ્રતિપાદનથી પણ થાય. એટલે, આદિવાક્યનાં પ્રતિપાદનથી સામાન્ય શંકાનું નિરાકરણ થાય અને વિશેષ શંકાનાં નિરાકરણનો ઉપાય આ ગ્રંથ છે, એ પણ જણાય અને તેથી તે ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી વિશેષજ્ઞાન પણ થાય અને માટે શંકા રહે જૈં નહીં.

પૂર્વપક્ષ : જ્યાં સુધી આ ગ્રંથથી આ પ્રયોજનાદિ સરે છે કે નહીં ? એવી વિશેષ શંકા ઊભી

🗱 આ અર્થ 'सदुपायैर्विशेषसिद्धेः' એ घ પાઠને અનુસારે કર્યો છે... જો પૂર્વસંપાદિત 'सदुपायेतरयोर्विशेषः'

१. तृतीये पृष्ठे पञ्चमायां पङ्क्त्यां प्रोक्तम् ।

एवं च 'प्रकरणार्थपरिज्ञानपुरस्सर'मप्येतद् विशेषेण, सामान्येनान्यतो भवतीति न दोष: । अतो न 'तत्प्रतिपादनेऽपि तदाशङ्काऽनिवृत्तिरेव', सामान्येन निवृत्तेर्विशेषाशङ्कानिवृत्तेरप्युपायाभि-धानात्, सदुपायैर्विशेषसिद्धेः, अन्यथा सकलव्यवहारोच्छेद इत्यलं चसूर्या, दिङ्मात्रप्रदर्शनार्थ-त्वादारम्भस्येति ॥

इह चाद्ययाऽऽर्यया इष्टदेवतास्तवमाह । तदन्याभिस्तु सप्रसङ्गं प्रयोजनादीत्यार्या-समूहसमुदायार्थ: ॥

अधुनाऽवयवार्थ उच्यते-तत्र जयित विनिर्जितराग इति । अत्र जयतीति क्रिया भूत-पूर्वगत्या तथोपचारत् उक्ता तत्प्रकर्षफलाऽप्रच्युत्यपेक्षया वा । अनेकार्थत्वाद् वा धातूनां जयतीति किमुक्तं भवति ? सर्वान् गुणैरितशेते । 'विनिर्जितः' विविधम्-अनेकैः प्रकारैः प्रतिपक्ष-भावनादिभिर्निराधिक्येन अपुनर्जेयतया जितः-विक्षितो रागोऽभिष्वङ्गलक्षणो येन स विनिर्जित-

❖ અનેકાંતરિમ ❖

રહે, ત્યાં સુધી તેમાં પ્રવૃત્તિ કેમ થાય ?

ઉત્તરપક્ષ: સામાન્યથી શંકાની નિવૃત્તિ થઈ જાય, અર્થાત્ સામાન્યજ્ઞાન હોય અને વિશેષની શંકા હોય, તો પણ પ્રવૃત્તિ થાય છે જ. જેમ ખેતી કરવાથી અનાજ ઉગે એવું સામાન્ય જ્ઞાન હોય છે, 'મારી ખેતીથી અનાજ ઊગશે' એવું વિશેષ જ્ઞાન હોતું નથી, શંકા જ હોય છે, છતાં ખેતીમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે, તેમ પ્રયોજનાદિમાં પણ સમજવું…

જો સામાન્ય જ્ઞાનથી પ્રવૃત્તિ નહીં માનો, તો જગતમાં ચાલતા સર્વ વ્યવહારોનાં ઉચ્છેદની આપત્તિ આવશે, કારણ કે તેનું વિશેષજ્ઞાન કોઈને હોતું નથી.

હવે વધુ ચર્ચાથી સર્યું… અહીં માત્ર દિગ્દર્શનનો જ પ્રયાર્સૈ છે…

સારાંશ ઃતેથી ગ્રંથકારશ્રી (૧) શિષ્ટ સમયપરિપાલન માટે, (૨) વિઘ્નસમૂહની ઉપશાંતિ માટે, અને (૩) પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદન માટે ગાથાસમૂહનું પ્રતિપાદન કરે છે… તેમાં, પ્રથમ ગાથા દ્વારા ઇષ્ટદેવતાનું સ્તવરૂપ મંગળ અને ત્યારબાદ બીજી વગેરે ગાથાઓથી પ્રયોજનાદિનું પ્રતિપાદન કરશે…

#### 🕸 પ્રથમ શ્લોકનો ભાવાર્થ 🕸

વિવિધ પ્રકારે=પ્રતિપક્ષી અનેક ભાવનાઓ વડે, અર્થાત્ (૧) ક્રોધ માટે ક્ષાન્તિની ભાવના વડે, (૨) માન માટે મૃદુતાની ભાવના વડે, (૩) માયા માટે ઋજુતાની ભાવના વડે, (૪) લોભ માટે સંતોષની ભાવના વડે... વગેરે અનેક ભાવનાઓ વડે તથા ભાવનાના પ્રતિપક્ષી ભાવોની પ્રબળતા દૂર થાય અને કરીથી તેઓને જીતવા ન પડે તે રીતે નિઃશેષતઃ જીતાયેલા રાગવાળા=

પાઠ રાખવો હોય તો અર્થ આવો કરી શકાય કે - 'આ પ્રયોજનાદિ માટે સાચો ઉપાય કયો અને ખોટો ઉપાય કયો, એ ભેદ જણાવાથી (ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ થવાથી) શંકા રહે નહીં… (પણ घ પાઠ વધુ ઉચિત જણાય છે.)

🕸 આ વિશે વિશદ જાણકારી મેળવવા સ્યાદ્ધાદરત્નાકર વગેરે ગ્રંથોનું અવલોકન કરવું.

१. पूर्वसंपादिते तु मुख्यरूपेण 'सदुपायेतरयोर्विशेषः' इतिरूपान्यपाठ उल्लिखितः, अत्र तु 'सदुपायैर्विशेष०' इति ध-पाठः । २. पूर्वसंपादिते तु 'फला प्रच्युत्य...' इति अशुद्धसंधिच्छेदः । ३. 'सर्वगुणै०' इति ड-पाठः ।

रागः । द्वेषोपलक्षणमेतत् । अयमेव विशिष्यते-सर्वज्ञ इति । सर्वं-सूक्ष्मव्यवहितविप्रकृष्टं वस्तु जानातीति सर्वज्ञः । अयमेव विशिष्यते-त्रिदशनाथकृतपूज इति । त्रिदशनाथाः-इन्द्राः शक्रादयस्तैः कृता पूजा-अशोकाद्यष्टमहाप्रातिहार्यादिलक्षणा यस्य स त्रिदशनाथकृतपूजः । अयमेव विशिष्यते-सद्भूतवस्तुवादीति । सद्भूतं-यथाऽवस्थितं वस्तु वदितुं शीलं यस्य स सद्भूतवस्तुवादी । अयमेव विशिष्यते-शिवगितनाथ इति । शिवगतेः-मोक्षगतेन्थः-तद्वशीकरणात् स्वामी शिवगितनाथः । कोऽयमेवम्भूत इत्याह-महावीर इति । 'शूर वीर विक्रान्तौ' इति कषायादिशत्रुजयान्महाविक्रान्तो महावीरः । 'ईरं गितप्रेरणयोः' इत्यस्य वा विपूर्वस्य । विशेषेण ईरयित-कर्म गमयित याति वेह शिविमिति वीरः । महांश्चासौ वीरश्च महावीर इत्येष स्तवः । अयं च यथाभूतान्यासाधारणगुणोत्कीर्त्तनरूपत्वाद् भावस्तवः । तथाहि-गुणा मूला-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*....

સત્તામાંથી સંપૂર્ણતયા ક્ષય કરાયેલા અભિષ્વંગરૂપ (આસક્તિરૂપ) રાગવાળા... અહીં 'રાગ' પદથી ઉપલક્ષણથી દેષનું પણ ગ્રહણ કરવું... તેથી સંપૂર્ણતયા ક્ષય કરાયેલા રાગ-દેષવાળા, સર્વજ્ઞ=સૂક્ષ્મ (પરમાણુ વગેરે) વ્યવહિત (ભીત વગેરેની વ્યવધાને રહેલા) અને દૂર રહેલા, ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાનગત, સર્વ પદાર્થોને સર્વ પર્યાયો સાથે જાણનારા, દેવોના નાથ એવા ઇન્દ્ર વડે કરાયેલી પૂજાવાળા=શક વગેરે ઇન્દ્રો દ્વારા કરાયેલી, અશોકાદિ અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ય વગેરે રૂપ પૂજાવાળા, સદ્ભૂત વસ્તુવાદી=યથાવસ્થિત વસ્તુનું કથન કરનારા, મોક્ષગિતના સ્વામી=મોક્ષગિતને આધીન કરવા દ્વારા સ્વામી રૂપે બનેલા અથવા મોક્ષકન્યાને વરીને તેના ભર્તારૂપ થયેલા મહાવીર પ્રભુ=(शूर वीर विक्रान्तौ એ અર્થને આશ્રયીને) કષાય વગેરે શત્રુઓને જીતવા દ્વારા મહાપરાક્રમી, (वિ ઉપસર્ગપૂર્વક ફ્રંપ गितिप्रेरणयो: અર્થને આશ્રયીને) વિશેષથી કર્મોને જતાં કરનાર, અર્થાત્, ક્ષય કરનાર અથવા જેની પાસેથી કર્મો જતાં રહેનાર છે એવા મહાવીર પ્રભુ જય પામે છે=પરમાત્માનો જય થાય છે.

તાત્પર્ય - પ્રભુ જંય પામે છે - એ વર્તમાન અર્થ થયો, પણ વર્તમાનમાં તો પ્રભુ મોક્ષમાં છે, એટલે ભૂતકાળમાં વિચરતા હતા ત્યારે જય પામતા હતા, એ ભૂતપૂર્વનો વર્તમાનમાં ઉપચાર કર્યો છે. તે ઉપચાર બે રીતે :

- (૧) ભૂતકાળમાં એટલો જય પામ્યા છે કે હજુ પણ તેનો પ્રભાવ વર્તાઈ રહ્યો છે... (तत्प्रकर्षफला...)
  - (२) તેમનો જે વિજય છે, તે ક્યારેય નાશ પામતો નથી... (अप्रच्यु...)

અથવા તો જિ ધાતુનો અર્થ જય પામવાના બદલે 'जयित⊭सर्वान् अतिशेते⊨સર્વ જીવોથી ગુણમાં અતિશાયી છે' એવો કરીએ, તો તે તો વર્તમાનમાં પણ છે જ અને એટલે તો ઉપચાર કરવાની પણ જરૂર ના રહે…

१-२. 'विशेष्यते' इत्युभयत्र क-ड-पाठः । ३. प्रेक्ष्यतां नवमे पृष्ठे । ४-५. 'विशेष्यते' इत्युभयत्र ड-पाठः । ६. पाणिनीये धातुपाठे १९०२तमः १९०३तमश्च धातुः । ७. 'ईर गतौ कम्पने च' इति पाणिनीये धातुपाठे १०१८तमो धातुः । ८. 'विपूर्वस्य' इति पाठो न विद्यते घ-पुस्तके ।

www.jainelibrary.org

तिशयाश्चत्वारः, तद् यथा-अपायागमातिशयः, ज्ञानातिशयः, पूजातिशयः, वागतिशयश्च । तत्र 'विनिर्जितराग' इत्यनेनापायापगमातिशयमाह । उक्तं च-

(ग) ''वीतरागा जिनाः सर्वे मोहनीयनिवृत्तितः । तद्भेदा हि यतः प्रोक्ताः सर्वे रागादयो मलाः ॥'' इति । तथा 'सर्वज्ञ' इत्यनेन च ज्ञानातिशयम् । यथोक्तम्-''संभिन्नं पासंतो लोगमलोगं च सव्वओ सव्वं । तं नित्थ जं न पासइ भूअं भव्वं भविस्सं च ॥''

### ......**ે** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

#### 🕸 અતિશય ચતુષ્ટયનું નિરૂપણ 🕸

પ્રથમ શ્લોક, યથાભૂત અને બીજામાં ન રહે એવા ગુણોનાં ઉત્કીર્તનરૂપ હોવાથી 'ભાવસ્તવ' છે - આ ભાવસ્તવ દ્વારા, મૂળ ચાર અતિશય રૂપ ગુણોનું સ્વરૂપ જણાય છે, તે આ પ્રમાણે -

- (૧) અપાયાપગમાતિશય, (૨) જ્ઞાનાતિશય, (૩) પૂજાતિશય, અને (૪) વચનાતિશય -આ ચાર અતિશયમાંથી 'विनिर्जितरागः' એ પદથી, પરમાત્માનો **અપાયાપગમ** અતિશય સૂચિત થાય છે, કારણ કે રાગક્ષયના કથનથી મોહનીયરૂપ અપાયનો અપગમ પણ જણાઈ જાય છે. કહ્યું છે કે -
- (ગ) ''મોહનીયનો ક્ષય થયો હોવાથી, બધા જિનેશ્વરો વીતરાગ જ છે, કારણ કે રાગ વગેરે બધા મળો તો મોહનીયના જ ભેદરૂપ કહેવાયેલ છે.'' એટલે અહીં રાગક્ષય હોવાથી, અપાયાપગમ અતિશય જણાય.

તથા 'सर्वज्ञ' એ પદથી, પરમાત્માનો **જ્ઞાનાતિશય** સૂચિત થાય છે, કારણ કે સર્વોત્કૃષ્ટ જ્ઞાન વિના સર્વ પદાર્થના જ્ઞાતા બનવું અસંભવિત છે. કહ્યું છે કે -

''પરમાત્મા, સર્વ લોક-અલોકને સંપૂર્ણતયા જુએ છે, માટે ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાનગત એવો કોઈ જ પદાર્થ નથી, કે જેને પરમાત્મા ન જોતા હોય'' આમ, સર્વજ્ઞપણાથી જ્ઞાનાતિશય જણાય.

# \( \rightarrow\) \( \rightarrow\)

शेषमतमतिशयाना यस्याअनेकान्तजयपताकेह । हर्तुमशक्या केनापि वादिना नौमि तं वीरम् ॥१॥ कितपयविषमपदगतं वक्ष्येअनेकान्तजयपताकायाः । वृत्तेर्विवरणमहमल्यबुद्धिबुद्धवै समासेन ॥२॥

"इह स्तुतिर्द्विधा प्रणामरूपा असाधारणगुणोत्कीर्तनरूपा च" - श्रीमलयगिरीया नन्दीवृत्ति । (श्लो. १: टी.) "महिता-यथावस्थितानन्यसाधारणगुणोत्कीर्त्तनलक्षणेन भावस्तवेनार्चिता" - इति तत्रैव ग्रन्थेऽग्रे ।

१. 'सर्वरागा॰' इति ड-पाठ: । २. अनुष्टुप् । ३. आर्यायां निबद्धस्यास्य पद्यस्य छाया, यथा-सिम्भन्नं पश्यन् लोकमलोकं च सर्वत: सर्वम् । तन्नास्ति यत्र पश्यित भूतं भवत् भविष्यच्य ॥ ४. पूर्वसंपादिते त्वत्रान्यहस्तप्रतानुसारेण 'शेषमितम' इति पाठस्य मुख्यरूपेणोक्षेख: कृत:, उद्धतस्त्वत्र 'मतमित॰' इति ख-पाठ: । ५-६ आर्या ।

तथा 'त्रिदशनाथकृतपूज' इत्यनेन पूजातिशयम् । उक्तं च-''अशोकवृक्ष: सुरपुष्पवृष्टिर्दिव्यो ध्वनिश्चामरमासनं च । भामण्डलं दुन्दुभिरातपत्रं, सत्प्रातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् ॥'' 'सद्भूतवस्तुवादी'त्यनेन पुनर्वागितशयमाह । यथोक्तम्-''पोग्गैलरूवो सद्दो तहत्थवत्ता तहापयईए उ । सच्चाइचित्तधम्मा तेणिह ववहारसिद्धि ति ॥''

#### 

તથા 'त्रिदशनाथकृतपूज' એ પદથી, પરમાત્માનો **પૂજાતિશય** સૂચિત થાય છે, કારણ કે ઇન્દ્ર વગેરે દ્વારા થતી આવી ભવ્ય પૂજા પૂજાતિશયને જણાવે છે. કહ્યું છે કે -

"(૧) અશોકવૃક્ષ, (૨) સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, (૩) દિવ્યધ્વનિ, (૪) ચામર, (૫) આસન, (૬) ભામંડલ, (૭) દુંદુભિ, અને (૮) છત્ર ← આ આઠ મહાપ્રાતિહાર્યો જિનેશ્વરોનાં છે." આમ, ઇન્દ્રકૃત પૂજાથી પૂજાતિશય જણાય.

તથા 'સद्भूतवस्तुवादी' એ પદથી, પરમાત્માનો **વચનાતિશય** સૂચિત થાય છે, કારણ કે યથાવસ્થિત વસ્તુનું કથન એ જ વચનાતિશય છે.

### 🕸 બૌદ્ધકૃત આશંકાનો નિરાસ 🕸

બૌદ્ધ: શબ્દ અને અર્થ વચ્ચે તાદાત્મ્ય કે તદ્દત્પત્તિ એકે સંબંધ ઘટતા નથી તે આ પ્રમાણે -

- (૧) તાદાત્મ્ય તો ન માની શકાય, નહીંતર તો (ક) મોદક શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરતાં જ મોઢું લાડવાથી ભરાઈ જશે, (ખ) અગ્નિ શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરતાં જ મોઢું બળીને રાખ થઈ જશે.
- (૨) તદુત્પત્તિ તો સંભવિત જ નથી. તે આ રીતે (ક) શબ્દથી અર્થની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તો 'સો રૂપિયા મને મળો' એવું બોલવા માત્રથી જ ભિખારીને સો રૂપિયા મળી જશે અને તેથી તો કોઈ ગરીબ રહેશે જ નહીં, પણ તેવું તો દેખાતું નથી, અને (ખ) અર્થથી શબ્દની ઉત્પત્તિ
- 1. ननु शब्दार्थयोस्तादात्म्यतदुत्पत्तिसम्बन्धविरहाद् वाच्यवाचकभाव एव नास्ति । ततः कथं सद्भूत-वस्तुवादित्वलक्षणश्चतुर्थोऽतिशयो घटते इत्याशङ्क्रचोक्तम्-

"पोग्गलरूवो सद्दो तहत्थवत्ता तहापयईए उ । सच्चाइचित्तधम्मा तेणिह ववहारसिद्धि ति ॥"

अस्यार्थः-पुद्गलरूपो रूपरसगन्धस्पर्शस्वभावभाषावर्गणापुद्गलद्रव्योपादानकारणत्वेन मूर्त्तप्रकृतिः, न तु परेषामिव "शब्दोङम्बरगुणः" इति वचनादाकाशधर्मत्वेनामूर्तः, शब्दः प्रतीतरूप एव । तथेति विशेषणसमुच्चये । अर्थवक्ता-अर्थवाचकः, जीवादितत्त्वसप्रकप्रतिपत्तिनिमित्तमित्यर्थः । कृत इत्याह-तथाप्रकृतेस्तु । तुरेवकारार्थः । ततश्च तथा-तत्प्रकारार्थवचनस्वभावा या प्रकृतिः-स्वरूपं तस्या एव, अर्थवचनस्वभाव्यादेवेत्पर्थः ।

१. उपजाति: । २. 'तहाऽत्थ॰' इति **घ**-पाठ: । ३. 'तहा पईए' इति **क-पाठ:** । ४. आर्याच्छन्दसि रचितस्यास्य पद्यस्य छाया-पुद्रलरूपो शब्दस्तथाऽर्थवक्ता तथाप्रकृतेस्तु । सत्यादिचित्रधर्मा तेनेह व्यवहारसिद्धिरिति ॥ ५. 'तहाप्पइए' इति च-पाठ: । ६. छायार्थं दृश्यतां चतुर्थकं टिप्पणकम् । ७. 'कारार्थं मतश्च' इति **ख-**पाठ: ।

માનવામાં આવે, તો તો ઘટથી જ - પુરુષની બુદ્ધિથી નિરપેક્ષ રહીને જ - 'ઘ', 'ટ' વગેરે શબ્દોનું શ્રવણ થવા લાગશે, પણ તેવું તો દેખાતું નથી.

તેથી, શબ્દ-અર્થ વચ્ચે એકે સંબંધ ઘટતાં નથી, ફલતઃ વાચ્ય-વાચકભાવ સંબંધ પણ નહીં જ ઘટે - આમ, અર્થનો વાચક શબ્દ જયારે બનતો જ નથી, ત્યારે પરમાત્મા, સદ્ભૂત વસ્તુના કથક શી રીતે બને ? અને જો ન બની શકે, તો ચોથો અતિશય શી રીતે ઘટે ?

સ્યાદાદી: પહેલા શબ્દનું સ્વરૂપ સમજો - (૧) શબ્દ તે પુદ્દગલરૂપ છે, કારણ કે શબ્દનું ઉપાદાનકારણ જે ભોંષાવર્ગણાનાં પુદ્દગલો છે, તે રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શના સ્વભાવવાળા છે અને ઉપાદાનને અનુરૂપ જ કાર્ય થતું હોવાથી શબ્દ પણ પુર્દ્દગલરૂપ (મૂર્ત) જ સાબિત થાય.

- (૨) શબ્દ તે અર્થનો વાચક છે, કારણ કે 'અર્થને કહેવાનો' શબ્દનો સ્વભાવ જ છે, તેથી ઘટ વગેરે તે તે શબ્દોથી તે તે પદાર્થનું કથન થવું શક્ય જ છે... એટલે શબ્દ બૌદ્ધની કલ્પનાની જેમ વસ્તુવાચકતારહિત નહીં, પણ અર્થવાચક જ છે, એમ નિશ્ચિત થયું... કારણ કે શબ્દ-અર્થ વચ્ચે કથંચિદ્દ ભેદાભેદ સંબંધ હોવાથી, શબ્દ દ્વારા અર્થનું કથન શક્ય જ છે.
- (3) શબ્દ તે સત્યાદિ સ્વૈંભાવવાળો છે, અર્થાત્ શબ્દના (A) સત્ય, (B) અસત્ય, (C) સત્યાસત્ય, અને (D) અસત્યામૃષા=એમ ચાર ભેદ છે. આ ચારે ભેદો, તે તે વક્તાના વ્યાપારને કારણે પડે છે.

ભાવાર્થ એ છે કે, શબ્દના ૪ ભેદ, એ શબ્દના સ્વરૂપનાં કારણે નથી, પણ વક્તાના પરિણામાદિ વ્યાપારના કારણે હોય છે.

ફલિતાર્થ:- શબ્દમાં અર્થવાચકતા છે, માટે જ, યોગ્ય વ્યક્તિને 'इदं कुरु–इदमानय' વગેરે શબ્દોથી વ્યવહાર કરાય છે અને તેને પ્રતિનિયત અર્થનું જ્ઞાન પણ થાય છે. એટલે શબ્દની અર્થવાચકતા અબાધિત છે. કહ્યું છે કે :

### ф ф

र्नं तु "चस्तु वाचामगोचर" इति वचनार्व् बौद्धंपरिकल्पनाया इव वस्तुवाचकस्वभावशून्य इति । तथा सत्यादिचित्रधर्मा भावप्रधानत्यांन्निर्देशस्य सत्यादयः सत्या-५सत्य-सत्यामृषा-५सत्या-मृषलक्षण-भाषाभेदरूपाश्चित्राः-नानाप्रकारास्तथाविधवक्तृव्यापारपराधीनतया धर्माः-स्वभावा यस्य स तथा ।

ા વર્ગણા એટલે પુદ્દગલોનો સમૂહ… ભાષાવર્ગણાના એવા પુદ્દગલો છે, કે જેને ગ્રહણ કરીને જીવ શબ્દરૂપે પરિણમાવે છે. ભાષાવર્ગણાની વિશેષ સમજૂતી માટે કર્મપ્રકૃતિ વગેરે ગ્રંથોનું અવલોકન કરવું.

❖ શબ્દની પુદ્દગલરૂપતા સાબિત થવાથી વૈશેષિકાદિનું કથન પરાસ્ત થાય છે… તેઓ શબ્દને આકાશનો ગુઙા માને છે અને ગુઙા અમૂર્ત હોવાથી, શબ્દ પુદ્દગલરૂપ ન બની શકે - એવી તેઓની દલીલ છે, પણ ઉપરોક્ત રીતે, શબ્દની પુદ્દગલરૂપતા સિદ્ધ જ હોવાથી, તેઓનું કથન નિરસ્ત થયું સમજવું.

🗘 બોદ્ધોની એવી માન્યતા છે કે, વસ્તુ તે વાણીનો વિષય ન બને.

ઋ અહીં 'भावप्रधानत्वान्निर्देशस्य'નો અર્થ એ કરવો - વાસ્તવમાં સત્ય એ ધર્મ નથી, સત્યત્વ એ ધર્મ છે, એટલે સત્યત્વાદિધર્મા એમ લખવું જોઈએ. પણ નિર્દેશ ભાવપ્રધાન હોય છે. એટલે 'સત્ય' શબ્દનો અર્થ સત્યત્વ કરવાનો છે.

१. अत्र तु 'न तु' इति L-पाठः शुद्धरूपेण प्रतिभाति, पूर्वसंपादिते तु 'ननु' इत्यशुद्धपाठः । २. 'कल्पनाद्' इति क-पाठः । ३. 'बोद्धपरि०' इति ख-पाठः । ४. 'त्रिर्दशसत्या०' इति ख-पाठः ।

'शिवगतिनाथ' इति तु सिद्धत्वख्यापनमेतत् । महावीर इति च नाम भगवतः । यथोक्तर्म्-''अम्मापिउसंतिए वद्धमाणे'' ''दैवेहिं से नामे कए 'समणे भगवं महावीरे' ति'' ।

### 

"શબ્દ તે (૧) પુદ્દગલરૂપ છે, (૨) તથાસ્વભાવે અર્થનો વાચક છે, (૩) સત્યાદિ સ્વભાવવાળો છે અને આવા શબ્દથી જ વ્યવહારની સિદ્ધિ થાય છે."

આ રીતે, શબ્દ તે સત્યાદિ ધર્મવાળો અને અર્થનો વાચક હોવાથી, તેના દ્વારા સદ્દ્ભૂત વસ્તુનું કથન શક્ય જ છે. તેથી સર્વજ્ઞ, વીતરાગ પરમાત્માનો 'સદ્દ્ભૂત વસ્તુવાદિત્વ' રૂપ ચોથો અતિશય અઘટિત નથી.

#### 🕸 પ્રથમ શ્લોકગત અન્યપદોનો ભાવ 🕸

'शिवगितनाथ' એ પદથી, પરમાત્માનાં સિદ્ધત્વસ્વરૂપનો નિર્દેશ કર્યો અને 'महावीर' એ પદથી, ચરમ તીર્થકરશ્રીનો નામનિર્દેશ કર્યો, કારણ કે ચરમ તીર્થકરનું નામ મહાવીર હતું. કહ્યું છે કે -

પરમાત્માનું, માતા-પિતા દ્વારા 'વર્ધમાન' એવું નામ અપાયું અને દેવો વડે 'શ્રમણ ભગવાન મહાવીર' - એવું નામ અપાયું. પરમાત્મા રૂપ-ઐશ્વર્ય વગેરે સમગ્ર ગુણસમૂહથી યુક્ત હોવાના કારણે 'ભગવાન' અને દેવાદિસંબંધી પ્રાણાંત ઉપસર્ગો આવવા છતાં પણ, જરાય ક્ષોભ ન પામતાં હોવાથી 'મહાવીર' છે.

### 🕸 અતિશયના ઉપન્થાસક્રમનું પ્રયોજન 🕸

જયાં સુધી રાગનો ક્ષય ન થાય, ત્યાં સુધી સર્વજ્ઞ ન બની શકાય, કારણ કે સર્વજ્ઞ તેરમે ગુણઠાણે બનાય છે, તે પહેલા રાગનો ક્ષય "આવશ્યક છે. તેથી સૌ પ્રથમ 'विनिर्जितराग' પદથી અપાયાપગમ અતિશય બતાવ્યો.

### ф...... \* विवरणम् ф.....

ततः िकमित्याह-तेन-उक्तलक्षणेन शब्देनेह-संच्यवहाराईजने व्यवहारिसिद्धः प्रतिनियतार्थप्रत्यायनपूर्विका इदं कुरु इदमानयेत्यादिरूपेति । ततो यतस्तथाप्रकृतेरेव शब्दोऽर्थवक्ता सत्यादिचित्रधर्मा च ततः कथं भगवति वीतरागत्वादिगुणग्रामभाजि सद्भूतवस्तुवादित्वातिशयो न घटते ?

2. "देवेहिं से नामे कए समणे भगवं महावीरे ति" । अस्यार्थ:-देवै: शक्रादिभि: 'से' तस्य मातृपितृभ्यां व्यवस्थापितवर्द्धमानाभिधानस्य भगवतः किमित्याह-नाम-सञ्ज्ञा कृतं-विहितम् । केनोल्लेखेन-

💸 અપાયાપગમ અતિશય આવ્યા બાદ જ શેષ અતિશયો પ્રાદુર્ભૂત થાય છે. કહ્યું છે કે - ''चापायापगमातिशय-पूर्वकत्वाच्छेषाणां।'' અષ્ટકટીકા…

१. कल्पसूत्रे पंचमे क्षणे, १०८तमे सूत्रे) । २. छाया-मातापितृसत्कं वर्धमानः । ३. निम्नलिखित-पिक्किपुरस्सरः पाठोऽयम्- "सहसंमुइयाए समणे अयले भयभेरवाणं परीसहोवग्गाणं खंतिखमे पिडमाण पालगे धीमं अरइरइसहे दिविए वीरिअसंपन्ने।" (सहसम्मुदितया श्रमणः अचलो भयभैरवयोः परीषहोपसर्गाणां क्षान्तिक्षमः प्रतिमानां पालको धीमानरितरितिसहो द्रव्यं वीर्यसम्पन्नः ।) ४. 'नामं कयं'इति घ-पाठः । ५. छाया-देवैस्तस्य नाम कृतं 'श्रमणो भगवान् महावीर' इति । ६. 'शब्दार्थवक्ता' इति च-पाठः । ७. 'घटत इति छः ।' इति ख-पाठः । ८. छायार्थं मूलस्थानार्थं च प्रेक्ष्यतां पञ्चमं प्रथमं च टिप्पणकम् ।

### (२) य इहानिन्द्यो मार्गो विशेषतः पूर्वगुरुभिराचरितः । तत्र प्रवर्तितव्यं पुंसा न्यायः सतामेषः ॥२॥

- (घ) आह-एतेषामितशयानामित्थमुपन्यासे कि प्रयोजनिमिति ? उच्यते-एवमेव भावः । तथाहि-नाविनिर्जितरागः सर्वज्ञो भवित, न चासर्वज्ञस्य त्रिदशनाथास्तथापूजां कुर्वन्ति, न च तदभावे भगवान् धर्ममाचष्टे इति । प्रकारान्तरेण वचनसाफल्यं नयपरिकल्पनाव्युदासश्च सर्वज्ञसिद्धिटीकातो विज्ञेय इति ॥
- (२) इत्थिमष्टदेवतास्तवमिषधाय प्रयोजनाद्यभिधित्सया प्रसङ्गमाह-**य इहे**त्यादि । **यः** कश्चित् **इह**-लोके **अनिन्दा:**-अनिन्दनीयो **मार्ग:**-पन्थास्तप:स्वाध्यायादिलक्षण: विशेषत:
- (૨) જ્યાં સુધી સર્વજ્ઞ ન બને, ત્યાં સુધી ઇન્દ્ર દ્વારા, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય વગેરે રૂપ પૂજા થતી નથી, તેથી પૂજાતિશય પહેલા 'सर्वज्ञ' પદથી પરમાત્માનો જ્ઞાનાતિશય બતાવ્યો.
- (૩) જ્યાં સુધી અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યાદિ રૂપ પૂજા ન થાય, ત્યાં સુધી સમવસરણ વગેરે અવિદ્યમાન હોવાથી પ્રભુ, ધર્મોપદેશ આપતા નથી. તેથી વચનાતિશય પહેલા 'त्रिदशం' પદથી પરમાત્માનો પૂજાતિશય બતાવ્યો.
- (૪) અષ્ટ મહાપ્રાતિહાયંદિરૂપ પૂજા થયા બાદ, સમવસરણમાં પરમાત્મા ધર્મોપદેશ આપતા હોવાથી, સૌથી છેલ્લે 'सद्भूतం' પદથી પરમાત્માનો વચનાતિશય બતાવ્યો.

પ્રથમ શ્લોકગત વચનોની, બીજી કઈ રીતે સફળતા થાય અને તેના દ્વારા <sup>\*</sup>નયપરિકલ્પનાનો વ્યુદાસ-ખંડન શી રીતે થાય - તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ **સર્વજ્ઞસિદ્ધિ**ની ટીકાથી જાણવું.

આ પ્રમાણે ઇષ્ટદેવતાનું સ્તવન કરીને, હવે પ્રયોજનાદિને કહેવાની ઇચ્છાથી જણાવે છે -

#### 🐺 હિતીય શ્લોકનો ભાવાર્થ 💥

(૨) શ્લોકાર્થ: આ જગતમાં જે પણ (તપ, સ્વાધ્યાયાદિ) માર્ગ, અનિંદનીય છે અને વળી વિશેષથી પૂર્વપુરુષો વડે આચીર્જ છે, તે માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ, એ સજ્જનોની વ્યવસ્થા છે.

**વિવેચન ઃ અહીં જે**≑આ લોકમાં જે કોઈ પણ **અનિન્દા**=શિષ્ટ અને આપ્ત**ેં** પુરુષો દ્વારા

विवरणम् 
 त्याह-श्रमणोऽकस्मादेव तथाविधबहुलोकसम्मत्या गृहस्थपर्यायेऽपि लब्धश्रमणाभिधानो भगवान् रूपै-श्वर्यादिसमग्रगुणग्रामयुक्तोऽसौ । किमित्याह-महावीर:-प्राणपर्यन्तप्रदायिदिव्याद्युपसर्गवर्गसंसर्गेऽपि मनागप्यक्षोभन् महावीरनामा भवत्विति ।

- 🗱 'નયપરિકલ્પનાવ્યુદાસ'નો અર્થ એવો થઈ શકે કે -
- (૧) કોઈએ રાગી એવા પરમાત્મા માન્યા છે, તેનું 'વિનિર્જિતરાग...'થી નિરાકરણ...
- (૨) કોઈ સર્વજ્ઞને માનતું નથી, તેનું 'સર્વજ્ઞ...'થી ખંડન… ઇત્યાદિરૂપે…
- 💠 મૂર્ખ જીવો દ્વારા થયેલ નિંદા નગણ્ય ગણાય છે, માટે જ કહ્યું કે, શિષ્ટ અને આપ્ત પુરુષો દ્વારા અનિંદનીય…
- १. 'विशेषणसाफल्यं' इति ड-पाठ: । २. 'टीकातोऽवसेय' इति घ-पाठ: । ३. 'छ' इत्यधिक: ख-च-पाठ: ।

### (३) यद्यपि न तथाभूता शक्तिः प्राक्कर्मदोषतस्तदपि । शक्त्यनुरूपमुपायो न यंतस्तत्प्राप्तयेऽप्यन्यः ॥३॥

विशेषेण **पूर्वगुरुभि:**-चिरन्तनवृद्धै**: आचरित:-**आसेवित: तत्र मार्गे **प्रवर्तितव्यं**-प्रवृत्तिः कार्या पुंसा-पुरुषेण न्यायः सद्व्यवस्थारूपः सतां-सत्पुरुषाणामेषः-एवम्भूत इति ॥

तथाविधशक्त्यभावे कथिमत्याह-यद्यपीत्यादि । यद्यपि न तथाभूता-पूर्वगुरुशक्तितुल्या शिक्तः सामर्थ्यरूपा । कुत इत्याह-प्राक्कर्मदोषतः-जन्मान्तरकृतकर्मदोषात् । तदिप-एवमिप शक्त्यनुरूपं-शक्त्युचितं तत्र प्रवर्तितव्यम् । किमित्यत आह-उपायः-हेतुर्न यतः-यस्मात् तत्प्राप्तयेऽपि-तथाभूतशक्तिप्राप्त्यर्थमपि अन्यस्तेत्र तत्प्रवर्तनादिति ॥

### 

અનિંદનીય એવો માર્ગ હોય=તપ-સ્વાધ્યાય-વિનય-વૈયાવચ્ચ વગેરે અસંખ્ય યોગરૂપ માર્ગ હોય અને પૂર્વગુરુઓ વડે વિશેષથી આચરાયેલ હોય=જે માર્ગ ચિરંતન વૃદ્ધો વડે વિશેષથી "આચરાયેલ હોય, તે વિશે=તે જ્ઞાનાદિ માર્ગ વિશે પુરુષોએ પ્રવર્તવું જોઈએ=સર્વ જીવોએ પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ, અર્થાત્, તે તે યોગ આપણા જીવનમાં લાવવો જોઈએ એ જ સજ્જનોની નીતિ છે=પૂર્વાયીર્ણ અનિન્દ્ય માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવી એ જ સજ્જનોની સદ્વ્યવસ્થા છે.

### 💥 तृतीय श्लोङनो ભાવार्थ 🕸

(૩) શ્લોકાર્ય: જો કે પૂર્વકૃત કર્મના દોષથી, તેવા પ્રકારની શક્તિ નથી, છતાં પણ શક્તિને અનુરૂપ (ત્યાં પ્રવર્તવું જોઈએ), કારણ કે તેની (શક્તિની) પ્રાપ્તિ માટે પણ બીજો કોઈ ઉપાય નથી (૩)

વિવેચન : જો કે=યદ્યપિ શક્તિ તો છે, પણ પૂર્વકૃત કર્મના દોષથી=અધ્યવસાયવિશેષથી જન્માં-તરમાં બાંધેલા જ્ઞાનાવરણ-મોહનીય-વીર્યાતરાય વગેરે કર્મના ઉદયરૂપ દોષથી તેવા પ્રકારની શક્તિ નથી=જ્ઞાનાદિ યોગો સેવવા માટે, જેવાં શક્તિ-સામર્થ્ય પૂર્વપુરુષો પાસે હતાં, તેવા શક્તિ-સામર્થ્ય તો આપણી પાસે નથી જ, છતાં પણ=તેવું સામર્થ્ય ન હોવા છતાં પણ શક્તિને અનુરૂપ= યૈંથાશક્તિએ તે માર્ગ વિશે પ્રવર્તવું જોઈએ, કારણ કે તેની પ્રાપ્તિ માટે પણ=પૂર્વપુરુષો જેવી શક્તિને મેળવવા માટે પણ બીજો કોઈ ઉપાય નથી=પૂર્વાચીર્લ અનિન્દ્ય માર્ગ વિશે પ્રવર્તન સિવાય તથાવિધ શક્તિપ્રાપક બીજો કોઈ ઉપાય નથી, અર્થાત્ તથાવિધ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિથી જ, પૂર્વપુરુષો જેવી શક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

तत्र तत्प्रवर्तनादिति । तत्र-अनिन्द्यपूर्वपुरुषाचिति मार्गे तत्प्रवर्तनात्-शक्त्यनुरूपचेष्टनात् ॥

ઋં આ વ્યવચ્છેદક વિશેષણ છે, તેથી અર્થ થશે ઃ જે અનિન્ઘ હોવા છતાં પૂર્વપુરુષો દ્વારા આચીર્ણ નથી, તે માર્ગ આચરણીય નથી.

💠 શક્તિનું ઉલ્લંઘન કે ગોપન કર્યા વિના, યથાશક્તિએ તે માર્ગ વિશે અવશ્ય પ્રવર્તવું જોઈએ.

१. 'यतस्तत् प्राप्यतेऽप्यन्यः' इति क-पाठः । २. 'इत्थम्भूत' इति ड-पाठः । ३. 'नातन्शक्त्यनु०' इति ख-पाठः ।

### (४) सत्यिप गुणवत्येव तु स चान्यभावेऽपि पण्डितैर्गदितः । यत्रैव यस्य शक्तिः सात्म्यं च विशेषतस्तेषाम् ॥४॥

सत्यपीत्यादि । सत्यप्यस्मिन्नुपाये दानशीलादौ किमित्यत आह-गुणवत्येव तु प्रवर्ति-तव्यम्, अक्षेपत उपेयसाधके इत्यर्थः । स च गुणवानेवोपायः । अन्यभावेऽपि-सामान्येनोपाया-न्तरभावेऽपि पण्डितै:-उपायज्ञैः गदितः-उक्तः । क इत्याह्-यत्रैव-उपाये शीलस्वाध्यायादौ यस्य-कर्तुः शक्तिः सामर्थ्यलक्षणा स्रोत्म्यं च सुखिभावसाधनलक्षणम् । यथोक्तम्-

\* **ચતર્થ શ્લોકનો ભાવાર્થ** \*

(૪) શ્લોકાર્થ: અન્ય ઉપાયો હોવા છતાં ગુણવાન્ વિશે જ (પ્રવર્તવું) બીજા ઉપાયો હોવા છતાં પણ, પંડિતો વડે તે જ ઉપાય ગુણવાન્ કહેવાયેલ છે કે, જ્યાં જેની શક્તિ અને સાત્મ્ય હોય. તેઓના (મધ્યમાં) વિશેષથી (પ્રવર્તવું જોઈએ). (૪)

વિવેચન : અન્ય ઉપાયો હોવા છતાં પણ=સામાન્યથી દાન-શીલ-વિનય-વૈયાવચ્ચ વગેરે અસંખ્ય ઉપાયો મોક્ષસાધક હોવા છતાં પણ, બધા ઉપાયો તો જીવ દ્વારા આત્મસાત્ થવા અસંભવિત છે, તો પછી શું કરવું ? તે માટે કહે છે કે, ગુણવાન વિશે જ=જે ઉપાયો શીધતાથી મોક્ષરૂપ ઉપેય સાધી આપે, તે ઉપાય વિશે જ પ્રવર્તવું જોઈએ. દાન, શીલ વગેરે અનેક બીજા ઉપાયો હોવા છતાં, જે શીધ ઉપેય સાધે, તેમાં જ પ્રવૃત્તિ કરવી. (स च) તે શીધ ઉપેયસાધક ઉપાય કયો ? તો કહે છે કે ઘણાં ઉપાયો હોવા છતાં પંડિતોએ તેને જ શીધ ઉપેયસાધક કહ્યો છે કે જ્યાં જેની શક્તિ અને સાત્મ્ય હોય=જે ઉપાયને આચરવામાં જીવની શક્તિ (=સામથ્યી) અને સાત્મ્ય હોય.

પ્રશ્ન: 'સાત્મ્ય' એટલે શું ?

ઉત્તર: સાત્મ્ય એટલે સુખીપણાનું નિમિત્ત... ભાવ એ કે, ચિકીર્ષિત યોગની યોગ્યતા આત્મામાં હોવાથી, તેના કરણમાં આત્મા એકરૂપ-તદાકાર-તચ્ચિત્ત થઈ જાય એ જ સાત્મ્ય કહેવાય અને તેના કારણે પ્રકૃતિથી વિરુદ્ધ એવા પણ અન્ય તત્ત્વો તેને દુઃખ પહોંચાડી શકતા નથી, સુખનું જ કારણ બને છે. કહ્યું છે કે,

 \*
 •

 •
 विवरणम्

4. सात्म्यं च सुखिभावसाधनलक्षणिमिति । समानः-सदृश उचितत्वेन आत्मा यस्य स सात्मा तस्य भावः सात्म्यम् । चकारः समुच्चये । 'सुखिभावसाधनलक्षणं' सुखिभावस्य सुखित्वस्य साधनं निमित्तं तदेव लक्षणं यस्य तथा । इदमुक्तं भवति-कर्तुमिष्टेन आसेवितुमिष्टेन वस्तुना यदात्मनो योग्यत्वेन समानता सम्पन्ना भवति तदा तत् 'सात्म्य'मुच्यते । तस्मिश्च सति प्रकृतिविरुद्धस्नानपानाहारिवहारादि-क्रियाकलापोपनिपाते७िप सति जन्तोः सुखित्वमेवोत्पद्यत इति ।।

१. पूर्वसंपादिते तु 'आक्षेपतः' इत्यात्मकः पाठः संस्थापितः, स च न सम्यक्, हस्तलिखितप्रतिषु तथात्वेनाऽदर्शनात् । २. 'साधनम्' इति घ-पाठः । ३. 'कर्तुमिष्टं न' इति **ख**-पाठः ।

### (५) स तमाराधियतुमलं यस्मादाराध्य चैनमाप्नोति । शक्त्यन्तरं ह्युपायान्तरसाधकमुत्तमं नियमात् ॥५॥

''पानाहारादयो यस्य विरुद्धाः प्रकृतेरिष । सुखित्वायावकल्पन्ते तत् 'सात्म्य'मिति गद्यते ॥''

विशेषतः-विशेषेण तेषाम्-उपायानां दान-शील-तपः-स्वाध्यायलक्षणानां मध्ये तत्र प्रवर्तितव्यमिति ॥

किमित्येतत् ? एवमित्याह**-स तिम**त्यादि । सः-एवम्भूतः पुमान् **तम्**-उपायं दानादिक- **माराधियतुं**-निष्ठां नेतुम् **अलं**-पर्याप्तये **यस्माद्** भवति, **आराध्य चैनम्**-उपायं **आफ्नोति-**प्राप्नोति । किमित्याह-**शक्त्यन्तरं** ततोऽन्यच्छोभनतरम् । सात्म्यान्तरोपलक्षणमेतत् । सात्म्यान्तरं **अने**शंतरि**श** 

"પ્રકૃતિથી વિરુદ્ધ હોવા છતાં પણ, પાન-આહાર વગેરે, જેને સુખકારી લાગે છે,તે 'સાત્મ્ય' કહેવાય છે."

વિશેષાર્થ: (૧) જે યોર્ગ પોતાને પ્રિય અને હિતકારક હોય, તે યોગમાં તે જીવનું સાત્મ્ય કહેવાય, અથવા (૨) જે યોગમાં પોતાની એકાકારતા રહેતી હોય, તે યોગમાં તે જીવનું સાત્મ્ય કેંહેવાય. તેથી જે યોગ પ્રિય, હિતકારક, શક્તિ અનુરૂપ અને એકાકારતાકારક હોય, તે યોગ શીધ્રતયા મોક્ષરૂપ ઉપેયને સાધી આપે છે. જે જીવને વૈયાવચ્ચમાં રસ હોય, તે જીવ સ્વાધ્યાય કરવા બેસે, તો વિશેષ ઉલ્લાસ ન જાગે અને ઉલ્લાસ ન જાગે તો તે યોગ તે જીવને શીધ્રતયા મોક્ષસાધક ન બને, અને હવે તે જ જીવ જો વૈયાવચ્ચમાં જોડાઈ જાય, તો તેને ભાવવૃદ્ધિ સહજ થવા લાગે... ફલતઃ તે યોગ તે જીવને શીધ્રતયા મોક્ષસાધક બને. આમ, સ્વાધ્યાયાદિ યોગો અંગે પણ સમજવું...

ટૂંકમાં, જે જીવને જે યોગમાં શક્તિ અને સાત્મ્ય જળવાતું હોય, તે જીવને તે યોગ શીઘતયા મોક્ષસાધક બને છે, તેથી તેઓના=શક્તિ + સાત્મ્યવાળા દાન-શીલ-તપ-સ્વાધ્યાય-વૈયાવચ્ચ રૂપ યોગોના મધ્યમાં વિશેષથી પ્રવર્તવું જોઈએ.

#### 🕸 પંચમ શ્લોકનો ભાવાર્થ 🕸

(પ) શ્લોકાર્થ : કારણ કે તે, તેને આરાધવા સમર્થ થાય છે અને તેને આરાધીને અન્ય ઉપાય-સાધક બીજી શક્તિઓને નિયમા પ્રાપ્ત કરે છે. (પ)

વિવેચન: શક્તિ-સાત્મ્યવાળા યોગમાં પ્રવર્તવા પાછળ કારણ શું ? તે પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં, પ્રંથકારશ્રી કહે છે → કારણ કે તે=જે જીવને જે યોગમાં શક્તિ-સાત્મ્ય જળવાતું હોય, તે જીવ તેને=તે વૈયાવચ્ચાદિ યોગને આરાધવા સમર્થ થાય છે=અતિશય ભાવોલ્લાસપૂર્વક વિશેષથી ઉપાસના કરવા સમર્થ બને છે અને તેને આરાધીને=શક્તિ-સાત્મ્યવાળા યોગની રસપૂર્વક આરાધના કરીને, અન્ય ઉપાયસાધક બીજી શક્તિઓને નિયમા પ્રાપ્ત કરે છે=તે અભિલિષત વૈયાવચ્ચાદિ યોગની એવી

<sup>❖ &#</sup>x27;'सात्म्यं=एकीभावः ।'' वीतरागस्तोत्रटीका १४/४

१. 'यावत्कल्पन्ते' इति क-पाठः । २. अनुष्टुप् ।

### (६) तस्मान् ममापि जाता शठोक्तिभिर्मोहितान् जडान् वीक्ष्य । प्रकरणकरणसमीहा पूर्वनिमित्तात् कृपातश्च ॥६॥

च किंविशिष्टमित्याह-उपायान्तरसाधकं-शीलाद्युपायान्तरनिष्पादकमुत्तमं-प्रधानं नियमात्-नियमेनैतदेवं सम्यगुपायस्य उपेयाव्यभिचारात् । यस्मादेवं तस्मादित्यादि । तस्मात् कारणात् ममापि जातेति प्रकरणकारवचनमेतत् । प्रकरणकरणसमीहा, प्रकरणकरणबुद्धिरिति योगः । कुत इत्याह-शठोक्तिभिर्मोहितान् जडान् वीक्ष्य पूर्वनिमित्तात् कृपातश्चेति । इहानेकान्तात्मके वस्तुतत्त्वे एकान्तव्याजमोहनाच्छठाः एकान्तवादिनः । तदुक्तिभिः-एकान्तप्रतिपादिकाभि-मोहितान्-अनेकान्तात्मकात् तत्त्वात् प्रच्यावितान् जडान्-मन्दमतीन् वीक्ष्य-दृष्टा पूर्वनिमित्तात् अनिन्द्यमार्गप्रवर्तनादेः । प्रकरणकरणं ह्यनिन्द्यो मार्गः पूर्वगुरुभिश्च कुक्काचार्यादिभिरस्मद्वंशजै-

જબરદસ્ત તાકાત છે,કે તે બીજા હજારો યોગોને સાધવાની શક્તિ અર્પે છે. અહીં શક્તિપદથી ઉપલક્ષણથી સાત્મ્યનું પણ ગ્રહણ કરવું… અર્થાત્ અભિલષિત યોગને ઉલ્લાસપૂર્વક આરાધીને, તે જીવ, નિયમા એવી અદ્ભુત શક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે, કે જેથી બીજા ઉપાયોને સાધવા તે સક્ષમ બને છે

------- એનેકાંતર્શ્મ **∻**------

અને એવું સાત્મ્ય પણ પ્રાપ્ત કરે છે કે, જેથી બીજા ઉપાયોમાં પણ એકાકારતા લાવી શકે.

આ આ રીતે છે, અર્થાત્ આ ઉપાય ઉપાયાન્તરસાધક શક્તિને સાધે જ છે, કારણ કે સમ્યગ્ ઉપાય, અવ્યત્મિચારીપણે ઉપેયને લાવે જ…

સારાંશ : જે શિષ્ટ + આપ્ત પુરુષો વડે અનિંઘ હોય અને પૂર્વ ગુરુઓ દ્વારા આચીર્ષ હોય, તે બધા યોગરૂપ ઉપાયોમાંથી, જે ઉપાયમાં શક્તિ અને સાત્મ્ય હોય, તે ઉપાયને પહેલા વિશેષથી આરાધવો, પછી તે ઉપાય - સર્વ ઉપાયોને લાવી આપવા દ્વારા - અવશ્ય મોક્ષને સાધી આપશે.

### 🕸 છેટ્ટા શ્લોકનો ભાવાર્થ 🕸

(૬) શ્લોકાર્થ ઃ તેથી મને પણ, શઠની ઉક્તિઓ વડે મોહિત થયેલા જડોને જોઈને, પૂર્વનિમિત્તથી અને કૃપાથી પ્રકરણ કરવાની ઈચ્છા થઈ છે. (૬)

વિવેચન : જે કારણથી આવું છે, તેથી=જે યોગમાં શક્તિ-સાત્મ્ય હોય, તે યોગને વિશેષથી આરાધવામાં આવે, તો બીજા ઉપાયોમાં પણ સમર્થ થવાય છે એવા કથનથી મને પણ=પ્રકરણનો પ્રારંભ કરવા તૈયાર થયેલા પૂજ્ય હરિભદ્રસૂરિજીને પણ, શઠની ઉક્તિઓ વડે=શઠ (લુચ્ચા) વ્યક્તિ-ઓની, ઉપરથી રમણીય લાગતી પણ પરમાર્થથી તુચ્છ એવી, એકાંતને કહેનારી કુયુક્તિઓ વડે મોહિત થયેલા જડોને જોઈને=અનેકાંતરૂપ તત્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા મંદમતિ જીવોને જોઈને પૂર્વિનિમિત્તથી=અનિંઘ અને પૂર્વાચીર્ણ માર્ગ વિશે પ્રવૃત્તિ કરવાનું કહ્યું હોવાથી, 'પ્રકરણકરણ' પણ અનિંઘ માર્ગ છે અને તે અમારા

<sup>❖</sup> અહીં શઠ તરીકે એકાંતવાદીઓ સમજવા, કારણ કે તેઓ અનેકાંતરૂપ વસ્તુતત્ત્વમાં પણ એકાંતનો મોહ ઊભો કરી ખરેખર લોકોને છેતરી રહ્યા છે.

१. पूर्वसंपादिते तु 'एतदेव' इति पाठ उल्लिखितः, स च न सम्यक् प्रतिभाति । अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धपाठः संस्थापितः ।

### (७) जिनवचनश्रवणान्नः शक्तिरपि न नास्ति तत्र तस्यैव । सद्बोधहेतुभावात् तुच्छत्वाद् वा शठोक्तीनाम् ॥७॥

राचरित इति । हेत्वन्तरमाह**-कृपातश्च-क**रुणातश्च । कृपायतनमेव हि शठोक्तिभिर्मोहिता जडाः कारुणिकस्य, तथास्वभावत्वादिति ॥

न शक्त्यभावे कृपामात्रेणेष्टसिद्धिरित्याशङ्क्याह-जिनवचनेत्यादि । जिनवचनस्य अवणात् कारणात् । नः-अस्माकमिति ग्रन्थकार आह । शक्तिरिप न नास्ति । "द्वौ प्रतिषेधौ प्रकृतमर्थं गमयतः" इति कृत्वाऽस्त्येव । तत्रेति प्रकरणकरणे तस्यैव-जिनवचनस्य सद्बोध-हेतुभावात् कारणात् । उक्तं च-

"जिनवचनात् सद्बोधो नियमाच्चिन्तामणेः सुखं यद्वत् । विध्यासादनुबन्धि तद्वदिति निदर्शनं ह्येतत् ॥"

### 

વંશજ-પૂર્વગુરુ શ્રી કુક્કાચાર્ય વગેરે દ્વારા આચીર્જ પણ છે, તે કારણથી અને કૃપાથી=જો હું પ્રકરણ નહીં રચું, તો શઠોક્તિઓથી મોહિત થયેલા બિચારા અજ્ઞાની જીવોનું શું થશે ? એવી વિચારણાથી મને તેઓ પ્રત્યે કરૂણાભાવ પ્રગટ્યો છે. આ વાસ્તવિકતા છે કે, શઠોક્તિઓથી મોહિત થયેલ જીવો, તૈંથાસ્વભાવે કારૂણિક જીવોની કૃપાનું ભાજન બને છે, તેથી તેઓ પ્રત્યેની કરૂણાથી પ્રકરણ કરવાની ઇચ્છા થઈ છે, અર્થાત્ 'અનેકાંત જયપતાકા' નામનું પ્રકરણ કરવાની ભાવના થઈ છે.

#### 💥 सातमा श्लोङनो ભાવार्थ 💥

(૭) શ્લોકાર્ય: તે વિશે જિનવચનનું શ્રવણ હોવાથી અમારી શક્તિ નથી એવું નથી, અર્થાત્ છે જ… (શ્રવણથી શક્તિ શી રીતે ?) કારણ કે જિનવચનનું જ્ઞાન એ જ પ્રકરણકરણનો હેતુ છે. વળી,શઠોક્તિઓ તુચ્છ છે. (૭)

વિવેચન: શઠોક્તિઓથી મોહિત થયેલ જડોને જોઈને કરૂણા આવવા માત્રથી ઇષ્ટકાર્યની સિદ્ધિ ન થાય, પણ સાથે સાથે પ્રકરણ કરવાની શક્તિ પણ જોઈએ, તો તે શક્તિ કોનાથી પ્રાપ્ત થાય તે બતાવતાં કહે છે કે - તે વિશે=તે પ્રકરણ કરવા વિશે જિનવચનનું શ્રવણ હોવાથી અમારી પાસે શક્તિ નથી એવું નથી, અર્થાત્ છે જ, કારણ કે અમારી પાસે સદ્બોધ છે=વીતરાગ પરમાત્માની આજ્ઞા-રૂપ વચનનો સમ્યગ્ બોધ છે. પણ, તે સદ્બોધ મેળવવા માટે જિનવચનનું વિધિપૂર્વક આસેવન અત્યા-વશ્યક છે. કહ્યું છે કે -

------**>** विवरणम् **४**-------**>** 

5. तद्धदिति निदर्शनं होतदिति । तद्धत्-चिन्तामणिवैद् यदुच्यते इत्येतन्निदर्शनं-दृष्टान्तमात्रम्,

🛪 કારુપ્તિકોનો એ સ્વર્ભાવ જ છે કે, મોહિત-મૂંઝાયેલા જીવો પર કરૂણા ઉત્પન્ન થાય…

१. 'विध्यात्पाद॰' इति क-पाठः । २. आर्या । ३. अत्र तु च-पाठानुसारेण शुद्धपाठः संस्थापितः, पूर्वमुद्रिते तु 'वदुच्यते' इति पाठो मुख्यरूपेण लिखितः ।

### (८) तुच्छत्वं पुनरासां प्रदर्शितं पूर्वसूरिभिर्बहुधा । न्यक्षेण सूक्ष्मयुक्तिभिरतिगम्भीरं स्वशास्त्रेषु ॥८॥

**४**------

हेत्वन्तरमाह-**तुच्छत्वात्**-असारत्वाद् **वा** कोरणात् **शठोक्तीनाम्**-अधिकृतप्रकरण-निराकार्याणामिति ॥ अनेन विषयाल्पतया सौकर्यमाह-

तुच्छत्वं पुनिरित्यादि । तुच्छत्वं पुनः-असारत्वं पुनरासां-शठोक्तीनां निदर्शितं पूर्व-सूरिभिः-पूर्वाचार्यैः सिद्धसेनदिवाकरादिभिर्बहुधा-अनेकधा न्यक्षेण-विस्तरेण सूक्ष्म-युक्तिभिः-निपुणोपपत्तिभिः अतिगम्भीरं निदर्शितमिति क्रियाविशेषणम्, तेदुत्थानासम्भव-परतयेत्यर्थः । स्वशास्त्रेषु-सम्मत्यादिषु ॥

"વિધિપૂર્વક સેવાયેલ ચિંતામણિથી, જેમ નિયમા (સાનુબંધ) સુખ મળે છે, તેમ વિધિપૂર્વક સેવાયેલ જિનવચનથી, અવશ્ય સદ્દબોધ મળે છે."

એટલે જિનવચનનું જ્ઞાન એ જ અમારા માટે પ્રકરણકરણનો પ્રથમ હેતુ છે. વળી, અધિકૃત પ્રકરણથી જેનું નિરાકરણ કરવાનું છે, તે શઠોક્તિઓ તુચ્છ છે=અસાર છે. શઠોક્તિઓની તુચ્છતા કહેવા દ્વારા, ગ્રંથનો વિષય અલ્પ હોવાથી તે સુકર છે, એ કહ્યું. (એ પ્રકરણકરણની શક્તિ હોવાનો બીજો હેતુ છે...)

આમ, અમારી પાસે બંને હેતુ હોવાથી પ્રકરણ રચવાનું સામર્થ્ય છે જ અને એટલે પ્રકરણ રચવારૂપ ઇપ્ટસિદ્ધિ અવશ્ય થશે.

#### 🕸 आहमा श्लोङनो ભાવार्थ 🕸

(૮) શ્લોકાર્ય: એઓનું તુચ્છત્વ, પૂર્વસૂરિઓ વડે પોતાના શાસ્ત્રોમાં, વિસ્તારથી સૂક્ષ્મ યુક્તિઓ વડે અનેકવાર એકદમ ગંભીરતાથી બતાવ્યું છે. (૮)

વિવેચન : શઠોક્તિઓ તુચ્છ હોવાથી, તેઓના નિરાકરણ માટે પ્રકરણ રચવું સરળ છે, પણ તેઓ તુચ્છ કેમ છે - તે બતાવવા માટે કહે છે કે - એઓનું તુચ્છત્વ=એકાંતવાદીઓની એકાંત નિત્યા-નિત્ય, સદસદ્દ વગેરે ઉક્તિઓની તુચ્છતાનું (અસારતાનું) સ્વરૂપ તો પૂર્વસૂરિઓ વડે=શ્રી સિદ્ધસેન-દિવાકરસૂરિ વગેરે મહાન શ્રુતધરો વડે પોતાના શાસ્ત્રોમાં=સન્મતિતર્ક વગેરે ઢગલાબંધ પોતપોતાના ગ્રંથોમાં વિસ્તારથી=સંક્ષેપમાં પતાવી દીધું હોય એમ નહીં, અને સૂક્ષ્મ યુક્તિઓ વડે=વસ્તુની પર-માર્થિકતાને સિદ્ધ કરવામાં નિપુણ એવી સમીક્ષાત્મક યુક્તિઓ દ્વારા અનેકધા-અનેકવાર એકદમ

न पुनः सर्वसाधर्म्यमस्ति जिनवचनचिन्तामणिसाध्ययोरर्थयोरत्यन्तभेदात् ॥

6. **तदुत्थानासम्भवपस्तये**ति । तासां-शंठोक्तीनामुत्थानस्य-उत्पत्तेरसम्भवपस्तया-अघटमानता-

१. श्रीसिद्धसेनदिवाकरप्रभृतिभिरित्यर्थ: । २. 'करणात्' इति घ-पाठ: । ३. 'सतोक्तीमा०' इति ख-पाठ: ।

### (९) तत् तु शठोक्तिविमूढा न जडाः सञ्जानते यतस्तेन । सन्दर्श्यते समासस्थूरोक्तिशठोक्त्यपाकरणैः ॥९॥

•———• व्याख्या **÷**———•

यद्येवं किमनेनेत्याह-तत् तु शठोक्तीत्यादि । तत् पुनस्तुच्छत्वमासां शठोक्तिविमूढाः सन्तो न जडाः प्राणिनः सञ्चानते-अवगच्छन्ति, यतः-यस्मात् तेन-कारणेन सन्दर्श्यते- तत्प्रतिपत्यानुगुण्येन सम्यग् दर्श्यते । कथमित्याह-समासस्थूरोक्तिशठोक्त्यपाकरणैः । समासेन स्थूरोक्तिभिः शठोक्त्यापाकरणानीति विग्रहस्तैरिष ॥

.....**.** અનેકાંતરશ્મિ **ઃ**.....

ગંભીરતાથી=માત્ર ઉપરછલ્લું નહીં, પણ એ રીતે કે ફરીથી તે કુયુક્તિઓનું ઉત્થાન જ ન થઈ શકે -એવી જડબેસલાક યુક્તિઓથી **બતાવ્યું છે**=શઠોક્તિઓની તુચ્છતા બતાવી છે. આમ શઠોક્તિઓ તુચ્છ હોવાથી, તેઓના નિરાકરણ માટે પ્રકરણ રચવું સરળ જ છે.

#### 🕸 નવમા શ્લોકનો ભાવાર્થ 🕸

(૯) શ્લોકાર્થ : શઠોક્તિઓથી મૂઢ થયેલ જડો, જેથી તેને જાણતા નથી તે કારણથી, તેને સંક્ષેપથી, સ્થૂળ ઉક્તિઓ વડે શઠોક્તિઓના અપાકરણ દ્વારા બતાવાય છે. (૯)

વિવેચન : જો આવું જ હોય, તો પ્રસ્તુત પ્રકરણ રચવાથી શું ? તે કહે છે - શઠોક્તિઓથી= એકાંતવાદીઓની કુયુક્તિગર્ભિત અને અજ્ઞાનાવલંબિત ઉક્તિઓ વડે મૂઢ થયેલ જડો=વિવેકવિકલ બની દયનીયસ્થિતિ પામેલા જડો જેથી તેને જાણતા નથી= પૂર્વસૂરિઓએ બતાવેલ શઠોક્તિઓનું તુચ્છત્વ, જે કોંરણથી સમજી શકતા નથી તે કારણથી=તેઓ સુખેથી સમજી શકે તે માટે, તેને=તે શઠોક્તિઓના તુચ્છત્વને સંક્ષેપથી=વિસ્તારથી કહેવામાં, વિસ્તારરૂચિ ન હોવાથી કંટાળે અને અલ્પ-ધારણશક્તિ હોવાથી યાદ ન રાખી શકે, માટે સંક્ષેપથી સ્થૂળ ઉક્તિઓ વડે=સૂક્ષ્મ ઉક્તિઓ જડજીવો ન સમજી શકે, માટે સ્થૂળ ઉક્તિઓ વડે શઠોક્તિઓના અપાકરણ દારા=એકાંતવાદીની એકાંત નિત્યાનિત્ય વગેરે ઉક્તિઓનાં નિરાકરણ દારા બતાવાય છે=જ્ઞાન કરાવાય છે, અર્થાત્ જડજીવો સમજી શકે તે રીતે બતાવાય છે.

આ શ્લોક દ્વારા ગ્રંથકારશ્રી પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે, હવે સંક્ષેપથી અને સ્થૂળ ઉક્તિઓથી, એ રીતે નિરાકરણ કરવામાં આવશે, કે જેથી જડજીવોને શઠોક્તિઓની તુચ્છતાનું ભાન થાય.

प्रधानतया । अयमत्र भाव:-पूर्वसूरिभि: स्याद्वादयुक्त्या तथा शठोक्तयो निराकृता:, यथा निर्बीजतां याताः

पुनरुत्थातुं न प्रवर्त्तन्ते ॥

❖ પૂર્વસૂરિએ, વિસ્તૃત અને સૂક્ષ્મ યુક્તિઓથી તુચ્છત્વ બતાવ્યું છે, તેને સમજવા પ્રસ્તુત જડજીવો અસમર્થ છે, પણ તેને જો સંક્ષેપ + સ્થૂળ યુક્તિઓથી કહેવામાં આવે, તો જડજીવો પણ સમજી શકે.

१. 'शक्त्या' इति **क-पाठः** ।

### (१०) प्रारभ्यते तत इदं सम्यगनेकान्तजयपताकाख्यम् । प्रकरणमुक्तगुणयुतं जडावबोधाय धर्मफलम् ॥१०॥

 \$
 व्याख्या \$

एवं प्रयोजनादिप्रसङ्गमिधायाह-प्रारभ्यते इत्यादि । प्रारभ्यते-प्रक्रम्यते । ततः-तस्मात् कारणात् । इदिमत्यनेनान्तस्तत्त्वनिष्पन्नं बुद्धौ व्यवस्थितं प्रकरणमाह । सम्यगिति । जड-प्रतिपत्यानुगुण्येन अनेकान्तजयपताकाख्यं आख्या-सञ्जा अनेकान्तजयपताकासञ्जकम् । प्रकरणिति । प्रक्रियन्तेऽर्थाः स्वस्थानस्थापनाभिव्यक्त्याऽस्मिन्निति 'प्रकरणम्' । किविशिष्ट-मित्याह-उक्तगुणयुतं-समासस्थूरोक्तिशठोक्त्यपाकरणरूपम् । किमर्थमित्याह-जडावबोधाय-मन्दमत्यवबोधार्थम् । एतदेव विशिनष्टि-धर्मफलम् । धर्मः फलं-प्रयोजनमस्येति धर्मफलम् ।

\* અનેકાંતરિશ \*

#### 🕸 દશમા શ્લોકનો ભાવાર્થ 🕸

(૧૦) પ્રથમ શ્લોક દ્વારા ગ્રંથકારશ્રીએ 'મંગળ' કર્યું, બીજા શ્લોક દ્વારા 'ગુરુપર્વક્રમ'રૂપ સંબંધ બતાવ્યો, છઢા શ્લોક દ્વારા 'પ્રયોજન'નો નિર્દેશ કર્યો અને નવમા શ્લોક દ્વારા 'વિષય'નું કથન કર્યું -આમ, પ્રસંગોપાત મંગળાદિનું સ્વરૂપ કહીને, હવે એક શ્લોક દ્વારા પ્રતિજ્ઞા + પ્રયોજન વગેરેને સંક્ષેપથી કહે છે -

શ્લોકાર્થ : તેથી, જડજીવોના બોધ માટે, ઉક્તગુણથી યુક્ત, ધર્મરૂપ ફળવાળું, સમ્યગ્ એવું આ 'અનેકાંત જયપતાકા' નામનું પ્રકરણ પ્રારંભાય છે. (૧૦)

વિવેચન: તેથી=પૂર્વોક્ત કારણથી, જડજીવોના બોધ માટે=શઠોક્તિઓથી મોહિત થયેલ જડજીવો વાસ્તવિક તત્ત્વનો સદ્બોધ મેળવે અને મેળવીને મિથ્યાત્વરૂપ અંધકારને દૂર કરી પરમ- કલ્યાણને પામે તે માટે ઉક્તગુણથી યુક્ત=સંક્ષેપ અને સ્થૂળ ઉક્તિઓ દ્વારા શઠોક્તિના નિરાકરણરૂપ અને પોતાની સુંદર માન્યતાના સ્થિરીકરણરૂપ ગુણથી યુક્ત, ધર્મરૂપ ફળવાળું=ધર્મ છે પ્રયોજન જેનું તેવું, તથા સમ્યગ્=સુંદર, મંદમતિ જીવો સમજી શકે એવું આ=નજીક રેંહેલું - પોતાની બુદ્ધિમાં રહેલું

ф
 ф

7. स्वस्थानस्थापनाङिभव्यक्त्येति । स्वभावत एव हि पदार्थाः स्वस्थाने-निजस्वभावरूपे स्वहेतुभि-रेवं व्यवस्थापिता वर्तन्ते । अनेन च ग्रन्थेन स्वस्थाने स्थापनाया अभिव्यक्तिः-प्रकाशनमेव क्रियते तथाविध-मोहापसरणेनेति ॥

<sup>❖</sup> પ્રશ્न : હજી ग्रंथ २२११यो नथी જ तो तेने माटे इदम् डेवी रीते वापरी शडाय ? (इदमस्तु संनिकृष्टे= के नळाड डोय तेना माटे इदम् वपराय.)

ઉત્તર : ગ્રંથકારના અંતઃકરણમાં, તે ગ્રંથનું તત્ત્વ નિષ્પન્ન-સિદ્ધ થઈ ગયું છે. એટલે બુદ્ધિમાં તે ગ્રંથ રહેલો છે, તેના માટે इदम્ વપરાયું છે.

१. 'रूपे स्वहेतुमिरेव' इत्यधिक: **क**-पाठ: ।

तदत्र तावदनेकान्तजयपताकाऽभिधानेन शठोक्त्यपाकरणमनन्तरप्रयोजनं कर्तुः, परम्पराप्रयोजनं तु धर्मः, उक्तवदिनन्द्यमार्गप्रवृत्तेः, विषये कृपासाफल्यकरणाच्च । अभिधेयमप्येतदेव । तथा–ऽभिधीयमानं कर्मरूपापत्रमिति साध्यसाधनलक्षणश्च सम्बन्धः । श्रोतृणां त्वनन्तरप्रयोजनं प्रकरणा–र्थपरिज्ञानमेव, परम्पराप्रयोजनं धर्म एव इति । एवं च नारब्धव्यमेवेदं प्रकरणं प्रयोजनादिरिहत–त्वात् उन्मत्तकविरुतविदत्येवमादि निराकृतमेव ॥

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

એવું તત્ત્વથી બનેલું કાર્યવિશેષ **અનેકાંત જયપતાકા નામનું પ્રકરણ પ્રારંભાય છે**≔અનેકાંત જયપતાકા નામનું પ્રકરણ ચાલુ કરાય છે, જે તત્ત્વ ગ્રંથકારશ્રીને **બુ**દ્ધિમાં રહેલું છે, તેને શબ્દદેહ અપાય છે.

પ્રશ્ન : 'પ્રકરણ' એટલે શું ?

ઉત્તર: જે પદાર્થો જે સ્વરૂપમાં હોય, તે પદાર્થના તે સ્વરૂપનું વિપરીત માન્યતાને દૂર કરવા દ્વારા જેમાં પ્રગટીકરણ કર્યું હોય, તેને 'પ્રકરણ' કહેવાય છે. પ્રકરણનો વ્યુત્પત્તિ અર્થ પણ આ જ છે → "प्रक्रियन्तेऽर्थाः स्वस्थानस्थापनाभिव्यक्त्याऽस्मिन्निति प्रकरणम् ।"

આ શ્લોકના અમુક પદોના પદકૃત્ય દ્વારા પ્રયોજન વગેરે જ્ઞાત થાય છે. તે આ પ્રમાણે -પ્રકરણ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રીનું (૧) અનંતરપ્રયોજન - એકાંતવાદીઓની ઉક્તિઓનું નિરાકરણ છે, અને (૨) પરંપરપ્રયોજન - ધર્મની પ્રાપ્તિ છે, કારણ કે પરંપરાએ બે રીતે ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે (ક) એક તો પ્રકરણ કરવાથી પહેલા જણાવી ગયા તે રીતે પર્વાચીર્ણ અનિંદ્ય માર્ગમાં

પ્રાપ્તિ થાય છે, (ક) એક તો પ્રકરણ કરવાથી પહેલા જણાવી ગયા તે રીતે પૂર્વાચીર્ણ અનિંઘ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થવાથી, અને (ખ) બીજું શઠોક્તિનું અપાકરણ કરવાથી કરૂણાના વિષયભૂત મંદમતિ જીવો પ્રત્યેની કરૂણાનું સફળીકરણ થવાથી... અને આમ ધર્મની પ્રાપ્તિ એ જ ગ્રંથકારશ્રીનું પરંપરપ્રયોજન છે.

પ્રકરણ વાંચવા માટે શ્રોતાનું (૧) અનંતરપ્રયોજન - પ્રકરણના અર્થનું યથાર્થ જ્ઞાન છે, અને (૨) પરંપરપ્રયોજન - ધર્મની પ્રાપ્તિ જ છે.

તથા, ગ્રંથનો પ્રતિપાદ્ય વિષય પણ 'શઠોક્તિઓનું નિરાકરણ' જ છે અને 'જેનું કથન કરવાનું હોય તે કર્મરૂપ-સાધ્યરૂપ બને છે' એ નિયમ પ્રમાણે, પ્રસ્તુત પ્રકરણ વડે શઠોક્તિના અપાકરણનું કથન કરવાનું છે, માટે પ્રકરણ તે સાધન બનશે અને શઠોક્તિનું અપાકરણ તે સાધ્ય બનશે - આમ, પ્રકરણ અને શઠોક્તિના અપાકરણરૂપ વિષય વચ્ચે સાધ્ય-સાધનભાવરૂપ **સંબંધ** પણ છે.

આ રીતે, પ્રયોજન-વિષય સંબંધ વગેરે બધું જ હોવાથી, જે લોકો એમ કહે છે કે, "આ પ્રકરણનો આરંભ ન કરવો જોઈએ, કારણ કે ઉન્મત્ત કવિ વડે બોલાયેલા શબ્દોની જેમ, આ પ્રકરણ, પ્રયોજનાદિથી રહિત છે" તે બધું કથન નિરાકૃત થાય છે.

આ પ્રમાણે પ્રયોજન વગેરેનું સ્વરૂપ કહીને, હવે પ્રસ્તુત પ્રકરણનું જે મૌલિક અભિષેય છે, તે શઠોક્તિઓના અપાકરણનો પ્રારંભ કરાય છે -

ф......
 фактир

8. अभिधेयमप्येतदेवेति । शठोक्त्यपाकरणम् ॥

www.jainelibrary.org

(११) इह च नानुपन्यस्तानां शठोक्तीनामपाकरणानीति ता एवोपन्यस्यन्ते । तत्र शठाः सदसन्नित्यानित्याद्यनेकरूपं वस्तु प्रतिनियतादिसंवेदनानुभवेनान्यथा तदनुपपत्ते-रनुभवन्तोऽपि वस्तुस्थित्याऽनादिकर्मसामर्थ्यदोषतो भवसमुद्रनैर्गुण्यमिव न प्रति-

साम्प्रतमधिकृतप्रयोजनानुवादेनैव विविक्षतमुपक्रमते इह चेत्यादिना । इह च-प्रक्रमे नानुपन्यस्तानाम् आदौ शठोक्तीनामपाकरणानीति कृत्वा ता एव उपन्यस्यन्ते-शठोक्तयः । तत्र शठाः प्रागुक्तलक्षणाः । सदसिन्नत्यानित्याद्यनेकरूपम् । 'आदि' शब्दात् सामान्य-विशेषादिपरिग्रहः । वस्तु चेतनाचेतनम् घटज्ञानादि । 'अनुभवन्तोऽपि न प्रतिपद्यन्त' इति योगः । कथिमत्याह-प्रतिनियतादिसंवेदनानुभवेन । प्रतिनियतं-तदन्याभवनस्वभावम्, 'आदि'शब्दाद-नुवृत्तिव्यावृत्तिस्वभावादिपरिग्रहः, संवेदनं-विज्ञानम् । प्रतिनियतादि च तत् संवेदनं चेति समासः । तस्यानुभवस्तेन हेतुना । अन्यथा-वस्तुनः सदसदादिरूपतां विहाय तदनुपपत्तेः-प्रतिनियतादिसंवेदनानुभवानुपपत्तेः कारणात् । अनुभवन्तोऽपि वस्तुस्थित्या ज्ञानजेयापेक्षया उभयथा वस्तुस्थितिमाश्रित्य कृतो न प्रतिपद्यन्त इत्याह-अनादिकर्मसामर्थ्यदोषतः । अनादि-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

#### 🕸 वाह्मधान प्रस्टशनो प्रारंભ 🕸

(૧૧) પ્રસ્તુતમાં શઠ પુરુષોની ઉક્તિઓનું નિરાકરણ કરવું છે, પંણ ઉપન્યાસ વિના તેઓનું નિરાકરણ અશક્ય હોવાથી, પહેલાં તેઓનો ઉપન્યાસે કરાય છે —

ઘટ, જ્ઞાનાદિ ચેતન-અચેતન વસ્તુ તે (૧) સદ્-અસદ્ (૨) નિત્ય-અનિત્ય, (૩) સામાન્ય-વિશેષ, (૪) અભિલાપ્ય-અનિભલાપ્ય ..... આદિ અનેકરૂપ છે અને તે જ રીતે વસ્તુનું સંવેદન અનુભવાય છે. જો વસ્તુ અનેકરૂપ ન મનાય, તો પ્રતિનિયતાદિ (આદિશબ્દથી અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિ વગેરે તેના સ્વભાવનું..) સંવેદન જ નહીં ઘટે અને આવું સંવેદન તો તમામ જીવોને (શઠોને પણ) અનુભવસિદ્ધ છે.

પણ તે શઠ પુરુષોમાં અનાદિકાલીન જ્ઞાનાવરણીય વગેરે કર્મનાં સૌમર્થ્યથી થયેલો <sup>°</sup> દોષ રહ્યો

<sup>❖</sup> નાસ્તિતાના જ્ઞાન માટે, જેમ પ્રતિયોગીનું સ્મરણ જરૂરી છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ શઠોક્તિના નિરાકરણ માટે, તેઓનો ઉપન્યાસ કરવો જરૂરી છે.....

સામર્થ્ય એ જ કે તે કર્મો દ્વારા આત્મામાં ભ્રાન્તિ આદિ પરિણામો ઉદ્દભવે છે અને તેથી જ જીવ વાસ્તવિક સ્વરૂપથી વિપરીત સ્વરૂપ વિશે પ્રવર્તે છે .....

<sup>🕸</sup> આવું કહી ગ્રંથકારશ્રી ઈશ્વરાદિની (તીર્થંકર, વિશિષ્ટ જ્ઞાનસંપન્નાદિ મહાત્માઓની) બાદબાકી કરે છે, કારણ કે તેઓને કર્મજનિત ભ્રમણારૂપ દોષ ન હોવાથી તેઓ તો યથાર્થરૂપે જ જ્ઞાન-જ્ઞેયાદિ વસ્તુને જાણે છે...

१. 'क्रम्यते' इति डन्पाठः । २. 'वस्तुस्थित्या ज्ञानजेयापेक्षया उभयथा वस्तुस्थितिमाश्रित्य' इति समिधिकः पाठः क-पतौ ।

पद्यन्ते, अपायहेत्वसद्भिनिवेशाध्मातमानसाः प्रत्यवितष्ठन्ते च, (१२) कथमेकमेव

योगादनादि, अनादि च तत् कर्म च अनादिकर्म, कर्म ज्ञानावरणीयदि, तस्य सामर्थ्यमात्मनो भ्रान्तिपरिणामाद्यापादनलक्षणं ततो दोषः, आत्मनो भ्रान्तिपरिणामादिरिति विग्रहः, ततः । अनेनेश्वरादिव्यवच्छेदमाह, तस्य वीतरागत्वादिना दोषहेतुत्वायोगात् । किमिव न प्रतिपद्यन्त इत्याह-भवसमुद्रनेर्गुण्यमिव । भवन्त्यस्मिन् कर्मवशवर्त्तनः प्राणिन इति 'भवः'-संसारः, समुद्र इवानर्वाक्पारत्वाद् भवसमुद्रः, तस्य नैर्गुण्यं निर्गुणत्वम्, जन्मानित्यादिभावेनेति भावः । तद्वत्-भवसमुद्रनैर्गुण्यमिव न प्रतिपद्यन्ते, असत्प्रतिपत्त्या तद्विकारेष्वेवास्थया प्रवृत्तेरिति । न केवलं यथोक्तं वस्तु न प्रतिपद्यन्ते, किञ्च अपायेत्यादि । अपायहेतुश्चासौ नरकादिनयनेन असदिभिनवेशश्चालीकनिर्बन्धरूपतयेति समासः । तेन आध्मातम्-आपूरितं मानसं-चित्तं येषां ते तथाविधाः । किमित्याह-प्रत्यविष्ठन्ते च-प्रत्यवस्थानं च कुर्वन्ति । कथिमत्यादि ।

હોવાથી, જેમ ભારેકર્મી જીવો ભેવસમુદ્રની નિર્ગુણતા(=તેમાં જન્મ અનિત્ય છે, કોઈ શરણ નથી… વગેરેને કારણે રહેલી અસારતા) સ્વીકારતા નથી, તેમ તેઓ જ્ઞાન-જ્ઞેય ઉભયને વાસ્તવિકરૂપે સ્વીકારતાંં

..... એ અનેકાંતરશ્મિ 🗞 .....

નથી.

તથા સર્વ દોષોનાં કારણભૂત એવા ખોટા અભિનિવેશ-આગ્રહથી વ્યાપ્ત મનવાળા તેઓ આવું પ્રત્યવસ્થાનૈં કરે છે —

(સંદર્ભ: હવે, ગ્રંથકારશ્રી સૌ પ્રથમ પૂર્વપક્ષીની વાત રજૂ કરે છે. તેમાં પાંચ વિભાગ કર્યા છે - (૧) સદસદ્ એકાંતવાદ, (૨) નિત્યાનિત્ય એકાંતવાદ, (૩) સામાન્ય-વિશેષ એકાંતવાદ, (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય એકાંતવાદ અને (૫) એકાંતવાદમાં જ મુક્તિ. ત્યારપછી ગ્રંથકારશ્રીએ એક-એક વાદનું સચોટ યુક્તિઓ અને શાસ્ત્રપાઠો દ્વારા ખંડન કરી (૧) સદસદ્ અનેકાંતવાદ, (૨) નિત્યાનિત્ય અનેકાંતવાદ, (૩) સામાન્ય-વિશેષ અનેકાંતવાદ, (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય અનેકાંતવાદ, અને (૫) અનેકાંતવાદમાં જ મુક્તિ - આ પાંચ વાદની સિદ્ધિ કરી અનેકાંતવાદની

<sup>🗘</sup> भवन्त्यस्मिन् कर्मवशर्वात्तनः प्राणिन इति भवः, એટલે કર્મવશ પ્રાણીઓ જેમાં ઉત્પન્ન થાય તે ભવ, તે રૂપ સમુદ્ર… અહીં સમુદ્રની ઉપમા એટલે આપી, કારણ કે સમુદ્રની જેમ ભવનો પાર પામવો સહેલો નથી.

<sup>\*</sup> શેના પરથી જાણ્યું કે સ્વીકારતા નથી ? તો કે, અંસત્-ખોટા જ્ઞાનથી, વસ્તુ (માં નહીં પણ તે)ના વિકારોમાં જ શ્રદ્ધાથી પ્રવૃત્તિ કરતા દેખાય છે એટલે… ભાવ એ કે, વસ્તુ નિત્યાનિત્ય છે, પણ તે અનિત્ય છે, તેવા ખોટા જ્ઞાનથી; વસ્તુને બદલે તેના માની લીધેલ અનિત્ય અંશમાં (=તેના વિકારમાં) જ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

ઋં પ્રત્યવસ્થાન એટલે દૂષણોનું અભિધાન .....

१. पूर्वसंपादिते तु 'प्रतिपद्यन्ते, सत्प्र॰' इति पाठः, स चाशुद्धप्रायत्वात् **D**-प्रतानुसारेण संमार्जितः । २. 'तद्विकारे-ष्वेवावस्थया' इति **क**-पाठः । ३. 'ध्मातं' इति **ड**-पाठः । ४. 'कथमित्याह' इति **क-घ**-पाठः ।

ॐ घटादिरूपं वस्तु संच्चासच्च भवित ? तथाहि-सत्त्वमसत्त्वपरिहारेण व्यवस्थितम्, असत्त्वं सत्त्वपरिहारेण; अन्यथा तयोरविशेष: स्यात् । ततश्च तद् यदि सत् कथमसत् ? अथासत् कथं सदिति ? एकत्र सदसत्त्वयोर्विरोधात् । तथा चोक्तम्-

कथिमिति क्षेपे। एकमेव तथोपलम्भात्, घटादिरूपं वस्तु। 'आदि'शब्दाद् विज्ञानादिपरिग्रहः। सच्चासच्च भवित द्विरूपम् ? नैवेत्यिभग्रायः, एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना। तथाही-त्युपदर्शने। सत्त्वं प्रसिद्धं तद् असत्त्वपरिहारेण-असत्त्वानापत्या व्यवस्थितम्, असत्त्वम् अपि प्रतीतं सत्त्वपरिहारेण, व्यवस्थितमिति वर्तते। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यम्। अन्यथा-एवमनङ्गीकरणे तयोः-सत्त्वासत्त्वयोः अविशेषः स्यात्-अभेदः स्यात्। न चैतदेवम्। ततश्चेत्यादि। ततश्च-एवं सितं तत्-वस्तु यदि सत् कथमसत् ? अथासत् कथं सदिति ?। किं नैविमत्याह-एकत्र वस्तुनि सदसत्त्वयोविरोधात्। परस्परपरिहारस्थितिलक्षणोऽयं विरोध इति। न चैतत् स्वमनीषिकया उच्यत इत्याह-तथा चोक्तं पूर्वसूरिभिः। यस्मादित्यादि। अनेश्वरापः। इरी छे. ...)

## \* તૈલુતશે ગંજ \*

🕸 ૧ સદસદ્ એકાંતવાદ 🕸

(૧૨) એક જ ઘટ-જ્ઞાનાદિ વસ્તુ "સત્ પણ હોય અને અસત્ પણ હોય" - એવું શી રીતે ઘટે ? ન જ ઘટે. તે આ રીતે --

"અસત્ત્વના અભાવમાં જ સત્ત્વનું અવસ્થાન હોવાથી, જયાં અસત્ત્વ ન હોય ત્યાં જ સત્ત્વનું અસ્તિત્વ ઘટી શકે અને સત્ત્વના અભાવમાં જ અસત્ત્વનું અવસ્થાન હોવાથી, જયાં સત્ત્વ ન હોય ત્યાં જ અસત્ત્વનું અસ્તિત્વ ઘટી શકે" - આવું જો ન માનવામાં આવે, તો સત્ત્વ-અસત્ત્વ વચ્ચે કોઈ ભેદ જ નહીં રહે, બંને એક થઈ જશે ...

તેથી ઘટાદિ પદાર્થ જો અસત્ હોય તો તે સત્ શી રીતે મનાય ? અને જો સત્ હોય તો અસત્ શી રીતે મનાય ?

પ્રશ્ન : - એક જ પદાર્થમાં, જેમ દ્રવ્યત્વ-પૃથ્વીત્વ વગેરે અનેક ધર્મો રહી શકે, તેમ સત્ત્વ-અસત્ત્વ પણ કેમ ન રહી શકે ?

ઉત્તર : - કારણ કે સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને વિરોધી ધર્મો હોવાથી, એક જ ઠેકાણે તે બંનેનું અસ્તિત્વ અસંભવિત છે. કહ્યું છે કે -

१. 'आदि' शब्दाञ्जानादि ज्ञेयम् । २. अनेकान्तवादप्रवेशटिप्पने प्रोक्तं च-

<sup>&#</sup>x27;'अर्थक्रियासमर्थं च सदन्यदसदुच्यते । समावेशो न चैकत्र तयोः प्रोक्तो विरोधतः ॥''

३ अभेद इत्यर्थ: । ४. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति ड-पाठ: ।

(१३) ''यस्मात् सत्त्वमसत्त्वं च विरुद्धं हि मिथो द्वयम् । वस्त्वेकं सदसद्रूपं तस्मात् खलु न युज्यते ॥''

किञ्च सदसद्रूपं वस्त्वभ्युपगच्छता सत्त्वमसत्त्वं च वस्तुधर्मतया अभ्युपगतं भवित । ततश्चात्रापि वक्तव्यम्-धर्मधर्मिणोः किं तावद् भेदः, आहोस्विदभेदः, आहोस्विद् भेदाभेद इति ? तत्र यदि तावद् भेदस्ततः सदसत्त्वयोभिन्नत्वात् कथमेकं सदसद्रूप-मिति ?

दोषान्तरमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्चायमपरो दोष:-सदसद्भूपं वस्त्वभ्युपगच्छता परेण सत्त्वमसत्त्वं च वस्तुधर्मतयाऽभ्युपगतं भवति । ततः किमित्याह-ततश्चात्रापि वक्तव्यं परेण-धर्मधर्मिणोः किं तावद् भेदः, आहोश्विदभेदः, आहोश्विद् भेदाभेद इति विकल्पाः । किञ्चात इत्याह-तत्र यदि तावद् भेदो धर्मधर्मिणोः, ततः सदसत्त्वयोभिन्नत्वात् धर्मिणः सकाशात्, तितयमेतत् कथमेकं सदसद्रपमिति ?॥

**♦** અનેકાંતરિશ્મ **♦** 

(૧૩) "સત્ત્વ અને અસત્ત્વ બંને ધર્મો પરસ્પર વિરોધી છે. માટે એક જ વસ્તુને સદ્-અસદ્ ઉભયરૂપે માનવી યોગ્ય નથી જ ..."

### 🕸 એક જ વસ્તુને ઉભયરૂપ માનવામાં દોષપરંપરા 🕸

જો એક જ વસ્તુને સદસદ્ ઉભયરૂપે માનવામાં આવે, તો તે વસ્તુમાં (૧) સત્ત્વ અને (૨) અસત્ત્વ એમ બે વિરોધી ધર્મો સ્વીકારવા પડે, તેથી અહીં પણ કહો કે ધર્મ અને ધર્મી બંને વચ્ચે (૧) ભેદ છે, (૨) અભેદ છે, કે (૩) ભેદાભેદ છે ?

- (૧) પહેલો પક્ષ તો યુક્ત નથી, કારણ કે સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો, જો ધર્મીથી જુદા હોય, તો તે ત્રણેનું જુદું જુદું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ થવાથી, ''એક જ વસ્તુ સદ્-અસદ્ ઉભયરૂપ છે'' એમ શી રીતે કહી શકાય ?
- (૨) બીજો પક્ષ પંણ યુક્ત નથી, કારણ કે અહીં અભેદ બે રીતે હોઈ શકે → <sup>A</sup>સત્ત્વ-અસત્ત્વ ધર્મનો ધર્મી સાથે, અથવા <sup>B</sup>ધર્મીનો સત્ત્વ-અસત્ત્વ ધર્મ સાથે ...

१, अनुष्टुप्। २, 'एव' इति क-पाठः। ३, 'आहोश्चिद्' इति क-पाठः। ४, 'स्वरूपवद् धर्मिस्वरूपवदतोऽपि' इत्यधिकः क-पाठः।

अतोऽपि कथमेकं सदसद्रूपमिति ? धर्मिणो वां भेदः सदसत्त्वयोरभिन्नत्वात् तत्स्वात्म-विदित्थमि कथमेकमुभयरूपम् ?

(१४) अथ भेदाभेदः । अत्रापि येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव, येन चाभेद-स्तेनाभेद एव; तदेवमपि नैकमुभयरूपम् । अथ येनैवाकारेण भेदस्तेनैवाभेदः, येनैव

• व्याख्या •

अथाभेदः सदसत्त्वयोर्धामणः, ततः सदसत्त्वयोरेकत्वम्, एकस्माद् धर्मिणः अभिन्न-त्वात् तत्त्वरूपवत्-धर्मस्वरूपवत् । अतोऽपि कथमेकं सदसदूपिमिति ? एकमेव तिदत्यिभिप्रायः । धर्मिणो वा भेदः सदसत्त्वयोरिभन्नत्वात् तत्त्वात्मवत्-धर्मस्वात्मवत् । इत्थमिण कथमेकमुभयरूपम् ? द्व्यात्मकत्वात् तस्येत्यर्थः ॥

अथ भेदाभेदः धर्मधर्मिणोः । अत्रापि-भेदाभेदे येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव, येन चाभेदस्तेनाभेद एव । तदेवमिप-भेदाभेदाङ्गीकरणेऽपि नैकमुभयरूपम्, तत्त्वतः पूर्वोक्त-

^પહેલા અભેદ પ્રમાણે → ધર્મીથી અભિન્ન, જેમ ધર્મીનું સ્વરૂપ જુદું-જુદું ન હોય, તેમ ધર્મીથી અભિન્ન સત્ત્વ અને અસત્ત્વરૂપ ધર્મ પણ જુદાં-જુદાં નહીં રહે, અર્થાત્ બંને એક જ રહે, અને જો બંને એક જ રહે, તો પછી એક વસ્તુ 'ઉભયરૂપ' શી રીતે કહી શકાય ? કારણ કે સત્ત્વ-અસત્ત્વનું જો જુદું જ્સ્તિત્વ હોય તો જ ઉભયરૂપતાનો વ્યપદેશ ઘટી શકે.

<sup>B</sup>બીજા અભેદ પ્રમાણે → ધર્મીનો, સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો સાથે અભેદ થવાથી, જેમ બંને ધર્મોનું પોતપોતાનું સ્વરૂપ જુદું જુદું છે તેમ સત્ત્વધર્મથી અભિન્ન ધર્મી જુદો અને અસત્ત્વધર્મથી અભિન્ન ધર્મી જુદો - એમ જુદા જુદા બે ધર્મી થઈ જવાથી, 'એક જ ધર્મી ઉભયરૂપ છે' - એવું કહી નહીં શકાય. વળી, ધર્મી બે હોય એવું તો કદી જોવાતું પણ નથી અને તમે માનતા પણ નથી.

(૧૪) (૩) ધર્મ અને ધર્મી વચ્ચે ભેદાભેદ પણ ન માની શકાય, કારણ કે, જે આકારે ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ હોય, તે આકારે તો બંનેનો ભેદ જ છે અને જે આકારે ધર્મ-ધર્મીનો અભેદ હોય, તે આકારે તો બંનેનો અભેદ જ છે - એમ ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે ભેદ-અભેદ માનવો પડે અને એમ માનવામાં એક જ વસ્તુ ઉભયરૂપ છે, એવું ન ઘટી શકે.

♦ विवरणम्

- 9. धर्मखात्मविति यथाहि-धर्मयो:-सत्त्वासत्त्वयो: स्वात्मा परस्परं भेदवान्, अन्यथा द्वयायोगात्, एवं ताभ्यामभिन्नो घटादिधर्मी भेदवान् स्यात् । अन्यथा कथं ताभ्यामभिन्नत्वं तस्य ? एवं च धर्मिणाविप द्वौ प्राप्नुत:, न चेदं दुष्टिमिष्टं वा ॥
  - 10. तत्त्वतः पूर्वोक्तदोषानितक्रमादिति । तत्त्वतः-परमार्थवृत्त्या पूर्वोक्तदोषाणां केवलभेदाभेद-

१. 'वाऽभेदः' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । २. अभेदो हि द्विधा भवति-(अ) सत्त्वासत्त्वधर्मौ धर्मिणा सहाभिन्नौ विद्येते, (आ) धर्मी सत्त्वासत्त्वधर्माभ्यां सहाभिन्नो भवति । ३. 'वान् न स्यात्' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । ४. 'पूर्वदोष॰' इति क-पाठः ।

अधिकारः )

चाभेदस्तेनैव भेद इति । एतदप्यचारु, विरोधात् । तथाहि-यदि येनाकारेण भेदः कथं तेनैवाभेदः ? अथाभेदः कथं भेद इति ? अथ येनाप्याकारेण भेदस्तेनापि भेदश्चाभेदश्च, येनापि चाभेदस्तेनाप्यभेदो भेदश्च । अत्रापि येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव, येन चाभेद-स्तेनाभेद एवेति तदेवावर्तते ॥

दोषानितक्रमात्। अथ येनैवाकारेण भेदः तेनैवाभेदः, धर्मधर्मिणोरिति प्रक्रमः, येनैव चाभेदस्तेनैव भेद इति । एतद्प्यचारु-अशोभनम् । कृत इत्याह-विरोधात् । तथाहि-यदि येनाकारेण भेदः कथं तेनैवाभेदः ? अथाभेदः कथं भेद इति ? अभिन्निनिमत्त्वादिति गर्भः । अथ येनाप्याकारेण भेदस्तेनापि भेदश्चाभेदश्चेत्युभयम्, येनापि चाभेदस्तेनाप्यभेदश्च भेदश्चेत्युभयमेव । एतदाशङ्क्याह-अत्रापीत्यादि । अत्रापि-आकुलवादे येनाकारेण भेदस्तेन

આશય એ કે, ધર્મ-ધર્મીનો જે આકારે ભેદ છે તે આકારે ભેદ જ હોવાથી, ભેદપક્ષભાવી પ્રથમ-વિકલ્પગત દોષ આવશે અને જે આકારે ધર્મ-ધર્મીનો અભેદ છે, તે આકારે અભેદ જ હોવાથી, અભેદપક્ષભાવી દ્વિતીયવિકલ્પગત દોષ આવશે. એટલે એક જ વસ્તુ ઉભયરૂપ બને નહીં.

પ્રશ્ન : ધર્મ-ધર્મીનો જે આકારે ભેદ હોય, તે જ આકારે અભેદ પણ અને જે આકારે અભેદ હોય, તે જ આકારે ભેદ પણ કેમ ન મનાય ?

ઉત્તર: કારણ કે સત્ત્વાદિ અને ઘટનો જે આકારે ભેદ હોય, તે આકારે અભેદ શી રીતે ? અને જે આકારે અભેદ હોય, તે જ આકારે ભેદ શી રીતે ? આશય એ કે, ભેદ-અભેદ બંને વિરોધી હોવાથી, એક જ આકારે બંને ન જ ઘટે...

ભાવાર્થ: બનેનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત જુદું છે એટલે જ તે બેનો ભેદ છે. હવે જો પ્રવૃત્તિનિમિત્ત જુદું જુદું હોય તો તે બેનો અભેદ શી રીતે થાય ? અને જો એક હોય તો ભેદ શી રીતે થાય ? એટલે એક જ આકારે ભેદાભેદ હોવાની વાત તુચ્છ જણાય છે.

પ્રશ્ન: જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે પણ ભેદ-અભેદ બંને હોવાથી, અભેદ પણ તેનાથી ઘટી જશે અને જે આકારે અભેદ હોય તે આકારે અભેદ-ભેદ બંને હોવાથી, ભેદ પણ તેનાથી ઘટી જશે.

ф Пактин ф

पक्षद्वयभाविनामनतिक्रमात्-अनुल्लङ्घनात् । इदमुक्तं भवति-केवलभेदपक्षे अभेदपक्षे च ये प्रागेव निरूपिता दोषास्ते उभयपक्षाभ्युपगमे सुतरां प्राप्नुवन्ति । यदुक्तम्-

"प्रत्येकं यो भवेद् दोषो द्वयोभिव कथं न सः ?" इति ॥

11. आकुलवादे इति । सदसत्त्वयोः परस्परं सङ्कीर्णवादे ॥

१. 'येन चाभेद०' इति क-पाठः । २. 'येनैवाकारेण' इति घ-पाठः ।

भेद एव, प्रवृत्तिनिमित्तभेदात्, येन चाभेदस्तेनाभेद एव, अभिन्ननिमित्तत्वात्, इति-एवं तदेवावर्तते पूर्वोक्तमिति चैक्रकमनवस्था वा ॥

♦ व्याख्या ♦

ઉત્તર: આવા સંકીર્ણવાદમાં પણ ફરી એની એ જ વાત આવશે. અર્થાત્ ઐંનવસ્થા આવશે કે જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે તો માત્ર ભેદ જ હોય, અભેદ શી રીતે ? અને જે આકારે અભેદ હોય તે આકારે તો માત્ર અભેદ જ હોય, ભેદ શી રીતે ?

નિષ્કર્ષ: અિન, જો સ્વરૂપે દાહક છે, તો શીતકારક ન બની શકે, તેમ આકાર જો ભેદક હોય તો અભેદક ન બને અને અભેદક હોય તો ભેદક ન બની શકે. તેથી ભેદાભેદ પક્ષમાં જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે ભેદ જ હોવાથી અને જે આકારે અભેદ હોય તે આકારે અભેદ જ હોવાથી, પ્રથમ-દ્વિતીયવિકલ્પગત દોષો આવશે જ… માટે, ત્રણેય વિકલ્પ પ્રમાણે એક વસ્તુ ઉભયરૂપ માની શકાતી

12. चक्रकमनवरथा वेति । इह अभयदेवादिग्रन्थान्तरेषु पदत्रयस्य पुनः पुनरावृत्तौ 'चक्रकं' नाम दोषो विविक्षितो दृश्यते, यथा मीमांसकः प्राह-स्वत एव सर्वज्ञानानि प्रमाणानि, न पुनः संवादज्ञानापेक्षया, तत्र चक्रकदोषप्रसङ्गात् । तथाहि-"न यावद् विज्ञानस्य यथाविस्थतार्थपरिच्छेदलक्षणो विशेषः सिद्ध्यति, न तावत् तत्पूर्विका प्रवृत्तिः संवादार्थिनाम्, यावच्च न प्रवृत्तिर्न तावदर्थिक्रयासंवादः, यावन्न संवादो न तावद् विज्ञानस्य यथाविस्थितार्थपरिच्छेदकत्विसिद्धिरिति चक्रकप्रसङ्गः" इति । अनवस्था तु पुनः पुनः पदद्वयावर्त्तनरूपा प्रसिद्धैव । इह तु अनवस्थाचक्रकयोर्नामकृत एव विशेषो लृभ्यते, न पुनर्थकृतः कश्चिद् यद् वक्ष्यित सामान्यविशेषवादे 'चक्रकमनवस्थानितवृत्ते'रिति । अत्र हि चक्रके साध्ये अनवस्थानितवृत्ति-लक्षणो हेतुरुपन्यस्तः । अतो ज्ञायते अनवस्थैव चक्रवत् पुनः पुनर्भ्रमणात् चक्रकिमित्युच्यत इति ॥

<sup>❖</sup> અહીં પૂર્વપક્ષીના કથનને 'સંકીર્ણધાદ' એટલા માટે કહ્યું, કારણ કે જે આકારે ભેદ છે, તે આકારે ભેદ-અભેદ બંને માનવામાં, વસ્તુમાં જે આકારે સત્ત્વ રહે છે, તે જ આકારે સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને રહી જવાથી ધર્મીવિધયા બંનેનો અભેદ થઈ જવાથી, બંને ધર્મોનો સંકર થાય છે...

ઋં બીજા ગ્રંથોમાં ત્રણ પદની વારંવાર આવૃત્તિ તે 'ચક્રક' કહેવાય છે. જેમકે મીમાંસક કહે છે - બધા જ્ઞાનો સ્વતઃ પ્રમાણ છે, સંવાદકજ્ઞાનની અપેક્ષાએ નહીં… કારણ કે સંવાદક જ્ઞાનની અપેક્ષાએ પ્રમાણ માનવા જતાં ચક્રક દોષ આવે છે. તે આ રીતે -

<sup>(</sup>૧) વિજ્ઞાનનો યથાવસ્થિત અર્થને જાણવારૂપ વિશેષ જયાં સુધી સિદ્ધ ન થાય, ત્યાં સુધી સંવાદાર્થીઓની પ્રવૃત્તિ ન થાય, અને (૨) પ્રવૃત્તિ વિના અર્થક્રિયાનો સંવાદ ન થાય, અને (૩) અર્થક્રિયાના સંવાદ વિના યથાવસ્થિત અર્થપરિચ્છેદકતારૂપ વિશેષ સિદ્ધ ન થાય… આમ, ત્રણ પદ જ પુનઃ પુનઃ આવૃત્ત થયા કરે - તે જ ચકક… અને અનવસ્થા એટલે બે પદની પુનઃ પુનઃ આવૃત્તિ…

પણ, પ્રસ્તુત બ્રંથમાં ચક્રક અને અનવસ્થાનો માત્ર નામકૃત જ ફેર છે. બાકી અર્થતઃ કોઈ તફાવત નથી (આ વાત ત્રીજા અધિકાર વખતે સ્પષ્ટ થશે) એટલે આ ગ્રંથમાં અનવસ્થા જ ચક્રની જેમ વારંવાર ભમાડવાથી 'ચક્રક' નામે કહેવાય છે.

१. भिन्न॰' इति **ड**-पाठः । २. 'तदाहि न यावद् विज्ञानस्य च यथा॰' इति **ख**-पाठः । ३. 'परिच्छेदत्वसिद्धिरिति सिध्यति' इति **ख-च**-पाठः । ४. प्रेक्ष्यतां सन्मितप्रकरणस्य वृत्तिः (पृ.५) ।

(१५) किञ्च भेदाभेदमभ्युपगच्छता अवश्यमेवेदमङ्गीकर्त्तव्यम्, इह धर्मधर्मिणो-धर्मधर्मितया भेदः स्वभावतः पुनरभेदः । स्वभावतोऽपि हि तयोभेदेऽङ्गीक्रियमाणे पर-स्परतः प्रविभक्तरूपं पदार्थद्वयमेवाङ्गीकृतं स्यात्, न पुनरेकं द्विरूपिमिति । तदत्रापि निरूप्यते-न हि अनासादितस्वभावभेदयोर्धर्मधर्मिणोर्धर्मधर्मितयाऽपि भेदो युज्यते । तथाहि-यदि यो धर्मस्य स्वभावः स एव धर्मिणोऽपि; एवं सत्यसौ धर्मी धर्म एव स्यात्,

 \$
 व्याख्या \$

किञ्चेत्यादि । किञ्च भेदाभेदमभ्युपगच्छता परेण अवश्यमेवेदमङ्गीकर्त्तव्यम्, इह-पक्षे धर्मधर्मिणोर्धमधर्मितया भेदः नियतस्वरूपतया, स्वभावतः पुनरभेदः, वस्तुत्वेनेत्यर्थः । किमित्येतत् एविमत्याह-स्वभावतोऽपि हि तयोः-धर्मधर्मिणोर्भेदऽङ्गीक्रियमाणे परस्परतः प्रविभक्तरूपं पदार्थद्वयमेव धर्मधर्मिरूपमङ्गीकृतं स्यात्, न पुनरेकं वस्तु द्विरूपमिति । यदि नामैवं ततः किमित्याशङ्क्याह-तदत्रापि निरूप्यते-न हि-नैव अनासादितस्वभाव-भेदयोर्धर्मधर्मिणोर्धर्मधर्मितयाऽपि नियतस्वरूपतया भेदो युज्यते । एतदेव भावयित तथाही-त्यादिना । तथाहि-यदि यो धर्मस्य स्वभावः वस्तुत्वलक्षणः स एव धर्मिणोऽपि, नान्यः ।

### 🕸 तृतीय विકल्पनी विशेष सभीक्षा 🕸

(૧૫) ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે જો ભેદાભેદ સ્વીકારવો હોય, તો પણ આટલું તો અવશ્ય સ્વીકારવું જ પડશે -

ધર્મ અને ધર્મીનો ધર્મ-ધર્મિત્વેન ભેદ છે, એટલે કે ઘટત્વેન ઘટ જુદો અને ધર્મત્વેન તેના ધર્મો જુદા અને ધર્મ-ધર્મીનો સ્વભાવતયા અભેદ છે, અર્થાત્ વસ્તુત્વેન ધર્મ-ધર્મી બંને એક છે. જેમ આચાર્ય-આચાર્યત્વેન અને સાધૃત્વેન જુદા હોવા છતાં વ્યક્તિત્વેન એક જ છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ સમજવું.

પ્રશ્ન : ધર્મ-ધર્મીનો સ્વભાવતયા (=વસ્તુત્વેન) પણ ભેદ માનવામાં વાંધો શું ?

ઉત્તર : તો વસ્તુત્વેન ધર્મ-ધર્મી બંનેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે અને તો - ધર્મી તે ધર્મરૂપ ન બની શકવાથી - એક જ વસ્તુની ઉભયાત્મકતા સંગત થશે નહીં.

માટે, ધર્મ-ધર્મિત્વેન બંનેનો ભેદ અને સ્વભાવતયા બંનેનો અભેદ માનવો જ જોઈએ, તો જ તમારું કથન સંગત થશે.

પણ, આ માન્યતા અંગે અમારે કહેવું છે કે, ધર્મ-ધર્મીનો ધર્મ-ધર્મિત્વેન પણ ત્યારે જ ભેદ મનાય કે જયારે બંનેના સ્વભાવનો ભેદ હોય. જો બંનેનો સ્વભાવ જુદો ન હોય, તો બંનેનો ભેદ પણ ન ઘટે. તે આ રીતે -

१. 'धर्मनियतरूपतया भेदः धर्मस्वभावतः' इति क-पाठः ।

तस्वभावत्वाद् धंर्मस्वरूपवत् । धर्मो वा धर्मिस्वभावाव्यतिरिच्यमानमूर्तिधर्मिमात्रमेव स्यादिति । ततश्चैवं धर्मधर्मिणौ स्वभावभेदानासादनेनाप्रतिलब्धभेदौ कथं भेदिनिमित्तं भवत इति ? न च स्वभावतोऽपि तयोर्भेदाभेदकल्पना युक्ता, पूर्वोक्तदोषानितवृत्तेः । (१६) तथा चोक्तम्-

''भेदो वा स्यादभेदो वा द्वयं वा धर्मधर्मिणोः । भेदे नैकमनेकं स्यादभेदेऽपि न युज्यते ॥

एवं सत्यसौ धर्मी धर्म एव स्यात्, तत्स्वभावत्वात्-धंमस्वंभावत्वात् । धर्मस्वरूपविदिति दृष्टान्तः । धर्मो वा धर्मिस्वरूपव्यतिरिच्यमानमूर्त्तिः सन् धर्मिमात्रमेव स्यात्, तत्स्वरूपवत् इति । ततश्चैवं धर्मधर्मिणौ द्वाविप स्वभावभेदानासादनेन हेतुना अप्रतिलब्धभेदौ सन्तौ कथं भेदिनिमित्तं भवत इति ? स्वभावाभेदात्रैव भवत इत्यर्थः । न चेत्यदि । न च स्वभावतोऽपि सकाशात् तयोः धर्मधर्मिणोभेदाभेदकल्पना युक्ता । कृत इत्याह-पूर्वोक्तदोषा-नितवृत्तेः । पूर्वोक्तदोषाश्च अत्रापि 'येनाकारेण भेदस्तेन भेद एवे'त्यादयः । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह भेदो वेत्यदिना । भेदो वा स्यादभेदो वा द्वयं वा भेदाभेदलक्षणं धर्मधर्मिणोः ।

ધર્મનો જે સ્વભાવ છે, તે જ જો ધર્મીનો સ્વભાવ હોય, તો ધર્મના સ્વભાવથી જેમ ધર્મનું સ્વરૂપ અભિન્ન છે, તેમ ધર્મી પણ અભિન્ન થઈ જવાથી, ધર્મી પણ ધર્મરૂપ જ બની જશે.

અથવા તો ધર્મીના સ્વભાવથી જેમ ધર્મીનું સ્વરૂપ અભિન્ન છે, તેમ ધર્મ પણ અભિન્ન થઈ જવાથી, માત્ર ધર્મી જ શેષ રહેશે…

તેથી, ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે ભેદ માનવા સ્વભાવભેદ પણ માનવો જ પડે, નહીંતર - બંનેનો સ્વભાવ અભિન્ન થઈ જવાથી - બંને વચ્ચે ભિન્નતા જ ન રહે અને જો સ્વભાવભેદ સ્વીકારશો તો ધર્મ-ધર્મીનો અભેદ શી રીતે સંગત થાય ?

પ્રશ્ન : ધર્મ-ધર્મીનો, સ્વભાવથી ભેદ-અભેદ બંને માની લઈએ, તો તો ભેદાભેદ સંગત થઈ જશે ને ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે અહીં પણ "જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે તો ભેદ જ હોય અભેદ શી રીતે ?…" ઇત્યાદિ પૂર્વોક્ત બધા દોષો આવશે જ, તેથી ત્રીજો વિકલ્પ પણ અસંગત છે.

(૧૬) કહ્યું છે કે -

''ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ છે, અભેદ છે, કે ભેદાભેદ છે ? જો ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ હોય તો જેટલા ધર્મો છે, તે બધા જુદા છે, ધર્મીરૂપ નથી. અને તો એક ધર્મી, અનેકરૂપવાળો સિદ્ધ ન થાય… જો અભેદ

१. 'तद्धर्मस्वरूपवत्' इति क-पाठः । २. अनुष्टुप् । ३. 'धर्मस्वभावात्' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति । ४. 'स्वभावात्' इति क-पाठः । ५. 'स्वरूपव्यति॰' इति घ-पाठः । ६. प्रेक्ष्यतां सप्तविंशतितमं पृष्ठम् ।

द्वयपक्षोऽपि चायुक्तो विकल्पानुपपत्तितः । तेनानेकान्तवादोऽयमज्ञैः समुपकल्पितः ॥''

(१७) किञ्च संवित्रिष्ठा विषयव्यवस्थितयः । न च सदसद्रूपं वस्तु संवेद्यते, उभयरूपस्य संवेदनैस्याभावात् । तथाहि-नाँक्षजे विज्ञाने सदसत्त्वे प्रतिभासेते, असत्त्व-

किञ्चातो भेदे नैकं वस्तु अनेक स्यात्, अनेकत्वादेव, अभेदेऽपि न युज्यते एकमनेकम्. एकत्वादेव । द्वयपक्षोऽपि चायुक्तो भेदाभेदपक्षः । कुत इत्याह-विकल्पानुपपत्तितः । इयं चोक्तवद् योजनीया । तेनानेकान्तवादोऽयमज्ञैः प्राणिभिः सम्पकल्पित इति ॥

इहैवाभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्चायमपरो दोष: । संविन्निष्ठा:-संवेदनपर्यवसाना विषयव्यवस्थितय:-विषयमर्यादा: । यदि नामैवं तत: किमित्याह-न च सदसद्रपं वस्त संवेद्यते । कुत इत्याह-उभयरूपस्य संवेदनस्याभावात् । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहि नाक्षजे विज्ञाने, इन्द्रियज्ञाने इत्यर्थः, सदसत्त्वे प्रतिभासेते । कुत इत्याह-असत्त्वस्या-

હોય, તો બધા ધર્મો ધર્મી સ્વરૂપ હોવાથી માત્ર ધર્મી જ છે, એક જ છે, તે અનેકરૂપ હોવો સિદ્ધ નહીં થાય…

અને વિકલ્પો સંગત ન થઈ શકવાથી, ધર્મ-ધર્મીનો ભેદાભેદ પણ અયુક્ત છે, તેથી આ અનેકાંતવાદ માત્ર અજ્ઞાની પ્રાણીઓ વડે કલ્પાયો છે, વાસ્તવમાં છે જ નહીં."

### 🕸 संवेहनना आधारे पण अनेङ्यता असंगत 🕸

(૧૭) વિષયની વ્યવસ્થા સંવેદન-જ્ઞાનના આધારે થાય છે. ભાવ એ કે વિષય-ઘટ, તેની સિદ્ધિ-તેના સ્વરૂપની સિદ્ધિ જ્ઞાન દ્વારા જ થાય છે. જેનું જ્ઞાન થાય છે, તે જ વસ્તુ હોય છે. જેવું જ્ઞાન થાય છે. તેવી જ વસ્તુ હોય છે…

તેથી, વસ્તુ જો સદસદ્રૂપ માનવી હોય, તો પહેલા સદસદ્રૂપ વસ્તુનું સંવેદન થવું જરૂરી છે, પણ વસ્તુ સદસદ્રૂપ છે - એવું સંવેદન જ નથી થતું, કારણ કે સદસદાકારે જ્ઞાનનો અનુભવ જ નથી થતો.

**આશય** એ કે, જ્ઞાનમાં જે આકાર ભાસે, તે જ આકારે વિષયની વ્યવસ્થા થાય છે. જેમ જ્ઞાનમાં ઘડાનું 'માટીરૂપે' સંવેદન થયું, તો ઘડો 'માટીનો જ છે' એવો નિર્ણય થાય, તેમ વસ્તુનું સંવેદન જો સદસંદાકારે થાય, તો વસ્તુને 'સદસદ્રૂપ' માની શકાય, પણ તેવું સંવેદન થતું જ નથી.

પ્રશ્ન : સંદસદ્ ઓકારે સંવેદને નથી થતું -એવું તમે શી રીતે કહો છો ? ઉત્તર : કારણ કે, <sup>(૧)</sup>ઇન્દ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષમાં, કે <sup>(૨)</sup>અનુમાનમાં - બંનેમાંથી એકેમાં સદસદ્ આકારનો પ્રતિભાસ થતો નથી. તે આ રીતે -

१. अनुष्टुप् । २. ज्ञानायता इत्यर्थ: । ३. 'संवेदनाभावात्' इति ग-पाठ: । ४. 'नाक्षजविज्ञाने' इति क-पाठ: ।

स्यारूपत्वात्, रूपत्वे चासत्त्वविरोधात्, तथाऽनुभवाभावाच्च । (१८) न च कार्य-द्वारेणापि सदसद्रूपं वस्तु प्रतिपत्तुं शक्यते, यतो नोभयरूपं कार्यमुपलभ्यते । न च तत् कार्यकरणे प्रवर्त्तमानं केनचिदाकारेण करोति केनचित्र करोति, एकस्य करणाकरण-

**♦**-----**>** व्याख्या **♦**-----**>** 

रूपत्वात् । अरसाद्युपलक्षणमेतत् । रूपत्वे चासत्त्वितरोधात्, तथाऽनुभवाभावाच्च नाक्षज-ज्ञानेन तुच्छानुभवः । एवं प्रत्यक्षेणोभयरूपस्याग्रहणमभिधाय अनुमानेनाभिधातुमाह-न चेत्यादि । न च कार्यद्वारेणापि सदसद्व्यं वस्तु प्रतिपत्तुं शक्यते । कार्यमत्र समानजातीयमभिप्रेतम् । तथा चाह-यतो नोभयरूपं कार्यमुपलभ्यते । न च तत्-वस्तु कार्यकरणे प्रवर्तमानं सत् केनचिदाकारेण करोति केनचित्र करोति कार्यम् । कुत इत्याह-एकस्य करणाकरण-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

(૧) ઇન્દ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષમાં તો રૂપ-રસાદિવાળા પદાર્થનું જ સંવેદન થાય છે, જ્યારે ઉભયરૂપતા અંતર્ગત એવી અસદ્રુપતામાં તો રૂપ-રસાદિ કશું જ નથી, તો પછી પ્રત્યક્ષમાં અસદ્રુપતાનું સંવેદન શી રીતે થાય ? અને જો અસદ્રુપતાનું સંવેદન ન થાય, તો ઉભયરૂપતાનું સંવેદન પણ ન જ ઘટે…

પ્રશ્ન : અસદ્રુપતામાં પણ રૂપ-રસાદિ માની લઈએ, તો તો તેનું પ્રત્યક્ષ થઈ જશે ને ?

ઉત્તર : પણ, એ રીતે રૂપ-રસાદિ માનવામાં તો એની અસદ્રૂપતા જ ન ઘટે, કારણ કે રૂપાદિ હોય તો એને અસદ્ શી રીતે કહેવાય ?

સદસત્ બંને અક્ષજજ્ઞાનમાં જણાતા હોય એવો કદી અનુભવ નથી થતો. માટે, પ્રત્યક્ષથી તો ઉભયરૂપતાનું સંવેદન અશક્ય જ છે.

(૧૮) (૨) અનુમાનમાં કાર્ય દ્વારા કારણનું જ્ઞાન થાય, જેમ ધૂમ દ્વારા અગ્નિનું અનુમાન… પરંતુ, આ રીતે પણ સદસદ્દરૂપ વસ્તુનું જ્ઞાન થવું અશક્ય છે, કારણ કે સદસદ્દરૂપ એવું કોઈ કાર્ય જ નથી, કે જેના આધારે સજાતીય એવા સદસદ્દરૂપ કારણનું અનુમાન થઈ શકે.

વળી, વસ્તુ જયારે કાર્ય કરવા પ્રવર્તે, ત્યારે અમુક આકારે કાર્ય કરે અને અમુક આકારે કાર્ય ન કરે - એવું ન બને.

પ્રશ્ન: કેમ ન બને ?

ઉત્તર : કારણ કે, એક જ વસ્તુમાં કરણ-અકરણ બંનેનો વિરોધ છે. અને તે વસ્તુ જો સંપૂર્ણપણે કાર્ય કરે, તો તેનાથી થનાર વસ્તુ ભાવરૂપ જ થાય. તે આ પ્રમાર્ણ -

финанский фи

13. कार्यमत्र समानजातीयमभिप्रेतिमिति । इह मृदादिरुपं कारणं जैनैः सर्देसदूपमभ्युपगतम्, तच्च न कार्यद्वारेणावबोद्धं शक्यते, यतः सर्वमिप कार्यमत्र लोके समानजातीयं कारणेन सह सदृशं सत् कारणस्वभावं गमियतुं समर्थम्, न च कार्यं घटादिसम्बन्धि सदसदूपं वेद्यते, वेद्यमानरुपत्वेनैव तस्य प्रत्यक्ष एवोपलम्भादिति ।।

१. 'सद्भूयमभ्यु०' इति ख-पाठ: ।

विरोधात्, सर्वात्मना च करणे तद्भावरूपमेव स्यात् । तथाहि-नाभावः कस्यचित् कारणं भिवतुमर्हति, अभावत्वविरोधात्, तत्कारणत्वे च विश्वमदिरद्रं स्यात्, तत एव कटक-कुण्डलाद्युत्पत्तेः । न च तस्मान्निरुपाख्यतयाऽविशिष्टात् कस्यचिदेव भावः, न सर्वस्येति

**♦** 

विरोधात् । सर्वात्मना च करणे कार्यस्य तद्भावरूपमेव स्याद् वस्तु । तथाहि-नाभावः कस्यचिद् वस्तुनः कारणं भवितुमर्हति । कृत इत्याह-अभावत्वविरोधात् सकलशक्ति-विकलस्तुच्छोऽयमिति । तत्कारणत्वे च-अभावकारणत्वे च विश्वं-जगत् अदिरिद्रं स्यात् । तत एव अभावात्, कटक-कुण्डलाद्युत्पत्तेः । न च तस्मात्-अभावात् निरुपाख्यतया अविशिष्टात् कस्यचिदेव भावो मृदादेरिव घटादेः, न सर्वस्येति वक्तुं युज्यते । कृत इत्याह-

**♦** અનેકાંતરશ્મિ **♦**્

અસદ્રૂપ તો તુચ્છ અભાવરૂપ હોવાથી - સકળ શક્તિથી વિકલ હોવાથી - કોઈ પણ વસ્તુનું કારણ બની શકે નહીં. જો અસદ્રૂપને પણ કારણ માનવામાં આવે, તો તેની અસદ્રૂપતા જ નહીં રહે, કારણ કે જો કારણ હોય - કાર્ય પેદા કરવાની શક્તિવાળો હોય - તો તે અસત્ શી રીતે ? શક્તિ હોવી એ જ ભાવનું ચિક્ષ છે.

વળી, અભાવને કારણ માનવામાં, તે અભાવથી જ કડા-કુંડળ વગેરેની પ્રાપ્તિ થઈ જતાં - તે માટે બીજા કોઈ ભાવ પદાર્થની અપેક્ષા ન રહેવાથી - સંપૂર્ણ વિશ્વ અદરિદ્ર થઈ જશે, ધન-ધાન્યથી સમૃદ્ધ થઈ જશે.

વળી, અભાવથી કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તો બધા અભાવ (=િનરુપાખ્ય=સ્વરૂપ વિનાના હોવાથી) અવિશિષ્ટ સમાન જ હોવાથી "અભાવથી અમુક જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય, બધાની નહીં" - એવો પ્રતિનિયત કાર્ય-કારણભાવ પણ નહીં ઘટી શકે.

પ્રશ્ન: માટીથી જેમ ઘડો જ ઉત્પન્ન થાય, તેમ અભાવથી પણ નિયત જ કાર્ય કેમ ન મનાય ? ઉત્તર: કારણ કે માટી તો ભાવરૂપ છે, તેથી તેમાં તો ઘટ વગેરે પ્રતિનિયત વસ્તુને જ ઉત્પન્ન કરવાની પ્રતિનિયત શક્તિ માની શકાય, પણ અભાવ તો નિ:સ્વભાવ-તુચ્છ હોવાથી, એમાં પ્રતિનિયત શક્તિ ન ઘટવાથી - પ્રતિનિયત કાર્ય-કારણભાવ ન થઈ શૈકે.

નિષ્કર્ષ : કારણનું જે અસદ્રુપ તમે માનો છો - તે તો અભાવરૂપ હોવાથી - તેનું કોઈ કાર્ય જ

#### 💠 પદાર્થ સ્પષ્ટીકરણ :

દા.ત. મૃદ્દ દ્રવ્ય સદસદ્રરૂપ માનીએ તો મૃત્ત્વરૂપે સત્ છે, જલત્વાદિરૂપે અસત્ છે… હવે તે ઘટનું કારણ છે… તેમાં મૃત્ત્વેન જ તે ઘટનું કારણ છે. જલાભાવત્વેન નહીં, એવું તો તમે કહી નહીં શકો, કારણ કે એક જ વસ્તુ અમુકરૂપે કરે અને અમુકરૂપે ન પણ કરે, એવું તો બની શકે નહીં.

જો સંપૂર્ણરૂપે કરે, તો સંપૂર્ણ વસ્તુ ભાવરૂપ (સત્) જ થાય… અભાવરૂપ તો કોઈનું કારણ બનતું નથી, બને તો તેને અભાવ કહેવાય નહીં… (અભાવ તો સર્વશક્તિરહિત હોય છે…) અભાવને પણ તમે કારણ માનતા હો તો

१. 'भावात' इति ड-पाठः ।

www.jainelibrary.org

ॐ
वक्तुं युज्यते, हेत्वभावात्, अतः श्रद्धागम्यमेवेदं सदसद्रूपं विस्त्वित । तथा चोक्तम्(१९) ''न च प्रत्यक्षसंवेद्यं कार्यतोऽपि न गम्यते ।
श्रद्धागम्यं यदि परं वस्त्वेकमुभयात्मकम् ॥''

(२०) एतेन नित्यानित्यमपि प्रत्युक्तमवगन्तव्यम्, विरोधादेव । तथाहि-''अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावं नित्यमाख्यायते, प्रकृत्यैकक्षणस्थितिधर्मकं चानित्य-

हेत्वंभावात्, मृदादेरिव घटादौ प्रतिनियतशक्त्यभावेनेति । अतः श्रद्धागम्यमेवेदं सदसद्रूपं विस्तिति निगमनम् । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह न चेत्यादिना । न च प्रत्यक्षसंवेद्यम् उभयात्मकं वस्तु कार्यतोऽपि न गम्यते उक्तवदेतत् । श्रद्धागम्यं यदि परं प्रमाणाविषयत्वेन वस्त्वेकम्भयात्मकम्, सदसदात्मकमित्यर्थः ॥

अतिदेशेन दूषणान्तरमाह एतेनेत्यादिना । एतेन-अनन्तरोदितेन सदसद्रूपतानिराकरणेन नित्यानित्यमपि वस्तु प्रत्युक्तं-निराकृतम् अवगन्तव्यम् । कुत इत्याह-विरोधादेव । एतद्धा-वनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपदर्शने । अप्रच्युतः अनिवृत्तिस्वभावतया अनुत्पन्नः सदा

નથી, તો પછી કાર્ય દ્વારા તે અસદ્ર્યનું જ્ઞાન શી રીતે ? અને જો અસદ્ર્યનું જ્ઞાન ન થાય, તો કાર્ય દ્વારા 'વસ્તુ સદસદ્ર્ય છે' એવું અનુમાન પણ કેવી રીતે ? તેથી, વસ્તુ સૃદસદ્ર્ય છે - એ વાતમાં કોઈ પ્રમાણ નથી, માત્ર એમાં શ્રદ્ધા જ કારણ છે અને શ્રદ્ધામાત્રથી વાસ્તવિકતાની સિદ્ધિ થાય નહીં.

તેથી જ કહ્યું છે કે :

(૧૯) "પ્રત્યક્ષ દ્વારા સંવેદન નથી થતું અને કાર્ય દ્વારા અનુમાન પણ નથી થતું, છતાં જો એક વસ્તુ ઉભયાત્મક જ હોય તો તે શ્રદ્ધાંગમ્ય જ છે… (વાસ્તવમાં નહીં.)"

### 🕸 (૨) નિત્યાનિત્ય એકાંતવાદ 🕸

- (૨૦) સદસદ્રુપતાના નિરાકરણની જેમ, વસ્તુ નિત્યાનિત્યરૂપ છે એનું પણ નિરાકરણ થાય છે, કારણ કે નિત્ય-અનિત્ય વચ્ચે પણ વિરોધ છે. તે આ રીતે -
- (૧) જે વસ્તુ અપ્રચ્યુત (=િવનાશ ન પામે તેવા), અનુત્પન્ન (=ઉત્પત્તિ ન થઈ હોય તેવા), અને સ્થિર એવા એક સ્વભાવવાળી હોય, તેને 'નિત્ય' કહેવાય છે.

પૈસાના અભાવથી જ સોનું વગેરે ઉત્પન્ન થવાથી જગતમાં કોઈ ગરીબ નહીં રહે…

પ્રશ્ન : અભાવ બધું ઉત્પન્ન કરે, એવો નિયમ નથી. પ્રતિનિયત અભાવ, પ્રતિનિયત વસ્તુને ઉત્પન્ન કરે…

ઉત્તર : એવું કહી શકાય નહીં. કારણ કે અભાવ બધા સરખા છે - દરેક અભાવનું જુદું જુદું પ્રતિનિયતસ્વરૂપ નથી… એટલે, જેમ મૃદ્માં ઘટજનનશક્તિ મનાય છે, તેમ પ્રતિનિયત અભાવમાં પ્રતિનિયત કાર્યની શક્તિ માની શકાતી નથી. તેથી અભાવથી કોઈ પ્રતિનિયત કાર્યની ઉત્પત્તિ ન મનાય…

१. अत्र पूर्वपक्षस्य प्रथमांशः सम्पूर्णः । २. अनुष्टुप् । २. 'हेतुभावात्' इति **ड**-पाठः । ४. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति **ड**-पाठः ।

मिति''। ततश्च तद् यदि नित्यं कथमनित्यम् ? अनित्यं चेत् कथं नित्यमिति ? ( २१) स्यादारेका-न हि कूटस्थनित्यतया नित्यं द्रव्यमभ्युपगम्यतेऽस्माभिः, परिणामानित्यता-

भावेन स्थिर एवंरूपतया एकः स्वभावो यस्य तत् तथाविधं नित्यमाख्यायते । अंथवैवं विशेषणसाफल्यम्-एकस्वभावं नित्यमाख्यायत इत्युक्ते क्षणस्थितिस्वभावमप्येकस्वभावं भवित । तद्व्यवच्छेदार्थं 'स्थिर'ग्रहणम् । स्थिरैकस्वभावमपि मुक्तवस्तु कैश्चित्रित्यमिष्यत इति तद्व्यव-च्छेदार्थम् 'अनुत्पन्न'ग्रहणम् । अनुत्पन्नस्थिरैकस्वभावमपि स्वप्रच्युतिसमयं यावत् कैश्चि- नित्यमिष्यत इति तद्व्यवच्छेदार्थम् 'अप्रच्युतग्रहण'मिति । प्रकृत्येत्यादि । प्रकृत्या-स्वभावेन, एकक्षणस्थितिधर्मकं चानित्यमिति अनित्यमाख्यायते ततश्च तत् वस्तु यदि नित्यं कथम-नित्यम् ? अनित्यं चेत् कथं नित्यमिति ? विरोधात् । स्यादारेकेत्यादि । स्यादारेका-स्यादाशङ्का । न हि-नैव कृटस्थनित्यतया-एकरूपतया नित्यं द्वव्यमभ्युपगम्यतेऽस्माभिः ।

પ્રશ્ન : નિત્યનાં આવા ત્રણ વિશેષણો મુકવાની શી જરૂર ?

ઉત્તર: જો માત્ર 'એકસ્વભાવી' એટલું જ કહીએ, તો ક્ષણસ્વભાવી વસ્તુ પણ - એક સ્વભાવી હોવાથી - નિત્ય બની જશે, માટે જ 'સ્થિર' એમ કહ્યું. વળી, અમુક લોકો સ્થિર-એકસ્વભાવી એવા મોક્ષને અને ધ્વંસને નિત્ય માને છે, તેના વ્યવચ્છેદ માટે 'અનુત્પન્ન' એમ કહ્યું, જયારે મોક્ષ ધ્વંસ તો ઉત્પન્ન થાય છે. (તે બધા સાદિ, અનંત છે…)

તથા નૈયાયિકો, કાર્યોત્પત્તિ ન થાય ત્યાં સુધી સ્થિર-એકસ્વભાવી અને અનાદિ એવા પ્રાગભાવને નિત્ય માને છે, તેના વ્યવચ્છેદ માટે 'અપ્રચ્યુત' એમ કહ્યું, જયારે પ્રાગભાવ તો નાશ પામે છે.

(૨) જે વસ્તુ સ્વેંભાવથી માત્ર એક જ ક્ષણ રહેનારી હોય, તેને 'અનિત્ય' કહેવાય છે.

આમ, નિત્ય-અનિત્ય બંનેનું સ્વરૂપ વિરુદ્ધ હોવાથી, જો વસ્તુ નિત્ય (=અપ્રચ્યુત-અનુત્યન્ન-સ્થિરૈકસ્વભાવી) હોય તો અનિત્ય (=ક્ષણસ્થિતિક) શી રીતે ? અને અનિત્ય હોય તો નિત્ય શી રીતે ? તેથી, એક જ વસ્તુ નિત્યાનિત્યરૂપ બની શકે નહીં...

#### 🕸 સ્થાહાદમતે નિત્થતાનું સ્વરૂપ 🕸

- (૨૧) સ્યાદાદી: અમે, દ્રવ્યને કૂટસ્થનિત્યરૂપે (=સદાસ્થાયી એકસ્વરૂપે) નિત્ય નથી સ્વીકારતા, કારણ કે અમે તો પર્યાયને આશ્રયીને તેને અનિત્ય પણ સ્વીકારીએ છીએ. ભાવ એ કે
- 14. कैश्चित्रित्यमिष्यत इति । कैश्चित्-नैयायिकैर्नित्यं-शाश्वतमभ्युपगम्यते । नैयायिका हि घटादि-कार्याणां प्रागभावमनुत्पन्नस्थिरैकभावतया घटादिकार्योत्पत्तिसमयं यावन्नित्यमभ्युपगच्छन्तोऽपि तदुत्पत्तौ प्रच्यवमानं मन्यन्त इति ।।

💠 તે સ્વભાવથી પોતાની મેળે જ બીજી ક્ષણે નાશ પામનારી છે. બાહ્ય હેતુથી નહીં...

१. 'अथ चैवं' इति ड-पाठ: । २. 'भावतया घटादि॰' इति क-पाठ: ।

s भ्युपगमात्, किन्तु पूर्वोत्तरक्षणप्रविभागेन प्रबन्धवृत्त्या । न ह्यस्य पर्यायाणामिवोच्छेदं:,

कुत इत्याह-परिणीमानित्यताऽभ्युपगमात् कारणात् । किन्तु एवं नित्यमभ्युपगम्यते इत्याह-पूर्वोत्तरक्षणप्रविभागेन । अयं पूर्वः, अयमुत्तरः, अयमनयोः प्रविभागोऽत्यन्तभेदरूप इत्येवम्भूतेन प्रवन्धवृत्त्या हेतुभूतया । न ह्यस्य-द्रव्यस्य पर्यायाणामिवोच्छेदः पूर्वोत्तर-

પરિશામ-અનિત્યતા માનીએ છીએ. પરિશામ એટલે દ્રવ્યનું અલગ-અલગ પર્યાયરૂપે ગમન... વસ્તુનું સર્વથા સ્થાયિત્વ કે સર્વથા વિનાશ તે પરિશામ તરીકે ઇષ્ટ નથી... (એટલે અમારે મતે અનિત્યતા પરિશામરૂપે જ છે, નિરન્વયનાશરૂપે નહીં...)

પ્રશ્ન : તો પછી સ્યાદ્વાદમતે નિત્યતા કેવી હોય ?

ઉત્તર: વસ્તુ પૂર્વક્ષણમાં પણ હોય છે, ઉત્તરક્ષણમાં પણ હોય છે... એ બંને ક્ષણકાલીન અવસ્થા જુદી જુદી છે, પણ એ બે વચ્ચે સંબંધ છે, પૂર્વાવસ્થાના ત્યાગથી જ ઉત્તરાવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે... આ સંબંધથી જ જે અસ્તિત્વમાં આવે છે, તે અન્વયી એવું દ્રવ્યત્વ છે અને તેને લઈને જ અમે નિત્યત્વ માનીએ છે.... 'અર્થાત્, પ્રતિક્ષણે પર્યાયો ભિન્ન છે, પણ તેમાં એક જ દ્રવ્ય રહેલું છે, તેને આશ્રયીને નિત્યતા છે... દા.ત. નરકમાંથી તિર્યંચ-મનુષ્ય થવા પર પણ, આત્મરૂપ દ્રવ્યત્વેન નિત્યતા છે...

વળી, દ્રવ્યમાં હંમેશા, પૂર્વ-ઉત્તર ક્ષણ એવો વિભાગ થઈ જ શકે... પણ તે રૂપે તેનો ઉચ્છેદ ક્યારેય થતો નથી. (અર્થાત્ એક અન્વયી પદાર્થ તો રહે જ...)

## 15. परिणामानित्यता अथ्यपगमादिति ।

"परिणामो हार्थान्तरगमनं न च सर्वथा व्यवस्थानम ।

न च सर्वथा विनाशः परिणामस्तद्भिदामिष्टः ॥"

इति उक्तलक्षणेन परिणामेन, न तु निरन्ययक्षणक्षयितयाङ्नित्यता, तस्या अनभ्युपगमात् । ततश्च न कूटस्थनित्यताया अवकाशः ॥

16. प्रबन्धवृत्त्या हेतुभूतयेति । प्रकृष्टोङन्यबन्धेभ्यो विलक्षणः पूर्वावस्थापित्यागेन उत्तरावस्था-रूपतया परिणमनेन यो बन्धः-सम्बन्धः स 'प्रबन्ध' इत्युच्यते । तेन वृत्तिः-वर्तनं स्वभावलाभो यः पदार्थानां तया हेतुभूतया नित्यत्वमभ्युपगम्यते । इदमप्युक्तं भवति-पूर्वोत्तरयोः क्षणयोः कालसमयलक्षणयोर्नारक-मनुष्यत्वयोरिव परस्परं यः प्रविभागोङ्खन्तभेदरूपस्तेनोपलक्षिता या प्रबन्धवृत्तिः सर्वक्षणेषु एकद्रव्यानुवृत्ति-लक्षणा तया नित्यत्वमास्थीयते जैनैः, प्रतिक्षणं पर्यायेषु वर्तमानेष्विप या द्रव्यानुवृत्तिस्त्रकालकोटिस्पर्शिनी सा नित्यतेति परमार्थः ॥

१. आर्याच्छन्दोनिबद्धमिदं पद्यं स्थानाङ्ग-(सू. ५३७)टीकायां अवतरणरूपेण श्रीअभयदेवसूरिणोल्लिखितम् । २. 'क्षियतया नित्यता' इति पूर्वमुदितपाठः, अत्र M-प्रतपाठः ।

तद्रूपेण तथाऽप्रतीते: । पर्याया एव हि पर्यायरूपेण निरुध्यन्ते, न तु द्रव्यमिति नित्यमं-भ्युपगम्यते । (२२) इयमप्ययुक्ता यस्मादेषाऽप्यत्र नित्यता न सम्भवति, पर्यायव्यति-रिक्तस्य द्रव्यस्यासिद्धे: । तथाहि-न पर्यायव्यतिरिक्तं द्रव्यमस्ति तथाऽनुभवाभावात्,

 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •
 •

क्षणप्रविभागेन । कुत इत्याह-तद्रूपेण-द्रव्यरूपेण तथाऽप्रतीतेः-उच्छेदेनाप्रतीतेः प्रबन्धवृत्याः अथवा तद्रूपेण-द्रव्यरूपेण तथाप्रतीतेः-अनुच्छेदेन प्रतीतेः । एवं च पर्याया एव यस्मात् तत्त-त्क्षणस्थितिस्वभावतया पर्यायरूपेण निरुध्यन्ते-विनश्यन्ति, न तु द्रव्यं तत्तित्स्वभावतया तिन्नरोधबीजम् इति-एवं नित्यमभ्युपगम्यते । अनित्यतानुविद्धं तदाधारभूतमित्यर्थः । एतदाश- ङ्क्याह-इयमप्ययुक्ता-आरेका यस्मादेषाऽपि अनन्तरोदिता अत्र-द्रव्ये नित्यता न सम्भवति । कुत इत्याह-पर्यायव्यतिरिक्तस्य द्रव्यस्यासिद्धेः स्वतः परतश्च । एतदेवाह तथाहीत्यादिना ।

• અનેકાંતરિશ • .....

એ વાતમાં કારણ એ જ કે, પૂર્વ-ઉત્તર અવસ્થા વચ્ચે જે સંબંધ (અન્વય) છે, તેનાથી અસ્તિત્વમાં આવતા અન્વયી એવા દ્રવ્યરૂપે કદી ઉચ્છેદની પ્રતીતિ થતી નથી. (અર્થાત્ પૂર્વ-ઉત્તર અવસ્થા વચ્ચે સંબંધ હંમેશાં જણાય છે...) ભાવાર્થ એ કે, ક્રમભાવી બે પર્યાય વચ્ચેના સંબંધના (આ પૂર્વપર્યાય અને આ ઉત્તરપર્યાય એવા સંબંધના) નાશની પ્રતીતિ કદી થતી નથી. એટલે એવા બે વિભાગ જેના થઈ શકે, એવું દ્રવ્ય નિત્ય જ છે.

તથા, દરેક ક્ષણે જે નાશ થાય છે, તે પર્યાયનો જ થાય છે, કારણ કે તેનો જ સ્વભાવ એકક્ષણ રહેવાનો છે. દ્રવ્યનો તેવો સ્વભાવ ન હોવાથી તેનો નાશ થવાનું કારણ જ નથી અને તેથી તેનો નાશ પણ થતો નથી. તેથી ઘટ-કપાલાદિત્વેન ઘટાદિ પદાર્થો અનિત્ય હોવા છતાં, દ્રવ્યત્વેન-પુદ્દગલત્વેન તો તેઓ નિત્ય જ છે - એમ નિત્યાનિત્ય બંને ઘટી શકવાથી - વસ્તુ ઉભયાત્મક કેમ ન કહેવાય ?

### 🕸 સ્થાહાદકભિત નિત્થતા અસંગત 🕸

(૨૨) એકાંતવાદી : સ્યાદાદીનું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે દ્રવ્યાનુવૃત્તિના આધારે જે નિત્યતા કહો છો, તે નિત્યતા તો સંભવિત જ નથી.

પ્રશ્ન : - પણ કેમ ?

ઉત્તર : કોરણ કે સ્વૈતઃ કે પરતઃ પર્યાયથી જુદા એવા દ્રવ્યની સિદ્ધિ થતી નથી. ભાવઃ ઘટમાં,

17. तत्तत्क्षणिरथितिखभावतयेति । तिसमस्तिसमन् क्षणे रिथितिः-अवस्थानं स्वभावो येषां ते तथा तेषां भावस्तत्ता तया ॥ 18. तत्तत्स्वभावतयेति । सः-अविनश्वरः स्वभावो यस्य तत् तत्स्वभावं तस्य भावस्तत्ता तथा तस्य-द्रव्यस्य तत्स्वभावता तयेति ॥ 19. स्वतः परतश्चेति । घटे हि मार्वोऽयं घट इति

💠 ઘટમાં, 'આ માટીનો ઘડો છે' - એ પર્યાય દ્રવ્યનો સ્વતઃ કહેવાય છે અને 'આ નવો માટીનો ઘડો છે' એ

१. 'तथाप्रतीते:' इत्यपि चारु, व्याख्यान्तरशक्यत्वात् । २. 'भावस्तत्रास्य' इति क-पाठ: । ३. 'तत्भावता' इति क-पाठ: । ४. 'मार्तो हि घट' इति ख-पाठ: ।

्र्र्णाच्यतिरिक्तभावे वा अनेकरूपैकवस्तुवादहानिप्रसङ्गः । तथा चोक्तम्-''पर्यायाभेदतोऽनित्यं द्रव्यं स्यात् तत्स्वरूपवत् । स्याद्वादविनिवृत्तिश्च नानात्वे सम्प्रसज्यते ॥'' व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तपक्षस्तु विरोधाघातत्वात्र्यायबहिर्भृतत्वादनुद्धोष्य एवेति ॥ तथाहि-न पर्यायव्यतिरिक्तं द्रव्यमस्ति, तथाऽनुभवाभावात् । न हि पिण्ड-शिवकादिव्यति-रिक्तं मृद्द्रव्यमनुभूयते । व्यतिरिक्तभावे वा पर्यायेभ्यो द्रव्यस्य, अनेकरूपमेकं वस्तु इति वादहानिप्रसङ्गः, द्वयोरप्येकैकत्वादिति । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह-पर्यायेत्यादि । पर्याया-भेदतः कारणात् अनित्यं द्रव्यं स्यात् तत्स्वरूपवत्-पर्यायस्वात्मवत् । स्याद्वादविनिवृत्तिश्च-अनेकान्तहानिश्च नानात्वे सम्प्रसज्यते द्रव्यपर्याययोः । व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तपक्षस्तु अनयो-र्विरोधाघातत्वाद् हेतोर्न्यायबहिर्भृतत्वादनुद्धोध्य एवेति ॥ મૃત્ત્વ વગેરે દ્રવ્યથી જ ઉત્પન્ન થતા પર્યાય સ્વતઃ પર્યાય છે અને નવો-જુનો વગેરે પર્યાય પરતઃ પર્યાય છે, કારણ કે તે વ્યપદેશ જૂના કાળને સામે રાખીને અન્ય દ્રવ્યની અપેક્ષાએ થાય છે… તો આ બંને પ્રકારના પર્યાયથી વ્યતિરિક્ત એવા દ્રવ્યની સિદ્ધિ થતી નથી તેમાં કારણ એ કે, (૧) તેવો અનુભવ થતો નથી, અર્થાત્, શિવકાદિ પર્યાયોથી સર્વથા જુદી એવી માટીનો કદી અનુભવ થતો નથી અને (૨) પર્યાયથી દ્રવ્યને જુદું માનવામાં દ્રવ્ય-પર્યાયનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ થતાં - દ્રવ્ય પર્યાયરૂપ ન બની શકવાથી 'એક દ્રવ્ય જુદા જુદા મર્યાયસ્વરૂપ છે' તેવું કહી નહીં શકાય અને તેથી તો - એક જ વસ્તુ અનેક પર્યાયરૂપ છે - એવું સિદ્ધ નહીં થાય… ફલતઃ સ્યાદ્વાદની હાનિ થશે. કહ્યું છે કે -''પર્યાયોની સાથે અભેદ માનવાથી, પર્યાયના સ્વરૂપની જેમ, દ્રવ્ય અનિત્ય થાય છે અને પર્યાયોથી ભેદ માનતાં-એક વસ્તુ અનેકરૂપ ન થવાથી - સ્યાદાદની હાનિ થાય છે." વળી, દ્રવ્ય-પર્યાયોનો ભેદાભેદ પણ ન માની શકાય, કારણ કે એક જ ઠેકાણે ભેદ-અભેદ બંનેનો વિરોધ છે, તેથી આ પક્ષ પણ ન્યાયસંગત ન હોવાથી, આની પણ ઉદ્ઘોષણા ન કરવી... **નિષ્કર્ષ** : તેથી દ્રવ્યનું જુદું અસ્તિત્વ જ સિદ્ધ ન થતાં - તે દ્રવ્યને આશ્રયીને નિત્યતા પણ સંગત ન થઈ શકવાથી - વસ્તુને નિત્યાનિત્યરૂપ પણ ન માની શકાય, એવું ફલિત થયું... स्वतः पर्यायः नवो७यं इत्यादिश्च परं कालमपे१येति ॥

પર્યાય દ્રવ્યનો પરતઃ કહેવાય, કારણ કે તે વ્યપદેશ જુના કાળને સામે રાખીને કરાય છે.

१. 'चानेकः । इति क-पाठः । २. 'वस्तुहानिः 'इति क-पाठः । ३. अनुष्टुप् । ४. अत्र पूर्वपक्षस्य द्वितीयांशः सम्पूर्ण: । ५. 'न चायं इति' च-पाठ: ।

(२३) एतेन सामान्यविशेषरूपमपि प्रतिक्षिप्तमवगन्तव्यम् । तथाहि-एकादिधर्मकं सामान्यम्, अनेकादिधर्मका विशेषाः । ततश्च तद् यदि सामान्यरूपं कथं विशेषरूपम् ? विशेषरूपं चेत् कथं सामान्यरूपम् ? इति विरोधात् ॥

किञ्च सामान्यविशेषोभयरूपत्वे सित वस्तुनः सकललोकप्रसिद्धसंव्यवहार-नियमोच्छेदप्रसङ्गः । तथाहि-विष-मोदक-क्षीर-कर्कादिव्यक्त्यभिन्नमनानास्वभावमेकं

 \$
 व्याख्या \$

अतिदेशैनैव दोषान्तरमाह-एतेनेत्यादिना। एतेन-नित्यानित्यनिराकरणेन सामान्यविशेष-रूपमि वस्तु प्रतिक्षिप्तमवगन्तव्यम्। एतदेव योजयित-तथाहीत्यादिना। तथाहि एकादि-धर्मकं सामान्यम्, ''एकं नित्यं निरवयवमृक्रियं सर्वगतं च सामान्यम्'' इति वचनात्। अनेकादिधर्मका विशेषा अनेके अनित्या इत्यादयः। तृतश्च तत्-वस्तु यदि सामान्यरूपं कथं विशेषरूपम् ? विशेषरूपं चेत् कथं सामान्यरूपम् ? इति-एवं विरोधात् प्रतिक्षित्त-मवगन्तव्यमिति॥

इहैवाभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च सामान्यविशेषोभयरूपत्वे सित वस्तुनः किमित्याह-सकललोकप्रसिद्धो यः संव्यवहारिनयमः तदुच्छेदप्रसङ्गः । तद्भावनायैवाह-

# \* (૩) સામાન્ય-વિશેષ એકાંતવાદ \*

- (૨૩) નિત્યાનિત્યનું નિરાકરણ થવાથી, વસ્તુ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપ છે એનું પણ નિરાકરણ જાણવું, કારણ કે સામાન્ય-વિશેષ વચ્ચે પણ વિરોધ છે, તે આ રીતે -
  - (૧) સામાન્ય તે એક, નિત્ય, નિરવયવ (અંશ રહિત), નિષ્ક્રિય, અને સર્વત્ર વ્યાપી છે.
  - (રં) વિશેષ તે અનેક, અનિત્ય, સાવયવ, સક્રિય અને અસર્વગત છે...

આમ, સામાન્ય-વિશેષ બંનેનું સ્વરૂપ વિરોધી છે, તેથી વસ્તુ જો સામાન્યરૂપ (એક-નિત્યાદિરૂપ) હોય, તો તે વિશેષરૂપ (અનેક-અનિત્યાદિરૂપ) શી રીતે ? અને જો વિશેષરૂપ હોય તો સામાન્યરૂપ શી રીતે ?

બીજી વાત, વસ્તુને જો સામાન્ય-વિશેષ ઉભયાત્મક માનવામાં આવે, તો સકળલોકમાં પ્રસિદ્ધ એવા વ્યવહારનો જે નિયમ, તેનો ઉચ્છેદ થઈ જશે, અર્થાત્ મોદક વગેરેનો અર્થી મોદકાદિ અંગે જ પ્રવર્તે=એવું નિયમન નહીં રહે. તે આ રીતે -

<sup>❖</sup> લોકમાં આ વ્યવહાર નિશ્ચિતપણે પ્રસિદ્ધ છે કે, વિષાર્થી વિષમાં જ પ્રવૃત્તિ કરે... તે જ એક પ્રકારનો નિયમ છે.

१. 'विशेषाः, तथा नित्यं सामान्यं अनित्या विशेषास्तथा निरवयवं सामान्यं सावयवविशेषाः, तथा निष्क्रियं सामान्यं सिक्रया विशेषाः तथा सर्वयतं सामान्यं असर्वयता' इत्यधिकः क-पाठो ग-घ-पुस्तकयोर्नास्ति, व्याख्यायामपि स न वर्तते । २. 'भिन्नं नाना॰' इति ग-पाठः । ३. 'धर्मविशेषास्त्वनेक' इति ड-पाठः । ४. 'इत्यादि ततश्च' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । ५. 'पर्यायेत्यादि पर्यायभेदतः' इत्यधिको ड-पाठः ।

सामान्यं वर्तते । (२४) ततश्च न विषं विषमेव, मोदकाद्यभिन्नसामान्याव्यतिरेकात् । नापि मोदको मोदक एव, विषाभिन्नसामान्याभेदात् । किं तर्हि ? उभयमृष्युभयरूपम् । ततश्च विषार्थी विषे प्रवर्तेत मोदके च, एवं मोदकार्थ्यपि मोदके प्रवर्तेत विषे च। (२५) लोकश्च विषार्थी विष एव प्रवर्तते, न मोदके, मोदकार्थ्यपि मोदक एव, न विषे, इत्यस्य नियमस्योच्छेदः स्यात् । तथा विषे भिक्षते मोदकोऽपि भिक्षतः स्यात्, मोदके

तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपदर्शने । विष-मोदक-क्षीर-कर्कादिव्यक्तिभ्यः । कर्क:-अश्व-विशेषः । 'आदि'शब्दाद् गजादिव्यक्तिग्रहः, अभिन्नम्-अव्यतिरिक्तम् अनानास्वभावम्-अचित्रस्वभावम् एकं सामान्यं वर्तते । यदि नामैवं ततः किमित्याह-ततश्च न विषं विषमेव एकान्ततः, मोदकाद्यभिन्नसामान्याव्यतिरेकात् कारणाद् विषस्य । नापि मोदको मोदक एव नियतरूपेण, विषाभिन्नसामान्याभेदात् मोदकस्य । किं तर्हि ? उभयमपि-विषमोदक-लक्षणम् उभयरूपं-शबलम्, इतरेतराभिन्नसामान्याभेदेन विषमोदकरूपमित्यर्थः । ततश्च विषार्थी जनः विषे प्रवर्तेत मोदके च, तत्त्वत उभयोस्तुल्यत्वात् । एवं मोदकार्थ्यपि मोदके प्रवर्तेत विषे च । भावना पूर्ववत् । न चैतदेविमत्याह-लोकश्च विषार्थी विष एव प्रवर्तते नियमेन, न मोदके । मोदकार्थ्यपि मोदक एव प्रवर्तते, न विषे । इति-एवमस्य नियमस्य प्रवृत्ति-

(A) વિશ્વમાં સામાન્ય માત્ર એક છે, (B) સામાન્યનો સ્વભાવ ચિત્ર નથી, એક જ છે અને (C) સામાન્ય તે વિષ, મોદક, ક્ષીર, કર્ક (ઘોડાની જાતિવિશેષ-સફેદ ઘોડો) વગેરે તમામ પદાર્થોની સાથે જોડાયેલ છે, અભિન્ન છે.

\* અનેકાંતરિશ \*

તેથી, વિષ તે માત્ર વિષ જ નહીં રહે, કારણ કે મોદકાદિથી અભિન્ન એવા સામાન્યની સાથે તેનો અભેદ હોવાથી, તે મોદકાદિરૂપ પણ બની જશે. તેમ, મોદક પણ માત્ર મોદક જ નહીં રહે, કારણ કે વિષાદિથી અભિન્ન એવા સામાન્યની સાથે તેનો અભેદ હોવાથી, તે વિષાદિરૂપ પણ બની જશે.

(૨૪) આમ, વિષ તે વિષ-મોદક ઉભયરૂપ અને મોદક તે મોદક-વિષ ઉભયરૂપ થઈ જશે, અને તેથી તો વિષનો ઇચ્છુક વ્યક્તિ - વિષ-મોદક બંને તુલ્ય હોવાથી - વિષ-મોદક બંને વિશે પ્રવૃત્તિ કરશે અને મોદકનો ઇચ્છુક વ્યક્તિ - મોદક-વિષ બંને તુલ્ય હોવાથી - મોદક-વિષ બંને વિશે પ્રવૃત્તિ કરશે…

(૨૫) પણ, જગતમાં તો એવું દેખાય છે કે,વિષાર્થી વ્યક્તિ વિષ અંગે જ પ્રવર્તે છે, મોદક અંગે નહીં અને મોદકાર્થી વ્યક્તિ મોદક અંગે જ પ્રવર્તે છે, વિષ અંગે નહીં. જો વસ્તુને સામાન્યરૂપ પણ માનશો તો - સામાન્યતયા બધા પદાર્થો એક થઈ જતાં - લોકપ્રસિદ્ધ પ્રતિનિયત વ્યવહારનો ઉચ્છેદ થઈ જશે.

१. 'प्रवर्तते' इति क-पाठः । २. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति घ-पाठः ।

च भिक्षते विषमिप भिक्षतं स्यात्, तथा च प्रतीतिविरोधः । एवं क्षीर-कर्कादिष्विप योज्यम् । (२६) स्यादेतद् विषादिषु विशेषरूपताऽप्यस्त्येव, सा तदि्थनो नियमेन प्रवृत्तेर्बीजम्, तद्भक्षणे च नान्यभक्षणं स्यादिति । (२७) एतदप्ययुक्तम्, विकल्पा-

गोचरस्य उच्छेदः स्यात्, निमित्ताभावात् । तथा विषे भिक्षते मोदकोऽपि भिक्षतः स्यात् । मोदके च भिक्षते विषमपि भिक्षतं स्यात् । तथा च प्रतीतिविरोधः, इत्थं लोकेऽप्रतीतेः । एविमित्यादि । एवं क्षीरकर्कादिष्वपि योज्यं न क्षीरं क्षीरमेवेत्यादिना । स्यादेतिदत्यादि । अथैवं मन्यसे-विषादिषु विशेषरूपताऽप्यस्त्येव, सा-विशेषरूपता तदिर्थनः-विषाद्यिनो नियमेन प्रवृत्तेविषादिगोचराया बीजम्, तद्भक्षणे च-विषादिभक्षणे च नान्यभक्षणं स्यात्- न मोदकादिभक्षणं स्यात् इति । एतदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः । एतामेव

તથા વિષ ખાવાથી, સાથે-સાથે મોદક પણ ખવાઈ જ જશે અને મોદક ખાવાથી, સાથે સાથે વિષ પણ ખવાઈ જ જશે, પણ હકીકતમાં તો કદી એવી પ્રતીતિ થતી જ નથી, કારણ કે જો મોદક

સાથે વિષ પણ ખવાઈ જતું હોય, તો વ્યક્તિનું પુષ્ટિના બદલે મૃત્યુ જ થઈ જાય.

......**ः** व्याख्या **♦**......

એ જ રીતે, ક્ષીર પીવા ઇચ્છતો વ્યક્તિ કર્કને પણ પીવા દોડશે અને કર્ક પર ચડવા ઇચ્છતો વ્યક્તિ ક્ષીર પર ચડી જશે... વગેરે રીતે પ્રતિનિયત વ્યવહારનો ઉચ્છેદ થઈ જશે, માટે વસ્તુમાં સામાન્યરૂપતા માની શકાય નહીં.

#### 💥 विशेषइपताथी प्रतिनियत व्यवहारनी संगति 🕸

(૨૬) સ્યાદાદી: વિષાદિમાં માત્ર સામાન્યરૂપતા જ નથી, પરંતુ સાથે વિશેષરૂપતા પણ છે અને આ વિશેષરૂપતા જ, તે-તેના અર્થી વ્યક્તિઓને, તે-તે વિશે જ વ્યવહાર કરવામાં નિયંત્રિકા બનશે...

આશય એ કે, મોદકમાં પુષ્ટિદાયકત્વ વગેરેરૂપ એવી વિશેષરૂપતા છે કે, જે વિષાદિ કોઈ પદાર્થમાં નથી - માત્ર લાડવો જ પુષ્ટિ આપે છે, વિષ નહીં અને માત્ર વિષથી જ મૃત્યુ થાય છે, લાડવાથી નહીં - તેથી એ વિશેષતારૂપતાના કારણે, મોદકનો ઇચ્છુક વ્યક્તિ માત્ર મોદકનું જ ભક્ષણ કરશે, વિષનું નહીં અને વિષનો ઇચ્છુક વ્યક્તિ માત્ર વિષનું જ ભક્ષણ કરશે, મોદકનું નહીં.

એમ બધો જ પ્રતિનિયત વ્યવહાર ઘટી શકવાથી, વસ્તુને સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપ માનવામાં કોઈ બાધ નથી.

### 🕸 પણ, સામાન્થરૂપતા તો નહીં જ ઘટે – એકાંતવાદી 🕸

(૨૭) એકાંતવાદી : જૈનનું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે તેમાં વિકલ્પો ઘટી શકતા નથી. તે

<sup>❖ &#</sup>x27;વિષાદિ'માં રહેલ આદિપદથી મોદકનું ત્રહણ કરવું તથા 'મોદકાદિ'માં રહેલ આદિપદથી વિષનું ત્રહણ કરવું... તેથી 'મોદકના ભક્ષણથી વિષનું ભક્ષણ થઈ જવાની આપત્તિ પણ નહીં આવે' આવો અર્થ પણ ફલિત થશે...

१. 'प्रवृत्तिर्विषा॰' इति ड-पाठ: । २. 'न' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति । ३. 'एनामेव' इति ड-पाठ: ।

नुपपत्ते: । विशेषरूपता हि सामान्याद् व्यतिरिक्ता वा स्यादव्यतिरिक्ता वा । अव्यतिरिक्तत्वे तत्त्वरूपवन्न तस्यास्तत्त्वम् । व्यतिरिक्तत्वे च तद्धिप्रवृत्तिविषयत्वात् तस्या एव वस्तुता । व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तेति चेत्, नन्वेवं विरोध इति त्यज्यतामुभयरूपवस्तुवादाभिमानः । (२८) तथा चोक्तम्-

..... 💠 व्याख्या 💠 .....

दर्शयत्राह-विशेषरूपता हि विषादिसम्बन्धिनी सामान्याद् यथोदिताद् व्यतिरिक्ता वा स्याद-व्यतिरिक्ता वा । किञ्चात इत्याह-अव्यतिरिक्तत्वे सामान्यात् तत्स्वरूपवत्-सामान्यस्वरूपवत् न तस्याः-विषादिविशेषतायाः तत्त्वं-विशेषरूपत्वम्, सामान्याव्यतिरेकादित्यर्थः । व्यति-रिक्तत्वे च विषादिविशेषरूपतायाः सामान्यात्, तस्या एव-विशेषरूपतायाः वस्तुता इति योगः । कृत इत्याह-तद्धिप्रवृत्तिविषयत्वात्, तस्या एवार्थिक्रयाकारित्वादित्यभिप्रायः । व्यतिरिक्ता-व्यतिरिक्तेति चेतु सामान्याद् विशेषरूपतेति प्रक्रमः । एतदाशङ्क्याह-नं-वेविमित्यादि । नन्वेवं-

❖ અનેકાંતરિશ્મ **❖** 

व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्ताङ्गीकरणे विरोध इति कृत्वा त्यज्यतामुभयरूपवस्तुवादाभिमानः, असारत्वादस्येत्यभिप्रायः । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह प्रवृत्तीत्यादिना । प्रवृत्तिनियमः तदन्य-

આ રીતે → તમે જે વિશેષરૂપતા દ્વારા પ્રતિનિયત વ્યવહારની સંગતિ કરો છો, તે વિશેષરૂપતા સામાન્યથી (૧) ભિન્ન છે, કે (૨) અભિન્ન ?

- (૨) જો અભિન્ન માનશો, તો સામન્યનાં સ્વરૂપની જેમ વિશેષરૂપતા પણ સામાન્યથી અભિન્ન થવાથી - સામાન્યરૂપ જ બની જવાથી - એની વિશેષરૂપતા જ નહીં રહે અને માત્ર સામાન્યરૂપતા જ શેષ રહેતાં, વિષાદિ અંગેના પ્રતિનિયર્ત વ્યવહારનો ઉચ્છેદ યથાવસ્થિત જ રહેશે.
- (૧) જો ભિન્ન માનશો, તો તો માત્ર વિશેષરૂપતા જ વસ્તુરૂપે સિદ્ધ થશે, કારણ કે માત્ર વિશેષરૂપતા જ વિષાદિના ઇચ્છ્રક વ્યક્તિના વ્યવહારનો વિષય બને છે.

આશય એ કે,જે અર્થીક્રયાકારી હોય, તે જ પરમાર્થરૂપે સત્ હોય છે. પ્રસ્તુતમાં, વિશેષરૂપતા જ મોદકાર્થી વ્યક્તિને મોદક વિશે પ્રવર્તાવે છે, સામાન્યરૂપતા નહીં - એમ અર્થીક્રયાકારી માત્ર વિશેષરૂપતા જ હોવાથી, વસ્તુની માત્ર વિશેષરૂપતા જ પરમાર્થરૂપે સિદ્ધ થશે... એટલે સામાન્યરૂપતા રહેશે જ નહીં.

પ્રશ્ન : સામાન્ય-વિશેષરૂપતા વચ્ચે ભેદાભેદ ન મનાય ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે બંને વચ્ચે વિરોધ હોવાથી, ભેદ હોય ત્યાં અભેદ ન ઘટે અને અભેદ હોય ત્યાં ભેદ ન ઘટે. તેથી, વસ્તુ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપ છે - એવું ફોગટનું અભિમાન છોડી દો ! (૨૮) કહ્યું છે કે -

१. 'नन्वेवमित्यादि' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति ।

"प्रवृत्तिनियमो न स्याद् विषादिषु तद्धिनः । मोदकाद्यपृथग्भृतसामान्याभेदवृत्तिषु ॥ भेदे चोभयरूपैकवस्तुवादो न युज्यते । भेदाभेदविकल्पस्तु विरोधेनैव बाधितः ॥ विशेषरूपं यत् तेषु तत्प्रवृत्तेर्नियामकम् । साध्वेतत् किन्तु वस्तुत्वं तस्यैवेत्थं प्रसज्यते ॥'' (२९) तथा परेणाप्युक्तम्-

देश्वेत तेत्रैव न स्याद् विषादिषु पदार्थेषु । कस्येत्याह-तदिधनः-विषाद्यर्थिनः । किंविशिष्टेषु विषादिषु ? अत्राह-मोदकाद्यपृथ्यभूतसामान्याभेदवृत्तिषु मोदकाद्यपृथ्यभूतं यत् सामान्यं तद-भेदेन ये वर्तन्त इत्यर्थः । भेदे चेत्यादि । भेदे च सामान्यादमीषामिष्यमाणे किमित्याह-उभय-रूपैकवस्तुवादो न युज्यते-उभयरूपमेकं वस्त्वित्यवम्भूतो वादो न घटते, द्वयस्यापि प्रत्येक-मेकैकत्वादिति भावः । भेदाभेदिवकल्पस्तु प्रक्रमात् सामान्यविशेषयोर्विरोधेनैव बाधितो यदि भेदः कथमभेद इत्यादिना । विशेषेत्यादि । विशेषरूपं यत् तेषु-विषादिषु तत्प्रवृत्ते-नियामकं तद्विषयायाः । साध्वेतत्-अनन्तरोदितं किन्तु वस्तुत्वं-परमार्थसत्त्वं तस्यैव-विषादि-विशेषरूपस्य इत्थम्-एवं प्रसज्यत इति ।।

तथा परेणाप्युक्तम् । एतदेवेति दर्शयति सर्वस्येत्यादिना । सर्वस्य-वस्तुन उभयरूपत्वे-

\* અનેકાંતરિશ \*

"વિષાદિને, મોદકાદિથી અભિન્ત એવા સામાન્યની સાથે અભેદ માનવામાં આવે, તો વિષાર્થી વ્યક્તિઓની મોદકાદિ બીજી વસ્તુને છોડીને માત્ર વિષાદિ અંગેની જ પ્રવૃત્તિનો નિયમ નહીં રહે.

સામાન્યથી વિશેષનો ભેદ માનવામાં આવે, તો - સામાન્ય-વિશેષ બંનેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ થઈ જતાં એક જ વસ્તુ બંને રૂપ ન બની શકવાથી - 'એક જ વસ્તુ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયાત્મક છે' એવો વાદ નહીં ઘટે અને એકત્ર બંનેનો વિરોધ હોવાથી, ભેદાભેદ વિકલ્પ પણ બાધિત છે.

વિષાર્થી આદિની,માત્ર વિષાદિ અંગે જ પ્રવૃત્તિ માટે, વસ્તુમાં જો વિશેષરૂપતા માનતા હો, તો તો સારૂં જ છે,પણ એ રીતે તો માત્ર વિશેષરૂપતાનું જ વસ્તુત્વ સિદ્ધ થશે."

(૨૯) તથા બીજા વડે પણ કહેવાયું છે કે -

20. तत्रैय न स्याद विषादिष्यित । तत्रैय-तेष्येय विषादिष्यिति ।।

20. तत्रय न स्याद् विचाविष्यति । तत्रय-तष्यय विचायिष्यति

''सर्वस्योभयरूपत्वे तद्विशेषनिराकृतेः । <sup>१</sup>नोदितो दधि खादेति किमुष्ट्ं नाभिधावति ? ॥<sup>१</sup>

तथाहि-उष्ट्रोऽपि स्याद् दिध, नापि स एवोष्ट्रो येनान्योऽपि स्यादुष्ट्रः, तथा दध्यपि स्यादुष्ट्रः, नापि तदेव दिध येनान्यदिप स्याद् दिध । तदेवमनयोरेकस्यापि कस्यचित्

देश सामान्यविशेषरूपत्वे । उभयग्रहणमनेकत्वोपलक्षणम् । अस्मिन् सित किमित्याह-तिद्वशेष-निराकृतेः । तिद्वशेषस्य उष्ट्र उष्ट्र एव, न दिधः दिध दध्येव, नोष्ट्रः; इति-एवंलक्षणस्य निराकृतेः-इतररूपावेशेन निराकरणात् । नोदितो दिध खादेति । दिध खादेत्येवं नोदितः पुरुषः किमुष्ट्रं नाभिधावित खादितुम्, तस्य कथि छादे दध्नोऽप्यभेदात् ? यद्वा सामान्येनैव किमुष्ट्रं नाभिधावित, खादनिक्रयाया अपि कथि छादिभिधावनिक्रयाऽव्यतिरेकादिति ? तथाहीत्यादि विवरणम् । तथाहीत्युपदर्शने । उष्ट्रोऽपि स्याद् दिध-केनिचत् प्रकारेण दिधः, न तदभावानुविद्ध इत्यर्थः । नापि स एवोष्ट्र एव-उष्ट्रस्वरूपनियत एकान्तेन येनान्योऽपि-दध्यादिकः स्यादुष्ट्रः-भवेदुष्ट्रः, उभयरूपतया । अथवा स्यादुष्ट्र इत्यभ्युपगमयुक्तिः । तथा दध्यिप स्यादुष्ट्रः-केनिचत्

"બધા જ પદાર્થ જો ઉભયરૂપ હોય, (ઉપલક્ષણથી એ પણ સમજવું કે જો સત્ત્વ-પ્રમેયત્વાદિ પર્યાયની અપેક્ષાએ અનેકરૂપ હોય) તો વસ્તુના વિશેષરૂપનું નિરાકરણ થવાથી, 'દહીં ખા' એમ પ્રેરાયેલ વ્યક્તિ ઊંટને ખાવા કેમ દોડતો નથી ? અર્થાત્ ઊંટને કેમ ખાતો નથી ?

ઊંટ ઊંટ જ છે, દહીં નહીં અને દહીં દહીં જ છે, ઊંટ નહીં… એવા જે તદ્દતદ્દગત વિશેષ્ (બીજાથી ભેદક) છે, તે નીકળી જશે, કારણ કે તેમાં સામાન્યનો પ્રવેશ થયો અને એટલે હવે ઊંટ દહીં સાથે પણ સમાનતા ધરાવે; એવું થવાથી ઉપરોક્ત વિશેષ તેમાં રહી નહીં શકે… (આ પદાર્થ આગળ સ્પષ્ટ થશે…)

જો વસ્તુ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપ હોય, તો (ક) ઊંટ પણ દહીંરૂપ થશે, પણ તેના અભાવરૂપ નહીં રહે, (ખ) વળી, તે એકલો જ ઊંટ સ્વરૂપ છે, તેવું નથી, કારણ કે (દહીં વિ.) અન્ય પણ ઊંટસ્વરૂપ હોઈ શકે છે... (ભાવ એ કે, ઊંટ-દહીં બંનેમાં એક જ સામાન્ય હોવાથી સામાન્ય અંશથી ઊંટ પણ દહીં બને... તેમ દહીં પણ ઊંટ બને...)

21. अनेकत्वोपलक्षणिमिति । सत्त्व-प्रमेयत्व-मूर्तत्वादिना पर्यायपर्यालोचनेन वैस्तुनो यदनेकत्वम्-अनेकस्वभावत्वं तत्सूचकमिति ॥

22. स्यादुष्ट्र इत्यभ्युपगमयुक्तिरिति । स्यात्-कथञ्चित् स्याच्छब्दस्यानेकान्तार्थत्वात् उष्ट्रः न पुनः

१. 'चोदितः' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । २. अनुष्टुप् । ३. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति **ध**-पाठः । ४. 'वस्तुतो' इति क-पाठः ।

तद्रूपाभावस्याभावात्, स्वरूपस्य वाऽतद्भाविनः स्वनियतस्याभावात् न कश्चिद् विशेष इति । ततश्च दिध खादेति चोदित उष्ट्रमिप खादेत् ।

द्वाख्या ता स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वच्या स्वच्या

♦ અનેકાંતરશ્મિ ♦.....

પ્રશ્ન : પહેલા દહીં-ઊંટમાં 'વિશેષ' કેવી રીતે સંભવે ? તે જણાવો.

ઉત્તર: જુઓ, વિશેષ બે રીતે સંભવી શકે=(૧) દહીંમાં જે રૂપ છે, તે ઊંટમાં ન હોય અને ઊંટમાં જે રૂપ છે, તે દહીંમાં ન હોય… (૨) દહીંમાં જે રૂપ નથી, તે ઊંટમાં હોય અને ઊંટમાં જે રૂપ નથી, તે દહીંમાં હોય…

પણ ઉપર (ક) કહ્યું, તેનાથી નક્કી થયું કે, ઊંટ, દહીંરૂપના અભાવવાળો નથી. એટલે પહેલી રીતે વિશેષ ન ઘટે અને (ખ)માં કહ્યું, તેનાથી નક્કી થયું કે, ઊંટનું સ્વરૂપ માત્ર ઊંટમાં જ હોય તેવું નથીં, બીજામાં પણ હોય છે...

એટલે બંનેમાંથી એક પણ રીતે વિશેષ સિદ્ધ ન થતાં બંનેની સંકીર્ણતા થશે અને એટલે 'દહીં ખા' એમ કહેવાથી ઊંટ ખાવા દોડશે….

❖ विवरणम् ❖ सर्वे रूपैः इत्येवंरूपो योङभ्युपगमः-पक्षपिग्रहः स्याद्वादिनः स एव युक्तिः । इदमुक्तं भवति-स्यादुष्ट्रः-भवेदुष्ट्र इत्येकं व्याख्यानम्; द्वितीयं तु स्यात् उष्ट्रः-कथिश्वदुष्ट्र इत्याचार्याभ्युपगमेनैवेति ।।

<sup>❖</sup> અહીં મૂળગ્રંથમાં 'खादेत' ક્રિયાનો પ્રયોગ કર્યો છે, તેનાથી ધાવનક્રિયા પણ ઉપલક્ષણથી સમજવી, એટલે આવી પણ આપત્તિ આવે કે ઊંટ તરફ દોડવાનું કહેવાયેલ વ્યક્તિ, દહીં તરફ પણ કેમ ન દોડે ?

१. 'न' इत्यधिको घ-ड-पाठ: । २. 'कृतैरित्येतदेवमनयो:' इति ड-पाठ: । ३. 'वाभिधानोप०' इति ड-पाठ: ।

# (३०) "अर्थास्त्यितशयः कश्चिद् येन भेदेन वर्तते । स एव दिध सोऽन्यत्र नास्तीत्यनुभयं परम् ॥"

अथानयोः कश्चिदितशयोऽस्ति येनायं तथा चोदितः क्षीरिवकार एव प्रवर्तते, नान्यत्र । एवं तर्हि स एवातिशयोऽर्थक्रियार्थिप्रवृत्तिविषयो दिध । तत्फलविशेषो-

अथेत्यादि । अथ अस्ति दध्युष्ट्रयोः अतिशयः केश्चिद् येन-अतिशयेन दिध खादेति चोदितः पुरुषो भेदेन वर्तते, उष्ट्रपरिहारेण दिध्न । स एव अतिशयः दिधः, सोऽन्यत्र-उष्ट्रे, नास्तीत्युभयं-विभक्तरूपस्वरूपं सर्वं वस्तु तदेव च परं-परमार्थः । एकत्वं तु किल्पतम् । दध्नो वा परमुष्ट्रादिकमनुभयरूपिति व्याख्येयम् । अथानयोः किश्चदितशयोऽस्ति । अनयोरिति दध्युष्ट्रयोर्थेनायं पुरुषस्तथा चोदित इति-दिध खादेति चोदितः क्षीरिवकार एव-दिध्न प्रवर्तते, नान्यत्र उष्ट्रे । एवं तिर्हं स एवातिशयो दधीति सम्बन्धः । किम्भूत इत्याह-अर्थिक्रयार्थिप्रवृत्तिविषयः । दिधसाध्या या अर्थिक्रया तया योऽर्थी पुरुषस्तस्य प्रवृत्तिविषयः । कि कारणम् ? तत्फलेत्यादि । दध्नैव साध्यत्वात् तत्फलिवशेषः । स चासौ फलिवशेषश्चेति

**......** અનેકાંતરશ્મિ **∻......** 

(૩૦) "હવે, જો દહીંમાં એવો કોઈ અતિશય વિશેષ મનાય કે, જેથી 'દહીં ખા' એમ કહેતા, ઊંટને છોડીને વ્યક્તિ દહીંમાં જ પ્રવર્તે, તો તે અતિશય જ દહીં બનશે અને આ અતિશય ઊંટ વગેરેમાં નથી - આ રીતે અનુભયરૂપ જ વસ્તુ પરમાર્થરૂપે સિદ્ધ થશે.

[દહીં અને ઊંટનું એકત્વ (સામાન્યત્વ) કલ્પિત થશે. અથવા દહીંથી પર - બીજી વસ્તુ ઊંટ વગેરે, તે ઊંટ-દહીં ઉભયરૂપ નથી. (માત્ર ઊંટરૂપ જ છે.)]

### શ્લોકનું વિવરણ :

સ્યાદ્વાદી : દહીં અને ઊંટનો એવો કોઈ અતિશય છે કે, એ બંનેની એવી વિશેષતા છે કે, જેથી 'દહીં ખા' એમ પ્રેરિત વ્યક્તિ માત્ર દહીંમાં જ પ્રવર્તે છે, ઊંટમાં નહીં…

એકાંતવાદી: જે અતિશયના કારણે, 'દહીં ખા' કહેવાયેલ વ્યક્તિ દહીંમાં જ પ્રવૃત્તિ કરે છે... તે અતિશય જ તો દહીં (દિધિત્વ) છે... કારણ એ કે, દહીં કોને કહેવાય ? તો દહીંથી સાધ્ય ફળ (શુકન વગેરે)ના કારણભૂત સ્વભાવ જેમાં હોય તે... (દા.ત. પાણી કોને કહેવાય ? તૃષાશમન (પાણીનું ફળ)નું કારણ હોય તે...)

અહીં, દહીંમાં રહેલ અતિશયના કારણે જ, દહીંના ફળનો (અર્થક્રિયાનો) ઈચ્છુક, દહીંમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તો તે અતિશય જ દહીંસાધ્ય ફળનું કારણ છે. એટલે તે અતિશય જ દહીં છે… અને તે અતિશય ઊંટમાં તો નથી, કારણ કે તમે જ કહ્યું કે, અતિશય દહીંમાં જ હોવાથી 'દહીં ખા' કહેવાથી

१. अनुष्टुप् । २. 'कश्चिद् येनातिशयै:' इत्यधिक: क-पाठ: । ३. 'विभक्तस्वरूपं' इति क-पाठ: ।

पादानभावलक्षितस्वभावं हि वस्तु दधीति । स च तादृशः स्वभावोऽन्यत्र नास्ति, प्रवृत्त्यभावादर्थिनः, तस्मान्नोभयरूपमित्येकान्तवादः ॥

( ३१ ) किञ्च सर्ववस्तुशबलवादिनः क्वचिदन्यासंसृष्टाकारबुद्ध्यसिद्धेः तथा-

विग्रह: । तस्य उपादानभाव:-हेतुभावस्तेन लक्षितः स्वभावो यस्य वस्तुनः तदेव दधीति कृत्वा । स च तादृश इत्यनन्तरोक्तो दिधस्वभावः । अन्यत्रेत्युष्ट्रे नास्ति । कस्मादित्याह- प्रवृत्त्यभावादिश्वनः दध्यर्थिन उष्ट्रे । तस्मान्नोभयरूपं वस्तु इत्येकान्तवादः । अयं च परोदितो

ग्रन्थः अर्थादुक्तोऽप्युपन्यस्तः, साम्प्रतकालीयग्रन्थकारशैल्या स्पैष्टतरं वा तथाऽभिधाय पुनः पराभ्युपगमप्रदर्शनार्थमिति ॥

अधिकृत एवाभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्चायमपरो दोषः सर्ववस्तुशबलवादिनः-अनेकान्तवादिनः । क्वचित्-वस्तुनि उष्ट्रादौ अन्यासंसृष्टाकारबुद्ध्यसिद्धेः-दध्याद्यसंसृष्टा-

ત્રાંગ મનિ શામ અનામાં નહીં આપ ઉંચાં દરિયા ન હોતાથી પ્રાપ્યાનામાં ન ગઢાં અને

દહીંમાં પ્રવૃત્તિ થાય, અન્યમાં નહીં… આમ, ઊંટમાં દધિરૂપ ન હોવાથી સામાન્યરૂપ ન રહ્યું અને એટલે સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપતા પણ ન રહી… ફળતઃ એકાંતવાદનો જ જય થયો !

પ્રશ્ન : આ બધી જ વાત, વિષ-મોદકના દેષ્ટાંતથી કહી જ હતી, તો પછી દહીં-ઊંટના દેષ્ટાંતથી ફરી કહેવાનું શું પ્રયોજન ?

ઉત્તર : એકવાર કહેલો પણ ગ્રંથ, તે જ વિષયના સ્પષ્ટ બોધ માટે, જુદા જુદા પ્રકારોથી ફરીવાર પણ કહી શકાય છે, માટે પ્રસ્તુતમાં કઈ અસમંજસ નથી.

#### 🕸 અનેકાંતવાદીમતે સ્થાહાદ પણ અસંગત થશે 🕸

(૩૧) જે લોકો વસ્તુને અનેકાંતરૂપ માને છે, તે લોકોના મતે પ્રતિનિયત બુદ્ધિ-શબ્દ પણ ન ઘટવાથી, સંહારેવાદ પણ અસંગત થઈ જશે…

## ♦ विवरणम्

23. अर्थादुक्तोअपीति । विष-मोदकदृष्टान्तेनैव भणित इत्पर्थः ॥

24. स्पष्टतरं वा तथाऽभिधाय पुन: पराभ्युपगमप्रदर्शनार्थमिति । स्पष्टतरं-स्फुटतरं यत् परा-भ्युपगमस्य प्रदर्शनं-प्रकाशनं तदर्थम् । कथं यत्प्रदर्शनिमत्याह-तथा-यथा प्रथमवारायाम् अभिधाय-उक्त्वा पुन:-द्वितीयस्य वेलायाम् । 'वा'शब्दः पक्षान्तरसूचनार्थः । इदमुक्तं भवति-यदेकदोक्तो ग्रन्थः प्रकारान्तरेण पुनरपि दश्यते स तस्यैव स्फुटतरावबोधार्थमिति ॥

चि

<sup>♣</sup> ભિન્ન-ભિન્ન વસ્તુનું એકત્ર મીલન તેને 'સંહાર' કહેવાય છે, સંહારની જે વાદમાં પ્રધાનતા હોય તેને સંહારવાદ-સ્યાદાદ કહેવાય છે.

१. 'पुर: परा०' इति क-पाठ: । २. 'प्रकाशनं' इत्यादेरारभ्य 'ग्रन्थः' पर्यन्तः पाठो न विद्यते ख-प्रतौ च-प्रतौ

वाचकाभावात् संहारवादानुपपत्तिः, तिसद्धौ वा तत एव तत्त्वभावभेदात् तदेकरूपतै-वेति । (३२) तथा चोक्तम् -

कारबुद्ध्यसिद्धेः शबलतया। तथा-अन्यासंसृष्टाकारत्वेन वाचकाभावात्, प्रवृत्तिनिमित्ताभावेन शब्दाप्रवृत्तेः। किमित्याह-संहारवादानुपपित्तः। संहारवादः स्यादुष्ट्रो दधीत्यादिकः। तिसद्धौ वा क्विचत्-अन्यासंसृष्टाकारबुद्ध्यादिसिद्धौ वा तत एव-क्विचत् अन्यासंसृष्टाकारबुद्ध्यादि-सिद्धौरेव तत्त्वभावभेदात् तस्य-वस्तुन उष्ट्रादेः स्वभावभेदात्। तमन्तरेण अन्यासंसृष्टाकार-बुद्ध्याद्यसिद्धेः। तदेकरूपतैव तस्य-उष्ट्रादेर्वस्तुन एकरूपतैव इति न संहारवादो वास्तवः। तथा चोक्तमिति पराभ्युपगमं दर्शयति सर्वात्मत्वे चेत्यादिना। सर्वात्मत्वे च भावानाम्-

**♦**------**>** અનેકાંતરિશ **♦**------**>** 

તે આ પ્રમાણે --

જૈનો સર્વ વસ્તુને શબલ માને છે (सर्वं सर्वमयं)... તેમના મતે ઊંટમાં પણ દહીંનું સ્વરૂપ (કથંચિદ્) છે. (કારણ કે उष्ट्रोऽपि स्याद् दिधः એવું તેઓ કહે છે) એટલે કોઈ પણ ઊંટ વગેરે વસ્તુમાં અન્ય દહીં વગેરે વસ્તુથી સ્વતંત્ર એવા આકારની બુદ્ધિ જ નહીં થઈ શકે... અને તેવા પ્રકારની બુદ્ધિ જ, શબ્દપ્રયોગનું કારણ હોવાથી, બુદ્ધિના અભાવમાં શબ્દપ્રયોગ પણ નહીં થાય, એટલે તેનો વાચક શબ્દ પણ નહીં મળે...

(ઉદાહરણ : ઠૂંઠાને જોઈએ ત્યારે 'अयं स्थाणुः' એવી બુદ્ધિ થાર્ય છે, તે પુરુષના આકારથી અસંસૃષ્ટ હોય છે, અન્યથા 'સ્થાणુર્વા પુરુષો વા ?' એવી શંકા જ થાય, નિર્ણય નહીં... જો સર્વ વસ્તુ શબલ હોય, તો બધે બધા જ આકાર હોવાથી, કોઈ નિર્ણય જ નહીં થાય. સ્થાશુમાં પણ પુરુષનો આકાર હોવાથી ત્યાં પણ પુરુષની શંકા જ ઊભી રહેશે. અને 'अयं स्थाणुંઃ' એવો નિર્ણય થાય તો જ તેનો શબ્દપ્રયોગ થાય. તે વિના ન થાય.)

અને જો ઊંટમાં દહીં વગેરે અન્યથી અસંસૃષ્ટ-આકારવાળી બુદ્ધિ માનશો તો ઊંટમાં ઊંટનું જ સ્વરૂપ છે, દહીંનું નહીં. એ નક્કી થઈ જશે... (નહીં તો અસંસૃષ્ટ બુદ્ધિ જ ન થાય...) અને તો ઊંટ ઊંટરૂપ જ રહેશે દહીં નહીં અને એટલે તો - વસ્તુની એકરૂપતા જ રહેવાથી - અનેકરૂપતાસાધક સ્યાદ્ધાદ અસિદ્ધ જ થઈ જશે!

(૩૨) કહ્યું છે કે,

ф
 ф
 ф

25. संहाखादः स्यादुष्ट्रो दधीत्यादिक इति । संहरणम् अनेकेषां विप्रकीर्णानाम् एकत्र मीलनं संहारः, तत्प्रधानो वादः, स्याद्वाद इत्यर्थः ॥

१. 'अन्या० तत एव' इति पाठो ध-पुस्तके नास्ति । २. 'तत ए(व) क्वचित्' इति डन्पाठः । ३. 'तत्स्वभावाभेदात्' इति डन्पाठः । ४. 'रूपतयैव' इति क्र-पाठः ।

''सर्वात्मत्वे च भावानां भिन्नौ स्यातां न धी-ध्वनी । भेदसंहारवादस्य तदभावादसम्भवः ॥''

·····• व्याख्या **रु** 

सोऽयमनेकान्तवादी क्वचिदप्येकमाकारं प्रतिनियतमपश्यन् विभागाभावाद् भावानां कथमसंसृष्टान्याकारवत्या बुद्ध्याऽधिबुद्ध्येतार्थानभिलपेद् वा ? (३३) ततो भेदाग्रहणात् तत्संहारवादो न स्यात्, स्यादुष्ट्रो दिध स्यान्नेति । अथ पुनरसंसृष्टावाकारौ

उष्ट्रादीनां भिन्नो स्यातां न धी-ध्वनी-ज्ञानं शब्दश्च नियतार्थौ न स्याताम्, भेदसंहारवादस्य तदेकीकरणलक्षणस्य तदभावात्-भिन्नधीध्वन्यभावात्, असम्भवो भेदेन गृहीतयो: श्रुतयोर्वा एकत्वेनोपसंहारो भवति, स्यादुष्ट्रो दधीत्यादि, नान्यथा ॥

तदेतत् सोऽयिमत्यादिना व्याचष्टे-सोऽयमनेकान्तवादी-सर्ववस्तुशबलवादी क्विचिदिपि-उष्ट्रे दिन्न वा एकमाकारं प्रतिनियतम्-इतररूपव्यविच्छित्रमपश्यन् । अदर्शने निमित्तमाह-विभागाभावाद् भावानां शबलरूपतया इतरेतररूपापत्तेः । किमित्याह-कथिमत्यादि । कथं-केन प्रकारेण । असंसृष्टान्याकारवत्येति । असंसृष्टोऽन्याकारो यस्मित्रर्थे स तथोक्तः, स यस्या बुद्धेरिस्त सा अस्ंसृष्टान्याकारवती, विभक्तार्थेग्राहिणीति यावत् तया, बुद्ध्या एवम्भूतया अधिबुद्ध्येतार्थान्-सम्यग् जानीयात् अभिलपेद् वा ध्वनिना । ततो भेदाग्रहणात्-एवं

# ------**-** અનેકાંતરશ્મિ **ક**------**-**

"બધા જ પદાર્થો જો સર્વાત્મક હોય, તો દરેક વસ્તુના જુદા જુદા જ્ઞાન અને શબ્દપ્રયોગ નહીં થાય અને જો ભિન્ન ભિન્ન બુદ્ધિ અને શબ્દપ્રયોગ નહીં થાય, તો તે ભિન્ન પદાર્થોના એકીકરણરૂપ સ્યાદાદ નહીં ઘટે."

આ શ્લોકનો ભાવ પૂર્વે જણાવ્યો હોવા છતાં, વિશેષ બોધ થાય - એ માટે ગ્રંથકારશ્રી વિવરણ કરે છે -

અનેકાંતવાદીમતે સામાન્યરૂપતયા બધા પદાર્થો સર્વમય હોવાથી - એકબીજાનો વિભાગ ન રહેવાથી - દહીં, ઊંટ વગેરે એકેય પદાર્થમાં કોઈ ઇતર પદાર્થરહિત પ્રતિનિયત આકાર જ નહીં દેખાય અને તો અન્યાકારથી અસંસૃષ્ટ એવી બુદ્ધિથી, પ્રતિનિયત અર્થનું જ્ઞાન શી રીતે થશે ? અને તેવા જ્ઞાન વિના પ્રતિનિયત અર્થનો, શબ્દ દ્વારા અભિલાપ પણ શી રીતે થશે ?

ં (૩૩) તથા, ભેદ વડે ગૃહીત પદાર્થોનું એકત્ર મીલન તેને 'સંહારવાદ' કહેવાય છે, પણ -

• विवरणम् **\*** 

26. तदेकीकरणलक्षणस्येति । तेषां-दध्याद्युष्ट्रादिभेदानां यदेकीकरणं तल्लक्षणस्य ॥

१. अनुष्टुप् । २. 'नियतार्थे न' इति क-पाठः । ३. 'असंसृष्टान्याकारवत्येति' इति पाठो नास्ति च-प्रतौ । ४. 'कारार्थवती' इति घ-पाठः । ५. 'अधिमुच्येतार्थात्र सम्यग्' इति च-पाठः । ६. 'अधिबुध्येत=सम्यग् जानीयात् अर्थान्' इत्यर्थः ।

प्रतिपद्य संहरेत्, एकरूपसंसर्गिण्या बुद्धेः क्वचित् प्रतिनियमात् तत्प्रतिभासभेदकृत एव तयो रूपयोः स्वभावभेदोऽपि स्यात्, एकानेकव्यवस्थितेः प्रतिभासविषयत्वात् । तथा च नैकस्तदुभयरूपः स्यादिति मिथ्यावाद एषः ॥

विशेषानुपलब्धेः कारणात् तत्संहारवादः-भेदसंहारवादो न स्यात् । किम्भूत इत्याह-स्यादुष्ट्रो दिध स्यान्नेति । अथ पुनरसंसृष्टौ असङ्कीणौं आकारौ दध्युष्ट्रयोः प्रतिपद्य संहरेत् स्यादुष्ट्रः स्याद् दधीति । ततः किमित्याह-एकरूपसंसर्गिण्याः-उष्ट्ररूपेणैव दिधरूपेणैव वा सम्बन्ध-वत्या बुद्धेः क्वचित्-उष्ट्रे दिध्न वा प्रतिनियमात्-कारणात् तत्प्रतिभासभेदकृत एव-बुद्धि-प्रतिभासभेदकृत एव, तयो रूपयोः-दध्युष्ट्रसम्बन्धिनोः । किमित्याह-स्वभावभेदोऽपि स्यात् । कुत इत्याह-एकानेकव्यवस्थितेः इदमेकिमिदमनेकिमत्येवम्भूतायाः प्रतिभासविषयत्वात् । एकप्रतिभासालम्बनमेकम्, अनेकप्रतिभासालम्बनं चानेकम्, भिन्नप्रतिभासविषयत्वात् । एकप्रतिभासालम्बनमेकम्, अनेकप्रतिभासालम्बनं चानेकम्, भिन्नप्रतिभासविषयत्वात् । तथा च सित नैक उष्ट्रो दिध वा तदुभयरूपः स्यात्, तदुभयं दध्युष्ट्रोभयं रूपमस्येति विग्रहः । इति-एवमनेन प्रकारेण मिथ्यावाद एषः-स्याद्वाद इति । अन्नापि सामान्येनार्थमभिधाय पर-ग्रन्थोपन्यासः विदितप्रयोजन एव ॥

♦·······•• અનેકાંતરિશ **♦**·······••

પ્રતિનિયત (અન્યાકારથી અસંસૃષ્ટ) બુદ્ધિ અને શબ્દ જ ન રહેવાથી - ભેર્દ વડે પદાર્થનું ગ્રહણ જ ન થતાં, 'स्यादुष्ट्रो दिधः स्यान्' એ રૂપ સ્યાદ્ધાદ જ થઈ નહીં શકે...

હવે જો દહીં-ઊંટ બંનેનો આકાર અસંસૃષ્ટ, અર્થાત્ જુદો જુદો માની, બંને ભિન્ન આકારોનું એકત્ર મીલન કરી સ્યાદ્વાદ માનો, તો પછી દહીં-ઊંટની અન્યાકારથી અસંસૃષ્ટ એવી જે બુદ્ધિ થાય છે, તે બુદ્ધિ પ્રતિનિયતરૂપે માત્ર દહીં-ઊંટ વિશે જ પ્રવર્તે છે અને આમ બંનેનું જ્ઞાન જુદું જુદું હોવાથી સિદ્ધ થશે કે દહીં-ઊંટ બંનેના સ્વભાવનો ભેદ છે.

ઊંટ વગેરે એક રૂપને જ ગ્રહણ કરનારી બુદ્ધિ; ઊંટ વગેરે નિયત પદાર્થવિષયક જ હોય છે. એટલે તેવા જ્ઞાનનાં કારણે જ ઊંટ વગેરે પદાર્થોનો સ્વભાવભેદ થઈ જાય; કારણ કે આખરે તો પદાર્થોનો સ્વભાવ, જ્ઞાનથી જ નક્કી થાય છે... એકનું જ્ઞાન થાય તે એક છે, અનેકનું જ્ઞાન થાય તે અનેક છે. એટલે ઊંટને દિષથી વ્યવચ્છિન્તરૂપે ગ્રહણ કરનારી બુદ્ધિ ઊંટવિષયક જ હોય, તેમ દિષને ઊંટથી વ્યવચ્છિન્તરૂપે ગ્રહણ કરનારી બુદ્ધિ દિષવિષયક જ હોય અને તો ઊંટ-દિષનો સ્વભાવભેદ થઈ જવાથી તે બંને જુદા - જુદા છે એ નક્કી થવાથી એક જ વસ્તુ અનેકરૂપ છે, એ વાતનું ખંડન થઈ જશે... એટલે જ આ સ્યાદ્ધાદ મિથ્યાવાદ છે...

१. इति पूर्वपक्षस्य तृतीयांशोऽत्र सम्पूर्णः । २. 'एकप्रतिपद्य संहरेत् स्यादुष्ट्रः स्याद् दधीति ततः किमित्याह' इत्यधिकश्च-पाठः ।

(३४) एवमभिलाप्यानभिलाप्यमपि विरोधबाधितत्वादेवानुद्धोष्यम् । तथाहि-अभिलप्यते यत् तदभिलाप्यम्, एतद्विलक्षणं चानभिलाप्यमिति । ततश्च यदि तदभिलाप्यं न तर्ह्यनभिलाप्यम्, अनभिलाप्यं चेन्न तर्ह्यभिलाप्यमिति, एकस्यानेकविरुद्धधर्मा-नुगमाभावात् ॥

(३५) किञ्च विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपत्वाद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनो मुक्त्य-भावप्रसङ्गः । तथाहि-एतदात्मा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकमनात्मक-

एविमत्यदि । एवमभिलाप्यानभिलाप्यमपि, वस्तिति प्रक्रमः । विरोधबाधितत्वादेव कारणाद् अनुद्वोध्यम्-अनुच्चारणीयम् । एतदेवाह तथाहीत्यदिना । तथाहीत्युपदर्शने । अभि-लप्यते-व्यक्तमुच्यते यद् वस्तु तदभिलाप्यम्, एतद्विलक्षणं चानभिलाप्यमिति । ततः किमित्याह-ततश्चेत्यदि । एवं च सित यदि तदभिलाप्यं न तिर्हे अनिभलाप्यम्, अनिभलाप्यं चेन्न तिर्हे अभिलाप्यमिति । एकस्य वस्तुनः अनेकविरुद्धधर्मानुगमाभावादिति ॥

किञ्चेत्यादि । किञ्चायमपरो दोष:-विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपत्वाद् वस्तुनः सर्वस्यैव अनेकान्तवादिनो वादिनः मुक्त्यभावप्रसङ्गः । कथमित्येतदिभधातुमाह-तथाहीत्यादि । तथाहि

### 🕸 (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય એકાંતવાદ 🕸

(૩૪) સામાન્ય-વિશેષની જેમ, એક જ વસ્તુ અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય ઉભયરૂપ છે - એનું પણ નિરાકરણ જાણવું, કારણ કે અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય વચ્ચે પણ વિરોધ છે. તે આ રીતે -

(૧) વ્યક્તરૂપે જેનું ઉચ્ચારણ કરાય, શબ્દશઃ જેનું કથન થાય, તે પદાર્થ 'અભિલાપ્ય' કહેવાય છે.

(૨) વ્યક્તરૂપે જેનું ઉચ્ચારણ ન થાય, શબ્દશઃ જેનું કથન ન થાય, તે પદાર્થ 'અનિભિલાપ્ય' કહેવાય છે.

આમ, બંનેનું સ્વરૂપ વિરોધી હોવાથી - એક્ત્ર અનેક વિરુદ્ધ ધર્મોનો અનુગમ (=સંબંધ) ન થઈ શકવાથી વસ્તુ જો અભિલાપ્ય હોય તો અનભિલાપ્ય ન બને અને અનભિલાપ્ય હોય તો અભિલાપ્ય ન બને. તેથી એક જ વસ્તુને અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય ઉભયરૂપ માનવી યોગ્ય નથી...

# 🕸 (૫) એકાંતવાદમાં જ મુક્તિ 🕸

(૩૫) વળી, વસ્તુને આવા વિરુદ્ધ ધર્મવાળી માનવાથી, અનેકાંતવાદીને મુક્તિનો પણ અભાવ થશે. તે આ રીતે -

સામે રહેલ આત્મા, સ્ત્રી, ઘટ, મણિ, કનક, ધન, ધાન્ય… વગેરે તમામ પદાર્થો અનાત્મરૂપ

१..इति पूर्वपक्षस्य चतुर्थांशः सम्पूर्णः । २. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति घ-घ-पाठः । ३. 'त(?ए)तद्वि(ल)क्षणं' इति ड-पाठः । ४. 'भावः' इत्यधिकः क-पाठः । ५. 'तथाहीत्यादिना' इति घ-पाठः ।

मनित्यमशुचि दुःखमिति कथञ्चिद् विज्ञाय भावतस्तथैव भावयतो वस्तुतस्तत्राभिष्वङ्गा-स्पदाभावाद् भावनाप्रकर्षविशोषतो वैराग्यमुपजायते, ततो मुक्तिः । तथाहि-आत्मात्मीय-दर्शनमेव मोहः, तत्पूर्वक एव आत्मात्मीयस्नेहो रागः, तत्पूर्विकैवानुरागविषयोपरोधिनि

एतत्-अध्यक्षं संमधिगन्तव्यम्, आत्मा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकं वस्तु अनात्मकं-परपरिकिल्पतात्मशून्यम् अनित्यमशुचि दुःखं स्वरूपतो हेतुतश्च इति-एवं कथि छित्त्वभावतया हेतुपरम्परातो विशिष्टक्षणोत्पादेन विज्ञाय श्रुतमय्या प्रज्ञया भावतः-परमार्थेन तथैव भावयतः-अभ्यस्यतो विज्ञाय श्रुतमय्या प्रज्ञया भावतः-परमार्थेन तथैव भावयतः-अभ्यस्यतो वस्तुतः-परमार्थेन तत्र-वस्तुनि अभिष्वङ्गास्पदाभावात् अनात्म-कत्वादिना । किमित्याह-भावनाप्रकर्षविशेषतः-अभ्यासप्रकर्षविशेषतः, अभ्यासप्रकर्षविशेषा-दित्यर्थः, वैराग्यमुपजायते । ततः-वैराग्यात् मुक्तिः, नान्यथा । तथाहीत्यादि । तथाहि-आत्मात्मीयदर्शनमेव मोहः, विपर्ययरूपत्वात् । तत्पूर्वक एव-आत्मात्मीयदर्शनपूर्वक एव आ(?आत्मा)त्मीयस्नेहेपूर्विकेव, अनुरागविषयो-

(=િનઃસ્વરૂપ) છે, અનિત્ય છે, અશુચિ છે, સ્વરૂપથી દુઃખરૂપ છે અને દુઃખના કારણ છે - એમ कैંથંचિદ્ (તેવા સ્વભાવે જ તે પદાર્થો હેતુપરંપરાએ વિશિષ્ટ ક્ષણને ઉત્પન્ન કરવા દ્વારા) દુઃખાદિરૂપ જાણીને ભાવ થકી તેવી જ ભાવના કરતા કરતા, તે વસ્તુમાં વાસ્તવિક આસક્તિ કરવા જેવું કંઈ જ નથી, એમ ભાવનાનો પ્રકર્ષ થતાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે અને તે પછી મુક્તિ થાય છે.

પ્રશ્ન : તે તે પદાર્થ વિશે આત્મકતાદિનો બોધ થતાં શું મોક્ષ ન થાય ?

ઉત્તર: ન થાય, કારણ કે (૧) 'હું' અને 'મારું' એવી જે આત્મ-આત્મીય ભાવના છે, તે જ માહે છે, (૨) તે મોહપૂર્વક આત્મા અને આત્મીય વિશે જે સ્નેહ થાય, તે રાગ છે, અને (૩) આત્મ-આત્મીયના સ્નેહથી ઇષ્ટવિષયના પ્રતિબંધક ઉપર જે અણગમો થાય, તે દ્વેષ છે... તેથી આત્મ-આત્મીય ભાવના ન હોય, તો જ - રાગ-દ્વેષ-મોહનો ઘટાડો થતાં - મોક્ષપ્રાપ્તિ શક્ય છે.

<sup>❖</sup> અહીં આવો અર્થ લાગે છે : તે તે પદાર્થો (૧) અનિત્ય વગેરે તો સ્વભાવથી જ છે, (૨) અશુચિ-દુઃખરૂપ સ્વભાવથી નથી, પણ પરંપરાએ એવી વિશિષ્ટ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે... (જેમ કે ભોજન વિષ્ટારૂપ બને - અશુચિ... શ્રી ભવાંતરમાં દુર્ગતિ આપે - દુઃખ...)

<sup>&</sup>quot;अहं ममेति मन्त्रोऽयं, मोहस्य जगदान्ध्यकृत् । अयमेव हि नञ्जूर्वः प्रतिमन्त्रोऽपि मोहजित् ॥" (ज्ञानसारः ४/१)

१. 'समिधगम्यम्' इति **ड-**पाठः । २. भावप्रधानत्वान्तिर्देशस्य 'आस्पदत्वाभावात्' इति ज्ञेयम् । ३. 'पूर्वकैव' इति च-पाठः ।

प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वा । यदा तु तदात्माऽङ्गनादिकं सात्मकाद्यपि तदा यथोक्तभावनाऽ-भावाद् भावेऽपि मिथ्यारूपत्वाद् वैराग्याभावः, तदभावाच्च मुक्त्यभाव इति ॥

( ३६ ) स्यादेतत् किमनेनेत्थमसम्भविना मुग्धविस्मयकरेण भावनावादेन ? कृत्सन-कर्मक्षयान्मोक्षः, स च कायसन्तापलक्षणेन तपसा प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणतः, अनागतस्य

परोधिनि वस्तुनि प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वा सर्वमुपपद्यते ॥

विपक्षे दोषमाह-यदा तु तदात्माऽङ्गनादिकं वस्तु सात्मकाद्यपि-शबलरूपतया सात्मकं नित्यं शुचि सुखमित्यपि तदा किमित्याह-तदा यथोक्तभावनाऽभावात्-वस्त्वन्यथात्वेन, भावेऽपि मिथ्यारूपत्वाद् भावनायाः । अत एव हेतोर्वेराग्याभाव उपायाभावेन तदभावाच्य-वैराग्याभावाच्च मुक्त्यभावः, तत्पूर्वकत्वात् मुक्तेरिति ॥

स्यादेतिदत्यादि । स्यादेतत् किमनेन-अनन्तरोदितेन इत्थमसम्भविना-एवमात्माद्य-भावेनासम्भविना मुग्धिवस्मयकरेण-अनालोचकिवस्मयकरणशीलेन भावनावादेन अनुपाय एष मोक्षस्य । कुत इत्याह-कृत्सनकर्मक्षयान्मोक्षः कृत्स्नम्-अशेषं कर्म-ज्ञानावरणीयादि क्षयः-आत्यन्तिकः सम्बन्धाभावः अस्मान्मोक्ष इति । स च-कृत्स्नकर्मक्षयः कायसन्तापलक्षणेन

# \* અનેકાંતરશ્યિ \*

હવે અનેકાંતવાદીમતે - કોઈ એકાંત ન હોવાથી - સ્ત્રી-ઘર વગેરે માત્ર અનાત્મ, અનિત્ય, અશુચિ, દુઃખરૂપ જ નહીં રહે, પણ સાથે સાથે આત્મ, નિત્ય, શુચિ, સુખરૂપ પણ લાગશે અને આ રીતે તો - આત્મ-આત્મીય ભાવનાપૂર્વક મોહ આવી જવાથી - યૈંથોક્ત (અનાત્માદિરૂપ) ભાવના પણ નહીં થઈ શકે.

કદાચ યથોક્ત ભાવના થઈ પણ જાય, તોયે તે ભાવના તો અનેકાંતમતે, મિથ્યારૂપૈં જ છે, અને મિથ્યાત્વ હોય તો વૈરાગ્ય ન થાય અને વૈરાગ્ય ન થતાં તો મુક્તિનો જ અભાવ થશે.

(૩૬) પૂર્વપક્ષ : તમે જે કહ્યું કે, "અનાત્મ-અશુચિ વગેરે ભાવનાથી અનાસક્તભાવ, તેનાથી વૈરાગ્ય, તેનાથી મોક્ષ… વગેરે" - તે બધું જ કથન માત્ર ભોળા જીવોને જ વિસ્મય કરનારું છે, બાકી એ રીતે મોક્ષ થતો નથી.

પ્રશ્ન: તો કઈ રીતે થાય ?

ઉત્તર: જ્ઞાનાવરણીય વગેરે કર્મોના આત્યંતિક ક્ષયથી.

<sup>%</sup> "नित्यशुच्यात्मतांख्यातिरनित्याशुच्यनात्मसु । अविद्या तत्त्वधीर्विद्या, योगाचारैः प्रकीर्तिता ॥" ( ज्ञानसारः १४/१ )

જ અનેકાંતમતે, દરેક વસ્તુ સાત્મક-અનાત્મકાદિ ઉભયરૂપ છે, જ્યારે ભાવનામાં તો માત્ર અનાત્મકતાનો જ બોધ કરાય છે, માટે તે ભાવના મિથ્યારૂપ બનશે.

१. 'स्यादेतदित्यादि' इति पाठो न विद्यते ड-प्रतौ ।

चाकरणेनेति । एतदप्यसत्, कायसन्तापस्य कर्मफलत्वात्, नारकादिकायसन्तापवत् तत्त्वतस्तपस्त्वायोगात् । (३७) न स्वेच्छाप्रतिपत्त्या तपस्त्वम्, स्वेच्छाप्रतिपत्तिम-द्राज्यसुखादेरिप तपस्त्वप्रसङ्गात्, अभ्युपगमे च प्रतीत्यादिविरोधः । तथाविधराज्यादि-

तपसा-षष्ठाष्टमादिलक्षणेन प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणतः-पूर्वोक्तकर्मनिर्जरणात् अनागतस्य च कर्मणोऽकरणेन, भवतीति शेषः । एतदाशङ्क्याह-एतदप्यसत्-अशोभनम् । कृत इत्याह-कायसन्तापस्य-षष्ठाष्टमादेः कर्मफलत्वात्-औदियकभावरूपत्वात् । ततः किमित्याह-नारकादिकायसन्तापविदिति दृष्टान्तः । तत्त्वतः-परमार्थेन तपस्त्वायोगात् । आशङ्का-शेषपिरहारार्थमाह-नेत्यादि । न स्वेच्छाप्रतिपत्त्या नारकाद्यपोहेन तपस्त्वं कायसन्तापस्य । स्वेच्छाप्रतिपत्त्त्त्राद्यसुखादेरिप । 'आदि'शब्दाद् भोगसुखग्रहः, तपस्त्वप्रसङ्गात् । स्वेच्छा-प्रतिपत्तिह्योदयकभावत्वेऽपि तपस्त्वं निमित्तमिति कृत्वा । अभ्युपगमे च स्वेच्छाप्रतिपत्ति-मद्राज्यसुखादेरिप तपस्त्वस्य किमित्याह-प्रतीत्यादिवरोधः । न हि स्वेच्छाप्रतिपत्तिम-द्राज्यसुखादि तप इति प्रतीतिः । 'आदि'शब्दान्न चैवमभ्युपगम इत्यभ्युपगमिवरोधश्च । इहैवा-तपस्त्वे निमित्तमाह तथाविधेत्यादिना । तथाविधराज्यादिसुखभोगे-स्वेच्छाप्रतिपत्तिमद्राज्यादि-

.....**. અ**નેકાંતરશ્મિ **∻.....** 

પ્રશ્ન : કર્મોનો ક્ષય શી રીતે ?

ઉત્તર: બે રીતે - (૧) દેહના સંતાપરૂપ છદ્દ-અદ્દમ વગેરે તપ કરવાથી, પૂર્વે ગ્રહણ કરેલા કર્મોની નિર્જરા (ક્ષય) થાય છે, અને (૨) નવા કર્મોનો બંધ ન થાય - એમ સત્તાગત કર્મોની નિર્જરા અને નવા કર્મોના અનાગમનથી સકળ કર્મોનો ક્ષય થતાં મોક્ષની સંગતિ થઈ જશે.

ઉત્તરપક્ષ: તમારું કથન બરાબર નથી, કારણ કે કાયસંતાપ તો અશાતાવેદનીય વગેરે કર્મના ઉદયરૂપ છે અને જે જે કર્મોદયરૂપ હોય, તે બધું તપરૂપ ન બની શકે, જેમ કે નારકાદિને થતો કાયસંતાપ… છઢ/અઢમ વગેરે પણ કર્મોદયરૂપ હોવાથી, તેને પણ તપરૂપે માની શકાય નહીં. અહીં અનુમાનનો પ્રયોગ આવો થશે - "कायसन्ताप:, न तपोरूप:, कर्मोदयरूपत्वात् नारकादिकायसन्तापवत्"

(૩૭) પૂર્વપક્ષ : નારકાદિને જે કાયસંતાપ છે, તે કષ્ટ તો આવી પડ્યું માટે ભોગવવું પડે છે, જયારે છક્ક/અક્રમ વગેરે કાયસંતાપ તો જીવ સ્વેચ્છાથી સ્વીકારે છે… એટલે તે તપરૂપ છે.

ઉત્તરપક્ષ: સ્વેચ્છાથી સ્વીકારે એટલા માત્રથી તે તપ ન બને, નહીંતર સ્વેચ્છાથી સ્વીકૃત રાજ્યનું સુખ વગેરે પણ તપરૂપ બની જશે અને જો રાજ્યસુખાદિને પણ તપરૂપ માનશો, તો પ્રતીતિ વગેરેનો વિરોધ થશે, કારણ કે રાજ્યસુખાદિ તપરૂપ છે - એવી પ્રતીતિ કદી પણ નથી થતી અને એવું કોઈ સ્વીકારતું પણ નથી.

१. 'शब्देन भोग॰' इति ड-पाठ: । २. 'तपस्त्वं स्यात्' इति च-पाठ: ।

सुखभोगे प्रमादतोऽपरबन्ध इति चेत्, स कायसन्तापे नेन्वार्तध्यानादपि तुल्यः ॥

(३८) चित्रशक्तिकं च कर्म, तुच्छभोगमहाभोगकायसन्तापव्याध्यारोग्यादिचित्र-फलदर्शनात्; तन्न कायसन्तापमात्रात् चित्रशक्तिकस्यास्य क्षय उपपद्यते, अतिप्रसङ्गात्, आह्लादादिप तत्क्षयापत्ते: । दुःख्येव चैवं तपस्वी स्यात् । न चैतदुपपन्नम्, अभ्युपगमादि-

सुखभोगे सित प्रमादतः-प्रमादात् कारणात् अपरबन्धः-अन्यकर्मबन्धः । अतो नेदं तप इति हृदयम् । इति चेत् एतदाशङ्क्याह-स इत्यादि । सः-अपरबन्धः कायसन्तापे तपिस सित प्रमादत इव नन्दार्तध्यानादिप तुल्यः-समान एव, अतो नायमपि तप इत्यभिप्रायः ॥

अभ्युच्चयमाह चित्रशक्तिकं चेत्यादिना । चित्रशक्तिकं च-नानाशक्तिकं च कर्म-वेदनीयादि । कुत इत्याह-तुच्छभोगमहाभोगकायसन्तापव्याध्यारोग्यादिचित्रफलदर्शनात् । न ह्यचित्रात् कारणात् चित्रकार्योत्पादः यत एवम् । तन्नेत्यादि । तस्मान्न कायसन्तापमात्रात् सकाशात् चित्रशक्तिकस्यास्य-कर्मणः क्षय उपपद्यते । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-आह्वादादिप सकाशात् सन्तापादिवत् तत्क्षयापत्तेः-कर्मक्षयापत्तेः, विजातीयत्वाविशेषादित्यर्थः । दुःख्येव चैवं तपस्वी स्यात्, कायसन्तापलक्षणे तपिस सित । अस्त्वित एतदाशङ्क्याह-न

**∻------** અનેકાંતરશ્મિ **∻------**

પૂર્વપક્ષ : સ્વેચ્છાથી સ્વીકૃત રાજ્યસુખાદિના ભોગમાં તો પ્રમાદ થતો હોવાથી, નવા-નવા કર્મનો બંધ થાય છે, એટલે તે તપરૂપ નથી.

ઉત્તરપક્ષ : તો, છ્ઢ/અઢમ વગેરે કાયસંતાપમાં પણ, આર્તધ્યાન થતું હોવાથી, નવા-નવા કર્મોનો બંધ થાય છે, તો તેને પણ તપ કેમ મનાય ?

(૩૮) બીજી વાત, તુચ્છભોગ, મહાભોગ, કાયસંતાપ, વ્યાધિ, આરોગ્ય વગેરે જે જુદા-જુદા કળો દેખાય છે, તે ત્યારે જ ઘટી શકે કે જયારે તેના કારણીભૂત કર્મની વિચિત્ર શક્તિઓ માનવામાં આવે, અને આવી વિચિત્રશક્તિવાળા વેદનીય વગેરે કર્મોનો ક્ષય, માત્ર કાયસંતાપથી ન થાય, કારણ કે, કાયસંતાપથી તો માત્ર કાયસંતાપપ્રાયોગ્ય કર્મનો જ ક્ષય થાય છે, ભોગાદિફલક કર્મનો નહીં... જો વિજાતીય કર્મનો ક્ષય પણ તેનાથી માનવામાં આવે, તો તો ભોગાદિજન્ય આહ્નાદથી પણ બધા જ કર્મનો ક્ષય થવાની આપત્તિ આવે અને તેથી તો કાયસંતાપ કરવાની પણ જરૂર ના રહે...

તથા, કાયસંતાપરૂપ તપ માનશો, તો બે મોટા દોષ આવશે - (૧) અતિશય વેદનાથી પરાભવ પામેલા, નારક-તિર્યંચ વગેરે બધા જ દુઃખી જીવો તપસ્વી બની જશે અને જેમ અધિક ધનથી મહાન ધનિક બનાય, તેમ વધારે દુઃખી જીવો વિશિષ્ટ તપસ્વી બૈંનશે, અને (૨) યોગીઓને કાયસંતાપરૂપ

<sup>💠 &#</sup>x27;'सर्व एव च दु:ख्येवं, तपस्वी सम्प्रसज्यते । विशिष्टस्तद्विशेषेण, सुधनेन धनी यथा ॥'' ( अष्टकप्रकरणम् ११/२ )

१. 'न त्वार्त०' इति क-पाठः । २. 'दुःखीव' इति क-पाठः ।

विरोधात्, अतपस्विनश्चैवं योगिनः स्युः, कायसन्तापाभावात् । न चैतदपि न्याय्यम्, अभ्युपगमादिविरोधादेव ॥

(३९) अथ न कायसन्तापस्तप इति, अपि त्वन्यदेव । हन्तैवमपि न तदेकरूपं

चैतदुपपन्नं यदुत दुःख्येव तपस्वीति । कुत इत्याह-अभ्युपगमादिविरोधात् । 'आदि'शब्दात् लोकयुक्तिविरोधग्रहः । अतपस्विनश्चैवं-यथोदिते तपिस सित योगिनः स्युः-प्राप्तर्द्धयो भवेयुः । कुत इत्याह-कायसन्तापाभावात् योगबलेन । न चैतदिप-योगिनामतपस्वित्वं न्याय्यम् । कुत इत्याह-अभ्युपगमादिविरोधादेव इति । 'आदि'शब्दः पूर्ववत् ॥

पक्षान्तराशङ्कापोहायाह-अथेत्यादि । अथ न कायसन्तापस्तप इति, अपि त्वन्यदेव-क्षायोपशमिकं भावान्तरमिति । एतदाशङ्क्याह-हन्तेत्यादि । हन्तैवमपि-अन्यत् तप इति पंक्षे न तत्-अन्यत् एकरूपं सत्, तपः चित्रशक्तिकस्य कर्मणः-चित्रफलदर्शनानुमितस्य वेद-नीयादेः क्षयायालं-क्षयार्थं पर्याप्तम् । कुत इत्याह-अन्यतमशक्तितोऽभावात् अन्यतमस्मिन् एकशक्तिके कर्मणि, क्षयमिकृत्येति प्रक्रमः, शक्तिरस्येत्यन्यतमशक्तिः, तप इति गम्यते,

તપ ન હોવાથી, સમતાસુખની પ્રધાનતાવાળા બધા જ યોગીઓ અતપસ્વી બની જૈંશે… પણ, આવી પ્રતીતિ કદી પણ નથી થતી અને આવું કોઈ સ્વીકારતું પણ નથી. તેથી છક-અક્રમ વગેરે કાયસંતાપને તપરૂપ માની શકાય નહીં.

### 💥 ક્ષાચોપશમિક ભાવરૂપ તપ પણ અસંગત 🕸

(૩૯) શંકા : તપ તે કાયસંતાપરૂપ નહીં, પણ એને એક 'ક્ષાયોપશમિકભાવ' રૂપ માનવામાં આવે, તો તો તેનાથી કર્મક્ષયાદિ ઘટી જશે ને ? આશય એ કે, છક્ઠ-અક્રમમાં રહેલ બાહ્ય કાયસંતાપ તપરૂપ નથી, પણ આહારવર્જન-કષ્ટસહનાદિના પરિણામરૂપ જે ક્ષયોપશમ ભાવ છે, તે તપ છે... એટલે ઉપર કહેલ દુઃખીને તપસ્વી માનવાની કે યોગીને અતપસ્વી માનવાની આપત્તિ નહીં આવે.

સમાધાન : ના, કારણ કે ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ તપ પણ એકરૂપ હોવાથી, તેના દ્વારા વિચિત્ર શક્તિવાળા કર્મનો ક્ષય અશક્ય છે (તેમાં કારણ જણાવે છે -) અન્યતમ - કોઈ એક કર્મને હણવાની શક્તિ જેનામાં છે તેવા તપથી ચિત્રશક્તિવાળા કર્મનો ક્ષય થઈ શકે નહીં… એ કારણે એક શક્તિવાળો તપ, ચિત્રશક્તિવાળા કર્મનો વિરોધી હોઈ શકે નહીં…

આશય એ કે, ક્ષાયોપશમિક ભાવ એકરૂપ હોવાથી, તેમાં જો આહ્લાદ પ્રાયોગ્ય કર્મને હણવાની શક્તિ હોય, તો તેના દ્વારા વિષાદપ્રાયોગ્ય કર્મનો ક્ષય ન થાય અને જો વિષાદપ્રાયોગ્ય કર્મને હણવાની શક્તિ હોય, તો તેના દ્વારા આહ્લાદપ્રાયોગ્ય કર્મનો ક્ષય ન થાય - એમ કર્મની સર્વ શક્તિ સાથે વિરોધ ન ઘટવાથી, એક શક્તિવાળો ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ તપ, અનેક શક્તિવાળા કર્મને હણવા

<sup>🗚 &#</sup>x27;'महातपस्विनश्चैवं, त्वन्नीत्या नारकादय: । शमसौख्यप्रधानत्वाद, योगिनस्त्वतपस्विन: ॥'' ( अष्टकप्रकरणम् १९/३ )

१. 'पक्षो न' इति क-पाठ: ।

चित्रशक्तिकस्य कर्मणः क्षयायालंम्, अन्यतमशक्तितोऽभावात्, सर्वशक्तिविरोधासिद्धेः ॥
(४०) अथ तपः कर्मशक्तिसङ्करक्षयकारीत्येकरूपादपि ततः क्षयः । ननु चैवमपि
कथञ्चित् सुखेनैवाल्पेऽपि कर्मणि क्षीणे तदशेषश्चयापत्तिः, तत्साङ्कर्यान्यथानुपपत्तेः,
तद्धावेनैव तत्क्षयाङ्गीकरणात्, तदक्षये साङ्कर्याद्यसिद्धिरिति तपःकर्मक्षयवादोऽप्यबुध
तस्मादन्यतमशक्तितस्तपस एकरूपतया कारणेन अभावात् । अधिकृतकर्मणः क्षयस्य कथमभाव
इत्याह-सर्वशक्तिविरोधासिद्धेः । सर्वशक्तिभः चित्रकर्मगताभिः सह विरोधासिद्धेः अन्यतमशक्तितस्तपसः । एकशक्तिकं ह्येकशक्तिकस्यैव विरोधीत्यभिप्रायः ॥

आशङ्कान्तरापोह्ययाह-अथ तप इत्यादि । अथ तपः कर्मशक्तीनां सङ्करेण क्षयकरणशीलमिति कृत्वा एकरूपादिण ततः-तपसः क्षयः, चित्रशक्तिकस्य कर्मण इति । एतदाशङक्याह-नन्वत्यादि । नन चैवप्रिप-अनन्तरोदितन्याययोगे कथिकात-केनचित पकारेणै-

आशङ्कान्तरापाहायाह-अथ तप इत्याद । अथ तपः कमशक्तानाः सङ्करण क्षयकरण-शीलिमिति कृत्वा एकरूपादिप ततः-तपसः क्षयः, चित्रशक्तिकस्य कर्मण इति । एतदा-शङ्क्याह-निव्वत्यादि । ननु चैवमिप-अनन्तरोदितन्याययोगे कथि च्चित्-केनिचत् प्रकारेणै-करोमोत्पाटादिना सुखेनैवाल्पेऽपि कर्मणि क्षीणे सित तदशेषक्षयापितः तस्य-कर्मणोऽशेषस्य क्षयापितः । कृत इत्याह-तृत्साङ्कर्यान्यथानुपपत्तेः-कर्मशक्तिसाङ्कर्यान्यथानुपपत्तेः, तद्भावेनैव

સમર્થ થાય નહીં... તેથી ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ તપથી પણ અશેષ કર્મોનો ક્ષય શક્ય નથી...

## 🕸 डर्मशक्तिनुं सांडर्थ पण असंभवित 🕸

(૪૦) પૂર્વપક્ષ: કર્મની તમામ શક્તિઓ એકબીજા સાથે જોડાયેલી છે, મિશ્રિત છે, તેથી એકરૂપ તપથી પણ - કર્મની એક શક્તિનો ક્ષય થવા સાથે તત્સંકીર્ણ - કર્મની સર્વ શક્તિઓનો એક સાથે જ ક્ષય થઈ જશે.

ઉત્તરપક્ષ: આ રીતે તો એક રોમાંચ ખડા થવા વગેરે રૂપ સુખથી, તેના જનક અલ્પ પણ કર્મ ક્ષીણ થયેં, અશેષ કર્મનો ક્ષય થઈ જશે, કારણ કે કર્મની શક્તિઓ પરસ્પર મિશ્રિત છે=અનુવિદ્ધ છે, એવું ત્યારે જ સિદ્ધ થઈ શકે, કે જયારે એક કર્મશક્તિનો ક્ષય થતાં તેનાથી અભિન્ન બધી જ કર્મશક્તિઓને ક્ષય થાય... કારણ કે તમે સાંકર્યને લઈને કર્મશક્તિનો ક્ષય સ્વીકાર્યો છે, અર્થાત્, તપથી એક કર્મશક્તિનો ક્ષય થતાં, તદભિન્ન સર્વ કર્મશક્તિનો ક્ષય સ્વીકાર્યો છે..

- 27. कर्मशक्तिसाङ्कर्यान्यथानुपपत्तेरिति । अयमत्र भावः-कर्मशक्तीनां साङ्कर्य-परम्परानुविद्धरूपता तदैव सिद्ध्यित यदैकस्यां कर्मशक्तौ क्षीयमाणायां तदिभन्नस्वभावत्वेन अन्या अपि क्षीयन्त इति ॥
- 28. तद्भावेनैव तत्क्षायाङ्गीकरणादीति । तद्भावेनैव साङ्कर्यलक्षणेन तत्क्षायाङ्गीकरणात्-कर्मशक्ति-प्रलयाभ्युपगमात् ।

१. विषादाह्मदकायसन्तापादिचित्रफलजनकनानाकर्मसु यदि तपिस विषादजनककर्मनाशकत्वं न तदाऽऽह्मादजनक-कर्मनाशकत्विमत्त्रयेवं कर्मनाशकान्यतमशक्तिमत्तपसः कृत्स्त्रक्षयाभावादित्यर्थः । २. 'रूपताया करणेन' इति ड-पाठः । ३. 'कर्मक्षयस्य' इति घ-पाठः । ४. 'सुखेनैवाल्पे कर्मणि' इति घ-पाठः ।

जनमनोहर एवेत्यपकर्णियतव्यः ॥

(४१) न चास्मिन् सत्यिष मोक्षसौविहित्यम्, अनेकान्तोपद्रवानिवृत्तेः । तथाहि-मुक्तोऽपि न मुक्त एव, अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपि, इति नेदमपुष्कलमुपादेय-

तत्क्षयाङ्गीकरणात्-कर्मशक्तिसाङ्कर्यभावेनैव कर्मक्षयाङ्गीकरणात्। तदक्षये तस्य-कर्मणः अशेषस्याक्षये साङ्कर्याद्यसिद्धिः। 'आदि'शब्दात् विविक्षतकर्मक्षयग्रहः। इति-एवं तपःकर्म- क्षयवादोऽपि पूर्वोदितः अबुधजनमनोहर एवेति कृत्वा। किमित्याह-अपकर्णयितव्यः॥

💠 व्याख्या 🌭.....

इहैवाभ्युच्वयमभिधातुमाह-न चास्मिन्नित्यादि । न चास्मिन्-तपःकर्मक्षयवादे सत्यिप मोक्षसौविहित्यं-मोक्षस्य सुविहितभावः । कृत इत्याह-अनेकान्तोपद्रवानिवृत्तेः अनेकान्तः-स्याद्वादः स एवोपद्रवः, तदितररूपापादनेन तदिनवृत्तेरिति । एतदेव स्पष्टयित तथाहीत्यादिना । तथाहि मुक्तोऽपि न मुक्त एव एकान्तेन । कृत इत्याह-अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपि, अनेकान्ताङ्गीकरणात् । इति-एवं नेदं-मुक्तत्वम् अपुष्कलम्-असम्पूर्णं सर्वथा मुक्तताऽभावेन, उपादेयफलप्रकर्षः । उपादेयं च तत् फलं चेति विग्रहः, तस्य प्रकर्षः-पर्यन्तो न । कृत इत्याह-

# \* અનેકાંતરશ્મિ \*

જો એક કર્મશક્તિનો ક્ષય થવા સાથે, બધી કર્મશક્તિનો ક્ષય નહીં થાય, તો કર્મશક્તિની મિશ્રિતતા જ નહીં ઘટે અને જો મિશ્રિતતા નહીં ઘટે તો - બધી કર્મશક્તિ,ઓ જુદી જુદી રહેવાથી -માત્ર એક તપથી બધા કર્મોનો ક્ષય અસંગત થઈ જશે.

તેથી, તપથી કર્મોનો ક્ષય થાય - એ વાત માત્ર અબુધ જનોને જ મનોહર છે, વિદ્વાન જનોને નહીં, માટે આવી વાત સાંભળવી જોઈએ જ નહીં.

### 🕸 તપ-કર્મક્ષચવાદમાં પણ મોક્ષની વ્યવસ્થા તો અસંગત જ ૨હે 🕸

(૪૧) તપથી કર્મનો ક્ષય માની લઈએ, તો પણ મોક્ષ તો નહીં જ ઘટે, કારણ કે અહીં પણ અનેકાંતરૂપ ઉપદ્રવ નિવૃત્ત થાય નહીં, ઊભો જ રહે. તે આ રીતે -

અનેકાંતવાદીમતે કોઈ એકાંત ન હોવાથી બધી જ વસ્તુમાં ઇતરરૂપનું આપાદન થવાથી મુક્ત જીવ માત્ર મુક્ત જ નહીં રહે, અમુક્ત પણ થઈ જશે. અર્થાત્ સંસારી પણ થઈ જશે. જો એને સર્વથા મુક્ત માનશો તો - એકાંત આવી જવાથી - અનેકાંતવાદની હાનિ થશે…

આ રીતે તો - સર્વથા મુક્તપશું ન આવવાથી - જીવમાં રહેલું મુક્તત્વ અસંપૂર્ણ જ રહેશે, તેથી એ મુક્તત્વને ઉપાદેયફળના પ્રકર્ષરૂપે માની શકાશે નહીં.

પ્રશ્ન : કેમ નહીં મનાય ?

ઉત્તર: કારણ કે આવું મુક્તત્વ તો મુક્ત જીવો સિવાય સંસારી જીવોમાં પણ રહેલું છે, (અર્થાત્ આ રીતે અપવાદ સહિતનું મુક્તત્વ=અસંપૂર્ણ મુક્તત્વ તો સંસારીમાં પણ રહેલું છે) જે પૂર્ણ અને અન્યમાં અસાધારણ હોય તે જ પ્રકર્ષરૂપ હોઈ શકે, પ્રકૃતમુક્તત્વ તો અસંપૂર્ણ અને અન્યસાધારણ

१. 'पर्यन्तेन' इति ड-पाट: ।

फलप्रकर्ष:, तदन्यसाधारणत्वात्, इत्थं सापवादस्य संसारिष्वपि भावात् । तथाहि-न वः संसार्यपि सर्वथा संसार्येव, एकान्तवादापत्तेः, अपि त्वसंसार्यपीति नेदमकृत्स्नं हेयानथींत्कर्ष इति यत्किञ्चिदेतत् ॥

(४२) किञ्च अनेकान्तवादिनो मानमपि न मानमेव, स्यान्मानमिति तत्त्वनीतेः,

तदन्यसाधारणत्वात् । तस्मात्-मुक्तादन्योऽमुक्तः तत्साधारणत्वात् अधिकृतमुक्तत्वस्य । कथ-मेतदेविमत्याह-इत्थम्-एँवमुक्तवदमुक्तत्वयोगेन सापवादस्य-अपुष्कलस्य, मुक्तत्वस्येति प्रक्रमः । संसारिष्विप प्राणिषु भावात् । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहि न वः- न युष्माकं संसार्यिप प्राणी सर्वथा संसार्येव, असंसारिव्यवच्छेदेन । कुत इत्याह-एकान्त-वादापत्तेः कारणात्, अपि त्वसंसार्यपि, स्याद्वादनीतेः । इति-एवं नेदं-संसारित्वम् अकृत्सनम्- असम्पूर्णम् एकान्तेन संसारित्वाभावेन हेयानर्थोत्कर्षः । हेर्यश्चासौ अनर्थश्चेति विग्रहः, तदुत्कर्षः - निष्ठा न । इति-एवं यत्किञ्चिदेतत्-असारमिधकृतमनेकान्तदर्शनमिति ॥

किञ्चेत्यादि । किञ्चायमपरो दोष:-अनेकान्तवादिनो वादिन: मानमपि-प्रत्यक्षादि न मानमेव एकान्तेन, अपि त्वमानमपि । कुत इत्याह-स्यान्मानमिति तत्त्वनीते:-कथञ्चिन्मानमिति

હોવાથી પ્રકર્ષરૂપ ન હોઈ શકે...

પ્રશ્ન : અમુક્તત્વસહિતનું મુક્તત્વ સંસારી જીવોમાં શી રીતે ?

ઉત્તર: કારણ કે અનેકાંતવાદીમતે, સંસારી જીવ પણ માત્ર સંસારી જ નહીં રહે, અસંસારી પણ થશે, અર્થાત્ મુક્ત પણ થશે. જો એને સર્વથા સંસારી જ માનવામાં આવે તો તો એકાંતવાદ આવી જાય, તેથી સંસારી જીવમાં પણ - મુક્તસહિતનું જ સંસારીપણું હોવાથી - અમુક્તત્વસહિતનું મુક્તત્વ સંગત જ છે.

તથા, સંસારી જીવોમાં - સર્વથા સંસારીપણું ન હોવાથી - તેઓમાં રહેલું સંસારીપણું અસંપૂર્ણ જ રહેશે અને તેથી તો તે સંસારીપણાને હેય એવા અનર્થના પ્રકર્ષરૂપ પણ નહીં માની શકાય, કારણ કે હેયનો પ્રકર્ષ તો સર્વથા હેયમાં જ આવે, જ્યારે અસંપૂર્ણ એવું સંસારીપણું તો - મુક્તત્વથી અનુવિદ્ધ હોવાથી પૂર્ણપણે હેય નથી...

એમ, અનેકાંતવાદીમતે "મુક્તપણું ઉપાદેયફળના પ્રકર્ષરૂપ હોય અને સંસારીપણું હેય એવા અનર્થના પ્રકર્ષરૂપ હોય" - એવી વ્યવસ્થા અસંગત થવાથી, અનેકાંતવાદ અસાર જ સિદ્ધ થાય છે.

### 💥 અનેકાંતવાદીમતે પ્રમાણાદિની વ્યવસ્થા પણ અસંગત છે 🕸

(૪૨) અનેકાંતવાદીમતે - કોઈ પણ એકાંત ન રહેવાથી - પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણો પણ, કથંચિદ્ જ પ્રમાણરૂપ હોવાથી, માત્ર પ્રમાણ જ નહીં રહે, પ્રમાણાભાસ પણ બની જશે... તેમ, પ્રમાણાભાસો

१. 'एवं मुक्त०' इति ड-पाठ: । २. 'निष्टानं' इति क-पाठ: ।

इत्थं तदाभासमि । ततश्चैवं तदतदात्मके प्रमाणप्रमेयरूपे सर्वस्मिन्नेवास्मिन् वस्तुतत्त्वे विरोधभाजि अस्य तदतद्वादिनो निष्कलङ्कमितसमुत्प्रेक्षितसन्त्र्यायानुसारतः सर्वमेव प्रमाणादि प्रतिनियतं न घटत इत्यलमत्रातिनिर्बन्धेन ॥

(४३) तथा चोक्तम्-

''यैं: पश्यत्यात्मानं तेत्रास्याहमिति शाश्वतः स्नेहः । स्नेहात् सुखेषु तृष्यति तृष्णादोषांस्तिरस्कुरुते ॥

रूपायात् । इत्थिमित्यादि । एवं तदाभासमिप-मानाभासमिप न तदेव, स्यात् तदाभासिमिति तत्त्वनीतेः । ततश्चेत्यादि । ततश्चेवम् – उक्तेन न्यायेन तदतदात्मके तच्चातच्च तदतदी ते आत्मा यस्य तत् तथा तिस्मिन् प्रमाणप्रमेयरूपे सर्विस्मिन्नेवास्मिन् – अनन्तरोदिते वस्तुतत्त्वे विरोध-भाजि विरोधं भजते तच्छीलं यत् तथा तिस्मिन् अस्य तदतद्वादिनः – अनेकान्तवादिनः निष्कलङ्कमितसमुत्प्रेक्षितसन्त्र्यायानुसारतः । निष्कलङ्कमतयः – बौद्धाः तैः समुत्प्रेक्षितो यः सन्त्र्यायः – उक्तलक्षणः तदनुसारेण सर्वमेव प्रमाणादि । 'आदि'श्ब्दात् प्रमेयग्रहः । प्रतिनियतम् इतररूपाननुषक्तं न घटत इति कृत्वा अलमत्रातिनिर्बन्धेन निरर्थकेन, अस्थानाभिनिवेश एष इति ॥

तथा चोक्तमन्यैरिप । एतदेवेत्याह-यः पश्यतीत्यादि । यः पश्यति आत्मानम् अनादि-मोहात् तत्र-आत्मनि अस्य-आत्मदर्शिनः अहमिति-एवं शाश्वतः स्नेहः विषयनित्यतया । ततः

. પણ, કથંચિદ્દ્ જ પ્રમાણાભાસરૂપ હોવાથી, માત્ર પ્રમાણાભાસરૂપ જ નહીં રહે, પ્રમાણ પણ બની જશે… એ રીતે. પ્રમેય પણ અપ્રમેય બનશે અને અપ્રમેય પણ પ્રમેય બનશે.

\* અનેકાંતરિષ્ટમ \*

આ પ્રમાણે અનેકાંતવાદીમતે, પ્રમાણ-પ્રમેયાદિ બધા જ પદાર્થો - તદ્-અતદાત્મક હોવાથી -વિરોધને ભજનારા છે અને તેથી તો, બૌદ્ધ=બુદ્ધિશાળી પંડિતો, તેમના વડે વિચારાયેલ સન્ન્યાય=અહીં પૂર્વપક્ષીએ અનેકાંતવાદના ખંડન માટે આપેલ યુક્તિઓ, તેને અનુસારે, સર્વ પ્રમાણ-પ્રમેય વસ્તુ પ્રતિનિયતરૂપે - પ્રમાણ તે પ્રમાણ જ છે, અપ્રમાણ નથી ઇત્યાદિરૂપે - નહીં ઘટે, અર્થાત્ તે વ્યવસ્થાનો વિલોપ થઈ જશે. માટે, આવા નિરર્થક વાદથી સર્યું.

(૪૩) તથા, બીજાઓ વડે પણ કહેવાયું છે કે -

"(૧) જે અનાદિમોહથી આત્માને જુએ છે, તે આત્મદર્શી વ્યક્તિને, આત્મામાં 'હું' એવો સ્નેહ (રાગ) પરિણામ ઉભો થાય છે અને તે રાગથી સુખવિષયક પદાર્થીમાં આસક્તિ કરે છે અને

१. 'तत्र सोऽहमिति' इति क-प्रतौ पाठान्तरम् । २. आर्या । ३. 'भासमपि तत्त्व॰' इति क-पाठः । ४. 'तदित्यात्मा' इति क-पाठः । ५. 'निर्थकेन' इति पाठो नास्ति क-च-प्रतयोः ।

गुणदर्शी परितृष्यन् ममेति तत्साधनान्युपादत्ते । तेनात्माभिनिवेशो यावत् तावत् स संसारे ॥ औत्मिन सित परसञ्जा स्व-परिवभागात् परिग्रह-द्वेषौ । अनयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते ॥ कर्मक्षयाद्धि मोक्षः स च तपसस्तच्य कायसन्तापः । कर्मफलत्वान्नारकदुःखमिव कथं तपस्तत् स्यात् ? ॥

किमित्याह-**स्नेहात्** हेतो**ः सुखेषु तृष्यति**-अभिष्वङ्गं करोति । एवमपि किमित्याह-<mark>तृष्णा</mark>-दोषांस्तिरस्कुरुते-स्थगयति ॥

तथा गुणदर्शी सन् परितृष्यन् मोहात् ममेति-एवं विप्रलब्धः तत्साधनानि-गुणसाधनानि उपादत्ते-गृह्णात्यश्रान्तः । येनैतदेवं तेनात्माभिनिवेशो यावत् प्राणिनस्तावत् सं संसारे प्राणी ॥

तथाऽऽत्मनि सति परसञ्जा भवति, स्वपरिवभागात् परिग्रहः-द्वेषौ भवतः । अनयोः सम्प्रतिबद्धाः-परिग्रह-द्वेषयोः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते रागादयः ।

कर्मक्षयाद्धि मोक्षः, न भावनातः । स च तपसः कर्मक्षयः, तच्च कायसन्तापः, तप

અનેકાંતરિમ 
 (આસક્તિ હોવાથી) તે લોભ વગેરેમાં અર્થોપાર્જનના કષ્ટ વગેરે દોષોને જોતો નથી, અર્થાત્ દોષોમાં પણ ગુણને જ જુએ છે...

- (૨) તે ગુૈંશદર્શી વ્યક્તિ લોભિત થૈંઈને, 'એ બધું મારું છે' એમ કરી સુખના સાધનોને નિરંતર ગ્રહ્શ કરવા દોડે છે. આમ, જયાં સુધી આત્માભિનિવેશ છે, ત્યાં સુધી જીવ સંસારમાં જ છે.
- (૩) ઔત્માભિનિવેશ થયે, હું અને મારા સિવાયના પદાર્થીમાં 'પર' એવી સંજ્ઞા થાય છે અને સ્વ-પરનો વિભાગ થવાથી, સ્વનો પરિગ્રહ અને પરનો દ્વેષ થાય છે અને પરિગ્રહ-દ્વેષ સાથે સંકળાયેલા રાગાદિ બધા જ દોષો ઉત્પન્ન થાર્ય છે...

29. तृष्णादोषांरितरस्कुरुत इति । तृष्णायां-लोभलक्षणायां ये दोषा अर्थोपार्जनादिक्लेशलक्षणा-स्तान् तिरस्कुरुते, न पश्यतीत्यर्थ: । तथाविधगौरि(री)गानाक्षिप्तहरिण इव मरणमिति ॥

🗱 'भीमो भीमसेन:' એ ન્યાયે આત્મશબ્દથી આત્માભિનિવેશ લેવો...

🇚 આ ત્રણેનો ફલિતાર્થ એ છે કે, આત્માભિનિવેશ છે ત્યાં સુધી મોક્ષ થવાનો નથી.

<sup>❖</sup> અહીં ગુલદર્શીનો અર્થ આવો જલાય છે - (૧) આગળ તૃષ્ણાદોષની વાત છે, એટલે તૃષ્ણામાં ગુલને જોનાર... અથવા (૨) ધનાદિ સાધનોમાં (જેનાથી તૃષ્ણા તૃપ્ત થાય તેમાં) ગુલ જોનાર... અને 'परितृष्यन' એટલે મોહથી તેની ઇચ્છા કરતો.

१-२: आर्या । ३. 'क्षयाद्विमोक्षः' इति ग-पाठः । ४. आर्या । ५. 'स' इति पाठो नास्ति **घ**-पुस्तके । ६. 'क्षयाद्विमोक्षः' इति क-पाठः । ७. 'तृष्णाया लोभलक्षणाया ये' इति च-पाठः । ८. 'गोरिगाना०' इति च-पाठः ।

www.jainelibrary.org

(४४) न स्वेच्छाप्रतिपत्त्या विशिष्टसुखभावतुल्यवृत्तित्वात् । इष्टौ प्रतीतिकोपस्तदन्यबन्धो द्वयेऽपि समः ॥ चित्रं च कर्म कार्यात् सङ्क्लेशादेव तत्क्षयोऽयुक्तः । दुःख्येव तपस्वीति च तदभावो योगिनां चैव ॥ अन्यदिप चैकरूपं तिच्चत्रक्षयनिबन्धनं न स्यात् । तच्छित्तसङ्करक्षयकारीत्यिप वचनमात्रं तु ॥

इति पूर्वपक्षः । **कर्मफलत्वात्** कारणात् । **नारकदुःखमिवे**ति दृष्टान्तः । **कथं तपस्तत् स्यात्** कायसन्तापरूपमित्युत्तरम् ।

न स्वेच्छाप्रतिपत्त्यां तत् तपः । कुत इत्याह-विशिष्टसुखभावतुंल्यवृत्तित्वात्, स्वेच्छा-प्रतिपत्तिमद्राज्यसुखादेरिप तपस्त्वप्रसङ्गादित्यर्थः । इष्ट्रो प्रतीतिकोपः अधिकृतराज्यसुखादे-स्तपस्त्वे । तदन्यबन्धः प्रमादार्त्तध्यानाभ्यां द्वयेऽपि-प्रस्तुतराज्यसुखे प्रस्तुततपिस च समः-तुल्यः ।

चित्रं च कर्म कार्यात्-तुच्छभोगादिफलदर्शनात्, अतः सङ्क्लेशादेव एकरूपात् तत्क्षयोऽयुक्तः, चित्रकर्मक्षयः अघटमानक इति । दुःख्येव तपस्वीति च अयुक्तं तदभावः-तपस्वित्वाभावो योगिनां चैव अयुक्तः ।

अन्यदिष च युक्तं एकरूपं तत्-तपः । ततः किमित्याह-चित्रकर्मक्षयनिबन्धनं न

\* અનેકાંતરિશ \*

(૪) પૂર્વપક્ષ : મોક્ષ તે કર્મના ક્ષૃયથી, કર્મનો ક્ષય તપથી અને તપ તે કાયસંતાપરૂપ છે. ઉત્તરપક્ષ : નારકાદિના દુઃખની જેમ, કર્મના ફળરૂપ હોવાથી, કાયસંતાપને તપરૂપ શી રીતે કહી શકાય ?

(૪૪) (૫) પૂર્વપક્ષ : કાયસંતાપ તો સ્વેચ્છાએ સ્વીકાર્યું છે...

ઉત્તરપક્ષ : એ રીતે તો રાજ્યસુખાદિ પણ સ્વેચ્છાએ સ્વીકાર્યું હોવાથી, તપરૂપ બનશે અને તેને તપરૂપ માનવામાં તો પ્રતીતિનો વિરોધ છે...

પૂર્વપક્ષ : રાજ્યસુખાદિમાં તો પ્રમાદના કારણે નવા નવા કર્મનો બંધ થાય છે...

ઉત્તરપક્ષ : નવા કર્મોનો બંધ તો કાયસંતાપમાં પણ આર્તધ્યાનથી થાય છે જ...

- (૬) કાર્ય વિચિત્ર હોવાથી કારણભૂત કર્મ પણ વિચિત્ર છે અને એવા વિચિત્ર કર્મનો ક્ષય માત્ર કાયસંતાપરૂપ એકસ્વરૂપી કારણથી અયુક્ત છે અને જો કાયસંતાપને તપરૂપ મનાય તો બધા દુઃખીઓ તપસ્વી અને બધા યોગીઓ અતપસ્વી બની જશે.
  - (૭) ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ તપ પણ એકરૂપ હોવાથી વિચિત્રકર્મના ક્ષયનું કારણ ન બને.

१. आर्या । २. 'योगिना' इति ग-पाठः । ३-४. आर्या । ५. 'तुल्यरूपत्वात्' इति क-घ-पाठः । ६. 'राज्ये सुखे' इति ड-पाठः ।

अंक्लेशात् स्तोकेऽपि क्षीणे सर्वक्षयप्रसङ्गो यृत् । साङ्कर्यादेन्यायात् तद्भेदो ह्यन्यथा नियमात् ॥ मुक्तो न मुक्त एव हि संसार्यपि सर्वथा न संसारी । मानमपि मानमेव हि हेत्वाभासोऽप्यसावेव ॥

स्यात् । चित्रं च कर्म, तच्छिक्तसङ्करक्षयकारि-कर्मशिक्तसङ्करक्षयकारि तपः । इत्यिप वचन मात्रम् एव ।

कुत इत्याह-अक्लेशात् एकरोमोत्पाटनेन स्तोकेऽपि कर्मणि क्षीणे सित सर्वक्षयप्रसङ्गो यत्-यस्मात् । कुत इत्याह-साङ्कर्यादेन्यायात् । 'आदि'शब्दात् स्तोककर्मक्षयः । तद्भेदः-कर्मशिक्तभेदः । कर्मशिक्तभेदो ह्यन्यथा-सर्वक्षयमन्तरेण नियमात् अत इत्यपि वचनमात्रमेवेति स्थितम् ।

तथा मुक्तो न मुक्त एव हि-एकान्तेन, संसार्यिप सर्वथा न संसारी, एकान्तवादापत्तेः । मानमिप मानमेव हि न, स्याद्वादप्रामाण्यात् । हेत्वाभासोऽपि प्रमाणाभासोपलक्षणमेतत् ।

- "તપ તે એકબીજાથી મિશ્રિત એવી કર્મશક્તિઓનો ક્ષયકારી છે" એ કથન પણ વચનમાત્ર જ છે, યુક્તિરહિત છે…
- (૮) કર્મની શક્તિઓનું સાંકર્ય (મિશ્રણભાવ) માનશો, તો સુખરૂપ એવા એક રોમોત્પાટનાદિથી થોડા પણ કર્મનો ક્ષય થતાં બધા કર્મોનો ક્ષય માનવો પડશે, કારણ કે બધા કર્મોના ક્ષય વિના કર્મની આંશિક શક્તિનો ક્ષય પણ એંસંગત છે અને જો અલ્પ કર્મક્ષયે સર્વકર્મક્ષય ન થાય તો બધા કર્મો જુદા જુદા માનવા પડે... અને તો તપથી પણ સર્વકર્મક્ષય નહીં થાય...
- (૯) અનેકાંતવાદીમતે, મુક્ત પણ માત્ર મુક્ત જ નહીં રહે અને સંસારી પણ માત્ર સંસારી જ
- ф
   faaruµ
- 30. 'आदि'शब्दात् स्तोककर्मक्षय इति । अयमत्र भाव:-यदि स्तोकेऽपि कर्मणि क्षीयमाणे सर्वासां कर्मशक्तीनां क्षयो नेष्यते, तदा कथं तासां साङ्गर्यं स्ववाचैव प्रतिपन्नं भवतः सङ्गच्छते ? तथा-साङ्गर्यणाऽक्षीयमाणासु कर्मशक्तिषु स्तोकस्यापि कर्मणः क्षयो न प्राप्नोति, सर्वकर्मशक्त्यनुविद्धस्वभावत्वात् तस्य । तत इदमायातम्-स्तोकेऽपि कर्मणि क्षीयमाणे सर्वाः कर्मशक्तयः क्षीयन्ते, सर्वासु च क्षीयमाणासु स्तोकिमिति ॥
- ❖ આશય એ છે કે કર્મની તમામ શક્તિઓ એકબીજા સાથે જોડાયેલી છે, તેથી એકશક્તિનો ક્ષય થતાં સર્વ શક્તિનો ક્ષય થશે અને સર્વ શક્તિનો ક્ષય થાય ત્યારે જ થોડા કર્મનો ક્ષય થશે.

१. 'किञ्च' इत्यधिकः क-पाठः । २-३. आर्या । ४. 'निबन्धनं न स्यात्' इत्यधिको ड-पाठः । ५. 'तद् यथा' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । ६. पूर्वमुद्रिते तु 'र्येण क्षीयः' इति पाठः । स चाशुद्धत्वात् L-प्रतानुसारेण संशोधितः । ७. 'तस्याः' इति पूर्वमुद्रिते पाठः ।

एवं सप्रतिपक्षे सर्वस्मिन्नेव वस्तुतत्त्वेऽस्मिन् । स्याद्वादिन: सुनीत्या न युज्यते सर्वमेवेह ॥'' इत्यादि ॥

(४५) तदेवमेते मन्दमतयो दुस्तर्कोपहतास्तीर्थ्याः स्वयं नष्टाः परानिप नाशयन्ति मन्दमतीन्, अतः प्रतिविधीयते-

(४६) तत्र यत् तावदुक्तम्-'कथमेकमेव घटादिरूपं वस्तु सच्चासच्च भवति'

\$ & aleq | \$

असावेव-हेत्वाभास एव न, तत एव हेतोरिति ।

एवमित्यादि । एवम्-उक्तेन प्रकारेण सप्रतिपक्षे सर्वस्मिन्नेव प्रामाणादिरूपे वस्तुतत्त्वे-ऽस्मिन् लोकसिद्धे स्याद्वादिन:-अनेकान्तवादिन: सुनीत्या उक्तवत् न युज्यते सर्वमेवेह दृष्टम् । इत्यादि । एष पूर्वपक्ष: ॥

एनमुपन्यस्यात्र दूषणमिधातुमाह-तदेविमत्यादि । तच्छब्दः प्रस्तुतार्थप्रदर्शकः । एवं-यथोक्तं एते-शाक्यादय एवंवादितया लोके सिद्धा मन्दमतयो विशिष्टक्षयोपशमाधावेन दुस्तर्कोपहताः-एकान्तविषयतर्कपीडिताः तीर्थ्याः-शाक्यादय एव, न स्वयं नष्टा एव, सन्यायाज्ञानादिति गम्यते, परानिष नाशयन्ति न सामान्येनेत्याह-मन्दमतीन्-जडबुद्धीन् । यत एवम् अतः प्रतिविधीयते-सर्वत्रैवात्र प्रतिक्रियत इत्यर्थः ॥

तत्रेत्यादि । तत्र यत् तावदुक्तमादौ कथमेकमेव घटादिरूपं वस्तु सच्चासच्च

નહીં રહે... પ્રમાણ પણ માત્ર પ્રમાણ જ નહીં રહે અને હેત્વાભાસાદિ પણ માત્ર હેત્વાભાસાદિ જ નહીં રહે.

(૧૦) આમ, અનેકાંતવાદીમતે, બધા જ પદાર્થો પ્રતિપક્ષસહિત હોવાથી, પ્રમાણ-પ્રમેયાદિ સર્વ દેષ્ટ વસ્તુઓ ઉપર કહેલ ન્યાયપૂર્વક ઘટી શકશે નહીં…''

॥ આ પ્રમાણે એકાંતવાદીઓનો પૂર્વપક્ષ સમાપ્ત થયો ॥

### \* ઉત્તરબજ્ઞા ગ્રંથ \*

(૪૫) આ રીતે મંદબુદ્ધિવાળા, એકાંતવાદના કુતર્કોથી પીડિત થયેલ એવા બૌદ્ધ વગેરે, ગાઢ અજ્ઞાનથી પોતે તો નષ્ટ થયા જ છે, સાથે સાથે મંદબુદ્ધિવાળા બીજા જીવોને પણ નષ્ટ કરે છે… તેથી, આ બધા એકાંતવાદોનું હવે ક્રમશઃ પ્રતિવિધાન કરાય છે -

# 🕸 (१) सहस्रह् अनेङांतवाह 🕸

(૪૬) પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, "સંદ્-અસદ્ બંને વચ્ચે વિરોધ હોવાથી, એક જ ઘટાદિ

१. आर्या । २. इति पूर्वपक्षस्य पञ्चमांशः सम्पूर्णः । ३. त्रयोविशतितमे पृष्ठे । ४. 'लोके सिद्धेः' इति उप्पाटः । ५. 'एवमुप॰' इति उप्पाटः । ६. 'प्रस्तुतार्थोपदर्शकः' इति उप्पाटः । ७. 'लोकसिद्धाः' इति क-पाटः । ८. प्रेक्ष्यतां त्रयोविशतितमं पृष्ठम् ।

तदेततदागोपालाङ्गनादिप्रसिद्धमनाशङ्कनीयमेव, यतस्तत् स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण सद् वर्तते, परद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण चासत्; ततश्च सच्चासच्च भवति, अन्यथा तदभाव-प्रसङ्गात् । (४७) तथाहि-यदि तद् यथा स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण सत्, एवं परद्रव्यादिरूपेणापि स्यात्, ततश्च तद् घटवस्त्वेव न स्यात्, परद्रव्यादिरूपेणापि सत्त्वात्

💠 व्याख्या 🌣 ..... **भवती**ति पूर्वपक्षे । **तदेतदि**त्यादि । तदेतत्-घटादिरूपं वस्तु सच्चासच्चेति **आगोपाला**-**ङ्गनादिप्रसिद्धं**-तथोपलम्भनार्थक्रियाभ्यां प्रतिष्ठितम्, **अनाशङ्कनीयमेव । यतस्तत्** घटादिरूपं वस्तु स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण सद् वर्तते, परद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण च-पटादिरूपेण असत् । ततश्च सच्चासच्च भवति, तद् वस्तु शबलम् । अन्यथा-एवमनङ्गीकरणे तदभाव-प्रसङ्गात्-तस्य-घटादिरूपस्य वस्तुनोऽभावप्रसङ्गात् । एनमेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहि-यदि तत्-घटादिरूपं वस्तु यथा स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेण सत्, एवं परद्रव्यादि-रूपेणापि स्यात् । 'आदि'शब्दात् परक्षेत्रकालभावरूपपरिग्रहः । तैतश्च-एवं च सित तद् घटवस्त्वेव न स्यात् । कुर्त इत्याह-परद्रव्यादिरूपेणापि सत्त्वात्, तदन्यस्वात्मवत्-पटादि-

વસ્તુ સદ્ અને અસદ્ બંને રૂપ શી રીતે ?... વગેરે" - તે બધું જ કથન અયુક્ત છે, કારણ કે - એ રીતે જ પ્રતીતિ અને અર્થક્રિયા ઘટતી હોવાથી - 'વસ્તુ સદસદ્ઉભયાત્મક છે' એવું ગોપાલ-અંગનાદિ બધાને પ્રસિદ્ધ છે, માટે એમાં બિલકુલ શંકાને સ્થાન નથી.

······• અનેકાંતરશ્મિ **∻**······

### 🕸 सहस्रहृश्यता विना वस्तुनो 🕆 अलाव 🕸

પ્રશ્ન : સદસદ્ રૂપ માન્યા વિના શું વસ્તુનું અસ્તિત્વ ન ઘટે ?

ઉત્તર : ન ઘટે, કારણ કે વસ્તુનું સ્વરૂપ જ સદસદ્ ઉભયાત્મક છે. તે આ રીતે - એક જ ઘટાદિ વસ્તુઓ, પોતાના (૧) દ્રવ્યા, (૨) ક્ષેત્રા, (૩) કાળ, અને (૪) ભાવ... આ ચારને આશ્રયીને 'સત્' છે અને બીજા પટાદિના (૧) દ્રવ્ય, (૨) ક્ષેત્ર, (૩) કાળ અને (૪) ભાવને આશ્રયીને 'અસત્' છે - આ રીતે, વસ્તુને જો સદસદ્રુપ નહીં માનવામાં આવે, તો ઘટાદિ વસ્તુનો અભાવ થશે....

પ્રશ્ન : અભાવ કેમ ?

ઉત્તર: કારણ કે વસ્તુ સદસદ્ ઉભયરૂપ ન રહેવાથી, કાં' તો માત્ર સદ્રુપ બનશે અથવા તો માત્ર અસદ્રુપ બનશે અને તેમ માનવામાં તો ઘટાદિ વસ્તુનો અભાવ થાય જ.

(૪૭) તે આ રીતે-

(૧) વસ્તુ, જેમ પોતાના દ્રવ્યાદિને આશ્રયીને સત્ છે, તેમ બીજાના દ્રવ્યાદિને આશ્રયીને પણ સત્ હોય તો ઘડો પટરૂપે પણ સત્ થવાથી પટરૂપ જ થઈ જતાં - જેમ પટ એ ઘટ નથી, તેમ ઘટ પણ ઘટ નહીં રહે…

१. 'प्रसिद्धमना०' इति **क**-पाठः । २. 'पटादिगतेन, असत्' इति **घ-**पाठः । ३. 'ततश्चैवं सति' इति घ-पाठः ।

तदन्यस्वात्मवत् । तथा यदि यथा परद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेणासत्, एवं स्वद्रव्यादि-रूपेणापि स्यात्, इत्थमपि तद् घटवस्त्वेव न स्यात्, स्वद्रव्यादिरूपेणाप्यसत्त्वात् खर-विषाणवत् । इत्येवं तदभावप्रसङ्गात् सदसद्रूपं तदङ्गीकर्तव्यमिति । (४८) तथा च तद् द्रव्यतः पार्थिवत्वेन सत्, नाबादित्वेन; तथा क्षेत्रत इहत्यत्वेन, न 'पाटलिपुत्रका दित्वेन; तथा कालतो घटकालत्वेन, न मृत्पिण्डादिकालत्वेन; तथा भावतः श्यामत्वेन, न

स्वात्मविद्त्यर्थः । तथा यदि यथा परद्रव्यक्षेत्रकालभावरूपेणासत् तद् घटादिरूपं वस्तु, एवं स्वद्रव्यादिरूपेणापि स्यात् । 'आदि'शब्दात् स्वक्षेत्रकालभावपरिग्रहः । इत्थमपि-एवमपि तद् घटवस्त्वेव न स्यात्, स्वद्रव्यादिरूपेणापि असत्त्वात् । किंवदित्याह-खरिवषाणवत् । खरिवषाणं हि पररूपेण स्वरूपेण चासत्, तुच्छिमिति भावनीयम् । इत्येवम्-उक्तन्यायेनं तद-भावप्रसङ्गात् तस्य-घटादिरूपस्य वस्तुनोऽभावप्रसङ्गात् सदसद्भूपं तदङ्गीकर्तव्यमिति । एतदेव विशेषेणाह-तथा चेत्यादि तथा च तत्-घटादिरूपं वस्तु द्रव्यतः-द्रव्यमाश्रित्य पार्थिवत्वेन सत्-तथापरिणतपृथिवीविकारत्वेन सत्, नाबादित्वेन । तथा क्षेत्रतः-क्षेत्रमाश्रित्य इहत्यत्वेन, इहभवः=इहत्यः तद्भावेन, न 'पाटिलपुत्रका दित्वेन । तथा कालतः-कालमाश्रित्य घट-

(૨) વસ્તુ, જેમ બીજાના દ્રવ્યાદિને આશ્રયીને અસત્ છે, તેમ પોન્નાના દ્રવ્યાદિને આશ્રયીને પણ અસત્ હોય, તો સ્વદ્રવ્યાદિરૂપે, જેમ ગધેડાના શીંગડાનું અસ્તિત્વ નથી, તેમ માટી આદિરૂપે ઘડાનું પણ અસ્તિત્વ ન રહેવાથી, ઘડાનો પણ અભાવ થઈ જશે...

આમ, માત્ર સત્ કે અસદ્ માનવામાં, વસ્તુનું અસ્તિત્વ જ ન ઘટતું હોવાથી, વસ્તુને સદસદ્ ઉભયરૂપ જ માનવી રહી.

#### 🕸 वस्तुनी सहसङ्ज्ञपतानुं स्वज्ञ्प 🕸

- (૪૮) એક જ ઘટાદિ વસ્તુઓ સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સત્ છે અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસત્ છે. અહીં પહેલા સ્વદ્રવ્યાદિ કયા અને પરદ્રવ્યાદિ કયા ? તે વિચારીએ -
- (૧) દ્રવ્ય : ઘડો માટીનો છે, પૃથ્વીનો છે... માટે, માટી-પૃથ્વી એ ઘડાનું સ્વદ્રવ્ય કહેવાય અને તેથી તેમાં મૃન્મયત્વ-પાર્થિવત્વરૂપ ધર્મ આવે છે... આમ, જે જે ધર્મો પ્રસ્તુત ઘડામાં રહેલા હોય, તે બધા ધર્મો તેના 'સ્વ'ધર્મ અથવા 'સ્વ'રૂપ કહેવાય છે.. આ સિવાયના ધર્મો ઘડામાં નહીં રહેનારા ધર્મો એના માટે 'પર'ધર્મો અથવા 'પર'રૂપ કહેવાય છે. જેમ કે ઘડો જળરૂપ ન હોવાથી તેમાં જલત્વ ન હોવાથી જળ તે પરદ્રવ્ય કહેવાય અને જલત્વ તે પરધર્મ કહેવાય.
- (૨) ક્ષેત્ર : ઘડાની ઉત્પત્તિ અથવા સ્થિતિ અહીં હોવાથી આ ક્ષેત્ર તે સ્વક્ષેત્ર કહેવાય અને પાટલિપુત્ર વગેરે જે ક્ષેત્રમાં ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ ન હોય, તે પરક્ષેત્ર કહેવાય.
- (૩) **કાળ :** જે કાળમાં ઘડો રહ્યો છે, તે સ્વકાળ કહેવાય અને મૃત્પિંડ, કપાલાદિ અવસ્થાભાવી જે કાળમાં ઘડો નથી રહ્યો, તે પરકાળ કહેવાય.

### रक्तत्वादिनेति; अन्यथा इतररूपापत्त्या तत्त्वरूपहानिप्रसङ्ग इति ॥

(४९) द्रव्याद्यात्मकत्वं च घटस्य, तैर्विनाऽभावात् । तथाहि-न मृदादिद्रव्यमात्र-मेव तथाविधक्षेत्राननुविद्धम्, ऋते तत्कालभावितां, कृष्णादिभावशून्यं घटः, तथा-

द्रव्याद्यात्मकत्वं च यथोदितं घटस्य-अधिकृतवस्तुनः । कथमित्याह-तैर्विनाऽभावात् । तै:-द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावैर्विनाऽभावात् । एतदेव भावयितं तथाहीत्यादिना । तथाहि न मृदादि-द्रव्यमात्रमेव एकान्तैकस्वभावम्, तथाविधक्षेत्रानंनुविद्धं-तदाधारत्वपरिणतक्षेत्रानाधेय-

(૪) ભાવ : વિવક્ષિત ઘડો શ્યામ છે, વૃત્ત છે, માટે શ્યામત્વ - વૃત્તત્વ વગેરે સ્વભાવ કહેવાય અને વિવક્ષિત ઘડો રક્ત-ચોરસ ન હોવાથી, રક્તત્વ-ચોરસત્વ વગેરે પરભાવ કહેવાય.

આમાંથી સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ વસ્તુ સત્ છે અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ વસ્તુ અસત્ છે. તે આ રીતે -

- (૧) દ્રવ્યથી, ઘડો પાર્થિવત્વેન સત્ છે અને જલત્વેન અસત્ છે.
- (૨) ક્ષેત્રથી, ઘડો ઈહત્યત્વેન સત્ છે અને પાટલિપુત્રત્વેન અસત્ છે.
- (૩) કાળથી, ઘડો ઘટકાલત્વેન સત્ છે અને મૃત્પિંડાદિકાલત્વેન અસત્ છે.
- (૪) ભાવથી, ઘડો શ્યામત્વેન સત્ છે અને રક્તત્વેન અસત્ છે.

આંમ, જો નિયતરૂપે સદસદ્રુપતા નહીં માનવામાં આવે, તો અધિકૃત ઘડો જળાદિરૂપ થઈ જતાં (પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સત્ થઈ જતાં) અને એટલે માટી વગેરે પોતાનાં સ્વરૂપથી ચ્યુત થઈ જતાં (સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસત્ થઈ જતાં) ઘડાના સ્વરૂપની જ હાનિ થશે.

### **፠ वस्तू द्रव्याद्दि यारे ३५ ¾**

(૪૯) ઘટાદિ વસ્તુઓ (૧) માત્ર દ્રવ્યરૂપ, (૨) માત્ર ક્ષેત્રરૂપ, (૩) માત્ર કાળરૂપ, કે (૪) માત્ર ભાવરૂપ નથી, પણ દ્રવ્યાદિ ચારે રૂપ છે, કારણ કે દ્રવ્યાદિ ચારે વિના તેઓનું અસ્તિત્વ જ અઘટિત છે. તે આ રીતે -

"પાટલિપુત્ર વગેરે ક્ષેત્રમાં નહીં રહેનારેં, ઘટકાળેં વિનાનો, કૃષ્ણ વગેરે વર્ણ વિનાનો, માત્ર

¾ क्षेत्राननुविद्धं=तदाधारत्वपरिणतक्षेत्रानाधेयस्वभावं, એટલે ઘડો જે ક્ષેત્રમાં રહે છે, તે ક્ષેત્રમાં આધારતા આવે છે અને ઘડામાં આધેયતા આવે છે… આધારક્ષેત્રનિરૂપિત આધેયતા વિના ઘડાનું અસ્તિત્વ ન હોય…

<sup>♣</sup> स्वस्थितिकालभावितां=घडो જેટલो કાળ રહે તે तेनी स्थिति, ते स्थितिकाणमां ભाविता-रહेवापण्णं विना घट न હोयं...

१. 'ननु बद्धं तथाधार॰' इति क-पाठः । २. 'तथाधार॰' इति घ-पाठः ।

ऽनुपलम्भात्, (५०) तत्तदन्यतममात्रत्वे तदितरवैकल्येन तत्स्वरूपानुपपत्तेः, विविक्ता-नामसम्भवात्, सम्भवेऽपि तन्मात्रत्वेन तद्द्रव्यत्वादिबुद्धिहेतुत्वतो घटबुद्ध्यभावप्रसङ्गः ।

स्वभावम्, ऋते तत्कालभावितां-विना स्वस्थितिकालभावितां कृष्णादिभावशून्यं-कृष्णो-ध्विदिभावशून्यं घटः । कुत इत्याह-तथाऽनुपलम्भात् । तथा-तेन प्रकारेण तथाविधक्षेत्राद्य-नुवेधादिरिहतमृदादिद्रव्यमात्रलेक्षणेनानुपलम्भात् । अत्रैव कारणमिभधातुमाह-तत्तदन्यतमे-त्यादि । तस्य-घटस्य तेषां-पार्थिवद्रव्यत्वादीनामन्यतममात्रत्वे-पार्थिवद्रव्यमात्रत्वे सित तदितर-वैकल्येन-इहत्यत्वाद्यभावेन तत्स्वरूपानुपपत्तेः-अधिकृतपार्थिवद्रव्यत्वस्वरूपानुपपत्तेः । 'घटबुद्ध्यभावप्रसङ्गः' इति योगः । अनुपपतिश्च विविक्तानामसम्भवात् । पार्थिवद्रव्यत्वादी-नामिति प्रक्रमः । सम्भवेऽपीत्यादि । सम्भवेऽप्यधिकृतपार्थिवद्रव्यत्वादीनां तन्मात्रत्वेन-पार्थिवद्रव्यादिमात्रत्वेन हेतुना, तद्द्रव्यत्वादिबुद्धिहेतुत्वतः-पार्थिवद्रव्यत्वादिबुद्धिहेतुत्वतः, तेषां घटबुद्ध्यभावप्रसङ्गः । नान्यालम्बनाऽन्या बुद्धिः साध्वी भवितुमर्हतीति भावनीयम् । न चेत्यादि । निष्णातव्यपदेशोऽयम् । द्रव्यतः पार्थिवत्वेन सदित्यत्र सत्त्वम् पार्थिवद्रव्यत्वमिति

♦ અનેકાંતરિ**મ ♦** 

માટીરૂપ જ ઘડો છે" - એમ ઘડાને માત્ર દ્રવ્યરૂપ માની શકાય નહીં, કારણ કે ક્ષેત્રાદિથી રહિત માત્ર દ્રવ્યરૂપે ઘડાની ક્યારેય પ્રતીતિ નથી થતી…

આશય એ કે, ઘડા વગેરેની પ્રતીતિ માત્ર માટી વગેરે રૂપે નથી થતી, પણ દ્રવ્યાદિ ચારે રૂપે થાય છે, તેથી દરેક વસ્તુઓને દ્રવ્યાદિ ચારે રૂપ જ સ્વીકારવી જોઈએ.

જો ઘડાને માત્ર માટીરૂપ જ માનીએ અને ક્ષેત્રાદિરૂપ ન માનીએ, તો ઘડાનું સ્વરૂપ જ સંગત નહીં થઈ શકે, ઘડો પોતાના સ્વરૂપને જ પ્રાપ્ત નહીં કરી શકે.

(૫૦) એ રીતે, ઘડાને માત્ર દ્રવ્યાદિરૂપ જ માનીએ અને ક્ષેત્રાદિરૂપ ન માનીએ, તો દ્રવ્યાદિરૂપ ઘડાનું સ્વરૂપ અસંગત જ રહેશે. ઉપર કહ્યું કે વિવિક્ત દ્રવ્યાદિ હોતા જ નથી, જો (सम्भवेऽपि–) વિવિક્ત દ્રવ્યાદિ હોય તો, અર્થાત્ ઘટમાં રહેલ દ્રવ્યત્વાદિ જુદા જુદા હોઈ શકતા હોય (અને તેથી ઘટ પણ અન્યતમ-દ્રવ્યત્વાદિરૂપ હોઈ શકતો હોય) તો પછી તે વિવિક્ત એવા દ્રવ્યત્વાદિની બુદ્ધિના જ કારણ બને ('इदं पार्थिवद्रव्यं' 'इदं इहत्यम्' ઇત્યાદિરૂપ વિવિક્ત બુદ્ધિના જ કારણ બને), 'घट:' એવી બુદ્ધિના નહીં… 'घट:' એવી બુદ્ધિ તો જયાં દ્રવ્યાદિ ચારે પરસ્પર અનુવિદ્ધ હોય ત્યાં જ થાય…

હવે અહીં નિષ્ણાત વ્યક્તિ(=શબ્દાર્થના તાત્પર્યને જાણનાર વાદી) પ્રશ્ન કરે છે -

31. निष्णातव्यपदेशोऽयमिति । निष्णातस्य-शिक्षितस्य शब्दार्थतात्पर्यवेदिनो वादिन इत्यर्थः ।

१. 'लक्षणेनानुपलक्षणेनानुपलम्भात्' इति क-पाठो भ्रान्तिमूलको भाति । २. 'स्वरूपत्वानुपपत्तेः' इति **ध**-पाठः । ३. 'सम्भवेत्यादि' इति क-पाठः ।

o�> न च पार्थिवद्रव्यत्वादिबुद्धिरेव घटबुद्धिः, तथाऽप्रतीतेः, इति निर्लोठियिष्यामः ॥ (५१) स्यादेतत. स्वद्रव्यादिसत्त्वमेव परद्रव्याद्यसत्त्वम् । तथा च घटवस्तुनः ...... 💠 व्याख्या 🍫 कृत्वा । न च पार्थिवद्रव्यत्वबुद्धिरेव-पार्थिवद्रव्यभावबुद्धिरेव घटबुद्धिः । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीते:-पार्थिवद्रव्यभावबुद्धेर्घटबुद्धित्वेनाप्रतीते: । एतत् निर्लोठियष्यामः उपरिष्टाद् विज्ञानवादिनसकृतौ अवयविचिन्ताधिकारे प्रायो विप्रतिपत्तिनिसकरणेन सुनिर्लोठनादिति॥ स्यादेतिदत्यादि । स्यादेतत्-अंथैवं मन्यसे स्वद्रव्यादिसत्त्वमेव । 'आदि'शब्दात् स्वक्षेत्र-कालभावपरिग्रहः । **परद्रव्याद्यसत्त्वम् ।** अत्रापि 'आदि'शब्देन परक्षेत्रकालभावपरिग्रहः । न स्वद्रव्यादिसत्त्वादर्थान्तरभूतमेतदित्यर्थः । एतदेव भावयति-तथा चेत्यादि । तथा च घटवस्तुनः-• અનેકાંતરશ્મિ • ં-------તેમ તમે કહ્યું, તે બરાબર નથી, કારણ કે દ્રવ્યત્વાદિ બુદ્ધિ તે જ ઘટબુદ્ધિ છે. જુઓ, ઘટબુદ્ધિ તે 'सन् घटः' એવા આકારની છે. ત્યાં सत् એટલે स्वद्रव्यादिना सत् એમ તમે કહ્યું. એટલે घट: पार्थिवद्रव्यत्वेन सत् એવો આકાર થયો, તો ત્યાં સત્ત્વ પાર્થિવદ્રવ્યત્વરૂપ જ થયું. सत् એ द्रव्यत्वेन सत् છે, એટલે 'पार्थिवो द्रव्यत्वेन सत्' એવો આકાર થયો... તો घट: पार्थिवद्रव्यत्वेन सत् કे पार्थिवो द्रव्यत्वेन सत् એ બંનેમાં માત્ર શબ્દભેદ જ છે, અર્થ તો સરખો જ છે, કારણ કે સત્ વસ્તુ द्रव्यत्वेन पार्थिव: કહો કે पार्थिवद्रव्यत्वेन કહો તે સમાન જ છે. એટલે દ્રવ્યત્વાદિબુદ્ધિ તે જ ઘટબુદ્ધિ છે... (આ બધી વાત સૂક્ષ્મપ્રજ્ઞાવાળો જ કહી શકે, મંદમતિ નહીં...) ઉત્તર: ના, सत् पार्थिव: એવી બુદ્ધિ એ सत् घट: એવી જ બુદ્ધિ હોય તેવી પ્રતીતિ થતી न હોવાથી તેવું માની શકાય નહીં… આ વાત વિસ્તારથી આગળ (વિજ્ઞાનવાદના નિરાકરણ વખતે અને અવયવીની વિચારણા વખતે) સિદ્ધ કરાશે. 💥 वस्तु तो मात्र सह्इप 🕶 – पूर्वपक्ष 🕸 (૫૧) પૂર્વપક્ષ : પોતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવને આશ્રયીને વસ્તુનું જે સત્ત્વ છે, તે જ બીજાના

**♦**.....**♦** विवरणम् **♦**.....**०** व्यपदेश:-भाषणम् । अयं पार्थिवद्रव्यत्वादिबुद्धिरेव घटबुद्धिरित्येवंरूपः । अत्र हेतुमाह-द्रव्यतः पार्थिवत्वेन सिदत्यत्र सत्त्वं पार्थिवद्रव्यत्विमिति कृत्वेति । इदमत्रैदम्पर्यं-यत् पूर्वं तथा च तद्द्रव्यतः पार्थिवत्वेन सिदत्यत्र वाक्ये पार्थिवत्वेन करणभूतेन सिदिति सत्त्वरूपं घटादि वस्तूक्तं तदेवेह पार्थिवे सद्द्रव्यत्वशब्देनोच्यते । एवं च कि सिद्धम् ? पूर्वं द्रव्यतः पार्थिवत्वेन सदित्युक्त्वा साम्प्रतमस्मिन्नेवार्थे पार्थिवद्रव्यत्वशब्देन भाष्यमाणे वचनविसंवादादसाङ्गत्यं मन्यते जडबुद्धिः । निष्णातबुद्धिस्तु सूत्रकारोऽर्थदृष्टिप्रधानत्वाद् द्वयोरिप वाक्ययोः शब्दभेदेऽपि एकमेवार्थं प्रतिपन्न इति वृत्तिकृता हृदि निवेश्योक्तम्-"निष्णातव्यपदेशोऽय"िर्मत्यादीति।।

१. 'अप्येवं' इति क-पाठः । २. 'भावयत्राह-तथा' इति घ-पाठः । ३. 'त्यादीनि' इति पूर्वमुद्रितपाठः ।

पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव अबादिद्रव्यासत्त्वम्; इहक्षेत्रसत्त्वमेव 'पाटिलपुत्रा'द्यसत्त्वम्; घटकालसत्त्वमेव मृत्पिण्डकालाद्यसत्त्वम्; श्यामत्वसत्त्वमेव रक्तत्वाद्यसत्त्वम्; इति व्याख्या ♦ व्याख्या ♦ अधिकृतस्य पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव अबादिद्रव्यासत्त्वमित्यादि यावत् श्यामत्वसत्त्वमेव रक्तत्वाद्यसत्त्वमेव रक्तत्वाद्यसत्त्वमेव यथोक्तदोष: – अधिकृतवस्त्वभावप्रसङ्गलक्षणः, तस्यानुपपित्तरेव, अधिकृतसत्त्वस्यैवेतरासत्त्वेन तद्भाविनवृत्तिरित्यभिप्राय: । एतदाशङ्क्याह – ♦ अनेडांतरिक्ष ♦ अनेडांतरिक्ष ♦ अनेडांतरिक्ष ♦ अनेडांतरिक्ष विचारित विचारि

દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવને આશ્રયીને અસત્ત્વ છે... એટલે, અસદ્રરૂપતા તે સદ્રૂપતાથી જુદી નથી, પણ સદ્રુપતા સ્વરૂપ જ છે, તેથી

- (૧) ઘડાનું પાર્થિવદ્રવ્યરૂપે જે સત્ત્વ છે, તે જ જળાદિદ્રવ્યરૂપે અસત્ત્વ છે.
- (૨) ઘડાનું મથુરાત્વેન જે સત્ત્વ છે, તે જ પાટલિપુત્રત્વેન અસત્ત્વ છે.
- (૩) ઘડાનું ઘટકાલત્વેન જે સત્ત્વ છે, તે જ મૃત્પિડાદિકાલત્વેન અસત્ત્વ છે.
- (૪) ઘડાનું કૃષ્ણત્વેન જે સત્ત્વ છે, તે જ રક્તત્વેન અસત્ત્વ છે.

ટૂંકમાં, અસત્ત્વરૂપતા જુદી નથી, પણ સદ્રૂપતારૂપ જ છે, તેથી વસ્તુ તો માત્ર સદ્રૂપ જ સિદ્ધ થશે, સદસદ્ ઉભયરૂપ નહીં.

અહીં ઉપરોક્ત દોષ પણ નહીં આવે, જુઓ; યથોક્તદોષ=પાના નં. ૬૫ પર સ્યાદ્વાદીએ જે કહ્યું કે, વસ્તુ સદસત્ ન હોય તો તેનો અભાવ થાય; તેની અહીં અનુપંપત્તિ થશે, અર્થાત્ તે દોષ અમને નહીં આવે. કારણ કે અમે માત્ર સત્ રૂપ જ માની અને પરદ્રવ્યેણ અસત્ત્વ તે સત્ત્વરૂપ જ માની લીધું.

તાત્પર્ય: ઘટને પટાદિરૂપે અસત્ ન માનો, તો તે પટાદિરૂપ થવાથી ઘટાભાવ થવાની આપત્તિ આવે. પણ હવે ઘટરૂપે સત્ત્વ એ જ પટાદિરૂપે અસત્ત્વ હોવાથી તે પટાદિરૂપ નથી, એટલે ઘટાભાવ થવાની આપત્તિ નહીં આવે.

### 🗯 માત્ર સદ્રુપ માનવામાં વસ્તુનો અભાવ 🕸

ઉત્તરપક્ષ : પૂર્વપક્ષી, અસત્ત્વનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ માનતો જ નથી, પણ જો ન માને તો સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને એક જ છે, એવું કહી જ નહીં શકે, કારણ કે 'અસત્ત્વ' એવો શબ્દપ્રયોગ જ નિરર્થક

 \*
 •

 •
 •

32. अधिकृतसत्त्वस्यैवेतरासत्त्वेन तद्भाविनवृत्तिरिति । अधिकृतसत्त्वस्यैव-पार्थिवद्रव्यसत्त्वादि-लक्षणस्य 'इतरासत्त्वेन' इतरेषाम्-अबादीनां तत्रासत्त्वेन-अविद्यमानतया किमित्याह-तद्भाविनृवित्तः-अबादिरूपिनवृत्तिः । इदमुक्तं भवति-न हि किञ्चित् पार्थिवद्रव्यसत्त्वादिव्यतिरिच्यमानमूर्तिरबाद्यसत्त्वं पार्थिवद्रव्यसत्त्वे समस्ति, किन्तु पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव अबाद्यसत्त्वमिति शब्दान्तरेणोच्यत इति ॥

१. 'कृतस्यैव' इति ख-पाठ: । २. 'द्रव्यत्वादिव्यति०' इति क-पाठ: । ३. 'किस्ति (?)' इत्यधिक: ख-पाठ: ।

यथोक्तदोषानुपपित्तरेव । एतदप्यसारम्, ( ५२ ) इत्थमि कल्पनायां तदवस्तुत्वप्रसङ्गात् । तथाहि-यदि पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव अबादिद्रव्यासत्त्वम्, एवं तर्हि यथा तत् पार्थिव-द्रव्यत्वेन सत्, एवमबादिद्रव्यत्वेनापि स्यात्, तत्सत्त्वाव्यतिरिक्तत्वात् तदितरासत्त्वस्य ।

एतदप्यसारम् । कृत इत्याह-इत्थमपीत्यादि । एवमिप कल्पनायां क्रियमाणायां तदवस्तुत्व-प्रसङ्गात् तस्य-अधिकृतस्य वस्तुन:-घटादिरूपस्य अवस्तुत्वप्रसङ्गुत् । एतदेवाह तथाही-त्यादिना । तथाहि यदि पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव अबादिद्रव्यासत्त्वं सत्त्वमेवासत्त्वमित्युभयम-प्याश्रित्य, अन्यथैवमिभधानं न युज्यत इत्यभिप्रेतां परिववक्षामनादृत्य तावदेवमाह-एवं तर्हि यथा तत् पार्थिवद्रव्यत्वेन सत् घटादिरूपं वस्तु, एवमबादिद्रव्यत्वेनािप स्यात् सदेव । कृत

**♦**.....♦ અનેકાંતરિશ **♦**......

થાય (અસત્ત્વનું અસ્તિત્વ જ ન હોવાથી અસત્ત્વશબ્દ, કોઈનો વાચક નથી અને તો તેવા શબ્દનો પ્રયોગ નિરર્થક જ થાય…) માટે તમારી એ વાત તો માનવા જેવી જ નથી, એટલે એને અવગણીને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે…

- (૫૨) જો વસ્તુના સ્વદ્રવ્યાદિથી સત્ત્વને જ પરદ્રવ્યાદિથી અસત્ત્વ માની લેવામાં આવે, તો વસ્તુનો જ અભાવ થશે. તે આ રીતે -
- (૧) ઘડાનું પાર્થિવદ્રવ્યત્વેન જે સત્ત્વ છે, તેને જ જો જલાદિત્વેન અસત્ત્વ કહેવાય, તો પાર્થિવદ્રવ્યનું સત્ત્વ અને જળાદિદ્રવ્યનું અસત્ત્વ બંને એક થઈ જવાથી (A) અસત્ત્વ પણ સત્ત્વરૂપ બનશે, અને (B) સત્ત્વ પણ અસત્ત્વરૂપ બનશે, તેથી તો (A) ઘડો જેમ પાર્થિવદ્રવ્યરૂપે સત્ છે,
- ф
   ф
   ф
- 33. सत्त्वमेवासत्त्वमित्युभयमप्याश्चित्यान्यथैवमिभधानं न युज्यते इत्यभिप्रेतां परिववक्षामनादृत्य तावदेवमाहेति । पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेवाबादिद्रव्यासत्त्वमित्यनेन वाक्येन सत्त्वमेवंरूपो यः परमतानुवादः क्रियते सूत्रकारेण स उभयमिप सत्त्वमसत्त्वं च वास्तवमाश्चित्यात्रैव विपक्षे बाँधकमाह-अन्यथा वास्तवद्वयानाश्चयणे एवं सत्त्वमेवासत्त्वमनेनोल्लेखेनाभिधानं-भाषणं परस्य न युज्यते इति-अस्मात् कारणात् अभिप्रेतां सम्मतां परिववक्षां परमार्थतः सत्त्वाद् व्यतिरिक्तं न किञ्चिदसत्त्वं व्चनभेदे७िप समस्तीत्येवंत्रक्षणाम् अनादृत्य-परिहृत्य, ताविदित प्रक्रमार्थः । एवं वक्ष्यमाणं दूषणमाह-इदिमहाकूतं वास्तवयोरेव सत्त्वासत्त्वयोः सत्त्व-मेवासत्त्वमिति शब्दार्थविदः परस्य वक्तुं युक्तम्, न पुनरन्यथा, निरर्थकस्य करयिच्छब्दस्य लोके प्रयोगा-भावात् इत्यभिप्रायमङ्गीकृत्य उक्तलक्षणपरिववक्षानादरणेन वक्ष्यमाणं दूषणं प्रस्तूयत इति ।।

१. 'तदत्त्वस्य' इति क-पाठ: । २. 'सत्त्वमेव रूपो' इति च-पाठ: । ३. 'परमानानुवाद:' इति क-पाठ: । ४. 'बाधकमित्याह' इति क-पाठ: । ५. अभिप्रेतां समतां परिववक्षायां परमार्थत: व्यति० इति ख-पाठ: । ६. 'इहाकृतं' इति क-पाठ: । ७. 'परस्य च युक्तम्' इति क-पाठ: ।

જ્ઞાદિરૂપે પણ સત્ થશે, અને (B) ઘડો, જેમ જલાદિરૂપે અસત્ છે, તેમ પાર્થિવદ્રવ્યરૂપે અસત્ થશે.

- (૨) ઘડાનું મથુરાત્વેન જે સત્ત્વ છે, તે જ જો પાટલિપુત્રત્વેન અસત્ત્વ માનવામાં આવે, તો (A) અસત્ત્વ સત્ત્વરૂપ, અને (B) સત્ત્વ અસત્ત્વરૂપ બની જવાથી (A) ઘડો, જેમ મથુરારૂપે સત્ છે તેમ પાટલિપુત્રરૂપે પણ સત્ થશે, અને (B) ઘડો, જેમ પાટલિપુત્રરૂપે અસત્ છે, તેમ મથુરારૂપે પણ અસત્ થશે...
- (૩) તે જ રીતે, ઘડો (A) જેમ ઘટકાલત્વેન સત્ છે, તેમ મૃત્પિંડકાલત્વેન પણ સત્ થશે, અને (B) મૃત્પિંડકાલત્વેન જેમ અસત્ છે તેમ ઘટકાલત્વેન પણ અસત્ થશે.
- (૪) તે જ રીતે, ઘડો (A) જેમ શ્યામરૂપે સત્ છે, તેમ રક્તરૂપે પણ સત્ થશે, અને (B) રક્તરૂપે જેમ અસત્ છે, તેમ શ્યામરૂપે પણ અસત્ થશે.

આ રીતે, પાર્થિવ વગેરે રૂપ ઘડો, જળાદિ રૂપ પણ બની જવાથી - પોતાનું દ્રવ્યાદિ સ્વરૂપ ચ્યુત થવાથી - ઘટાદિ વસ્તુનો અભાવ થશે જ…

બીજી વાત, જળાદિનું અસત્ત્વ અને પાર્થિવાદિનું સત્ત્વ બંને એકરૂપ માનવામાં આવે, તો બે દોષ આવશે -

(૧) પ્રથમ દોષ: "જે જેનાથી અભિન્ન હોય તે તેના રૂપ જ બને છે" - એ નિયમ પ્રમાણે જલાદિઅસત્ત્વ, પાર્થિવસત્ત્વથી અભિન્ન હોવાથી, પાર્થિવસત્ત્વરૂપ જ બની જશે અને સત્ત્વરૂપ બનવાથી તેની અસત્ત્વરૂપતા જ નહીં રહે. એટલે જલાદિઅસત્ત્વની નિવૃત્તિ થશે… અને જલાદિના અસત્ત્વની નિવૃત્તિ થવાથી જળાદિનું સત્ત્વ થઈ જશે, કારણ કે જળાદિના અસત્ત્વની નિવૃત્તિ=જળાદિસત્ત્વ… તેથી પાર્થિવસત્ત્વ - જળાદિઅસત્ત્વનિવૃત્તિ - જળસત્ત્વ, એમ પાર્થિવસત્ત્વ અને જળસત્ત્વ બંને એક થઈ જવાથી, જે ઠેકાણે પાર્થિવની સત્તા હોય તે જ ઠેકાણે જળાની પણ સત્તા માનવાનો પ્રસંગ આવશે…

આમ, પાર્થિવ જળરૂપ બનશે અને જળ પાર્થિવરૂપ બનશે, પણ એવું તો જોવાતું નથી, તેથી સત્ત્વને અસત્ત્વરૂપ માનવામાં પાર્થિવ-જળ બંનેનો અભાવ થઈ જવા રૂપ પહેલો દોષ આવશે.

१. 'यथा वाऽबादि॰' इति घ-पाठः । २. 'इत्वरासत्त्वस्य' इति क-पाठः । ३. 'यथा वाऽबादि' इति घ-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते त्वत्र 'सदेव' इति पाठः, स चाशुद्धत्वादुपेक्षितः ।

## (५३) आह-कथं पार्थिवद्रव्यसत्त्वाद्यव्यतिरिक्तत्वेऽप्यबाद्यसत्त्वस्य पार्थिवद्रव्य-

इहत्यत्वसत्त्वमेव 'पाटलिपुत्रका'दित्वासत्त्वम्, एवं सित यथा तदिहत्यत्वेन सत्, एवं 'पाटलि-पुत्रका'दित्वेनापि स्यात्, तत्सत्त्वाव्यितिरिक्तत्वादितरासत्त्वस्य । यथा वा 'पाटलिपुत्रका'दित्वेनासत् तथा इहत्यत्वेनापि स्यात्, तदसत्त्वाव्यितिरिक्तत्वात् तत्सत्त्वस्य । एवं घटकाल-मृत्पिण्डादिकालत्वं च । तथा श्यामत्वसत्त्वं रक्तत्वाद्यसत्त्वं चाङ्गीकृत्य भावना कार्या । तत्रश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सित तिदतररूपापत्त्यादिना तस्य-पार्थिवद्रव्यादिसत्त्वस्य इतररूपापत्त्यादिना-अबादिद्रव्यत्वादिरूपापत्त्यादिना । 'आदि'शब्दात् तदभावपरिग्रहः । किमि-त्याह-अवस्तृत्वग्रसङ्गः, अभावापत्तिरिति निगमनम् ।

आहेत्यादि । आह-कथं पार्थिवद्रव्यसत्त्वाद्यव्यतिरिक्तत्वेऽिप कस्येत्याह-अबाद्य-सत्त्वस्य पौर्थिवद्रव्यसत्त्वादेः अविधभूतस्य, अबाद्यात्मकृत्वं सुष्ट्वप्यबाद्यसत्त्वात्मकृत्वं भवतु

- ······• અનેકાંતરશ્મિ **∻**·····•
- (૨) **દિતીય દોષ :** જલાદિઅસત્ત્વ સાથે, જો પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વનો સંપૂર્ણતયા અભેદ થશે તો પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ, અબાદિઅસત્ત્વ દ્વારા પૂર્ણપણે ગ્રસ્ત થઈ જશે (બાકી તે બેની એકરૂપતા ન ઘટે) અને તો તે અબાદિઅસત્ત્વરૂપ બની જતાં - તે પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વનું અલગ કોઈ અસ્તિત્વ જ નહીં રહે...
- (૫૩) પૂર્વપક્ષ : એક વાત સ્પષ્ટ નથી થતી, કે પાર્થિવસત્ત્વ સાથે જળઅસત્ત્વનો અભેદ હોય, તેટલા માત્રથી પાર્થિવસત્ત્વ જળરૂપ શી રીતે બને ? અભેદ તો જળના અસત્ત્વ સાથે છે, જળ સાથે

**♦**------**>** विवरणम् **♦**------**-**

34. 'आदि'शब्दात् तर्दभावपरिग्रह इति । अबायसत्त्वस्य वास्तवस्य सतः पार्धिवद्रव्यादिसत्त्वेन सहैकरूपतायामभ्युपगम्यमानायां परस्य द्वौ दोषौ प्रसज्येते । तद् यथा-यद् यतोऽभिन्नं तत् तृदेव, यथा पार्थिवद्रव्यादिसत्त्वस्यैव स्वरूपम् । ततश्चाबाद्यसत्त्वस्य पार्थिवद्रव्यादिसत्त्वतया परिणामात् सर्वथाऽभाव एवं । एवं चाबादिसत्त्वस्य तत्प्रतिपन्थिनाऽबाद्यसत्त्वेन प्रतिरखलनात् पार्थिवद्रव्यादिसत्त्वे सर्वात्मना सङ्क्रमेण पार्थिवद्रव्यसत्त्वाक्रान्ते क्षेत्रे सत्ता स्यात् । एवं च पार्थिवादिद्रव्यस्य अबादिस्वभावतापन्ना अबादिद्रव्यस्य वा पार्थिवादिरुपता । न चेदृशं वस्तु समस्तीति बलादुभयोरिप अभाव एवेत्येको दोषः ।

यद्वा अबाद्यसत्त्वेन पार्थिवद्भव्यसत्त्वस्य सर्वात्मना ग्रस्तत्वात्, अन्यथा एकरूपताया अभावात्, पार्थिवादिद्भव्यस्याभाव एव स्यात् । इति द्वितीयो दोष इति ॥

35. पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेखिभूतस्येति । अबाद्यसत्त्वं हि पार्थिवद्रव्यसत्त्वमविधमपेक्ष्य व्यवह्रियते

१. 'भाव इत्यिभिप्रायमङ्गीकृत्य उक्तलक्षणपरिविवक्षानादरेण परिग्रहo' इति ख-च-पाठो भ्रान्तिमूलको भाति । २. 'सर्वथा भाव एव' इति पाठो नास्ति च-प्रतौ, पूर्वमुद्रिते तु 'सर्वथा भाव' इति पाठः, स चासम्यक्, प्रकृते तु 'सर्वथाऽभाव एव' इत्येव पाठस्य D-आदिहस्तप्रतानुसारेणोचितप्रतिभासित्वात् । ३. 'रूपतां' इति च-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते तु 'सर्वा-त्मना पार्थिवद्रव्यसत्तया स्वरूपताया अभावात्' इति पाठः, तस्य चाशुद्धत्वात् N-प्रतानुसारेणात्र शुद्धपाठः संस्थापितः ।

सत्त्वादेरबाद्यात्मकत्वम् ? उच्यते-तस्य सत्त्वाव्यतिरिक्ततया तद्रपतापत्तेः । न ह्यबाद्य-सत्त्वम्, अबादिसत्त्वरूपतापत्तिमन्तरेण असत्तां जहाति, तत्तत्त्वानिवृत्तेः तत्त्वतस्तद-व्यतिरिक्तत्वाभावात् । (५४) तत्सत्त्वरूपतापत्तिरेव तत्तत्त्वनिवृत्तिरिति चेत्, न, युक्त्य-.....**े वा**खा **♦** <sup>36</sup> तदसत्त्वाव्यतिरिक्ततयेति भाव: । एवं पूर्वपक्षमाशङ्क्याह-**उच्यते तस्ये**त्यादि । तस्य-अबाद्यसत्त्वस्य सत्त्वाव्यतिरिक्ततया-पार्थिवद्रव्यसत्त्वाव्यतिरिक्तत्वेन तद्रुपतापत्ते:-अबादि-रूपतापत्ते: । एतदेव भावयति न हीत्यादिना । न हि-यस्माद् अबाद्यसत्त्वम् अबादिसत्त्व-रूपतापत्तिमन्तरेण-विनाऽसत्तां जहाति-परित्यजित । कृत इत्याह-तत्तत्त्वानिवृत्तेः असत्ताया-स्तत्त्वमसत्त्वमेव तदनिवृत्तेः, तत्त्वतः-परमार्थतः तदव्यतिरिक्तत्वाभावात्-पार्थिवद्रव्य-सत्त्वाद्यव्यतिरिक्तत्वाभावात्, तदसत्त्वापरित्यागेनेति भावनीयम् । तत्सत्त्वेत्यादि । तत्सत्त्व-**रूपतापत्तिरेव**-पार्थिवद्रव्यत्वादिसत्त्वरूपतापत्तिरेव तत्तत्त्वनिवृत्ति:-अबाद्यसत्त्वतत्त्वनिवृत्ति:, &....... અનેકાંતરશ્મિ **&**....... નહીં, એટલે પાર્થિવસત્ત્વ, જળના સત્ત્વનું વિરોધી હોવાથી જળ-અસત્ત્વરૂપ બની શકે, જળરૂપ નહીં… ઉત્તરપક્ષ : જુઓ, જલાદિઅસત્ત્વને પાર્થિવસત્ત્વની સાથે એકરૂપ માન્યું અને તો તે જલાદિ-અસત્ત્વનો અભાવ જ થઈ જાય... (બાકી જો તેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ રહે તો તે બેની એકસ્વભાવતા સિદ્ધ થાય નહીં) એટલે જલાદિઅસત્ત્વ પોતાનું અસત્પણારૂપ સ્વરૂપને છોડી પાર્થિવસત્ત્વ સાથે એક થઈ જાય… હવે જલાદિઅસત્ત્વનો પાર્થિવસત્ત્વ સાથે અભેદ કરવા માટે, અસદ્રરૂપતાનો ત્યાગ માનવો પડશે અને અસદ્રુપતાને છોડવા જળનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું પડશે - એમ પાર્થિવસત્ત્વ=જળઅસત્ત્વ-નિવૃત્તિ=જળસત્ત્વ હોવાથી, પાર્થિવસત્ત્વ/જળસત્ત્વ બંને એક થઈ જતાં, પાર્થિવ પણ જળરૂપ બનશે… પણ, પાર્થિવ જળરૂપ હોય, એવું કદી બનતું નથી, વાસ્તવમાં તો પાર્થિવ જળના અભાવરૂપ જ હોય છે. (૫૪) પૂર્વપક્ષ : જૈંળઅસત્ત્વ પાર્થિવસત્ત્વ થાય, તે જ જળઅસત્ત્વની નિવૃત્તિ છે... આશય ф аатон ф दीर्घत्विमव हस्यत्विमिति ॥ 36. तदसत्त्वाव्यतिरिक्ततयेति । तस्य-अबादेरसत्त्वं तदसत्त्वम्, तस्मादव्यतिरिक्ततया पार्थिवद्रव्य-सत्त्वस्य अबाद्यसत्त्वाव्यतिरेके हि पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्य सृतरामबादिसत्त्वांनापत्तिः । अबादिसत्त्वस्य प्रतिपन्थि-भावस्वभावत्वात पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्येति ॥

 <sup>☆</sup> तदव्यितिरिक्तं=पार्थिवसत्त्वाव्यितिरिक्तं हि, तद् ( =पार्थिवसत्त्वं ) एव तद् ( जलासत्त्वं ) भविति । इति
 अन्वय: ।

१. 'अबाद्यसत्त्व॰' इति क-पाठः । २. 'पार्थिवसत्त्वस्य' इति ख-च-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते त्वत्र 'सत्त्वापत्तिः' इति पाठः तस्य चाशुद्धप्रायत्वात् N-प्रतानुसारेणात्र 'सत्त्वानापत्तिः' इति पाठः उक्लिखितः ।

૭૫ नुपपत्ते:, पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेरपि तदितरासत्त्वस्वभावत्वात्, तथाप्रतीते: । न च तदितरा-सत्त्वनिवृत्तौ तदभावेनास्येत्थंस्वभावत्वं युक्तम् । न ह्यसित चेतनात्वेऽणुश्चेतनास्वभावो नाम । (५५) एतेन पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेः सत्त्वविशेषत्वात् तंदव्यतिरिक्तत्वेऽप्यबाद्य-<sup>37</sup> तदव्यतिरिक्तं हि तदेव तद् भवति । **इति**-एवं चेन्मन्यसे, एतदाशङ्क्याह**-ने**त्यादि । न-नैतदेवम्, युक्त्यनुपपत्तेः । एनामेवाह-पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेरपि । 'आदि'शब्दादिहत्यत्वक्षेत्रसत्त्वादि-परिग्रह:। तदितरासत्त्वस्वभावत्वात्, अबाद्यसत्त्वस्वभावत्वादित्यर्थ:। कृत एतदेविमत्याह-तथाप्रतीते:। तथा-तेन प्रकारेण-अबाद्यसत्त्वस्वभावत्वेन प्रतीते:, पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेरिति प्रक्रम: । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-न चेत्यादि । न च तदितरासत्त्वनिवृत्तौ सत्यां तद-भावेनेति अबाद्यसत्त्वाभावेन हेतुना अस्य-पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेः इत्थंस्वभावत्वम्-अबाद्य-सत्त्वस्वभावत्वं युक्तम् । एतदेव भावयति न हीत्यादिनां । न हि-नैव असति-अविद्यमाने चेतनात्वे-चेतनाभावेऽणु:-परमाणु: चेतनास्वभावश्चेतनाधर्मा नामेति । अनेन नैकान्ताविद्यमानं विशेषणं भवितुर्महतीत्येतदेवाहः, ततश्चाबाद्यसत्त्वेन तत्र भवितव्यमिति भावः । एतेनेत्यादि । ....... અનેકાંતરશ્મિ **\***..... એ કે, જળઅસત્ત્વની નિવૃત્તિ જલાત્મક નથી, પણ પાર્થિવસત્ત્વાત્મક જ છે - આ રીતે અસત્ત્વનિવૃત્તિ માનવાથી, પાર્થિવમાં જળનું આપાદાન પણ નહીં થાય અને જળાદિઅસત્ત્વનું પાર્થિવસત્ત્વ થવું પણ સંગત થઈ જશે... ઉત્તરપક્ષ : આ કથન પણ યુક્તિ દ્વારા અસંગત જણાય છે, કારણ કે પાર્થિવસત્ત્વ પણ જળાદિના અસત્ત્વરૂપ છે. કારણ કે જળાદિના અસત્ત્વરૂપે જ પાર્થિવસત્ત્વની પ્રતીતિ થાય છે. (એટલે જલાદિઅસત્ત્વ જ પાર્થિવસત્ત્વરૂપ થઈ ગયું, એમ ન કહી શકાય... તેમાં યુક્તિ જણાવે છે-) પાર્થિવસત્ત્વરૂપ બનવામાં જલાસત્ત્વની નિવૃત્તિ જ થઈ જાય, તો જલાસત્ત્વનો અભાવ થઈ

જતાં, પાર્થિવસત્ત્વ પણ જલાસત્ત્વરૂપ ન રહી શકે… જેમ ચેતનાત્વ ન હોય તે પરમાણુને ચેતન કહી શકાય નહીં... જે એકાંતે વિદ્યમાન જ નથી, તે વિશેષણ શી રીતે બને ? એટલે જળ-અસત્ત્વ પણ

ત્યાં રહેવું તો જોઈએ જ... (તો જ પાર્થિવસત્ત્વનો જલાસત્ત્વરૂપે વ્યપદેશ સંગત થાય.)

🕸 વસ્તુ માત્ર સદ્રુપ જ – કુક્કાચાર્ચમત 🕸

(**૫૫) કુક્કાચાર્ય** : પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ, સત્ત્વવિશેષરૂપ છે, સત્ત્વસામાન્ય નહીં, એટલે જળાસત્ત્વ,

 ф
 ф 37. तदव्यतिरिक्तं हि तदेव तद्भवतीति । तदव्यतिरिक्तं पार्थिवद्रव्यसत्त्वादिभन्नं हि:-यस्मात् ।

तदेव पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव तदबाद्यसत्त्वं भवति, न पुनरन्यः कश्चिदसत्त्वांशस्तत्रावशिष्यत इति ।

१, 'तदितिरिक्तo' इति घ-पाठः । २. पूर्वमुदिते त्वत्र पंकिद्वयं प्रमाददोषेण लुप्तम् ।

...... 💠 व्याख्या 🍲 .....

संत्वस्य पार्थिवद्रव्यसत्त्वादित्वमेवेत्येतदिप प्रत्युक्तमिति सूक्ष्मिधया भावनीयम् ॥

एतेन-अनन्तरोदितेन वस्तुना **पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेः** प्रस्तुतस्य **सत्त्वविशेषत्वात्** कारणात् तद्व्यतिरिक्तत्वेऽपि-पार्थिवद्रव्यसत्त्वाद्यव्यतिरिक्तत्वेऽपि अबाद्यसत्त्वस्य । किमित्याह-**पार्थिवद्रव्यस**त्त्वाद्यव्यतिरिक्तत्वेऽपि अबाद्यसत्त्वस्य । किमित्याह-**पार्थिवद्रव्यसत्त्वादित्वमेव ।** सत्त्वविशेषाव्यतिरेकेण तद्भावापत्तेरित्यभिप्रायः । इत्येतदिप-कुक्काचार्यादिचोदितं प्रत्युक्तं-निराकृतम् इति सूक्ष्मिधया भावनीयम् । सत्त्वविशेषा-व्यतिरेकोऽपि नाधिकृतासत्त्वस्य स्वरूपापरित्यागेन । न चाबाद्यसत्त्वमबादिसत्त्वरूपतापत्ति-मन्तरेण अस्तत्त्वां जहातीति दिश्तिमेतत् । अतोऽबाद्येव तद्व्यतिरिक्तमित्यबाद्यात्मकं तत्, अबादिनिवृत्तौ तु तदसत्त्वं तदव्यतिरिक्तमिति पूर्वोक्तो दोष इत्यलं प्रसङ्गेन, अक्षरगमनिकामात्रत्वात् प्रारम्भस्य ॥

પાર્થિવસત્ત્વથી અભિન્ન હોય તો સત્ત્વવિશેષ-પાર્થિવસત્ત્વરૂપ જ થાય, જળસત્ત્વરૂપ નહીં.

स्યાद्वाही: सत्त्विशिषथी અભિન્ન થવા માટે પણ અસત્ત્વરૂપ છોડવું તો પડે જ... અને જળાસત્ત્વએ પોતાનું અસત્ત્વરૂપ છોડવા માટે સત્ત્વરૂપ સ્વીકારવું પડે... એટલે પાર્થિવદ્રવ્યથી અભિન્ન (तदव्यितिरिक्तम्) જળ જ (अबाद्येव) થઈ શકે (જળાસત્ત્વ નહીં) અને એટલે (तत्) જળાસત્ત્વ પણ જળરૂપ જ થઈ જશે.

જો (अबादिनिवृत्तौ तु तद्...) પાર્થિવમાં જળસત્ત્વ ન માનો, તોપણ જળાસત્ત્વ, પાર્થિવસત્ત્વથી અભિન્ન થવાથી (પાર્થિવસત્ત્વરૂપ જ બની જાય અને તો તેનું અસત્ત્વરૂપ ન રહેતાં તે જળસત્ત્વરૂપ જ બની જાય અને તો) જળરૂપે પણ સતુ થઈ જવાની પૂર્વોક્ત આપત્તિ આવશે...

આ પદાર્થ ઘણો ગહન હોવાથી સૂક્ષ્મબુદ્ધિપૂર્વક એકાગ્રતાથી વિચાર કરવો.

 ф......
 \* विवरणम् ф.....

38. असत्तां जहातीति । अबाद्यसत्त्वस्य हि पार्थिवद्रव्यसत्त्वेन् सहैकरूपतापत्तौ नियमादभाव एव, अन्यथा एकस्वभावताया असिब्द्धेः । ततोऽबाद्यसँत्त्वस्यासत्तालक्षणे स्वरूपपरित्यागे सित बलात् पार्थिव-द्रव्यसत्त्वमापद्यत इति ॥

39. अबादिनिवृत्तौ तु तदसत्त्वं तदव्यतिरिक्तमिति पूर्वोक्तो दोष इति । यद्यबादिसत्त्वनिवृत्तिः पार्थिवद्रव्येअभ्युपगम्यते तदा तदसत्त्वम्-अबाद्यसत्त्वं तदव्यतिरिक्तं-पार्थिवद्रव्यसत्त्वादव्यतिरिक्तमित्यङ्गीकृतं स्यात् इत्यस्मान्द्वेतोः पूर्वोक्तो दोषः । स च यदि पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेवाबादिद्रव्यासत्त्वम् । एवं तर्हि यथा तत् पार्थिवद्रव्यत्वेन सदेवमबादिद्रव्यत्वेनापि स्यात् तत्सत्ताव्यतिरिक्तत्वात् तदसत्त्वस्येत्यादिना ग्रन्थेन पूर्वं प्रतिपादित इति ॥

१. 'त्यागेन चाबाद्य॰' इति क-पाठः । २. 'सत्त्वं' इति क-पाठः । ३. प्रेक्ष्यतां ७४तमं पृष्ठम् । ४. 'सत्त्वस्य सत्ता॰' इति ख-पाठः । ५. 'स्वरूपेऽपरि॰' इति च-पाठः ।

(५६) अथोच्येत-न हि नः किञ्चिदबाद्यसत्त्वं निरुपाख्यं नामास्ति यदपेक्षयां-ऽंव्यतिरिक्तविकल्पोपन्यासेनावस्तुत्वापत्त्याऽऽत्मनो न्यायाभिज्ञता ख्याप्यते, अपि तु पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव विशिष्टमेकस्वभावमबाद्यसत्त्वमुच्यते; ततश्च यथोक्तदोषाभावाद् व्यर्थो विकल्पोपन्यासपरिश्रमः । एवं शेषेष्विप भावनीयमिति ।

अधेत्यादि । अथ उच्येत परेण-न हि नः-अस्माकं किञ्चिदबाद्यसत्त्वं निरुपाख्यं-तुच्छं नामास्ति यदपेक्षया-यदाश्रयणेन अव्यतिरिक्तविकल्पोपन्यासेन अवस्तुत्वापत्त्या-अवस्तुत्वप्रसङ्गेनाधिकृतस्य वस्तुनः आत्मनो न्यायाभिज्ञता-सूक्ष्मोक्तिकत्वं ख्याप्यते भवता । अपि तु-िकं तर्हि ? पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव प्रस्तुतं विशिष्टं-त्रैलोक्यव्यावृत्तम् एकस्वभावं सदेकरूपतया अबाद्यसत्त्वमुच्यते, न तु तदन्यत् तदिति । ततश्च-एवं च सित यथोक्तदोषा-भावात्-अधिकृतस्य वस्तुनोऽवस्तुत्वप्रसङ्गो नाम यथोक्तो दोषस्तदभावाद्धेतोर्व्यथौ विकल्पो-पन्यासपरिश्रमः अनन्तरकृतः । एवं शेषेष्विप-इहत्यत्वसत्त्व'पाटिलपुत्रका'दित्वासत्त्वादिषु भावनीयमिति ।

#### 🕸 વિશિષ્ટ સત્ત્વને જ અસત્ત્વ માનીએ તો... 🕸

(૫૬) પૂર્વપક્ષ : ''ઘટાદિ વસ્તુમાં રહેલ જળાદિઅસત્ત્વ એ જ પાર્થિવસત્ત્વરૂપ હોય તો ઘટ જળાદિરૂપે પણ સત્ થઈ જશે કે પાર્થિવાદિરૂપે પણ અસત્ થઈ જશે અને તેથી તેનું નિયત સ્વરૂપ ન રહેવાથી અવસ્તુ જ બની જશે'' - તેવું કહીને તમે તમારી ન્યાયકુશળતા બતાવી, પણ અમે ઘટાદિમાં રહેલ જળાદિઅસત્ત્વ કંઈ તુચ્છ અભાવરૂપ નથી માનતા કે જેથી તે વાત સાચી પડે…

પ્રશ્નં : તો કેવું. અસત્ત્વ માનો છો ?

ઉત્તર: ત્રૈલોક્યગત બીજા પદાર્થોથી વ્યાવૃત્તરૂપે (ભિન્નરૂપે) રહેલું, સદ્રૂપ જ એક-સ્વભાવવાળું, પાર્થિવત્વેન વસ્તુનું જે સત્ત્વ છે,તે જ જળાદિઅસત્ત્વ છે, અર્થાત્ પાર્થિવસત્ત્વથી ભિન્ન જળાસત્ત્વ નથી, પણ તેવા વિશિષ્ટસત્ત્વનો જ અસત્ત્વરૂપે વ્યપદેશ થાય છે.

તે જ રીતે (૨) ઘડાનું, મથુરારૂપે જે સત્ત્વ છે, તે જ ઇતરવ્યાવૃત્તતયા પાટલિપુત્રરૂપે અસત્ત્વ છે… (૩) ઘટકાળરૂપે જે સત્ત્વ છે, તે જ ઇતરવ્યાવૃત્તતયા મૃત્પિડકાળરૂપે અસત્ત્વ છે… (૪) કૃષ્ણરૂપે જે સત્ત્વ છે, તે જ ઇતરવ્યાવૃત્તિથી રક્તરૂપે અસત્ત્વ છે…

આમ, નિઃસ્વભાવ અસત્ત્વ માન્યું જ ન હોવાથી, પૂર્વોક્ત એકેય દોષ આવતા નથી, તેથી અમારા ખંડન માટે, તમે જે વિકલ્પોના ઉપન્યાસનો પરિશ્રમ કર્યો, તે બધો વ્યર્થ છે!

ф
 faaरणम्

40. न तु तदन्यत् तदिति । न पुनः तस्मात्-सत्त्वादन्यत्-भिन्नं तदन्यत् तत् असत्त्वम् ॥

१. 'व्यतिरेकविकल्पो॰' इति क-पाठः । २. 'त्मनोपायाभिज्ञता' इति क-पाठः । ३. 'इहत्यसत्त्व॰' इति क-

(५७) अहो दारुणो मोहः, स्ववाचाऽपि प्रतिपादयन्ननेकान्तं न प्रतिपद्यते । तथा च-पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव विशिष्टमबाद्यसत्त्वमिति वक्ति, न च सदसद्रूपं वस्तु प्रतिपद्यत इत्यपूर्वो विभ्रमः । न हि स्वपरसत्ताभावाभावोभयरूपतां विहाय वस्तुनो विशिष्टतैव सम्भवति ॥

न च तद् येनैव स्वभावेन पार्थिवद्रव्यत्वेन सद् वर्तते, तेनैवाबादिद्रव्यत्वेनासत्, अभिन्ननिमित्तत्वे सत्येकत्र सदसत्त्वयोर्विरोधात् । तथाहि-तेनैव स्वभावेन सच्चासच्चेति

एवं पूर्वपक्षमाशङ्क्याह-अहो दारुणो मोह इत्यादि । अहो विस्मये । दारुणो मोह आदिमध्यावसानरौद्रो येन स्ववाचाऽपि प्रतिपादयन्ननेकान्तं पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव विशिष्ट-मित्यिभिधानेन न प्रतिपद्यते-नावगच्छित । एतदेव भावयित तथा चेत्यादिना । तथा च पार्थिव-द्रव्यसत्त्वमेव विशिष्टम् अबाद्यसत्त्वस्वभावतया अबाद्यसत्त्वमिति-एवं विक्ति, न च सदसद्रूपं वस्तु प्रतिपद्यत इत्यपूर्वो विभ्रमः-भान्तिविशेषः, उभयनिमित्तभावेऽपि उभयाप्रतिपत्ते-रित्यर्थः । कथमेतदेविमत्याह-न हीत्यादि । न यस्मात् स्वपरसत्ताभावाभावोभयरूपतां विहाय वस्तुनः सर्वस्यैव विशिष्टतेव सम्भवति, विशेषणमन्तरेण वैशिष्ट्यायोगादिति भावः ॥

न चेत्यादि । न च तत्-अधिकृतं वस्तु येनैव स्वभावेन-आत्मसत्तारूपेण पार्थिव-द्रव्यत्वेन सत् तेनैवाबादिद्रव्यत्वेनासत् । येनैव सत् तेनैवासन्न भवतीत्यर्थः । कुत इत्याह-अभिन्निनिमित्तत्वे सत्येकत्र सदसत्त्वयोर्विरोधात् । न हि यदेव सत्त्वस्य निमित्तं तदेवासत्त्वस्य भवितुमर्हति । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि तेनैव स्वभावेन सच्चासच्चेति विरुद्ध-

### 🕸 એ રીતે તો અનેકાંતવાદ જ શરણ થશે 🕸

(૫૭) ઉત્તરપક્ષ : અહો ! પોતાની વાણીથી અનેકાંતવાદનું પ્રતિપાદન તો કરો છો, પણ તે જ અનેકાંતવાદને સ્વીકારતાં નથી, કેવો પ્રબલ મોહ છે !

......**∻** અનેકાંતરશ્મિ **∻**......

તમે, વિશિષ્ટ પાર્થિવદ્રવ્યसत्त्वने જ જળાદિના અસત્ત્વરૂપ કહો છો અને છતાં જે વસ્તુમાં તે બંને રહ્યા છે, તે વસ્તુને ઉભયરૂપ માનતાં નથી કેવો અપૂર્વ વિભ્રમ (=અજ્ઞાન) છે? (ઉભયનાં જ્ઞાનના નિમિત્તભૂત ઉભય હોવા છતાં ઉભયનું જ્ઞાન નથી થતું તે જ વિભ્રમ (=અજ્ઞાન)... तद्वित तद-प्रकारकज्ञानं એ અજ્ઞાનનું લક્ષણ છે...)

તમે વસ્તુમાં રહેલ વિશિષ્ટસત્ત્વને જ અસત્ત્વરૂપ કહ્યું, તે વિશિષ્ટતા, વસ્તુમાં પરદ્રવ્યાદિથી અસત્ત્વરૂપ વિશેષણ માન્યા વિના આવી ન શકે... આમ, વસ્તુમાં પરદ્રવ્યઅસત્ત્વ-સ્વસત્ત્વ બંને તમે માન્યા જ છે.

વળી, તમે (પાના નં. ૬૯ પર स्यादेतत् થી) જળાદિઅસત્ત્વને જ પાર્થિવસત્ત્વરૂપે કહ્યું... ત્યાં, વસ્તુ જે સ્વભાવથી પાર્થિવત્વેન સત્ છે, તે જ સ્વભાવથી જળાદિત્વેન અસત્ ન હોઈ શકે, કારણ કે विरुद्धमेतत् ॥

(५८) किञ्च सर्वर्थेकस्वभावत्वे तदेवाबाद्यसत्त्वमुच्यत इत्येतदप्ययुक्तम्, भिन्न-प्रवृत्तिनिमित्तानुपपत्तेः, एकान्तैकस्वभावतायां हि तत्र स्वसत्त्वासत्त्ववद् अबाद्यसत्त्वा-न्तराभावात् । न च भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तमन्तरेण शब्दान्तरप्रवृत्तिर्न्याय्या, अतिप्रसङ्गात्,

मेतत् । न सर्वथैकं द्वयरूपिमति भावनीयम् ॥

♦ અનેકાંતરિમ ♦

किञ्चेत्यदि । किञ्चायमपरो दोषः -सर्वश्रेकस्वभावत्वे वस्तुनः तदेव-पार्थिवद्रव्य-सत्त्वमेव अबाद्यसत्त्वमुच्यत इत्येतदिप-एवं भणनम् अयुक्तम् । कुत इत्याह-भिन्न-प्रवृत्तिनिमित्तानुपपत्तेः । न हि सदसच्छब्दयोः प्रवर्तमानयोरेकत्र भिन्नं प्रवृत्तिनिमित्तमस्तीत्यर्थः । न चैतदिसद्धिमित्याह-एकान्तेत्यादि । एकान्तैकस्वभावतायां हि स्वसत्त्वरूपायां सत्यां तत्र-वस्तुनि स्वसत्त्वासत्त्ववदिति दृष्टान्तः, अबाद्यसत्त्वान्तराभावात् । यथा तत्र स्वसत्त्वासत्त्वं न, एवमबाद्यसत्त्वान्तरमपीति कुतस्तच्छब्दप्रवृत्तिरिति चिन्तनीयम् । न चेत्यादि । न च भिन्नं-कथिञ्चदर्थान्तरभूतं प्रवृत्तिनिमित्तमन्तरेण-विना शब्दान्तरप्रवृत्तिः-अबाद्यसत्त्वमित्येवंरूपा न्याय्या । कृत इत्याह-अतिप्रसङ्गात्-स्वसत्त्वासत्त्वलक्षणशब्दान्तरप्रवृत्त्यापत्तेः । आपितिश्च

એક જ વસ્તુમાં, એક જ નિમિત્તથી સત્ત્વ/અસત્ત્વ બે પરસ્પર વિરૃદ્ધ ધર્મો આવી શકે નહીં...

### \* એક્સ્વભાવી માનવામાં તમારી માન્થતા પણ અઘટિત \*

(૫૮) જો વસ્તુને સર્વથા એકસ્વભાવી જ માનવામાં આવે, તો ''પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ જ જળાદિદ્રવ્ય અસત્ત્વ છે'' - એવું કથન પણ નહીં થઈ શકે, કારણ કે એ કથનમાં સત્ત્વ અને અસત્ત્વ બે શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે, પણ એકાંત એકસ્વભાવી વસ્તુમાં - જુદું જુદું નિમિત્ત જ ન રહ્યું હોવાથી - જુદા જુદા સત્ત્વ-અસત્ત્વ શબ્દનો પ્રયોગ જ અસંભવિત છે…

જેમ એકાંત એકસ્વભાવ હોવાથી પોતાની સત્તા (સ્વભાવ) જ છે, પણ તેનું (સ્વભાવનું) અસત્ત્વ નથી, તેમ ત્યાં જળાદિઅસત્ત્વ (રૂપ બીજું નિમિત્ત) પણ નથી...

પ્રશ્ન : જુદા જુદા પ્રેંવૃત્તિનિમિત્ત વિના પણ જુદા જુદા શબ્દનો પ્રયોગ ન માની શકાય ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે, ભિન્ન પ્રવૃત્તિનિમિત્ત વિના પણ - એક જ સ્વભાવે જુદા જુદા શબ્દનો પ્રયોગ માનવામાં આવે, તો વસ્તુમાં, જેમ સ્વસત્ત્વનો (ઘટાદિત્વેન સ્વસત્ત્વનો) શબ્દપ્રયોગ થાય છે, તેમ સ્વસત્ત્વના અસત્ત્વનો (ઘટાદિત્વેન સત્ત્વાભાવનો) પણ શબ્દપ્રયોગ થવાની આપત્તિ આવી જશે...

<sup>❖</sup> જે શબ્દની પ્રવૃત્તિમાં કારણ બને, તેને 'પ્રવૃત્તિનિમિત્ત' કહેવાય છે. જેમ કે જ્યાં ઘટત્વ હોય, ત્યાં જ ઘટશબ્દની પ્રવૃત્તિ થાય.. જો તે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ભિન્ન હોય, તો ભિન્ન શબ્દની પ્રવૃત્તિ શક્ય છે, જો ભિન્ન ન હોય, તો જુદા શબ્દનો પ્રયોગ અશક્ય છે.

१. 'स्वसत्तासत्त्व॰' इति ग-पाठ: । २. 'भिन्नप्रवृत्ति॰' इति **क**-पाठ: ।

( ५९ ) इन्द्र-शक्र-पुरन्दरादिशब्दनामपि इन्दन-शकन-पूर्दारणादि-भिन्नप्रवृत्तिनिमित्त-त्वात् । ( ६० ) द्रेव्येऽपर्यायशब्दवद् भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तव्यतिरेकेणापि शब्दान्तरप्रवृत्ते-

.....**>** व्याख्या **>**.......

निमित्ताभावाविशेषादिति । इहैवेन्द्रादिशब्दापेक्षया लौकिकमार्गनिषेधायाह-इन्द्र-शक्नेत्यादि । इन्द्र-शक्र-पुरन्दरादिशब्दानामिप लोके पर्यायशब्दतया रूढानाम् इन्दन-शकन-पूर्दारणादि-भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वात् । तथाहि-इन्दनादिन्द्रः, शकनाच्छक्रः, पूर्दारणात् पुरन्दरः । 'आदि'-शब्दाद् वज्रपाण्यादिपरिग्रहः, वज्रं पाणावस्येति कृत्वा । एवं भिन्नप्रवृत्तिनिमित्ता एवैते शब्दा इति । अन्नाह-द्रव्य इत्यादि । द्रव्ये-मुदादौ अपर्यायशब्दवत् अपर्यायो द्रव्यम्, द्रव्यमपर्याय

. પ્રશ્ન : પણ ત્યાં ઘટાદિ સત્ત્વાભાવ છે નહીં, તો તેનો શબ્દપ્રયોગ શી રીતે થાય ?

ઉત્તર: જો માત્ર સ્વસત્ત્વ હોવા છતાં, બીજા કોઈ નિમિત્ત વિના પર-અસત્ત્વનો પ્રયોગ થઈ શકે, તો સ્વ-અસત્ત્વનો પણ પ્રયોગ થઈ શકે. (તમે પર-અસત્ત્વ સ્વતંત્ર માનતા નથી, છતાં તેનો શબ્દપ્રયોગ માનો છો, તેથી…) તેથી ભિન્ન ભિન્ન શબ્દપ્રયોગ માટે ભિન્ન ભિન્ન પ્રવૃત્તિનિમિત્ત માનવું જ પડશે, જે એકાંત એકસ્વભાવી વસ્તુમાં અસંભવિત છે…

## 🕸 छन्द्राहि भिन्न शञ्हप्रयोग प्रश प्रवृत्तिनिभित्तना भेहथी 😙 🕸

(૫૯) પ્રશ્ન : એક જ વ્યક્તિમાં ઇન્દ્ર, શક્ર, પુરંદર... વગેરે જુદા જુદા શબ્દનો પ્રયોગ થાય જ છે ને ?

ઉત્તર: પરંતુ, તે ભિન્ન-ભિન્ન શબ્દપ્રયોગ પણ પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ છે, માટે થાય છે... પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ભિન્ન-ભિન્ન શી રીતે ? તે જોઈએ -

- (૧) ઇન્દ્ર : ઐશ્વર્ય ભોગવતો હોવાથી 'ઇન્દ્ર' શબ્દનો પ્રયોગ થાય.
- (૨) શક : યજ્ઞ કરતો હોવાથી 'શક' શબ્દનો પ્રયોગ થાય...
- (૩) પુરંદર : દાનવની નગરીનો નાશ કરતો હોવાથી 'પુરંદર' શબ્દનો પ્રયોગ થાય.
- (૪) વજપાણિ : વજ હાથમાં હોવાથી 'વજપાણિ' શબ્દનો પ્રયોગ થાય.

આમ, એક વ્યક્તિમાં પણ પ્રવૃત્તિનિમિત્તના ભેદથી જ શબ્દભેદ થઈ શકે, માટે વસ્તુને એક સ્વભાવી માનવામાં - પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ ન રહેવાથી - સદ્-અસદ્ રૂપ બે શબ્દનો પ્રયોગ અસંભવિત જ રહેશે.

(૬૦) પૂર્વપક્ષ : માટી વગેરે દ્રવ્યમાં, જેમ 'અપર્યાય' શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે, અર્થાત્, પ્રવૃત્તિનિમિત્તના ભેદ વિના પણ, જેમ માટીમાં 'આ દ્રવ્ય પર્યાય નથી' વગેરે શબ્દોનો પ્રયોગ થાય છે, તેમ એકસ્વભાવી વસ્તુમાં પણ ભિન્ન-ભિન્ન (પાર્થિવસત્ત્વ, જળાસત્ત્વ) શબ્દપ્રયોગ થઈ શકશે…

41. लौकिकमार्गनिषेधायाहेति । लौकिकमार्गो यथावस्थितशब्दार्थानभिज्ञ मुग्धजनव्यवहाररूपः ॥

१. 'द्रव्ये पर्याय॰' इति क-पाठः ।

रदोष इति चेत्, न, भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तव्यतिरेकासिद्धेः द्रव्यस्यानेकशक्तिसमन्वितत्वात्,

इत्येवम् । भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तव्यितिरेकेणापि द्रव्यस्यैवापर्यायत्वेन शब्दान्तरप्रवृत्तेः-द्रव्ये-ऽपर्यायशब्दप्रवृत्तेः अदोषः-तदेवाबाद्यसत्त्वमुच्यत इत्यत्र य उक्तो भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानुपपत्त्याख्यो दोषः सोऽयमदोषः । इति-एवं चेत् मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नैत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तव्यितिरेकासिद्धेः । व्यतिरेको ह्यभावः । एनमेवाह-द्रव्यस्यानेक-शक्तिसमन्वितत्वात्, भिन्नं प्रवृत्तिनिमित्तमिति योगः । भेदेऽप्यनेकशक्तिसमन्वितत्विमध्यत एव कैश्चिदित्याशङ्क्याह-शक्तिशक्तिमतोश्च-द्वयोरिप परस्परं भेदाभेदसंवित्तेः-भेदाभेदसंवेदनात्।

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

આશય એ કે, ઇન્દ્રમાં જુદા જુદા નિમિત્તને લઈને જુદા જુદા શબ્દની પ્રવૃત્તિ બતાવી, પણ માટી વગેરે દ્રવ્યમાં દ્રવ્ય છે, પર્યાય નથી એમ કહેવાય ત્યારે 'દ્રવ્ય છે' - 'પર્યાય નથી' એવા બંને વ્યપદેશનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત એક જ છે - તેમાં રહેલું દ્રવ્યત્વ...! એટલે એક નિમિત્તને લઈને બે વ્યપદેશ થયા, તો ઘટમાં પણ તેના સત્ત્વરૂપ એક નિમિત્તને લઈને જ સ્વદ્રવ્યાદિથી સત્ છે, પરદ્રવ્યાદિથી અસત્ છે એવા બે વ્યપદેશ થઈ શકે ને? તેથી, તમે જે દોષ આપ્યો હતો કે, "સત્ત્વને જ અસત્ત્વરૂપ માનો તો - વસ્તુ એકસ્વભાવી જ રહેવાથી - ભિન્ન પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ન મળતાં, ભિન્ન-ભિન્ન શબ્દપ્રયોગ નહીં થઈ શકે" - તે દોષ નહીં આવે...

ઉત્તરપક્ષ: તમારું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે માટીમાં દ્રવ્ય-અપર્યાય વગેરે જુદો જુદો શબ્દપ્રયોગ પણ, પ્રવૃત્તિનિમિત્તની જુદાઈ હોય તો જ ઘટી શકે… પ્રવૃત્તિનિમિત્તના ભેદ વિના જુદો જુદો શબ્દપ્રયોગ પણ ન થઈ શકે.

પ્રશ્ન : એક જ દ્રવ્યમાં પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ભિન્ન-ભિન્ન હોઈ શકે ?

ઉત્તર : હા, કારણ કે એક જ દ્રવ્યમાં અનેક શક્તિઓ રહેલી છે. તેથી જુદા જુદા શબ્દપ્રયોગ માટે, પ્રવૃત્તિનિમિત્તરૂપ જુદી જુદી શક્તિઓ હોવી શક્ય જ છે.

શક્તિઓ અને શક્તિમાન - બંનેનું ભેદ-અભેદ રૂપે જ સંવેદન થતું હોવાથી, શક્તિ-શક્તિમાન - બંનેનો કથંચિદ્ ભેદ અને કથંચિદ્ અભેદ છે, અર્થાત્ શક્તિ-શક્તિમાન બંને અપેક્ષાએ જુદા પણ છે અને એક પૈંશ છે.

42. भेंदेञ्प्यनेकशक्तिसमन्वितत्विमाष्यत एव कैश्चिदिति । नैयायिकैः । तेषां हि मते अन्यद् घटादिद्रव्यम्, अन्या शक्तिरिति ॥

<sup>❖</sup> નૈયાયિકો, શક્તિ-શક્તિમાનનો સર્વથા ભેદ માને છે. પણ, તેમ માનવામાં પ્રતીતિ વગેરેનો અપલાપ થતો હોવાથી, ભેદાભેદ માનવું જ યુક્તિસંગત છે.

१. 'नेत्यादि नैतदेवं' इति क-पाठः । २. 'त्याह' इति घ-पाठः । ३. 'भेदेऽप्यन्य एवं कैश्चिदिति कैश्चिदिति' इति च-पाठः ।

शिक्तशिक्तमतोश्च भेदाभेदसंवित्तेः, अभ्यन्तरीकृतपर्याय एव शाब्दन्यायात् प्राधान्यतो

द्रव्ये द्रव्यशब्दप्रवृत्तेः ।

**♦**......**♦** व्याख्या **♦**......**♦** 

एवं सित अभ्यन्तरीकृतपर्याय एव एकानेकरूपतया शबले, नैकान्तैकरूपे, द्रव्ये द्रव्यशब्द-प्रवृत्तिरिति योगः । कथं तत्त्वतः शबले तथाऽशबलशब्दप्रवृत्तिरित्याह-शाब्दन्यायात् प्राधान्यतः । इहं प्रधानगुणभावेनैवानेकैकरूपे वस्तुनि यत् साक्षात् शब्देनाभिधीयते तत् प्रधानम्, इतरद् गुणभूतिमित्त शाब्दो न्यायः । अस्माच्छाब्दन्यायात् प्राधान्यतः-प्राधान्येन द्रव्ये शब्दान्तर-प्रवृत्तिनिमित्तगर्भ एव, न केवले, द्रव्यशब्दप्रवृत्तेः, शब्दान्तरनिमित्तान्तराक्षेपेणेत्यर्थः । ऐत-

**♦** અનેકાંતરિશ્મ **♦** 

(અહીં આવું કહેવાની જરૂર શા માટે પડી ? શક્તિ-શક્તિમાનનો ભેદ માની લેત, તો વાંધો શું આવત કે આ લખવું પડ્યું ? તે માટે અહીં તાત્પર્ય કહે છે -)

પ્રશ્ન : એક રૂપવાળું હોય, તેને જ દ્રવ્ય કહેવાય. અનેક શક્તિ (રૂપ-પદાર્થ ઈત્યાદિ) હોય તેને દ્રવ્ય કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર: શક્તિ (પર્યાય) અને શક્તિમાન (દ્રવ્ય)ના કથંચિદ્ ભેદાભેદનું જ્ઞાન થાય છે. એટલે અનેક શક્તિવાળી (એકાંત એકરૂપવાળી નહીં) વસ્તુને, પ્રધાનતાને આશ્રયીને શાબ્દન્યાયથી 'દ્રવ્ય' કહેવાય છે. **શાબ્દન્યાય** એ જ કે જે શબ્દથી કહેવાય તે પ્રધાન - બીજું ગૌણ…

(જૈનમતે, અમુક અંશને પ્રધાન અને અમુક અંશને ગૌણ કરીને મબ્દપ્રયોગ કરાય છે. તેથી એક-અનેકરૂપ વસ્તુનું (૧) જયારે ધર્મીને પ્રધાન કરીને પ્રતિપાદન કરાય, ત્યારે - અનેક શક્તિઓનો એક ધર્મી સાથે અભેદ વિવક્ષિત હોવાથી - તે વસ્તુનું પ્રધાનતયા એકરૂપે અને ગૌણતયા અનેકરૂપે પ્રતિપાદન થાય, અને (૨) જયારે ધર્મને પ્રધાન કરીને પ્રતિપાદન કરાય, ત્યારે - એક ધર્મીનો અનેક શક્તિઓ સાથે અભેદ વિવક્ષિત હોવાથી - તે વસ્તુનું પ્રધાનતયા અનેકરૂપે અને ગૌણતયા એકરૂપે પ્રતિપાદન થાય છે.)

### 🕸 द्रव्य-अपर्थाय जंनेना प्रवृत्तिनिभित्तनो भेह 🕸

(૧) દ્રવ્ય → ઉપરોક્ત રીતે ગૌજ્ઞ-પ્રધાનભાવે શબ્દપ્રયોગ થતો હોવાથી, જ્યારે પર્યાય અંશને ગૌજ્ઞ અને અન્વય અંશને પ્રધાન કરીને પ્રતિપાદન કરાય, ત્યારે માટી વગેરે દ્રવ્યમાં બીજા શબ્દોના નિમિત્તનો આક્ષેપ (=િતરસ્કાર) કરવા દ્વારા 'દ્રવ્ય' એવા શબ્દની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

43. इह प्रधानगुणभावेनैवानेकैकरूपे वस्तुनीति । इह-जैनमते प्रधानगुणभावेनैव प्रधानभावेन गुणभावेन च नियमात् अनेकैकरूपै-अनेकरूपे एकरूपे च वस्तुनि यदा हि धर्मिप्रधानो निर्देशस्तदा प्राधान्येनैकरूपं वस्तु शब्देन प्रतिपाद्यते, गुणभावेन चानेकरूपता । यदा पुनर्धर्मप्रधानो निर्देशस्तदा- अनेकरूपता प्रधानभावेन, गुणभावेन चैकरूपतेति ।।

१. 'कान्त एकरूपे' इति क-पाठः । २. 'प्रवृत्तिः, शब्दा॰' इति क-घ-पाठः । ३. 'एतद्भावनयैवाह' इति घ-पाठः । ४. 'प्राधान्येऽनेकरूपं' इति च-पाठः ।

(६१) तथाहि-द्रवति-गच्छित तांस्तान् पर्यायान् क्षरित वेर्ति 'द्रव्यम्', तद्वन्न पर्येति द्रव्यात्मनेत्यपर्यायस्तदिति भिन्नं प्रवृत्तिनिमित्तम् ॥

द्धावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपप्रदर्शने । द्रवित-गच्छिति तांस्तान् पर्यायान् तद्धाव-परिणामेन, क्षरित-मुञ्जिति वेति द्रव्यम् । इदमस्यान्वर्थतः प्रवृत्तिनिमित्तम्, अन्वय इत्यर्थः । ततः किमि-त्याह-तद्धत्-एवमेव यथा गच्छिति क्षरित च तथा न पर्येति-न समन्तान्निवर्तते द्रव्यात्मना इत्यपर्यायस्तत्-द्रव्यमितरस्याप्यन्वर्थतः प्रवृत्तिनिमित्तं पर्यायाभाव इति भावः । न चान्वयमात्र-मेव पर्यायाभावः, पर्यायाभावमात्रं वाऽन्वयः, पर्यायभावेऽन्वयाभावप्रसङ्गात्, अन्वयभावाव्यतिरिक्ततया पर्यायाभावस्येत्युक्तवद् भावनीयम् । इति-एवं भिन्नं प्रवृत्तिनिमित्तम्,

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

- (૬૧) તે આ રીતે (द्रवित-गच्छिति) માટી આદિ ઘટ-કપાલ વગેરે પર્યાયરૂપે પરિણમીને, તે તે પર્યાયોને પામે છે અથવા (द्रवित-क्षरित) તે તે પર્યાયોને છોડે છે - આમ દરેક પર્યાયોમાં તેનો અન્વયભાવ (અનુગતતા) હોવાથી, 'અન્વય' રૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્તને લઈને વસ્તુમાં 'દ્રવ્ય' શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે.
- (૨) અપર્યાય → જેમ જુદા જુદા પર્યાયોને પામે છે છોડે છે; તેમ દ્રવ્યાત્મના=માટીરૂપે (ન પર્યેતિ) તે નાશ પામતું નથી. આમ 'પર્યાયાભાવ' રૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્તને લઈને વસ્તુમાં 'અપર્યાય' શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે.

આ રીતે, પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ હોવાથી જ, માટી વગેરેમાં દ્રવ્ય-અપર્યાય વગેરે જુદા જુદા શબ્દોનો પ્રયોગ થાય છે.

પ્રશ્ન : તમે અન્વય અને પર્યાયાભાવ, એ બે જુદા જુદા પ્રવૃત્તિનિમિત્ત બતાવ્યા, પણ તે તો પરમાર્થથી એક જ છે ને ? પર્યાયાભાવ (ન બદલવાનું) તે જ અન્વય (એકરૂપે રહેવું) છે ને ?

ઉત્તર : ના, આગળ અમે, જળાદિ-અસત્ત્વ એ જ પાર્થિવસત્ત્વરૂપ નથી એ સિદ્ધ કર્યું, તે રીતે જ પર્યાયાભાવ જ અન્વયરૂપ નથી એ સિદ્ધ થઈ જાય… જો પર્યાયાભાવને જ અન્વયરૂપ માનીએ, તો અન્વયસ્વભાવી પણ જીવાદિમાં દ્રવ્ય શબ્દનો વ્યપદેશ નહીં થઈ શકે, તે આ રીતે –

જીવમાં, જયારે દેવરૂપ પર્યાય ઉદ્ભવશે, ત્યારે પર્યાયાભાવ રૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો નાશ થશે અને પ્રવૃત્તિનિમિત્ત એક જ હોવાથી, પર્યાયાભાવ સાથે અન્વયરૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો પણ નાશ થવાથી,

 ф......
 \* विवरणम्
 ф......

44. अन्वयाभावाव्यतिरिक्ततया पर्याधाभावरयेति । यदि ह्यन्वयमात्रमेव पर्यायाभावः पर्याया-भावमात्रं चान्वयः स्यात् तदा जीवादेर्द्रव्यस्यान्वयस्वभावस्य क्वचिद् देवादौ पर्याये समुत्पन्ने परमतेना-

१. 'चेति' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । स च प्रकृते अनुसंधानासंलग्नत्वेन घ-पाठानुसारेण शोधितः । २. 'चेति' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । ३. 'द्रव्यमेतदस्याप्य०' इति घ-पाठः । ४. 'चान्वयः' इति क-पाठः ।

| (६२) अबाद्यसत्त्वस्वभावमेव पार्थिवद्रव्यसत्त्वमिति चेत्, ईष्टस्तर्हि तदनुवेधः ।                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पार्थिवद्रव्यसत्त्वमबाद्यसत्त्वस्वभावमबाद्यसत्त्वधर्मकम्, न तु स्वसत्त्वमात्रमिति समाश्रितः                               |
| तर्हि मदीयोऽभ्युपगमः ॥                                                                                                    |
| <b>♦</b>                                                                                                                  |
| द्रव्येऽपर्यायशब्दस्येति प्रक्रमः ॥                                                                                       |
| पुनरपि प्रस्तुतमेवाधिकृत्याह- <b>अबादी</b> त्यादि । अबाद्य <b>सत्त्वस्वभावमेव पार्थिवद्रव्य</b> -                         |
| सत्त्विमिति चेत्, एवं किलैकरूपतेति पराभिप्रायः । एनमनादृत्यैवमेव वस्तुतत्त्विमिति चेतस्याधाय                              |
| सिद्धान्तवाद्याह-इष्ट इत्यादि । इष्ट्स्तिहि-अभ्युपगत एवैवं तदनुवेध:-प्रक्रमात् पार्थिव-                                   |
| द्रव्यसत्त्वस्य अबाद्यसत्त्वानुवेधः । एतद्भावनयैवाह- <b>पार्थिवे</b> त्यादि । पार्थिव <b>द्रव्यसत्त्वमबाद्य</b> -         |
| सत्त्वस्वभाविमिति कोऽर्थः इत्याह-अबाद्यसत्त्वधर्मकुम्, न तु स्वसत्त्वमात्रुम् । इति-एवं                                   |
| समाश्रितस्तर्हि मदीयोऽभ्युपगमः, अबाद्यसत्त्वस्य पौर्थिवद्रव्यसत्त्वधर्मत्वेन तेदनेकस्वभाव-                                |
| त्वादिति ॥                                                                                                                |
| ************************************                                                                                      |
| જીવમાં દ્રવ્ય શબ્દનો પણ વ્યપદેશ નહીં થઈ શકે…                                                                              |
| નિષ્કર્ષ : માટીમાં દ્રવ્ય-અપર્યાય શબ્દ, ઇન્દ્રમાં શક-પુરંદરાદિ શબ્દ… વગેરે જુદા જુદા શબ્દો                                |
| પ્રવૃત્તિનિમિત્તના ભેદ વિના અસંભવિત છે, માટે પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ સ્વીકારવો જ જોઈએ, પશ                                  |
| વસ્તુને એકાંત એકસ્વભાવી માનવામાં પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ ન થઈ શકવાથી, સદ્-અસદ્ રૂપ બે                                      |
| જુદા શબ્દનો પ્રયોગ નહીં જ થાય.<br>* સત્ત્વને જ અસત્ત્વસ્વભાવી કહેવામાં અનેકાંતવાદ *                                       |
| ર્જા <b>દાલગ જ અદાલકવાના કહવાના અગકાલવાટ</b> જ<br>( <b>દર) પૂર્વપક્ષ</b> : પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ જ જળાદિ અસત્ત્વસ્વભાવી છે. |
| (અહીં પાના નં. ૬૯ પર स्यादेतत् થી શરૂ કરેલ પૂર્વપક્ષમાં જળાસત્ત્વને પાર્થિવસત્ત્વરૂપ માનીને                               |
| દલીલ કરી હવે એ ખંડિત થતાં પોતાની વાત ઊલટાવે છે - પાર્થિવસત્ત્વ જ જળાસત્ત્વરૂપ છે)                                         |
| ઉત્તરપક્ષ : તો પછી પાર્થિવસત્ત્વ જળાસત્ત્વથી અનુવિદ્ધ છે, એ તમારે માનવું ૫ડશે… અને                                        |
| તો પાર્થિવસત્ત્વ માત્ર સત્ત્વરૂપ નથી, જળાસત્ત્વરૂપ પણ છે, એમ માનવાથી અમારો અનેકાંતમત                                      |
| (વસ્તુ સદસદ્ર્પ છે એ જ) સિદ્ધ થયો.                                                                                        |
| ф         Ф विवरणम्                                                                                                       |
| न्वयभावाव्यतिरेकिणः पर्यायाभावस्य व्यावृत्तत्वात् द्रव्यस्यापि सर्वथोपरमः प्रसज्येत, कथमन्यथा पराभिमतं                    |
| तयोरैक्यं स्यादिति ॥                                                                                                      |
|                                                                                                                           |

(६३) स्वो भावः स्वभाव इति पार्थिवद्रव्यस्यैवात्मीया सत्ता अबाद्यसत्त्वम्, न धर्मान्तरमित्येकस्वभावतैवेति चेत्, न, ततः सदसत्प्रत्ययासिद्धेर्द्वयनिमित्ताभावात्, अस्य चानुभवसिद्धत्वात्, तदेव तदितरविविक्तताविशिष्टं सत् सदसत्प्रत्ययनिमित्तमिति चेत्,

.....**ः** व्याख्या **ः** 

अत्राह-स्वों भाव इत्यादि । स्वो भावः स्वभाव इति अन्वर्थयोगात्, पार्थिवद्रव्यस्यै-वात्मीया सत्ता अबाद्यसत्त्वं वर्तते, न धर्मान्तरिमित-एवम् एकस्वभावतेव पार्थिव-द्रव्यसत्त्वस्य इति चेत् एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवं ततः-पार्थिवद्रव्यात् सदेकान्तैक-स्वभावात्, सदसत्प्रत्ययासिद्धेः सच्चासच्च सदसती तयोः प्रत्ययौ तदसिद्धेः । कथिमत्याह-द्वयनिमित्ताभावात्, द्वयोः-सदसत्प्रत्यययोर्निमित्ताभावात्, पार्थिवद्रव्ये सदेकान्तैकस्वभाव-तयैवेति प्रक्रमः । नैवातो यथोदितं प्रत्ययद्वयमित्याशङ्कापोहायाह-अस्य चानुभवसिद्धत्वात् । अस्य च-सदसत्प्रत्ययद्वयस्यानुभवसिद्धत्वात्, पार्थिवद्रव्ये हि तद्रपतया सदनुभवः, अबादि-रूपतया चासदनुभवः प्रतिसत्त्वं प्रतिष्ठितः । 'विकत्परूपोऽयमयुगपच्च' इत्यादौ तु स्वयमेव वक्ष्यतीत्युपरिष्टान्निर्विकल्पकृविचारे ॥

अत्राह-तदेवेत्यादि । तदेव-प्रक्रमात् पार्थिवद्रव्यं पार्थिवद्रव्यसत्त्वं वा, तदितर-

### .....**.** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

(૬૩) પૂર્વપક્ષ : ''પોતાનો જે ભાવ હોય, તેને 'સ્વભાવ' કહેવાય છે.'' આવી સ્વભાવની વ્યુત્પત્તિ હોવાથી, પાર્થિવદ્રવ્યનો જે પોતાનો સત્ત્વરૂપે સ્વભાવ તે જ જળાદિઅસત્ત્વ છે… જળાદિ-અસત્ત્વ કોઈ જુદો ધર્મ નથી. આમ, પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ માત્ર એક્સ્વભાવી જ સિદ્ધ થશે.

ઉત્તરપક્ષ: જો ઘટાદિને માત્ર સત્સ્વભાવી જ માનવામાં આવે, તો સદ્-અસદ્રુપે જે બે પ્રતીતિ થાય છે, તે નહીં થઈ શકે, કારણ કે બે પ્રતીતિના નિમિત્તભૂત બે ધર્મો નથી. જયારે એક જ પાર્થિવદ્રવ્યની, પાર્થિવદ્રવ્યત્વેન સદ્રુપે અને જળાદિત્વેન અસદ્રુપે પ્રતીતિ થાય છે - આમ, સદ્-અસદ્ બંને પ્રતીતિ તો અનુભવસિદ્ધ છે... (આ વાત પ્રંથકારશ્રી પોતે જ નિર્વિકલ્પપ્રત્યક્ષની વિચારણા વખતે ત્રીજા અધિકારમાં વિસ્તારથી કહેશે..)

પૂર્વપક્ષ : જેંળાદિરહિતતાવિશિષ્ટ એવું પાર્થિવદ્રવ્ય જ પાર્થિવસત્ત્વ અને જળાદિ-અસત્ત્વની પ્રતીતિનું કારણ છે, અથવા જળાદિસત્ત્વરહિતતાવિશિષ્ટ એવું પાર્થિવસત્ત્વ જ પાર્થિવસત્ત્વ અને જળાદિઅસત્ત્વની પ્રતીતિનું કારણ છે. આમ, માત્ર સત્સ્વભાવી વસ્તુમાં પણ ઇતરવિવિક્તતા-

# ф ф

#### 45. विकल्परूपोध्यमित्यादौ वाक्ये वश्यतीति-रूपं पदं वाक्यान्तं योजनीयमिति ॥

<sup>❖</sup> પાર્થિવદ્રવ્ય તે જળાદિથી રહિત છે, માટે તેમાં જળાદિરહિતતા ધર્મ આવે છે અને આ ધર્મને કારણે જ પાર્થિવદ્રવ્યન્ અસદ્રરૂપે પ્રતીતિ થઈ જશે.

१. 'स्वभाव' इति **ड-पाठः** । २. 'वात्मीयसत्ता' इति **ड-पाठः** । ३. 'सदैकान्त०' इति **क-**पाठः । ४. 'सदैकान्त०' इति क-पाठः । ५. 'वाऽसदनु०' इति क-ड-पाठः ।

नं, विचाराक्षमत्वात्, तदितरविविक्ततायास्तदव्यतिरेकेण वस्तुतस्तन्मात्रत्वात् । ततश्च संर्वथाऽभिन्ननिमित्तत्वे सदसत्प्रत्ययानुपपत्तिः, (६४) अन्यथा हेतुभेदेन फलभेदा-भ्युपगमविरोधः । तत् तदुभयजननैकस्वभावमिति चेत्, न, उभयोरुभयरूपतापत्तेः ।

विविक्तताविशिष्टं तदितरे-अबादयः अबादिसत्त्वं वा तद्विविक्तताविशिष्टं-तद्रहितताविशिष्टं सद् भैवत् । किमित्याह-सदसत्प्रत्ययनिमित्तं तत्त्वत एकरूपमेवेत्यभिप्राय: इति-एवं चेत् मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-विचाराक्षमत्वात् । कथमित्याह-तदितरे-त्यादि । तदितरविविकताया:-उक्तलक्षणाया: तदव्यतिरेकेण-पार्थिवद्रव्यसत्त्वा-व्यतिरेकेण हेतुना वस्तुत:-परमार्थत: तन्मात्रत्वात्-पार्थिवद्रव्यसत्त्वमात्रत्वात् । तत: किमित्याह-ततश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सति सर्वथा-सर्वै: प्रकारै: अभिन्ननिमित्तत्वे सति पार्थिवद्रव्य-सत्त्वस्यैकान्तेन एकरूपतया सदसत्प्रत्ययानुपपत्तिः, उभयनिमित्ताभावादिति हृदयम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यम् । अन्यथा-एवमनभ्युपगमें हेतुभेदेन फलभेदाभ्युपगमविरोधः । अत्रैव हेतुभेदमन्तरेणापि फलभेदोपपत्तेः, भिन्नौ हि सदसत्प्रत्ययौ, एवं च ''अयमेव भेदो भेदहेतुर्वा भावानां यदुत विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च'' इति वचनमात्रम् । तत् तदित्यादि । तत्-पार्थिवद्रव्यसत्त्वं त**द्भयजननैकस्वभावं**-सदसत्प्रत्ययोभयजननैकस्वभावम् । **इति**-एवं चेत्

વિશિષ્ટત્વેન સદ્-અસદ્ બંને પ્રતીતિ ઘટી શકશે.

ઉત્તરપક્ષ : તમારું કથન અયુક્ત છે. જળાદિરહિતતા તે પાર્થિવસત્ત્વરૂપથી અભિન્ન હોવાથી વસ્તુમાં માત્ર પાર્થિવસત્ત્વ જ રહેશે અને તો જુદું જુદું નિમિત્ત ન રહેવાથી - એકાંત એકરૂપવાળા પાર્થિવદ્રવ્યમાં સદ્-અસદ્રુપ જુદી જુદી પ્રતીતિ નહીં થઈ શકે.

(૬૪) પૂર્વપક્ષ : જુદું જુદું નિમિત્ત ન હોવા છતાં, જુદી જુદી પ્રતીતિ માનીએ તો વાંધો શું ? ઉત્તરપક્ષ : તો હેતુભેદ વિના પણ ફળભેદ માનવાની આપત્તિ આવશે, કારણ કે તમે એક્સ્વભાવી વસ્તુમાં - નિમિત્તભેદ ન હોવા છતાં - સદસદ્રરૂપ બે જુદી જુદી પ્રતીતિ માનો છો અને તેથી તો તમારો જે સિદ્ધાંત છે કે "(૧) વિરુદ્ધ ધર્મીનો અધ્યાસ તે જ વસ્તુનો ભેદ છે, અને (૨) કારણની ભિન્નતા જ વસ્તુના ભેદમાં કારણ છે…" - તે બધું માત્ર બોલવા પૂરતું જ રહેશે, કારણ કે કારણભેદ વિના પણ સદ્-અસદ્ રૂપ પ્રત્યયભેદ તમે માન્યો…

<mark>પૂર્વપક્ષ</mark> : પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વનો એવો એક ઉભયજનનસ્વભાવ છે કે જેનાથી સદ્-અસદ્ રૂપ બંને

46. विरुद्धधर्माध्यास: कारणभेदश्चेति । विरुद्धधर्माध्यासो भेद:, कारणभेदस्तु भेदहेत्रिति !!

१. 'सर्वधा भिन्न' इति घ-पाठश्चिन्तनीय: । २. 'उभयोरुभयरूपतापत्ते:'स्थाने 'युक्त्यनुपपत्ते:' इति क-पाठो विचारणीय: । ३. 'भवतु' इति क-पाठ:, 'भवति' इति तु पूर्वमुद्रिते पाठ: । अत्र तु ङ-पाठस्य मुख्यत्वेनोक्लेख: कृत: । ४. 'भेदेश्चेति' इति क-पाठ: ।

असङ्कीर्णोभयजननैकस्वभाविमिति चेत्, न, युक्त्यनुपपत्तेः, असङ्कीर्णोभयभावे बलात् तत्स्वभावभेदप्रसङ्गात् । (६५) तथाहि-

''यत: स्वभावतो जातमेकं नान्यत् ततो भवेत् ।

मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कृत इत्याह-उभयो:-सदसत्प्रत्यययो: उभय-रूपतापत्ते:-सदसद्रूपतयोभयरूपतापत्ते:, उभयजननैकस्वभावाद् हेतोर्द्वयोरपि भावादित्यर्थ:। अत्राह-असङ्कीर्णेत्यादि । असङ्कीर्णं च तत् उभयं च-सदसत्प्रत्ययोभयं तज्जनन एकः स्वभावो यस्य तत् तथा । तत्पार्थिवद्रव्यसत्त्वमिति वर्तते, ततश्च यथोक्तदोषाभाव: । इति-एवं चेत् मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-युक्त्यनुपपत्तेः । कथमित्याह-असङ्कीर्णेत्यादि । असङ्कीर्णोभयभावे-विभिन्नसदसत्प्रत्ययोभयभावे । पार्थिव-द्रव्यसत्त्वादेरिति प्रक्रमः । किमित्याह-बलात्-सामर्थ्येन तत्स्वभावभेदप्रसङ्घात् तस्य-पार्थिव-द्रव्यसत्त्वस्य स्वभावभेदापत्ते: । एतद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपदर्शने । यतः स्वभावतः कारणगतात् जातमेकं-सत्प्रत्ययादि कार्यं नान्यत्-असत्प्रत्ययादि ततः-स्वभावाद ❖ અનેકાંતરશ્મિ ❖

પ્રતીતિઓ થઈ જશે.

ઉત્તરપક્ષ : જો તે ઉભયજનનસ્વભાવી હોય, તો તેનાથી થતી સત્પ્રતીતિ અને અસત્પ્રતીતિ બંને પ્રતીતિ સદસદૂ ઉભયરૂપ જ થશે. આશય એ કે, ઉભયજનનસ્વભાવી વસ્તુથી ઉભયરૂપે જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે. તેથી સત્પ્રતીતિ પણ સદસદ્રુપ અને અસત્પ્રતીતિ પણ સદસદ્રુપ થવા લાગશે. અર્થાતુ પાર્થિવત્વેન સત્ના બદલે સદસત્, જલત્વેન અસત્ના બદલે સદસત્ પ્રતીતિ થશે... જયારે અનુભવં તો બંનેની સ્વતંત્ર પ્રતીતિનો છે...

પૂર્વપક્ષ : પાર્થિવસત્ત્વનો માત્ર ઉભયજનનસ્વભાવ નથી, પણ અસંકીર્ણ ઉભયજનનસ્વભાવ છે, અર્થાત્ એવો સ્વભાવ છે કે જેનાથી સદ્-અસદ્ બંને પ્રતીતિ અસંકીર્ણરૂપે-અમિશ્રિતરૂપે - જુદી જુદી થશે. તેથી પૂર્વોક્ત દોષ નહીં રહે.

ઉત્તરપક્ષ : આ કથન પણ યુક્તિથી અસંગત જણાય છે, કારણ કે અમિશ્રિતરૂપે જો સદ્દ-અસદ્દની પ્રતીતિ માનવી હોય, તો અનિચ્છાએ પણ તેના કારણભૂત સ્વભાવમાં તો ભેદ માનવો જ પડશે… પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વનો જો સ્વભાવભેદ ન હોય, તો કાર્યરૂપ જુદી જુદી પ્રતીતિ જ અસંભવિત છે. (૬૫) તે આંં રીતે -

## 🐺 જુદી જુદી પ્રતીતિ માટે સ્વભાવભેદ જરૂરી 🕸

(૧) જે સ્વભાવથી સત્પ્રત્યેયરૂપ એક કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય, તે જ સ્વભાવથી અસત્પ્રત્યયરૂપ

<sup>💠</sup> હવે, ગ્રંથકારશ્રી જુદી જુદી પ્રતીતિ માટે સ્વભાવભેદની આવશ્યકતા સિદ્ધ કરશે. સ્વભાવભેદ દ્વારા વસ્તુની અનેકરૂપતા સિદ્ધ થવાથી, અનેકાંતવાદ જ નિર્દોષ પ્રતીત થશે…

१. 'तथाहीत्यपप्रदर्शने' इति घ-पाठः ।

कृत्सनं प्रतीत्य तं भूतिभावत्वात् तत्स्वरूपवत् ॥ अन्यच्यैवंविधं चेति यदि स्यात् किं विरुध्यते ? तत्स्वभावस्य कात्स्न्येन हेतुत्वं प्रथमं प्रति ॥

भवेत् । किमित्यत आह-कृत्स्नं-सम्पूर्णं प्रतीत्य-आश्रित्य तं-स्वभावं भूतिभावत्वात्-उत्पत्तिस्वभावत्वात् एकस्य कार्यस्य तत्स्वरूपवत्-अधिकृतैककार्यस्वरूपवत्, न हि तदन्यत्; न सत्प्रत्ययोऽसत्प्रत्ययस्तदभिन्नहेतुजश्चेति चित्रम् ।

आह-अन्यच्चेत्यादि । अन्यच्च-कार्यान्तरं च, एवंविधं चेति-कृत्स्नं प्रतीत्य तं भूतिभावं चेति यदि स्यात्-यदि भवेत् किं विरुध्यते ? अत्रोत्तरमाह-तंतस्वभावस्य-कारणगतस्य

બીજા કાર્યની ઉત્પત્તિ ન થઈ શકે, કારણ કે કારણનો તે સ્વભાવ સંપૂર્ણ અંશે સત્પ્રત્યયરૂપ કાર્યને

ઉત્પન્ન કરવામાં જ વ્યાપૃત છે.

પ્રશ્ન : કારણ અમુક અંશથી સત્પ્રત્યયને અને અમુક અંશથી અસત્પ્રત્યયને ઉત્પન્ન કરે, એવું ન બને ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે સત્પ્રત્યયરૂપ કાર્ય પોતાના સંપૂર્ણ સ્વરૂપને આશ્રયીને ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ કારણ પણ પોતાના સંપૂર્ણ સ્વરૂપને આશ્રયીને જ સત્પ્રત્યયને ઉત્પન્ન કરવામાં વ્યાપૃત થાય છે..

હવે, જે કારણ એકત્ર (સત્પ્રયય વિશે) વ્યાપૃત હોય, તે જ કારણ અન્યત્ર (અસત્પ્રત્યય વિશે) વ્યાપાર કરે, એવું માનો તો સત્પ્રત્યયથી અસત્પ્રત્યય જુદો છે, એવું નહીં ઘટી શકે, કારણ કે એકસ્વભાવી કારણથી બે જુદા જુદા કાર્ય ન થઈ શકે…

- (૨) પ્રશ્ન : કારણસ્વરૂપને આશ્રયીને કાર્યનો ઉત્પાદ થાય છે. તેંથી, કારણ જેમ સંપૂર્ણ અંશને આશ્રયીને સત્પ્રત્યયરૂપ કાર્યને ઉત્પન્ન કરે, તેમ સંપૂર્ણ અંશને આશ્રયીને અસત્પ્રત્યયરૂપ કાર્યને
- 49. अथ 'यतः स्वभावतो जात'मित्यादिवृत्तौ अधिकृतैककार्यस्वरूपविदिति । यथाहि-सत्प्रत्यय-लक्षणं कार्यं कृत्स्नं स्वरूपमाश्रित्योत्पद्यते, न पुनः स्वरूपस्यांशमाश्रित्येति । एवं कारणस्वरूपमपि कृत्सं व्याप्रियमाणमाश्रित्य ।।
- 50. निह तदन्यिदिति । न-नैय हि:-यस्मात् तत्-एकत्र व्यापृतं कारणं कार्यान्तरे व्याप्रियमाणं अन्यत्-भिन्नम्, किन्तु तदेव, निरंशैकस्वभावताभ्युपगमात् । एवं सित किं सिद्धमित्याह- 51. न
- ❖ અહીં ટીકામાં हेतुत्व એ પ્રતીત્યઉત્પાદની અપેક્ષાએ કેમ લીધું ? તેનું કારણ એ જણાય છે કે, ગ્રંથમાં જે હેતુત્વ છે, તે તો ઉપાદાન અથવા નિમિત્ત બંને હોય… જૈનમતે તો, કાર્યમાં ઉપાદાનકારણનો અન્વય હોય છે - એ

१-२, अनुष्टुप्। ३, 'एतत्स्वभावस्य' इति क-पाठः। ४, 'स्वल्पमस्यांश०' इति क-पाठः। ५, 'व्यावृत्तं' इति क-पाठः। ६, 'तस्य वा नैरंशेक०' इति क-पाठः।

# (६६) कात्स्चेंन तस्य हेतुत्वे तत्र वीर्योपयोगतः । कुतोऽन्यभावो भावे वा सर्वतद्वीर्यतो भवः ? ॥

कात्स्न्येन-सर्वात्मना **हेतुत्वं** प्रतीत्योत्पादापेक्षया **प्रथमं प्रति**-आद्यं कार्यं प्रति विरुध्यते, तत्रैव सर्वात्मनाऽस्योपयोगादिति ।

एतदेवाह-कात्स्न्येनेत्यादि । कात्स्न्येन-सर्वात्मना तस्य-कारणगतस्य स्वैभावस्य हेतुत्वे-एकं कार्यं प्रति कारणत्वे तत्र-कार्ये वीर्योपयोगतः प्रतीत्य समुत्पादेन कुतोऽन्यभावः ?-कुतः स्वभावात् कार्यान्तरोत्पादः ? भावे वाऽन्यस्य कार्यान्तरस्य तत एव स्वभावात् सर्वतद्वीर्यतः-सर्वस्मात् तत्सामर्थ्याद् भवः-उत्पादः कुतोऽन्यस्य तस्य वैति ?

♦ અનેકાંતરિષ્મ ♦ .....

ઉત્પન્ન કરે તો શું વિરોધ ?

સ્યા<mark>દ્વાદી :</mark> વિરોધ એ જ કે, જો તે કારણ સંપૂર્ણ અંશને આશ્રયીને અસત્પ્રત્યયને ઉત્પન્ન કરવામાં વ્યાપૃત બને, તો - તે કારણનો ઉપયોગ સર્વાંશે અસત્પ્રત્યય વિશે જ રહેવાથી - તેના દ્વારા સત્પ્રત્યયની ઉત્પત્તિ જ નહીં થઈ શકે. (આ જ વાતને આગળ કહે છે)

( ६ ६ ) (૩) કારણ જો સર્વાંશે એક કાર્ય કરવા પ્રવૃત્ત થાય, તો તે કારણવીર્યનો ઉપયોગ તે કાર્ય વિશે જ રહેવાથી - તેના દ્વારા કઈ રીતે અન્ય કાર્યની ઉત્પત્તિ થશે ? અને કોઈપણ રીતે બે કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય, તો પ્રથમ કે દ્વિતીય કાર્ય તેના સંપૂર્ણ સામર્થ્યથી થયું, એવું શી રીતે કહી શકાય ? જે કારણ એકાંત એકરૂપ હોય, તે કારણનો સર્વાંશે ઉભયત્ર ઉપયોગ હોવો અસંભવિત છે... (આ જ વાતને હવે દેષ્ટાંતથી સમજાવે છે.)

ф аатин ф

सत्प्रत्ययोऽसत्प्रत्ययस्तदभिन्नहेतुजश्चेति चित्रमिति । महदाश्चर्यमेतद् वर्तते, सत्प्रत्ययविलक्षणोऽसत्प्रत्ययः । अथ च तस्मात् सत् प्रत्ययहेतोरभिन्नेन हेतुना जन्यत इति ॥

52. 'अन्यच्चे'त्यादिकारिकाव्याख्यायां प्रतीत्योत्पादापेक्षयेति । कारणस्यरूपं प्रतीत्य-आश्रित्यैव कार्यस्योत्पादो बौद्धमते, न पुनः कारणस्यरूपं किञ्चिदनुवर्तते कार्यम् । अतः प्रतीत्योत्पादापेक्षया हेतुत्व-मित्युक्तम् ।।

જ હેતુત્વ છે... પણ બૌદ્ધો અન્વય નથી માનતા, તો હેતુત્વ શું ? તો प्रतीत्योत्पाद... એટલે, બૌદ્ધમતના સમાવેશ માટે હેતુત્વનો અર્થ प्रतीत्योत्पाद કર્યો... પ્રતીત્યોત્પાદમાં, કારણને આશ્રયીને જ કાર્યનો ઉત્પાદ થાય છે, પણ કારણનું સ્વરૂપ અંશતઃ પણ કાર્યમાં અનુગત થતું નથી.

१. 'तोऽभवः' इति घ-पाठः । २. अनुष्टुप् । ३. 'स्वभावहेतुत्वे' इति ड-पाठः । ४. 'स्वभावे' इति ड-पाठः । ५. 'एव भावात्' इति ड-पाठः । ६. 'चेति' इति घ-पाठः । ७. 'प्रत्ययेन हेतुना जनयत' इति क-पाठः । ८. 'हेतुर्वक्तव्यः' इति क-पाठः ।

सर्वतद्वीर्यतद्भावे सेतिकाजन्यतृप्तिवत् । तत एव न साऽन्यस्य तद्देशादन्यथा तु सा ॥ (६७) कात्स्न्येनैवास्य तत्कर्तृ वीर्यं तस्यैव किन्तु न । युक्तस्ततोऽन्यभावोऽपि सेतिकाज्ञाततो न हि ॥

अत्रैव निदर्शनमाह सर्वेत्यादिना । सर्वस्मात् तद्वीर्यात्-कारणगतात् स्वभावसामर्थ्यात् तद्भावे-विविधतकार्यभावे । किमित्याह-सेतिकाजन्यतृप्तिवत् इति निदर्शनम् । तत एव-सेतिकातः न सा-तृप्तिः अन्यस्य, कात्स्न्येन तस्यास्तत्रोपयोगात् । अथेष्यत इत्याह-तद्देशात्-सेतिकादेशात्, अन्यथा तु सा-तृप्तिराद्यस्येतरस्य च । यद्यन्यस्यापि स्यात् एकान्तेनैकरूपाया न कात्स्न्येन द्वयोरुपयोग इति भावना ।

अवधारणद्वारेणाधिकृतदोषपरिजिहीर्षयाऽऽह-कांत्स्न्येनेत्यादि । कात्स्न्येन एव-

#### 

(૪) આખી સેતિકૌં જે વ્યક્તિ ખાય, તે જ વ્યક્તિને તૃપ્તિ થાય છે, તે સેતિકાથી બીજા વ્યક્તિને તૃપ્તિ થવી અસંભવિત છે, કારણ કે સેતિકા ખાનાર વ્યક્તિને જ સર્વાંશે તૃપ્તિકારક બને છે, તેમ ઘટાદિ કારણગત વીર્યનો જો સર્વાંશે સત્પ્રત્યય વિશે જ ઉપયોગ હોય, તો તેના દ્વારા અસત્પ્રત્યયરૂપ બીજા કાર્યની ઉત્પત્તિ અસંભવિત છે...

જેમ સેતિકા ખાવાથી જે તૃપ્તિ થાય, તે ખાનારને જ થાય, બીજાને નહીં; તેમ સર્વશક્તિએ કારણ કાર્યને ઉત્પન્ન કરે, તો તેને જ કરે, બીજાને નહીં… જો સેતિકાથી બીજાને તૃપ્તિ થઈ હોય તો માનવું જ પડે કે સેતિકાના એકદેશથી થઈ છે, આખી સેતિકાથી નહીં…. (કારણ કે આખી સેતિકા બે જણા ના ખાઈ શકે '…) તેમ જો બે કાર્ય ઉત્પન્ન થાય, તો માનવું જ પડે કે બે જુદા જુદા અંશથી થયા છે.

(૬૭) (૫) બૌદ્ધ : ''ઘટાદિ કારણગત સ્વભાવ સર્વાંશે જ સત્પ્રત્યયનો કર્તા છે'' - આનો

# 

- 53. 'सर्वतद्वीर्यतद्भावे' इत्यादिकारिकायामयं दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकार्थः । यथाहि सेतिकायां सामस्त्येन एकस्य भोक्तुरुपभुज्यमानायां नान्यस्यापि तृप्तिहेतुतोपपद्यते एवं घटादिकारणगतवीर्यस्यैकत्र सत्प्रत्ययादौ कार्ये सामस्त्येनोपयोगे सित न ततः कार्यान्तरोत्पादः सम्भवतीति ॥
- 54. यद्यन्यस्यापि स्यादिति । यदि हि सेतिकायाः सकाशादन्यस्यापि भोक्तुस्तृप्तिरभ्युपगम्यते तदा सेतिकादेशादेव मानकद्वयादेरभ्युपगन्तव्या, न पुनस्तस्या एव समस्ताया इति ॥

🇚 સેતિકા તે એક ખાદ્ય પદાર્થ છે.

१. अनुष्टुप् । २. 'ज्ञानतो' इति ध-पाठोऽशुद्धः । ३. अनुष्टुप् । ४. 'कात्स्न्येंनेकरूपायाः न कात्स्न्येंन द्वयोरुपेत्यादिकात्स्न्येंनैव' इति ड-पाठः । ५. 'तद्भाव इत्यादि०' इति क-पाठः । ६. 'नान्यस्यापि' इति क-पाठः, च-पाठस्तु 'यद्यन्यस्यापीति' ।

नाकात्स्न्येन अस्य-अधिकृतकारणगतस्वभावस्य तत्कर्तृ-विविधितकार्यकर्तृ वीर्यं-सामर्थ्यं तस्यैव-विविधितकार्यस्य किन्तु न कर्तृ, किं तिहं ? अन्यस्यापि, तेत्र तु तदकर्तृ न भवित, अयोगव्यवच्छेदमात्रम्, न पुनरन्ययोगव्यवच्छेदः । युक्तस्ततोऽन्यभावोऽपि अन्ययोगाव्यवच्छेदात् तत एव । एतदाशङ्क्याह-सेतिकाज्ञाततः-सेतिकोदाहरणात् न हि-नैव युक्तस्ततोऽन्यभाव एव ।

• વ્यાख्या • વ્યાख્यા • ભાવ એવો નથી કે સત્પ્રત્યય સિવાય કોઈને ઉત્પન્ન ન કરે... તો કેવો ભાવ છે ? તો કે સત્પ્રત્યયને સર્વાંશે જ ઉત્પન્ન કરે છે, અસર્વાંશે નહીં.

ભાવાર્થ: અસત્પ્રત્યયનું જે કારણ છે, તે સત્પ્રત્યયનો અકર્તા નથી, પણ કર્તા જ છે... એટલે આ કથનનો ફલિતાર્થ એ થાય કે, 'कात्स्न्येंनैव' એ અવધારણ એંપોગવ્યવચ્છેદરૂપ છે, એંન્યયોગ-વ્યચ્છેદરૂપ નહીં. તેથી અર્થ એવો થશે: (અન્વય: अस्य वींयं, कात्स्न्येंनैव तत्कर्तृ, न तस्यैव कर्तृ) કારણગત સામર્થ્ય, કાર્યનું પૂર્ણપણે જ કર્તા છે (આ રીતે અવધારણનો અર્થ કરવો) તેનો જ કર્તા છે, તેમ નહીં (તેનો જ કર્તા છે - બીજાનો નહીં - એમ અન્યયોગવ્યવચ્છેદ અર્થ ન કરવો...)

આમ, અવધારણને અયોગવ્યવચ્છેદપરક લઈ લેવાથી - જકારનું સ્થાન બદલાઈ જવાથી -કાયદો એ કે, કારણભૂત સામર્થ્યથી સત્પ્રત્યયની જેમ અસત્પ્રત્યયની પણ ઉત્પત્તિ થઈ જશે (કારણ કે અવધારણ દ્વારા 'એક જ કાર્યનો કર્તા છે - બીજાનો નહીં' એમ અન્યયોગવ્યવચ્છેદ તો કર્યો નથી.)

સ્યાદાદી : પણ, સેતિકાના દેષ્ટાંતથી કારણગત સ્વભાવથી અસત્પ્રત્યયની પણ ઉત્પત્તિ થવી અસંભવિત છે. (કેમ અસંભવિત છે? તે હવે જણાવે છે.)

 \*

 \*

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 <

55. कात्स्न्येनैवास्येतिकारिकावृत्तौ तत्र तु तदकर्तृ न भवतीति । तत्र-तिसम् पुनः प्रथमेकार्ये तद्-द्वितीयादिकार्यकारणं अकर्तृ न भवति । एवं च किं सिद्धमित्याह- 56. अयोगव्यवच्छेदमात्रं सर्वत्र कार्यकारणचिन्तायां बौद्धमते-आयाममते अयोगव्यवच्छेदमात्रम् अयोगस्य-द्वितीयकार्यकर्तृत्वासम्बद्धस्य व्यवच्छेदमात्रम्, न पुनरन्ययोगव्यवच्छेदः एकस्यैव कार्यस्य कारकमित्येवंरूप आद्रियते । एवं च यत् सिद्धं तदाह- 57. युक्तस्ततोऽन्यभावोऽपि अन्ययोगाव्यवच्छेदात् तत एवेति । युक्तः-घटमानकस्तत- एवं सित अन्यस्य-द्वितीयकार्यस्य भावः, अपिशब्दात् प्रथमस्य च, तत एव-प्रथमकार्योपयुक्तहेतोरेव । कृत इत्याह-अन्ययोगाव्यवच्छेदात्-अन्ययोगास्यवंव्यवर्तनात् ॥

ઋ અયોગવ્યવચ્છેદ એટલે તેના અસંબંધનું નિરાકરણ… દા.ત. ચૈત્ર વિદ્વાનેવ… અહીં ચૈત્રમાં વિદ્વત્તાના અસંબંધનું નિરાકરણ કરી, ચૈત્રની વિદ્વત્તા ફલિત કરી છે.

<sup>❖</sup> અન્યયોગવ્યવચ્છેદ એટલે તેના સિવાયમાં સંબંધનું નિરાકરણ… દા.ત. ધનુર્ધર તો અર્જુન જ… અહીં ધનુર્ધરપશું માત્ર અર્જુનમાં જ સાબિત કરી, તેના સિવાયમાં ધનુર્ધરતાનો વ્યવચ્છેદ કર્યો…

१. 'कार्येण द्वितीयादिकार्यकर्तृकारणं' इति ख-च-पाठः । २. 'आयाममते' इति पाठो नास्ति च-प्रतौ । ३. 'आस्ते' इति क-पाठः । ४. 'स्यावर्तनात्' इति क-पाठः ।

## नावधारणसामर्थ्याद् वस्तु तादात्स्यमुज्झति । उक्तावधारणेऽप्येकतृप्तये ह्युक्तसेतिका ॥

एतद्भावनायैवाह-नावधारणेत्यादि । नावधारणसामर्थ्यात् शाब्दन्यायानुगेताद् वस्तु तादात्य्यमुज्झति-तदात्मत्वं परित्यजित । कुत इत्याह-उक्तावधारणेऽपि सित एकतृसये हि-एकतृप्त्यर्थमेव उक्तसेतिका । तथाहि-अत्राप्येवमवधारणं कर्तुं शक्यत एव-कात्स्न्येंनैव सेतिकैकतृप्तिजननस्वभावा, एकतृप्तिजननस्वभावेवेत्येतत् तु न । न चैवमपि सा कात्स्न्येंनैकतृप्तिं विधाय अन्यस्यापि विधत्ते, न सा तत्त्वत उभयतृप्तिजननैकस्वभावेति कोऽत्रापवादहेतुः ? तस्या

(દ) ખાલી અવધારણ કરી દેવા માત્રથી વસ્તુનું સ્વરૂપ બદલાતું નથી, કારણ કે એવું અવધારણ તો સેતિકા વિશે પણ થઈ શકે છે. તે આ રીતે : "સેતિકા એક વ્યક્તિને સર્વાશે જ તૃપ્તિ કરનાર છે - આનો ભાવ એવો નથી કે તે બીજાને તૃપ્તિ ન કરી શકે. તો કેવો ભાવ છે ? તો કે એક વ્યક્તિને સર્વાશે જ તૃપ્તિ કરે છે, અસર્વાશે નહીં… તેથી અવધારણથી માત્ર એટલું જ ફલિત થશે કે, એક જણને તૃપ્તિ થાય જ (બીજાને તૃપ્તિ ન થાય એવું ફલિત નહીં થાય) અને એટલે તો બીજા વ્યક્તિને પણ તૃપ્તિ થઈ શકે."

પણ, એક જ સેતિકા સર્વાંશે બંનેને તૃપ્તિ કરે, એવું તો જોવાતું નથી. તેથી અવધારણ કરી દેવા માત્રથી વસ્તુનું સ્વરૂપ ન બદલાય.

સેતિકા - બે જણને તૃપ્તિ કરતી નથી, કારણ કે તત્ત્વથી તે ઉભયને તૃપ્તિ કરાવનારા એક્સ્વભાવવાળી નથી... તો, ઘટાદિ સર્વ વસ્તુથી બે કાર્ય થાય અને સેતિકાથી ન થાય એવો (ઉત્સર્ગના પ્રતિષેધરૂપ) અપવાદ માનવામાં કારણ શું છે ?

પૂર્વપક્ષ : સેતિકાનો તેવો સ્વભાવ. ઉત્તરપક્ષ : તે શી રીતે જાણ્યો ?

финансија
 финансиј

58. 'नावधारणो'त्यादिकारिकाविवरणे न सा तत्त्वत उभयतृप्तिजननैकस्वभावेति कोञ्त्रापवाद-हेतुरिति ?। आचार्य आह-न सा सेतिका तत्त्वतः परमार्थवृत्या उभयस्य-भोकृद्धयस्य तृप्तिजनन एकः स्वभावो यस्याः सा तथा इति । कोञ्त्र सेतिकाया अपवादहेतुः, अपवादस्योत्सर्गप्रतिषेधरूपस्यैकस्मादिष कारणात् अनेककार्योत्पत्तिलक्षणे उत्सर्गे सर्वत्राभ्युपगम्यमाने सित हेतुः-कारणिमिति आचार्यः । तस्या एव तत्स्वभावता । आचार्यः कथमिदं ज्ञायत इति सुगममेव । अथ परः तथाविधकार्यद्धयाभावेनेति कार्यानुमेया हि कारणस्वभावाः, ततः कार्यद्धयानुपलम्भेन निश्चियेते, यदुत एकतृप्तिजननस्वभावैव सेति-केति आचार्यः ॥

१. अनुष्टुप् । २. 'गमात्' इति क-पाठः । ३. 'अपवाद उत्सर्ग०' इति च-पाठः । ४. 'तत्स्वभावात्' इति क-पाठः । ५. 'एककर्तृजनन०' इति पूर्वमुद्रितपाठः, अत्र च-पाठः ।

## (६८) नाकारणं यतः कार्यं नान्यकारणकारणम् । अन्यथा न व्यवस्था स्यात् कार्य-कारणयोः क्वचित् ॥

एँव तत्स्वभावता । कथमिदं ज्ञौयते ? तथाविधकार्यद्वयाभावेन, तदेकीन्तैकरूपतायामयमेवा-युक्तः । भीवे वाऽस्य प्रस्तुतहेतुस्वभावादिप तदभावोऽस्तु, एकरूपत्वाविशेषादित्यलं प्रसङ्ग्नेन ।

एवं नाकारणिमत्यादि । नाकारणं यतः-यस्मात् कार्यं सदाभावादिप्रसङ्गात् अन्य-कारणकारणं न एकान्तेन, अत एव हेतोः, एवं चैतदङ्गीकर्तव्यम् । इत्याह-अन्यथा-

તૃપ્તિ કરવાનો સ્વભાવ નથી.

સ્યાદ્વાદી: જેમ એકાંત એકસ્વભાવી ઘટથી, સદ્દ્-અસદ્ રૂપ બે પ્રતીતિ તમે માનો છો, તેમ એકાંત એકસ્વભાવી સેતિકાથી પણ, બે વ્યક્તિને તૃપ્તિ કેમ ન થઈ શકે? અથવા જેમ એકાંત એકસ્વભાવી સેતિકાથી, બેન્વ્યક્તિને તૃપ્તિ ન થઈ શકે, તેમ એકાંત એકસ્વભાવી ઘટથી પણ, સદ્દ-અસદ્રૂપ બે પ્રતીતિ ન થઈ શકે...

(૬૮) (૭) આ બે નિયમ અવશ્ય માનવા જોઈએ : (૧) કોઈ પણ કાર્ય કારણ વિનાનું ન હોય, નહીંતર તે કાર્ય કાં' તો આકાશની જેમ નિત્યસત્ રહેશે અને કાં'તો શશશૃંગની જેમ હંમેશાં અસત્ રહેશે, અને (૨) કોઈ પણ કાર્ય પોતાના કારણથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, બીજાના કારણથી નહીં, કારણ કે ઘટાદિની જો માટી સિવાય તંતુ વગેરેથી પણ ઉત્પત્તિ મનાય, તો - તેવા અન્ય કારણો જગતમાં હંમેશા રહ્યા હોવાથી - હંમેશા ઘડાની ઉત્પત્તિ થયા કરશે અથવા તો - અન્ય કારણો હોવા

♦ विवरणम् ◆

59. तदेकान्त(?)रूपतायामयमेवायुक्त इति । यदि हि सा सेतिका एकान्तेन एकस्वभावा-७भ्युपगम्यते ततो न कार्यद्वयाभावो युज्यते, एकस्वभावादिप घटादेः सदसत्प्रत्ययद्वयाभ्युपगमात् ॥

60. भावे वाङस्य प्रस्तुतहेतुस्वभावादिष तदाभावोङिस्त्वित । यदि हि सेतिकायाः सकाशादस्य कार्यद्वयाभावस्य भावो भवताङभ्युपगम्यते, तदा प्रस्तुतहेतुस्वभावादिष घटादिकारणरूपात् तदभावः- सदसत्प्रत्ययलक्षणकार्यद्वयाभावोङ्स्तु । कृत इत्याह- 61. एकरूपत्वाविशेषादिति एकरूपा सेतिका घटादिश्च, अतः कोङनयोविशेषो यैन घटात् कार्यद्वयं सेतिकातस्तु एकमेवाभ्युपगम्यते इति ? ॥

62. 'नाकारण'मित्यादिकारिकाविवरणे अन्यकारणकारणं नैकान्तेनेति । अन्यस्य-पँटादेर्यत् कारणं-सूत्रपिण्डादि तदन्यकारणं ततो अन्यकारणं कारणं यस्य घटादेस्तत् तथा न-नैव एकान्तेन-नियमेन । कृत

१. अनुष्टुप्। २. 'एवातत्स्व॰' इति ध-पाठः। ३. 'जायते' इति **ड**-पाठः। ४. 'कस्वरूप॰' इति क-पाठः। ५. 'एवाहेतोः' इति क-पाठः। ६. 'यो' इत्यधिकः क-पाठः। ७. पूर्वमुद्रिते तु 'घटादे' इति पाठाशुद्धिः। ८. 'अन्यत् कारणं' इति क-पाठः।

ततश्च कार्यनानात्वं सर्वथा कारणैकताम् । बाधतेऽनेकतायां च स्थितानेकस्वभावता ॥ एतेनैकस्वभावोऽपि तत्स्वभावत्वतः परैः । य इष्टोऽनेकफलकुद् भावः सोऽपि निराकृतः ॥

एवमनभ्युपगमे **न व्यवस्था स्यात्** नियमवती **कार्य-कारणयोः क्वचिद्** इदमस्य कारण-मिदमस्य कार्यमित्येवम्, तदभावेऽपि तत्त्वतस्तदुत्पत्तेरिति ।

ततश्चेत्यादि । ततश्च कार्यनानात्वं-कार्यभेदलक्षणं सर्वथा कारणैकतां-तथाविधे-कस्वभावरूपताम् । किमित्याह-बाधते-निराकरोति अनेकतायां च कारणस्य स्थितानेक-स्वभावता, तत्स्वभावभेदतः कार्यभेदोपपत्तेः ।

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन एकस्वभावोऽपि भावः तत्स्वभावत्वतः कारणात्

- છતાં જેમ હંમેશા ઉત્પત્તિ નથી થતી તેમ નિયત સમયે પણ ઉત્પત્તિ નહીં થાય… માટે, પોતાના કારણથી જ કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવી જોઈએ. જો આ બંને નિયમ ન માનવામાં આવે, તો કાર્ય-કારણની ક્યાંય વ્યવસ્થા જ નહીં થઈ શકે.
- (૮) તેથી કાર્યની ભિન્નતા કારણની એક્સ્વભાવતાનું નિરાકરણ કરેન્છે, એટલે, કાર્ય જો અનેક છે, તો કારણ પણ અનેક છે અને તો કારણરૂપ વસ્તુની (સદસદ્રૂપ) અનેકસ્વભાવતા સિદ્ધ થશે, કારણ કે એક કારણ જુદા જુદા સ્વભાવથી જ જુદા જુદા (સદસતુ પ્રતીતિરૂપ) કાર્ય કરી શકે છે..
- (૯) કારણભેદ વિના કાર્યભેદ ન થતો હોવાથી, બૌદ્ધો વડે જે કહેવાયું છે, કે "એક જ સ્વભાવી પદાર્થ અનેકકાર્યને ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવવાળો હોવાથી, તેના દ્વારા અનેક ફળની ઉત્પત્તિ થાય
- ॐ विवरणम् ॐ
  इत्याह-अत एव हेतोरिति अत एव पूर्वोक्तात् सदाभावादिप्रसङ्गान्द्रेतोः । तथाहि-यथा कारणविकलं सत्
  कार्यं नित्यं विद्यमानमविद्यमानं वा स्यात्, एवमन्यकारणकारणमपि कार्यं सदाभावभागभावभाग् वा
  प्राप्नोति, अन्यकारणानां सदा जगित विद्यमानत्वादिति ॥
- 63. तदभावे तत्त्वतरतदुत्पत्तेरिति । विविधतिनिजकारणाङभावे परमार्थवृत्त्या विविधतघटादि-कार्योत्पत्तेः ॥

१-२. अनुष्टुप् । ३. पूर्वमुद्रिते तु 'अन्यकारणमपि' इति पाठ: । स च अशुद्धप्रायत्वात् N-प्रतानुसारेण संशोधित: । ४. 'सदाभागभावग् वा' इति च-पाठ: । पूर्वमुद्रिते तु 'सदाभागभाग् वा' इति पाठ:, तस्य चाशुद्धत्वेन N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । ५. 'तदुपपत्तेरिति' इति पूर्वमुद्रिते पाठ: । ६. 'कारणभावे' इति पूर्वमुद्रितपाठ: । ७. 'कार्योत्पत्तिः' इति क-पाठ: ।

| <b>♦</b> ••                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (६९) एको ह्यनेकजननस्वभावस्तद्विचित्रताम् ।                                                                      |
| ऋते न युज्यते यस्मादुक्तदोषप्रसङ्गतः ॥                                                                          |
| तथादर्शनतोऽप्यस्य तत्स्वभावत्वकल्पना ।                                                                          |
| अत एव स्थिरत्वादिसिद्धिसङ्गादसङ्गता ॥                                                                           |
| <u> </u>                                                                                                        |
| परै:-बौद्धैः य इष्टः-अभ्युपगतः अनेकफलकृत्-अनेककार्यकरणशीलो भावः सोऽपि                                           |
|                                                                                                                 |
| निराकृत: ।                                                                                                      |
| एतदेव प्रकटयित एको हीत्यादिना । एको यस्मात् अनेकजननस्वभावः तिद्विचित्रतां-                                      |
| स्वभावविचित्रताम् ऋते-विना न युज्यते, यस्मात् उक्तदोषप्रसङ्गतः ।                                                |
| अत्रैवोपचयमाह <b>तथे</b> त्यादिना । <mark>तै</mark> था <b>दर्शनतोऽपि अनेकविज्ञानजनकत्वेन <b>अस्य</b>-भावस्य</b> |
| तत्स्वभावत्वकल्पना-अनेककार्यकरणैकस्वभावत्वकल्पना । किमित्याह-अत एव-तथादर्शनात                                   |
| * અનેકાંતરશ્મિ *                                                                                                |
| છે" - તેનું પણ નિસકરણ થાય છે. (શી રીતે નિરાકરણ થાય ? તે કહે છે.)                                                |
| ( <b>૬૯</b> ) (૧૦) સ્વભાવની વિચિત્રતા વિના, એક જ પદાર્થ અનેક કાર્યને ઉત્પન્ન કરવાન                              |
| સ્વભાવવાળો માનવો યુક્ત નથી, કારણ કે પૂર્વોક્ત દોષ (કાર્યકારણની વ્યવસ્થા જ ન રહેવારૂપ                            |
| દોષ) આવે છે.                                                                                                    |
| (૧૧) બૌદ્ધ : પૂર્વ-પશ્ચિમ વગેરે જુદી જુદી દિશામાં રહેલા પ્રમાતાઓને, એક જ સ્તંભાદિ                               |
| પદાર્થનો એક જ કાળે 'આ પૂર્વમાં છે', 'આ પશ્ચિમમાં છે' એર્મેં જુદો જુદો ઉલ્લેખ થતો હોવાથી, તે                     |
| પદાર્થ દ્વારા અનેક વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે અને જે પ્રત્યક્ષ જોવાતું હોય, તેમાં અસંગતિ ન બતાવી                 |
| શકાય, માટે એકસ્વભાવી પણ પદાર્થમાં અનેકકાર્યજનનતા સ્વીકારવી જ જોઈએ                                               |
| *         *           *         аатон                                                                           |
| 64. 'तथे'त्यादिकारिकावृत्तौ तथादर्शनतोऽपि अनेकविज्ञानजनकत्वेनेति । एकस्यापि स्तम्भादे                           |
| पदार्थस्य पूर्वोऽयं पश्चिमोऽयमित्यायुल्लेखेनानेकेषु विज्ञानलक्षणेषु कार्येषु जायमानेषु साक्षादेव दृश्यते        |
| हैंतुभावः । नै च दृष्टेअनुपपत्तिरुद्ग्राहणीया इति तथादर्शनादेव कि नोपपवते एकस्मादप्यनेककार्योत्पत्तिरिति        |
| पराभिप्रायः ।!                                                                                                  |
| ❖ બૌદ્ધો, એક જ પૂર્વક્ષણથી, રૂપ-રસાદિરૂપ ઉત્તરક્ષણોની ઉત્પત્તિ માને છે, તેની આ વાત છે - એવું લાગે               |

ઋ સ્તંભની પૂર્વમાં રહેલ પ્રમાતાને સ્તંભ પશ્ચિમમાં જણાય... વગેરે...

१-२. अनुष्टुप् । ३. 'हेतुमानः' इति **क**-पाठः । ४. 'न हि दृष्टेऽनुपपन्नं नाम इति हि न्यायस्वरूपम्' इति क-टिप्पणकम् ।

युक्त्या न युज्यते स्थैर्यं कया वैर्कस्वभावतः । नानाकार्यसमुत्पादः स्वात्मना चिन्त्यतामिदम् ॥ (७०) यथाऽनेकस्वभावं तत् सर्वेषां सर्वदर्शिनाम् । करोत्यनेकं विज्ञानमिदमित्थं कथं न ते ? ॥

# स्थिरत्वादिसिद्धिसङ्गात् कारणात् न सँङ्गतेति ।

आह-**युक्त्ये**त्यादि । युक्त्या-क्रम-यौगपद्याभ्यामर्थिक्रयाविरोधभावलक्षणया न युज्यते स्थैर्यं भावानाम् । अत्रोत्तरम्-कया वा युक्त्या ? एकस्वभावतो भावात् नानाकार्यसमुत्पादो युज्यते स्वात्मना चिन्त्यतामिदम् । न सर्वथा तत्स्वभावभेदमन्तरेण तथाऽनेकविज्ञानजनक-त्वमि, दिगादिभेदेन तथाप्रतीत्ययोगादिति ।

आह-**यथे**त्यादि । यथा**ऽनेकस्वभावं तत्** कात्स्न्येंनैवैकत्रोपयोगमधिकृत्य **सर्वेषां** 

## 

સ્યાદ્વાદી: તમારી કલ્પના અયુક્ત છે, કારણ કે જો તેવું જોવાતું હોવાથી, વસ્તુનો અનેક-કાર્યજનનરૂપ એક સ્વભાવ સ્વીકારી શકાતો હોય, તો વસ્તુ સ્થિરરૂપે પણ દેખાતી હોવાથી, વસ્તુને સ્થિરરૂપે કેમ નૈં સ્વીકારાય?

(૧૨) **બૌદ્ધ**ઃ વસ્તુને સ્થિર માનવામાં, તે વસ્તુમાં ક્રમથી કે યૌગપદ્યથી અર્થક્રિયા ઘટી શક્તી નથી, માટે જ અમે વસ્તુને સ્થિર માનતા નથી.

સ્યાદ્વાદી : જો યુક્તિથી સ્થૈર્ય નથી ઘટતું, તો એક જ સ્વભાવી પદાર્થથી અનેક કાર્યની ઉત્પત્તિ પણ કઈ યુક્તિથી ઘટે છે ? એટલું તો તમે જાતે જ વિચારો !

આશય: પ્રત્યક્ષથી સ્થિરત્વાદિ દેખાવા છતાં, યુક્તિસંગત ન હોવાથી તમે તેને માનતા નથી તો પ્રત્યક્ષથી એકવસ્તુથી અનેકકાર્યોત્પત્તિ દેખાવા પર પણ - યુક્તિસંગત ન હોવાથી તે કેમ માની લેવાય ?

જો સ્તંભમાં એક જ સ્વભાવ હોય, તો પૂર્વ-પશ્ચિમ વગેરે ભેદ તેના ન પડી શકે અને આ પૂર્વમાં છે - આ પશ્ચિમમાં છે વગેરે રૂપ પ્રતીતિ ન થઈ શકે અને એટલે સ્વભાવભેદ વિના એક્સ્વભાવથી અનેક જ્ઞાન પણ ન થાય…

(૭૦) (૧૩) બૌદ્ધ : સ્યાદ્વાદમતે જીવ કે અજીવ રૂપ સઘળી વસ્તુ અનંતસ્વભાવી છે અને તે

❖─────◆ विवरणम् ❖─────०

65. 'यथाऽनेकरवभाव'मित्यादिकारिकाव्याख्याने कात्रन्येंनैकत्रोपयोगमधिकृत्येति । तथाहि-जीव-

∜ અહીં મૂળમાં 'न सङ्गता' શબ્દ છે, તેનો અર્થ આવો લાગે છે કે, તથાદર્શનથી જ સ્થિરત્વાદિની (આદિશબ્દથી સ્થૂરત્વાદિની) સિદ્ધિનો સંગ થવાથી તમારી વાત સંગત નથી…

१. 'चैक०' इति क-पाठः । २-३. अन्ष्रप्। ४. 'सङ्गता' इति घ-पाठः । 'समता' इति तु ड-पाठः ।

स्वरूपमेव सर्वेषां सर्वज्ञानां तथाविधम् । विज्ञानं न तृ ततृ तेन तत्त्वतः क्रियते यतः ॥

सर्वदिशिनां वीतरागाणां करोत्यनेकं विज्ञानं यावन्तस्ते, अन्यथा तदसर्वदिशत्वप्रसङ्गात् । इदम्-अधिकृतं वस्त्वेकस्वभावमेव इत्थं कथं न ते-तव करोत्यनेकं विज्ञानं कांत्स्न्यीपयोगाविशेषा-दिति ?

अत्रोत्तरम्-स्वरूपिमत्यादि । स्वरूपम् एव सांसिद्धिकं सर्वेषां सर्वज्ञानां वीतरागाणां तथाविधं-तत्कात्स्न्यग्रहणप्रकारं विज्ञानं न पुनः तत् तेन-वस्तुना तत्त्वतः-परमार्थतः क्रियते यतः, अतो नेदिमत्थं ममेति योजना ।

વસ્તુ, પોતાના સંપૂર્ણ અંશને આશ્રયીને, જેમ ઋષભદેવનાં વિજ્ઞાનમાં વ્યાપૃત થાય છે, તેમ મહાવીરસ્વામીનાં વિજ્ઞાનમાં પણ વ્યોપૃત થાય છે. તેથી, અનેકસ્વભાવી વસ્તુનો, જેમ સંપૂર્ણતયા એક વિજ્ઞાન પ્રત્યે વ્યાપાર હોવા છતાં, તેનાથી બીજા વિજ્ઞાનની પણ ઉત્પત્તિ શક્ય છે, તેમ એકસ્વભાવી વસ્તુનો સર્વાંશે વ્યાપાર તો બંનેમાં સરખો જ છે, તો સર્વાંશે અનેક વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય, તેમાં વાંધો શું ?

(૧૪) સ્યાદાદી : અરે ભાઈ ! બધા જ સર્વજ્ઞ પુરુષોનો વસ્તુને સંપૂર્ણતયા ગ્રહેશ કરવાનો સ્વભાવ જ છે, ત્યાં વસ્તુ દ્વારા તે વિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું નથી. (કેમ નહીં ? તે જણાવે છે.)

આશય: બૌદ્ધે, દરેક વસ્તુ સર્વાંશે વ્યાપૃત થઈને અનેક સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં નિમિત્ત બને છે, તેમ કહ્યું, તેનું ખંડન થાય છે – સર્વજ્ઞનાં જ્ઞાનમાં વસ્તુ નિમિત્ત બનતી જ નથી, સર્વજ્ઞને સ્વભાવથી જ વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે.

**♦** ааरणम् **♦** 

लक्षणमजीवलक्षणं वा वस्तु अनन्तस्वभावम् एकत्र-ऋषभादिविज्ञाने कार्त्स्न्येन सव्यापारमभूत, अन्यथा केषाञ्चित् स्वभावविशेषाणामनवगमप्रसङ्गात् । एवं महावीरविज्ञानेऽपि तत् सर्वात्मनैव व्यापृतम् । ततश्च यथाऽनेकस्वभावेन वस्तुना सर्वात्मना एकविज्ञानजननव्यापृतेनापि सता विज्ञानान्तरमपि जन्यते, तथा अरमन्मतेऽपि एकस्वभावेनैव स्तम्भादिना यद्यनेकं विज्ञानं जनियव्यते तदा किं नाम भवतः क्षुण्णं स्यादिति परस्याशयः ।

<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : તે વસ્તુ અમુક અંશે ઋષભદેવના જ્ઞાનમાં અને અમુક અંશે મહાવીરસ્વામીના જ્ઞાનમાં કારણ માનીએ તો ?

ઉત્તર : એવું ન માની શકાય, કારણ કે અમુક અંશથી ઉત્પન્ન કરે, તો જે અંશથી ઉત્પન્ન કરશે તેટલા અંશનો જ બોધ થશે, તે સિવાયના અંશનો નહીં અને તેમ થતાં તો ઋષભાદિ અસર્વજ્ઞ જાહેર થશે. તેથી, તે વસ્તુ દરેક વિજ્ઞાનને સર્વાંશે જ ઉત્પન્ન કરે છે, એમ જ માનવું જોઈએ…

१. अनुष्टुप् । २. 'वस्त्वेव स्व॰' इति **ड-पाठ:** । ३. 'कात्स्न्येंनोप॰' इति **घ-**पाठ: । ४. 'असताऽपि एकस्वभावेनैव स्तम्भादिना यद्यनेकं' इति **ख**-पाठ: । ५. 'क्षुणं' इति **च**-पाठ: ।

अतीतादेरसत्त्वेन न स्याद् ग्रहणमन्यथा । तस्यापि ज्ञानकर्तृत्वेऽतीतत्वादिविरोधतः ॥''

(७१) न च पार्थिवद्रव्यसत्त्वप्रत्यय एवाबाद्यसत्त्वप्रत्ययः, तथाऽप्रतीतेः । असतोऽनुपाख्यत्वेन प्रत्ययहेतुत्वानुपपत्तिरिति चेत्, न, सदनुवेधेन सर्वथाऽनुपाख्य-

इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अतीतादेरित्यादि । अतीतादेर्भावस्य असत्त्वेन हेतुना न स्याद् ग्रहणम्, अन्यथा-एवमनभ्युपगमे । न ह्यसत् ज्ञानकर्तृ । तथा चाह-तस्यापि-अतीतादेः ज्ञानकर्तृत्वेऽभ्युपगम्यमानेऽतीतत्वादिविरोधतः कारणात् स्वरूपमेव सर्वेषामित्यादिक्रियायोगः, अतः सदसत्प्रत्ययभेदादनेकरूपं वस्तु इति स्थितम् ॥

न चेत्यादि । न च पार्थिवद्रव्यसत्त्वप्रत्यय एव सर्वथैकरूपतया निरंश: अबाद्य-सत्त्वप्रत्ययस्तथा-तदेकरूपतया अप्रतीते:, किन्तु प्रत्ययान्तरमयम् । अत्राह-असत इत्यादि । असतोऽनुपाख्यत्वेन हेतुना प्रत्ययहेतुत्वानुपपत्तिः, अतः कथमबाद्यसत्त्वप्रत्ययः ? इति-एवं चेत् मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-सदनुवेधेन-पार्थिवद्रव्य-

(૧૫) જો વસ્તુ દ્વારા જ વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તો અતીતાદિ પદાર્ઘનું ગ્રહેણ જ નહીં થઈ શકે, કારણ કે અતીતાદિ પદાર્થ તો વર્તમાન કાળમાં અસત્ હોવાથી, તેના દ્વારા વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ અસંભવિત છે... જો અતીત પદાર્થને વર્તમાનગત જ્ઞાનના કર્તા તરીકે મનાય, તો - વર્તમાનમાં પણ જ્ઞાનકર્તૃત્વરૂપે તેનું અસ્તિત્વ હોવાથી - તેની અતીતરૂપતા જ નહીં રહે.

નિષ્કર્ષ: એટલે સર્વજ્ઞોને સ્વરૂપથી જ સર્વ વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે, એમ માનવું પડે અને તો બૌદ્ધની દલીલ – એક્સ્વભાવથી અનેક કાર્યોત્પત્તિ ખંડિત થતાં સદ્ અને અસદ્ એવી જે જુદી જુદી પ્રતીતિ થાય છે, તે પ્રતીતિ વસ્તુનો જુદો જુદો સ્વભાવ માનવાથી જ ઘટે અને જુદો જુદો સ્વભાવ માનવાથી વસ્તુની અનેકરૂપતા જ સિદ્ધ થાય, તેથી "એક જ વસ્તુ અનેકાત્મક છે" એવો અનેકાંતવાદ સ્વીકારવો જ જોઈએ…

🕸 સદ્-અસદ્ બંને પ્રતીતિ જુદી જુદી 🕸

(૭૧) પૂર્વપક્ષ: ઘટાદિની, પાર્થિવદ્રવ્યત્વેન જે સત્ત્વપ્રતીતિ છે, તે જલાદિત્વેન અસત્ત્વપ્રતીતિ કહેવાય છે - આમ, અસત્ત્વપ્રતીતિ જુદી ન હોવાથી, જુદી પ્રતીતિના કારણે વસ્તુનો જુદો સ્વભાવ માનવો જરૂરી નથી.

ઉત્તરપક્ષ : સત્ત્વપ્રતીતિ અને અસત્ત્વપ્રતીતિ બંનેનો એકરૂપે કદી અનુભવ થતો નથી, બંને પ્રતીતિનો જુદા જુદા રૂપે જ અનુભવ થાય છે અને જુદી જુદી પ્રતીતિ માટે વસ્તુનો જુદો જુદો સ્વભાવ સ્વીકારવો જ પડશે…

પૂર્વપક્ષ : તમે વસ્તુને સદસદ્રુપ માની, સદ્રુપથી સત્ત્વપ્રતીતિ અને અસદ્રુપથી અસત્ત્વપ્રતીતિ

**⊙**� त्वासिद्धेः, असत्प्रत्ययाविरोधाच्य । असदननुविद्धस्य च सतस्तन्मात्रत्वाद् विशेषा-नुपपत्तेरितरेतरानुवेध इति कुत एकस्वभावत्वसिद्धिः ? (७२) स्यादेतत्, तत्राबादि-द्रव्यासत्त्वस्य परिकल्पितत्वात् यथोक्तदोषाभाव इति । सोऽयं 'गडुप्रवेशेऽक्षितारिका-..... 🌣 व्याख्या 🌭 सत्त्वानुवेधेन हेतुना **सर्वथा-**सर्वै: प्रकारै: अनुपाख्यत्वासिद्धे: अबाद्यसत्त्वस्य । उपपत्त्य-न्तरमाह-**अंसत्प्रत्ययाविरोधाच्य ।** असत इति प्रक्रम: । <sup>66</sup> सत इवासतोऽसत्प्रत्ययभाव इति भाव: । सद्नुवेधेनेत्यादिमौलं हेतुं समर्थयत्राह-असिद्त्यादि । असद्नन्विद्धस्य च सत:-पार्थिवद्रव्यसत्त्वादेः तन्मात्रत्वात्-सन्मात्रत्वात्, विशेषानुपपत्तेः कारणात् इतरेतरानुवेधः सदसतोः इति-एवं कृत एकस्वभावत्वसिद्धिः ? नैवेत्यर्थः । स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे । तत्र-पार्थिवद्रव्यसत्त्वे अबादिद्रव्यासत्त्वस्य परिकल्पितत्वात् कारणात् । ઘટાવો છો, પણ અમારે એ કહેવું છે કે, વસ્તુનું અસદ્દરૂપ તો નિઃસ્વભાવ છે, અર્થાત્ર સ્વભાવરહિત તુચ્છ છે, તો પછી તેના દ્વારા (તુચ્છ એવા અસદ્રરૂપથી) જળાદિઅસત્ત્વની પ્રતીતિ શી રીતે થઈ શકે ? શું શશશુંગથી ક્યારેય કોઈ પ્રતીતિ થાય છે ? ઉત્તરપક્ષ : વસ્તુનો તે અસદંશ, સદંશથી કથંચિદ્ અભિન્ન હોવાથી, સર્વથા સ્વભાવરહિત કે તુચ્છ નથી, માટે તેના દ્વારા અસત્ત્વપ્રતીતિ નિર્બાધપણે ઘટી શકશે. વળી, અનુરૂપ કારણથી જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, જેમ સત્ત્વપ્રતીતિ વસ્તુના સદૂરૂપથી જ થાય છે, તેમ અસત્ત્વપ્રતીતિ વસ્તુના અસદ્રુપથી જ થઈ શકે છે, તેથી વસ્તુમાં સદ્ગ-અસદ્ બંને અંશ સ્વીકારવા જોઈએ… બીજી વાત, વસ્તુનો સદંશ, અસંદશથી યુક્ત જ માનવો જોઈએ, નહીંતર પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ માત્ર સત્ત્વરૂપ થવાથી, જળાદિથી તેનો ભેદ જ નહીં ઘટી શકે. આશય : જે માત્ર સદ્રુપ છે, તેનો બીજા સતુ પદાર્થોથી ભેદ ન થઈ શકે... પણ, તેને જો જળાદિઅસત્ત્વરૂપ પણ માનવામાં આવે, તો તેનો જળાદિથી ભેદ ઘટી શકશે. તેથી, વસ્તુનો સદંશ અસદંશથી યુક્ત અને અસદંશ સદંશથી યુક્ત માનવો જોઈએ અને તેમ માનવામાં - વસ્તુની અનેક-રૂપતા જ સિદ્ધ થવાથી - એક્સ્વભાવતાની સિદ્ધિ ન જ થઈ શકે.

🕸 असत्त्वने इत्पित पण न भानी शहाय 🕸

(૭૨) પૂર્વપક્ષ: વસ્તુનું પાર્થિવદ્રવ્યત્વેન જે સત્ત્વ છે, તે જ પારમાર્થિક છે અને જળાદિઅસત્ત્વ તો કલ્પિત હોવાથી અવાસ્તવિક છે - આમ માત્ર સદ્દરૂપતા જ પારમાર્થિક હોવાથી, વસ્તુને ઉભયરૂપ માનવાની જરૂર નથી.

66. सत इवासतोऽसत्प्रत्ययभाव इति । यथाहि-सतः सकाशात् सत्प्रत्ययस्तथाऽसतोऽसत्प्रत्ययो भवति, अनुरूपकारणप्रभवत्वात् सर्वकार्याणामिति ॥

१. 'असत्प्रत्ययासिद्धे (?) विरोधाच्च' इति ङ-पाठः । २. 'सत्सकाशात्' इति क-पाठः ।

विनिर्गम'न्याय: । तथाहि-तत्राबादिद्रव्यासत्त्वस्य परिकल्पितत्वात् स्वसत्त्वासत्त्ववद-सत्त्वात् तद्रूपेणाप्यस्तित्वप्रसङ्गः, अनिष्टं चैतदिति । (७३) स्यादेतत् पार्थिवद्रव्यसत्त्व-व्यतिरिक्तमबाद्यसत्त्वं परिकल्पितम्, पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव पुनरबाद्यसत्त्वस्वभाविमध्यत

किमित्याह-यथोक्तदोषाभाव इति-उभयरूपत्वाभावः, परमार्थतस्तदसत्त्वादिति । एतदा-शङ्क्याह-सोऽयमित्यादि । सोऽयं 'गंडुप्रवेशेऽक्षितारिकाविनिर्गमं न्यायः । प्रस्तुतदोषपरि-हारेणाधिकतरदोषान्तरापत्तिरित्यर्थः । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि तत्र-पार्थिव-द्रव्यसत्त्वेऽबादिद्रव्यासत्त्वस्य परिकित्पितत्वात् परमार्थतः स्वसत्त्वासत्त्ववदसत्त्वात् । किमित्याह-तद्रूपेणापि-अबादिद्रव्यसत्त्वरूपेणापि अस्तित्वप्रसङ्गः पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्य । अनिष्टं चैतदिति । तथाहि-न तत्र स्वसत्त्वासत्त्वमिति स्वसत्त्वम्, एवमबाद्यसत्त्वाभावे स्यात् तत्सत्त्वम्, अन्यथा तदभावाभाव इति भावना । स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे पार्थिवद्रव्यसत्त्वव्यतिरिक्तं धर्मान्तरम् अबाद्यसत्त्वं परिकित्पतम्, पार्थिवद्रव्यसत्त्वमेव

ઉત્તરપક્ષ: તમારી આવી ચેષ્ટા તો મોટા દોષને ઉત્પન્ન કરનારી બનશે. જેમ એક વ્યક્તિને આંખની પાસે ગડુ (ગૂમડું) ઉત્પન્ન થયું, ત્યાર પછી કોઈક વૈદ્ય વડે ઔષધપ્રયોગથી એવો ઉપચાર કરાયો, કે જેથી તે ગૂમડું ત્યાંથી નીકળીને આંખની અંદર પેસી ગયું અને અંદર પેસતાં જ તે વ્યક્તિના આંખની કીકી બહાર નીકળી ગઈ - આમ તે વ્યક્તિ દૂર કરવા ગયો નાનાં દોષને અને પામી ગયો મોટા દોષને ! તેમ તમે પણ પ્રસ્તુત દોષનો પરિહાર કરવા ગયા, પણ અધિકતર દોષને પામ્યા. તે આ રીતે -

જળાદિઅસત્ત્વ જો કલ્પિત હોય, તો જેમ સ્વસત્ત્વનું અસત્ત્વ ન હોવાથી સ્વસત્ત્વની સિદ્ધિ થાય છે, તેમ જળાદિઅસત્ત્વ ન હોવાથી=તે કલ્પિત હોવાથી, જળાદિસત્ત્વ પણ સિદ્ધ થશે. (જો જળાદિસત્ત્વ ન હોય તો જળાદિઅસત્ત્વ નથી એવું કહી જ ન શકાય…) અને તો ઘટનું જળરૂપે પણ અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે… પણ એવું તો કોઈને ઇષ્ટ નથી.

(૭૩) પૂર્વપક્ષ: અમે જળાદિઅસત્ત્વનો સાવ નિષેધ નથી કરતાં, પણ અમારું કહેવું એ છે કે, જે પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ છે, તે જ જળાદિઅસત્ત્વ છે, પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વથી જુદું જલાદિઅસત્ત્વ કલ્પિત છે, અર્થાત્ છે જ નહિ - આમ, પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વ જ જળાદિઅસત્ત્વરૂપ હોવાથી, જળાદિસત્ત્વની આપત્તિ

67. 'गडुप्रवेशेअिश्वतारिकाविनिर्गम'न्याय इति । करयचिदिक्षसमीपे तथाविधवाधाविधायकं गडू-त्पन्नम् । ततश्च केनचिद् भिषजा तथाविधौषधप्रयोगेण तथा उपचरित यथाअिक्षमध्ये तत् प्रविवेश । प्रविष्टे च तत्राक्षिणि तत्क्षणादेव तदुत्पाटिता कनीनिका अक्षितारिका बहिर्निर्जगामेति प्रस्तुतदृष्टान्तार्थः ॥

१. 'तारकावि०' इति पूर्वमुद्रित-पाठ: ।

एवेति, अतोऽनपराध इति । अहो दुरन्तः स्वदर्शनानुरागः, प्रत्युक्तमपि नावधारयित, यतो न च तद् येनैव स्वभावेन पार्थिवद्रव्यत्वेन सत् तेनैवाबादिद्रव्यत्वेनासत् इत्यादि तदेवावर्तत इत्यलं स्वदर्शनानुरागाकृष्ट्येतसा सह प्रसङ्गेनेति ॥

(७४) अपरस्त्वाह-सदसद्रूपं वस्त्वित्यत्रासत्पक्षे प्रसज्यप्रतिषेधो वा स्यात्, पर्युदासो वा । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोषः । तथाहि-यदि सन्न भवतीत्यसत्, सन्निवृत्ति-

पुनः एकरूपम्, अबाद्यसत्त्वस्वभावं वस्तुस्थित्या इष्यत एवेति, अतः-असमात् कारणात् अनपराध इति-नास्ति कश्चिद् दोषः । एतदाशङ्क्याह-अहो दुरन्त स्वदर्शनानुरागः । कथमित्याह-प्रत्युक्तमि नावधारयति, एतत्सामर्थ्यात् । एतदेवाह यत इत्यादिना । यतो न च तद् येनैव स्वभावेन पार्थिवद्रव्यत्वेन सत् तेनैवाबादिद्रव्यत्वेनासत् इत्यादि तदेवावर्तते पूर्वोक्तं चक्रकम् इत्यलं स्वदर्शनानुरागाकृष्टचेतसा सह प्रसङ्गेन नैव प्रज्ञापनाविषयः ॥

अपरस्त्वाह-सदसदूपं वस्त्वित्यत्रासत्पक्षे प्रसज्यप्रतिषेधो वा स्यात् सन्न भवतीत्यसत्, पर्युदासो वा सतोऽन्यदसदिति । किञ्चात इत्याह-उभयथाऽपि दोषः । कथमित्याह-तथाहीत्यादि । तथाहि यदि सन्न भवति इत्यसत् । किमुक्तं भवति ? सन्निवृत्तिमात्रं

• અનેકાંતરિશ્વ •

ઉત્તરપક્ષ: અહો ! પોતાના દર્શનનો કેટલો ગાઢ અનુરાગ ! વારંવાર તેનો નિષેધ કરવા છતાંય તમે કંઈ સાંભળતાં જ નથી... પોંથિવદ્રવ્યસત્ત્વને જ જળાદિઅસત્ત્વરૂપ માનવામાં, ફરી એની એ જ વાત ચાલ્યા કરશે, કે "વસ્તુ જે સ્વભાવે પાર્થિવદ્રવ્યત્વેન સત્ હોય, તે જ સ્વભાવે જલાદિત્વેન અસત્ શી રીતે ? (ગ્રંથના પાના નં. ૭૮ પર) એક જ સ્વભાવે સદ્-અસદ્ બંનેનો તો વિરોધ છે... વગેરે..."

તેથી, પોતાના દર્શનના ગાઢ અનુરાગથી ખેંચાયેલા મનવાળા વ્યક્તિ સાથે વાદ કરવાથી કોઈ જ લાભ નથી, કારણ કે તેને કંઈ સમજાવી શકાતું નથી... (તે અપ્રજ્ઞાપનીય છે...)

### 🕸 असह्इपता अद्यटित – नैयायिङ 🕸

(૭૪) પૂર્વપક્ષ: તમે વસ્તુને સદ્-અસદ્રુપ માનો છો, પણ 'અસત્'થી તમને કયો પ્રતિષેધ અભિપ્રેત છે? (૧) પ્રૈંસજયપ્રતિષેધ, કે (૨) પર્યુદાસપ્રતિષેધ? આ બંને રીતે દોષ આવે છે. તે આ રીતે -

<sup>❖</sup> एतत्सामर्थ्यात् । દुरन्त દર्शनरागना सामर्थ्यथी જ तमे, કહ્યું હોવા છતાં સાંભળતા नथी. एतदेवाह=એ प्रत्युक्त જ કહી રહ્યા છે.

<sup>्</sup>रंदं तदभावमात्रद्योतकः प्रसज्यप्रतिषेधः 'घटो नास्ति' इतिरूपः । तद्भिन्नाऽन्यद्योतकः पर्युदासप्रतिषेधः 'अब्राह्मणमानय' इतिरूपः ।

१. 'तस्मात्' इति **ड**-पाठः । २. 'एतत्सामर्थ्यादुभयथाऽपि एतदेवाह' इति **ड**-पाठः । ३. 'तदेवाह य (त) इत्यादिना' इति **ड**-पाठः ।

मात्रं निरुपाख्यमसत् । ततश्च तस्य प्रमाणगोचरातीतत्वाद् वस्तुधर्मत्वानुपपत्ति:, अभ्यु-पगमे वा वस्तुन एव निरुपाख्यत्वप्रसङ्गः । तथाहि-न निरुपाख्यस्वभावं सोपाख्यं भवितुमर्हति ॥

(७५) अथ सतोऽन्यदसत् सदन्तरमेवासदिति । एवमपि तस्य सदात्मकत्वादेव सदसद्रूपत्वानुपपत्तिः । तथाहि-न सत् सदन्तरात्मकमिति सचेतसो वक्तुं युज्यत इति ।

निरुपाख्यमसत् प्रसज्यप्रतिषेधरूपम् । ततः किमित्याह-ततश्च तस्य-असतः प्रमाणगोचरा-तीतत्वात् कारणाद् वस्तुधर्मत्वानुपपत्तिः । अभ्युपगमे वाऽसतो वस्तुधर्मत्वस्य । किमित्याह-वस्तुन एव निरुपाख्यत्वप्रसङ्गः । तथाहि-न निरुपाख्यस्वभावं-न तुच्छधर्मकं सोपाख्यं भवितुमहीत-अतुच्छं भवितुमहीते ॥

द्वितीयं विकल्पमधिकृत्याह-अश्वेत्यादि । अथ सतोऽन्यदसत् सदन्तरमेवासत् पर्युदासरूपम् इति । एवमपि तस्य-असतः सदात्मकत्वादेव कारणात् सदसद्रूपत्वानुपपत्तिः वस्तुनः । तथाही-त्यादि । तथाहि न सत् सदन्तरात्मकमिति-एवं सचेतसो वक्तुं युज्यते,

- **♦** અનેકાંતરિશે **♦**
- (૧) પ્રસજ્યપ્રતિષેધ: અસત્ને જો પ્રસજયપ્રતિષેધરૂપ માનવામાં આવે, તો અસત્ની "સત્ ન भविति=असत्=सत्तिवृत्ति"=આવી વ્યુત્પત્તિ થશે અને આ રીતે તો અસત્ માત્ર સત્નિવૃત્તિરૂપ હોવાથી, નિઃસ્વભાવ છે, અર્થાત્ સ્વભાવરહિત-તુચ્છ છે... જે સ્વભાવરહિત-તુચ્છ હોય, તે શશશૃંગની જેમ પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણનો વિષય ન બની શકે અને જે પ્રમાણનો વિષય ન બને, તે વસ્તુનો ધર્મ પણ ન બની શકે, અને જો સ્વભાવરહિત પણ અસત્ત્વને વસ્તુનો ધર્મ માની લઈએ, તો વસ્તુ પણ સ્વભાવરહિત-તુચ્છ માનવી પડશે, કારણ કે તુચ્છસ્વભાવી વસ્તુ અતુચ્છ ન હોઈ શકે, એટલે કે જે વસ્તુનો સ્વભાવ તુચ્છ હોય, તે વસ્તુ પોતે પણ તુચ્છ જ હોય છે, વાસ્તિવિક નહીં. આમ પ્રસજયપક્ષે તો વસ્તુનું અસ્તિત્વ જ નહીં ઘટે...
- (૭૫) (२) પર્યુદાસપ્રતિષેધ: અસત્ને જો પર્યુદાસપ્રતિષેધરૂપ માનવામાં આવે, તો અસત્ની "सतः अन्यत्–असत्–सदन्तरम्, અર્થાત્ એક સત્ સિવાય બીજો સત્ પદાર્થ" આવી વ્યુત્પત્તિ થશે અને આ રીતે તો અસત્ તે એક પ્રકારનું સદ્રૂપ જ બનવાથી, વસ્તુની માત્ર સદ્ર્રૂપતા જ સિદ્ધ થશે, અસદ્રૂપતા નહીં. एकसत्त्वेऽपि द्वयं नास्ति न्याये અસદ્ર્રૂપતા ન હોવાથી ઉભયરૂપતા પણ અનુપપન્ન જ રહે...

પ્રશ્ન : વસ્તુનું અસદ્રૂપ પણ છે, તો અસદ્રૂપતા કેમ ન ઘટે ?

ઉત્તર : પર્યુદાસપક્ષે અસત્ તે સદંતરરૂપ (બીજા સત્પદાર્થરૂપ) છે અને આવું સદંતર તે વસ્તુનું સ્વરૂપ બની શકે નહીં, કારણ કે ઘટ તે અસત્-સદંતર-પટ રૂપ છે, એવું કોઈ કહેતું નથી - એમ

१. 'सद्रूपानुप॰' इति क-पाठः । २. 'निरुपाख्यप्रसङ्गः' इति **ड-पाठः** ।

एतदप्ययुक्तम्, भगवदर्ह-मतापरिज्ञानात् । भगवदर्ह-मतं हि वस्त्वेव सदसद्रूपतयोभयात्मकम्, न सत्त्वाननुविद्धमसत्त्वं नाम तत्र यदपेक्षयैतदुभयरूपमिति । उक्तं च वादिमुख्येन-''स्वपरसत्त्वव्युदासोपादानापाद्यं हि वस्तुनो वस्तुत्वम् ।'' अतो यद्यपि सन्न
भवतीत्यसत्, तथापि परद्रव्यादिरूपेण सतः प्रतिषेधात् तस्य च तत्रासत्त्वात् तत्स्वरूपभवतित्यसत्, तथापि परद्रव्यादिरूपेण सतः प्रतिषेधात् तस्य च तत्रासत्त्वात् तत्स्वरूपभगवदर्ह-मतापरिज्ञानात् । कथमपरिज्ञानमित्याह-भगवदर्ह-मतं हि-यस्माद् वस्त्वेव-आत्मघटादि सदसद्रूपतयोभयात्मकं वर्तते, न सत्त्वाननुविद्धमसत्त्वं नाम तत्र-वस्तुनि यदपेक्षयैतदुभयरूपं वस्तु इति । उक्तं च वादिमुख्येन-मल्लवादिना सम्म( न्म )तौ-स्वपरेत्यादि ।
स्वपरसत्त्वयोर्यथायोगं ये व्युदासोपादाने ताभ्यामापाद्यते व्यवहारविषयतयेति एवम्भूतमेव
वस्तुनो वस्तुत्वम् । अतो यद्यपि सन्न भवतीत्यसत् प्रसज्यप्रतिषेधरूपम्, तथापि परद्रव्यादिरूपेण सतः प्रतिषेधात् तस्य च-परद्रव्यादिरूपेण सतः तत्र-विविध्ततसत्त्वे असत्त्वात्
भयद्यपि स्थानि असेइ३५तः ४ भनेइतिरिण क्षतः स्थान्यहर्ग छे, अेवं इथन
आसह्उप न होवाथी, वस्तुनी असह्उपतः ४ नथी... तेथी, वस्तु सह्-असह्उप छे, अेवं इथन
आपक्षे पक्ष असंगत छे...

## 🕸 પૂર્વોક્ત વિકલ્પ અચુક્ત છે – ઉત્તરપક્ષ 🕸

ઉત્તરપક્ષ : તમારું, સંઘળું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે આહેતદર્શનનું તમને સમ્યગ્ જ્ઞાન જ નથી... પહેલા ભગવાન અરિહંતનો મત સમજો - સ્યાદાદમતે આત્મા-ઘટ વગેરે તમામ પદાર્થો સદ્દરૂપ અને અસદ્દરૂપ હોવાથી, સદસદ્ ઉભયાત્મક છે... સત્ત્વથી તદ્દન ભિન્ન (અનનુવિદ્ધ) એવા અસત્ત્વની અપેક્ષાએ સદસદ્દરૂપ છે, એવું અમે માનતાં જ નથી.

પ્રશ્ન: તો શું માનો છો ?

ઉત્તર: પૂજ્ય મલ્લવાદીજીએ સન્મતિ ટીકામાં કહ્યું છે કે-

"સ્વસત્ત્વનું ગ્રહણ અને પરસત્ત્વનું નિરાકરણ ← આ બે દ્વારા જ વસ્તુનું વસ્તુત્વ (=નિયતસ્વરૂપ) બને, અર્થાત્ વસ્તુ વ્યવહારનો વિષય બને છે…"

એટલે, असत्માં તો છે પ્રસજ્યપ્રતિષેધ જ, सत् ન भवतीति असत् એ જ રૂપ લેવાનું છે, પણ છતાં તેનાથી તમે આપેલ આપત્તિ (વસ્તુ તુચ્છ બનવારૂપ આપત્તિ આવતી નથી.) કારણ કે, તે અસત્માં પરદ્રવ્યાદિરૂપેણ સત્નો જ નિષેધ છે, સર્વથા નહીં… (પરદ્રવ્યાદિરૂપે તો સત્ત્વ નથી જ..) અને એ

68. परद्रव्यादिरूपेण सत: तत्र-विविक्षितसत्त्वे असत्त्वादिति । इह सर्वे७पि भावा: स्वरूप-

१. श्रीमह्हवादिसूरिणा । २. सन्मतिप्रकरणटीकायामित्यर्थः । ३. 'ये' इति पाठो नास्ति ड-प्रतौ । ४. 'ताभ्यामपोद्यते' इति ड-पाठः । ५. 'रूपेणासतः' इति ड-पाठः । ६. 'विवक्षितत्वे' इति ड-पाठः ।

सत्त्वानुवेधात् न निरुपाख्यमेव तत् इति प्रसज्यप्रतिषेधपक्षोदितदोषाभावः ॥

(७६) पर्युदासप्रतिषेधपक्षदोषस्त्वत्र व्यतिकरेऽनभ्युपगमादेव न नः क्षेति-मावहति । एतदुक्तं भवति-वस्त्वेव तत् सदसदात्मकम्, न तत्र स्वरूपसत्त्वपृथग्भूतं पररूपासत्त्वम्, न च पररूपासत्त्वासम्पृक्तं स्वरूपसत्त्वम् । न चानयोरेकत्वमेव,

तत्त्वरूपसत्त्वानुवेधात् तत्स्वरूपस्य तत्प्रतिषेधायातासत्त्वरूपस्य सत्त्वानुवेधात्-विविध्यत-सत्त्वानुवेधात् कारणात् न निरुपाख्यमेव-तुच्छमेव तत्-असत्त्वम् । इति-एवं प्रसज्यप्रतिषेध-पक्षोदितदोषाभावः ॥

पर्युदासप्रतिषेधपक्षदोषस्त्वत्र व्यतिकरे उभयरूपवस्तुचिन्ताऽधिकारे अनभ्युपगमादेव कारणात् न नः-नास्माकं क्षेतिमावहति । भावार्थमाह-एतदुक्तं भवति-वस्त्वेव तत् सदसदात्मकं-शबलम्, न तत्र-वस्तुनि स्वरूपसत्त्वपृथग्भूतम् अन्यदेव पररूपासत्त्वम्, न च पररूपासत्त्वासम्पृक्तं स्वरूपसत्त्वं केवलम् । न चानयोः-स्वरूपसत्त्वपररूपासत्त्वयोः

**ે** અનેકાંતરશ્મિ **∻** 

અસત્ત્વ, (સ્વદ્રવ્યાદિના) સત્ત્વથી અનુવિદ્ધ હોવાથી (કથંચિદ્ અભિન્ન હોવાથી) સર્વથા તુચ્છરૂપ બનતું નથી. આમ, તે પ્રમાણવિષય પણ બનશે, વસ્તુધર્મ પણ બનશે અને છતાં વસ્તુ પણ તુચ્છ પણ નહીં બને…

(૭૬) બીજું, પર્યુદાસપક્ષમાં તમે જે દોષો આપ્યા, તે તો અમને આવતા જ નથી, કારણ કે અસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિ, પર્યુદાસપક્ષ પ્રમાણે અમે સ્વીકારી જ ન હોવાથી, અમને કોઈ ક્ષતિ નથી.

# 🕸 वस्तुनी सहसह्उपतानुं वास्तविङ स्व३५ 🕸

આત્મા-ઘટ વગેરે દરેક વસ્તુઓ સદ્દે-અસદ્ ઉભયાત્મક છે, શબલરૂપ છે. સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ જે સત્ત્વ છે, તેનાથી પરદ્રવ્યાદિઅસત્ત્વ સાવ જુદું નથી, પણ કથંચિદ્ અભિન્ન પણ છે, તેમ પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ જે અસત્ત્વ છે, તેનાથી સ્વદ્રવ્યાદિસત્ત્વ સાવ જુદું નથી, પણ કથચિંદ અભિન્ન પણ છે અને સ્વરૂપસત્ત્વ-પરરૂપઅસત્ત્વ બંને એક પણ નથી, કારણ કે સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંનેની પ્રતીતિ અવિરોધપણે ઉપલબ્ધ થાય છે. (सम्यक् उपलब्धे: – तद्भावभावित्वनो અર્થ:) જે વસ્તુ હોય

♣ विवरणम् ♦ विवरणम् ♦ मात्रिनयताः न पररूपेण स्वसत्त्वमपेक्षन्ते । ततः परद्रव्यादिरूपेण प्रतीतलक्षणेन सतः-घटादेर्वस्तुनः प्रतिषेधादित्यनेन ध्वनिना तस्य च परस्य-पटादेः परद्रव्यादिरूपेण सतः-विद्यमानस्य तत्र-विविक्षतसत्त्वेच्छादौ असत्त्वात्-अविद्यमानत्वात् । एवं च यद्यपि परस्यसपेक्षया घटपटादयः पदार्थास्तुच्छरूपाः संवृत्तास्तथापि तुच्छतायाः स्वसत्तानुवेधात् प्रसज्यप्रतिषेधेऽपि नात्यन्तं तुच्छरूपतेति ।।

१. 'क्षिति॰' इति क-पाटः । सोऽपि न्याय्यः, यतः 'क्षि क्षये' इत्यस्य क्षौ रूपम् । २. 'तत्प्रतिषेधा यतो सत्त्व॰' इति ड-पाटः । ३. 'क्षितिमा॰' इति क-पाटः ।

अविगानतः सम्यगुभयोपलब्धेः । न च नानात्वमेव, तद्व्यवस्थाऽयोगात् तथाऽनुपलब्धेः । इत्यन्योन्यानुविद्धं भेदाभेदवृत्ति तत्स्वभावं विशिष्टमुभयमेव तत्, अन्यथा वस्तूनां वैशिष्ट्यानुपपत्तिरिति । एतेन (७७) "अबादेर्नियतदेशस्वरूपव्यतिरेकेण सर्वत्रासत्त्वात्

..... 💠 व्याख्या 🌭

एकत्वमेव सर्वथा, अविगानतः-अविगानेन सम्यक्-तद्भावभावित्वनीतितः उभयोपलब्धेः उक्तवत् सदसत्प्रत्ययभाविति । न च नानात्वमेव एकान्तेन अनयोरिति, तद्व्यवस्थाऽयोगात्, तथोः-स्वरूपसत्त्व-पररूपासत्त्वयोः व्यवस्थाऽयोगात् तथाऽनुपलब्धेः-नानात्वेनादर्शनात् । इति-एवम् अन्योन्यानुविद्धं मेचकमणिवर्णकल्पनया भेदाभेदवृत्ति एकान्तभेदाद्यपोहेन तत्स्वभावं-भेदाभेदवृत्तिस्वभावं विशिष्टम्-इत्थमेव नियतं तथास्वभावतया उभयमेव-स्वरूपसत्त्व-पररूपासत्त्वोभयमेव तत्-वस्तु । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे वस्तूनां-घटादीनां वैशिष्ट्यानुपपत्तिरिति । एतेन-उक्तवत् उभयरूपत्वव्यवस्थापनेन अवादेनियतदेशस्वरूप-व्यतिरेकेण सर्वत्रासत्त्वात् । तथाहि-यत्रैवाबादयस्तत्रैव ते, अन्यत्र त् तदभावः । तस्य च-

♦ અનેકાંતरिश ♦ અનેકાંતरिश ♦ (तद्भाविनी) ઉપલબ્ધિને સમ્યક્ ઉપલબ્ધિ કહેવાય, અર્થાત્ ઉભયની અવિગાનતः=અપવાદ વિના; સમ્યક્=સાચી, ઉપલબ્ધિ થતી હોવાથી એકત્વ ન મનાપ

પ્રશ્ન : સ્વરૂપસત્ત્વ અને પરરૂપઅસત્ત્વ બંને સાવ જુદા માની શકાય ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે બંનેની ભિન્નરૂપે જ પ્રતીતિ કદી ન થતી હોવાથી, તેમની ભિન્નત્વેન વ્યવસ્થા (સિદ્ધિ) થઈ શકે નહીં, તેથી તેમનું એકાંતે નાનાત્વ=ભિન્નત્વ નથી…

જેમ મણીમાં અનેક જુદા જુદા વર્ણો અભિન્નરૂપે રહે છે, તેમ વસ્તુમાં પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વ ધર્મો જોડાઈને રહે છે. એટલે (તત્=) વસ્તુ (उभयम्=)ઉભયરૂપ છે. તે ઉભય અન્યોન્યાનુવિદ્ધ છે, પરસ્પર એકબીજાથી સંવલિત છે અને તેમની વૃત્તિ (એકાંતભેદ કે અભેદરૂપે નહીં, પણ) ભેદાભેદરૂપે થતી હોવાથી, તેઓ ભેદાભેદવૃત્તિ-સ્વભાવવાળા છે અને આવા સ્વભાવરૂપે જ તેઓ નિયત છે... તેથી, વસ્તુ સ્વરૂપસત્ત્વ અને પરરૂપઅસત્ત્વ એમ ઉભયરૂપ માનવી જ જોઈએ...

## 🕸 ઘટની વિભુતાની આપત્તિ પણ અસંગત 🕸

(૭૭) પૂર્વપક્ષ : જળાદિઅસત્ત્વ અને પાર્થિવસત્ત્વ જો કથંચિદ્ અભિન્ન હોય, તો જળાદિ-

ф Гаатин ф

69. तद्भावभावित्वनीतित इति । तद्भावे-सत्त्वासत्त्वभावे भवतीत्येवंशीला तद्भावभाविनी तस्या भावस्तत्त्वं तदेव नीतिस्ततः । सर्वलोकाविगानेन ह्युभयोपलब्धिः । सत्त्वासत्त्वसद्भावभाविन्येवोपलभ्यते, न तु तदभावे । अतः कथं सत्त्वमात्रनियतैवासौ स्यादिति ? ॥

<sup>्</sup>र. 'अनेन' इति क-पाठः । २. 'उभयोरुपलब्धेः' इति क-पाठः । ३. 'वृत्ति एकान्तभेदाभेदवृत्ति एकान्तभेदाधपोहेन' इति पूर्वमृद्रिते पाठः । ४. 'विज्ञानेन' इति क-पाठः ।

तस्य च पार्थिवद्रव्यसत्त्वेनानुवेधाभ्युपगमात् तद्व्याप्तेर्घटस्य प्रायो विभुत्वप्रसङ्गः'' इत्येतदिप कुशाग्रीयबुद्धिपरिचोदितं परिहृतमवगन्तव्यम्, 'वस्त्वेव तत् सदसदात्मकम्' इत्यादेर्ग्रन्थस्यान्यथा भावार्थायोगात् ॥

(७८) अथवा विश्वजगदन्तर्गतानां सकलवस्तुसत्त्वानामेव तदसत्त्वानुवेधः,

अबाद्यसत्त्वस्य पार्धिवद्रव्यसत्त्वेनानुवेधाभ्युपगमात् कारणात् । कृत इत्याह-तद्व्याप्तेः-पार्थिवद्रव्यसत्त्वव्याप्तेः । किमित्याह-घटस्य प्रायः-बाहुल्येन अबादेर्नियतदेशस्वरूपं विहाय विभुत्वप्रसङ्गः-सर्वगतत्वापितः, यथोदितपार्थिवद्रव्यसत्त्वात्मकत्वाद् घटस्येति भावः इति एतदिष चोद्यं कुशाग्रीयबुद्धिपरिचोदितं-सूक्ष्मबुद्धिपरिचोदितं परिहृतमवगन्तव्यम् । कृत इत्याह-वस्त्वेव तत् सदसदात्मकमित्यादेर्ग्रन्थस्य-अनन्तरोदितस्य अन्यथा-प्रकारान्तरेण भावार्थायोगादिति भावनीयमेतत् ॥

परिहारान्तरमाह अथवेत्यादिना । अथवा विश्वजगदन्तर्गतानां सकलवस्तुसत्त्वानामेव ।

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

અસત્ત્વ, જળ સિવાયના દરેક પ્રદેશમાં વિદ્યમાન હોવાથી - તદભિન્ન પાર્થિવસત્ત્વ પણ દરેક ઠેકાશે વિદ્યમાન થઈ જવાથી - પાર્થિવદ્રવ્યસત્ત્વેન ઘટનું સર્વત્ર અસ્તિત્વ સ્વીકારવું પડશે અને તેમ થતાં તો ઘટને વિભુ માનવાની આપત્તિ આવશે…

ઉત્તરપક્ષ: તીક્ષ્યબુદ્ધિવાળાએ કરેલું આ કથન પણ અયુક્ત છે, તે આ રીતે - "વસ્તુ જ સદસદ્ આત્મક છે…" વગેરે ગ્રંથનો આ રીતે અર્થ ન થઈ શકે… કારણ કે જળાદિઅસત્ત્વ ભલે સર્વત્ર હોય, પણ પાર્થિવસત્ત્વ તો અમુક નિયત દેશમાં જ હોવાથી, તે નિયતદેશની બહાર પાર્થિવસત્ત્વ, જળાદિ-અસત્ત્વરૂપ બનતું નથી. એટલે પાર્થિવસત્ત્વથી અભિન્ન એવું જળાદિઅસત્ત્વ, ઘટાદિમાં જ છે, અન્યત્ર નહીં… તેથી, નિયત દેશમાં જ ઘટનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે, સર્વત્ર નહીં, માટે ઘટ વિભુ નહીં બને.

🌞 ઘટની વિભુતાના વારણ માટે બીજી રીતે પરિહાર 🕸

(૭૮) અર્થવા, વિશ્વમાં રહેલ જેટલી વસ્તુ છે, તે બધી જ વસ્તુના સત્ત્વ સાથે જળાદિઅસત્ત્વનો

ф
 ф
 ф

70. भावार्थायोगादिति । यथाहि-पार्थिवद्रव्यसत्त्वं स्वरूपिनयततया नान्यत्र वृत्तिमवलम्बते तदा कथं तदन्यत्रापि विद्यमानमबाद्यसत्त्वभावं सम्पद्यते ? इति ।

कथमबाद्यसत्त्वाक्षिप्तं पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्य विभुत्वं प्रसज्यते ?, नियतरूपपार्थिवद्रव्यसत्त्वाक्रोडितस्य अबाद्यसत्त्वाद्यसत्त्वाक्रोडितस्य अबाद्यसत्त्वस्य अन्यत्र वृत्तेरभावात् । एतावताङभिप्रायेण प्रथमः परिहारः ॥

अथवेत्यादि ग्रन्थोक्तं तु परिहारान्तम् अबाद्यसत्त्वस्यैव प्रति पृथिव्यादिसत्त्वमन्यान्यरूपेण वर्तनान्न तदाक्षिप्तं कस्यचिद् घटादेर्विभृत्वमापद्यते इत्यपेक्षयति ॥

१. समीक्ष्यतां १०४तमं पृष्ठम् । २. 'यदा हि' इति **ख-च-**पाठः ।

अन्यथा स्वस्वरूपवत् तेषु तत्सत्त्वापत्तिः । न च वस्त्वन्तरेणाप्यनुवेध इष्यत इति न विभुत्वप्रसङ्गः । न च तदसत्त्वेनाननुवेधस्तस्य, तदन्यानात्मकेनानुवेधात् । न चेत्थं

**♦** व्याख्य **♦** 

किमित्याह-तदसत्त्वानुवेध:-अबाद्यसत्त्वानुवेध:। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथेत्यादि। अन्यथा-एवमनभ्युपगमे, स्वस्वरूपविदित दृष्टान्तः, अबादीनामात्मीय इव स्वरूपे तदसत्त्वा- ननुवेधात् कारणात् तेषु-सकलवस्तुसत्त्वेषु तत्सत्त्वापितः:-अबादिसत्त्वापितः:। न चैवम्, इत्यतस्तदसत्त्वानुवेधस्तेषामिति स्थितम्। यदि नामैवं ततः किमित्याह-न चेत्यादि। न च वस्त्वन्तरेणापि सह अनुवेध इष्यते, पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्येति प्रक्रमः। इति-एवं न विभृत्व- प्रसङ्गः, घटस्येति वर्तते। न चेत्यादि। न च तदसत्त्वेन-अबाद्यसत्त्वेन अननुवेधस्तस्य- पार्थिवद्रव्यसत्त्वस्य। कुत इत्याह-तदन्यानात्मकेन-अपरासंसृष्टेन अनुवेधाद् असत्त्वेन। न

અનુવેધ (જોડાણ) માનવો જોઈએ... જો પટાદિના સત્ત્વ સાથે જળાદિઅસત્ત્વનો અનુવેધ ન માનવામાં આવે, તો જળાદિઅસત્ત્વ ન હોવાથી, જેમ જળમાં જળસત્ત્વ રહ્યું છે, તેમ પટાદિમાં પણ જળસત્ત્વ માનવાની આપત્તિ આવશે... પણ, તેમાં જળસત્ત્વ હોય, એવું તો કદી જોવાતું નથી, તેથી જળાદિઅસત્ત્વનો, પટાદિ તમામ વસ્તુના સત્ત્વ સાથે અનુવેધ માનવો જોઈએ.

આમ, જળાદિઅસત્ત્વનો તો, બીજા તમામ પદાર્થો સાથે અનુવેધ છે, પણ પાર્થિવસત્ત્વ તો માત્ર પાર્થિવમાં જ રહેલું છે, બીજા પદાર્થોની સાથે તેનો અનુવેધ નથી. આમ, પાર્થિવસત્ત્વનો અન્યત્ર અનુવેધ ન હોવાથી - જળઅસત્ત્વ હોવા છતાં - ઘટના વિભુત્વની આપત્તિ નહીં આવે...

[બે પરિહારમાં તફાવત આ રીતે વિચારવો : (૧) પહેલામાં અન્યદેશમાં પાર્થિવસત્ત્વ નથી એ હેતુ લીધો, (૨) બીજામાં પાર્થિવસત્ત્વ અન્યદ્રવ્ય સાથે અનુવિદ્ધ નથી એ હેતુ લીધો…]

આગળ કહ્યું કે, અન્યસત્ત્વોથી અનુવિદ્ધ એવા જળાસત્ત્વનો પાર્થિવસત્ત્વ સાથે અનુવેધ નથી, તો પણ એનો અર્થ એવો નથી કે પાર્થિવસત્ત્વનો જળાસત્ત્વ સાથે અનુવેધ જ નથી; છે તો ખરો, પણ તે તદન્યાનાત્મકેન ! ... એટલે ઘટભિન્નાનાત્મકેન - ઘટાત્મકેન જ છે... એટલે અન્યસત્ત્વાનુવિદ્ધ જળાસત્ત્વ, ઘટમાં અનુવિદ્ધ નથી, પણ પાર્થિવસત્ત્વાનુવિદ્ધ જળાસત્ત્વ તો ઘટમાં અનુવિદ્ધ છે જ...

આમ, પાર્થિવસત્ત્વ જળાસત્ત્વ સામાન્યને નહીં, પણ જળાસત્ત્વવિશેષને વ્યાપ્ત છે અને જળાસત્ત્વવિશેષ વિભુપ્રાયઃ નથી કે જેથી ઘટના વિભુત્વની આપત્તિ આવે...

પ્રશ્ન : પટ વગેરેમાં રહેલું જળાદિઅસત્ત્વ જુદું અને પાર્થિવમાં રહેલું જળાદિઅસત્ત્વ જુદું -

**\*** ааरणम् **\*** 

71. अपरासंसृष्टेनानुवेधादिति । अबाद्यसत्त्वेनापरै:-पटादिभिरसंसृष्टेन घटस्यानुवेधात् । एवं हि घटात्मकमबाद्यसत्त्वं न पटादौ, यच्च पटादौ तन्न घटे । कथमबाद्यसत्त्वस्य सामान्येन व्यापित्वेऽपि घटस्य व्यापित्वं प्रसज्यते, अबाद्यसत्त्वविशेषाक्रोडितत्वाद् घटादिसत्त्वस्येति ? ।।

१. 'नानुवेना(?)वेधादिति' इति ख-पाठ: ।

तत्सदेशतापत्तिः, तदन्येषामेव र्तत्त्वतस्तदात्मकत्वात्, (७९) न चात एव तत्सद्रूपतैव, असद्बुद्ध्याऽवगमात् । न चातदनुवेधतः तथा तदसत्त्वप्रतीतिहेतुता, अन्यगतनिजा-

चेत्यादि । न च इत्थम्-एवं तत्सदेशतापित्तः-अबाद्यसत्त्वसदेशतापितः । कृत इत्याह-तद-न्येषामेव वस्तुसत्त्वानां तत्त्वतः-परमार्थेन तदात्मकत्वात्-अबाद्यसत्त्वात्मकत्वात् । न पुनरबाद्यसत्त्वं केवलं नाम यस्य सदेशतापित्तिरित्यर्थः । न चेत्यादि । न च अत एव कारणात् तत्सद्रूपतैव तदन्येषां-वस्तुसत्त्वानां सद्रूपतैव । कृत इत्याह-असद्बुद्ध्या, प्रक्रमादबाद्य-सत्त्वविषयया अवगमात्-परिच्छेदात्ः न ह्यतत्स्वभावानां तया तथाऽवगमः, शुक्लानामिव नीलतयेति भावनीयम् । न चेत्यादि । न च अतदनुवेधतः-अबाद्यसत्त्वाननुवेधतः, तथा-इतरेतररूपापत्त्या तदसत्त्वप्रतीतिहेतुता तेषाम्-अन्यवस्तुसत्त्वानाम् अबाद्यसत्त्वप्रतीतिकारण-

**♦ઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃः** અનેકાંતર**શ્મિ ♦ઃઃઃઃઃઃઃ**ઃઃઃઃः આ રીતે તો જળાદિઅસત્ત્વ સદેશ (તેના જુદા જુદા વિભાગો) માનવાની આપત્તિ આવશે…

ઉત્તર: ના, એવી આપત્તિ નહીં આવે, કારણ કે પટ વગેરેનું જે સત્ત્વ છે, તે જ જળાદિઅસત્ત્વરૂપ છે... એટલે, જળાદિઅસત્ત્વ જેવું કોઈ સ્વતંત્ર તત્ત્વ છે જ નહીં, કે જેની સદેશતાનું તમે અપાદન કરી શકો...

(૭૯) પૂર્વપક્ષ: અરે ! આ રીતે તો તમે, જળાદિઅસત્ત્વને પણ, પટ વગેરેના સત્ત્વરૂપ માની બેઠા અને તેથી તો - સત્ત્વ ધર્મ જ શેષ રહેવાથી - વસ્તુની સદ્રરૂપતાં-એકરૂપતા જ સિદ્ધ થશે, અનેકરૂપતા નહીં...

ઉત્તરપક્ષ : એવું નથી, કારણ કે અસત્ત્વનો બોધ તો ત્યાં થાય જ છે.

જો વસ્તુમાં અસત્ત્વ જેવો કોઈ ધર્મ જ ન હોય, તો જળાદિઅસત્ત્વરૂપે જે ઘટનો બોધ થાય છે, તે નહીં થઈ શકે, કારણ કે જેમ શુક્લનો નીલરૂપે બોધ નથી થતો, તેમ માત્ર સદ્રૂપનો અસદ્રૂપે બોધ ન થઈ શકે, પણ થાય તો છે જ…

પાર્થિવસત્ત્વ જો જળાદિઅસત્ત્વથી અનુવિદ્ધ ન હોય અને માત્ર સત્ત્વરૂપ જ હોય, તો પછી તે (માત્ર સત્ત્વ) જળાસત્ત્વની પ્રતીતિનું કારણ ન બની શકે... જો જળાસત્ત્વ અનુવિદ્ધ ન હોવા છતાં તેની પ્રતીતિ થાય, તો જળમાં રહેલું પાર્થિવાસત્ત્વ ઘટમાં અનુવિદ્ધ ન હોવા છતાં પણ ત્યાં તેની પ્રતીતિની આપત્તિ આવે... (ઘટ પાર્થિવ છે, એટલે ત્યાં પાર્થિવાસત્ત્વની પ્રતીતિ ન થાય, પણ તમારી માન્યતા પ્રમાણે તો તેની પણ પ્રતીતિ થવાની આપત્તિ આવે...)

ф

72. **इतरेतररूपापत्ये**ति । सत्त्वासत्त्वयोरेकवरतुस्वभावतया इतरेतररूपापत्तिः प्रोगत्र प्रतिपादिता तयाऽननुवेधे अनुवेधाभावे इति योजना कार्या, सत्त्वासत्त्वयोः परस्परमनुवेधाभावे इत्यर्थः ।

१. 'तत्त्वनो(?तो)ऽतदा०' इति ग-पाठ: । २. 'तथा न सदसत्त्व०' इति क-पाठ: । ३. समीक्ष्यतां ७१तमं पृष्ठं ।

सत्त्वेन व्यभिचारात् । तथाहि-नान्यगतं तदसत्त्वं तत्रासत्त्वप्रतीतिकारणम्, तेनाननुवेधात् इत्येवमन्यदपि कुचोद्यमनया दिशा परिहर्तव्यमिति ॥

(८०) ततश्चैवं न सर्वथा सत्त्वमसत्त्वपरिहारेण व्यवस्थितम्, न चासत्त्वं सत्त्वपरिहारेण । न चानयोरविशेष एव, भिन्ननिमित्तत्वात् । तथाहि-स्वद्रव्यादिरूपेण

तेति भावः । कुत इत्याह-अन्यगतिजासत्त्वेन तथा तदननुवेधतः कारणाद् व्यभिचारात् । एतद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपप्रदर्शने । नान्यगतं-पृथिव्यादिगतं तदसत्त्वम्-अबाद्यसत्त्वं तत्र-अबादौ असत्त्वप्रतीतिकारणम् । कुत इत्याह-तेनाननुवेधात् तेन-अबाद्यसत्त्वेनाननुवेधाद्धेतोः, अतोऽबाद्यसत्त्वेनानुवेधोऽन्यवस्तुसत्त्वानाम्, अन्यथा त्वबादिसत्त्ववत् तदसत्त्वप्रतीत्यभाव इति भावना । इत्येवमन्यदिण कुचोद्यम् अनेकान्ते अनया दिशा परि-हर्तव्यमिति ॥

ततश्चेत्यादि । ततश्च एवम्-उक्तेन प्रकारेण न सर्वथा सत्त्वमसत्त्वपरिहारेण व्यव-स्थितम्, न चासत्त्वं सत्त्वपरिहारेण, व्यवस्थितमिति वर्तते । न चानयोः-सत्त्वासत्त्वयोः अविशेष एव-अभेद एव । कुत इत्याह-भिन्ननिमित्तत्वात् । एतदेव भावयति तथाही-त्यादिना । तथाहि स्वद्रव्यादिरूपेण सत् परद्रव्यादिरूपेण चासदित्युक्तमिति निमित्तभेदः ।

♦ અનેકાંતરિ

પણ હકીકતમાં જળાદિમાં રહેલું પાર્થિવાસત્ત્વ કંઈ ઘટમાં પાર્થિવાસત્ત્વની પ્રતીતિનું કારણ બનતું નથી, કારણ કે ઘટમાં તે અનુવિદ્ધ નથી…

એટલે પાર્થિવાદિસત્ત્વ જળાદિ-અસત્ત્વથી અનુવિદ્ધ જ છે, નહીં તો ત્યાં જેમ જળસત્ત્વની પ્રતીતિ નથી થતી, તેમ જળાસત્ત્વની પણ પ્રતીતિ નહીં થાય…

નિષ્કર્ષ: તેથી પટ વગેરે તમામ પદાર્થોમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો માનવા જોઈએ એ બંને ધર્મો માનવાથી વસ્તુની અનેકરૂપતા જ સિદ્ધ થશે... આ રીતે અનેકાંત વિશે, બીજા જે પણ કુતર્કો છે, તેઓનો પણ ઉપરોક્ત રીતે પરિહાર કરી લેવો...

(૮૦) ઉપરોક્ત રીતે, પાર્થિવસત્ત્વ સર્વથા જળાદિઅસત્ત્વને છોડીને નથી રહ્યું અને જળાદિઅસત્ત્વ પણ સર્વથા પાર્થિવસત્ત્વને છોડીને નથી રહ્યું, પણ બંનેનો કથંચિદ્ જ ભેદ છે, અમુક અંશે તો બંનેનો અભેદ પણ છે...

વળી, પાર્થિવસત્ત્વ અને જળાદિઅસત્ત્વનો સર્વથા અભેદ છે, એવું પણ નહીં માનવું, કારણ કે બંનેનું નિમિત્ત ભિન્ન ભિન્ન છે. તે આ રીતે - ઘટાદિ વસ્તુઓ સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સત્ છે અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસત્ છે. આમ સત્ત્વનું નિમિત્ત સ્વદ્રવ્યાદિ અને અસત્ત્વનું નિમિત્ત પરદ્રવ્યાદિ - એમ બંનેનું નિમિત્ત ભિન્ન ભિન્ન હોવાથી, બંનેનો સર્વથા અભેદ પણ નથી.

જેં કારણથી વસ્તુ સત્ છે, તે જ કારણથી વસ્તુ અસત્ છે, કારણ કે વસ્તુ પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ

सत् परद्रव्यादिरूपेण चासदित्युक्तम् । ततश्च तद् यत एव सत्, अत एवासत्, परद्रव्यादि-रूपासत्त्वे सित स्वद्रव्यादिरूपेण सत्त्वात् । यत एव चासत्, अत एव सत्, स्वद्रव्या-दिरूपसत्त्वे सित परद्रव्यादिरूपेणासत्त्वात् । अत एव चैकत्र सदसत्त्वयोर्विरोधोऽपि न सम्भवति, भिन्ननिमित्तत्वात्, स्वद्रव्यपरद्रव्यादीनां सदसद्धेतुत्वात्, अनुभवसिद्धत्वाच्च । तथाहि-स्वपररूपानुवृत्तव्यावृत्तरूपमेव तद् वस्त्वनुभूयते ॥

ततश्चेत्यादि । ततश्च तत्-वस्तु यत एव सत्, अत एवासत् । कुत इत्याह-परद्रव्यादिरूपासत्त्वे सित तदनात्मकत्वेन स्वद्रव्यादिरूपेण सत्त्वात् । तथा यत एव चासत्, अत एव सत्, तदिति प्रक्रमः । युक्तिमाह-स्वद्रव्यादिरूपसत्त्वे सित भावात्मकत्वेन परद्रव्यादिरूपेणा-सत्त्वात् । अत एवेत्यादि । अत एव च कारणात् एकत्र-वस्तुन् सदसत्त्वयोविरोधोऽपि न सम्भवति, भिन्ननिमत्तत्वात् कारणात् स्वद्रव्यपरद्रव्यादीनाम् । किमित्याह-सदसद्धेतुत्वात्, स्वद्रव्यादयः सत्त्वकेल्पनाया निमित्तम्, परद्रव्यादयश्च असत्त्वकल्पनाया इति । तथा अनुभव-सिद्धत्वाच्य एकत्र सदसत्त्वयोविरोधोऽपि न सम्भवति । एतद्भावनायाह-तथाहीत्यादि । तथाहि स्वपररूपाभ्यां यथासङ्ख्यं अव्यावृत्तव्यावृत्तरूपमेव तद् वस्त्वनुभूयते । अनुभवे च

અસત્ છે, માટે જ - તે વસ્તુ પરરૂપ ન હોવાથી - સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએં સત્ છે અને જે કારણથી વસ્તુ અસત્ છે, તે જ કારણથી વસ્તુ સત્ છે, કારણ કે વસ્તુ સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સત્ છે, માટે જ - તે વસ્તુ માત્ર પોતાનાં સ્વરૂપે જ હોવાથી - પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસત્ છે.

સત્ત્વનું નિમિત્ત સ્વદ્રવ્યાદિ અને અસત્ત્વનું નિમિત્ત પરદ્રવ્યાદિ, આમ સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંનેનું નિમિત્ત જુદું જુદું હોવાથી, એક જ ઘટાદિ વસ્તુમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો માનવામાં કોઈ વિરોધ નથી. હા, એક જ નિમિત્તને આશ્રયીને સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ન ઘટે, પણ પ્રસ્તુતમાં તો બંનેનું નિમિત્ત જુદું-જુદું હોવાથી, બંને ધર્મો અવિરોધપણે ઘટી શકશે.

જેમ ઘટાદિ વસ્તુની સત્ત્વરૂપતા-નીલરૂપતા-૨ક્તરૂપતા કે જ્ઞાનની સત્ત્વાકાર-નીલાકાર-હર્ષાદિઆકાર વગેરેરૂપે અનેકરૂપતા હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી, તેમ સ્વદ્રવ્યથી સત્ અને પરદ્રવ્યથી

 ......
 ф......

73. अनुभवे च सद्धोधायनेकरूपतायामिव को विरोध ? इति । अनुभवे च स्वयमेव संवेध-मानतायां पुनः सद्धोधायनेकरूपतायामिव सदादिरूपतायां-बोधादिरूपतायां च को विरोधः ? न किश्चिदि-त्यर्थः । तत्र सदादिरूपता सत्त्व-नीलत्व-रक्तत्वादिरूपा घटादेर्ग्यस्य, बोधादिरूपता च बोध-हर्ष-विषाद-दैन्यादिरूपा ज्ञानगता ॥

१. प्रेक्ष्यतां ६५तमं पृष्ठम् । २. 'कल्पनानिमित्तम्' इति क-ड-पाठः । ३-४. 'स द्वेधाद्यनेक०' इत्युभयत्र क-पाठः । ५. '-वेधादि०' इति क-पाठः ।

ઉદાહરણ : રક્ત ઘટ, પીતઘટ કે પટથી જુદો પડે છે, તેમાં તેનો પોતાનો સ્વભાવ જ કારણ છે, પણ તેને પીતઘટાદિથી કે પટાદિથી જુદો પાડવાના હેતુભૂત, રક્તત્વ-ઘટત્વાદિ જાતિઓની કલ્પના તેમાં કરાય છે… અને પછી તેવો વ્યવહાર કરાય છે કે રક્ત એટલે પીતાદિ નહીં… ઘટ એટલે પટાદિ નહીં... એટલે હકીકતમાં તે પર-અસત્ત્વ પણ સ્વભાવસત્ત્વરૂપ જ છે...

ઉત્તરપક્ષ : આ કલ્પના પણ અયુક્ત છે, કારણ કે આનો ઉત્તર તો "સ્વરૂપસત્ત્વ જ પરરૂપઅસત્ત્વ

......**०....०** विवरणम् **४**.....०

74. सर्वे भावा: स्वभावेनेत्यादि कारिकाद्धयम् । अथास्य व्याख्या-सर्वे भावा:-बाह्याभ्यन्तररूपाः पदार्थाः स्वभावेन-निजसत्तालक्षणेन 'व्यावृत्तिभागिनः' इत्युत्तरेण योगः । कृत इत्याह-स्वस्वभावव्यवस्थितेः स्वरिमन् स्वरिमन् भावे सत्त्वरूपे व्यवस्थिते:-व्यवस्थानात् । काभ्यां सकाशाद् व्यावृत्तिभागिन इत्याह-स्वभाव-परभावाभ्यां स्व:-स्वकीयो भाव: स्वभावो घटस्य घटान्तरलक्षण:, पर:-परकीयो भाव: परभावो घटस्यैव पढादिः, ताभ्यां व्यावृत्तिभागिनः-पार्थक्यभाजः । सर्वे हि भावाः सर्वासाधारणरूपभाजो वर्तन्ते ।

१-२. अनुष्टुप् । ३. 'रूपाः स्वभावेन पदार्थाः निज॰' इति च-पाठः ।

विहितोत्तरत्वात् । यस्मादेवं तस्मात् समुत्सारितपक्षपातैः न्यायविद्धिर्युक्तियुक्तत्वात् सदसद्र्यं वस्त्वङ्गीकर्तव्यमिति । (८२) आह च-

······• व्याख्या **ॐ** 

मित्यादिना । अनन्तरोदित्मपि श्लोकद्वयं सदसद्रूपवस्तुव्यवस्थापकमेव, तत्त्वतोऽन्यरूपा-भावमन्तरेण अन्यतोऽन्यव्यावृत्त्यसिद्धेः, स्वव्यावृत्तिवद् व्यावृत्त्यन्तराभावे न प्रकल्पना बौजा-भावादिति निर्लोठितमेतदर्थतः । यस्मादेवं तस्मात् समुत्सारितपक्षपातैन्यायविद्धि-युक्तियुक्तत्वात् कारणात् सदसद्रूपं वस्त्वङ्गीकर्तव्यमिति । आह च-यस्मात् सन्त्वमसत्त्वं

**♦**·····•♦ અનેકાંતરિશ **♦**······•♦

ન બની શકે" વગેરે ગ્રંથમાં પાનું-૭૧ કથનથી અમે પહેલા આપી જ દીધો છે. વળી, તમે કરેલી ઉપરોક્ત સઘળી વાત પણ, વસ્તુની સદસદ્રરૂપતાને જ સિદ્ધ કરે છે, કારણ કે અન્યથી વ્યાવૃત્તિ ત્યારે જ ઘટી શકે,જયારે વસ્તુમાં પરરૂપે અસત્ત્વ સ્વીકારવામાં આવે... વસ્તુમાં સ્વઅસત્ત્વની જેમ, જો પરઅસત્ત્વ પણ ન હોય, તો પરઅસત્ત્વની પણ કલ્પના ન થઈ શકે. અર્થાત્ રક્તઘટને પોતાનાથી વ્યાવૃત્ત માનવા માટે કોઈ જાતિની કલ્પના કરતું નથી, કારણ કે તેની પોતાનાથી વ્યાવૃત્તિ નથી... તેમ બીજાથી વ્યાવૃત્તિ ન હોય તો તેના માટે પણ કોઈ કલ્પના કરે જ નહીં. કલ્પના તો કરે છે જ, તેથી વ્યાવૃત્તિ સિદ્ધ થાય અને તે અસત્ત્વ વિના થઈ શકે નહીં.

આ કારણથી, પક્ષપાતને છોડીને વિદ્વાનોએ, વસ્તુને સદ્-અસદ્રરૂપ જ માનવી જોઈએ, કારણ કે વસ્તુને સદસદ્રરૂપે માનવી તે જ યુક્તિસંગત છે.

(૮૨) તેથી, પૂર્વપક્ષત્રાંથમાં તમે જે શ્લોક કહ્યો હતો, તે જ શ્લોક અમે બદલીને કહીએ છીએ કે -

♦ विवरणम् ♦ विवरणम् । स्थानीयाः स्

ततः सजातीयाद् विजातीयाच्च पदार्थराशेः स्वसत्त्वेनैव स्वरूपिनयतेन स्विभन्नव्यावृत्त्यंशिनरपेक्षेण व्यावृत्तिं भजनत इति । एवं सिति किं सिद्धमित्याह-(पृ. १९१) तस्मात्-स्वपरव्यावृत्तिरूपाद्धेतोर्यतो यतः-सजातीयाद् विजातीयाद् वार्र्थात् अर्थानां-घटादीनां व्यावृत्तिः-भिन्नरूपता तिन्नवन्धनाः-व्यावृत्तिहेतुका जातिभेदाः परस्परपरिकित्पतसामान्यलक्षणाः प्रकल्प्यन्ते । कीदृशा इत्याह-तिद्धशेषावगाहिन इति । तस्य-स्वस्य परिव्यावृत्तिभाजः स्वलक्षणस्य विशेषाः-'मार्त्तत्व'-'पाटिलपुत्रक'त्व-वासन्तकत्व-रक्तत्वादिलक्षणास्तान् विकल्पबर्लाद्यान् अवगाहन्ते अवलम्बन्त इत्येवंशीला ये ते तथा । न हि निरंशे वस्तुनि अत एव स्वरूपमात्रनियते केचिद् विशेषाः सन्ति, परं तत्तद्व्यावृत्तिवशेन विकल्पविज्ञानसिन्नधापिता अतत्त्वदिशिभः प्रमातृभिर्व्यविह्यन्ते, यथा-मार्त्त इति कोर्र्थः ? अमार्तो न भवति । 'पाटिलपुत्रक' इति कोर्र्थः ?। अ'पाटिलपुत्र'को न भवति । इत्यादि ॥

१. प्रेक्ष्यतां ७१तमं पृष्ठं । २. 'व्यावृत्तिसिद्धेः' इति **ड**-पाठः । ३. 'बीजभावादिति' इति **ड**-पाठः । ४. 'आह यस्मात्' इति ड-पाठः । ५. 'याच्चार्थात् अर्थानां' इति ख्व-च-पाठः । ६. 'वर्तमानपाटलिपुत्र॰' इति क-पाठः, पूर्वमुद्रिते 'विशेषाः-'मार्तव(त्व?)'' इति पाठः, अत्र O-K-प्रतपाठः । ७. 'द्यान्यानवगाहन्ते' इति ख्व-च-पाठः ।

''यस्मात् सत्त्वमसत्त्वं च न विरुद्धं मिथो द्वयम् । वस्त्वेकं सदसद्रूपं ननु तत् किं न युज्यते ? ॥''

यदप्युक्तम्-'सदसद्रूपं वस्त्वभ्युपगच्छता सत्त्वमसत्त्वं च वस्तु धर्मतयाऽभ्युपगतं भवति' इत्येतदिष्यत एव । यत् पुनिरदमुक्तम्-'ततश्चात्रापि वक्तव्यं धर्मधर्मिणोः किं तावद् भेदः' इत्यादि, अत्रापि सर्वथा भेदपक्षोदितोऽभेदपक्षोदितश्च दोषोऽनभ्युपगमतिरस्कृतत्वादेव न नः क्षतिमावहति । भेदाभेदपक्षस्त्वभ्युपगम्यत् एव । (८३) आहननु 'अत्रापि येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव' इत्यादि दूषणमुक्तम्, उक्तमिदम्; अयुक्तं

च । किमित्याह-न विरुद्धं मिथो द्वयम्, उक्तविदिति । वस्त्वेकं सदसद्रूपं शबलतया । ननु तत् किं न युज्यते ? युज्यत एव । एवं पूर्वपक्षश्लोकपरावर्तना ॥

भूयोऽपि पूर्वपक्षग्रन्थमुपन्यस्य तत्परिहारमाह यदप्युक्तमित्यादिना । यदप्युक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे-'सदसद्र्यं वस्त्वभ्युपगच्छता सत्त्वमसत्त्वं च वस्तुधर्मतयाऽभ्युपगतं भवति' इत्येतदिष्यत एव, न ह्यभ्युपंगमा एव बाधाये भवन्ति । यत् पुनिरदमुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव'ततश्चात्रापि वक्तव्यं धर्मधर्मिणोः किं तावद् भेदः' इत्यादि, अत्रापि-उक्ते सर्वथा भेदपक्षोदितोऽभेदपक्षोदितश्च दोषः । किमित्याह-अनभ्युपगमितरस्कृतत्वादेव कारणात् न नःनास्माकं क्षितिमावहित, भेदाभेदपक्षस्तु तृतीयः अभ्युपगम्यत एव । अत्रापि नाभ्युपगमा
एव बाधाये भवन्ति । आहेत्यादि परः । ननु अत्रापि-भेदाभेदपक्षे यन आकारेण भेदस्तेन

**♦**--------

"એક જ વસ્તુમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો - પરસ્પર વિરુદ્ધ નથી, તેથી એક જ વસ્તુને સદ્-અસદ્ ઉભયરૂપ માનવી કેમ યોગ્ય નથી ? યોગ્ય જ છે."

્રેપૂર્વપક્ષગ્રંથમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, ''જો વસ્તુને સદ્-અસદ્રૃપ માનવામાં આવે, તો સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંનેને વસ્તુના ધર્મરૂપે સ્વીકારવા પડશે…'' - તે કથન તો અમને ઇષ્ટ જ છે, કારણ કે અમે પણ વસ્તુના ધર્મરૂપે જ સત્ત્વ-અસત્ત્વનો સ્વીકાર કર્યો છે.

પણ, પછી તમે જે કહ્યું હતું કે, ''અહીં પણ તમારે કહેવું પડશે કે ધર્મ-ધર્મી બંને વચ્ચે ભેદ છે, અભેદ છે કે ભેદાભેદ છે ? વગેરે" - ત્યાં ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે એકાંતભેદ કે એકાંતઅભેદનો અમે સ્વીકાર જ ન કર્યો હોવાથી, ભેદ અને અભેદ પક્ષગત દોષો તો અમને આવતા જ નથી, કારણ કે અમે તો વસ્તુનો ભેદાભેદ સ્વીકારીએ છીએ.

(૮૩) પૂર્વપક્ષ : તો પછી "જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે તો ભેદ જ રહેવાનો, અભેદ શી

१. अनुष्टुप्। २-३. उभयत्र २५तमे पृष्ठे। ४. 'न: क्षितिमा०' इति क-पाठ:। ५. २६तमे पृष्ठे। ६. प्रेक्ष्यतां २५तमं पृष्ठम्। ७-८. उभयत्र २५तमे पृष्ठे। ९. 'क्षितिमाबहति' इति ड-पाठ:। १०. 'येन प्रकारेण भेदोऽस्ति भेद एवेत्यादि' इति क-पाठोऽशुद्धः।

तूक्तम्, भेदाभेदपक्षे तदसम्भवात् । असम्भवश्चान्यव्याप्तिभावेनास्य जात्यन्तरा-त्मकत्वात्, केवलभेदाभेदानुपपत्तेः । ततश्च 'येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव, येन चाभेदस्तेनाभेद एव' इत्यत्यन्तपरित्यक्तानेकान्तवादिवषयमेतत्, अभेदाननुविद्धस्य केवलभेदस्यासिद्धेः, भेदाननुविद्धस्य चाभेदस्येति ॥

♦ व्याख्या ♦

भेद एवेत्यादि दूषणमुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं इति । अत्राह-उक्तिमदं दूषणम्, अयुक्तं तूक्तम् । कृत इत्याह-भेदाभेदपक्षे अस्मदिभमते तदसम्भवात्-उक्तदूषणासम्भवात् । असम्भवश्च उक्तदूषणस्य अन्योन्यव्याप्तिभावेन हेतुना अस्य-भेदाभेदपक्षस्य जात्यन्तरात्मकत्वात् केवल-भेदाभेदानुपपत्तेः, न ह्यन्योन्याननुविद्धावेताविति जैनं दर्शनम् । ततश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सिति 'येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव, येन च अभेदस्तेनाभेद एव' इति एतत् पूर्वपक्षवचन-मिति योगः । किमित्याह-अत्यन्तपरित्यक्तानेकान्तवादिवषयं न तद्गोचरे ढौकतेऽपीति । कृत इत्याह-अभेदाननुविद्धस्य केवलभेदस्यासिद्धेः कारणात् भेदाननुविद्धस्य चाभेदस्य इति असिद्धेरेव । 'येनाकारेण भेदस्तेन भेद एव' इत्यादिस्त्वत्र प्रवृत्तिनिमित्तशून्य एव शब्द इति भावनीयम् ॥

♦ અનેકાંતરિશ ♦

રીતે ? અને જે આકારે અભેદ હોય તે આકારે તો અભેદ જ રહેવાનો; ભેદ શી રીતે ?'' - એમ ભેદાભેદ પક્ષમાં પણ દોષો તો કહ્યા જ છે ને ?

ઉત્તરપક્ષ: કહ્યા છે, પણ બરાબર નથી કહ્યા, કારણ કે અમે માનેલા ભેદાભેદપક્ષમાં તે દોષોનો સંભવ જ નથી. તે આ રીતે - અમે ભેદ અને અભેદ બંનેને પરસ્પર મિશ્રિતરૂપે જ માનીએ છીએ, એકલા ભેદ કે એકલા અભેદ તો અસંગત જ હોવાથી, જૈનદર્શન ભેદ-અભેદને પરસ્પર અનનુવિદ્ધ (અમિશ્રિત) માનતો જ નથી… તેથી, જૈનદર્શનસ્વીકૃત ભેદાભેદપક્ષ અલગ જ પ્રકારનો છે.

ભાવ એ કે, અમે ભેદાભેદ એ સ્વતંત્ર જાતિ માનીએ છીએ, જેમાં અન્યોન્યથી અનનુવિદ્ધ કેવળ ભેદ અને કેવળ અભેદ નથી હોતા, પણ અન્યોન્યવ્યાપ્ત એવો ભેદાભેદ એક જ હોય છે…

તેથી, "જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે ભેદ જ હોય અને જે આકારે અભેદ હોય તે આકારે અભેદ જ હોય" વગેરે બધું કથન એકાંતભેદ કે એકાંતઅભેદ ઘટિત ભેદાભેદ પક્ષમાં જ દોષરૂપ બને છે, અનેકાંતવાદમાં તો એ કથન લાગુ જ નથી પડતું, કારણ કે અનેકાંતમતે, ધર્મ-ધર્મીનો અભેદરહિત કેવળ ભેદ કે ભેદ રહિત કેવળ અભેદ સ્વીકૃત નથી, પણ ભેદાભેદ જ માન્ય છે.

આશય: એકલો ભેદ-અભેદ હોય તો ભેદ-અભેદ એવા શબ્દપ્રયોગ થઈ શકે, અમારા મતે તે બંને છે જ નહીં, ભેદાભેદ નામની ત્રીજી વસ્તુ જ છે, તો ભેદ-અભેદ એવા શબ્દોનો પ્રયોગ જ અમારા મતમાં માન્ય નથી. તો તેને લઈને દોષ કેમ આપી શકાય ?

१. प्रेक्ष्यतां २६तमे पृष्ठे । २. २६तमे पृष्ठे । ३. 'अत्यन्तं परि०' इति ड-पाठ: । ४. 'सूत्रप्रवृत्ति०' इति ड-पाठ: ।

(८४) यच्चोक्तम्-'अथ येनैवाकारेण भेदस्तेनैवाभेदः' इत्यादि, तदिप अनेकान्त-वादानाकर्णनसूचकम् । यतो न ह्येकेनैवाकारेण भेदाभेदौ इत्यनेकान्तनीतिः, सर्वथैक-निमित्तत्वे भेदाभेदद्वयानुपपत्तेः; किन्तु एकधर्मिप्रतिबद्धत्वेऽपि धर्माणां मिथ्रो भेदाद् धर्मधर्मिभावेन भेदः, अन्यथाऽन्यतररूपापत्त्या तद्भावानुपपत्तिः । प्रतीतिबाधिता चेयम् ।

यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव-'अथ येनैवाकारेण भेदस्तेनैवाभेदः' इत्यादि तदिप किमित्याह-अनेकान्तवादानाकर्णनसूचकं वर्तते । अनाकर्णनम्-अश्रवणम् । कथमित्याह-यत इत्यादि । यतो न होकेनैवाकारेण भेदाभेदौ इत्यनेकान्तनीतिः । कुत इत्याह-सर्वथैकिनिमित्तत्वे भेदाभेदद्वयानुपपत्तेः । प्रतीतमेतत् । किन्तु एवमनेकान्तनीतिरित्याह-एकथिमप्रतिबद्धत्वे अपि द्रव्यदेशनियततया धर्माणां-सत्त्व-ज्ञेयत्वादीनां मिथः-परस्परं भेदात् कारणात् धर्मधर्मिभावेन तथाऽनुभवसिद्धेन भेदः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-

#### 🔆 ધર્મ-ધર્મી વસ્ત્રે ભેદાભેદ 🕸

...... અનેકાંતરશ્મિ જ્

- (૮૪) પૂર્વપક્ષગ્રંથમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, "જો જે આકારે ભેદ છે, તે જ આકારે અભેદ છે અને જે આકારે અભેદ છે, તે જ આકારે ભેદ છે... એવું માનતા હો તો વિરોધ હોવાથી એવું પણ ન માની શકાય... વગેરે" તે બધું કથન એ જ સૂચવે છે કે તમે અનેકાંતવાદનું બરાબર શ્રવણ નથી કર્યું, કારણ કે અનેકાંતમતે, ભેદ-અભેદ બંને એક જ આકારે નથી સ્વીકારાતા. કારણ કે એક જ નિમિત્તને આશ્રયીને ભેદ-અભેદ બંને અઘટિત છે, તેથી અમે ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ-અભેદ જુદી જુદી અપેક્ષાએ ઘટાવીએ છીએ, તે આ રીતે -
- (૧) ભેદ: જે પ્રદેશમાં ઘટાદિ ધર્મી રહેલ છે, તે જ પ્રદેશમાં પાર્થિવત્વ વગેરે ધર્મો પણ રહેલા છે આમ, એક ધર્મી સાથે તેના ધર્મો જોડાયેલા છે... પણ, ધર્મ-ધર્મીનો જો સર્વથા અભેદ માનવામાં આવે, તો ઘટના "મૃન્મયત્વ, રક્તત્વ… વગેરે" તદ્દન વિલક્ષણ ધર્મો જ નહીં ઘટે, કારણ કે તે બધા જ એક જ ધર્મીથી અભિન્ન હોવાથી વિલક્ષણ ન થઈ શકે… એથી જણાય છે કે, ધર્મ અને ધર્મી બંને જુદા જુદા છે… જો બંને જુદા ન હોય, અર્થાત્ ધર્મ-ધર્મીનો સર્વથા અભેદ જ હોય, તો ધર્મ ધર્મીરૂપ

ф

- 75. द्रव्यदेशनियततयेति । यत्रैव प्रदेशे द्रव्यमवगाढं घटादि तत्रैव तन्द्रमाः श्यामत्पादयः ॥
- 76. परस्परं भेदात् कारणादिति । यदि हि एकान्तेन धर्मिणः सकाशाद् धर्मा अभेदभाजो भवेयु-स्तदा कथमेकस्यैव घटादिधर्मिणः पृथुबुध्नोदस्त्य-वृत्तायतग्रीवकुण्डलाकारीष्ठत्व-मृन्मयत्व-रक्तत्वादयः परस्परं वैलक्षण्यमाबिभ्राणा अनेकधर्मा घटेरन्, एकधर्मिस्वरूपाव्यतिरिक्तत्वात् तेषाम् ? अतो ज्ञायते अन्यः कश्चिद् धर्मी अन्ये च ततो धर्मा इति ॥

१. २६तमे पृष्ठे । २. 'धर्मिधर्मभावेन' इति ग-ध-पाठः । ३. २६तमे पृष्ठे ।

(८५) मिथो भेदेऽपि चाशेषधर्माणां धर्मिणा व्याप्तेर्विशिष्टान्योन्यानुवेधतोऽभेदः, अन्यथा तस्येति सङ्गायोगात्, तद्धिमिधर्म(?)स्वभावत्वसङ्गस्यापि धर्मेभ्योऽन्यत्वे धर्मिणो-

**♦**------**>** व्याख्या **♦**------**>** 

अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे अन्यतररूपापत्त्या तद्धावानुपपत्तिः-धर्मधर्मि-भावानुपपत्तिः । अस्तु को दोष इत्याशङ्क्याह-प्रतीतिबाधिता चेयम्-धर्मधर्मिभावानुपपत्तिः क्षयोपशमानुरूपं तथा तदुभयप्रतीतेः । तथा मिथ इत्यादि । मिथो भेदेऽपि च-परस्परभेदेऽपि च अशेषधर्माणां-सत्त्व-जेयत्वादीनां धर्मिणा-द्रव्येण व्याप्तेः । किमित्याह-विशिष्टान्यो-न्यानुवेधतः कारणात् अभेदः, धर्मधर्मिणोरिति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तस्येति सङ्गयोगात्, तस्य धर्मिणो धर्मा इति सम्बन्धायोगात् । तदित्यादि । तयोः-धर्म-धर्मिणोः स्वभावत्वसङ्गस्यापि स एव धर्मी तद्धर्मधर्मस्वभावः,

\* અનેકાંતરિમ \*

અથવા ધર્મી ધર્મરૂપ બનવાથી - બેમાંથી એકનું અસ્તિત્વ ન રહેતાં, ''આ ઘડો છે અને આ તેના ધર્મો છે'' - એમ ધર્મ-ધર્મીભાવ જ નહીં ઘટી શકે. અને તો ધર્મ-ધર્મીભાવની ક્ષેયોપશમાનુસારે જે નિર્બાધ પ્રતીતિ થાય છે, તેનો વિરોધ થશે, તેથી ધર્મ-ધર્મીનો કથંચિદ ભેદ અવશ્ય માનવો જોઈએ.

(૮૫) (૨) અભેદ: સર્વ ધર્મોનો પરસ્પર ભેદ હોવા છતાં, દ્રવ્ય (ઘટ) તે સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે બધા ધર્મોને વ્યાપીને રહ્યો હોવાથી - ધર્મોનો વિશિષ્ટ (=એક ધર્મી સાથે પ્રતિબદ્ધ હોવારૂપે) અનુવેધ (મિશ્રણ) થતાં - ધર્મ અને ધર્મીનો કથંચિદ્દ અભેદ પણ સ્વીકારવો જોઈએ.

આશય: ધર્મો બધા જુદા જુદા છે, પણ એક ધર્મી તેમાં વ્યાપ્ત છે, એ રીતે ધર્મોનો પરસ્પર અનુવેધ પણ છે, અર્થાત્ અભેદ પણ છે અને તેથી જ ધર્મ-ધર્મીનો અભેદ પણ નક્કી થાય. (કારણ કે એક ધર્મિત્વેન જ તેમનો અભેદ છે…)

પ્રશ્ન : જો ધર્મ-ધર્મીનો અભેદ ન માનીએ તો ?

ઉત્તર: તો "ઘટના કૃષ્ણત્વ વગેરે ધર્મો છે" - એમ ધર્મ-ધર્મીનો સંબંધ જ નહીં ઘટે. તે આ રીતે - (A) શ્યામત્વ વગેરે ધર્મો તે "ઘટાદિ પ્રતિનિયત ધર્મીને કારણે ધર્મ" રૂપ સ્વભાવને પામે,

ф......
 ф ааरणम्

77. स एव धर्मी तद्धर्मधर्मिस्वभावः त एव च धर्मास्तद्धर्मिधर्मस्वभावा इति । अयमत्र भावः-तै:-विविक्षितैरेव धर्मैर्धर्मवान् स्वभावः-स्वरूपं यस्य घटादेः स तथा । तथा तेन-प्रतिनियतेन घटादिना

<sup>❖</sup> અહીં એવું રહસ્ય જણાય છે કે, ઉભયની પ્રતીતિ જણાવી છે, ત્યાં કોઈ મત, ઉભયની પ્રતીતિ જ ન માનતો હોય; તો તેનું કારણ તેનો કર્મોદય છે, જો ક્ષયોપશમ હોત, તો તેના અનુસારે તેને ઉભયની પ્રતીતિ પણ નિર્બાય થાત. એટલે તેના વ્યવચ્છેદ માટે ક્ષ<del>યોપશમાનુરૂપં... આપ્યું છે... (પ્રાયઃ અહીં બૌદ્ધનો વ્યવચ્છેદ હોઈ શકે, કારણ કે તેના મતે ધર્મી જ અસિદ્ધ છે, માત્ર ધર્મો (પર્યાયો) છે...)</del>

१. 'भावत्वप्रसङ्ग०' इति घ-पाठः ।

ऽसम्भवात् । ततश्च धर्माणाम् अभ्यन्तरीकृतधर्मिस्वरूपत्वात् धर्मिणोऽपि चाभ्यन्तरीकृतं-धर्मस्वरूपत्वाद् भेदाभेद इति । प्रतीतिसचिवनिमित्तभेदे सति विरोधात् इत्यपि यदुक्तं

त एव च धर्मास्तद्धर्मिधर्मस्वभावा इति एवम्भूतस्य । किमित्याह-धर्मेभ्योऽन्यत्वे सति, धर्मिणः स्काशादिति गम्यते । किमित्याह-धर्मिणोऽसम्भवात् । तद्धर्मधर्मिस्वभावत्वस्यापि धर्मत्वात् तस्य च ततो व्यतिरिक्तत्वेन धर्मिणो निःस्वभावत्वात् तस्येति सङ्गायोगः । ततश्चेत्यादि । ततश्च- एवं च सित धर्माणामभ्यन्तरीकृतधर्मिस्वरूपत्वात् इतरेतरव्याप्या धर्मिणोऽपि चाभ्यन्तरी- कृतधर्मस्वरूपत्वात् उक्तादेव हेतोः । किमित्याह-भेदाभेद इति; अन्यथा तैत्तत्वायोगः, एवं च प्रतीतिसचिवनिमित्तभेदे-प्रतीतिसहायनिमित्तभेदे सित, धर्मधर्मिणोभेदाभेदं प्रतीति प्रक्रमः ।

 અને (B) ઘટ વગેરે ધર્મી તે "શ્યામત્વાદિ ધર્મને કારણે ધર્મી"રૂપ સ્વભાવને પામે છે - આમ ધર્મ અને ધર્મી બંને પરસ્પર પ્રતિબદ્ધ છે…

હવે ધર્મીથી જો ધર્મ જુદા હોય, તો - તેનો ધર્મિત્વરૂપ સ્વભાવ પણ એક પ્રકારનો ધર્મ જ હોવાથી (કારણ કે ધર્મીનો સ્વભાવ એમ ષષ્ઠી, તે ધર્મી અને સ્વભાવ વચ્ચેના ભેદને જણાવે છે, તે સ્વભાવને ધર્મ માનો તો જ ઘટી શકે એટલે તે) - ધર્મિત્વરૂપ સ્વભાવ પણ ધર્મીથી જુદો થશે, ધર્મી નિઃસ્વભાવ બની જશે અને તો ઘટાદિનું ધર્મિત્વ (સ્વભાવ) જ ન રહેતાં. તે ધર્મી નહીં રહે.

અને એટલે તો "કૃષ્ણત્વ વગેરે ધર્મો ઘટરૂપ ધર્મીના છે" - એમ ધર્મ-ધર્મીનો સંબંધ જ નહીં ઘટે, કારણ કે સંબંધ દ્વિષ્ઠ (બે પદાર્થમાં રહેલો) હોય છે, જો બેમાંથી કોઈ એક પદાર્થ ન હોય, તો પણ તે સંબંધનું અસ્તિત્વ નહીં ઘટે.. પ્રસ્તુતમાં ધર્મ-ધર્મીનો સંબંધ,જો ધર્મ-ધર્મી બંનેનું અસ્તિત્વ હોય તો જ ઘટી શકે, પણ પૂર્વોક્ત રીતે જો ધર્મીનો અભાવ થઈ જાય તો તે સંબંધ ઘટી શકે નહીં.

धर्मिणा धर्मरूपः स्वभावो येषां ते तथा । परस्परप्रतिबन्द्रस्वरूपो हि पदार्थानां धर्मधर्मिभावः, अतो न यैः कैश्चिद् धर्मैर्धर्मी भवति, नापि येन तेन धर्मिणा धर्मा इति वैशेषिकाद्यभिप्रायः ॥

ф
 ф

78. धर्मिणो निःस्वभावत्वादिति । एवं हि तस्य-धर्मिणः स्वभाव इति भेदलक्षणर्षष्ठी-निर्देशान्यथानुपपत्त्या स्वभावत्वस्यापि धर्मत्वमापतितं धर्माणां च धर्मिणोऽत्यन्तभेदात् स्वभावस्यापि धर्मिणः सकाशाद् व्यतिरेकप्राप्तेः तद्व्यतिरेके च धर्मिरूपस्यान्यस्याभावात् धर्म्येव न स्याद् यदाधारा धर्मा भवता प्रपञ्च्यन्ते ततस्तस्य धर्मा इति सम्बन्धाभाव एव, द्विष्ठत्वात् सम्बन्धस्य ॥

१. 'तस्य ततो' इति ड-पाठ: । २. 'भूतधर्म॰' इति घ-ड-पाठ: । ३. 'तत्तच्चायोग:' इति ड-पाठ: । ४. 'षष्ठीनिर्देशोऽन्यथा॰' इति च-पाठ: । ५. पूर्वमुद्रिते त्वत्र 'णोऽभ्यन्तरभे॰' इत्यशुद्धपाठ:, अत्र तु N-प्रतानुसारेण संमाजित: । ६. 'तद्व्यतिरेक: प्राप्त: तद्॰' इति च-पाठ: । ७. 'रूपस्याभावात्' इति क-पाठ:, पूर्वमुद्रिते त्वत्र 'रूपस्यान्योन्यस्या' इति पाठ:, तस्य च क्षतिग्रस्तत्वात् N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

तंदुक्तिमात्रमेव । तथाहि-'यदि येनाकारेण भेदः कथं तेनैवाभेदः ? अथाभेदः कथं भेद इति ?' अस्य वचनस्योक्तवद् व्यपेतविषयत्वात् प्रकारान्तरेण भेदाभेदिसिद्धेः । (८६) सर्वथाभेदाभेदवादिनस्तु तदसत्त्वापित्तलक्षणो विरोधोऽपरिहार्य एव । तथाहि- एकान्तत एव धर्मधर्मिणोभेदे धर्मिणो निःस्वभावत्वापित्तः, स्वभावस्य धर्मत्वात् तस्य

किमित्याह-विरोधादित्यिप यदुक्तं पूर्वपक्षे-'अथ येनैवाकारेण भेदस्तेनैवाभेदः' इत्येत-द्यायार, विरोधादित्येवम् । किमित्याह-तदुक्तिमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । तथाहीत्यादि भावना । तथाहीति पूर्ववत् । 'यदि येनाकारेण भेदः कथं तेनैवाभेदः ?', धर्मधर्मिणोरिति वर्तते, 'अथाभेदः कथं भेद इति ?' । निमित्ताभेदेनेत्यर्थः । अस्य वचनस्य पूर्वपक्षसङ्गतस्य उक्तवद् व्यपेतविषयत्वात् व्यपेतविषयत्वं च प्रकारान्तरेण-जात्यन्तरात्मकत्वेन भेदाभेद-सिद्धः । सर्वथाभेदाभेदवादिनस्तु-एकान्तवादिनः । किमित्याह-तदसत्त्वापत्तिलक्षणः-धर्मिधर्मासत्त्वापत्तिलक्षणे विरोधः । किमित्याह-अपरिहार्य एव-अपरिहरणीय एव । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । एकान्तत एव धर्म-धर्मिणोर्भेदेऽभ्युपगम्यमाने

ધર્મો અને ધર્મી પરસ્પર વ્યાપ્ત (અનુવિદ્ધ) હોવાથી ધર્મો પણ ગૌણપણે ધર્મીરૂપ છે અને ધર્મી પણ ગૌણપણે ધર્મરૂપ છે... (એ જ તે બેનો અનુવેધ છે...) એટલે તે બંનેનો ભેદાભેદ છે, અન્યથા ધર્મનું ધર્મપણું કે ધર્મીનું ધર્મીપણું જ ન રહે...

આ પ્રમાણે ધર્મ-ધર્મીના ભેદાભેદની પ્રતીતિ પણ થાય છે અને તેનું નિમિત્ત (કારણ) પણ ભેદના કારણ અને અભેદના કારણ કરતાં જુદું છે… એટલે તમે જે કહ્યું હતું કે - "જે આકારે ભેદ તે જ આકારે અભેદ ન હોઈ શકે, વિરોધી હોવાથી…" તે બધું નિર્ર્યક છે, કારણ કે, ભેદ અને અભેદ અમે માન્યા જ નથી, ભેદાભેદ નામની સ્વતંત્ર જાતિ જ છે. એટલે અમારા પક્ષમાં ભેદ-અભેદ એવા શબ્દપ્રયોગ નિર્વિષયક હોવાથી, કોઈ આપત્તિ જ ન આપી શકાય…

(હા, ભેદ અને અભેદ માનનારને ધર્મી-ધર્મના અભાવની આપત્તિરૂપ વિરોધ આવશે, એ નક્કી છે. એ જ વાત જણાવે છે -)

## 🕸 એકાંત ભેદાભેદમાં દોષોનો અવકાશ 🕸

- (૮૬) જો ધર્મ-ધર્મીનો સર્વથા ભેદ કે સર્વથા અભેદ માનવામાં આવે, તો ધર્મ-ધર્મી બંને અસત્ થઈ જવાની આપત્તિ અપરિહાર્ય રહેશે, અર્થાત્ તે આપત્તિનો પરિહાર કરવો મુશ્કેલ થઈ પડશે. તે આ રીતે -
- (૧) એકાંતભેદગતદોષ : જો ધર્મ અને ધર્મીનો એકાંતે ભેદ માનવામાં આવે, તો સ્વભાવ પણ એક ધર્મરૂપ હોવાથી સ્વભાવરૂપ ધર્મ પણ ધર્મીથી જુદો થઈ જતાં, ધર્મી નિઃસ્વભાવ બની જશે,

१. प्रेक्ष्यतां २७तमं पृष्ठम् । २. २७तमे पृष्ठे । ३. 'एकान्त एव' इति ड-पाठः ।

च ततोऽन्यत्वादिति । स्वो भावः स्वभावस्तस्यैवात्मीया सत्तेति शब्दार्थे न निःस्वभावत्वा-पत्तिरिति चेत्, न, ज्ञेयत्वादिधर्माननुवेधे तदनवगतेः, तथापि तत्कल्पनेऽतिप्रसङ्ग इति ॥

(८७) धर्माणामपि तदभावे निराश्रयत्वात् केवलानां ग्रहणानुपपत्तेः तदितरान-नुवेधादभाव एवेति तदसत्त्वापत्तिः । एकान्ताभेदेऽप्यन्यतराभावतस्तन्नान्तरीयकत्वात्

......

सित किमिति आह-धर्मिणो निःस्वभावत्वापितः । कृत इत्याह-स्वभावस्य धर्मत्वात् । ततः किमित्याह-तस्य च-स्वभावस्य ततः-धर्मिणः अन्यत्वादिति । स्वो भावः स्वभाव-स्तस्यैव-धर्मिणः आत्मीया सत्ता इति-एवं शब्दार्थे सित न निःस्वभावत्वापितः धर्मिणः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम्, ज्ञेयत्वादिधर्माननुवेधे सित, 'आदि'शब्दात् प्रमेयत्वादिपरिग्रहः, तदनवगतेः तस्य-अधिकृतधर्मिणोऽनवगमात् । न ह्यज्ञेयस्वभावं सदिप ज्ञायत इत्यर्थः । तथापीत्यादि । तथापि-अनवगमेऽपि तत्कल्पने-धर्मिकल्पने अतिग्रसङ्गः,

धर्माणामपीत्यादि । धर्माणामपि-ज्ञेयत्वादीनां तदभावे-धर्म्यभावे निराश्रयत्वात्-निराधारत्वात् तथा केवलानां ग्रहणानुपपत्तेः तथाऽननुभवेन तथा तदितराननुवेधात्-ज्ञेयत्वादीनां सत्त्वाद्यननुवेधादभाव एव इति-एवं तदसत्त्वापत्तिः-धर्मधर्मिणोरसत्त्वापत्तिः ।

• અર્થાત્ સ્વભાવરહિત થઈ જતાં ધર્મીનો અભાવ થઈ જશે...

પૂર્વપક્ષ: "જે પોતાનો ભાવ, પોતાનું અસ્તિત્વ છે, તે જ સ્વભાવ છે" - આવી સ્વભાવની વ્યુત્પત્તિ છે, એટલે સ્વભાવ એ કોઈ ધર્મ નથી, પણ ધર્મીની સત્તા એ જ તેનો સ્વભાવ છે અને તે તેનાથી ભિન્ન ન હોવાથી, ધર્મી નિઃસ્વભાવ (=સ્વભાવરહિત) નહીં બને અને તેથી તેનો અભાવ પણ નહીં થાય…

ઉત્તરપક્ષ: તો પણ જો ધર્મોનો ભેદ માનશો, તો પ્રમેયત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે બધા ધર્મો, ધર્મીથી જુદા થઈ જતાં, તે ધર્મી જ્ઞેય કે પ્રમેય નહીં બની શકે, અર્થાત્ તેનું જ્ઞાન પણ નહીં થઈ શકે અને તે પ્રમાણનો વિષય પણ નહીં બની શકે...

એ રીતે, જો તેનું જ્ઞાન ન થાય, તો તેનું અસ્તિત્વ પણ ન માની શકાય… જો ધર્મીનાં જ્ઞાન વિના પણ ધર્મીની કલ્પના કરવામાં આવે, તો શશશૃંગ વગેરેનું જ્ઞાન ન થવા છતાં પણ, તેની કલ્પના કરવાની આપત્તિ આવશે ! તેથી, એકાંત ભેદ માનતાં ધર્મીનો અભાવ જ થશે…

(૮૭) જો ધર્મીનો અભાવ થશે, તો ધર્મો પણ નિરાધાર (આધાર વિનાના) બની જવાથી, કેવળ ધર્મોનું પણ ગ્રહણ નહીં થઈ શકે, કારણ કે ઘટાદિ ધર્મી વિના માત્ર ધર્મનો કદી અનુભવ થતો નથી.

अन्यस्य कस्यचिदनवगतस्य कल्पनापत्तेरिति ॥

१. 'धर्मित्वात्' इति ड-पाठ: । २. 'धर्मभावे' इति ड-पाठ: ।

तद्व्यतिरेकेण तत्स्वरूपानुपपत्तेः तदसत्त्वापत्तिरेव निर्बीजकल्पनाऽसम्भवात्, अति-प्रसङ्गाव्याहतेः, अन्यतरभावस्यैव अन्यतरकल्पनाबीजत्वायोगात्, (८८) एकान्तैक-

एकान्ताभेद इति । तथा एकान्तेत्यादि । एकान्ताभेदेऽिप तदसत्त्वापित्तरेवेति वक्ष्यमाणिक्रया-योगः । कृत इत्याह-अन्यतराभावतः । एकान्ताभेदे हि धर्मिमात्रं वा स्याद् धर्ममात्रं वेत्यन्यतरा-भावः । ततः किमित्याह-तन्नान्तरीयकत्वात् यदभावस्तन्नान्तरीयकत्वात् कारणात्, धर्म-नान्तरीयको धर्मी, धर्मिनान्तरीयकश्च धर्म इति कृत्वा । किमित्याह-तद्व्यितरेकेण-धर्माद्य-भावेन तत्स्वरूपानुपपत्तेः-न यदभावस्तत्स्वरूपानुपपत्तेः धर्म्यादिस्वरूपायोगात्, अन्यतर-स्याप्यभाव एवेति सम्बन्धः । धर्माभावे धर्मिणोऽप्यभावः, धर्म्यभावे च धर्मस्याप्यभाव एवेति कृत्वा तदसत्त्वापित्तरेव-धर्मधर्मिणोरसत्त्वापित्तरेव । कित्यतो धर्मधर्मिभाव इत्याशङ्काऽपोहा-याह-निर्बीजकत्पनाऽसभवात् एकान्तैकस्वभावे वस्तुनि प्रवृत्तिनिमित्तमन्तरेण धर्मधर्मिकल्पना-ऽसम्भवात् । असम्भवश्च अतिप्रसङ्गाव्याहतेः वान्ध्येयखरविषाणकल्पनासम्भवात्, उभयत्र

તથા એકાંતભેદમતે, ધર્મો પણ પરસ્પર જુદા જુદા થવાથી, જ્ઞેયત્વ વગેરે ધર્મો પણ સત્ત્વ ધર્મથી જુદા થઈ જશે અને તેમ થતાં સત્ત્વધર્મથી ભિન્ન શશશૃંગની જેમ, જ્ઞેયત્વ વગેરે ધર્મો પણ અસત્ થઈ જશે. આ રીતે એકાંતભેદ માનવામાં ધર્મ-ધર્મી બંને અસત્ થઈ જવાની આપત્તિ આવશે…

(૨) એકાંતઅભેદપક્ષગતદોષ: જો ધર્મ-ધર્મીનો એકાંતે અભેદ માનવામાં આવે, તો ધર્મ ધર્મીરૂપ અને ધર્મી ધર્મરૂપ બની જતાં, બેમાંથી એકનું અસ્તિત્વ લુપ્ત થઈ જશે... (Α) જો ધર્મ ધર્મીરૂપ બની જતાં ધર્મનો અભાવ થશે, તો ધર્મ વિના ધર્મીનું સ્વરૂપ પણ સંગત નહીં થઈ શકે, કારણ કે ધર્મ વિના ધર્મીનું 'ધર્મી'રૂપે અસ્તિત્વ જ ન ઘટે, અને (Β) જો ધર્મી ધર્મરૂપ બની જતાં ધર્મીનો અભાવ થશે, તો ધર્મનું સ્વરૂપ પણ સંગત નહીં થઈ શકે, કારણ કે ધર્મી વિના ધર્મનું 'ધર્મ'રૂપે અસ્તિત્વ જ ન ઘટે... અહીં શબ્દાર્થ આ રીતે બેસાડવો - એકનું અસ્તિત્વ લુપ્ત થતાં બીજાનું અસ્તિત્વ પણ પહેલાને અવિનાભાવી હોવાથી (નાન્તરીયક...) બીજાનું પણ અસત્ત્વ થશે. નાન્તરીયક કેમ ? તો કહે છે - ( તદ્વવ્યત્તિરેલેળ તત્ત્વરૂપાનુપત્તે:) બીજાના [=જેનો અભાવ નથી તેના (ન યદ્યમાવ:)] સ્વરૂપની પણ અનુપપત્તિ થશે... (ધર્મ ન હોય તો ધર્મિત્વ શી રીતે ?...) તેથી, એકાંતઅભેદમાં પણ ધર્મ-ધર્મીને અસત્ માનવાની આપત્તિ આવશે.

પ્રશ્ન : ધર્મ-ધર્મીભાવ તો માત્ર કલ્પિત છે, વસ્તુતઃ ધર્મ અથવા ધર્મી એક જ છે. એટલે અન્યતરના અભાવમાં બીજાનાં અસત્ત્વની આપત્તિ ન આવે.

ઉત્તરઃ જો વસ્તુ એકાંત એકસ્વભાવી છે, તો ધર્મ-ધર્મીની કલ્પના પણ જુદું જુદું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ન હોવાથી ન થઈ શકે.

१. 'चेत्यन्य॰' इति **ड-**पाठः । २. 'न यदभावस्तत्स्वरूपानुपपत्तेः' इति पाठो न विद्यते घ-पुस्तके । ३. धर्मादि॰ इति **क**-पाठः ।

स्वभावत्वहाने:, तथाविधैकस्वभावत्वस्य न्यायविरुद्धत्वात्, शक्तिभेदमन्तरेण कार्ये-भेदासिद्धे: तदितरव्यावृत्तेरिप तत्त्वतस्तदव्यतिरेकात्, तद्धेदे च तद्धेदोपपत्ते:, अभि-

कल्पनाबीजाभावाविशेषात् । अन्यतरेत्यादि । अन्यतरभावस्यैव-धर्माद्यन्यतरभावस्यैव धर्माद्य-न्यतरसत्ताया एव अन्यतरकल्पनाबीजत्वायोगात्-धर्माद्यन्यतरकल्पनाकौरणत्वायोगात् । अयोगश्च एकान्तैकस्वभावत्वहानेः । न ह्येकान्तैकस्वभावमनेककल्पनाबीजम् । तथाविधे-त्यादि । तथाविधेकस्वभावत्वस्य-धर्मधर्मिकल्पनाबीजैकस्वभावत्वस्य न्यायविरुद्धत्वात्-

युक्तिविरुद्धत्वात् । न्यायविरुद्धत्वं च शक्तिभेदमन्तरेण कार्यभेदासिद्धेः एकशक्तिकात् ततो धर्मधर्मिकल्पनाकार्यभेदानुपपत्तेः । तदितरेत्यादि । तदितरव्यावृत्तेरपि-धर्मधर्मिव्यावृत्तेरपि

♦ અનેકાંતરિ**શ** ♦

પ્રવૃત્તિનિમિત્ત વિના પણ તેવું કલ્પીએ તો શશશૃંગ વગેરેની પણ કલ્પના કરવાની આપત્તિ આવશે.

વળી, ધર્મ-ધર્મીમાંથી કોઈ એકની હાજરી, અન્યતરની કલ્પના ન કરાવી શકે. એકાંતઅભેદ માનવામાં ધર્મ કે ધર્મી જ શેષ રહેશે અને વસ્તુ એકાંત એકસ્વભાવી હોવાથી, તે વસ્તુને જો ધર્મરૂપ માનશો, તો ધર્મીની કલ્પના નહીં થઈ શકે અને જો ધર્મીરૂપ માનશો, તો ધર્મની કલ્પના નહીં થઈ શકે..

(૮૮) પ્રશ્ન : એક્સ્વભાવી વસ્તુર્થી બંનેની કલ્પના ન થઈ શકે ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે એકાંત એકસ્વભાવી વસ્તુથી અનેકની કલ્પના ન થઈ શકે,છતાં તમે કલ્પના કરશો, તો - તે અનેકની કલ્પના માટે પ્રવૃત્તિનિમિત્તનો ભેદ જરૂરી હોવાથી - વસ્તુની એક-સ્વભાવતા જ નહીં ઘટે…

**પૂર્વપક્ષ :** વસ્તુમાં, ધર્મ-ધર્મી બંનેની કલ્પના કરાવી શકે, એવો એક સ્વભાવ જ માની લઈએ, તો તો એકસ્વભાવતા પણ ઘટી શકશે અને ધર્મ-ધર્મીભાવ પણ સંગત થઈ જશે…

ઉત્તરપક્ષ : એવો એક સ્વભાવ માનવો યુક્તિવિરુદ્ધ છે, કારણ કે એકસ્વભાવી વસ્તુથી ધર્મકલ્પના અને ધર્મીકલ્પના - એમ જુદી જુદી કલ્પના ન થઈ શકે... જુદી જુદી કલ્પના માટે વસ્તુમાં

ф
 faarury

79. धर्मधर्मिच्यावृत्तेरपीति । इह द्विधा च्यावृत्तिः-अधर्मिच्यावृत्तिरूपा अधर्मव्यावृत्तिरूपा च । तत्रायं घटादिरथों धर्मीति कोऽर्थः ? अधर्मी न भवत्येवमधर्मित्वव्यावृत्तिमात्रमेव धर्मित्वं । तथा नीलः धर्मः पीतादि वा धर्म इति कोऽर्थः ? अधर्मो न भवति, इति अधर्मव्यावृत्तिमात्रमेव धर्मत्वम्, न पुनः कश्चिद् धर्मी धर्मो वा वास्तवः समस्ति, निरंशैकरूपत्वात् सर्वभावानामिति ॥

१. 'धर्माद्यन्यतरभावस्यैव' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति । २. 'सत्तायां एव' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु घ-पाठस्य मुख्यंत्वेनोक्लेखः कृतः । ङ-पाठस्तु 'सस्वाया एव' इति । ३. 'करणत्वा॰' इति क-पाठः । ४. 'हानिः' इति ङ-पाठः । ५. 'व्यावृत्तेरिप अधर्म॰' इति क-पाठः ।

धानभेदतो धर्मसिद्धिप्रसङ्गादन्यतरस्याप्यभाव एवेति तदसत्त्वापत्तिरेव । (८९) एतेन 'अथ येनाप्याकारेण भेदस्तेनापि भेदश्चाभेदश्च' इत्याद्यपि निराकृतमेव । अन्योन्यव्याप्तितो जात्यन्तरात्मकत्वेन भेदाभेदपक्षे तदसम्भवात् केवलाकारानुपपत्तेः इतरानुविद्धस्य च

**♦...... व्याख्या ♦.....** 

तत्त्वतः-परमार्थतः तद्व्यतिरेकात्-एकस्वभाववस्त्वव्यतिरेकात् तद्भेदे च-व्यावृत्तिभेदे च तद्भेदोपपत्तेः-व्यावृत्तवस्तुभेदोपपतेः। एवं चाभिधानभेदतः-अभिधानभेदेन व्यावृत्तिलक्षणेन धर्मसिद्धिप्रसङ्गाद् व्यावृत्तीनामेव धर्मत्वेन तथा वस्तूनां भेदभावेन। न चैतदिष्यत इति अन्यतरस्याप्यभाव एवेति। तदसत्त्वापित्तरेवेति व्याख्यातमेतत्। एतेनेत्यादि। एतेन-अनन्तरोदितेन विरोधपरिहारेण 'अथ येनाप्याकारेण भेदः तेनापि भेदश्चाभेदश्च' इत्याद्यपि पूर्वपक्षवचनं निराकृतमेव। कृत इत्याह-अन्योन्यव्याप्तितो जात्यन्तरात्मकत्वेन भेदाभेदपक्षे

શક્તિભેદ (સ્વભાવભેદ) માનવો જરૂરી છે, જે એકાંત એકસ્વભાવી વસ્તુમાં અસંભવિત છે.

પૂર્વપક્ષ : એક જ (વ્યાવૃત્તિરૂપ) સ્વભાવી વસ્તુનો, અધર્મીથી વ્યાવૃત્તરૂપે ધર્મી તરીકે અને અધર્મથી વ્યાવૃત્તરૂપે ધર્મ તરીકે ઉલ્લેખ થઈ જશે. આમ, સ્વભાવભેદ વિના પણ, વસ્તુનો વ્યાવૃત્તિભેદે ધર્મ-ધર્મીરૂપે ઉલ્લેખ થઈ જશે...

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તરપક્ષ: વ્યાવૃત્તિ પણ, વસ્તુથી સર્વથા જુદી ન હોવાથી, વસ્તુરૂપ જ છે, કારણ કે વ્યાવૃત્તિભેદે વસ્તુભેદ છે... (આ વાતનું હમણાં જ આગળ સ્પષ્ટીકરણ થશે.) જો વ્યાવૃત્તિ અને વસ્તુ અભિન્ન ન હોય, તો વ્યાવૃત્તિના ભેદે વસ્તુનો ભેદ ન થાય...

વ્યાવૃત્તિ એ ખાલી નામ જુદું આપ્યું છે, બાકી તેના ભેદથી વસ્તુનો ભેદ પડતો હોવાથી, વ્યાવૃત્તિ એ ધર્મરૂપ જ સિદ્ધ થશે. (આશય એ કે ઘટત્વ ધર્મ, પટાદિથી જુદો પડતો હોવાથી જ ઘટનો ધર્મ કહેવાય છે ને પટત્વ પટનો ધર્મ કહેવાય છે, તેમ અઘટવ્યાવૃત્તિથી ઘટ કહેવાય છે ને અપટવ્યાવૃત્તિથી પટ કહેવાય છે... આમ, વ્યાવૃત્તિના ભેદથી વસ્તુનો ભેદ પડતો હોવાથી તે પણ ધર્મ જ છે.)

એટલે (વ્યાવૃત્તિ પણ ધર્મ સ્વરૂપ જ હોવાથી), વ્યાવૃત્તિ માનવા છતાં પૂર્વોક્ત આપત્તિઓ (શક્તિભેદ વિના કાર્યભેદ ન ઘટે વગેરે)નો પરિહાર થતો નથી, એટલે જો ધર્મ-ધર્મીનો એકાંત અભેદ હોય, તો એકનો અભાવ અને તેનાથી બીજાનો પણ અભાવ થશે જ…

#### 🕸 અનેકાંતવાદની નિર્દોષતા 🕸

(૮૯) એમ અનેકાંતવાદમાં વિરોધનો પરિહાર હોવાથી, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે "જે

१. अनेकान्तवादप्रवेशटिप्पनके हे पद्ये, यथाहि-

<sup>&#</sup>x27;'न नरो नर एवेति न सिंह: सिंह एव वा । शब्दविज्ञानकार्याणां भेदाज्जात्यन्तरं हि तत् ॥

न नरः सिंहरूपत्वात् न सिंहो नररूपतः । सामानाधिकरण्येन नरसिंहः प्रतीतितः ॥''

२. 'भेदेऽपि व्यावृत्ति॰' इति ड-पाठ: । ३. 'व्याख्यातमेव तत्' इति क-पाठ: । ४. एतदर्थं प्रेक्ष्यतां २७तमं पृष्ठम् ।

प्रश्नानर्हत्वादिति ॥

(१०) यच्चोक्तम्-िकञ्च भेदाभेदमभ्युपगच्छता अवश्यमेवेदमङ्गीकर्तव्यम्-इह धर्मधर्मिणोर्धमधर्मितया भेदः, स्वभावतः पुनरभेदः इत्यादि तदिष 'एकधर्मिप्रति-बद्धत्वेऽिप धर्माणां मिथो भेदाद् धर्मधर्मिभावेन भेदः.... मिथो भेदेऽिप चाशेषधर्माणां धर्मिणा व्याप्तेविशिष्टान्योन्यानुवेधतोऽभेदः व इत्यादिना प्रत्युक्तम्, प्रकारान्तरेण भेदाभेद-सिद्धः । तथा चोक्तम्-

तदसम्भवात् तस्य-अथ येनाप्याकारेणेत्यादेविकल्पजातस्य असम्भवात् । उपपत्तिमाह-केवलाकारानुपपत्तेः अनन्तरोदितभेदाभेदपक्षे इतरानुविद्धस्य च-भेदाकारानुविद्धस्य चाभेदा-कारस्य प्रश्नानर्हत्वात् कैवल्याभावेन नरसिंहे सिंहप्रश्नतुल्यत्वादिति ॥

यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे-'किञ्च भेदाभेदमभ्युपगच्छता अवश्यमेवेदमङ्गीकर्तव्यमिह धर्मधर्मिणोः धर्मधर्मितया भेदः, स्वभावतः पुनरभेदः' इत्यादि, तदिप 'एकधर्मि-प्रतिबद्धत्वेऽिप धर्माणां मिथो भेदाद् धर्मधर्मिभावेन भेदः' 'मिथो भेदेऽिप चाशेषधर्माणां धर्मिणा व्याप्तेर्विशिष्टान्योन्यानुवेधतोऽभेदः' इत्यादिना पूर्वोक्तेन प्रत्युक्तम् । कथिमत्याह-

**♦**------

આકારે ભેદ છે, તે આકારે ભેદ-અભેદ બંને અને જે આકારે અભેદ છે, તે આકારે અભેદ-ભેદ બંને માનવામાં તો વિરોધ છે... વગેરે" - તેનું નિરાકરણ થાય છે, કારણ કે અમે ભેદાભેદ એ જાત્યન્તર માનીએ છીએ, કેવળ ભેદ કે કેવળ અભેદાકાર જ ન હોવાથી, येन आकारेण भेद: - એવા પ્રશ્નને જ અવકાશ નથી, અમારે અભેદાકારથી ભેદાકાર અનુવિદ્ધ જ હોય છે. જેમ નરસિંહ અવતારમાં, નર કે સિંહ બેમાંથી એકે નથી છતાં નરસિંહ છે, તેમ અમારે ભેદ કે અભેદ ન હોવા છતાં ભેદાભેદ છે..

(૯૦) બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે "જો ભેદાભેદ માનશો, તો પણ આટલું તો અવશ્ય સ્વીકારવું જ પડશે, કે ધર્મ-ધર્મીનો ધર્મ-ધર્મીરૂપે ભેદ છે, પણ સ્વભાવથી બંનેનો અભેદ છે" - તે કથનનો પણ ઉત્તર અમે "એક ધર્મી સાથે જોડાયેલા હોવા છતાં, સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે ધર્મો જુદા જુદા હોવાથી સિદ્ધ થાય છે કે, બંનેનો ધર્મ-ધર્મીરૂપે ભેદ છે, જો ભેદ ન હોત તો - બધા ધર્મો ધર્મીરૂપે એક થઈ જતાં - જુદા ધર્મોની પ્રતીતિ જ ન થઈ શકત" - આ કથનથી આપી જ દીધો છે અને "ધર્મ-ધર્મીનો પરસ્પર ભેદ હોવા છતાં, દ્રવ્ય તે સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે બધા ધર્મોને વ્યાપીને રહ્યો હોવાથી-બધાં ધર્મોનો પરસ્પર વિશિષ્ટ (=એક ધર્મીથી પ્રતિબદ્ધ થવારૂપે) અનુવેધ (મિશ્રણ) થવાથી - ધર્મધર્મીનો કથેચિદ્ અભેદ પણ છે" - એ કથનથી અમે ધર્મ-ધર્મીના અભેદનો પણ ઉત્તર આપી દીધો… કારણ કે ધર્મ-ધર્મીના ભેદાભેદની સિદ્ધિ, અમે તમે કહો છો તેવા સ્વતંત્ર ભેદ કે અભેદરૂપે નહીં, પણ જાત્યંતર એવા

१. २९तमे पृष्ठे । २. समीक्ष्यतां ११५तमं पृष्ठम् । ३. प्रेक्ष्यतां ११६तमं पृष्ठम् । ४. वृद्धैरिति । ५. 'अनन्तरोदिते भेदाभेद०' इति ड-पाठः । ६. २९तमे पृष्ठे । ७. प्रेक्ष्यतां ११५तमं पृष्ठं ११६तमं च ।

(११) "नाभेदो भेदरिहतो भेदो वाऽभेदवर्जितः । केवलोऽस्ति यतस्तेन कुतस्तत्र विकल्पनम् ? ॥ येनाकारेण भेदः किं तेनासावेव किं द्वयम् ? असत्त्वात् केवलस्येह सतश्च कथितत्वतः ॥ यतश्च तत् प्रमाणेन गम्यते ह्युभयात्मकम् । अतोऽपि जातिमात्रं तदनवस्थादिदूषणम् ॥

प्रकारान्तरेण-अन्योन्यानुवेधलक्षणेन भेदाभेदिसद्धेः । तथा चोक्तं वृद्धैः-नाभेदो धर्म-धर्मिणोर्भेदरिहतः, भेदो वा तयोरेव अभेदवर्जितः केवलोऽस्ति, यतस्तेन-कारणेन कुतस्तत्र-भेदेऽभेदे वा विकल्पनम् ? किम्भूतिमत्याह-येनेत्यादि । येन आकारेण भेदः किं तेना-सावेव-भेद एव ? किं द्वयं-भेदश्चाभेदश्च किम् ? इत्येवं विकल्पनमयुक्तमित्याह-असत्त्वात् केवलस्येह भेदस्याभेदस्य वा सतश्च-इतरानुविद्धतया शबलस्य कथितत्वतः कारणादिति ।

यतश्चेत्यादि । यतश्च-यस्माच्च कारणात् तत्-वस्तु प्रमाणेन-प्रत्यक्षेण गम्यत एव उभयात्मकं-धर्मिधर्मात्मकम्, तथाप्रतीते: । अतोऽपि कारणात् जातिमात्रं तत् । किमित्याह-

**.....** અનેકાંતરશ્મિ **.....** 

ભેદાભેદરૂપે જ કરીએ છીએ… પૂર્વાચાર્યો વડે કહેવાયું છે કે -

- (૯૧) "(૧) ભેદરહિત કેવળ અભેદ અને અભેદરહિત કેવળ ભેદ અમે માન્યો જ ન હોવાથી, ભેદાભેદઘટક ભેદ કે અભેદમાં, વિકલ્પોની ઉદ્ભાવના શી રીતે કરી શકાય ? (ન જ કરી શકાય) કારણ કે તે દોષો તો એકાંત ભેદાભેદમાં જ લાગે છે.
- (૨) 'જે આકારે ભેદ હોય તે આકારે તો ભેદ છે કે ભેદ-અભેદ બંને ?' એવો વિકલ્પ અહીં અયુક્ત છે, કારણ કે કેવળ ભેદ કે કેવળ અભેદ અમે સ્વીકાર્યો જ નથી, પણ ભેદાકાર અભેદાકારથી મિશ્રિત અને અભેદાકાર ભેદાકારથી મિશ્રિત એમ શબલરૂપે જ ભેદાભેદનો સ્વીકાર કર્યો છે, માટે પૂર્વોક્ત વિકલ્પ અહીં અસંભવિત છે.
- (૩) પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ધર્મ-ધર્મીરૂપે જ વસ્તુની પ્રતીતિ થાય છે, તેથી વસ્તુને ધર્મ-ધર્મીરૂપ જ માનવી જોઈએ... માટે, અનવસ્થા વગેરે દૂષણો અપારમાર્થિક જાંતિરૂપ છે, કારણ કે જો ખરેખર અનવસ્થા હોત, તો વસ્તુની તેવી સિદ્ધિ જ ન થવાથી ધર્મ-ધર્મીરૂપે વસ્તુનું પ્રત્યક્ષ જ ન થાત, પણ થાય તો છે જ...

પ્રશ્ન: અનવસ્થા દોષનું અપાદાન શી રીતે થતું હતું ?

❖ જાતિ એ નિગ્રહસ્થાન છે…

१-२. अनुष्टुप् । ३. असदुत्तरं जातिः, केवलमसदुत्तरमित्यर्थः । ४. अनुष्टुप् । ५. 'भेदाभेदविकल्पेनं' इति **ड**-पातः ।

# ( ९२ ) एवं ह्युभयदोषादिदोषा अपि न दूषणम् । सम्यग् जात्यन्तरत्वेन भेदाभेदप्रसिद्धितः ॥

**० व्याख्या ५** 

अनवस्थादिदूषणम्, सति तर्सिमस्तदनवस्थिततया प्रमाणाप्रवृत्ते: ।

एवं हीत्यादि । एवमेव उभयदोषादिदोषा अपि न दूषणम् । 'आदि'शब्दाद् वैयिधि-करण्यपरिग्रहः । कुतो न दूषणमित्याह-सम्यगित्यादि । सम्यक्-न्यायोपपन्नतया जात्यन्तरत्वेन

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તર: આ રીતે - ધર્મ-ધર્મીનો જે અંશે ભેદ છે, તે અંશે ભેદ જ છે, કે ભેદાભેદ છે ? જો 'ભેદ જ છે' એમ કહો તો અનેકાંતવાદની ક્ષતિ થશે અને જો 'ભેદાભેદ છે' એમ કહો તો ફરી એ જ પ્રશ્ન થશે, કે અહીં પણ જે અંશની અપેક્ષાએ ભેદ છે, તે અંશની અપેક્ષાએ ભેદ જ છે, કે ભેદાભેદ છે ?... એમ અનવસ્થા આવે.

પણ, પ્રત્યક્ષ દ્વારા ધર્મ-ધર્મીનું સંવેદન થતું હોવાથી, અનવસ્થા વગેરે એકે દોષોનો અવકાશ નથી.

(૯૨) (૪) પૂર્વોક્ત રીતે, ધર્મ-ધર્મીનો ભેદાભેદ, તે નૃસિંહની જેમ એક અલગ જ જાતિરૂપે યુક્તિસંગત હોવાથી, તે વિશે સંશય વગેરે દોષોનો પણ અવકાશ નથી.

પ્રશ્ન : સંશય વગેરે દોષોનું આપાદાન શી રીતે થતું હતું ?

ઉત્તર: આ રીતે - (A) સંશય: ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ-અભેદ બંને રૂપે પ્રતિભાસ થતો હોવાથી, ધર્મ-ધર્મી બંને પરસ્પર ભિન્ન છે, કે અભિન્ન ?...

- (B) વિરોધ : ધર્મ-ધર્મીનો જો ભેદ હોય તો અભેદ શી રીતે ? અને અભેદ હોય તો ભેદ શી રીતે ? (C) વૈયધિકરણ્ય : બરફ વગેરે જે શીતસ્પર્શનું અધિકરણ હોય, તે ઉષ્ણસ્પર્શનું અધિકરણ ન
- ф......
   Паатин ф.....
- 80. सित तिरंमस्तदनविश्विततया प्रमाणाप्रवृत्तेरित । सित तिरमन्-अनवस्थादिदूषणे तदनविश्विततया-वस्तुनोऽनविश्विततया प्रमाणस्याप्रवृत्तेः । यदि हि अनवस्थादोषो वास्तवः कश्चिद् वस्तुनि स्यात् तदाऽनविश्वितत्वेन तस्य न नियतरूपमुभयात्मकवस्तुग्राहकतया प्रमाणं-प्रत्यक्षादि तत्र प्रवर्तते । प्रवर्तते च तत्, अतो ज्ञायते उभयात्मकमेव विस्त्विति ।।
- 81. उभयदोषादिदोषा अपीति । उभयदोषो नाम संशयदोषः किममू द्रव्यपर्यायौ भिन्नौ उतस्विद-भिन्नौ, उभयोरप्याकारयोस्तत्र प्रतिभासमात् ? ॥
  - 82. वैयधिकरिण्यपरिग्रह इति । विभिन्नमधिकरणमस्येति व्यधिकरणस्तद्भावो वैयधिकरण्यं तस्य

१. अनुष्टुप्। २. 'दोषोऽपि' इति क-पाठश्चिन्त्यः। ३. 'नियमरूप०' इति क-पाठः। ४. 'प्रमाणं प्रति प्रत्यक्षादि' इति ख-पाठः। ५. 'किश्चिदरू(?)द्रव्य०' इति ख-पाठः। च-पाठस्तु 'किश्चिदसूद्रव्य०' इति । ६. 'कुतश्चिदभित्रौ०' इति क-पाठः।

तेनानेकान्तवादोऽयमज्ञैः समुपकल्पितः । न युज्यते वचो वक्तुमिति न्यायानुसारिणः ॥''

( ९३ ) अपरस्त्वाह-सदसद्रूपं वस्त्वित्यत्र कथं धर्मधर्मिभावः ? कथं च न स्यात् ? सदसत्त्वयोर्धर्मत्वे तद्व्यतिरिक्तस्य वस्तुनोऽभावाद् धर्म्यसिद्धेः, तद्धर्मिभावे वा वस्तुत्वेन

 \*
 व्याख्या \*

हेतुना भेदाभेदप्रसिद्धितः कारणादिति । येनैतदेवं तेनेत्यादि । तेन-कारणेन अनेकान्त-वादोऽयमज्ञैः समुपकल्पितो न युज्यते वचो वक्तुमिति-एवं न्यायानुसारिण इति ॥

अपरस्त्वाह-सदसद्रूपं वस्त्वित्यत्र-उभयरूपे तत्त्वे कथं धर्मधर्मिभावः ? कथिमिति क्षेपे । नैवेत्यिभप्रायः । सिद्धान्तवाद्याह-कथं च न स्याद् धर्मधर्मिभाव इति ? अत्राह-

બની શકે અને અગ્નિ વગેરે જે ઉષ્ણસ્પર્શનું અધિકરણ હોય, તે શીતસ્પર્શનું અધિકરણ ન બની શકે... તેથી વસ્તુ જો સત્ત્વનું અધિકરણ હોય તો અસત્ત્વનું અને અસત્ત્વનું અધિકરણ હોય તો સત્ત્વનું અધિકરણ ન બની શકે... (D) અસંભવ : વિરોધ વગેરે દોષો હોવાથી, ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે ભેદાભેદ અને એક જ વસ્તુમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ સંભવી શકે નહીં.

પણ, પ્રત્યક્ષ દ્વારા ધર્મ-ધર્મીનું ભેદાભેદરૂપે, વસ્તુનું સદસદ્રૂપે જ સંવેદન થતું હોવાથી, તે વિશે સંશય વગેરે દોષોનો અવકાશ નથી, કારણ કે જે રૂપે યથાર્થ સંવેદન થતું હોય, તે રૂપે જ તે વસ્તુનો સ્વીકાર કરવો જોઈએ...

(૫) તેથી જે વ્યક્તિઓ ન્યાયના (યુક્તિના) અનુસારે ચાલનારા છે, તે વ્યક્તિઓને 'આ અનેકાંતવાદ તો અજ્ઞાનીઓ વડે કલ્પાયો છે' - એવું વચન બોલવું યોગ્ય નેંથી, કારણ કે યુક્તિઅનુસારી વ્યક્તિએ યુક્તિસંગત વાતનો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો જોઈએ…''

🐺 વસ્તુને સદસદ્રુપ માનવામાં ધર્મ-ધર્મીભાવની અસંગતિ નથી 🕸

(૯૩) પૂર્વપક્ષ : વસ્તુને જો સદસદ્રુપ માનશો, તો ધર્મ-ધર્મીભાવ શી રીતે સંગત થશે ? ઉત્તરપક્ષ : કેમ સંગત નહીં થાય ?

પૂર્વપક્ષ : કારણ કે (૧) સત્ત્વ-અસત્ત્વને જો ધર્મરૂપ માનશો, તો - વસ્તુ પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વ

परिग्रहः । सत्त्वासत्त्वयोर्हि परस्परविरुद्धतया शीतोष्णस्पर्शयोरिव नैकमधिकरणमुपपद्यते । न हि यदेव शीतस्पर्शाधिकरणं तुषारादि तदेवोष्णस्पर्शस्यापि व्यवद्दियते अनुभूयते वा, लोकेन व्यधिकरणत्वेन व्यवस्थितत्वात् तयोः ॥

<sup>❖</sup> આવું કહેવાથી ગ્રંથકારશ્રી એ સૂચવે છે કે, 'જે લોકો તેવું બોલે છે, તે લોકો પોતાના દર્શનમાં અંધશ્રદ્ધા રાખી યુક્તિસંગત પણ અનેકાંતવાદને જોતાં નથી.' તે ખૂબ જ દયાજનક ઘટના છે..

१. अनुष्टुप् ।

## तद्व्यतिरिक्तधर्मानुपपत्तेरिति ?॥

(९४) अत्रोच्यते-सदसत्त्वयोर्धर्मत्वे तत्समानपरिणामस्य वस्तुत्वाभिधानस्य धर्मित्वप्रतिज्ञानात्, तस्य च कथञ्चित् सदसत्त्वाभ्यामन्यत्वात् धर्मधर्मिभावः । तथाहि-कथञ्चित् सदसत्त्वाभ्यामन्य एव तत्साधारणात्मा वस्तुत्वपरिणामः, तथाऽनुभव-

सदसत्त्वयोरित्यादि । सदसत्त्वयोर्धर्मत्वे सित तद्व्यतिरिक्तस्य-सदसत्त्वव्यतिरिक्तस्य वस्तुनो-ऽभावात् अपरस्य, तदुभयमात्रतया तस्येति भावः । धर्म्यसिद्धेः कारणात्र धर्मधर्मभावः । तद्धिमभावे वा तयोः-सदसत्त्वयोधिमत्वे वा वस्तुत्वेन हेतुना, तयोरेव वस्तुत्वादित्यभिप्रायः । किमित्याह-तद्व्यतिरिक्तधर्मानुपपत्तेः-सदसद्भूपवस्तुधर्मव्यतिरिक्तधर्मानुपपत्तेर्न धर्मधर्मभाव इति, न सदसत्त्वमात्रे वस्तुनि धर्मण्यपरधर्मभाव इत्यर्थः ॥

अत्रोच्यते-सदसत्त्वयोर्धर्मत्वे सित । किमित्याह तिदित्यादि । तत्-समानपरिणामस्य तयोः-सदसत्त्वयोस्तुल्यप्रिणामस्य । किम्भूतस्येत्याह-वस्तुत्वाभिधानस्य, एतदिभिधेयस्ये-त्यर्थः । किमित्याह-धर्मित्वप्रतिज्ञानात् कारणात् तस्य च-वस्तुसमानपरिणामस्य कथिञ्चत्-प्रतिभासभेदादिहेतुतया सदसत्त्वाभ्यां सकाशात् अन्यत्वात् । किमित्याह-धर्मधर्मिभावः, तत्समानपरिणामस्य धर्मित्वात् तयोश्च धर्मत्वादित्यर्थः । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । कथिञ्चत्-केनिचत् प्रकारेण सदसत्त्वाभ्यां सकाशात् अन्य एव तत्साधा-रणात्मा-सदसत्त्वसाधारणात्मा वस्तुत्वपरिणामो धर्मिरूपः । कुत इत्याह-तथाऽनुभव-

\* અનેકાંતરિમ \*

રૂપ જ હોવાથી - સત્ત્વ-અસત્ત્વ સિવાય બીજી કોઈ વસ્તુનું અસ્તિત્વ જ ન રહેતાં, ધર્મીરૂપે કોઈ રહેશે જ નહીં, અને (૨) સત્ત્વ-અસત્ત્વને જો ધર્મીરૂપ માનશો તો - સત્ત્વ-અસત્ત્વ રૂપ ધર્મ પણ ધર્મીરૂપ બની જતાં - સત્ત્વ-અસત્ત્વ રૂપ ધર્મી વિના બીજા કોઈનું અસ્તિત્વ જ ન રહેતાં, ધર્મરૂપે કોઈ રહેશે જ નહીં. - આમ પહેલી રીતે ધર્મી ન રહેવાથી અને બીજી રીતે ધર્મ ન રહેવાથી, બંને રીતે ધર્મ-ધર્મીભાવ તો અસંગત જ રહે, કારણ કે બંનેમાંથી એકનો પણ અભાવ થતાં ધર્મ-ધર્મીભાવ ઘટી શકે નહીં.

(૯૪) ઉત્તરપક્ષ: સત્ત્વ-અસત્ત્વ તે બે ધર્મ છે અને તે બંને ધર્મોના તુંલ્યપરિશામવાળી જે વસ્તુ છે, તે જ ધર્મી છે. આ જે વસ્તુનો સમાનપરિશામ છે, તે સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મથી કથંચિદ્ (અપેક્ષાએ) ભિન્ન છે - એમ ધર્મ-ધર્મી બંનેનું જુદું-જુદું અસ્તિત્વ હોવાથી, ધર્મ-ધર્મીભાવની સંગતિ અવિરોધપણે થઈ શકે

તે જ કહે છે - સત્ત્વ-અસત્ત્વના સમાનપરિણામસ્વરૂપ જે વસ્તુત્વપરિણામ છે, તે સત્-અસત્થી કથંચિત્ અન્ય છે, કારણ કે તેવું જ અનુભવસિદ્ધ છે કે, જયાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ છે, ત્યાં જ તેનાથી ભિન્ન

<sup>💠</sup> તુલ્યપરિશામ એટલે બંનેમાં રહેલો જે સમાનપરિશામ…

**⊕**0-सिद्धत्वात्, वस्तु इत्येकरूपतया प्रतीतेः । न चेयं तदुभयमात्रनिबन्धनैव, प्रतिभासभेदात् । एवमपि तन्निबन्धनत्वाभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गात्, रूपमात्रादेव तद्रसादिप्रतीतिसिद्धे: । न **सिद्धत्वात् ।** तथा-तद्देशनियततया तदतिरिक्तानुभवसिद्धत्वात् । एतदेवाह-**वस्त्वित**-एवम्

एकरूपतया प्रतीतेः कारणात् । न चेयं प्रतीतिः तदुभयमात्रनिबन्धनैव-सदसत्त्वोभय-मात्रकारणैवैकान्तेन । कुत इत्याह-**प्रतिभासभेदात् ।** प्रतिभास:-आकार: । **एवमपि**-प्रतिभास-भेदेऽपि सति तन्निबन्धनत्वाभ्युपगमे, प्रक्रमाद् वस्त्वित प्रतीते:, तदुभयमात्रनिबन्धनत्वाङ्गी-करणे । किमित्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-रूपमात्रादेव सकाशात् तद्रसादिप्रतीतिसिद्धेः तस्मिन्-अधिकृतवस्तुनि रसादिप्रतीतिसिद्धेः, अन्यत एवान्याकारविज्ञानभावेन । एवं च रसाद्य-भावप्रसङ्गात् इति भावनीयम् । न चैतदित्यादि । न चैतत् समानपरिणामस्य वस्तुनो धर्मित्व-

------**>** અનેકાંતરશ્મિ **------**સમાનપરિશામરૂપ વસ્તુ પણ છે. કારણ કે ત્યાં 'વસ્તુ' એમ એક રૂપે પણ પ્રતીતિ થાય છે.

પ્રશ્ન : 'વસ્તુ' એવી પ્રતીતિ સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મના કારણે જ થાય છે, એવું માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: પણ એવું ન માની શકાય, કારણ કે 'વસ્તુ' એવી પ્રતીતિનો આકાર જુદો હોવાથી, તે પ્રતીતિનું કારણ પણ જુદું જ માનવું જોઈએ..

પ્રશ્ન : આકાર જુદો હોવા છતાં, તે પ્રતીતિને સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મમૂલક માની લઈએ, અર્થાત્ અન્યપ્રતીતિ પણ અન્યમુલક માની લઈએ તો ?

ઉત્તરઃ તો રૂપથી પણ રસની પ્રતીતિ થવા લાગશે, કારણ કે જો અન્યથી પણ અન્યની પ્રતીતિ થઈ શકતી હોય, તો અહીં પણ કંઈ અસમંજસ નથી અને એ રીતે. જો રૂપથી પણ રસની પ્રતીતિ થવા લાગશે, તો પછી રસને માનવાની જરૂર જ નથી, કારણ કે, રસની પ્રતીતિ વડે જે રસ પદાર્થની સિદ્ધિ થાય છે, તે નહીં થઈ શકે, કારણ કે તે રસપ્રતીતિ તો રૂપમૂલક પણ હોઈ શકે છે. - આમ અતિપ્રસંગ આવતો હોવાથી, અન્યપ્રતીતિ અન્યમૂલક માની શકાય નહીં. તેથી 'વસ્તુ' એવી પ્રતીતિ માટે, ધર્મીરૂપ જુદા તત્ત્વનો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો જોઈએ.

વળી, સમાનપરિજ્ઞામરૂપ વસ્તુને ધર્મીરૂપ માનવામાં શાસ્ત્રવિરોધ પણ નથી, કારણ કે પ્રાચીન

ф......ф.....ф.....

83. तद्देशनियततया तदितिस्किन्नभवसिद्धत्वात् इति । तद्देशनियततया-सत्त्वासत्त्वधर्माक्रान्त-प्रवेशप्रतिबद्धतया तदतिरिक्तानुभवेन-कथञ्चित् सत्त्वासत्त्वातिरिक्तानुभवेन सिद्धत्वात् समानपरिणामलक्षणस्य धर्मिण: ॥

१. 'तदव्यतिरिक्तo' इति क-पाठः । २. 'भवने' इति च-पाठः ।

चैतदतन्त्रानुपाति, तुल्यांशस्य द्रव्यत्वाभ्युपगमात्, अस्य च तद्भावोपपत्तेरिति ॥

( ९५ ) तद्धर्मिभावेऽपि वस्तुत्वेन चेतनत्वा-ऽचेतनत्व-मूर्त्तत्वा-ऽमूर्त्तत्व-ज्ञेयत्व-प्रमेयत्वादिधर्मसिद्धेर्धर्मधर्मिभावोपपत्तिरेव । न च सदसती एव चेतनत्वादि, तन्मात्रतत्त्वे

श्रातज्ञान्म् अतन्त्रानुपाति, तन्त्रविरोधीत्यर्थः । कुत इत्याह-तुल्यांशस्य द्रव्यत्वाभ्युपगमात्, द्रव्यार्थपर्यायार्थचिन्तायां वृद्धग्रन्थेषु, अस्य च-तत्समानपरिणामस्य तद्भावोपपत्तेः-तुल्यांश-त्वोपपत्तेरिति ॥

पक्षान्तरमधिकृत्य समाधिमाह तद्धिमिभावेऽपीत्यादिना । तद्धिमिभावेऽपि-तयोः सदसत्त्वयोधीमित्वेऽपि वस्तुत्वेन हेतुना । किमित्याह-चेतनत्वा-ऽचेतनत्व-मूर्त्तत्वा-ऽमूर्त्तत्व- जेयत्वप्रमेयत्वादिधर्मसिद्धेः । विज्ञान-घटादिषु धर्मधर्मिभावोपपत्तिरेव सदसत्त्वयोधीमित्वे चेतनत्वादीनां धर्मत्वादिति । न चेत्यादि । न च सदसती एव सत्त्वमसत्त्वं चेत्यर्थः । किमित्याह-

ત્રંથોમાં, દ્રવ્ય અને પર્યાયની વિચારણા વખતે 'તુલ્યાંશ'નો જ દ્રવ્યરૂપે સ્વીકાર કર્યો છે.

આશય એ કે, ઘટના અનેક પર્યાયોમાં (પૃથુંબુધ્નોદરાકાર, રક્તત્વ, નવપુરાણત્વ, ઈહત્યત્વ, ઈદાનીંતનકાલત્વ વગેરેમાં) જે તુલ્યાંશ છે, તે જ દ્રવ્ય છે.(તિર્યક્સામાન્યરૂપ) તેમ સત્ત્વ અને અસત્ત્વમાં જે સમાનપરિણામ છે, તે પણ તુલ્યાંશ હોવાથી દ્રવ્ય-ધર્મી છે.

તેથી, તુલ્યપરિણામરૂપ વસ્તુ ધર્મી અને સત્ત્વ-અસત્ત્વ વગેરે ધર્મો - એમ બંનેનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થવાથી, ધર્મ-ધર્મીભાવ પણ અવિરોધપણે ઘટી જશે.

#### 🕸 અન્ય રીતે ધર્મ-ધર્મીભાવની સંગતિ 🕸

(૯૫) સત્ત્વ-અસત્ત્વને જો ધર્મીરૂપ માનવામાં આવે, તો પણ ધર્મ-ધર્મીભાવની સંગતિ થઈ જશે, તે આ રીતે - (૧) સત્ત્વ-અસત્ત્વ તે ધર્મી, અને (૨) ધર્મી પણ એક પ્રકારની વસ્તુ જ હોવાથી, તેમાં ચેતનત્વ, અચેતનત્વ (જડત્વ), મૂર્તત્વ (રૂપરસાદિવાળાપણું), અમૂર્તત્વ (રૂપાદિરહિતપણું), જ્ઞેયત્વ (સામાન્યોપયોગ વિષયત્વ), પ્રમેયત્વ (વિશેષોપયોગ વિષયત્વ) વગેરે ધર્મો છે. આ રીતે સત્ત્વ-અસત્ત્વની ધર્મીરૂપે અને ચેતનત્વાદિની ધર્મરૂપે સિદ્ધિ થતી હોવાથી, જ્ઞાન-ઘટ વગેરે બધા પદાર્થીમાં ધર્મ-ધર્મીભાવની સંગતિ થઈ જશે.

પૂર્વપક્ષ : ચેતનત્વ વગેરે તો સદસદ્રૂપ જ છે, તેનાથી જુદા નથી, માટે ચેતનત્વ વગેરે ધર્મોની અલગરૂપે સિદ્ધિ થવી અશક્ય છે.

84. ज्ञेयत्व-प्रमेयत्वादिधमितिखद्वेरिति । अत्र ज्ञेयत्वं सामान्योपयोगः, प्रमेयत्वं तु विशेषपरिच्छेद इति ॥

१. 'पर्यायार्थचिन्ताया वृद्ध०' इति ड-पाठ: । २. 'धर्मसिद्धिरिति' इति **क-च-**पाठ: । ३. 'सामान्यत्वोपयोगः' इति च-पाठ: ।

सर्वत्र तद्भावप्रसङ्गात् साङ्कर्येण चेतनत्वाद्यभावः । न च विशिष्टे सदसती एव तत्, भेदक-मन्तरेण विशिष्टत्वासिद्धेः, तन्मात्रत्वाविशेषात् । इति कथञ्चित् तदितरिक्तचेतनत्वा-

चेतनत्वादि । चेतनत्वमचेतनत्वं चेत्यादि । कुत इत्याह-तन्मात्रेत्यादि । तन्मात्रतत्त्वे तन्मात्रस्य-सदसन्मात्रस्य तत्त्वे-चेतनादितत्त्वे सर्वत्र अविशेषेण तद्भावप्रसङ्गात्-चेतनत्वादिभावप्रसङ्गात् । एवं च सर्वत्र तद्भावे साङ्कर्येण हेतुना चेतनत्वाद्यभावः-चेतनत्वाचेतनत्वाद्यभावः, मिथो विरुद्धानामन्योन्यात्मताभावादित्यर्थः । न चेत्यादि । न च विशिष्टे केनचिद् रूपेण सदसती एव तत्-चेतनत्वादि । कुत इत्याह-भेदकमन्तरेण वैस्त्वन्तरं विशिष्टत्वासिद्धेः । अत्रैव युक्तिमाह-तन्मात्रत्वाविशेषात्-सदसन्मात्रत्वाभेदाद् भावनीयमेतत् । इति-एवं कथिञ्चत्-

ઉત્તરપક્ષ: જો ચેતનત્વ વગેરેને સદસદ્રૂપ જ માનવામાં આવે, તો સદસદ્રૂપ તો જડ-ચેતન બધા પદાર્થમાં હોવાથી, ચેતનત્વ વગેરે ધર્મો પણ, બધા પદાર્થોમાં રહેવા લાગશે અને તેથી તો જડમાં પણ ચેતનત્વ આવી જવાથી, તેની જડતાનો લોપ થશે અને ચેતનમાં પણ જડત્વ આવી જવાથી, તેની ચેતનતાનો લોપ થશે.

તથા, ચેતનત્વ વગેરે ધર્મો જો સદસદ્રૂપ જ હોય, તો જડ-ચેતન વગેરે બધા પદાર્થો સદસદ્રૂપે તો એકસરખા જ હોવાથી - 'આ જડ છે - આ ચેતન છે' એમ નિયતરૂપે જે વસ્તુનો વ્યવહાર થાય છે, તે નહીં થઈ શકે... એટલે તે વ્યવહારની સંગતિ માટે, ભેદક તરીકે ચેતનત્વ વગેરે ધર્મોનો અલગરૂપે સ્વીકાર કરવો જ જોઈએ.

પ્રશ્ન : જ્ઞાન-ઘટ વગેરે પદાર્થોમાં વિશેષપ્રકારની સદ્રુપતાને જ ચેતનત્વાદિ માની, તેનાથી જ ચેતન-અચેતન વગેરે નિયત વ્યવહાર ન ઘટાવી શકાય ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે સદસદ્રુપતા તો સર્વત્ર સમાન છે, તેને વિશેષપ્રકારની બતાવવા માટે કોઈ ભેદક બીજી વસ્તુ અવશ્ય માનવી પડશે… જો કોઈ ભેદક જ નહીં હોય, તો - સદસદ્રુપતા તો સર્વત્ર સમાન હોવાથી - વસ્તુનો નિયતરૂપે વ્યવહાર જ નહીં થઈ શકે.

તેથી, તે વ્યવહારની સંગતિ માટે, સત્ત્વ-અસત્ત્વથી કથંચિદ્ ભિન્ન એવા ચેતનત્વ વગેરે ભેદકનો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો જોઈએ, નહીંતર 'આ ચેતન છે - આ જડ છે' એવું જે જ્ઞાન થાય છે, તે નહીં થઈ શકે, કારણ કે તેવા જ્ઞાન માટે તેનો વિષય માનવો જરૂરી છે, પણ જો માત્ર સદસદ્દરૂપતા જ હોય

ф
 ф

85. मिथो विरुद्धानामन्योन्यात्मताभावादिति । यदा हि परस्परविरुद्धा अपि चेतनाँचेतनाश्च भावाः सदसन्मात्रैकरूपतया धर्मान्तरस्य भेदकारिणोऽभावादेकरूपतां प्रतिपद्यन्ते, तदा न किञ्चिच्चेतनमचेतनं वा नियतरूपतया वस्तु व्यवहारपथावतारि स्यादिति ॥

१. 'चेतनमचेतनं चेत्यादि' इति क-पाठः । २. 'चेतनादित्वे सर्वत्राऽविशेषेण' इति घ-पाठः । ३. 'वस्त्व-न्तरविशिष्ट॰' इति घ-पाठः । ४. 'चेतनस्वभावाः' इति च-पाठः ।

दिसिद्धिः; अन्यथा तज्ज्ञानायोगात् निर्विषयत्वात्।।

(९६) शक्तिभेदमन्तरेणैकतोऽनेककार्यासिद्धेरिति । एवमितरेतरानुविद्धतुल्ये-तरानेकान्तात्मकत्वे वस्तुन: प्रतिपत्त्रनुरोधतस्तथा तथा धर्मधर्मिभावो न विरुध्यत इति ॥

**♦**.....**♦ व्याख्या ♦**.....

केनचित् प्रकारेण तद्भेदकत्वलक्षणेन तदितिरिक्तचेतनत्वादिसिद्धिः-सदसदितिरिक्तचेतनत्वा-दिसिद्धिः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तज्ज्ञाना-योगात्-चेतनत्वादिज्ञानायोगात् । अयोगश्च निर्विषयत्वात् सदसतोस्तद्भावेन ॥

अथ सद्सती एव विषय इत्याशङ्कचाह-शक्तिभेदमन्तरेणैकतः-सदसदादेः अनेक-कार्यासिद्धेः-तंच्चेतनाद्यनेकज्ञानकार्यासिद्धेः इति । उपसंहरल्लाह-एविमत्यादि । एवम्-उक्तेन प्रकारेण इतरेतरानुविद्धाश्च ते तुल्येतरानेकान्ताश्चेति विग्रहः । तदात्मकत्वे सित वस्तुनः प्रतिपत्तनुरोधतो यो यथा प्रतिपत्ता तदनुरोधेन तथा तथा-उक्तवत् तेन तेन प्रकारेण धर्मधर्मि-भावो न विरुध्यते, उभयनिमित्तयोगात् इति ॥

• અનેકાંતરશ્મિ • .....

તો - ચેતનત્વ વગેરે કોઈ જુદો વિષય જ ન રહેવાથી - ચેતનત્વ વગેરેનું જ્ઞાન જ ન થઈ શકે.

(૯૬) પ્રશ્ન : સદસદ્રુપતાને જ વિષય બનાવી, તેનાથી જ ચેતનત્વ અચેતનત્વ વગેરે અનેક જ્ઞાન ન થઈ શકે ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે શક્તિભેદ (સ્વભાવભેદ) વિના, માત્ર સદસદ્રરૂપથી ચેતન-અચેતન વગેરે જુદા જુદા અનેક જ્ઞાનરૂપ કાર્ય ન થઈ શકે અને સ્વભાવભેદ માટે, ચેતનત્વ વગેરે ભેદક તત્ત્વનો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો પડશે.

ઉપસંહાર: એક જ વસ્તુમાં સમાન-અસમાનપરિણામ ઘટાવવાના છે, સમાન પૂર્વે ઘટાવ્યો છે: જયાં સદસત્ની ઉપલબ્ધિ થાય છે, તે જ દેશમાં વસ્તુની ઉપલબ્ધિ થાય છે, એટલે સમાનપરિણામ છે અને એક જ વસ્તુમાં ચેતન, મૂર્ત, પ્રમેય વગેરે જુદી જુદી પ્રતીતિ થાય છે એટલે અસમાન પણ છે એ બંને પરસ્પર અનુવિદ્ધ છે...

આમ, વસ્તુમાં તુલ્ય-અંતુલ્ય બંને પરિણામ હોવાથી, વસ્તુનો તુલ્ય અંશને આશ્રયીને ધર્મી તરીકે અને અંતુલ્ય અંશને આશ્રયીને ધર્મ તરીકે વ્યપદેશ થઈ જશે - આ રીતે, ધર્મ-ધર્મીભાવની વ્યવસ્થા અવિરોધપણે સંગત થઈ શકશે.

❖ ધર્મ-ધર્મીભાવની વ્યવસ્થા, પ્રતિષત્તાના અનુસારે થાય છે, તેથી જો તુલ્યાંશ તરીકે વસ્તુની અને અતુલ્યાંશ તરીકે સત્ત્વાસત્ત્વની વિવક્ષા હોય, તો વસ્તુની ધર્મીરૂપે અને સત્ત્વ-અસત્ત્વનો ધર્મીરૂપે વ્યપદેશ થશે અને તુલ્યાંશ તરીકે સદસદ્દ્ર્પતાની અને અતુલ્યાંશ તરીકે ચેતનત્વાદિની વિવક્ષા હોય, તો સત્ત્વાસત્ત્વનો ધર્મીરૂપે અને ચેતનત્વાદિનો ધર્મરૂપે વ્યપદેશ થશે - આમ, પ્રતિપત્તાના અનુસારે ધર્મ-ધર્મીભાવની વ્યવસ્થા થાય છે.

१. 'निर्विषयत्वात्' इति पाठान्तरं समसूचि ग-प्रतौ । २. 'ऽकतो नैककार्या॰' इति क-पाठः । ३. 'रोधतस्तथा धर्म॰' इति घ-पाठः । ४. 'तच्चेतनत्वाद्यनेक॰' इति घ-पाठः । ५. 'प्रतिपत्तेरनु॰' इति ङ-पाठः ।

(१७) यदप्युक्तम्-'संविन्निष्ठा विषयव्यवस्थितयः, न च सदसद्रूपं वस्तु संवेद्यते, उभयरूपस्य संवेदनस्याभावात्' इत्यादि, तदिप असाम्प्रतम्, उभयरूपस्य संवेदनस्याभावातिः इत्यादि, तदिप असाम्प्रतम्, उभयरूपस्य संवेदनस्याभावातिः । स्वेदनस्यापि च वस्तुत्वात्, तथा युक्तिसिद्धेश्च । (१८) तथाहि-संवेदनं पुरोऽवस्थिते घटादौ तद्भावेतराभावाध्यवसाय-रूपमेवोपजायते, तद्भावमात्रस्येतराभावाननुविद्धस्याभीवापित्ततस्तदनुवेधे वस्तुस्थित्या

यदप्युक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे 'संविन्निष्ठा विषयव्यवस्थितयः, न च सदसद्भूपं वस्तु संवेद्यते, उभयरूपस्य संवेदनस्याभावात्' इत्यादि तदिप असाम्प्रतम् – अशोभनम् । कृत इत्याह – उभयरूपस्य संवेदनस्याभावासिद्धेः कारणात् । असिद्धिरिप सदसद्भूपस्य वस्तुनो व्यवस्था – पितत्वात्, तथा संवेदनस्यापि च वस्तुत्वात् तथा युक्तिसिद्धेश्च । एनामेव दर्शयित तथाही – त्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । संवेदनं – विज्ञानं पुरोऽवस्थिते घटादौ विषये तद्भावेतरा – भावाध्यवसायरूपमेव – घटभावाऽघटाभावपरिच्छेदरूपमेव उपजायते, तद्भावमात्रस्य – घट –

#### 🕸 સંવેદનની પણ ઉભયરૂપતા 🕸

(૯૭) તમે જે કહ્યું હતું કે, "વિષયની વ્યવસ્થા જ્ઞાનના આધારે છે… પણ સદસદ્ર્પ વસ્તુનું સંવેદન જ નથી થતું, કેમ નથી થતું ? તો કે સદસદ્ર્પ જ્ઞાન જ નથી થતું. જો તેવું જ્ઞાન થાત, તો કહી શકાત કે વસ્તુ સદસદ્ર્પે સંવેદાય, પણ તેવું જ્ઞાન જ ન થતું હોવાથી સિદ્ધ થાય છે કે, વસ્તુ સદસદ્ર્પ નથી…" - તે બધું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે સંવેદન તે સદસદ્ર્પ નથી - એવું નથી, અર્થાત્ સંવેદન પણ સદસદ્ર્પ થાય છે જ…

પ્રશ્ન : શી રીતે ?

ઉત્તર: અમે પહેલાં જ વ્યવસ્થા કરી, કે બધી જ વસ્તુ સદસદ્ ઉભયાત્મક છે, તેથી સંવેદન પણ એક વસ્તુ જ હોવાથી, તે પણ સદસદ્ ઉભયાત્મક છે... વળી, યુક્તિ દ્વારા પણ સંવેદનની સદસદ્ર્રપતા સિદ્ધ થાય છે.

(૯૮) તે આ રીતે -

જયારે સામે રહેલા ઘટાદિ પદાર્થને આશ્રયીને સંવેદન થાય, ત્યારે તે સંવેદન ઘટનો પણ બોધ કરે છે અને ઘટ સિવાયના પટાદિ પદાર્થ નથી, એવો પણ બોધ કરે છે. આમ, ઘટજ્ઞાનરૂપે અને

 ф......
 ф.....

86. अभावापत्तितस्तदनुवेधे सतीति सौत्रं पदम् । यदि हि घटादिसत्त्वम् अघटासत्त्वेनानुविद्धं न स्यात् तदा कथं घटः सकलप्रमातृभिर्विविक्तरूपतया परिच्छिद्यमानो घटते ? अतो नियमात् तत्र

१. ३१तमे पृष्ठे । २. अत आरभ्य 'व्यवस्थापितत्वात्' पर्यन्तः पाठो नास्ति ग-प्रतौ । ३. अतः परं 'सदसद्भूपे'पर्यन्तकः पाठः क-प्रतौ नास्ति । ४. ३१तमे पृष्ठे ।

स्वप्रतिभासिसंवेदनाजनकत्वे तद्ग्रहणानुपपत्ते: । न च सदसद्रूपे वस्तुनि सन्मात्रप्रति-भास्येव तत्त्वतस्तत्प्रतिभासि, सम्पूर्णार्थाप्रतिभासनात्, नरसिंहे सिंहसंवेदनवत् । न चैत-भावमात्रस्य इतराभावाननुविद्धस्य अघटाभावाननुविद्धस्य । किमित्याह-अभावापत्तितो वस्तुंस्थित्याऽघटत्वेन तदन्वेधे-अन्यासत्त्वानुवेधे सित वस्तुस्थित्या-परमार्थवृत्त्या स्वप्रति-भासिसंवेदनाजनकत्वे, उभयरूपसंवेदनाजनकत्वे इत्यर्थ: । किमित्याह-तद्ग्रहणानुपपत्ते: तस्य-उभयरूपस्य वस्तुनो ग्रहणानुपपत्तेरिति । यद् यथारूपं तत् तथाऽगृह्यमाणं कथं गृहीतं नामेति भावनीयम् । न चेत्यादि । न च सदसद्रूपे वस्तुनि उभयात्मके सन्मात्रप्रतिभास्येव, संवेदनमिति गम्यते, **तत्त्वतस्तत्प्रतिभासि**-सदसद्रूपवस्तुप्रतिभासि । कुत इत्याह**-सम्पूर्णार्था**-प्रतिभासनात् असत्त्वाप्रतिभासनेन । नरसिंहे सिंहसंवेदनवदिति निदर्शनम् । न सिंहसंवेदनं પટાભાવના જ્ઞાનરૂપે - એમ ઉભયરૂપે જ સંવેદનની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, સંવેદનને ઉભયરૂપ જ માનવું જોઈએ. પૂર્વપક્ષ : ઘટાદિ વસ્તુ તો માત્ર ઘટસત્ત્વરૂપ જ છે, તેથી તેનું સંવેદન પણ ઘટસત્ત્વરૂપે જ માનવું જોઈએ, પટાદિ અસત્ત્વરૂપે નહીં... તો પછી ઉભયરૂપે સંવેદનની ઉત્પત્તિ શી રીતે ? ઉત્તરપક્ષ : ઘટાદિ વસ્તુ પટાદિઅસત્ત્વરૂપ નહીં હોય, તો બધા પ્રમાતાઓને જે પટથી જુદારૂપે ઘટનો બોધ થાય છે, તે નહીં થઈ શકે. તેથી ઘટાદિ વસ્તુને માત્ર ઘટસત્ત્વરૂપ નહીં, પણ પટાદિ-અસત્ત્વરૂપ પણ માનવી જોઈએ, નહીંતર પટસત્ત્વરૂપ પણ બની જતાં ઘટ વસ્તુનો જ અભાવ થશે. પ્રશ્ન : વસ્તુ ભલે સદસદ્રરૂપ હોય, પણ તેને આશ્રયીને થતું સંવેદન માત્ર ઘટજ્ઞાનરૂપે જ થાય, એવું ન માની શકાય ? ઉત્તર : ના, કારણ કે પારમાર્થિક રીતે વિચારીએ, તો "જેવો પદાર્થ હોય. તેવં જ જો જ્ઞાન થાય, તો જ તે જ્ઞાન દ્વારા વસ્તુનું પ્રહણ થયું કહેવાય" તેથી, વસ્તુ સદસદ્ર્રપ હોય, પણ સદસદ્ના અધ્યવસાયરૂપે જ્ઞાન ન થાય, તો વસ્તુનું ગ્રહણ જ ન થઈ શકે. તે આ રીતે -સદસદ્રરૂપ વસ્તુને આશ્રયીને થતું જ્ઞાન, જો માત્ર સદ્રરૂપતાનો જ પ્રતિભાસ કરે, તો તે જ્ઞાન દ્વારા - સંપૂર્ણતયા (સદસદ્રરૂપે) વસ્તુનું સંવેદન ન થવાથી - વાસ્તવમાં વસ્તુનું ગ્રહણ જ નહીં થઈ શકે. अघटासत्त्वानुवेधोऽभ्युपगन्तव्यः; अन्यथा वस्तुनोऽभावापत्तिः । अतोऽभावापत्तितः सकाशात् तदन्वेधे-सत्तानुवेधे सति स्वप्रतिभासे(?सी)त्यादि योजनीयम् ॥

दुभयप्रतिभासि न संवेद्यते, तदन्यविविक्तताविशिष्टस्यैव संवित्तेस्तदन्यविविक्तता चाभाव इति सुक्ष्मिथया भावनीयम् ॥

(९९) तदेवासहायं तदन्यविविक्तमिति चेत्, को वा किमाह ? किन्तु तदेवा-

...... 🌣 व्याख्या 🌣....

नरसिंहप्रतिभासि, एवं च वस्तुनोऽग्रहणमेवेति । न चेत्यादि । न च एतत्-संवेदनम् उभय-प्रतिभासि, प्रक्रमात् सदसदुभयप्रतिभासात् सदसदुभयप्रतिभासनशीलम्, न संवेद्यते, किन्तु संवेद्यते एव । युक्तिमाह-तदन्यविविक्तताविशिष्टस्यैव-संवेदनान्तरिविविक्तताविशिष्टस्यैव संवित्तेः कारणात्, तदन्यविविक्तता चाभावस्तदन्येषां तत्र इति सूक्ष्मिधया भावनीयम्,

उक्तनीत्यैव 'न ह्यसित चैतनात्वेऽणुश्चेतनास्वभावो नाम' ईत्यादिलक्षणया ॥ तदेवेत्यादि । तदेव-अधिकृतसंवेदनम् असहायम्-अन्यरहितं तदन्यविविक्तं-संवेदना-

न्तरविविक्तम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-को वा किमाह ? इत्थमेवैतदित्यर्थः । किन्त्व-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

જેમ, સિંહસંવેદન દ્વારા - નૃસિંહ પદાર્થનો સંપૂર્ણતયા પ્રતિભાસ ન થવાથી, તેના દ્વારા નૃસિંહનું ગ્રહણ જ અસંભવિત છે, તેમ સન્માત્રપ્રતિભાસી જ્ઞાન દ્વારા, સદસદ્રુપ વસ્તુનો સંપૂર્ણતયા પ્રતિભાસ ન થવાથી, તેના દ્વારા સદસદ્રુપ વસ્તનું ગ્રહણ જ અસંભવિત રહેશે… તેથી, સદસદ્રુપ વસ્તુના ગ્રહણ માટે, સંવેદન પણ સદસદ્ ઉભયપ્રતિભાસી જ માનવું જોઈએ.

પ્રશ્ન : સદસદ્ ઉભયપ્રતિભાસી સંવેદનનો ક્યાં અનુભવ થાય છે ?

ઉત્તર: થાય જ છે, કારણ કે પટસંવેદનના અભાવથી વિશિષ્ટ એવા ઘટસંવેદનનો અનુભવ થાય છે. અર્થાત્ જયારે ઘટનું જ્ઞાન થાય ત્યારે ઘટનું જ સંવેદન થાય છે, પટનું નહીં. - આમ, ઘટસંવેદન તે ઘટસંવેદનરૂપે સત્ છે અને પટસંવેદનરૂપે અસત્ છે, કારણ કે તે સંવેદનનો અનુભવ, માત્ર ઘટસંવેદનરૂપે નહીં, પણ પટસંવેદનથી જુદારૂપે - પટસંવેદનના અભાવરૂપે પણ થાય છે. જેમ, પરમાણુમાં ચેતનતા ન હોવાથી, તેને ચેતનસ્વભાવી માનવો અસંભવિત છે અને ચેતનરૂપે તેની પ્રતીતિ જ ન થઈ શકે, તેમ સંવેદનમાં જો અસદ્રૂપતા હોય જ નહીં, તો પટસંવેદનથી જુદારૂપે તેની પ્રતીતિ જ ન થઈ શકે. - આ વિષય પૂર્વોક્ત રીતે સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી વિચારવો.

તેથી, સંવેદન પણ સદસદ્રુષ (ઉભયરૂપ) થાય જ છે. માટે, તમે જે કહ્યું હતું કે "જ્ઞાનના આધારે વિષયવ્યવસ્થા થાય છે, પણ ઉભયરૂપ જ્ઞાન જ ન થતું હોવાથી, વસ્તુને ઉભયરૂપ માની શકાય નહીં" - તે બધું કથન નિરસ્ત થાય છે.

(૯૯) પૂર્વપક્ષ : ઘટસંવેદન, જયારે બીજા જ્ઞાનની સહાયતાથી રહિત હોય, ત્યારે તેનો પટાદિસંવેદનથી જુદારૂપે અનુભવ થાય છે.

ઉત્તરપક્ષ : એ વાત તો બરાબર જ છે, એમાં કોણ ના પાડે છે ?

१. 'तदन्यसंविविक्तता' इति **क**-पाठः २. 'नीत्यैवं न' इति **ड**-पाठः । ३. 'चेतनात्वेऽणु॰' इति **ध**-पाठः । ४. प्रेक्ष्यतां ७५तमं पृष्ठम् ।

सहायत्वं सहायाभावं भेदकमन्तरेण ससहायस्येव न युज्यत इति बूमः । असहायं च घटोऽयं न पटादीति क्षयोपशमानुरूपमपरित्यक्तान्योन्यगर्भं संवेदनमाविद्वदङ्गनादि-प्रतीतमित्यविषयोऽयं विवादस्य । न चैतदनर्थजम्, तद्भावभावित्वोपलब्धेः, तदन्यस्य

**० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ०** <

त्यादि । किन्तु तदेवासहायत्वम्-अन्यरहितत्वं सहायाभावं मुख्यं भेदकमन्तरेण-विना ससहायस्येव-अपरस्य न युज्यते इति बूमः, न तु किञ्चिदन्यत् । प्रकृतयोजनामाह-असहायं चेत्यादि । असहायं च-तदन्यविविक्तं च । कथमित्याह-घटोऽयं न पटादीति-एवं क्षयोप-शमानुरूपं तदनन्तधर्मकत्वेऽपि नियमप्रवृत्या, अपरित्यक्तान्योन्यगर्भम्, इतरेतरानुवेधात्, संवेदनिमिति विशेष्यम् । आविद्वदङ्गनादिप्रतीतम्, सकललोकप्रसिद्धमित्यर्थः । इति-एवं

......**>** અનેકાંતરશ્મિ **÷**......

અસહાય એવા ઘટસંવેદનને, અન્યવિવિક્ત માનવામાં કોઈ વાંધો નથી, પણ તેમાં અસહાયત્વ-રૂપ વિશેષણ સહાયાભાવરૂપ ભેદક વિના નહીં ઘટી શકે... જેમ સસહાય એવા (પટ-ઘટ ઉભય) સંવેદનમાં સહાયાભાવ ન,હોવાથી ઘટસંવેદન અન્યવિવિક્ત નથી, તેમ આ પણ અન્યવિવિક્ત નહીં બને અને અસહાયજ્ઞાન, 'अयं घटः, न पटः' વગેરે સ્વરૂપે - અન્યોન્યાનુવિદ્ધ સ્વરૂપનું જ (સત્ત્વાસત્ત્વ ઉભયસ્વરૂપનું જ) સર્વને પ્રતીત છે, એમાં કોઈ વિવાદ જ નથી, એવું સંવેદન તો વિદ્વાનથી લઈને અંગના સુધીના બધાને પ્રતીતિસિદ્ધ છે.

હવે જેવી વસ્તુ છે તેવું જ તેનું જ્ઞાન થાય છે, અહીં ઘટાદિ વસ્તુમાં, અનંત ધર્મો છે અને વિષયવસ્તુ પ્રમાણે જ્ઞાન માનવામાં તો બધા ધર્મોનું બધા પ્રમાતાને જ્ઞાન માનવાનો પ્રસંગ આવે, પણ તેવું ન થવાનું કારણ જ્ઞાનાવરણાદિનો તેવો વિચિત્ર ક્ષયોપશમ છે.. બસ, આ ક્ષયોપશમને અનુસારે પ્રમાતાને 'ઘટો ન पट: – मृन्ययो न सुवर्णमयः' ઇત્યાદિ રૂપ જ જ્ઞાન થાય છે. આ રીતે,વસ્તુનું જ જ્યારે સદસદ્રૂપ સંવેદન થતું હોય, ત્યારે "વસ્તુ સદસદ્રૂપ શી રીતે ?" – એવો વિવાદ ફોગટનો જ છે.

# સદસદ્રુપ સંવેદન પદાર્થજન્થ જ છે #

સદસદ્રુપ જ્ઞાન, પદાર્થ વિના જ ઉત્પન્ન થાય છે, એવું નહીં કહેવું, કારણ કે (૧) પદાર્થ હોય તો સદસદ્રુપ જ્ઞાન થાય છે, અને (૨) પદાર્થ ન હોય તો તેનું જ્ઞાન પણ નથી થતું, કારણ કે સંવેદન એ પરિણામી અર્થને ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવવાળું છે. આમ, અન્વય-વ્યતિરેકથી સિદ્ધ થાય

 ф......
 \* विवरणम् \*....

87. तदनन्तधर्मकत्वेऽपि नियमप्रवृत्त्येति । यदि हि विषयवस्तुमात्राधीनमेव संवेदनं प्रवर्तेत तदा-ऽनन्तधर्मणो विषयस्य भावात् हेलयैव सकलधर्मावगमः सकलप्रमातॄणां प्रसज्येत । न चैवं दृश्यते । अतो नियतेनैव रूपेण यद् विज्ञानं विजृम्भते तज्ज्ञायते नूनं कश्चिदन्यो नियमहेतुरस्ति, स च ज्ञानावरणादि-कर्मक्षयोपशम एवेति ॥

१. प्रसिद्धम् इति **क-**पाठः । २. 'मात्राधीनं संवेदनं' इति **क-**पाठः । ३. 'प्रवर्तते' इति **क-**पाठः । ४. 'यदि ज्ञानं' इति **क-**पाठः ।

तु तदाभासत्वात्, तस्यापि च कदाचित् तथाविधानुभवनिबन्धनत्वेन अनिमित्त-त्वायोगादिति ॥

**♦** व्याख्या **♦** 

प्रतीतत्वादेव अविषयोऽयं विवादस्य, अतो यादृशमिद्ं तादृशोऽर्थोऽपीति भावः । न चैतदि-त्यादि । न चैतत्-अन्तरोदितं संवेदनम् अनर्थजम् अवस्तुनिमित्तम् । कुत इत्याह-तद्भाव-भावित्वोपलब्धेः-अर्थभावे भावित्वोपलब्धेरस्य परिणाम्यर्थग्रहणस्वभावतया न विरुद्धैवे-यमिति भावनीयम् । क्वचिदेतदर्थाभावेऽपि भवति विकल्पजमित्याशङ्कानिरासार्थमाह-तदन्य-स्येत्यादि । तदन्यस्य तु-अनर्थजस्याधिकृतसंवेदनतुल्यस्य तु तदाभासत्वात्-संवेदना-भासत्वात्, तथाविधनिर्विकल्पकवदिति हृदयम्, तस्यापि च-तदाभासस्य कदाचित् इह वाऽमुत्र

છે, કે પદાર્થ વિના સદસદ્રૂય જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ જ નથી થતી અને તદ્દભાવભાવિત્વની જે ઉપલબ્ધિ થાય છે તે હંમેશાં વિરુદ્ધ નથી, અર્થાત્ ભ્રમરૂપ નથી…

પૂર્વપક્ષ: તમે કહ્યું કે સદસદ્રૂપ સંવેદન, અર્થ હોય તો જ ઉત્પન્ન થાય છે... પણ તેવો નિયમ નથી. ક્યારેક અર્થ ન હોવા છતાં માત્ર વિકલ્પથી પણ તેવું સંવેદન થાય છે, જેમ કે મરુમરીચિકા વગેરે જ્ઞાઁનો...

ઉત્તરપક્ષ : જો અર્થ વિના તે ઉત્પન્ન થયું હોય તો તે સંવેદન નથી, પણ તેનો આભાસ છે. તેવા પ્રકારના નિર્વિકલ્પની જેમેં…

## 🕸 દ્વિચંદ્ર વગેરે જ્ઞાન પણ અનુભવમૂલક 🕸

ક્યારેક તો તે સંવેદનાભાસ પણ નિષ્કારણ નથી હોતું, પણ પૂર્વે થયેલા તેવા પ્રકારના ઈહલોક-પરલોકના અનુભવને કારણે હોય છે - એટલે તે પણ સદંતર અનર્થજન્ય નથી.

(આશય: ઝાંઝવાના જળમાં પાણી ન હોવા છતાં પાણી દેખાય છે, તે પણ, પૂર્વે ક્યાંક તળાવ વગેરેમાં તેવું ચાકચિક્ય જોયું હોય અને પછી પાણી જોયું હોય, તેના કારણે દેખાતું હોય છે… એટલે તે અનુભવ પણ પૂર્વના પાણીજન્ય જ હોય છે, નિર્નિમિત્ત નહીં… કારણ કે અનાદિ સંસારમાં આવા અનુભવો અનેકવાર થયા હોય…)

ઋં પ્રશ્નકારને મૂલતઃ એ સિદ્ધ કરવું છે, કે વસ્તુ વિના પણ જ્ઞાન થતું હોવાથી, સદસદ્ર્પ જ્ઞાન થાય માટે વસ્તુ પણ સદસદ્ર્પ જ હોય, એવું માનવું જરૂરી નથી, પણ, ગ્રંથકારશ્રી એ સિદ્ધ કરશે કે, જ્ઞાન તો વસ્તુમૂલક જ હોવાથી, જેવું જ્ઞાન થાય તેવી વસ્તુ માનવી જ જોઈએ.

<sup>❖</sup> આશય ઃ બૌદ્ધો નિર્વિકલ્પ અર્થજન્ય-પ્રમાણ માને છે ને સવિકલ્પ અપ્રમાણ માને છે, એટલે અહીં કહે છે -સદસદ્દરૂપ સંવેદન વસ્તુજન્ય હોય તો પ્રમાણ, અન્યથા આભાસ… જેમ વસ્તુ ન હોતા તેનું નિર્વિકલ્પ થાય તો તે અર્થજન્ય ન હોવાથી તમારે પણ નિર્વિકલ્પાભાસરૂપ જ માનવું પડે છે, તેમ અમે પણ તેવા જ્ઞાનને આભાસરૂપ જ માનશું…

१. 'अविषयो विवादस्य' इति ड-पाठ: । २. 'न बस्तु॰' इति ड-पाठ: । ३. 'विकल्पकमित्या॰' इति ड-पाठ: । ४. 'चामुत्र' इति क-पाठ:, पूर्वमुद्रिते तु 'वामुत्र' इत्येव पाठ:, अत्र तु D प्रतानुसारेण इहपदस्योपादानं कृतम्।

(१००) अत्राह-अस्त्येतदुभयविधं संवेदनम् । नास्यापहृतिरास्थीयते, किन्त्वेत-दपास्तकत्पनानुबन्धेन संवेदनेनैकस्वभावे एवावबुद्धे बोध्ये तदनुभवसामर्ध्यसमृत्था-वा तथाविधानुभवनिबन्धनत्वेन-तत्तद्ध्यारोपानुभवनिबन्धनत्वेन हेतुना । किमित्याह-

अत्राह-अस्त्येतदुभयविधम्-उभयप्रकारं संवेदनम् । नास्यापहुतिरास्थीयतेऽस्माभिः, किन्त्वेतत्-उभयविधं संवेदनम् अपास्तंकल्पनानुबन्धेन-निरस्तकल्पनांसम्बन्धेन, निर्विकल्प-केनेत्यर्थः । संवेदनेन-विज्ञानेन एकस्वभाव एव-न नानास्वभावे अवबुद्धे-अवगते बोध्ये वस्तुनि भूयः तदनुभवसामर्थ्यसमुत्थापितं-यथोदितानुभववीर्यजनितं विकल्पद्वयं घटः अयं

अनिमित्तत्वायोगात् कारणात् । न चैतदनर्थजमिति योगः ॥

એટલે તેવા દેષ્ટાંતો લઈને સદસદ્ર્ય સંવેદન પણ નિમિત્ત વિના જ થાય છે, એવું સિદ્ધ ન કરી શકાય.

### 🕸 सहसह्रप संवेहन वस्तुषन्य नथी-आशंका 🕸

(૧૦૦) બૌદ્ધ: ઉભયરૂપ સંવેદન અમને માન્ય છે, અપલાપ કરતા નથી, પણ તે સંવેદન, નિર્વિકલ્પ એવા સંવેદનથી જ્ઞાત (અવબુદ્ધ), એકસ્વભાવી એવી વસ્તુના વિષયમાં, તે અનુભવથી (નિર્વિકલ્પથી) જ જન્ય બે વિકલ્પરૂપ છે, પણ સદસદ્દરૂપ વસ્તુજન્ય નથી.

(પરમાર્થ: બૌદ્ધો, નિર્વિકલ્પજ્ઞાન સ્વેલક્ષણરૂપ વસ્તુજન્ય માને છે, અને સવિકલ્પ નિર્વિકલ્પ-જન્ય… તેઓ કહે છે, વસ્તુ એકસ્વભાવી જ છે, જેમાંથી તેનું નિર્વિકલ્પ થાય… પછી તે નિર્વિકલ્પ-માંથી સદ્દ અને અસદ્દ્રુપ બે વિકલ્પ ઉત્પન્ન થાય. એ જ ઉભયરૂપ સંવેદન છે. અને વિકલ્પોનો વિષય દુનિયામાં હાજર હોય એવું જરૂરી નથી. કારણ કે વિકલ્પો નિર્વિષયક હોય છે. એટલે તે

ф

88. तत्तदध्यारोपानुभविनबन्धनत्वेनेति । शैशिशृद्धपीतभावमरुमरीचिकाद्विचन्द्रादिषु योऽध्यारोपः असत्यिप तथाभूते विषयवस्तुनि तथाकारावभासलक्षणः । स चासावनुभवश्च स निबन्धनं यस्य स तथा, तद्भावस्तत्त्वं तेन । इदमुक्तं भवति-योऽयं साम्प्रतं मरुमरीचिकादौ वितथार्थः प्रतिभासः प्रथते स नूनं तथाविधदोषादिह लोके परलोके वा तथाविधावभासस्य प्राक् सत्तायां सत्यां न पुनरन्यथा, अतः प्राक्प्रवृत्तमरुमरीचिकाप्रतिभासपूर्वक एव साम्प्रतो मरुमरीचिकादिप्रतिभासः अनादित्वात् संसारस्य ।।

 <sup>∻</sup> સ્વલક્ષણ તે પૃથક્-પૃથક્ (અત્યંત વિજાતીય-બિલકુલ સદશતા વિનાના) અને ક્ષણે-ક્ષણે નાશ પામે એવા પરમાણુરૂપ છે.

१. 'नानुवेधेन' इति क-ध-पाठः । २. 'संवेधेन' इति ड-पाठः । ३. 'स्वसंवेदने' इति ड-पाठः ४. 'सामर्थ्यसमुत्थापितं यथोदितानुभववीर्य०' इति ड-पाठः । ५. 'समारोपानुभव०' इति ख-पाठः । ६. 'शशिश्वेत०' इति च-पाठः ।

पितं विकल्पद्वयम्, न पुनर्भावाभावात्मकवस्तुप्रभवम्, इति न सूक्ष्मधिय आस्थामनोरथं पूरयति, यतोऽभावस्य कृत्यक्रियासु उपरतव्यापारतयाऽभावत्वम् । यद्यसाविप कार्य-क्रियासु कक्षां बध्नीयात् को भावादभावस्य भवता विशेषो दिशतः स्यात् ? अतो व्यप-रतेऽक्षव्यापारेऽर्थपरिच्छेदानुभवसंस्कारप्रसूतो नास्तिताविकल्पः स्वातन्त्र्यं परिहरतीति ॥

न पटादीत्येतदिह वर्तते, न पुनर्भावाभावात्मकवस्तुप्रभवम्, निर्विषयत्वात् विकल्पानाम् इति-एवं न सूक्ष्मिध्यः-निपुणमतेः आस्थामनोरथं पूरयति एतद् विकल्पद्वयम् । अत्रैव युक्तिमाह-यत इत्यादिना । यतो-यस्मात् अभावस्य कृत्यिक्रियासु-अर्थिक्रियासु उपरतव्यापारतया कारणेन अभावत्वम्, नान्यथा । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-यद्यसाविष-अभावः कार्य-क्रियासु-अर्थिक्रियासु कक्षां बध्नीयात्-यत्नं कुर्यात् कस्तर्हि भावात् सकाशात् अभावस्य-तुच्छस्य भवता-भावाभावात्मकवस्तुवादिना विशेषो दर्शितः स्यात् ? न कश्चिदित्यर्थः । अतः-अस्मात् कारणात् व्युपरतेऽक्षव्यापारे तदुत्तरकालम् अर्थपरिच्छेदानुभवसंस्कारप्रसूतः, निर्विकल्पकसामर्थ्याद्भृत इत्यर्थः । नास्तिताविकल्पः-न पटादीत्यादिरूपः स्वातन्त्र्यं परिहर-तीति । अभावाक्षसम्बन्धाभावेन भावमात्रवस्त्वनुभवपरतन्त्र इत्यभिप्रायः । एष पूर्वपक्ष इति ॥

♦······◆ અનેકાંતરિશ્મે ♦·····

વસ્તુજન્ય નથી અને તો વસ્તુ પણ ઉભયરૂપ ન રહે…) એટલે સૂક્ષ્મબુર્દ્ધિવાળા માટે તે વિકલ્પદ્ધય શ્રદ્ધેય નથી… (અર્થાત્ તેનાથી વસ્તુ પણ સદસદ્ર્ગ્પ સિદ્ધ ન થઈ શકે…)

પ્રશ્ન : પણ તે વિકલ્પ ઉભયરૂપ વસ્તુજન્ય નથી તે માનવાનું કારણ શું ?

ઉત્તર: અભાવ તો કોઈ કાર્ય કરી શકતો નથી, તેથી જ તેને અભાવ કહેવાય છે... વસ્તુમાં રહેલ અસદ્ર્રપ જો પોતાના વિકલ્પને ઉત્પન્ન કરે, તો તે અસદ્ર્રપ જ ન રહે, ભાવની જેમ સદ્ર્રપ જ બની જાય... અને, તો તમે (ભાવ-અભાવાત્મક વસ્તુવાદીઓ) ભાવ અને અભાવનો ભેદ શી રીતે સંગત કરશો ?

તેથી, અભાવાંશનો કોઈ જ વ્યાપાર ન હોવાથી, વસ્તુના અભાવાંશ દ્વારા સ્વતંત્રતયા નાસ્તિતા-રૂપ (પટાદિ નથી એવા) વિકલ્પની ઉત્પત્તિ જ અસંભવિત છે. (એટલે અસદ્ર્પ વિકલ્પ, અસદ્ર્પ વસ્તુજન્ય નથી.)

પ્રશ્ન : તો તેની ઉત્પત્તિ શેનાથી થશે ?

ઉત્તર: અર્થને જણાવનાર જે નિર્વિકલ્પ સંવેદન છે, તેના સામર્થ્યથી આ નાસ્તિતા વિકલ્પની ઉત્પત્તિ થાય છે, અને તે નિર્વિકલ્પ સંવેદન માત્ર ભાવરૂપ વસ્તુના જ અનુભવરૂપ છે, અભાવરૂપ વસ્તુના નહીં, કારણ કે અભાવાંશ સાથે ઇન્દ્રિયનો સંબંધ જ ન થતો હોવાથી, અભાવરૂપ વસ્તુનો અનુભવ જ અસંભવિત છે.

१. 'इति' इति पाठो न विद्यते घ-पुस्तके ।

(१०१) अत्रोच्यते-'तदनुभवसार्थ्यसमुत्थापितं विकल्पद्वयम्' इत्यनवद्यमेवं, किन्तु न तद्द्वयनिमित्तस्वभावतामन्तरेणास्माद् द्वयप्रसूतिः, हेत्वभेदेऽपि फलभेदाभ्यु-

**>** व्याख्या **>** 

अत्रोच्यते समिधः-तदनुभवसामर्थ्यसमुत्थापितं विकल्पद्वयमित्यनवद्यमेव-अपाप-मेव, किन्तु इदमवद्यं न तदद्वयनिमित्तस्वभावतामन्तरेण । नेति प्रतिषेधे । तच्च तद् द्वयं च तद्द्वयम्-अधिकृतविकल्पद्वयम्, तस्य निमित्तस्वभावता-कारणस्वभावता तद्द्वयनिमित्त-स्वभावता, तामन्तरेण-विना । अस्मात्-अर्थपिरच्छेदानुभवसंस्काराद् द्वयप्रसूतिः, द्वयमिति विकल्पद्वयम् । कुतो न प्रसूतिरित्याह-हेत्वभेदेऽपि सित फलभेदाभ्युपगमे क्रियमाणेऽभ्युप-गमविरोधात्, "अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा भावानां यदुत विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च"

\* અનેકાંતરિશ \*

નિષ્કર્ષ: આ રીતે, માત્ર ભાવરૂપ વસ્તુના અનુભવરૂપ એવા નિર્વિકલ્પ સંવેદનને પરતંત્ર રહીને જ, નાસ્તિતાવિકલ્પની ઉત્પત્તિ થાય છે. આમ નિર્વિકલ્પ સંવેદનથી જ સદસદ્રૂપ વિકલ્પદ્રયની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, વિકલ્પદ્રય સદસદ્રૂપ પદાર્થજન્ય છે, એવું મોની શકાય નહીં.

#### 🕸 બૌદ્ધ આશંકાની સચોટ સમીક્ષા 🕸

(૧૦૧) ઉત્તરપક્ષ : તમે જે કહ્યું હતું કે "વસ્તુના અનુભવરૂપ નિર્વિકલ્પ સંવેદનનાં સામર્થ્યથી સદસદ્ર્પ વિકલ્પદ્વયની ઉત્પત્તિ થાય છે"=તે કથન તો <sup>\*</sup>બરાબર જ છે, તેમાં કોઈ દોષ નથી.

પણ નિર્વિકલ્પથી વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ માટે નિર્વિકલ્પમાં જો બેની કારણતારૂપ બે સ્વભાવ ન હોય તો તેમાંથી બેનો જન્મ ન થાય, નહીંતર તમારા જ અભ્યુપગમનો વિરોધ આવશે, કારણ કે તમે પણ હેતુના અભેદથી ફળનો ભેદ માન્યો જ નથી. જુઓ -

કહ્યું છે કે - "વિરુદ્ધ ધર્મોનો અધ્યાસ તે જ વસ્તુનો ભેદ છે અને કારણભેદ તે જ વસ્તુના ભેદનું કારણ છે."

ફળ બે છે, બે વિકલ્પ... તો હેતુ પણ બે સ્વભાવરૂપ બે જ જોઈએ...

બૌદ્ધ: "કાર્યભેદ માટે ઉપાદાનહેતુનો ભેદ જરૂરી છે, નિંમિત્તહેતુનો ભેદ નહીં" - આવો જ અમારો સ્વીકાર હોવાથી, પ્રસ્તુતમાં અભ્યુપગમિવરોધ નહીં આવે, કારણ કે નિર્વિકલ્પ સંવેદનનું સામર્થ્ય તે વિકલ્પદ્ધયનું ઉપાદાનકારણ છે જ નહીં અને તેથી કાર્યભેદ માટે તેનો ભેદ નહીં માનવો પડે..

<sup>❖</sup> અહીં બૌદ્ધને મૂલતઃ એ ફિલત કરવું છે, કે નિર્વિકલ્પની ઉત્પત્તિ માત્ર ભાવરૂપ વસ્તુથી થાય છે અને વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ વસ્તુથી થતી જ ન હોવાથી, વિકલ્પદ્ધયના આધારે વસ્તુ પણ સદસદ્દ્રુપ છે, એવું સિદ્ધ ન કરી શકાય.

ઋ અહીં પૂર્વોક્ત કથનને બરાબર કહેવાનું કારણ એ છે, કે નિર્વિકલ્પ સંવેદન તે દર્શનરૂપ છે અને વિકલ્પદ્ધય તે જ્ઞાનરૂપ છે… દર્શન તે જ્ઞાનનું કારણ બને - તે જૈનદર્શનનો પ્રસિદ્ધ પદાર્થ છે, તેથી તેવું માનવામાં કોઈ દોષ નથી…

१. प्रेक्ष्यतां १२७तमं पृष्ठम् । २. प्रेक्ष्यतां ८६तमं पृष्ठम् ।

पंगमेऽभ्युपगमविरोधात् । उपादानहेत्वभेदे सित स विरोधः न च तत्सामर्थ्यमुपादानमस्य, अहेतुकं तहींतत् सौत्रान्तिकपक्षे तदपरस्याभावात्, तस्यैव वासनादित्वात् । न च तत्त्वत-

व्याख्या 
 इत्यभ्यपगमात । उपादानहेत्वभेदे सति स विरोध:-अभ्यपगमविरोध: । न च तत्सामर्थ्यम-

इत्यभ्युपगमात् । उपादानहेत्वभेदे सित स विरोधः-अभ्युपगमिवरोधः । न च तत्सामर्थ्यम्-अर्थपिरच्छेदानुभवसंस्कारलक्षणम्, उपादानमस्य-अधिकृतिवकल्पद्वयस्य, अतोऽयं न दोष इत्यभिप्रायः । एतदाशङ्क्याह-अहेतुकं तहींतत्-विकल्पद्वयम् । कृत इत्याह-सौत्रान्तिकपक्षे-बाह्यार्थवादिमते तदपरस्य-यथोदितसामर्थ्यातिरिक्तस्य अभावात् कारणात् । वासनादि तदित्याशङ्कापोहायाह-तस्यैव वासनादित्वात्, न ह्यिकृतसामर्थ्यातिरिक्तमन्यद् वासनादि, अनभ्युपगमात्; योगाचारपक्षे त्वालयमिधकृत्य उपरिष्टाद् वक्ष्यामः । न चेत्यादि । न च

------**-** અનેકાંતરશ્મિ **♦**-----**-**

સ્યાદ્વાદી: એ રીતે જો નિર્વિકલ્પસામર્થ્ય પણ ઉપાદાનકારણ નહીં બને, તો સૌત્રાંતિકમતે (બાહ્યાર્થવાદીમતે) - બીજું કોઈ જ કારણ ન રહેવાથી - વિકલ્પદ્વયની ઉત્પત્તિ નિર્હેતુક માનવાની આપત્તિ આવશે, અર્થાત્ કારણ વિના જ બે વિકલ્પ ઉત્પન્ન થવા લાગશે, જે કદી દેખાતું નથી.

આશય: તે વિકલ્પોત્પત્તિનાં કારણ તરીકે, નિર્વિકલ્પસામર્થ્ય માનવાની જ તેમની કલ્પના છે. (અર્થ નહીં, અર્થને કારણ માનવામાં આવે, તો તજ્જન્ય વિકલ્પને અભ્રાન્ત માનવું પડે, જે ઇષ્ટ નથી.) હવે જો તે નિર્વિકલ્પસામર્થ્ય પણ કારણ ન બને, તો તેમના મતે બીજું કોઈ જ કારણ ન રહે અને તો વિકલ્પની નિર્હેતુકતા જ થાય.

બૌદ્ધ : વિકલ્પદ્ધય નિર્હેતુક નહીં બને, કારણ કે તેના ઉપાદાનહેતુ તરીકે 'વાસના' તત્ત્વનો સ્વીકાર કર્યો છે, તે જુદી જુદી વાસનાથી જુદા જુદા વિકલ્પની ઉત્પત્તિ થોય છે..

સ્યાદાદી: પણ, સૌત્રાંતિકમતે (બાહ્યાર્થવાદી બૌદ્ધવિશેષના મતે) નિર્વિકલ્પસામર્થ્ય એ જ વાસના છે, તેનાથી અતિરિક્ત એવું વાસના વગેરે કોઈ તત્ત્વ જ નથી, કે જે ઉપાદાન કારણ તરીકે બની શકે અને નિર્વિકલ્પને તો ઉપાદાન માન્યું નથી, કારણ કે તેમ માનવામાં નિર્વિકલ્પને ઉભયસ્વભાવી માનવું પડે છે - આ રીતે ઉપાદાન કારણ તરીકે કોઈ જ ન રહેવાથી, વિકલ્પદ્ધયની નિર્હેતુકતા યથાવસ્થિત જ રહેશે... યોગાચારમતે (બૌદ્ધવિશેષમતે), વિકલ્પદ્ધયના કારણ તરીકે 'આલયવિજ્ઞાન' સ્વીકૃત છે, પરંતુ તે પણ ઘટતું નથી, એ અમે આગળ કહીશું.

#### ※ ઉપાદાન-નિમિત્તની વ્યવસ્થા પણ અસંગત ※

વળી, બૌદ્ધમતે "વાસના તે ઉપાદાનકારણ અને નિર્વિકલ્પ તે નિમિત્તકારણ" - એમ ઉપાદાન અને નિમિત્ત કારણની જુદી જુદી વ્યવસ્થા પણ અસંગત છે, કારણ કે હેતુ તરીકે તો બંને સમાન છે,

<sup>❖</sup> પ્રશ્નકાર,વિકલ્પની ઉત્પત્તિમાં નિર્વિકલ્પને નિમિત્તકારણ માનશે અને કાર્યભેદ માટે નિમિત્તકારણનો ભેદ જરૂરી ન હોવાથી, નિર્વિકલ્પ તો એકરૂપ જ સાબિત થશે. આ રીતે અભ્યુપગમવિરોધ-નિર્વિકલ્પની ઉભયરૂપતા -વિકલ્પદ્ધયની નિર્હેતુકતા વગેરે એકે આપત્તિ આવતી નથી, એવો પ્રશ્નકારનો આશય છે...

१. 'उपरिष्ठात' इति घ-पाठः ।

स्तन्नीतावुपादानेतरहेत्वोर्भेदिसिद्धिः, हेतुलक्षणाविशेषात्, विशिष्टलक्षणायोगाच्च ॥

(१०२) न चासाधारणादिहेतुतया तिसद्धिः, आद्यस्यासम्भवात्, एकस्यैवानेक-कार्यकृत्त्वात् सर्वबुद्धैर्ज्ञप्तेः, अन्यथा तदतत्त्वप्रसङ्गः । स्वभावभेदमन्तरेण चाधिकृत-

व्याख्या

तत्त्वततस्तन्नीतौ सामान्येनैव उपादानेतरहेत्वोः नाममात्रकल्पितयोर्भेदसिद्धिः । कृत इत्याह-हेतुलक्षणाविशेषात् सामान्येन विशिष्टलक्षणायोगाच्य द्वयोरिप ॥

न चेत्यादि । न च असाधारणादिहेतुतया असाधारण उपादानहेतुः साधारणस्त्वितर इत्येवम्भूतया तिसद्धिः-उपादानेतरहेत्वोर्भेदसिद्धिः । कृत इत्याह-आद्यस्य-असाधारणस्य हेतोः असम्भवात् । कथमसम्भव इत्याह-एकस्यैवेत्यादि । एकस्यैव-वस्तुनोऽनेककार्यकृत्त्वात्-अनेककार्यकरणशीलत्वात् । एतदेवाह-सर्वबुद्धैः-सर्वज्ञैर्झप्तेरेकस्य । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्य-

એમ બંનેનો ભેદ જ સંગત ન થૈંઈ શકે…

(૧૦૨) બૌદ્ધ : (૧) જે અસાધારણ કારણ હોય તે ઉપાદાનકારણ, અને (૨) જે સાધારણ કારણ હોય તે નિમિત્તકારણ - આમ, ઉપાદાન-નિમિત્તનો ભેદ સંગત થઈ શકશે.

સ્યા<mark>દ્વાદી :-</mark> એવું પણ અસંભવિત છે, કારણ કે અસાધારણ કારણ ત્યારે કહેવાય કે તે એક જ કાર્યનું કારણ હોય, અન્યનું નહીં…

પ્રશ્ન : તદ્ તદ્ વિલ્વગેરે તદ્ તદ્ ધૂમના જ કારણ હોય છે, તો એક જ કારણથી એક જ કાર્ય થાય છે જ ને ?

ઉત્તર : ના. દરેક વસ્તુ, સર્વ સર્વજ્ઞોનાં જ્ઞાનમાં કારણ બને છે, એટલે દરેક વસ્તુ અનેક જ્ઞાનરૂપ કાર્ય તો ઉત્પન્ન કરે જ છે… જો સર્વ સર્વજ્ઞો સર્વ વસ્તુને ન જાણે - એક પણ વસ્તુ જાણવી રહી જાય તો તેમનું સર્વજ્ઞપણું જ ન રહે… એટલે અસાધારણ કારણ કોઈ છે જ નૈંહીં અને તેથી

ф

89. सर्वज्ञैर्ज्ञमेरेकस्येति । यदा सर्वेऽपि बुद्धाः सर्वात्मना सर्वमिप वस्तु अतीतानागतवर्तमानभेदि-भन्नं पश्यन्ति तदा न किञ्चिद् विषयवस्तु कस्यचिद् बुद्धज्ञानस्यासाधारणरूपेणालम्बनभावं प्रतिपद्यते; अतो विविक्षितबुद्धज्ञानस्य य उपादानहेतुः कल्प्यते, सोऽपि न तत्र साधारणभावेन व्यावृत्तः, विविक्षित-बुद्धव्यतिरिक्तबुद्धज्ञानानां तस्यालम्बनत्वादिति ॥

ઋં જે કારણ કાર્યરૂપે પરિણમે તે ઉપાદાન અને પરિણમનમાં જે સહાય કરે તે નિમિત્ત - આમ સ્યાહાદમતે તો બંનેની વ્યવસ્થા સંગત જ છે, પણ બૌદ્ધમતે સંગત નથી…

<sup>❖</sup> વસ્તુ જયારે એક સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં કારણ બને, ત્યારે તે બીજા સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં પણ કારણ હોય છે જ, અન્યથા બીજા સર્વજ્ઞને તે વસ્તુ ન જણાય.. તેથી દરેક વસ્તુ સર્વ બુદ્ધોના જ્ઞાનમાં સાધારણ કારણ છે, કોઈ પ્રતિનિયત વિશે અસાધારણ કારણ નહીં..

१. 'असाधारणोपा॰' इति क-पाठः । २. 'नानेककार्यकारित्वं साधारणत्वं' इति टिप्पणकं ड-प्रतौ ।

...... 💠 व्याख्या 🌣

मित्याह-अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदतत्त्वप्रसङ्गः तेषां-बुद्धानामबुद्धत्वप्रसङ्गः, तदेकापरिज्ञाने तत्सर्वज्ञत्वाभावादित्यर्थः । प्रकृतमेवाधिकृत्याह-स्वभावेत्यादि । स्वभाव-भेदमन्तरेण चाधिकृतसामर्थ्यस्यापि उपन्यस्तविकल्पद्वयनिमित्तस्य तदुभयनिमित्तत्वा-नुपपत्तेः तच्च तत् उभयं च तदुभयं प्रक्रान्तविकल्पोभयं तत्कारणत्वानुपपत्तेः कारणात् । किमित्याह-तदेकत्वापितः तस्य-प्रक्रान्तविकल्पोभयस्यैकत्वापितः । एतदेव भावयित तथाही-त्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । येन स्वभावेन तत्-अधिकृतसामर्थ्यम्, एकस्य निमित्तम्, प्रक्रमात् विकल्पस्य, तेनैव-स्वभावेन अपरस्य-विकल्पस्य इति-एवं तद्वत्-एकविकल्पवत् तदितरस्यापि-अपरविकल्पस्यापि तत्त्वम्-एकविकल्पत्वम् । कृत इत्याह-तत्तत्त्वान्यथा-ऽयोगात्, तस्य-अधिकृतसामर्थ्यस्वभावस्य तत्त्वं येनैव तेनैवत्यनेन प्रकारेणैकत्वं तत्तत्त्वं त्रत्वय्याऽयोगात्, न हि तदेवाकुर्वतस्तत्तत्त्वमिति भावनीयम् । तदुभयनिमित्तत्वैकस्वभावत्वे-ऽस्यादोष इति विभ्रमव्यपोहायाह-तदुभयेत्यादि । तदुभयनिमित्तत्वम्-अधिकृतविकल्पोभय-निमित्तत्वमेव एको भावः-स्वभावो यस्याधिकृतसामर्थस्य तत्त्वभयनिमित्तत्वेकभावं तद्भावं-निमित्तत्वमेव एको भावः-स्वभावो यस्याधिकृतसामर्थस्य तत्त्वभयनिमित्तत्वकभावं तद्भावं-निमित्तत्वमेव एको भावः-स्वभावो वस्याधिकृतसामर्थस्य तत्त्वभयनिमित्तत्वकभावं तद्भावं-निमित्तत्वमेव एको भावः-स्वभावो वस्याधिकृतसामर्थस्य तत्त्वभयनिमित्तत्वकभावं तद्भावं वद्भावं वाद्वावः

પૂર્વોક્ત રીતે ઉપાદાન-નિમિત્તની વ્યવસ્થા અસંગત જ રહેશે.

### 🕸 निर्विક्त्य संवेद्दनने ઉભयરूप मानवूं 🕈 पडशे 🕸

વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિમાં, વસ્તુના અનુભવરૂપ નિર્વિકલ્પસામર્થ્યને, જો નિમિત્તકારણ માનો, તો પણ તે નિર્વિકલ્પને ઉભયસ્વભાવી તો માનવું જ પડે, નહીંતર - જુદા જુદા વિકલ્પ માટે જુદું જુદું નિમિત્ત ન રહેવાથી - બંને વિકલ્પ એકરૂપ જ થઈ જશે...

ભાવ એ છે કે, નિમિત્ત કારણ જો એકરૂપ હોય, તો તે (નિર્વિકલ્પ), જે સ્વભાવથી પ્રથમ વિકલ્પનું નિમિત્ત બનશે, તે જ સ્વભાવથી બીજા વિકલ્પનું નિમિત્ત બનશે. આમ એક જ સ્વભાવથી બીજા વિકલ્પનું નિમિત્ત બનશે. આમ એક જ સ્વભાવથી બીજા વિકલ્પની ઉત્પત્તિ થઈ હોવાથી, બીજો વિકલ્પ પણ પહેલા વિકલ્પ જેવો જ થશે. જો બંને વિકલ્પ એક જેવા જ નહીં થાય, તો તે નિમિત્તની એકસ્વભાવતા જ નહીં ઘટે, કારણ કે બે જુદી વસ્તુ બનાવે અને છતાં વસ્તુ (સ્વભાવ) તે જ છે, તેમ શી રીતે કહેવાય ? માટે, એકસ્વભાવી નિર્વિકલ્પથી વિકલ્પદ્વયની ઉત્પત્તિ ન માની શકાય.

પ્રશ્ન : નિર્વિકલ્પનો એવો સ્વભાવ છે કે, જે તે બે જુદા જુદા વિકલ્પનું કારણ બને છે...

१. 'तत्तत्त्वान्यथायोगात्' इति क-पाठः । २. 'तत्कारणानुपपत्तेः' इति ङ -प्रतौ । ३. 'तदेकविकल्पवत्' इति क-पाठः । ४. 'तदन्यथायोगात्' इति घ-पाठः । ५. 'स्वभावत्वस्यादोष' इति क-पाठः, 'स्वत्वे स्याददोष' इति तु ङ-पाठः ।

निमिर्त्तत्वैकभावत्वे चित्रतया तद्भेदिसिद्धेः, (१०३) इति भावाभावात्मकवस्तुप्रभवमेव तद्विकल्पद्वयम्, पारम्पर्येण तिन्निमित्तत्वात् । अतोऽत्यन्तसृक्ष्मिधयः किं नास्थामनोरथं पुरयतीति वाच्यम् ? ॥

 \$
 व्याख्या

स्तिस्मिन् सित चित्रतया कारणेन, न ह्यनेकगर्भमेकमचित्रं नामेत्यर्थः । तद्धेदिसद्धेः-प्रक्रमा-दिधकृतसामर्थ्यस्य स्वभावभेदिसद्धेः इति-एवमुक्तनीत्या भावाभावात्मकवस्तुप्रभवमेव तत्-अधिकृतिवकल्पद्वयम् । कुत इत्याह-पारम्पर्येण तिन्निमित्तत्वात्-तदुद्भवात्रिर्विकल्पका-दुत्पत्तेरिति । न हि शुक्लवस्तुप्रभवादिवकल्पाच्छुक्लपीतिवकल्पद्भयप्रभव इत्यालोचनीयम् । अत इत्यादि । अतः-अस्मात् कारणात् अत्यन्तसूक्ष्मधियः-इत्थमालोचकस्य किं नास्था-मनोरथं पूरयतीति वाच्यम् ? पूरयत्येवेत्यर्थः ॥

ઉત્તર: પણ એ રીતે તો, નિર્વિકલ્પના સ્વભાવમાં ઉભયસ્વભાવ આવશે જ, કારણ કે જુદા જુદા નિમિત્તવાળો સ્વભાવ એકરૂપ ન હોઈ શકે. માટે વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ માટે, નિર્વિકલ્પને પણ ઉભયસ્વભાવી તો મોનવું જ પડશે.

### 🕸 सहसह्३५ विङल्पद्धयनी वस्तुषन्यता 🕸

(૧૦૩) સદસદ્ર્ગ બંને વિકલ્પની ઉત્પત્તિ, ભાવ-અભાવાત્મક વસ્તુથી જ થાય છે. તે આ રીતે - ભાવ-અભાવરૂપ વસ્તુથી, સદસદ્ર્ગ નિર્વિકલ્પ સંવેદન થાય અને તે નિર્વિકલ્પ સંવેદનના સામર્થ્યથી, ઉભયસ્વભાવી વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ થાય છે. આમ, પરંપરાએ વસ્તુથી જ વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ થાય છે.

માટે, વસ્તુને પણ ઉભયરૂપ માનવી જ જોઈએ. વસ્તુ જો માત્ર શુક્લ જ હોય, તો તજ્જન્ય નિર્વિકલ્પથી, શુક્લતાનો જ વિકલ્પ થશે, શુક્લ-પીત ઉભયરૂપતાનો નહીં... તે રીતે વસ્તુ જો માત્ર સદ્રૂપ જ હોય, તો તજ્જન્ય નિર્વિકલ્પથી માત્ર સદ્રૂપતાનો જ વિકલ્પ થઈ શકે, અસદ્રૂપતાનો નહીં... પણ, અસદ્રૂપતાનો વિકલ્પ પણ થાય તો છે જ, તેથી વસ્તુને અસદ્રૂપ પણ માનવી જ જોઈએ, એમ ફલિત થાય છે.

આમ વિકલ્પદ્ધય, (ઉભયરૂપ) વસ્તુજન્ય છે, એ સિદ્ધ થતાં, વસ્તુ પણ ઉભયરૂપ છે, તે અત્યંત સૂક્ષ્મબુદ્ધિવાળાને શ્રદ્ધેય બને જ છે... (પૂર્વપક્ષીએ સૂક્ષ્મબુદ્ધિવાળાને શ્રદ્ધેય નથી કહ્યું, તો સિદ્ધાંતી અત્યંત સૂક્ષ્મબુદ્ધિવાળાને જ એ સમજાય એમ કટાક્ષ કરે છે....)

<sup>❖</sup> અહીં નિર્વિકલ્પને ઉભયસ્વભાવી સિદ્ધ કરવા પાછળ એવો આશય છે, કે જો વસ્તુ ઉભયરૂપ ન હોય તો તજ્જન્ય નિર્વિકલ્પ પણ ઉભયસ્વભાવી ન જ હોઈ શકે. ફ્લતઃ વસ્તુ પણ ઉભયરૂપ સિદ્ધ થશે.

१. 'त्वैकस्वभावत्वे' इति ग-पाठः । २. 'कल्पकत्वोत्पत्तेरिति' इति इ-पाठः ।

(१०४) यदिप चोक्तम्-'यतोऽभावस्य कृत्यिक्रियासु उपरतव्यापारतयाऽभावत्वम्' इत्येतदिप न नो बाधायै, पररूपेणार्थिक्रियाऽकरणात् तद्रूपस्य च तत्राभावात् । ततश्च 'यद्यसाविप कार्यिक्रयासु कक्षां बध्नीयात् को भावादभावस्य भवता विशेषो दिशतः स्यात्' इत्येतद्प्यत्रानवकाशमेव, तथाकार्यिक्रयाऽकरणादिति । (१०५) अतो व्युप- रतेऽप्यक्षव्यापारेऽर्थपरिच्छेदानुभवसंस्कारप्रसूतो नास्तिताविकल्पः तत्प्रसूतत्वादेव कथं स्वातन्त्र्यं परिहरित इति चिन्तनीयम्, अन्यथाभूतेऽर्थे तथापरिच्छेदानुभवसंस्कारानुपपत्तेः

यदिप चोक्तं पूर्वपक्षे-'यतोऽभावस्य कृत्यक्रियासु उपरतव्यापारतयाऽभावत्वम्' इति एतदिप न नः-नास्माकं बाधाये । कृत इत्याह-पररूपेणार्थक्रियाऽकरणात् तद्रूपस्य च-पररूपस्य च तत्र-वस्तुनि अभावात् । ततश्च 'यद्यसाविप कार्यक्रियासु कक्षां बध्नीयात् को भावादभावस्य भवता विशेषो दिशतः स्यात्, इत्येतदिप अत्र-उदितपक्षे अनवकाश-मेव । कृत इत्याह-तथा-तेन पररूपभावप्रकारेण कार्यक्रियाऽकरणादिति । अतो व्युपरते-ऽप्यक्षव्यापारे परनीत्याऽपि अर्थपरिच्छेदानुभवसंस्कारप्रसूतो नास्तिताविकत्यः तत्प्रसूत-

♦ અનેકાંતરશ્મિ ♦

(૧૦૪) વળી, તમે જે કહ્યું હતું કે - "અભાવનો કોઈ પણ કાર્યમાં વ્યાપાર ન હોવાથી જ, તેને અભાવ કહેવાય છે" - તે કથન પણ અમારી બાધા માટે નથી, કારણ કે વસ્તુ પરરૂપે કોઈ પણ અર્થક્રિયા કરતી જ નથી અને પરરૂપ ત્યાં નથી જ…

આશય એ છે કે, ઘડો પાણી ધારણ કરવું વગેરે રૂપ ઘડાસંબંધી જ અર્થક્રિયા કરે છે, ઘડામાં પટરૂપ ન હોવાથી, ઘડો તે પટસંબંધી શીતત્રાણ વગેરે રૂપ અર્થક્રિયા કરતો નથી. આમ ઘડો, પટરૂપે કોઈપણ અર્થક્રિયા ન કરતો હોવાથી, અભાવાંશ તો વ્યાપારરહિત જ છે.

તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે - "જો અભાવ પણ કાર્યક્રિયામાં વ્યાપાર કરવા લાગશે, તો તમે ભાવ કરતા અભાવ જુદો છે - એવું શી રીતે બતાવી શકશો ?" તે કથનને પણ અહીં અવકાશ નથી, કારણ કે ઘટાદિ વસ્તુઓ પરરૂપે અર્થક્રિયા ન કરતી હોવાથી, અભાવાંશ તે અર્થક્રિયામાં અવ્યાપૃત જ છે, માટે ભાવ-અભાવનો ભેદ પણ અસંગત નથી.

### 💥 औद्धव्यवस्था भाटे पण वस्तुने सहस्रह्इप मानवी ४३री छे 🕸

(૧૦૫) તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે - "ઇન્દ્રિયનો વ્યાપાર અટકી ગયા પછી પણ, અર્થને જણાવનાર એવાં નિર્વિકલ્પ સંવેદનનાં સામર્થ્યથી, નાસ્તિતાવિકલ્પની ઉત્પત્તિ થાય છે - આમ, નિર્વિકલ્પથી જ તેની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, વસ્તુ દ્વારા સ્વતંત્રતયા તેની ઉત્પત્તિ અસંભવિત છે…" - આ પણ પૂર્વપક્ષનું કથન વિચારણીય છે, અર્થાત્ અયુક્ત છે, કારણ કે નાસ્તિતાવિકલ્પ પણ, ભાવમાત્ર વસ્તુના નિર્વિકલ્પને પરતંત્ર છે જ નહીં… (સ્વતંત્ર જ છે…)

१. १३८तमे पृष्ठे । २. प्रेक्ष्यतां १३८तमं पृष्ठं । ३. १३८तमे पृष्ठे । ४. समीक्ष्यतां १३८तमं पृष्ठं ।

अतथाभूताच्च ततो न नास्तिताविकल्पप्रसूतिरिति भावनीयम् । (१०६) एतेन यदि ''प्रत्यक्षं प्रमाणं पदार्थमात्रास्वेव लब्धप्रतिष्ठं तासामेवावगमो युक्तः, तत्र व्यापार-सम्भवात्, अव्यापारेऽपि परिच्छेदे रूपप्रवृत्तेऽपि रसावसायः अशक्यपरिहारः सम्मद्येत''

त्वादेव-अर्थपरिच्छेदानुभवसंस्कारप्रसूतत्वादेव कथं स्वातन्त्रयं परिहरित, भावमात्रवस्त्व-नुभवपारतन्त्र्यासिद्धेः इति चिन्तनीयम् । एतदेव भावयित-अन्यथाभूतेऽर्थे-भावमात्रे तथा-उभयविकल्पजनकत्वेन परिच्छेदानुभवसंस्कारानुपपत्तेः कारणात् । अतथाभूताच्य ततः-तथापरिच्छेदानुभवसंस्कारात् न नास्तिताविकल्पप्रसूतिः, न हि शुक्लपरिच्छेदानुभवसंस्कारात् पीतविकल्पप्रसूतिः इति भावनीयम् । एतेनेत्यिदि । एतेन-अनन्तरोदितेन न्यायेन यदि प्रत्यक्षं प्रमाणं पदार्थमात्रास्वेव-स्वलक्षणरूपासु लब्धप्रतिष्ठं वर्तते, ततः तासामेव-पदार्थमात्राणाम् अवगमो युक्तः । कृत इत्याह-तत्रेत्यादि । तत्र-तासु पदार्थमात्रासु व्यापारसम्भवात् प्रत्यक्षस्य ।

અાશય : વસ્તુ ઉભયરૂપ સિદ્ધ થતાં, નિર્વિકલ્પ પણ ઉભયરૂપ વસ્તુવિષયક હોવાથી, તેનાથી

ઉત્પન્ન થતો અસત્ વિકલ્પ પણ, પરંપરાએ અસત્રૂપને જ પરતંત્ર છે - નિર્વિષયક નથી (તે સ્વતંત્રપણે જ વસ્તુને સ્પર્શે છે, નિર્વિકલ્પને પરતંત્ર રહીને નહીં…)

જેમ શુક્લવસ્તુજન્ય નિર્વિકલ્પથી માત્ર શુક્લરૂપ જ વિકલ્પ થઈ શકે, પીતરૂપ નહીં... માટે, વસ્તુ માત્ર ભાવરૂપ હોય, તો તજ્જન્ય નિર્વિકલ્પથી માત્ર ભાવરૂપ જ વિકલ્પ થઈ શકે, અભાવરૂપ (નાસ્તિતારૂપ) નહીં. તેથી ભાવ-અભાવરૂપ વિકલ્પદ્ધયની ઉત્પત્તિ માટે, વસ્તુને પણ ભાવ-અભાવ ઉભયરૂપ માનવી જ પંડશે...

### 寒 અભાવાંશનું પણ પ્રત્યક્ષ શક્ય ※

(૧૦૬) પૂર્વપક્ષ : સ્યાદ્ધાદભંગાદિમાં દિવાકરાદિ કહે છે → સ્વલક્ષણ પદાર્થ વિશે જ પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર થતો હોવાથી, પ્રત્યક્ષની પ્રતિષ્ઠા માત્ર ભાવરૂપ પદાર્થ વિશે જ છે અને તેથી, પ્રત્યક્ષ દ્વારા પદાર્થની માત્રાનો=સ્વલક્ષણનો=સ્વલક્ષણરૂપ પદાર્થનો જ બોધ થઈ શકે... અભાવના વિષયમાં પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર જ ન હોવાથી, તેના દ્વારા અભાવનો બોધ શક્ય નથી.

જો અભાવમાં તેનો વ્યાપાર ન હોવા છતાં પણ, પ્રત્યક્ષ દ્વારા તેનો બોધ માની લઈએ, તો તો બધી જ વ્યવસ્થા અસમંજસ થઈ જશે, અર્થાત્ રૂપ વિશે પ્રવર્તેલું પ્રત્યક્ષ રસનો પણ બોધ કરવા લાગશે.

<sup>❖</sup> અભાવાંશ વિશે પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર ન હોવાનું કારણ એ કે, ઇન્દ્રિયનો સંબંધ માત્ર ભાવ સાથે જ છે, અભાવ સાથે નહીં અને જે વિશે ઇન્દ્રિયનો સંબંધ થાય, તે વિશે જ પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર થઈ શકે...

<sup>्</sup>र. 'समापद्येतेति' इति ग-पाठः । - २. 'प्रसूतत्वादेव च कथं' इति ड-पाठः । - ३. 'भवापार०' इति च-पाठः ।

इति यदुच्यते पेरैस्तदिप प्रतिक्षिप्तमिति, पदार्थमात्राणामेवोक्तवद् भावाभावात्मकत्वात्, अन्यथा तन्मात्रतानुपपत्तेः, इतरेतराभावात्मकत्वे तत्तद्भावसिद्धेः ॥

( १०७ ) ततश्च 'प्रत्यक्षं प्रमाणं पदार्थमात्रास्वेव लब्धप्रतिष्ठं तासामेवावगमो युक्तः,

अव्यापारेऽपि न विद्यते व्यापारो यस्मिन्, प्रक्रमात् प्रत्यक्षस्य, तदव्यापारं-विषयान्तरमभावादि तस्मित्रपि तद्विषयेऽपि परिच्छेदेऽभ्युपगम्यमाने, सामर्थ्यात् प्रत्यक्षस्यैव । किमित्याह-रूप-प्रवृत्तेऽपि परिच्छेदकत्वेन प्रत्यक्षे रसावसायः-रसपरिच्छेदः । किमित्याह-अशक्यपरिहारः सम्पद्येत, अव्यापारेऽपि विषये तत्परिच्छेदसिद्धेरित्यभिप्रायः । इति एतद् यदुच्यते परैः-स्याद्वादभङ्गादौ दिवाकरादिभिः तदिप प्रतिक्षिप्तं-निराकृतमेव इति । कुत इत्याह-पदार्थ-मात्राणामेवोक्तवद् भावाभावात्मकत्वात् कारणात्। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा

तत्तद्भावसिद्धेः-पदार्थमात्राणां पदार्थमात्रभावसिद्धेः, अन्यथा तत्साङ्कर्यमनिवारणीयमित्यर्थः ॥ तत्तश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सति 'प्रत्यक्षं प्रमाणं पदार्थमात्रास्वेव लब्धप्रतिष्ठं

तन्मात्रतानुपपत्ते:-पदार्थमात्रतानुपपत्ते: । कथमित्याह-इतरेत्यादि । इतरेतराभावात्मकत्वे सति

આશય એ છે કે, રૂપ વિશે પ્રવર્તેલું પ્રત્યક્ષ માત્ર રૂપનો જ બોધ કરે છે, રસનો નહીં, કારણ કે તેનો વ્યાપાર માત્ર રૂપ વિશે જ છે. પણ, જો વ્યાપાર વિના પણ અભાવનો બોધ થતો હોય, તો રૂપવિષયક પ્રત્યક્ષનો, રસ વિશે વ્યાપાર ન હોવા છતાં, તેના દ્વારા રસનો બોધ કેમ ન થાય ? થશે જ, જે કદી જોવાતું નથી... તેથી, જેના વિશે વ્યાપાર હોય તેનો જ બોધ માનવો જોઈએ, ફલતઃ અભાવ વિશે વ્યાપાર ન હોવાથી અભાવનો બોધ અસંભવિત જ રેરહેશે.

ઉત્તરપક્ષ : પૂર્વોક્ત રીતે, તમારું બધું જ કથન નિરાકૃત થાય છે, કારણ કે ઘટ વગેરે દરેક પદાર્થ ભાવ-અભાવ ઉભયરૂપ જ માનવા પડે, નહીંતર તે પદાર્થની પદાર્થરૂપતા જ ન ઘટે…

પ્રશ્ન : કેમ ?

ઉત્તર : કારણ કે પટથી જુદો હોય તો જ ઘડાનું અસ્તિત્વ નિયતરૂપે ઘટી શકે,નહીંતર ઘડો તે પટરૂપ પણ બની જતાં, ઘડાનાં અસ્તિત્વનો જ લોપ થશે. તેથી દરેક વસ્તુ, બીજા પદાર્થના અભાવરૂપ માનવી જ જોઈએ.

(૧૦૭) એ રીતે, દરેક વસ્તુ ભાવ-અભાવ ઉભયરૂપ હોવાથી, તમે જે કહ્યું હતું કે - ''પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની પદાર્થમાં જ પ્રતિષ્ઠા હોવાથી, તેના દ્વારા પદાર્થનો જ બોધ થઈ શકે, કારણ કે પદાર્થ વિશે

<sup>♦</sup> અભાવનો બોધ નથી થતો - એમ કહેવા દ્વારા પૂર્વપક્ષને એ ફ્લિત કરવું છે, કે વસ્તુમાં અભાવ છે જ નહીં અને અભાવ ન હોવાથી, વસ્તુની માત્ર સદ્દરૂપતા જ સિદ્ધ થતાં સ્યાદ્વાદનો ભંગ થશે.

१. स्याद्वादभङ्गादौ दिवाकरादिभि: इति व्याख्ययाऽवगम्यते । २. 'प्रत्यक्षरसा०' इति क-पाठ: ।

तत्र व्यापारसम्भवात् इत्यत्राविसंवाद एव, किन्तु यथाऽवस्थितानामवगमे कथमेक-रूपताऽवगमस्येति चिन्तनीयम् । अभावे व्यापाराभावादिति चेत्, न, भावानुविद्धत्वेन तस्य व्यापाराभावासिद्धेः, यथाऽवस्थितार्थप्रकाशनस्वभावत्वात्, तासां च तथाऽवस्थित-त्वात्, अन्यथा तद्ग्रहणायोगात् । ( १०८ ) एवं च 'अव्यापारेऽपि परिच्छेदे रूपप्रवृत्तेऽपि

तासामेवावगमो युक्तः, तत्र व्यापारसम्भवात् दृत्यत्राविसंवाद एव वस्तुस्थित्याऽऽवयोः, किन्तु यथाऽविस्थितानां-पदार्थमात्राणाम् अवगमे कथमेकरूपताऽवगमस्य उभयरूपत्वात् तासामिति चिन्तनीयम् एतत्। पराभिप्रायमाह-अभावे व्यापाराभावादिति चेत्, एकरूपता-वगमस्य इति एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि। न-नैतदेवम्। भावानुविद्धत्वेन हेतुना तस्य-अभावस्य व्यापाराभावासिद्धेः तत्रावगमस्येति। असिद्धिमेवाह-यथाऽविस्थितार्थप्रकाशनस्वभावत्वात्, अवगमस्येति प्रक्रमः, तासां च-पदार्थमात्राणां तथा-उभयरूपतया अवस्थितत्वात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा-उभयरूपतानभ्युपगमे तद्ग्रहणायोगात्-पदार्थमात्राणां ग्रहणा-योगात्, भावमात्रतयेति भावः। एवं च सित 'अव्यापारेऽपि परिच्छेदे रूपप्रवृत्तेऽपि

જ તેનો વ્યાપાર રહેલો છે" - તે કથન તો બરાબર જ છે, તેમાં કોઈ વિસંવાદ નથી, કારણ કે અમે પણ એવું માનીએ છીએ જ કે, જે પદાર્થ વિશે વ્યાપાર હોય તે પદાર્થનો બોધ થાય.

પરંતુ, તમે જે કહ્યું હતું કે - "પ્રત્યક્ષ તો માત્ર ભાવરૂપ પદાર્થનું જ થાય છે" - તે કથન વિચારણીય છે, કારણ કે પ્રત્યક્ષનો, જેવો પદાર્થ હોય તેવો જ બોધ કરવાનો સ્વભાવ હોવાથી, પદાર્થ જો ભાવાભાવ ઉભયરૂપ હોય, તો તેનો બોધ પણ ભાવાભાવ ઉભયરૂપ જ માનવો જોઈએ. તેથી પ્રત્યક્ષ માત્ર ભાવરૂપે જ થાય - એવું તમે કહી શકો નહીં.

**પૂર્વપક્ષ :** સર્વ<mark>થા તુચ્છ એ</mark>વા અભાવ વિશે પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર જ ન થતો હોવાથી, પ્રત્યક્ષ દ્વારા તેનો બોધ પણ ન થઈ શકે.

ઉત્તરપક્ષ : અભાવાંશ તે સર્વથા તુચ્છ નથી, કારણ કે તે ભાવાંશની સાથે મિશ્રિત પણ છે, અર્થાત્ કથચિદ્ ભાવરૂપ પણ છે અને તેથી ઇન્દ્રિયનો સંબંધ પણ થઈ શકતાં, અભાવાંશ વિશે પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર અસંભવિત નથી.

પ્રશ્ન : તો શું અભાવ વિશે પણ પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર થાય ?

ઉત્તર: હા, કેમ નહીં ? કારણ કે યથાવસ્થિત અર્થને જણાવવાનો તો પ્રત્યક્ષનો સ્વભાવ જ છે. વસ્તુ જો સદસદ્રરૂપે રહેલી હોય, તો તેનું પ્રત્યક્ષ પણ સદસદ્રરૂપે થવું જ જોઈએ... પ્રત્યક્ષ જો માત્ર સદ્દરૂપ જ માનવામાં આવે, તો - સદસદ્દરૂપ સંપૂર્ણ વસ્તુનો બોધ ન થવાથી - તેના દ્વારા વસ્તુનું પ્રહણ જ સંગત નહીં થઈ શકે...

(૧૦૮) તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે - "અભાવ વિશે વ્યાપાર ન હોવા છતાં પણ, જો પ્રત્યક્ષ

१. प्रेक्ष्यतां १४५तमं पृष्ठम् । २. समीक्ष्यतां १४५तमं पृष्ठम् । ३. 'तस्य भावस्य' इति डन्पाठः ।

रसावसायोऽशक्यपरिहारः सम्पद्येत इति एतदुक्तिमात्रम्, अभिमतिवषये व्यापारस्य दर्शितत्वात् । न चैवमनभिमते रसादावसौ, तस्य तत्प्रकाशनस्वभावत्वासिद्धेः, इति न तत्र रसावसायापत्तिरेव, कुतोऽस्याशक्यपरिहारतेति ? अतो भावमात्रस्यैवाभावत्वा-नुपपत्तेः, लोकानुभवयुक्तिविरोधात्, अन्यविवेकविशिष्टतायाश्च परपक्षेऽयोगात्, तुच्छत्वेन

..... 💠 व्याख्या 🂠 .....

रसावसायोऽशक्यपरिहारः सम्पद्येत' इत्येतत्-पूर्वपक्षोदिते उक्तिमात्रं-निरर्थकम् । कुत इत्याह-अभिमतिवषये-अभावाख्ये व्यापारस्य अवगमसम्बन्धिनो दिशतत्वात् । न चैविम-त्यादि । न चैवमभाववत् अनिभमते रसादौ विषये असौ-अवगमव्यापारः । कुत इत्याह-तस्येत्यादि । तस्य, प्रक्रमाद् रूपावगमस्य, तत्प्रकाशनस्वभावत्वासिद्धेः-रसप्रकाशनस्वभाव-त्वासिद्धेः इति-एवं न तत्र रसावसायापित्तरेव अतत्स्वभावतया । कुतोऽस्य-रसावसायस्य अशक्यपरिहारतेति ? । नैवेत्यर्थः । अत इत्यादि । अतः स्थितमेतदुभयरूपमेव तदिति प्रतिपत्तव्यमिति योगः । हेतूनाह-भावमात्रस्यैव-अभावाविशिष्टस्य अभावत्वानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च लोकानुभवयुक्तिविरोधात्, भावस्य ह्यभावत्वे लोकादिविरोधः प्रकटः । अन्यविवेकविशिष्टो भावोऽभाव इति मोहापोहायाह-अन्यविवेकविशिष्टतायाश्च भावगतायाः

દ્વારા અભાવનો બોધ માનશો, તો રૂપવિષયક પ્રત્યક્ષનો, રસ વિશે વ્યાપાર ન હોવા છતાં પણ, રસનો બોધ થવા લાગશે" - તે બધું કથન પણ માત્ર બોલવા પૂરતું જ જણાઈ આવે છે, કારણ કે પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર અભિમત વિષય એવા અભાવ અંગે અમે સિદ્ધ કરી આપ્યો… અર્થાત્ અભાવાંશ તો પ્રત્યક્ષનો અભિમત વિષય હોવાથી, તે વિશે તો પ્રત્યક્ષનો વ્યાપાર સંભવિત જ છે.

.....**.** અનેકાંતરશ્મિ **\***------**\*** 

જયારે રૂપવિષયક પ્રત્યક્ષ માટે 'રસ' તે અનભિમત વિષય છે. એટલે તેમાં (રસમાં) તેનો (રૂપપ્રત્યક્ષનો) વ્યાપાર હોતો નથી, તેનું કારણ એ કે રૂપપ્રત્યક્ષનો સ્વભાવ રસનું પ્રકાશન (બોધ) કરવાનો હોતો જ નથી. માટે, તમે જે કહ્યું હતું કે - "રસનો પણ બોધ થવા લાગશે અને તેનો પરિહાર કરવો અશક્ય થશે" - તે આપત્તિ જ નથી, તો પરિહારની અશક્યતાનો પ્રશ્ન જ ક્યાં ?

## 🕸 वस्तुने सहस्रह् ઉભय३५ भानवी 🕈 रही 🕸

વળી, અભાવાવિશિષ્ટ ભાવમાત્ર જ વસ્તુ હોય તો તેમાં અભાવત્વ હોઈ શકે નહીં, કારણ કે માત્ર ભાવરૂપ વસ્તુ અભાવરૂપ હોવામાં લોક-અનુભવાદિનો વિરોધ સ્પષ્ટ છે. (અને તો તે વસ્તુ જ ન રહે, તેની પ્રતીતિ જ ન થાય, કારણ કે વસ્તુ સદસદ્રૂપ છે અને તેની પ્રતીતિ પણ સદસદ્રૂપે જ થાય તે સિદ્ધ કર્યું છે. જયારે તમે તો માત્ર ભાવરૂપ વસ્તુ માની.)

જે એમ કહ્યું હતું કે - "અન્યાભાવથી વિશિષ્ટ એવો ભાવ એ જ વસ્તુ છે (અને તેથી જ તેનું ઉભયરૂપે સંવેદન થાય છે.) …" એ પણ બરાબર નથી; કારણ બૌદ્ધમતે ભાવમાં અભાવની વિશિષ્ટતા

१. प्रेक्ष्यतां १४५तमं पृष्ठम् । २. 'तत्प्रकाशस्वभाव॰' इति घ-पाठः । ३. समीक्ष्यतां १४५तमं पृष्टम् ।

र्तस्य तेन सम्बन्धानुपपत्ते:, तादात्य-तदुत्पत्त्यभावात्, विवेकस्य वस्तुताऽशक्तेः, अप्रति-बद्धस्य च विशेषणत्वायोगात्, अतिप्रसङ्गात् उभयरूपमेव तदिति प्रतिपत्तव्यम्; अन्यथा तदनुपपत्तेरिति ॥

♦ व्याख्या ♦

परपक्षेऽयोगात् । अयोगे कारणमाह्-तुच्छत्वेन तस्य-अन्यविवेकाभावस्य तेन-भावेन सह सम्बन्धानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तादात्य्य-तदुत्पत्त्यभावात्, भाव-विवेकयोरिति । इहैव युक्तिमाह-विवेकस्य वस्तुताऽशक्तेः प्रतिबन्धासिद्धयैव । अप्रतिबद्ध एवायं विशेषणं भविष्यतीत्याशङ्कानिरासार्थमाह-अप्रतिबद्धस्य च - अन्यविवेकस्य विशेषणत्वायोगात् भावं प्रति । अयोगश्च अतिप्रसङ्गात्-यस्य कस्यचिद् विशेषणत्वापत्तेः । अत उभयरूपमेव भावाभावरूपत्या तत्-वस्तु इति-एवं प्रतिपत्तव्यम्, अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः वस्त्वनुपपत्तेः इति ॥

**♦......** અનેકાંતરિશ **♦......** 

જ સંભવિત નથી, કારણ કે (૧) અભાવ તુચ્છ હોવાથી તેની સાથે સંબંધ ન થાય, અને (૨) અભાવ વસ્તુરૂપ ન હોવાથી તેનો ભાવ સાથે તાદાત્મ્ય કે તદુત્પત્તિ ૈસંબંધ ઘટી ન શકે… તે આ રીતે -

પટભેદ તે અભાવરૂપ છે અને ઘટ તે ભાવરૂપ છે. તેથી (૧) ભાવ-અભાવનો તાદાત્મ્ય પણ ન ઘટી શકે, અને (૨) ભાવથી ભાવની જ અને અભાવથી અભાવની જ ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, ભાવ-અભાવ વચ્ચે તદુત્પત્તિ સંબંધ પણ ન ઘટી શકે - આમ, સંબંધ જ ન ઘટવાથી, પટભેદ તે વસ્તુસ્વરૂપ બન્યા વિના ઘટનું વિશેષણ બની શકે નહીં. આ જ વાતને જણાવવા યુક્તિ કહે છે કે - વિવેકનો=અભાવનો ભાવ સાથે સંબંધ અસિદ્ધ હોવાથી જ, તે અભાવ વસ્તુરૂપ ન બને, તેનામાં વસ્તુતાની શક્તિ ન રહે.. અને વસ્તુરૂપ બન્યા વિના, ભાવની સાથે અપ્રતિબદ્ધ (=અસંબદ્ધ) એવો તે અભાવ, કોઈનું વિશેષણ પણ ન બની શકે..

પ્રશ્ન : સંબંધ ન હોવા છતાં પણ વિશેષણ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો ગધેડો પણ ઊંટનું વિશેષણ બનવા લાગશે, અર્થાત્ કોઈપણ કોઈનું પણ વિશેષણ બનવા લાગશે અને તેમ થતાં તો વિશેષણ-વિશેષ્યની વ્યવસ્થા જ અસંગત થશે. તેથી પટભેદને વિશેષણ બનાવી ઘટને જ અભાવરૂપ કહેવો યોગ્ય નથી.

નિષ્કર્ષ: વસ્તુને સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ ભાવરૂપ અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અભાવરૂપે -એમ ભાવાભાવરૂપ જ માનવી જોઈએ. જો સ્વરૂપે ભાવ અને પરરૂપે અભાવ ન માનવામાં આવે, તો વસ્તુની વસ્તુરૂપતા જ ન રહે.

<sup>❖</sup> અહીં પૂર્વપક્ષની માન્યતા પ્રમાણે જ દોષનું આપાદાન કર્યું હોવાથી, સંબંધ પણ પૂર્વપક્ષની માન્યતા પ્રમાણે જ બતાવ્યો છે… બૌદ્ધો, તાદાત્મ્ય અને તદુત્પત્તિ બે જ સંબંધ માને છે.

१. 'तस्य तत्र सम्बन्धा॰'इति ग-पाठः । २. 'द्रव्ययोरेव संयोगः' इति टिप्पणकं ड-प्रतौ । ३. 'बन्धसिद्ध्यैव' इति ड-पाठः ।

(१०९) आह-एवमप्यस्ति-नास्तीतिविकल्पौ स्वस्वरूपनियतौ न युज्येते, तत्त्वतः शबलवस्तुबलोत्पत्तेरिति । उच्यते-को वा किमाह ? किन्तु नेमौ स्वस्वरूपनियतावेव, क्षयोपशमभेदात् प्रधानोपसर्जनभावत इतरेतराक्षेपेण प्रवृत्तेरिति । उक्तं च -

(११०) "अयमस्तीति यो होष भावे भवति निश्चयः । नैष वस्त्वन्तराभावसंवित्त्यनुगमादृते ॥

♦ व्याख्या ♦

आहेत्यादि । आह-एवमप्यस्तिनास्तीतिविकल्पौ यथोदितौ स्वस्वरूपिनयतौ प्रत्येक-रूपतया न युज्येते । कृत इत्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन शबलवस्तुबलोत्पत्तेः-सदसद्रूपवस्तु-सामर्थ्योत्पत्तेर्द्वयोरिप इति । उच्यतेऽत्र समाधिः-को वा किमाह-इत्थमेवैतत्, किन्तु नेमौ-अस्तिनास्तीतिविकल्पौ स्वस्वरूपिनयतावेव एकान्ततः प्रत्येकरूपतया । कृत इत्याह-क्षयोपशमभेदात् द्रव्यादिनिमित्तात् प्रधानोपसर्जनभावत इतरेतराक्षेपेण-अस्तित्वाद्यपेक्षया प्रवृत्तेः तयोरिति । उक्तं च अन्यैरिप-अयमस्तीति-एवं यो ह्येष भावे-सत्तारूपे भवति अनेडांतरिक्ष अनेडांतरिक्ष

### 🕸 अस्ति-नास्ति जंने विકल्पनी नियतता 🕸

(૧૦૯) પૂર્વપક્ષ: (જો વસ્તુ ઉભયરૂપ હોય તો) અસ્તિ અને નાસ્તિ એવા જે બે વિકલ્પો થાય છે, તે બંને એક જ (ઉભયરૂપી) વસ્તુથી ઉત્પન્ન થાય છે. (નહીં કે અસ્તિ એવો વિકલ્પ સદંશમાંથી અને નાસ્તિ એવો વિકલ્પ અસદંશમાંથી) તો પછી તે બંને પ્રત્યય પણ પ્રત્યેકરૂપે (જુદા-જુદા) પોતપોતાના સ્વરૂપવાળા ન હોઈ શકે. (હેતુનો અભેદ હોવાથી ફળનો પણ અભેદ જ થાય…)

ઉત્તરપક્ષ: તમારી વાત બરાબર જ છે, તે બંને પ્રત્યય પોતપોતાના જુદા જુદા રૂપવાળા છે જ નહીં, પણ પ્રમાતાના તેવા ક્ષયોપશમાનુસારે (૧) જયારે સ્વદ્રવ્યાદિની મુખ્યરૂપે વિવક્ષા હોય અને પરદ્રવ્યાદિની ગૌણરૂપે વિવક્ષા હોય, ત્યારે અસ્તિત્વવિકલ્પનો મુખ્યરૂપે અને નાસ્તિતાવિકલ્પનો ગૌણરૂપે અનુભવ થાય છે, અને (૨) જયારે પરદ્રવ્યાદિની મુખ્યરૂપે વિવક્ષા હોય અને સ્વદ્રવ્યાદિની ગૌણરૂપે વિવક્ષા હોય, ત્યારે નાસ્તિતાવિકલ્પનો મુખ્યરૂપે અને અસ્તિત્વવિકલ્પનો ગૌણરૂપે અનુભવ થાય છે...

આ રીતે, યદ્યપિ બંને વિકલ્પો શબલરૂપે જ થાય છે, પણ ક્ષયોપશમના ભેદે, તે-તેની પ્રધાનતા વખતે તે તે વિકલ્પનો મુખ્યરૂપે અનુભવ થાય છે, અને ત્યારે પણ ગૌણરૂપે તો બીજો વિકલ્પ ભળેલો હોય છે જ. કહ્યું છે કે -

(૧૧૦) ''સત્તા અંશને આશ્રયીને, આ ઘડો છે - એવો જે અસ્તિત્વનો નિશ્ચય થાય છે, તે નિશ્ચય 'આ પટાદિ નથી' - એમ બીજી વસ્તુનાં નાસ્તિત્વસંવેદન વિના ન થઈ શકે, અર્થાત્ નાસ્તિત્વથી મિશ્રિતરૂપે જ અસ્તિત્વનો અનુભવ થાય છે.

१. अनुष्टुप् ।

## नांस्तीत्यिप च संवित्तिर्न वस्त्वनुगमं विना । ज्ञानं न जायते किञ्चिदुपष्टम्भनवर्जितम् ॥<sup>३३</sup> इति ।

♦ व्याख्या ♦

निश्चयः तदुत्थो नैष भवित वस्त्वन्तराभावसंवित्त्यनुगमादृते, तत्तदभावसंवित्पूर्वक इत्यर्थः ॥ नास्तीत्यिप च संवित्तिनं वस्त्वनुगमं विना तुच्छा-असदाश्रयैव, एवं ज्ञानं न जायते किञ्चिदुपष्टम्भनवर्जितं, निरालम्बनमिति । एतेनेत्यादि । एतेन-तत्त्वतः क्षयोपशमभेदिनबन्धन-गर्भेणानन्तरोदितपरिहारेण यौगपद्यमिप अनन्तरोदितविकल्पयोः, 'अपि'शब्दादेकत्वमिप

**.....** અનેકાંતરશ્મિ **......** 

અભાવ અંશને આશ્રયીને, આ પટાદિ નથી - એવું જે નાસ્તિત્વનું સંવેદન થાય છે, તે પણ વસ્તુના અનુગમ (આલંબન) વિના અસંભવિત છે, કારણ કે કોઈ પણ જ્ઞાન આલંબન વિના ન થઈ શકે, ફલતઃ અસ્તિત્વથી મિશ્રિતરૂપે જ નાસ્તિત્વનો વિકલ્પ થાય છે."

આ કથનથી પૂર્વપક્ષીની યૌગપદ્ય અને એકત્વની આપત્તિનો પણ નિરાસ થાય છે, તે આ રીતે - પૂર્વપક્ષ : (ક) ઉભયરૂપ એક જ વસ્તુથી અસ્તિ-નાસ્તિ બંને વિકલ્પ થતાં હોય તો બંનેનો હેતુ એક જ હોવાથી બંને સાથે જ થવા જોઈએ; घटोऽस्ति – पटो न એમ ક્રમસર નહીં... અને (ખ) ઉભયરૂપ એક જ વસ્તુથી જન્ય હોવાથી બંને એક જ થઈ જશે, નિમિત્તભેદ વિના વિકલ્પભેદ ન હોય...

ઉત્તરપક્ષ : (ક) તે સાથે જ થાય છે - ક્ષયોપશમાનુસારે પ્રધાનભાવે અસ્તિત્વનો બોધ થાય, ત્યારે ગૌણભાવે નાસ્તિત્વનો બોધ હોય જ છે… (ખ) તેમ એકત્વનો પરિહાર પણ → વાસ્તવમાં તે બે એક હોવા છતાં પણ તેઓમાં માત્ર પ્રધાન-ગૌણભાવ હોય છે, તેથી ઉલ્લેખ ક્રમસર એકનો જ

- 90. तत्तदभावसंवित्पूर्यक इति । तस्य-वस्त्वन्तरस्य घटापेक्षया पटादेस्तरिमन् घटे यकाभावसंवित् तत्पूर्वक इति ॥
- 91. **योगपद्यमपी**ति । एकवस्त्वात्मकतया सत्त्वासत्त्वयोः सन्निहितयोः सतोः सदसद्धिकल्पयौर्यौगपद्यं प्राप्नोतीति परस्थाशयः ॥
- 92. एकत्वमिप निमित्ताभेदद्वाराऽऽयातिमिति । एकत्वम्-एकरूपता सत्त्वासत्त्वविकल्पयोः । कीदृशमित्याह-निमित्ताभेदद्वाराऽऽयातं निमित्तस्य सदसद्रूपवस्तुनो योऽभेदः-अनानात्वं स एव द्वारम्-उपायस्तेनायातम्-आपत्रं यो हि येन सह सर्वथाऽभिन्ननिमित्तः स तेन सह ऐक्यमाप्नोति, यथा सदस-द्विकल्पयोरन्यतरस्य स्वरूपमभिन्ननिमित्तौ च घटाग्रेकचरत्वाश्रितौ सदसद्विकल्पाविति स्वभावहेतुप्रयोग

१. 'नास्तीत्यपि न संवित्ति॰' इति घ-पाठः । २. अनुष्टुप् । ३. 'विना अतुच्छा' इति ड-पाठः । ४. 'एवं विज्ञानं न' इति घ-पाठः । ५. 'हारेण आयौग॰' इति ड-पाठः । ६. 'घटेकाभाव॰' इति क-पाठः । ७. 'यौंग्यपद्य(द्यं) प्राप्नोतीति' इति च-पाठः ।

एतेन यौगपद्यमिप प्रत्युक्तम्, क्षयोपशमवैचित्र्यादिति ॥
(१११) यच्चोक्तम्-'न च कार्यद्वारेणापि सदसद्रूपं वस्तु प्रतिपत्तुं शक्यते, यतो

तिमित्ताभेदद्वाराऽऽयातं प्रत्युक्तं-निराकृतम् । कुत इत्याह-क्षयोपशमवैचित्र्यात् । स ह्यनेक-धर्मात्मके वस्तुनि कस्यचित् कश्चिद् यस्तथा प्राथम्यादिभेदेन तद्धेतुरिति ॥

यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं मूलपूर्वपक्षे 'न च तत् कार्यद्वारेणापि सदसद्रूपं वस्तु

गाथ थे...

(ક્ષયોપશમાનુસારનું **તાત્પર્ય** : વસ્તુ અનંતધર્માત્મક છે,તેમાં જે ધર્મના જ્ઞાનનાં આવરણનો જેવો ક્ષયોપશમ હોય, તેવું પ્રધાન ગૌણ કે પ્રથમ-દ્વિતીયભાવે ભેદેન જ્ઞાન થાય…)

પ્રશ્ન :- પણ જો એક જ વસ્તુને આશ્રયીને બંને થતા હોય તો બંનેમાં ભેદ શી રીતે ?

ઉત્તર :- નિમિત્ત સર્વાંશે એક જ છે - એવું નથી, પરંતુ કથંચિદ્ જુદું-જુદું પણ છે. તે આ રીતે -સત્ત્વાંશરૂપ નિમિત્તને લઈને અસ્તિત્વનો પ્રધાનરૂપે વિકલ્પ થાય અને અસત્ત્વાંશરૂપ નિમિત્તને લઈને નાસ્તિત્વનો પ્રધાનરૂપે વિકલ્પ થાય- આમ, નિમિત્ત જુદા હોવાથી, તે બંનેનો કથંચિદ્ ભેદ પણ છે .

આશય: બધા પ્રાણીઓને જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મનો ક્ષયોપશમ વિચિત્ર હોય છે. એટલે તેઓ જયારે સત્ત્વરૂપ અંશને લઈને વસ્તુનો બોધ કરે, ત્યારે પ્રધાનતાથી અસ્તિત્વનો વિકલ્પ થાય અને જયારે અસત્ત્વરૂપ અંશને લઈને વસ્તુનો બોધ કરે, ત્યારે પ્રધાનતાથી નાસ્તિત્વનો વિકલ્પ થાય - આમ બંને વિકલ્પો જુદા જુદા થાય...

અને પ્રધાન-ગૌણભાવે બંનેનો અભેદ પણ છે - એમ ભેદાભેદરૂપ સ્યાદ્વાદ જ માનવો જોઈએ.

## 🕸 डार्थ द्वारा वस्तुनी सहस्रह्३पतानुं ज्ञान 🕸

(૧૧૧) વળી, તમે જે કહ્યું હતું કે - "વસ્તુ સદસદ્રુપ છે - એવું કાર્ય દ્વારા પણ ન જાણી શકાય, કારણ કે સદસદ્રુપ કાર્યની કદી ઉપલબ્ધિ જ નથી થતી" - તે કથનનો પણ અહીં અવકાશ

93. यस्तथा प्राथम्यादिभेदेन तद्धेतुरिति । विचित्रो हि ज्ञानावरणादिक्षयोपशमः प्राणिनाम्, ततस्तद्वशात् कस्यापि प्रथमतया संत्वांशमसत्त्वांशं वा विषयतया समवलम्बमानो नियतैकरूपविकल्पहेतुः सम्पद्यते इति यौगपद्यदोषपरिहारः । एकत्वपरिहारस्तु निमित्ताभेदस्य सदसत्त्वयोः कथञ्चिद् भिन्नत्वेना-सिद्धत्वादिति स्वयमेव बोद्धव्यः ॥

१-२. ३२तमे पृष्ठे । ३. 'पराकृतम्' इति क-पाठः । ४. 'सत्त्वांशे'त्यादेरारभ्य 'घटादिरूपतया'पर्यन्तकः पाठो न वर्तते च-प्रतौ । ५. पूर्वमुद्रिते तु 'व्यम्' इत्यशुद्धपाठः, तस्य च N प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

नोभयरूपं कार्यमुपलभ्यते' इत्यादि, एतदप्यनवकाशम्, वस्तुस्थित्योभयरूपस्यो-पलम्भस्य साधितत्वात् । 'न च तत् कार्यकरणे प्रवर्तमानं केनचिदाकारेण करोति, केनचित्र करोति, एकस्य करणाकरणविरोधात् इत्याद्यप्यसारम्, विरोधासिद्धेः । तथाहि-पर्यायात्मना करोति, द्रव्यात्मना न करोतीति कुत एकस्य करणाकरणविरोध

प्रतिपत्तुं शक्यते, यतो नोभयरूपं कार्यमुपलभ्यते इत्यादि, एतदप्यनवकाशम् । कृत इत्याह-वस्तुस्थित्योभयरूपस्योपलम्भस्य साधितत्वात्, अनन्तरमेव। 'न च तत् कार्यकरणे प्रवर्तमानं केनचिदाकारेण करोति, केनचिन्न करोति, एकस्य करणाकरणविरोधात्' इत्याद्यपि मूलपूर्वपक्षोक्तमेव असारम् । कृत इत्याह-विरोधासिद्धेः । एनामेव दर्शयित तथाहीत्यादिना । तथाहि पर्यायात्मना करोति नैमित्तिकेन रूपेण तथापरिणतेः, द्रव्यात्मना न करोति मृदादिरूपेण तथाऽपरिणतेः इति कृत एकस्य करणाकरणविरोध इति ? नैव।

નથી, કારણ કે વાસ્તવિક રીતે તો કાર્ય પણ ઉભયરૂપે જ ઉપલબ્ધ થાય છે, એવું અમે પૂર્વે જ સિદ્ધ

કરી ગયા... તેથી, કાર્ય દ્વારા કારણ પણ સદસદ્રુપ જણાય છે જ.

પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, "કારણ સદસદ્રગ્ય ન હોઈ શકે, કારણ કે વસ્તુ જયારે કાર્ય કરવા પ્રવર્તે, ત્યારે અમુક આકારે કાર્ય કરે અને અમુક આકારે કાર્ય ન કરે - એવું ન બને. કેમ ન બને ? તો કે એક જ વસ્તુ કરે અને ન પણ કરે તે બંનેનો વિરોધ છે" - તે બધું કથન અસાર સાબિત થાય છે, કારણ કે એક જ વસ્તુ - જુદા જુદા નિમિત્તને આશ્રયીને - કરે અને ન કરે બંને બની શકે, તેમાં કોઈ વિરોધ નથી. તે આ રીતે -

- (૧) માટી વગેરે કારણો, ચક્ર વગેરે નિમિત્તને આશ્રયીને, ઘટ-કપાલાદિ પર્યાયરૂપે જ કાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે, માટી વગેરે દ્રવ્યરૂપે નહીં, કારણ કે માટી વગેરેરૂપ તો ત્રણે કાળમાં અવિચલિતપણે રહેલ છે, તેથી તેને કંઈ ઉત્પન્ન કરવાના ન હોય આમ, એક જ કારણ, પર્યાયને આશ્રયીને કાર્ય કરે છે અને દ્રવ્યને આશ્રયીને કાર્ય નથી કરતું... (મતલબ કે કારણ પર્યાયરૂપ કાર્યને જ ઉત્પન્ન કરે, દ્રવ્યરૂપ કાર્યને નહીં, કારણ કે દ્રવ્ય એ કાર્ય જ નથી...)
  - (૨) માટી વગેરેનો સ્વભાવ, પોતાનું કાર્ય કરવાનો જ છે, બીજાનું કાર્ય કરવાનો નહીં, કારણ

94. नैमित्तिकेन रूपेण तथापरिणतेरिति । निमित्ताच्चक्रचीवरादेः सकाशाद् भवतीति नैमित्तिकं तेन रूपेण कारणेन तथा-घटादिरूपतया परिणतेर्मृदादेः कारणस्य । मृत्तिका हि कार्यं जनयन्ती नैमित्तिकेन घटादिना रूपेण निवर्तयितः न तु मृदादिरूपेणापि, तस्य त्रिष्यविचलितरूपत्यादिति ॥

१. प्रेक्ष्यतां ३२तमं पृष्ठम् । २. समीक्ष्यतां ३२तमं पृष्ठम् ।

इति ? अथवा स्वकार्यकर्तृत्वेन करोति, कार्यान्तराकर्तृत्वेन न करोति, अतः केनचि-दाकारेण करोति, केनचिन्न करोतीति कोऽत्र विरोधः ? ॥

(११२) न च स्वकार्यकर्तृत्वमेव कार्यान्तराकर्तृत्वम् । यदि स्याद्, यथा स्वैकार्यं करोति, एवं कार्यान्तरमपि कुर्यात्, कर्तृत्वानन्यत्वादकर्तृत्वस्य, विपर्ययो वा, ततश्चा-

------**ः व्याख्या ⊹**------

एतत् तावत् कार्यमधिकृत्योक्तम् । अधुना कारणमधिकृत्याह-अथवा स्वकार्यकर्तृत्वेन करोति, कार्यान्तराकर्तृत्वेन न करोति, अतः केनचिदाकारेण करोति, केनचित्र करोतीति कोऽत्र विरोधः ? न कश्चिदित्यर्थः ॥

न च स्वकार्यकर्तृत्वमेव एकरूपं कार्यान्तराकर्तृत्वम् । कथमित्याह-यदि स्यात्-एतदेकमेव, ततः किमित्याह-यथा स्वकार्यं करोति तत्, एवं कार्यान्तरमिप कुर्यात् । कस्मादित्याह-कर्तृत्वानन्यत्वात् अकर्तृत्वस्य नान्यथाऽनन्यत्वमिति भावितमेतत् । विपर्ययो वा-यथा कार्यान्तरं न करोति, एवं स्वकार्यमिप न कुर्यात् अकर्तृत्वानन्यत्वात् कर्तृत्वस्येति

♦ માટી ઘડાને જ ઉત્પન્ન કરે છે, કપડાને નહીં અને તંતુ કપડાને જ ઉત્પન્ન કરે છે, ઘડાને નહીં.

આમ, એક જ કારણ, સ્વકાર્યકર્તૃત્વેન કરે છે અને પરકાર્ય અકર્તૃત્વેન નથી કરતું…

એટલે એક જ કારણ કોઈક આકારે (અવચ્છેદેન - અપેક્ષાએ) કરે તો કોઈક અપેક્ષાએ ન પણ કરે, એટલે કારણમાં (पर्यायात्मनા - स्वकार्यकर्तृत्वेन) કર્તૃત્વ (સત્ત્વ) અને (द्रव्यात्मना – परकार्याकर्तृत्वेन) અકર્તૃત્વ (અસત્ત્વ) હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી... (એટલે વસ્તુની ઉભયરૂપતા અવિરુદ્ધ છે...)

### 🕸 र्ड्युत्वने ४ अर्ड्युत्वरूप न मानी शहाय 🕸

(૧૧૨) પૂર્વપક્ષ : વસ્તુનું પરકાર્યઅકર્તૃત્વ જુદું નથી, પણ સ્વકાર્યકર્તૃત્વ જ પરકાર્યાકર્તૃત્વ છે, તેથી નિમિત્ત તો એક જ રહેશે અને એક જ નિમિત્તથી કરણ-અકરણ બંને તો ન જ બની શકે.

ઉત્તરપક્ષ: જો સ્વકાર્યકર્તૃત્વને જ પરકાર્યઅકર્તૃત્વ માનવામાં આવે, તો (૧) અકર્તૃત્વ પણ કર્તૃત્વરૂપ બનશે અને તો વસ્તુનું પરકાર્યઅકર્તૃત્વ પણ પરકાર્યકર્તૃત્વરૂપ બનશે (નહીંતર તેનું અનન્યપણું ન ઘટે) - આ રીતે, વસ્તુમાં પરકાર્યકર્તૃત્વ પણ આવી જવાથી, વસ્તુ જેમ, પોતાનું કાર્ય કરે છે, તેમ બીજા કાર્યો પણ કરવા લાગશે, અર્થાત્ માટી દ્વારા કપડા વગેરે પણ બનવા લાગશે, અથવા તો (૨) કર્તૃત્વ પણ અકર્તૃત્વરૂપ બનવાથી, વસ્તુનું સ્વકાર્યકર્તૃત્વ પણ સ્વકાર્યઅકર્તૃત્વરૂપ બનશે. આ રીતે, વસ્તુમાં સ્વકાર્યનું પણ અકર્તૃત્વ રહેવાથી, વસ્તુ જેમ બીજાનાં કાર્યો નથી કરતી, તેમ પોતાનાં કાર્યો પણ નહીં કરે, અર્થાત્ માટી દ્વારા કપડા વગેરેની જેમ, ઘડો પણ નહીં બને અને આ રીતે તો કોઈ જ કાર્ય ન કરવાથી, વસ્તુ કરણ જ નહીં બને… માટે, કર્તૃત્વને જ અકર્તૃત્વરૂપ ન માની શકાય.

१. 'स्वकार्ये' इति क-पाठः ।

कारणत्विमिति । (११३) स्यादेतत् किं हि नाम कार्यान्तराकर्तृत्वमन्यद् यदाश्रित्या-नन्यत्वयुक्त्यनुसारेणाकारणत्वं प्रतिपाद्यते, किन्तु स्वकार्यकर्तृत्वमेवैकस्वभावं कार्या-न्तराकर्तृत्विमिति । हन्त तर्हि येनैव स्वभावेन करोति तेनैव न करोतीत्येतदापन्नम् । एवं चाभिन्ननिमित्तत्वे सत्येकत्र कर्तृत्वाकर्तृत्वयोर्विरोध इति । तथाहि-तेनैव स्वभावेन करोति, न करोति चेति व्याहतमेतत्, एकस्वभावस्यैकत्रैवोपयोगात् । कार्यान्तराकर्तृत्वं तत्र

भावः । ततश्च एवम्-अनेन प्रकारेण अकारणत्विमिति, कुर्वतः कारणत्वयोगात् । स्यादेतत् । कि हि नाम कार्यान्तराकर्तृत्वमन्यत् स्वकार्यकर्तृत्वात्, यदाश्चित्यानन्यत्वयुक्त्यनुसारेण उक्तलक्षणेन अकारणत्वं प्रतिपाद्यतेऽधिकृतकारणस्य, नैव किञ्चिदन्यत्, किन्तु स्वकार्य-कर्तृत्वमेवैकस्वभावं कार्यान्तराकर्तृत्वमिति-एवं च तृदेकमेवेत्यभिप्रायः । एतदाशङ्क्याह-हन्त तर्हि येनैव स्वभावेन करोति तेनैव न करोतीत्येतदापन्नम् अर्थतः । एवं चाभिन्न-निमित्तत्वे सत्येकत्र कर्तृत्वाकर्तृत्वयोर्विरोध इति । एतद्भावनायैवाह-तथाहि तेनैव स्वभावेन करोति, न करोति चेति-व्याहतमेतत् । कुत इत्याह-एकस्वभावस्यैकत्रैवोपयोगात्, अन्यथा

❖ અનેકાંતરિમ ❖

(૧૧૩) પૂર્વપક્ષ: વસ્તુનું તો માત્ર સ્વકાર્યકર્તૃત્વ જ છે, તે સિવાય પરકાર્યઅકર્તૃત્વ જેવું કશું જ નથી, તો પછી "સ્વકાર્યકર્તૃત્વ અને પરકાર્યઅકર્તૃત્વનો અભેદ માનશો, તો પરકાર્ય પણ કરવા લાગશે અથવા સ્વકાર્ય પણ ન કરવાથી અકારણ બનશે" - વગેરે દોષોનું આપાદન તમે શી રીતે કરી શકો ?

પ્રશ્ન : એ રીતે જો પરકાર્યઅકર્તૃત્વ નહીં રહે, તો વસ્તુ શું પર કાર્ય પણ કરવા લાગશે ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે વસ્તુનો જે સ્વકાર્યકર્તૃત્વ સ્વભાવ છે, તેનો જ 'પરકાર્યઅકર્તૃત્વ' એવો પણ એક સ્વભાવ છે, તેથી પરકાર્ય કરવાની આપત્તિ નહીં આવે (અર્થાત્ વસ્તુ એક જ સ્વભાવથી સ્વકાર્યકર્તા અને પરકાર્ય-અકર્તા છે…)

ઉત્તરપક્ષ: અરે ! એ રીતે તો કારણ જે સ્વભાવથી કાર્ય કરે છે, તે જ સ્વભાવથી કાર્ય નહીં કરવાની આપત્તિ આવશે અને તો એક જ નિમિત્તથી એક જ વસ્તુમાં કર્તૃત્વ-અકર્તૃત્વ બે વિરોધી ધર્મ માનવાના થયા એ આપત્તિ આવશે. તે આ રીતે -

વસ્તુ જે સ્વભાવે કાર્ય કરે, તે જ સ્વભાવે 'કાર્ય ન કરે' એવું શી રીતે કહી શકાય ? કારણ કે એકસ્વભાવનો માત્ર એક જ ઠેકાણે ઉપયોગ હોય, જો અનેક ઠેકાણે જુદો જુદો ઉપયોગ હોય, તો તેની એકસ્વભાવતા જ ન રહે. તેથી સ્વભાવનો જો કાર્ય કરવામાં ઉપયોગ હશે, તો 'કાર્ય નહીં કરવામાં' ઉપયોગ નહીં હોય - એમ વિરોધ હોવાથી, સ્વકાર્યકર્તૃત્વને જ 'પરકાર્યઅકર્તૃત્વ' એવા સ્વભાવે ન માની શકાય.

१. 'तदाश्रित्या॰' इति ड-पाठः । २. 'प्रतिपद्यते' इति ड-पाठः ।

परिकल्पितमिति चेत्, एतदप्यमनोहरम् । कुतः ? कार्यान्तराकर्तृत्वस्य तत्र परिकल्पित-त्वाद् वस्तुतोऽसत्त्वात् तद्भावापत्त्या कार्यान्तरभावप्रसङ्गात् ॥

(११४) अथाशङ्का-स्वकार्यकर्तृत्वव्यितिरिक्तं कार्यान्तराकर्तृत्वं परिकल्पितं स्वकार्यकर्तृत्वमेव पुनः कार्यान्तराकर्तृत्वस्वभावमभ्युपगम्यत इति । एषाऽप्ययुक्ता,

सर्वथैकत्वायोगः । कार्यान्तराकर्तृत्वं तत्र-कारणे परिकल्पितमिति चेत्, एतदप्यमनोहरम् । कुत इत्याह-कार्यान्तराकर्तृत्वस्य तत्र-कारणे परिकल्पितत्वात् कारणात्, अत एव वस्तुतो-ऽसत्त्वात्-अविद्यमानत्वात् कार्यान्तराकर्तृत्वस्य तद्भावापत्त्या-कार्यान्तरकर्तृत्वभावापत्त्या । किमित्याह-कार्यान्तरभावप्रसङ्गात् न हि तद्भावमन्तरेण तदभाव इति भावना ॥

अथाशङ्का परस्य-स्वकार्यकर्तृत्वव्यतिरिक्तं कार्यान्तराकर्तृत्वं परिकल्पितं स्वकार्य-कर्तृत्वमेव पुनः कार्यान्तराकर्तृत्वस्वभावमभ्युपगम्यत इति । एतदाशङ्क्याह-एषाऽप्ययुक्ता

**પૂર્વપક્ષ** : વસ્તુનું સ્વકાર્યકર્તૃત્વ જ વાસ્તવિક છે, બાકી પરકાર્યઅકર્તૃત્વ તો કાલ્પનિક છે. તેથી વસ્તુ તો માત્ર સ્વકાર્યકર્તૃત્વરૂપ જ રૈંહેશે.

ઉત્તરપક્ષ: આ કથન પણ અમનોહર છે, કારણ કે પરકાર્યઅકર્તૃત્વ જો કલ્પિત હોય, તો વાસ્તવમાં તે અસત્ છે - એવું જ ફલિત થશે અને એ રીતે વસ્તુમાં જો પરકાર્યઅકર્તૃત્વ નહીં રહે, તો - પરકાર્યકર્તૃત્વ આવી જતાં - વસ્તુથી બીજા કાર્યો પણ થવા લાગશે, અર્થાત્ માટીથી કપડા વગેરે પણ બનવા લાગશે. કારણ કે જો કપડા વગેરે કાર્ય ઉત્પન્ન ન કરે, તો તેના અકર્તૃત્વનો અભાવ ન કહી શકાય.

(૧૧૪) પૂર્વપક્ષ: વસ્તુનું જે સ્વકાર્યકર્તૃત્વ છે, તેનાથી જુદું પરકાર્યઅકર્તૃત્વ જ કલ્પિત છે, બાકી પરકાર્યઅકર્તૃત્વનો સાવ જ અભાવ નથી, કારણ કે સ્વકાર્યકર્તૃત્વનો 'પરકાર્યઅકર્તૃત્વ' એવો એક સ્વભાવ છે. તેથી પરકાર્ય કરવાની આપત્તિ નહીં આવે.

❖ विवरणम् ❖

95. न हि तद्भावमन्तरेण तदभाव इति । न-नैव हि:-यस्मात् तद्भावं-कार्यान्तरभावमन्तरेण-विना तदभाव:-कार्यान्तराकर्तृत्वाभाव: ॥

<sup>❖</sup> પૂર્વપક્ષકાર, કારણમાં માત્ર સ્વકાર્યકર્તૃત્વરૂપ માનવાનો આગ્રહ એટલા માટે કરે છે, કારણ કે તેમ માનવાથી કારણ સ્વકાર્યકર્તૃત્વરૂપે કાર્ય કરે અને અન્યકાર્યઅકર્તૃત્વરૂપે કાર્ય ન કરે - એવી વાત રહે જ નહીં.. પરિણામે, જુદા જુદા ધર્મરૂપે કર્તૃત્વ-અકર્તૃત્વ≔કરણ-અકરણ એકત્ર રહે તે વાત જ ઊડી જશે અને એકાંત એક-સદ્દ્રુપતાની સાબિતી થઈ જશે.. પણ, ગ્રંથકારશ્રી કર્તૃત્વ-અકર્તૃત્વ બંને સાબિત કરવા દ્વારા, તેનું નિરાકરણ કરવા કટિબદ્ધ છે…

१. 'एव च वस्तु॰' इति ड-पाठ: ।

दत्तोत्तरत्वात् । तथाहि-येनैव स्वभावेन करोति तेनैव न करोतीत्येतदापर्ग्नमित्यादि तदेवा-वर्तते । अनेनैव 'सर्वात्मना च करणे तद्भावरूपमेव स्यात्' इत्यादि प्रतिक्षिप्तम्, अभावस्य वस्तुधर्मत्वात्, कथञ्चिदव्यतिरेकात्, कार्यान्तराकारणत्वादिति, तस्माद् व्यवस्थितमेतत्

आशङ्का । कुत इत्याह-दत्तोत्तरत्वात् । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहि येनैव स्वभावेन करोति तेनैव न करोतीत्येतदापन्नमित्यादि पूर्वोक्तं तदेवावर्तते । अनेनैव- उक्तन्यायेन 'सर्वात्मना च करणे तद्भावरूपमेव स्थात् इति एतत् प्रतिक्षिप्तम्, अभावस्य वस्तुधर्मत्वात् । 'न ह्यसित चेतनात्वेऽणुश्चेतनास्वभावो नाम इत्यनेन प्रकारेण, अत एव कथिश्चदव्यतिरेकाद् भावादभावस्य, कार्यान्तराकारणत्वादिति । यस्मादेवं तत् तस्माद्

······• અનેકાંતરશ્મિ **∻**·····•

ઉત્તરપક્ષ: આ આશંકા પણ અયુક્ત છે, કારણ કે આનો ઉત્તર અમે પહેલા જ આપી દીધો. તે આ રીતે - કર્તૃત્વનો જ અકર્તૃત્વ એવો સ્વભાવ માનવામાં આવે, તો કારણ જે સ્વભાવથી કાર્ય કરે, તે જ સ્વભાવથી કાર્ય નહીં કરવાની આપત્તિ આવે... પણ, એકસ્વભાવનો એકત્ર જ ઉપયોગ હોવાથી, કાર્ય કરવામાં ઉપયોગ હોય તો ન કરવામાં ઉપયોગ ન રહે, અર્થાત્ એક જ સ્વભાવમાં કર્તૃત્વ-અકર્તૃત્વ બંનેનો વિરોધ છે - એમ પૂર્વોક્ત રીતે, પૂર્વપક્ષનું કથન અયુક્ત છે.

તમે જે કહ્યું હતું કે - "સર્વાત્મના કરે તો કારણ ભાવરૂપ થાય, કારણ કે અભાવ તો તુચ્છ હોવાથી કશું કરતો નથી… વગેરે…" તે બધું ખંડિત થયું, કારણ કે (૧) અભાવ પણ વસ્તુનો ધર્મ છે, એટલે વસ્તુથી (ભાવથી) કથંચિદ્ અભિન્ન છે… (એટલે અભાવ તુચ્છ નથી) અને (૨) વસ્તુ કાર્યાતરનું અકારણ પણ છે…

(આશય: વસ્તુ સર્વાત્મના કાર્ય કરતી હોય, તો તેનો અભાવાંશ પણ કંઈ કરતો હોય, તેવી પૂર્વપક્ષની માન્યતા નથી, તેનું ખંડન થયું - અભાવરૂપ વસ્તુધર્મ, ભાવથી અભિન્ન હોવાથી કંઈ કરે નહીં તેવું નથી અને તે શું કરે ? તો કે - કાર્યાન્તરાકર્તૃત્વેન અભાવાંશ વ્યાપૃત થાય છે. અર્થાત્, માટી, મૃત્ત્વેન ઘટ કરે છે, અતન્તુત્વેન પટાદિ નથી કરતી... ઘટ કરવા માટે પટાદિનું અકરણ પણ જરૂરી છે જ. એટલે કારણ સર્વાત્મના વ્યાપૃત થયું... सूक्ष्मिं तत्त्वं निपृणेन विचार-णीयम् ....)

પ્રશ્ન : અભાવ તે વસ્તુનો ધર્મ શી રીતે ?

ઉત્તર : વસ્તુ તે પોતાનાં કાર્યનું જ કારણ છે, બીજાનાં કાર્યનું નહીં. તેથી, પરકાર્યઅકારણ= પરકાર્યકારણાભાવ તે વસ્તુનો સ્વભાવ છે, પણ વસ્તુમાં જો અભાવરૂપતા ન માનવામાં આવે, તો પરકાર્યકારણાભાવ તે વસ્તુનો સ્વભાવ ન જ બની શકે… જેમ પરમાણુમાં ચેતનતા ન હોવાથી, તેને

१. प्रेक्ष्यतां १५५तमं पृष्ठम् । २-३. प्रेक्ष्यतां ३३तमं पृष्ठम् । ४. समीक्ष्यतां ७५तमं पृष्ठम् ।

सदसद्रूपं वस्तु । तथा चोक्तम्-

''र्यस्मात् प्रत्यक्षसंवेद्यं कार्यतोऽप्यवगम्यते । तस्मादवश्यमेष्टव्यं वस्त्वेकमुभयात्मकम् ॥'' इति ॥

(११५) अपरस्त्वाह-ननु च वस्तुनः स्वरूपेण सत्त्वं पररूपेण चासत्त्वमित्येत-दिष्यत एवेति सिद्धसाध्यता । एतदप्ययुक्तम् स्वमतिवरोधात् । तथाहि-एविमच्छता वस्तुन एव सत्त्वमसत्त्वं च धर्मावित्येष्टव्यम्, वक्तव्यं च धर्मधर्मिणोरन्यत्वमनन्यत्वमन्यानन्यत्वं चेति । किञ्चातः ? यद्यन्यत्वमवस्तुत्वादिप्रसङ्गः । कथम् ? इह च वस्तु धर्मव्यतिरिक्तं

व्यवस्थितमेतत् सदसद्रूपं वस्तु । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह-यस्मात् प्रत्यक्षसंवेद्यम् उक्तवत् कार्यतोऽप्यवगम्यते उक्तनीतेः, तस्मादवश्यमेष्टव्यं न्यायविदा वस्त्वेकमुभयात्मकं-सदसद्रूपमिति ॥

अन्यस्त्वाह वैशेषिक:-ननु च वस्तुन:-घटादे: स्वरूपेण सत्त्वं पररूपेण चासत्त्व-मित्येतिदिष्यत एव इति-एवं सिद्धसाध्यता, उभयात्मकमिति । एतदाशङ्क्याह-एतदप्य-युक्तम्, स्वमतिवरोधात् । एनमेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । एविमच्छता यथोदितं वस्तुन एव सत्त्वमसत्त्वं च धर्मावित्येष्टव्यं परेण । वक्तव्यं च धर्मधर्मिणोरन्यत्व-

ચેતનસ્વભાવી ન કહી શકાય, તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ સમજવું. તેથી, ભાવથી અભાવનો કથંચિદ્ અભેદ માનવો જોઈએ. આમ વસ્તુ સદસદ્રરૂપ છે, એવું નિશ્ચિત થયું… આ વિશે કહ્યું છે કે -

''પ્રત્યક્ષ દ્વારા તેવું જ સંવેદન થાય છે અને કાર્ય દ્વારા પણ તેવું જ જણાય છે, તેથી એક જ વસ્તુ સદસદ્ ઉભયરૂપ છે - એવો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો જોઈએ….''

### 🕸 वैशेषिङहर्शित सिद्धसाध्यता अथुडत 🕸

(૧૧૫) વૈશેષિક: ઘટાદિ દરેક વસ્તુઓ સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સત્ છે અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસત્ છે - એવું તો અમે માનીએ જ છીએ, એમાં તમે નવું શું સિદ્ધ કર્યું ? તેથી પૂર્વોક્ત સર્વ કથન, સિદ્ધસાધ્યતા દોષથી ગ્રસ્ત છે.

સ્યા**દાદી :** તમારું કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે તમારા મતે સદસદ્દરૂપ વસ્તુ સિદ્ધ જ નથી, છતાં તમે - વસ્તુને સદસદ્દરૂપ માનશો, તો પોતાના મતનો વિરોધ આવશે. તે આ રીતે -

વસ્તુને જો સદસદ્ર્ય માનવામાં આવે, તો વસ્તુના બે ધર્મ સ્વીકારવા પડશે - સત્ત્વ અને અસત્ત્વ... પરંતુ અહીં તમારે કહેવું પડશે કે, સત્ત્વાસત્ત્વરૂપ ધર્મ અને ધર્મી વચ્ચે (૧) ભેદ છે, (૨) અભેદ છે, કે (૩) ભેદાભેદ છે ? વૈશેષિકમતે આ ત્રણે વિકલ્પ પ્રમાણે દોષ આવે છે.

१. सन्तुल्यतां चतुर्स्त्रिशद्पृष्टगतं पद्मम् । २. अनुष्टुप् । ३. 'स्वस्वविरोधात्' इति क-पाठः ।

तच्च स्वरूपेण सत् पररूपेण चासदित्यभ्युपगमाद् धर्माणां च परत्वात् तद्रूपेणासत्त्वा-दवस्तुत्वप्रसङ्गः ॥

(११६) न च तन्न प्रक्रान्तधर्मव्यतिरिक्तमपि स्वरूपेण सत् पररूपेण चासत्, अत्यन्ताभावप्रसङ्गदित्युक्तदोषापत्तिरेव । नापत्तिः, तस्य यथोदितत्वानुपपत्तेः । अथ

व्याख्या 🍁

मनन्यत्वमन्यानन्यत्वं चेति विकल्पाः । किञ्चातः ? यद्यन्यत्वं धर्मधर्मिणोः अवस्तुत्वादि-प्रसङ्गः तयोरेव । 'आदि'शब्दाद् धर्मधर्मिप्राप्तिपरिग्रहः । कथमित्याह-इह च वस्तु धर्म-व्यतिरिक्तं तच्च स्वरूपेण सत् पररूपेण च असदित्यभ्युपगमात् कारणात् तथा धर्माणां च परत्वात् तद्रपेण-सदादिना धर्मरूपेण असक्त्वात् हेतोः अवस्तुत्वप्रसङ्गः ॥

अत्रैव भावनां कुर्वत्राह-न चेत्यादि । न च तत्-बस्तु न प्रक्रान्तधर्मव्यतिरिक्तमपि-मौलधर्मव्यतिरिक्तमपि स्वरूपेण सत् पररूपेण चासत् । न च न कस्मात् ? अत्यन्ताभाव-प्रसङ्गात् । यदि नैवंरूपम्, खरविषाणं तर्हि तदिति भावना । इति-एवं उक्तदोषापत्तिरेव स्वरूपेणाप्यसत्त्वात्, अवंस्तुत्वादित्यभिप्रायः । अत्राह-नापत्तिः अनन्तरोदिता । कुत इत्याह-तस्य-मूलधर्मव्यतिरिक्तस्य वस्तुनो यथोदितत्वानुपपत्तेः । स्वरूपेण सत् पररूपेण चासदिति

#### 🕸 प्रथम विकल्पनी अद्यटितता 🕸

(૧) ધર્મ-ધર્મીનો જો ભેદ માનવામાં આવે, તો ધર્મ-ધર્મીની વસ્તુરૂપતા જ નહીં ઘટે, કારણ કે વસ્તુ તે ધર્મથી જુદી હોવાથી, વસ્તુ માટે ધર્મ પણ 'પર' બનશે અને "દરેક વસ્તુ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ છે" - એ નિયમ પ્રમાણે, પર એવા ધર્મરૂપે (=સત્ત્વાસત્ત્વરૂપે) પણ વસ્તુ અસત્ થશે. - આ રીતે સત્ત્વરૂપે પણ ન રહેવાથી - વસ્તુ અસત્ બની જતાં - વસ્તુની વસ્તુરૂપતા જ નહીં રહે, અર્થાત્ વસ્તુ 'અવસ્તુ' બની જશે…

(૧૧૬) પૂર્વપક્ષ : વસ્તુ સ્વરૂપે સત્ ને પરરૂપે અસત્ છે, પણ તે ધર્મોથી ભિન્ન એવી વસ્તુ તેવી નથી...

ઉત્તરપક્ષ: તો, તે ધર્મથી ભિન્ન વસ્તુ સ્વરૂપે સત્ ન હોવાથી ખરવિષાણની જેમ તેનો અત્યંતાભાવ થશે. એટલે તેને પણ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ માનવી જ પડશે અને તો તે પરરૂપે (ધર્મરૂપે) અસત્ બનવાથી અવસ્તુ જ થશે...

પૂર્વપક્ષ : એ આપત્તિ નથી, કારણ કે ધર્મથી ભિન્ન વસ્તુ; સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ છે જ નહીં કે જેથી તમે ધર્મરૂપે અસત્ બનવાથી અવસ્તુત્વની આપત્તિ આપી શકો…

96. धर्मधर्मिप्राप्तिपरिग्रह इति । धर्माणां धर्मिरूपेण प्राप्तिः धर्मधर्मिप्राप्तिः ॥

१. प्रेक्ष्यतां तृतीया पङ्क्ति: ।

कीदृक् तिदिति कथनीयम् । अव्यपदेशार्हमिति चेत्, न, स्ववचनिवरोधात्, अधिकृतं-व्यपदेशेन व्यपदेशात्; अन्यथाऽव्यपदेशार्हमिति शब्दाप्रवृत्तेः । (११७) सच्छब्दादि-व्यपदेशार्हं न भवतीति चेत्, किमत्र क्षुणणिमिति वाच्यम्, यतो न तत् सन्नाप्यसदिति चेत्, सदसत् तर्हि नियमतः । एतदिष नैव तत्त्वत इति चेत्, किं तदन्यत् ? अतो-

······ 💠 व्याख्या 🎄·····

यथोदितं तदनुपपत्तेः, मूलधर्मव्यितिरिक्तं वस्तु नैवेष्यत इत्यर्थः । अत्रोत्तरम्-अथ कीदृक् तत्-वस्तु इति-एतत् कथनीयम् । अव्यपदेशार्हमिति चेत्, अत्रोत्तरम्-न, स्ववचनिवरोधात् । एनमेवाह-अधिकृतव्यपदेशेन-अव्यपदेशार्हमित्यनेन व्यपदेशात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथाऽव्यपदेशार्हमिति-एवं शब्दाप्रवृत्तेः । सच्छब्दादिव्यपदेशार्हं न भवति इति चेत्, अत्रोत्तरम्-किमत्र क्षुणणं यत् सच्छब्दादिव्यपदेशार्हं न भवत्येतद् वाच्यम्, यतो न तत्-वस्तु सन्नाप्यसदिति चेत्, क्षुण्णम् । एतदाशङ्क्याह-सदसत् तर्हि नियमतो यद् वस्तु न च

......♦ અનેકાંતરિશ ♦......

સ્યાદ્વાદી: તો વસ્તુને કેવી માનો છો ?

**વૈશેષિક** : 'અવ્યપદેશયોગ્ય' માનીએ છીએ, અર્થાત્ તે વસ્તુનો શબ્દ દ્વારા અભિલાપ અશક્ય છે.

सत्राप्यसत् तदित्थम्भूतमेव । एतदिप नैव तत्त्वत इति चेत्, यदुत सदसदिति । एतदाशङ्क्याह-

સ્યાદાદી: એવું ન માની શકાય, કારણ કે તેમાં સ્વવચનનો જ વિરોધ આવે છે. તે આ રીતે - (૧) તમે એક બાજુ કહો છો કે, વસ્તુનો શબ્દ દ્વારા અભિલાપ જ અશક્ય છે, અને (૨) એકબાજુ 'અવ્યપદેશયોગ્ય' શબ્દથી જ વસ્તુનો અભિલાપ કરો છો. જો વસ્તુ સર્વથા અવ્યપદેશયોગ્ય જ હોય, તો 'અવ્યપદેશયોગ્ય' એવા શબ્દથી પણ વસ્તુનો વ્યપદેશ ન થઈ શકે અને વ્યપદેશ કરો તો સ્વવચનનો વિરોધ યથાવસ્થિત જ રહે.

(૧૧૭) વૈશેષિક: વસ્તુનો સાવ જ વ્યપદેશ ન થઈ શકે - એવું અમે નથી કહેતાં, પરંતુ અમારો કહેવાનો આશય એ કે, વસ્તુનો સત્-અસત્ વગેરે શબ્દોથી વ્યપદેશ ન થઈ શકે, બીજા 'અવ્યપદેશ-યોગ્ય' શબ્દથી તો તેનો વ્યપદેશ થઈ જ શકે છે.

સ્યાદાદી : સત્-અસત્ વગેરે શબ્દોથી વ્યપદેશ ન થાય, એનાથી તમે ફલિત શું કર્યું ?

**વૈશેષિક :** ફલિત એ કર્યું કે, વસ્તુ (સ્વરૂપે) સત્ પણ નથી અને (પરરૂપે) અસત્ પણ નથી. સ્<mark>યાદાદી :</mark> વસ્તુ જો સત્ પણ ન હોય અને અસત્ પણ ન હોય, તો નિયમા સદસદ્દરૂપ સિદ્ધ

થશે.

વૈશેષિક: ના, વાસ્તવમાં વસ્તુ સદસદ્રુપ પણ નથી.

१. 'क्षणमिति' इति क-पाठः, 'क्षूणमिति' तु घ-पाठः । २. 'तदन्यदन्यतोऽति०' इति 'ङ-पाठः । ३. 'नैवेमिष्यत' इति ङ-पाठोऽशुद्धः । ४-५. उभयत्र 'क्षणं' इति घ-ङ-पाठः ।

...... 💠 व्याख्या 🌭 ....

ऽतिरिक्तम् तथाविधबुद्धिग्राह्यमिति चेत्, तत्रापि बुद्धिरिति न्यायातीतमेतत् । तथाहि-तत्र सन्नासन्न सदसद् बुद्धिगोचरश्चेत्यद्भतमेतत् । स्वकार्यसत्त्वाभ्युपगमे च व्यर्थाऽपर-

किं तदन्यत् वस्तु ? अतोऽतिरिक्तं सदसतः तथाविधबुद्धिग्राह्यमिति चेत्, तथाविधा-अव्यपदेश्या। एतदाशङ्क्याह-तथापि-त्रिकोटीशून्ये बुद्धिरिति न्यायातीतमेतत्। एतदेवाह तथाहीत्यादिना। तथाहि तत्-वस्तु न सन्नासन्न सदसत् त्रिकोटीशून्यं बुद्धिगोचरश्चेत्य-द्धुतमेतत्, कर्मशक्त्यभावे विषयत्वायोगादित्यर्थः। स्वकार्यसत्त्वापेक्षया सदेव तदित्या-शङ्कानिरासार्थमाह-स्वकार्यसत्त्वाभ्युपगमे च वस्तुनो व्यर्थाऽपरयोगकल्पना-सदन्तर-

**\***.....\* અનેકાંતરશ્મિ **\***.....

સ્યાદાદી : જો સદસદ્રૂપ પણ નથી, તો તે સિવાય વસ્તુ કેવી છે ?

વૈશેષિક : તે વસ્તુ સદસત્થી ભિન્ન છે અને એવી બુદ્ધિથી ગ્રાહ્ય છે, કે જે બુદ્ધિનો વ્યપદેશ જ અશક્ય છે.

સ્યાદાદી: આ તો તમે બહુ આશ્ચર્યની વાત કરી! વસ્તુ સત્ પણ નથી, અસત્ પણ નથી, સદસત્ પણ નથી. આમ, જ્ઞાનની વિષયભૂત વસ્તુનું, જયારે કોઈ સ્વરૂપ - સામર્થ્ય જ નિયત નથી, ત્યારે તે બુદ્ધિથી શી રીતે ગ્રાહ્ય બની શકે?

(कर्मशक्त्यभावे विषयत्वायोगात् - જे વસ્તુ જ્ઞાનનો વિષય બને તેમાં કર્મત્વ આવે, જેમ કે -पटं जानामि અહીં द्वितीया કર્મત્વ. જેમાં કર્મશક્તિ જ નથી તે વિષય ન બને. જે સત્-અસત્-સદસત્ નથી તેમાં કર્મશક્તિ ન હોવાથી વિષય ન બને...)

વૈશેષિક: વસ્તુનું સામર્થ્ય સાવ જ અનિયત છે - એવું નથી, કારણ કે દરેક વસ્તુ પોતાનું કાર્ય કરતીં હોવાથી, સ્વકાર્યસત્ત્વની અપેક્ષાએ સત્ છે અને સત્ હોવાથી તે બુદ્ધિથી ગ્રાહ્ય પણ બની શકે છે. (આશય: કારણનું કાર્ય તો સત્ છે જ, એટલે કાર્યના સત્ત્વની અપેક્ષાએ કારણ પણ સત્ છે.)

સ્યાદાદી: એ રીતે દરેક વસ્તુ, જો સ્વકાર્યસત્ત્વની અપેક્ષાએ જ સત્ બની જતી હોય, તો સત્તા નામના અલગ પદાર્થનો યોગ માનવાની જરૂર શી? આશય એ કે, વૈશેષિકો 'સત્તા' નામનો એક અલગ પદાર્થ માને છે અને તે સત્તાનો જેમાં યોગ થાય, તે પદાર્થ 'સત્' કહેવાય છે, એવું માને છે… પણ, પદાર્થનાં સત્પણાનો વ્યવહાર, જયારે સ્વકાર્યસત્ત્વની અપેક્ષાએ જ થઈ જતો હોય, ત્યારે અલગ સત્તા નામનો પદાર્થ અને તેનો યોગ માનવાની જરૂર શું?

♦-------фfaaरणम्ф

97. कर्मशक्त्यभाय इति । कर्मण:-ज्ञानादिक्रियाविषयस्य वस्तुनः सामर्थ्यं तस्याभावे ॥

१. 'यतोऽति॰' इति घ-पाठः । २. 'अव्यपदेशा' इति क-पाठः ।

योगकल्पना, नियतरूपतादितया च स्वपररूपसत्त्वासत्त्वदोषोऽनिवास्तिप्रसर एवेति यत्किञ्चिदेतत् ॥

(११८) एवं धर्माणामिप वस्तुव्यतिरिक्तत्वात् स्वरूपेण सत्त्वं पररूपेण चासत्त्व-मिति धर्मान्तरप्राप्तिः । तत्राप्ययमेव न्याय इत्यनिष्ठा । स्यादेतत् न धर्माणां धर्मान्तर-

योगकल्पना नियंतरूपादितया च कारणेन वस्तुधर्माणां स्वपररूपसत्त्वासत्त्वदोषोऽनिवारित-प्रसर एव, धर्मीन्यत्वे वस्तुनस्तद्रूपेणासत्त्वात्, इति-एवं यत्किञ्चिदेतत् परोदितम्॥

एवं धर्माणामपि-प्रस्तुतानां वस्तुव्यतिरिक्तत्वात् कारणात् स्वरूपेण सत्त्वमिति पररूपेण चासत्त्वमिति कृत्वा धर्मान्तरप्राप्तिः । तत्रापि-धर्मान्तरे अयमेव न्याय इत्यनिष्ठा ।

## \* અનેકાંતરશ્મિ \*

વળી, સ્વકાર્યસત્ત્વ પણ વસ્તુનો એક પ્રકારનો ધૈર્મ જ છે અને તેને ધર્મીથી ભિન્ન માનવામાં, સ્વકાર્યસત્ત્વ પણ 'પર' બનશે… વસ્તુ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ હોવાથી, પર એવા સ્વકાર્યસત્ત્વરૂપે પણ વસ્તુ અસત્ બને અને તો પૂર્વોક્ત દોષ અનિવાર્ય જ રહે.

(૧૧૮) વળી, વસ્તુથી જુંદા હોવાથી, સત્ત્વ વગેરે ધર્મો પણ, સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ હોવાથી, સત્ત્વાદિ ધર્મોમાં પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ જુદા ધર્મો માનવા પડશે અને તે ધર્મોમાં પણ સ્વરૂપે સત્ત્વ-પરરૂપે અસત્ત્વ થવાથી અનવસ્થા થશે...

### ф аатиң

98. नियतरूपादितया च कारणेन वस्तुधर्माणामिति । वस्तुधर्माणां-वस्तुस्वरूपाणाम् । अयमत्राभिप्राय:-सत्त्वासत्त्वाभ्यां भिन्नमपि स्वकार्यसत्त्वं धीर्मस्वशरीरलक्षणमभ्युपगम्यमानं नियमात्-नियमेनैकेन केनचिद्रूपेणास्ति । ततश्च 99. स्वपररूपसत्त्वासत्त्वदोषोऽनिवास्तिप्रसर एव । अत्रैव हेतुमाह- 100. धर्मान्यत्वे वस्तुनस्तद्रूपेणासत्त्वादिति । धर्मान्यत्वे सत्त्वासत्त्वलक्षणधर्मविभिन्नत्वे सति वस्तुनः स्वकार्यसत्त्वलक्षणस्य तद्रूपेण विभिन्नधर्मस्वभावलक्षणेनासत्त्वात्-अविद्यमानत्वात् । एवं च धर्मिस्वभावत्वं धर्मासत्त्वभावमापन्नमिति ॥

## श इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचिते अनेकान्तजयपताकोद्द्योतदीपिकाटिष्पणके सदसदिधकारः समाप्तः ॥

❖ સ્વકાર્યસત્ત્વ ભલે સત્ત્વ-અસત્ત્વ ધર્મથી ભિન્ન હોય, તો પણ ધર્મીનાં સ્વરૂપરૂપ હોવાથી તે ધર્મ છે, અને ધર્મ હંમેશા કોઈ નિયત સ્વરૂપનો જ હોવાથી તે કોઈક સ્વરૂપે તો નિયત છે જ…

१. 'रूपेणासत्त्व' इति ग-पाटः । २. 'वाऽसत्त्व०' इति ङ-पाटः । ३. 'धर्मस्वशरीर०' इति क-पाटः ४. 'सत्त्वादिति धर्मान्यत्वे सत्त्वलक्षणे धर्मविभिन्नत्वे सति' इति क-पाटः । ५. 'स्वकायस्वत्वलक्षणतद्वुपेण इति च-पाटः । ६. 'धर्मस्वभाव' इति च-पाटः । ७. 'टिप्पनके' इति च-पाटः ।

मिष्यते, अपि तु त एव स्वरूपेण सन्ति, पररूपेण च न सन्तीति न तद्विलक्षणे सदसन्त्वे इति । एतदप्यसमीचीनम्, वस्तुन्यपि समानत्वात् । अङ्गीकरणे च धर्माभाव-प्रसङ्गेनाभ्युपगमविरोधात्, (११९) तद्भावेऽपि तस्येति सम्बन्धानुपपत्तेः । समवाय-भावात् कथमनुपपत्तिरिति चेत्, न, तस्यासिद्धत्वात् पदार्थान्तरत्वेन समवायिकल्पत्वात्

स्यादेतत् न धर्माणां धर्मान्तरमिष्यते, अपि तु त एव-धर्माः स्वरूपेण सन्ति, पररूपेण च न सन्ति । इति-एवं न तद्विलक्षणे सदसत्त्वे, अतो न धर्माणां धर्मान्तरप्राप्तिरित्यभिप्राय इति । एतदप्यसमीचीनम्-अशोभनम् । कुत इत्याह-वस्तुन्यिप समानत्वात् । तथाहि-तदेव स्वरूपेण सत् पररूपेण चासदित्यिप वक्तुं शक्यत एव । अङ्गीकरणे च अस्य पक्षस्य धर्माभावप्रसङ्गेन हेतुना अभ्युपगमविरोधात् । तद्भावेऽपि-व्यतिरिक्तधर्मभावेऽपि तस्येति सम्बन्धानुपपत्तेः तस्य-वस्तुनः एते धर्मा इति सम्बन्धासिद्धेः, वस्त्वन्तरेण भेदाविशेषादित्यर्थः ।

વૈશેષિક : સત્ત્વાદિ મૂળધર્મો જુદા છે - એ તો બરાબર છે, પણ તે મૂળધર્મોમાં બીજા ધર્મો ઇષ્ટ

समवायभावात् कारणात् कथमनुपपत्तिः तस्येति सम्बन्धस्य । इति चेत्, एतदाशङ्क्य आह-

નથી, કારણ કે તે મૂળધર્મો જ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ છે, પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મ તેનાથી જુદા નથી, તેથી ધર્મમાં પણ બીજા ધર્મો માનવાની આપત્તિ નહીં આવે.

સ્યાદાદી: આ કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે તો પછી વસ્તુ અંગે પણ તેમ જ માની લો કે વસ્તુ પણ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ (એમ સદસદ્રૂપ) છે, સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ જુદા ધર્મો તેનાથી પણ જુદા નથી. અને એવું માની લેશો, તો ધર્મી કરતાં ધર્મનું જે સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સ્વીકારો છો, તે તમારા અભ્યુપગમનો વિરોધ આવશે.

### 🕸 ધર્મને જુદા માનવામાં સંબંધની અસંગતિ 🕸

(૧૧૯) ધર્મ-ધર્મીને જો જુદા માનવામાં આવે, તો 'આ ધર્મીના આ ધર્મો છે' એમ ધર્મ-ધર્મીનો સંબંધ જ નહીં ઘટે… આશય એ કે, જેમ ઘટ અને પટ જુદા હવાથી ઘટનો પટ એમ કહેવાતું નથી, તેમ ઘટ અને ધર્મો જુદા હોય તો ઘટના ધર્મો પણ નહીં કહી શકાય…

વૈશેષિક: અમે ધર્મ-ધર્મી વચ્ચે સમવાય સંબંધ માન્યો હોવાથી, સંબંધની અસંગતિ નહીં રહે... સ્યાદાદી: પણ, 'સમવાય' સંબંધ જ અસિદ્ધ છે, કારણ કે તે અલગ પૈંદાર્થરૂપ હોવાથી, સમવાય પણ સમવાયી જેવો જ છે, અર્થાત્ જેમ ધર્મ-ધર્મીના જોડાણ માટે સમવાયની જરૂર પડે, તેમ ધર્મ-ધર્મી અને સમવાયના જોડાણ માટે પણ સંબંધની જરૂર પડશે.

<sup>💠</sup> વૈશેષિકો, સમવાય નામનો એક અલગ પદાર્થ સ્વીકારે છે.

१. 'वाऽसदित्यपि' इति **क-**पाठः । २. 'शक्यत इत्याह अङ्गी०' इति **क-पाठः** । ३. 'धर्माभावेऽपि' इति घ-पाठः ।

अन्यसमवायव्यतिरेकेण तत्सम्बन्धानुपपत्तेः । अभ्युपगमे च तत्राप्ययमेव वृत्तान्त इत्यनवस्था । स्वसमवायिसम्बन्धकस्वभावद्वयाङ्गीकरणे च ततस्तस्य व्यतिरिक्तेतर-

द्वाखा **०** 

न, तस्यासिद्धत्वात् । तस्येति समवायस्य । असिद्धत्वं च पदार्थान्तरत्वेन समवायिकल्पत्वात् प्रस्तुतसमवायस्य । ततः किमित्याह-अन्यसमवायव्यतिरेकेण तत्सम्बन्धानुपपत्तेः तस्य-मूलसमवायस्य समवायिभिः सम्बन्धानुपपत्तेः । अभ्युपगमे च अन्यसमवायस्य तत्राप्ययमेव वृत्तान्तः-अन्य समवायापत्तिलक्षण इत्यनवस्था । स हि स्वसम्बन्धकस्वभावः समवायि-सम्बन्धकस्वभावश्चेत्यतो न दोष इति पराभिप्रायं चेतिस निधायाह-स्वसमवायीत्यादि । स्वश्च समवायात्मा, समवायिनौ च धर्मधर्मिणौ, स्वसमवायिनः तेषां सम्बन्धकं च तत् स्वभावद्वयं चेति विग्रहः, तस्य अङ्गीकरणो च-अभ्युपगमे च । किमित्याह-ततः-समवायात् तस्य-

• અનેકાંતરિમ •

એટલે, બીજો સમવાય પણ માનવો પડશે, નહીંતર મૂળસમવાયનો સમવાયી (ધર્મ-ધર્મી) સાથે સંબંધ જ નહીં ઘટે…

**વૈશેષિક**: તો અમે, સમવાય અને સમવાયીનું જોડાણ કરનાર બીજો સમવાય માનશું. હવે તો વાંધો નહીં ને ?

સ્યાદાદી: તો પણ દોષ જ છે, કારણ કે સમવાય-સમવાયી વચ્ચેનો બીજો સમવાય પણ, કયા સંબંધથી સમવાય-સમવાયીમાં જોડાશે ? તે માટે જો ત્રીજો સમવાય સ્વીકારો, તો તેના જોડાણ માટે પણ ચોથો સમવાય માનવો પડશે... અને એ રીતે અનવસ્થા થશે.

વૈશેષિક: સમવાય દ્વારા, માત્ર ધર્મ-ધર્મીનો જ સંબંધ નથી થતો, પણ તે સમવાયી (ધર્મ-ધર્મી) સાથે પોતાનો પણ સંબંધ થાય છે - આ રીતે, ધર્મ-ધર્મીને જોડવાનો અને પોતાને જોડવાનો - આમ સમવાયના બે સ્વભાવ છે.

સ્યાદ્વાદી : અહીં પણ વિકલ્પદોષરૂપી વીજળી માથે પડશે જ. તે આ રીતે - તે બંને સ્વભાવ, સમવાયથી (૧) ભિન્ન છે, કે (૨) અભિન્ન ?

(૧) જો ભિન્ન માનશો, તો "સમવાયના બે સ્વભાવ છે" એમ સમવાય અને સ્વભાવદ્વયનો સંબંધ કયો ? (તેમાં પાછો સમવાય વગેરે માનવાથી અનવસ્થા...) અને (૨) જો અભિન્ન માનશો, તો બંને સ્વભાવ એક થઈ જશે, કારણ કે સમવાયથી અભિન્ન, જેમ સમવાયનું સ્વરૂપ જુદું નથી, તેમ બંને સ્વભાવ પણ જુદા જુદા નહીં રહે, અથવા તો સમવાય અનેક થઈ જશે, કારણ કે જેમ સ્વભાવદ્વયનું જુદું જુદું સ્વરૂપ છે, તેમ સ્વભાવદ્વયથી અભિન્ન સમવાયનું પણ જુદું-જુદું સ્વરૂપ થશે.

१. 'द्वर्यों अङ्गी॰' इति क-पाठ:

विकल्पदोषाशनिरनिवारितप्रसर:। (१२०) स इहप्रत्ययगम्य इति चेत्, न, तस्येह-

**♦** 

स्वसम्वायसम्बन्धकस्वभावद्वयस्य व्यतिरिक्तेतरिवकल्पदोषाशिनरिनवारितप्रसरः । तथाहि—यदि तत् ततः – स्वभावद्वयसमवायात् व्यतिरिक्तं तस्येति कः सम्बन्धः ? अथाव्यतिरिक्तमेकत्व—मस्याधिकृतस्वभावद्वयस्य एकस्मात् समवायादव्यतिरिक्तत्वात्, तत्स्वरूपवत्; अनेकत्वं वा समवायस्याधिकृतस्वभावद्वयादव्यतिरिक्तत्वात् तत्स्वरूपवदेवेति । स इहप्रत्ययगम्य इति चेत् सः – समवायः, इहप्रत्ययगम्यो वर्तते, यथोक्तम् – "अयुतिसद्धानामाधार्याधारभूतानां यः सम्बन्धः इहप्रत्ययहेतुः समवायः, भवति चायमिहेत्यविगानेन प्रत्यय तन्तुषु पट इत्यादौ । न चायमिनिमितः, सदाभावादिप्रसङ्गात्, न च समवायिनिमित्तः, अतत्परिच्छेदकत्वात्, अतो यित्रिमित्तोऽयं स समवायः दिते । एतदाशङ्क्याह – तस्येत्यादि । न – नैतदेवं । तस्य – इहप्रत्ययस्य इह –

### 🤈 🕸 સમવાયની સિદ્ધિ અસંભવિત 🕸

(૧૨૦) **વૈશેષિક**: "તંતુઓમાં ૫ટ છે, ૫ટમાં ગુલ-ક્રિયા છે, દ્રવ્યાદિમાં સત્તા છે" વગેરે સ્થળોમાં, સમવાય દ્વારા જ 'અહીં આ છે' એવી પ્રતીતિ થાય છે અને इह इदं પ્રતીતિ દ્વારા જ સમવાયની સિદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્न : 'इह इदं' એવી પ્રતીતિ, શું निभित्त (કારણ) વિના જ ન માની શકાય ?

ઉત્તરઃ ના, કારણ કે કારણ વિનાનું કાર્ય, કાં'તો આકાશની જેમ સર્વદા સત્ થશે, અને કાં'તો શશશૃંગની જેમ સર્વદા અસત્ થશે, જે પ્રસ્તુતમાં અસંભવિત છે…

પ્રશ્ન: તો કારણ તરીકે અલગ સમવાયને માનવા કરતાં, સમવાયીને (ધર્મ-ધર્મીને) જ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: એવું પણ ન માની શકાય, કારણ કે સમવાયી દ્વારા તેનો બોધ નથી થતો, તેનો વિષય જુદો છે. તેથી, જુનાં કારણે 'इह इदं' એવી પ્રતીતિ થાય છે, તે સમવાયરૂપ અલગ તત્ત્વનો અવશ્ય સ્વીકાર કરવો જોઈએ. કહ્યું છે કે -

''અયુતસિદ્ધ (અપૃથક્સિદ્ધ) અને આધાર-આધેયભૂત એવા પદાર્થોમાં 'આ અહીં છે' એવી इह इदं પ્રતીતિમાં જે કારણભૂત સંબંધ છે, તેને સમવાય કહેવાય છે.''

स्યાद्वादी: 'इह इदं' પ્રતીતિનાં કારણ તરીકે સમવાયને ન માની શકાય, કારણ કે 'આ સમવાયીમાં સમવાય છે' - અહીં સમવાય વિના પણ ઇહપ્રતીતિ તો થાય જ છે... તે પ્રતીતિના કારણ તરીકે બીજો સમવાય પણ ન માની શકાય, કારણ કે તમે તો માત્ર એક જ સમવાય માનો છો.

પ્રશ્न : 'સમવાયીમાં સમવાય' તે પ્રતીતિ અંતર્ગત જે સમવાય છે, તેને જ 'इह इदं' પ્રતીતિના

१. 'तत् ततो व्यतिरिक्तं तस्येति ' इति घ-पाठः, 'तत् ततो (तः) स्वभावद्वयसमवायात् तत् ततो व्यतिरिक्तं' इति तु ड-पाठः ।

समवायिषु समवाय इति व्यभिचारोपलब्धेः । (१२१) प्रतिनियतधर्मिधर्मस्वभाव-स्तत्सम्बन्ध इति चेत्, न, तत्स्वभावस्यापि धर्मत्वाद् धर्माद्यात्मभूतत्वानुपपत्तितो वाङ्मात्रत्वात्, आत्मभूतत्वे च भेदाभ्युपगमविरोधः ॥

व्याख्या 🎄

समवायिषु समवाय इति-एवं व्यभिचारोपलब्धेः । तथा च भवत्यत्रापीहप्रत्ययः, न च तदपरसमवायनिबन्धनः, तस्याभावात् विवक्षितसमवायस्य चात्र समवायिकल्पत्वात् समवायिबुद्धयैव ग्रहणात् तस्यैव प्रत्ययान्तरिनिमत्तत्वेऽतिप्रसङ्ग इति भावनीयमेतत् । प्रति-नियतेत्यादि । प्रतिनियतधर्मिधर्मस्वभावः स एव धर्मी तद्धर्मी तद्धर्मधर्मिस्वभावः, त एव च धर्मास्तद्धर्मिधर्मस्वभावा इत्येवम्भूतः तत्सम्बन्धः-धर्मधर्मिणोः सम्बन्धः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । तत्स्वभावस्यापि-अनन्तरोदितधर्मिधर्मस्वभावस्यापि । किमित्याह-धर्मत्वात् कारणात् धर्माद्यात्मभूतत्वानुपपत्तितः ''अन्ये धर्मा धर्मिणः'' इत्य-भ्युपगमेन वाङ्मात्रत्वात् । 'आदि'शब्दाद् धर्मिपरिग्रहः । आत्मभूतत्वे च अधिकृतस्वभावस्य, धर्मादेरिति प्रक्रमः । किमित्याह-भेदाभ्युपगमविरोधः धर्मधर्मिणोर्भेद इति योऽभ्युपगम-

કારણ તરીકે માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે પ્રતીતિ અંતર્ગત સમવાયનો, સમવાયીરૂપે '(સંબંધીરૂપે) જ બોધ થાય છે, સંબંધરૂપે નહીં. તેથી તે સમવાય દ્વારા સમવાયીની જ પ્રતીતિ થઈ શકે, 'इह इदं' એવી પ્રતીતિ નહીં… છતાં પણ તેનાથી 'इह इदं' પ્રતીતિની ઉત્પત્તિ માનશો, તો - બીજા પ્રત્યયની પણ ઉત્પત્તિ થઈ શકવાથી - તંતુષુ પટ: વગેરેમાં પણ તંતુથી જ સંબંધની પ્રતીતિ માની શકાશે.

**\***------ એનેકાંતરશ્મિ **\***------

નિષ્કર્ષ: સમવાય વિના પણ ઈહપ્રતીતિ થતી હોવાથી (કારણ વિના પણ કાર્યની ઉપલબ્ધિરૂપ વ્યભિચાર હોવાથી) ઈહપ્રત્યયના કારણ તરીકે સમવાયને ન માની શકાય. તેથી ઈહપ્રત્યય દ્વારા સમવાયસિદ્ધિ પણ ન થઈ શકે અને સમવાય સિદ્ધ ન થતાં, તેના દ્વારા ધર્મ-ધર્મીની વ્યવસ્થા અસંગત જ રહેશે… માટે, ધર્મને જુદો માનવામાં સંબંધની સંગતિ અશક્ય જ રહેશે.

(૧૨૧) વૈશેષિક: માટી વગેરે ધર્મીનો સ્વભાવ 'સત્ત્વાદિ ધર્મના ધર્મી'રૂપ છે અને સત્ત્વાદિ ધર્મનો સ્વભાવ 'માટી વગેરે ધર્મીના ધર્મ'રૂપ છે - આમ, જે પ્રતિનિયત સ્વભાવ છે, તે જ ધર્મ- ધર્મીના સંબંધ રૂપ છે, અને તેનાથી, ધર્મીના ધર્મ એવો વ્યપદેશ થઈ જશે. માટે સંબંધસંગતિ અશક્ય નથી...

સ્યાદ્વાદી: આ કથન પણ માત્ર બોલવા પૂરતું છે, કારણ કે એ સ્વભાવ પણ ધર્મરૂપ જ છે. તમે ધર્મને ધર્મીથી ભિન્ન માન્યો હોવાથી તે સ્વભાવ; ધર્મી-ધર્મ (આત્મભૂત) સ્વભાવરૂપ બની ન શકે.. એટલે તેને સ્વભાવ કહેવો વાણીવિલાસ જ છે... અને જો તે સ્વભાવ હોય - આત્મભૂત હોય, તો પછી ધર્મી-ધર્મ જુદા છે એવી તમારી માન્યતા જ ખંડિત થશે... વળી, ધર્મના ધર્મ નથી હોતા, (१२२) अथानन्यत्वं तयोः, तद्व्यवस्थाऽयोगः अन्योन्यात्मकत्वेनेतरिनरा-करणात् । अनिराकरणेऽपि सदसत्त्वयोरेकत्वेन तद् यथा स्वरूपेण सत्, एवं पर-रूपेणापि स्यादित्याद्युक्तम् । असम्भविनौ च निराधारौ धर्माविति यत्किञ्चिदेतत् ॥

स्तद्विरोधः, धर्माणां च धर्मान्तरप्राप्तिरित्यस्योपलक्षणमेतत्, एवमप्यभ्युपगमविरोधादिति ॥

अथेत्यादि । अथ अनन्यत्वं तयोः-धर्मधर्मिणोः । अत्राह-तद्व्यवस्थाऽयोगः-धर्मिधर्म-व्यवस्थाऽयोगः । कथमित्याह-अन्योन्यात्मकत्वेन हेतुना इतरनिराकरणात्-द्वितीयनिरा-करणात् । तथाहि-यदि धर्मिणोऽव्यतिरिक्ता धर्मास्ततो धर्मिमात्रं ते, तदव्यतिरिक्तत्वात्, तत्स्वरूपवदिति न सन्त्येव धर्मा इतीतरिनराकरणम् । एवं धर्मिणोऽपि वाच्यम्-धर्मा-व्यतिरेकादिति धर्मधर्मिव्यवस्थाऽयोगः । अनिराकरणेऽपि इतरस्य । किमित्याह-सदसत्त्व-योरेकत्वेन एकधर्म्यव्यतिरेकद्वारायातेन हेतुना । किमित्याह-तत्-वस्तु यथा स्वरूपेण सदेवं पररूपेणापि स्यात्, सदसत्त्वयोरेकत्वादित्यर्थः । इत्याद्युक्तं प्राक् । धर्माव्यतिरेकाद् धर्मिण एवासत्त्वं भविष्यतीत्यप्याशङ्क्याह-असम्भविनौ च निराधारौ धर्मौ सदसल्लक्षणौ न स्त एव इति यत्किञ्चिदेतत् ॥

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

એવી માન્યતાનો પજ્ઞ વિરોધ થશે… આમ, સંબંધની અસંગતિ યથાવસ્થિત જ રહેવાથી ધર્મ-ધર્મીના ભેદરૂપ પ્રથમ વિકલ્પ અયુક્ત છે.

### 🕸 द्धितीय विકल्पनी अघटितता 🕸

(૧૨૨) (૨) ધર્મ-ધર્મીનો જો અભેદ માનવામાં આવે, તો ધર્મ-ધર્મીની વ્યવસ્થા જ નહીં ઘટે, કારણ કે બંને એક થવાથી, એકનો લોપ થશે. તે આ રીતે - (A) ધર્મીથી જો ધર્મો અભિન્ન માનશો, તો જેમ ધર્મીનું સ્વરૂપ જુદું નથી, તેમ ધર્મો પણ જુદા નહીં રહે, અર્થાત્ ધર્મનો લોપ થશે, અને (B) ધર્મથી જો ધર્મી અભિન્ન માનશો, તો જેમ ધર્મનું સ્વરૂપ જુદું નથી, તેમ ધર્મીનું સ્વરૂપ પણ જુદું નહીં રહે, અર્થાત્ ધર્મીનો લોપ થશે.

આ રીતે ઇતરનો લોપ કદાચ ન પણ માનો, તો પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મો - એક ધર્મીથી, અભિન્ન થઈ જતાં - એક રૂપ બનશે, અર્થાત્ સત્ત્વ પણ અસત્ત્વરૂપ અને અસત્ત્વ પણ સત્ત્વરૂપ બનશે અને તેથી તો વસ્તુ સ્વરૂપની જેમ પરરૂપે પણ સત્ બનશે અથવા તો પરરૂપની જેમ સ્વરૂપે પણ અસત્ બનશે… વગેરે બધા દોષો પૂર્વે કહ્યા છે જ.

શંકા : ધર્મ સાથે અભેદ હોવાથી ધર્મીનો જ લોપ થશે, ધર્મનો શી રીતે ?

સમાધાન : જો ધર્મીનો લોપ થશે, તો ધર્મો પણ નિરાધાર (આધાર વિનાના) તો શી રીતે રહી શકે ? ફલતઃ ધર્મનો પણ લોપ થાય જ… માટે અભેદ પક્ષ પણ અયુક્ત છે. (१२३) अथान्यानन्यत्वम्, अंतोऽनेकान्तवादाभ्युपगमादेकान्तवादिनः स्वमत-विरोध इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

इति प्रथमोऽधिकारः ।

\* \* \* \* \* \* \*

अथान्यानन्यत्वं धर्मधर्मिणोः, अतोऽनेकान्तवादाभ्युपगमात् कारणात् एकान्तवादिनः स्वमतविरोध इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

सैमाप्तः **'सदसद्रूपवस्तुवक्तव्यता'**ऽधिकारः ॥

\* \* \* \* \* \* \*

### 🕸 તૃતીય વિકલ્પ પ્રમાણે અનેકાંતશરણ 🕸

(૧૨૩) (૩) ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ પણ નહીં, અભેદ પણ નહીં, પરંતુ ભેદાભેદ માનશો, તો અનેકાંતવાદનો જ સ્વીકાર થવાથી, એકાંત વાદીઓને પોતાના મતનો વિરોધ આવશે, માટે પ્રસંગથી સર્યું.

નિષ્કર્ષ : તેથી, વસ્તુને સદસદ્રુપ જ માનવી જોઈએ અને તે સદસદ્રુપતા પણ, વસ્તુથી કથંચિદ્ અભિન્ન જ માનવી જોઈએ.

> ॥ આ પ્રમાણે સદસદ્ર્યવસ્તુવક્તવ્યતા સ્વરૂપ પહેલા અધિકારનું ગુજરાતી વિવેચન દેવ-ગુરુકૃપાએ પરિપૂર્ણ થયું ॥



१. 'अतो नैकान्त॰' इति का-पाठः । २. 'प्रथमः परिच्छेदः' इति का-घ-पाठः । ३. 'समाप्तः ॥ छ ॥ सद०' इति डा-पाठः ।

# क्षक्षक ॥ द्वितीयोऽधिकार: ॥ क्षक्षक

(१२४) यच्चोक्तम्-'एतेन नित्यानित्यमिष प्रत्युक्तमवगन्तव्यम्, विरोधादेव' इत्यादि, तदिष न सम्यक्, प्रमाणतस्तथाऽवगमात् । तथाहि-अध्यक्षेण नित्यानित्यमेव तदवगम्यते; अन्यथा तदवगमाभावप्रसङ्गात् । तथा च यदि तदप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैक-स्वभावं सर्वथा नित्यमभ्युपगम्यते, एवं तर्हि तद् विज्ञानजननस्वभावं वा स्यात्, अजनन-

अधिकारान्तरमिधकृत्याह-यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे 'एतेन नित्या-नित्यमिप प्रतिक्षिप्तमवगन्तव्यम्, विरोधादेव' इत्यादि तदिप न सम्यक् । कुत इत्याह-प्रमाणतस्तथाऽवगमात् । तथेति नित्यानित्यप्रकारेणावगमात् । एतदेव भावयित तथाही-त्यादिना । तथाहि अध्यक्षेण नित्यानित्यमेव तत्-वस्तु अवगम्यते; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्वगमाभावप्रसङ्गात् । एतद्भावनायाह-तथा चेत्यादि । तथा च यदि तत्-वस्तु 'अप्रच्युता-नृत्यन्नस्थिरैकस्वभावम्' इति पूर्ववत् । अनेन प्रकारेण सर्वथा नित्यमभ्युपगम्यते, एवं तर्हि तत्-वस्तु विज्ञानजननस्वभावं वा स्यात्, अजननस्वभावं वा । किञ्चातः ? यद्यादः पक्षः-

### **% नित्धानित्ध अने**झंतवाह **%**

દરેક વસ્તુ સદસદ્રુપ છે - એમ સિદ્ધ કરી, હવે નિત્યનિત્ય શી રીતે ? તે સિદ્ધ કરવા, પ્રંથકારશ્રી બીજા અધિકારનો પ્રારંભ કરે છે.

(૧૨૪) પૂર્વપક્ષ ગ્રંથમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, "નિત્ય અને અનિત્યનો વિરોધ હોવાથી, વસ્તુ નિત્યાનિત્ય છે - એનું પણ ખંડન થાય છે.." - વગેરે કથન બરાબર નથી; કારણ કે પ્રમાણ દ્વારા, વસ્તુનો નિત્યાનિત્યંરૂપે જ બોધ થાય છે. જો વસ્તુને નિત્યાનિત્ય નહીં માનો, તો વસ્તુનો બોધ જ નહીં થાય. હવે તેનું કારણ કહે છે -

### 🗯 वस्तुने भात्र नित्य३५ भानवामां होषपरंपरा 🕸

જો વસ્તુને અપ્રચ્યુત (વિનાશ ન પામે તેવી) અનુત્પન્ન (ઉત્પન્ન ન થાય તેવી) સ્થિર (અપ્રચલિત) એવા એક સ્વભાવવાળી અને સર્વથા નિત્ય માનશો, તો, તે વિશે વિકલ્પો ઘટી શકતા નથી. તે આ રીતે - તે એકસ્વભાવી વસ્તુ (૧) વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવી છે, કે (૨) વિજ્ઞાનઅજનન-સ્વભાવી ? અર્થાત્ વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે છે, કે નહીં...

<sup>❖</sup> દ્વિતીય વિકલ્પનો ખુલાસો યદ્યપિ ગ્રંથમાં નથી કર્યો, પણ દરેક પદાર્થ વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવારૂપે પ્રતીત હોવાથી, વિજ્ઞાનઅજનનસ્વભાવ સંભવિત જ નથી. (જો વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવ ન હોય તો જ્ઞાન જ ન થાય અને તો વસ્તુ જ સિદ્ધ ન થાય…) માટે તેનું નિરાકરણ સ્વયં સમજી લેવું…

१. 'अर्हम् अथ द्वितीय: परिच्छेद:' इति घ-पाठ: । २. ३४तमे पृष्ठे । ३. सन्तुल्यतां यदुक्तं ३४तमे पृष्ठे । ४. ३४तमे पृष्ठे । ५. प्रेक्ष्यतां ३४तमे पृष्ठे ।

स्वभावं वा । यद्याद्यः पक्षः, एवं सित सर्वत्र सर्वदा सर्वेषां तद्विज्ञानप्रसङ्गः, तस्यै कस्वभावत्वात् । न चैतदेवं क्वचित् कदाचित् कस्यचिदेव तद्विज्ञानभावात् ।

(१२५) न च सर्वथैकस्वभावस्य देशादिकृतो विशेष इति कल्पना युज्यते, तद्भावेऽनित्यत्वप्रसङ्गात् । सहकारिणमपेक्ष्य जनयतीति चेत्, न, एकान्तनित्यस्या-पेक्षाऽयोगात् । तथाहि-सहकारिणा तस्य कश्चिद् विशेषः क्रियते न वेति वाच्यम् । यदि

विज्ञानजननस्वभाविमत्ययम्, एवं सित सर्वत्र क्षेत्रे सर्वदा काले सर्वेषां प्रमातॄणां तिद्वज्ञान-प्रसङ्गः-अधिकृतवस्तुविज्ञानप्राप्तिः । कृत इत्याह-तस्यैकस्वभावत्वात्, क्षेत्रादिभिर्विशेषा-नाधानादित्यर्थः । न चैतदेवं-यथोक्तम् । कृत इत्याह-क्वचित् क्षेत्रे कदाचित् काले कस्यचिदेव प्रमातुः तिद्वज्ञानभावात् तिस्मन्-वस्तुनि विज्ञानभावात् ॥

प्रकृतमेव समर्थयते ने चेत्यादिना । न च सर्वथैकस्वभावस्य वस्तुनो देशादिकृतो विशेष इति-एँवम्भूता कल्पना युज्यते । कुत इत्याह तद्भावे-देशादिकृतिवशेषभावेऽनित्यत्व-प्रसङ्गात् । न हि प्राक्स्वस्वभाविनवृत्तिमन्तरेण वस्तुनो विशेषः । सहकारिणमपेक्ष्य आलोकादिकं जनयतीति चेद् वस्तुविज्ञानिमिति । अत्राह-न, एकान्तिनत्यस्य वस्तुनः अपेक्षाऽयोगात्, एकरूपतयेति भावः । एतद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहि सहकारिणा तस्य-वस्तुनः कश्चिद् विशेषः क्रियते न वेति वाच्यम् । उभयथाऽपिं दोषमाह-यदि क्रियते अनेडांतरिभ अनेडांतरिभ अनेडांतरिभ

(૧) તેને જો વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવી માનવામાં આવે, તો - તે વસ્તુ સર્વથા એકસ્વભાવી હોવાથી - તેનો વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવ કાયમ માટે અવસ્થિત જ રહે અને તેથી તો સર્વ ઠેકાણે, સર્વ કાળે, સર્વ પ્રમાતાઓને તત્પદાર્થ વિષયક જ્ઞાન થવા લાગે, પણ આવું તો જોવાતું નથી, કારણ કે કોઈક ક્ષેત્રમાં, કોઈક કાળે, કોઈક જ પ્રમાતાને, વસ્તુનો બોધ થાય છે.

(૧૨૫) પૂર્વપક્ષ: વસ્તુ તો સર્વથા એકસ્વભાવી જ છે, પણ દેશ-કાળાદિ દ્વારા, તેમાં એવી વિશેષતાનું આધાન થાય છે, કે જેથી વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવ સર્વથા હોવા છતાં પણ, નિયત દેશ-કાળમાં નિયત પ્રમાતાને જ પદાર્થનો બોધ થશે. તેથી નિયત વ્યવસ્થા અઘટિત નથી.

ઉત્તરપક્ષ : નિત્ય વસ્તુમાં, જો દેશાદિકૃત વિશેષતાનું આધાન માનશો, તો તે વસ્તુ અનિત્ય જ બનશે, કારણ કે વિશેષતાનું આધાન ત્યારે જ થઈ શકે, કે જયારે પૂર્વ સ્વભાવની નિવૃત્તિ થાય અને પૂર્વ સ્વભાવની નિવૃત્તિ એ જ અનિત્યતાનું લક્ષણ છે.

પૂર્વપક્ષ : વસ્તુ, આલોક વગેરે સહકારીને અપેક્ષીને, નિયતરૂપે જ વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે છે,

१. 'यद्याद्यपक्षः' इति क-पाठः । २. 'कचिदेव क्षेत्रे' इति डन्पाठः । ३. 'न चेत्यादिना' इति पाठो डन्प्रतौ नास्ति । ४. 'एवम्भूतकल्पना' इति क-पाठः ।

क्रियते स किमर्थान्तरभूतोऽनर्थान्तरंभूतो वेति ? यद्यर्थान्तरभूतस्तस्य किमायातम् ? स तस्य विशेषकारक इति चेत्, नं, अनवस्थाप्रसङ्गात् । तथाहि–स विशेषस्ततो भिन्नो– उभिन्नो वेति तदेवावर्तत इत्यनवस्था ॥

( १२६ ) अथानर्थान्तरभूतः स विद्यमानोऽविद्यमानो वा । यदि विद्यमानः कथं

स किमर्थान्तरभूतोऽनर्थान्तरभूत इति ? अत्राप्युभयथाऽपि दोषमाह-यद्यर्थान्तरभूतस्तस्य किमायातं वस्तुनः ? तत्तदवस्थमेवेत्यर्थः । सः-विशेषोऽर्थान्तरभूतः तस्य-वस्तुनो विशेष-कारकः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, अनवस्थाप्रसङ्गात् । एनमेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि स विशेषः-मूलविशेषकृतः ततः-वस्तुनो भिन्नोऽभिन्नो वा ( इति ) तदेवावर्तते इति- एवमनेन प्रकारेण अनवस्था चक्रकानिवृत्तेरिति ॥

अथानर्थान्तरभूतः सहकारिणा क्रियते विशेषो वस्तुनः । अत्रापि विकल्पयुगलमाह-स विद्यमानोऽविद्यमानो वा । इहापि दोषमाह-यदि विद्यमानः कथं क्रियते ? करणे

♦ અનેકાંતરિશમે ♦ .......

અર્થાત્ ઘડો તો વિજ્ઞાનજનનસ્વભાવી જ છે, પણ તે ત્યારે જ વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે, કે જયારે પ્રકાશની સહકારિતા હોય… આમ સહકારીની અપેક્ષા હોવાથી, સર્વદા વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ નહીં થાય.

ઉત્તરપક્ષ : એકાંત નિત્યરૂપ પદાર્થને તો કોઈની અપેક્ષા જ નથી હોતી, તે આ રીતે - સહકારી દ્વારા, તે વસ્તુનો કોઈક વિશેષ (૧) કરાય છે, કે (૨) નહીં ?

(૧) સહકારી દ્વારા નિત્ય વસ્તુનો કોઈક વિશેષ કરાય - એવું માનશો, તો તે વિશેષ વસ્તુથી (A-૧) ભિન્ન છે, કે (A-૨) અભિન્ન ? (A-૧) જો ભિન્ન માનશો, તો તે વિશેષ દ્વારા વસ્તુને કાયદો શું થશે ? જેમ પટથી ઘડાને કશો ઉપકાર નથી થતો, તેમ ભિન્ન એવા વિશેષથી પણ વસ્તુ પરનો ઉપકાર નહીં થાય...

પ્રશ્ન : સહકારીકૃત વિશેષથી, વસ્તુમાં વિશેષતાનું આધાન થાય છે, તેથી ઉપકાર થઈ જ શકશે ને ?

ઉત્તર: મૂળ વિશેષથી, વસ્તુમાં જે વિશેષ કરાય છે, તે પણ વસ્તુથી ભિન્ન છે, કે અભિન્ન ? જો ભિન્ન માનશો તો ઉપકાર નહીં થાય અને જો તેને પણ વિશેષકારક માનશો, તો તેનાથી જે વિશેષ થશે, તે પણ વસ્તુથી ભિન્ન છે, કે અભિન્ન ?... વગેરે રીતે અનવસ્થા થશે.

(૧૨૬) (A-૨) સહકારીકૃત વિશેષ વસ્તુથી અભિન્ન પણ ન માની શકાય, કારણ કે અહીં પણ વિકલ્પ થશે કે, તે વિશેષ, વસ્તુમાં (A-૨-A) વિદ્યમાન છે, કે (A-૨-B) અવિદ્યમાન ?

१. 'भूत इति क-पाठः । २. 'नानावस्था॰' इति क-पाठः । ३. 'ऽभिन्नो वा तदे॰' इति क-पाठः । ४. 'दोप इत्याह' इति क-पाठः । ५. सन्तुल्यतां यदुक्तं विवरणे २८तमे पृष्ठे १९तमायां पङ्क्याम् । ६. 'वा क्रियते इहापि' इति इर-पाठः ।

क्रियते ? करणे वाऽनवस्थाप्रसङ्गः । सकृत् करणेऽपि विद्यमानत्वाविशेषेण भूयो भूयः करणमित्यनवस्था ॥

अथाविद्यमानः, व्याहतमेतत्-सतोऽनर्थान्तरभूतोऽविद्यमानश्च इति । करणे वा-ऽनित्यत्वापत्तिरिति । तथाहि-तिस्मन् क्रियमाणे पदार्थ एव कृतः स्यात्, तदव्यतिरिक्त-त्वात् तस्य ॥

( १२७ ) अथ मा भूदयं दोष:, न क्रियत इत्याश्रीयते । न तर्हि स तस्य सहकारी,

वाऽनवस्थाप्रसङ्गः । कथमित्याह-सकृत्-एकवारं करणेऽपि विद्यमानत्वाविशेषेण हेतुना भूयो भूयः-पुनः पुनः करणमित्यनवस्था ॥

अथाविद्यमानः क्रियते । अत्राह-व्याहतमेतत् सतः-विद्यमानस्य वस्तुनोऽनर्थान्तरभूतो-ऽविद्यमानश्च, विद्यमानाव्यितिरिक्तो हि विद्यमान एव इति कृत्वा । करणे वा अव्यतिरिक्तस्य अविद्यमानस्य अनित्यत्वापित्तः, वस्तुन इति प्रक्रमः । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहि तस्मिन्-अव्यतिरिक्तेऽविद्यमाने विशेषे क्रियमाणे पदार्थ एव कृतः स्यात्, तदव्यति-रिक्तत्वात् तस्य-विशेषस्य ॥

अथ मा भूदयं दोष:-अनन्तरोदित:, न क्रियत इत्याश्रीयते सहकारिणा कश्चिद् विशेष:।

**♦** અનેકાંતરિમ **♦** 

(A-૨-A) જો વિદ્યમાન હોય, તો સહકારી દ્વારા તેને કરવાની શી જરૂર?

પ્રશ્ન : વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ, સહકારી દ્વારા તેની ઉત્પત્તિ માનીએ તો ?

ઉત્તર: તો તો અનવસ્થા થશે, કારણ કે વિદ્યમાન હોવા છતાં, સહકારી વડે જેમ પ્રથમસમયે વિશેષ કરાય છે, તેમ બીજા સમયે પણ કરાશે, તેમ ત્રીજા સમયે પણ... એમ વિશેષની સતત ઉત્પત્તિ થયા કરશે...

(A-૨-B) વસ્તુ અભિન્ન વિશેષને અવિદ્યમાન પણ ન માની શકાય, કારણ કે તેવું માનવું વિરોધપ્રસ્ત છે. તે આ રીતે - એકબાજુ કહો છો, કે વિશેષ તે વસ્તુથી અભિન્ન છે, અર્થાત્ વસ્તુ સત્ હોવાથી તદભિન્ન વિશેષ પણ સત્ છે, અને એકબાજુ કહો છો કે, વિશેષ અવિદ્યમાન-અસત્ છે. ← એમ પૂર્વાપર વિરોધ થાય છે.

અવિદ્યમાન એવા વસ્તુઅભિન્ન વિશેષને કદાચ માની પણ લઈએ, તો પણ 'સહકારી દ્વારા તે કરાય છે' - એવું માનશો, તો પદાર્થ અનિત્ય માનવો પડશે, કારણ કે સહકારી દ્વારા વિશેષની ઉત્પત્તિ થવાથી - વિશેષઅભિન્ન પદાર્થની પણ ઉત્પત્તિ થતાં - પદાર્થ પણ અનિત્ય જ થશે.

**(૧૨૭) પૂર્વપક્ષ :** (૨) આ બધા દોષોથી છૂટવા, અમે એવું માનશું કે, સહકારી દ્વારા વસ્તુનો કોઈ વિશેષ થતો જ નથી.

१. 'चानव०' इति क-पाठ: ।

अकिञ्चित्करत्वात् । अकिञ्चित्करत्वेऽपि सहकारित्वेऽतिप्रसङ्गः । तथाहि-यदि कञ्चन विशेषमकुर्वन्नपि स तस्य सहकार्यभ्युपगम्यते, सर्वभावानामेव तत्सहकारित्वप्रसङ्गः, तद्विशेषाकरणेन अविशेषादिति व्यर्था सहकारिकल्पना ॥

(१२८) अथोच्यते-एवम्भूत एव तस्य वस्तुनः स्वभावो येन विशेषाकारकमिष प्रतिनियतमेव सहकारिणमपेक्ष्य कार्यं जनयतीति । एतदिष मनोरथमात्रम्, विकल्पा-नुपपत्तेः । तिद्ध यदाऽभीष्टसहकारिसिन्निधौ कार्यं जनयित तदाऽस्यानन्तरोदितसहकार्य-

.....♦ व्याख्य 💠......

अत्राह-न तर्हि स तस्य-वस्तुनः सहकारी । कृत इत्याह-अिकञ्चित्करत्वात् कारणात् । एवमभ्युपगमे दोषमाह-अिकञ्चित्करत्वेऽिष सित सहकारित्वेऽभ्युपगम्यमाने । किमित्याह-अितप्रसङ्गः । एनमुपदर्शन्नाह-तथाहीत्यादि । तथाहि यदि कञ्चन विशेषम् अकुर्वन्निष सः-पदार्थ आलोकादिः तस्य-वस्तुनः सहकार्यभ्युपगम्यते, ततः किमित्याह-सर्वभावानामेव तत्सहकारित्वप्रसङ्गः । कृत इत्याह-तिद्वशेषाकरणेन अविशेषात् तस्य-वस्तुनो विशेषा-करणेनाविशेषात् सर्वभावानाम्, इति-एवं व्यर्था सहकारिकल्पना ।।

अश्वेत्यादि । अथ उच्यते परेण-एवम्भूत एव तस्य वस्तुनः स्वभावः-धर्मो येन विशेषाकारकमपि प्रतिनियतमेव सहकारिणमपेक्ष्य आलोकादि कार्यं जनयति विज्ञानादि-कमिति । एतदाशङ्क्याह-एतदिप मनोरथमात्रम् । कुत इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः । एनामेवाह

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તરપક્ષ : જો તેના દ્વારા કોઈ વિશેષ જ ન થતો હોય, તો તે સહકારી જ ન બની શકે… જો અકિંચિત્કરંને પણ સહકારી માનવામાં આવે, તો અતિપ્રસંગ આવશે. તે આ રીતે -

તે પદાર્થ, કોઈ વિશેષ ન કરવા છતાંય, જો તેને સહકારી માનવામાં આવે, તો જગતવર્તી તમામ પદાર્થો - વિશેષ ન કરવા છતાં પણ - સહકારી બનવા લાગશે, અર્થાત્ માટીના જેમ ચક્રાદિ સહકારી છે, તેમ કપડા વગેરે પણ સહકારી બનવા લાગશે અને તો વ્યવસ્થા અસમંજસ થશે, માટે સહકારીની કલ્પના વ્યર્થ છે.

(૧૨૮) પૂર્વપક્ષ : વસ્તુનો એવો સ્વભાવ જ છે, કે જેથી પ્રતિનિયત (આલોકાદિ) સહકારીની અપેક્ષા રાખીને જ, જ્ઞાનાદિ કાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે... પછી તે સહકારી ભલે કોઈ વિશેષ ન કરતો હોય, અર્થાતુ અકિંચિત્કર હોય...

ઉત્તરપક્ષ : આ કથન પણ માત્ર મનોરથ પૂરતું જ છે, કારણ કે અહીં પણ વિકલ્પોની અસંગતિ છે. તે આ રીતે -

આલોકાદિ ઈચ્છિત સહકારીનું સંનિધાન થયે, જ્યારે તે વસ્તુ વિજ્ઞાનાદિ કાર્યને ઉત્પન્ન કરે

१. 'एवास्य वस्तुतः' इति ड-पाठः ।

पेक्षालक्षणः स्वभावो निवर्तते न वेति वाच्यम् । यदि निवर्ततेऽनित्यत्वप्रसङ्गः, स्वभाव-निवृत्तौ स्वभाविनोऽपि तदव्यतिरेकेण तद्वदेव निवृत्तेः ।

अथ न निवर्तते, कार्याजननप्रसङ्गः, तत्स्वभावानिवृत्तेः, पूर्ववत् । तथाहि-य एव तस्य कार्याजननकाले स्वभावः, जननकालेऽपि स एवः इति कथं जनयति कथं वा न पूर्वमपीति चिन्त्यम् ॥

<u> ২ আন্তা</u>

(१२९) तेन सह जननस्वभावत्वात् तद्भावे जनयति, तदभावाच्च न पूर्वमपीति

तद्धीत्यादिना । तत्-वस्तु यस्माद् यदाऽभीष्ट्रसहकारिसन्निधौ कार्यं जनयित विज्ञानादि, तदाऽस्य-वस्तुनोऽनन्तरोदितसहकार्यपेक्षालक्षणः-अिकञ्चित्करसहकार्यपेक्षालक्षणः स्वभावः-धर्मो निवर्तते न वेति वाच्यम् । उभयथाऽपि दोषमाह-यदि निवर्ततेऽधिकृत-स्वभावस्ततः किमित्याह-अनित्यत्वप्रसङ्गः । कुत इत्याह-स्वभावनिवृत्तौ सत्यां स्वभावि-नोऽपि-धर्मणः तदव्यतिरेकेण-स्वभावाभेदेन हेतुना तद्वदेव-स्वभाववदेव निवृत्तोः कारणात् ॥

अथ न निवर्तते स स्वभावः । अत्राह-कार्याजननप्रसङ्गः । कथिमत्याह-तस्वभावा-निवृत्तेः-अिकञ्चित्करसहकार्यपेक्षालक्षणस्वभावानिवृत्तेः । पूर्वविदिति दृष्टान्तः । एतदेव भावयिति तथाहीत्यादिना । तथाहि य एव तस्य-वस्तुनः कार्याजननकाले स्वभावो जननकालेऽपि स एव, सर्वदा स्वस्वभावानिवृत्तेः । इति-एवं कथं जनयित कार्यं तदा कथं वा न पूर्वमिप जनयित स्वभावाभेदादिति भाव इति-एवं चिन्त्यम् ॥

आह-तेन-सहकारिणा सह जननस्वभावत्वात् कारणात् तद्भावे-सहकारिभावे जनयति

• અનેકાંતરશ્મિ • અપેકાંતરશ્મિ • એ, ત્યારે તે વસ્તુનો, પૂર્વોક્ત 'અકિંચિત્કર સહકારીની અપેક્ષા રાખવારૂપ' સ્વભાવની નિવૃત્તિ (૧) થાય છે, કે (૨) નહીં ?

(૧) જો થાય છે, તો વસ્તુ અનિત્ય માનવાની આપત્તિ આવશે, કારણ કે સ્વભાવની નિવૃત્તિ થયે, તદભિન્ન સ્વભાવવાન્ વસ્તુની પણ નિવૃત્તિ થાય જ... (૨) જો તાદેશ સ્વભાવની નિવૃત્તિ ન થાય, તો પહેલાની જેમ, કાર્યોત્પત્તિ વખતે પણ 'અકિંચિત્કર સહકારીની અપેક્ષા રાખવારૂપ' સ્વભાવની નિવૃત્તિ ન થવાથી, ત્યારે પણ સહકારીની અપેક્ષા ઊભી જ રહે અને તેથી તો કાર્યની ઉત્પત્તિ નહીં જ થઈ શકે. તે આ રીતે -

વસ્તુનો, જે સ્વભાવ કાર્યઅજનનકાળે હતો, તે જ સ્વભાવ કાર્યજનનકાળે છે. તેથી તે સ્વભાવ, જેમ પહેલા કાર્ય નહોતો કરતો, તેમ હમણા પણ કાર્ય નહીં કરે, અથવા તો જેમ હમણા કાર્ય કરે છે, તેમ પહેલા પણ કેમ ન કરે ? જો કે સ્વભાવ તો બંને સ્થળે એક જ છે, તો પછી આવો ભેદ શાનો ?

(૧૨૯) **પૂર્વપક્ષ :** વસ્તુનો સ્વભાવ, સહકારી સાથે કાર્ય ઉત્પન્ન કરવાનો છે, તેથી વસ્તુ

चेत्, न, अविचारितरमणीयत्वात् । तेन सह तज्जननस्वभावत्वस्यापि नित्यत्वे सित सदा तज्जननप्रसङ्गात्, अन्यथाऽधिकृतस्वभावस्य नित्यत्वानुपपत्तेः । तथाहि-यदि सदा तेन सह तज्जननस्वभावं किं न जनयित ? अजनयद् वा कथं सदा तत्स्वभाविमिति ? ततश्च यदा तद् भवति तदा तेन सह तज्जननस्वभावम्, न तु सदेत्यवश्यमङ्गीकर्तव्यम्; अन्यथा

तदा तदभावाच्य-सहकार्यभावाच्य न पूर्वमिष जनयित । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, अविचारितरमणीयत्वात् । एतदेव दर्शयित तेनेत्यादिना । तेन-सहकारिणा सह तज्जनन-स्वभावत्वस्यापि-कार्यजननस्वभावत्वस्यापि नित्यत्वे सित सदा तज्जननप्रसङ्गात्-कार्य-जननप्रसङ्गात् । विपक्षे बाधामाह अन्यथेत्यादिना । अन्यथा-एवमनभ्युपगमेऽधिकृत-स्वभावस्य-तेन सह तज्जननस्वभावस्य नित्यत्वानुपपत्तेः । एतदेव भावयित तथाहीत्या-दिना । तथाहि यदि सदा तेन-सहकारिणा सह तज्जननस्वभावं-कार्यजननस्वभावम्, विस्त्वित प्रक्रमः, किं न जनयित कार्यम् ? अजनयद् वा कथं सदा तत्स्वभावं-तेन सह तज्जननस्वभावमिति ? नैव । ततश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सित यदा तद् भवित कार्यं तदा

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

કાર્યજનનસ્વભાવી હોવા છતાં પણ, જયારે સહકારીનું સંનિધાન થાય, ત્યારે કાર્ય ઉત્પન્ન કરે, અને જયારે ન થાય ત્યારે ન કરે... માટે કાર્યોત્પત્તિ વખતે - સહકારીનું સંનિધાન હોવાથી - કાર્ય કરશે અને કાર્યોત્પત્તિ પહેલા - સહકારીનું સંનિધાન ન હોવાથી - કાર્ય નહીં કરે. આમ, કોઈ દોષ નહીં રહે.

ઉત્તરપક્ષ: આ કથન પણ ન વિચારીએ ત્યાં સુધી જ રમણીય લાગે એવું છે, કારણ કે 'સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ' સ્વેંભાવ પણ જો નિત્ય હશે, તો - તે સ્વભાવ હંમેશા રહ્યો હોવાથી - સદા કાર્યની ઉત્પત્તિ થવા લાગશે ! કેમ કે તેવો સ્વભાવ હોવાથી, તે સહકારી જયાં હશે ત્યાંથી સાથે લઈને પણ તેઓ બધા ભેગા મળીને કાર્ય કરશે જ ... અને જો સદા કાર્યની ઉત્પત્તિ ન થાય, તો અધિકૃત સ્વભાવ નિત્ય નહીં બની શકે. તે આ રીતે -

'સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ' સ્વભાવ જો હંમેશા છે, તો તે વસ્તુ, હંમેશા કાર્યને કેમ ન કરે ? જો તે વસ્તુ, હંમેશા કાર્યને ન કરે, તો તેમાં તે સ્વભાવ કાયમ રહ્યો છે - એવું શી રીતે કહી શકાય ?

<sup>❖</sup> સહકારી હોય તે વખતે તેવો સ્વભાવ માનીએ અને સહકારી ન હોય તે વખતે ન માનીએ, તો યદ્યપિ કાર્ય નિયતરૂપે જ થશે, પણ તે રીતે કાદાચિત્કતાથી સ્વભાવને અનિત્ય માનવો પડે છે, જે એકાંત નિત્યવાદીમતે અસંભવિત છે, માટે તે સ્વભાવને જો તેઓ નિત્ય માને, તો વશ્યમાણ દોષ આવશે.

१. 'यद् भवति' इति ग-पाठः । २. 'भावस्यपि कार्य॰' इति ड-पाठः ।

(१३०) स्यादेतत् न तत्र स्वभावभेदः, आकालमपि तस्य तथैकस्वभावत्वात् । तथाहि-आकालमविचलितस्वभावमेवेदमित्थंविधं येन तत एव तत्तत्सहकारिसन्निधावेव

तेन-सहकारिणा सह तज्जननस्वभावं-कार्यजननस्वभावं वस्तु, ने तु सदेत्यवश्यमङ्गीकर्तव्यं परेण; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे सदा तस्यापि भावापेत्तिः सहकारिणः । कृत इत्याह-सदा तेन-सहकारिणा सह तज्जननस्वभावत्वात्-विवक्षितकार्यजननस्वभावत्वाद् वस्तुन इति । एवं च स्वभावभेदे सित वस्तुनः कथमेकान्तनित्यतेति-एतत् चिन्त्यम्, नैवेत्यर्थः ॥

स्यादेतिद्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे न तत्र-वस्तुनि स्वभावभेदः । कुतं इत्याह-आकालमिष, यावदिष कालस्ताविदत्यर्थः, तस्य-वस्तुनः तथा-चित्रसहकारियोगानेक-कार्यसाधकत्वेन एकस्वभावत्वात् । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहि आकालं-यावदिष कालः अविचलितस्वभावमेव-अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावमेव इदं-वस्तु इत्थं-विधम्-एवम्प्रकारं येन तत एव वस्तुनः तत्तत्सहकारिसन्निधावेव सित तदैव तदैव-विशिष्टे

♣ અનેકાંતરિમ ♦ અનેકાંતરિમ ♦ માનવું જોઈએ કે વસ્તુ જયારે કાર્યને ઉત્પન્ન કરે, ત્યારે જ સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ સ્વભાવ હોય છે. તે સિવાયના કાળમાં નહીં, નહીંતર સહકારીનું અસ્તિત્વ

પણ કાયમ સ્વીકારવું પડશે, કારણ કે 'સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ' સ્વભાવ, સદા ત્યારે જ

ઘટે કે જ્યારે સહકારીનું સદા સંનિધાન હોય.

પણ, સહકારીનું સદા સંનિધાન હોય - એવું તો દેખાતું નથી, તેથી વસ્તુનો, સહકારીસંનિધાન વખતે કાર્યજનનસ્વભાવ અને સહકારીઅસંનિધાન વખતે કાર્યઅજનનસ્વભાવ હોવાથી - એમ સ્વભાવભેદ હોવાથી - એકાંત નિત્યતાની સંગતિ ન જ થઈ શકે.

🕸 એકાંતનિત્થમતે અસમંજસતાનું આપાતત: નિવારણ 🕸

(૧૩૦) પૂર્વપક્ષ : વસ્તુમાં સ્વભાવભેદ તો નથી જ, કારણ કે તેનો સ્વભાવ ત્રણે કાળમાં એકરૂપ જ છે...

પ્રશ્ન : જો સ્વભાવ એકરૂપ હોય, તો તેનાથી જુદા-જુદા કાર્યો કેમ થાય છે ?

ઉત્તર: સહકારીની વિચિત્રતાના કારણે… તે આ રીતે - કાર્ય બે પ્રકારનાં છે: (૧) સ્વારૂપિક, અને (૨) નૈમિત્તિક… (૧) ઘટની 'નવત્વ, પુરાણત્વ… વગેરે' જે સ્વાભાવિક અવસ્થા છે, તે 'સ્વારૂપિક' કાર્ય કહેવાય, કારણ કે ઘટ જ નવ-પુરાણાદિ સ્વરૂપે પરિણમે છે, અને (૨) 'ઘટનું જ્ઞાન' વગેરે જે કાર્ય છે, તે 'નૈમિત્તિક' છે, કારણ કે જ્ઞાન વિશે ઘટ, નિમિત્તરૂપે જ વ્યાપાર કરે છે, પોતે જ

१. 'भावे भेद:' इति ग-पाठ: । २. 'ननु सदे॰' इति ड-पाठ: य ३. 'पत्तेः सह॰' इति घ-पाठ: ।

આ બંને પ્રકારના કાર્યો, વસ્તુથી ત્યારે જ ઉત્પન્ન થાય, કે જયારે તે તે સહકારીનું સંનિધાન થાય… ઘડો બનાવાની શક્તિ તો અરણ્યસ્થ માટીમાં પણ છે, પણ સહકારીનું સંનિધાન ન હોવાથી, તે કાર્ય કરૃતી નથી, હવે જો તે જ માટી કુંભશાળામાં લવાય, તો સહકારીનું સંનિધાન થતાં, તે અવશ્ય કાર્ય કરે છે.

આમ, ત્રણે કાળમાં એકસ્વભાવી પણ વસ્તુ, સહકારી સંનિધાન વખતે જ કાર્ય કરે, તે સિવાયના કાળમાં નહીં.

તેથી તમે જે દોષ આપ્યો હતો કે "સ્વભાવની નિવૃત્તિ ન થઈ હોવાથી, તે સ્વભાવ જેમ પહેલા કાર્ય નહોતો કરતો, તેમ હમણા પણ નહીં કરે" તે દોષ પણ નહીં રહે, કારણકે પૂર્વે તો સહકારી નહોતો, જયારે હમણા તો સહકારી વિદ્યમાન હોવાથી, તે અવશ્ય કાર્ય કરશે. અને બીજો તમે જે દોષ આપ્યો કે - "અથવા હમણાની જેમ પહેલા પણ કાર્ય કરવા લાગશે" - તેવું પણ નહીં બને, કારણ કે પૂર્વે સહકારી ન હોવાથી, તે વસ્તુ કાર્ય કરવા નહીં પ્રવર્તે.

પ્રશ્ન: તો પણ અધિકૃત કાર્યોત્પત્તિ વખતે 'સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ' સ્વભાવ તો નિવૃત્ત થશે જ ને ? કારણ કે કાર્ય તો ઉત્પન્ન થઈ ગયું છે, તો હવે 'કાર્ય કરવારૂપ' સ્વભાવ શી રીતે ટકે ?

 ф

 ф

 аатин ф

अथ 'नित्यानित्या'धिकारे किञ्चित्लिख्यते- 1. स्वारूपिकस्य निमित्तभावजन्यस्य चेति । स्वारूपिकस्य-स्वरूपमात्रभावस्य नवपुराणत्वादेर्निमित्तभावेन जन्यते यद् घटादि तन्निमित्तभावजन्यं तस्य घटादिगोचरसंवेदनस्यैव । नवपुराणत्वादिकाद्यवस्था घटस्य स्वाभाविक्य एव । यच्च स्वगोचरं संवेदनं तत्र निमित्तभावेनैव घटों व्याप्रियते, न च स्वयं तद्रूपतया परिणामेनेति ॥

💠 આમ, એક જ ઘટવસ્તુને આશ્રયીને, અવસ્થા તે સ્વારૂપિક કાર્ય છે અને સંવેદન તે નૈમિત્તિક કાર્ય છે.

१. 'कारिणस्तदैवाभावाभावात्' इति ग-पाठः । २. 'इत्युत्पादेः' इति ड-पाठः । ३. 'भावे जन्यते' इति क-पाठः । ४. 'परिणामतेति' इति च-पाठः ।

चं तदुदयेऽपि तन्निवृत्तिः, तथास्वभावत्वात् । न च पुनस्तस्यैव करणम्, तथास्वभाव-त्वादेव । किमेतदेवम् ? अचिन्त्योऽपर्यनुयोगार्हः स्वभाव इति ॥

( १३१ ) अहो दुरन्तः स्वदर्शनानुरागः । एवमपि मिथो विरुद्धं भाषयति-तदुदयेऽपि

**ऽभावात्**, पूर्वमस्य चानवस्थानात् तेन न कादाचित्कत्विवरोधः । न च तदुरयेऽपि-अधिकृत-कार्योत्पादेऽपि तिन्नवृत्तः-अनन्तरोदितस्वभाविनवृत्तः । कृत इत्याह-तथास्वभावत्वात्, तथा-तेन प्रकारेण कालभवनलक्षणेन आत्मसत्तायाः स्थितेरित्यर्थः । न च पुनः तस्यैव-कृतकार्यस्य करणं तथास्वभावत्वादेव एवंविध एवासाविति । किमेतत्-अनन्तरोदितम् एवं स्वतन्त्र-राजक्रीडाप्रख्यम् ? एतदाशङ्क्याह-अचिन्त्यः-अचिन्तनीयो योगिज्ञानवत् अपर्यनुयोगार्हः- न पर्यनुयोगमर्हत्यग्न्यादेरौष्ण्यादिवत् स्वभाव इति किमत्र कुर्मः ? ॥

एतदाशङ्क्याह-अहो दुरन्तः स्वदर्शनानुराग इति पूर्ववर्त् । एवमिप-यथोक्तं मिथः-

ઉત્તર: વસ્તુનો એવો સ્વભાવ જ છે કે, જેથી કાર્યોત્પત્તિ બાદ પણ તે સ્વભાવ યથાવસ્થિત જ રહે

\* અનેકાંતરિમ \*

પ્રશ્ન : 'સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ' સ્વભાવ, જો સદા અવસ્થિત જ હોય, તો સદા તેનું તે જ કાર્ય કેમ ન કરે ?

ઉત્તર: તેનો એવો સ્વભાવ જ છે.

પ્રશ્ન : અરે ! આ તે કેવો સ્વભાવ કે, કાર્યજનનસ્વભાવ અવસ્થિત રહેવા છતાં એકવાર કાર્ય થયા પછી પુનઃ ન કરે ? આ તો રાજાની ક્રીડા જેવું સ્વચ્છંદ છે… કરવાનો સ્વભાવ વિદ્યમાન છે, તો પણ કાર્ય ન કરે - એવું કેમ ?

ઉત્તર: સ્વભાવનો પ્રભાવ યોગીના જ્ઞાનની જેમેં અચિન્ત્ય છે, તેથી તે વિશે કોઈ જ પ્રશ્ન ન કરવો... અગ્નિનો સ્વભાવ ઉષ્ણ છે, તો તે દહન જ કરવાનો, પછી તમે કહો કે "પાણી તો ઠડક કરે છે, તો પછી અગ્નિ પણ કેમ નહીં ?" - તે બરાબર નથી, કારણ કે સ્વભાવ અંગે કોઈ પ્રશ્નનો અવકાશ જ નથી.

## 🕸 पूर्वपक्षीनुं सर्व झ्थन विरोधग्रस्त 🕸

(૧૩૧) ઉત્તરપક્ષ : અહો ! પોતાના દર્શનનો કેટલો ગાઢ અનુરાગ ! તમે એકાંતવાદને ટકાવવા

<sup>❖</sup> જેમ યોગીનું જ્ઞાન અતીત (વિનષ્ટ) અનાગત (અનુત્યન્ન) વસ્તુને પણ જાણે છે, તે અચિન્ત્ય પ્રભાવ જ છે, તેમ સ્વભાવનો પ્રભાવ પણ સમજવો...

१. 'पूर्वं अस्य वाऽव॰' इति **ड**न्पाठः । २. 'कार्योत्पातेऽपि तन्निवृत्तिः' इति **ड**न्पाठः । ३. 'प्रकारेणाकाल॰' इति क-पाठः । ४. 'स्थितिरित्यर्थः' इति क-पाठः । ५. 'तत्र पुनस्तस्यैव' इति **ड**न्पाठः । ६. 'प्रेक्ष्यतां १०१तमं पृष्ठम् ।

तिन्नबन्धनस्य सतो न तस्य निवृत्तिः, अविकलतथात्वे च न पुनस्तस्यैव करणिमिति व्याहतम् । यद्यनिवृत्तिः कथमकरणम् ? अकरणं चेत्, कथमिनवृत्तिः ? यदैव तत् कृतं न च भूयः करिष्यति तदेव, तदैव तत्तत्करणस्वभावो जरयेव यौवनं तदकरण-स्वभावेनापनीतः, अन्यथा तद्भावेन बलात् तत्फलप्रसङ्गः । न ह्यग्निरनपगते दहनस्वभावे

पैरस्मरं विरुद्धं भाषयित-असङ्गतमुल्लापयित । कथमेतद् विरुद्धमित्याह-तदुदयेऽपीत्यादि । तदुदयेऽपि तस्मात्-स्वभावात् उत्पादेऽपि, विविश्वतकार्यस्येति प्रक्रमः, तिन्नबन्धनस्य-विविश्वतकार्यनिबन्धनस्य सतः-भवतः न तस्य-स्वभावस्य निवृत्तिः । अविकलतथात्वे च तत्स्वभावस्य, न पुनः तस्यैव-विविश्वतकार्यस्य करणिमिति व्याहृतम्, तत्तादवस्थ्ये तद-करणिवरोधात् । तथा चाह-यद्यनिवृत्तिरित्यादि । यद्यनिवृत्तिर्विविश्वतकार्यकरणस्वभावस्य कथमकरणं विविश्वतकार्यस्य ? अकरणं चेद् विविश्वतकार्यस्य कथमनिवृत्तिः विविश्वत-कार्यकरणस्वभावस्य ? एतद्भावनायैवाह-यदैवेत्यादि । यदैव तत् कृतं-विविश्वतकार्यं न च भूयः-पुनः करिष्यितः तदेव तदैव । किमित्याह-तत्तत्करणस्वभाव इति । तस्य-वस्तुनस्तत्करणस्वभावः-विविश्वतकार्यकरणात्मभावः । जरयेव यौवनिमिति दृष्टान्तः । तद-करणस्वभावेन-विविश्वतकार्यकरणात्मभावः । जरयेव यौवनिमिति दृष्टान्तः । तद-करणस्वभावेन-विविश्वतकार्यकरणात्मभावः । अय्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्भावेन-तत्तत्करणस्वभावभावेन

પરસ્પર વિરોધી કથન કરવા પણ તૈયાર છો!

પૂર્વપક્ષ :- અમારા કથનમાં વિરોધ શું ?

ઉત્તરપક્ષ: તમે એકબાજુ કહો છો કે, કાર્યોત્પત્તિ થયા પછી પણ કાર્યનો કારણીભૂત એવો કારણમાં રહેલો સ્વભાવ (સહકારી સાથે મળીને કાર્ય કરવારૂપ સ્વભાવ) યથાવસ્થિત જ છે, અને એકબાજુ કહો છો કે, સંપૂર્ણતયા તે સ્વભાવ અવસ્થિત હોવા છતાં પણ, ફરી તેનું તે જ કાર્ય ન થાય - આ બધું કથન વિરોધગ્રસ્ત છે, કારણ કે જો તેનો સ્વભાવ નિવૃત્ત ન થાય, તો - કારણીભૂત સ્વભાવ અવસ્થિત જ હોવાથી - કાર્યની ઉત્પત્તિ કેમ ન થાય? અને જો કાર્યની ઉત્પત્તિ ન થાય, તો કારણીભૂત સ્વભાવ હાજર [=અનિવૃત્ત] જ છે - એવું શી રીતે કહી શકાય ?

વસ્તુ દ્વારા, જ્યારે કાર્ય કરાયું, ત્યારે જ તે વસ્તુનો કરણસ્વભાવ માનવો જોઈએ. ત્યારબાદ ફરી તે જ વસ્તુ, તે જ કાર્યને ઉત્પન્ન નથી કરતી, માટે તે વસ્તુનો અકરણસ્વભાવ માનવો જોઈએ... જેમ ઘડપણથી જુવાનીનું નિવારણ થાય છે, તેમ અકરણસ્વભાવથી કરણસ્વભાવનું પણ નિરાકરણ થશે, જો પછી પણ કરણસ્વભાવ રહે, તો પછી બલાત્ કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવી પડે.

१. 'यदेव' इति क-पाठः । २. 'तत्करण०' इति ग-पाठः । ३. 'परस्परविरुद्धं' इति ध-पाठः । ४. 'तदैव तदैव' इति क-पाठः ।

♦०

न दहित, स्वभावापगमे च नियतमित्यता । (१३२) तथापि एकदाह्यदहने तददहनाद्
दाह्यान्तरदहनाच्चादोष इति चेत्, न, सर्वथा स्वभावभेदमन्तरेणोक्तानुपपत्तेः । न च येनैव

व्याख्या

बलात्-सामर्थ्यात् तत्फलप्रसङ्गः-विविक्षितकार्यप्रसङ्गः । अमुमेवार्थं स्थूरोक्त्या निदर्शनान्तरेणाह न हीत्यादिना । न हि अग्निरनपगते दहनस्वभावे नैश्चियिके न दहित, किन्तु दहत्येव, नैश्चियिकस्य दहनस्वभावस्यैवमात्मकत्वात् । स्वभावापगमे च विविक्षितकार्योदये सत्य-भ्युपगम्यमाने नियतमनित्यताऽधिकृतवस्तुनः, अतादवस्थ्यस्यैवानित्यत्वादिति । निदर्शनम-धिकृत्याह-तथापीत्यादि । तथापि-एवमपि एकदाह्यदहने सत्यानेः तददहनाद् द्राधत्वेनैव दाह्यान्तरदहनाच्च तददग्धत्वेन अदोषो न ह्यग्निरनपगते दहनस्वभावे न दहतीत्यादि । इति-एवं चेन्मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-सर्वथा-एकान्तेन स्वभावभेदमन्तरेण, तदेकस्वभावत्व एवेत्यर्थः । उक्तानुपपत्तेः एकदाह्यदहने तददहनं दाह्या-

ઉત્તર: અરે ભાઈ! જયાં સુધી અગ્નિનો દહનસ્વભાવ નિવૃત્ત ન થાય, ત્યાં સુધી તે અગ્નિ બાળે જ, ન બાળે-એવું ન બને... તે રીતે જયાં સુધી કરણસ્વભાવ નિવૃત્ત ન થાય, ત્યાં સુધી તે વસ્તુ કાર્ય કરે જ, ન કરે- એવું ન બને... માટે, કરણસ્વભાવની નિવૃત્તિ માનવી જ પડે અને તેથી તો વસ્તુ અનિત્ય જ બને, કારણ કે 'સર્વદા તે જ સ્વભાવે ન રહેવું' એ જ અનિત્યતાનું લક્ષણ છે...

(૧૩૨) પૂર્વપક્ષ: અગ્નિ, એક ઈંધણને બાળ્યા પછી તેને બાળતો નથી, પણ બીજા ઈંધણને બાળે છે... એટલે સ્વભાવ પણ ઊભો રહે છે, અને પૂર્વે બાળેલા ઈંધણને બાળતું નથી... તેમ, કરણસ્વભાવી પણ વસ્તુ, અનુત્પન્નને જ ઉત્પન્ન કરે, ઉત્પન્નને નહીં. માટે પૂર્વોક્ત દોષ નહીં આવે.

ઉત્તરપક્ષ : આ કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે અગ્નિને પણ જો સર્વથા એકસ્વભાવી માનવામાં આવે, તો ઉપરોક્ત કથન સંગત જ ન થઈ શકે, માટે અગ્નિમાં પણ સ્વભાવભેદ તો માનવો જ પડશે. તે આ રીતે -

જો અગ્નિમાં રહેલો એકસ્વભાવ માત્ર દહનનો હોય તો બંનેને બાળે અને અદહનનો હોય, તો એકેને ન બાળે. એટલે એકનું દહન અને બીજાનું અદહન, તે અગ્નિના સ્વભાવભેદને જ સિદ્ધ કરે છે. તેથી સ્વભાવભેદ વિના; તમારી વાત શક્ય નથી...

વળી, ઘાસ-લાકડા વગેરે ઘણા પદાર્થો બાળી શકાય એવા છે, પણ અગ્નિ, તે બધા જ પદાર્થોને બાળે એવું નિયત નથી, કારણ કે કેટલાક પદાર્થોને (ઘાસને) બાળે અને કેટલાક પદાર્થોને (કાષ્ઠને) હમણાં ન પણ બાળે. તેથી યદ્યપિ અગ્નિ, તૃણ-કાષ્ઠ ઉભયદહનસ્વભાવી છે, પણ બંનેને એકસાથે ન

१. 'नित्यमनित्यता' इति क्क-पाठः । २. 'गमे विवक्षित**ः'** इति **ड**-पाठः । ३. प्रेक्ष्यतां १७९तमं पृष्ठम् । ४. 'भाव एवेत्यर्थः' इति <del>'इ-</del>पाठः ।

स्वभावेनैकं दाह्यं दहित तेनैव दाह्यान्तरम्, (१३३) तस्य तथातदिनयतत्वे दाह्यान्तरवत् तदा तददहनप्रसङ्गात् । नियतत्वे च तद्दहनादहनयोरन्यत्र तदिसिद्धेः स्थितः कथिञ्चित्

न्तरदहनं चेत्युक्तम्, न चैतद् द्वयमेकस्वभावत्वादुपपद्यते, तददहनवद् दाह्यान्तरदहनायोगाद् विपर्ययो वा हेत्वभेदादिति सूक्ष्मिधया भावनीयम् ॥

दोषान्तरमाह न चेत्यादिना। न च येनैव स्वभावेनैकं दाह्यं दहित, अग्निरिति प्रक्रमः, तेनैव दाह्यान्तरम्-अन्यत्। कृत इत्याह-तस्य-स्वभावस्य तथा-तेन दहनादहनप्रकारेण तद-नियतत्वे तयोः-दाह्ययोरिनयतत्वे दहनादहनं प्रति। किमित्याह-दाह्यान्तरवत्-यत्र दहित तद्वत्, तदा-तिसमन् काले तददहनप्रसङ्गात्, यद् दहित तददहनप्रसङ्गात्। प्रसङ्गश्च तदिनयतत्वाविशेषेण उभयदहनस्वभावोऽप्यसौ तद् दहनादहनं प्रत्यनियत इत्येकं न दहित् तदेतदिनयतत्वं यदिप दहित तत्राप्यविशिष्टमेवेति तददहनप्रसङ्गः स्पष्टः। नियतत्वे च तस्य वस्तुस्वभावस्या-

બાળતી હોવાથી, માનવું જ જોઈએ કે વસ્તુ જે સ્વભાવે એક દાહ્યને બાળે તે જ સ્વભાવે બીજા દાહ્યને બાળે એવં નથી.

પણ, વસ્તુને જો એકસ્વભાવી માનવામાં આવે, તો હમણાં અગ્નિ, જેમ કાષ્ઠને દહન નથી કરતી, તેમ - તેનો સ્વભાવ તૃણ વિશે પણ રહ્યો હોવાથી - તૃણને પણ દહન નહીં કરવાની આપત્તિ આવે.

વળી, તે જે સ્વભાવે એકને બાળે, તે જ સ્વભાવે બીજાને બાળે, એવું તમે નહીં કહી શકો. (કારણ કે પહેલાને બાળનાર અગ્નિ, બીજાને ન બાળતી હોવા છતાં, તે સ્વભાવ ઉપસ્થિત રહેવાથી બીજાને પણ બાળનારી માનવી પડશે... સ્વભાવ જુદો જુદો હોય, તો તેનું સમાધાન થઈ શકે કે હમણાં માત્ર પહેલાને બાળવાનો જ સ્વભાવ હોવાથી માત્ર પહેલાનું જ દહન થશે, બીજાનું નહીં અથવા બીજાનું જ અદહન થશે, પહેલાનું નહીં. કારણ કે બંનેને બાળવાનો સ્વભાવ, જુદો જુદો હોવાથી જ બંનેનું એકસાથે દહન થતું નથી...)

(૧૩૩) એક જ સ્વભાવે બેનું દહન કેમ ન ઘટે - તેનું કારણ જણાવે છે -

(ક) શેને બાળે અને શેને નહીં, તે જો અનિયત હોય, તો જેમ કાજને નથી બાળતો, તેમ તૃશને પણ નહીં બાળે. તે આ રીતે -

તેમાં બંનેને બાળવાનો સ્વભાવ છે, પણ કોને બાળે અને કોને નહીં તે જ અનિયત છે. હવે એકને બાળતો નથી, તોં કોને ન બાળવું ? તે અનિયતત્વ જેવું કાષ્ઠ પ્રત્યે છે, તેવું તૃણ પ્રત્યે પણ છે, એટલે તો તૃણને પણ નહીં બાળે.

(ખ) જો આને જ બાળે અને આને ન જ બાળે એમ નિયત હોય, તો જેને (કાષ્ઠને) બાળતો

१. 'तदसिद्धिरिति' इति क-पाठः । २. 'तथानेन दहना०' इति ङ-पाठः । ३. 'तदहन०' इति घ-पाठोऽशुद्धः । ४. 'तस्या स्वभाव०' इति ङ-पाठः ।

स्वभावभेदः, इति आकालमपि तस्य तथैकस्वभावत्वमनेककार्यभावादेनं सन्न्याय
क्ष्याख्या 

भ्युपगम्यमाने क्वेत्याह-तद्दहनाद्दहनयोः तयोः-दाह्ययोर्ये दहनादहने तयोर्यद् दहित तद् दहत्येव, यच्च न दहित तन्न दहत्येवेत्येवम्भूते । किमित्याह-अन्यन्न-प्रतियोगिनि यत् तदा न दहित तन्न, तदिसिद्धेः-दहनासिद्धेः, न चैतदेविमिति स्थितः कथित्रात् स्वभावभेदः, इति-एवम् आकालमपि-यावदिप कालस्तावदिप तस्य-वस्तुनः तथैकस्वभावत्वम्-अप्रच्युतानुत्पन्न-स्थिरैकरूपतया अनेककार्यभावादेः कारणात् । 'आदि'शब्दात् तत्तत्कृतौ तत्तदवस्थाभाव
क्ष्योगितः स्थिरैकरूपतया अनेककार्यभावादेः कारणात् । 'आदि'शब्दात् तत्तत्कृतौ तत्तदवस्थाभाव
क्ष्योगितः स्थिरैकरूपतया अनेककार्यभावादेः कारणात् । 'आदि'शब्दात् तत्तत्कृतौ तत्तदवस्थाभाव-

નથી, ત્યાં દહનસ્વભાવ નથી. (એટલે તમે જે ઉભયદહનસ્વભાવ માનેલો તે ખંડિત થયો.) એથી સ્વભાવભેદ સિદ્ધ થયો.

તે રીતે વસ્તુને પણ કરણ-અકરણસ્વભાવી માનવી જ જોઈએ, નહીંતર માત્ર કરણસ્વભાવી માનવામાં, ઉત્પન્ન થયેલ કાર્યને પણ ઉત્પન્ન કરવાની આપત્તિ આવે.

### 🕸 એકાંત નિત્થવાદીમતે સર્વત્ર અસંગતિ 🕸

નિષ્કર્ષ : તેથી વસ્તુને, જો અપ્રચ્યુત-અનુત્પન્ન અને સ્થિર એકસ્વભાવી માનવામાં આવે, તો તેના દ્વારા અનેક કાર્યની સંગતિ નહીં જ થઈ શકે. તે આ રીતે -

- (૧) વિજ્ઞાનની અસંગતિ : ઘટજ્ઞાન વગેરે જ્ઞાનો અમુક નિયત કાળે જ થાય છે, પરંતુ વસ્તુ જો કરણસ્વભાવી જ હોય, તો સદા વિજ્ઞાનજનન થયા જ કરશે અને જો અકરણસ્વભાવી હોય,તો તેનાથી કદી વિજ્ઞાન જ નહીં થાય. એ જ રીતે બીજા કાર્યો અંગે પણ સમજવું…
- (૨) અવસ્થાની અસંગતિ : વસ્તુ જો એકસ્વભાવી હોય તો તેમાં નવી-જુની વગેરે અવસ્થા ન ઘટે.
- (3) તત્કૃતિમાં તે તે અવસ્થાની અસંગતિ : સ્થાસ, કોશ, કુશૂલ... વગેરે કાર્ય કરતી વખતે કુંભાર,તે તે કાર્યના અનુસારે જુદી જુદી અવસ્થાએ પરિણમે છે... કુંભાર, જયારે અન્ય અવસ્થાએ પરિણમ્યો હોય, ત્યારે તે ઘડો બનાવે અને અન્ય અવસ્થાએ પરિણમ્યો હોય, ત્યારે તે કોડીયા વગેરે બનાવે. આમ જુદા જુદા કાર્યને આશ્રયીને, કર્તાનો જુદો જુદો વ્યાપાર થાય છે, પણ કર્તા જો એકસ્વભાવી જ હોય, તો તેની જુદી જુદી અવસ્થા અને વ્યાપાર ઘટી જ ન શકે.

### ф ф

- 2. न चैतदेविमिति-न पुनरेतदेवं यदुत दहनस्यासिद्धिरेव । यदि हि नित्यस्वरूपतया एंकस्यभाव:, तदा यावत्त्वेन कालान्तरयोगेनापि दाह्यमस्ति तदेकदाह्यदहनकाले सर्वं दह्येत, न च तदस्ति, अतो बलादस्य दंग्धुंशक्यं तृणकाष्टाद्यपि प्रतीत्य दहनादहनस्यभावतेति ।।
  - 3. तत्तत्कृतौ तत्तदवस्थाभावग्रह इति । तस्य तस्य स्थास-कोश-कुशूलादेः कार्यस्य कृतौ करणे

१. 'तदिसिद्धिर्दहनासिद्धिर्न' इति **ड-**पाठः । २. 'तत्कृतौ' इति **क-**पाठः । ३. 'एकत्वभावस्वभाव एक तदा' इति ख-पाठः । ४. 'यावत् तेन' इति च-पाठः । ५. 'दग्धुं शक्य०' इति ख-च-पाठः ।

सङ्गतमिति सूक्ष्मिधया भावनीयमिति । एवं तावदेकान्तनित्यपक्षे विज्ञानादिकार्यायोगात् तदवगमाभाव इति ॥

(१३४) अथापि प्रकृत्यैकक्षणस्थितिधर्मकमेकान्तानित्यमभ्युपगम्यते । एवमपि विज्ञानादिकार्यायोगात् तदवगमाभाव एव, तदभावभाविनो विज्ञानस्य तत्कार्यत्वा-

श्रहः । न सन्त्यायसङ्गतिमिति-एवं सूक्ष्मिधया भावनीयम्, तदेककरणाकरणयोः स्वभाव भेदनान्तरीयकत्वादिति । एवं तावदेकान्तनित्यपक्षे किमित्याह-विज्ञानादिकार्यायोगात्

कारणात्, 'आदि'शब्दादवस्थापरिग्रहः, तदवगमाभाव इति-एकान्तनित्यावगमाभाव इति ॥ द्वितीयपक्षमधिकृत्याह-अथापीत्यादि । अथापि प्रकृत्यैकक्षणस्थितिधर्मकमेकान्ता-नित्यमभ्यपगम्यते वस्तु । एवमपि विज्ञानादिकार्यायोगात् कारणात् तदवगमाभाव एव-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

આ પ્રમાણે એકાંતનિત્યપક્ષે, વિજ્ઞાન વગેરે કાર્યો ન ઘટી શકવાથી, એકાંત નિત્યનો એંવગમ પણ નહીં થઈ શકે. માટે વસ્તુને એકાંતનિત્યરૂપ માની શકાય નહીં.

## 🕸 વસ્તુને એકાંત અનિત્થરૂપ માનવામાં પણ દોષપરંપરા 🕸

(૧૩૪) એકાંતવાદી : વસ્તુ, સ્વભાવથી માત્ર એક જ ક્ષણ રહેનારી છે, તેથી વસ્તુને એકાંતે માત્ર અનિત્યરૂપ જ માનવી જોઈએ.

સ્યાદાદી : એકાંત અનિત્યપક્ષે પણ, વિજ્ઞાન વગેરે કાર્યો ન ઘટી શકવાથી, એકાંત અનિત્યનું પણ વિજ્ઞાન ન જ થઈ શકે.

એકાંતવાદી: અનિત્યમતે વિજ્ઞાન કેમ ન ઘટે?

સ્યાદાદી : કારણ કે, જયારે વિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય, ત્યારે કારણીભૂત પદાર્થ તો નષ્ટ થઈ ગયો છે... આશય એ છે કે, કારણની બીજી ક્ષણે કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે, એટલે પ્રથમ ક્ષણે પદાર્થ અને દ્વિતીયક્ષણે તજ્જન્ય વિજ્ઞાન થાય, પણ દરેક પદાર્થ ક્ષણિક (ક્ષણસ્થાયી) હોવાથી, પ્રથમક્ષણીય પદાર્થનો દ્વિતીયક્ષણે નાશ થઈ જશે... ફલતઃ વિજ્ઞાનક્ષણે પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ ન રહે અને જો પદાર્થનું અસ્તિત્વ ન રહે, તો 'આ વિજ્ઞાન આ પદાર્થનું કાર્ય છે' એનો નિશ્ચય જ ન થાય.

♦ विवरणम् ♦ विवरणम् ♦ तस्यास्तस्यास्तत्तत्कार्यकरणानुकूलाया अवस्थायाः कुम्भकारादेः कार्यकर्तुः सम्बन्धिन्या भावग्रहः सत्ताङ्गी-कारः । कुम्भकारो हि अन्यावस्थातोऽपरिणतो घटं कुरुतेऽवस्थान्तरगतश्च शरावोदञ्चनादीनि कार्याणि, व्यापारभेदस्योपलम्भात् ।।

<sup>❖</sup> વિજ્ઞાનાદિ કાર્યનો અસંભવ થવાથી, વસ્તુનું વસ્તુત્વ જ ન રહે (અર્થક્રિયાકારિત્વાભાવાત્) અને તો તેનો અવગમ જ ન થાય… અર્થાત્ તેવી વસ્તુ ન હોવાથી જ અવગમ ન થાય…

१. प्रेक्ष्यतां ३४तमं पृष्ठम् । २. 'स्तन्न कार्य॰' इति क-पाठः । ३. 'भावभेदेनान्तरीय॰' इति पूर्वमुद्रितपाठः ।

निश्चयात् । (१३५) न च सर्वथैकक्षणंस्थितिधर्मणः सत्तैव युक्ता, द्वितीयादिक्षणास्थित्यभावे सित तत्क्षणस्थितिधर्मकत्वायोगेन तदन्यत्वादिविकल्पानुपपत्तेः । स्यादेतत्

रू व्याख्या न च सर्वथा-एकान्तेन क्षणस्थितधर्मणः-वस्तुनः सत्तैव युक्ता । कृत इत्याह-द्वितीयादीत्यादि । द्वितीयादिक्षणास्थितधर्मणः-वस्तुनः सत्तैव युक्ता । कृत इत्याह-द्वितीयादीत्यादि । द्वितीयादिक्षणास्थित्यभावे सित तत्क्षणस्थितिधर्मकत्वायोगेन तस्यैव वस्तुनः क्षणस्थितिधर्मकत्वायोगेन
हेतुना तदन्यत्वादिविकल्पानुपपत्तेः, तयोः-प्रथमक्षणस्थितिद्वितीयादिक्षणास्थित्योरन्यत्वादिविकल्पैरघटमानत्वात् क्षणस्थितिधर्मसत्तायाः । तथाहि-तयोः प्रथमक्षणस्थितिद्वितीयादिक्षणास्थित्योः अन्यत्वमनन्यत्वमन्यानन्यत्वमवाच्यत्वं वा स्यात् । अन्यत्वे क्षणान्तरस्थितेरिव
प्रस्तुतास्थित्यविरोधात् क्षणस्थितित्वाभावः । अनन्यत्वे प्रथमक्षणेऽप्यस्थितिः, द्वितीयादिष्विप

### 🕸 क्षिष्टिङ पद्दार्थनुं अस्तित्व 😵 असंભवित छे 🕸

(૧૩૫) જો પદાર્થ સર્વથા એકક્ષણ સ્થિતિસ્વભાવી જ માનવામાં આવે, તો તે પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નહીં ઘટે. તે આ રીતે -

ક્ષણિકમતે ક્ષણસ્થિતિકત્વનો અર્થ - 'દ્વિતીયક્ષણ-અસ્થિતિ હોતે છત્રે પ્રથમક્ષણસ્થિતિ' એવો માનવો જરૂરી છે, કારણ કે આમાંથી જો પ્રથમક્ષણસ્થિતિરૂપ અર્થ ન મનાય, તો - પ્રથમક્ષણે પણ અસ્તિત્વ ન ઘટતાં - વસ્તુનો જ અભાવ થશે અને જો દ્વિતીયક્ષણ-અસ્થિતિરૂપ અર્થ ન માનો, તો દ્વિતીયાદિક્ષણમાં અસ્થિતિનો અભાવ માનવો પડશે (અર્થાત્ સ્થિતિ માનવી પડશે) અને તો ક્ષણસ્થિતિ- ધર્મકત્વનો જ અયોગ થશે, અર્થાત્ ક્ષણમાત્ર સ્થિતિ નહીં ઘટે. એટલે ક્ષણસ્થિતિધર્મકત્વનો અર્થ દ્વિતીય- ક્ષણઅસ્થિતિ હોવાથી પ્રથમક્ષણસ્થિતિ એવો જ માનવો પડે.

અને દ્વિતીયાદિ ક્ષણે અસ્થિતિનો અભાવ હોવાથી તત્ક્ષણસ્થિતિધર્મકત્વ હોવું શક્ય નથી અને દ્વિતીયાદિ ક્ષણે અસ્થિતિનો અભાવ કેમ છે? તો તેનું કારણ એ કે તે તદન્યત્વાદિવિકલ્પથી અનુપપન્ન છે. તે આ રીતે - પ્રથમક્ષણસ્થિતિ અને દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિ બંને (૧) ભિન્ન છે, (૨) અભિન્ન છે, (૩) ભિન્ન-અભિન્ન છે, કે (૪) અવાચ્ય છે?

(૧) ભિન્ન તો ન માની શકાય, કારણ કે જેમ એક જ કાળે, ક્ષણિક એવી ઘટક્ષણનો, ભિન્ન એવી પટક્ષણ સાથે વિરોધ નથી, અર્થાત્ ઘટક્ષણ અને પટક્ષણ બંને એક સાથે રહી શકે છે, તેમ

финанский фи

4. क्षणान्तरिथतेरिय प्रस्तुतारिथत्यविरोधात् क्षणरिथतित्याभाय इति । यथाहि-क्षणिकस्य घटादेः स्वकाले पटादिक्षणेन सह वस्त्वन्तरत्वान्न विरोधः, एवं द्वितीयक्षणभाविन्या अस्थित्याऽपि सह

१. 'क्षणस्थित्य॰' इति क-पाठः । २. 'काले घटादि॰' इति ख-पाठः ।

द्वितीयार्दिक्षणास्थितौ प्रथमक्षणस्थितरभावाद् भावे वा तदनुपपत्तेः प्रतियोग्यभावात्

वा स्थिति:, अन्यथाऽनन्यत्वायोगात्, तयोरैक्ये ह्यनन्यत्विमिति भावनीयम् । अन्यानन्यत्वे विरोध:, सहानवस्थानात् । अवाच्यत्वे स्ववचनविरोध:, अवाच्यत्वेनैव वाच्यत्वात् । स्यादेतिदत्यादि । स्यादेतित्-अथैवं मन्यसे द्वितीयादिक्षणास्थितौ सत्यां प्रथमक्षणस्थितेरभावात् कारणाद् भावे

**♦** અનેકાંતરિશ **♦** 

પ્રથમક્ષણસ્થિતિ અને દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિ બંને ભિન્ન હોવાથી બંને વચ્ચે વિરોધ નહીં રહે અને તો બંને એક સાથે રહી જ શકશે અને તેથી તો દ્વિતીયક્ષણીય અસ્થિતિ સાથે પ્રથમક્ષણીય સ્થિતિ પણ રહી જવાથી, દ્વિતીયક્ષણે પણ પદાર્થનું અસ્તિત્વ માનવાની આપત્તિ આવશે, જે ક્ષણિકતાને બાધાકારક છે...

- (૨) જો સ્થિતિ-અસ્થિતિ બંનેને અભિન્ન માનવામાં આવે, તો સ્થિતિ પણ અસ્થિતિરૂપ બનવાથી, પ્રથમક્ષણે પણ પદાર્થની અસ્થિતિ થશે, અથવા તો અસ્થિતિ પણ સ્થિતિરૂપ બનવાથી, દ્વિતીયક્ષણે પદાર્થની સ્થિતિ થશે...
- (3) પ્રથમક્ષણસ્થિત અને દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિ બંનેનો ભેદ-અભેદ બંને માનવામાં તો સહાનવસ્થાન વિરોધ છે, કારણ કે બંનેનો ભેદ હોય તો અભેદ શી રીતે ? અને અભેદ હોય તો ભેદ શી રીતે ?
- (૪) બંનેને અવાચ્ય (અકથ્ય) પણ ન માની શકાય, કારણ કે જો સર્વથા અવાચ્ય જ હોય, તો તે 'અવાચ્ય' શબ્દથી પણ કહી નહીં શકાય.

આમ, વિકલ્પો ન ઘટવાથી, દ્વિતીયાદિ ક્ષણમાં અસ્થિતિનો અભાવ હોવાથી - વિશેષ્ય/ વિશેષણભાવરૂપ પૂર્વોક્ત અર્થ અસંગત થતાં - ક્ષણસ્થિતિધર્મકત્વનો જ અયોગ થશે... (કેમ અયોગ ? તેના કારણ માટે જ ગ્રંથમાં કહ્યું કે - तदन्यत्वादिविकल्पानुपपत्तेः) એટલે ખરેખર તો ક્ષણિક તત્ત્વની સિદ્ધિ જ હજી થઈ શકતી નથી.

### 🕸 औद्धहत क्षशिङतानी संगति 🕸

બૌદ્ધ: પૂર્વોક્ત ભિન્ન વગેરે ચારે વિકલ્પો, ત્યારે જ ઘટી શકે, કે જયારે (૧)પ્રથમક્ષણસ્થિતિ, અને (૨) દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિ સ્વરૂપ બંને પ્રૈતિયોગી હાજર હોય… પણ બંને પ્રતિયોગીની, એક સાથે વિદ્યમાનતા જ અસંભવિત છે. તે આ રીતે -

(૧) પક્ષ : પ્રથમક્ષણસ્થિતિ, પ્રથમક્ષણે જ હોય છે, દ્વિતીયક્ષણે નહીં, માટે જે વખતે દ્વિતીય-

**♦**------**♦** विवरणम् **♦**------**-**

प्रथमक्षणस्थितेर्न विरोधः सङ्गन्छते, अन्यत्वाविशेषात्, ततश्च स्खलनाभावात् द्वितीयेऽपि क्षणे प्रथमक्षणभाक् सत्त्वं स्थितिमदुपपद्यत इति ।।

<sup>❖</sup> પૂર્વોક્ત ચારે વિકલ્પો, આ ઉભયસંબંધી=ઉભયપ્રતિયોગીક છે, તેથી વિકલ્પોના 'પ્રતિયોગી' તરીકે આ બંનેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

१. 'क्षणस्थितौ' इति क-पाठ: ।

अनेकान्तजयपताका १८६ **⊚**⊙ तदन्यत्वादिविकल्पानुपपत्तिः । तथाहि-द्वितीयक्षणे तदेव न भवतीति । उक्तं च-( १३६ ) ''न तेत्र किञ्चिद भवति न भवत्येव केवलम'' इति ॥ नन्वेवमपि भवनादुर्ध्वमभवनात् तत्कादाचित्कत्वतस्तद्त्यत्तेः, अत एव नाशाद् वा प्रथमक्षणस्थितेः तदनुपपत्ते:-द्वितीयादिक्षणास्थित्यनुपपत्तेः तैस्यासावस्थितिरिति कृत्वा किमित्याह-प्रतियोग्यभावात् पक्षद्वयेऽपि तदन्यत्वादिविकल्पानुपपत्तिः तयोः-प्रथम-क्षणस्थितिद्वितीयादिक्षणास्थित्योरन्यत्वादिविकल्पाघटमानता । एतद्भावनायैव आह-तथाही-त्यादि । तथाहीत्यपप्रदर्शने । द्वितीयक्षणे तदेव न भवति यत् प्रथमक्षणेऽभ्दिति । उक्तं च धर्मकीर्तिना-"न तत्र किञ्चिद् भवति न भवत्येव केवलम्" इति वार्तिके ॥ एतदाशङ्क्याह-नन्वेवमपीत्यादि । नन्वेवमपि-तदेव न भवतीत्यस्मिन्नपि पक्षे भवना-• અને કાંતરશ્મિ • ..... ક્ષણઅસ્થિતિ રહી છે, તે વખતે તો પ્રથમક્ષણસ્થિતિનું અસ્તિત્વ જ નથી… (૨) પક્ષ : જો પ્રથમક્ષણસ્થિતિ છે, તો દ્વિતીયક્ષણ-અસ્થિતિ નથી, કારણ કે જેની સ્થિતિ છે. તેની જ અસ્થિતિ ન હોય, અને બંને એક જ વસ્તુના છે… આ રીતે બંને પક્ષમાં, પ્રથમક્ષણસ્થિતિ અને દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિ બંને એકીસાથે ન ઘટવાથી. તે બંનેને આશ્રયીને ભિન્નાદિ વિકલ્પો ઘટી શકે નહીં. પ્રશ્ન : તો ક્ષણિકતાની સિદ્ધિ શી રીતે કરશો ? ઉત્તર : જે વસ્તુ પ્રથમક્ષણે રહી હતી, તે જ વસ્તુ દ્વિતીયક્ષણે નથી રહેતી, અર્થાતુ જે વસ્તુનું પ્રથમક્ષણે ભવન હતું, તે જ વસ્તુનું દ્વિતીયક્ષણે અભવન થાય છે - આમ, માત્ર એક જ ક્ષણ ભવન હોવાથી,વસ્તુની ક્ષણિકતા સિદ્ધ થશે. ધર્મકીર્તિએ કહ્યું છે કે -

(૧૩૬) ''ઉત્પત્તિક્ષણ પછી દ્વિતીયક્ષણે કોઈ વસ્તુનું એવું કંઈ રહેતું નથી, કે જેને 'વસ્તુ' કહી શકાય, પણ એટલું કહી શકાય, કે પૂર્વક્ષણમાં થનારી વસ્તુ ઉત્તરક્ષણમાં નથી હોતી.'' (પ્ર**માણવાર્તિક** 3/२७७)

### 🕸 ક્ષણક્વાદની સચોટ સમીક્ષા 🕸

ઉત્તરપક્ષ : 'જે પ્રથમક્ષણે થાય તે જ બીજી ક્ષણે ન થાય' એ પક્ષમાં પણ દોષ આવે છે. તે આ 

5. तस्यासावस्थितिरिति कृत्वेति । तस्य-प्रथमक्षणभाविनः पदार्थस्य सम्बन्धिनी असौ-द्वितीयक्षणभाविनी अस्थितिरिति ॥

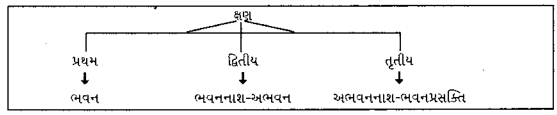
💠 હવેનો વિષય ગહન છે. તેનું એકાગ્રતાથી અધ્યયન કરવું.

१. 'धर्मकीर्तिकृते वार्तिके' । २-३. अनुष्टुप् । ४. 'कृत्वा तस्य' इति क-पाठ: ।

भवनोन्मज्जनप्रसङ्गः । स्यादेतत् न भवतीति भवनक्रियाप्रतिषेधमात्रमहेतुकमदः, तत्

दूर्ध्वमभवनात् कारणात् तत्कादाचित्कत्वतः तस्य-अभवनस्य कादाचित्कत्वेन हेतुना तदुत्पत्ते:-अभवनोत्पत्ते: कारणात् । अत एव-उत्पत्तेरेव हेतोः किमित्याह-नाशात् अभवनस्य भवनोन्मज्जनप्रसङ्गः, तर्दभवननाशान्यथाऽनुपपत्तेरिति भावनीयम् ॥

રીતે - "જે વસ્તુ કાદાચિત્ક (અમુક નિયત વખતે જ) હોય, તેની ઉત્પત્તિ થાય છે અને જે ઉત્પન્ન થાય, તે - ક્ષણિક હોવાથી - અવશ્ય નાશ પામે છે" - આ નિયમ પ્રમાણે વસ્તુનું, પ્રથમક્ષણે ભવન થશે, દ્વિતીયક્ષણે ભવનનો નાશ થયા પછી જ અભવન થતું હોવાથી, તે પણ કાદાચિત્ક થશે (સર્વદા નહીં રહે) અને તેથી તેની પણ ઉત્પત્તિ માનવી પડશે અને ઉત્પન્ન પદાર્થ દ્વિતીયક્ષણે નાશ થતો હોવાથી, તૃતીયક્ષણે - અભવનનો નાશ થઈ જતાં - ફરી તે પદાર્થનું ભવન માનવું પડશે, કારણ કે અભવનનો નાશ ભવન વિના અસંભવિત છે… ફલતઃ નષ્ટ પદાર્થનું ફરી અસ્તિત્વ માનવું પડશે, જે કદી જોવાતું નથી. (અને તેમાં ક્ષણિકતા સિદ્ધ ન થાય.)



બૌદ્ધ: "તે બીજી ક્ષણે ન થાય" એ કથનથી, અમે દિતીયક્ષણે ભવનનો માત્ર પ્રતિષેધ કર્યો છે અને આ પ્રતિષેધ તો નિર્હેતુક (હેતુ વિનાનો) હોવાથી, તેની કાદાચિત્કતા નથી, કારણ કે સહેતુક (હેતુને અધીન ઉત્પન્ન થનાર) પદાર્થની જ કાદાચિત્કતા હોય, નિર્હેતુકની નહીં - આમ, ભવન-પ્રતિષેધ-અભવન અકાદાચિત્ક હોવાથી, તેની ઉત્પત્તિ મોનવાની આપત્તિ નહીં આવે.

સ્યાદાદી :- (ક) અભવન કાદાચિત્ક છે, સર્વદા નથી (સહેતુક છે) અને (ખ) અભવન ભવનપૂર્વક છે. એટલે, ભવનની જેમ અભવન પણ કાદાચિત્ક સિદ્ધ થાય અને તેનો હેતુ ભવન જ સિદ્ધ થાય…

**♦**------**>** विवरणम् **♦**------**>** 

6. तदभवननाशान्यथाङनुपर्पत्तेरिति । तस्य-प्राच्यक्षणवर्तिनो भवनस्य यदभवनं द्वितीयक्षणेन तस्य योऽसौ नाशस्तृतीयक्षणे तस्य अन्यथा-विनष्टभावेन उन्मज्जनमन्तरेणानुपपत्ते:-अघटनात् ॥

❖ સિદ્ધાંતીએ પ્રથમક્ષણે ભવન, તદુત્તર અભવન, તદુત્તર અભવનનાશની આપત્તિ આપી, કારણ કે જે પ્રથમક્ષણે હોય તે દ્વિતિયક્ષણે ન જ હોય અને દ્વિતીયક્ષણે જે હોય તે તૃતીયક્ષણે ન જ હોય.. માટે, અભવન જે દ્વિતીયક્ષણે છે, તે તૃતીયક્ષણે ન રહેતાં પુનઃ ભવનની આપત્તિ આવે.. પણ બૌદ્ધ એમ કહે છે કે - ભવન પછી જે અભવન આવે છે તે કોઈ વસ્તુ નથી કે જેનો અભાવ તૃતીયક્ષણે આપાદિત થાય… અભવન=ભવનનિષેધ અને આ ભવનનિષેધ અહેતુક છે અને અહેતુક કાદાચિત્ક ન હોય માટે તેનો નાશ થશે જ નહીં…

१. 'पत्तिरिति' इति क-पाठः । २. 'लक्षणस्तस्य' इति क-पाठः । ३. 'भावोन्मज्जनमन्तरेणानु०' इति च-पाठः । ४. पूर्वमृद्धिते तु 'उन्मज्जनमज्जनमन्त०' इति पाठः ।

१८८ अनेकान्तजयपताका (द्वितीयः १०० कथमस्य कादाचित्कत्वादि ? उच्यते-भवनकादाचित्कतया तत्पूर्वकत्वेन तद्धेतुत्वो-पपत्तेः, अन्यथा भवनेऽप्युत्पत्त्याद्यभावः, तस्यापि अभवनिक्रयाप्रतिषेधमात्रत्वात् स्यादेतिदित्यादि । अथैवं मन्यसे न भवतीति भवनिक्रयाप्रतिषेधमात्रमहेतुकमदः-एतत्, तत् कथमस्य-अभवनस्य कादाचित्कत्वादि ?, हेतुभावाधीनत्वात् कादाचित्कत्वस्य 'आदि'शब्दात् तन्नाशभवनोन्मज्जनग्रहः ॥ उच्यतेऽत्र समाधिः-भवनकादाचित्कतया कारणेन तत्पूर्वकत्वेन-भवनपूर्वकत्वेन हेतुना

(જૈન વગેરે મતે, કારણનો કાર્યમાં કથંચિદ્ સદ્ભાવ (અન્વય) હોય છે, તે બૌદ્ધ માનતો નથી, કારણ કે તે માત્ર પર્યાયવાદી છે, નિરન્વય વસ્તુનો નાશ માને છે. એટલે તેમના મતે આનંતર્ય એ જ કાર્યકારણભાવનો નિયામક છે અને એવું આનંતર્ય તો ભવન-અભવન વચ્ચે પણ છે જ. એટલે

અભવનને ભવનહેતુક માનવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી...)

પ્રશ્ન : કારણ તો તેને કહેવાય, કે જેનું અનુસરણ કાર્યમાં થતું હોય, પણ ભવનનું અનુસરણ અભવનમાં ન થતું હોવાથી, ભવનને કારણ શી રીતે મનાય ?

ઉત્તર: પણ બૌદ્ધો, કારણનું અનુસરણ કાર્યમાં મોંનતાં જ નથી, તેથી એ રીતે કાર્યકારણની વ્યવસ્થા જ ન હોવાથી, ભવનને કારણ માનવામાં કોઈ બાધ નથી. આ રીતે અભવનની પણ કાદાચિત્કતા-સહેતુકતા-ઉત્પત્તિ-નાશ માનવા જ જોઈએ, નહીંતર ભવનમાં પણ ઉત્પત્તિ-નાશ કશું નહીં ઘટે…

બૌદ્ધ : કેમ ન ઘટે ?

સ્યાદાદી : અભવનની જેમ, ભવન પણ અભવનક્રિયાના પ્રતિષેધરૂપ જ છે અને આ પ્રતિષેધ તો નિર્હેતુક હોવાથી, તેની કાદાચિત્કતા નથી. આમ, ભવન પણ અકાદાચિત્ક હોવાથી, તેના પણ

 ф......
 ф.....

7. यद्भवनानन्तरं तत् स एव तस्य हेतुरिति । यस्य-घटादेः सम्बन्धिनो भवनादनन्तरं तत्-अभवनं स एव-घटादिर्भवनरूपस्तस्य-अभवनस्य हेतुः अन्ययाभावेन तस्यानन्तर्यमात्रनिबन्धनत्वाद् भवन्मते कार्यकारणभावस्य ॥

💠 કારણ કે તેમ માને તો દ્વિતીયક્ષણે પણ કારણનું અનુસરણ થતાં ક્ષણિકતાનો વિલોપ થાય છે…

१, 'यस्य घटादिर्भवनरूपस्तस्य' इति च-पाठः । २, पूर्वमुद्रिते 'पक्तौ भवनस्य हेतु' इत्यधिकपाठः । ३, 'कारणाभावस्य' इति ख-पाठः ।

इत्युत्पादहेत्वभाव इति भावनीयम् ॥

(१३७) उभयत्र तदितिरिक्तक्रियाऽभावात्, सत्स्वभावादिजन्याजनकत्वेन हेत्वयोगतो-ऽहेतुकत्वापत्तेश्च ॥

शङ्क्य आह-उभयत्र-भवनेऽभवने च तदितिरिक्तक्रियाऽभावात्-भवनाभवनातिरिक्त-क्रियाऽभावात् । अभवनस्य नाशत्वेन हेत्वयोग इत्येतदिप समानिमत्यभिधातुमाह-सत्स्वभावा-दिजन्याजनकत्वेन कारणेन हेत्वयोगतः कारणात् अहेतुकत्वापत्तेश्च भवनस्य, उत्पत्त्याद्यभाव इति क्रियायोगः । तथाहि-भवनं जन्योत्पादस्तस्यापि हेतुर्न युज्यते एवेति स हि सत्स्वभाव-जन्यजनकः, असत्स्वभावजन्यजनकः, उभयस्वभावजन्यजनकः, अनुभयस्वभावजन्यजनको वा भवेत् । सर्वथाऽपि दोषः । यदि सत्स्वभावं जन्यम्, कथं तज्जनकः ? अथासत्स्वभावमेव

**૾** ઉત્પત્તિ-નાશ કશું નહીં થાય, એમ અમે પણ કહી જ શકીએ…

तत् तथापि कथं तज्जनकः ? उभयस्वभावत्वे विसेधः । अन्भयस्वभावत्वे अवस्तता

ં (૧૩૭) બૌદ્ધ : અભવનની તો એવી ક્યાં કોઈ ક્રિયા જ છે ? કે જેથી તમે ભવનને અભવન-ક્રિયાના નિષેધરૂપ કહી શકો.

સ્યાદાદી: એવું કથન તો ભવનમાં પણ શક્ય જ છે, કારણ કે ભવન પણ માત્ર ભવનક્રિયાસ્વરૂપ જ છે, છતાં તેના નિષેધને જો અભવન કહી શકાય, તો અભવન પણ માત્ર અભવનક્રિયાસ્વરૂપ હોવા છતાં તેના નિષેધને ભવન કેમ ન કહી શકાય ?

(આશય: પૂર્વપક્ષ કહે છે - ભવનમાં ક્રિયા છે, તેથી તેનો અભાવ તે અભવન... અભવનમાં તો કશું છે જ નહીં... તો પછી તેનો અભાવ તે ભવન કેમ કહેવાય ? તેનો ઉત્તર - ભવનમાં પણ 'હોવા' સ્વરૂપથી ભિન્ન કોઈ ક્રિયા નથી... તેમ અભવનમાં પણ ન હોવા સ્વરૂપ ક્રિયા માની જ શંકાય છે.)

બૌદ્ધ: અભવન તો નાશરૂપ હોઈ તુચ્છ હોવાથી, તેનું તો કોઈ જ કારણ નથી, જયારે ભવન તો વાસ્તવિક હોવાથી તેનું કારણ કેમ ન ઘટે ?

સ્યાદ્વાદી: કારણ કે વિકલ્પો ઘટતાં નથી. તે આ રીતે - ભવન એટલે કાર્યોત્પત્તિ. હવે ભવનનું જે કારણ છે, તે કેવા કાર્યને ઉત્પન્ન કરે ? (૧) સત્સ્વભાવી, (૨) અસત્સ્વભાવી, (૩) ઉભય-સ્વભાવી, કે (૪) અનુભયસ્વભાવી ? બધી જ રીતે દોષ આવશે.

(૧) પ્રથમ પક્ષ તો ન માની શકાય, કારણ કે કાર્ય જો સત્સ્વભાવી-વિદ્યમાન જ હોય, તો તેને ઉત્પન્ન શું કરવાનું ? એ તો છે જ… (૨) બીજો પક્ષ પણ અયુક્ત છે, કારણ કે કાર્ય જો અસત્સ્વભાવી હોય, તો શશશૃંગની જેમ, તેને ઉત્પન્ન કરવું સંભવિત જ નથી… (૩) એક જ ઠેકાણે સદ્દ-અસદ્ બંને સ્વભાવનો વિરોધ હોવાથી, કાર્યને ઉભયસ્વભાવી માનવારૂપ તૃતીય પક્ષ પણ અયુક્ત

१. 'कत्वोपपत्तेश्च' इति ग-पाठ: । २. 'जन्येत्यादः' इति क-पाठ: ।

(१३८) न चायं भवनिक्रियाप्रतिषेधो ज्यायान्, विकल्पानुपपत्तेः । स हि भवन-स्वभावस्याभवनस्वभावस्य वा क्रियेत । न तावद् भवनस्वभावस्य, अशक्यत्वात्; अन्यथा भवनस्वभावत्वितरोधात् । अभवनस्वभावभवनिक्रियाप्रतिषेधे तु प्रयासवैयर्थ्यं

दोषान्तरमाह-न चायिमत्यादि । न चायं भवनिक्रयाप्रतिषेधो ज्यायान्-शोभनः । कुत इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः कारणात् । एनामेवाह स हीत्यादिना । स यस्माद् भवनिक्रयाप्रतिषेधो भवनस्वभावस्य सतोऽभवनस्वभावस्य वा क्रियेत । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-न तावद् भवनस्वभावस्य भवनिक्रयाप्रतिषेधः । कुत इत्याह अशक्यत्वात्, भवनस्वभावस्य तत्त्वं निषेद्धमशक्यिमिति । अत एवाह-अन्यथा भवनस्वभावत्वितरोधात्, न तिक्रयानिषेध इति । अभवनस्वभावभवनिक्रयाप्रतिषेधे तु अभ्युपगम्यमाने प्रयासवैयर्थ्यम्, यतो नौभवन-

• અનેકાંતરશ્મિ • છે, અને (૪) કાર્ય અનુભયસ્વભાવી પણ ન માની શકાય, કારણ કે જો તે સત્ પણ નહીં હોય અને અસત પણ નહીં હોય, તે તેની વસ્તુરૂપતા જ નહીં ઘટે…

આ પ્રમાણે, કારણ દ્વારા એકે પ્રકારના કાર્યની ઉત્પત્તિ ન થતી હોવાથી, કારણ જેવું કશું છે જ નહીં. - આમ, હેતુનું જ અસ્તિત્વ ન હોવાથી, ભવન પણ નિર્હેતુક જ બને.

### 🕸 ભવનક્રિયાનો પ્રતિષેદ્ય અયુક્ત 🕸

- (૧૩૮) ક્ષણિકમતે તમે, બીજી ક્ષણે ભવનની ક્રિયાનો પ્રતિષેધ માનો છો, પણ ભવનક્રિયા-પ્રતિષેધ જ શોભન નથી, કારણ કે વિકલ્પો ઘટતા નથી. તે આ પ્રમાણે - તે ભવનક્રિયાપ્રતિષેધ, કેવા ભવનની ક્રિયાનો પ્રતિષેધ કરે છે, (૧) ભવનસ્વભાવી, કે (૨) અભવનસ્વભાવી ?
- (૧) ભવનસ્વભાવી પદાર્થની ભવનક્રિયાનો પ્રતિષેધ તો શક્ય જ નથી, કારણ કે તેનો તો હોવાનો સ્વભાવ હોવાથી, તેનો પ્રતિષેધ ન જ થઈ શકે… જો પ્રતિષેધ માનશો, તો તે (ભવન સ્વભાવ) તેનો સ્વભાવ જ નહીં બને, કારણ કે જે તત્ત્વનો નિષેધ થવાનો હોય, તેને હાજરરૂપે શી રીતે મનાય?
- (૨) અભવનસ્વભાવી પદાર્થની ભવનકિયાનો પ્રતિષેધ પણ વ્યર્થ જ છે, કારણ કે જેનો સ્વભાવ જ ન હોવાનો છે, તે 'નથી' એમ કહેવાનો શો અર્થ ? તેના નિષેધનો પ્રયાસ તો ફોતરા ખાંડવાની જેમ નિરર્થક છે. (અનાજ ખાંડવું સાર્થક છે, કારણ કે લોટ થાય. ફોતરા ખાંડવા નિરર્થક…)

## ф ф

8. नाभवनस्वभावं भवनिमिति । भवनिमिति हि शब्दः सत्त्वमाह, अभवनिमिति तु तिद्वपर्ययम्, ततो न-नैवाभवनं स्वभावं-तुच्छरूपं भवनं-सत्त्वं भवति, किन्त्वभवनस्वभावमभवनमेव भवति । एवं चैकान्ततुच्छाभवनस्य प्रतिषेधे केवलतुषर्वण्डनवत् प्रयासवैयर्थ्यमेव, स्वयमेव तत्र प्रतिषेधस्य सिद्धत्वात् ॥

१. 'प्रतिषेधाभवन॰' इति **क-**पाठः । २. 'नाभावनस्वभावं भवनमिति' इति **ख**-पाठः । ३. 'कण्डनवत्' **च-**पाठः ।

भवनापत्तिर्वेति, (१३९) एवं च 'तदेव न भवति' इति वाङ्मात्रमेतत्, शब्दार्थानुं-पपत्तेश्च । तथाहि-'तदेव' इति भवनस्वभावं परामृश्य 'न भवति' इत्यभिद्धतः शब्दार्थ-विरोधः । यदा न भवति न तदा भवनस्वभाविमिति चेत्, अभवनस्वभावं तर्हि न भवतीति तदेवेति न शोभन उपन्यासः । तत् क्षणभवनस्वभाविमिति चेत्, कथं द्वितीयक्षणे न

देखाखा देखा देखा क्ष्मां भवनिमित । तथा भवनापत्तिर्वेति अभवनस्वभावभवनिक्रयाप्रतिषेधे बलाद् भवना-पितः । एवं च तदेव न भवतीति वाङ्मात्रमेतत्, उक्तवत्, अभवनायोगात्; तथा शब्दार्था-नुपपत्तेश्च तदेव न भवतीत्यत्र । एनामेव दर्शयित तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तदे-वेति भवनस्वभावं परामृश्य वस्तु न भवतीत्यभिद्धतः सतः शब्दार्थिवरोधः प्रकट एव । यदा न भवति तत्, न तदा भवनस्वभावं सत्र भवति । इति-एवं चेन्मन्यसे, एतदा-शङ्क्याह्-अभवनस्वभावं तिर्हि न भवतीति-एवं तदेवेति न शोभन उपन्यासः. तदेवेत्यनेन

**❖** અનેકાંતરિશ **❖** 

અથવા તો અભવનસ્વભાવની ભવનકિયાનો પ્રતિષેધ, માનવામાં તો ભવનની જ આપત્તિ થશે, કારણ કે અભવનસ્વભાવની ભવનકિયાપ્રતિષેધ એટલે અભવનનું ન હોવું તે, અર્થાત્ ભવનનું હોવું… (એટલે તમે અભવનસ્વભાવીનો નિષેધ કરો છો, એનો મતલબ જ એ છે કે, ભવનસ્વભાવીનું અસ્તિત્વ કહો છો.)

(૧૩૯) તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે - "પ્રથમક્ષણે જેનું ભવન છે, તેનું જ બીજી ક્ષણે અભવન થાય છે" - તે બધું માત્ર બોલવા પૂરતું જ છે.

વળી, તમે જે બોલો છો કે, 'તદેવ ન भवति' - તેનો શબ્દાર્થ પણ નથી ઘટતો, કારણ કે 'તદેવ' પદથી, વસ્તુનો ભવનસ્વભાવરૂપે ઉલ્લેખ કરો છો અને તેનો જ પાછો 'ન भवति' પદથી, અભવનસ્વભાવરૂપે ઉલ્લેખ કરો છો, એમાં તો સ્પષ્ટ વિરોધ છે... જે ભવનસ્વભાવી હોય તે અભવનસ્વભાવી શી રીતે હોઈ શકે ?

બૌદ્ધ : જયારે 'ન भवति' એવો ઉલ્લેખ કરીએ છીએ, ત્યારે વસ્તુ ભવનસ્વભાવી હોતી જ નથી, તેથી ભવનસ્વભાવીને જ અભવનસ્વભાવી કહેવારૂપ વિરોધ નહીં આવે.

સ્યાદાદી : જો ત્યારે ભવનસ્વભાવી ન જ હોય, તો 'તદેવ (ભવનસ્વભાવી જ) ન મવતિ' એવો ઉપન્યાસ અયુક્ત ઠરશે, અર્થાત્ તેમાં તદેવ પદ નહીં ઘટે, (अभवनस्वभावं ન भवति એમ કહેવું જોઈએ.)

આશય: તદેવ દ્વારા કહેવાય છે કે, જે પૂર્વક્ષણે હતું, તે જ પછીની ક્ષણે નથી… હવે, 'તે' દ્વારા, પૂર્વક્ષણના પદાર્થનો ઉલ્લેખ થયો… તે તો ભવનસ્વભાવી છે અને તમારે તો અભવનસ્વભાવી એમ કહેવું છે, તો 'તે' દ્વારા તેનો ઉલ્લેખ શી રીતે થાય ?

બૌद्धः 'तदेव' પદથી અમે એ જણાવીએ છીએ, કે વસ્તુ ક્ષણસ્વભાવી છે, તેથી અર્થ એ થશે

भवति ?। एकक्षणभवनस्वभाविमिति चेत्, न ह्यसाविप नैकः । तदेकक्षणभवन-स्वभाविमिति चेत्, नासौ तदितरेकेण कश्चित् इति निबन्धनाभावतो यत्किञ्चिदेतत् ॥

भवनस्वभावस्याभिधानात् । तत्-भवनं क्षणभवनस्वभावम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-कथं द्वितीयक्षणे न भवित ? तस्यापि क्षणत्वादित्यभिप्रायः । एकक्षणस्थितिस्वभाविमिति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न ह्यसाविप नैकः । कि तर्हि ? एक एव । तदेकक्षणभवनस्वभावं तिस्मन्नेवैकस्मिन् क्षणे भवनं स्वभावो यस्य तत् तथा । इति-एवं चेन्मन्यसे, एतदाशङ्क्याह-नासौ-क्षणः तदितरेकण-भवनातिरेकण कश्चित्, तदक्षणिकत्वप्रसङ्गात् । तदैवे तदपरक्षणा-भावात्, अनवस्थापत्तेरिति भावनीयम् । इति निबन्धनाभावतः कारणाद् यत्किञ्चिदेतद्

\* અનેકાંતરશ્મિ \* .....

કે 'ક્ષણસ્વભાવી વસ્તુ જ બીજી ક્ષણે નથી હોતી.'

यदत तदेकक्षणभवनस्वभावमिति ॥

સ્યા<mark>દાદી</mark> : વસ્તુ જો ક્ષણસ્વભાવી જ હોય, તો બીજી ક્ષણે પણ કેમ ન રહે ? પહેલીની જેમ, બીજી પણ એક પ્રકારની ક્ષણ જ છે ને ! અને ક્ષણમાં રહેવાનો તો વસ્તુનો સ્વભાવ જ છે.

બૌદ્ધ : વસ્તુ માત્ર એકક્ષણસ્વભાવી છે, તેથી બીજી ક્ષણે નહીં રહે.

સ્યાદાદી : જેમ પહેલી ક્ષણ એક જ છે, તેમ બીજી ક્ષણ પર્ણ માત્ર એક જ છે, તેથી એકક્ષણસ્વભાવી વસ્તુ બીજી ક્ષણે પણ રહેશે જ.

બૌદ્ધ : તે જ (પહેલી જ) એક ક્ષણમાં રહેવાનો સ્વભાવ છે.

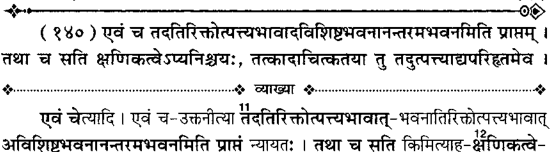
સ્યાદાદી: ભવન સિવાય 'ક્ષણ' જેવું કોઈ જુદું તત્ત્વ જ નથી, કે જેને આશ્રયીને તમે 'તે જ એકક્ષણ રહેવાનો સ્વભાવ' રૂપ નિયમન કરી શકો. જો 'તે જ એકક્ષણ' એવો અલગ પદાર્થ માનશો, તો તે ક્ષણ અક્ષણિક બનવાની આપત્તિ આવશે.

આશય: (પદાર્થ, ક્ષણિક છે એટલું જ માનો, તો પદાર્થ પોતે જ ક્ષણરૂપ થઈ શકે.) જો પદાર્થનું ક્ષણિકત્વ, કોઈ એક વિશિષ્ટ ક્ષણમાં રહેવાથી નક્કી થતું હોય, તો તે ક્ષણ (કાળનું એક ઘટક) પદાર્થથી જુદી સિદ્ધ થાય… હવે તે ક્ષણથી પદાર્થ તો ક્ષણિક સિદ્ધ થયો, પણ તે ક્ષણને ક્ષણિક સિદ્ધ કરવા,

**\*** ааरणम् **\*** 

9. तदक्षणिकत्वप्रसङ्गदिति । येन क्षणेन-कालेन समयलक्षणेन घटादिरर्थः क्षणिकतया व्यविह्यते तस्य क्षणस्य अक्षणिकत्वप्रसङ्गात् । कृत इत्याह- 10. तदैव तदपरक्षणाभावादिति । तदैवविविक्षत- प्रथमक्षणकाले तस्माद् अपरस्य क्षणस्याभावात् येन तदेव क्षणिकः क्रियते । अथ तस्याप्यपरः क्षणोऽभ्यु-

१. 'तस्य क्षणिक॰' इति क-पाठः, 'तस्मात् क्षणाप्त्या क्षणिक॰' इति तु ख-पाठः । २. 'क्षणिकः क्रियते । तदैवापरक्षणस्याभावात् । अथ तस्याप्यपरः' इति च-पाठः ।



ऽप्यनिश्चयः, अविशिष्टभवनमात्रसिद्धेः तत्कादाचित्कतया तु-अभवनकादाचित्कतया तु

❖ अनेऽांतरशि ❖

તેના માટે પણ બીજી વિશિષ્ટ ક્ષણ માનવી પડશે... એમ અનવસ્થારૂપી લતા આકાશમંડળને શોભાવનારી ફેલાઈ જશે! અનવસ્થાના ભયથી બીજી ન માનો, તો તે ક્ષણ અક્ષણિક થઈ જશે અને તો ક્ષણિકવાદ નષ્ટ થશે... તેથી ક્ષણ જેવું કોઈ તત્ત્વ જ નથી, કે જે ક્ષણિકતાનો વ્યવહાર કરાવી શકે, માટે 'તે જ એક ક્ષણમાં રહેવાંનો વસ્તુનો સ્વભાવ છે' - તે કથન નિર્વિષયક છે. ('ક્ષણ' શબ્દનો વાચ્ય પદાર્થ 'વસ્તુ' શબ્દના વાચ્ય પદાર્થથી જુદો નથી...)

- (૧૪૦) વળી, ઉક્ત રીતે, ક્ષણની જેમ, ભવનથી અતિરિક્ત ઉત્પત્તિ પણ નથી, અર્થાત્ ભવન જ ઉત્પત્તિ છે, તે સિવાય બીજું કશું જ નથી, ફલતઃ ક્ષણિક એવા વિશેષણરહિત માત્ર સત્ત્વરૂપ જ ભવન બનશે અને તદનંતર અભવન થશે - આનાથી બે દોષ આવશે :
- (૧) **ક્ષણિકતાનો અનિશ્ચય:** આમ, વિશેષણવિકલ, માત્ર સત્સ્વરૂપ ભવન સિવાય, ઉત્પત્તિ-નાશ કશું જ ન હોવાથી 'આ ભવન ક્ષણિક છે' એવો નિશ્ચય જ નહીં થઈ શકે.

આશય: પૂર્વપક્ષીએ 'તંદેવ ન भवति' દ્વારા ક્ષિણકત્વ સિદ્ધ કરવાનો પ્રયાસ કર્યો, પણ તેમાં ઉપર મુજબ, ભવનને એક ક્ષણસ્વભાવી માનવામાં દોષો આવવાથી, તેના ક્ષિણકત્વનો નિર્ણય થઈ શકતો નથી...

- (२) अलवननी ઉत्पत्ति आदि: लवन पछी ४ अलवन धतुं होवाथी, अलवन पछ \* विवरणम् \*

  पगम्यते, तर्हि तस्याप्यपरेण क्षणेन भाव्यं तस्यापि चान्येनेत्यनवस्थालता नभोमण्डलमालिनी सर्पति ।
  अत एवाह-अनवस्थापत्तेरिति । व्याख्यातार्थमेव ।।
- 11. तदितिरिक्तोत्पत्त्यभावादिविशिष्टभवनानन्तरमभवनिमिति प्राप्तमिति । तदितिरिक्तायाः-पदार्थातिरिक्ताया उत्पत्तेरभावात्, पदार्थ एवोत्पत्तिरित्यर्थः । किमित्याह-अविशिष्टभवनानन्तरं क्षेणिकमिति विशेषणीवकलसत्त्वमात्रानन्तरं अभवनमिति प्राप्तम् ॥
- 12. **क्षणिकत्वे** ज्यिनिश्चय इति । अविशिष्टभवनमात्रसिद्धेः क्षणिकमिदमिति प्रागुक्तयुक्तेरेव निश्चेतुमशक्यतयेत्यर्थः ॥

१. 'क्षणिकमिति प्राप्तमि विशेषण०' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु च-पाठानुसारेण शुद्धिः कृता । २. 'विकलमात्रानन्तरं' इति च-पाठः ।

(१४१) न नश्चरमभवनम्, तुच्छत्वादिति चेत्, भवनेऽप्यतुच्छतया समानमेतत् । न समानम्, तस्य अभवनाविरोधात् । अभवनस्य भवने को विरोधः ? नीरूपस्य सरूप-तापत्तिरिति चेत्, सरूपस्य कथं नीरूपतापत्तिरिति वाच्यम् । (१४२) स्वहेतोस्त-

तदनन्तरभावेन तदुत्पत्त्यादि अभवनोत्पत्तिनाशोत्तरोन्मज्जनाख्यम् अपरिहतमेव, उक्तनीति-तादवस्थ्यादिति ॥

पराभिष्रायमाह-नेत्यादि । न नश्चरमभवनं भवनान्तरमपि भवतु । कुत इत्याह-तुच्छत्वात्-निःस्वभावत्वात् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-भवनेऽप्यतुच्छत्या सत्स्वभावत्वेन समानमेतत्-अनश्चरत्वम् । न समानम्, तस्य-भवनस्य अभवनाविरोधात् कारणात् । एतदाशङ्क्याह-अभवनस्य भवने को विरोधः ? नीरूपस्य अभवनस्य सरूपतापत्ति-विरोधः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-सरूपस्य भवनस्य कथं नीरूपतापत्तिरिति-एतद्

કાદાચિત્ક થતાં તેની પણ ઉત્પત્તિ-જ્ઞાનાદિ થશે જ અને તો અભવનનો નાશ થતાં, ફરી ભવનની ઉત્પત્તિ માનવાની આપત્તિ આવશે, માટે પૂર્વોક્ત દોષ પૈંથાવસ્થિત જ રહેશે.

(૧૪૧) બૌદ્ધ: અભવનનો નાશ જ નથી થતો, કારણ કે અભવન તો તુચ્છ નિઃસ્વભાવ/ અસત્ હોવાથી અનશ્વર છે.

સ્યાદાદી: તેવું કથન તો ભવન અંગે પણ સમાન જ છે, કે જેમ અભવન તુચ્છતયા અનશ્વર માનો છો, તેમ ભવનને પણ અતુચ્છતયા અનશ્વર કેમ ન મનાય ? આશય એ કે, ક્ષણિકમતે તો બધા જ પદાર્થ નશ્વર છે, છતાં અસત્તયા (તુચ્છતયા) જો અભવનને અનશ્વર માની શકાતું હોય, તો ભવનને પણ તેમ કેમ ન માની શકાય ? પછી ભલે ને તે અતુચ્છ / સત્ હોય.

બૌદ્ધ : બંનેમાં સમાનતા નથી, કારણ કે ભવનનું તો અભવન થવામાં કોઈ વિરોધ નથી... સ્યાદાદી : તો અભવનનું પણ પછીની ક્ષણે ભવન થવામાં ક્યાં કોઈ વિરોધ છે ?

બૌદ્ધ : વિરોધ એ જ કે, નીરૂપ (=આકારથી રહિત તુચ્છ) એવા અભવનને સરૂપ (=આકારથી સહિત અતુચ્છ) માનવાની આપત્તિ આવે છે… જે નીરૂપ હોય, તે સરૂપ શી રીતે બની શકે ?

સ્યાદાદી: એવું કથન તો ભવન અંગે પણ સમાન છે, કારણ કે ભવન-નશ્વર હોવાથી - બીજી ક્ષણે અભવન બનશે, પરંતુ અહીં પણ વિરોધ ઊભો જ રહેશે કે, ભવન તો સરૂપ છે, તે જ નીરૂપ એવા અભવનરૂપ શી રીતે બની શકે ?

<sup>❖</sup> હવે બૌદ્ધ, અભવનની અનશ્વરતા સાબિત કરશે, કારણ કે જો તે નશ્વર હોય, તો અભવનનો નાશ થતાં ભવનની ઉત્પત્તિ માનવાનો પ્રસંગ આવે છે... પણ, પ્રંથકારશ્રી અભવનનો પણ નાશ સિદ્ધ કરી, ભવનની ઉત્પત્તિ માનવાનો પ્રસંગ ઊભો જ રાખશે.

१. 'भवत् । कुत' इति घ-ड-पाठः । २. पूर्वमुद्धिते तु 'अभवनविरोधात्' इति पाठः । अत्र तु A-D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

त्स्वभावत्वात् इति चेत्, अभवनस्यैवंस्वभावभवनेऽपि को दोषः ? हेत्वभाविनःस्वभावते इति चेत्, न, तद्भवनस्यैव तद्धेतुत्वात्, तद्भावभावित्वात्, भावाभवनस्याभावभवनात्, तृच्छतया तद्भावसिद्धेः, अन्यथा तन्नाशायोगात् इति ॥

 \$

वाच्यम्, समानमेतदित्यिभप्रायः । न समानिमत्यावेदयित स्वहेतोरित्यादिना । स्वहेतोः सकाशात् तत्स्वभावभावात् –क्षणादूर्ध्वं नीरूपतास्वभावोत्पादात् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह – अभवनस्यैवं स्वभावभवने –क्षणादूर्ध्वं स्वरूपतास्वभावोत्पादे को दोषः ? न कश्चिदित्यर्थः । हेत्वभाविनःस्वभावते दोषः इति चेत् ? एतदाशङ्क्याह – नेत्यादि । (न – ) नैतदेवं यदुक्तं भवता । कृत इत्याह – तद्भवनस्यैव यदभवनमेतत् तस्यैवेत्यर्थः । किमित्याह – तद्भेतृत्वात् – अभवनहेतुत्वात् । कृत एतदेविमत्याशङ्क्याह – तद्भावभावित्वात् – भवनभावभावित्वात् अभवनस्य । कस्तुच्छस्य भाव इत्याशङ्कापोहायाह – भावाभवनस्य – तुच्छस्य अभावभवनात्,

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

(૧૪૨) બૌદ્ધ : પોતાના હેતુથી, ભવનની એ રીતે જ ઉત્પત્તિ થાય છે, કે જેથી પ્રથમક્ષણે તે સરૂપ રહે અને તે પછીની ક્ષણે તેનો નીરૂપ સ્વભાવ ઉત્પન્ન થાય.

સ્યાદાદી: એવું તો અભવન અંગે પણ માની શકાય, કે પોતાના હેતુથી અભવનની એ રીતે જ ઉત્પત્તિ થાય છે, કે જેથી પ્રથમક્ષણે તે નીરૂપ રહે અને તે પછીની ક્ષણે તેનો સરૂપ સ્વભાવ ઉત્પન્ન થાય - આવું પણ માનવામાં દોષ શું ?

બૌદ્ધ: બે દોષ છે: (૧) અભવનનો તો એવો કોઈ હેતુ જ નથી, કે જેનાથી ઉપરોક્ત સ્વભાવની ઉત્પત્તિ થાય, અને (૨) અભવન તો નિઃસ્વભાવ છે, તેથી તેમાં એક ક્ષણ નીરૂપ અને પછી સરૂપ બનવાનો સ્વભાવ રહી શકે નહીં... આમ, હેતુઅભાવ અને નિઃસ્વભાવતારૂપ બે દોષ હોવાથી, પૂર્વોક્ત કથન અસંગત છે.

🕸 प्रथम-होषनुं निराङ्गरण 🕸

સ્યાદ્વાદી : અભવન નિર્હેતુક નથી, કારણ કે જેનું અભવન છે, તેનું ભવન જ તેના હેતુ તરીકે વિદ્યમાન છે.

પ્રશ્ન : ભવન તે હેતુ તરીકે શી રીતે બને ?

ઉત્તર: કારણ કે પૂર્વક્ષણે ભવન હોય, તો જ બીજી ક્ષણે - ક્ષણિક એવા ભવનનો નાશ થતાં - અભવન થાય છે. આમ, ભવન હોય તો જ અભવન થતું હોવાથી; ભવન એ અભવનનો હેતુ છે.

પ્રશ્ન : પરંતુ અભવન તો તુચ્છ છે. તેનો ભાવ જ નથી, તે થતું જ નથી, તો પછી 'ભવન હોય તો અભવન થાય' એમ શી રીતે કહેવાય ?

१. 'यद्भवन०' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु घ-पाठस्य मुख्यत्वेन निर्देशः ।

(१४३) न च तन्नि:स्वभावमेव, तुच्छज्ञेयस्वभावत्वात्, अन्यथा तज्ज्ञानानुपपत्तेः 'तदेव न भवति इत्यज्ञातोक्तप्रसङ्गात्, तज्ज्ञानेनाभवनाज्ञानात्, कालभेदेन तद-

एतदेव ह्यभावभवनं यद् भावाभवनिमिति । एवं च तुच्छतया नीरूपतया तद्भावसिद्धे:अभवनभावसिद्धे: । अभवनं च भावश्चेति विरुद्धम् । भाव एव नाश इति तु कथं न विरुद्धम् ? ।

तत्क्षणस्थितिधर्मकत्वेन । अभवनमपि कादाचित्कतयेति । अत एवाह-अन्यथा तन्नाशा-योगादिति-भवननाशायोगादिति ॥

अभ्युच्चयमाह न चेत्यादिना । न च तिन्नःस्वभावमेव अभवनम् । कुत इत्याह-तुच्छत्तेयस्वभावत्वात्, अन्यथा तज्ज्ञानानुपपत्तेः-अभवनज्ञानानुपपत्तेः । ततः किमित्याह-'तदेव न भवति' इत्यज्ञातोक्तप्रसङ्गात् । प्रसङ्गश्च तज्ज्ञानेन-भवनज्ञानेन अभवनाज्ञांनात्,

ઉત્તર: ભાવનો અભાવ થવો, તે જ અભાવનો ભાવ છે. આમ, અભવનનો ભાવ, ભાવના અભાવરૂપે-તુચ્છરૂપે સિદ્ધ થાય છે...

પૂર્વપક્ષ : અભવન પણ હોય અને તેનો ભાવ પણ હોય એ તો વિરુદ્ધ છે. (આશય એ કે, એક બાજુ 'અભવન' કહેવું અને તેનો 'ભાવ' કહેવો એમાં તો વિરોધ જ છે ને ?)

ઉત્તરપક્ષ: તો ભવન પણ હોય અને તેનો નાશ-અભાવ પણ હોય એ પણ વિરુદ્ધ જ છે ને ? પૂર્વપક્ષ: ના. ભવનનો એવો સ્વભાવ જ છે કે ક્ષણમાત્ર જ રહે, પંછી અભાવ થાય (એટલે ભાવ અને તેનો નાશ જુદી જુદી ક્ષણે થાય છે) એટલે તેમાં વિરોધ નથી.

ઉત્તરપક્ષ: તો પછી અભવન પણ ઉપરોક્ત રીતે કાદાચિત્ક હોવાથી તેનો પણ ભાવ હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી. અન્યથા, જો ભવનના અભાવને, અભવનના ભાવરૂપે ન માનો તો ભવનનો નાશ જ નહીં થાય. જે ક્ષણિકતાનો વિલોપકારક બનશે. આમ, ભાવની પછીની ક્ષણે જ અભવનની સ્થિતિ હોવાથી, અભવનના અસ્તિત્વની કાદાચિતકતા પણ સિદ્ધ થશે.

### 🕸 દ્ધિતીય દોષનું નિરાક્ર્સ્ટણ 🛠

(૧૪૩) અભવન તે સર્વથા નિઃસ્વભાવ જ છે, એવું પણ નથી, કારણ કે તુચ્છસ્વભાવ અને જ્ઞેયસ્વભાવ તો તેમાં રહેલો જ છે, જો જ્ઞેયસ્વભાવ ન માનવામાં આવે, તો - તે જ્ઞાનનો વિષય જ ન બનવાથી - અભવનનું જ્ઞાન જ નહીં થાય અને જ્ઞાન વિના તો "તદેવ ન મવતિ" એવું અભવનવિષયક કથન, જ્ઞાન વિના જ કહેલું ગણાશે, જે તમને પણ ઇષ્ટ નથી, કારણ કે જ્ઞાન વિનાનું કથન બાલ-પ્રલાપપ્રાયઃ છે.

બૌદ્ધ: "તદેવ ન મવતિ"માં તદેવ-ભવનના જ્ઞાનથી જ અભવનનું જ્ઞાન માની લઈએ તો ? સ્યાદ્ધાદી: પણ તેમ માની શકાય નહીં, કારણ કે કાળના ભેદે જ ભવન, અભવન બને છે. (સમાનકાળે નહીં) એટલે ભવનનાં જ્ઞાનથી અભવનનું જ્ઞાન ન થઈ શકે...

१. प्रेक्ष्यतां १९१तमं पृष्ठम् । २. 'योगाद् भवन०' इति ड-पाटः ।

तत्त्वादिति । तस्यैव क्षणादूर्ध्वमभवनस्वभावत्वात् प्रत्यक्षेण तथाग्रहणात् यथार्थं तत्प्रवृत्तेरभवनज्ञानादुक्तदोषाभाव इति चेत्, न, विहितोत्तरत्वात्, 'कालभेदेन तद-तत्त्वात्', अन्यथा तदनुपपत्तेः, (१४४) भाविनश्चेन्द्रियेणाग्रहणात्, अतिप्रसङ्गात्,

अज्ञानं च कालभेदेन भवनाभवनयोस्तदतत्त्वात्-भवनस्यैवाभवनत्वादिति ॥

पराभिप्रायमाह-तस्यैवेत्यादि । तस्यैव-भवनस्य वस्तुनः क्षणादूर्ध्वमभवनस्वभावत्वात् कारणात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-प्रत्यक्षेण तथाग्रहणात्-क्षणादूर्ध्वमभवनस्वभावतया ग्रहणात् । किमेतदेविमत्याह-यथार्थं तत्प्रवृत्तेः-प्रत्यक्षप्रवृत्तेः । किमित्याह अभवनज्ञानात् कारणात् उक्तदोषाभावः-तज्ज्ञानेनाभवनाज्ञानादित्यादिदोषाभावः इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-विहितोत्तरत्वात् । तदेव स्मारयित कालभेदेनेत्यादिना । कालभेदेन भवनाभवनयोः तदतत्त्वात्-भवनस्यैवाभवनत्वात् । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः-अभवनानुपपत्तेः । तत्कालभाविभवनाभिन्नमभवनं च भवनमेवेति तदनुपपत्तिः । यदि नामैवं ततः किमित्याह-भाविनश्च-अभवनस्य इन्द्रियेणाग्रहणात् । ग्रहणे दोषमाह-

બૌદ્ધ: ભવન જ પછીની ક્ષણે અભવનસ્વભાવવાળું થાય છે - આમ, અભવન પણ ભવનનો જ સ્વભાવ છે... હવે પ્રત્યક્ષ દ્વારા, જેવો વસ્તુનો સ્વભાવ હોય, તે રૂપે જ વસ્તુનું ગ્રહણ થતું હોવાથી - અર્થાત્ જેવો પદાર્થ હોય તેવી જ પ્રત્યક્ષની પ્રવૃત્તિ થતી હોવાથી - પ્રત્યક્ષ દ્વારા ભવનનું તેની પછીની ક્ષણે અભવનસ્વરૂપે પણ ગ્રહણ થશે જ, ફલતઃ ભવનવિષયક જ્ઞાનથી અભવનસ્વભાવનો પણ બોધ થઈ જતાં, પૂર્વોક્ત દોષ નહીં રહે.

સ્યાદાદી: આનો ઉત્તર તો અમે પહેલા જ આપી દીધો, કે ભવન-અભવન બંને ભિન્ન-ભિન્નકાલીન છે. કાળના ભેદે જ ભવન અભવન બને છે. એટલે, જયારે ભવનનું પ્રત્યક્ષ થાય, ત્યારે તે અભવનસ્વભાવ છે જ નહીં, એટલે અભવનનું જ્ઞાન ન થઈ શકે...

જો ભવન-અભવન વચ્ચે કાળભેદ ન માનો, તો સમાનકાલીન ભવનથી અભિન્ન અભવન, તે ભવનરૂપ જ બની જશે. એટલે તો અભવન જ રહે નહીં...

(૧૪૪) પ્રશ્ન : ભલેને ભવન અને અભવન કાળભેદે થાય.. પણ, જે પ્રથમક્ષણે ભવન જણાય છે, તે વખતે જ દ્વિતીયક્ષણભાવી અભવનનું પ્રત્યક્ષ કેમ ન થાય ?

факун

13. तत्कालभाविभवनाभिन्नमभवनं च भवनमेवेति । अयमभिप्रायः-विविधतकालभाविना भवनेन सह यद्यभिन्नमभ्युपगम्यते अभवनं तदा तद्भवनमेव भवतीति ॥

१. प्रेक्ष्यतां १९६तमं पृष्ठम् । २. 'भिन्नभवनं' इति क-पाटः ।

♦७
नीरूपत्वाच्च । न चानेन क्वचिद् भवनवदभवनग्रहः, तथानिश्चयाभावात् । न च
निरंशानुभवभावेऽिष विभ्रमात् तदभावः, भवनिश्चयस्याप्यभावापत्तेः । न च

द्याख्या द्याख्या द्याख्या द्याख्या विभ्रमत् तद्वत्यस्यापि ग्रहणेन दोषान्तरमाह−नीरूपत्वाच्च । अभवनस्य नीरूपत्वं
नीरूपसत्त्वाद्युपलक्षणमिति ॥

अभ्युच्चयमभिधातुमाह-न चेत्यादि । न च अनेन-प्रत्यक्षेण क्वचित्-एकत्र सर्वत्र वा क्वचिदिप भवनवद्-यथा भवने तथा अभवने ग्रहः । कुतो नेत्याह-तथानिश्चयाभावात्-भवन इव निश्चयाभावात् । अभवने आशङ्कान्तरापोहायाह-न चेत्यादि । न च निरंशानुभव-भावेऽपि सित विभ्रमात् हेतोः तदभावः-अभवनिश्चयाभावः । कुत इत्याह-भैवनिश्चय-स्यापि तित्रबन्धनस्य अभावापत्तेः कारणात् । आशङ्कान्तरापोहायाह-न चेत्यादि । न च तित्रबन्धनानुभवे-भवनिश्चयनिबन्धनानुभवे न विभ्रमः । कुत इत्याह-तस्यैव-अभवन-

ઉત્તર: ભાવી પદાર્થ ઇન્દ્રિય દ્વારા ગ્રહી ન શકાય, કારણ કે ઇન્દ્રિય દ્વારા તો માત્ર વર્તમાનકાલીન પદાર્થનું જ ગ્રહણ થાય છે, જયારે અભવન તો ભૈવિષ્યકાલીન છે, છતાં પણ તેનું ગ્રહણ માનશો, તો તેની જેમ, અતીત-અનાગતકાલીન બીજા પદાર્થનું પણ ગ્રહણ માનવું પડશે, જે અઘટિત છે. તથા, અભવન તો અરૂપ (=િનઃસ્વભાવ) હોઈ તુચ્છરૂપ છે, માટે તેનું તો ઇન્દ્રિય દ્વારા

શી રીતે ગ્રહણ થઈ શકે ?

વળી, પ્રત્યક્ષ દ્વારા, જેમ ભવનનું ગ્રહણ થાય છે, તેમ અભવનનું ગ્રહણ સંભવિત જ નથી, કારણ કે જો અભવનનું પણ ગ્રહણ થતું હોત,તો ભવનની જેમ તેનો પણ નિશ્ચય થાત, જે થતો નૈંથી. જયારે घટઃ એવો નિર્ણય થાય, ત્યારે अघटઃ (घटो नास्ति) એવો નિર્ણય થતો નથી. એટલે ઘટઃ એવા પ્રત્યક્ષ વખતે अघटःનું પ્રત્યક્ષ માની શકાય નહીં.

બૌદ્ધમતે વસ્તુ નિરંશ છે, તેમાં ભવન-અભવન બંનેનું પ્રત્યક્ષ થયા પછી, વિભ્રમનાં કારણે, અભવનનો નિશ્ચય નથી થતો - એવું તો કહી શકાય નહીં; કારણ કે જો નિશ્ચય થાય તો આખાનો-ભવન/અભવન બંનેનો થાય અને ન થાય તો આખાનો - ભવન/અભવન બંનેનો ન થાય…

·······• विवरणम् �-······••

### 14. भवननिश्चयस्यापि तन्निबन्धनस्येति । निरंशानुभवनिबन्धनस्य ॥

<sup>❖</sup> પૂર્વપક્ષી; ભવનને જ અભવનસ્વભાવી માની, ભવનના પ્રત્યક્ષથી અભવનનું પ્રત્યક્ષ માને છે. પણ ભવનવિષયક પ્રત્યક્ષ તે ભવન વખતે છે અને અભવન તે પછીની ક્ષણે છે, માટે અભવન તે ભવિષ્યકાલીન બને છે.

ઋ મૂળ તો બૌદ્ધને, અભવનનું પ્રત્યક્ષ એટલા માટે સિદ્ધ કરવું છે, કારણ કે તેમ કરવાથી '<mark>तदे</mark>व न भवति' એ કથન, જ્ઞાનપૂર્વક જ હોવાથી, બાલપ્રલાપરૂપ ન બને, ફલતઃ ભવનવિષયક પ્રત્યક્ષથી અભવનનું જ્ઞાન થઈ જશે… પણ ગ્રંથકારશ્રી તેના નિરાકરણ માટે સચોટ સમીક્ષા કરે છે.

तन्निबन्धनानुभवे न विभ्रमः, तस्यैव तत्त्वात् । न चैकस्य क्वचिद् विभ्रमः क्वचिन्नेति, एकत्वविरोधात् । न चान्तेऽभवननिश्चयात् तद्गतिः, तत्रापि तदयोगात् । न च कपालभवननिश्चय एव घटाभावनिश्चयः, तदभवनस्य निरुपाख्यत्वात् । न च तद्द्वारेण,

निश्चयनिबन्धनानुभवस्यैव तत्त्वात्-भवनिश्चयनिबन्धनत्वात् । न चैकस्य सतोऽनुभवस्य क्विचिद् विभ्रमः क्विचिन्नेति-एतत् । कृत इत्याह-एकत्विविरोधात् । निरंशमेवैकम्, न तस्य क्विचिदिति विभागः । न चेत्यादि । न च अन्ते-सन्तानिवनाशे अभवनिश्चयात् कारणात् तद्गितः-अभवनगितः । कृत इत्याह-तन्नापीत्यादि । तत्रापि-अन्ते तदयोगात्-अभवन-निश्चयायोगात् । न चेत्यादि । न च कपालभवनिश्चय एव, कपालग्रहणं भस्माद्युपलक्षणम्, घटाभवनिश्चयः, घटाभवनं काष्ठाभवनादिसूचकम् । कृतो नेत्याह-तदभवनस्य-घटाद्य-भवनस्य निरुपाख्यत्वात्-तुच्छत्वात् । न च तद्द्वारेण-कपालभवनद्वारेण, घटाभवनिश्चय इति वर्तते । कृतो नेत्याह-तेनेत्यादि । तेन-कपालभवनेन सह तस्य-घटाभवनस्य । किमित्याह-

એવું પણ કહી શકાય નહીં કે, ભવનના નિશ્ચયના કારણભૂત પ્રત્યક્ષમાં વિભ્રમ નથી અને અભવનના નિશ્ચયના કારણભૂત પ્રત્યક્ષમાં વિભ્રમ છે, કારણ કે બંનેનું કારણભૂત પ્રત્યક્ષ એક જ છે. અને, એક જ પ્રત્યક્ષમાં, ક્યાંક વિભ્રમનું હોવું અને ક્યાંક ન હોવું એવું મનાય નહીં, નહીં તો પ્રત્યક્ષ એક ન રહે (સાંશ થાય..)

તેથી, જો અભવનનો નિરંશ અનુભવ હોત તો ભવનની જેમ, અભવનનો પણ નિશ્ચય થાત જ, પણ થતો તો નથી.

બોંદ્ધ: ઘટાદિ પદાર્થો ક્ષણિક છે, તેથી ઘટસંતાનની હાજરીમાં ઘટના પ્રત્યક્ષ વખતે અભવનનો નિશ્ચય ભલે ન થતો હોય; પણ ક્ષણિક ઘટોની પરંપરા પૂરી થાય, અર્થાત્ ઘડો ફૂટી જાય, ત્યારે 'घटो नास्ति' એવી પ્રતીતિ થાય છે, તે જ અભવનનો નિશ્ચય છે.

સ્યાદાદી : ના, ત્યારે પણ; કપાલ છે, એવો જ નિશ્ચય થાય છે - ઘટ નથી એવો નહીં... એટલે અભવનનો નિશ્ચય ત્યાં પણ નથી.

બૌદ્ધ: કપાલના ભવનનો નિશ્ચય એ જ ઘટના અભવનનો નિશ્ચય છે.

સ્યા<mark>દાદી : ના,</mark> કારણ કે ઘટઅભવન તો તુચ્છ હોવાથી અતુચ્છ એવા કપાલના નિશ્ચયને જ ઘટ-અભવનના નિશ્ચયરૂપ ન માની શકાય..

**બૌદ્ધ :** કપાલિનશ્ચય એ જ ઘટાભાવિનશ્ચય નથી, પણ કપાલિનશ્ચય દ્વારા જ ઘટાભાવિનશ્ચય છે.

સ્યાદ્વાદી :- કપાલને (રાખને) જોઈને ઘટઅભવનનો (કાષ્ઠઅભવનનો) નિશ્વય ત્યારે થઈ શકે, કે જયારે તે બંને વચ્ચે પ્રતિબંધ (સંબંધ) હોય… પણ કપાલભવન અને ઘટઅભવન વચ્ચે તાદાત્મ્ય तेन तस्य प्रतिबन्धासिद्धेः । न च तदभवनधर्मकमेव कपालभवनम्, अनभ्युपगमात् । इति तत्तुच्छत्वेऽपि नश्चरत्वादिसिद्धिः (१४५) उत्पादादिमत्त्वे भवनाभवनयोरभेद इति चेत्, न, तुच्छेतरत्विवशेषात्, निवृत्तिभेदाद् ग्रहणनानात्वात् । इति कुतोऽस्य क्षण
च्याख्या 

प्रतिबन्धासिद्धेः, तादात्म्याद्यनभ्युपगमात् । न च तदभवनधर्मकमेव-घटाभवनधर्मकमेव
कपालभवनम् । कृत इत्याह-अनभ्युपगमात् । इति-एवं तत्तुच्छत्वेऽपि-अभवनतुच्छत्वेऽपि
सति नश्चरत्वादिसिद्धिः-उत्पत्तिनाशोत्तरोन्मज्जनसिद्धिः ॥

पराभिप्रायमाह-उत्पादादिमत्त्वे सित भवनाभवनयोरभेदः तुल्यधर्मतया । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इति हेतूनाह-तुच्छेतरत्वविशेषाद् भवना-भवनयोः । तथाहि-तुच्छमभवनम्, अतुच्छं भवनमिति विशेषः । तथा निवृत्तिभेदाद् भवनस्य ह्यभवनं निवृत्तिर्भवनं त्वभवनस्य । तथा गृहणनानात्वात् । एकमतुच्छतया गृह्यते, अन्यत्

કે તદુત્પત્તિ એક પણ સંબંધ, તમારા મતે ઘટતા નથી. તે આ રીતે -

(૧) અભવનનું ભવન સાથે તાદાત્મ્ય તો અસંભવિત જ છે, કારણ કે તમે તેવું તાદાત્મ્ય માન્યું જ નથી, અને (૨) કપાલનું ભવન એ ઘટ અભવનથી ઉત્પન્ન પણ થતું નથી, કારણ કે અભવન તુચ્છ હોવાથી કોઈ કાર્ય ઉત્પન્ન ન કરી શકે... આ બે સિવાય બીજો તો, કોઈ સંબંધ તમે માનતાં નથી, તેથી બંને વચ્ચે સંબંધ જ ન હોવાથી, કપાલભવન દ્વારા ઘટઅભવનનો નિશ્ચય થઈ શકશે નહીં.

અને, કપાલભવન એ જ ઘટ-અભવનરૂપ ધર્મવાળું છે, તેવું તો તમે માનતાં નથી; કારણ કે તુચ્છ એવા અભવન અને અતુચ્છ એવા ભવન વચ્ચે ધર્મ-ધર્મીભાવ કેવી રીતે થાય ? (સ્યાદ્ધાદમતે, કપાલ પણ ઘટનો ઉત્તર પર્યાય છે, બંને વચ્ચે કથંચિદ્ અભેદ છે... પણ નિરન્વય-નાશવાદી બૌદ્ધો તેવું માની શકે નહીં... ઉપરાંત ભવનને અભવનધર્મક માનવામાં વિરોધ આવે.)

સારાંશ: તેથી તુચ્છ હોવા છતાં પણ, તેને જ્ઞેયસ્વભાવી તો માનવો જ પડશે અને આમ સસ્વભાવી સિદ્ધ થતાં, હેતુ દ્વારા, તે ક્ષણિકસ્વભાવે જ ઉત્પન્ન થશે. અને ક્ષણિકસ્વભાવી હોવાથી, પ્રથમક્ષણે ભવન, દ્વિતીયક્ષણે ભવનનાશ-અભવનની ઉત્પત્તિ અને તૃતીયક્ષણે અભવનનાશ-ભવનની ઉત્પત્તિ. આમ કરી ભવનની ઉત્પત્તિનો પ્રસંગ યથાવસ્થિત જ રહેશે.

#### ※ भवन-अभवनना अभेहनो परिढा२ ※

(૧૪૫) બૌદ્ધ: જો અભવનનો પણ ઉત્પાદ-નાશ માનશો, તો ભવન-અભવન વચ્ચે કોઈ ભેદ જ નહીં રહે, બંનેનો અભેદ થઈ જશે.

સ્યાદાદી : ઉત્પાદાદિરૂપે બંનેનો અભેદ હોવા છતાં, સ્વરૂપાદિની અપેક્ષાએ તો બંનેનો ભેદ સંગત જ છે. તે આ રીતે - (૧) અભવન તુચ્છરૂપ છે, જ્યારે ભવન તો અતુચ્છરૂપ છે, (૨) અભવન તે ભવનની નિવૃત્તિરૂપ થાય છે, જયારે ભવન અભવનની નિવૃત્તિરૂપ છે, અને (૩) અભવનનું ગ્રહણ તુચ્છરૂપે થાય છે, ભવનનું ગ્રહણ અતુચ્છરૂપે થાય છે - આમ, સ્વરૂપ-નિવૃત્તિ-ગ્રહણને આશ્રયીને, स्थितिधर्मकत्वमेव, क्षणान्तरेऽपि स्थित्यापत्तेः ? इत्यलं विस्तरेण । तदेविमहापि विज्ञानादिकार्यायोग इति स्थितम् ॥

(१४६) नित्यानित्यं पुन:, कथञ्चिदवस्थितत्वात्, अनेकस्वभावत्वात्, निबन्धनो-

तुच्छतया, इत्येवमुत्पादादिसाम्येऽपि भवनाभवनयोः रूप-रसादेरिव भेदः । सर्वोपसंहारमाह-इति-एवमुक्तनीतेः कुतोऽस्य-वस्तुनः क्षणस्थितिधर्मकत्वमेव ? । अभवने कारणमाह-क्षणान्तरेऽपि अस्थितिव्यतिरेकादिना स्थित्यापत्तेः । इत्यलं विस्तरेण । तदेविमहापि-क्षणस्थितिधर्मके वस्तुनि विज्ञानादिकार्यायोग इति स्थितम् ॥

स्वपक्षमिधकृत्य आह-नित्यानित्यं पुनः वस्तु कथिश्चदवस्थितत्वात्, तत्तिथाभवनेन तथाऽनेकस्वभावत्वात्, निमित्तोपादानहेतुस्वभावभेदेन निबन्धनोपपत्तेः तत्तत्स्वभावभावेन जनयित विज्ञानादिकं कार्यम् । 'आदि'शब्दात् स्वोपादानकार्यग्रहः । इति-एवम् अवगम्यते
\* अनेडांतरिशः \*

तुथ्७३५ थाय छे, लवननुं ग्रह्ण अतुथ्७३५ थाय छे - आम, स्व३५-निवृत्ति-ग्रह्णने आश्रयीने, ३५-२सनी थेम, लवन-अलवननो लेह पण संगत ४ छे.

નિષ્કર્ષ: ઉક્ત રીતે, દરેક પદાર્થની ક્ષણસ્થાયિતા ઘટશે જ નહીં, કારણ કે ક્ષણિક માનવા માટે દ્વિતીયક્ષણઅસ્થિતિવિશિષ્ટ પ્રથમક્ષણસ્થિતિ માનવી પડે, પણ સ્થિતિ-અસ્થિતિ બંને, ભિન્ન-અભિન્ન-ભિન્નાભિન્ન કે અવાચ્ય છે?... વગેરે વિકલ્પો દ્વારા, સ્થિતિ સાથે અસ્થિતિ ન ઘટવાથી - કલતઃ અસ્થિતિરૂપ સ્વભાવ ન રહેતાં - બીજી ક્ષણે પણ વસ્તુની સ્થિતિ થતાં એકાંત ક્ષણિકતાનો લોપ થશે.

આ પ્રમાણે, એકાંતઅનિત્યપક્ષે પણ, વસ્તુ ક્ષણસ્થિતિક જ ન રહેતા વિજ્ઞાન વગેરે કાર્યો ન ઘટવાથી, એકાંત અનિત્યનું જ્ઞાન પણ નહીં થઈ શકે.

### 💥 (२) नित्थानित्य अनेङांतवाह 💥

(૧૪૬) હવે પ્રંથકારશ્રી, નિત્યાનિત્યનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું ? તે સમજાવે છે -

પૂર્વક્ષણવર્તી માટી વગેરે જ, ઘટાદિરૂપે પરિણમે છે, કોઈ નવો પદાર્થ નહીં, એમ નિત્યાનિત્ય-રૂપે જ વસ્તુનું અવસ્થાન હોવાથી, વસ્તુને નિત્યાનિત્યરૂપ જ માનવી જોઈએ.

નિત્ય વસ્તુ જ્ઞેયસ્વભાવી હોય તો સદા જ્ઞાન… ન હોય તો ક્યારેય નહીં… અનિત્ય વસ્તુ; બીજી ક્ષણે ન હોવાથી તેનું પ્રત્યક્ષ ન થાય વગેરેથી તે બધાના જ્ઞાનનો નિષેધ કર્યો…

## ф аатиң

- 15. तत्तथाभवनेनेति । तस्य-प्राच्यक्षणवर्तिनो मृदादेस्तथाभवनेन-घटादिरूपतया परिणत्या ॥
- 16. स्वोपादानकार्यग्रह इति । स्व:-आत्मा मृदादेः सम्बन्धी उपादानं यस्य तत् तथा तच्च तत् कार्यं च घटादिलक्षणं तस्य ग्रहः ॥

पंपत्तेर्जनयति विंज्ञानादिकमित्यवगम्यते । नित्यानित्यत्वं च वस्तुनो द्रव्यपर्यायो-भयरूपतत्वात्, अनुवृत्तव्यावृत्ताकारसंवेदनग्राह्यत्वात् प्रत्यक्षसिद्धमेवेति । (१४७)

ज्ञायते । एवं ज्ञानोपाय उक्तः ॥

अधुना नित्यानित्यत्वमाह-नित्यानित्यत्वं च वस्तुनो द्रव्यपर्यायोभयरूपत्वात् कारणात्। द्रव्यपर्यायोभयरूपत्वं च अनुवृत्त-व्यावृत्ताकारसंवेदनग्राह्यत्वात्। किमित्याह-प्रत्यक्षसिद्धमेवेति। एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना। तथाहीत्युपदर्शने। मृत्यिण्ड-शिवक-स्थासक-घट-कपालादिषु भेदेषु अविशेषेण-सामान्येन सर्वत्रानुवृत्तो मृदन्वयः संवेद्यते,

તો નિત્યાનિત્યનું જ્ઞાન કેમ થાય ?

જુઓ; નિત્યાનિત્યરૂપ વસ્તુ

- (ક) કથંચિત્ અવસ્થિત છે. એટલે અનિત્યની જેમ બીજી ક્ષણે નથી તેવું નથી. એટલે જ્ઞાન થઈ શકે…
- (ખ) તે અનેકસ્વભાવી છે. એટલે જ્યારે જ્ઞાન થાય ત્યારે જ્ઞેયસ્વભાવી અને જ્યારે જ્ઞાન ન થાય ત્યારે અજ્ઞેયસ્વભાવી...

વળી, તે નિમિત્તકારણ પણ બને, જ્ઞાનાદિનું ! અને ઉપાદાનકારણ પણ બને, ઘટાદિનું ! એટલે નિત્યપક્ષની એકે આપત્તિ નથી.

આમ હોવાથી નિત્યાનિત્યરૂપ વસ્તુનું જ્ઞાન થઈ જ શકે, કારણ કે જ્ઞાનના બંને કારણ - (૧)વસ્તુ હોવી, અને (૨) વસ્તુનો જ્ઞેયસ્વભાવ હોવો બંને - હાજર છે. (નિबન્ધનોપપત્તે:) અને વસ્તુ નિત્યાનિત્યરૂપ હોવાથી, બીજા કાર્યો પણ એટલે જ સંગત થાય છે...

### 🕸 नित्थानित्थ३५तानी सिद्धि 🕸

પ્રશ્ન : વસ્તુ નિત્યાનિત્યરૂપ શી રીતે ?

ઉત્તર : કારણ કે વસ્તુ દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપ છે, તેમાં દ્રવ્યાંશને લઈને વસ્તુ 'નિત્ય' છે અને પર્યાયાંશને લઈને વસ્તુ 'અનિત્ય' છે.

પ્રશ્ન : વસ્તુ દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ છે, એવું શી રીતે જણાય ?

ઉત્તર : પ્રત્યક્ષથી… કારણ કે અનુવૃત્ત આકારના સંવેદનથી વસ્તુ દ્રવ્યરૂપ જણાય અને વ્યાવૃત્ત આકારના સંવેદનથી વસ્તુ પર્યાયરૂપ જણાય. તે આ રીતે -

(૧૪૭) (૧) મૃત્પિંડ, શિવક, સ્થાસક, ઘટ, કપાલ વગેરે બધા ભેદોમાં, સમાનરૂપે માટીની અનુગતતાનું સંવેદન થાય છે. આમ, સર્વત્ર અનુગતરૂપે સંવેદિત જે મૃદંશ છે, તે 'દ્રવ્ય' રૂપ છે, અને (૨) મૃત્પિંડ, શિવક વગેરે બધા ભેદોમાં, જુદા જુદા રૂપે પર્યાયનું સંવેદન થાય છે. આમ,

१. 'विज्ञानादिकमप्येवमव०' इति **क**-पाठः । २. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति **क**-घ-पाठः ।

સર્વત્ર વ્યાવૃત્તિરૂપે સંવેદિત જે ભેદાંશ છે, તે 'પર્યાય'રૂપ છે.

પ્રશ્ન : અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિ બંનેનું સંવેદન આપણને શી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર: (૨) જેવો આકાર મૃત્ષિંડનાં સંવેદનમાં જણાય છે, તેવો જ આકાર શિવકનાં સંવેદનમાં નથી જણાતો, કારણ કે દરેક સંવેદનમાં જુદા-જુદા આકારનો અનુભવ થાય છે. આમ, દરેક ભેદોનું વ્યાવૃત્તિરૂપે સંવેદન થાય છે, અને (૧) મૃત્ષિંડથી વિજાતીય એવા પાણી-અગ્નિ-પવન વગેરેમાં, જેમ સાવ જુદો જુદો જ પ્રતિભાસ થાય છે, તેમ શિવક-સ્થાસક વગેરેમાં પણ સાવ જુદો જ પ્રતિભાસ થાય છે એવું નથી, કારણ કે અહીં તો માટીરૂપે દરેકનું એક સરખું જ સંવેદન થાય છે. આમ, દરેક ભેદોનું અનુવૃત્તિરૂપે સંવેદન થાય છે.

આ રીતે, સંવેદન દ્વારા અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિવિધયા દ્રવ્ય-પર્યાયની સિદ્ધિ થતી હોવાથી, વસ્તુને, દ્રવ્યાંશને લઈને નિત્યરૂપ અને પર્યાયાંશને લઈને અનિત્યરૂપ-એમ નિત્યાનિત્યરૂપ માનવામાં કોઈ વિરોધ નથી

તથા, સંવેદન, સ્વસંવેદ્ય હોવાથી તેનો અપલાપ ન થઈ શકે...

આશય: અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિનું સંવેદન થાય છે, એમ કહ્યું... કોઈ કહે કે તેવું સંવેદન જ થતું નથી... તો તેનો જવાબ છે કે, એ સ્વસંવેદ્ય છે... સ્વ=દરેક વ્યક્તિ-પૂર્વપક્ષી પણ... તમને પોતાને જ એનો અનુભવ થાય છે પછી તેનો અપલાપ કરી ન શકાય, કારણ કે તેમાં પ્રતીતિવિરોધ છે. સામે પાણી દેખાતું હોય, તે વખતે કોઈ કહે કે, 'અહીં પાણી નથી' તો તે શી રીતે મનાય ? કારણ કે પાણીની પ્રતીતિ તો સ્પષ્ટપણે થાય છે.

१. 'संवेदस्याप०' इति ड-पाठ: ।

चास्य स्वसंवेद्यस्यापि संवेदनस्यापह्नवः कर्तुं युज्यते, प्रतीतिविरोधात् । (१४८) न च निराकारमेव संवेदनम्, अर्थान्तरस्येव ततो विवक्षितार्थापरिच्छेदात् । न हार्थाकारानुभव-व्यतिरेकेणापरोऽर्थपरिच्छेद इति, अतिप्रसङ्गात्, सर्वस्य सर्वार्थपरिच्छेनृत्वापत्तेश्च ॥

(१४९) प्रदीपवत् प्रतिनियतार्थप्रकाशकस्वभावत्वात् तस्यायमदोष इति चेत्,

युज्यते, प्रतीतिविरोधात् । न चेत्यादि । न च निराकारमेव एकान्तेन स्वसंवेदनम् । कृत इत्याह-अर्थान्तरस्येव अविषयाभिमतस्य ततः-संवेदनात् । किमित्याह-विवक्षितार्था-पिरच्छेदात् । एतद्भावनायाह-न हीत्यादि । न यस्मात् अर्थाकारानुभवव्यतिरेकेणापरः-अन्योऽर्थपरिच्छेद इति, अतिप्रसङ्गत् । अतिप्रसङ्गश्च तदाकारताऽभावे तद्वदपरपरिच्छेदेन ॥

दोषान्तरमाह-**सर्वस्य**, संवेदनस्येति प्रक्रमः, **सर्वार्थपरिच्छेत्तृत्वापत्तेश्च**, परिच्छेद्य-वदपरिच्छेद्याकारशून्यत्वाविशेषादिति हृदयम् ॥

पराभिप्रायमाह प्रदीपविदत्यादिना । प्रदीपविदिति दृष्टान्तः । प्रतिनियतार्थप्रकाशक-स्वभावत्वात् कारणात् तस्य-संवेदनस्य अयम्-अनन्तरोदितो दोषः अदोषः । इति चेत्,

# 

### 🕸 निराहारवाहीनी ह्यीयनुं निराहरण 🕸

(૧૪૮) નિરાકારવાદી : સંવેદન તો નિરાકાર છે, તેમાં અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિ વગેરે કોઈ આકાર નથી, તો પછી તેના આધારે નિત્યાનિત્યરૂપતાની વ્યવસ્થા શી રીતે કરી શકાય ?

સ્યાદ્વાદી: સંવેદન જો નિરાકાર હોય, અર્થાત્ તેમાં જો વિષયનો કોઈ આકાર જ ન આવતો હોય, તો ઘટજ્ઞાનમાં જેમ પટનો બોધ નથી થતો, તેમ આકાર ન હોવાથી - ઘટનો બોધ પણ નહીં થાય.

પદાર્થના આકારનો અનુભવ તે જ પદાર્થનું જ્ઞાન છે, તે સિવાય બીજો કોઈ અર્થપરિચ્છેદ છે જ નહીં, માટે સંવેદનમાં આકારતાનો અનુભવ તો માનવો જ પડે, નહીંતર અતિપ્રસંગ એ આવે કે, ઘટસંવેદનમાં, જેમ ઘટની આકારતા ન હોવા છતાં પણ ઘટનો બોધ થાય છે, તેમ ઘટ સિવાયના પદાર્થનો પણ બોધ થશે...

અને તેનાથી એ દોષ પણ આવશે કે, ઘટસંવેદનમાં, જેમ ઘટનો આકાર ન હોવા છતાં પણ ઘટનો બોધ થાય છે, તેમ પટ વગેરે બધા જ પદાર્થનો બોધ થવા લાગશે ! પછી ભલે ને તેમાં પટાદિનો આકાર ન હોય… ફ્લતઃ સર્વસંવેદનો, સર્વ પદાર્થના બોધક બનશે ! માટે આકારનું નિયમન તો માનવું જ પડશે…

(૧૪૯) નિરાકારવાદી : પ્રદીપમાં અર્થનો આકાર આવતો નથી, છતાં તે નિયત દેશાદિમાં રહેલ અર્થનો જ પ્રકાશક બને છે, તેમ જ્ઞાનમાં અર્થાકાર ન આવવા છતાં તે નિયત અર્થનું જ પ્રકાશક બને. એટલે ઉપરોક્ત આપત્તિઓ ન આવે.

न, तद्धर्मातिक्रमात्, तदवगुण्ठितपदार्थस्यापरेणाप्रतीतेः, तथाऽनुभवाभावात्, तस्यापि च ज्ञानत्वेन उक्तदोषानितवृत्तेः ॥

(१५०) प्रकाशकं ग्राहकमेवेति चेत्, अतदाकारं कथं तद्ग्राहकमिति वाच्यम् ।

एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-तद्धर्मातिक्रमात्-प्रकाशकधर्मातिक्रमात् संवेदनस्य । अतिक्रमश्च तदवगुण्ठितपदार्थस्य संवेदने संवेदनप्रभोपचारात् संवेदनाव-गुण्ठितपदार्थस्य अपरेण-तदर्थान्तरभूतेन केनचित् अप्रतीतेः कारणात् । अप्रतीतिश्च तथा- उनुभवाभावात्, तस्यापि च अपरस्य ज्ञानत्वेन हेतुना उक्तदोषानितवृत्तेः-तद्धर्माति-क्रमानितवृत्तेः । प्रदीपस्तु स्वप्रभाऽवगुण्ठितं तदपरेण संवेदनेन प्रत्याययतीत्येवं प्रकाशक इति तद्धर्मातिक्रमः ॥

पराभिप्रायमाह-प्रकाशकं ग्राहकमेवेति चेत्, निदर्शनमात्रं तु प्रदीप: । एतदाशङ्क्याह-अतदाकारमिति, प्रक्रमादनर्थाकारमर्थाकारशून्यम्, कथं तद्ग्राहकम्-अर्थग्राहकमिति वाच्य-

## ······• અનેકાંતરિમ **∻**·····•

સ્યાદાદી : જ્ઞાન, પ્રકાશક ખરું; પણ પ્રદીપવત્ પ્રકાશક નથી, કારણ કે તેનાથી અવગુંઠિત-પ્રકાશિત-વિષયભૂત પદાર્થનો, બીજા જ્ઞાનથી અનુભવ થતો નથી. (ચૈત્રને ઘટજ્ઞાન થયું, એટલે ઘટ ચૈત્રજ્ઞાનથી પ્રકાશિત થયો, તો મૈત્રને પણ જણાવો જોઈએ, પણ તેવું બનતું નથી.)

જયારે દીપક જેને પ્રકાશિત કરે, તેનો બીજા જ્ઞાનથી અનુભવ થાય છે... એટલે જે રીતે દીપક પ્રકાશક છે, તે રીતે જ્ઞાન નહીં.

નિરાકારવાદી: દીપકથી પ્રકાશિત વસ્તુ પણ, ઘટાદિને જણાતી નથી જ... એટલે સામ્ય જ છે. સ્યાદાદી: છતાં, દીપકથી પ્રકાશિત વસ્તુનો જ્ઞાનથી તો અનુભવ થાય છે જ. જયારે જ્ઞાનથી પ્રકાશિત વસ્તુનો તો પોતાના સિવાય બીજા કોઈ જ્ઞાનથી પણ અનુભવ નથી થતો. (જ્ઞાનને પ્રકાશક કહ્યું - તે માટે નિરાકારવાદી કહે છે -)

(૧૫૦) નિરાકારવાદી : જે પ્રકાશક હોય, તે જ ગ્રાહક હોય (અથવા જે ગ્રાહક હોય, તે જ પ્રકાશક હોય) એટલે, બીજા જ્ઞાનથી તેનું ગ્રહણ ન થાય તો પણ કોઈ આપત્તિ નથી (બીજું જ્ઞાન પ્રકાશક ન હોય તો ગ્રાહક ન પણ બને...)

સ્યાદાદી : દીપકમાં તો પ્રકાશક-ગ્રાહક જુદા જુદા છે...

નિરાકારવાદી : દીપક તો સમજાવવા માટે દેષ્ટાંત આપ્યું હતું, બાકી સર્વોપનય નથી લેવાનો… સ્યાદાદી : તો પણ, જો તે જ્ઞાનમાં અર્થાકારતા જ ન હોય, તો તે જ્ઞાન અર્થનો ગ્રાહક બને જ શી રીતે ? તે તમારે કહેવું જોઈએ… પણ, આ વિશે તમે શું કહો છો ?

१. 'संवेदते संवेदन॰' इति **क**-पाठ: । २. 'स्वभाऽवगुण्ठितं' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु **क**-पाठानुसारेण शुद्धिः कृता ।

(१५१) किमत्रोच्यते ?। तस्यार्थाकारताऽनुपपत्तेः, अर्थात् तस्य व्यतिरिक्तेतरविकल्पा-योगेन तत्रासम्भवात्। व्यतिरिक्तत्वे, नासौ अर्थस्य, सङ्गानुपपत्तेः। अव्यतिरिक्तत्वे तु न संवेदने, अर्थात्मकत्वात् अर्थतुल्याकारताया अप्यमूर्त्तस्योपरञ्जकयोगाभावेन

भेतत् । आह-**किमत्रोच्यते ? तस्ये**ति प्रक्रमात् संवेदनस्य **अर्थाकारताऽनुपपत्तेः ।** अनुपपत्तिश्च

मतत्। आह-किमत्राच्यते ? तस्यति प्रक्रमात् सवदनस्य अधाकारताऽनुपपत्तः । अनुपपतिश्च अर्धात् सकाशात् तस्य-आकारस्य व्यतिरिक्तेतरिककल्पायोगेन हेतुना तत्र-संवेदने असम्भवात् कारणात् । एतदेव भावयति व्यतिरिक्तत्व इत्यादिना । व्यतिरिक्त-त्वेऽर्थाकारस्याभ्युपगम्यमाने नासौ अर्थस्य आकारः । कृत इत्याह-सङ्गानुपपत्तेः तस्येति सम्बन्धाभावात् । अव्यतिरिक्तत्वे तु न संवेदनेऽर्थाकारः । कृत इत्याह-अर्थात्मकत्वात् अर्थ एवासाविति । अर्थतुल्याकारताऽर्थाकारतेत्यप्यसदित्यावेदयन् आह अर्थेत्यादिना । अर्थतुल्या-कारताया अपि । किमित्याह-अमूर्तस्य संवेदनस्य उपरञ्जकयोगाभावेन, छीयाऽण्वादि-

### 🕸 निरासारवाही द्वारा स्वृतिस्त्यकाण 🕸

- (૧૫૧) નિરાકારવાદી : તેમાં તમે શું મોટી ધાડ મારી ? વિકલ્પો ન ઘટવાથી, સંવેદનમાં અર્થાકારતા સંભવિત જ નથી. તે આ પ્રમાણે → તે અર્થાકારતા, પદાર્થથી (૧) ભિન્ન છે, કે (૨) અભિન્ન ?
- (૧) ભિન્ન તો ન માની શકાય, જો બંનેનો ભેદ જ હોય, તો બંને વચ્ચે સંબંધ જ ન ઘટવાથી -"આ અર્થનો આકાર છે" - એવો સંબંધીરૂપે વ્યવહાર જ નહીં થઈ શકે.
- (૨) અભિન્ન માનશો, તો સંવેદનમાં તે આકારનું અસ્તિત્વ જ નહીં ઘટે, કારણ કે અર્થની સાથે અભેદ હોવાથી,તે આકાર પણ અર્થરૂપ જ બનશે અને તે અર્થ સંવેદનમાં આવી જતો હોય -એવું તો કદી દેખાતું જ નથી.

પ્રશ્ન : અર્થરૂપ આકાર તે સંવેદનમાં નથી આવતો , પણ અર્થ જેવો આકાર - અર્થતુલ્યાકાર તે તો સંવેદનમાં આવી શકે ને ?

ઉત્તર: ના, અર્થની તુલ્ય આકારતા જ્ઞાનમાં લાવવા માટે તેનું પ્રતિબિંબ જ્ઞાનમાં પડવું જોઈએ… પજ્ઞ, જ્ઞાન તો અમૂર્ત હોવાથી, અર્થના પ્રતિબિંબરૂપ છાયાપુદ્દગલો સાથે તેનો સંબંધ જ નથી થતો, તો તેનો આકાર શી રીતે આવે ? (દર્પણમાં પ્રતિબિંબ કે પ્રકાશમાં પડછાયો પડે છે, તે તુલ્યાકાર હોય છે, તે છાયાપુદ્દગલોથી પડે છે - એમ સમજવું.) તેમ અદેશ્ય વસ્તુનું જ્ઞાન થાય ત્યારે

- 17. उपरञ्जकयोगाभावेनेति । उपरञ्जकेन पदार्थेन सह योगस्य-सम्बन्धस्य अभावेन ॥
- 18. छायाञ्ण्वादिसम्बन्धाभावेनेति । यदि हि दृश्यवस्तुनः छायाञ्णुभिः, 'आदि'शब्दाददृश्य-

अभावादिति । (१५२) यत्किञ्चिदेतत्, अभिप्रायापरिज्ञानात्, संवेदनार्थग्रहणपरिणाम-स्यार्थाकारताऽभ्युपगमात्, तथा चोक्तदोषानुपपत्तेः, तस्यैव तथारूपत्वादिति । उक्तं च वादिम्ख्येन-''न विषयग्रहणपरिणामार्दृतेऽपरः संवेदने विषयप्रतिभासो युज्यते युक्त्य-सम्बन्धाभावेनेत्यर्थ: । अभावात् कारणात् अर्थाकारतानुपपत्ति: इति क्रिया । एतदाशङ्क्याह-यित्किञ्चिदेतत्-अनन्तरोदितम् । कृत इत्याह-अभिप्रायापरिज्ञानात् । एतदेवाह संवेदने-त्यादिना । संवेदनस्य अर्थग्रहणपरिणामस्तथाऽनुभवसिद्धौ बहिर्मुखावभासः संवेदनार्थग्रहण-परिणामः, तस्य अर्थाकारताऽभ्युपगमात् । तथा च-एवं च उक्तदोषानुपपत्तेः । अनुप-पत्तिश्च तस्यैव-संवेदनस्य तथारूपत्वात्-अर्थग्रहणपरिणामरूपत्वात्। न चैतत् स्वमनीषिक-योच्यत इति ज्ञापकमाह-उक्तं च वादिमुख्येन-श्रीमल्लवादिना सम्मतौ । किमित्याह-न પણ જ્ઞાન અમૂર્ત હોવાથી તેમાં કોઈ આકાર આવી શકે નહીં. ફ્લતઃ અર્થતુલ્યાકારતાનો પણ સંવેદનમાં અવકાશ નથી, તેથી સંવેદનને નિરાકાર જ માનવું જોઈએ. 🕸 ज्ञाननी साझरतानुं स्वरूप 🕸 (૧૫૨) સ્યાદાદી : નિરાકારવાદીનું સર્વકથન અસાર છે, કારણ કે અમારો અભિપ્રાય તેઓ સમજયા નથી… અમે એવું માનતાં જ નથી કે, અર્થનો આકાર જ્ઞાનમાં આવે અને તેથી તે જ્ઞાન સાકાર બને. પ્રશ્ન : તો તમે અર્થાકારતા કેવી માનો છો ?

ઉત્તર: સંવેદનનો, જે 'અર્થને ગ્રહણ કરવાનો પરિણામ' છે, તેને જ અમે 'અર્થાકારતા' કહીએ છીએ… આશય એ છે કે, જ્ઞાન સ્વ-પરનિશ્ચાયક છે અને તેથી તેના દ્વારા સ્વ-પર બંનેનું ગ્રહણ થાય છે, તેમાં પોતાનું ગ્રહણ અંતર્મુખતયા કરે છે અને પદાર્થનું ગ્રહણ બહિર્મુખતયા કરે છે - અહીં બહિર્મુખે ભાસતો, જે સંવેદનનો અર્થગ્રહણપરિણામ છે, તે જ 'અર્થાકારતા' માનીએ છીએ.

તેથી, 'અર્થનો આકાર જ્ઞાનમાં આવશે' એ કથનને લઈને, તમે આપેલ દોષો સંગત થશે નહીં, કારણ કે અહીં તો સંવેદન જ અર્થગ્રહણના પરિણામરૂપ છે… પૂજ્ય મલ્લવાદીજીએ **સન્મતિતર્કટીકામાં** કહ્યું છે કે -

"સંવેદનમાં, વિષયગ્રહણપરિણામ સિવાય બીજો કોઈ પદાર્થપ્રતિભાસ નથી, કારણ કે બીજો કોઈ હોવામાં યુક્તિઓ ઘટતી નથી."

पदार्थेन च ज्ञानस्य संयोगो भवेत्, तदा युज्येताप्यर्थतुल्याकारता ज्ञानस्य, न चैवममूर्त्तत्वेन ज्ञानस्य, मूर्तविषयायास्तदाकारताया अभावादिति ॥

१. 'दुते पर:' इति क-पाठ: । २. 'मुर्तिविषयाया०' इति क-पाठ: ।

योगात्'' इति ॥

(१५३) न चेदं संवेदनं भ्रान्तिमिति शक्यते वक्तुम्, देशकालनरावस्थाऽभेदेन प्रवृत्तेः । तथाहि-देशान्तरे कालान्तरे नरान्तरेऽवस्थान्तरे च मृत्पिण्डादिषु यथोक्तलक्षण-

विषयग्रहणपरिणामादृतेऽपरः-अन्यः संवेदने विषयग्रतिभासः तत्प्रतिबिम्बादिरूपः । युक्त्ययोगादिति । युक्त्ययोगश्च लेशतो दर्शित एव । विशेषतस्तु सर्वज्ञसिद्धिटीकातोऽवसेयः ॥

न चेदिमत्यादि । न चेदं संवेदनम्-अधिकृतमन्वयव्यतिरेकवद् भ्रान्तिमिति शक्यते वक्तुम् । कुत इत्याह-देशकालनरावस्थाऽभेदेन प्रवृत्तेः कारणात् । एतद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । देशान्तरे कालान्तरे नरान्तरेऽवस्थान्तरे च मृत्पिण्डादिषु

## 

યુક્તિઓ કેમ નથી ઘટતી ? તેનું સ્વરૂપ અહીં સંક્ષેપથી બતાવ્યું છે, વિશેષ માટે, પૂ. આ. ભ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી કૃત સર્વજ્ઞસિદ્ધિટીકાનું અવલોકન કરવું…

સારાંશ: ફલતઃ પદાર્થપ્રતિભાસ માટે, અર્થગ્રહણપરિણામ તો માનવો જ પડશે અને તે અર્થગ્રહણપરિણામ જ અર્થાકારતા રૂપ હોવાથી, સંવેદનને નિરાકાર માની શકાય નહીં. આ રીતે સંવેદનની સાકારતા અબાધિતપણે સિદ્ધ થશે.

### 🕸 દ્રવ્ય-પર્યાયનું સંવેદન અભ્રાન્ત છે 🕸

- (૧૫૩) શિવક, સ્થાસક વગેરેની, માટીરૂપે જે અનુવૃત્તિનું સંવેદન થાય છે અને કથંચિદ્ ભેદાંશને લઈને જે વ્યાવૃત્તિનું સંવેદન થાય છે, તે સંવેદનને 'ભ્રાંત' કહેવું યોગ્ય નથી, કારણ કે આ સંવેદન તો અભ્રાંતરૂપે પ્રતીત છે. તે આ રીતે -
- (૧) ગુજરાત કે રાજસ્થાન બધે જ ઠેકાણે, (૨) કોઈ પણ વ્યક્તિને, (૩) ગ્રીષ્મ કે શીત કોઈ પણ કાળમાં, (૪) બાળ કે યુવા કોઈ પણ અવસ્થામાં, મૃત્ધિડાદિ વિશે અનુવૃત્તિ અને વ્યાવૃત્તિનું સંવેદન થાય છે જ.

પૂર્વપક્ષ: બધા જ સંવેદન 'સત્ય' જ હોય, એવું નથી, કેટલાક ભ્રાંત પણ હોઈ શકે. જેમ કે (૧) દૂરના દેશથી થતું આકાશના ઢલાણનું જ્ઞાન, (૨) બ્રીષ્મ વગેરે કાળમાં થતું કીરણોમાં પાણીનું જ્ઞાન, (૩) દૂંરદેશવર્તી પુરુષને થતું ઠૂંઠામાં પુરુષનું જ્ઞાન, અને (૪) પીળીયા વગેરે રોગાવસ્થામાં થતું શંખની પીળાશનું જ્ઞાન… વગેરે.

ઉત્તરપક્ષ : તે બધા જ જ્ઞાનોનો તો, અનુક્રમે (૨) દેશાંતરમાં, (૨) કાળાંતરમાં, (૩) પુરુષાંતરમાં, અને (૪) અવસ્થાંતરમાં બાધ જ્ઞાય છે, માટે તેઓને તો ભ્રાંત માનવા યોગ્ય જ છે, પરંતુ પૂર્વોક્ત રીતે, અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિના સંવેદનનો તો ક્યાંય બાધ જ્ઞાતો નથી, માટે યથોક્ત સંવેદનને તો અભ્રાંત જ માનવું જોઈએ.

<sup>💠</sup> અહીં યઘિષ દેશની દૂરતા જ દોષભૂત છે, પણ તેની વિવક્ષા ન કરી, પુરુષની મુખ્યતયા વિવક્ષા કરી છે.

मेव संवेदनं प्रवर्तते । न चार्थप्रभवमिवसंवादि संवेदनं विहाय जातिविकल्पेभ्यः पदार्थे-व्यवस्था युज्यते प्रतीतिबाधितत्वेन तेषामनादेयत्वात् । न चैकान्तनित्येषु यथोक्त-

यथोक्तलक्षणमेव संवेदनं प्रवर्तते, न तु गगनावनित-मायोदक-स्थाणुपुरुष-शङ्खादिपीतादि-संवेदनवद् देशान्तरादावन्यथारूपमिति । न चार्थप्रभवं तद्भावभावितया अविसंवादि बाँधा-ऽभावेन संवेदनं विहाय-परित्यज्य जातिविकल्पेभ्यः व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तादिलक्षणेभ्यः पदार्थव्यवस्था युज्यते । कृत इत्याह-प्रतीतिबाधितत्वेन हेतुना तेषां-जातिविकल्पानाम्,

......◆ અનેકાંતરશ્મિ **∻**......

વળી, યથોક્ત સંવેદન તો - પદાર્થ હોય તો જ થાય અને પદાર્થ વિના ન થાય, એમ અર્થની સાથે અવિનાભાવ હોવાથી - 'અર્થજન્ય' છે અને તેમાં કદી પણ બાધ ન જણાતો હોવાથી, તે 'અવિસંવાદી' છે. આમ, દ્રવ્ય-પર્યાયનું, જ્યારે અર્થજન્ય અવિસંવાદી સંવેદન થતું હોય, ત્યારે તે વસ્તુને દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ માનવી જ જોઈએ.

આવું યથાર્થ સંવેદન હોવા છતાં પણ, "દ્રૈંવ્ય-પર્યાય બંને ભિન્ન છે, અભિન્ન છે, કે ભિન્ના-ભિન્ન છે?..." વગેરે જાતિ વિકલ્પો (=દોષાભાસરૂપ વિકલ્પો) પાડી-પાડીને, એકાંત નિત્ય કે અનિત્યરૂપે પદાર્થની વ્યવસ્થા કરવી બિલકુલ યોગ્ય નથી, કારણ કે તે બધા જ કુવિકલ્પોનો તો, અર્થજન્ય અવિસંવાદી પ્રતીતિથી બાધ થઈ જવાથી - તેઓનું અસ્તિત્વ નિર્બાધ ન રહેતાં - તેઓ ગ્રાહ્ય બની શકે નહીં. માટે વસ્તુને દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ માનવામાં વ્યતિરિક્તાદિ વિકલ્પો બાધક બનતાં નથી.

### 💥 એકાંત નિત્થમતે यथोક्त સંવેદનની અસંગતિ 🕸

પદાર્થને જો એકાંત નિત્ય માનવામાં આવે, તો મૃત્પિંડાદિમાં થતું અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિનું સંવેદન ઘટી શકશે નહીં, કારણ કે આ બંને સંવેદન અનુક્રમે દ્રવ્યાંશ અને પર્યાયાંશને લઈને થાય છે.

♦-----♦ विवरणम्

19. नं तु गगनावनित-मायोदक-स्थाणुपुरुष-शृङ्कादिपीतादिसंवेदनवद् देशान्तरादाव-न्यथारूपिमिति । तत्र गंगनावनतेः प्रतिभासो दूरदेशवशेन, मायोदकस्य मरीचिकादौ ग्रीष्मादिप्रतप्त-कालवशेन, स्थाणौ पुरुषप्रतिभासस्तु तथाविधासिन्निहितप्रदेशवर्तिपुरुषवशेन विद्यमानस्यापि देशभेदस्या-विवक्षणात्, शृङ्कादौ पीतादिसंवेदनस्य तु काचकामलाद्युपहतलोचनत्वावस्थावशेन, अवस्थाया एव प्राधान्येन विवक्षणात् ॥

પૂર્વપક્ષવાદમાં, પૂર્વપક્ષીએ આ બધા વિકલ્પો પાડીને, વસ્તુની દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપતાનું નિરાકરણ કર્યું હતું. જુઓ નિત્યાનિત્યપૂર્વપક્ષ.

१. 'बाधाभावेन' इति क—ड-पाठः । २. 'गमनावतु गमनावनति॰' इति ख—पाठः, 'गमनावनति॰' इति तु च—पाठः । ३. 'गमनावनतेः' इति च—पाठः । ४. भासस्तु न तथा॰ इति च—पाठः । ५. 'वचने विद्यमान॰' इति क—पाठः । ६. 'देशभेदिविवक्षणात्' इति च—पाठः । ७. 'अवस्था एव' इति क—पाठः, 'अनवस्थाया' इति पूर्वमुदितपाठः, अत्र J-K-M-T—प्रतपाठः ।

संवेदनसम्भवः, व्यावृत्ताकारनिबन्धनस्य पर्यायभेदस्याभावात्, अन्यथैकान्तनित्यत्वा-नुपपत्तेः । (१५४) तथा चोक्तम्-

"भावेष्वेकान्तनित्येषु नान्वयव्यतिरेकवत् । संवेदनं भवेद् धर्मभेदाभावादिह स्फुटम् ॥" इत्यादि । वशैकान्वनश्योक्तिम् नाधिकवसंवेदनभावो सन्सर्वे अ

तथैकान्तनश्चरेष्वपि नाधिकृतसंवेदनभावो युज्यते, अनुवृत्ताकारनिबन्धनस्य द्रव्यान्वयस्याभावात् ॥

अनादेयत्वात् । न चेत्यादि । न च एकान्तनित्येषु पदार्थेषु यथोक्तसंवेदनसम्भवः, यथोक्त-मन्वयव्यतिरेकवत् । कृतो न सम्भव इत्याह-व्यावृत्ताकारनिबन्धनस्य पर्यायभेदस्याभावात् एकान्तनित्येषु, अन्यथा-पर्यायभेदे सति एकान्तनित्यत्वानुपपत्तेः । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह-भावेष्वेकान्तनित्येषु-अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावेषु नान्वयव्यतिरेकवत् संवेदनं भवेत् । कृत इत्याह-धर्मभेदाभावात्-पर्यायभेदाभावात् । इह स्फुटमित्यादि । तथैकान्त-नश्चरेष्वपि, भावेष्विति प्रक्रमः, नाधिकृतसंवेदनभावो युज्यते, अधिकृतमन्वयव्यतिरेकवत् । कृतो न युज्यते इत्याह-अनुवृत्ताकारनिबन्धनस्य द्रव्यान्वयस्याभावात् ॥

પણ, એકાંત નિત્યપદાર્થમાં તો માત્ર દ્રવ્યાંશ જ છે, પર્યાયોનો ભેર્દ છે જ નહીં, કારણ કે જો પ્રતિક્ષણ પર્યાયો જુદા જુદા માનો, તો - પર્યાયો બદલાતા વસ્તુ પણ બદલાઈ જતાં - વસ્તુની નિત્યતા જ સંગત નહીં થાય. ફલતઃ પર્યાયભેદ ન હોવાથી, તન્મૂલક વ્યાવૃત્તાકાર પણ ન રહેતાં, અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિરૂપે થતું અવિસંવાદી સંવેદન ઘટી શકશે નહીં. કહ્યું છે કે -

(૧૫૪) "અપ્રચ્યુત, અનુત્પન્ન અને સ્થિર એકસ્વભાવવાળા એકાંતનિત્ય પદાર્થો વિશે -પર્યાયભેદ ન હોવાથી - અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિવાળું સંવેદન થઈ શકે નહીં. એ વાત સ્પષ્ટ છે."

### 🕸 એકાંત અનિત્થમતે ચથોક્ત સંવેદનની અસંગતિ 🅸

પદાર્થને જો એકાંત અનિત્ય માનવામાં આવે, તો પણ મૃત્પિંડાદિમાં થતું અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિનું સંવેદન ઘટી શકશે નહીં, કારણ કે એકાંત અનિત્ય પદાર્થમાં તો માત્ર પર્યાયભેદ જ છે, પર્યાયોમાં અનુગત એવો કોઈ દ્રવ્યાંશ છે જ નહીં… ફલતઃ દ્રવ્યાંશ ન રહેવાથી, તન્મૂલક અનુવૃત્તાકાર પણ ન રહેતાં, અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિરૂપે થતું અવિસંવાદી સંવેદન ઘટશે નહીં.

પ્રશ્ન : કારણ દ્વારા, પોતાના જેવા જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે, માટે પૂર્વક્ષણીય કારણ અને ઉત્તરક્ષણીય કાર્ય - બંનેની સદેશતાને લઈને, અનુવૃત્તાકારે સંવેદન થાય છે...

ઉત્તર: ના, કારણ કે નિરન્વય ક્ષણિકમતે, પૂર્વક્ષણીય હેતુની જ્યારે સર્વથા નિવૃત્તિ થાય, ત્યારે જ ઉત્તરક્ષણીય કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, કાર્ય નિર્હેતુક બનશે. (એટલે, કારણ દ્વારા સદેશ કાર્ય ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં.)

न च निरन्वयनश्वरवादिनस्ततस्तत्सदृशान्यप्रभवः सम्भवति, सर्वथा हेतुनिवृत्तां-वहेतुकत्वप्रसङ्गात्, अन्यथाऽन्वयसिद्धेरिति । (१५५) उक्तं च-

''सर्वथा कारणोच्छेदाद् भवेत् कार्यमहेतुकम् । तच्छक्त्यवयवाधारस्वभावानामनन्वयात् ॥'ं इत्यादि ।

**♦** 

न चेत्यादि । न च निरन्वयनश्वरवादिनस्ततः-निरन्वयनश्वराद् वस्तुनः तत्सदृशस्य अन्यस्य प्रभवः-उत्पादः सम्भवति । कृतो न सम्भवतीत्याह-सर्वथा हेतुनिवृत्तौ सत्याम् अहेतुकत्वप्रसङ्गात्, तत्सदृशस्याभावात् तद्भाव इति कृत्वा । अन्यथा-तत एव तद्भावात् अन्वयसिद्धेरिति । उक्तं चेति ज्ञापकमाह-सर्वथा कारणोच्छेदात् तिन्नरन्वयभवनेन भवेत् कार्यमहेतुकम् अभावाद् भावभूतेः । तच्छक्तः-कारणशक्तेरवयवाः तच्छक्त्यवयवाः-शक्तिशक्ति मतोरभेदात् कारणावयवा एव, तच्छक्त्यवयवाश्च ते आधारस्वभावाश्चेति, प्रक्रमात् कार्यस्येति

\* અનેકાંતરિ

આંશય એ છે કે, જયારે ઘડાની ઉત્પત્તિ થાય, ત્યારે મૃત્પિંડરૂપ કારણ કોઈપણ રૂપે કશે હોતું નથી, કારણ કે બૌદ્ધે પૂર્વક્ષણગત કારણનો નાશ થાય, ત્યારે જ કાર્યની ઉત્પત્તિ માની છે, એમ કારણની અવિદ્યમાનતામાં જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી, કાર્ય નિર્હેતુક બનશે… ફલતઃ કાર્યકાળે એવો કોઈ પદાર્થ જ નહીં રહે, કે જે પોતાના જેવા કાર્યને બનાવી શકે. માટે નિરન્વય નશ્વર વસ્તુથી, તત્સદશ અન્યની ઉત્પત્તિ જ અસંભવિત છે.

જો કારણ સર્વથા નાશ પામતું હોય (અન્યથા…) અને જો તેની સદશતા કાર્યમાં મૂકીને જતું હોય તો અન્વય સિદ્ધ થવાથી ક્ષણિકવાદ અસિદ્ધ થશે…

(૧૫૫) માટે યથોક્ત સંવેદન તો અસંગત જ રહેશે. કહ્યું છે કે -

"કારણનો સર્વથા ઉચ્છેદ થતો હોવાથી, કાર્ય નિર્હેતુક બનશે અને તેથી કાર્યને રાખવાનો જેમાં સ્વભાવ છે, તેવા કારણના અવયવોનો (ઘટરૂપ કાર્ય માટે મૃત્પિડના પરમાણુઓનો) અન્વય નહીં થાય… ફલતઃ અનુગતાંશ ન રહેવાથી, અનુવૃત્તાકારે થતું સંવેદન અઘટિત રહેશે."

 \* विवरणम् \*

20. तत्सदृशस्याभावात् तद्भाव इति कृत्वेति । तस्य-घटादेर्जन्यस्य यः सदृशः-मृत्पिण्डादिस्तस्य सम्बन्धिनोऽभावात् सकाशात्, तमाश्रित्येत्यर्थः । तद्भावः तस्य-घटादेर्भावः-उत्पाद इति कृत्वा अहेतुकत्व- प्रसङ्गः । न हि घटोत्पत्तिकाले मृत्पिण्डलक्षणं त्रैलोक्येऽपि क्वचिदस्ति तद्धिनाशे एव तदुत्पत्त्यभ्युपगमात्, इत्यहेतुकमेव तत् । अतो निरन्वयनश्वराद् वस्तुनस्तत्सदृशान्योत्पादो न सम्भवत्येवेति स्थितम् ॥

<sup>❖</sup> દ્વિતીયાદિક્ષણે પ્રથમક્ષણગત વસ્તુનો કોઈપણ પ્રકારે અન્વય થતો નથી, એવી બૌદ્ધની માન્યતા છે અને તેથી જ તેઓ નિરન્વયનાશવાદી કહેવાય છે..

१. अनुष्टुप् । २. 'वस्तुनस्त(?त्स)दृशोत्पादो न' इति च-पाठः ।

न चास्य संवेदनस्य बाधकः प्रत्ययोऽस्ति, कदाचिदप्यनुपलब्धेः । न च योगिप्रत्ययो बाधक इति युज्यते वक्तुम्, प्रमाणाभावात् । (१५६) उक्तं च-

व्याख्या 
 विग्रहः, तेषाम् अनन्वयात्, उच्छेदेन इत्यादि । न चास्य संवेदनस्य अन्वयव्यतिरेकवतो वाधकः प्रत्ययोऽस्ति । कृत इत्याह-कदाचिदप्यनुपलब्धेः, जातिविकल्पभावनाकालेऽपि । न चेत्यादि । न च योगिप्रत्ययोऽपास्ताशेषप्रपञ्चो वाधकः, अस्य प्रत्ययस्येति प्रक्रमः, इति युज्यते वक्तुम् । कृतो न युज्यत इत्याह-प्रमाणाभावात्, योगिप्रत्ययाग्रहणादित्यर्थः । उक्तं
 अनेडांतरशि

### 💥 यथोड्त संवेद्दननी निर्फाधङ्क्ता 💥

અનુવૃત્ત અને વ્યાવૃત્તાકારે થતાં સંવેદનમાં કોઈ બાધક પ્રતીતિ નથી, કારણ કે તેની બાધક પ્રતીતિ કદી ઉપલબ્ધ જ નથી થતી.

તમે વ્યતિરિક્ત-અવ્યતિરિક્ત (ભેદાભેદ…) વગેરેના વિકલ્પો ઉઠાવો, તો પણ પ્રત્યક્ષપ્રતીતિ તો અનુવૃત્ત-વ્યાવૃત્ત સંવેદનની જ છે (એટલે તેનો બાધક કોઈ ન બને.)

पूर्वपक्षः 'क्षणिकाः सर्वे संस्काराः' वगेरे ३५ थतुं, योगीओनुं ज्ञान બाधक अनशे...

આશય: આપણને સહુને થતું જ્ઞાન વાસનાજન્ય છે, તેથી તેમાં વિકલ્પો, અન્વય વગેરે હોય છે. યોગીને જે જ્ઞાન થાય છે, તે શુદ્ધ છે, વાસનાદિ માયાપ્રપંચથી રહિત છે અને તે જ્ઞાન જ આપણા જ્ઞાનનું બાધક બનીને ક્ષણિક વસ્તુને સિદ્ધ કરે છે.

ઉત્તરપક્ષ : પણ "યોગીઓને માત્ર ક્ષણિકનું જ જ્ઞાન થાય છે, નિત્યનું નહીં" એવું કહેવામાં પ્રમાણ શું ? કારણ કે યોગીના જ્ઞાનનું જ્ઞાન તો આપણને થતું જ નથી.

**પૂર્વપક્ષ** : 'क्षणिकाः सर्वे संस्काराः' એવી દેશના અપાતી હોવાથી જણાય છે કે, યોગીને માત્ર ક્ષણિકતાનું જ જ્ઞાન હશે.

ઉત્તરપક્ષ : એવું નથી કે, જેવી દેશના અપાય તેવું જ જ્ઞાન હોય… કારણ કે દેશના તો ઘણી વાર શ્રોતાને અનુસારે પણ અપાતી હોય છે. જેમ કે -

- (૧) કોઈક વ્યક્તિને કોઈક વસ્તુ પર દ્વેષ હોય, ત્યારે અદ્વૈતાંશને પ્રધાન કરીને એવી દેશના અપાય છે, કે "અરે ભાઈ ! શા માટે દ્વેષ કરો છો ? તે પણ એકપ્રકારનું આપણું જ સ્વરૂપ છે, આપણા સ્વરૂપમાં જ દ્વેષ કરવાથી મતલબ શું ?… વગેરે"
- (૨) કોઈક વ્યક્તિને કોઈ વસ્તુ પર ગાઢ રાગ હોય, ત્યારે દ્વૈતાંશને પ્રધાન કરીને એવી દેશના અપાય છે, કે "અરે ભાઈ! શા માટે રાગ કરો છો? એ વસ્તુમાં તો આપણું કશું જ નથી, એવી પરાયી વસ્તુ પર રાગ કરવાથી શું મતલબ?… વગેરે."
- (૩) એક બ્રાહ્મણને પોતાની ભાર્યા પર ઘણો પ્રેમ હતો… એક વખત તેની ભાર્યા મરી ગઈ… છતાં પણ તેને એકાએક આઘાત ન લાગી જાય, તે માટે તટસ્થે "હજુ મરી નથી" એવો ઉપદેશ આપ્યો… એ રીતે, શ્રોતાના અનુસારે દેશના અપાતી હોવાથી, વૈરાગ્ય ઊભો કરવા પણ 'ક્ષणિकા; सर्वे

''नित्यं योगी विजानाति क्षणिकं नेति का प्रमा ? देशनाया विनेयानुगुण्येनापि प्रवृत्तितः ॥' इत्यादि । तस्मादन्वयाविनाभूतो व्यतिरेकः, व्यतिरेकाविनाभूतश्चान्वय इति वस्तुस्वभावः । ( १५७ ) तथा चोक्तम्-

.....**ः** व्याख्या **४**.....

''नान्वयस्तद् विभेदत्वात्र भेदोऽन्वयवृत्तितः । मृद्धेदद्वयसंसर्गवृत्ति जात्यन्तरं हि तत् ॥'

चेति ज्ञापकमाह-नित्यं योगी विजानाति क्षणिकं नेति का प्रमा ? न किञ्चित् प्रमाणम्, तज्ज्ञानाग्रहणादिति । देशना प्रमाणं भविष्यतीति एतदपोहायाह-देशनाया विनेयानुगुण्येनापि प्रवृत्तितः भूतात्मनो द्वैताद्वैतदेशनावद् ब्राह्मणस्य मृतजायाऽमृतदेशनावच्चेत्यादि । यस्मादेवं तस्मादित्यादि । तस्मात् अन्वयाविनाभूतो व्यतिरेकः, तद्गर्भत्वात्, व्यतिरेकाविनाभूत-श्चान्वयः, तद्गर्भत्वादेव, इति वस्तुस्वभावः-वस्तुन आत्मीया सत्ता । तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह-नान्वयेत्यादि । नान्वयः तत्, प्रक्रमाद् घटवस्तु । कुत इत्याह-विभेदत्वात् उर्ध्वादिरूपेणावधारणप्रतिषेधश्चायमन्वय एव नेति । एवं न भेद इति न भेद एव । कुत इत्याह-

संस्काराः' એવી દેશના અપાઈ હોય, માટે દેશનાને અનુસારે યોગીને ક્ષણિકનું જ જ્ઞાન છે - એવો નિશ્ચય થઈ શકે નહીં. (૧૫૬) કહ્યું છે કે -

♦......
♦ અનેકાંતરિમ ♦....

"યોગી નિત્યને જાશે અને ક્ષણિકને ન જાશે - એમાં પ્રમાણ શું ? તેમનું જ્ઞાન આપણે તો ગ્રહણ કરી શકતા નથી અને દેશનાની પ્રવૃત્તિ તો શ્રોતાને અનુસારે પણ હોઈ શકે."

### 🕸 દ્રવ્ય-પર્યાયની અવિનાભાવિતા 🕸

તેથી (૧) મૃત્ષિંડ, શિવક વગેરેનો પરસ્પર ભેદ, તે અન્વયથી અવિનાભૂત છે, અર્થાત્ મૃત્ષિંડાદિનો સર્વથા ભેદ જ નથી. કથંચિદ્ અન્વય પણ છે, અને (૨) મૃત્ષિંડાદિનો પરસ્પર અન્વય, તે ભેદથી અવિનાભૂત છે, અર્થાત્ મૃત્ષિંડાદિનો સર્વથા અન્વય જ નથી,કથંચિદ્ ભેદ પણ છે. આવો જ વસ્તુનો સ્વભાવ હોવાથી, વસ્તુને અન્વય-વ્યતિરેકવાળી જ માનવી જોઈએ. (૧૫૭) કહ્યું છે કે -

''મૃત્પિંડાદિનો, પરસ્પર માત્ર અન્વય જ નથી, કારણ કે ઉર્ધ્વાદિ આકારે તેઓનો ભેદ પણ છે અને પરસ્પર માત્ર ભેદ જ નથી, કારણ કે માટીરૂપે તેઓનો અભેદ પણ છે, પણ મૃદ્દ (અન્વય) અને ભેદ - એ બંને સંબંધથી રહેલ, જાત્યન્તર ઘટ છે.

१ अनुष्टुप्। २. 'सन्तुल्यतामिदं पद्यं तत्त्वार्थाधिगमसूत्रस्य (अ. ५, सू. २९)' श्रीसिद्धसेनगणिकृतायाः भाष्यानुसारिणी-टीकायाः ३७७तमपृष्ठगतेन निम्नावतारितेन पद्येन सह-

<sup>&#</sup>x27;'नान्वयो भेदरूपत्वात्र भेदोऽन्वयरूपतः । मृद्धेदद्वयसंसर्गवृत्तिर्जात्यन्तरं घटः ॥'' ३. अनुष्टुप् । ४. 'न नैतदिति न भेद एव' इति ड-पाठः ।

तस्मात् तद् यत एव नित्यम्, अत एवानित्यम्, द्रव्यात्मना नित्यत्वात्, तस्य चाभ्यन्तरीकृतपर्यायत्वात्; यत एव चानित्यम्, अत एव नित्यम्, पर्यायात्मनाऽनित्य-त्वात्, तस्य चाभ्यन्तरीकृतद्रव्यत्वात्, उभयरूपस्य चानुभवसिद्धत्वात्, एकान्तभिन्नस्य चोभयस्य अभावात्, तथाऽनुपलब्धे: । उक्तं च-

अन्वयवृत्तितः-मृद्रूपेण वृत्तेः । किं तर्हि ? मृद्धेदद्वयसंसर्गवृत्ति अन्वयभेदसम्बन्धेन वर्तते । जात्यन्तरम् एव तत्-वस्त्वित्यादि ॥

पूर्वपक्षग्रन्थयोजनामाह-यस्मादेवं तस्मादित्यादि । तस्मात् तत्-वस्तु यत एव नित्यम्-अनुवृत्ताकारप्रत्ययग्राह्मम्, अत एवानित्यं-व्यावृत्ताकारप्रत्ययग्राह्मम् । उपपत्तिमाह-द्रव्यात्मना नित्यत्वात् कारणात्, तस्य च-द्रव्यात्मनः अभ्यन्तरीकृतपर्यायत्वात्, अन्यथा द्रवणा-नुपपत्तिरिति भावना । यत एव च अनित्यमत एव नित्यमिति पूर्ववत् । उपपत्तिश्च पर्यायात्मना अनित्यत्वात् कारणात्, तस्य च-पर्यायात्मनः अभ्यन्तरीकृतद्रव्यत्वात्, अन्यथा पर्ययणायोग इति हृदयम् । उभयरूपस्य च द्रव्यपर्यायोभयापेक्षया अनुभवसिद्धत्वात् अनुवृत्तव्यावृत्ता-कारसंवेदनभावेन । एकान्तिभन्नस्य चोभयस्य द्रव्य-पर्यायलक्षणस्य किमित्याह-अभावात् ।

### 🕸 वस्तुनी नित्थानित्थरूपे सिद्धि 🕸

- (૧) તેથી વસ્તુ, જે કારણથી નિત્ય છે, અનુવૃત્તિથી ગ્રાહ્ય છે, તે જ કારણથી અનિત્ય છે, વ્યાવૃત્તિથી ગ્રાહ્ય છે, કારણ કે મૃત્ષિંડાદિ દ્રવ્યાત્મના (માટીરૂપે) નિત્ય છે અને દ્રવ્યરૂપ વસ્તુ પણ ગૌણરૂપે પર્યાયપણું સ્વીકારે જ છે, નહીંત્તર 'તે તે પર્યાયોમાં જવારૂપ' દ્રવ્યનું લક્ષણ જ નહીં ઘટે આમ, દ્રવ્યાંશ-પર્યાયાંશનો કથંચિદ્દ અભેદ હોવાથી, જેમ દ્રવ્યાંશને લઈને વસ્તુ નિત્ય છે, તેમ દ્રવ્યાંશથી અભિન્ન પર્યાયાંશને લઈને વસ્તુ અનિત્ય છે.
- (૨) વસ્તુ, જે કારણથી અનિત્ય છે, તે જ કારણથી નિત્ય છે, કારણકે મૃત્પિંડાદિ પર્યાયાત્મના (શિવકાદિરૂપે) અનિત્ય છે અને પર્યાયરૂપવાળી વસ્તુ પણ ગૌણરૂપે દ્રવ્યપણું સ્વીકારે જ છે, નહીંતર 'અવસ્થાએ-અવસ્થાએ બદલાવારૂપ' પર્યાયનું લક્ષણ જ નહીં ઘટે. (નાશ પામવાની જગ્યાએ 'બદલાય' છે આવો પ્રયોગ એક અનુવૃત્ત અંશનું જ સૂચન કરે છે.) આમ, પર્યાયાંશ-દ્રવ્યાંશનો કથંચિદ્ અભેદ હોવાથી, જેમ પર્યાયાંશને લઈને વસ્તુ અનિત્ય છે, તેમ પર્યાયાંશથી અભિન્ન દ્રવ્યાંશને લઈને વસ્તુ નિત્ય છે.

વસ્તુનું, અનુવૃત્તાકારે અને વ્યાવૃત્તાકારે સંવેદન થતું હોવાથી, દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપતા તો અનુભવસિદ્ધ છે, માટે તે તો માનવી જ જોઈએ.

પ્રશ્ન : વસ્તુને દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપ તો માની લઈએ, પણ તે બંનેનો અભેદ માનવાની જરૂર શી ?

१. 'पर्यायेणायोग' इति क-पाठ: ।

# (१५८) "द्रव्यं पर्यायवियुतं पर्याया द्रव्यवर्जिताः । क्व कदा केन किरूपा दृष्टा मानेन केन वा रैं" इत्यादि ॥

(१५९) स्यादेतत् पर्यायनिवृत्तौ द्रव्यनिवृत्तिर्भवति, किं वा नेति ? किञ्चातः ? यदि भवति, अनित्यमेव तत्, निवृत्तिमत्त्वात्, पर्यायस्वात्मवत् । अथ न भवति, हन्त तर्हि द्रव्यपर्याययोर्भेदप्रसङ्गः । तथाहि-पर्यायेभ्योऽन्यद् द्रव्यम्, तन्निवृत्ताविप तस्या-

अभावश्च तथाऽनुपलब्धे:-तथेतीतरेतरिविकतयाऽदर्शनात् । उक्तं चेति ज्ञापकमाह-द्रव्यं पर्यायवियुतम् एकान्तेन तथा पर्याया द्रव्यवर्जिता एकान्तेनैव क्व देशे कदा काले केन-प्रमात्रा किरूपा इतरेतरिवकल्पेन नीरूपतापत्तेरित्यर्थः, दृष्टाः-उपलब्धा मानेन केन वा-प्रत्यक्षादिना इत्यादि ॥

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे पर्यायनिवृत्तौ सत्यां द्रव्यनिवृत्तिर्भवित किं वा नेति ? किञ्चातः ?। यदि भवति, अनित्यमेव तत्-द्रव्यम् निवृत्तिमत्त्वात् कारणात्, पर्याय-स्वात्मवदिति दृष्टान्तः । अथ न भवति, हन्त तर्हि द्रव्यपर्याययोभेदप्रसङ्गः । एतदेव भावयित

### \* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તર : કારણ કે એકાંતભિન્ન માત્ર દ્રવ્ય કે પર્યાય છે જ નહીં, કારણ કે બંનેની ભિન્નરૂપે કદી ઉપલબ્ધિ જ થતી નથી. (૧૫૮) કહ્યું છે કે -

"(૧) પર્યાય વિનાનું માત્ર દ્રવ્ય, અને (૨) દ્રવ્ય વિનાના માત્ર પર્યાયો, કયા ઠેકાશે, કયા કાળે, કઈ વ્યક્તિ વડે, કયા સ્વેંરૂપે, કયા પ્રમાણથી જોવાયા છે ? નથી જ જોવાયા."

તેથી, બંનેનો કથંચિદ્ અભેદ તો માનવો જ જોઈએ, માટે પૂર્વોક્ત રીતે, વસ્તુની નિત્યાનિત્ય-રૂપતા સંગત જ છે.

### 🕸 દ્રવ્ય–પર્ચાય ઉભયનો અનુવેદ 🕸

(૧૫૯) પૂર્વપક્ષ : જયારે શિવકાદિ પર્યાયની નિવૃત્તિ થાય, ત્યારે માટીરૂપ દ્રવ્યની નિવૃત્તિ (૧) થાય છે, કે (૨) નહીં ? બંને રીતે દોષ છે. તે આ રીતે -

- (૧) જો થાય છે, તો નિવૃત્તિ થતી હોવાથી જેમ પર્યાયનું સ્વરૂપ અનિત્ય છે, તેમ દ્રવ્ય પણ અનિત્ય બની જશે.
  - (૨) જો નથી થતી, તો તો દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદ જ સિદ્ધ થશે. તે આ રીતે જેમ ઊંટની નિવૃત્તિ

<sup>❖</sup> કયા સ્વરૂપે - इंतरेतरिवकल्पेन नीरूपतापत्ते: - એનો ભાવાર્થ એ કે, દ્રવ્ય-પર્યાય, પરસ્પર વિના નીરૂપ, અર્થાત્ સ્વરૂપરહિત થઈ જાય, કારણ કે पर्यायाश्रयत्वम् એ જ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ છે અને द्रव्याश्रितत्वम् એ જ પર્યાયનું સ્વરૂપ છે.

१. इदं पद्यमुद्धतमवतरणरूपेण श्रीसिद्धसेनगणिभिः तत्त्वार्थाधिगमसूत्रस्य (अ. ५,सू.२९) भाष्यानुसारिण्यां स्वकीयायां टीकायां (पृ. ३७८) । २. अनुष्टप् ।

निवृत्तेः, क्रमेलकादिव कर्क इति । (१६०) एतदप्ययुक्तम्, कथिञ्चित्रिवृत्तिभावात्, तत् तिन्नवृत्तेः, सम्बन्धबीजभावात् । अनुभविसद्धश्चायम् । तथाहि-द्रव्यपर्यायोभयरूपं वस्तु, इतरेतरिविनिर्मुक्तस्योभयस्याग्रहणात्, युक्त्यनुपपत्तेश्च । अनुपपित्तश्चोर्ध्वौद्या-काररिहतस्य मृद्द्रव्यस्यासम्भवात्, ऊर्ध्वाद्याकारस्यापि मृद्द्रव्यरिहतस्य । न हि मुकु-

..... 🌣 व्याख्या 💠 ः....

तथाहीत्यादिना । तथाहि पर्यायेभ्यः सकाशात् अन्यद् द्रव्यम्, तन्निवृत्ताविष-पर्यायनिवृत्ताविषि तस्यानिवृत्तेः-द्रव्यस्यानिवृत्तेः कारणात् । क्रमेलकात्-उष्ट्रादिव कर्कः-अश्वविशेष इति निदर्शनिमिति । एतदाशङ्क्याह-एतदप्ययुक्तम् । कृत इत्याह-कथिञ्चत्-केनिचत् प्रकारेण तिन्निमित्तत्वलक्षणेन निवृत्तिभावात् । कृत इत्याह-तत् तन्निवृत्तेः तस्य-द्रव्यस्य पर्यायनिवृत्तेः । यदि नामैवं ततः किमित्याह-सम्बन्धबीजभावात् तस्य निवृत्त इति तत्र सम्बन्धबीजभावः । यति नामैवं ततः किमित्याह-सम्बन्धबीजभावात् तस्य निवृत्त इति तत्र सम्बन्धबीजभावः । अनुभवित्यद्वश्रायम्-कथिञ्चित्रवृत्तिभावः । एतदेव दर्शयित तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युप-प्रदर्शने । द्रव्यपर्यायोभयरूपं वस्तु, इतरेतरिविनिर्मुक्तस्योभयस्याग्रहणादित्युक्तप्रायम् । तथा युक्त्यनुपपत्तेश्च । अनुपपितश्चिधवीद्याकाररिहतस्य मृद्दव्यस्यासम्भवात् । न मूर्तम-

(મરણ) થવા છતાં કર્કની (વિશેષ પ્રકારના ઘોડાની) નિવૃત્તિ ન થતી હોવાથી, ઊંટથી કર્કનું જુદું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે, તેમ પર્યાયનો નાશ થવા છતાં પણ, દ્રવ્યનો નાશ ન થતો હોવાથી, સિદ્ધ થાય છે કે, પર્યાયથી દ્રવ્ય જુદું છે.

માટે, દ્રવ્ય-પર્યાયનો અભેદ ન જ માની શકાય.

(૧૯૦) ઉત્તરપક્ષ: તમારું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે જ્યારે પર્યાયની નિવૃત્તિ થાય ત્યારે દ્રવ્યની પણ કથંચિદ્ નિવૃત્તિ થાય છે જ. (તે આ રીતે - ) નાશ પામેલ પર્યાયના નિમિત્ત (કારણ-આશ્રય)રૂપે દ્રવ્યની પણ નિવૃત્તિ થાય છે, કારણ કે તે દ્રવ્યનો પર્યાય નિવૃત્ત થયો એમ કહેવાતું હોવાથી દ્રવ્ય-પર્યાય વચ્ચે ૫૬ી દ્વારા વ્યક્ત થતો સંબંધ છે જ…

### 💥 द्रव्यनो ड्यंशिह् निवृत्तिભाव अनुભवसिद्ध 🕸

વળી, પર્યાયની નિવૃત્તિ થયે દ્રવ્યની પણ કથંચિદ્ નિવૃત્તિ અનુભવસિદ્ધ છે. તે આ રીતે -વસ્તુ તે દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપ છે, કારણ કે ઉભયરૂપે જ વસ્તુનું ગ્રહણ થાય છે. .. દ્રવ્યથી રહિત માત્ર પર્યાયનું કે પર્યાયથી રહિત માત્ર દ્રવ્યનું ગ્રહણ કદી થતું નથી.

બીજી વાત, (૧) પર્યાયરહિત દ્રવ્યનું, કે (૨) દ્રવ્યરહિત પર્યાયનું અસ્તિત્વ પણ યુક્તિસંગત જણાતં નથી. તે આ પ્રમાણે –

(૧) શિવક - સ્થાસ - ઉર્ધ્વ વગેરે આકારથી રહિત માત્ર મૃદ્દદ્રવ્યનું અસ્તિત્વ જ અસંભવિત છે, કારણ કે આકાર વિનાનું મૃદ્દદ્રવ્ય તો કદી દેખાતું નથી, ફ્લતઃ તેનો ઉર્ધ્વાદિ આકાર પણ માનવો જ જોઈએ. અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો થાય કે - "મૃદ્દદ્રવ્યં, ન अनाकारं (=साकारं) मूर्तत्वात्" જે જે મૂર્ત હોય તે બધા જ પદાર્થો કોઈકને કોઈક આકારે જ રહે છે…

 ♦•
 लिताद्याकारशून्यं वियत्कुसुमद्रव्यमस्ति । न चाद्रव्यास्तन्मुकुलितादयः इत्यन्योन्या-नुविद्धोभयरूपवस्तुसिद्धिः ॥

(१६१) अत एव घटपर्यायनिवृत्तौ कपालकालेऽपि तद्बुद्ध्या मृदनुभूयते, मृन्निवृत्तौ चोर्ध्वादिपर्यायवन्नानुभूयते। मृदनिवृत्तावप्यूर्ध्वादिनिवृत्तित एव तद्भेदसिद्धि-रिति चेत्, न, ऊर्ध्वादेर्मृदः सर्वथा भेदासिद्धेः, तत्स्वरूपाननुविद्धस्यानुपलम्भात्।

········· 💠 व्याख्या 🌣·····

नाकारमित्यनुमानमेतत् । अर्ध्वाद्याकारस्यापि मृद्द्रव्यरहितस्य, असम्भवादिति वर्तते । न हीत्यादि निदर्शनम् । न हि मुकुलितार्धमुकुलिताद्याकारशून्यं वियत्कुसुमद्रव्यमस्ति, सर्वाविसंवादात् । न चाद्रव्यास्तन्मुकुलितादयः-वियत्कुसुममुकुलितादयः । इति-एवम् अन्योन्यानुविद्धोभयरूपवस्तुसिद्धिः ॥

यत एवम् अत एव घटपर्यायनिवृत्तौ सत्यां कपालकालेऽपि तद्बुद्ध्या-कपालबुद्ध्या मृदनुभूयते । मृत्निवृत्तौ च सत्याम् कथ्वीदिपर्यायवन्नानुभूयेत् । न हि मृत्निवृत्तावूर्ध्वीदिपर्यायो-ऽनुभूयते । मृदनिवृत्ताविप सत्याम् कथ्वीदिनिवृत्तित एव कारणात् तद्भेदिसिद्धिः-मृद ऊर्ध्वादेर्भेदिसिद्धिः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, कथ्विदेः पर्यायस्य मृदः सकाशात् सर्वथा

## \* અનેકાંતરશ્યિ \*

મુકુલિત (સંકુચિત) અર્ધમુકુલિત (અર્ધસંકુચિત) વગેરે કોઈ આકાર જ જેમાં નથી, તેવું આકાશકુસુમ નામનું દ્રવ્ય જેમ હોતું જ નથી (તેમ આકાર વિનાનું દ્રવ્ય ન હોય), અને (૨) જે દ્રવ્ય જ નથી તેવા આકાશકુસુમના મુકુલિત વગેરે આકારો જેમ હોતા નથી (તેમ દ્રવ્ય વિનાના આકારો ન હોય.)

સારાંશ : તેથી વસ્તુ દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપ સિદ્ધ થાય છે અને તે દ્રવ્ય-પર્યાય બંને પરસ્પર અનુવિદ્ધ (જોડાયેલ) છે, માટે પર્યાયની નિવૃત્તિ થયે દ્રવ્યની પણ કથંચિદ્દ્ નિવૃત્તિ ઇષ્ટ જ છે.

### 🕸 દ્રવ્ય-પર્ચાયનો ભેદાભેદ 🕸

(૧૬૧) વસ્તુ તે દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભયરૂપ છે, માટે જ તો ઘટપર્યાય નષ્ટ થયા પછી પણ, કપાલ અવસ્થા વખતે, કપાલબુદ્ધિથી માટીનો અનુભવ થાય છે… જો માટીરૂપ દ્રવ્ય પણ નષ્ટ થઈ જાય, તો તો ઉંધ્વાંદિઆકારની જેમ માટીનો પણ અનુભવ થશે જ નહીં… ફલતઃ દરેક પર્યાયમાં દ્રવ્યરૂપ અનુગત અંશ તો માનવો જ પડશે…

પૂર્વપક્ષ: માટીનું નિવર્તન ન થવા છતાં પણ, ઉર્ધ્વાદિ આકારોનું નિવર્તન થાય છે, એથી સિદ્ધ થાય છે કે, માટીરૂપ દ્રવ્યથી ઉર્ધ્વાદિ પર્યાયો જુદા જ છે. જો જુદા ન હોત, તો માટીની જેમ, ઉર્ધ્વાદિ આકારો પણ ન બદલાત,માટે દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદ જ સિદ્ધ થશે.

१. 'मृत्रिवृत्ता॰' इति **क**-पाठ: ।

क्षीरोदकादिभिर्व्यभिचार इति चेत्, न, तेषां पूर्वं पश्चाच्च भेदेनापि सिद्धेः, (१६२) भिन्नोपादानत्वेन च तन्निवृत्ताविप पृथग् मृदस्तद्विकारापत्तेश्च । कपालाद्याकार एव तद्विकार इति चेत्, न, तस्यापि मृदः सर्वथा भेदासिद्धेः । अत एव कथञ्चिदूर्ध्वादि-

भेदासिद्धेः । असिद्धिश्च तत्स्वरूपाननुविद्धस्य-मृत्स्वरूपाननुविद्धस्य अनुपलम्भात्

ऊर्ध्वादिपर्यायस्य ॥

पराभिप्रायमाह-**क्षीरोदकादिभिः**, 'आदि'शब्दान्मिज्जितादौ गुडदध्यादिग्रहः, व्यभिचारः, तेषामपीतरेतरस्वरूपाननुवेधेनानुपलम्भेऽपि भेदात् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । न-नेतदेवम्, तेषां-क्षीरोदकादीनां पूर्वं सम्बन्धात् पश्चाच्च हंसादिविभागकरणेन भेदेनापि सिद्धः ।।

दोषान्तरमाह भिन्नेत्यादिना । भिन्नोपादानत्वेन च, मृदूर्ध्वाकारयोरिति प्रक्रमः, तिन्नवृत्ताविप-ऊर्ध्वाकारिनवृत्ताविप सत्यां पृथग् मृदः सकाशात्, तिद्वकारापत्तेश्च-ऊर्ध्वादि-विकारापत्तेश्च काष्ठभस्मविदिति । कपालाद्याकार एव तिद्वकारः-ऊर्ध्वाद्याकारिवकारः काष्ठ-भस्मकल्पः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, तस्यापि-कपालाद्याकारस्य मृदः सकाशात् सर्वथा

ઉત્તરપક્ષ : માટીરૂપ દ્રવ્યથી, ઉર્ધ્વાદિ પર્યાયનો સર્વથા ભેદ અસિદ્ધ છે, કારણ કે મૃત્સ્વરૂપથી રહિત માત્ર ઉર્ધ્વાદિ પર્યાયનો કદી ઉપલંભ (=સાક્ષાત્કાર-પ્રત્યક્ષ) જ નથી થતો.

પૂર્વપક્ષ : જુદા રૂપે સાક્ષાત્કાર તો મિશ્રિત થયેલા દૂધ-પાણી, દહીં-ગોળમાં પણ ક્યાં થાય છે ? છતાં પણ તેઓ તો પરસ્પર જુદા જ છે ને ? તેથી જુદારૂપે સાક્ષાત્કાર ન થવામાત્રથી દ્રવ્ય-પર્યાયનો અભેદ છે-એવું સિદ્ધ ન થઈ જાય.

ઉત્તરપક્ષ : અરે ! દૂધ-પાણી વગેરે તો પહેલા પણ જુદારૂપે દેખાય છે અને પછી જયારે હંસ વગેરે દ્વારા વિભાગ કરાય, ત્યારે પણ જુદારૂપે દેખાય છે. માટે દૂધ-પાણી વગેરેનો તો ભેદ માનવો સંભવિત છે, પણ દ્રવ્ય-પર્યાયનું તો ત્રણે કાળમાં, સર્વથા ભેદરૂપે તો કદી સંવેદન થતું જ નથી, માટે દૂધ-પાણીની જેમ, દ્રવ્ય-પર્યાયનો સર્વથા ભેદ માનવો અયુક્ત છે.

(૧૬૨) બીજી વાત, માટી અને ઉર્ધ્વાદિ આકાર જો સર્વથા જુદા હોય, તો - બંનેનું ઉપાદાન કારણ જુદું રહેવાથી - જેમ લાકડાની નિવૃત્તિ થયે રાખરૂપે વિકાર થાય છે, તેમ ઉર્ધ્વાદિ પર્યાયની નિવૃત્તિ થયે, ઉર્ધ્વાદિ પર્યાયનો, માટીથી જુદો વિકાર પણ થવો જોઈએ, જે દેખાતો નથી...

પૂર્વપક્ષ : ઘટના ઉર્ધ્વાદિ આકારનો નાશ થયા પછી, ઠીકરાનો આકાર પેદા થાય છે. આ ઠીકરાના આકારને જ ઉર્ધ્વાદિ આકારનો વિકાર માની લઈએ તો ?

१. 'मृत्तद्विकारा॰' इति **क**-पाठ: । २. 'तेषामपीतरस्वरूपा॰' इति **ड**-पाठ: । ३. 'करणेनापि सिद्धेः' इति **क**-

निवृत्तिः, तदात्मभूतकपालाद्याकारानिवृत्तेः, मृदोऽपि च निवृत्तिः, तथाविधोर्ध्वाद्यपृथं-ग्भवनात्मस्वभावनिवृत्तेः । इति सर्वत्रैव तद्भेदाभेदनान्तरीयकः शबलवस्तुव्यवस्थाकारी सकलप्रमात्रभ्रान्तसंवेदननिबन्धनः कथञ्चिन्निवृत्तिभावः सुयुक्तियुक्त इति त्यक्त्वा परोदित इति मात्सर्यं तत्त्वव्यवस्थाहेतुरित्याश्रित्य महागुणं भाव्यतामेष इति ॥

भेदासिद्धेः । अत एव कथि छद्ध्विदिनिवृत्तिः, न सर्वथा । कृत इत्याह-तदात्मभूतो- ध्विद्यात्मभूतकपालाद्याकारानिवृत्तेः । मृदोऽपि च निवृत्तिः, कथि छिदिति वर्तते, तथाविधो- ध्विद्यापृथ्यभवनात्मस्वभावनिवृत्तेः , तदिनवृत्तौ तु तदपृथ्यभवनायोग इति भावना । इति- एवं सर्वत्रैव-पटादिदीर्घत्वादौ तद्धेदाभेदनान्तरीयकः-द्रव्य-पर्यायभेदाभेदनान्तरीयकः, कथि छित्रिवृत्तिभाव इति सम्बन्धः । अयमेव विशिष्यते-शवलवस्तुव्यवस्थाकारी-द्रव्य- पर्यायशबलवस्तुव्यवस्थाकरणशीलः । पुनरिप विशिष्यते सकलेत्यादिना । सकलप्रमात्णाम् अभ्रान्तं यत् संवेदनं तित्रवन्धनः-तत्कारणभूतः तद्व्यवस्थापितो वेति कथि छित्रवृत्तिभावः अभेडांतरिभ क

ઉત્તરપક્ષ : તેમ ન માની શકાય, કારણ કે તે કપાલાકાર પણ માટીથી સર્વથા જુદો નથી. ફલતઃ માટીથી જુદો, ઉર્ધ્વાંદિ આંકારનો કોઈ વિકાર જ ન હોવાથી સિદ્ધ થાય છે કે, ઉર્ધ્વાંદિ પર્યાયનો માટીરૂપ દ્રવ્ય સાથે કથંચિદ્દ અભેદ પણ છે.

બંનેનો અભેદ હોવાથી, (૧) ઉર્ધ્વાદિ આકારની પણ કથંચિદ્ જ નિવૃત્તિ થાય છે, સર્વથા નહીં, કારણ કે તેના જ વિકારભૂત કપાલાકાર તો નિવૃત્ત થયો નથી. દ્રવ્યાંશને લઈને કપાલાકાર પણ ઘટીય ઉર્ધ્વાકારથી અભિન્ન છે... ફલતઃ ઉર્ધ્વાકારની નિવૃત્તિ થવા છતાં પણ સ્વઅભિન્ન કપાલાકારની નિવૃત્તિ ન થઈ હોવાથી, ઉર્ધ્વાકારનું, કપાલાકારરૂપે હમણાં પણ અસ્તિત્વ છે, અને (૨) માટીની પણ કથંચિદ્ નિવૃત્તિ તો થશે જ, કારણ કે માટીનો, 'ઉર્ધ્વાદિ આકારની સાથે અભેદપણે રહેવાનો' સ્વભાવ હતો અને તેથી જયારે ઉર્ધ્વાદિ આકારની નિવૃત્તિ થાય, ત્યારે આ સ્વભાવની પણ નિવૃત્તિ માનવી જ પડશે, નહીંતર અપૃથગ્ભવન કોની સાથે ? ઉર્ધ્વાદિ આકાર તો નિવૃત્ત થઈ ગયો. આમ સ્વભાવની નિવૃત્તિ થવાથી, માટીરૂપ દ્રવ્યની પણ કથંચિદ્દ નિવૃત્તિ થાય છે.

આ રીતે, ઘટ-ઉર્ધ્વતાદિ, પટ-દીર્ઘતાદિ વગેરે બધે જ ઠેકાણે, દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદાભેદ હોવાથી, પર્યાયની નિવૃત્તિ થયે દ્રવ્યની પણ કથંચિદ્ નિવૃત્તિ સંગત જ છે.

(૧) આ દ્રવ્ય-પર્યાયનો કથંચિદ્દનિવૃત્તિભાવ જ, દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ શબલવસ્તુનો વ્યવસ્થાકારક છે, અર્થાત્ કથંચિદ્દનિવૃત્તિભાવથી વસ્તુની ઉભયરૂપતા સિદ્ધ થાય છે, અને (૨) કથંચિદ્દનિવૃત્તિભાવ સકળ પ્રમાતાઓને અભ્રાન્તપણે થતાં સંવેદનનું કારણ અથવા તેવા સંવેદનથી સિદ્ધ થાય છે. આમ તે યુક્તિયુક્ત છે. કારણ કે એના વિરુદ્ધમાં જે યુક્તિઓ અપાય છે, તે બધી અનુભવવિરુદ્ધ હોવાથી

(१६३) न चासौ कपालमृद् घटमृदः सर्वधाऽन्यैव, तदत्यन्तभेदे तस्या अमृत्त्व-प्रसङ्गात्, यथोदकं न मृत्, ततोऽत्यन्तभेदात्, एवमसाविप स्यात्, तस्याविशेषादिति । स्यादेतत् अतत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तत्वात् कपालपदार्थस्य मृत्स्वभावता, नोदकस्य, तेभ्यो व्यावृत्त्यभावात् । इत्यप्यसमीक्षिताभिधानम्, वस्तुनोऽसजातीयेतरव्यावृत्ताव्यावृत्तोभय-

**♦** व्याख्या **♦** 

अनन्तरिनदिशितस्वरूपः, अनुभवविरुद्धकुयुक्त्यपोहेन सुयुक्तियुक्तः, इति-अस्माद्धेतोः त्यक्तवा परोदित इति-एवं निबन्धनं मात्सर्यं तथा तत्त्वव्यवस्थाहेतुः सर्वापरिकल्पितसिद्धेरिति-एवं निबन्धनमाश्रित्य महागुणम् । किमित्याह-भाव्यतामेषः-कथिश्चित्रवृत्तिभाव इति ॥

आरेकान्तरिनरासायाह-न चेत्यादि । न च असौ कपालमृद् घटमृदः सकाशात् सर्वथाऽन्यैव-अर्थान्तरभूतैव । कुत इत्याह-तदत्यन्तभेदे-घटमृदोऽत्यन्तभेदेऽभ्युपगम्यमाने तस्याः-कपालमृदः अमृत्त्वप्रसङ्गात् । कथमित्याह-यथोदकं न मृत् ततः-घटमृदः अत्यन्त-भेदात्, एवमसाविप-कपालमृत् स्यादमृदेव । कुत इत्याह-तस्य-अत्यन्तभेदस्य घटमृदा सह अविशेषादिति ॥

पराभिप्रायमाह स्यादेतिदित्यादिना । स्यादेतत् अतत्स्वभावेभ्यः-अमृत्स्वभावेभ्य उदकादिभ्यो व्यावृत्तत्वात् कारणात् कपालपदार्थस्य-अधिकृतस्य मृत्स्वभावता, नोदकस्य मृत्स्वभावता । कुत इत्याह-तेभ्यः-अमृत्स्वभावेभ्य उदकादिभ्य एव व्यावृत्त्यभावात् । न

**♦** અનેકાંતરિશમે **♦** 

કુયુક્તિ છે. (**આશય** : જે પણ તર્ક અપાય છે, તે અનુભવથી વિરુદ્ધ હોય છે.)

તેથી, "આ કથંચિદ્ નિવૃત્તિભાવ તો બીજાએ – અન્યતીર્થિકોએ કહ્યો છે, તે કેમ મનાય ?" – એવા માત્સર્યને છોડીને, "આના દ્વારા જ સર્વ વસ્તુની વાસ્તવિક સિદ્ધિ થતી હોવાથી આ જ તત્ત્વ-વ્યવસ્થાનું કારણ છે" – એવો મહાન ગુણ સામે લાવીને, કથંચિદ્દ નિવૃત્તિભાવ જ ભાવિત કરવો જોઈએ.

### 🕸 પર્યાયોનો પણ પરસ્પર ક્થંયિદ્ અભેદ માનવો જોઈએ 🕸

(૧૬૩) કપાલની માટી, ઘટની માટીથી સર્વથા જુદી જ નથી, કારણ કે જો સર્વથા જુદી માનવામાં આવે, તો કપાલમૃદ્દની માટીરૂપતા જ નહીં રહે… તે આ રીતે - ઘટમૃદ્દથી અત્યંતિભન્ન પાણી જેમ માટીરૂપ નથી, તેમ અત્યંતિભન્ન એવી કપાલમૃદ્દ પણ માટીરૂપ નહીં રહે. કેમકે બંનેમાં રહેલ અત્યંતભેદ તો સમાન છે. ફલતઃ તે 'અમૃત્' બનવાની આપત્તિ આવશે.

પૂર્વપક્ષ: પાણી તો અમૃત્સ્વભાવી ઉદકાદિ પદાર્થથી વ્યાવૃત્ત નથી, માટે તે માટીરૂપ ન બને -એ તો સહજ છે... પણ, કપાલમૃત્ તો અમૃત્સ્વભાવી ઉદકાદિ પદાર્થથી વ્યાવૃત્ત છે, તો પછી -ઘટમૃદ્દથી ભિન્ન હોવા છતાં પણ - તેની માટીરૂપતા કેમ ન ઘટે ?

१. 'स्यादेतत् स्वभावेभ्यो' इति ध-पाठ: ।

स्वभावापत्तेः । तथाहि-अमृत्स्वभावेभ्य एवोदकादिभ्यो व्यावृत्तस्वभावः एवं सर्तेत कपालपदार्थः स्यात्, न तु मृत्पिण्डशिवकघटादिभ्यो मृत्स्वभावेभ्योऽपि, तद्व्यावृत्तौ अमृत्स्वभावत्वप्रसङ्गात् । यथैवामृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तः सन् मृत्स्वभावो भविति, एवं मृत्स्वभावेभ्योऽपि व्यावृत्तोऽमृत्स्वभावः स्यात्, न्यायानुगतमेतत्, अन्यथाऽमृत्स्वभाव-व्यावृत्ताविप मृत्स्वभावत्वानुपपत्तेः ॥

ह्युदकममृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तम्, अमृत्वादेव । इति-एतदिष असमिक्षिताभिधानं वर्तते । कृत इत्याह-वस्तुनः-कपालमृदादेः असजातीयेतरेभ्यो व्यावृत्ताव्यावृत्ततया उभय-स्वभावापत्तेः । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । अमृत्स्वभावेभ्य एवोदकादिभ्यः, 'आदि'शब्दाद् दहनादिग्रहः, व्यावृत्तस्वभावः-भिन्नस्वभावः एवं सित-अतत्स्वभावव्यावृत्त्यभ्युपगमे सित कपालपदार्थः स्यात्, न तु मृत्पिण्ड-शिवक-घंटादिभ्यो मृत्स्वभावेभ्योऽिष व्यावृत्तस्वभावः । कृत इत्याह-तद्व्यावृत्तौ-यथोदितमृत्स्वभावव्यावृत्तौ सत्याम् अमृत्स्वभावत्वर्प्रसङ्गात्, कपालपदार्थस्येति प्रक्रमः । एतद्भावनायैवाह-यथैवेत्यादि । यथैव अमृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तः सन् कपालपदार्थः मृत्स्वभावो भवति, एवं मृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तः सन् कपालपदार्थः मृत्स्वभावो भवति, एवं मृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तः सन् अमृत्स्वभावः स्यात्-भवेत्, न्यायानुगतमेतत्, न्यायश्च यो यत्स्वभावेभ्यो व्यावर्तते नासौ तत्स्वभावो भवतीत्ययम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे । किमित्याह-अमृत्स्वभावव्यावृत्ताविष सत्याम्, प्रक्रमात् कपालपदार्थस्य, मृत्स्वभावत्वानुपपत्तेः । यो यत्स्वभावेभयो व्यावर्तते न स तत्स्वभाव

♦ અનેકાંતરિમ ♦

ઉત્તરપક્ષ : તમારું આ કથન પણ અસમીક્ષિત છે, કારણ કે એ રીતે તો વસ્તુના, (૧) વિજાતીયથી વ્યાવૃત્ત, અને (૨) સજાતીયથી અવ્યાવૃત્ત - એમ બે સ્વભાવ માનવાની આપત્તિ આવશે.

કારણ કે (एवं सित) જો કપાલની, અમૃત્ પદાર્થોથી વ્યાવૃત્તિ માનશો, તો પછી તો કપાલ, અમૃત્ એવા ઉદકાદિથી જ વ્યાવૃત્ત થશે; મૃત્સ્વભાવી મૃત્પિડાદિ પદાર્થથી નહીં, કારણ કે જો મૃત્પિડાદિથી પણ વ્યાવૃત્ત માનો, તો કપાલ અમૃત્ થઈ જાય..

જે રીતે તે ઉદકાંદિ અમૃત્**થી વ્યાવૃત્ત હોવાંથી મૃત્ છે, તેમ મૃત્પિં**ડાદિ મૃત્**થી વ્યાવૃત્ત હોવાથી** અમૃત્ (=ઉદકાદિ) છે - આ ન્યાયાનુસારી જ છે; કારણ કે 'જે જે સ્વભાવથી વ્યાવૃત્ત હોય તે તે સ્વભાવવાળી ન હોય' - એવો **ન્યાય** છે.

જો એ ન્યાય ન માનો, તો ઉદકાદિ અમૃત્થી વ્યાવૃત્ત હોવા છતાં તમે તેને મૃત્ માની નહીં

एव भवतीति कृत्वा न्यायानुगतमेतदिति ॥

१. 'घटादिभ्योऽमृत्स्व०' इति क-पाठ: ।

(१६४) स्यादेतत् वस्तुतः सजातीयेतरव्यावृत्तस्वरूपत्वात् प्रतिनियतैकस्व-भावत्वात् सर्वभावानां यथोक्तदोषाभावः । तथा च यथैवासौ कपालभाव उदकादिभ्यो व्यावृत्तः सन् मृत्स्वभावः, एवं घटादिभ्योऽपि, तस्यैकस्वभावत्वात् तेनैव रूपेण व्यावृत्तत्वादिति । एतदप्ययुक्तम्, अनुभवविरुद्धत्वात् । तथाहि-यदि स येनैव स्वभावे-

पराभिप्रायमाह स्यादेतिदत्यादिना । स्यादेतद् वस्तुतः-परमार्थतः सजातीयेतरव्यावृत्त-स्वरूपत्वात् कारणात् प्रतिनियतैकस्वभावत्वात् सर्वभावानां-कपालादीनाम् । किमित्याह-यथोक्तदोषाभावः-अमृत्स्वभावव्यावृत्ताविष मृत्स्वभावत्वानुपपत्त्यवसानदोषाभावः । एत-द्भावनायैवाह-तथा चेत्यादि । तथा च यथैवासौ कपालभाव उदकादिभ्यो व्यावृत्तः सन् मृत्स्वभावः, एवं घटादिभ्योऽिष व्यावृत्तो मृत्स्वभाव एव । कृत इत्याह-तस्यैकस्वभावत्वात् तेनैव-एकस्वभावेन रूपेण व्यावृत्तत्वादिति । एतदाशङ्क्याह-एतद्य्ययुक्तम् । कृत इत्याह-

**\*** અનેકાંતરશ્મિ **\*** ......

શૈંકો. (જે ઉપર માન્યું છે.)

નિષ્કર્ષ : એટલે તમારે (૧) વિજાતીયવ્યાવૃત્ત, અને (૨) સજાતીય-અવ્યાવૃત્ત એવો ઉભય-સ્વભાવ માનવો જ પડશે.

(૧૬૪) પૂર્વપક્ષ: વસ્તુ સજાતીય-વિજાતીય બંનેથી વ્યોંવૃત્તસ્વરૂપવાળી છે, કારણ કે સર્વ ભાવો પ્રતિનિયત એક સ્વભાવવાળા જ હોય છે.. (આશય: કપાલ, ઉદકાદિથી તો વ્યાવૃત્ત છે જ, મૃત્પિડાદિથી પણ વ્યાવૃત્ત જ છે, કારણ કે તેનો નિયત એક જ સ્વભાવ-કપાલત્વ છે... જે મૃત્પિડમાં નથી.) એટલે તમે ઉપર ઉભયસ્વભાવનો દોષ આપ્યો તે નહીં આવે...

તેથી કપાલ, જેમ જળાદિથી વ્યાવૃત્ત હોવાથી મૃત્સ્વભાવી છે, તેમ ઘટાદિથી વ્યાવૃત્ત હોવાથી પણ મૃત્સ્વભાવી છે, કારણ કે તેનો તો તે એક સ્વભાવ જ છે અને તે એક સ્વભાવથી જ, તે જળ-ઘટાદિથી વ્યાવૃત્ત છે. માટે મૃત્સ્વભાવની અસંગતિ નહીં થાય... જેમ ગૌ, ગોત્વ સ્વભાવથી જ, અશ્વ-ઊંટ બંનેથી વ્યાવૃત્ત થાય છે, તેમ કપાલ એક મૃત્સ્વભાવથી જ ઉદક-મૃત્પિંડ બંનેથી વ્યાવૃત્ત થાય છે.

<sup>❖</sup> માટે પૂર્વોક્ત નિયમ તો માનવો જ પડશે, તેથી કપાલમૃદ્દની મૃત્સ્વભાવતા માટે, મૃત્સ્વભાવી ઘટાદિથી તેનું વ્યાવર્તન ન કરી શકાય… ફલતઃ સજાતીયથી અવ્યાવૃત્ત સ્વભાવ માનવાથી - કપાલમૃદ્દ્ સર્વથા ઘટમૃદ્દથી વ્યાવૃત્ત ન થતાં - કપાલમૃદ્દ્ અને ઘટમૃદ્દનો કથંચિદ્દ અભેદ સિદ્ધ થશે જ.

ઋ પૂર્વપક્ષીનો, સજાતીયથી પણ વ્યાવૃત્ત કરવાનો એ આશય છે, કે તેથી કપાલમૃદ્ અને ઘટમૃદ્ બંને જુદી જ સિદ્ધ થતાં, બંનેનો અભેદ ન ઘટે… પણ ગ્રંથકારશ્રી, સજાતીયથી વ્યાવૃત્ત માનવામાં તેની માટીરૂપતા જ નહીં રહે -એમ બતાવશે.

१. 'भावानामयथोक्त०' इति क-पाठ: ।

नामृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्तस्तेनैव मृत्स्वभावेभ्योऽिष, हन्त तिह यथैवामृत्स्वभावभावै-कान्तिविभिन्नावभासहेतुः, तथाव्यावृत्तेः, एवं मृत्स्वभावापेक्षयाऽिष स्यात्, तदत्यन्त-विलक्षणबुद्धिजननस्वभावव्यावृत्त्यन्यथाऽनुपपत्तेः । न च भवति, मृत्स्वभावस्य तत्रा-नुभूयमानत्वात् । (१६५) प्रतिनियतैकस्वभावानुभवनिबन्धनाभ्युपगमे च पर्यायतः

अनुभविरुद्धत्वात् कारणात्। एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना। तथाहीत्युपदर्शने। यदि सः-कपालपदार्थो येनैव स्वभावेन अमृत्स्वभावेभ्यो व्यावृत्त उदकादिभ्यः तेनैव मृत्स्वभावेभ्योऽपि-मृत्पिण्डादिभ्यः। एतदाशङ्क्याह-हन्त तहीति। 'हन्त'शब्दो विवादे तर्ह्धक्षमायाम्। यथैव-येनैव प्रकारेण अमृत्स्वभावेभ्यो भावेभ्य उदकादिभ्य एकान्त-विभिन्नावभासहेतुरसौ। कृत इत्याह-तथा-तेन प्रकारेण व्यावर्त्तमानात्यन्तविलक्षणबुद्धि-जननस्वभावलक्षणेन व्यावृत्तेः कारणात्, एवं मृत्स्वभावापेक्षयाऽपि स्यात् तदेकान्त-विभिन्नावभासहेतुरेव। कृत इत्याह-तदत्यन्तविलक्षणबुद्धिजननस्वभावव्यावृत्त्यन्यथा-ऽनुपपत्तेः, व्यावर्तमानात्यन्तविलक्षणबुद्धिजननस्वभावेन व्यावृत्तेरन्यथाऽनुपपत्तेरिति। न च भवित तदेकान्तविभिन्नावभासहेतुः। कृत इत्याह-मृत्स्वभावस्य तत्र-कपालपदार्थेऽनुभूय-मानत्वात् कारणात्।।

अथ ज्वरादिशमनौषधिनिदर्शनेन प्रतिनियतं मृत्पिण्डादिषु तथैकस्वभावानुभवनिबन्धनं किञ्चिदिष्यत इत्येतदाशङ्क्याह-प्रतिनियतेत्यादि । प्रतिनियतं च तत् एकस्वभावानुभव-निबन्धनं च-तुल्यस्वभावानुभवकारणं चेति विग्रहः, तस्य अभ्युपगमस्तस्मिन् सति पर्यायतः-

ઉત્તરપક્ષ: આં કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે તેમાં અનુભવનો વિરોધ છે. તે આ પ્રમાણે -જેમ કપાલ, અમૃત્સ્વભાવી ઉદકાદિથી, વ્યાવર્તમાન એવી અત્યંત વિલક્ષણ બુદ્ધિને ઉત્પન્ન કરવાના વ્યાવૃત્તિના સ્વભાવવાળો હોવાથી, તેનાથી તેનો એકાંતભિન્નપણે અવભાસ થાય છે.

તેમ તેનો મૃત્સ્વભાવી પિંડાદિથી પણ એકાંતભિન્નપણે અવભાસ થશે, કારણ કે, તેનાથી પણ તે તેવી જ વ્યાવૃત્તિવાળો છે... જો તેવો એકાંતભિન્ન અવભાસ ન થાય, તો તેનાથી તેવી વ્યાવૃત્તિવાળો પણ તેને ન માની શકાય... અને તેવો અવભાસ તો થતો નથી, કારણ કે મૃત્પિંડમાં રહેલા મૃત્સ્વભાવનો અનુભવ તો કપાલમાં પણ થાય છે જ.

(૧૬૫) પૂર્વપક્ષ: જેમ અનેક ઔષધિમાં જવરશમનનો એક જ સ્વભાવ હોય છે, તેમ તેવી એક ચોક્કસ વસ્તુ કલ્પીશું કે જે ઘટ-મૃત્પિડ વગેરેમાં મૃત્સ્વભાવરૂપ એક સ્વભાવના અનુભવનું કારણ થાય…

१. 'तथाहीत्युपप्रदर्शने' इति क-पाठः । २. 'भावेभ्यो मृत्पिडा॰' इति ड-पाठः । ३. 'व्यावर्तमानाऽत्यन्त॰' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु क-पाठानुसारेण शुद्धिः कृता । ४. 'व्यावर्त्यमानात्यन्त॰' इति पूर्वमुद्रिते पाठः, अत्र तु ङ-पाठानुसारेण शुद्धिः कृता ।

संमानपरिणाम एवाभ्युपगत इति नै काचित्रो बाधेति । अतो न चासौ कपालमृद् घटमृदः सर्वथाऽन्यैव, तदत्यन्तभेदे तस्या अमृत्त्वप्रसङ्गादिति स्थितम् ॥

(१६६) तत्तनमृत्त्वेनान्वयः साधियतुमिष्टः, एतच्च मृत्त्वमिधकृतघटमृदो-ऽत्यन्तभिन्नायामिष घटान्तरकपालमृदि विद्यत एवेति व्यभिचारि तत् कथं न बाधेति ?

**♦** व्याख्या **♦** 

पर्यायेण समानपरिणाम एवाभ्युपगतः प्रतिनियतशब्देन, इति-एवं न काचित् नः-अस्माकं बाधेति । अतो न चासौ कपालमृद् घटमृदः सर्वथाऽन्यैव, तदत्यन्तभेदे तस्या अमृत्व-प्रसङ्गादिति स्थितं निगमनमेतत् पूर्ववत् ॥

पराभिप्रायमाह तत्तनमृत्त्वेनेत्यादिना । तस्याः-विवक्षितकपालमृदः तन्मृत्त्वम्-अधिकृत-घटमृत्त्वं तत्तनमृत्त्वं तेन, तस्या एव तथाभावेनेत्यर्थः । अन्वयः साधियतुमिष्टो जैनस्य । मृत्त्व-मत्र साधनम्, तन्मृत्त्वं तु साध्यम् । एतच्च मृत्त्वमिधकृतघटमृदः सकाशात् अत्यन्त-भिन्नायामिष । कस्यामित्याह-घटान्तरकपालमृदि भिन्नसन्तानवर्तिन्यां विद्यत एवेति कृत्वा व्यभिचारि-अनैकान्तिकं तन्मृत्त्वेऽतन्मृत्त्वे च भौवात् प्रमेयत्ववदनित्यत्वसिद्धौ । यस्मादेवं

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તરપક્ષ: તમે નામ બદલીને, ખરેખર તો બંને વચ્ચે સમાનપરિણામ જ માન્યો, તેમાં અમને વાંધો જ નથી... માટે કપાલમૃદ્નો જો ઘટમૃદ્ધી અત્યંતભેદ માનવામાં આવે, તો - તેની મૃદ્રુપતા જ ન રહેતાં - તેને અમૃત્સ્વભાવી માનવાની આપત્તિ આવશે ! માટે બંનેને ભિન્ન ન મનાય, ફલતઃ બંનેનો કથંચિદ્ અભેદ પણ છે.

(૧૬૬) પૂર્વપક્ષ : ઘટમૃદ્દનું જ કપાલમૃદ્દરૂપે પરિણમન હોવાથી, તમે કપાલમૃદ્દ અને ઘટમૃદ્દનો અભેદ કરવા માટે, આવું અનુમાન કરો છો - 'कपालमृद् विवक्षितघटमृदिभन्ना मृत्त्वात्' - કપાલની માટી ઘડાની માટીથી અભિન્ન છે, કારણ કે માટીરૂપ છે - પણ આ અનુમાનનો હેતુ વ્યભિચારી છે, અર્થાત્ સાધ્ય સિવાય પણ રહે છે, કારણ કે મૃત્ત્વ તો, વિવિક્ષિત (પાટલીપુત્રના) ઘડાની માટીથી અતિરિક્ત, મથુરાના ઘડાના કપાલમાં પણ રહે છે, જયાં વિવિક્ષિતઘટમૃત્ત્વનો અન્વય નથી.

જેમ 'शब्द:, अनित्य:, प्रमेयत्वात' એ અનુમાનમાં પ્રમેયત્વહેતુ-અનિત્યથી અતિરિક્ત નિત્યમાં પણ હોવાથી - વ્યભિચારીરૂપ હોઈ સ્વસાધ્યનો સાધક નથી બનતો, તેમ પ્રસ્તુત હેતુ પણ સ્વસાધ્યનો

 ф

21. मृत्त्वमत्र साधनम्, तन्मृत्त्वं तु साध्यमिति । अत्र हि परेण स्वैमतिमोहान्मृत्त्वेन हेतुना किलाचार्येण कपालेषु विविक्षितघेटमृत्त्वं साधियतुमारब्धमास्त इत्युत्प्रेक्षितम् ॥

१. 'न कदाचित्रो' इति क-पाठः । २. 'तदभ्यन्तरभेदे' इति क-पाठः । ३. 'भावप्रमेयत्व०' इति ङ-पाठः । ४. 'स्वमितिमोहा०' इति क-पाठः । ५. 'घटे मृत्त्वं' इति क-पाठः ।

(१६७) अत्रोच्यते-अधिकृतघटमृद एव स्वकपालमृत्त्वात् एकवस्तुसन्तानत्वात्, सतः सर्वथाऽसत्त्वानापत्तेः, तदुत्पत्त्यादिदोषप्रसङ्गात् । इति नैवासौ कपालमृद् घटमृदः सर्वथाऽन्यैव, तस्या एव तथाभावात्, अन्यथाऽबीजत्वेन कपालानुपपत्तेः, असत एव

तत्-तस्मात् कथं न बाधा येनोच्यते 'नं काचिन्नो बाधिति ?'। एतदाशङ्क्याह-अत्रेत्यादि । अत्र उच्यते । किमित्याह-अधिकृतघटमृद एव स्वकपालमृत्त्वात्, बाधाऽभाव इति वैक्ष्यमाणिक्रयायोगः । 'स्व'ग्रहणं घटान्तरकपालमृद्व्यवच्छेदार्थम् । स्वकपालमृत्त्वं च एकवस्तुसन्तानत्वात् । एक एवासौ वस्तुसन्तानो भावाव्यवच्छेदेन । एकवस्तुसन्तानत्वं च सतः सर्वथाऽसत्त्वानापत्तेः । न हि सदसद् भवति । कुत इत्याह-तदुत्पत्त्यादिदोषप्रसङ्गात्, असदुत्पत्तितन्नाशसदन्तरोन्मज्जनप्रसङ्गादित्यर्थः । इति-एवं नैवासौ कपालमृद् विविक्षता घटमृदो विविक्षिताया एव सर्वथाऽन्यैव, अन्या तु भवत्यूध्वाद्यपृथाभवनात्मस्वभावनिवृत्त्या, किन्त्वन्यैव न । कृत इत्याह-तस्या एव-विविक्षितघटमृदः तथाभावात्-विविक्षितकपालमृत्त्वेन

સાધક નહીં બને, અર્થાત્ કપાલમૃદ્દમાં ઘટમૃદ્દનો અન્વય સિદ્ધ નહીં કરી શકે. તેથી તમે શી રીતે કહી શકો કે ''અમને કોઈ જ બાધા નથી.''

\* અનેકાંતરિંમ \*

(૧૬૭) ઉત્તરપક્ષ: પહેલા અમારા કથનનો આશય સમજો - વિવક્ષિત ઘડાની માટી, તે જ વિવક્ષિતઘડાના કપાલની માટીરૂપ છે, કારણ કે ઘડાની માટીનો પ્રવાહ જ અવિચ્છિન્નપણે સ્વેંકપાલની (ઠીકરારૂપ) માટીમાં અનુસ્યૂત થાય છે, કારણકે કપાલ અને ઘડો, એક જ વસ્તુસંતાનની ક્ષણો છે.

પૂર્વપક્ષ : ઘડો તો નષ્ટ થઈ ગયો, તો કપાલ અને ઘડામાં એક જ સંતાન કેમ મનાય ? (ઘડાની પૂર્વ-ઉત્તર ક્ષણોમાં એક સંતાન માની શકાય, ઘટ-કપાલમાં નહીં…)

ઉત્તરપક્ષ: સત્ વસ્તુ ક્યારેય સર્વથા અસત્ નથી થતી... નહીં તો સત્નો નાશ થતાં અસત્ની ઉત્પત્તિ માનવી પડે. વળી, અસત્ની ઉત્પત્તિ માનો તો નાશ પણ માનવો પડે અને તો ફરી સત્ની ઉત્પત્તિ થાય...

આમ, કપાલની માટી ઘટની માટીથી સર્વથા જુદી જ નથી, પણ કથંચિદ્ ઘટની માટીરૂપ જ છે, કારણ કે ઘટની માટી જ, કપાલની માટીરૂપે પરિણમે છે. હા ! ઘટની માટીમાં જેવો ઉર્ધ્વાદિ આકાર છે, તેવો કપાલની માટીમાં ન હોવાથી, બંનેનો કથંચિદ્ ભેદ માની પણ શકાય, પણ સર્વથા ભેદ તો ન જ મનાય… જો સર્વથા ભેદ માનવામાં આવે, તો કપાલની માટીનું, કોઈ ઉત્પાદક બીજ જ ન રહેવાથી, કપાલની ઉત્પત્તિ જ નહીં થાય અને તેથી તો કપાલનું અસ્તિત્વ જ નહીં ઘટે.

<sup>❖</sup> જે ઘડાનો જે કપાલ હોય, તે કપાલમાં જ, તે ઘડાનો પ્રવાહ અનુસ્યૂત રહે છે, અન્યકપાલમાં નહીં - એવું કહેવા માટે જ 'સ્વ' પદનો નિવેશ કર્યો છે.

१. प्रेक्ष्यतां २२४तमं पृष्ठम् । २. 'बाधाभाव इति' इति घ-पाठः । ३. दृश्यतां २२९तमं पृष्ठम् ।

सत्ताऽयोगादतिप्रसङ्गादिति । (१६८) न चैवं घटान्तरकपालमृद्धिकृतघटमृदात्मिका, अतत्पूर्विकत्वात् सदन्तरस्य सदन्तरत्वविरोधात्, तद्भावेन इतरोच्छेदापत्तेः तद्वदितरस्या-

भावात् । भावश्च अन्यथा-अन्येन प्रकारेण तस्या एव तथाऽभवनलक्षणेन अबीजत्वेन हेतुना कपालानुपपत्तेः-विविधतकपालानुपपत्तेः । अनुपपितश्च असत एव सत्ताऽयोगात् । अयोगश्च अतिप्रसङ्गात् तत्प्रतिनियतशक्त्यभावेन तद्वत् तदन्तरापत्तेरिति हृदयम् । न चैविमित्यादि । न चैवं घटान्तरकपालमृत् अविविधता अधिकृतघटमृदात्मिका-विविधतघटमृदात्मिका । कृत इत्याह-अतत्पूर्विकत्वात् । सा-अधिकृतघटमृत् पूर्वा यस्याः-विविधतकपालमृदः सा तत्पूर्विका, न तत्पूर्विका अतत्पूर्विका, तद्भावस्तस्मात् । इहैव युक्तिमाह सदन्तरस्येत्यादिना । सदन्तरस्य-अधिकृतघटमृदादेः सदन्तरत्वविरोधात्-घटान्तरकपालमृत्वादिविरोधात् । एनमेवाह-तद्भावेन-

**♦**------

કારણ કે પૂર્વના કોઈ માટી વગેરે કારણ વિના, અભાવમાંથી કપાલરૂપ સત્ પદાર્થ ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં.જો અભાવમાંથી કપાલની ઉત્પત્તિ માનો, તો, સર્વ વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઈ શકશે; (કારણ કે તંતુ વગેરેમાં પટને ઉત્પન્ન કરવાની નિયત શક્તિ હોવાથી તંતુમાંથી પટ જ ઉત્પન્ન થાય, ઘટ નહીં. પણ અભાવમાં તો કોઈ શક્તિ નથી, તે તુચ્છ છે, એટલે તે નિયત કાર્ય ન કરી શકે. કાં તો એકે કાર્ય ન કરે, કાં' તો બધા જ કાર્ય કરે…)

(૧૬૮) પ્રશ્ન : પાઁઘડાની માડીરૂપે, જેમ પા ઘડાના કપાલની માટી છે, તેમ પાઁઘડાના કપાલની માટી પણ કેમ ન બને ?

ઉત્તર : કારણ કે पा ઘડાની માટી પૂર્વક, માત્ર पा ઘડાના કંપાલની માટી જ છે, मा ઘડાના કપાલની માટી નહીં, તેથી मा ઘડાના કપાલની માટીને पा ઘડાની માટીરૂપ ન માની શકાય.

કારણ કે એક સત્ વસ્તુ (પા.ધડાની માટી) બીજી સત્ વસ્તુ (મા.કપાલની માટી) રૂપ બનતી નથી - તેમાં વિરોધ છે... થાય તો, બીજી વસ્તુનો (મા.કપાલની માટીનો) સર્વથા નાશ થાય...

વળી, તેની જેમ, પા.કપાલમૃદ્દનો પણ નાશ થશે, કારણ કે તેનું કોઈ ઉપાદાનકારણ જ નહીં રહે. (કેમ નહીં રહે ? તો કે -) તેનું ઉપાદાનકારણ - પા.ઘટમૃદ્દ તો મા.કપાલમૃદ્દને ઉત્પન્ન કરે છે. આમ, પા.કપાલમૃદ્દ નિર્હેતુક થશે.

22. तत्प्रतिनियतशक्त्यभावेन तद्धत् तदन्तरापत्तेरिति । तस्य-असतः प्रतिनियतायाः-विविधितै-ककार्यजनिकायाः शक्तेरभावेन हेतुना तद्धत्-विविधितकार्यवत् तदन्तरापत्तेः-कार्यान्तरभवनप्रसङ्गात् ॥

💠 ઘડો, 'पा' એટલે પાટલીપુત્રસંબંધી સમજવો અને 'मा' એટલે મથુરાસંબંધી સમજવો.

१. 'चैवमित्यादिना । न' इति **क**-पाठ: ।

# तदुपादानत्वप्रसङ्गात्, अहेतुकत्वापत्तेः, युक्त्यनुभवविरोधात् । मृत्समानपरिणामा तु

.....**े वा**खा **४**......**०** 

सदन्तरस्य सदन्तरत्वभावेन अधिकृतघटमृदादेः, घटान्तरकपालमृदादिभावेनेत्यर्थः । किमित्याह-इतरोच्छेदापत्तेः-घटान्तरकपालमृदाद्युच्छेदापत्तेः, अधिकृतघटमृदादौ तत्प्रवेशादित्यर्थः । ततः किमित्याह-तद्विदितरस्येति । अत्र तद्विदिति घटान्तरकपालमृदाद्युच्छेदापत्तिवदितरस्य-सदन्तर-स्याधिकृतघटमृदादिनिबन्धनस्य विवक्षितकपालमृदादेशच्छेदापत्तिः । कृत इत्याह-अतदुपादान-त्वप्रसङ्गात्, तत्-अधिकृतघटमृद्वस्तु उपादानं यस्य सदन्तरस्य-विवक्षितकपालमृल्लक्षणस्य तत् तदुपादानं तद्भावस्तदुपादानत्वं तस्य नजा प्रतिषेधः, न तदुपादानत्वमतदुपादानत्वम्, तत्प्र-सङ्गात्, तस्यान्यत्र प्रविष्टत्वादित्यर्थः । यदि नामैवं ततः किमित्याह-अहेतुकत्वापत्तेः, इतरस्य

### • અનેકાંતરિશ • .....

(આ થયો મૂળગ્રંથનો શબ્દાર્થ... હવે વ્યાખ્યા-વિવરણના આધારે તેના ભાવાર્થ પર જઈએ-) ભાવાર્થ: બૌદ્ધ: પા. ધડાના કપાલની માટી, જેમ મા. ઘડાની માટી સાથે અન્વય નથી રાખતી, તેમ પા. ઘડાની માટી સાથે પણ નહીં રાખે, કારણ કે એ પણ છે તો કપાલની જ માટી ને! અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો થશે - "પાઘટकપાलत्मृत्, न પાઘટમૃદ્દાત્મિकા, कપાलमृत्वात्, माघटकपालमृद्वत्" - આ અનુમાનથી તો, ઘડાની માટીનો, સ્વકપાલમાં પણ અન્વય નહીં થેઈ શકે.

અહીં વ્યાપક એવા સંબંધિત્વની અનુપલબ્ધિ છે. (કપાલમૃત્ત્વહેતુથી પા.ઘટમૃદ્દ્ અને કપાલ-મૃદ્દમાં સંબંધિતાની અનુપલબ્ધિ બતાવી.) હવે વ્યાપકના અભાવથી વ્યાપ્યનો (સંબંધિત્વના અભાવથી વ્યાપ્ય એવા નિત્યત્વનો - અન્વયનો) અભાવ સિદ્ધ થાય એટલે તો તેમાં અન્વય સિદ્ધ થશે નહીં.

## **\*** — **\*** аатиң **\*** — **\***

23. 'अधिकृतघटमृदादौ तत्प्रवेशादित्यर्थः' इत्यादिकस्य 'तस्यान्यत्र प्रविष्टत्वादित्यर्थः' इति पर्यन्तस्यायमभिप्रायः-इह बौद्धः प्राह-यथा 'पाटलिपुत्रक'घटस्य सम्बन्धिनी कपालमृत् न 'माथुर'घटेन सह कंञ्चृनान्वयमावहति, एवं 'पाटलिपुत्रक'घटेनापि कपालमृत्त्वात्तस्याः । प्रयोगः-या या कपालमृत् सा सा न तत्सम्बन्धिनी, कपालमृत्त्वात्, यथा 'माथुर'घटकपालमृत् कपालमृत्वेयमतो न तत्सम्बन्धिनीति व्यापकत्वानुपलब्धिः ।। अत्र सूरिः प्राह-न हास्माभिः कपालमृत्वमात्रं मृन्मयनिबन्धनमभ्युपगम्यते, किन्तु

<sup>❖</sup> અન્વયને અસિદ્ધ કરવાં પાછળ બૌદ્ધનો એ આશય છે કે, કોઈ અનુગત અંશ ન રહેવાથી, માત્ર પર્યાયરૂપતા જ સિદ્ધ થતાં, ક્ષણિકતાની જ સિદ્ધિ થશે.

१. 'कृतमृदादेः' इति ड-पाठः । २. 'तस्यानया प्रतिषेधः' इति क-पाठः । ३. 'इतरस्य सदन्तरस्य प्राग्' इति क-पाठः । ४. 'काञ्चानान्वयमावहति' इति च-पाठः । ५. 'तस्याः प्रयोगः' इति क-पाठः, पूर्वमृद्रिते तु 'कपालमृदः तस्याप्रयोगः' इति पाठः । स चाशुद्धत्वात् N-O-प्रतानुसारेण संशोधितः । ६. 'तस्य सम्बन्धिनी' इति च-पाठः । ७. 'कपालमृच्चे॰' इति क-पाठः । ८. 'व्यापकत्वानुपकत्वानुपलिद्धः' इति ख-पाठः । ९. 'मात्राय निबन्धन॰' इति क-पाठः । 'मात्रमन्मयनिबन्धन॰' इति तु ख-पाठः, पूर्वमृद्रिते तु 'मात्रमृन्मयनि॰' इति पाठः । अत्र तु N-प्रतानुसारेण शुद्धपाठः संस्थापितः ।

| २२८                                                                                      | अनेकान्तजयपताका                                                                                                                                                                                                                             | ( द्वितीयः                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| •्राचित, तथाप्रतीतेः                                                                     | । न चैतावर्देन्वयलक्षणम्, अपि त्वनेकस्वभा                                                                                                                                                                                                   | वे वस्तुनि तत्तन्मृत्त्वम्                                                       |
| <b>*</b>                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                             | ······································                                           |
| प्राङ्निदर्शितस्वरूपस्य<br>घटमृदात्मिकेति योजन                                           | म, एवं <b>युक्त्यनुभवविरोधात्</b> कारणात्, न घ<br>नीयम्, किन्तु <b>मृत्समाने</b> त्यादि । मृत्समान <b>परिण</b>                                                                                                                              | ाटान्तरकपालमृदधिकृत-<br><b>ामा तु भवति</b> घटान्तर-                              |
| <b></b>                                                                                  | અનેકાંતરશ્મિ <b>∻</b>                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                  |
| સ્યા <b>દાદી</b> : અમે<br>વર્જાગંધરસાદિ ધર્મોના ર<br>તો માથુરીય કપાલમૃદ્દ્<br>આમ, પા.ઘટથ | કંઈ કપાલમૃત્ત્વને અન્વયનું કારણ નથી માનતાં,<br>અન્વયરૂપે જે તત્પૂર્વકત્વ છે; તેને જ અન્વયનું કારણ<br>માં નથી જ… એટલે તેના વડે વ્યભિચાર ન આર્પ<br>ઊ સ્વકપાલમૃદ્દ જ ઉત્પન્ન થાય, માથુરકપાલમ્<br>ઘટમૃદ્દથી અજન્ય થવાથી તેને માથુરકપાલમૃદ્દ કરે | પણ પાટલિપુત્રીય ઘટન<br>ગ્ર માનીએ છીએ, અને એ<br>1 શકાય…<br>કુદ્દ્ નહીં… જો થાય તે |
|                                                                                          | માથુરકપાલમૃદ્દનો પા.કપાલમૃદ્દમાં પ્રવેશ થઈ ગય                                                                                                                                                                                               | ો, કારણ કે બેનું જ <u>ુ</u> દું જ્ઞાન                                            |

થતું નથી. (માથુરકપાલમુદ્દ, પા.ઘટમુદ્દથી જન્ય હોવાથી તે પણ પા.કપાલમૃદ્દ થઈ ગઈ. તેમાં જ માથુરકપાલમૃદ્દનો પ્રવેશ થઈ ગયો, તેથી તો તેનો ઉચ્છેદ થયો…)

તેમ પા.ઘટ પણ મા.કપાલને જ ઉત્પન્ન કરતો હોવાથી, પોતાના કપાલને જુદો તો ઉત્પન્ન કરતો નથી, એટલે પા.કપાલનો પણ મા.કપાલમાં પ્રવેશ થવાથી પા.કપાલનો પણ ઉચ્છેદ થયો…

આ રીતે, मा.घડાना કપાલની માટી અને पा.घડાના કપાલની માટી- બંનેનો ઉચ્છેદ થવાની આપત્તિ આવે, પરંતુ તેવું તો કોઈને ઇષ્ટ પણ નથી અને કદી જોવાતું પણ નથી, કારણ કે તેમાં યુક્તિ-અનુભવ બંનેનો વિરોધ છે. તેથી પા.ઘડાની માટીનો અન્વય માત્ર પા.ઘટકપાલની માટીમાં જ માનવો

'पाटलिपुत्रक'घटवर्णगन्धरसादिर्धर्मान्वयेन तत्पूर्वकत्वम्, तच्च 'माथुर'घटकपालमृदि नास्ति । अतो न तया 'पाटलिपुत्रीय'घटकपालेष्यन्वयव्यभिचार उद्भावनीयः । एवं च 'पाटलिपुत्र'घटात् स्वकपालमृदेव जन्म लभते, ने तु 'माथुर'घटकपालमृत्, अन्वयनिबंधनतद्वर्णरसगंधस्पर्शादिधर्मानुगमाभावात् । यदि च पाटलिपुत्रकघटान्माथुरघटकपालमृत् स्यात्, तदा 'माथुर'घटकपालमृदो 'माथुर'घटाजन्यत्वेन 'माथुर'-घटकपालमृदिति ज्ञानाभिधानायोगेन चाभावव्यवहारयोग्यैव सा स्यात् । एवं च परमार्थचिन्तायां 'माथुर'-घटकपालमुदः 'पाटलिपुत्रक'घटकपालमृदि प्रवेश आपन्नः पार्थक्यानुपलम्भप्रसङ्गवशेनेति । एवं च 'पाटलिपुत्रक'घटस्यापि परमार्थतो 'माथुर'घटकपालेषु व्यापारात् स्वकपालानां पृथगजन्मप्रसङ्गेन तेषां तेषु प्रवेशादुच्छेद एव स्यात् । न चैतद् दृष्टिमिष्टं वा कस्यचिदिति ॥

१. 'दन्वयनिमित्तं' इति क-पाठः । २. प्रेक्ष्यतां २२६तमं पृष्ठम् । ३. 'परिणामानुभवति' इति क-ड-पाठः । ४. धर्मा च येनातत्० इति का-पाठः । ५. 'न माथुर०' इति का-पाठः । ६. 'योग्येव सा' इति च-पाठः । ७. 'लम्भेन प्रसङ्गो वशेन' इति क-पाठ: । ८. 'एवं पाटलि॰' इति च-पाठ: । ९. पूर्वमुद्रिते तु 'पृथग् जन्म॰' इति पाठ उपन्यस्तः, अत्र त् O-प्रतानुसारेण शुद्धपाठस्य स्थापना कृता ।

एतच्च तद्रूपशक्तिपरिणामादिसङ्गतं तत्तथाभावाध्यवसायहेतुरविगानप्रतीयमानं विशिष्ट-मेव, इति नात्यन्तभिन्नायां मृदि वर्तत इति बाधाऽभाव: ॥

कपालमृत् । कुत इत्याह-तथाप्रतीतेः तथा-मृत्समानपरिणामतया प्रतीतेः-परिच्छेदात् । अधिकृतघटकपालमृद्यप्ययमेवास्त्वित तद्वदन्वयाभाव इति एतदाशङ्क्याह-न चैताविद्त्यादि । न चैतावत्-समानपरिणाममात्रम् अन्वयलक्षणम्, अपि तु अनेकस्वभावे वस्तुनि-घटमृदादौ तत्तन्मृत्त्वमिति पूर्ववत् । एतच्च-तत्तन्मृत्त्वं तद्वपशक्तिपरिणामादि-सङ्गतम्-अधिकृतघट-मृदूपशक्तिपरिणामादिना सङ्गतं-युक्तियुक्तम् । 'आदि'शब्दात् तद्गन्धादिग्रहः । एतदेव विशिष्यते-तत्त्रथाभावाध्यवसायहेतुः तस्याः-अधिकृतघटमृदस्तथाभावः-विवक्षितकपालमृद्धावस्तत्तथा-भावस्तस्मित्रध्यवसायस्तत्रथाभावाध्यवसायस्तथा तत्स्वरूपग्राहको बोधविशेषस्तस्य हेतुः-कारणं तत्तन्मृत्त्वम्, तथा च सोऽयं घट इति तत्कपालेषु भवत्यध्यवसायः । एवमविगानप्रतीयमानं विशिष्टमेव तत्तन्मृत्त्वमिति नात्यन्तभिन्नायां मृदि, प्रक्रमाद् घटान्तरकपालमृदि, वर्तत इति-एवं बाधाऽभावः । ततश्च साधृकः 'न काचित्रो बाधेति' ॥

જોઈએ. મા.ઘટકપાલની માટીમાં નહીં.

હા, મા.ઘટકપાલની માટી તે માટીના સમાનપરિશામવાળી તો છે જ, કારશ કે માટીના સમાનપરિશામરૂપે જ તેનો અનુભવ થાય છે... પરંતુ સમાનપરિશામ હોવા માત્રથી, પા.ઘટનો મા.ઘટકપાલની માટીમાં અન્વય થઈ જાય એવું નથી.

પૂર્વપક્ષ : સમાનપરિણામવાળામાં પણ અન્વય ન થતો હોય, તો પછી, પા.ઘટકપાલમૃદ્દ્ પણ પા.ઘટમૃદ્દને સમાનપરિણામવાળી જ છે અને એટલે તો તેમાં પણ અન્વયનો અભાવ થશે.

ઉત્તરપક્ષ: જુઓ ભાઈ; સમાનપરિણામમાત્રથી અમે અન્વય કહેતા જ નથી, પણ અનેક સ્વભાવવાળી (મૃત્ત્વ, ઘટત્વ, પાટલીપુત્રીયત્વ.. વગેરે) વસ્તુમાં તત્ તત્ મૃત્ત્વમ્ એ જ અન્વય છે. અર્થાત્ ઘટ, કપાલાદિ અનેક સ્વભાવવાળી વસ્તુ (માટી)માં પા.ઘટમૃત્ત્વ - મા.ઘટમૃત્ત્વ એ જ અન્વય છે, એટલે કપાલમૃદ્દનું ઘટમૃત્ત્વરૂપે હોવું તે જ અન્વય છે, તેનું કારણ મૃદ્દ્ અનેકસ્વભાવી છે તે છે (માટી અનેકસ્વભાવી હોવાથી તે માટીનું ઘટ-કપાલાદિ મૃદ્દરૂપે પરિણમન અબાધિત હોવાથી, માટીનું, તત્તત્ મૃત્ત્વ તે જ અન્વય છે.)

પૂર્વપક્ષ : તે બધા મૃત્ત્વ એક જ છે, તત્મૃત્ત્વ કંઈ વિશિષ્ટ નથી અને તો પછી તે મૃત્ત્વ તો મા.ઘટ/ કપાલમાં હોવાથી, પૂર્વોક્ત વ્યભિચાર આવશે જ…

ઉત્તરપક્ષ : ના, પા.કપાલમૃત્ત્વ એ પા.ઘટમૃદ્દના રૂપાદિથી (રૂપ, શક્તિ, પરિણામ, ગંધાદિથી) યુક્ત હોવાથી 'આ પા.ઘટનું જ ઠીકરું છે' એવા જ્ઞાનનું કારણ છે, એટલે વિરોધ વિના સહુને તે રીતે

१. 'मेवास्ति तद्वदः' इति क-पाठः , 'मृदप्यमेवास्त्वित' इति पूर्वमुद्रितपाठः, अत्र D-I-F-G-प्रतपाठः । २. 'परिणामादिना गतं' इति क-पाठः । ३. 'हेत्स्तया अधिः' इति ङ-पाठः । ४. २२४तमे पृष्ठे ।

www.jainelibrary.org

(१६९) एवमन्वयव्यतिरेकवद् वस्तुसिद्धौ यदिप परैश्चोद्यते-''तथापि तत्र किञ्चिन्निवर्तत एवापरं तिष्ठत्येवेति तद्भेदापत्त्याऽनेकान्तवादहानादि'', तदिप परिहतमेव, केवलोभयासिद्धेः, वस्तुन एव शबलरूपत्वात् निवर्तमानस्य कथञ्चिदनिवर्तमाना-

अतिदेशेन दूषणान्तरं परिहरन्नाह-एविमित्यादि । एवम्-उक्तनीत्या अन्वयव्यतिरेकवद् वस्तुसिद्धौ सत्यां यदिष परैश्चोद्यते कुशाग्रीयबुद्धिभिः तथापि तत्र-नित्यानित्ये वस्तुनि किञ्चिन्निवर्तत एव, अन्यथैकान्तिन्त्यत्वापत्तेः; अपरं तिष्ठत्येव, अन्यथैकान्तानित्यतापत्तेः । इति-एवं तयोः-निवर्तमानितष्ठतोर्भेदापत्त्या कारणेन अनेकान्तवादहानादि-अनेकान्तवादहानं निवर्तमानस्यैकान्तानित्यतया तिष्ठतश्च नित्यतया, 'आदि'शब्दात् तदेकान्तदोषश्चोक्तनीत्येति, तदिष परिहतमेव । कृत इत्याह-केवलोभयासिद्धः केवलयोरुभययोः-निवर्तमान-तिष्ठतोः

પ્રતીત થતું તે વિશિષ્ટમૃત્ત્વ જ છે. એટલેં મા.કપાલમૃદ્દમાં તે નથી જ અને તેથી વ્યભિચાર પણ નથી.

...... અનેકાંતરશ્મિ હુ.....

सार: અવિરોધપણે પ્રતીત થતાં વિશિષ્ટ પ્રકારના तत्तत्भृत्त्वने જ હેતુ બનાવી, વિવिધતઘટ-કપાલની માટીમાં, વિવિધતઘટની માટીનો અન્વય સિદ્ધ કરીએ છીએ. તે આ પ્રમાણે -- "कपालमृद् विविधितघटमृदिभना तन्मृत्त्वात्" - આવો भृत्त्वरूप હેતુ, સાધ્યથી અત્યંત ભિન્ન મા. ઘટકપાલની માટીમાં ન હોવાથી, વ્યભિચાર પણ નહીં આવે, માટે કોઈ જ બાધ ન હોવાથી, અમે જે કહ્યું હતું કે, "અહીં અમને બાધા નથી" - તે બરાબર જ છે, માટે વસ્તુને અન્વય-વ્યતિરેકવાળી જ માનવી જોઈએ.

### 🕸 અનેકાંતવાદહાનિનો નિરાસ 🛠

(૧૬૯) પૂર્વોક્ત રીતે, ભેદાભેદવાળી વસ્તુની સિદ્ધિ થવાથી, બીજાઓ વડે જે કહેવાય છે કે → "નિત્યાનિત્યરૂપ વસ્તુમાં, પર્યાયરૂપ કોઈક અંશ તો નિવૃત્ત થાય જ છે, નહીંતર એકાંત નિત્યતાની આપત્તિ આવશે અને દ્રવ્યરૂપ કોઈક અંશ તો સ્થાયી રહે જ છે, નહીંતર એકાંત અનિત્યતાની આપત્તિ આવશે. હવે અહીં, નિવર્તમાન અને સ્થાયી બંને અંશનો ભેદ જ માનવો પડશે અને તેથી તો અનેકાંતવાદની હાનિ જ થશે, કારણ કે પર્યાયરૂપ નિવર્તમાન અંશ તો એકાંતે અનિત્ય છે અને દ્રવ્યરૂપ સ્થાયી અંશ તો એકાંતે નિત્ય છે... ફલતઃ કોઈ એક જ અંશ નિત્યાનિત્યરૂપ બની શકશે નહીં.

(સ્પષ્ટીકરણ: એક અંશ નિત્ય, એક અંશ અનિત્ય હોવાથી અને તે બેનો ભેદ હોવાથી, નિત્યાનિત્યરૂપ કોઈ નહીં રહે અને તેથી અનેકાંતવાદની હાનિ થશે…) ઉપરાંત જે અંશ નિત્ય છે તેમાં એકાંતનિત્યના દોષો અને જે અંશ અનિત્ય છે તેમાં એકાંતઅનિત્યના દોષો આવશે." ← તે સંપૂર્ણ કથનનો પરિહાર થાય છે, કારણ કે માત્ર નિવર્તમાનરૂપ પર્યાયાંશ કે માત્ર અનિવર્તમાનરૂપ

१. 'दोषाश्चोक्त॰' इति क-पाठः । २. 'रुभयोर्निवर्त॰' इति घ-पाठः ।

व्यतिरिक्तस्वभावत्वात्, तत्तदनुभविसद्धेस्तदेतिदत्यवगमात्, न तदवेदिनोऽक्षयोपशमात्, अनिवर्तमानस्यापि कथिञ्चित्रिवर्तमानाव्यतिरिक्तस्वभावत्वात्, स्वभावस्य चापर्यनुयोगात्,

असिद्धेः कारणात् परिहृतम् । एतदेव भावयित वस्तुन इत्यदिना । वस्तुन एव शबलरूपत्वात्, उक्तनीतेः । एवं च निवर्तमानस्य कथिन्नित् नेकनिचत् प्रकारेण तत्सम्बन्धबीजनिबन्धनेन अनिवर्तमानाव्यितिरिक्तस्वभावत्वात् । एतत् स्वभावत्वं च तत्तदनुभविसिद्धेः तिस्मन्न- निवर्तमाने तदनुभविसिद्धेः- निवर्तमानानुभविसिद्धेः । सिद्धिश्च तदेतिदित्यवगमात् कपालेषु घट- कपालानीति परिच्छेदात् । नायं 'नालिकेर'द्वीपवासिनः प्रथमदर्शन इत्याशङ्कापोहायाह-न तदवेदिनोऽक्षयोपशमात् । कपालेषु न घटकपालानीति परिच्छेदः, कस्य ? तदवेदिनः-घटा- वेदिनः । कस्मादित्याह-अक्षयोपशमात्-क्षयोपशमाभावात् । धूमाग्निजन्यत्वविदिति भावनीयम् ॥

लेशतः प्रासङ्गिकमभिधाय प्रकृतमेवाह-अनिवर्तमानस्यापि कथि छिदित पूर्ववत् निवर्तमानस्वभावाव्यतिरिक्तस्वभावत्वात् तत्तदनुभवसिद्धेरित्यादि यथायोगं योजनीयम् । किमयमेवम्भूतस्वभाव इत्येतत्परिजिहीर्षयाऽऽह-स्वभावस्य चापर्यनुयोगात्-पर्यनुयोगा-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

દ્રવ્યાંશ-બંનેમાંથી એકેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ જ નથી.

પ્રશ્ન : બંનેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ કેમ નથી ?

ઉત્તર: કારણ કે દરેક વસ્તુ શબલરૂપ છે, માટે (૧) નિવર્તમાન પર્યાયાંશ સ્વભાવ પણ, અનિવર્તમાન એવા દ્રવ્યાંશથી કથંચિદ્ર અભિન્ન છે, કારણ કે 'તે દ્રવ્યનો પર્યાય છે' - એવા સંબંધ હોવાનું કારણ તો ઊભું જ રહે છે. અર્થાત્ પર્યાયાંશનો સ્વભાવ સર્વથા નિવર્તમાન જ નથી, પણ કથંચિદ્દ અનિવર્તમાન પણ છે, એટલે જ તો કપાલમાં પણ ઘટપર્યાયની પ્રતીતિ થાય છે, જો પર્યાય સર્વથા નિવર્તમાન જ હોત, તો કપાલમાં 'આ ઘડાના કપાલ છે' એવી પ્રતીતિ શી રીતે થાત ?

પ્રશ્ન: જો કપાલાવસ્થામાં પણ ઘટપર્યાય અનિવર્તમાન હોય, તો નાળિયેર દ્વીપવાસી વ્યક્તિને જેણે ક્યારેય ઘડો જોયો નથી, તેને પણ, પ્રથમદર્શને જ કપાલમાં 'આ ઘડાના કપાલ છે' એવો બોધ થવો જોઈએ ને ? પણ થતો તો નથી, પછી ઘટપર્યાય અનિવર્તમાન શી રીતે ?

ઉત્તર: જેમ ધૂમ અગ્નિજન્ય હોવા છતાં પણ, જેને તેવો ક્ષયોપશમ ન હોય તે વ્યક્તિને અગ્નિજન્યત્વનો બોધ નથી થતો, તેમ ઘટપર્યાય અનિવર્તમાન હોવા છતાં પણ, નાળિયેરદ્વીપવાસી વ્યક્તિને, તેવો ક્ષયોપશમ જ નથી, કે જેથી કપાલમાં ઘટપર્યાયનો બોધ થઈ શકે. તેથી નિવર્તમાન પર્યાયાંશ સર્વથા અનિત્ય જ નથી, નિત્ય પણ છે.

(૨) અનિવર્તમાન દ્રવ્યાંશનો સ્વભાવ પણ, નિવર્તમાન એવા પર્યાયાંશથી કથંચિદ્દ અભિન્ન છે, અર્થાત્ દ્રવ્યાંશનો સ્વભાવ સર્વથા અનિવર્તમાન જ નથી,કથંચિદ્દ નિવર્તમાન પણ છે, તેથી

१. 'वत् अनिवर्तo' इति **क-**पाठ: ।

न्याययुक्तत्वात्, अन्यथा वस्त्वनुपपत्तेरिति ॥

भावात्। अभावश्च न्याययुक्तत्वात्। अनुभवसहायत्वेन विपक्षे बाधामाह-अन्यथा वस्त्व-नुपपत्तेः। तद्भेदाभेदमन्तरेण निवर्तमान-तिष्ठतोरग्रहणेनाभावप्रसङ्गादित्युक्तप्रायम्। ततश्चैत-दुक्तं भवति-अनेकान्तात्माकं तस्मिन् वस्तुतत्त्वे एकान्तविकल्पानवसर एव, यथा मेचके एकान्त-कृष्णादिविकल्पस्य। एवं त न तत्र किञ्चिदेकान्तेन निवर्तते, नापि तिष्ठति। किं तर्हि ? वस्त्वेव तत् तथा भवतीति सिद्धमेतत्। एवंविधे चास्मिन् एकान्तविकल्पनं सत्त्वादिनाऽग्न्यौष्ण्यादि-प्रतिषेधकल्पमिति भावितस्याद्वादमार्गेणापकर्णयितव्यम्। इति अलं विस्तरेण॥

**♦**ઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃ **♦ અનેકાંતરિય ♦**ઃઃઃઃઃઃઃઃઃઃ **♦** અનિવર્તમાન દ્રવ્યાંશ સર્વથા નિત્ય **જ નથી. અનિત્ય પ**ણ છે.

પ્રશ્ન: આ તે કેવો વિચિત્ર સ્વભાવ ? નિવર્તમાન તે જ અનિવર્તમાન ? અનિવર્તમાન તે જ નિવર્તમાન ?

ઉત્તર: સ્વભાવનો કદી પ્રશ્ન કરી શકાય નહીં. સૂર્ય કેમ પ્રકાશે છે ? તે પ્રશ્ન જ અસ્થાને છે. વળી, જો એવો સ્વભાવ ન હોય - નિવર્તમાન અનિવર્તમાનનો ભેદાભેદ ન હોય તો વસ્તુનું અસ્તિત્વ જ નહીં રહે, કારણ કે ભેદાભેદ વિના તેનું જ્ઞાન જ નહીં થાય. તે આ રીતે --

(૧) જો દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદ જ હોય, તો - બંનેનો સંબંધ જ ન ઘર્ટવાથી - 'આ દ્રવ્યનો આ પર્યાય નિવૃત્ત થાય છે' એવો બોધ જ શી રીતે થશે ?, અને (૨) જો બંનેનો અભેદ જ હોય, તો - પર્યાય પણ દ્રવ્યરૂપ બની જતાં - વસ્તુ અવિચલિત જ બની જશે, તો પછી 'આ ઘડો તૂટી ગયો' એવો બોધ શી રીતે થશે ?

આ રીતે, એકાંત ભેદ કે અભેદમાં વસ્તુનો અભાવ જ થતો હોવાથી, દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદાભેદરૂપ સ્વભાવ જ માનવો જોઈએ. એટલે આવો સ્વભાવ યુક્તિયુક્ત હોવાથી કોઈ પ્રશ્નનો અવકાશ નથી.

24. तद्भेदाभेदमन्तरेण निवर्तमान-तिष्ठतोरग्रहणेनाभावप्रसङ्गदिति । तयो:-द्रव्य-पर्याययोर्भेदा-भेदमन्तरेण-विना किमित्याह-निवर्तमान-तिष्ठतोरंशयोरग्रहणेन हेतुना अभावप्रसङ्गात् । अयमत्रा-भसन्धि:-भेदाभेद एव सित द्रव्यपर्याययोर्निवर्तमान-तिष्ठतोरंशयोर्ग्रहणमुपपद्यते । एकान्ततो भेदे तु कथमस्येदं निवर्तते इति व्यपदेश: । अभेदे त्वविचलितरूपत्यात् कथं निवृत्तिग्रहणम् ? अत एकान्तभेदे७भेदे च सित वस्तुनो७भाव एव स्यादिति ॥

१. पूर्वमुद्रिते तु 'तिष्ठतोः अंशेन ग्रहणेन' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु अ-प्रतानुसारेण 'तिष्ठतोरंशयोरग्रहणेन' इति पाठशुद्धिः कृता । २. 'एकान्ताभेदे' इति क-पाठः । ३. 'अथ' इति ख-च-पाठः ।

(१७०) में चेह किञ्चित्र निवर्तते, एकान्तानिवृत्तौ तद्विलक्षणबुद्ध्यभावतः कपालप्रतिपत्त्यसिद्धेर्विशेषाभावात् तस्याप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावत्वात् । म चोर्ध्वा-द्याकार एव कपालाद्याकारः, प्रतीत्यादिभेदतः तद्भेदसिद्धेः, म चासन्ताविमौ, तथा-

..♦ व्याख्या ♦.....

न चेत्यादि । न च इह-वैस्तुनि किञ्चिन्न निवर्तते, अपि तु निवर्ततेऽपि किञ्चित् । कुत इत्याह-एकान्तेत्यादि । एकान्तानिवृत्तौ सत्यां तत्तत्त्वेन तद्विलक्षणबुद्ध्यभावतः, प्रक्रमाद् घटविलक्षणबुद्ध्यभावतः कारणात् । किमित्याह-कपालप्रतिपत्त्यसिद्धः । असिद्धिश्च विशेषा-भावात् । विशेषाभावश्च तस्य, प्रक्रमाद् घटवस्तुनः अग्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावत्वात् । न चेत्यादि । न च ऊर्ध्वाद्याकार एव-एकान्तेन कपालाद्याकारः प्रतीत्यादिभेदतः ।

...... અનેકાંતરશ્મિ **ક** 

# \* અનેકાંતવાદમાં એકાંતગત દોષોનો અનવકાશ \*

(૧૭૦) જેમ મેચક મિશમાં 'કાળો હોય તો, પીળો કેમ ?' વગેરે વિકલ્પોનો અવકાશ નથી, તેમ અનેકાંતાત્મક વસ્તુતત્ત્વમાં પણ, એકાંતપક્ષભાવી વિકલ્પોનો અવકાશ નથી. (આશય: નિત્યાનિત્યતા વસ્તુની જ છે. એક અંશમાં નિત્યતા, બીજા અંશમાં અનિત્યતા તેવું નથી, કારણ કે બંને અંશ ભિન્નાભિન્ન છે, એટલે જ નિત્ય-અનિત્યના વિકલ્પો શક્ય નથી.) અનેકાંતાત્મક વસ્તુતત્ત્વમાં, એકાંતે કશું નિવૃત્ત પણ નથી થતું અને એકાંતે કશું સ્થાયી પણ નથી રહેતું, કારણ કે વસ્તુ જ કથંચિદ્દ નિવૃત્ત થાય છે અને સ્થાયી રહે છે - આવા યથાર્થ સ્વભાવવાળી વસ્તુમાં કરાતા વિકલ્પો તો, અગ્નિની ઉષ્ણતાના પ્રતિષેધ માટે કરાતા વિકલ્પોની જેમ, સ્યાદાદમાર્ગથી ભાષિત વ્યક્તિને શ્રવણીય બનતાં નથી.

### 🏻 🕸 ક્થંચિદ્ નિવૃત્તિ–અનિવૃત્તિભાવની સિદ્ધિ 🕸

વસ્તુનો કોઈ પણ અંશ નિવૃત્ત નથી થતો - એવું નથી, અર્થાત્ કોઈક અંશ તો નિવૃત્ત થાય જ છે… જો કોઈપણ અંશની નિવૃત્તિ ન થતી હોત, તો ઘટપર્યાય અપ્રચ્યુત-અનુત્પન્ન-સ્થિર એક્સ્વભાવી બનવાથી - પૂર્વ અપર અવસ્થામાં કોઈ ભેદ જ ન રહેવાથી, ઘટ કરતાં વિલક્ષણ બોધ જ નહીં થાય… એટલે કપાલનો બોધ સિદ્ધ જ નહીં થાય.

### 

### 25. तत्तत्त्वेनेति । तस्य-घटादेर्वस्तुनोऽविचिलतरूपत्वेन तत्त्वं-घटादित्वमेव तेन ॥

❖ અગ્નિનો ઉપ્શતાસ્વભાવ (૧) સત્ છે, કે (૨) અસત્ ? જો સત્ હોય તો સૌથી પહેલા અગ્નિનું સ્વરૂપ જ બળી જવું જોઈએ, પણ એવું તો દેખાતું નથી અને જો અસત્ હોય તો તેના દ્વારા કોઈનું પણ દહન ન થવું જોઈએ… આમ, વિકલ્પો ન ઘટવાથી અગ્નિનો ઉપ્શતાસ્વભાવ માની શકાય નહીં - આવા કુવિકલ્પોની જેમ, એકાંતવાદીએ કરેલ કુવિકલ્પો પણ શ્રવણીય બનતા નથી.

१. 'न चेह न किञ्चित्र' इति क-पाठ: । २. 'वस्तुनि न किञ्चित्र' इति क-पाठ: ।

प्रतिपत्तेः । न च द्विचन्द्रादिप्रतिपत्तिवद् भ्रान्तेयम्, अविगानतस्तद्भावात् । ( १७१ ) न च चित्रे निम्नोन्नतप्रतिपत्त्या व्यभिचारः, तत्र समस्पर्शज्ञानबाधकोपलब्धेः । न चैवमस्या-स्तित्सिद्धिः, तथाऽनुभवाभावात् । न च दोषक्षये तद्भावे तत् तुल्यता, तद्भावे प्रमाणा-

'आदि'शब्दात् कार्यभेदग्रहः । तद्भेदसिद्धेः-ऊर्ध्वाद्याकार-कपालाद्याकारयोभेदसिद्धेः । न चासन्ताविमौ-ऊर्ध्वाद्याकार-कपालाद्याकारौ तथाप्रतिपत्तेः-अस्तित्वेन प्रतिपत्तेः । न च द्विचन्द्रादिप्रतिपत्तिवद् भ्रान्तेयम्-ऊर्ध्वाद्याकारकपालाद्याकारप्रतिपत्तिः । कृत इत्याह-अविगानतः-अविगानेन तद्भावात्-अधिकृतप्रतिपत्तिभावात् । न च चित्रे निम्नोन्नतप्रतिपत्त्या अविगानभावोत्पन्नया व्यभिचारः-अनैकान्तिकता । कृत इत्याह-तत्र-चित्रनिम्नोन्नतप्रतिपत्तौ समस्पर्शज्ञानबाधकोपलब्धेः । न चैवमस्याः-ऊर्ध्वादिभेदप्रतिपत्तेः तत्सिद्धः-अभेदज्ञान-बाधकसिद्धः । कृत इत्याह-तथाऽनुभवाभावात् । तथा-तेन प्रकारेण अभेदज्ञानबाधकभाव-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

(૧) પૂર્વે જે ઘટનો આકાર હતો, તે જ કપાલનો આકાર છે..., એવું તો કહી ન શકાય; કારણ કે ઉર્ધ્વાદિ આકાર અને કપાલાદિ આકાર બંનેની પ્રતીતિ જુદી જુદી થાય છે અને બંનેના કાર્ય જુદા જુદા છે (ઘટ પાણી ભરવા કામ આવે ને કપાલ રાખ ભરવા કામ આવે.)

વળી, "આ બંનેનો આકાર વાસ્તવમાં છે જ નહીં (**આશય** : બધા આકાર વાસનાજનિત છે, વસ્તુ તો એકની એક જ છે... જ્ઞાનમાં કોઈ આકાર નથી…)" - એવું પણ કહી ન શકાય, કારણ કે બંને આકારનો અસ્તિત્વરૂપે બોધ થાય છે.

પૂર્વપક્ષ: અસ્તિત્વરૂપે બોધ તો બે ચંદ્રનો પણ થાય છે, છતાં તે બોધ, જેમ ભ્રાંત છે, તેમ બે આકારનો બોધ પણ ભ્રાન્ત જ છે.

ઉત્તરપક્ષ: એવું નથી, કારણ કે દ્વિચન્દ્રવિષયક બોધ તો દેષ્ટિદોષવાળાને જ થાય છે, નિર્મળ દેષ્ટિવાળાને નથી થતો. જયારે, ઘટ-કપાલનો બોધ તો સહુને નિરપવાદ થાય છે... (માટે તેને અભ્રાંત જ માનવો જોઈએ.)

(૧૭૧) પૂર્વપક્ષ : ચિત્રમાં સહુને પર્વત વગેરે ઉંચા દેખાય છે, ને ખીણ વગેરે નીચા દેખાય છે - આમ સહુને નિરપવાદ છે, છતાં તે ભ્રાન્ત છે, કારણ કે બધા એક જ કપડા પર છે (એટલે નિરપવાદ પ્રતીતિના બળે અભ્રાન્ત માની લેવાની ભૂલ ન કરવી…)

ઉત્તરપક્ષ : ચિત્રનો સ્પર્શ કરીએ ત્યારે ખબર પડે છે કે, કશું ઊંચું-નીચું નથી. એટલે તે જ્ઞાન તો બાધિત છે… જયારે ઘટ-કપાલના ભેદજ્ઞાનનું બાધક અભેદજ્ઞાનનો તો કોઈને અનુભવ થતો નથી. (જે અભેદજ્ઞાન થાય છે, તે કથંચિદ્દ અભેદનું છે, જે બાધક બનતું નથી.)

પ્રશ્ન : બંનેના ભેદજ્ઞાનમાં, બંને આકારનું અભેદજ્ઞાન જ બાધક નહીં બને ?

१. 'प्रकारेण भेद०' इति घ-पाठ:।

भावात् । ( १७२ ) न च योगिज्ञानं प्रमाणमत्र, तत एव हेतोः । न च तथाविधस्तदुपदेश एव प्रमाणम्, तस्याप्याकारशून्यत्वे तदसम्भवात् । ( १७३ ) न चासत्यपृष्ठा भ्रान्तिप्रति-

लक्षणेनानुभवाभावात्। न च दोषक्षये सत्यात्मन एव तद्भावे-अभेदज्ञानबाधकभावे तत्तुल्यता-चित्रनिम्नोन्नतप्रतिपत्तितुल्यता। कुत इत्याह-तद्भावे-अभेदज्ञानबाधकभावे प्रमाणाभावात्, दोषक्षये एवम्भूतं ज्ञानं भविष्यति नान्यादृशमित्यत्र न प्रमाणम्। न च योगिज्ञानं प्रमाणमत्र-तद्भावे। कुत इत्याह-तत एव हेतोः, प्रमाणाभावादेवेत्यर्थः। न चेत्यादि। न च तथाविधः-भेदाभावप्रतिपादकः "असन्तो भेदाः सदाऽभावात्" इत्यादिः तदुपदेश एव-योग्युपदेश एव प्रमाणम् अत्र। कुत इत्याह-तस्यापि-योगिन आकारशून्यत्वे सति तदसम्भवात्-उपदेशा-

ઉત્તર: ના, કારણ કે એવા અભેદજ્ઞાનનો કદી અનુભવ જ નથી થતો, કે જે બાધક બની શકે. પૂર્વપક્ષ: વાસનાદિ દોષને કારણે ભેદજ્ઞાન થાય છે. જ્યારે આત્મા મુક્ત થઈ જાય - વાસના ટળી જાય તો અભેદજ્ઞાન થાય અને તે બાધક છે. એટલે બંને આકારના ભેદનું જ્ઞાન પણ, ચિત્રમાં થતાં નિમ્ન-ઉન્નતજ્ઞાનની જેમ ભ્રાંત જ બનશે...

ઉત્તરપક્ષ : પરંતુ દોષક્ષય થયે, માત્ર ''અભેદનું જ જ્ઞાન થાય છે, ભેદનું નહીં'' - એમાં કોઈ પ્રમાણ નથી.

(૧૭૨) <mark>પૂર્વપક્ષ</mark> : યોગીનું જ્ઞાન તેમાં પ્રમાણ ન બને ? (યોગીને અભેદનું જ્ઞાન થાય છે, તે પ્રમાણ છે. તેથી તેમનો અભેદ જ છે.)

ઉત્તરપક્ષ : ના, કારણ કે યોગીને પણ માત્ર "અભેદનું જ જ્ઞાન થાય છે, ભેદનું નહીં" -એમાં શું પ્રમાણ ?

26. असन्तो भेदाः सदाङभावादिति । यदि हि कपालादयोऽवस्थाभेदा वस्तुसन्तो भवेयुस्तदा सर्वदाङप्यमीषां भावः स्यात् । न च सर्वदाङप्येतेषां भावः । अतस्त्रिष्वपि कालेषु विद्यमानतया प्रतीयमानं मृत्मात्रमेव वस्तु सदिति ।।

श्रीमुिनचन्द्रसूरिविरचिते अनेकान्तजयपताकोद्द्योतदीिपकाटिप्पणके
 नित्यानित्यवस्त्यिधकारः ॥

१. 'प्रमाणान्तरस्याप्याकार॰' इति क-पाठः । २. 'न चासत्यपीष्टा भ्रान्ति॰' इति ड-पाठः । ३. 'क्षये तद्भावे तत्तुल्यतानवदोषक्षये सत्यामन एव' इति ड-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते तु प्रेसदोषेण 'प्रमाणभावा॰' इति पाठः । ५. सदाभावात् इति पूर्वमुद्रित-पाठः ।

| <b>⋄</b> ◦                                 | ····                                          |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| पत्तिः, क्वचिददर्शनात्, अन्तरुपल्पवसमुद्धर | त्राया अपि तद्द्रष्टुस्तदध्यारोपेण प्रवृत्तेः |
| न चाजन्मानुपलब्धपीतभावकामलिशङ्खपीतप्र      | तिपत्त्या व्यभिचारः, तद्भावजन्मान्तरोप-       |
| • व्याख                                    | स ❖                                           |
| सम्भवात । कि हि अनाकार उपदिशति ?॥          |                                               |

दोषान्तरमाह-न चेत्यादिना । न च असत्यपृष्ठा-असत्यपूर्वा भ्रान्तिप्रतिपत्तिः । कृत इत्याह-क्विचिददर्शनात् असत्यपृष्ठाया भ्रान्तेः । अन्तरुपप्लवसमुद्भवाया अपि चिन्मात्रो-पलब्धादिरूपायाः तद्द्रष्टुः-सत्यमात्राद्रष्टुः तद्ध्यारोपेण-सत्यमात्राध्यारोपेण केशाद्यपेक्षया प्रवृत्तेः कारणात् । न चेत्यादि । न च आजन्मानुपलब्धपीतभावश्चासौ कामली च 'नालिकेर'-द्वीपवासिप्रख्यस्तस्य शृह्वपीतप्रतिपत्तिः तथा व्यभिचारः । न च कृतं इत्याह-तद्भावश्च-

દેખાતું નથી, તેથી સિદ્ધ થાય છે કે, ત્રણે કાળમાં વિદ્યમાનરૂપે પ્રતીત થતું માટીરૂપ તત્ત્વ જ સત્ છે." ← આમ, ભેદાભાવને સૂચવનાર ઉપદેશથી જ જણાય છે કે, યોગીને માત્ર અભેદનું જ જ્ઞાન છે,

...... અને કાંતરિમ **\***.....

ભેદનું નહીં... જો ખરેખર ભેદનું પણ જ્ઞાન હોત, તો ભેદાભાવનો ઉપદેશ જ કેમ અપ્પત ?

ઉત્તરપક્ષ: આકારશૂન્ય યોગી ઉપદેશ ન આપી શકે. જો યોગીનો ઉપદેશ માનો તો યોગીનો આકાર માનવો પડે અને એટલે જો યોગીનો આકાર હોય, તો ઘટનો આકાર હોવામાં પણ શું વાંધો છે ? (घटेन कि अपराद्धम् ? येन तस्याकारासंभवः)

### 🕸 स्त्रान्ति पश सत्यभूवङ 🕆 होय 🕸

(૧૭૩) 'તુષ્યતુ दુર્जनः' ન્યાયથી ભેદજ્ઞાનને કદાચ ભ્રાન્ત માની પણ લો, તો પણ ભેદનાં અસ્તિત્વનું નિરાકરણ તો ન જ થઈ શકે, કારણ કે તેવું ભ્રાંતજ્ઞાન પણ ત્યારે જ થઈ શકે, કે જયારે તેવી વસ્તુનું પૂર્વે દર્શન થયું હોય, બાકી અસત્યમૂલક ભ્રાંતિ તો કદી દેખાતી જ નથી.

પ્રશ્ન : બારીની બહાર ખુલ્લા આકાશમાં નજર નાખવા પર, સફેદ વાળ કે ગુચ્છા જેવું કંઈક અસત્ પ્રતીત થાય છે, જેને 'કેશોન્દુક' કહેવાય છે. અહીં એકના બદલે બીજી વસ્તુ પ્રતીત થાય છે, એવું નથી... પણ આંતરિક ઉપપ્લવના કારણે તેવી અસદ્વિષયક ભ્રાંતિ થાય છે, તો આવી ભ્રાંતિ તો અસત્યમૂલક હોઈ જ શકે ને ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે ત્યાં પણ કેશાદિનો સત્યતયા અધ્યારોપ કરીને જ, કેશનો પ્રતિભાસ પ્રવર્તે છે અને તેવો સત્યતયા અધ્યારોપ ત્યારે જ થઈ શકે, કે જયારે વાસ્તવિકરૂપે પૂર્વે કેશનું દર્શન થયું હોય… ફલતઃ તેવો પ્રતિભાસ પણ સત્યમૂલક જ હોય.

પ્રશ્ન: આ જન્મમાં જેણે કદી પીળો રંગ જોયો જ નથી, તેવા કમળાના દર્દી નાળિયેર દ્વીપવાસી વ્યક્તિને પણ, શંખના પીળા રંગનું ભ્રાંતજ્ઞાન તો થાય જ છે ને ? આ ભ્રાંતિ પણ સત્યમૂલક શી રીતે માની શકાય ? કારણ કે આ વ્યક્તિએ પહેલા તો પીળો રંગ કદી જોયો જ નથી.

१. 'अपि वियन्मात्रोप०' इति ड-पाठ: ।

लब्धिबलेन तत्प्रवृत्ते:, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात् । इति अनुपचरिताकारसिद्ध्या पर्याय-सिद्धिरिति ।

(१७४) एतेन 'स्यादारेका-न हि कूटस्थनित्यतया' इत्यादि यदाशङ्क्योक्तें-'पर्यायव्यतिरिक्तस्य द्रव्यस्यासिद्धेः' इत्यादि, तदिष प्रतिक्षिप्तमेवावगन्तव्यम्, कथञ्चिद् व्यतिरेकसिद्धेरिति । तथाहि-

पीतभावश्च जन्मान्तरोपलब्धिश्च संसारानादितया तद्भावजन्मान्तरोपलब्धी एतयोर्बलं-सामर्थ्यं तेन, तत्प्रवृत्ते:-अनन्तरोदितपीतप्रतिपत्तिप्रवृत्ते:। अन्यथा-एवमनभ्युपगमे। किमित्याह-अति-प्रसङ्गात्, पञ्चवर्णातिरिक्तवर्णान्तरप्रतिपत्तिप्रसङ्गादित्यर्थः। इति-एवम् अनुपचरिताकार-सिद्ध्या हेतुभूतया पर्यायसिद्धिः, आकारस्यैव पर्यायत्वात् इति ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन 'स्यादारेका-न हि कूटस्थनित्यतया' इत्यादि यदाशङ्कचोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे 'पर्यायव्यतिरिक्तस्य द्रव्यस्यासिद्धेः' इत्यादि तदिप सर्व प्रतिक्षिप्तमेवावगन्तव्यम् । कुत इत्याह-कथि द्विद्यतिरेकिसिद्धेः पर्यायेभ्यो द्रव्यस्य इति । एतदेवोपदर्शयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । अन्योन्यव्यासिभावेन हेतुना ।

\* અનેકાંતરિમ \*

ઉત્તર: અરે ભાઈ! એક તો પીળો રંગ દુનિયામાં છે અને બીજું સંસાર અનાદિ છે, માટે અ જન્મમાં ભલે તેને તેવો બોધ ન થયો હોય, પણ જન્માંતરમાં તો તેને તેવો બોધ થયો જ હશે. (જે પણ વસ્તુ દુનિયામાં છે, તેનો બોધ અનાદિ ભૂતકાળમાં થયો જ હોય…) ફલતઃ તે ભ્રાંતિ પણ સત્યમૂલક જ ઠરશે… જે વસ્તુ સંસારમાં છે જ નહીં અને તેથી કદી પૂર્વે બોધ જ નથી થયો તેવા પદાર્થની તો ભ્રાંતિ સંભવિત જ નથી, નહીંતર પાંચ વર્ણથી અતિરિક્ત છઢા વર્શનો પણ ભ્રાંતિરૂપે અનુભવ થવા લાગશે!

### **ૠ દ્રવ્ય−પર્યાયની સિવ્દિ ૠ**

તેથી ભેદજ્ઞાન પણ સત્યમૂલક જ હોઈ ઉર્ધ્વાદિ આકાર અને કપાલાદિ આકાર બંનેનો ભેદ સિદ્ધ થશે જ... આમ, અનુપચરિત (વાસ્તવિક) રૂપે બંને આકારની સિદ્ધિ થવાથી, પર્યાયની સિદ્ધિ પણ થશે જ, કારણ કે આકાર જ એક પ્રકારનો પર્યાય છે.

(૧૭૪) ઉપરોક્ત કથનથી, "અમે દ્રવ્યને ફૂટસ્થ નિત્ય નથી માનતા, પણ પરિણામનિત્ય માનીએ છીએ" - એવી આશંકા ઉપાડીને પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે - "પર્યાયથી વ્યતિરિક્ત દ્રવ્યની સિદ્ધિ જ અસંભવિત છે" - તે બધું જ કથન નિરાકૃત થાય છે, કારણ કે ઉપરોક્ત રીતે દ્રવ્યનો, પર્યાયથી કથંચિદ્દ ભેદ સિદ્ધ જ છે. તે આ પ્રમાણે -

१. 'इति' इति पाठो घ-पुस्तके नास्ति । २. प्रेक्ष्यतां ३५तमं पृष्ठम् । ३. ३७तमे पृष्ठे । ४. 'भूतयो(?) पर्याय०' इति ड-पाठः । ५. ३७तमे पृष्ठे ।

(१७५) "अन्योन्यव्याप्तिभावेन द्रव्य-पर्याययोः कथम् । भेदाभेदो विरुद्धः स्यात् तद्धावानुपपत्तितः ? ॥ नान्योन्यव्याप्तिरेकान्तभेदेऽभेदे च युज्यते । अतिप्रसङ्गादैक्याच्य, शब्दार्थानुपपत्तितः ॥ अन्योन्यमिति यद्भेदं व्याप्तिश्चाह विपर्ययम् । भेदाभेदे द्वयोस्तस्मादन्योन्यव्याप्तिसम्भवः ॥ एवं शबलरूपेऽस्मिन् व्यावृत्त्यनुगमाविष । स्याद्वादनीतितः सिद्धौ तथाऽनुभवसुस्थितौ ॥ "

कयोरित्याह-**द्रव्यपर्याययोः** । किमनयोरित्याह-**कथं भेदाभेदो विरुद्धः स्यात् ?** नैव । कुत इत्याह-**तद्भावानुपपत्तितः**-अन्योन्यव्याप्तिभावानुपपत्तेः ॥

····•� व्याख्या �

तथाहि नान्योन्यव्याप्तिरेकान्तभेदेऽभेदे च युज्यते । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात् एकान्तभेदे 'हिमवद्-विन्ध्य'योरन्योन्यव्याप्तिप्रसङ्गात्, ऐक्याच्च एकान्ताभेदेऽणोरप्यात्मनैव अन्योन्यव्याप्तिप्रसङ्गात् तथा शब्दार्थानुपपत्तितः कारणात् ॥

अनुपपत्तिश्चान्योन्यमिति यद्भेदं व्याप्तिश्चाह-विपर्ययम् अभेदम् यस्मादेवं भेदाभेदे द्वयोस्तस्मादन्योन्यव्याप्तिसम्भवः ॥

एवं जात्यन्तरात्मकभेदाभेदविकल्पसिद्ध्या शबलरूपेऽस्मिन् वस्तुनि व्यावृत्त्य-नुगमाविप स्याद्वादनीतितः सिद्धौ । तथा-तिच्चित्रभावतयाऽनुभवसुस्थितौ-व्यावृत्त्यनुगमा-

# \* અનેકાંતરશ્મિ \*

(૧૭૫) "(૧) દ્રવ્ય અને પર્યાય બંને પરસ્પર વ્યાપ્તિભાવે રહ્યા હોવાથી, બંનેનો ભેદાભેદ શી રીતે વિરુદ્ધ ગણાય ? જો ભેદાભેદ ન માનવામાં આવે, તો બંનેની પરસ્પર વ્યાપ્તિ જ નહીં ઘટે.

- (૨) પરસ્પર વ્યાપ્તિ, જો એકાંતભેદમાં પણ થતી હોય, તો હિમાલય અને વિન્ધ્ય પર્વતની પણ વ્યાપ્તિ માનવાનો પ્રસંગ આવશે અને જો એકાંત અભેદમાં પણ થતી હોય, તો પરમાણુની, પોતાની સાથે પણ વ્યાપ્તિ માનવાનો પ્રસંગ આવશે, વળી, એકાંત ભેદ કે અભેદમાં 'અન્યોન્ય-વ્યાપ્તિ'નો શબ્દાર્થ પણ અસંગત છે. તે આ રીતે -
- (3) 'બે પદાર્થોનું પરસ્પર જોડાણ' આમાં 'પરસ્પર' અંશ બે પદાર્થોનો ભેદ સૂચવે છે અને 'જોડાશ' અંશ બે પદાર્થનો અભેદ સૂચવે છે. તેથી દ્રવ્ય-પર્યાયનો જો ભેદાભેદ માનવામાં આવે, તો જ અન્યોન્યવ્યાપ્તિ ઘટી શકે, અન્યથા નહીં.
- (૪) આમ, દ્રવ્ય-પર્યાય વચ્ચે ભેદાભેદ રૂપ જાત્યન્તર હોવાથી, સ્યાદ્વાદનીતિથી, શબલરૂપ વસ્તુમાં વ્યાવૃત્તિ અને અનુગમ પણ સિદ્ધ થશે જ… અને તે વસ્તુના વ્યાવૃત્તિ-અનુગમ, તેવા પ્રકારના

इत्थं प्रमाणसिद्धेऽस्मिन् विरोधोद्धावनं र्नृणाम् । व्यसनं धीजडत्वं वा प्रकाशयति केवलम् ॥ ( १७६ ) इत्यलं विस्तरेण ॥

॥ नित्यानित्यवस्त्वधिकारः समाप्तः ॥

\* \* \* \* \* \* \*

**००००** 

नुभवसुस्थिताविति निदर्शितमेतत् ॥

इत्थम्-एवं प्रमाणसिद्धेऽस्मिन् भेदाभेदे विरोधोद्भावनं नृणाम् किं करोतीत्याह-व्यसनं धीजडत्वं वा प्रकाशयित केवलम्, न किञ्चिदन्यत् । इत्यलं विस्तरेण इति पूर्वपक्षोन्यस्तस्य समस्तस्यैव निराकृतत्वात् ॥

·इति नित्यानित्यवस्त्वधिकारः समाप्तः ॥

### \* \* \* \* \* \* \*

અનુભવથી પણ સારી રીતે સિદ્ધ થયેલા છે."

આ રીતે, દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદાભેદ જયારે પ્રમાણસિદ્ધ હોય, ત્યારે વિરોધો ઉભા કરવા, તેના દ્વારા તો, માણસોનું કેવળ એકપ્રકારનું વ્યસન અથવા બુદ્ધિની જડતા જ પ્રકાશિત થાય છે.

(૧ં૭૬) નિષ્કર્ષ : દ્રવ્ય-પર્યાયનો ભેદાભેદ સિદ્ધ થવાથી, દ્રવ્યાંશને લઈને વસ્તુ નિત્ય છે અને પર્યાયાંશને લઈને વસ્તુ અનિત્ય છે≕એમ વસ્તુ નિત્યાનિત્યરૂપ જ માનવી જોઈએ… નિત્યાનિત્યપક્ષ અંગે, પૂર્વપક્ષી દ્વારા ઉપન્યસ્ત સમસ્ત કથનનું નિરાકરણ થઈ ગયું હોવાથી, હવે વિસ્તારથી સર્યું…

> ॥ આ પ્રમાણે નિત્યાનિત્યવસ્તુવક્તવ્યતા સ્વરૂપ બીજા અધિકારનું ગુજરાતી વિવેચન દેવગુરુકૃપાએ પરિપૂર્ણ થયું ॥

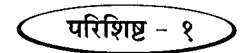


१. 'नृणाम्' इति क-पाठः । २. अनुष्ठुष् । ३. 'इति द्वितीयः परिच्छेदः' इत्यधिको घ-पाठः । ४. 'नृणाम् इति क-पाठः ।









# અનેકાંતજથપતાકા પ્રથમ-દ્ધિતીય અધિકાર વિશેષ ટીપ્પણો...

(પૃ. ૧૮, પં. ૧૦) અહીં જિનવચન અને ચિંતામણિનું સર્વસાધર્મ્ય નથી લેવાનું, કેમ કે તે બંને દ્વારા પ્રાપ્ત થનાર ફળ તો અત્યંત ભિન્ન છે.



(પૃ. ૧૯, પં. ૨૧) અર્થાત્ સ્થૂળ ઉક્તિઓ દ્વારા શઠોક્તિનું નિરાકરણ અને એ નિરાકરણ દ્વારા પણ શઠોક્તિઓનું તુચ્છપણું બતાવાય છે..



(પૃ. ૨૨, પં. ૨૧) પ્રશ્ન : કર્મ ક્યાં અનાદિ છે, એ તો વધુમાં વધુ ૭૦ કોડાકોડી સાગરોપમ પછી ખરી જ પડવાના ને ? ઉત્તર : પ્રવાહની અપેક્ષાએ અનાદિકાળથી તેનો સંયોગ હોવાથી તે અપેક્ષાએ કર્મને અનાદિ કહ્યા.



(પૃ. ૨૮, પં. ૯) વ્યાખ્યામાં મૂકેલ 'प्रवृत्तिनिमित्तभेदात्' અને 'अभिन्ननिमित्तत्वात्' એ બેનું તાત્પર્ય -

પ્રવૃત્તિનિમિત્ત જુદા જુદા હોવાથી ઘટ અને પટમાં ઘટત્વ/પટત્વરૂપે ભેદ હોય તો ભેદ જ હોય અને ઘટ-ઘટ વચ્ચે એક જ પ્રવૃત્તિનિમિત્ત હોવાથી ઘટત્વરૂપે અભેદ હોય તો અભેદ જ હોય.



(પૃ. ૨૮, પં. ૨૩) સંવાદકજ્ઞાનની અપેક્ષાએ પ્રમાણ માનવા જતાં ચક્રક દોષ આવે.

તાત્પર્ય એ કે, જો પરતઃ પ્રામાણ્ય માનવામાં આવે, તો ચક્રક થાય. કારણ કે, જ્યારે સંવાદિપ્રવૃત્તિ થાય ત્યારે મારું જ્ઞાન સંવાદક છે આવું જ્ઞાન થાય અને ત્યારે જ જ્ઞાનનિષ્ઠપ્રામાણ્ય= યથાવસ્થિતાર્થજ્ઞાપકત્વલક્ષણવિશેષ સિદ્ધ થાય. આ પરતઃ પ્રામાણ્યની વાત છે, અહીં ચક્રક દોષ આવે. કારણ કે માણસ સંવાદિપ્રવૃત્તિઇચ્છુક હોય છે, તે, જ્ઞાનમાં જ્યાં સુધી પ્રામાણ્યનો નિશ્ચય ન થાય ત્યાં સુધી પ્રવર્તે નહીં અને પ્રવૃત્તિ થાય નહીં ત્યાં સુધી તમારા મતે પ્રામાણ્યનો નિશ્ચય થાય નહીં, એ જ ચક્રક…



(પૃ. ૩૨, પં. ૨૩) પ્રશ્ન : વસ્તુ સર્વાત્મના કામ કરે છે, એટલે તો માત્ર સત્ત્વરૂપ જ કેમ થાય ? સર્વસ્વરૂપમાં તો સત્ત્વ-અસત્ત્વ બંને ધર્મ આવે અને તો તેનાથી વસ્તુ પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વ ઉભયરૂપ જ થવી જોઈએ ને ? ઉત્તર : ના, વસ્તુ સર્વાત્મના કામ કરે, તો પણ તેનું સત્ત્વાકાર જ કામ કરી શકે, અસત્ત્વાકાર નહીં અને તો તેનાથી થનાર વસ્તુ સત્ત્વરૂપ=ભાવરૂપ જ બને. તે આ રીતે - (અસદ્રૂપ તો…)

### ٨

(પૃ. ૩૭, પં. ૧૯) 'પર્યાયો નાશ પામે અને દ્રવ્ય ટકે' - આ વાત તો જ સંભવે કે જો પર્યાય કરતાં દ્રવ્યનું જુદું અસ્તિત્વ હોય, પણ તે જ સંભવતું નથી. (એ જ વાત જણાવે છે -)



(પૃ. ४८, પં. ૧૪) વ્યાખ્યામાં જે 'प्रवृत्तिनिमित्ताभावेन शब्दाप्रवृत्तेः' લખ્યું છે એનો ભાવ એ કે, સાસ્નાદિમત્ત્વગોત્વ તે 'ગો'શબ્દનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે. તેવી રીતે જો 'अयं स्थाणुः' આવા શબ્દપ્રયોગનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ફક્ત સ્થાશુત્વ જ છે, પુરુષત્વ નહીં, કારણ કે પુરુષત્વવાન્માં તેવા પ્રકારનો શબ્દપ્રયોગ નથી થતો, પણ તમારા મતે (=અનેકાંતમતે) તો સર્વત્ર પુરુષત્વ પણ રહેલું જ છે, માટે पुरुषत्वाऽसंसृष्टस्थाणुत्व કે જે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે તે ન મળતાં 'स्थाणुः' આવા પ્રકારનો શબ્દપ્રયોગ ન થાય…

### ٨

(પૃ. ૭૫, પં. ૨૫) કુક્કાચાર્ય: પૃ. ૧૬ પર પણ કુક્કાચાર્યની વાત આવી હતી, તે અને આ કુક્કાચાર્ય જુદા હોવા જોઈએ... કારણ કે ત્યાં પૂર્વવંશજ તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો હતો, જયારે અહીં કુક્કાચાર્યના મતના નિરાકરણની વાત છે..

પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ. સા. બ્રાહ્મણ હતા અને તેમના વંશીય તરીકે જ પહેલાં અને હમણાં બતાવેલા કુક્કાચાર્ય હોઈ શકે.. હવે એ કુક્કાચાર્યે કોઈક પ્રકરણ રચ્યું હોય, એટલે તેટલા અંશે તેમનો અનિંઘ માર્ગ કહેવાય અને તેનું અનુસરણ હરિભદ્રસૂરિ મ. સા.એ કર્યું.. પણ બ્રાહ્મણ હોવાથી તેમની કેટલીક માન્યતા ખોટી હોય અને તેનું નિરાકરણ અહીં કર્યું હોય એવું પણ બને..

આ તો એક સંભાવનામાત્ર છે, આવી અનેક કલ્પનાઓ થઈ શકે.. વિદ્વાનો યથાયોગ્ય વિચારણા કરી તથ્યનો નિર્ણય કરે… અમને આ વિશેનો કોઈ ઇતિહાસ મળ્યો નથી..



(પૃ. ૭૮, પં. ૨૫) પ્રશ્ન: તમે કહ્યું કે સત્ત્વાસત્ત્વ ઉભય રહેતાં હોવાથી વસ્તુને સદસદ્ ઉભયરૂપ માનવી જોઈએ, પણ તમારી આ વાત વ્યાજબી જણાતી નથી. કારણ કે, સત્ત્વાસત્ત્વ બે વસ્તુ દુનિયામાં છે જ નહીં... જે સત્ત્વ છે એ જ અસત્ત્વ છે... પૃથ્વીમાં જે રૂપે સત્ત્વ છે તે જ રૂપે અસત્ત્વ છે.. તો પછી ઉભય જ ન હોવાથી ઉભયરૂપ માનવાની આપત્તિ ક્યાંથી આવે ?

ઉત્તર: તમારી વાત શક્ય નથી, જુઓ - (તમે વસ્તુમાં ...)



(પૃ. ૯૦, પં. ૧૮) એટલે એકાંતે એકરૂપ સેતિકાથી જો બીજાને પણ તૃપ્તિ થાય તો માનવું જ પડે કે એકમાં તે સંપૂર્ણતયા ઉપયોગવાળી નહોતી, બેમાં જુદા જુદા અંશે ઉપયોગવાળી હતી…



(પૃ. ૯૩, પં. ૧૩) કારણ કે સેતિકા અને ઘટ બંને એક્સ્વરૂપવાળા હોવાથી તેમાં બેમાં વિશેષ શું ? કે જેથી ઘટથી બે કાર્ય થાય ને સેતિકાથી માત્ર એક જ ! હવે વધુ ચર્ચાથી સર્યું.



(પૃ. ૧૦૫, પં. ૧૩) (ઉભયની પ્રતીતિ ઉભયનાં અસ્તિત્વ વિના ન જ હોઈ શકે.)



(પૃ. ૧૦૫, પં. ૨૧) (અન્યથા ઘટાદિમાં દેખાતું સ્વ-પરવૈશિષ્ટ્ય અનુપપન્ન થાય.)



(પૃ. ૧૦૬, પં. ૨૧) પ્રશ્ન : જો અબાદિઅસત્ત્વ ઘટમાં જ રહેશે, તો પટમાં અબાદિઅસત્ત્વાભાવ સિદ્ધ થતાં પટ અબ્રુપ=જળરૂપ થવાની આપત્તિ આવે..

ઉત્તર: વાત સાચી છે, પણ અબાદિઅસત્ત્વ ઘટમાં જ રહે તેવું નહીં માનીએ, પણ અબાદિઅસત્ત્વ ઘટસત્ત્વથી જ અનુવિદ્ધ નથી, પણ પટાદિસત્ત્વથી પણ અનુવિદ્ધ છે તેમ માનીશું.. આ જ વાત 'અથવા' કરીને ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે..



(પૃ. ૧૦૯, પં. ૧૬) તેથી ભાવ એ કે, પૃથ્વીમાં રહેલું જળાસત્ત્વ, જળમાં જ જળાસત્ત્વની પ્રતીતિ કરાવે એવું ન બને, કારણ કે જળમાં જળાસત્ત્વનો અનુવેધ નથી.. એટલે જળસત્ત્વ સિવાય પાર્થિવસત્ત્વ વગેરે તમામની સાથે જળાસત્ત્વનો અનુવેધ માનવો જ રહ્યો અને તો પાર્થિવમાં પાર્થિવસત્ત્વ અને જળાસત્ત્વરૂપ ઉભયરૂપતા આવશે જ..



(પૃ. ૧૧૪, પં. ૧૯) એટલે તમે જેવો અનેકાંતવાદ (=કેવળ ભેદના સમાનાધિકરણ કેવળ-અભેદને સ્વીકારવારૂપ અનેકાંતવાદને) કલ્પીને તેના વિશે દોષો રજૂ કર્યા તેવો અનેકાંતવાદ અમે માનતા જ નથી (અને એટલે તેને લઈને અમને દોષો પણ ન આવે.



(પૃ. ૧૨૭, પં. ૨૬) આ પદાર્થ ઉપલક રીતે વિચારતાં અસંગત ભાસે -

(૧) સત્ત્વ-અસત્ત્વમાં જે તુલ્યાંશ છે=બંનેમાં સમાન રીતે રહેનાર વસ્તુત્વપરિણામ છે, એ જ દ્રવ્ય છે - આવું ગ્રંથકારનું કહેવું છે..

પ્રશ્ન એ થાય કે, વસ્તુત્વપરિણામ ધર્મ કે ધર્મી ? આગળ સ્વયં જ ચેતનત્વ વગેરેને ધર્મ કહેવાના છે, તો પછી તેની જેમ વસ્તુત્વ પણ ધર્મ જ કહેવાય ને ?

(૨) વળી જો તુલ્યાંશને દ્રવ્ય કહો, તો તમામ ઘડામાં રહેલ ઘટત્વરૂપ તુલ્યાંશને પણ દ્રવ્ય=ધર્મી માનવાની આપત્તિ આવે !

આ પ્રશ્નોના સમાધાન માટે + સ્પષ્ટતા માટે આમ વિચારી શકાય કે -

'सदसद्रूपं वस्तु' આમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વ એ ધર્મ છે અને સ્વાભાવિક છે કે ધર્મી તરીકે વસ્તુ મળે.. પણ પ્રસ્તુતમાં ગ્રંથકારે ક્વચિત્ વસ્તુત્વ + વસ્તુ વચ્ચે અભેદની વિવક્ષાથી વાત કરી છે.. ક્વચિત્ ભેદની વિવક્ષાથી વાત કરી છે.. 'વસ્તુ' એ સદસદ્ બંનેને ઉદ્દેશીને તુલ્ય રીતે કહેવાય છે, તેથી વસ્તુ એ દ્રવ્યરૂપ છે તેમ સાબિત થાય.. દ્રવ્યરૂપે=ધર્મી તરીકે તો વસ્તુ જ લેવી જોઈએ.. વસ્તુત્વ એ વસ્તુથી અભિષ્ઠ હોવાથી તેને પણ દ્રવ્ય તરીકે કહેવામાં આવે છે..

ફિલતાર્થ એ કે, વસ્તુ એ ધર્મી બની શકે અને સત્ત્વ-અસત્ત્વ એના ધર્મ તરીકે સાબિત થાય.. જેમ વસ્તુ ધર્મી છે, તેમ તેની સાથે સંલગ્ન વસ્તુત્વપરિશામ પણ ધર્મી કહી શકાય, કારણ કે પરિશામ અને પરિશામવાળાનો કથંચિદ્ અભેદ છે.. બસ, આ જ વિવક્ષાને સામે રાખીને અહીં વસ્તુત્વ-પરિશામને ધર્મી તરીકે કહ્યો..



(પૃ. ૧૨૯, પં. ૨૫) સત્ત્વ/અસત્ત્વ જેવી રીતે વસ્તુથી અભિન્ન છે, તેવી જ રીતે ચેતનત્વાદિ પણ વસ્તુથી અભિન્ન હોવાથી, ચેતનત્વ=સત્ત્વાસત્ત્વરૂપ થવાથી તે બંને વચ્ચે ધર્મ-ધર્મીભાવ ન ઘટી શકે…

### ٨

### (પૃ. ૧૩૫, પં. ૧૮) 'तदेवासहायं ... विवादस्य' એ પંક્તિનો ભાવાર્थ :

પૂર્વપક્ષ: ઘટસંવેદન તે ઘટસંવેદનિભન્ન એવા પટાદિસંવેદનની ભિન્નતાથી વિશિષ્ટ છે.. આનો અર્થ એ જ થાય કે ઘટસંવેદનમાં પટનો અનુભવ નથી થતો.. મતલબ કે ઘટમાં માત્ર ઘટ જ અનુભવાય એટલે જ ઘટસંવેદન ઘટસંવેદનિભન્નસંવેદનાન્તરિવિક્ત કહેવાય... ઘટમાં માત્ર ઘટ જ અનુભવાય= ઘટસંવેદન અસહાય હોય..

ફિલતાર્થ એ થયો કે, અસહાય એવું ઘટસંવેદન તેને જ તમે સંવેદનાન્તરિવિક્તિ કહો છો.. આમાં નવું શું થયું ? ઘટસંવેદનનું અસહાયત્વ હોવું જ તેનું તદન્યવિવિક્તત્વ છે, એ કંઈ જુદી વસ્તુ નથી કે જેના દ્વારા તમે સિદ્ધ કરવા માંગો છો તે સત્ત્વાસત્ત્વોભયાત્મકતા સિદ્ધ થઈ જાય..

ઉત્તરપक्ष : (को वा...) અસહાયત્વને તદન્યવિવિક્તત્વરૂપ માનો.. કોણ કહે છે તમને કે જુદું



માનો.. પણ એ અસહાયત્વ કેવલઘટસંવેદનમાં જ કેમ ? ઘટ-પટ ઉભયસંવેદનમાં કેમ નહીં ? આ બાબતનો ખુલાસો તો તમારે કરવો જ પડશે અને કહેવું જ પડશે કે સહાયાભાવ નામનું ભેદક તત્ત્વ કેવળ ઘટસંવેદનમાં જ છે, ઘટ-પટ ઉભયસંવેદનમાં નહીં.. આ સહાયાભાવરૂપ ભેદક જો સંવેદનમાં માનો, તો વસ્તુમાં તમે સત્ત્વ-અસત્ત્વ ઉભય ધર્મ માની જ લીધા, કારણ કે સહાયાભાવ એ અસત્ત્વ જ છે ને ?

અને બીજી વાત 'अयं घटः, न पटादि' આ રીતે ઘટભિશ્વપટવૈવિક્ત્યનું જ્ઞાન થાય જ છે.. માટે જ્ઞાન તદન્યવિવિક્ત છે તેવું જણાઈ જ જાય છે.. આખી દુનિયામાં સુપ્રસિદ્ધ આ બાબત વિવાદનો વિષય નથી.



(પૃ. ૧૪૪, પં. ૨૧) સ્પષ્ટતા - અભાવાંશ કોઈ અર્થક્રિયા નથી કરતો, પરંતુ પોતાના જ્ઞાનને તો ઉત્પન્ન કરે જ છે.. વસ્તુમાં અંસત્ત્વ રહેલ છે અને તે 'વસ્તુ અસદ્ છે' આવા વિકલ્પને=જ્ઞાનને પેદા કરે છે જ.. એટલે કોઈ આપત્તિ આવતી નથી.



(પૃ. ૧૬૫, પં. ૨૧) જો સમવાયને કારણ ન માની ધર્મ-ધર્મીને જ કારણ માની લેવામાં આવે તો 'તંતુષુ પટઃ' એવી આધારાધેયભાવને જણાવનારી પ્રતીતિ કેમ થાય ? 'તન્તવઃ પટશ્ન' આવી પ્રતીતિ જ થઈ જાય ને ? પણ બંને પ્રતીતિ વિલક્ષણ છે, એટલે માનવું પડે કે 'તન્તવઃ પટઃ' એ પ્રતીતિમાં જે કારણસામગ્રી છે, તેના કરતાં કંઈક જુદું કારણ 'તન્તુષુ પટઃ' આવી પ્રતીતિની કારણસામગ્રીમાં છે અને તે કારણ એ જ 'સમવાય' છે..



(પૃ. ૧૭૭, પં. ૧૧) મતલબ કે માટીનો અનાદિકાળથી એક જ સ્વભાવ છે કે - તે તે સમયે તે તે સહકારીના સંનિધાનમાં તે તે ચોક્કસ પ્રકારે કાર્યને ઉત્પન્ન કરવું.. આ સ્વભાવમાં કદાપિ ફેરફાર થતો નથી..

### ٩

(પૃ. ૧૮૧, પં. ૨૪) પૂર્વપક્ષે એમ કહ્યું કે - એક દાહ્ય વસ્તુના દહન પછી પણ વસ્તુનો દહનસ્વભાવ ચાલ્યો જતો નથી, હાજર જ હોય છે, કારણ કે બીજી દાહ્ય વસ્તુને તે ભવિષ્યમાં બાળે છે જ.. જો દહનસ્વભાવ ચાલ્યો ગયો એમ માનો, તો નવી વસ્તુને બાળી ન શકે.. તથા અદહનસ્વભાવ પણ હાજર જ હોય છે. અન્યથા દગ્ધને પણ બાળવા લાગે.. વસ્તુ દહન-અદહનરૂપ એક જ સ્વભાવવાળી અનાદિકાળથી છે..

ઉત્તરપક્ષ એમ જણાવે છે કે - દહન-અદહનસ્વભાવ નિયત માનવા જોઈએ.. મતલબ કે તૃણને બાળવાનો સ્વભાવ તૃણ બળી જતા રવાના થઈ જાય અને પર્ણ બળી જતાં પર્ણ બાળવાનો સ્વભાવ પણ રવાના થઈ જાય.. જો 'તૃણ કે પર્ણ'ને જણાવ્યા વિના ફક્ત દહનસ્વભાવ અને અદહનસ્વભાવ માનો (મતલબ કે કોને બાળવાનો સ્વભાવ અને કોને ન બાળવાનો સ્વભાવ - એવું ન જણાવો) તો આ આપત્તિ આવશે - (જે હવે બતાવવા જઈ રહ્યા છે..)



(પૃ. ૧૮૨, પં. ૮) (કારણ કે બાળવા યોગ્ય તૃણાદિને એકીસાથે નહીં; પણ જુદા જુદા કાળે બાળે છે એટલે અમુક વખતે અમુકનું દહન અને અમુકનું અદહન - એમ અગ્નિમાં દહન-અદહન ઉભયસ્વભાવતા માનવી જ રહી..)



(પૃ. ૧૯૧, પં. ૨૫) જો કે આવું કહેવું પણ નિરર્થક જ છે, કારણ કે અભવનસ્વભાવી વસ્તુ ઉત્પન્ન નથી થતી - એવું કહેવાનો મતલબ જ શું ? જેમ કાળી વસ્તુ કાળી છે - આવું કહેવું નિરર્થક છે તેમ..



(પૃ. ૨૧૮, પં. ૨૫) જો માટી અને ઊધ્વકાર વચ્ચે કથંચિદ્ અભેદ માનો, તો એ આપત્તિ ન આવે.. કારણ કે તેવું માનવામાં ઊધ્વકાર અને માટીના ઉપાદાનકારણ કથંચિદ્ અભિન્ન થવાથી ઊધ્વકારની કથંચિદ્ નિવૃત્તિ થવા છતાં માટીની નિવૃત્તિ ન થઈ હોવાથી વિકાર માનવાની જરૂર ના રહે.. જયારે માટીની રાખ થશે, ત્યારે ઊધ્વકાર + માટી ઉભયની નિવૃત્તિ થઈ જતાં તેના વિકારરૂપ એવી રાખ ઉત્પન્ન થઈ જશે કે જે માટીથી ભિન્ન છે..



(પૃ. ૨૨૪, પં. ૨૧) (અર્થાત્ તન્મૃત્ત્વ હોતે છતે પણ મૃત્ત્વ રહે છે અને તન્મૃત્ત્વભિન્ન હોતે છતે પણ મૃત્ત્વ રહે છે. એટલે વ્યભિચાર સ્પષ્ટ છે.)

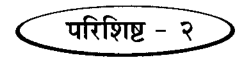


(પૃ. ૨૨૬, પં. ૨૦) પ્રશ્ન : જો એક સદન્તર એ બીજા સદન્તરરૂપ ન હોય, તો A ઘડાના કપાલની માટી A ઘડાની માટીરૂપ કેવી રીતે ? તે બંને સત્ જ છે ને ?

ઉત્તર: જયારે A ઘડાના કપાલની માટીનું અસ્તિત્વ આવે, ત્યારે A ઘડાની માટી A ઘડાની માટીરૂપે નાશ પામી ગઈ હોય છે અને A ઘડાના કપાલની માટીરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.. જયારે B ઘડાના કપાલની માટી તો A ઘડાની માટી હાજર હોય ત્યારે પણ હાજર જ હોય છે.. A ઘડાની માટીમાં B ઘડાની માટીનો અભેદ ન રહી શકે..

જો B ધડાના કપાલની માટીનો અભેદ માનો, તો તે વખતે A ઘડાની માટી નાશ પામી જવી જોઈએ, જેવી રીતે A ઘડાના કપાલની માટીથી અભિન્ન થવાથી A ઘડાની માટીનો નાશ થઈ જાય છે.





# अनेकान्तजयपताकाऽन्तर्गतानां प्रमाणवार्तिकश्लोकानां स्वोपज्ञव्याख्यायाः मनोरथनन्दिकृतवृत्त्याश्च समुपन्यासः ॥

पृ. ४४, पं. १

### प्रलपन्ति प्रतिक्षिप्तं तदप्येकान्तसम्भवात् ।

(स्वो॰) यदयमहीकः -स्यादुष्ट्रो दिध स्यान्नेति किमप्यश्लीलमयुक्तमहेयोपादेयमपरि-निष्ठानादाकुलं प्रलपति, तदप्यनेन निरस्तं स्वभावेनैकान्तभेदात् ।

तदन्वये वा

सर्वस्योभयरूपत्वे तद्विशेषनिराकृतेः ॥१८२॥

चोदितो दिध खादेति किमुष्ट्रं नाभिधावति । (३/१८३ पूर्वार्ध)

(स्वो॰) तथा ह्युष्ट्रोऽपि स्याद् दिध, नापि स एवोष्ट्रो येनान्योऽपि स्यादुष्ट्र: । तथा दध्यपि स्यादुष्ट्र: नापि तदेव दिध येनान्यदिप स्याद् दिध । तदनयोरेकस्यापि कस्यचि- तदूपाभावस्याभावात्, स्वरूपस्य वा तद्भाविन: स्विनयतस्याभावात् न कश्चिद्विशेष इति दिध खादेति चोदित उष्ट्रमपि खादेत ।

- (म॰) एतेन सांख्यमतिराकरणेनैवाहीका दिगम्बरा यत् स्यादुष्ट्रो दिध वस्तुत्वात्, न वा स्यादुष्ट्रो विशेषरूपतया इति किमप्ययुक्ततया हेयोपादेयविषयापरिनिष्ठानादाकुलं प्रलपन्ति तदिप प्रतिक्षिप्तम्, एकान्तस्य भेदस्य सम्भवात् ।
- (म०) आकुलत्वमेवाख्यातुमाह-सर्वस्य वस्तुन उभयरूपत्वे स्वपररूपत्वे सित तिहुशेषस्य दथ्येव दिध नोष्ट्रः, उष्ट्र एवोष्ट्रो न दधीत्यस्य भेदस्य निराकृतेः, दिध खादेति चोदितो नियोज्यः किमुष्ट्रं प्रति नाभिधावित ।



पृ. ४६, पं. १

अथास्त्यतिशयः कश्चिद् येन भेदेन वर्तते ॥३/१८३॥ स एव दिध सोऽन्यत्र नास्तीत्यनुभयं परम् । (स्वो॰) अथानयोः कश्चिदितशयोऽस्ति येनायं तथा चोदितः क्षीरिवकार एव प्रवर्तते नान्यत्र । स एवातिशयोऽर्थिक्रयार्थिप्रवृत्तिविषयो दिध । तत्फलिवशेषोपादानभावलिक्षतस्वभावं हि वस्तु दधीति । स च तादृशः स्वभावोऽन्यत्र नास्तीति प्रवृत्त्यभावादिर्थनः । तस्मात्तन्नोभय-रूपिमत्येकान्तवादः ॥

(म०) अथास्ति दध्नः सकाशाद् उष्ट्रस्यातिशयो विशेषः कश्चिद् येन विशेषेण चोदितेन भेदेन प्रतिनियमेन दिधशब्दात् दध्न्येव, उष्ट्रशब्दादुष्ट् एव प्रवर्त्तते । एवं तर्हि स विशेष एवान्यत्रासम्भवी उष्ट्रो विशेषो दिधलक्षणेऽन्यत्र वस्तुनि नास्तीति सर्वं वस्त्वनुभयं न स्वपररूपम् किन्तु परमेव परस्मात् ॥



# पृ. ४९, पं. १

(स्वो०) अपि च -

सर्वात्मत्वे च सर्वेषां भिन्नौ स्यातां न धीध्वनी ॥३/१८४॥ भेदसंहारवादस्य तदभावादसम्भवः ।

(स्वो॰) सोऽयमहीकः क्वचिदप्येकमाकारं प्रतिनियतमपश्यन् विभागाभावाद् भावानां कथमसंसृष्टाऽन्याकारवत्या बुद्ध्याऽधिमुच्येतार्थानभिलपेद्वा ? ततो भेदाग्रहात् तत्संहारवादो न स्यात्-स्यादुष्ट्रो दिध स्यान्नेति ।

अथ पुनरसंसृष्टावाकारौ प्रतिपद्य संहरेद् । एकरूपसंसर्गिण्या बुद्धेः क्वचित् प्रतिनियमा-त्तत्प्रतिभासकृत् एतयोः रूपयोः स्वभावभेदोऽपि स्यात्, एकानेकव्यवस्थितेः प्रतिभासविषय-त्वात् । तथा च नैकस्तदुभयरूप स्यादिति मिथ्यावाद एषः ।

स्थितमेतन्न भावानां कश्चित् स्वभावान्वयोऽस्ति । भेदलक्षणमेव तु सामान्यम् । अथ च प्रकृत्या केचिदेकज्ञानादिफलाः केचिन्नेति ।

भवतु नाम भावानां स्वभावभेदः सामान्यम् । येषां तु निरुपाख्यानां स्वभाव एव नास्ति तत्र कथं स्वभावभेदविषयाः शब्दाः ? तेष्ववश्यं शब्दप्रवृत्त्या भाव्यम्, कथंचिदव्यवस्थापितेषु विधिप्रतिषेधायोगात् । तथा च सर्वत्रायमन्वयव्यतिरेकाश्रयो व्यवहारो न स्याद्-उष्णस्वभावो-ऽग्निर्नानुष्ण इत्यपि, स्वभावान्तरस्यासतः कथंचिदव्यवस्थापनात् सर्वथा प्रतिपत्तेरग्निस्वभाव-स्याप्रतिपत्तिरिति व्यामूढं जगत् स्यात् ।

स्यादेतत्-न तत्र कस्यचिदसतो निषेधः । अनुष्णं सदेवार्थान्तरं निषिध्यत इति । कथमिदानीं सदसन्नाम ? न ब्रूमः सर्वत्रासत् । तत्र नास्तीति देशकालधर्मनिषेध एव सर्वत्र



भावेषु क्रियते, न धर्मिण: । तित्रषेधे तिद्वषयशब्दप्रवृत्त्यभावात् । अनिर्दिष्टविषयस्य नजोऽप्रयो-गात् । सोऽपि तिहं देशादिप्रतिषेध: कथम् ? यस्मात्तत्रापि न देशादीनां प्रतिषेधो नाप्यर्थस्य ।

संबन्धो निषिध्यत इति चेत्, ननु तित्रषेधेऽपि तुल्यो दोषोऽनिषेधाद् असित शब्दाप्रवृत्तिरित्यादि। असतो वास्य निषेधे तद्वद्धीर्मणोऽपि निषेधः। न वै संबन्धस्य नास्तीति निषेधः। किं तिर्हि ? नेह घटो नेदानीं नैविमत्युक्तो नानेन संबंधोऽस्ति, नैतद्धर्मा वेति प्रतीतिः। तथा च संबन्धो निषिद्धो भवति। तथापि कथं निषेधो यावदस्य संबन्धो धर्मो वा नास्तीति मितिर्न भवति। न चास्याः कथंचिद्धावे संभवः, अभावेषु तथा भावात्। तस्मात् संबन्धाभावप्रतीतेः नायिषहेत्याद्या प्रतीतिः स्यात्। तदभावे न स्यात्। प्रतीतौ वा तदभावस्य यथाप्रतीतिमतस्तत्प्रभवाः शब्दाः केन निवार्यन्ते ? स एव हि शब्दानां न विषयो यो न वितर्काणाम्। ते चेत् प्रवृत्ताः को वचनस्य निषेद्धा ?

न ह्यवाच्यमर्थं बुद्धयः समीहन्ते । संबन्धस्य तु स्वरूपेणानभिधानमुक्तम्,अभिधाने संबन्धित्वेन बुद्धावुपस्थाजात् यथाभिप्रायमप्रतीतिः । तदयं प्रतीयमानोऽपि संबंधिरूप एवेति स्वरूपेण नाभिधीयते । तस्मात्राभाववत् संबन्धेऽपि प्रसङ्गः ।

अपि चायमभावमभिधेयं ब्रुवाणं प्रति प्रतिविदधन्नब्रुवाणः कथं प्रतिविदध्यात् ? वचने चास्य कथमभावोऽनुक्तः ? अथाभावमेव नेच्छेत् तेनावचनम् । तदेवेदानीं कथमभावो नास्तीति ? यत् पुनरेतद् अर्थनिषेधेऽनर्थकशब्दाप्रयोगात् निर्विषयस्य नञोऽप्रयोगः इत्यत्रोत्तरं वक्ष्यते । तस्मात् सन्त्यभावेऽपि शब्दाः ।

(म०) किञ्च-सर्वेषां भावानां सर्वात्मत्वे च भिन्नौ धीध्वनी न स्याताम् । एकविषय-त्वात् । तयोधीध्वन्योरभेदात् भेदसंहारवादस्यासम्भवः स्यात् । उष्ट्राद् भिन्नं दिध इति भेद-व्यवहारः, दध्येवोष्ट्रः इति च तदात्मतोपसंहारव्यवहारश्च बुद्धिशब्दयोरभेदान्न स्यात् । न हि बुद्धिशब्दयोर्भेदव्यवहारो युक्तः, तन्निबन्धनत्वात् तस्य । तदभावेऽपि भावे चातिप्रसङ्गात् । भेदप्रतीत्योर्भावात् तादात्म्योपसंहारश्च कथम्, तदधीनत्वात् तस्य ।

(स्वो०) तेषु कथं स्वभावभेद इति ? तत्रापि -

### रूपाभावादभावस्य शब्दा रूपाभिघायिनः ॥३/१८५॥

(स्वो॰) वस्तुवृत्तीनां शब्दानां किं रूपमिभधेयमाहोस्विद्धेद इति शङ्काऽपि स्यात् । अभावस्तु विवेकलक्षण एव, निमित्तीकर्तव्यस्य कस्यचिद्रूपस्याभावात् । तद्भावेऽभावायोगात्, तद्भावलक्षणत्वाद् भावस्य । तस्मादयमेव स मुख्यो विवेकः । तस्य तथाख्यायिनः शब्दाः किं विवेकविषया इत्यस्थानमेवैतदाशङ्कायाः ।

तस्मात् सिद्धमेतत्-सर्वे शब्दाः विवेकविषयाः विकल्पकल्पाश्च । एते एकवस्तुप्रतिशरणा

अपि यथास्वमविधभेदोपकिल्पतैभेदैः भिन्नेष्विव प्रतिभात्सु बुद्धौ विवेकेषूपस्थापनाद्भिन्नविषया एव । तेन स्वभावस्यैव साध्यसाधनभावेऽपि न साध्यसाधनसंसर्गः ॥३/१८५॥

(म०) उक्तं तावद् भावादिशब्दानां व्यवच्छेदविषयत्वम् ।

येऽप्यभावादि**शब्दा अभावस्य स्वरूपाभावात्** तेऽपि **रूपाभिधायिनो** वस्तुवाचका नाशङ्क्या एव । ...



. पृ. ६०, पं. ५

यः पश्यत्यात्मानं तत्रास्याहमिति शाश्वतः स्नेहः । स्नेहात् सुखेषु तृष्यति तृष्रणा दोषांस्तिरस्कुरुते ॥१/२१९॥



पृ. ६१, पं. १

गुणदर्शी परितृष्यन् ममेति तत्साधनान्युपादत्ते । तेनात्माभिनिवेशो यावत् तावत् स संसारे ॥१/२२०॥



पृ. ६१, पं. ३

आत्मनि सति परसंज्ञा स्वपरविभागात् परिग्रहद्वेषौ । अनयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते ॥१/२२१॥

(म॰) नन्वात्मभावनयापि मोक्षोऽस्ति । तत् किं नैरात्म्यभावनया ? यदाहु:-आत्मा.. मन्तव्यो निर्दिध्यासितव्यः इत्यादि । अत्राह-

यः पश्यत्यात्मानं तत्रात्मन्यस्य द्रष्टुरहिमिति शाश्वतोऽनपायी स्त्रेहो भवति । स्त्रेहादा-त्मस्त्रेहात् सुखेषु तृष्यिति, तृष्णावान् भवतीति । तृष्णा च सुखसाधनत्वेनाध्यवसितानां वस्तूनां दोषानशुचित्वादीन् तिरस्कुरुते प्रच्छादयति । दोषतिरस्करणात् गुणदर्शी शुचित्वेष्टत्वगुणान् पश्यन् परितृष्यन् ममेति ममेदं सुखम् इति गद्धमानस्तस्य सुखस्य साधनानि गर्भगमनादी-न्युपादत्ते । तेनात्मदर्शनमूलत्वेन जन्मादेरात्माभिनिवेशो यावत् तावत् स आत्मदर्शी संसार एव । न केवलं जन्मप्रबन्धः, तस्य दोषा अपि समस्ताः सन्तीत्याह-आत्मिन सित ततोऽन्य- स्मिन् **परसंज्ञा** परबुद्धिर्भवित । स्वपरिवभागाच्य कारणात् स्वपरयोर्यथाक्रमं परिग्रहोऽभि-ष्वङ्गः, द्वेषः परित्यागस्तौ भवतः । अनयोरनुनयप्रतिषेधयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वे दोषा राग-मात्सर्येर्ष्यादयः प्रजायन्ते ॥१/२१९-२२०-२२१॥



### पृ. १११ पं. ६

य एव तर्हि कृतकः स एवानित्यः, भेदाभावात् प्रतिज्ञार्थेकदेशो हेतुः स्यात् । नैष दोषः । यस्मात्-

सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्वभावव्यवस्थितेः ।

स्वभावपरभावाभ्यां यस्माद् व्यावृत्तिभागिनः ॥३/४०॥

तस्माद् यतो यतोऽर्थानां व्यावृत्तिस्तन्निबन्धनाः ।

जातिभेदाः प्रकल्प्यन्ते तद्विशेषावगाहिनः ॥३/४१॥

(स्वो०) सर्व एव हि भावाः स्वरूपव्यवस्थितयः । ते नात्मानं परेण मिश्रयन्ति, तस्माद-परत्वप्रसङ्गात् । यद्येषामभिन्नमात्मभूतं रूपम्, न तत्तेषाम्, तदानीं तेषामभावात् । तदैव हि स्यात्, तस्यैव भावात् तद्व्यतिरिक्तस्यान्यस्याभावात् तस्यैव च पुनर्भेदिवरोधात् । तच्चात्मिन व्यवस्थितममिश्रमेव । अर्थान्तरमयनैकसंबन्धेऽपि न तत्तेषां सामान्यम्, अतद्रूपत्वात्, द्वित्वादि-संयोग-कार्य-द्रव्येष्विप प्रसङ्गात् । न हि संबन्धिनाऽप्यन्येनान्ये समाना नाम तद्वन्तो नाम स्युः । भूतवत् कण्ठे गुणेन । नाभिन्नप्रत्ययविषया भूतवत् । तदात्मानमेव हि बुद्धिः संसृजन्ती सामान्यविषया प्रतिभासते नैकसंबन्धिनाविति, भूतवत् । तद्दिशन्याः सा भ्रान्तिरिति चेत्, तद्दर्शनीति कुतः ? निर्बीजभ्रान्त्ययोगादिति चेत्, त एव तदेककार्या बीजम्, संख्या-संयोग-कार्यद्रव्यादिमत्सु भूतादिष्वभावात् च । तन्न, तत्र सामान्यबुद्धौ निवेशाभावात् सामान्यमन्यत् । सित वा तस्यापि स्वात्मिन व्यवस्थानादिमश्रणमेवान्येन । तस्मादिमे भावाः स्वजातीयाभिमता-दन्यस्माच्च व्यतिरिक्ताः, स्वभावेनैकरूपत्वात् । यतो यतो भिन्नास्तद्भेदप्रत्यायनाय कृतसिन्नवेशैः शब्दैः, ततस्ततो भेदमुपादाय स्वभावाभेदेऽप्यनैकधर्माणः प्रतीयन्ते । तेऽपि शब्दाः सर्वभेदाना-क्षेपेऽप्येकभेदचोदनात् तत्स्वलक्षणनिष्ठा एव भवन्ति । तदेकस्मादिप तस्य भेदोऽस्तीति ।

तस्मादेकस्य भावस्य यावन्ति पररूपाणि तावत्यस्तदपेक्षया व्यावृत्तयः, तदसंभवि-कार्यकारणस्य तद्भेदात् । यावत्यश्च तद्व्यावृत्तयः तावत्यश्च श्रुतयोऽतत्कार्यकारणपरिहारेण व्यवहारार्थाः । यथा प्रयत्नानन्तरीयकः शब्दः श्रावण इत्यतत्कारणकार्यपरिहारार्थम् । तस्मात् स्वभावाभेदेऽपि येन धर्मेण नाम्ना यो विशेषो भेदः प्रतीयते न स शक्योऽन्येन प्रत्यायितुमिति नैकार्थाः सर्वशब्दाः ।

तत्र प्रतिज्ञार्थैकदेशो हेतुरिति ॥३/४०-४२॥

(म०) यदि य एव कृतकः स एवानित्यः भेदाभावात्, तदा प्रतिज्ञार्थेकदेशो हेतुः स्यादि-त्याह-सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्वभावव्यवस्थितेः आत्मात्मीयरूपव्यवस्थितत्वात् । स्व-भावपरभावाभ्यां सजातीयाद् विजातीयाच्च व्यावृत्तिभागिनो यस्मान्न केनचिन्मिशाः तस्माद् यतो यतोऽस्वरूपादर्थात् व्यावृत्तिरर्थानां तन्निबन्धनाः तत्तद्व्यावृत्तिनिमित्ता जातिभेदा-स्तद्विशेषावगाहिनः तत्स्वलक्षणाश्रयाः कल्प्यन्ते शब्दैः स्ववाच्यतया ॥३/४०-४१॥



### पृ. १८६, पं. २

(स्वो०) नन्वत्र

न तस्य किञ्चिद् भवति न भवत्येव केवलम् ।

इत्युक्तम् ।

न ह्ययं विनाशोऽन्यो वा कश्चिद्धावस्य भवतीत्याह । किं तर्हि स एव भावो न भवति । यदि हि कस्यचिद्धावं ब्रूयात्र भावोऽनेन निवर्त्ततः स्यात् । तथा च भावनिवृत्तौ प्रस्तुता—यामप्रस्तुतमेवोक्तं स्यात् । न हि कस्यचिद्धावेन भावो न भूतो नाम । तदा न भूतो यदि स्वयं न भवेत् । न भवतीति च प्रसज्यप्रतिषेध एष न पर्युदासः । अन्यथेहापि कस्यचिद्धावे न प्रतिषेधपर्युदासयो रूपभेदः स्यात् । उभयत्रापि विधेः प्राधान्यात् । एवं चाप्रतिषेधात् कस्यचित् पर्युदासोऽपि क्वचित्र स्यात् । यदि हि किंचित्रिवर्त्तेत यदा तद्व्यतिरेकि संस्पृश्येत तत्पर्युदासेन । तच्च नास्ति, सर्वत्र निवृत्तिर्भवतीत्युक्ते कस्यचिद्धावस्यैव प्रतीतेः । तथाऽनेनार्थान्तरभाव एवोक्तः स्यात् । न तयोः परस्परं विवेकः । अविवेके च पर्युदासः तदेवं व्यतिरेका—ऽभावादन्वयोऽपि न स्यात्, तस्यैकस्वभावस्थितिलक्षणत्वात् । तत्त्स्थितिश्च तदन्यव्यतिरेके सित स्यात् । स च नास्तीत्यप्रवृत्तिनिवृत्तिकं जगत् स्यात् । तस्माद्यस्य नाशो भवतीत्युच्यते स स्वयभेव न भवतीत्युक्तं स्यात् । न वै घोषसाम्याद्विषयान्तरदृष्टो विधिः सर्वत्र योजनामर्हति । न हि गर्दभ इति नामकरणाद्वालेयधर्मा मनुष्येऽपि योज्याः । तथा न चैत्रस्य पुत्रो भवतीत्यत्र दृष्टो विधिविनाशेऽपि, विरोधात् । एवं चाभिधानेऽपि प्रयोजनमावेदितमेव ।

अतो

(म०) अत्राह-न तस्य भावस्य किञ्चिद् विनाशोऽन्यो वा भवति । किं तर्हि स एव

केवलं न भवति, व्यवहर्त्तव्यैकरूपत्वात् तस्य । तत्र च भेदाभेदविकल्पानवतारः । भावे होष विकल्पः स्याद् विधेर्वस्त्वनुरोधतः ॥३/२७९॥

भावोऽवश्यं भवन्तमपेक्षते । स च स्वभाव एव, निःस्वभावस्य क्वचिद्व्यापारे समावेशा-भावात् । व्यापार इति हि तथाभूतस्वभावोत्पत्तिः । सा निःस्वभावस्य कथं स्यात् ? कथिमदानीं भवत्यभावः शशिवषाणिमत्यादिव्यवहारः ? न वै शशिवषाणं किञ्चिद्धवतीत्युच्यतेऽपि त्वेव-मस्य न भवतीति भावप्रतिषेध एव क्रियते ।

अपि च व्यवहर्तारः एतदेवं व्यापारविदव समारोप्यादर्शयिन्त प्रकरणेन केनचित्। न तु तथा। सर्वार्थविवेचनं हि तत्र तत्त्वम्। न कस्यचित् समावेशः। न खल्वेवं विनाशः, वस्तुनि तदभावात्। असाविप यदि वकृभिरेवं ख्याप्यते न तु स्वयं तथा, तदा न भवतीतीष्टमेतत्। तस्मात् स्वयं भवन् स्वभावो विकल्पं नातिवर्तते तत्त्वमन्यत्विमिति ॥३/२७९॥

(म॰) हि यस्माद् भावे विकल्प एष भेदाभेदात्मकः स्यात्, विधेर्वस्त्वनुरोधतः । नाशस्तु प्रसञ्यप्रतिषेधरूपो निःस्वभावत्वाद् भेदाभेदविकल्पाक्षमः । यदि च प्रसञ्यप्रतिषेधेऽपि वस्त्वन्तरिविधः, तदा पर्युदासात्र भिद्येत । उभयत्रापि विधेः प्राधान्यात् । पर्युदासो वा न सिध्येत्, एकनिवृत्तावपरविधाने स स्यात्, निवृत्त्यसिद्धौ तु कथं युक्तः ? ॥३/२७९॥

यदार्जवादुक्तमयुक्तमन्यैस्तदन्यथाकारमकारि शिष्यैः । न विप्लवोऽयं तव शासनेऽभूदहो अधृष्या तव शासनश्रीः ॥

- अबीगव्यवचीद्रहाभिशिका ।



# વિશેષ નોંધ

# ॥ सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरिस्तुतयः ॥

मतिबौद्धाः ! शद्धा प्रभवति कथं साऽद्यभवतां, विचारश्चार्वाकाः ! प्रचरित कथं चारुचतुरः । कतर्कस्तर्कज्ञाः ! किमपि स कथं तर्कयति वः, सित स्याद्वादे श्रीप्रकटहरिभद्रोक्तवचने ॥ १ ॥ गावग्रन्थिप्रमाथिप्रकटपटुरणत्कारवाग्भारतुष्ट-प्रेडखद्दर्पिष्ठदृष्टप्रमदवशभुजास्फालनोत्तालबालाः । यद् दृष्ट्वा मुक्तवन्तः स्वयमतनुमदं वादिनो हारिभद्रं, तद् गम्भीरं प्रसन्नं न हरित हृदयं भाषितं कस्य जन्तोः ॥ २ ॥ यथास्थितार्हन्मतवस्तुवादिने निराकृताशेषविपक्षवादिने । विदग्धमध्यस्थनुमूढतारये नमोऽस्तु तस्मै हरिभद्रसूरये ॥ ३ ॥

- श्रीयशोदेवम्निकृता प्रशंसा

श्रीहरिभद्रसुरीन्द्रः वारीन्द्र इव विश्रुतः । परतीर्थ्यांस्त्रासयित्वा मृगानिव गुरुर्जयी ॥ - कश्चित् पूर्वमहर्षिः

हारिभाद्रं वचः क्वेदमतिगम्भीरपेशलम् । क्व चाहं शास्त्रलेशज्ञस्तादृक्तन्त्राऽविशारदः ॥ १ ॥

येषां गिरं समुपजीव्य सुसिद्धविद्यामस्मिन् सुखेन गहनेऽपि पथि प्रवृत्तः । ते सूरयो मिय भवन्तु कृतप्रसादाः श्रीसिद्धसेनहरिभद्रमुखाः सुखाय ॥ २ ॥ - श्रीयशोविजयोपध्यायकृता स्याद्वादकल्पलता

सिरिपायलित्तकइ-बप्पभट्टि-हरिभद्दसूरिपमुहाणं । किं भणिमो उणज्ज वि न गुणेहिं समो जगे सुकई ॥ - श्रीविजयसिंहस्रिकृता भ्वनसुन्दरीकथा

भद्दं सिरिहरिभद्दस्स सूरिणो जस्स भुवणरंगिमा । वाणीविसहरसभावमंथरा नच्चए सुइरं ॥

- श्रीलक्ष्मिगणिकृतं सुपार्श्वनाथचरित्रम्

# ॥ सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरिस्तुतयः ॥

सूर्यप्रकाश्यं क्व नु मण्डलं दिवः, खद्योतकः क्वास्य विभासनोद्यमी । क्व धीशगम्यं हरिभद्रसद्वचः क्वाऽधीरहं तस्य विभासनोद्यतः ॥ -श्रीजिनेश्वरसूरिकृता अष्टकटीका

परिहताधाननिबिडनिबुद्धिभगवान् सुगृहीतनामधेयः श्रीहरिभद्रसूरिः ॥ - श्रीमुनिचन्द्रसूरिकृता उपदेशपदवृत्तिः

नित्यं श्रीहरिभद्रसूरिगुरवो जीयासुरत्यद्भूत-ज्ञानश्रीसमलङ्कृताः सुविशदाचारप्रभाभासुराः । येषां वाक्प्रपया प्रसन्नतरया शीलाम्बुसंपूर्णया भव्यस्येह न कस्य कस्य विदधे चेतोमलक्षालनम् ॥

-श्रीप्रभानन्दसूरिकृता जम्बूद्वीपसङ्ग्रहणीवृत्तिः

उड़यम्मि मिहिरि भद्दं सुदिहिणो होइ मग्गदंसणओ । तह हरिभद्दायरियम्मि भद्दायरियम्मि उदयमिए ॥ - श्रीजिनदत्तसूरिकृतगणधरसार्धशतकम्

श्री सिद्धसेन-हरिभद्रमुखाः प्रसिद्धास्ते सूरयो मिय भवन्तु कृतप्रसादाः । येषां विमृश्य सततं विविधान् निबन्धान् शास्त्रं चिकीर्षति तनुप्रतिभोऽपि मादृक् ॥ - श्रीवादिदेवसूरिकृतस्याद्वादरत्नाकरः

हारिभद्रं वचः क्वेदमितगम्भीरपेशलम् । क्व चाहं जडधीरेष स्वल्पशास्त्रकृतश्रमः ॥

- श्रीमलयगिरिसूरिकृता धर्मसङ्ग्रहणीवृत्तिः

# शेषमतमतिशयाना अनेकान्तजयपताकेह । हर्तुं न शक्या केनापि वादिना नौमि तं वीरम् ॥ अनेकान्तविवरणम् ।





जेण विणा लोगस्स ववहारो सव्वहा ण निव्वहड् । तस्स भुवणेक्कगुरुणो णमो अणेगंतवायस्स ॥ सन्मतितर्कप्रकरणम् ।

