## अनेकान्तजयपताका

भाग-४ अधिकार-५





🏂 रचियता 🖏

याकिनीमहत्तरासूनुः

आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिः Jain Education International



विवेचनप्रेरकः 🖏

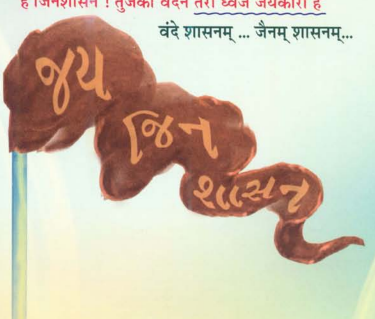


आचार्यविजयगुणरत्नसूरिः

आचार्यविजयरश्मिरत्नसुरिः

हिमालय सा उत्तुंग है वो जिनशासन हमारा है गंगा सा निर्मल और पावन जिनशासन हमारा है पतितो को भी पावन करतां जिनशासन हमारा है तारणहारा तारणहारा जिनशासन हमारा है

> जैनम् जयित शासनम् की अलख जगाना जारी है हे जिनशासन ! तुजको वंदन तेरा ध्वज जयकारी है



# પ્રદેશના લકોત્રવાઓ :

- \Rightarrow અનેકાંતવાદના અદ્ભુત પદાર્થીનું તલસ્પર્શી નિરૂપણ...
- ⇒ કર્મ, ક્ષયોપશમ, જ્ઞાનાદિ સૂક્ષ્મપદાર્થીની તર્કશ: સિદ્ધિ...
- સહસદ્વાદાદિ અનેકાંતના મૂળભૂત સિદ્ધાંતોની અર્થગંભીર યુક્તિઓથી અબાધિત સ્થાપના...
- એકાંતવાદીઓની માન્યતાથી જ એકાંતવાદીનું આમૂલચૂલ ખંડન...
- \Rightarrow બૌદ્ધ-વૈશેષિકાદિ દર્શનોની સચોટ સમીક્ષા...
- જ્ઞાનાઢુૈત, શબ્દાઢુૈત, એકાંત નિર્વિકલ્પ આદિ મિચ્યામૂઢ કુમાન્યતાઓનું તર્કબદ્ધ ઉન્મૂલન...
- તપ કેવો દોવો જોઇએ ? કેવું ધ્યાન કલ્યાણકારી બને ? મોક્ષ, અનેકાંતવાદમાં જ થાય... એવા અનેક રહસ્યપૂર્ણ નિરૂપણોનું સુંદર સંકલન...
- ⇒ પ્રમાણ અને દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક નયની શૈલીને હૃદયસ્થ બનાવતો ગ્રંથ ...
- દિષ્ટિને અનેકાંતમય બનાવી સામ્ય અને સમાધિનું અર્પણ કરતી એક અવ્વલ કૃતિ...

#### અવશ્ય વાંચો,

અનેકાંતના સિદ્ધાંતો પર ફિંદા થયા વિના નહીં રહો.

મન, વીતરાગપરમાત્માની સ્યાદ્ધાદશૈલી પર ઓવારી જશે!



॥ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥

॥ तस्स भुवणेक्कगुरुणो णमो अणेगंतवायस्स ॥

॥ तपागच्छाचार्य-श्रीप्रेम-भुवनभानु-जयधोष-जितेन्द्र-गुणरत्न-रश्मिरत्नसूरिसद्गुरुभ्यो नमः ॥

१४४४-ग्रंथनिर्मातृ-सूरिपुरंदरश्री**हरिभद्र**सूरिविजृम्भिता श्री**मुनिचन्द्रसूरि**विरचितविवरणसंवलित-श्रीपूर्वमहर्षिविहितव्याख्याविभूषिता नवनिर्मित-'**अनेकान्तरश्मि'**-आख्यया सुरम्यगुर्जरविवृत्त्या समलङ्कृता



ભાગ-૪

અધિકાર-પ



દીક્ષાદાનેશ્વરી, ભવોદધિતારક, આ.ભ. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી **ગુણારહાસૂરીશ્વરજી** મહારાજા...

પ્રવચનપ્રભાવક, ષડ્દર્શનનિષ્ણાત, આ.ભ. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી **્રશ્મિરઃબાસૂરીશ્વરજી** મહારાજા…

💥 સંશોધક 💥

શાસનપ્રભાવક આ.ભ.વિ. રત્નસુંદરસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શિષ્ય વિદ્વદ્વરેણ્ય મુનિરાજશ્રી **ભલ્યસુંદરવિજયજી** મ.સા.

※ おきにいき※

જિનગુણ આરાધક ટ્રસ્ટ

#### 🕸 પરિમિત પરિચય 🕸



- ★ કૃતિ : અનેકાંતજયપતાકા (દાર્શનિક ગ્રંથોમાં શિરમોર ગણાતી કૃતિ)
- 🖈 કર્તા : યાકિનીમહત્તરાસૂનુ-સૂરિપુરંદરશ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા...
- 🛨 વ્યાખ્યા : પૂર્વમહર્ષિ 🌎 🛨 અપરનામ : ભાવાર્થમાત્રવેદની (અવચૂર્ઊરૂપ)
- ★ विवरणः पूरुयमुनियन्द्रसूरिविरियत
- ★ નામ: અનેકાંતજયપતાકા-ઉદ્યોતદીપિકા (વૃત્તિટિપ્પણરૂપ)
- ★ વિષય: (૧) સદસદ્વાદ, (૨) નિત્યાનિત્યવાદ, (૩) સામાન્ય-વિશેષવાદ, (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્યવાદ (૫) બાહ્યાર્થસિદ્ધિ, અને (૬) અનેકાંતવાદમાં જ મોક્ષ - આ પાંચ વિષયો પર તલસ્પર્શી નિરૂપણ અને અનેક યુક્તિ-પ્રયુક્તિઓ દ્વારા અનેકાંતવાદનું અબાધિત સ્વરૂપનિર્દેશ…
- ★ સંપાદન : ૧૮/૨૦ હસ્તપ્રતોના આધારે અનેક ત્રુટિઓનું પરિમાર્જન…
- ★ અનેકાંતરશ્મિ: મૂલગ્રંથ, વ્યાખ્યા અને વિવરણના ગહનતમ પદાર્થોને સુવિશદ શૈલીમાં રજુ કરતું (અનેક સુરમ્ય ટીપ્પણીઓથી સુશોભિત) ગુજરાતી વિવેચન…
- ★ દિવ્યાશીર્વાદ: સિદ્ધાંતમહોદિધ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય પ્રેમસ્રીશ્વરજી મહારાજા, ન્યાયવિશારદ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય ભુવનભાનુસ્રીશ્વરજી મહારાજા, મેવાડદેશોદ્ધારક ૫.પૂ.આ.ભ.શ્રીમદ્વિજય જિતેન્દ્રસ્રીશ્વરજી મહારાજા.
- ★ શુભાશીર્વાદ : સુવિશાલગચ્છાધિપતિ ૫.પૂ.આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય જયઘોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા...
- ★ વિવેચનપ્રેરક: દીક્ષાદાનેશ્વરી, પરમોપકારી, પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્વિજય ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી (માર્ગદર્શક:) મહારાજા તથા પ્રવચનપ્રભાવક, પરમોપકારી પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્વિજય રશ્મિરત્નસરીશ્વરજી મહારાજા.
- ★ સંશોધક : વિદ્વદ્વર્ય પરમપૂજ્ય મુનિરાજશ્રી ભવ્યસુંદરવિજયજી મહારાજા...
- ★ સહાયક: વિદ્યાગુરુવર્ય પૂજ્ય મુનિરાજશ્રી સૌમ્યાંગરત્નવિજયજી મહારાજા… તથા મુનિરાજશ્રી તીર્થરત્નવિજયજી મહારાજા…
- ★ વિવેચક-સંપાદક : મુનિરાજશ્રી યશરત્નવિજયજી મ.સા.
- 🖈 વિવેચનનિમિત્ત: વર્ધમાનતપોનિષિ પૂ.આ.ભ. શ્રી ભુવનભાનુસૂરિ મહારાજાનું જન્મશતાબ્દી વર્ષ.
- ★ પ્રકાશનનિમિત્ત: દીક્ષાદાનેશ્વરી પૂ.આ.ભ. શ્રી ગુણરત્નસૂરિ મહારાજાનું સૂરિપદ રજત વર્ષ.
- ★ પ્રકાશક : જિનગુણ આરાધક ટ્રસ્ટ... (મુંબઈ)
- ★ પ્રકાશનવર્ષ : વીર સં. ૨૫૩૯, વિ.સં. ૨૦૬૯, ઈ.સન્ ૨૦૧૩...
- ★ લાભાર્થી : શ્રી અઠવાલાઇન્સ જૈન સંઘ તથા ફૂલચંદ કલ્યાણચંદ ઝવેરી પૌષધશાળા ટ્રસ્ટ સુરત.



- ★ આવૃત્તિ : પ્રથમા
- ★ પ્રતિ : ૫૦૦
- ★ મૂલ્ય : રૂ. ૪૦૦/-
- ★ પ્રિન્ટીંગ+ડીઝાઈનીંગ : નવરંગ પ્રિન્ટર્સ, અપૂર્વ શાહ, મો. ૯૪૨૮ ૫૦૦ ૪૦૧
- ★ કમ્પોઝીંગ+સેટીંગ : મૃગેન્દ્ર એસ. શાહ, મો. ૯૮૨૪૯ ધ૨૩૦૧ અમદાવાદ.



મારા પરમ પાવરહાઉસ સમાન નિખાલસતાનીરધિ, પરમશ્રદ્ધેય પ્રવચનપ્રભાવક, ષડ્દર્શનનિષ્ણાત ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રી વિ.

## रिभरव्यसूरीस्वरळ महारायान

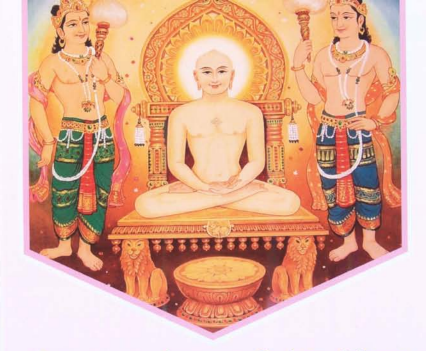
સુરમ્ય હસ્તાંજલીમાં તેઓશ્રીની જ કૃપાથી સર્જન પામેલું સટીક - સવિવરણ અનેકાંતજયપતાકા ગ્રંથ પરનું શુજ્જાની વિવેચન સહર્ષ સમર્પિત કરું છું.. કૃપાકાંક્ષી

મુનિ ચશરત્નવિજય





|            | (૩) અનેકાંતજયપાતા<br>સુંદરપદાર્થ-રસાસ<br>(૪) વિષયાનુક્રમણિકા<br>(૫) બાહ્યાર્થસિદ્ધિ અ<br>(૬) પ્રમાણવાર્તિકના                                                                                   | કા પંચમ અધિકાર - બાહ્ય<br>વાદ<br>ધેકાર<br>ઉપયોગી શ્લોકો                                                                                                                                                    | ۹۹                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|            | અહો સુકૃતમ્<br>પ્રસ્તુત ગ્રંથના પ્રકાશનનો સંપૂર્ણ લાભ<br>અહવાલાઇન્સ જેન સંઘ<br>નાલબંગલા અઠવાલાઇન્સ સુરતવાળાએ<br>પોતાની જ્ઞાનનિધિનો સુંદર ઉપયોગ કરીને લીધો છે<br>સુકૃત-સત્કાર્યની શતશઃ અનુમોદના |                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
| (q)<br>(3) | માલિકી કરવી ન                                                                                                                                                                                  | .હીં. (પૂ. સાધુ-સાધ્વી ભા<br>જ પ્રાપ્તિસ્થાત<br>સ સ્કુલ સામે,<br>રમતી,<br>(પ) ભંવરભાઈ ચુનીલા<br>C/o. ભૈરવ કોર્પોરેશન<br>ડ/પપ, વૈભવલક્ષ્મી કોર્ય<br>ઘીકાંટા રોડ, અમદાવાદ<br>(મો.) ૯૪૨૭૭ ૧૧૭:<br>જુના હનુમાન | (૨) મહેન્દ્રભાઇ એચ. શાહ  C/o. ૨૦૨/એ, ગ્રીનહીલ્સ એપા., સ્વામીનારાયણ મંદિર પાસે, અડાજણ, સુરત-૩૯૫૦૦૯. લજી ફોન- (રહે.)૦૨૬૧-૨૭૮૦૭૫૦ (મો.) ૯૬૦૧૧ ૧૩૩૪૪ |  |  |  |  |  |

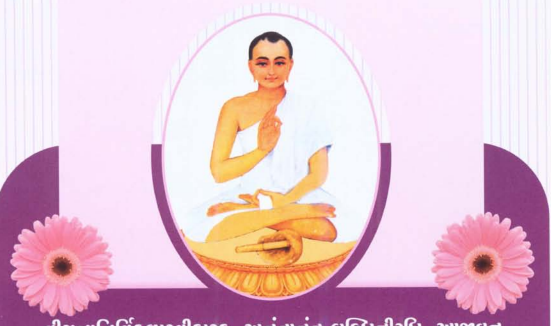


સુવિશુદ્ધ સ્થાદ્ધાદમાર્ગપ્રરૂપક, શ્રુતસિદ્ધાંતરૂપ તીર્થસ્થાપક, મારણાંતિક પરિષહોને પણ સમભાવથી સહન કરનાર પરમ કૃપાળુ



પ્રભુવીર...





વીરાજ્ઞાનિર્વિકલ્પરવીકારક, અનંતાનંત લબ્ધિનીરધિ, આજીવન પ્રભુવીર ચરણોપાસક, સ્વનામધન્ય પરમ પૂજ્ય ગૌતમસ્વામી મહારાજા...



૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.પૂ.આ.ભ.શ્રી જયદ્યોષસરીશ્વરજી મહારાજા

અનેકાંતમર્મજ્ઞ, કર્મસાહિત્યનિષ્ણાત, સચ્ચારિત્રચૂડામણિ, રિાદ્ધાંતમહોદધિ, સહસાધિક શ્રમણસમુદાય ગુરુમૈયા, પરમપૂજ્ય આચાર્યભગવંત શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા



અનેકાંતદેશનાદક્ષ,ન્યાયવિશારદ, વર્ધમાનતપોનિધિ, સંઘ-એક્તાશિલ્પી, જ્ઞાન-દર્શન-યારિત્ર અપ્રતીમપ્રયાગ, પરમપૂજ્ય આયાર્યભગવંત શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા



અનેકાંતવ્યવહારકુશળ, સિદ્ધાન્તદિવાકર, આગમહાર્દમર્મજ્ઞ, સુવિશાલગચ્છાદિપતિ, પરમપૂજ્ય આચાર્ચભગવંત શ્રી વિજય જયદ્યોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા મેવાડદેશોદ્ધારક, ૪૦૦ અહુમના ભીષ્મતપસ્વી અપાર સામ્ચસિન્ધુ પરમપૂજ્ય આચાર્ચભગવંત

શ્રી વિજય જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા



દીક્ષાદાનેશ્વરી, યુવક્જાગૃતિપ્રેરક, ગીતાર્થતા-સંવિગ્નતા સંપન્ન ત્રિશતાધિક શ્રમણ-શ્રમણી સમુદાયશિલ્પી ભવોદધિતારક પ.પૂ.આ.ભ.

શ્રી વિજય ગુણરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા



પ્રવચનપ્રભાવક, ષડ્દર્શનનિષ્ણાત, નિખાલસતાનીરધિ, ગુરુપરિતોષૈકલક્ષી પરમગુરુદેવ, આચાર્ચભગવંત

શ્રી વિજય રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.૫ૂ.આ.ભ.શ્રી જિતેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા



૫.૫ૂ.આ.ભ.શ્રી ગુણસ્**ત્લસૂરીશ્વરજી મહારાજા** 



પ.પૂ.આ.ભ.શ્રા રશ્મિરત્નસૂરીશ્વરજી મહારાજા

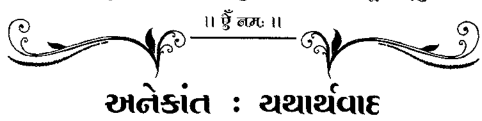


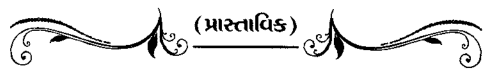




#### ।। श्री शङ्केश्वरपार्श्वनाथाय नमः ।।

।। श्री-प्रेम-भुवनभानु-गयघोष-नितेन्द्र-गुण्शल्न-रश्मिशल्नसूरिसद्गुरूभ्यो नमः।।





રત્ન ઘણું કીમતી છે, પણ તેને જોનાર બાળક છે.. શું એ બાળક, રત્નનું યથાર્થ મૂલ્ય આંકી શકે ? નહીં જ.

કારણ ? એ જ કે, રત્ન શું છે ? એનાથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય ? એ બાબતની સમજણ જ એને નથી.. એના માટે તો રત્ન પણ એક કાચનો ટુકડો જ છે..

આને કહેવાય અજ્ઞાન! અસમજ!

પછી એ બાળક મોટો થાય અને તેને રત્નનું યથાર્થ મૂલ્ય સમજાવાય, પછી પણ જો એ તેના વિશે કાચના ટુકડા જેવો જ વ્યવહાર રાખે, તો પછી તો તેને મૂર્ખ જ કહેવાય..

આ તેનો વિપર્યાસ છે!

અજ્ઞાન અને વિપર્યાસ - આ બેમાંથી વિપર્યાસ એ ખૂબ જ ખતરનાક દોષ છે. પહેલામાં અસમજ છે, જ્યારે બીજામાં ઊંધી સમજ છે.. ઊંધી સમજવાળાને સમજાવવું અત્યંત આકરું છે અને તેની પક્કડ છોડાવવી અત્યંત મુશ્કેલ છે..

ઉપદેશરહસ્યની વૃત્તિમાં પણ એ જ વાત જણાવી છે કે - "સંશય અને અનધ્યવસાયની અપેક્ષાએ વિષયસિ બળવાન દોષ છે અને એ વિષયસિ - અસદ્દ્રપ્રહ મિથ્યાત્વથી ઊભો થનાર દોષ છે.."

આ વિપર્યાસ, એકાંતનો સહભાવી છે.. તેનાથી (૧) જે નથી તેનો આરોપ, અને (૨) જે રીતે નથી તે રીતનો આરોપ થાય છે.. અને તેના કારણે મિથ્યાજ્ઞાન - મિથ્યાવ્યવહાર વગેરે પ્રવર્તે છે. → તરસ્યો માણસ, ઝાંઝવાના જળને 'પાણી' માનીને દોડે તો શું થાય? થાકનો જ અનુભવ થાય ને?

⁴ 'निश्चयतः मिथ्यात्वकृते विपर्यासेऽसद्ग्रहे ... संशयानध्यवसायापेक्षया विपर्यासदोषस्यैव बलीयस्त्वात् ।'' - उपदेशरहस्यवृत्तौ श्लोक ६ ।









→ લાડવા વગેરે રૂપ-રસાદિને આશ્રયીને સુંદર છે, પણ પરિણામને આશ્રયીને આસક્તિ વગેરે કરાવવા દ્વારા દુર્ગતિ-સર્જક હોવાથી અસુંદર છે.. હવે વિપર્યાસગ્રસ્ત મૂઢ જીવો, વસ્તુના એક અંશને પકડી લઈને, એ એક અંશને જ સમસ્ત વસ્તુના સ્વરૂપ તરીકે માની લે છે..

એટલે જ તો કંડરિક ઋષિ હજાર વરસોના સંયમ પછી પણ 'આ રસઝરતી વાનગીઓ સારી છે' એવું માનીને દુર્ગતિ પામ્યા ને ? બાકી 'અપેક્ષાએ સારી પણ આ પરિણામે અત્યંતદુઃખદાયક છે' એવી જાણકારી હોવામાં તો અવશ્ય તેઓ બચી જાત.. પણ નહીં, અપેક્ષાએ તેનું સારાપણું સમસ્ત વસ્તુમાં સમજી લીધું અને વસ્તુ સંપૂર્ણ સારી છે - એવો વિપર્યાસ બંધાઈ ગયો! પછીનું ફળ તો પ્રસિદ્ધ છે જ..

આ છે વિપર્યાસ! અને તેનાથી થયેલો એકાંત!

અનેકાંત યથાર્થ સમજણ આપે છે અને જણાવે છે કે, દરેક વસ્તુઓ તે તે અપેક્ષાએ પ્રતિનિયત સ્વરૂપવાળી હોવા છતાં પણ બીજી અપેક્ષાએ તેઓ બીજા સ્વરૂપવાળી પણ હોઈ જ શકે છે..

- → ગરમીમાં અત્યંત સુખ આપનાર માટીનો ઠંડો ઘડો પણ, શિયાળામાં અત્યંત કફ કરનાર બની શકે છે, તો આ શું જુદા જુદા કાળની અપેક્ષાએ વસ્તુનું જુદું જુદું સ્વરૂપ ન થયું ?
- → વિદ્વાનોના દેશમાં આદરણીય પણ વ્યક્તિ, મૂર્ખ લોકોના દેશમાં તિરસ્કરણીય અને ઉપેક્ષાપાત્ર બને છે જ..
- → યુવાવસ્થામાં દોડતો માણસ પણ, ઘડપણમાં લાકડી પકડીને પણ ચાલી શકતો નથી.. એટલે એક જ વસ્તુ જુદી જુદી અપેક્ષાએ જુદા જુદા સ્વરૂપવાળી હોય છે - એ નિર્વિવાદ હકીકત છે...

આ અનેકાંતને જ સચોટ તર્કો અને દાખલા-દલીલોથી સમજાવવા, સૂરિપુરંદર ૧૪૪૪ ગ્રંથના રચિયતા ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ 'અનેકાંતજયપતાકા' એવું યથાર્થનામા જૈનદાર્શનિક રત્નાકરતુલ્ય ગ્રંથનું સર્જન કર્યું..

તેમાં, ભાગ **ચોથો**! અધિકાર **પાંચમો**! 'જગતમાં દેખાતા પદાર્થો હકીકતમાં તો છે જ નહીં, માત્ર જ્ઞાન જ વાસ્તવિક છે' એવી કેટલાકની એકાંતમાન્યતા છે.. ગ્રંથકારશ્રીએ અનેક અકાટ્ય તર્કોથી 'બાહ્યાર્થ છે જ' એ વાતની નિર્બાધ સ્થાપના કરી છે..

અને અનેક સ્થળે અનેકાંતની સ્થાપના કરીને અનેકાંત કેટલો બધો વ્યાપક છે ? તેની સતર્ક સાબિતી કરી છે.

આ અધિકારમાં રહેલા સુંદર પદાર્થોના અધ્યયન - અધ્યાપન દ્વારા માર્ગાભિમુખ ક્ષયોપશમ વિશદ બનાવીએ, જિનવચન પરની શ્રદ્ધા મજબૂત બનાવીએ, પરંપરાએ અવિચલ સુખને પામીએ, એ જ અંતરની અભિલાષા..









આ અધિકારમાં કયા પદાર્થી મહત્ત્વપૂર્ણ છે ? તેનો ઉલ્લેખ અમે 'રસાસ્વાદ' નામના એક સ્વતંત્ર નિબંધમાં કર્યો છે.. જિજ્ઞાસુઓને ત્યાંથી જોવાની ભલામણ..

અનેકાંતજયપતાકામાં જે બાહ્યાર્થસિદ્ધિ અધિકાર છે, તેને જ સંલગ્ન અને પ્રાયઃ સરખા તર્કોને રજૂ કરતો ધર્મસંગ્રહણી ગ્રંથનો પણ બાહ્યાર્થસિદ્ધિ-અધિકાર છે. એટલે તેનો પણ અહીં પરિશિષ્ટ તરીકે ઉપન્યાસ કરાયો છે, તુલનાત્મક અભ્યાસુઓ તેનું પણ અવલોકન કરી શકે..

ગુરુભગવંત - સંશોધક - સહવર્તી - સહાયકોની કૃપાથી, આ અધિકાર પરનું ગુજરાતી વિવેચન તૈયાર થયું છે.. અજ્ઞાનવશાત્ મારાથી જિનાજ્ઞાવિરુદ્ધ કાંઈપણ લખાયું હોય, તો તેનું સહૃદય મિચ્છા મિ દુક્કડમ્ ..

#### ॥ इति शम् ॥

🗯 વિવેચક 🏶

પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયદ્યોષ-જિતેન્દ્ર-ગુણરત્ન-રશ્મિરત્નસૂરિચરણલવ મુનિ યશરત્નવિજય

प्रत्यक्षद्वयदीमने त्रयु शलस्तर्क श्कृश्तके सरः, शाब्दव्यात्तकशलवक्त्रकुहरः सखेतुशुआरवः । प्रक्रीडश्रयकानने स्मृतिनस्त्रश्रेणीशिस्त्राश्रीषणः, संज्ञावालिधबन्धुरो विजयते स्याद्वादपश्चाननः ॥ - स्याद्वादश्वाकशः।





#### અનેકાંતજથપતાકા

### પંચમ અધિકાર - બાહ્યાર્થસિદ્ધિ

#### સુંદર પદાર્થ-રસારવાદ...

- → બાહ્ય કોઈ પદાર્થ જ નથી, તેની સાબિતી માટે યોગાચારે મૂકેલા તર્કો... (પૃ. ૮૫૫)
- → પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ છે અને તેની પ્રતીતિ પણ થાય છે જ, તે વાતની સતર્ક સાબિતી… (પૃ. ૮૭૭)
- → દુષ્ટ જ્ઞાન ભ્રાન્ત જ્ઞાન પણ થાય તો વસ્તુના બળે જ !… (પૃ. ૮૭૯)
- → પરમાશુઓનો સ્થૂળાકાર પણ હોઈ શકે છે, સ્કંધરૂપે ને તથાવિધ સંવેદનથી ગ્રાહ્યરૂપે !... (પૃ. ૮૮૦)
- → પરમાણુની સાધારણ-અસાધારણરૂપે પ્રતીતિ કોને કેવી રીતે થાય ? તેની બે ઉદાહરણોથી સમજૂતી... (પૃ. ૮૮૩)
- ightarrow એક જ પરમાશુ અપેક્ષાભેદે સાવયવ-નિરવયવ $\dots$  (પૃ. ૮૯૫)
- → મૂર્ત હોવાને કારણે પરમાણુ સરૂપી છે, એ વાતની સાબિતી... (પૃ. ૮૯૭)
- → પરમાશુઓનું એકરૂપે પરિણમવા રૂપે નિરંતર અવસ્થાન એ જ દ્રવ્ય છે, તેની સિદ્ધિ… (પૃ. ૯૧૦)
- → સૂક્ષ્મ-બાદર કોને કહેવાય ? તેની સુસ્પષ્ટ વ્યાખ્યા… (પૃ. ૯૧૧)
- → સૂક્ષ્મ પણ પરમાણુઓ સમુદિત-અવસ્થામાં બાદર બને છે, એ વિશેનું સુવિશદ નિરૂપણ… (પૃ. ૯૧૧)
- → કોઈપણ એક પદાર્થ ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય એ ત્રણેરૂપ ન જ હોઈ શકે, એવો એકાંતવાદીનો પૂર્વપક્ષ... (પૃ. ૯૧૪)
- → દરેક વસ્તુ ઉત્પાદાદિત્રયાત્મક છે, એ વાતની સતર્ક સાબિતી… (પૃ. ૯૧૬)
- → ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય એ ત્રણેની સુવિશદ વ્યાખ્યાઓ અને તેઓની પરસ્પર સંવલિતતા... (પૃ. ૯૨૧)
- → કથંચિદ્દ, ઉત્પાદ તે વ્યયસ્વભાવી અને વ્યય તે ઉત્પાદસ્વભાવી છે… (પૃ. ૯૨૧)
- → ઉત્પાદાદિ ત્રણ સ્વરૂપ માન્યા વિના પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ ન રહે... (પૃ. ૯૨૬)
- → ચંદન અને તેની સુગંધ બંને અપેક્ષાએ જુદા છે, એ વાતની સાબિતી… (પૃ. ૯૪૪)

- → જૈનમતમાન્ય અવયવીનું સ્વરૂપ... (પૃ. ૯૪૫)
- → દેશ-કાળ-સ્વભાવ-અદેષ્ટ વગેરે સહકારીના યોગે સૂક્ષ્મ પણ પરમાશુઓ સ્થૂળરૂપ બને... (પૃ. ૯૪૯)
- → અર્થગ્રહણપરિણામ એ જ વિજ્ઞાનનો પોતાનો આકાર છે, તેની સાબિતી… (પૃ. ૯૫૪)
- → ભ્રાન્તજ્ઞાન કોને કહેવાય ? ને અભ્રાન્તજ્ઞાન કોને કહેવાય ? તેની ભેદરેખા… (પૃ. ૯૫૮)
- → સ્યાદ્વાદમતે ભ્રાન્ત-અભ્રાન્ત જ્ઞાનની વ્યવસ્થા નિર્બાધ છે... (પૃ. ૯૬૧)
- → સ્વસ્વરૂપસંવેદક જ્ઞાન દ્વારા જ્ઞપ્તિરૂપે બાહ્યાર્થના બોધની સંગતિ… (પૃ. ૯૬૪)
- → અર્થના નિરાસમાં પ્રત્યક્ષવિરોધાદિ પુષ્કળ દોષો… (પૃ. ૯૭૭)
- → જડ ઇન્દ્રિય દ્વારા પણ અર્થનું પ્રત્યક્ષ કેમ ? તેની પાછળના રહસ્યનું નિરૂપણ... (પૃ. ૯૯૭)
- → કર્તા-કર્મ બંને એકબીજાને સાપેક્ષ છે અને તેથી એકનો વિકાર થયે બીજાનો પણ વિકાર થાય જ… (પૃ. ૧૦૦૨)
- → કથંચિદ્ અભિન્ન વસ્તુ જ બીજા પર ઉપકાર કરવા સમર્થ બને ... (પૃ. ૧૦૦૪)
- → પદાર્થના પ્રત્યક્ષની સાથે જ્ઞાનનું પોતાનું પ્રત્યક્ષ પણ થાય છે જ… (પૃ. ૧૦૦૬)
- → જ્ઞાનના સ્વપ્રકાશકતાની અનેક યુક્તિઓથી સિદ્ધિ… (પૃ.૧૦૦૭ )
- → પદાર્થનું અસ્તિત્વ માનવામાં જ જુદા જુદા વિજ્ઞાનોની સંગતિ થઈ શકે... (પૃ. ૧૦૨૦)
- → સ્વપ્નજ્ઞાન-જાગૃતજ્ઞાન વગેરે જુદા જુદા જ્ઞાનથી પણ બાહ્યાર્થ જ સિદ્ધ થાય… (પૃ. ૧૦૨૨)
- → સ્વખ્નજ્ઞાન કોને કહેવાય ? તેનું સુવિશદ નિરૂપજ્ઞ… (પૃ. ૧૦૨૩)
- → જે લોકો જ્ઞાનાદ્વૈતને માને છે, તે લોકોના મતે ભ્રાંતિ પણ અસંગત ઠરે છે… (પૃ. ૧૦૪૭)
- → અકર્મક પણ આલોક ધાતુ એકાંતે અકર્મક નથી, તે પણ કોઈક અપેક્ષાએ સકર્મક જ છે... (પૃ. ૧૦૬૦)
- → શાબ્દિકમતે ધાતુઓને અકર્મક માનવાનું તાત્પર્ય શું ? તેના રહસ્યનો ખુલાસો... (પૃ. ૧૦૬૧)
- → માત્ર કર્તૃસાધક પ્રયોગમાં નહીં, ભાવેપ્રયોગમાં પણ 'કર્મ' હોઈ શકે છે… (પૃ. ૧૦૬૧)
- → ખોટો કદાગ્રહ, વિદ્વાનોને પણ વિચાર્યા વિનાના કથન માટે મજબૂર કરે છે… (પૃ. ૧૦૭૫)
- → યોગાચાર-જ્ઞાનાદ્વૈતમતે કારક-જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત ઠરે છે, તેની યુક્તિશઃ સાબિતી… (પૃ. ૧૦૭૫)
- ightarrow અસત્ વસ્તુથી કદી લોકપ્રતીતિ ન થાય... (પૃ. ૧૦૮૦)

## 🛚 વિષયાનુક્રમણિકા 🗎

| વિશ્વરા પૃષ્ઠ                                          | વિષય                                                  | મૃષ્ઠ |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------|
| • બાહ્યાર્થનિરાકારક યોગાચારમતઉપન્યાસ                   | • યોગી દ્વારા છૂટા છવાયા પરમાણુઓનું                   |       |
| પૂર્વપક્ષ૮૫૫                                           | •                                                     | ८८५   |
| • પરમાણુરૂપ બાહ્યાર્થનો નિરાસ ૮૫૫                      |                                                       | ८५०   |
| • પરમાણુના ગ્રાહક તરીકે યોગીજ્ઞાનની                    | <ul> <li>પરમાણુઓની સાવયવત્વાદિસાધક</li> </ul>         |       |
| અસંગતિ ૮૫૭                                             | <del>-</del>                                          | ८७२   |
| • પરમાણુ વિશે યુક્તિની અઘટિતતા ૮૫૮                     |                                                       | ८७७   |
| • અવયવીરૂપ બાહ્યાર્થનો નિરાસ ૮૬૨                       | <u> </u>                                              |       |
| <ul> <li>અવયવીની અવયવોમાં વૃત્તિની</li> </ul>          | <ul> <li>વૈશેષિકકલ્પિત રૂપાદિના યોગનો</li> </ul>      |       |
| અસંગતિ૮૬૪                                              |                                                       | ८०८   |
| <ul> <li>અવયવોથી અવયવીની ભિન્નદેશતા</li> </ul>         | <ul> <li>પરમાણુસમૂહનાં અસ્તિત્વનું સચોટ</li> </ul>    |       |
| પણ અસંગત ૮૬૫                                           | · -                                                   | ७०७   |
| • અવયવીના ઉત્પાદનની પણ અસંગતિ ૮૬૬                      |                                                       |       |
| • અવયવોની જનકતા જ અસંગત ૮૬૭                            |                                                       |       |
| <ul> <li>અવયવિભિન્ન અવયવી માનવામાં</li> </ul>          | <ul> <li>એકાંતવાદીકૃત એકાંતધ્રૌવ્યનું</li> </ul>      |       |
| વજનવધારાની આપત્તિ ૮૬૯                                  | <u> </u>                                              | ७१४   |
| • સમાહાર્ય પક્ષનો પણ નિરાસ ૮૭૨                         | • એકાંતવાદીકૃત પ્રલાપનો નિરાસ                         | ७१६   |
| • અવયવીની અમૂર્ત્તતાનો નિરાસ ૮૭૪                       | 🏻 🍨 ઉત્પાદાદિત્રયાત્મકતાસિદ્ધિ                        | ८१६   |
| • અર્થગ્રહણની અસંગતતા ૮૭૫                              | • એકાંતઅસત્કાર્યવાદનો નિરાસ                           | ७१८   |
| <ul> <li>બાહ્યાર્થસાધક + યોગાચારમતભંજક</li> </ul>      | <ul> <li>બૌદ્ધકલ્પિત પ્રતીત્યસમુત્પાદવાદનો</li> </ul> |       |
| ઉત્તરપક્ષ૮૭૭                                           | નિરાસ                                                 | ७२०   |
| • પરમાણુના અસ્તિત્વનું સચોટ સમર્થન ૮૭૭                 | • પરમાણુઓની ઘટસંસ્થાનાદિરૂપે                          |       |
| <ul> <li>દુષ્ટજ્ઞાનને લઈને વ્યભિચાર આશંકાનો</li> </ul> | સંગતિ                                                 | ८२८   |
| નિરાસ ૮૭૯                                              | 🌘 સમાનબુદ્ધિતારૂપ આપાદનનો નિરાસ                       | ८२८   |
| • દુષ્ટજ્ઞાનની પણ વસ્તુનિમિત્તતા ૮૭૯                   | 🏻 • સૌત્રાંતિકમતે પ્રસ્તુતદોષની                       |       |
| • પૂર્વપક્ષીના અન્યકથનનો નિરાસ ૮૮૦                     | અનિવાર્યતા                                            | ७३०   |
| <ul> <li>અનુમાનના વિષય તરીકે પરમાશુની</li> </ul>       | 🌘 રૂપાદિના અનેકસ્વભાવરૂપ વૈશિષ્ટ્યની                  |       |
| સંગતિ ૮૮૧                                              | સચોટ સિદ્ધિ                                           | ૯૩૧   |
| <ul> <li>યોગી દ્વારા પરમાણુઓનાં ગ્રહણની</li> </ul>     | 🌘 બૌદ્ધદત્ત સિદ્ધસાધનદોષનો નિરાસ …                    | ૯૩૫   |
| સંગતિ ૮૮૩                                              | 🌘 બૌદ્ધકલ્પિત શક્તિવૈવિધ્ય વિશે                       |       |

| વિષય પૃષ્ઠ                                               | વિષય પૃષ્ઠ                                |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| વિકલ્પજાળ ૯૩૬                                            | • અર્થનું અનુમાન પણ નિર્બાધ ૯૭૩           |
| <ul> <li>બૌદ્ધમતે રૂપાદિઓની ઘટરૂપતાનો</li> </ul>         | • ભેદવ્યવચ્છેદરૂપ પ્રતિજ્ઞાનો નિરાસ ૯૭૪   |
|                                                          | • વિભ્રમાપોહરૂપ પ્રતિજ્ઞાનો નિરાસ ૯૭૫     |
| <ul> <li>એકાંતવાદીમતે કાર્યભેદની અસંગતિ . ૯૩૮</li> </ul> | • અર્થનિરાસમાં પ્રત્યક્ષવિરોધાદિ ૫ષ્કળ    |
| ▶ રૂપાદિને ઘટરૂપ માનવામાં બૌદ્ધકૃત                       | દોષો ૯૭૭                                  |
| સમંજસતાનો નિરાસ ૯૩૯                                      | • સહોયલંભહેતુમાં પણ દોષજાળ ૯૭૯            |
| ચંદન-ગંધની એકાંતઅભેદમાન્યતાનો                            | • પ્રથમ વિકલ્પનો નિરાસ ૯૮૧                |
|                                                          | • દ્વિતીય વિકલ્પનો નિરાસ ૯૮૩              |
| અવયવીરૂપ બાહ્યાર્થની સચોટ સિદ્ધિ . ૯૪૫                   | • સહ શબ્દની એકાર્થતા અસંગત ૯૮૫            |
| અવયવોના એકત્વપરિજ્ઞામરૂપ                                 | • હેતુમાં અનૈકાંતિકતા ૯૮૬                 |
| અવયવીની સિદ્ધિ૯૪૬                                        | • વ્યભિચાર વિશે બૌદ્ધપ્રલાપનો નિરાસ ૯૮૯   |
| અનેકાંતવાદીસ્વીકૃત અવયવી વિશે                            | • હેતુમાં અસિદ્ધતા ૯૯૩                    |
| પૂર્વોક્ત દોષોનો અનવકાશ ૯૫૦                              | • સાધક હેતમાં વ્યાપ્ય-વ્યાપકતાનો          |
| અવયવી અભિન્નદેશતા-વૃત્તિતાદિની                           | વિરહ ૯૯૪                                  |
|                                                          | • જ્ઞાનપરોક્ષવાદી મીમાંસકમત ઉન્મૂલન ૯૯૫   |
| પૂર્વપક્ષની એકેક માન્યતાઓનું સચોટ                        | • પ્રમાણમીમાંસાદિ ગ્રંથોમાં જ્ઞાન-        |
| યુક્તિઓથી ઉન્મૂલન ૯૫૨                                    |                                           |
| બોધમાં અર્થગ્રહણપરિણામની અતિ-                            | • મીમાંસકમતે ભ્રાન્તજ્ઞાનની અસંગતિ ૧૦૧૦   |
| આવશ્યકતા ૯૫૫                                             |                                           |
| પદાર્થરહિત જ્ઞાનવેદનનો નિરાસ ૯૫૭                         | અપ્રમાણતા૧૦૧૧                             |
| સ્યાદ્વાદમતે ભ્રાન્ત-અભ્રાન્ત વ્યવસ્થાની                 | • પ્રસ્તુતમાં અર્થાપત્તિની અપ્રમાણતા ૧૦૧૨ |
| નિર્બાધ સંગતિ ૯૬૧                                        |                                           |
| જ્ઞાનમાં અર્થાકારતાનું વાસ્તવિક                          | નિરાસ ૧૦૧૨                                |
| તાત્પર્ય ૯૬૧                                             |                                           |
| પ્રતિનિયતવિષયવ્યવસ્થાની સંગતિ ૯૬૩                        |                                           |
| અર્થગ્રહણ ન માનવામાં પુષ્કળ દોષો . ૯૬૪                   | • દ્વિયન્દ્ર દેષ્ટાંતની સમીક્ષા ૧૦૧૪      |
|                                                          | • બૌદ્ધમંતવ્યની અનાલોચિતતા ૧૦૧૫           |
| માન્યતાનું ઉન્મૂલન ૯૬૮                                   |                                           |
| સહોપલંભથી અભેદસિદ્ધિમાં વિકલ્પ-                          |                                           |
| ଖଏ୯୭୦                                                    |                                           |
| જ્ઞાનાદ્વૈત અનુમાનની સંગતિનો                             | બાહ્યાર્થસિદ્ધિ ૧૦૨૨                      |
| પ્રતિકાર ૯૭૧                                             | • વિજ્ઞાનમાત્રતાનો અયોગ ૧૦૨૫              |
|                                                          |                                           |



| વિષય પૃષ્ઠ                                                 | વિષય પૃષ્ઠ                                          |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| <ul> <li>કથમપિ પ્રાહ્ય-પ્રાહકતા અસંગત ૧૦૨૮</li> </ul>      | • યોગાચાર મંતવ્યનો નિરાસ ૧૦૭૫                       |
| <ul> <li>ગ્રાહકતાદિ સંબંધની અનિવાર્યતા ૧૦૩૦</li> </ul>     | • અન્વય-વ્યતિરેકની પણ પ્રવૃત્તિ ૧૦૭૭                |
| <ul> <li>જ્ઞાનને અનુભય માનવાનું તાત્પર્ય . ૧૦૩૫</li> </ul> | _                                                   |
| • તેવા અદ્વયવિજ્ઞાનનું નાસ્તિત્વ ૧૦૩૬                      | અસંગત ૧૦૭૯                                          |
| • અદ્વયજ્ઞાનનું સ્વરૂપ ૧૦૩૮                                | <ul> <li>લોકપ્રતીતિનું અનુસરણ પણ</li> </ul>         |
| • ગ્રાહકાકારાદિના નિષેધનું તાત્પર્ય ૧૦૩૮                   | વચનમાત્રરૂપ ૧૦૭૯                                    |
|                                                            | • વ્યવહારનિર્વાહ પુણ અસંગત ૧૦૮૦                     |
| <ul> <li>અદ્વયવિજ્ઞાન વિશે બૌદ્ધવક્તવ્ય ૧૦૪૩</li> </ul>    | • અસત્થી લોકપ્રતીતિ અયુક્ત ૧૦૮૦                     |
| • બૌદ્ધવક્તવ્યની કલ્પનામાત્રતા ૧૦૪૪                        |                                                     |
| • યુક્તિથી પણ તત્ત્વવ્યવસ્થા                               | • ધર્મકીર્તિના મંતવ્યનો નિરાસ ૧૦૮૪                  |
| અસમંજસ ૧૦૪૬                                                |                                                     |
| <ul> <li>વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારની વિકલતા</li> </ul>         | કારણ ૧૦૮૫                                           |
| અસંગત ૧૦૪૮                                                 |                                                     |
| ● વસ્તુસ્થિતિએ પણ વ્યતિરિક્ત-                              | પૂર્વપક્ષ ૧૦૮૯                                      |
|                                                            | • યોગાચારના મંતવ્યની નિઃસારતા ૧૦૯૪                  |
| ● કલ્પિત ગ્રાહકાકારના નિષેધમાં તો                          | <ul> <li>વલ્મીકપ્રતિભાસથી ધૂમપ્રતિભાસનું</li> </ul> |
| વાસ્તવિક ગ્રાહકાકારની આપત્તિ ૧૦૫૧                          | આપાદન૧૦૯૫                                           |
| • તુચ્છાન્યસ્વભાવતાની અસંગતિ ૧૦૫૩                          | <ul> <li>બૌદ્ધમતે ચતુર્થલિંગ માનવાનો</li> </ul>     |
| <ul> <li>પરિકલ્પિત અદ્વયમતે પણ</li> </ul>                  | પ્રસંગ ૧૧૦૩                                         |
| ઉભયરૂપતા અનિવાર્ય ૧૦૫૬                                     |                                                     |
| <ul> <li>ગગનાલોકવદ્ અકર્મકતા અસંગત . ૧૦૫૯</li> </ul>       | <b>4</b> .                                          |
| <ul> <li>આલોકની પણ અકર્મકતા અસંગત . ૧૦૬૦</li> </ul>        |                                                     |
| ▶ શાબ્દિકમતે અકર્મક માનવાનું                               | કારણલિંગક અનુમાન ૧૧૦૭                               |
| તાત્પર્ય ૧૦૬૧                                              |                                                     |
| <ul> <li>બોધમાત્રતામાં નીલાદિભેદનો વિરહ ૧૦૬૩</li> </ul>    |                                                     |
| ● સદાદિ-નીલાદિનો ભેદાભેદ ૧૦૬૭                              |                                                     |
| ▶ જ્ઞાનના સ્વભાવ-અનુભવની                                   | સંગત ૧૧૧૨                                           |
| _                                                          | • બાહ્યાર્થમતે દોષોની નિરવકાશતા ૧૧૧૪                |
| ● જ્ઞાનાઢૈતમતે કારક-જ્ઞાપકવ્યવસ્થા                         | • ધૂમ-ધૂમાભાસની વ્યવસ્થા પણ                         |
|                                                            | તર્કસંગત૧૧૧૪                                        |
|                                                            | • ધૂમ-ધૂમાભાસના વિવેકની                             |
| <u> </u>                                                   | દુઃશક્યતાનો નિરાસ ૧૧૧૮                              |
|                                                            | 5                                                   |

| વિષય                                                  | પૃષ્ઠ        | વિષય પૃષ્ઠ                                        |
|-------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------|
| • સ્વભાવહેતુની જ્ઞાપકતાનો નિરાસ . ૧                   |              | • ક્લિપ્ટતાસાધક અન્ય મંતવ્યનો                     |
| <ul> <li>અનુપલબ્ધિહેતુની પણ જ્ઞાપકતાનો</li> </ul>     |              | નિરાસ ૧૧૩૯                                        |
| નિરાસ વ                                               | <b>૧૧૨</b> ૨ | <ul> <li>બાહ્યાર્થનિરાકરણમાં આપ્તવચનનો</li> </ul> |
| <ul> <li>વાર્ત્તિકકારના કથનની વચનમાત્રતા '</li> </ul> | ૧૧૨૩         | વિરોધ ૧૧૪૦                                        |
| <ul> <li>અનુમાન અંગે પૂર્વપક્ષમંતવ્યનો</li> </ul>     |              | • પંચમ અધિકાર સમાપ્તિ ૧૧૪૭                        |
| નિરાસ '                                               | <b>૧૧૨</b> ૫ | • પરિશિષ્ટ-૧ (પ્રમાણવાર્તિકના                     |
| ● જ્ઞાનાઢૈતમતે ભવ-અપવર્ગનો                            |              | ઉપયોગી શ્લોકો સટીક)                               |
| તફાવત અસંગત '                                         | ૧૧૨૭         | • પરિશિષ્ટ (પાંચમા અધિકારમાં રહેલ                 |
| <ul> <li>જ્ઞાનાદ્વૈતમતે બોધની ક્લિપ્ટતા-</li> </ul>   |              | બાહ્યાર્થસિદ્ધિરૂપ વિષયને સ્પર્શતા                |
| અક્લિષ્ટતા પણ અસંગત '                                 | ૧૧૩૫         | ધર્મસંગ્રહણિના કેટલાક અંશો…)                      |
| • જ્ઞાનાદ્વૈતમતે વિશેષણવિશિષ્ટ બોધની                  |              |                                                   |
| અસંગતિ '                                              | ११३७         |                                                   |



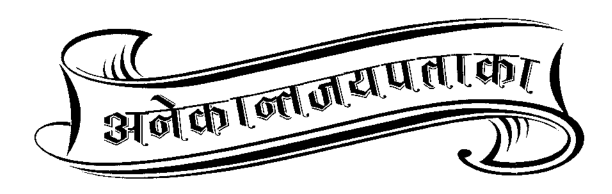
आत्मानं भवभोगयोगसुभगं विस्पष्टमाचष्टे यो, यः कर्मप्रकृतिं जगाद जगतां बीजं जगच्छर्मणे । नद्योऽब्धाविव दर्शनानि निखिलान्यायान्ति यद्दर्शने, तं देवं शरणं भजन्तु भविनः स्याद्वादविद्यानिधिम् ॥ - स्याद्वाद्वक्क स्पल्लाता ।













#### १४४४ ग्रन्थरचयितृश्रीहरिभद्रसूरिसूत्रिता व्याख्या+श्रीमुनिचन्द्रसूरिप्रणीतटिप्पनसंवलिता 'अनेकान्तरिष्म'-आख्यया गुर्जरविवृत्त्या समलङ्कता



#### पञ्चमोऽधिकार: ।

(१) अन्यस्त्वाह-बाह्यमर्थमधिकृत्यैतत् सदसदादित्वमुक्तम् । एतच्च वन्ध्यासुत-

#### अन्यस्तु-योगाचार आह-बाह्यमर्थमधिकृत्य-घटादिरूपं एतत् सदसदादित्वमुक्तं

॥ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥

॥ श्री प्रेम-भुवनभानु-जयघोष-जितेन्द्र-गुणरत्न-रश्मिरत्नसूरिसद्गुरुभ्यो नम:॥
॥ ऐँ नम:॥

#### 🌣 अनेडांतरक्भि 🌣

प्रेन्द्रध्येयं जिन्नं नत्या, नत्या गुरुक्रमावनीम् । गुर्गशायां निनन्देयं, व्याख्या शम्या वितन्यते ।।

#### **ૠ પંચમ અધિકાર ૠ**

(૧) દરેક વસ્તુ (૧) સદસદ્રુપ, (૨) નિત્યાનિત્યરૂપ, (૩) સામાન્યવિશેષરૂપ, (૪) અભિ-લાપ્ય-અનાભિલાપ્યરૂપ... એમ ચાર રૂપે - અનેકધર્માત્મકવિધયા અનેકાંતરૂપે - સિદ્ધ કરી, હવે ગ્રંથકારશ્રી આ અધિકારમાં, બાહ્ય પદાર્થનું નિર્બાધ અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા જઈ રહ્યા છે...

પ્રશ્ન : ઘટાદિ બાહ્ય વસ્તુઓ તો સિદ્ધ જ છે, તેને શું સિદ્ધ કરવાની ?

ઉત્તર : જુઓ ભાઈ ! તે પદાર્થો તો પ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે, પણ જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી આદિ કેટલાક દર્શનકારો તે પ્રત્યક્ષસિદ્ધ વસ્તુનો પણ અપલાપ કરે છે... એટલે જ તેઓનો નિરાસ કરી બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ કરવી આવશ્યક છે.

<sup>❖</sup> સદસદાદિ અનેક ધર્મોનું અસ્તિત્વ, જેના આધાર પર નિર્ભર છે, તે વસ્તુ સિદ્ધ કરવી અતિ આવશ્યક ગણાય.. એટલે ગ્રંથકારશ્રી બીજા બધાં વિષયો બાજુ પર મૂકી,પ્રસ્તુત અધિકારમાં સચોટ યુક્તિઓ દ્વારા બાહ્યાર્થનું અબાધિત અસ્તિત્વ સ્થાપિત કરશે...

सौन्दर्यवद्विषयमेव, तस्यैवासत्त्वात् । स हि परमाणवो वा स्युस्तत्समूहो वा अवयवी वेति सर्वश्चायमसन्, न्यायानुपपत्तेः । (२) परमाणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते, तथा-

वस्तुन: । एतच्च किमित्याह-वन्ध्यासृतसौन्दर्यविदिति निदर्शनम्, अविषयमेव-अगोचरमेव । कृत इत्याह-तस्यैव-बाह्यार्थस्य असत्त्वात् कारणात् । एतदेवाभिधातुमाह-स हीत्यादि । स यस्माद् बाह्योऽर्थ: परमाणवो वा स्यु:-भवेयु: तत्समूहो वा-परमाणुसमूहो वा भवेत् अवयवी वा-एको निरंश इति सर्वश्चायमसन्-न विद्यते । कृत इत्याह-न्यायानुपपत्ते:-न्यायेनायुक्तेः । अनुपपत्तिमेवाह-परमाणवस्तावद्ध्यक्षेण-प्रत्यक्षेण न प्रतीयन्ते । कृत इत्याह-तथातदेनु-

\* અનેકાંતરિશ \*

(સૌ પ્રથમ ગ્રંથકારશ્રી, બાહ્યાર્થનો અપલાપ કરનાર યોગાચારમતનો વિસ્તૃત પૂર્વપક્ષ બૈંતાવે છે... તે આ પ્રમાણે-)

#### 🕸 બાહ્યાર્થનિરાકારક યોગાચારમત ઉપન્થાસ 🕸

#### **₩ पूर्वपक्ष ₩**

યોંગાચાર : તમે ઘટ વગેરે બાહ્ય પદાર્થને આશ્રયીને, વસ્તુનું (૧) સદસદ્, (૨) નિત્યાનિત્ય આદિ સ્વરૂપ કહ્યું… પણ તે બધું વંધ્યાપુત્રના સૌંદર્યની જેમ નિર્વિષયક છે…

તટસ્થ : વંધ્યાપુત્ર તો અસત્ છે, એટલે તદ્વિષયક સૌંદર્ય ભલે નિર્વિષયક હોય,પણ સદાદિરૂપતા કેમ નિર્વિષયક છે ?

યોગાચાર : કારણ કે ખરેખર તો બાહ્ય પદાર્થ પણ અસત્ જ છે, એટલે તદ્વિષયક સદાદિરૂપતા પણ નિર્વિષયક જ થાય…

પ્રશ્ન : પણ બાહ્યાર્થ અસત્ કેમ ?

ઉત્તર : જુઓ, ઘટાદિ પદાર્થો (૧) પરમાશુરૂપ, (૨) પરમાશુસમૂહરૂપ, કે (૩) અવયવીરૂપ હોય… પણ આ ત્રણે વિકલ્પોમાંથી, એકે રીતે બાહ્યાર્થનું અસ્તિત્વ ઘટતું નથી, કારણ કે ન્યાય પ્રમાણે તેનું અસ્તિત્વ અસંગત ઠરે છે. તે આ રીતે -

#### 🕸 પરમાણુરૂપ બાહ્યાર્થનો નિરાસ 🕸

(૨) (૧) તમે જે પરમાણુઓને બાહ્યાર્થરૂપે સ્વીકારો છો, તેની તો (ક) પ્રત્યક્ષ, કે (ખ) અનુમાન એકેથી પ્રતીતિ થતી નથી, તે આ પ્રમાણે -

ઋ આ પૂર્વપક્ષ ઘણો વિસ્તૃત ચાલશે, તેની દરેક વાતોનું નિરાકરણ કરાશે… એટલે તે પૂર્વપક્ષની દરેક યુક્તિ-વાતોનું બરાબર અવધારણ કરવું∴

<sup>💠</sup> યોગાચાર એક બૌદ્ધનો જ ભેદ છે, તે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી હોવાથી બાહ્યાર્થનો અપલાપ કરે છે.

१. 'सौदर्य०' इति ड-पाठः । २. 'तदनुभवात्' इति क-पाठः ।

तदनुभवाभावात् स्थूलाकारसंवेदनोपपत्तेः, तस्य च तेष्वभावात्, (३) अन्याकारेण च अन्याग्रहणात्, ग्रहणे चातिप्रसङ्गतो व्यवहारायोगादिति । (४) नाप्यनुमानस्य विषयः,

 \*----- 

 \*----

भवाभावात् तथा-परमाणुत्वेन तेन-प्रत्यक्षेण अननुभवात् । अननुभवश्च स्थूलाकारसंवेदनो-पपत्तेः ऊर्ध्वाद्याकारत्वेन तस्य च-स्थूलस्याकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावात् अन्याकारेण च-स्थूलरूपेण अन्याग्रहणात्-परमाण्वग्रहणाद् ग्रहणे च अन्याकारेणान्यस्य अतिप्रसङ्गतः-अतिप्रसङ्गेन नीलेन पीतग्रहणलक्षणेन व्यवहारायोगात् । परमाणवः तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्त इति स्थितम् । नाष्यनुमानस्य विषयः परमाणव इति वर्तते । कृत इत्याह-तदव्यभिचारि-

······◆ અનેકાંતરિશ ❖·······

(ક) પ્રત્યક્ષથી પરમાણુની પ્રતીતિ તો ન મનાય, કારણ કે પ્રત્યક્ષથી પરમાણુનો કદી અનુભવ થતો નથી…

તટ્સ્થ: આપણને પરમાશુનો અનુભવ થતો નથી, એવું શી રીતે જણાય ?

**ર્બો હ**ઃ કારણ કે આપણને 'આ પદાર્થ ઊંચો-જાડો-પહોળો છે…' એમ સ્થૂલાકારે જ બાહ્યાર્થનું સંવેદન થાય છે. હવે આવો સ્થૂલાકાર પરમાણુઓમાં નથી, તો તે સ્થૂલાકાર સંવેદનથી પરમાણુનું ગ્રહણ શી રીતે સંગત થાય ?

આશય એ કે, સંવેદનમાં સ્થૂલાકાર ભાસે છે, એટલે તેના દ્વારા કોઈ સ્થૂલ પદાર્થનું જ ગ્રહણ હોવું જોઈએ, સૂક્ષ્મ પદાર્થનું નહીં… ફલતઃ સ્થૂલાકાર સંવેદનથી, સૂક્ષ્માકાર પરમાણુનું ગ્રહણ અસંગત છે…

(૩) તટસ્થ : તે (સ્થૂલાકાર) સંવેદન દ્વારા પરમાણુનું સ્થૂલાકારરૂપે ગ્રહણ માનીએ તો ?

બૌદ્ધ: પણ તેવું ન મનાય, કારણ કે બીજાનું બીજા આકારે ગ્રહણ થઈ શકે નહીં… (શું ઘટનું પટાકારે ગ્રહણ થાય છે ?) છતાં પણ એવું (=બીજાનું બીજા આકારે ગ્રહણ) માનો, તો પીતનું નીલરૂપે પણ ગ્રહણ થવાનો અતિપ્રસંગ આવશે ! અને એટલે તો વ્યવહારનો પણ ઉચ્છેદ થશે…

ભાવાર્થ: નીલસંવેદન, નીલાકારરૂપે જો નીલનું જ ગ્રહણ કરે, તો તેવું સંવેદન થતાં, નીલાર્થી વ્યક્તિ નીલ વિશે પ્રવર્તે... પણ જો તે સંવેદન નીલાકારરૂપે પીતનું પણ ગ્રહણ કરે, તો તે સંવેદન થવા છતાં પણ, નીલાર્થી વ્યક્તિનો પ્રવર્તવાદિરૂપ વ્યવહાર થશે નહીં... (કારણ કે તેવું સંવેદન તો પીતનું પણ ગ્રહણ કરે છે, કે જેનું નીલાર્થી વ્યક્તિને કોઈ પ્રયોજન નથી...)

એટલે સ્થૂલાકાર સંવેદનરૂપ પ્રત્યક્ષથી પરમાણુનું ગ્રહણ અઘટિત છે, માટે પ્રત્યક્ષથી તો તેની પ્રતીતિ ન માની શકાય…

(૪) (ખ) પરમાણને અનુમાનનો વિષય પણ ન માની શકાય, કારણ કે વહ્નિના ધૂમલિંગની

💠 અહીં પૂર્વપક્ષમાં બૌદ્ધ તરીકે યોગાચાર બૌદ્ધનું જ ગ્રહણ કરવું…

१. 'प्रसङ्गात्' इति क-पाठः । २. 'प्रसङ्गात्' इति ड-पाठः।

तदव्यभिचारिलिङ्गायोगात् । तत्र हि विज्ञानान्यथानुपपत्तिर्लिङ्गं स्यात् । सा चायुक्तैवं, तस्यान्यथाऽप्युपपत्तेः अन्तर्वासनात एव भावात् । (५) न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणाभावात् । अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्, ननु तद्युक्त्ययोगः । (६)

लिङ्गायोगात्-परमाण्वव्यभिचारिलिङ्गायोगात् । अयोगमेवाह-तेष्र यस्माद् विज्ञानान्यथा-नुपपत्तिर्लिङ्गं स्यात् । सा चायुक्तेव । कृत इत्याह-तस्य-विज्ञानस्य अन्यथाऽपि-परमाणु-रूपमर्थमन्तरेणापि उपपत्तेः । उपपत्तिश्च अन्तर्वासनात एव-आलयगतायाः सकाशाद् भावाद् विज्ञानस्य । न च योगिग्राह्या इति-एवं न्याय्यं वचः, परमाणव इति प्रक्रमः । कृतो नेत्याह-प्रमाणाभावाद् योगिज्ञानाप्रत्यक्षत्वेन । अग्राह्या इत्यिप किं प्रमाणमिति चेत्, योगिविज्ञाना-

જેમ, પરમાણુનું કોઈ અવ્યભિચારી લિંગ નથી, કે જેને આશ્રયીને પરમાણુનું અનુમાન કરાય..

તટસ્થ : જો પરમાણુને સત્ માનવામાં આવે, તો જ તેને લઈને થતું વિજ્ઞાન સંગત થાય… આમ વિજ્ઞાનની અન્યથાનુપપત્તિ (=પરમાણુ વિના અસંગતિ) શું પરમાણુનું લિંગ ન બને ? અહીં અનુમાન પ્રયોગ આવો થાય →

"परमाणुः, सत्, विज्ञानान्यथानुपपत्तेः ॥"

બૌદ્ધ: ના, કારણ કે તે અન્યથાનુપપત્તિ જ અયુક્ત છે, અર્થાત્ 'પરમાણુ વિના વિજ્ઞાનનું ન હોવું' - એ જ અયુક્ત છે, કારણ કે વિજ્ઞાન તો પરમાણુરૂપ અર્થ વિના બીજાથી પણ સંગત છે…

પ્રશ્ન : કઈ રીતે ?

ઉત્તર: આલયગત અંતર્વાસનાથી... આશય એ કે, આલયવિજ્ઞાન-અહંરૂપે ભાસતું જ્ઞાન -તે જ બધી વાસનાઓનો મૂલ આધાર છે, એટલે તે આલયજ્ઞાનથી થતી વાસનાઓ 'આલયગત વાસના' કહેવાય... આ વાસનાઓથી જ વિજ્ઞાનની સંગતિ થઈ જશે... એટલે અન્યથાનુપપત્તિ=પરમાશુ વિના વિજ્ઞાનની અસંગતિરૂપ લિંગ યુક્ત નથી. માટે એ લિંગથી પરમાશુનું અનુમાન ન થઈ શકે.

#### 🕸 પરમાણુના ગ્રાહક તરીકે યોગીજ્ઞાનની અસંગતિ 🕸

(પ) તટસ્થ : તે પરમાશુઓ યોગીજ્ઞાનથી પ્રાહ્ય છે, એટલે યોગીજ્ઞાનને આશ્રયીને તો તેઓનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે ને ?

બૌદ્ધ: આ વાત પણ ન્યાયસંગત નથી, કારણ કે આપણા માટે તો યોગીજ્ઞાન અપ્રત્યક્ષ છે, એટલે "યોગીજ્ઞાનથી પરમાણુનું ગ્રહણ થાય" - એ વાતને સિદ્ધ કરવા આપણી પાસે કોઈ જ પ્રમાણ નથી…

તટસ્થ : પણ "યોગીજ્ઞાનથી પરમાણુનું પ્રહણ થતું નથી" - એ વાતમાં પણ ક્યાં કોઈ પ્રમાણ

१. 'तद्युक्तयोगः' इति क-पाठः, ग-पाठस्तु 'तद्युक्तया योगः' इति । २. पूर्वमुद्रिते तु 'लिङ्गात्' इति पाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । ३. 'तन्न यस्माद्' इति क-पाठः । ४. 'पत्रलिङ्गं' इति क-पाठः ।

अधिकारः) व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता

एए८

परमाणवो हि मूर्ता इष्यन्ते । मूर्तत्वे च सत्यवश्यंदिग्भागभेदेन भाव्यम् । सित चास्मिन्
सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्विवचाराक्षंमत्वात् कृतस्त इति ? (७) न च निरवयव
त्याख्या 

प्रत्यक्षत्वस्य तुल्यत्वादित्यभिप्रायः । एतदाशङ्क्ष्याह-ननु तद्युक्त्ययोगः तेषां-परमाणूनां
युक्तिभिरयोगः प्रमाणम् । एतद्भावनायैवाह-परमाणवो हीत्यादि । परमाणवो यस्मात् मूर्त्ता
इष्यन्ते । मूर्तत्वे च सित किमित्याह-अवश्यं दिग्भागभेदेन भाव्यम् । सित चास्मिन्
दिग्भागभेदे स्रावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्विवचाराक्षमत्वात् कारणात् कृतस्त इति-कृतः

अथेटले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने ?

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने ?

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथेदले परभाशुनो निरास तो तभे पश न ४ ५री शक्षे ने १

अथिदले अभे ४६िओ छीओ हे, योशीज्ञानधी पश परभाशुनुं ग्रहश असंलिवित छे. (तेथी परभाशुनुं अस्तित्व जिल्कुल संगत नथी...)

#### 💥 પરમાણુ વિશે યુક્તિની અઘટિતતા 💥

(દ) તટસ્થ : પણ પરમાણુઓ વિશે યુક્તિઓ કેમ ન ઘટે ?

બૌદ્ધ : જુઓ, વૈશેષકાદિ તમે લોકો પરમાણુને 'મૂર્ત્ત' તેંરીકે માનો છો… પણ એ રીતે મૂર્ત્ત માનવામાં તો, તે પરમાણુનું જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને જુદા જુદા અંશે અસ્તિત્વ માનવું પડે !

પ્રશ્ન : તો તેવી રીતે (=જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને જુદા જુદા અંશે) અસ્તિત્વ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો (૧) સાવયવત્વ, (૨) મહત્ત્વ, (૩) એકાનેકત્વ… ઇત્યાદિ વિચારો વૈશેષિકમતે ઘટી શકશે નહીં, તો પછી તે પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ શી રીતે સિદ્ધ થાય ?

ભાવાર્થ : પરમાણુ મૂર્ત હોઈ તેના દિગ્ભાગભેદ માનવા પડે, અને તેમ માનવામાં વૈશેષિકમતે (૧) સાવયવત્વ આદિ વિચાર ઘટતા નથી. તે આ પ્રમાણે -

(૧) સાવયવત્વ → જુદી જુદી દિશાને લઈને, જો પરમાણુનું જુદા જુદા અંશે અસ્તિત્વ માનો,

#### **♦**------**>** विवरणम् **♦**-----**>**

1. अथ योगाचारमतवादे किञ्चिद्ं वर्ण्यते । सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्वविचाराक्षमत्वादिति । सावयवत्वं महत्त्वं च एकत्वानेकत्वं च तेषां विचारस्तस्याक्षमत्वात् । दिग्भागभेदे हि परमाणूनामवश्यं

મૂર્ત એટલે અસર્વગત=સર્વવ્યાપી નહીં તેવા પૃથ્વી આદિ દ્રવ્યોનું પરિમાશ.. પરમાશુનું પરિમાશ પણ અસર્વગત હોઈ તેને તો તમે મૂર્ત માનો છો... (આનું સ્પષ્ટીકરણ આગળ થશે...)

१. 'क्षमत्वात् तथा निरवयव॰' इति क-पाठः । २. 'किञ्चिदवचूण्यंते' इति च-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते तु 'किञ्चिच्चूण्यंते' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण विन्यासः।

८५९ अनेकान्तजयपताका **◈**⊙ त्वादमीषामयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयत्वायोगात् क्वचिद्वस्थानेन नियमतः पर्यन्तसिद्धेः परमाणवः ? न च निरवयवत्वादमीषां-परमाणूनामयमदोषः-अनन्तरोदितः । कुत इत्याह-मूर्त्तत्वेन हेतुना निरवयत्वायोगात् । अयोगश्च क्वचिदवस्थानेन हेतुना नियमत:-नियमेन તો તો તેને સાવયવ માનવાનો પ્રસંગ આવશે. તે આ રીતે - એક જ પરમાણુનો, પૂર્વદિશામાં રહેલો અંશ જુદો, પશ્ચિમદિશામાં રહેલો અંશ જુદો… એમ ઉત્તર-દક્ષિણ, ઉપર-નીચે બધી દિશામાં રહેલા અંશો જુદા જુદા... આ રીતે જુદા જુદા અનેક અંશો થવાથી તેની સાવયવતા વ્યક્ત જ છે.... (જે તમારા મતે સ્વીકૃત નથી.) (૨) મહત્ત્વ → પટાદિ પદાર્થોની જેમ જે સાવયવ હોય, તેઓનું અવશ્ય મહત્ત્વ (=મહત્પરિમાણ) માનવું પડે.... એટલે તો તે પરમાણુને મહત્પરિણામી માનવાનો અતિપ્રસંગ આવશે! પણ વૈશેષિકાદિ પરમાણુવાદીઓને, તેનું મહત્પરિણામ ઇષ્ટ નથી... (તેઓ તેનું અશુપરિમાણ જ કહે છે...) (૩) એકાનેકત્વ → તે પરમાણુને તમે (ક) એકરૂપ માનો છો, કે (ખ) અનેકરૂપ ? (ક) જો એકરૂપ માનો, તો તેઓનો દિગ્ભાગભેદ શી રીતે સંગત થાય ? **આશય** એ કે, એકાંત એકરૂપ પરમાણુનું જુદી જુદી દિશાને લઈને જુદા જુદા અંશે અસ્તિત્વ ઘટે નહીં... (ખ) જો તેને અનેકરૂપ માનો, તો તમારા અભ્યુપગમની (=માન્યતાની) હાનિ થશે, કારણ કે તમે તો પરમાણુને એકરૂપ માનો છો… આ બધાનો (=સાવયવત્વાદિનો) વિચાર ન ઘટવાથી, મુર્ત-દિગ્ભાગભેદરૂપે પરમાણનું અસ્તિત્વ શી રીતે સંગત થાય ? (૭) તટસ્થ : પણ પરમાણુ તો નિરવયવ (=િનરંશ=નિષ્પ્રદેશી) છે, તો તેને સાવયવાદિ માનવાનો દોષ શી રીતે આવે ? **બૌદ્ધ:** સાંભળો, પરમાણુને જો મૂર્ત માનો, તો તે પરમાણુની નિરવયવતા ન ઘટે, કારણ કે મૂર્ત પદાર્થનું કોઈક ઠેકાણે તો અવસ્થાન (=રહેઠાણ) માનવું જ પડે ને ક્યાંક અવસ્થાન માનવામાં તો, દિગ્ભાગભેદ (=જુદી જુદી દિશામાં જુદા જુદા અંશે સંબંધરૂપ પરમાણુનો ભેદ) અવશ્ય સિદ્ધ થશે... એટલે તેની નિરવયવતા અઘટિત છે

सावयवत्वमायाति । तथाहि-अन्य एवांशः पूर्वदिग्भागवर्ती परमाणोः, अन्य एवांशाः पश्चिमोत्तर-दक्षिणोध्वी-धोदिग्भागवर्तिन इति व्यक्तमेव सावयवत्वम् । सावयवत्वे चावश्यं महत्त्वं पटादिवत् । न च परमाणो-र्महत्त्वमङ्गीक्रियते तद्वादिभिः । तथा स परमाणुरेको वा स्यादनेको वा । एकश्चेदभ्युपगम्यते, कथं दिग्भागभेदः ? अथानेक इति पक्षः कक्षीक्रियते, तर्ह्यभ्युपगमहानिः, एकत्वेनाभ्युपगतत्वात् तस्येति ॥

१. पूर्वमुद्रिते 'मूर्तत्वे' इति पाठः, अत्र C-प्रतपाठः । २. 'चावयवत्वं महत्त्वं' इति च-पाठः ।

पारिमाण्डल्याभ्युपगमादिति ।(८) एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तः, तेषामेव नैरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूहत्वात् निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावा-

......♦ व्याख्या ♦

र्थन्तिसद्धेः । तथा पारिमाण्डल्याभ्युपगमादिति । एतेन-अनन्तरोदितेन परमाणुनिराकरणेन तत्समूहः-परमाणुसमूहः प्रत्युक्तः-निराकृतः । कृत इत्याह-तेषामेव-परमाणूनां नैरन्तर्या- वस्थानस्य तत्समूहत्वात्-परमाणुसमूहत्वात्, ततश्च तदभावात् तदभाव इत्यभिप्रायः । दूषणान्तरमाह-निरवयवानां च-परमाणूनां तत्त्वतः-परमार्थेन नैरन्तर्यावस्थानायोगात् । अयोगश्च सर्वतः-सर्वासु दिक्षु एकस्य, अणोरिति प्रक्रमः, तदपरभावापत्तेः-अपरपरमाणु-

બીજી વાત, પરમાણુ જો મૂર્ત હોય તો તેની નિરવયવતા ન ઘટે, એવું ઉપરોક્ત ચર્ચાથી ફલિત થયું.. અને તેથી જો તેને સાવયવ માનો, તો તો તેને પટાદિની જેમ મહત્પરિજ્ઞામી માનવાની આપત્તિ આવે ! પણ એવું તો તમે માનતા નથી, કારણ કે તમે પરમાણુનું 'પારિમાંડલ્ય' પરિમાણ (=અણુ-પરિમાણ) માન્યું છે... ફલતઃ સાવયવત્વ-મહત્ત્વ આદિરૂપ દોષોનો પ્રસંગ તદવસ્થ જ રહેશે.

**સાર** : આ રીતે પરમાણુ વિશે યુક્તિઓ ન ઘટવાથી, પરમાણુરૂપ બાહ્યાર્થ તો ન જ મનાય… એટલે પ્રથમ પક્ષ તો યુક્ત નથી.

#### 🕸 પરમાણુસમૂહરૂપ બાહ્યાર્થનો નિરાસ 🕸

(૮) (૨) ઉપરોક્ત કથનથી "બાહ્યાર્થ પરમાજ્ઞુના સમૂહરૂપ છે"- એ વાતનો પણ નિરાસ થાય છે, કારણકે નિરવયવ પરમાજ્ઞુઓનું નિરંતરપણે (=આંતરા વિના, એકબીજાની સાથે સંલગ્નપણે) અવસ્થાન તે જ 'પરમાજ્ઞુસમૂહ' કહેવાય છે, એટલે ખરેખર તો પરમાજ્ઞુઓથી જ પરમાજ્ઞુનો સમૂહ બન્યો છે…

પણ જયારે પરમાણુઓનું જ અસ્તિત્વ નથી, ત્યારે તે પરમાણુથી બનેલા પરમાણુસમૂહનું પણ અસ્તિત્વ શી રીતે ઘટે ? એટલે ખરેખર તો પરમાણુસમૂહ પણ નથી જ...

બીજી વાત, ખરેખર તો નિરવયવ પરમાણુઓનું નિરંતરપણે અવસ્થાન પણ ઘટતું નથી, તો તે પરમાણુઓનાં નિરંતરઅવસ્થાનરૂપ પરમાણુસમૂહ પણ શી રીતે ઘટે ?

પ્રશ્ન : પણ તેઓનું નિરંતર અવસ્થાન કેમ ન ઘટે ?

#### **♦**------**♦**

- 2. पर्यन्तिसद्धेरिति । दिग्भागभेदसिद्धेरित्यर्थः ॥
- 3. तदभावात् तदभाव इति । परमाणूनामभावात् परमाणुभित्राख्यस्य समूहस्य अभाव इत्यर्थः ॥
- 4. अपरपरमाणुभावापत्तेरिति । अपरेषां-मध्यभागवर्त्तिपरमाणुनां व्यतिरिक्ता ये परमाणव-स्तेषां

१. 'परिमण्डलाभ्युप०' इति क-पाठ: ।

अनेकान्तजयपताका ८६१ ᢒᢒ पत्ते: ।( ९ ) एवं च तन्निरवयवत्वविरोधात्, इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो व्यवहारा-भावापत्ते: । एवं च सर्वत एकस्य तदपरभावापत्त्या तन्निरवयवत्वविरोधात् तेषां-परमाणूनां निरवयवत्वविरोधाद् दिग्भागभेदेनेति इदयम् । तथा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुनाऽणूनां तद-ઉત્તર : કારણ કે તેમ માનવામાં એક જ પરમાણુનો સર્વદિશાઓમાં બીજા પરમાણુઓ સાથે

(प्राप्ति=) સંબંધ માનવો પડશે… (एवं सित) અને એ રીતે બીજા પરમાણુઓ સાથે સંબંધ થવાથી તો, તે પરમાણુનો જુદી જુદી દિશામાં જુદા જુદા અંશે સંબંધ થતાં, તેઓની નિરવયવતા ઘટી શકશે નહીં…

ભાવાર્થ: જો પરમાણુનું નિરંતર અવસ્થાન માનો, તો તે સમૂહમાં વચ્ચે રહેલ પરમાણુનો (अपर=) આજુબાજુ રહેલ બીજા પરમાણુઓના ભાવ સાથે સંબંધ માનવો પડશે...

દા.ત. હાથીદાંત વગેરે રૂપે, જ્યારે કોઈક પરમાણુ મધ્યમાં રહ્યો હોય, ત્યારે બીજા પરમાણુઓ તેની (=મધ્યપરમાણૂની) સર્વ દિશામાં રહ્યા હોય. હવે જો તે બધાનું નિરંતર અવસ્થાન હોય, તો સીધી વાત એ છે કે, વચ્ચે રહેલ પરમાણુનો સર્વદિશામાં રહેલા બીજા પરમાણુઓ સાથે સંબંધ થવાનો જ

(૯) પ્રશ્ન : તો (મધ્યપરમાણુનો બીજા પરમાણુ સાથે સંબંધ થાય તો) વાંધો શું ?

ઉત્તર : તો તે મધ્યપરમાણુનો દિગ્ભાગભેદ (=જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને, તેના જુદા જુદા અવયવ) માનવા પડશે. તે આ રીતે → એક જ મધ્યપરમાણુ (૧) એકદેશથી પૂર્વદિશાગત પરમાણુ સાથે સંબંધ કરશે, (૨) એકદેશથી પશ્ચિમદિશાગત પરમાણ સાથે સંબંધ કરશે, એમ (૩) એકદેશથી ઉત્તરદિશાગત પરમાણુ સાથે, (૪) એકદેશથી દક્ષિણદિશાગત પરમાણુ સાથે, (૫) એકદેશથી ઉર્ધ્વદિશાગત પરમાશુ સાથે, અને (૬) એકદેશથી અધોદિશાગત પરમાશું સાથે ← આમ (દિગ્ભાગભેદ=) જુદી જુદી દિશામાં રહેલા પરમાણુઓ સાથે જુદા જુદા દેશે સંબંધ માનવો પડશે…

પ્રશ્ન : તો તેવું માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો મધ્યાણુની નિરવયવતાનો વિરોધ થશે, કારણ કે એ રીતે જુદા જુદા પ્રદેશ

ф......ф.....ф..... सम्बन्धी यो भाव:-सत्ता तस्यापत्ति:-प्राप्तिस्तस्या: । यदा हि हस्तिदन्तादिरूपतया कश्चित् परमाणुर्मध्ये वर्तते अपरे च सर्वास् दिक्षु तस्य वृत्तिं लभन्ते, एवं च सर्वेषामप्यणूनां निरवयवत्वहानिः, दिग्भार्गभेद-भावात् । तथाहि-मध्यपरमाणुरेकेन देशेन प्राचीप्रतिबद्धाणुना सम्बन्धमनुभवति, एकेन च पश्चिमाशावर्ति-परमाणुना । एवमन्येनोत्तराश्रितपरमाणुं स्पृशति, अन्येन च दक्षिणे प्रतिबद्धम्, अन्येनोर्ध्वदिग्भागगतमन्येन चाधोभागवर्त्तिनमिति सप्रदेशता मध्याणोः । एवं बहिर्वर्तिनामप्यणुनामनेनैव न्यायेन सप्रदेशता भाव-नीयेति ॥

१. 'निरोधाद्' इति **क**-पाठः । २. 'भेदाभावात्' इति **ख-**पाठः । ३. 'श्रित्य पर०' इति **ख-च**-पाठः ।

5. मूर्त्तत्वेन हेत्नेति । वैशेषिकाणां हि मतेअन्य एव तन्तवोअन्यश्च मूर्त्तस्यभावः पटाख्योअवय-वीति ॥

💠 પરમાણુસમૂહમાં નિરાસ માટે, યોગાચારે ત્રણ કારણો બતાવ્યા : (૧) પરમાણુની જ અસિદ્ધિ, (૨) પરમાણુનાં નિરંતરઅવસ્થામાં દોષગ્રસિતતા અને (૩) સમૂહનું ઇન્દ્રિય દ્વારા ગ્રહણ ન થતાં વ્યવહારની અસંગતિ...

१. 'मूर्त्तत्वेन हेतुरिति' इति च-पाठ: ।

मूर्त्तत्वेन तत्तदभिन्नदेशताऽनुपपत्ते:, (११) देशकात्स्यीवकल्पद्वारेण तत्तद्वृत्त्ययोगात्

असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेन तस्य-अवयविन: तदिभन्नदेशताऽनुपपत्ते:-स्वावयवाभिन्नदेशता-ऽनुपपत्ते: तथा देशकात्स्न्यविकल्पद्वारेण तत्तद्वृत्त्ययोगात् तस्य-अवयविनस्तेषु-अवयवेषु

ઉત્તર : 'મૂર્ત' એટલે અસર્વગત (=સર્વત્ર ન વ્યાપેલ) તેવા દ્રવ્યોનું પરિમાણ.. કહ્યું છે કે -"અસર્વગત દ્રવ્યોનું પરિમાણ તે મૂર્ત કહેવાય છે."

વૈશેષિકો નવ દ્રવ્ય માને છે. તેમાં (૧) પૃથ્વી, (૨) જળ, (૩) પવન, (૪) અગ્નિ, અને (૫) મન - આ પાંચ દ્રવ્યોને 'અસર્વગત' કહે છે, અને (૧) આકાશ, (૨) કાળ, (૩) દિશા, અને (૪) આત્મા - આ ચાર દ્રવ્યોને 'સર્વગત' કહે છે... એટલે અસર્વગત એવાં પૃથ્વી આદિ પાંચ દ્રવ્યોનું પરિમાણ મૂર્ત કહેવાય...

પ્રસ્તુતમાં પટ નામનો અવયવી પણ, પૃથ્વીદ્રવ્યના પેટાભેદરૂપ હોવાથી મૂર્ત જ સાબિત થશે…

પ્રશ્ન : પણ તેમાં (=પટરૂપ અવયવીને મૂર્ત માનવામાં) દોષ શું ?

ઉત્તર: દોષ એ જ કે, જે આકાશપ્રદેશમાં મૂર્ત તંતુઓ રહે, તે જ આકાશપ્રદેશમાં મૂર્ત એવો પટાવયવી શી રીતે રહે ? તે આકાશપ્રદેશ તો મૂર્ત એવા તંતુઓથી જ વ્યાપ્ત છે... (જ્યાં ઘટ હોય ત્યાં પટ નથી જ હોતો, તેમ તંતુસ્થાને પણ પટ ન જ રહે....)

એટલે પટરૂપ અવયવીનું, તંતુરૂપ અવયવોના અભિન્નદેશમાં રહેવું સંગત થશે નહીં… (પણ અવયવીનું અસ્તિત્વ તો અવયવોના દેશમાં જ જણાય છે…)

 \*
 •

 •
 विवरणम्

मूर्तत्वेनेत्यस्य पर्यायमाह वृत्तिकारः- 6. असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेनेति । असर्वगंतद्रव्यस्य पृथिवीजल-ज्वलना-इनिलरूपस्य परिमाणं अणुमहत्त्वादिरूपं तस्य भावः-तत्ता तेन । मूर्तत्वेनेति कोइर्धः ?
असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेन । असर्वगतद्रव्यपरिमाणत्वेनेत्यर्थः । तथा चोक्तम्-असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिरिति । अस्यार्थः-वैशेषिकाणां मते नव द्रव्याणि पृथिवी-जल-ज्वलना-इनिल-नभः-काल-दिगा-इइत्ममनः-सञ्ज्ञानि । तत्राद्यानि चत्वारि मनश्चासर्वगतानि । अन्यानि तु सर्वगतानि । ततोइसर्वगतद्रव्यस्य
पृथिव्यादेर्यत् परिमाणं तन्मूर्त्तिरिति उच्यते । ततश्च पटाख्यमवयविद्रव्यं पृथिवीद्रव्योत्तरभेदस्वभावं मूर्त्तमेव । एवं च कथं यत्रैवाकाशखण्डे तन्तवो मूर्त्ताः स्थिताः तत्रैव पटाख्योइवयवी मूर्त्तः स्थितिं बद्मीयात् ?
में हि यत्रैव घटस्तत्रैव प्रदेशे भवति पटः ॥

१. 'गतस्य द्रव्यस्य' इति ख-पाठः । २. 'तत्रान्यानि' इति च-पाठः । ३. पूर्वमृद्रिते तु 'द्रव्यान्तर' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण पाठः । ४. पूर्वमृद्रिते तु 'न हि यत्रैव प्रदेशे न भवति पटः' इति त्रुटितपाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण पूर्तिः शुद्धिश्च ।

तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः अभ्युपगमादिविरोधात् ( १२ ) प्रकारान्तरेण च वृत्त्ययोगाद् वर्तन्त

**♦**......**♦** व्याख्या **♦**.......

वृत्त्ययोगात् । अयोगश्च तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः । यदि देशेनावयवेषु वर्ततेऽवयवी ततः सदेशताः अथ कात्स्न्येन ततोऽनेकतेति । ततः किमित्याह-अभ्युपगमादिविरोधात् सदेशतायामभ्युपगम-विरोधः । 'आदि'शब्दादर्नेकतायां प्रतीतिबाधा । तथा प्रकारान्तरेण-देशकात्स्न्यीतिरिक्तेन वृत्त्य-

\* અનેકાંતરિમ \*

#### 🗰 અવચવીની અવચવોમાં વૃત્તિની અસંગતિ 🕸

(૧૧) બીજી વાત એ કે, (૧) દેશ, (૨) સંપૂર્ણરૂપ વિકલ્પ દ્વારા, અવયવીની અવયવોમાં વૃત્તિ પણ ઘટતી નથી, કારણ કે તે રીતે વૃત્તિ માનવામાં અવયવીની સદેશતા અને અનેકતાની આપત્તિ આવે! (આશય એ કે, દેશથી વૃત્તિ માનવામાં સદેશતા અને સંપૂર્ણતયા વૃત્તિ માનવામાં અનેકતા…)

પ્રશ્ન : તો અવયવીને સદેશી/અનેકરૂપ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો અભ્યુપગમવિરોધ અને પ્રતીતિબાધ થશે... ફલતઃ તે અવયવીની અવયવોમાં વૃત્તિ ઘટી શકે નહીં... (આ વાતને જરા વિસ્તારથી સમજીએ -)

બૌદ્ધ: અવયવી પોતાના અવયવોમાં કેવી રીતે રહે છે ? (૧) દેશથી, કે (૨) સમસ્તપણે ?

- (૧) જો દેશથી કહેશો, તો અવયવીની સદેશતા માનવાનો પ્રસંગ આવશે, કારણ કે એ રીતે તો એક જ અવયવી જુદા જુદા દેશથી જુદા જુદા અવયવોમાં રહે છે.... અને સદેશી માનવામાં તો અભ્યુપગમનો વિરોધ થશે, કારણ કે તમે (=વૈશેષિકો) તો અવયવીને નિરંશ=નિષ્પ્રદેશી માનો છો, તો તેની સદેશતા શી રીતે માની શકાય?
- (૨) પોતાના અવયવોમાં અવયવી સામસ્ત્યેન રહે એમ કહેશો, તો તે પજ્ઞ યુક્ત નથી, કારજ્ઞ કે દરેક અવયવોમાં સામસ્ત્યેન રહેવાથી તો, અવયવો જેટલા અવયવી થઈ જશે, અને તેથી તો અનેક અવયવી માનવા પડશે… (અર્થાત્ એક જ પટમાં અનેક કપડા માનવા પડશે…)

વૈશેષિક: અવયવીની અનેકતા માની લઈએ તો ?

બૌદ્ધ: તો તો પ્રતીતિબાધ થશે, કારણ કે એક જ પટમાં અનેક કપડા તો કોઈને પણ પ્રતીત નથી, છતાં પણ તમે તેની કલ્પના કરો, તો પ્રતીતિબાધ જ થાય… ઉપલક્ષણથી અભ્યુપગમવિરોધ પણ સમજી લેવો, કારણ કે એક જ પટમાં અનેક કપડાઓ તો વૈશેષિકોને પણ સ્વીકૃત નથી…

ф......
 ф ааҳиц

7. अनेकतायां प्रतीतिबाधेति । यदि ह्यवयवी स्वावयवेषु प्रत्येकं सामस्त्येन प्रवर्तते, तदा यावन्तो-ऽवयवास्तावन्त एवैकस्मिन्नप्यवयविनि अवयविनः प्राप्नुवन्ति । तथा च प्रतीतिबाधा । न ह्येकस्मिन्नेव पटे बहवः पटाः केनचित् प्रतीयन्त इति उपलक्षणत्वाच्च प्रतीतिबाधाया अभ्युपगमविरोधोऽपि दृश्यः । नहि वैशेषिकैरेकस्मिन् पटे बहवः पटाः समभ्युपगम्यन्त इति ।।

१. 'बोध:' इति च-पाठ: । २. 'बाधया' इति पूर्वमुद्रितपाठ:, अत्र तु ख-च-पाठ: ।

એટલે પટરૂપ અવયવીની, પોતાના અવયવોમાં દેશ/કાત્સ્ન્ય એકે રીતે વૃત્તિ ન ઘટવાથી, અવયવીની વૃત્તિ જ અસંગત છે...

(૧૨) વૈશેષિક: અમારે માત્ર એટલું જ કહેવું છે કે, અવયવી તે કોઈપણ રીતે પોતાના અવયવોમાં રહે છે... દેશ કે સંપૂર્ણપણે જ રહે - એવું અમે કશું કહેતાં જ નથી... (તો અમારા મતે દેશ-સંપૂર્ણ વિકલ્પભાવી દોષો શી રીતે અવકાશ પામે ?)

બૌદ્ધ: આ તો તમારું માત્ર બોલવા પૂરતું જ છે, કારણ કે દેશ-સંપૂર્ણ સિવાય બીજો તો કોઈ એવો પ્રકાર જ નથી, કે જે પ્રકારે અવયવીની વૃત્તિ સંગત બને... અને તે બે પ્રકારે તો સદેશતાદિ દોષો આવે છે જ... એટલે 'અવયવી રહે છે' - એ કથન માત્ર વચનવિલાસરૂપ સાબિત થાય છે...

#### 🕸 अवयवोथी अवयवीनी भिन्नदेशता पण असंगत 🕸

(૧૩) પ્રશ્ન : ઉપરોક્ત રીતે અવયવીની વૃત્તિ, અવયવોના અભિન્નદેશમાં ભલે ન ઘટે, પણ ભિન્નદેશમાં તો ઘટી શકે ને ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે તંતુથી અલગ દેશમાં તો પટનું કોઈને ગ્રહણ થતું નથી… દરેકને તંતુથી અભિન્નદેશે જ પટનું ગ્રહણ થાય છે… (દોરાથી જુદા દેશમાં કપડો રહ્યો હોય - એવો અનુભવ કોઈને થતો નથી…) એટલે તેની ભિન્નદેશતા માની શકાય નહીં…

#### ♦ विवरणम्

8. अत एव वर्तत इति बूम इति वचनमात्रत्वादिति । वैशेषिको हि देशकात्स्यविकल्पद्धारेणा-वयवेष्वययिनो वृत्तिप्रतिषेधे प्रतिपादिते बौद्धादिना इदमुत्तरमुररीकुरुते यदुत वर्तत एवावयवेष्ववयवी कथञ्चनापि इति वयं बूमः । न त्वेतदिभदध्मो यदुत देशेन सामस्त्येन वेति । एतच्च वचनमात्रमेव प्रसार्यपादार्पणप्रायमिति योगाचारः प्राह । यद्यवयवाभिन्नदेशोऽवयवी न घटते तथापि भिन्नदेशो भविष्यती-त्याह- 9. भिन्नदेशस्य चाग्रहणादिति । न हि तन्तुभ्यो व्यतिरेरिच्यमानौ मूर्त्तिभिन्नदेशः केनापि पटः समुपलभ्यत इति ॥

१. 'क्रम इति' इति क-पाठो भ्रान्तिमूलकः । २. 'देशस्यावग्रहणात्' इति क-पाठः । ३. 'वर्तत' इति उ-पाठः । ४. 'पादितबोधादिना' इति च-पाठः । ५. 'तत्त्वेतद०' इति क-पाठः । ६. 'प्रसार्यपादार्थणप्राय०' इति ख-पाठः । ७. 'मूर्त्तिभन्न०' इति च-पाठः ।

#### तथाकल्पनेऽतिप्रसङ्गादिति ॥

(१४) न चास्य स्वारम्भकावयवेभ्यो जन्मापि युक्त्युपपन्नम्, तन्नित्यत्वेन तज्जनन-स्वभावत्वानिवृत्ते:, प्राग्वत् पश्चादपि तद्भावाभावात्, (१५) तेषामपि स्वभावनियतत्वेन

यविन: । किमित्याह-**अतिप्रसङ्गात्** तदवयव्यन्तरस्यापि कल्पनादित्यवयव्यपि न युज्यत एव **इति** क्रिया ॥

इहैव दूषणान्तरमाह न चेत्यादिना । न च अस्य-अवयविनः स्वारम्भकावयवेभ्यः सकाशात् जन्मापि युक्त्युपपन्नम्, उत्पादोऽपि घटत इत्यर्थः । कुत इत्याह-तिन्नत्यत्वेन-अव-यविनित्यत्वेन हेतुना तज्जननस्वभावत्वानिवृत्तेः-अवयविजननस्वभावत्वानिवृत्तेः कारणात् । किमित्याह-प्राग्वत्-तज्जन्मकालात् पूर्वविदिति निदर्शनम् । पश्चादिप-उत्तरकालमपि तद्भावा-भावात्-अवयविभावाभावात् । एतदुक्तं भवति-आकालमेकस्वभावा अवयवाः, ततश्च तेभ्यः

**♦** અનેકાંતરશ્મિ **♦** 

પ્રશ્ન : અનુભવ વિના પણ, અવયવોથી અવયવીનો ભિન્નદેશ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે તંતુરૂપ અવયવોમાં જેમ ભિન્નદેશગત પટાવયવીની કલ્પના કરાય છે, તેમ ઘટાવયવીની કલ્પના પણ કેમ ન કરાય ? પછી ભલે ને તે પણ ભિન્નદેશગત હોય… એટલે અવયવીની ભિન્નદેશતા બિલકુલ સંગત નથી…

સાર: આ બધા કોંરણોથી બાહ્યાર્થ તરીકે અવયવીને માનવું પણ યુક્ત નથી...

#### 🕸 અવચવીના ઉત્પાદનની પણ અસંગતિ 🕸

(૧૪) પટાદિ અવયવીનો, પોતાના આરંભક અવયવોથી જન્મ પણ યુક્તિસંગત નથી, કારણ કે તે અવયવો તો નિત્ય (=અવિચલિત એકસ્વભાવી) હોવાથી, તેઓના અવયવીજનનસ્વભાવની કદી નિવૃતિ નહીં થાય... (એટલે તો તેઓનો અવયવીજનનસ્વભાવ સદાસ્થાયી માનવો પડે...)

પ્રશ્ન : પણ તેવું માની લઈએ તો વાંધો શું ? (અર્થાત્ તેઓનો તેવો સ્વભાવ માની લેવાથી તો, અવયવીની ઉત્પત્તિ ઘટી જશે ને ?)

ઉત્તર: જુઓ ભાઈ, તેવો (=અવયવીજનન) સ્વભાવ તો કાર્યોત્પત્તિ પહેલા પણ હતો, છતાં પણ પહેલા તો અવયવીની ઉત્પત્તિ નહોતી થઈ, તો તેની જેમ, ઉત્તરકાલે પણ અવયવીની ઉત્પત્તિ શી રીતે મનાય ?

ભાવ એ કે, જો અવયવોમાં અવયવીજનન નિત્ય એક્સ્વભાવ હોય, તો તો સર્વકાલ તે

<sup>❖</sup> યોગાચારે, અવયવીના નિરાસ માટે આ યુક્તિઓ બતાવી - (૧) અભિન્નદેશતાની અસંગતિ, (૨) અવયવીની વૃત્તિતાની વિકલ્પગ્રસિતતા, (૩) ભિન્નદેશતાની અઘટિતતા...

१. 'पश्चान्यथादपि तद्भावाः' इति क-पाठोऽनादरणीय: ।

| <b>⊘</b> ₹₩                                 | अनकान्तजयपताका                                                                                 | ् पञ्चमः<br>• <del>•</del> |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| •                                           | ( १६ ) तथा तुलानतिविशेषाग्रहणात् तस्यापि                                                       | •                          |
| <b>*</b>                                    |                                                                                                | ······                     |
| 10<br>कदाचित् तदभावे अ                      | ाकालमभाव इति । तथा <b>तेषामपि</b> -अवयवाना                                                     | मण्वादीनां <b>स्वभाव</b> - |
| <b>नियतत्वेन</b> -आत्मभाव                   | नियततया, हेतुत्वनियतत्वेनेत्यर्थ <b>ः तत्त्वतः</b> -परम                                        | ार्थेन <b>अजनकत्वात्</b> । |
|                                             | भवति च कार्यमित्यभावस्य भावभवने कुतस्तज                                                        |                            |
| <b>*</b>                                    |                                                                                                |                            |
| અવયવોથી અવયવીની<br>સમયે જ કાર્યની ઉત્પત્તિ  | ઉત્પત્તિ ચાલુ રહેવી જોઈએ, પણ તેવું <mark>તો દે</mark> ખાતું ન<br>ા થાય છે…)                    | થી… (કારણ કે નિયત          |
| કાર્ય નથી કરતા) અને ર                       | રહ્યું કે, અવયવોમાં અવયવીજનનસ્વભાવ જ નથી (<br>બે રીતે તો તેઓનો અવયવીઅજનનસ્વભાવ માનવો           | ા પડશે… અને અવયવ           |
| પ્રીતેનિયત એકસ્વભાવ<br>અવયવીની ઉત્પત્તિ જ • | ી હોવાથી, આ (=અવયવીઅજનન) સ્વભાવ ક<br>નહીં થાય…                                                 | ાયમ માટે રહેતાં, કદી       |
| (આ અર્થ વિવર                                | રાના અનુસારે લખ્યો છે. વ્યાખ્યાગત પંક્તિનો ભાષ<br>ત્રાના નિત્ય-એકસ્વભાવ હોય, તો જનનસ્વભાવ નિવ્ | ,                          |
| પછી પણ અવયવી તો ન                           | ાહીં જ હોય, કારણ કે હજુ જનનસ્વભાવ તો છે જ,<br>ત્રણ જન્મ નથી થયો…)                              |                            |
|                                             | 🕸 અવયવોની જનકતા જ અસંગત 🕸                                                                      |                            |
|                                             | ાત, પરમાશુ વગેરે અવયવો સ્વભાવ≕આત્મભ<br>તે તો તેઓ જનક જ ન બની શકે…                              | ાવ=હેતુરૂપે જ નિયત         |
| •                                           | માં નિયત હોય તો તેઓ જનક કેમ ન બને ?                                                            |                            |
|                                             | . અજનક છે' - એ વાતને સાબિત કરવા, અમે બે યુ                                                     | ક્તિઓ આપીએ છીએ,            |
| તે તમે ધ્યાનથી સાંભળો                       |                                                                                                |                            |
| (૧) પરમાણુ આ                                | િંદ અવયવો જ પટાદિ કાર્યરૂપે પરિણમે એવું તો તમે                                                 | . માનતાં નથી, કારણ કે      |
| <b></b>                                     | ······• विवरणम् <b>*</b> ·····                                                                 | <b>*</b>                   |

10. कदाचित् तदभावे आंकालमभाव इति । यदि ह्यवयविजननित्यैकस्यभावा एव तेऽवयवास्तदा सर्वदाऽवयविप्रसूतिरिनवारितप्रसरा युज्यते । अथ कथिश्चदुपजनयन्ति तर्हि सेर्वदाऽिप मा जनयन्तु प्रतिनियतैकस्वभावत्वात् तेषामिति ।

11. त एव न कार्यीभवन्ति भवति च कार्यमित्यभावस्य भावजनने कुतस्तज्जनकत्वमितीति ।

१. पूर्वमुद्रिते तु 'अकालभावः' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण शुद्धिः । २. 'प्रसरोपयुज्यते' इति ख-पाठः । च-पाठस्तु 'प्रसरोनुपयुज्यते' इति । ३. 'सर्वदाऽवयविप्रमां जनयन्तु' इति क-पाठः । ४. 'कार्यमितीत्यभावस्य' इति पूर्वमुद्रितपाठः ।

नियता वाऽजनयन्तो न तद्धेतव इति कुतो वा तज्जनकत्विमिति परिभावना । दूषणान्तरमाह

(આ રીતે અવયવોનું જ અવયવીરૂપે પરિશામન માનવામાં તો, અવયવોથી અવયવીનો એકાંતભેદ ઘટી શકશે નહીં… પણ) તમે તો અવયવીને ભિન્નરૂપે સ્વીકારો છો… એટલે જો કારણોનું કાર્યરૂપે પરિશામન માનશો, તો તમારા અભ્યુપગમનો પ્રકોપ થશે…

પ્રશ્ન : પણ એ રીતે, કાર્યરૂપે કારણનું પરિણમન ન માનવામાં તો કાર્યની ઉત્પત્તિ જ નહીં થાય ને ?

ઉત્તર: તમારી વાત બરાબર છે, પણ બાહ્યાર્થવાદીઓ પટાદિરૂપ કાર્યની ઉત્પત્તિ તો માને છે જ… એટલે તેઓના મતે માનવું જ રહ્યું કે, પટાદિરૂપ કાર્ય, કાર્યોત્પત્તિ પહેલા ખરવિષાણની જેમ અત્યંત અસત્રૂપ (કારણરૂપે અંશતઃ પણ અસ્તિત્વ ન હોવાથી, સર્વથા અસત્ રૂપ) જ છે. અને આવા અસત્ કાર્યનો જ, અણુ આદિ હેતુના સંનિધાનમાં સદ્દભાવ થાય છે… એટલે એ પરથી તો એવું જ સાબિત થયું કે, અણુ વગેરે ખરેખર તો અસત્કાર્યના જ જનક છે, સત્કાર્યના નહીં…

પ્રશ્ન : ભલે તેઓ અસત્કાર્યના જનક હોય, તો પણ તેઓ દ્વારા અવયવીની ઉત્પત્તિ તો ઘટી જશે ને ? (અને પછી તો તે અવયવો પણ જનક બનશે જ ને ?)

ઉત્તર: પણ તે અશુઓથી, જો અત્યંત અસત્ અવયવી ઉત્પન્ન થઈ શકતો હોય, તો અત્યંત અસત્ ખરિવેષાણાદિ પણ ઉત્પન્ન કેમ ન થાય ? એટલે તો પરમાશુઓને ખરિવેષાણાદિના પણ જનક માનવા પડશે!

 ф

त एव-परमाण्याद्ययया एव न-नैव कार्यीभवन्ति-कार्यरूपतया परिणतिं लभन्ते, परमाण्यादिभ्यो भिन्नत्वेनाभ्युपगमात् तज्जन्यावयविलक्षणकार्यस्य । यदि त एव न कार्यीभवन्ति तर्हि कार्यमेव न भविष्यतीत्याह-भवित च-जायते पुनः कार्य पटादि भवतां बाह्यार्थवादिनां मते । एवं सित यत् सम्पन्नं तदाह-इत्येवमभावस्य-तुच्छरूपस्य सतः कार्यस्य प्रागवस्थायां भावजनने-भावरूपतयोत्पत्तौ सत्यां कृतः-कस्मान्द्रेतोः, नैवेत्यर्थः तज्जनकत्वम्-अवयव्याख्यकार्यहेतुत्वमण्यादीनामिति । अयमत्राभिसन्धः-यैर्बाह्यार्थवादिभिः अण्वादिभ्यो भिन्नमेव तज्जन्यं कार्यमिति कक्षीक्रियते, तेषां मते अण्वादय एवं कार्यरूपतया न परिणमन्ते, स्वाभ्युपगमप्रकोपात् । अथ च समुपजायते कथञ्चनापि कार्यम् । एवं च सामर्थ्यादिदमापन्नं यदुत पूर्वं खरविषाणप्रख्यस्य सतः कार्यस्य हेतुसम्पर्के सित तद्भावः; न चासत्कार्यं प्रतीत्य जनकत्वमङ्गीक्रियमाणमण्यादीनां न्यायमार्गमवतरित, अिकञ्चित्करत्वेनाम्बरारविन्दादीनामपि प्रतीत्य जनकत्वापत्तेरिति ॥

१. 'भवत्यबाह्या॰' इति क-पाटः। २. 'भावः भावने भाव॰' इति क-पाटश्चिन्त्यः। च-पाटस्तु 'भावभवने भाव॰' इति । ३. 'कक्षीयते' इति ख-पाटः। ४. 'अथवा' इति च-पाटः। ५. पूर्वमुद्रिते तु 'अथ चास॰' इति पाठः। ६. पूर्वमुद्रिते तु 'न च सत्का.' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण शुद्धिः।

तथेत्यादिना । इतश्च नास्य स्वारम्भकावयवेभ्यो जन्मापि युक्त्युपपत्रं तुलानतिविशेषाग्रह-णात् । यदि ह्यन्य एवावयवेभ्योऽवयवी जन्मासादयेत् ततः पञ्चभ्यः पलेभ्यः सूत्रादेः पटादि-

જો ખરવિષાણાદિના જનક ન બને, તો તે પરમાણુઓ, પટાદિ અત્યંત અસત્ અવયવીનાં જનક પણ ન જ બને... ફલતઃ તેઓની અજનકતા જ સિદ્ધ થશે...

(૨) જો પરમાણુ આદિ અવયવો, પટાદિરૂપ અવયવીને ઉત્પન્ન કરવામાં પ્રતિનિયત હોય, તો તો તેઓ દ્વારા સર્વદા તે કાર્યોની ઉત્પત્તિ થવી જોઈએ… પણ સર્વદા તો થતી નથી, કારણ કે તે કાર્યોની તો કદીક જ ઉત્પત્તિ થતી દેખાય છે…

એટલે માનવું જ રહ્યું કે, તે પરમાશુઓ (ક) ક્યારેક કાર્યના જનક છે, અને (૨) કયારેક કાર્યના અજનક છે ← અને આવું (જનક-અજનક) હોવામાં, તેઓ કાર્યોત્પત્તિ વિશે પ્રતિનિયત શી રીતે ગણાય ? અર્થાત્ તેઓ અપ્રતિનિયત જ ઠરશે… અને આવા અપ્રતિનિયત કારણો કાર્યના જનક શી રીતે બને ?

સાર: આમ યુક્તિથી વિચારતાં, અવયવો તે કોઈપણ રીતે અવયવીના જનક બની શકે નહીં... ફલતઃ અવયવોની જનકતા જ અઘટિત છે... એટલે સ્વારંભક અવયવોથી અવયવીનો જન્મ બિલકુલ સંગત નથી.

#### 🕸 અવચવભિન્ન અવચવી માનવામાં વજનવધારાની આપત્તિ 🕸

(૧૬) જો અવયવોથી અલગ જ અવયવીની ઉત્પત્તિ થતી હોય, તો પાંચ પલપ્રમાણ (વજનિવશેષપ્રમાણ) દોરાદિથી પટાદિ અવયવીની ઉત્પત્તિ થયે, તે દોરાઓનું વજન + નવા જન્મેલ કપડાનું વજન - તે બંનેનું વજન ભેગું મળી, પાંચ પલ કરતાં પણ વધારે વજન (=તુલાનતિવિશેષ= ત્રાજવાનું વધારે ભારથી વધારે નમન) થવું જોઈએ… કારણ કે પાંચ પલ તો માત્ર દોરાનું વજન છે,

ф
 баақиң

अजनकत्वमेव किञ्चिद्धेदेनाह - 12. हेतुत्विनयता वाञ्जनयन्तो न तब्द्धेतव इति । हेतुत्वे-विविधत-कार्यजनकत्वे नियताः-प्रतिनियतवृत्तयो येञ्ण्वाद्यवयद्याः 'वा'शब्दो विकल्पार्थः । अजनयन्तः सन्तो विव-क्षितकार्यं न-नैव तब्द्धेतवः-विविधितकार्यहेतवो युज्यन्ते । यदि हि ते तस्मिन् जनियतव्ये प्रतिनियता एव, तिर्हि सर्वदैव जनयन्तु । न च सर्वदैव जनयन्ति, कदाचिदेव पटादिकार्योपलम्भात् । ततश्च कदाचिज्जनकाः कदाचिदजनका इत्यायातम् । एवंविधाश्च सन्तः कथं तज्जनने ते प्रतिनियता एव ? अपि तु अप्रतिनियता एव । अप्रतिनियताश्च कथं तज्जनकाः ? । एवं युक्त्या विचार्यमाणं न कथञ्चनापि अवयवानामवयि-जनकत्वं घटाकोटिसण्टङ्कमाटीकत इति ।।

१. 'नियतवृत्तयोऽ (?) एवावयवाः' इति ख-पाठः, च-पाठस्तु 'नियतवृत्तयोऽएवाद्यवयवाः' इति । २. 'एवं तर्हि' इति क-पाठः । ३. 'कदाचित् तज्जनकाः' इति क-पाठः । ४. 'कथं अनेन ते' इति क-पाठः । ५. 'घटाकोटी॰' इति क-पाठः ।

# योगात् ( १७ ) जलमत्स्यादौ जलाधिक्यातुलनस्य विजातीयेषु योगात् अवयविनेव आ

निष्पत्तौ तत् तोलने तुलानतिविशेषो गृह्योत सुत्रादेस्तादवस्थ्य एव तद्धिकपटादिभावातः न च गृह्यत इति । एतत्समर्थनायाह-**तस्यापि**-अवयविनो **महत्त्वेन** हेतुना **अनुपलक्षणायोगात् ।** तुलानतिविशेषस्य गुरुत्वानुविद्धमेतदित्यर्थः । तत्परिहारपरिहाराय आह-जलमत्स्यादौ 'आदि'-शब्दात् तथाविधकाष्ट्रादिग्रहः जलाधिक्यातुलनस्य सति । किमित्याह-विजातीयेषु-मत्स्यादिषु

એ તો તદવસ્થ જ છે, તદુપરાંત અવયવીનું વજન અલગ ! એટલે તો અવયવ/અવયવીનું મળી વધારે વજન થવાથી તે ત્રાજવાનું વધારે નમન દેખાવં જોઈએ, પણ દેખાતું તો નથી… (એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અવયવોથી ખરેખર તો જુદા કોઈ પટાદિ

અવયવીની ઉત્પત્તિ થતી જ નથી...)

**વૈશેષિક :** અવયવી સાથે ખરેખર તો વજન વધારે જ થતું હશે, પણ આપણને તે દેખાતું નથી…

બૌદ્ધ: અરે ! અવયવીને તો તમે મહત્પરિમાણી કહો છો અને મહત્પરિમાણ ન દેખાય એવું તો ન જ બને… આ મહત્પરિમાણ ગુરુત્વ (=ભારેપણા) સાથે અનુવિદ્ધ=સંયુક્ત છે, એટલે ગુરુત્વનું પણ પ્રહણ થાય જ… તેથી જો ખરેખર અવયવીનું વજન વધારે થતું હોય, તો તે અવયવી મહત્ પરિમાણી હોવાથી, તેના દ્વારા થયેલા, ત્રાજવાના નતિવિશેષનો પણ અવશ્ય ખ્યાલ આવી જવો જોઈએ...

(પણ ખ્યાલ નથી આવતો - એથી જ સિદ્ધ થાય છે કે, ખરેખર કોઈ અવયવી જેવો અલગ પદાર્થ જ નથી...)

(૧૭) વૈશેષિક : તમારા કથનનો અમે આ રીતે પરિહાર કરીએ છીએ → જેમ (૧) જળનું વજન અને માછલી સાથેનાં જળનાં વજનમાં, તથા (૨) જળનું વજન ને માછલી - કાષ્ઠ સાથેનાં જળના વજનમાં કોઈ જ ફેર નથી હોતો - અર્થાત્ સરખું જ વજન હોય છે, તેમ અવયવોનું વજન

❖ — Заатин

- 13. गुरुत्यान्विद्धमेतदित्यर्थ इति । अत्र एतत्पटादेर्महत्त्वं गुरुत्वान्विद्धं वर्तते येत:, ततस्तत्त्लायां नतिविशेषाग्रहणं न स्यादेवेत्यर्थः ॥
- 14. तत्परिहारपरिहारायेति । तस्य-अवयविवादिनः सम्बन्धी यः परिहारः स्वपक्षव्यवस्थापनरूप-स्तत्परिहाराय-तिन्नराकरणायाह-बूते सूत्रकार:-योगाचारेणावयव्यपैक्षया तुलानतिविशेषग्रहणेऽवयविवादिनं प्रति प्रसञ्जिते स एवं परिहारमाह-यथा जलभूतभाजनान्तर्गतस्य मत्स्यादेर्न जलादाधिक्येन तलनं, एवम-

१. 'तत्परिहारायाह' इति ड-पाठ: । २. 'यतस्तनुलायामनति०' इति पूर्वमुद्रित-पाठ: । ३. 'स्थापनकास्तत्परि०' इति क-पाठ: । ४. पूर्वमुद्रिते तु 'पेक्षतया' इति पाठ: ।

**◈**0-अवयवं तैराजलमव्याप्तेः,( १८ ) र्तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन गुरुत्वप्रतिबन्धभावात् अपा-योगात् कारणात् । योगश्च अवयविनेव अवयविमिति व्यतिरेकदृष्टान्तः यथाऽवयविना आ अवयवं स्वावयवापेक्षया व्याप्तिरेवं तै:-मत्स्यादिभिराजलं-सकलजलमर्यादया अव्याप्तेः ...... અને અવયવી સાથેનાં અવયવોનાં વજનમાં પણ કોઈ જ ફેર હોતો નથી... એટલે પ્રસ્તુતમાં દોરા/ પટનું ભેગુ મળીને પણ, પાંચ પલપ્રમાણ જ વજન થશે, એથી વધારે નહીં… (અને માટે જ ત્રાજવાનું નમનવિશેષ થતું નથી…)

(આ પ્રમાણે વૈશેષિકે કરેલા પરિહારના પરિહાર માટે (=तत्परिहारपरिहाराय) બૌદ્ધ હવે પોતાન મંતવ્ય બતાવે છે - )

બૌદ્ધ : જુઓ ભાઈ ! જલમાં માછલા/કાષ્ઠનું (=विजातीयेषु) વધારે વજન ન થવું (=जलाध-क्यातुलनस्य) તો યોગ્ય જ છે. કારણ કે તે માછલાદિ જળના સકલ અવયવોમાં વ્યાપક ન હોવાથી, તેઓનું (વજન દેખાડવા માટેનું) સામર્થ્ય પ્રતિહત-છિન્નભિન્ન થઈ જાય છે અને એટલે જ તેઓનું, જળથી વધારે વજન દેખાતં નથી...

પણ જ્યાં બંને દ્રવ્યોની પરસ્પર સર્વ અવયવોમાં વ્યાપ્તિ હોય ત્યાં તો અવશ્ય વજન વધારે થાય છે... દા.ત. એક કિલો દૂધ ને એક કિલો પાણી બંનેને ભેગું કરવામાં આવે - તો તે બંનેની પરસ્પર સર્વ અવયવોમાં વ્યાપ્તિ થવાથી - તે બંનેનું ભેગું મળી બે કિલો જેટલું વજન થાય, અર્થાત્ વધારે વજન થાય ← આમ, પરસ્પર સર્વાવયવવ્યાપ્તિ જલ-મત્સ્યમાં નથી, પણ અવયવ-અવયવીમાં તો છે, કારણ કે અવયવી તો સ્વારંભક અવયવોમાં સંપૂર્ણપણે વ્યાપીને રહે છે... એટલે અવયવ-અવયવીનું ભેગું મળીને વધારે વજન દેખાવું જ જોઈએ...

**વૈશેષિક :** મત્સ્યાદિની, જલમાં સંપૂર્ણપણે વ્યાપ્તિ ન હોય તો શું થઈ ગયું ? (તેનું વજન તો વધારે દેખાવું જ જોઈએ ને ?) છતાં પણ નથી દેખાતું, તો તેની જેમ અવયવીનું પણ વજન વધારે ન

------**\*** विवरणम् **\***-------**\*** 

धिकृतावयविनोऽप्यवयवापेक्षया नाधिक्येन तूलनमिति । अत्रापि योगाचार एवं परिहारं प्रतिपादयति-युक्तं तत्राधिक्यात्लनं भत्स्यादे:, सकलजलावयवानामव्यापकत्वेन प्रतिहतसामर्थ्यत्वात् । यत्र हि सर्वा-वयवव्याप्तिः परस्परं भवति तत्र भवत्येव आधिक्येन तुलनं, यथा क्षीरनीरयोर्मिलितयोः सतोः । मतस्यस्तु न सर्वनीरावयवव्यापक इति युक्ता तत्सामर्थ्यप्रतिस्खलना । अवयविना तु सर्व एव स्वारम्भका अवयवा व्याप्ता इति क्षीरनीरन्यायादधिकतया तत्तुलनं स्यात् । प्रपञ्चितश्चायमर्थः स्वयमेव सूत्रकृताः; सुखावबोधाय किञ्चित्रिखितमिति ॥

१. 'तत्प्रति यत्नं प्रतिबन्धस्य वा त अपान्तरा०' इति क-पाठो विचारणीय: । २. पूर्वमुद्रिते तु 'गुरुत्वप्रतिबन्धाभावात्' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धिः ।

कारणात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन-मत्स्यादिप्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन हेतुना । किमित्याह-गुरुत्वप्रतिबन्धभावात् । न चायमवयविन्यपि इत्याह-अपान्तराल-स्खलनेन हेतुना अवयविनि तदिसद्धेः-गुरुत्वप्रतिबन्धासिद्धेरिति । तस्यापि महत्त्वेन अनुप-लक्षणायोगादिति स्थितम् । समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षोऽपि सप्तपूल्यादौ । किमित्याह-अव-अव-अभेडांतरिक स्थितम् । समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षोऽपि सप्तपूल्यादौ । किमित्याह-अव-अभेडांतरिक स्थितम् अभेडांतरिक स्थितम् । समाहारगुरुत्वानुपलिक्षिपक्षेपक्षोऽपि सप्तपूल्यादौ । किमित्याह-अव-अभेडांतरिक स्थितम् अभेडांतरिक स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभेडांतरिक स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् अभिवन्ति स्थितम् स्थितम् स्थितस्थिति स्थितम् स

થાય એમ માનવામાં શું વાંધો ?)

બૌદ્ધ: જુઓ ભાઈ, મત્સ્યાદિની જળમાં સર્વાવયવવ્યાપ્તિ ન હોવાથી, તેઓનું સામર્થ્ય (=પ્રયત્ન) સ્ખલિત (જલ દ્વારા પ્રતિબંધિત) થઈ જાય છે અને એટલે જ તેઓનું ગુરુત્વ (=ભારેપશું) પણ રહેતું નથી... તેથી મત્સ્યાદિનું વધારે વજન ન થવું યોગ્ય જ છે...

(૧૮) વૈશેષિક: તો તેની જેમ અવયવીના ગુરુત્વનો પ્રતિબંધ પણ કેમ ન કલ્પાય ?

બૌદ્ધ: કારણ કે તે પોતાના અવયવોમાં સંપૂર્ણપણે વ્યાપ્ત હોઈ, તે અવયવીનાં સામર્થ્યનું કયાંય વચ્ચે સ્ખલન (=अंतरालस्खलन) થતું નથી (=अपगत) એટલે તેના ગુરુત્વનો પ્રતિબંધ (=ભારેપણાનો વિનાશ) પણ સિદ્ધ નથી... ફલતઃ ક્ષીર-નીરની જેમ, અવયવી સાથે અવયવોનું વધારે વજન દેખાવું જ જોઈએ, કારણ કે તે અવયવીનું ગુરુત્વ પણ મહત્ત્વરૂપ હોઈ, તે ન દેખાય એવું ન બને...

**સાર**: પણ અવયવોથી વધારે વજન તો દેખાતું નથી, તેથી માનવું જ રહ્યું કે, ખરેખર કોઈ અવયવી જેવો અલગ પદાર્થ જ નથી...

#### 🕸 સામાહાર્થ પક્ષનો પણ નિરાસ 🕸

(૧૯) ઉપરોક્ત કથનથી, જે લોકોનું એવું માનવું છે કે → "સાત પૂલીનો [=ઘાસાદિ કોઈક પદાર્થોની પૂળી(=bundle)નો] સમાહાર=ભેગા થવું એટલે સપ્તપૂલી… અહીં સાતપૂળીનું જે વજન છે, તે જ સાતપૂળીના સમાહારનું વજન છે… એટલે સાતપૂળીથી અલગ સમાહારનું કોઈ વધારે

ффф

15. समाहारगुरुत्वानुपलिधपक्षोऽपीति । यथाहि सप्तानां पूलानां समाहार इति सप्तपूलीत्यत्र सप्तपूलीगुरुत्वव्यतिरिक्तं न किञ्चित् समाहारगुरुत्वमुपलभ्यते, एवमवयविनोऽपि गुरुत्विमिति । एवंरूपो यः समाहारगुरुत्वानुपलिध्यपक्षः सोऽप्यघटमान इत्यपकर्णियतव्यः ॥

16. अवयविभावेन हेतुना समाहार्यान्तरभावात् कारणादिति । अवयविभावेनेति कोऽर्थः समा-

१. 'एवमवयविन्यपि गुरु०' इति क-पाठः । २. 'हार्यान्तराभावात्' इति च-पाठः ।

अनेकान्तजयपताका ६७ऽ ��-भावेन समाहार्यान्तरभावात् तद्धिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषतोऽघटमान एवेत्य-पकर्णियतव्य: ॥ यविभावेन हेतुना समाहाँर्यान्तरभावात् कारणात् तदधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषतः-अवयवाधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषात् कारणात् । 'आदि'शब्दाद् भेदोपलब्धिप्रसङ्गग्रहः । किर्मित्याह-अघटमान एवेत्यपकर्णयितव्यः॥ ...... અનેકાંતરશ્મિ **\***..... વજન નથી દેખાતું... તેમ અવયવોથી અલગ અવયવોના સમાહારરૂપ અવયવીનું ગુરુત્વ પણ ન જ દેખાય... (ટુંકમાં સમાહારગુરુત્વની જેમ, અવયવીનું ગુરુત્વ પણ અનુપલબ્ધ જ છે...) બાકી સમાહારની જેમ, અવયવીનું અસ્તિત્વ તો છે જ…" ← તે લોકોનાં મંતવ્યનો પણ નિરાસ થાય છે... પ્રશ્ન : પણ આ પક્ષમાં દોષ શં છે ? ઉત્તર: જુઓ → સાત પૂળીનો સમાહાર ← આ વચનથી તમે, ખરેખર તો સાત પૂળીથી અતિરિક્ત. (અને એટલે જ) સમાહાર કરવા યોગ્ય સાત પૂળીથી અલગ અવયવી જેવા 'સમાહાર' નામના કોઈ અલગ પદાર્થનો જ સ્વીકાર કર્યો… પ્રશ્ન : તો અવયવી જેવા, સમાહારરૂપ અલગ પદાર્થનો સ્વીકાર કરીએ તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: તો તો અહીં પણ પૂર્વોક્ત દોષો આવશે જ… કારણ કે તે સમાહારને, સમાહાર કરવા યોગ્ય સાત પૂળીથી તમે અલગ માનો છો, એટલે તો (૧) સાત પૂળીનું વજન + અલગ એવા સમાહારનું વજન - બંનેનું વજન ભેગું મળી વધારે ભારેપણાનો પ્રસંગ, અને (૨) સાતપૂળીથી અતિરિક્તરૂપે સમાહાર જેવા અવયવીદ્રવ્યની ઉપલબ્ધિ થવાનો પ્રસંગ આવશે!

એટલે આ પક્ષ પણ અઘટિત હોવાથી, સાંભળવા યોગ્ય જ નથી...

સાર: "જેમ સમાહારના ગુરુત્વની ઉપલબ્ધિ નથી થતી, તેમ અવયવીના ગુરુત્વની પણ ઉપલબ્ધિ નથી થતી" - એવો બચાવ કરવો બિલકુલ સંગત નથી... ફલતઃ અવયવી જેવા અલગ તત્ત્વની અસિદ્ધિ તદવસ્થ જ છે...

विवरणम् 
 हार्यान्तरभावात् कारणात् । अयमर्थः-सम्नानां पूलानां समाहार इति वाक्यसामर्थ्यात् सम्नपूलव्यतिरिक्तं समाहाराभिधानं समाहार्यान्तरं प्राप्तमवयविकल्पम् । ततोऽत्रापि त एव तदिधकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गदयो दोषा इति ॥

१. 'हार्यान्तराभावात्' इति क-पाठः । २. 'प्रसङ्गः' इति ड-पाठः । ३. 'त्याह-घटमान' इति ड-पाठः ।

(२०) न चासावमूर्तः, अग्रहणप्रसङ्गात्, मूर्त्तानुवेधेऽपि स्वंभावानुज्झनात्, अन्यथा कथञ्चित् तद्रूपतापत्तेरिति । (२१) न चार्थे सत्यपि तद्ग्रहणोपायः समस्ति, युक्त्ययोगात् ।

 \$
 व्याख्या

न चासौ-अवयवी अमूर्तः । कुत इत्याह-अग्रहणप्रसङ्गादाकाशवत् मूर्तानुवेधेऽपि सित अवयवापेक्षया स्वभावानुज्झनात्, अमूर्तत्वापिरत्यागात् इत्यर्थः । अन्यथा-एवमन-भ्युपगमे कथिञ्चित्-केनिचत् प्रकारेण तद्रूपतापत्तेः-मूर्तावयवरूपतापत्तेरित्यवयव्यपि न युज्यत

🕸 અવયવીની અમૂર્તતાનો નિરાસ 🕸

(૨૦) વૈશેષિક : જે પદાર્થ અમૂર્ત્ત હોય, તેમાં ગુરુત્વ (=ભારેપણું) હોય જ નહીં... એટલે જો અવયવીને અમૂર્ત્ત માની લઈએ, તો તો તેના ભારેપણાની અનુપલબ્ધિ સંગત થઈ જશે ને ? (અવયવોની સાથે અવયવીનું વજન ભેગું મળી, વધારે વજન કેમ દેખાતું નથી ? - એ પ્રશ્નનું પણ સમાધાન મળી જશે ને ?)

**બૌદ્ધ**ઃ પણ એ રીતે અવયવીને અમૂર્ત માનવામાં તો, આકાશની જેમ, પટાદિરૂપ અમૂર્ત અવયવીનું ઇન્દ્રિયથી ગ્રહણ જ નહીં થઈ શૈંકે.

**વૈશેષિક** : તે અવયવી ભલે અમૂર્ત હોય, પણ તેનો મૂર્ત એવા અવયવો સાથે અનુવેધ (=જોડાણ) હોવાથી, તે (અવયવોની) અપેક્ષાએ તેના ગ્રહણની સંગતિ ન થઈ શકે ?

**બૌદ્ધ**: ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે મૂર્ત એવા અવયવોનો અનુવેધ થવા છતાં પણ, અવયવી તે પોતાનો અમૂર્તસ્વભાવ છોડી દેતો નથી, તેનો અમૂર્તસ્વભાવ તો તદવસ્થ જ રહે છે.

વૈશેષિક : (અન્યથા=) મૂર્ત અવયવોનો અનુવેધ થતાં, તે અવયવીના અમૂર્તસ્વભાવનો ત્યાગ માની લઈએ તો ? (પછી તો તેનું ગ્રહણ સંગત થઈ જશે ને ?)

બૌદ્ધ: અરે ! તો તો તે અવયવીને કથંચિદ્ મૂર્ત એવા અવયવસ્વરૂપ માનવાનો પ્રસંગ આવશે ! વૈશેષિક: તો તે અવયવીને કથંચિદ્ મૂર્ત એવા અવયવરૂપ માની લઈએ તો ?

બૌદ્ધઃ તો તો તમારા અભ્યુપગમનો પ્રકોપ થશે, કારણ કે તમે તો અવયવીને અવયવોથી એકાંતભિન્ન માનો છો…

**સાર** : ઉપરોક્ત યુક્તિઓથી, બાહ્યાર્થ તરીકે અવયવીને માનવો બિલકુલ યોગ્ય નથી એમ સ્થિત થોંય છે.

<sup>❖</sup> વૈશેષિકોના મતે અમૂર્ત એવા કાળ-દિશાદિ પદાર્થો પ્રત્યક્ષથી અગૃહીત મનાય છે, એટલે તેઓની જેમ પટાદિ અવયવી પણ અગૃહીત માનવાનો પ્રસંગ આવે, જે અનિષ્ટ છે...

ઋ આમ, (૧) પરમાણુ, (૨) પરમાણુસમૂહ, કે (૩) અવયવી - આ ત્રણમાંથી એકેને બાહ્યાર્થ તરીકે માની શકાય નહીં… ફલતઃ ઘટાદિ કોઈ બાહ્ય પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નથી, એમ યોગાચારે પોતાનો બાહ્યાર્થઅભાવ પક્ષ બતાવ્યો… હજી આગળ, બાહ્યાર્થનાં નાસ્તિત્વ માટે, એક સચોટ યુક્તિ બતાવે છે…

१. 'स्वभावान्तराभवनात् अन्यथा' इति ग-पाठः । २. 'समस्त्ययुक्त्ययोगात्' इति क-पाठः ।

स हि संवदेनग्राह्यः स्यात् । तच्च साकारमनाकारं वा । साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं वेति । यदि स्वाकारं तमेव तद् वेदयेत् कथमनेनार्थो गृहीतो नाम ? अथ अर्थाकारं जडरूपताऽस्य, अन्यथा तदाकारत्वाभावः । ( २२ ) अनाकारत्वे तु प्रतिकर्मव्यवस्था-

♦-------

एव इति स्थितम् । दूषणान्तरमाह न चेत्यादिना । न च अर्थे सत्यिप-परमाण्वादिरूपे तद्-ग्रहणोपायः-अर्थग्रहणोपायः समस्ति-विद्यते । न च कुत इत्याह-युक्त्ययोगात् कारणात् । एनमेवाभिधातुमाह-स हीत्यादि । स यस्मादर्थः संवेदनग्राह्यः स्यात्-विज्ञानग्राह्यो भवेत् । तच्च-संवेदनं साकारमनाकारं वा, स्यादिति वर्तते । साकारत्वेऽिष सित स्वाकारं विषया-कारं वेति । सर्वथाऽिष दोष इत्येतदाह-यदि स्वाकारं संवेदनं ततः तमेव स्वाकारं तत्-संवेदनं वेदयेत्; कथमनेन-स्वाकारवेदिना संवेदनेन अर्थो गृहीतो नाम ? नैवेत्यभिप्रायः । अथार्थाकारं, संवेदनिमिति प्रक्रमः, जडरूपताऽस्य-संवेदनस्यः अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदाकारत्वाभावः-अर्थाकारत्वाभावः । अस्य संवेदनस्य स्वरूपनियतत्वादिति भावः । अना-

-----**\*** અનેકાંતરશ્મિ **\***------

#### 🕸 अर्थग्रहशनी असंगतता 🕸

(૨૧) 'તુષ્યતુ दુર્जનઃ' ન્યાયથી, કદાચ અર્થની સત્તા માની પણ લો, તો પણ તે અર્થનું પ્રહણ કરવાનો કોઈ ઉપાય જ નથી, કારણ કે અર્થગ્રહણ વિશે યુક્તિઓ ઘટતી નથી. તે આ પ્રમાણે -

જો તે પદાર્થ, સંવેદનથી ગ્રાહ્ય હોય, તો તેને ગ્રહણ કરનાર સંવેદન કેવું છે - (૧) સાકાર, કે (૨) અનાકાર ?

(૧) જો સાકાર હોય, તો તે સંવેદનમાં કોનો આકાર છે ? શું (ક) પોતાનો જ્ઞાનાકાર, કે પછી (ખ) પદાર્થનો આકાર ?

પ્રશ્ન : પણ આવા વિકલ્પો કેમ કરો છો ?

ઉત્તર: કારણ કે આ બધા વિકલ્પ પ્રમાણે તમારા મતે દોષ આવે છે. જુઓ → (ક) જો સંવેદનમાં પોતાનો (જ્ઞાનરૂપ) આકાર હોય, તો તે સંવેદન, પોતાના જ્ઞાનાકારનો જ અનુભવ કરશે (અર્થનો અનુભવ નહીં) તો પછી આવા (સ્વાકાર) સંવેદન દ્વારા અર્થનું ગ્રહણ થયું, એવું શી રીતે કહી શકાય ? એટલે તેના દ્વારા અર્થનું ગ્રહણ ન જ કહેવાય.

(ખ) હવે જો તેને અર્થાકાર માનો, અર્થાત્ તે જ્ઞાનમાં અર્થનો આકાર માનો, તો તો તે જ્ઞાનને જડરૂપ માનવાનો અતિપ્રસંગ આવશે ! (અન્યથા=) બાકી જ્ઞાનને જડ માન્યા વિના, તેમાં જડ અર્થનો આકાર આવી શકે નહીં... (પણ જ્ઞાન જડ બને એવું તો કોઈને ઇષ્ટ નથી...)

એ રીતે, જ્ઞાનને સાકાર માનવામાં પુષ્કળ દોષો છે.

१. 'वेदयते' इति क-पाठ: । २. 'रूपता स्यात्, अन्यथा' इति ग-पाठ: । ३. 'वेदयते' इति क-पाठ: ।

ऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, (२३) प्रत्यासत्तेरं-निबन्धनत्वात् तस्य सुप्तादिकल्पत्वात् इत्यसन्नेव बाह्योऽर्थं इति ॥

व्याख्या 
 कारत्वे तु, संवेदनस्येति प्रक्रमः, किमित्याह-प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः, सर्ववस्तूनां तदना-

कारत्व तु, सवदनस्यात प्रक्रमः, कामत्याह-प्रातकमव्यवस्थाऽनुपपात्तः, सववस्तूना तदना-कारत्वाविशेषादित्यर्थः । अत एवाह-निबन्धनाभावात् । अभावश्च तत्सत्तामात्रस्य-अनाकार-संवेदनसत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, प्रत्यासत्तेः-देशकृताया अर्थं प्रति अनिबन्धनत्वात् ।

≻------**⋄** અનેકાંતરશ્મિ **⋄**--------**⋄** 

(૨૨) (૨) એટલે જો જ્ઞાનને અુનાકાર (=િનરાકાર=ઘટાદિ કોઈ પણ પદાર્થના આકારથી રહિત) માનશો, તો નિયત કર્મની (=િવેષયની) વ્યવસ્થા થઈ શકશે નહીં.

ઘટજ્ઞાન માત્ર ઘટને જ વિષય કરે છે, પટને નહીં.

પટજ્ઞાન માત્ર પટને જ વિષય કરે છે, ઘટને નહીં.

આમ, દરેક જ્ઞાનનો વિષય નિયતરૂપે વ્યવસ્થિત છે... પણ આ નિયતતાની પાછળ કારણ એ જ કે, ઘટજ્ઞાનમાં માત્ર ઘટનો જ આકાર છે, એટલે તે પટાદિને છોડીને માત્ર ઘટને જ વિષય કરે છે...

પણ હવે, જો તે જ્ઞાનમાં ઘટનો આકાર પણ ન માનો, તો તે જ્ઞાન દ્વારા માત્ર ઘટને જ વિષય કરવાનું કોઈ કારણ રહેશે નહીં, કારણ કે જ્ઞાનની સત્તા તો ઘટ-પટાદિ તમામ વિષયો વિશે અવિશેષ - સમાન છે... (તો પછી તે, ઘટ સિવાય પટાદિનું પણ ગ્રહણ કરશે જ ને ?)

ભાવ એ કે, જ્ઞાનને તમે નિરાકાર માનો છો, એટલે તેમાં ઘટાકાર-પટાકાર એકે આકાર નથી ← આમ, અનાકારરૂપે તો તે ઘટ-પટાદિ તમામ પદાર્થો વિશે સરખું છે, તો પછી ઘટજ્ઞાન, આકાર ન હોવા છતાં જેમ ઘટનું ગ્રહણ કરે છે, તેમ પટનું ગ્રહણ પણ કેમ ન કરે ?

(અને એ રીતે જો પટનું પણ ત્રહણ કરશે, તો તે જ્ઞાનના વિષય તરીકે તે નિયત પદાર્થની વ્યવસ્થા શી રીતે થઈ શકશે ?)

(૨૩) **વૈશેષિક** : અનાકારરૂપે ભલે બધા પદાર્થો સમાન હોય, પણ પ્રત્યાસત્તિ (=સંનિધાન)ના કારણે, ઘટજ્ઞાનથી માત્ર સંનિહિત એવા ઘટનું જ ગ્રહણ માનીએ તો ?

финиская филифа
 финифа

17. प्रतिकर्मव्यवस्थाङनुपपत्तिः कुत इत्याह-सर्ववस्तूनां तदनाकास्त्वाविशेषादिति । अविद्यमान आकारो यत्र तदनाकारं तस्य भावोङनाकारत्वं तस्य ज्ञानस्यानाकारत्वं तदनाकारत्वं तस्याविशेषात् । केषां सम्बन्धी अविद्यमान आकारस्तत्रेत्याह-सर्ववस्तूनां-घटपटादीनाम् । विवक्षितघटज्ञानं हि न घटाकारं, नापि पटाद्याकारम् । अतोङनाकारत्वाविशेषात् कथं घटस्यैव तज्ज्ञानं, न तु पटादेरपीति ? ॥

⁴ 'ઘટજ્ઞાન'નો અર્થ ઘટવિષયકજ્ઞાન છે, ઘટમાં વિષયતારૂપ કર્મતા છે. એટલે જ તે ઘટ કર્મ બને અને તેને દ્વિતીયા લાગે… એટલે 'કર્મ' તરીકે અહીં વિષયભૂત પદાર્થ સમજવો…

( २४ ) एतदप्ययुक्तम्, अनालोचिताभिधानात् । तत्र यदुक्तम्-'परमाणवस्तावद-

**०** व्याख्या **०**

अनिबन्धनत्वं च **तस्य**-अनाकारसंवेदनस्य सुप्तादिक्ल्यत्वात् । 'आदि'शब्दान्मत्तादिग्रहः । सुप्तस्य हि प्रत्यासन्नेतरयोर्न कश्चिद् विशेषस्तदवबोधं प्रति इति भावनीयम् । इति-एवमसन्नेव बाह्योऽर्थ इति योगाचारमतम् । एतदिह पूर्वपक्षः ॥

एतदाशङ्क्याह-एतदिप-पूर्वपक्षोदितमयुक्तम् । कुत इत्याह-अनालोचिताभिधानात् । एतदेव दर्शयति तत्रेत्यादिना । तत्र यदुक्तं पूर्वपक्षे-'परमाणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते'

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

બૌદ્ધ: પણ એ રીતે માનવું યોગ્ય નથી, કારણ કે નિરાકાર જ્ઞાન તો સુપ્તવ્યક્તિ - ઉન્મત્ત વ્યક્તિને થતાં જ્ઞાન જેવું છે... એટલે તે જ્ઞાનને આશ્રયીને, દૂર-નજીક પદાર્થની કોઈ વિશેષતા ઘટતી નથી...

ભાવ એ કે, સૂતેલા વ્યક્તિને નજીકનાં જ પદાર્થનું સ્વપ્ન આવે, દૂરના પદાર્થનું નહીં - એવું નથી... તેને તો અવિશેષપણે દૂર-નજીક તમામ પદાર્થનું સ્વપ્ન આવે છે... તેમ નિરાકાર જ્ઞાનથી પણ નજીકનું જ ગ્રહણ થાય એવું નિયમન કરી શકાય નહીં. (વળી, જો નિરાકાર હોવા છતાં પણ નજીકનું જ ગ્રહણ થાય એવું માનો, તો ઘટજ્ઞાનથી - ઘટનું પણ ગ્રહણ નહીં થાય, પણ એકદમ સંનિહિત એવી આંખની કીકી-પાંપણોનું જ ગ્રહણ માનવું પડશે! જે બિલકુલ અનુભવસિદ્ધ નથી...)

એટલે પ્રત્યાસત્તિના કારણે પણ, નિયત વિષયવ્યવસ્થા ન ઘટાવી શકાય… તેથી જ્ઞાનને નિરાકાર માનવામાં પણ દોષ આવે છે… તેથી ખરેખર તો અર્થનું ગ્રહણ જ સંગત નથી…

નિષ્કર્ષ: આમ, ખરેખર તો ઘટાદિ બાહ્ય પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નથી. તો પછી હે જૈનો ! તમે સદસદાદિરૂપતા કોને આશ્રયીને ઘટાવો છો ? એટલે પહેલા ચાર અધિકારમાં કરેલું તમારું બધું નિરૂપણ વંધ્યાસુતને અલંકૃત કરવા જેવું થયું...

(આ પ્રમાણે બાહ્યાર્થના નિરાસ માટે યોગાચારે પોતાનો વિસ્તૃત પૂર્વપક્ષ રજૂ કર્યો... હવે ગ્રંથકારશ્રી આનો જડબાતોડ જવાબ આપશે, જે ઉત્તરપક્ષ આ અધિકારના ચરમાંશ સુધી ચાલશે... તે હૈંવે જોઈએ -)

#### 🔆 બાહ્યાર્થસાધક + યોગાચારમતભંજક ઉત્તરપક્ષ 🛠

(૨૪) સ્યાદાદી : તમારું બધું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે વિચાર્યા વિનાના પ્રલાપરૂપ છે, તે આ પ્રમાણે :

## 🕸 પરમાણુના અસ્તિત્વનું સચોટ સમર્થન 🕸

પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "પરમાણુઓ પ્રત્યક્ષથી તો પ્રતીત થતાં નથી… વગેરે" ←

🍫 ઉત્તરપક્ષને બરાબર સમજવા, પૂર્વપક્ષની એકેક વાતનું એકવાર બરાબર અવલોકન કરી લેવું…

१. '८५५तमे पृष्ठे'। २. 'प्रतीयति भाव०' इति ड-पाठः। ३. ८५५तमे पृष्ठे ।

ध्यक्षेण न प्रतीयन्ते' इत्यादि, एतदप्ययुक्तम्, विकल्पानुपपत्तेः । तथाहि-किं सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोस्वित् कथञ्चित् ? यदि सर्वथा, तदसिद्धम्, कथञ्चित् प्रतीतेः, तेषां साधारणासाधारणरूपत्वात् चित्रस्वभावत्वात् प्रत्येकत्वैकत्वपरिणामभावात्, (२५) साधारणरूपप्रतीतेः तथाऽनुभवभावात्, विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनावेदनात्, तस्मि-

इत्यादि, एँतदप्ययुक्तम् । कृत इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः । एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । किं सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोस्वित् कथि द्वित् न प्रतीयन्ते ? यदि सर्वथा, तत्-एतदिसद्धम् । कृत इत्याह-कथि द्वित् प्रतीतेः-साधारणरूपतया । अत एवाह-तेषां-परमाणूनां साधारणासाधारणरूपत्वात् । एतच्चैविमत्याह-चित्रस्वभावत्वात् प्रत्येक-त्वेकत्वपरिणामभावात् । एकत्वं स्कन्धपरिणामः । एवं साधारणरूपप्रतीतेः । तेषां प्रतीतिश्च तथाऽनुभवभावात्-बहिर्मुखावभासतया । एनमेवाह-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदन-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

તે કથન અયુક્ત છે, કારણ કે અહીં વિકલ્પો ઘટતાં નથી. તે આ પ્રમાણે -

પરમાણુઓની પ્રતીતિ, શું ?(૧) સર્વથા નથી થતી, કે (૨) કથંચિદ્દ નથી થતી ?

- ((૨) જો કથંચિદ્ (કોઈક પ્રકારે) નથી થતી, તો બીજા કોઈ પ્રકારે તો પરમાણુની પ્રતીતિ શક્ય જ છે… એટલે પરમાણુઓનો નિષેધ થઈ શકશે નહીં.)
- (૧) હવે જો સર્વથા તેઓની પ્રતીતિ નથી થતી એવું કહેશો તો તે વાત અસિદ્ધ છે, કારણ કે કથંચિદ્ (કોઈક પ્રકારે=સાધારણરૂપે) તો પરમાણુની પ્રતીતિ થાય જ છે…

પ્રશ્ન : કઈ રીતે જરા બતાવશો ?

ઉત્તર: જુઓ → પરમાણુઓ ચિત્રસ્વભાવી (=અલગ અલગ અનેકસ્વભાવવાળા) છે, એટલે તેઓમાં જુદા જુદા અનેક પરિણામો છે: (ક) પ્રત્યેકત્વપરિણામ=પરમાણુઓનો સ્વતંત્રરૂપે અસ્તિત્વ હોવાનો સ્વભાવ, અને (ખ) એકત્વપરિણામ=પરમાણુઓનો પરસ્પર ભેગા મળીને એક સ્કંધરૂપે (સમહ-જથ્થારૂપે) અસ્તિત્વ હોવાનો સ્વભાવ છે...

આવું હોવાથી, જુદા જુદા પરિશામને આશ્રયીને તેઓનું જુદા જુદા રૂપે અસ્તિત્વ સાબિત થાય છે... એટલે પરમાણુઓ (ક) પ્રત્યેકત્વપરિશામને આશ્રયીને અસાધારણ (=પર પરમાણુથી વિસદેશ)રૂપ છે, અને (૨) એકત્વપરિશામને આશ્રયીને સાધારણ (=પરપરમાશુઓ સાથે અનુગત) રૂપ છે ← આમ, પરમાશુઓ સાધારણ - અસાધારણરૂપ છે...

(૨૫) પ્રશ્ન : આ બંને રૂપમાંથી આપણને કર્યા રૂપે પરમાણુની પ્રતીતિ થાય છે ? ઉત્તર : આપણને સાધારણરૂપે પરમાણુની પ્રતીતિ થાય છે, કારણ કે બહિર્મુખ અવભાસરૂપે

१. 'प्रत्येकं त्वकत्व॰' इति ग-पाठः । २. 'भाववेदनवेदनात्' इति ग-पाठः । ३. 'एतदयुक्तम्' इति डन्पाठः । ४. पूर्वमृद्धिते तु 'संवेदनावेदनात्' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु Þ-प्रतानुसारेण शुद्धिः ।

| <b>८७९</b>                 | अनेकान्तजयपताका                                                        | ( पञ्चमः                  |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| *                          | केशादिज्ञानस्य तदाभासत्वात्, तस्यापि तद्बले <sup>ई</sup>               | वि प्रवृत्तेः भिन्न-      |
| <b>*</b>                   |                                                                        |                           |
| वेदनात् तस्मिन्नसति        | -्विच्छिन्नेऽर्थे <b>अस्यासिद्धेः</b> । विच्छिन्नार्थग्रहणस्व          | भावसंवेदनवेदनेऽस्य        |
| कथं तर्हि दुष्टकेशादिः     | ग्र <sup>ा</sup> नमित्थमित्याशङ्कचाह <b>-दुष्टकेशादिज्ञानस्य । '</b> आ | दि'शब्दात् चन्द्रादि-     |
| ज्ञानग्रह: । <b>तदाभास</b> | त्वात्-विच्छ्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनाभासत्वा                        | त् । तथा <b>तस्यापि</b> - |
| <b>*</b>                   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••                                  | ······                    |
| (=બાહ્યપદાર્થગત આક         | ારના પ્રકાશરૂપે) તેવી પ્રતીતિનો સ્પષ્ટપણે અનુભવ થા                     | ય છે. તે આ પ્રમાણે        |

સંવેદન તે (વિચ્છિન્ન=) જુદા એવા અર્થને (સાધારણરૂપે) ગ્રહણ કરવાના સ્વેંભાવવાળું છે. આવા સંવેદનનો સ્પષ્ટપણે અનુભવ થાય છે… હવે જ્ઞાનથી જુદા અર્થનું અસ્તિત્વ નહીં માનો, તો વિચ્છિન્ન અર્થને ગ્રહણ કરનાર સંવેદનનો જે અનુભવ થાય છે, તે અનુભવ સિદ્ધ થઈ શકશે નહીં…

એટલે એ અનુભવની સિદ્ધિ માટે, તથાવિધસંવેદનગ્રાહ્ય જુદા જુદા પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું...

#### 💥 दुष्टज्ञानने दार्घने व्यक्षियार आशंझानो निरास 🕸

બૌદ્ધ: જો જ્ઞાન વિચ્છિન્ન અર્થને જ પ્રહણ કરનારું હોય, તો આકાશમાં થતું બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન, કેશજ્ઞાન, તે બધા જ્ઞાનો કેમ વિચ્છિન્ન અર્થને ગ્રહણ કરનાર નથી ? (તે પણ તેવા હોવા જ જોઈએ ને ?) પણ હકીકતમાં જેમ તેઓ ચન્દ્ર/કેશાદિ વિના પણ તેનું જ્ઞાન કરે છે, તેમ પ્રસ્તુત સંવેદન પણ અર્થ વિના જ તેનું ગ્રહણ કરનાર હોઈ શકે. એટલે તેને આધારે પરમાણુનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય નહીં...

સ્યાદાદી : અરે બૌદ્ધ ! કેશજ્ઞાનાદિ તો વિચ્છિન્ન અર્થને ગ્રહણ કરનાર સંવેદનરૂપ નથી, પણ સંવેદનાભાસરૂપ છે. એટલે તેની ઉત્પત્તિ તો વિચ્છિન્ન અર્થ વિના પણ શક્ય છે… પણ તથાવિધ યથાર્થ સંવેદન તો, વિચ્છિન્ન અર્થ વિના બિલ્કુલ સંગત થાય નહીં… (એટલે તેવા જ્ઞાનનું તો અર્થને લઈને જ અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ અને એટલે પરમાણુઓનું પણ અસ્તિત્વ છે જ…)

#### 🕸 दुष्टज्ञाननी पण वस्तुनिभित्तङता 🕸

બીજી વાત, ખરેખર તો તે દુષ્ટ કેશજ્ઞાન - દ્વિચન્દ્રજ્ઞાનાદિ પણ, વિચ્છિન્ન અર્થના બળે જ પ્રવૃત્ત થાય છે… આશ્રય એ કે, (૧) કેશજ્ઞાનમાં તેવા કિરણાદિરૂપે પરિણમેલા પરમાણુઓ જ નિમિત્ત બને, (૨) દ્વિચન્દ્રજ્ઞાનમાં એકચન્દ્રરૂપે રહેલ પરમાણુઓ જ નિમિત્ત બને છે… બાકી કિરણ/ચન્દ્રરૂપે રહેલ પરમાણુ વિના તો તેવું દુષ્ટજ્ઞાન પણ સંગત નથી… (શું સાવ જ અંધારામાં કેશજ્ઞાન થાય છે ?

<sup>💠</sup> અહીં સાધારણરૂપે પ્રતીતિ કહેવાનો ભાવ એ લાગે છે કે, પ્રતીતિ સ્કંધ - સમૂહરૂપે થાય છે. એટલે સાધારશરૂપ=પરમાશુના સમૂહનું સ્વરૂપ; જે દરેક પરમાશુનું વિલક્ષણ નથી, પણ બધાનું ભેગું થઈને બને છે અને તે રૂપે જ પ્રતીતિ થાય છે...

१. 'प्रतीतेः' इति क-पाठः ≀ २. पूर्वमुद्रिते तु 'वेदनस्य' इति पाठः, अत्र तु D-प्रतपाठः । ३. 'ज्ञानमित्या०' इति क-पाठ: ।

दोषोपर्योगापेक्षणात्, अन्यथा तदनुपपत्तेरिति । (२६) अनेन स्थूलाकारसंवेदनात् तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं तत् प्रत्युक्तम् तत्साधारणरूपस्यैव तत्त्वतः स्थूलाकाररूपत्वात् तस्य तेष्वभावासिद्धेरिति । (२७) एवं च 'नाप्यनुमानस्य विषयः,

दुष्टकेशादिज्ञानस्य तद्बलेनैव-विच्छ्लार्थबलेनैव प्रवृत्तेः । प्रवृत्तिश्चैवं भिन्नदोषोपयोगा-पेक्षणात्, बोधातिरिक्ततिमिराद्युपयोगापेक्षणादित्यर्थः । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः-दुष्टकेशादिज्ञानानुपपत्तेः, न कारणाभेद्रे कार्यभेद इति भावनीयमिति । एतेन-अनन्तरोदितेन स्थूलाकारसंवेदनात् तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं पूर्वपर्क्षे तत् प्रत्युक्तम् । कथिम-त्याह-तत्साधारणरूपस्यैव-परमाणुसाधारणरूपस्यैव तत्त्वतः स्थूलाकाररूपत्वात् तस्य-

\* અનેકાંતરશ્મે \*

અથવા શું ચન્દ્રના અસ્તિત્વ વિના બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન થાય છે ?) એટલે માનવું જ રહ્યું કે, તે દુષ્ટજ્ઞાન પણ ખરેખર તો વસ્તુબળે જ પ્રવૃત્ત થાય છે...

પ્રશ્ન : જો આવું હોય, તો તેઓની વિપરીત પ્રવૃત્તિ કેમ થાય છે ? આશય એ કે, જો એક ચન્દ્રને લઈને જ તે જ્ઞાન પ્રવર્તતું હોય, તો તેમાં બે ચન્દ્રનો પ્રતિભાસ કેમ થાય ?

ઉત્તર: જુઓ, તે જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ વખતે, જ્ઞાન સિવાય બીજા તિમિરાદિ દોષની પણ અપેક્ષા રહે છે અને એટલે જ તે જ્ઞાન વિપરીતરૂપે પ્રવર્તે છે... (અન્યથા=) બાકી જો તે જ્ઞાનમાં દોષોપયોગની અપેક્ષા ન માનો, તો દુષ્ટજ્ઞાન ખરેખર તો સંગત જ ન થઈ શકે... કારણ કે એક જ ચન્દ્રરૂપ કારણથી, (૧) એકચન્દ્રવિષયક યથાર્થજ્ઞાન, અને (૨) બે ચન્દ્રવિષયક અયથાર્થજ્ઞાન... એમ બે જુદા જુદા જ્ઞાનરૂપ કાર્ય થઈ શકે નહીં.

ફલિતાર્થ: તેથી દરેક જ્ઞાનનાં નિમિત્ત તરીકે વિચ્છિન્ન અર્થને માનવા જ રહ્યા... એટલે તથાવિધ સંવેદનગ્રાહ્ય જુદા જુદા પરમાણુનું અવશ્ય અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે.

#### 🕸 पूर्वपक्षीना अन्धक्थननो निरास 🕸

(૨૬) આ પ્રમાણે પરમાણુંઓનું સાધારણરૂપે સંવેદન થતું હોવાથી, પૂર્વે તમે જે કહ્યું હતું કે - "આપણને સ્થૂલાકારરૂપે બાહ્યાર્થનું સંવેદન થાય છે, પણ આવો સ્થૂલાકાર પરમાણુઓમાં તો છે નહીં. તો પછી તેના વિષય તરીકે પરમાણુનું અસ્તિત્વ શી રીતે સિદ્ધ થાય ? ... વગેરે" ← તે કથનનો પણ નિરાસ થાય છે, કારણ કે પરમાણુઓનો સ્કંધાદિરૂપેનો સાધારણાકાર, એ જ તો પરમાર્થથી તેઓનો સ્થૂલાકાર છે ને આવો સ્થૂલાકાર જ પરમાણુઓમાં રહેલો છે... એટલે તે પરમાણુઓમાં સ્થૂલાકારનો અભાવ બિલકુલ સિદ્ધ નથી... ફલતઃ સ્થૂલાકાર સંવેદનના વિષય તરીકે સાધારણરૂપ સ્થૂલાકાર

१. 'योगात् क्षेपणात्' इति क-पाठः । २. द्रष्टव्यं ८५६तमं पृष्ठं यत्र भावतोऽयमुक्लेखः, न तु शब्दशः । ३. 'कारणा-भेदात् कार्य॰' इति ड-पाठः । ४. 'भावादित्यपि' इति ड-पाठः । ५. ८५६तमे पृष्ठे ।

अव्यभिचारिलिङ्गभावात्' इत्याद्यपि यदुक्तं तदुक्तिमात्रमेव, तेषां कथञ्चित् प्रत्यक्ष-सिद्धत्वात् प्रत्यक्षस्य चानुमेयत्वोपपत्तेः, तथाविधविज्ञानस्य तत्तथाभावमन्तरेण सम्य-ग्न्यायतोऽयोगात्, अन्तर्वासनात एव भावासिद्धेः, (२८) बोधमात्रतत्त्ववादिनस्तस्या एवायोगात्, तन्मात्रस्य सर्वबोधेषु भावात् तत्त्वेन भेदानुपपत्तेः, भिन्नजातियकार्यायोगाद्

स्थूलाकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावासिद्धेरिति । एवं च 'नाप्यनुमानस्य विषयः, अव्यभिचारिलिङ्गाभावात्' इत्याद्यपि यदुक्तं पूर्वपक्षे तदुक्तिमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । तेषां-परमाणूनां कथिङ्यत्-केनिचत् प्रकारेण साधारणरूपतया प्रत्यक्षसिद्धत्वात् प्रत्यक्षस्य च-वस्तुनः अनुमेयत्वोपपत्तेः । एतदेवाह-तथाविधविज्ञानस्य-तत्साधारणरूपप्रतिभासिनो विकल्पात्मकस्य तत्तथाभावमन्तरेण तेषां-परमाणूनां तथाभावं-साधारणरूपतया भावमन्तरेण-विना । किमित्याह-सम्यग्न्यायतः-अतिगम्भीरिनरूपणान्यायेन अयोगात् कारणात् । अयोगश्च अन्तर्वासनात एव भावासिद्धेः तथाविधविज्ञानस्य । असिद्धिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनः-

પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ હોવામાં કોઈ બાધ નથી...

## 🕸 अनुभानना विषय तरीङ्गे परभाधानी संगति 🕸

...... અનેકાંતરશ્મિ &......

(૨૭) ઉપરોક્ત કથનથી, બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે → "પરમાણુ તે અનુમાનનો પણ વિષય નથી, કારણ કે તે પરમાણુને અવ્યભિચારી એવું કોઈ લિંગ નથી… વગેરે" ← તે પણ માત્ર બોલવા પૂરતું જ છે, કારણ કે પરમાણુ કથંચિદ્ (=કોઈક પ્રકારે=સાધારણરૂપે) પ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે અને જેનું પ્રત્યક્ષ થતું હોય, તે અનુમાનનો વિષય પણ બની જ શકે, એમાં કોઈ અસંગતિ નથી.

આ જ વાતને જણાવે છે -

પરમાશુઓનું સાધારણરૂપે થતું વિકલ્પ વિજ્ઞાન, પરમાશુઓનું સાધારણરૂપે અસ્તિત્વ માન્યા વિના ન જ ઘટી શકે, એવું સમ્યગ્ ન્યાયથી (=અતિગંભીર નિરૂપણથી) સ્પષ્ટપણે જણાઈ આવે છે.

બૌદ્ધ: પરમાણુરૂપ બાહ્યાર્થને માન્યા વિના, શું અંદર રહેલી વાસનાથી જ, તેવા વિકલ્પ-વિજ્ઞાનની સંગતિ ન થઈ શકે ?

સ્યાદાદી: ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે તમે તો માત્ર જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી છો, એટલે તમારા મતે જ્ઞાન સિવાય વાસના જેવા કોઈ તત્ત્વનું અસ્તિત્વ જ ઘટતું નથી (કે જેના આધારે સાધારણાકાર વિકલ્પની સંગતિ થઈ શકે…)

(૨૮) બૌદ્ધ: પણ જ્ઞાનાદ્વૈત હોવા માત્રથી વાસના કેમ ન ઘટે ? એ વાત જરા બરાબર સમજાવશો ?

१. ८५६तमे पृष्ठे । २. 'प्रत्यक्षत्वसिद्ध०' इति **क**-पाठः । ३. 'ज्ञानस्य तथाभाव०' इति ग-पाठः । ४. ८५६-तमे पृष्ठे ।

वस्तुतो भेदकाभावात्, (२९) तद्भेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्भावेऽपि तथाकार्य-भेदासिद्धेः, बुद्धबोधभेदेषु तथाऽभ्युपगमादिति तद्भावोऽपि न तत्त्वतस्तदितिरक्तवस्तु-व्यतिरेकेणेति वक्ष्यामः ॥

 •
 व्याख्या •

वादिनः तस्या एव-अन्तर्वासनाया एव अयोगात् । अयोगश्च तन्मात्रस्य-बोधमात्रस्य सर्व-बोधेषु-भुवनान्तर्गतेषु भावात्-कारणात् । ततः किमित्याह-तत्त्वेन-परमार्थेन भेदानुपपत्तेः सर्वबोधानाम् । ततः किमित्याह-भिन्नजातीयकार्यायोगात् । अयोगश्च वस्तुतः-परमार्थेन भेदकाभावात्, तद्धेदमात्रस्य-बोधभेदमात्रस्य । किमित्याह-अप्रयोजकत्वात् । अप्रयोजकत्वं च तद्धावेऽपि-बोधमात्रभेदभावेऽपि । किमित्याह तथाकार्यभेदासिद्धेः-विजातीयत्वेन कार्य-भेदासिद्धेः । असिद्धिश्च बुद्धबोधभेदेषु-अनेकबुद्धसम्बन्धिषु तथाऽभ्युपगमात्-विजातीयत्वेन कार्यभेदासिद्ध्यभ्युपगमात्, न हि ततोऽशुद्धलक्षणजन्मेत्यभ्युपगमः । एवं तदुक्तिमात्रमेव इति

સ્યાહાદી : જુઓ → માત્ર બોધરૂપતા તો સંપૂર્ણ જગતમાં રહેલા તમામ બોધોમાં (જુદા જુદા વ્યક્તિને થતાં જુદા જુદા બોધોમાં અને એકસંતાનમાં પણ જુદા જુદા બોધોમાં - આ બધા બોધોમાં) અવિશેષ=સમાન છે... એટલે ભુવન અંતર્ગત તમામ બોધોમાં પરમાર્થથી તો કોઈ ભેદ જ નહીં રહે, (ભેદની અસંગતિ થશે…) એટલે બોધવિશેષને વાસનારૂપ માની શકાય નહીં…

પ્રશ્ન : તે બોધોમાં પરસ્પર ભેદ ન રહે તો શું થાય ?

ઉત્તર: થાય એ જ કે, તે બોધો સમાન થઈ જવાથી, તેઓ દ્વારા ભિન્નજાતીય≔જુદા જુદા પ્રકારનાં કાર્યો થઈ શકશે નહીં... આશય એ કે, ઘટજ્ઞાન ઘટનિશ્ચયરૂપ કાર્ય કરે છે, પટજ્ઞાન પટનિશ્ચયરૂપ કાર્ય કરે છે... આમ, જુદા જુદા જ્ઞાનો અલગ-અલગ પ્રકારના કાર્યો કરે છે. પણ હવે તેવું નહીં રહે, કારણ કે પરમાર્થથી તો તે જ્ઞાનોનો કોઈ ભેદક જ નથી, કે જે તે જ્ઞાનોનો ભેદ કરી, તે જ્ઞાન દ્વારા તે તે કાર્યોની સંગતિ કરાવે...

(૨૯) બૌદ્ધ: જુદા જુદા બોધો, જુદા જુદા વ્યક્તિમાં કે એક જ વ્યક્તિમાં જુદા જુદા કાળે રહેલા છે... એટલે શું તે બોધો જ પોતાના ભેદક ન બને ?

સ્યાદાદી: પણ બોધભેદમાત્ર તે પ્રસ્તુતમાં (=જ્ઞાનોથી ભિન્નજાતીયરૂપે કાર્યોની ઉત્પત્તિની સિદ્ધિમાં) અપ્રયોજક છે. અર્થાત્ નિષ્ફળ છે, કારણ કે બોધભેદ હોવા માત્રથી વિજાતીયરૂપે કાર્યભેદની સિદ્ધિ થઈ શકે નહીં. જુઓ → તમે અનેક બુદ્ધ=સર્વજ્ઞો માનો છો, ને આ બધા સર્વજ્ઞોનું જ્ઞાન વ્યક્તિદીઠ અલગ-અલગ છે, છતાં પણ તે બધા જ્ઞાનોનું શુદ્ધ સ્વલક્ષણરૂપ સજાતીય કાર્ય જ તમે માનો છો, ભિન્નજાતીય કાર્ય નહીં ← હવે જો બોધભેદમાત્રથી ભિન્નજાતીય કાર્ય થતું હોય, તો અહીં પણ કો'ક સર્વજ્ઞગત બોધથી શુદ્ધસ્વલક્ષણને જન્મ થતો હોય, તો કો'ક બીજા સર્વજ્ઞગત બોધથી અશુદ્ધ સ્વલક્ષણનો પણ જન્મ થવો જોઈએ ને ? એ રીતે વિજાતીયરૂપે કાર્ય થવું જોઈએ ને ? પણ તેવું

www.jainelibrary.org

(३०) यच्चोक्तम्ं-'न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणाभावात्' इत्यादि तदप्ययुक्तम्, तेषां साधारणासाधारणरूपत्वात् कात्तन्येन निरावरणज्ञानैरेव ग्रहणात् ।

स्थितम् । इहैवाभ्युच्चयमाह-**तद्भावोऽपि**-बुद्धबोधभेदभावोऽपि **न तत्त्वतः**-परमार्थेन **तदति**-रिक्तवस्तुव्यतिरेकेण-बोधातिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेण देशाद्यभावेनेति वक्ष्याम उपरिष्टात् ॥

यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव-'न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणाभावात्' इत्यादि तदप्ययुक्तम् । कृतं इत्याह-तेषां, प्रक्रमात् परमाणूनां, साधारणासाधारणरूपत्वात् । ततः किमित्याह-कात्रन्येन-सम्पूर्णतया निरावरणज्ञानैरेव योगिभिर्ग्रहणात् । स्यादेतन्न तेषां-

**♦**......♦ અનેકાંતરિશ્મે **♦**.....

તો તમે માનતાં નથી… ત્યાં તો તમે વિજાતીયરૂપે કાર્યભેદનો નિષેધ જ કરો છો…

એટલે માનવું જ રહ્યું કે, બોધભેદ હોવા માત્રથી તે તે જ્ઞાનોનું વિજાતીયરૂપે=જુદા જુદા રૂપે જુદા જુદા કાર્યો સંગત થશે નહીં…

સાર: તેથી સાધારણાકારે થતાં વિજ્ઞાનની સંગતિ માટે, પરમાણુઓનું સાધારણરૂપે અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું… એટલે આવા સાધારણરૂપ પરમાણુઓનું પ્રત્યક્ષ/અનુમાન થવું સંગત જ છે… ફ્લતઃ પૂર્વપક્ષીનું કથન વચનવિલાસરૂપ સાબિત થાય છે…

(જ્ઞાનાદ્વૈતમતે, જ્ઞાનોના કાર્યભેદની વાત તો જવા દો, પણ આગળ વધીને તે જ્ઞાનોનો ભેદ પણ ઘટતો નથી - એ વાત ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે -)

જ્ઞાનાઢૈતવાદી ! ખરેખર તો તમારા મતે, તે સર્વજ્ઞોનાં જુદા જુદા બોધ પણ સંગત થતાં નથી, કારણ કે (૧) જુદા જુદા વ્યક્તિમાં જુદો જુદો બોધ છે - એવું કહી તમે દેશથી બોધભેદ સિદ્ધ કર્યો, અને (૨) એક જ વ્યક્તિમાં જુદા જુદા કાળે જુદો જુદો બોધ છે - એવું કહી તમે કાળથી બોધભેદ સિદ્ધ કર્યો… પણ તમારા મતે, જ્ઞાન સિવાય દેશ-કાળ જેવી બીજી કોઈ વસ્તુ જ નથી, તો પછી તે દેશ-કાળાદિને આશ્રયીને બોધભેદ શી રીતે સંગત બને ?… આ બધું અમે આગળ કહીશું…

#### 🕸 યોગી દ્વારા પરમાણુઓનાં ગ્રહણની સંગતિ 🕸

(30) પૂર્વપક્ષમાં બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે - "પરમાશુઓ યોગીથી ગ્રાહ્ય છે - એ વાત પણ ન્યાયસંગત નથી, કારણ કે તેમાં કોઈ જ પ્રમાણ નથી… વગેરે" - તે કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે પરમાણુઓ સાધારણ-અસાધારણરૂપ છે અને આવા પરમાણુઓનું, સાધારણ-અસાધારણરૂપ સર્વ અંશોથી સંપૂર્ણપણે જ્ઞાન નિરાવરણજ્ઞાનવાળા (=આવરણરહિતજ્ઞાનવાળા=સર્વજ્ઞ એવા) યોગીઓ કરે છે જ. (જો યોગીગ્રાહ્ય ન હોય તો તેના અસાધારણરૂપનું જ્ઞાન થાય જ નહીં…)

બૌદ્ધ : તે પરમાણુઓની અકાત્સ્ન્યેન=અસંપૂર્ણપણે તો સત્તા નથી જ... (અર્થાત્ તે પરમાણુઓ

१. ८५७तमे पृष्ठे । २. 'भावोऽपि भवत्वतः पर०' इति क-पाठः, ङ-पाठस्तु 'भावोऽपि तत्त्वतः परमार्थेन न तद०' इति । ३. ८५७तमे पृष्ठे ।

स्यादेतन्न तेषामकात्स्न्येन सत्तेति । सत्यमेवमेतत् । यद्येवं कथमर्वाग्दृशा न तथैव ग्रहः ? प्रतिबन्धकदोषात् । कथमेतदवगम्यत इति वाच्यम्, ज्ञानविशेषदर्शनात् । (३१) कीदृशः पुनर्ज्ञानविशेषः ? तद्गतधर्मगोचरः । तथाहि-श्लेष्ममिश्रीकृतसर्षपयष्टौ दुरासन्न-

परमाणूनामकात्स्न्येंन सत्तेति । एतदाशङ्क्ष्याह-सत्यमेवमेतत्, नैव तेषामकात्स्न्येंन सत्तेति । पराभिप्रायमाह यद्येवमित्यादिना । यद्येवं-न तेषामकात्स्न्येंन सत्ता, ततः कथमवांग्दृशा-छद्यस्थेन प्रमात्रा न तथेव, यथा तत्सत्ता कात्स्न्येंनेत्यर्थः, ग्रहः-परिच्छेदः ? एतदाशङ्क्ष्याह-प्रतिबन्धकदोषात्-कर्मापराधेन न तथाग्रहः । कथमित्यादि । कथमेतदवगम्यते यदुत प्रति-बन्धकदोषात्र तथाग्रह इति वाच्यम् । एतदाशङ्क्ष्याह-ज्ञानविशेषदर्शनात्, प्रक्रमादणुष्वेव ज्ञानभेददर्शनादेतदवगम्यते यदुत प्रतिबन्धकदोषात्र तथाग्रह इति । कीदृशः पुनर्ज्ञानविशेष इति पृष्टः सन्नाह-तद्गतधर्मगोचरः, प्रक्रमादणुगतधर्मविषयः । एतद्भावनायैवाह-तथाही-

સંપૂર્શપણે જ રહે છે ને ?)

સ્યા**દાદી** : હા, એકદમ સાચી વાત છે, તે પરમાશુઓની અસંપૂર્ણરૂપે સત્તા નથી જ, પરંતુ સંપૂર્ણરૂપે જ છે.

બોંદ્ધ: જો એવું હોય - અર્થાત્ જો અસંપૂર્ણરૂપે નહીં, પણ સંપૂર્ણરૂપે જ પરમાશુઓની સત્તા હોય - તો આપણા જેવા છદ્મસ્થ પ્રમાતાને, તે પરમાશુઓનો (અસંપૂર્ણ=માત્ર સાધારણાકારે જ કેમ બોધ થાય છે ?) સત્તા પ્રમાણે સંપૂર્ણરૂપે બોધ કેમ થતો નથી ?

સ્યાદ્વાદી : જુઓ ભાઈ ! આપણા જ્ઞાન પર કર્મનામનું આવરણ છે અને આ આવરણરૂપ પ્રતિબંધક દોષના કારણે જ, આપણને સંપૂર્ણપણે તે પરમાણુઓનો બોધ થતો નથી...

બૌદ્ધ: પણ પ્રતિબંધકના કારણે જ આપણને સંપૂર્ણ બોધ નથી થતો, એવું શી રીતે જણાય ? સ્યાદાદી: જુઓ, પરમાણુઓ વિશે જુદા જુદા પ્રકારનાં જ્ઞાન થાય છે. અહીં વસ્તુ તો સરખી છે, તો પછી તેવા જ્ઞાનવિશેષો કેમ થાય છે? એટલે માનવું જ રહ્યું કે, પ્રતિબંધકના કારણે જ આપણને જુદા જુદા જ્ઞાનવિશેષો થાય છે. (તેથી પરમાણુઓનો અસંપૂર્ણ બોધ પણ પ્રતિબંધકના કારણે થાય એમાં કોઈ બાધ નથી…)

(૩૧) પ્રશ્ન : પરમાણુઓ વિશે જ્ઞાનવિશેષ કેવાં હોય ? અર્થાત્ જુદા જુદા કેવા પ્રકારનાં જ્ઞાનવિશેષો થાય ? એ જરા બતાવશો ?

ઉત્તર: પરમાણુઓમાં રહેલા ધર્મોને લઈને જ તે જ્ઞાનવિશેષો થાય છે. તે આ પ્રમાણે → (ત્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત વાતને સમજાવવા એક દેષ્ટાંત બતાવવા જઈ રહ્યા છે.) છુટા છુટા સરસવના

१. 'दृशां न' इति ग-पाठः । २. 'राधेन तथाग्रहः' इति ड-पाठः । ३. 'कथमेवं गम्यते' इति ड-पाठः । ४. 'नादेतदेव गम्यते' इति ड-पाठः ।

ध्यामललोचनानां न न प्रतिभासभेदः । न चासौ न तन्निमित्तः । न च न निमित्तान्तरापेक्षः । न न सम्यग्रूप इति परिभावनीयम् । अतः प्रतिबन्धकापगमानुरूपा तत्प्रतिपत्तिरनवद्या

♦ व्याख्या ♦

त्यादि। तथाहीत्युपप्रदर्शने। शलेष्मिमश्रीकृतसर्षपयष्टौ विषयभूतायां किमित्याह-दूरा-समध्यामलामललोचनानां-प्रमातृणां न न प्रतिभासभेदः। "द्वौ प्रतिषेधौ प्रकृतमर्थं गम-यतः" इति कृत्वा, किन्तु प्रतिभासभेद एव। न चेत्यादि। न च असौ-प्रतिभासभेदो न तिन्निमत्तः-नाधिकृतसर्षपादिनिमतः, किन्तु तिन्निमत्त एव। न चेत्यादि। न च न निमित्ता-न्तरापेक्षः, अध्यामलत्वादिनिबन्धनमलादिभावात् निमित्तान्तरसापेक्ष एव। न नेत्यादि। न न सम्यग्रूपः प्रतिभासभेदः, किन्तु सम्यग्रूप एव इति परिभावनीयम्। निगमयन्नाह-अत इत्यादि। अतः प्रतिबन्धकापगमानुरूपा चित्रत्वात् तज्ज्ञानावरणीयादेः तत्प्रतिपत्तः, प्रक्रमात् पर-माणुप्रतिपत्तः, अनवद्या च आलम्बनभावेनार्वाग्दृशोऽपीति। सर्षपयष्टौ सर्वपाः परमाणुकल्पाः

**♦** અનેકાંતરિશ્મ **♦** 

દાજ્ઞાઓને, શ્લેષ્મ જેવા કોઈ સ્નિગ્ધ પદાર્થથી પરસ્પર ચોંટાડીને, એક લાકડી બનાવવામાં આવે…

હવે આ સરસવની બનેલી લાકડી વિશે, જુદા જુદા પ્રમાતાને જુદી જુદી રીતે બોધ થાય છે. તે આ પ્રમાણે → (૧) દૂર ઉભેલા, ધ્યામલ-રોગગ્રસિત આંખવાળાને, તેનો લાકડીરૂપે બોધ થાય છે, અને (૨) નજીક રહેલ, નિર્મલ નેત્રવાળા વ્યક્તિને તેનો લાકડીરૂપે પણ બોધ થાય છે અને સરસવરૂપે પણ બોધ થાય છે - આમ એક જ વસ્તુ વિશે જુદો જુદો પ્રતિભાસ થવો સંગત જ છે…

- (૧) વસ્તુનિમિત્તકતા ઉપરોક્ત પ્રતિભાસભેદ વસ્તુનિમિત્તક નથી, એવું નથી... અર્થાત્ સર્ષપયષ્ટિરૂપ વસ્તુનિમિત્તક જ છે...
- (૨) નિમિત્તાંતરસાપેક્ષતા તે પ્રતિભાસભેદ વસ્તુ સિવાય બીજા કોઈ નિમિત્તની અપેક્ષા રાખતો નથી, એવું નથી... અર્થાત્ વસ્તુ સિવાય ધ્યામલરોગ/નિર્મલતાદિ બીજા નિમિત્તોની પણ અપેક્ષા રાખે છે જ...
- (૨) સમ્યગ્રુપતા તે પ્રતિભાસભેદ સમ્યગ્=યથાર્થરૂપ નથી, એવું નથી… અર્થાત્ યથાર્થ જ છે… એમ વિચારવું…
- ઉપનય : (૧) સર્ષપ=અસાધારણ પરમાણુઓ, (૨) યષ્ટિ=સાધારણરૂપ પરમાણુઓ, (૩) ધ્યામલ=જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મ, (૪) નિર્મલનેત્રવાળા વ્યક્તિ=સર્વજ્ઞપુરુષો, (૫) ધ્યામલરોગવાળી વ્યક્તિ=છદ્મસ્થ પ્રમાતા...

આવી હકીકત છે, માટે (૧. વસ્તુનિમિત્તકતા) પરમાશુરૂપ વસ્તુને લઈને, (૨. નિમિત્તાન્તર-સાપેક્ષતા) જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોનું આવરણ વિચિત્ર હોવાથી, જેમ જેમ પ્રતિબંધકરૂપ આવરણ દૂર થાય, તેમ તેમ તે પરમાશુની પ્રતીતિ થાય છે (૩. સમ્યગ્રુપતા) અને આ પ્રતીતિ પરમાણુરૂપ વિષયને

१. 'निमित्तान्तरापेक्ष एव' इति **ड**-पाट: ।

च। (३२) योगिनोऽपि तत्साधारणाकारं गृह्णन्येवेति चेत्, को वा किमाह? तद्ग्रहणेनैव विरुद्धस्तदितरग्रह इति चेत्, न, तेनैवासौ कथञ्चित्। तद्भेदे कथं भिन्नेनैव स इति चेत्,

**♦......** व्याख्या **♦......** 

सुखप्रतिपत्त्यर्थमुपन्यस्ताः साधारणासाधारणधर्मभाक्तवेन । योगिनोऽपि-निरावरणाः तत्साधा-रणाकारं-परमाणुसाधारणाकारं गृह्णन्त्येव । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-को वा किमाह ? गृह्णन्त्येवेत्यर्थः । तद्ग्रहणेनैव-साधारणाकारग्रहणेनैव विरुद्धस्तदितरग्रहः-असाधारणाकार-ग्रहः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, तेनैव-साधारणाकारग्रहणेनैव असौ-असाधारणाकार-ग्रहः कथञ्चित्-केनचित् प्रकारेण । तद्धेदे-साधारणासाधारणाकारभेदे कथं भिन्नेनैव, ग्रहणेनेति प्रक्रमः, सः-इतरग्रहः ? इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न भिन्नेनैव-एकान्ततः । कथं तिर्हं स

• અનેકાંતરશ્યિ • .....

લઈને થતી હોવાથી અનવઘ છે, અર્થાત્ યથાર્થ છે…

(ભાવ એ કે, (૧) ધ્યામલરોગવાળા વ્યક્તિને યષ્ટિરૂપે થતાં જ્ઞાનની જેમ, કર્મરોગવાળા આપણને, પરમાણુઓનું સાધારણરૂપે (=ઘટાદિ સ્કંધરૂપે) જ્ઞાન થવું સંગત જ છે, અને (૨) નિર્મલ-નેત્રવાળા વ્યક્તિને યષ્ટિ/સરસવરૂપે થતાં જ્ઞાનની જેમ, નિરાવરણ યોગીઓને, પરમાણુઓનું સાધારણ/ અસાધારણ બંને રૂપે જ્ઞાન થવું સંગત જ છે...

આ રીતે સાધારણ/અસાધારણ પણ પરમાણુઓનું આપણને માત્ર સાધારણ**રૂપે** જ કેમ ત્રહણ થાય છે ? - એ ગ્રંથકારશ્રીએ સમજાવ્યું…)

(૩૨) બૌદ્ધ: ઉપરોક્ત કથન પ્રમાણે તો એવું માનવું પડશે કે, (નિર્મલનેત્રવાળો વ્યક્તિ, જેમ વસ્તુનું સરસવ/યષ્ટિ બંને રૂપે ગ્રહણ કરે છે, તેમ) યોગી અસાધારણરૂપે પણ ગ્રહણ કરે છે અને સાથે સાથે આપણી જેમ પરમાણુઓનું સાધારણરૂપે પણ ગ્રહણ કરે જ છે...

સ્યાદાદી : એ વિશે કોણ શું કહે છે ? અર્થાત્ આપણી જેમ યોગીઓ, સાધારણરૂપે પણ પરમાણુઓનું ગ્રહણ કરે છે - એ વાત તો બરાબર જ છે...

બૌદ્ધ: જો યોગી સાધારણ આકારનું ગ્રહણ કરે, તો તેનાથી અસાધારણ આકારનાં ગ્રહણનો વિરોધ થશે… (સીધી વાત છે કે, યોગી જો સાધારણરૂપે ગ્રહણ કરે તો તેમને તે જ પરમાણુનું અસાધારણરૂપે ગ્રહણ શી રીતે થઈ શકે ?)

સ્યાદ્વાદી : જુઓ ભાઈ, એક વાત સમજી રાખજો કે, પરમાશુના સાધારણ આકારનું ગ્રહણ થવાથી જ, કોઈક અપેક્ષાએ (=અભેદની અપેક્ષાએ) તેના અસાધારણ આકારનું પણ ગ્રહણ થઈ જ જાય છે...

બૌદ્ધઃ પણ આવું કઈ રીતે ? સાધારણ - અસાધારણ બે આકારોનો તો ભેદ છે, તો પછી ભિન્ન એવા સાધારણ આકારનાં ગ્રહણથી, અસાધારણ આકારનું ગ્રહણ શી રીતે થઈ જાય ?

१. 'अभिन्नेनैव' इति डन्पाट: ।

न भिन्नेनैव । कथं तर्हि एतत् स्पष्टमभिधीयतामिति चेत्, कथञ्जिदभिन्नेनेति । ( ३३ ) एतदुक्तं भवति-तौ साधारणेतराकारौ भेदाभेदेन व्यवस्थिताविति निरावरणेन तथैव गृह्येते । आसन्नामललोचनेनेव यथोदितसर्षपयष्टौ सर्षपा रत्नादौ वा तद्गुणा इति । ( ३४ )

इतरग्रह एतत् स्पष्टमिभधीयताम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-कथिञ्चदिभिन्नेन तद्ग्रहणे-नेति । इहैव भावनिकामाह एतदुक्तं भवतीत्यादिना । तौ साधारणेतराकारौ-परमाणुगतौ भेदाभेदेन-अन्योन्यसंविति व्यवस्थिताविति कृत्वा निरावरणेन-योगिना तथैव गृह्येते यथा व्यवस्थितौ । निदर्शनमाह-आसन्नामललोचनेनेव-प्रमात्रा यथोदितसर्षपयष्टौ अनन्तरोप-न्यस्तायां सर्षपाः साधारणासाधारणरूपा एव । न ह्यसौ सर्षपमात्रं यष्टिशून्यं यिष्टं वा सर्षपशून्यां गृह्णिति । निदर्शनान्तरमाह-रत्नादौ वा तद्गुणाः-रत्नगुणा इति । एतदिप भावयन्नाह-न ह्यसौ-

સ્યા<mark>દાદી :</mark> ભિન્ન એવા સાધારણ આકારનું ગ્રહણ થવાથી અસાધારણનું ગ્રહણ નથી થતું... બૌદ્ધ : તો ?

સ્યા<mark>દ્ધાદી :</mark> સાધારણ આકારનું ગ્રહણ (અસાધારણ આકારના ગ્રહણથી) કથંચિદ્ અભિન્ન એવા ગ્રહણથી થાય છે અને એટલે જ સાધારણ આકારના ગ્રહણથી અસાધારણ આકારનું ગ્રહણ પણ થઈ જ જાય છે...

(33) ભાવ એ કે, પરમાણુમાં રહેલ (૧) સાધારણ,અને (૨) અસાધારણ - બંને આકારો કથંચિદ્ ભેદાભેદરૂપે (=એકબીજાની સાથે સંવલિત - વ્યાપ્તરૂપે) રહેલા છે અને આ રીતે રહેલા હોવાથી, નિરાવરણજ્ઞાની એવા યોગી વડે, તે રૂપે જ તે બે આકારોનું ગ્રહણ થાય છે (સર્વથા ભેદ કે અભેદરૂપે નહીં, પણ ભેદાભેદવિધયા પરસ્પર સંવલિતરૂપે…)

આ વાતને દેષ્ટાંતથી કહે છે -

જેમ નજીક રહેલો નિર્મલનેત્રવાળો વ્યક્તિ, ઉપર કહેલી સરસવની લાકડી વિશે, તે સરસવોનું સાધારણ - અસાધારણરૂપે ગ્રહણ કરે છે (તે વ્યક્તિ (૧) લાકડીથી રહિત માત્ર સરસવોનું ગ્રહણ નથી કરતો, પણ તે જ સરસવોને કથંચિદ્ લાકડીરૂપે=સાધારણરૂપે ગ્રહણ કરે છે, અને (૨) સરસવોથી રહિત માત્ર લાકડીનું પણ ગ્રહણ નથી કરતો, પરંતુ તે જ લાકડીનું કથંચિદ્ સરસવોરૂપે=અસાધારણ રૂપે ગ્રહણ કરે છે - આમ સાધારણ-અસાધારણરૂપે સરસવોનું ગ્રહણ કરે છે...)

તેમ સર્વજ્ઞ પણ પરમાણુઓનું સાધારણ-અસાધારણ બંને આકારે ગ્રહણ કરે છે…

બીજું દેષ્ટાંત → જેમ રત્નપરીક્ષામાં કુશળ વ્યક્તિ, રત્નને પણ જુએ છે અને તેમાં રહેલા શિરઃશૂલશમનાદિ વિશિષ્ટ પ્રભાવને પણ જુએ છે, તેમ સર્વજ્ઞ, પરમાણુ અને પરમાણુમાં રહેલ સાધારણ/અસાધારણ આકારને પણ જુએ છે...

१. 'अन्योन्यमिश्रितौ व्यव०' इति ड-पाठः ।

न ह्यसौ सर्षपान् न पश्यति तथाप्रतीतेः, न च तद्यष्टिमपि, अत एव हेतोः । न चान्यतरदिप अत्र न, तदितराभावापत्तेः । न च परिकल्पितमिप, अत एव हेतोरिति । (३५) एवं रत्नादिगुणेष्विप तज्ज्ञमाश्रित्य योजनीयम् ॥

आसन्नामललोचनः-सर्षपान् न पश्यित तथाप्रतीतेः-सर्षपत्चेन प्रतीतेः । न च तद्यष्टिमपि-सर्षपयष्टिमपि न पश्यितः अत एव हेतोः-तथाप्रतीतेरेव । न चान्यतरदिष-सर्षपादि अत्र-यष्टौ नः तर्हि ? उभयमस्ति । कृत इत्याह-तदितराभावापत्तेः, अनुभूयमाननिषेधेनेति भावः । न च परिकल्पितमपि अन्यतरत् सर्षपादि । कृत इत्याह-अत एव हेतोः-तदितराभावा-पत्तिलक्षणादिति । एवं रत्नादिगुणेष्वपि-शिरःशूलशमनादिप्रभावादिषु तज्ज्ञमाश्रित्य रत्न-परीक्षाकुशलं योजनीयम् । न ह्यसौ रत्नं न पश्यित तथाप्रतीतेः । न च न तद्गुणानप्यत एव हेतोरित्यादि ॥

......**ર અનેકાંતરશ્મિ ∻**...... દેષ્ટાંત વિશે ભાવના બતાવે છે -

(૩૪) આસન્ન + નિર્મલનેત્રવાળો વ્યક્તિ, સરસવોને નથી દેખતો એવું નથી, પજ્ઞ દેખે જ છે, કારણ કે તેવી (સરસવો દેખાતા હોય એવી) સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે… એ જ રીતે લાકડીને નથી દેખતો એવું પજ્ઞ નથી, કારણ કે લાકડીને દેખતો હોય એવી પજ્ઞ સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે…

પ્રશ્ન : પણ સર્ષપયષ્ટિમાં, શું સરસવ + યષ્ટિ બંનેનું અસ્તિત્વ માનવું પડે ?

ઉત્તર: હા, કારણ કે બંનેનો અનુભવ થાય છે... અનુભવ થવા છતાં પણ જો બેમાંથી એકનો નિષેધ કરશો, તો બીજાનો પણ નિષેધ કરવો પડશે અને એટલે તો બીજાનો પણ અભાવ માનવો પડશે... તેથી સર્ષપયષ્ટિમાં સરસવ + યષ્ટિ (=અસાધારણ/સાધારણ) બંનેનું અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ...

પ્રશ્ન : પણ સરસવ/યષ્ટિ બેમાંથી કોઈ એકને કલ્પિત ન મનાય ?

ઉત્તર : ના, કારણ કે તેની જેમ તો બીજાને પણ કલ્પિત માનવો પડવાથી, બીજાનો પણ અભાવ થવાની આપત્તિ આવશે. એટલે તેમાં બંનેનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ…

(૩૫) આ જ વાત બીજા દેષ્ટાંતમાં પણ સમજવી -

રત્નપરીક્ષામાં કુશલ વ્યક્તિ, રત્નને પણ દેખે છે અને તેના શિરઃશૂલશમનાદિ વિશિષ્ટ પ્રભાવને પણ જુએ છે, કારણ કે આવી સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે… એટલે રત્ન/પ્રભાવ બંનેનું અકલ્પિત અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ…

સાર : સરસવ=પરમાણુ, યષ્ટિ=પરમાણુસમૂહ સ્કંધ… એટલે યોગીઓને પરમાણુઓનું પરમાણુરૂપે (અસાધારણરૂપે) પણ ગ્રહણ થાય છે, અને સ્કંધરૂપે (સાધારણરૂપે) પણ ગ્રહણ થાય છે. તેથી યોગી દ્વારા પરમાણુઓનું ગ્રહણ સંગત જ છે…

१. 'ततः प्रतीतेः' इति क-पाठः । २. 'उभयमपि कृतः' इति क-पाठः ।

(३६) स्यादेतदेवं योगिभिर्न ते विविक्ता एव गृह्यन्त । न, क्वचिद् ग्रहणात्, विविक्तानामिष भावात्, पुद्गलास्तिकायवैचित्र्यात्, वचनप्रामाण्यात् । तथा चार्षम्-''खंधा खंधदेसा खंधपएसा परमाणुपोग्गलां'' इति । (३७) अतो विविक्तास्ते गृह्यन्ते तथास्वभावत्वात् प्रत्येकसर्षपवत् । स्थूलाकारस्य छद्मस्थेनापि ग्रहणानुगुण्यतस्तु एव-

स्यादेतिद्त्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे एवं-सर्षपयष्टिदृष्टान्तेन योगिभिरिष-निराव-रणैर्न ते, प्रक्रमात् सर्षपकल्पाः परमाणवो विविक्ता एव गृह्यन्ते । एतदाशङ्क्र्याह-न क्वचिद् ग्रहणाद् विविक्तानाम् । कथमित्याह-विविक्तानामिष भावात्, प्रक्रमात् परमाणूनाम् । कथं भाव इत्याह-पुद्गलास्तिकायवैचित्र्यात् कारणात् । वैचित्र्यं च वचनप्रामाण्याद्धेतोः । वचन-माह तथा चार्षमित्यादिना "खंधा खंधदेसा खंधप्यदेसा परमाणुपोग्गला" इति । अत्र स्कन्धा विशिष्टैकपरिणामपरिणताः । स्कन्धदेशास्तु द्व्यादिविभागाः । स्कन्धप्रदेशास्तत्स्था एव परमाणवः । परमाणुपुद्गलाः प्रत्येकपरमाणुपरिणता इति । अतो ये विविक्ताः परमाणु-

·····• અનેકાંતરશ્મિ ∻·····

#### 🕸 યોગી દ્વારા છૂટા છવાયા પરમાણુઓનું ગ્રહણ 🕸

(૩૬) પૂર્વપક્ષ : સર્ષપયષ્ટિના દર્ષ્ટાંતથી તો, નિરાવરણજ્ઞાની યોગીઓ દ્વારા તો સ્કંધ સાથેના પરમાણુઓનો જ (લાકડી સાથેનાં સરસવોનો જ) બોધ થશે… છૂટા છવાયા સરસવ જેવા પરમાણુઓનો નહીં…

સ્યાદ્ધાદી : એવું નથી, કારણ કે કોઈક અપેક્ષાએ છુટા છવાયા જુદા જુદા પરમાણુઓનું ગ્રહણ પણ સંગત જ છે… શું નિર્મલનેત્રવાળો વ્યક્તિ, વિખરાયેલા સરસવોને નથી જોતો ?

પ્રશ્ન : પણ એ રીતે છૂટા છવાયા પરમાણુઓ હોઈ શકે ?

ઉત્તર : હા, કારણ કે પુદ્દગલાસ્તિકાય દ્રવ્ય વિચિત્રરૂપ છે, એટલે એના પુદ્દગલો સ્કંધરૂપ પણ હોય અને છૂટા છવાયા પરમાણરૂપ પણ હોય…

આ જ વાત પ્રજ્ઞાપનાસુત્રમાં કહી છે -

"પુદ્દગલાસ્તિકાય ચાર પ્રકારે છે (૧) સ્કંધ - ઘટાદિરૂપે કોઈ એક વિશિષ્ટ પરિણામને પામેલા પુદ્દગલો, (૨) સ્કંધદેશ=સ્કંધની સાથે જોડાયેલા દ્વચશુક-ત્ર્યશુકાદિ પુદ્દગલો, (૩) સ્કંધપ્રદેશ=સ્કંધની સાથે જોડાયેલા પરમાશુરૂપ પુદ્દગલો, અને (૪) પરમાશુ- છુટા છવાયા પ્રત્યેકરૂપે (સ્વતંત્ર - એકરૂપે) રહેલા પુદ્દગલો…" (પ્રજ્ઞા૦ પદ ૧, સૂ. ૪)

(૩૭) આ પ્રમાણે લાકડીથી બહાર રહેલા સરસવોની જેમ, પરમાણુપુદ્દગલો પણ તથા-

१. छाया-स्कन्धाः स्कन्धदेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुदलाः । २. 'ग्रहणानुगण्यतेस्तु' इति क-पाठः । ३. 'खंधपदेसा' इति ड-पाठः । ४. छाया-स्कन्धाः स्कन्धदेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुदलाः । ५. 'परिमाणु०' इति क-पाठः ।

मुपन्यास इति । एवं च 'अग्राह्या इत्यपि कि प्रमाणिमिति चेत्', इत्येतदाशङ्क्य यदुक्तर्म् -ननु तद्युक्त्ययोगः इत्येतदिप तुच्छमेव द्रष्टव्यम्, तद्युक्त्ययोगासिद्धेः । ( ३८ ) आह-'परमाणवो हि मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सत्यवश्यं दिग्भागभेदेन भाव्यम् । सति चास्मिन्

पुद्गलास्ते गृह्यन्ते, अधिकृतक्वचिद्ग्रहणे । कुत इत्याह-तथास्वभावत्वात् तेषां-परमाणु-पुद्गलानां प्रत्येकसर्षपवत् यष्टिबाँह्या इति निदर्शनम् । स्थूलाकारस्य स्कन्धपरिणामरूपस्य छद्यस्थेनापि-प्रमात्रा ग्रहणानुगुण्यतः पुनः कारणात् । एवमुपन्यासः स्कन्धाः स्कन्धदेशा इत्यादिरूपसूत्र इति । एवं चाग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणम् ? इति चेत्, एतदाशङ्क्य यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे-'ननु तद्युक्त्ययोगः' इत्येतदिष तुच्छमेव-असारमेव द्रष्टव्यम् । कुत इत्याह-तद्युक्त्ययोगासिद्धेः, तेषां-परमाणूनां युक्त्ययोगासिद्धेरिति । आह-परमाणवो यस्मान्मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सति तेषां किमित्याह-अवश्यं दिग्भागभेदेन भवितव्यम् । ततः किमि-

**\***------\* અનેકાંતરશ્મિ **\***-------

સ્વભાવથી વિવિક્તરૂપે (સ્કંધથી જુદા રૂપે) રહેલા છે... એટલે તેવા વિવિક્ત પરમાણુઓનું ગ્રહણ યોગીઓ દ્વારા સંગત જ છે...

પ્રશ્ન : પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં (૧) સ્કંધ, (૨) સ્કંધદેશ… એવો ક્રમ કેમ લીધો ? શું (૧) પરમાશુ, (૨) સ્કંધપ્રદેશ… એવો ક્રમ ન લેવાય ?

ઉત્તર : જુઓ ભાઈ ! પરમાશુઓનું ગ્રહણ તો માત્ર યોગીઓને જ થાય છે. જયારે સ્કંધાદિરૂપ સ્થૂલાકારનું ગ્રહણ તો છદ્મસ્થોને પણ થાય છે. એટલે એ અનુસારે જ સૌ પ્રથમ સ્કંધરૂપ સ્થૂલાકારનો ઉપન્યાસ કર્યો અને ત્યાર બાદ સ્કંધદેશાદિરૂપ આકારોનો ઉપન્યાસ કર્યો…

## 🕸 પરમાણુ વિશે યુક્તિઅયોગનો નિરાસ 🕸

ઉપરોક્ત પરમાણુઓની નિર્બાધસિદ્ધિ હોવાથી, પૂર્વપક્ષમાં તમે "પરમાણુઓ યોગીથી ગ્રાહ્ય નથી એમાં પણ શું પ્રમાણ ?" - એવી આશંકા ઉપાડીને જે કહ્યું હતું કે → "ખરેખર તો પરમાણુઓ વિશે યુક્તિઓ જ ઘટતી નથી" ← તે કથન પણ તુચ્છરૂપ જાણવું, કારણ કે પરમાણુઓ વિશે યુક્તિ અયોગ સિદ્ધ જ નથી. (અર્થાત્ પરમાણુઓ યુક્તિયુક્ત જ છે…)

(૩૮) પૂર્વપક્ષી : જુઓ → "પરમાણુઓ ખરેખર તમને મૂર્ત્ત તરીકે ઇષ્ટ છે,ને મૂર્ત્ત તરીકે માનવામાં તો જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને, તેનું જુદા જુદારૂપે અસ્તિત્વ માનવું પડશે.

પ્રશ્ન : એવું (દિગ્ભાગભેદ) માની લઈએ તો ?

१. ८५७तमे पृष्ठे । २. ८५८तमे पृष्ठे । ३. 'बाह्यसर्षपवत्' इति भाति । ४. 'रूपस्तत्र' इति **ड**-पाठः । ५. ८५७तमे पृष्ठे । ६. 'युक्त्यायोगा०' इति क-पाठः ।

सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्विवचाराक्षमत्वात् कुतस्ते' ईत्यादिना तद्युक्त्ययोग उक्तः । सत्यमुक्तः, अयुक्तस्तूक्तः, मूर्त्तत्वादेवाणुनामुक्तदोषाभावात्, तत्त्वतोऽभ्युपगतत्वात्, अन्यथा मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वादिति । न युक्तिबाधिता अप्यभ्युपगमा इष्टिसिद्ध्यर्थम्, अतिप्रसङ्गात्, सर्वसिद्ध्यापत्तेः, तन्मात्रनिबन्धनत्वात्, असमञ्जस-

त्याह-सित चास्मिन्-दिग्भागभेदे सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्वविचाराक्षमत्वात् कारणात् कृतस्ते-परमाणव इत्यादिना ग्रन्थेन तद्युक्त्ययोगः-परमाणुयुक्त्ययोग उक्तः । एतदाशङ्क्र्याह-सत्यमुक्तः-नांत्रान्यथात्वम्; अयुक्तस्तूक्तः, अघटमान इत्यर्थः । कृत इत्याह-मूर्त्तत्वादेव कारणादणूनामुक्तदोषाभावात् । अभावश्च तत्त्वतोऽभ्युपगतत्वात् सावयवत्वादीनाम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा सावयवत्वाद्यभावे मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वात् । न ह्यभ्युपगमा एव बाधायै भवन्ति इति आह-न युक्तिबाधिता अप्यभ्युपगमाः । किमित्याह-

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 •

 <

इष्टिसिद्ध्यर्थं भवन्ति । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात्-अतिप्रसङ्गेन सर्वसिद्ध्यापत्तेः । आपत्तिश्च तन्मात्रनिबन्धनत्वात्, इष्टिसिद्धेरित्यर्थः । एवमसमञ्जसत्वापत्तेः 'न युक्तिबाधिता अपि' इत्यादि

ઉત્તર: તો સાવયવત્વ - મહત્ત્વ એકાનેકત્વરૂપ વિચારો ઘટી શકશે નહીં… એટલે પછી તે પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ શી રીતે મનાય ?" ← એ બધા કથનથી, અમે પરમાણુઓ વિશે યુક્તિઅયોગ કહી જ ગયા છીએ ને ?

સ્યાદાદી : તમે કહી ગયા એ વાત સાચી, પણ તમે બધું અયુક્ત કહ્યું છે, કારણ કે ખરેખર તો પરમાણુઓ મૂર્ત્ત હોવાથી જ, ઉપરોક્ત એકે દોષ રહેતો નથી…

પ્રશ્ન : પણ મૂર્ત્ત માનવામાં, શું સાવયવત્વાદિ દોષ નહીં આવે ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે પરમાણુઓનું સાવયવત્વાદિ તો અમે માનીએ જ છીએ. બાકી સાવયવત્વાદિ ન માનવામાં તો તે પરમાણુઓની મૂર્તતા જ સંગત નહીં થાય... આમ, જયારે અમે સાવયવત્વાદિ માનતાં જ હોઈએ, ત્યારે તમે કરેલું સાવયવત્વાદિનું આપાદાન દોષરૂપ ન ગણાય, કારણ કે અભ્યુપગમો જ બાધા માટે ન બને...

પૂર્વપક્ષ: પણ એક વાત સમજી રાખો, કે જે અભ્યુપગમ યુક્તિબાધિત હોય, તે અભ્યુપગમો ઇષ્ટસિદ્ધિ માટે બની શકે નહીં. બાકી જો તેઓને પણ ઇષ્ટસિદ્ધિકારક મનાય, તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે, કે બ્રહ્માદ્ધૈત, શબ્દાદ્ધૈત, શૂન્યવાદ, ઈશ્વરકર્તૃત્વવાદ, કુટસ્થનિત્યવાદ... આ બધા અભ્યુપગમો પણ ઇષ્ટસિદ્ધિકારક બનતાં, તે બધાની સિદ્ધિ થઈ જશે! કારણ કે તમે તો અભ્યુપગમ માત્રથી જ ઇષ્ટસિદ્ધિ માનો છો..

१. 'इत्यादिना यावद्युक्त्य॰' इति क-पाठः । २. द्रष्टव्ये ८५८तमे पृष्ठे । ३. 'नान्यथा॰' इति क-पाठः । ४. 'प्रसङ्गे च सर्व॰' इति ङ-पाठः ।

त्वापत्तेरिति । (३९) नैतदेवम्, अधिकृताभ्युपगमस्य युक्तिबाधितत्वासिद्धेः । तथाहि-परमाणवो मूर्ताः, अत एव द्रव्यसन्तस्तथासतां च नियमात् क्वचिदवस्थानम्, अवस्थाने चावश्यं दिग्भागभेदः, द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात्, अन्यथाऽवस्थानाभावात् । (४०)

योजनीयिमिति । एतदाशङ्कचाह-नैतदेवं यदुक्तं परेण । कुत इत्याह-अधिकृताभ्युपगमस्य-प्रस्तुतपरमाणुगोचरस्य युक्तिबाधितत्वासिद्धेः । असिद्धिमेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि-परमाणवो मूर्ताः-रूपादिमन्तः; अत एव-मूर्तत्वादेव द्रव्यसन्तः-परमार्थसन्तो वर्तन्ते । तथा-सतां च द्रव्यसत्त्वेन नियमात् क्वचिदवस्थानम्; अवस्थाने चावश्यं दिग्भागभेदः । किमत्र युक्तिबाधितत्वम् ? कुत इत्याह-द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणात् । इत्थं चैतदङ्गी-

અને એ રીતે તો, શૂન્યવાદાદિની પણ સિદ્ધિ થઈ જતાં બધી જ વ્યવસ્થાઓ અસમંજસ થશે ! એટલે યુક્તિબાધિત અભ્યુપગમો ઇષ્ટસિદ્ધિકારક માની શકાય નહીં...

(૩૯) સ્યાદાદી: તમારી વાત એકદમ સાચી છે, પણ એ વાત અમારા વિશે અયુક્ત ઠરે છે, કારણ કે અમારો (મૂર્ત પરમાણુઓને સાવયવત્વાદિ માનવારૂપ) અભ્યુપગમ યુક્તિબાધિતરૂપે સિદ્ધ નથી.

### 🕸 પરમાણુઓની સાવચવત્વાદિસાધક સચોટ ચુક્તિઓ 🕸

પ્રશ્ન : તો શું તમારી બધી વાતો યુક્તિયુક્ત છે ?

ઉત્તર : હા, જુઓ → રૂપ-રસાદિવાળા પરમાણુઓ મૂર્ત્ત છે, રૂપાદિયુક્ત છે અને મૂર્ત્ત હોવાથી જ, તેઓ પારમાર્થિકરૂપે સત્ છે… હવે આવા સત્ પરમાણુઓનું નિયમા કોઈક ઠેકાણે તો અવસ્થાન (=રહેઠાણ) માનવું જ પડશે (કારણ કે સીધી વાત છે કે, તે સત્ વસ્તુ ક્યાંક તો હોવાની જ.)

એ રીતે જો તેનું ક્યાંક અવસ્થાન માનશો, તો તો અવશ્ય દિગ્ભાગભેદ (=જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને તે પરમાણુઓનાં જુદા જુદા અંશો) માનવો જ પડશે, એમાં યુક્તિબાધિત શું છે ? કાંઈ નથી, કારણ કે પરમાર્થસત્ એવા અસર્વગત પદાર્થનો બધી જ દિશાઓમાં વિચ્છેદ (=પર્યંત=છેડાનો સ્પર્શ) હોય જ છે.

ભાવ એ કે, તે પરમાશુ જયાં રહેશે, ત્યાં તો તેનું અસ્તિત્વ છે જ, પણ તે સિવાય તેની આજુ-બાજુ, ઉપર-નીચે આદિ બધી જ દિશાઓમાં તેના પર્યંતભાગનો સ્પર્શ પણ માનવો જ જોઈએ ← જો આવું ન માનવામાં આવે, તો તે પરમાશુનું અવસ્થાન (=રહેઠાણ) જ નહીં ઘટે, કારણ કે પરમાર્થસત્

ф
 ф

18. द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणादिति । परमार्थसतोऽसर्वगतस्य पदार्थस्य सर्वासु दिक्षु विच्छेदेन पर्यन्तलक्षणेन भाव्यमित्यर्थः ॥ स्वात्मन्येवस्थानिमिति चेत्, न तत्रापि न सर्वत्र विच्छेदः। यदि नामैवं ततः किमिति चेत्, हन्त तत्तिद्दिग्भागभेदसिद्धिः। का पुनरत्र भावनेति चेत्, पूर्वीदिप्रदेशेषु तदभावः, नैतद-प्रदेशेषु भाव्यत इति चेत्, तद्धावे समाधीयतां चेतः, नैवं सित स निरवयव एव ।

कर्तव्यम्, अन्यथा अवस्थानाभावात् सँतोऽसर्वगतस्य सर्वत्र विच्छेदमन्तरेण कथमवस्थान-मिति परिभावनीयम् । स्वात्मन्येवावस्थानमिति चेत्, एकान्तनिरंशपरमाणुवादिमतमेतत् । एतदाशङ्क्याह-न तत्रापि-स्वात्मन्यवस्थाने न सर्वत्र विच्छेदः, किन्तु विच्छेद एव । यदि

एतदाशङ्क्याह-न तन्नापि-स्वात्मन्यवस्थाने न सर्वत्र विच्छेदः, किन्तु विच्छेद एव । यदि नामैवं-सर्वत्र विच्छेदः, ततः किम् ? इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-हन्त दिग्भागभेदसिद्धिः । का पुनरत्र-दिग्भागभेदसिद्धौ भावना ? इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-पूर्वादिप्रदेशेषु वास्तवेषु तदभावः, प्रक्रमादण्वभावः । नैतदित्यनन्तरोक्तं अप्रदेशेषु अणुषु भाव्यते । इति चेत्,

 \* અનેકાંતરશ્મિ \*

અસર્વગત પદાર્થનું, બીજી બધી દિશાઓમાં પોતાના પર્યંતભાગના સ્પર્શ વિના શી રીતે અવસ્થાન થઈ શકે ? ... એ બધી બાબતો વિચારવી...

(૪૦) વૈશેષિક: અરે જૈન ! પરમાણુઓ તો એકાંતે નિરવયવ છે, તો તેને તમે સાવયવ માનવાનો પ્રયાસ કેમ કરો છો ? તેનો દિગ્ભાગભેદ છે જ નહીં, તેનું તો માત્ર પોતાના સ્વરૂપમાં જ અવસ્થાન છે, એ સિવાય બીજે ક્યાંય નહીં…

સ્યાદાદી : જુઓ ભાઈ, સ્વરૂપમાં જ ભલે તેનું અવસ્થાન હોય, તો પણ તેનો બધી દિશામાં વિચ્છેદ નથી, એવું નથી... અર્થાત્ તે બધી દિશાઓમાં પોતાના છેડાના (પર્યંત અવયવના) સ્પર્શથી રહ્યો જ છે...

પ્રશ્ન : જો આ રીતે તેનો સર્વત્ર (=બધી જ દિશામાં) વિચ્છેદ (=પોતાના છેડાથી સ્પર્શ) હોય તો શું થયું ?

ઉત્તર: તો તો દિગ્ભાગભેદ જ સિદ્ધિ થયો...

પ્રશ્ન : કઈ રીતે તેની સિદ્ધિ થાય - એ ભાવના અમને બતાવશો ?

ઉત્તર : જુઓ → મધ્યપ્રદેશમાં પરમાણુ પરિપૂર્ણરૂપે રહે છે અને તે જ પરમાણુ, બહાર રહેલી

♦ विवरणम्

19. सतोऽसर्वगतस्येति । सत:-परमार्थतो विद्यमानस्यासर्वगतस्य-प्रतिनियतदेशव्यापिन:, न त्याकाशवत् सर्वगतस्य ॥

20. प्रक्रमादण्यभाव इति । अयमत्राभिप्रायः-मध्यप्रदेशे वर्तते परिपूर्णः परमाणुः; तद्वहिर्विर्तिषु

१. 'तिहरभाग॰' इति क-पाठः । २. 'नैतत् पूर्वीदिप्रदेशेषु तदभाव(?)त्यन्यतरोक्तं अत्र प्रदेशेष्वणुषु भावः इति' इति ड-पाठः ।

अधिकार:) व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता ८९४

(४१) भवतु नामैवं ततः किम् ? कथं नु तत् परमाणुत्वम् ? ननु तदल्पतराभावेन, कथं ततो नास्त्यपरः ? सर्वाल्पस्य विवक्षितत्वात्,(४२) कथं तथादिग्भागभेदेन तत् ?

स्तदाशङ्कचाह-तद्भावे-भावनाभावे-समाधीयतां चेतः, नैवं सित सः-अणुर्निरवयव एव । एतदाशङ्कचाह-भवतु नामैवं न निरवयव एव । ततः किम् ? अत्राह-कथं नु तत् परमाणुत्वं अनिरवयवत्वेन ? एतदाशङ्कचाह-ननु तदल्पतराभावेन तत् परमाणुत्वम् । आह-कथं ततः-

अधिकृतादणोर्नास्त्यपरः ? एतदाशङ्क्याह-सर्वाल्पस्य विवक्षितत्वात्रास्त्यपर इति । आह-

પૂર્વ-પશ્ચિમાદિ દિશાઓમાં (तदभाव=) પરિપૂર્ણરૂપે નથી રહેતો, પણ સ્પર્શમાત્રથી તો રહે જ છે ← અને આ રીતે જો જુદી જુદી દિશાને જુદા જુદા અવયવથી સ્પર્શશે, તો તો તેનો અવશ્ય દિગ્ભાગભેદ સિદ્ધ થશે...

આશય એ કે, પરમાશુ જે આકાશપ્રદેશમાં અવગાહીને રહ્યો છે, તે આકાશપ્રદેશને પરિપૂર્ણરૂપે વ્યાપ્ત કરે છે અને તે સિવાયના પૂર્વ-પશ્ચિમાદિ પ્રદેશોને જુદા જુદા અવયવોથી સ્પર્શીને રહે છે... એ રીતે તો પરમાશુની સાવયવતા વ્યક્ત જ છે...

**વૈશેષિક** : પણ પરમાણુઓ તો નિષ્પ્રદેશી=નિરવયવ છે, તો તેનું જુદા જુદા અવયવોથી પૂર્વાદિ દિશામાં સ્પર્શ… એ બધું કથન શી રીતે મનાય ?

સ્યાદાદી : અરે ! પરમાણુને સાવયવ માની, અમે કહેલી ભાવનામાં તમારા મનનું સમાધાન કરી લો - એ જ સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય છે..

**વૈશેષિક :** પણ તેમ માનવામાં, પરમાશુ નિરવયવ જ નહીં રહે..

(૪૧) સ્યાદાદી: નિરવયવ જ ન રહે તો વાંધો શું ?

**વૈશેષિક** : વાંધો એ જ કે, નિરવયવ ન હોવામાં તેને 'પરમાણુ' શી રીતે માની શકાય ?

સ્યાદાદી : જુઓ, તેનાથી બીજું કોઈ નાનું દ્રવ્ય છે જ નહીં, એટલે જ તેનો 'પરમાશુ' તરીકે ઉલ્લેખ કરાય છે...

વૈશેષિક : પણ તેનાથી બીજું કોઈ નાનું દ્રવ્ય નથી, એવું શી રીતે જણાય ?

સ્યાદાદી : કારણ કે બધાથી નાનામાં નાના દ્રવ્યની જ અમે પરમાણુ તરીકે વિવક્ષા કરી છે... એટલે સ્પષ્ટ વાત છે કે, તેનાથી કોઈ નાનું દ્રવ્ય હોવાનું જ નથી...

प्राच्यादिप्रदेशेषु पुनर्न वर्तते परिपूर्णः । किं तर्हि ? स्पर्शमात्रेणैव । ततो दिग्भागभेदसिद्धिरिति । कोऽर्थः ? यत्राकाशप्रदेशे स्वयमवगाढस्तं परिपूर्णमाक्रामित पूर्वादिप्रदेशांस्तत्र परिपूर्णान् स्पृशतीति व्यक्तैव सावय-वताऽणोः ।।

१. 'कथं तत्०' इति ड-पाठ:।

द्रव्यतोऽशक्यभेदतया सत्त्वावस्थानाभ्यां च तत्रापि दिग्भागभेदात्, तस्यापि तद्धर्मत्वात्,

 \$ व्याख्या \$

कथं तथादिग्भागभेदेन-पूर्वादिभेदेन तत्-सर्वाल्पत्वम् ? एतदाशङ्क्याह-द्रव्यतोऽशक्य-भेदतया कारणेन तत् सर्वाल्पत्वं सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यां तत्रापि-द्रव्यतोऽशक्यभेदे दिग्भागभेदात् कारणात् कथञ्चिदमीषां सावयवत्वादिसिद्धिरिति सम्बन्धः । कुत इत्याह-

······◆ અનેકાંતરિશ્ન ❖······•

વૈશેષિક: પણ જો તેનો દિગ્ભાગભેદ માનશો, તો તે સર્વાલ્પ તરીકે શી રીતે સંગત થશે ? ભાવ એ કે, તે પરમાણુના જુદી જુદી દિશાને સ્પર્શીને રહેલા જુદા જુદા ટુકડાઓ તો તેના કરતાં પણ નાના જ સાબિત થવાના... તો પછી તે પરમાણુ જ બધાથી નાના તરીકે શી રીતે સિદ્ધ થાય ?

સ્યાદાદી: દ્રવ્યથી તે પરમાણુનો ભેદ કરવો બિલકુલ શક્ય નથી, અર્થાત્ તે પરમાણુના ટુકડા કરી તેના બીજા નાના નાના ટુકડાઓ થવા બિલકુલ સંભવિત નથી. એટલે જ અમે પરમાણુને 'સર્વાલ્પ' તરીકે કહીએ છીએ. (હા, જુદી જુદી દિશાને સ્પર્શીને રહેલા ટુકડાઓ છે, પણ તે તો તે પરમાણુના જ અવયવરૂપ છે, તેનાથી જુદા કોઈ નાના દ્રવ્યો રૂપ નહીં… એટલે સર્વાલ્પ તરીકે તો પરમાણુ જ સિદ્ધ થશે…)

(૪૨) **વૈશેષિક** : જો એ રીતે તે પરમાશુનો ભેદ શક્ય જ ન હોય, તો તેનો દિગ્ભાગભેદ (જુદી જુદી દિશાને આશ્રયીને ભેદ) શી રીતે સંગત બને ?

સ્યાદ્વાદી: તેનો દિગ્ભાગભેદ સિદ્ધ કરવા, અમારી પાસે બે સચોટ હેતુ છે: (૧) સત્ત્વ, અને (૨) અવસ્થાન… આ બે હેતુથી અમે દિગ્ભાગભેદની સિદ્ધિ કરીએ છીએ. તે આ પ્રમાણે → જે પદાર્થ (૧) સત્=વિદ્યમાન, અને (૨) અવસ્થિત હોય, તે પદાર્થ કોઈ પણ ઠેકાણે દિગ્ભાગભેદથી જ (જુદી જુદી દિશામાં જુદા જુદા ભાગથી જ) રહેવાનો… જેમ કે ઘડો… પરમાણુ પણ વિદ્યમાન અને અવસ્થિત છે, એટલે તે પણ દિગ્ભાગભેદથી જ હોવાનો ← આ રીતે તેનો દિગ્ભાગભેદ સિદ્ધ થાય છે… અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો થશે -

परमाणुः, दिग्भागभेदवान्, सत्त्वात् अवस्थितत्वाच्च, घटवत् ।

финанский фи

- 21. द्रव्यतोऽशक्यभेदतया कारणेन तत् सर्वाल्पत्विमिति । परमाणुद्रव्यं यतो द्विधा कर्तुं न पार्यते, ततः सर्वाल्पमुच्यत इत्यर्थः ॥
- 22. सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यामिति । दिग्भागभेदे साध्ये एतन्द्रेतुद्वयमुपन्यस्तं सत्त्वमवस्थानं च । ततोऽयमर्थः-यत् सत्-विद्यमानमवस्थितं च तत् क्वापि तत्र दिग्भागभेदेन भवितव्यं, यथा घटादेः । सन्तोऽवस्थिताश्च परमाणवस्तस्मादमीषामप्यस्ति दिग्भागभेदः । तत्सद्भावे च सावयवत्वसिन्द्विरिनवारणी-येति ॥

१. 'दिग्भाग्भावभेदः' इति क-पाठः, च-पाठस्तु 'दिग्भावभेदः' इति ।

अतद्धर्मत्वे तत्तदभावप्रसङ्गात् ( ४३ ) तदभावे च सत्त्वाद्ययोगात् कथञ्चिदमीषां साव-यव्त्वादिसिद्धिः, द्रव्यतो निरंशादित्वेऽपि पर्यायतः सांशादित्वात् । न चैतदनार्षम्-''एगपएसोगाढं सत्तपएसा य से फुसण'' ति मुनीन्द्रवचनश्रवणात् । ( ४४ ) इतश्चैतदेवं

तस्यापि-दिग्भागभेदस्य तद्धर्मत्वात्, प्रक्रमादणुधर्मत्वात् । अतद्धर्मत्वे सित तस्मिन्-अणौ तदभावप्रसङ्गात्-दिग्भागभेदाभावप्रसङ्गात् तदभावे च-यथोदितदिग्भागभेदाभावे च सत्त्वाद्य- योगात् कारणात् कथञ्चित्-केनचित् पर्यायप्रकारेण अमीषाम्-अणूनां सावयवत्वादिसिद्धिः, सावयवत्वैकत्वादिसिद्धिरित्यर्थः । कुत इत्याह-द्रव्यतो निरंशादित्वेऽपि सित अशक्यभेदतया पर्यायतः सांशादित्वात् कारणात् । न चैतत्-सांशत्वमनार्धम्-अनागमिकम्-"एगपदेसोगाढं

.....♦ અનેકાંતરશ્મિ ♦......

અને આ રીતે, દિગ્ભાગભેદ હોવામાં તો તેની સાવયવતા પણ અવશ્ય સિદ્ધ થશે…

પ્રશ્ન : દિગ્ભાગભેદથી પરમાણુની સાવયવતા સિદ્ધ થાય - એ વાત જરા બરાબર સમજાવો.

ઉત્તર: જુઓ → પરમાણુનો જુદી જુદી દિશાને અશ્રયીને ભેદ થાય છે, અર્થાત્ જુદા જુદા ભાગો પડે છે... આ દિગ્ભાગભેદ પણ ખરેખર તો પરમાણુનો જ ધર્મ છે... જો તેને પરમાણુનો ધર્મ ન માનો, તો તે પરમાણુમાં દિગ્ભાગભેદના અભાવનો પ્રસંગ આવશે ! (સ્પષ્ટ વાત છે કે, ઘટમાં પટત્વધર્મ ન હોય તો તેમાં પટત્વનો અભાવ જ માનવો પડે...)

(૪૩) પ્રશ્ન : પરમાણુમાં દિગ્ભાગભેદનો અભાવ થાય તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: અરે ! તો તો તે પરમાણુનું પૂર્વોક્ત રીતે સત્ત્વ કે અવસ્થાન કશું ઘટી શકશે નહીં... એટલે સત્ત્વ/અવસ્થાન ઘટાડવા, તેનો દિગ્ભાગભેદ માનવો જ રહ્યો... અને દિગ્ભાગભેદ થવાથી તો તેઓની કથંચિદ્ સાવયવતાદિ પણ અવશ્ય સિદ્ધ થશે...

તેની સાવયવતા સિદ્ધ કરવાનું સચોટ કારણ એ જ કે, પરમાણુ (૧) દ્રવ્યથી નિરંશ=નિરવયવ રૂપ છે, કારણ કે તેના ટુકડા થવા બિલકુલ શક્ય નથી, અને (૨) પર્યાયથી સાંશ=સાવયવ રૂપ છે, કારણ કે દિગ્ભાગભેદરૂપ ધર્મથી=પર્યાયથી તેના જુદા જુદા ભાગો પડે છે ← આમ, પર્યાયની દેષ્ટિએ, પરમાણુની સાવયવતા અવશ્ય સિદ્ધ થશે…

પ્રશ્ન : પણ આ રીતે, પરમાણુને સાંશ=સાવયવ માનવું શું આગમથી વિરુદ્ધ નથી ?

ઉત્તર: ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે તેવું સર્વજ્ઞનું વચન પણ છે જ… જુઓ આ રહ્યા સાંશતાસાધક સર્વજ્ઞના શબ્દો -

"પરમાણુ દ્રવ્ય એકપ્રદેશમાં અવગાહીને (=વ્યાપીને) રહેલો છે અને તેની સ્પર્શના સાત

१. 'निरंशत्वेऽपि' इति क-पाठः । २. छाया-एकप्रदेशावगाढं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शनेति । ३. 'निरंशत्वादित्वे' इति ड-पाठः । ४. छायार्थं द्रष्टव्यं द्वितीयं टिप्पणकम् ।

८९७ अनेकान्तजयपताका **∕®**0-तेषामेव रूपाद्यात्मकत्वात्, अतदात्मकत्वेऽरूपादित्वेनासत्त्वप्रसङ्घात् । कि हि तत् मर्त्तं सद् यद् रूपादि न भवति ? तदाधार इति चेत्, कोऽसावतदात्मकः ? किं वाऽपतन-सत्तपदेसा य से फुसण'' त्ति मुनीन्द्रवचनश्रवणात् । एकप्रदेशावगाढं परमाणुद्रव्यं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शना सहावगाढप्रदेशेन, षट्दिक्स्थप्रदेशस्पर्शनात् । एवम्भूतमुनीन्द्रवचनश्रवणादिति । इतश्चैतदेविमत्यभ्युच्चयमाह-तेषामेव-परमाणूनां रूपाद्यात्मकत्वात्, अतदात्मकत्वे-अरूपाद्यात्मकत्वे **अरूपादित्वेन** हेतुना **असत्त्वप्रसङ्गात्** तेषाम् । एतद्भावनायाह**-कि हि तत्** मूर्त्तं सद् यद् रूपादि न भवति ? तदाधार इति चेत्, रूपाद्याधारस्तदिति । एतदाशङ्क्याह-कोऽसौ-आधार: अतदात्मक:-अरूपाद्यात्मक: ? किं वाऽपतनधर्माणाम्-अमूर्त्ततया પ્રદેશવાળી છે, કારણ કે તે સૌંત પ્રદેશોને સ્પર્શીને રહેલો છે." આમ, સર્વજ્ઞવચનથી પણ, તેની દિગ્ભાગભેદવિષયા સાવયવતાદિની સિદ્ધિ થાય છે… એટલે તેને સાવયવાદિરૂપ માનવામાં કોઈ વિરોધ નથી.. હવે બ્રંથકારશ્રી પરમાણુની સાવયવતા સિદ્ધ કરવા, બીજી એક સચોટ યુક્તિ બતાવી રહ્યા છે -🕸 પરમાણુની રૂપાદિ આત્મકતા 🕸 (૪૪) પરમાણુઓ સાવયવ હોવાનું બીજું કારણ એ કે, તે પરમાણુઓ રૂપ-રસાદિ અનેકરૂપ છે. જો તે પરમાશુઓને રૂપાદિ આત્મક ન માનો, તો તેઓ અરૂપાદિ સ્વરૂપ બનવાથી - તેઓને અસત્ માનવાનો પ્રસંગ આવશે ! એટલે પરમાણુઓને રૂપાદિ આત્મક માનવા જ રહ્યા… અહીં ભાવના આ પ્રમાણે -એવો કર્યો મૂર્ત્ત પદાર્થ છે, કે જે રૂપાદિ આત્મક ન હોય ? એટલે દરેક મૂર્ત્ત પદાર્થોને રૂપાદિ આત્મક માનવા જ જોઈએ.. **વૈશેષિકઃ** મૂર્ત્ત પદાર્થને રૂપાદિ આત્મક ન માનીએ, પણ રૂપાદિનો આધાર મૌંની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી : અરે ! પણ એવો કયો આધારભૂત પદાર્થ છે ? કે જે રૂપાદિઆત્મક ન હોય...

·······**२** विवरणम् **४**······

23. किं वाडपतनधर्माणाममूर्त्ततया रूपादिनां तेनाधारेणेति । अत्रैवं वैशेषिकमतमवबुध्यते-

<sup>💠</sup> જે પ્રદેશમાં પોતે રહ્યો છે, તે પ્રદેશ + પૂર્વ-પશ્ચિમ, ઉત્તર-દક્ષિણ, ઉપર-નીચેના પ્રદેશો - એમ કુલ સાત પ્રદેશોમાં પરમાણુની સ્પર્શના સમજવી…

<sup>🏂</sup> વૈશેષિકો, રૂપાદિને ગુણ નામના એક અલગ પદાર્થ તરીકે માને છે અને સમવાયસંબંધથી તેના આધાર તરીકે મૂર્ત્ત પદાર્થની કલ્પના કરે છે.... (તેઓના મતે મૂર્ત પદાર્થ ગુણવાન્ છે, ગુણમય નહીં.)

१. 'किञ्चापतनः' इति का-पाठ: ।

धर्माणां तेन ? (४५) तद्द्रव्यमेवेति चेत् , किं तदरूपाद्यात्मकं यदतदाभया धिया गम्यते ? द्रव्यधीगम्यमिति चेत्, काऽसावरूपाद्याभा ? कथं वा मूर्त स्वतोऽरूपादि ? रूपादीनां तेन-आधारेण ? तद्द्रव्यमेव इति चेत्-रूपादिसम्बन्धि द्रव्यमेवेति चेदाधार: । एतदाशङ्क्याह-कि तत्-द्रव्यमरूपाद्यात्मकं यदतदाभयाअरूपाद्याकारया थिया-बृद्ध्या &................. અનેકાંતરશ્ચિ **&**....................... (ભાવ એ કે, રૂપાદિ અનાત્મક એવા કોઈ આધારભૂત દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ જ અસંગત છે.) **બીજી વાત,** તમારા મતે તો રૂપાદિ બધા ગુણો અમુર્ત્ત મનાય છે. કારણ કે ''અસર્વગત એવા દ્રવ્યનું પરિમાણ તે મુર્ત્ત કહેવાય" - એ વચન પ્રમાણે તો, પરિમાણરૂપ ગુણવાનુ દ્રવ્ય જ મર્ત્ત તરીકે ગણાય છે… હવે ગુણોને તો તમે નિર્ગૂણ=ગુણરહિત માનો છો, તો પછી પરિમાણરૂપ ગુણ રૂપાદિ ગુણોમાં શી રીતે રહી શકે ? ફલતઃ પરિમાણરૂપ મુર્ત્તવ તેઓમાં ન ઘટવાથી, તેઓને અમુર્ત્ત માનવા પડશે.... એ રીતે જો તેઓ અમૂર્ત્ત હશે, તો તો તેઓ અપતનધર્મી જ હોવાના... (કારણ કે મૂર્ત્ત જ પતનશીલ છે) તો આવા રૂપાદિઓનો આધાર માનવાની જરૂર શી ? (આશય એ કે, જો કોઈ વસ્તુ પતનસ્વભાવી હોય, તો તેના પતનને અટકાવવા આધારની જરૂર પડે. પણ રૂપાદિ તો અપતનસ્વભાવી છે, તો તેને આધારની જરૂર શું ?) આ વિશે કહ્યું છે -''જળાદિ દ્રવ્યોના યથાતથા ગમનને અટકાવનાર ઘટાદિરૂપ આધાર હોઈ શકે, પણ જે ગુણ – સામાન્ય-કર્મ અગતિવાળા છે - અર્થાતુ કશે ગમન જ નથી કરતાં - તેઓના આધારો માનવાથી શું ?" (પ્રમાણવાર્તિક - ૧/૭૦) (૪૫) વૈશેષિક : રૂપાદિ સાથે સંબંધ પામનારા દ્રવ્યને જ, રૂપાદિના આધાર તરીકે માની લઈએ તો ? સ્યાદાદી : જુઓ, પહેલા તો આધારદ્રવ્યની સ્પષ્ટતા કરો. તમે આધારદ્રવ્યને રૂપાદિ સાથે સંબંધ પામનારો કહો છો, રૂપાદિ આત્મક નહીં (એટલે કે દ્રવ્યને તો તમે અરૂપાદિ આત્મક જ માનો છો...) પણ શું એવું કોઈ અરૂપાદિ આત્મક દ્રવ્ય છે ? કે જે અરૂપાદિ આકારવાળી બુદ્ધિથી જણાતું ф येअमी रूपादयो गुणास्ते सर्वेअप्यमूर्ता एव, यतः 'असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिः' इति वचनान्मूर्तिः परिमाण-लक्षणो गुण एव, अतः कथं रूपादिषु गुणेषु वर्तते, निर्गुणत्वाद् गुणानाम् ? ततोऽमूर्त्ततयाऽपतनधर्माणां सतां रूपादीनां किमाधारकल्पनया ? यदक्तम-

"स्यादाधारो जलादीनां गमनप्रतिबन्धक: I अगतीनां किमाधारैर्गुणसामान्यकर्मणाम् ? ॥" इति ॥ સ્યાદ્વાદી: અરે ! પણ રૂપાદિ આકારથી રહિત, શું કોઈ દ્રવ્યાકાર બુદ્ધિ હોય છે ? ન જ હોય, 'इदं द्रव्यं' એવી બુદ્ધિમાં પણ રૂપાદિ આકાર તો હોવાનો જ... સાર એ કે, એવી કોઈ રૂપાદિ આકારવાળી બુદ્ધિ જ નથી, કે જેનાથી અરૂપાદિઆત્મક પદાર્થનો બોધ થઈ શકે...

ત્રીજી વાત, જે પદાર્થ પોતે જ રૂપાદિઆત્મક ન હોય, તે પદાર્થ 'મૂર્ત્ત' શી રીતે બને ? ભાવ એ કે, લોકમાં તો રૂપાદિ ગુજ્ઞોના સ્વભાવવાળા ધટાદિ પદાર્થો જ મૂર્ત્ત તરીકે જોવાય છે, તે સિવાયના આકાશાદિ પદાર્થો નહીં... તો પછી અરૂપાદિ આત્મક દ્રવ્યો શી રીતે મૂર્ત્ત બનશે ?

(૪૬) **વૈશેષિક** : જેમ દ્રવ્ય ગોત્વસામાન્યના યોગથી ગોરૂપ બને છે, તેમ દ્રવ્ય મૂર્ત્તત્વના યોગથી મૂર્ત્તરૂપ પણ બનશે જ… (એટલે તેની મૂર્ત્તતામાં કોઈ સંદિગ્ધતાનો અવકાશ નથી…)

સ્યાદ્વાદી : તમારી આ વાત પણ બરાબર નથી, કારણ કે મૂર્ત્ત અને અમૂર્ત્તનો પરસ્પર સંબંધ થઈ શકે નહીં, તે આ પ્રમાણે → રૂપાદિનો આધારભૂત દ્રવ્ય સ્વરૂપથી તો અમૂર્ત્ત જ છે અને મૂર્ત્તત્વ તે પરિમાણરૂપ હોઈ મૂર્ત્ત છે ← તો આવી મૂર્ત્ત - અમૂર્ત્ત વસ્તુનો, પરસ્પર સંબંધ શી રીતે થઈ શકે ?

24. कथं वा मूर्तं तत् स्वतः-आत्मना अरूपादि सदिति ? अस्यायमभिप्रायः-यदाधारभूतं द्रव्यं परिकल्प्यते परैः कथं तन्मूर्तं भवति, आत्मभूतरूपादिगुणाभावात् । लोके हि रूपादिगुणग्रामस्वभावा एव घटादयो मूर्ता दृश्यन्ते, न तु तद्व्यतिरिक्ता आकाशादयः । अथेत्थमाचक्षीथाः-मूर्त्तत्वयोगान्मूर्तिमध्यते अस्माभिर्द्रव्यं गोत्वयोगादिव गौरिति । एतदिप न, मूर्त्तामूर्त्तयोः परस्परं सम्बन्धाभावात् तथाहि-रूपाद्याधारद्रव्यं स्वरूपेणामूर्त्तं मूर्त्तत्वं तु मूर्त्तम्, अतः कथमनयोर्द्वयोरिप सम्बन्धः ? ।।

अत्र चान्यदिष दूषणं समस्ति । यथा-मूर्त्तत्वं हि नाम सामान्यं । तच्चाऽमूर्त्तमेव, तथैवाभ्युपगम-त्वात् । अतः कथं तद्योगाद् द्रव्यं मूर्तं भवेदिति । एतच्चातिसूक्ष्मेक्षिकाया अकारणान्न विवक्षितमेव सूत्रवृत्तिकाराभ्यामिति ॥

<sup>▲</sup> एतच्चिह्मन्तर्गतपाठस्तु पूर्वमुद्रिते लुप्तः, किन्तु J-K-N-प्रतिषु प्राप्तोऽसौ पाठः।

तत्त्वम्, अतिप्रसङ्गात्, नभसोऽपि मूर्त्ततापत्तेः, भिन्नतद्धर्मयोगात् सर्वगतत्वादिति ॥

सम्बन्धः ? । तत्स्वरूपानापत्तौ वा-मूर्तत्वस्वरूपानापत्तौ वा द्रव्यस्यामूर्त्तस्य तत्त्वं-मूर्तत्वं ? कथं च न स्यादित्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नभसोऽपि-आकाशस्यापि मूर्त्ततापत्तेः । आपत्तिश्च भिन्नतद्धर्मयोगाद् भिन्नेन-स्वरूपतस्तद्धर्मेण मूर्तत्त्वाख्येन योगात् । योगश्च सर्व-गतत्वात् नभस इति । 'असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिः' इति यद्यप्येतन्न तद्गुण इष्यते तथापि गुण-गुणिनोभेदाविशेषादुक्तापत्तिरनिवार्येति भावनीयम् ॥

(અને પછી તો મૂર્ત્તત્વના સંબંધ વિના, તે આધારદ્રવ્ય મૂર્ત્તરૂપ શી રીતે સાબિત થશે ?) (૪૭) **વૈશેષિક :** તે આધાર દ્રવ્યને મૂર્ત્તસ્વરૂપ ન માનવામાં, શું તેની - મૂર્ત્તત્વના યોગથી -મૂર્ત્તતા ન ઘટી શકે ?

સ્યાદાદી: ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે તેમ માનવામાં અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, આકાશને પણ મૂર્ત્ત માનવો પડશે, કારણ કે આકાશ તો સર્વગત હોવાથી, બધે જ તેનો સંબંધ છે... એટલે સ્વરૂપથી ભિન્ન એવા મૂર્ત્તવ ધર્મ સાથે પણ તેનો સંબંધ હોવાનો જ... ફલતઃ મૂર્ત્તત્વના યોગથી આકાશને પણ મૂર્ત્ત માનવાનો પ્રસંગ આવશે જ...

પ્રશ્ન : પણ આકાશમાં મૂર્ત્તત્વનો સંબંધ જ નથી.

ઉત્તર : કેમ ન હોય ? આકાશ સર્વગત હોવાથી, તેનો સર્વ વસ્તુ સાથે સંબંધ છે જ.

પ્રશ્ન : પણ અમે અસર્વગતમાં જ મૂર્ત્તત્વ માનીએ છીએ.

ઉત્તર : તેવું માની શકાય નહીં, કારણ કે જેમ અસર્વગતથી મૂર્ત્તત્વ ભિન્ન છે, તેમ સર્વગતથી પણ… તેમાં કોઈ તફાવત નથી… એટલે બંનેમાં માનવું પડે.

એ રીતે તો તે એકાંતભિન્ન આકાશનો પણ ગુણ બનવાથી, આકાશને પણ મૂર્ત્ત માનવાની આપત્તિ આવશે… સાર એ કે, દ્રવ્યને રૂપાદિ આત્મક ન માનવામાં, તેની મૂર્ત્તતા પણ સંગત નથી…

 \*
 •
 विवरणम्
 •

25. असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिरिति यद्यप्येतन्न तद्गुण इष्यते तथापि गुण-गुणिनोर्भेदाविशेषा- दुक्तगपित्तरिनवार्येति भावनीयिमिति । असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिरिति कृत्वा यद्यप्येतत्-मूर्तत्वं न तद्गुण:- नैवाकाशगुण इष्यते, तथापि गुण-गुणिनो:-मूर्तत्वद्रव्याख्ययोर्भेदस्याविशेषात् कारणादुक्तस्य-आकाशस्यापि मूर्त्ततापितिरिति । एवं लक्षणस्यार्थस्यापित्रिरिनवार्या स्यात् । अयमत्र परमार्थ:-यद्यप्याकाशस्य सम्बन्धी गुणो नेष्यते मूर्त्तत्वं 'असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिः' इति वचनात्, तथापि यथाविविक्षितद्रव्यादेकान्तेन भिन्नमिप मूर्त्तत्वं तद्गुण इष्यते, एवं किमिति नाकाशस्यापि, भेदाविशेषादिति ? ॥

१. 'मूर्तत्वापतेः' इति ड-पाठः । २. 'भावनीय असर्व॰' इति च-पाठः । ३. 'भेदविशेषात्' इति क-पाठः । ४. 'पत्तेरिति' इति च-पाठः । ५. 'गुणोऽपेष्यते' इति क-पाठः ।

(४८) किञ्चास्यानेकगुणसम्बन्धस्वभावत्वे सित तदुपपत्तिः, अन्यथा अयोगात् । न चायमेक एव, उपाधिभेदाद् रूपादीनामनेकत्वात्, रूपसम्बन्धस्वभावस्यैव रसादि-

दूषणान्तरमाह किञ्चेत्यादिना । अस्येति प्रक्रमादणोरनेकगुणसम्बन्धस्वभावत्वे सित रूपाद्यपेक्षया तदुपपितः, प्रक्रमाद् रूपाद्यात्मकत्वोपपितः । कृत इत्याह-अन्यथा-अतत्स्व-भावत्वे सित अयोगात् । न चायम्-अनेकगुणसम्बन्धस्वभावः प्रक्रमात् तस्याणोरेक एव । कृत इत्याह-उपाधिभेदात् । एनमेवाह-रूपादीनामुपाधीनामनेकत्वात् रूपसम्बन्धस्वभाव-

------ ઋનેકાંતરિમ ❖------

(અહીં બીજું પણ એક દૂષણ છે કે, મૂર્ત્તત્વ તો સામાન્ય છે અને સામાન્યને વૈશેષિકો અમૂર્ત્ત માને છે. તો આવા અમૂર્ત્ત (મૂર્ત્તત્વરૂપ) સામાન્યના યોગથી, દ્રવ્ય મૂર્ત્ત શી રીતે બની જાય ? પણ આ દૂષણ અતિસૂક્ષ્મેક્ષિકાનું કારણ ન હોવાથી, સૂત્રકાર-વૃત્તિકારે જણાવ્યું નથી. સીધી જણાઈ જતી વાત તો વિદ્વાનો સમજી જ જવાના…)

(૪૮) ચોથી વાત, જો પરમાસુમાં (૧) રૂપસંબંધસ્વભાવ, (૨) રસસંબંધસ્વભાવ... એમ અનેક ગુર્સો સાથે સંબંધ થવાનો સ્વભાવ માનશો, તો જ તેની રૂપાદિ આત્મકતા સંગત થઈ શકે, બાકી જો આવો સ્વભાવ ન માનો, તો તેની રૂપાદિ આત્મકતા ઘટી શકે જ નૈંહીં...

હવે પરમાણુમાં રહેલ આ ''અનેકગુણસંબંધસ્વભાવ'' માત્ર એકરૂપ નથી, કારણ કે જુદી જુદી ઉપાધિના ભેદે તે અનેકરૂપ છે. તે આ રીતે -

(૧) રૂપ, (૨) રસાદિ ઉપાધિઓ અનેક છે, એટલે તે ઉપાધિઓના કારણે પરમાણુમાં પણ (૧) રૂપગુણસંબંધસ્વભાવ, (૨) રસગુણસંબંધસ્વભાવ… એમ જુદા જુદા અનેકસ્વભાવો માનવા પડે…

ઉત્તર: આ વાત અભ્યુપગમવાદથી સમજવી, અર્થાત્ જો અશુને રસાદિરૂપ અને એકરૂપ માનો અથવા રૂપ-રસાદિનો દ્રવ્યની સાથે સમવાયાદિ સંબંધ માનો, તો તે ઘટતો નથી, આખરે તો તાદાત્મ્ય-તાદ્રૂપ્ય (દ્રવ્યનું રૂપાદિરૂપત્વ) માનવું જ પડશે - એ વાત અધ્યાહારથી લેવી… એટલે હવે તેની રૂપાદિરૂપતા સંગત કરવા તેનો અનેકગુણ સાથે સંબંધ થવાનો સ્વભાવ અનિવાર્ય છે… એ જ વાત આગળ કહે છે.

(અથવા અમને લાગે છે કે, વ્યાખ્યામાં 'તદુવપત્તિ:, प्रक्रमादरूपाद्यात्मकत्वोपपत्ति:' એવો પાઠ હોવો જોઈએ… અથવા તો પાઠ ન હોવા છતાં તેનો અર્થ એવો હોવો જોઈએ. તેનો અર્થ આ પ્રમાણે કરાય → વૈશેષિકો રૂપાદિગુણોને દ્રવ્યથી જુદા માને છે, અર્થાત્ દ્રવ્ય (રૂપાદિસંબંધવાળો છે) રૂપાદિરૂપ નહીં, એવું માને છે, તો દ્રવ્યની અરૂપાદિરૂપતા સંગત કરવા, તમારે તેમાં રૂપાદિ અનેકગુણનો સંબંધ માનવો જ રહ્યો… (સંબંધ બે જુદી વસ્તુનો હોય, એટલે અનેક ગુણ સાથે સંબંધ માનો તો જ રૂપાદિ રૂપતા ઉપપન્ન થાય, અન્યથા નહીં…) હવે વૈશેષિકો અનેકગુણ સાથે સંબંધ માને, તો દ્રવ્યની અનેકસ્વભાવતા જ સિદ્ધ થાય - એ વાત આગળ જણાવે છે…)

<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : વૈશેષિકો તો અશુને રૂપાદિરૂપ માનતાં જ નથી, તો પછી અનેકગુશ સાથે સંબંધ માનો તો જ તમારી રૂપાદિરૂપતા ઘટી શકશે - એવું કહેવાનું તાત્પર્ય શું ?

१. पूर्वमुदिते तु 'षपत्तेः' इति पाठः, अत्र तु D-पाठः ।

सम्बन्धस्वभावत्वे तदतत्त्वप्रसङ्गात्, (४९) अन्यथा रूपसम्बन्धस्वभावत्वविरोधात् एकान्तैकत्वेन अस्याचित्रत्वात्, चित्रत्वे चैंकत्वायोगादिति, स्वभाववैचित्र्याद् रूपादि-

स्यैवाणुगतस्य रसादिसम्बन्धस्वभावत्वे सित किमित्याह-तदतत्त्वप्रसङ्गात्, तस्य-रसादे-ररसादित्वप्रसङ्गादित्यर्थः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यश्चेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्यु-पगम्यमाने स्तपसम्बन्धस्वभावत्विवरोधादणोः रसादिसम्बन्धे सित तत्स्वभावापत्तेरिति हृदयम् । किमित्येतदेविमित्याह-एकान्तेत्यादि । एकान्तैकत्वेन हेतुनाऽस्य-अधिकृतस्याणुस्वभावस्य

------**>** અનેકાંતરશ્મિ **∻**--------

એકાંતવાદી : પરમાશુમાં રહેલ રૂપસંબંધસ્વભાવને જ રસાદિસંબંધસ્વભાવરૂપ માની લઈએ તો ? (પછી તો તેમાં અનેક સ્વભાવો નહીં કલ્પવા પડે ને ?)

સ્યાદાદી: અરે ! પણ તેમ માનવામાં તો, રસાદિને રૂપસ્વરૂપ માનવાનો પ્રસંગ આવશે ! (તો જ તો રસાદિ સંબંધસ્વભાવ રૂપસંબંધસ્વભાવરૂપ બની શકે ને ?)

(૪૯) એકાંતવાદી : (અન્યથા=) જો રસાદિને રૂપસ્વરૂપ ન માનીએ તો ?

સ્યાદાદી : તો તો તે પરમાશુમાં રૂપસંબંધસ્વભાવનો વિરોધ થશે...

ભાવ એ કે, પરમાશુને તમારે એકસ્વભાવી માનવો છે. જો તેને રૂપસંબંધસ્વભાવી માનશો, તો તેમાં રસાદિનો સંબંધ થતાં, તે રૂપસંબંધસ્વભાવ પણ રસસંબંધસ્વભાવરૂપ માનવાની આપત્તિ આવશે. જુઓ; અશુમાં રહેલ રૂપસંબંધસ્વભાવને જ તમે રસસંબંધસ્વભાવરૂપ માનો તો રસાદિનો રૂપમાં જ અંતઃપ્રવેશ થઈ જતાં, રસાદિનો અભાવ જ થઈ જવાનો ને જો એનાથી ઊંધું માનો, તો રસાદિમાં રૂપનો અંતર્ભાવ થઈ જતાં રૂપસંબંધસ્વભાવનો વિરોધ થવાનો જ, કારણ કે રૂપ તે રસાદિ અંતર્ગત થતાં, તેનું કોઈ જુદ્દં અસ્તિત્વ જ નહીં રહે.

તટસ્થ: તો એકાંતવાદી, પરમાણુના રૂપસંબંધસ્વભાવ, રસસંબંધસ્વભાવ... એમ જુદા જુદા સ્વભાવો કેમ નથી માની લેતો ?

**♦**------**-** विवरणम् **♦**------**-**

26. रसादिसम्बन्धे सित तत्स्वभावापत्तेरिति । रसादिना सम्बन्धो रसादिसम्बन्धस्तिसम् सित तत्स्वभावतापत्तेः-रसादिसम्बन्धस्वभावतापत्तेः रूपसम्बन्धस्वभावत्वस्य । यदि हि रूपसम्बन्धस्वभावस्यै-वाणुगतस्य रसादिसम्बन्धस्वभावत्व(मिति तर्हि रूपसम्बन्धस्वभावत्व)मभ्युपगम्यते तदा रसादेः रूपान्तः-प्रविष्टत्वादभाव एव स्यात् । अथ व्यत्ययोऽभ्युपगम्यते यदुत रसादिसम्बन्धस्वभावत्वमेव रूपसम्बन्धस्यभावत्वमिति, तर्हि रूपसम्बन्धस्वभावत्वस्य विरोधः, रूपरसाद्यन्तर्गतत्वेनाभावात् ॥

१. 'वैकत्वा॰' इति ग-पाठः । २. 'तत्स्वभावत्वापत्तेः' इति ङ-पाठः । ३. पूर्वमृद्धिते त्वत्र 'रूपादि॰' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण पाठः । ४. क-प्रतौ नास्त्ययं पाठः । ५. 'विशेषः' इति ख-पाठः ।

वैचित्र्यमेवास्तु । (५०) यथाऽऽहुन्यायवृद्धाः -

''कारणमेव तदन्त्यं नित्यः सूक्ष्मस्तु भवति परमाणुः ।

एकरसगन्धवर्णो द्विस्पर्शः कार्यलङ्गश्च ॥''

एवं च रूपादीनामेवैकत्वपरिणामोऽयमिति सावयवत्वादिसिद्धिः ॥

अचित्रस्वभावत्वात् चित्रत्वे च अस्य एकत्वायोगात् सर्वथा इति-एवं स्वभाववैचित्र्यादणोः रूपादिवैचित्र्यमेवास्तु । न च स्वभाववैचित्र्यमन्तरेण तद्योगसिद्धिरिति भावनीयम् । अतो रूपादिवैचित्र्यमेवास्तु यथाऽऽहुन्यायवृद्धाः-कारणिमत्यादि । कारणमेव तदन्त्यं-पर्यन्तर्वर्ति द्वयणुकादीनां नित्यः-सदा स्वसत्ताऽपरित्यागेन सूक्ष्मः च भवति परमाणुर्द्रव्यतः अशक्यभेदः एकरसस्तिकाद्यपेक्षया, एकगन्थः सुरभ्याद्यपेक्षया, एकवर्णः कृष्णाद्यपेक्षया, द्विस्पर्शः शीत-मद्दत्वाद्यविरुद्धभावेन कार्यिलङ्गश्च-घटादिकार्येण लिङ्ग्यते । उपसंहरत्राह-एवं चेत्यादि । एवं

• અનેકાંતરશ્મિ •

સ્યાદાદી : કારણ કે, તેઓના મતે પરમાણુ એકાંત એકરૂપ છે, એટલે તે તો અચિત્રરૂપ હોવાથી, તેમાં ચિત્ર=જુદા જુદા સ્વભાવો ઘટી શકે નહીં…

જો તેને જુદા જુદા સ્વભાવે ચિત્રરૂપ માને, તો - તે અનેકસ્વભાવી સિદ્ધ થતાં - તેમાં એકાંત એકપણું ન રહે…

સાર : આ રીતે જુદા જુદા સ્વભાવ માનવા અને તેનાથી સંબંધ માનવો, તેના બદલે પરમાણુને જ રૂપાદિરૂપ વિચિત્ર માની લેવો સારો છે..

(પo) આ વિશે <del>ન્યાયવૃદ્ધોએ</del> કહ્યું છે -

"(૧) ત્ર્યશુક-દ્વાશુકાદિના પર્યંતમાં રહેનારો હોવાથી 'અંત્ય' એવાં કારણરૂપ જૈં,(૨)કદી પોતાની સત્તા ન છોડવાથી નિત્યરૂપ, (૩) સૂક્ષ્મ એવો તે પરમાશુ હોય છે, કારણ કે દ્રવ્યથી આનો ભેદ શક્ય ન હોવાથી આ નાનામાં નાનો અણરૂપ છે…

આ પરમાશુ (૧) તિક્ત-કટુ-કષાય-આમ્લ અને મધુર એ પાંચ રસમાંથી કોઈપણ એક રસવાળો છે, (૨) સુરભિ અને દુરભિમાંથી કોઈ એક ગંધવાળો છે, (૨) કૃષ્ણ-નીલ-પીત-હરિત-રક્ત-શુક્લમાંથી કોઈ પણ એક વર્ણવાળો છે, અને (૩) શીત-મૃદુ એવા બીજા અવિરુદ્ધ બે સ્પર્શવાળો છે...

આ પરમાણુ કાર્યલિંગવાળો છે, અર્થાત્ કાર્યરૂપ લિંગ દ્વારા તેનું અસ્તિત્વ જણાય છે... તે આ રીતે → परमाणु:, सत्, घटादिजनकत्वात्, मृद्वत् ।''

<sup>💠</sup> પરમાણુ તે કોઈના કાર્યરૂપ નથી, પણ માત્ર કારણરૂપ જ છે - એમ જકારનો અર્થ સમજવો…

१. 'वर्तित्वात् द्व्यणु॰' इति क-पाठः ।

व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता अधिकार: ) (५१) अन्ये त प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति मन्यन्ते तदप्ययुक्तम्, असम्भवात्, तेषां हि मूर्तत्वेन स्पर्शादिभाव:, अन्यथा मूर्तत्वाभावात्, (५२) अमूर्तत्वे 💠 व्याख्या 🌣..... च-उक्तनीतेः रूपादीनामेवैकत्वपरिणामः अयम्-अुणुरिति सावयवत्वादिसिद्धिः अस्य ॥ अन्ये त्वित्यादि । अन्ये त्-सौगतविशेषाः प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति-एवं मन्यन्ते । एतदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह-असम्भवात् प्रत्येकं रूपादिरूपपरमाणूनाम् । असम्भवमाह-**तेषां** यस्मा**न्ध्रैत्तत्वेन** हेतुना मूर्ता: परमाणव इति कृत्वा । किमित्याह-.....**.** અનેકાંતરશ્ચિ **જ**......**.** નિષ્કર્ષ: રૂપ-રસાદિ અનેક વસ્તુઓના એકત્વપરિશામરૂપ આ પરમાણુ છે... એટલે રૂપાદિ અનેક અવયવોને આશ્રયીને તેની સાવયવતાદિ સિદ્ધ જ છે. 💥 બૌદ્ધકૃષ્પિત ૩૫૨વલક્ષણાદિનો નિરાસ 🕸 (૫૧) સૌત્રાંતિક બૌદ્ધો, ૩૫૫૨માણુ-૨સ૫૨માણુ-સ્પર્શપ૨માણુ એમ જુદા જુદા ૩૫ાદિસ્વ૩૫ જ પરમાણુઓ માને છે. (તે રૂપ-રસાદિવાળો કોઈ એક પરમાણુ નહીં…) પણ તેઓનું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે ખરેખર તો રૂપાદિ સ્વરૂપ પરમાણુઓ (=રૂપપરમાણુ, રસપરમાણુ આદિઓ) સંભવિત જ નથી. તે આ પ્રમાણે -

જે પદાર્થી મૂર્ત્ત હોય, તે પદાર્થી રૂપ-રસ-સ્પર્શાદિ તમામરૂપ હોવા જોઈએ… પરમાણુઓ પણ મૂર્ત્ત છે, એટલે તેમાં માત્ર રૂપ નહીં, પણ રસ-સ્પર્શાદિ તમામનું અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ. (તેથી રૂપપરમાણુ-રસપરમાણુ એવા જુદા જુદા પરમાણુઓ સિદ્ધ નહીં થાય, પણ એક જ પરમાણુ રૂપ-

રસાદિરૂપ સિદ્ધ થશે...)

બૌદ્ધ: ઘટમાં પણ રૂપપરમાણુ, રસપરમાણુ, સ્પર્શપરમાણુ એમ જુદા જુદા જ પરમાણુઓ છે...

સ્યાદાદી : આ કથન બરાબર નથી, કારણ કે ઘટમાં તેવા જુદા જુદા પરમાણુઓની કદી પ્રતીતિ થતી નથી. ઉપરથી ખરી પ્રતીતિ તો એવી થાય છે કે, જે પરમાણુઓ સ્પર્શાય છે, તે જ પરમાણુઓ

ф......ф.....

27. प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति । सौत्रान्तिका हि अन्ये रूपाणवोऽन्ये रसाणवो-७न्ये गन्धाणवो व्यतिरिक्ताश्च स्पर्शपरमाणव इति प्रतिपन्नाः, न त्वेकैक एवाणू रूपरसगन्धस्पर्शस्वभावा इति ॥

28. मूर्तत्वेन हेत्नेति । यद् यन्मूर्तं तस्य तस्य स्पर्शादिभिर्भाव्यम्, यथा घटस्य । मूर्ताश्च परमाणवो

१. 'प्रत्येकं रूपा एव परमाणव इव इत्येवं' इति ड-पाठ: । २. 'रसाणवो भिन्ना गन्धा॰' इति च-पाठ: । 'स्पर्शभाव' इति पूर्वमृद्रितपाठः, अत्र तु च-पाठः ।

े०
चेषां सदैवाग्रहणम्, भूयसामप्यमूर्त्तत्वानितक्रमात्, तथाभूतेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तौ युक्त्य
रूष्णित्वः, अन्यथा-एवमनभ्युपगमे मूर्त्तत्वाभावात्, अमूर्त्तत्वे चेषां-परमाणूनां सदैवाग्रहणं सञ्जयावस्थायामपि । कुत इत्याह-भूयसामप्यमीषाम् अमूर्त्तत्वानितक्रमादिति । तथा
रूष्णिय छे, यणाय छे, सुंघाय छे... એटले घटमां रहेला परमाणुओ पण ३प-रसाहि तमाम गुण्जरूप मानवा श्रोर्छे, मात्र ३प हे रसाहिरूप नहीं...

અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો થાય → परमाणव:, रूप-रसादिमन्त:, मूर्तत्वात, घटवत् ← આમ, મૂર્તત્વહેતુથી તે પરમાણુઓનું રૂપ-રસ-સ્પર્શાદિ તમામરૂપે અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે... જો એવું (=પરમાણુમાં રૂપ-સ્પર્શાદિ તમામનું અસ્તિત્વ) નહીં માનો, તો તો તેઓની મૂર્તતા જ નહીં રહે, અર્થાત્ તેઓ અમૂર્ત્ત બની જશે!

(૫૨) બૌદ્ધ: તો તે રૂપપરમાશુ આદિને અમૂર્ત્ત માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી: તો તો તેઓનું ઘટાદિ સમુદિત અવસ્થામાં પણ કદી ગ્રહણ નહીં થાય, કારણ કે ઘણા ભેગા મળવા છતાં પણ તેઓ તો પોતે અમૂર્ત્ત જ રહેવાના... અર્થાત્ તેઓ પોતાની અમૂર્તતાને છોડી કદી મૂર્ત ન બની જાય.. (એટલે સમુદિત અવસ્થામાં પણ અમૂર્ત એવા તેઓનું ગ્રહણ સંભવિત જ નથી...)

ભાવાર્થ: જો બૌદ્ધો એક જ પરમાણુને સ્પર્શાદિ ચારે સ્વભાવરૂપ નહીં માને, તો પરમાર્થથી તો તે પરમાણુઓ તેઓને અમૂર્ત્ત જ માનવા પડશે ને આવા અમૂર્ત્ત પરમાણુઓનું તો કદી ગ્રહણ જ નહીં થઈ શકે... શું કેવળ રૂપાણુ-રસાણુ આદિ (૧) કોઈના પણ વડે, (૨) કોઈપણ ઠેકાણે, (૩) કદી પણ દેખાય છે? નહીં જ... એટલે તે પરમાણુઓનું, જેમ પ્રત્યેક અવસ્થામાં ગ્રહણ અસંભવિત છે, તેમ સમુદિત અવસ્થામાં પણ ગ્રહણ અસંભવિત જ રહેશે, કારણ કે સમુદાયમાં પણ ગ્રહણ અસંભવિત જ રહેશે, કારણ કે સમુદાયમાં પણ તે બધાઓ રૂપ કે રસાદિ - એકેક સ્વભાવી હોવાથી અમૂર્ત્ત જ રહે છે,અર્થાત્ પોતાની અમૂર્ત્તતાનું ઉલ્લંઘન કરી

ф
 faatणम्

इति तेषामिष स्पर्शादिभिः समुदितैर्भाव्यम् । न च वाच्यं घटेऽिष व्यतिरिक्ता एव स्पर्शादिपरमाणव इति, प्रतीतिबाधितत्वात् । तथाहि-य एव स्पृश्यन्ते तं एव दृश्यन्ते रस्यन्ते घ्रायन्ते चेति प्रतीतिरविसंवादिनी समुपलभ्यत इति ॥

29. सच्चयावस्थायामपीति । यदि परैर्ह्यकैकोङणुः स्पर्शादिचतुष्ट्यस्वभावो नाश्रीयते, तदानीममूर्त्ता एव ते परमार्थतोङभ्युपगता इति प्राप्तम् । तादृशानां न केदाचिद् ग्रहणम् । निह केवलः स्पर्शाणुः केनापि क्वापि च कदाचिदपि दृश्यते । एवं रूपाद्यणुष्वपि योज्यम् । ततो यथा प्रत्येकावस्थायां न ग्रहणमणूनामेचं सञ्चयावस्थायामपि न स्यात्, भूयसामप्येकैकस्वभावत्वेनामूर्तत्वानतिक्रमादिति ।।

१. पूर्वमुद्रिते तु 'त एव' इति पाठो नास्ति ।

भावः, हेत्वन्तराभावात्। (५३) न चैकस्तदन्ययोगाद् रूपादिमान्, सङ्घातात्मकत्वेन तदणुत्विविरोधात्। (५४) देशकात्स्र्यविकल्पद्वारेण तत्तद्योगानुपपत्तेः देशयोगपक्षे व्याख्या क्ष्याः - अंदृश्यस्वभावेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तौ - दृश्योत्पत्तौ इष्यमाणायां युक्त्यभावः। कथ- मित्याह-हेत्वन्तराभावात् कारणात्। न च हेतुभेदमन्तरेण कार्यभेदो न्याय्य इति भावनीयम्। न चैकः - अणुः तदन्ययोगात् - रूपाण्वादियोगाद् रूपादिमान्। कुत इत्याह-सङ्घातात्मकत्वेन हेतुना तदणुत्विवरोधात्। दोषान्तरमाह-देशकात्स्र-यविकल्पद्वारेण च। किमित्याह-

મૂર્ત્ત નથી બની જતાં…

બૌદ્ધ : પણ રૂપાણુ-રસાણુ જેવા અદશ્યસ્વભાવી અણુઓથી, ઘટાદિરૂપ દશ્યસ્વભાવીની ઉત્પત્તિ માની લઈએ તો ? (પછી તો સમુદિત અવસ્થામાં તેઓનું ગ્રહણ થઈ શકશે ને ?)

સ્યાદાદી: પણ તેવું માનવામાં કોઈ સચોટ યુક્તિઓ નથી, કારણ કે તેવા દશ્યસ્વભાવી કાર્યને ઉત્પન્ન કરવા બીજો કોઈ હેતુ નથી અને એક વાત નક્કી છે કે, હેતુભેદ વિના કાર્યભેદ થવો બિલ્ફુલ શક્ય નથી... એટલે તેવા અશુઓથી બીજા કારણની સાપેક્ષતા વિના, પોતાથી ભિન્નજાતીય એવા દશ્યસ્વભાવી વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઈ શકે નહીં...

(૫૩) બૌદ્ધ: પણ એક જ પરમાણુ, બીજા-બીજા પરમાણુઓના યોગથી શું રૂપાદિમાન્ ન બની શકે? ભાવ એ કે, એક જ સ્પર્શાણુ (૧) રૂપાણુના સંબંધથી રૂપવાળો, (૨) રસાણુના સંબંધથી રસવાળો, (૩) ગન્પાણુના સંબંધથી ગંધવાળો... એ જ રીતે રૂપાણુ આદિમાં પણ સમજવું - આમ, જુદા જુદા અશુઓના સંબંધથી એક જ પરમાણુ રૂપાદિવાળો કહેવાય છે અને એટલે જ, તે પરમાણુ જ સ્પર્શાય, દેખાય, ચખાય, સુંઘાય છે... (બાકી ખરેખર રૂપાદિવાળો કોઈ એક પરમાણુ નથી, પણ માત્ર જુદા જુદા અશુઓના સંબંધથી જ તેવો વ્યવહાર થાય છે...)

સ્યાદાદી: તમારી આ વાત પણ અસંબદ્ધ છે, કારણ કે આવું માનવામાં તો તેની પરમાણુતાનો જ વિરોધ થશે ! જુઓ - તે એક જ સ્પર્શાણુ, જો રૂપાણુ આદિ સાથે સંબંધ કરશે, તો તો - તે અણુઓનો સંબંધ થવાથી - તે બધા અણુઓ ભેગા મળી સંઘાતરૂપ≕સમુદાયરૂપ જ સિદ્ધ થશે… ફલતઃ તેમની પરમાણુતાનો વિરોધ થશે જ…

**\***-----**\*** विवरणम् **\***-----**\*** 

30 रूपादिमानिति । अयमभिप्रायो भविष्यति कदाचित् परस्य यदुतैक एव परमाणुः रूपाण्वा-दियोगाद् भवति रूपादिमान् । तथाहि-स्पर्शाणुः रूपाणुयोगाद् रूपवान्, रसाणुसम्बन्धनाद् रसयुक्तः, गन्धपरमाणुसम्पर्काच्च गन्धवान् । एवं च स एव स्पृश्यते दृश्यते रस्यते घ्रायते चेति । एतच्चासम्बद्ध-मेच, अणुत्वविरोधात् । एवं होकोऽपि स्पर्शाद्यणू रूपाण्वादिसङ्घातस्वभाव प्राप्त इति कृत्वा ॥

१. 'अवश्यस्व॰' इति **क-**पाठः । २. 'रसाणुबन्धात्' इति **च-**पाठः ।

संदेशत्वादर्नेणुत्वम्, व्याप्तितो रूपादिमत्त्वाभावश्च, कात्स्र्ययोगपक्षे त्वितरेतररूपापत्तेः, अन्यथा कात्स्र्ययोगाभावाद् रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः । (५५) एतेनामूर्त्तरूपादियोगः

तत्तद्योगानुपपत्तेः तस्य-अणोस्तै:-रूपाण्वादिभिर्योगानुपपत्तेः । एतद्भावनायैव आह-देश-योगपक्षे रूपाण्वादीनां मूलाणुना । किमित्याह-सदेशत्वात् कारणात् अनणुत्वं मूलाणोः, तथा व्याप्तितो रूपादिमत्त्वाभावश्च मूलाणोः । कात्स्र्ययोगपक्षे तु रूपादिमूलाणूना-मितरे-तररूपापत्तेः कारणात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा कात्स्र्ययोगाभावात् न्यायतः । किमित्याह-रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः कात्स्र्येन । एतेनेत्यादि । एतेन-रूपाण्वादियोगनिराकरणेन

\* અનેકાંતરિશ્મ \*

(૫૪) બીજી વાત, એક પરમાણુ સાથે બીજા પરમાણુનો યોગ વિકલ્પોથી પણ ઘટતો નથી. તે આ રીતે → તે પરમાણુનો રૂપાણુ આદિ સાથે (૧) દેશથી સંબંધ થાય, કે (૨) સંપૂર્ણપણે સંબંધ થાય ? ← આ બંને વિકલ્પ પ્રમાણે દોષ આવે છે...

(૧) જો મૂળ પરમાણુ સાથે રૂપાદિ-અશુનો દેશથી યોગ માનશો, તો - તે પરમાણુઓના જુદા જુદા દેશો માનવા પડવાથી - તેઓની સદેશતા=સાવયવતા જ સિદ્ધ થશે અને એટલે તો, તે મૂલાશુની પરમાણુતા જ નહીં ઘટે… (સીધી વાત છે કે, સદેશીની પરમાણુતા શી રીતે સંગત બને ?)

વળી, જો મૂલાશુ, રૂપાશુ સાથે એકદેશથી સંબંધ કરશે, તો જે દેશથી સંબંધ કરશે તે જ દેશ માત્ર રૂપાદિવાળો ગણાશે, પરિપૂર્ણ મૂલાશુ નહીં... એટલે તે મૂલાશુમાં વ્યાપ્તિથી (=સંપૂર્ણપણે) રૂપાદિપશું તો નહીં જ ઘટે... એમ સંપૂર્ણતયા રસાશુ સાથે સંબંધ ન થવાથી, તેમાં સંપૂર્ણપણે રસાદિપશું પણ ન ઘટે... તેથી પહેલો વિકલ્પ તો ન મનાય...

(૨) જો મૂલાણુ + રૂપાદિ અણુનો સંપૂર્ણપણે યોગ માનશો, તો - તેઓનું એકબીજા સાથે સર્વાંશે જોડાણ થવાથી - તે બધા પરમાણુઓ એકબીજારૂપ બનવાની આપત્તિ આવશે, અર્થાત્ સ્પર્શાણુ રસાણુરૂપ, રસાણુ ગંધાણુરૂપ બનવાની આપત્તિ આવશે…

(અન્યથા=) બાકી જો તેઓને એકબીજારૂપ નહીં માનો, તો તેઓનો સંપૂર્ણપણે યોગ નહીં ગણાય… (ઘટ અને ઘટસ્વરૂપ બંને એકબીજા રૂપ હોવાથી જ, તેઓનો સંપૂર્ણપણે યોગ ઘટે છે, પણ પ્રસ્તુતમાં એવું નથી…) એટલે તે પરમાણુઓની સંપૂર્ણપણે રૂપાદિમત્તા અઘટિત છે…

સાર: તેથી બૌદ્ધકલ્પના પ્રમાણે, રૂપાણુ-રસાણુ એવા જુદા જુદા અણુઓ માનવા બિલકુલ

♦ विवरणम्

31. व्याप्तितो रूपादिमत्त्वाभावश्चेति । यदि ह्येकेन देशेन मूलाणू रूपाणुना सह सम्बन्धमनुभवति तदा तिस्मन्नेव देशे असौ रूपवान्, न तु परिपूर्ण इति व्याप्त्या रूपवत्त्वाभावः । एवं रसाद्यणुभिरिप सह द्रष्टव्यमिति ॥

१. 'नणुरूपत्वम्' इति **ग**-पाठः ।

**⊙**ŵ प्रत्युक्तः । अमूर्त्तत्वेऽपि तद्वस्तुत्वेनोक्तवद् विकल्पदोषानतिक्रमात्, अन्यथा तद्वस्तुत्वा-भाव:, अत: स्वर्गतरूपादिपरिणामापेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते इति स्थितम् । ( ५६ ) एवं किमित्याह-अमूर्त्तरूपादियोगः प्रत्युक्तः । कथमित्याह-अमूर्त्तत्वेऽपि सति तद्वस्तुत्वेन तेषां-रूपादीनां वस्तुत्वेन हेतुना । किमित्याह-उक्तवद् विकल्पदोषानितक्रमात् । तथाहि-देशयोगपक्षे सदेशत्वादनणुत्वमित्यादि समानमत्र । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा तद्वस्तुत्वाभावः तेषाम्-अमृत्तत्वरूपादीनां वस्तृत्वाभावः । न चैतदेविमिति, अतः स्वगतरूपादिपरिणामा-पेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते-परमाणव इति स्थितम् । एवं च 'न च निरवयवत्वादमीषा-ન્યાયસંગત નથી... એટલે એક જ પરમાણુને રૂપ-રસાદિવાળો માનવો જોઈએ. 🕸 वैशेषिङङ्खित इपाद्दिना योगनो निरास 🕸

(૫૫) વૈશેષિકો, અમૂર્ત્ત એવા રૂપાદિ ગુણો સાથે પરમાણુનો યોગ માને છે... (અર્થાત્ પરમાણુને જ રૂપાદિરૂપ નથી માનતા, પરંતુ જુદા એવા રૂપાદિ ગુણો સાથે પરમાણુનો સંબંધ માને (... 6

પણ ઉપરોક્ત રીતે (જેમ પરમાણુનો રૂપાણુ આદિની સાથે સંબંધ નથી ઘટતો - તે રીતે) વૈશેષિકોની આ માન્યતાનો પણ નિરાસ થાય છે. તે આ રીતે -

રૂપાદિ ગુણો અમૂર્ત્ત હોવા છતાં પણ વસ્તુરૂપ તો છે જ… એટલે તેમાં પૂર્વીક્ત વિકલ્પ તો લાગશે જ કે, તે ગુણોનો (૧) દેશથી સંબંધ થાય, કે (૨) સંપૂર્ણતાથી ? જો દેશથી થાય, તો પરમાણૂની સદેશતા થતાં, પરમાણપણાની જ અસંગતિ અને વળી દેશથી યોગ થતાં, અમુક ભાગમાં જ રૂપાદિમત્તા થશે, સંપૂર્ણપણે નહીં… અને (૨) જો સંપૂર્ણયોગ માનશો, તો પરમાણુ-ગુણ બંને એકબીજારૂપ બનવાની આપત્તિ ! એટલે એ બધા વિકલ્પોથી થનારા દોષો આવશે જ... (તે દોષોનું ઉલ્લંઘન થઈ શકશે નહીં...)

પ્રશ્ન : (અન્યથા=) પણ તે ગુણોનાં યોગ માટે, દેશ કે સંપૂર્ણ એવા કોઈ વિકલ્પો પાડીએ જ નહીં તો ?

ઉત્તર : તો તો તે અમૂર્ત રૂપાદિ ગુણોની વસ્તુરૂપતા જ નહીં ઘટે ! (કારણ કે વસ્તુનો યોગ, દેશ કે કાત્સ્ન્ર્ય એ બેમાંથી એક વિકલ્પ દ્વારા તો થવાનો જ…) પણ તે રૂપાદિ ગુણો અવસ્તુરૂપ તો નથી જ…

ф
 ф

32. अमूर्तरूपादियोग इति । वैशेषिका हि अमूर्तैः रूपादिभिर्गुणैर्योगः परमाणोरिति प्रतिजानते ।।

१. 'गतपरिणामा०' इति ग-पाठ: ।

चं 'न च निरवयवत्वादमीषामयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात्' इत्यादि यदुक्तें तदप्यबाधकमेव, तत्त्वतस्तथेष्टेः ॥

(५७) यच्चोक्तर्म्-'एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तस्तेषामेव नैरन्तर्यावैस्थानस्य तत्समूह-त्वात् निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावापत्तेः, एवं च निरवयवत्वविरोधात्' इत्यादि एतदिप यथोदितपरमाणुसमाश्रयणे निरवकाश-

मयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात्' इत्यादि यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थें तदप्यबाधकमेव । कथमित्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन तथैवेष्टेः कारणात् ॥

यच्योक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव-एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तस्तेषामेव-अणूनां नैरन्तर्यावस्थानस्य किमित्याह-तत्समूहत्वान्निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् । अयोगश्च सर्वत एकस्य-अणोः तदपरभावापत्तेः । एवं च निरवयत्विवरोधादित्यादि । एतदप्ययुक्तं यथो-

નિષ્કર્ષ: એટલે માનવું જ રહ્યું કે, પરમાણુમાં પોતામાં રહેલા રૂપાદિ પરિણામોની અપેક્ષાએ જ, તે પરમાણુઓ રૂપ-રસાદિ આત્મક છે... (પોતાથી સાવ જુદા એવા રૂપાદિ અણુઓ કે ગુણોની અપેક્ષાએ નહીં...)

(પ∉) એટલે તે પરમાશુની રૂપાદિ અનેક પરિણામોને આશ્રયીને સાવયવતાદિ સિદ્ધ જ છે... તેથી પૂર્વપક્ષગ્રંથમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "પરમાશુઓ નિરવયવ હોવાથી, તેઓ વિશે આ બધા દોષો (સાવયવમહત્ત્વાદિ દોષો) ન લાગે, એવું નથી... કારણ કે પરમાશુ તો મૂર્ત્ત હોઈ તેની નિરવયવતા ઘટી શકે જ નહીં. (તેને સાવયવ જ માનવો પડશે)..." ← તે બધું કથન પણ અમને બાધાકારક નથી, કારણ કે પરમાર્થથી તો પરમાશુની સાવયવતાદિ અમને ઇષ્ટ જ છે...

**ફલિતાર્થ**: આમ, યોગાચારકલ્પિત દરેક વિચારોનો નિરાસ થવાથી, પરમાણુરૂપ બાહ્યાર્થનુ નિર્બાધ અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે...

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, પરમાણુસમૂહનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા, સચોટ યુક્તિઓ આપે છે - )

# 🕸 પરમાણુસમૂહનાં અસ્તિત્વનું સચોટ સમર્થન 🖇

(૫૭) (૨) યોગાચાર ! પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "પરમાણુના નિરાકરણથી પરમાણુના સમૂહનો પણ નિરાસ થાય છે, કારણ કે પરમાણુઓનું નિરંતરપણે અવસ્થાન જ પરમાણુનસમૂહ કહેવાય છે... પણ, ખરેખર તો નિરવયવ એવા પરમાણુઓનું નિરંતર અવસ્થાન જ ઘટતું નથી, કારણ કે તેવું માનવામાં તો તે એક પરમાણુનો ચારે બાજુના પરમાણુઓ સાથે સંબંધ માનવો પડે - અને એ રીતે જુદી જુદી દિશાગત અશુઓ સાથે જુદા જુદા અંશોથી સબંધ થતાં તો - તે

१. ८५८-८५९तमयोः पृष्ठयोः । २. ८६०-८६१तमयोः पृष्ठयोः । ३. 'वस्थ तस्य' इति क-पाठः । ४. ८५८-८५९तमयोः पृष्ठयोः । ५. ८६०-८६१तमयोः पृष्ठयोः ।

••
मेव । तथाहि-तन्नैरन्तर्यावस्थानमेव तेषां तथास्वभावतया कथिन्नदर्पृथग्भूततथाविधैकपरिणामवत् तत्समूहः । तदेव च द्रव्यम्, तेषामेव तत्त्वात् तत्समानधर्मत्वात् तथा तथा
तद्द्रवणात् तद्भावाव्ययत्वात् ।( ५८ ) स्यादेतत् तेषां तथास्वभावतयेति कोऽर्थः ? उच्यते-

**♦** 

दितपरमाणुसमाश्रयणे सित । किमित्याह-निरवकाशमेव । तेंद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीत्युपप्रदर्शने । तश्रेरन्तर्यावस्थानमेव तस्य-अधिकृताणोर्नेरन्तर्येण-सर्वतोऽवस्थानं नैरन्तर्यावस्थानमेतदेव । तेषाम्-अणूनां तथास्वभावतया कारणेन कथिञ्चत्-केनचित् प्रकारेण अपृथग्भृतश्चासौ तथाविधैकपरिणामश्चेति समासः भूतः-अपिरकित्यतः सोऽस्यास्तीति तद्वत् नैरन्तर्यमेव तत्समृहः-अणुसमृहः । तदेव च-तश्रेरन्तर्यमेव द्रव्यम् । कृत इत्याह-तेषामेव-अणूनां तत्त्वात्-तद्भावत्वात्, तत्त्वं च तत्समानधर्मत्वात्-परमाणुसमानधर्मत्वाद् द्रव्यस्य तथा तथा-तेन तेन चित्रसंस्थानरूपेण तद्द्रवणात् तेषामेव-परमाणूनां द्रवणात्-गमनात्, द्रवणं च तद्भावाव्ययत्वात्-विशिष्टपरमाणुभावाव्ययत्वेन । तदेव च द्रव्यमिति वर्तते । स्यादेतिद-त्यादि । स्यादेतत् तेषाम्-अणूनां तथास्वभावतयेति कोऽर्थः ? एतदाशङ्क्याह-उच्यते-

**∻** અનેકાંતરિશ્ન **∻** 

પરમાશુઓની નિરવયવતાનો વિરોધ થશે…" ← ઇત્યાદિ તે બધું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે અમે ઉપર બતાવેલ પરમાશુને સ્વીકારવામાં તો પૂર્વોક્ત એકે દોષોનો અવકાશ નથી…

બૌદ્ધ: શી રીતે જરા બતાવશો ?

સ્યા<mark>દ્વાદી :</mark> જુઓ → તે પરમાણુઓનું તથાસ્વભાવે, પરમાણુથી કથંચિદ્ અપૃથગ્ભૂત એવા એકત્વપરિણામવાળું નૈરન્તર્યાવસ્થાન એ જ સમૂહ છે… અને એ નિરંતર અવસ્થાનને જ ''દ્રવ્ય'' કહેવાય છે…

પ્રશ્ન : તે નૈરંતર્યને દ્રવ્ય કહેવાનું કારણ શું ?

ઉત્તર : કારણ એ કે તે સમૂહનો ધર્મ પરમાણુ જેવો જ હોય છે, પરમાણુ પાર્થિવ તો સમૂહ પણ પાર્થિવ… એટલે તે નૈરન્તર્ય અવસ્થાનરૂપ પરમાણુના સમૂહને 'દ્રવ્ય' કહેવું વ્યાજબી છે…

વળી, અહીં વ્યુત્પત્તિ અર્થ પણ ઘટે છે - द्रवित गच्छित तान् तान् पर्यायान् इति द्रव्यम् - પોતાની સત્તા અવિચ્યુત રાખી, તે તે પર્યાયોને પામવું તે દ્રવ્ય કહેવાય - આ વ્યુત્પત્તિ પ્રસ્તુતમાં જોઈએ -

તે પરમાણુઓનું ઘટાદિ અલગ અલગ સંસ્થાનરૂપે દ્રવણ=ગર્મન થાય છે અને તે ઘટાદિ પર્યાયોમાં ગમન થવા છતાં પણ, પરમાણુઓનું પોતાનું અસ્તિત્વ તો અવ્યય=અખંડ જ રહે છે... એટલે દ્રવ્યનો વ્યુત્પત્તિઅર્થ પણ પ્રસ્તુતમાં યથાર્થપણે ઘટતો હોવાથી, તે નૈરંતર્યને દ્રવ્ય કહેવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી...

(૫૮) બૌદ્ધઃ તમે કહ્યું કે, પરમાણુઓનો તથાસ્વભાવે એકત્વપરિણામ થાય... તો અહીં

१. 'पृथग्भूतं तथा०' इति ग-पाठोऽशुद्धः । २. 'तत्परिभावना' इति ड-पाठः ।

परमाणूनामेवायं स्वभावो येन तें तत्तत्कालाद्यपेक्षया तत्र तत्र तैस्तैर्मिथो नैरन्तर्येण विशिष्टसंस्थानवता अवितष्ठन्ते बादरीभविन्त च । आह-िकमिदं बादरत्वम् ? उच्यते-तथासमुदितानामिन्द्रियग्राह्यस्वभावता, स्थूरत्विमत्यर्थः । (५९) कथं सूक्ष्माणां सत्ता-ऽनुपचये तत् ? तत्तत्वभावतया । इयमेव तदनुपचये अन्याय्या, न, तत्त्वभाववैचित्र्य-

परमाणूनामेवायं स्वभावो येन ते-परमाणवस्तत्तत्कालाद्यपेक्षया तत्र तत्र-क्षेत्रे तैस्तै:-परमाणुभिर्मिथ:-परस्परं नैरन्तर्येण । किं विशिष्टेनेत्याह-विशिष्टसंस्थान-वताघटादिसंस्थान-वता अवितष्ठन्ते । न केवलमेतद् बादरीभवन्ति च ते परमाणव: । आह-किमिदं बादरत्वं नाम ? उच्यते-तथा-सौक्ष्म्यपरित्यागादिना प्रकारेण समुदितानां सता-मिन्द्रियग्राह्यस्वभा-वता । किमुक्तं भवति ? स्थूरत्विमत्यर्थ: । आह-कथं सूक्ष्माणां सतां सत्ताऽनुपचये सित तत्-स्थूरत्वम् ? एतदाशङ्क्र्याह-तत्तत्स्वभावतया तेषामेव-अणूनां तत्स्वभावतया कारणेन । आह-इयमेव-तत्तत्स्वभावता तदनुपचये तेषाम्-अणूनामनुपचये सित अन्याय्या । एतदा-

'તથાસ્વભાવ' એટલે શું ?

સ્યાદાદી : તે પરમાશુઓનું (કુંભારશાળાદિ) તે તે ક્ષેત્રોમાં, પરસ્પર પરમાશુઓ સાથે નિરંતરપણે જોડાણ થઈને, ઘટાદિ વિશિષ્ટ સંસ્થાનરૂપે (=આકારરૂપે) અવસ્થાન... આવું અવસ્થાન જેના કારણે થાય, તેવો પરમાશુઓમાં રહેલ સ્વભાવ જ અહીં તથાસ્વભાવ તરીકે વિવક્ષિત છે...

આ તથાસ્વભાવથી તે પરમાણુઓનું નિરંતરપણે અવસ્થાન થાય છે, એટલું જ નહીં, પણ આગળ વધીને તો તે પરમાણુઓ 'બાદર' બની જાય છે...

પ્રશ્ન : બાદર એટલે શું ?

ઉત્તર: બાદર એટલે તે પ્રકારે (સૂક્ષ્મપણાને છોડવાદિ રૂપે) સમુદિત (સમુદાયરૂપે રહેલ) એવા તે પરમાણુઓનો ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય બનવાનો સ્વભાવ... અર્થાત્ તે પરમાણુઓની સ્થૂલરૂપતા... સાર એ કે, સમુદિત એવા તે પરમાણુઓ સૂક્ષ્મપણાને છોડીને સ્થૂલ બને છે અને એ સ્થૂલતાને લીધે જ તેઓ ઘટાદિરૂપે ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય બને છે...

## **ૠ પરમાણુની બાદર=સ્થ્**લરૂપતાસિદ્ધિ ૠ

(૫૯) પ્રશ્ન : ઘટાદિ અવસ્થામાં પણ તે પરમાણુઓની સત્તામાં કોઈ ઉપચય=પુષ્ટિ તો થતી નથી... (તેઓ એકબીજા સાથે માત્ર જોડાઈને રહે છે, બાકી તેઓની સત્તા તો પૂર્વ જેટલી જ હોય છે...) તો પછી તે પરમાણુઓની સ્થૂલતા શી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર : જુઓ ભાઈ ! આમાં તેઓનો તથાસ્વભાવ જ કારણ છે...

१. 'ते तत्काला॰' इति ग~पाठ: । २. 'नैरन्तर्येणापि किं॰' इति ड-पाठ: ।

सिद्धेः । अनिदर्शनमिधानमात्रमेतदिति चेत्, न, निदर्शनभावात् । (६०) किं तेदेवं-विधं लौकिकिमिति वाच्यम् । ननु वज्रभाण्डादिभावः । तत्र हि तुल्ये तौल्ये प्रकटोऽल्प-महत्त्वादिभेदः । न च तदणवो न तुल्याः, तौल्याभेदात् । न च हीनाधिका तत्सत्ता, अत

शङ्कचाह-न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धे:-अणुस्वभाववैचित्र्योपलब्धे: । आह-अनिदर्शनम्-अनुदाहरणमभिधानमात्रं-वचनमात्रमेतद् यदुत तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धे-रिति । एतदाशङ्कचाह-न, निदर्शनभावात् । किं तत्-निदर्शनं एवंविधम्-अभिप्रेतार्थसाधकं लौकिकं लोके भवमिति एतद् वाच्यमिति परः । ननु वज्रभाण्डादिभाव एवंविधं लौकिकं निदर्शनमित्याचार्यः । तदेव भावयन्नाह-तत्र हीत्यादि । तत्र-वज्रभाण्डादौ यस्मात् तुल्ये तौल्ये कर्षाद्यपेक्षया प्रकटः-सर्वलोकसिद्धः । कोऽसावित्याह-अल्पमहत्त्वादिभेदः । 'आदि'शब्दात्

પ્રશ્ન : અરે ! પણ જયારે તેની સત્તામાં જ કોઈ ઉપચય થતો નથી, ત્યારે પરમાણુઓનો તેવો (=સમુદિત અવસ્થામાં સ્થૂલ બનવાનો) સ્વભાવ પણ શી રીતે ન્યાયસંગત ગણાય ?

ઉત્તર: તમારી વાત બરાબર નથી, કારણ કે તે પરમાણુઓની સ્વભાવવિચિત્રતા સિદ્ધ જ છે (અને એ સ્વભાવવિચિત્રતાના કારણે જ પ્રત્યેક અવસ્થામાં સૂક્ષ્મસ્વભાવી પણ પરમાણુઓ, સમુદિત અવસ્થામાં સ્થૂલસ્વભાવી બને છે...)

પ્રશ્ન : પણ તમારી વાત તો દાખલા વિનાની હોવાથી "પરમાણુની સ્વભાવવિચિત્રતા સિદ્ધ છે" - એ માત્ર બોલવારૂપ સાબિત થાય છે, તેના માટે તમારે તર્ક આપવો જોઈએ...

ઉત્તર : તમારું કથન અયુક્ત છે, કારણ કે અમે કહેલ વાતમાં દાખલો છે જ… (એટલે અમારી વાત માત્ર બોલવારૂપ નથી.)

(દO) પ્રશ્ન : તો તમારે અભિપ્રેત અર્થને સિદ્ધ કરનાર, લૌકિક દાખલો બતાવવો જ જોઈએ...

ઉત્તર: તો જુઓ, આ રહ્યો દાખલો - ધારો કે બે વસ્તુ છે : (૧) વજ=હીરો, અને (૨) ભાંડ=વાસણ - આ બંને વસ્તુનું વજન કૈંપપ્રમાણ (=સોળ માસા પ્રમાણ) છે...

એટલે કર્ષપ્રમાણ વજનની અપેક્ષાએ બંને વસ્તુ તુલ્ય છે, અર્થાત્ વજનમાં કોઈ વધઘટ નથી... (એ પરથી માનવું જ જોઈએ કે, બંને વસ્તુના અશુઓ તુલ્ય જ છે, નહીંતર તો તુલ્યમાપ શી રીતે નીકળે?) છતાં પણ (૧) હીરાનું પરિમાણ અલ્પ અને વાસણનું પરિમાણ મહત્, (૨) હીરો સારભૂત અને વાસણ અસારભૂત - એમ અલ્પ-મહત્ત્વાદિની અપેક્ષાએ તેઓનો સ્પષ્ટપણે ભેદ દેખાય છે...

<sup>❖</sup> કર્ષ એક જાતનું પ્રમાણ છે, તેની પ્રક્રિયા આવી છે - (૧) ૧૦ ધાન્ય માસા=૧ સુવર્ણ માસા, (૨) ૧૬ સુવર્ણ માસા=૧ કર્ષ, (૩) ૪ કર્ષ=૧ ૫લ…

१. 'तदेवंविधौ लौकिक॰' इति क-पाठः । २. 'भेण्डादि॰' इति ड-पाठः । ३. 'भेण्डादौ' इति ड-पाठः ।

एव हेतोः । न चाभित्रपरिणामाऽसौ, दर्शनादिभेदात्, न चातत्स्वभावत्वेऽयम्, अतिप्रस-ङ्गात् । इति बादरभावसिद्धिः ॥

सारत्वादिग्रहः । न च तदणवः-वज्रभाँण्डाणवो न तुल्या एव । कुत इत्याह-तौल्याभेदात् कारणात् । न च हीनाधिका तत्सत्ता-वज्रभाण्डाणु-सत्ता । कुत इत्याह-अत एव हेतोः-तौल्याभेदादेव । न चाभिन्नपरिणामाऽसौ, तत्सत्तेति प्रक्रमः । कुत इत्याह-दर्शनादिभेदात् । अनुभवसिद्धोऽयमशक्यापलापः । न चातत्स्वभावत्वे सति अणूनामयं-भिन्नः परिणामः । कुत इत्याह-अतिग्रसङ्गात्, चेतनादिपरिणामापत्तेरित्यर्थः । इति-एवं बादरभावसिद्धिरणूनाम् ॥

\* અનેકાંતરિશ \*

(જેમ અહીં સરખા પણ પરમાણુઓ વજ અવસ્થામાં અલ્પપરિમાણી અને વાસણ અવસ્થામાં મહત્પરિમાણી દેખાય છે, તેમ સરખા પણ પરમાણુઓ, પ્રત્યેક અવસ્થામાં સૂક્ષ્મ અને સમુદાય અવસ્થામાં સ્થૂલ બને એમાં કોઈ અસમંજસતા નથી…)

પ્રશ્ન : ભાંડમાં અશુ વધુ હોવાથી તે મોટો છે.

ઉત્તર: ના, વજન સરખું હોવાથી અશુ સરખા છે...

પ્રશ્ન : વજ કરતાં ભાંડના અણુનું દળ વધુ હોવાથી મોટો છે...

ઉત્તર: તો તો વજન વધી જાય, પણ વજન સરખું છે, તેથી દળ પણ સરખું છે...

પ્રશ્ન : તો શું વજ/ભાંડના અણુઓ અભિન્નપરિણામી (એકપરિણામી) છે ?

ઉત્તર: ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે બંને વસ્તુનું દર્શન અને તદ્વિષયક વ્યવહારાદિ ભિન્ન ભિન્ન થાય છે, એવું દરેકને અનુભવસિદ્ધ છે. તેથી બંનેના ભેદપરિશામનો અપલાપ કરવો બિલકુલ શક્ય નથી...

પ્રશ્ન : જો બંને ભિન્નપરિણામી હોય, તો શું તે અશુઓમાં ભેદપરિણામરૂપ સ્વભાવ માનવો પડે ?

ઉત્તર: હા, નહીંતર તો તેવા સ્વભાવ ન માનવામાં, તે અશુઓનો ભેદપરિશામ જ નહીં ઘટે... છતાં પણ જો ભેદપરિશામ માનશો, તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, તે અશુઓમાં ચેતનપરિશામસ્વભાવ ન હોવા છતાં પણ, તેઓને ચેતનાદિપરિશામરૂપ માનવા પડશે! તેથી તે બંનેના અશુઓમાં ભેદપરિશામ રૂપ સ્વભાવ માનવો જ જોઈએ...

સારાંશ : જેમ સરખા પણ અણુઓ વજમાં સૂક્ષ્મ અને ભાંડમાં સ્થૂલ દેખાય છે, તેમ પ્રત્યેક અવસ્થામાં સૂક્ષ્મ પણ પરમાણુઓ સમુદિત અવસ્થામાં સ્થૂલ બને એમાં કોઈ ક્ષતિ નથી… એટલે પરમાણુઓની સ્થૂલ≕બાદરરૂપતા નિર્બાધ સિદ્ધ થાય છે…

१. 'भेण्डाणवः' इति छ-पाठः ।

(६१) एवं च 'इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो व्यवहारायोगात् 'इति प्रत्युक्तम्, उक्तवत् तेषां तथास्वभावतया सर्वथेन्द्रियाग्राह्यत्वासिद्धेः, तेषामेव तथाभवनादिति । (६२) आह-एवमन्यूनानितिरक्ततत्सत्ताभावे न ''उत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सत्'' इति न्याय्यं

एवं चेत्यदि । एवं च कृत्वा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुना तदग्रहणतः, प्रक्रमाद-ण्वग्रहणेन, व्यवहारायोगादिति-एवं तत् पूर्वपक्षोक्तं प्रत्युक्तमिति । कथमित्याह-उक्तवत् तेषां-परमाणूनां तथास्वभावतया कारणेन । किमित्याह-सर्वथा-एकान्तेन इन्द्रियाग्राह्यत्वासिद्धेः कारणात् । असिद्धिश्च तेषामेव-अणूनां तथाभवनात्-इन्द्रियग्राह्यतया भवनादिति । आह परः-एवम्-उक्तनीत्या अन्यूनानतिरिक्ततत्सत्ताभावे-अधिकृताणुसत्ताभावे सित । किमित्याह-न ''उत्पादव्ययथीव्ययुक्तं सत्'' इति एतत्र्याय्यं वच इति । कथमन्याय्यमित्याह-तत्र-अन्यूना-

·····◆ અનેકાંતરશ્મિ ❖······

# 🕸 પરમાણુઓની ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યતાસિદ્ધિ 🕸

(**દ૧**) પરમાણુઓની બાદરતા સિદ્ધ હોવાથી, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે - "પરમાણુસમૂહ તે ઇન્દ્રિયઅગ્રાહ્ય એવા પરમાણુઓના સમૂહરૂપ હોવાથી, પરમાણુનું ગ્રહણ ન થતાં, તે વિશે વ્યવહાર જ થઈ શકશે નહીં" - તે પણ નિરાકૃત થાય છે, કારણ કે ઉપરોક્ત રીતે તે પરમાણુઓનો તેવો સ્વભાવ હોવાથી, તેઓ સર્વથા ઇન્દ્રિયથી અગ્રાહ્ય જ છે - એવું સિદ્ધ નથી…

પ્રશ્ન : તો શું તેઓ ઇન્દ્રિયથી પણ ગ્રાહ્ય છે ?

ઉત્તર ઃ હા, જરૂર, કારણ કે તે જ પરમાણુઓ સમુદિત અવસ્થામાં ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યરૂપ બને છે… આ રીતે ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યતા સિદ્ધ હોવાથી તદિષયક વ્યવહાર અસંગત નથી…

#### 🕸 એકાંતવાદીકૃત એકાંત धौव्यनुं आपादन 🕸

(દર) એકાંતવાદી : ઉપરોક્ત રીતે પ્રત્યેક/સમુદિત અવસ્થામાં જો પરમાણુઓ તદવસ્થ જ રહેતાં હોય, અર્થાત્ તેઓની સત્તામાં કોઈ ન્યૂનાધિકભાવ ન થતો હોય, તો તમારું જે વચન છે કે -"(૧) ઉત્પાદ, (૨) વ્યય, અને (૩) ધ્રૌવ્ય - આ ત્રણથી યુક્ત પદાર્થ જ સત્ છે" - તે વેંચન ન્યાયસંગત

अनन्तधर्मकं वस्तु तेनोक्तं मानगोचरः ॥'' - षड्दर्शन० श्लो० ५७

<sup>💠 &#</sup>x27;'येनोत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं यत् सत्, तदिष्यते ।

<sup>&#</sup>x27;'ततः सिद्धं द्रव्यपर्यायात्मकं, उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं वस्तुतत्त्वमन्तर्बहिश्च प्रमेयम् ।'' - ल**घीयस्त्र० स्वो. ९** ।

<sup>&</sup>quot;उपन्ने वा विगए वा धुवे वा।" - स्थानांगसूत्र स्थान १०।

<sup>&#</sup>x27;'उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सत् ।'' <mark>~ तत्त्वार्थसूत्र ५/३० ।</mark>

<sup>&#</sup>x27;'यदुत्पादव्ययधौव्ययोगितां न विभर्ति वै।

तादृशं शशशृङ्गादिरूपमेव परं यदि ॥" - उत्पादादिसिद्धि श्लो० २ ।

१. द्रष्टव्यं ८६१तमं पृष्ठम् । २. 'दित्यत्पूर्व०' इति ड-पाठः ।

वचः, तत्र तत्त्वत उत्पादव्ययाभावात्, सत्तालेशस्यापि व्ययायोगात्, असतश्चोत्पादा-नुपपत्तेः, अन्यथा यो व्येति तस्य निरन्वयो व्ययः, यश्चोत्पद्यते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ता तस्याः कूटस्थनित्यतैवेति कथमुत्पादव्ययश्चौव्ययुक्तं सदिति ?

**० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ०** <

तिरिक्ततत्सत्ताभावे तत्त्वतः-परमार्थेन । किमित्याह-उत्पादव्ययाभावात् । अभावश्च सत्ता-तेशस्यापि कस्यचिद् व्ययायोगाद् भावाभावाभवनेन । तथा असतश्च-सत्तालेशस्य कस्य-चिदुत्पादानुपपत्तेः अभावभावाभावेन । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्वव्यमित्याह-अन्यथेत्यादि । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे यो व्येति-विनश्यित भावः तस्य निरन्वयो व्ययः-विनाशः, यश्चोत्पद्यते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ता-या नोत्पद्यते न विनश्यित तस्या अमुना प्रकारेण कूटस्थनित्यतैव-एकान्तेन इति एवं कथं "उत्पादव्ययथौव्ययुक्तं सत्" इति ? एतदा-

નહીં ગણાય, કારણ કે તેઓની સત્તામાં ન્યૂનાધિકતા ન થવામાં તો એમ જ સાબિત થશે કે, ખરેખર તો તેમાં ઉત્પાદ-વ્યય કંઈ જ નથી (છતાં પણ તમે તેને સત્ માનો છો, તો પછી 'ત્રણયુક્ત જ સત્ હોય' એવું વચન શી રીતે ન્યાયસંગત બને ?)

પ્રશ્ન : પણ પરમાણમાં ઉત્પાદ/વ્યય કેમ નથી - એ જરા બતાવશો ?

ઉત્તર : જુઓ → (૧) ભાવનો કદી અભાવ થતો નથી, એટલે પરમાણુની લેશ પણ સત્તાનો 'વ્યય' થવો બિલકુલ સંભવિત નથી, અને (૨) શશશૃંગ જેવા અભાવનો કદી ભાવ થતો નથી, એટલે તે પરમાણુમાં અસત્ એવા કોઈનો 'ઉત્પાદ' પણ બિલકુલ સંભવિત નથી…

અમારું આવું કથન માનવું જ જોઈએ, નહીંતર તો (૧) જે પદાર્થ નષ્ટ થાય છે, તે પદાર્થનો તો માત્ર નિરન્વય નાશ=વ્યય જ, (૨) જે અસત્ પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે, તે પદાર્થનો માત્ર ઉત્પાદ જ, અને (૩) જે પદાર્થ ઉત્પન્ન/વિનષ્ટ નથી થતો - માત્ર સત્તારૂપે સ્થાયી રહે છે - તે પદાર્થને એકાંતે કુટસ્થ નિત્ય જ માનવો પડશે…

અને એ રીતે તો, દરેક પદાર્થ ઉત્પાદાદિમાંથી કોઈ એકરૂપે જ સિદ્ધ થવાથી - કોઈ એક પદાર્થ ત્રણે રૂપ સિદ્ધ ન થતાં - તમારું "ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રોવ્યયુક્ત પદાર્થ જ સત્ છે" - એ વચન શી રીતે મનાય ?

ટૂંકમાં, ઉત્પાદાદિ ત્રણ યુક્ત પદાર્થ જ સત્ છે - એ વાત બિલકુલ ન્યાયસંગત નથી.

१. 'विनश्यित' इत्यधिक: क-पाठ: । २. 'कूटस्थितिनित्यतैतवेति' इति ग-पाठ: । ३. 'अभावसावाभावेन' इति ड-पाठ: । ४. पूर्वमृदिते तु 'अभावभावभावेन' इति पाठ:, अत्र तु D-प्रतपाठ: ।

(६३) अत्रोच्यते-अन्याय्यमिदं वचः, तत्सम्पूर्णसत्ताया एव परिणामित्वात् परिणामित्वे च तत्तत्कालाद्यवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य कथञ्चित् व्यययोगात्, अन्यथा तत्तादवस्थ्यापत्त्या सदा तद्धावेन वर्तमानतादिप्रसङ्गः । युक्तिबाधितश्चायं तत्कार्यासिद्धेरिति

शङ्क्याह-अत्रोच्यते-अन्याय्यमिदं वचो यदुक्तं भवता । कुत इत्याह-तत्सम्पूर्णसत्ताया एव

शङ्क्याह-अत्राच्यत-अन्याय्यामद वचा यदुक्त भवता। कृत इत्याह-तत्सम्पूणसत्ताया एव तेषां-परमाणूनां सम्पूर्णसत्ताया एव । किमित्याह-परिणामित्वात् सैव तेन तेनाकारेण परिण-मित । परिणामित्वे च सित किमित्याह-तत्तत्कालाद्यवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य-प्रस्तुताणुसत्त्वस्वभावस्य कथिक्चत्-केनिचत् प्रकारेण व्यययोगात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य-मित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तत्तादवस्थ्यापत्त्या तस्य-तत्सत्त्वस्वभावस्य तादवस्थ्यं तत्तादवस्थ्यं तस्यापित्तस्तया हेतुभूतया । किमित्याह-सदा तद्भावेन-तत्सत्त्वस्वभावभावेन । किमित्याह-वर्तमानतादिप्रसङ्गः । आकालं तदेककालादिसम्बन्धिस्वभावाप्रच्युत्येति भावनी-यम् । युक्तिवाधितश्चायं-वर्तमानतादिप्रसङ्गः, तत्कार्यासिद्धः-वर्तमानतादिकार्यासिद्धः । इति-

# એકાંતવાદીકૃત પ્રલાપનો નિરાસ \*# ઉત્પાદાદિ ત્રયાત્મકતાસિદ્ધિ \*

- (**દ**૩) સ્યાદ્વાદી : તમારું સંપૂર્ણ કથન અયુક્ત છે, કારણ કે ખરેખર તો તે પરમાણુઓની સત્તા જ તે તે (સ્થૂળ) આકારરૂપે પરિણમનારી છે... એટલે તેમાં ઉત્પાદ/વ્યય પણ માનવો જ રહ્યો... તે આ રીતે -
- (૧) **વ્યયરૂપતા** : પરમાણુનો સત્ત્વસ્વભાવ તે તે કાળ-ક્ષેત્રાદિમાં અવસ્થાન**રૂ**પ છે... હવે તેના આ સ્વભાવનો કથંચિદ્ (=કોઈક પ્રકારે) તો વ્યય થાય જ છે.

પ્રશ્ન : (અન્યથા=) જો વ્યય ન માનીએ તો ?

ઉત્તર : તો તો તે પરમાશુનો તત્કાલાદિ-અવસ્થાનરૂપ સત્ત્વસ્વભાવ હંમેશા તદવસ્થ જ માનવો પડશે, ને તો પછી સદા તે જ કાળ રહેવાથી તે કાળની વર્તમાનતાદિ માનવાનો પ્રસંગ આવશે !

આશય એ કે, તત્કાલાવસ્થાનરૂપ તત્સત્ત્વસ્વભાવનો જો વ્યય ન થાય, તો તત્સત્ત્વસ્વભાવ હંમેશાં રહે, જે તત્કાલાવસ્થાનરૂપ હોવાથી (પરમાશુ હંમેશાં માટે એક જ કાળ સાથે સંબંધિત રહેતાં) તત્કાલ હંમેશાં વર્તમાન બનવાનો પ્રસંગ આવે. અને તે યુક્તિબાધિત છે, તત્કાળ તે વર્તમાન નથી, કારણ કે વર્તમાનતાનું કાર્ય તત્કાળમાં અસિદ્ધ છે...

१. 'तत्तत्कालाद्यवस्थानव्ययोत्पादयोः योगादिति, भावाधारौ चैतौ' इति क-पाठे सित पाठप्रपातः । २. 'सेवते नातना(?)कारणेन' इति ड-पाठः । ३. 'परिणमित' इति पाठः पूर्वमुद्धिते नास्ति, अत्र तु D-प्रतानुसारेण स्थापितः । ४. 'तत्तत्सत्त्व॰' इति ड-पाठः । ५. 'मानादिप्रसङ्गः' इति क-पाठः । ६. 'भाव-प्रन्युत्वेति' इति ड-पाठः ।

व्यययोगः । समयान्तराद्यवस्थानलक्षणस्य च तत्सत्त्वस्वभावस्य कथञ्चिदसत एवो-त्पादः । (६४) सर्वथा सत्त्वे प्रागपि तद्भावात् तदा तद्भावविरोधः । अस्ति चायम्, समयान्तराद्यवस्थानयोगादिति (६५) भावाधारौ चैतौ, वान्ध्येयादावसम्भवादनयोः । तत्त्वभाववैकल्ये च तत्सत्त्वस्यासम्भव एवेति भावनीयम् ।

एवं व्यथंयोगस्तत्सत्त्वस्वभावस्य समयान्तराद्यवस्थानलक्षणस्य च 'आदि'शब्दात् क्षेत्रान्तरादिग्रहः, तत्सत्त्वस्वभावस्य-अधिकृताणुसत्त्वस्वभावस्य ! किमित्याह-कथिकृत्-केनिचत्
प्रकारेण असत एवोत्पादः । सर्वथा-एकान्तेन सत्त्वे । किमित्याह-प्रागपि तद्भावात्समयान्तरावस्थानलक्षणतत्स्वभावभावात् । किमित्याह-तदा-समयान्तरादौ तद्भाविवरोधःसमयान्तराद्यवस्थानादिलक्षणतत्स्वभावविरोधः । अस्ति चायं-भावः । कृत इत्याह-समयान्तराद्यवस्थानयोगादिति । भावाधारौ चैतौ-व्ययोत्पादौ । कृत इत्याह-वान्थ्येयादावसम्भवादनयोः-व्ययोत्पादयोः । तत्स्वभाववैकल्ये च-यथोदितव्ययोत्पादस्वभाववैकल्ये च

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

એટલે માનવું જ રહ્યું કે, તે પરમાશુનો વર્તમાનકાલસંબંધિતા રૂપ સ્વભાવ કાયમ ટકતો નથી, પણ કથંચિદ્ તો તેનો વ્યય થાય જ છે… તેથી પરમાશુના સત્ત્વસ્વભાવનો કથંચિદ્ વ્યય છે જ…

- (૨) **ઉત્પાદરૂપતા** : પરમાશુમાં બીજા કાળમાં બીજા ક્ષેત્રાદિમાં રહેવારૂપ સ્વભાવ જે પહેલા કથંચિદ્ અસદ્દ હતો, તેનો ઉત્પાદ થાય છે.
- (६४) પ્રશ્ન : (सर्वथा सत्त्वे=) પરમાણુના કાળાંતર ક્ષેત્રાંતરાદિમાં રહેવારૂપ स્વભાવ પણ પહેલા હતો, તેવું માનીએ તો ?

ઉત્તર: તો તો તે સ્વભાવ પહેલા પણ રહ્યો હોવાથી, કાલાંતરાદિમાં જ તેનો (સમયાંતરાદિમાં રહેવારૂપ) સ્વભાવ હોવાનું વિરુદ્ધ ઠરશે...

ભાવ એ કે, પરમાણુમાં કશો ફેરફાર માનવાનો નથી. એમ જ ચોથી ક્ષણ પસાર થઈ, પમી આવી. તો પરમાણુમાં પમી ક્ષણમાં રહેવારૂપ સ્વભાવ ઉત્પન્ન થયો… તે પહેલા નહોતો એટલે અસત્ની ઉત્પત્તિ થઈ… પૂર્વે પણ તે સ્વભાવ માનો તો ત્યારે પણ તેમાં પાંચમી ક્ષણે રહેવાનો સ્વભાવ થવાથી ચોથી ક્ષણે રહેવારૂપ સ્વભાવ ઘટી ન શકે… એટલે પૂર્વે તેવો સ્વભાવ માની શકાય નહીં… ને તેવો (=સમયાંતરમાં અવસ્થાનરૂપ) સ્વભાવ તેનો છે તો ખરો જ, એટલે જ તો સમયાંતરમાં તેનું અવસ્થાન થાય છે… એટલે માનવું જ રહ્યું કે કથંચિદ્ પૂર્વે અસત્નો જ ઉત્પાદ થાય છે…

(**દપ**) બીજી વાત, ઉત્પાદ અને વ્યય બંને ભાવપદાર્થરૂપ આધારમાં જ રહે છે, કારણ કે ભાવપદાર્થના જ ઉત્પાદ - વ્યય થાય છે, વંધ્યાપુત્ર જેવા અસત્ પદાર્થના નહીં...

१. पूर्वमुद्रिते तु 'चयाम्' इत्यशुद्धपाठः । २. 'योगस्तत्सत्त्वभावस्य' इति ड-पाठः ।

आह-एवमपि किञ्चित् तत्रासदेवोत्पद्यत इतीष्टं तद्वत् । तत् प्रतीत्य तदपरभावे को दोष: ? (६६) उच्यते-दृष्टहान्यदृष्ट्रपरिकल्पनाख्य: । तथाहि-भावाश्रितमसद् भवद् ------- अव्याख्या 💠-------सित । कस्येत्याह-तत्सत्त्वस्य-अधिकृताणुसत्त्वस्य तत्सैत्त्वस्वभावसत्त्वस्य वा असम्भव

एवोक्तनीत्या इति भावनीयम् । आह पर:-एवमपि-यथा भवतोक्तं तथापि किञ्चित्-समयान्तराद्यवस्थानादि तत्र-अधिकृताण्सत्त्वे असदेवोत्पद्यत इति-एविमष्टं तद्वदिति निदर्शनम् । तत् प्रतीत्य-अधिकृताणुसत्त्वं तदपरभावे-तदन्योत्पादे यत्रोत्पद्यत इतीष्यते तत्र को दोष:? पर्यायवद् द्रव्यमपि स्वहेतुं प्रतीत्योत्पद्यतामिति । एतदाशङ्क्याह-दृष्टहान्य-दृष्ट्रपरिकल्पनाख्यः, दोष इति वर्तते । अक्षरगमनिका सुज्ञेया । भावार्थं त्वाह तथाहीत्यादिना ।

હવે જો અધિકૃત પરમાણુને કે (तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वस्य=) ઉત્પાદ-વ્યયસ્વરૂપ સ્વભાવવાળા ધ્રૌવ્યને, ઉપરોક્ત ઉત્પાદ-વ્યયરૂપસ્વભાવથી રહિત માનશો, તો તો તે બે નિરાધાર થઈ જવાથી**.** ઉત્પાદ-વ્યયનું અસ્તિત્વ જ સંભવિત નહીં બને...

સાર: તેથી પરમાણુના ધ્રૌવ્યને=સ્થિરતારૂપ સ્વભાવને ઉત્પાદ-વ્યયસ્વભાવી માનવો ઉચિત જ છે... એટલે દરેક વસ્તુની ત્રયાત્મકતા માનવી જ રહી...

#### 🕸 એકાંત અસલ્કાર્યવાદનો નિરાસ 🕸

એકાંતવાદી : અધિકૃત અણુસત્ત્વમાં, જેમ સમયાંતરાદિ અવસ્થાનરૂપ પર્યાયો સર્વથા અસદ્ જ ઉત્પન્ન થાય એવું તમને ઇષ્ટ છે, તો તેની જેમ, અધિકૃત અણુસત્ત્વને આશ્રયીને મુદાદિરૂપ દ્રવ્ય પણ સર્વથા અસદ્ જ ઉત્પન્ન થાય એવું કેમ ન મનાય ? તેમાં દોષ શું ? (ભાવ એ કે, અધિકૃત અણુસત્ત્વને આશ્રયીને, જો પર્યાય સર્વથા અસત્ ઉત્પન્ન થઈ શકતો હોય, તો તેની જેમ દ્રવ્ય પણ સર્વથા અસત્ કેમ ન ઉત્પન્ન થાય ?)

- ( દ દ ) સ્યાદાદી : જુઓ, તેવું માનવામાં (૧) દષ્ટહાનિ, અને (૨) અદેષ્ટપરિકલ્પના નામનો દોષ આવે છે. તે આ પ્રમાણે -
- (૧) દરેક અસત્ પદાર્થ ભાવને આશ્રયીને ઉત્પન્ન થતાં દેખાય છે... જેમ માટીરૂપ ભાવને ф
- 33. तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वस्येति । तयो:-उत्पाद-व्ययो: सत्त्वं-स्वरूपं तत्सत्त्वम्, तत्सत्त्वं स्वभावो यस्य तत् तत्सत्त्वस्वभावम्, तच्च तत् सत्त्वं च-धौव्यलक्षणोडंशः तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वं तस्य ! उत्पाद-व्ययसम्बन्धि सत्त्वस्वभावं हि धौव्यम् । ततो यदि यथोदिततद्व्ययोत्पादस्वभाववैकल्यमभ्यूपगम्यते धौव्यस्य, तदा न सम्भवत एवोत्पाद-व्ययौ, निराधारत्वात् । तस्मादुत्पादव्ययस्वभावं धौव्यमङ्गीकर्तुम्चित-मिति ॥

हर्ष्टं मृद्घटादिसंस्थानादिवत्, तत्समयान्तरां द्यवस्थानादितत्त्यागे दृष्टहानिः । न दृष्टं चा-तदाश्रयं वान्ध्येयबालाद्याकारवत् मृदभावघटाकारवद्वा । तदङ्गीकरणेऽदृष्टपरिकल्पना ।

🍁 व्याख्या 🍁

तथाहीत्युपप्रदर्शने । भावाश्रितं सत् असत्-अविद्यमानं भवद् दृष्टम् । निदर्शनमाहमृद्घटादिसंस्थानादिवत् मृदि घटादिसंस्थानादि तद्वत् । किं दृष्टमित्याह-तत्समयान्तराद्यवस्थानादितत्त्यागे-भावश्रितासत्सद्भवनत्यागे । किमित्याह-दृष्टहानिः । तथा न दृष्टं चेत्यादि । न दृष्टं च अतदाश्रयं न तदाश्रयमतदाश्रयम्, अभावाश्रयमित्यर्थः । निदर्शनमाहवान्थ्येयबालाद्याकारवदिति निदर्शनं सुज्ञानं सुखप्रतिपत्त्यर्थम् । एवमयसद्वाद इति च ख्यापनार्थं
निदर्शनान्तरमाह-मृद्धावघटाकारवद् वा मृदभावे घटाकार इति समासस्तद्वत् । 'वा'शब्दो
विकल्पान्तरप्रदर्शनार्थः । तदङ्गीकरणे च-अभावाश्रयासत्सद्भवनाङ्गीकरणे च । किमित्याहअदृष्टपरिकल्पनं यत्र दृष्टं प्रत्यक्षानुमानाभ्यामसद्भवनं तत् परिकल्पनम् । इत्यारेकाशेषनिरासा-

આશ્રયીને પૂર્વે અવિદ્યમાન એવાં ઘટસંસ્થાનાદિની ઉત્પત્તિ… આમ ભાવને આશ્રયીને જ અસત્= અવિદ્યમાન પદાર્થની ઉત્પત્તિ દેષ્ટ છે…

પણ જો મૃદ્રરૂપ દ્રવ્ય પણ પૂર્વે અસત્=અવિદ્યમાન માનો, તો ઘટસંસ્થાન - સમયાંતરાદિ અવસ્થાનની ઉત્પત્તિ ભાવને આશ્રયીને નહીં ગણાય… ફલતઃ પ્રત્યક્ષદેષ્ટ એવી ભાવાશ્રિત અસત્ પદાર્થની ઉત્પત્તિની હાનિ થશે, એમ દેષ્ટહાનિનો પ્રસંગ આવશે…

(૨) અભાવને આશ્રયીને કદી કોઈની ઉત્પત્તિ દેખાતી નથી. જેમ વંધ્યાપુત્રને આશ્રયીને બાલાદિ આકારની ઉત્પત્તિ કદી દેષ્ટ નથી…

(અસત્કાર્યવાદમાં આવતાં દોષોને સુખેથી સમજી શકાય એ માટે જ આ વંધ્યાપુત્રનું દેષ્ટાંત આપેલ છે. આ જ વાતને હજી પુષ્ટ કરવા એક બીજું દેષ્ટાંત આપે છે -)

જેમ માટીના ન હોવામાં ઘટાકાર ઉત્પન્ન થતો નથી, તેમ પૂર્વે દ્રવ્ય ન હોવામાં પર્યાયની ઉત્પત્તિ પણ કદી દેષ્ટ નથી, ટૂંકમાં અભાવને આશ્રયીને અસત્ પદાર્થની ઉત્પત્તિ પ્રત્યક્ષ કે અનુમાન એકે પ્રમાણથી દેષ્ટ નથી, છતાં પણ તમે તેવી કલ્પના કરો, તો પ્રત્યક્ષ-અનુમાનથી અદેષ્ટની કલ્પનાનો દોષ આવશે જ... (અસદ્વાદી બૌદ્ધો, દ્રવ્યનો પણ પૂર્વે અભાવ માને છે, એટલે તેઓ અભાવને આશ્રયીને ઘટસંસ્થાનાદિની ઉત્પત્તિ કહે છે, જે કદી દેષ્ટ નથી. તેથી તેઓને અદેષ્ટકલ્પના નામક દોષ આવે છે...)

સાર : તેથી દ્રવ્યને તો પૂર્વે સત્ જ માનવો જોઈએ અને પછી તેને આશ્રયીને ઘટસંસ્થાનાદિરૂપ પર્યાયની ઉત્પત્તિ માનવી જોઈએ..

१. 'रादिवस्वतत्त्यागे दृष्ट॰' इति क-पाठः । २. 'भावासृतं' इति ड-पाठः । ३. 'भावासृता' इति ड-पाठः । ४. 'श्रयेऽसत्सद्भवना॰' इति ड-पाठः ।

(६७) न च तत्तथाभावाभावे असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः तत् प्रतीत्य तद्भाव इत्यपि कल्पनाऽयुक्ता, पुष्कलबीजाभावात् । इति तदुपादानमन्तरेणैव स्यात् तदभावः, यद्यसदेव सद् भवेत् । (६८) न चासावतो यदिप किञ्चित् तत्र असदुत्पद्यते तदिप

याह-न च तत्तथाभावाभावे तस्यैव-हेतोः प्रक्रमाद् विशिष्टस्य भावस्य, तथा-कार्यरूपेण विविक्षतपर्यायात्मना भावाभावे सित असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः-एवं न्यायवादिनः। किमित्याह-तत् प्रतीत्य-कारणं तद्भावः-कार्यभाव इत्यपि कत्यना युक्ता न च। कुत इत्याह-पुष्कलबीजाभावात्। एकान्तेनैवासतः सद्भावेन सर्वथा तदनुपयोगादिति गर्भः। इति-एवं सर्वथाऽसद्भवनेन किमित्याह-तदुपादानमन्तरेणैव, प्रक्रमात् कार्योपादानमन्तरेणैव, स्यात् तद्भावः-कार्यभावः। कथमित्याह-यद्यसदेव सद् भवेत् न तस्यासतः कारणसत्तया कश्चित्

.....**ં અનેકાંતરશ્મિ ∻**........ (હવે ગ્રંથકારશ્રી, બૌદ્ધની શેષ આશંકાના નિરાસ માટે કહે છે -)

# 🕸 औद्धङ्खित प्रतीत्थसभूत्पादवादनो निरास 🕸

(૬૭) બૌદ્ધો કહે છે કે, કાર્ય તે ઉત્પત્તિ પહેલા સર્વથા અસત્ હોય છે અને આ અસત્ કાર્ય જ કારણને આશ્રયીને સત્ બને છે, અર્થાત્ પૂર્વક્ષણીય મૃદ્દક્ષણને આશ્રયીને ઉત્તરક્ષણે ઘટરૂપ અસત્ (પૂર્વે સર્વથા અવિદ્યમાન) પદાર્થ સત્ બને છે… ← આવી ન્યાયવાદીની (ધર્મકીર્તિની) કલ્પના છે…

પણ, જયારે વિશિષ્ટ કારણ કાર્યરૂપે ન જ પરિણમતું હોય, અર્થાત્ જયારે માટીરૂપ કારણ ઘટરૂપે ન જ પરિણમતું હોય, ત્યારે ઉપરોક્ત કલ્પના સંગત થઈ શકે નહીં... (બૌદ્ધમતે પૂર્વક્ષણીય કારણક્ષણ ક્ષણિક હોઈ ઉત્તરક્ષણે નષ્ટ થઈ જાય છે. એટલે કારણનું કાર્યરૂપે પરિણમન ઘટતું નથી અને માટે જ કારણને આશ્રયીને કાર્યોત્પાદની કલ્પના અયુક્ત ઠરે છે...)

બૌદ્ધ : પણ તેવી કલ્પના કરવામાં અયુક્ત શું ?

સ્યાદાદી: કારણ કે તેવું માનવામાં પુષ્કળ બીજ (=સમર્થ ઉપાદાનકારણ) ઘટતું નથી. ભાવ એ કે, એકાંતે અસત્ જ સત્ થતું હોવાથી, (કારણક્ષણે) તેવા અસત્ પદાર્થ વિશે ઉપાદાન કારણનો ઉપયોગ રહેવો બિલકુલ સંભવિત નથી અને ઉપયોગ વિના તો ઉપાદાન તે કાર્યનું કારણ બની શકે જ નહીં.

બીજી વાત, સર્વથા અસત્નું જ ભવન માનવામાં તો, ઉપાદાન વિના જ તે કાર્યનું અસ્તિત્વ માનવાનો પ્રસંગ આવશે ! કારણ કે જો સર્વથા અસદ્ જ સદ્ બને, તો (કારણક્ષણે) તેવા અસત્ પદાર્થનો કારણની સત્તા સાથે કોઈ પ્રતિબંધ=વ્યાપ્તિ જ નથી... (શું શશશૃંગ જેવા અસત્ પદાર્થનો કોઈની સાથે પ્રતિબંધ હોવાનો ?) અને પ્રતિબંધ વિના તો કારણની ગેરહાજરીમાં પણ કાર્યોત્પાદનો પ્રસંગ આવશે જ...

१. 'सर्वथा असंत्स(?)द्भावनेन' इति ड-पाठ: ।

भावाश्रयत्वात्, तत्तथाशक्तियोगात् तस्यैव तथाभवनात्, अन्यथोक्तवद्योगान्नासदेव । किं तर्हि ? कथञ्चित्, पूर्वभवनभूतान्यथाभूतभवनात्मकत्वादुत्पादस्य । एतेनैतत्स्वभाव

प्रतिबन्धः । न चासौ-कार्यभावो भवित, अतो यदिष किञ्चित् तत्र-अधिकृताणुभावे असदुत्पद्यते तदिष भावाश्रयत्वात् कारणात्, नासदेवेति सम्बन्धः । भावाश्रयत्वं च तत्तथा-शिक्तयोगात् तस्य-भावस्य तथा-प्रतिनियतकार्यकर्तृत्वशक्तियोगात् । तथा शक्तियोगश्च तस्यैव तथाभवनात् तस्यैव-कारणभावस्य तथा-कार्यभावरूपेण भावभवनात् । इत्थं चैतदङ्गी-कर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तवत् अयोगात् कारणात् नासदेव उत्पद्यते । कि

तर्हि ? कथञ्चिदसदिति । कुत इत्याह-पूर्वभवनभूतान्यथाभूतभवनात्मकत्वात् कारणात् । कस्येत्याह-उत्पादस्य । एतेन-उत्पादलक्षणेन एतत्स्वभाव एव-भावस्वभाव एव यद्वोत्पादधर्म

પણ શું ઉપાદાન વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે ? શું માટી વિના ઘડો બને છે ? બિલ્કલ નહીં…

વજા શું ઉપાદાન પત્ના કાવના ઉત્પાત યાવ છે : શું માટા પત્ના પડા બને છે : ાબલુંલ પહા… (દ્ ૮) એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અધિકૃત પરમાણુમાં જે કંઈ અસત્ ઉત્પન્ન થતું દેખાય છે, તે સર્વથા અસત્ નથી, કથંચિદ્ અસત્ છે, કારણ કે તે કાર્ય ભાવાશ્રિત છે (ઉપાદાન કારણને આશ્રયીને ઉત્પન્ન થાય છે.) અને તેનું કારણ એ કે, કારણમાં નિયત કાર્યકર્તૃત્વશક્તિ છે (એટલે જ તેને આશ્રયીને પ્રતિનિયત કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે) અને તેનું પણ કારણ એ કે, કારણ જ કાર્યરૂપે પરિણમે છે (એટલે જ તે કારણમાં નિયત કાર્યકર્તૃત્વશક્તિ છે !) જો કારણનું કાર્યરૂપે પરિણમન ન માનો (=અન્યથા) તો કાર્યોત્પત્તિ જ ન થાય…

સાર એ કે, સર્વથા અસત્ જ ઉત્પન્ન થાય એવું નહીં, પણ કથંચિદ્ અસત્ ઉત્પન્ન થાય એવું જ માનવું જોઈએ...

જુઓ → પૂર્વે રહેલા પદાર્થનું અન્યરૂપે થવું એને જ 'ઉત્પાદ' કહેવાય છે. (માટીરૂપે રહેલા પદાર્થનું ઘટસંસ્થાનરૂપે ઉત્પન્ન થવું એને જ ઘટનો ઉત્પાદ કહેવાય) હવે જો કાર્યનું પૂર્વે દ્રવ્યરૂપે અસ્તિત્વ માનો, તો જ તેનો આવો ઉત્પાદ ઘટી શકે... એટલે સર્વથા અસત્ નહીં, પણ કથંચિદ્ અસત્ની જ ઉત્પત્તિ માનવી જોઈએ.

આ રીતે ઉત્પાદનું લક્ષણ કહેવાથી, તદંતર્ગતરૂપે અર્થતઃ વ્યયનું લક્ષણ પણ સ્પષ્ટપણે જણાઈ આવે છે. તે આ રીતે -

ઉત્પાદની જેમ વ્યય પણ ભાવનો સ્વેંભાવ છે, અથવા તો વ્યય પણ ઉત્પાદસ્વભાવવાળો હોવાથી

<sup>&#</sup>x27;'यतो नानुत्पन्नं वस्तु लक्ष्यते अत उत्पादोऽपि वस्तुलक्षणं, 'विगमो य' ति विगमश्च विनाशश्च वस्तुलक्षणम्, तमन्तरेणोत्पादाभावात्, न हि वक्रतयाऽविनष्टमङ्गलिद्रव्यं ऋजुतयोत्पद्यते...।'' आवश्यकहारि० नि० ७५१ टी० ।

१. 'एतेनैव स्वभाव' इति क-पाठ: । २. 'कारणाभावस्य' इति ड-पाठ: ।

एव तत्त्वतो व्यय इत्यर्थत उक्त एव,(६९) यतोऽस्यायमर्थः पूर्वभवनेन भूतत्वमुत्पादतया अन्यथाभूतं तु भवनं व्ययतया तदेतदुभयमात्मा यस्येत्यन्यपदार्थेनोत्पादः सम्बध्यते वित्तः परमार्थेन व्यय ईत्यर्थतः – सामर्थ्येन उक्त एव व्ययः । इहैव भावार्थमाह यतोऽस्यायमित्यादिना । यतोऽस्यायमर्थः । उत्पादलक्षणवाक्यस्य पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम् – आत्मा यस्य स तथाविधस्तद्भावस्तस्मात् तत्र पूर्वभवनेन – कारणसम्बन्धिना भूतत्वम् अतीतत्वं उत्पादत्वया वित्प्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेः । अन्यथाभूतं तु भवनं क्ष्याह अधेवाधी अर्थथी व्यय पश्च अहेवाधी अर्थथी व्यय पश्च अत्याह्म केवेव अर्थने अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे व्ययने अर्थे क्ष्यि व्यय पश्च अर्थे पश्च अत्यन्त तो थाय अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे व्ययने अर्थे वित्य प्रभाशे थे - पर्वभवनेन भवत्वम (=अतीतत्वम) घटाय पर्ये पर्ये पर्वक्षण्यत्य स्तिष्ठि श्रेष्ट अर्थे अर्थे अर्थे वित्याह स्तिष्ठ स्तिष्य स्तिष्ठ स्तिष्य स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्तिष्ठ स्ति

पूर्वभवनेन भूतत्वम् (=अतीतत्वम्) ६८३५ वस्तु, પૂર્વક્ષણગત મૃત્પિંડાદિ કારણ અતીત થાય - નષ્ટ થાય તો જ ઉત્પન્ન થાય... આમ, ઉત્પાદ વ્યયને અવિનાભાવી છે, કારણ કે (तत्प्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेरिति=) કાર્યનાં પ્રાગભાવની નિવૃત્તિ ન થાય તો પહેલાંની જેમ તે કાર્યનો ઉત્પાદ સંગત ન થઈ શકે...

આશય: સ્પષ્ટ નિયમ છે કે, જયાં સુધી કાર્યનો પ્રાગભાવ નિવૃત્ત ન થાય, ત્યાં સુધી કાર્ય ન જ ઉત્પન્ન થાય. (જયાં સુધી ઘટપ્રાગભાવ ન નિવર્તે, ત્યાં સુધી ઘટ ન જ બને) શું મૃત્પિંડ અવસ્થામાં ઘટની ઉપલબ્ધિ થાય છે ? એટલે માનવું જ રહ્યું કે, મૃત્પિંડનો કથંચિદ્ અભાવ થાય તો જ તે ઘટની ઉત્પત્તિ થાય છે.

આમ, ઘટનો ઉત્પાદ તે મૃત્પિંડના કથંચિદ્ નાશને અવિનાભાવી છે, તેથી ઉત્પાદ સાથે વ્યય પણ માનવો જ રહ્યો…

ф
 faatणम्

34. पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम्-आत्मा यस्य स तथाविधसद्भावस्तस्मादिति । अयं सुखाव-बोधाय वृत्तिकृता समासः कृतः पूर्वभवनभूतान्यथाभूतभवनात्मकत्वादिति वाक्यस्येति ।।

35. उत्पादतयेति । उत्पादरूपतया चस्तुन उत्पद्यमानत्वेनेत्यर्थः । घटरूपं हि वस्तु पिण्डादिकारण-रूपे अतीत एवोत्पद्यते, उत्पादस्य व्ययाविनाभूतत्वात् । कृत इत्याह- 36. तत्प्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेरिति । तत्प्रागभावस्य-कार्यप्रागभावस्य कारणस्वरूपलक्षणस्यानिवृत्तौ-अविनाशे सित प्राग्वत्-कारणावस्थायामिव तद्भावानुपपत्ते:-कार्योत्पादस्याघटनात् । कार्यस्य हि कारणकालः प्रागभावः "क्षीरे

१. 'इत्यर्थ: सामर्थ्येनोक्त एव' इति ड-पाठः । २. 'तदभावा॰' इति क-पाठः । ३. 'रूपो अतीत' इति च-पाठः ।

व्ययाविनाभूत:, (७०) व्यपदेशस्त्वस्य पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मक इति ।

 व्याख्या 
 कारणगतमेव व्ययतया तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभावः, तदेतदुभयम्-अनन्तरोदितं आत्मा यस्ये-त्यन्यपदार्थेन उत्पादः सम्बध्यते । किंविशिष्ट इत्याह-व्ययाविनाभूत इति निर्दाशतमेतत् । व्यपेदशस्त्वस्य-व्ययस्य पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मक इति । पूर्वभवनेनाभूतं अन्यथा-भूतं भवनं-आत्मा यस्य स तथाविध इति । इहैव भावनामाह तच्चैविमत्यादिना । तच्च-

**અ**નેકાંતરિશે **∻** 

सार એ કે, (पूर्वभवनेन भूतत्वं उत्पादतया=) મૃત્પિંડાદિ કારણનું અતીત થવું તે ઉત્પાદ, અને (२) કારણગત તે જ મૃત્પિંડાદિ સ્વરૂપનું ઘટાદિ અન્યસ્વરૂપે થવું વ્યય કહેવાય. (=अन्यथाभूतं तु भवनं व्ययतया)... બાકી જો તે મૃત્પિંડાદિનો વ્યય ન માનો, તો તેનું અન્યસ્વરૂપે ઉત્પન્ન થવું સંગત થશે નહીં. (કારણ કે વ્યય વિના અન્યસ્વરૂપતા બિલકુલ સંભવિત નથી.)

આ જ વાતને જણાવે છે -

- (૧) પૂર્વમવનેન મૂતત્વમ્, અને (૨) अન્यथाभूतं तु भवनम् આ બંને સ્વરૂપ જેનું છે, તેવો ઉત્પાદ છે અને આ ઉત્પાદ તે વ્યયને અવિનાભાવી છે… (एतदुभयमात्मा यस्येति अन्यपदार्थेन उत्पादः सम्बध्यते તે પંક્તિનો અર્થ → આ બહુવ્રીહિ સમાસ છે… તે અન્યપદ પ્રધાન હોય, એટલે અહીં અન્યપદ તરીકે ઉત્પાદ લેવાનો છે અને તેમાં બે સ્વરૂપ જોડવાનું છે…)
  - (૭૦) પ્રશ્ન : ઉત્પાદ સાથે સમાયેલા તે વ્યયનો વ્યપદેશ કેવારૂપે થાય ?

ઉત્તર: पूर्वभवनाभूत – अन्यथाभूतभवनात्मक રૂપે... તાત્પર્ય એ કે, પૂર્વભવનરૂપે અભૂત-અસંપન્ન થવું, અર્થાત્ મૃત્પિંડરૂપે ન રહેવું અને તે મૃત્પિંડનું અન્યથારૂપે થઈ જવું - આવા સ્વરૂપે વ્યયનો વ્યપદેશ થાય...

दध्यादि यन्नास्ति प्रागभावः स कथ्यते'' इति वचनात् । प्रागभावे चानिवृत्तौ नोत्पद्यत एव कार्यम् । निह मृत्पिण्डावस्थायां समुत्पद्यमानः समुपलभ्यते घटः, किन्तु तदभाव एवेति ।।

- 37. अन्यथाभूतं तु भवनमिति । अन्यथास्वरूपम् ॥
- 38. व्ययतयेति व्ययरूपतया, वस्तुनो व्ययमानत्वेनेत्यर्थः । व्ययो ह्युत्पादाविनाभावी, यतः ॥
- 39. तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभाव इति । तस्य-व्ययस्याभावेऽन्यथाभूतत्वस्य-अन्येन रूपेणोत्पाद-लक्षणस्याभावो वर्तते, यतः ॥
  - 40. पूर्वभवनेनाभूतमिति । पूर्वरूपतया असम्पन्नम् ॥
  - 41. अन्यथाभूतमिति । अन्यथा रूपतया सञ्जातम् ॥

१. 'वर्तते पूर्व॰' इति च-पाटः ।

......**♦ व्याखा ♦**......

भवनमेवं पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मकम् । कुत इत्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन तथास्वभाव-त्वात्-पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मकस्वभावत्वात् । तथास्वभावत्वं च यथाक्षयोपशमं यस्य यथा क्षयोपशमः, क्षयोपशमानुरूपेणेत्यर्थः । तत्रैव-अधिकृतभवने किमित्याह-व्यय-प्रतीतेः । तथाहि-कपालादिष्वेव घटादिव्ययप्रतीतिः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-तत्त्व्छेत्यादि ।

(પરમાર્થ: ઘડો ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ઉત્પાદ-વ્યય બંને સમાવિષ્ટ હોય છે. બંનેનો વ્યપદેશ આ રીતે થાય: (૧) ઉત્પાદવ્યપદેશ - પૂર્વમવનમૂતાન્યથામૂતમવન અર્થાત્ મૃત્પિંડનું અતીત થવું અને તે મૃત્પિંડનું ઘડારૂપે થવું... અને (૨) વ્યયવ્યપદેશ - પૂર્વમવનામૂતાન્યથામૂતમવન અર્થાત્ મૃત્પિંડરૂપે પોતાનું અસ્તિત્વ ન રહેવું અને તે રૂપે વિલુપ્ત થઈ, તે મૃત્પિંડનું અન્યથારૂપે થઈ જવું...)

પ્રશ્ન : બંને વ્યપદેશ અર્થથી તો એકસરખા જ દેખાય છે, તો ઉત્પાદ-વ્યયમાં સંજ્ઞાભેદ (એકમાં પૂર્વમવનમૂત અને બીજામાં પૂર્વમવનામૂત એવો ભેદ કરવાની શી જરૂર ?

ઉત્તર : અહીં અમને એવું લાગે છે કે -

- (૧) જેમ ઉત્પાદમાં (ક) પૂર્વભવનભૂત → મૃત્પિંડનું અતીત થવું; તે ઉત્પાદ કહ્યો અને (ખ) અન્યથાભૂતભવન → મૃત્પિંડનું અન્યરૂપે થવું; તે વ્યય કહ્યો…
- (૨) તેમ વ્યયમાં (ક) પૂર્વભવનભૂત → મૃત્પિંડનું મૃત્પિંડરૂપે ન રહેવું; તે વ્યય કહ્યો અને (ખ) અન્યથાભૂતભવન → તે મૃત્પિંડનું અન્યરૂપે થવું; તે ઉત્પાદ કહ્યો…

અર્થાત્ બંનેમાં અન્યથાભૂતભવન તો છે જ... હવે કોઈપણ ઘટનામાં ઉત્પાદ-વ્યય બંને સમાયેલા છે... ત્યારે જો પૂર્વભવનભૂતને (મૃત્પિંડનું અતીત થવું; એ વાતને) પ્રધાન કરો, તો તે ઉત્પાદ (અર્થાત્ ત્યારે ઉત્પાદનો વ્યપદેશ થાય) અને જો પૂર્વભવનાભૂતને (મૃત્પિંડનું મૃત્પિંડરૂપે ન રહેવું; એ વાતને) પ્રધાન કરો, તો તે વ્યય (અર્થાત્ ત્યારે વ્યયનો વ્યપદેશ થાય)...

આવું અમને જણાય છે, વિદ્વાનો બીજી રીતે પણ યથાયોગ્ય સંગતિ કરે. હવે પ્રસ્તુત વાત પર આવીએ -

પ્રશ્ન : પણ વ્યયનો તેવો સ્વભાવ માનવાનું કારણ શું ?

ઉત્તર: કારણ એ જ કે, ક્ષયોપશમને અનુસારે તેવાં સ્વરૂપ (પૂર્વભવનાભૂત-અન્યથાભૂતભવન) વિશે જ વ્યયની પ્રતીતિ થાય છે. જુઓ, ઘટવ્યયની પ્રતીતિ ઠીકરામાં જ થાય છે. તેનું કારણ એ જ કે, તે ઠીકરું (પૂર્વભવનાભૂત) ઘટરૂપે અતીત થયું છે અને (અન્યથાભૂતભવન) તે ઘટ ઠીકરારૂપે થયો છે, અર્થાત્ વ્યયનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ (=પૂર્વભવનાભૂત-અન્યથાભૂતભવન) હોવાથી જ ત્યાં વ્યયની પ્રતીતિ થાય છે.

१. 'तत्रैव तत्त्व०' इति ड-पाठ: । २. 'तथैव' इति ग-पाठ: ।

भवनस्य तु व्ययत्वे सर्वत्राविशेषात् स्यात् तद्व्ययबुद्धिः । न च भवति, तथाऽप्रतीतेः ॥

(७१) एवमनयोस्तत्त्वे सर्वथा भावाविच्छेदात् ध्रौव्यम्पि सिद्धमेव, भावविच्छेदे सत्येतदनुपपत्तेः तद्धर्मत्वात्, अतद्धर्मत्वे तत्तत्त्वायोगात् सर्वथा तुच्छत्वादिति, अतः

तत्तुच्छाभवनस्य तु, प्रक्रमाद् भावतुच्छाभवनस्यैव व्ययत्वे । किमित्याह-सर्वत्रा-विशेषात् कारणात् तत्तुच्छाभवनस्य । किमित्याह-स्यात् तद्व्ययबुद्धिः-विशिष्टभाव-व्ययबुद्धिः, निमित्ताविशेषादित्यभिप्रायः । न च भवति । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः कारणात् ॥

एवम्-उक्तनीत्या अनयोः-उत्पाद-व्यययोस्तत्त्वे-तद्भावे सित । किमित्याह-सर्वथा भावाविच्छेदात् कारणात् धौव्यमिप सिद्धमेव । कृत इत्याह-भावविच्छेदे सित । किमित्याह-एतदनुपपत्तेः-उत्पादव्ययानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तद्धर्मत्वात्-भावधर्मत्वात् तयोः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अतद्धर्मत्वे, अभावधर्मत्वे इत्यर्थः । किमित्याह-तत्तत्त्वायोगात् तयोः-

.....**ે** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

(इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यम्...) એટલે વ્યયને તેવા સ્વરૂપે માનવો જ જોઈએ.

પ્રશ્ન : વ્યયને તેવા સ્વરૂપે ન માની, તેને તુચ્છ (=અવાસ્તવિક) એવાં અભવન=ભવનાભાવ= પદાર્થાભાવરૂપ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: અરે ! તો તો તેવો તુચ્છ અભાવ તો સર્વત્ર અવિશેષ હોવાથી, (स्याद् तद्व्ययबुद्धिः सर्वत्र इति शेष:) ઘટવ્યયબુદ્ધિ માત્ર કપાલમાં જ નહીં, પણ પટાદિ બધે જ થવાની આપત્તિ આવશે, કારણ કે તુચ્છ એવો ઘટાભાવરૂપ निभित्त તો ત્યાં બધે પણ રહેલું જ છે...

પણ, 'ઘડો ફૂટી ગયો' એવી ઘટવ્યયબુદ્ધિ તો માત્ર કપાલમાં જ થાય છે, પટાદિ સર્વત્ર નહીં, કારણ કે સર્વત્ર તેના વ્યયનો બોધ તો કોઈને પ્રતીત નથી… તેથી વ્યયને તુચ્છરૂપ નહીં, પણ તેવા (પૂર્વભવનાભૂત - અન્યથાભૂતભવનાત્મક) પદાર્થરૂપ જ માનવો જોઈએ, એમ ફલિત થાય છે…

(૭૧) (૩) ધ્રૌવ્યરૂપતા : ઉપરોક્ત રીતે ઉત્પાદ અને વ્યય બંને ભાવાશ્રિત હોવાનું સિદ્ધ થયે, ઉત્પાદ-વ્યય વખતે પણ માટીરૂપ ભાવનો સર્વથા વિચ્છેદ ન થવાથી ધ્રૌવ્ય (=સ્થૈર્ય) પણ કથંચિદ્દ સિદ્ધ જ છે, કારણ કે જો ભાવનો પણ વિચ્છેદ માનો, તો તો ઉત્પાદ-વ્યય જ અસંગત ઠરશે...

પ્રશ્ન : ભાવનો વિચ્છેદ માનવામાં ઉત્પાદ-વ્યયની અસંગતિ કેમ ?

ઉત્તર : કારણ કે ઉત્પાદ-વ્યય ભાવના ધર્મ છે. હવે જો ભાવનો વિચ્છેદ માનો, તો તે બે નિરાધાર થઈ જતાં તેમનો વિલોપ જ થવાનો.

પ્રશ્ન : પણ શું ઉત્પાદ-વ્યય ભાવના ધર્મ છે ?

ઉત્તર : હા, એવું માનવું જ જોઈએ, બાકી ભાવના ધર્મ તરીકે ન માનવામાં તો તેઓ સર્વથા

१. 'त्रत्त्वस्यायोगात्' इति ग-पाठः । २. 'सर्वधाऽनुविच्छेत्वादित्यतः' इति क-पाठः ।

तच्चित्रस्वभावत्वात्,(७२) अन्यथा तदनुपपत्तेः तदुत्पादादिबुद्धिभेदवेदनात्, निमित्त-भेदमन्तरेण तदयोगात्, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्, अन्यतरभ्रान्तत्वकल्पनायां प्रमाणाभावात् ।

उत्पाद-व्यययोः तत्त्वायोगात् । अयोगश्च सर्वथा तुच्छत्वादिति । अत इत्यादि । अतः स्थितमेतत्-यद्वाऽतः-अस्माद्धेतोः तिच्चित्रस्वभावत्वात्, प्रक्रमात् तस्य-भावस्य चित्रस्व-भावत्वात्, उत्पादाद्यपेक्षया "उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्" इति कथमन्याय्यं वच इति योगः । तिच्चित्रस्वभावत्वं च अन्यथा-उत्पादाद्यपेक्षया तिच्चित्रस्वभावत्वमन्तरेण तदनुपपत्तेस्तस्य-अधिकृतभावस्यानुपपत्तिस्तदनुपपत्तिस्ततः । इत्थं चैतदङ्गीकृर्तव्यमित्याह-तदुत्पादादिबुद्धि-भेदवेदनात् तिस्मन्-भावे उत्पादादिबुद्धिभेदवेदनिमत्यनुभवस्तस्मात् निमित्तभेदमन्तरेण, प्रक्रमादिधकृतभावे तदयोगात्-उत्पादादिबुद्धिभेदवेदनायोगात् । अयोगश्च अन्यथाऽतिप्रसङ्गात् अन्यथा-निमित्तभेदमन्तरेण तद्त्पादादिबुद्धिभेदवेदनेऽतिप्रसङ्गात्-तद्वदनुत्पादादिबुद्धिभेदा-

તુચ્છરૂપ થવાથી, તે બેનું સ્વરૂપ જ અસંગત ઠરશે… એટલે તેઓને ભાવના ધર્મ માનવા જ જોઈએ અને તેથી તેઓના આધારરૂપે સ્થિર પદાર્થ પણ સિદ્ધ થશે જ…

નિષ્કર્ષ: તેથી પદાર્થને (૧) ઉત્પાદ, (૨) વ્યય, અને (૩) ધ્રૌવ્યની અપેક્ષાએ ચિત્ર-અનેક-સ્વભાવી માનવો જ જોઈએ...

(૭૨) પ્રશ્ન : (અન્યથા=) જો ઉત્પાદાદિની અપેક્ષાએ તેને ચિત્ર અનેકસ્વભાવી ન માનીએ, તો ?

ઉત્તર: તો તો તે પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નહીં રહે... (કારણ કે ચિત્રસ્વભાવ વિના ઉત્પાદાદિ જ ન ઘટે અને તે વિનાની વસ્તુ તો શશશૃંગ જેવી જ સિદ્ધ થાય..) એટલે તેનો ચિત્ર સ્વભાવ માનવો જ જોઈએ...

આ જ વાતને જણાવે છે -

એક જ પદાર્થ વિશે (૧) ઉત્પાદબુદ્ધિ, (૨) વ્યયબુદ્ધિ, (૩) ષ્રૌવ્યબુદ્ધિ… એમ જુદી જુદી બુદ્ધિનું સંવેદન થાય છે… હવે આવી જુદી જુદી બુદ્ધિઓ, તે વસ્તુમાં નિમિત્તભેદ (જુદા જુદા સ્વભાવો) માન્યા વિના ન જ ઘટે… એટલે તે બુદ્ધિઓના નિમિત્ત તરીકે વસ્તુમાં જુદા જુદા અનેક સ્વભાવો માનવા જ પડે…

પ્રશ્ન : (અન્યથા=) જો તેમાં જુદા જુદા સ્વભાવરૂપ નિમિત્તભેદ ન માનીએ તો ?

ઉત્તર: તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, જુદા જુદા સ્વભાવરૂપ નિમિત્ત વિના પણ, જેમ ઉત્પાદાદિરૂપ જુદી જુદી બુદ્ધિઓ થાય છે, તેમ અનુત્પાદાદિવિષયક પણ જુદી જદી બુદ્ધિઓ થવા

१. 'तच्चित्रत्वं च' इति ड-पाठ: । २. 'भवभवस्तस्मात्' इति ड-पाठ: ।

( ७३ ) एवमपि तत्कल्पने सर्वत्रानाश्वासप्रसङ्गात् ''उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्'' इति कथ-मन्याय्यं वच: ? प्रतिविहितं चात्र पूर्वाचार्यैरिति न प्रयास: ॥

पत्तेरिति । अन्यतरेत्यादि । अन्यतरभ्रान्तत्वकल्पनायां, प्रक्रमादन्यतरोत्पादादिबुद्धिभेदभ्रान्तत्व— कल्पनायां प्रमाणाभावात् । उत्पादव्ययबुद्धिर्भान्ता यद्वा भ्रौव्यबुद्धिरित्यत्र न वस्तुस्थित्या प्रमाणमस्तीत्यर्थः । एवमिप-प्रमाणाभावेऽपि तत्कल्पने-भ्रान्तत्वकल्पने । किमित्याह— सर्वत्रानाश्चासप्रसङ्गत् भ्रान्तबुद्धिभेदवदभ्रान्तत्वाभिमतेऽप्यनाश्चासः, प्रमाणाभावाविशेषादिति भावनीयम्, अत एवम् ''उत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सत्'' इति कथमन्याय्यं वचः ? ननु न्याय्यमेव प्रतिविहितं चात्र पूर्वाचार्यैः-अजितयशःप्रभृतिभिरिति न प्रयासः ॥

લાગશે! એટલે વસ્તુમાં સ્વભાવભેદરૂપ નિમિત્તભેદ તો માનવો જ જોઈએ...

(૭૩) પ્રશ્ન : તમે જે જુદી જુદી બુદ્ધિ કહો છો, તેમાંની કોઈક બુદ્ધિને ભ્રાન્ત માની લઈએ તો ? અર્થાતુ ઉત્પાદ-વ્યયબુદ્ધિ કે સ્થૈર્યબુદ્ધિને ભ્રાંન્ત માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: અરે ! તે બધી બુદ્ધિઓનું યથાર્થરૂપે સંવેદન થાય છે, એટલે તેઓમાંની કોઈપણ બુદ્ધિને ભ્રાન્ત માનવામાં કોઈ જ પ્રમાણ નથી... અને પ્રમાણ ન હોવા છતાં પણ, જો તેને ભ્રાંત માનશો, તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, તેની જેમ અભ્રાન્ત તરીકે અભિમત એવી બાકીની બુદ્ધિઓને પણ ભ્રાન્ત માનવી પડશે ! (કારણ કે જો પ્રમાણ વિના જ કલ્પના કરવાની હોય, તો તેવી યથાર્થ બુદ્ધિને પણ ભ્રાન્ત કેમ ન મનાય ? પછી ભલે ને તેમાં પણ કોઈ જ પ્રમાણ ન હોય...) અને એ રીતે તો યથાર્થ બુદ્ધિ પણ ભ્રાન્ત થવાથી, સર્વત્ર કોઈને કદી વિશાસ જ નહીં રહે !

\$લિતાર્થ: ઉત્પાદાદિ દરેક બુદ્ધિને યથાર્થ જ માનવી જોઈએ અને પછી તેના નિમિત્ત તરીકે સ્વભાવભેદ પણ માનવો જ પડશે - આમ વસ્તુ જયારે ચિત્રસ્વભાવી હોવાથી, ઉત્પાદાદિરૂપ સાબિત થાય, ત્યારે તમે "ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્યથી યુક્ત પદાર્થ સત્ છે" - એવું અમારું વચન ન્યાયસંગત નથી, એવું શી રીતે કહી શકો ? તે વચન ન્યાયસંગત જ છે…

આ વિશે **અજિતયશ** વગેરે પૂર્વાચાર્યો વડે પુષ્કળ ચર્ચા કરાઈ છે... એટલે હવે અમે અહીં પ્રયાસ કરતાં નૈંથી...

હવે પ્રસ્તુત વાત પર આવીએ -

🇚 ઉત્પાદાદિની આમૂલચૂલ જાણકારી માટે ઉત્પાદાદિસિદ્ધિ વગેરે ગ્રંથોનું અવલોકન કરવું.

<sup>❖</sup> તેને ભ્રાન્ત માનવા પાછળ પ્રશ્નકારનો આશય એ કે, વસ્તુ વિશે કોઈ એકાદ બુદ્ધિ જ યથાર્થ સાબિત થશે અને પછી તેના નિમિત્ત તરીકે કોઈ એકાદ સ્વભાવની કલ્પનાથી પણ કામ પતી જશે… ફલતઃ તેમાં ચિત્ર અનેકસ્વભાવ માનવાની કોઈ જરૂર નહીં રહે… (સાંખ્ય ઉત્પાદ-વ્યયબુદ્ધિ ભ્રાન્ત માને છે ને બૌદ્ધ સ્થૈર્યબુદ્ધિ ભ્રાન્ત માને છે∴)

(७४) एवं च विशिष्टबादरभावसिद्धौ तत्तत्स्वभावतयैव विशिष्टसंस्थान-भावोपपत्तेः याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यतापत्तिचोदना साऽप्यनवकाशैव, विशिष्ट-

प्रकृतमिषकृत्याह-एवं चेत्यादि । एवं च विशिष्टबादरभावसिद्धौ सत्यां किमित्याह-तत्तत्स्वभावतयैव तेषाम्-अधिकृताणूनां तत्स्वभावतयैव-विशिष्टसंस्थानभवनस्वभावतयैव । किमित्याह-विशिष्टसंस्थानभावोपपत्तेर्घटशरावाद्यपेक्षया याऽपि घेटशरावादिबुद्धितुल्य-त्वापत्तिचोदना पूर्वपक्षे ग्रन्थान्तरे च साऽप्यनवकाशैव वेदितव्या । कृत इत्याह-विशिष्ट-

(વાત એ ચાલતી હતી કે, સરખા પણ પરમાણુઓ પ્રત્યેક અવસ્થામાં સૂક્ષ્મરૂપ હોવા છતાં, સમુદિત અવસ્થામાં બાદર=સ્થૂલરૂપ બને… વચ્ચે એકાંતવાદીએ ઉત્પાદાદિ ત્રયાત્મકતાની અસંગતિ બતાવી… તેથી પ્રસંગતઃ તેનો નિરાસ કરી, હવે ગ્રંથકારશ્રી ફરી મૂળ વાત પર આગળ વધે છે -)

# 🕸 પરમાણુઓની ઘટસંસ્થાનાદિરૂપે સંગતિ 🕸

(૭૪) આ પ્રમાણે, તે પરમાણુઓનો ઘટાદિરૂપે વિશિષ્ટ બાદરભાવ=સ્થૂલરૂપતા સિદ્ધ થવાથી, તેઓનું ઘટ-શરાવાદિરૂપે (=કોડીયાદિરૂપે) વિશિષ્ટ સંસ્થાન (=આકાર) પણ સંગત જ છે, કારણ કે તે પરમાણુઓનો વિશિષ્ટ સંસ્થાનરૂપે પરિણમવાનો સ્વભાવ જ છે...

# 🕸 समानजुद्धिता ३५ आधाद्दननो निरास 🕸

આ રીતે સરખા પણ પરમાશુંઓનો ઘટ-શરાવાદિરૂપે વિશિષ્ટ આકાર સિદ્ધ થવાથી, આ જ ત્રંથના પૂર્વેવિક્ષમાં અને બીજા ત્રંથમાં ઇતર દર્શનકારોએ જે આપત્તિ આપી કે → ઘટ-શરાવાદિ જુદી જુદી વસ્તુઓ, એક આકારવાળા પરમાશુઓથી બનાવાયેલી છે - તેથી તો તેઓ એક આકારવાળી હોઈ - એક આકારવાળી જ બુદ્ધિઓને ઉત્પન્ન કરશે, અર્થાત્ ઘટબુદ્ધિ-શરાવબુદ્ધિ વગેરે બધી જ બુદ્ધિઓ એકાકારવાળી માનવી પડશે! ફલતઃ જુદા જુદા આકારે ભાસતી ઘટ-શરાવાદિ બુદ્ધિનો વિલોપ થશે!

ф
 ф

42. घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वापित्तिचोदना पूर्वपक्षे ग्रन्थान्तरे चेति । घटशरावादयो हि वस्तु-भेदा एकाकारैः परमाणुभिरारब्धत्वादेकाकारामेव बुद्धि जनयन्तिवत्यभिष्रायेणापि परैः प्रेरणा कृता पूर्वपक्षे-७त्रैव ग्रन्थे उपलक्षणद्धारेणं, न तु साक्षात् । ग्रन्थान्तरे च क्वापि साक्षादेवोक्ता साऽपि निरवकाशैव ॥

ઉત્તર ઃ હા, સાક્ષાત્ નથી કહી, પણ પૂર્વપક્ષમાં ઉપલક્ષણથી આ વાત પણ આવી જાય છે ને બીજા કોઈ ગ્રંથમાં તો આ વાત સાક્ષાત્ કહી છે…

<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : આ ગ્રંથમાં તો આવી કોઈ વાત કહી <mark>નથી</mark>.

१. 'त्वापत्तिबोधनात् पूर्व॰' इति च-पाठः । २. 'द्वारेण तु साक्षाद्' इति च-पाठः । ३. 'साक्षादेवोक्त्वा साऽपि' इति क-पाठः ।

संस्थानवत्त्वात् तदेकत्वपरिणामस्य, (७५) तच्चित्रस्वभावतया तद्वास्तवत्वोपपत्तेः, अविगानतस्तथोपलम्भात् निमित्तान्तराभावात् । बोधमात्रतत्त्ववादे तु वासनाद्ययोगात् अस्य चोक्तत्वादिभधीयमानत्वाच्च । (७६) अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्त्वेष

संस्थानवत्त्वात् कारणात् तदेकत्वपरिणामस्य, प्रक्रमादेवैकत्वपरिणामस्य, तिच्चत्रस्य-भावतया-अण्वेकत्वपरिणामिचत्रस्वभावतया कारणेन तद्वास्तवत्वोपपत्ते:-विशिष्टसंस्थान-भाववास्तवत्वोपपत्ते: । तथा अविगानतः-अविगानेन तथोपलम्भात्-विशिष्टसंस्थान-वत्त्वेनोपलम्भात् निमित्तान्तराभावात् । एकत्वपरिणाममात्राधिकसंस्थानभावेन वासनाऽस्य निमित्तमिति निराकरणायाह-बोधमात्रतत्त्ववादे तु-पुनरेकान्तेन वासनाद्ययोगात्, अस्य च-वासनाद्ययोगस्य उक्तत्वात् अभिधीयमानत्वाच्च अर्ध्वं 'याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वा-

**⋄** અનેકાંતરિશ્મ **⋄** 

← એ આપત્તિનો પણ અમારા મતે કોઈ અવકાશ નથી.

પ્રશ્ન : પણ એમાં કારણ ?

ઉત્તર: કારણ એ જ કે, તે પરમાણુઓનો એકત્વપરિણામ વિશિષ્ટ સંસ્થાનવાળો છે, માત્ર કોઈ એક આકારવાળો નહીં... એટલે તે પરમાણુઓનો એકત્વપરિણામ ઘટાદિરૂપે જુદા જુદા આકારવાળો હોવો સંગત જ છે...

(૭૫) પ્રશ્ન : પણ શું તે એકત્વપરિણામ જુદા જુદા આકારે હોઈ શકે ?

ઉત્તર ઃ હા, જરૂર ! કારણ કે તે પરિણામ ચિત્ર-અનેકસ્વભાવી હોવાથી, તેનું જુદા જુદા વિશિષ્ટ સંસ્થાનરૂપે હોવું સંગત જ છે..

પ્રશ્ન : જુદા જુદા વિશિષ્ટ સંસ્થાનોને ઘટાવવા, શું તે પરિણામને ચિત્રસ્વભાવી માનવો જરૂરી છે?

ઉત્તર : હા, કારણ કે જુદા જુદા વિશિષ્ટ સંસ્થાનની તો અવિરોધપણે ઉપલબ્ધિ થાય છે... હવે આ વિશિષ્ટ સંસ્થાનનું બીજું તો કોઈ જ નિમિત્ત ન હોવાથી, તેના નિમિત્ત તરીકે તેનો ચિત્રસ્વભાવ જ માનવો પડે...

**જ્ઞાનાદ્વેતવાદી** : પરમાણુઓના એકત્વપરિણામના વિશિષ્ટસંસ્થાનનાં નિમિત્ત તરીકે 'વાસના' તત્ત્વને માની લઈએ તો ? (ઉપલક્ષણથી બીજા પણ એવાં કોઈ તત્ત્વ માની લઈએ તો ?)

સ્યાદાદી: અરે ! તમારા મતે તો બોધથી અલગ વાસનાદિ જેવા કોઈ તત્ત્વનું અસ્તિત્વ જ ઘટિત નથી, એવું અમે પૂર્વે જ કહી ગયા અને હવે ફરી કહેવાના છીએ… એટલે તેવાં વાસનાદિ તત્ત્વના આધારે વિશિષ્ટ સંસ્થાનની સંગતિ થઈ શકે નહીં…

१. 'निमित्यमिति निरा॰' इति इन्पाठ: ।

व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता अधिकार: ) दोषोऽनिवारित एव, अवैशिष्ट्येन तेषामेकस्वभावत्वात् घटशरावादिसंस्थानानुपपत्तेः, तदव्यतिरिक्तत्वेन तन्मात्ररूपत्वात्, तत्तत्त्वभावत्वे तद्धर्मभेदोपपत्तेः, रूपादित्वाविशेषे पत्तिंचोदना साऽप्यनवकाशैव' इति क्रियायोगोऽनुवर्तते । <mark>अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्तु</mark>-घटादिबद्धेः सौत्रान्तिकस्य । किमित्याह-एष दोषोऽनिवारित एव घटशरावादिबुद्धितुल्य-त्वापत्तिलक्षण: । कृत इत्याह-अँवैशिष्ट्येन हेतुना तेषामेकस्वभावत्वात् परपरिकल्पित-रूपादीनाम् । किमित्याह-**घटशरावादिसंस्थानानुपपत्तेः** तत्त्वत**स्तदव्यतिरिक्तत्वेन**-रूपाद्य-व्यतिरिक्तत्वेन हेतुना । किमित्याह-तन्मात्ररूपत्वात्-रूपादिमात्ररूपत्वात् तत्तत्त्वभावत्वे तेषां-...... અનેકાંતરશ્મિ ∻..... સાર : આ રીતે તે પરમાણુઓના એકત્વપરિણામનો જુદો જુદો વિશિષ્ટ આકાર હોવાથી, તેઓ દ્વારા ઘટ-શરાવાદિ વિષયક જુદી જુદી બુદ્ધિઓ થવી સંગત છે… એટલે પૂર્વપક્ષપ્રેરિત ઘટ-શરાવાદિની સમાનબદ્ધિ થવાનું આપાદન નિરવકાશ છે... 🕸 सौत्रांतिङभते प्रस्तुतहोषनी अनिवार्थता 🕸 (૭૬) સૌત્રાંતિકો (બૌદ્ધવિશેષો) રૂપાણુ-રસાણુ આદિને અવિશિષ્ટ (=જુદા જુદા અનેક

આકારોથી રહિત) માને છે અને આવા અવિશિષ્ટ રૂપાદિને જ ઘટ-શરાવાદિની જુદી જુદી બુદ્ધિના કારણ તરીકે કહે છે...

એટલે સૌત્રાન્તિકમતે ઉપરોક્ત (ઘટ-શરાવાદિની બુદ્ધિને સમાન માનવાનો) દોષ અનિવારિત-પણે આવશે...

બૌદ્ધ: પણ કઈ રીતે જરા બતાવશો ?

સ્યાહાદી : જુઓ → તમે કલ્પેલ રૂપાદિ અવિશિષ્ટ હોવાથી, તેઓ માત્ર એકસ્વભાવી છે... અને એકસ્વભાવી હોવાથી, તેઓના જુદા જુદા આકારો ન હોય એ હકીકત છે…

હવે ઘટસંસ્થાન - શરાવસંસ્થાનાદિ પણ રૂપાદિથી અલગ નથી, પણ રૂપાદિથી અવ્યતિરિક્ત-અભિન્ન જ છે… એટલે તો તેઓ પણ માત્ર રૂપાદિ સ્વરૂપ જ થયા… ફ્લતઃ એકસ્વભાવી રૂપાદિમાં

ф.....ф ааरणम्ф....

43. अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्त् घटादिबुद्धेः सौत्रान्तिकस्येति । अविशिष्टान् रूपादीन् निबन्धनं-कारणं वदतीत्येवंशीलो यः सौँत्रान्तिकः तस्य । अविशिष्टान् रूपादीन् निबन्धनं वदतीत्याह-घटादिबुद्धे:-घटपट इत्यादिकाया मते: ।

१. 'वेदना' इति क-पाटः । २. द्रष्टव्यं ९२८तमं पृष्ठम् । ३. 'इत्याह-अविशिष्ट्यो न हेतुना' इति क-पाटः, ड-पाठस्तु 'इत्याहावैशिष्ट्येन हेतुना' इति । ४. 'सौत्रान्तिककस्या अपि विशिष्टान्' इति ख-पाठः ।

तद्विशेषाभावात्, भावे त्वस्मदभ्युपगमिसिद्धिः, अन्यथा तथा तत्सन्निवेशित्वायोगात् ॥ (७७) न चेयमविकल्पिकाऽतुल्यैव, रूपादिस्वलक्षणालम्बनत्वात्, विकल्पिकाया

रूपादीनां तत्स्वभावत्वे, प्रक्रमाद् घटशरावादिसंस्थानभवनैकस्वभावत्वे तद्धर्मभेदोपपत्तेःरूपादिधर्मभेदोपपत्तेः । तथा रूपादित्वाविशेषे सित तद्धिशेषाभावात् प्रक्रमादेव घटशरावादिसंस्थानभवनिवशेषाभावात् । भावे पुनस्तद्विशेषभावस्य अस्मदभ्युपगमसिद्धिः ।
अन्यथा-अस्मदभ्युपगमसिद्धिमन्तरेण किमित्याह-तथा-घटशरावादिसंस्थानभवनेन तत्सन्निवेशित्वायोगात् तेषां-रूपादीनां सिन्नवेशित्वायोगात् । 'अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्त्वेष
दोषोऽनिवारित एवं इति क्रियायोगोऽनवर्तते ॥

न चेयमित्यादि ! न चेयमिति दौँर्घतरप्रक्रमाद् घटशरावादिबुद्धिर्मृह्यते अविकल्पिका-ऽतुल्यैव, रूपादिस्वलक्षणालम्बनत्वात् कारणात् । कुत इत्याह-विकल्पिकाया अपि तथा-

**♦**......♦ અનેકાંતરિમ **♦**.....

જુદા જુદા આકારો ન હોવાથી, ઘટ-શરાવાદિરૂપે જુદા જુદા સંસ્થાનો પણ સંગત થઈ શકે નહીં… આ જ વાતને જણાવવા બે યુક્તિઓ આપે છે -

- (૧) જો તે રૂપાદિનો ઘટ-શરાવાદિ અનેક જુદા જુદા સંસ્થાનરૂપે થવાનો એક્સ્વભાવ માનશો, તો તે રૂપાદિ ધર્મીનો ભેદ સિદ્ધ થશે, અર્થાત્ ઘટરૂપ જુદું, શરાવરૂપ જુદું વગેરે…
- (૨) જો રૂપાદિને અવિશેષ માનશો, તો તે રૂપાદિથી અવ્યતિરિક્ત એવાં ઘટ-શરાવાદિનાં સંસ્થાનોમાં પણ કોઈ જ વિશેષ=તફાવત નહીં રહે… (જે બીના દેષ્ટ-ઇષ્ટવિરુદ્ધ છે…)

જો ઘટ-શરાવાદિનો વિશેષ માનશો, તો તો અમારા અભ્યુપગમની (=બાદર અવસ્થામાં રૂપાદિના જુદા જુદા અનેક આકારો માનવારૂપ સિદ્ધાંતની) સિદ્ધિ થશે... બાકી અમારા અભ્યુપગમની સિદ્ધિ વિના - રૂપાદિના જુદા જુદા અનેક આકારો માન્યા વિના - તે રૂપાદિનું ઘટ-શરાવાદિ જુદા જુદા અનેક સંસ્થાનરૂપે હોવું સંગત થઈ શકે નહીં...

ફલિતાર્થ: પણ રૂપાદિ ધર્મનો ભેદ તો તમે માનતાં નથી... તેથી અવિશિષ્ટ રૂપાદિ સ્વરૂપ ઘટ-શરાવાદિમાં વિશેષતા ઘટી શકે નહીં અને એટલે જ, તેઓને વિષય કરનાર બુદ્ધિઓને સમાન માનવાનો દોષ અનિવારિતપણે આવશે...

# 🕸 रूपाहिना अनेક्स्प्रलावरूप वैशिष्ट्यनी सयोट सिद्धि 🕸

(૭૭) બૌદ્ધ: રૂપાદિ સ્વલક્ષણો અવિશિષ્ટ (=અનેક આકારોથી રહિત) છે, અને આવા અવિશિષ્ટ રૂપાદિને આલંબન કરતી હોવાથી, ઘટઅવિકલ્પબુદ્ધિ-શરાવઅવિકલ્પબુદ્ધિ… એ બધી

१. पूर्वमुद्रिते तु 'सिद्धेः' इति पाठः । २. 'अस्मादभ्युपगमसिद्धि०' इति डन्पाठः । ३. द्रष्टव्यं ९२९तमं पृष्टम् । ४. 'दीर्घतवप्रक्रमोद् घट०' इति डन्पाठः ।

www.jainelibrary.org

अपि तथाभेदानुपपत्ते:, अस्या अपि तत्त्वतोऽविकित्पकालम्बनत्वात्, प्रत्यक्षपृष्टभावित्वे-नाध्यवसिततद्भावतो गृहीतग्राहित्वेन विकित्पकाया अप्रामाण्याभ्युपगमात्, अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्ते:,(७८) अविशिष्टतद्बोधमात्रात् तद्भेदायोगात्, विषयभेदमन्तरेण

घटशरावादिप्रतिभासभेदेन भेदानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्चापि अस्या अपि विकल्पिकाया घट-शरावादिबुद्धेः तत्त्वतः-परमार्थेन । किमित्याह-अविकल्पिकालम्बनत्वात् अविकल्पिका-लम्बनं रूपादिस्वलक्षणं आलम्बनं यस्याः सा अविकल्पिकालम्बना एकालम्बनशब्दलोपेन तद्भावस्तस्मात् । एतदेवाह प्रत्यक्षेत्यादिना । प्रत्यक्षपृष्टभावित्वेन हेतुनाऽध्यवसिततद्भावतः परिच्छित्रप्रत्यक्षालम्बनतया गृहीतग्राहित्वेन एव विकल्पिकाया बुद्धेः अप्रामाण्याभ्युप-गमात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः । तथा अविशिष्ट-

અવિકલ્પબુદ્ધિઓને પણ તુલ્ય જ માની લઈએ તો ? (હા, પ્રતિભાસભેદ અનુભવાય છે, તે વિકલ્પબુદ્ધિનો સમજવો, બાકી અવિકલ્પબુદ્ધિ તો તુલ્ય જ ને ?)

સ્યાદ્વાદી : તેવું (અવિકલ્પબુદ્ધિનું સામ્ય) માનવું ઉચિત નથી, કારણ કે તેવી રીતે તો વિકલ્પબુદ્ધિમાં પણ ઘટ-શરાવાદિ જુદા જુદા પ્રતિભાસભેદથી ભેદ સંગત થશે નહીં...

પ્રશ્ન : તો શું ઘટ-શરાવાદિ વિકલ્પબુદ્ધિઓ પણ સમાન થશે ?

ઉત્તર: હા, કારણ કે અવિકલ્પબુદ્ધિના આલંબનભૂત અવિશિષ્ટ રૂપાદિ જ, વિકલ્પબુદ્ધિના આલંબનભૂત છે... એટલે વિકલ્પબુદ્ધિઓ પણ, અવિકલ્પના આલંબનભૂત રૂપાદિને જ વિષય કરતી હોવાથી, અવિકલ્પની જેમ તેઓ પણ અવિશિષ્ટ જ માનવી રહી!

પ્રશ્ન : અવિકલ્પબુદ્ધિના આલંબનભૂત અવિશિષ્ટ રૂપાદિને જ વિકલ્પબુદ્ધિઓ વિષય કરે છે, એવું તમે શી રીતે કહી શકો ?

ઉત્તર: અરે ! તમે તમારી પોતાની વાત ભૂલી ગયા ?! જુઓ → તમે જ કહો છો કે, વિકલ્પ તે પ્રત્યક્ષની (=િનિર્વિકલ્પની) પૃષ્ઠભાવી હોવાથી, પ્રત્યક્ષપરિચ્છિન્ન અર્થનો ગ્રાહી હોવાથી - સ્મૃતિની જેમ ગૃહીતગ્રાહી બનતાં - અપ્રમાણ બને છે ← આ કથનથી તો વિકલ્પબુદ્ધિને પણ રૂપાદિવિષયક માનવી જ રહી… નહીંતર તો તેની ગૃહીતગ્રાહીતા જ નહીં રહે… (પ્રત્યક્ષગૃહીત અર્થને ગ્રહણ કર્યા વિના તેમાં ગૃહીતગ્રાહીતા શી રીતે ઘટે ?)

સાર એ કે, અવિશિષ્ટ રૂપાદિનાં આલંબનથી તો અવિકલ્પની જેમ, વિકલ્પબુદ્ધિને પણ સમાન માનવાનો પ્રસંગ આવશે… જે બિલકુલ ઇષ્ટ નથી. (તેથી વિકલ્પની જેમ અવિકલ્પને પણ તુલ્ય ન જ માની શકાય…)

१. 'अवशिष्ट०' इति ड-पाठ: ।

च तद्वैशिष्ट्यानुपपत्तेः, तद्भेदाभ्युपगमे चास्मदभ्युपगतद्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः, अन्यथा तथा तद्भेदायोगात्, (७९) भेदकाभावात्, व्यक्तिभेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्भावेऽपि

तद्बोधमात्रात्-रूपादिस्वलक्षणबोधमात्रात् तद्धेदायोगात् विकल्पिकाया बुद्धेर्भेदायोगाद् घट-शरावादिबुद्धित्वेन तथा विषयभेदमन्तरेण च तांत्त्विकं तद्धेशिष्ट्यानुपपत्तेः, प्रक्रमात् तित्र-बन्धनभूताया अविकल्पिकाया वैशिष्ट्यानुपपत्तेः । तद्धेदाभ्युपगमे च-विषयभेदाभ्युपगमे च किमित्याह-अस्मदभ्युपगतद्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः । अन्यथा-एवं तदभ्युपगमाभावे तथा-घटशरावादिविकल्पबुद्धिजनकत्वेन तद्धेदायोगात्, प्रक्रमात् अविकल्पिकबुद्धिभेदायोगात् । अयोगश्च भेदकाभावात् अविशिष्टरूपादिस्वलक्षणालम्बनत्वेन, व्यक्तिभेदमात्रस्य अधिकृता-

**♦**......♦ અનેકાંતરિશ **♦**......

(૭૮) બીજી વાત, અવિશિષ્ટ એવાં રૂપાદિસ્વલક્ષણના બોધમાંથી તે વિકલ્પબુદ્ધિનો, ઘટ-શરાવાદિવિષયક જુદી જુદી બુદ્ધિરૂપે ભેદ ઘટી શકે નહીં...

(તાત્પર્ધ : જેમાં ભેદ નથી એવાં બે સ્વલક્ષણોથી, ઘટબુદ્ધિ-શરાવબુદ્ધિ એમ જુદી જુદી બુદ્ધિ ન થાય, સમાન જ બુદ્ધિ થાય..)

બૌદ્ધ: વિકલ્પબુદ્ધિનું કારણ અવિકલ્પબુદ્ધિ છે... તો શું અવિકલ્પબુદ્ધિના વૈશિષ્ટ્યથી (=જુદા જુદા અનેક આકારરૂપ વિશિષ્ટતાથી) તત્કાર્યભૂત વિકલ્પબુદ્ધિમાં પણ અનેક જુદા જુદા આકારો ન ઘટે ?

સ્યાદાદી : અરે ! પણ વિષયભેદ વિના તો, તે અવિકલ્પબુદ્ધિમાં પણ વિશિષ્ટતા (=જુદા જુદા આકારો) ઘટી શકે નહીં….(તો પછી તેના આધારે વિકલ્પમાં વૈશિષ્ટ્ય શી રીતે ઘટાવાય ?)

બૌદ્ધ : તો વિકલ્પનું વૈશિષ્ટ્ય ઘટાવવા વિષયભેદ માની લઈએ તો ? (અર્થાત્ વિકલ્પમાં ભાસતાં જુદા જુદા આકારો ઘટાવવા, વસ્તુમાં પણ જુદા જુદા આકારો માની લઈએ તો ?)

સ્યાદાદી : તો તો અમારા મતનો જ સ્વીકાર થશે, કારણ કે અમે એ જ તો કહીએ છીએ કે, બાદર=સ્થૂલરૂપે પરિણત એવાં પરમાણુદ્રવ્યનાં જુદા જુદા અનેક સંસ્થાનો હોય છે…

(અન્યથા=) જો અમારો અભ્યુપગમ ન માનો, અર્થાત્ દ્રવ્યનાં જુદા જુદા અનેક સંસ્થાનો ન માનો, તો તે દ્રવ્યને વિષય કરતી અવિકલ્પબુદ્ધિઓનો, ઘટ-શરાવાદિની જુદી જુદી વિકલ્પબુદ્ધિઓને ઉત્પન્ન કરવારૂપે ભેદ ઘટી શકશે નહીં... (આશય એ કે, વિષયભેદથી અવિકલ્પનો ભેદ પડે અને પછી તે વિસદેશ અવિકલ્પો ઘટ-શરાવાદિ વિષયક ભિન્ન-ભિન્ન વિકલ્પો ઉત્પન્ન કરે... પણ તમે વિષયભેદ ન માન્યો હોવાથી, તેવું કશું તમારા મતે ઘટિત નથી...)

(૭૯) બૌદ્ધ : દરેક અવિકલ્પજ્ઞાનો જુદા જુદા છે... એટલે ઘટઅવિકલ્પ-શરાવઅવિકલ્પ

१. 'तात्त्रिकः तद्वै॰' इति ड-पाठः । २. 'प्रमत् अवि॰' इति ड-पाठः ।

तथाबोधभेदासिद्धेः, समानजातीयेभ्योऽतुल्येतरबुद्ध्यभावादिति रूपादीनामनेकस्वभाव-त्वसिद्धिः॥

विकल्पकबुद्धिनां किमित्याँह-अप्रयोजकत्वात् । एतदेवाह-तद्धावेऽपि-व्यक्तिमात्रभेदभावेऽपि तथा-भिन्नविकल्पबुद्धिजनकत्वेन बोधभेदासिद्धेः । असिद्धिमेवाह-समानजातीयेभ्यः रूपाद्य-विकल्पबोधभेदेभ्यः । किमित्याह-अतुल्येतरबुद्ध्यभावात् । अतुल्याश्च ता इतरबुद्धयश्च अविकल्पबोधभेदानामितरबुद्धयो विकल्पिका गृह्यन्ते, तासामभावस्तस्मात् । न हि नीलस्व-लक्षणबोधभेदेभ्यो नीलानीलविकल्पबुद्धिभाव इति भावनीयम् । इति-एवं रूपादीनाम-नेकस्वभावत्वसिद्धः ॥

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઇત્યાદિ વ્યક્તિભેદ જ શું અવિકલ્પબુદ્ધિઓનો ભેદક ન બને ?

સ્યાદ્વાદી: ના, કારણ કે તે દરેક અવિકલ્પવ્યક્તિઓ અવિશિષ્ટ એવાં રૂપાદિ સ્વલક્ષણોને વિષય કરે છે... આમ, અવિશિષ્ટ એકવિષયક જ્ઞાનો વિસદેશ શી રીતે કહેવાય ? (એટલે વ્યક્તિભેદ હોવા માત્રથી અવિકલ્પોનો ભેદ અસિદ્ધ છે..)

આ જ વાતને જણાવે છે -

વ્યક્તિભેદ હોવા છતાં પણ, તે અવિકલ્પજ્ઞાનોનો ભેદ સિદ્ધ નથી, કે જેથી તેઓ જુદા જુદા ઘટ-શરાવાદિ વિકલ્પોને ઉત્પન્ન કરી શકે...

પ્રશ્ન : વ્યક્તિભેદ હોવા છતાં, ભેદ સિદ્ધ ન થવાનું કારણ શું ?

ઉત્તર : કારણ એ જ કે, અવિશિષ્ટ એવાં રૂપાદિ સ્વલક્ષણોને વિષય કરતાં હોવાથી સમાનજાતીય એવા અવિકલ્પોથી, પરસ્પર વિજાતીય એવાં ઘટ-શરાવાદિ વિકલ્પો થઈ શકે નહીં… શું બે નીલબુદ્ધિથી પરસ્પર વિજાતીય એવી નીલ-અનીલવિષયક વિકલ્પબુદ્ધિઓ થાય છે ?

(આશય: રૂપાદિનિર્વિકલ્પમાં વ્યક્તિભેદ હોય તો પણ સમાનજાતીયતા હોવાથી ભિન્નજાતીય-વિકલ્પજનકત્વ ન આવે...)

એટલે અવિકલ્પોની વિસદેશતા સિદ્ધ થયે જ ઘટ-શરાવાદિ વિકલ્પબુદ્ધિઓનો ભેદ સંગત બને અને તેઓની વિસદેશતા સિદ્ધ કરવા વિષયભેદ માનવો જ રહ્યો…

તેથી રૂપાદિનો જુદા જુદા અનેક સંસ્થાનરૂપે અનેકસ્વભાવ નિર્બાધ સિદ્ધ થશે… (સાર એ કે, સૂક્ષ્મ અવસ્થામાં અદેષ્ટ પણ પરમાણુઓ, સ્થૂલ અવસ્થામાં જુદા જુદા અનેક સંસ્થાનરૂપે દેષ્ટ બને એમાં કોઈ અસમંજસતા નથી…)

१. 'त्याह प्रयोजक०' इति ड-पाट: ।

(८०) स्यादेतत् सिद्धसाधनमेतदुक्तमेव नः पूर्वाचार्यैः-''द्विविधा हि रूपादीनां शिक्तः सामान्या प्रतिनियता च । तत्र सामान्या यथा घटसित्रवेशिनामुदकाद्याहरणादि-कार्यकरणशक्तिः, प्रतिनियता यथा चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणशक्तिरिति''।(८१)अत्रो-च्यते-उक्तमिदमयुक्तं तूक्तं, पूर्वाभ्युपगमविरोधात्, एकानौकस्वभाववस्तुवादिनो भवन्तः,

स्यादेतत् सिद्धसाधनमेतद् यदुक्तं भवता । कुत इत्याह-उक्तमेव नः-अस्माकं पूर्वा-चार्येः-धर्मपाल-धर्मकीर्त्त्यादिभिः द्विविधा यस्माद् रूपादीनां शक्तिः सामान्या एका प्रतिनियता च अपरा । तत्र सामान्या शक्तिः यथा घटसन्निवेशिनां-रूपादीनां उदकाद्या-हरणादिकार्यकरणशक्तिः, यतः सर्वेरेव घटैरेतत् क्रियते । प्रतिनियता तु रूपादीनां शक्ति-यथा चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणशक्तिरिति । रूपं हि चक्षुर्विज्ञानमेव जनयित, न रसादि-विज्ञानम्; एवं रसादयोऽपि रसादिविज्ञानान्येवेति । एतदाशङ्क्र्याह-अत्रोच्यते-उक्तमिदं वः पूर्वा-चार्येः अयुक्तं तूक्तम् । कुत इत्याह-पूर्वाभ्युपगमविरोधात् । विरोधश्च एकान्तैकस्वभाव-

# ※ औद्धहत्त सिद्धसाधन होषनो निरास ※

...... અનેકાંતરિમ &

(૮૦) બૌદ્ધ: તમે જે (રૂપાદિનો અનેક સ્વભાવ) કહ્યો, તે તો સિદ્ધસાધન છે, અર્થાત્ અમે સિદ્ધ કરેલ પદાર્થને જ સિદ્ધ કરનાર છે… જુઓ, અમારા પૂર્વાચાર્ય **ધર્મપાલ-ધર્મકીર્તિ** આદિએ પણ આ જ વાત જણાવી છે -

"રૂપ-રસાદિમાં બે પ્રકારની શક્તિ છે - (૧) સામાન્ય, અને (૨) પ્રતિનિયત... તેમાં (૧) ઘટસંસ્થાનરૂપે રહેલા રૂપાદિની, પાણી વગેરે લાવવાદિરૂપ કાર્ય કરવાની શક્તિ તે 'સામાન્યશક્તિ' કહેવાય, કારણ કે બધા ઘટો ઉદકાદિ લાવવારૂપ કાર્ય કરે છે, એટલે પ્રસ્તુત શક્તિ તમામ ઘટોમાં અનુગત-સામાન્ય છે, અને (૨) રૂપમાં રહેલ ચક્ષુવિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ, રસમાં રહેલ રસવિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ... એ બધી શક્તિઓ 'પ્રતિનિયતશક્તિ' કહેવાય, કારણ કે માત્ર રૂપાદિ જ ચક્ષુવિજ્ઞાનાદિરૂપ તે તે કાર્ય કરે છે, તે સિવાયના રસાદિ નહીં... એટલે તે તે કાર્ય કરવાની શક્તિ રૂપાદિમાં પ્રતિનિયત જ માનવી જોઈએ..."

આ રીતે અમારા પૂર્વાચાર્યોએ સિદ્ધ કરેલ રૂપાદિની અનેક શક્તિઓને જ, તમે સિદ્ધ કરવા પ્રયાસ કરી રહ્યા છો…

(૮૧) સ્યાહાદી : સાંભળો → તમારા પૂર્વાચાર્યોએ કહ્યું એ વાત બરાબર છે, પણ તેઓએ બધું અયુક્ત કહ્યું છે, કારણ કે તેવું કહેવામાં બૌદ્ધસંબંધી પૂર્વ અભ્યુપગમનો (=સિદ્ધાંત સ્વીકારનો) વિરોધ આવે છે...

બૌદ્ધ : કઈ રીતે ?

સ્યાદ્વાદી : જુઓ, તમે તો વસ્તુને એકાંત એકસ્વભાવી કહેનારા છે, એટલે તમારા મતે તો

स्वलक्षणानां निरंशत्वप्रतिज्ञानात्, तत् कथमिदमित्थमभिधातुं युज्यत इति ?

(८२) किञ्च किमिदं सामान्यप्रतिनियतशक्तिमद्भ्यो रूपादिभ्योऽन्यदुता-नन्यदिति ? अन्यत्वे सङ्गायोगः, अनन्यत्वे रूपादिभ्यस्तदेकत्वादि । त एव तदिति चेत्,

वस्तुवादिनो भवन्त:-बौद्धा: । कुत इत्याह-स्वलक्षणानां निरंशत्वप्रतिज्ञानात् कारणात् तत् कथिमदं-द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिरित्यादि इत्थमिधातुं युज्यत इति, शक्तिद्वैविध्ये एकस्वभावत्वानुपपत्तेरित्यर्थ: ॥

अभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च किमिदं-सामान्यप्रतिनियतशिक्तद्वयं शिक्ति-मद्भ्यः रूपादिभ्यः अन्यदुतानन्यदिति विकल्पद्वयम् । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-अन्यत्वे सङ्गायोगः, सम्बन्धाभाव इत्यर्थः । अनन्यत्वे शिक्तद्वयस्य रूपादिभ्यस्तदेकत्वादि तयोः-शक्त्योरेकत्वम् । एकस्माद् रूपादेरनन्यत्वात् तत्स्वरूपवद् रूपादिभेदो वेत्यादिशब्दार्थः । त एवेत्यादि । त एव-रूपादय एव तत्-शिक्तद्वयम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-

રૂપાદિ સ્વલક્ષણો નિરંશ (=એકાંત એકસ્વભાવી) તરીકે પ્રતિજ્ઞાત છે... તો પછી આવા એકાંત એકસ્વભાવી રૂપાદિની બે શક્તિ આદિનું કથન કરવું શી રીતે યોગ્ય ગણાય ? કારણ કે જુદી જુદી બે શક્તિ માનવામાં તો તેઓનો એકાંત એકસ્વભાવ સંગત થશે નહીં... (જુદા જુદી બે શક્તિવાળો પદાર્થ એકસ્વભાવી ન હોય, અનેકસ્વભાવી જ હોય.)

એટલે બે શક્તિનું કથન કરવામાં તો, તમારા એકાંત એક્સ્વભાવીના અભ્યુપગમનો વિરોધ આવે જ… એટલે તેવું કથન વ્યાજબી નથી..

# 🕸 औद्धङ्खित शक्तिवैविध्य विशे विङल्पेक्षण 🕸

- (૮૨) બીજી વાત, તે સામાન્ય અને પ્રતિનિયત શક્તિઓ, શક્તિવાળા એવાં રૂપાદિથી (૧) ભિન્ન છે, કે (૨) અભિન્ન ? આ બંને વિકલ્પ પ્રમાણે તમારા મતે દોષ આવે છે -
- (૧) જો તે શક્તિઓને શક્તિવાળા રૂપાદિથી ભિન્ન માનશો, તો વિંધ્ય-હિમાલયની જેમ, શક્તિ અને શક્તિવાળા પદાર્થનો સંબંધ ઘટી શકશે નહીં…
- (૨) જો તે શક્તિઓને શક્તિવાળા રૂપાદિથી અભિન્ન માનશો, તો બે દોષ આવશે : (ક) રૂપાદિ એક પદાર્થથી અભિન્ન હોઈ રૂપસ્વરૂપની જેમ તે બંને શક્તિઓ એકરૂપ માનવી પડશે, અર્થાત્ તે બેના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વનો વિલોપ થશે, અથવા તો (ખ) બે શક્તિઓથી અભિન્ન હોઈ રૂપાદિને પણ બેરૂપ=અનેકરૂપ=અનેકસ્વભાવી માનવા પડશે. જેમ કે તે બે શક્તિઓનું જુદું જુદું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વસ્વરૂપ…

આમ, તમારો મત, આ બધા વિકલ્પોથી ગ્રસિત થાય છે...

१. 'तदैति' इति भ्रान्तिमूलकः क-पाठः । २. 'तयेवेत्यादि' इति ड-पाठः ।

कथमेकस्वभावास्तदुभयभाजः ?(८३) परिकल्पितं तदिति चेत् निर्हेतुकं तर्हि तत्कार्यम् । रूपादिभ्य एव तदिति चेत्, कथमेकस्वभावेभ्योऽनेकम् ? तत्तत्स्वभाव-त्वादिति चेत्, न तदिचत्रतायामेतदित्युक्तप्रायम् ॥

कथमेकस्वभावाः-रूपादयः तदुभयभाजः, तच्छिक्तिद्वयभाज इत्यर्थः । परिकिल्पितं तत्-शक्त्युभयम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-निर्हेतुकं तिर्ह तत्कार्यं-शिक्तिद्वयकार्यमुदकाद्याहरणादि । रूपादिभ्य एव तत्-कार्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-कथमेकस्वभावेभ्यो रूपादिभ्यः अनेकं कार्यमुदकाद्याहरणादि चक्षुर्विज्ञानादि च ? तत्तत्स्वभावत्वात् तेषां-रूपादीनां अनेककार्यजननस्वभावत्वात् इति चेत् अनेकं कार्यम् । एतदाशङ्क्याह-न तदिचत्रतायाम्-अधिकृतस्वभाविचत्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वित्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वित्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वित्रतायामेतत्।

**♦**·····••

બૌદ્ધ: તે રૂપાદિઓ જ બે શક્તિરૂપ છે... તે સિવાય અલગ કોઈ શક્તિ જ નથી, કે જેને લઈને તમે ભેદાભેદનો વિકલ્પ કરી શકો...

સ્યાદાદી : અરે ! પણ તે રૂપાદિઓ તો એકસ્વભાવી છે, તો આવા એકસ્વભાવી પદાર્થો ઉભયરૂપ (=બે શક્તિરૂપ) શી રીતે બની શકે ?

(૮૩) બૌદ્ધઃ તે બે શક્તિઓ તો કલ્પિત=અવાસ્તવિક છે.. એટલે એકસ્વભાવી પદાર્થની ઉભયરૂપતાનો પ્રસંગ નહીં આવે.

સ્યાદાદી: જો તે શક્તિઓને કાલ્પનિક કહેશો, તો તે શક્તિઓ દ્વારા થતાં પાણી લાવવાદિરૂપ કાર્યને નિર્હેતુક=હેતુરહિત માનવું પડશે.. (કારણ કે શક્તિરૂપ જે હેતુ છે, તેને તો તમે કાલ્પનિક કહો છો.)

બૌદ્ધ: ખરેખર તો તે બધું કાર્ય રૂપાદિથી જ થાય છે. (એટલે તેઓને નિર્હેતુક નહીં માનવા પડે, તેઓના કારણ તરીકે રૂપાદિ હયાત જ છે…)

સ્યાદ્વાદી : પણ એકાંત એક્સ્વભાવી એવાં રૂપાદિથી, પાણી લાવવાદિરૂપ-ચક્ષુવિજ્ઞાનાદિને ઉત્પન્ન કરવારૂપ અનેક કાર્યો શી રીતે થઈ શકે ?

**બૌદ્ધ**ઃ તે રૂપાદિનો અનેક કાર્યને ઉત્પન્ન કરવાનો સ્વભાવ જ છે. એટલે કોઈ અસમંજસતા નથી...

સ્યાદ્વાદી : અરે ! પણ તેનો અનેક કાર્યને ઉત્પન્ન કરવાનો સ્વભાવ પણ, તેના સ્વભાવને અચિત્ર=એકાંત એકરૂપ માનવામાં ઘટી શકે નહીં… એ બધું અમે પૂર્વે જ કહી ગયા છીએ…

નિષ્કર્ષ: તેથી રૂપાદિના અનેકસ્વભાવો માનવા જ જોઈએ અને તેથી તેઓનું જુદા જુદા સંસ્થાનરૂપે અસ્તિત્વ હોવું પણ અવિરુદ્ધ છે...

१. 'भावेभ्यः अनेकान्ततत्स्व०' इति ग-पाठोऽनादरणीयः ।

(८४) एवं सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनो रूपादय एव घट इत्ययुक्तम् । रूपादय एव रूपादय इति वाक्यार्थापत्तेः भिन्नशब्दप्रयोगायोगात्, प्रवृत्तिनिमित्ताभावात्, (८५)

क......क व्याखा क......क

एवं च कृत्वा सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनः-बौद्धस्य रूपादय एव घट इत्येतद-प्ययुक्तम् । कथमित्याह-रूपादय एव रूपादय इति-एवं वाक्यार्थापत्तेः कारणात् । आपतिश्च भिन्नशब्दप्रयोगायोगात् भिन्नौ चैतौ रूपादय एव घट इति च । अयोगश्च प्रवृत्तिनिमित्ता-भावात् । न हि यदेव रूपादिशब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तं तदेव घटशब्दस्यापि भवितुमर्हत्यति-प्रसङ्गादिति भावनीयम् । इतश्चायुक्तं रूपादय एव घट इत्येतत् कार्यभेदानुपपत्तेः कारणात्, ❖ अनेडांतरिक्षि ❖

# 🕸 બૌદ્ધમતે રૂપાદિઓની ઘટરૂપતાનો અભાવ 🕸

(૮૪) બૌદ્ધો, વસ્તુને સર્વથા એક્સ્વભાવી કહે છે, એટલે તેઓના મતમાં "રૂપાદિ જ ઘટ છે"- એવું કથન પણ સંગત થતું નથી, કારણ કે એકાંત એક્સ્વભાવી વસ્તુ વિશે (૧) રૂપ, અને (૨) ઘટ એવો બે જુદા જુદા શબ્દપ્રયોગ પણ ન જ થઈ શકે, એટલે તો કોઈ એક શબ્દનો જ પ્રયોગ થતાં "રૂપાદિ જ રૂપાદિ છે" - એવો વાક્યાર્થ માનવાની આપત્તિ આવશે… (પણ શું એવો વાક્યાર્થ કદી થાય છે ?)

બૌદ્ધ: પણ એકસ્વભાવી વસ્તુ વિશે, બે શબ્દપ્રયોગ ન થવાનું કારણ શું ?

સ્યાદાદી : કારણ એ જ કે, તે એક્સ્વભાવી વસ્તુમાં જુદું જુદું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત નથી... (અર્થાત્ જુદા જુદા શબ્દોને પ્રવર્તાવનાર જુદા જુદા અનેક્સ્વભાવરૂપ નિમિત્ત નથી...)

બૌદ્ધ : જે સ્વભાવ રૂપશબ્દની પ્રવૃત્તિનું કારણ છે, તે જ સ્વભાવ જો ઘટશબ્દની પણ પ્રવૃત્તિનું કારણ માની લઈએ તો ?

સ્યાદ્વાદી: અરે ! તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, તે એક્સ્વભાવથી દુનિયાના તમામ શબ્દોની પ્રવૃત્તિ થઈ જશે ! એટલે તે એક્સ્વભાવથી અનેક શબ્દોની પ્રવૃત્તિ માની શકાય નહીં… તેથી તમારા મતે "રૂપાદિ જ ઘટ છે" - એવું કથન સંગત થતું નથી…

#### 💥 એકાંતવાદીમતે કાર્યભેદની અસંગતિ 🕸

એકાંત એકસ્વભાવવાળા રૂપાદિથી, (૧) પાણી લાવવાદિરૂપ સામાન્ય કાર્ય, અને (૨) રૂપાદિ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવારૂપ પ્રતિનિયત કાર્ય… એમ જુદા જુદા અનેક કાર્યો થઈ શકે નહીં, કારણ કે જુદા કાર્યો કરવા તેમાં જુદો જુદો સ્વભાવ હોવો જોઈએ, જે એકાંતવાદીમતે અઘટિત છે…

બૌદ્ધ: જો ન ઘટે, તો તે કાર્યભેદનો પ્રતિક્ષેપ કરી દઈએ ?

સ્યાદાદી : તેવું ન કરાય, કારણ કે કાર્યભેદ તો સર્વલોકપ્રસિદ્ધ છે… અને એટલે જ તો, સામાન્યશક્તિથી ઉદકાહરણાદિરૂપ કાર્ય અને પ્રતિનિયતશક્તિથી રૂપાદિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય - એમ જુદા જુદા કાર્યો થાય છે… कार्यभेदानुपपत्तेः, तस्य च प्रतिक्षेपायोगात् सकललोकसिद्धत्वात् उदकाद्याहरण-ज्ञानादिभावात् । एवं च तदग्रहे तद्बुद्ध्यभावादिति युक्तिरप्ययुक्तिरेव, तद्ग्रहणस्यैव तद्बुद्धित्वेन तद्भेदाभिधानायोगात्, (८६) तद्भेदाभिधाने च रूपादिबुद्ध्यविनाभूता घटबुद्धिरिति बलादापद्यते । एवं च भवन्ती नियमत एवेयं तत्प्रतिबद्धं निमित्तान्तर-

नैकान्तेन एकस्वभावेभ्यः कार्यभेदो न्याय्यः, तस्य च-कार्यभेदस्य प्रतिक्षेपायोगात् । अयोगश्च सकललोकिसिद्धत्वात् कार्यभेदस्य । अत एवाह-उदकाद्याहरणज्ञानादिभावात् उदका-द्याहरणादि सामान्यशक्तिकार्यं ज्ञानादि च प्रतिनियतशक्तिकार्यमिति । एवं चेत्याद्यभ्युच्चया-र्थम् । एवं च कृत्वा तदग्रहे-रूपाद्यग्रहे तद्बुद्ध्यभावात्-घटबुद्ध्यभावादिति युक्तिरिप रूपादीनां घटत्वे साध्ये । किमित्याह-अयुक्तिरेव । कृत इत्याह-तद्गृहणस्यैव-रूपादिग्रहस्यैव तद्बुद्धित्वेन-घटबुद्धित्वेन हेतुना तद्धेदाभिधानायोगात् तयोः-रूपादिघटग्रहबुद्ध्योभेंदेना-भिधानं तस्यायोगात् । तद्धेदाभिधानं च सित किमित्याह-रूपादिबुद्ध्यविनाभूता । केत्याह-घटबुद्धिरिति एतद् बलादापद्यते । एवं च भवन्ती रूपादिबुद्ध्यविनाभावेन नियमत एवेयं-

# 🕸 રૂપાદિને ઘટરૂપ માનવામાં બૌદ્ધકૃત સમંજસતાનો નિરાસ 🕸

(૮૫) બૌદ્ધ : "રૂપાદિઓ ઘટરૂપ છે" - એવું સિદ્ધ કરવા, અમારી પાસે એક સચોટ યુક્તિ છે : રૂપાદિનું ગ્રહણ ન થાય તો ઘટબુદ્ધિ પણ નથી જ થતી, તેથી માનવું જ રહ્યું કે, રૂપાદિ ઘટ જ છે (એટલે જ તો તેમના ગ્રહણ વિના ઘટબોધ થતો નથી…) અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો કરવો -

''रूपादयः, घटस्वरूपाः, तदग्रहे तद्बुद्ध्यभावात्, घटस्वरूपाग्रहे घटबुद्ध्यभाववत् ।''

સ્યાદાદી : તમારી આ યુક્તિ પણ યુક્તિરહિત છે, કારણ કે તમારા મતે તો રૂપ-ઘટ બંને સર્વથા એક છે ને તેથી તો રૂપબુદ્ધિ અને ઘટબુદ્ધિ પણ સર્વથા એકરૂપ જ સાબિત થશે… એ રીતે જો બંને બુદ્ધિઓ સર્વથા એકરૂપ જ હોય, તો તે બેનું જુદા જુદા રૂપે કથન થઈ શકે નહીં…

(ભાવ એ કે, એકાંતવાદીમતે "રૂપાદિના ગ્રહણ વિના ઘટબુદ્ધિ ન થાય" - એમ રૂપબુદ્ધિ/ ઘટબુદ્ધિનું જુદા જુદારૂપે કથન પણ સંગત થઈ શકે નહીં…)

(૮૬) બૌદ્ધઃ તો પણ તે બંને બુદ્ધિનું ભેદથી કથન કરીએ તો ?

સ્યા<mark>દાદી</mark> : તો બલાત્ માનવું પડશે કે, (રૂપબુદ્ધિ એ જ ઘટબુદ્ધિ નથી, પણ) રૂપબુદ્ધિને અવિનાભાવી (=નિયત સંબંધવાળી) ઘટબુદ્ધિ છે..

१. 'बन्धनिमित्ता॰' इति क-पाठोऽनादरणीयः । २. 'रूपादिग्रहधटो बुद्ध्यो॰' इति ड-पाठः । ३. 'तस्य योगात्' इति ड-पाठः ।

मुपदर्शयतीति यथोदिततत्परिणामसिद्धिः । (८७) अवश्यं चैतदित्थमङ्गीकर्तव्यम्-यदि तु रूपादय एव घटस्ततस्तदितिरिक्ततत्त्वान्तराभावाद् घटस्य रूपादय इति व्यतिरेका-भिधायी व्यपदेशो न स्यात् । (८८) स्यादेतत्-तथाकृतसङ्केतत्वाद् ये यथा शब्दा नियु-ज्यन्ते तथा वाचका इत्यव्यतिरेकेऽप्येवंव्यपदेशो युक्त एव, केवलं प्रयोजनानपेक्षो न

**♦**

घटबुद्धिः तत्प्रतिबद्धं-रूपादिप्रतिबद्धं निमित्तान्तरमुपदर्शयतीति कृत्वा । किमित्याह-यथोदितत्परिणामसिद्धिः यथोदितश्चासौ, प्रक्रमात् तत्परिणामश्च-अण्वादिपरिणामश्चेति समासः, तस्य सिद्धिरिति । अभ्युच्चयमाह-अवश्यं चैतदित्थमङ्गीकर्त्तव्यमनन्तरोदितम् । विपक्षे बाधामाह यदि त्वित्यादिना । यदि तु रूपादय एव घटः ततस्तदितिरक्तित्त्वा-तराभावात्-रूपाद्यतिरिक्ततत्त्वान्तराभावात् कारणात् घटस्य रूपादय इति-एवं व्यतिरेका-भिधायी-भेदाभिधायी व्यपदेशो न स्यात्, अस्ति चायं घटस्य रूपादय इति । स्यादेतदित्यादि । तथा-तेन प्रकारेण कृतः सङ्केतो येषां, प्रक्रमाच्छब्दानां, ते तथाविधास्तद्भावस्तस्मात् ये यथा शब्दा नियुज्यन्ते वाचकत्वेन ते तथा वाचका इति कृत्वा अव्यतिरेकेऽपि-अभेदेऽपि एवं

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

તો આવી રૂપબુદ્ધિ અવિનાભાવી ઘટબુદ્ધિ, રૂપ સાથે જોડાયેલ બીજા કોઈ નિમિત્તને અવશ્ય બતાવે છે અને એથી તો પરમાણુના યથોક્ત પરિણામની જ સિદ્ધિ થશે…

આશય એ કે, રૂપાદિથી (૧) રૂપબુદ્ધિ, (૨) ઘટબુદ્ધિ - એમ જુદી જુદી બુદ્ધિ થાય છે, એટલે તે તે બુદ્ધિનાં નિમિત્ત તરીકે રૂપાદિમાં અનેક સ્વભાવો માનવા પડે (તો જ તે જુદા જુદા સ્વભાવોને લઈને જુદી જુદી બુદ્ધિઓ સંગત બને.) અને એ રીતે પરમાણુનો પરિણામ અનેક સ્વભાવરૂપ સિદ્ધ થશે... (જે એકાંતવાદીને બિલકુલ ઇષ્ટ નથી...)

(૮૭) તેથી અમે કહેલ રૂપાદિનો અનેકસ્વભાવ અવશ્ય માનવો જોઈએ, નહીંતર તો તમારા મતે દોષ આવશે. તે આ પ્રમાણે → જો રૂપાદિ જ ઘટ હોય (રૂપાદિથી ઘટનો કથંચિદ્ પણ ભેદ ન હોય) તો તે રૂપાદિથી અતિરિક્ત ઘટ જેવું કોઈ તત્ત્વ જ નહીં રહે અને તેથી તો "આ ઘડાના રૂપાદિ" - એમ ઘટ-રૂપના ભેદને કહેનારો વ્યપદેશ જ નહીં થાય..

પણ તેવો વ્યપદેશ થાય તો છે જ… તો તેની સંગતિ શી રીતે કરશો ? (એટલે તે રૂપાદિના અનેકસ્વભાવો માની તેનો સૂક્ષ્મ/સ્થૂલરૂપે કથંચિદ્ ભેદ તો માનવો જ જોઈએ…)

### 💥 રૂપ/ઘટની એકાંત એકરૂપતાનો નિરાસ 🕸

(૮૮) બૌદ્ધ: જુઓ ભાઈ! તેવો સંકેત કરાયેલ હોવાથી, જે શબ્દો જે પ્રમાણે વાચક તરીકે જોડાય છે, તે શબ્દો તે પ્રમાણે જ વાચક બને છે. (દા.ત. કપડાને 'પટ' તરીકે સંકેત કર્યો હોવાથી, તેના વાચક તરીકે પટશબ્દ નિયોજાય છે અને તેથી તે તેનો વાચક બને છે…)

भवित तद्य्यस्त्येव यथाऽऽह न्यायवादी-''रूपादयो घटस्येति तत्सामान्योपसर्जना-स्तद्व्यक्तिभेदाः ख्याप्यन्ते'' इति । अयमत्रार्थः-रूपादयो घटस्येति व्यपदेशे घट-सामान्यविशेषणा रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते, प्रतिनियतशक्तिस्वभावाः सन्तः सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत् ।(८९) एतदप्ययुक्तम्, वचनमात्र-

**♦**------**-**

घटस्य रूपादय इति व्यपदेशो युक्त एव, केवलमन्यत्र प्रयोजनानपेक्षो न भवति तद्य्य-स्त्येव इह प्रयोजनं व्यपदेशे यथाऽऽह न्यायवादी धर्मकीर्त्तः-रूपादयो घटस्येति-एवं तत्सामान्योपसर्जनाः-रूपादिसामान्योपसर्जनास्तद्व्यक्तिभेदाः-रूपादिव्यक्तिभेदाः ख्याप्यन्त इति । अयमत्र-ग्रन्थे भावार्थः-रूपादयो घटस्येति व्यपदेशेऽस्मिन् घटसामान्यविशेषणा-स्तदुपसर्जनभावेन रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते । प्रतिनियतशक्तिस्वभावाः सन्तो

એનેકાંતરશ્મિ

એટલે જો તેવો (રૂપને રૂપ/ઘટ કહેવાનો) સંકેત કર્યો હોય, તો અવ્યતિરેક=અભિન્ન પદાર્થમાં "ઘટના રૂપાદિ" એવો વ્યપદેશ થવો યોગ્ય જ છે…

પ્રશ્ન : જો અભેદમાં પણ તેવો વ્યપદેશ થાય, તો "ઘટના ઘડા" - એવો વ્યપદેશ કેમ થતો નથી ?

ઉત્તર: કારણ કે તેવો વ્યપદેશ કરવાનું તો કોઈ પ્રયોજન જ નથી... (પ્રયોજન હોય તો જ ત્યાં, તેનો સંકેત થઈ વ્યપદેશ થાય, પણ પ્રસ્તુતમાં તેવું કોઈ પ્રયોજન જ નથી) જ્યારે "ઘટના રૂપાદિ" - અહીં તો તેવો વ્યપદેશ કરવાનું પ્રયોજન રહેલું છે, તેથી તેવો સંકેત કરી શબ્દપ્રયોગ કરવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી.

સાર એ કે, અભેદમાં પણ તેવો વ્યપદેશ શક્ય જ છે, એટલે રૂપાદિને ઘટરૂપ માનવામાં કોઈ બાધ નથી..

આ વિશે ન્યાયવાદીએ (ધર્મકીર્તિએ) કહ્યું છે કે -

"'ઘટના રૂપાદિ' - અહીં રૂપાદિસામાન્યના ઉપસર્જનવાળા (જેમાં રૂપાદિસામાન્ય ગૌણ થયેલ છે,તેવા) રૂપાદિ વિશેષ વ્યક્તિઓ કહેવાય છે…" (પ્રૈમાણવાર્તિક ૧/૧૦૪)

ભાવાર્થ :- "ઘટના રૂપાદિ" આ વ્યપદેશમાં રૂપાદિ વિશેષ છે અને તેના વિશેષણ તરીકે ગૌણરૂપે ઘટસામાન્યનો ઉલ્લેખ કરાય છે... (રૂપાદિ તો વૃક્ષરૂપ પણ હોય, પણ તેનો વ્યવચ્છેદ કરવા ઘટસામાન્યરૂપ વિશેષણ મૂકાય છે... અને દરેક કથનમાં વિશેષ્ય જ મુખ્ય હોય…) એટલે ગૌણરૂપે ઘટસામાન્યરૂપ વિશેષણવાળા, પ્રતિનિયત એવા રૂપાદિ શક્તિભેદો અહીં કહેવાય છે...

<sup>❖</sup> रूपादय घटस्येति तत्सामान्योपसर्जनाः । तच्छक्तिभेदः ख्याप्यन्ते वाच्योऽन्योप्यनया दिशा ॥ ( **प्रमाणवा०** )

१. 'देशो यथाऽऽह' इति ड-पाठ: ।

त्वात् । एवं हि प्रतिनियतचक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्त उदकाद्याहरणकार्य-करणस्वभावाः ख्याप्यन्त इत्येतदापन्नम् । एतच्चैवमभिधीयमानं असित वास्तवे तत्स्व = भाववैचित्र्ये नीलादिविज्ञानकार्यकरणस्वभावा नीलादयः पीतादिविज्ञानकार्यकरण-स्वभावाः ख्याप्यन्त इत्यसन्दिग्धं तुल्यमनेन, अन्यतरशब्दादेः प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविशे-

वस्तुस्थित्या सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत् । एतदाशङ्क्ष्याह-एतदप्ययुक्तम् । कृत इत्याह-वचनमात्रत्वात् । एतदेवाह एवं हीत्यादिना । एवं यस्मात् प्रतिनियतचक्षु-विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्तो रूपादय उदकाद्याहरणकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त इत्येतदापन्नं नीत्या । एतच्चैवमभिधीयमानं सत् असित वास्तवे-तात्त्विकं तत्स्वभाववैचित्र्ये तेषां-रूपादीनां स्वभाववैचित्र्ये । किमित्याह-नीलादिविज्ञानकार्यकरणस्वभावा नीलादयः पीतादिविज्ञानकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त इति-एवं असिन्दिग्धं तुल्यमनेन । कथिनित्याह-अन्यतरशब्दादेनीलपीताद्यपेक्षया प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविशेषात् । अविशेषश्च एकान्तै-कस्वभावत्वात् रूपादीनाम् । एवं चैककार्यपरिकल्पनाबीजमप्यस्तु कार्यान्तरपरिकल्पना-

.....**ે** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

તેથી જે રૂપાદિ ખરેખર તો પ્રૈંતિનિયત શક્તિસ્વભાવવાળા છે, તેઓને જ અહીં ઘટાદિરૂપે સોંમાન્યશક્તિસ્વભાવવાળા કહેવાય છે... એ રીતે તેવા વ્યપદેશની સંગતિ નિર્બાધ છે (તેથી તેવા વ્યપદેશને ઘટાવવા રૂપ/ઘટનો કથંચિદ્ર ભેદ માનવો જરૂરી નથી...)

(૮૯) સ્યાદાદી: આ બધું કથને પણ અયુક્ત છે, કારણ કે માત્ર બોલવા પૂરતું છે. જુઓ → તમારા ઉપરોક્તકથનથી ખરેખર તો એવું જ સાબિત થાય છે કે, પ્રતિનિયત ચક્ષુવિજ્ઞાનાદિરૂપ કાર્ય કરવાના સ્વભાવવાળા (પ્રતિનિયતશક્તિસ્વભાવી) રૂપાદિઓ, જ, જલ લાવવાદિરૂપ સામાન્ય કાર્ય કરવાના સ્વભાવવાળા (સામાન્યશક્તિસ્વભાવી) છે..

બૌદ્ધ : વાહ! તમે તો અમારા મનની વાત કહી…

સ્યાદાદી: અરે ! પણ જો તે રૂપાદિની સ્વભાવવિચિત્રતા નહીં માનો, તો તમારું કથન "નીલાદિવિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય કરવાના સ્વભાવવાળા નીલાદિઓ, પીતાદિવિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય કરવાના સ્વભાવવાળા નીલાદિઓ, પીતાદિવિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય કરવાના સ્વભાવવાળા છે" - આ કથનની સાથે અસંદિગ્ધપણે તુલ્ય ગણાશે, કારણ કે રૂપાદિ તો એકસ્વભાવી હોવાથી, અન્યતર શબ્દાદિરૂપ કાર્યનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ન હોવાની વાત તો બંને સ્થળે સમાન છે…

તાત્પર્ય એ કે, રૂપાદિ એકાંત એકસ્વભાવી છે... એટલે (૧) ચક્ષુવિજ્ઞાનજનનસ્વભાવ,(૨) ઉદકાહરણાદિજનનસ્વભાવ... એ બધા સ્વભાવોમાંથી કોઈ એક જ સ્વભાવ માનવાનો રહેશે...

<sup>❖</sup> અહીં પ્રતિનિયતશક્તિ એટલે રૂપજ્ઞાનાદિ પ્રતિનિયત કાર્ય કરવાનું સામર્થ્ય અને સામાન્યશક્તિ એટલે જલાહરણાદિરૂપ સામાન્ય કાર્ય કરવાનું સામર્થ્ય...

षात् एकान्तैकस्वभावत्वात् । ( ९० ) तत्स्वभाववैचित्र्याभ्युपगमे तु न विप्रतिपत्तिरावयोः, सर्वत्र निरुपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः तत्तत्परिणामापेक्षया तथा तथोपसर्जनादिभावेन विचित्रक्षयोपशमयोगतस्तत्तच्छव्दादिसिद्धेरिति ॥

बीजमप्यस्तु । कार्यान्तरपरिकल्पनाबीजं तु न तत्र युज्यते इत्यभिप्रायः । तत्स्वभाव-वैचित्र्या-भ्युपगमे पुनः किमित्याह-न विप्रतिपत्तिरावयोः । कुत इत्याह-सर्वत्र-चक्षुर्विज्ञानादिकार्यादौ निरुपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः मुख्यशक्तिद्वयभावेन । एतदेवाह तत्तदित्यादिना । तत्तत्परि-णामापेक्षया-चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणपरिणामापेक्षया तथा तथा-तेन तेन प्रकारेण उपसर्जना-दिभावेन-अविवक्षितादिरूपेण विचित्रक्षयोपशमयोगतः कारणात् तत्तच्छव्दादिसिद्धेः-रूपादिघटादिशब्दविज्ञानादिसिद्धेरिति ॥

······ ઋનેકાંતરિમ �

હવે ધારો કે આપણે પહેલો સ્વભાવ માનીશું, તો સ્પષ્ટ વાત છે કે, તેમાં જલાહરણસ્વભાવ ન હોવાનો... એ રીતે જલાહરણસ્વભાવ રૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ન હોવા છતાં પણ, જો તેનાથી જલાહરણાદિરૂપ કાર્ય માનશો, તો નીલમાં, પીતવિજ્ઞાનજનનસ્વભાવરૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ન હોવા છતાં પણ, પૂર્વની જેમ, તેનાથી પણ પીતવિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય કેમ ન માની શકાય ? એટલે તમારી વાત તો નીલથી પીતવિજ્ઞાનરૂપ કાર્યને માનવા જેવી છે... (જે માન્યતા દષ્ટ-ઇષ્ટવિરુદ્ધ છે)

અભિપ્રાય એ કે, ખરેખર તો રૂપાદિમાં ચક્ષુવિજ્ઞાનરૂપ કાર્ય કરવાનો પણ સ્વભાવ છે જ, અને જલાહરણાદિરૂપ સામાન્ય કાર્ય કરવાનો સ્વભાવ પણ છે જ… પણ તમે એકસ્વભાવવાદી હોવાથી, તમારા મતે જલાહરણાદિરૂપ બીજા કાર્ય કરવાનો સ્વભાવ ઘટતો નથી, તો તમે જલાહરણાદિરૂપ કાર્યો શી રીતે ઘટાવશો ?

(૯૦) હવે જો આ બધું સાંભળી, સ્વભાવવિચિત્રતાનો સ્વીકાર કરશો,અર્થાત્ રૂપાદિમાં અનેક કાર્યો કરવાના જુદા જુદા અનેકસ્વભાવ માનશો, તો તો આપણા બંનેના મતમાં કોઈ વિપ્રતિપત્તિ (=વિપરીતમાન્યતા) નથી, કારણ કે આવું માનવામાં ચક્ષુવિજ્ઞાન - જલાહરણરૂપ જુદા જુદા કાર્યોનું નિરૂપચરિત (=વાસ્તવિક) પ્રવૃત્તિનિમિત્ત (=જુદા કાર્યો પ્રવર્તાવવા સામાન્યશક્તિ/પ્રતિનિયતશક્તિ રૂપ જુદું જુદું નિમિત્ત) અવિરોધપણે સંગત થાય છે...

આ જ વાતને કહે છે -

જો રૂપાદિના અનેક સ્વભાવ માનો, તો તેમાં (૧) ચક્ષુવિજ્ઞાનજનનસ્વભાવ, (૨) જલાહરણ-જનનસ્વભાવ, (૩) રૂપશબ્દવાચ્યત્વસ્વભાવ, (૪) ઘટશબ્દવાચ્યત્વસ્વભાવ... એમ જુદા જુદા અનેક પરિણામો ઘટી શકે... એટલે તેમાં તે તે પરિણામોની અપેક્ષાએ, કોઈ એક પરિણામને મુખ્ય કરી અને તે સિવાયના પરિણામોને ગૌણ કરી, પ્રમાતાઓના વિચિત્ર ક્ષયોપશમને અનુસારે, રૂપ-ઘટાદિવિષયક જ્ઞાન-શબ્દની પ્રવૃત્તિ નિર્બાધ સિદ્ધ થશે... (११) एतेन चन्दनस्य गन्ध ईत्यत्रापि न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं किञ्चिद् द्रव्यमस्ति । किं तर्हि ? अनेकात्मकस्य गन्धस्य चन्दनस्वभावो यो गन्धः स तथा निर्दि- श्यत इति यदुच्यते परैस्तद्पि प्रत्युक्तमेव, सर्वथैकस्वभावत्वे सित तस्याप्यनुपपत्तेः । तथाहि-चन्दनस्वभावो यो गन्ध इत्यनेन गन्धिविशेषणाभिधानात्, अन्यथा गन्धस्वभावो

♦ व्याख्या ♦ .....

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन वस्तुना चन्दनस्य गन्ध इत्यत्रापि-भेदाधिकारे न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं किञ्चिद् द्रव्यमस्ति । किं तिर्ह ? अनेकात्मकस्य गन्धस्य कुङ्कुमाद्यपेक्षया चन्दनस्वभावो यो गन्धः स तथा-तेन चन्दनोपलक्षणप्रकारेण निर्दिश्यते चन्दनस्य गन्ध इति-एवं यदुच्यते परै:-एकस्वभाववस्तुवादिभिः तदिप प्रत्युक्तमेव-परिहत-मेव । कथमित्याह-सर्वथैकस्वभावत्वे सित वस्तुनः तस्याप्यनुपपत्तेः यदुच्यते परैरिति । एनामेव भावनिकयाऽऽह तथाहीत्यादिना । चन्दनस्वभावो यो गन्ध इत्यनेन-ग्रन्थेन गन्धिविशेषणाभिधानात् चन्दनस्वभावतया, अन्यथा गन्धस्वभावो यो गन्ध इति प्राप्नोति,

♦ અનેકાંતરિશ ♦

ટૂંકમાં, રૂપાદિ અનેકસ્વભાવી માનો તો તો કોઈ અસંગતિ નથી, બાકી તો અનેક દોષપરંપરા તદવસ્થ જ રહે…

### 💥 ચંદન-ગંધની એકાંત અભેદ માન્યતાનો નિરાસ 🕸

(૯૧) કેટલાક એક્સ્વભાવવસ્તુવાદી દર્શનકારોનું એવું માનવું છે કે → "चन्दनस्य गन्धः - 'ચંદનની ગંધ' - અહીં ચંદન તે ગંધથી કોઈ અલગ દ્રવ્ય નથી, પણ એકપ્રકારની ગંધ જ છે. તે આ રીતે - ગંધ તે અનેકાત્મક - અનેક પ્રકારની છે : (૧) કુંકુંમની ગંધ, (૨) કમળની ગંધ, (૩) ચંદનની ગંધ… વગેરે. તે બધામાંથી જે ગંધ ચંદનસ્વભાવવાળી હોય, તે ગંધનો ચંદનના ઉપલક્ષણથી "ચંદનની ગંધ" - એ પ્રમાણે નિર્દેશ કરાય છે… બાકી ચંદન જેવું કોઈ અલગ દ્રવ્ય નથી, ચંદનસ્વભાવવાળી ગંધનો જ તેવો નિર્દેશ કરાય છે…" ← પણ ઉપરોક્ત કથનથી, તેઓની આ માન્યતાનો પણ પરિહાર થાય છે, કારણ કે વસ્તુને જો સર્વથા એક્સ્વભાવી માનો, તો આ વાત પણ સંગત થતી નથી…

પ્રશ્ન : કઈ રીતે જરા બતાવશો ?

ઉત્તર: જુઓ - ''ચંદનસ્વભાવવાળી જે ગંધ…'' - એ પ્રંથથી, ખરેખર તો તમે ચંદનસ્વભાવરૂપે ગંધનાં વિશેષણનું કથન કર્યું છે. (એટલે ચંદનસ્વભાવરૂપ વિશેષણ કથંચિદ્ ગંધથી જુદું હોય, એવું માનવું જ રહ્યું…)

(અન્યથા=) જો એ વિશેષણને ગંધરૂપ જ માનશો, તો તે વિશેષણ ગંધરૂપ જ બનતાં, "ચંદનસ્વભાવવાળી ગંધ છે" - એવું નહીં કહેવાય, પણ "ગંધસ્વભાવવાળી ગંધ છે" - એવું જ

१. 'इत्यत्रापि चन्दनं नाम न गन्ध०' इति ग-पाठः । २. 'अचन्दन०' इति डन्पाठः ।

यो गन्ध इति प्राप्नोति, तन्मात्रस्य वैशिष्ट्यायोगेन विशेषणानुपपत्तेरित्यलं प्रसङ्गेन ॥

( ९२ ) अवयविपक्षोक्तदूषणानि तु तथातदनभ्युपगमात्र नो बाधायै । न ह्यवय-वेभ्योऽन्य एवावयवीत्यभिद्धति जैनाः । किं तर्हि ? कथञ्चिदनन्यः, तदेकत्वपरिणाम

न चन्दनस्वभाव इति । कुत इत्याह-तन्मात्रस्य-गन्धमात्रस्य वैशिष्ट्यायोगेन हेतुना विशेषणा-नुपपत्तेः । चन्दनस्वभावो य इत्येविमत्यलं प्रसङ्गेन-ईति प्रकृतोपसंहारः ॥

अवयविपक्षोक्तदूषणानि तु पूर्वपक्षग्रन्थे तथा-तेनावयविभन्नत्वादिना प्रकारेण तदन-भ्युपगमात्—अवयव्यनभ्युपगमात् कारणात् न नो बाधायै—नास्माकं बाधायै । एतदेवाह न हीत्यादिना । न यस्माद् अवयवेभ्यः सकाशात् अन्य एव-एकान्तेन अवयवीत्यभिद्धिति— भणन्ति जैनाः । किं तर्हि ? कथि छदनन्यः । कुत इत्याह-तदेकत्वपरिणाम एव-अवयवै-

કહેવું પડશે…

પ્રશ્ન : પણ શું એકસ્વભાવી વસ્તુમાં ચંદનસ્વભાવ જેવું વિશેષણ ન ઘટે ?

ઉત્તર : ન ઘટે, કારણ કે એકાંત એકસ્વભાવી હોવાથી, ગંધ તે માત્ર ગંધરૂપ જ છે, તેમાં જુદા જુદા સ્વભાવરૂપ કોઈ વિશિષ્ટતા નથી… એટલે તેમાં ચંદનસ્વભાવ જેવાં વિશેષણો ન જ ઘટે…

તેથી, રૂપાદિ દરેકને અનેકસ્વભાવી માનવા જોઈએ અને તેવું માનવાથી કોઈ અસંગતિ રહેતી નથી…

નિષ્કર્ષ: તેથી અનેકસ્વભાવી પરમાણુઓમાં (૧) સૂક્ષ્મ અવસ્થામાં ઇન્દ્રિયઅપ્રાહ્યતા, (૨) બાદર અવસ્થામાં ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યતા, (૩) અનેક જુદા જુદા સંસ્થાનોરૂપે પરિણમન... ઇત્યાદિ બધું સંગત જ છે... તેથી, પરમાણુસમૂહ રૂપ બાહ્યાર્થ માનવામાં પણ કોઈ ક્ષતિ નથી...

હવે આ (પરમાણુસમૂહને સિદ્ધ કરતી વખતે આવેલી બધી ચર્ચાઓના) પ્રસંગથી સર્યું… હવે પ્રાથકારશ્રી, અવયવીરૂપ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ કરવા, સચોટ યુક્તિ આપે છે -

# 🕸 અવયવીરૂપ બાહ્યાર્થની સચોટ સિદ્ધિ 🕸

(૯૨) (૩) હે યોગાચાર ! પૂર્વપક્ષમાં તમે "અવયવી તે અવયવોથી ભિન્ન છે, કે અભિન્ન… વગેરે" વિકલ્પો પાડીને જે દોષો અવયવીપક્ષમાં આપ્યા હતા, તે દોષો અમને બાધાકારક નથી, કારણ કે અમે તેવા સદોષ અવયવીનો સ્વીકાર જ કરતાં નથી…

પ્રશ્ન : શું ખરેખર સ્વીકાર નથી કરતાં ?

ઉત્તર : હા, કારણ કે અમે જૈનો, અવયવોથી એકાંતે ભિન્ન જ અવયવીનું કથન નથી કરતાં. કથંચિદ્ અભિન્ન અવયવી કહીએ છીએ. જુઓ -

१. 'इति कृतोप०' इति क-पाठ: ।

एवासाविति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यं तथाप्रतीतेः, तदग्रह एव सर्वथाऽग्रहणात्, समन्धकारे तदनुपलब्धेः । नेयमवयवाग्रहणत इति चेत्, कुतस्तर्हीति वाच्यम् । ( ९३ ) समन्धकारेण तद्ग्रहणावरणादिति चेत्, स्यात् तदभावे तद्भेदग्रहः । अस्त्येवायमिति चेत्, न, प्रतीति-

कत्वपरिणाम एवासौ-अवयवी इति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-तथाप्रतीते:-अवयवैक-त्वपरिणामत्वेन प्रतीते: । प्रतीतिश्च तदग्रह एव-अवयवाग्रह एव सर्वथाऽग्रहणादवयविन: । एतदेव भावयित समन्धकारेऽवयवाग्रहणेन एतदनुपलब्धे:-अवयव्यनुपलब्धे: । नेयमवयव्य-नुपलब्धि:, अवयवाग्रहणतः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-कुतस्तर्हीति वाच्यम् । इयमवयव्यनु-पलब्धि: समन्धकारेण हेतुना तद्ग्रहणावरणात्-अवयविग्रहणावरणात् । इति चेत्, एतदा-शङ्क्याह-स्यात् तदभावे-समन्धकाराभावे तद्भेदग्रह:-अवयवभेदेन ग्रहोऽवयविन: । अस्त्येवा-यमिति चेत् तद्भेदग्रह: । एतदाशङ्क्याह-न, प्रतीतिविरोधात् । न होवंभूता प्रतीति: ।

------**>** અનેકાંતરશ્મિ **∻**------

### 🕸 અવચવોના એક્ત્વપરિણામરૂપ અવચવીની સિદ્ધિ 🕸

અવયવોનો એકત્વપરિણામ, છૂટા છૂટા અવયવોનું એક સમૂહરૂપે પરિણમન એને જ અમે 'અવયવી' કહીએ છીએ… આવા અવયવોના એકત્વપરિણામને જ અવયવી માનવો જોઈએ, કારણ કે તે રૂપે જ (અવયવોના એકત્વપરિણામરૂપે જ) અવયવીની પ્રતીતિ થાય છે…

પ્રશ્ન : અવયવોના એકત્વપરિણામરૂપે જ અવયવીની પ્રતીતિ થાય છે, એવું તમે શી રીતે કહી શકો ?

ઉત્તર: એવું કહેવાનું કારણ એ જ કે, અવયવોનાં ગ્રહણ વિના તો અવયવીનું બિલકુલ ગ્રહણ થતું નથી... તે આ રીતે → અંધારામાં ઘડાના અવયવો ન દેખાવાથી તે ઘટનું ગ્રહણ પણ નથી જ થતું... (હવે જો અવયવોથી કોઈ અલગ જ અવયવી હોત, તો અવયવોના ગ્રહણ વિના પણ તેનું ગ્રહણ કેમ ન થાય ? એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અવયવોના એકત્વપરિણામરૂમ જ અવયવી છે...)

(૯૩) વૈશેષિક: અવયવોનું પ્રહણ ન થવાથી, અવયવીની અનુપલબ્ધિ છે, એવું નથી...

સ્યાહાદી : તો કેવું છે ?

વૈશેષિક : અંધકારનાં કારણે અવયવીનાં ગ્રહણનું આવરણ થાય છે અને એટલે જ અંધકારમાં તે અવયવીની ઉપલબ્ધિ થતી નથી... (બાકી ખરેખર તો અવયવોથી અવયવી જુદો જ છે...)

સ્યાદાદી : જો અંધકારને કારણે તેનું ગ્રહણ ન થતું હોય, તો જયારે અંધકાર ન હોય, ત્યારે તો તે અવયવીનું અવયવોથી જુદારૂપે ગ્રહણ થવું જોઈએ ને ?

વૈશેષિક: તો થાય જ છે ને ? (અર્થાત્ અવયવોથી જુદારૂપે અવયવીનું ગ્રહણ થાય જ છે ને ?)

१. 'तद्ग्रहणात्' इति क-पाठ: ।

विरोधात्। असिद्धोऽयमिति चेत्, कयोपपत्त्येति वाच्यम्, न ह्यनेकेषु क्वचिदेक्बुद्धिः। को वा किमाहेत्यविप्रतिपत्तिरत्र। अस्ति चेयमनेकावयवेऽवयविनि। सत्यम्, न त्वतद्-गर्भेति भाव्यताम्।(९४) तद्गर्भेति कोऽर्थः? कथञ्चित् तद्ग्रहणात्मिका। यदि नामैवं

 \$ व्याख्या \$

असिद्धोऽयमिति चेत् प्रतीतिविरोधः । एतदाशङ्कचाह-कयोपपत्त्या असिद्ध इति वाच्यम् । न यस्मादनेकेषु-भावेषु क्वचिदेकबुद्धिरितीयमेवोपपत्तिः । एतदाशङ्कच सामान्येनाह-को वा किमाहेत्यविप्रतिपत्तिरत्र-वस्तुनि यदुत नानेकेषु क्वचिदेकबुद्धिरिति । अत्राह-अस्ति चेयम-नेकावयवेऽवयविनि एकबुद्धिर्घटोऽयमित्यादिरूपा । एतदाशङ्कचाह-सत्यमस्ति, नेत्वतद्-गर्भेति भाव्यताम्, प्रक्रमात् न पुनरनवयवगर्भेति । अत्राह-तद्गर्भेति कोऽर्थः ? इहो-त्तरम्-कथञ्चित् तद्ग्रहणात्मिका, प्रक्रमादनेकावयवग्रहणात्मिकेति यदि नामैवं ततः किमिति

\* અનેકાંતરિશ \*

સ્યાદવાદી : ના, બિલકુલ નહીં, કારણ કે તેમાં પ્રતીતિનો વિરોધ જણાય છે. (આશય એ કે, અવયવોથી જુદા અવયવીની કદી કોઈને પ્રતીતિ જ થતી નથી…)

વૈશેષિક: પ્રતીતિવિરોધ અસિદ્ધ છે, અર્થાત્ અવયવોથી જુદા અવયવીની પ્રતીતિ નથી થતી -એ વાત સિદ્ધ નથી.

સ્યાદાદી : પણ તેમાં યુક્તિ શું ? એ તમારે કહેવું જોઈએ...

વૈશેષિક: યુક્તિ એ જ કે, અવયવીની એકરૂપે બુદ્ધિ થાય છે… હવે જો અવયવીને અવયવરૂપ માનો, તો અવયવો અનેક હોઈ તે પણ અનેકરૂપ બની જતાં, તેમાં એકત્વબુદ્ધિ અસંગત ઠરશે… શું કદી અનેક પદાર્થો વિશે એકત્વબુદ્ધિ થઈ શકે ? (એટલે તે એકત્વબુદ્ધિ સિદ્ધ કરવા, અવયવોથી અલગ જ એક અવયવી માનવો જોઈએ…)

સ્યાદ્વાદી : અરે ! "અનેક પદાર્થમાં એકત્વબુદ્ધિ ન થાય" - એ વાતમાં તો કયાં કોઈ વિપ્રતિપત્તિ છે ?

वैशेषि**ક** : पण तमारा मते અનેક અવયવોરૂપ અવયવી વિશે "अयं घटः" - એમ એકત્વબુદ્ધિ તો થાય જ છે ने ?

સ્યાદાદી : હા, થાય છે - એ વાત હકીકત છે (પણ એટલા માત્રથી અવયવીને જુદો માનવો જરૂરી નથી…) પરંતુ અહીં મહત્ત્વની વાત એ કે, તે અવયવીની પ્રતીતિ તદ્દગર્ભા=અવયવગર્ભા= અવયવોથી ગર્ભિત નથી તેવું નથી…

(૯૪) વૈશેષિક : ''તद्गर्भा'' - એનો તમે અર્થ શું કરો છો ?

સ્યાદાદી : અર્થ એ જ કે, અવયવીની થતી એકત્વબુદ્ધિ તે અનેક અવયવોનાં ગ્રહણાત્મક જ

१. 'नवतदर्भेति' इति ग-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते तु 'न तु तद॰' इति पाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धपाठस्थापना । ३. 'न तदर्भेति वाच्यतां' इति ड-पाठः ।

ततः किर्म् ? तत्तदेकत्वपरिणामता । यदि ह्यसौ तदन्य एव स्यात् ततस्तदन्यान्य-बुद्धिवदतदात्मिकैव भवेत् । न चेयमित्थम्, तथाऽननुभवात् । न ह्यमृदादिग्रहणरूपा घटादिबुद्धिः अनुभूयते । न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या । न ह्यस्यां ग्रभवन्त्यां

परः । तत्तदेकत्वपरिणामतेत्युत्तरम् । तस्य-अवयविनः तदेकत्वपरिणामता, अण्वाद्यवयवैकत्व-परिणामतेति । एतदेव भावयति यदीत्यादिना । यदि हि असौ-अवयवी तदन्य एव तेभ्यः-

अवयवेभ्योऽन्यः स्यात् ततः किं स्यादित्याह-ततस्तदन्यान्यबुद्धिवत् तेभ्यः-घटावयवे-भ्योऽन्यो घटावयवीति तदन्यस्तस्मादन्यः पटाद्यवयवीति तद्बुद्धिवदिति निदर्शनम् । अतदा-त्मिकैव-मृदनात्मिकैव भवेद् घटावयव्येकत्वबुद्धः । न चेयमित्थमधिकृतैकत्वबुद्धः । कुत

इत्याह-तथाऽननुभवात् । एतदेवाह-न यस्मादमृदादिग्रहणरूपा घटादिबुद्धिरनुभूयते । किं तर्हि ? मृदादिग्रहणरूपैव । न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या । किमित्यत आह-न

**♦** અનેકાંતરશ્મિ **♦** 

છે. ભાવ એ કે, એકાંત એક અલગ અવયવીની એકત્વબુદ્ધિ નથી થતી, પણ અનેક અવયવો સાથે કથંચિદ્દ અભિન્નરૂપે તે અવયવીની એકત્વબુદ્ધિ થાય છે..

**વૈશેષિક** : અવયવોથી ગર્ભિતરૂપે અવયવીનું ગ્રહણ કરનારી એકત્વબુદ્ધિ થાય, તો તેમાં તમારું શું સિદ્ધ થયું ?

સ્યાદાદી : તેવું થવાથી તો, તે અવયવોનો એકત્વપરિણામ એ જ અવયવી છે એવું સિદ્ધ થયું… (અવયવી તે અવયવોનાં એકત્વપરિણામરૂપ હોવાથી જ તે અવયવીની અવયવોથી ગર્ભિતપણે પ્રતીતિ થાય છે… એટલે અવયવીને જુદો નહીં, પણ અવયવોનાં જ એકત્વપરિણામરૂપ માનવો જોઈએ…)

આ જ વાતને જણાવે છે -

જો તે અવયવી અવયવોથી સર્વથા અલગ હોય, તો ઘટાવયવોથી અલગ, ઘટ સિવાયનાં પટાદિ અવયવીની એકત્વબુદ્ધિ, જેમ મૃદ્ (અવયવ)રહિતરૂપે થાય છે, તેમ ઘટની એકત્વબુદ્ધિ પણ મૃદ્દરહિતરૂપે જ થવાની આપત્તિ આવશે !

(આશય એ કે, પટ અને ઘટ બંને ઘટવયવોથી ભિન્ન છે. એટલે અવયવોથી (=માટીરૂપ અવયવોથી) ભિન્ન હોવાથી, જેમ પટની એકત્વબુદ્ધિ મૃદ્દરહિતરૂપે થાય છે, તેમ ઘટની એકત્વબુદ્ધિ પણ મૃદ્દરહિતરૂપે કેમ ન થાય ? યુક્તિ તો બંને સ્થળે સમાન છે.)

વૈશેષિક : તો ઘટાવયવીની એકત્વબુદ્ધિ મૃદ્દરહિતરૂપે જ માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી : પણ તેવું ન માની શકાય, કારણ કે તેવો અનુભવ કદી થતો નથી. જુઓ → મૃદાદિના ગ્રહણરૂપે જ ઘટબુદ્ધિ અનુભવાય છે, મૃદાદિથી રહિતરૂપે નહીં. (એટલે ઘટબુદ્ધિ મૃદ્દરહિતરૂપે માની

१. 'कि तत्, तदेक॰' इति ग-पाठः । २. पूर्वमृद्रिते तु 'अत एवाद्यवयवै' इति पाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण । ३. पूर्वमृद्रिते तु 'मृदात्मि॰' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

कस्यचिदिसिद्धिर्नाम । (१५) न च मृदाद्यात्मकत्व एवामीषां तद्भेद एव, देशाद्यभेदा-नुपपत्ते: । इत यथोदित एवायं प्रतीतिन्यायाविरुद्धः । तथाहि-अस्ति तावदियं विच्छिन्ना-र्थग्रहणस्वभावप्रतिभासा स्थूलाकारा प्रतीतिः । न चायं स्थूलः तत्तत्स्वभावतया

यस्मादस्यां प्रभवन्त्यामनुभविवरुद्धकल्पनायां कस्यचिदिसिद्धिनीम, तत्प्रसादतः सर्वसिद्ध्या-पत्तः । न च भृष्टांद्यात्मकत्व एव सित अमीषां-घटाद्यवयिवनां तद्भेद एव-मृदाद्यात्मका-वयवेभ्यो भेद एव । कृत इत्याह-देशाद्यभेदानुपपत्तेः-सामान्यतो देशकालस्वभावाभेदानु-पपत्तेः । इति-एवं यथोदित एवायम्-अवयवी प्रतीतिन्यायाविरुद्धः । इहैव भावार्थमाह तथाहीत्यादिना । तथाहि अस्ति तावदियं विच्छित्रार्थग्रहणस्वभावप्रतिभासा, बहिर्मुखाव-

શકાય નહીં) ← આવો સ્પષ્ટ અનુભવ હોવા છતાં, "ઘટ તે મૃદવયવોથી જુદો હોવાથી, તેની એકત્વબુદ્ધિ મૃદ્દરહિતરૂપે થાય" - એવી અનુભવવિરુદ્ધ કલ્પના કરવી ન્યાયસંગત નથી..

બાકી જો અનુભવવિરુદ્ધની પણ કલ્પના થઈ શકતી હોય, તો તો કોઈ પણ વાતની અસિદ્ધિ નહીં રહે, અર્થાત્ અનુભવવિરુદ્ધ કલ્પનાની મહેરબાનીથી તો શૂન્યવાદાદિ બધાની સિદ્ધિ થઈ જશે…

(૯૫) વૈશેષિક : ઘટ તે માટીના પરમાણુઓથી બનેલો હોવાથી મૃદાત્મક જ કહેવાય.... અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો કરવો → 'घटः मृदात्मकः, मृत्परमाणुभिरारब्धत्वात्' - આ રીતે ઘટ મૃદાત્મક હોવા છતાં પણ, માટીરૂપ અવયવોથી જુદો છે... (એટલે અવયવીને અવયવોથી ભિન્ન માનવામાં કોઈ અસંગતિ નથી...)

સ્યાદાદી : અરે એકાંતવાદી ! જો ઘટાદિને મૃદાદિરૂપ માનો, તો તે ઘટાદિ અવયવીને, મૃદાદિ અવયવોથી સર્વથા ભિન્ન માનવો બિલકુલ યોગ્ય નથી…

પ્રશ્નઃ પણ તેમાં દોષ શું ?

ઉત્તર: દોષ એ જ કે, સામાન્યથી દેશ-કાળ-સ્વભાવાદિનો અભેદ અસંગત ઠરે છે... (આશય એ કે, અવયવ - અવયવીનો એક જ દેશ, એક જ કાળ, મૃદ્ર્ય એક જ સ્વભાવ જણાય છે... પણ જો અવયવોથી અવયવીને એકાંતે જુદો માનો, તો દેશાદિનો અભેદ અસંગત થાય...) એટલે તેવો અવયવી માનવો યોગ્ય નથી...

ф......ф ааттиңф.....

44. मृदाद्यात्मकत्व एव सत्यमीषामिति । घटाख्यो ह्यवयवी मृदात्मक एव, मृत्परमाणुभिरारब्ध-त्वात् । ततो मृदात्मक एव सन् असौ मृदात्मकेभ्योऽवयवेभ्यः पृथग्रूप इति वैशेषिकाः प्रतिपन्ना इति । एवं पटादिष्वपि योज्यम् ।।

१. 'देशादिभेदा॰' इति क-पाठः । २. 'तथोदित एवायं' इति क-पाठः । ३. 'न्यायविरुद्धः' इति क-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते मूले टीकाग्रन्थे च 'न चामृ(च मृ?)दा॰' इति पाठः, अत्र A-I-प्रतपाठः ।

समानजातीयावयवैकत्वपरिणामरूपः तत्तत्सहकारियोगात् तथाभवन् विरुध्यत इति । (१६) न चात्रावयविपक्षोक्तदूषणावकाशः, ततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्, कथञ्चित् स्वाव-यवात्मकत्वेन सर्वथा तद्व्यतिरेकासिद्धेः।(१७) एतेन मूर्त्तत्वेन तदिभन्नदेशताऽनुपपित्तः

भासेत्यर्थः, स्थूलाकारा प्रतीतः प्रतिप्राण्यनुभवात्मिका । न चायम्-आकारः स्थूलः तत्तत्वभावतया, प्रक्रमादणूनां स्थूलरूपभवनस्वभावतया, समानजातीयावयवैकत्वपरिणामरूपः सन् तत्तत्महकारियोगात्-कालादृष्टादिसहकारियोगात् तथा-तेन प्रकारेण भवन्
विरुध्यत इति । न चात्र-यथोदितैकत्वपरिणामेऽवयविपक्षोक्तदूषणावकाशः । कृत इत्याहततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्-अवयविनो जात्यन्तरत्वात् । अवयविनो जात्यन्तरमयमेकत्वपरिणामः । जात्यन्तरत्वं च कथञ्चित् स्वावयवात्मकत्वेन हेतुना सर्वथा-एकान्तेन तद्व्यतिरेकासिद्धः कारणात् । एतेनेत्यादि । एतेन-कथञ्चित् स्वावयवात्मकत्वेन यथोदितैकत्वपरिणामस्य
अभेडांतरिभ

આવી હકીકત છે, માટે અમે કહેલ અવયવોના એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી માનવો જ પ્રતીતિ-ન્યાયને અવિરુદ્ધ છે. આ જ વાતને જણાવે છે -

દરેક પ્રાણીઓને, વિચ્છિન્ન (જ્ઞાનથી ભિન્ન) અર્થને ગ્રહણ કરનારી, અર્થાત્ બાહ્ય પદાર્થનો બોધ કરનારી - સ્થૂલાકારવાળી પ્રતીતિ સ્પષ્ટપણે અનુભવાય છે, એટલે તે પ્રતીતિના વિષયભૂત પરમાણુઓમાં સ્થૂલાકાર માનવો જ પડે અને આ સ્થૂલાકાર એ જ તો પરમાણુઓના એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી છે...

પ્રશ્ન : પણ સૂક્ષ્મ પરમાણુઓમાં સ્થૂલાકારનો વિરોધ ન આવે ?

ઉત્તર: ના, કારણ કે પરમાણુઓનો સ્થૂલરૂપે પરિણમવાનો સ્વભાવ જ છે, એટલે તેઓ (૧) વિશિષ્ટકાળ, (૨) કુંભારશાળાદિ વિશિષ્ટદેશ, (૩) તે તે વ્યક્તિનું અદેષ્ટ... આ બધા સહકારીના યોગથી, પોતાના સમાનજાતીય એવા અવયવોના એકત્વપરિણામરૂપે સ્થૂળ બને એમાં કોઈ વિરોધ નથી..

તેથી પરમાણુઓના એકત્વપરિણામરૂપ સ્થૂલાકાર અવયવીને માનવો યુક્તિયુક્ત જ છે.

🕸 अनेक्नांतवाहीस्वीकृत अवयवी विशे पूर्वीक्तहोषोनो अनवकाश 🕸

(૯૬) પરમાણુના એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી મોનવામાં, પૂર્વોક્ત એકે દોષોનો અવકાશ નથી, કારણકે તે બધા દોષો તો અવયવોથી એકાંતભિન્ત-અભિન્ત અવયવીને માનવામાં આવે છે…. જયારે અમે તો એક અલગ જ જાતિરૂપ (પરમાણુઓના એકત્વપરિણામરૂપ) અવયવી માનીએ છીએ…

પ્રશ્ન : વૈશેષિકકલ્પિત અવયવીથી, તમારો અવયવી અલગ જ જાતિરૂપ શી રીતે મનાય ?

ઉત્તર: કારણ કે અમે તે અવયવીને કથંચિદ્ પોતાના અવયવરૂપ જ માનીએ છીએ, એટલે અમારા મતે અવયવોથી અવયવીનો એકાંત ભેદ સિદ્ધ નથી... (એમ અલગ જ જાતિરૂપ હોઈ એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી વિશે પૂર્વોક્ત કોઈ દોષોનો અવકાશ ન જ રહે...) प्रत्युक्ता, तत्स्वभावतया तेंषामेव तथा भवनात्, अत एव वृत्त्ययोगदूषणासम्भवात् अर्था-न्तरभूतस्यैवावृत्ते: । ( ९८ ) 'भिन्नदेशस्य चाँग्रहणात्' इत्यप्यनङ्गीकरणादबाधकम् । न हि तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावस्तद्भिन्नदेश उपादानशून्यो वा, कथञ्चित् तद्व्यति-

**♦** व्याख्या **♦** 

मूर्त्तत्वेन तदिभन्नदेशताऽनुपपित्तः-अवयवाभिन्नदेशताऽनुपपित्तरवयविनः पूर्वपक्षोदिता प्रत्युक्ता । कथिमत्याह-तत्स्वभावतया-तथैकत्वभवनस्वभावतया तेषामेव-अण्वाद्यवयवानां तथाभवनात्-कथि श्वदिभिन्नैकत्वपरिणामेन भवनात्, अत एव अनन्तरोदितादेकत्वपरिणामाद् वृत्त्ययोगदूषणासम्भवात् कारणात् । असम्भवश्च अर्थान्तरभूतस्यैव, अवयवेभ्य इति प्रक्रमः, अवृत्तेरिधकृतैकत्वपरिणामस्य । नायमवयवी अवयवेभ्यो भिन्न एवेति कथं तद्दोषसम्भव इति भावना । तथा भिन्नदेशस्य चाग्रहणादित्यिष पूर्वपक्षोदितमनङ्गीकरणाद् हेतोः । किमित्याह-अबाधकम् । एतद्भावनायाह न हीत्यादिना । न यस्मात् तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावः-

अवथवी अभिन्नदेशता-वृत्तिताहिनी संगति

·····◆ અનેકાંતરશ્મિ ❖

(૯૭) આમ, અમે કથંચિદ્ પોતાના અવયવોરૂપ, પરમાશુઓના એકત્વપરિશામવાળો અવયવી માન્યો હોવાથી, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "અવયવી તે મૂર્ત્ત હોવાથી, અવયવો સાથે તેની અભિન્નદેશતા સંગત નથી, અર્થાત્ અવયવોથી તેનું રહેઠાણ જુદું હોવું જોઈએ" ← તે વાતનો પણ નિરાસ થાય છે, કારણ કે એકત્વરૂપે પરિશમવાનો સ્વભાવ હોવાથી, ખરેખર તો તે પરમાણુઓ જ, કથંચિદ્ પોતાથી અભિન્ન એવા એકત્વરૂપે પરિશમે છે…

ભાવ એ કે, અવયવી કોઈ જુદો નથી, કે જેથી તેનો જુદો દેશ માનવો પડે... પણ તે પરમાણુઓ જ એકત્વપરિશામવાળા બને છે ને એને જ અમે અવયવી કહ્યો હોવાથી, પરમાણુનો દેશ જ અવયવીનો દેશ છે..

આમ, અવયવોના એકત્વપરિજ્ઞામરૂપ અવયવી હોવાથી જ, પૂર્વે તમે જે દોષ આપ્યો હતો કે → "અવયવોમાં અવયવીની દેશ કે સર્વથા એકે રીતે વૃત્તિ ઘટતી નથી" ← તે દોષનો પણ સંભવ નથી, કારણ કે અવયવોથી એકાંતે જુદો અવયવી માનીએ, તો જ અવયવોમાં તેની વૃત્તિતા અસંગત ઠરે છે… પણ એકત્વપરિજ્ઞામરૂપ અવયવી અવયવોથી સર્વથા જુદો નથી (પણ કથંચિદ્ અવયવરૂપ જ છે) તો તેમાં પૂર્વોક્ત દોષો શી રીતે રહે ?

(૯૮) તથા, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, → "અવયવોથી અવયવીના જુદા દેશનું તો કદી ગ્રહણ જ થતું નથી" ← તે કથન પણ અમને બાધાકારક નથી, કારણ કે અમે તેવો જુદો અવયવી માનતાં નથી, કે જેથી તદ્ધિષયક દોષો આવે…

१. 'तेषामेव' इति पाठो ग-प्रतौ न विद्यते । २. द्रष्टव्यं ८६५तमं पृष्ठम् । ३. 'वा ग्रहणा॰' इति ग-पाठः । ४. 'तद्व्यति॰' इति ग-पाठः । ५. द्रष्टव्यं ८६३तमं पृष्ठम् । ६. द्रष्टव्यं ८६५तमं पृष्ठम् ।

रेकात्, हेतूनां च परनीत्या स्वभावनियतत्वेन तत्त्वतोऽहेतुत्वोपपत्तेः । (१९) एवं तुलानितविशेषाग्रहणमिप न दोषकृत्, तत्त्वतो विशेषाभावात्, तेषामेव तथापरिणतेः धर्मोत्पादव्ययभावेऽिप वस्तुनस्तुल्यत्वात् । (१००) एवं च 'न चासावमूर्त्तोऽग्रहण-

**♦**......**।** 

अनन्तरोदितस्वरूप एकत्वपरिणाम इत्यर्थः, तिद्धन्नदेशः-अण्वाद्यवयविभन्नदेश उपादानशून्यो वा । कृत इत्याह-कथिन्नत्-केनिचत् प्रकारेण तदव्यतिरेकात्, तथाभाविनामण्वादीनामभेदा-दिति भावः । दूषणान्तरमाह-हेतूनां च अण्वादीनां परनीत्या-वैशेषिकन्यायतः स्वभाव-नियतत्वेन-नियतत्वा तत्त्वतः-परमार्थेन अहेतुत्वोपपत्तेः । न ह्यंधिकृतस्वभावान्तरस्य हेतव इति भावनीयम् । एवम्-उक्तनीत्या तुलानितिविशेषाग्रहणमपि पूर्वपक्षोक्तं न दोषकृत्-न दोषकरणशीलम् । कथमित्याह-तत्त्वतो विशेषाभावाद् यथोदितैकत्वपरिणामे । कृत इत्याह-

.....**.** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

આ જ વાતને જણાવે છે -

એકત્વરૂપે પરિણમવાનો સ્વભાવ હોવાથી, તે પરમાણુઓનું જ એકત્વરૂપે પરિણમન થાય છે, એટલે તે એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી (૧) પરમાણુરૂપ અવયવોથી જુદા દેશવાળો, અને (૨) પરમાણુરૂપ ઉપાદાનથી શૂન્ય હોય, એવું સંભવિત નથી... (અર્થાત્ તે એકત્વપરિણામ કથંચિદ્ અવયવરૂપ જ હોવાથી, (૧) અવયવો સાથેનો અભિન્નદેશ, અને (૨) અવયવરૂપ ઉપાદાનસહિતતા તેમાં સંગત જ છે...)

જે લોકો અવયવોથી અવયવીને એકાંતભિન્ન માને છે, તે વૈશેષિકમતે તો, પરમાશુઓ માત્ર પોતાના સ્વભાવમાં જ નિયત હોવાથી, ખરેખર તો તેઓ કારણ જ બની શકતાં નથી, કારણ કે સ્વસ્વભાવનિયત પરમાશુઓ તો માત્ર પોતાના સ્વભાવમાં જ અતિશયનું આધાન કરવા સમર્થ છે, એટલે તેઓ પોતાથી અલગ સ્વભાવવાળા અવયવીને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ બની શકે નહીં...

(આશય એ કે, પટની જેમ જો ઘટરૂપ અવયવી પણ સર્વથા જુદો હોય, તો તે અવયવો જેમ પટના કારણ નથી, તેમ ઘટના કારણ પણ ન જ બને... એટલે અવયવીને જુદો નહીં, પણ અવયવોનાં જ એક્ત્વપરિણામરૂપ માનવો જોઈએ..)

# 🕸 પૂર્વપક્ષની એકેક માન્યતાઓનું સચોટ યુક્તિઓથી ઉન્મૂલન 🕸

(૯૯) બીજું પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "જો અવયવોથી અવયવી જુદો હોય, તો ત્રાજવામાં માપતાં, અવયવોના માપ કરતાં અવયવ + અવયવીનું ભેગું મળીને વધારે માપ થવું જોઈએ, અર્થાત્ તે બાજુના ભાગનો વધારે ઝુકાવ થવો જોઈએ, પણ તેવું તો દેખાતું નથી…" ← તો તે કથન પણ અમને દોષકારક નથી, કારણ કે અમારા મતે તો તે પરમાણુઓ જ એકરૂપે પરિણમે છે,

१. द्रष्टव्यं ८७४तमं पृष्टम् । २. 'नित्यतया' इति ड-पाटः । ३. 'ह्यविकृत॰' इति क-पाटः । ४. द्रष्टव्यं ८६७तमं पृष्ठं ।

प्रसङ्गात्' इत्यपि यथोक्तावयविवादिनो न बाधायै तत्तथाभावस्य तदेकत्वपरिणामतया तथाविकल्पनायोगादिति ॥

( १०१ ) यच्चोक्तम्ं-'न चार्थे सत्यिप तद्ग्रहणोपायः समस्ति, युक्त्ययोगात् । स

 •

तेषामेव-अण्वादीनां तथा-एकत्वेन परिणतेः । तथापि धर्मोत्पादव्ययौ स्त एव तत्र इत्या-रेकानिरासायाह-धर्मोत्पादव्ययभावेऽपि सत्यण्वादीनां वस्तुनस्तुल्यत्वात् तत्स्वभावतयैव । एवं च न चासावमूर्त्तोऽवयवी अग्रहणप्रसङ्गादित्यपि पूर्वपक्षोक्तं यथोक्तावयविवादिनः, अनन्तरोक्तेकत्वपरिणामावयविवादिन इत्यर्थः । किमित्याह-न बाधायै तत्त्रथाभावस्य तेषाम्-अण्वाद्यवयवानामेकत्वेन भवनस्य तदेकत्वपरिणामतया कारणेन तथा-पूर्वपक्षोदितप्रकारेण विकल्यनायोगादिति ॥

यच्योक्तमित्यादि । यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव । किमित्याह**-न चार्थे सत्यपि तद्-**ग्रहणोपाय:-अर्थग्रहणोपाय: समस्ति-विद्यते । कुत इत्याह-**युक्त्ययोगात् ।** अयोगमाह स

**......** અનેકાંતરશ્મિ **......** 

એટલે ખરેખર તો તે અવયવીમાં કોઈ વિશેષ નથી, કે જેથી તેનું વધારે વજન દેખાય... (ભાવ એ કે, તે એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી અવયવરૂપ જ હોવાથી, અવયવો જેટલું જ તેનું વજન થશે.)

પ્રશ્ન : અવયવોથી એક્ત્વપરિણામરૂપ અવયવીમાં કોઈ વિશેષ નથી, એવું તમે શી રીતે કહો છો ? તે પરમાણુઓ જ્યારે એક્ત્વરૂપે પરિણમે, ત્યારે તેમાં પૂર્વપર્યાયના નાશરૂપ અને ઉત્તરપર્યાયના ઉત્પાદરૂપ વિશેષ તો તમે માનો જ છો ને ?

ઉત્તર: જુઓ ભાઈ, પર્યાયરૂપ ધર્મનો ઉત્પાદ-વ્યય થવા છતાં પણ, પરમાણુરૂપ વસ્તુઓ પોતાના સ્વભાવે તુલ્ય જ છે, એટલે એ અપેક્ષાએ એકત્વપરિણામમાં કોઈ વિશેષ નથી... (ફલતઃ અવયવીનું વજનવિશેષ ન દેખાવું સંગત જ છે..)

(૧૦૦) તથા, બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે → "આ અવયવી અમૂર્ત તો નથી જ, નહીંતર તો આકાશની જેમ તેના અત્રહણનો પ્રસંગ આવશે" ← તે કથન પણ પરમાણુઓનાં એકત્વપરિણામરૂપ અવયવીને માનનારાના મતે બાધાકારક નથી, કારણ કે પરમાણુઓનો એકત્વપરિણામરૂપ અવયવી, પરમાણુઓના જ એકત્વપરિણામરૂપ હોઈ તે પરમાણુઓથી જુદો કોઈ અમૂર્ત પદાર્થ નથી, પણ પરમાણુરૂપ=મૂર્તરૂપ જ છે... એટલે અમારા મતે અવયવીને અમૂર્ત્ત કહી તેના અત્રહણનું આપાદન આપી શકાય નહીં.

(૧૦૧) પૂર્વપક્ષગ્રંથમાં જ બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે → "અર્થ હોવા છતાં પણ, તે અર્થને ગ્રહણ કરવાનો કોઈ જ ઉપાય નથી, કારણ કે તેમાં યુક્તિનો અયોગ છે. તે આ રીતે - અર્થ તે

१. दृष्टव्ये ८७४-८७५तमे पृष्ठे । २. दृष्टव्यं ८७४तमं पृष्ठम् । ३. ८७४-८७५तमे पृष्ठे ।

हि संवेदनग्राह्यः स्यात् । तच्च साकारमनाकारं वा । साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं चेति । यदि स्वाकारं तमेव तद् वेदयते । कथमनेनार्थो गृहीतो नाम ?'इति । एतदप्ययुक्तम्, तदर्थग्रहणपरिणामस्यैव स्वाकारत्वादर्थग्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेर्बोधमात्रा-वेदनात् । सति चास्मिन् कथमनेनार्थो न गृहीतो नाम ? तद्वेदनस्यैव तद्रूपत्वात् । तत्स्वाकार-

• व्याख्या •

हीत्यादिना । स यस्मादर्थः । संवेदनग्राह्यो भवेत् । तच्च-संवेदनं साकारमनाकारं वेति विकल्पद्वयम् । साकारत्वेऽपि सित स्वाकारं विषयाकारं चेति विकल्पद्वयमेव । इह दोषमाह यदीत्यादिना । यदि स्वाकारं विज्ञानं ततः किमित्याह-तमेव-स्वाकारं तत्-विज्ञानं वेदयते । कथमनेन-विज्ञानेनात्मवेदिनाऽर्थो गृहीतो नामेति ? एतदपि-पूर्वपक्षोदितमयुक्तम् । कथमित्याह-तदर्थेत्यादि । तस्य-विज्ञानस्यार्थग्रहणपरिणामः तदर्थग्रहणपरिणामः तस्यैव स्वाकारत्वात् कारणात् अर्थग्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेः-बिहर्मुखावभासितया- ऽनुभवात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-बोधमात्रावेदनात् । नार्थग्रहणगर्भविकलं बोधमात्रं वेद्यत इत्यनुभवः । सित चेत्यादि । सित च अस्मिन् तदर्थग्रहणपरिणामं कथमनेन-विज्ञानेन अर्थो न गृहीतो नाम ? किन्तु गृहीत एव । कृत इत्याह-तद्वेदनस्यैव, प्रक्रमात् स्वाकार-

સંવેદનથી ગ્રાહ્ય છે, તો તે સંવેદન (૧) સાકાર છે, કે (૨) અનાકાર ? (૧) જો સાકાર હોય, તો તે (ક) સ્વાકાર=જ્ઞાનાકાર છે, કે (ખ) વિષયાકાર=અર્થાકાર ? (ક) જો સ્વાકાર હોય, તો તો તે માત્ર પોતાનાં જ્ઞાનસ્વરૂપનું જ વેદન કરશે... તો તે સંવેદન દ્વારા અર્થનું ગ્રહણ શી રીતે કહી શકાય ? (બાકી બધા પક્ષોનું આગળ ક્રમશઃ ખંડનમંડન જણાશે...)" ← તે બધું કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે અર્થને ગ્રહણ કરવાનો પરિણામ એ જ વિજ્ઞાનનો પોતાનો આકાર છે... (એટલે આવા પરિણામવાળા વિજ્ઞાનથી અર્થનું ગ્રહણ થવું સંગત જ છે...)

પ્રશ્ન : પણ વિજ્ઞાનની શું આવી અર્થગ્રહણપરિણામતા માની શકાય ?

ઉત્તર: હા જરૂર, કારણ કે બહિર્મુખ અવભાસરૂપે (બાહ્યપદાર્થનો બોધ કરવારૂપે) તે વિજ્ઞાનનો સ્પષ્ટપણે અનુભવ થાય છે... (આવી બહિર્મુખાવભાસતા તેના દ્વારા અર્થગ્રહણ વિના અસંગત છે, એટલે વિજ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણપરિણામ માનવો જ રહ્યો - આ જ વાતને જણાવે છે -)

અર્થગ્રહણ વિના માત્ર શુદ્ધ બોધસ્વરૂપનું જ સંવેદન થાય, એવો અનુભવ તો કદી થતો નથી, અર્થાત્ પદાર્થને ગ્રહણ કરવારૂપે જ જ્ઞાનનો અનુભવ થાય છે... એટલે જ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણપરિણામતા માનવી જ રહી...

એ રીતે જો જ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણપરિણામ હોય, તો તેના દ્વારા અર્થનું ગ્રહણ કેમ ન થાય ? થશે જ, કારણ કે પોતાના આકારનું વેદન એ જ તો અર્થગ્રહણરૂપ છે...

### वेदनमेव ह्यर्थग्रहणरूपं तथाप्रतीतेरिति ॥

(१०२) आह-वचनमात्रमेतत्, बोधमात्रतत्त्वस्य स्वभावनियतात्मनोऽर्थानुपरक्तस्य तद्ग्रहणरूपत्वायोगात्, नियमहेत्वनुपपत्तेः, अतिप्रसङ्गादिति, (१०३) न, बोधमात्र-

वेदनस्यैव, तद्रूपत्वात्-अर्थग्रहणरूपत्वात् । एतदेव भावयति-तत्स्वाकारवेदनमेव-विज्ञान-स्वाकारवेदनमेव तस्मादर्थग्रहणरूपं तथाप्रतीतेरिति ।

आह-वचनमात्रमेतत्-अनन्तरोदितम् । कुत इत्याह-बोधमात्रतत्त्वस्य-बोधमात्र-स्वरूपस्य स्वभाविनयतात्मनः तदितिरिक्तायोगेन अर्थानुपरक्तस्य अर्थेनानुपरक्तमर्थानुपरकं तस्यैवम्भूतस्य सतो विज्ञानस्य तद्ग्रहणरूपत्वायोगात्-अर्थग्रहणरूपत्वायोगात् अयोगश्च नियमहेत्वनुपपत्तेर्नीलाद्यर्थग्रहणरूपतया सर्वथाऽसंस्पशितयेति भावः । अनुपपत्तिमेवाह-अतिप्रसङ्गादिति । अर्थानुपरक्तमपि नीलार्थग्रहणरूपं न पीतार्थग्रहणरूपित्यतिप्रसङ्गः ।

**♦**------

આ જ વાત કહે છે -

વિજ્ઞાન દ્વારા સ્વાકાર=પોતાના આકારનું વેદન એ જ પદાર્થને ગ્રહણ કરવારૂપ છે, કારણ કે બહિર્મુખાવભાસરૂપે જ તેના સ્વાકારની પ્રતીતિ થાય છે...

(પરમાર્થ: જ્ઞાનનાં આકારનું વેદન, ઘટાદિપ્રહણરૂપે જ થાય છે, માત્ર જ્ઞાનરૂપે નહીં. એટલે ઘટાદિનું ગ્રહણ તેમાં છે જ… સાર: એટલે સ્વાકારના સંવેદન દ્વારા તે વિજ્ઞાનમાં અર્થપ્રહણતા પણ સંગત જ છે…)

#### 🕸 બોધમાં અર્થગ્રહણપરિણામની અતિ–આવશ્ચક્તા 🕸

(૧૦૨) પૂર્વપક્ષ : તમારું ઉપરોક્ત કથન માત્ર બોલવા પૂરતું છે, કારણ કે માત્ર શુદ્ધ બોધનું સ્વરૂપ તો પોતાનાં સ્વભાવમાં જ નિયત છે, તે સિવાય તેમાં અર્થોપરાગ જેવું કંઈ જ નથી…

હવે જયારે તેમાં અર્થોપરાગ જ ન હોય, ત્યારે તે વિજ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણતા પણ ન જ ઘટી શકે, કારણ કે તેમાં કોઈ નિયમિત હેતુ સંગત નથી…

ભાવ એ કે, વિજ્ઞાન તે અર્થાનુપરક્ત હોઈ ખરેખર તો નીલ-પીતાદિ કોઈપણ પદાર્થને ગ્રહણ કરવારૂપે સ્પર્શતો નથી... છતાં પણ તેના દ્વારા નીલનું ગ્રહણ માનો, તો કોઈ નિયમિતતા નહીં રહે, કારણ કે તેમાં અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, અર્થનો ઉપરાગ ન હોવા છતાં પણ, જેમ તે જ્ઞાન નીલનું ગ્રહણ કરે છે, તેમ પીતનું ગ્રહણ પણ કેમ ન કરે ? કરશે જ...

(પણ એવું તો દેખાતું નથી, એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અર્થોપરાગ ન હોવાથી, તે વિજ્ઞાન કોઈ જ પદાર્થનું ગ્રહણ કરતું નથી… તેથી વિજ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણતા બિલકુલ સંગત નથી…)

१. 'यस्मादर्थ०' इति ङ-पाठः । २. 'अयोगो नियम०' इति क-पाठः ।

तत्त्वस्यैव तथास्वभावत्वात्, अर्थक्षयोपशमसन्निधानतः तथा तथा चैतन्यविक्रियोपपत्तेः, स्वस्वभावनियतात्मकत्वेऽप्यस्योक्तार्थाविरोधात्, तच्छक्तिवैचित्र्यात् तथाविधतच्छक्तेरेव च तत्त्वतोऽर्थोपरागत्वात्, ( १०४ ) अधिकयोगाभावेनान्यथा तदसिद्धेः । इत्यर्थक्षयो-

एतदाशङ्कचाह-न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव । किमित्याह-तथास्वभावत्वात्-अर्थग्रहणस्वभाव-त्वात् । तथास्वभावत्वं च अर्थक्षयोपशमसित्रधानतः । अर्थश्च क्षयोपशमश्च तयोः सित्रधानं ततः । तथा तथा-चित्ररूपतया चैतन्यविक्रियोपपत्तेः स्वस्वभावनियतात्मकत्वेऽप्यस्य-विज्ञानस्य उक्तार्थाविरोधात्, तद्वेदनस्यैव तद्रूपत्वाविरोधादित्यर्थः । अविरोधश्च तच्छिक्ति-वैचित्र्यात्, प्रक्रमाद् बोधमात्रतत्त्वस्यैव शक्तिवैचित्र्यात् तथाविधतच्छक्तेरेव च-विशिष्टाया बोधमात्रतत्त्वशक्तेरेव च तत्त्वतः-परमार्थेन अर्थोपरागत्वात् । अधिकयोगाभावेन-उप-रञ्जकसम्बन्धाभावेन अन्यथा तदिसद्धेः-अर्थोपरागत्वासिद्धेः । नेति सर्वत्र क्रियायोगोऽनुवर्तते,

• અનેકાંતરશ્મિ •

(૧૦૩) સ્યાદ્વાદી : આ કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે બોધમાત્ર તત્ત્વનો જ અર્થને ગ્રહણ કરવાનો સ્વભાવ છે. (એટલે તેના દ્વારા અર્થગ્રહણ થવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી…)

પ્રશ્ન : બોધનો તેવો સ્વભાવ તમે શી રીતે કહો છો ?

ઉત્તર: કારણ કે (૧) પદાર્થ, અને (૨) કર્મક્ષયોપશમ - આ બેનું સંનિધાન થવાથી, જુદા-જુદારૂપે (=નીલ-પીતાદિ જુદા જુદા અર્થગ્રહણરૂપે) ચૈતન્યની વિક્રિયા (=અલગ અલગરૂપે પરિણતિ) થાય છે... (હવે શુદ્ધબોધમાત્રમાં આવી વિક્રિયા, જુદા જુદા અર્થનું ગ્રહણ માન્યા વિના સંગત નથી…)

બીજી વાત, તે વિજ્ઞાન સ્વસ્વભાવમાં નિયત હોવા છતાં પણ, તેના દ્વારા અર્થનું પ્રહણ અવિરુદ્ધ જ છે, કારણ કે સ્વરૂપસંવેદન જ અર્થગ્રહણરૂપ છે (એટલે સ્વરૂપસંવેદન કરે; એનો મતલબ જ એ થાય કે, તે અર્થગ્રહણ કરે છે...)

પ્રશ્ન : પણ સ્વરૂપસંવેદનને શું અર્થગ્રહણરૂપ માની શકાય ?

ઉત્તર : હા, તેમાં કોઈ વિરોધ નથી, કારણ કે બોધમાં તેવી વિચિત્ર શક્તિ હોવાનાં કારણે બોધનું વેદન અર્થગ્રહણરૂપે જ થાય છે ને તે શક્તિ અર્થોપરાગરૂપ છે...

(એટલે વિજ્ઞાન જયારે સ્વરૂપસંવેદન કરશે, ત્યારે સ્વરૂપગત આ અર્થોપરંજિત=અર્થાકાર વિશિષ્ટશક્તિનું પણ સંવેદન કરશે. તેથી તો તેમાં અર્થગ્રહણતા આવશે જ…)

(૧૦૪) પ્રશ્ન : (અન્યથા=) જો તે વિશિષ્ટશક્તિમાં અર્થોપરાગ ન માનીએ તો ?

ઉત્તર : તો તો બીજો કોઈ અર્થનો ઉપરંજકસંબંધ ન હોવાથી, તે વિજ્ઞાનમાં અર્થોપરાગ જ સિદ્ધ નહીં થાય (અને તેથી તો તે વિજ્ઞાન દ્વારા થતું નીલ-પીતાદિનું સંવેદન અસંગત ઠરશે.)

સાર એ કે, જ્ઞાનનો જ અર્થગ્રહણ કરવાનો સ્વભાવ હોવાથી, તેમાં અર્થગ્રહણતા માનવી અસમંજસ નથી... पशमसन्निधानस्यैव नियमहेतुत्वोपपत्तेः अतिप्रसङ्गदोषोऽप्यनवकाश एव, तथाविशिष्ट-विच्छित्रार्थग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच्च । इति विशिष्टचैतन्यविक्रियाज्ञानपक्षे न कश्चिद् दोषः परिभाव्यतामेतत् ॥

(१०५) स्यादेतदसत्यप्यर्थे स्वप्नादिषु तथाविशिष्टविच्छित्रार्थग्रहणरूपविज्ञान-वेदनोपपत्तेर्यत्किञ्चिदेतदिति परिभावितमेव । न परिभावितम्, तत्तदाभासविवेकानवगतेः ।

व्याख्या 
 न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव तथास्वभावत्वादित्यत: । इति-एवं अर्थक्षयोप्शमसिन्नधानस्यैव
 नियमहेतुत्वोपपत्तेः कारणात् अतिप्रसङ्गदोषोऽप्यनवकाश एव य उक्तः पूर्वम्, तथाविशिष्ट-विच्छिन्नार्थग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच्च कारणात् । इति-एवं विशिष्टचैतन्यविक्रियाज्ञानपक्षे ।
 किमित्याह-न किश्चद् दोष इति परिभाव्यतामेतत्-अनन्तरोदितमिति ॥

स्यादेतिदत्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-असत्यप्यर्थे स्वप्नादिषु, 'आदि'शब्दात् तैमिरिककेशग्रहः, तथा-बिहर्मुखावभासितया विशिष्टिविच्छिन्नार्थग्रहणरूपविज्ञानवेदनोपपत्तेः यिकिञ्चिदेतत्-अनन्तरोदितिमिति परिभावितमेव । एतदाशङ्ख्याह-न परिभावितम् । कुत

• અનેકાંતરશ્મિ •

તમેં જે દોષ આપ્યો હતો કે → "અર્થથી અનુપરક્ત સંવેદનૃનું કોઈ જ નિયમિત કારણ નથી, છતાં પણ, તેના દ્વારા નીલાર્થનું ગ્રહણ માનશો, તો પીતાર્થનું ગ્રહણ માનવાનો પણ અતિપ્રસંગ આવશે" ← તે દોષનો પણ અવકાશ નથી, કારણ કે અર્થ અને ક્ષયોપશમનું સંનિધાન જ નિયમિત અર્થગ્રહણમાં કારણ બનશે. (ભાવ એ કે, તે વિજ્ઞાન દ્વારા, યથાસંનિહિત પદાર્થ અને ક્ષયોપશમને અનુસારે જ તે તે અર્થનું ગ્રહણ થશે એટલે નિયમિત અર્થગ્રહણ થવામાં કોઈ અસંગતિ નથી…) અને તેવા વિશિષ્ટ બાહ્ય અર્થના ગ્રહણરૂપ વિજ્ઞાનનો સ્પષ્ટપણે અનુભવ થાય છે…

નિષ્કર્ષ: તેથી જુદા જુદારૂપે વિશિષ્ટ ચૈતન્યની વિક્રિયારૂપ જ્ઞાન માનવાના પક્ષે કોઈ દોષ નથી... એટલે એકવાર શાંતિથી બેસીને વિચારો...

આ રીતે વિજ્ઞાનમાં અર્થગ્રહણરૂપતા હોવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી...

### 🕸 पहार्थरित ज्ञानवेहननो निरास 🕸

(૧૦૫) પૂર્વપક્ષ: (૧) સ્વપ્નવિજ્ઞાન,(૨) તિમિરરોગવાળાને થતું વિજ્ઞાન... આ બધા વિજ્ઞાનો, પદાર્થ ન હોવા છતાં પણ, બહિર્મુખ અવભાસરૂપે વિશિષ્ટ પ્રતિનિયત અર્થને ગ્રહણ કરતાં અનુભવાય છે... (એટલે પ્રતિનિયત અર્થને ગ્રહણ કરે એટલા માત્રથી વિજ્ઞાનોમાં અર્થગ્રહણતા માનવી જરૂરી નથી, તેવું માનવામાં સ્વપ્નાદિમાં સ્પષ્ટપણે વ્યભિચાર છે...)

તેથી તમારું કથન અસાર છે, એવું અમે બતાવ્યું છે…

१. 'मात्रत्वस्यैव' इति ड-पाटः । २. ९५५तमे पृष्ठे ।

इह यदसत्यप्यथें स्वप्नादिज्ञानं तत्तदाभासम्, अतोऽन्यद् यथार्थमेव, अन्यथा भ्रान्तेतर-व्यवस्थाऽयोगः, भेदकहेत्वभावात् । ( १०६ ) स्यादेतत् पृथग्जनज्ञानमखिलं भ्रान्तमेव, ग्राह्यग्राहकाकारोपप्लवरूपत्वात्, अभ्रान्तं तु तद्विकलं योगिनामिति न भ्रान्तेतर-

इत्याह-तत्तदाभासिववेकानवगतेः । तदित्यनेनाधिकृतयथार्थज्ञानग्रहः, तदाभासत्वं-अयथार्थं स्वपादिज्ञानं अनयोविवेकानवगतेः कारणात्र परिभावितमिति । एतद्भावनायैवाह-इहेत्यादि । इह-लोके यदसत्यप्यर्थे बाह्ये स्वप्नादौ-स्वप्ने तिमिरभावे च ज्ञानं भवति, तत्तदाभासं-यथार्थाभासम्, अयथार्थं, भ्रान्तमित्यर्थः । अतः-तदाभासात् अन्यद् यत् सत्यर्थे जायते तिमिराद्यभावे च तद् यथार्थम्-अभ्रान्तमेव नियमतः । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे किमित्याह-भ्रान्तेतरव्यवस्थाऽयोगः-भ्रान्ताभ्रान्तव्यवस्थाऽयोगः । कृत इत्याह-भेदकहेत्वभावात् । परा-भिप्रायमाह स्यादेतदित्यादिना । स्यादेतत्-पृथग्जनज्ञानं-तत्त्वपृथगभूतसत्त्वज्ञानं अखिलं भ्रान्तमेव-एकान्तेन । कृत इत्याह-ग्राह्यग्राहकाकारोपप्लवक्तपत्वात्, असदिभिनवेशविदित

 \* અનેકાંતરિંમ \*

સ્યાદાદી : પણ તમે બરાબર ન બતાવ્યું, અર્થાત્ તમારું કથન યુક્ત નથી, કારણ કે હજી તો તમને યથાર્થ-ભ્રાન્ત જ્ઞાનનો ભેદ જ ખ્યાલ નથી (એટલે જ તો યથાર્થજ્ઞાન વિશે સ્વપ્નજ્ઞાનનું દેષ્ટાંત આપો છો…)

આ જ વાતને જણાવે છે -

(૧) લોકમાં બાહ્ય પદાર્થ ન હોવા છતાં પણ, સ્વપ્ન કે તિમિરરોગ વખતે જે જ્ઞાન થાય છે, તે જ્ઞાન યથાર્થ નથી, પણ યથાર્થાભાસ=ભ્રાન્ત છે, અને (૨) યથાર્થાભાસથી જુદું - અર્થાત્ બાહ્ય પદાર્થનાં અસ્તિત્વમાં અને તિમિરાદિ રોગના અભાવમાં - જે જ્ઞાન થાય છે, તે જ્ઞાન નિયમા યથાર્થ=અભ્રાન્ત છે.

આમ, ભ્રાન્ત/અભ્રાન્ત જ્ઞાનની લોકપ્રતીત વ્યવસ્થા છે...

આવું ન માનો તો આ વ્યવસ્થા ઘટતી નથી, કારણ કે તમારા મતે બંને જ્ઞાનનો ભેદ કરનાર કોઈ હેતુ નથી... (યોગાચાર જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી છે, એટલે તેના મતે જ્ઞાન સિવાય બીજું કોઈ તત્ત્વ નથી, કે જે બંનેનો ભેદક બને.)

(૧૦૬) બૌદ્ધ : અમારા મતે પણ બંનેનો ભેદ સંગત જ છે. જુઓ → (૧) આપણા જેવાં સામાન્ય લોકોનું સઘળું જ્ઞાન એકાંતે ભ્રાન્ત છે, કારણ કે તે અસત્ અભિનિવેશવાળું છે. ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી કલુષિત હોઈ ઉપપ્લવરૂપ=ભ્રેંમરૂપ છે…

<sup>❖</sup> જ્ઞાનાઢૈતવાદીઓ, અનાદિકાલીન એવા વાસનાના વિકલ્પથી જન્ય, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી કલુષિત અને બાહ્ય વસ્તુને જણાવનાર એવા જ્ઞાનને વિપર્યાસ (ભ્રમ) રૂપ માને છે...

<sup>★</sup> पूर्वमृद्धिते तु 'यथार्थ' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु D-प्रतानुसारेण शुद्धः ।

व्यवस्थाऽयोगो भेदकहेत्वभावश्च । (१०७) एतदप्यसत्, प्रमाणाभावात्, योगिज्ञान-प्रमाणत्वे तद्यथोक्तत्वाभावः, ग्राहकाकाराद्यापत्तेः, तद्विकलतत्तदवगमायोगात्।(१०८) अचिन्त्या योगिनां शक्तिरित्यवगम इति चेत्, नात्र प्रमाणम्, अन्यत्र पक्षपातात्। अपि च

🍫 व्याख्या 🍫 व्याख्या 💠

कृत्वा । अभ्रान्तं पुनर्ज्ञानं तिद्वकलं-ग्राह्मग्राहकाकारोपप्लवरूपविकलं योगिनां-वीतरागा-णामिति-एवं न भ्रान्तेतरव्यवस्थाऽयोगः, किन्तु योग एव, भेदकहेत्वभावश्च न, किन्तु भेदकहेतुरिप ग्राह्माद्युपप्लवरूपोऽस्त्येवेति अभिप्रायः । एतदाशङ्कचाह-एतदिप-अनन्तरोदित-मसत्-अशोभनम् । कृत इत्याह-प्रमाणाभावात् । नाधिकृतार्थव्यवस्थाकारि तात्त्वकं प्रमाण-मस्तीत्यर्थः । योगिज्ञानं प्रमाणिमत्यारेकानिरासायाह-योगिज्ञानस्य प्रमाणत्वं तस्मित्रभ्युप-गम्यमाने । किमित्याह-तद्यथोक्तत्वाभावः तस्य-योगिज्ञानस्य यथोक्तत्वाभावः । कृत इत्याह-ग्राहकाकाराद्यापत्तेः । आपित्तमेवाह-तद्विकलस्य-ग्राहकाकारादिविकलस्य तत्तदवगमा-योगात् तयोः-अधिकृतज्ञानयोः भ्रान्तेतरत्वावगमायोगात् । अचिन्त्या योगिनां शक्तिरिति कृत्वा

અનેકાંતરિમ

અને (૨) યોગીપુરુષોને, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારરૂપ ઉપપ્લવથી રહિત જે જ્ઞાન થાય છે, તે જ્ઞાન અભ્રાપ્ત=યથાર્થ છે.

આમ,અમારા મતે ભ્રાન્ત/અભ્રાન્ત જ્ઞાનની વ્યવસ્થા પણ સંગત છે અને તે બંનેનો ભેદ કરનાર હેતુ પણ હયાત છે… ("ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારરૂપ ઉપપ્લવ" - તે જ ભેદક છે, તે જેમાં હોય તે જ્ઞાન ભ્રાન્ત, અને જેમાં ન હોય તે જ્ઞાન અભ્રાન્ત…)

(૧૦૭) સ્યાદ્વાદી : તમારું આ કથન પણ મિથ્યા છે, કારણ કે "આપણું બધું જ જ્ઞાન ભ્રાન્ત અને યોગીજ્ઞાન અભ્રાન્ત" - એ અર્થની વ્યવસ્થા કરનાર કોઈ તાત્ત્વિક પ્રમાણ નથી…

બૌદ્ધ : યોગીજ્ઞાન જ તેમાં પ્રમાણ છે (ભાવ એ કે, પ્રમાણભૂત યોગીજ્ઞાન દ્વારા જ તે બે જ્ઞાનની ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તરૂપતા જણાય છે, એટલે તેવી વ્યવસ્થા કરવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી…)

સ્યાદાદી: પણ એ રીતે જો યોગીજ્ઞાનને પ્રમાણ માનશો, તો તે યોગીજ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી વિકલ નહીં રહે, કારણ કે તેવું માનવામાં (ક) યોગીજ્ઞાનમાં ગ્રાહકાકાર, અને (૨) ભ્રાન્ત-અભ્રાન્ત રૂપ બે જ્ઞાનમાં ગ્રાહ્યાકાર માનવો પડશે! (અને આવા ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી કલુષિત થવાથી તો, યોગીજ્ઞાનને પણ ઉપપ્લવરૂપ=ભ્રમરૂપ માનવું પડશે…)

બૌદ્ધ: જો ગ્રાહકાદિ આકાર ન માનવામાં આવે તો ?

સ્યાદાદી: તો તો તે યોગીજ્ઞાન દ્વારા, તે બે જ્ઞાનની ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તતાનો અવગમ જ થઈ શકશે નહીં... (સ્પષ્ટ વાત છે કે, તે બેનું ગ્રહણ કરે તો ગ્રાહકાદિ આકાર માનવો પડે ને ગ્રહણ ન કરે તો તેઓનો અવગમ ન જ થઈ શકે...)

(૧૦૮) બૌદ્ધ : પણ યોગીઓની એવી અચિન્ત્ય શક્તિ છે, કે જેના બળે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકાર

येन तेन प्रकारेणैतदवगमेऽस्य च तथाभावगतावर्थतो ग्राहकाकारादयो नियमेन, अन्यथो-भयायोगादिष्टासिद्धिः । बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च सर्वत्र तद्भावे तदिधकाभावेनोपप्नवा-

**♦**.......

अवगम इति चेत्, अधिकृतज्ञानयोभ्रान्तेतरभावस्येति सामर्थ्यम् । एतदाशङ्क्याह-नात्र-अन-न्तरोदिते वस्तुनि प्रमाणम्, अन्यत्र पक्षपातात्-पक्षपातं मुक्त्वा । अभ्युच्चयमाह अपि चेत्यादिना । अपि च येन तेन प्रकारेण-अचिन्त्यया चिन्त्यया वा शक्त्या एतदवगमे, प्रक्रमादिधकृतज्ञानयोभ्रान्तेतरत्वावगमे योगिज्ञानेन अस्य च-योगिज्ञानस्य तथाभावगतौ-अधिकृतज्ञानयोभ्रान्तेतरव्यवस्थाकारित्वावगताविति प्रक्रमः । किमित्याह-अर्थतः-सामर्थ्याद् ग्राहकाकारादयो नियमेन-अवश्यन्तया येन केनचित् प्रकारेण गृह्णाति तदसावस्य ग्राहकाकारः, येन च तदेवम्भूतमिति ज्ञायते स पुनर्ग्राह्णाकार इति । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा- एवमनभ्युपगमे उभयायोगात् तेन तदवगमस्तत्तथाभावावगमश्चेत्युभयं तदयोगादिष्टासिद्धि-भवत इति भावनीयम् । अभ्युच्चयमाह-बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च-वादिनः सर्वत्र भ्रान्तेतर-

વિના પણ, તે બે જ્ઞાનની ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તતાનો બોધ થઈ જાય…

...... અને કાંતરશ્મિ \*

સ્યાદાદી : પણ આ વાતમાં પક્ષપાતને છોડીને બીજું કોઈ સચોટ પ્રમાણ નથી... (હા, પક્ષપાતથી આ બધી વાતો તમે માની શકો, પણ તેટલા માત્રથી યથાર્થતાની સિદ્ધિ ન થાય..)

બીજી વાત, જો ચિંત્ય/અચિંત્ય શક્તિથી કોઈપણ રીતે (તેન तदवगमे=) તે યોગીજ્ઞાન વડે, તે બેની ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તતાનો અવગમ માનો, તો અને (તથાભાવાવગમ=) ઉપરોક્ત યોગીજ્ઞાન જે પ્રમાણ - અપ્રમાણની વ્યવસ્થા કરે છે, તે યોગીજ્ઞાનનો તથાભાવ=વ્યવસ્થાકારિત્વ આપણને જણાય તે રૂપે જાણવામાં તેના શ્રાહકાકારાદિ તો માનવા જ પડશે…

આશય એ કે, તે યોગીજ્ઞાન વડે ચિંત્ય-અચિંત્ય શક્તિથી તે બેની ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તતાનો અવગમ થતો હોય, તો અહીં યોગીજ્ઞાનનો ગ્રાહકાકાર માનવો જ પડે (એટલે જ તો તેના દ્વારા તેનું ગ્રહણ થાય છે) અને આપણને વ્યવસ્થાકારિત્વરૂપે યોગીજ્ઞાન જણાતું હોવાથી તેમાં ગ્રાહ્યાકાર પણ માનવો પડે.

પ્રશ્ન : જો આ રીતે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકાર ન માનીએ તો ?

ઉત્તર: તો (૧) ગ્રાહકાકાર ન હોવાથી યોગીજ્ઞાન દ્વારા ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તનો અવગમ થવાની વાત, અને (૨) ગ્રાહ્યાકાર ન હોવાથી યોગીજ્ઞાન તેવી વ્યવસ્થા કરનાર છે, તેવું આપણને થતાં જ્ઞાનની વાત (આ બે વાત) સંગત થશે નહીં...

સાર એ કે, યોગીજ્ઞાનમાં પણ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકભાવ માનવો પડે અને તેથી તો તે પણ ઉપપ્લવરૂપ સિદ્ધ થશે... એટલે ખરેખર તો બૌદ્ધની ઇષ્ટસિદ્ધિ થઈ શકશે નહીં... (અર્થાત્ ભ્રાન્ત/અભ્રાન્તની

१. 'नान्यथो' इति ग-पाठः । २. 'दिष्टसिद्धिः' इति ग-पाठः । ३. 'योगिज्ञानयोध्रन्तितरत्वागमे' इत्यधिकः क-पाठः ।

www.jainelibrary.org

ज्ञानयोस्तद्धावे सित-बोधमात्रभावे सित । िकिमित्याह-तदिधकाभावेन हेतुना उपप्लवासिद्धेश्च इष्टासिद्धिः इति प्रपञ्चिष्याम ऊद्ध्वम् । पर आह-कथमनयोः-यथार्थायथार्थयोरिध-कृतज्ञानयोभ्रान्तेतरभेदावसायः-भ्रान्ताभ्रान्तिवशेषावगमः ? अत्रोत्तरम्-सत्सयोपशमादितः कारणात् । 'आदि'शब्दाच्छुभोदय्ग्रहः अनाविलानुभवसंवादादेः, दृढानुभवसंवादादेरित्यर्थः । आविद्वदङ्गनादिलोकसिद्ध एव तयोभ्रान्तितरभेदावसाय इति । एवं च सित यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे-अथार्थाकारिमत्यादि यावत् तस्य सुप्तादिकल्पत्वादिति, एतत्-पूर्वपक्षग्रन्थोक्तम् ।

વ્યવસ્થા ઘટી શકશે નહીં…)

ત્રીજી વાત, તમે તો જ્ઞાનાઢૈતવાદી હોવાથી, ભ્રાન્ત/અભ્રાન્ત દરેક જ્ઞાનમાં માત્ર શુદ્ધ જ્ઞાન-સ્વરૂપનું જ કથન કરનારા છો, એટલે તમારા મતે તો જ્ઞાનથી અતિરિક્ત વસ્તુ જ સિદ્ધ નથી, કે જે ભ્રાન્ત/અભ્રાન્તની ભેદક હોય…

ફલતઃ તમારી ઇષ્ટસિદ્ધિ બિલકુલ સિદ્ધ નથી... (જ્ઞાનથી અતિરિક્ત ઉપપ્લવ જેવી વસ્તુ કેમ નથી ?) એ બધી વાતોનો વિસ્તાર અમે આગળ કરીશું...

## 💥 સ્થાહાદમતે ભ્રાન્ત-અભ્રાન્ત વ્યવસ્થાની નિર્બાદ્ય સંગતિ 🕸

(૧૦૯) બૌદ્ધ: તો યથાર્થ/અયથાર્થ બંને જ્ઞાનનાં ભ્રાન્ત-અભ્રાન્ત રૂપ વિશેષનો અવગમ શી રીતે થશે ?

સ્યા**દાદી :** (૧) યથાર્થ ક્ષયોપશમ, (૨) શુભકર્મનો ઉદય… આ બધા કારણોથી, અબાધિત અનુભવ-સંવાદીજ્ઞાન વગેરે થાય… અને તે દઢ અનુભવ-સંવાદીજ્ઞાન આદિથી ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તના ભેદનો અવગમ સંગત જ છે, એવું વિદ્વાનથી લઈને અંગના સુધીના સર્વલોકને સંવેદનસિદ્ધ છે…

(આશય: ક્ષયોપશમ વગેરેથી જયાં અનુભવનો સંવાદ જણાય, ત્યાં અભ્રાન્તતાનો નિશ્ચય ને જયાં ન જણાય ત્યાં ભ્રાન્તતાનો નિશ્ચય…)

એટલે ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તની વ્યવસ્થા અસંગત નથી.

### 🔆 જ્ઞાનમાં અર્થાકારતાનું વાસ્તવિક તાત્પર્થ 🛠

(૧૧૦) ઉપરોક્ત હકીકત હોવાથી, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "જો જ્ઞાનને અર્થાકારરૂપ માનશો, તો તેમાં અર્થનો આકાર આવી જતાં તે જડ બનશે, બાકી જડ માન્યા વિના તેમાં અર્થાકારતા

२. द्रष्टव्यं ८७५तमं पृष्टम् । २. 'रूपता स्यादन्यथा तथाकार०' इति ग-पाठ: । ३. 'एवानयोभ्रन्तितर०' इति ङ-पाठ: । ४. ८७५तमे पृष्ठे ।

व्यवस्थाऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, प्रत्यासत्तेर-निबन्धनत्वात् तस्य सुप्तादिकंल्पत्वादिति, एतदुपन्यासमात्रफलमेव, तथाऽर्थाकारता-ऽनभ्युपगमात्, यथाऽभ्युपगमं तु जडरूपताऽसिद्धेः, तदर्थग्रहणपरिणामस्यैवार्था-कारत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः, अर्थलेशस्य कस्यचित् तत्रानुप्रवेशायोगादिति निर्लोठित-मिदं सर्वज्ञसिद्धौ। (१११) यदा च तस्यैवार्थग्रहणशक्तिरर्थाकारस्तदा न तदाकारत्वाभाव

किमित्याह-उपन्यासमात्रफलमेव, निरर्थकमित्यर्थः । कथमित्याह-तथा-तेनोक्तदूषणप्रकारेण । किमित्याह-अर्थाकारताऽनभ्युपगमात् ज्ञानस्य । यथाऽभ्युपगमं तु-यथाऽभ्युपगमं पुनरर्था-कारतायाः तथा जडरूपताऽसिद्धेः, ज्ञानस्यैवेति प्रक्रमः । एनामेवाह-तदर्थग्रहणपरिणाम-स्यैव तस्येति विज्ञानस्य अर्थग्रहणपरिणामस्तस्यैव अर्थाकारत्वाद् विज्ञानस्य अन्यथा-एवमन-भ्युपगमे तदनुपपत्तेः-अर्थाकारताऽनुपपत्तेविज्ञानस्य । अनुपपत्तिश्च अर्थलेशस्य कस्यचित्

.....**ः** व्याख्या **रु**......

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

तत्र-विज्ञाने **उनुप्रवेशायोगात् ।** न च तच्छून्यस्यार्थग्रहणपरिणामादृते तदवस्थस्य ज्ञानस्यार्था-कारता नामेति भावनीयमेत**दिति निर्लोठितमिदं सर्वज्ञसिद्धौ । यदा च तस्यैव**-विज्ञानस्य

ઘટી શકે નહીં... જો તેને આકારરહિત=અનાકાર માનશો, તો તેના વિષય તરીકે પ્રતિનિયત ઘટાદિ કર્મની વ્યવસ્થા સંગત થશે નહીં, કારણ કે તેમાં કોઈ પ્રતિનિયત નિબંધન=કારણ નથી અને જ્ઞાનની સત્તામાત્ર તો સર્વત્ર અવિશેષ=સમાન છે, એટલે તો પ્રત્યાસત્તિ=અર્થનું સંનિધાન પણ પ્રતિનિયત અર્થવ્યવસ્થાકારક માની શકાય નહીં, કારણ કે નિરાકાર જ્ઞાન તો સુપ્ત-ઉન્મત્ત વ્યક્તિનાં જ્ઞાન જેવું છે.." ← તે બધું કથન પણ માત્ર ઉપન્યાસ પૂરતું જ છે, કારણ કે અમે સ્યાદાદી, તેવી અર્થાકારતા માનતાં જ નથી... જેવી માનીએ છીએ, તેમાં જડરૂપતા અસિદ્ધ છે.

પ્રશ્ન : તો કેવી અર્થાકારતા માનો છો ?

ઉત્તર: વિજ્ઞાનનો અર્થગ્રહણપરિણામ જ, વિજ્ઞાનની અર્થાકારતા છે ← આવું ન માનો તો વિજ્ઞાનની અર્થાકારતા જ અસંગત થશે, કારણ તે તે વિજ્ઞાનમાં પદાર્થનો અંશમાત્ર પણ પ્રવેશ થતો નથી... તો આવા અર્થશૂન્ય (પદાર્થના અનુપ્રવેશથી રહિત) વિજ્ઞાનમાં, અર્થગ્રહણપરિણામ સિવાય બીજી તો કોઈ અર્થાકારતા ઘટતી નથી... તેથી તેનો અર્થગ્રહણપરિણામ જ અર્થાકારતારૂપ માનવો જોઈએ..

આ વિશે કરાતી કુયુક્તિઓનું અમે "સર્વજ્ઞસિદ્ધિ" નામના ગ્રંથમાં સચોટ ઉન્મૂલન કર્યું છે… સાર એ કે, અર્થગ્રહણપરિણામરૂપ અર્થાકારતા માનવામાં, વિજ્ઞાનને જડ માનવારૂપ દોષ રહેતો નથી…

१. 'कल्पवादिति' इति क-पाठ: ।

इति कथं प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः ? निबन्धनोपपत्तेः, तयोरेव तत्स्वभावत्वेन तच्छक्ति-विशेषभावादिति । (११२) यद् यद् ग्रहणशक्तिमत् तदेव तद्ग्राहकमितरदेव च तद्ग्राह्य-मिति न तत्सत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषः तत्तथास्वभावत्वेन प्रत्यासत्तेः सनिबन्धनत्वात् ।

अर्थग्रहणशक्तिः स्वगतैवाऽर्थाकारस्तदा न तदाकारत्वाभावः-अर्थाकारत्वाभाव इति-एवं कथं प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपितः ? किन्तूपपित्तरेव । कथिमित्याह-निबन्धनोपपत्तेः तदर्थ-ग्रहणशिकरेव निबन्धनम् । एतदेवाह तयोरेवेत्यादिना तयोरेव, प्रक्रमात् ज्ञानार्थयोः तत्स्वभाव-त्वेन हेतुना तच्छिक्तिविशेषभावात् तयोः-ज्ञानार्थयोः शिक्तिवशेषभावात् । भावार्थमाह यद् यदित्यादिना । यज्ज्ञानं यद् ग्रहणशक्तिमत् नीलाद्यपेक्षया तदेव-ज्ञानं तद्ग्राहकं-नीलादिग्राहकं इतरदेव च-नीलादि तद्ग्राह्यं-तस्य-ज्ञानस्य विशिष्टस्यैव ग्राह्यमिति-एवं न तत्सत्तामात्रस्य-

❖ અનેકાંતરિમ ❖

ज्ञानसत्तामात्रस्य । किमित्याह-**सर्वत्राविशेषः**, किन्तु विशेष एव । कथमित्याह-**तत्तश्यास्वभाव**-त्वेन तयोरेव-ज्ञानार्थयोर्विशिष्टयोस्तथास्वभावत्वेन-उक्तप्रकारप्रतिनियतस्वभावत्वेन हेतुना

#### 🕸 प्रतिनियत विषयव्यवस्थानी संगति 🅸

(૧૧૧) ઉપરોક્ત રીતે, જ્યારે વિજ્ઞાનની પોતામાં રહેલ અર્થગ્રહણશક્તિ અર્થાકારરૂપ હોય, ત્યારે તે વિજ્ઞાનમાં અર્થનો આકાર અસંગત નથી… તો પછી તેના પ્રતિનિયત વિષયની વ્યવસ્થા કેવી રીતે અસંગત કહેવાય ? ન જ કહેવાય, કારણ કે નિમિત્તની નિર્બાધ સંગતિ છે…

ભાવ એ કે, વિજ્ઞાનમાં રહેલી અર્થગ્રહણશક્તિ જ ઘટાદિ પ્રતિનિયત પદાર્થને વિષય કરવામાં નિમિત્તભૂત બને છે. એટલે ઘટાદિ પ્રતિનિયત અર્થગ્રહણશક્તિને અનુસારે, તે વિજ્ઞાન, ઘટાદિ પ્રતિનિયત અર્થને જ ગ્રહણ કરે છે...

આ જ વાતને કહે છે -

જ્ઞાન અને અર્થનો તેવો સ્વભાવ જ હોવાથી, તે બેમાં પ્રતિનિયત એવી શક્તિવિશેષ રહેલી છે (કે જેના આધારે પ્રતિનિયત વિષય-વિષયીભાવ સંગત બને…)

(૧૧૨) ભાવાર્થ : (૧) જે જ્ઞાન જે નીલાદિ પદાર્થને ગ્રહણ કરવાની શક્તિવાળું હોય, તે જ્ઞાન જ, તે નીલાદિ પદાર્થને ગ્રહણ કરનાર છે, અને (૨) તે નીલાદિ પદાર્થ, તે વિશિષ્ટ (તદર્થગ્રહણ-શક્તિવાળા) જ્ઞાનના જ ગ્રાહ્યરૂપ છે. તેથી પ્રતિનિયત વિષયવ્યવસ્થા અસંગત નથી.

આવી હકીકત હોય, ત્યારે જ્ઞાનની સત્તા સર્વત્ર (=બધા પદાર્થો વિશે) અવિશેષ=સમાન ન કહેવાય, પણ પ્રતિનિયત પદાર્થ વિશે જ તેની સત્તા કહેવાય, કારણ કે વિશિષ્ટ એવા જ્ઞાન અને અર્થનો પ્રતિનિયત સ્વભાવ હોવાથી, યથાસંનિહિત પદાર્થની પ્રત્યાસત્તિ સનિબંધન છે...

१. 'तत्तत्सत्ता' इति क-पाठ: । २. 'सर्वथा विरोध: तत्तथा०' इति क-पाठ: ।

इति बोधस्याविशेषतः सुप्तकल्पत्वमसिद्धम्, अर्थक्षयोपशमसन्निधानजस्योक्तवद् वैशिष्ट्यसिद्धेरिति ॥

(११३)स्यादेतदेवमप्यात्ममात्रवेदिना व्यतिरिक्तवेदनमयुक्तमेव।सत्यमयुक्तं तद्वत् तद्भावेन, न पुनर्ज्ञप्या, ज्ञानान्तराज्ञानप्रसङ्गात्।(११४) एवं च न सन्तानान्तरावगम

 \$
 च्याख्या

प्रत्यासत्तेः कारणात् सनिबन्धनत्वात् । इति-एवं बोधस्याविशेषतः सुप्तकत्पत्वमसिद्धम्, अर्थक्षयोपशमसन्निधानजस्य एव उक्तवत्-यथोक्तं तथा वैशिष्ट्यसिद्धेरिति ॥

स्यादेतदेवमिष-उक्तनीत्या आत्ममात्रवेदिना, ज्ञानेनेति प्रक्रमः, व्यतिरिक्तवेदन-मयुक्तमेव, व्यतिरिक्तश्चार्थ इति हृदयम् । एतदाशङ्क्ष्याह-सत्यमयुक्तम् । कथमित्याह-तद्वत्-ज्ञानवत् तद्भावेन-ज्ञानसत्तयैव, न पुनर्जप्त्या-ज्ञानेन । अयुक्तं व्यतिरिक्तवेदनम् । कुत इत्याह-

♦ અનેકાંતરિમ ♦

(આશય એ કે, જ્ઞાન સર્વત્ર અવિશિષ્ટ હોય તો તેમાં વિશિષ્ટ અર્થ જ વિષય ન બની શકે, પણ સ્વભાવભેદના કારણે, પ્રતિનિયત કર્મવ્યવસ્થા ઉપપન્ન થાય છે. તેથી પ્રત્યાસત્તિ (घटज्ञानं પદમાં ઘટ અને જ્ઞાનની પ્રત્યાસત્તિ) સકારણ છે…)

તેથી તમારું જે કહેવું છે કે → "બધા પદાર્થો વિશે અવિશેષ હોવાથી, બોધમાત્ર તો સુપ્ત-ઉન્મત્ત જેવો છે" ← તે વાત પણ સિદ્ધ થતી નથી, કારણ કે બોધ કંઈ સર્વ પદાર્થ વિશે અવિશેષ નથી, પણ (૧) પદાર્થ, અને (૨) ક્ષયોપશ્નમનાં સંનિધાનથી થયેલ બોધની, ઉપરોક્ત રીતે પ્રતિનિયત અર્થગ્રહણ કરવારૂપ વિશિષ્ટતા સિદ્ધ જ છે…

આવા પ્રતિનિયત અર્થગ્રાહી વિજ્ઞાનને સુપ્ત કહેવું ઉચિત નથી…

# 🕸 અર્થગ્રહણ ન માનવામાં પુષ્કળ દોષો 🕸

(૧૧૩) બૌદ્ધ : જ્ઞાન તો માત્ર સ્વસ્વરૂપનું જ સંવેદન કરનાર છે, જ્યારે અર્થ તો સ્વરૂપથી જુદો છે, તો તેવા અર્થનું સંવેદન, જ્ઞાન દ્વારા થવું બિલકુલ યુક્ત નથી.

સ્યાદ્વાદી : હા, તમારી વાત એકદમ સાચી છે, કારણ કે જ્ઞાન જેમ જ્ઞાનસત્તારૂપે (=જ્ઞાયમાન એવો જે આકાર=જ્ઞાન, તે જ જ્ઞાનસત્તા, તે રૂપે…) પોતાના સ્વરૂપને જાણે છે, તેમ જ તે રૂપે બાહ્યાર્થને પણ જાણે એ વાત તો અયુક્ત જ છે… એટલે એ રૂપે તો બાહ્યાર્થનું ગ્રહણ અસંગત જ છે…

(આશય એ કે, જ્ઞાનનું વેદન થાય ત્યાં કર્તા, કર્મ અને કરણ ત્રણે એક બને. જ્ઞાન જ જ્ઞાનને જાણે, તે 3પે તે અર્થને જાણતો નથી, પણ અર્થને જાણવામાં જ્ઞાન કરણ બને…)

પણ જ્ઞાન તે જ્ઞપ્તિરૂપે તો બાહ્યાર્થનું ત્રહણ કરે જ છે, એટલે જ્ઞપ્તિરૂપે તો બાહ્યાર્થનો બોધ

 ф......
 \* विवरणम् ф.....

45. तद्धत्-ज्ञानवत् तद्भावेन-ज्ञानसत्तयैय, न पुनर्ज्ञप्त्येति । यथाहि-ज्ञानं स्वात्मानं तद्भावेन-

्रिप् श्री चिन्त्यतां देशनादेर्विषयः, (११५) यथा कथिञ्चत् तदवगमे कः खलु तथैवार्थे क्ष्मान्तराज्ञानप्रसङ्गात् । एवं च ज्ञानान्तराज्ञाने सित न सन्तानान्तरावगम इति-एवं चिन्त्यतां देशनादेर्विषयः, देशनाज्ञानस्य प्रवृत्त्यादिज्ञानस्य चेत्यर्थः । यथा कथिञ्चत्-तत्स्वभावत्वादिनाः क्ष्मिन्तिषयः, देशनाज्ञानस्य प्रवृत्त्यादिज्ञानस्य चेत्यर्थः । यथा कथिञ्चत्-तत्स्वभावत्वादिनाः

હોવામાં કોઈ અસંગતિ નથી…

પ્રશ્ન : જ્ઞપ્તિ એટલે ?

ઉત્તર : ઘટાદિ પદાર્થ જ્ઞાયમાન છે, જણાય છે, એટલે તેઓમાં જ્ઞાયમાનત્વ નામનો ધર્મ રહેલો છે… આવો ઘટાદિ સાથે પ્રતિબદ્ધ જ્ઞાયમાનત્વ ધર્મ જ જ્ઞપ્તિ છે…

એટલે તે જ્ઞપ્તિરૂપે પદાર્થનું ગ્રહણ કરવામાં આવે, તો તે જ્ઞાનસ્વરૂપવેદી જ્ઞાન દારા, પોતાથી અતિરિક્ત અર્થનું ગ્રહણ પણ સંગત જ છે…

(૧૧૪) બૌદ્ધ: જો તે જ્ઞાન દ્વારા, પોતાના સ્વસ્વરૂપથી અતિરિક્તનું વેદન ન માનીએ તો ? સ્યાદ્વાદી: તો તો પોતાનાં જ્ઞાનસ્વરૂપથી અલગ એવાં બીજા વ્યક્તિનાં જ્ઞાનનું પણ વેદન-અવગમ નહીં થાય...

પ્રશ્ન : બીજાના જ્ઞાનનો અવગમ ન થાય તો શું વાંધો ?

ઉત્તર : વાંધો એ જ કે, ચૈત્રાદિ બીજી સંતાન-વ્યક્તિઓનાં જ્ઞાનનો બોધ નહીં થાય અને તો સામેવાળા વ્યક્તિની મનઃસ્થિતિ જાણ્યા વિના, દેશના અને પ્રવૃત્તિજ્ઞાન પણ શી રીતે ઘટશે?

આ બધું એકવાર શાંતિથી વિચારો…

તાત્પર્ય એ કે, (૧) જે વ્યક્તિને ઉપદેશ અપાય, અને (૨) જે વસ્તુનો ઉપદેશ અપાય - તે બેનું જ્ઞાન થયે જ દેશનાની પ્રવૃત્તિ થાય છે…(સ્પષ્ટ વાત છે કે, દેશના માટે વસ્તુનો બોધ અને સામેવાળાની મનઃસ્થિતિનું જ્ઞાન હોવું જરૂરી છે…) પણ હવે જો તમારા મતે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત

♣ विवरणम् ♦ विवरणम् ♦ ज्ञानसत्तयैव ज्ञायमानाकारैकत्वपरिणेत्येत्यर्थः, परिच्छिनत्ति, तथैव यदि बाह्यमर्थं परिच्छिन्द्यात्, स्यात् तदाञ्यं भवदुक्तो दोषः । यदा तु ज्ञप्या घटादिपदार्थप्रतिबद्धज्ञायमानत्वधर्मलक्षणया अर्थपरिच्छेदं करोति ज्ञानं, तदोपपदात एव स्यात्मवेदिनोऽपि तस्य बाह्यार्थयेदनमिति ॥

46. देशनाज्ञानस्य प्रवृत्त्यादिज्ञानस्य चेति । देशनायां ज्ञानं देशनाज्ञानं कथं कस्य यद् भवति तिद्ध यस्मै च दिश्यते यच्च दिश्यते तयोर्ज्ञाने सित सम्भवति । यदा तु ज्ञानं सन्तानान्तरावगमं प्रति

१. 'तथा' इति क-पाठ: । २. 'तत्तत्स्वभाव०' इति ख-पाठ: । ३. 'णतेत्यर्थ:' इति ख-च-पाठ: । ४. 'यदि वा स्वमर्थं' इति ख-पाठ: । ५. 'परिच्छिन्द्या स्यात्' इति च-पाठ: । ६. 'यदाऽनुज्ञप्त्या' इति क-पाठ: । ७. 'ज्ञानस्य वेदेति' इति च-पाठ: । ८. 'कथयस्य यद्' इति ख-पाठ:, च-पाठस्तु 'कथय स्वयद्भवद्भि तद्धियस्यैव दिस्यते' । ९. पूर्वमुद्धिते तु 'यद्धि' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण शुद्धिः ।

-⊙� तद्विरोधः ? अर्थस्यैवाभावादिति चेत्, कुतस्तदभावनिश्चयः ? ज्ञानानुभवादिति तदवगमे-सन्तानान्तरावगमे कः खलु तथैव-तेनैव प्रकारेण अर्थे-रूपादौ तद्विरोधः-अवगम-विरोध: ? अर्थस्यैवाभावात् इति चेत् अवगमविरोध: । एतदाशङ्क्याह-कुतस्तदभाव-निश्चय:-अर्थाभावनिश्चय: ? ज्ञानानुभवात् एव इति चेत्, न तद्वदर्थोऽनुभूयत इत्यभिप्राय: । સંતાનાંતરાદિનો અવગમ અસંભવિત જ હોય, તો દેશના શી રીતે થાય ? (શું સામેવાળાની મનઃસ્થિતિ જાણ્યા વિના બકવાનું છે?) અરે ! જો પરસંતાનનો અવગમ ન થતો હોય, તો તમે બુદ્ધને સર્વજ્ઞ શી રીતે માની શકશો ? કારણ કે બુદ્ધને પરકીયજ્ઞાનનો અવગમ નહીં થાય અને તો તેમનું સર્વજ્ઞપણું જ નહીં રહે… વળી, જો જ્ઞાન, પરસંતાન માટે (ઘટાદિ જ્ઞાનાતિરિક્ત પદાર્થ માટે) નિર્વ્યાપાર જ હોય, તો ઘટ વગેરેનું પ્રદર્શક, પ્રવર્તક કે પ્રાપક જ્ઞાન સંભવિત નહીં રહે, અર્થાત્ કોઈ જ્ઞાન પ્રદર્શક, પ્રવર્તક કે પ્રાપક નહીં બની શકે અને તો બૌદ્ધમાન્યતામુજબ કોઈ જ્ઞાન પ્રમાણ નહીં રહે ! કારણ કે કોઈપણ જ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય ક્રમશઃ સ્વવિષયપ્રદર્શકત્વ દ્વારા સ્વવિષયપ્રવર્તકત્વ અને તેના દ્વારા સ્વવિષયપ્રાપકત્વ ઉપર જ અવલંબિત હોય છે... હવે જો જ્ઞાન પોતાના વિષય અંગે નિર્વ્યાપાર હોય, તો તેનું સ્વવિષયપ્રદર્શકત્વાદિ સંગત થાય નહીં અને તો તેનું પ્રામાણ્ય જ ન રહે… એટલે બધું શાંતિથી સમ્યગ્ વિચારીને, તમારો કદાગ્રહ મૂકી દો… (૧૧૫) બૌદ્ધ : અમે દેશનાજ્ઞાન આદિનો એવો સ્વભાવ માની લઈશું, કે જેથી તેઓ દ્વારા જ્ઞાનથી અતિરિક્ત પણ સંતાનાંતરનો બોધ થઈ જાય... (પછી તો વાંધો નહીં ને ?) સ્યાદાદી : જો એ રીતે યથાકથંચિત સંતાનાંતરનો બોધ થતો હોય, તો તેની જેમ, અર્થનો પણ બોધ કેમ ન થાય ? (આશય એ કે, જ્ઞાન દ્વારા પોતાથી અતિરિક્ત જેમ સંતાનાંતરનો બોધ થાય છે, તેમ અર્થનો પણ બોધ થશે જ..) બૌદ્ધ : પણ ખરેખર તો કોઈ અર્થ જ નથી… (એટલે જ અમાર્ કહેવું છે કે, અર્થનો અવગમ

બોદ્ધ : પણ ખરેખર તો કોઈ અર્થ જ નથી… (એટલે જ અમાર્ડું કહેવું છે કે, અર્થનો અવગમ અસંભવિત છે…)

સ્યાદાદી : 'અર્થ નથી' - એવો નિશ્ચય તમે શેના આધારે કરો છો ?

બૌદ્ધ : જ્ઞાનાનુભવના આધારે… અભિપ્રાય એ કે, માત્ર જ્ઞાનનો જ અનુભવ થાય છે, તેની જેમ કોઈ અર્થનો નહીં, એટલે જ અમે નિર્ણય કરીએ છીએ કે, અર્થ જેવી કોઈ વસ્તુ જ નથી…

 क्विंदरणम्
 क्विंदरणम्

 निर्व्यापारमेव, तदा कर्थं देशना ? तथा प्रदर्शकप्रवर्त्तकप्रापकज्ञानानामिष को विषय: परसन्तानानवगमे

सति इति सम्यक् पर्यालोच्य मुच्यतां कदाग्रहः ॥

१. 'देशानां तथा' इति **क-**पाठ: ।

चेत्, केन ज्ञानान्तरानुभवः ? ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, किमत्र भवतः प्रमाणम् ? (११६) लोकानुभव एवेति चेत्, नासौ नार्थेऽपीति चिन्त्यताम् । न चार्थो युक्तिबाधित इति न्याय्यम्, तथाविधयुक्त्यभावात् । न चाभिहिता एव तास्तथाविधा इति, तासां जातियुक्तित्वात् । न चैतद् वचनमात्रमेव, तद्भावस्य दर्शितत्वात् । न चैवम्भूता ज्ञानेऽपि

एतदाशङ्क्याह-केन ज्ञानान्तर्रानुभैवः, केनचित् सन्तानान्तरवर्तिन इति भावः। ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, एतदिष स्वसंविदितमेवेति भावना। एतदाशङ्क्याह-किमत्र भवतः प्रमाणम् ? न किञ्चित् तत्त्वनीत्येति भावः। लोकानुभव एवेति चेत् प्रमाणम्। एतदाशङ्क्याह-न असौ-लोकानुभवो नार्थेऽपीति चिन्त्यताम्। किं तर्हि ? ज्ञानान्तरे इवास्त्येव। इहैव भङ्गचन्तरमाह-न चार्थो युक्तिबाधित इति न्याय्यम्, वच इति शेषः। कुत इत्याह-तथाविधयुक्त्यभावात्-अर्थबाधिकाया युक्तेः अभावात्। न चाभिहिता एव पूर्वं ताः-युक्तयः तथाविधाः-अर्थबाधिका इति । कुत इत्याह-तासां जातियुक्तित्वादभिहितयुक्तीनाम्। न चैतद् वचनमात्रमेव तासां

------**-** અનેકાંતરશ્મિ **∻**--------

સ્યાદાદી : તો તો સંતાનાંતરનો (=બીજી વ્યક્તિના જ્ઞાનનો) અનુભવ પણ કોના આધારે થાય છે ?

બૌદ્ધ: તે પણ જ્ઞાનના આધારે જ… અર્થાત્ સંતાનાંતરનો અનુભવ તો જ્ઞાનમાં સ્વસંવિદિત છે. (એટલે એની વ્યવસ્થામાં કોઈ બાધક નથી…)

સ્યાદાદી : પણ આ વાતમાં તમારે પ્રમાણ શું ? આશય એ કે, સંતાનાંતરનો અનુભવ સ્વસંવિદિત છે- એ વાતને સિદ્ધ કરનાર, કદાગ્રહ સિવાય ખરેખર તો બીજું કોઈ પ્રમાણ જ નથી…

(૧**૧૬) બૌદ્ધ**: અરે ! તેમાં લોકાનુભવ જ પ્રમાણ છે. (લોકમાં સંતાનાંતરનો અનુભવ પ્રતીતિ-સિદ્ધ છે...)

સ્યાદાદી: તેવો લોકાનુભવ તો અર્થમાં પણ છે જ... આશય એ કે, જ્ઞાનાંતરની જેમ અર્થનો અનુભવ પણ લોકસિદ્ધ છે. (એટલે લોકાનુભવથી તો અર્થની પણ સિદ્ધિ થશે જ.) એવું એકવાર બરાબર વિચારો...

**બૌદ્ધ :** પણ અર્થ તો યુક્તિબાધિત છે...

સ્યાહાદી: એ વાત, ન્યાયસંગત નથી, કારણ કે અર્થને બાધિત કરનાર એવી કોઈ યુક્તિ નથી...

બૌદ્ધ: અરે ! એ બધી યુક્તિઓ તો અમે પૂર્વે જ કહી ને ?

સ્યાદ્વાદી : તમે કહી, પણ તે બધી જ યુક્તિઓ જાંતિયુક્તિ રૂપ છે, અર્થાત્ સ્વકાર્યસાધક નથી.

<sup>❖</sup> જેમ બ્રાહ્મણ, પોતાનો આચાર ન પાળવાથી જાતિબ્રાહ્મણ કહેવાય, તેમ જે યુક્તિ, ખરેખર પોતાના સાધ્યને સિદ્ધ કરવા અસમર્થ હોય, તે પણ જાતિયુક્તિ જ કહેવાય…

१. 'युक्तत्वात्' इति ग-पाठः । २. 'रानुभवेन केन' इति क-पाठः । ३. 'भावः न केन०' इति ड-पाठः ।

न सन्ति, प्रायः सर्वत्रगत्वादिति । तच्च वक्ष्यामः ॥

(११७) एतेन ''सहोपलम्भनियमादभेदो नील-तिद्धयोः द्विचन्द्रादिवत्'' तथा

 ......

 .....

 ....

जातियुक्तित्वम् । कुत इत्याह-तद्भावस्य-जातियुक्तिभावस्य दिशतित्वात् । न चैवं भूताज्ञानेऽिप न सन्ति जातियुक्तयः, किन्तु सन्त्येव । कुत इत्याह-प्रायः सर्वत्रगत्वात् जातियुक्तीनािमिति । एतच्य-सर्वत्रगत्वं जातियुक्तीनां वैक्ष्याम ऊर्ध्वमिति ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन ग्रन्थेन सहोपलम्भनियमात् हेतोः अभेदो नील-तिद्धयोः-नील-नीलबुद्धयोद्धिचन्द्रादिवदिति निदर्शनं, तथा दर्शनोपाधिरहितस्य-दर्शन-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

તે યુક્તિઓને 'જાતિયુક્તિ' કહેવાનું અમારું કથન, તે માત્ર બોલવા પૂરતું નથી, કારણ કે તેઓ કઈ રીતે જાતિયુક્તિ છે ? કઈ રીતે પોતાના કાર્યને સિદ્ધ કરવા અસમર્થ છે ? એ બધું અમે પૂર્વે જ કહી ગયા…

અને એવી જાતિયુક્તિઓ પ્રાયઃ બધે જ થઈ શકતી હોવાથી જ્ઞાન વિશે પણ નથી એવું નથી, અર્થાત્ ત્યાં પણ છે જ. (ભાવ એ કે, જેમ તમે જાતિયુક્તિ દ્વારા અર્થનો અપલાપ કરો છો, તેમ જાતિયુક્તિ દ્વારા જ્ઞાનનો પણ અપલાપ થઈ જ શકે…)

સાર એ કે, તે જાતિયુક્તિઓથી પદાર્થનું જ્ઞાન અસંગત ન ગણાય.. એટલે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત પદાર્થનું અસ્તિત્વ હોવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી...

# 🕸 સહોપલંભથી જ્ઞાનાર્થની અભેદમાન્યતાનું ઉન્મૂલન 🕸

(૧૧૭) બૌદ્ધ: જે પદાર્થનો જેની સાથે ઉપલંભ થાય, તે પદાર્થનો તેની સાથે અભેદ માનવો જોઈએ, જેમ કે બે ચંદ્રનો… અહીં બીજા ચંદ્રનો વાસ્તવિક ચંદ્ર સાથે જ ઉપલંભ થાય છે, એટલે તેને જુદો નહીં, પણ વાસ્તવિક ચંદ્ર સાથે અભિન્ન જ મનાય છે…

તેમ પ્રસ્તુતમાં, નીલપદાર્થનો નીલબુદ્ધિની સાથે જ ઉપલંભ થાય છે, એટલે તેને નીલબુદ્ધિથી અભિન્ન જ માનવો જોઈએ... ફલતઃ જ્ઞાનથી અતિરિક્ત નીલ જેવા કોઈ તત્ત્વનું અસ્તિત્વ જ નથી, એવું સિદ્ધ થાય છે.. અહીં અનુમાનપ્રયોગ આ રીતે કરવો → ''नील-नीलबुद्धी अभिन्ने, सहोपलम्भात्, द्विचन्द्रोपलम्भवत्।''

ф
 баағणम् ф

47. द्विचन्द्रादिवदिति निदर्शनिमिति । यद् येन सहोपलभ्यते तत् तस्मादिभन्नमभ्युपेयं यथा चन्द्रद्वितयम्, शशधस्युग्मज्ञानात् । उपलभ्यते च नीलादिः पदार्थो नीलादिबुद्ध्या सहेति स्वभावहेतुः ।।

१. 'जात्या' इत्यधिको 'ङ-पाठ: ।

इत्याद्यपि यदुच्यते परैस्तत् प्रतिक्षिप्तमेव, (११८) विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभाव-संवेदनवेदनपक्षेऽस्यानवकाशत्वात् । विच्छिन्नार्थग्रहणमर्थप्रत्यक्षीकरणं तत्स्वभाव-

विशेषणशून्यस्य अग्रहात् कारणात् तद्ग्रहे-दर्शनोपाधिग्रहे ग्रहात् । किमित्याह-दर्शनं नीलिनर्भासं-नीलाकारं नार्थो बाह्योऽस्ति नीलादिः केवल इत्याद्यपि यदुच्यते परै:- विज्ञानवादिभिः तत् प्रतिक्षिप्तमेव-निराकृतमेव । कुत इत्याह-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभाव-संवेदनवेदनपक्षेऽस्य परोदितस्य किमित्याह-अनवकाशत्वात् कारणात् । तत्र विच्छिन्नार्थ-

વળી. આ વિશે પ્રમાણવાર્તિકમાં ધર્મકીર્તિએ કહ્યું છે કે -

"દર્શન=જ્ઞાનરૂપ વિંશેષણથી શૂન્ય, નીલ જેવા કોઈ પદાર્થનું ત્રહણ જ થતું નથી, જ્ઞાનરૂપ વિશેષણનું ત્રહણ થાય, તો જ તેની સાથે નીલપદાર્થનું ત્રહણ થાય છે… એટલે સિદ્ધ થાય છે કે, નીલાકારપ્રતિભાસી માત્ર જ્ઞાન જ વાસ્તવિક છે, બાકી જ્ઞાનથી અતિરિક્ત નીલ જેવો કોઈ બાહ્ય પદાર્થ છે જ નહી…" (પ્રૈમાણવાર્તિક - ૨/૩૩૫)

એટલે જ અમારું કહેવું છે કે, બાહ્ય કોઈ પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નથી...

(૧૧૮) સ્યાદ્વાદી : અમારા પૂર્વોક્ત કથનથી, તમારી (≕વિજ્ઞાનવાદીની) આ વાતનો પણ પ્રતિક્ષેપ થાય છે, કારણ કે જ્યારે પ્રતિનિયત જ્ઞાનભિન્ન અર્થને ગ્રહણ કરનાર સંવેદનનો સ્પષ્ટ અનુભવ થતો હોય, ત્યારે તમારી વાતનો કોઈ અવકાશ રહેતો નથી.

પ્રશ્ન : પણ એવું કેમ ?

ઉત્તર : કારણ કે પ્રતિનિયત અર્થને ગ્રહણ કરવું એનો મતલબ જ એ કે, પ્રતિનિયત અર્થનું

ф......ф विवरणम्

48. दर्शनविशेषणशून्यस्येति । दर्शनं ज्ञानं तदेव विशेषणम्, ज्ञेयस्य विशेषकत्वात् । तेन शून्यस्य । ज्ञानलक्षणे विशेषणे प्रतीयमाने एवार्थः प्रतीयत इत्यर्थः ॥

**<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : અહીં જ્ઞાનને વિશેષણ** કહેવાની શી જરૂર ?

ઉત્તર : કારણકે તે જ્ઞેયને વિશેષિત કરનાર છે. આશય એ કે, ज्ञातोऽयं घटः ज्ञानविषयो घटः - એ રૂપે જ ઘટનું ગ્રહણ થાય છે. તેમાં જ્ઞાન વિશેષણ બને છે...

३% "यदेव दृश्यते तदेवाभ्युपगम्यते । तथा हि प्रतिभासात् तद्गतमेव नीलमवभासते, नापरं । ततः प्रतिभासव्यितरेकेण न प्रमाणम्, ततो नाभ्युपगमः ।" - (प्रज्ञाकरगुप्तीय वार्तिकालंकार २/३३५ भाष्यम्)

१. अनुष्टुप् । २. पूर्वमुद्रिते तु 'विशेषणे' इति पाठो लुप्तः, N-प्रतानुसारेणाऽत्र स्थापितः ।

विज्ञानानुर्भवे सति अर्थप्रत्यक्षतयोभयभावसिद्धेरनवकाशत्वमिति ॥

(११९) किञ्चेदमयुक्तिसङ्गतमेव। तथाहि-अत्र नील-तद्धियोरभेदः साध्यः सहोप-लम्भनियमेन। सोऽयमनयोः सतोरसतोर्वा साध्येत। सत्त्वे न सतः सदन्तरापत्तिरित्य-

ग्रहणमर्थप्रत्यक्षीकरणं तत्स्वभाविज्ञानानुभवे सित-अर्थप्रत्यक्षतास्वभाविज्ञानानुभवे सित अर्थप्रत्यक्षतया कारणेन उभयभाविसद्धेः-अर्थज्ञानद्वयसत्तासिद्धेः । किमित्याह-अनवकाश-त्वमनन्तरोदितस्येति भावनीयम् ॥

किञ्चेदिमत्यादि । किञ्चेदं-संवेदनमन-तरोदितं अयुक्तिसङ्गतमेव । कथं न युक्तिसङ्गत-मित्याह-तथाहीत्यादि । तथाहि-अत्र-अनन्तरोदिते नील-तद्धियोरभेदः साध्यः । केन हेतुनेत्याह-सहोपलम्भनियमेन । सोऽयम्-अभेदः अनयोः-नील-तद्धियोः सतोः-विद्यमान-योरसतोर्वा साध्येत । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-सत्त्वे नील-तद्धियोः किमित्याह-न सत एकस्य सदन्तरापत्तिरिति कृत्वा । किमित्याह-अभेदासिद्धिः । न हि सत् सदन्तरं

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

પ્રત્યક્ષ કરવું... હવે એ રીતે જો અર્થને પ્રત્યક્ષ કરવાના સ્વભાવવાળા વિજ્ઞાનનો સ્પષ્ટ અનુભવ થતો હોય, તો તો માનવું જ રહ્યું કે, અર્થનું પ્રત્યક્ષ થાય જ છે...

એ રીતે જયારે અર્થ પણ પ્રત્યક્ષસિદ્ધ હોય, ત્યારે તો અર્થ અને જ્ઞાન બંનેની સત્તા નિર્બાધ સિદ્ધ થાય, માત્ર જ્ઞાનની નહીં...

તેથી તમારા અર્થનિરાસ કરવાના પ્રલાપને પ્રસ્તુતમાં કોઈ અવકાશ નથી...

#### 🕸 સહોપલંભથી અભેદસિદ્ધિમાં વિકલ્પજાળ 🕸

(૧૧૯) બીજી વાત, તમે જે સહોપલંભ હેતુથી અભેદ સિદ્ધ કરવાનું અનુમાન બતાવ્યું, તે બિલકુલ યુક્તિસંગત નથી. તે આ પ્રમાણે -

એ અનુમાનમાં તમારે, સહોપલંભ હેતુથી નીલ અને નીલબુદ્ધિનો અભેદ સિદ્ધ કરવો છે... પણ તમે જેનો અભેદ સિદ્ધ કરવા જઈ રહ્યા છો, તે નીલ અને નીલબુદ્ધિને તમે (૧) સત્ માનો છો, કે (૨) અસત્ ? એ બંને પક્ષ પ્રમાણે દોષ આવે છે.જુઓ -

- (૧) જો બંનેને સત્ માનો, તો તો બંનેનું જુદું અસ્તિત્વ જ સિદ્ધ થશે, કારણ કે એક સત્ પદાર્થ બીજા સત્રૂપ બની જાય એવું અસંભવિત છે. (આશય એ કે, જેમ ઘટ પટરૂપ ન બને, તેમ ઘટ જ્ઞાનરૂપ પણ ન જ બને...)
- (૨) હવે તો (ક) તે બંનેને, કે (ખ) બેમાંથી કોઈ એકને અસત્ માનો, તો પણ અભેદની સિદ્ધિ થઈ શકે નહીં, કારણ કે અભેદ તો વસ્તુનો ધર્મ છે...

१. 'भावे' इति क-पाठ: ।

भेदासिद्धिः । असत्त्वान्यतरसत्त्वे च वस्तुधर्मत्वादभेदस्येति । (१२०) नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थ इति चेत्, अन्यस्य तद्भावे को विरोधः ? असतस्तद्भावानुपपत्तिरिति चेत्,

**♦**......\* আন্তঃ **♦**.....\*

भवति । द्वितीयं विकल्पमिषकृत्याह-असत्त्वं चान्यतरसत्त्वं च, नील-तिद्धयोरिति प्रक्रमः, असत्त्वान्यतरसत्त्वं तीर्समश्चाभेदासिद्धिः । कुत इत्याह-वस्तुधर्मत्वादभेदस्येति । तिन्नाय-मुभयान्तराभावे । नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थः अभेदार्थः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-अन्यस्ये-त्यादि । अन्यस्य-धियो भिन्नस्य तद्धावे-नीलभावे को विरोधः ? न कश्चिदित्यर्थः । असत इत्यादि । असतः अन्यस्य तद्धावानुपपत्तिः-नीलत्वानुपपत्तिः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-

ભાવ એ કે, (ક) જો બંનેને અસત્ માનો, તો બે શશવિષાણની જેમ તે બેનો અભેદ સિદ્ધ થાય નહીં, અને (ખ) બેમાંથી એક તરીકે જો નીલરૂપ બાહ્યવસ્તુને અસત્ માનો, તો તેવા અસત્ નીલનો જ્ઞાનની સાથે અભેદ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં. કારણ કે વસ્તુ-અવસ્તુનો અભેદ સિદ્ધ થાય નહીં… શું ખરવિષાણનો ઘટાદિ કોઈપણ પદાર્થ સાથે અભેદ સિદ્ધ કરાય છે ?

સાર : તેથી બેને કે બેમાંથી એકને અસત્ માનવામાં તેઓનો અભેદ સિદ્ધ ન થાય... (એટલે તમારા અનુમાનને યથાર્થ બનાવવા પણ અર્થને સત્ માનવો જરૂરી છે.)

# 🕸 ज्ञानाद्धैत अनुभाननी संगतिनो प्रतिकार 🕸

(૧૨૦) બૌદ્ધ : અભેદ સિદ્ધ કરવાનું તાત્પર્ય પહેલા સમજો… અમારી અભેદપ્રતિજ્ઞાનો અર્થ એ છે કે, નીલ બુદ્ધિ જ વાસ્તવિક છે… એટલે અહીં પૂર્વોક્ત વિકલ્પજાળોને કોઈ અવકાશ નથી…

સ્યાદાદી : પણ નીલબુદ્ધિથી અતિરિક્ત નીલાદિ પદાર્થનું અસ્તિત્વ હોવામાં વિરોધ શું ? આશય એ કે, જ્ઞાનની જેમ અર્થનું અસ્તિત્વ હોવામાં પણ કોઈ વિરોધ નથી..

બૌદ્ધ: જ્ઞાનથી અતિરિક્ત પદાર્થ તો અસત્ છે, એટલે તેવા નીલાદિ પદાર્થનું અસ્તિત્વ હોવું બિલકુલ સંગત નથી.

ф
 ф

49. तिरंमश्राभेदासिद्धिरिति । यदि हि नीलस्य बाह्यवस्तुनोऽसत्त्वमभ्युपगम्य नीलिधया सहाभेदः साध्यते, तदा न सिद्ध्यत्येवासौ, वस्त्ववस्तुनोरभेदासिद्धेः । न हि खरविषाणस्य केनिचद् घटादिना पदार्थेन सहाभेदः क्वापि साध्यत इति ॥

50. तन्नायमुभयान्तराभावे इति । तत्-तरमान्नैवायम्-अभेदो भवति । कस्मिन् सतीत्याह-उभयस्य-नौलविषयनीलबुद्धिलक्षणस्य युग्मस्य मध्यादन्यतरस्य-एकस्य कस्यचिदभावे-तुच्छत्वे सति ॥

१. 'प्रतिज्ञार्थत्वात्' इति क-पाठः । २. 'नीलविभ्रमनील०' इति ख-पाठः ।

स्यादेतत् तदसत्त्वसिद्धौ । अननुभवात् तिसिद्धिरेवेति चेत्, भवेदियं ध्यन्तराभावे, तत् स्वानुभववदेवेति चेत्, अन्योऽपि स्वसत्तावानेव । (१२१) न च स्वात्मना अननुभवा-विशेषे तच्चेतनाचेतनत्वे तेन तत्त्वव्यवस्थितौ कथञ्चिदाधिक्येनाङ्गतां प्रतिपद्येते,

\* स्यादेतिदित्यादि । स्यादेतत्-अनन्तरोक्तं तदसत्त्वसिद्धौ धियोऽन्यस्यासत्त्वसिद्धौ । अननुभवादिति । अननुभवात् कारणाद् धियोऽन्यस्येति प्रक्रमः, तिसिद्धिरेव-तदसत्त्वसिद्धोः सिद्धिरेव । इति चेत्, एतदाशङ्क्ष्याह-भवेदित्यादि । भवेदियं-तिसिद्धिध्यंन्तराभावे, अधिकृतधियोऽन्या धीः ध्यन्तरं तदभाव इत्यर्थः, तदिप नानुभूयत एवेति कृत्वा । तदित्यादि । तत्ध्यन्तरं स्वानुभववदेव ध्यन्तरत्वात् । इति चेत्, एतदाशङ्क्ष्याह-अन्योऽपीत्यादि । अन्योऽपि
धियः नौलादिः । किमित्याह-स्वसत्तावानेव पदार्थत्वादिति भावना । एतदेव द्रढयन्नाह-न
चेत्यादि । न च स्वात्मना-विवक्षितैकविज्ञानापेक्षया अननुभवाविशेषे सित तयोः-ध्यर्थयोः

❖ અનેકાંતરિશ ❖

चेतनाचेतनत्वे स्वगते तेन-स्वमात्रवेदिना तदन्भवरहितेन ज्ञानेन तत्त्वव्यवस्थितौ सत्यां,

સ્યાદાદી : હા, જ્ઞાનથી અતિરિક્તની જો અસત્તા સિદ્ધ થાય, તો તમારી વાત સાચી... (પણ એ જ તો હજી અસિદ્ધ છે...)

બૌદ્ધ : જ્ઞાનથી અતિરિક્ત અર્થનો અનુભવ ન થવાથી જ સિદ્ધ થાય છે કે, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત અર્થનું અસત્ત્વ છે...

સ્યાદાદી: અરે ! એ રીતે તો પોતાના જ્ઞાનથી અતિરિક્ત સંતાનાંતરનો (=બીજી વ્યક્તિમાં રહેલા જ્ઞાનનો) પણ આપણને અનુભવ થતો નથી, એટલે તો તે સંતાનાંતરનું પણ અસત્ત્વ સિદ્ધ થશે. (જે તમને બિલકુલ ઇષ્ટ નથી.)

**બૌદ્ધ**ઃ તે સંતાનાંતર ભલે પોતાના જ્ઞાનથી અતિરિક્ત હોય, તો પણ તે સ્વસ્વરૂપનો અનુભવ કરનાર તો છે જ ને ! (એટલે જ અમે તેને સત્ માનીએ છીએ…)

સ્યાદાદી : એ રીતે તો અર્થ પણ ભલે પોતાના જ્ઞાનથી અતિરિક્ત હોય, તો પણ તે પદાર્થરૂપ હોઈ પોતાની સત્તાવાળો તો છે જ… (આશય એ કે, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત હોવા છતાં, જેમ સ્વાનુભવ-વાળો કોઈ સંતાનાંતર વાસ્તવિક છે, તેમ પદાર્થરૂપ હોઈ અર્થ પણ વાસ્તવિક કેમ ન બને ?)

આ જ વાતને દઢ કરવા કહે છે -

(૧૨૧) માત્ર સ્વસ્વરૂપવેદી વિજ્ઞાન દ્વારા (૧) સંતાનાંતર, કે (૨) અર્થ - બેમાંથી એકેનો અનુભવ થતો નથી... આમ, અનનુભવની અપેક્ષાએ બંને અવિશેષ છે, સમાન છે... એટલે સ્વસંવેદી વિજ્ઞાન દ્વારા જયારે તે બેની તત્ત્વવ્યવસ્થા કરવામાં આવે, ત્યારે તે બેમાં રહેલ ચેતનતા-અચેતનતા

१. 'नीलादि' इति **ड**∸पाठ: ।

परोक्षत्वाविशेषात् स्वानुमानाप्रवृत्तेः तल्लक्षणायोगात् सर्वध्यन्तराणां तत्तुल्यतासिद्धेः,

 \$
 व्याख्या \$

ध्यर्थयोरिति प्रक्रमः, कथिञ्चत्-केनिचत् प्रकारेण आधिक्येन-विशिष्टतया अङ्गतां प्रतिपद्येते चेतनाचेतनत्वे च । कुत इत्याह-परोक्षत्वाविशेषात् । ध्यर्थयोरिति ज्ञानं हि परस्य स्वसंवेदन-रूपम् । न च तद् ध्यन्तरं प्रत्यक्षीकरोति नाप्यर्थान्तरम् । एवं च तेन तत्तत्त्वव्यवस्थितौ तच्चेतना-चेतनत्वे अनुपयोगिनी एवेति भावनीयम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-स्वानुमानाप्रवृत्तेः ध्यन्तरत्वव्यवस्थितावप्रवृत्तिश्च तह्मक्षणायोगात्-अनुमानलक्षणायोगात् पक्षधर्मत्वाद्यग्रहणेन । न च सामान्यतोदृष्टमात्रादतोऽधिकृतज्ञानवदन्यदिप यदस्ति तच्चेतनमेवेति भवति तत्तत्त्व-व्यवस्थितिः । कुत इत्याह-सर्वध्यन्तराणां-सन्तानान्तरवर्तिनां तन्तुल्यतासिद्धेः-अधिकृत-ज्ञानतुल्यतासिद्धेः स्वानुमानेनेति । अतुल्यानुमितौ च नीलाद्यपेक्षया बोधमात्रसामान्यतः ।

કોઈપણ પ્રકારે મહત્ત્વનું અંગ બની શકે નહીં, કારણ કે પરોક્ષરૂપે તો બંને સમાન છે.

ભાવાર્થ: સંતાનાંતરગતજ્ઞાન અને અર્ઘ, બંને વિવિધત જ્ઞાન માટે સમાનપણે પરોક્ષ છે. તેમનો અનુભવ તેમાં થતો નથી. હવે તે વિવિધત જ્ઞાનથી જ તત્ત્વવ્યવસ્થા કરવાની હોય, તો જે બે વસ્તુ સમાનપણે પરોક્ષ છે, તેમાંથી એક વાસ્તવિક છે (કારણ કે ચેતન છે) ને બીજી અસત્ છે (કારણ કે જડ છે) તેવી સિદ્ધિ થઈ શકે નહીં. ચેતનત્વ-અચેતનત્વરૂપ તેમાં રહેલા ધર્મોથી, જ્ઞાનને કંઈ ભેદ પડતો નથી.

## 🕸 અર્થનું અનુમાન પણ નિર્બોધ 🕸

પ્રત્યક્ષ તો જ્ઞાનનું નથી. વળી, અનુમાન કરવા માટે પક્ષધર્મતા (=હેતુનું પક્ષમાં હોવું) વગેરેનું ગ્રહણ જોઈએ (પણ ગ્રહણ થતું નથી, કારણ કે અનુમાન) તે થતું નથી. (અનુમાનનો આકાર આવો થાય → ધ્यन्तरं सत्, चेतनत्वात्, विवक्षितधीवत्। તેમાં; ચેતનત્વમાં પક્ષધર્મતાગૃહીત નથી થતી) એટલે, સંતાનાંતરની વ્યવસ્થામાં સ્વાનુમાનની (પ્રમાતા દ્વારા કરાતી અનુમિતિની) પ્રવૃત્તિ સિદ્ધ થતી નથી…

બૌદ્ધ: સામાન્યતોદેષ્ટ એંનુમાનથી, વિવિધતિજ્ઞાનની જેમ બીજાને પણ ચેતનરૂપ જ માની લઈએ તો ? (અમે અનુમાનપ્રયોગ આવો કરીશું - "अन्यदिष चेतनमेव, तथैव तेषां सामान्यतो दर्शनात्, विव-क्षितज्ञानवत्।")

સ્યાદાદી : અરે ! આવા સામાન્યતોદષ્ટ અનુમાનથી તો સંતાનાંતવર્તી તમામ જ્ઞાનો વિવક્ષિતજ્ઞાનને તુલ્ય બનશે. (ધારો કે વિવક્ષિતજ્ઞાન ઘટાકાર હોય, તો અમે અનુમાન કરીશું કે -

<sup>♦</sup> सामान्यतोद्देष्ट એटले सामान्य३पे अन्वय-व्यतिरेड अंने व्याप्ति क्यां मणी डोय, तेवो डेतु... आवा डेतुथी थतुं अनुमान सामान्यतोद्देष्ट अनुमान डडेवाय... सामान्येनान्वयव्यितरेकयोः साधनाङ्गयोर्यद्दृष्टं तत्सामान्यतोदृष्टमन्वयव्यितरेकि चेति ॥ इति षड्दर्शनसमुच्चये )

१. 'तत्त्वव्यव॰' इति ड-पाठः । २. 'ध्यन्तरतत्त्वव्यव' इति ड-पाठः ।

(१२२) अतुल्यानुमितौ चान्यस्मित्रप्यविरोधः सत्त्वादिना केथञ्चित् तथातुल्यत्वोप-पत्तेः ॥

(१२३) प्रसिद्धभेदव्यवच्छेदः साध्यार्थं इत्यप्ययुक्तम्, विकल्पानुपपत्तेः । स ह्यस्य प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वा स्यात् । प्रमाणसिद्धत्वे कथं तद्व्यवच्छेदसिद्धिः ?

किमित्याह-अन्यस्मिन्नपि, प्रक्रमाद् ध्यन्तरादन्यस्मिन्नर्थेऽपीत्यर्थः, अविरोधः । अनुमितेः निब-न्धनमाह-सत्त्वादिना । 'आदि'शब्दाज्ज्ञेयत्वादिग्रहः, कथिन्नत्निन् प्रकारेण तथा-समानबुद्धिजनकत्वेन तुल्यत्वोपपत्तेः इति ॥

पक्षान्तरमधिकृत्याह-परेत्यादि । परिसद्धभेदव्यवच्छेदो नील-तद्धियोः साध्यार्थ इत्यिप परोत्तरमयुक्तम् । कृत इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः । इमामेवाह स हीत्यादिना । सः-भेदो नील-तद्धियोः यस्मादस्य-परस्य बाह्यार्थवादिनः प्रमाणसिद्धः-प्रत्यक्षादिप्रमाणप्रमितः अप्रमाण-सिद्धो वा-असत्कल्पनारूपः स्यात् । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-प्रमाणसिद्धत्वे,

 \*

 \*

सर्वाणि ज्ञानानि, घटाकाराणि, सामान्यतः तथैव दर्शनात्, विवक्षितज्ञानवत् ।)

(૧૨૨) બૌદ્ધ: બોધરૂપે સમાન હોવા છતાં પણ, નીલાદિની અપેક્ષાએ અમે તે જ્ઞાનોની અતુલ્યરૂપે (=વિવક્ષિતજ્ઞાનથી વિસદેશરૂપે) અનુમિતિ કરી લઈએ તો ?

સ્યાદાદી: અરે ! એવી અતુલ્ય અનુમિતિ તો અર્થમાં પણ અવિરુદ્ધ છે… આશય એ કે, બોધરૂપે સમાન હોવા છતાં પણ જેમ સંતાનાંતરમાં (નીલાકારાદિની અપેક્ષાએ) વિસદેશતા માનો છો, તેમ સત્ત્વરૂપે સમાન હોવા છતાં પણ, અર્થમાં (અચેતનતાની અપેક્ષાએ) વિસદેશતા હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

પ્રશ્ન : પણ વિજ્ઞાન સાથે, શું અર્થની કોઈ અપેક્ષાએ તુલ્યતા છે ?

ઉત્તર : હા, કારણ કે સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વાદિની અપેક્ષાએ તે બેની કથંચિત્ તુલ્યતા છે જ… (એટલે તુલ્યરૂપ હોવા છતાં પણ, સંતાનાંતરની જેમ અર્થમાં પણ વિસદેશતા હોવી સંગત જ છે) તેથી જ્ઞાન-અર્થનો સર્વથા અભેદ માનવો યોગ્ય નથી…

# 🕸 (भेहव्यवच्छेहरूप प्रतिज्ञान) निरास 🕸

(૧૨૩) બોદ્ધ: નીલબુદ્ધિ અને નીલને અભેદ કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે, બાહ્યાર્થવાદીમતે પ્રસિદ્ધ એવા બેના ભેદનો(=પૃથક્તાનો) વ્યવચ્છેદ કરવો... (આમ, પરપ્રસિદ્ધ ભેદનો વ્યવચ્છેદ) એ જ અમારો સાધ્યાર્થ છે...

સ્યાદાદી : તમારું આ કથન પણ અયુક્ત છે, કારણ કે અહીં વિકલ્પોની અસંગતિ છે. તે આ રીતે → નીલ અને નીલબુદ્ધિનો ભેદ, શું બાહ્યાર્થવાદીને (૧) પ્રમાણસિદ્ધ છે, કે (૨) અપ્રમાણસિદ્ધ ?

१. 'कथञ्चित् तुल्य॰' इति ग-पाठ: । २. 'परप्रसिद्धभेदव्यवच्छेदोऽसाध्यार्थ' इति **क**-पाठ: ।

सिद्धौ वा प्रमाणसिद्धत्वम् । अप्रमाणसिद्धस्तु न सिद्ध एव परस्यापि । किमस्य व्यवच्छेद-साधनेन ? ॥

(१२४) स्यादेतत् प्रमाणसिद्ध इति विभ्रमापोहः सङ्गरार्थः । अत्राप्येतदिनवृत्तिरेव न्यायानुपपत्तिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनो विभ्रमायोगात् भेदकाभावेन कालुष्यासिद्धेः ।

**♦** व्याख्या **♦** 

प्रक्रमात्रीलतिद्धयोर्भेदस्य कथं तद्व्यवच्छेदिसिद्धः, बोधमात्रस्यापि व्यवच्छेदिसिद्ध्यापत्तेः । सिद्धौ वा-तद्व्यवच्छेदस्य प्रमाणसिद्धत्वं कथं तद्भेदस्य ? अप्रमाणसिद्धस्तु नील-तिद्धयोर्भेदः । किमित्याह-न सिद्ध एव परस्यापि-बाह्यार्थवादिनः । किमस्य व्यवच्छेद-साधनेन ? न किञ्चिदित्यर्थः ॥

स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-प्रमाणसिद्धोऽधिकृतभेद इति विभ्रमापोहः सङ्ग्रार्थः-प्रतिज्ञार्थः, अभेदो नील-तद्धियोरिति । एतदाशङ्कचाह-अत्रापीत्यादि । अत्रापि-पूर्वपक्षे एतस्य-अनन्तरोदितस्य अनिवृत्तिरेव । स ह्यस्य विभ्रमः प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वेत्येवं योज्यम् ।

\* અનેકાંતરશ્મિ \*.....

← આ બંને વિકલ્પ પ્રમાણે દોષ આવે છે…

(૧) જો તે ભેદ પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણોથી સિદ્ધ હોય, તો તેનો વ્યવચ્છેદ શી રીતે સિદ્ધ થઈ શકે ? (શું પ્રમાણસિદ્ધ વસ્તુનો વિલોપ થાય ?) પ્રમાણસિદ્ધ ભેદનો વ્યવચ્છેદ કરશો, તો જ્ઞાનનો પણ વ્યવચ્છેદ થઈ શકશે.

અથવા જો તે ભેદનો વ્યવચ્છેદ સિદ્ધ હોય, તો તો તે પ્રમાણસિદ્ધ શી રીતે કહેવાય ? (સ્પષ્ટ વાત છે કે, વ્યવચ્છેદ થનારી વસ્તુ,મૃગજળની જેમ પ્રમાણસિદ્ધ ન જ હોઈ શકે…) એટલે પહેલો વિકલ્પ યુક્ત નથી…

(૨) હવે જો બાહ્યાર્થવાદીને, તે બેનો ભેદ પ્રમાણસિદ્ધ નથી, તો તેનો વ્યવચ્છેદ કરવાની પણ કોઈ જરૂર નથી, કારણ કે પ્રમાણરહિત વસ્તુ તો બાહ્યાર્થવાદીને પણ સિદ્ધ નથી... (સામેવાળો તેને સ્વીકારતો હોય, તો તેનો વ્યવચ્છેદ વ્યાજબી ગણાય... પણ તે જયારે સ્વીકારતો જ નથી, ત્યારે તેની સામે તેનો વ્યવચ્છેદ કરવો નિષ્ફળ છે...) એટલે બીજો વિકલ્પ પણ દોષગ્રસિત છે...

તેથી ભેદનો વ્યવચ્છેદ પણ સાધ્યાર્થ ન માની શકાય.

### 💥 विભ्रमापोहरूप प्रतिज्ञानो निरास 🕸

(૧૨૪) બૌદ્ધ : "બંનેનો ભેદ પ્રમાણસિદ્ધ છે" - એવા વિભ્રમનો અપોહ (≔વ્યવચ્છેદ) કરવો એ જ અમારી નીલ અને નીલબુદ્ધિની અભેદપ્રતિજ્ઞાનો અર્થ છે…

સ્યાહાદી : તમારા આ કથનમાં પણ પૂર્વોક્ત વિકલ્પ તદવસ્થ જ છે. જુઓ → ભેદનો વિભ્રમ

१. 'एवास्यानन्तरो०' इति 'ड-पाठ: ।

( १२५ ) एवं सत्र्यायतो ग्रहणाभावात् प्रत्यनीकानवगमेनापोहानुपपत्तेरित्यसुन्दरः पक्षः,

**♦......** व्याख्या **♦.......** 

न्यायानुपपत्तिश्च इत्यभ्युच्चयः । एनामेवाह-बोधमात्रतत्त्ववादिनः-योगाचारस्य विभ्रमा-योगात् । अयोगश्च भेदकाभावेन-वस्तुसत्कर्माद्यभावेन हेतुना कालुष्यासिद्धेर्बोधमात्रतत्त्वस्य । एवं सन्त्यायतो ग्रहणाभावाद् विभ्रमस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह-प्रत्यनीकानेवगमेन हेतुनाऽपोहानुपपत्तेर्भ्रमस्य । विभ्रमावगतौ हि तत्प्रत्यनीकावगमतस्तत्तत्प्रयोगात् तदपोहसिद्धिः,

\* અનેકાંતરિમ \*

(૧) પ્રમાણસિદ્ધ છે, કે (૨) અપ્રમાણસિદ્ધ ? (૧) પ્રમાણસિદ્ધ હોય તો તેનો અપોહ ન જ થઈ શકે, અને (૨) જો પ્રમાણસિદ્ધ ન હોય, તો તે બાહ્યાર્થવાદીને સિદ્ધ જ નથી, એટલે તેનો અપોહ કરવાની પણ કોઈ જરૂર નથી...

બીજી વાત, આ પક્ષમાં તો ન્યાયની પણ અસંગતિ છે, કારણ કે શુદ્ધબોધમાત્રવાદી યોગાચારમતે તો વિભ્રમ પણ ઘટતો નથી… (તો તેનો અપોહ શી રીતે સંગત થાય ?)

પ્રશ્ન : પણ વિભ્રમ કેમ ન ઘટે ?

ઉત્તર : કારણ કે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદીમતે તો જ્ઞાનથી અતિરિક્ત વસ્તુ-કર્મ આદિ કોઈ જ ભેદક નથી, એટલે શુદ્ધબોધમાં એવી કોઈ કલુષતા પણ સિદ્ધ નથી, કે જેના આધારે તેને વિભ્રમ કહી શકાય.

(૧૨૫) આ રીતે ન્યાય પ્રમાણે, વિભ્રમનું ગ્રહણ જ સંભવિત નથી…. ને વિભ્રમનાં ગ્રહણ વિના, તેના પ્રત્યનીક-અવિભ્રમનો બોધ ન થતાં, વિભ્રમનો અપોહ સંગત થઈ શકે નહીં…

ભાવ એ કે, ચિત્તમોહક એવા વિભ્રમનાં કારણભૂત ક્લિષ્ટ કર્મ આદિનું જ્ઞાન થયે જ તે વિભ્રમોનું જ્ઞાન થવું સંગત છે… હવે તમારા મતે, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત ક્લિષ્ટકર્માદિનું તો પરમાર્થથી અસ્તિત્વ જ નથી, તો તે કારણો શી રીતે જણાય ? (શું ખરવિષાણાદિ અસત્નું અસ્તિત્વ કોઈ જાણી શકે ?)

અને કારણોનાં જ્ઞાન વિના, તે વિભ્રમનું જ્ઞાન પણ ન જ થાય…

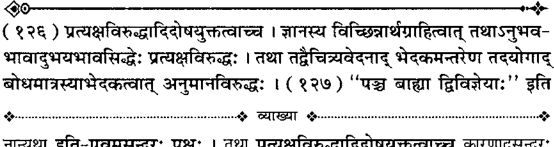
પ્રશ્ન : વિભ્રમનું જ્ઞાન ન થાય તો વાંધો શું ?

ઉત્તર : વાંધો એ જ કે, તેનાં જ્ઞાન વિના તેના પ્રત્યનીક=વિરોધી=અવિભ્રમનું જ્ઞાન પણ ન જ

ф
 ф

51. तत्प्रत्यनीकावगमत इति । तस्य-विभ्रमस्य प्रत्यनीकोऽविभ्रमस्तत्प्रत्यनीकस्तस्यावगमः-ज्ञानं तस्मात् । इदमुक्तं भवति-चित्तमोहिविभ्रमकारणेषु क्लिष्टकर्मादिषु ज्ञातेषु सत्सु ज्ञायन्ते तानि च परमार्थतः सन्ति न सन्ति भवतां मते, अतः कथं तानि ज्ञायन्ते ? नहि खरविषाणं कश्चिद् वेति । तज्ज्ञानाभावे च कथं विभ्रमो ज्ञायते ? विभ्रमावगमाभावे च कथं तत्प्रत्यनीकस्याविभ्रमस्यावगितः स्यादिति ? ॥

१. 'नेवगमेन' इति ङ-पाठः । २. 'पत्तिर्विभ्रमस्य' इति ङ-पाठः । ३. 'गमस्तत्प्रयोगात्' इति ङ-पाठः ।



नान्यथा इति-एवमसुन्दरः पक्षः । तथा प्रत्यक्षविरुद्धादिशेषयुक्तत्वाच्च कारणादसुन्दरः पक्ष इति । एतदेवाह ज्ञानस्येत्यादिना । ज्ञानस्य विच्छिन्नार्थग्राहित्वात् कारणात् तच्छीलतया तथाऽनुभवभावात् । किमित्याह-उभयभाविसिद्धेः-ज्ञानार्थोभयसत्तासिद्धेः प्रत्यक्षविरुद्धः पक्षः, प्रत्यक्षप्रसिद्धार्थापह्रवादिति भावः । तथा तद्वैचित्र्यवेदनात्, प्रक्रमाञ्ज्ञानवैचित्र्यवेदनात्, भेदकमन्तरेण तदयोगात्-तद्वैचित्र्यायोगात् बोधमात्रस्य व्यक्त्यन्तरभाविनोऽपि अभेदक-त्वाद् बोधमात्रत्त्वतयाऽनुमानविरुद्धः सीमान्यतस्तदपरसिद्धेः कार्यव्यतिरेकादित्यर्थः । तथा

 \*

થાય... એટલે તો વિભ્રમનો અપોહ પણ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં... (આશય એ કે, વિભ્રમનો બોધ થયે તેના પ્રત્યનીકનો બોધ પણ શક્ય હોવાથી, તે તે પ્રત્યનીકના પ્રયોગથી તે વિભ્રમનો અપોહ પણ સંગત બને... પણ વિભ્રમનો બોધ ન થતો હોવાથી જ તે બધું અસંગત ઠરે છે...)

એટલે બૌદ્ધકલ્પિત વિભ્રમાપોહરૂપ પ્રતિજ્ઞા બિલકુલ સુંદર નથી...

(૧૨૬) ત્રીજી વાત, જો બંનેના ભેદના વિભ્રમનો અપોહ માનશો, તો તો પ્રત્યક્ષવિરોધાદિ પુષ્કળ દોષો આવશે... (એટલે પણ તમારી પ્રતિજ્ઞા સુંદર નથી...) તે આ પ્રમાણે -

## 🕸 અર્થનિરાસમાં પ્રત્યક્ષવિરોદ્યાદિ પુષ્કળ દોષો 🕸

- (૧) પ્રત્યક્ષવિરોધ → જ્ઞાન તે વિચ્છિન્ન (જ્ઞાનભિન્ન) અર્થને ગ્રહણ કરનાર છે,કારણ કે તેવો જ અનુભવ થાય છે... એટલે તો જ્ઞાન-અર્થ બંનેની સત્તા સિદ્ધ થશે... આ વાત પ્રત્યક્ષસિદ્ધ હોઈ, અર્થનો અપલાપ કરવો પ્રત્યક્ષવિરુદ્ધ જ ગણાય...
- (૨) અનુમાનવિરોધ → નીલાકાર-ઘટાકારાદિરૂપે જ્ઞાનની વિચિત્રતાનો અનુભવ થાય છે... હવે આવી વિચિત્રતા ભેદક વિના ઘટી શકે નહીં. તો તેઓનો ભેદક કોણ ? તો માનવું જ રહ્યું કે, નીલ-ઘટાદિ વાસ્તવિક પદાર્થ...

પ્રશ્ન: શું જુદા-જુદા વ્યક્તિમાં રહેલા બોધને જ, તે જ્ઞાનોમાં ભેદક માની લઈએ તો ન ચાલે ? ઉત્તર: ના, કારણ કે જુદા જુદા વ્યક્તિમાં રહેલા દરેક બોધો, શુદ્ધબોધરૂપ હોવાથી, તેઓ ભેદક બની શકે નહીં...

ф
 баатин

52. सामान्यतस्तदपरिसद्धेरिति । सामान्यतः-सामान्येन तस्मात्-ज्ञानमात्रादपरस्य-कस्यचित् सिद्धेः-निष्पत्तेः, सामान्यत इति । अस्यायमभिप्रायः-सामान्येन तावद् विज्ञानमात्रादन्यत् किञ्चित् सिद्धम् । तच्च

व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता ९७८ वचनात्, अन्यार्थताऽनुपपत्तेः प्रमाणाभावादागमविरुद्धः । ( १२८ ) सकललोकार्था-ङ्गीकरणाद् भेदेनार्थसिद्धेस्तन्निराकरणनैर्घृण्याल्लोकविरुद्धः । भिन्नशब्दाभिधानाद् भय-पञ्च बाह्या:-रूपादयो द्विविज्ञेया:-इन्द्रियमनोविज्ञानविज्ञेया इति वचनात् । अस्य चे अन्यार्थताऽनुपपत्तेः कल्पनायामपि प्रमाणाभावादन्यार्थतायाम् । किमित्याह-आगमविरुद्ध इति । तथा सकललोकार्थाङ्गीकरणात् तथातद्व्यवहारकरणेन भेदेनार्थसिद्धेः कारणात् तित्रराकरणनैर्घृण्याद्धेतोलींकविरुद्धः । तथा भिन्ननिमित्तशब्दाभिधानात्रील-तिद्धंयो-તેથી જો જ્ઞાનથી અલગ કોઈ ભેદક ન માનો, તો જ્ઞાનવિચિત્રતારૂપ કાર્ય ઘટી શકે નહીં... એટલે સામાન્યથી વિજ્ઞાનથી અલગ કોઈક તો પદાર્થ અવશ્ય સિદ્ધ થશે, પછી તે પદાર્થ કર્મ હોય કે બીજો કોઈ! અહીં અનુમાન પ્રયોગ આવો થશે - ''ज्ञानव्यतिरिक्तं अपरं अस्ति, ज्ञानवैचित्र्यलक्षणकार्य-स्यान्यथानुपपत्तेः।" આમ, અર્થનું અસ્તિત્વ અનુમાનસિદ્ધ છે, છતાં પણ તમે તેનો અપલાપ કરો, તો તમારો પક્ષ અનુમાનવિરુદ્ધ જ ગણાય.. (૧૨૭) (૩) આગમવિરોધ → અર્થનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરનાર આગમ પણ વિદ્યમાન છે. ર્જુંઓ - ''રૂપ, રસ, ગંધાદિ પાંચ બાહ્ય પદાર્થો છે. તે પદાર્થો, (૧) ઇન્દ્રિયજ્ઞાન, અને (૨) મનોજ્ઞાન રૂપ બે જ્ઞાનથી જ્ઞેય છે…" **(અભિધર્મકોશ - ૧/૪૮**) - આ આગમ અર્થને જ વિષય કરે છે.. પ્રશ્ન : આ વચનનો આ અર્થ નથી, પણ બીજો જ કોઈ અર્થ છે... ઉત્તર : ના. કારણ કે અન્ય અર્થ માનવામાં કોઈ પ્રમાણ નથી. તેથી તેને પદાર્થવિષયક જ માનવું જોઈએ અને એટલે તો અર્થનું અસ્તિત્વ આગમસિદ્ધ જ છે… છતાં પણ તમે તેનો અપલાપ કરો. તો તમારો પક્ષ આગમવિરુદ્ધ જ ગણાય… (૧૨૮) (૪) લોકવિરોધ → ઘટાદિ પદાર્થનો તેવો તેવો વ્યવહાર કરવા વડે, બધા જ લોકોએ અર્થનો અંગીકાર કર્યો છે... એટલે તો અલગરૂપે અર્થની નિર્બાધ સિદ્ધિ થાય છે... છતાં પણ તેને (=અર્થને) નિરાકરણ કરવાની નિર્ધુણતાથી તો તમારો પક્ષ લોકવિરુદ્ધ જ બને… 

कर्म वा भवतु, अन्यद् वा किञ्चिदिति । अत्रैव हेतुमाह- 53. कार्यव्यतिरेकादिति । कार्यान्यथा७न्प-पत्तेः । ज्ञानवैचित्र्यलक्षणं हि कार्यं कथं ज्ञानव्यतिरिक्तापरभेदकभावविरहे भवित्मृत्सहते ? ॥

💠 ''पञ्च बाह्या द्विविज्ञेया नित्याधर्मा असंस्कृताः । धर्मार्द्धमिन्द्रियं ये च द्वादशाध्यात्मिकाः स्मृताः।" ( अभिधर्म० १/४८ )

१. 'अन्यार्थानुपपत्तेः' इति ग-पाठः । २. 'अन्यार्थानुप०' इति ड-पाठः । ३. 'तद्धिरित्यनेन' इति क-पाठः ।

स्तदभेदापादनादितरेतरव्याहतेः स्ववचनविरुद्ध इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

(१२९) हेतुदोषा उच्यन्ते । सहोपलम्भनियमादित्ययं तावद् विपर्ययसाधकत्वाद् विरुद्धः, सहशब्दस्यार्थान्तरेण विना प्रयोगादर्शनात्, सहोपलम्भादेव भिन्नत्वं नीलस्य,

रित्यनेन भूयस्तदभेदापादनात् तदनु तदभेदाभिधानेन ! किमित्याह-इतरेतरव्याहतेः । यदि नील-तद्भियौ कथमनयोरभेदः ? अथाभेदः कथं नील-तद्भियौ ? इति स्ववचनविरुद्धः पक्ष इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

हेतुदोषा उच्यन्ते । तत्र सहोपलम्भनियमादित्ययं तावद् हेतुः । किमित्याह-विपर्यय-साधना( ?कत्वा )द् विरुद्धः । विपर्ययसाधनत्वं च सहशब्दस्यार्थान्तरेण विना-विवक्षिता-र्थमधिकृत्य । किमित्याह-प्रयोगादर्शनात्, सहोपलम्भादेव कारणाद् भिन्नत्वं नीलस्य । कुत

**∻** અનેકાંતરશ્મિ **∻** 

- (પ) સ્વવચનવિરોધ → "નીલ અને નીલબુદ્ધિ" એમ ભિન્નનિમિત્તક જુદા જુદા શબ્દોનું કથન કરી, પછી ફરી તમે જ, તે બેના અભેદનું કથન કરો છો… પણ આવું કથન તો પરસ્પર વ્યાહત (=વિરુદ્ધ) છે… તે આ રીતે -
- (ક) જો "નીલ અને નીલબુદ્ધિ" એમ જુદો જુદો શબ્દપ્રયોગ કરો, તો તદ્ધિષયક પદાર્થોનો અભેદ શી રીતે ? (જુદા જુદા શબ્દોનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત જુદું જુદું જ હોવાનું.)
- (ખ) જો નીલ-નીલજ્ઞાનનો અભેદ હોય, તો તેવા બે જુદા જુદા શબ્દો શી રીતે પ્રવર્તે ? (એક જ નિમિત્તને લઈને બે જુદા શબ્દોની પ્રવૃત્તિ અસંભવિત છે…)

એટલે તમારા પોતાના વચનથી પણ અર્થની સિદ્ધિ થાય છે, છતાં પણ તમે તેનો અપલાપ કરો, તો તમારો પક્ષ સ્વવચનવિરુદ્ધ બને જ..

**સાર:** આમ, પ્રત્યક્ષવિરોધાદિ ઘણા દોષો આવતા હોવાથી, તમારી અભેદસાધનાની પ્રતિજ્ઞા અસંગત ઠરે છે...

(૧૨૯) હવે હેતુના દોષો કહેવાય છે -

## 🕸 સહોપલંભ હેતુમાં પણ દોષજાળ 🕸

તમે અભેદને સિદ્ધ કરવા, જે સહોપલંભનિયમ રૂપ હેતુ આપો છો, તે હેતુ તો સાધ્યના વિપર્યયને સિદ્ધ કરનાર હોઈ **વિરુદ્ધ** છે. તે આ રીતે -

(૧) વિરુદ્ધદોષ : સહશબ્દનો પ્રયોગ જુદા પદાર્થ વિના દેખાતો નથી, કથંચિદ્ ભેદમાં જ સહશબ્દનો પ્રયોગ દેખાય છે... એટલે સહોપલંભ હેતુ તો, નીલબુદ્ધિથી નીલનો ભેદ જ સિદ્ધ કરશે... અહીં અનુમાનપ્રયોગ આવો થશે → "નીल-तद्ધियोः भेदः, सहोपलम्भात्।" ← આમ,

१. 'अप्रयोगा०' इति ड=पाठ: ।

र्तद्धियः । इति विपर्ययसिद्धिः । स्यादेतदेकार्थः 'सह'शब्दः । तेनैतदुक्तं भवित-सहोपलम्भ-नियमादेकेनैवोपलम्भादिति यावत् । एवं च न विपर्ययसिद्धिरित्युक्तदोषाभावः । नैतदेवम्, अविचारितरमणीयत्वात् । (१३०) तथाहि-एकेनोपलम्भादिति कोऽर्थः ? किं ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनात् उतासम्प्रक्तेनैव ग्राह्यग्रहणादिति ? यदि ग्राह्यग्रहकयोरेकेनैव

------**ः** व्याखा **४**------

इत्याह-तिद्धयः । इति-एवं विपर्ययसिद्धिः । स्यादेतिदत्यादि । अथैवं मन्यसे-एकार्थः 'सह'शब्दो वर्तते । तेनैतदुक्तं भवित सहोपलम्भिनियमादिति । कोऽर्थ इत्याह-एकोप-लम्भिनियमात् । किमुक्तं भवित ? एकेनैवोपलम्भिदिति यावत् । एवं च कृत्वा न विपर्यय-सिद्धिरिति-एवमुक्तदोषाभावः । एतदाशङ्कचाह-नैतदेवम् । कुत इत्याह-अविचारित-रमणीयत्वात् । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । एकेन एव उपलम्भिदिति कोऽर्थः ? कि ग्राह्मग्राहकयोः-द्वयोरप्येकेनैव वेदनादित्ययमर्थ उतासम्पृक्तेनैव-असं-

❖ અનેકાંતરિશન ❖

स्पष्टेनैव, ज्ञानेनेति प्रक्रम:, ग्राह्मग्रहणादिति ? किञ्चात: ? उभयथाऽपि दोष इत्याह यदी-

સહોપલંભ હેતુથી તો અભેદથી વિપરીત ભેદની સિદ્ધિ થાય છે… એટલે તો તે હેતુ વિરુદ્ધ જ બનશે…

બૌદ્ધ : 'સહ' શબ્દનો અર્થ 'સાથે' એવો નથી, પણ 'એક' એવો છે… આશય એ કે, સહશબ્દની સહભાવ અર્થમાં વાચ્યત્વસંબંધથી વૃત્તિ નથી, પણ એક અર્થમાં છે.

એટલે અર્થ થશે - ''सहोपलम्भात्=एकोपलम्भात्=નીલ અને નીલબુદ્ધિની એકરૂપે ઉપલબ્ધિ થવી…'' - આ અર્થ પ્રમાણે તો, સહોપલંભહેતુથી અભેદની જ સિદ્ધિ થશે, ભેદની નહીં…

તેથી અમારા હેતુમાં, ઉપરોક્ત વિરુદ્ધદોષ નહીં રહે...

સ્યાદાદી : તમાર્ડું આ કથન યુઁક્ત નથી, કારણ કે ન વિચારીએ ત્યાં સુધી જ રમણીય લાગે એવું છે. તે આ પ્રમાણે -

(૧૩૦) પહેલાં તો એ કહો કે, 'एकोपलम्भात्'નો અર્થ શું ? શું (૧) ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બંનેનો એક જ્ઞાન દ્વારા જ અનુભવ થવો તે, કે (૨) અર્થથી અસંસ્પૃષ્ટ એવા જ્ઞાન દ્વારા ગ્રાહ્યનું ગ્રહણ થવું તે ? આ બંને વિકલ્પ પ્રમાણે દોષ આવે છે...

ॐ "अथ 'सह'शब्दो नैव सहभावार्थवृत्तिः, किन्तु एकार्थवृत्तिः, ततः 'एकोपलम्भात्' इति हेतुर्विवक्षितः, न चासौ

 विरुद्धः । असदेतत्, एकोपलम्भस्यासिद्धत्वात्, तदसिद्धत्वं च नील-तिद्धयोर्भेदेनोपलम्भात् ।" इति । (सन्मितितर्क० तत्त्वबोधविधा० का. १/खं. ३)

१. 'तद्विषय॰' इति क-पाठ: । २. 'स्यादित्यादि' इति ड-पाठ: ।

वेदनं ततः स एक एवानुभवः । इति प्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथग्जनविज्ञानयोरेकत्वम् । (१३१) न तत् तस्य ग्राहकमिति चेत्, न तेन सन्तानान्तरावगमः । सत्यमिष्टमेव इदमिति चेत्, कथं तर्ह्यस्याप्ततेति वाच्यम् । शुद्धेः सा किमत्रोच्यत ? इति चेत्, साऽप्यहेतुकेति न

**♦......** व्याख्या **♦.......** 

त्यादिना । यदि ग्राह्म-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनिमत्यर्थः ततः-एवं सित स एक एवानुभवः-ग्राह्मग्राहकात्मा । इति-एवं ग्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथ्यग्जनिवज्ञानयोग्रीह्मग्राहकत्वेन एकत्वम् । न तत्-बुद्धविज्ञानं तस्य-पृथ्यग्जनिवज्ञानस्य ग्राहकम् । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-न तेन-बुद्धविज्ञानेन सन्तानान्तरावगमः । सत्यिमष्टमेवेदं यदुत न तेन सन्तानान्तरावगमः । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-कथं तर्हि अस्य-बुद्धस्य आप्ततेति वाच्यम् । शुद्धेः सा-आप्तता किमत्रोच्यते ? इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-साऽपि-शुद्धिः अहेतुका । इति-एवं न युक्तैव ।

.....**.** અનેકાંતરશ્મિ **∻.....** 

#### 🕸 प्रथम विरुत्पनो निरास 🕸

(૧) ''सहोपलंभात्=एकोपलंभात्=एकैनैव ग्राह्य-ग्राहकयोः वेदनात्=એક જ વિજ્ઞાન દ્વારા ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકનો અનુભવ થવો…'' આવો અર્થ સ્વીકારશો, તો તો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકનું જુદું જુદું અસ્તિત્વ નહીં રહે, પણ એક જ અનુભવ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ માનવો પડશે…

પ્રશ્ન : તો એક જ અનુભવને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ માની લઈએ તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: અરે ! તો તો આપશું જ્ઞાન અને બુદ્ધનું જ્ઞાન બંને એક માનવું પડશે... જુઓ, બુદ્ધ તે સર્વજ્ઞ હોઈ આપશા જ્ઞાનને પણ પ્રહણ કરે છે, તેથી આપશું જ્ઞાન 'પ્રાહ્ય' અને બુદ્ધનું જ્ઞાન 'પ્રાહક'... હવે ઉપરોક્ત કથન પ્રમાણે, પ્રાહ્ય-પ્રાહકનું જુદું અસ્તિત્વ નથી, પણ એક જ અનુભવ પ્રાહ્ય-પ્રાહકરૂપ છે... એટલે તો પ્રાહ્ય-પ્રાહકરૂપ છદ્મસ્થજ્ઞાન અને બુદ્ધજ્ઞાન પણ જુદા નહીં રહે, બંને એક માનવા પડશે...

(૧૩૧) બૌદ્ધ : પણ તે બુદ્ધજ્ઞાન, છદ્મસ્થ જીવોનાં જ્ઞાનને ત્રહણ કરનાર નથી... (એટલે શ્રાહ્ય-શ્રાહકવિધયા તે બેમાં એક્ત્વનું આપાદાન અસંગત છે...)

સ્યાદાદી : જો તે બુદ્ધવિજ્ઞાન છદ્મસ્થજ્ઞાનને ગ્રહણ ન કરે, તો તેના દ્વારા સંતાનાંતરનો (અન્ય વ્યક્તિગત જ્ઞાનપરંપરાનો) બોધ શી રીતે થશે ? નહીં જ થાય..

**બૌદ્ધ**ઃ હા, આ વાત તો ઇષ્ટ જ છે, કારણ કે ખરેખર તો બુદ્ધવિજ્ઞાન દ્વારા સંતાનાંતરનો બોધ નથી જ થતો…

સ્યાદાદી: અરે! તો સંતાનાંતરના બોધ વિના, તે બુદ્ધની આપ્તતા શી રીતે કહેવાશે?

બૌદ્ધ: અહીં શું કહેવાનું ? સ્પષ્ટ વાત છે કે, જ્ઞાનશુદ્ધિથી (=જ્ઞાનનિર્મલતાથી) જ તેની આપ્તતા નિશ્ચિત છે... (જ્ઞાનશુદ્ધિ આપ્તતા વિના અસંભવિત છે, એટલે આપ્તતાસાધક આવો અનુમાનપ્રયોગ થઈ શકે કે → बृद्ध आप्तपृरुषः ज्ञानशुद्धेः।) युक्तैव । ( १३२ ) परार्थभूतेर्नाहेतुकेति चेत्, कथं तदनवगमे तिसिद्धिरिति ? अचिन्त्य-शक्त्यादिना तु तदवगमो नीलेऽपि तुल्य: ॥

**♦-------**

परार्थभूते:-परार्थादुत्पत्ते: कारणात् नाहेतुका । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-कथं तदनवगमे-परानवगमे तित्सद्धि:-परार्थसिद्धिरिति ? अचिन्त्यशक्त्यादिना तु, 'आदि'शब्दादवाच्य-वादग्रह:, तदवगम:-परावगमो नीलेऽपि तुल्य:, भेदाविशेषात् ॥

સ્યાદાદી : પણ બુદ્ધમાં રહેલ જ્ઞાનશુદ્ધિ તો નિર્હેતુક (=હેતુરહિત) છે, એટલે તો તે શુદ્ધિનું અસ્તિત્વ જ યુક્ત નથી... (તો તેના આધારે આપ્તતાનો નિશ્ચય શી રીતે થાય ?)

(૧૩૨) બૌદ્ધ: તે શુદ્ધિ નિર્હેતુક નહીં, પણ સહેતુક છે, કારણ કે પરાર્થને લઈને તેની ઉત્પત્તિ થાય છે... આશય એ કે, બુદ્ધ સિવાયના અનુગ્રહ કરવા યોગ્ય, જે ચૌર્ય-પરદારાસેવનાદિ અનાર્ય- કાર્યની પરંપરામાં પ્રવણ પ્રાણીઓ છે, તે બધાના ઉપકાર માટે બુદ્ધની જ્ઞાનશુદ્ધિ પ્રવર્તે છે... એમ જ્ઞાનશુદ્ધિ સપ્રયોજન હોઈ સહેતુક છે... (એટલે તેના દ્વારા આપ્તતાનો નિશ્ચય થવામાં કોઈ બાધ નથી...)

સ્યાદ્વાદી : અરે ! પણ પરને (=સંતાનાંતરને) જાણ્યા વિના, શી રીતે પરોપકાર થઈ શકે ? (બૌદ્ધો, પરનું ગ્રહણ નથી માનતાં, કારણ કે તેવું માનવામાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ બંને એક માનવા પડે.... આ બધી વાતો ઉપર જ કહી છે...)

**બૌદ્ધ :** કોઈ અચિન્ત્ય શક્તિ ઔંદિથી જ પરનો અવગમ માની લઈએ તો ? (પછી તો પરાર્થાદિ પણ ઘટી જશે અને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકનો એકીભાવ પણ નહીં માનવો પડે…)

54. परार्थादुत्यत्तेरिति । परे-बुद्धव्यतिरिक्ता ये७नुग्राह्याः प्राणिनस्तेषामर्थः-सुमार्गावतरणलक्षणं प्रयोजनं परार्थस्तस्माब्देतुभूतात् सकाशादुत्पत्तेर्बुद्धज्ञानशुद्धतायाः । भगवतो हि बुद्धस्य ज्ञानशुद्धिश्चौर्य-परदाराद्यनार्यकार्य परम्पराप्रवणप्राणिनामुपकाराय प्रवर्त्तत इति प्रतिपद्यन्ते ताथागताः ॥

ઉત્તર : જુઓ, અવાચ્ય (જે ગ્રાહ્ય નથી) એવી વસ્તુનું પણ જ્ઞાન બુદ્ધને થઈ જતું માની લેવું તે અવાચ્યવાદ. તેનાથી તો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિના પણ પરાવગમ શક્ય બને. (આવો અર્થ અમને સંભવિત લાગે છે. વિદ્વાનો બીજો પણ યથોચિત અર્થ બેસાડે…)

<sup>🍫</sup> આદિશબ્દથી અવાચ્યવાદ લેવો…

પ્રશ્ન : અવાચ્યવાદથી પરનો અવગમ શી રીતે થાય ?

१. 'परार्द्धस्तस्मा॰' इति **ख-च-**पाठः । २. 'शुद्धिश्रौरपारदारा॰' इति **च-**पाठः । ३. 'तथागतः' इति **क-** पाठः ।

(१३३) असम्पृक्तेनैव ग्राह्यग्रहणे त्वस्मन्मतानुवाद एव, ग्राह्यसन्तानारूषितस्यै-वास्य तत्स्वभावतया ग्राहकत्वाभ्युपगमात्, अस्य च न्याय्यत्वात्, भिन्नार्थग्रहणात्, प्रतिप्राणि प्रतीते:, भावतो बाधासम्भवात्, सदा तथोपलम्भात्, (१३४) तथाऽर्थ-

**♦**......**♦** व्याख्या **♦**......**♦** 

द्वितीयं पक्षमिधकृत्याह-असम्यृक्तेनैव विज्ञानेन ग्राह्मग्रहणे पुनरभ्युपगम्यमाने । किमि-त्याह-अस्मन्मतानुवाद एव । कथमित्याह-ग्राह्मसन्तानारूषितस्यैवास्य-विज्ञानस्य केवलस्य सतः तत्स्वभावतया-विच्छ्लार्थग्रहणस्वभावतया ग्राहकत्वाभ्युपगमात्, अस्य च-अभ्युप-गमस्य न्याय्यत्वात् । न्याय्यत्वं च भिन्नार्थग्रहणात् । एतच्च प्रतिप्राणि-प्राणिनं प्रति प्रतीतेः कारणात् तथा भावतो बाधासम्भवात् अस्याभ्युपगमस्य । असम्भवश्च सदा तथोपलम्भात्-

......♦ અનેકાંતરિમ **∻**.....

સ્યાદ્વાદી: અરે ! એવું કથન તો નીલ અંગે પણ તુલ્ય છે, અર્થાત્ જ્ઞાન વડે ભિન્ન પણ અર્થનો, અચિન્ત્ય શક્તિ આદિથી નિર્બાધ અવગમ થઈ જશે. એટલે તો અર્થનું અબાધિત અસ્તિત્વ સિદ્ધ થશે… તેથી 'एकोपलम्भात્'નો પ્રથમ અર્થ તો યુક્ત નથી.

#### 🕸 द्धितीय विङ्यानो निरास 🕸

(૧૩૩) (२) ''सहोपलंभात्=एकोपलंभात्=असम्पृक्तेन ग्राह्यग्रहणात्=અર્થથી અસંપૃક્ત (न જોડાયેલ) જ્ઞાન દ્વારા ગ્રાહ્યાર્થનું ગ્રહણ થવું....'' આવો અર્થ સ્વીકારો, તો તો અમારા મતનો જ અનુવાદ થશે...

પ્રશ્ન : પણ શું તમે એવું માનો છો ?

ઉત્તર : હા, કારણ કે જૈનો ગ્રાહ્યસંતાનથી અરૂષિત (=ન જોડાયેલ) વિજ્ઞાનને માને છે… આવું કેવળ વિજ્ઞાન જ બાહ્ય અર્થને ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવવાળું હોવાથી, તે ગ્રાહકરૂપે સ્વીકૃત છે… (એટલે તમારું કથન, અમારા અનુવાદરૂપ હોઈ નવીનતાકારક નથી…)

પ્રશ્ન : પણ તમારો (જુદા અર્થનું અસ્તિત્વ, તેનું જ્ઞાન દ્વારા ગ્રહણ આદિરૂપ) અભ્યુપગમ શું ન્યાયસંગત છે ?

ઉત્તર: હા, જરૂર, કારણ કે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત અર્થનું સ્પષ્ટપણે ગ્રહણ થાય છે, એવું દરેક પ્રાણીઓને પ્રતીતિસિદ્ધ છે... (એટલે અસંપૃક્તજ્ઞાન દ્વારા અતિરિક્ત અર્થનું ગ્રહણ અસંભવિત નથી...)

તથા, અમારા અભ્યુપગમમાં કોઈ જ બાધ નથી, કારણ કે હંમેશા અસંપૃક્ત ગ્રાહ્યનાં ગ્રહણરૂપે જ જ્ઞાનનો સાક્ષાત્કાર થાય છે...

(૧૩૪) તથા બાહ્ય પદાર્થવિષયક અર્થક્રિયાઓ જ દેખાય છે, તે બધી અર્થક્રિયાઓ પદાર્થને

१. 'तथा' इति पाठो न विद्यते ग-प्रतौ । २. 'तस्याभ्यु०' इति ड-पाठः ।

क्रियादर्शनात्, अन्यथा ग्राहकत्वायोग इत्युक्तप्रायम् ॥

(१३५) न चास्योक्तप्रकारातिरिक्तोऽर्थः । न चायमप्येकार्थो लौकिकः । न च ग्रन्थकारबहुमतः, न च बहुमतत्वेऽपि युक्तरूपः । "परार्थे ह्यनुमाने वक्तुर्वचनगुणदोषा व्याख्या व्

न चेत्यादि । न च अस्य, प्रक्रमादेकेनैवोपलम्भात् इति वचनस्य । किमित्याह-उक्त-प्रकारातिरिक्तोऽर्थः । किं तर्हि ? उक्तप्रकार एव । न चेत्यादि । न च अयमप्येकार्थः, 'सह'शब्दस्येति प्रक्रमः । किमित्याह-लौकिकः । न च ग्रन्थकारबहुमतः 'सह'शब्दस्यैवैकार्थः, तस्य वाक्प्रयोगकुशलत्वाद् ग्रन्थकारस्य । न च बहुमतत्वेऽपि ग्रन्थकारस्य युक्तरूपः

માન્યા વિના અસંગત ઠરશે, એટલે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત અર્થનું અસ્તિત્વ અવશ્ય માનવું જોઈએ.

અતિરિક્ત અર્થનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા ઘણું તો શું કહીએ ? છેલ્લી એક સચોટ યુક્તિ એ કે, અતિરિક્ત અર્થને માન્યા વિના તો જ્ઞાનની ગ્રાહકતા પણ નહીં ઘટે... અર્થ ન હોય તો જ્ઞાન કોનું ગ્રાહક બનશે ?

પ્રશ્ન : પોતાનું જ....

ઉત્તર : તે શક્ય નથી, કારણ કે જ્ઞાન એકાંત એકસ્વભાવી છે, તે પોતે જ ગ્રાહ્ય અને પોતે જ ગ્રાહક એમ ઉભયરૂપ બની શકે નહીં. એટલે પોતાનું ગ્રહણ કરે નેંંહીં અને અર્થ તો છે નહીં. આમ ગ્રાહકત્વ જ નહીં રહે… આ બધું પ્રાયઃ અમે પૂર્વે કહી ગયા છીએ…

એટલે 'एकोपलंभात्'નો બીજો અર્થ પણ યુક્ત નથી...

(૧૩૫) આ બે વિકલ્પ સિવાય 'एकोपलंभात्'નો ત્રીજો તો કોઈ અર્થ નથી, તેથી 'सहोपलंभात्'નો 'एकोपलंभात्' અर्થ કરવો બિલકુલ યોગ્ય નથી...

#### 🕸 સહશબ્દની એકાર્થતા અસંગત 🕸

બીજી વાત, 'सह' શબ્દનો 'એક' અર્થ કરવો તે લૌકિક પણ નથી (કારણ કે સહશબ્દનો પ્રયોગ બે જુદા પદાર્થ વિશે જ થાય છે…)

વળી, તેવો અર્થ કરવો ગ્રંથકાર (ધર્મકીર્તિ)ને સંમત પણ નથી, કારણ કે ગ્રંથકાર તો વચન-પ્રયોગમાં કુશલ છે (એટલે તેઓ એક અર્થપરક સહશબ્દનો પ્રયોગ ન કરે...)

<sup>❖</sup> જો પોતે પોતાનું ગ્રહણ કરે, તો તેમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક ઉભયરૂપતાની આપત્તિ આવે અને તો તેની એકાંત એકરૂપતા ન રહે...

१. 'शब्दस्यैकोऽर्थः' इति 'ड-पाठः ।

अपि विचिन्त्यन्ते'' इत्युक्तम् । ''प्रतिपादयताऽनेन परमवश्यं प्रतीतपदार्थकः शब्द उपा-देयः, अन्यथा प्रतीतेरभावात्''। ( १३६ ) लोके च नार्थान्तरेण विना 'सह' शब्दप्रयोगो दृष्ट इति कथमयमेकार्थवाचको युक्तरूपः स्यात् ? साङ्केतिकेऽपि शब्दार्थयोगे लोक-

 4
 वाखा

'सह'शब्दस्यैकार्थः । कृत इत्याह-परार्थे यस्मादनुमाने वक्तुर्वचनगुणदोषा अपि विचिन्त्यन्त इत्युक्तं धर्मकीर्तिना । कथमित्याह-प्रतिपादयतां उनेन-वक्ता परं-प्रतिपाद्यमवश्यं प्रतीत-पदार्थकः शब्द उपादेयः । अन्यथा-तमन्तरेण प्रतीतेरभावात् इति वार्तिकमिदमुक्तम् । इद-मुपन्यस्य प्रक्रान्तोपयोगमाह लोके चेत्यादिना । लोके च-आविद्वदङ्गनादौ नार्थान्तरेण विना । किमित्याह-'सह'शब्द्र प्रकार्थवाचको युक्त-रूपः स्यात् ? नैव युक्तरूपः । साङ्केतिके शब्दार्थसम्बन्धे नैवमपि कश्चिद् दोष इत्यारेका-

કદાચ ગ્રંથકારને તેવો અર્થ સંમત હોય, તો પણ તે યુક્તિયુક્ત તો નથી જ, કારણ કે જુઓ, ન્યાયવાદી **ધર્મકીર્તિએ** વાર્તિકમાં કહ્યું છે કે -

"પરાર્થ અનુમાન વખતે, વક્તાના વચનોના, ગુણ-દોષો પણ વિચારાય છે." આગળ જ પાણું વાર્તિકમાં કહ્યું છે કે -

"વક્તા વડે, પ્રતિપાદ્ય (=સામેવાળા) વ્યક્તિ વિશે અવશ્ય પ્રતીતપદાર્થવાળા શબ્દનો જ પ્રયોગ કરવો... બાકી અપ્રતીતપદાર્થવાળા શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં, સામેવાળાને અર્થપ્રતીતિ થઈ શકે નહીં."

આ બધા શાસ્ત્રોનો આશય એ છે કે, 'સહ' શબ્દનો લોકપ્રતીત અર્થ 'એક' નથી. હવે પરાર્થા-નુમાનમાં વક્તાએ પ્રતીતાર્થક શબ્દ જ બોલવો જોઈએ. અહીં વક્તા, 'સહ'નો પ્રયોગ અપ્રતીત અર્થ માટે કરી રહ્યા હોય તો તે યોગ્ય નથી…

(વાર્તિકપાઠનો ઉપન્યાસ કરી, હવે પ્રસ્તુત વાતમાં તેનો ઉપયોગ બતાવે છે -)

(૧૩૬) આવિદ્વદ્ - અંગના રૂપ લોકમાં, જુદા પદાર્થ વિના સહશબ્દનો પ્રયોગ ક્યાંય જોવાયો નૈથી, તો સહશબ્દને એકાર્થવાચક માનવો શી રીતે યોગ્ય ગણાય ?

(તેથી સહશબ્દનો 'એક' અર્થ કરવો બિલકુલ યોગ્ય નથી, નહીંતર તો એકાર્થવાચી સહશબ્દથી જ્ઞાનાઢૈતની સિદ્ધિ થતાં, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત શબ્દ-અર્થનું કથન કરનારા તમારા શાસ્ત્રો અસંગત ઠરશે..)

⁴ "अपि च, 'सह शिष्येण पण्डितः' इति सहशब्दो नैव अभेद एबोपलब्धः, ततः हेतुर्विरुद्धो भवेत्, सहभाव-विवक्षाया भेदेन व्याप्तत्वात्।" (सन्मति० तत्त्वबोधविधा० का० १ ∕खं० ३)

१. 'तेन' इति ड-पाठ: ।

# प्रसिद्धिरेव अनुसर्त्तव्या, तत्परित्यागेनासमञ्जसत्वप्रसङ्गात् ॥

( १३७ ) एवं चानैकान्तिकोऽपि हेतुः, बुँद्धविज्ञेयचित्तादावपि भावात् । तथाहि-

• व्याख्या •

निरासायाह-साङ्केतिकेऽपि शब्दार्थयोगे-शब्दार्थसम्बन्धे । किमित्याह-लोकप्रसिद्धिरेवा-नुसर्त्तव्या हस्तिन्येव 'हस्ति'शब्दः सङ्केतनीयः, न शुनि । तत्परित्यागेन-लोकप्रसिद्धिपरि-त्यागेन हेतुना किमित्याह-असमञ्चसत्वप्रसङ्गात्-आक्रोशस्यापि स्तवत्वप्रसङ्गेन ॥

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वाऽनैकान्तिकोऽपि हेतुः सहोपलम्भनियमादित्ययं न केवलं विरुद्धः । कथमित्याह-बुद्धविज्ञेयचित्तादाविष सन्तानान्तरवर्त्तिनि, 'आदि'शब्दाच्चैत्तेपरि-ग्रहः भावात्-विद्यमानत्वादिति । एतद्भावनायैवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने ।

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

**બૌદ્ધ :** શબ્દ-અર્થનો સંબંધ તો સંકેતકૃત છે, એટલે સહશબ્દનો એકાર્થમાં સંકેત કરી, ગ્રંથકારે તેવો પ્રયોગ કર્યો છે એમ માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી: અરે! શબ્દ-અર્થસંબંધ સાંકેતિક માનો, તો પણ તેમાં લોકપ્રસિદ્ધિ તો અનુસરવી જ રહી... આશય એ કે, સંકેત પણ લોકને અનુસારે જ કરાય... 'હસ્તિ' શબ્દનો હાથીમાં જ સંકેત કરાય, કુતરામાં નહીં... (તેથી જો લોકપ્રસિદ્ધિ અનુસરો, તો સહશબ્દનો સંકેત એકાર્થમાં કરી શકાય નહીં.)

જો લોકપ્રસિદ્ધિનો ત્યાગ કરો, તો તો બધું જ અસમંજસ થઈ જશે... આક્રોશને પણ સ્તવ કહેવાનો પ્રસંગ આવશે !

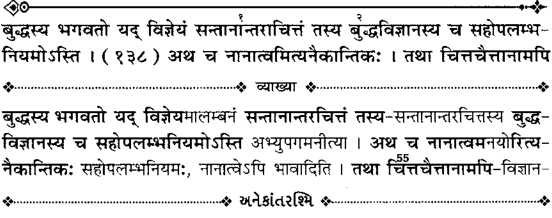
ફલિતાર્થ: તેથી સહશબ્દને એકાર્થવાચક માની શકાય નહીં, તે તો જુદા પદાર્થનું અસ્તિત્વ હોવામાં જ સંભવિત છે... એટલે સહોપલંભ હેતુથી તો સાધ્યના વિપર્યયની (=ભેદની) જ સિદ્ધિ થશે ← આમ, તમારો હેતુ વિરુદ્ધ બને છે...

## 🕸 હેતુમાં અનૈકાંતિકતા 🕸

(૧૩૭) (૨) અનૈકાંતિકદોષ : તમારો સહોપલંભ હેતુ એંનૈકાંતિક પણ છે, કારણ કે બુદ્ધથી જાણવા યોગ્ય જે ચિત્ત-ચૈત્તાદિ છે, તેઓમાં પણ સહોપલંભ હેતુ છે... (તો પણ તમે તેઓનો અભેદ માનતાં નથી...)

<sup>ॐ "अनैकान्तिकश्चायं हेतुः, सर्वज्ञज्ञानस्य पृथग्जनिचत्तस्य सहोपलम्भेऽपि भेदाभ्युपगमात् । न च सर्वज्ञज्ञानसंवेदनं विनापि पृथग्जनिचत्तसंवेदनसम्भवात् न तत्र सहोपलम्भिनियम इति वाच्यम्, यतः परदृशं विनापि तद्ग्राह्यं नीलादि पृथग्नरान्तराण्युपलभन्त इति तद्दर्शनात् तदिपि भिन्नमस्तु ।" ( सन्मति० तत्त्वबोध० का० १ / खं. ३ )</sup> 

१. 'बुद्धिविज्ञेय०' इति क-पाठ: । २. 'बुद्धिविज्ञेय०' इति ड-पाठ: । ३. पूर्वमुद्रिते तु 'शब्दाच्चैतत्प०' इत्यशुद्धपाठ:, D-प्रतानुसारेणात्र शुद्धिः ।



આ જ વાતને ભાવનાપૂર્વક જણાવે છે -

(ક) બુદ્ધ + પૃથગ્જનજ્ઞાનમાં વ્યભિચાર: બુદ્ધને જાણવા યોગ્ય (વિષયભૂત) જે સંતાનાંતરવર્તી ચિત્ત છે, તે ચિત્તનો અને બુદ્ધવિજ્ઞાનનો બંનેનો સહોપલંભ છે (કારણ કે તમે જ કહો છો કે, સંતાનાંતરગત ચિત્ત બીજાને જણાતું નથી, બુદ્ધને જ જણાય છે... બુદ્ધજ્ઞાન થાય ત્યારે જ તે ચિત્તનું જ્ઞાન થાય માટે સહોપલંભનિયમ છે...)

(૧૩૮) તો પણ તમે, તે બંને જ્ઞાનને ભિન્ન-ભિન્ન માનો છો, એટલે તો સહોપલંભહેતુ વ્યભિચારી જ થયો કહેવાય…

(ભાવ એ કે, साध्याभावेऽपि हेतोः सत्त्वम् - એ વ્યભિચારનું લક્ષણ છે, પ્રસ્તુતમાં, અભેદરૂપ સાધ્ય ન હોવા છતાં પણ, સહોપલંભ હેતુ રહ્યો છે, એટલે તે હેતુ વ્યભિચારી જણાઈ આવે છે…)

(ખ) ચિત્ત-ચૈત્તાદિમાં વ્યભિચાર...

બૌદ્ધો, પાંચ સ્કંધો માને છે - (૧) વિજ્ઞાન, (૨) વેદના, (૩) સંજ્ઞા, (૪) સંસ્કાર, અને (૫) રૂપ…

(૧) **વिજ્ઞાન**ના બે પ્રકાર છે - ચિત્ત અને ચૈત્ત. **ચિત્ત** એટલે સામાન્યગ્રાહી જ્ઞાન. જેમ કે જનાર વ્યક્તિને થતું 'इदं किञ्चित्' રૂપે તૃણનું જ્ઞાન…. અને **ચૈત્ત** એટલે વિશેષગ્રાહી જ્ઞાન, જેમ જનાર

### ффfaaturfaatur

#### 55. चित्तचैतानामपि विज्ञानवेदनादीनामिति ।

"विज्ञानं वेदना सञ्ज्ञा संस्कारो रूपमेय च । भिक्षूणां शाक्यसिंहेन स्कन्धाः पञ्च प्रकीर्त्तिताः ॥"

इति वचनाद् बौद्धमते पञ्च स्कन्धाः । तत्र विज्ञानं चित्तचैत्तभेदाद् द्विविधम् । तत्रापि चित्तं सामान्यग्राहि ज्ञानं, यथा-गच्छतस्तृणस्पर्शादि । चित्ते भवाश्चैताः-ज्ञानविशेषाः । विशिष्टानि ज्ञानानि चैत्ता भण्यन्त इत्यर्थः । यथा मार्ग एव गच्छतः पर्वतोऽयमित्यादि ज्ञानम् । वेदना तुं द्विधा-सामान्यतो विशेषतश्च ।

१. 'नान्तरं चित्तं' इति ग-पाठः । २. 'बुद्धिविज्ञानस्य' इति क-पाठः । ३. अनुष्टुप् । ४. पूर्वमुद्रिते तु 'ज्ञानं' इति पदं नास्ति, अत्र N-प्रतानुसारेण विन्यस्तम् । ५. 'भवाखेत्ता ज्ञान॰' इति च-पाठः । ६. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'वेदनारूपा सापि द्विधा' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण ।

००० सहोपलम्भिनियमोऽस्तीत्यनैकान्तिक एव । (१३८) आगमसिद्धमेतिदिति नानेन व्यभिचार क्षाख्या के व्याख्या के विदनादीनां सहोपलम्भिनियमोऽस्तीति कृत्वा अनैकान्तिक एव-अधिकृतहेतुः । आगम- के अनेडांतरिभि के व्यक्तिने थतुं 'आ पर्वत छे' अवुं शान...

- (૨) વેદના પણ બે પ્રકારે છે સામાન્ય અને વિશેષ… સામાન્યવેદના એટલે નિરંતરપણે લક્ષ આપ્યા વિના થતો સુખદુઃખનો અનુભવ… અને વિશેષવેદના એટલે વિશેષથી થતો સુખ-દુઃખનો અનુભવ, જેમ કે કોઈક વ્યક્તિને, સર્વ અલંકારની અલંકૃતિની કાંતિના સમૂહથી સુશોભિત કરાયેલ છે સર્વદિશાચક્ર જેના વડે એવા જિનબિંબને દેખીને થતો અપૂર્વ પ્રમોદ તે વિશેષસુખવેદના છે, તેમ વિશેષદુઃખવેદના પણ સમજવી…
  - \_ (૩) **સંજ્ઞા** એટલે આહારાદિની અભિલાષા…
  - (૪) **સંસ્કાર** તે પૂર્વે જોયેલા અનુભવેલા અર્થને વિષય કરનાર સ્મૃતિના બીજરૂપ છે…. સંજ્ઞા અને સંસ્કાર તે બંને ચિત્ત અને ચૈત્તરૂપ જ છે…
  - (૫) રૂપ એટલે બાહ્યવર્તી ઘટાદિ જુદા જુદા પદાર્થો...

આ વિશે કહ્યું છે કે -

"વિજ્ઞાન, વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને રૂપ - આ પ્રમાણે પાંચ સ્કંધો, શાક્યસિંહ વડે ભિક્ષુઓને કહેવાયા છે…"

હવે બૌદ્ધમતે, એક જ કાળે ચિત્ત-ચૈત્તનો સહોપલંભ સ્વીકૃત છે, તો પણ તેઓની એકરૂપતા સ્વીકૃત નથી, જો એકરૂપતા માને તો સ્વાભ્યુપગમનો પ્રકોપ થાય…

ф......ф.....ф....

એ જ રીતે, જ્ઞાન-વેદના પણ એક જ કાળે અનુભવાય છે, તો પણ તેઓની એકરૂપતા સ્વીકૃત

तत्र सामान्यतो निरन्तरं यदलक्षं सुखदुःखानुभवनिमित । विशेषतस्तु सुंखवेदना, यथा-केनापि भव्यप्राणिना सर्वाङ्गीणालङ्कारालङ्कृतिकान्तिप्राग्भारप्रकटीकृतनिखिलिदक् चक्रवालजैनिबम्बावलोकने७पूर्वः किश्चत् प्रमोदो७नुभूयत इति । एवं दुःखवेदना७पि भाव्या । सञ्जा आहाराद्यभिलाषरूपा प्रतीतैव । संस्कारः पूर्वकालदृष्टानुभूतार्थगोचरस्मृतिबीजरूपः । सञ्जा-संस्काराविप चित्तचैत्तद्वयस्वरूपावेव । रूपं तु घटादयो विचित्रा बहिर्वर्तिनः पदार्थाः । प्रस्तुता चेयमत्र योजना-चित्तचैत्तज्ञानयोरेकस्मिन्नपि काले बौद्धमते भावात् सहोपलम्भिनयमो७स्ति, न चानयौरैक्यम्, अभ्युपगमप्रकोपात् । एवमेकस्मिन्नेव काले ज्ञानवेदने७नुभूयेते, न चैक्यमेतयोः । एवं सञ्जादिष्विप योज्यम् । ततः सहोपलम्भिनयमादिति हेतुरनैकान्तिक एवेति रिथतम् ॥

१. 'यद् लक्ष्यं' इति च-पाठः । २. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'भव इति' इति पाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण । ३. 'मुख॰' इति क-पाठः । ४. 'संज्ञासत्कारा॰' इति च-पाठः । ५. 'प्रस्तुता वेय॰' इति ख-च-पाठः । ६. 'कालज्ञान॰' इति क-पाठः । ७. 'योज्यन्ते' इति च-पाठः ।

\$\footnote{\phi}\$
\$\footnote{\phi}\$ के नेदिमत्थिमिति न, किं वा न निश्चीयत इति ? आद्यपक्षे न प्रमाणिमत्ययुक्तो मूलवंशिनह्वः, (१३९) चरमे तु निश्चीयत एव वचनेनेति व्यभिचारिसिद्धः ।

\* व्याख्या \* \*

\* सिद्धमेतत्-अनन्तरोक्तिमिति नानेन व्यभिचारः । इति चेत्, एतदाशङ्क्र्याह-किं नेदम्आगमिसिद्धिमत्थिमित्यतो न अनेन व्यभिचारः, किं वा न निश्चीयत इति अतो न ? किञ्चातः ?
उभयथाऽपि दोष इत्याह-आद्यपक्षे नेदिमित्थिमित्यिस्मिन् न प्रमाणम् । इत्थं नेत्थं वेति क
एतद् वेद ? इति-एवं प्रमाणाभावे सित अयुक्तो मूलवंशिनह्वः, मूलवंश्याः-बुद्धिसरस्वती
\* अनेडांतरिशे \*

નથી… એમ સંજ્ઞા - સંસ્કારાદિમાં પણ સમજવું…

આમ, ચિત્ત-ચૈત્તમાં અભેદ (સાધ્ય) ન હોવા છતાં પણ સહોપલંભ હેતુ રહ્યો છે, એટલે તે હેતુ વ્યભિચારી જ સાબિત થાય છે...

#### 🕸 વ્યભિચાર વિશે બૌદ્ધપ્રલાપનો નિરાસ 🅸

(૧૩૮) બૌદ્ધ : ચિત્ત-ચૈત્તનો સહોપલંભ, છતાં પણ તેઓનો ભેદ… એ બધું તો આગમસિદ્ધ છે, એટલે તેને લઈને વ્યભિચાર આપવો ઉચિત નથી…

સ્યાદાદી: પહેલા અમારા વિકલ્પોનો જવાબ આપો કે - (૧) આગમસિદ્ધ ચિત્ત-ચૈત્તનો સહોપલંભ અમે કહ્યો તેવો ન હોવાથી તેને લઈને વ્યભિચારનો નિષેધ કરો છો ? કે (૨) તેનો નિશ્ચય ન થવાથી, તેને લઈને વ્યભિચારનો નિષેધ કરો છો ?

બૌદ્ધ: (૧) ચિત્ત-ચૈત્તનો સહોપલંભ આગમસિદ્ધ છે, છતાં પણ તમે જેવી તેની વ્યાખ્યા કરો છો અને જેવી તેની પ્રતીતિ થાય છે, તેવું તો તેનું અસ્તિત્વ જ નથી... (એટલે તેને લઈને વ્યભિચાર ન અપાય...)

સ્યાદ્વાદી : અરે ! તે આગમસિદ્ધ વસ્તુ ''આવી છે કે આવી નથી'' - એ વાતમાં પ્રમાણ શું ? કોણ તે જાશે છે ? (આશય એ કે, પ્રમાણ હોય તો તમે કહી શકો કે, આ આગમસિદ્ધ વસ્તુ તમે જેની

ф аа≀णम्

57. किं नेदमागमसिद्धमित्थिमत्थतो नानेन व्यभिचार इति । किं न-नैवेदमागमसिद्धं वस्तु चित्तचैत्तसहोपलम्भनियमलक्षणम् । इत्थं यथा प्राञ्जलवृत्त्याङ्वबुध्यते तथा वर्तते इत्यतः कारणान्नानेन व्यभिचारः प्रेरणीयः । अयमभिप्रायः-इदमागमसिद्धं वस्तु यथा भवद्भिव्यख्यायते प्रतीयते च तथा न वर्तत एवेति कृत्वा नानेन व्यभिचार इति सहोपलम्भनियमाख्यहेतोः कार्ये इति बौद्धाभिप्रायो भविष्यति कदाचित् ।।

१. 'चेति' इति का-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते तु 'बुद्धशरद्वतीपुत्रोदय॰' इति पाठः, किन्त्वत्र D-आदिप्रतानुसारेण शुद्धपाठो गवेषितः । ३. 'यदा' इति च-पाठः । ४. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'एवेति । यथा नानेन' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतपाठः ।

# इष्टश्च भवता वचनानुसारः पूर्वाचार्यमताङ्गीकरणात् ।

( १४० ) ''ग्राह्यं न तस्य ग्रहणं न तेन ज्ञानान्तरग्राह्यतयाऽपि शून्यम् ।

व्याख्या 
 पुत्रादयस्तित्रह्मव एविमिति । चरमे तु विकल्पे न निश्चीयत इत्यस्मिन् । किमित्याह-निश्चीयत एव वचनेन तथोपलेब्धिरिति-एवं व्यभिचारसिद्धिः, अधिकृतहेतोरनैकान्तिकत्वसिद्धि-रित्यर्थः । इष्टश्च-अङ्गीकृतश्च भवता वचनानुसारः । कथमित्याह-पूर्वाचार्यमताङ्गीकरणात् एतदेवाह-ग्राह्यं न तस्य-बुद्धविज्ञानस्य ग्राह्यमेतिदित्येवं ग्रहणं न तेन-बुद्धविज्ञानेन ज्ञानान्तर अनेडांतरिक्षे

પણ જો પ્રમાણ ન હોય, તો બુદ્ધસરસ્વતીપુત્રાદિરૂપ મૂલવંશીયનો અપલાપ કરવો યોગ્ય નથી...

(આશય : જેવું જણાવાય છે, તેવું ન માનવા માટે કોઈ પ્રમાણ તો છે નહીં અને પ્રમાણ વિના તો કોઈનો પણ અપલાપ કરવો યોગ્ય નથી… એટલે સ્કંધ વગેરેની પ્રરૂપણા કરનાર જે મૂલવંશીય - બુદ્ધસરસ્વતીપુત્રાદિ છે, તેનો અપલાપ ન કરી શકાય…)

(૧૩૯) બોંદ્ધ: (૨) આગમસિદ્ધ ચિત્ત-ચૈત્તનો સહોપલંભ છે, તેવો નિશ્ચય ન થવાથી જ અમે કહીએ છીએ કે, તેને લઈને વ્યભિચાર ન બતાવવો... (અનિશ્ચિત વસ્તુમાં વ્યભિચાર શી રીતે અપાય ?)

સ્યાદાદી : અરે ! વચન (=શાસ્ત્ર) દ્વારા જ તેની સહોપલબ્ધિ નિશ્ચિત થતી હોવાથી, તેનો નિશ્ચય સંભવિત જ છે... એટલે તેને લઈને વ્યભિચાર સિદ્ધ થવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી...

મધ્યસ્થ : પણ જે વચનથી તમે તેનો નિશ્ચય કરો છો, તે વચન બૌદ્ધને ઇષ્ટ છે કે નહીં ? (ભાવ એ કે, તે વચન ઇષ્ટ હોવું જોઈએ, નહીંતર તેનાથી તેને તેનો નિશ્ચય થવો અસંભવિત રહે…)

સ્યાદાદી : બૌદ્ધને તે વચન ઇપ્ટ જ છે, કારણ કે તેઓ વડે પૂર્વાચાર્યનો મત અંગીકાર કરાયેલ છે. (૧૪૦) તે આ રીતે -

''(૧) બુદ્ધવિજ્ઞાનનો તે પદાર્થ ગ્રાહ્ય પણ નથી અને બુદ્ધવિજ્ઞાન દ્વારા તેનું ગ્રહણ પણ નથી

------**\*** विवरणम् **\***------**\*** 

58. बुद्धश्रेरद्धतीपुत्रोदयं इति । बौद्धागमशास्त्रविशेषकः कश्चित् सम्भाव्यते ॥

१. 'लब्धेरिति' इति क-पाठः । २. यद्यपि टिप्पणकप्रतिषु 'बुद्धसरस्वतीपुत्रादयः' इति पाठो नास्ति, तथापि स एव सम्यक् प्रतिभाति, D-आद्यनेकव्याख्याप्रतेष्विप तथैव पाठस्य दर्शनात् । ३. 'शरीरद्धतिपुत्रादय इति' इति ख-पाठः । ४. 'तद्विषय इति' इति क-पाठः ।

तथापि च ज्ञानमयः प्रकाशः प्रत्यक्षपक्षस्य तवाविरासीत् ॥'<sup>3</sup>
तथा ''प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्धः,'' तथा ''नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्''

ग्राह्मतयाऽपि शून्यमिदं तथैव तथापि च ज्ञानमयः प्रकाशस्तत्त्वाविसंवादी प्रत्यक्षपक्षस्य तैवाविरासीत्-प्रकटो बभूव । ''तथा प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्धः'' विशिकायां भावनाधिकारे उक्तम् । तथा ''नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्'' ईत्यादि विशिकोक्तवचन-

······ 💠 व्याख्या 🍫····-

થતું… વળી તે પદાર્થો બીજા જ્ઞાનોથી પણ ગ્રાહ્ય નથી… (આમ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા ન હોવા છતાં પણ વધુ આશ્ચર્યની વાત તો એ છે કે) પ્રત્યક્ષ છે બધા પદાર્થો જેમણે તેવા હે બુદ્ધભગવાન ! તત્ત્વનો વિસંવાદ ન કરનાર એવો જ્ઞાનમય પ્રકાશ આપશ્રીને પ્રગટ થયો છે…"

તથા

"(૨) પ્રેત મરીને કરી પ્રેત જ ન થાય, પણ મનુષ્યાદિ જ થાય… એટલે પ્રેતની જેમ સિદ્ધ થાય છે કે, દરેક પ્રાણીઓ મરીને કરી બીજી વાર સજાતીય (પૂર્વભવસદેશ જ) ઉત્પન્ન થાય એવો કોઈ નિયમ નથી, ક્યારેક તે વિજાતીય તરીકે પણ ઉત્પન્ન થઈ શકે. (મનુષ્યાદિથી તિર્યંચાદિ પણ બની શકે…)"

તથા

"(૩) નરકની જેમ સંસારગત દરેક ભૌતિક વસ્તુઓ દુઃખભરપૂર સિદ્ધ (=प्रतीत અનુભૂત) છે..."

ф
 ф
 ф

- 59. प्रत्यक्षपक्षस्येति । प्रत्यक्षाः-सर्वे पक्षाः साध्यानि यस्य स तथा तस्य । एतच्च वृत्तं बुद्धस्तवनसम्बन्धि ॥
- 60. प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्ध इति । अयमत्रार्थः सम्भाव्यते-न हि प्रेतो मृत्वा पुनः प्रेत एव भवति, किन्त्वन्यो मनुष्यादिरेव । ततः प्रेतवदन्येषामपि प्राणिनां मृतानां पुनर्द्धितीयवारं सन्तानस्य-सजातीयस्यैवानियमः-नियमाभावः सिद्धः, कदाचिद् विजातीयसन्तानतयाऽप्युत्पादादिति ।।
- 61. नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धमिति । सर्वमपि सांसारिकं वस्तु दु:खबहुलतया नरकवत् सिद्धम्, प्रतीतमित्यर्थः । 'पुनः'शब्दस्तु विंशतिकोक्तपाश्चात्यार्थापेक्षया विशेषार्थो द्रष्टव्यः ॥

१. उपजाति: । २. 'नियमसिद्धः' इति क-पाठः । ३. 'तवाविरोशीत्' इति इ-पाठः । ४-५. अत्रत्ये क-टिप्पणके यथा-आचार्यवसुबन्धुप्रणीते विज्ञप्तिमात्रतासिद्धिप्रकरणद्वये 'विशतिकाकारिकाः' इति नामकमेकं प्रकरणम् । तत्र तृतीया तुरीया च कारिके यथा- ''देशादिनियमः सिद्धः स्वप्नवत् प्रेतवत् पुनः । संतानानियमः सर्वेः पूयनद्यादिदर्शने ॥३॥ स्वप्नोपधातवत् कृत्यिकया नरकवत् पुनः । सर्वं नरकपालादिदर्शने तैश्च बाधने ॥४॥'' तृतीयकारिकावृत्तौ 'सिद्ध इति वर्तते', चतुर्थकारिकावृत्तौ तु 'सिद्धमिति वेदितव्यम्' इति । ६. 'सन्तानं सजातीय' इति क-पाठः ।

अधिकारः) व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता १९२

क्रिं
इत्यादि वचनसमर्थनात्, (१४१) अन्यथा विचारायोगः स्वमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेरिति । (१४२) एवं न केवलमनैकान्तिकः असिद्धश्च, सहोपलम्भनियम
क्रियाद्या क्रियाद्या क्याख्या क्रियास्याह-अन्यथा विचारायोगः । कथिमत्याह-स्वमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेः विज्ञानादन्यस्यानभ्युपगमाद् भवता इति भावः । एवम्-उक्तनीत्या
न केवलमनैकान्तिको हेतुः सहोपलम्भनियमाख्यः । किं तर्हि ? असिद्धश्च । कथिमत्याह
क्रियातिकामां क्रेडेवा आ अधा वैयनोनुं तमे समर्थन करो छो...

हवे अभारुं क्रेडेवुं छे के, श्री आ वयनोनुं तमे समर्थन करतां हो, तो यित्त-यैत्तनां
सहोपलंभहर्ग क्रियानेनुं समर्थन केम नथी करतां ? तेवो अर्धश्वरतीय न्याय क्रेम वगाओ छो ?

(अक्ष ठेकाशे शास्तनुं प्रअब समर्थन अने अक्ष ठेकाशे शास्तनुं शिवह्व समर्थन नहीं - ओ तो अर्धश्वरतीय

જ કહેવાય ને ?)

નિષ્કર્ષ : તેથી ચિત્ત-ચૈત્તનાં સહોપલંભદર્શક વચનને પણ અવશ્ય સમર્થવું જોઈએ અને તેથી તો તે વચન દ્વારા સહોપલંભનો નિશ્ચય થશે જ… એટલે ચિત્ત-ચૈત્તને લઈને સહોપલંભ હેતુમાં

આમ, તે હેતુ વ્યભિયારી હોઈ,તેના દ્વારા જ્ઞાન-અર્થની ઐક્યતાનું અનુમાન થઈ શકે નહીં, તેથી અર્થનું અસ્તિત્વ અલગ જ માનવું રહ્યું…

(૧૪૧) (अन्यथा=) જો કોઈ અલગ અર્થને ન માનો, તો તો વિચાર જ ન ઘટે,કારણ કે તેવું માનવામાં તો વિજ્ઞાન દ્વારા માત્ર પોતાનું જ વેદન થશે, તે સિવાય બીજા કોઈ પદાર્થનો નિશ્ચય થઈ શકશે નહીં. (બીજા કોઈ પદાર્થ જ નથી, તો તેના નિશ્ચયની વાત શી ?) પણ પદાર્થનો નિશ્ચય તો સ્વસંવેદનસિદ્ધ છે, એટલે તેનો અપલાપ કરી શકાય નહીં…

(૧૪૨) બીજી વાત, સહોપલંભ હેતુ માત્ર અનૈકાંતિક નથી,પરંતુ અસિદ્ધ પણ છે. તે આ રીતે -

ф

62. इत्यादि विशिकोक्तवचनसमर्थनादिति । यथैतेषां वचनानामर्थः समर्थ्यते भवता तथा चित्त-चैत्तसहोपलम्भननियमलक्षणोऽर्थः किमिति न समर्थ्यत इत्यर्थः । अत्र च 'ग्राह्यं न तस्य ग्रहणं न तेन' इत्यादिना वृत्तेन बुद्धज्ञानस्य स्वरूपं प्रतिपादितम् । अग्रेतनवाक्यद्वयेन तु बाह्यार्थसत्ता समर्थिता ॥

💠 અહીં પહેલું વૃત્ત બુદ્ધનાં સ્તવસંબંધી છે અને તે સિવાયના બે વાક્યો બાહ્યાર્થનું સમર્થન કરે છે...

વ્યભિચાર આપવો અનુચિત નથી…

१. 'असिद्धेश्च' इति **ड**-पाठः । २. 'ग्राहकं भूतेनेत्यादिना' इति **ख**-पाठः । ३. 'ज्ञानस्वरूपं' इति पूर्वमुद्रितपाठः, अत्र तु क-पाठः ।

स्योभयासिद्धत्वात्, भवतः सहार्थायोगात् तदपरस्यानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च साधनवैफल्यादिति । परस्यापि नीलेन सह तद्धिय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः । भेदेन तु सहार्थसिद्धौ न साधनमिष्टसाधकमितरस्येति । (१४३) न चाभेदस्य सहोपलम्भनियमस्य

सहोपलम्भिनियमस्य नील-तिद्धयोः उभयासिद्धत्वात्, वादिप्रतिवाद्यसिद्धत्वादित्यर्थः । एतत्प्रकटनायाह-भवतः-तव सहार्थायोगात् नीलाभावेन । अत एवाह-तदपरस्यानभ्युपगमाद् धियो व्यतिरेकेण नीलस्येत्यर्थः । अभ्युपगमे तदपरस्य नीलस्य साधनवैफल्यात्, बाह्यसिद्धयैव इति । परस्यापि-प्रतिवादिनो नीलेन सह तिद्धयः-नीलिधय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः, भेदाभ्युपगमात् । भेदेन तु सहार्थसिद्धौ सत्यां नील-तिद्धियोः । किमित्याह-न साधनं प्रस्तुत-

------- અનેકાંતરશ્મિ **∻**------

## 🕸 હેતુમાં અસિદ્ધતા 🕸

(3) અસિદ્ધદોષ : તમારો સહોપલંભ હેતુ એંસિદ્ધ પણ છે, કારણ કે વાદી-પ્રતિવાદી બંનેને નીલ-નીલબુદ્ધિનો સહોપલંભ સિદ્ધ નથી…

આ જ વાતને પ્રગટ કરવા કહે છે -

(ક) વાદીને સાધનની અસિદ્ધિ : હે બૌદ્ધ ! તમારા મતે તો સહાર્થ જ ઘટતો નથી, કારણ કે તમારા મતે નીલ જેવી કોઈ વસ્તુ જ નથી… હવે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત જો નીલ જેવું કોઈ તત્ત્વ જ ન માનો, તો જ્ઞાનનો સહોપલંભ કોની સાથે ? (ફલતઃ સહોપલંભ હેતુ તમારી પોતાની માન્યતા પ્રમાણે પણ અસિદ્ધ ઠરે છે…)

બૌદ્ધ: તો સહોપલંભ ઘટાવવા, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત નીલનું અસ્તિત્વ માની લઈએ તો ? સ્યાદાદી: અરે ! તો તો બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થઈ જશે અને તેથી તો તમારો અભેદસાધક સહોપલંભ હેતુ નિષ્ફળ ઠરશે...

(ખ) પ્રતિવાદીને સાધનની અસિદ્ધિ : બાહ્યાર્થવાદીમતે પણ, નીલની સાથે નીલબુદ્ધિનો ઉપલંભ અભેદપણે સિદ્ધ નથી… (આશય એ કે, તે બેનો સહોપલંભ જરૂર થાય છે, પણ તે બેનો અભેદરૂપે સહોપલંભ થાય છે એવું નથી…)

હા, નીલ-નીલબુદ્ધિનો જો ભેદરૂપે સહોપલંભ સિદ્ધ કરતા હો, તો તો કોઈ વાંધો જ નથી... (કારણ કે જુદા જુદા તે બેનો સહોપલંભ તો અનુભવસિદ્ધ છે...) પણ તેવું માનવામાં તમારો સહોપલંભ હેતુ, ઇષ્ટસાધક (=અભેદસાધક) બની શકે નહીં... (કારણ કે તે હેતુ તો ભેદરૂપે જ સહોપલંભ સિદ્ધ કરે છે...)

⁴ "तदसिद्धत्वं च नील-तिद्धयोर्भेदोपलम्भात् । तथाहि - बहिर्गतत्वेन देशकालादिभिन्नतया ग्राह्यतया नीलं भिन्नमाभाति - अन्तर्गतत्वेन सुखादिरूपतया ग्राहकरूपापत्रा बुद्धिराभातीति न तयोरेकोपलम्भः सिद्धः ।" सन्मति० तत्त्वबोध० का० १ / खं. ३ ।

च व्याप्यव्यापकभावः, अन्यथाऽप्यस्याविरोधात् ज्ञानज्ञेयतत्स्वभावत्वत एव नियमोपपत्तेः, ज्ञानस्यार्थग्रहणस्वभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्वभावतया तथात्वाविरोधात्, अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया तथा तथा तद्ग्राह्यस्वभावत्वात् । इत्यपि सहोपलम्भ-नियम उपपद्यत एव, तद्योग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामर्थ्यादिति । अनेनैतद्प्य-

**♦**------**---**

मिष्टसाधकमितरस्य, साधनवादिन इति अर्थः । न चेत्यादि । न च अभेदस्य साध्यतयेष्टस्य सहोपलम्भिनयमस्य च साधनत्वेनाभिहितस्य व्याप्यव्यापकभावः । कथं नेत्याह-अन्यथाऽ-पि-अभेदमन्तरेणापि अस्य-सहोपलम्भिनयमस्य अविरोधात् । एनामेवाह-ज्ञानज्ञेयतत्स्वभाव-त्वत एव कारणात् सहोपलम्भिनयमोपपत्तेः । ज्ञानज्ञेययोस्तत्स्वभावत्वमिभधातुमाह-ज्ञानस्या-र्थग्रहणस्वभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्वभावतया कारणेन तथात्वाविरोधात् ज्ञानस्य अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया हेतुभूतया तथा तथा-तेन तेन प्रकारेण स्पष्टेतरादिना तद्ग्राह्यस्वभावत्वात्-ज्ञानग्राह्यस्वभावत्वात् । इत्यपि-एवमि सहोपलम्भिनयम उपपद्यत एव तद्योग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामर्थ्यात् तयोः-ज्ञानार्थयोरेवम्भूतयोग्यतालक्षणप्रतिबन्ध-

તેથી તમારો હેતુ વાદી-પ્રતિવાદી બંનેને અસિદ્ધ છે…

### 🕸 સાધક હેતુમાં વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવનો વિરહ 🕸

(૧૪૩) બીજી વાત, વિક્ષ-ધૂમની જેમ (૧) સાધ્યરૂપ અભેદ, અને (૨) હેતુરૂપ સહોપલંભ વચ્ચે વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવ પણ નથી, કારણ કે અભેદ વિના પણ સહોપલંભ તો હોઈ જ શકે છે... (એ રીતે જો સાધ્ય વિના પણ હેતુનું અસ્તિત્વ ઘટિત હોય, તો તે બે વચ્ચે વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવ પણ શી રીતે ઘટે?)

બૌદ્ધ: પણ અભેદ વિના તો તે બેનો સહોપલંભ શી રીતે ઘટાવાય ?

સ્યાદ્ધાદી : જુઓ, જ્ઞાન અને જ્ઞેયનો તેવો સ્વભાવ હોવાથી, ભેદમાં પણ તેઓનો સહોપલંભ સંગત જ છે..

ભાવ એ કે, (૧) અર્થગ્રહણસ્વભાવવાળું જ્ઞાન સ્વસંવિદિત છે, આવા જ્ઞાનનો ચિત્ર-અનેક સ્વભાવ હોવાથી, તેનું તે રૂપે (=ભેદમાં પણ સહોપલંભરૂપે) હોવું અવિરુદ્ધ છે, અને (૨) અર્થ પણ જ્ઞાનથી ભિન્ન હોવાથી, સ્પષ્ટ-અસ્પષ્ટ (પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષ) આદિરૂપે, જ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય બનવાનો તેનો સ્વભાવ જ છે... (એટલે ભેદમાં પણ ગ્રાહ્યરૂપે તે જ્ઞાનની સાથે રહે એમાં કોઈ ક્ષતિ નથી...)

આમ, જ્ઞાન અને અર્થનું, તેવી (=એકીસાથે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બનવાની) યોગ્યતારૂપ પ્રતિબંધ= સંબંધ સામર્થ્ય છે, એટલે અભેદ વિના પણ તેવા સામર્થ્યથી તેઓનો સહોપલંભ થવો સંગત જ છે…

१. 'अन्यथा भेदमन्तरेणापि' इति ड-पाठः ।

पाकृतमेव (१४४) यदाहुरेके-''प्रत्यक्षोऽर्थः परोक्षं तु ज्ञानं तत्प्रत्यक्षतयाऽर्थापत्ति-समवसेयम्''इति । अपाकरणं चास्य परोक्षत्वे ज्ञानस्यार्थप्रत्यक्षताऽसिद्धेः, ज्ञानेन हार्थः

सामर्थ्यादिति । एतेन-अनन्तरोदितेन एतदप्यपाकृतमेव-वक्ष्यमाणं यदाहुरेके-मीमांसकाः । किमाहुरित्याह-प्रत्यक्षोऽर्थः-नीलादिः, परोक्षं तु विज्ञानं तद्ग्राहकं तत्प्रत्यक्षतया-अर्थ- प्रत्यक्षतया कारणेन अर्थापत्तिसमवसेयं ज्ञानमिति, यथोक्तं ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छतीति । कथमपाकृतिमत्याह अपाकरणं चेत्यादिना । अपाकरणं च अस्य परोक्षत्वे ज्ञानस्य तात्त्विके

નિષ્કર્ષ : તેથી સહોપલંભ હેતુથી, જ્ઞાન-અર્થનો અભેદ સાધી શકાય નહીં…

ઉપરોક્ત (=જ્ઞાન/અર્થનો તેવો સ્વભાવ, યોગ્યતારૂપ પ્રતિબંધ… એ બધા) કથનથી મીમાંસકની માન્યતાનું પણ અપાકરણ થાય છે. તે આ પ્રમાણે -

### 🕸 જ્ઞાનપરોક્ષવાદી મીમાંસક્રમત ઉન્મૂલન 🕸

(૧૪૪) મીમાંસકોનું કહેવું છે કે, નીલાદિ પદાર્થ પ્રત્યક્ષ છે, પણ તેઓનું જ્ઞાન પરોક્ષ છે, કારણ કે અર્થનું પ્રત્યક્ષ થયે તે જ્ઞાન અર્થાપત્તિથી જણાય છે…

ભાવ એ કે, ઘટાદિ પદાર્થનો બોધ થયા બાદ, એંનુમાનથી જ્ઞાનનું અસ્તિત્વ જણાય છે… તે આ રીતે -

"આ અર્થ મને પ્રત્યક્ષ થયો" - એવું જ્ઞાન થયે અનુમાન થાય છે કે, નિશ્ચે મને આ પદાર્થવિષયક જ્ઞાન થાય છે.

એટલે અર્થને પ્રત્યક્ષ અને જ્ઞાનને પરોક્ષ જ માનવું જોઈએ, એવું મીમાંસકોનું માનવું છે...

 ф......
 \* विवरणम्
 ф......

63 ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छतीति ! ज्ञाते-परिच्छिन्ने तुः पुनर्श्ये घटादावनुमानात् सकाशा-दवगच्छति-बुध्यते ज्ञानं, यतोऽयमर्थो मम प्रत्यक्षः समजिन । तज्ज्ञाने नून्मेतद्विषयं मम ज्ञानमभूदि-त्युल्लेखेनेत्यर्थः । यच्चार्थापत्तिसमवसेयं ज्ञानिमत्युक्त्वा अनुमानादवगच्छतीत्युक्तं तदर्थापत्यनुमानयोरत्य एव भेद इति कृत्वा ।।

<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : મૂલગ્રંથમાં તો જ્ઞાનનું અસ્તિત્વ અર્થાપત્તિથી જણાવ્યું છે, તો સ્વોપજ્ઞવ્યાખ્યામાં અનુમાનથી તેનો અવગમ કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર : કારણ કે અર્થાપત્તિ - અનુમાનમાં ઘણો તફાવત નથી, એટલે બંનેની સમાનતાની વિવક્ષા રાખી તેવું વિધાન કર્યું છે… (બીજું સમાધાન એ કે, મીમાંસકમતે અર્થાપત્તિપ્રમાણ જુદું છે, જૈનમતે તેનો સમાવેશ પરોક્ષપ્રમાણ-અનુમાનપ્રમાણમાં જ થાય છે…)

१. 'पटादा०' इति च-पाठ: । २. 'त्युक्तमुक्तेस्तद०' इति च-पाठ: ।

♦ અનેકાંતરશ્મિ ♦

પણ તેઓની વાત બરાબર નથી, કારણ કે જો ખરેખર જ્ઞાન પરોક્ષ હોય, તો અર્થની પ્રત્યક્ષતા સિદ્ધ થઈ શકે નહીં...

આ જ વાતને જણાવે છે -

જ્ઞાન દ્વારા જ અર્થનું પ્રત્યક્ષ કરાય છે... હવે જો જ્ઞાન પરોક્ષ હોય, તો જ્ઞાનગ્રાહ્ય અર્થ શી રીતે પ્રત્યક્ષ કહેવાય ? ન જ કહેવાય...

ભાવાર્થ: પોતે પરોક્ષ એવું જ્ઞાન, શી રીતે અર્થને પ્રત્યક્ષ કરે ? અહીં એક નિયમ સમજવો કે → અપ્રતીત એવું વિશેષણ, વિશેષ્યમાં બુદ્ધિ કરાવી શકે નહીં… દા.ત. "નીલકમળ' સ્થળે નીલરૂપ વિશેષણની પ્રતીતિ વિના 'આ કમળ નીલ છે' - એવું જ્ઞાન થઈ શકે નહીં ← આ નિયમ પ્રમાણે તમારું કથન અસંગત ઠરે છે…. જુઓ, અર્થ તે વિશેષ્ય છે અને પ્રત્યક્ષ તેનું વિશેષણ છે… હવે જો જ્ઞાનને પરોક્ષ માનો, તો તે પ્રત્યક્ષત્વરૂપ વિશેષણ અપ્રતીત જ રહેશે અને વિશેષણની પ્રતીતિ વિના, અર્થ પણ વિશેષિત થઈ શકે નહીં… ફલતઃ 'પ્રત્યક્ષઅર્થ' - એવું કથન સિદ્ધ થતું નથી..

(અહીં 'પ્રત્યક્ષ અર્થ' એનું **તાત્પર્ય** એ કે, 'ज्ञातो घटः' આવું સંવેદન એ અર્થપ્રત્યક્ષતારૂપ છે. આવાં જ્ઞાન માટે ઘટનું જ્ઞાન અને 'જ્ઞાત' (જ્ઞાન)નું જ્ઞાન જરૂરી છે. હવે જ્ઞાન દ્વારા ઘટનું પ્રત્યક્ષ માન્યું; જ્ઞાનનું તો માન્યું નથી. જ્ઞાનના જ્ઞાન વિના 'ज्ञातः' એવું વિશેષણ શી રીતે મૂકી શકાય ?)

(૧૪૫) મીમાંસક : જ્ઞાન પોતે પરોક્ષ હોવા છતાં પણ તેના દ્વારા અર્થનું પ્રત્યક્ષ થતું હોવાથી, અર્થને પ્રત્યક્ષ માની લઈએ તો ?

ф......
 ф Гаатин ф....

64. एवं सित कथमर्थ: प्रत्यक्षो नामेति । खेतो हि परोक्षं सेंज्ज्ञानं कथमर्थं प्रत्यक्षीकरोति ? । न ह्यप्रतीतं विशेषणं विशेष्ये बुद्धिं जनयति । तथाहि-नीलत्वेऽनवबुद्धे सित न भवत्येवेदृशी बुद्धिर्यदुत नीलं सरोजिमिति । एवमत्राप्यर्थ इति विशेष्यस्य विशेषणं प्रत्यक्ष इति । एतच्च प्रत्यक्षत्वलक्षणं विशेषणमप्रतीतमेव ज्ञानस्य परोक्षत्वेऽङ्गीक्रियमाणेऽतः कथं तेनार्थो विशेष्यत इति ? ।।

१. 'तत्त्वेन ज्ञानं' इति ड=पाट: । २. 'सतो हि' इति ख-पाट: । ३. 'सज्ञानं' इति क-पाट:, पूर्वमुद्रिते 'स्वज्ञानं' इति पाट: ।

चेत्, न, आत्मानमप्रत्यक्षीकुर्वतोऽन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः ।( १४६ ) इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत्, न, तस्य बंहिष्करणत्वेन तद्भावोपपत्तेः । अन्तःकरणे को दोष इति चेत्, न खलु

 •

प्रत्यक्षीकुर्वतः-ज्ञानस्य अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः-अर्थप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः । इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत् अर्थप्रत्यक्षतासिद्धिः । तथाहीन्द्रियमात्मानमप्रत्यक्षीकुर्वदर्थं प्रत्यक्षीकरोतीति सिद्धम् । एतदाशङ्कचाह-नेत्यादि । न-नैतदेवं तस्य-इन्द्रियस्य बहिष्करणत्वेन हेतुना तद्धावोपपत्तेः-स्वपरोक्षस्याप्यर्थप्रत्यक्षीकरणभावोपपत्तेः । अन्तःकरणे-ज्ञाने को दोष इति

-----**-** અનેકાંતરશ્મિ **∻**--------

સ્યાદાદી: અરે ! જે જ્ઞાન પોતાનું પ્રત્યક્ષ નથી કરી શકતો, તે જ્ઞાન, બીજાનું (=અર્થનું) પ્રત્યક્ષ શી રીતે કરી શકે ?

આશય એ કે, જો તે જ્ઞાન પોતે પોતાને જાણે કે - "હું અર્થગ્રહણ કરવારૂપે પરિણત છું" તો તેના દ્વારા અર્થનું ગ્રહણ સંગત ગણાય.. પણ જ્ઞાન જ્યારે પોતાનું સ્વરૂપ જાણવામાં જ જડ સમાન પુરવાર થતો હોય, ત્યારે તે જ્ઞાન, અર્થનું પ્રત્યક્ષ શી રીતે કરે ? અર્થાત્ 'આ અર્થ પ્રત્યક્ષ છે' - એવો અધ્યવસાય શી રીતે કરે ? તેથી જ્ઞાનને પરોક્ષ માનવામાં અર્થની પ્રત્યક્ષતા સિદ્ધ થશે નહીં...

(૧૪૬) મીમાંસક : જેમ ઇન્દ્રિય પોતાનું પ્રત્યક્ષ ન કરવા છતાં પણ પદાર્થનું પ્રત્યક્ષ કરાવે છે, તેમ જ્ઞાન પણ, પોતાના પ્રત્યક્ષ વિના પણ અર્થનું પ્રત્યક્ષ કેમ ન કરાવે ? (એટલે ઇન્દ્રિયની જેમ પરોક્ષ જ્ઞાન દ્વારા પણ અર્થપ્રત્યક્ષતા સિદ્ધ જ છે…)

સ્યાહાદી: અરે ! ઇન્દ્રિય તો બહિષ્કરણરૂપ હોઈ જડ છે અને જડ હોવાથી તે અસંવિદિત છે... આવી અસંવિદિત ઇન્દ્રિય, સ્વસંવિદિત એવા અંતઃકરણ (=જ્ઞાન) દ્વારા ટેકો મેળવી, આત્મામાં અર્થબોધરૂપ ક્રિયાનું આધાન કરવા સમર્થ થાય છે... (આમ, ઇન્દ્રિય બીજાની સહાયથી જ, આત્મામાં ક્રિયાધાન માટે સમર્થ થાય છે...)

એટલે જ પોતે પરોક્ષ હોવા છતાં પશુ, તેના દ્વારા અર્થનું પ્રત્યક્ષ સંગત છે.

મીમાંસક : બસ, તો તેવી જ રીતે એંત:કરણમાં (=જ્ઞાનમાં) પણ શું દોષ ? (અર્થાત્ તેની

ф
 faatuң

65. अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेरिति । यदि हि ज्ञानमात्मानमात्मनाञ्चबुध्यते यदुताहमर्थग्रहणरूप-तया परिणतं तदा युज्यते तेनान्यस्य ग्रहणम् । यदा तु ज्ञानमात्मीयस्वरूपावबोधं प्रति लेष्टुप्रायं तदा कथमेषोऽर्थः प्रत्यक्ष इति भवत्यध्यवसायः ? ॥

<sup>❖</sup> કરણ એટલે અસાધારણ કારણ. આત્મામાં અર્થબોધરૂપ ક્રિયાનું આધાન કરવા, જ્ઞાન તે આભ્યંતરકારણ છે અને ઇન્દ્રિય તે બાહ્યકારણ છે…એટલે તેઓનો અંતઃકરણ/બહિષ્કરણરૂપે વ્યપદેશ થાય છે…

१. 'बहि: करण॰' इति क-पाठ: । २. 'यदा' इति च-पाठ: । ३. 'प्रति लेष्टप्रायं' इति ख-पाठ: ।

ततः कर्त्तरि क्रियाधानमिति । (१४७) यद्येवं ततः किमिति चेत्, न तेन युक्तितः कस्यचित् तत्रात्यक्षीकरणम् । तथाहि-परोक्षं ज्ञानमात्मनः सर्वथा भिन्नं नातिशयाधायि तत्रार्थ-

• व्याख्या • व्याख्या

चेत्, तद्भावोपपत्तिरिति प्रक्रमः । एतदाशङ्क्र्याह-न खलु ततः-अन्तःकरणात् कत्तीरं क्रियाधान् यथीं बहिष्करणादिति । यद्येवं न ततः कर्त्तरि क्रियाधानम् । ततः किम् ? इति चेत्, एत-दाशङ्क्र्याह-न तेन-अन्तःकरणेन युक्तितः-नीत्या कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणं-अर्थप्रत्यक्षी-करणम् । एतद्भावनायैवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि-परोक्षं ज्ञानमात्मनः-जीवस्य सर्वथा भिन्नम्-एकीन्तेनान्यत् नातिशयाधायि तत्र-आत्मिन एवं सत् अर्थप्रत्यक्षताहेतुरिति-एवं न

જેમ પરોક્ષ પણ અંતઃકરણ, અર્થનું પ્રત્યક્ષ કેમ ન કરે ?)

સ્યાદાદી : અરે ! જો અંતઃકરણને પણ પરોક્ષ માનો, તો તો બાહ્ય-આભ્યંતર બંને કરણ પરોક્ષ થવાથી, કોઈ સ્વસંવિદિત ન રહેતાં - કર્તામાં અર્થાવબોધરૂપ ક્રિયાનું આધાન શી રીતે થોંય ?

(આશય એ કે, જો જ્ઞાન સ્વસંવિદિત હોય, તો તે અને તેના સહાયથી ઇન્દ્રિય, બંને અર્થબોધરૂપ ક્રિયાનાં આધાન માટે પ્રવૃત્ત થાય... પણ તેવું ન હોવાથી, તેઓ દ્વારા કર્તામાં ક્રિયાનું આધાન અસંભવિત બને...)

(૧૪૭) મીમાંસક : જો તે અંતઃકરણ દ્વારા, કર્તામાં ક્રિયાનું આધાન ન થાય તો શું થયું ? સ્યાદાદી : થયું એ જ કે, તે અંતઃકરણ દ્વારા વાસ્તવિક રીતે કોઈ જ પ્રમાતાઓને અર્થનું પ્રત્યક્ષીકરણ થઈ શકશે નહીં. તે આ રીતે -

જ્ઞાન તે પરોક્ષ છે અને આત્માથી એકાંતે ભિન્ન છે… આશય એ કે, મીમાંસકો ધર્મી-રૂપ આત્માથી ધર્મરૂપ જ્ઞાનને એકાંતે ભિન્ન જ માને છે, કારણ કે તે જ્ઞાનને ક્ષણિક તરીકે માને છે,

 ф
 Павтин ф

66. यथा बहिष्करणादिति । बहिष्करणं हि जडं जैडत्वाच्चासंविदितम्, ततस्तादृशं सत् तदन्तःकरणेन स्वसंविदितेनोपष्टम्भमानीतमात्मिन क्रियाधानायालं भवृति । यदा त्वन्तःकरणमपि परोक्षं तदा उभयोरिप करणयोः परोक्षत्वात् कथं कर्त्तीरे क्रियाया अर्थावबोधलक्षणाया आधानं भवेत् ? अयं चार्थस्तथाहीत्यादिना अनन्तरमेव वक्ष्यमाणेन स्फुटीभविष्यतीति ॥

- 67. कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणमिति । अत्र कस्यचित्-प्रमातुः ॥
- 68. एकान्तेनान्यदिति । मीमांसकमते हि जीवाद् धर्मिणो भिन्नमेव ज्ञानं धर्मरूपम्, तस्य

<sup>💠</sup> આ પદાર્થ 'तथाहि...' ગ્રંથથી, હમણાં જ આગળ સ્પષ્ટ થશે…

१. 'पत्ताविति' इति ड-पाठः । २. 'तथा बहि:करणा॰' इति क-पाठः । ३. 'जडत्वास्वास्वसं॰' इति च-पाठः । ४. 'कर्तृक्रियाया' इति ख-पाठः । ५. 'लक्षणो आत्मानं भवेत्' इति च-पाठः ।

प्रत्यक्षताहेत्रिति न न्यायोपेतमेतत् । (१४८) यदि त्वात्मनि द्रव्यमनोवद् बोधक्रियाधायकं स्यात्, स्यात् तब्द्वेतुः, किन्त्वेवं सैव तत्त्वत आत्मसमर्वायनी ज्ञानं न भवत्किल्पित-न्यायोर्पेतमेतत् । यदि त्वात्मनि द्रव्यमनोवदस्मदभ्युपगतं बोधक्रियाधायकं स्यात् ज्ञानं स्यात् तद्धेतु:-भवेदर्थप्रत्यक्षताहेतु:, किन्त्वेवं परिकल्प्यमाने सैव-बोधक्रिया तत्त्वत:-परमार्थेन आत्मसमवायिनी ज्ञानं न भवत्परिकल्पितं बुद्ध्याख्यं ज्ञानम् । ततः किमित्याह-सा च-······• અનેકાંતરશ્મિ *∻*······ અને તેનું કાર્**ણ** એ કે મીમાંસકમતવિદ્વાન **કુમારિલે** કહ્યું છે કે → "તે જ્ઞાન તો ક્ષણ પણ રહેતું नथी..." (मीमां. श्लो० वा०) મીમાંસકો આત્માને અનુવૃત્તિ-વ્યાવૃત્તિસ્વરૂપવાળો (=સામાન્ય-વિશેષાત્મૈંક) વ્યાપી-સર્વગત માને છે, તો એકાંતક્ષણિક જ્ઞાન આવા નિત્ય આત્માનો ધર્મ શી રીતે બને ? હવે આવું ભિન્ન જ્ઞાન, આત્મામાં કોઈ અતિશયનું આધાન કરી શકે નહીં... (એકાંતભિન્ન હિમાલય પર, શું વિન્ધ્ય કોઈ અતિશયનું આધાન કરી શકે ?) અને અતિશયના આધાન વિના, તે જ્ઞાન અર્થપ્રત્યક્ષનું કારણ પણ ન જ બને (આ વાત આગળ સ્પષ્ટ થશે…) ફલતઃ અંતઃકરણ દ્વારા, કોઈ પણ પ્રમાતાને અર્થનું પ્રત્યક્ષ થવું ન્યાયસંગત નથી… (૧૪૮) પ્રશ્ન : 'જ્ઞાન તે અર્થપ્રત્યક્ષનું કારણ કેમ ન બને' - એ વાત જરા બરાબર સમજાવશો ? ઉત્તર: જુઓ, અમે મનોવર્ગણાના પુદ્દગલોથી બનેલું દ્રવ્યમન માનીએ છીએ... આ દ્રવ્યમન, આત્મામાં બોધક્રિયાનું આધાન કરનાર છે. હવે જો દ્રવ્યમનની જેમ જ્ઞાન પણ, આત્મામાં બોધક્રિયાનું આધાયક હોય, તો તે જ્ઞાન, અવશ્ય અર્થપ્રત્યક્ષનું કારણ બને… પ્રશ્ન : બસ, તો અમે આવું માની લઈશું… ઉત્તર: પણ પહેલા એક વાત સમજી રાખો કે, ખરેખર તો આત્મામાં રહેલી તે બોધક્રિયા જ क्षणिकत्वेनाभ्युपगमात्, "न हि तत्क्षणमप्यास्ते'' इत्यादि कुमारिलवचनप्रामाण्यात् । आत्मा तु अनुवृत्ति-व्यावृत्तिस्वरूपो व्यापी तन्मते, अतः कथमेकान्तक्षणिकं सँज्ज्ञानमात्मधर्मः स्यादिति ? ॥

🧩 મીમાંસકો આત્મા-ઘટાદિ દરેક વસ્તુને સામાન્ય-વિશેષાત્મક માને છે. (उक्त**ञ्च षड्दर्शनसमुच्चयटीकायाम्** – 'सामान्यविशेषात्मकं वस्तु प्रमाणगोचरः' इति का० ७६ – वृत्तौ)

<sup>💠 &</sup>quot;न हि तत् क्षणमप्यास्ते जायते वाऽप्रमात्मकम् । येनाऽर्धग्रहणे पश्चाद् व्याप्रियेतेन्द्रियादिवत् ॥'' ( मीमांसाश्लो० प्रत्यक्षसूत्र ४/५४ )

१. 'वायिनि ज्ञानम्, न भवेत् कल्पित०' इति ग-पाठः । २. 'मेतत् किं यदि' इति क-पाठः । ३. 'भवेत्' इति ड-पाठ: । ४. 'सज्ञान' इति ख-च-पाठ: ।

बुद्ध्याख्यम् । सा चात्मधर्मत्वात् कथिञ्चत् तदभेदात् तथास्वभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहप्रवृत्तेः स्वसंविदितैवेति ज्ञानप्रत्यक्षतासिद्धिः ॥

(१४९) स्यादेतद् यदि तदात्मिक्रियारूपमेवास्वसंविदितं सदर्थप्रत्यक्षताकारि स्यात्

को दोष: स्यात् ? उच्यते-तस्यैव तदप्रत्यक्षतायां प्रमातुः क्रियान्तराभावात् अर्थप्रत्यक्ष-

बोधिक्रयाऽऽत्मधर्मत्वात् कारणात् कथिक्चित् तदभेदात्-आत्मनोऽभेदात् तथास्वभावत्वात्-स्वसंविदितस्वभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहप्रवृत्तेः तथाऽनुभवभावेन स्वसंविदितैवेति-एवं ज्ञान-प्रत्यक्षतासिद्धिः स्वसंविदितत्वेन ॥

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे यदि तत्-ज्ञानम् आत्मिक्रयारूपमेवास्वसंविदितं सदेकरूप-तयाऽर्थप्रत्यक्षताकारि स्यात् को दोषः स्यात् ? न कश्चिदित्यिभप्रायः । एतदाशङ्क्याह-उच्यते यो दोषः स्यात् । तस्यैव-अधिकृतज्ञानस्य तदप्रत्यक्षतायाम्-आत्माप्रत्यक्षतायां सत्यां प्रमातुः-

• અનેકાંતરિંમ •

(અર્થને જાણવારૂપ આત્મવ્યાપાર જ) જ્ઞાનરૂપ છે, તે સિવાય આત્માથી અલગ 'બુદ્ધિ' નામનું તમે જે જ્ઞાન કલ્પો છો, તેવાં કોઈ જ્ઞાનનું અસ્તિત્વ જ નથી.

તટસ્થ : તો તે બોધક્રિયાને જ્ઞાનરૂપ માની લઈએ, પણ તેમાં પ્રસ્તુતમાં શું ફાયદો ?

સ્યાદ્વાદી : ફાયદો એ જ કે, જ્ઞાનની પ્રત્યક્ષતા સિદ્ધ થશે... જુઓ, તે બોધક્રિયા આત્માનો ધર્મ (=સ્વભાવ) છે, એટલે તેનો કથંચિદ્ આત્માની સાથે અભેદ છે... આવી આત્મઅભિન્ન બોધક્રિયા તથાસ્વભાવે સ્વસંવિદિત છે, કારણ કે તે પોતાની પ્રતીતિ કરાવવા પ્રવૃત્ત છે.

(અહીં 'तथास्वभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहप्रवृत्तेः स्वसंविदितैव' - એ पंडितनो अर्थ એ છે કે સ્વસંવેદન કરાવવાનો તેનો સ્વભાવ હોવાથી, તે પોતાની પ્રતીતિ કરાવવાના અનુગ્રહ કરવામાં પ્રવૃત્ત થવાથી સ્વસંવિદિત છે...)

આમ, બોધક્રિયાનો સ્વસંવિદિતરૂપે અનુભવ થતો હોવાથી, તેને સ્વસંવિદિત જ માનવી જોઈએ… અને એટલે તો જ્ઞાનની પ્રત્યક્ષતા જ સિદ્ધ થશે. (પરોક્ષતા નહીં, તેથી મીમાંસકોનું મંતવ્ય યુક્તિયુક્ત નથી…)

(૧૪૯) મીમાંસક: તો ચાલો, આત્મામાં રહેલ બોધક્રિયાને જ જ્ઞાનરૂપ માની લઈએ… પણ અમારું કહેવું એ કે, તે જ્ઞાન પોતાનાં સંવેદન (=સ્વપ્રત્યક્ષ) વિના પણ અર્થનું પ્રત્યક્ષ કરી લે તેમાં દોષ શું ?

સ્યાદ્વાદી : દોષ એ જ કે, જો અધિકૃત જ્ઞાન "હું અર્થગ્રહણ કરવારૂપે પરિણત છું" - એમ

.....**४ विवरणम् ४**...........**४** 

69. आत्माप्रत्यक्षतायामिति । ज्ञानेनात्मीयं स्वरूपं नावबुध्यत एव यदुताहमर्थग्रहणरूपतया

१. 'अर्थाप्रत्यक्ष०' इति ड-पाठ: ।

પણ અકિંચિત્કર - અનુપયોગી છે…

परिणतमिति ॥

- 70. क्रियान्तराभावादिति । ज्ञानलक्षणैव तदाङङ्गानः क्रियाः न त्वन्या । सा चास्यासंविदितेति कथमर्थप्रत्यक्षता ? ॥
- 71. हृद्रोखादिशून्य इति । हृद्रोखस्तात्कालिको विशिष्टोऽध्यवसायः । 'आदि'शब्दात स्मृत्यादि-ग्रह: ॥
  - 72. कर्मविशेषाधानस्येति । कर्मण:-घटादे: पदार्थस्य विशेषाधानं-प्रकटताकरणं तस्य । कर्मशब्दश्चैवं
  - 💠 હલ્લેખ એટલે વર્તમાનકાલીન વિશિષ્ટ અધ્યવસાય...

१. 'कल्पासौ कथं' इति क-पाठ: । २. पूर्वमुद्रिते 'तद्धिकृतौ' इति पाठ:, अत्र तु D-प्रतानुसारेण । ३. 'वा स्वसं०' इति च-पाठ: ।

अर्थगतिवशेषाधानस्य **अकिञ्चित्करत्वात् ।** एवं च ज्ञौनेनार्थे विशेष: क्रियत इत्यप्यपास्तम्, <sup>74</sup> इतरेतरसापेक्ष: कर्तृकर्मक्रियाविधिरिति कृत्वा । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-**प्रदीपाद्यव**-

❖ અનેકાંતરશ્મિ ❖

અભિપ્રાય એ કે, ઘટાદિ કૈંમીમાં પ્રાકટ્ય રૂપ વિકાર થવા છતાં પણ, જયાં સુધી આત્મામાં અર્થગ્રહણપ્રવણતારૂપ વિકાર ન થાય, ત્યાં સુધી તેને અર્થનું પ્રત્યક્ષ થઈ શકે નહીં.... (મીમાંસકો, પદાર્થ જ્ઞાત થાય, ત્યારે તેમાં જ્ઞાતતારૂપ ધર્મ પેદા થાય, એમ પદાર્થનો વિકાર કહે છે, પણ જ્ઞાન દ્વારા આત્મામાં કોઈ જ વિકાર માનતાં નથી, તો આવો અવિકારી-સુપ્તકલ્પ આત્મા અર્થનું પ્રત્યક્ષ શી રીતે કરે ?)

ઉપરોક્ત કથનથી, મીમાંસકોનું જે કહેવું છે કે → "જ્ઞાન દ્વારા અર્થમાં જ પ્રકટતારૂપ વિશેષતા કરાય છે, પુરુષમાં નહીં" ← તે કથન પણ નિરસ્ત થાય છે, કારણ કે કર્તાની અને કર્મની બંનેની ક્રિયાવિધિ એક-બીજાને સાપેક્ષ છે (એટલે કર્મમાં વિકાર થયે કર્તામાં પણ વિકાર માનવો જ પડે…)

આ વાત જરા વિસ્તારથી સમજીએ-

**મીમાંસક** : જેમ દાતરડાં વડે કાપવા યોગ્ય કાષ્ઠાદિનો જ વિકાર કરાય છે, કાપનારા વ્યક્તિમાં કોઈ વિકાર નહીં, તેમ જ્ઞાન વડે પણ, અર્થમાં જ પ્રકટનરૂપ વિશેષ કરાય છે, આત્મામાં નહીં…

લાવક/આત્મામાં વિકાર ન કહેવાનું કારણ એ જ કે, પહેલાની જેમ તે બેની તદવસ્થરૂપે જ ઉપલબ્ધિ થાય છે (વિકૃતરૂપે નહીં…) એટલે જ્ઞાન દ્વારા આત્મામાં વિકાર અસંભવિત છે…

સ્યાદાદી : તમારી વાત બરાબર નથી, કારણ કે કર્તા અને કર્મ બંને એકબીજાને સાપેક્ષ છે…

ф......
 ф.....

व्युत्पाद्यते-क्रियते-ज्ञानेन प्रकटरूपतया निष्पाद्यते इति कर्म-घटादिवस्तु तद् । अयमभिप्रायः-अर्थस्य प्राकट्यलक्षणे विकारे सम्पन्ने७पि यावन्नाद्यात्मनो विकारो७र्थग्रहणप्रवणतारूपः सञ्जायते तावन्नार्थ- प्रत्यक्षता सम्पद्यत इति ।

73. ज्ञानेनार्थविशेष: क्रियते इति । यथाहि दात्रेण लव्यस्यैव विकारः क्रियते, न तु लावकस्य, तस्य तदवस्थस्यैचोपलम्भात् । एवं ज्ञानेनाप्यर्थविशेषः प्रकटनारूपो विधीयते, न तु पुरुषे इति मीमांसकाभिप्रायः ॥

74. इतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मक्रियाविधिरिति कृत्येति । कर्तृकर्मणोः क्रियाविधिः-क्रियाविशेषः, क्रियाभेद इत्यर्थः । स कीदृशो वर्तत इत्याह-इतरेतरसापेक्षः । इतरः कर्त्ता कर्म वा इतरस्य कर्मणः

પ્રશ્ન : ઘટાદિનો કર્મ તરીકે ઉલ્લેખ કેમ કર્યો ?

ઉત્તર : કારણ કે 'क्रियते इति कर्म' - એવી કર્મની વ્યુત્પત્તિ છે, પ્રસ્તુતમાં જ્ઞાન દ્વારા, ઘટાદિ પદાર્થો પ્રગટ કરાય છે, એટલે તેઓનો કર્મરૂપે વ્યપદેશ થાય છે..

१. 'यावत्राद्यात्मनो' इति च-पाठः ।

જુઓ, (૧) કરાતા પદાર્થને અપેક્ષીને જ, કર્તા તે કર્તૃત્વને પ્રાપ્ત કરે છે (બાકી તે વિના કર્તા તે 'કર્તા' કેમ કહેવાય ?) અને (૨) કર્મ તે કર્તાને આશ્રયીને જ કર્મત્વનો વ્યપદેશ પ્રાપ્ત કરે છે (બાકી કર્તાનો તે વિષે વ્યાપાર વિના, તેનો કર્મરૂપે વ્યપદેશ અસંભવિત છે…) આમ, કર્તા-કર્મ બંને એકબીજાને સાપેક્ષ હોવાથી, એકનો વિકાર થયે બીજાનો વિકાર પણ માનવો જ પડે…

પ્રશ્ન : કઈ રીતે વિકાર થાય ? એ જરા બરાબર સમજાવો...

ઉત્તર : કર્તા જયારે કાર્ય કરવા પ્રવર્તે ત્યારે તે કાર્ય દ્વારા, કર્તામાં "પોતાને (=કાર્યને) કરવાની પ્રવજ્ઞતા" રૂપ વિકારનું આધાન કરાય છે… જો કર્તામાં આવો વિકાર ન માનો, તો જેમ હમજ્ઞાં વિકાર વિના પણ તેનો કર્તારૂપે વ્યપદેશ થાય છે, તેમ પહેલા કાર્ય ન કરવા છતાં પણ તેનો કર્તારૂપે વ્યપદેશ માનવો પડશે ! પણ તેવું તો દેખાતું પણ નથી કે કોઈને ઇષ્ટ પણ નથી… (ટૂંકમાં કર્મ દ્વારા કર્તામાં વિકાર માનવો જ જોઈએ…) અને કર્તા દ્વારા કર્મમાં વિકાર થાય, એ વાત તો સ્પષ્ટ જ છે…

આમ, કર્તા અને કર્મ બંનેની ક્રિયા એકબીજાને સાપેક્ષ છે… (એટલે કર્મનો વિકાર થયે કર્તાનો વિકાર પણ થાય જ…)

બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે → "દાતરડાની જેમ કરણભૂત એવા જ્ઞાન દ્વારા, અર્થમાં જ વિશેષ કરાય છે, જ્ઞાતા એવા પુરુષમાં નહીં" ← તે પણ ગુરુની ઉપાસના ન કરેલાનું વચન છે... (અર્થાત્ અસંગત વચન છે...) કારણ કે જો દાતરડા વડે કાપનાર વ્યક્તિમાં કોઈપણ અતિશયનું આધાન ન કરાતું હોય, તો તે વ્યક્તિ, જેમ દાતરડાના સંબંધ પહેલા લવનક્રિયા (=કાપવાની ક્રિયા) નહોતો કરતો, તેમ દાતરડાનાં જોડાણ પછી પણ લવનક્રિયા નહીં કરે, કારણ કે તલના ફોતરાના ત્રીજા ભાગ જેટલો પણ તેમાં વિકાર થયો નથી.

પ્રશ્ન : પણ પછી તો તેના હાથમાં દાતરડું આવી ગયું, તો તે ક્રિયા કેમ ન કરે ?

ઉત્તર: જુઓ ભાઈ, પહેલાની જેમ હમણાં પણ તે કર્તામાં કોઈ જ વિકાર નથી, એટલે જ તેના દ્વારા કાર્યકરણ અસંગત છે...

તેથી માનવું જ જોઈએ કે, કરણભૂત દાતરડા વડે, પુરુષમાં પણ કોઈક વિકાર તો કરાય જ

♣ विवरणम् ♦ कर्तुर्वा सापेक्षो यत्र स तथा । कर्ता हि क्रियमाणं पदार्थमपेक्ष्य कर्तृत्वं लभते । कर्म च कर्तारमङ्गीकृत्य कर्मत्वमाप्नोति । ततश्च कर्ता नियमात् कर्मणा विकारमानीयते आत्मकर्तृत्वप्रवणतालक्षणम्; अन्यथा प्रागवस्थायामकुर्वाणोऽपि कर्तृव्यपदेशमश्नुवीत । न चैतत् दृष्टिमिष्टं वा । कर्म तु कर्त्रा विकारमारोप्यत इति प्रतीतमेव । एवं चेतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मक्रियाविधिरिति सिद्धं भवति । यच्च दात्रदृष्टान्तात् ज्ञानेन क्रणभूतेनार्थ एव विशेषः क्रियते, न ज्ञातिर पुरुषे इत्युच्यते तदप्यनुपासितगुरोर्वचः । यदि हि दात्रेण लवितुर्न विशेषः कश्चिदाधीयत इति पक्षीक्रियते तदा दात्रसम्बन्धात् प्राग्वद् दात्रसम्बन्धेऽपि न स्याल्लवनिक्रया पुरुषस्य, तिलतुषित्रभागमात्रस्यापि तत्र विकारस्याभावात् । तस्मादभ्युपगन्तव्यमेतद् यदुत दात्रेण साधकतमेन भूत्वा पुरुषे कश्चिद् विकारः क्रियत इति । एवं ज्ञानेनापि ज्ञातिर अर्थग्रहणप्रवणतालक्षणो विशेषः क्रियते

१. 'कर्मणो विकारं' इति च-पाठः । २. 'यत्वदात्र॰' इति च-पाठः । ३. 'लवितरि विशेषः' इति क-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते तु 'कृत्वा' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण विन्यासः ।

છે... એ જ રીતે જ્ઞાન દ્વારા પણ, જ્ઞાતામાં અર્થગ્રહણપ્રવણતા રૂપ વિશેષ કરાય છે, બાકી જો આત્મામાં બિલકુલ અતિશયનું આધાન ન માનો, તો પહેલાની જેમ, હમણાં પણ વિવક્ષિત જ્ઞેયનો બોધ નહીં થાય..

સાર : તેથી બળજબરીથી પણ માનવું પડશે કે, જ્ઞાન આત્માથી કથંચિદ્ અભિન્ન અને સ્વસંવિદિત છે, આવું માન્યા વિના કોઈપણ રીતે અર્થગ્રહણ સંગત થઈ શકે નહીં…

મીમાંસક : જેમ ભિન્ન પણ દાતરડાં વડે પુરુષમાં અતિશય કરાય છે, તેમ ભિન્ન પણ જ્ઞાન વડે આત્મામાં અતિશય કરાશે... (તો જ્ઞાનને આત્મઅભિન્ન માનવાની શી જરૂર ?)

સ્યાદ્વાદી: આવું ન કહેવું, કારણ કે બે પ્રકારનાં કરણ (=સાધકતમકારણ) છે : (૧) બાહ્ય, અને (૨) આભ્યંત૨… તેમાં (૧) દાતરડારૂપ બાહ્યકરણ વડે, એકાંતે અવિદ્યમાન શક્તિ જીવમાં આધાન કરાય એવું નથી, જીવની સાથે કથંચિદ્ અભિન્ન શક્તિ જ તેના વડે પુષ્ટ કરાય છે. આ વિશે કુમારિલે કૈંદ્યું છે કે -

"જે શક્તિ પોતે જ અવિદ્યમાન - અસત્ હોય, તે શક્તિ બીજા વડે કરવી અશક્ય છે…" (મીમાંસા શ્લોo સૂ. ૨/ ૪૭)

જો દાતરડા વડે અવિદ્યમાન પણ શક્તિનું આધાન કરાતું હોય, તો પથ્થરમાં પણ શક્તિનું આધાન કેમ કરાતું નથી ? ત્યાં પણ કરાવું જોઈએ, પછી ભલે ને તેમાં પણ શક્તિ અવિદ્યમાન હોય…

એટલે માનવું જ જોઈએ કે, શક્તિ તો કાપનાર વ્યક્તિથી અભિન્ન છે, પણ તે શક્તિની પુષ્ટિ માટે જ દાતરડારૂપ બાહ્યકરણની અપેક્ષા રખાય છે, બાકી અવિદ્યમાન શક્તિને ઉત્પન્ન કરવા નહીં…

(૨) હવે જે જ્ઞાનરૂપ આભ્યંતર કરણ હોય, તે તો સુતરાં અભિન્ન રહીને જ અતિશયનું આધાન

# ф...... \* विवरणम् \* .....

एवेत्यभ्युपगन्तव्यम् । सर्वथा अनाहितातिशयस्य त्वात्मनः प्रागवस्थायामिव विविधितज्ञेयविषयो बोधो न स्यात्, तस्माव् विविधेनाप्यभ्युपगन्तव्यमिदं यदुत ज्ञानमात्मनः कथिश्वदिभिन्नं स्वसंविदितं च, अन्यथा तु न कथञ्चनाप्यर्थग्रहणमुपपद्यत इति । न चैतद् वाच्यं यथा दात्रेण भिन्नेनाप्यतिशयः क्रियते पामरस्य, एवं ज्ञानेनापि भिन्नेन सता पुरुषस्य विशेषः करिष्यते इति । यतो नैव दात्रेणैकान्तेनाविद्यमाना शक्तिः पामरस्याधीयते किन्तु तस्मादभिन्नैव सा तेन पुष्टीक्रियते । तथा चोक्तम्-

"न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते" इति ॥

यदि त्वविद्यमानाऽपि शक्तिर्लिवित्रेण लिवतुराधीयते तदोपलशकलेऽपि किं न क्रियते, अविद्यमानताया अविशेषात् ? तस्माल्लिवितुरात्मभूतैव शक्तिः, बाह्यं तु करणमपेक्षत उपष्टम्भाय, न त्वविद्यमानायाः शक्तेर्जननाय । यत् त्वन्तरङ्गं करणं तत् कथं भिन्नं सदितिशयमाधत्ते ? अन्तरङ्गत्वक्षतिप्रसङ्गात्, न सर्वथा

⁴ ''स्वतः सर्वप्रमाणानाम् प्रामाण्यमिति गम्यताम् ।
 निह स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते ॥'' – इति पूर्णश्लोकः मीमांसाश्लो० २/ ४७ ।

१. 'यतोऽनेनैव' इति क-पाठः ।

भिन्नेन वस्तुना भिन्नस्य वस्तुनोऽतिशयः क्रियते, मेरुमकराकरयोरपि परस्परमतिशयकरणप्रसङ्गात् । तस्माद-भिन्नमेव ज्ञानमात्मनोऽतिशयार्थानायालमिति स्थितम् ॥

१. 'शयमिति' इति क-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते तु 'शयालं' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतपाठः ।

(१५३) निर्णीतमेतदस्मद्गुरुभिः प्रमाणमीमांसादिषु ''परोक्षप्रकृतेरर्थप्रत्यक्षता– ऽयोगात्, (१५४) स्वप्रत्यक्षीकरणे च चेतनायाः कथं तह्यात्मावेदनमवेदने वा चेतना–

निर्णीतमेतदस्मद्गुरुभि:-पूर्वाचार्यै: प्रमाणमीमांसादिषु ग्रन्थेषु । किंविशिष्टेन ग्रन्थेनेत्याह-परोक्षप्रकृतेरिति । एवमादिनेति योगः । परोक्षप्रकृतेः-परोक्षभावस्य, ज्ञानस्येति प्रक्रमः, अर्थप्रत्यक्षताऽयोगात्, स्वप्रत्यक्षीकरणे च-आत्मप्रत्यक्षीकरणे च, अर्थस्येति प्रक्रमः, ज्ञातताकरणेनेत्यर्थः, चेतनायाः-बुद्धेः कथं तह्यात्मावेदनमवेदने वाऽऽत्मनश्चेतनात्वं अनेशंतरिभ अनेशंतरिभ

પરોક્ષતા નહીં… હવે ઘણા વિસ્તારથી સર્યું…

(૧૫૩) આ જ વાત, અમારા ગુરુઓ વડે પ્રેંમાણમીમાંસા આદિ પ્રંથોમાં નિર્ણીત કરાયેલ છે. તે આ પ્રમાણે -

🕸 પ્રમાણમીમાંસાદિ ગ્રંથોમાં જ્ઞાનસ્વસંવિદિતતાનો ચુક્તિપૂર્ણ ઉપન્થાસ 🕸

જે જ્ઞાન પરોક્ષસ્વભાવી હોય, તે જ્ઞાન દ્વારા અર્થનું પ્રત્યક્ષીકરણ એસંભવિત છે.

(૧૫૪) મીમાંસક: (स्वप्रत्यक्षीकरणे च=) પદાર્થ જણાય છે, એટલે પદાર્થ જ્ઞાત કહેવાય અને તેથી તેમાં જ્ઞાતતા આવે.. આ જ્ઞાતતા જ્ઞાન દ્વારા ઊભી થાય છે (કારણ કે જ્ઞાન દ્વારા જ તે પદાર્થ જ્ઞાત થયો છે...) આમ જ્ઞાતતા ઊભી કરવા દ્વારા પદાર્થને જાણવું એ જ તો પદાર્થનું પ્રત્યક્ષ છે...

(એટલે જ્ઞાન દ્વારા અર્થનું પ્રત્યક્ષ અસંગત નથી....)

સ્યાદ્વાદી : અરે ! એ રીતે જો તેના દ્વારા પદાર્થનું પ્રત્યક્ષ થાય, તો આત્માનું (જ્ઞાનનાં

ф
 ф

75. अ**र्थस्येति प्रक्रम इति ।** अर्थस्य-घटादेः सम्बन्धिन आत्मनः प्रत्यक्षीकरणे इत्यर्थः । केन यत् (तत् ?) प्रत्यक्षीकरणिमत्याह- 76. **ज्ञातताकरणे**नेति । ज्ञायते यः कर्मतापन्नः स ज्ञातः, ज्ञातस्य भावो ज्ञातता तस्याः करणं-विधानं तेन, ज्ञायमानत्यकरणेनेत्यर्थः ॥

77. कथं तहात्मावेदनिमिति । अर्थप्रत्यक्षताकरणो हि चेतनाया नियमादात्मीयस्वरूपावभासः समस्ति यदुताहमेतस्यार्थस्य ग्रहणरूपतया परिणतेति ।।

78. चेतनात्वं कथमिति । यो य आत्मीयं स्वरूपं नावबुद्धचते स स न चिद्रूपः, यथा लेष्टुः ।

❖ આ પ્રમાણમીમાંસા ગ્રંથ, પૂ. કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચન્દ્રસૂરિવિરચિત પ્રમાણમીમાંસાથી જુદો છે, એટલે જ તેનો સાક્ષી તરીકે ઉપન્યાસ કર્યો છે, બાકી પૂ. હેમચન્દ્રસૂરિ મ. સા. તો પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ. સા. કરતાં અર્વાચીન છે, તો આ સાક્ષી કેમ સંભવે ?

१. 'चेतनत्वं न हि' इति ह-पाठः । २. द्रष्टव्यं १०१४तमं पृष्ठम् । ३. 'चात्मन०' इति ड-पाठः । ४. 'प्रतिक्रम इति' इति ख-पाठः । ५. 'अथ प्रत्यक्षता' इति ख-पाठः । ६. 'भासः प्रकाशश्च ज्ञाह(?)मेतस्यार्थ०' इति ख-पाठः । ७. 'कथं यमिति' इति ख-पाठः ।

त्वम् ? न हि परप्रकाशनात् स्वात्माप्रकाशक इह प्रकाशो नाम । (१५५) न च तदनु-भवमन्तरेण स्मृति: । अस्ति चेयं ज्ञानविषयाऽपि, (१५६) तथाऽर्थदर्शनरूपैवेयमिति न

♦ व्याख्या ♦

कथम् ? न हि परप्रकाशनादेव आत्माप्रकाशकः सन् इह-लोके प्रकाशो नाम, प्रकाशश्च ज्ञानमिति । इहैवाभ्युच्चयमाह-न चेत्यादि । न च तदनुभवं-चेतनानुभवम्, ज्ञानानु-भवमित्यर्थः, अन्तरेण-विना स्मृतिर्युज्यते । अस्ति चेयं-स्मृतिः ज्ञानविषयाऽपि, तथाऽनुभूतेः, अर्थान्तर-स्मृतिनिबन्धनत्वेनार्थदर्शनं तथाऽर्थदर्शनं तदेव रूपं यस्याः सा तथाविधा । एतदुक्तं भवति-

સ્વસ્વરૂપનું) અવેદન કેમ કહેવાય ? ભાવ એ કે, અર્થનું પ્રત્યક્ષ કરવું એનો મતલબ એ કે - "હું આ અર્થને ગ્રહણ કરવારૂપે પરિણત છું" - એવો અવભાસ થવો… અને આવો અવભાસ એ જ તો ચેતનાનું પોતાનાં સ્વરૂપનું સંવેદન છે… (તો ચેતના સ્વસંવિદિત કેમ ન બને ? તે ચેતનાનું વેદન નથી થતું, એવું શી રીતે કહેવાય ?)

અથવા, જો તે ચેતના (=જ્ઞાન) પોતાના સ્વરૂપનું સંવેદન ન કરે, તો તો તેને ચેતના જ કેમ કહેવાય ? (આશય એ કે, જે જે વસ્તુ પોતાનાં સ્વરૂપને ન જાણે, તે ચેતના જ ન કહેવાય, જેમ કે પત્થર… એટલે જો ચેતનાને સ્વસંવિત્ ન માનો, તો તેને ચેતના જ નહીં કહેવાય…)

(૧૫૫) બીજી વાત, બીજાનો પ્રકાશ કરવા માત્રથી સ્વસ્વરૂપનો પ્રકાશ ન કરનાર વસ્તુ તો લોકમાં પ્રકાશ તરીકે ગણાતી જ નથી...

तात्पर्य એ કે, જે જે પ્રકાશ હોય, તે બધા સ્વ-પર બંનેનો પ્રકાશ કરનાર હોય... જેમ કે પ્રદીપાદિનો પ્રકાશ... જ્ઞાન પણ પ્રકાશ છે, એટલે તેને પણ સ્વ-પર ઉભયપ્રકાશી જ માનવું જોઈએ... (અનુમાનપ્રયોગ - "ज्ञानं स्वपरोभयप्रकाशकम्, प्रकाशत्वात्, प्रदीपादिप्रकाशवत्")

ત્રીજી વાત, જ્ઞાનના અનુભવ વિના તો જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિ પણ થઈ શકે નહીં... (અનુભવ વિના સ્મૃતિ અસંભવિત છે...) પણ જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિ તો થાય છે જ. (એટલે જ્ઞાનને અનુભૂત-સંવિદિત માનવું જ રહ્યું...)

ભાવાર્થ : "મને પૂર્વકાળે નીલાકાર જ્ઞાન થયું હતું" - એમ લોકમાં જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિ પણ

**\***——**\*** аатणम् **\***——**\*** 

नावबुध्यते चात्मीयं स्वरूपं चेतना मीमांसकमते, अतः कथं सा चेतनात्वमाप्नुयादिति ? ॥

79. प्रकाशश्च ज्ञानिमिति । इह यो यः प्रकाशः स स स्वपरोभयप्रकाशको दृष्टः, यथा प्रदीपादि-प्रकाशः । प्रकाशश्च ज्ञानम्, अतः स्वपरोभयप्रकाशकं भवित्विति ।।

80. तथा अनुभूतेरिति । ज्ञानगोचरा अपि स्मृतिरनुभूयते लोके यदुत मम पूर्वकाले नीलाकारं

१. 'तथार्थान्तर०' इति ड-पाठ: ।

\*
अर्थदर्शनात् प्राग्दृष्टेऽर्थे स्मृतिस्ततस्तदा बुद्ध्यनुमानं ततस्तत्स्मृतिरिति । एवमर्थदर्शनरूपेवेयंस्मृतिरिति न लौकिकं तदा-तिस्मन् अर्थग्रहणकाले तथा-तेन स्मर्तव्य-ग्रहणरूपेण तदभावात्

અનુભવાય છે... પણ જે લોકો જ્ઞાનને અસ્વસંવિદિત માને છે, તેઓના મતે તેવી સ્મૃતિ ઘટતી નથી, કારણ કે અસંવિદિત હોવાથી તો જ્ઞાનનો પૂર્વકાળે પણ અનુભવ થયો નથી, તો તે વિશે સ્મૃતિ શી રીતે પ્રવર્તે ?

પ્રશ્ન : અનનુભૂત (=અસંવિદિત) જ્ઞાન વિશે પણ સ્મૃતિની પ્રવૃત્તિ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર: અરે ! તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, કદી અનુભવ ન થયેલા પદાર્થોની પણ સ્મૃતિ થવા લાગશે.. (છઢા ભૂત જેવા અસત્ પદાર્થની પણ સ્મૃતિ માનવી પડશે...) એટલે માનવું જ રહ્યું કે, પૂર્વકાળે જ્ઞાને પોતે જ પોતાનું સ્વરૂપ જાણી લીધું હતું અને એટલે જ તે જ્ઞાન પોતાની પૂર્વઅવસ્થાનું સ્મરણ કરે છે... (તેથી જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિની સંગતિ કરવા, જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત માનવું જ જોઈએ...)

(૧૫૬) મીમાંસક: વર્તમાનકાલીન પદાર્થને દેખીને પૂર્વકાલીન અર્થનું સ્મરણ થાય છે, એટલે વર્તમાનકાલીન અર્થદર્શન તે પૂર્વકાલીન અર્થસ્મૃતિનું કારણ છે... આ વર્તમાનકાલીન અર્થદર્શન જ જ્ઞાનની સ્મૃતિ છે... (કારણ કે એ જ તો ભૂતકાલીન અર્થનું સ્મરણ કરાવે છે અને સ્મરણ કરાવનારને જ તો સ્મૃતિ કહેવાય...)

એટલે અમારો કહેવાનો **અભિપ્રાય** એ કે, વર્તમાનકાલીન અર્થદર્શનથી પૂર્વદેષ્ટ અર્થની સ્મૃતિ

ज्ञानमभविदिति । न चेयमस्यसंविदितज्ञानवादिनो मते घटते, ज्ञानस्य पूर्वकालेङननुभवात् । न चाननुभूतेङिप विषये स्मृतिः प्रवर्त्तते, अतिप्रसङ्गव्याघातात् । अतोङभ्युपगन्तव्यमेतद् यदुत पूर्वकाले ज्ञानेनात्मीयं स्वरूप-मात्मनैवावबुद्धमासीत् । ततः प्राच्यामवस्थां ज्ञानमात्मप्रतिबद्धां स्मरतीति स्मृतिरुत्पद्यत एवेति ॥

- 81. अर्थदर्शनात्प्राग्वृष्टेऽर्थे स्मृतिरिति । घटादिकमर्थमालोच्य साम्प्रतकाले पश्चादतीतार्थगोचरा स्मृतिरुत्पद्यत इति पराभिप्रायः ॥
- 82. ततस्तदा बुद्धचनुमानिमिति । तत:-प्राग्दृष्टार्थस्मृतेः सकाशात् तदा-अतीते काले यका बुद्धिस्तस्या अनुमानं भवति । यतो ममातीतार्थगोचरा स्मृतिः साम्प्रतमुत्पन्ना तज्जाने नूनं मम प्राक्काले तिद्वषया बुद्धिरभवदिति रूपम् ॥
  - 83. त्तरतत्रमृतिरिति । ततः-तदा बुद्धचनुमानात् तत्रमृतिः तस्याः-तदा बुद्धेः स्मृतिः-स्मरणम् ॥
- 84. एवमर्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरिति न लौकिकमिति । एवम्-उक्तेन प्रकारेणार्थदर्शनरूपैव-वार्त-मानिकार्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरित्येतत् परकीयं मतं न-नैव लौकिकम्, अपि तु लोकमार्गोत्तीर्णम् । अयमत्र

१. पूर्वमुद्रिते लुप्तमिदं सम्पूर्णं विवरणम् । २. 'एवं दर्शनरूपै०' इति क-पाठ: ।

www.jainelibrary.org

થાય અને પછી તે સ્મૃતિથી પૂર્વદેષ્ટ અર્થને વિષય કરનાર જ્ઞાનનું અનુમાન થાય… તે આ રીતે → "અતીત અર્થને વિષય કરનારી મને સ્મૃતિ થઈ રહી છે, એટલે નિશ્ચે તે પદાર્થ મને પહેલા જણાયો હોવો જોઈએ (અર્થાત્ તદ્વિષયક બુદ્ધિ મને અવશ્ય થઈ હતી.)" ← આમ બુદ્ધિનું અનુમાન થયા બાદ, તે ભૂતકાલીન અર્થવિષયક બુદ્ધિનું સ્મરણ થાય છે…

આ રીતે, જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત માન્યા વિના પણ જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિ સંગત છે... (ક્રમ: (૧) વર્તમાનકાલીન પદાર્થદર્શન, (૨) ભૂતકાલીન પદાર્થસ્મરણ, (૩) ભૂતાર્થવિષયક બુદ્ધિનું અનુમાન, અને (૪) તે બુદ્ધિની સ્મૃતિ...) તેથી જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત માનવાની કોઈ જરૂર નથી, ફલતઃ તેની પરોક્ષતા જ વાસ્તવિક છે...

સ્યાદાદી: તમારું (વર્તમાનકાલીન અર્થદર્શનને જ સ્મૃતિ માનવારૂપ) કથન લૌકિક નથી, પણ લોકમાર્ગથી બાહ્ય છે, કારણ કે જો પૂર્વ અર્થસ્મરણથી તદ્વિષયક જ્ઞાનની સ્મૃતિ માનો, તો વિદ્યુદાદિ અર્થવિષયક જ્ઞાનની સ્મૃતિ અસંગત થાય..

પ્રશ્ન : કઈ રીતે ?

ઉત્તર : જુઓ, વર્તમાનમાં અર્થગ્રહણ વખતે પૂર્વદેષ્ટ પદાર્થનું સ્મરણ ત્યારે થાય કે, જયારે તે પદાર્થનું અસ્તિત્વ હોય, પણ વીજળી વગેરે કેટલાક પદાર્થોનો તો તે જ કાળે વિનાશ થઈ જાય છે, એટલે તેવા સ્મર્તવ્ય પદાર્થોનું વર્તમાનકાળે અસ્તિત્વ જ રહેતું નથી અને તેથી તો તે અર્થનું સ્મરણ નિર્વિષયક જ ગણાશે. (કારણ કે પદાર્થ વિના થનારું સ્મરણ તે નિર્વિષયક જ અર્થસ્મરણ કહેવાય…)

અને નિર્વિષયક જ્ઞાન તો મીમાંસકો માનતાં નથી, એટલે તો તે અર્થસ્મરણ અસંગત જ થશે ને ? પ્રશ્ન : પણ તેવું થવાથી પ્રસ્તુતમાં શું ?

ઉત્તર: પ્રસ્તુતમાં એ જ કે, જ્યારે તે પદાર્થનું અસ્તિત્વ જ નથી, ત્યારે તે પદાર્થ, પોતાની સ્મૃતિ જ ન થવાથી, સ્વવિષયક જ્ઞાનનું અનુમાન શી રીતે કરાવે ? અને તેથી તે સ્વવિષયક જ્ઞાનની સ્મૃતિ શી રીતે સંગત થાય ? (એટલે તેવો ક્રમ માનવામાં જ્ઞાનવિષયક સ્મૃતિ અસંગત ઠરશે…) માટે, જ્ઞાનની પરોક્ષતા માનવી યુક્તિયુક્ત નથી…

**\***-----**\*** विवरणम् **\***-----**\*** 

भाव:-साम्प्रतकालभाविनोऽर्थदर्शनात् प्राग्टृष्टेऽर्थे स्मृतिस्ततस्तदा बुद्धचनुमानं ततस्तत्स्मृतिर्भवति । यतस्ततो चार्तमानिकार्थदर्शनरूपैवेयमस्तु, तन्द्वेतुकत्वात् तस्या इति यदुच्यते मीमांसकेन तदलौकिकमेवेति ॥

85. विनाशसम्भवादिति । यदि प्राच्यार्थस्मरणात् तद्धिषयज्ञानस्मृतिरित्यङ्गीक्रियते, तदा विद्युदादिः क्षणिकः पदार्थस्तत्कालविनष्टः कथं साम्प्रतं स्वज्ञानस्मृतिहेतुः स्यादिति ? यदि तु ज्ञानं स्वसंविदितमभ्युपेयते तदा तस्य साम्प्रतमपि पर्यायान्तराविष्टस्य सिन्नहितत्वात् स्मृतिर्युज्यत एवेति ॥

१. 'तस्येति' इति क-पाठ: । २. 'प्राप्त्यार्थ॰' इति च-पाठ: ।

| आधकारः )                     | व्याख्या-विवरण-विवचनसम्भान्यतः <b>१०१७</b>                                  |
|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| •                            | ८८ ) न चात्र प्रमाणम्, अनुमानाभावात् तल्लक्षणायोगात् अर्थापत्ते-            |
| <b>*</b>                     | <b>० व्या</b> ख्या <b>०</b>                                                 |
| अनन्तरोदितेन <b>निर्विषय</b> | हानाभाव उक्तः, तैमिरिककेशादिज्ञानाभाव इत्यर्थः । <b>न चात्र प्रमाणम्</b> ,  |
|                              | ·····································                                       |
|                              |                                                                             |
|                              | સંવિદિત માનવામાં, શું તેવો દોષ ન રહે ?                                      |
| -                            | . કે તે સ્વસંવિદિત જ્ઞાનદ્રવ્ય-બીજા પર્યાયરૂપે તો, વર્તમાનકાળે પણ વિદ્યમાન  |
| છે, એટલે જ તેની સ્મૃતિ       | થવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી. તેથી જ્ઞાનની સ્વસંવિદિતતા જ માનવી જોઈએ…               |
|                              | <b>ૠ મીમાંસક્રમતે ભ્રાન્તજ્ઞાનની અસંગતિ ૠ</b>                               |
|                              | . કથનથી, કુમારિલ ભેંદ્રમતે (=મીમાંસક એકેદેશીયમતે) તિમિરરોગવાળાને            |
| થતું કેશાદિજ્ઞાન અસંગત       | . ઠરે છે (અર્થાત્ તેઓના મતે તેવા જ્ઞાનનું અસ્તિત્વ ઘટતું નથી) તે            |
| આ રીતે -                     |                                                                             |
|                              | વ્યક્તિને બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન, કેશજ્ઞાન આદિ થાય છે અને તે જ્ઞાન વખતે ખરેખર   |
|                              | ાર્થ હોતો નથી… હવે તમે તો બાહ્યાર્થપ્રાકટ્યથી વિજ્ઞાનનું અનુમાન કરો         |
| છે, પણ અવિદ્યમાન બાદ         | માર્થ શી રીતે પ્રગટ થાય ? અને તેની પ્રગટતા વિના શી રીતે જ્ઞાનનું અનુમાન     |
| થાય ?                        |                                                                             |
| (એટલે જ્ઞાનને બા             | હ્યાર્થપ્રાકટ્યથી અનુમિત માનવામાં, તે કેશવિજ્ઞાનાદિ ભ્રાન્તજ્ઞાનની અસંગતિ   |
| થશે…)                        |                                                                             |
| ,                            | તેવા ઉપપ્લવરૂપ (=ભ્રમરૂપ)માનવું જોઈએ અને એ જ જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત             |
| માનવું જોઈએ… એ રી            | તે જો જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત માનો, તો પોતા દ્વારા જ પોતાના સ્વરૂપનો બોધ         |
| <b>*</b>                     | <b>॰</b> विवरणम् <b>॰</b>                                                   |
| 86. तैमिरिककेश               | दिज्ञानाभाव इति । तैमिरिकस्य यत् केशादिज्ञानं तस्याभावो भट्टमते प्राप्नोती- |
| त्यर्थ: । तथाहि-तैमिरिक      | स्य शशधरद्वितयगोचरमुत्पद्यते ज्ञानम्, तत्र च बाह्यविषयस्यासत्त्वात् । अत    |
| कथं तत्र बाह्यार्थप्राकटच    | द् विज्ञानमनुमीयते ? न ह्यविद्यमानोऽर्थः प्रकटो भवति, अतो विज्ञानमेव        |
| तत्तादृशमुपप्लवरूपं स्वसं    | विदितमभ्युपगन्तव्यम् । स्वसंविदिते हि तस्मित्रभ्युपगम्यमाने आत्मीयस्वरूपाव- |
|                              | भन्यथा त भान्तविज्ञानाभाव एव स्यादिति ॥                                     |

<sup>💠</sup> મીમાંસકદર્શનકારોમાં (૧) ભટ્ટ, અને (૨) પ્રભાકર બંનેનું અલગ-અલગ મંતવ્ય છે. યઘપિ બંને જ્ઞાનને પરોક્ષ માને છે, પણ (૧) ભટ્ટ બાહ્યાર્થપ્રાકટ્ચથી જ્ઞાનને અનુમેય માને છે, જ્યારે (૨) પ્રભાકર જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થતાં સંવેદન નામના ફળથી તે જ્ઞાનને અનુમેય માને છે… પ્રસ્તુતમાં ભક્રમતને આશ્રયીને નિરાસ ચાલતો હોવાથી, પ્રંથમાં તેનો ઉલ્લેખ કરેલ છે…

१. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'बाह्यार्थ: प्राक॰' इत्यशुद्धिः, N-प्रतानुसारेणात्र शुद्धिः । २. 'स्वसंविदितेदितद्धि तस्मि॰' इति ख-पाठ:।

अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रमः । नैन्वस्त्यनुमानं यदाह भाष्यकारः-"ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छति" इति । एतदाशङ्क्ष्याह-अनुमानाभावात् । अभावश्च तह्यक्षणायोगात्-अनुमानलक्षणायोगात् विक्षधर्मत्वाद्यभावेन अर्थापत्तिरनुमानशब्देनाभिप्रेतेत्येतदाशङ्क्याह-अर्थापत्तेरप्यभावेऽप्रवृत्तेः

સંગત થઈ જાય (તેમાં બાહ્યાર્થપ્રાકટ્યની અપેક્ષા ન રહે…) તેથી ભ્રાન્ત વિજ્ઞાનની નિર્બાધ સંગતિ થઈ જાય… અન્યથા તો ભ્રાન્ત વિજ્ઞાનનો અભાવ તદવસ્થ જ રહેશે…

### 🗯 અર્થજ્ઞાનથી બુદ્ધિઅનુમાનમાં અપ્રમાણતા 🕸

(૧૫૮) બીજું તમે જે કહો છો કે, "અર્થપ્રાકટ્યથી જ જ્ઞાન (૫૨ોક્ષ) જણાય છે…" - તે વાતમાં કોઈ પ્રમાણ નથી… (અને પ્રમાણ વિનાની વાત ગ્રાહ્ય બને નહીં.)

મીમાંસક: અરે! અમે પહેલાં જ તો કહ્યું કે, તે વાતને સિદ્ધ કરનાર અનુમાન પ્રમાણ છે. ભાષ્યકારે કહ્યું છે કે - "પદાર્થનું જ્ઞાન થયે, અનુમાન દ્વારા તદ્વિષયક બુદ્ધિનો અવગમ થાય છે." (જૈમિનીયસૂત્ર - શાબરભાષ્ય ૧/૧/૫)

(અનુમાનપ્રયોગ : अर्थविषयकं ज्ञानं सत्, अर्थप्राकट्येन ज्ञायमानत्वात् (તો પ્રમાણ નથી - એવું તમે શી રીતે કહો છો ?)

સ્યાદાદી : તમારી વાત બરાબર નથી, કારણ કે પ્રસ્તુતમાં તેવું અનુમાન થઈ શકે નહીં...

પ્રશ્ન : પણ કારણ ?

ઉત્તર: કારણ કે અનુમાનનું લક્ષણ ઘટતું નથી. તે આ પ્રમાણે → (૧) પક્ષધર્મતા,(૨) સપક્ષસત્તા, (૩) વિપક્ષાસત્તા... આ બધા હેતુના ધર્મો છે, આ બધા ધર્મો જણાયા બાદ જ તે હેતુ દ્વારા સાધ્યસિદ્ધિ થઈ શકે... પણ પ્રસ્તુતમાં આ બધા ધર્મોનું જ્ઞાન થવું અસંભવિત છે... જુઓ, મીમાંસકોને અર્થપ્રાकट્ય હેતુથી અર્થવિષયક જ્ઞાનનું સત્ત્વ સાધવું છે...

અહીં જ્ઞાન તે પક્ષ છે, તેમાં હેતુનું રહેવું તે પક્ષધર્મતા કહેવાય… આવી પક્ષધર્મતા ત્યારે જણાય, કે જયારે જ્ઞાન અને અર્થપ્રાકટ્ય બંનેનો અવગમ એકી સાથે થતો હોય… પણ જ્ઞાન તો ક્ષણિક હોવાથી, અર્થપ્રકટતા વખતે તેનો નાશ થઈ જાય છે, એટલે તો તેની સાથે અર્થપ્રાકટ્યરૂપ હેતુની પક્ષધર્મતાદિ જાણી શકાય નહીં…

### ф......ф.....ф....

- 87. अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रम इति । अर्थज्ञानात्-अर्थप्राकट्याद् बुद्धौ साध्यायां इत्येषोऽर्थः प्रक्रमाल्लभ्यत इत्यर्थः ।।
- 88. पक्षधर्मत्वाद्यभावेनेति । अर्थप्राकट्याब्देतोः सकाशादर्थगोचरज्ञानस्य सत्त्वं साध्यते मीमां-सकैः । न चार्थप्राकट्यस्य ज्ञानेन सह पक्षधर्मत्वादयो हेतुधर्माः परिच्छेतुं पार्यन्ते, क्षणिकत्वेन ज्ञानस्या-र्थप्राकट्यसमये प्रलयप्राप्तत्वात् । ननु यद्यप्यर्थप्राकट्यसमये विविक्षतबुद्धिक्षणो नास्ति, तथापि बुद्धिसामान्यं

१. 'न त्वस्त्यनु॰' इति **ड**-पाठः । २. 'चार्थप्राक्तनचार्थप्राकट्यस्य' इति **ख-**पाठः । ३. 'तस्यार्थप्राकट्य॰' इति **क-**पाठः ।

रप्यभावेऽप्रवृत्तेर्बुद्धिव्यक्तेश्च तदाऽसत्त्वेनाभावात् तदव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्येतर-कारणात् भावोपलम्भकप्रमाणान्तर्गतत्वेन । यदि नामैवं ततः किमित्याह-बुद्धिव्यक्तेश अनुमेयायाः तदा-तस्मित्रनुमानकालेऽसत्त्वेन हेतुना क्षणिकतयाऽभावात् तँदव्यतिरिक्तस्य च-बुद्ध्यव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्य बुद्धिसामान्यस्याभावात् इतरस्यापि-व्यतिरिक्तस्य व्यति-\* અનેકાંતરશ્મિ \* આમ, જ્યારે પક્ષધર્મતાદિ જ અનવગત છે, ત્યારે તે અર્થપ્રાકટ્ય હેતુ દ્વારા, જ્ઞાનનું સત્ત્વ શી રીતે સિદ્ધ કરાય ? (એટલે અર્થવિષયક જ્ઞાનનું અનુમાન થવું અસંભવિત છે...) 💥 પ્રસ્તુતમાં અર્થાપત્તિની અપ્રમાણતા 💥 **મીમાંસક :** અનુમાનશબ્દથી અમને અર્થાપત્તિ કહેવી અભિપ્રેત છે... તેથી પદાર્થમાં જે જ્ઞાતતા ઊભી થઈ છે. તે જ્ઞાનનાં સત્ત્વ વિના ઘટી શકે નહીં, એટલે અર્થાપત્તિ દ્વારા જ્ઞાનનું સત્ત્વ જણાઈ આવે છે... (આમ, અર્થપ્રાકટ્યથી જ્ઞાનનું સત્ત્વ સિદ્ધ કરવામાં અર્થાપત્તિ પ્રમાણભૂત છે...) સ્યાદ્વાદી : આ વાત પણ યુક્ત નથી, કારણ કે તમે છ પ્રમાણ માનો છો : (૧) પ્રત્યક્ષ, (૨) અનુમાન, (૩) ઉપમાન, (૪) શબ્દ, (૫) અર્થાપત્તિ, અને (૬) અભાવ… આમાંથી પહેલા પાંચ પ્રમાણોને ભાવસાધક માનો છો અને અભાવને અભાવસાધક માનો છો... (એટલે અર્થાપત્તિ તો तभारा भते लावसाध्य ४ छे...) પ્રશ્ન : તો શું થયું ? ઉત્તર : હવે અર્થપ્રાકટ્ય સમયે તો (ક્ષણિક એવા) જ્ઞાનનો અભાવ છે, તો તેનું સત્ત્વ સાધવા, ભાવોપલંભક અર્થાપત્તિની પ્રવૃત્તિ શી રીતે સંગત થાય ? 🔆 અનુમાન વિશે મીમાંસક આશંકાનો નિરાસ 🕸 મીમાંસક : અર્થપ્રાકટ્ય સમયે, અનુમેય એવી વિવક્ષિત બુદ્ધિક્ષણ ભલે ન હોય… (કારણ કે તે તો ક્ષણિક છે…) પણ બુદ્ધિસામાન્ય તો હોઈ જ શકે ને ? (કારણ કે તે તો નિત્ય છે…) એટલે તેની સાથે અર્થપ્રાકટ્યરૂપ હેતુની પક્ષધર્મતાદિ જાણી લઈ, પછી તે હેતુ દ્વારા વિવક્ષિત બુદ્ધિક્ષણનું અનુમાન ન થઈ શકે ? સ્યાદ્વાદી : પહેલા તો એ કહો કે, તે બુદ્ધિસામાન્ય વિવક્ષિત બુદ્ધિક્ષણથી (૧) અભિન્ન છે, કે (૨) ભિન્ન ? એ બે વિકલ્પો છે... (૧) જો અભિન્ન માનો, તો વિવક્ષિત બુદ્ધિક્ષણનો નાશ થયે, તદભિન્ન સામાન્યનો પણ નાશ ф

भविष्यतीत्याह- 89. तदच्यतिरिक्तस्येत्यादि यावद् ग्रहणादिति । अयमभिप्रायः-तद्बुद्धिसामान्यं विविधित-बुद्धिक्षणादव्यतिरिक्तं व्यतिरिक्तं वा इति विकल्पयुगलकम् । तत्र यद्यव्यतिरिक्तिमिति पक्षः कक्षीक्रियते स न घटत एव, विविधितबुद्धिक्षणनाशे तदव्यतिरिक्ततया तत्सामान्यस्यापि विनष्टत्वात्, अन्यथा ह्यभेद

E808 अनेकान्तजयपताका स्यापि तंदग्रहणे ग्रहणात् । (१५९) इति स्वात्मन्यपि तत्सम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे पराव-रिक्ततया र्बुद्धिसामान्यस्य **तदंग्रहे** बुद्धि-व्यक्त्यग्रहे । किमित्याह-**अग्रहणात् । इति**-एवं स्वात्मन्यिप तत्सम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे-बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे सित परावबोधाय शास्त्रकरण-\* અનેકાંતરિમ \* થઈ જશે… (ફલતઃ અર્થપ્રાકટય સમયે તે બુદ્ધિસામાન્યનું પણ અસ્તિત્વ નહીં રહે…) જો વિવક્ષિત બુદ્ધિક્ષણનો નાશ થવા છતાં પણ તેનો નાશ ન માનો, તો તો તે બેનો અભેદ જ ન કહેવાય… (અભેદ ન હોવાથી જ તો, એકના નાશમાં પણ બીજાનું અસ્તિત્વ રહે છે…) એટલે પહેલો વિકલ્પ તો યુક્ત નથી...

(२) જો ભિન્ન માનો, તો, પણ (तदग्रहे=) બુદ્ધિવ્યક્તિના પ્રહેણ વિના (अग्रहणात्=) બુદ્ધિ-સામાન્યનું ગ્રહણ થાય જ નહીં. કારણ કે ગોના ગ્રહણ વિના ગોત્વની પ્રતીતિ કદી થતી નથી… અને અર્થપ્રાકટ્ય વખતે તો તે નષ્ટ થઈ ગઈ હોવાથી તે બુદ્ધિવ્યક્તિનું ગ્રહણ કરવાનો કોઈ ઉપાય જ નથી. તો તેના ગ્રહણ વિના બુદ્ધિસામાન્યનું ગ્રહણ શી રીતે થાય ?

આમ, બુદ્ધિસામાન્યનું ગ્રહેશ અસંભવિત જ હોવાથી તેને લઈને પણ, અર્થપ્રાકટ્ચરૂપ હેતુની પક્ષધર્મતા આદિ જાણી શકાય નહીં… (એટલે જ આત્મગત બુદ્ધિનું અનુમાન અસંગત જ થશે...)

### 💥 મીમાંસકમતે શાસ્ત્રકરણની અચુક્તતા 💥

(૧૫૯) ઉપરોક્ત રીતે, જ્યારે પોતામાં રહેલ બુદ્ધિસંબંધી ચેષ્ટાનું ગ્રહણ પણ અસંભવિત છે (અર્થાતુ 'મારી બુદ્ધિ આવી છે' એવો બોધ પણ જ્યારે ન થતો હોય) ત્યારે બીજાનું જ્ઞાન તો શી રીતે

························· विवरणम् **४**·········

एव न स्यात् । अथ व्यतिरिक्तमङ्गीक्रियते तर्हि बुद्धिव्यक्तेरग्रहणे न गृह्यत एव तत् । न हि गोरप्रतीतौ गोत्वप्रतीतिः कस्याप्यूपजायते । न च बृद्धिव्यक्तेर्ग्रहणे कश्चिद्पायस्ते सम्भवति, अर्थप्राकट्यकाले बुद्धे-र्विनष्टत्वात् ॥

90. बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे इति । बुद्धिसम्बन्धिन्याश्चेष्टाया अग्रहे । मदीया बुद्धिरेवं च स्वभावेत्येवंविधबोधाभावे इत्यर्थ: ॥

१. 'अग्रहेऽग्रहणात्' इति तु व्याख्यायाम् । २. 'बुद्धिरव्यक्तग्रहे किमित्याह' इति ड-पाठ: । ३. पूर्वमुद्रिते 'तद्ग्रहे । किमि॰' इति पाटः, अत्र तु D-प्रतपाटः । ४. पूर्वमुद्रितेऽत्राशुद्धिप्रचुराः पङ्क्तयः, पश्यन्तु ताः - 'बुद्धिव्यतिरिक्तेन ग्रहणे मृह्यत एव । ततो न हि गोचरप्रतीता गोत्वप्रतीति: कस्याप्युपजायते । न च बुद्धिव्यतिरिक्ते ग्रहणे कश्चिद्पायस्ते संभवति, अर्थप्राक्कालबुद्धेर्विनष्टत्वात् ॥' इति, अत्र तु N-आदिप्रतानुसारेण शुद्धि कृत्वा विन्यस्तास्ताः । ५. 'प्राकट्या[र]काले बुद्धे० ' इति ख-पाठ: । ६. 'भाव्ये त्येवं०' इति ख-पाठ: । पूर्वमुद्रितेऽत्र 'मदीया बुद्धिरेवं च भवत्येवंविधविरोधाभावे इत्यर्थ:' इति पाठस्याशुद्धिः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

### बोधाय शास्त्रकरणमयुक्तमित्येवमादिना''॥

( १६० ) साम्प्रतं यदुक्तं 'द्विचन्द्रादिवत्' इत्येतन्निरूप्यते । अयं हि दृष्टान्तो वर्तते । अस्य चायमर्थोऽभिप्रेत:-योऽयं द्वितीयचन्द्रोऽलीकप्रतिभासस्तस्य सहोपलम्भनियमो-

मयुक्तम्, एवं परपरिज्ञानासम्भवादिति भावः । एवमादिना ग्रन्थेन निर्णीतमेतदस्मद्गुरुभिः । निर्णीता हेतुवक्तव्यता ॥

साम्प्रतं यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे एव-द्विचन्द्रादिवदिति निदर्शनत्वेन एतन्निरूप्यते । अयं हि दृष्टान्तो वर्तते । अस्य चायमर्थोऽभिप्रेतो दृष्टान्तस्य योऽयं द्वितीयचन्द्रः । किंविशिष्ट इत्याह-अलीकप्रतिभासो बहिस्तदभावेन तस्य सहोपलम्भनियमोऽस्ति बहिश्चन्द्रेण । न

ત્રંભવે ? ન જ સંભવે, કારણ કે પોતાને જાણ્યા વિના બીજાને જાણવું અશક્ય છે.

અને બીજાનું જ્ઞાન થયા વિના, બીજાના બોધ માટે શાસ્ત્રની રચના કરવી બિલકુલ યોગ્ય નથી... (સામેવાળાનું જ્ઞાન થાય, તો 'તેના માટે શું હિતકારી છે' - એ બધું જાણી, તેના પ્રાયોગ્ય શાસ્ત્રનું કરણ સંગત બને, અન્યથા નહીં...)

આ રીતે જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત માનવા માટે, અમારા પૂર્વાચાર્યોએ સચોટ તર્કો બતાવ્યા છે…

નિષ્કર્ષ : તેથી જો જ્ઞાનને પરોક્ષ માનશો, તો ઉપરોક્ત દોષોથી છુટકારો થશે નહીં. એટલે જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત જ માનવું જોઈએ, એમ સ્થિત થાય છે..

હવે પ્રસ્તુત વાત પર આવીએ -

પ્રસ્તુતમાં વાત એ ચાલતી હતી કે, સહોપલંભ હેતુથી નીલ/નીલબુદ્ધિનો અભેદ થાય કે નહીં… પ્રંથકારશ્રીએ, તે હેતુથી તો તે બેના ભેદની સિદ્ધિ કરી બતાવી… હવે અદ્વૈતવાદીએ આપેલ 'દ્વિचन्द्रवत' દેષ્ટાંતની સમીક્ષા કરાય છે -

### 🕸 द्धियन्द्र ६ष्टांतनी सभीक्षा 🕸

(૧૬૦) પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "બે ચન્દ્રની જેમ નીલ-નીલબુદ્ધિનો પણ સહોપલંભ હોવાથી, તે બેને એક જ માનવા જોઈએ…" ← અહીં તમે દેષ્ટાંત તરીકે 'દ્વિચન્દ્ર'નો ઉલ્લેખ કરો છો, પણ અમે તમને પૂછીએ છીએ કે, આનો કયો અર્થ તમને અભિપ્રેત છે ?

બૌદ્ધ : સાંભળો, આકાશમાં જે બીજો ચન્દ્ર દેખાય છે, તે ખરેખર તો આકાશમાં અવિદ્યમાન છે. એટલે તેનો પ્રતિભાસ અલીક (=મિથ્યા) છે… આ અલીકપ્રતિભાસરૂપ દ્વિતીયચન્દ્ર અને બાહ્ય

91. एवं परपरिज्ञानासम्भवादिति । न ह्यात्मन्यज्ञाते सति परः परिज्ञायत इति ॥

१-२. ९६८तमे पृष्ठे । ३. 'यतोऽस्ति' इति क-पाटः ।

ॐ
ऽस्ति । न चासौ ततो भिन्न:, भेदे वस्तुत्वप्रसङ्गात् । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृशं बाह्यार्थग्रहणस्वभाविमवावभासमानमप्यबहिर्गोचरमेव । एवमखिलमेव विज्ञानमिति ।(१६१)
एतच्चानालोचितसुन्दरम्, तस्य भ्रान्तत्वेन तथात्वाविरोधात् । भ्रान्तत्वं च बाधकप्रत्ययो

 च्याख्या 
 च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्या च्याख्याख्या च्याख्या च्याख्

चासौ-चन्द्रस्ततः-अलीकप्रतिभासाद् भिन्नः । कुत इत्याह-भेदे वस्तुत्वप्रसङ्गाद् बहि-द्वितीयचन्द्रस्य । न चासौ परस्यापि वस्त्वित्यभिप्रायः । ततश्चेत्यादि । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृशं-द्विचन्द्राकारं बाह्यार्थग्रहणस्वभाविमव अवभासमानमि तथाप्रतीतेः । किमित्याह-अवहिर्गोचरं-बहिस्तस्य द्वितीयचन्द्रमसोऽभावात् । अयं भावः-किल परस्यापि सिद्ध एव दृष्टान्तः । अयमर्थोपनयः । एवं द्विचन्द्रवदिखलमेव विज्ञानं बाह्यार्थग्रहणस्वभाविमव अबहिर्गोचरिमिति । अन्नाह सिद्धान्तवादी-एतच्यानालोचितसुन्दरम्-अनन्तरोदितम् । कथिम-

(આકાશગત) ચન્દ્ર બંનેનો સહોપલંભિનિયમ છે, અર્થાત્ બંને સાથે જ ઉપલબ્ધ થાય છે… (અલીક-પ્રતિભાસ થાય, ત્યારે જ બે ચન્દ્ર દેખાય છે…)

આમ, સહોલંભ હોવાથી, (અલીકપ્રતિભાસરૂપ) બીજા ચન્દ્રને આકાશગત ચન્દ્રથી જુદો ન મનાય, જો તેને જુદો માનો, તો તે બીજા ચન્દ્રને વાસ્તવિક માનવો પડે (અને તેથી તેને અવસ્તુ નહીં માની શકાય..)

એટલે ખરેખર તો, આકાશમાં બે ચન્દ્ર નથી, પણ બાહ્યાર્થગ્રહણસ્વભાવરૂપ જણાતું એવું વિજ્ઞાન જ, બાહ્યવિષયવિનાનું દ્વિચન્દ્રાકાર માનવું જોઈએ.

હે જૈનો ! આવું દર્શાંત તો તમને પણ સિદ્ધ જ છે... (કારણ કે બે ચન્દ્ર વિનાનું તેવું જ્ઞાન તો તમને પણ માન્ય છે જ...)

ઉપનય: જેમ દ્વિચન્દ્રપ્રતિભાસી જ્ઞાન, બાહ્યાર્થને ગ્રહણ કરવારૂપે ભાસિત થવા છતાં પણ, બાહ્યાર્થવિષયક નથી, તેમ બધા જ જ્ઞાનો વિશે સમજવું... (અર્થાત્ તેઓ બાહ્યાર્થને ગ્રહણ કરવારૂપે ભાસિત થવા છતાં પણ બાહ્યાર્થવિષયક ન માનવા...)

એટલે જ અમે કહીએ છીએ કે, જ્ઞાનનાં વિષય તરીકે બાહ્યાર્થ માનવાની કોઈ જરૂર નથી. ફલતઃ જ્ઞાનાઢૈતવાદ જ વાસ્તવિક જણાય છે…

### 🕸 બૌદ્ધમંતવ્યની અનાલોચિતતા 🕸

(૧**૬૧) સ્યાદાદી** : તમારું બધું કથન ન વિચારીએ ત્યાં સુધી જ સુંદર છે, કારણ કે દ્વિચન્દ્ર-

### 92. परस्यापिति । आचार्यस्य ।

१. पूर्वमुद्रिते 'चन्द्रस्थापि वस्त्वभिप्रायः' इति पाठतुटिः, अत्र D-प्रतेन पूर्तिः कृता । २. 'एतदप्या' इति क-पाठः ।

पलब्धेर्दोषजत्वेन सकललोकसिद्धत्वात् तदनुभव एव तथाप्रतीतेः । (१६२) एवं तद्कलात् तज्जातीयानामेव तत्त्वव्यस्थापनं युक्तम्, न तु सामान्येन सर्वेषाम्, अतिप्रसङ्गात् । न हि

**♦......** ব্যান্তম **♦.....** 

त्याह-तस्य-द्विचन्द्रविज्ञानस्य भ्रान्तत्वेन हेतुना तथात्वाविरोधात्-अबहिर्गोचरत्वाविरोधात्। भ्रान्तत्वं च तस्य वाधकप्रत्ययोपलब्धेः तिमिरापगमेन । एतित्स्थरीकरणायैवाह-दोषजत्वेन तिमिरमिधकृत्य सकललोकसिद्धत्वात् द्विचन्द्रज्ञानस्य तदनुभव एव-द्विचन्द्रानुभव एव सित तैमिरिकस्यापि तथाप्रतीतेः-दोषजत्वेन प्रतीतेः, प्रतीतिश्च चिकित्साकरणगम्या । एवं च कृत्वा तद्बलात्-द्विचन्द्रज्ञानबलात् तज्जातीयानामेव भ्रान्तानां तत्त्वव्यवस्थापनं युक्तं साधम्य-सिद्धेः । न तु सामान्येन सर्वेषां-ज्ञानानाम् । कृत इत्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह न ही-

• અનેકાંતરશ્મિ • .....

પ્રતિભાસી જ્ઞાન તો ભ્રાન્ત છે, એટલે તે બાહ્યાર્થને વિષય ન કરે એ તો બરાબર જ છે, એમાં કોઈ વિરોધ નથી... (પણ તેને લઈને યથાર્થજ્ઞાનની પણ બાહ્યાર્થવિષયતાનો અપલાપ કરવો તે સમુચિત નથી...)

પહેલા આપણે એ જોઈએ કે, દ્વિચન્દ્રપ્રતિભાસી જ્ઞાન ભ્રાન્ત કેમ છે ?

જુઓ, તિમિરરોગના કારણે આકાશમાં બે ચન્દ્રો દેખાય છે, આ જ્ઞાન ભ્રાન્ત-ભ્રમણારૂપ જ માનવું જોઈએ, કારણ કે તિમિરરોગ દૂર થયે તેના બાધક જ્ઞાનનો સાક્ષાત્કાર થાય છે (પછી તેને બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન મટી એક ચન્દ્રનું જ્ઞાન થાય છે…) અને તેથી તે જ્ઞાન બાધ્ય બને છે, આવી બાધ્યતા યથાર્થજ્ઞાનની અસંભવિત હોવાથી, તે જ્ઞાન ભ્રમરૂપ જ સિદ્ધ થાય છે…

આ જ વાતને સ્થિર કરવા કહે છે કે -

હિચન્દ્રપ્રતિભાસી જ્ઞાન તિમિરદોષથી જ જન્ય છે, એવું સકલલોકને પ્રતીતિસિદ્ધ છે... અરે ! બે ચન્દ્રના અનુભવ વખતે, તિમિરદોષવાળા વ્યક્તિને પોતાને પણ તેવી પ્રતીતિ થાય છે કે -"તિમિરદોષના કારણે જ મને બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન થાય છે..." - આવી પ્રતીતિ હોવાથી જ તો, તે વ્યક્તિ, તિમિરદોષને દૂર કરવા ચિકિત્સા કરે છે...

એટલે તે જ્ઞાન દોષજન્ય જ છે અને તેથી જ તે જ્ઞાન ભ્રાન્ત છે… આવું ભ્રાન્તજ્ઞાન બાહ્યાર્થને વિષય ન કરે એ યોગ્ય જ છે.

(૧૬૨) તેથી **તાત્પર્ય** એ કે, આવા દ્વિચન્દ્રપ્રતિભાસી ભ્રાન્તજ્ઞાનના સામર્થ્યથી, તેવા સમાન-જાતીય ભ્રાન્તજ્ઞાનોની જ તત્ત્વવ્યવસ્થા કરવી યોગ્ય છે, કારણ કે તેનું સાધર્મ્ય તેઓની સાથે જ છે..

એટલે દ્વિયન્દ્રજ્ઞાનનું દેષ્ટાંત લઈને, તેના સમાનજાતીય રજતપ્રતિભાસાદિની બાહ્યાર્થવિષયતાનો નિરાસ કરવો યોગ્ય છે... પણ સામાન્યથી બધા જ જ્ઞાનોની તેવી (=બાહ્યાર્થ વિષયતાના નિરાસરૂપ) વ્યવસ્થા કરવી યોગ્ય નથી...

બૌદ્ધ: પણ તેને લઈને બધા જ જ્ઞાનોની તેવી વ્યવસ્થા કરવામાં વાંધો શું ?

ग्राह्याकारादिमद् विज्ञानमनुभूयत इति तत्तत्त्वभावतया सर्वस्यैव तथाविधत्वकल्पनं न्यायोपपन्नं बुद्धविज्ञानानामतथाविधत्वात् । (१६३) न चेदमतथाविधत्वममीषां तदि-तरेभ्यो भेदकभेदमन्तरेण, न्यायतोऽनुपपत्तेः, (१६४) पृथग्जनविज्ञानानामपि प्रमाण-

त्यादिना । न हि ग्राह्याकारादिमत्, 'आदि'शब्दात् ग्राहकाकारपरिग्रहः, विज्ञानमनुभूयत इति कृत्वा तत्तत्त्वभावतया कारणेन सर्वस्यैव-विज्ञानस्य तथाविधत्वकल्पनं-ग्राह्याकारादि-मत्त्वकल्पनं न्यायोपपन्नम् । कथं नोपपन्नमित्याह-बुद्धविज्ञानानां परपक्षेऽपि अतथाविध-त्वात्, अग्राह्याकारादिमत्त्वादित्यर्थः । यदि नामैवं ततः किमित्याह-न चेदमित्यादि । न चेद-मतथाविधत्वम्-अनन्तरोदितममीषां-बुद्धविज्ञानानां तदितरेभ्यः-ग्राह्याकारादिमद्विज्ञानेभ्यः सकाशाद भेदकभेदं-भेदकविशेषमन्तरेण-विना । कृत इत्याह-न्यायतोऽन्पपत्तेः, अतथा-

\* અનેકાંતરશ્યિ \*

સ્યાદાદી: અરે! તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, કોઈ એક જ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારે અનુભવાતું હોવાથી, તેને લઈને બુદ્ધવિજ્ઞાનાદિ તમામ જ્ઞાનો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારરૂપ માનવા પડશે! (પણ તમે તો તેવું માનતાં નથી…)

ભાવાર્થ: બૌદ્ધ, છદ્મસ્થનું જ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી કલુષિત માને છે અને બુદ્ધનું જ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી અકલુષિત શુદ્ધબોધરૂપ માને છે... એટલે હે બૌદ્ધ! કોઈ એક વિજ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ-વાળું અનુભવાય, તેટલા માત્રથી તેવા સ્વભાવે બધા જ જ્ઞાનોને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિવાળું માનવું ન્યાય-સંગત નથી, કારણ કે તેવું તો તમે નથી માનતાં... શું તમે બુદ્ધવિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારાદિવાળું માનો છો ? નથી જ માનતાં...

તો જેમ તમે, એક વિજ્ઞાનથી સમાનજાતીય જ છદ્મસ્થ વિજ્ઞાનની ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારરૂપ તત્ત્વ-વ્યવસ્થા માનો છો, તેમ ભ્રાન્તવિજ્ઞાનથી પણ, સજાતીય ભ્રાન્તજ્ઞાનોની જ (બાહ્યાર્થવિષયતાના નિરાસરૂપ) તત્ત્વવ્યવસ્થા માનવી જોઈએ, બધા વિજ્ઞાનોની નહીં...

સાર: એટલે યથાર્થજ્ઞાનો તો બાહ્યાર્થવિષયક સિદ્ધ થશે જ અને તેથી તેઓના વિષય તરીકે બાહ્ય પદાર્થની પણ નિર્બાધ સિદ્ધિ થશે... (માટે બાહ્યાર્થનો અપલાપ ઉચિત નથી...)

### 💥 ભેદક તરીકે બાહ્યાર્થની સચોટ સિદ્ધિ 🕸

(૧૬૩) પહેલી વાત એ કે, છદ્મસ્થપુરુષ એવા આપણા જ્ઞાન કરતાં બુદ્ધવિજ્ઞાનની અતથા-વિધતા (=િવસદેશતા) તે ભેદકવિશેષ વિના ન થાય… (આશય એ કે, જો તે બેનો કોઈ ભેદક હોય, તો જ સામાન્યજ્ઞાન કરતાં બુદ્ધજ્ઞાનની વિસદેશતા સંગત થાય…)

બૌદ્ધ: ભેદક વિના પણ, બુદ્ધજ્ઞાનની વિસદેશતા ન મનાય ?

સ્યાહાદી: ના, કારણ કે તેવું માનવું ન્યાયસંગત નથી. જુઓ, તમે શુદ્ધબોધ જ એક વાસ્તવિક

१. 'भेदकम्, भेद॰' इति ग-पाठः । २. 'त्वात् ग्राह्म॰' इति ड-पाठः ।

तदाभासाभ्युपगमात्, तत्रापि संवादिज्ञानजनकानां तदितरेभ्यस्तथैव भेदात्, भेदक-मन्तरेण समानभेदहेतुमात्रात् तथाभेदासिद्धेः, अतिप्रसङ्गादिति । एवं द्विचन्द्रेतरादि-

**♦**......

विधत्वस्य, समानहेतूनामसमानत्वायोगादित्यर्थः । समानं च बोधमात्रं परनीत्या सर्वविज्ञान-हेतुस्तदपराभावेनेति भावनीयम् । तथा पृथग्जनिक्जानानामिप-ग्राह्याकारादिमतां प्रमाण-तदाभासत्वाभ्युपगमात् कारणात् । एवं च तत्रापि-पृथग्जनिक्जानसमुदाये संवादिज्ञान-जनकानां प्रमाणानां तदितरेभ्यः-तदजनकेभ्यः प्रमाणाभासेभ्यः सकाशात् । किमित्याह-तथैव-तत्तदाभासतया पृथग्जनबुद्धविज्ञानवद् भेदात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-भेदकं-वस्त्व-न्तरमन्तरेण समानभेदहेतुमात्रादेव-केवलात् तथा-जातिभेदेन भेदासिद्धः । असिद्धिः अतिप्रसङ्गात्, बुद्धविज्ञानानामपि जातिभेदप्रसङ्गेनेति । एवं द्विचन्द्रेतरादिविज्ञानानामपि

**♦**......\* અનેકાંતરશ્મિ **♦**.....\*

તત્ત્વ માનો છો,તે સિવાય બીજું કોઈ તત્ત્વ નહીં. એટલે તમારા મતે છદ્મસ્થજ્ઞાન અને બુદ્ધજ્ઞાન બંનેનો શુદ્ધબોધરૂપ એક જ હેતુ બનશે, અર્થાત્ બંને સમાનહેતુક બનશે. એ સમાનહેતુવાળા પદાર્થો પરસ્પર સમાન જ હોવાના, તેઓમાં અસમાનતા-વિસદેશતા હોઈ શકે નહીં. આમ જ્ઞાનાદૈતવાદીમતે બંનેની વિસદેશતાનો વિલોપ થાય છે. (તે વિસદેશતાની સંગતિ કરવા, ભેદક તરીકે બાહ્યાર્થ માનવો જ રહ્યો…)

(૧૬૪) બીજી વાત, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી કલુષિત, આપણા લોકોનાં છદ્મસ્થજ્ઞાનોમાં પણ પુષ્કળ તરતમતાઓ છે, કારણ કે તમે (૧) કેટલાક જ્ઞાનો સંવાદિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર હોઈ પ્રમાણરૂપ માનો છો, અને (૨) કેટલાક જ્ઞાનો સંવાદિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર ન હોઈ અપ્રમાણરૂપ (=પ્રમાણા-ભાસરૂપ) માનો છો.

તો છદ્મસ્થ-બુદ્ધવિજ્ઞાનની જેમ, અહીં પણ (=છદ્મસ્થલોકોના જ્ઞાનોમાં પણ) પ્રમાણાભાસ (સંવાદીજ્ઞાન અજનક) જ્ઞાનો કરતાં, પ્રામાણિક (સંવાદિજ્ઞાનજનક) જ્ઞાનોનો ભેદ છે…પણ આ ભેદ, જ્ઞાનથી અલગ વસ્તુના અસ્તિત્વ વિના અસંગત છે…

બૌદ્ધ: શું હેતુભેદથી તેઓનો ભેદ ન થાય ?

સ્યાદાદી : પણ તમે તો શુદ્ધબોધરૂપ એક જ તત્ત્વ માનતા હોવાથી, તમારા મતે તે બંનેના હેતુઓ સમાન છે... એટલે જુદા-જુદા સમાન હેતુમાત્રથી, તેઓની વિસદેશતા થવી સિદ્ધ નથી...

(તાત્પર્ય એ કે, સમાનહેતુથી વ્યક્તિભેદ હોઈ શકે, જાતિભેદ નહીં, અર્થાત્ બે વિજાતીય કાર્યોત્પત્તિ ન થાય…)

જો માનો, તો અતિપ્રસંગ એ આવશે, કે બુદ્ધવિજ્ઞાનોમાં પણ પરસ્પર વિજાતીયતારૂપ ભેદ

१. पूर्वमुद्रिते 'मानं' इति पाठः, अत्र तु D-प्रतपाठः ।

विज्ञानानामिष भेदको भेदः समभ्युपगन्तव्यः । स च भेदकोऽर्थ एवास्तु, किमन्येन स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदिना कल्पितेन ? (१६५) बोधमात्रतत्त्ववादिनोऽस्य प्रदीर्घ-परम्परायामिष तन्मात्रातिरेकेण विशेषासिद्धितोऽभिधानमात्रत्वादिति । (१६६) अर्थस्तु

भेदकः कश्चिद् भेदः समभ्युपगन्तव्यो येन तानि तदन्येभ्यो बुद्धादिविज्ञानेभ्यो भिद्यन्त इति । स च भेदकः-भेदः अर्थ एव अस्तु बाह्यः, किमन्येन स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादिना किल्पितेन ? 'आदि'शब्दाद् वासनाशक्त्यादिग्रहः । किमिति तत्कल्पनाऽयुक्तेत्याह-बोध-मात्रतत्त्ववादिनः-वादिनः अस्य-स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादेः प्रदीर्घपरम्परायामपि सत्यां तन्मात्रातिरेकेण-बोधमात्रातिरेकेण विशेषासिद्धितः कारणादिभिधानमात्रत्वादस्येति ।

માનવો પડશે, કારણ કે જુદા જુદા બુદ્ધપુરુષોની જ્ઞાનવ્યક્તિઓ પણ જુદી જુદી જ છે અને તો તેમની પણ વિજાતીયતા થાય જ… પણ તમે તો તેવું માનતા નથી…

(બૌદ્ધો, દરેક બુદ્ધોનાં જ્ઞાનો, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારથી રહિત શુદ્ધબોધરૂપે સમાન માને છે, એટલે તેઓની વિસદેશતા અસ્વીકૃત છે... તો જેમ અહીં વિસદેશતા સ્વીકૃત નથી, તેમ પ્રમાણ-પ્રમાણાભાસ અંગે પણ સમજવું... અર્થાત્ તેઓની વિસદેશતા પણ સિદ્ધ થાય નહીં...)

સાર: આ પ્રમાણે (૧) દ્વિયન્દ્રવિષયક ભ્રાન્તજ્ઞાન અને અભ્રાન્તજ્ઞાન, (૨) છદ્મસ્થજ્ઞાન/ બુદ્ધજ્ઞાન, (૩) પ્રમાણ/પ્રમાણાભાસ... આ બધા વિસદેશ જ્ઞાનોનો ભેદ કરનાર કોઈ વસ્તુ માનવી જ રહી, કે જેથી તે જ્ઞાનોની પોતાના વિજાતીયજ્ઞાનોથી વિસદેશતા સાબિત થાય...

તો એ ભેદક તરીકે, ઘટાદિરૂપ બાહ્ય પદાર્થ જ થાઓ… (તે બાહ્ય પદાર્થ જ તે તે વિજ્ઞાનોનો ભેદ કરશે…) તે સિવાય (૧) પોતાની હેતુપરંપરાથી થયેલ હેતુભેદ, (૨) વાસનાશક્તિ… એ બધાની ભેદકરૂપે કલ્પના કરવાથી શું ?

(૧**૬૫) બૌદ્ધ**: પણ તેઓની તે રૂપે કલ્પના કરવામાં અયુક્ત શું ? (આશય એ કે, તે વિજ્ઞાનોના બોધરૂપ હેતુઓ જુદા જુદા છે. આ હેતુભેદ તે એંનાદિસિદ્ધ હેતુપરંપરાથી થાય છે. તો આ હેતુભેદથી જ વિજ્ઞાનોનો ભેદ માની લઈએ તો ? અથવા તો તે તે વ્યક્તિમાં રહેલ જુદી જુદી વાસનાશક્તિથી જ તે વિજ્ઞાનોનો ભેદ માની લઈએ તો ? આમ, ભેદકરૂપે હેતુભેદાદિ માનવામાં અયુક્ત શું ?)

સ્યાદાદી : જુઓ, તમે શુદ્ધબોધમાત્રને જ તત્ત્વ તરીકે કહેનારા છો, એટલે તમારા મતે તો, પોતાની હેતુપરંપરાથી થયેલ તે હેતુભેદ આદિની લાંબી પરંપરા પણ માત્ર શુદ્ધબોધરૂપ છે, તે સિવાય તેમાં કોઈ એવી વિશેષતા જ સિદ્ધ નથી, કે જે વિજ્ઞાનોનો ભેદ કરાવે…

<sup>❖</sup> તે હેતુભેદ પોતાના પૂર્વ હેતુભેદથી સિદ્ધ છે અને પૂર્વ હેતુભેદ પણ પોતાના પૂર્વ હેતુભેદથી સિદ્ધ છે -એમ અનાદિસિદ્ધ હેતુપરંપરા સમજવી...

१. 'भेदकार्थ' इति क-पाठः ।

सत्क्षयोपशमादिमतोऽभ्रान्तज्ञानहेतुरितरस्य तु विपर्ययहेतुरिति न किञ्चिदत्रावद्यम्, लोकसमयसिद्धत्वात् । (१६७) आह-आन्तरहेतोरेव तद्भेदाभ्युपगमे को दोषः ? ननु न

 \$
 व्याख्या

अर्थस्तु बाह्यः सत्क्षयोपशमादिमतः पुंसः, 'आदि'शब्दात् साँतोदयादिग्रहः, अभ्रान्तज्ञान-हेतुः-एकचन्द्रादिज्ञानहेतुः; इतरस्य तु-असत्क्षयोपशमादिमतः विपर्ययहेतुः-द्विचन्द्रादिज्ञान-हेतुरिति-एवं न किञ्चिदत्रावद्यं-पापम् । तथाहि-नैकचन्द्रादिव्यतिरेकेण कृष्णक्षपादौ द्विचन्द्र-ज्ञानोदय इत्यपालोचनीयमिति न किञ्चिदत्रावद्यम् । कुत इत्याह-लोकसमयसिद्धत्वात् । आह-आन्तरहेतोरेव सकाशात् तद्धेदाभ्युपगमे-द्विचन्द्रादिज्ञानभेदाभ्युपगमे, प्रक्रमाद् बुद्धादि-

**⊱**......♦ અનેકાંતરશ્મિ ♦.....

એટલે હેતુભેદાદિથી વિજ્ઞાનભેદનું કથન માત્ર બોલવા પૂરતું જ છે… (તેનાથી કોઈ વાસ્તવિક તત્ત્વવ્યવસ્થા થઈ શકે નહીં…)

### 🕸 પદાર્થનાં અસ્તિત્વમાં વિજ્ઞાનભેદની સંગતિ 🕸

(૧૬૬) પ્રશ્ન : પદાર્થનું અસ્તિત્વ માનો, તો શું વિજ્ઞાનભેદ ઘટી જાય ?

ઉત્તર: હા, કારણ કે પદાર્થ બે રીતે કારણ બને છે: (૧) સત્ ક્ષયોપશમ, સાતાવેદનીય કર્મનો ઉદય આદિવાળા પ્રમાતાને, તે અર્થ, એકચન્દ્રાદિનાં જ્ઞાનરૂપ અભ્રાન્તજ્ઞાનનું કારણ બને છે, અને (૨) અસત્ (=િમથ્યા) ક્ષયોપશમવાળા, અસાતાવેદનીયના ઉદયવાળા પ્રમાતાને, તે અર્થ, બે ચન્દ્રાદિનાં જ્ઞાનરૂપ ભ્રાન્તજ્ઞાનનું કારણ બને છે...

આમ, અર્થ જ, સામગ્રીભેદે ભ્રાન્ત/અભ્રાન્તરૂપ વિજાતીય જ્ઞાનોનું કારણ બને છે...

પ્રશ્ન : પણ આ બંને જ્ઞાનમાં અર્થની કારણતા શી રીતે જણાય ?

ઉત્તર: જુઓ, (૧) ચન્દ્રનાં અસ્તિત્વે જ એકચન્દ્રનું જ્ઞાન થવું તો પ્રતીતિસિદ્ધ છે, અને (૨) બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન પણ ચન્દ્રનાં અસ્તિત્વે જ થાય છે, તે વિના નહીં... એટલે જ તો (કૃષ્ણક્ષપા≔) અમાસની રાત્રિમાં બે ચન્દ્રનું જ્ઞાન થતું નથી...

આમ, અર્થ સાથે, બંને જ્ઞાનોનો અન્વય - વ્યતિરેક હોવાથી, અર્થની કારણતા વાસ્તવિક છે. તેથી અહીં કોઈ દોષનો અવકાશ નથી... ફલતઃ વિજ્ઞાનભેદનું કારણ અર્થ હોવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી, કારણ કે તે વાત લોક-શાસ્ત્રથી સિદ્ધ છે... (લોકમાં અર્થથી જ તે બે જ્ઞાનો થતાં દેખાય છે અને શાસ્ત્રોમાં પણ તેવું જ જણાવ્યું છે..)

### 🕸 આંતરહેતુથી વિજ્ઞાનભેદમાં પણ બાહ્યાર્થસિદ્ધિ 🕸

(૧૬૭) બૌદ્ધ: અર્થ વિના પણ, માત્ર આંતર (=અંદર રહેલ) વાસનારૂપ હેતુથી જ, બુદ્ધ-વિજ્ઞાન કરતાં તે બે ચન્દ્રાદિવિષયક જ્ઞાનનો ભેદ માની લઈએ તો ? તેમાં દોષ શું ? (આશય એ કે,

१. सातवेदनीयकर्मण उदयादिग्रहः । २. 'त्वात् आन्तर०' इति क-पाठः ।

कश्चित्, अपि तु बाह्यार्थिसिद्धिरेव । बोधमात्रस्वतत्त्वानि हि सर्वचित्तानि, न तदितिरिक्तं भेदकिमिति तन्मात्रनिबन्धनत्वाद् विजातीयभेदासिद्धेः, अस्य चानुभविसद्धत्वात् तद्धेदापादकं तत्कालुष्यकारि वस्तु सत् कर्माङ्गीकर्त्तव्यम्, (१६८) अन्यथा बुद्धस्येव प्रभूतबुद्धानां वा स्वरूपभेदेऽपि चित्तमात्राद् भ्रान्तेतरभेदाभाव इति बाह्यार्थिसिद्धिः ।

ज्ञानेभ्यः, को दोष इति ? एतदाशङ्क्याह-न किश्चदन्यः, अपि तु बाह्यार्थसिद्धिरेव । कथिमत्याह-बोधमात्रस्वतत्त्वानि-बोधमात्रस्वलक्षणानि यस्मात् सर्वचित्तानि, न तदितिरक्तं-बोधातिरिक्तं भेदकं वस्तु इति-एवं तन्मात्रनिबन्धनत्वात्-बोधमात्रनिबन्धनत्वात् विजातीय-भेदासिद्धः ग्राह्याकारादिमत्त्वेन अस्य च-विजातीयभेदस्य अनुभवसिद्धत्वात् हेतोः । किमि-त्याह-तद्धेदापादकं-विजातीयभेदापादकं बुद्धविज्ञानेभ्यः, पृथग्जनविज्ञानानामिति प्रक्रमः । तत्कालुष्यकारि-बोधमात्रकालुष्यकारि वस्तु सत्-अपरिकल्पितं कर्माङ्गीकर्त्तव्यं ज्ञाना-वरणीयादिः अन्यथा-तदनभ्युपगमे बुद्धस्येव कस्यचिदेकस्य प्रभूतबुद्धानां वा सन्तानभेदेन स्वरूपभेदेऽपि सति व्यक्त्यपेक्षया चित्तमात्रात् केवलात् भ्रान्तेतरभेदाभावः बोधमात्रा-

આપણામાં એવો આંતર દોષ રહેલો છે, કે જેથી આપણને જ બે ચન્દ્રાદિનું જ્ઞાન થાય છે, બુદ્ધને નહીં… આમ આંતરદોષથી જ, છદ્મસ્થજ્ઞાન અને બુદ્ધજ્ઞાનનો ભેદ માની લઈએ તો ?)

સ્યાદાદી: તેમાં કોઈ દોષ નથી, પણ તેવું માનવામાં તો બાહ્યાર્થની જ સિદ્ધિ થશે. તે આ રીતે - તમારા મતે છદ્મસ્ય જ્ઞાન-બુદ્ધજ્ઞાનાદિ તમામ જ્ઞાનો માત્ર શુદ્ધ બોધરૂપ છે, બાકી તે શુદ્ધબોધથી અલગ, કોઈ જ ભેદક વસ્તુ નથી... આમ (કોઈ જ ભેદક ન હોવાથી) શુદ્ધબોધ માત્ર તો સર્વત્ર સમાનરૂપે કારણ હોવાથી, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારાદિ રૂપે વિજાતીયજ્ઞાનોની સિદ્ધિ થશે નહીં... (આશય એ કે, છદ્મસ્થજ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારવાળું છે અને બુદ્ધજ્ઞાન તેનાથી રહિત છે - આમ, બંને જ્ઞાનો વિજાતીય છે. પણ જો બંનેનું કારણ શુદ્ધબોધરૂપે સમાન હોય, તો તેઓની વિજાતીયતા સિદ્ધ થાય નહીં...)

પણ બુદ્ધજ્ઞાન કરતાં છદ્મસ્થજ્ઞાનોની વિજાતીયતા તો અનુભવસિદ્ધ છે…

તો તે બુદ્ધજ્ઞાન કરતાં છદ્મસ્થજ્ઞાનોનો વિજાતીયભેદ કરનાર કોણ ? તો એ માટે માનવું જ રહ્યું કે, 'કર્મ' નામનું એક તત્ત્વ છે, તે વસ્તુસત્ (=પારમાર્થિક) છે અને તે જ છદ્મસ્થને થતાં દરેક બોધને કલુષિત કરનાર છે. આ કર્મ જ્ઞાનાવરણીય આદિરૂપે આઠ પ્રકારે છે.

અને વિજ્ઞાનથી અતિરિક્ત, આવું કર્મતત્ત્વ સ્વીકારવાથી તો, બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થશે જ.

(૧૬૮) બૌદ્ધ : (અન્યથા=) જો આવું કર્મતત્ત્વ ન માનીએ તો ?

સ્યાદ્વાદી : તો તો ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તનો ભેદ જ નહીં રહે… જુઓ, કોઈ એક બુદ્ધ કે ઘણા બુદ્ધો -તે બધાની જ્ઞાનસંતાન જુદી જુદી છે અને એટલે જ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ તેઓનું સ્વરૂપ જુદું જુદું છે…

# इयं चैकमर्थतोऽसकुदुक्तैवाभिनिविष्टस्त्वत्र पर इति पौन:पुन्येनोच्यते ॥

(१६९) एवं स्वप्निज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविजातीयम्, आविलबोधवद्, भूयस्तथा-दर्शकत्वेऽपि स्वमिथ्यात्वावसायहेतुः प्रवृत्तिनिवृत्तिकृदाविद्वदङ्गनादिसिद्धमनुभूत-

**० ०** व्याख्या **० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ०** <

विशेषात् इति-एवं बोधाद् भिन्नकर्मभावेन बाह्यार्थसिद्धिः । परिभावनीयमेतत् इयं च-बाह्यार्थसिद्धिः एवम्-उक्तनीत्याऽर्थतः-सामर्थ्येन असकृदुक्तैवेहैव ग्रन्थेऽभिनिविष्टस्त्वन-बोधमात्रतत्त्ववादे पर इति कृत्वा पौनःपुन्येन उच्यते बाह्यार्थसिद्धिः ॥

एवं स्वप्नविज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविजातीयम् । किंविशिष्टमित्याह-आविलबोधवत्-अस्पष्टबोधवद् भूयस्तथादर्शकं-प्राय: पुनस्तथादर्शकं यथा सकृद् दृष्टमिति क्वचिद् दर्शक-त्वेऽपि द्विस्तथा स्वप्नदर्शने स्विमध्यात्वावसायहेतुः प्रबुद्धविज्ञानतस्तथोपलब्धेः प्रवृत्ति-

છતાં પણ, તે તમામ જ્ઞાનસંતાનો શુદ્ધબોધરૂપ હોઈ, જેમ તેઓમાં ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તનો ભેદ નથી, તેમ છદ્મસ્થજ્ઞાન અને બુદ્ધજ્ઞાન પણ બોધરૂપે અવિશેષ (=સમાન) હોવાથી, સ્વરૂપભેદ હોવા છતાં પણ, તેઓનો ભ્રાન્ત-અભ્રાન્તરૂપે ભેદ નહીં રહે!

તેથી, છદ્મસ્થજ્ઞાનની પ્રાહ્ય-પ્રાહકરૂપે ભ્રાન્તતા અને બુદ્ધજ્ઞાનની અભ્રાન્તતા - એમ તેઓનો ભેદ સિદ્ધ કરવા, વિજ્ઞાનથી અતિરિક્ત 'કર્મ' તત્ત્વ તો માનવું જ પડશે અને એટલે તો બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થશે જ…

આ બાહ્યાર્થ સિદ્ધિ, ઉપરોક્ત પદ્ધતિએ, આ જ ગ્રંથમાં અનેકવાર કહી દીધી છે, તો પણ બૌદ્ધ ! તમે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદનો અભિનિવેશ પકડી વ્યામૂઢ થઈ ગયા છો, એટલે જ અમારે ફરી-ફરી બાહ્યાર્થસિદ્ધિ કહેવી પડે છે...

### 🕸 स्वप्नाहिज्ञानथी पण બાह्वार्थसिद्धि 🕸

(૧૬૯) સ્વપ્નદશામાં થતું જ્ઞાન તે જાગૃતદશામાં થતાં જ્ઞાનથી વિજાતીય છે... તે સ્વપ્ન-વિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે -

- (૧) અસ્પષ્ટ બોધવાળું ... (વિષયાકારનો જેમાં સ્પષ્ટ બોધ નથી..)
- (૨) પોતાની મિથ્યાપણાને જણાવવાનું કારણ... કોઈ વસ્તુ એકવાર સ્વપ્નમાં દેખાયા બાદ, ફરી બીજીવાર સ્વપ્નમાં દેખાય છે. એટલે સ્વપ્નવિજ્ઞાન, ફરી ઘણીવાર પોતાના મિથ્યા વિષયને બતાવનાર છે.

પ્રશ્ન : આમ, જો સ્વપ્નજ્ઞાનના વિષયનો ઘણીવાર બોધ થતો હોય, તો તો તેને યથાર્થ માની લેવું જોઈએ ને ? (યથાર્થતા વિના તેના વિષયનો બોધ ઘણીવાર શી રીતે સંભવિત બને ?)

१. 'हेतुप्रवृत्ति०' इति ग-पाठः । २. 'अदर्शकं' इति ड-पाठः ।

# दृष्टादिनिमित्तं भ्रान्तमेव । ( १७० ) न तन्निदर्शनात् तद्विजातीयमपि सर्वं तथा भवितुमर्हति । निवृत्तिकृत्-प्रवृत्तिनिवृत्तिकरणशीलं तत: प्रवृत्त्यसिद्धे: आविद्वदङ्गनादिसिद्धं स्वप्नविज्ञान-मेवम्भूतमनुभूतदृष्टादिनिमित्तम्,

''अर्णुहूयदिट्ठचितिअसुअपैगइविगारदेवयाणूवा । सुमिणस्स निमित्ताइं पुण्णं पावं च णाभावो ॥'

ઉત્તર : જુઓ, ભલે તે પોતાના વિષયને અનેકવાર બતાવતો હોય, તો પણ તે મિથ્યા જ છે, કારણ કે જાગ્યા બાદ વ્યક્તિને સ્પષ્ટ જ્ઞાન થાય છે કે - "માર્ સ્વપ્નજ્ઞાન ભ્રાન્ત-મિથ્યા છે અને એટલે જ તેના વિષયની મને પ્રાપ્તિ આદિ ન થઈ" - આવા જાગૃતવિજ્ઞાનથી જજ્ઞાય છે કે, સ્વપ્નજ્ઞાન યથાર્થ નથી, પણ મિથ્યા જ છે.

એટલે સ્વપ્ન વિજ્ઞાન, પોતાના વિષયની પ્રાપ્તિ ન કરાવવા દ્વારા, પોતે જ પોતાનું મિથ્યાપણું જણાવે છે. આમ સ્વપ્નવિજ્ઞાન, સ્વમિથ્યાત્વજ્ઞાનનું કારણ છે.

(અહીં પંક્તિનો **શબ્દાર્થ** એ કે, સ્વપ્નજ્ઞાન, પુનઃ પુનઃ તેવું દેખાય તો પણ 'આ મિથ્યા છે' એવો જ અવસાય-બોધ કરાવે છે.જે સામાન્યજ્ઞાનમાં નથી હોતો…)

- (૩) પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ કરનાર… સ્વપ્નજ્ઞાન થયે, તે સ્વપ્નજ્ઞાનના આધારે, કોઈ પણ વ્યક્તિ તે વસ્તુ વિશે પ્રવૃત્તિ કરતો નથી, એટલે જ તે સ્વપ્નવિજ્ઞાન પ્રવૃત્તિને અટકાવનાર છે.
- (૪) અનુભૂત-દેષ્ટાદિને કારણે થનાર... અનુભવેલું હોય, દેખેલું હોય, વિચારેલું હોય તે બધા સ્વપ્નજ્ઞાનનું કારણ છે. એટલે તે બધા કારણોથી - સ્વપ્નવિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે...

આ બાબત જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે દેવતાવી છે -

"(૧) અનુભવેલું, (૨) દેખેલું, (૩) વિચારેલું, (૪) સાંભળેલું, (૫) પ્રકૃતિવિકાર, (૬) દેવતા, (૭) સજળ પ્રદેશ, (૮) પુણ્ય, અને (૯) પાપ… આ બધા સ્વપ્નજ્ઞાનનાં નિમિત્તો છે, એટલે વસ્તુનો સર્વથા અભાવ નથી..." (વિશેષાવશ્યકૈભાષ્ય - ૧૭૦૩)

93. अंणूबा इति । अनूपः सजलो देशः ॥

💠 ''स्नान-भोजन-विलेपनादिकमन्यदाऽनुभूतं स्वप्ने दृश्यते, इत्यनुभूतोऽर्थः स्वप्नस्य निमित्तम् । अथवा, करि-तुरगादिकोऽन्यदा दृष्टोऽर्थस्तन्निमित्तम् । विचिन्तितश्च प्रियतमालाभादिः । श्रुतश्च स्वर्ग-नरकादि । तथा, वातपित्तादिजनित-प्रकृतिविकारः स्वप्नस्य निमित्तम् । तथा, अनुकूला प्रतिकूला वा देवता तन्निमित्तम् । तथा, पुण्यमिष्टस्वप्नस्य निमित्तम्, पापं चानिष्टस्य तस्य निमित्तम्, न पुनर्वस्त्वभावः । ...'' इति विशेषावश्यक० मलधारि० टीकायाम् श्लो०. १७०३ ।

१. 'ह्यदिद्रतिअसुअ०' इति क-पाठ: । २. 'पयइविगारदेवयाणूवं' इति ड-पाठ: । ३. छाया-अनुभूतदृष्ट-चिन्तितश्रुतकृतिविकारदेवताऽनूपा: । स्वप्नस्य निमित्तानि पुण्यं पापं च नाभाव: ॥ ४. 'अणूपा' इति **च**-पाठ: ।

न च तदिप चित्तमात्रोद्भवम्, बुद्धादीनामसम्भवात्, अपि तु कर्माविलचित्तजमेव । न

इत्यादिवचनादत एवम्भूतमेतद् भ्रान्तमेव । न तन्निदर्शनात्-स्वप्नविज्ञानोदाहरणेन तिद्वजातीयमिप-जाग्रद्विज्ञानं सर्वं तथा भिवतुमर्हित-भ्रान्तं भिवतुमर्हित । न च तदिप-स्वप्नज्ञानं चित्तमात्रोद्भवम् । कृत इत्याह-बुद्धादीनामसम्भवात् स्वप्नविज्ञानस्य, अपि तु कर्माविलचित्तजमेव स्वप्नविज्ञानम् अन्यच्च भ्रान्तं न ततोऽपि-स्वप्नविज्ञानात् न बाह्यार्थ-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ભાવાર્થ: સ્વપ્નજ્ઞાન નિમિત્ત વિના ન થાય, સ્વપ્ન થવામાં અનેક નિમિત્તો છે. તે આ પ્રમાણે - (૧) સ્નાનભોજન-વિલેપનાદિ પૂર્વે અનુભવેલી વસ્તુ સ્વપ્નમાં જણાય છે, તેમાં પૂર્વાનુભવ નિમિત્ત છે, (૨) હાથી-ઘોડાદિ પૂર્વદેષ્ટ વસ્તુ સ્વપ્નમાં દેખાય છે, તેમાં પૂર્વદર્શન નિમિત્ત છે, (૩) સ્ત્રી આદિ ચિંતવેલ પદાર્થ દેખાય છે, તેમાં પૂર્વચિંતન નિમિત્ત છે, (૪) સ્વર્ગ-નરકાદિ સાંભળેલ પદાર્થ જણાય છે, તેમાં પૂર્વ-શ્રવણ નિમિત્ત છે, (૫) વાત-પિત અને કફ એ પ્રકૃતિના વિકારથી (=વિષમતાથી) સ્વપ્ન દેખાય,તેમાં પ્રકૃતિવિકાર નિમિત્ત છે, (૬) જળવાળા ભીના-ઠંડા પ્રદેશમાં ઘણા સ્વપ્નો દેખાય, તેમાં સજળ પ્રદેશ નિમિત્ત છે, (૭) અનુકૂળ-પ્રતિકૂલ દેવતાનાં નિમિત્તે સ્વપ્નો આવે, તેમાં દેવતા નિમિત્ત છે, (૮-૯) પુણ્યથી ઇષ્ટસ્વપ્ન અને પાપથી અનિષ્ટસ્વપ્ન આવે, તેમાં પુણ્ય-પાપ નિમિત્ત છે.. ટંકમાં, સ્વપ્નવિજ્ઞાન દષ્ટાદિ નિમિત્તોથી થનાર છે...

(૫) આવું સ્વપ્નવિજ્ઞાન ભ્રાન્ત છે, કારણ કે તેનો વિષય વાસ્તવિકપણે ત્યારે હોતો નથી, એટલે તે વિષય વિના પણ વસ્તુનો પ્રકાશ કરે છે…

આવા સ્વરૂપવાળું સ્વપ્નવિજ્ઞાન, વિદ્વાનથી લઈને અંગના સુધીના બધા જીવોને સંવેદન-સિદ્ધ છે…

(૧૭૦) આવા સ્વપ્નજ્ઞાનનું દેષ્ટાંત લઈ તેના સજાતીય જ્ઞાનોની જ ભ્રાન્તતા વ્યવસ્થાપિત કરી શકાય, તેનાથી વિજાતીય એવા જાગ્રદ્દશાભાવી યથાર્થજ્ઞાનોની નહીં... (જો વિજાતીયની પણ વ્યવસ્થા માનો, તો તમારા કથનથી વિપરીત પણ સિદ્ધ થઈ શકે, અર્થાત્ જાગૃતજ્ઞાનને લઈને સ્વપ્ન- જ્ઞાનની પણ યથાર્થતા સિદ્ધ થાય... અનુમાનપ્રયોગ - 'सर्वे प्रत्ययाः अभ्रान्ताः, प्रत्ययत्वात् जाग्रद्दशा- भाविप्रत्ययवत् ।')

હવે પ્રસ્તુત વાત પર આવીએ -

ф
 ф

94. अन्यच्य भ्रान्तमिति । अन्यदिष यद् भ्रान्तं ज्ञानं मृगतृष्णिकादिगोचरं तदिष कर्माविल-चित्तजमेव । वृत्तिकृता सुखावबोधाय सूत्रनिरपेक्षमुक्तमिति ॥

१. 'अन्यत्वभ्रान्तिमिति' इति च-पाठः ।

# ततोऽपि न बाह्यसिद्धिरित्यवहितैर्भावनीयम् ॥

(१७१) इतश्च बाह्यार्थसिद्धिः, विज्ञानमात्रस्यैवायोगात्, विकल्पानुपपत्तेः । विज्ञानं हि ग्राह्यरूपं वा स्याद् ग्राहकरूपमुभयरूपमनुभयरूपम्, प्रकारान्तरासम्भवात् । (१७२) तत्र ग्राह्यरूपत्वे सकलविज्ञानानामेव रूपान्तराभावादेकस्वभावत्वाद्

 \$
 च्याख्या

सिद्धिः, किन्तु बाह्यार्थसिद्धिरेव कर्माविलचित्तजत्वेन तिद्धन्नकर्मसिद्धेरित्यवहितैर्भावनीय-मिति ॥

अभ्युच्चयमाह इतश्च बाह्यार्थसिद्धिरित्यादिना । कथमित्याह-विज्ञानमात्रस्यैव-केवलस्य अयोगात् । अयोगश्च विकल्पानुपपत्तेः । एनामेवाह-विज्ञानं हि ग्राह्यरूपं वा स्यादेकान्तेन ग्राहकरूपमुभयरूपमनुभयरूपं वेति विकल्पा एतावत एव, प्रकारान्तरा-सम्भवात् । किञ्चातः ? सर्वथाऽपि दोष इत्येतदाह तत्रेत्यादिना । तत्र ग्राह्यरूपत्वे विज्ञान-

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

તે સ્વપ્નવિજ્ઞાન ચિત્તમાત્રથી જ ઉત્પન્ન થયેલ નથી, કારણ કે જો ચિત્તમાત્રથી (=બોધમાત્રથી) જ ઉત્પન્ન થતું હોય, તો તો બુદ્ધપુરુષોને પણ સ્વપ્નજ્ઞાન થવું જોઈએ (કારણ કે ચિત્ત તો તેઓમાં પણ રહેલું છે…) પણ તેઓને તો થતું નથી…

એટલે માનવું જ રહ્યું કે, સ્વપ્નજ્ઞાન માત્ર ચિત્તથી નહીં, પણ કર્મયુક્ત ચિત્તથી થાય છે... (આ કર્મો બુદ્ધમાં નથી, એટલે જ તેઓને સ્વપ્નજ્ઞાન થતું નથી...)

આ રીતે, (૧) મૃગતૃષ્ણાવિષયક, (૨) રજતવિષયક આદિ બીજા પણ ભ્રાન્ત જ્ઞાનો, કર્મયુક્ત ચિત્તથી જ માનવા જોઈએ... (આ વાત સૂત્રમાં નથી, પણ સુખાવબોધ માટે વ્યાખ્યાકારે બતાવેલી છે...)

બસ, તો આ કર્મયુક્ત ચિત્તમાં 'કર્મ' તરીકે, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત બાહ્યાર્થની જ સિદ્ધિ થશે… એટલે સ્વપ્નવિજ્ઞાનથી પણ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થાય જ, એવું સાવધાન થઈને વિચારવું…

### 🕸 વિજ્ઞાનમાત્રતાનો અચોગ 🕸

(૧૭૧) ગ્રંથકારશ્રી, બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ માટે હજી એક યુક્તિ આપે છે. જુઓ - માત્ર શુદ્ધબોધરૂપ વિજ્ઞાન અસંગત છે, એટલે પણ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થાય છે…

પ્રશ્ન : માત્ર શુદ્ધબોધ કેમ અસંગત છે ?

ઉત્તર: કારણ કે તે વિશે વિકલ્પો ઘટતા નથી. તે આ પ્રમાણે - તે શુદ્ધબોધરૂપ વિજ્ઞાન તમે કેવું માનો છો, (૧) ગ્રાહ્યરૂપ, (૨)ગ્રાહકરૂપ, (૩) ઉભયરૂપ, કે (૪) અનુભયરૂપ ? આમાંથી એકે વિકલ્પો સંગત થતા નથી.

ग्राहकविज्ञाना-नुपपत्ते: ग्राह्यरूपत्वायोगात् निमित्ताभावादतिप्रसङ्गापत्तेस्तदभावप्रसङ्गतः प्रतीत्यादि-बाधा ॥

स्यैकान्तिके किमित्याह-सकलिज्ञानानामेव अण्वादिरूपवद् रूपान्तराभावात् । अभावश्च एकस्वभावत्वात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-ग्राहकिवज्ञानानुपपत्तेः । यद्येवं ततः किमि-त्याह-ग्राह्यरूपत्वायोगात् । अयोगश्च निमित्ताभावात्, सम्बन्ध्यभावादित्यर्थः । तदभावेऽपि ग्राह्यरूपत्वाभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गापत्तेः-ग्राहकरूपत्वापत्त्या तदभावप्रसङ्गतः-ग्राह्यरूपत्वाभाव-प्रसङ्गतः । किमित्याह-प्रतीत्यादिबाधा उभयाभावेन । 'आदि'शब्दात् तदभ्युपगमग्रहः ॥

**♦**......◆ અનેકાંતરિશે **♦**......

#### 💥 પ્રથમ વિકલ્પની અસંગતતા 🕸

(૧૭૨) (૧) વિજ્ઞાનને જો એકાંતે ગ્રાહ્યરૂપ માનશો, તો તો બધા જ વિજ્ઞાનો માત્ર ગ્રાહ્યરૂપ જ રહેશે, કારણ કે જેમ પરમાણુ આદિમાં માત્ર એક રૂપ છે, તેમ તે વિજ્ઞાન પણ એકસ્વભાવી હોવાથી તેમાં પણ માત્ર એક જ રૂપ રહેશે… હવે એ એ એક રૂપ તરીકે જો ગ્રાહ્યરૂપ માનો, તો તે સિવાય તેમાં બીજું કોઈ જ રૂપ ન હોવાથી, તે વિજ્ઞાનની ગ્રાહકરૂપતા અસંગત થશે…

(આશય એ કે, દરેક વિજ્ઞાન એકસ્વભાવી છે, એટલે જો તેઓને ગ્રાહ્યસ્વભાવી માનો, તો તો કોઈ પણ વિજ્ઞાન ગ્રાહકસ્વભાવી નહીં રહે... અર્થાત્ જ્ઞાન/અર્થનું ગ્રહણ કરનાર કોઈ વિજ્ઞાન નહીં રહે...)

પ્રશ્ન : ગ્રાહક વિજ્ઞાન ન રહે તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: અરે ! તો તો તે વિજ્ઞાનની ગ્રાહ્મરૂપતા પણ ન ઘટે, કારણ કે તેનો ગ્રાહ્મ તરીકે વ્યપદેશ ત્યારે જ થાય, કે જયારે કોઈ તેનું ગ્રહણ કરનાર હોય… (એટલે ગ્રાહકરૂપ સંબંધી-નિમિત્તને લઈને, તેનો ગ્રાહ્મરૂપે વ્યપદેશ થાય છે.) પણ ઉપરોક્ત રીતે જયારે કોઈ ગ્રાહક જ નથી, ત્યારે તેની ગ્રાહ્મરૂપતા પણ ન જ ઘટે…

પ્રશ્ન : જો ગ્રાહક વિના પણ, તેને ગ્રાહ્યરૂપ માનીએ તો ?

ઉત્તર: અરે ! નિમિત્ત ન હોવા છતાં પણ, જેમ તમે ગ્રાહ્યરૂપ માનો છો, તેમ તેને ગ્રાહકરૂપ માનવાનો પણ અતિપ્રસંગ આવશે ! (પછી ભલે ગ્રાહકતાનું પણ કોઈ જ નિમિત્ત ન હોય…) અને એ રીતે જો તેમાં ગ્રાહકતાનું આપાદન થશે, તો તો તેની ગ્રાહ્યરૂપતા જ નહીં રહે, કારણ કે તે એકાંત એકસ્વભાવી છે…

આમ, વિજ્ઞાનમાં જયારે (૧) ગ્રાહ્યતા, અને (૨) ગ્રાહકતા - બંનેનો અભાવ થશે, ત્યારે તો પ્રતીતિબાધ અને અભ્યુપગમબાધ થશે... (ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા વિનાનું વિજ્ઞાન, પ્રતીતિસિદ્ધ પણ નથી અને તેવો તમારો અભ્યુપગમ પણ નથી...)

એટલે વિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય માનવાનો પહેલો વિકલ્પ તો યુક્ત નથી...

# (१७३) ग्राहकरूपत्वेऽप्यभिर्धानान्तरेणास्यैवानुवृत्तेरिति । (१७४) ग्राहकमेव

ग्राहकरूपत्वेऽिप ज्ञानस्यैकान्तेनाभ्युपगम्यमाने किमित्याह-अभिधानान्तरेणास्यैव-अनन्तरोदितस्य अनुवृत्तेः कारणात् प्रतीत्यादिबाधेति । इह चाभिधानान्तरयोजनैवं कार्या-तत्र ग्राहकरूपत्वे सकलविज्ञानानामेव रूपान्तराभावादेकस्वभावत्वाद् ग्राह्यविज्ञानानुपपत्तेः ग्राहक-रूपत्वायोगात्रिमित्ताभावादितप्रसङ्गापत्तेः तदभावप्रसङ्गतः प्रतीत्यादिबाधा इति । ग्राहकमेव सत्-

······◆ અનેકાંતરશ્મિ **∻**······

### 🕸 હ્વિતીયવિકલ્પની અસંગતતા 🕸

(૧૭૩) (૨) જો જ્ઞાનને એકાંતે ગ્રાહકરૂપ માનો, તો માત્ર શબ્દો બદલીને પ્રથમવિકલ્પભાવી દોષોનું જ અનુવર્તન થશે. (અર્થાત્ પહેલા વિકલ્પની જેમ અહીં પણ પ્રતીતિ આદિનો બાધ આવશે જ.)

પ્રશ્ન : શબ્દો બદલીને, પૂર્વોક્ત દોષ જ અહીં યથાવત્ આવે, તે વાત સ્પષ્ટ સમજાવો...

ઉત્તર: સાંભળો, જ્ઞાનને ગ્રાહકરૂપ માનો, તો તેનો માત્ર એક સ્વભાવ હોવાથી, બધા વિજ્ઞાનો માત્ર ગ્રાહક જ બનશે અને તે સિવાય વિજ્ઞાનોમાં બીજું કોઈ જ રૂપ ન રહેવાથી, અનુભવસિદ્ધ ગ્રાહ્યવિજ્ઞાનની અસંગતિ થશે.

(તાત્પર્ય: ગ્રાહ્ય તરીકે તમે અર્થ તો માનતા નથી, એટલે તમારા મતે તો વિજ્ઞાન જ ગ્રાહ્ય બને. પણ હવે તે પણ નહીં બને, કારણ કે એકસ્વભાવી વિજ્ઞાનના એકસ્વભાવ તરીકે તમે ગ્રાહકસ્વભાવ માન્યો. એટલે તો ગ્રાહ્યસ્વભાવી વિજ્ઞાન અસંગત જ થાય…)

અને ગ્રાહ્યવિજ્ઞાન ન રહે તો તે વિજ્ઞાનની ગ્રાહકતા પણ ન ઘટે, કારણ કે ત્યારે જ તેનો ગ્રાહક તરીકે વ્યપદેશ થાય, કે જ્યારે તેના દ્વારા કોઈનું ગ્રહણ થતું હોય. (અર્થાત્ ગ્રાહરૂપ સંબંધી-નિમિત્તને લઈને, તેનો ગ્રાહકરૂપે વ્યપદેશ થાય છે.) પણ ઉપરોક્ત રીતે ગ્રાહ્યના અભાવે ગ્રાહકતા પણ ન જ ઘટે.

જો ગ્રાહ્ય વિના પણ તેને ગ્રાહક માનો, તો નિમિત્ત વિના જેમ તમે તેને ગ્રાહકરૂપ માનો છો, તેમ ગ્રાહ્યરૂપ માનવાનો પણ અતિપ્રસંગ આવશે ! (પછી ભલે ગ્રાહ્યતાનું પણ કોઈ જ નિમિત્ત ન હોય…) અને એ રીતે તેમાં ગ્રાહ્યતાનું આપાદન થવાથી તો, તે એકાંત એકસ્વભાવી વિજ્ઞાનની ગ્રાહકરૂપતા જ અસંગત થઈ જશે.

આમ, જયારે (૧) ગ્રાહ્યતા, (૨) ગ્રાહકતા - બંનેનો અભાવ થશે, ત્યારે તો પ્રતીતિબાધ અને અભ્યુપગમબાધ થશે જ… (ભાવ એ કે, એકાંતે ગ્રાહક હોય, તો ગ્રાહ્ય કોઈ ન રહે અને તો ગ્રાહક પણ કોઈ ન રહે, કારણ કે ગ્રાહકત્વ, ગ્રાહ્યને સાપેક્ષ છે, ગ્રાહ્યના અભાવમાં ગ્રાહક પણ ન હોય… જો ગ્રાહ્ય વિના ગ્રાહક માનો, તો અતિપ્રસંગ આવે. એટલે ગ્રાહકત્વ નથી અને તો પ્રતીતિબાધાદિ

१. 'धानान्तरेणैवानुवृत्तेरिति' इति ग-पाठः । 'धानान्तरेणाप्यस्यैवा०' इतिपूर्वमुद्रितपाठः, अत्र C-प्रतपाठः ।

सत् तत् संवेदनान्तरग्राह्यमिति चेत्, न, तस्योभयरूपतापत्तेः । (१७५) न हि तद् येनैव स्वभावेन ग्राहकं संवेदनान्तरस्य तेनैव ग्राह्यम्, सर्वथा तदेकत्वे तद्ग्राह्यग्राहकयो-

 \$
 व्याख्या

भवत् तत्-विज्ञानं संवेदनान्तरग्राह्यं-विज्ञानान्तरग्राह्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, तस्य-विज्ञानस्य उभयरूपतापत्तेः । आपितश्च न यस्मात् तत्-विज्ञानं येनैव स्वभावेन आत्म-सत्ताख्येन ग्राहकं संवेदनान्तरस्य-विज्ञानान्तरस्य कर्मरूपस्य तेनैव ग्राह्यं संवेदनान्तरस्येति युज्यते । कुत इत्याह-सर्वथा-सर्वैः प्रकारैः तदेकत्वे तयोः-स्वभावयोरेकत्वे । किमित्याह-

આવે જ. કારણ કે, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા વિનાનું વિજ્ઞાન, પ્રતીતિસિદ્ધ પણ નથી અને અભ્યુપગત પણ નથી.)

(હવે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી, વિજ્ઞાનની ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા સંગત કરતા, પોતાની માન્યતા જણાવે છે, જેમાં ગ્રંથકારશ્રી પુષ્કળ દોષો બતાવશે…)

### \* કથમપે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા અસંગત \*

(૧૭૪) બૌદ્ધ: વિજ્ઞાન બ્રાહક તો છે જ અને તે જ વિજ્ઞાન બીજા સંવેદનથી બ્રાહ્ય પણ છે. (ભાવ એ કે, વિવિક્ષત વિજ્ઞાન (૧) કોઈક જ્ઞાનનું બ્રહણ કરનાર છે, એટલે તેને લઈને તે બ્રાહક સિદ્ધ થશે, અને (૨) કોઈ જ્ઞાનથી તે ગૃહીત થાય છે, એટલે તેને લઈને તે બ્રાહ્ય સિદ્ધ થશે) આમ, તેની બ્રાહ્ય-બ્રાહકતા સિદ્ધ જ છે, તો પ્રતીતિબાધાદિ દોષો શી રીતે અવકાશ પામે ?

સ્યાદાદી: તમારી વાત બરાબર નથી, કારણ કે આવું માનવા તો તેમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બે સ્વભાવ માનવા પડે અને તેથી વિજ્ઞાનની ઉભયરૂપતા જ સિદ્ધ થાય, જે એકાંતવાદી માટે ભયાવહ આપત્તિ છે...

બૌદ્ધ : તે વિજ્ઞાનના બે જુદા જુદા સ્વભાવ નહીં માનીએ પણ એક જ સ્વભાવથી તેને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ માનીશું. (પછી તો ઉભયરૂપતાની આપત્તિ નહીં આવે ને ?)

સ્યાદાદી: પણ તેવું ન મનાય (તેવું માનવામાં તો વધુ મોટા દોષો આવશે. એટલે તેની ઉભયરૂપતા જ માનવી પડશે. હવે ઉભયરૂપ શી રીતે સિદ્ધ થાય અને તે ન માનવામાં કેવા દોષો આવે - તે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે -)

(૧૭૫) જુઓ; તે વિજ્ઞાન, પોતાના જે સ્વભાવથી બીજા કેંમેરૂપ વિજ્ઞાનનું ગ્રહણ કરે છે, તે જ સ્વભાવથી તે, બીજા વિજ્ઞાનનું ગ્રાહ્ય નથી બનતું. (તાત્પર્ય એ કે, વિવક્ષિત વિજ્ઞાનમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક રૂપ બે સ્વભાવ જુદા જુદા જ માનવા જોઈએ. એટલે એક જ સ્વભાવથી તે જ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ ન માનવું.)

<sup>❖</sup> વિવક્ષિત જ્ઞાન તેનું ગ્રહણ કરે છે, તેને વિષય બનાવે છે. તેથી તેમાં વિષયતારૂપ કર્મતા આવે અને એટલે જ તે વિજ્ઞાનનો 'કર્મ' તરીકે ઉલ્લેખ થાય છે…

स्तुल्यतापत्तिः, (१७६) तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वान्यथाऽनुपपत्तेः, (१७७) सम्बन्धक्रियाद्या क्रियाद्याद्याद्वयाः तस्य-विज्ञानस्य ग्रीह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्तरे तयोरित्यर्थः । तयोः किमित्याह-तुल्यतापत्तिः । कथमित्याह-तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वान्यथाऽनुपपत्तेः तयोः-ग्राह्यक्रियाहे-तुल्यतापत्तिः । कथमित्याह-तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वान्यथाऽनुपपत्तेः तयोः-ग्राह्यक्रियाहे-तुल्यतापतिः । कथमित्याह-तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वान्यथाऽनुपपत्तेः तयोः-ग्राह्यक्रियदिक्षत ज्ञान, डोर्धेङ ज्ञाननुं अख्य इरनार छे अने डोर्धेङ ज्ञानधी गृढीत थाय छे. अटेदे ते

વિવિક્ષિત જ્ઞાન, કોઈક જ્ઞાનનું ત્રહણ કરનાર છે અને કોઈક જ્ઞાનથી ગૃહીત થાય છે. એટલે તે ત્રાહ્ય-ત્રાહકરૂપ છે. હવે તે જે સ્વભાવથી ત્રાહ્ય છે, તે જ સ્વભાવથી તેને ત્રાહક માનો, તો તો નિયમા તેના ત્રાહ્ય-ત્રાહક બંને વિજ્ઞાન તુલ્ય=એક બનવાની આપત્તિ આવે (અર્થાત્ વિવિદ્યાન, જેનું ત્રહણ કરે છે તે ત્રાહ્યવિજ્ઞાન અને જેનાથી ગૃહીત થાય છે, તે ત્રાહકવિજ્ઞાન તે બંને વિજ્ઞાન એક બનવાની આપત્તિ આવે…)

તેનું કારણ એ કે, તે ગ્રાહ્યવિજ્ઞાન અને ગ્રાહકવિજ્ઞાન એક માનો, તો જ તેમના સંબંધી વિવક્ષિતવિજ્ઞાનનો સ્વભાવ એકરૂપ સંગત થઈ શકે, અન્યથા વિવક્ષિત વિજ્ઞાનનો એકાંત એકસ્વભાવ સંગત થાય નહીં.

ભાવાર્થ: અહીં એક નિયમ સમજવો કે, ત્યારે જ સ્વભાવનું એકત્વ થાય કે જયારે તેના સંબંધી નિમિત્તનું એકત્વ હોય. દા.ત. ચૈત્રમાં પિતૃત્વ અને તાતત્વ બે એક જ સ્વભાવ છે. કારણ કે તે સ્વભાવ, જેના સંબંધે ઊભો થયો છે, તે પુત્રરૂપ નિમિત્ત એક છે. હવે વિવક્ષિત જ્ઞાનમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકસ્વભાવ એક ત્યારે મનાય કે જયારે તેના સંબંધીભૂત ગ્રાહ્યવિજ્ઞાન-ગ્રાહકવિજ્ઞાનરૂપ નિમિત્ત એક હોય…

(આશય એ કે, (૧) ગ્રાહકવિજ્ઞાનને લઈને વિવક્ષિતજ્ઞાન ગ્રાહ્ય બને છે, અને (૨) ગ્રાહ્ય-વિજ્ઞાનને લઈને વિવક્ષિતજ્ઞાન ગ્રાહક બને છે. હવે અહીં ગ્રાહકવિજ્ઞાન અને ગ્રાહ્યવિજ્ઞાન એક માનો, તો જ તેમના સંબંધે વિવક્ષિતજ્ઞાનમાં ઉત્પન્ન થયેલો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક સ્વભાવ એક બને.)

(અન્યથા=) અને જો ગ્રાહ્યવિજ્ઞાન-ગ્રાહકવિજ્ઞાનરૂપ નિમિત્તને એક ન માનો, તો વિવિદ્ધિતજ્ઞાનનો એકસ્વભાવ સંગત થાય નહીં. જેમ પુત્ર-પિતારૂપ જુદા જુદા નિમિત્તને લઈને, ચૈત્રમાં આવેલો પિતૃત્વ-પુત્રત્વ સ્વભાવ ભિન્ન-ભિન્ન છે, તેમ જુદા જુદા ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકવિજ્ઞાનને લઈને, વિવિદ્ધિતજ્ઞાનમાં આવેલો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક સ્વભાવ પણ ભિન્ન ભિન્ન જ થાય…

એટલે ફલિત એ થયું કે, વિવક્ષિતજ્ઞાનને એકસ્વભાવી માનવા તેના સંબંધીભૂત ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકવિજ્ઞાનને તુલ્ય માનવા પડે, એ જ તમને આપત્તિ છે, જે અનુભવનો અપલાપ કરનાર છે.

ф
 ф

95. ग्राह्म-ग्राहकयोः संवेदनान्तरे इति । विविक्षतं हि ज्ञानमेकस्य संवेदनस्य ग्राह्मम्, अन्यस्य च ग्राहकम् । ततश्च तद् येनैव स्वभावेन ग्राह्यं तेनैव यदि ग्राहकमित्यङ्गीक्रियते तदा नियमाद् ग्राह्म-ग्राहकयोर्विज्ञानयोरैक्यमायाति, अन्यथा विविक्षितज्ञानस्यैकस्वभावत्वाभावात् ॥

१. 'पत्तेः' इति ड-पाठः । २. 'पत्तेस्तथाऽर्थग्राह्म॰' इति क-पाठः ।

| अधिकार: )                                          | व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता                                                                                                                                               | <b>१०३०</b><br>—— <b>०</b> €०         |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| <b>४</b> •<br>मन्तरेण तत्तद्भावा                   | सिद्धिः, अतिप्रसङ्गदिति तत्तत्स्वभावतालक्षणः सं                                                                                                                             | •                                     |
| ग्राहकयोः संवेदनान्तः                              |                                                                                                                                                                             | ानस्य <mark>नद</mark> न्यथा-          |
| ~                                                  |                                                                                                                                                                             |                                       |
| તેને ઉભયરૂપ જ માન                                  | જ્ઞાનને એકસ્વભાવી માનવા કરતાં તો તેના ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બે જ્<br>વું જોઈએ અને એવી માન્યતા તો એકાંતવાદને ખંડિત કરી<br>તાના એકાંતવાદને અકબંધ રાખવા એક નવું વક્તવ્ય               | દેશે.                                 |
| (૧૭૬) <mark>પૂર્વપ</mark> ્ય<br>માનવાની આપત્તિ તમે | ક્ષ : એકસ્વભાવી જ્ઞાનના સંબંધીતરીકે વિદ્યમાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહ<br>i કહી, પણ હકીકતમાં એકસ્વભાવી જ્ઞાન અને તેમનો કોઈ<br>એકસ્વભાવી સાબિત કરવા તે બેને એક માનવા પડે…                | હ઼ વિજ્ઞાનને તુલ્ય<br>સંબંધ જ નથી, કે |
|                                                    | <b>ૠ ગ્રાહકતાદિ સંબંધની અનિવાર્ચતા</b> ૠ                                                                                                                                    |                                       |
| પ્રાહ્ય અને બ્રાહક છે <u>અ</u>                     | ારી વાત યોગ્ય નથી, કારણ કે વિવક્ષિતજ્ઞાન બીજા બે સં<br>મને વિવક્ષિતજ્ઞાનની અપેક્ષાએ એક સંવેદન ગ્રાહ્ય છે (જેને વિ<br>દન ગ્રાહક છે (જે વિવક્ષિતજ્ઞાનનું ગ્રહણ કરનાર છે) એટલે | ાવક્ષિતજ્ઞાન ગ્રહણ                    |

ગ્રાહકતાદિ સ્વભાવરૂપ સંબંધ માનવો જ રહ્યો. જો સંબંધ ન માનો, તો વિવક્ષિતજ્ઞાનનો અને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિજ્ઞાનનો પ્રતિનિયત ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકભાવ સિદ્ધ થશે નહીં. (કારણ આગળ જણાવે છે.)

(૧૭૭) પ્રશ્ન : સંબંધ વિના પણ તે બધાનો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકભાવ માની લઈએ તો ?

96. संवेदनान्तरयो: सम्बन्धिरवभावैकत्यमिति । ग्राह्यग्राहकलक्षणे ये संवेदनान्तरे तयो: सम्बन्धि यत् स्वभावैकत्वं विविक्षितज्ञानस्य । केन हेतुनेत्याह- 97. तद्ग्राह्यग्राहकत्वेनाधिकृत्विज्ञानस्येति । तयो:-ज्ञानानन्तरयोग्रीह्यं चैकस्य ग्राहकं चापरस्य तद्ग्राह्यग्राहकं तस्य भाव:-तत्त्वं तेन कृत्वाऽधिकृतविज्ञानस्य यत संवेदनान्तरयोः सम्बन्धि स्वभावैकत्वम् ॥

98. तदन्यथा अनुपपत्तेरिति । तस्य-स्वभावैकत्वस्यान्यथा-अन्येन प्रकारेण ग्राह्यग्राहकज्ञानयो-रेकत्वाभावलक्षणेनानुपपत्ते:-अघटनात् । अयमत्र भावः-विवक्षितज्ञानस्य ग्राह्यग्राहकसंवेदने प्रतीत्य यत् स्वभावैकत्वं तत् तयोरेकत्वाभावे न घटत एवेति ॥

99 सम्बन्धमन्तरेणैषां ग्राहकत्वादिखभावलक्षणीमिति । अत्रैषां-ज्ञानानां विविक्षतं हि ज्ञान-

१. 'वैकस्य' इति पूर्वमुद्रितपाठः, अत्र तु च-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते त्वत्र 'वा परस्य' इति पाठः, अत्र J-K-N-प्रत्यनुरोधेन । ३. 'कृताधिकृत०' इति च-पाठः । ४. 'ग्राहके संवेदने' इति क-पाठः ।

सिद्धिः तस्य-अधिकृतविज्ञानस्य तयोश्च-ग्राह्यग्राहकसंवेदनान्तरयोस्तद्भावासिद्धिः-ग्राहक-त्वादिभावासिद्धिः । कृत इत्याह-अतिप्रसङ्गत् । अतिप्रसङ्गश्च यथेदमधिकृतविज्ञानमनिध-कृतसंवेदनग्राहकं न, तथाऽधिकृतसंवेदनग्राहकमि न, तत्स्वभावत्वलक्षणसम्बन्धाभावा-विशेषात् । एवं तदिप संवेदनान्तरं यथा विज्ञानान्तरग्राह्यं न, तथाऽधिकृतविज्ञानग्राह्यमि न, उक्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेव । एवं संवेदनान्तरेऽप्यधिकृतविज्ञानग्राहके योजना कार्या ।

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તર : તો તો અનધિકૃત જ્ઞાનની પણ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા માનવાનો અતિપ્રસંગ આવે ! એટલે તેમનો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતાદિ સ્વભાવરૂપ સંબંધ માનવો જ રહ્યો અને તો વિવક્ષિતજ્ઞાનના સંબંધિભૂત ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિજ્ઞાનને એક માનવાની આપત્તિ તદવસ્થ જ રહે. એ વાત સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી સમજવી.

વિસ્તાર: (એ પહેલા આપણે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકજ્ઞાનોને સમજવા સંજ્ઞા કરી દઈએ → વિવિક્ષિત-જ્ઞાન=क-જ્ઞાન, क-જ્ઞાન વડે ગ્રાહ્યજ્ઞાન=ख-જ્ઞાન, અને क-જ્ઞાનનું ગ્રાહકજ્ઞાન=ग-જ્ઞાન... (૧) क જ્ઞાન, खની અપેક્ષાએ ગ્રાહક અને गની અપેક્ષાએ ગ્રાહ્ય, (૨) ख જ્ઞાન, कની અપેક્ષાએ ગ્રાહ્ય, અને (૩) ग-જ્ઞાન, কની અપેક્ષાએ ગ્રાહક - આ સંજ્ઞા બરાબર બેસાડી દેવી. હવે આપણે પ્રસ્તુત વાત વિચારીએ -)

જો ગ્રાહકતાદિ સંબંધ ન માનો, તો વિવક્ષિતજ્ઞાન (=क જ્ઞાન), ગ્રાહકતાદિ સંબંધ ન હોવાથી જેમ અનધિકૃત (त વગેરે) સંવેદનનો ગ્રાહક નથી, તેમ અધિકૃત (ख-રૂપ) ગ્રાહ્યજ્ઞાનનો પણ ગ્રાહક નહીં બને, કારણ કે સંબંધ ન હોવાની વાત તો અહીં પણ સમાન છે.

એ જ રીતે ख-રૂપ ગ્રાહ્યજ્ઞાન, સંબંધ ન હોવાથી જેમ બીજા (प વગેરે) વિજ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય નથી, તેમ અધિકૃત (क-રૂપ) જ્ઞાનથી પણ ગ્રાહ્ય નહીં બને, કારણ કે સંબંધ તે વિવક્ષિત क-જ્ઞાનની સાથે પણ નથી જ..

આ જ વાત, વિવક્ષિત (क-રૂપ) જ્ઞાનના ગ્રાહક (ग-રૂપ) જ્ઞાનમાં પણ સમજવી. (તે આ રીતે -

ф......
 ф.....
 ф.....

मितरसंवेदनद्वयापेक्षया ग्राह्यं ग्राहकं च तदपेक्षया तु ज्ञानान्तरमेकं ग्राह्यम्, अन्यत् तु ग्राहकम्, अतो ग्राहकत्वादिलक्षणः सम्बन्धोऽमीषां सिद्ध इति ॥

100. एवं संवेदनान्तरेष्ठप्यधिकृतिवज्ञान्यांहके योजना कार्येति । इह क्रमेण बिन्दुकित्रकं व्यव-स्थाप्य यथेदिमत्यादेयोजना कार्येत्येतदन्त्यस्य ग्रन्थस्य भावना क्रियते (०००) । तत्र मध्यबिन्दुकं ग्राहक-ज्ञानमिधकृतशब्दवाच्यमग्रेतनं चैतद् ग्राह्मम् । एतदप्यधिकृतशब्दवाच्यम् । एते च द्वे अप्यधिकृत्य

१. 'तत्स्वस्वभाव॰' इति **ड**-पाठः । २. 'सम्बन्धाविशेषात्' इति **ड**-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते तु 'ग्राहकत्वाद् विलक्षणः' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु N-प्रतानुरोधेन शुद्धिः । ४. पूर्वमुद्रिते तु 'विज्ञानग्राह्यग्राहके' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतपाठः । ५. 'ग्रन्थभावना' इति च-पाठः । ६. 'कृत्य शब्द॰' इति च-पाठः । ७. 'कृत्य शब्द' इति ख-च-पाठः । ८. पूर्वमुद्रिते 'द्वे एवाधि॰' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण ।

ततश्च यथा संवेदनान्तरस्य ज्ञानान्तराणां तथाग्राह्यग्राहकत्वाद्यभावस्तथाऽधिकृतसंवेदनान्तरा-दीनामपि । तथाऽप्यधिकृतानां तद्भावाभ्युपगमे तद्धदनिधकृतानामपि तद्गोचर एव तद्भावः प्राप्नोतीत्यितप्रसङ्गः । अतः तत्तत्स्वभावतालक्षणः तस्य-अधिकृतिवज्ञानस्य संवेदनान्तरयोश्च तत्स्वभावतालक्षणः तत् तद्ग्राहकादिस्वभावं ते च तद्ग्राह्यादिस्वभावे इत्येवम्भूतः सम्बन्धो-ऽङ्गीकर्त्तव्यः । तथा च सति-एवं च सति उक्तदोषापित्तरेव-तद्ग्राह्यग्राहकयोः तुल्यतापित्त-

 \* અને કાંતરિં \*

(ग-રૂપ) ગ્રાહકજ્ઞાન, સંબંધ ન હોવાથી જેમ (त વગેરે) બીજા જ્ઞાનનો ગ્રાહક નથી તેમ વિવિક્ષત (क-रूप) જ્ઞાનનો પણ ગ્રાહક નહીં બને, કારણ કે સંબંધ તો क-ની સાથે પણ નથી જ... અને વિવિક્ષત (क-રૂપ) જ્ઞાન, સંબંધ ન હોવાથી જેમ બીજા (प વગેરે) જ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય નથી, તેમ અધિકૃત (ग-રૂપ) જ્ઞાનથી પણ ગ્રાહ્ય નહીં બને, કારણ કે તેનો ग-ની સાથે પણ સંબંધ નથી જ...)

એટલે તો સંબંધ ન હોવાથી જેમ બીજા સંવેદનો ગ્રાહ્ય નથી, તેમ क-ख જ્ઞાન પણ ગ્રાહ્ય નહીં બને અને જેમ બીજા સંવેદનો ગ્રાહક નથી, તેમ क-ग જ્ઞાન પણ ગ્રાહક નહીં બને! (જેમાં અનુભવનો અપલાપ થાય છે.) હવે સંબંધ વિના પણ, જો क-ख જ્ઞાનને 'ગ્રાહ્ય' અને 'क-ग' જ્ઞાનને 'ગ્રાહક' તરીકે માની લેશો, તો તો અનિધિકૃત (ત-ષ વગેરે) જ્ઞાનોને પણ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક માનવાનો અતિપ્રસંગ આવશે! (પછી ભલે તેમની સાથે કોઈ પણ સંબંધ ન હોય…)

એટલે વિવિધતિજ્ઞાન અને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિજ્ઞાનના તે તે સ્વભાવરૂપ સંબંધનો અંગીકાર કરવો જ રહ્યો... જુઓ (क) વિવિધતિજ્ઞાન, એક વિજ્ઞાનનું ગ્રહણ કરનાર છે અને બીજા વિજ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય છે, એટલે તેમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક સ્વભાવરૂપ સંબંધ માનવો, (ख) બીજું જ્ઞાન વિવિધત क-રૂપ જ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય છે, એટલે તેમાં ગ્રાહ્યસ્વભાવરૂપ સંબંધ માનવો, અને (૫) સંવેદનાંતર, વિવિધત क-જ્ઞાનનું ગ્રહણ કરનાર છે, એટલે તેમાં ગ્રાહકસ્વભાવરૂપ સંબંધ માનવો...

ф Гаат Он Даат Он Даат

यथेदमधिकृतिवज्ञानिमत्याद्युक्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेवेत्यन्तो वृत्तिग्रन्थो भावनीयः । एवं संवेदनेत्या-दिकस्तु योजना कार्येत्येतदन्तः प्रथमद्वितीयबिन्दुके प्रतीत्य भावनीयः । यतोअत्र प्रथमबिन्दुकं ग्राहक-विज्ञानतया विवक्षितम्, मध्यबिन्दुकं च ग्राह्यविज्ञानतयेति ॥

- 101. तत् तद्ग्राहकादिस्वभाविमिति । तत्-अधिकृतसंवेदनं तयो:-ज्ञानयो: ग्राहकादिस्वभावम् । एकस्य ग्राहकमन्यस्य च ग्राह्यमित्यर्थ: ॥
- 102. ते च तद्ग्राह्मादिस्वभावे इति । ते च-द्वे ज्ञाने पुनस्तस्य-अधिकृतज्ञानस्य ग्राह्मादिस्वभावे । एकं ग्राह्मस्वभावम, अन्यत त् ग्राहकस्वभाविमत्यर्थः ॥

१. 'भावं चैत(?) ग्राह्मादि०' इति डन्पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'भावनीय एव ।' इति पाठः, अत्र N-पाठः ।

( १७८ ) तथा च सित उक्तदोषापित्तरेवेति सूक्ष्मिधया भावनीयम् ॥

(१७९) उभयरूपत्वे विरोध:, एकस्यानेकत्वायोगात् । तथाहि-यदि ग्राह्यरूपं तत् कथं ग्राह्वकरूपम् ? ग्राहकरूपं चेत्, कथं ग्राह्यरूपम् ? इतरेतरात्मकत्वेन तत्त्वरूपाभाव: ॥

रेव । **इति-**एवं **सूक्ष्मधिया भावनीयमे**तत्-सूक्ष्माभोगगम्यमेतत् वस्तुतो वाचामगोचर: ॥

पक्षान्तरमधिकृत्याह-उभयरूपत्वे, प्रक्रमाद् ग्राह्यग्राहकोभयरूपत्वे विज्ञानस्य अभ्युप-गम्यमाने विरोधः । कथमित्याह-एकस्यानेकत्वायोगात्, न ह्येकमनेकं युज्यत इति । एत-द्धावनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । यदि ग्राह्यरूपं तत्-विज्ञानं कथं ग्राहक-रूपम् ? ग्राहकरूपं चेत् कथं ग्राह्यरूपम् ? इतरेतरात्मकत्वेन हेतुना तत्स्वरूपाभावः

❖ અનેકાંતરિમ ❖

(૧૭૮) અને આ રીતે સંબંધ સિદ્ધ થવાથી તો, બ્રાહ્ય-ગ્રાહક જ્ઞાનને તુલ્ય માનવાની આપત્તિ તદવસ્થ જ રહેશે. (અર્થાત્ વિવક્ષિતજ્ઞાનને એક્સ્વભાવી માનવા, તેના નિમિત્તભૂત-સંબંધીભૂત ख-ग બ્રાહ્ય-બ્રાહકવિજ્ઞાનને એક માનવાની આપત્તિ આવશે જ.)

આ આપત્તિને દૂર કરવાનો એક જ ઉપાય છે કે, વિવિક્ષતજ્ઞાનને ઉભયરૂપ-ઉભયસ્વભાવી માની લેવું અને તો તેના નિમિત્તભૂત બે જુદા જુદા ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકજ્ઞાન પણ યથાવત્ ઘટી જાય… (પણ એવું માનવામાં એકાંતવાદનો વિલોપ થશે)

આ વિષય ખૂબ ગહન છે, સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી ગમ્ય છે, ખરેખર તો શબ્દથી કહી શકાય તેમ નથી (એટલે અત્યંત એકાગ્રતાથી સમજવા કોશિશ કરવી.)

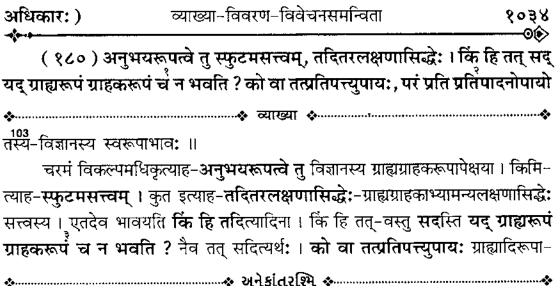
એટલે, વિવક્ષિતવિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપે સાબિત કરવાનો બૌદ્ધનો પ્રયાસ નિરર્થક છે, અભિપ્રેત અર્થનો સાધક નથી. અહીં સાર એ આવ્યો કે, વિજ્ઞાનને એકાંતે માત્ર ગ્રાહકરૂપ ન મનાય અને એટલે બીજો વિકલ્પ અસંગત જ જણાય છે.

### 🕸 तृतीथविङ्यनी असंगतता 🕸

(૧૭૯) (૩) જો વિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક ઉભયરૂપ માનો, તો તો વિરોધ થશે, કારણ કે વિજ્ઞાન તો એકાંત એકસ્વભાવી છે, આવા એકસ્વભાવી વિજ્ઞાનની અનેકરૂપતા ન ઘટે (એક તે અનેક ન જ હોય…) તે આ રીતે -

વિજ્ઞાન એકસ્વભાવી છે, તો તે એકસ્વભાવ તરીકે તમે (૧) ગ્રાહ્યસ્વભાવ માનશો, કે (૨) ગ્રાહ્યક્સ્વભાવ ? (૧) જો તે એકસ્વભાવીને ગ્રાહ્યરૂપ માનશો, તો તેની ગ્રાહ્યકતા શી રીતે ? અને (૨) જો ગ્રાહકરૂપ માનશો, તો તેની ગ્રાહ્યતા શી રીતે ? આમ વિરોધ સ્પષ્ટ જ છે.

અને જો તે એકસ્વભાવી વિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બંને રૂપ માનશો, તો તેનો કોઈ એકસ્વભાવ



જ પ્રતિનિયત રહેવાથી - ગ્રાહ્મસ્વભાવથી ગ્રાહકપણું બાધિત થશે અને ગ્રાહકસ્વભાવથી ગ્રાહ્મપણું બાધિત થશે અને એ રીતે એકબીજાથી એકબીજાનું સ્વરૂપ બાધિત થઈ જવાથી તો, જ્ઞાનનાં પ્રતિનિયત સ્વરૂપનું અસ્તિત્વ જ નહીં રહે, અર્થાત જ્ઞાનનો જ અભાવ થશે !

એટલે જ્ઞાનને ઉભયરૂપ માનવાનો ત્રીજો વિકલ્પ પણ સંગત નથી…

### 🕸 ચતુર્થવિકલ્પ પણ અસંગત 🕸

(૧૮૦) (૪) જો વિજ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક બંનેથી રહિત-અનુભયરૂપ માનો, તો તો વિજ્ઞાનનું સ્પષ્ટપણે અસત્પણું થશે. કારણ કે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક સિવાય સત્પણાનું બીજું કોઈ લક્ષણ જ સિદ્ધ નથી. (આ જ વાતનો ભાવ કહે છે -)

ભાવના : શું તેવી કોઈ વસ્તુ સત્ છે, કે જે ગ્રાહ્યરૂપ પણ નથી અને ગ્રાહકરૂપ પણ નથી ? (આશય એ કે, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિનાની વસ્તુ સત્ નથી જ, એટલે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા વિનાનું વિજ્ઞાન પણ સતુ ન જ હોય.)

અથવા, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ કોઈ જ રૂપ ન હોવાથી, તે વિજ્ઞાનને જાણવાનો ઉપાય શું ? કોઈ જ ઉપાય નથી (ગ્રાહ્મરૂપતા વિના તેનું ગ્રહણ ન થાય અને ગ્રાહકતા વિના તે કોઈનું ગ્રહણ પણ ન કરી શકે કે જેથી ગ્રાહકરૂપ તેનો અનુભવ થઈ શકે.)

અથવા, તે વિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ બીજાની સામે કહેવું હોય, તો શી રીતે કહેવું ? તેને કહેવાનો ઉપાય શું ? કોઈ જ નહીં (કારણ કે પ્રાહ્ય-પ્રાહકરૂપ, વાચ્ય-વાચકરૂપ વિનાનું વિજ્ઞાન શબ્દનો વિષય

------**\*** विवरणम् **\***------**\*** 

103. तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति । यदि हि ग्राह्यं ग्राहकं चाभ्युपगम्यते ज्ञानं तदा ग्राह्यत्वेन ग्राहकत्वं बाध्यते. ग्राहकत्वेन च ग्राहात्वं बाध्यत इति स्वरूपाभावः प्राप्नोति ज्ञानस्य ॥

१. 'वा' इति ग–पाठः । २. 'पादितोपायो' इति **क-**पाठः । ३. 'रूपं वा न' इति **क-**पाठः । ४. 'ज्ञानस्य तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति । कार्यान्यथा' इति ख-पाठः ।

वा ? न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्यसामध्यांदिति । (१८१) स्यादेतदनभ्युपगतोपालम्भ एषः, चरमपंक्षेऽस्यैवास्माभिरिष्टेः, तस्य चान्यार्थत्वात् । तथाहि-अनुभयरूपमद्वयमुच्यते ग्राह्यग्राहकाकारविविक्तं यदि, तर्हि ग्राह्यग्राहकद्वयमपि नास्ति किमपरं विज्ञानस्याव-

भावेन कश्चित् परं प्रति प्रतिपादनोपायो वा क इति न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्यसामर्थ्यात्-अज्ञान-विजृम्भितादिति । स्यादेतदनभ्युपगैतोपालम्भ एषः-अनन्तरोदितः, चरमपँक्षेऽस्यैवास्मा-भिरिष्टेस्तस्य-चरमपक्षस्य अन्यार्थत्वात् । अन्यार्थत्वमेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्व-वत् । अनुभयरूपमद्वयमुच्यते । किमुक्तं भवति ?

જ નથી, કે જેથી તેનું પ્રતિપાદન શક્ય બને.)

આ બધામાં અજ્ઞાનવિલસિત સામર્થ્ય સિવાય બીજો કોઈ ઉપાય નથી (અર્થાત્ અજ્ઞાનથી તેના બોધ-કથન માની લઈએ તો અલગ વાત છે, બાકી ખરેખર ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક વિનાના વિજ્ઞાનને જાણવા-કહેવાનો કોઈ જ ઉપાય નથી) ફલતઃ તેવા વિજ્ઞાનનું અસત્ત્વ જ સિદ્ધ થવાનું…

(હવે બૌદ્ધ, અનુભયરૂપ વિજ્ઞાનનું જ અલગ અર્થઘટન કરીને, તેનું સત્ત્વ સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, જેની ગ્રંથકારશ્રી વિકલ્પોથી અસંગતિ જણાવશે.)

### 🕸 જ્ઞાનને અનુભય માનવાનું તાત્પર્થ 🕸

(૧૮૧) બૌદ્ધ: જે માન્યતા અમે સ્વીકારી નથી, તેને લઈને તમે ઠપકો આપો છો. જો કે અમને અનુભયરૂપ વિજ્ઞાન જ ઇષ્ટ છે, તો અમને પૂર્વોક્ત દોષ નહીં આવે, કારણ કે અમે અનુભયરૂપ વિજ્ઞાનનું અર્થઘટન જુદી રીતે કરીએ છીએ. જુઁઓ,

અનુભય એટલે 'અદ્વય'… અર્થાત્ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ આકારદ્વયથી રહિત… (આવા બે આકારથી રહિત વિજ્ઞાનને જ અમે અનુભયરૂપ માનીએ છીએ…)

<sup>❖</sup> પ્રશ્ન : ग्रन्थमां 'अन्यार्थत्वमाह' એવું લખ્યું છે, तेनुं तात्पर्य शुं ? અને એ વાत, 'तथाहि' पध्थी હવે કહેવાઈ રહી છે, तेनुं पण तात्पर्य शुं ?

ઉત્તર : અદ્ભયના બે વિકલ્પ કહ્યા, તે બંને વિકલ્પમાં તફાવત છે : પ્રથમવિકલ્પમાં અનુભય એ પ્રસજય નગ્ છે, તે બેનો અભાવ જણાવે છે અને બીજા વિકલ્પમાં પર્યુદાસ નગ્ છે, તે, ત્રીજાની વિદ્યમાનતા જણાવે છે, એ જ તેનું અન્યાર્થપણું છે... આ જ વાત 'તથાદિ' પદથી કહેવાઈ રહી છે, અર્થાત્ પૂર્વપક્ષી બેથી જુદી કોઈ ત્રીજી વસ્તુનો નિર્દેશ કરવા જઈ રહ્યો છે... એટલે જ આગળ ઉત્તરપક્ષમાં ગ્રંથકારશ્રી પ્રશ્ન કરે છે કે, જો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકતા નથી, તો વિજ્ઞાનનું ત્રીજું રહ્યું જ શું ? (किमपरं विज्ञानस्य अवशिष्टं...) આ વાત ઉત્તરપક્ષથી સ્પષ્ટ થશે.

१. 'पक्षस्यैवा' इति ग-पाठः । २. 'तस्माच्चान्या॰' इति ग-पाठः । ३. 'गतोपलम्भ॰' इति ड-पाठः । ४. 'पक्षस्यैवा॰' इति ड-पाठः ।

शिष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात् ? न हि ग्राह्मग्राहकाकारिविवक्तमपरं रूपमर्वाग्दर्शिभिः संवेद्यते । संवदने वा तत्त्वदर्शित्वं स्यात्, तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः । (१८२) नाप्यनुमानात् तस्य निश्चयः । तथाहि-न स्वभाविलङ्गजं तत्रानुमानं सम्भवति, तत्स्वभाव-

**♦**

ग्राह्मग्राहकाकारिविक्तम् । एतदा-शङ्क्याह-यदि तहींत्यादि । यदि तर्हि ग्राह्मग्राहकद्वयमिप नास्ति रूपद्वयं किमपरं विज्ञान-स्याविशष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात् ? न हि ग्राह्मग्राहकाकारिविक्तिमपरं रूपमर्वा-ग्दिशिभि:-प्रमातृभि: संवैद्यते । संवैदने वा परस्य रूपस्य तत्त्वदिशित्वं स्यात् । तथा च-एवं च अयत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः, नाप्यनुमानात् तस्य निश्चयः अद्वयस्य रूपस्य । तथाहि-न स्वभाविलङ्गजं तत्र-अद्वयरूपेऽनुमानं सम्भवित ।

# 🕸 तेवा अद्धथविज्ञाननुं नास्तित्व 🕸

સ્યાદાદી : જો વિજ્ઞાનને અદ્ભય માનો, તો તેમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક એકે રૂપ ન રહ્યું અને તો તે વિજ્ઞાનનું બીજું કયું સ્વરૂપ અવશેષ રહ્યું, કે જેના આધારે તેનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય ?

(ભાવ એ કે, વિજ્ઞાનમાં જે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકાર અનુભવસિદ્ધ છે. તેનો તમે નિષેધ કરો છો અને તે સિવાય તેમાં બીજું કોઈ રૂપ અનુભવસિદ્ધ નથી. ફલતઃ વિજ્ઞાનની વસ્તુતા જ ન ઘટે…)

આ જ વાતને વિકલ્પો જણાવે છે -

ત્રાહ્ય-બ્રાહક વિનાના અદ્વયરૂપને સિદ્ધ કરવા, તમારી પાસે પ્રમાણ શું ? (૧) પ્રત્યક્ષ, કે (૨) અનુમાન ?

(૧) પ્રત્યક્ષ તો ન માની શકાય, કારણ કે આપણા જેવા આપાતદર્શી પ્રમાતાને, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકથી રહિત બીજું કોઈ અદ્વયરૂપ અનુભવાતું જ નથી... અને જો તેવા અદ્વયરૂપનું સંવેદન માનો, તો તો પ્રાણીઓ 'તત્ત્વદર્શી' થઈ જશે, અર્થાત્ વાસ્તવિક તત્ત્વને દેખનારા થશે અને આવા તત્ત્વદર્શીપણાથી તો પ્રાણીઓ, પ્રયત્ન વિના જ મુક્ત થઈ જશે! (જે બિલકુલ સંગત નથી.)

એટલે તે અદ્વયરૂપનો અનુભવ, ખરેખર આપણને થતો જ નથી અને એટલે તેનો નિર્ણય પ્રત્યક્ષથી મનાય નહીં.

- (૧૮૨) (૨) અનુમાનથી પણ તે અદ્વયરૂપનો નિશ્ચય ન મનાય, કારણ કે તમે કેવા અનુમાનથી નિશ્ચય માનો ? (ક) સ્વભાવલિંગજન્ય, કે (ખ) કાર્યલિંગજન્ય ?
  - (ક) સીસમરૂપ સ્વભાવથી વૃક્ષના એંનુમાનની જેમ કોઈ તેવા સ્વભાવરૂપ હેતુથી અદ્દયરૂપનું

<sup>♦</sup> સીસમ તે વૃક્ષનો સ્વભાવ છે. તેના આધારે વૃક્ષનું અનુમાન તે સ્વભાવલિંગક અનુમાન કહેવાય... અનુમાનપ્રયોગ–अयं वृक्ष:, शिशपात्वात् । એ જ રીતે 'वृह्नः, उष्णत्वात्' એવા પણ સ્વભાવલિંગક અનુમાનો લઈ શકાય...

१. 'रूपमर्थाग्दर्शिने: संवेद्यते' इत्यशुद्धः क-पाठः । २. 'तत्तानुमानं' इति ग-पाठः ।

◈◑ स्यैव साध्यत्वात्, नापि कार्यलिङ्गजम्, अद्वयेन रूपेण प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनस्य कार्य-कारणभावस्यासिन्द्रे: । (१८३) नापि कार्यव्यतिरेकलक्षणात् कार्यकारणभाव-सिद्धिरस्ति, कार्यस्यैवासिद्धेः । तथाहि-योगाचारस्य तदेवाद्वयं कार्यं र्तच्च न प्रमाण-कुत इत्याह-तत्स्वभावस्यैव-अद्वय-स्वभावस्यैव साध्यत्वात्, साधनत्वानुपपत्तेरित्यर्थः । नापि कार्यलिङ्गजम्, 'तत्रानुमानं सम्भवति' इति वर्तते । कुत इत्याह-अद्वयेन रूपेण सह प्रत्यक्षानपलम्भासाधनस्य कार्य-कारणभावस्यासिद्धेः कारणात् । नापि कीर्यव्यतिरेकलक्षणात्-विज्ञानाच्चक्षुषीव कार्य-कारणभावसिद्धिरस्ति । कुत इत्याह-कार्यस्यैवासिद्धेः । एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाही-त्युपप्रदर्शने । योगाचारस्य-&....... એ અનેકાંતરશ્મિ &..................................**&** અનુમાન કહો, તો તે પણ સંગત નથી, કારણ કે તેવો અદ્વયસ્વભાવ જ હજું સિદ્ધ નથી, તેને હજી સિદ્ધ કરવાનો હોવાથી તે સાધ્યરૂપ છે... એટલે આવો સાધ્યરૂપ (અસિદ્ધ) સ્વભાવ સાધન બને નહીં, કે જેને આધારે અદ્વય3પનું અનુમાન થઈ શકે. (ખ) ધુમરૂપ કાર્યથી વિક્ષના અનુમાનની જેમ, તેવા કોઈ કાર્યરૂપ હેતૃથી અદ્વયરૂપનું અનુમાન કહો. તો તે પણ સંગત નથી, કારણ કે અદ્વયરૂપની સાથે, પ્રત્યક્ષ (=અન્વય) અને અનુપલંભથી (=વ્યતિરેકથી) સધાય તેવો કોઈ કાર્ય-કારણભાવ સિદ્ધ નથી… (**આશય** એ કે, કાર્યલિંગક અનુમાનમાં પહેલા કાર્ય-કારણભાવ સિદ્ધ હોવો જરૂરી છે. પણ અદ્વયરૂપની સાથે કોઈ કાર્ય-કારણભાવ સિદ્ધ થતો નથી, તો કાર્યથી કારણનું અનુમાન શી રીતે થાય ?) (૧૮૩) બૌદ્ધ: કાર્યવ્યત્તિરેકથી કાર્ય-કારણભાવ સિદ્ધ કરી દઈએ તો ? (તાત્પર્ય એ કે, કાર્યવ્યતિરેક એટલે કાર્યની અન્યથા (=કારણ વિના) એંસંગતિ… એટલે તેવું કાર્ય માનીશું કે જેની અન્યથા સંગતિ ન થવાથી, તેના કારણ તરીકે અદ્વયરૂપ માનવું જ પડે અને તો તે કાર્ય અને અદ્વયરૂપ કારણ એમ કાર્ય-કારણભાવ પણ સિદ્ધ થઈ જાય) પછી તો તેવા કાર્યથી અદ્વયરૂપનું અનુમાન થઈ શકેને ? સ્યાદાદી : ના. તેવું કોઈ કાર્ય જ સિદ્ધ નથી (કે જેની અન્યથા સંગતિ ન થવાના બળે તેનાં અદ્વયરૂપ કારણનું અસ્તિત્વ માનવું પડે અને એ કારણભૂત અદ્વયનું અનુમાન સંગત બને…) બૌદ્ધ: તેનું કાર્ય કેમ સિદ્ધ નથી ?

------**-** विवरणम् **४**--------

104. कार्यव्यतिरेकलक्षणादिति । कार्यान्यथान्पपत्तिलक्षणात् ॥

💠 ઘટનું જ્ઞાન, આંખ વિના ન થઈ શકે. એટલે કાર્યવ્યતિરેકથી, જ્ઞાન અને આંખનો કાર્ય-કારણભાવ સિદ્ધ થાય અને તેથી જ્ઞાન દ્વારા આંખની અનુમિતિ નિર્બાધ થઈ શકે, તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ સમજવું.

१. 'तच्च प्रमाण०' इति ग-पाठः ।

व्याख्या-विवरण-विवेचनसमन्विता अधिकार: ) सिद्धम् । ( १८४ ) यच्च द्वयरूपं भासते तच्च शशविषाणप्रख्यत्वात् न कार्यमिति ॥ (१८५) स्यादेतज्जाङ्याद द्वयानभिज्ञैरिदमभिधीयते, यतो न ग्राहकशब्देना-......**♦** व्याखा **♦** विज्ञानवादिनः तदेव-विज्ञानमद्वयं ग्राह्मग्राहकाकारद्वयरहितं कार्यं तच्च न प्रमाणसिद्धम्, अंद्रयत्वादेव । यच्च विज्ञानं द्वयरूपं ग्राह्मग्राहकाकारवद् भासते तच्च शशविषाणप्रख्यत्वात् <sup>105</sup> अविद्यमानग्राह्याकाराद्यव्यतिरेकेण **न कार्यमिति**-न ह्यसदुत्पद्यते भवतामिति ॥ स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे जाड्यात् हेतोः द्वयानिभज्ञैरिदम्-अनन्तरोदितमिभधीयते । સ્યાદાદી : કારણ કે જ્ઞાનવાદી યોગાચારમતે, પ્રાહ્ય-પ્રાહક આકારદ્વયથી રહિત જ્ઞાન જ કાર્યરૂપ છે અને તે અદ્ભયરૂપ હોવાથી (ઉપર કહેલ યુક્તિ પ્રમાણે) પ્રમાણસિદ્ધ નથી (એટલે તેવું કાર્ય તો પ્રમાણસિદ્ધ નથી.) (૧૮૪) અને જે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારવાળું વિજ્ઞાન અનુભવાય છે, તે તો યોગાચારમતે શશવિષાણ જેવું અસત્ હોવાથી કાર્યરૂપ મનાતું નથી. પરમાર્થ : યોગાચારમતે, ગ્રાહ્યત્વ-ગ્રાહકત્વરૂપ આકાર એકાંતે તુચ્છરૂપ છે, તો આવા બે તુચ્છ આકારથી અભિન્ન જ્ઞાન પણ ખરવિષાણની જેમ અસત્ જ હોય અને અસત્ તો ઉત્પન્ન ન જ થાય, તો આવું અસત વિજ્ઞાન કાર્યરૂપ શી રીતે બને ? એટલે તમારા મતે કોઈ જ કાર્ય સિદ્ધ નથી, કે જેની અન્યથાનુપપત્તિના બળે અદ્વયરૂપ કારણની સિદ્ધિ થાય, એટલે અદ્ધય વિશે કાર્યલિંગક અનુમાન પણ સંગત નથી. સાર: તેવું અદ્ભય વિજ્ઞાન પ્રમાણસિદ્ધ જ નથી, કે જેને માનવું ન્યાયપ્રાપ્ત બને… હવે બૌદ્ધ, અદ્વય જ્ઞાનને સિદ્ધ કરવા પોતાનો પૂર્વપક્ષ રજૂ કરે છે -🕸 अद्धयज्ञाननुं स्व३५ 🕸 💥 ગ્રાહકાકારાદિના નિષેદ્યનું તાત્પર્થ 🕸

(૧૮૫) પૂર્વપક્ષ : તમે દ્વયનું સ્વરૂપ જાણતા નથી અને એટલે જ જડતાના કારણે ઉપરોક્ત કથન કરો છો. પણ પહેલા અમારો આશય સમજો -

# ф

105. अविद्यमानग्राह्माकाराद्यव्यतिरेकेणेति । ग्राह्मत्वग्राहकत्वलक्षणौ हि आकारौ एकान्तेन तुच्छ-रूपौ भवतां मते, ततस्तयोरव्यतिरिक्तं सञ्ज्ञानमपि ख्ररविषाणप्रख्यमेवातः कथं तत् कार्यं स्थात् ? ॥ 106. न हासदुत्पद्यते भवतामिति । व्योमारविन्दादि नोत्पद्यत इत्यर्थः ॥

१. पूर्वमुद्रिते 'द्वयादेव' इत्यशुद्धपाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण शुद्धिः । २. 'सज्ञान०' इति च-पाठः ।

न्तर्बोधरूपं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्तं स्वसंविदितमुच्यते येन तस्याप्यभावः स्यात् किन्तु यदेतद् विज्ञानाद् बहिरिव नीलादि भासते, तदेकानेकविचाराक्षमत्वान्न तत्त्वम्, अतो न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्ति, तदभावाच्च तदपेक्षाप्रकित्पतं बोधरूपस्य यत् कर्तृरूपम्-अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राहक इति तदिह ग्राहकं रूपं-तन्नास्ती-

कथमित्याह-यतो न ग्राहकशब्देनान्तर्बोधरूपं-बहिर्मुखावभासशून्यं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्तं प्रवाहचित्रं स्वसंविदितं तथाऽनुभृते: उच्यते येन तस्याप्यभाव: स्याद् ग्राहकनिषेधेन, किन्तु यदेतद् विज्ञानाद् बहिरिव-न तत्त्वतो बहिर्नीलादि भासते वस्त्विव तत्-बाह्यं एकानेक-विचाराक्षमत्वात् अवयव्यण्वाद्यपेक्षया न तत्त्वं-न वस्तु, अतः-तदतत्त्वात् न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तम्-अन्यत् परमार्थतो ग्राह्यमस्ति तदभावाच्च-व्यतिरिक्तग्राह्याभावाच्च तदपेक्षा-प्रकल्पितं-व्यतिरिक्तग्राह्यापेक्षाप्रकल्पितं बोधरूपस्य-स्वसंविदितस्य यत् कर्तृरूपं तस्य

અમે ગ્રાહકનો નિષેધ કરીએ છીએ. પણ જે વિજ્ઞાન (૧) અંતર્બોધરૂપ=બહિર્મુખ (પદાર્થ તરફના) અવભાસથી રહિત માત્ર આંતરિક જ્ઞાનસ્વરૂપના બોધરૂપ છે, (૨) હર્ષ-શોકાદિ અનેક પર્યાયોના પ્રવાહથી ચિત્રરૂપ છે, અને (૩) તેવી અનુભૂતિ પ્રમાણે જે સ્વસંવિદિત છે, તેવા વિજ્ઞાનનું અમે 'ગ્રાહક' શબ્દથી કથન કરતાં જ નથી, કે જેથી ગ્રાહકના નિષેધથી તેવા સ્વસંવિદિત વિજ્ઞાનનો પણ નિષેધ થઈ જાય.

પ્રશ્ન : તો ગ્રાહકશબ્દથી તમે શેનું કથન કરો છો ?

ઉત્તર: જુઓ, વિજ્ઞાનથી બહાર જેવું જે નીલાદિ વસ્તુની જેમેં જણાય છે, તે નીલાદિ, અવયવીની અપેક્ષાએ એકરૂપ છે કે અનેક અણુઓની અપેક્ષાએ અનેકરૂપ છે - તે બધા વિચારોથી ન ઘટવાથી વસ્તુરૂપ જ નથી.

(આશય એ કે, આ અધિકારમાં સૌથી આગળ જણાવેલા વિકલ્પો પ્રમાણે તે નીલાદિનું અસ્તિત્વ જ સિદ્ધ નથી. એટલે વસ્તુની જેમ જણાવા છતાં પણ ખરેખર તે વસ્તુરૂપ નથી જ…)

એટલે, વિજ્ઞાનથી જુદું પરમાર્થથી કોઈ નીલાદિરૂપ ગ્રાહ્ય છે જ નહીં અને ગ્રાહ્ય ન હોવાથી તેની અપેક્ષાએ બોધનું જે - 'આ ગ્રાહ્યનો આ ગ્રાહક છે' - એવું કર્તૃરૂપ મનાયું છે, તે પણ નથી જ… કારણ કે કર્તૃરૂપ અને કર્મરૂપ બંને એકબીજાની અપેક્ષાએ કલ્પિત છે. આ જ અમારું ગ્રાહકનિષેધનું તાત્પર્ય છે.

<sup>❖</sup> અહીં 'જેવું-જેમ' કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે, તે નીલાદિ ખરેખર બહાર વસ્તુરૂપ નથી, પણ તેવો માત્ર પ્રતિભાસ થાય છે, જે મિથ્યા છે…

१. 'अन्यतरमार्थतो' इति 'ड-पाठ: ।

त्युच्यते, कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षाप्रकल्पितत्वात् । (१८६) अत एवोक्तम्-''पर-स्परापेक्षया तयोर्व्यवस्थानात्'' इति । नं तु बोधरूपं स्वसंवेदनमात्रं ग्राहकशब्देनोच्यते । न हि बोधरूपं परस्परापेक्षाप्रकल्पितम्, स्वहेतोरेव तथोत्पन्नत्वात्, । तदेव तु बोधरूपं

विशिष्टकर्मताकारि । एतदेवाह-अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राहकः-विज्ञानांकार इति तदिह ग्राहकं स्तपं-विज्ञानगतं तन्नास्तीत्युच्यतेऽस्माभिः । कृत इत्याह-कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षा- प्रकल्पितत्वात्, विशिष्टकर्मापेक्षया कर्तृत्वं विशिष्टकर्तृत्वापेक्षया च कर्मत्विमिति । अत एवोक्तं न्यायविदा-परस्परापेक्षया-उदितस्वरूपया तयोः-कर्तृ-कर्मणोः व्यवस्थानादिति । ततश्चैतद् व्यतिरिक्तग्राह्यग्राहकमेव रूपं ग्राहकशब्देनोच्यते, न तु बोधरूपम् । किंविशिष्टमित्याह-स्व- संवेदनमात्रं ग्राहकशब्देनोच्यते कस्यचिद् ग्राहकमिति । अत एवाह-न हि बोधरूपं पर-

\* અનેકાંતરિં \*

ભાવાર્થ: જ્ઞાન ગ્રહણ કરનાર છે અને ગ્રાહ્ય જ્ઞાનનો વિષય છે. આ વાત 'આ વિજ્ઞાનાકાર, આ ગ્રાહ્યનો ગ્રાહક છે' - એ પ્રતીતિના બળે થાય છે. એટલે (૧) જ્ઞાનમાં ગ્રાહકત્વરૂપ કર્તૃત્વ છે, અને (૨) ગ્રાહ્યમાં વિષયત્વરૂપ કર્મત્વ છે... પણ હવે હકીકતમાં જયારે, એકાનેક... વિચારોથી ગ્રાહ્ય તત્ત્વ જ ઘટતું નથી, વિષયરૂપ કર્મ જ નથી, ત્યારે તેની અપેક્ષાએ વિજ્ઞાનમાં આવેલું ગ્રાહકત્વ-ગ્રાહ્યને ગ્રહણ કરવારૂપ કર્તૃત્વ પણ શી રીતે ઘટે ? (એટલે જ તેમાં ગ્રાહકત્વ નથી એમ અમે કહીએ છીએ.)

પ્રશ્ન : પણ કર્મ વિના કર્તૃત્વ ન ઘટવાનું કારણ ?

ઉત્તર : કારણ એ જ કે, બંને એકબીજાની અપેક્ષાએ મનાયા છે. (પ્રતિનિયત વિષયરૂપ કર્મને લઈને જ્ઞાનનું કર્તૃત્વ છે અને જ્ઞાનનાં વિશિષ્ટકર્તૃત્વને લઈને વિષયનું કર્મત્વ છે. આમ, કર્તૃ-કર્મભાવ, પિતા-પુત્રભાવની જેમ પરસ્પર સાપેક્ષ છે.)

. (૧૮૬) એટલે જ ન્યાયવિદ્ વ્યક્તિએ (? ધર્મકીર્તિએ) કહ્યું છે કે -

''પરસ્પર એકબીજાની અપેક્ષાએ કર્તૃ-કર્મભાવની વ્યવસ્થા થાય છે..''

એટલે કોઈ ગ્રાહ્ય વિષય ન રહેવાથી, તેની અપેક્ષાએ આવેલું જ્ઞાનનું ગ્રાહકત્વ-કર્તૃત્વ પણ નથી જ રહેતું અને એટલે જ વિજ્ઞાનમાં ગ્રાહકરૂપ નથી એમ અમે કહીએ છીએ.

તેથી જુદા ગ્રાહ્મને ગ્રહણ કરવારૂપ ગ્રાહકરૂપ જ અમે 'ગ્રાહક' શબ્દથી કહીએ છીએ, માત્ર સ્વસંવેદનરૂપ બોધરૂપને અમે ગ્રાહકશબ્દથી કહેતા જ નથી (અર્થાત્ તે બોધરૂપ કોઈકનું ગ્રહણ કરનાર છે એવું અમે કહેતા જ નથી.)

१. 'ननु' इति ग-पाठः । १. अतः परं 'बोधरूपं' पर्यन्तकः पाठो ग-प्रतौ नास्ति । ३. पूर्वमुदिते तु 'विज्ञानकार' इति पाठः, अत्र D-प्रतपाठः । ४. 'ग्राहकमिव' इति ड-पाठः ।

स्वसंवेदनमात्रे स्थितं यथोक्तेन ग्राह्मग्राहकद्वयेन रहितत्वादद्वयमित्युच्यते । (१८७) तथा चोक्तम्-

''नीलपीतादि यत् ज्ञानाद् बहिर्वदवभासते । तन्न सत्यमतो नास्ति विज्ञेयं तत्त्वतो बहिः। तद्येक्षया च संवित्तेर्मता या कर्तृरूपता । साऽप्यतत्त्वमतः संविदद्वयेति विभाव्यते ॥' इत्यादि ।

स्परापेक्षाप्रैकिल्पतं प्रवर्तते । कृत इत्याह-स्वहेतोरेव तस्य बोधरूपस्य तथोत्पन्नत्वात्-बोधरूपतयोत्पन्नत्वात् । तदेव तु बोधरूपं स्वसंवेदनमात्रे स्थितं तत्त्वेन यथोक्तेन ग्राह्य-ग्राहकद्वयेन व्यतिरिक्तग्राह्याद्यपेक्षारूपेण रहितत्वात् कारणादद्वयिमत्युच्यते । तथा चोक्तं न्यायिवदा वार्तिके-नीलपीतादि यत्-वस्तु ज्ञानाद् बहिर्वदवभासते तन्न सत्यमुक्तनीत्या । अतो नास्ति विज्ञेयं तत्त्वतः-परमार्थेन बहिरिति । तदपेक्षया च-बहिर्विज्ञेयापेक्षया च संविक्ते:-ज्ञानस्य मता या कर्तृरूपता परेषां साऽप्यतत्त्वम्, तदभावादेव । अतः संविद-

......

અને ન કહેવાનું કારણ એ જ કે, તે બોધરૂપ, ગ્રાહ્યરૂપની જેમ પરસ્પર એકબીજા અપેક્ષાએ કલ્પાયું નથી, કારણ કે તે બોધરૂપ તો પોતાના હેતુથી જ બોધરૂપે ઉત્પન્ન થયેલ છે. (કોઈની અપેક્ષાએ તે બોધરૂપ કલ્પાયું છે, એવું નથી…) એટલે તે ગ્રાહક પણ નથી અને તેથી તેનો ગ્રાહકશબ્દથી નિષેધ પણ નથી.

...... અને કાંતરશ્મિ &.....

બસ, તો આ સ્વસંવેદનમાત્રમાં પર્યવસિત જે બોધરૂપ છે, તે જ, ઉપરોક્ત ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારદ્વયથી રહિત હોવાથી, અદ્વયરૂપ છે, એવું કહેવાય છે.

(ભાવ એ કે, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકાર, જુદા એવા ગ્રાહક-ગ્રાહ્યની અપેક્ષાએ કલ્પિત છે. પણ વિજ્ઞાનનું બોધરૂપ તો પોતાના હેતુથી જ જન્ય હોઈ, અપેક્ષાકલ્પિત ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકરૂપ ન જ હોય અને તેથી જ તેને આકારદ્વયથી રહિત 'અદ્વય' રૂપ કહેવાય છે.)

(૧૮૭) આ જ વાત વાર્ત્તિકમાં ધર્મકીર્તિએ કહી છે -

- ''(૧) નીલ-પીતાદિ જે પદાર્થો, જ્ઞાનથી બહારની જેમ ભાસે છે, તે (ઉપરોક્ત પ્રમાણે) સત્પરૂપ=વાસ્તવિક નથી. એટલે જ પરમાર્થથી બહાર (=જ્ઞાનથી અલગ) કોઈ ગ્રાહ્ય-વિજ્ઞેય (જાણવા યોગ્ય પદાર્થ) નથી.
- (૨) જ્ઞાનથી જુદા એવા જ્ઞેયપદાર્થની અપેક્ષાએ, બીજાઓને જે જ્ઞાનની કર્તૃરૂપતા (=ગ્રાહકતા) અભિમત છે, તે પણ અવાસ્તવિક છે (કારણ કે તેવું કોઈ ગ્રાહ્યરૂપ જ નથી, કે જેની અપેક્ષાએ ગ્રાહકતા

१. अनुष्टुप् । २. 'द्वयेवेति भाव्यते' इति क-पाठः । ३. अनुष्टुप् । ४. 'प्रकल्पितं वर्तते' इति ड-पाठः । ५. 'वस्तु विज्ञानाद्' इति ड-पाठः ।

(१८८) एतदप्यसत्, प्रायो दत्तोत्तरत्वात् । तथाहि-नीलादेरेकानेकविचाराक्षमत्व-मसिद्धम्, जात्यन्तरत्वेनैकानेकात्मकत्वात् तथापरिणतिस्वभावत्वादित्युक्तप्रायम्, । इत्थं कथं तदतत्त्वमिति ? (१८९) 'अतो न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो

व्याख्या 
 तथेति विभाव्यते दत्यादि । एवं पर्राभिणयमाशङ्गाह-गतद्यमत । कत इत्याह-पायो

द्वयेति विभाव्यते इत्यादि । एवं पराभिप्रायमाशङ्क्याह-एतदप्यसत् । कुत इत्याह-प्रायो दत्तोत्तरत्वात् तेन तेन प्रकारेण । तथाहि-नीलादेः वस्तुनः एकानेकविचाराक्षमत्वमसिद्धम् । कथमित्याह-जात्यन्तरत्वेन एकानेकषां एकानेकात्मकत्वान्नीलादेः । एतदेवाह-तथापरिणति-स्वभावत्वादण्वादीनामित्याद्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तं अवयविनिरूपणायाम् । इत्थं कथं तत्-नीलादि अतत्त्वम्-अवस्तु ? नैवावस्तु इत्यर्थः । अतः-अस्मात् कारणात् न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्तीति एतत् पूर्वपक्षोक्तंमयुक्तम् । कुत इत्याह-तस्यैव-एका-

અનેકાંતરિશ વાસ્તિવિક બને...) એટલે જ સંવિદ્=જ્ઞાન અદ્ભયરૂપ (=આકારદ્ભયથી રહિત) છે એવું અમે કહીએ

વાસ્તાવક બન…) અટલ જ સાવદ્=જ્ઞાન અદ્વવરૂપ (≕આકારદ્વયા રાહત) છે અપુ અને કહાએ છીએ."

સાર: આમ, અદ્વયજ્ઞાનનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ જણાવવાથી જ્ઞાનાદ્વૈતવાદ જ તથ્ય જણાય છે. એટલે બાહ્યાર્થ માનવાની કોઈ જરૂર નથી.

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, બૌદ્ધના ઉપરોક્ત મંતવ્યનો મૂલ પાયો જ તથ્યવિહીન સાબિત કરશે...)

### 🕸 औद्धभंतव्यनो निरास 🕸

(૧૮૮) ઉત્તરપક્ષ : (સ્યાદાદી :) તમારું કથન પણ અસત્ છે, કારણ કે તેનો ઉત્તર અમે તે તે પ્રકારે પ્રાયઃ આપી જ દીધો છે. તે આ પ્રમાણે -

તમે કહો છો કે - "નીલાદિ વસ્તુઓ, એક છે કે અનેક ? … એવા વિચારોથી ઘટતી નથી" - તે વાત સિદ્ધ નથી. કારણ કે તે નીલાદિ એકાંત એકરૂપ કે અનેકરૂપ નથી, પણ એકાનેકરૂપે (પરસ્પર અનુવિદ્ધ એકાનેકરૂપે) અલગ જ જાતિરૂપ છે.

આવા એકાનેકરૂપ નીલાદિનું અસ્તિત્વ હોવામાં કોઈ અસિદ્ધિ નથી.

ભાવના : તે પરમાણુઓ જ તે રૂપે (=સમૂહરૂપે) પરિણમવાના સ્વભાવવાળા છે. એટલે તે અનેક પરમાણુઓ અવયવીરૂપે એક બને એમાં કોઈ ક્ષતિ નથી.

આ બધી વાતો, પ્રાયઃ કરીને અમે અવયવીનિરૂપણ વખતે કરી જ છે.

આવું હોય, તો તે નીલાદિને અવસ્તુરૂપ શી રીતે કહેવાય ? તે અવસ્તુ નથી જ - વસ્તુરૂપ જ છે...

(૧૮૯) અને એટલે પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે - "જ્ઞાનથી જુદો પરમાર્થથી કોઈ જ ગ્રાહ્ય

१. 'विभाव्यते नीतेत्यादि' इति डन्पाठः । २. पूर्वमुद्धिते 'निरूपणायाः' इत्यशुद्धपाठः, p-प्रतानुसारेणात्र शुद्धिः । ३. १०३९तमे पृष्ठे ।

ग्राह्यमस्ति 'ईत्ययुक्तम्, तस्यैव ग्राह्यत्वात्, तथाऽनुभूते:, अद्वयस्य चाननुभवात्, अनुभूवे वा सर्वेषां तत्त्वदिशतैव स्यात् त्वन्नीतितः 'तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः' इत्युक्तम् । (१९०) स्यादेतदद्वयमेव बोधरूपं स्वसंवित्सिद्धम् । न च सर्वेषां तत्त्वदिशताप्रसङ्गो

**०** चाखा **०**

नेकात्मकस्य नीलादेविज्ञानव्यतिरिक्तस्य ग्राह्यत्वात् । ग्राह्यत्वं च तथाऽनुभूतेर्बिहर्मुखावभास-त्या । अद्वयस्य चाननुभवात् विज्ञानस्य अनुभवे वाऽद्वयस्य सर्वेषां तत्त्वदिशतेव स्यात् प्रमातृणां त्वन्नीतितः । तथा चायत्ममुक्ताः स्युर्देहिन इत्युक्तं प्रांक् । स्यादेतदद्वयमेव बोधरूपं स्वसंवित्सिद्धम् । न च सर्वेषां-प्रमातृणां तत्त्वप्रदिशताप्रसङ्गः । कथिमत्याह-यतो गृहीतेऽपि

નથી" - તે વાત પણ અયુક્ત જણાઈ આવે છે, કારણ કે જ્ઞાનથી જુદા એવા એકાનેકરૂપ નીલાદિ પદાર્થ જ ગ્રાહ્યરૂપે સિદ્ધ છે. તેનું કારણ એ કે, બહિર્મુખ અવભાસરૂપે જ્ઞાનની અનુભૂતિ થાય છે.

(આશય: જ્ઞાનનો બહિર્મુખાવભાસરૂપે, બાહ્ય પદાર્થના બોધરૂપે અનુભવ થાય છે. હવે જ્ઞાનનો આ બહિર્મુખાવભાસ બાહ્ય નીલાદિરૂપ પ્રાહ્ય અર્થને માન્યા વિના ન જ ઘટે. એટલે તેઓનું પ્રાહ્યરૂપે અસ્તિત્વ સિદ્ધ જ છે.)

અને તમે જે આકારદ્વયથી રહિત અદ્વયરૂપ વિજ્ઞાન કહો છો, તેનો તો કદી અનુભવ જ થતો નથી. (અનુભવ તો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારવાળા વિજ્ઞાનનો જ થાય છે)

અથવા જો તે અદ્ધય વિજ્ઞાનનો અનુભવ માનો, તો તો તમારી નીતિ પ્રમાણે, બધા પ્રમાતાઓ 'તત્ત્વદર્શી' જ થઈ જશે ! (કારણ કે તેઓ બધા, વિજ્ઞાનના યથાર્થ સ્વરૂપને જોનારા થઈ ગયા છે…) અને આમ તત્ત્વદર્શી થઈ જવાથી તો તે પ્રાણીઓ પ્રયત્ન વિના જ મુક્ત થઈ જશે…. એ બધું પૂર્વે અમે કહી જ દીધું છે.

કલિતાર્થ: અદ્ભય વિજ્ઞાન અનુભવસિદ્ધ નથી, એટલે તેને ન મનાય અને અનુભવસિદ્ધ વિજ્ઞાન પ્રમાણે તો ગ્રાહ્યરૂપે નીલાદિની સિદ્ધિ થશે જ. (એટલે બાહ્યાર્થનો અપલાપ ન થાય.)

(હવે બૌદ્ધ, ઉપરોક્ત દોષો નિવારવા અને અદ્વયવિજ્ઞાનની અનુભવસિદ્ધતા સાબિત કરવા, પોતાનું વક્તવ્ય જણાવે છે -)

### 🕸 अद्धयविज्ञान विशे औद्धवस्तव्य 🕸

(૧૯૦) બૌદ્ધ: અરે ! આકારદ્વયથી રહિત અદ્વયવિજ્ઞાન જ સ્વસંવેદનસિદ્ધ બોધરૂપ છે, તે જ ખરેખર અનુભવસિદ્ધ છે. (અર્થાત્ ખરેખર તો દરેક પ્રાણીઓને, તે અદ્વયજ્ઞાનનો જ અનુભવ થાય છે. તમે આકારદ્વયવાળા જ્ઞાનનો અનુભવ માનો, તે તો તમારી ભ્રમણા છે.)

પ્રશ્ન : અદ્વયના અનુભવથી તો (ઉપર કહ્યા પ્રમાણે) બધા પ્રમાતાઓને તત્ત્વદર્શી માનવા

१. द्रष्टव्यं १०३९तमं पृष्ठम् । २. १०३६तमे पृष्ठे । ३. 'स्यादेतद् द्वय०' इति क-पाठः । ४. 'प्रमातृगोत्व०' इति क-पाठः । ५. १०३६तमे पृष्ठे ।

यतो गृहीतेऽपि तस्मिन्निरंशत्वादद्वये बोधरूपे भ्रान्तिबीजानुगमान्न यथाबोधमद्वयावसायो जायते, ततो गृहीतमपि तदगृहीतकल्पमित्यननुभूतिर्न तत्त्वत इति । (१९१) नैतदेवम्, कल्पनामात्रत्वात् संदाऽद्वयाननुभूतेः व्यवसायाभावात्, तथापि तत्कल्पनेऽतिप्रसङ्गात्, नीलादेरप्यतत्त्वापत्तेः शुक्लादिस्वसंविद्वत् तद्भभ्रान्तिबीजानुगमान्न यथाबोधमवसीयत

♦ અનેકાંતરિમ ♦

પડશે!

ઉત્તર: ના. કારણ કે નિરંશ હોવાથી જો કે તે અદ્ધય જ્ઞાનનું ગ્રહણ બધાને થાય જ છે, તો પણ તેમનામાં તેવું ભ્રાંતિબ્રીજ રહ્યું હોવાથી, જે પ્રમાણે તે અદ્ધયનો અનુભવ-બોધ થાય છે, તે પ્રમાણે નિશ્ચય થતો નથી, એટલે અદ્ધયનું ગ્રહણ થવા છતાં પણ, તેનું ગ્રહણ ન થયા જેવું જ છે.

આમ, પ્રહણ ન થયા જેવું જ હોવાથી, તે પ્રમાતાઓને તત્ત્વદર્શી માનવાનો પ્રસંગ નહીં આવે. (તત્ત્વદર્શી તો તે કહેવાય કે જે બોધ પ્રમાણે અદ્વયનો યથાર્થ નિર્ણય કરી લે…)

એટલે પરમાર્થથી અદ્વયની અનુભૂતિ નથી, એવું નથી. અર્થાત્ અનુભૂતિ તો તેની છે જ (માત્ર તેનો નિશ્ચય નથી) તેથી તેવા અનુભવસિદ્ધ અદ્વયજ્ઞાનને માનવું જ રહ્યું…

### 🕸 બૌદ્ધવક્તવ્યની કલ્પનામાત્રતા 🕸

(૧૯૧) સ્યાદાદી : તમારું કથન કલ્પનામાત્ર હોવાથી વાસ્તવિક રીતે ઘટતું નથી. (તમારું કથન માત્ર કલ્પનારૂપ કેમ ? તે જણાવે છે -)

તમે જે અદ્વયવિજ્ઞાન કહો છો, તેની અનુભૂતિ કદી થતી નથી અને તેનું કારણ એ કે તે અદ્વયનો કદી નિશ્ચય જ થતો નથી. (નિશ્ચયના આધારે વસ્તુનો અનુભવ સિદ્ધ થાય. હવે અદ્વયનો તો કદી નિશ્ચય થતો નથી, એટલે તેની અનુભૂતિ પણ ન જ મનાય…)

પ્રશ્ન : નિશ્ચય વિના પણ, અનુભૂતિ અદ્વયની જ થાય છે, એવું માની લઈએ તો ? ઉત્તર : તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, નીલાનુભવને પણ અવાસ્તવિક માનવો પડશે ! કારણ

१. 'तदाऽद्वयानुभूतेः' इति ग-पाठः । २. 'शुक्तादिस्व०' इति क-पाठः । ३. 'एनामेव' इत्यशुद्धिः पूर्व-मृद्रिते ।

◈◎ इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात्, (१९२) युक्त्यनुपपत्तेरुभयत्र तुल्यत्वात्, अद्वयस्याप्य-अतत्त्वापत्तेः । आपत्तिश्च शुक्लादिस्वसंविद्वदिति निदर्शनम् । तद्भ्रान्तिबीजानुगमात्-नीलादिभ्रान्तिबीजानुगमाद्धेतो: न यथाबोधमवसीयत इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात् वाङ्मात्रेण, युक्त्यनुपपत्तेरुभयत्र-नीलशुक्लसंविदि अद्वये च तुल्यत्वात् । तुल्यत्वं च अद्वयस्याप्य-**ુ** કે શુક્લાનુભવની જેમ 'ભ્રાન્તિબીજના અનુગમથી બોધ પ્રમાણે નિશ્ચય થતો નથી' - એવું તો અહીં પણ કહેવું શક્ય જ છે.

ભાવાર્થ: દરેક પ્રમાતાને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારવાળા વિજ્ઞાનનો અનુભવ થાય છે. અદ્વય-વિજ્ઞાનનો નહીં (કારણ એ જ કે, અદ્વયવિજ્ઞાનનો નિશ્ચય થતો નથી અને નિશ્ચય વિના તેવો અનુભવ થાય છે. એવું ન જ મનાય)

હવે તમે કહો કે, અનુભવ તો અદ્વયનો જ થાય છે, પણ ભ્રાન્તિબીજના સામર્થ્યથી તે અનુભવ પ્રમાણે નિશ્વય થતો નથી (અને એટલે જ માણસોને ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારવાળું વિજ્ઞાન જ સાચું લાગે છે, જે ભ્રમણા છે.)

તો તે જ યુક્તિએ અમે પણ કહીશું કે, (દેષ્ટાંત=) જેમ શંખાદિ પદાર્થીનો, નિર્વિકલ્પ જ્ઞાનથી શુક્લરૂપે અનુભવ થવા છતાં પણ, પાછળથી જે પીતાદિરૂપે નિશ્ચય થાય છે. તે કાચ-કમળો રોગ વગેરે ભ્રાન્તિકારશોના સામર્થ્યથી સમજવો… બાકી હકીકતમાં ત્યાં નિશ્ચયના આધારે નીલાનુભવ ન માની લેવાય, ત્યાં શુકલાનુભવ જ છે... તો (દાર્પ્ટાંતિક) તે જ રીતે, અસતુકલ્પનાથી આપણે માની લઈએ કે, નીલાદિ પદાર્થીનો, નિર્વિકલ્પજ્ઞાનથી તો શુક્લરૂપે જ અનુભવ થાય છે. પણ પાછળથી જે નીલાદિરૂપે નિશ્ચય થાય છે, તે ભ્રાન્તિકારણોથી સમજવો… એટલે તો તે નીલનિશ્ચયના આધારે નીલાનુભવ પણ વ્યવસ્થાપિત નહીં થાય, ત્યાં પણ શુક્લાનુભવ જ માનવો પડશે. (એટલે તો નીલાનુભવને પણ શુક્લાનુભવ માનવાનો અતિપ્રસંગ આવશે...)

(૧૯૨) બૌદ્ધ: નીલાનુભવને શુક્લાનુભવરૂપ માનવું તે તો બિલકુલ યુક્તિસંગત નથી. (દરેક

ф
 ф

107. शुक्लादिरचसंविद्धदिति निदर्शनिमिति । यदि हि प्राञ्जलवृत्त्या ग्राह्यग्राहकाकारभाजि विज्ञाने समनुभूयमानेऽपि भ्रान्तिबीजानुगमान्न यथाबोधमवसीयत इत्युच्यते, तदा एतदपि वक्तं शक्यत एव यथा शुङ्गादौ पदार्थे निर्विकल्पज्ञानेन शुक्लतयाङन्भूतेङपि पश्चात् काचकामलादिभ्रान्तिबीजान्गमसद्भावात् पीत्याद्यध्यवसायो जायते, एवमसत्कल्पनया शुक्लतया नीलादावनुभृतेअपि निर्विकल्पज्ञानेन योअयं नीलाद्यवसायो जायते स भ्रान्तिबीजानुगंमसद्भावात् ॥

१. 'गमाद् यथा॰' इति क-पाठः । २. 'योज्यं नीला॰' इति क-पाठः । ३. 'गमाद् भावात्' इति ख-पाठः ।

नुभवायोगात्, (१९३) युक्तीनामपि बोधात्मकत्वेन विपर्ययाशङ्कानिवृत्तेः, अन्यथा प्रतिभाससम्भवात् ताभ्यस्तत्त्वव्यवस्थायोगात्, बोधमात्रस्य चायुक्तित्वात् व्यवहारो-

नुभवायोगात् केर्त्राद्यभावेन यथा शुक्लसंविदो नीलादित्वेनेति भावः । युक्तीनामपि-ग्राह्या-कारादिनिराकरणपराणां बोधात्मकत्वेन हेतुना विपर्ययाशङ्काऽनिवृत्तेः, ग्रीह्याद्याकार-वद्बोधवैतथ्यदर्शनेनेति भावः । अत एवाह-अन्यथा प्रतिभाससम्भवात् बोधस्य अद्वय-

પ્રમાતાને નીલાનુભવ જ સંવેદનસિદ્ધ છે, એટલે તો તેવું શી રીતે મનાય ?)

સ્યાદાદી: બસ, તે જ વાત અદ્વય-અનુભવ વિશે પણ સમાન છે. અર્થાત્ દરેક પ્રમાતાને અનુભવ તો આકારદ્વયગર્ભિત વિજ્ઞાનનો જ થાય છે, તો પણ તમે તેને અદ્વય-અનુભવ કહો, તો તે વાતમાં પણ કોઈ જ યુક્તિ નથી.

(व्याण्यागत कर्त्राद्यभावेन ...पंक्तिनो भावार्थ :)

कर्त्राद्यभावेन अनुभवायोगात् એવો અન્વય છે. પૂર્વપક્ષીએ કર્તૃ-કર્મનો અભાવ જણાવેલ, તેનો આ ઉત્તર છે કે, તે રીતે કર્તૃ-કર્મના (બ્રાહક-બ્રાહ્યના) અભાવરૂપે અદ્ભયનો કદાપિ અનુભવ થતો નથી. જેમ શુક્લાનુભવનો નીલાદિરૂપે નિશ્ચય થતો નથી તેમ…

એટલે તે અનુભવને અદ્વયરૂપ ન મનાય અને તેથી તમે કહેલ અદ્વયવિજ્ઞાન અનુભવસિદ્ધ નથી જ, તો તેને શી રીતે મનાય ? (એટલે જ્ઞાન ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાકારવાળું જ માનવું રહ્યું.)

# 🕸 थुड्तिथी पण तत्त्वव्यवस्था असमंदर्स 🕸

(૧૯૩) બીજી વાત, તમારા મતે તો બધી જ વસ્તુ જ્ઞાનરૂપ છે. એટલે તો ગ્રાહ્યાકારાદિનું નિરાકરણ કરનારી યુક્તિઓ પણ જ્ઞાનરૂપ જ ફલિત થશે.

અને તેથી તો, તે જ્ઞાનરૂપ યુક્તિઓ પણ મિથ્યારૂપ તો નહીં હોય ને ? એવી વિપરીત આશંકાનું નિરાકરણ થશે નહીં. તેનું કારણ એ કે, તમારા મતે ગ્રાહ્યાદિ આકારવાળો બોધ મિથ્યારૂપ મનાય છે. તો તે જેમ મિથ્યા છે, તેમ ગ્રાહ્યાદિ આકારનું નિરાકરણ કરનારી યુક્તિઓ પણ મિથ્યારૂપ હોઈ જ શકે છે (કારણ કે તેઓ પણ તેની જેમ બોધરૂપ જ છે.)

(अत एव=) બોધની વિતથતા હોવાથી જ તો, અન્યથા (=જુદી રીતે) પ્રતિભાસ સંભવિત

ф

108. ग्राह्माद्याकारवद्बोधवैतथ्यदर्शनेनेति । ग्राह्माद्याकारो विद्यते यस्य असौ ग्राह्माद्याकारवान्, स चासौ बोधश्च ग्राह्माद्याकारबोधस्तस्य वैतथ्यं-मिथ्यारूपता तस्य दर्शनम्-अवलोकनम् । ग्राह्माद्याकारयुक्तो हि बोधो मिथ्यारूपो भवतां मते विलोकितः, अतो ग्राह्माद्याकारिनराकरणपरायणा युक्तयोऽपि मिथ्यारूपा भवन्त्विति ॥

१. 'कर्तुद्यभावेन' इति ड-पाठः । २. 'भवन्ति । न हि' इति ख-पाठः ।

च्छेदप्रसङ्ग इति यत्किञ्चिदेतदिति । ( १९४ ) न च बोधमात्रतत्त्ववादिनो भ्रान्तिबीजमपि किञ्चित्, बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे चाभ्रान्तबोधायोगात्, तस्यैव तत्त्वात् । बोधभिन्नभ्रान्तिबीजभावे तु बाह्यसिद्धिरेव । एवं चानुभूत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्यभावे नास्य

तत्त्वपक्षेऽपि द्वयप्रतिभासविदत्यर्थः । एवं च सित ताभ्यः-युक्तिभ्यः तत्त्वव्यवस्थाऽयोगाद् विपक्षाशङ्करोति भावनीयम् । बोधमात्रस्य च-अद्वयस्य अयुक्तित्वादिवकल्पत्वेन एवं व्यवहारोच्छेदप्रसङ्ग इति यत्किञ्चित् एतत्-परोदितमिति । न च बोधमात्रतत्त्ववादिनः-

योगाचारस्य भ्रान्तिबीजमिप किञ्चित् । कथिमत्याह-बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात् भ्रान्ति-बीजत्वेन । अभ्युपगमे च बोधमात्रस्यैव भ्रान्तिबीजत्वेन किमित्याह-अभ्रान्तबोधायोगात् ।

------- અનેકાંતરિમ ∻-----

છે. જુઓ, તમે અદ્વય વિજ્ઞાન જ વાસ્તવિક માનો છો, તો પણ પ્રતિભાસ તો અન્યથા જ થાય છે, અર્થાત્ ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકઆકારવાળા વિજ્ઞાનનો જ થાય છે.

એટલે બોધ વિતથ હોઈ શકે છે અને તેથી બોધરૂપ યુક્તિઓ પણ વિતથ હોઈ જ શકે… આમ, યુક્તિઓમાં પણ વિપર્યયની આશંકા ઊભી રહેવાથી, તે યુક્તિઓ દ્વારા તત્ત્વવ્યવસ્થા થઈ શકે નહીં.

બૌદ્ધ : અદ્ધયનો નિર્વિકલ્પ બોધ એ જ અદ્ધયના સિદ્ધિ માટેની યુક્તિ છે અને તેમાં વિપર્યયશંકા નથી.

સ્યાદાદી: પણ તેવું ન મનાય, કારણ કે યુક્તિઓ તો ગ્રાહ્યાકારાદિનું નિરાકરણ કરનાર હોવાથી નિશ્ચયરૂપ છે, જયારે અદ્વયજ્ઞાન તો નિર્વિકલ્પરૂપ (નિશ્ચયવિકલ્પથી રહિત) છે, તો આવા નિર્વિકલ્પને નિશ્ચાયક યુક્તિઓરૂપ શી રીતે કહેવાય ? (એટલે યુક્તિમાં વિપરીત આશંકા થશે જ અને તેથી તેના દ્વારા તત્ત્વવ્યવસ્થા ન જ થાય…)

અક્ષ્મ તો બોધરૂપ તમામ વસ્તુઓ વિશે, વિપરીત આશંકા ઊભી થવાથી, પ્રતિનિયત વ્યવહાર જ નહીં થાય અને તેથી તો વ્યવહારના ઉચ્છેદની આપત્તિ આવશે જ…

આમ, પુષ્કળ દોષો આવતા હોવાથી, તમારી બધી વાત અસાર જણાઈ આવે છે...

### 💥 જ્ઞાનાહૈતમતે ભ્રાન્તિબીજની પણ અસંગતિ 🕸

(૧૯૪) અરે, જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી યોગાચાર! તમારા મતે તો ભ્રાન્તિબીજ જેવું કોઈ તત્ત્વ જ નથી... તે આ પ્રમાણે - તમે ભ્રાન્તિબીજ તરીકે કોને માનો છો ? (૧) શુદ્ધબોધને, કે (૨) તે સિવાય કોઈ અલગ તત્ત્વને ?

(૧) શુદ્ધબોધને તો તમે ભ્રાંતિબીજ તરીકે માનતા જ નથી અને માનો, તો કોઈ અભ્રાન્ત બોધ જ નહીં ઘટે, કારણ કે બધા બોધો શુદ્ધ બોધરૂપ છે અને તેને જ તમે ભ્રાન્તિનું બીજ માની લીધું (તો પછી તે બોધ અભ્રાન્ત શી રીતે રહે ?) ग्राह्यस्यायं ग्राहकः इति ग्राहकरूपप्रतिषेधोऽयुक्तः, तदात्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधा-पत्तेः॥

(१९५) किञ्च कथं पुनिरदं व्यज्ञायि भवता यथेदं विज्ञानं व्यतिरिक्तग्राहका-कारविकलमिति ?। न तावत् तदनुभव एव निमित्तम्, तस्य वैपरीत्येन प्रवृत्ते:, आविद्व-

अयोगश्च तस्यैव-बोधमात्रस्य तत्त्वात्-भ्रान्तिबीजत्वात् । बोधिभन्नभ्रान्तिबीजभावे तु को दोष इत्याह-बाह्यसिद्धिरेव । एवं च-उक्तनीत्याऽनुभृत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्यभावे किमित्याह-नास्य ग्राह्यस्यायं ग्राहक इति-एवं पूर्वपक्षग्रन्थे ग्राहकरूपप्रतिषेधोऽयुक्तः । कुत इत्याह-तदात्मकत्वेन-बाह्यग्राह्यात्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधापत्तेः कारणात् ॥

किञ्च कथं पुनिरदं व्यज्ञायि-विज्ञातं भवता यथेदं विज्ञानं व्यतिरिक्तग्राहकाकार-विकलिमिति ? न तावत् तदनुभव एव-अधिकृतविज्ञानानुभव एव निमित्तं तिद्वज्ञान इति ।

# \*

(૨) હવે જો, બોધથી કોઈ જુદા તત્ત્વને ભ્રાન્તિબીજ તરીકે માનો, તો તો તે જુદા તત્ત્વ તરીકે બાહ્યાર્થની જ સિદ્ધિ થશે... (એ તો તમારા માટે મૂલમાન્યતાપ્રહારક દોષ છે.)

આમ, બાહ્ય ગ્રાહ્ય પદાર્થ જયારે અનુભૂતિ આદિથી સિદ્ધ હોય, ત્યારે, પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે - "આ ગ્રાહ્યનું, આ ગ્રહણ કરનાર નથી" - એવો ગ્રાહકરૂપનો પ્રતિષેધ કરવો બિલકુલ યુક્ત નથી. તેનું કારણ એ કે, જ્ઞાન બાહ્યગ્રાહીરૂપ છે, બાહ્યાર્થના ગ્રાહકરૂપ છે (तदात्मकत्वेन=बाह्यग्राह्या-त्मकत्वेन बाह्यग्राही-आत्मकत्वेन=बाह्यग्राहकात्मकत्वेन) એટલે તો ગ્રાહકના નિષેધથી ગ્રાહકરૂપ જ્ઞાનનો જ નિષેધ થઈ જાય! જે બિલકુલ યોગ્ય નથી.

એટલે ગ્રાહકરૂપનો નિર્ષેધ ન કરવો. જ્ઞાનને ગ્રોંદ્ય-ગ્રાહકરૂપ જ માનવું, અદ્ભયરૂપ નહીં.

## 🗰 व्यतिरिक्त ग्राहकाकारनी विकलता असंगत 🕸

(૧૯૫) બીજી વાત, તમે શી રીતે જાણ્યું કે આ વિજ્ઞાન વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારથી વિકલ= રહિત છે ?

બૌદ્ધ: અધિકૃત વિજ્ઞાનનો અનુભવ જ, તેવું જાણવામાં નિમિત્ત છે (અર્થાત્, તે અનુભવથી જ જણાઈ જાય છે કે, અધિકૃત વિજ્ઞાન જુદા એવા ગ્રાહકાકારથી રહિત છે.)

<sup>❖</sup> અહીં જ્ઞાનને ગ્રાહ્યરૂપ માની લેવાનું તાત્પર્ય એ નથી કે જ્ઞાનને ગ્રાહ્ય-અર્થરૂપ માની લેવું… તાત્પર્ય એ કે, જ્ઞાન જ્યારે બીજા જ્ઞાનનો વિષય બને કે પોતે જ પોતાને વિષય કરે, ત્યારે તે ગ્રાહ્ય બને અને તે જ તેનું ગ્રાહ્યરૂપ છે… અને જ્ઞાનનું ગ્રાહકરૂપ તો સ્પષ્ટ જ છે…

१. 'प्रतिषेधो युक्तः' इति पाठस्याशुद्धिः पूर्वमृद्धिते, अत्र D-प्रतानुसारेण । २. 'सिद्धेर्बाह्म०' इति ड-पाठः । ३. पूर्वमृद्धिते 'विज्ञानं' इति पाठो नोपलभ्यते, अत्र G-1-प्रतानुसारेण विन्यस्तः ।

दङ्गनादिसिद्धत्वात् । (१९६) वस्तुस्थित्या तत् तथेति तथास्वभावत्वात् ज्ञायत एवेति चेत्, तत् तथेति कुतोऽयमाप्तवादः ? प्रतिभासमानाकारशून्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थिति-स्तथास्वभावत्वाभिधानं च । (१९७) किञ्च न च वस्तुस्थित्याऽपि व्यतिरिक्तग्राहका-

कुत इत्याह-तस्य-तदनुभवस्य वैपरीत्येन प्रवृत्ते:-व्यितिरिक्तग्राहकाकारत्वेन प्रवृत्ते:। प्रवृत्तिश्च आविद्वदङ्गनादिसिद्धत्वात् । वस्तुस्थित्या तत्-विज्ञानं तथेति-व्यितिरिक्तग्राहकाकारविकल-मिति तथास्वभावत्वात्-व्यितिरिक्तग्राहकाकारविकलस्वभावत्वात् ज्ञायत एव । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-तत् तथेति कुतोऽयमासवादः ? तथा प्रतिभासमानाकारशून्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थितिः । तथा तथास्वभावत्वाभिधानं च अपूर्वमेव । किञ्च नेत्यादि । न च वस्तु-

······· એનેકાંતરશ્મિ **ક** 

સ્યાદાદી: તેવું ન મનાય, કારણ કે વિજ્ઞાનનો અનુભવ તો જુદા એવા ગ્રાહકાકારરૂપે જ પ્રવર્તે છે, એવું વિદ્વાનથી લઈને અંગના સુધીના તમામ પ્રાણીઓને સિદ્ધ છે. (દરેકને, કોઈકના ગ્રહણ કરવારૂપે જ જ્ઞાનનો અનુભવ થાય છે.) તો આવા ગ્રાહકાકારવાળા અનુભવથી શી રીતે જ્ણાય કે અધિકૃત વિજ્ઞાન ગ્રાહકાકાર વિનાનું છે ? ઊલટાનું તેવા અનુભવથી તો ગ્રાહાકારવાળા વિજ્ઞાનની જ સાબિતી થાય...

(૧૯૬) બૌદ્ધ : વસ્તુસ્થિતિથી (=વાસ્તવિકતાથી) તે વિજ્ઞાન વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારથી વિકલ છે, એટલે તેના તેવા (=વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારથી વિકલ રહેવાના) સ્વભાવથી તે જણાઈ જ આવે છે.

(આશય એ કે, વિજ્ઞાનનો તેવો સ્વભાવ જ છે કે જેથી તે ગ્રાહકાકારથી વિકલરૂપે જણાય છે…)

સ્યાદાદી : સ્વભાવથી જણાવવાની વાત હમણા બાજુ પર મૂકો. પહેલા તો એ કહો કે, વિજ્ઞાન તે ગ્રાહકાકારથી વિકલ છે - એવો આપ્તવાદ તમે ક્યાંથી લાવ્યા ? (અર્થાત્ તેવું કોઈ આપ્તપુરુષનું વચન નથી, એટલે તેને યથાર્થ ન માની લેવાય..)

બીજી વાત, વિજ્ઞાનમાં જે ગ્રાહકાકાર ભાસે છે, તેનાથી જ તે વિજ્ઞાનને તમે શૂન્ય કહો છો, આ તો તમારી કોઈ અપૂર્વ જ વસ્તુવ્યવસ્થા છે! (આ કટાક્ષવચન છે. કહેવાનો ભાવ એ કે, ઘડામાં લાલ રંગ જણાતો હોય, તો તેને લાલ રંગવાળો જ માનવો જોઈએ. તેમ વિજ્ઞાનમાં ગ્રાહકાકાર સ્પષ્ટપણે અનુભવાતો હોય, તો તેને ગ્રાહકાકારવાળું જ માનવું જોઈએ. છતાં પણ તમે તેનાથી વિકલ કહો, તો તેમાં તમારી બુદ્ધિનું જ પ્રદર્શન છે.)

ત્રીજી વાત, વિજ્ઞાનમાં ગ્રાહકાકાર ભાસે છે. તો પણ વિજ્ઞાનને ગ્રાહકાકાર વિનાના સ્વભાવવાળું કહેવું તે પણ અપૂર્વ જ છે. (અગ્નિનો ઉષ્ણસ્વભાવ અનુભવસિદ્ધ હોવા છતાં અગ્નિને અનુષ્ણસ્વભાવી કહેવો જેમ મિથ્યા છે, તેમ અહીં પણ સમજવું…)

१. 'स्थितिस्तत्तथास्व॰' इति ग-पाठः । २. 'धानं वाऽपूर्व॰' इति ड-पाठः । ३. 'किञ्चन चेत्यादि' इति ड-पाठः ।

कारशून्यत्वे सित तत् तथेति युक्तम् । (१९८) एवं हि तच्छून्यत्वं तस्य स्यात्, यद्यसौ तत्र न भवेत् । न चान्यत्राभवतस्तत्राभवनं न्याय्यमित्यन्यत्र तित्सिद्धिः, (१९९)

 \$
 व्याख्या

स्थित्याऽपि-न च तत्त्वनीत्याऽपि व्यतिरिक्तग्राहकाकारशून्यत्वे इति व्यतिरिक्तस्य ग्राहकः स एवाकारः तेन शून्यत्वं तिस्मिन् सितं तत्-विज्ञानं तथेति युक्तं-व्यतिरिक्तग्राहकाकार-विकलिमिति युक्तम् । कथं न युक्तमित्याह-एवं यस्मात् तच्छून्यत्वं-व्यतिरिक्तग्राहकाकार-शून्यत्वं तस्य-विज्ञानस्य स्यात्-भवेत्, यद्यसौ-व्यतिरिक्तग्राहकाकारः तत्र-विज्ञाने न भवेत् । न त्वित्थमेवैतिदित्याशङ्क्र्याह-न चान्यत्र-विज्ञानान्तरेऽभवतः-असतः तत्र-अधिकृतविज्ञाने-ऽभवनं न्याय्यम् । न हि शशिवषाणस्य क्वचिदभावः, न यत्रासौ तत्र शशिवषाणभावप्रसङ्गात् ।

આ બધા કારણોથી, વિજ્ઞાનને ગ્રાહકાકારથી શૂન્ય કહેવાની વાત મિથ્યા જણાઈ આવે છે.

## 🔆 वस्तुस्थितिએ पण व्यतिरिક्तग्राहङाङारविङ्खता असंगत 🛠

(૧૯૭) ખરેખર તો જ્ઞાન ગ્રાહકાકાર રહિત હોય, તો પણ 'જ્ઞાન ગ્રાહકાકાર રહિત છે' એમ કહેવું બરાબર નથી.

પ્રશ્ન : પણ કેમ ?

ઉત્તર : તે ત્યારે જ કહી શકાય કે જ્યારે જ્ઞાનમાં ભ્રાહકાકાર ન હોય.

પ્રશ્ન : ગ્રાહકાકાર ન હોય તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: જ્ઞાનમાં ગ્રાહકાકાર નથી તેવું નથી. (છે જ...)

પ્રશ્ન : કઈ રીતે ?

(૧૯૮) ઉત્તર: કારણ કે જે ક્યાંક હોય તેનો જ અન્યત્ર નિષેધ થાય. જે ક્યાંય નથી તેવા ખરિવેષાણાદિનો નિષેધ કોઈ નિયત સ્થાનમાં ન થાય.. જો નિયત સ્થાનમાં ખરિવેષાણાભાવ કહો તો બીજે ખરિવેષાણનો ભાવ થઈ જશે... તેમ અહીં ગ્રાહકાકારનો નિષેધ કરશો, તો અન્ય જ્ઞાનમાં (જયાં નિષેધ નથી કરતાં ત્યાં) ગ્રાહકાકારની સિદ્ધિ થઈ જશે.

ф.....ф.....ф....

109. न हि शशविषाणस्य क्वचिदभाव इति । न-नैव हि:-यस्माच्छशविषाणस्य-तुच्छरूपस्य क्वचित्-प्रतिनियते प्रदेशे७भावः साध्यते । शशविषाणस्यात्र प्रदेशे७भावो वर्त्तत इति न क्वचित् प्रति-पादयतीत्यर्थः । कृत इत्याह- 110. न यत्रासौ तत्र शशविषाणभावप्रसङ्गदिति । न यत्र तु प्रदेशे असौ-खरविषाणाभावः तत्र शशविषाणस्य भावप्रसङ्गत् । प्रतिनियते प्रदेशे शशशृङ्गस्याभावे साधिते सित

१. 'चान्यत्रास्याभवतः' इति ग-पाठः । २. 'भावः यन्नासौ' इति **क-**पाठः । ३. 'प्रदेशेऽभावः असौ' इति **क-**पाठः ।

तत्किल्पिताभवने तु तत्र तदितरभवनापत्तिः । (२००) किल्पतवास्तवतदाकारशून्यं

इति-एवमन्यत्र-विज्ञानान्तरे तित्सिद्धः-व्यतिरिक्तग्राहकाकारसिद्धः । तित्सद्धौ चानिवारितं व्यतिरिक्तं ग्राह्ममित्यर्थः । आशङ्कान्तरिनरासायाह-तित्किल्पताभवने तु स चासौ किल्पतश्च तत्किल्पतः तस्याभवनं तिस्मन् । एतदुक्तं भवति-तस्य-व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्य किल्पतस्य-अतात्विकस्य, अन्यत्र विज्ञानान्तर इति प्रक्रमः, अभवने पुनरभ्युपगम्यमाने तत्र-अधिकृतविज्ञान इति सामर्थ्यम् । किमित्याह-तिद्तरभवनापत्तिः सामर्थ्यदेवाधिकृतविज्ञानेऽकिल्पतव्यति-

\*-----\*\* અનેકાંતરશ્મિ \*-----

એટલે જેમ શશવિષાણનો પ્રતિનિયત દેશમાં અભાવ કહેવાથી તે સિવાયના સ્થળમાં તેનો ભાવ માનવો પડે, તેમ ગ્રાહકાકારનો પણ, બુદ્ધાદિના સંબંધી પ્રતિનિયત કોઈક જ્ઞાનમાં અભાવ સાધવાથી તો, તે સિવાયના આપણા જ્ઞાનમાં તે ગ્રાહકાકારનો નિયમા ભાવ માનવો પડશે. (પ્રતિનિયત સ્થળે કહેવાતો અભાવ, તે સિવાયના સ્થળે તેનો ભાવ સૂચવે છે - એ નિયમ અહીં ખાસ ધ્યાનમાં રાખવો…)

અને એટલે તો આપણા જેવાના વિજ્ઞાનમાં વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકાર જ સિદ્ધ થશે (અર્થાત્ આપણું જ્ઞાન ગ્રાહકાકારવાળું જ સિદ્ધ થશે.) અને ગ્રાહકાકાર સિદ્ધ થવાથી તો, તે વિજ્ઞાનથી જુદો ગ્રાહ્યાર્થ પણ સિદ્ધ થશે જ. (વિજ્ઞાન ગ્રહણ કરનાર છે, તો કોનું ગ્રહણ કરનાર ? તો કે - ગ્રાહ્ય અર્થનું, એમ ગ્રાહ્યાર્થ સિદ્ધ થાય જ.)

એટલે જ અમે કહીએ છીએ કે, ગ્રાહ્યનો અપલાપ કરવાનું તમે રહેવા દો…

## 🕸 ङित्पितग्राहङाङारना निषेधमां तो वास्तविङ ग्राहङाङारनी आपत्ति 🕸

(૧૯૯) બૌદ્ધ: આપણા જ્ઞાનમાં જે ગ્રાહકાકાર જણાય છે, તે કલ્પિત-અતાત્ત્વિક છે અને તે કલ્પિત-અતાત્ત્વિક ગ્રાહકાકારનો જ બુદ્ધજ્ઞાનમાં અભાવ સિદ્ધ કરાઈ રહ્યો છે... એટલે બુદ્ધજ્ઞાનમાં વ્યતિરિક્તગ્રાહકાકારવિકલતા પણ સિદ્ધ થઈ જશે અને આપણા જ્ઞાનમાં વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર માનવાની આપત્તિ પણ નહીં આવે...

प्रदेशान्तरे शशविषाणाभावस्याभावात् शशविषाणभावः स्यात् । एवमत्र दाष्ट्रितकयोजना कार्या-

प्रदशान्तर शशावषाणाभावस्याभावात् शशावषाणभावः स्यात् । एवमत्र दाष्ट्रान्तकयाजना काया-खरिवषाणप्रख्यो व्यतिरिक्तग्राहकाकारः परमते तस्य बुद्धादिसम्बन्धिनः प्रतिनियते क्वापि ज्ञाने अभावे साधियतुमुपक्रान्ते सित अन्यज्ञानेषु अर्वाग्दर्शिसम्बन्धिषु नियमाद् भावः स्यादिति । अत एवाह- 111. अन्यत्र विज्ञानान्तरे तत्सिद्धिरिति । विज्ञानान्तरे ७ वर्षानप्रमातृसम्बन्धिनि ।।

112. तत्किल्पताभवने त्विति । अयमभिप्रायः-अर्वाग्दर्शनप्रमातृसम्बन्धिषु विज्ञानेषु यः परिकिल्पितो वर्तते आकारस्तस्याभावो बुद्धादिविज्ञाने साध्यते इति कदाचिदभ्युपगमो भविष्यति परस्य ।।

१. अस्मिन्नेव पृष्ठे । २. 'बुद्धादिविज्ञाने साध्यते नियते क्वापि ज्ञाने॰' इति ख-पाटः । ३. 'कल्पितो भ(?)वर्तते' इति च-पाटः ।

तदिति चेत्, न, ततोऽन्यस्वभावत्वाभावे एतत्।( २०१) न च तुच्छान्यस्वभावत्वमस्य,

रिक्तग्राहकाकारभवनापत्तिः । न किल्पिताभावोऽकिल्पततद्भावमन्तरेणेति भावनीयम् । तथाहि—किल्पितो नामासन्नभावो न किञ्चित् । स च यथाऽनिधकृतविज्ञाने एवमिधकृतविज्ञानेऽपि । अतो न तात्त्विकस्य तस्य व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्याभावेऽिधकृतविज्ञाने तस्य किल्पतस्याभावः सिध्यतीति भावनीयम् । किल्पतेत्यादि । किल्पत-वास्तवौ च तौ तदाकारौ च प्रक्रमाद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारौ चेति विग्रहस्ताभ्यां शून्यं तत्-अधिकृतं विज्ञानम् । इति चेत्, एतदा-

\*-----\* અનેકાંતરશ્મિ \*-----\*

સ્યાદ્વાદી: અરે વાહ! બહુ સરસ! આવું કહેવાથી તો તમે, બુદ્ધજ્ઞાનમાં વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર જ કહી દીધો! (સિદ્ધ કરવા ગયા ગ્રાહકાકારનો અભાવ અને સિદ્ધ થઈ ગયો ગ્રાહકાકારનો ભાવ… છે ને પૂર્વાપરવિચારણા વિનાનું તમારું કથન!)

(હવે વાસ્તવિક ગ્રાહકાંકાર હોવાની આપત્તિ શી રીતે આવે તે વિચારીએ -)

તમે બુદ્ધજ્ઞાનમાં, કલ્પિત ગ્રાહકાકારનો અભાવ કહ્યો. હવે આ કલ્પિતનો અભાવ, વાસ્તવિક ગ્રાહકાકારનાં અસ્તિત્વ વિના ન જ હોય. (આશય એ કે, બુદ્ધજ્ઞાનમાં કલ્પિત ગ્રાહકાકાર નથી -એનો અર્થ જ એ થાય કે, તેમાં કલ્પિતગ્રાહકાકાર નથી પણ વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર છે અને તેથી તો બુદ્ધજ્ઞાનમાં વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર જ સિદ્ધ થઈ જાય…)

વળી, કલ્પિત એટલે તો અસત્-અભાવ… અર્થાત્ તેવું કશું છે જ નહીં… જો બુદ્ધજ્ઞાનમાં તાત્ત્વિક ગ્રાહકાકાર ન હોય, તો અભાવ જેમ આપણા જ્ઞાનમાં છે, તેમ બુદ્ધજ્ઞાનમાં પણ છે જ. એટલે બુદ્ધજ્ઞાનમાં તાત્ત્વિક ગ્રાહકાકાર માન્યા વિના કલ્પિત ગ્રાહકાકારનો અભાવ સિદ્ધ ન થાય…

એટલે બૌદ્ધો તમારી વાત ઉચિત જણાતી નથી.

(૨૦૦) બૌદ્ધ: બુદ્ધવિજ્ઞાનને અમે કલ્પિત અને વાસ્તવિક બંને પ્રકારના ગ્રાહકાકારથી શૂન્ય માનીશું (એટલે તેમાં વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર નહીં માનવો પડે અને ગ્રાહકાકારની વિકલતા પણ નિર્બાધ સિદ્ધ થઈ જશે.)

સ્યાદાદી: તમારી આ વાત પણ વિચારણાશૂન્ય જણાઈ આવે છે. જુઓ, અધિકૃત વિજ્ઞાન

ф
 faatuң

113. न कित्पताभावोङकित्पततद्भावमन्तरेणेति भावनीयिमिति । न-नैय कित्पतस्य-व्यतिरिक्त-ग्राहकाकारस्य सम्बन्धी अभावोङकित्पततद्भावं-पारमार्थिकग्राहकाकारभावमन्तरेण-विना भवतीति भावनीयम् । कित्पतस्य ग्राहकाकारस्याधिकृतविज्ञानेङभावेङभ्युपगम्यमाने सामर्थ्याद् वास्तवस्य तत्र भावः स्यादिति ॥

१. 'नामाभन्न' इति ड-पाठः । २. 'अभावोऽपि कल्पितः तद्भावं' इति क-पाठः ।

युक्तिविरोधात्, तदभावे हि तत् तथा । ( २०२ ) न च तदभावस्तदितराभावे, केनचि-

शङ्क्याह-नेत्यादि । नेति प्रतिषेधे । तत इति ताभ्यां किल्पतवास्तवतदाकाराभ्याम् अन्य-स्वभावत्वाभावेऽधिकृतविज्ञानस्य एतत्-किल्पतवास्तवतदाकारशून्यत्वम् । अन्यस्वभावत्वमेवं भवतु । का नो हानिरित्याशङ्क्याह-न चेत्यादि । न च-नैव तुच्छान्यस्वभावत्वं तुच्छात्-किल्पताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारात् अन्यस्वभावत्वं-वस्तुनो व्यतिरिक्तत्वं अस्य-अधिकृत-विज्ञानस्य । कुत इत्याह-युक्तिविरोधात् । एनमेवाह तदभाव इत्यादिना । तदभावे-तुच्छ-किल्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावे सति यस्मात् तत्-अधिकृतविज्ञानं तथेति तुच्छान्यस्वभावम् ।

(=બુદ્ધવિજ્ઞાન), કલ્પિત અને વાસ્તવિક બંને આકારથી અન્યસ્વભાવી હોય, તો જ તે તેમનાથી શૂન્ય બને, અન્યથા નહીં. (અર્થાત્ કલ્પિત-વાસ્તવિક આકારથી શૂન્ય માનવા, તેમાં તદન્યસ્વભાવ માનવો પડે, તે સિવાય તેમાં તેમની શૂન્યતા ન ઘટે)

(૨૦૧) બૌદ્ધઃ તો તેમાં તદન્યસ્વભાવ (=કલ્પિત-વાસ્તવિક આકારથી શૂન્ય હોવાનો સ્વભાવ) માની લઈશું. તેમાં અમને કોઈ હાનિ નથી…

સ્યાદ્વાદી: પણ ઊભા રહો. ગ્રાહકાકાર તો તમારા મતે ખપુષ્પ જેવો તુચ્છ છે, તો આવા તુચ્છ ગ્રાહકાકારથી જુદા હોવાનો સ્વભાવ, અધિકૃત જ્ઞાનમાં ન જ માની શકાય. કારણ કે તેમાં યુક્તિનો વિરોધ છે. (જુઓ, વિજ્ઞાન, તુચ્છ ગ્રાહકાકારથી જુદા સ્વભાવે ત્યારે જ સિદ્ધ થાય કે જ્યારે તેમાં તુચ્છ ગ્રાહકાકારનો અભાવ અને વાસ્તવિક ગ્રાહકાકારનો ભાવ હોય…)

તેમાં યુક્તિવિરોધ શી રીતે ? તે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે -

## 🕸 तुथ्छान्थस्वભावतानी असंगति 🕸

તુચ્છ-કલ્પિત એવો અતિરિક્ત ગ્રાહકાકારનો અભાવ હોય, તો તમે કહી શકો કે અધિકૃત વિજ્ઞાન તુચ્છ ગ્રાહકાકારથી અન્યસ્વભાવી છે. (સીધી વાત છે કે, ઘટમાં પટનો અભાવ હોય તો જ તેને પટાન્યસ્વભાવી કહી શકાય, તે સિવાય નહીં. તેમ અહીં પણ સમજવું…)

 \*
 •

 •
 •

 •
 •

 •
 •

114. तुच्छान्यस्वभावत्विमिति । तुच्छाद्धि ग्राहकाकारादन्यस्वभावं विज्ञानं तदैव सिद्धचिति यदि तत्र तस्य तुच्छस्याभावः वास्तवस्य च भावः स्यादिति ॥

115. तुच्छात् कित्पताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारादिति । ग्राहकाकारो हि भवतां मते तुच्छो गगना-रविन्दप्रख्यस्ततस्तरमात् कारणादन्यत्वं न घटतेऽधिकृतविज्ञानस्य, वक्ष्यमाणयुक्तिविरोधात् ॥

१. पूर्वमुद्रिते 'च' इत्येतन्न दृश्यते । २. 'सकाशान्यत्वं' इति क-पाठः ।

# दबाधितत्वात् विशेषानुपपत्तेः । (२०३) तस्मादसंव्यवहार्य एव तुच्छाभाव इति न तत्र व्याख्या व्याख्या व्याख्या व्याख्या वित्रथमेवैतदित्याशङ्क्ष्याह-न चेत्यादि । न च-नैव तदभावः-तुच्छकित्पतव्यतिरिक्तग्राहका-काराभावः तितराभावे-अतुच्छाकित्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावे । कृतो नेत्याह-केनचिद वाधितत्वात् तुच्छकित्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य । एतद्भावनायैवाह-विशेषानुपपत्तेः तुच्छकित्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य । अयं ह्यिकृतिवज्ञानेऽप्येवंविध एव कथमेतदभावः अनेआंतरिक्ष

(૨૦૨) બૌદ્ધ : તો અમે તેમ કહી દઈશું કે, અધિકૃત વિજ્ઞાનમાં તુચ્છ-કલ્પિત ગ્રાહકાકારનો અભાવ છે. (હવે તો તે તુચ્છાન્યસ્વભાવી થઈ જશે ને ?)

સ્યાદ્વાદી : પણ અધિકૃત વિજ્ઞાનમાં, અતુચ્છ-અકલ્પિત એવો વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકાર માન્યા વિના, તુચ્છ-કલ્પિત ગ્રાહકાકારનો અભાવ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં (તુચ્છનો અભાવ બતાડવા અતુચ્છનું અસ્તિત્વ માનવું પડે. જેમ ઘટમાં અસત્ત્વનો અભાવ બતાડવા સત્ત્વનું અસ્તિત્વ…)

તેનું કારણ એ કે, તમારે તુચ્છ ગ્રાહકાકારનો અભાવ બતાવવો છે. હવે તેનો અભાવ બતાવવા, તેનો બાધ કરવો જરૂરી છે. તો બાધ કરવા, અતુચ્છ ગ્રાહકાકાર માનવો જ પડે. (અધિકૃત જ્ઞાનમાં વાસ્તવિક ગ્રાહકાકાર માનીએ, તો તેનાથી તુચ્છ ગ્રાહકાકારનો બાધ થઈ જાય. પણ તેવું ન માનો, તો કોઈનાથી પણ તે તુચ્છ ગ્રાહકાકારનો બાધ ન થવાથી, અધિકૃત જ્ઞાનમાં પણ તેવો તુચ્છ આકાર માનવો પડશે.)

આ જ વાતને જણાવવા ભાવાર્થ કહે છે -

તદ્વત્તાજ્ઞાનમાં તદભાવવત્તાનું જ્ઞાન પ્રતિબંધક છે. કલ્પિત=તુચ્છ=અભાવ. એટલે તુચ્છ જ્ઞાનનો (=ગ્રાહકાકારના અભાવનો) અભાવ હોવા માટે, ગ્રાહકાકાર (વાસ્તવિક) હોવો જોઈએ. જો ન હોય તો તુચ્છ ગ્રાહકાકારનો બાધ ન થવાથી તેનો અભાવ નહીં થાય અને તો પછી તે બુદ્ધજ્ઞાનને તુચ્છાન્યસ્વભાવી (તુચ્છથી જુદા સ્વભાવવાળો) શી રીતે કહેવાય ? એ બધું જરા શાંતિથી વિચારો…

તમારે બુદ્ધજ્ઞાનને, તુચ્છ ગ્રાહકાકારથી અન્યસ્વભાવી માનવું છે, પણ તેવું ત્યારે જ સિદ્ધ થાય કે જ્યારે વાસ્તવિક આકારનું અસ્તિત્વ હોય, (અન્યથા=) જો અસ્તિત્વ ન માનો, તો તુચ્છ-અતુચ્છ આકારમાં કોઈ વિશેષ જ નહીં રહે.

(આશય એ લાગે કે, જેમ ઘટના અભાવમાં ઘટાભાવનું હોવું, એ જ ઘટ-ઘટાભાવનો વિશેષ છે, એમ તુચ્છના અભાવમાં અતુચ્છનું અસ્તિત્વ હોય, તો જ તે બેનો વિશેષ છે, પણ બુદ્ધજ્ઞાનમાં

ф
 ф

116. अयं ह्यधिकृतविज्ञानेऽप्येवंविध एवेति । अयं-तुच्छकित्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावः हि:-यस्मात् अधिकृतविज्ञानेऽपि-बुद्धादिसम्बन्धिनि एवम्भूत एव-यादृशोऽर्वाग्दर्शिप्रमातृज्ञानेषु इति कथं-केन प्रकारेण तस्य-तुच्छकित्पतव्यतिरिक्तग्राहकाकारस्याभावस्तत्र-बुद्धादिज्ञाने । इदमुक्तं भवति- व्यतिरिक्तग्राहकाकारवैकल्यावसायोपायः तदतत्स्वभावत्वादिति परिभाव्यतामेतत् ॥

तत्र, असित चैतदभावे कथिमदं तुच्छान्यस्वभाविमिति परिभाव्यतामेतत् । यत एवं तरमाद-संव्यवहार्य एव तत्त्वचिन्तायाम् । कोऽसावित्याह-तुच्छाभाव इति । तुच्छाभावश्च परनीत्या व्यतिरिक्तग्राहकाकासभावः । एवं न तत्र-अधिकृतिवज्ञाने व्यतिरिक्तग्राहकाकारवैकल्या-वसायोपायः परनीत्यैवेति निर्दाशतम् । एतदेवाह-तदतत्त्वभावत्वात् तस्य-अधिकृत-विज्ञानस्यातत्स्वभावत्वात्, व्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावास्वभावत्वादित्यर्थः, सतोऽन्यत्राभवत-

**♦**......♦ અનેકાંતરિશ **♦**......

તુચ્છના અભાવમાં પણ અતુચ્છ (=વાસ્તવિક) આકારનું અસ્તિત્વ ન માની, તમે તે બેના વિશેષનો વિલોપ જ કરી દીધો, અર્થાત્ હવે તમારા મતે તે બેનો વિશેષ જ ન રહ્યો... તેની ઉપપત્તિ માટે તુચ્છના અભાવમાં અતુચ્છ (=વાસ્તવિક) ગ્રાહકાકારનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું અને તેથી તો તેમાં ગ્રાહકાકાર જ સિદ્ધ થયો, તેની વિકલતા નહીં... અથવા એમાં અર્થ લેવો કે, જેમ અન્ય જ્ઞાનમાં વાસ્તવિકાકાર ન હોવાથી તુચ્છાકાર છે, તેમ અધિકૃત જ્ઞાનમાં પણ વાસ્તવિકાકાર ન હોવાથી તુચ્છાકાર રહેશે જ... બીજા જ્ઞાનોથી આ જ્ઞાનનો તેવો કોઈ વિશેષ નથી કે વાસ્તવિકાકાર ન હોવા છતાં તુચ્છાકાર ન રહે.)

(૨૦૩) સાર : તેથી, વિજ્ઞાનમાં તમે જે (તુચ્છાભાવ=) વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારનો અભાવ બતાવો છો, તે બિલકુલ વ્યવહારયોગ્ય નથી (અર્થાત્ તત્ત્વવિચારણાની પરીક્ષા પર, તે ઉત્તીર્ણ થતું નથી…)

તેથી બુદ્ધવિજ્ઞાનમાં વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારનો અભાવ છે - એવું જાણવાનો, તમારા મતે પણ કોઈ જ ઉપાય નથી. તેનું કારણ એ જ કે, બુદ્ધવિજ્ઞાનમાં (ઉપરોક્ત યુક્તિ પ્રમાણે) વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકારનો અભાવ હોવાનો સ્વભાવ જ નથી.

(ભાવ એ કે, અગ્નિનો ઉષ્ણસ્વભાવ છે, તો જાણી શકાય કે અગ્નિ ગરમ છે. તેમ બુદ્ધજ્ઞાનનો

विवरणम् 
 तुंच्छकित्पतव्यितिरिक्तग्राहकाकारादन्यस्यभावं बुद्धज्ञानं तदैव भवित यदि तत्र वास्तवस्याकारस्य भावः
 स्यातः अन्यथा तृच्छातृच्छयोविशेष एच न स्यादिति ।।

117. व्यतिरिक्तग्राहकाकासभावास्वभावत्वादिति । व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्याभावो व्यतिरिक्त-ग्राहकाकाराभाव:, न स्वभावोअस्वभाव:, व्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावोअस्वभावो यस्य ज्ञानस्य तत् तथा तद्भाव:-तत्त्वं तस्मात् ॥

118. सतोऽन्यत्राभवतस्तदभावस्वभावत्वसिद्धेरिति । तस्य-ग्राहकाकारस्याभावस्तदभावः तदभावः

१. 'तस्मादसौ व्यव॰' इति ड-पाठ: । २. 'तुच्छकादत्यन्तव्यतिरिक्त॰' इति क-पाठ: । ३. पूर्वमुद्रिते 'अभावः' इत्यशुद्धपाठ:, अत्र तु N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

| ( २०४ ) किञ्चेवं परिकल्पिताद्वयरूपत्वे तत्त्वतोऽनुभयरूपत्वासिद्धिरेव, स्वात्म-                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| संवेदनात् कर्तृकर्मभावोपपत्तेः, अन्यथा तदयोगात् । न ह्यात्मन आत्मनाऽवेदने स्वसंवेदनं               |
| <b>♦</b> व्याख्या <b>♦</b>                                                                         |
|                                                                                                    |
| स्तदभावस्वभावत्वसिद्धेः इति परिभाव्यतामेतत् ॥                                                      |
| किञ्चेत्यादि । किञ्चायमपरो दोष: । एवं परिकल्पिताद्वयरूपत्वेऽपि सित यथा भवतोक्तं                    |
| तथा । किमित्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन अनुभयरूपत्वासिद्धिरेव । कथमित्याह-स्वात्म-                      |
| संवेदनात्-स्वात्मसंवेदनेन, विज्ञानस्येति प्रक्रमः, कर्तृकर्मभावोपपत्तेः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य- |
| * અનેકાંતરશ્મિ *                                                                                   |
| વ્યતિરિક્તગ્રાહકાકારના અભાવરૂપ સ્વભાવ હોય, તો જાણી શકાય કે તે તેવા આકારથી રહિત છે.                 |
| પણ તેવો સ્વભાવ ન ઘટવાથી તેવું જણાતું નથી…)                                                         |
| <b>પ્રશ્ન :</b> પણ તેવો સ્વભાવ શી રીતે સિદ્ધ થાય ?                                                 |
| ઉત્તર : જુઓ, તેવો વ્યતિરિક્ત ગ્રાહકાકાર, આપણા જેવાના વિજ્ઞાનમાં વિદ્યમાન હોય અને                   |
| પછી તેનો બુદ્ધવિજ્ઞાનમાં અભાવ બતાવાય, તો તે બુદ્ધવિજ્ઞાન, વ્યતિરિક્તગ્રાહકાકારનાં અભાવરૂપ          |
| સ્વભાવવાળું છે, એવું સિદ્ધ થાય                                                                     |
| પણ તમારા મતે તેવું કશું ન ઘટવાથી, તેવો સ્વભાવ સિદ્ધ થતો નથી અને એટલે જ તેમાં તે                    |
| આકારની વિકલતા પણ જણાય નહીં.                                                                        |
| એટલે હે બૌદ્ધો ! આ બધી વાત ખૂબ જ એકાગ્ર થઈને વિચારો…                                               |
| નિષ્કર્ષ: એટલે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારની વિકલતા બતાવીને, વિજ્ઞાનને આકારદ્વયથી રહિત-                    |
| અદ્ભયરૂપ સાબિત કરવું તે માત્ર કલ્પનારૂપ જ છે. બાકી વાસ્તવિક યુક્તિએ તેવું કશું ઘટતું નથી.          |
| 🕸 પરિકલ્પિત અદ્ભયમતે પણ ઉભયરૂપતા અનિવાર્થ 🕸                                                        |
| (૨૦૪) બીજી વાત, વિજ્ઞાનને તમે પરિકલ્પિત આકારદ્વયથી શૂન્ય માનો, અદ્વયરૂપ માનો,                      |
| તો પણ તેમાં વાસ્તવિક રીતે અનુભયરૂપતાની સિદ્ધિ ન જ થાય.                                             |
| તેનું કારણ એ કે, વિજ્ઞાન તે પોતે પોતાનું સંવેદન કરે છે અને તો (જેમ ઘટજ્ઞાન ઘટનું સંવેદન            |
| કરતું હોવાથી ઘટ કર્મ અને પોતે કર્તા બને, તેમ જ્ઞાન પણ, પોતે જ પોતાનું સંવેદન કરતું હોવાથી,         |
| પોતે કર્મ અને કર્તા બને અને તેથી તો) વિજ્ઞાનમાં કર્તૃ-કર્મભાવ એમ ઉભયરૂપતા જ સિદ્ધ થઈ જાય           |
| (તો તેને અનુભયરૂપ શી રીતે મનાય ?)                                                                  |
| <b>०</b> विवरणम् <b>०</b>                                                                          |

स्वभावो यस्य तत् तथा तद्भाव:-तत्त्वं तस्य सिद्धि:-निष्पत्ति: तस्मात् । कीदृशस्य तस्य ग्राहकाकारस्येत्याह-सत:-विद्यमानस्यान्यत्र-ज्ञानान्तरेऽर्वाग्वर्शिसम्बन्धिनि अभवत:-अविद्यमानस्य सामर्थ्यादिधकृतविज्ञाने ॥

१. 'रूपत्वे सति तत्त्वतो' इति क-पाठः ।

नाम । वेदने तु तिच्चित्रस्वभावता, तस्यैव ग्राह्मग्राहकरूपत्वादिति । ( २०५ ) स्वात्मनि क्रियाविरोध इति चेत्, न, तथाऽनुभवे तदिसद्धेः । कथं तदिसद्धिरिति चेत्, विरोधे

 •
 व्याखा

मित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदयोगात्-स्वात्मसंवेदनायोगात्। एतदेव भावयति न हीत्यादिना। न यस्मात् आत्मनः-विज्ञानात्मनः आत्मनैव अवेदने सित। किमित्याह-स्वसंवेदनं नाम। वेदने तु स्वात्मनः किमित्याह-तिच्चित्रस्वभावता, प्रक्रमाद् विज्ञानस्य चित्रस्वभावता। कुत इत्याह-तस्यैव-विज्ञानात्मनो ग्राह्यग्राहकरूपत्वादिति। स्वात्मनि क्रियाविरोध इति चेत्। न हि सुशिक्षितोऽपि कश्चित् स्वं स्कन्धमारोहित। एतदाशङ्क्याह-न-नैतदेवं तथाऽनुभवे-स्वसंविदित्वेन स्वात्मनाऽनुभवे सित तदिसद्धेः-स्वात्मनि क्रियाविरोधासिद्धेः।

પ્રશ્ન : (અન્યથા=) જો તેમાં તેવો કર્તૃ-કર્મભાવ ન માનીએ તો વાંધો શુંં ?

ઉત્તર : વાંધો એ જ કે, તે પોતે પોતાનું સંવેદન કરે એવું સંગત થશે નહીં. (પોતે કર્તા અને કર્મ હોય તો જ તે પોતાનું સંવેદન કરી શકે, અન્યથા નહીં…)

એટલે પહેલા તો એ નક્કી કરો કે, તે વિજ્ઞાન પોતાનું સંવેદન (૧) કરે છે, કે (૨) નહીં?

- (२) જો ન કરે, તો તેને 'સ્વસંવેદન'રૂપ શી રીતે કહેવાય ? પોતા દ્વારા જ પોતાનું વેદન ન કરનાર સ્વસંવેદન કહી શકાય નહીં. (स्वस्य संवेदनम् स्वसंवेदनम् એવો સમાસ પણ સ્વાત્મસંવિત્તિને જણાવે છે.)
- (૧) જો કરે, તો તો તેની ચિત્ર-અનેકસ્વભાવતા જ સિદ્ધ થશે, કારણ કે જ્ઞાન પોતે જ પોતાનું સંવેદન કરતું હોવાથી, ગ્રાહ્યરૂપ અને ગ્રાહકરૂપ એમ ઉભયરૂપ સિદ્ધ થાર્ય જ.
- (૨૦૫) પૂર્વપક્ષ: જ્ઞાન પોતે જ પોતામાં જ્ઞપ્તિક્રિયા શી રીતે કરે ? પોતામાં જ પોતે ક્રિયા કરે એમાં તો વિરોધ છે ને ? (આશય એ કે, એકદમ હોંશિયાર નટ પણ કદી પોતાના ખભા પર તો નથી જ ચડતો, તેમ જાણવામાં કુશળ જ્ઞાન પણ, પોતાનું જ્ઞાન તો ન જ કરે. આમ, પોતે પોતામાં જ ક્રિયા કરે એ વાત તો વિરુદ્ધ છે ને ?)

ઉત્તરપક્ષ: ના. જ્ઞાન સ્વસંવિદિત છે અને તેથી તે પોતાનું સંવેદન કરે જ છે, એવું દરેક પ્રાણીઓને અનુભવસિદ્ધ છે... આમ, જ્ઞાન દ્વારા પોતાની જ્ઞપ્તિ ક્રિયા અનુભવસિદ્ધ હોવાથી, તે વિશે વિરોધની સિદ્ધિ થઈ શકે નહીં...

<sup>❖</sup> પ્રશ્નકારનો આશય એ કે, કર્તૃ-કર્મભાવ ન માનીએ તો તેની અનુભયરૂપતા વસ્તુતઃ ઘટી જાય અને તો બૌદ્ધની માન્યતા પણ યથાર્થ સાબિત થાય…

ઋઁ અને આ ઉભયરૂપ, અનુભયરૂપતાનો બાધ કરી, વિજ્ઞાનને ચિત્ર-અનેકસ્વભાવી સિદ્ધ કરશે, જે વાત એકાંત માન્યતાની વિલોપક છે...

१. 'स्वसंविदिततत्त्वेन' इति क-पाठ: । २. 'क्रियामविरोधा॰' इति ड-पाठ: ।

र्तदयोगापत्ते: । तदयोगेऽपि किमिति चेत्, ननु च तदनुभवाभाव: ।( २०६ ) तत् स्वहेतो-रेव ताद्दगिति चेत्, किमनेनान्वयकथनेन ? सर्वथाऽसंवेद्यासंवेदकस्वभावत्वे न स्वसंवे-दनम् । सति चास्मिन् नियमत: स्वभाववैचित्र्येण कथञ्चित् कर्तृकर्मतायोग इति ॥

कथं तर्हि असिद्धिरित चेत् स्वात्मिन क्रियाविरोधस्य । एतदाशङ्क्याह-विरोध इत्यादि । विरोधे सित स्वात्मिन क्रियायाः तदयोगापत्तेः, प्रक्रमात् कर्तृकर्मभावायोगापत्तेः । तदयोगेऽपि कर्तृकर्मभावायोगेऽपि किम् ? इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-ननु चेत्यादि । ननु चेत्यक्षमायाम् । तदनुभवाभावः-विज्ञानानुभवाभावः । तत्-विज्ञानं स्वहेतोरेव सकाशात् तादृगिति-स्वसंवेदनस्वभावम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-किमनेनेत्यादि । किमनेन स्वहेतोरेवेत्यादिना अन्वयकथनेन, गौत्रकथनेनेत्यर्थः । कथमिदमनुपयोगीत्याह-सर्वथेत्यादि । सर्वथा-सर्वैः प्रकारैरसंवेद्यासंवेदकस्वभावत्वे वास्तवे विज्ञानस्य न स्वसंवेदनं निरूप्यतामेतत् । सित

• અનેકાંતરિશ •

પૂર્વપક્ષ : પણ અમે નટના દેષ્ટાંતથી સમજાવ્યું, તેમ પોતામાં ક્રિયાનો વિરોધ થાય જ ને ? (તેની અસિદ્ધિ શી રીતે ?)

ઉત્તરપક્ષ : જુઓ, પોતામાં ક્રિયાનો વિરોધ માનીએ, તો જ્ઞાનમાં કર્તૃ-કર્મભાવ સંગત ન થાય (પોતામાં ક્રિયાવિરોધ હોવાથી પોતે જ પોતાનું સંવેદન ન કરી શકે અને તો પોતે જ કર્તા અને પોતે જ કર્મ - એમ કર્તૃકર્મભાવ પણ ન ઘટે…)

(तदयोगेऽपि किम्...) અને કર્તૃ-કર્મભાવ વિના તો, વિજ્ઞાનનો અનુભવ જ થઈ શકે નહીં! (કર્તૃ-કર્મભાવ હોય તો પોતે પોતાનું સંવેદન કરી, વિજ્ઞાનનો અનુભવ સિદ્ધ થઈ જાય, તે વિના નહીં. એટલે તેવો કર્ત્-કર્મ ઉભયસ્વભાવ માનવો જ પડે.)

(૨૦૬) પૂર્વપક્ષ : કર્તૃ-કર્મભાવ વિના પણ તે વિજ્ઞાન, પોતાના હેતુથી જ સ્વસંવેદનસ્વભાવી માની લઈએ તો ? (પછી તો તેનો અનુભવ ઘટી જશે ને ?)

ઉત્તરપક્ષ: અરે ભાઈ! પણ તેવી પોતાની પૂર્વ હેતુપરંપરાને કહેવાથી અર્થ શું ? કારણ કે સીધી વાત છે કે, વિજ્ઞાન જો સંવેઘ-સંવેદક (=પ્રાહ્ય-પ્રાહક) સ્વભાવી નહીં હોય - અને અસંવેઘ-અસંવેદકસ્વભાવી હશે - તો તે કોઈપણ હેતુથી ઉત્પન્ન થાય, તેનાથી સ્વસંવેદન થઈ શકે જ નહીં. (ભાવ: ઘટમાં સંવેઘસ્વભાવ છે, પણ સંવેદકસ્વભાવ નથી, એટલે જેમ તે પોતાનું સંવેદન ન કરી શકે, તેમ સંવેઘ-સંવેદકસ્વભાવ વિનાનું જ્ઞાન, પોતાનું સંવેદન કરી શકે નહીં…) એ વાત તમે બરાબર સમજો… એટલે તે કોઈ પણ હેતુથી ઉત્પન્ન થાય, પણ અસંવેઘ-અસંવેદકસ્વભાવે તે સ્વસંવેદનરૂપ ન જ હોય.

१. 'तदयोगोपपतः' इति ग-पाठः । २. 'नोऽत्र कथनेनेत्यर्थः' इति क-पाठः ।

(२०७) एतेन यदप्युच्यते-"गगनतलवर्त्त्यालोकवदकर्मकं स्वयमेवैतत् प्रकाशते" इत्यादि तदिप प्रतिक्षिप्तम्, (२०८) यतो बोधरूपं तत् । न चाबुर्ध्यमानस्य किञ्चिद्

चास्मिन्-स्वसंवेदने नियमतः स्वभाववैचित्र्येण हेतुना कथिञ्चित्-केनचित् प्रकारेण कर्तृ-कर्मतायोग इति कर्तृकर्मभावयोगः ॥

एतेन-कर्तृकर्मतायोगसाधनेन यदप्युच्यते, किमुच्यते इत्याह-गगनतलवर्त्त्यालोकविदिति निदर्शनम् । अकर्मकं-कर्मरहितं स्वयमेवैतत्, प्रक्रमाद् विज्ञानम्, प्रकाशते इत्यादि । तदिप प्रतिक्षितं-निराकृतिमिति । इहैव भावनामाह यत इत्यादिना । यतो बोधस्तपं तत्-विज्ञानम् ।

## ······• અનેકાંતરશ્મિ **∻**······•

એટલે વિજ્ઞાન જો પોતાનું સંવેદન (=સ્વસંવેદન) કરતું હોય, તો નિયમા તેના ચિત્ર-અનેક સ્વભાવ માનવા પડે. (સંવેદ્ય-સંવેદકાદિ સ્વભાવો) અને તો તેનો કથંચિત્ (=કોઈક અપેક્ષોંએ) કર્તૃ-કર્મભાવ પણ ઘટી જાય...

નિષ્કર્ષ: આમ, વિજ્ઞાનમાં કર્તૃ-કર્મભાવ હોવાથી, તેની ઉભયરૂપતા જ સિદ્ધ થાય, અનુભયરૂપતા નહીં... એટલે વિજ્ઞાનને અનુભય-અદ્વયરૂપ માનવું યુક્તિસંગત નથી.

## 🕸 गगनाबोड्यह् अर्ड्भडता असंगत 🕸

(૨૦૭) કર્તૃ-કર્મભાવ સિદ્ધ હોવાથી, પૂર્વપક્ષીનું જે બીજું મંતવ્ય છે, તે પણ નિરાકૃત થાય છે. તે વિશે પૂર્વપક્ષ-ઉત્તરપક્ષ આ પ્રમાણે છે -

પૂર્વપક્ષ : આકાશમાં રહેનાર આલોક (=પ્રકાશ) જેમ વિષય વિના સ્વતઃ જ પ્રકાશે છે, તેમ જ્ઞાન પણ વિષયરૂપ કર્મ વિના સ્વયં જ પ્રકાશે તો વાંધો શું ?

(તાત્પર્ય એ કે, જ્ઞાન પ્રકાશક છે. તો કોનો પ્રકાશક ? તેના સમાધાનમાં તમે કહો છો કે, બાહ્યાર્થનો પ્રકાશક... અને તેવું કહીને તમે બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ કરો છો. પણ અમારું કહેવું એ કે, ગગનાલોક જેમ વિષય વિના પણ પ્રકાશે છે, તેમ જ્ઞાન પણ કર્મ=વિષય વિના પ્રકાશે તેમાં કોઈ ક્ષતિ નથી)

એટલે જેમ આલોક અકર્મક છે, તેમ જ્ઞાન પણ અકર્મક (=વિષયરૂપ કર્મ વિનાનું) હોઈ જ શકે છે અને તે પોતે જ પ્રકાશે છે…

ઉત્તરપક્ષ : અમારા ઉપરોક્ત કથનથી, તમારી આ વાત પણ નિરાકૃત થાય છે. (કારણ કે ઉપર અમે કર્તૃ-કર્મભાવની નિર્બાધસિદ્ધિ કરી છે. એટલે વિજ્ઞાનને કર્મ વિનાનું ન માની શકાય.)

<sup>❖</sup> વિજ્ઞાનમાં, સંવેદકસ્વભાવને લઈને ત્રહણકર્તૃત્વ અને સંવેદ્યસ્વભાવને લઈને ત્રહણવિષયત્વ=કર્મત્વ -એમ સ્વભાવવિચિત્રતાને લઈને, કથંચિત્ કર્તૃ-કર્મભાવની વ્યવસ્થા, તેમાં વસ્તુતઃ ઘટી જાય…

१. पूर्वमुद्रिते 'चाबुद्ध्य' इत्यशुद्धपाठः, अत्र G-D-प्रतपाठः ।

बोधरूपता युज्यते इत्यात्मबोधोऽभ्युपेयः । तथा च सत्युक्तदोषानितवृत्तिः स्वात्म-संवेदनादिति । एवं यथोक्तालोकेऽपि भावनीयम् । (२०९) न ह्यसाविप किञ्चिदना-लोकयन् आलोको नाम । एवं चाभिधानमात्रमेवाकर्मकत्विमिति सन्त्यायासिद्धेः,

न चाबुध्यमानस्य किञ्चित्-आत्मादिवस्तु बोधरूपता युज्यते इति कृत्वा आत्मबोधो-ऽभ्युपेय:। आत्मनो बोध: आत्मबोध: सोऽभ्युपेय:-अभ्युपगन्तव्य:। तथा च सित-एवं च सित किमित्याह-उक्तदोषानितवृत्तिः। भावितार्थेवेयम्। कथिमत्याह-स्वात्मसंवेदनादिति। एवं यथोक्तालोकेऽपि-उदाहरणगते भावनीयम्। कथिमत्याह-न हीत्यादि। न यस्मात् असा-विप-गगनतलवर्त्यालोकः किञ्चिदनालोकयन्नालोको नाम, शब्दार्थानुपपत्तेः। एवं चाभि-धानमात्रमेव-तत्त्वतोऽर्थशून्यम्। किं तदित्याह-अकर्मकत्वम्, विज्ञानस्य इति। कथिमत्याह-सन्न्यायासिद्धेः। असिद्धिश्च आलोकनमालोक इति-एवं भावसाधनपक्षेऽिप सित

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

(૨૦૮) આ જ વાત જણાવવા ભાવના કહે છે -

વિજ્ઞાન તે બોધરૂપ છે. હવે તેની બોધરૂપતા ત્યારે જ ઘટી શકે, કે જ્યારે તેના દ્વારા સ્વસ્વરૂપાદિ કોઈક વસ્તુ જણાતી હોય (કોઈ પણ વસ્તુને ન જાણનાર તત્ત્વ તે બોધરૂપ ન કહી શકાય..)

એટલે તમારે આત્મબોધ (=જ્ઞાન દ્વારા સ્વસ્વરૂપનો બોધ) તો માનવો જ રહ્યો અને તો તે જ્ઞાનનું સ્વાત્મસંવેદન (=પોતે પોતાનું સંવેદન કરે એવું) સિદ્ધ થશે જ...

અને સ્વાત્મસંવેદન હોવાથી, અમે કહેલ પૂર્વોક્ત દોષોનું ઉલ્લંઘન થઈ શકશે નહીં...

ભાવાર્થ: તમારે પણ સ્વાત્મસંવેદન માનવું પડે છે અને સ્વાત્મસંવેદનથી તો, જ્ઞાન પોતે જ કર્તા અને પોતે જ કર્મરૂપે સિદ્ધ થાય છે. તો તે જ્ઞાનને અકર્મક (=વિષયરૂપ કર્મ વિનાનું) શી રીતે કહેવાય ?

આ જ વાત, તમે આપેલ ઉદાહરણરૂપ આલોક વિશે પણ સમજવી. તે આ રીતે -

## 🕸 આલોકની પણ અકર્મકતા અસંગત 🕸

(૨૦૯) ગગનતલવર્તી આલોક પણ એકાંતે અકર્મક (=િવષ્યરૂપ કર્મ વિનાનું) નથી. કારણ કે "आलोकते आलोक:=કોઈકને પ્રકાશિત કરનાર હોય તેને આલોક કહેવાય" - એવો શબ્દાર્થ, કર્તૃસાધન અર્થમાં થાય છે. હવે જો તે કોઈ વિષયને પ્રકાશિત જ ન કરે, તો તેવો શબ્દાર્થ ન ઘટવાથી, તેને આલોક જ ન કહેવાય…

એટલે તેના દ્વારા વિષયપ્રકાશ તો માનવો જ રહ્યો અને તો તેનો વિષય=કર્મ પણ સિદ્ધ થશે જ, તો તે આલોકને 'અકર્મક' શી રીતે કહેવાય ? (એટલે તમારું અકર્મક-કથન પ્રલાપમાત્ર છે.)

१. पूर्वमुद्रिते 'चाबुद्ध्य' इत्यशुद्धपाठः, अत्र G-D-प्रतपाठः । २. 'अवितार्थै०' इति ड-पाठः ।

# (२१०) आलोकनमालोक इति भावसाधनपक्षेऽपि स्वभावालोकनादिति । (२११)

स्वभावालोकनात्-आत्मभावालोकनादित्यात्मन एव कर्मत्वम्, भिन्नकर्माभावं त्वधिकृत्य शाब्दिकैरकर्मकत्वं प्रतिज्ञातम् । न तु तदेकान्तत एव । स्वपरिणामापेक्षया चानन्तपर्याये वस्तुनि व्यतिरिक्तकर्मापेक्षयाऽपि कर्त्रादिभावोऽव्यतिरिक्तकर्मापेक्षयाऽपीति । तथा च भज्यते वृक्षः स्व-

(૨૧૦) અરે ! કર્તૃસાધન અર્થ તો જવા દો, પણ ભાવસાધન અર્થમાં પણ તેની અકર્મકતા જણાઈ આવે છે. જુઁઓ; "आलोकनम् आलोकः ≕જોવું તે આલોક" - એવો શબ્દાર્થ, ભાવસાધન અર્થમાં થાય છે. તો અહીં પણ આલોકથી આત્મસ્વરૂપનું આલોકન જ ફલિત થાય છે અને તેમાં 'આત્મસ્વરૂપ' તે જ કર્મ તરીકે સાબિત થાય છે.

એટલે આલોકને પણ સકર્મક માનવો જ રહ્યો...

તે પોતાના સ્વરૂપને જાણે ત્યારે પોતે જ પોતાનો કર્મ બને છે.

## 🕸 શાબ્દિકમતે અકર્મક માનવાનું તાત્પર્થ 🕸

પૂર્વપક્ષ: અરે! આ રીતે તો તમે અકર્મક પણ આલોકને સકર્મક સિદ્ધ કરી દીધો! તો વ્યાકરણકારોએ તેને જે અકર્મક માનવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે, તેનું શું? (ઉપરોક્ત રીતે તો બધા સકર્મક થઈ જશે…)

ઉત્તરક્ષ: તમે શાબ્દિકોનો અભિપ્રાય પકડવામાં થાપ ખાધી છે. બાકી વાસ્તવિકતા એ છે કે, જયાં પોતાથી જુદો કર્મ ન જણાતો હોય, ત્યાં તેનું અકર્મકપણું સૈંમજવું, એવી જ શાબ્દિકોની (=વ્યાકરણકારોની) પ્રતિજ્ઞા છે. બાકી તે બધા એકાંતે અકર્મક જ છે - એવું નથી.

બીજી વાત, દરેક વસ્તુઓ, પોતાના જુદા જુદા પરિજ્ઞામને આશ્રયીને અનંત પર્યાયરૂપ છે. એટલે તેમાં, જેમ જુદા કર્મને આશ્રયીને સકર્મકપશું છે, તેમ પોતાથી અભિન્ન કર્મને આશ્રયીને અકર્મકપશું પણ આવે છે...

(ભાવ: ઘટજ્ઞાન, ઘટ અને સ્વસ્વરૂપ બંનેને વિષય કરે છે. એટલે બંને તેના કર્મ છે - તેમાં ઘટ ભિન્નકર્મ અને સ્વરૂપ અભિન્નકર્મ… તો અહીં જ્ઞાનમાં, જેમ ભિન્નકર્મરૂપ ઘટને લઈને ગ્રહણકર્તૃત્વ છે, તેમ અભિન્નકર્મરૂપ સ્વરૂપને લઈને પણ ગ્રહણકર્તૃત્વ આદિ છે જ અને વસ્તુ અનંત પર્યાયરૂપ હોવાથી, જુદા-જુદા તત્ત્વને આશ્રયીને તેનું, કર્તૃ-આદિપશું અવિરુદ્ધ છે.)

એટલે આલોક જયારે પોતાને જાણે, ત્યારે પોતે જ પોતાનું કર્મ બને છે અને તેને લઈને તેની સકર્મકતા પણ નિર્બાધ ઘટે છે…

<sup>❖</sup> જો કે ભાવપ્રયોગમાં કર્મનો અભાવ હોય છે, પણ ગ્રંથકારશ્રી અહીં એક નવું ચિંતન રજૂ કરી, ત્યાં પણ કર્મની સિદ્ધિ કરે છે.

ઋ દા. ત. 'चैत्रः पण्डितो भवति' અહીં પોતાથી અતિરિક્ત કોઈ કર્મ જણાતું નથી. એટલે જ શાબ્દિકોએ ભૂધાતુને 'અકર્મક' કહ્યો…

# एवमपरोक्षस्वभाविमत्याद्युक्ताविप स्वप्रत्यक्षस्वभाविमत्यादिवाक्यार्थापत्तित उक्तदोषा-नितवृत्तिरेव ॥

शाखाभारेणेत्यत्राव्यतिरिक्तस्यापि स्वशाखाभारस्य करणत्वम् । न चेदं न तात्त्वकं वृक्षान्तर-वृद्धिकृतवृक्षभङ्गाभावप्रसङ्गादिति भावनीयम् । एवमपरोक्षस्वभाविमत्याद्युक्ताविप तथा तथा शेठोपन्यस्तायां स्वप्रत्यक्षस्वभाविमत्यादिवाक्यार्थापत्तितः कारणात् उक्तदोषानितवृत्तिरेव

પ્રશ્ન : પણ એ રીતે, પોતાથી અભિન્ન પણ તત્ત્વ કર્મ તરીકે હોઈ શકે ?

ઉત્તર : કેમ નહીં ? ઉપરોક્ત દાખલો જ તેમાં પ્રમાણ તરીકે પર્યાપ્ત છે. વળી, પોતાથી અભિન્ન તત્ત્વ પણ 'કરણ' તરીકે હોઈ શકે છે. (આપણે ભિન્ન-અભિન્ન બંને કરણનું ઉદાહરણ જોઈએ -)

- (૧) વ્યતિરિક્તકરણ 'दात्रेण छिद्यते दारुः' અહીં લાકડું કાપવાનું અસાધારણ કારણ દાતરડું છે અને તે લાકડાથી ભિન્ન છે. એટલે તે વ્યતિરિક્તકરણ કહેવાય.
- (૨) અવ્યતિરિક્તકરણ 'भज्यते वृक्षः स्वशाखाभारेण' અર્થ એ કે, વૃક્ષ પોતાની શાખાના ભારથી ભંગાય છે. અહીં વૃક્ષ ભાંગવાનું કારણ પોતાની શાખાનો ભાર છે અને તે શાખાભાર વૃક્ષથી જુદો નથી, પણ અભિન્ન છે. એટલે તે અવ્યતિરિક્તકરણ કહેવાય.

પ્રશ્ન : પણ શું અવ્યતિરિક્તકરણ તાત્ત્વિક (=વાસ્તવિક) છે ?

ઉત્તર : હા જરૂર, એટલે જ તો તે શાખાભારથી ઝાડ પડી જાય છે. નહીંતર તો તે શાખાભાર, જેમ બીજા ઝાડમાં ન હોવાથી બીજું ઝાડ પડતું નથી, તેમ આ ઝાડ પણ નહીં પડે (કારણ કે આમાં પણ શાખાભાર અતાત્ત્વિક=અવાસ્તવિક=નહીંવત્ જ છે…) પણ તેવું તો નથી જ…

એટલે અવ્યતિરિક્તને પણ તાત્ત્વિક કરણ માનવું જ જોઈએ.

**સાર :** તેથી અભિન્ન પણ કર્મ બને. એટલે આલોક જ્યારે સ્વસ્વરૂપને જાણે, ત્યારે પોતે જ પોતાનું કર્મ બને અને તેથી તેની સકર્મકતા પણ નિબધિ છે.

(હવેની एवमपरोक्षस्वभाव... એ પંક્તિનો ભાવાર્થ, અમને આવો લાગે છે -)

(૨૧૧) વળી, વિજ્ઞાન તે પરોક્ષસ્વભાવી નથી, એવું શઠ પુરુષોનાં કથનમાં પણ 'તે વિજ્ઞાન પોતાનું પ્રત્યક્ષ કરવાના સ્વભાવવાળું છે' - એવો વાક્યનો અર્થ ફલિત થતો હોવાથી, ઉપરોક્ત દોષનું ઉલ્લંઘન થશે નહીં.

ભાવાર્થ: પૂર્વપક્ષ: (શઠપુરુષો:) વિજ્ઞાન તે પરોક્ષ નથી, અપરોક્ષ છે. (એટલે તેને બીજા જ્ઞાનનું કર્મ માનવું જરૂરી નથી અને તો તે પ્રાહ્યરૂપ પણ ન જ બને...)

ઉત્તરપક્ષ: પણ વિજ્ઞાન તે પરોક્ષસ્વભાવી નથી એવું કહેવાથી તો એ જ ફલિત થાય છે કે, તે પ્રત્યક્ષસ્વભાવી છે. અર્થાત્ તે પોતે જ પોતાનું પ્રત્યક્ષ કરે છે અને એટલે તો તેમાં કર્તૃ-કર્મભાવ પણ ઘટે...

१. 'शवोप०' इति ड-पाठः ।

| १०६३<br><b>∢</b> ⊙————    | अनेकान्तजयपताका                                                   | ( पञ्चम:<br>———••                       |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                           | <b>छ बोधमात्रतायां तन्नीलत्वादिभेदाभावो</b> भेद                   | काभावात्, तमन्तरेण                      |
| 9                         | धर्मात्रस्याविशिष्टत्वात् एकान्तैकस्वभावस                         |                                         |
| तन्मात्रत्वात्, ( २१      | ३) अन्यथा सर्वत्र बोधभावाभावादतत्स्व                              | भावत्वात् स ह्यन्यत्र                   |
| <b>*</b>                  |                                                                   | *************************************** |
| कर्तृकर्मतायोगेनेति भ     | विनीयम् ॥                                                         |                                         |
| किञ्च बोधम                | <mark>ात्रतायां</mark> सत्यामेकान्तैकस्वभावत्वेन <b>तन्नीलत्व</b> | <b>।ादिभेदाभावः</b> तस्य-               |
| बोधमात्रस्य नीलत्वा       | देभेदाभाव: । कुत इत्याह- <mark>भेदकाभावात् तम</mark> -            | <b>तरेण च</b> -भेदकमन्तरेण              |
| च <b>तदनुपपत्ते:</b> -नील | त्वादिभेदानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च <b>बोधमात्रस्या</b>            | <b>विशिष्टत्वात्</b> । विशिष्ट          |

बोधमात्रमेवैतदित्याशङ्कानिरासायाह-**एकान्तैकस्वभावस्य,** बोधमात्रस्येति प्रक्रम: । किमित्याह-विशिष्टत्वायोगात् । अयोगश्च तन्मात्रत्वात्-बोधमात्रतद्भावात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-

તેથી ઉપર કહેલા દોષોનું ઉલ્લંઘન થશે નહીં (અર્થાતુ તેમાં પણ ચિત્રરૂપતા આવશે જ…) નિષ્કર્ષ: આમ, કર્ત-કર્મભાવ હોવાથી, વિજ્ઞાનની ઉભયરૂપતા જ સિદ્ધ થાય, એકાંત એકસ્વભાવતા નહીં.

## 🕸 બોધમાત્રતામાં નીલાદિભેદનો વિરહ 🕸

(વિજ્ઞાનને એકાંત એકસ્વભાવી માનો, તો બીજો પણ એક મોટો દોષ આવે. તે હવે પ્રથકારશ્રી બતાવવા જઈ રહ્યા છે -)

(૨૧૨) વળી, એકાંત એકસ્વભાવી માત્ર બોધરૂપ જ માનો, તો નીલવિજ્ઞાન-પીતવિજ્ઞાન એવાં જે જુદા જુદા વિજ્ઞાનો થાય છે. તેમનો ભેદ રહેશે નહીં… કારણ એ જ કે, ભેદ કરવા માટે કોઈ ભેદક તત્ત્વ જોઈએ, તે વિના ભેદ થાય નહીં.

(હવે તમે તો શુદ્ધ બોધમાત્રનું કથન કરનારા છે, તેમાં તો બીજો કોઈ ભેદક જ નથી, કે જે નીલવિજ્ઞાનાદિનો ભેદ સિદ્ધ કરે...)

પૂર્વપક્ષ : નીલવિજ્ઞાનાદિને વિશિષ્ટ બોધરૂપ માની લઈશું (અહીં વિશિષ્ટ હોવાથી તેનો બીજાથી ભેદ પણ સંગત થઈ જાય અને બોધરૂપ હોવાથી કોઈ જુદી વસ્તુ પણ નહીં માનવી પડે…)

ઉત્તરપક્ષ : અરે ! પણ તમારા મતે તો બોધ એકાંત એકસ્વભાવી છે... એટલે તો તેની વિશિષ્ટતા પશ ન જ ઘટે, કારણ કે બોધમાત્ર જ જ્ઞાનરૂપ છે. હવે બોધમાત્ર તો તમે શુદ્ધ-એકસ્વભાવી માનો છો, એટલે જુદા જુદા દેશાદિને લઈને તેમાં જુદો જુદો સ્વભાવ ન જ ઘટે, તો તેમાં વિશિષ્ટતા શી રીતે भनाय ?

·················· विवरणम् �-·················

119. बोधमात्रतद्भावादिति । बोधमात्रस्यैव तस्य-ज्ञानस्य भावात् ॥

१. 'मात्रस्यापि विशिष्ट॰' इति क-पाठ: ।

भवँस्तिमिश्रणात्रैकः (२१४) अमिश्रणे तन्मात्रत्वम् । तथातत्त्वस्यैव तथाभेदाभावः, तत्स्वभावभेदापत्तेः । सति चास्मिँस्तदन्यसिद्धिरेव । (२१५) तत्स्वभावो हि न बोध-

अन्यथा-एवमनभ्युपगमे सर्वत्र-विविक्षितं देशं विहाय सामान्येन वा । किमित्याह-बोधभावा-भावात्, बोधसत्तानुपपत्तेरित्यर्थः । एनामेवाह-अतत्स्वभावत्वात्, प्रक्रमादेकान्तैकस्वभाव-त्वात् । कथमेतदेविमत्याह-स हीत्यादि । स बोधो यस्मात् अन्यत्र-देशादौ भवँस्तिमिश्रणात्-देशादिमिश्रणेन नैकः-नैकान्तैकस्वभावः बोधत्वे सित तिन्मश्रणस्वभावत्वादित्यिभप्रायः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अमिश्रणे, देशादिनेति प्रक्रमः, तन्मात्रत्वं-बोधमात्रत्वम् । कथमित्याह-तथेत्यादि । तथा-तेन प्रकारेणाविशिष्टबोधमात्रभवनलक्षणेन तत्त्वं यस्य बोधमात्रस्य तत् तथा-विधं तस्यैव तथा-देशादिभेदेन भेदाभावः । कुत इत्याह-तत्त्वभावभेदापत्तेः-बोधमात्र-

······◆ અનેકાંતરશ્મિ **∻**·····

(૨૧૩) પ્રશ્ન : (અન્યથા=) તે શુદ્ધ બોધમાત્રમાં પણ વિશિષ્ટતા માની લઈએ તો ? ઉત્તર : તો તે શુદ્ધ બોધની, પ્રતિનિયત દેશને (જ્યાં વિશિષ્ટ બોધ માન્ય છે તે દેશને) છોડીને કે સામાન્યથી સર્વ ઠેકાણે સત્તા (=અસ્તિત્વ) સંગત નહીં થાય. કારણ કે તે સર્વથા એક્સ્વભાવી છે.

ભાવાર્થ: ચૈત્રને નીલજ્ઞાન થયું અને મૈત્રને પીતજ્ઞાન થયું - આ બંને જ્ઞાન શુદ્ધબોધરૂપ છે, એટલે તેમાં કોઈ વિશિષ્ટતા નથી. હવે તમે, ચૈત્રના દેશાદિને લઈને, તે નીલજ્ઞાનરૂપ શુદ્ધબોધને વિશિષ્ટ માનો, તો તે તો એકાંત એકસ્વભાવી હોવાથી, વિશિષ્ટ નીલજ્ઞાનરૂપ જ સાબિત થશે અને આવું નીલજ્ઞાન તો મૈત્રાદિમાં ન હોવાથી, મૈત્ર વગેરેમાં શુદ્ધબોધનો અભાવ માનવો પડશે! (આમ, બોધ એકાંત એકસ્વભાવી હોવાથી, જો તેમાં વિશિષ્ટતા માનો, તો પ્રતિનિયત દેશને છોડીને કે સામાન્યથી સર્વત્ર તેની સત્તા સંગત થશે નહીં…)

એટલે તેમાં વિશિષ્ટતા મનાય નહીં.

આવું કેમ ? તેને યુક્તિથી જણાવે છે -

તે બોધ, વિવક્ષિત (ચૈત્રના) દેશાદિને છોડીને, (અન્યત્ર=) મૈત્રાદિના દેશમાં રહે, તો તેનું મૈત્રના દેશાદિની સાથે મિશ્રણ થવાથી, તેનો એકાંત એકસ્વભાવ ઘટી શકે નહીં. કારણ કે બોધરૂપે એક હોવા છતાં, જુદા જુદા દેશાદિનું મિશ્રણ હોવાથી, તેમાં પણ જુદા જુદા સ્વભાવ માનવા જ પડે.

(૨૧૪) પ્રશ્ન : (अमिश्रणे=) ત્યાં રહેવા છતાં પણ તેનું, દેશાદિની સાથે મિશ્રણ ન માનીએ તો ?

ઉત્તર ઃ તો તો તે માત્ર શુદ્ધબોધરૂપ સાબિત થશે, કારણ કે દેશાદિનાં મિશ્રણ વિના તો તેનું, અવિશિષ્ટ શુદ્ધબોધરૂપે જ અસ્તિત્વ થાય છે. હવે આવા અવિશિષ્ટ શુદ્ધબોધમાત્રનો, દેશાદિના ભેદથી ભેદ થશે નહીં, ભેદ માનવા તો તેનો સ્વભાવભેદ માનવો પડે અને તેથી તો બાહ્યાર્થની જ

१. 'भावबोधत्वे' इति ड-पाट: ।

मात्रात्मनो भिन्नः, स चाविशिष्टः प्रतिकलं तुल्यस्वभावतयेति भिन्नजातीयेनास्य भेद

स्वभावभेदापते: । सित चास्मिन्-तत्स्वभावभेदे किमित्याह-तदन्यसिद्धिरेव-बोधान्य-सिद्धिरेव । एनामेव व्यतिरेकतो भावयन् आह तत्स्वभाव इत्यादिना । तत्स्वभाव:, प्रक्रमाद् बोधमात्रस्वभाव:, यस्मात् न बोधमात्रात्मनः सकाशाद् भिन्नः । स च-बोधमात्रात्मा अविशिष्टः प्रतिकलं-कलां कलां प्रति तुल्यस्वभावतया कारणेन । व्यवस्थानमिधकृत्यैतदाह । अन्यथा कलाभेदोऽप्यसङ्गत एवेति भावनीयम् । इति-एवं भिन्नजातीयेन देशादिनाऽस्य-बोधमात्रात्मनः

**♦.......** અનેકાંતરશ્મિ **♦......** સિદ્ધિ થઈ જાય\_\_\_

તાત્પર્ય: શુદ્ધબોધનો, નીલજ્ઞાન-પીતજ્ઞાન આદિરૂપે ભેદ માનવા માટે, તેમાં જુદા જુદા દેશાદિને લઈને જુદો જુદો સ્વભાવ માનવો પડે અને એવા સ્વભાવભેદથી તો બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થાય જ... (શુદ્ધબોધમાં જુદા જુદા સ્વભાવ માનવા, તેના ભેદક તરીકે નીલાદિ બાહ્યાર્થ માનવા જ પડે...) આમ, બોધથી અન્ય નીલાદિ પદાર્થની સિદ્ધિ થઈ જાય (જે તમારી મૂળ માન્યતાનો વિલોપ કરનાર છે.)

(**૨૧૫**) આ જ વાત વ્યતિરેકથી બતાવવા કહે છે -

બોધરૂપ સ્વભાવ તે શુદ્ધબોધમાત્રથી ભિન્ન નથી, પણ શુદ્ધબોધરૂપ જ છે અને તે શુદ્ધબોધ તો દરેક સમયે તુલ્યસ્વભાવી હોવાથી અવિશિષ્ટ-એકરૂપ છે.

['સમયે-સમયે તુલ્યસ્વભાવી છે' એ વાત અમે વસ્તુસ્થિતિને આશ્રયીને કહી છે. પણ યોગાચારમતે તો, તે 'સમય' તત્ત્વ પણ ઘટતું નથી, કારણ કે તેઓ જ્ઞાનથી અતિરિક્તને તુચ્છ-અવસ્તુ માને છે. (આ વાત, વિવરણકારના અભિપ્રાયને અનુસરી કહી છે, વ્યાખ્યાકારની પંક્તિ બેસાડવા આવી વિચારણા કરી શકાય -)

પ્રશ્ન : સમય પણ જ્ઞાનરૂપ માની લઈએ, તો તો તેનું અસ્તિત્વ ઘટી જાય ને ?

ઉત્તર: પણ તેવું માનો, તો જ્ઞાન તો શુદ્ધબોધરૂપ હોવાથી - તેમાં કોઈ જ ભેદક ન હોવાથી -'સમયે સમયે તુલ્યસ્વભાવી' - એમ સમયનો ભેદ સંગત થશે નહીં. તેવો ભેદ, બાહ્યાર્થવાદી આચાર્યમતે જ સંગત થાય…]

તો આવા અવિશિષ્ટ શુદ્ધબોધનો, નીલજ્ઞાન-પીતજ્ઞાન એમ જુદા જુદા ભેદ કરવા, તેનાથી

ф Гаатин ф Паатин ф Паатин Паа

120. कलां कलां प्रतीति । समयं समयं प्रतीत्यर्थः ॥

121. व्यवस्थानमधिकृत्यैतदाहेति । वस्तुस्थितिमाश्रित्यैतदुच्यते यदुत प्रतिकलम् । कलाशब्देन हि समयः प्रोच्यते सं चाचार्यमते एव घटते, न तु ज्ञानमात्रवादिनो मते ॥

१. 'मात्रात्मनोऽभिन्नः' इति ग-पाठः । २. 'कलां प्रति' इति क-पाठः । ३. 'सर्वाचार्य०' इति च-पाठः ।

अापादनीय इत्यन्यसिद्धिः । (२१६) तज्जातिभेदवत् किं नात्र स इति चेत्, नासौ सदादिमात्रस्य, नीलादीनां ततः कथिद्धद् भेदात् तथाप्रतीतेः ।(२१७) न हि सत्प्रतीतिरेव व्याख्या क्याख्या क्याख्याह नीलादिसिद्धित्यर्थः । तज्जातिभेदवत् नीलादिजातिभेदवत् किं नात्र-बोधमात्रात्मिन स इति चेत् नीलादिभेदः । एतदाशङ्क्याह नासौ-जातिभेदः सदादिमात्रस्य । कथिमत्याह नीलादीनां ततः सदादिमात्रात् कथिद्यात् केनिचत् प्रकारेण भेदाद् भेदश्च तथाप्रतीतेः -सदादिमात्रप्रतीतेभेदेन नीलादिमात्रप्रतीतेः ।

વિજાતીય એવા દેશાદિ ભેદકો માનવા જોઈએ અને તેઓથી તેનો ભેદ કરવો જોઈએ.

એટલે, ભેદક તરીકે જો આવા દેશાદિ માનશો, તો તો જ્ઞાનથી અતિરિક્ત નીલાદિ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થશે જ. (આશય એ કે, નીલ-પીતજ્ઞાન જુદા જુદા છે. કેમ ? તો કે - તેમના નીલ-પીતાદિ વિષય જુદા-જુદા છે અને તેથી તો નીલ-પીતાદિ બાહ્યાર્થની જ સિદ્ધિ થાય…)

(૨૧૬) અઢૈતવાદી: તમામ પદાર્થો, વસ્તુરૂપે અભિન્ન-એક છે, તો પણ તેઓમાં નીલ-૨ક્તાદિ જુદી જુદી જાતિએ ભેદ છે, તો તેની જેમ, જ્ઞાનમાત્રરૂપે અભિન્ન પણ જ્ઞાનો, બાહ્યાર્થ વિના પણ નીલ-પીતાદિ જુદા જુદા જ્ઞાનરૂપે સિદ્ધ થઈ જાય તો દોષ શું ?

(ભાવ એ કે, જેમ વસ્તુરૂપે અભિન્ન પણ પદાર્થીમાં જાતિભેદ હોય છે, તેમ શુદ્ધબોધરૂપે અભિન્ન પણ જ્ઞાનોમાં જાતિભેદ હોવામાં કોઈ ક્ષતિ નથી…)

સ્યાદાદી: બાહ્યાર્થમતે તેવો જાતિભેદ કેમ છે ? તેનું કારણ તમને ખબર છે ? સાંભળો, અમે માત્ર સદાદિનું જ અસ્તિત્વ નથી માનતા, પણ તેનાથી કથંચિદ્ ભિન્ન નીલાદિનું પણ અસ્તિત્વ માનીએ છીએ... અને નીલાદિને કથંચિદ્ ભિન્ન માનવાનું કારણ એ જ કે, સદાદિની પ્રતીતિ કરતાં કથંચિદ્ વિલક્ષણરૂપે નીલાદિની પ્રતીતિ થાય છે (એટલે એ પ્રતીતિના આધારે તેમનો કથંચિદ્ ભેદ હોવો ન્યાયસંગત જ છે...)

 ф......
 ф.....

122. नीलादिसिद्धिरित । नीलपीतादिबाह्यार्थसिद्धिरित्यर्थः ॥

123. नीलादिजातिभेदविदित । तथापि-वस्तुमात्रस्याभेदेङपि नींलः पदार्थो रक्तो वा इत्यादि-र्जातिभेदो भवति, तथा यदि ज्ञानमात्रस्याभेदेङपि बाह्यार्थमन्तरेणापि नीलं पीतं ज्ञानमित्यादिर्भेदो भवि-ष्यति तदा को दोष इत्याशयः परस्य ।।

💠 બોધ તો અવિશિષ્ટ હોવાથી તેનો સ્વયં ભેદ પડે નહીં.

१. 'भेदादभेदश्च' इति क-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'वस्तुत्वमात्र॰' इति पाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण । ३. 'नीलाः पदार्था रक्ता वा' इति क-पाठः । ४. 'तदा यदि' इति च-पाठः ।

नीलादिप्रतीतिः, तथाऽननुभवात् । एवं तर्हि, तुच्छा नीलादयः, न ते क्वचित् सदननुविद्धाः । (२१८) स्वतोऽसतां कथं तदनुवेधः ? सदा तदनुवेधे नासत्त्वम्, सत्त्वमेव एवं । तत्

 \$
 व्याख्या

एतदेवाह-न हि सत्प्रतीतिरेव नीलाि प्रतीतिः । कृत इत्याह-तथाऽननुभवात्, सत्प्रतीतेः नीलािद-प्रतीतित्वेनाननुभवािदत्यर्थः । आह-एवं तिर्हं सदाद्यन्यत्वेन तुच्छा नीलादयः । एतदाशङ्क्याह-न ते-नीलादयः क्विचित् सदननुविद्धाः । किं तिर्हं ? सर्वत्र तदनुविद्धा एव । स्वतोऽसतां तुच्छतया कथं तदनुवेधः-सदनुवेधः ? एतदाशङ्क्याह-सदा तदनुवेधे-सदनुवेधे सित नासत्त्वं नीलादीनां सत्त्वमेव एवम्-उक्तनीत्या । तत्-नीलादि तथािवधं-विशिष्टम् ।

તેથી બાહ્યાર્થમતે માત્ર સદાદિનો જાતિભેદ નથી, પણ સદાદિથી કથંચિદ્ ભિન્ન નીલાદિને લઈને જાતિભેદ છે. એટલે અમારા મતે તો તેવું હોવું અવિરુદ્ધ છે. (જયારે તમે તો શુદ્ધ બોધમાત્રને જ માનો છો, તેનાથી ભિન્ન કશું માનતા નથી, તો તેવા સર્વથા-એક્સ્વભાવી બોધમાં જાતિભેદ શી રીતે ઘટે ? - આ વાત ગ્રંથકારશ્રી આગળ જણાવશે…)

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, નીલાદિ અને સદાદિનો એકાંત ભેદ કે અભેદ નથી, પણ ભેદાભેદ છે -એવું સિદ્ધ કરવા યુક્તિ આપે છે. તે પછી ઉપરોક્ત વાતનું નિગમન કરશે…)

## **ૠ સદાદિ-નીલાદિનો ભેદાભેદ** ૠ

શુદ્ધ સદાદિમાત્રથી નીલાદિનો કથંચિદ્ ભેદ છે. કારણ કે, તે બંનેની પ્રતીતિ જુદા જુદા રૂપે થાય છે. તે આ પ્રમાણે -

(૨૧૭) આપણને જે સત્ની પ્રતીતિ થાય છે, તે જ નીલાદિની પ્રતીતિ નથી, કારણ કે તેવો અનુભવ કદી થતો નથી (અર્થાત્ સદાદિપ્રતીતિનો નીલાદિપ્રતીતિ તરીકેનો અનુભવ કદી થતો નથી.)

(ભાવ એ કે, ઘટ-પટનું જ્ઞાન જુદું જુદું થતું હોવાથી જેમ તેઓનો ભેદ મનાય છે, તેમ સત્-નીલાદિનું જ્ઞાન પણ જુદું જુદું થવાથી તેમનો પણ ભેદ માનવો જ રહ્યો…)

પૂર્વપક્ષ : આ રીતે જો નીલાદિ, સત્થી પણ ભિન્ન થશે, તો તો તેમને અસત્=તુચ્છ માનવા પડશે ! (સત્થી ભિન્ન, જેમ શશશૃંગાદિ તુચ્છ છે, તેમ નીલાદિ પણ તુચ્છ થશે…)

ઉત્તરપક્ષ : ના. તેમને તુચ્છ નહીં માનવા પડે, કારણ કે તે નીલાદિઓ કોઈપણ ઠેકાણે સત્થી અનનુવિદ્ધ (=રહિત) નથી, પણ અનુવિદ્ધ જ છે (અર્થાત્ સત્થી સંયુક્ત જ છે. તેથી જ તુચ્છ નથી.)

(૨૧૮) પૂર્વપક્ષ: તો પણ તે નીલાદિ સદ્રુપ તો નથી જ ને ? (સદ્થી અનુવિદ્ધ છે, સદ્રુપ નહીં...) તો એનો મતલબ એ થયો કે, પોતે તો અસદ્ જ છે. તો આવા અસત્ની સાથે સદ્નો અનુવેધ પણ શી રીતે ? (શું શશશૃંગ સાથે સદ્નો અનુવેધ થાય છે ?)

ઉત્તરપક્ષ : અરે ! સદ્દનો તો નીલાદિની સાથે હંમેશા અનુવેધ છે. એટલે નીલાદિનું અસત્ત્વ કદી હોતું જ નથી, ઉપરોક્ત રીતે હંમેશા સત્ત્વ જ હોય છે. (તો પહેલા અસત્ અને પછી તેમાં સદ્દનો

www.jainelibrary.org

तथाविधं तदितरानुविद्धिमित्यस्तु, केवल एव पुनः को दोषः ? तन्मात्रतया न नीलादित्वम् ॥ (२१९) एवं हि न नीलमेव पीतम् । न च सत्त्वमात्रतत्त्वमेतत् । न चासदेव प्रतीतिहेतुः । प्रतीयते च तदन्यत्वेन । ततस्ततोऽन्यत् तदिति सिद्धम् । तन्मात्रताऽभावे

एतदाशङ्क्याह-**तदितरानुविद्धं**-नीलाद्यनुविद्धिमित्यस्तु-भवतु सत्त्वमेव केवल एव तदितरा-ननुविद्धे सत्त्वे तथाविध इति प्रक्रमः । को दोष इत्याशङ्क्याह-तन्मात्रतया-अविशिष्टसन्मात्रतया न नीलादित्वम् ॥

इदानीं निगमयत्राह-एवं हीत्यादि । एवं यस्मात् न नीलमेव पीतम्, प्रतिभासभेदानु-भवात् । न च सत्त्वमात्रतत्त्वमेतत्-नीलम् । न चासदेव-एकान्तेन प्रतीतिहेतुः । प्रतीयते च तदन्यत्वेन-सत्त्वमात्रभेदेन । यत एवं ततः-तस्मात् कारणात् ततः-सत्त्वमात्रात् अन्यत्रील-

અનુવેધ એવું કહેવાની જરૂર જ ક્યાં રહી ? કે જેથી તમે કહેલ દોષ આવે…)

(હવેની તત્ તથાવિધં... એ પંક્તિનો ભાવાર્થ આવો જણાય છે -)

પ્રશ્ન : નીલાદિ કોઈ જુદા નથી, પણ વિશિષ્ટ સત્ત્વરૂપ જ છે (પૂર્વપક્ષીને નીલ સત્ત્વનો અભેદ સિદ્ધ કરવો છે, સત્ત્વથી જુદું નીલ નથી - એવું સાબિત કરવું છે. તેથી કહે છે - નીલમાં સદા અનુવેધ હોય તો તો તે વિશિષ્ટ સત્ત્વરૂપ જ થયું. એટલે સત્ત્વને નીલાનુવિદ્ધ માનવાની જરૂર જ નથી (કારણ કે નીલ જેવું જુદું તત્ત્વ જ નથી કે જેનાથી તેને અનુવિદ્ધ કહી શકાય) કેવલ સત્ત્વ જ માનો…)

ઉત્તર: નીલને વિશિષ્ટ સત્ત્વરૂપ માનવા કરતાં સત્ત્વને જ નીલાદ્યનુવિદ્ધ માની લો ને ?

પ્રશ્ન : (केवल एव=) પણ એના કરતાં તો અમે ઈતર એવા નીલાદિથી રહિત કેવળ सत्त्વ જ માનીએ તો દોષ શું ?

ઉત્તર: દોષ એ જ કે, કેવળ સત્ત્વ તો અવિશિષ્ટ સન્માત્રરૂપ છે, તે તો સર્વત્ર અવિશેષ હોવાથી બધા પદાર્થો એક-સમાન માનવા પડશે અને તો નીલ-પીતાદિ જે જુદા જુદા પદાર્થો પ્રતીતિસિદ્ધ છે, તે નહીં રહે. (બધા અવિશિષ્ટ સન્માત્રરૂપ સાબિત થશે…)

હવે આ જ વાતનું નિગમન કરવા કહે છે -

(૨૧૯) આવું હોવાથી, નીલ જ પીત છે - એવું નથી, કારણ કે નીલ-પીત બંનેનો પ્રતિભાસ જુદા જુદા રૂપે અનુભવાય છે. (આમ, પ્રતિભાસભેદ અનુભવસિદ્ધ હોવાથી, નીલ-પીતની જેમ, નીલ-સત્નો પણ કથંચિદ્-ભેદ માનવો જ રહ્યો…)

એટલે નીલાદિ, માત્ર શુદ્ધ સત્ત્વરૂપ નથી.

પ્રશ્ન : સત્રુપ નથી તો તે અસત્ થશે.

ઉત્તર: ના. કારણ કે એકાંતે અસત્, તે શશશુંગની જેમ પોતાની પ્રતીતિનું કારણ બની શકે

१. 'तदन्यत्वे च त(?)सत्त्व॰' इति ड-पाठ: ।

तदेव तत्। तत्रैव किं मानमिति वाच्यम्।(२२०) हन्त तथाऽनुपलम्भ एव। सोऽसिद्धो दूरोपलम्भेन। कोऽयम् ? अनीलादिरूप इति, य एव तन्निश्चयाजनकः।(२२१) स

भिति सिद्धम् । तन्मात्रताऽभावे सित तदेव-नीलाद्येव तत्-नीलादि । एवमपि किलैकस्व-भावत्वसिद्धिरित्येतदाशङ्क्याह-तत्रैव-सन्मात्रताऽभावे किं मानमिति वाच्यम् । हन्त किमत्रो-च्यते ? तथा-सन्मात्रत्वेन अनुपलम्भ एव मानमिति । एतदाशङ्क्याह-सः-तथाऽनुपलम्भः ।

किमित्याह-असिद्धः । कथमित्याह-दूरोपलम्भेन सन्मात्रस्येति भावः । कोऽयं-दूरोपलम्भः ?

.....**ે** અનેકાંતરશ્મિ **∻**.....

નહીં. (શું શશશૃંગની કદી પ્રતીતિ થાય છે ?) જ્યારે નીલાદિની તો, સન્માત્રથી ભિન્નરૂપે પ્રતીતિ થાય છે જ. (તો તેવા પ્રતીતિસિદ્ધને અસત્ શી રીતે કહેવાય ?) એટલે સન્માત્રથી નીલ તે જુદું છે, એવું સિદ્ધ થયું.

(આમ, નીલ-સત્નો ભેદ સિદ્ધ કર્યો. હવે તે બંનેનો અભેદ સિદ્ધ કરવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -)

એકાંતવાદી: જો સત્ત્વરૂપ અને નીલાદિ જુદા હોય, તો નીલાદિ સન્માત્રરૂપ નહીં રહે, તેઓમાં તેનો અભાવ થશે અને તો નીલાદિ માત્ર નીલાદિરૂપ જ સિદ્ધ થશે (અર્થાત્ નીલ નીલરૂપ જ, પીત પીતરૂપ જ - એમ દરેક વસ્તુઓ પ્રતિનિયત એકસ્વભાવી જ સિદ્ધ થશે) અને એટલે તો ખરેખર વસ્તુની એકસ્વભાવતા જ સિદ્ધ થશે...

સ્યાદ્વાદી : પણ ઊભા રહો… તમે કહો છો કે, નીલાદિમાં સન્માત્રતા નથી. પણ તે વાતમાં પ્રમાણ શું ? એ પહેલા કહો.

(૨૨૦) <mark>એકાંતવાદી :</mark> અહીં તો શું કહેવાનું ? સીધી વાત છે કે, નીલાદિનો સન્માત્રરૂપે ઉપલંભ (=સાક્ષાત્કાર) થતો નથી, એ જ તે વાતમાં (=નીલાદિ સન્માત્રરૂપ ન હોવાની વાતમાં) પ્રમાણ છે.

સ્યાદ્વાદી : નીલાદિનો સન્માત્રરૂપે ઉપલંભ નથી થતો - એવું તમે જે કહો છો તે સિદ્ધ નથી. કારણ કે નીલ વસ્તુ પડી હોય અને તેને દૂરથી પ્રમાતા દેખતો હોય, ત્યારે તેને (=પ્રમાતાને) તેનો માત્ર સદ્રરૂપે જ (इदं सत् એવો જ) બોધ થાય છે... આમ, નીલાદિનો સન્માત્રરૂપે બોધ થાય છે જ ને ? (તો તમે કહેલું શી રીતે પ્રામાણિક કહેવાય ?)

**♦......** विवरणम् **♦......** 

124 तन्मात्रताङभावे सतीति । नीलादेः सन्मात्रतया अभावे सतीति ॥

125 नीलाग्चेव तत्-नीलादीति । नीलं नीलमेव पीतं पीतमेव, एवं सर्वत्र, इत्थमप्येकस्वभावत्यमेव वस्तुन इत्यिभप्रायः परस्य ॥

१, 'एतन्मात्रताभावे सति तन्मात्रताभावे तदेव' इति ड-पाठ: । २. 'किमित्याह सिद्धः' इति ड-पाठ: ।

मन्दो नीलादिग्रह एव, न, सत्त्वनिश्चयजनकत्वात् । न तत्रापि स केवलस्य, सत्यम्, तद्भिन्नात्मगमकस्तु । तदन्यानुविद्धं सत्त्वमिति युक्तो जातिभेदः । न चैवमन्यानुविद्धो

अनीलादिरूप इति परः । अत्रोत्तरम्-य एव तिश्चयाजनकः-नीलादिनिश्चयाजनकः । आह-स मन्दः-अस्पष्टो नीलादिग्रह एव । परिहारोऽत्र-न, सत्त्विनश्चयाजनकत्वात् मन्दताऽयोगः । आह-न तत्रापि-दूरोपलम्भे स केवलस्य सत्त्वस्य ग्रहः, केवलस्याभावादित्यभिप्रायः । इह समाधिः-सत्यं न तत्रापि स केवलस्य तिद्धन्नात्मगमकस्तु, प्रक्रमात्रीलादिभिन्नात्मगमकः पुनः दूरोपलम्भः सत्त्वस्य । उपसंहरन्नाह-तदन्यानुविद्धम्, नीलाद्यनुविद्धमित्यर्थः । सत्त्विमित

પ્રશ્ન : આ દૂરથી થતો ઉપલંભ વળી કેવો છે ? કે જેને તમે અનીલાદિરૂપ (=નીલાદિથી ભિન્ન સન્માત્રના પ્રતિભાસરૂપ) કહો છો…

ઉત્તર: જે જ્ઞાન નીલાદિના નિશ્ચયને ઉત્પન્ન કરનાર નથી, તે જ દૂરથી થતાં ઉપલંભને અમે અનીલાદિરૂપ કહીએ છીએ. (પ્રમાતા, દૂરથી વસ્તુને દેખે, ત્યારે તે વિશે નીલાદિનો નિશ્ચય થતો નથી અને એટલે જ અમે તે ઉપલંભને અનીલાદિરૂપ-સન્માત્રપ્રતિભાસરૂપ કહીએ છીએ…)

(૨૨૧) **પૂર્વપક્ષ** : તે ઉપલંભ, મંદ-અસ્પષ્ટ એવા નીલાદિના પ્રતિભાસરૂપ જ માનવો જોઈએ (સન્માત્રપ્રતિભાસરૂપ નહીં.)

ઉત્તરપક્ષ : તમારી વાત બરાબર નથી. કારણ કે તે ઉપલંભમાં સત્ત્વનો નિશ્વય થતો હોવાથી તે મંદ=અસ્પષ્ટ નીલગ્રહસ્વરૂપ માની શકાય નહીં… એટલે તે અમંદ છે અને સન્માત્રપ્રતિભાસી જ છે..

પૂર્વપક્ષ : તે દૂરથી થતાં ઉપલંભમાં કેવળ સત્ત્વનું જ ગ્રહણ નથી થતું (પણ સાથે બીજા કોઈકનું પણ ગ્રહણ થાય છે.) કારણ એ જ કે, એકલા સત્ત્વનો અનુભવ નથી થતો, 'કંઈક છે' એવો અનુભવ થાય છે...

ઉત્તરપક્ષ: (કેવલ સત્ત્વનું ગ્રહણ થતું જ નથી) એ વાત તમારી એકદમ સાચી છે. કારણ કે, દૂરથી થતો તે ઉપલંભ, નીલાદિથી ભિન્ન એવા તેનાં બીજા સ્વરૂપનું ગ્રહણ કરે છે અને તે જ વળી સત્ત્વનું ગ્રહણ કરે છે. (એટલે કે તે પદાર્થનું સ્વરૂપ ગ્રહણ કરે છે, પણ તેમાં નીલત્વાદિ ધર્મોનું ગ્રહણ નથી હોતું.)

(અહીં પૂર્વપક્ષીનું તાત્પર્ય એ લાગે છે કે, કેવલ સત્ત્વનું ગ્રહણ નથી થતું, એટલે સાથે નીલાદિનું પણ ગ્રહણ માનવું જોઈએ અને તો તે પ્રતિભાસ નીલાદિરૂપ જ થાય... પણ ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે, કેવલ સત્ત્વનું ગ્રહણ ન થવાની વાત સાચી; પણ તેના માટે સાથે નીલાદિનું ગ્રહણ માનવું જરૂરી નથી. તે જ્ઞાન દારા તો નીલાદિથી ભિન્ન સ્વરૂપનું ગ્રહણ થાય છે જ, અર્થાત્ પદાર્થના અનેક ધર્મોમાંથી નીલત્વાદિથી ભિન્ન ધર્મોનું ગ્રહણ થાય છે. એટલે તે દુરોપલંભને સન્માત્રપ્રતિભાસરૂપ જ માનવો

१. 'सत्यमिति युक्तो' इति क-पाठः । २. 'तथापि स' इति ड-पाठः । ३. 'लम्भसत्त्वस्य' इति क-पाठः ।

**♦** ааरणम् **♦** 

''જ્ઞાનનો આ (=સર્વલોકપ્રતીત) નીલાદિરૂપ સ્વભાવ છે, અને અનુભવ પણ નીલાદિરૂપ છે.

126. "नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः ।

इत्येतत् प्रत्युक्तम्, (२२३) एकान्तैकस्वभावस्यात्र विवक्षितत्वात्, तस्य चोक्तवदयोगात्। न च नीलत्वादिभेदाभाव एव, आह्वादादिवत् स्पष्टसंवेदनत्वात् अपह्रवे-ऽतिप्रसङ्गादिति ॥

# नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥''

इत्येतत् प्रत्युक्तम् । कथमित्याह-एकान्तैकस्वभावस्य बोधादेविवक्षितत्वात्, तस्य च-एकान्तैकस्वभावस्य उक्तवत्-यथोक्तं तथा अयोगात् । अभ्युच्चयमाह न चेत्यादिना । न च नीलत्वादिभेदाभाव एव । किं तर्हि ? भावः । कुत इत्याह-आह्वादादिवदिति निदर्शनम् । स्पष्टसंवेदनत्वात्रीलादिभेदस्य अपह्रवे नीलादिभेदिविषयस्य स्पष्टसंवेदनस्य । किमित्याह-अतिप्रसङ्गात् ह्वादाद्यभावप्रसङ्गेन इति ॥

# 

એટલે જ્ઞાનનો તે સ્વરૂપાનુભવ હોવા છતાં પણ તે નીલાદિના અનુભવરૂપે પ્રસિદ્ધ છે.''

(૨૨૩) ઉત્તરપક્ષ: તમારી વાત બરાબર નથી, કારણ કે તમે બોધાદિને એકાંત એકસ્વભાવી કહો છો, તો આવા એકાંત-એકસ્વભાવી બોધની, ઉપરોક્ત રીતે નીલ-પીતાદિરૂપતા ન ઘટે…

એટલે **નિષ્કર્ષ** એ કે, જ્ઞાનમાં ભાસતાં નીલ-પીતાદિના ભેદ માટે, ભેદક તરીકે બાહ્યાર્થ માનવો જ રહ્યો.

પ્રશ્ન : જ્ઞાનમાં નીલ-પીતાદિ ભેદ જ નથી (કે જેના ભેદક તરીકે બાહ્યાર્થ માનવો પડે.)

ઉત્તર: એવું ન કહેવું, કારણ કે જ્ઞાનમાં, આદ્ભાદ-શોકાદિના સંવેદનની જેમ, નીલ-પીતાદિ ભેદનું પણ સ્પષ્ટ સંવેદન થાય છે... હવે જો આવા નીલાદિભેદને વિષય કરનાર સ્પષ્ટ સંવેદનનો પણ અપલાપ કરશો, તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે આદ્ભાદાદિનો પણ અભાવ માનવો પડશે (પછી ભલે તેનું પણ સ્પષ્ટ સંવેદન થતું હોય...)

# विवरणम्

# नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥"

इति । नीलादिरूप:-नीलपीतस्यभावस्तस्य-नीलादिज्ञानस्य असौ सर्वजगज्जनप्रतीतः स्वभावः-स्वरूपं तथाङनुभवश्च-अनुभवोङपि स्वसंवेदनलक्षणो हिँ ज्ञानस्य नीलादिरूप एव । एवं सित किं सिद्धमित्याह-नीलाद्यनुभवः ख्यातः-लोकप्रसिद्धः स्वरूपानुभवोङपि सन् नीलादिज्ञानस्य सम्बन्धी । इदमुक्तं भवति-नीलादिज्ञानस्य नीलादिरूपः स्वभावोङनुभवश्चः नं तु बाह्यनीलाद्याकारः कश्चित् तत्रास्ति यद्धशात् नीलमुच्यते । अतो ज्ञानस्य स्वरूपानुभव एव नीलाद्याकार इति ॥

१. 'इत्याह ह्वादादिः' इति ख-पाठः । २. 'विषयस्पष्ट॰' इति ख-पाठः । ३. 'भवश्चानुभावोऽनुभवोऽपि' इति क-पाठः । ४. 'हि ज्ञानस्य ... भवति' इति पाठो नास्ति ख-च-प्रतौ । ५. पूर्वमुद्रिते 'भावोऽपि' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः । ६. 'ननु बाह्य॰' इति च-पाठः ।

(२२४) किञ्च विज्ञानमात्रवादिनो न कारकज्ञापकस्थितिः, न्यायानुपपत्तेः । तथाहि-अस्य न बीजाङ्कुरौ वस्तुतो विद्येते, किन्तु बीजाङ्कुरप्रतिभासाया बुद्धेर्ग्राह्या-कारे बीजाङ्कुरव्यवस्था । ग्राह्यकारश्च बुद्धेः तत्त्वतो नास्ति, विप्लवत्वेनासत्त्वात् । तत् कथं तदाकारयोः कार्यकारणव्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे बीजादङ्कुरस्य जन्मेति

♦ व्याख्या ♦

किञ्च विज्ञानमात्रवादिनो वादिनः किमित्याह-न कारकज्ञापकस्थितिः । कारकं बीजमङ्कुरस्य, ज्ञापकस्तु धूमोऽग्नेरिति । कथं नैतित्स्थितिरित्याह-न्यायानुपपत्तेः । एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि-अस्य-विज्ञानमात्रवादिनो न बीजाङ्कुरौ वस्तुतः-परमार्थेन विद्येते बाह्यौ, किन्तु बीजाङ्कुरप्रतिभासाया बुद्धेः ग्राह्याकारे-तथाप्रतिभासरूपे बीजाङ्कुर-व्यवस्था । यद्येवं ततः किमित्याह-ग्राह्याकारश्च बुद्धेस्तत्त्वतः-परमार्थेन नास्ति । कथमित्याह-विप्लवत्वेन हेतुना असत्त्वात् । तत् कथं तदाकारयोः-बुद्ध्याकारयोः कार्यकारण-व्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे-अतात्त्विकं बीजादङ्कुरस्य जन्मेति-एवं कारकव्यवस्था ।

**⊱**......♦ અનેકાંતરિમ ∻......

સાર : એટલે જ્ઞાનમાં નીલાદિનો ભેદ માનવો જ રહ્યો અને તો તેના ભેદક તરીકે નીલાદિ બાહ્યાર્થ પણ સિદ્ધ થશે જ (તેથી, જ્ઞાનાદ્વૈતવાદ ઉચિત નથી.)

## 🕸 ज्ञानाद्वैतभते ङा२५-ज्ञापङ व्यवस्था असंगत 🕸

(૨૨૪) (૧) બીજ તે અંકુરાને ઉત્પન્ન કરનાર છે, કારક છે, અને (૨) ધૂમ તે વિક્ષને જણાવનાર છે, જ્ઞાપક છે ← આમ, કારક-જ્ઞાપક વ્યવસ્થા લોકસિદ્ધ છે. પણ જ્ઞાનાઢૈતવાદીમતે તો, તે લોકસિદ્ધ વ્યવસ્થા પણ ઘટતી નથી. તેનું કારણ એ કે તેમાં ન્યાયની સંગતિ નથી. તે આ પ્રમાણે -

તમે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદી છો… એટલે તમારા મતે, જ્ઞાનથી અતિરિક્ત, બીજ કે અંકુર વસ્તુતઃ વિદ્યમાન જ નથી. તો બીજથી અંકુરાની ઉત્પત્તિરૂપ કારકવ્યવસ્થા શી રીતે થાય ?

પૂર્વપક્ષ: બીજ અને અંકુર બહાર નથી, પણ બુદ્ધિમાં જણાય છે (તો અહીં જ્ઞાનમાં, ગ્રાહકાકાર તરીકે જ્ઞાનસ્વરૂપ છે અને ગ્રાહ્યાકાર તરીકે બીજ-અંકુર છે) એટલે, બીજ-અંકુરના પ્રતિભાસવાળી બુદ્ધિના ગ્રાહ્યાકારમાં, જ્ઞાનરૂપે જ બીજ-અંકુરની વ્યવસ્થા થઈ જશે (અને તો અમારા મતે કારકવ્યવસ્થા અસંગત નહીં રહે…)

સ્યાદાદી : તમે ગ્રાહ્યાકાર તરીકે બીજ-અંકુરને માન્યા, પણ પરમાર્થથી બુદ્ધિનો ગ્રાહ્યાકાર તો છે જ નહીં, કારણ કે તે તો વિપ્લવરૂપ (=ભ્રમરૂપ) હોવાથી અસત્ છે અને એટલે તેનાથી કોઈ વ્યવસ્થા ન થાય.

તે ગ્રાહ્યાકારરૂપ બીજ-અંકુર જ કાર્ય-કારણની વ્યવસ્થાનું મૂળ કારણ છે. હવે જો તે જ અસત્ હોય, તો બીજથી અંકુરાની ઉત્પત્તિરૂપ કારકવ્યવસ્થા શી રીતે ઘટે ? (એટલે જ્ઞાનાદ્વૈતમતે કારકવ્યવસ્થા

१. 'धूमोऽग्निरिति' इति ड-पाठ: ।

कारकव्यवस्था ? (२२५) स्यादेतद् बीजनिर्भासाया बुद्धेरनन्तरमेवाङ्कुरनिर्भासा बुद्धिरिति । बीजाङ्कुरनिर्भासानुगतयोर्बुद्ध्योः प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारण-भावः । अयं च स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वादिवरोध्येव । बीजादिनिर्भासस्तु विचाराक्षमत्वादुपप्लव एव । न तस्य तत्त्वतः कार्यकारणभावः लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहाराय अभिधीयत इति व्यवस्था । (२२६) अहो बलवानयमसदिभिनिवेशो य

स्यादेतद् बीजिनभीसाया बुद्धेः अनन्तरमेवाङ्कुरिनभीसा बुद्धिरिति कृत्वा । बीजाङ्कुर-निर्भासानुगतयोर्बुद्ध्योः किमित्याह-प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभावः । अयं च-कार्यकारणभावः स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वात् कारणात् अविरोध्येव, वस्तु वस्तुन उत्पद्यत एवेति कृत्वा । बीजादिनिर्भासस्तु किमित्याह-विचाराक्षमत्वाद् बाह्याभावेन उपप्लव एव । न तस्य-निर्भासस्य तत्त्वतः कार्यकारणभावः, लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु-पृथग्जना-

**.....** અનેકાંતરશ્મિ **.....** 

બિલકુલ સંગત નથી...)

હવે યોગાચાર, કારકવ્યવસ્થા ઘટાડવા પોતાનું મંતવ્ય રજૂ કરે છે -

# 🕸 કારકવ્યવસ્થા અંગે યોગાચારનું મંતવ્ય 🕸

(૨૨૫) યોગાચાર: પહેલા બીજને જણાવનારી બુદ્ધિ થાય છે અને તે પછી તરત જ અંકુરને જણાવનારી બુદ્ધિ થાય છે.આમ, પૂર્વાપરભાવ હોવાથી, બીજનિર્ભાસી બુદ્ધિ અને અંકુરનિર્ભાસી બુદ્ધિ - બંને બુદ્ધિનો, પ્રત્યક્ષ (અન્વય) અને અનુપલંભ (વ્યતિરેક) દ્વારા સિદ્ધ થાય એવો કાર્ય-કારણભાવ છે.

અને આવો કાર્ય-કારણભાવ હોવો અવિરુદ્ધ છે, કારણ કે તે બંને બુદ્ધિ સ્વસંવેદનરૂપ હોવાથી વસ્તુરૂપ (=વાસ્તવિક) છે અને એટલે વસ્તુથી વસ્તુની ઉત્પત્તિ થવામાં કોઈ વિરોધ નથી. (બીજ-નિર્ભાસબુદ્ધિ પણ વસ્તુ અને અંકુરનિર્ભાસબુદ્ધિ પણ વસ્તુ… એટલે વસ્તુરૂપ કારણથી વસ્તુરૂપ કાર્યની ઉત્પત્તિ થવી અવિરુદ્ધ છે.)

પણ એક હકીકત તમે સમજી રાખો કે, બીજનિર્ભાસ-અંકુરનિર્ભાસ એ બધા નિર્ભાસો, વિચાર કરતાં ન ઘટતા હોવાથી, ખરેખર તો તેઓ ઉપપ્લવરૂપ (=ભ્રમરૂપ) જ છે. તેઓનું તર્કથી ન ઘટવાનું કારણ એ જ કે, બીજ-અંકુર જેવું બાહ્ય કોઈ તત્ત્વ જ નથી અને છતાં બુદ્ધિ તેનો નિર્ભાસ કરાવે છે. એટલે તે બુદ્ધિ ઉપપ્લવરૂપ જ છે... અને એટલે જ, બીજનિર્ભાસ અને અંકુરનિર્ભાસનો પરમાર્થથી કાર્ય-કારણભાવ છે જ નહીં...

હા, લોકમાં તેવી (=બીજથી અંકુરો થવાની) પ્રતીતિ થાય છે. એટલે તેને લઈને માત્ર

१, 'वस्तु' इति पाठो नास्ति ड-प्रतौ ।

इत्थमप्यनालोचिताभिधानं विदुषोऽपि प्रवर्त्तयतीति । अनालोचिताभिधानता चास्य बीजादिनिर्भासो निश्चीयमान उपप्लवः स तत्त्वतो नास्तीति तन्निश्चयाभावापत्त्या । न खलु बोधेऽप्यसतो निश्चयः, अतिप्रसङ्गात्, खरविषाणादिनिश्चयापत्तेः, असत्त्वाविशेषात् ।

व्याख्या 
 पेक्षया तथा निर्भासोच्चारणेन व्यवहारायाभिधीयत इति-एवं व्यवस्था, कारकगोचरेति

प्रक्रमः । एतदाशङ्क्र्याह-अहो बलवानसदिभिनिवेशः यः-असदिभिनिवेश इत्थमिप-यथोक्तं तथाऽनालोचिताभिधानं विदुषोऽिष-पण्डितस्यापि प्रवर्त्तयतीति । अनालोचिताभि-धानता चास्य-परोदितस्य बीजादिनिर्भासो निश्चीयमानस्तथाऽनुभवेन उपप्लवः स तत्त्वतो नास्ति । इति-एवं तिन्नश्चयाभावापत्त्या-अनुभूयमानबीजादिनिर्भासनिश्चयाभावापत्त्या अना-लोचिताभिधानतेति । एतद्भावनायैवाह-न खिल्वत्यादि । न खलु-नैव बोधेऽप्यसतः, निर्भास-

❖ અનેકાંતરિશમે ❖

વ્યવહારના નિર્વાહ માટે જ તેવી કારકવ્યવસ્થા કહેવાય છે.

(અર્થાત્ બીજનિર્ભાસથી અંકુરનિર્ભાસ-એવા ઉચ્ચારણથી અમે જે કાર્ય-કારણવ્યવસ્થા કહી, તે માત્ર વ્યવહાર પૂરતી સમજવી. પરમાર્થથી તેવું કશું જ નથી…)

#### 🔆 યોગાયાર મંતવ્યનો નિરાસ 🛠

(૨૨૬) સ્યાદાદી: અહો ! મિથ્યા કદાગ્રહ કેવો બળવાન છે ? કે જે વિદ્વાન પંડિતોને પણ, વિચાર્યા વિનાનું કથન કરવા પ્રવર્તાવે છે... તમે પણ તેવા અસદભિનિવેશના કારણે જ વિચાર્યા વિનાનું કથન કરો છો...

પૂર્વપક્ષ : પણ શું અમારું કથન વિચાર્યા વિનાનું ?!

ઉત્તરપક્ષ : હા. કારણ કે બીજાદિનો નિર્ભાસ, તેવા અનુભવથી દરેકને નિશ્ચિત થતો જણાય છે. હવે આવા નિશ્ચિત નિર્ભાસને તમે ઉપપ્લવરૂપ (=ભ્રમરૂપ) કહીને પરમાર્થથી તે છે જ નહીં, એવું કહો છો. તે બધું તમારું કથન વિચાર્યા વિનાનું જ છે...

તેનું કારણ એ કે, જો ઉપપ્લવરૂપ હોય તો તેનો નિશ્ચય જ ન થાય અને નિશ્ચય થાય તો તેને ઉપપ્લવરૂપ શી રીતે કહેવાય? (ઉપપ્લવ તો અનિશ્ચિત-ભ્રમરૂપ નિર્ભાસને કહેવાય…) એટલે તમારું, નિશ્ચિત નિર્ભાસને ઉપપ્લવરૂપ કહેવું વિચાર્યા વિનાનું જ છે.

આ જ વાતને બતાવવા કહે છે -

પૂર્વપક્ષ : બોધમાં, તે બીજાદિ નિર્ભાસ અસત્ છે અને તે અસત્નો જ તેમાં નિશ્ચય થાય છે. (આવું માનવાથી, બીજાદિનિર્ભાસનો નિશ્ચય પણ ઘટી જશે અને વાસ્તવમાં તે અસત્ હોવાથી તેમની ઉપપ્લવરૂપતા પણ ઘટી જશે…)

१. 'निर्भासोद्धारणेन' इति पूर्वमुद्रितपाठः, अत्र तु ङ्-पाठः ।

(२२७) न च तत्र सत्त्व एवोपप्लवता, बोधादभिन्नत्वात्, तस्य चानुपप्लवत्वेनेष्टेः, भिन्नसत्त्वेऽर्थापत्तिः । विशिष्टो बोध एवोपप्लव इति चेत्, तन्मात्रतत्त्वनीतौ कुतोऽस्य

**♦**

स्येति प्रक्रमः । किमित्याह-निश्चयः । कथं नेत्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-खरिवषाणा-दिनिश्चयापत्तेः । आपितश्च-असत्त्वाविशेषात् । इहैवाभ्युच्चयमाह-न चेत्यादि । न च तत्र-बोधे सत्त्व एवोपप्लवता, निर्भासस्येति प्रक्रमः । कुत इत्याह-बोधादिभन्नत्वा-न्निर्भासस्य, तस्य च-बोधस्य अनुपप्लवत्वेनेष्टेः, भिन्नसत्त्वे बोधान्निर्भासस्य । किमित्याह-अर्थापत्तिः निर्भासानाम् । विशिष्टो बोध एव वितथप्रतिभास उपप्लवः । इति चेत्, एतदाशङ्क्र्याह-

એ અનેકાંતરશ્મિ છે.....

ઉત્તરપક્ષ: પણ એવું માનો, તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, ખરવિષાણાદિ અસત્ પદાર્થનો પણ નિશ્ચય થવા લાગશે ! કારણ કે અસત્પણું તો બંનેમાં અવિશેષ છે. (આશય એ કે, અસત્ હોવા છતાં પણ, જેમ તમે બીજાદિ નિર્ભાસનો નિશ્ચય માનો છો, તેમ ખરવિષાણાદિનો નિશ્ચય થવામાં પણ વાંધો શું ? ભલે ને તે પણ અસત્ હોય…)

(૨૨૭) પૂર્વપક્ષ : તે બીજાદિ નિર્ભાસ, બોધમાં તો સત્ જ છે (એટલે તેનો જ નિશ્ચય થશે, ખરવિષાણ જેવા અસતુનો નિશ્ચય નહીં…)

ઉત્તરપક્ષ: અરે ! બોધમાં સત્ હોય, તો તે નિર્ભાસને ઉપપ્લવરૂપ (=ભ્રમરૂપ) ન કહેવાય... કારણ કે તે નિર્ભાસ, બોધથી અભિન્ન છે. હવે બોધ તો તમને અનુપપ્લવરૂપે (=યથાર્થરૂપે) માન્ય છે, તો તેનાથી અભિન્ન નિર્ભાસ, ઉપપ્લવરૂપ (=અયથાર્થરૂપ) શી રીતે હોય ?

પૂર્વપક્ષ: અમે, બોધથી નિર્ભાસને ભિન્ન માનીશું. (હવે તો તેની ઉપપ્લવરૂપતા ઘટી જશે ને ?)

ઉત્તરપક્ષ: તો તો તે નિર્ભાસને અર્થરૂપ માનવાની આપત્તિ આવશે ! (ભાવ એ કે, નિર્ભાસને જો બોધથી ભિન્ન મનાય, તો તો બોધથી ભિન્ન તેમનું, બાહ્યાર્થ તરીકે અસ્તિત્વ થશે. જે જ્ઞાનાદ્વૈતની ઉન્મૂલક વાત છે…)

ф
 ф

127. न च तत्र-बोधे सत्त्व एवोपप्लवता निर्भासस्येति । बोधैविषयभूतिनर्भासस्य सत्त्वे एव-विद्यमानत्वे एव सति न च-नैवोपप्लवता निर्भासस्य ॥

128. अर्थापत्तिर्निर्भासानामिति । यदि हि बोधात् सकाशाद् भिन्ना निर्भासाः समभ्युपगम्यन्ते तदा तें बाह्यार्थरूपाः प्राप्नुवन्तीत्यर्थः ॥

१. 'सत्त्वेनार्था॰' इति क-पाठः । ३. 'एवोन्निपप्लवता' इति ङ-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'बोधे विषयभूते नि॰' इति पाठः, अत्र N-प्रतानुसारेणात्र शुद्धिः कृता ।

वैशिष्ट्यिमित्युक्तप्रायम् । (२२८) वक्ष्यते च-'स्वसंवेदनलक्षणे च बुद्धी सर्वथा बोध-मात्रत्वादद्वयत्वादिविशिष्टबुद्धित्वेन तदन्यग्राहकबुद्धिशून्ये च'। (२२९) इति प्रत्यक्षा-नुपलम्भाप्रवृत्तिरेव । न हि भिन्नकालभाविबुद्धिद्वयमन्वयविकलतयोपकारादिनिरपेक्षं

तन्मात्रतत्त्वनीतौ-बोधमात्रतत्त्वनीतौ कुतोऽस्य बोधस्य वैशिष्ट्यमित्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तमधः । वक्ष्यते च ऊर्ध्वं स्वसंवेदनलक्षणे च बुद्धी निर्विकित्पके सर्वथा बोधमात्रत्वात् कारणात् अद्वयत्वात् ग्राह्यग्राहकाकारिवरहेण अविशिष्टबुद्धित्वेन तथा तदन्यग्राहकबुद्धिशून्ये च तथाऽभ्युपगमात् । इति-एवं प्रत्यक्षानुपलम्भाऽप्रवृत्तिरेव कार्यकारणभावे । एतदेव भावयित

**♦**......◆ અનેકાંતરિમ **♦**.....

પૂર્વપક્ષ : વિતથપ્રતિભાસી (અયથાર્થ જણાવનાર) તે (=બીજાદિનિર્ભાસરૂપ) વિશિષ્ટ બોધ જ ઉપપ્લવરૂપ છે... (અને શુદ્ધબોધ અનુપપ્લવરૂપ...)

ઉત્તરપક્ષ: પણ તમે તો માત્ર શુદ્ધબોધનું કથન કરનારા છો (તેવું કોઈ વિશેષક તત્ત્વ તમે માનતા જ નથી.) તો તમારા મતે, બોધની વિશિષ્ટતા પણ શી રીતે ઘટે ? (કે જેથી તે વિશિષ્ટ બોધને ઉપપ્લવરૂપ કહી શકાય…) આ બધું પ્રાયઃ કરીને પૂર્વે અમે કહી જ દીધું છે.

(૨૨૮) અને આગળ પણ કહેવાશે કે → "(૧) બીજનિર્ભાસી, અને (૨) અંકુરનિર્ભાસી - બંને બુદ્ધિઓ, સ્વસ્વરૂપનાં સંવેદનરૂપ છે અને નિર્વિકલ્પ છે. હવે તે બંને, માત્ર શુદ્ધ બોધરૂપ છે. તેનું કારણ એ કે, તે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારદ્વયથી રહિત હોવાથી અદ્ધયરૂપ છે. (અને આવી આકાર વિનાની બુદ્ધિ શુદ્ધ બોધરૂપ જ હોય…) એટલે એ બુદ્ધિ, અવિશિષ્ટ બુદ્ધિરૂપ હોવાથી, તેમાં વિશિષ્ટતા ઘટી શકે નહીં.

વળી, તમારા મતે તો બુદ્ધિઓ પોતાની ગ્રાહક એવી પોતાનાથી અન્ય બુદ્ધિઓથી રહિત છે. અર્થાત્ પોતે જ પોતાની ગ્રાહક છે, બીજી બુદ્ધિ નૈથી."

આમ, બુદ્ધિનું વૈશિષ્ટ્ય જ ઘટતું નથી, કે જેથી તમે વિશિષ્ટબોધને ઉપપ્લવરૂપ કહી શકો.

એટલે બીજાદિનિર્ભાસોનો નિશ્ચય થતો હોવાથી, ખરેખર તો તે બુદ્ધિઓ વાસ્તવિક છે. છતાં પણ તેમને ઉપપ્લવરૂપ કહેવી એ તમારું વિચાર્યા વિનાનું જ કથન છે.

(આમ, અસદભિનિવેશથી અનાલોચિત અભિધાનતા સ્પષ્ટ જ છે...)

# 🕸 अन्वय-व्यतिरेङ्गी पण अप्रवृत्ति 🕸

(૨૨૯) તેમના કાર્ય-કારણભાવ વિશે, અન્વય-વ્યતિરેકની પ્રવૃત્તિ થતી જ નથી (તો અન્વય-

<sup>♦</sup> ભિત્ર એવી પ્રાહકબુદ્ધિથી રહિત હોવાથી સ્વસંવેદન અને ગ્રાહ્યગ્રાહકરહિતતા સિદ્ધ થાય અને તો તે બુદ્ધિની વિશિષ્ટતા જ ન રહે...

१. 'त्वादविशिष्टे बुद्धि॰' इति ग-पाठ: । २. पूर्वमुद्रिते 'प्रत्यक्षानुपलम्भा प्रवृ॰' इति पाठ: ।

तथाविधावध्यभावे तदितरावसायकमिति न स्वसंवेदनलक्षणयोरिप बुद्ध्योः कार्य-कारणभावावसाये समुपायः । ततश्च सोऽनयोर्वस्तुत्वादिवरोधीत्यज्ञांनाभिधानम् ।

त्रित्यादिना । न यस्माद् भिन्नकाल(भावि)बुद्धिद्वयं निरन्वयनाशतोऽन्वयिकलतया कारणेन उपकारादिनिरपेक्षम्-उपकारवासनानिरपेक्षमन्वय-विकलतयैव तथाविधावध्यभावे-इतरेतरावध्यभावे तदितरावसायकं-स्वरूपेतरावसायकम् । निह इति न स्वसंवेदनलक्षण-योरिप बुद्ध्योः कार्यकारणभावावसाये समुपायोऽस्ति । ततश्च सः-कार्यकारणभावः

વ્યતિરેક દ્વારા. તે બે બુદ્ધિનો કાર્ય-કારણભાવ શી રીતે નિશ્ચિત થાય ?)

આ જ વાતને જણાવવા ભાવાર્થ કહે છે -

બીજનિર્ભાસ બુદ્ધિ અને અંકુરનિર્ભાસ બુદ્ધિ - બંને બુદ્ધિઓ, ભિન્નકાળભાવી (=જુદા જુદા કાળે થનારી) છે. પ્રથમક્ષણે બીજનિર્ભાસબુદ્ધિ, અને પછીની ક્ષણે તરત અંકુરનિર્ભાસબુદ્ધિ... હવે તે બુદ્ધિ તો નિરન્વય નષ્ટ થતી હોવાથી અન્વયથી વિકલ છે અને એટલે તો તે ઉપકાર-વાસનાથી પણ નિરપેક્ષ છે. આમ, તે બેનો પરસ્પર સાપેક્ષ-સંબંધ જ ન હોય, તો તેઓ પોતાનો અને પોતાના સંબંધી બુદ્ધિનો બોધ શી રીતે કરાવે ?

તાત્પર્ય : (વિવેચન :) તે બે બુદ્ધિનો કાર્ય-કારણભાવ છે, એવું તમે કહો છો. પણ તે કોનાથી જણાય ? (ક) તે બે બુદ્ધિથી જ, કે (ખ) બીજા કોઈ જ્ઞાનથી ?

(ક) તે બે બુદ્ધિથી જ તેમનો કાર્ય-કારણભાવ જણાય એવું તો ન મનાય, કારણ કે તે બંને બુદ્ધિઓ જુદા જુદા કાળે થનારી છે. તે બેમાં કોઈ એક અનુગત તત્ત્વ હોય એવું પણ નથી, કારણ કે તમે તે બુદ્ધિનો નિરન્વય નાશ માનો છો (એટલે તો પહેલી બુદ્ધિ નષ્ટ થયા પછી તેનો સર્વથા ઉચ્છેદ જ થાય અને તો બીજી બુદ્ધિની ઉત્પત્તિ વખતે તેનું અંશતઃ પણ અસ્તિત્વ રહે નહીં.)

એ રીતે એ બંને બુદ્ધિઓનું પરસ્પર મિલન જ થતું નથી, કે જેથી કારણબુદ્ધિ તે કાર્યબુદ્ધિમાં ઉપકાર કે વાસનાનું (=સંસ્કારનું) આધાન કરી શકે... (આમ બંને બુદ્ધિઓ, પરસ્પર ઉપકાર-વાસનાથી નિરપેક્ષ છે.)

અને એમ નિરપેક્ષ હોવાથી, જો તે બુદ્ધિનો પરસ્પર અવધિ (=સાપેક્ષ સંબંધ) ન હોય, તો તેઓ, પોતાનો અને પોતાથી અન્ય બુદ્ધિનો, કાર્ય-કારણરૂપે બોધ કરાવી શકે નહીં. (દા.ત. બીજનિર્ભાસ તે અંકુરનિર્ભાસથી અસંબદ્ધ છે. તો તે, અંકુરનિર્ભાસનો બોધ કરાવી શકે નહીં અને તો તેમનો કાર્ય-કારણભાવ પણ ન જ જણાય…)

એટલે સ્વસંવેદનરૂપ હોવા છતાં પણ, તે બે બુદ્ધિના કાર્ય-કારણભાવને જાણવાનો કોઈ જ ઉપાય નથી. (તે બે બુદ્ધિથી તો કાર્ય-કારણભાવ નથી જ જણાતો અને બીજા કોઈ જ્ઞાનથી પણ નથી

१. 'ज्ञाताभिधानम्' इति ग-पाठः ।

(२३०) तत्पृष्टभावि विकल्पज्ञानमपि तथाविधबीजाङ्कुरनिर्भासाभावेन भवन्नीत्या असम्भव्येव, न ज्ञानहेतुरिति भावनीयम् । एवं च 'लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यव- हारायाभिधीयते' इति अपि वचनमात्रमेव, सर्वथाऽसतो लोकेऽप्यप्रतीते:, तुच्छस्य अनुभवविरोधात्, अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात्, (२३१) व्यवहारस्य चार्थक्रिया-

❖─────

अनयोः-स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्धयोर्वस्तुत्वादिवरोधीत्यज्ञानाभिधानं पूर्वपक्षे । तत्पृष्ठभावि-स्वसंवेदनलक्षणबुद्धिपृष्ठभावि विकल्पज्ञानमि तथाविधबीजाङ्कुरनिर्भासाभावेन भव-न्नीत्या-त्वत्र्यायेनैव असम्भव्येव । विकल्पज्ञानं न ज्ञानहेतुः प्रक्रमात् कार्यकारणभावे इति एतद् भावनीयम् । एवं च कृत्वा 'लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहारायाभिधीयते' इति अपि वचनमात्रमेव पूर्वपक्षे, विविधतार्थशून्यमित्यर्थः । कथिमत्याह-सर्वधाऽसतो निर्भासस्य लोकेऽप्यप्रतीतेः कारणात् । एतदेवाह-तुच्छस्यानुभविवरोधात् । तुच्छश्चाधिकृतिनर्भासः परनीत्या । अत एवाह-अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात् । अकार्यकारणभूतश्च परनीत्या-

જણાતો - તે વાત આગળ કહેશે…)

તેથી તમે પૂર્વપક્ષમાં જે કહ્યું હતું કે - "સ્વસંવેદનરૂપ આ બંને બુદ્ધિઓ, વસ્તુરૂપ હોવાથી, તેમનો કાર્ય-કારણભાવ હોવો અવિરુદ્ધ છે" - તે બધું કથન પણ વિચાર્યા વિનાનું જણાઈ આવે છે. (કારણ કે ઉપરોક્ત રીતે, તેમનો કાર્ય-કારણભાવ જાણવાનો કોઈ જ ઉપાય નથી…)

## 💥 વિકલ્પથી પણ કાર્ય-કારણબોધ અસંગત 🕸

(૨૩૦) <mark>બૌદ્ધ : (ખ)</mark> સ્વસંવેદનરૂપ બીજ-અંકુરનિર્ભાસ બુદ્ધિ પછી, એક વિકલ્પજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. બસ, તે વિકલ્પજ્ઞાનથી જ, પોતાના પૂર્વવર્તી બુદ્ધિની કાર્ય-કારણતા જણાય છે.

સ્યાદ્વાદી : અરે ! તમારી નીતિ પ્રમાણે તો પરમાર્થથી બીજ-અંકુરનિર્ભાસ છે જ નહીં અને એટલે તો તેમના નિશ્ચય માટે થનારું વિકલ્પજ્ઞાન પણ નથી જ… (તો તે વિકલ્પજ્ઞાનથી પણ કાર્ય-કારણભાવ શી રીતે જણાય ?) એટલે તે વિકલ્પજ્ઞાન પણ કાર્ય-કારણભાવનાં જ્ઞાનનું કારણ નથી.

# 🕸 લોક્પ્રતીતિનું અનુસરણ પણ વચનમાત્રરૂપ 🕸

એવું હોવાથી, યૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે → "લોકમાં તેવી પ્રતીતિ થાય છે, તેને અનુસરી, માત્ર વ્યવહારના નિર્વાહ માટે જ તેવી કારકવ્યવસ્થા કહેવાય છે…" ← તે પણ વચનમાત્રરૂપ છે, અભિપ્રેત અર્થથી શૂન્ય છે. કારણ કે લોકપ્રતીતિને અનુસરવા, તમે તેવા અસત્નિભસ્તિને લઈને કારકવ્યવસ્થા જણાવી. પણ હકીકતમાં તેવા (=બીજનિર્ભાસ-અંકુરનિર્ભાસરૂપ) અસત્ નિર્ભાસની લોકમાં પ્રતીતિ જ થતી નથી… અને ન થવાનું કારણ એ કે, અસત્-તુચ્છનો અનુભવ થવામાં સ્પષ્ટ

रूपत्वात्, असतस्तादर्थ्यायोगादिति । ( २३२ ) असच्छन्द्रद्वयं प्रतीयत इति चेत्, असत् प्रतीयत इति च व्याहतम् । क्वं तर्हि तत् सत् ? ( २३३ ) ननु तत्प्रतीतौ । किमत्र मानम् ?

♦ व्याख्या ♦

ऽधिकृतिनर्भासः । तथाव्यवहारायाभिधीयत इति विशेषेँणैनमवयवमिधकृत्याह-व्यवहारस्य चार्थिक्रयारूपत्वात्, असतो निर्भासस्य तादर्थ्यायोगात्-व्यवहारार्थायोगादिति । इहैव आशङ्काशेषिनवृत्त्यर्थमाह-असच्चन्द्रद्वयं प्रतीयत इति चेत्, एवमिधकृतिनर्भासोऽपि भवि-ष्यतीति पराभिप्रायः । एतदाशङ्क्याह-असत् प्रतीयत इति च व्याहतम् । न सर्वथाऽसतः

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

વિરોધ છે. (અસત્ હોય તો અનુભવ શી રીતે અને અનુભવ થાય તો અસત્ શી રીતે ?)

તમારા મતે અધિકૃત નિર્ભાસ (=બીજ-અંકુરનિર્ભાસ) તુચ્છ છે (એટલે જ કહે છે -) તમે પરમાર્થથી અધિકૃત નિર્ભાસને કાર્ય-કારણભૂત માનતા નથી અને એટલે તમે કાર્ય-કારણભાવ વિનાના અધિકૃત નિર્ભાસને તુચ્છ-અસત્ કહો છો.. તો આવો અસત્ નિર્ભાસ, લોકોને શી રીતે અનુભવાય ?

(અને લોકોને ન અનુભવાય, તો તેવા નિર્ભાસની કારકવ્યવસ્થા 'લોકપ્રતીતિને અનુસરવા કહી છે' એવું શી રીતે કહેવાય ? એટલે તમારું કથન વચનમાત્રરૂપ જણાઈ આવે છે.)

#### 🕸 વ્યવહારનિર્વાહ પણ અસંગત 🕸

(૨૩૧) ઉપરની વાતમાં જ તમે જે કહ્યું હતું કે → "વ્યવહારના નિર્વાહ માટે તેવી કારકવ્યવસ્થા કહેવાય છે" ← તે વાત પણ અસંગત છે, કારણ કે વ્યવહાર તો અર્થક્રિયારૂપ છે અને અર્થક્રિયા તો સત્ પદાર્થની જ થાય. હવે નિર્ભાસને તો તમે અસત્ માનો છો, તો તેના દ્વારા અર્થક્રિયારૂપ વ્યવહાર શી રીતે ઘટે ? (ન જ ઘટે…)

એટલે, વ્યવહાર માટે તેવા નિર્ભાસનું કથન કરવું બિલકુલ ઉચિત નથી.

(હવે યોગાચાર, અસત્થી પણ લોકપ્રતીતિ ઘટાડવા, એક ઉદાહરણ લઈને પોતાનું મંતવ્ય રજૂ કરે છે. જેનું ગ્રંથકારશ્રી નિરાકરણ કરશે.)

## 🕸 અસત્થી લોકપ્રતીતિ અયુક્ત 🕸

(૨૩૨) **બૌદ્ધ :** લોકમાં, અસત્ પણ બે ચંદ્ર પ્રતીત થાર્ય છે… તો તેની જેમ અસત્ પણ નિર્ભાસથી લોકપ્રતીતિ કેમ ન થાય ?

જૈન : અરે ! 'અસત્ પ્રતીત થાય છે' એ તો તમારું પૂર્વાપરવિરુદ્ધ વચન છે. (અસત્ હોય તો

<sup>❖</sup> આ ઉદાહરણ પાછળ બૌદ્ધનો ગર્ભિત આશય એ કે, જેમ અસત્ પણ બે ચન્દ્ર, લોકપ્રતીતિનું કારણ બને છે, તેમ અસત્ પણ નિર્ભાસ લોકપ્રતીતિનું કારણ કેમ ન બને ? પણ ગ્રંથકારશ્રી, ચન્દ્રદ્વયથી લોકપ્રતીતિનું વાસ્તવિક કારણ બતાવી, નિર્ભાસથી તેવું થવું અસંભવિત છે, એવું જણાવશે.

१. 'कुतस्तर्हि तत्' इति क-पाठः । २. 'विशेषणेनैतमव॰' इति ड-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'विशेषणेनैनमव॰' इति पाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण ।

तदनुभव एव । तदसत्त्वे को दोषः ? तदनुभवाभावः । कुतस्तर्हि तत् ? स्वहेतुजातात् । किं पुनः तदस्य ? बोधादृष्टविषयादि । कथं तर्हि भ्रान्तम् ? ( २३४ ) अदृष्टाध्यारोपात् । यद्येवं

♦......

प्रतीतिरित्यर्थः । क्व तर्हि तत् – चन्द्रह्वयं सदिति परः । नेनु तत्प्रतीतौ – चन्द्रह्वयप्रतीतािवित्या – चार्यः । किमत्र मानमिति पर एव । तदनुभव एवेति सिद्धान्तवादी । तदसत्त्वे – चन्द्रह्वयासत्त्वे को दोषः ? अत्रोत्तरम् – तदनुभवाभावः – चन्द्रह्वयानुभवाभावः । कुतस्तर्हि तत् – चन्द्रह्वयं बहिर – सिद्त्यिभप्रायः । इह समाधिः – स्वहेतुजातात् तदिति । किं पुनस्तत् – हेतुजातं अस्य – बोधप्रति – भासिनश्चन्द्रह्वयस्य ? अत्र निर्वचनम् – बोधादृष्टिवषयादि । 'आदि' शब्दाद् देशकालादिग्रहः । एतदभावेऽभावादिति भावः । कथं तर्हि भ्रान्तं हेतुजातोद्भवं सदित्यिभप्रायः । अत्रोत्तरम् –

**♦**......♦ અનેકાંતરશ્મિ **♦**.....

શી રીતે પ્રતીત થાય ? અને પ્રતીત થાય તો તે અસત્ શી રીતે ?) એટલે ચંદ્રદ્વયને સત્ માનવા જોઈએ… (તો જ તેમની પ્રતીતિ સંગત થાય.)

**બૌદ્ધ : શું ચંદ્રદ્વય સત્ છે ?!** તો તેઓ ક્યાં છે - તે જણાવો.

જૈન: અરે ! તે બે ચંદ્ર, ચન્દ્રદ્વયની પ્રતીતિમાં જ છે અને પ્રતીતિમાં તેમનું અસ્તિત્વ હોવામાં પ્રમાણ એ જ કે, તેમનો ત્યાં અનુભવ થાય છે. (તે પ્રતીતિમાં ચન્દ્રદ્વય અનુભવાય છે. એટલે તેમાં તેમનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું…)

**બૌદ્ધ** : પણ તે ચન્દ્રદ્વયને અસત્ માનીએ, તો તેમાં દોષ શું ?

જૈન : દોષ એ જ કે, તેમનો અનુભવ જ નહીં થાય. (ચન્દ્રદ્વેય અસત્ હોય, તો ખરવિષાણની જેમ. તેમનો અનુભવ ન જ થાય…)

બૌદ્ધ: તમે, પ્રતીતિમાં જે બે ચન્દ્ર કહો છો, તે બે આવ્યા ક્યાંથી ? બહાર તો બે ચન્દ્ર છે નહીં... (એટલે કહેવાનો ભાવ એ કે, તેમની ઉત્પત્તિ કોના થકી થઈ ?)

જૈન ઃ બોધમાં જણાતાં બે ચન્દ્ર, પોતાના હેતુથી જ ઉત્પન્ન થયા છે… અને તેમના હેતુ (૧) બોધ, (૨) અદષ્ટ≔કર્મ, (૩) વિષય, (૪) દેશ, (૫) કાળ વગેરે છે… (આ બધી હેતુસામગ્રી ભેગી થયે, પ્રતીતિમાં બે ચન્દ્ર આવે છે.)

(૨૩૩) બૌદ્ધ: જે હેતુથી જન્ય હોય, તે તો સત્ જ હોય. એટલે તો ચન્દ્રદ્વય પણ સત્ છે. તો તેવા સત્ ચન્દ્રદ્વયને વિષય કરનાર જ્ઞાન યથાર્થ જ માનવું પડશે! પણ લોકમાં તો તેને ભ્રાન્ત મનાય છે, તો તમે તેને ભ્રાન્ત તરીકે શી રીતે સાબિત કરશો?

જૈન: અમે ચન્દ્રદ્વયનું કારણ 'અદષ્ટ' પણ કહ્યું છે. તે કહેવાનું તાત્પર્ય એ જ કે, અદષ્ટ દ્વારા બોધમાં અધ્યારોપ ઊભો થાય છે. (આશય એ કે, અદષ્ટ એટલે કર્મ... તે કર્મના સામર્થ્યથી એવો વિપર્યય થાય છે કે, બે ચન્દ્ર ન હોવા છતાં પણ, બે ચન્દ્ર જણાવા લાગે છે.) બસ, આ અધ્યારોપના

१. 'न तु' इति **क-**पाठः ।

नास्ति तत्त्वत इति चेत्, न, अध्यारोपग्रहणरूपतया भावात् । इति सती च सनिबन्धना च सन्नीत्या सर्वलोकप्रतीतिः ।( २३५ ) असँश्च बीजाङ्कुरनिर्भासः त्वन्नीत्या, उत्पत्त्याद्य-सिद्धेः । इति न बीजात् अङ्कुरस्य जन्मेति कारकव्यवस्था ॥

**♦**.....**।** 

अदृष्टाध्यारोपात्, कर्मसामर्थ्येन विपर्ययादित्यर्थः । यद्येवमदृष्टाध्यारोपात् नास्ति तच्चन्द्रद्वयं तत्त्वतः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न, अध्या-रोपग्रहणरूपतया-आधिक्यग्रहणरूपतया भावात् । इति-एवं सती-विद्यमाना सनिबन्धना च-चित्रनिबन्धनापेक्षया च सन्नीत्या-सर्वज्ञ-प्रणीतया सर्वलोकप्रतीतिः । असँश्च बीजाङ्कुर-निर्भासः त्वन्नीत्या । कुत इत्याहउत्पत्त्याद्यसिद्धेः । इति-एवं न बीजादङ्कुरस्य जन्म । इति-एवं कारकव्यवस्था त्वन्नीत्येति

**♦** અનેકાંતરિશમે **♦** 

કારણે જ ચન્દ્રદ્વયનું જ્ઞાન 'ભ્રાન્ત' તરીકે મનાય છે.

બૌદ્ધ: આમ તો જ્ઞાન, જો કર્મસામર્થ્યથી થયેલ વિપર્યયરૂપ હોય, તો એનો મતલબ એ થયો કે, પરમાર્થથી બે ચન્દ્ર છે જ નહીં (બે ચન્દ્ર, માત્ર વિપર્યયને કારણે જણાય છે... અને આવું હોય તો અસત્ પણ ચન્દ્રદ્વયથી પ્રતીતિ થઈ જ ગઈ ને ?)

(૨૩૪) જૈન: ચન્દ્રદ્વય નથી જ - એવું નથી, અધ્યારોપથી ગ્રહણ થવારૂપે તો તેનું અસ્તિત્વ છે જ (ચન્દ્ર એક છે, પણ અધ્યારોપથી તેનું અધિકરૂપે - બે ચન્દ્રરૂપે ગ્રહણ છે. તો આ રૂપે તેનું અસ્તિત્વ માનવું જ જોઈએ, નહીંતર તો અધિકરૂપે તેનું ગ્રહણ જ ન થાય…)

સાર : તેથી ચન્દ્રદય પણ કથંચિત્ સત્ છે અને એટલે જ તેની પ્રતીતિ થાય છે... આમ, સર્વજ્ઞપ્રણીત નીતિને અનુસારે, સર્વ લોકને થનારી પ્રતીતિ સનિબંધન અને સત્ જ છે (અર્થાત્ અલગ અલગ કારણોને આશ્રયીને જ છે. કોઈ અસત્થી તેની પ્રતીતિ નથી થતી.)

(૨૩૫) હવે બીજ-અંકુર નિર્ભાસ તો તમે અસત્ માનો છો, કારણ કે તેની ઉત્પત્તિ આદિ કશું સિદ્ધ નથી. (તાત્પર્ય એ કે, બીજ-અંકુર નિર્ભાસ તમારા મતે અવસ્તુરૂપ છે, એટલે તેના ઉત્પત્તિ-નાશ નથી. હવે જેનાં ઉત્પત્તિ-નાશ ન થાય, તે ખરવિષાણની જેમ અસત્ જ હોય અને બૌદ્ધમતે તો બધા નિર્ભાસો ઉત્પત્તિનાશ વિનાના જ મનાય છે. એટલે તો અધિકૃત નિર્ભાસ પણ અસત્ જ સાબિત થશે…) તો આવા અસત્ નિર્ભાસથી શી રીતે લોકપ્રતીતિ થાય ?

 ф......
 \* विवरणम् ф.....

129. उत्पत्त्याद्यसिद्धेरिति । भवन्मते हि अवस्तुत्वान्निर्भासस्य नोत्पत्ति-नाशौ स्तः । यस्य चोत्पाद-व्ययौ न विद्येते तदसदेव यथा खरविषाणम् । तथा च बौद्धमते सर्वोऽपि निर्भास इति असत्त्वमेव तस्य ॥

१. 'बीजादकुदंकुरस्य' इति ड-पाठ: ।

(२३६) एतेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्युक्ता, धूमादिग्नप्रतिपत्त्ययोगात्, अयं धूमो-ऽयमग्निरिति निर्भासाभावात्, तमन्तरेण, च तथाप्रतीत्यनुपपत्ते:, अद्वयबोधमात्रस्य च गगनतलवर्त्त्यालोककल्पत्वादिति । (२३७) एवं च यदाह न्यायवादी-

# भावनीयम् ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन निर्भासनिषेधेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्युक्ता । कथ-मित्याह-धूमादिग्नप्रतिपत्त्ययोगात् । अयोगश्च अयं धूमोऽयमिग्निरिति निर्भासाभावात् त्वश्रीत्या, तमन्तरेण च-निर्भासं विना च तथाप्रतीत्यनुपपत्तेः-धूमादिग्नप्रतीतिरूपतया प्रतीत्यनुपपत्तेरिति । इहैव भावार्थमाह-अद्वयबोधमात्रस्य गगनतलवत्त्यांलोककल्पत्वा-

\* અનેકાંતરિશ \*

એટલે તેનાથી લોકપ્રતીતિનું અનુસરણ કહેવું અને વ્યવહારનો નિર્વાહ કહેવો - તે બધું બિલકુલ સંગત નથી.

નિષ્કર્ષ: તેથી હે યોગાચાર! તમારા મતે, બીજથી અંકુરની ઉત્પત્તિરૂપ કારકવ્યવસ્થા જરાય ઘટતી નથી… એ બધું તમે એકદમ શાંતિથી વિચારો. (તો જ બાહ્યાર્થનું મહત્ત્વ સમજાશે.)

(યોગાચારમતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા પણ સંગત નથી, એવું બતાવવા, ગ્રંથકારશ્રી હવે સચોટ તર્કો રજૂ કરે છે -)

## 🕸 જ્ઞાપકવ્યવસ્થા પણ અસંગત 🕸

(૨૩૬) ઉપર અમે નિર્ભાસથી કારકવ્યવસ્થાનો નિષેધ કર્યો, તેનાથી તમારા મતે, ધૂમથી અગ્નિનાં જ્ઞાનરૂપ 'જ્ઞાપકવ્યવસ્થા' પણ નિરાકૃત થાય છે, કારણ કે તમારા મતે ધૂમથી અગ્નિનો બોધ ઘટતો નથી. તે આ રીતે -

તમારા મતે, અદ્વયબોધ ગગનતલવર્તી આલોકની જેમ નિરાકાર હોવાથી, તેમાં 'આ ધૂમ છે -આ અગ્નિ છે' એવા અલગ અલગ આકારે નિર્ભાસ ઘટે નહીં અને તે નિર્ભાસ વિના તો ધૂમપ્રતિભાસથી અગ્નિપ્રતીતિરૂપે પ્રતીતિ થવી સંગત થાય નહીં… (આ શબ્દાર્થ થયો.)

વિસ્તાર: (ભાવાર્થ:) આકાશમાં દેખાતો પ્રકાશ, તેમાં વિષયભૂત વસ્તુનો આકાર હોતો નથી. એટલે તે નિરાકાર છે. તેમ બોધ પણ, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારદ્વયથી રહિત હોવાથી, નિરાકાર-અદ્વયરૂપ છે. આવી તમારી માન્યતા છે.

હવે આવા નિરાકાર જ્ઞાનમાં, 'આ ધૂમ છે-આ અગ્નિ છે' એમ અલગ અલગ આકારે થતો નિર્ભાસ સંગત થાય નહીં. (નિરાકારમાં જુદા જુદા આકારો શી રીતે ?) અને જો ધૂમનિર્ભાસ-

<sup>❖</sup> તમે ધૂમ-અગ્નિરૂપ બાહ્યાર્થ નથી માનતા, પણ તે બંનેને અતાત્ત્વિક નિર્ભાસરૂપ માનો છો, પણ અમે ઉપર કહ્યું કે, અસત્થી કોઈ વ્યવહાર થાય નહીં. એટલે તેવા અસત્ નિર્ભાસથી જ્ઞાપકવ્યવસ્થા પણ ન થાય. તેથી તમારા મતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સિદ્ધ થાય નહીં. આ જ વાત આગળની પંક્તિઓથી સ્પષ્ટ થશે...

''बीजादङ्कुरजन्माग्नेर्धूमात् सिद्धिरितीदृशी। बाह्यार्थाश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थिति: ॥ साऽपि तद्रूपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमा:। बुद्धीराश्रित्य कल्प्येत यदि किं वा विरुध्यते ?॥"

त्रिराकारतयेति । एवं च कृत्वा यदाह न्यायवादी-धर्मकीर्त्तः तदसाम्प्रतम्-अशोभनिमिति दिशितं भवतीति योगः । किं तदित्याह-बीजादङ्कुरजन्म तथाऽग्नेधूमात् सिद्धिः इतीदृशी- एवम्भूता बाह्यार्थाश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थितिः साऽपि तद्रूपनिर्भासा-बीजादिरूप- निर्भासा तथा नियतसङ्गमाः पौर्वापर्योत्पादादिना बुद्धीः आश्रित्य कल्प्येत यदि किं वा विरुध्यते ? न किञ्चिदित्यर्थः । इत्यादि तदसाम्प्रतिमिति निदर्शितं भवतीति व्याख्यातमेतत् ॥

❖ અનેકાંતરિશને ❖

અગ્નિનિર્ભાસ ન હોય, તો (નિર્ભાસરૂપ) ધૂમથી, અગ્નિપ્રતિભાસરૂપે (=अग्निप्रतीतिरूपतया) અગ્નિની પ્રતીતિ શી રીતે સંગત થાય ? (=प्रतीत्यनुपपत्ते:)

(ભાવ એ કે, બાહ્યાર્થરૂપે તો તમે અગ્નિ-ધૂમ જ માનતા નથી અને જ્ઞાનને અદ્વયરૂપ માન્યું હોવાથી તેમાં પણ અગ્નિ-ધૂમનિર્ભાસ ઘટતાં નથી. એટલે તમારા મતે તેવું કશું છે જ નહીં, કે જેથી ધૂમનિર્ભાસ દ્વારા અગ્નિનિર્ભાસનું જ્ઞાન થાય.)

એટલે તમારા મતે, જ્ઞાપકવ્યવસ્થા પણ અસંગત જ છે.

#### 🕸 धर्मडीर्तिन। मंतव्यनो निरास 🕸

(૨૩૭) જ્ઞાનાદ્વૈતમતે કારક-જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત હોવાથી, પ્રમાણવાર્તિકમાં ધર્મકીર્તિએ બતાવેલું મંતવ્ય પણ અશોભન જણાઈ આવે છે. (તે મંતવ્ય અને તેના નિરાકરણની વિગત આ પ્રમાણે છે -)

શબ્દાર્થ: "(૧) બીજથી અંકુરનો જન્મ અને ધૂમથી અગ્નિની સિદ્ધિ - એવી, બાહ્યાર્થને લઈને જે પણ કારક-જ્ઞાપકની વ્યવસ્થા છે , (૨) તે પણ બીજાદિ નિર્ભાસ રૂપ અને તેવા નિયત સંબંધવાળી બુદ્ધિને આશ્રયીને કલ્પાય, તો તેમાં વિશેર્ષ શું ? (પ્રમાણવાર્તિક ૨/૩૯૩-૩૯૪)

ॐ अत्राह - सा कारकज्ञापकस्थितिर**पि तद्रूत्पनिर्भासा बी**जाङ्कुरधूमाग्निप्रतिभासवासनाप्रतिनियमात् । तथा क्रमविशेषेण नियतः सङ्गम उत्पादो यासां ताः बुद्धीराश्रित्य यदि कल्प्येत तदा किं वा विरुध्यते ? न किञ्चित् । यथा हि

<sup>♦</sup> ननु बाह्यार्थाभावे बीजादङ्कुरस्य जन्मेतीदृशी एवंजातीया यापि प्रतीतिसिद्धा कारकस्थितिः । धूमात् कार्यात् कारणस्याग्नेः, सिद्धिरितीदृशी यापि ज्ञापकहेतुस्थितिः तदुच्छेदः स्यात्, हेतुफलाश्रयस्य बाह्यस्यैवाभावात् । - प्रमाणवा. यृत्तिः ।

१. अनुष्टुप् । २. 'सद्रूपनिर्भासा' इति क-पाठः । ३. अनुष्टुप् । ४. 'संसमाः' इति ङ-पाठः । ५. 'आसृत्य सांकल्पेत या(२य)दि तत् किं' इति ङ-पाठः ।

## इत्यादि, तदसाम्प्रतमिति दर्शितं भवति ॥

(२३८) इतश्च ज्ञापकस्थितिः अयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्निप्रतिभासाभावात्, तथाऽसंवित्तेः पश्चाद्धावित्वात् । अनग्निप्रतिभासजोऽप्येवं धूमप्रतिभासः स्यात्, लिङ्ग-

अभ्युच्चयमाह-इतश्च ज्ञापकस्थितिरयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्निप्रतिभासा-भावात् । अभावश्च तथाऽसंवित्ते:-यौगपद्येनोभयासंवित्ते: । असंवित्तिश्च पश्चाद्धावित्वात्

બૌદ્ધ: બાહ્ય કોઈ તત્ત્વ નથી, માત્ર જ્ઞાન જ સત્ છે.

બાહ્યાર્થવાદી: જો વાસ્તવમાં બાહ્યાર્થ ન હોય, તો (૧) બીજથી અંકુરનો જન્મ - એવી જે પ્રતીતિસિદ્ધ કારકવ્યવસ્થા છે, અને (૨) કાર્યરૂપ ધૂમથી કારણરૂપ અગ્નિની સિદ્ધિ - એવી જે જ્ઞાપકહેતુની વ્યવસ્થા છે, તે બંને વ્યવસ્થાનો તો ઉચ્છેદ થઈ જશે! કારણ કે બીજ-અંકુર, હેતુ-ફળ વગેરેનો જે મૂળ આધાર છે, તે બાહ્ય તત્ત્વને જ તમે માનતા નથી.

જ્ઞાનાદ્વેતવાદી: તે વ્યવસ્થા અમે બુદ્ધિને લઈને કલ્પીશું, અર્થાત્ બીજ અંકુરનિર્ભાસ, ધૂમ-અગ્નિનિર્ભાસ એવા બધા નિર્ભાસો માનીશું અને તે નિર્ભાસો નિયત પૂર્વાપરભાવે થતા હોવાથી, તેઓ નિયત સંબંધવાળા છે અને એટલે (૧) બીજનિર્ભાસથી અંકુરનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ, અને (૨) ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું જ્ઞાન - એમ બુદ્ધિને આશ્રયીને જ કારક-જ્ઞાપકની વ્યવસ્થા કલ્પી લઈએ, તો તેમાં વિરોધ શું ?

સ્યાદ્વાદી: અરે ! પણ તમે તો આકાર વિનાના અદ્વયજ્ઞાનને માનનારા છો. એટલે તમારા મતે તો, બીજ-અંકુરનિર્ભાસ, ધૂમ-અગ્નિનિર્ભાસ - એવા જુદા જુદા આકારે નિર્ભાસ જ ઘટતા નથી, તો તેને લઈને કારક-જ્ઞાપકની વ્યવસ્થા શી રીતે થઈ શકે ?

એ બધી વાતો અમે પૂર્વે જ બતાવી દીધી. એટલે ધર્મકીર્તિનું મંતવ્ય પણ અશોભન જણાઈ આવે છે.

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, જ્ઞાપકવ્યવસ્થા કેમ અસંગત છે - તે જણાવવા બીજી એક યુક્તિ આપે છે -)

#### 🕸 જ્ઞાપકવ્યવસ્થાની અસંગતિનું બીજું કારણ 🕸

(२.उ८) (इतश्च...) હવે કહેવાતા કારણથી પણ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત જણાય છે. તે કારણ આ પ્રમાણે છે -

જે વખતે ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે, તે વખતે અગ્નિપ્રતિભાસ નથી થતો. તેનું કારણ એ કે, બંને પ્રતિભાસ એકી સાથે થતાં હોય એવું સંવેદન નથી થતું અને તે સંવેદન પણ એટલે જ નથી થતું કારણ

बीजप्रतिभासं ज्ञानं स्वहेतोः प्रबुद्धाङ्कुरज्ञानवासनापाटवमङ्कुरज्ञानं जनयति, एवं धूमज्ञानमग्निज्ञानमुत्पादयति । तावतैव च ज्ञापकव्यवस्थाया अविरोध: । – प्रमाणवा० – वृत्तिः । भूतस्यास्य न्यायतः पूर्वमग्निप्रतिभासासिन्द्धेः । (२३९) तथाहि-अन्तर्ज्ञेयवादिनो-ऽप्यनुमानकाले धूमप्रतिभास एव पूर्वमुत्पद्यते, नाग्निप्रतिभासः, अनुमानाप्रवृत्तेः,

प्रयोगकालेऽग्निप्रतिभासस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह-अनग्निप्रतिभासजोऽप्येवं धूम-प्रतिभासादग्निप्रतिभासस्य उत्पत्तौ सत्यां धूमप्रतिभासः स्यात् प्रयोगकालभावी । कुत इत्याह-त्विङ्गभूतस्यास्य-धूमप्रतिभासस्य न्यायतः-न्यायेन पूर्वमग्निप्रतिभासासिद्धेः अनग्निप्रति-भासजत्विमिति । एतत्प्रकटनायैवाह-तथाहीत्यादि । तथाहि-अन्तर्ज्ञेयवादिनोऽपि-विज्ञान-वादिनः अनुमानकाले प्रयोगमधिकृत्य धूमप्रतिभास एव पूर्वमृत्यद्यते लिङ्गभूतो नाग्नि-

કે અનુમાનપ્રયોગ વખતે પહેલા ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે અને તે પછી અગ્નિપ્રતિભાસ થાય છે.

બૌદ્ધ : તમે એકદમ સાચી વાત કહી, અમારું આવું જ માનવું છે. (અનુમાનપ્રયોગ કરાય, ત્યારે પહેલા ધૂમનિર્ભાસ અને પછી તેનાથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન..) તો આવું માનીએ તો વાંધો શું ?

સ્યાદાદી: અરે ! તો તો ધૂમપ્રતિભાસને, અગ્નિપ્રતિભાસ સિવાય બીજા કોઈ પ્રતિભાસથી પણ જન્ય માનવો પડશે. (ભાવ એ કે, અનુમાનપ્રયોગ વખતે પહેલા ધૂમનિર્ભાસ થાય અને પછી તેનાથી અગ્નિનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થાય... તો અહીં પહેલા ઉત્પન્ન થનાર ધૂમનિર્ભાસ કોનાથી ઉત્પન્ન થયો ? તો કહેવું જ પડશે કે, અગ્નિપ્રતિભાસ સિવાય બીજા કોઈ પ્રતિભાસથી જ...)

તેનું કારણ એ કે, ધૂમપ્રતિભાસ તે લિંગરૂપ છે (અને લિંગ પહેલાં જ હોય, તે પછી જ લિંગી-અનુમેય એવો અગ્નિપ્રતિભાસ થાય.) એટલે ન્યાયથી, ધૂમપ્રતિભાસની પૂર્વે અગ્નિનિર્ભાસ સિદ્ધ થાય નહીં (અને તો બીજો જ કોઈ પ્રતિભાસ માની, તેનાથી ધૂમપ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ માનવી પડે... અને એવું માનવાથી તો, ધૂમપ્રતિભાસ, અગ્નિપ્રતિભાસ સિવાય બીજા પણ પ્રતિભાસથી જન્ય છે, એવું સિદ્ધ થશે જ...)

(૨૩૯) આ જ વાતને સ્પષ્ટપણે પ્રગટ કરવા કહે છે -

्तथाहि-) અનુમાન વખતે, विँश्वानवाદી મતે પણ પહેલા, લિંગભૂત ધૂમપ્રતિભાસ જ ઉત્પન્ન

ф
 ф

130. पूर्वमिग्नप्रतिभासासिद्धेरिति । प्रयोगकाले धूमप्रतिभासात् पूर्वमानन्तर्येणाग्निप्रतिभासो नास्त्येवेत्यर्थः ॥

<sup>❖</sup> પ્રંથમાં, વિજ્ઞાનવાદીને અંતર્જ્ઞેયવાદી કહ્યા. તેનું તાત્પર્ય એ કે, તેઓ જ્ઞેય પદાર્થનું બહાર અસ્તિત્વ નથી માનતા, પણ અંદર-જ્ઞાનરૂપે અસ્તિત્વ માને છે, એટલે તેઓ અંતર્જ્ઞેયવાદી કહેવાય, વિજ્ઞાનવાદી કહેવાય…

१. 'अद्वयवादिनो०' इति **क**-पाठः ।

अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वादिति पूर्वोऽनिग्नप्रतिभास एव । एवं च कार्यात् कारणगत्य-योगः ।( २४० ) धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासहेतुस्ततस्तद्गतिरिति चेत्, न, व्यभिचार-

प्रतिभासः । कुत इत्याह-अनुमानाप्रवृत्तेः । अप्रवृत्तिश्च अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वात् । इति-एवं पूर्वोऽनिनप्रतिभास एव प्रयोगकालभाविनो धूमप्रतिभासस्य । एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोगकालभाविनो धूमप्रतिभासस्यानैग्निप्रतिभासजन्यत्वादित्यर्थः । धूम-प्रतिभासः अधिकृतः किल अग्निप्रतिभासहेतुस्ततः-धूमप्रतिभासात् तद्गतिः इति चेत्-

થાય છે, અગ્નિપ્રતિભાસ નહીં. (તેનું કારણ એ કે) જો પૂર્વે જ અગ્નિપ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ મનાય, તો તો અનુમાન જ ન પ્રવર્તે, કારણ કે અનુમેયરૂપ અગ્નિપ્રતિભાસનું જ પ્રત્યક્ષ થઈ ગયું છે.

ભાવાર્થ: અનુમાન અપ્રત્યક્ષ વસ્તુનું કરાય, પ્રત્યક્ષ વસ્તુનું નહીં. હવે ધૂમપ્રતિભાસથી અગ્નિપ્રતિભાસનું અનુમાન કરવું છે, તે માટે અગ્નિપ્રતિભાસ અપ્રત્યક્ષ હોવો જરૂરી છે, પણ જો ધૂમપ્રતિભાસ પૂર્વે જ અગ્નિપ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ માની લઈએ, તો તો (અનુમેયરૂપ) અગ્નિપ્રતિભાસ પ્રત્યક્ષ જ થઈ ગયો અને તેનું અનુમાન કરવું વ્યર્થ જ થઈ જાય…

એટલે અનુમાનની સંગતિ કરવા તમારે માનવું જ રહ્યું કે, ધૂમપ્રતિભાસ પૂર્વે અગ્નિપ્રતિભાસ નહીં જ થતો હોય અને તો બીજો કોઈ પ્રતિભાસ માની, તેનાથી જ ધૂમપ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ માનવી પડશે... (ફલતઃ ધૂમપ્રતિભાસ, અગ્નિપ્રતિભાસ સિવાય બીજા જ પ્રતિભાસથી જન્ય છે, એવું સિદ્ધ થશે જ...)

અને તો, તે ધૂમપ્રતિભાસરૂપ કાર્યથી, અગ્નિપ્રતિભાસરૂપ કારણનું અનુમાન ન જ ઘટે (કારણ કે અનુમાનપ્રયોગ વખતે થનારો ધૂમપ્રતિભાસ, અગ્નિપ્રતિભાસ સિવાયના પ્રતિભાસથી ઉત્પન્ન થાય છે. એટલે અગ્નિપ્રતિભાસ તેનું કારણ જ નથી, કે જેથી ધૂમપ્રતિભાસ દ્વારા તેનું અનુમાન સંગત બને.) તેથી તમારા મતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા બિલકલ ઘટતી નથી.

(૨૪૦) બૌદ્ધ: ધૂમપ્રતિભાસ, અગ્નિપ્રતિભાસનું કારણ છે. અર્થાત્ અનુમાનપ્રયોગ વખતે

131. अनुमानाप्रवृत्तेरिति । धूमप्रतिभासाद् यदि पूर्वमप्यग्निप्रतिभासः स्यात् तदा किमनुमानेने-त्यर्थः ॥

- 132. अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वादिति । अनुमेयस्यैव-अग्निप्रतिभासस्य ॥
- 133. किलाग्निप्रतिभासहेतुरिति । किलेत्याप्तप्रवादसूचनार्थः । अग्निप्रतिभासस्य हेतुरग्निप्रति-

१. 'पूर्वी नाग्नि॰' इति ग-पाटः । २. 'कार्यकारण॰' इति ड-पाटः । ३. पूर्वमुद्धिते 'अग्निप्रतिभासज॰' इत्यशुद्धपाटः, अत्र D-प्रतेन शुद्धिः कृता । ४. 'हेतुभूतो धूम॰' इति ड-पाटः ।

# सम्भवात्, नावश्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तीत्यभ्युर्पगतत्वाद्व्यभिचाराच्य ॥

अग्निप्रतिभासगतिरिति चेत् । एतदाशङ्कचाह-न, व्यभिचारसम्भवात् । सम्भवश्च नावश्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तीत्यभ्युपगतत्वाद् व्यभिचाराच्च । धूमप्रतिभासादनग्निप्रतिभासोऽपि

दृश्यत एवेति व्यभिचार: ॥ 🐟 अनेsiतरश्मि 🍲

જે ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે, તે પોતાની પછીની ક્ષણે તરત જ અગ્નિપ્રતિભાસને ઉત્પન્ન કરશે, તો તે (હેતુરૂપ) ધૂમપ્રતિભાસથી જ (કાર્યરૂપ) અગ્નિપ્રતિભાસનું અનુમાન માની લઈએ તો ? (તો તો જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત થઈ જાય ને ?)

સ્યાદાદી: પણ તેવું ન મનાય, કારણ કે તેમાં વ્યભિચારનો સંભવ છે. જુઓ - તમે અગ્નિ-પ્રતિભાસના કારણ તરીકે ધૂમપ્રતિભાસને માન્યો, પણ તમારી એક માન્યતા છે કે, દરેક કારણો અવશ્ય કાર્યવાળા જ હોય એવું જરૂરી નથી.

(આશય એ કે, ઘટ બનાવવાની શક્તિ દંડમાં છે અને તે શક્તિ અરણ્યસ્થ દંડમાં પણ છે. પરંતુ ઘટરૂપ કાર્યવાળો માત્ર ગ્રામસ્થ દંડ જ છે. અરણ્યસ્થ દંડ નહીં. એટલે માનવું જ રહ્યું કે કારણો હંમેશા કાર્યવાળા જ હોય એવું જરૂરી નથી.)

(એટલે તો ધૂમપ્રતિભાસ પણ અગ્નિપ્રતિભાસવાળો હોય એવું જરૂરી નથી અને તો તે વ્યભિચારી હેતુથી કાર્યનું અનુમાન ન થઈ શકે…)

પૂર્વપક્ષ : તે માન્યતા અભ્યુપગમમાત્ર છે, તેનાથી વ્યભિચાર સિદ્ધ નથી થતો.

ઉત્તરપક્ષ : તો અમે બીજી રીતે વ્યભિયાર બતાવીશું. જુઓ -

શિયાળામાં વલ્મીકમાંથી (=રાફડામાંથી) ધૂમાડો નીકળતો હોય છે. (પણ તે ધૂમાડાને જોઈને, કોઈને અગ્નિનું અનુમાન નથી થતું…) હવે અહીં યોગાચારમતે વલ્મીકનિર્ભાસથી ધૂમનિર્ભાસ થયો

 ф......
 \* विवरणम्
 ф......

भासहेतुः । अयमत्राभिप्रायः-योऽयं प्रयोगकाले धूमप्रतिभासः स आत्मक्षणानन्तरमेवाग्निप्रतिभासं जन-यिष्यतीति कृत्वा धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासगतिरिति ॥

134. तद्धन्तीति । कार्यवन्तीति । अभ्युपगममात्रमेवेदं भविष्यति यदुत नावश्यं कारणानि तद्धन्ति भवन्ति । व्यभिचारस्तु न भविष्यतीत्याह-व्यभिचाराच्चेति । व्यभिचारमेव भावयन्नाह- 135. धूमप्रति-भासादनिनप्रतिभासोऽपि दृश्यत एवेति व्यभिचार इति । वल्मीकोद्भवाद् धूमप्रतिभासाद् दृश्यत एवा-निग्नप्रतिभास इति स्पष्ट एव व्यभिचारः ॥

१. 'पगमाद् व्यभि॰' इति क-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'अग्निप्रतिभासोऽपि' इत्यशुद्धिः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः ।

(२४१) स्यादेतद् धूमनिर्भासो न सर्वस्माज्ज्ञानादुत्पद्यते, किन्तु यद् विज्ञान-मग्निनिर्भासस्य सन्तानपरिणामेन उत्पादनसमर्थं तत एव । न ह्यग्निनिर्भासस्याकारणभूतं क्वचिद् धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते, महानसादावग्निर्भाससिहतस्यैव धूमनिर्भासस्य

स्यादेतद् धूमनिर्भासो न सर्वस्माज्ज्ञानादुत्पद्यते सामान्येन, किन्तु यद् विज्ञान-मग्निनिर्भासस्य, अन्याकारस्य विशिष्टस्य विज्ञानस्येत्यर्थः, सन्तानपरिणामेन-प्रबन्धवृत्त्या उत्पादनसमर्थं तत एव उत्पद्यत इति । भावनामाह न हीत्यादिना । न हि अग्निनिर्भासस्या-कारणभूतं विज्ञानं क्वचिद् धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते, सन्तानपरिणामेनेति प्रक्रमः ।

કહેવાય અને તે ધૂમનિર્ભાસ અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરતો નથી (તે સિવાયના નિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરે છે.) એટલે વ્યભિચાર સ્પષ્ટ જ છે.

(ભાવ એ કે, 'साध्याभावेऽपि साधनस्य सत्त्वम् व्यभिचारः' એ લક્ષણ અહીં યથાવસ્થિત ઘટે છે. કારણ કે વલ્મીક વગેરે સ્થળે, સાધનરૂપ ધૂમનિર્ભાસ રહે છે. છતાં પણ ત્યાં સાધ્યરૂપ અગ્નિનિર્ભાસ તો રહ્યો નથી, તેથી સાધ્ય વિના પણ સાધનનું હોવું એ જ અહીં વ્યભિચાર છે. એટલે તે ધૂમનિર્ભાસ વ્યભિચારી લિંગ છે.)

માટે, ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન ન જ થાય અને તો જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત જ રહે.

(હવે યોગાચાર ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન ઘટાવવા, પોતાનું મંતવ્ય વિસ્તૃત પૂર્વપક્ષરૂપે રજૂ કરે છે -)

#### 🗯 ज्ञापडव्यवस्थासाधङ योगायारपूर्वपक्ष 🕸

(૨૪૧) બૌદ્ધ: તમે ઉપર, કોઈપણ નિર્ભાસથી ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ બતાવી. પણ એ વિશે અમારો અભિપ્રાય એ કે, સામાન્યથી કોઈપણ જ્ઞાનોથી ધૂમનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થાય - એવું નથી. પણ જે વિજ્ઞાન પરંપરાએ, અગ્નિનિર્ભાસ જેવા અન્ય-આકારવાર્ળાં વિશિષ્ટ વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે. તે જ વિજ્ઞાનથી ધુમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ થાય છે.

( આ જ વાતને વ્યતિરેકથી જણાવે છે -)

જે વિજ્ઞાન પરંપરાએ (=संतानपरिणामेन) અગ્નિનિર્ભાસનું કારણ નથી, તે વિજ્ઞાન, ધૂમ-નિર્ભાસના કારણ તરીકે ક્યાંય દેખાતું નથી. તેનું કારણ એ કે, મહાનસ (=રસોડું) દાવાનલ આદિ

<sup>❖</sup> ઉત્પાદક વિજ્ઞાન, અનગ્નિનિર્ભાસરૂપ છે. એટલે તેનાથી ઉત્પન્ન થનાર અગ્નિનિર્ભાસ અન્ય-આકારવાળો કહેવાય. તો આવા અન્ય-આકારવાળાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર જ્ઞાનથી જ ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ થાય છે, એવું તાત્પર્ય છે.

१. 'स्यादेतद्रूपनिर्भासौ' इति क-पाठः ।

समुपलम्भात् । (२४२) एवं च नाग्निनिर्भास एव धूमनिर्भासकारणम् । किं तर्हि ? अग्निनिर्भासजननसमर्थं निर्भासान्तरमपि । एतदपि तत्समर्थमेव नान्यदिति । (२४३)

कथमित्याह-महानसादावित्यादि, महानसादावित्यत्र 'आदि'शब्देन दवाग्निपरिग्रहः, अग्नि-निर्भाससिहतस्यैव धूमनिर्भासस्य समुपलम्भात् कारणात् । एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वा नाग्निनिर्भास एव-केवलो धूमनिर्भासकारणम् । किं तर्हि ? अग्निनिर्भासजननसमर्थं सन्तानपरिणामेन निर्भासान्तरमपि । एतदपि-निर्भासान्तरं तत्समर्थमेव-धूमनिर्भासजनन-समर्थमेव । नान्यदित्यनेन अतिप्रसङ्गव्यावृत्तिमाह । इति-एवं लिङ्गभूतधूमनिर्भासस्य

\* અનેકાંતરિશ્મ \*

સ્થળે, અગ્નિનિર્ભાસની સાથે જ ધૂમનિર્ભાસની ઉપલબ્ધિ થાય છે. (એવું સામાન્યથી સર્વત્ર દેખાય છે.) (હવે જો અગ્નિનિર્ભાસ-અજનક વિજ્ઞાનથી પણ ધૂમનિર્ભાસ થતો હોત, તો સરોવરાદિમાં, જલનિર્ભાસથી પણ તે થાત. એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અગ્નિનિર્ભાસજનક વિજ્ઞાનથી જ ધૂમનિર્ભાસ થાય છે.)

(૨૪૨) આવું હોવાથી, ધૂમનિર્ભાસનું કારણ, માત્ર અગ્નિનિર્ભાસ જ નથી, પણ જે નિર્ભાસ (=જ્ઞાન) પરંપરાએ અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરે છે, તે નિર્ભાસ પણ છે. (અર્થાત્ અગ્નિનિર્ભાસ સિવાય બીજો પણ તેવો નિર્ભાસ, ધૂમનિર્ભાસનું કારણ છે.)

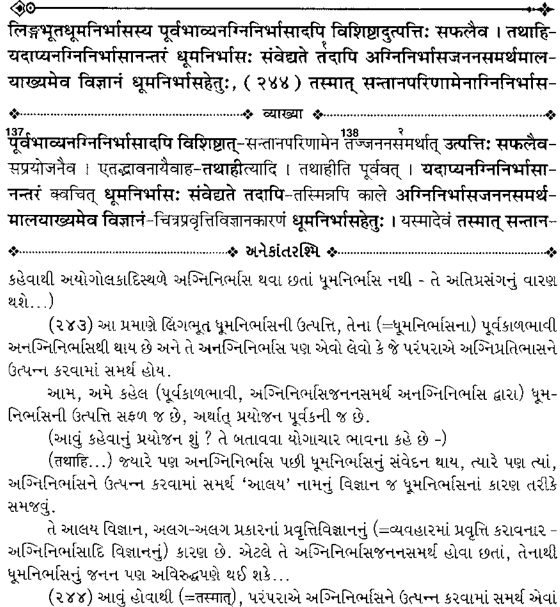
અને તે અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ બીજો નિર્ભાસ, ધૂમનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે જ... (नान्यत्) તે સિવાય બીજો કોઈ નિર્ભાસ ધૂમનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ નથી. યોગાચારે આવું કહીને અતિપ્રસંગની નિવૃત્તિ કરી.

(તાત્પર્ય: અહીં કોઈ અતિપ્રસંગ આપે કે, જો અગ્નિનિર્ભાસ સિવાય બીજા નિર્ભાસથી પણ ધૂમનિર્ભાસ થતો હોય, તો બધા નિર્ભાસથી ધૂમનિર્ભાસ કેમ ન થાય ? (બાહ્યાર્થમતે તો બાહ્ય ધૂમ મનાય છે અને તેનાથી જ ધૂમજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય. એટલે તેમના મતે આપત્તિ નથી, પણ તમારા મતે તો બાહ્યાર્થ ન હોવાથી આપત્તિ આવશે જ…) પણ તેનું નિવારણ એ કે, ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ, અમે અગ્નિનિર્ભાસજનક વિજ્ઞાનથી જ માનીએ છીએ, તે સિવાયના વિજ્ઞાનથી નહીં. એટલે તે આપત્તિ અમને ન આવે.)

(આ અર્થ વિવરણના આધારે કર્યો છે, પણ મૂળ + વ્યાખ્યાનું તાત્પર્ય એ હોવું લાગે છે કે, અગ્નિનિર્ભાસજનક પણ તે જ નિર્ભાસ ધૂમનિર્ભાસજનક બનશે, જે ધૂમનિર્ભાસજનન સમર્થ છે. આમ

136. अतिप्रसङ्गव्यावृत्तिमाहेति । बाह्यधूमाभावे किमिति सर्वज्ञानानन्तरं धूमप्रतिभासो न भवती-

१. 'एवेत्यादि एवं च' इति क-पाठः ।



137. पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासादिति । पूर्वभावी-धूमप्रतिभासप्राक्कालभावी स चासावनग्निनिर्भासश्च पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासस्तरमात् ॥

138. तज्जननसमर्थादिति । अग्निप्रतिभासजननसहिष्णोः ॥

त्येवंरूपो योऽतिप्रसङ्गस्तस्य व्यावृत्तिमाह ॥

१. 'तथाप्यग्नि॰' इति क-पाठः । २. 'समर्थनात्' इति क-पाठः । ३. 'जनसहिता । कारण॰' इति ख-पाठः । ४. पूर्वमुद्रिते 'जनने सहि (?मर्थात्)' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण ।

जननसमर्थाद् विज्ञानसन्तानादुत्पन्नो धूमनिर्भासः कारणभूतस्य विज्ञानसन्तानस्या-ग्निनिर्भासजननसामर्थ्यमनुमापयित । एवं च कार्यात् कारणमेवानुमितं भवित । धूम-विज्ञानेन स्वोपादानं पूर्वकं विज्ञानमग्निनिर्भासजननसमर्थमनुमापयताऽर्थतो भाव्य-ग्निनिर्भास एवानुमितो भवित, धूमनिर्भासस्य कारणभूतो ज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षण-

थरिगामेनाग्निभामजननममर्थात कत इत्याह-विज्ञानमन्तानात सकाशात । किमित्याह-

परिणामेनाग्निभासंजननसमर्थात् कृत इत्याह-विज्ञानसन्तानात् सकाशात् । किमित्याह-उत्पन्नो धूमनिर्भासः कारणभूतस्य सामान्येन विज्ञानसन्तानस्य । किमित्याह-अग्नि-निर्भासजननसामर्थ्यमनुमापयित । एवं च कि सिद्धं भवतीत्याह-कार्यात् कारणमेवानु-मितं भवित । कथमूर्ध्वमग्निनिर्भासप्राप्तिरित्येतदाह धूमविज्ञानेत्यादिना । धूमविज्ञानेनाधि-कृतेन स्वोपादानं-स्वकारणभूतं किमित्याह-पूर्वकं विज्ञानं सामान्येन अग्निनिर्भासजनन-समर्थं सन्तानपरिणामेनैव अनुमापयेता सताऽर्थतः-साँमर्थ्येन । किमित्याह-भाव्यग्नि-निर्भासः एवानुमितो भवित । एवमूर्ध्वमप्यग्निनिर्भासप्राप्तिः कार्याच्च कारणानुमानं धूम-

• અનેકાંતરશ્મિ •

વિશિષ્ટ વિજ્ઞાનસંતાનથી જ, ધૂમનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થયો છે, એવું ફલિત થાય છે.

અને તો આવો ધૂમનિર્ભાસ, સામાન્યથી પોતાના કારણભૂત એવાં વિજ્ઞાનસંતાનમાં જે 'અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય' રહેલ છે, તેનું અનુમાન કરાવે છે... અને આવું અનુમાન થવાથી, કાર્યથી (=ધૂમનિર્ભાસથી) કારણનું (=પૂર્વભાવી અનગ્નિ-નિર્ભાસનું) અનુમાન થાય છે, એવું સિદ્ધ થશે...

પ્રશ્ન : પણ આ રીતે, તો પૂર્વભાવી અનગ્નિનિર્ભાસનું જ અનુમાન થશે, અગ્નિનિર્ભાસનું નહીં. (પણ વ્યવહારમાં તો ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન દેખાય છે) તો તે ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિ-નિર્ભાસની પ્રાપ્તિ (=અનુમિતિ) શી રીતે થેંશે ?

ઉત્તર: ધૂમનિભસિથી અગ્નિનિર્ભાસ પણ અનુમિત થાય છે જ. જુઓ, ધૂમવિજ્ઞાન, જયારે સામાન્યથી પોતાના કારણભૂત, અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવામાં સમર્થ એવાં વિજ્ઞાનનું અનુમાન કરે, ત્યારે સામર્થ્યથી, ભાવિમાં થનારા અગ્નિનિર્ભાસનું પણ અનુમાન થઈ જ જાય છે.

તેનું કારણ એ કે, કાર્યરૂપ ધૂમનિર્ભાસથી કારણરૂપ વિવક્ષિત વિજ્ઞાનનું અનુમાન થાય છે.

<sup>❖</sup> પ્રશ્નકારનો આશય એ કે, ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન થાય, તો જ તમારા મતે લોકવ્યવહારપ્રવૃત્ત જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત થાય. એટલે તેવું અનુમાન શી રીતે થાય - તે તમારે બતાવવું જોઈએ...

१. 'स्वोपादानपूर्वकं' इति ग-पाठ: । २. 'समर्थनात् कुत:' इति क-पाठ: । ३. 'यत: सतोऽर्थत:' इति ङ-पाठ: । ४. 'सामर्थ्यं न किमित्याहं' इति क-पाठ: ।

परिणामेन अग्निनिर्भासस्य हेतुरित्येवमनुमानात् ।

(२४५) एवं चार्थक्रियार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरविरुद्धा, प्रतिबन्धकाभावे दाह-पाकादिनिर्भासहेतुरग्निर्भासो भविष्यति अत्र इत्येवमभिप्रायस्य प्रवृत्तेरिति ।(२४६)

निर्भासस्य कारणभूतो विज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षणपरिणामेनाग्निनिर्भासस्य हेतु-रित्येवमनुमानात्, कीरणधर्मानुमानादित्यर्थः ॥

एवं चेत्यादि । एवं च-कारणधर्मानुमानत एव अर्थक्रियार्थिनोऽपि-पुरुषस्य प्रवृत्ति-रिवरुद्धा । कथिमत्याह-प्रतिबन्धकाभावे दाहपाकादिनिर्भासहेतुः अंग्निनिर्भासो भविष्य-

હવે જયારે વિવક્ષિત વિજ્ઞાનનું અનુમાન થાય, ત્યારે તેના ધર્મનું પણ અનુમાન થાય… 'ભવિષ્યમાં પરંપરાએ અગ્નિપ્રતિભાસને ઉત્પન્ન કરવું' એ પણ વિવક્ષિતવિજ્ઞાનનો ધર્મ (=સ્વભાવ) છે. એટલે કારણનાં અનુમાન સાથે એ કારણધર્મનું અનુમાન પણ થઈ જ જાય અને ફલતઃ તો ભવિષ્યમાં અગ્નિપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થવાનો છે - એવું પણ અનુમાન થવાનું જ.

એટલે ધૂમનિર્ભાસ, અનગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન કરે, ત્યારે સાથે અગ્નિનિર્ભાસનું પણ અનુમાન થઈ જાય. તેથી અમારા મતે લોકપ્રસિદ્ધ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત નથી.

સારાંશ-ભાવ: ધૂમનિભર્સિ, પોતાનાં કારણભૂત વિજ્ઞાનસંતાનનું અનુમાન કરે છે અને સાથે વિજ્ઞાનસંતાનના ધર્મનું પણ અનુમાન થાય છે... અર્થાત્ વિજ્ઞાનસંતાન, ઉત્તરોત્તર ક્ષણપરંપરાએ અગ્નિનિભર્સિનું કારણ છે. એટલે પરંપરાએ તે અગ્નિનિભર્સિને ઉત્પન્ન કરે છે, એનું પણ અનુમાન થાય છે... તો એનો મતલબ એ થયો કે, ભવિષ્યમાં અગ્નિનિભર્સિ ઉત્પન્ન થવાનો છે - એવું અનુમાન પણ થઈ જ ગયું. આમ, ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન, જ્ઞાનાઢૈતમતે પણ નિર્બાધ ઘટે છે...

(૨૪૫) (एवं च...) અને વળી, કારણધર્મના અનુમાનથી જ, અર્થક્રિયાના અર્થી પુરુષની, પ્રવૃત્તિ પણ અવિરુદ્ધપણે થઈ શકશે. કારણ કે તે પુરુષ, એવું વિચારશે કે, "આ અનુમિત થતો અગ્નિનિર્ભાસ, પ્રતિબંધક નહીં હોય, તો દાહ-પાકાદિનિર્ભાસનું કારણ થશે, અર્થાત્ દાહ-પાકાદિ નિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરશે" - એવું વિચારી, તે ત્યાં અગ્નિ માટે પણ નિર્બાધ પ્રવૃત્તિ કરશે.

ભાવાર્થ: ઉપર કહ્યા મુજબ, "ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન થાય છે. હવે

ф......ф Гаатин ф....

139. कारणधर्मानुमानादिति । धूमप्रतिभासस्य यः कारणभूतः प्राच्यविज्ञानसन्तानस्तस्यायं धर्मो यदुत सन्तानपरिणामेन पावकप्रतिभासं जनियध्यतीति, ततः कारणधर्मस्यानुमानं कारणधर्मानुमानं तस्मात् ॥

१. 'अनग्नि॰' इति च-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'धूमो' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

अत्रोच्यते-यत्किञ्चिदेतत्, उपपत्तिविरोधात्, लिङ्गभूतधूमनिर्भासस्य अनिग्निर्भासा-न्तरादप्युत्पत्तौ अग्निनिर्भासजन्यत्विनयमाभावात्, अग्निनिर्भासजन्यस्वभावस्य सकृद-प्यन्यतोऽभावात्, भावे तत्स्वभावत्वहानिः ॥

 \$ व्याख्या \$

त्यत्र इत्येवमिभप्रायस्य-प्रमातुः प्रवृत्तेरिति । एतदाशङ्क्याह-अत्रोच्यते-यित्किञ्चिदेतत्-असारमनन्तरोक्तम् । कृत इत्याह-उपपत्तिविरोधात् । एनमेवाह तिङ्ग-भूतेत्यादिनाः । लिङ्गभूत-धूमनिर्भासस्य अनिग्निर्भासान्तरादप्युत्पत्तौ सत्याम् । किमित्याह-अग्निर्भासजन्य-त्विनयमाभावात् । अभावश्च अग्निनिर्भासजन्यस्वभावस्य धूमनिर्भासस्य सकृदिप-एकमिप वारं अन्यतः-प्रतिभासान्तरात् अभावात् । भावेऽन्यतः किमित्याह-तत्स्वभावत्वहानिः-

અગ્નિનિર્ભાસનાં અનુમાન સાથે તેના ધર્મનું પણ અનુમાન થાય, એટલે અગ્નિનિર્ભાસના અનુમાન વખતે "આ અગ્નિનિર્ભાસ, પ્રતિબંધક નહીં હોય તો અવશ્ય પરંપરાએ દાહ-પાકાદિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરશે" - આમ તેના ધર્મનું પણ અનુમાન થશે અને ફલતઃ તો દાહ-પાકાદિનિર્ભાસનું અનુમાન પણ થઈ જ જશે… એટલે જે પ્રમાતા દાહ-પાકાદિનો અર્થી છે, તેની તેવા અનુમાનથી અવિરુદ્ધપણે પ્રવૃત્તિ થઈ જશે…

આમ, અમારા મતે, સર્વ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા યથાર્થપણે ઘટી જાય છે. એટલે જ્ઞાનાદ્વૈત માનવામાં કોઈ દોષનો અવકાશ નથી.

(આ પ્રમાણે જ્ઞાનાદ્વૈતવાદીએ પોતાનો વિસ્તૃત પૂર્વપક્ષ રજૂ કર્યો. હવે ગ્રંથકારશ્રી સચોટ તર્કો આપી તેનું ઉન્મૂલન કરે છે. તે આ પ્રમાણે -)

#### 🕸 યોગાચારનાં મંતવ્યની નિ:સારતા 🕸

(૨૪૬) ઉત્તરપક્ષ : (સ્યાદ્વાદી :) તમારું ઉપરોક્ત બધું કથન સારવિહોશું છે. કારણ કે તેમાં યુક્તિઓનો વિરોધ સ્પષ્ટપણે દેખાઈ આવે છે.

ધૂમનિર્ભાસ તે લિંગભૂત છે. હવે તે જો અગ્નિનિર્ભાસ સિવાય બીજા કોઈ અનગ્નિનિર્ભાસથી પણ ઉત્પન્ન થાય, તો તેનો અગ્નિનિર્ભાસથી જ ઉત્પન્ન થવાનો - જે નિંંયમ છે, તે નહીં રહે.

તેનું કારણ એ કે, જો ધૂમનિર્ભાસ અગ્નિનિર્ભાસથી ઉત્પન્ન થવાનાં સ્વભાવવાળો હોય, તો તે એક પણ વાર, બીજા કોઈ પ્રતિભાસથી ઉત્પન્ન થાય નહીં. (તો જ તેનો અગ્નિનિર્ભાસથી જ

<sup>❖</sup> લોકમાં ધૂમ અગ્નિથી જ ઉત્પન્ન થતો દેખાય છે. એટલે જ્ઞાનાદ્વૈતમતે પણ તેવો નિયમ માનવો જ રહ્યો કે, ધૂમનિર્ભાસ અગ્નિનિર્ભાસથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, પણ તમારી ઉપરોક્ત વાતોથી તે નિયમ રહે નહીં, એવું ગ્રંથકારશ્રી આગળ જણાવે છે...

१. 'भावहानि:' इति ग-पाठ: । २. पूर्वमुद्रिते 'निर्भासस्य जन्यत्वनियमाभावात्' इत्यशुद्धपाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

∕⊛⊙-(२४७) एवं च शक्रमूर्ध्नोऽपि तद्भावाविरोधः, तस्यानग्निर्भासवदनग्नेर्रप धूमजननस्वभावत्वात् । अनग्निर्भासोऽग्निनिर्भासजननसमर्थं इति चेत्, न, ततो धूम-अग्निनिर्भासजन्यस्वभावत्वहानिः प्रस्तुतर्धमनिर्भासस्य ॥ एवं च कृत्वा शिक्रमूर्ध्नोऽपि सकाशात् प्रतिभासरूपात् तद्धावाविरोधः-धूम-प्रतिभासभावाविरोधः । कुत इत्याह-तस्य-शक्रमूर्ध्नोऽनीग्निनिर्भासविदिति निदर्शनम्, अनग्ने-रिप धूमजननस्वभावत्वादिति । अनिग्निर्भासोऽधिकृतः अग्निनिर्भासजननसमर्थः । इति ઉત્પન્ન થવાનો સ્વભાવ યથાર્થપણે ઘટે...) હવે તમારા પૂર્વપક્ષમાં કહ્યા પ્રમાણે, જો અનગ્નિનિર્ભાસથી પણ ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તો તેના અગ્નિનિર્ભાસથી જ જન્ય હોવાના સ્વભાવની હાનિ થઈ જશે. (**આશય** એ કે, તે અનગ્નિનિર્ભાસથી પણ ઉત્પન્ન થાય છે. એટલે અગ્નિનિર્ભાસથી જ ઉત્પન્ન થવાનું તેનું જે નિયમન છે, તે હવે નહીં રહે.) 🕸 वल्मीङ्मतिભासथी धूमप्रतिભासनुं आपाद्दान 🕸 (૨૪૭) બીજી વાત, ઉપરોક્ત કથન પ્રમાણે તો હવે, વલ્મીકથી (=રાફડાથી) પણ ધૂમ-પ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ અવિરુદ્ધ થશે. (વલ્મીકપ્રતિભાસથી એવો ધૂમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન નથી થતો કે જે અગ્નિપ્રતિભાસનો અનુમાપક બને. પણ તમારા કથન પ્રમાણે, તેનાથી પણ ધુમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થશે જ.) તેનું કારણ એ કે, અનુમાનપ્રયોગ વખતે, જેમ પૂર્વભાવી અનગ્નિપ્રતિભાસથી ધુમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થયો, એવું તમે માનો છો, તેમ વલ્મીકપ્રતિભાસથી પણ ધુમપ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ માનવી પડશે, કારણ કે વલ્મીકપ્રતિભાસ પણ અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ જ છે (એટલે તેનાથી પણ ઉત્પત્તિ થાય 8.) સાર એ કે, અનગ્નિપ્રતિભાસમાં (=અગ્નિપ્રતિભાસથી વિલક્ષણ વલ્મીકપ્રતિભાસમાં) પણ ધૂમજનનસ્વભાવ હોવાથી, અનગ્નિપ્રતિભાસની જેમ (અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ) વલ્મીકપ્રતિભાસથી 140. शक्रमूर्ध्नोऽपीति । वल्मीकात् ॥ 141. अनिम्निनिर्भासविति निदर्शनिमिति । यथाहि प्रयोगकाले प्राच्यात् अनिग्नरूपात् प्रतिभासाद् धूमप्रतिभासः समजनि, एवं शक्रमुध्नीं ७पि भवत्, तस्याप्यनिग्तत्वात् ॥ 142. अनग्नेरपीति । अनग्नेरपि-पावकविलक्षणस्यापि सतः शक्रमुध्रनः ॥

१. 'तद्धावानिरोधः' इति ग-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'प्रस्तुतधर्मनिर्भासस्य' इत्यशुद्धपाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । ३. पूर्वमुद्रिते 'प्रतिभासाद्-धूमप्रतिभासाद्' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

निर्भासभाविवरोधात् । (२४८) नानन्तरमेव, अपि तु पारम्पर्येणेत्यिवरोध इति चेत्, कृतः किं न परम्परयेत्यसमाधिरेषः । व्यवहारकालभाव्यत्र पारम्पर्यं न दीर्घतरमिति चेत्, वेत्, एतदाशङ्क्ष्याह-न, ततः-अनिर्निर्भासाद् धूमनिर्भासभाविवरोधात् अग्निनिर्भास-जननसामर्थ्येन इति भावः । नान्तरमेवानग्निर्भासः अग्निनिर्भासजननसमर्थः; अपि तु पार-म्पर्येण सन्तानपरिणामत इत्यविरोधः । इति चेत्, एतदाशङ्क्ष्याह-कृतः किं न परम्परया-संसारानादितया इत्यसमाधिरेषः । व्यवहारकालभाव्यत्र पारम्पर्यं गृह्यते, न दीर्घतरं
अनेडांतरिभ 
पश धूमप्रतिलास धशे ४. ४ ४६६ अनुलवसिद्ध नथी.

**બૌહઃ** અનુમાનપ્રયોગ વખતે, પૂર્વે જે અનગ્નિનિર્ભાસ થાય છે, તે તો અગ્નિનિર્ભાસ ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે. (જયારે વલ્મીકનિર્ભાસ તેવો નથી. એ જ તે બેનો તફાવત છે.)

સ્યાદ્વાદી: અરે ! જો તે (=અનગ્નિનિર્ભાસ) અગ્નિનિર્ભાસજનનસ્વભાવી હોય, તો તો (તેનાથી અગ્નિનિર્ભાસ જ ઉત્પન્ન થાય, ધૂમનિર્ભાસ શી રીતે ? એટલે તો) તેનાથી ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ વિરુદ્ધ ઠરે...

(૨૪૮) બૌદ્ધ: અનગ્નિનિર્ભાસ, તે અનંતર જ (=પોતાના પછીની ક્ષણે જ) અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ નથી, પણ પોતાના સંતાનપ્રવાહથી પરંપરાએ અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે. એટલે અનંતર તો તેનાથી ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ થવી અવિરૃદ્ધ છે...

સ્યાદ્રાદી: તમે અનગ્નિનિભસિથી, પરંપરાએ અગ્નિનિભસિની ઉત્પત્તિ કહી... પશ એવું કહીને તમે નવું શું સિદ્ધ કર્યું? એ તો સિદ્ધ જ છે. કારણ કે સંસાર તો અનાદિ હોવાથી, પરંપરાએ કઈ વસ્તુથી શું ન થાય? (અર્થાત્ બધાથી બધું થાય. દા.ત. માટીના પરમાશુઓ પરંપરાએ ઘણા કાળ પછી તંતુરૂપે પરિણમે અને તો તેનાથી પટ પણ થઈ જાય. આમ, માટીથી પણ પટ થાય, તો તેની જેમ અનગ્નિનિભસિથી પણ અગ્નિનિભસિ થાય, એમાં શું મોટી વાત થઈ?) તેથી તમે આપેલું સમાધાન બરાબર નથી.

### ф...... Ваатин ф.....

143. औरनिमर्भासजँननसामर्थ्यनेति । अग्निनिर्भासजनने समर्थोङ्ग्निनिर्भासजननसमर्थः, तस्य भावोङ्ग्निनिर्भासजननसमर्थः तेन । यद्यधिकृतोङ्गिनिर्भासोङ्ग्निनिर्भासजननसमर्थस्तदा कथं ततो धूमप्रतिभासः प्रादुःष्यादिति ? ।।

१. पूर्वमृद्धिते 'अनिग्निनर्भासం' इत्यशुद्धपाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । २. पूर्वमृद्धिते 'अनिग्निनर्भास' इत्यशुद्धपाठः, अत्र D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । ३. पूर्वमृद्धिते 'अनिग्निर्भाल' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । ४. 'जननसमर्थस्तदा सामर्थ्येनेति' इति क-पाठः । ५. पूर्वमृद्धिते 'अनिग्निर्भासजननसमर्थ' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः ।

शंक्रमूर्ध्नोऽप्यग्निभावे सम्भवत्येवैतत्, (२४९) कथं पुनरेतदेवमिति स्पष्टमभिधीयता-मिति चेत्, तद्विकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेरुक्तमेवेति । (२५०) न शक्रमूर्धप्रतिभासजो

संसारानादिताख्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-शक्रमूर्ध्नोऽप्यधिकृतात् अग्निभावे सित सम्भ-वत्येवैतद्-व्यवहारकालभावि पारम्पर्यम् । कथं पुनरेतत्-अधिकृतमेविमिति स्पष्टमिभधीय-ताम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-तिद्वकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्ते:-शक्रमूर्धविकारात् तद-न्याग्निनिर्भासोपपत्ते: कारणात् उक्तमेवेति-अभिहितमेवेति । एतदुक्तं भवति-शक्रमूर्ध्नोऽपि

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

બૌદ્ધ: (તમે અમારું તાત્પર્ય પહેલા સમજો -) અમે જે પરંપરા કહી, તે વ્યવહારકાળ પૂરતી સમજવી, અનાદિ સંસારની લાંબી પરંપરા નહીં. (હા, તેવી લાંબી પરંપરા કહી હોત, તો કોઈ આશ્ચર્યકારી વાત ન થાત.)

એટલે આ જે અનગ્નિનિર્ભાસ છે, તેનાથી તો વ્યવહારકાળમાં જ (હમણા થોડા સમય બાદ) પરંપરાએ અગ્નિનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થવાનો છે (જયારે વલ્મીકપ્રતિભાસમાં તેવું નથી.)

સ્યાદાદી: અરે ! એવું વ્યવહારકાળ પૂરતું પરંપરાપણું તો વલ્મીકપ્રતિભાસથી અગ્નિ-પ્રતિભાસની ઉત્પત્તિમાં પણ છે જ... (અર્થાત્ વલ્મીકપ્રતિભાસ પણ, વ્યવહારકાળમાં જ (હમણાં થોડા સમય બાદ) પરંપરાએ અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનો છે. તેથી તેમાં અને અનગ્નિપ્રતિભાસમાં કોઈ તફાવત નથી.)

(૨૪૯) બૌદ્ધ: આવું વળી શી રીતે ? એ તમે સ્પષ્ટ કહો. (ભાવ એ કે, વલ્મીકપ્રતિભાસથી વ્યવહારકાળમાં જ પરંપરાએ અગ્નિપ્રતિભાસ શી રીતે થાય ? તે જરા સ્પષ્ટ કહો…)

स्યાद्वादी: સાંભળો; કોઈક (=तदन्य - વિવક્ષિત પ્રમાતા સિવાયના) પ્રમાતાને, વલ્મીકના વિકારરૂપ ધૂમને જોયા પછી ત્યાં જ અગ્નિનો નિર્ભાસ થાય છે. (આ અગ્નિનિર્ભાસ, પરંપરાએ વલ્મીકપ્રતિભાસથી જ ઉત્પન્ન થયો કહેવાય... એટલે, વ્યવહારકાળભાવી પરંપરાએ, અગ્નિનિર્ભાસ-જનનસામર્થ્ય વલ્મીકનિર્ભાસમાં પણ છે જ...)

ભાવાર્થ : વલ્મીકને દેખનાર પ્રમાતા બે છે : (૧) એક પ્રમાતા, વલ્મીક પછી ધૂમને જુએ છે

ф
 ф

144. शक्रमूर्धविकारादिति । तदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेरिति । शक्रमूर्ध्नो विकारः प्रस्तावाद् धूमलक्षणः शक्रमूर्ध्नो विकारस्तरमादनन्तरं तदन्यस्य-धूमावलोकिकप्रमातृविलक्षणस्य प्रमातुरग्निनिर्भासो-

१. पूर्वमुद्रिते 'विकारः प्रस्तावाद् धूमलक्षणः शक्रमूर्ध्नों' इति पाठः प्रमाददोषेण लुप्तः, N-प्रते च प्राप्तोऽसौ पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'केवलधूमावलोकक०' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः । ३. 'विलक्षप्रमातु०' इति ख-पाठः ।

धूमप्रतिभास एवं । किं न तथासंवेद्यमानोऽपि ? तत्त्वतो भ्रान्तिसंवेदनात् । किमन्यस्य धूमवत् तदन्याग्निनिर्भासोऽपि क्वचिद् भवत्येव । आह-**न शक्रमूर्धप्रतिभासजो धूमप्रतिभास** एव, तदाभासत्वादित्यभिप्राय: । अत्रोत्तरम्-िकं न तथा-धूमप्रतिभासतया संवेद्यमानोऽपि ? • અનેકાંતરિમ • અને ત્યારબાદ બીજી જ કોઈ વસ્તુને જુએ છે. જયારે (૨) બીજો પ્રમાતા, પહેલા વલ્મીકને જુએ છે, ત્યારબાદ વલ્મીકના વિકારરૂપ ધૂમને જુએ છે. હવે તે જ વખતે ધારો કે કોઈ અગ્નિ લાવીને મૂકી દે, તો તે પ્રમાતા, તે અગ્નિને જૂએ છે. તો અહીં બીજા પ્રમાતાને, અનુક્રમે (ક) વલ્મીકપ્રતિભાસ (ખ) ધુમપ્રતિભાસ, અને (ગ) અગ્નિપ્રતિભાસ થાય છે. હવે અહીં સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે, વલ્મીકનિર્ભાસ પણ પરંપરાએ અગ્નિનિભસિને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે જ... આ વાત અમે કહી જ દીધી છે. (આ અર્થ વિવરણ પ્રમાણે કર્યો છે. મુળ + વ્યાખ્યાનો આશય એ હોવો લાગે છે કે, क्वचिद्-ક્યાંક, રાફડાથી પણ રાફડાથી અન્ય એવા અગ્નિનો નિર્ભાસ થાય છે. જેમ ધુમથી થાય છે તેમ…) એટલે કથિત એ થાય છે કે. વલ્મીકપ્રતિભાસથી જેમ ધુમપ્રતિભાસ થાય છે. તેમ ક્યારેક કોઈ પ્રમાતાને અગ્નિપ્રતિભાસ પણ થાય છે જ... (તેથી અનગ્નિનિર્ભાસની જેમ, વલ્મીકનિર્ભાસ પણ અગ્નિનિર્ભાસજનનસમર્થ છે જ...) નિષ્કર્ષ: તેથી અગ્નિ અને વલ્મીક પ્રતિભાસમાં, કોઈ તફાવત નથી. એટલે જેમ અનગ્નિ-પ્રતિભાસથી ધૂમનિર્ભાસ થાય છે, તેમ વલ્મીકપ્રતિભાસથી પણ ધૂમનિર્ભાસ થવાની આપત્તિ આવશે (અને તે ધુમનિર્ભાસ ત્યાં પણ અગ્નિનિર્ભાસનો અનુમાપક બનશે… જે કદી અનુભવસિદ્ધ નથી.) (હવે યોગાચાર, વલ્મીકપ્રતિભાસથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ ભ્રાન્ત અને અનગ્નિપ્રતિભાસથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ અભ્રાન્ત - એવું સિદ્ધ કરવા જઈ રહ્યો છે -) (૨૫૦) બૌદ્ધ : વલ્મીકપ્રતિભાસથી જે ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે, તે વાસ્તવમાં ધૂમપ્રતિભાસ છે

(૨૫૦) બૌદ્ધ: વલ્મીકપ્રતિભાસથી જે ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે, તે વાસ્તવમાં ધૂમપ્રતિભાસ છે જ નહીં, તે તો તેના આભાસરૂપ છે. (વાસ્તવિક ધૂમનિર્ભાસ તો પૂર્વોક્ત અનગ્નિનિર્ભાસથી જ થાય છે અને તે જ અગ્નિનિર્ભાસનો અનુમાયક બને છે.)

સ્યાદાદી : અરે ! વલ્મીકપ્રતિભાસથી થતો ધૂમપ્રતિભાસ, સ્પષ્ટપણે ધૂમપ્રતિભાસરૂપે સંવેદાય

♦ विवरणम् ♦ पपत्तेः । तदयमभिप्रायः-कोऽपि प्रमाता शक्रमूर्ध्नोऽनन्तरं धूमं पश्यित, तदनु चान्यत् किञ्चित् । अन्यस्तु प्रमाता प्रथमतः शक्रमूर्द्धानं वेदयते, तदनु तद्विकारं धूमनिर्भासम् । ततश्च तत्रैव प्रदेशे प्रस्तावायातमिन-निर्भासं वेदयते इत्यस्ति शक्रमूर्ध्वः परम्परयाऽग्निनिर्भासजननसामर्थ्यमिति ।।

१. पूर्वमुद्रिते 'अनग्निनिर्भास०' इति पाठस्याशुद्धिः, अत्र N-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता ।

तत्संवेदनादिधकं रूपम् ? ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वम् । का पुनर्हेतोर्विशिष्टता ? अग्नि-प्रतिभासजननसामर्थ्यम् । न हि तत् तथा शक्रमूर्धप्रतिभासस्यापीत्युक्तम् । ( २५१ ) न च

 \*

आह-तत्त्वतः-परमार्थेन भ्रान्तिसंवेदनात् नेति । अत्रोत्तरम्-िकमन्यस्य-अभ्रान्तस्य तत्सं-वेदनाधिकं-धूमप्रतिभासवेदनातिरिक्तं रूपम् ? आह-ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वमधिकं रूप-मित्यत्रोच्यते । का पुनर्हेतोः प्रस्तुतस्य विशिष्टता ? आह-अग्निप्रतिभासजननसामर्थ्यं विशिष्टता इह समाधिः । न हि न तत्-अग्निप्रतिभासजननसामर्थ्यं तथा-क्वचित् तद्भावेनं शक्रमूर्धप्रतिभासस्यापि । किं तर्हि ? अस्त्येव इत्युक्तम् । इहैवाभ्युच्चयमाह न चेत्यादिना ।

 \*

છે (=અનુભવાય છે) તો પણ તમે "તે ધૂમપ્રતિભાસ નથી" એવું કહો, તો તે શી રીતે ઉચિત કહેવાય ? બૌદ્ધ: સંવેદન થવાની વાત બરાબર છે. પણ પરમાર્થથી તે ભ્રાંતિસંવેદન છે, અર્થાત્ તે સંવેદન ભ્રાન્તિથી થયેલું સમજવું. (એટલે જ અમે કહીએ છીએ કે, સંવેદન થવા છતાં પણ વાસ્તવમાં તે ધૂમપ્રતિભાસ નથી.)

સ્યાદ્વાદી: અરે ! અભ્રાન્ત જ્ઞાનમાં પણ માત્ર ધૂમપ્રતિભાસનું જ સંવેદન થાય છે, તેનાથી જુદું શું કોઈ તેમાં અતિરિક્ત રૂપ છે ? નથી જેં... (તો પણ તમે જેમ તેને અભ્રાન્ત-યથાર્થ માનો છો, તેમ વલ્મીકનિર્ભાસજન્ય ધૂમનિર્ભાસને પણ યથાર્થ જ માનવો જોઈએ. તેમાં પણ તેવું સંવેદન સ્પષ્ટપણે અનુભવાય છે. અન્યથા યથાર્થ તરીકે સ્વીકૃત જ્ઞાનને પણ અયથાર્થ માનવું પડશે...)

બૌદ્ધ: જે યથાર્થ ધૂમપ્રતિભાસ છે, તેનું ધૂમપ્રતિભાસરૂપે સંવેદન તો થાય છે જ…. પણ તે ઉપરાંત તેમાં વિશિષ્ટહેતુજન્યતા પણ રહેલી છે. (અર્થાત્ તે તેવા વિશિષ્ટ હેતુથી જન્ય છે અને) એટલે જ તે ભ્રાન્તજ્ઞાનથી વિલક્ષણ છે.

સ્યાદાદી : યથાર્થજ્ઞાનને તો વિશિષ્ટહેતુજન્ય કહ્યું, પણ પહેલા તો એ કહો કે, હેતુની વિશિષ્ટતા એટલે શું ?

બૌદ્ધ: વિશિષ્ટતા એ જ કે, અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય... (આ સામર્થ્ય જેમાં હોય, તે હેતુથી થનાર ધૂમપ્રતિભાસ યથાર્થ તરીકે સમજવો.)

સ્યાદાદી: બસ તો તો વલ્મીકપ્રતિભાસથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ પણ યથાર્થ જ સાબિત થવાનો. કારણ કે (પૂર્વે કહ્યા મુજબ) વલ્મીકપ્રતિભાસમાં પણ અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય છે જ (અને તો તેનાથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ યથાર્થ જ થાય..)

<sup>�</sup> બૌદ્ધને બીજું રૂપ માન્ય નથી.

१. 'भ्रान्तः संवेदनात्' इति ड-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'तद्भावने' इत्यशुद्धपाठः, अत्र H-प्रतेन शुद्धिः ।

तत्र नियमेनेति वक्तुं युक्तम्, इतरत्रापि तुल्यत्वात् । न हि प्रतिभासान्तरादिप धूम-प्रतिभासोत्पत्तौ नियमतोऽग्निनिर्भासः, विध्यापितादौ क्वचिदसम्भवात् । (२५२) न च प्रतिबन्धकाभावविशेषणात्र तुल्यत्वमिति युक्तं वचः, अस्येतरत्रापि वक्तुंशक्यत्वात् ।

न च-न तत्र-शक्रमूर्धप्रतिभासे नियमेन अधिकृतसामर्थ्यमिति-एँवं वक्तुं युक्तम् । कुत इत्याह-इतरत्रापि-अभिप्रेतहेतौ तुल्यत्वात् कारणात् । एतद्भावनायैवाह-न हीत्यादि । न हि प्रतिभासान्तरादिप परहेतुत्वाभिमताद् धूमप्रतिभासोत्पत्तौ सत्यां नियमतः-अवश्यन्तया अग्निप्रतिभासः । कथं न हीत्याह-विध्यापितादौ क्वचित्-दैवेन असम्भवात् अग्नि-प्रतिभासस्य । न चेत्यादि । न च प्रतिबन्धकाभावविशेषणात् असित प्रतिबन्धक इत्यस्मात् न तुल्यत्वमिति-एवं युक्तं वचः । कुतो न युक्तमित्याह-अस्य-वचस इतरत्रापि-प्रस्तुत-

\* અનેકાંતરિશમ \* .....

(૨૫૧) બૌદ્ધ: પણ વલ્મીકપ્રતિભાસમાં નિયમા તેવું (=અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનું) સામર્થ્ય છે, એવું કહી શકાય નહીં (કારણ એ જ કે, ક્યારેક વળી તેનાથી અગ્નિપ્રતિભાસ નથી પણ થતો…)

સ્યા<mark>દાદી :</mark> અરે ! એવું કથન તો, તમને અભિપ્રેત અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ હેતુમાં પણ થઈ જ શકે છે. (અર્થાત્ અનગ્નિનિભસિમાં, અગ્નિનિભસિને ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય નિયમા છે, એવું પણ કહી શકાય નહીં.)

આ જ વાતને પ્રગટ કરવા કહે છે -

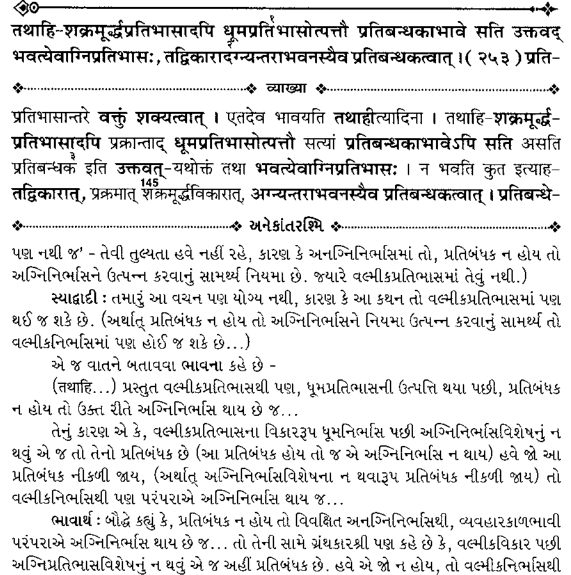
તમને હેતુ તરીકે અભિમત અનગ્નિનિર્ભાસથી ધૂમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થયો. હવે ધારો કે ભાગ્યથી કે બીજા કોઈપણ કારણસર અગ્નિ બુઝાઈ ગયો, તો અગ્નિપ્રતિભાસ ત્યારે નથી પણ થતો… એટલે અનગ્નિનિર્ભાસથી, ધૂમનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ થયા બાદ, અગ્નિનિર્ભાસ નિયમા થાય જ એવું જરૂરી નથી.

(હવે જો કવચિત્ તેવું સામર્થ્ય હોવા માત્રથી તેને વિશિષ્ટહેતુ મનાતો હોય, તો વલ્મીક-પ્રતિભાસમાં પણ કવચિત્ તો તેવું (=અિંનિનિર્ભાસજનન) સામર્થ્ય રહેલું જ છે અને તો તેને પણ વિશિષ્ટહેતુ મનાશે, એટલે તો તેનાથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ પણ યથાર્થ સિદ્ધ થશે…)

(૨૫૨) બૌદ્ધ: અમે એક એવું વિશેષણ મૂકેલું કે - असित प्रतिबन्धके... અર્થાત્, પ્રતિબંધક ન હોય, તો નિયમા અગ્નિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય; તે જેમાં હોય તે જ વિશિષ્ટ હેતુ... અને તેનાથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ જ યથાર્થ સમજવો...

(આવા વિશેષણવિશિષ્ટ સામર્થ્યનો નિવેશ કર્યો હોવાથી, તમે જે કહ્યું હતું કે - 'અગ્નિનિર્ભાસને નિયમા ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય, જેમ વલ્મીકનિર્ભાસમાં નથી, તેમ અભિપ્રેત અનગ્નિનિર્ભાસમાં

१. 'एवं युक्तः कुत' इति ड-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'भावनायाह' इति पाठः ।



145. शक्रमूर्द्धविकारात् अग्न्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वादिति । शक्रमूर्द्धविकारादनन्तरं यदग्न्य-न्तरस्याभवनम्-अग्निविशेषस्याभवनं तस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् । परस्य ह्ययमाशयः-प्रतिबन्धकाभावे विविधता-निग्निर्मासाद् व्यवहारकालभाविपारम्पर्येण भवत्येवाग्निनिर्मासः । आचार्योऽप्येवमाह-प्रतिबन्धकाभावे सिति शक्रमूर्ध्नोऽपि परम्परया भवत्येवानलप्रतिभासः । प्रतिबन्धनं चैतदेवात्र यच्छक्रमूर्द्धविकारादनन्तरं क्वचिद्यग्निविभासविशेषस्याभवनमिति ॥

१. 'भासोत्पत्तेः प्रति॰' इति ग-पाठः । २. 'दग्न्यन्तरस्याभवन॰' इति ग-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'प्रतिबन्ध' इति पाठः, अत्र H-प्रतानुरोधेन शुद्धिः ।

बन्धग्रहणकाले न शक्रमूर्द्धप्रतिभासेन धूमप्रतिभासस्य ग्रहणमिति चेत्, समान-मेतदनिग्प्रतिभासतस्तद्भावे तत्प्रतिभासान्तरेण, लोके तथाऽदर्शनात्, अन्यथाऽयोगाद्

त्यादि । प्रतिबन्धग्रहणकाले लिङ्गलिङ्गिनोर्न शक्रमूर्द्धप्रतिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य लिङ्गभूतस्य ग्रहणम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-समानमेतत्-अनन्तरं चोदितं सामान्येन अनग्निप्रतिभासतः सकाशात् तद्भावे-धूमप्रतिभासभावे तत्प्रतिभासान्तरेण-अनग्निप्रतिभासान्तरेण धूमप्रतिभासकारणतयेष्टेन सहेति भावः । कथमेतदेविमत्याह-लोके तथाऽदर्शनात्-तेन सह प्रतिबन्धग्रहणादर्शनात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथाऽयोगात् । एवं च

अनेऽांतरिभ 
पण्य परंपराओ अन्निनिर्लास थाय ४...

(તેથી ફલિત એ થયું કે, અનગ્નિનિર્ભાસની જેમ વલ્મીકનિર્ભાસ પણ વિશિષ્ટ હેતુ બની જ શકે અને તો તેનાથી થનાર ધૂમનિર્ભાસ પણ, અગ્નિનિર્ભાસનો અનુમાપક બને જ. એટલે એ આપત્તિનું નિરાકરણ; તમારા મતે થઈ શકે નહીં.)

(૨૫૩) બૌદ્ધ: જ્યારે પ્રતિબંધગ્રહણ થાય ત્યારે ધૂમપ્રતિભાસ સાથે વલ્મીકપ્રતિભાસનું ગ્રહણ નથી થતું.

સ્યાહાદી: અરે ! વ્યાપ્તિ વખતે ગ્રહણ ન થવાની વાત તો અનગ્નિનિર્ભાસમાં પણ સમાન જ છે. ભાવ એ કે, અનગ્નિપ્રતિભાસથી ધૂમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે તે અનગ્નિપ્રતિભાસ, જે ધૂમપ્રતિભાસના કારણ તરીકે ઇષ્ટ છે, તેની સાથે ધૂમપ્રતિભાસની વ્યાપ્તિનું ગ્રહણ નથી જ થતું. તેનું કારણ એ કે, લોકમાં તેવું (=અનગ્નિપ્રતિભાસ સાથે વ્યાપ્તિગ્રહણ થતું હોય એવું) કદી દેખાતું નથી.

(અન્યથા=) તેવું વ્યાપ્તિગ્રહણ ન દેખાવા છતાં પણ, જો અનગ્નિનિર્ભાસ સાથે ધૂમનિર્ભાસનું વ્યાપ્તિગ્રહણ માનશો, તો તે (અયોગાત્=) પ્રતિબંધ જ નહીં ઘટે…

(અહીં **આશય** એ લાગે છે કે, લોકમાં તેવું ન દેખાતા પણ જો કોઈનો પણ કોઈની સાથે પ્રતિબંધ માની લેવાનો હોય, તો તો બધાનો બધાની સાથે પ્રતિબંધ માનવો પડશે અને તો અમુકનો અમુકની સાથે જ જે નિયત પ્રતિબંધ હોવાની વ્યવસ્થા છે, તે નહીં રહે. અર્થાત્ નિયતવ્યાપ્તિ વિલુપ્ત થશે…)

ф......
 ф.....

146. अन्यथाऽयोगादिति । अनिम्प्रितिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य प्रतिबन्धग्रहणैऽभ्युपगम्य-मानेऽयोगात्-अघटनात् प्रतिबन्धस्यैव ।।

१. 'मूर्घ्न: प्रति॰' इति क-पाठः । २. 'प्रतिभासस्य ग्रहण॰' इति ग-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'ग्रहणदर्शने॰' इति पाठः, अत्र तु N-प्रतानुसारेण ।

#### व्यवहारासिद्धेरिति ।

(२५४) अस्तु वाऽग्निप्रतिभासजननसमर्थादेव प्रतिभासान्तरादस्य जन्म, तथापि ततस्तत्सामर्थ्यतो भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः ॥

भवत्रीत्यैव व्यवहारासिद्धेरिति । अभ्युच्चयमाह अस्तु वेत्यादिना । अस्तु वा-भवतु वा अग्निप्रतिभासजननसमर्थादेव प्रतिभासान्तरात्-पराभिप्रेतात् अस्य जन्म, प्रक्रमाद् धूम-प्रतिभासस्य, तथापि-एवमपि सित ततः-धूमप्रतिभासात् तत्सामर्थ्यतः-प्रस्तुतप्रतिभासा-न्तरसामर्थ्येन भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् कारणात् । किमित्याह-कारणात् सकाशात् कार्या-वसायप्रसङ्गः । एवं च लिङ्गसङ्ख्यानियमो विरुध्यत इति ॥

અને આ રીતે, તમારી માન્યતા પ્રમાણે જ વ્યાપ્તિનો વિલોપ થવાથી તો, (નિયત વ્યાપ્તિને લઈને પ્રવર્તતો) પ્રતિનિયત વ્યવહાર સિદ્ધ થશે નહીં...

## 🕸 औद्धभते चतुर्थिंदंग मानवानो प्रसंग 🕸

(२૫४) (अस्तु वा...) 'तुष्यतु दुर्जनः' એ ન્યાયથી, તમને જે અભિપ્રેત છે કે, અગ્નિપ્રતિભાસ-જનનસમર્થ એવા (અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ) બીજા પ્રતિભાસથી જ ધૂમપ્રતિભાસનો જન્મ થાય છે, એવું માની પણ લઈએ, તો પણ તમને કારણથી કાર્યનું અનુમાન થવાની આપત્તિ આવશે!

ભાવાર્થ: (વિવેચન-વિસ્તાર:) તમે ધૂમપ્રતિભાસથી ભાવિમાં થનાર અગ્નિપ્રતિભાસનું અનુમાન કરો છો અને તે અનુમાન કોના આધારે? તો તમે કહો છો કે, પ્રસ્તુત અગ્નિનિર્ભાસના કારણભૂત (અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ) બીજા પ્રતિભાસના આધારે... અર્થાત્ એ કારણના આધારે (અગ્નિ-પ્રતિભાસરૂપ) કાર્યનું અનુમાન કહો છો. (અને એવું કહેવાથી તો, કારણલિંગક અનુમાન માનવાની આપત્તિ આવશે, જે તમને ઇષ્ટ નથી.)

આ વાતને જરા વિસ્તારથી સમજીએ -

બૌદ્ધો, પક્ષધર્મતા-અન્વય અને વ્યતિરેક એમ ત્રણ રૂપવાળો હેતુ માને છે અને એ ત્રણ રૂપથી ઉપલક્ષિત હેતુના પણ ત્રણ પ્રકાર માને છે - (૧) અનુપલબ્ધિ, (૨) સ્વભાવ, અને (૩) કાર્ય… આમ, હેતુની નિયત સંખ્યા મનાય છે, પણ હવે તે સંખ્યાનો વિરોધ થશે. કારણ કે હવે હેતુના ચાર

ф ааҳणम्

147. एवं च लिङ्गसङ्ख्यानियमो विरुध्यत इति । भवतो हि मते त्रिरूपाणि च त्रीण्येव लिङ्गानि अनुपलब्धिः स्वभावः कार्यं चेति वचनान्नियतसङ्ख्यानियमस्त्रिरूप एव । यदा च कारणादनिन-

१. 'तस्य' इति ड-पाठ: । २. 'सामर्थ्यात् भाव्यग्नि॰' इति ड-पाठ: ।

(२५५) स्यादेतद् यतो धुमप्रतिभासस्ततोऽग्निप्रतिभासोऽपि । इति तत्त्वतो

धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सहैकसामग्रयधीनस्ततोऽयं स्वकारणस्यैवाग्निप्रति-भासजननयोग्यतां नाम धर्ममनुमापयति । इति कार्यादेव कारणानुमानम् । तद्योग्यता-स्यादेतिदत्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे यतो धूमप्रतिभासः प्रतिभासान्तरात् ततोऽग्निप्रतिभासोऽपि भावी । इति-एवं तत्त्वतः-परमार्थेन धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सह किमित्याह-एकसामग्रयधीनो वर्तते ततोऽयं-धूमप्रतिभासः स्वकारणस्यैव-प्रक्रान्त-प्रतिभासान्तरस्य अग्निप्रतिभासजननयोग्यतां नाम धर्ममनुमापयति, तदव्यतिरिक्तवात् \* અનેકાંતરશ્યે \* પ્રકાર માનવાની આપત્તિ આવે છે. તે આ પ્રમાણે -અનગ્નિનિર્ભાસ તે ધૂમપ્રતિભાસનું કારણ છે અને સંતાનની પરંપરાએ અગ્નિનિર્ભાસનું પણ કારણ છે. તો આવા કારણરૂપ અનગ્નિનિર્ભાસથી, જયારે ભવિષ્યમાં થનારા અગ્નિનિર્ભાસરૂપ કાર્યનું અનુમાન કરાય, ત્યારે કારણથી જ કાર્યનું અનુમાન થયું કહેવાશે. (અર્થાત્ કારણલિંગક અનુમિતિ થઈ કહેવાશે) તો અહીં લિંગનો 'કારણ'રૂપ એક નવો પ્રકાર માનવો પડશે (અને તો લિંગનું જે ત્રણ સંખ્યાનું નિયમન છે. તે વિરુદ્ધ ઠરશે.) (હવે બૌદ્ધ, કારણરૂપ લિંગ ન માનવું પડે એ માટે પોતાનું મંતવ્ય પૂર્વપક્ષરૂપે રજૂ કરે છે -) 💥 લિંગનિયમનસાધક બૌદ્ધપૂર્વપક્ષ 💥 (૨૫૫) પૂર્વપક્ષ : (બૌદ્ધ :) અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ જે પ્રતિભાસથી ધૂમપ્રતિભાસ ઉત્પન્ન થયો છે, તે જ પ્રતિભાસથી, ભવિષ્યમાં અગ્નિપ્રતિભાસ પણ ઉત્પન્ન થવાનો છે. એટલે પરમાર્થથી ધુમપ્રતિભાસ, એક જ (અનગ્નિપ્રતિભાસરૂપ) કારણસામગ્રીને આધીન રહીને અગ્નિપ્રતિભાસ સાથે વર્તે છે. (આશય એ કે, ધૂમનિર્ભાસ અને અગ્નિનિર્ભાસ બંને એક જ કારણસામગ્રીને આધીન થઈને રહે છે.. હવે અમે, ધૂમનિર્ભાસથી પૂર્વભાવી અનગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન અને એ (કારણરૂપ) -અનગ્નિનિભસિથી (કાર્યરૂપ) અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન - એવું કહીશું જ નહીં (કે જેથી કારણલિંગક અનુમિતિ માનવી પડે.) તો શું કહેશો ? એ ઉત્સુકતાનું સમાધાન સાંભળો -) બંને નિર્ભાસ એક સામગ્રીને આધીન હોવાથી, ધુમપ્રતિભાસ તે પોતાના કારણભૂત અનગ્નિ-નિર્ભાસના જ 'અગ્નિનિર્ભાસજનનયોગ્યતા' - નામના ધર્મનું અનુમાન કરાવે છે અને એ તો કાર્યથી निर्भासरूपात् धुमप्रतिभासहेतोर्भाव्यग्निप्रतिभासरूपं कार्यमनुमीयते तदा आपद्यते कारणात् कार्यावसायः ! एवं च कारणलिङ्गं चतुर्थं प्राप्नोति । तच्च प्रस्तुतसृङ्ख्यानियमविरोधाधायकमिति ॥

१, 'नाम' इति पाठो न विद्यते क-प्रतौ ।

प्रतिपत्तिरेव च तत्त्वतः अग्निप्रतिभासप्रतिपत्तिः । इति न कारणात् कार्यानुमानापत्तिः । (२५६) एतदप्यसत्, प्रतीतिबाधितत्वात् । न वै धूमप्रतिभासादुक्तलक्षणा कारण-प्रतिपत्तिः, तथाऽननुभवात्, तदुत्तरकालमेव क्वचित् अग्निप्रतिभासानुभूतेः। (२५७)

 \$

 व्याखा

तस्य । इति-एवं कार्यादेव कारणानुमानम् । तत्त्वतः तद्योग्यताप्रतिपत्तिरेव च-विविक्षित-कारणयोग्यताप्रतिपत्तिरेव च तत्त्वतोऽग्निप्रतिभासप्रतिपत्तिः । इति-एवं न कारणात् कार्या-नुमानापत्तिः इति । एवं पराभिप्रायमाशङ्क्ष्याह-एतदप्यसत्-अशोभनम् । कुत इत्याह-प्रतीति-बाधितत्वात् । एतदेवाह-न वै धूमप्रतिभासात्-अधिकृतात् उक्तलक्षणा योग्यतासिचवा कारणप्रतिपत्तिः । कुत इत्याह-तथाऽननुभवात् । न हि तदा तद्योग्यतानुभवः, अग्निप्रति-

······ એનેકાંતરિંમ 🂠

જ કારણનું અનુમાન થયું. કારણ કે તેમાં, ધૂમપ્રતિભાસ દ્વારા, કારણની જ યોગ્યતાનો બોધ કરાયો છે અને એ કારણની યોગ્યતાનો બોધ; એ જ પરમાર્થથી અગ્નિનિર્ભાસનો બોધ છે. એટલે અમારે, કારણથી કાર્યનું અનુમાન નહીં માનવું પડે. (અને લિંગની નિયત સંખ્યા પણ યથાર્થ રહેશે.)

ભાવાર્થ: બંને પ્રતિભાસો અનગ્નિનિર્ભાસને આધીન છે. એટલે અનગ્નિનિર્ભાસમાં, બંને પ્રતિભાસને ઉત્પન્ન કરવાની યોગ્યતા રહેલી છે અને એ યોગ્યતા તેનો ધર્મ છે. હવે કાર્યરૂપ ધૂમનિર્ભાસથી, જયારે કારણરૂપ અનગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન થાય, ત્યારે તે અનગ્નિનિર્ભાસથી અભિન્ન; 'અગ્નિનિર્ભાસજનનયોગ્યતા'રૂપ ધર્મનું પણ અનુમાન થાય છે. (બસ, આ અનુમાન; એ જ અગ્નિનિર્ભાસનું અનુમાન સમજવું.) એટલે અહીં કાર્યદ્વારા જ, કારણ અને તેના ધર્મનું અનુમાન થાય છે. અહીં જે અગ્નિનિર્ભાસજનનયોગ્યતાનું અનુમાન કરાયું, તે પણ કારણની જ યોગ્યતાનું અનુમાન છે. (એટલે અહીં કાર્યલિંગક જ અનુમાન થયું.) તેથી તમે જે કારણલિંગક અનુમાન માનવાની આપત્તિ આપી, તે હવે નહીં આવે. (કારણ કે ઉપરોક્ત રીતે, કાર્યલિંગક અનુમાનથી જ બધું સંગત થઈ જાય છે.)

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, બૌદ્ધના અભિપ્રાયનું ઉન્મૂલન કરવા કહે છે -)

## 🕸 બૌદ્ધ-અભિપ્રાચનું ઉન્મૂલન 🕸

(૨૫૬) ઉત્તરપક્ષ : (સ્યાદ્ધાદી :) તમારી આ વાત પણ અશોભન જણાઈ આવે છે. કારણ કે તે વાત પ્રતીતિથી બાધિત છે. તે આ રીતે -

ધૂમપ્રતિભાસથી, જયારે પોતાના (અનગ્નિનિર્ભાસરૂપ) કારણનો બોધ થાય, ત્યારે તેનો યોગ્યતાપૂર્વક (=અગ્નિનિર્ભાસજનનયોગ્યતાપૂર્વક) બોધ કદી થતો નથી. તેનું કારણ એ કે, તે વખતે તેમાં રહેલી યોગ્યતાનો (=અગ્નિનિર્ભાસજનનયોગ્યતાનો) અનુભવ કોઈને થતો નથી.

पूर्वमुद्रिते 'प्रतिपत्तिरेव च तत्त्वतोऽग्निप्रतिभास' इति पङ्किर्तुता, अत्र तु H-प्रतानुसारेण पूर्तिः कृता ।

न सा हेतुप्रतिभासस्य तथायोग्यतां विहाय इति चेत्, अस्त्येतत्, किन्त्वसौ नार्वाग्दर्शिना तथाऽवगन्तुं पार्यते, तथाऽप्रतीते:, अवगमेऽपि बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः,

भासयोग्यताऽनुभवे हि तदैवाग्निप्रतिभासापत्तेरिति भावनीयम् । तदुत्तरेत्यादि । तदुत्तरकालमेव-धूमप्रतिभासोत्तरकालमेव योग्यताप्रतीतिव्यवधानमन्तरेण क्विचिदग्निप्रतिभासानुभूतेः कार-णात् । न सा-अनुभूतिः हेतुप्रतिभासस्य-अधिकृतस्य तथा-तेन प्रकारेण योग्यतां विहाय । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-अस्त्येतद् यदुक्तं भवता, किन्त्वसौ-योग्यता नार्वाग्दर्शिना-पृथग्-जनेन प्रमात्रा तथा-तेन प्रकारेण अवगन्तुं पार्यते । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः कारणात् । अवगमेऽपि कथञ्चिद् योग्यताया बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः । कथमित्याह-

**♦......** અનેકાંતરિમ **♦.....** 

જો કારણના બોધ વખતે જ, તેમાં રહેલી અગ્નિપ્રતિભાસજનનયોગ્યતાનો અનુભવ થઈ જાય, તો તો ત્યારે જ (કારણરૂપ અનગ્નિનિર્ભાસના બોધ વખતે જ) અગ્નિપ્રતિભાસ થઈ જવાની આપત્તિ આવશે! (કારણ કે, અગ્નિપ્રતિભાસજનનયોગ્યતાનો અનુભવ થાય, ત્યારે તે યોગ્યતા-અંતર્ગત અગ્નિપ્રતિભાસનો પણ અનુભવ થઈ જાય અને તો અગ્નિપ્રતિભાસ થાય જ…) તેથી તમે જે યોગ્યતાનો અનુભવ કહો છો, તે માની શકાય નહીં.

બીજી વાત, ક્યારેક તો ધૂમપ્રતિભાસ પછી તરત જ અગ્નિપ્રતિભાસનો અનુભવ થાય છે. એટલે પણ તે યોગ્યતાનો અનુભવ વચ્ચે માની શકાય નહીં. (આશ્ય એ કે, પહેલા ધૂમપ્રતિભાસનો અનુભવ, પછી કારણમાં રહેલ અગ્નિપ્રતિભાસજનનયોગ્યતાનો અનુભવ અને તે પછી અગ્નિ-પ્રતિભાસનો અનુભવ… એવો અનુભવ કોઈને થતો નથી. અનુભવ તો, ધૂમપ્રતિભાસ પછી તરત જ અગ્નિપ્રતિભાસનો થાય છે. એટલે વચ્ચે યોગ્યતાનો અનુભવ માનવાની વાત, પ્રતીતિબાધિત જણાઈ આવે છે…)

(૨૫૭) બૌદ્ધ: ધૂમપ્રતિભાસ પછી, જે તરત જ અગ્નિપ્રતિભાસનો અનુભવ થાય છે, ત્યારે પણ વચ્ચે તો હેતુપ્રતિભાસની (=અધિકૃત અનગ્નિનિર્ભાસની) તેવી (=અગ્નિનિર્ભાસજનન) યોગ્યતાનો અનુભવ થાય છે જ... (ભાવ એ કે, તે યોગ્યતાના અનુભવને છોડીને સીધી જ અગ્નિપ્રતિભાસની અનુભૂતિ થઈ જતી નથી. એટલે વચ્ચે યોગ્યતાનો અનુભવ માનવો ન્યાયસંગત જ છે...)

સ્યાહાદી: તેમ હોય તો પણ આપણને તો ધૂમપ્રતિભાસ પછી તરત જ અગ્નિપ્રતિભાસની અનુભૂતિ થાય છે, વચ્ચે તેવી યોગ્યતાની પ્રતીતિ કદી થતી નથી... તો આપણા જેવા છપ્તસ્થ પ્રમાતા, તે યોગ્યતાને તે પ્રમાણે શી રીતે જાણી શકે ? (એટલે યોગ્યતાનો અવગમ માનવો પ્રતીતિબાધિત જ છે.)

(अवगमेऽपि=) જો તેવી યોગ્યતાનો અનુભવ માની પણ લેશો, તો'ય તમને મોટી આપત્તિ એ

तावत्क्षणव्यवहिताग्निप्रतिभासावधित्वात् तस्या इति ।( २५८)'एवं चार्थक्रियार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरविरुद्धा, प्रतिबन्धकाभावे दाहपाकादिनिर्भासहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्येत्रेत्येव-मभिप्रायस्य प्रवृत्तेरिति अपि वचनमात्रमेव, उक्तवत् कार्यानुमानव्यतिरेकेण तदप्रवृत्तेः ।

तावत्क्षणव्यविहताग्निप्रतिभासाविधत्वात् तस्याः-योग्यताया इति । एवं चार्थक्रिया-र्थिनोऽपि-प्रमातुः प्रवृत्तिरिवरुद्धा । कथिमत्याह-प्रतिबन्धकाभावे सित दाहपाकादि-निर्भासहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्यत्रेत्येवमभिप्रायस्य-प्रमातुः प्रवृत्तेरित्यिप पूर्वपक्षोदितं वचनमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । कुत इत्याह-उक्तवत्-यथोक्तं तथा कार्यानुमानव्यतिरेकेण तद्प्रवृत्ते:-अर्थक्रियार्थ्यप्रवृत्तेः । अभ्युच्ययमाह तथेत्यादिना । तथा कार्यानुमानसिद्धौ च

......**.** અનેકાંતરશ્મિ **\***.....

આવશે કે, કારણથી કાર્યનું અનુમાન બલાત્ માનવું પડશે. કારણ કે તે યોગ્યતા, ક્ષણને આંતરે થનારા અગ્નિપ્રતિભાસનું કારણ છે.

(અહીં આશ્ય એ લાગે છે કે, યોગ્યતા જણાય, ત્યારે તેનો સંબંધી અગ્નિપ્રતિભાસ પણ જણાય જ. એટલે યોગ્યતાના આધારે અગ્નિપ્રતિભાસનો બોધ થયો કહેવાય. હવે એ યોગ્યતા તો અધિકૃતપ્રતિભાસના (=અગ્નિનિર્ભાસજનનસમર્થ અનગ્નિનિર્ભાસના) ધર્મરૂપ જ છે અને તે ધર્મ અધિકૃતપ્રતિભાસથી કથંચિદ્દ અભિન્ન જ છે. એટલે તો એવું જ ફલિત થાય કે, કારણરૂપ અધિકૃતપ્રતિભાસના આધારે જ કાર્યરૂપ અગ્નિપ્રતિભાસનો બોધ થયો... અને આ રીતે તો કારણ-લિંગક અનુમિતિ માનવાની આપત્તિ આવશે જ... જે તમે કલ્પેલ નિયત લિંગસંખ્યાની બાધક બનશે...)

### 💥 અર્થક્રિયાર્થીની પ્રવૃત્તિમાં પણ કારણલિંગક અનુમાન 🕸

(૨૫૮) પૂર્વપક્ષમાં બીજું તમે જે કહ્યું હતું કે - "અને આ રીતે તો, અર્થક્રિયાના અર્થી પ્રમાતાની પણ, અવિરુદ્ધપણે પ્રવૃત્તિ થઈ શકશે. કારણ એ કે, પ્રતિબંધક ન હોય તો અગ્નિપ્રતિભાસ અહીં દાહ-પાકાદિ નિર્ભાસનું કારણ બનશે જ અને એવું વિચારી, દાહ-પાકાદિનો અર્થી પ્રમાતા, અચૂક તે વિશે પ્રવૃત્તિ કરશે…" - તે બધું પણ માત્ર બોલવા પૂરતું છે, અર્થાત્ નિરર્થક છે. કારણ કે ઉપર કહ્યા મુજબ, કારણ દ્વારા કાર્યનાં અનુમાન વિના, અર્થક્રિયાના અર્થી પુરુષની પ્રવૃત્તિ જ ન થાય.

(ભાવાર્થ એ કે, અિનિનિર્ભાસ, દાહ-પાકાદિ નિર્ભાસનું કારણ છે, એટલે ભવિષ્યમાં અહીં અવશ્ય દાહ-પાકાદિ નિર્ભાસ થશે, એવું પ્રમાતા વિચારે છે… હવે અહીં કારણરૂપ અગ્નિનિર્ભાસના આધારે જ કાર્યરૂપ દાહ-પાકાદિ નિર્ભાસનું અનુમાન થયું, એટલે આ અનુમાન તો, કારણથી જ કાર્યનું અનુમાન થયું કહેવાય, નહીંતર તો પ્રમાતાની પૂર્વોક્ત વિચાર દ્વારા પ્રવૃત્તિ જ નહીં થાય…)

१. द्रष्टव्यं १०९३तमं पृष्ठम् । २. 'प्रवृत्तिरित्यपि' इति ड-पाटः । ३. १०९३तमे पृष्ठे प्रोक्तम् ।

(२५९) तथा कार्यानुमानसिद्धौ च तदनन्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरूपस्य तत एवानुमानप्रसङ्गः, प्रस्तुतधूमप्रतिभासहेतोस्तद्योग्यताया अपि भावात्, (२६०) अभावे तद्भावविरोधात् सन्तानोच्छेदापत्तेः, तदभ्युपगमे च प्रतीतिबाधा । (२६१) न तत्रार्थिता-

सत्यां तदनन्तरप्रतिभासस्यापि-अग्निप्रतिभासार्नन्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरूपस्य चित्रस्य तत एव, धूमप्रतिभासादिति प्रक्रमः । किमित्याह-अनुमानप्रसङ्गः । कथमित्याह-प्रस्तुतधूमप्रतिभासहेतोः प्रतिभासान्तरस्य तद्योग्यताया अपि-जलौदनादिरूपप्रतिभास-योग्यताया अपि भावात् । तदभावेऽग्निप्रतिभासानन्तरं कथं क्वचिज्जलौदनादिप्रतिभास इति भावनीयम् । अत एवाह-अभावे तद्भावविरोधात् अभावेऽधिकृतयोग्यताया तद्भावविरोधात्-

**♦......** અનેકાંતરિશ **♦......** 

## 🕸 ધૂમપ્રતિભાસથી જલાદિનિર્ભાસનાં અનુમાનનું આપાદન 🕸

(૨૫૯) એ રીતે જો કારણથી કાર્યનું અનુમાન સિદ્ધ થઈ જાય, તો અગ્નિપ્રતિભાસ પછી જે જુદા જુદા જલ-ઓદન (=ભાત) આદિ નિર્ભાસો થાય છે, તે બધા નિર્ભાસનું પણ, ધૂમપ્રતિભાસથી જ અનુમાન થવાનો પ્રસંગ આવશે !

(અર્થાત્ ધૂમપ્રતિભાસથી માત્ર અગ્નિનિર્ભાસ નહીં, પણ જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસો પણ જણાવા લાગશે.)

તેનું કારણ એ કે, ધૂમપ્રતિભાસનું કારણ જે અધિકૃતપ્રતિભાસ (=અનિગ્નિનિર્ભાસ); તેમાં પરંપરાએ જલ-ઓદનાદિરૂપ પ્રતિભાસને ઉત્પન્ન કરવાની યોગ્યતા પણ રહેલી જ છે (એટલે ધૂમપ્રતિભાસથી જયારે અનિગ્નિનિર્ભાસ જણાય, ત્યારે તેમાં રહેલી જલાદિનિર્ભાસજનનયોગ્યતા પણ જણાય અને તે યોગ્યતાના આધારે તેના સંબંધિભૂત જલાદિનિર્ભાસ પણ જણાય જ… ફલતઃ ધૂમનિર્ભાસથી જલાદિનિર્ભાસનું અનુમાન થાય જ.)

અને તે અનગ્નિનિર્ભાસમાં, જલાદિનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાની યોગ્યતા માનવી જ રહી... જો યોગ્યતા ન હોય, તો તેના દ્વારા અગ્નિનિર્ભાસ પછી પરંપરાએ ક્યાંક જે જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસો થાય છે, તે શી રીતે થઈ શકશે... (તેના દ્વારા પરંપરાએ પણ તેઓની ઉત્પત્તિ ત્યારે જ થાય કે જયારે તેમાં તેઓને ઉત્પત્ન કરવાની યોગ્યતા હોય...)

(૨૬૦) આ જ વાત ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે -

(अभावे तद्भावविरोधात्) જો અનગ્નિનિર્ભાસમાં જલાદિનિર્ભાસજનનયોગ્યતા ન હોય, તો પરંપરાએ પણ જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસ થઈ શકશે નહીં.

१. पूर्वमुद्रिते 'भासान्तर' इत्यशुद्धः पाठः । २. 'भासादिति प्रति प्रक्रमः' इति ड-पाठः ।

# दय इत्यप्रसङ्ग इति चेत्, वस्तुस्थितिस्तावदेवम्, अर्थितादयस्त्वितरत्रापि चिन्त्याः,

...... 💠 व्याख्या 🂠 ....

जलौदनादिरूपप्रतिभासविरोधात् तथा सन्तानोच्छेदापत्तेः अपराभावेन अभ्युपगमे च सन्तानो-च्छेदस्य प्रतीतिबाधा । तदूर्ध्वमिप जलौदनादिरूपप्रतिभासप्रतीतेः । न तत्रेत्यादि । न तत्र-जलौदनादिरूपे प्रतिभासान्तरे अर्थितादय इति कृत्वा अप्रसङ्गः । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-

## 

અને એ રીતે જલ-ઓદનાદિ પ્રતિભાસનો અભાવ થવાથી તો, સંતાનનો≔જ્ઞાનપરંપરાનો ઉચ્છેદ થઈ જશે ! (અભિપ્રાય એ કે, જો ધૂમપ્રતિભાસના કારણરૂપ અનગ્નિનિર્ભાસમાં, પરંપરાએ પણ જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરવાની યોગ્યતા નહીં હોય, તો પોતાની જ્ઞાનપરંપરામાં આગળ જલાદિ નિર્ભાસો નહીં થાય અને એટલે તો પોતાની જ્ઞાનપરંપરાનો ઉચ્છેદ થઈ જશે, કારણ કે જ્ઞાનપરંપરામાં થનારા પ્રતિભાસો તો મૂલતઃ ઉચ્છિન્ન થઈ ગયા અને નવા તો કોઈ નિર્ભાસો હવે થશે નહીં.)

**બૌદ્ધ**: (अभ्युपगमे च) અનગ્નિનિર્ભાસની જ્ઞાનપરંપરાનો ઉચ્છેદ થાય (અર્થાત્ ભવિષ્યમાં જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસો ન થાય) એ તો અમને ઇષ્ટ જ છે, અર્થાત્ એવું તો અમે માનીએ જ છીએ...

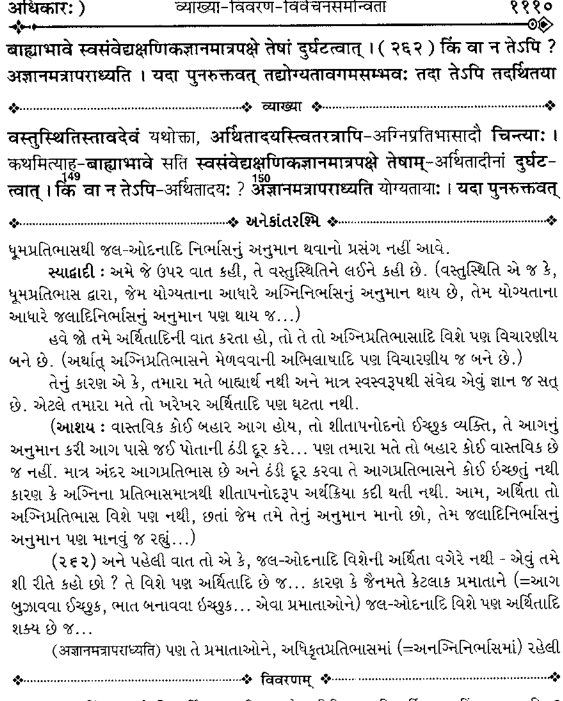
સ્યાદાદી: પણ તેવું માનવામાં તો પ્રતીતિનો બાધ છે, કારણ કે આગળ-આગળ જલ-ઓદનાદિ પ્રતિભાસની પ્રતીતિ સ્પષ્ટપણે થાય છે. (આશય એ કે, આગ લાગી ગઈ હોય, તો કોઈક પ્રમાતાને, તેને બુઝાવવા પાણી લાવવાનો વિચાર આવે છે... કોઈક પ્રમાતાને ચૂલા પર આગ દેખી, ભાત બનાવવાનો વિચાર આવે છે... આમ, અગ્નિનિર્ભાસ પછી પરંપરાએ જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસો પણ પ્રતીતિસિદ્ધ જ છે) હવે જો તમે અધિકૃત અનગ્નિનિર્ભાસમાં તેવી યોગ્યતા ન માનો અને જલાદિ નિર્ભાસરૂપ જ્ઞાનપરંપરાનો ઉચ્છેદ માનો, તો તેમાં પ્રતીતિબાધ સ્પષ્ટ છે.

(२**६૧) બૌદ્ધ**ઃ જે વિશે અર્થિતાદિ હોય તેનું જ અનુમાન કરાય છે (અર્થાત્ જે વસ્તુને મેળવવાની અભિલાષા હોય, તેનું જ અનુમાન કરાય છે.. તેમ અનુમાન કરવાના બીજા પણ પ્રયોજનો સમજવા.) હવે જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસો વિશે તો કોઈને અર્થિતાદિ નથી, એટલે (अप्रसङ्ग=)

ф......ф.....ф....

148. अपराभावेनेति । अपरस्य-जलौदनादेः प्रतिभासस्याभावेन । अयमभिप्रायः-यदि धूमप्रति-भासकारणस्यानग्निनिर्भासस्य परंपरया जलौदनादिप्रतिभासजननयोग्यता न स्यात्, तदा संतानोच्छेदः स्यात्, प्रतिभासानां निर्मूलोच्छिन्नत्वात् ॥

१. पूर्वमुद्रिते 'न' इति न विद्यते, अत्र D-प्रतानुसारेण विन्यासः । २. पूर्वमुद्रिते इत आरभ्य द्वे पङ्क्ती विलुसे, अत्र तु N-प्रतेन पूर्तिः कृता ।



149. किं वा न तेडिप-अर्थितादय इति । जलौदनादिविषया अपि अर्थितादयः किं वा न भवन्ति ? भवन्त्येव जैनमते कस्यचित् प्रमातुरित्यर्थः ॥ यतः 150. अज्ञानमत्रापराध्यति योग्यताया इति । अज्ञातायां हि आद्यविज्ञानक्षणस्य योग्यतायामर्थितादयो जलादिगोचरा न भवन्ति ॥

१. पूर्वमुद्रिते 'विज्ञानलक्षणस्य' इत्यशुद्धपाठः । २. 'मर्थितायामर्थितादयो' इति ख-पाठः ।

अनेकान्तज्ञयपताका 8888 ◈္ पुंसामयत्नोपनता इति प्रवर्तन्त एव, सातबहुलत्वाल्लोकस्य । ( २६३ ) न च कारणात् तद्योग्यतावगमसम्भवस्तदा तेऽपि-अर्थितादयः तदिर्थितया कारणेन पुरसामयत्नोपनता इति कृत्वा प्रवर्तन्त एव । कृत इत्याह-सातबहुलत्वात्-सुखबहुलत्वात् कारणात् लोकस्य । तथाहि-प्रासिङ्गकमिथत्वं भवत्यपरसम्पादनादि च इति । **एवं चे**त्यादि । एवं च कृत्वा **सैर्व-**······ 💠 અને કાંતરશ્મિ 🍲 ····· 💠 જલાદિજનનયોગ્યતા જણાઈ નથી. એટલે જ તેઓને જલાદિ વગેરેની અર્થિતા થતી નથી. (બાકી જો યોગ્યતા જણાઈ જાય, તો તે લોકો તો જલાદિના અર્થી છે જ અને તેથી તો તેઓ તે વિશે પ્રવૃત્તિ પણ કરશે જ…) માત્ર અહીં યોગ્યતાનું અજ્ઞાન જ અપરાધરૂપ છે, જેથી અર્થિતા નથી.

(यदा पुन:...) જયારે વળી ઉપર કહ્યા પ્રમાણે જલાદિપ્રતિભાસજનનયોગ્યતાનું જ્ઞાન થઈ જશે. ત્યારે તો તે પુરુષોને જલાદિની ઈચ્છા પણ થશે. કારણ કે લોક તો સુખબહુલ છે.

ભાવાર્થ: લોક તો સુખબહુલ છે. એટલે જે વસ્તુ તેમને અભિપ્રેત હોય, તેને મેળવવાની ઝંખના તેમને હોય જ… હવે પુરુષોને જયારે જણાશે કે આમાં તો જલાદિપ્રતિભાસને ઉત્પન્ત કરવાની યોગ્યતા રહેલી છે, ત્યારે તો તે પુરુષને સહજ જ, તેનાથી ઉત્પન્ન થનાર જલાદિને મેળવવાની ઝંખના થશે અને તેથી તે પુરુષ તે વિશે પ્રવૃત્તિ પણ કરશે જ...

(એટલે અર્થિતા વગેરે જલ-ઓદનાદિ વિશે પણ સિદ્ધ જ છે અને એટલે ધુમથી તેમનું અનુમાન પણ સંગત જ છે...)

(વ્યાખ્યામાં મૂકેલ 'प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवत्यपरसम्पादनादि च' - પંક્તિનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે (- 63

अन्वयः अर्थित्वं अपरसम्पादनादि च प्रासङ्घिकं भवति ।

ભાવાર્થ : પ્રમાતા, મુખ્યરૂપે તો અગ્નિનો જ અર્થી છે. હવે તે પ્રમાતાનું જે જલ-ઓદનાદિ વિશેનું અર્થીપણું છે, તે પ્રાસંગિક (અગ્નિના પ્રસંગે ગૌણરૂપે થનારું) સમજવું… અને વળી તે જ પ્રમાતાનું, જે જલ-ઓદનાદિનું સંપાદન કરવું, પાસે લાવવું, થાળ મૂકવી (અથવા થાળમાં ઓદનાદિ મૂકવા), થાળને ચૂલા પર ચઢાવવી... તે બધું કાર્ય પણ પ્રાસંગિક સમજવું...

······◆ विवरणम् **∻**······•

151. त**र्दाधत**येति । जलौदनार्दार्थतया ।।

152. प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवत्यपरसम्पादनादि चेति । अर्थित्वं प्रासङ्गिकं भवति, अपरसम्पादनादि च प्रासङ्गिकं भवतीत्यर्थः । तत्र पाँवकार्थिनः प्रमातुः जलौदनादिविषयमर्थित्वं प्रासङ्गिकं तथा तस्यैवापरस्य जलौदनादेर्यत् सम्पादनादिनिकटीकरणस्थालीनिक्षेपचूलीमस्तकारोपणादि तदपि प्रासद्भिकम् । पाचके

१. 'पुंसापघन्नोपनता' इति क-पाठः । २. पूर्वमुद्रिते 'नर्थितया' इत्यशुद्धः पाठः । ३. 'पावकार्थितः' इति क-पाठ: ।

# कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव, प्रतिपच्चन्द्रेण पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वजासनाद्

**♦** અનેકાંતરિશે **♦** 

(કોઈક હસ્તપ્રતમાં 'प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवति अपरसम्पादनादेव' આવો પાઠ છે. તેનો અર્થ આ પ્રમાણે કરવો -)

શબ્દાર્થ: જલાદિ વિશેનું અર્થીપણું તે પ્રાસંગિક છે. કારણ કે અગ્નિ દ્વારા, શીત-અપનોદ સિવાય તે ઓદનાદિનું સંપાદન પણ પ્રસંગોપાતુ થઈ જાય છે.

(ભાવાર્થ એ કે, અગ્નિના ઈચ્છુક વ્યક્તિનું જલાદિ વિશેનું અર્થીપણું પ્રાસંગિક સમજવું - મુખ્ય તો તેને અગ્નિ સાથે પ્રયોજન છે, પણ તે અગ્નિ દ્વારા ઠંડી તો દૂર થાય જ, તે ઉપરાંત ઓદનાદિનું સંપાદન પણ થાય છે.)

આ પાઠમાં, જલાદિ વિશેનું અર્થીપણું પ્રાસંિગક કેમ છે ? એના સમાધાનમાં 'अपरसम्पादनादेव' એ હેતુ મૂકેલ છે - એમ સમજવું.

હવે મૂળ વાત પર આવીએ -

તેથી અર્થિતાદિ જલ-ઓદનાદિ વિશે પણ સિદ્ધ જ છે. એટલે ધૂમપ્રતિભાસ દ્વારા, અનગ્નિનિર્ભાસમાં રહેલી યોગ્યતાનું અનુમાન થાય અને એ યોગ્યતાના આધારે અગ્નિ જલ-ઓદનાદિ નિર્ભાસનું અનુમાન થાય (અને આ અનુમાન તો, કારણ દ્વારા કાર્યનાં અનુમાનરૂપ કહેવાય..)

નિષ્કર્ષ: તેથી તમારે કારણ દ્વારા કાર્યનું અનુમાન માનવું જ રહ્યું.

### 🗰 डारशथी डार्यनुं अनुभान युड्तिसंगत 🕸

(૨૬૩) વળી, કારણ દ્વારા કાર્યનું અનુમાન યુક્તિસંગત નથી - એવું નથી, અર્થાત્ યુક્તિસંગત જ છે. કારણ કે એકમના ચન્દ્રથી પૂનમના ચન્દ્રનું અનુમાન સિદ્ધ જ છે. એકમનો ચન્દ્ર જ, આગળ જઈને પૂનમનો ચન્દ્ર બને છે. એટલે એકમનો ચન્દ્ર કારણ અને ભવિષ્યમાં થનાર પૂનમનો ચન્દ્ર કાર્ય.

ф
 ф

समासादिते सित सर्वमेतत् प्रसङ्गत् एव सिध्यतीति भावः ।। क्वचित् अपरसम्पादनादेवेति पाठो दृश्यते । तत्र प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवतीति सामाध्ये७यं हेतुरुपन्यस्तः । अस्य चायमर्थः-पावकार्थिनः प्रमातुः जलौदनादि-विषयमर्थित्वं प्रासङ्गिकं भवति, पावकेन शीतापनोदव्यतिरिक्तस्यापरस्याप्योदनादेः सम्पादनात् ।।

अत्रान्तरे वृत्तिकृता सूत्रखण्डमेकं न व्याख्यातम् । तच्च केषुचिदेव सूत्रपुस्तकेषु दृश्यते यथा 153. न च कारणात् कार्यानुमानमिप न युक्तियुक्तमेव, प्रतिपञ्चन्द्रेण पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वज्रासनाद् विशिष्टज्ञानानुमानवद् व्यभिचारासम्भवादिति । अथास्यार्थः किञ्चित् प्रतार्यते । परो हि आचार्येण कारणात् कार्यानुमाने प्रसञ्जिते तन्निराकरणं कृतवान् । तद्रूषणाय च सूरिराह-न च-नैव कारणात् कार्यानुमानमिप न युक्तियुक्तमेव । कुत इत्याह-प्रतिपच्चन्द्रेण-लोकप्रतीतेन पौर्णिमाचन्द्रस्य-लोकप्रतीतस्यैव

१. 'पौर्णिमा॰' इति ग-पाठः । २. 'सोध्योयं हेतु॰' इति ख-पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'सध्येऽयं' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण । ४. 'प्रतायते' इति क-पाठः । ५. पूर्वमुद्रिते 'पूर्णिमा॰' इति पाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण ।

**શંકા :** કારણ હોવા છતાં કાર્ય ન થાય તેવું બને. (જેમ મેઘ હોવા છતાં ક્યારેક વૃષ્ટિ ન પણ થાય) એટલે કારણથી કાર્યાનુમાનમાં વ્યભિચાર હોઈ શકે ને ?

**સમાધાન :** ના, એવું નથી, કારણ કે જેમ વજાસનથી વિશિષ્ટ જ્ઞાનનાં અનુમાનમાં કોઈ વ્યભિચાર નથી, તેમ અહીં પણ કોઈ વ્યભિચાર નથી.

(અભિપ્રાય એ કે, વજાસન પ્રકર્ષ-અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે, ત્યારે નિયમા દિવ્યજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે, એવો તમારો સિદ્ધાંત છે. તો અહીં, વજાસનથી દિવ્યજ્ઞાનનું અનુમાન કરવામાં જેમ કોઈ વ્યભિચાર નથી, તેમ એકમના ચન્દ્રથી પૂનમના ચન્દ્રનું અનુમાન કરવામાં પણ કોઈ વ્યભિચાર નથી.)

એટલે કારણથી કાર્યનું અનુમાન યુક્તિસંગત જ છે.

ફલતાર્થ: યોગ્યતાના આધારે અનુમાન માનો તો ચતુર્થ લિંગની આપત્તિ અને ધૂમપ્રતિભાસ દ્વારા તે યોગ્યતાનું અનુમાન અને પછી અગ્નિપ્રતિભાસાદિનું અનુમાન... તે બધું પ્રતીતિથી બાધિત માનવું પડે છે... અને એટલે જો યોગ્યતાનું અનુમાન નહીં માનો, તો તો (પૂર્વોક્ત રીતે) ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન જ અસંગત થશે... (અર્થાત્ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા જ અસંગત થશે.)

આમ, તમારા મતે બધું જ અસમંજસ થઈ જાય છે (આશય એ કે, બાહ્યાર્થનાં અસ્તિત્વને સિદ્ધ કરનાર બધું અમે પહેલા કહી જ દીધું અને તમારો જે જ્ઞાનાદ્વૈતસંબધી અભ્યુપગમ છે, તે તો

♣ विवरणम् ♦ विवरणम् ♦ अनुमानसिद्धेः कारणात् । अनुमौयते हि प्रतिपच्चन्द्राद् भिष्यम् पौर्णिमाशशधर इति । न च वाच्यं व्यभिचारोऽत्र भिषयति, यतो वजासनात्-प्रधानाद् योगिप्रतीतदासनिवशेषात् सकाशाद् विशिष्टज्ञानां-नुमानवद्-दिव्यज्ञानानुमान इव व्यभिचारस्यासम्भवात् । अयमभिप्रायः-वजासने प्रकर्षप्राप्ते सित नियमाद् दिव्यज्ञानमुत्पद्यत इति भवतां कृतान्तः । ततो यथा वजासनादनुमीयमाने दिव्यज्ञाने न व्यभिचारसम्भवः, एवं प्रतिपच्चन्द्राद् पौर्णिमाशशधरानुमानेऽपि व्यभिचारभाव एवेति ॥

154. सर्वमसमञ्जसिमिति । बाह्यार्थसद्भावसाधकिमदं सर्वमिप प्रागुक्तम्, अतो भवत्पक्षे सर्व-मसमञ्जसं प्राप्तम्, अभ्युपगमस्य व्यवहारेण बाधितत्वात् ॥

१. पूर्वमुद्रितेऽत्र पञ्चपङ्क्तयः पुनरुक्ताः सञ्जाताः । २. 'मीयते हि प्रतिपच्चन्द्राद्' इति डन्पाठः । ३. पूर्वमुद्रिते 'ज्ञानमनुमान॰' इति पाठः, अत्र N-प्रतानुसारेण । ४. पूर्वमुद्रिते 'अनुमीयमानेन व्यभि॰' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः कृता । ५. 'सर्वं समञ्जसं' इति क-पाठः ।

मेतत्। (२६४) बाह्यान्वियिचित्रवस्तुभावे चायमदोषः, लिङ्गप्रतिपत्तिकाले लिङ्गिन एव सत्त्वात्, (२६५) लिङ्गस्यापि वैशिष्ट्योपपत्तेः, अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि धूमे भावात्, तदाभासे चाभावात्, अन्यथा तत्तदनुपपत्तेः शक्रमूद्धिरिप्यग्नित्वप्रसङ्गादिति

भावे सित लिङ्गिन एव सत्त्वात् अन्वियत्वेन । तथा लिङ्गस्यापि-धूमादेः वैशिष्ट्योपपत्तेः । कथिमत्याह-अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि धूमे भावात् चित्रवस्तुभावेन, तदाभासे च-धूमाभासे च शक्रमूर्द्धादिप्रभवेऽभावात् अग्निजन्यस्वभावत्वस्य । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा- एवमनभ्युपगमे तत्तदनुपपत्तेः, तस्य-तदाभासस्य तदनुपपत्तेः-तदाभासत्वानुपपत्तेः अग्नि-

તેથી હે બૌદ્ધ ! અમે જે કહ્યું, તે બધું તમે એકદમ શાંતિથી વિચારો… (ખાલી કુતર્કના ફટાટોપ કરવા માત્રથી વ્યવસ્થા સંગત ન થઈ જાય…)

#### \* जाह्वार्थमते होघोनी निरुवङाशता \*

(૨૬૪) અન્વયી (=ઉત્તરોત્તર પર્યાયોમાં અનુગત) અને ચિત્ર (=અનેકસ્વભાવી) એવી બાહ્ય વસ્તુનું અસ્તિત્વ માનવામાં, પૂર્વોક્ત એકે દોષોનો અવકાશ નથી. તે આ રીતે -

તમારા મતે વિક્ષ-ધૂમ (સાથે ન હોવાથી) તે બેનું સાથે વ્યાપ્તિગ્રહણ થતું ન હતું, પણ અમારા મતે તે થઈ શકશે. તેનું કારણ એ કે, અમારા મતે કારણનો સર્વથા નાશ નથી થતો, પણ ઉત્તરોત્તર પર્યાયમાં અન્વયી (=અનુગત) રૂપે, પછી પણ કારણનું અસ્તિત્વ રહે છે.

એટલે જે વખતે ધૂમરૂપ લિંગનું ગ્રહણ થાય, તે વખતે વિક્રિટ્ય લિંગીનું સત્ત્વ પણ છે જ… તેથી અમારા મતે, વિક્ર-ધૂમનું સાથે વ્યાપ્તિગ્રહણ પણ સંગત જ છે.

(વળી તમારા મતે, અગ્નિજન્ય ધૂમ અને વલ્મીકજન્ય ધૂમાભાસ - તે બેમાં પણ ભેદ પડતો ન હતો, પણ અમારા મતે તો તે બેનો ભેદ પણ વાસ્તવિક રીતે ઘટે છે. તે આ પ્રમાણે -)

#### 🕸 धूम-धूमाભासनी व्यवस्था पण तर्ङसंगत 🕸

(૨૬૫) અમારા મતે, વિક્ષનાં લિંગરૂપ ધૂમની પણ વિશિષ્ટતા સંગત જ છે, કારણ કે અમે વસ્તુને ચિત્ર-અનેકસ્વભાવી માનીએ છીએ, એટલે ધૂમમાં ધૂમસ્વભાવની જેમ અગ્નિજન્યત્વસ્વભાવ પણ રહેલો જ છે.

હવે આ અગ્નિજન્યત્વસ્વભાવ, વલ્મીકજન્ય ધૂમાભાસમાં નથી (એટલે અગ્નિજન્ય ધૂમ અને વલ્મીકજન્ય ધૂમ બંનેનો તફાવત અને ધૂમ-ધૂમાભાસનો ભેદ, અમારા મતે નિર્બાધ ઘટે છે…)

પ્રશ્ન : (અન્યથા=) વલ્મીકજન્ય ધૂમમાં પણ અગ્નિજન્યત્વ સ્વભાવ માની લઈએ તો ?

ઉત્તર : તો તો તે (ધૂમાભાસરૂપ) ધૂમની ધૂમાભાસરૂપતા જ સંગત થશે નહીં. કારણ કે વિક્રજન્ય ધૂમની જેમ, તેમાં પણ અગ્નિજન્યત્વસ્વભાવ રહેલો જ છે. (અને એટલે તો તે પણ વાસ્તવિક ધૂમ જ

પ્રશ્ન : વલ્મીકજન્ય ધૂમ ધૂમાભાસ ન રહે, અર્થાત્ વાસ્તવિક ધૂમ બને, તો તેમાં વાંધો શું ? ઉત્તર : અરે ! તો તો તે વલ્મીક પણ અગ્નિ હોવાનો પ્રસંગ આવશે ! કારણ કે તે વલ્મીક, અગ્નિજન્યસ્વભાવી ધૂમનો જનક છે. એટલે તાદેશ ધૂમજન્યસ્વભાવને લઈને વલ્મીક પણ અગ્નિરૂપ જ ફલિત થયો... પણ રાફડો તે અગ્નિ નથી. એટલે માનવું જ રહ્યું કે, અગ્નિજન્યસ્વભાવ માત્ર અગ્નિજન્ય ધૂમમાં જ છે, વલ્મીકજન્ય ધૂમમાં નહીં. આવું હોવાથી, લિંગરૂપ ધૂમની ચિત્ર-અનેકસ્વભાવતા ફલિત થશે (ધૂમસ્વભાવ, ધૂમપ્રતિભાસ-જનનસ્વભાવ, અગ્નિજન્યત્વસ્વભાવ... એમ જુદા જુદા અનેક સ્વભાવ સિદ્ધ થશે...)

(૨૬૬) તેથી ચિત્રસ્વભાવતા સિદ્ધ કરવા જ, ગ્રંથકારશ્રી એક યુક્તિ આપે છે -ધૂમમાં, જેમ ધૂમપ્રતિભાસજનન (=ધૂમજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવાનો) સ્વભાવ છે, તેમ બીજો કોઈ અધિક સ્વભાવ પણ હોવો જ જોઈએ (માત્ર ધૂમપ્રતિભાસજનનસ્વભાવ જ નહીં...)

(અન્યથા=) જો લિંગરૂપ ધૂમમાં બીજો કોઈ અધિક સ્વભાવ નહીં માનો, તો, તેનાથી (=લિંગરૂપ ધૂમથી) ઉત્પન્ન થનાર ધૂમપ્રતિભાસ અને વલ્મીકજન્ય ધૂમાભાસથી ઉત્પન્ન થનાર ધૂમપ્રતિભાસ - તે બે ધૂમપ્રતિભાસમાં કોઈ વિશેષ (=ભેદ) જ નહીં રહે. કારણ કે તે બંને પ્રતિભાસની ઉત્પત્તિ ધૂમમાત્રથી થયેલ છે.

(જો લિંગરૂપ ધૂમને ચિત્રસ્વભાવી માનીએ, તો આ દોષ ન રહે, કારણ કે ચિત્રસ્વભાવ હોવાથી, વલ્મીકજન્ય ધૂમથી આ ધૂમનો ભેદ પડે અને તો તે બે જુદા જુદા ધૂમથી થનાર પ્રતિભાસ પણ જુદા જુદા સંગત થઈ શકે. પણ તમે તો ચિત્રસ્વભાવ ન માન્યો હોવાથી, બંને ધૂમ સરખા થશે અને તો તેમનાથી થનાર પ્રતિભાસ પણ સરખા માનવા પડશે…)

પ્રશ્ન : વિક્તજન્ય ધૂમ અને વલ્મીકજન્ય ધૂમ - તે બંને ધૂમથી થનાર પ્રતિભાસ અવિશેષ (=સમાન) થાય તો વાંધો શું ?

ઉત્તર: તો તો, વિક્તજન્ય ધૂમનો ધૂમરૂપે અને વલ્મીકજન્ય ધૂમનો ધૂમાભાસરૂપે - એમ જે જુદા જુદારૂપે ધૂમ-ધૂમાભાસનો પ્રતિભાસ (=અવસાય=બોધ) થાય છે, તે સંગત થશે નહીં. (કારણ કે તમે તો બંનેથી થનાર પ્રતિભાસને અવિશેષ માની લીધા…)

अधिकार: ) १११६ ( २६७ ) अस्ति चायमाविद्वदङ्गनादिसिद्धेः विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनाच्य । बाह्यार्थगोचर:, ( २६८ ) स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्वभावत्वेन च तच्चित्रता-तत्तदाभासावसायाभावः-धूमधूमाभासावसायाभाव इति । अस्ति चायं-तत्तदाभासावसायः आविद्रदङ्गनादिसिद्धेः तथाप्रतीतेः विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनाच्च । अयं बाह्यार्थ-गोचरस्तिथाप्रतीतेरेव । तथा स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्वभावत्वेन च हेतुना તેથી ધુમ-ધુમાભાસનો બોધ જુદા જુદા રૂપે ઘટાડવા, ધૂમને ચિત્રસ્વભાવી માનવો જ રહ્યો અને તેથી તો અનેકસ્વભાવી બાહ્યાર્થ સિદ્ધ થશે જ. (હવે કોઈ કહે કે, તમે ધૂમ-ધૂમાભાસના બોધને લઈને તેની ચિત્રસ્વભાવિતા સિદ્ધ કરી, પણ

વાસ્તવમાં ધૂમ-ધૂમાભાસરૂપે બોધ છે જ નહીં... પણ ગ્રંથકારશ્રી તેનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી, અનેકસ્વભાવી અનુગત એવો બાહ્યાર્થ સાબિત કરશે. તે હવે જોઈએ -)

(૨૬૭) આ ધૂમ અને ધૂમાભાસરૂપે થનારો બોધ છે તો ખરો જ, કારણ કે વિદ્વાનથી લઈને અંગના સુધીના તમામ જીવોને તે પ્રતીતિસિદ્ધ છે (તેવા બોધની તમામને પ્રતીતિ થાય છે…) અને વળી (विच्छिन=) જુદા જુદા ધુમ-ધુમાભાસને ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવવાળા સંવેદનનો સ્પષ્ટ અનુભવ (=વેદન) થાય છે.

એટલે, ધુમ-ધુમાભાસરૂપે થનારા બોધનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું...

અને તે બોધ પણ બાહ્યાર્થગોચર (બાહ્યાર્થને વિષય કરનાર) જ માનવો જોઈએ, કારણ કે તેવી જ દરેકને પ્રતીતિ થાય છે. (આશય એ કે. લોકમાં વિક્ષથી ઉત્પન્ન થયેલ ધૂમરૂપ બાહ્યાર્થ ધૂમ તરીકે અને વલ્મીકથી ઉત્પન્ન થયેલ બાહ્યાર્થ ધૂમાભાસ તરીકે જણાય છે. આમ તેવો બોધ, બાહ્યાર્થને વિષય કરતો જ અનુભવાય છે…)

(આ કથનથી ગ્રંથકારશ્રીએ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ કરી, પૂર્વકથનથી તેની ચિત્રસ્વભાવતા સિદ્ધ કરી અને હવેનાં કથનથી તેની અનુગતરૂપતા સિદ્ધ કરે છે.)

(૨૬૮) પ્રશ્ન : ધૂમ-ધૂમાભાસનો બોધ, વસ્તુવિષયક ભલે સિદ્ધ થાય, પણ તેને વસ્તુના અન્વયને અનુસરનારો શા માટે માનવો ?

ф......
 ф.....

155. तथाप्रतीतेरेवेति । प्रतीयते हि लोंके बाह्यार्थरूपोञ्ग्नेर्जातो धूमो धूमत्वेन, वल्मीकोद्भवस्तु धुमाभासत्वेन ॥ भवत् नाम बाह्यार्थगोचरस्तत्तदाभासावसायः, परं वस्त्वन्वयानुसारी न भविष्यतीत्याह-156. तथा स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्वभावत्वेन च हेतुना तच्चित्रतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वया-

१. 'संवेदनाच्च' इति ग-पाठः । २. 'भावत्वे च तच्चित्रः' इति ग-पाठः । ३. 'लोके बाह्यार्थसद्भावसाधकिमदं सर्वमिप प्रागुक्तम्, अतो भवत्पक्षे स तिच्चत्रतापत्या' इति ख-पाटः ।

**⋘⊙**-पत्त्या वस्त्वन्वयानुसारी फलवान् चित्रक्षयोपशमसम्भूतचित्रज्ञानसंवेद्य इति परि-भाव्यतामेतत् ॥ व्याख्या �------तच्चित्रतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वयानुसारी फलवान् तदुभयभावत एव चित्रक्षयोपशम-सम्भृतचित्रज्ञानसंवेद्य इति परिभाव्यतामेतत् सर्वमेवेति ॥ ઉત્તર : જુઓ, ધુમાદિ વસ્તુઓ જ પોતાના કાર્યમાં અન્વય પામનારી છે એટલે ધૂમમાં અગ્નિજન્યત્વનો બોધ એ જ તે બોધનું અન્વયાનુસારિત્વ છે. અન્વયાનુસારી પૂર્વે કહ્યું છે, તે અન્વય સિદ્ધ કરે છે. તો હવે ધૂમાદિ વસ્તુઓ અન્વય પામનારી શી રીતે ? તે આપણે જોઈએ -ધૂમાદિનો, પોતાનો કથંચિત નાશ અને કાર્યોત્પાદ કરવાનો એક સ્વભાવ છે. (**આશય** એ કે, ધૂમાદિ વસ્તુ પોતાને નિવૃત્ત કરે છે અને કાર્યને ઉત્પન્ન કરે છે) એટલે તેની ચિત્રતા (=ચિત્ર-અનેકસ્વભાવતા) છે. આવી ચિત્ર-અનેકસ્વભાવી વસ્તુનું, કાર્યરૂપે પરિણમન (=અન્વય) સંગત જ છે. તેથી આવા ધૂમાદિને અનુસરનારો બોધ, વસ્તુના અન્વયને અનુસરનારો થાય જ. વળી, આ ધૂમ-ધૂમાભાસનો બોધ ફ્લવાન્ પણ છે, કારણ કે તે બોધના વિષયભૂત ધૂમ-ધૂમાભાસ બંનેનું અસ્તિત્વ છે. અને તે બોધ, ચિત્રક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલા ચિત્રજ્ઞાનથી સંવેદ્ય (=અનુભવ કરવા યોગ્ય) છે... (અર્થાત્ તેનો અનુભવ, ચિત્રક્ષયોપશમથી જન્ય ચિત્રજ્ઞાનથી થાય છે.) આ બધું તમે બરાબર વિચારો... આમ, અનુગત-ચિત્રસ્વભાવી બાહ્યાર્થને માનવાથી, ધૂમ-ધૂમાભાસનો વિશેષ પણ સંગત થઈ જાય. (એટલે બાહ્યાર્થમતે કોઈ દોષોનો અવકાશ નથી.) **♦-------** विवरणम् **♦-------**नुसारीति । वस्तुन:-धूमादेरन्वय: कार्येऽनुगमो वा वस्त्वन्वयस्तमनुसरति-अनुयातीत्येवंशीलो वस्त्वन्वया-नुसारी तत्तदाभासावसाय: । वस्तूनामन्वयं साक्षात् कुर्वाणस्तत्तदाभासावसाय: प्रवर्तत इत्यर्थ: । कया यो वस्त्वन्वय इत्याह-तच्चित्रतापत्त्या तस्य-वस्तुनश्चित्रतापत्त्या कारणेन एषा७पि कृत इत्याह-स्वनिवृत्तिश्च-आत्मनः कथञ्चिन्नाशः अपरोत्पत्तिश्च-कार्योत्पाद एतल्लक्षणं येद् द्वयं तन्निष्पादन एकः स्वभावो तत् तथा

स्वभावत्वाच्वास्यान्वयः, तदन्वयं च तत्तदाभासावसायोअनुसरतीति ॥

तस्य भावः-तत्त्वं तेन हेतुना । इदमुक्तं भवति-धूमादिवस्त्वात्मानं निवर्त्तयति कार्यं च जनयतीति चित्र-

१. 'यत(?)द्वयं' इति ख-पाठ: । २. 'एतत् तदाभासावसायात् तथा तस्य' इति ख-पाठ: ।

(२६९) आह-एवमपि तत्तदाभासिवशेषो दुष्परिज्ञान एव, उभयत्र धूमवेदनात् । उच्यते-अस्ति तावदसौ, परिज्ञाने तु यत्नः कार्यो न अविवेचितं लिङ्गं लिङ्गिनं गमयित, न चायमसम्भवीति, कार्यकारणभावस्य सर्वत्र नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः । एवमपि नो दोषाभाव एव, अनग्नेर्धूमवद्थूमाद् धूमज्ञानाविरोधादिति ॥

**♦** 

आह-एवमपि-यथोक्तं भवता तथापि तत्तदाभासिवशेषः-धूमधूमाभासिवशेषो दुष्परि-ज्ञान एव । कुत इत्याह-उभयत्र-तत्तदाभासे धूमवेदनात् । उच्यतेऽत्र समाधिः-अस्ति ताव-दसौ-तत्तदाभासिवशेषः परिज्ञाने तु यत्नः कार्यो भवता । किमित्यत आह-नाविवेचितं लिङ्गं लिङ्गिनं गमयित । न चायमसम्भवी परिज्ञानयतः । कथिमित्याह-कार्यकारणभावस्य सर्वत्र नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः-कार्यकारणभावानुपपत्तेः । एवमि, तदनियतत्वेऽपीत्यर्थः,

------**> અ**નેકાંતરશ્મિ **----**

### 🕸 धूम-धूमाભासना विवेडनी हु:शड्यतानो निरास 🕸

(૨**૬૯) પૂર્વપક્ષ**: તમે ભલે કહો, પણ વાસ્તવમાં ધૂમ-ધૂમાભાસનો તફાવત જાણવો અત્યંત દુઃશક્ય છે. તેનું કારણ એ કે, વિક્ષજન્ય ધૂમ અને વલ્મીકજન્ય ધૂમાભાસ - તે બંનેમાં ધૂમનો અનુભવ થાય છે. (આમ, એક સરખો અનુભવ થવાથી તેમનો તફાવત ન જ જણાય…)

ઉત્તરપક્ષ : ધૂમ-ધૂમાભાસનો તફાવત છે તો ખરો જ. (પણ તે ન જણાવાનું કારણ એ જ કે, આપણે પ્રયત્ન કરતા નથી.) તેથી પહેલા તમારે જાણવા માટે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. બાકી અવિવેચિત લિંગ (=િવશેષથી ગૃહીત ન કરેલ હેતુ) પોતાના સાધ્યનો ગમક બનતો નથી.

(આશય એ કે, વિક્તનું અનુમાન કરવું છે ? તો તમારે પહેલા ધૂમરૂપ હેતુને બરાબર જાણવો પડશે, અર્થાત્ ધૂમ છે કે ધૂમાભાસ ? એવો વિવેક કર્યા વિના વિક્ત-અનુમાન ન થાય.)

પૂર્વપક્ષ : પણ તે તફાવતને જાણવાનો પ્રયત્ન સંભવિત છે ?

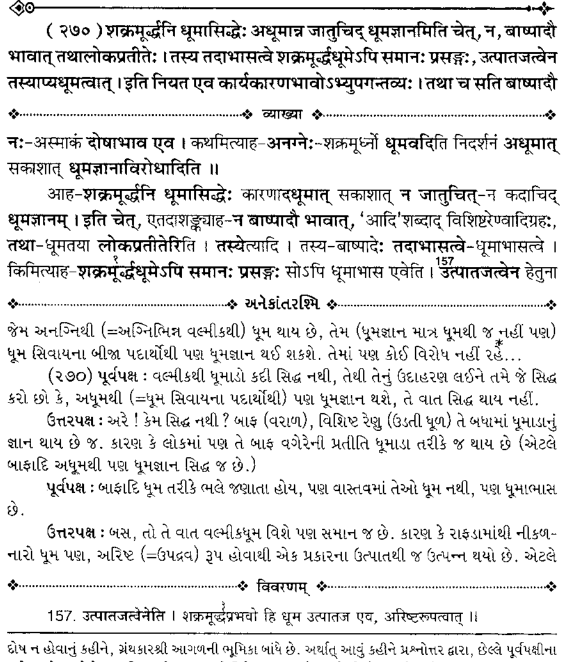
ઉત્તરપક્ષ: હા, જરૂર... જુઓ; (આ રીતે જાણવા પ્રયત્ન કરવો -) બધે ઠેકાણે કાર્ય-કારણભાવ નિયત જ હોય છે. (અન્યથા) નિયતતા વિના તે કાર્ય-કારણભાવ સંગત જ ન થાય. (આશય એ લાગે છે કે, કાર્યકારણભાવ સર્વત્ર નિયત છે. એટલે ધૂમ હોય તો અગ્નિ હોય જ. ધૂમાભાસ હોય ત્યાં ન હોય - એમ તેનો વિવેક કરી જ શકાય છે.)

પ્રશ્ન : (एवमિ ) કાર્ય-કારણભાવ અનિયત છે, એવું માનો તો ? (આશય એ છે કે, કાર્યકારણ અનિયત માનીને પણ વલ્મીકથી ધૂમની જ ઉત્પત્તિ માનીશું, ધૂમાભાસની નહીં અને તેથી ચિત્રતા પણ નહીં આવે…)

ઉત્તર : તો પણ અમને તો કોઈ જ દોષ નૈંથી. કારણ કે, કાર્ય-કારણભાવ નિયત ન હોવાથી,

💠 જો કે ગ્રંથકારશ્રી નિયત જ કાર્ય-કારણભાવ માને છે. એટલે અનિયત માનવામાં દોષ તો છે જ… પણ

१. 'दोषभावः' इति ग-पाठः ।



દોષ ન હોવાનું કહીને, ગ્રંથકારશ્રી આગળની ભૂમિકા બાંધે છે. અર્થાત્ આવું કહીને પ્રશ્નોત્તર દ્વારા, છેલ્લે પૂર્વપક્ષીના મુખે જ બોલાવશે કે વાસ્તવિક અને આભાસનો વિવેક શક્ય જ છે… એટલે દોષ ન હોવાની વાત અભ્યુપગમન્યાયથી સમજવી.

🗚 પ્રશ્ન ઃ ગ્રંથકારશ્રી અધૂમથી ધૂમનું જ્ઞાન શા માટે સિદ્ધ કરે છે ?

ઉત્તર : એટલા માટે કે જો તમે (=પૂર્વપક્ષી) વલ્મીકથી ધૂમોત્પત્તિ સિદ્ધ કરો છો, તો અમે ધૂમાભાસથી ધૂમજ્ઞાન સિદ્ધ કરશું, અર્થાત્ ધૂમ-ધૂમાભાસ બંનેથી ધૂમજ્ઞાન શક્ય છે અને તો ફરી તે બેની ચિત્રતા ઊભી જ રહેશે.

१. 'मूर्धे धूमेऽपि' इति ड-पाठ: । २. 'मूर्द्धप्रभावो' इति ख-पाठ: ।

तदितरविशेषपरिज्ञानवत् शक्रमूर्द्धधूमादाविप तत्सम्भवादुक्तदोषाभावः । इति बाह्यभाव एव ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्जेयभावे, उक्तवदयोगात् ॥

( २७१ ) एतेन स्वभावानुपलब्ध्योरिप ज्ञापकत्वं व्युदस्तम् । न हि स्वभावाख्य-

व्याख्या

तस्यापि-शक्रमूर्द्धजधूमस्य अधूमत्वात् । इति-एवं नियत एव कार्यकारणभावोऽभ्युप-गन्तव्यः । तथा च सति-एवं च सति बाष्पादौ तदितरिवशेषपिरज्ञानवत्-धूमेतरिवशेष-परिज्ञानवदिति निदर्शनम्, शक्रमूर्द्धधूमादाविष अधिकृते तत्सम्भवात्-तदितरिवशेषपरि-ज्ञानसम्भवात् । किमित्याह-उक्तदोषाभावः । इति-एवं बाह्यभाव एव सित ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्ज्ञेयभावे । कुत इत्याह-उक्तवदयोगात् अन्तर्ज्ञेयवादे ज्ञापकस्थितेरिति ॥

एतेन-अनन्तरोदितेन स्वभावानुपलब्ध्योरिप हेत्वोः ज्ञापकत्वं व्युदस्तम्-अपाकृतम्।

\* અને કાંતરશ્મિ \*

વાસ્તવમાં તે પણ ધૂમ નહીં, ધૂમાભાસ જ છે.

આવું હોવાથી, કાર્ય-કારણભાવ નિયત જ માનવો જોઈએ. (વિક્ષિથી જ ધૂમ થાય, તે સિવાયથી થનાર ધૂમાભાસ જ હોય… આ જ વાત જણાવે છે -)

આમ, કાર્ય-કારણભાવ નિયત હોવાથી, જેમ બાફ વગેરેમાં ધૂમથી ધૂમાભાસનો તફાવત સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે, તેમ પ્રસ્તુત વલ્મીકજન્ય ધૂમમાં પણ, ધૂમથી ધૂમાભાસનો તફાવત સ્પષ્ટપણે જણાઈ આવશે. તેથી તફાવત ન જણાવવાનો દોષ બિલકુલ રહેતો નથી. (આમ, બાહ્યાર્થમતે દોષોની નિરવકાશતા કહી.)

નિષ્કર્ષ: તેથી હે બૌદ્ધો! બાહ્યાર્થનું અસ્તિત્વ માનો, તો જ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત થાય. બાકી જો જ્ઞેય પદાર્થનું અંદર જ્ઞાનરૂપે જ અસ્તિત્વ માનો, અર્થાત્ જ્ઞાનાદ્વૈત માનો, તો પૂર્વે કહ્યા મુજબ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત થાય નહીં...

(બૌદ્ધો ત્રણ પ્રકારના હેતુ માને છે : (૧) કાર્ય, (૨) સ્વભાવ, અને (૩) અનુપલબ્ધિ… આમાંથી જ્ઞાનાદ્વૈતમતે કાર્યહેતુ જ્ઞાપક ન બને, એવું જજ્ઞાવ્યું… હવે ગ્રંથકારશ્રી, બીજા હેતુઓ પણ જ્ઞાપક ન બને - એવું જણાવવા કહે છે -)

(૨૭૧) ઉપરોક્ત કથનથી, સ્વભાવ અને અનુપલબ્ધિ હેતુની પણ જ્ઞાપકતાનો નિરાસ થાય

ф......
 ф.....

158. तदितरिवशेषपरिज्ञानसम्भवादिति । तस्माद्-धूमादितरस्य-धूमाभासस्य सम्बन्धिनो विशेषस्य यत् परिज्ञानं तस्य सम्भवात् ॥

159. बाह्यभाव एवेति । बाह्यार्थसद्भाव एवेत्यर्थः ॥

१. 'तदपरविशेषपरिज्ञानवत्' इति ड-पाटः ।

मपि लिङ्गमप्राप्तबिहःसत्ताकमद्वयबोधमात्रतया ज्ञापकत्वाय अलम्, ज्ञाप्यस्यातदा-त्मकत्वाच्च । न हि कृतकत्वादिज्ञानमनित्यत्वादिज्ञानात्मकम्, तथाऽननुभवात्, अनात्मभूतज्ञानान्तरगमकत्वे च स्वभावत्वहानिः । तद्धि कारणभूतं वा गम्येत कार्यभूतं

कथमित्याह-न हीत्यादि । न यस्मात् स्वभावाख्यमिष लिङ्गं कृतकत्वादिरूपमप्राप्तबिहः-सत्ताकमद्वयबोधमात्रतया कारणेन ज्ञापकत्वायालम्, ज्ञाप्यस्यातदात्मकत्वाच्च । एतदेवाह न हीत्यादिना । न हि कृतकत्वादिज्ञानं अनित्यत्वादिज्ञानात्मकम् । कथं नेत्याह-तथाऽ-ननुभवात्-कृतकत्वादिज्ञानस्यानित्यत्वादिज्ञानात्मकत्वेनाननुभवात् । अनात्मभूतज्ञानान्तर-गमकत्वे च कृतकत्वादिज्ञानस्य स्वभावत्वहानिः । तद्धीत्यादि । तद् यस्मादिनत्यत्वादिज्ञानं कारणभूतं वा गम्येत तेन कार्यभूतं वा । उभयथाऽपि-एवं न युक्तियुक्तं स्वभावत्वम् ।

**♦** અનેકાંતરિંમ **♦** 

છે (અર્થાત્, જ્ઞાનાદ્વૈતમતે, તે બે હેતુ પણ જ્ઞાપક બનતા નથી.) તે આ પ્રમાણે -

#### 🕸 સ્વભાવહેતુની જ્ઞાપક્તાનો નિરાસ 🕸

'अयं अनित्यः कृतकत्वात्' અર્થાત્ આ પદાર્થ અનિત્ય છે, કારણ કે તે ઉત્પન્ન કરાયેલ છે. અહીં કૃતકત્વ તે સ્વભાવહેતુ છે. પણ જ્ઞાનાદ્વૈતમતે આ હેતુ અનિત્યતાનો જ્ઞાપક બને નહીં. તે આ રીતે -

જ્ઞાનાદ્વેતમતે કૃતકત્વાદિરૂપ સ્વભાવહેતુ પણ બહાર સત્તાવાળો નથી (અર્થાત્ બાહ્ય તેનું અસ્તિત્વ નથી) પણ તે માત્ર શુદ્ધ-અદ્ધયબોધરૂપ છે અને તો તે અનિત્યતાને જણાવવા સમર્થ થાય નહીં, કારણ કે કૃતકત્વ તે અનિત્યત્વરૂપ નથી અને તો તે તેનો સ્વભાવહેતુ પણ ન જ બની શકે.

અને જ્ઞાપ્ય જે અનિત્યત્વાદિ જ્ઞાન છે, તે તદાત્મક (=જ્ઞાપકાત્મક) કૃતકત્વાદિ જ્ઞાનરૂપ નથી. તેનું કારણ એ કે, કૃતકત્વાદિ જ્ઞાનનો અનિત્યત્વાદિ જ્ઞાનરૂપે અનુભવ કદી થતો નથી (બંને જ્ઞાનનો અનુભવ જુદા જુદા રૂપે જ થાય છે.)

(આમ જો બંને જ્ઞાન જુદા હોય, તો કૃતકત્વજ્ઞાન અનિત્યત્વજ્ઞાનના સ્વભાવરૂપ શી રીતે કહેવાય ? અને તો તે સ્વભાવ હેતુ શી રીતે બને ?)

પ્રશ્ન : કૃતકત્વજ્ઞાનને, અનાત્મભૂત (=પોતાથી અભેદ ન પામેલા) પણ અનિત્યત્વજ્ઞાનનો ગમક માની લઈએ તો ? (અર્થાત્ તેના દ્વારા, ભિન્ન પણ અનિત્યત્વજ્ઞાનનું અનુમાન માની લઈએ તો ?)

ઉત્તર : તો તો કૃતકત્વાદિજ્ઞાનમાં સ્વભાવત્વ નહીં ઘટે. તેનું કારણ એ કે, અનિત્યત્વજ્ઞાન અનાત્મભૂત (=કૃતકત્વજ્ઞાનથી ભિન્નરૂપ) છે. એટલે કૃતકત્વજ્ઞાન દ્વારા, તે કાં'તો કારણ તરીકે જણાશે

१. 'अलं न हि ज्ञाप्य॰' इति क-पाठः ।

वेत्युभयथाऽपि न युक्तियुक्तं स्वभावत्वम्, नियमतो भेदात् । (२७२) एवं केवलभूतला-दिज्ञानादिप घटाभावज्ञानादौ योजना कार्या । इति लिङ्गान्तरत्वाभावो भवन्नीत्या, तत्त्वतस्तथाऽननुभूतेरिति । (२७३) एवं च यदिदमाशङ्क्य

व्याख्या 
 कुत इत्याह-नियमतः भेदादेनयोः । एवं केवलभूतलादिज्ञानादिष सकाशाद् घटाभावज्ञानादौ साध्ये योजना कार्या । इति-एवं लिङ्गान्तरत्वाभावो भवन्नीत्या-अद्वयबोधमात्रतया तत्त्वतः- परमार्थेन तथा-लिङ्गलिङ्गितया अननुभूतेरिति । एवं च सित यदिदमाशङ्क्य अनिग्जन्यो
 अवेडांतरिण 
 अथवा तो डार्थ तरीडे रुँशाशे.

હવે આ બેમાંથી કોઈપણ રીતે, કૃતકત્વજ્ઞાન તે અનિત્યત્વજ્ઞાનના સ્વભાવરૂપે સિદ્ધ થતો નથી. (કોઈપણ રીતે તેનું સ્વભાવપણું તર્કસંગત જણાતું નથી) કારણ કે તે રૂપે જણાવવામાં નિયમા તે બે જ્ઞાનનો ભેદ જ સિદ્ધ થાય છે.

(ભાવાર્થ એ કે, અનિત્યત્વજ્ઞાન, કૃતકત્વજ્ઞાનનાં કારણરૂપે જણાશે કે કાર્યરૂપે જણાશે - બંને રીતે તે બે જ્ઞાન ભિન્ન જ સાબિત થશે. કારણ કે, કાર્ય-કારણ બે એક ન હોય. હવે જો બંને જુદા હોય, તો કૃતકત્વજ્ઞાન, અનિત્યત્વજ્ઞાનનો સ્વભાવ બની શકે નહીં અને તો તે સ્વભાવહેતુ તરીકે સંગત થાય નહીં.)

આમ, હે બૌદ્ધો ! તમારા મતે સ્વભાવહેતુ પણ જ્ઞાપક બનવા માટે સમર્થ નથી.

#### 🕸 અનુપલબ્ધિહેતુની પણ જ્ઞાપક્તાનો નિરાસ 🕸

(૨૭૨) 'अत्र न घटः, उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्यानुपलंभात्' - અહીં અનુપલબ્ધિહેતુથી ઘટનો અભાવ સિદ્ધ કરાઈ રહ્યો છે. યોગાચારમતે બાહ્યાર્થ તો મનાતો નથી, બધું જ્ઞાનરૂપ મનાય છે. એટલે તે કેવલ (=ઘટરહિત) ભૂતલજ્ઞાનથી ઘટાભાવજ્ઞાન સિદ્ધ કરે છે.

પણ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે, હવે તે પણ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં. (અહીં આશય એ લાગે છે કે, જ્ઞાનાદૈતમતે બધું શુદ્ધ-અદ્ધયબોધરૂપ હોવાથી, ભૂતલજ્ઞાન, ઘટાભાવજ્ઞાન એવાં વિશેષ-આકારવાળા જ્ઞાન જ નથી, કે જેથી ભૂતલજ્ઞાન દ્વારા ઘટાભાવજ્ઞાનનું અનુમાન સંગત બને…)

(इति लिङ्गान्तरत्वाभावो.... એ પંક્તિનો ભાવાર્થ આવો જણાય છે -) અરે બૌદ્ધો ! तमे તો શુદ્ધ-અદ્ધય બોધમાત્રને જ માનતા હોવાથી, તમારા મતે તો, (લિંગીનું=) સાધ્યનું લિંગથી આંતરું

<sup>❖</sup> અનિત્યતાના કારણે તેને કૃતક (=ઉત્પન્ન થનાર) કહીએ, ત્યારે અનિત્યત્વ કારણ અને કૃતકત્વ કાર્ય… અને ઉત્પન્ન થયેલ હોવાથી તેને અનિત્ય કહીએ, ત્યારે (જ્ઞાનરૂપ) કૃતકત્વ કારણ અને (જ્ઞાનરૂપ) અનિત્યત્વ કાર્ય - આમ, અનિત્યત્વજ્ઞાન કાર્ય-કારણરૂપે જણાય, એવું લાગે છે…

१. पूर्वमृद्रिते 'अभेदादन॰' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु D-प्रतेन शुद्धिः कृता। २. 'साध्ययोजना' इति क-पाठः । ३. पूर्वमृद्रिते 'द्वयबोधा॰' इत्यशुद्धपाठः, अत्र तु D-प्रतेन शुद्धिः कृता। ४. 'लिङ्गतया' इति पूर्वमृद्रितपाठः, अत्र तु ङ-पाठः ।

''अनिग्निजन्यो धूमः स्यात् तत् कार्यात् कारणे गतिः । न स्यात् कारणतायां वा कुत एकान्ततो गतिः ? ॥

 \*

धूमः स्यादित्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं तदुक्तिमात्रमेवेति योगः । अनिग्नजन्यो धूमः स्यात् प्रतिभासान्तरोत्पादेन तत्-तस्मात् कार्यात्-धूमात् कारणे गतिर्न स्यादग्नौ कारणतायां वा धूमस्याग्नौ तदुत्तरकालं तत्प्रतिभासभावतः कुत एकान्ततो गतिः, धूमादग्नेः नावश्यं कारणानि

પણ રહે નહીં. કારણ કે તમે જ કહો છો કે, જ્ઞાન શુદ્ધબોધરૂપ છે, એટલે પરમાર્થથી તેનો લિંગ-લિંગી એમ જુદા જુદા રૂપે અનુભવ જ નથી થતો… (ફલતઃ સાધ્ય-હેતુ બંને એક-શુદ્ધબોધરૂપ જ સાબિત થાય, જુદા જુદા નહીં.)

**સાર :** તેથી જ્ઞાનાદ્વૈતમતે, ત્રણેમાંથી એક પણ હેતુ જ્ઞાપક બનતા નથી. એટલે તેઓના મતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત થાય નહીં.

#### 🕸 वार्तिङ्डारना ड्यननी वयनभात्रता 🕸

(૨૭૩) આમ જ્ઞાનાદ્વૈતમતે, જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત હોવાથી, વાર્ત્તિકકાર ધર્મકીર્તિએ, આશંકા ઉપાડીને પ્રમાણવાર્ત્તિકમાં જે સમાધાન કહ્યું, તે પણ વચનમાત્ર જણાઈ આવે છે. (પ્રમાણવાર્ત્તિકમાં કહેલી વિગત આ પ્રમાણે છે -)

"(૧) આશંકા : ધૂમ જો અગ્નિ સિવાય બીજા પણ પ્રતિભાસથી ઉત્પન્ન થતો હોય, તો ધૂમરૂપ કાર્યથી અગ્નિરૂપ કારણનું અનુમાન શી રીતે થાય ? (તેનાથી અગ્નિરૂપ કારણનું અનુમાન ત્યારે જ થાય કે તે જો માત્ર તેનાથી જ ઉત્પન્ન થતો હોય… પણ તેવું તો છે નહીં.)

(પહેલા ધૂમપ્રતિભાસ થાય છે અને પછી અગ્નિપ્રતિભાસ થાય છે. એટલે તેને લઈને) જો ધૂમપ્રતિભાસને, અગ્નિપ્રતિભાસના કારણ તરીકે માનશો, તો પણ એકાંતે (=અસંદિગ્ધપણે) ધૂમથી અગ્નિનો બોધ શી રીતે થઈ શેંકે? (કારણ કે, કારણો, હંમેશા કાર્યવાળા હોય એવું જરૂરી નથી. સામગ્રી ન મળ્યે તેનાથી કાર્ય ન પણ થાય. તેથી કારણથી (=ધૂમથી) કાર્યનું (=અગ્નિનું) અનુમાન એકાંતે માની શકાય નહી…)

આવું હોય, તો હે બૌદ્ધો ! તમારા મતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા કેવી રીતે સંગત થશે ? (ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન કેવી રીતે ઘટશે ?)

<sup>❖ &#</sup>x27;नन्वस्ति विरोधः। तथा हि-धूमज्ञानादिग्निज्ञानोत्पादे-अनिग्निजन्यो धूमः स्यात्। अग्निप्रतिभासस्य प्रागविद्यमानत्वात् विपर्ययः स्यात्। तत् तस्मात् कार्यात्-कारणे गतिर्न स्यात्। अग्निज्ञानं प्रति धूमज्ञानस्य कारणतायां कारणात् कार्य एकान्ततोऽसन्दिग्धा कुतो गतिरिति ? ॥ ३९५ ॥¹ - प्रमाणवार्त्तिकवृत्तिः।

१. अनुष्टुप् ।

तत्रापि धूमाभासा धीः प्रबोधपटुवासनाम् । जनयेदग्निनिर्भासां धियमेव न पावकम् ॥ तद्योग्यवासनागर्भ एवं धूमावभासिनीम् । व्यनक्ति चित्तसन्तानो धियं धूमोऽग्नितस्ततः॥''

े व्याख्या े वित्ति कृत्वा । इहोत्तरम्-तत्रापीत्यादि । तत्रापि-व्यितकरे धूमाभासा धीः प्रबोध-पटुवासनां विशिष्टां जनयेदग्निनिर्भासां धियमेव, न पावकं-नाग्निम् । एवमपि कथमग्नेधूम इत्याह-तद्योग्यवासनागर्भः-अग्निनिर्भासयोग्यवासनागर्भः एवं धूमावभासिनीं धियं व्यनिक चित्तसन्तानः इति ततः-सन्तानापेक्षया धूमोऽग्नित इत्युच्यते । इत्यादि

(૨) સમાધાન : (तत्रापि=) ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન કરવામાં પણ, ધૂમનિર્ભાસરૂપ બુદ્ધિ, પ્રૈંબોધપટુવાસનાવાળી અગ્નિનિર્ભાસરૂપ બુદ્ધિને જ ઉત્પન્ન કરે છે, (બાહ્ય કોઈ) વાસ્તવિક અગ્નિને નહીં\* (કારણ કે બાહ્ય અગ્નિને ઉત્પન્ત કરે એવું કદી દેખાતું નથી…)

.....**ે** અનેકાંતરશ્મિ **ઃ** 

(આશય એ કે, ધૂમનિર્ભાસ બુદ્ધિથી અગ્નિનિર્ભાસ બુદ્ધિ થવી એ જ ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન છે. આમ, જ્ઞાપકવ્યવસ્થા સંગત જ છે.)

(અહીં ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ આ રીતે વિચારવી - એક જ (અનગ્નિરૂપ) પ્રતિભાસથી ધૂમ-અગ્નિનિર્ભાસની ઉત્પત્તિ થાય છે. એટલે બંને એક કારણસામગ્રીને આધીન છે. હવે ધૂમનિર્ભાસ તે અનગ્નિનિર્ભાસ સાથે (કાર્ય-કારણરૂપે) પ્રતિબદ્ધ-સંલગ્ન છે. એટલે તે અનગ્નિનિર્ભાસથી જયારે અગ્નિનિર્ભાસ થાય, ત્યારે ઉપચારથી તે અનગ્નિનિર્ભાસ સાથે સંલગ્ન ધૂમનિર્ભાસથી પણ અગ્નિનિર્ભાસ થયો કહેવાય… આમ ધૂમનિર્ભાસથી અગ્નિનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થાય.)

(પ્રશ્ન : તો પછી ધૂમ અગ્નિજન્ય કેમ કહેવાય છે ?)

(૩) ઉત્તર : અગ્નિનિર્ભાસને (યોગ્ય=) ઉત્પન્ન કરવામાં સમર્થ (વાસના=) શક્તિ જેમાં છે એવો ચિત્તસંતાન જ ધૂમનિર્ભાસી બુદ્ધિને વ્યક્ત કરે છે - ઉત્પન્ન કરે છે. એટલે આમ સંતાનની

<sup>❖</sup> આનો અર્થ એ લાગે છે કે, પ્રબોધથી પટુ વાસના છે જેમાં... અર્થાત્ ધૂમનિભર્સિ જેવા ઉદ્દબોધકનાં સંનિધાનથી ઉત્પત્તિને અભિમુખ શક્તિ છે જેમાં, એવી અગ્નિનિર્ભાસરૂપ બુદ્ધિ...

¾'तत्र धूमादग्न्यनुमानेऽपि धूमाभासा धीरग्निवासनाप्रतिबद्धा एकसामग्र्यधीनतयाऽग्निनिर्भासां धियमेव धूमज्ञानादेव प्रबोधेन पटुजननोन्मुखा वासना शक्तिर्यस्यास्तां गमयेत्, न, पावकम् बाह्यस्वरुपम्, सर्वदाऽदर्शनात् ॥३९६॥' – प्रमाणवार्त्तिकवृत्तिः ।

१-२. अनुष्टुप् । ३. प्रयोगसादृश्यार्थं द्रष्टव्यं १०८८तमं पृष्ठम् । ४. 'तव सन्ताना०' इति **क-**पाठः । ५. 'धूमोऽग्निवत इत्यु॰' इति **क-**पाठः ।

इत्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं तदुक्तिमात्रमेव, उक्तवदयोगादिति ॥

(२७४) अन्यस्त्वाह-संव्यवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम् । स च उक्तस्वरूपात् ततः सिद्ध्यत्येव, अन्यथा तदसिद्धेः, परमार्थतस्त्वद्वयं बोधमात्रं तत्त्वमिति

वार्त्तिककारेणोक्तं यत् तदुक्तिमात्रमेव । कथमित्याह-उक्तवदयोगादिति ॥

अन्यस्त्वाह-संव्यवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम् । स च-संव्यवहार उक्तस्वरूपात् तत:-अनुमानलक्षणात् सिद्ध्यत्येव, अन्यथा-उक्तलक्षणानुमानव्यतिरेकेण तदसिद्धे:-व्यव-हारासिद्धे: । परमार्थतस्त्वद्वयं बोधमात्रं तत्त्वं ग्राह्यग्राहकाकारशून्यमिति नानुमानानु-

(=જ્ઞાનપરંપરાની) અપેક્ષાએ ધૂમ તે અગ્નિથી ઉત્પન્ન થયો કહેવાય\*...

(ભાવ એ કે, ધૂમનિર્ભાસને ઉત્પન્ન કરનાર જે સંતાન છે, તેમાં જ અગ્નિનિર્ભાસજનન-યોગ્યતાની વાસના છે. એટલે તેમાં અગ્નિનિર્ભાસ પણ પ્રતિબદ્ધ છે. તેથી તે સંતાન દ્વારા જ્યારે ધૂમનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે તે વાસનાને સંલગ્ન અગ્નિનિર્ભાસથી પણ ધૂમનિર્ભાસ ઉત્પન્ન થયો, એવું લોકો માને છે.)

તેથી જ્ઞાનદ્વૈતમતે પણ જ્ઞાપકવ્યવસ્થા નિર્બાધ ઘટે છે... (પ્રમાણવાર્ત્તિક-૩૯૫-૩૯૬-૩૯૭)" સ્યાદાદી : વાર્ત્તિકકારનું આ બધું કથન વચનમાત્ર જણાઈ આવે છે. કારણ કે આમાંની એક પણ વાતો જ્ઞાનાદ્વૈતમતે ઘટતી નથી. (કેમ નથી ઘટતી ? તે વાત અમે પૂર્વે વિસ્તારથી કહી.)

સાર: જ્ઞાનાઢૈતમતે જ્ઞાપકવ્યવસ્થા અસંગત જ છે.

(હવે કોઈકનું એવું માનવું છે કે, અનુમાન-અનુમેયની વ્યવસ્થા વાસ્તવમાં તો અસંગત જ છે, માત્ર તે વ્યવહાર પૂરતી મનાય છે… પણ ગ્રંથકારશ્રી, હવે તેનું મંતવ્ય બતાવી નિરાકરણ કરશે…)

#### 🕸 અનુમાન અંગે પૂર્વપક્ષમંતવ્યનો નિરાસ 🕸

(૨૭૪) પૂર્વપક્ષ: અનુમાનનાં લક્ષણની પ્રરૂપશા તે માત્ર વ્યવહાર પૂરતી છે અને વ્યવહાર તો અમે બતાવેલા (કાર્યહેતુ-આદિવાળા) અનુમાનથી સિદ્ધ જ છે. હા, (અન્યથા) અમે બતાવેલું અનુમાન ન માનો, તો લોકપ્રસિદ્ધ વ્યવહાર સિદ્ધ થાય નહીં... (ટૂંકમાં, વ્યવહાર માટે અનુમાન સ્વીકારવું જોઈએ...)

પણ પરમાર્થથી તો, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહક આકારદ્વયથી શૂન્ય (અદ્વયરૂપ) શુદ્ધબોધ માત્ર જ વાસ્તવિક

ॐ 'अग्निवासनाधूमज्ञानयोर्हेतुफलतामाख्यातुमाह-तस्याग्निप्रतिभासस्य योग्या जननसमर्था वासनागर्भे स्वभावभूता यस्य चित्तसन्तानस्य स चित्तसन्तानो धूमावभासिनी धियं व्यनक्ति उत्पादयति । ततोऽग्नित-एव धूमो भवतीति न कार्यकारणताविपर्ययः । न च कारणात् कार्यानुमानम्, अग्निवासनाप्रभवत्वात्, धूमाग्निज्ञानयोः । धूमज्ञानात् प्रबुद्धाग्नि– वासनाद्वारेणाग्निज्ञानानुमितिरेकसामग्रयधीना ॥३९६॥' – प्रमाणवार्त्तिकवृत्तिः ।

नानुमानानुमेयव्यवस्था । एतद्य्यसत्, विचाराक्षमत्वात् । तथाहि-कोऽयं संव्यवहारः ? अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः । ( २७५ ) यद्येवं कथमद्वयं बोधमात्रं तत्त्वम् ? न सा परमार्थत इति । नोस्त्येव तर्हि किं तदर्थमनुमानलक्षणप्ररूपणया ? अथ साऽप्यसती, कथं

**♦**------**----**

मेयव्यवस्था । एतदाशङ्कचाह-एतदप्यसत्-अशोभनम् । कुत इत्याह-विचाराक्षमत्वात् । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि-कोऽयं संव्यवहारो नाम ? एवं पृष्टः पर आह-अन्यतो-ऽन्यप्रतिपत्तिः, लिङ्गात् लिङ्गप्रतिपत्तिरित्यर्थः । एतदाशङ्कचाह-यद्येवं कथमद्वयं बोधमात्रं तत्त्वम् ? अत्राह-न सा-अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः परमार्थत इति कृत्वा । एतदाशङ्कचाह-नास्त्येव तिहं सा किं तदर्थम्-अन्यतोऽन्यप्रतिपत्त्यर्थमनुमानलक्षणप्ररूपणया ? न किञ्चिदित्यर्थः । पराभिप्रायमाह-अथ साऽप्यसती-अनुमानलक्षणप्ररूपणा । एतदाशङ्कचाह-कथं शास्त्रेण

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

છે. એટલે ધૂમપ્રતિભાસથી વિક્રિપ્રતિભાસનું અનુમાન એમ અનુમાન-અનુમેયાદિ (આકારદ્વયવાળી) વ્યવસ્થા પરમાર્થથી છે જ નહીં.

સ્યાદાદી : તમારી આ વાત પણ અસત્ જણાય છે, કારણ કે તે વિશેનાં તર્કપૂર્ણ વિચારોમાં તે અસક્ષમ જણાય છે. તે આ પ્રમાણે -

તમે વ્યવહાર માટે અનુમાનની પ્રરૂપણા કરો છો, પણ અમારે પૂછવું છે કે આ 'વ્યવહાર' એટલે શું ?

બૌદ્ધ : બીજા દ્વારા બીજાનો બોધ એ જ વ્યવહાર... (ભાવ એ કે, ધૂમપ્રતિભાસ દ્વારા વિક્રિપ્રતિભાસનો બોધ એ જ વ્યવહાર; તેના નિર્વાહ માટે જ અનુમાનની પ્રરૂપણા કરાય છે.)

(૨૭૫) સ્યાદાદી : જો આ વ્યવહાર સાચો હોય, તો આકારદ્વયથી રહિત અદ્વયબોધમાત્ર જ વાસ્તવિક છે, એવું શી રીતે કહેવાય ? (બીજાથી બીજાના બોધરૂપ વ્યવહાર; તે તો અનુમાન-અનુમેયાદિ જુદા જુદા આકારોમાં જ ઘટે, શુદ્ધબોધમાત્રમાં નહીં.)

બૌદ્ધ : બીજાથી બીજાનો બોધ પણ પરમાર્થથી તો છે જ નહીં (એટલે તેના નિર્વાહ માટે અનુમાન-અનુમેયાદિ વ્યવસ્થા પારમાર્થિક માનવાની કોઈ જરૂર નથી.)

સ્યાદાદી: જો બીજાથી બીજાનો બોધ પરમાર્થથી થતો જ ન હોય, તો તેના માટે, અનુમાનનાં લક્ષણની પ્રરૂપણા કરવાની જરૂર શું ? (તમે બીજાથી બીજાનો બોધ ઘટાડવા જ અનુમાન કહો છો, પણ હવે તે જ પરમાર્થથી નથી, તો અનુમાન કહેવાનું પ્રયોજન શું ?)

બૌદ્ધ : અનુમાનની પ્રરૂપણા તે પણ પરમાર્થથી તો અસત્ જ છે.

સ્યાદાદી : અરે ! તો શાસ્ત્રથી તેનું નિરૂપણ શા માટે ? (નિરૂપણ તો કર્યું છે જ.) આશય એ

१. 'नास्त्येव तर्हि' इति ग-पाठः । २. 'सामान्यतोऽन्य॰' इति ङ-पाठः ।

शास्त्रप्रणयनम् ? तदप्यसदेवेति । तदिदं विहारकक्षाप्रवेशनमित्यलमत्र निर्बन्धेन ॥

(२७६) किञ्चाद्वये बोधमात्रे तत्त्वे न भवापवर्गविशेष इति न युक्ता तत्तत्त्व-कल्पना । कथं न विशेषो ग्राह्यादिप्रपञ्चवतो भवत्वात् तद्रहितस्य चापवर्गत्वादिति, न,

प्रणयनम् ? अस्ति चैतत् । अत्राह-तदप्यसदेवेति शास्त्रप्रणयनम् । एतदाशङ्क्याह-तदिदं विहारकक्षाप्रवेशनं सर्वापलापेन इत्यलमत्र निर्बन्धेन, दुःस्थितत्वादस्य ॥

अभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्चाद्वये ग्राह्याकारादिरहिते बोधमात्रे तत्त्वे-वस्तुनि न भवापवर्गविशेष इति कृत्वा न युक्ता तत्तत्त्वकल्पना-अद्वयबोधमात्रतत्त्वकल्पना । अत्राह-कथं न विशेष:, भवापवर्गयोरिति प्रक्रम:, ग्राह्यादिप्रपञ्चवतो बोधस्येति सामर्थ्यं भवत्वात्-संसारत्वात् तद्रहितस्य-ग्राह्यादिप्रपञ्चरहितस्य चापवर्गत्वात्-मोक्षत्वादिति । एतदाशङ्क्याह-

♦ અનેકાંતરિમ ♦

કે, અનુમાનની પ્રરૂપણા જ અસત્ હોય, તો તેનું શાસ્ત્રથી પ્રણયન કરવાની જરૂર શું ?

બૌદ્ધ: શાસ્ત્રપ્રણયન પણ પરમાર્થથી અસત્ જ છે.

સ્યાદાદી: અરે ! (આ રીતે તો તમે શાસ્ત્રપ્રણયનનો પણ અપલાપ કરી દીધો અને) એ રીતે તો બધાનો અપલાપ કરી મૂકશો… આ તો તમારી, બધા વિચાર વિમર્શોને છોડીને, મઠના એક ખૂણામાં છુપાઈ જવાની મૂર્ખચેષ્ટા છે.

નિષ્કર્ષ : તેથી આકારદ્વયથી રહિત શુદ્ધ બોધમાત્રનું જ અસ્તિત્વ બિલકુલ માની શકાય નહીં… કારણ કે તેમાં, લોકપ્રસિદ્ધ વ્યવસ્થાઓનો વિલોપ થાય છે જ.

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, શુદ્ધ બોધમાત્રનું જ અસ્તિત્વ માનવામાં બીજી અનેક આપત્તિઓ બતાવીને, બાહ્યાર્થની સચોટ સિદ્ધિ કરશે.)

#### 🕸 ज्ञानाद्धैतमते (भव-अपवर्गनो तद्दावत असंगत 🕸

(૨૭૬) બીજી વાત, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ આકારદ્વયથી રહિત શુદ્ધ બોધમાત્રને જ પારમાર્થિક માનો, તો તો ભવ-અપવર્ગનો (સંસાર-મોક્ષનો) તફાવત પણ સંગત થશે નહીં. એટલે પણ તમારી (અદ્ધય બોધમાત્રને જ પામાર્થિક માનવાની) કલ્પના યુક્તિયુક્ત નથી.

જ્ઞાનાઢૈતવાદી : અરે ! ભવ-અપવર્ગનો તફાવત અસંગત કઈ રીતે ? (સંગત જ છે... જુઓ -) ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ આકારના પ્રપંચવાળો બોધ એ જ સંસારરૂપ છે અને તે (ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ પ્રપંચ) વિનાનો બોધ એ જ મોક્ષરૂપ છે. (આમ ભવ-મોક્ષની વ્યવસ્થા સંગત જ છે, તો અદ્ધય બોધમાત્ર

**♦**------**♦** विवरणम् **♦**------**--**

160. विहारकक्षाप्रवेशनमिति । सर्वविचारपरिहारेण मंठैककोणप्रवेश इत्यर्थः ॥

१. 'मचैककोण' इति ख-पाठः।

अद्वये बोधमात्रे ग्राह्यादिप्रपञ्चाभावात्, भावे वाऽद्वयत्विवरोधात्, निमित्तासिद्धेश्च । तथाहि-किमस्य निमित्तम् ? अनिमित्तत्वेऽभावप्रसङ्गः । ( २७७ ) बोधमात्रनिमित्तत्वे सदापितः । अविद्या निमित्तमिति चेत्, बाह्यार्थसिद्धिः । बोधमात्रमेवाविद्येति चेत्, ननूक्तो दोषः ।

 \$
 व्याख्या

न, अद्वये बोधमात्रे तत्त्वे ग्राह्यादिप्रपञ्चाभावात्, भावे वा ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य अद्वयत्व-विरोधात् । तथा निमित्तासिद्धेश्च ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य । तथाहि-किमस्य-ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य निमित्तम् ? अनिमित्तत्वे सत्यभावप्रसङ्गोऽस्य । बोधमात्रनिमित्तत्वे सदापत्तिस्तस्यापवर्गेऽपि भावात् । अविद्या निमित्तम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-बाह्यार्थसिद्धिः, बोधमात्रतोऽन्यत्वात्

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

કેમ ન મનાય ?)

સ્યાદાદી: તમારી વાત ઉચિત નથી. તેનું કારણ એ કે, આકારદ્વયથી રહિત શુદ્ધ બોધમાત્ર જ પારમાર્થિક હોય, તો ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ જુદા જુદા આકારવાળા પ્રપંચનું અસ્તિત્વ જ ન રહે. અથવા જો ગ્રાહ્યાદિ-આકારવાળા પ્રપંચનું અસ્તિત્વ માનો, તો તે બોધની શુદ્ધ-અદ્ભયરૂપતાનો વિરોધ થશે. (કારણ કે આવા જુદા જુદા આકારના પ્રપંચવાળો બોધ, શુદ્ધ-અદ્ભયરૂપ ન જ હોય…)

વળી, ભવને તમે ગ્રાહ્યાદિપ્રપંચરૂપ કહો છો, પણ વાસ્તવમાં ગ્રાહ્યાદિપ્રપંચનું કોઈ નિમિત્ત પણ સિદ્ધ થતું નથી (અર્થાત્ તમારા મતે, તે ગ્રાહ્યાદિ જુદા-જુદા આકારના પ્રપંચનું, કોઈ કારણ જ સિદ્ધ થતું નથી.)

તે આ પ્રમાણે -

ત્રાહ્યાદિ પ્રપંચને નિમિત્ત વિનાનું (=કારણવિહોશું) તો ન જ મનાય, નહીંતર તો શશશૃંગની જેમ, તેનો પણ અભાવ માનવો પડશે ! (કાં'તો આકાશની જેમ સદા-મોક્ષમાં પણ ભાવ માનવો પડશે. કહ્યું છે કે - 'કારણવિહોણા પદાર્થનું કાં'તો નિત્ય સત્ત્વ હોય અથવા તો નિત્ય અસત્ત્વ હોય ?')

એટલે તેનું (=બ્રાહ્યાદિ પ્રપંચનું) કોઈકને કોઈક નિમિત્ત તો માનવું જ રહ્યું. તો તેના 'નિમિત્ત' તરીકે તમે કોને માનશો ?

(૨૭૭) બૌદ્ધ: શુદ્ધબોધમાત્રને... (અર્થાત્ તે શુદ્ધ બોધમાત્રથી જ ગ્રાહ્યાદિ પ્રપંચો ઊભા થાય છે.)

સ્યાદાદી: તો તો તે પ્રપંચનું સદા અસ્તિત્વ માનવું પડશે, કારણ કે મોક્ષમાં પણ શુદ્ધબોધનું અસ્તિત્વ છે જ અને તો મોક્ષમાં પણ પ્રપંચો હોવાનું ફલિત થશે.

(આશય એ કે, તે પ્રપંચનું કારણ તમે શુદ્ધબોધ માન્યો. હવે એ શુદ્ધબોધ તો મોક્ષમાં પણ હોવાથી, ત્યાં પણ તેના કાર્યભૂત ગ્રાહ્યાદિપ્રપંચનું અસ્તિત્વ માનવું પડશે.)

બૌદ્ધઃ તો તેના નિમિત્ત તરીકે 'અવિદ્યા'ને માનીશું (તે અવિદ્યા મોક્ષમાં નથી. એટલે મોક્ષમાં

१. 'बाह्यार्थसिद्धेः' इति ग-पाठः ।

ॐ क्लिष्टं तदेव सेति चेत्, कुतः क्लिष्टत्वम् ? स्वभावत एवेति चेत्, न ततः शुद्धिः, (२७८) अबोधक्षणस्येव ततोऽक्लिष्टस्यानुदयात् । अक्लिष्टश्चासौ शुद्धिः, स चायुक्तः ततः,

🍁 व्याख्या 🍁

तस्या इति भावः । बोधमात्रमेवाविद्या । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-ननूक्तो दोषः-बोधमात्र-निमित्तत्वे सदापितः । विलष्टं तदेव-बोधमात्रं सा-अविद्या । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-कुतः विलष्टत्वं बोधमात्रस्य ? स्वभावत एव । इति चेत्, एतदाशङ्कचाह-न ततः शुद्धिः, न विलष्टादिवलष्टजन्मेत्यर्थः । एतदेवाह अबोधेत्यादिना । अबोधक्षणस्येवेति निदर्शनम । ततः-

ગ્રાહ્યાદિ પ્રપંચ નહીં માનવા પડે.)

સ્યાદાદી: અરે ! આ અવિદ્યાને કારણ તરીકે કહેવાથી ખરેખર તો બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ જ થઈ ગઈ! ભાવ એ કે, અવિદ્યા શુદ્ધબોધથી જુદી છે અને એવી જુદી અવિદ્યા માનવામાં, ખરેખર તો (કર્મ જેવા) બાહ્યાર્થની જ સિદ્ધિ થાય...

બૌદ્ધ : પણ અમે તે અવિદ્યાને જુદી નહીં માનીએ, પરંતુ શુદ્ધ બોધમાત્રરૂપ જ માનીશું (એટલે હવે બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ નહીં થાય…)

સ્યાદાદી: પણ આવું કહેવાથી તો ફરી પહેલાવાળો દોષ જ આવી જવાનો... કારણ કે અવિદ્યાને શુદ્ધ બોધરૂપ માની, એટલે ફલતઃ તો શુદ્ધ બોધ જ કારણ તરીકે મનાયો અને એ કારણ તો મોક્ષમાં પણ હોવાથી સદા (મોક્ષમાં પણ) ગ્રાહ્યાદિ પ્રપંચો માનવા પડશે! (તેથી પૂર્વોક્ત દોષ તદવસ્થ જ રહ્યો...)

બૌદ્ધ: અમે શુદ્ધબોધને નહીં, પણ તેવા ક્લિપ્ટ બોધને જ અવિદ્યારૂપ માનીશું (એટલે તે દોષ નહીં આવે, કારણ કે ક્લિપ્ટ બોધ મોક્ષમાં નથી.)

સ્યાદાદી : પણ પહેલા તો એ કહો કે, બોધનું ક્લિષ્ટપણું જ શી રીતે આવ્યું ? (તમે તો શુદ્ધ બોધમાત્રને જ પારમાર્થિક માનો છો, તો તેમાં આવી ક્લિષ્ટતા શી રીતે આવી ?)

બૌદ્ધ: તે બોધનું ક્લિષ્ટપણું સ્વભાવથી જ છે.

સ્યાદાદી : તો તે બોધથી શુદ્ધિ થઈ શકે નહીં.

(આશય એ કે, ક્લિષ્ટ બોધક્ષણ એ સંસાર છે અને તે બોધક્ષણ આગળ જઈને અક્લિષ્ટ-શુદ્ધબોધક્ષણને ઉત્પન્ન કરે છે અને એ શુદ્ધ બોધક્ષણ જ મોક્ષ છે, એવું તમે કહો છો. પણ તે રીતે, ક્લિષ્ટ બોધથી અક્લિષ્ટ બોધનો જન્મ સંગત જ થઈ શકે નહીં.)

(૨૭૮) એ જ વાત પ્રંથકારશ્રી જણાવે છે -

તે ક્લિષ્ટબોધથી, જેમ પોતાથી વિજાતીય અબોધરૂપ (=જડવસ્તુરૂપ) ક્ષણ ઉત્પન્ન થતી નથી, તેમ પોતાથી વિજાતીય અક્લિષ્ટક્ષણ પણ ઉત્પન્ન ન જ થાય.

१. 'ततः अबोध॰' इति ग-पाठः । २. 'शुद्धः स' इति ग-पाठः । ३. द्रष्टव्यं ११२८तमं पृष्ठम् । ४. 'अबोधे क्षण॰' इति ड-पाठः ।

सङ्क्लेशमात्रत्वात् । तद्धि स्वस्वभावेनाजनयज्जनकधर्मतामतिपतित जनयच्च तेन भिन्नजातीयम् । न हि शुद्धबोधमात्रादशुद्धबोधजन्म, तत्तत्त्वभावनियमात्, ( २७९ ) न

क्लिष्टाद् बोधमात्रात् अक्लिष्टस्यानुदयात् तस्यैव । अक्लिष्टश्चासौ-बोधः शुद्धिरुच्यते । स चैवम्भूतोऽयुक्तः ततः-क्लिष्टाद् बोधमात्रात् । कुत इत्याह-सङ्क्लेशमात्रत्वात् तस्य । तद्धि-क्लिष्टं बोधमात्रं स्वस्वभावेन-आत्मीयेन रूपेण क्लिष्टतालक्षणेन अजनयत् । किमित्याह-जनकथर्मतामतिपतित, जनयच्य तेन-स्वस्वभावेन (भिन्नजातीयं-) विजातीयं कार्यं जनकथर्मतामतिपतित । एतदेव निदर्शनान्तरेणाह-न हि शुद्धबोधमात्रात् संकाशाद् अशुद्ध-

\* અનેકાંતરિશ \*

(तस्यैव) અક્લિષ્ટક્ષણનું કારણ વિવિદ્યાત ક્લિષ્ટક્ષણ, તે જ આગળ જઈને અક્લિષ્ટરૂપે ઉદય ન પામે. (અભિપ્રાય એ કે, વિવિદ્યાત ક્લિષ્ટક્ષણ, જેમ પોતાના કારણભૂત ક્લિષ્ટક્ષણથી ક્લિષ્ટરૂપે જ ઉત્પન્ન થઈ, તેમ વિવિદ્યાત ક્લિષ્ટક્ષણથી પણ ક્લિષ્ટરૂપ જ કાર્યનો ઉત્પાદ થાય, અક્લિષ્ટરૂપ કાર્યનો નહીં...)

હવે શુદ્ધિ તો અક્લિષ્ટબોધને કહેવાય છે. તો આવો શુદ્ધિરૂપ અક્લિષ્ટબોધ, ક્લિષ્ટ બોધમાત્રથી ઉત્પન્ન થવો બિલકુલ યુક્ત નથી, તેનું કારણ એ જ કે, તે ક્લિષ્ટબોધ તો માત્ર સંક્લેશરૂપ છે. (અને તો તેનાથી અસંક્લિષ્ટ બોધ ન જ થાય) તે આ પ્રમાણે -

(૨) તે ક્લિષ્ટબોધ, પોતાના કાર્યની ઉત્પત્તિ, જો પોતાના ક્લિષ્ટતારૂપ સ્વભાવના આધાન દ્વારા ન કરે, તો તો તેના કારણધર્મનું ઉલ્લંઘન થઈ જાય, અર્થાત્ તે કારણ જ ન બને.

(ભાવાર્થ: ક્લિષ્ટ ક્ષણ જો અક્લિષ્ટ ક્ષણ ઉત્પન્ન કરે તો પોતાના સ્વભાવથી ક્લિષ્ટ ક્ષણ ઉત્પન્ન ન કરવાથી પોતાનામાં રહેલ ક્લિષ્ટક્ષણની કારણતાને ઓળંગે, કેમ કે કારણતા છે છતાં ઉત્પન્ન નથી કરતી..)

(૧) જો તે વિજાતીયકાર્યને (અક્લિષ્ટ ક્ષણને) ઉત્પન્ન કરે, તો પણ કારણતાધર્મને ઓળંગે. (કેમ કે કારણતા ન હોવા છતાં ઉત્પન્ન કરે છે…)

આ જ વાતને (=ક્લિપ્ટથી અક્લિપ્ટ બોધ ન થાય એ વાતને) બીજા ઉદાહરણથી સમજાવે છે -

♦ विवरणम्

161. तस्यैचेति । अक्लिष्टक्षणहेतोर्विचिक्षितानन्तरिक्लिष्टक्षणस्यैव । अयमभिप्राय:-यथाऽयमिक्लिष्ट-क्षणहेतुतया परिकिल्पतः क्लिष्टो ज्ञानक्षणः स्वकारणात् क्लिष्टक्षणात् क्लिष्ट एवाजिन एवमस्मादिप क्लिष्टात् क्लिष्टस्यैचोत्पादो युक्तः, नाक्लिष्टस्येति ।।

१. 'सङ्काशाद्' इति क-पाठः । २. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'परिकन्किष्टक्षणहेतुतया परिकल्पितः' इति अधिकपाठोऽशुद्धः । ३. पूर्वमुद्रितेऽत्र 'क्लिष्ट एवाजनि' इति पाठो नास्ति, अत्र N-प्रतानुसारेण विन्यासः ।

www.jainelibrary.org

नीलात् शुक्लोदयवददोषः, तन्मात्रान्नीलान्तरवत् तदसिद्धेः, शक्यन्तरो-पादानं हि तदिष्यते,

ें कस्यचित् किञ्चिदेवान्तर्वासनायाः प्रबोधकम् । ततो धियां विनियमो न बाह्यार्थव्यपेक्षया ॥''

 \*

 — के

बोधजन्म । कुत इत्याह-तत्तत्स्वभाविनयमात् तस्य-शुद्धबोधमात्रस्य शुद्धबोधमात्र-जननस्वभाविनयमादिति । न नीलाद् बोधमात्राच्छुक्लोदयवददोषः, किन्तु दोष एव । कुत इत्याह-तन्मात्रात्-नीलमात्रात्, नीलान्तरविदिति निदर्शनं सजातीयमेव । तदिसद्धेः-शुक्लोदयासिद्धेः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-शक्त्यन्तरोपादानं, शुक्लशक्त्युपादानं-मित्यर्थः, यस्मात् तत्-शुक्लिमध्यते भवद्धिः । कुत इत्याह-कस्यचित्-बोधमात्रस्य किञ्चि-देव-शक्तिरूपं अन्तर्वासनायाः प्रबोधकं भवति, ततो धियां विनियमो नीलशुक्लादितया,

શુદ્ધ બોધમાત્રથી, કદી અશુદ્ધ બોધનો જન્મ થતો નથી. તેનું કારણ એ જ કે, શુદ્ધબોધ, તે માત્ર શુદ્ધબોધને જ ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવરૂપે નિયત છે (એટલે તેનાથી કદી અશુદ્ધબોધ ન જ થાય.)

(તેમ અશુદ્ધબોધ પણ માત્ર અશુદ્ધબોધને જ ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવરૂપે નિયત છે અને તો તેનાથી પણ શુદ્ધ-અક્લિષ્ટ બોધ ન જ થાય…)

(૨૭૯) બૌદ્ધ: ક્યારેક નીલાનુભવ પછી શુક્લાનુભવ થાય છે. તો અહીં શુક્લાનુભવના કારણ તરીકે નીલાનુભવ જ મનાય છે. તે સિવાય બીજું કોઈ નહીં… તો અહીં નીલબોધથી શુક્લ-બોધની ઉત્પત્તિ થવામાં (=વિજાતીયબોધની ઉત્પત્તિ થવામાં) જેમ કોઈ દોષ નથી, તેમ ક્લિપ્ટબોધથી અક્લિપ્ટબોધની ઉત્પત્તિ થવામાં પણ કોઈ દોષ નથી.

સ્યાદ્ધાદી: તમારી વાત બરાબર નથી. કારણ કે જે રીતે નીલબોધમાત્રથી સજાતીય નીલબોધની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે જ રીતે વિજાતીય શુક્લબોધની ઉત્પત્તિ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં... (પણ સાથે બીજું સહકારી કારણ પણ જોઈએ.) શુક્લબોધને ઉત્પન્ન કરનાર તેવી શક્તિ હોવી જરૂરી છે (કે જેમાંથી શુક્લબોધ થાય. એવું તો તમે પણ માનો છો જ.) કહ્યું છે કે -

"કોઈક જ્ઞાનની કોઈક શક્તિ જ, અંદર રહેલી વાસનાને જાગૃત કરનાર છે અને એટલે જ બુદ્ધિઓનું નીલ-શુક્લાદિરૂપ નિયમન છે (બાકી તે નિયમન) કોઈ બાહ્યાર્થની અપેક્ષાએ નેંથી…" (પ્રમાણવાર્તિક ર/૩૩૬)

ભાવાર્થ: નીલજ્ઞાન-શુક્લજ્ઞાન એમ જુદા જુદા આધારે જ્ઞાનનું નિયમન હોવાનું કારણ શું ?

💠 'एवं तर्हि ज्ञानस्य गजाद्याकारस्यालोकादिनिमित्तान्तरसद्भावेऽपि देशकालादिप्रतिनियमदर्शनाद् अर्थो व्यवस्यति

१. अनुष्टुप् । २. 'मित्यर्थ: यस्मात् तत् शुक्लमित्यर्थ: यस्मात्' इति क-पाठ: ।

इत्यादिवचनात् ।( २८० ) न चात्रोपादाननिमित्तभावो ज्यायान्, कस्यचित् क्वचित् सहकारित्वायोगादिति विलोठितं प्रपञ्चेन ॥ ( २८१ ) अनन्तरिवज्ञानशक्तिपक्षे तु न नीलाच्छुक्लजन्म, तथाऽनुभवभावेऽिप

न बाह्यार्थव्यपेक्षया इत्यादिवचनात् कारणात् । न चात्रोपादाननिमित्तभावो ज्यायान् । कृत इत्याह-भवत्पक्षे कस्यचित् क्वचित् सहकारित्वायोगादिति एतिन्नलींठितं प्रपञ्चेन अधस्तात् ॥

अनन्तरेत्यादि । अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे पुनस्तस्यैवैषा शक्तिरित्यस्मिन् न नीलाद्

તેનું કારણ એ જ કે, કોઈકને નીલજનનશક્તિ જ, અંતર્ગત નીલાકારવાસનાને ઉત્પન્ન કરે છે… કોઈકને શુક્લજનનશક્તિ જ, અંતર્ગત શુક્લાકાર વાસનાને ઉત્પન્ન કરે છે… આવું હોવાથી જ નીલ-

♦ અનેકાંતરિમ ♦

ફલિતાર્થ એ કે, શુક્લાકાર વાસનાને જાગૃત કરવાનું સામર્થ્ય, અન્ય શક્તિમાં છે, માત્ર નીલ-બોધમાં નહીં (એટલે નીલબોધ દ્વારા શુક્લબોધની ઉત્પત્તિ થવી બિલકુલ સંગત નથી.)

શક્લાદિ બુદ્ધિ-આકારોનું નિયમન છે. બાકી બાહ્યાર્થને લઈને તેમનું નિયમન છે - એવું નથી.

(૨૮૦) બૌદ્ધ: અહીં અમે ઉપાદાન-નિમિત્તભાવ માની લઈશું. (અર્થાત્ શુક્લબોધનું ઉપાદાનકારણ નીલબોધ અને અન્યશક્તિ એ નિમિત્તકારણ.)

સ્યાદાદી: પણ તમારા મતે ઉપાદાન-નિમિત્તભાવ પણ જરાય સંગત નથી. કારણ કે તમારા મતે કોઈ કોઈનું સહકારી બની શકતું નથી, એવું અમે ત્રીજા અધિકારમાં વિસ્તારથી બતાવી ગયા... (હવે સહકારી ન બને, તો ઉપાદાન-નિમિત્ત બંને ભેગા મળીને કાર્યને શી રીતે ઉત્પન્ન કરે ?) એટલે તમારી આ વાત પણ તર્કસંગત નથી.

(સાર એ કે, માત્ર નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થવી બિલકુલ સંગત નથી. એટલે તેનું ઉદાહરણ લઈને ક્લિષ્ટબોધથી અક્લિષ્ટબોધની ઉત્પત્તિ માની શકાય નહીં.)

(૨૮૧) બૌદ્ધ : નીલજ્ઞાનમાં જ એવી શક્તિ છે કે જેથી તે પોતાના પછી તરત જ શુક્લજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરી દે છે... (તો પછી નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાન થવામાં વાંધો શું ?)

**♦**-----**>** ааҳणम् **♦**-----**>** 

162. अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे इति । नीलज्ञानस्यैवेदृशी शक्तिर्येन तदनन्तरं शुक्लज्ञानमुत्पद्यते इत्यस्मिन् ॥

इत्याह-कस्यचिज्ञानस्य गजाद्याकारस्य किञ्चिदेवज्ञानमन्तर्वासनायाः समनन्तरप्रत्ययान्तरवर्तिन्या नियतज्ञानाजनन-योग्यतालक्षणायाः, प्रबोधकं कार्योत्पादनाभिमुख्यकारकम् । ततः प्रबोधकवशात् धियां नियताकारतया विनियमः, न

१. 'ज्यायते' इति ड-पाठः । २. 'नीलादिज्ञानात्' इति ड-पाठः ।

सन्त्यायायोगात्, हेत्वभेदे फलभेदानुपपत्तेः, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्, नीलाच्छुक्लवच्छुद्धा-दप्यशुद्धजन्मानिषेधात् । ( २८२ ) न शुद्धोऽशुद्धजननस्वभावः । इतर इतरस्वभावः

•———• व्याख्या **•**———•

विज्ञानात् शुक्लजन्म-शुक्लविज्ञानोदयः । तथाऽनुभवभावेऽिष सित किमित्याह-सन्न्याया-योगात् । अयोगश्च हेत्वभेदे सित फलभेदानुपपत्तेः । अभिन्नं च नीलविज्ञानं नीलशुक्लहेतुः, शिक्तरिष तदेवेत्यभिप्रायः । एवं चोक्तदोषसिद्धिरेव । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-ऽतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नीलाच्छुक्लविदिति निदर्शनम् । शुद्धादिष बोधादशुद्धजन्मा-निषेधात् । आह-न शुद्धोऽशुद्धजननस्वभावः, बोध इति प्रक्रमः । अत्रोत्तरम्-इतरः-िक्लष्ट इतरजननस्वभावः-शुद्धजननस्वभावः कथम् ? अत्राह-सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तेः-निर-

સ્યાદાદી: તેવું માનો તો પણ નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાનનો ઉદય સંગત થાય નહીં... ભલે નીલજ્ઞાન પછી તરત શુક્લજ્ઞાનનો અનુભવ થતો હોય, તો પણ તમારી (નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાન થવાની) વાત સત્ર્યાય (=વાસ્તવિક તર્ક) પ્રમાણે ઘટતી નથી. જુઓ -

હેતુનો અભેદ હોય, તો ફળભેદ સંગત થાય નહીં. અર્થાત્ એક જ હેતુથી જુદા જુદા અનેક ફળો સંગત નથી. હવે નીલબોધ અને શુક્લબોધ - બંનેને ઉત્પન્ન કરનાર હેતુ નીલજ્ઞાન-એક છે અને તે બંનેને ઉત્પન્ન કરનારી શક્તિ પણ એક છે… તો આવા એક હેતુ-શક્તિથી જુદા જુદા (નીલ-શુક્લાદિ) બોધ થવા બિલકુલ સંગત નથી.

(एवं चोक्तदोषसिद्धिरेव= બંનેનું કારણ એક-અભિન્ન હોવાથી, હેતુ-અભેદે ફળભેદની અસંગતિનો દોષ અહીં પણ ઊભો રહેશે જ…)

બૌદ્ધ : (અન્યથા=) હેતુના અભેદે પણ ફળભેદ માની, જો નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી : તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, નીલજ્ઞાનથી શુક્લજ્ઞાનની જેમ, શુદ્ધજ્ઞાનથી પણ અશુદ્ધજ્ઞાન થઈ શકશે (યોગીનાં શુદ્ધજ્ઞાનથી પણ અશુદ્ધજ્ઞાન થવા લાગશે), એનો પણ નિષેધ નહીં કરી શકાય.

(૨૮૨) <mark>બૌદ્ધ</mark> : શુદ્ધબોધનો, અશુદ્ધબોધને ઉત્પન્ન કરવાનો સ્વભાવ જ નથી (એટલે તેનાથી અશુદ્ધબોધ ન જ થાય…)

સ્યાદાદી : જો શુદ્ધબોધનો અશુદ્ધબોધજનનસ્વભાવ ન હોય, તો ક્લિષ્ટબોધનો અક્લિષ્ટ-બોધજનનસ્વભાવ પણ શી રીતે હોય ? (એટલે તેનાથી પણ શુદ્ધબોધ ન જ થાય.)

બૌદ્ધ : નિરન્વયપણે (=અંશતઃ પણ અસ્તિત્વ વિના સંપૂર્ણપણે) સંક્લેશનો નાશ થવાથી,

अधिकार: ) कथम् ?, सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तेः शुद्धबोधेऽपि तुल्यैवेयम् । ( २८३ ) कथं भूय-स्तद्भावः एव ? मा भवत्विति निषिध्यते । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथा यस्य सर्वथा न्वयसङ्क्लेशनाशतो विजातीयजननस्वभावसिद्धेरित्यर्थः । एतदाशङ्क्र्याह-**शुद्धबोधेऽपि तुल्यै**-वेयं-सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तिः, अतो विजातीयजननस्वभावंसिद्धेः क्लिष्टबोधो भेवतीति अभि-प्राय: । अत्राह-**कथं भूय:**-पुनस्तद्भाव:-शुद्धबोधभाव: ? एतदाशङ्ख्याह-**मा भवत्विति** निषिध्यते । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमनन्तरोदितम् । अन्यथा-एवमनभ्यूपगमे सति यस्य सर्वथा 

ક્લિષ્ટબોધ તે વિજાતીયને ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવવાળો બને છે. (એટલે સર્વથા સંક્લેશની નિવૃત્તિ થયે, તેનાથી, વિજાતીય પણ શુદ્ધબોધ થવો સંગત જ છે.

સ્યાદાદી : અરે ! સેંવિથા સંક્લેશની નિવૃત્તિ તો શુદ્ધબોધમાં પણ સમાન જ છે. (તાત્પર્ય એ કે, સંક્લેશનિવૃત્તિને તમે વિજાતીયજનનનું કારણ કહ્યું, તો તેવી સંક્લેશનિવૃત્તિ તો શુદ્ધબોધમાં પણ હોવાથી શુદ્ધબોધ પણ ક્લિષ્ટ બોધને ઉત્પન્ન કરશે...) પણ તેવું (=શુદ્ધથી ક્લિષ્ટનું ઉત્પાદન) તો થતું નથી. એટલે માનવું જ રહ્યું કે, ક્લિષ્ટથી શુદ્ધનો જન્મ પણ ન જ થાય…

(૨૮૩) બૌદ્ધ : જો તે શુદ્ધબોધથી ક્લિપ્ટબોધ થાય, તો ફરી શુદ્ધબોધ કેવી રીતે થાય ?

સ્યાદાદી : ન થાઓ - એ પ્રમાણે અમે નિષેધ કરીએ છીએ. (અર્થાત્ ફરી શુદ્ધબોધ સંગત થશે નહીં.)

(इत्थं चैतद०) અમે કહ્યું તે બધું માનવું જ જોઈએ, નહીંતર તો, જેની સર્વથા નિવૃત્તિ છે, તે

163. शृंद्धबोधेऽपि तुल्यैवेयम् सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तिंरिति । अत्र 'सर्वथा'शब्दस्याग्रतो-ङकारप्रश्लेषः कार्यः । ततोङसङ्क्लेशनिवृत्तिरिति भवति । अत्र चायं <mark>भावार्थः-यथा सङ्क्लिष्टक्षणादनन्तर</mark>ं सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तौ सत्यां शुद्धः क्षण उत्पद्यत इत्यङ्गीक्रियते तथाऽसङ्क्लिष्टक्षणावनन्तरं सर्व-प्रकारैरसङ्क्लेशनिवृत्तेः क्लिष्टः क्षण उत्पद्यत इत्यप्यभ्यूपगम्यतां, सर्वथा निवृत्तेरुभयत्राप्यविशिष्टत्वात् ॥

**♦**------**-** विवरणम् **♦**------**-**

<sup>💠</sup> વિવરણમાં 'सर्वधाऽसंक्लेशनिवृत्ति' એમ 'संक्लेश'ની આગળ 'अ'કાર જોડવાનો નિર્દેશ કર્યો છે અને તે મુજબ અર્થ કરવાનું જણાવ્યું છે, પણ તેમનો આશય સમજાતો નથી. કારણ કે શુદ્ધબોધમાં તેવી અસંક્લેશનિવૃત્તિ બૌદ્ધમાન્ય નથી. અને આવું કહેવાથી તો બૌદ્ધને સમાધાન મળી જાય કે, શુદ્ધબોધમાં અસંક્લેશનિવૃત્તિ કદી થવાની જ ન હોવાથી તેનાથી અશુદ્ધ-ક્લિષ્ટ બોધ કદી નહીં થાય..)

१. 'सिद्धे क्लिष्ट॰' इति क-पाठ: । २. 'भवत्विति' इति ड-पाठ: ! ३. पूर्वमुद्रितेऽत्राशुद्धिप्रचुरपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः कृता । ४. पूर्वमुद्रिते 'निवृत्तेरिति' इत्यशुद्धपाठः, अत्र N-प्रतेन शुद्धिः कृता । ५. पूर्वमुद्रिते 'निवृत्तेस्तुल्यत्वात्' इति साधिकपाठः, स चाग्रेतनपदस्य पुनरुक्त्यापादकत्वात् न सम्यक् प्रतिभाति ।

निवृत्तिस्तस्यानन्तरं तत्सदृशेनैव भवितव्यमित्युक्तदोषानतिवृत्तिरेव ॥

(२८४) किञ्चाद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सिङ्क्लिष्टोऽसिङ्क्लिष्टश्च बोध इत्येतदेवा-सम्भवि अन्यत्र वचनमात्रात् उभयत्र बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धेः, तद-तिरिक्तस्य चाभावाद् (२८५) बोधभेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात्, तिस्मन् सत्यिप जाति-

निवृत्तिस्तस्यानन्तरं तत्सदृशेनैव भवितव्यं सर्वथा निवृत्त्याऽपि विजातीयजननर्स्वभाव-ताक्षेपादिति-एवमुक्तदोषानितवृत्तिरेव । न क्लिष्टाच्छुद्धजन्मेति भाव: ॥

अभ्युच्चयमेवाह **किञ्चे**त्यादिना । किञ्च **अद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सङ्क्लिष्टः अस- ङ्क्लिष्टश बोध इत्येतदेवासम्भवि** तत्त्वतः, अन्यत्र वचनमात्रात्, निरर्थकादिति । एतदेवाह- **उभयत्र**-सङ्क्लिष्टेऽसङ्क्लिष्टे च **बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धेः**-बोधमात्र-

\* અનેકાંતરિંમ \*

બંને, પોતાના પછી વિજાતીયકાર્યજનનસ્વભાવે સરખા થશે અને તો ઉપરોક્ત દોષ તદવસ્થ જ રહેશે, તેનું ઉલ્લંઘન થઈ શકશે નહીં.

(અર્થાત્ જેની સર્વથા નિવૃત્તિ થઈ, તેનો પોતાની પછી વિજાતીયને ઉત્પન્ન કરવાનો સ્વભાવ રહેવાથી ક્લિષ્ટ-શુદ્ધ-ક્લિષ્ટ-શુદ્ધ એવી પરંપરા ચાલ્યા જ કરશે…)

સાર: તેથી ક્લિષ્ટબોધથી શુદ્ધબોધનો જન્મ થઈ શકે નહીં અને તો ક્લિષ્ટ-શુદ્ધ બોધને લઈને ભવ-અપવર્ગની વ્યવસ્થા પણ સંગત થાય નહીં (એટલે જ્ઞાનાદ્વૈતમતે તો, સંસાર-મોક્ષની વ્યવસ્થા પણ અસંગત છે, એવું ફ્લિત થયું.

#### 🕸 જ્ઞાનાદ્વૈતમતે બોધની ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટતા પણ અસંગત 🕸

(२८४) બીજી વાત એ કે, તમે ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટ બોધને લઈને ભવ-અપવર્ગની વ્યવસ્થા કરો છો... પણ આકારદ્વયથી રહિત-અદ્વયરૂપ શુદ્ધ બોધમાત્રનું અસ્તિત્વ માનવામાં, પરામાર્થથી (૧) સંક્લિષ્ટબોધ, અને (૨) અસંક્લિષ્ટ બોધ - એમ બોધનાં જુદા જુદા પ્રકારો બિલકુલ સંગત નથી. (अन्यत्र वचनमात्रात्=) હા, નિરર્થક બોલવા પૂરતા તે ભેદો કહેતા હો, તો ઘટી જશે (પણ પરમાર્થથી તે ભેદો ઘટતા નથી...)

તેનું કારણ એ કે, સંક્લિષ્ટ-અસંક્લિષ્ટ બંને પ્રકારના બોધમાં, માત્ર શુદ્ધબોધનું જ અસ્તિત્વ છે (અન્યથા=) જો શુદ્ધબોધમાત્રનું અસ્તિત્વ ન માનો, તો એનો મતલબ એ થાય કે, બંને બોધમાં કોઈક બીજું તત્ત્વ પણ ભળેલું છે… અને એવું હોય, તો તે બોધની શુદ્ધબોધરૂપતા સિદ્ધ થાય નહીં.

એટલે તે બંને બોધમાં, શુદ્ધબોધમાત્રનું જ અસ્તિત્વ છે. તે શુદ્ધબોધથી જુદા બીજા કોઈ તત્ત્વનું અસ્તિત્વ નથી (કે જે તત્ત્વ, બંને બોધને સંક્લિષ્ટ-અસંક્લિષ્ટ એમ ભિન્નરૂપે જણાવે.)

१. 'स्ववनाक्षेपा०' इति ड-पाठ: । २. 'अध्युच्चयमाह' इति ड-पाठ: ।

भेदायोगात् शुद्धबोधभेदेषु तदनुपपत्तेः । एवमपि तदङ्गीकरणे इष्टबाधा शुद्धबोधा-नामपि क्लिष्टेतरत्वप्रसङ्गात्, तेषामपि मिथो भेदात्, तन्मात्रस्य च तद्धावहेतुत्वात्,

तत्त्वासिद्धेः तदितिरिक्तस्य च-बोधमात्रातिरिक्तस्य च अभावाद् । बोधभेदमात्रस्य च केवलस्य अप्रयोजकत्वात् । कथिमत्याह-तिस्मिन् सत्यिप-बोधभेदमात्रे जातिभेदायोगात् । अयोगश्च शुद्धबोधभेदेषु नानासन्तानान्तरवर्तिषु तदनुपपत्तेः-जातिभेदानुपपत्तेः । एवमिप-बोधभेदमात्रतायां तदङ्गीकरणे-जातिभेदाङ्गीकरणे इष्टबाधा । कथिमत्याह-शुद्धबोधानामिप सन्तानान्तरवर्तिनां क्लिष्टेतरत्वप्रसङ्गात् । प्रसङ्गश्च तेषामिप-शुद्धबोधानां मिथः-परस्परं भेदात्, तन्मात्रस्य च-भेदमात्रस्य च तद्भावहेतुत्वात्-िक्लष्टेतरभावहेतुत्वात् । अन्यथा-एवमनभ्य-

તેથી તમારા મતે ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટ બોધ બિલકુલ સંગત નથી.

(૨૮૫) બૌદ્ધ: બંને બોધ ભિન્ન-ભિન્ન છે. તો તેમની ભિન્નતાને લઈને જ, ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટરૂપે તેમનો જાતિભેદ માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી: પણ તેવું ન મનાય, કારણ કે તે તે બોધનો ભેદ; તે જ તેમની જુદી જાતિઓ માનવામાં પ્રયોજક નથી (અર્થાત્ બોધભેદ હોવા માત્રથી જાતિભેદ ન માની લેવાય.) તેનું કારણ એ કે, અલગ-અલગ બુદ્ધમાં રહેલ જ્ઞાનોમાં, બોધભેદ હોવા છતાં પણ, જાતિભેદની અસંગતિ જણાય છે. એટલે તે (=બોધભેદ) હોવા માત્રથી જાતિભેદ ન ઘટે.

ભાવાર્થ: બધા બુદ્ધપુરુષોનાં જ્ઞાનો, અદ્વયબોધરૂપે સરખા છે, તેઓમાં કોઈ જાતિભેદ નથી. હવે જો બોધમાત્રથી પણ જાતિભેદ મનાતો હોય, તો તો અલગ-અલગ બુદ્ધપુરુષનાં જ્ઞાનોમાં પણ જાતિભેદ માનવો પડશે (અને તો તેમના જ્ઞાનો પણ ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટ રૂપે જુદા જુદા માનવા પડશે) જે બિલકુલ સંગત નથી. તેથી તેવું ન મનાય. તેમ છદ્મસ્થ-બુદ્ધના બોધ પણ ભિન્ન હોવા માત્રથી તેમનો જાતિભેદ ન મનાય (વ્યક્તિભેદ છે, જાતિભેદ નથી.)

બૌद्ध : (एवमपि...) અમે બોધભેદ હોવા માત્રથી જ જાતિભેદ માની લઈએ તો ?

સ્યાદાદી : તો તો તમને જે ઇષ્ટ છે, તેનો બાધ થશે. તે આ પ્રમાણે - અલગ અલગ યોગી પુરુષોનાં જ્ઞાનો (શુદ્ધ-અદ્વયબોધરૂપે) સરખા હોવા તમને ઇષ્ટ છે, પણ હવે તેનો બાધ થશે.

તેનું કારણ એ કે, તે યોગીઓનાં જ્ઞાનો પણ પરસ્પર ભિન્ન-ભિન્ન છે (એક યોગીનું જ્ઞાન જ બીજા યોગીનું નથી. પણ બંનેનું જ્ઞાન જુદું જુદું છે) અને તમે માત્ર બોધભેદને જ, ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટ એમ જુદી જુદી જાતિઓનું કારણ માનો છો. એટલે તો જુદા જુદા યોગીઓમાં રહેલ શુદ્ધબોધો પણ, ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટ એમ જુદી જુદી જાતિવાળા માનવા પડશે! (જે તમને ઇષ્ટબાધક છે.)

બૌद्ध : (एवमनभ्यूपगमे -) તો અમે બોધલ્મેદમાત્રથી જાતિભેદ નહીં માનીએ, પણ તે જ્ઞાનોમાં

१. 'बुद्धबोधा॰' इति ग-पाठ: । २. 'बुद्धबोधा' इति ड-पाठ: । ३. 'बुद्धबोधानां' इति ड-पाठ: ।

| ₹₹ <b>₹</b> Ġ                                                           | जनवगराजवनसावग                                                                                                                                             |                                                       |          |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------|
|                                                                         | सद्धिः, ( २८६ ) क्लिष्टो बोध इति<br>योगात् अतिप्रसङ्गात्, तदितरत्राप्यवि                                                                                  |                                                       | त्वात्,  |
| <b></b>                                                                 |                                                                                                                                                           |                                                       |          |
| क्लेशस्य <b>विशेषणत्</b>                                                | द्धः । क्लिष्टो बोध इति-एवं क्लेशस्य<br>वायोगात् । अयोगश्च अतिप्रसङ्गात् । त<br>। एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना ।                                            | दितरत्रापूि-शुद्धबोधेऽवि                              | शिष्ट-   |
| <b>*</b>                                                                | 💠 અનેકાંતરશ્મિ 💠                                                                                                                                          |                                                       | <b>.</b> |
|                                                                         | વ માનીશું કે જેનાથી ક્લિષ્ટ-અક્લિષ્ટરૂપે ૧<br>, તો એ જુદા તત્ત્વ તરીકે જ્ઞાનથી અધિક બ<br>જ જણાઈ આવશે.)                                                    |                                                       |          |
| *                                                                       | ફા <mark>ાનાદ્વૈ</mark> તમતે વિશેષણવિશિષ્ટ બોધર્ન                                                                                                         | ો અસંગતિ ૠ                                            |          |
| મૂકો છો. પણ જ્ઞાનાદ્વે<br>બની શકે નહીં. (ભાવ<br>ક્લેશ જેવું અસત્ તત્ત્વ |                                                                                                                                                           | કોવાથી, તે અસત્ ક્લેશ વિ<br>તો સત્ જ બને. જ્ઞાનથી અધિ | વેશેષણ   |
| <b>ઉત્તર</b> : તો તો<br>પડશે. કારણ કે તે અર                             | ા=) તેવા અસત્ને પણ વિશેષણ માની લ<br>અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, શુદ્ધબોધમાં પણ<br>સદ્ વિશેષણ તો શુદ્ધબોધમાં પણ સમાનપ<br>, તે અસત્ વિશેષણ બંને ઠેકાણે અસત્        | . તે ક્લેશને વિશેષણ તરીકે<br>શે રહેલું છે.            |          |
| અશુદ્ધબોધમાં ન હોવા                                                     | . છતાં પણ જો તેનું વિશેષણ બનતું હોય,<br>જ શકે. એટલે ક્લેશવિશેષણથી વિશિષ્ટ હો                                                                              | તો શુદ્ધબોધમાં ન હોવા છ                               | તાં પણ   |
| જ્ઞાનાદ્વૈતમતે 'િ<br>કારણ કોઈ જ નથી. :                                  | માવનાપૂર્વક જણાવે છે -<br>ક્લેષ્ટ બોધ' આનો અર્થ શું થાય ? તમારા મ<br>બેટલે તેનો અર્થ એ થાય કે - 'બોધ બોધ'<br>બોધ'માં પણ ક્લેશ જેવું તત્ત્વ તો રહ્યું જ નઘ | •                                                     |          |
| <b></b>                                                                 | <b>*</b> विवरणम् <b>४</b>                                                                                                                                 | ***,(**********************************               |          |
|                                                                         | ोध इति । क्लिंष्टो बोध इति कोऽर्थः ? ब                                                                                                                    |                                                       |          |

१. पूर्वमुद्रिते 'क्लिष्टो बोध इति' इति पाठो नास्ति, अत्र N-प्रतानुसारेण विन्यस्तः ।

इति तत्त्वे क्लेशाभाव उभयत्राविशिष्ट एवेति । (२८७) न च निरंशं तत्त्वमिति तत्त्वतो न विशेषणविशेष्यभावः, क्लिष्टो खोध इति तत्त्वानुपपत्तेर्निरंशस्यैकस्वभावत्वात् तस्य च बोध एवोपयोगात्, अन्यथा तदबोधतापत्तेः क्लिष्ट इति शब्दहेत्वभावात् तत्त्वतस्तत्त-

क्लेशाभाव उभयत्र-बोधे अविशिष्ट एवेति तदितरत्राप्यविशिष्टत्वसिद्धिः । न चेत्यादि । न च निरंशं तत्त्वमिति कृत्वा तत्त्वतः-परमार्थेन हेतुना न विशेषण-विशेष्यभावः । कृत इत्याह-क्लिष्टो बोध इति-एवं तत्त्वानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च निरंशस्यैकस्वभावत्वात् तस्य च-एकस्य स्वभावस्य बोध एवोपयोगात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्बोधतापत्तेः तस्य-बोधस्याबोधतापत्तेः । एवं क्लिष्ट इति शब्दहेत्वभावात् बोधैक-स्वभावतया । अत एवाह-तत्त्वतः-परमार्थेन तत्तत्त्वाविशेषात्-बोधतत्त्वाविशेषात् । इति-

❖ અનેકાંતરિમ ❖

વિશેષણ બનાવો છો, તેમ શુદ્ધબોધમાં ક્લેશ ન હોવા છતાં, તેને તેનું પણ વિશેષણ બનાવાશે જ.

આશય: ક્લેશનો અભાવ બંને ઠેકાશે સમાન જ છે. તે છતાં, ક્લેશને અશુદ્ધબોધનું વિશેષણ બનાવવું અને શુદ્ધબોધનું વિશેષણ ન બનાવવું - એવો ભેદ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં. અર્થાત્ તે બંનેનું વિશેષણ બનશે અને તો શુદ્ધબોધ પણ ક્લિષ્ટ થઈ જશે.

એટલે તમારા મતે તો 'ક્લિષ્ટ બોધ' એવું કહેવું પણ સંગત થતું નથી.

(૨૮૭) બૌદ્ધ: શુદ્ધ-અદ્ધયબોધ તો નિરંશ-એકસ્વભાવી છે. એટલે તેમાં તો (ક્લેશ વિશેષણ અને બોધ વિશેષ્ય - એવા) જુદા જુદા આકારો હોતા જ નથી. માટે પરમાર્થથી તો વિશેષ્ય-વિશેષણભાવ છે જ નહીં.

સ્યાદાદી: તમારી વાત યોગ્ય નથી, કારણ કે જો પરમાર્થથી વિશેષ્ય-વિશેષણભાવ ન હોય, તો 'ક્લિષ્ટ બોધ' એવું સ્વરૂપ જ સંગત નહીં થાય, કારણ કે જ્ઞાનાદિ વસ્તુ નિરંશ એકસ્વભાવી છે. હવે તે એકસ્વભાવ તો વસ્તુમાં (જ્ઞાનમાં) 'બોધ' સ્વરૂપ લાવવામાં જ વપરાઈ ગયો (અર્થાત્ તે સ્વભાવનો ઉપયોગ અહીં જ થઈ ગયો.) હવે ક્લિષ્ટતા શેનાથી આવે ? ન આવી શકે. જો તે એકસ્વભાવ ક્લિષ્ટતા લાવવા વાપરો, તો બોધરૂપતા શેનાથી આવશે ? નહીં આવે અને તો તેની અબોધરૂપતા જ થશે.

એટલે જ્ઞાન તો માત્ર એક-બોધસ્વભાવી જ માનવો રહ્યો. હવે આવા એકસ્વભાવી બોધમાં 'ક્લિપ્ટ' એવા શબ્દનું કોઈ કારણ જ વિદ્યમાન નથી, કે જેને લઈને બોધ વિશે ક્લિપ્ટશબ્દનો પ્રયોગ સાર્થક બને.

એટલે જ ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -પરમાર્થથી તો તેમાં (=બોધમાં) શુદ્ધ બોધમાત્ર જ અવિશેષપણે રહેલું છેં (એટલે તેમાં કોઈ

### त्त्वाविशेषात् । इति यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः ॥

(२८८) एतेन यदुच्यते-''तदेवार्द्वयं बोधमात्रं तथास्वभावत्वात् तथाऽवभासमानं ग्राह्यादिरूपत्वाद् विकल्पात्मकत्वात् क्लिष्टो बोध उच्यते'' इत्यादि तदिप प्रतिक्षिप्तम्, अद्वयस्य निरंशत्वात्, असतश्चाननुभवात् । इति कर्मलक्षण एव क्लेशोऽस्तु । सत्य-

एवं यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः, क्लिष्टबोध इति तत्त्वानुपपत्तिरित्यर्थः ॥

एतेन यदुच्यते परै:-तदेवाद्वयं बोधमात्रं वस्तु तथास्वभावत्वात् कारणात् तथा-ऽवभासमानं ग्राह्यादिरूपतयैव ग्राह्यादिरूपत्वात् कारणात् विकल्पात्मकत्वादेव क्लिष्टो बोध उच्यते इत्यादि यदुच्यते तदिष प्रतिक्षिप्तम् । कथमित्याह-अद्वयस्यैकतया निरंशात्वात्, असतश्च-क्लेशस्य अननुभवात् । इति-एवं कर्मलक्षण एव क्लेशोऽस्तु । सत्यस्मिन्न-

એવું જુદું નિમિત્ત નથી, કે જેને લઈને ક્લિષ્ટ શબ્દનો પ્રયોગ સાર્થક બને.)

તેથી હે જ્ઞાનાદૈતવાદીઓ! તમારા મતે તો 'ક્લિપ્ટ બોધ' એવું સ્વરૂપ પણ સંગત થતું નથી. આવું હોવાથી, કેટલાકો ક્લિપ્ટબોધની સંગતિ કરવા જે કહે છે, તેમનું કથન પણ નિરાકૃત થાય છે. તે આ પ્રમાણે -

#### 🕸 ક્લિષ્ટતાસાધક અન્યમંતવ્યનો નિરાસ 🕸

(૨૮૮) પૂર્વપક્ષ: આકારદ્વયથી રહિત અદ્ધય-બોધમાત્ર જ વાસ્તવિક છે અને તે બોધ જ તથાસ્વભાવે ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિરૂપે અવભાસિત થાય છે (અર્થાત્ અનુભવાય છે) એટલે આ અદ્ધયબોધ જ, ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકાદિ વિકલ્પ-આત્મક હોવાથી 'ક્લિષ્ટ બોધ' કહેવાય છે. (અને જયારે તે વિકલ્પો દૂર થઈ જાય, ત્યારે તે જ અદ્ધયબોધ શુદ્ધ કહેવાય છે.)

ઉત્તરપક્ષ : તમારી આ વાત બિલકુલ યોગ્ય નથી. કારણ કે અદ્ભયબોધ તો એકસ્વભાવી હોવાથી નિરંશ છે, આવા નિરંશ-એકસ્વભાવી બોધના ક્લિપ્ટ-અક્લિપ્ટ એમ જુદા જુદા ભેદ સંગત થાય નહીં.

હવે જો ક્લેશને કારણે તેને ક્લિપ્ટ કહેતા હો, તો તો જ્ઞાનથી અતિરિક્ત ક્લેશને અસત્ ન માની શકાય. એટલે તો ક્લેશને સત્ જ માનવો રહ્યો અને આ ક્લેશ કર્મરૂપ જ થાઓ. હવે કોઈ અસંગતિ નહીં રહે. જુઓ -

<sup>❖</sup> બોધમાં જે એક્સ્વભાવ છે, તે બોધશબ્દનું નિમિત્ત છે. હવે તે જ ક્લિષ્ટશબ્દનું નિમિત્ત ન બને, નહીંતર તો હેતુ-અભેદે ફળ-અભેદની આપત્તિ આવે… અને તે સિવાય તેમાં બીજું પણ કોઈ નિમિત્ત નથી કે જેનાથી ક્લિષ્ટશબ્દની પ્રવૃત્તિ થાય…

१. 'द्वयबोधः' इति ग-पाठः । २. 'ग्राह्यत्वादिरूप०' इति डन्पाठः ।

स्मिन्नपरिकिल्पिते तद्योगात् क्लिष्टता तिद्वयोगाच्च परमार्थत एव शुद्धिरित्युपपद्यते भवापवर्गविशेषो नान्यथा । एवं च तस्य कर्मणः सत्त्वादचेतनत्वाद् बाह्यसिद्धिरेवेत्यलं प्रसङ्गेन ॥

( २८९ ) इतश्च बाह्यप्रैतिक्षेपोऽयुक्तः, आप्तवचनविरोधात्, 'सञ्चितालम्बना पञ्च

......

परिकल्पिते-कर्मलक्षणे क्लेशे तद्योगात्-कर्मलक्षणक्लेशयोगात् क्लिष्टता तद्वियोगाच्य-अपरिकल्पितक्लेशिवयोगाच्च परमार्थत एव शुद्धिरिति-एवमुपपद्यते । किमित्याह-भवापवर्गिवशेषो नान्यथा । एवं च सित तस्य कर्मणः क्लेशरूपस्य सत्त्वादचेतनत्वाद्

बाह्यसिद्धिरेव बोधभेदेन इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

इतश्च बाह्यप्रतिक्षेपोऽयुक्तः । कुत इत्याह-आप्तवचनविरोधात् । विरोधश्च सञ्चिता-

## **♦** અનેકાંતરિ**શ ♦**

આવો અપરિકલ્પિત (=વાસ્તવિક) કર્મરૂપ ક્લેશ વિદ્યમાન હોય, તો બોધની ક્લિષ્ટતા... અને તે કર્મરૂપ ક્લેશનો વિયોગ થાય, તો બોધની પરમાર્થથી શુદ્ધિ... આમ, બોધની ક્લિષ્ટ-શુદ્ધતા પણ સંગત થઈ જાય અને તેને લઈને ભવ-અપવર્ગની વ્યવસ્થા પણ સંગત થઈ જાય... (કર્મસંયોગે ક્લિષ્ટ બોધ રહે ત્યાં સુધી સંસાર અને કર્મવિયોગે શુદ્ધબોધ થયે મોક્ષ - એમ સંસાર-મોક્ષની વ્યવસ્થા યથાર્થપણે ઘટી જાય.)

પણ આવું બધું ત્યારે જ ઘટે, કે જયારે જ્ઞાનથી અતિરિક્ત કર્મ જેવાં તત્ત્વનું અસ્તિત્વ હોય, અન્યથા નહીં. અને એટલે જો તે 'કર્મ' માનશો, તો તે ક્લેશરૂપ કર્મ વાંસ્તિવિક અને અચેતનરૂપ હોવાથી, જ્ઞાનથી જુદા કર્મ નામના બાહ્યભાવની જ સિદ્ધિ થશે.

નિષ્કર્ષ : ક્લિપ્ટ-અક્લિપ્ટ બોધને લઈને ભવ-અપવર્ગની વ્યવસ્થા પણ, કર્મ જેવા બાહ્યભાવને માનવાથી જ સંગત થાય છે, અન્યથા નહીં. એટલે બાહ્યાર્થનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું.

હવે આ પ્રસંગથી સર્યું.

(હવે ગ્રંથકારશ્રી, બાહ્યાર્થને સિદ્ધ કરવા તેમના જ આપ્તપુરુષનાં બાહ્યાર્થસાધક વચનનો ઉલ્લેખ કરે છે - )

#### 🕸 બાહ્યાર્થનિરાક્ર્રણમાં આપ્તવચનનો વિરોધ 🅸

(૨૮૯) આ (=આગળ કહેવાતા) કારણથી પણ બાહ્યાર્થનો નિરાસ યુક્ત નથી, કારણ કે તેમાં આપ્તવચનનો વિરોધ સ્પષ્ટપણે જણાઈ રહ્યો છે. જુઓ તમારા આપ્તપુરુષનું બાહ્યાર્થસાધક વચન :

<sup>❖</sup> કર્મને 'વાસ્તિવિક' કહીને તેનું નિર્બાધ અસ્તિત્વ જয়ાવ્યું અને 'અચેતનરૂપ' કહીને જ્ઞાનથી જુદારૂપે તેનું અસ્તિત્વ સ્ચિત કર્યું.

१, 'प्रतिक्षेपो युक्तः' इति क-पाठः ।

विज्ञानकायाः 'इति वचनप्रामाण्याद् बाह्यसञ्चयस्येष्टत्वात्, आलम्बनत्वेन तद्वस्तुत्वसिद्धेः, विज्ञानजनकत्वात्, अवस्तुनो जनकत्वायोगात्, उक्तवत् तद्धावाविरोधाच्च । ( २९० ) तथाहि-'तन्नैरन्तर्यावस्थानमेव तेषां तथास्वभावतया कथञ्जिदपृथग्भूतंतथाविधै-कपरिणामवत् तत्समूहः 'इत्युक्तम् । समूहः सञ्चय इति चानर्थान्तरमेव। ( २९१ ) न चेदं

लम्बनाः पञ्च रूपादिज्ञानभेदतः विज्ञानकाया इति वचनप्रामाण्यादेवं बाह्यसञ्चय-स्येष्टत्वादिति । आलम्बनत्वेन हेतुना तद्वस्तुत्वसिद्धेः । सिद्धिश्च विज्ञानजनकत्वात् । अवस्तुनो जनकत्वायोगात् उक्तवत्-यथोक्तं तद्भावाविरोधाच्च-सञ्चयभावाविरोधाच्च । प्रागुक्तस्मरणार्थमाह तथाहीत्यादिना । तथाहि-तन्नैरन्तर्यावस्थानमेव, प्रक्रमात् परमाणु-नैरन्तर्यावस्थानमेव तेषां-परमाणूनां तथास्वभावतया कारणेन कथिञ्चदपृथगभूततथा-

विधैकपरिणामवत्, तत्रैरन्तर्यावस्थानं तत्समूहः-परमाणुसमूहः इत्युक्तं प्राक्। मा भूत् समूह-

"સંચિત-આલંબનવાળા (=સમૂહરૂપે રહેલા એવા પરમાણુઓને વિષય કરનારા) રૂપજ્ઞાન ઓંદિના ભેદે પાંચ પ્રકારના વિજ્ઞાનો છે."

આ વચનના આધારે, તમારા આપ્તપુરુષને પણ બાહ્યસંચય ઇષ્ટ જ છે, એવું સ્પષ્ટ જણાય છે. (બાહ્યસંચય એટલે પરમાણુનાં સમૂહરૂપે રહેલો એવો બાહ્યાર્થ, તે આપ્તને ઇષ્ટ જ છે.)

અને તે બાહ્યસંચયને, જ્ઞાનના આલંબન (=િવષય) તરીકે કહ્યો હોવાથી, તેની વસ્તુરૂપતા પણ સિદ્ધ થાય છે, કારણ કે તે સ્વવિષયક વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે છે… જો તે અવસ્તુરૂપ હોય, તો જનક બની શકે નહીં. (અર્થાત્ અવસ્તુરૂપ તે આલંબન, સ્વવિષયક વિજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરી શકે નહીં. એટલે તેને વાસ્તવિક જ માનવો રહ્યો.)

અને પૂર્વે કહ્યા મુજબ, તે બાહ્ય સંચય હોવામાં કોઈ વિરોધ પણ નથી. (હવે ગ્રંથકારશ્રી, પૂર્વે કહેલી વાતોને યાદ કરાવવા કહે છે -)

(૨૯૦) જુઓ - "પરમાણુથી કથંચિદ્ અપૃથગ્ભૂત એવા એકત્વપરિજ્ઞામવાળું, પરમાણુઓનું તથાસ્વભાવે જે નૈરન્તર્યાવસ્થાન; એ જ સમૂહ છે" - આ બધી વીંતો પૂર્વે કરી જ દીધી છે. એટલે તે બધી યુક્તિથી બાહ્યસંચય હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

<sup>❖</sup> અહીં 'આદિ' શબ્દથી, (૨) શબ્દજ્ઞાન, (૩) રસજ્ઞાન, (૪) સ્પર્શજ્ઞાન, અને (૫) ગંધજ્ઞાન - એમ બીજા પણ ચાર ભેદો ગ્રહણ કરવા…

<sup>🗚</sup> આ બધી વાતોનો ભાવાર્થ, પૂર્વે લખેલા વિવેચન પરથી સમજવો.

१. 'भूतभूततथा॰' इति क-पाठः । २. 'परिणामवत्समूहः' इति ग-पाठः । ३. ९१०तमे पृष्ठे । ४. 'सिद्धेऽसिद्धिश्च' इति ड-पाठः । ५. 'सिद्धिश्च तद्विज्ञान॰' इति क-पाठः । ६. ९१०तमे पृष्ठे ।

गम्भीरदेशनायोग्यतापादनाय विनेयानुगुण्यत उक्तमिति युक्तम्, प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात् तथाऽनुभवाभावात्, तथापि तत्कल्पने अतिप्रसङ्गादिति ।

**० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ० ०** <

सञ्चययोर्भेदप्रतिपत्तिरित्याह-समूहः सञ्चय इति चानर्थान्तरमेव । न चेदं संज्ञितालम्बना इत्यादि गम्भीरदेशनायोग्यतापादनाय, विज्ञानदेशनायोग्यतापादनायेत्यर्थः, विनेयानुगुण्यतः-शिष्यानुगुण्येन उक्तमिति युक्तं वक्तम् । कृत इत्याह-प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षायाः-आस-विवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात्-परोक्षत्वात् । अप्रत्यक्षत्वं च तथाऽनुभवाभावात्-तद्विवक्षा-ग्रहणतयाऽनुभवाभावात् । तथापि-एवमपि तत्कत्यने-विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पने,

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

પ્રશ્ન : પૂર્વે તો તમે સમૂહનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા યુક્તિ બતાવી હતી, તો તેના આધારે સંચયની સિદ્ધિ શી રીતે થાય ?

ઉત્તર : અરે ભાઈ ! સમૂહ-સંચય એ બધા એક જ અર્થના પર્યાયવાચી શબ્દો છે. એટલે સમૂહ સિદ્ધ થવાથી સંચય પણ સિદ્ધ થાય જ.

આમ, આપ્તવચનથી પણ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ થાય છે.

(૨૯૧) બૌદ્ધ: 'સંચિત-આલંબનવાળા પાંચ વિજ્ઞાનો છે' એ કથન તો, ગંભીર દેશનાની યોગ્યતા ઊભી કરવા, માત્ર શિષ્યને અનુસરીને અર્થાત્ તેની યોગ્યતાનુસારે કર્યું છે. બાકી હકીકત તેવી નથી.

આશય એ કે, જ્ઞાનાદ્વૈત જ વાસ્તવિક છે, તે સિવાય બાહ્ય-અર્થ કોઈ છે જ નહીં - એવું કહેવું તે ગંભીર દેશના છે. પણ આ દેશના પહેલેથી જ આપી દેવાય, તો શિષ્ય, તેનો અનુભવ ન હોવાથી સમજી શકે નહીં. એટલે તે ગંભીર દેશનાની યોગ્યતા ઊભી કરવા, પહેલા તો તેને બાહ્યાર્થવિષયક વિજ્ઞાનનો જ ઉપદેશ અપાય (પછી યોગ્યતા આવ્યે જ્ઞાનાદ્વૈતનો ઉપદેશ અપાય...) એટલે તે આપ્તવચન, શિષ્યના અનુસરણ પૂરતું જ હોવાથી, તેનાથી વાસ્તવમાં બાહ્યવિષયક વિજ્ઞાન સિદ્ધ થાય નહીં.

સ્યાદાદી: આવું કહેવું યોગ્ય નથી, કારણ કે તે વાતમાં કોઈ પ્રમાણ નથી. જુઓ - આપ્તપુરુષની વિવક્ષા આપણને તો અપ્રત્યક્ષ જ છે. તેનું કારણ એ કે આપ્તની વિવક્ષાનું ગ્રહણ થતું હોય એવો અનુભવ આપણને કદી થતો નથી. •

હવે આપ્તને કહેવાની ઈચ્છા, તેનું જ જ્યારે પ્રત્યક્ષ થતું નથી, ત્યારે શી રીતે કહી શકાય ? કે તે આપ્તનું વચન માત્ર શિષ્યનાં અનુસરણ પૂરતું જ છે, વાસ્તવમાં નહીં.

પ્રશ્ન : વિવક્ષા અપ્રત્યક્ષ હોવા છતાં પણ, શિષ્યના અનુસારે જ તેમણે તેવું કહ્યું છે, એવું માની લઈએ તો ?

१. 'संवितालम्बिना' इति क-पाठः ।

(२९२) न च ''चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदेतत् त्रैधातुकम्'' इत्यादि बाधकं वचनमेव प्रमाणमत्र, तदनाप्ततापत्तेः विरुद्धार्थाभिधानात् तुल्ययोगक्षेमत्वात्, अस्यैव चान्यार्थ-त्वादिति । (२९३) तथाहि-इदमेव युक्तं यदास्थानिवृत्त्यर्थमस्य संयोगवियोगाभ्यां

**♦**......**।** 

किमित्याह-अतिप्रसङ्गादिति । न च "चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदेतत् त्रैधातुकं"-काम-रूपाऽरूपधातुरूपित्यादि बांधकं वचनमेव प्रमाणमत्र विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पनायाम् । कृत इत्याह-तदनाप्ततापत्तेः आसस्यानाप्ततापत्तेः । आपत्तिश्च विरुद्धार्थाभिधानात् । तथा तुल्ययोगक्षेमत्वात् । एतदेवाह-अस्यैव-चित्तमात्रमित्यादेर्वचनस्य अन्यार्थत्वादिति । इदमेव

\* અનેકાંતરશ્મિ \*

ઉત્તર: તો તો અતિપ્રસંગ એ આવશે કે, બધા પોતપોતાનો મનોઘટિત અર્થ કરવા લાગશે ! (કારણ કે આપ્તવિવક્ષા જાણ્યા વિના પણ, જેમ તમે તમારો અર્થ કરો છો તેમ બીજા પણ પોતાના અર્થો કરશે.)

એટલે તે બાહ્યાર્થસાધક આપ્તવચન; શિષ્યનાં અનુસરણ પૂરતું જ છે - એવું કહેવામાં કોઈ પ્રમાણ નથી.

(૨૯૨) બૌદ્ધ: અમારી પાસે પ્રમાણ છે. જુઓ અમારા આપ્ત પુરુષનું જ વચન;

"હે જિનપુત્ર ! જે આ (૧) કામ, (૨) રૂપ, અને (૩) અરૂપ - એમ ત્રણ ધાતુઓ છે, તે માત્ર ચિત્તરૂપ છે. (જ્ઞાનરૂપ છે, બાહ્યાર્થરૂપ નહીં.)"

આ વચન જ બાહ્યાર્થની સિદ્ધિ માટે બાધક છે અને એટલે જ અમે પૂર્વોક્ત આપ્તવચન શિષ્યને અનુસરવા પૂરતું કહીએ છીએ. (આશય: આ વચનથી આપ્તપુરુષે કામાદિ બધાને જ્ઞાનરૂપ કહીને બાહ્યાર્થનો નિષેધ કર્યો છે. એટલે આ વચનના આધારે માનવું જ રહ્યું કે, પૂર્વોક્ત વચન પણ બાહ્યાર્થસાધક નહીં; પણ માત્ર શિષ્યને અનુસરવા પૂરતું જ છે.)

स्યાद्वादी: અરે ! આવું કહેવાથી તો, તમારા આપ્તપુરુષને 'અનાપ્ત' માનવાની આપત્તિ આવશે. તેનું કારણ એ કે, તે આપ્ત પૂર્વાપર વિરુદ્ધ અર્થનું કથન કરે છે. ('सञ्चिता.' એના દ્વારા બાહ્યાર્થને જણાવ્યો અને 'चित्तमात्र.' એના દ્વારા બાહ્યાર્થનો નિષેધ કર્યો - આ કથન તો પૂર્વાપર વિરુદ્ધ જ થયું કહેવાય.)

બીજી વાત, યોગક્ષેમ તો બંને વચન વિશે તુલ્ય જ છે. અર્થાત્, જેમ તમે 'सञ्चिता' પંક્તિનો (અર્થ, બાહ્યાર્થપરક નહીં, પણ શિષ્ય-અનુસરણપરક) બીજો અર્થ કરી દો છો, તેમ 'चित्तमात्र.' એ પંક્તિનો પણ (અર્થ જ્ઞાનમાત્રપરક નહીં, પણ શિષ્ય-અનુસરણપરક) બીજો અર્થ કરી જ શકાય છે.

१. 'तदनाप्तताप्तेः' इति ग-पाठः । २. 'अस्यैवानार्थ०' इति ग-पाठः । ३. 'बोधकं' इति क-पाठः ।

हर्षादिकरणेन सङ्कल्पमात्ररमणीयताकथनम्, ( २९४ ) अन्यथा बाह्याभावेन दान-पारमितादीनां तन्निबन्धनगुणानामभावः, तदभावाच्च तस्यैव भगवतोऽभावप्रसङ्गः । **♦**......**♦** व्याखा **♦**......**♦** भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । इदमेव युक्तं यदास्थानिवृत्त्यर्थमस्य-अर्थस्य संयोगवियोगाभ्यां हर्षादिकरणेन, 'आदि'शब्दाद विषादादिग्रहः, सङ्कल्पमात्ररमणीय-ताकथनम् । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे बाँह्याभावेन हेतुना दानपारमितादीनाम् । 'आदि'-शब्दाच्छीलपारिमतादिग्रह:। तिन्नबन्धनगुणानाम्-आप्तनिबन्धनगुणानामभाव:, तदभावाच्य-तन्निबन्धनगुणाभावाच्च तस्यैव भगवतः-आप्तस्य अभावप्रसङ्गः । न च विज्ञानमात्र-('चित्तमात्र.' એ પંક્તિનો બીજો અર્થ શી રીતે કરાય ? એ જ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે -) (૨૯૩) શિષ્યને ઇષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ થયે હર્ષ થાય છે અને તેનો વિયોગ થયે શોક થાય છે. પણ આ હર્ષ-શોકાદિ તો સંસારનું કારણ છે. એટલે જ આપ્તે 'चित्तमात्रం' એ પંક્તિ કહીને બધાને જ્ઞાનરૂપ કહ્યું. તેનો ભાવાર્થ એ કે, દરેક વસ્તુઓ આપણને માત્ર સંકલ્પ-વિકલ્પોથી જ રમણીય લાગે છે. (બાકી હકીકતમાં તે વસ્તુ તેવી ન પણ હોય.) અને આવું કહેવાથી શિષ્યને સમજાય છે કે - 'દરેક વસ્તુઓ સંકલ્પમાત્રમાં જ રમણીય છે. વાસ્તવમાં નહીં' અને આવું સમજવાથી, તેને વસ્તુ વિશેની આસ્થા દૂર થાય છે (અને હર્ષ-શોકાદિ ઘટતા જાય છે.) એટલે ફલિતાર્થ એ કે, 'चित्तमात्र.' એ કથન બધાને જ્ઞાનરૂપ જણાવનારું નથી, પણ શિષ્યને જે ત્રણ ધાતુ વિશે આસ્થા થાય છે, તેને દુર કરવા પુરતું છે. (૨૯૪) (एवमनभ्यूपगमे=) જો આવું ન માનો અને તે વચનને બાહ્યાર્થનિષેધક માનો, તો તો - કોઈ બાહ્ય અર્થ ન રહેવાથી - આપ્તતાના કારણભૂત દાનપારમિતા (=દાનનાં પ્રકર્ષની પ્રાપ્તિ) શીલપારમિર્તો આદિ ગુણોનો અભાવ થઈ જશે ! અને એ ગુણોના અભાવથી તો તે આપ્ત ભગવાનનો જ અભાવ થઈ જશે!

165. दानपारिमतादीनामिति । दानस्य प्रकर्षप्राप्निर्दानपारिमता । एवमन्याअपि ॥

<sup>❖ &#</sup>x27;तास्तु (पारिमताः) इत्थम् - दान-शील-नैष्कर्म्य-प्रज्ञा-वीर्य-क्षान्ति-सत्य-अधिष्ठान-मैत्री-उपेक्षाः।' बुद्धवंस । अभिधर्मकोशे षट् पारिमताः । अभिधर्मकोश-४ ।

१. 'बाह्यताभावेन' इति क-पाठ: ।

| परप्रीत्याद्यभावात्, (२९६) अतः शून्यतावचनवन्न्यायबाधितत्वात् प्रमाणाभावा- |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
| सम्पादनीया एवैते-दानपारिमतादय: । कुत इत्याह-लोके तथाऽदर्शनात् । अदर्शनं च |

सम्पादनीया एवैते-दानपारिमतादयः । कृत इत्याह-लोके तथाऽदर्शनात् । अदर्शनं च दानादिज्ञानभावेऽपि परप्रीत्याद्यभावात् परोऽत्र सम्प्रदानम् । 'आदि'शब्दाद् भुक्त्यादि-ग्रहः । उपसंहरत्राह-अतः शून्यतावचनवदिति निदर्शनम् । शून्याः सर्वसंस्कारा इत्यादि न्याय-

ભાવાર્થ: તે આપ્ત ત્યારે કહેવાય કે, જયારે તેમાં દાન-શીલાદિ ગુણોનો તીવ્રતમ વિકાસ હોય. હવે દાન તો લેનાર વ્યક્તિ - ધન આદિ બાહ્ય અર્થ હોય, તો જ સંગત થાય. અન્યથા (=બાહ્યાર્થ વિના) કોને દાન ? શેનું દાન ? એ બધા પ્રશ્નોથી દાનાદિ ગુણો અસંગત થઈ જાય અને ગુણો ન ઘટવાથી, તન્મૂલક તેમની આપ્તતા પણ નીકળી જાય. ફલતઃ (આપ્તતા નીકળવાથી) કોઈ આપ્ત જ ન રહે... એટલે બાહ્ય-અર્થનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું... (તો જ તેમની દાનપારમિતાદિ ઘટી શકશે.

(૨૯૫) બૌદ્ધ: દાનાદિનાં જ્ઞાનમાત્રથી જ, તે દાનપારમિતાદિ ગુણોનું સંપાદન માની લઈએ તો ? (અર્થાત્ દાનનું પ્રકર્ષજ્ઞાન થવાથી જ, તેમનું દાન પ્રકર્ષપ્રાપ્ત થયું છે... એમ શીલાદિ ગુણો પ્રકર્ષપ્રાપ્ત થયા છે, એવું માની લઈએ તો ?)

સ્યાદ્ધાદી: પણ તેવું ન મનાય, કારણ કે લોકમાં તેવું કદી દેખાતું નથી અને તેનું (=ન દેખાવાનું) કારણ પણ એ જ કે દાતાને દાનાદિનું જ્ઞાન હોવા માત્રથી લેનારને પ્રીર્તિ આદિ કદી થતાં નથી.

(આશય એ કે, આપનારને આપવાનું જ્ઞાન હોય તેટલા માત્રથી લેનાર ખુશ ન થઈ જાય. લેનાર તો ધનાદિ મળવાથી જ ખુશ થાય અને ખુશ થવાથી જ તે આપનારના દાનાદિ ગુણો પ્રશંસાય અને તેને આપ્ત તરીકે સ્વીકારાય…)

એટલે દાનપારમિતાદિ ગુણો, માત્ર દાનનાં જ્ઞાનથી ન માની લેવાય. પણ ધનાદિ આપવાથી મનાય. એટલે તે પ્રંથોનું અસ્તિત્વ સાબિત કરવા પણ ધનાદિ બાહ્યાર્થનું અસ્તિત્વ માનવું જ રહ્યું.

(२८६) ઉપસંહાર: 'सर्वं शून्यम्' - એ વાતને સિદ્ધ કરનારી યુક્તિઓ જાતિયુક્તિરૂપ

<sup>❖</sup> આદિ શબ્દથી ભુક્તિ-આદિનું ગ્રહે કરવું. એટલે ભાવ એ કે, વસ્તુને આપવાનું જ્ઞાન હોવા માત્રથી, લેનારને તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ-પ્રીતિ-ભોગવટો થઈ જતો નથી.

१. 'भावोऽपि' इति ड-पाट: ।

ज्जातियुक्तियोगात् त्रैधातुकास्थानिवृत्त्यर्थमेवैतिदिति युक्तम् । (२९७) एवं चाप्त-वचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽर्थे व्यवस्थितं सदसदादित्वं घटस्य ॥



જ ફલિત થાય છે. એટલે તે વચનને જ્ઞાનમાત્રતાસાધક તરીકે નહીં, પણ ત્રણ ધાતુ વિશેની આસ્થા દૂર કરવા પરતું જ માનવું જોઈએ.

(૨૯૭) એટલે આ વચન, પૂર્વોક્ત (सञ्चिता...) વચનથી થનારી બાહ્યાર્થસિદ્ધિમાં, બાધક

### **♦**------**>** ааरणम् **♦**------**>**

- 166. जातियुक्तियोगादिति । जातियुक्तिभिर्योगात्-सम्बन्धात् ॥
- 167. एतधुक्तीनामिति । एतधुक्तीनां-शून्यतावादयुक्तीनाम् ॥
- 168. त्रैधातुकास्थानिवृत्त्यर्थमेवेति । रूपा-७रूपा-कामास्त्रयो धातवः । एतत् स्वरूपं च बौद्धराद्धान्तसिद्धमिति ॥

इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचिते अनेकान्तजयपताकोद्द्योतदीपिकावृत्तिटिप्पणके योगाचारमतवादः ॥

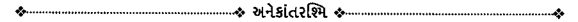


❖ જ્ઞાનાઢૈતવાદી, 'सर्वं शूऱ्यम्' એવા વચનને કઈ રીતે સમજાવશે ? તે પ્રમાણબાધિત જ છે, તેમ છતાં શ્રોતાની કુવાસનાની નિવૃત્તિ માટે જ તેનો વપરાશ થાય છે, તે રીતે 'चित्त∘' વચન પણ તેવું જ છે.

१. पूर्वमुदिते 'प्रमाणभावात्' इत्यशुद्धपाठः, अत्र H-G-D-प्रतानुसारेण शुद्धिः कृता । २. 'रूप्या-ऽरूप्य-काम्यास्त्रयो' इति च-पाठः ।

### चाप्तवचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽर्थे किमित्याह-व्यवस्थितं सदसदादित्वं घटस्य ॥





બની શકે નહીં. ફલતઃ આપ્તવચનથી પણ બાહ્ય-અર્થની સચોટ સિદ્ધિ થશે જ અને તો ઘટાદિ બાહ્ય-અર્થનું સદ્-અસદાદિપણું નિર્બાધ વ્યવસ્થાપિત થશે…

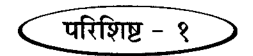
નિષ્કર્ષ: આમ, અનેક તર્કોથી ઘટાદિ બાહ્ય-અર્થનું અસ્તિત્વ નિર્બાધ જણાઈ આવે છે અને તો તે ઘટાદિનું (૧) સદ્-અસદ્, (૨) નિત્યાનિત્ય, (૩) સામાન્ય-વિશેષ, (૪) અભિલાપ્ય-અનભિલાપ્ય વગેરે સ્વરૂપ પણ નિર્બાધ સિદ્ધ થઈ શકે.

તેથી પૂર્વપક્ષમાં તમે જે કહ્યું હતું કે, - "ઘટાદિ બાહ્ય-અર્થ જ નથી, તો તમે સદસદાદિ સ્વરૂપ કોનું બતાવો છે ?" - તે બધું કથન નિરાકૃત થાય છે.

> ॥ આ પ્રમાણે બાહ્ય-અર્થનું સચોટ અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરતા પાંચમા અધિકારનું ગુજરાતી વિવેચન સાનંદ સંપન્ન થયું ॥ ॥ इति शम् ॥







# अनेकान्तजयपताकाऽन्तर्गतानां प्रमाणवार्तिकश्लोकानां स्वोपज्ञव्याख्यायाः मनोरथनन्दिकृतवृत्त्याश्च समुपन्यासः

पृ. ८९८, पं. ३०

स्यादाधारो जलादीनां गमनप्रतिबन्धतः । अगतीनां किमाधारैर्गुणसामान्यकर्मणाम् ॥१/७०॥

एवं सामान्येनाश्रयाश्रयिभावदूषणमभिधाय द्रव्यदूषणादौ विशेषे दूषणं वक्तुमाह-स्यादा-धारो जलादीनां प्रसर्पणधर्माणां गमनप्रतिबन्धतः कुण्डादिः । अगतीनां निष्क्रियत्वात् किमाधारैः गुणिव्यक्त्यादिभिर्गुणसामान्यकर्मणां पदार्थानाम् ? ॥१/७०॥



पृ. ९४१, पं. १

रूपादयो घटस्येति तत्सामान्योपसर्जनाः । तच्छक्तिभेदाः ख्याप्यन्ते वाच्योऽन्योऽपि दिशानया ॥१/१०४॥

(म०) समुदायाभिधायी चाप्रतिक्षित्तधर्मान्तर एव भवतीति सौवर्णो घटः इत्यादि सामानाधिकरण्यम् । स च द्विविधः-अनेकवृत्तिः, अन्यथा च । तथा घटादिशब्दो विन्ध्याद्वि-शब्दश्च । यदि रूपादयः केवलाः, नास्त्यवयवी, तदा कथं घटस्य रूपादय इति सम्बन्धः ? इत्याह-रूपादयो घटस्य इति सम्बन्धवाचिन्या श्रुत्या तत्सामान्योपसर्जना घटत्वसामान्य-विशेषितास्तेषां रूपादीनां शिक्तिभेदा रञ्जनादयः ख्याप्यन्ते, घटव्यपदेशविषयसमुदायान्त-र्गतं रञ्जनक्षमरूपं निष्कृष्योच्यत इत्यर्थः । अन्योऽपि चन्दनस्य गन्धः इत्यादिव्यपदेशोऽनया दिशा वाच्यः । विस्तरस्तृतीयपरिच्छेद एवास्य । तदेवमवयव्यादीनां प्रतिषेधात् पानकादिरिव परमाणुपुञ्जरूप एव देहः प्रत्यक्षेणेक्ष्यत इति स्थितम् ॥१/१०४॥



### पृ. ९६९, पं. १

दर्शनोपाधिरहितस्याग्रहात् तद्ग्रहे ग्रहात् । दर्शनं नीलनिर्भासं नार्थो बाह्योऽस्ति केवलम् ॥२/३३५॥

तत्र दर्शनेन ज्ञानेनोपाधिना विशेषणेन रहितस्य नीलादेरग्रहात् तस्य ग्रहे च नीलस्य ग्रहात् सहैव नीलिधयोर्वेदनात् दर्शनं नीलादिनिर्भासं नीलाकारं व्यवस्थितम् । यत् तावत् नीलादिकं बाह्यमित्युच्यते तद् ज्ञानेन सहोपलम्भनियमात् तदिभन्नस्वभावम्, द्विचन्द्रादिवत् ।

कस्तर्हि नास्ति इत्याह-**बाह्यो** नीलादि**रर्थः केवलं नास्ति**, तत्साधकत्वेनाभिमतस्याध्य-क्षस्यासामर्थ्यात् ॥२/३३५॥



### पृ. १०७१, पं. २

नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः । नीलाधनुभवात् ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥२/३२८॥

(म॰) कथं तर्हि नीलाद्यनुभवप्रसिद्धिः इत्याह-तस्य ज्ञानस्य नीलादिरूपोऽसौ स्वभावोऽनुभवः प्रकाशात्मकश्च सः । तेन स्वरूपानुभवोऽपि सन्नीलाद्यनुभवात् तथा सम्प्रसिद्धिः ॥२/३२८॥



### पृ. १०८४, पं. १

बीजादङ्कुरजन्माग्नेर्धूमात् सिद्धिरितीदृशी । बाह्यार्थाश्रयिणी यापि कारकज्ञापकस्थितिः ॥२/३९३॥

(म०) ननु बाह्यार्थाभावे बीजादङ्कुरस्य जन्मेतीदृशी एवंजातीया यापि प्रतीतिसिद्धा कारकस्थिति: । धूमात् कार्यात् कारणस्याग्नेः सिद्धिरितीदृशी यापि ज्ञापकहेतुस्थितिः तदुच्छेदः स्यात्, हेतुफलभावाश्रयस्य बाह्यस्यैवाभावात् ॥२/३९३॥

सापि तद्रूपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमाः । बुद्धीराश्रित्य कल्प्येत यदि किं वा विरुध्यते ? ॥२/३९४॥

(म॰) अत्राह-सा कारकशापकस्थितिरिप तद्रूपनिर्भासा बीजाङ्कुरधूमाग्निप्रतिभास-वासनाप्रतिनियमात् । तथा क्रमविशेषेण नियतः सङ्गम उत्पादो यासां ताः बुद्धीराश्रित्य यदि कल्प्येत तदा किं वा विरुध्यते ? न किञ्चित् । यथा हि बीजप्रतिभासं शानं स्वहेतोः प्रबुद्धा- ङ्कुरज्ञानवासनापाटवमङ्कुरज्ञानं जनयति, एवं धूमज्ञानमग्निज्ञानमुत्पादयति । तावतैव च ज्ञापकव्यवस्थाया अविरोध: ॥२/३९४॥



### पृ. ११२३, पं. १

अनिग्जन्यो धूमः स्यात् तत्कार्यात् कारणे गितः । न स्यात् कारणतायां वा कुत एकान्ततो गितः ॥२/३९५॥

(म॰) नन्वस्ति विरोधः । तथा हि-धूमज्ञानादिग्न्ज्ञानोत्पादेऽनिग्न्जन्यो धूमः स्यात् । अग्निप्रतिभासस्य प्रागिवद्यमानत्वात् विपर्ययः स्यात् । तत् तस्मात् कार्यात् कारणे गतिर्नि स्यात् । अग्निज्ञानं प्रति धूमज्ञानस्य कारणतायां वा कारणात् कार्य एकान्ततोऽसन्दिग्धा कुतो गतिरिति ? ॥२/३९५॥



### पृ. ११२४, पं. १

तत्रापि धूमाभासा धीः प्रबोधपटुवासनाम् । गमयेदग्निनिर्भासां धियमेव न पावकम् ॥२/३९६॥

(म॰) अत्राह- तत्र धूमादग्न्यनुमानेऽपि धूमाभासा धीरग्निवासनाप्रतिबद्धा एकसामग्र्य-धीनतया**ऽग्निनिर्भासां धियमेव** धूमज्ञानादेव प्रबोधेन पटुजननोन्मुखा वासना शक्तिर्यस्यास्तां गमयेत्, न पावकं बाह्यरूपम्, सर्वदाऽदर्शनात् ॥२/३९६॥

तद्योग्यवासनागर्भ एव धूमावभासिनीम् । व्यनक्ति चित्तसन्तानो धियं धूमोऽग्नितस्ततः ॥२/३९७॥

(म०) अग्निवासनाधूमज्ञानयोर्हेतुफलतामाख्यातुमाह-तस्याग्निप्रतिभासस्य योग्या जननसमर्था वासनागर्भे स्वभावभूता यस्य चित्तसन्तानस्य स चित्तसन्तानो धूमावभासिनीं धियं व्यनिक्त उत्पादयित । ततोऽग्नित एव धूमो भवतीति न कार्यकारणताविपर्ययः । न च कारणात् कार्यानुमानम्, अग्निवासनाप्रभवत्वात् धूमाग्निज्ञानयोः । धूमज्ञानात् प्रबुद्धाग्निवासना- द्वारेणाग्निज्ञानानुमितिरेकसामग्र्यधीना ॥२/३९७॥



पृ. ११३१, पं. ३

## कस्यचित् किञ्चिदेवान्तर्वासनायाः प्रबोधकम् । ततो धियां विनियमो न बाह्यार्थव्यपेक्षया ॥२/३३६॥

(म०) एवं तर्ष्टि ज्ञानस्य गजाद्याकारस्यालोकादिनिमित्तान्तरसद्भावेऽपि देशकालादि-प्रतिनियमदर्शनाद् अर्थो व्यवस्यित इत्याह-कस्यचिज्ञानस्य गजाद्याकारस्य किञ्चिदेव ज्ञान-मन्तर्वासनायाः समनन्तरप्रत्ययान्तरवर्त्तन्या नियत्ञानजननयोग्यतालक्षणायाः, प्रबोधकं कार्यो-त्पादनाभिमुख्यकारकम् । ततः प्रबोधकवशात् धियां नियताकारतया विनियमः, न बाह्यार्थ-व्यपेक्षया सः । को हि विशेषो बाह्यो वा नियामकः प्रतिभासस्य, प्रबुद्धवासनाविशेषः सम-नन्तरप्रत्ययो वा ? तत्र वासनायाः सामर्थ्यं स्वप्नादावुपलब्धम्, न तु बाह्यस्य (तस्य) नित्य-परोक्षत्वात् । न तथापि परोक्षस्य बाह्यस्य साधकस्याभावेऽपि नाभावस्थितिरिति चेत्, प्रतिभासमानं ज्ञानं बाह्यं तु न प्रतिभासत एवेति तावतैवाभिमतसिद्धेः साधकप्रमाणरिकत-पिशाचायमानबिहरर्थनिषेधे नास्माकमादरः । यदि तु तिन्नषेधनिर्बन्धो गरीयान्, सांशत्वानंशत्व-कल्पनया परमाणुप्रतिषेधे आचार्यीयः पर्येषितव्यः ॥२/३३६॥





स्वतः प्रवृत्तिसाम्राज्यं किं चाखंडसुखेच्छया । निराबाधं च वैराग्यमसंगे तदुपक्षयात् ॥२४॥ - क्राजिशद्क्राजिशिकामूलम्।



# परिशिष्ट - २

અનેકાંતજયપતાકાગ્રંથમાં પાંચમા અધિકારમાં આવતા 'બાહ્યાર્થસિદ્ધિ' વિષયની સાથે તુલના ધરાવનારી સટીક



(આંશિક - ઉદ્ધરણરૂપ\*)

❖ મૂળગ્રંથકર્તા : પ.પૂ. સૂરિપુરંદર આ. ભ. શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિ મ.સા. ટીકાકારશ્રી : પ.પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્ મલયગિરિસૂરિ મ.સા.

(તુલનાત્મક અભ્યાસ થાય, એ માટે ધર્મસંગ્રહણી ગ્રંથનું આ અમુક ઉદ્ધરણ પરિશિષ્ટ રૂપે પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યું છે.) यत्पुनरुक्तं - यदिप जन्तुशरीरे उभयजं तत्राप्यविगानमेवेति, तत्र ज्ञानवाद्याह -

बज्झत्थाभावातो भत्ती एसा इमो तु देहोत्ति । विन्नाणमेत्तमेव उ परमत्थो कह णु अविगाणं ? ॥६३६॥

(बाह्यार्थाभावाद् भक्तिरेषाऽयं तु देह इति ।

विज्ञानमात्रमेव तु परमार्थः कथं नु अविगानम् ॥६३६॥)

ननु विज्ञानमात्रमेव परमार्थः न तु बाह्योऽर्थः, तस्य वक्ष्यमाणयुक्त्या अनुपपद्यमानत्वात्, ततो बाह्यार्थाभावात् यदेतदुच्यते – 'अयं देह इति, भिक्तरेषा-स्वदर्शनानुराग एषः । ततः कथं नु अविगानम् ? येनोच्यते 'जं पुण जंतुसरीरे उभयजिमत्थंपिमं चेव'त्ति ॥६३६॥

कथं पुनर्बाह्यार्थाभाव: सिद्धो येन विज्ञानमात्रमेव परमार्थ: स्यादिति चेत् ? अत आह -

बज्झत्थो परमाणू समुदायो अवयवी व होज्जाहि ?। गाहगपमाणविरहा सव्वोऽवि ण संगतो एस ॥६३७॥

(बाह्यार्थः परमाणवः समुदायोऽवयवी वा भवेत् । ग्राहकप्रमाणविरहात् सर्वोऽपि न संगत एषः ॥६३७॥)

बाह्योऽर्थो हि परमाणवो वा समुदायो वा - परमाणुसमुदाय: अवयवी वा भवेत् ? न च एष सर्वोऽपि संगत:, कुत इत्याह-तद्ग्राहकप्रमाणाभावात् । न च प्रमाणमन्तरेण प्रमेयव्यवस्था युक्ता, मा प्रापदतिप्रसङ्ग इति ॥६३७॥

तत्र यथा परमाणुषु ग्राहकप्रमाणाभावस्तथोपपादयन्नाह -

परमाणवो ण इंदियगम्मा तम्गाहकं कुतो माणं ?। अविगाणाभावातो ण जोगिनाणंपि जुत्तिखमं ॥६३८॥

(परमाणवो नेन्द्रियगम्यास्तद्ग्राहकं कुतो मानम् । अविगानाभावान्न योगिज्ञानमपि युक्तिक्षमम् ॥६३८॥)

परमाणवो नेन्द्रियगम्या-न चक्षुरादीन्द्रियगोचराः ततस्तद्ग्राहकं प्रत्यक्षं प्रमाणं कुतो भवेत् ? न कुतिश्चिदिति भावः, अतीन्द्रियत्वात् । स्यादेतत्, मा भूदस्मदादिप्रत्यक्षं तद्ग्राहकं प्रमाणं, योगिप्रत्यक्षं तु तद्ग्राहकं भविष्यतीति आह – 'अविगाणेत्यादि' । न योगिज्ञानमि न योगि – प्रत्यक्षमि परमाणुसिद्धौ युक्तिक्षमम्, कुत इत्याह-अविगानाभावात् विगानादित्यर्थः ॥६३८॥

विगानमेव दर्शयति-

केई पेच्छइ जोगी परमाणु सुन्ततं तहा अन्ते । एगप्पवायगहणे को णु पदोसो तु इतरम्मि ? ॥६३९॥



(केचित् प्रेक्षते योगी परमाणून् शून्यतां तथाऽन्ये । एकप्रवादग्रहणे को नु प्रद्वेषस्तु इतरस्मिन् ॥६३९॥)

केचिद् ब्रुवते – योगी परमाणून् प्रेक्षते, तथा अन्ये ब्रूवते-शून्यतां प्रेक्षत इति । एक-प्रवादग्रहणे च 'परमाणून् योगी प्रेक्षत' इत्येवंलक्षणे प्रवादाभ्युपगमे च को नु इतरस्मिन् – 'शून्यतां योगी प्रेक्षत' इत्येवंलक्षणे प्रवादे द्वेष: ? येनासावपकर्ण्यते, नैवासौ युक्त:, तन्निबन्धन-प्रमाणाभावादिति भाव: ॥६३९॥

अर्थवादिनो मतमाशङ्कमान आह -

ते चेव कज्जगम्मा दीसित य घडाइयं इहं कज्जं । ण य दुयणुमादिजोगं विहाय सत्ता इमस्स भवे ॥६४०॥

(त एव कार्यगम्या दृश्यते च घटादिकं इह कार्यम् । न च द्व्यणुकादियोगं विहाय सत्ता अस्य भवेत् ॥६४०॥)

त एव-परमाणवो बाह्योऽर्थः कथंभूतास्ते इत्याह-कार्यगम्याः-कार्यान्यथानुपपत्ति-लक्षणप्रमाणगम्याः, न च तत्कार्यमसिद्धम्, यत आह-दृश्यते च घटादिकमिह परमाणूनां कार्यं, चो हेतौ, यस्मान्न खलु अस्य-प्रत्यक्षत उपलभ्यमानस्य घटादिकार्यस्य द्व्यणुकादियोगं विहाय-द्व्यणुकत्र्यणुकादिव्यतिरेकेण सत्ता भवति, ततो घटादिकमवश्यं परमाणूनां कार्यमित्यवगन्तव्यम्। तथा च सति परमाणवः कार्यगम्याः सिद्धा एव ॥६४०॥

अत्र ज्ञानवादी दूषणमाह-

कह दीसितित्ति वच्चं ? जायइ संवेदणं तदागारं । दोण्हवि एगत्तं इय तस्साणागारभावो वा ॥६४१॥

(कथं दृश्यत इति वाच्यम् ? जायते संवेदन तदाकारम् । द्वयोरिप एकत्वमिति तस्यानाकारभावो वा ॥६४१॥)

कथं घटादिकं दृश्यत इति वाच्यं ? किमत्र वाच्यं ? यतो जायते संवेदनं तदाकारं – घटादिरूपार्थाकारं ततस्तत् दृश्यत इत्युच्यते इति चेत् ? आह – 'दोण्हिव एगत्तं इय'त्ति । इति – एवं सित संवेदनस्यार्थाकारत्वे सतीतियावत् द्वयोरिपज्ञानार्थयोरेकत्वं प्राप्नोति, तथाहि– संवेदन–मर्थाकारमभ्युपगम्यते ततोऽर्थस्याकारो यस्मिन् वेदने तदर्थाकारिमिति संवेदनस्यार्था– काराभिन्नत्वात् द्वयोरप्येकत्वं प्राप्नोत्येवं । 'तस्साणागार भावो व'त्ति । यद्वा तस्यार्थस्यानाकार– भावः प्राप्नोति, तदाकारस्य संवेदने संक्रान्तत्वात् ॥६४१॥

एतदेव दूषणद्वयं सप्रपञ्चं भावयन्नाह-

सो खलु तस्सागारो भिन्नोऽभिन्नो व होज्ज ? जित भिन्नो । तस्सत्ति को णु जोगो ? इतरम्मि तु उभयदोसोत्ति ॥६४२॥

(स खलु तस्याऽऽकारो भिन्नोऽभिन्नो वा भवेद् ? यदि भिन्नः । तस्येति को नु योगः ? इतरस्मिंस्तूभयदोष इति ॥६४२॥)

स खलु तस्य - अर्थस्याकारस्ततोऽर्थाद्भिन्नो वा भवेद् अभिन्नो वा ? यदि भिन्नस्तत-स्तस्यार्थस्यायमाकार इति को नु योगः संबन्धः ? नैव कश्चित्, भेदे सित तादात्म्यायोगात्, तदुत्पत्तेश्चानभ्युपगमात्, । इतरिस्मंस्तु-अभेदपक्षे उभयदोषःपूर्वोक्तः प्राप्नोति ॥६४२॥

तमेव विततीकर्तुमाह -

तदभिन्नागारत्ते दोण्हवि एगत्तमो कहं ण भवे ?। नाणे व तदागारे तस्साणागारभावोत्ति ॥६४३॥

(तदभिन्नाकारत्वे द्वयोरपि एकत्वं कथं न भवेत् । ज्ञाने वा तदाकारे तस्यानाकारभाव इति ॥६४३॥)

तदिभन्नाकारत्वे-अर्थाभिन्नाकारत्वे सित संवेदनस्य द्वयोरिप-संवेदनार्थयोरेकत्वं कथं न भवेत् ? भवेदेवेति भावः, द्वयोरप्येकस्मादाकारादिभिन्नत्वात् । ज्ञाने वा-ज्ञान एव वा तदाकारे-विविक्षताकारसिहते सित तस्य-अर्थस्यानाकारभावः प्राप्नोति, तदाकारस्य ज्ञाने संक्रान्तत्वात् ॥६४३॥

अत्रार्थवादिमतमाशङ्कमान आह -

सिय तत्तुल्लागारं जं तं भणिमो अओ तदागारं । तग्गहणाभावे णणु तुल्लत्तं गम्मई कह णु ? ॥६४४॥

(स्यात्, तत्तुल्याकारं यत् तद् भणामः अतस्तदाकारम् । तद्ग्रहणाभावे ननु तुल्यत्वं गम्यते कथं नु ॥६४४॥)

स्यादेतत्, न बूमोऽर्थगताकारक्रोडीकरणेन संवेदनं तदाकारं, किंतु यत्-यस्मात् तत्-संवेदनं तत्तुल्याकारम्-अर्थाकारसदृशाकारिमितियावत्, अतः-अस्मात्कारणात् तदाकारम्-अर्था-कारं बूमः, ततो न कश्चिद्दोष इति, अत्राह-'तग्गहणेत्यादि'। तद्ग्रहणाभावे तस्यार्थस्य ग्रहणा-भावे सित ननु संवेदनाकारस्यार्थाकारेण सह तुल्यत्वं कथं गम्यते ? नैव कथंचनेति भावः सादृश्यिनश्चयस्योभयग्रहणाधिष्ठानत्वात् ॥६४४॥

अह सागाराउ च्चिय तत्तुल्लो दीसती तु सो जेणं । तम्मत्ताणुहवणमो विहाय किं दंसणं अन्नं ? ॥६४५॥ ( अथ स्वाकारादेव तत्तुल्यो दृश्यते तु स येन । तन्मात्रानुभवनं विहाय किं दर्शनमन्यत् ॥६४५॥ )

अथोच्येत स्वाकारादेव-नीलादिरूपात् स्वसंवेदनप्रमाणेनानुभूयमानात् सकाशात् तत्तुल्यो-ज्ञानाकारतुल्योऽर्थो गम्यते । यदप्युक्तम्-'तग्गहणाभावे णणु इत्यादि' तदप्ययुक्तम्, येन कारणेन स्वाकारादनुभूयमानात्सोऽर्थो दृश्यत एव । तुशब्द एवकारार्थः । तथा च लोके वक्तारो भवन्ति-'नीलाकारं मे ज्ञानं समुत्पन्नमतो बाह्येनापि नीलेन भवितव्यमिति' । अत्राह-'तम्मत्तेत्यादि' तन्मात्रानुभवनं-ज्ञानगतस्वरूपमात्रानुभवनं 'मो' निपातः पूरणार्थः, विहाय परित्यज्य किमन्यत् दर्शनं येनोच्येत 'दीसई उ सो जेणं ति' ? नैव किंचित्, किंतु ज्ञानगतस्वरूपमात्रानुभवनमेव ॥६४५॥

अथ मन्येथा: एतदेवार्थदर्शनं यज्ज्ञानस्य स्वाकारानुभवनिमत्यत आह-तिमा य वेदिज्जंते पिडवत्तीए कहं न अन्नस्स ?। जायइ अइप्पसंगो तुल्लत्ताओ तयमसिद्धं ॥६४६॥

( तिस्मिश्च वेद्यमाने प्रतिपत्त्या कथं नान्यस्य । जायतेऽतिप्रसंगस्तुल्यत्वात् तदिसद्धम् ॥६४६॥)

तस्मिश्च-नीलाद्याकारोपेतज्ञानस्वरूपमात्रे वेद्यमाने कथमन्यस्यापि पीतस्य प्रतीपत्त्या हेतुभूतया न जायते अतिप्रसङ्गः ? जायत एवेति भावः, नियामकाभावात् । 'तुल्लत्ताउ'ति । स्यादेतत्, तत् ज्ञानं न पीतेनार्थेन तुल्यं किंतु नीलेन ततस्तेनैव सह तुल्यत्वात् तस्यैव प्रतिपत्तिर्भविष्यति न पीतस्येति नातिप्रसङ्गः । अत आह – 'तयमसिद्धंति' । तत् – तुल्यत्व– मसिद्धं, तुल्यत्वसिद्धेरुभयग्रहणनिबन्धनत्वात्, तस्य चोभयग्रहणस्याभावादिति ॥६४६॥

अपि च,

तुल्लत्तं सामन्नं एगमणेगासितं अजुत्ततरं । तम्हा घडादिकज्जं दीसइ मोहाभिहाणमिदं ॥६४७॥

(तुल्यत्वं सामान्यमेकमनेकाश्रितमयुक्ततरम् । तस्माद् घटादिकार्य दृश्यते मोहाभिधानमिदम् ॥६४७॥)

तुल्यत्वं-तुल्यरूपत्वं सामान्यं, तच्च एकम् - एकरूपं सत् अनेकाश्रितं-ज्ञानार्थोभया-श्रितमित्ययुक्ततरम्, एकस्यानेकाश्रितत्वायोगात्, अन्यथैकत्वक्षतेः । तस्मात् परमाणूनां कार्यं घटादि दृश्यत इति मोहाभिधानमिदम् ॥६४७॥ अह उ निरागारं चिय विन्नाणं गाहगं कहं सिद्धं ?। भाविम्मवि तस्सेव उ ण उ अन्नस्सित्त को हेतू ?॥६४८॥

( अथ तु निराकारमेव विज्ञानं ग्राहकं कथं सिद्धम् । भावेऽपि तस्यैव तु न तु अन्यस्येति को हेतु: ? ॥६४८॥ )

अथैतद्दोषभयादेवमुच्येत - न साकारं ज्ञानं किंतु निराकारमेव सद् बाह्यस्य घटादेः पिरच्छेदकिमिति । अत्राह 'गाहगं कहं सिद्धं' । यद्यर्थाकारपिरस्फूर्तिज्ञांने नाभ्युपगम्यते ततः कथं तत् ज्ञानमर्थस्य ग्राहकं सिद्धं ? नैव सिद्धिमितिभावः । अर्थग्राहकत्विनबन्धनिवशेषा-भावात् । अस्तु वा निराकारमि सदर्थस्य ग्राहकं तथापि तत्तस्यैवार्थस्य ग्राहकं नत्वन्यस्येत्यत्र को हेतुः ? नैव कश्चनेत्यर्थः, तत्सत्तामात्रस्य सर्वानर्थान् प्रत्यविशिष्टत्वात् ॥६४८॥

अत्र परो विशेषमाह -

तेणेव जतो जिणतं किमेत्थ माणं ? तदत्थपडिवत्ती । सा किं नाणा भिन्ना ? आममपुळो इमो मोहो ॥६४९॥

(तेनैव यतो जनितं किमत्र मानम् ? तदर्थप्रतिपत्तिः । सा किं ज्ञानाद् भिन्ना ? आममपूर्वोऽयं मोहः ॥६४९॥)

यतो-यस्मात्तेनैव अर्थेन तत् ज्ञानं जिनतं नत्वन्येन, तत्कथमन्यस्यापि तद्ग्राहकं भवेत् ? अत्राह-ननु तेनैवार्थेन इदं विज्ञानं जिनतं नत्वन्येनेत्यत्र किं मानं-प्रमाणं ? नैव किंचनेति भावः । अथोच्येत तदर्थप्रतिपत्तिरेव प्रमाणम्, तथाहि-सोऽर्थस्तेन ज्ञानेन प्रतिपद्यते, न च सा प्रतिपत्तिस्ततोऽर्थादुत्पतिमन्तरेणोपपद्यत इति । अत्राह-'सा किं नाणेत्यादि' । ननु सा-प्रतिपत्तिः किं ज्ञानाद्धिन्ना ? येनैवमुच्यते अर्थप्रतिपत्त्या ज्ञानस्य तज्जिनतत्व यम्यते तस्माच्च प्रतिकर्म-व्यवस्थेति, नैव भिन्ना, किंतु सा ज्ञानमेव, तच्चाद्यापि दुःस्थितिमत्यामम्-अतिशयेनापूर्वी मोहो येन प्रेक्षावानिप भवानित्थमसंबन्धं भाषत इति ॥६४९॥

एतेणं समुदायो पडिभणिओ चेव होइ नायव्वो । जं दुयणुमादिजोगं विहाय णो जुज्जए सोऽवि ॥६५०॥

( एतेन समुदाय: प्रतिभणित एव भवति ज्ञातव्य: । यद् द्व्यणुकादियोगं विहाय नो युज्यते सोऽपि ॥६५०॥)

एतेन परमाणुनिराकरणेन समुदायोऽपि प्रतिभणित एव-निराकृत एव भवति ज्ञातव्यः, समुदाय्यभावे समुदायाभावात् । अन्यच्च सोऽपि परमाणुसमुदायो यस्मान्न द्व्यणुकादियोगं–द्व्यणुकत्र्यणुकादिसंबन्धं विना युज्यते ॥६५०॥

तत: किमित्याह -

संयोगोऽवि य तेसि देसेणं सव्वहा व होज्जाहि ?। देसेण कहमणुत्तं ? अणुमेत्तं सव्वहाभवणे ॥६५१॥

(संयोगोऽपि च तेषां देशेन सर्वथा वा भवेत् ?। देशेन कथमणुत्वम् ? अणुमात्रं सर्वथाभवने ॥६५१॥)

संयोगोऽपि च तेषां परमाणूनां किं देशेन भवेत् सर्वात्मना वा ? यदि देशेन ततः कथं तेषां परमाणुत्वं ? निरंशस्यैव परमाणुत्वाभ्युपगमात्, देशाभ्युपगमे सांशताप्रसङ्गात् । अथ सर्वथेति पक्षस्तत्राह-'अणुमेत्तं सव्वहाभवणे' । सर्वथा-सर्वात्मना संयोगस्य भवनेऽभ्युपगम्यमाने अणुमात्रं प्राप्नोति, परमाणोः परमाण्वन्तरे सर्वात्मना प्रवेशात् ॥६५१॥

अह अपरोप्परपच्चासन्नत्तणमो उ होइ संजोगो । पत्तेयं व अगहणं पावइ इय समुदिताणंति ( णंपि पा. ) ॥६५२॥

( अथ परस्परप्रत्यासन्तत्वं तु भवति संयोगः । प्रत्येकमिवाग्रहणं प्राप्नोतीति समुदितानामपि ॥६५२॥ )

अथ मन्येथा न परपस्पररूपप्रवेशलक्षणः परमाणूनां संयोगः, किंतु परस्परं प्रत्यासन्तत्व-मेव, तथा च सित न पूर्वोक्तदोषावकाश इति । अत्राह-'पत्तेयं वेत्यादि' । वशब्द उपमायाम्, यदाह वररुचि:- ''पिव-मिव-विव-इवार्थे वश्चेति'' । प्रत्येकमिव-केवलानामिव समुदिता-नामपि स्वस्वरूपनियतत्वात् तेषामग्रहणं प्राप्नोति ॥६५२॥

अपि च -

हाणी य अणुत्तस्सा दिसिभेदातो णयन्नहा घडति । तेसिमिहो पच्चसन्नतत्ति परिफरगुमेयंपि ॥६५३॥

( हानिश्चाणुत्वस्य दिग्भेदतो नान्यथा घटते ।

तेषां मिथ: प्रत्यासन्नत्वमिति परिफल्गु एतदपि ॥६५३॥)

यदि परस्परं प्रत्यासन्नत्वं संयोग इष्यते ततो दिग्भागभेदतोऽवश्यं दिग्भागभेदसंभवतो हानिश्चाणुत्वस्य प्राप्नोति । 'नयेत्यादि' । चो हैतौ । यस्मान्नान्यथा-दिग्भागभेदमन्तरेण तेषामणूनां मिथः-परस्परं प्रत्यासन्तता घटते । तथाहि-एकस्य परमाणोः सर्वासु दिक्षु तदपरपरमाणुभावेन मिथस्तेषां प्रत्यासन्नत्वं, तथाच सत्यवश्यं दिग्भागभेदसंभवस्तस्माच्च परमाणुत्विक्षितिरित्येतदिप समुदायपरिकल्पनं परिफल्गु असारमिति ॥६५३॥

अवयविपक्षमधिकृत्याह-

अवयविणोवि य गहणं समुदायअगहणओ णिसिद्धं तु । वित्तीवि अवयवेसुं न सव्वाहा जुज्जती तस्स ॥६५४॥

( अवयविनोऽपि च ग्रहणं समुदायाग्रहणतो निषिद्धं तु । वृत्तिरपि अवयवेषु न सर्वथा युज्यते तस्य ॥६५४॥)

अवयविनोऽपि च ग्रहणं समुदायाग्रहणतो निषिद्धमेव द्रष्टव्यम् । तुशब्द एवकारार्थः । निष्ठि स्वारम्भकाणुद्धयग्रहणमन्तरेण द्विप्रदेशिकावयिनो ग्रहणमुपपद्यते, तस्य च स्वारम्भका-णुद्धयस्य ग्रहणं 'पत्तेयं व अगहणिमत्यादिना प्रागेवापास्त-मिति, अन्यच्च-वृत्तिरिप तस्यावयिनः स्वारम्भकेष्ववयवेषु सर्वथा न घटते ॥६५४॥

तथाहि -

पत्तेयमवयवेसु देसेणं सव्वहा व सो होज्जा ?। देसेणं सावयवोऽवयविबहुत्तं अदेसेणं ॥६५५॥

( प्रत्येकमवयवेषु देशेन सर्वथा वा स भवेत् । देशेन सावयवोऽवयविबहुत्वमदेशेन ॥६५५॥)

प्रत्येकमवयवेषु सः - अवयवी देशेन वा भवेत् सर्वथा-सर्वात्मना वा ? यदि देशेन ततः सोऽवयवी सावयवः - सदेशः प्राप्नोति, तथा च सित स्वाभ्युपगमिवरोधः । अथादेशेन -कात्स्न्येनेति पक्षस्ततोऽवयविबहुत्वं प्राप्नोति, यावन्तोऽवयवास्तावन्तोऽवयविनः प्राप्नुवन्ति, तथा च प्रतीतिविरोधः ॥६५५॥

अह वड़ितित्त भणिमो जुज्जिति एतं विहाय पक्खदुगं । जड़ होड़ कोड़ अवरो वित्तिपगारो स तु ण दिद्यो ॥६५६॥

( अथ वर्त्तत इति भणामो युज्यते एतद् विहाय पक्षद्विकम् । यदि भवति कोऽपि अपरो वृत्तिप्रकारः स तु न दृष्टः ॥६५६॥)

अशोच्येत, न भणामो वयमवयवी देशेन कात्स्न्येन वा वर्तते, एकस्य देशकात्स्न्त्यं-विकल्पायोगात्, किंतु स तत्र वर्तत इत्येव भणामः, ततः कुतः पूर्वोक्तदोषावकाश इति । अत्राह-'जुज्जइ इत्यादि' । युज्यते एतत्-पूर्वोक्तं यदि देशकात्स्न्त्यंलक्षणपक्षद्विकं विहाय अपरः कोऽपि वृत्तिप्रकारो भवेत्, स तु न दृष्ट इति वचनमात्रमेतत् ॥६५६॥ किं च इमोऽवयवाणं अभिन्नदेसो व्व होज्ज इतरो वा ?। जित तावऽभिन्नदेसो भिन्ना दुपदेसिए ण अणू ॥६५७॥

(किञ्चायमवयवानामभिन्नदेशो वा भवेदितरो वा ?। यदि तावदभिन्नदेशो भिन्नौ द्विप्रदेशिके नाणू ॥६५७॥) एवं च अणिच्चत्तं सपदेसत्तं च पावइ अणूणं । तब्भेदासति तदभिन्नदेसताऽवयविणो जुत्ता ॥६५८॥

( एवं चानित्यत्वं सप्रदेशत्वं च प्राप्नोति अणूनाम् । तद्भेदासित तदभिन्नदेशताऽवयविनो युक्ता ॥६५८॥)

किंच - अयम् - अवयवी स्वारम्भकाणामवयवानामभिन्नदेशो वा भवेत् इतरो वा-भिन्नदेश: ? तत्र यदि तावदभिन्नदेश इति पक्षस्ततो द्विप्रदेशिकेऽवयविनि न भिन्नौ तावणू। कुत इति चेत् ? अत आह-'तब्भेदासइ इत्यादि' उत्तरार्द्धम् । यस्मात्ताभ्याम्-अणुभ्यां सह भेदासित-भेदासत्त्वे भेदाभावे सित तदभिन्नदेशता-स्वारम्भकाणुद्वयाभिन्नदेशता अवयविनो युक्ता नान्यथा, ततो नाभिन्नदेशतायां तावणू भिन्नौ भवितुमर्हतः ॥६५७॥ पूर्वार्द्धम्, एवं च सित अण्वोरवयविनः सकाशाद्धेदाभावे सित द्विप्रदेशिकावयविवद् अण्वोरिप अनित्यत्वं सप्रदेशत्वं च स्वतन्त्राभ्युपगमविरोधि प्राप्नोतीति ॥६५८॥

अत्रार्थवादिनां मतमपाकर्तुमाशङ्कमान आह -

सिय अवयवी अमुत्तो जं ता तदिभन्नदेसयाए वि । आगासेण व दोसा अणिच्चमादी कुतो नूणं ? ॥६५९॥

(स्याद् अवयवी अमूर्त्तो यत् तत् तदिभन्नदेशतायामि । आकाशनेव दोषा अनित्यत्वादयः कुतो नूनम् ? ॥६५९॥)

स्यादेतत्, यत-यस्मादमूर्तोऽवयवी 'ता' तस्मात् तदिभन्नदेशतायामिष-आकाशेनेव तेनावयविना सह अभिन्नदेशतायामिष अणुद्वयस्य कुतो नूनमिनत्यत्वादयो दोषाः प्राप्नुवन्ति ? नैव कुतिश्चिदिति भावः ॥६५९॥

अत्राह -

हंत अमुत्तत्तिमिवि आगासस्सेव अणुवलंभो से । पावति तदभेदातो इतरस्सवि अहव उवलंभो ॥६६०॥

(हन्त ! अमूर्तत्वेऽपि आकाशस्येवानुपलम्भस्तस्य । प्राप्नोति तदभेदादितरस्यापि अथवा उपलम्भः ॥६६०॥) यद्यप्यनित्यत्वादिदोषप्रसङ्गभयादमूर्तोऽवयवी अभ्युपगम्यते तथापि अमूर्तत्वेऽपि 'हन्तेति' परामन्त्रणे 'से' तस्यावयविन आकाशस्येवानुपलम्भः प्राप्नोति, अथवा इतरस्यापि-आका-शस्य अवयविन इव उपलम्भः प्राप्नोति । कुत इत्याह-तदभेदात्-तयोरमूर्तत्वाभिन्नदेशत्वयो-रुभयत्राप्यभेदात्-अविशेषात् ॥६६०॥

अत्रार्थवादिनो मतमाह -

समवायलक्खणेणं संबंधेणं ण तंपि संबद्धं । तदिभन्नदेसताए को अन्नो एस समवायो ? ॥६६१॥

(समवायलक्षणेन सम्बन्धेन न तदिप सम्बद्धम् । तदिभन्नदेशतायाः कोऽन्य एष समवायः ॥६६१॥)

अवयव्येष स्वावयवै: सह समवायलक्षणेन संबन्धेन संबद्धो न तदिप-आकाशं, ततो नामूर्तत्वाभिन्नदेशत्वाविशेषेऽपि तस्योपलम्भप्रसङ्ग इति । अत्राह - 'तदिभिन्नेत्यादि' । ननु तदिभिन्नदेशताया: स्वावयवाभिन्नदेशताया: सकाशात् अन्यः क एष समवायोऽवयिवनः स्वावयवेषु ? नैव कश्चिदित्यर्थः, किंतु तदिभन्नदेशतैव, सा चाकाशेऽप्यविशिष्टेति तस्याप्यु-पलम्भः प्राप्नोति, न च भवति, तस्मादवयिवनोऽपि मा भूदिति ॥६६१॥

तम्हा मुत्तसरुवानुगमं मोत्तूण णत्थऽमुत्तस्स । गहणं तब्भाविम्म य एगंतेणं कहं भेदो ? ॥६६२॥

(तस्मान्मूर्त्तस्वरूपानुगमं मुक्तवा नास्त्यमूर्त्तस्य । ग्रहणं तद्भावे च एकान्तेन कथं भेदः ॥६६२॥)

तस्मान्मूर्त्तस्वरूपानुगमं-मूर्तिमत्स्वारम्भकावयवस्वरूपानुगमनं मुक्त्वा नास्त्यमूर्त्तस्यावय-विनो ग्रहणं, तद्भावे च मूर्त्तस्वारम्भकावयवस्वरूपानुगमभावे च कथमेकान्तेन द्विप्रदेशिका-वयविपरमाणुद्धयोर्भेदः ? किंत्वभेद एव, तथा च सित पूर्वोक्तानित्यत्वादिदोषप्रसिक्तरव्याहत-प्रसरेति यत्किंचिदेतत् । किं च, तस्यावयविनः स्वारम्भकावयवेभ्यो जन्मापि न युक्त्योपप-द्यते । तथाहि-परमाणव आकालमप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावाः । "सूक्ष्मो नित्यश्च भवित परमाणुरित्यादिवचनात्," ततश्च यदि प्रागवयविनो द्व्यणुकादेनं जनकास्ततः पश्चादिप तत्स्व-भावानिवृत्तेरजनका एव, अन्यथा प्रागिप ते जनयेयुरिति । अपि च, यदि स्वारम्भकावयवेभ्यो-ऽवयवी भिन्नः समृत्पद्यते ततः पञ्चपलपरिमाणसूत्रपिण्डादेः पटादिरूपार्थान्तरावयविनिष्पत्तौ तस्यापि महत्त्वेनाभ्युपगमात् तोलने तुलानितिविशेषो गृह्येत, न च गृह्यते, तत्कथमास्था तत्र विदुषाम् ? अथोच्येत-यथा जलान्मतस्यस्य काष्ठाद्वा घुणस्यार्थान्तरभूतस्योत्पत्ताविपि न

जलादितोलने तुलानतिविशेषो भवति, जलादिना मत्स्यादिगुरुत्वस्य प्रतिबन्धात्, तथा पटा-दिरूपावयविगुरुत्वस्यापि सूत्रपिण्डादिना प्रतिहतत्वात् न तत्तोलने तुलानतिविशेषो भवतीति, तदप्ययुक्तम्, दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्वेषम्यात्, मत्स्यादयो हि न सकलं जलादिकमभिव्याप्याव-तिष्ठन्ते किंतु तदेकदेशं, ततोऽपान्तरालस्खलनेन जलादिना तद्गुरुत्वप्रतिबन्धसंभवात् तत्र तुलानतिविशेषो न भवति, अयं च पुनरवयवी सर्वानिप स्वावयवानिभव्याप्यावितष्ठते ततः स्वावयवैरपान्तरालस्खलनाभावेन तद्गुरुत्वप्रतिबन्धायोगादवश्यं तोलने तुलानतिविशेषो भवेत्, न च भवति, तस्मान्नावयवी कश्चिदर्थान्तरभूतः स्वावयवेभ्यः समुत्पद्यत इति । अन्यच्च, असौ पटादिकोऽवयवी एकोऽभ्युपगम्यते ततस्तदेकदेशचलने सर्वस्यापि पटादेश्चलनप्रसङ्गः, तस्यैकस्वरूपत्वात्, अचलने वा चलाचलतदेकदेशयोर्विरुद्धधर्म्मसंसर्गादभेदप्रसङ्ग, न च वाच्य-मत्रावयवश्चलनक्रियावान् नावयवी, ततो नोक्तदोषावकाश इति, अवयविनो विनाशप्रसङ्गात् तथाहि-अवयवेषु चलनक्रियावत्सु विभागो जायते, तेन च विभागेन संयोगोऽसमवायिकारणं निवर्त्यते, तस्मिश्च निवर्त्तते सत्यवयविनो विनाशप्रसङ्गः । निमित्तकारणं हि तन्तुवायादिकं निवर्त्तमानं पटादिकं न निवर्त्तयित, यत्तु असमवायिकारणं संयोगः समवायिकारणं तु तन्त्वादि तिनवर्त्तमानमवश्यं निवर्त्तयतीति । तथा एकस्यावयवस्यावरणे सर्वस्याप्यावरणप्रसङ्गः, आवृत्तै-कावयवस्थावयविरूपादवयवान्तरस्थस्यावयविरूपस्याभिन्नत्वात्, अथानावृतावयवस्थमवयवि-रूपमनावृतमिव दृश्यत इति मन्येथाः, ननु तर्हि दृश्यमानावयविरूपाव्यतिरेकादावृतावयवस्थ-मप्यवयविरूपं दृश्येत, अन्यथा तयोर्भेदप्रसङ्गात्, अवयवस्यावरणं नावयविन इति यथोक्त-दोषाभाव इति चेत् ? एवं तर्हि प्रभूतावयवावरणेऽपि तस्यानावृतत्वादनावरणावस्थायामिव सर्वा-त्मना दर्शनप्रसङ्गः । अथोच्येत-अवयवद्वारेणावयविनो दर्शनमित्यदृष्टावयवस्याप्रतिपत्तिरिति, तद-युक्तम्, आवृतावयवस्थानावृतावयवस्थावयविरूपयोरभेदेन सर्वात्मना प्रतिपत्तिप्रसङ्गस्य परि-हर्तुमशक्यत्वात् । न चार्वाग्भागापरभागादयः सर्वेऽप्यवयवा युगपदुपलब्धुं शक्यन्ते, ततोऽवयव-दर्शनद्वारेणावयविनो दर्शनाभ्युपगमे सर्वदैवास्यादर्शनप्रसङ्गः, रक्ते चैकस्मिन्नवयवे तत्स्थस्या-वयविरूपस्यावयवान्तरेऽप्यभेदेन भावात् सर्वत्रापि रागप्रसङ्गो न वा क्वचिदपि । अवयवस्य रागो नावयविन इति चेत् ? नन्वेवं तर्हि अवयवरूपं रक्तमवयविरूपं चारक्तमित्येवं रक्तारक्ततयोपलम्भः स्यात्, न चारसावस्तीति बालिशजल्पितमेतत् । अपि च, चतुरश्रा(स्ना)वयवि द्रव्यं येन प्राग्देशेन व्याप्तं तं प्राग्देशं परिच्छिन्दता प्रत्यक्षेण तस्याभावो व्यवच्छिद्यते, अन्यथा स एव परिच्छिनो न भवेत्, यदिप च प्रत्यग्लक्षणं देशान्तरं तदिप तेन व्यवच्छिद्यते, तस्य तदभावाव्यभिचारित्वात्, चतुरश्रा(स्ना)वयवि द्रव्यरूपं चैकमभ्युपगम्यते ततो यदेव तदूपं प्राग्देशेन व्याप्तं तदेव तदभावेनापि व्याप्तमित्यायातं, तस्य प्रत्यगुदेशेनापि व्याप्त्यभ्युपगमात्, अन्यथा तस्यावयविद्रव्यरूपस्य चतुरश्र(स्र)स्य एकत्वाभ्युपगमिक्षितिप्रसङ्गात्, प्रत्यग्देशस्य च प्राग्देशाभावोपेतत्वात्, न चैतद्युक्तम्, एकत्र विधिप्रतिषेधयोर्युगपदसंभवात् । तन्न कश्चित्पर-परिकित्पतोऽवयवी घटते इति ॥६६२॥

उपसंहारमाह --

इय जुत्तिविरहतो खलु बुहेण बज्झत्थसत्तमिति मोहो । संसारखयनिमित्तं वज्जेयव्वो पयत्तेणं ॥६६३॥

(इति युक्तिविरहत: खलु बुधेन बाह्यार्थसत्त्वमिति मोह: ।

संसारक्षयनिमित्तं वर्जियतव्यः प्रयत्नेन ॥६६३॥)

इति:- एवं (प्र)दर्शितप्रकारेण युक्तिविरहतः खलु बाह्यार्थसत्त्वमिति-बाह्यार्थोऽस्तीति विज्ञानं मोहः, स च बुधेन संसारक्षयनिमित्तं 'संसारक्षयो मम भवतु' इत्येवमर्थं प्रयत्नेन वर्जियतव्यः, मोहस्य संसारनिबन्धनत्वात् ॥६६३॥

तथा चाह -

रज्जुम्मि सप्यणाणं मोहो भयमादिया ततो दोसा । ते चेव उ तन्नाणे ण होन्ति तत्तो य सुहसिद्धी ॥६६४॥

(रज्जौ सर्पज्ञानं मोहो भयादयस्ततो दोषा: ।

त एव तु तज्ज्ञाने न भवन्ति ततश्च सुखिसिद्धिः ॥६६४॥)

रज्जौ-दर्भादिदवरके यत् सर्पज्ञानमुपजायते तस्मान्मोहस्तस्माच्च मोहात् भयादयो दोषाः । मकारोऽलाक्षणिकः । आदिशब्दात्तत्संस्पर्शनेन हृदयोत्कम्पविह्वलतादिदोषपरिग्रहः । त एव-भयादयो दोषाः तज्ज्ञाने-'रज्जुरियं न सर्प' इति विज्ञाने न भवन्ति । 'तत्तो य'त्ति । तस्माच्च भयादिदोषाभावात् सुखसिद्धिरेष दृष्टान्तः ॥६६४॥

अमुमेवार्थ दार्ष्टीन्तिके योजयन्नाह -

बज्झत्थे विन्नाणं मोहो रागाइया तओ दोसा । ते चेव उतन्नाणे न होन्ति तत्तो य मोक्खसुहं ॥६६५॥

(बाह्यार्थे विज्ञानं मोहो रागादयस्ततो दोषा:।

त एव तु तज्ज्ञाने न भवन्ति ततश्च मोक्षसुखम् ॥६६५॥)

बाह्यार्थे यद्विज्ञानं तत्सत्त्वसाधनप्रवणमुपजायते तत् मोहो, बाह्यार्थस्य युक्त्याऽनुप-

पद्यमानत्वात्, तस्माच्च मोहात्तद्विषया रागादयो दोषाः प्रादुष्यन्ति । "मोहो निदानं दोषाणिम"ति– वचनात् । त एव तु रागादयो दोषाः तज्ज्ञाने नास्त्यासौ बाह्योऽर्थ इति बाह्यार्थयाथात्म्यपरिज्ञाने न भवन्ति, मोहाभावात्, ततश्च तस्माच्च-रागादिदोषाभावात् मोक्षसुखम् । तस्मान्मोहस्यैव संसारनिबन्धनत्वात् तत्परिक्षयनिमित्तं सोऽवश्यं वर्ज्जियतव्यः ॥६६५॥

तदेवं ज्ञानवादिनाऽभिहिते सत्यचार्योऽभिहितपरमाण्वादिविकल्पेषु दोषाभावं विवक्षुरिप परपक्षस्यातीवासारतामुपदर्शयितुकामो यथाभ्युपगमं परस्य प्रतिबन्दि(न्दी) ग्रहेण तावदूषण-माह -

सागारमणागारं उभयाणुभयं व होज्ज णाणंपि ?। गाहगपमाणविरहा ण संगतं सळ्यक्खेसु ॥६६६॥

( साकारमनाकारमुभयानुभयं वा भवेद् ज्ञानमपि ? । ग्राहकप्रमाणविरहान्न संगतं सर्वपक्षेषु ॥६६६॥)

आस्तां तावदन्यत्, यद्विज्ञानं त्वयाऽभ्युपगम्यते तित्कं साकारमनाकारम् उभयं-साकारा-नाकारमनुभयं वा न साकारं नाप्यनाकारं भवेदिति विकल्पचतुष्टयं, गत्यन्तराभावात् । न चैतेषु सर्वेष्वपि पक्षेषु तत् ज्ञानं संगतम् । कुत इत्याह-तद्ग्राहकप्रमाणाभावात् ॥६६६॥

सोऽपि कथं सिद्ध इति चेत् ? अत आह -

नाणंतरं न इंदियगम्मं तग्गाहगं कुतो माणं ?। एमादि हंदि तुल्लं पायं विन्नाणपक्खे वि ॥६६७॥

(ज्ञानान्तरं नेन्द्रियगम्यं तद्ग्राहकं कुतो मानम् ?। एवमादि हंदि तुल्यं प्रायः विज्ञानपक्षेऽपि ॥६६७॥)

ग्राहकप्रमाणं प्रमेयत्वेन विवक्षितं ज्ञानमेव ग्राहकज्ञानापेक्षया ज्ञानान्तरं तच्चातीन्द्रय-त्वानेन्द्रियगम्यं तत्कथं तद्ग्राहकं प्रत्यक्षं प्रमाणं भवेदित्येवमादिकमादिशब्दाद् 'अविगाणा-भावाओ न जोगिनाणंपि जुत्तिखम'मित्यादि परिगृह्यते, 'हंदीति' परामन्त्रणे, प्रायो, विज्ञानपक्षेऽपि तुल्यमतो ज्ञानेन सह तुल्ययोगक्षेमत्वात् ज्ञानवत् बाह्योऽप्यर्थोऽभ्युपगन्तव्यो न वा ज्ञानमपि ॥६६७॥

अभ्युच्चयेन प्रतिविकल्पं दोषान्तरमभिधित्सुराह -

किं चागारो तस्सा किमंगभूतो उआहु विसयातो ?। जित ताव अंगभूतो कहं णु णाणंतरावगमो ?॥६६८॥ (किं चाकारस्तस्य किमङ्गभूत उत विषयात् ?। यदि तावदङ्गभूतः कथं नु ज्ञानान्तरावगमः ?॥६६८॥)

किञ्च तस्य-ज्ञानस्याकारः किमङ्गभूत उत विषयादुत्पन्नः ? इति विकल्पद्वयम् । तत्र यदि तावदङ्गभूतस्ततः कथं नु तेन ज्ञानेन ज्ञानान्तरस्यावगमः ? नैव कथंचनेति भावः, तस्य स्वाकारमात्रसंवेदनप्रवणत्वात् ॥६६८॥

अणवगमम्मि य परमोहविउद्दणं केण सत्थमुवदिइं ?। तदभावे सम्ममिदं मिच्छा इतरं तु को मोहो ?॥६६९॥

(अनवगमे च परमोहविकुड्नं केन शास्त्रमुपदिष्टम् ?। तदभावे सम्यगिदं मिथ्या इतरत्तु को मोहः ?॥६६९॥)

अनवगमे च ज्ञानेन ज्ञानान्तरस्य केन 'परमोहविउट्टणंति' परमोहविकुट्टनं शास्त्रमुपदिष्टं ? नैव केनचिदुपदिष्टं प्राप्नोति, परस्यैवाप्रतिपत्ति(त्ते) रितिभावः । तदभावे-शास्त्राभावे सम्यगिदं-तिन्निमत्तं विज्ञानिमतरच्च-अतिन्नबन्धनं मिथ्येति यो मोहः स को नाम ? अपूर्वोऽयमेकान्तेना-संभवी जात इत्यभिप्रायः ॥६६९॥

एकान्तेनासंभवित्वमेव दृष्टान्तेन भावयति -

चोरो वंझापुत्तो अतो असाहुत्ति किमिह विन्नाणं । जायइ तिक्खं च जओ खरसंगं तेण साहुत्ति ? ॥६७०॥

(चौरो वन्थ्यापुत्रोऽतोऽसाधुरिति किमिह विज्ञानम् । जायते तीक्ष्णं च यत: खरशृङ्गं तेन साधु इति ॥६७०॥)

यतश्चौरो वन्ध्यापुत्रोऽतोऽसाधुः यद्वा यतः खरशृङ्गं तीक्ष्णं तेन कारणेन साधु इति किमिह विज्ञानं जायते ? नैव जायत इत्यर्थः, वन्ध्यापुत्रादेरसत्त्वात् । तथा शास्त्रस्यैवाभावात् कथं तदुत्थं विज्ञानं सम्यक् इतरच्च मिथ्येति विज्ञानिमहोषजायत इति ? ॥६७०॥

एयविगप्पाभावे कुतो विवादोत्ति ? कुणसि य तुमंति । खंधारुढो उलुगो विसुमरितो तं इमं णायं ॥६७१॥

( एतद्विकल्पाभावे कुतो विवाद इति ? करोषि च त्विमिति । स्कन्धारूढ उलुको विस्मृतस्तिद्दं ज्ञातम् ६७१॥)

एतद्विकल्पाभावे च-सम्यगिदिमतरच्च मिथ्येति विकल्पाभावे च कुतोऽयं विवादो युज्यते ? तत इत्थं त्वन्नीत्या सर्वथा विवादानुपपत्तौ तमेवेदानीं कुर्वन् यदिदं ज्ञातं लोके श्रूयते -'तव स्कन्धारूढोऽप्युलु(लू)को विस्मृत इति,' तत्सत्यं त्वं करोषीति ॥६७१॥ अत्र पर आह -

बुद्धादिचित्तमेत्तं पडुच्च सिय तारिसं हवति नाणं । जं सद्दओऽवमन्नइ बज्झत्थासत्तमादीयं ॥६७२॥

( बुद्धादिचित्तमात्रं प्रतीत्य स्यात् तादृशं भवति ज्ञानम् । यत् शब्दतोऽवमन्यते बाह्यार्थासत्त्वादिकम् ॥६७२॥)

स्यादेतत्, बुद्धादिचित्तमात्रम् आदिशब्दात्तदन्यप्रज्ञापकादिपरिग्रहः प्रतीत्य-आश्रित्य तादृशमस्मादृशां ज्ञानं भवति, यद् भवान् बाह्यार्थासत्त्वादिकं शब्दतः-शब्देभ्यो बुद्धाद्यभिहितेभ्यः सकाशात् प्रतीयमानमवमन्यते । साक्षात्बुद्धादिना एवमभिहितं यथा-'बाह्योऽर्थो नास्ति किंतु ज्ञानमात्र'मित्यवमन्यते इत्यर्थः ॥६७२॥

एविमह इमं सम्मं मिच्छा इतरं तु होइ पडिवत्ती । बज्झत्थाभाविम्मिव एवं सेसोवि ववहारो ॥६७३॥

( एविमिहेदं सम्यग् मिथ्या इतरत्तु भवित प्रतिपत्तिः । बाह्यार्थाभावेऽपि एवं शेषोऽपि व्यवहारः ॥६७३॥)

एवम्-अनेन प्रकारेण इदं सम्यक् बुद्धादिना साक्षादेवमभिहितत्वात्, इतरत् मिथ्या तीर्थान्तरीयैरभिहितत्वात् इति प्रतिपत्तिर्भवति । एवं शेषोऽपि त्यागादानादिको व्यवहारो बाह्यार्थाभावेऽपि द्रष्टव्य: । तस्यापि परादिचित्तमात्रं प्रतीत्य तथाभावात्ततो न किंचिन्नः क्षूणमिति ॥६७३॥

अत्राह -

तस्सावगमाभावे तस्सतामेत्तहेतुगो एस । इच्छिज्जइ ववहारो जति ता अत्थेवि तुल्लमिदं ॥६७४॥

(तस्यावगमाभावे तत्सत्तामात्रहेतुक एषः । इष्यते व्यवहारो यदि ततोऽर्थेऽपि तुल्यमिदम् ॥६७४॥)

यदि तस्य-बुद्धादिचित्तमात्रस्यावगमाभावेऽपि तत्सत्तामात्रहेतुको-बुद्धादिचित्तमात्रहेतुक एष व्यवहार इष्यते 'ता' तत इदमर्थेऽपि तुल्यम्, तथाहि-अत्राप्येवं वक्तुं शक्यत एव यथा -अर्थस्यावगमाभावेऽपि तत्सत्तामात्रनिबन्धन एव सर्वोऽपि लौकिको व्यवहार इति ॥६७४॥

अह कहिव तस्सवगमो तहेव अत्थिम्मि मच्छरो को णु ?। सो नित्थ अजुत्तीओ नाणिम्मिव हंत तुल्लिमिदं ॥६७५॥ ( अथ कथमपि तस्यावगमस्तथैवार्थे मत्सरः को नु ? । स नास्ति अयुक्तितो ज्ञानेऽपि हन्त तुल्यमिदम् ॥६७५॥ )

अथ कथमपि पूर्वीक्तदोषभयात्तस्य-बुद्धादितित्तमात्रस्यावगम इष्यते, ननु तर्हि तथैव यथा बुद्धादिचित्ते तथा अर्थेऽप्यवगमो भविष्यति, ततः को नु भवतस्तत्र मत्सरो येनासौ नेष्यते ? नैवासौ युक्तो, भवदुक्तन्यायस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् । अथोच्येत-सोऽर्थः सर्वथा नास्ति अयुक्तितः-तत्साधकयुक्त्यभावत इत्यत आह-'णाणिम्म वी'त्यादि । 'हन्तेति' प्रत्यवधारणे तदुक्तम् – "हन्त संप्रेषणप्रत्यवधारणविषादेष्विति" ज्ञानेऽपीदं-तत्साधकयुक्त्यभावलक्षणं (प्रमाणं) तुल्यमेव ॥६७५॥

कथमित्याह -

जं गज्झगाहगोभयमणुभयरूवं व होज्ज विन्नाणं ?। जित गज्झरूवं मो ता ण गाहगं अत्थि भुवणेऽवि ॥६७६॥

(यद् ग्राह्मग्राहकोभयानुभयरूपं वा भवेद् विज्ञानम् । यदि ग्राह्मरूपं ततो न ग्राहकमस्ति भुवनेऽपि ॥६७६॥)

यत् - यस्मादिदं विज्ञानं किं ग्राह्यरूपं भवेत् उत ग्राह्यरूपम् आहोस्विदुभयरूपम् अनुभयरूपं वा-न ग्राह्यरूपं नापि ग्राह्यरूपमिति ? तत्र यदि ग्राह्यरूपमिति पक्षो 'मो' निपातः पूरणे, 'ता' ततो न ग्राह्वकं ज्ञानमस्ति, भुवनेऽपि सकले सर्वेषामपि ज्ञाननां घटादिवत् सर्वथा ग्राह्यरूपैकस्वभावत्वाभ्युपगमात् ॥६७६॥

ततः किमित्याह -

तदभाविमा य कह गज्झरुवता अह सरूवगज्झाओ ?। नियरुवगाहगत्तेवि कहं णु तं गज्झरुवं तु ?।।६७७॥

( तदभावे च कथं ग्राह्यरूपताऽथ स्वरूपग्राह्यात् । निजरूपग्राहकत्वेऽपि कथं नु तद् ग्राह्यरूपं तु ? ॥६७७॥ )

तदभावे च-सर्वथा ग्राहकज्ञानाभावे च कथं ग्राह्यरूपता भवेत् ? ग्राहकापेक्षं हि ग्राह्यं तत्कथं तदभावे ग्राह्यरूपता भवेदिति । अथोच्येत, 'सरूपगज्झाओ'ति । भावप्रधानोऽयं निर्देशः, स्वरूपग्राह्यत्वाद् ग्राह्यरूपता, तिद्ध स्वसंवेदनस्वभावं, ततस्तस्य स्वस्वरूपमेव ग्राहकं, स्वरूपग्राहकापेक्षया च ग्राह्यरूपतेति । अत्राह-'नियरूवेत्यादि' । निजं रूपं ग्राहकं यस्य तस्य भावस्तिस्मन्निप अभ्युपगम्यमाने सित कथं नु तत् ज्ञानं ग्राह्यरूपमेव ? तुरवधारणे, नैवेति–भावः । ग्राहकरूपत्वस्थापीदानीमभ्युपगमादिति ॥६७७॥

द्वितीयं पक्षमाशङ्क्य दूषयति -

अह गाहगरूवं चिय इय वि गज्झस्सऽभावतो णेयं। विवरीयं सव्वं चिय जं भणितं गज्झपक्खम्मि ॥६७८॥

( अथ ग्राहकरूपमेव इत्यपि ग्राह्यस्याभावाद् ज्ञेयम् । विपरीतं सर्वमेव यद् भणितं ग्राह्यपक्षे ॥६७८॥)

अथ मन्येथास्तत् ज्ञानं ग्राहकरूपमेवेति पक्षो न ग्राह्यरूपमिति । अत्राह – 'इयवीत्यादि' इत्यपि-अस्मिन्नपि पक्षेऽभ्युपगम्यमाने ग्राह्यस्याभावात्–सर्वथा ग्राह्यरूपस्य ज्ञानान्तरस्याभावा– द्यद्धणितं ग्राह्यपक्षे दूषणं तत्सर्वं विपरीतं ज्ञेयम्, तथाहि-यदि तत् ज्ञानं ग्राहकरूपमेवेत्य-भ्युपगमस्तर्हि समस्तेऽपि भुवने सकलज्ञानानां ग्राहकरूपैकस्वभावत्वाभ्युपगमात् सर्वथा न समस्ति ग्राह्यं विज्ञानं, तदभावे च कथं ग्राहकरूपता ? ग्राह्यापेक्षयैव तस्याः संभवात् । अथ स्वरूपग्राह्यापेक्षया ग्राहकरूपता न तर्हि तद्विज्ञानं ग्राहकमेव, ग्राह्यरूपत्वस्यापीदानीमभ्युपगमा– दिति ॥६७८॥

तृतीयं पक्षमधिकृत्याह -

सिय तं उभयागारं विरोहभावा ण संगतिमदंपि । तेसिंपि मिहो भेओऽभेदो उभयं व होज्जाहि ? ॥६७९॥

(स्यात् तदुभयाकारं विरोधभावान संगतमिदमि । तेषामि मिथो भेदोऽभेद उभयं वा भवेत् ॥६७९॥)

स्यादेतत्, तत्-विज्ञानमुभयाकारं-ग्राहकरूपं ग्राह्यरूपं च, ततो न कश्चिदिह पूर्वोक्त-दोषावकाशः । अत्राह-'विरोहेत्यादि' । इदमिप उभयाकारत्वं न संगतम् । कुत इत्याह-विरोध-भावात् । तथाहि-तत् ज्ञानमेकस्वभावं तद्यदि ग्राहकरूपं कथं ग्राह्यरूपं ? ग्राह्यरूपं चेत् कथं ग्राहकरूपमिति । अन्यच्व, तयोरिप-ग्राह्याकारग्राहकाकारयोर्मिथः-परस्परं भेदो वा स्यादभेदो वा उभयं वेति ? पक्षत्रयम् ॥६७९॥

तत्राद्यपक्षमाधिकृत्याहः -

भेदे कहमेगं णणु उभयागारं ? णहेगवावित्तं । दोण्ह विरुद्धाण जतो दिइं इइं च समयम्मि ॥६८०॥ (भेदे कथमेकं ननु उभयाकारम् ? निह एकव्यापित्वम् । द्वयोर्विरुद्धयोः यतो दृष्टिमष्टं च समये ॥६८०॥) यदि भेदस्तर्हि तस्मिन् सित कथ नन्वेकं सत् उभयाकारं भवेत् ? नैव भवेदिति भावः । कुत इत्याह-यतो यस्मान्न हि-न खलु द्वयोर्विरुद्धयोरेकव्यापित्वमेकस्वभावमर्थमभिव्याप्या-वस्थानमिह लोके दृष्टं नापि भवतः स्वसमये इष्टमिति ॥६८०॥

अह उ अभेदो ता एगभावतो चेव णोभयागारं । परिगप्पणम्मि एवं अतिप्पसंगो पमासिद्धो ॥६८१॥

( अथ त्वभेदस्तस्मादेकभावादेव नोभयाकारम् । परिकल्पने एवं अतिप्रसङ्ग प्रमासिद्धः ॥६८१॥)

अथ तयोर्ग्राह्माकारग्राहकाकारयोरभेद इति पक्षः । अत्राह-'ता' ततोऽन्यतराकारस्यान्यतरा-काराव्यतिरिक्ततया तत्स्वरूपतापत्तेरेकभावत एव-एकस्यैवान्यतरस्याकारस्य भावतो न तत् ज्ञानमुभयाकारम् । अथोच्येत स्वभावतस्तत् अन्यतरात्मकमेव, द्वितीयं तु रूपं तत्र परि-किल्पितिमिति यथोक्तदोषाभाव इति । अत आह-'परिकप्पेत्यादि' । परिकल्पने चैवं क्रियमाणे-ऽतिप्रसङ्गः प्रमासिद्धो-न्याय(ज्ञान)सिद्धः प्राप्नोति । यत् किंचित् दृष्ट्वा षष्ठस्कन्धस्याप्येवं परिकल्पनाप्रसक्तेः, तस्याः पुरुषेच्छामात्रानुरोधित्वात्, पुरुषेच्छायाश्चैवमप्यनिवारितप्रसरत्वात् ॥६८१॥

भेदाभेदपक्षमधिकृत्याह -

भेदाभेदो य विरोधदोसतो समयकोवतो चेव । बज्झत्थावत्तीए य सम्मं जुत्ति न संसहइ ॥६८२॥

(भेदाभेदौ च विरोधदोषतः समयकोपत एव । बाह्यार्थापत्तेश्च सम्यग्युक्ति न संसहते ॥६८२॥)

भेदोभेदौ च विचार्यमाणौ न सम्यक युक्तिं संसहेते । कुतः ? इत्याह-विरोधदोषात् । तथाहि-यदि भेदः कथमभेदः अथाभेदः कथं भेद इति ? अथ कथंचिदितरेतरानुवेधेन नायं भेदाभेदपक्षो विरुद्ध इत्युच्येत तत्राह-समयकोपतश्चैव न सम्यम् युक्तिं संसहेते इति संबन्धः । एकान्तैकस्वभावाभ्युपगमपरो हि युष्मद्राद्धान्तस्तत्कथमितरेतरानुवेधतो जात्यन्तरात्मकभेदा-भेदपक्षोऽभ्युपगम्यते, परिसद्धान्ताभ्युपगमप्रसङ्गात् । तथा बाह्यार्थापत्तेश्च न भेदाभेदौ युक्तिं संसहेते । तथाहि-यदि ग्राह्यग्राहकाकारयोभेदाभेदावभ्युपगम्येत तर्हि बाह्यार्थेऽपि तुल्यांशा-तुल्यांशयो(तुल्यांशयोरिति पाठा.) रवयव्यवयवशब्दवाच्ययोभेदाभेदावभ्युपगन्तव्यौ, दोषा-भावात् । तथा च सति न कश्चिद्वक्ष्यमाणनीत्या उक्तवृत्ययोगादिदोषाणामवकाश इति बाह्यार्था-पतिरव्याहतैवेति ॥६८२॥

चरममवान्तरमूलपक्षमधिकृत्याह -

अह अणुभयरूवं चिय नित्थ तयं हंदि खरविसाणं व । एवं च ठिए संते नाणिमावि तुज्झ का जुत्ती ? ॥६८३॥

( अथानुभयरूपमेव नास्ति तकद् हंदि खरविषाणमिव । एवं च स्थिते सति ज्ञानेऽपि तव का युक्तिः ? ॥६८३॥ )

अथानुभयरूपमेव तत् ज्ञानिमिति पक्षः, हन्त तर्हि तकत्-ज्ञानं खरिवषाणिमव सर्वथा नास्त्येव । किं हि तत् सद्भवेत् यत् सर्वथा न ग्राह्यरूपं नापि ग्राहकरूपिमिति । एवं च स्थिते सित ज्ञानेऽपि तवाभ्युपगते का युक्तिः ? नैव काचिदित्यर्थः, ततश्चैवमुभयोरिप ज्ञानार्थयो-र्युक्त्यभावेऽविशिष्टे सित को नु मत्सरो ? येनार्थो नाभ्युपगम्यते किंतु केवलं ज्ञानमेवेति ॥६८३॥

अत्र परस्य मतमाशङ्कमान आहं -

अह उ ससंवेदणसिद्धमेव णणु णिययमित्थ विन्नाणं । अत्थस्स दंसणं इय सिद्धं नणु सयल( ले )लोगेवि ॥६८४॥

( अथ तु स्वसंवेदनसिद्धमेव ननु नियतमत्र विज्ञानम् । अर्थस्य दर्शनमिति सिद्धं ननु सकले लोकेऽपि ॥६८४॥ )

अथाभिदधीथाः ननु नियतं-निश्चितमत्र-जगित विज्ञानं स्वसंवेदनप्रमाणसिद्धभेव तत्कथमस्य प्रतिक्षेपः क्रियते ? प्रतिक्षेपयुक्तीनामध्यक्षसिद्धविषयतया युक्त्याभासत्वात् । अत्राह-'अत्थस्सेत्यादि' । ननु इति - एवं ज्ञानस्येवेत्यर्थः अर्थस्यापि दर्शनं सकलेऽपि लोके सिद्धं, ततो न तस्याप्यर्थस्य प्रतिक्षेपो युक्तः, अभिहितयुक्तीनामध्यक्षसिद्धविषयतया युक्त्याभासत्वा-दिति ॥६८॥

यदुक्तम् - 'किंचागारो तस्सा किमंगभूतो' इत्यादि, तत्र द्वितीय पक्षमधिकृत्याह - अह विसया आगारो स उ णाणं अत्थभणियदोसातो ।

सो कह णु तओ जुत्तो ? तहेव किंवा न बज्झाओ ? ॥६८५॥

( अथ विषयादाकारः स तु ज्ञानमर्थभणितदोषात् । स कथं नु ततो युक्तः ? तथैव किं वा न बाह्यात् ॥६८५॥ )

अथ मन्येथा:-नासावाकारो ज्ञानस्याङ्गभूत: किंतु विषयादुपजायते, स तु विषयो ज्ञानं-ज्ञानान्तरं न पुन: परपरिकल्पितो बाह्योऽर्थ इति । अत्राह-'अत्थभणिएत्यादि' । अर्थभणित-दोषात्-अर्थपक्षभणितदोषप्रसङ्गात्, सः आकारस्ततो-ज्ञानरूपाद्विषयात् कथं नु युक्तः ? नैव कथंचनेतिभावः । 'तहेव किंवा न बज्झाउ'ति । वाशब्दः पक्षान्तरसूचने । ततो यथा ज्ञानरूपा- द्विषयादसावाकारोऽभ्युपगम्यते तथैव बाह्यादप्यर्थात्किन्नाभ्युपगम्यते ? उभयत्रापि विशेषाभावात्।।६८५।।

अनाकारपक्षमधिकृत्याह -

अह उ अणागारं चिय विन्नाणं तहवि गाहगं तेसिं। अत्थस्सवि एवं चिय गाहगभाविम्म को दोसो ॥६८६॥

( अथ तु अनाकारमेव विज्ञानं तथापि ग्राहकं तेषाम् । अर्थस्यापि एवमेव ग्राहकभावे को दोष: ? ॥६८६॥ )

अथ, तु: पूरणे, विज्ञानमनाकारमेव न साकारं तथापि कुतश्चित् प्रतिनियतस्वभाव-विशेषात्तेषां ज्ञानान्तराणां ग्राहकमिति मन्येथा: ? अत्राह-'अत्थस्स वी'त्यादि । अर्थस्यापि ग्राह्मभावमापन्नस्य एवमेव-ज्ञानान्तरस्येव विषये विवक्षितज्ञानस्य ग्राहकभावे सित को दोषो ? नैव कश्चनेति भाव:, अभिहितयुक्तेरत्रापि समानत्वात् ॥६८६॥

तृतीयं पक्षमधिकृत्याह -

सागारअणागारं तु विरोहा कह णु जुज्जती नाणं ?। भावेवि तदंतरगहणमो फुडं अत्थतुल्लं तु ॥६८७॥

( साकारानाकारं तु विरोधात्कथं नु युज्यते ज्ञानम् ? । भावेऽपि तदंतरग्रहणं स्फुटं अर्थतुल्यं तु ॥६८७॥ )

साकारानाकारं तु ज्ञानं कथं नु युज्यते ? नैव कथंचनेति भावः । कुत इत्याह-विरोधात्-विरोधदोषात् । तथाहि-यदि साकारं कथमनाकारम् ? अथानाकारं कथं साकारमिति ? अस्तु वा यथाकथंचनापि तत्साकारानाकारं तथापि यत् तस्य तदन्तरग्रहणं 'मो' निपातः पूरणे, तत् स्फुटमर्थतुल्यमेव-अर्थग्रहणतुल्यमेव । तुरेवकारार्थः । अर्थस्याप्येवं ग्रहणमनिवार्यमिति भावः । उभयोरपि-ज्ञानान्तरार्थयोस्तत्त्वतस्तुल्ययोगक्षेमत्वात् ॥६८७॥

तुरीयं पक्षं दूषयन्नाह -

अणुभयरुवमभावो तब्भावे सव्वसुन्नतावत्ती । सा अणुहवसिद्धेणं विरुज्झती निययनाणेणं ॥६८८॥

(अनुभयरूपमभावस्तद्भावे सर्वशून्यतापत्तिः । साऽनुभवसिद्धेन विरुध्यते निजकज्ञानेन ॥६८८॥)

अनुभयरूपं-न साकारं नाप्यनाकारमिति यदि विज्ञानमध्युपगम्यते, ततः खरविषाणस्येव तस्याभावः प्राप्नोति । किं हि तत्सद्भवेद्यन्न साकारं नाप्यनाकारमिति ? ततः किमित्याह- 'तद्भावे' इत्यादि । तद्भावे-ज्ञानाभावभावे सर्वशून्यतापितः प्राप्नोति, ज्ञानार्थव्यतिरेकेण वस्त्वन्तर-स्याभावात् । भवत्वेवं का नो हानिरितिचेत् ? अत आह-'सा अणुहवेत्यादि' । सा-सर्व-शून्यतापित्तरनुभवसिद्धेन स्वसंवेदनप्रमाणसिद्धेन निजकज्ञानेन विरुध्यते, यदि हि सर्वशून्यता स्यात्ततः कथमिदमात्मीयमपि ज्ञानमनुभूयेतेति ? अपि च, इयमपि सर्वशून्यता प्रमाणतो वा व्यवस्थाप्येत अप्रमाणतो वा ? किंचातः ? यदि प्रमाणतस्ततः सर्वशून्यताया अभावः, प्रमाणस्य विद्यमानत्वात् ॥६८८॥

तथाचाह -

माणे इमीएऽभावो विणा तयं जइ इमीऍ सिद्धित्ति । तत्तोच्चिय अत्थस्सवि सिद्धीऍ निवारणमजुत्तं ॥६८९॥

(मानेऽस्या अभावो विना तकत् यदि अस्या: सिद्धिरिति । तत एव अर्थस्यापि सिद्धेर्निवारणमयुक्तम् ॥६८९॥)

माने-प्रमाणे साधके अभ्युपगम्यमाने सर्वशून्यताया अभावः प्राप्नोति । अथाप्रमाणत इति पक्षस्तर्हि कथं तस्याः सिद्धिः ? प्रमाणमन्तरेण प्रमेयसिद्ध्ययोगात् । अन्यथा यदि तकत्-प्रमाण विनाऽपि अस्याः - सर्वसून्यतायाः सिद्धिरिष्यते, तर्हि तत एव-प्रमाणाभावादर्थस्यापि सिद्धिर्भवन्त्या निवारणमयुक्तं, प्रमाणाभावस्य प्रमेयसिद्ध्यभावानिबन्धनत्वात् । ततश्च यो ग्राहकप्रमाणविरहादिभिर्बाह्यार्थाभावसाधने हेतुरुपन्यस्तः सोऽनैकान्तिक इति ॥६८९॥

अन्यच्च -

न य सो उवलद्धिलक्खणपत्तो जमदिरसणे वि ता तस्स । तदभाविनच्छयो णणु एगंतेणं कुतो सिद्धो ? ॥६९०॥

(न च स उपलब्धिलक्षणप्राप्तो यददर्शनेऽपि तस्मात्तस्य । तदभावनिश्चयो ननु एकान्तेन कुतः सिद्धः ? ॥६९०॥)

न च यत्-यस्मात्सः-बाह्योऽर्थ उपलब्धिलक्षणप्राप्तः, 'ता' तस्मात्तस्य-बाह्यार्थस्या-दर्शनेऽपि नन्वेकान्तेन तदभावनिश्चयो-बाह्यार्थाभावनिश्चयः कुतः सिद्धः ? नैव कुतश्चिदिति-भावः । दर्शनाभावमात्रस्यानुपलब्धिलक्षणप्राप्तेष्वभावसाधकत्वायोगात् । तत एवमपि पूर्वोक्तो हेतुरनैकान्तिक एव ॥६९०॥

अह सो परस्स एवं तदभावो तस्स चेव सज्झोत्ति । तुह आयनिच्छयो कह ? अजुत्तितो सा समा णाणे ॥६९१॥ ( अथ स परस्य एवं तदभावस्तयैव साध्य इति । तवात्मनिश्चयः कथम् ? अयुक्तितः सा समा ज्ञाने ॥६९१॥)

अथ सःबाह्योऽर्थः परस्य-अर्थवादिन एवम्-उपलब्धिलक्षणप्राप्तोऽभिमतस्तत्कथं तस्यादर्शनादभाविनश्चयो न भवतीति ? अत्राह – 'तदभावो' इत्यादि । यदि परस्योपलब्धि-लक्षणप्राप्तोऽर्थोऽभिमतस्ततस्तस्यैव-परस्य तदभावो बाह्यार्थाभावः साध्यः स्यात्, तव पुन-रात्मिनश्चयो-बाह्यार्थाभावविषयः कथमुपजायते ? पर आह – 'अजुत्तिउ'त्ति । अयुक्ते:-युक्त्य-भावात् । यद्यपि हि नोपलब्धिलक्षणप्राप्तोऽर्थस्तथापि नासौ युक्त्या युज्यत इति तदभाविनश्चयः कर्तुं शक्यत एवेति । अत्राह-'सा समा णाणे' । सा-अयुक्तिर्ज्ञानेऽपि समा-तुल्या यथाऽभिहितं प्राक्, ततो नायुक्तेरप्यर्थाभाविनश्चयः ॥६९१॥

किंच -

न य णाणाण विरोहो सिद्धो अत्थस्स जणयतब्भावे । गम्मति इहराभावो सिद्धीए य कह तओ नत्थि ॥६९२॥

(न च ज्ञानानां विरोधः सिद्धोऽर्थस्य जनकतद्भावे । गम्यते इतरथाभावः सिद्धौ च कथं सको नास्ति ॥६९२॥)

न च ज्ञानानां विषये अर्थस्य यो जनकतद्भावः – स चासौ भावश्च तद्भावो जनक्श्वासौ तद्भावश्च जनकतद्भावो, जनकस्वभावत्विमितियावत् तिस्मन् कश्चिद्विरोधः सिद्धः, तत्साधक-प्रमाणाभावात्, अपितु तथातथाविचित्राकारोपेतज्ञानप्रबन्धदर्शनाद् गम्यते अर्थस्य जनकतद्भावः इतरथा एवमनभ्युपगमे ज्ञानस्याभावः प्राप्नोति, आकाराधानसमर्थस्य कारणान्तरस्याभावात् । सिद्धौ च भावे च ज्ञानस्य तत्तत्त्वथाविधविचित्राकारोपेतस्य कथं 'तउ'त्ति सकः अर्थो नास्तीत्युच्यते इति । स्यादेतत् यद्यर्थो भवेत् ततस्तद्ग्राहकं प्रमाणमिप प्रवर्तेत, न च प्रवर्तते, तस्मात्स नास्त्येवेति ॥६९२॥

अत आह -

गाहगपमाणविरहो एवं साधारणो उ नाणेवि । अत्थि य तं अत्थस्सवि सत्ता तह चेव अणिसेज्झा ॥६९३॥

(ग्राहकप्रमाणविरह एवं साधारणस्तु ज्ञानेऽपि । अस्ति च तदर्थस्यापि सत्ता तथैवानिषेथ्या ॥६९३॥)

ग्राहकप्रमाणविरह एवम्-अनन्तरोक्तेन प्रकारेण ज्ञानेऽपि साधारण एव । तुशब्द एव-कारार्थ: । अथ च तत् ज्ञानमस्ति, तथा अर्थस्यापि सत्ता अनिषेध्यैव ॥६९३॥ अत्रैवोपचयमाह -

किंच इहं नीलातो जायइ पीतादणेगधा णाणं । णय तं अहेतुगं चिय को हेतू तस्स वत्तव्वं ? ॥६९४॥

(किञ्चेह नीलाद् जायते पीताद्यनेकथा ज्ञानम् । न च तदहेतुकमेव को हेतुस्तस्य वक्तव्यम् ? ॥६९४॥)

किंच इह-जगित नीलात्-नीलाकारात् विज्ञानादनन्तरं जायते पीतादि-पीताकारादि ज्ञान-मनेकधा-अनेकप्रकारं, न च तत्-पीतादिकज्ञानमहेतुकं, सदाभावादिप्रसङ्गात्, ततो यदि बाह्योऽर्थस्तथा तथा विचित्राकाराधायकत्वेन नाभ्युपगम्यते तर्हि तस्य पीतादिज्ञानस्य को हेतुरिति वक्तव्यम् ? ॥६९४॥

पर आह -

आलयगता अणेगा सत्तीओ पागसंपउत्ताओ । जणयंति नीलपीतादिनाणमन्नो न हेतुत्ति ॥६९५॥

(आलयगता अनेकाः शक्तयः पाकसंप्रयुक्ताः । जनयन्ति नीलपीतादिज्ञानमन्यो न हेतुरिति ॥६९५॥)

आलयगता:-आलयविज्ञानगता अनेका: शक्तय: । 'पागसंपउत्त'त्ति । पाकसंप्रयुक्ता विपाकप्राप्ता: सत्यो जनयन्ति नीलपीतादिकं-नीलपीताद्याकारं ज्ञानमतस्ता एव हेतवो न पुनरन्यो बाह्योऽर्थ इति ॥६९५॥

अत्राचार्य आह -

ता आलयातो भिन्नाऽभिन्ना वा होज्ज ? भेदपक्खिम्म । ता चेव उ बज्झत्थोऽभेदे सळ्वाणमेगत्तं ॥६९६॥

(ता आलयाद् भिन्ना अभिन्ना वा भवेयुः ? भेदपक्षे । ता एव तु बाह्यार्थोऽभेदे सर्वासामेकत्वम् ॥६९६॥)

ता:-शक्तयो नीलपीताद्याकारज्ञानहेतवः आलयात्-आलयविज्ञानात्सकाशात् भिन्ना वा भवेयुरभिन्ना वा ? तत्र यदि भेदपक्षस्ततस्ता एव-शक्तयो बाह्योऽर्थः, ज्ञानादन्यस्य सर्वस्यापि वस्तुसतो बाह्यार्थत्वेनाभ्युपगमात्। अभेदे-अभेदपक्षे चाभ्युपगम्यमाने सर्वासामपि शक्तीनामेकत्वं प्राप्नोति, एकस्मादालायादनन्यत्वात्, तत्स्वरूपवत् ॥६९६॥

एतदेव भावयति -

## एगो स आलयो जं तत्तोऽभिन्नाण णित्थ नाणत्तं । नाणत्तेवि य पावति तदभेदा आलयबहुतं ॥६९७॥

(एकः स आलयो यत्तस्मादिभन्नानां नास्ति नानात्वम् । नानात्वेऽपि च प्राप्नोति तदभेदादालयबहुत्वम् ॥६९७॥)

यत्-यस्मात्स आलय एकस्ततः-तस्मादालयादिभन्नानां शक्तीनां नैव नानात्वमस्ति-नैव नानात्वमुपपद्यते, नानात्वे वा तासां शक्तीनािमध्यमाणे तदभेदात्-शक्त्यभेदादालयस्य बहुत्वं प्राप्नोति, तथा च सत्यभ्युपगमिवरोधः ॥६९७॥

पक्षान्तरं दूषियतुमाशङ्कृते -

अह ता भिन्नाभिन्ना विरोहतो णेस संगतो पक्खो । ण य एगंतावच्चा अवच्चसदृष्पवित्तीओ ॥६९८॥

( अथ ता भिन्नाभिन्ना विरोधानीष संगतः पक्षः । न चैकान्तावाच्या अवाच्यशब्दप्रवृत्तेः ॥६९८॥)

अथ ता:-शक्तय आलयात्सकाशान्न भिन्ना नाप्यभिन्नाः किंतु भिन्नाभिन्नास्ततो न कश्चिद्दोषः इति मन्येथाः । अत्राह-विरोहेत्यादि' । विरोधतो-विरोधदोषप्रसङ्गानैष पक्षः संगतः । तथाहि-यदि भिन्ना कथमभिन्नाः अथाभिन्ना कथं भिन्ना इति ? कथंचिद्वादाभ्युपगमेन चाविरोधे स्वदर्शनपरित्यागप्रसङ्गः । अथोच्येत न ताः शक्तयो भिन्ना नाप्यभिन्ना नापि भिन्नाभिन्नाः किं त्वेकान्तेनावाच्यास्तत्कथमुक्तदोषावकाश इति । अत आह-'नयेत्यादि । न च ताः शक्तय एकान्तेनावाच्याः, कुत इत्याह-अवाच्यशब्दप्रवृत्तेः, यदि हि एकान्तेनावाच्याः शक्तयस्ततः कथमवाच्यशब्दस्यापि तत्र प्रवृत्तिर्भवेदिति ? ॥६९८॥

पुनरपि परस्य मतमाशङ्कमान आह -

परिगप्पिता तु अह ता विसिडफलकारणं कहन्तु मता ?। तब्भावा फलभावे अतिष्यसंगो स चाणिह्ये ॥६९९॥

(परिकल्पितास्तु अथ ता विशिष्टफलकारणं कथं नु मता: ?। तद्भावात्फलभावेऽतिप्रसङ्गः स चानिष्टः ॥६९९॥)

अथेताः शक्तयो न वस्तुसत्यो येन भेदाभेदादयो भवेयुः, किंतु परिकल्पिता एव, ततो न कश्चित्पूर्वोक्तो दोषः । अत्राह – 'विसिट्ठेत्यादि' । यदि परिकल्पितास्ततः कथं नु विशिष्ट-फलकारणं-वस्तुसद्विशिष्टपीतादिज्ञानलक्षणफलिनबन्धनं मताः ? परिकल्पितं हि परमार्थतो- ऽसत्, तत्कथं ता विशिष्टफलिनबन्धनं भवेयुरिति ? यदि पुनरस्तद्भावात्-परिकल्पितभावात्

फलभावोऽभ्युपगम्येत ततस्तस्मिन् सति अतिप्रसङ्गः प्राप्नोति, स चानिष्ट इति यर्त्किचिदेतत्।।१९९।।

उपसंहरति -

ता जो इमस्स हेतू सो च्चिय बज्झत्थमोऽवसेणावि । अब्भुवगंतव्वमिदं एवं बज्झत्थसिद्धीओ ॥७००॥

(तस्माद् योऽस्य हेतुः स एव बाह्यार्थोऽवशेनापि । अभ्युपगन्तव्यमिदमेवं बाह्यार्थसिद्धितः ॥७००॥)

'ता' तस्मात् योऽस्य-पीतादिज्ञानस्य हेतुः, स एव बाह्योऽर्थः इतीदमवशेनापि-अकामेनापि अभ्युपगन्तव्यम् । एवं च सति बाह्यार्थसिद्धिरव्याहतप्रसरेति स्थितम् ॥७००॥

अत्र परस्य मतमाशङ्कमान आह -

अह तु सहावो हेऊ भावोऽभावो व होज्ज ? जित भावो । सो चेव उ बज्झत्थो अह तु अभावो ण हेउत्ति ॥७०१॥

( अथ तु स्वभावो हेतुर्भावोऽभावो वा भवेत् ? यदि भावः । स एव तु बाह्यार्थः अथ तु अभावो न हेतुरिति ॥७०१॥)

अथ न बाह्योऽर्थी हेतुः किंतु स्वभाव एव । तुरेवकारार्थी भिन्नक्रमश्च स चेह योजित एव । अत्राह-'भावो इत्यादि' । भावो वा स स्वभावो भवेदभावो वा ? तत्र यदि भावस्ततः स एव बाह्योऽर्थः केवलं स्वभावशब्देनाभ्युपगतः । अथाभावस्तर्हि न हेतुः, अभावस्य हेतुत्वायोगात्, अन्यथा तत एव कटककुण्डलाद्युत्पत्तेर्विश्वस्यादिरद्रताप्रसङ्गः ॥७०१॥

पुनरप्यत्र परमारेकमान (ण) आह -

सो भावोत्ति सहावो तस्सेव जमायरूवमो अह उ । तं चेव कारणंतरविगलं पीतादिहेउत्ति ॥७०२॥

(स्वो भाव इति स्वभावस्तस्यैव यदात्मस्वरूपमथ तु । तदेव कारणान्तरविकलं पीतादिहेतुरिति ॥७०२॥)

अथ मन्येथा: स्व:-आत्मीयो भाव:-सत्ता स्वभाव इति व्युत्पत्ते: तस्यैव नीलज्ञानस्य यदात्मरूपं तदेव च कारणान्तरिवकलं-बाह्यार्थादिहेत्वन्तरिवरिहतं-पीतादिज्ञानहेतुरिति न कश्चिद्दोष: ॥७०२॥

अत्राह -

नीलत्ते सामन्ते कारणविगलत्तणे य किन्तेवं ?। अन्तंपि नीलहेउ जायइ पीतादिहेउत्ति ॥७०३॥

(नीलत्वे सामान्ये कारणविकलत्वे च किन्नेवम् ?। अन्यदिष नीलहेतुः जायते पितादिहेतुरिति ॥७०३॥)

नीलत्वे-नीलज्ञानत्वे सामान्ये कारणविकलत्वे च-बाह्यार्थादिकारणान्तररहितत्वे च सामान्ये सित किन्नैवमन्यदिप-नीलज्ञानं नीलहेतु: -विविक्षतनीलज्ञानहेतुभूतं जायते पीतादिहेतु: ? इदमुक्तं भवित-इह कदाचित् प्रबन्धवन्त्यिप ज्ञानानि जायन्ते, तथानुभवात्, यदि नीलज्ञानस्यात्मरूपमेव कारणान्तरिवकलं पितादिज्ञानहेतुरिष्यते तर्हि यथा चरमं नीलज्ञानं पितादिज्ञानान्तरहेतुस्तथा ततः प्राचीनमिप कस्मान्न भवित ? विशेषाभावादिति ॥७०३॥

अह तं विसिद्धगं चिय वइसिद्धं हंत किंकयं तस्स ?। अह तु सहेतुकयं चिय ण तेसि तत्ताविसेसातो ॥७०४॥

( अथ तद्विशिष्टकमेव वैशिष्ट्यं हन्त किंकृतं तस्य ? । अथ तु स्वहेतुकृतमेव न तेषां तत्त्वाविशेषात् ॥७०४॥)

अश्व तत्-नीलज्ञानं विशिष्टमेव पितादिज्ञानहेतुरिष्यते न यत्किमपि, न च नीलज्ञान-हेतुर्नीलज्ञानं विशिष्टिमिति न ततोऽपि पीतादिज्ञानभाव इति । अत्राह - 'वइसिट्टमित्यादि' । वैशिष्ट्यं हन्त किंकृतं तस्य-पितादिज्ञानान्तरहेतोर्विवक्षितनीलज्ञानस्य ? अश्वोच्येत किमत्र हेत्वन्तरेण ? स्वहेतुकृतमेव तस्य वैशिष्ट्यमिति । अत आह-'न तेसि तत्ताविसेसाओ' । यदे-तदनन्तरमुक्तं तन्न, तयो:-नीलज्ञानहेतुपितादिज्ञानान्तरहेतुनीलज्ञानयोस्तत्त्वाविशेषात् – स्वरूपाविशेषात् ॥७०४॥

एतदेवाह -

नीलक्खणजणगातो जाओ तस्सेव जुज्जई हेऊ । भेदगभावाभाव अतीतनीलक्खणा जह उ ॥७०५॥

( नीलक्षणजनकाद् जातास्तस्यैव युज्यते हेतवः । भेदकभावाभावादतीतनीलक्षणा यथा तु ॥७०५॥)

यथा अतीतनीलक्षणा-अतीतनीलज्ञानक्षणा नीलज्ञानक्षणजनकाद्धेतोर्जाताः सन्तस्तस्यैव-नीलज्ञानक्षणस्य हेतवोऽभवन्, तथा विविधतो नीलज्ञानक्षणो नीलज्ञानक्षणजनकाद्धेतोर्जातः सन् तस्यैव नीलज्ञानक्षणस्य हेतुर्युज्यते, न पीतादिज्ञानस्य । कृत इत्याह-'भेदकभावाभावात्' । भेदकं यद्भावान्तरं तस्याभावात् ॥७०५॥ एतदेवाह -

कालो उ भेदगो चेव तब्भावे कह ण बज्झसिद्धित्ति ?। नाणंतरंपि भिन्नाभिन्नद्धमजुत्तमेजुत्तं (मेगंता)॥७०६॥

(कालस्तु भेदक एव तद्धावे कथं न बाह्यसिद्धिरिति ?। ज्ञानान्तरमपि भिन्नाभिन्नाद्धमयुक्तमेकान्तेन ॥७०६॥)

कथमुच्यते भेदकभावाभावो ? यावता अस्ति कालो भेदकः, तथाहि-विविक्षतं चरमं नीलज्ञानिमदानींतनक्षणवित्तं ततः पीतादिज्ञानहेतुः, शेषाणि तु तदन्यक्षणवित्तीनि, ततो नीलज्ञानस्येव तानि कारणानि इति चेत् ? ननु तद्भावे कथं न बाह्यार्थसिद्धिः ? तस्यापि (कालस्यापि) बाह्यार्थत्वात् । स्यादेतत् न कालो भेदकः, किंतु ज्ञानान्तरमेव, ततो नोक्तदोषप्रसङ्ग इति । अत आह-'णाणंतरंपी'त्यादि ज्ञानान्तरमपि तद्भेदकत्वेनाभ्युपगम्यमानं भिन्नाद्धं-भिन्नकाल-मभिन्नाद्धम्-अभिन्नकालं वा एकान्तेनायुक्तमेव । तथाहि-नाभिन्नाद्धं ज्ञानान्तरं भेदकं युक्तं, समकालभावितया परस्परमुपकार्योपकारकत्वाभावात् । भिन्नाद्धमपि ज्ञानान्तरं यावद्विविक्षत-नीलज्ञानोपादनस्य वैशिष्ट्यं नाधत्ते तावन्न विविक्षतनीलज्ञानस्य भेदकं युक्तम्, उपादानस्य ततः सकाशात् विशेषाभावे फले विशेषायोगात्, उपादानस्य च ततो ज्ञानान्तराद्विशेषो न युक्तः, समकालभावित्वादिति, एतच्च 'वइसिट्ठंपि न जुज्जइ खणिगत्ते कारणस्से'त्यादिना ग्रन्थेन विस्तरतः प्रागिभिहितमिति नेह पुनः प्रतायते । तन्न ज्ञानान्तरमपि भेदकं युक्तमिति कथं विविक्षितं नीलज्ञानं पीतादिज्ञानहेतुरुपपद्यते ? ॥७०६॥

जायइ य नीलसंवेदणाउ (तो ) पीतादि तुह मतेणावि । सा जो इमस्स हेतू सो च्चिय बज्जत्थमो नेओ ॥७०७॥

(जायते च नीलसंवेदनात् पीतादि तव मतेनापि । तस्माद् योऽस्य हेतुः स एव बाह्यार्थो ज्ञेयः ॥७०७॥)

जायते च विवक्षितान्नीलसंवेदनात्पीतादि-पीताद्याकारोपेतं ज्ञानं तव मतेनापि, 'ता' तस्माद् योऽस्य पीताद्याकारवैचित्र्यस्य हेतुः स एव बाह्यार्थो ज्ञेयः । मो निपातः पूरणे ॥७०७॥

अत्र परस्याभिप्रायमाह -

सिय अघडमाणभावे तुल्ले दोण्हंपऽभावओ होउ। नीसेससुण्णयच्चिय पडिहणिया अणुभवेणेसा ॥७०८॥

(स्यादघटमानभावे तुल्ये द्वयोरिप अभावतो भवतु । नि:शेषशून्यतैव प्रतिभणिता अनुभवेन एषा ॥७०८॥) स्यादेतत्, इत्थमघटमानभावे तुल्ये सित द्वयोरिप-ज्ञानार्थयोरभावतो निःशेषशून्यतैव भवतु, अस्या एव संप्रति युक्तियुक्ततया प्रतिभासमानत्वात् । अत्राह - 'पिडहिणएत्यादि। ' एषा-निःशेषशून्यता स्वसंवेदनप्रमाणिसद्धेनात्मीयेनानुभवेन प्रतिभिणता-निराकृता प्राक्, 'सा अणुहव-सिद्धेणं विरुष्झई निययनाणेणं' इत्यादिना ग्रन्थेन ॥७०८॥

न चार्थस्याघटमानभावो यत आह -

न य न घडइ बज्झत्थो जमणू तल्लेतरादिरूवा उ । संसा णंसा य तओ जुत्ता संबंधसिद्धित्ति ॥७०९॥

(न च न घटते बाह्यार्थो यदणवस्तुल्येतरादिरूपास्तु । सांशा अनंशाश्च ततो युक्ता सम्बन्धसिद्धिरिति ॥७०९॥)

न च न घटते बाह्योऽर्थ किंतु घटत एव । यत् – यस्माद् अणव:-परमाणवस्तुल्येतरा-दिरूपा:-साधारणासाधारणादिस्वभावा: तथा सांशा अनंशाश्च=कथंचित्सांशा कथंचिच्चानंशा:, ततो युक्ता तेषां संबन्धसिद्धि: ॥७०९॥

एनामेव भावयन्नाह -

जं चेव खलु अणूणं पच्चासन्नत्तणं मिहो एत्थ । तं चेव उ संबंधो विसिद्धपरिणामसाविक्खं ॥७१०॥

( यदेव खलु अणूनां प्रत्यासन्तत्वं मिथोऽत्र । तदेव तु सम्बन्धो विशिष्ट्रपरिणामसापेक्षम् ॥)

यदेव खल्वत्र-जगित मिथ:-परस्परमणूनां प्रत्यासन्तत्वं विशिष्टपरिणामसापेक्षं तत्तथा-स्वभावतासंपादितसत्ताकं कथंचिदपृथग्भूतापरिकिल्पिततथाविधैकत्वरूपविशिष्टपरिणामसापेक्षं, तदेव नस्तेषां परमाणूनां संबन्ध इति कथमर्थस्यायुक्ता ? ॥७१०॥

अत्र पर आह -

देसेणं संबंधो इय देसे सित य कहमणुत्तं ति ? अप्पतराभावातो णहप्पतरयं तओ अत्थि ॥७११॥

( देशेन सम्बन्ध इति देशे सति च कथमणुत्वमिति ? । अल्पतराभावात् न हि अल्पतरं ततोऽस्ति ॥७११॥)

ननु इति-एवममुना प्रकारेण देशेन परमाणूनां संबन्धोऽभ्युपगतः स्यात्, अन्यथा मिथस्तेषां प्रत्यासन्नत्वानुपपत्तेरित्युक्तं प्राक् पूर्वपक्ष एव, सित च देशे परमाणूनामभ्युपगम्यमाने कथमणुत्वं-परमाणुत्वं भवेत् ? । अत्राह - अल्पतराभावात्-ततोऽधिकृतात्परमाणोरन्यस्याल्पतरस्याभावात् । एतदेव स्पष्टयित- 'नहप्पतस्यं तओ अत्थि'। न हि यस्मात् ततः-अधिकृतात्परमाणोरन्यदल्प-तस्मस्ति, ततस्तस्य परमाणुत्वं न व्याहन्यत इति ॥७११॥

पच्चासत्ती य मिहो तेसि धम्मंतराणुवेधातो । धम्मंतरभावातो गहणं इय समुदियाणं तु ॥७१२॥

( प्रत्यासतिश्च मिथस्तेषां धर्मान्तरानुवेधात् । धर्मान्तरभावाद् ग्रहणमिति समुदितानां तु ॥७१२॥)

प्रत्यासत्तिश्च मिथ:-परस्परं तेषां भवति, धर्मान्तरानुवेधात्-इन्द्रियग्राह्यतालक्षणस्वभावा-न्तरानुवेधात्, न तु स्वस्वरूपावस्थितानामेव, ततो धर्मान्तरानुवेधभावादभिहितलक्षणात् समुदितानां सतां इति-एवं यथा-सकलजनैरनुभूयते तथा ग्रहणमुपपद्यत एव । उक्तं च -''परमाणूनामेवायं स्वभावो येन तत्तकालाद्यपेक्षया तत्र तत्र देशे तैस्तैस्तदन्यपरमाणुभिः सह परस्परं नैरन्तर्येण घटादिलक्षणसंस्थानवता(वन्तो)ऽवतिष्ठन्ते बादरीभवन्ति च, बादरत्वं च समुदितानामिन्द्रिय-ग्राह्यस्वभावतेति''। एतेन यदुक्तं प्राक्-'परमाणवो न इंदियगम्मा' इत्यादि तत्प्रत्युक्तमवसेयं तथासमुदितानां चक्षुरिन्द्रियग्राह्यत्वाभिधानात् ॥ यदप्युक्तम्-अविगानाभावान्न 'योगिज्ञानमपि युक्तिक्षममिति' तदप्ययुक्तम्, तस्य सद्भूतवस्तुतत्त्वपरिच्छेदप्रवणत्वात् । बाह्यस्य चार्थस्य तत्साधकप्रमाणभावतो बाधकाभावाच्च सद्भूतवस्तुरूपत्वात् । तत्र तत्साधकं प्रमाणं ज्ञाना-कारवैचित्र्यान्यथानुपपत्तिलक्षणं प्रागुपन्यस्तं, वक्ष्यति च- 'बाधकाभावश्चेदानीमेवोपदर्श्य-मानोऽस्तीति'। यदप्याशिङ्कतम्-'ते चेव कज्जगम्मा' इत्यादि तदपि न समीचीनमेव, यतो न खल्विह पूर्वपरिणामिकारणमन्तरेण किंचिदपि कार्यमुपजायते, ''न तथाभाविनं हेतुमन्तरेणो-पंजायते किंचिदिति' वचनात्, अन्यथा खरविषाणास्याप्युत्पत्तिप्रसङ्गादित्युक्तमनेकधा प्राक्। ततो विशिष्ट संस्थानोपेतपरमाणुनैरन्तर्यात्मकघटादिकार्यदर्शनात् प्रत्येकावस्थाभाविनोऽपि तत्कारणभूताः परमाणवोऽनुमीयन्त एव । यदिप 'कह दीसइत्ति वच्च' मित्याद्यभिहितं तदप्ये-कान्तेनापेशलमेव, विषयग्रहणपरिणामलक्षणस्यैव प्रतिप्राणि प्रसिद्धस्याकारस्य ज्ञानेऽभ्युपगमात्, न चैतदभ्युपगममात्रं किंतु वस्तुतत्त्वमेव, यदाहुः श्रीमल्लवादिनः-"न विषयग्रहणपरिणामा-दूतेऽपरः संवेदने विषयप्रतिभासो युक्तो युक्त्ययोगादिति" । ततो नार्थस्यानाकारभावो नापि ज्ञानार्थयोरैक्यं, न चार्थस्याग्रहणं येन 'तग्गहणाभावाओ तुल्लत्तं गम्मई किह णु' इत्यादिदोष-प्रसक्तिर्भवेत् । न च तन्निराकारमभ्युपगम्यते येन तत्पक्षभावि प्रतिकर्मव्यवस्थानुपपत्तिलक्षणो दोषः स्याद् विषयग्रहणपरिणामलक्षणस्याकारस्याभ्युपगमादिति सर्व सुस्थमेव । एतच्च प्रस्तावानुरोधादिहोक्तमन्यथा पुनरेतदाचार्यः स्वयमेव 'ता विसयगहणपरिणामओ य सागारया हवड तस्सेत्यादिना प्रपञ्चतोऽभिधायस्यतीति ॥७१२॥

तत्र यदुक्तम्-'नहप्पतरयं तओ अत्थि'त्ति, तत्र पर आह -दिसिभेयाउ च्चिय सक्कभेदओ कह ण अप्पतरगंति ? । द्वेण सक्कभेदं विवक्खितं ता कुतो तमिह ? ॥७१३॥

(दिग्भेदादेव शक्यभेदतः कथं नात्यतरमिति । द्रव्येनाऽशक्यभेदं विवक्षितं ततः कुतस्तदिह ॥७१३॥)

ननु दिग्भेदात्-पूर्वादिदिग्भेदात्खलु शक्यः परमाणोर्भेदः, कर्तुं ततः कथमुच्यते – निह ततोऽल्पतरमन्यदस्तीति । नैष दोषः यतः परमाणुरिति द्रव्यतोऽशक्यभेदं विविक्षितं, न च तस्य द्रव्यतो भेदः कर्तुं शक्यते, 'ता' तस्मात्कृत इह जगित तत्-विविक्षितपरमाणोरिप सकाशा-दन्यदल्पतरं भवेत् ? नैव कुतिश्चिदिति भावः । ननु च यदि द्रव्यतोऽशक्यभेदं तत् परमाणुद्रव्यं तर्हि तस्य दिग्भागभेदोऽपि न स्यात्, सोऽपि हि द्रव्यरूपस्य सतस्तस्य परमाणोरंशेन भवित, तथा च सित भगवन्मुनीन्द्रवचनिवरोधः, एगप्रदेशावगाढं परमाणुद्रव्यं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शनेति ॥७१३॥

अत आह-

तस्सवि सदवत्थाणा दिसभेदो सो य तस्स धम्मोत्ति । तदभावेऽभावातो अपदेसो दव्वताए तु ॥७१४॥

( तस्यापि सदवस्थानात् दिग्भेदः स च तस्य धर्म इति । तदभावेऽभावादप्रदेशो द्रव्यतया तु ॥७१४॥)

तस्यापि-द्रव्यतोऽशक्यभेदस्यापि आस्तां तावदन्यस्येत्यापिशब्दार्थः, दिग्भेदः-पूर्वादि-दिग्भेदः । कुत इत्याह-'सदवस्थानात्' सतोऽवश्यं क्वचिदवस्थानं सदवस्थानं तस्मात्, तिद्ध द्रव्यतोऽशक्यभेदमपि सत्, सच्चावश्यं क्वचिदवितष्ठत इति । स च दिग्भागभेदो न कल्पनामात्रं, नापि द्रव्यरूपतया अंशेन, किंतु तात्त्विको धर्मो यत आह-'सो य तस्स धम्मो 'ति । स च-दिग्भागभेदस्तस्य-परमाणोर्धर्मः-पर्यायः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमन्यथा तदभावे-यथोदित-दिग्भागभेदाभावे अवस्थानस्याभावेनाभावप्रसङ्गात् । ननु यदि तात्त्विको दिग्भागभेदः परमाणो-रभ्युपगम्यते तर्हि तस्य सप्रदेशता बलात् प्रसञ्यते, तथा च सित ''परमाणुरप्रदेश इति'' पर-मेश्वरवचनित्रोधप्रसङ्ग इति । अत आह 'अपदेसो दव्वयाए उ' । परमाणुरप्रदेशो भगविद्ध-रिभिहितो द्रव्यतयैव द्रव्यरूपतयैव, तुरवधारणे, न तु पर्यायतः, पर्यायतस्तस्य सप्रदेशतयाभ्युप-गमात् । तदुक्तं प्रज्ञसौ द्रव्यक्षेत्राद्यपेक्षया सप्रदेशाप्रदेशत्विचन्तायाम्-''भावओ सप्पदेसे'' (छा. भावतः सप्रदेशः) इति । दिग्भागभेदश्च तस्य परमाणोः पर्यायः, ततस्तदपेक्षया सप्रदेशतायां न कश्चिद्विरोधः ॥७१४॥

अथ कथं तस्य द्रव्यरूपता सिद्धा येनोच्यतेऽप्रदेशो द्रव्यतयेति । अत आह -

रूवादिसंगतो जं ण य रूवाणूवि केवलो अत्थि । तस्स रसादणुवेहा तेसिंपि य तदणुवेधातो ॥७१५॥

(रूपादिसंगतो यन्न च रूपाणुरिप केवलोऽस्ति । तस्य रसाद्यनुवेधात् तेषामिप च तदनुवेधात् ॥७१५॥)

यत्-यस्माद् रूपादिभिः संगतो-युक्तोऽयं परमाणुरन्यथा तदभावप्रसङ्गात् । किं हि तन्मूर्तमस्ति यत् रूपादिमन्न भवतीति । ततो रूपादिमन्त्वात् गुणपर्यायवद् द्रव्यमिति द्रव्यलक्षणतः
परमाणुर्द्रव्यमेव । इह सुगतमतानुसारिणः प्राहुः-''प्रत्येकं रूपादिरूपाः परमाणवः,'' ततस्तन्मतविकुट्टनार्थमाह-'नय रुवाणूवि केवलो अत्थि'ति । न च रूपाणुरिप केवलोरसादिविकलोऽस्ति, उपलक्षणमेतत् नािप रसाद्यणवः केवलाः सन्तीित । कुत इत्याह-तस्य रूपाणोः
रसाद्यनुवेधात् । तथाहि-य एव घृतपरमाणवश्चक्षुषोपलभ्यन्ते त एव रसनया मधुररसतया
आस्वाद्यन्ते मृदुस्पर्श-विशेषस्वभावतया च स्पृश्यन्ते, ततोऽस्ति रूपाणूनां रसाद्यनुवेधः, तथा
तेषामिप रसाद्यणूनां तदनुवेधात्-रूपाद्यनुवेधात्, तथा प्रत्यक्षत एवोपलम्भात् । तथाहि-य
एवेक्षुरसपरमाणवो मधुरसतया आस्वाद्यन्ते य एव च कठिनकामिनीकुचकलशपरमाणवः
करादिना स्पृश्यन्ते, त एव रूपगुणानुषक्ता उपलभ्यन्ते, अन्यथा तेषां चक्षुषोपलम्भो न स्यात्,
तेषां तदविषयत्वात्, तथा च प्रत्यक्षविरोध इति ॥७१५॥

अत्रैवाशङ्काशेषं परिहरन्नाह -

णयऽमुत्ता एव गुणा एते खस्सेव तदणुवेहेवि । अद्दरिसणप्पसंगा मुत्तामुत्तेक्कभावो वा ॥७१६॥

( नचामूर्ता एव गुणा एते खस्येव तदनुवेधेऽपि । अदर्शनप्रसङ्गान् मूर्तामूर्तेक्यभावो वा ॥७१६॥)

न च एते रूपादयो गुणा अमूर्ता एव । कुत इत्याह-अदर्शनप्रसङ्गात् । अथ कथमदर्शन-प्रसङ्गो यावता मूर्त्तिमता द्रव्येण सहानुवेधात् दर्शनं भविष्यतीत्यत आह-'खस्सेव तदणुवेहेवि'। तेन – मूर्त्तिमता द्रव्येण सहानुवेधेऽपि आस्तामननुवेधे इत्यपिशब्दार्थः, खस्येव-आकाशस्येव अदर्शनप्रसङ्गः । आकाशस्यापि हि रूपादीनामिव तेन मूर्त्तिमता द्रव्येण सहानुवेधोऽस्ति, तस्य सर्वगतत्वात्, न च तदुपलभ्यते, स्वयममूर्त्तत्वात्, तद्वत् रूपादयोऽप्यमूर्त्तत्वे सित नोपलभ्येरन्। अथोच्येत-न रूपादीनामिवकाशस्यापि मूर्त्तिमता द्रव्येण सह इतरेतरस्वरूपप्रवेशात्मकोऽनु-वेधोऽस्ति, किंतु तदिभन्नदेशतामात्रलक्षणस्ततो नाकाशस्येव रूपादीनामदर्शनप्रसङ्गः । अत आह-'मृत्तामुत्तेक्कभावो वा' इति । वाशब्दः पक्षान्तरसूचने । यदि इतरेतरप्रवेशात्मकोऽनुवेधो रूपादीनामिष्यते, तर्हि मूर्त्तद्रव्यस्यामूर्त्तानां च रूपादीनां परस्परमैक्यभावः प्राप्नोति, इतरस्ये-तरस्मादव्यतिरिक्तत्वात्, तत्स्वरूपवत्, ततो द्रव्यं वा केवलं भवेत् न रूपादयो, रूपादयो वा भवेयुर्न तु द्रव्यं, तथा च सित प्रतीत्यादिविरोध इति कथंचिदितरस्वरूपप्रवेशात्मकोऽनुवेध एष्टव्यो न तु सर्वात्मना, तथा च सित नामूर्त्ता एव रूपादयो गुणाः किंतु कथंचिदिति स्थितम् ॥७१६॥

तदेवं देशसंबन्धपक्षे दोषाभावमभिधाय सांप्रतं कार्त्स्यपक्षेऽपि तं भावयनाह -णय अणुमेत्तं जुत्तं सत्ताओ सव्वहावि संजोगे । बादरमृत्तत्ताणासभावतो उवचयविसेसा ॥७१७॥

(न च अणुमात्रं युक्तं सत्त्वात् सर्वथापि संयोगे । बादरमूर्त्तत्वानाशभावाद् उपचयविशेषात् ॥७१७॥)

न च सर्वथापि-सर्वात्मनापि संयोगेऽभ्युपगम्यमाने अणुमात्रं युक्तम् । कुत इत्याह-उपचयविशेषात्-उपचयविशेषभावात् । सोऽपि कथिमिति चेत् ? अत आह-'बादरमुक्त्ताणा-सभावओ'। अनाश इत्युत्पादोऽभिधीयते न स्थितिः, तदभावे तस्या एवाभावात्, बादरमूर्तत्वेन स्थूरमूर्तत्वेन अनाशात्-उत्पादात् तावण् सूक्ष्ममूर्तत्वमपहाय तथारूपचित्रस्वभावतया तथाविधै-कबादरमूर्तत्वेनाभूतामितियावत् । कुत एतदित्थमवगम्यत इति चेत् । आह-'सत्ताउ'ति । सत्त्वात्, इह हि न सतः सर्वथा विनाशो नाप्यत्यन्तासत उत्पादः । यदाह-''नासतो विद्यते भावो, नाभावो विद्यते सत इति'' । तद्यदि परमाणोः परमाण्वन्तरेण सह सर्वात्मना संयोगे सति अणुमात्रता भवेत्तर्हि तस्य-परमाण्वन्तरस्याभाव एवाभ्युपगतः स्यात्, न च सतः सर्वथा विनाशो भवित, तस्मात्सत्त्वादनुमीयते न सर्वात्मनापि संयोगे सत्यणुमात्रता भवित, किंतूपचयविशेष इति न कश्चिद्दोषः ॥७१७॥

अवयविपक्षे निर्दोषतामुद्भावयन्नाह -

णय अवयवी विभिन्नो एगंतेणऽवयवाण जइणेहि । इच्छिज्जइ ति दोसा तदणुगता तेण णो जुत्ता ॥७१८॥

(न चावयवी विभिन्न एकान्तेनावयवेभ्यो जैनै:। इष्यते इति दोषास्तदनुगतास्तेन न युक्ताः॥७१८॥) न चावयवी जैनेरेकान्तेन स्वावयवेभ्यो विभिन्न इष्यते, किंतु तेभ्यः कथंचिदनन्यःतदेकत्वपरिणामलक्षणस्तेन कारणेन ये दोषास्तदनुगता-अवयविपक्षानुगताः प्रागिभिहितास्ते
सर्वेऽपि न युक्ताः, परपिकिल्पितादवयिवनोऽस्य सर्वथा जात्यन्तरत्वात् । तथाहि-नात्र देशकात्स्न्यवृत्त्याऽयोगलक्षणदूषणमुपढौकते, तस्यावयवेभ्योऽर्थान्तरभूते एवावयिविनि संभवात् ।
यदप्युक्तम्-'जइ तावऽभिन्नदेसो भिन्ना दुपएसिए न अणु' इत्यादि, तदिप न नो बाधायै,
तयोरेव परमाण्वोस्तथारूपविचित्रस्वभावतया तथाविधैकत्वपरिणामभावाभ्युपगमेन कथंचित्
सप्रदेशत्वादेरपीष्टत्वात् । यच्च 'सिय अवयवी अमुत्तो' इत्याद्यभिहितं तदिप यथोक्तेऽवयिविनि
सर्वथाऽनवकाशमेव । यदप्युक्तम्-'न च स्वारम्भकावयवेभ्योऽस्य जन्मोपपद्यते' इत्यादि,
तदप्यपरेषामेव दोषाय, नारमाकं, परमाणूनामिप तथारूपचित्रस्वभावतया तथातथापरिणामित्वाभ्युपगमात्, तथाविधैकत्वपरिणामस्य चावयवित्वेनाभ्युपगमात् । न चैवं तुलानितिविशेषाग्रहणमिप दोषकृत्, द्रव्यान्तरभूतस्यावयिवनोऽनभ्युपगमात् । योऽपि स्वरूपविकारज्ञानिषयत्वार्थान्तरसंसर्गयुगपद्विधिप्रतिषेधविषयश्चतुर्द्धाविरुद्धधर्मसंसर्गः कम्पाकम्पादिरुक्तः, सोऽपि न नो
बाधायै, यतः परमाणूनां तथा चित्रस्वभावतया यः कथंचिदेकत्वपरिणामः सोऽवयवी,
एकत्वपरिणामश्च नाम समानपरिणामो, नचासावेकान्तेन तेषामभेदे भवित तत्कथं विरुद्धधर्मसंसर्गो
दोषाय ? एकस्य हि स विरुध्यते नानेकेषाम्, तन्न पूर्वोक्तदोषाणामिह मनागप्यवकाशः ॥७१८॥

तथा चाह -

एगाणेगसरूपं वत्थु च्चिय दव्वपज्जवसहावं । जह चेव फलनिमित्तं तह भणियं जिणवरिंदेहिं ॥७१९॥

( एकानेकस्वरूपं वस्तु एव द्रव्यपर्यायस्वभावम् । यथैव फलनिमित्तं तथा भणितं जिनवरेन्द्रै: ॥७१९॥)

'चिये'ति निपातोऽवधारणार्थः, स च भिन्नक्रमः। वस्तु द्रव्यपर्यायस्वभावम्–अनुगम– व्यावृत्तिस्वभावमेकानेकस्वरूपमेव–साधारणासाधारणस्वरूपमेव सत् यथैव फलनिमित्तं भवति– विशिष्टपरिदृश्यमानवत्तदर्थिक्रियासमूहकारि भवति तथैव भणितं जिनवरेन्द्रैः-क्षीणसकल– रागादिदोषजालैस्तीर्थंकरैः, तत्कथमिहानन्तरोक्ततुच्छशठोक्तीनामवकाशः ?, तस्मात् घटत एव बाह्योऽर्थ इति स्थितम् ॥७१९॥

रज्जुम्मि सप्पणांणं एमादि जमुत्तमेयवि मोहो । बज्झत्थाभावे रज्जू सप्पो कुतो एयं ? ॥७२०॥ (रज्जौ सर्पज्ञानमेवमादि यदुक्तमेतदिप मोहः । बाह्यार्थाभावे यद् रज्जुः सर्पः कुत एतद् ? ॥७२०॥)

यदिप प्रागुपसंहरता 'रज्जुम्मि सप्पनाण'मित्याद्युक्तमेतदिप विचार्यमाणं परेषां मोह एव-मोहसूचकमेव । कुत इत्याह-'बज्झत्थेत्यादि' । यत्-यस्माद्बाह्यार्थाभावे सित 'रज्जुरियमयं सिप्पं' इत्येतदिप कुतः ? नैव कुतिश्चिदित्यर्थः ॥ ततो बाह्यार्थानभ्युपगमे यदेतदुच्यते तत्केवलं मोह इति ॥७२०॥

अत्र परस्याभिप्रायमाशङ्कमान आह -

सिय भंतिमेत्तमेयं वत्तव्वं को इमीए हेउति ?। निरहेउगा ण जुत्ता सइभावाभावदोसाओ ॥७२१॥

(स्याद् भ्रान्तिमात्रमेतद् वक्तव्यं कोऽस्या हेतुरिति ?। निर्हेतुका न युक्ता, सदा भावाभावप्रसङ्गात् ॥७२१॥)

स्यादेतत्, 'रज्जुरियमयं सर्प' इति यद्विज्ञानं तत् भ्रान्तिमात्रं-न तात्त्विकं, रज्ज्वादेर्बाह्या-र्थस्याभावात्, ततो न कश्चिन्नो दोषः, तात्त्विकत्वाभ्युपगमे हि दोषो भवति, नान्यथा । अत्राह-ननु तर्हि वक्तव्यं कोऽस्या-अनन्तरोदिताया भ्रान्तेर्हेतुः ? न खलु सा निर्हेतुका युक्ता, सदा भावाभावप्रसङ्गात् "नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणादिति" न्यायात् ॥७२१॥

अह तु अविज्जाहेतू सावि ण णाणा पुढो तुहं काई । तंपि इह हेउ नाणं तओ विसेसो य पडिभणिओ ॥७२२॥

( अथ तु अविद्या हेतुः, सापि न ज्ञानात् पृथक् तव काचित् । तदिप इह हेतुर्ज्ञानं ततो विशेषश्च प्रतिभणितः ॥७२२॥ )

अश्च पुनरुच्येत-अविद्या नाम पूर्वोक्ताया भ्रान्तेर्हेतुरिति । तदप्ययुक्तम्, यतः साप्यविद्या तव मतेन न ज्ञानात्पृथग्भूता काचिदस्ति, बाह्यार्थसिद्धिप्रसङ्गात्, किंतु ज्ञानमेव, तदिप च ज्ञानिमह हेतुः-हेतुभूतमुपादानभूतं । 'ततो विसेसो य'ति । ततो-ज्ञानात्सहकारिभूतात् यो विशेष उपादान-हेतोः सोऽपि आलयगया अणेगा सत्तीओ पागसंपउत्ताओ' इत्यादिना प्रबन्धेन प्राक्प्रतिभिणतो-निराकृत इति नेह पुनरुच्यते ॥७२२॥

अत्रैवाभ्युच्चयेन दूषणमाह -

किंचेह सच्चपुळा दिहा भंती मरीयिमादीसु । तं पुण किमेत्थ विन्नाणमेत्तमेतंपि पडिसिद्धं ॥७२३॥ (किञ्चेह सत्यपूर्वा दृष्टा भ्रान्ति मरीचिकादिषु । तत्पुनः किमत्र ? विज्ञानमात्रमेतदिप प्रतिषिद्धम् ॥७२३॥)

किंच इह-जगित या काचन भ्रान्तिः सा सर्वापि सत्यपूर्वा-सत्यार्थदर्शनपूर्विका दृष्टा, यथा-मरीचिकासु जलभ्रान्तिः । तदुक्तम्-''साधर्म्यदर्शनाल्लोके, भ्रान्तिर्नामोपजायते । अतदा-त्मिन तादात्म्यव्यवसायेनेति'' ॥ तत इयमपि भ्रान्तिरवश्यं किंचन तथाभूतं सत्यमवलम्बते, तत्पुनः सत्यं किमत्र भवेत् ? विज्ञानमात्रमितिचेत् ? नन्वेतदिप विज्ञानमात्रं केवलं प्राक् प्रपञ्चेन प्रतिषिद्धम् । ततः सत्यतथाभूतबाह्यार्थनिबन्धनैवयमपि भ्रान्तिरिति बाह्यार्थसिद्धः ॥७२३॥

अन्यच्च --

विन्नाणमेत्तपक्खेवि जं व रागादिया धुवं दोसा । ता ते ण तन्निमित्ता को णु पओसो तुहुऽन्तस्थ ? ॥७२४॥

(विज्ञानमात्रपक्षेऽपि यच्च रागादिका धुवं दोषाः । तस्मात्ते न तन्निमित्ताः को नु प्रद्वेषस्तवान्यत्र ॥७२४॥)

विज्ञानमात्रपक्षेऽपि यत्-यस्माद् रागादय आदिशब्दात् द्वेषमोहपरिग्रहः दोषा ध्रुवं-निश्चिताः सन्ति । तदुक्तम्-

''चित्तमेव हि संसारो, रागादिक्लेशवासितम् । तदेव तैर्विनिर्मुक्तं, भवान्त इति कथ्यते'' ॥१॥ इति ।

तत किमित्याह-'ता ते न तिनिमित्तेति'। 'ता' तस्मात्ते–तव मते न तिनिमित्ता–न विज्ञान–मात्रिनिमित्ता भ्रान्तिः किंतु रागादिदोषनिमित्ता, रागादिदोषाभ्युपगमे च को नु प्रद्वेषस्तवान्यत्रार्थे येन स नाभ्युपगम्यते ? नैवासौ युक्तः, उभयोरिप तुल्ययोगक्षेमतया तस्य निष्कारणत्वात् इति भावः ॥७२४॥

पुनरपि परस्य मतमाशङ्कमान आह -

सिय तब्बुद्धिनिमित्ताऽसंतो सो बुद्धिकारणं किह णु ?। जह वंझापुत्तादि ण तत्थ संबंधपडिसेहा ॥७२५॥

(स्यात् तद्बुद्धिनिमित्ताऽसन् स बुद्धिकारणं कथं नु ?। यथा वन्थ्यापुत्रादयो न तत्र सम्बन्धप्रतिषेधात् ॥७२५॥)

स्यादेतत्, नासौ भ्रान्तिर्विज्ञानमात्रनिमित्ता नापि रागादिदोषनिमित्ता किंतु तद्बुद्धिनिमित्ता-अर्थबुद्धिनिमित्ता, ततो न कश्चिदनन्तरोक्तदोषावकाशः । अत्राहः – 'असंतो' इत्यादि । सः – अर्थोऽसन्-अत्यन्ताविद्यमानः सन् कथं नु बुद्धेः कारणं भवेत् ? नैव कथंचनापीतिभावः । असतः सर्वसामर्थ्यरिहततया कारणत्वायोगात् । पर आह-'जह वंझापुत्ताई'। यथा वन्ध्यापुत्रादय आदिशब्दात् खरशृङ्गग्रहणम् । एतदुक्तं भवित-यथा वन्ध्यापुत्रादयः स्वरूपेणासन्तोऽपि नास्ति वन्ध्यापुत्र इत्येवमादेविज्ञानजातस्य हेतवो भविन्ति, तथाऽर्थोऽपि स्वरूपेणासन्तिप स्वबुद्धेर्निमित्तं भविष्यतीति । अत्राह-'नेति' यदेतदुक्तं तन्न, कुत इत्याह-संबन्धप्रतिषेधात् 'नास्ति वन्ध्यापुत्र' इत्यादौ संबन्धप्रतिषेधनात् । न हि तत्र वन्ध्यादयः प्रतिषिध्यन्ते, तेषामध्यक्षत एवोपलभ्य-मानत्वात्, नापि पुत्रादयस्तेषामिप सामान्यतोऽन्यत्रोपलब्धेः, किंतु वन्ध्यादेः, पुत्रादिना सह यः संबन्धः स प्रतिषिध्यते, संबन्धाभावोऽपि च नैकान्तेन तुच्छरूपो यतस्तेन व्यभिचारः स्याद्, अपि तु वन्ध्यादेरेव पुत्रजनकत्वादिधम्मवैकल्यपरिणतिलक्षणः स्वभावविशेषः, ततो नासौ तथाप्रतिषेधबुद्धेर्निमित्तं भवन् विरुध्यते ॥७२५॥

अथ कदाचित्परस्य स्वपक्षसिसाधियषुतातरिततमितत्वादेवमिप श्रद्धा भवेत्-यथा वयमप्येवमर्थस्य प्रतिषेधं करिष्याम इत्यत आह -

एवं किमत्थि अन्नं ? जमेत्थ उद्दिस्स अत्थजोगस्स । कीरइ पडिसेहो सति च तिम्म अत्थो कहं नित्थ ? ॥७२६॥

( एवं किमस्ति अन्यत् ? यदत्र उद्दिश्य अर्थयोगस्य । क्रियते प्रतिषेधः सति च तस्मिन् अर्थः कथं नास्ति ? ॥७२६॥)

एवं यथा-'नास्ति वन्ध्यापुत्र' इत्यादौ पुत्रादिस्तथा किमन्यदस्ति विज्ञानातिरिक्तं यत् उद्दिश्य अत्र-विज्ञाने अर्थयोगस्य-अर्थसंबन्धस्य प्रतिषेधः, क्रियते ? अस्तीति चेत् ? अत आह - 'सइ य' इत्यादि, सित च तिस्मन्-विज्ञानादन्यिस्मन् वस्तुभूते कथमुच्यते-'अर्थो नास्तीति'। विज्ञानातिरिक्तस्य सर्वस्याप्यन्यस्य वस्तुभूतस्यार्थशब्दवाच्यत्वात् ॥७२६॥

पर आह -

सिय सव्वक्खोवक्खारहिओ वंझासुओ मओ एत्थ । कह तम्मि हंत नाणं अभिहाणं वावि पुव्वृत्तं ? ॥७२७॥

(स्यात् सर्वा सर्वाख्योपाख्यारिहतो वन्थ्यासुतो मर्तोऽत्र । कथं तस्मिन् हन्त ! ज्ञानमभिधानं वापि पूर्वोक्तम् ॥७२७॥)

स्यादेतत्, अत्र 'नास्ति वन्ध्यापुत्र' इत्यादौ प्रतिषेधे न संबन्धाभावमात्रं विषयत्वेन मतं, किंतु सर्वाख्योपाख्याविरहितो वन्ध्यासुत:, उपलक्षणत्वादेतस्य खरशृङ्गादिरिप, ततस्तदवस्थ एव असन् सोऽर्थ: कथं बुद्धे: कारणं भवतीत्यस्य व्यभिचार: । अत्राह-'कह तम्मीत्यादि' । यदि वन्ध्यासुतादिरेव तत्र विषयत्वेनाभिमतस्ततः कथं तिस्मन्-वन्ध्यासुतादौ सर्वाख्योपाख्या-विरिहते हन्त ज्ञानमभिधानं वा पूर्वोक्तस्वरूपं प्रवर्तते ? नैव कथंचनापि प्रवर्तते इति भावः । सर्वाख्योपाख्याविरिहतत्वेन तस्य विषयत्वशक्तेरप्ययोगात् ॥७२७॥

अत्रैव प्रतिषेधिवचारावसरे सौगतिवशेषान्तरस्यापि मतमपिननीषया निर्दिशित - भावोवलंभओ च्चिय केइ अभावोऽिव गम्मती तुच्छो । एयिमह उवलभामि एयं तु न (नेव) ति विन्नाणा ॥७२८॥ तुच्छत्तं एगंता एतं तु णेवित्तसद्दिवित्तीउ । कह सिज्झितित्ति ? तम्हा वत्थुसहावो अभावो (उ) वा ॥७२९॥ (भावोपलम्भादेव केचिदभावोऽिप गम्यते तुच्छः । एतिहह उपलभे एतत्तु न (नैव) इति विज्ञानात् ॥७२८॥) (तुच्छत्वमेकान्तादेतत्तु नैविति शब्दिवित्तभ्याम् । कथं सिध्यति ? तस्माद्वस्तुस्वभावोऽभावो (तु) वा ॥७२९॥)

केचिदर्थनयप्रधानाः सन्तो धर्म्मकीर्त्यादय एवं बुवते – यथा भावोपलम्भादभावोऽप्ये कान्तेन तुच्छरूपोऽपि गम्यते । कथिमत्याह-एतत्-घटादिकिमह-भूतलादौ उपलभे एतत्तु-पटादिकं नैवेति शब्दप्रवृतेवित्तप्रवृत्तेश्च (अभावस्यैकान्तात्सर्वथा सकलाख्योपाख्याविरहितरूप-तया सिद्धिः, तन्न, नैवेतिशब्दप्रवृत्तेविज्ञानप्रवृत्तेश्च) कथमेकान्तेन पटाद्यभावस्य वन्ध्यापुत्रा-द्यभावस्य च तुच्छत्वमेकान्तात् ? एकान्तेन तुच्छत्वं सकलाख्योपाख्याविरहरूपत्वं (कथं) सिध्यति ? नैव सिध्यतीति भावः । एकान्ततुच्छस्य ज्ञेयत्वादिस्वभावायोगतस्तत्र यथोक्तवित्ति-प्रवृत्त्यादेरसंभवात् । तस्मादभावो वस्तुस्वभाव एव यथोक्तोऽवगन्तव्यो नत्वेकान्तेन तुच्छरूपः । तुशब्द एवकारार्थो भिन्नक्रमश्च स च यथास्थानं योजित एव ॥७२८-७२९॥

भावेवि न तुच्छंमि (तिम्म य भावेऽवस्स न तुच्छे) नाणं सद्दो य सव्वहा कमित । ता वंझासुतणातं न संगयत्थं ते (स) विन्नाणा ॥७३०॥ (भावेऽपि न तुच्छे (तिस्मिश्च भावेऽवश्यं न तुच्छे) ज्ञानं शब्दश्च सर्वथा क्रमते । तस्माद् वन्थ्यासुतज्ञातं न संगतार्थं ते (स) विज्ञानात् ॥७३०॥)

भावेऽपि-सद्भावेऽप्येकान्तेन तुच्छरूपस्याभावस्य न तुच्छे तिस्मन्नभावे ज्ञानं शब्दो वा क्रमते, तिद्वषयत्वशक्त्ययोगात्, अन्यथा तुच्छत्वानुपपत्तेः, अस्ति चाविगानेन सकलजनप्रसिद्धं तिद्वषयं क्रममाणं ज्ञानादि, ततो 'नास्ति वन्ध्यापुत्र' इत्येवंविज्ञानादुपलक्षणमेतत् एवंरूपशब्द-प्रवृत्तेश्च यत् प्रागुदीरितं वन्ध्यासुतिनदर्शनं 'जह वंद्मापुत्ताई' इति, तन्न संगतार्थं-न समीचीना-

भिधेयं, तत्राप्येकान्ततुच्छरूपस्याभावस्य विषयत्वाभावात् । तन्नार्थोऽसन्स्वबुद्धिनिमित्तं भवित, किंतु, सन्नेव, अनुभूयते चाविगानेनार्थबुद्धिस्ततस्तदन्यथानुपपत्त्या बाह्योऽर्थोऽभ्युपगन्तव्य: ॥७३०॥

एतदेवोपसंहरन्नाह -

इय अत्थि नाणगम्मो बज्झो अत्थो न अन्नहा णाणं । जुज्जइ सागारं तह बुद्धस्स य दाणपारिमता ॥७३१॥

( इति अस्ति ज्ञानगम्यो बाह्योऽर्थो नान्यथा ज्ञानम् ।

युज्यते साकारं तथा बुद्धस्य च दानपारिमता ॥७३१॥)

इति:-एवमुपर्दाशतेन न्यायेन अस्ति ज्ञानगम्यो बाह्योऽर्थः । कथिमत्याह-यस्मान्न अन्यथा-बाह्यार्थमन्तरेण ज्ञानं युज्यते साकारम्-अर्थाकारोपेतं, ततोऽर्थाकारान्यथानुपपत्या बाह्योऽर्थो ज्ञानगम्य इति प्रतिपत्तव्यम् । न, केवलमसौ ज्ञानगम्यः किंत्वागमगम्योऽपि । तथा चाह-'तह बुद्धस्स य दाणपारिमया' । बुद्धस्य च या आगमाभिहिता दानपारिमता सापि बाह्यार्थसद्भावम-न्तरेण सर्वथा न युज्यते, पुष्कलचित्तेन वित्तातिसर्ज्जनरूपत्वात् दानपारिमतायाः । तस्मादागम-प्रामाण्यमपीच्छता अवश्यमेव बाह्योऽर्थोऽभ्युपगन्तव्यः ॥७३१॥

एतदेव क्रमेणोपपिपादयिषुराह -

तं केवलं अमुत्तं न य आगारो इमस्स जुत्तोत्ति । तदभाविम्म य पावइ वत्तं संवेयणाभावो ॥७३२॥

(तत्केवलममूर्त्तं न चाकार एतस्य युक्त इति ।

तदभावे च प्राप्नोति व्यक्तं संवेदनाभावः ॥७३२॥)

तत्-ज्ञानं केवलं स्वरूपेण चिन्त्यमानममूर्त्तं-मूर्त्तिविरहितं, न चामूर्त्तस्य स्वरूपत आकारो युज्यते, तथाऽनुपलम्भात्, तदभावे च-आकाराभावे च स्वसंवेदनसिद्धस्य घटपटादिसंवेदनस्य व्यक्तं-स्फुटमभावः प्राप्नोति । आकारविशेषमन्तरेण प्रतिकम्मं व्यवस्थानाभावात् ॥७३२॥

ता विसयगहणपरिणामतो तु सागारता भवइ तस्स । तदभावे तदभावो न य सो तम्हा तओ अत्थि ॥७३३॥

( तस्माद्विषयग्रहणपरिणामतस्तु साकारता भवति तस्य ।

तदभावे तदभावो न च स तस्मात्सकोऽस्ति ॥७३३॥)

'ता' तस्मादनुभवसिद्धघटपटादिसंवेदनान्यथानुपपत्तितो ध्रुवमेतदभ्युपगन्तव्यं यथा विषय-ग्रहणपरिणामतोविषयग्रहणपरिणामलक्षणाकारसद्भावतस्तस्य-ज्ञानस्य साकारता भवतीति । विषयग्रहणपरिणामतः साकारता नत्वन्यथेत्येतत्कथमवसीयत इति चेत् ? अत आह-'तदभावे तदभावो' । यस्मात्तदभावे-विषयग्रहणपरिणामाभावे तदभावः तस्याः साकारताया अभावः, तमन्तरेण तस्याः सर्वथानुपपद्यमानत्वात्, यथोक्तं प्राक् भौतिकपुरुषवादिमतपरीक्षायाम् । 'न य सो'त्ति । न च सः-साकारताया अभावोऽस्ति, तस्याः स्वसंवेदनसिद्धतया अपह्रोतुमशक्यत्वात्, अन्यथा प्रतिकर्मव्यवस्थानुपपत्तेश्च । तस्मात्सको-विषयग्रहणपरिणामोऽस्तीति गम्यते ॥७३३॥

एतेणं आगारो भिन्नोऽभिन्नोत्ति एवमादीयं । जं भणियं तं सव्व पडिसिद्धं होइ दुइव्वं ॥७३४॥

( एतेनाकारो भिन्नोऽभिन्न इति एवमादिकम् ।

यद्भणितं तत्सर्वं प्रतिषिद्धं भवति द्रष्टव्यम् ॥७३४॥)

'एतेन' विषयग्रहणपरिणामलक्षणाकारव्यवस्थापनेन 'सो खलु तस्सागारो भिन्नोऽभिन्नो वे'त्येवमादिकं यद्भणितं तत्सर्वं प्रतिषिद्धं भवति द्रष्टव्यम् ॥७३४॥

कथमित्याह -

जं गाहगपरिणामो णियतो नाणिम्म होइ आगारो ।

न विसयगतसंक्रमतो जहुत्तदोसप्पसंगातो ॥७३५॥

( यद्ग्राहकपरिणामो नियतो ज्ञाने भवति आकारः ।

न विषयगतसंक्रमतो यथोक्तदोषप्रसङ्गात् ॥७३५॥)

यत्-यस्माद्य एव नियतो ज्ञाने ग्राहकपरिणामः स एव भवत्याकारो न विषयगतसंक्रमतो-न विषयसंबन्धाकारसंक्रमतो ज्ञातव्यः कृत इत्याह-यथोक्तदोषप्रसङ्गात्-पूर्वाभिहितसकलदोष-जालप्रसङ्गात् ॥७३५॥

स्यादेतत्, यदि विषयग्रहणपरिणामलक्षणो ज्ञाने आकारस्ततः किमित्याह -

ण य गज्झमंतरेणं सो जायइ जेण तेण तस्सिद्धी ।

तत्तो तु संगया बज्झदंसणाणुभवतो चेव ॥७३६॥

( न च ग्राह्यमन्तरेण स जायते येन तेन तिसिद्धिः ।

ततस्तु संगता बाह्यदर्शनानुभवत एव ॥७३६॥)

न च सः-विषयग्रहणपरिणामलक्षण आकारो येन कारणेन ग्राह्ममर्थमन्तरेण जायते, तेन कारणेन तत एव-आकारादन्यथानुपपद्यमानात्, तुरवाधारणे, यो बाह्यस्यार्थस्यानुभवस्तस्मादेव तिसिद्धः-बाह्यार्थसिद्धः संगता-युक्त्युपपन्नेति स्थितम् ॥७३६॥

'बुद्धस्य य दाण पारमिये'त्येतद्व्याचिख्यासुर्दानपारमितां तावद् व्याचष्टे -

## देंतस्स हिरनादि अब्भासा देहमादियं चेव । अग्गहविणिवित्ती जा सेडा सा दाणपारमिया ॥७३७॥

( ददतो हिरण्यादि अभ्यासाद्देहादिकमेव ।

आग्रहविनिवृत्तिर्या श्रेष्ठा सा दानपारिमता ॥७३७॥)

ददतो-ददानस्य हिरण्यादिकमभ्यासात् प्रकर्षप्राप्तात् देहादिकमपि ददतो या हिरण्यादि-विषया आग्रहविनिवृत्ति:-मूर्च्छानिवृत्ति: श्रेष्ठा-अत्यन्तविशुद्धा सा दानपारिमता भवति ॥७३७॥ तत: किमित्याह -

तदभाविम्म य कह सा ? चित्ताओ चेव दाणरूवाओ । तंपऽगहिते ण जुत्तं अत्थिम्मि गहोवि कह( जह) पुर्व्वि ॥७३८॥

(तदभावे च कथं सा ? चित्तादेव दानरूपात् ।

तदिप अगृहीते न युक्तमिथिनि ग्रहोऽपि कथं पूर्वम् ॥७३८॥)

तदभावे च-हिरण्यादिलक्षणबाह्यार्थाभावे च कथं सा-दानपारिमता भवेत् ? नैव भवेदितिभावः, तस्यास्तदितसर्जनरूपत्वात् । अथोच्येत चित्तादेव दानरूपात्सा दानपार-मितेष्यते यथा – 'मया स्वदेहादिकमि दत्त्वा परेषामुपकर्तव्य'मित्यत्राह-'तंपीत्यादि' । ननु तदिप दानरूपं चित्तमिथन्यगृहीते सित सर्वथा न युक्तं, तथानुभवाभावात्, ग्रहश्चार्थिनः कथमुपपद्यते ? नैव कथंचनेत्यर्थः । कथिमत्याह-'जह पुर्व्वि' । यथाभिहितं प्राक् प्रपंचेन तथा नोपपद्यते ॥७३८॥

अत्र पर आह -

अग्गहियम्मिव जायइ चित्तुप्पातो तहाविहो तस्स । नियहेतुसहावातो इतरस्सवि लुद्धचित्तस्स ॥७३९॥

( अगृहीतेऽपि जायते, चित्तोत्पादस्तथाविधस्तस्य ।

निजहेतुस्वभावादितरस्यापि लुब्धचित्तस्य ॥७३९॥)

अगृहीतेऽप्यर्थिनि तस्य-बुद्धस्य भगवतो निजहेतुस्वभावतः-तथाभूतस्वकारणकलाप-सामग्रीसद्भावतस्तथाविधाश्चित्तोत्पादो जायते यथा – 'मयैतस्मायुपकर्त्तव्य'मिति । इतरस्यापि च लुब्धचित्तस्य हिरण्यग्रहणाभिमुखीभूतमानसस्य निजहेतुस्वभावतस्तथाविधचित्तोत्पादो जायते यतोऽस्माकमयं भगवानुपकारक इति प्रतीतिरुपजायते, ततो नेह कश्चित्पूर्वोक्तदोषप्रसङ्गः ॥७३९॥

अत्राह -

माणं किमेत्थ तुज्झं ? पच्चक्खं ताव ण घडई चेव । अविगप्पगं जिमहं अगाहगं तह य अन्नस्स ॥७४०॥

(मानं किमत्र तव ? प्रत्यक्षं तावन्न घटत एव । अविकल्पकं यदिष्टमग्राहकं तथा चान्यस्य ॥७४०॥)

'अत्र' अनन्तराभिहितकल्पनायां 'मानं' प्रमाणं तव किं ? प्रत्यक्षमनुमानं वा ? तत्र प्रत्यक्षं तावन्न घटते, यत्-यस्मात्तप्रत्यक्षमिवकल्पकं-कल्पनापोढिमिष्टम्, 'तद्यदिप गृह्णित तन्न निश्चयेन, किंतु तत्प्रितिभासेने'तिवचनात्, ततो न तिद्वविक्षितार्थिनिश्चायकम् । अथोच्येत-मा घटिष्ट प्रत्यक्षमिवकल्पकं सिवकल्पकं घटिष्यत एवेति । तदप्ययुक्तम्, तस्याप्रमाणत्वात्, भवतु वा प्रमाणं तथापि न तत् अन्यस्य–आत्मव्यितिरिक्तस्य ग्राहकम् । तथा चाह-आगाहगं तह य अन्नस्स' सर्वस्यापि ज्ञानस्य स्वाकारमात्रवेदनिमष्टं, तथाऽ(मिष्टतयाऽ पाठा.)भ्युपगमात्, अन्यथा अर्थस्यापि तद्वद्ग्रहणप्रसङ्गात् ॥७४०॥

अणुमाणंपि हु तप्पुळ्वगं ति णो गाहगं अहिगतस्स । णय अन्नमत्थि माणं एतममाणं कहं हवतु ? ॥७४१॥

( अनुमानमपि हु तत्पूर्वकमिति नो ग्राहकमधिकृतस्य । न चान्यदस्ति मानमेतमानं कथं भवतु ? ॥७४१॥)

अनुमानमिष यस्मात् तत्पूर्वकम् इति तस्मान्न ग्राहकमिषकृतस्य-कल्प्यमानस्यार्थस्य, न चान्यत्तव मते किंचिदस्ति प्रमाणम्"प्रत्यक्षमनुमानं च प्रमाणे" इति वचनात् । तत एतत् पूर्वोक्तं कल्प्यमानमप्रमाणं कथं समीचीनं भवेत् ? नैव भवेदितिभावः । प्रमाणमन्तरेण प्रमेयव्यवस्थाया अयोगात् अन्यथा सर्वस्य सर्वेष्टार्थसिद्धिप्रसक्त्या अतिप्रसङ्गात् ॥७४१॥

उपसंहारमाह -

बज्झत्थाभावातो भत्ती एसा इमो तु देहोत्ति । विन्नाणमेत्तमेव उ परमत्थु ( थो ) विहाडिओ एवं ॥७४२॥

(बाह्यार्थाभावाद् भक्तिरेषा अयं तु देह इति । विज्ञानमात्रमेव तु परमार्थो विघटित एवम् ॥७४२॥)

यदुक्तम्-'विज्ञानमात्रमेव परमार्थो नतु बाह्योर्थः, ततस्तदभावादयं देह इति भक्तिरेषा-कल्पनामात्रमिदमिति', तत्र स विज्ञानमात्रलक्षणः परमार्थः 'एवं'प्रदर्शितेन न्यायेन विघटितः, तस्मादस्ति बाह्यो देहस्तद्भावे च तदनुग्रहोपधातनिमित्ततया आत्मनः सुखदुःखान्यथानुपपत्त्या तेन मूर्तिमताऽपि सह संयोगोऽभ्युपगन्तव्यः, तथा च सित कर्म्मणापि मूर्तिमता सह भविष्यतीति सिद्धं नः कर्म्म मूर्तिमत् ॥७४२॥

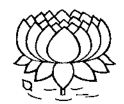
एतदेवोपसंहरनाह -

तम्हा मुत्तं कम्मं सिद्धमिदं जुत्तिओ इहं ताव । परमत्थपेच्छगेहि जिणवयणाओ य विन्नेयं ॥७४३॥

(तस्मान्मूर्त्तं कमं सिद्धमिदं युक्तित इह तावत् । परमार्थप्रेक्षकैर्जिनवचनतश्च विज्ञेयम् ॥७४३॥)

यत एवं तस्मादिदं कर्म तावन्मूर्त-मूर्तिमत् सिद्धं-प्रतिष्ठामुपगतं युक्तितोऽनन्तराभिहितायाः सकाशात्। परमार्थप्रेक्षकैः पुनर्जिनवचनत एव, चोऽवधारणे, परमार्थतो विश्वेयम्। अर्वाग्दर्शिनः केवलज्ञानावसेयभावस्वभावसम्यक्परिज्ञानाभावात्, "नो केवलिए भावे जं छउमत्थो मुणइ सम्ममिति" (छा० नो कैवलिकान् भावान् यत् छद्मस्थो जानाति सम्यगिति) पूर्वसूरिवचनात्।।७४३।।







प्रादेशिकेभ्यः परशासनेभ्यः, पराजयो यत्तव शासनस्य । खद्योतपोतद्युतिडम्बरेभ्यो, विडम्बनेयं हरिमण्डलस्य ॥

-अयोगत्यवच्छेद्रहाभिशिका ।

## ॥ सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरिस्तुतयः ॥

सूर्यप्रकाश्यं क्व नु मण्डलं दिवः, खद्योतकः क्वास्य विभासनोद्यमी । क्व धीशगम्यं हरिभद्रसद्वचः क्वाऽधीरहं तस्य विभासनोद्यतः ॥ -श्रीजिनेश्वरसूरिकृता अष्टकटीका

परिहताधाननिबिडनिबुद्धिभगवान् सुगृहीतनामधेयः श्रीहरिभद्रसूरिः ॥ - श्रीमुनिचन्द्रसूरिकृता उपदेशपदवृत्तिः

नित्यं श्रीहरिभद्रसूरिगुरवो जीयासुरत्यद्भूत-ज्ञानश्रीसमलङ्कृताः सुविशदाचारप्रभाभासुराः । येषां वाक्प्रपया प्रसन्नतरया शीलाम्बुसंपूर्णया भव्यस्येह न कस्य कस्य विदधे चेतोमलक्षालनम् ॥

-श्रीप्रभानन्दसूरिकृता जम्बूद्वीपसङ्ग्रहणीवृत्तिः

उइयम्मि मिहिरि भद्दं सुदिडिणो होइ मग्गदंसणओ । तह हरिभद्दायरियम्मि भद्दायरियम्मि उदयमिए ॥ - श्रीजिनदत्तसूरिकृतगणधरसार्धशतकम्

श्री सिद्धसेन-हरिभद्रमुखाः प्रसिद्धास्ते सूरयो मिय भवन्तु कृतप्रसादाः । येषां विमृश्य सततं विविधान् निबन्धान् शास्त्रं चिकीर्षति तनुप्रतिभोऽपि मादृक् ॥ - श्रीवादिदेवसूरिकृतस्याद्वादरत्नाकरः

हारिभद्रं वचः क्वेदमितगम्भीरपेशलम् । क्व चाहं जडधीरेष स्वल्पशास्त्रकृतश्रमः ॥

- श्रीमलयगिरिसूरिकृता धर्मसङ्ग्रहणीवृत्तिः

## ॥ सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरिस्तुतयः ॥

मतिबौद्धाः ! शुद्धा प्रभवति कथं साऽद्यभवतां, विचारश्चार्वाकाः ! प्रचरित कथं चारुचतुरः । कृतर्कस्तर्कज्ञाः ! किमपि स कथं तर्कयति वः, सित स्याद्वादे श्रीप्रकटहरिभद्रोक्तवचने ॥ १ ॥ ग्रावग्रन्थिप्रमाथिप्रकटपटुरणत्कारवाग्भारतुष्ट-प्रेड्खद्दिष्ठदुष्टप्रमदवशभुजास्फालनोत्तालबालाः। यद् दृष्ट्वा मुक्तवन्तः स्वयमतनुमदं वादिनो हारिभद्रं, तदु गम्भीरं प्रसन्नं न हरति हृदयं भाषितं कस्य जन्तोः ॥ २ ॥ यथास्थितार्हन्मतवस्तुवादिने निराकृताशेषविपक्षवादिने । विदग्धमध्यस्थनृमूढतारये नमोऽस्तु तस्मै हरिभद्रसूरये ॥ ३ ॥

- श्रीयशोदेवमुनिकृता प्रशंसा

श्रीहरिभद्रसूरीन्द्रः वारीन्द्र इव विश्रुतः । परतीर्थ्यांस्त्रासियत्वा मृगानिव गुरुर्जयी ॥ - कश्चित् पूर्वमहर्षिः

हारिभाद्रं वचः क्वेदमतिगम्भीरपेशलम् । क्व चाहं शास्त्रलेशज्ञस्तादृक्तन्त्राऽविशारदः ॥ १ ॥

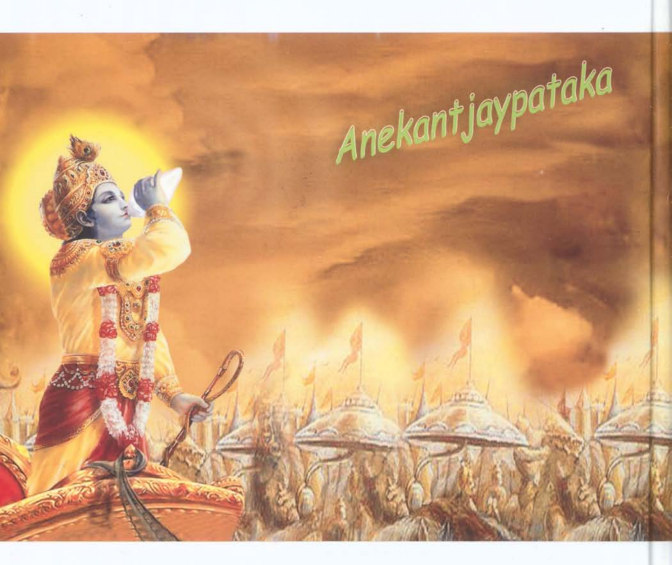
येषां गिरं समुपजीव्य सुसिद्धविद्यामस्मिन् सुखेन गहनेऽपि पथि प्रवृत्तः । ते सूरयो मिय भवन्तु कृतप्रसादाः श्रीसिद्धसेनहरिभद्रमुखाः सुखाय ॥ २ ॥ - श्रीयशोविजयोपध्यायकृता स्याद्वादकल्पलता

सिरिपायलित्तकइ-बप्पभट्टि-हरिभद्दसूरिपमुहाणं । किं भणिमो उणज्ज वि न गुणेहिं समो जगे सुकई ॥ - श्रीविजयसिंहसूरिकृता भुवनसुन्दरीकथा

भद्दं सिरिहरिभद्दस्स सूरिणो जस्स भुवणरंगिमा । वाणीविसहरसभावमंथरा नच्चए सुइरं ॥

- श्रीलक्ष्मिगणिकृतं सुपार्श्वनाथचरित्रम्





परमागमस्य बीजं निषिद्धजात्यन्धसिन्धुविधानम् । सकलनयविलसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥ अकलङ्कवाक्यम् ।

