

# अनुसंधान

संपादक: विजयशीलचन्द्रसूरि

40 (2)

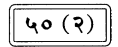
श्रीहेमचन्द्राचार्य

किलकालसर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्य नवम जन्मशताब्दी स्मृति संस्कार शिक्षणनिधि, अहमदाबाद

#### मोहरिते सच्चवयणस्स पलिमंथू ( ठाणंगसुत्त, ५२९ ) 'मुखरता सत्यवचननी विघातक छे'

## अनुसंधान

प्राकृतभाषा अने जैनसाहित्य-विषयक सम्पादन, संशोधन, माहिती वगेरेनी पत्रिका



सम्पादकः विजयशीलचन्द्रसूरि



श्रीहेमचन्द्राचार्य

किलकालसर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्य नवम जन्मशताब्दी स्मृति संस्कार शिक्षणनिधि अहमदाबाद २०१०

#### अनुसन्धान ५० (२)

आद्य सम्पादक: डॉ. हरिवल्लभ भायाणी

सम्पादक: विजयशीलचन्द्रसूरि

सम्पर्क: C/o. अतुल एच. कापडिया

A-9, जागृति फ्लेट्स, पालडी

महावीर टावर पाछळ अमदावाद-३८०००७

फोन: ०७९-२६५७४९८१

प्रकाशक: कलिकालसर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्य नवम

जन्मशताब्दी स्मृति संस्कार शिक्षणनिधि,

अहमदाबाद

प्राप्तिस्थान: (१) आ. श्रीविजयनेमिसूरि जैन स्वाध्याय मन्दिर १२, भगतबाग, जैननगर, नवा शारदामन्दिर रोड, आणंदजी कल्याणजी पेढीनी बाजुमां, अमदावाद-३८००७

> (२) **सरस्वती पुस्तक भण्डार** ११२, हाथीखाना, रतनपोल, अमदावाद-३८०००१

Also available online at www.jainelibrary.org

मूल्य: Rs. 120-00

मुद्रक:

क्रिश्ना ग्राफिक्स, किरीट हरजीभाई पटेल ९६६, नारणपुरा जूना गाम, अमदावाद-३८००१३ (फोन: ०७९-२७४९४३९३)

आवरणचित्र: श्रीहेमचन्द्राचार्य, चित्रकार - दिव्यराज राणा





'अन्सन्धान'ना पचासमा अंक माटे जेमने आमन्त्रण आपवामां आवेलुं, तेमांना केटलाक विद्वज्जनोए पोतानां शोधपत्रो पाठवीने 'अनुसन्धान'नी यात्राने वधावी छे. ते शोधपत्रो पचासमा अंकना आ बीजा भागमां प्रकाशित करवामां आव्यां छे. जोई शकाशे के भारतना जेटला ज विदेशना विद्वानोए पण आ शोध-यात्रामां रस दाखव्यो छे. आवो प्रोत्साहक प्रतिभाव आनन्दप्रद पण बने छे, अने 'अनुसन्धान'नी यात्राने बळ पण पूरुं पाडे छे.

विशेषमां. आ पचासमो अंक - तेना बन्ने भाग - स्व. मुनिराज श्रीजम्बुविजयजीनी पुण्यस्मृतिमां समर्पित छे. एक विश्वविख्यात जैन संशोधक तरीके स्व. मुनिश्रीनी ख्याति आन्तर्राष्ट्रीय स्तरनी हती. तेमनी तीक्ष्ण शोध-दृष्टि अनन्यसामान्य हती. जैन साधु तरीकेनी अनेक पारम्परिक मर्यादाओनां पालन प्रत्ये वफादार छतां वैश्विक कक्षानां संशोधन-कार्यो तेओ करी शक्या हता, ते समग्र जैन जगत् माटे गौरव लेवा जेवी बावत गणी शकाय. आवा शोधक साध्पुरुषनी पुण्यस्मृतिमां अंक प्रगट करीने 'अनुसन्धान' पण गौरवान्वित बन्युं छे.

'अनुसन्धान'नी यात्रा वेगपूर्वक निरन्तर अने निरन्तराय चालती रहे एवी भावना सह-





## अनुक्रमणिका

| पुण्यबन्नीसी                                                                   | उपा. भुवनचन्द्र      | १          |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------|------------|
| गूढार्थ दोहाओ अने अन्य सामग्री :<br>पनम्पनागत लोकवानसानुं जतन सं. इ            | डॉ. निरंजन राज्यगुरु | ų          |
| वादी हर्षनन्दन कृत जिनसागवसूवि गीतानि                                          | म. विनयसागर          | રપ         |
| साध्वीजी भावलक्ष्मी धुलबट्ध सं. मुनिसुजसचन                                     | द्र-सुयशचन्द्रविजयौ  | ३६         |
| श्रीहंसवाजपोसाल धुलबट्ध<br>(गट्यावती प्राचीतता) सं. मुनिसुजसचन                 | द्र-सुयशचन्द्रविजयौ  | ३९         |
| सं. १७३० तुं अमदावादनी नानी दोशीहटीमां<br>पंचहटी मध्येनुं हाट्याहणक (गिनो) खतप |                      | <b>૪</b> ५ |
| मनमी संत आनन्दघन अने तेमने पनम्पना प्रा<br>जैन चिन्तनधाना                      | प्र<br>नगीन जी. शाह  | ५२         |
| मौब्बिक अते लिब्बित पवम्पवाओ सन्दर्भे<br>बोले बांधतावती कथाओ                   | हसु याज्ञिक          | ६१         |
| अज्ञातकर्तृक प्राकृत प्रश्तगर्भ-<br>पंचपवमेष्ठि-स्तव प्र                       | ो. नलिनी बलवीर       | ७३         |
| अर्धमागधी भाषा का उद्भव एवं विकास                                              | प्रो. सागरमल जैन     | ሪሄ         |
| क्या 'आर्यावती' जैन बारक्वती है ?                                              | प्रो. सागरमल जैन     | ९५         |
| हिन्दु और जैन व्रत :<br>एक क्रियाप्रतिक्रियात्मक लेखाजोखा                      | डॉ. अनीता बोथरा      | १०३        |
| आर्षभी विद्या : पश्चिय                                                         | म. विनयसागर          | १२३        |

| Models of Conflict - resolution and Peace in |                          |     |  |  |
|----------------------------------------------|--------------------------|-----|--|--|
| Jain Tradition                               | Dr. Nalini Joshi         | १३१ |  |  |
| On Nouns with Numerical Value in Sanskrit    |                          |     |  |  |
|                                              | WILLEM BOLLÉE            | १४४ |  |  |
| Lexicographical Notes on th                  | e                        |     |  |  |
| Taraṅgalolā                                  | Thomas Oberlies          | १५५ |  |  |
| Truthfulness and Truth in Jaina Philosophy   |                          |     |  |  |
|                                              | Peter Flügel             | १६६ |  |  |
| The Cult of the Jakhs in Kutch               | Françoise Mallison       | २१९ |  |  |
| विहंगावलोकत                                  | उपा. भुवनचन्द्र          | २२७ |  |  |
| पुत: प्रकाशनतुं सुद्धर नजराणुं : 'जै         | त तर्कभाषा'              |     |  |  |
|                                              | उपा. भुवनचन्द्र          | २२९ |  |  |
| माहिती:                                      |                          |     |  |  |
| तवां प्रकाशतो                                |                          | २३२ |  |  |
| श्रद्धाञ्जलि                                 |                          |     |  |  |
| पत्रो :                                      |                          | २३४ |  |  |
| श्रीजम्बूविजयजी महावाजने समवणांज             | त्रि – शी.               | २३६ |  |  |
| श्रुतधर परम्पराजा उज्ज्वल नक्षत्र :          |                          |     |  |  |
| पूज्य श्री जम्बूविजयजी महावाज                | उपा. भुवनचन्द्र          | २४० |  |  |
| श्रद्धासुमन                                  | म. विनयसागर              | २४३ |  |  |
| Muni Jambüvijayajī Homage and                | reminiscences            |     |  |  |
|                                              | Prof. Nalini Balbir      | २४६ |  |  |
| Report on the accident of Param              | Pujya Munishri           |     |  |  |
| Jambuvijayji Maharaj Saheb                   | Hiroko Matsuoka          | २४९ |  |  |
| वर्तमानकालीन संशोधन-सम्पादन यु               | ुगना आद्य प्रवर्तक       |     |  |  |
| आगमप्रभाकव पू. मुतिवाजश्री पुण्यविजयजी म.सा. |                          |     |  |  |
| पू. मु                                       | निश्री जम्बूविजयजी म.सा. | २५८ |  |  |

## पुण्यबत्रीसी

उपा. भुवनचन्द्र

अमारा संग्रहमांना एक प्रकीर्ण पत्रमांथी मळेली आ रचना भाषा-शब्द-विषयनी दृष्टिए रसप्रद जणायाथी अत्रे प्रस्तुत करी छे. रचना कक्कावली प्रकारनी छे पण कविए प्रत्येक वर्णना दूहामां ते ते वर्णना घणा शब्दोनी योजना करी कृतिने वधु मनोरंजन बनावी छे, किन्तु एम करवा जतां किव दूहामां सर्वत्र प्रास साचवी शक्या नथी. यवर्णमां जकारवाळा शब्दो पण किवए लीधा छे एम षकारना दूहामां खकारवाळा शब्दो पण ग्रहण कर्या छे. प्रत्येक दूहानी चोथी पंक्ति प्रतमां जेम छे तेम अहीं आपी छे. कृतिमां कर्तानुं नाम नथी, हस्तप्रतिमां पण नथी. भाषाना आधारे रचना १६मी सदी आसपासनी जणाय छे.

| कुंकुम कज्जल केवडो, कामणि कूर कपूर;       |   |
|-------------------------------------------|---|
| कोमल कपड कविरस ए पुन्नह अंकूर;            | १ |
| खाजा खारिक सुरहडी, खसखस खांड खिजूर;       |   |
| क्षीरह भोयण खइरवडी, ए पुन्नह अंकूर;       | २ |
| गाला गि(गी)य गयगामणी, गोधन गयवर बारि;     |   |
| गोहूं गुल गोरस जिमण, ए पुन्न पुण्य विचार. | 3 |
| घेउर भोजन घोल घीओ, घमघमतो मंथान;          |   |
| घोडा हींसे घरंगणिइं, ए पुण पुण्य अहिनाण.  | 8 |
| नवजोवण नव नेह घण नैं नवरंगी नारि;         |   |
| नवरस नालेर नवनिधि ए पुन्ये पुण्य विचारि.  | ų |
| चांपो चंदन चांदणो चंदावयणी नारि;          |   |
| चाउलभोजन चाओ घरि, ए पुन्न पुण्य विचारी;   | Ę |
| छासि छसको छांहडी, छागलियो परिवारि;        |   |
| छाइल ओढण छत्र सिरि, ए पुन्न पुण्य विचारि. | 9 |
| चादिर ओढण जाइ शिरि, जावंत्री मुखवास;      |   |
| जासक जीमण जोड घरि. ए पन्न पण्य विचार.     | 4 |

| झल्लरीनाद झमक पय, झमझमकाली नारिः;             |    |
|-----------------------------------------------|----|
| झालि झबूको झलहलइ, ए पुन्न पुण्य विचार.        | 9  |
| टाक टमको टहूकडो, टंकावलि टंकारि;              |    |
| टचकै वयण टामक घण, ए पुण पुण्यह विचारि.        | १० |
| ठाओ ठमको ठहरइ, ठमकाली टं(ठं?)कार;             |    |
| ठाकुर ठाउ ठसक घण, ए पुण पुण्य विचारि.         | ११ |
| डाडी डोकर डाकरा, डहला डावर साल;               |    |
| डागलि बेसण डाहपुण, ए पुण पुन्यविचारि.         | १२ |
| ढोलक ढमकै बारणे, ढालू ढोल अपार;               |    |
| ढोलै ढाल सोहामणी, ए पुण पुन्य विचारि.         | १३ |
| तेजी तोरण बारणै, तरकस नै तरवारि;              |    |
| तंबोल तलित घण, ए पुन्न पुण्य अहिनाण.          | १४ |
| थाहर थानक थापणी, थूण सुजाण थभाण;              |    |
| थर थावर सुधिर घिरि, ए पुन्न पुण्य अंकूर.      | १५ |
| दान दया पर-त्तरस, दही पीजै गाध;               |    |
| दास दाडिम दीकरा, पुण्णिह पामै पुद्ध (?)       | १६ |
| धान धन धरित्त धव, धुणहि धयवड वारि;            |    |
| धज धव ललीय, ए पुन्न पुण्य विचारि.             | १७ |
| पान पदारथि प्रगटपण, पारख प्रगट प्रधान;        |    |
| प्रिय पाडोसणि प्रीति घण, ए पुन्न पुण्य अंकूर. | १८ |
| फोफल फाडा फरहरइ, फारक घरनइ बारि;              |    |
| फूल घणा फलली (?), ए पुन्न पुण्य अहिनाण.       | १९ |
| बालपणे बूढपणइ, बिन्है बहुत्त सुजाण;           |    |
| बाई बेटा बेहेनडी, ए पुन्न है पुण्य विचारि.    | २० |
| भाई भामणि भूपपण, भलपणै भरत्तार;               |    |
| भोज भाव अरोगीय, ए पुन्नहि पुण्य अंकूर.        | २१ |
| मणि माणिक मुत्ताहला, हय मयगल अति मयमत्तः      |    |
| मानणि माण महत्त घण ए पन्न पण्य विचार.         | २२ |

यत्न यात्रा नै यागफल, जन्म योग सुविचार; जीवदया जिंग जाणीयइ, ए पुन्न पुण्यहि अंकूर. २३ राणिम रूप रिद्धिपण, राजभेदि (?); राग रेवंता रिणय धण, ए पुन्न पुण्य अहिनाण. २४ लाडू लावन्न लापसी, लक्षण लीलावंत; ललना लाज लाखणी, ए पुन्न पुण्य विचारि. २५ विद्या वाद विणिजपण, वर खाण व्यवहार; वाजी बैसण वयवपुण (?), ए पुन्न पुण्यहि अंकूर. २६ शसिवयण संतोष घण, शिवसुह सुखह झाण; रासि रयणी - त शाणपण, ए पुन्न पुण्य अहिनाण. २७ षिमा षडग षेत्रहि षरा, षिती षंतह वास; षेत्री षाज वाय को नही (?), ए पुन्न पुण्य विचार. २८ सुकुमाल समाणी सहेलडी, साहस सुख संपित; सुगुण सुरूप सुशील तनु, ए पुन्न पुण्य अंकूर. २९ हाय हाम हरिख हुई, हयवर हींसै बारि; हाथी चीर ज (?) पामीयई, ए पुन्नहि पुण्य अहिनाण. ३०

### इति श्री पुण्यबत्रीसी संपूर्ण ।

#### शब्दकोश

खुरहडी: कोपरुं (खरहडी - म.गु.को.)

खइरवडी : खेरनी गोळी

गाला : गळानुं बंधन

घीओ (घीउ): घी

चाओ : धनुष्य

जासक: खूब, सारी पेठे

जोड : अहीं 'बळदनी जोड'

झालि : काननुं आभूषण

टंकावलि : एक प्रकारनो हार

टचकै: टचाको? ठाओ/ठाउ : स्थान

ठसक: लटको, नखरुं

डाकरा: गर्जना, जोशीलो अवाज

थाहर: स्थिर, स्थावर

थ्रण: थांभली

फाडा : फाडियां

फारक: सैनिक

सुखह झाण: शुक्लध्यान(?)

#### म. गु. को. मां नथी तेवा शब्दो

छसको :

छागलियो :

छाइल: उत्तम वस्त्र? (कच्छीमां छाल = साडी छे.)

टामक: म. गू. को. मां टंबक्क = वाद्य विशेष छे.

ठाहरइ:

ढालु:

तलित:

थभाण:

गाध:

रिणय:

लाखणी: (लाखेणी?)

खाजवाय:

चीर: ('हीर' होई शके)

## गूढार्थ दोहाओ अने अन्य सामग्री : परम्परागत लोकवारसानुं जतन

सं. डॉ. निरंजन राज्यगुरु

आपणा प्राचीन कण्ठस्थ परम्पराना गुजराती साहित्यमां सुभाषितो, लोकोक्ति, उखाणां, प्रहेलिका, समस्या अने गूढार्थ उक्तिओनी अेक सुविशाळ परम्परा नजरे चडे छे. लोकजीवनमां वातवातमां वातडाह्या चतुर माणसो नवराशना समये आवो वाङ्मय भण्डार पीरसता रहे, लोककण्ठे आवुं साहित्य सैकाओ सुधी सचवातुं-जळवातुं-तरतुं रहे अने ओमांथी जरूरत पड्ये प्रशिष्ट साहित्यना जैन-जैनेतर सर्जक-किव-आख्यानकारो पोतानी रचनाओमां आवी उक्तिओने वणी ले. मध्यकालीन गुजराती साहित्यना क्षेत्रमां कोपीराइट के पोताना आगवा मौलिक सर्जन जेवा संकुचित खयालो ज नहोता. ज्यांथी कंइपण सारुं लागे तेनो पोताना साहित्यमां समावेश करीने पोतानी रचनाओ लोकोना आत्मकल्याण अने लोकमनोरंजन माटे प्रयोजवानी परिपाटी आपणने व्यापक रीते फेलायेली जोवा मळे. संस्कृत साहित्य, प्राकृत के अपभ्रंश साहित्य, अन्य भारतीय भाषाओना साहित्य के कण्ठस्थ परम्पराना लोकसाहित्यमांथी आवी उक्तिओ लइने अनुं पोतानी भाषामां रूपान्तर करीने-गुजरातीकरण करीने पोताना गद्य-पद्य सर्जनने वधु सचन बनाववानो यल आपणा दरेक मध्यकालीन सर्जके कर्यों छे.

गुजरातना हस्तप्रतभण्डारोमां 'सुभाषितरत्नभाण्डागार' जेवी संकलन पामेली अनेक हस्तप्रतो पण मळी आवे छे, जेमां उपर जणाळ्युं तेवी सामग्री गुजराती भाषामां रूपान्तर करीने संकलित करवामां आवी होय. अलबत्त जूनी गुजराती ओटले मध्यकाळमां सम्पूर्ण भारतमां व्याप्त ओवी सधुक्कडी भाषा. जे खास करीने उत्तर, पूर्व अने पश्चिम भारतमां व्यापक रीते फेलायेली जोवा मळे छे. ओ समयना सर्जकोनी ओ राष्ट्रीय भाषा हती. जेथी समग्र भारत वर्षना सन्त-भक्त-किव सर्जको पोतपोतानी स्थानीय-प्रान्तीय भाषा-बोली साथे अनुसन्धान जाळवीने आ सधुक्कडी भाषामां सर्जन करता हता. अने ओ रीते विविध

भारतीय प्रान्तोना सन्त-भक्त साहित्यनी पारिभाषिक शब्दावली, साधनात्मक परिभाषा, संगीतना ढाळ, राग, ताल, ढंगमां अेकात्मकता जोवा मळे छे.



खंभातमां चातुर्मास निमित्ते विराजमान आचार्य श्रीविजयशीलचन्द्रसूरिजी महाराज साहेबने वन्दना करवा जवानुं बन्युं. वातवातमां अमणे 'गूढार्थका दोहा' शीर्षक नीचे छूटक ९ x ४ इंचनी साइझना चार पत्रोमां–आगळ पाछळ सात पानांओ पर लखायेली हस्तप्रतनी झेरोक्स-नकल मने सम्पादन-अभ्यास माटे आपी.

आ हस्तप्रतमांना पुष्पिकालेख प्रमाणे आ विविध संकलित सामग्री आजथी एकसो चार वर्ष पहेलां वि.सं. १९६२ना चैत्र सुदी पांचमने रिववारे दिक्षण भारतना औरंगाबाद जिल्लाना व्यावमांडा (ता. अंबड) गामे श्रीकान रिखजी महाराजना खंभात सम्प्रदायना पू. भाणजी रिखजीना शिष्य हीरा रिखजीना शिष्य अमी रखे(रिखे) पोताना माटे लखी छे.

आ सामग्रीमां प्रथम पानामां हांसियो पाडीने गूढार्थ दोहा १ अम लखायुं छे. बीजा पानामां हांसियो पाडीने सज्जन-दूर्जन २ अम बीजो विभाग पाड्यो छे. त्रीजा पानामां सज्जन-दूर्जन ३ अम लखायुं छे. त्रणे पत्रना पाछळना पृष्ठमां हांसियो नथी पाड्यो. चोथा पानामां हांसियो पाडीने 'उपदेशी चूटका' अम विभाग दर्शाव्यो छे.

सळंग रीते लखायेली आ हस्तप्रतमां प्रथम पृष्ठमां २२ पंक्तिओ, ओ पछी बीजा, त्रीजा, चोथा, अने पांचमा पृष्ठमां २१-२१ पंक्तिओ, छठ्ठा पृष्ठमां २२ पंक्ति अने छेल्ला सातमा पृष्ठमां १९॥ पंक्तिओ मुजबनुं लखाण जोवा मळे छे.

आ सामग्रीमां प्रथम आवे छे गूढार्थना दोहा. जेमां प्रथम दोहो लखीने बे ऊभा दण्ड करी वच्चे ओनो अर्थ लखायो छे, फरी बे ऊभा दण्ड करी बीजो दोहो ओम कूल बेतालीस गूढार्थ दोहा लख्या पछी सात विशिष्ट प्रकारना दोहाओ अपाया छे. जेमां बे पंक्तिमांना त्रण पदोमां लक्षणो दर्शाव्यां होय अने चोथा पदमां ओने लागु पडतो अर्थ दर्शावीने पूछायुं होय – कहो सखी सज्यन? मार्च २०१० ७

पछी जवाबमां ओ पंक्तिओनो साचो अर्थ 'ना सखी, पंखो, 'ना, सखी, चूडो, 'ना सखी चन्द' ओ रीते त्रीजा पदनो प्रास मळे ओवा अनुप्रासमां जवाब अपायो छे.

अ पछी चार प्रहेलिका जेवा दोहाओं छे. अेनो जवाब पण साथे ज अपायो छे. त्यार बाद, अथ सज्यनका दोहा लिष्यते – एम शीर्षक दर्शावीने आठ दोहा, अे पछी नारीना पंदर विविध नाम अने चार प्रकारनी स्त्रीओनां लक्षणो अपायां छे. त्यारबाद सित्तेर जेटला दोहाओं जेमां विरह, सज्जन लक्षणो, धर्म, उपदेश, सुभाषित वगेरे विविध विषयो आवता रहे छे, अेमां कोइ चोक्कस सम्पादनना खयाल विनानुं छूटक सामग्रीनुं अेकत्रीकरण थयुं छे. त्यारबाद मुसलमानी शेर, गझल, रीख लालचन्दजी कृत उपदेशना सबैया, चूटका अने छूटक दोहाओनुं संकलन जोवा मळे छे. आ सामग्रीमां केटलाक गूढार्थ दोहाओना जे अर्थ अपाया छे ते पूरेपूरा समजी शकाया नथी, त्यां प्रश्नार्थिचह अने क्यांक कौंसमां लोककण्ठे मळतुं पाठान्तर पण दर्शाव्युं छे. आमांना घणा दोहा अन्यत्र प्रसिद्ध अने चलणी पण होवानुं जणाय छे. कोइ जाणकार विद्वान ओ अंगे विगतवार प्रकाश पाडशे ओवी नम्र अभ्यर्थना छे.

#### ॐ नमो सिद्धं ॥ अथ गूढार्थका दोहा ॥

राज काज गुण आगलो भीतर चंगी देह
पीयू पधारो चोवटे मोकल देजो तेह (नारीयल)
आभा सरीखो उजलो तारा सरीखो घाट
मीरगानिणी मोलवे गांधी केरे हाट (काच)
कुख कालो मुख उजलो चले मोपाला संग
सुन्दर दीसे शोभतो विचित्र उनका रंग (हाथी)
रातो फूल गुलाबनो माहि धवली चितरीया
चालो सखी सरवर जइअे नर बांध्यो अस्तरीयां (डूटयाथी बांध्यो कंचवो)
काजल वरणो हे सखी मीलीयो अेक पुरुष
बालपण वहालो को निह रोवणवाला लख (कांगलो)

जल जाइ थल उपनी वनमे कीयो वसाव पहेरण कसुंबल कंच्वा काजल अधीक बणाव (चीरमी-चोरमी?) अेक नारी नवरंगी चंगी गुणवंति ते गोरी मूरखें सेंती मूख न बोले माथे बांधी दोरी (दोरी बांधेली पोथी) अक नारी नवरंगी चंगी नव नाडा लटकावे मरदा आगल बाजी खेले वाही नार केवावे (ताकडी) बालपने सबके मन भावे बडा भया कछ काम न आवे कहे दीया उसीका नाम कहो अरथ के छोडो गाम (दीवो) पथरसृतकी पूतली वनसूतको घरवास जे जीयारे मन वसे ते तीयारे पास (तरवार) नवलख जाया नवलख पेट नवलख रमे वडला हेठ चीतवं ओर जणं काल पडे जद केता करु (तीड) सरवर भरियो खूब जल सुन्दर बेठी पार सरवर सुको सुन्दर गइ सुरता करो विचार (दीवो) नानको नगर फुलको फगर सुपारीयारो सुकाल पानरो पडयो दुकाल (केरां) धर कारतीक फागण बीच जलरो लीजे बेह पीय पधारो परदेशमे मोकल दीजो तेह (कागल) अणी तीखी मुख वंकडा सुवा पंख जीसा पीयू पधारो परदेशमे लाइज्यो आप इसा (पानको बीडो) सुको लकडो हे सखी में फल लागो दीठ खावे तो जीवे नहीं जीवे तो नीठनीठ (बरछी) चीहं नारी नर नीपजे चीहु नरे नारी होय हे नर होवे पाधरो गंज न सके कोय (दीन) (दिन?) पांच पगे हाथी चले पथरवरणी काया इण गाथानो अरथ सुणायने पग उपाडो भाया (कासव) अक नारी नवरंगी चंगी पहेरे नवरंगी साडी नाक फाड नकफुली घाली चारे चग उघाडी (सुइ) मार्च २०१० ۲

| अरध नाम दरबारको वर कागदको तात                      |     |
|----------------------------------------------------|-----|
| सो तूम हमकुं दीजीये सो होवे दीनानाथ (दरश           | न)  |
| राधावरके कर वसे अक्षर पंच लख सोय                   |     |
| आदको अक्षर गेडके बचे सो हमकुं देय (दर्शन           | न)  |
| शिवसुत माता नामके अक्षर चार धरेव                   |     |
| मध्यको अक्षर छोड के सो तूम हमको देव (पावती) (पाती  | ?)  |
| धरम तणो छे सार छे उपरांठो घरनो                     |     |
| परदेशां जावो जरा थे म्हांने करजो (या               | द)  |
| आद दहे अंत दहे मध्य रहे इण मांय                    |     |
| तूम दरसन बीन होत हे तूम दरसन ते जात (दरम           | द)  |
| गोर शिखरो निपजे उर मंडन जे होय                     |     |
| सो तो कोइ न साधीयो जीम जिवित सो कोइ (अनार          | न)  |
| हाल हालवो भूइ पातली लीखतहार सुजाण                  |     |
| हाथे वावे मुखे लूणे नेनां करे वखाण (अक्ष           | ₹)  |
| चंचल रूख अनेक फल फल फल जुदां नाम                   |     |
| तोडया पठे पाकसी कहो उन रूख को नाम 🕡 (चक कुं        | भ)  |
| बिन पगल्यां परवत चढे बिन दांता खड खाय              |     |
| हुं तूने पूछुं हे सखी अे कीस्यो जनावर जाय ? (अग्नि | न)  |
| समुद्रकांठे नीपजे बिन डाली फल होय                  |     |
| छतीसा कोस हयबो सखी यारे होय तो जोय (लूप            | ग)  |
| जल बिन वाधे वेलडी जल विधा कुमलाय                   |     |
| जो जल [से] नेडो करे जडामूलसुं जाय (तृष्            | ₹)  |
| गगन सिखामां रिये परदेशा मेले भेट                   |     |
| वाणिया ब्राह्मण खावे कालजो इणको संसो देवो भेट (केर | री) |
| आठ पांव दो पेट हे मोरा उपर पूछ                     |     |
| इण गूढानी अरथ कहो नहितर केने राखो मूछ (तरा         | नू) |
| अेकने पग अेक हे अेकने पग चार                       |     |
| सारो जगतनो ढांकनो यिमत करो विचार (कपान             | स)  |

शाम वदन मुख मोरली रहे कुंजवन मांय माथे वांके मूगट हें वो श्रीकृष्ण नांय (वेंगन) मुख काली अंग उजली सुंदर बह सरूप उढन पीली पामरी माथे नहीं केश अनुप (कलम) सोल सहस शीष हे नेत्र बतीश हजार चोखट सहस चरण हे पंडीत करो विचार (चन्द्रमा) साख शरवर बहोत जल कमल अनन्त अपार उन जल कमल न निपने पंडित करो विचार (चक्र) कागद से कटका करे महसं झोला खाय राजा पुछे राणीने यो कीस्यो जनावर जाय (वरवडी) (वावडी?) बाप बेटो अेक नाम, बेटो फीरे गामे गाम बेटे जाइ बेटी, जो को धूल लपेटी, बेटी जायो बाप जी को पुन्य हे न पाप (आंबो) नीचे सरवर उपर तता बिचमें खबकल बाहे चलो चलो नर देखन जावां उसना नाम ये ये लाहे (होको) अंग गरम मूख चरचरा कूले सुगंधी वास बलिधारी उस रूखने समुदां बीच रही वास (लविंग) च्यार शीष बीच खोपरी शाम वरण शीरकार मुंगो मोल मंजुस में श्रोता करो विचार (लविंग)

आप हीले ओर मोय हीलावे, उसका हीलन मोरे मन भावे हील हीलिक हुवा नीसंका, कहो सखी सखा सज्यन ? ना सखी, पंखा. मोकं तो हतीको भावे, आखे-वतो निह सोहांवे ढुंढ ढाढके जाइ (लाइ) पूरो, कहो सखी सज्यन ? ना सखी, चूडो. ऊंची अटारी पलंग बीछायो. में सोती औ उपर आयो उसके आया ह्वा आनन्द, कहो सखी सज्यन ? ना सखी. चन्द. आधी रेन वो मेरे संग जागा, भोर भइ तब बीछडन लागा उसके बीछडत फाटा मेरा हीया, कहो सखी सज्यन ? ना सखी, दीया.

१ ओछो-वत्तो

आखी रेन छतियन पर रखा, रंग रूप जो उसने चखा भोर लड़ तब दीया उतारा, कहो सखी सज्यन ? ना सखी हारा. सबज रंग और मूख पर लाली, जीसके गले में कंठी काली ओ रंग बागो में होता, कहो सखी सज्यन ? ना सखी तोता. बाट चलते मुजे जो खाया, खोटा खरा ओ ना परखाया खा जावे तो आवे केसा. कहो सखी सज्यन ? ना सखी पैसाँ.

तंबा सूत रिपू ता सगूर ता मख को अश्वार ता जनानी आभरण यत आसरण मख तरा सूत साम जूहार (रामने जूहार) अज सहेली तास रिपू ता जननी भरतार ता का भ्रात का मीत्र कुं समरो वारंवार (श्रीकृष्णने) नेन अढारा खट चरण तीन भूज जीव चार रसना ताके नव भइ सुरता करो विचार (सूरजविमान) ? कर को बाजो कर सुणे सरवण सुणे नहि ताह अरथ करो छ मास लग कहे अकबर साह (नाडी-धबकारा)

#### अथ सज्यनका दोहा लिख्यते

चलत कलम सुकत अक्षर, असो नेह को मूल नेह गया नीलो रहे, ता के मुख पें धूल खाटा मीठां चरपरा. सब जीभ्या रस लेत पडे पडे रणखेत में, ओलंभा हम कूं देत शीत सही अरू धूप सही, सही शीतने वाय हम बिछु तूम कूंलियो, सो घटत घटत घट जाय मन के मते न चालीये, मनका मता अनेक मन उपर अश्वार हे, सो लाखनमें अेक अवसर जेने हठ करे, त तो चत्र सुजाण दीपावे जेना धर्मकुं, जीस का शिख्या प्रमाण

१. फूलिये

प्रीतम कहे सो कीजिये. रहीये प्रीतम पास जो नही कीजे तो खरे. घणा होय विनाश सज्यन सो कोसां वसे, तो ही नेडा नीपट हजूर दूरजन तो द्वारा वसे, तो ही लाख कोस सुं दूर में वरजं मुगनयन कं, वीसर मत जायगी वार म्हे तने नेणां कदकीये. मन पे लीगी लजाय

#### अथ नारीना पदरे नाम -

अबला, नारी, श्रीमन्तनी, रामा, वनीता, मीहीला, अंगना, कामनी, पेमंदा, माननी, कान्ता, ललना, रमणी, रामा, कोपना.

#### अथ चार प्रकार की स्त्री-

पदमणीने पान वहालो, मान वहालो चीत्रणी, हंसतणीने ख्याल वहालो, कलह वहालो शंखणी. पदमणी तो पलक चाले. चंम चाले चीत्रणी. हंसतणी तो ठंम चाले, धंम चाले शंखणी. पदमणीनो पांव आहार, चमक आहार चीत्रणी, हंसतणी ने शेर अहार, कंडो अहार शंखणी. हस्ती हाथ हजार तजीयें, अश्व हाथ सो दूर, शीग वाले दस हाथ तजीयें, दूरजन देशथी दूर. करिये सुखको होय दु:ख, ओह धोको न सयान वां सोनेकी वारीये, ता को फाटे कान जहां न ज्याके गुण लहे, तहां न ताको काम धोबी वसके क्या करे. दीगम्बर के गाम म्हारो मन माने नहीं. नेणां धरे नही धीर वरखा श्रावण मास ज्युं, टप टप टपके नीर चंगी छीटी<sup>१</sup> चीत चढी, हीत कर घाली हाथ सहेनाणी सेन्हा तणी, सदा बोलावो पास

१. चीटी ।

नदीयां वहे उतावली, जलहर पाखर केल पातशाहीका मामील्या. दरिया ओ का खेल सज्यन ओसा कीजिये, जेसा नीबू बाग देख्या पीण चाख्या नहीं, रह्या उमाला लाग हंसा ने सरोवर घणा, पूष्प घणा अलि राया सा पुरुषाने सज्यन घणा, देश विदेशे जाया कुंभल मेर कटारगढ, पाणी अवले फेर सोइ कहे जो साजना, वश कुंभल भेंर पान पदारथ सुगण नर, अण तोल्या बिकाय ज्युं ज्युं पर भोमे संचरे, त्युं त्युं मोल मोंघा थाय सर तर अखर शीख पीउ. जो रखेआ पाण सर वेरी तरु सायरा, अखर राज दीवाण सज्यन असा कीजिये. जेसा रेशम रंग धम्रुलि (धम सूली) शीख कांगरे, तोही न छोडे संग फूल फूल भमरो रमे, चंपे भमर न जाय भमरो चाहे केतकी, बंध्यो कमल सोहाय जीहां लग मेरु अडोल हे, जीहां लग शशीहर सूर तीहां लग सज्यन सदा, जो रहे गूण भरपूर शशि चकोर, सूरज कमल, चातक घन की आश प्राण हमारो वसत हे, सदा तमारे पास मन मोती तन मूंगीया, जय माला जगनाथ जीहां परमेसर पाधरा, तिहां नवनीध पर हाथ गर हरीयो घन गाजीयो. मेडी उपर मेह वीज पड़े ते साजना. जे कर तोड़े नेह जा के दस दशमन नहीं, सेना नहीं पचास ता की जननि युं जण्या, भार मुंइ दस मास सज्यन ओसा कीजिये, जेसा टंकन खार आप तपे पर रीझवे. भांग्या सांधणहार

सज्यन ओसा कीजिये. जैसा सोपारी संग आप कराये ट्रकडा, पण मुख आणे रंग सज्यन असा कीजिये, जेसा लांबा ने लडाक वरशाला की भीत ज्युं, पडे दमाक दमाक सज्यन असा कीजिये, जेसा फूल गूलाब

सज्यन ओसा कीजिये, जैसा कुवे का कोस पगसुं पाछो ठेलीओ, तो य नही आणे रोष सज्यन असा कीजिये, जेसा आकां दुध अवगुण उपर गुण करे, ते सज्यन कुल सुध सोनो वायो न नीपने, मोती न लागे डाल

देषतां नयना ठरे, ओर गुण नहि हिसाब

रूपो धारो ना मीले, भूलो फिरे संसार माया तो माणी भली, ताणी भली कमान विद्या तो वापरी भली, वहेता भला नीर वाण

पांच पखेरूं सात सुवरा, नव तीतर दस मोर कुंवर रीसालु के मालीये, चोरी ग(क)र गया चोर काल मृग उजाडका, सज्यन पाछो फोर सोवन की शीग मढावसुं, रूपाकी गले दोर

मित श्रुति निरमल निहं, निहं अवध मन ग्यान केवल पण मुझ में नहिं, कीम उत्तर सुजाण - कीम कहं उत्तर सुझाण अंक आधार श्री जीन वचनका, अवर न दूसरो कोय अपक्षापक्ष विचार के, देशुं उत्तर जोय

कागल हम दीनो सही. ओर न दीयो जाय भांगा भेद विचारजो, लीजो मन समजाय संगत असी कीजिये. अपना वरण बचाय मोतीका मोती रहे, भूख हंसकी जाय अंतर कपटी मुख रिस, नाम प्रीत को लेय नालत हे उस मित्रकं, दगा दोस्त कं देय

आगे आगे कवले. पीछे हरिया होय बलिहारी इण दरखतनी. जड काटयां फल होय जड काटूं तो पांगरे, सीचू तो कुमलाय हे गुणवंती वेलडी, तारा गुण तो कह्यो न जाय गूपत बात छानी रहे, कोइ नर भेद न पावे असा साजन को नहि, लालन प्रीती मिलावे निडो न दीसे पारधी. लगे न दीसे बाण हं तोने पूछुं हे सखी !, कीण विध तज्या पराण जल थोडो नेहा घणा, लगे प्रीत के बाण तुं पी तुं पी कर मुये, इण विध तज्या पराण नदी अनेक वन वन घणो. बीच बीच पडे पहाड में तुज पुछुं हे सखी !, कीन कर कीयो शीणगार आज चन्द्रमा दुज को, शशि चितवत चिंह ओर मेरे आ दीर्घ लाल को, नेत्र भमे हे कठोर तुम तो समुद्र समान हो, चीडीया सम हम होय चीडीया चांच ड्बोय सो, समुंदर खाली न होय मित्र में जाणी प्रीत गइ, दूर वसतें वास युग्दल बीच अन्तर भयो, पण जीव तमारे पास सो सज्यन हजार मित्र. मीजलख मित्र अनेक जीन सज्यन से दु:ख करे, वो लाखन में अेक धन देइ तन राखीओ. तन देइ रखीओ लाज तन धन दोनुं खरचीओ, ओक प्रीत के काज तन कोमल मध्री गीरा, दीसे प्रगट प्रसीद्ध तो कठणाड अवडी, हिये कहांथी लीध वीसवासी कीधी प्रीतडी, हवे दीखावो छेह अ पातीक कीहां छुटसो, हिये विचारो ओह मुझ सुं कांइ थोडे गून्हे, नेह विणा सो कन्त गोद बिठाइ ने कहं, मत ल्यो अबला अन्त

चाकर चूके चाकरी, पण स्वामी न चूके वाच अवगुण उपरे गुण करे, ते मणी और कांच कृष्णागर बाल्यो थको, सामो दीये सुवास कोश नाखीये नीरमां, तो पण जल दे तास हुं छुं पगनी मोजडी, आप शिरना मोड हुं कंटाळी बावळी, तमे तो सुर तरू छोड सज्यन समये परखीये अपना कुल की रीत लायक सेंती कीजिये वेर. वहेवार ओर प्रीत में जाण्युं तुम कनक हो, ओर तुमकुं दीनो मान कसी कसोटी कस दीया. पीतल नीकस्यो नीधान तुम आंबा हम आंबली, तुम सरवर हम पाज रीझ बूझ कर राखीयो, बांह्य ग्रह्माकी लाज प्रीत न्यां पडदा नहीं, पडदा ज्यां नहीं प्रीत प्रीत राखे पडदा रखे. आ तो बडी अनीत पाणी विण मीन तरफडे, तेम तुं विण हुं थइश तुज विण कोनी पास हुं, दिलनी कोहोने दइश ज्युं हेमवंत ऋतु शमे, कंथ कान्त ले सोय त्यों हमरो मन तुम विशे, लपट रह्यो नभ तोय हम चावत तूम मिलन कुं, और तुम तो बडे कठोर तुम विना हम तरसत हे, जुं जल बिना मोर प्रतमली(प्रीत भली?) पंखी तणी. और रूपे झडो मोर प्रीत करीने परहरि, मानुष नहि ते ढोर प्रीत छीपाइ नही छीपे, पलकमें करे प्रकाश दाबी दुबी ना रहे, कस्तुरी की बास प्रीत पुरानी नहीं पड़े, जो उं तमसे लाग सो वरसा जलमें रहे. चकमक तजे न आग

प्रीती असी कीजिये, जैसी गुडीया दोर कांटयाथी फीर पांगुरे, लीब जांब बोर

१. काळो अगर

सुण सज्यन अेक विनती, वारंवार करुं तोय जो जो कीनी प्रीतडी. अब दगो मत दीजे मोय मित्र ओसा कीजिये, जीसमें गुण बत्तीश काम पड्यां बिछडे नहीं, बदले खरचे शीश मिलना जगे अनुप हे, जो मिल जाने होय पारस से लोहा मीले. छीन में कंचन होय कागद थोडो हित घणो, कब लग लीखुं वणाप सागरमें पाणी घणो. गागरमें न समाय कागद थोड़ो पत्ति जो लीखे. जीनके अंतर होय तन मन जीवन अक हे. लोक देखा न होय कागद नही शाही नहीं, नहि लिखी की रीत सो पतियां केसे लिखं, घटी तुमारी प्रीत कनक पत्र कागद भयो !. मिसि भइ माणक मोल ! कलम भइ केड लाखकी !. कयों निह लिखे दो बोल ? हाथ कंपे लिखणी मिठो, और मुखसे कही न जाय सुध आवे छाती फटे, सो पतियां न लिखी जाय सज्यन युं मत जाणजो, बीछडया प्रीत घट जाय वेपारीका व्याज ज्युं, दिन दिन वधती जाय सज्यन युं मत जाणजो, तुम बिछडया मोय चेंन

जेसी भट्टी लोहारकी, सिलगत हें दिन रेन सज्यन हुं थारा थकी, भावे ज्युं ही राख नारंगीनी फाक ज्यं, न्यारी न्यारी चाख

सज्यन कचेरी छांड दो. अवर वसावो गाम चोडे चुगली हो रही, ले लेशी वयरी शयरो नाम नहीं कचेरी छांडस्यां, नहीं अवर वशायां गाम दसरा वारो बोकडो. मरशी मोठे ठाम

> दील ज्यों तमारा मोम सरीखा, तुम भी हमकुं चाहते थे खाते थे पीते थे जानी, अेक जगा में रहते थे

१. वेरी ।

अगर जो तुमने वचन दिया था, वचन से पड गयें जूटें नीम सरीखा कडवा हो गये, नीबू से दूने खटे सज्यन चाल्या चाकरी, हाथ ली बिंडुक, के तो लारां ले चलो, के कर जावो दो टुक सज्यन हं थारी गली, फीर फीर हेला देत शब्द सुणावा और कुं, नाम तुमारा लेत सोरठ ऊभी गोखमें, दांता चूप दमंक जाणे हणमत्त वांकडो, लूंटी लायो लंक वीजां वाडी गुलाबकी, मांहे लूंग घणा थाम सि चित चोरीया. मा ने पुरूष घणा सोरठ पाल तलावकी, मांहे गार घणी थामा से चित चोरियो. मा ने नार घणी वीजां वेडी रांडका. दे दे थाकी शीष घर घेवर वासी रहे. पर घर मागे भीख मीठाश वचने बोलीये, सुख उपने कच्छु और वशीकरण औ मंत्र हे, तजो वचन कठोर जो सख चाहो शरीर को, छोडो बातां चार चरि चुगली जामनी, और बीरानी नार क्रोड परव लग तप करो, भावे खालो गाल उसमें नफा बहोत है. मेटो मनकी झाल शुकर कुकर ऊंट खर, ये पशु वन में चार तुलसी दया धर्म बीन, असे ही नर नार वहेता पानी नीरमला, पडा गंदोला होय साध तो रमता भला, डाग न लागे कोय बांध्या जल तो नीरमला, जो कुछ गहेरा होय साधु तो थरता भला, जो मन समता होय

बुगला से नीर बिगडिया, बंदर सु बन राय

भोम सप्ता बाइड, वंस कुप्ता जाय

खेती विणसे खारसे, सभा विणसे कुड साधु बीठाडे (बिगाडे ?) लोलपी, ज्युं केसरमें धूल वाणी विणसे वाद रां, चूगलां विणसे गाम देश कुंबुध्या उ जेम, जाय कुपुतां नाम मनकी गुर बगला कीया, दशा उजली देख कहो रजब केसे तीरे, दोनो की गत अक धन पाया तो कया पाया, धर्म न पाया नहीं वे नर दालीद्री सारीखा, कीसी गणतने मांहे महेनत कर रे मानवी, महेनत पावे माम महेनत वीण रीझे नहीं गुरु धणी भगवान साधु सन्त की पारख्या, वाणी वाणी मांह वाणी ज्या की सुध नहीं, वो साधु बीसुध नांह तरवार तत्व पलटीया, पारस भेट्या आय लोह पलट कंचन हुवा, तीखा पाणो न जाय तरवार पारस भेटीया, मिटीया सब विकार रजब तिन न मीटीया. वांक मार और धार जैन धर्म पाया पीछे. वर्तमान कषाय ये बातां अधकी सुणी, जलमां लानी लाय पक्षा पक्ष माही पच रह्या, जे नर बुध का हीण निरपेक्ष जे मानवी, सवाल बुध प्रवीण मीठा बोलण नमन गुण, पर उगण ढकलेत तीनं भला रे जीवडा, चोथो हातसं देत माया ममता मोहनी, क्रोध लोभ चण्डाल. चारू तजवो के देवे. जीनको नाम आचार आंधला उन्दरने थोथा धान, जेवा गुरु तेवा जजमान नाना भडका दीवाली, मोटा भडका होळी चरादासजी चेला मुंड्या, आखर कोली ने कोली

१. बिलाडी । २. मार धार आकार ।

दया धर्म को मूल हे, पाप मूल अभिमान तुलसी दया न छोडीये, जब लग घटमें प्राण बात बणावे, अकल ओलवे, खावे वीराना माल पर घर कुदे त्रण जणा, वकील वैद दलाल माया से माया मीले, कर कर लंबा हाथ तुलसीदास गरीबनी, कोइ न पूछे बात चन्दन ऊग्यो बागमें, हरखी सब वनराय

संगत से म्होंगा कीया, अपणी बास लगाय बांसन ऊग्या बागमें, धडकी सब वनराय कुंलकां खांपण जनमीयो, बल जल भस्म हो जाय अनर्था धन नीपजे, ते सतगुरु मुख कीम जाय

के तो भाटा फोडावशी, के मली मशकरा खाय ध स्संगत सुधर्या नहीं, जीनका बडा अभाग क्संगत छोडया नहीं, ज्यां को मोटो भाग अंकुश जिन बीगडया घणा, कुंशिष और कुनार

अंकुश माथे धारीओ, ज्यां को मोटो भार अत शीतलाइ कया करे, दुश्मन केरी लाग घसतां घसतां नीकले. चन्दन मांही आग

#### अथ मुशलमानी शेर लिख्यते-

बंदा बहोत न फूलीये खुदा खमेगां नांही जोर जुलम करजे निह, मरतलोक के मांही मरतलोक लोक के माहि, तमाशा तुरत बतावे, जो नर चाले अत्यायेते नर खता खावे कहे दीन दरवेश सुणा रे मुख अंधा खुदा खमेगां नांही बहोत मत फूले बंदा (१) मनका चाया करत हे धर धर मनमें दाव हिसाब सबका होवेगा कोन रंक कोन राव

१. कां तो माथां फोडावशे, कां मळी मशकरा खाय।

कोन रंक कोन राव जडा जंजीर जडेगा, धणी मागशी ध्यान उन दिन खबर पडेगा कहे कोन दरवेश सुणो रे मुरख अंधा खुदा खमेगा नांही, बहोत मत फूले बंदा - (२)

#### अथ गझल लिख्यते-

सतग्रु देव हे लाहेला सांभल वेगे इ आवेला तेरो सगो नहीं कोइ. दी सरंन सीरोही सेवे पाप अढारे ज्याने नरक में भारे पद्धिश जमकी फांस होवेला बहोत ही हांस प्राणी देख मा सो बीछाड गये संसार जे नर धरम से रता, कहे प्रेम तीन का खुब हे मता

#### उपदेशना सवैया-

नर भव पायो सार धर्म कुं न लीनो लार, कसंगत करीने तु तो जनम बिगाडेगो, साधु सन्त आव्यो देखी भुंडो भुंडो बोले, मती जुटा आल दइने तू पडदा उखाडेगो; धरमी पुरूष जित निन्दया मुढे करे मित, द्वारे आवि सतीने डुंगीसे तुं ताडेगो, रीख़ लालचन्दजी कहे वन्दे नहि तो निन्दे मती, नहि तो तुं भंगी होय सेतुखाना झाडेगो

प्रथम पाणातीपात जीवन की करे घात. वांसला सु किप हाथ कसाइ दूध पावे रे, ज्यं त तरेडी तरकारी काकडी करेला केरी, खिव रस वर भरी तली भुंजी खावे रे; पेला का खाइने मांस आयखा की करे आश. चीडिया का जीव्हा का ग्रास पापीने सोहावे रे. रीख लालचन्दजी कहे कयों ने तू जीवाने हणे, नाने कर्म उदे आया नवा त उपावे रे

मनुष जन्म पाय दया धर्म कीयो नांय, साधु सन्त देख्या प्राय जो त जाय रोकेगो. शीलवन्त नरनारी धणीकी निन्दया जारी. खीम्मावन्त नाही धारी को के तुं टोकेगो; साचा जूठा आल दइ आबरू तें तें विगोड. दुमति कलंक केइ होइ ने तुं को केगो, रीख लालचन्दजी कहे वन्दे निह तो निन्दे मती. नहीतर गली गली मों ही गधो होय भूकेगो

धन ही के काज व्याज वावो जीवो हा रा वाजे. लंगोटी पेर्या की लाज हाथ राखे तुंबडी, केडीया कटारा बांधे भाला बिरछी बंदुक साधे, लाल कुंदो बणयो सागे जीसी पाकी गुमडी; गाय भेंस घरे ठाली भारा बांधे बाली हाली. कांदा मूला खावे गाली पाडे मुढे बुंमडी, रीख लालचन्द्रजी कहे कबह के मांठो भीख. रांक जीस्यो मांग्या फिरे घर घर भूमडी

नारी बरी परकी घरकी, पण पारकी नार महा दू:ख देती तनकु धनकु मनकु चूस लहे शील सन्तोष हरे जीम भूति लाज निह सुत तातकी मातकी लोही भरी हडसुणी ज्युं कुति रीख लाल कहे परनारी सु (स्नेह)बहोत ही खावेगा मुंह पे जूति

#### कुड लक्षी -

माया जोबन राज छक, बदी करो मत कोय, रावण बदी कमाय कर, गयो समुळी खोय गयो समुळी खोय बदी को दण्ड न छूटे, और नकल बणाय तो बरस दी कटे

भभीक्षण कुं राज मील्यो नेकी का फल सोय माया जोबन राज छक. बदी करो मत कोय.

#### और चुटका-

रतन चिन्तामण सारखो नरम वहे परधान. देव गुरु धर्मकी दिलमें करो पहिचान दिलमें करो पहिचान दीन दीन आयु छीजे, तप जप करणी नेम संजम उत्तम कीजे नर भव पायो निटसें गाढो करो जतन. वारवार नहि पामस्यो ज्यं चिन्तामणी रतन जैसो मेलो हांटको वैसो हे संसार. बिछडतां नही बार हे तन धन अर परिवार तन धन अरु परिवार संध्या रंग समाना, डाम अणी जल बीद पको तखर पांना पडतां वार न लागशी रुपाल जगत का ओसा, दयाधरम तन्त सार हे सुधर्म स्वामी जेसा रयण दिवस जो जात है पाछी नही आवंत, नीर फले जावे पाप में भजे नहि भगवन्त भजे नहि भगवन्त रहेवि खिया रस रातो. हांसी वि कथा वारता करे पराइ तातो सांच जुठ अति केलवे नहीं सुणे जिन रयणां, धंधामांही दिन गुमावे सोय गुमावी रयणां

#### दोहा लिख्यते

मीठा मीठा जगे घणा कडवा मीले न कोइ खांड पीयां कफ उपजे, नीम पीयां सुख होय खम दम सरल सुभावतां, मद गाली हलवा होय सांच दया तपसी भला, ज्ञानी ब्रह्मचारी जोय

पंच पंच पाले पंच पंच टाले. छ छ नो करे विचार सात कुं टाले आठ कुं गाले, वेही सुध्य अणगार माया छांया अेक कही, घटे बवन के जोर<sup>8</sup>

रज विरज उंची रही. नर माइ के पांण पथर ठोकर खात हे, करडाइ के ताण अवगुण उर धरिये निह, जोहो वे वृक्ष बंबुल गुण लीजे काल कहे, निह छांयामें शुल जल निकट उज्वल वरण, ओक पग चित्त ध्यान में जाणुं कोइ सन्त हे, महा कुपट की खाण चार कोशंका माण्डला. वेंवाणी का जोरा भारे करमी जीवडा, उठे बी रहे गया कोरा दस द्वारको पीजरो, जीसमें पंछी पौन रहे अचंबो मानीये. गये अचंबो कोन ? मस्तक गण्ठी मत हरे. बीच गण्ठी धन खाय छोटी लेखण जे लीखे, जडामूलसुं जाय फीट फीट थारी पाघडी, रंग हमारी चुडी अबांरका मोटीयारा सुं, लोगाव्या हें रूडी धोला सो मंदिर भला, काला भला ज केश आभरण तो पीला भला, राता भला ज वेश

इति सम्पूर्ण संवत १९६१ का चैत्र सूदी पांच ने वार रविये देश दक्षण इलाख मोगलाइ जीला ओरंगाबाद तालुका अंबड पोस्ट बामुंटाकली मुकाम व्यावमांडा लिखीसुंत पूज्य साहेबनी श्री श्री १००८ श्री कानरीखनी महाराज का खंभात संपदा का पूज्य भाणनी रखनी तत् शिष मूनि तपसीनी हीरारखनी मम गुरु तष प्रतापे अमीरख साधु स्व आत्मा अर्थ ॥

> (आनन्द आश्रम, घोघावदर, ता. गोंडल, जि. राजकोट ३६० ३११ दूरभाष: ०२८२५-२७१५८२, २७१४०९, मो. ९८२४३ ७१९०४)

१. आ दोहानी एक पंक्ति रही गई छे.

## वादी हर्षनन्दन कृत जिनसागरसूरि गीतानि

म. विनयसागर

गहूंली, गीत, भास आदि संज्ञक रचनाएँ सद्गुरु के प्रति अपनी हृद्गत भावनाओं को प्रकट करती हैं।

#### वादी हर्षनन्दन

इन गीतों के प्रणेता वादी हर्षनन्दन हैं । हर्षनन्दन महोपाध्याय समयसुन्दरजी के प्रमुख शिष्य थे । इनका जन्म कब हुआ, दीक्षा कब ग्रहण की, वादीपद एवं उपाध्यायपद कब प्राप्त हुआ एवं स्वर्गवास कब हुआ ? इत्यादि के सम्बन्ध में कोई भी ऐतिह्य प्रमाण प्राप्त नहीं है । कल्पनाश्रित आधार से कुछ प्रमाण एकत्रित किए जा सकते हैं, जो निम्न हैं :-

जिनचन्द्रसूरिने अपने आचार्य काल में (१६१२-१६७०) ४४ निन्द्रयाँ स्थापित की थी। इसमें से २७वीं नन्दी 'नन्दन' है। इस आधार से अनुमान किया जा सकता है कि संवत् १६४४ और १६४५ के बीच में इनको दीक्षा जिनचन्द्रसूरि ने प्रदान की होगी। जन्म स्थान का पता नहीं, किन्तु राजस्थान के निवासी हों और बाल्यावस्था में दीक्षित हुए हों, ऐसी कल्पना की जा सकती है।

समयसुन्दरजी ने 'गुरुदु:खितवचनं' में स्पष्ट लिखा है – 'उत्कालिक-कालिक इत्यादि तपोवहन जिन्होंने किया हो, जिनको गच्छनायक को कहकर वाचकादि पद प्रेम से दिलाया गया हो, जिन्होंने बड़े-बड़े विशाल क्षेत्रों में गीतार्थ नाम धारण कर यशोपार्जन किया हो, जो तर्क-व्याकरण और काव्यादि विद्याओं में पारगामि हों, सूत्र-सिद्धान्त की चर्चा में वस्तुस्थिति प्ररूपक हों, पृथ्वीमण्डल में वादी हों और यशस्वी हों, हिन्दू और मुसलमानों के मान्य हों और सर्वगच्छों के मान्य हों, गच्छ के कार्यकर्ता हों; ऐसे शिष्य भी यदि गुरु की वृद्धावस्था में सेवा न कर सकें तो उन शिष्यों का होना निर्थक है। जो गुरु को दु:खी करते हों, जिनमें लोकलज्जा भी नहीं हों, ऐसे शिष्यों

को दोष नहीं देना चाहिए, कर्म का ही दोष है। इस लघु कृति की रचना समयसुन्दरजी ने १६९८ अहमदाबाद में की है। इसी प्रकार एक लघु गीत में अपने हृदय की मार्मिक पीड़ा को व्यक्त किया है, वह गीत है- "चेला नहीं तउ म करउ चिंता, दीसइ घणे चेले पण दुक्ख । संतान करिम हुआ शिष्य बहुला, पणि समयसन्दर न पायउ सक्ख ॥'

समयसुन्दरजी जिनचन्द्रसरि के पौत्र शिष्य एवं सकलचन्द्रगणि के शिष्य थे। जिनका दीक्षाकाल १६२८-१६३० से प्रारम्भ होकर १७०२ तक का है। इनके ४५ शिष्य थे और इसमें प्रशिष्यादि की गणना नहीं है। उन्हें जब १६८७ के गुजरात के भयंकर दृष्काल के समय अहमदाबाद में रहना पडा तब किसी शिष्य ने साथ नहीं दिया हो, ऐसा दु:खर्गाभत-वचन में स्पष्ट झलकता है।

संभवत: ऐसा प्रतीत होता है कि नव्यतर्कशास्त्री और वादी होने के पश्चात् ही सम्भवत: जिनसागरसूरि का शाखाभेद इन्हीं के कारण हुआ हो। अपने शिष्य व्यामोह से समयसुन्दरोपाध्याय एवं पुण्यनिधानोपाध्याय की सारी परम्परा जिनसागरसूरि की अनुयायी बन गई । अथवा अन्य कोई भी कारण रहा हो।

वादी हर्षनन्दन चिन्तामणि, महाभाष्य आदि उत्कृष्ट ग्रन्थों के अध्येता थे । इनकी रचित निम्नांकित कृतियाँ प्राप्त हैं :-

- मध्याह्न-व्याख्यान-पद्धति (सं. १६७३ पाटण) ٤.
- ऋषिमण्डल-वृत्ति, ४ खण्ड (सं. १७०५ बीकानेर) ₹.
- स्थानांग-गाथागत-वृत्ति (सं. १७०५ वा. समितकल्लोल के साथ) ₹.
- उत्तराध्ययन-वृत्ति (सं. १७११ बीकानेर ज्ञान.) 8.
- आदिनाथ-व्याख्यान 4.
- आचारदिनकरप्रशस्ति €.
- शत्रंजययात्रा-परिपाटी-स्तवन (सं. १६७१) **9**.
- गौडीस्त० (१६८३) एवं अन्य स्तवनादि ।

इससे ऐसा प्रतीत होता है कि संवत् १७१२ के पश्चात् इनका देहावसान हुआ होगा।

इसमें अन्तिम कृति बालचन्द्र के नाम से है, उनका कोई परिचय प्राप्त नहीं होता है।

ये समस्त कृतियाँ आचार्य जिनसागरसूरि से सम्बन्धित है अतएव जिनसागरसूरिजी का परिचय देना अनिवार्य है:-

#### आचार्य श्रीजिनसागरसूरि

बीकानेर निवासी बोथरा शाह बच्छराज की भार्या मृगादे की कोख से सं० १६५२ कार्तिक शुक्ला १४ रविवार को अश्विनी नक्षत्र में इनका जन्म हुआ था । जन्म नाम चोला था पर सामल नाम से प्रसिद्ध हुई । सं० १६६१ माघ सुदि ७ को अमृतसर जाकर अपने बड़े भाई विक्रम और माता के साथ श्रीजिनर्सिहसूरिजी महाराज के पास दीक्षा लेकर 'सिद्धसेन' नाम पाया। आगम के योगोद्वहन किए, फिर बीकानेर में छमासी तप किया। कविवर समयसुन्दरजी के विद्वान् शिष्य वादी हर्षनन्दनजी ने आपको विद्याध्ययन बड़े मनोयोग से कराया । श्रीजिनसिंहसूरिजी के साथ संघवी आसकरण के संघ सह शत्रुंजय तीर्थ की यात्रा की । खंभात, अहमदाबाद, पाटण होते हुए वडली में जिनदत्तसूरिजी के स्तूप की यात्रा की। सिरोही पधारने पर राजा राजसिंह ने बहुत सम्मानित किया । जालौर, खंडप, दुनाड़ा होते हुए घंघाणी आकर प्राचीन जिनबिम्बों के दर्शन किये । बीकानेर पधारे, शाह बाघमल ने प्रवेशोत्सव किया। सम्राट जहांगीर के आमंत्रण से विहार कर आगरा जाते हुए मार्ग में जिनसिंहसूरिजी का स्वर्गवास हो जाने से राजसमुद्रजी को भट्टारकपद व सिद्धसेनजी को आचार्यपद से अलंकृत किया गया । चोपडा आसकरण, अमीपाल, कपूरचन्द, ऋषभदास और सूरदास ने पदमहोत्सव किया । पूनिमयागच्छीय हेमसूरिजी ने सूरिमन्त्र देकर सं० १६७४ फा० सु० ७ को जिनराजसूरिजी व जिनसागरसूरिजी नाम प्रसिद्ध किया।

मेड़ता से राणकपुर, वरकाणा, तिंवरी, ओसियां, घंघाणी यात्रा कर मेड़ता में चातुर्मास बिता कर जैसलमेर पधारे। राउल कल्याण व संघ ने वंदन किया। भणशाली जीवराज ने उत्सव किया। वहाँ श्रीसंघ को ग्यारह अंग सुनाये । शाह कुशला ने मिश्री सिहत रुपयों की लाहण की । लौद्रवा जी में थाहरू साह ने स्वधर्मी-वात्सल्यादि में प्रचुर द्रव्य व्यय किया ।

श्रीजिनसागरसूरिजी फलौदी पधारे, श्रावक माने ने प्रवेशोत्सव किया। करणुंजा होते हुए बीकानेर पधारे। पाताजी ने संघ सह प्रवेशोत्सव किया। मंत्री कर्मचन्द के पुत्र मनोहरदास आदि सामिहये में पधारे। लूणकरणसर चतुर्मास कर जालपसर पधारे, मंत्री भगवंतदास ने उत्सव सह वंदन किया। डीडवाणा, सुरपुर, मालपुर जाकर बीलाड़ा में चौमासा किया, कटारियों ने उत्सव किया। मेड़ता में गोलछा रायमल के पुत्र अमीपाल-नेतिसंह व पौत्र राजिसंह ने निन्दस्थापन कर व्रतोच्चारण किये। फिर राजपुर-कुंभलमेर होते हुए उदयपुर पधारे। मंत्रीश्वर कर्मचन्द्र के पुत्र लक्ष्मीचन्द के पुत्र रामचन्द्र, रुघनाथ ने दादी अजायबदे के साथ वंदन किया। फिर स्वर्णगिरि होते हुए सांचौर गए। हाथीशाह ने साग्रह चातुर्मास कराया।

सं० १६८६ में पारस्परिक मनोमालिन्य से दोनों शाखाएँ भिन्न-भिन्त हो गई। जिनसागरसूरि की 'आचारजीया' शाखा में उ० समयसुन्दरजी का सम्पूर्ण शिष्य परिवार और पुण्यप्रधानादि युगप्रधान जिनचन्द्रसूरिजी के सभी शिष्य मिल गये। तथा अनेक नगरों का संघ जिनसागरसूरिजी को मानने लगा। मुख्य श्रावक समुदाय के धर्मकृत्य इस प्रकार हैं -

करमसी शाह संवत्सरी को महम्मदी मुद्रा, उनका पुत्र लालचन्द श्रीफल की प्रभावना करता। माता धनादे ने उपाश्रय का जीणींद्धार कराया। भार्या कपूरदे ने धर्मकार्यों में प्रचुर द्रव्यव्यय किया। शाह शान्तिदास, कपूरचन्द ने स्वर्ण के वेलिये देकर ढ़ाई हजार खर्च किया। उनकी माता मानबाई ने उपाश्रय के एक खण्ड का जीणींद्धार कराया। प्रत्येक वर्ष चौमासी (आषाढ़) के पौषधोपवासी श्रावकों को पोषण करने का वचन दिया। शा० मनजी के कुटुम्ब में उदयकरण, हाथी जेठमल, सोमजी मुख्य थे। हाथीशाह के पुत्र धनजी भी सुयश-पात्र थे। मूलजी, संघजी पुत्र वीरजी एवं परीख सोनपाल ने २४ पाक्षिकों को भोजन कराया। आचार्यश्री की आजा में परीख चन्द्रभाण, लालू, अमरसी, सं० कचरमल्ल, परीख अखा, बाछड़ा देवकर्ण, शाह गुणराज के पुत्र रायचन्द, गुलालचन्द आदि राजनगर का संघ तथा खंभात के मार्च २०१० 28

भणशाली वधू का पुत्र ऋषभदास भी धर्मकृत्य करने में उल्लेखनीय था। हर्षनन्दन के गीतानुसार मुकरबखान नवाब भी आपको सम्मान देता था । अनेक गीतार्थों को उपाध्याय, वाचक आदि पद प्रदान किये और स्वहस्त से अपने पट्ट पर जिनधर्मसूरि को स्थापित किया। उस समय भणशाली वधू की भार्या विमलादे और सध्आ की भार्या सहजलदे व श्राविका देवकी ने पदोत्सव बडे समारोह से किया।

श्रीजिनसागरसूरिजी का शरीर अस्वस्थ हो जाने से वैशाख सुदि ३ को गच्छभार छोड़ कर, शिष्यों को गच्छ की शिखामण देकर वैशाख सुदि ८ को अनुशन उच्चारण कर लिया । उस समय आपके पास उपाध्याय राजसोम, राजसार, सुमितगणि, दयाकुशल वाचक, धर्ममन्दिर, ज्ञानधर्म, सुमितवल्लभ आदि थे। सं० १७१९ ज्येष्ठ कृष्णा ३ शुक्रवार को आप समाधिपर्वक स्वर्ग सिधारे । हाथीशाह ने धूमधाम से अन्त्येष्टि क्रिया की । संघ ने दो सौ रुपये खर्च कर गायें, पाड़े, बकरियों आदि की रक्षा की । शान्ति-जिनालय में देववंदन किया । इनके रचित विहरमान बीसी एवं स्तवनादि उपलब्ध हैं। बीकानेर शान्तिनाथ मन्दिर और रेल दादाजी में आपके चरण स्थापित हैं।

#### पति-परिचय

इस प्रति की साइज २५.२ x ४.३ है। चार पत्र हैं। दूसरा पत्र अप्राप्त है। प्रति पत्र पंक्ति लगभग १३ हैं और प्रति पंक्ति अक्षर लगभग ३९ हैं। लेखन १८वीं सदी का प्रारम्भ है। अपूर्ण प्रति है। प्रारम्भ की कृतियाँ वादी हर्षनन्दन कृत है और अन्तिम १४वीं कृति बालचन्द कृत है।

#### (१) गहंली गीत

॥ र्द० ॥ ढाल-सखीरी

मंगलकारणि सइंहथइ, आदीसर अरिहन्त सखीरी । सुन्दरिनइ सीखावीयउ, उतपति जास सुणन्त सखीरी ॥१॥ साथीयइ मन लागउजी नन्द्यावर्त इण तास सखीरी । चउरंस चत्रस मारिस्यइ, जाणइ सगलउ गाम सखीरी ॥

साथीयइ मन लागउजी ।

कुंकू आणी सोरठउ, माण्डिलगढरी सालि सखीरी । पदिमण जातिनी श्राविका, वात वणइ ततकाल सखीरी ॥सा० २॥ कोकिल कण्ठइ कामिनी, गीतारि त्रिण्ह गाय सखीरी । मोती कीजइ लुंछणा, सफल मनोरण थाय सखीरी ॥सा० ३॥ यथासकतइ साचवइ कलयुगि मे तपे धन्न सखीरी। श्रावककरणी एहवि, उत्तराध्ययन वचन्न सखीरी ॥सा० ४॥ मिरगां माता गाईयइ, धर्मपिता वच्छराज सखीरी । जिण कुलि सद्गुरु उपनउ, खरतरगच्छ गच्छराज सखीरी ॥सा० ५॥ सुखसन्तान सदा हुवइ, सहगुरु आपइ वास सखीरी। जिनसागरस्रि वान्दतां, हरखनन्दन उह्णास सखीरी ॥सा० ६॥

इति गहुली गीतम्

### (२) गुरु गीत ढाल - लाखा फुलाणी री

तिहां सखी वांदण जाउ, जिण देस माहे पूजजी जांणीयइ। हुआ सकुन विचार पांचुही पण्डित तेह वखाणीया ॥१॥ श्रीजिनसागरसूरि कलियुगि सुणीजइ गोयम-सामजी। फुरकइ वामउ नेत्र, आज असोही सुणि अभिरामजी ॥२॥ माल्हा लीनि ज माहली, सन्मुख आवी आडी उडती । वामउ सबद गणेश, दाहिणी देवी दीठीइ उडती ॥३॥ अक समान मुझ हाथ, आम्बा बे दीधा मीठा बहुफल्या । सामा साजण मेलि, मनमान्या पूजजी तउ मील्या ॥४॥ हीयइ कमल उल्हास, नयणे कीजइ पूजजी लुंछणा । भाव भगतिसुं भेटि, सुख समाधि पूजजी पूछणा ॥५॥ नयणे दीठा पूजजी, जीभ न दीठा गुरुगुण कुण तवइ। हरखनन्दन कहइ एम, मंगल कारण पूजजी नवनवइ ॥६॥

इति श्री गुरु गीतम्

### (३) अन्योक्ति गीतम्

(मो मन उमाह्यउ श्री आचारिज वांदिवा-एहनी ढाल) कलिय्ग खोटउ कवियण कां कहउजी, जिहां जिनसागरस्रि । श्रीखरतरगच्छ केरी मांडणी, भाग सोभाग पड्र ॥ दिन-दिन दीसइ हो पूजजी दीपता, गुरु समविंड करइ कुंण । द्रजण माणस बेहं नयणमई, सिभरवालउ लुंण ॥दि० १॥ खोटउ मरिख जे करइ, गुरुजी न पुइचई कोइ। वानर ऊचा घणुं ही आफलइ, गवण च पहुंचइ तोइ ॥दि० २॥ साजन साम्भलि सुख पामइ घणं, दुर्जण मन अमलाय । दिन-दिन चिन्ता थायइ दूबला, गुरु प्रताप न खमाय ॥दि० ३॥ लेख हुवइ जगदीस ताहरउ, माणस भुंजइ भाउ । तेहनइ मुहडइ माहें पडइ, जेह उड़ावइ वाउ ॥दि० ४॥ श्रीजिनसागरसूरि वांदिस्यइ, ते जीव भविअण जाण । वादी हरखनन्दन कहइ इणविधइ, साची वात प्रमाण ॥दि० ५॥

इति अन्योक्ति गीतम

### (४) गुरु गीतम्

(राग मारु. ढाल सोहलारी)

सखी मोरी करि सिणगार हे, सखी मोरी पहिरि पटोली नवरंग चुंनड़ी हे। उरि एकावली हार हे. सखी मोरी सीस उपरि सोवन राखरी हे ॥१॥ सिरधरि पूरण कुम्भसि..... (अपूर्ण)

### (५) अपूर्ण

लउ. तिहां याचक पामइ दानो रे ॥श्री० ४॥ नयण सलुणा पुज्यजी, हिव हं बलिहारी नामइं रे। मोहणगारा मानवी, हिव हरखनन्दन सुख पामइ रे ॥श्री० ५॥ इति गीतम्

### (८) गुरु गीतम् (गृहंलड़ी मनरंगइ गावउ-एहनी ढाल)

श्रीजिनसागरस्रि आचारिज चालउ सखी गुरुवन्दण कारिज ॥श्री० १॥ चालउ मोती चउक पुरावउं सूहव नारि मोतीयडे वधावउ ॥श्री० २॥ अमृतवाणि सुणि सुख पावउ, मंगल गीत मधुर-सरी गावउ ॥श्री० ३॥ बोथरां वंसइ सोह चडावइ, वलिय पिता वच्छराज मल्हावइ ॥श्री० ४॥ मिरघां माता उरि अवतारा, लघुवय लीछउ संयमभारा ॥श्री० ५॥ श्रीजिनसिंहसुरीसरसीस सोहइ लक्षण अंगि बत्रीस ॥श्री० ६॥ संवत् सोल चिमोत्तर वरसे, फागुण सुदी सात्मि बहु हरखे ॥श्री० ७॥ पद ठवण मेड्ता माहीं कीधउ संघवी आसकरण सोभाग लीधउ ॥श्री० ८॥ उत्कृष्टी किरिया खपकारी श्री आचारिज बाल-ब्रह्मचारी ॥श्री० ९॥ सुन्दर रूप अनइं सोभागी आचारिज महावय सागी ॥श्री० १०॥ दिरसण दीठा आणन्द थायइ वाचक हरखनन्दण गुण गायइ ॥श्री० ११॥

इति श्री गुरु गीताम्

### (१) गुरु गीतम्

(वीर वखाणी राणी चेलणाजी-एहनी ढाल)

जिनसागरसूरि चिर जयउ जी, आचारिज अणगार । कठिन किरिया तप जप करइजी, गच्छ खरतर सिणगार ॥जिन० १॥ धूर थकी सुजस सोभा घणीजी, लाइक कहता सहु लोग । जिणचन्द्रसूरि पणि कह्मउ हूँतउ जी जेहनइ पाटनउ जोग ॥जिन० २॥ खरतर संघ सह दीपतउजी मेडतई सबक.....। ....... संघवी सलजी, आसकर्ण अवसर जाण ॥ जिन० ३॥ सन्दर रूप ,सोहामणाजी, सूत्र सिद्धान्त मु.....। ...... गुरु भलाजी, सुललित सरस वखाण ॥जिन० ४॥ तात वच्छराज माता मृगांजी, जिनसिंहसूरिसीस । हरखनन्दण कहइ हरखसुंजी, प्रतपज्यो कोडि वरीस ॥जिन० ५॥ इति गीतम्

१. वस्तुत: यहाँ क्रमांक ६ होना चाहिए । - **शी**.

### (१०) गुरु गीतम्

(पुजजी चउमास थकी आवियउ-एहनी ढाल)

आज वधावउ जी गाईयइ, उछव घरी-घरी आज । तोरण बांध्या ...... ऊजलइ, आव्या जिनसागरसूरि राय ॥आज० १॥ सात पांच सूहव मिली, गोरी गावइजी भास । मादल ताल बजावतां, गन्धर्व गावइ छइ रास ॥आज० २॥ सूत्र सिद्धान्त वखाणतां, कान ...... होइ। सुललित वाणीजी सांभलइ, निसचल मन सहु कोइ ॥आज० ३॥ कूकुं तिलकजी श्रावक, उत्तम फल हाथ। केसर अबीरजी छांटणा, साजण सह को जी साथ ॥आज० ४॥ साथइ मोटांजी साधुजी, दीठां पातक जाय । तिण्हकाल करउ वन्दणाजी, पडिलाभइ पुण्य थाय ॥आज० ५॥ धन मृगा कीन्नी कूंखडी, धन पिता वच्छराज । बोथरां वंसइजी चांदिलउ, गच्छमइं वधसी छइं लाज ॥आज० ६॥ गाई वाईजी हरखीया पूजजी द्यउ साबासि । हरखनन्दन सुख संपजइ, हाथ तणउ द्यउ वास ॥आज० ७॥

इति गीतम्

### (११) गुरु गीतम्

(कपूर हुवइ अति ऊजलुं रे-एहनी ढाल)

सरवर सरवर जल हुवइ रे, गंगाजल अतसान्ति । घरि घरि कुलगुरु छइ छणां रे नावइ ए गुरु पांति ॥१॥ रे सहियां श्रीजिनसागरसूरि .....। रतन ग्रही काच नांखीयइ रे, तिम सहगुरु नउ संघ रे सही ॥२॥ फुल्यउ सुन्दर नींबडउ रे कोइली छइ नहीं लाग । पण्डित माणस राचिस्यइ रे ए स्युं ..... रु धरमसम ॥३॥ नयण पदारथ ओलखइ रे लख आवरु लख जाइ। मन मान्या विण आपणइ रे सिर मन मणुं जाय रे सहिया ॥४॥

थोडा बोला गुण घणा रे पालइ संजय साच । हरखनन्दन करइ वन्दणा रे निकलंक काच नहीं वाय रे ॥५॥ इति गीतम्

### (१२) गुरु गीतम्

(राग खम्भायती-एहनी ढाल)

आठ वरस बालक वइं रे लीधउ संजम भार । वारु वरस बावीसमइ रे खरतरगच्छ गणधारो रे। पियु ..... पखीयइ जिनसागरस्रि क्रिया करू रे ॥१॥ वड वयराग सोभागसुं रे सग वडइ कुण पूजइ रे। कठिन क्रिया देखीं करी रे शिथिलाचारी धूजइं रे ॥पियु० २॥ छत्रीस गुण अंगइ धरया रे शील सुगन्धित गात्रो रे। ध्यान मौन तप जप धरइ रे निरमल चारित्र पात्रो रे ॥पियु० ३॥ पूरव प्रीयां उधरया रे गुरु गच्छ राख्यउ नामो रे । श्रीसंघ हरखित दिन-दिनइं रे हरखनन्दन अभिरामो रे ॥पियु० ४॥

इति श्री गुरु गीतम्

( 83 )

(ढाल-पारधीयानी)

हरख धरी म्हे आवीयो, मंगलीक कण्ठा गाय रे। चिर जीवउ पुरइ मुख दीठइ दुख जायइ ॥१॥ थांरइ दरसण थी सुखथाइ इक वीनती ए वीसी अवधारि रे। धरमलाभ थायइ घणउ रे गृहलडी .....।। सांची देसणा दीजीयइ रे ए मोटो उपगार रे। वार-वार कईयइ किसुं रे श्री गुरुजी सब जाण रे ॥चिर० २॥ अभिग्रह पिण पूरा हुवइ रे सुख पामउ भवि जीव रे। आज दिवस छइ परवउ रे श्री संघ उदय सदीव रे ॥चिर० ३॥ पूज पंधारया पूठीयइ रे, मिरघा मात मलार रे । चि० । श्रीजिनसागरस्रिजी रे सफल मनोरथ सार रे ॥ चिर० ४॥

सुहव करइ वधामणा रे चतुरविध श्रीसंघ रंग रे । चि० । हरखनन्दन कहइ सेवतां रे चतुर माणस चित चंग रे ॥चि० ५॥ इति गीतम्

### (१४) गुरु गीतम्

(ढाल-हासलानी)

जउ तुहे जास्यउ कामनइ हुं जाइसुं रे वान्दण मन भाइय कि । पूजजी भला । पूजजी कउ हो रुडउ परिवार अति रुडउ हो आचार-विचार कि । पू.भ. । सुणि सुन्दरी पहिली सुण्या पधारया खरतरगच्छराय कि ॥पू. १॥ सजकरी सोल श्रृङ्गार तु हूं हिरु हो अति उजल वेश कि ।पू.। ओढ़ नवरंग चूनड़ी कसबीनी हो बांधु पाग विशेष कि ॥पू. २॥ तुं करिजे तिहां गूंहली हुँ खरचिसुं हे बोरी भरी दाम कि ।पू.। तुं गीत गावे पूजरा हूँ करिस्युं हे पंचाग प्रणाम कि ॥पू.३॥ हूँ तेडीसि घरि आंपणइ पिडलाभे हे सुजतउ आहार कि ।पू.। वार-वार थे वान्दिज्यो हूँ सेविसुं हे गुरु चरण उदार कि ॥पू.४॥ एह मनोरथ सिव फल्या जब दीठा हे जिनसागरसूरि कि ।पू.। वांद्या भाव वछइ घणा बोलइ बालचन्द सनूरिक ॥पू.५॥

इति मनोरथ गीतम् (१४)

### (१५) गुरु गीतम्

(मादल मइं सुण्यउ-एहनी ढाल)

इण नगरइं उ.....

C/o. प्राकृत **भारती** १३-A, मेन गुरुनानकपथ मालवीयनगर, जयपुर

# ।। साध्वीजी भावलक्ष्मी धुलबन्ध ।।

### सं. मुनिसुजसचन्द्र-सुयशचन्द्रविजयौ

जिनशासननी उन्नित करवामां जेटलो सिंहफाळो पू. साधुभगवन्तोनो छे तेटलो ज सिंहफाळो पू. साध्वीजी भगवन्तोनो पण खरो. आ बाबतमां शंकाने कशे ज स्थान नथी. इतिहास पण आवा केटलाय द्रष्टान्तोनो साक्षी छे के अनेक विकट प्रसंगोमां सा. राजिमती, सा. रुद्रसोमा, सा. पोहिणी जेवा घणा साध्वीजी भगवन्तोए शासनने टकाववा/आगळ धपाववा माटे महेनत करी हती. प्रस्तुत कृतिमां पण कविश्री मुकुन्दे तेवा ज एक साध्वीजी श्रीभावलक्ष्मीजीना जीवनचरित्र पर प्रकाश पाड्यो छे.

#### साध्वीजीनो परिचय

साध्वीजी भावलक्ष्मीजी सीधपुर (सिद्धपुर ?) नामना नगरमां रहेता साल्हओ नामना व्यवहारीना पुत्री छे. तेमनी मातानुं नाम झबकू छे. ''वितपन नाम मरगिद सुन्दरी''आ पंक्ति परथी साध्वीजीनुं गृहस्थपणानुं नाम वितपन होय एवुं लागे छे. आवुं नाम कल्पवुं थोडुं कठिण छे, छतां ज्यां सुधी साध्वीजीना जीवनसम्बन्धि अन्य काव्य न मळे त्यां सुधी स्वीकारवुं पडशे. तेमनी दीक्षा कइ उमरे थइ ए अंगे किवए कशुंज लख्युं नथी, परंतु ''कालिक कुंयि नइं सरसती ए'' आ पद द्वारा किवए भाइ (दीक्षानुं नाम तपासवा योग्य छे) अने बहेन (सा. भावलक्ष्मी) बन्नेनी दीक्षानी ओछा पण सुन्दर शब्दोमां नोंध करी छे. ''रतनचूला शिक्षणी'' आ पद द्वारा किवए साध्वीजी भगवन्तना गुरुणीना नामनो निर्देश कर्यों होय एम अमो मानीए छीए. साध्वीजी भगवन्तना शीयळादि गुणोनी पण किवए सुन्दर प्रशंसा करी छे. आ सिवाय तेमनो विशेष परिचय काव्यमां मळतो नथी

प्रस्तुत कृतिनी रचना वृद्धतपागच्छना रत्नसिंहसूरिना शिष्य उदयधर्म उपाध्यायना शिष्य मुकुन्द कविए करी छे. काव्य ऐतिहासिक छे. कृति रचना कविए धवल नामना काव्यप्रकारमां करी छे. आ काव्यमां वपरायेला रगतहंसा (रक्तहंसा), मारूयणी धनासी (धन्यासी), धुल धनासी रागो विशेष नोंधपात्र छे.

प्रस्तृत कृतिनी प्रत सम्पादनार्थे आपवा बदल श्रीसाहित्यमन्दिरभण्डार (पालीताणा)ना व्यवस्थापकश्रीनो तेमज मुनिजयभद्रविजयजीनो आभार.

॥ अर्हं नम: ॥

॥ एँ नम: ॥

### ॥ धुलबंध ॥ राग - रगतहंसा ॥

शासनदेवति नमउं तुम्ह पाय, सरसति मझ मत्ति दिउ घणी ए, हर ...... भास, आस पुरंउ हुईया<sup>२</sup> तणी ए १ हंसवाहिनि वर आपि अनोपम, ऊपम भगवित दिउं किसिउं ए, मुरख हं पण भगति विशेषिहिं, भावलक्ष्मी गुण गाइसिउं ए २ .....वि. निरमली सहज सभावि. आनन्दि पुरिउ आज, सारीउं मइं मझ काज, सारीउं मइं मझ काज, भगवति नयणि दीठइं वासना<sup>8</sup>, दारिद्र चुरइ ऋद्धि पुरइ सखी, देव ...... ३ नयर निरूपम **सीधपुर** जाणि, सरगजमिले किरि तुडि<sup>६</sup> करइ ए, दीसए गढ-मढ-पोलि -पगार, सार सरसित नदी जिहां वसइ ए ४ मेरूसिहर सम पंच प्रासा[द], ..... हइ ए, प्राग्वंसि वसइ विव[हारीया] साल्हओ नामि, जाणि कि आणन्द अवतरिउ ए ५ त्रृटक

अवतरिउ किर<sup>९</sup> आणन्द श्रावक, महति<sup>९०</sup> मुहवडि<sup>९१</sup> किज्ज,<sup>९२</sup> तस घरणि **झबक्** ....., सुद्दढपणि सलहिज्ज<sup>१३</sup>ए,

तस ऊयरि उतपन अछइ, वितपन नाम मरगदि<sup>१४</sup> सुन्दरी,

जिण वचण जाणइ हियइ आणइ, जाणि कि ब्राह्मी सुन्दरी ६

॥ अथ राग-मारूयणीं धना[सी] ॥ उदार सुललित इम भणइ ए, सांभलु ए मुझ मन तणी वात, तात माता प्रति प्रीछवइ ए. जाणीउ एउ अथिर संसार,

सार संजम अम्ह मिन वसउ ए ७ व्रत लयुं ए निज बान्धव साथि, साखि<sup>१६</sup> श्रीरत्नसिंघस्रि तणइ ए, अवतरियां ए किरि बेउ इणि कालि, कालिक क्येरि<sup>१७</sup> नइ सरसती ए ८

#### त्रूटक

सरसती किरि मुखि वसइ, अमिरत्तवाणि भे सोहामणी, गणि भावलक्ष्मी नाभि भगवति, सती सयल सिरोमणी, तपगच्छ सोह<sup>१९</sup> करइ मुहतर<sup>२०</sup>, रतनचूला शिक्षणी, सिद्धन्त<sup>२१</sup> वांचइ सुकृत सांचइ<sup>२२</sup>, सारसीति<sup>२३</sup> सलक्षणी ९

॥ हिव राग धुल धनासी ॥ लक्षण-गुणमणिखाणि, जाण कि चन्दन अवतरी ए, रूप सोभाग निधान, दरिसणि दुक्खि परिहरी ए १० धन धन जननी कुख, दुखलिउं जीणं ऊपनां ए, गछमाहि मेरू समान, ज्ञाने चारित्रपात्र नींपनां ए ११ नीपनां चारित्रपात्र चतुर्विध संघ मन आनन्द ए. प्रमाद टालइ पुण्य पालइ पापमूल निकंदए, श्रीउदयधर्म उज्झांय सेवक इम मुकुन्द समुच्चरइ, <sup>२५</sup>भलपणइं भगवति **भावलक्ष्मी** महिम<sup>२६</sup> महीयलि विस्तरइ १२

### ॥ इति धुल ॥छ॥ ग्रं. २९॥ शब्दकोश

शासनदेवति = शासनदेवता ₹.

हईया = हृदय ₹.

किसिउं = केवुं ₹.

वासना = ? ٧.

५. सरगजमिल = स्वर्गसमान

६. तुडि = स्पर्धा, बरोबरी

७. पोलि = दरवाजो

८. पगार = किल्लो

९. किर = जाणे के

१०. महति = मोटा (?)

११. मुहवंडि = आगळ पडता

१२. किज्ज = कार्य

१३. सलहिज्जए = वखाणवा

१४. मरगदि = मरकत रत्न जेवी,

१५. लयं = लीधुं

१६. साखि = साक्षिए

१७. कुयरि = कुंवर

१८. अमिरत्तवाणि = अमृतवाणि

१९. सोह = शोभा

२०. मुहतर = महत्तरा

२१. सिद्धन्त = सिद्धान्त

२२. सांचइ = एकटुं करे छे.

२३. सारसीति = ? सरस्वति

२४. चन्दन = चन्दनबाळा

२५. भलपणइं = श्रेष्ठपणामां

२६. महिम = महिमा, महातम्य

## ।। श्री हंत्रवाजपोसालधुलबन्ध ।। (गळावनी प्राचीनता)

### सं. मुनिसुयशचन्द्र-सुजसचन्द्रविजयौ

भरूचथी २६ कि.मी. दूर समुद्रना किनारे गन्धार गाम पासे गन्धार तीर्थ आवेलुं छे. एक काळे आ नगरनी बंदर तरीके सारी ख्याति हती. देश-परदेशनो माल अहींना बजारोमां ठलवातो तेथी अहीं वेपारीओनी भीड रहेती. नगरनी आवी समृद्धिना कारणे सहुकोइनी नजर अहीं रहेती. आ नगर केटलुं प्राचीन हशे ते तो शोधनो विषय छे. छतां ''सं. ७६९-७० मां सिन्धनो गवर्नर हासम बिन अमरु तघलखी नौका वाटे गन्धार आव्यो, तेणे मूर्तिओनो नाश कर्यों, तेमज मन्दिरो तोडी मस्झिद बनावी'' आ मुजबनी नोंध आ नगरी माटे मळे छे. प.पू. जगद्गुरु हीरविजयसूरिजीए पण आ नगरमां पोताना विशाल समुदाय साथे चातुर्मास कर्यानी नोंध मळे छे. वळी आ नगरीनी प्राचीनताना पुरावा रूपे आजे पण आसपासना विस्तारमांथी पुरातत्त्वावशेषो मळी रहे छे.

#### मन्दिरो:

अहिं प्राचीन बे-चार(?) जिनमन्दिरो हता. १. श्रीमहावीरस्वामी भगवाननुं अने २. अमीझरा पार्श्वनाथ भगवाननुं. तेमां महावीरस्वामी भगवाननुं मन्दिर पूर्वे लाकडानुं हतुं ते सं. १५०० मां बन्यानो उल्लेख मळे छे. ते मन्दिरनो जीर्णोद्धार सं. १८१०मां हठीसिंग केसरीसिंगना धर्मपत्नी हरकोइबाईए कराव्यो हतो. बीजुं पार्श्वनाथ प्रभुजीनुं जिनालय कोणे कर्युं तेनो विशेष उल्लेख मळतो नथी. ३. विजयदेवमाहात्म्य नामना काव्यमां सं. १६४३ना जेठ सुद १०ना इन्द्रजी नामना श्रावके श्रीवीरप्रभुना चैत्यनी प्रतिष्ठा पू. विजयदेवसूरिजीना हाथे कर्यानी नोंध छे. ४. तो बीजी बाजु खंभातना राजिया अने वाजिया श्रावके करेला वीरप्रभुना चैत्यनी आजे नोंध सरखी पण मळती नथी.

#### गन्धार चैत्यपरिपाटी :

सं. १९१९मां भरूच नगरथी गन्धार बंदरनो पू. हुकुममुनिजीए संघ काढ्यो हतो. ते वखते तेमणे गन्धारनगर-चैत्यपरिपाटी नामनी कृतिनी रचना करी हती तेमां गामना मूळनायक तरीके श्रीवीरप्रभुना जिनालयनी नोंध करता मूलगभारामां आरसना ३६ जिनबिम्बने, तथा ७ धातुनी प्रतिमाने, तेमज रंगमण्डपमां ६ अने ७ एम कुल ५२ बिम्बने जुहार्यानुं लखे छे. त्यारबाद गामनी बहार रहेला अमीझरा पार्श्वनाथना जिनालयने भेट्यानुं लखे छे. आना उपरथी एटलुं कही शकाय के १९१९ सुधी गाममां वीरप्रभुनुं जिनालय मध्यमां हशे. पछी गामनो विस्तार अमीझरा पार्श्वनाथना जिनालयनी आगळ वधतो गयो हशे. एम करता आखुं गाम अमीझरा पार्श्वनाथना जिनालय तरफ थइ जता वीरप्रभुनुं देरासर निर्जन विस्तारमां थता ते देरासरनी प्रतिमा अहीं लवाइ हशे. बाकी आ विगतो पर पुरतो प्रकाश पाडवो घटे.

#### उपाश्रय :

गन्धारगामथी लगभग थोडे दूर रहेला खाली जिनालयनी बाजुमां एक भींत छे. जे हीरसूरि म.सा.ना उपाश्रयनी भींतना नामथी ओळखाय छे. हीरसूरि म.सा. ए अहीं चोमासुं कर्यानी नोंध मळे छे. एटले एटलुं चोक्कस के आ गाममां प्राचीन उपाश्रय हशे. परंतु काळना प्रभावे तेनो नाश थता आटलो भाग शेष रह्यो होय एवुं बने.

#### कृतिनो परिचय:

प्रस्तुत कृतिमां कविए गन्धार श्रीसंघना उपाश्रय अंगेनी एक ऐतिहासिक माहिती पूरी पाडी छे. उपाश्रय कोणे कराव्यो ? प्रथम चातुर्मास कोणे कर्युं ? इत्यादि बाबतो पर कविए आपणुं ध्यान दोर्युं छे.

### कृतिनो सारांश :

वीर प्रभुना चरणकमलमां नमस्कार करीने गन्धार नगरना श्रावकोनुं किवए शरूआतनी ३ गाथामां वर्णन कर्युं छे. त्यार पछीनी गाथाथी पौषधशाळा कराववा माटे संघना मनोरथनुं तेमज हंसराज संघपितना गुणोनुं वर्णन कर्युं छे. पौषधशाला कराववा माटेनी तैयारीनुं तथा कादी (काजी)न समजता पौषधशाला माटे प्राणनी परवा कर्या विना खान क्षितिपितने भेटी हंसराजे कार्यने पूरुं कराव्युं ए वातनी नोंध करी ११मी गाथाथी पौषधशालानी नकशी, कोरणीनुं वर्णन किव करे छे. अन्त्यनी गाथाओमां उपाश्रय तैयार थया पछी प्रथम

चातुर्मासने माटे वृद्धतपागच्छीय श्रीरत्निसंहसूरिना शिष्य उदयधर्मने तेडावी चातुर्मास कराव्यानी अने अन्त्य गाथामां फरी वीरप्रभुने प्रणमी पोताना गुरुभगवन्तोने याद करी बोधिबीज पामवानी कवि वात करे छे.

#### कर्तानो परिचय :

कर्ता मुकुन्द वृद्धतपागच्छनी शाखामां थयेल रत्निसंहसूरिजीना (हस्त दीक्षित) शिष्य उदयधर्म गणिना शिष्य छे. उदयधर्मजी पोते समर्थ विद्वान हता. तेमणे सं. १५०७मां वाक्यप्रकाश औक्तिकनी, तथा उपदेशमाळानी ५१मी गाथानुं शतार्थी विवरण बनाव्युं हतुं. बीजा पण महावीरस्वामी स्तोत्र, उपदेशमाला– कथानकछप्पइ आदि ग्रन्थोनी रचना करी हती. तेमना शिष्य किव मुकुन्द विषे अन्य कोइ परिचय प्राप्त थतो नथी, परंतु तेमनी अन्य एक रचना ''सा. भावलक्ष्मी धुल'' नामनी प्राप्त थाय छे. जे आगळ प्रकाशीत करी छे.

### काव्यमां प्रयुक्त बे शब्दो :

काव्यरचनामां कर्ताए धुल - धवल नामना काव्य प्रकारनो आशरो लीधो छे. साथे राग तरीके देसाख, कुकुभी [धुल], रक्तहंसा [धुल], धनासी (धन्यासी) ने पसंद कर्या छे. अहीं खास तो कुकुभी [धुल], रक्तहंसा [धुल] आ बन्ने रागना बन्धारण शुं हशे ? ते केम गवाता हशे ? ते शोधवा लायक वस्तु छे.

### पांच पंक्तिनुं काव्य :

कविए काव्य ११मां पांच चरण रच्या छे. तो शुं ते पांच चरणनुं ज गेय काव्य छे ? के एक पंक्ति रही गइ हशे ? जो के कर्ताए अन्य एक रचनामां आज रीते ५ पंक्तिओ रची काव्य रच्युं छे. तेथी ५ चरणनुं काव्य मानवुं योग्य जणाय छे.

#### प्रत परिचय :

प्रस्तुत प्रत अमोने पालीताणा स्थित श्रीसाहित्यमन्दिर उपाश्रयना हस्तिलिखित संग्रहमांथी प्राप्त थई छे. प्रत आपवा बदल मुनिराजश्री जयभद्रविजयजी म.सा. तथा साहित्यमन्दिरना व्यवस्थापकोनो खूब-खूब आभार.

### श्री ॥ हंसराजपोसाल धुलबन्ध ॥

अर्हं नम: ।

एँ नमः ।

॥ए 🕻०॥ राग – देसाख ॥ दूहा बन्ध ॥ वीर जिणेसर पय नमी, गुरूउ गुणभण्डार, नयर निरुपम दीपतं. जगि जाणीइ<sup>२</sup> गन्धार १ वासि वसइं विवहारीया, पुरूषरयण परधान, धन सम्पत्तिइं धनद<sup>४</sup> किरि<sup>५</sup>, लीलां इन्द्र समान २ तिहां जिनशासन गहगहइ<sup>६</sup>, उत्सव करइं अपार, सुगुरूवयण नितु संभलइं, भरइं सुकृतभण्डार. ३ गुरू उपदेस हीइ" धरइं, करइ विमासण चिति", पौषधशाल करावीइं. मनि अति आणइं खंति ४

॥ राग -देसाख ॥ धृल बन्ध ॥ खंति करी संधि मांडीयां काज, पौषधशाल बहु नीपजइं<sup>१९</sup> ए, समरथ संघपति हंसराज चितवइ, ठाकुरसिंघ कुलमण्डणु ए ५ जाण सिरोमणि मानि दुरयोधन, दानि करण किरि अवतरिउ ए, हिंठ चंडिंउ जाणि कि रावण राउ, सन्त सिरसू सिंस अभिनव ए ६

॥ त्रूटक ॥

अभिनव ससि अमिरत्तधारी ११, अंगि सारी बुधि वसइ, पौषद्धशाल कराविवा, गुणवन्त अणुदिण<sup>१२</sup> उल्लसइ, पण काज जे मनि चिंतवड़ ते अवर कोइ न जाणए श्रीसंघ कहइ संघपति जे पण अंगि आलस आणए आणए य आलस अंगि जइ एउ काज कवण समृद्धरइ, श्रीसंघ मनि आनन्द करिवा **हंस** संघपति खंति<sup>१३</sup>करइ ७

॥ हवं राग - ककुभी धुल ॥ नाम प्रमाणि चडाविवा काजि, पोसालपायुओ<sup>१४</sup> परठीउ<sup>१५</sup> ए, तेड्या कबाडीय<sup>१६</sup> अनइ सिलाट<sup>१७</sup>, निश्चल काम मंडावीउं ए ८ धसमस<sup>१८</sup> पणइं बइसारीइं ई(इं)ट, पीढनइं<sup>१९</sup> काठ कपावीइं ए, सिहर कादी<sup>२</sup>° यदि वारए आण, प्राण<sup>२१</sup> करइ य पोसालसिउं ए ९ ॥ त्रूटक ॥

पोसालिसउं करइ प्राण, संघपितनइं हूउं जाण, कादी न मानइ जाम, हिठ चिडिउ संघपित ताम, हिठ चिडिउ संघपित जईय भेटिउ, खान क्षितिपित ताम, पोसाल चउपटपिण<sup>२२</sup> करावी, जिंग रहाव्युं<sup>२३</sup> नाम १०

॥ हवं - धनासी राग धुल ॥ मंडीउ खप तिहां अतिघणु ए, मुंकीउ ए निज बन्धव कामि, नामि मीनागर संघवई ए, पीढ बइसारीय विचित्र विसाल,

सार<sup>२४</sup> पटसाल करावीइं ए ११

खडकीय<sup>२५</sup> जोयंता लागए खंति<sup>२६</sup>, चिंति चउसाल<sup>२७</sup> ए ओरडा ए, थंभकुंभीसिरां<sup>२८</sup> कोरणी चंग, अंग ऊलट करइं आलीया<sup>२९</sup> ए १२

॥ त्रूटक ॥

आलीया ए ऊलट करइं, धविलत<sup>३°</sup> भजइं भीति<sup>३१</sup> अपार, ओरडा पटसाल<sup>३२</sup> सोहइ, चउक सीहदूयार<sup>३३</sup>, खडकी कमाडसु<sup>३४</sup> कोरणी, छाजासु<sup>३५</sup> छाजइं बारि, चित्राम<sup>३६</sup> चिहुपिख<sup>३७</sup> जोयतां, आनंद रिदय मझारि, आनंद रिदय मझारि मिन, व्यापार बीजु छंडीउ, बन्धव बेटासिउं रही, पोसाल खप बहु मंडीउ १३

॥ हवं राग - रक्तहंसा धुल ॥ धन धन तपागच्छ वडीय पोसाल, श्रीरलसिंघसूरि गणधरू ए, उत्तम श्रावक अनइ सुजाण, सुहगुरूवास हीइ वसइ ए १४ श्रीउदयधर्म उज्झांय तेडावीय, चतुर्मासि रहावीय रंग करइ ए, भगतिहि वेचए वित्त अपार, सुजस रहावए<sup>३८</sup> आपणु<sup>३९</sup> ए १५ जस रहावइ आपणु, वेचइय वित्त अपार, श्री श्रीयमालशुंगार, ........ दिरसणहं दातार,

संघपित **हंसि**हिं निघुट करणी<sup>४</sup>° कराव्युं बहु रंगि, जोयतां भवीयण तणइ मिन ऊलट्ट माइ न अंगि १६ ऊलट्ट माइ न अंगि जिन श्रीवर्धमान प्रणामीइ, गुरु [उदयधर्म शिष मु]कुन्द बोलइ, बोधिबीज सुपामीइ १७

॥ इति सं. हंसराज पोसाल धुल बन्ध ॥

#### शब्दकोश

- १. गुरूउ = मोटुं
- २. जाणीइ = जाणे के
- ३. विवहारीया = वेपारी
- ४. धनद = कुबेर
- ५. किरि = जाणे के
- ६. गहगहइ = वृद्धि-विस्तार पामे छे
- ७. हीइ = हृदयमां
- ८. चिंति = चित्तमां
- ९. धुल = धवल
- १०. नीपजइ = बने.
- ११. अमिरत्तधारी = अमृतने धारण करनार
- १२. अणुदिण = दररोज
- १३. खंति = होंश, उमंग
- १४. पायुओ = पायो
- १५. परठीउ = मुक्युं, नाख्युं
- १६. कबाडीय = कठियारो
- १७. सिलाट = सलाट, कडियो
- १८. धसमसपणइ = झडपथी,
  - उतावळथी
- १९. पीढ = जेना उपर मेडाना पाटिया जडवामां आवे ते लांबुं लाकडुं
- २०. कादी = काजी

- २१. प्राण करइ = नियम करे
- २२. चउपटपणि = चारे बाजुथी, सम्पूर्ण
- २३. रहाव्यूं = राख्युं
- २४. सार = श्रेष्ठ, सुन्दर
- २५. खडकीय = डेली
- २६. खंति = चीवट, काळजी (?)
- २७. चउसाल = विस्तृत, मोटुं
- २८. सिरां = (थंभी-कुंभी)ना मस्तके, फरते
- २९. आलीया = गोख
- ३०. धवलित = श्वेतपणुं
- ३१. भीति = दीवाल
- ३२. पटसाल = घरनो आगलो खण्ड, परसाळ
- ३३. सीहदूयार = सिंहद्वार
- ३४. कमाड = बारण्
- ३५. छाजासु = छापराथी
- ३६. चित्राम = चितरामण, चित्रो
- ३७. चिहुपखि = चारे बाजु
- ३८. रहावए = राखे
- ३९. आपणु = पोतानुं
- ४०. निघुटकरणी = निर्घुट (?) उदार करणी – कार्य

C/o. अश्विन संघवी गोपीपुरा, कायस्थ महोल्लो सूरत-१

# सं. १७३० तुं अमदावादती ताती दोशीहटीमांती पंचहटी मध्येतुं हाट्याहणक (गिरो) खतपत्र

रसीला कडीआ

अमदावादनी हाजापटेलनी पोळमां आवेला संवेगीना उपाश्रयना ज्ञानभण्डारमांथी मने वांचवा माटे जे केटलाक दस्तावेजोनी झेरोक्ष मळी छे ते मांहेनो आ अेक दस्तावेज छे. अन्य दस्तावेजो घरना वेचाणना के गिरवे आपवाना छे ज्यारे प्रस्तुत दस्तावेज हाटनुं गिरोखत छे. आ तबक्रे आ माटे, हुं त्यांना ट्रस्टीओ तथा कर्मचारी गणनो आभार मानुं छुं. अन्य दस्तावेजोना अक्षरो आ दस्तावेजनी अपेक्षाओ घणा वधु सुवाच्य छे. अहीं घणे स्थळे अक्षरो उकेलवामां घणी मुश्केली पडी छे.

प्रस्तुत दस्तावेज सं. १७३०, शक संवत १५९५, ई.स. १६७४ना समयनो चैत्र सुद १० अने रिववारना रोज तैयार थयो छे. दस्तावेज कापड पर छे. काळी शाहीनुं लखाण छे. तेनुं माप २३'' x ९३'' (५७.५ x २४.५ से.मी.) छे. प्रथम लीटीमां साके १५ पछीना अंकोवाळुं कापड फाटेलुं छे पण संवतने आधारे ते १५९५ होवानुं निश्चित करी शकाय छे. जमणी बाजु कापडनी धारी फाटेली छे. 'मतु'वाळी बाजु खूब ज जीर्ण छे छतां अक्षरो कपाया नथी. २१मी लीटीमां भगवतीदासना पिताना नामने स्थाने खाली जग्या छे जे पाछळथी पूछीने भरवानुं विचारायुं होय अने रही गयुं होय तेम जणाय छे. ते सिवाय दस्तावेज पूर्ण छे, पण घणो ज जीर्ण, सिछद्र, झांखो अने डाघाडूघीवाळो छे. अक्षरो ओ ज भण्डारना अन्य दस्तावेजनी अपेक्षाओ नाना छे अने ओछा सुवाच्य छे. दस्तावेजमां कुल ३७ पंक्तिओ (मतु अने सही सिवाय)नुं मूळ लखाण छे. ओमां दरेकमां शब्दो लगभग ९ थी १२ छे.

दस्तावेजनी भाषा संस्कृत-मिश्रित जूनी गुजराती छे अने लिपि देवनागरी छे. अंको लखाया छे त्यां गुजराती अंको छे. 'मतु' अने 'साक्षी'मां शिरोरेखावाळी गुजराती लिपि प्रयोजाई छे. अ त्रिपांजियो छे. ख अने ष बन्ने वर्णो ख माटे प्रयोजायेला छे. हूस्व इ देवनागरीनो छे पण दीर्घ ई माटे हूस्व इ ने दीर्घ इकारान्तसूचक मात्रा लगाडेल छे. दा.त. बाइी. 'ल'वर्ण आजनी गुजराती वर्णमाळा जेवो ज छे.

सारांश: वि.सं. १७३०मां दिल्ही (शाहस्यांहानाबाद)ना तख्ते औरंगझेब हतो अने तेना समयमां अमदावाद खातेना जुदाजुदा खाताओना अधिकारीओ तथा नगरशेठना नामोझेख होवाथी, ओ समयनी शासनव्यवस्था तथा अधिकारीओ बाबतेनी माहिती सांपडे छे. दस्तावेजनी १ थी १० लीटीओमां दस्तावेजनो समय तथा राज्यव्यवस्था अने अधिकारीओनो विगते उल्लेख छे. प्रस्तुत दस्तावेज ओक हाटने गिरवे मूकवा बाबते छे, तेनी जाणकारी प्राप्त थाय छे. औरंगझेबे पोतानुं उपनाम (तखल्लुस) महिददीन महिम्मद औरंगझेब बहादुर आलमगीर पादशाह गाजी राखेल हतुं ते विगत पण अहीं सांपडे छे.

पंक्ति ११ अने १२मां गिरवे रखानारी हाटनुं स्थान दर्शाव्युं छे. त्रिपोलीआना अंदरना भागमां आवेल नानी दोशीहटीमां आवेल पंचहटी विस्तारमां आवेली आ दुकान छे.

'मिराते अहमदी'मां अमदावादना स्थळोना उल्लेखो जोतां, अेमां 'त्रिपोलीआ' त्रण दरवाजा माटे वपरातो शब्द जणायो छे. भद्रथी त्रणदरवाजा वच्चेनो विस्तार 'खास बजार' नामो ओळखातो, त्रणदरवाजाथी आजे जे रीचीरोड के गांधीरोड तरीके ओळखाय छे ते बजारनो भाग होवानुं जणाय छे. आजे 'दोशीवाडो' छे. दोशीहटी – नानी के मोटी – नथी. जोके, आजेय दोशीवाडानी बहारनो भाग (फतासापोळ अने ढीकवाचोकीनो ढाळ उतरतां) बजार ज छे, वळी, संवेगीना उपाश्रयमांथी प्राप्त थयेल अन्य दस्तावेजो हाजा पटेलनी पोळना घरोना वेचाणना छे. आ दस्तावेज पण त्यांनो छे ओटले आ दुकाननुं स्थळ प्राय: दोशीवाडानी बहारना भागथी हाजा पटेलनी पोळना छेडे आवेल टंकशाळनी पोळ सुधीना विस्तारमां आवेल होवुं जोईओ. वळी, दस्तावेजमां खूंटनी विगतोमां, हाटनी पछीते, पूर्व दिशाओ मुसलमान दरजीना घर होवानी विगतो छे. आजे पण ते विस्तारमां दरजीनी दुकान तथा घर होवा विशे तो आ लखनार ते विस्तारमां रह्या होईने (५० वर्ष पहेलां), एनी जाणकारी छे. छेल्लां वर्षोमां वस्तीना फेरफारो घणा छे.

पछीनी १३ थी १६ लीटीओमां हाट गिरवे आपनार तथा लेनारनी

विगतों छे अने ओ विगतों परथी आ एक बेनामी transaction (व्यवहार) थयो होवानुं फिलत थाय छे. शाह त्रिलोकशी प्रतापशी दुकान गिरवे आपनार छे. सामे पक्षे बाई पूजी जे ओश वंशना वृद्धि शाखाना वीरजी यादवनी पुत्री छे जेना त्रिलोकशी भरथार छे!

घणीवार धंधामां मोटी खोट आवी होय के आवनार होय तेम लागे त्यारे देवामां पोतानी अंगत मूडी बधी जती न रहे ते माटे केटलीक मूडी आजेय पत्नीना नामे थती होय छे जेथी खराब समये ते टांचमां जती बची शके. अहीं पण अंबी कोई शक्यता जणाता थयेलो व्यवहार छे. त्रिलोकशीने पैसानी जरूर छे अने ते पोतानी पत्नी अने ससरा पासेथी गिरवे ले छे. पंक्ति ३५-३६मां पैसानी चुकवणी बाबते स्पष्टता करवामां आवी छे के, हाट गिरवे राखनार अंनी पत्नीए ४९८ रू. सुखडी रूपे आवेल पोतानी अंगत मूडी नाणांमांथी = मुहुरना आपेल छे. तथा अंना पिताश्रीओ - वीरजी यादवे -३२५ रू. दीकरीने आपेल छे. अंनी पासे आ बधा पैसा सुखडीना भाग रूपे आवेला, बचावेला - स्त्रीधन रूपे हता. आ विगत स्पष्ट करे छे के दुकान गिरे आपीने, दुकान बचावी लेवानी आ कायदेसरनी युक्ति छे. आवा बेनामी व्यवहार ओ जमानामां थता हता तेवुं आ दस्तावेज स्पष्ट करे छे.

वळी, सुखडीना पैसा अर्थात् दस्तूरी लेखे दीकरीने के पत्नीने पैसा अपाता तथा ते तेनुं पोतानुं धन गणातुं. स्त्रीधनने कायदो स्पर्शतो नथी, एटले अहीं पत्नीने ज हाट गिरवे अपाय छे.

त्यारबाद हाटनुं वर्णन तथा खूंटनी विगतो छे ते मुजब प्रस्तुत हाट ३ खण्डवाळुं, पश्चिमाभिमुखी, उपर पीटणी अने गुखा (पाटडो अने गोखला) साथेनुं छे. आगला भागे पेढी तरीके बनावेलो ४थो खण्ड छे. पेढी एटले दुकानना आगला भागमां मोटो ओटलो होय. त्यां मालिक गादी नांखीने बेसता होय, जेथी आवता-जता ग्राहको पर नजर रही शके. घणीवार अेनी आगळ कठेडा जेवुं बनाववामां आवतुं. आजे होटलोमां थडे बेठेल मेनेजर कहीओ छीओ तेवुं कांईक आ छे. पण दुकाने ओटलाना पगथियांनी नीचे ओक के वधारे मोटां पगथियां होय जे मुख्य रस्ताथी थोडुंक ऊंचे होय. आ हाटनी रचना पण आवी छे. आगळना कठोडावाळा भागे नळियावाळुं छापर छे, जेथी

ओटलो होवा छतां वरसादमां रक्षण रहे, खूंट जोतां, पूर्वे पछीत आवे. त्यां मुसलमान दरजीना घरो छे. त्यां नेवना पाणी पडे छे. हाटनी पेढीना पाणीनुं निकाल पश्चिमे छे. (आगळ जणावेल छे के पेढी पर छापरुं छे). आगळ राजमार्ग छे, मतलब आ हाट मोकानी जगा परनुं छे, दक्षिणे पनजी सोतिरयानुं (सुतिरियानुं ?) घर छे. उत्तरे शाह भगवतीदासनी दुकान छे.

त्यारबाद गिरवे केटला रूपियामां आप्युं तेनी विगत छे. तथा तेनी शरतोनो उल्लेख छे. अमदावादना टंकशाळना ८२३ रू. बाई पूजीओ त्रिलोकशीने आप्या छे. साक्षीनी सही जोतां, त्रिलोकशीना बे दीकराओ ज सही करेली जणाय छे. दर वर्षे वळितउ १० त्रांबाना पैसा आपवाना रहे छे. ओमां मात्र पुजीना पेटना दीकराने वापरवानो अधिकार जणाळ्यो छे. अहीं 'पेटना' शब्द अगत्यनो छे. ओ समये पुरुषो कायदेसर रीते एकथी वधु पत्नी करी शकता, बाई पूजीओ पैसा आप्या छे तेथी हक मात्र तेनी कूखेथी जन्म लेनारनो रहे छे तेवी स्पष्टता दस्तावेजमां कराती ते जाणवा जेवी बाबत छे. वळी आ हाट, त्रिलोकशीने मोसाळ पक्षेथी मळ्युं छे ओटले मोसाळनुं कोई पण हक करतुं न आवे तेनी काळजी लेवाई छे. दीकरीने पिता नाणांकीय संकट वखते मदद करतां अने सुखडीमां तेनो भाग रहेतो.

आम प्रस्तुत मोगलकालीन दस्तावेज अमदावादनी भूगोळ, तत्कालीन राजकीय परिस्थिति, शासक अने शासन सम्बन्धी विगतो तथा ते समयनी सामाजिक-कौटुम्बिक बाबतो-रिवाजो जणावतुं होईने अगत्यनुं बने छे.

### सं. १७३०नो गिरोखतनो मूळपाठ

- १ : ॥ स्वस्ति श्रीमन्नृप विक्रमाऽर्क सितमातीत (समयातीत) । संवत् (त)
   १७३० वर्षे शाके १५[९५]
- २ प्रवर्त्तमाने चैत्र शूदि १० रवौ । दने अद्येह श्री अहिम्मदावाद मधे हाट ग्रहीण-
- ३ क पत्रममि लख्यते । अद्येह श्री गूर्जराधीश । माहाराजाधिराज पातशाह श्री
- ४ श्री७ महिददीन महिम्मद उरगजेहेब बाधुर आलमगीर पातशाह गाजी
- ५ शाहस्यांहानाबाद मधे विजय राज्ये । तत्र श्री अहिम्मदावादे हाकिम नबाब

मार्च २०१० ४९

श्री५ महिम्मद अमीषां(खां)न । तस्याग्रे राज्यि श्री५ रंगीलादास । दीवानी ε मी--

- र्या श्री५ शेष(ख) निजांमदी अहिम्मद । बक्सी मीयां श्री५ मीर बाहावदी ૭ हू-
- शेन । कादी श्री५ मीर महिम्मद शरीफ । अदलमीर श्री५ अब नासर 6
- अमीन दारोगा मीयां श्री अहिम्मद बेग । चुतरे मीयां श्री५ अली रजा ९ वेग
- मुशरफ ठाकुर निखिलदास । सिहर कानूंगो समस्त एतान् धर्मन्यायां १० प्रवर्त्तते ।
- एवं पंचकुलान्वये । तत्र हवेलयां वडा चुतरानी । त्रिपोलीआ मांहिली ११ पासां-
- नी नाहानी दोशीहरी मधे पंचहरी मधेनुं हार ग्रहणके दत्तांनि । श्री ओ-१२
- श वंश ज्ञातीय । वृद्धि शाषा(खा)यां । बाई पूजी बिन वीरजी बिन १३ यादव ए वीर-
- जीनी पुत्री बाई पूजी पारस्यात् । भर्थार साह तीलोकशी बिन प्रतापशी १४
- बिन वीरजी ए साह तीलोकशी हस्तांक्षराणि दत्तां । यित हाट अक १ १५ षं(खं)ड इ त्र-
- ण पश्चिमीभिमूष(ख)नूं छि । षं(खं)ड ३ त्रण ऊपरि पीटणी छि ते १६ सहित । १ गुषा(खा) छि ।
- अग्रे षं(खं)ड ४ पेढीनुं छि । ऊपरि नलीअर छापर छि । ए हाट 9/9 सर्वोपस्कर छादित
- भूमि सहितं । ए हाटनां षूं(खूं)ट पूर्व दिसि पछीति मुसलमान दरजीनां १८ घर छि ।
- नेव पिंड छि। पश्चिमे ए हाटन(नी) पेढीन् नीकाल छि पगथीईआं छि। १९
- अग्रे राजमार्ग छि । दक्षिणे साह पनजी बिन सोतरीआनूं हाट छि । उत्तरे २० सा-
- ह भग्वतीदास (भगवतीदास) बिन ........न् हाट छि । एवं च्यारि ४ २१ षु (खु)टांनि । एवंविध ए हाट

- ग्रहणके दत्तांनि । तस्योपरि अहिम्मदावादनी टंकसालिना आकरा कोरा २२ मासा
- ११॥ ना रूपैआ ८२३ अंके आठसिंह त्रेवीस पूरा रोकडां । बाई पूजी 23 पाशेथी साह
- तीलोकशीअ लेईनि ए हाट बाई पूजीनी ग्रहिणि आपू छि । हवि ए २४ हा–
- ट पड्युं करापिते । तथा राजक दैवक लागीते । तथा नलीआंनी खोटि २५ ए हाट छोड-
- वतां सर्वे ए हाटना धणी वर्ती आपि । संचरामणी बिसनारनी । रूप्पै-२६
- आनूं वाज नही । ए हाटनूं भाड्यूं नही एणिहिरि बाई पूजी तथा बाई २७
- पुजीना पुत्र पेटना परिवार बिसि वसिइ आपे । ग्रहि मुकि । तिह्वारि 26
- ए हाटना धणी कणवार न करि । वलतीउ वर्ष ओक १ प्रति थोकडि २९ दोकडा
- १० दस छूटा त्रांबाना वलती । यिह्वारि साह तीलोकशी रूप्पैआ आठसहि 30
- अकवीस पुरा रोकडा एकिमुठि बाई पुजीनि । तथा बाई पुजीना पुत्र ३१ परिवारनि आपी
- तिहवारि ए हाट छूटि । ए हाटनु को वहिरशि आपि तेहनी साह 32 तीलोकशी प्री-
- छवी वारि । ए हाट साह तीलोकशीनि मृहसाल पक्ष्यानुं छि । ए हाटनां 33 षा(खा)-
- ल प्रनाल नेव पेढी । पगथाईआं सर्वा पूर्वा रीति समंधी सही । रूप्यै-38
- आ मधे रूप्पैआ ४९८ ए बाई पूजीअ पोतानी मुहुरना आपा छि। तथा 34 रूपैआ ३२५
- त्रणसिह पंचवीस साह वीरजी यादवना । बाई पाशे सुष(ख)डीना हता 3ξ ते बाई पूजीअ आ-
- पा छि एणी वगति जमिल रूप्यैआ ८२३ आठसिह त्रेवीस आपीनि ए ΘĘ हाट ग्रहिणि लीधूं छि

- अत्र मतू १ अत्र साष्यि (ख्य)
- तलोकशी परताप मतु उप १ पदमसी तलकसी साख ३५
- लखातै सही रू ८२३ गरद रि लाखुत्त सह बाप न बोलसी देवा पल
  - दीपचन्द तलकसी साख ऊपर लखूस अपनापन बोलसूं पलीओ

#### शब्दार्थ

#### पंक्ति

- ग्रहीणक = गिरवे २
- बाधुर = बहादुर
- उरंगजेहेब = औरंगझेब
- १६ गुखा = गोखला ?
- १६ पीटणी = पाटडो ?
- अग्रे = आगळ १७
- पेढी = थडो / दुकाननी आगळनी कठेडावाळी जग्या (ओटला) ज्यांथी १७ ग्राहको प्रत्ये नजर रहे.
- पगथीईआ = मोटा पगथियां १९
- २९ कणवार = ककळाट
- ३७ वगति = विगत / प्रमाणे
- जमिल = अेकीसाथे / भेगा / सरवाळो ₹७
- ३५ महर = स्त्रीधन ?

C/o. ८ जयमा सोसायटी. मानसी सर्कल पासे, अमदावाद-१५

# मनमी निक्त आनव्हघन अने तेमने पनम्पना प्राप्त जैन चिन्तनधाना

नगीन जी. शाह

विक्रमनी १७मी सदीना उत्तरार्धमां विद्यमान कवि, मर्मी, अवध् आनन्दघनजीओ रचेलां प्रथम २२ जिननां स्तवनो प्रसिद्ध छे. श्री मो. द. देसाईओ खोळी पोते प्रसिद्ध करेलां २३मा अने २४मा जिननां स्तवनो आनन्दघनजीना होवानी अने अमुक कारणे गोप्य रखायां होवानी सम्भावना ते स्वीकारे छे. आ बधां स्तवनोनी पाठशुद्धिनी समस्या पण खास नथी. परंतु पदोनी बाबतमां आवुं नथी. आनन्दघनजीओ हिन्दीमां बहोतेर पदो रच्यां छे अने ते 'आनन्दघन बहोत्तरी' तरीके प्रसिद्ध छे. ७२ उपरांत बीजां तेमना नामे चडावायां छे अने तेमनां पदो तरीके १०७ पदो छपायां छे. तेमांथी तेमनां पदो कयां नथी तेनो निश्चय करी तेमने बाद करी तेमनां ज पदोने जुदा तारवीओ निह अने ते बधां ज १०७ पदोने आधारे आनन्दघनजीनो आ विचार हतो अने आ भावना हती ओम कहीओ तो आनन्दघनजीने बहु अन्याय थाय. अने आवुं अत्यार सुधी थतुं आव्युं छे. पदोनी पाठशुद्धि पण अनेक स्थाने विचारणा मागे छे. लहियाओओ-खास करी गुजराती-हिन्दी न समजावाथी पोतानी भाषासमज प्रमाणे फेरफार करी नांख्या छे. तेथी, आनन्दघनजीना पदोनी समीक्षित शुद्ध आवृत्तिनी खास जरूर छे. आ कार्यमां श्री मो.द. देसाईनो लेख 'अध्यात्मी श्री आनन्दघन अने यशोविजय' अत्यन्त उपयोगी सिद्ध थशे. आ लेख वांच्यो त्यारे ज जाण्युं के आनन्दघनजीनुं मनातुं अत्यन्त प्रसिद्ध पद 'अब हम अमर भये न मरेंगे' तो आग्रावासी कवि द्यानतराय (जन्म सं. १७३३)नं छे.

आनन्दघनजी मरमी सन्त छे, तत्त्वचिन्तक नथी. तेथी तेमनुं कथन अन्तर्दृष्टि, आन्तर प्रतिभा, अन्तः प्रज्ञा, intuition मांथी स्फुरेलुं छे, ते बुद्धिना पृथकरण, विश्लेषणमांथी उपजेलुं नथी. ते आत्मानुभव उपर भार दे छे, बुद्धि-चिन्तन उपर निह. ते तर्कविचार अने वादनी तरफेण करता नथी. 'तर्कविचार रे वादपरम्परा रे, पार न पहुंचे कोय.' अेटले ते 'घट अन्तर' परखवा, 'अन्तर

मार्च २०१० ५३ :

ज्योति' जगववा, 'निर्विकल्प रस' पीवा, 'सहज सुभाव थिरता' धरवा, 'अजपा की अनहद धुनि' सुणवा, 'रम महारस' चाखवा, 'अगम पियाला' पीवा, 'नीज परचे सुख' पामवा अने 'चित्तसमाध' माटे मथवा आपणने प्रेरे छे.

आनन्दघनजीनी अन्तर्दृष्टि खुली गई छे. तेमने सकळ कोठे अजवाळां छे. ते स्वयं सहज सज्योति सरूप छे. ते बिना ज्योति उजियारा छे. ते स्वयंप्रकाश छे. तेने बीजी ज्योतिनी आवश्यकता नथी. बुद्धिना प्रकाशनी तेने जरूर नथी. बुद्धिनो प्रकाश भेदक छे, भेद प्रगट करे छे, अने भेद भय, शोक अने मोहनो जनक छे. ''द्वितीयाद् वै भयं भवति । तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यत: ।'' जे भेदने देखे छे ते मृत्युनी परम्पराथी मुक्त थतो नथी. ''मृत्यो: मृत्युमाप्नोति य इह नानात्वमनुपश्यति ।'' जे आत्मप्रकाश छे, अन्त:प्रज्ञा छे, अन्तर्ज्योति छे ते अभेदने प्रगट करे छे, अभेदने नीरखे छे. अभेद भय, शोक अने मोहनो नाशक छे. आ अभेदनो साक्षात्कार आनन्दघनजीना आ शब्दोमां व्यक्त थाय छे: ''राम कहो रहमान कहो कोउ. कान कहो महादेव री. पारसनाथ कहो कोउ ब्रह्मा, सकल ब्रह्म स्वयमेव री. भाजनभेद कहावत नाना. अक मृत्तिका रूप री. तैंसें खण्डकल्पना रोपित, आप अखण्ड स्वरूप री.'' अहीं पण उपनिषदना शब्दो याद आवे छे - ''वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिका इत्येव सत्यम् ।'' अभेदसाक्षात्कार शुद्ध प्रेमनो जनक छे. तेमांथी निरपाधिक प्रेम ज प्रगटे छे. प्रीतसगाई रे... विकसति... द्रवति... व्यतिषजित... जे आतम अनुभव रसनो रिसयो छे, ते प्रेम कटोरी पीयूष पीओ छे, तेने प्रेमनुं तीर अचूक लागे छे. आतम अनुभवथी प्रगट अभेदमांथी प्रसूत प्रेम ज्यां होय त्यां दुविधा होय नहि. 'प्रेम जहां दुविधा नहीं रे.'

आनन्दघनजी जातपांतभेद, सम्प्रदायभेद, स्त्रीपुरुषभेदनो प्रबळ विरोध करे छे. गच्छभेद ओ तो उपलक्षण छे. तेनाथी सम्प्रदायभेद, पन्थभेद पण समजवाना छे. 'नहीं हम पुरुषा नहीं हम नारी' अम कही आनन्दघनजी समजावे छे के आत्मा स्त्री-पुरुषभेदथी पर छे अने जेने आतम अनुभव छे ते पण आ भेदथी पर छे, ते आ भेदने स्वीकारतो नथी. अहीं नानपणमां सांभळेली वात याद आवे छे. मीराबाई वृन्दावन गया. त्यां प्रसिद्ध गोस्वामीने मळवानी ईच्छा थई, मळवानी रजा मागी. गोस्वामीओ कहेवडाव्युं के पोते कोई स्त्रीने

मळता नथी. मीराबाइओ वळतुं कहेवडाव्युं के हुं तो समजती हती के समग्र ब्रह्माण्डमां अक ज पुरुष छे, बाकी बधी गोपीओ छे, आ बीजो पुरुष कोण छे ओ मने समजावशो. मीराबाईना शब्दोथी गोस्वामीनुं पुरुषाभिमान गळी गयुं अने मीराने वन्दन करवा सामे गया. सर्व मरमी सन्तो भेदोना, ऊंचनीचना प्रखर विरोधी रह्या छे.

आनन्दघन निजानन्दी, ब्रह्मविहारी, आतमरस पीनार मरमी छे. ओटले तेमनं जीवन सहज छे, मुक्त छे, मस्त छे. ते रूढिबन्धनोने गांठता नथी, तेमने तोडी मुक्त बने छे. तेमने लोकलाजनी परवा नथी. 'लोकलाज सं निह काज.' ते अनादि अनन्तमां खेले छे. ते बेहदना मेदानमां रमे छे.

आनन्दघनजी चिन्तक न होवा छतां जे जैन चिन्तनधारामां ते थया छे ते चिन्तनधाराना ख्यालोने, विचारोने ते प्रस्तुत करे छे. आ विचारो तेमनां जिनस्तवनोमां विशेषे अभिव्यक्ति पामे अ पण स्वाभाविक छे. मरमीना अभेददर्शननो, निरुपाधिक सात्त्विक प्रेमनो, वैचारिक अहिंसानो पोषक अनेकान्तवाद तेमने सौथी वध् आकर्षे छे. सर्व दृष्टिओ, दर्शनो, विचारधाराओनो समन्वय अनेकान्त छे. तेथी. कोई पण विचारधारानो अनादर जैनने मान्य न होय -चार्वाक के कार्ल मार्क्सनी भौतिकवादी विचारधारानो पण नहि. अेटले ज तो आनन्दघनजी कहे छे-

> ''षड्दरिशन जिनअंग भणी जे. न्याय षडंग जो साधे रे । नमिजिनवरना चरणउपासक, षड्दरिशन आराधे रे ॥१॥

लोकायतिक कुख जिनवरनी.....'' ॥४॥

अहीं षड्दर्शन अे तो उपलक्षण छे, तेथी उपलब्ध सघळां दर्शनो समजवानां छे. अनेकान्तवादनुं के आनन्दघनजीना कथननुं रहस्य ऊंडुं छे. ते आ छे : जैनदर्शन स्वयं अेक दृष्टि नथी पण बधी दृष्टिओनो समन्वय छे. अने दृष्टिओ (नयो) अनन्त छे, तेनो कदी अन्त थवानो नथी, कालक्रमे दृष्टिओं वधती अने विस्तरती ज रहेवानी छे. आमांथी ओ फलित थाय छे के जैनदर्शन closed system नथी, बन्ध थई गयेली सिस्टम नथी, पर्ण थई गयेली System नथी, पण सदा विकसती ज रहेवानी छे, कदी पण Closed

बनवानी नथी, सदा Open ज रहेवानी छे, कदी पूर्ण बनवानी नथी. आ महत्त्वनी वात छे. आ रहस्यनो स्वीकार तेने सदा चेतनवन्ती, जीवन्त राखशे, सदा वधु ने वधु समृद्ध थती राखशे, अन्यथा तेनी पूर्णतानो स्वीकार ओ ज तेनो विनाश- अन्त बनी रहेशे. समन्वय विचारधाराओनो करवानो छे अने अेटले ज बधी भारतीय अने अभारतीय - विचारधाराओनो अभ्यास जरूरी छे. अन्यथा समन्वय शेनो करीशुं ? फ्रोईड, युंग, हेगल, कान्ट, शोपनहोर, अरिवन्द, रवीन्द्रनाथ, शंकराचार्य, बुद्ध, धर्मकीर्ति, वगेरेने वांचवा-समजवा पडशे. सीमामां बद्ध रहेवुं निह पालवे, मनने मुक्त करवुं पडशे. आचारनी बाबतमां जैनाचार्योओ वारंवार भारपूर्वक कह्युं छे के आ करवुं ज अने आ न ज करवुं अवी एकान्त आज्ञा भगवाननी नथी परंतु पुरुष, देश, काळ, वगेरेने लक्षमां लई विवेकबुद्धि जे नक्की करे ते करवुं. तेवी ज रीते, जैनाचार्योओ अनेकान्तवादने अनुसरी कहेवुं जोइओ के तत्त्व आवुं ज छे अने आवुं नथी ज ओम भगवाननुं कहेवुं नथी परंतु ते ते देश-काळे उपलब्ध बधी ज दृष्टिओने ध्यानमां लइ समन्वयकारी विवेकबुद्धि जे नक्की करे तेवुं तत्त्व ते ते देश काळे समजवुं / स्वीकारवुं.

प्रथम स्तवनमां सर्वदर्शनमान्य कर्मसिद्धान्तने आधारे सतीप्रथानुं खण्डन छे. ते ज स्तवनमां जगतिनर्माणने ईश्वरनी लीला माननारना मतनो प्रतिषेध छे. लीला, क्रीडा तो आनन्दप्राप्ति माटे होय, पूर्णानन्द लीला करे निह. छठ्ठा स्तवनमां जैन कर्मसिद्धान्तनी सारभूत बाबतो जैन परिभाषामां निरूपी छे. बारमा स्तवनमां जैन मते आत्मस्वरूपवर्णन छे. वीसमा स्तवनमां आत्मा विशेना विविध दार्शनिक मतोनुं जैन दृष्टिओ निरसन छे. आठमा स्तवनमां सूक्ष्म निगोदथी संज्ञी पंचेन्द्रिय सुधीना जीववर्गोनी गणना छे. आ उपरांत, प्रसंगे प्रसंगे नयवाद, द्रव्यगुणपर्यायवाद, सप्तभंगी, निश्चय-व्यवहार आदिना उल्लेखो तेमनां स्तवनो अने पदोमां मळे छे. अहीं ओ वस्तु ध्यानमां राखवी जोईओ के स्तवनो अने पदोमां जैन सिद्धान्तोना उल्लेख के निर्देशने अवकाश छे, ओथी विशेषने अवकाश नथी.

अहीं आपणे बारमा स्तवननी नीचेनी पंक्तिओ उपर विस्तारथी विचार करीशुं. ... ... ... ... ... ... ... , निराकार साकार सचेतन, ... ... ... ॥१॥ निराकार अभेद संग्राहक, भेदग्राहक साकारो रे,

निराकार अभेद संग्राहक, भेदग्राहक साकारो रे, दर्शन-ज्ञान दुभेद चेतना, वस्तुग्रहण व्यापारो रे ॥२॥''

जैनदर्शनमां 'दर्शन' शब्द बे अर्थमां प्रयोजायो छे – (१) श्रद्धा (२) अक प्रकारनो बोध. नोंधपात्र वात अे छे के श्रद्धाना अर्थमां 'दर्शन' शब्दनो प्रयोग उपनिषदो, जैन परम्परा अने बौद्ध परम्परा सिवाय बीजे क्यांय थतो नथी. आपणे जे पंक्तिओनो विचार करीओ छीओ त्यां 'दर्शन' शब्द ओक प्रकारना बोधना अर्थमां प्रयोजायो छे. दर्शन पण ओक प्रकारनो बोध छे अने ज्ञान पण एक प्रकारनो बोध छे. आ बे बोध वच्चे शो तफावत छे ? दर्शन अने ज्ञान वच्चे शो भेद छे ? आ समस्या छे. आ अंगे जैन चिन्तकोमां मतभेद छे.

सचेतन निराकार-साकार उभयात्मक छे, चेतना उभयात्मक छे. चेतनाप्रकाश निराकार पण छे अने साकार पण छे. चेतनानो वस्तुग्रहणव्यापार निराकार अने साकार बे प्रकारे होय छे. चेतनाप्रकाशने के चेतनाना वस्तुग्रहणव्यापारने जैन परिभाषामां उपयोग पण कहेवामां आवे छे. अेटले जैन आगमोमां कह्युं छे के उपयोग बे प्रकारनो छे – निराकार उपयोग अने साकार उपयोग. सादी भाषामां कहीओ तो बोध बे प्रकारनो छे – निराकार अने साकार, अने निराकार बोध ओटले दर्शन अने साकार बोध ओटले ज्ञान. आ वस्तुने वधारे स्पष्ट करतां कहेवामां आव्युं के निराकार बोध ओटले सामान्यग्राही बोध (दर्शन) अने साकार बोध ओटले विशेषग्राही बोध (ज्ञान). "जं सामण्णगहणं दंसणमेयं विसेसियं णाणम् ।" – सन्मतितर्कप्रकरण (२.११). अर्थात्, अभेदग्राही बोध ओ दर्शन छे अने भेदग्राही बोध ओ ज्ञान छे. आ मत स्वीकारतां, प्रथम दर्शन उत्पन्न थाय अने पछी ज ज्ञान उत्पन्न थाय, सामान्यनुं ग्रहण कर्या विना विशेषनुं ग्रहण थाय नहि. "प्राग् अनाकारः पश्चात् साकार इति प्रवृत्तौ क्रमनियमः, यस्तु नाऽपरिमृष्टसामान्यो विशेषाय धावित ।" – तत्त्वार्थभाष्य उपर सिद्धसेनगणिटीका, २.९. आ मतनो स्वीकार आनन्दघनजीनी उपरनी पंक्तिओमां छे.

केटलाक जैन चिन्तको आ मत स्वीकारता नथी. ते माटेनो तेमनो

मुख्य तर्क नीचे मुजब छे. जैनदर्शन अनुसार वस्तु सामान्यविशेषात्मक छे. वस्तग्राही बोधने ज यथार्थ अथवा प्रमाण कहेवाय. केवळ सामान्यग्राही बोधने के केवळ विशेषग्राही बोधने वस्तुग्राही गणाय निह अने तेथी यथार्थ के प्रमाण गणाय नहि. आमांथी ओ फलित थाय के आ चिन्तको दर्शनने पण सामान्यविशेषग्राही गणे छे अने ज्ञानने पण सामान्यविशेषग्राही गणे छे. तो पछी तेओ दर्शन अने ज्ञान वच्चेना भेदनो खुलासो केवी रीते करशे अने तेमनी क्रमोत्पत्तिने केवी रीते समजावशे ? आ चिन्तकोनुं समाधान आ प्रमाणे छे -सामान्यविशेषात्मक आत्मस्वरूपग्रहण दर्शन छे अने सामान्यविशेषात्मक बाह्य वस्तुनं ग्रहण ज्ञान छे. ''सामान्यविशेषात्मकबाह्यार्थग्रहणं ज्ञानं तदात्मकस्वरूपग्रहणं दर्शनमिति।'' - धवला टीका पृ.१४७. कुन्दकुन्दाचार्ये नियमसार गाथा १६०मां ''दिट्ठी अप्पपयासा चेव'' लखीने दर्शन आत्मप्रकाशक होय अेवो पक्ष रज् कर्यों हे पण क्रमोत्पत्तिने केवी रीते समजावशो ? आनो विचार करीओ. 'तदात्मकस्वरूपग्रहण' पदमां आवेला 'स्वरूप' शब्दनो अर्थ आत्मस्वरूप या आत्मा कर्यों छे तेने बदले ज्ञानस्वरूप या ज्ञान करवामां आवे तो आ प्रश्ननो खुलासो थई शके. विषयनुं ग्रहण ए जान, अने आ जाननुं जान अे दर्शन. आम, अहीं क्रम ऊलटो थई जाय - पहेलां ज्ञान अने पछी दर्शन. परंतु जैनोना मतमां ज्ञाननुं ज्ञान ओ स्वसंवेदन छे. ओटले क्रमपक्षने अवकाश नथी पण यगपत्पक्ष ज स्वीकार्य बने.

आ बीजा मतमां सामान्यविशेषग्राही दर्शन अने सामान्यविशेषग्राही ज्ञान वच्चेना भेदने तेम ज तेमनी क्रमोत्पत्तिने बीजी रीते पण समजावी शकाय छे परंतु कोई जैन चिन्तके तेनो उपयोग कर्यो नथी. प्रथम मतमां माननारा सामान्यग्राही बोधने माटे निर्विकल्प बोध अने विशेषग्राही बोधने माटे सिवकल्प बोध अंवा प्रयोगो करे छे. अहीं आपणे नोंधवुं जोईओ के विकल्पनो अर्थ विचार पण छे अने आ अर्थ अनुसार बीजा मतने स्वीकारनारा जैन चिन्तको कही शके के सामान्य-विशेषनुं निर्विचार ग्रहण दर्शन अने सामान्य-विशेषनुं सिवचार ग्रहण ज्ञान. आम दर्शन अने ज्ञान बंनेनो विषय तो अकनो अक ज होय छे पण दर्शन विचार द्वारा ते विषयने ग्रहण करतुं नथी ज्यारे ज्ञान विचार द्वारा ते विषयने ग्रहण करतुं नथी ज्यारे ज्ञान विचार द्वारा ते विषयने ग्रहण करे छे. प्रशस्तपाद, जयन्त भट्ट आदि न्याय-वैशेषिक चिन्तकोओ स्वीकार्युं छे के निर्विकल्प प्रत्यक्ष अने सिवकल्प प्रत्यक्ष बंनेनो

विषय अेकनो अेक ज होय छे, परंतु निर्विकल्प प्रत्यक्ष द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य वगेरे बधा पदार्थोंने अविभक्तरूपे ग्रहण करे छे, ज्यारे सिवकल्पक प्रत्यक्ष ते ज पदार्थोंने विभक्तरूपे ग्रहण करे छे, अने पहेलां निर्विकल्प प्रत्यक्ष या बोध थाय छे अने पछी सिवकल्प प्रत्यक्ष या बोध थाय छे. अहीं बीजी अेक रसप्रद बाबत नोंधवी जोईओ के योगीओनी बाबतमां पहेलां सिवकल्पक ध्यानमां (सिवचार ध्यानमां) सिवकल्पक या सिवचार बोध थाय छे अने पछी निर्विकल्पक ध्यानमां (निर्विचार ध्यानमां) निर्विकल्पक या निर्विचार बोध थाय छे. योगीओनी बाबतमां ज्ञान पहेलां अने दर्शन पछी ओवो ऊलटो क्रम होय छे ओम कहेवामां कोई बाध नथी.

ज्ञान-दर्शननी समस्याना उकेल माटे जैन चिन्तकोओ अन्य भारतीय दर्शनोमां ज्ञानरूप बोध अने दर्शनरूप बोधनो भेद स्वीकारायो छे के निह अने जो स्वीकारायो होय तो ते भेदनो आधार शो छे, ओनो विचार कर्यो नथी. पोतानी दार्शनिक समस्याओना उकेल माटे बीजा भारतीय दर्शनोनो अभ्यास करवानुं अने तेमांथी सहाय मेळववानुं जैन चिन्तको अने संशोधकोने माटे आवश्यक छे. तुलनात्मक दृष्टिनी जरूर छे. आधुनिक चिन्तकोमां पण्डितश्री सुखलालजी आ बाबतोमां अनुकरणीय दृष्टान्त पूरुं पाडे छे.

सांख्य-योगमां तो ज्ञान-दर्शननो भेद ऊडीने आंखे वळगे अेवो छे. चित्त अने पुरुष बे अलग तत्त्वो छे. चित्त ज्ञाता छे अने पुरुष दृष्टा छे, चित्तने ज्ञान छे अने पुरुषने दर्शन छे. चित्त जे ते विषयना आकारे परिणमी ते विषयने जाणे छे. चित्तना विषयाकार परिणामने चित्तवृत्ति कहेवामां आवे छे अने आ चित्तवृत्ति ज ज्ञान छे. घटाकार चित्तवृत्ति ज घटज्ञान छे. चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब पुरुषमां पडे छे. चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब झीलवुं अ पुरुष द्वारा चित्तवृत्तिनुं दर्शन छे. घटाकार चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब पुरुषमां पडवुं ओ ज घटाकार चित्तवृत्तिनुं पुरुष द्वारा दर्शन छे. चित्तवृत्ति जेवी उत्पन्न थाय छे तेवुं ज ते चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब पुरुषमां पडवुं ओ ज घटाकार चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब पुरुषमां पडे छे. चित्तवृत्ति जेवी उत्पन्न थाय छे तेवुं ज ते चित्तवृत्तिनुं प्रतिबिम्ब पुरुषमां पडे छे. चित्तवृत्ति अेक क्षण पण पुरुषथी अदृष्ट रहेती नथी, सदा दृष्ट ज रहे छे. ''सदा ज्ञाताश्चित्तवृत्तयस्तत्प्रभोः पुरुषस्य....।'' – योगसूत्र ४.१८. चित्तवृत्ति विना चित्तवृत्तिनुं दर्शन संभवतुं नथी, ज्ञान उत्पन्न थया विना दर्शन उत्पन्न थतुं नथी, आ अर्थमां तार्किक क्रम ज्ञान अने दर्शन वच्चे छे

परंतु कालक्रम बंने वच्चे नथी. ज्ञान अने दर्शननी उत्पत्ति युगपत् छे. घटज्ञान अने घटदर्शननी उत्पत्ति युगपत् छे. जो बधी पारिभाषिकताने बाजुओ राखीओ तो सांख्य-योग मतमांथी ओवो निष्कर्ष नीकळे छे के घटनुं ज्ञान ओ ज्ञान अने घटज्ञाननुं ज्ञान ओ दर्शन. आम सांख्य-योगमांथी नीकळतो आ निष्कर्ष जैन चिन्तकोना ओक वर्गना ओ मतनी अत्यन्त निकट छे के बाह्यार्थनुं ज्ञान ओ ज्ञान अने स्वरूपनुं (आत्मस्वरूपनुं) ज्ञान ओ दर्शन. जो स्वरूपनो अर्थ (ज्ञानस्वरूप के ज्ञान) करवामां आवे तो सांख्य-योगमांथी नीकळता आ निष्कर्ष साथे ओ मतनो अभेद ज थई जाय.

सांख्य-योग मत अने जैन मतमां भेद ओटलो ज छे के सांख्य-योगे दर्शन अने ज्ञान गुणने ओटला तो भिन्न मान्या के ते ओक ज तत्त्वना आ बे गुणो छे ओम मानी शक्युं निह, ज्यारे जैनोओ तेमने भिन्न गुणो तो मान्या पण ओटला भिन्न निह के जेथी तेमने ओक ज तत्त्वना गुण मानी न शकाय.

बौद्धधर्मदर्शनमां पण दर्शनरूप बोध अने ज्ञानरूप बोध ओ भेद स्वीकारायो छे. पिटकोमां समाधिनां फळरूपे ज्ञान-दर्शन जणावायां छे. घोषकप्रणीत अभिधर्मामृत ५.१०मां कह्यं छे : "समाधि भावयतो ज्ञान-दर्शनलाभः ।" अर्थात आ यौगिक कोटिनां ज्ञान-दर्शन छे. 'जाणता अने देखता' अे बुद्धनुं लाक्षणिक वर्णन छे. चार आर्यसत्योने बुद्धे जाणीने पछी देख्यां छे. ''अरियसच्चानि अवेच्च पस्सति ।'' - सुत्तनिपात, २२९. अभिधर्मकोशभाष्य ८.२७ मां कह्यं छे के ''ज्ञानदर्शनाय समाधिभावना''. यशोमित्रनी स्फुटार्था व्याख्या तेनी समजूती आपतां कहे छे - ''ज्ञानदर्शनाय इति । ज्ञानाय दर्शनाय चेति समास: । तत्र ज्ञानं मनोविज्ञानसंप्रयुक्ता प्रज्ञा । ... विकल्पात् । दर्शनं चक्षविज्ञानसंप्रयक्ता प्रज्ञा अविकल्पिका । अहीं सन्दर्भ दिव्यचक्षुनो होइ, चक्षुथी दिव्यचक्ष अभिप्रेत छे. निष्कर्ष ओ के समाधिना फळरूपे क्रमथी जे सविकल्पिका प्रज्ञा अने निर्विकल्पिका प्रज्ञा जन्मे छे ते ज यौगिक ज्ञान अने दर्शन छे. अहीं ज्ञाननी उत्पत्ति प्रथम अने दर्शननी उत्पत्ति पछी ओ क्रम छे, जे 'अवेच्च पस्सित' अ शब्दोथी सूचित थाय छे. आम सिवचार-ध्यानजन्य सिवचार बोध (प्रज्ञा) अ ज्ञान अने निर्विचार-ध्यानजन्य निर्विचार बोध (प्रज्ञा) अ दर्शन अेवुं स्पष्ट समजाय छे. यौगिक कोटिनां ज्ञान-दर्शन उपरान्त व्युत्थानदशामां पण ज्ञान-दर्शन होय छे. अभिधर्मकोशभाष्य १.४३मां कह्युं छे के चक्षु अर्थात् इन्द्रियो देखे छे अने मन जाणे छे, स्थिवरो अनुसार मननुं (मनोविज्ञाननुं) कार्य सन्तीरण (investigating, ईहा, ऊह) अने वोट्टपन (determining निश्चयप्रक्रिया) छे. पांच इन्द्रियविज्ञानो सन्तीरण अने वोट्टपनथी रहित छे. भदन्त घोषक अभिधर्मामृतमां कहे छे के पांच इन्द्रियविज्ञानो विवेक करवा समर्थ नथी ज्यारे मनोविज्ञान विवेक करवा समर्थ छे. ''पंच विज्ञानानि न शक्नुवन्ति विवेकुम्, मनोविज्ञानं शक्नोति विवेकुम्।'' ५.१०. आ उपरथी ओ तारण नीकळे छे के व्युत्थानदशामां दर्शननो अर्थ छे निर्विकल्पक इन्द्रियप्रत्यक्ष अने ज्ञाननो अर्थ छे सिविकल्पक इन्द्रियप्रत्यक्ष अने अन्य सिवकल्पक ज्ञानो. अहीं दर्शननी उत्पत्ति पहेलां अने ज्ञाननी उत्पत्ति पछी ओ क्रम छे. अहीं निर्विकल्पकनो अर्थ सामान्यग्राही करवो शक्य ज नथी, कारण के बौद्धोने मते सामान्य जेवी कोई वस्तु ज नथी, सामान्य अवस्तु छे, कल्पना छे. ओटले निर्विकल्पक ओटले निर्विचार अने सिवकल्पक ओटले सिवचार ओ ज अर्थ छे. अने आ ज अर्थ ध्यानदशानी बे प्रकारनी प्रज्ञाओ अने व्युत्थानदशाना बे प्रकारना बोध ओ बंने कोटिओमां अेकसरखो ज रहे छे.

बौद्ध परम्परामां पण जैन परम्परानी जेम अेक ज तत्त्वने (= चित्तने = आत्माने) ज्ञान पण छे अने दर्शन पण छे; वळी ज्ञानने पोताने ज थतुं पोतानुं संवेदन (स्वसंवेदन) छे. सर्व ज्ञानो स्वसंविदित ज छे. परंतु बौद्ध परम्परामां बाह्यार्थनुं ग्रहण ज्ञान अने स्वसंवेदन दर्शन ओ रीतनो ज्ञान-दर्शननो भेद करवामां आव्यो नथी.

आम अन्य दर्शनोमांथी आपणने पर्याप्त सामग्री मळे छे, जे आपणने जैन परम्परामां ज्ञान-दर्शनना भेद अंगे जे मतभेद छे, तेनो उकेल शोधवामां सहाय करी शके.

> C/o. २३, वाल्केश्वर सोसायटी, भुदरपुरा, आंबावाडी, अमदावाद-१५

## मोब्बिक अर्ते लिब्बित परम्पराओ सन्दर्भे बोले बांधतावृती कथाओ

हसु याज्ञिक

जैन कथा-साहित्यनां मध्यकालीन गुजराती साहित्यक्षेत्रे महत्त्वनां बे योगदान छे. पहेलूं तो अे के आने कारणे अेक बोलाती भाषानुं लिखित साहित्यकृतिना माध्यम तरीकेनुं स्वरूप घडायुं, स्वीकारायुं अने सुप्रतिष्ठित अने स्थिर थयुं. बीजुं आवुं ज महत्त्वनुं योगदान ओ के आना कारणे ज संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंशादि भाषाओमां जे महत्त्वनी रसप्रद कथाओ हती ते मध्यकालीन गुजराती भाषामां आवी ते साथे ज आ प्रवाहमां समकालीन ओवी मखपरम्परानी कथाओनुं पण लिखित रूप बंधायुं. अहीं विशेष नोंधपात्र अने कथासाहित्यना अभ्यासीओ खास ध्यानमां राखवा जेवी वात ओ छे के, ज्यारे कोई पण मख-परम्परानी कथानं लिखित रूपमां दस्तावेजीकरण थाय छे त्यारे अेनं लोकविद्या-Folklore मांथी प्रशिष्टमां स्थानान्तर-रूपान्तर थाय छे, अनुं चंचळ अने फरतुं-तरतुं Floating अवुं रूप निश्चित शब्दो धरावता पाठ Text वाळुं बने छे, पात्र-स्थळ-घटना सुनिश्चित अने स्थिर बने छे. आम छतां, आवी कथाओ, मौखिक परम्परामां तो सातत्यथी. केटलांक रूपान्तरो-परिवर्तनो साथे पण पोतानुं अस्तित्व टकावी राखे छे. आधृनिक काळे दस्तावेजी रूप पामेली कोई पण लोककथानां कथानकने, अनां कोइ रूपान्तरने कोई संस्कृत, प्राकृत, पालि भाषाना कथाग्रन्थमां जोइओ छीओ, त्यारे तारवीओ छीओ के अमुक आजनी कण्ठपरम्परानी लोककथानां कुळमूळ संस्कृत के प्राकृतमां छे ! आवं कहीओ. मानी-मनावीओ त्यारे पण खास लक्षमां राखवा जेवी बाबत ओ छे के आवो संस्कृत-प्राकृत-पालि कथाग्रन्थ कंइ अे कथानो मूळ स्रोत Origin नथी, केमके, अ ग्रन्थमां पण आवी कथा, अन्ते तो ते समयनी कण्ठपरम्परामांथी ज लेवामां आवी होय छे. दृष्टान्त आपीने स्पष्ट करीओ तो आधुनिक काळनी कण्ठपरम्परामांथी लिखित दस्तावेजी रूप पामेली ओढा जाम अने होथल पदमणीनी कथामां मुळ आपणे 'ऋग्वेद' दशम मण्डळमां संवादसुकरूपे जळवायेली पुरुरवा-उर्वशीनी प्रेमकथामां जोइओ छीओ, ते पण कंइ आ कथानो

आदिस्रोत नथी. वेदमां पण ते कथा तो ते समयनी कण्ठपरम्परामांथी आवी छे. अने वेदनी रचनाकाळे पण कण्ठप्रवाहमां जे कथा हती ते पण भारत-युरोपीय कुळनी अप्सरा अने मानव वच्चेनां प्रेम अने शरती लग्ननी कोइ मूळ कथानां रूपान्तरे अस्तित्व धरावती प्राचीनतम कथा हती. अेनुं मूळ कथा-माळखुं आर्ने अने स्टीथ थोम्सनना Story-type Index मां छे. आ कथानां विविध रूपान्तरो अने संक्रमणनी सवीगत चर्चा टोनी-पेन्झरकृत कथासिरत्सागरना अंग्रेजी भाषान्तरमां छे. तात्पर्य ओटलूं ज के (१) जे कथानां मूळ प्रमाणे संस्कृत-प्राकृतादि भाषाओना कोई ग्रन्थमां होवानुं जणावीओ छीओ ते पण कंइ सम्बन्धित कथानुं उद्भव-मूळ, आदि स्रोत, origin नथी, केमके ग्रन्थमां पण ते कथा तत्कालीन कण्ठप्रवाहमांथी ज लेवामां आवी होय छे अने (२) आवी रीते पण कण्ठप्रवाहनी कोइ कथा लिखित दस्तावेजी रूप पामी 'नियतशाब्दी' अेटले के जेनो पाठ - Text - निश्चित छे अेवी बने छे. Lore रूपे जे तरतं Floating अने परिवर्तनशील ओ चंचळ छे,अनुनेय Flexible छे ते निश्चित - Fixed अने स्थिर - static बने छे, ओ पछी पण आवी कथा अने ओना विविध रूपान्तरो कण्ठ द्वारा कहेवाती लोककथा तरीकेनं पोतानं अस्तित्व टकावी राखे छे तथा प्रदेश अने भाषाभेदे तेनां विविध रूपान्तरो जोवा मळे छे. प्रेमकथा अने चातुर्यकथा अवा बे मुख्य प्रकारोमां प्राचीनतम मुळनी कथाओ छेक वीसमी सदीना अन्त सुधीनी कण्ठ परम्परामां अस्तित्व धरावती जोवा मळे छे. अहीं, चातुर्यकथानो ज अेक विशेष प्रकार 'बोले बांधनार'नां कथानको विशे चर्चा करवानो उपक्रम हे

'बोले बांधवुं' अेटले बोलनारना शब्दने पकडी लई, अनुकूळ होय अेवा भळता अर्थने अनुसरवुं. आम थतां बोलनार आपित्तमां मुकाय ने सामी व्यक्तिनी गुनो कर्यानी फरियाद सामे निर्दोष पुरवार थाय अने छूटी जाय, सजा न पामे. आवा बोले बांधनारमां पण मुख्य बे प्रकार छे: अेमां पहेलो प्रकार अेवो छे के बोलने वळगनारनो पोतानो हेतु कंई सामी व्यक्तिने छेतरीने अंगत स्वार्थ सिद्ध करवानो होतो नथी. क्यारेक नियति के परिस्थितिवश अथवा तो बाघाईने कारणे बोलनारनुं अहित थतुं होय छे – पालिनी 'ग्रामीण चण्ड' अने अेनां रूपान्तरोमां अे जोवा मळे छे. बीजो प्रकार अेवो छे जेमां बोलथी बांधी

लईने सामी व्यक्तिने खाडामां उतारनारनो हेतु कां तो केवळ टीखळ करवानो, मश्करीमजाक करवानो होय छे अथवा तो कोइने चालाकीथी धूती लई अंगत स्वार्थ सिद्ध करवानो होय छे – कण्ठप्रवाहनी प्रो. डॉ. शान्तिभाई आचार्ये आपेली 'टणक'नी कथा तथा प्राकृतमां मळती वचनसार अने चिपिटनासनी कथामां ओ जोवा मळे छे.

उक्त कथाओना सन्दर्भ अने सार आ प्रमाणे छे:

पालि भाषाना 'जातककथा'ना त्रीजा खण्डना संकल्प वर्गमां २५७मी 'गामणीचण्ड'नी कथा छे. भगवान बुद्धना वाराणसीना राजा आदासमुख तरीकेना पूर्वभव साथे आ कथा सांकळवामां आवी छे. राजना कारभारथी निवृत्त थयेला गामणीचण्ड अेटले के मुखीओ पोताना गाममां जाते खेतीकाम संभाळ्युं. मित्र पासेथी ओ बळद लइ आव्यो. काम पूरुं थतां उधार मागेला बळदने सोंपवा गयो, त्यारे मित्र जमतो होवाथी बळदने खीले बांधी जतो रह्यो. राते बळदनी चोरी थतां मित्र गामणीचण्डना गळे पड्यो: 'मारो बळद मने पाछो आप. तुं मने सोंपी गयो नथी.' गामणीचण्डे गेरवाजबी मागणी न स्वीकारी अथी मित्रे ते समयना रिवाज प्रमाणे गामणीचण्डना हाथमां ठीकरुं पकडाव्युं अने न्याय माटे राजद्वारे लई गयो.

वाराणसी जतां मार्गमां ते अक गाममां आव्यो अने त्यां रहेता मित्रने मळवा गयो. मित्रनी पत्नीओ जमीने जवानो आग्रह कर्यों अने अनाज काढवा कोठीओ चडतां नीचे पडी ने गर्भपात थयो. घरे आवेला मित्रे आनी जाण थतां गर्भपातनी नुकशानी मागी अने ते पण फरियादी तरीके जोडायो. वच्चे पाणीनो धोध आवतां बे खोटी फरियादथी त्रासेलो गामणीचंड आपघात करवा पहाडी रस्ता परथी धोधमां पड्यो परंतु धोधना बदले कांठे कपडां धोता वृद्ध वणकर पर पड्यो अने वणकर मरी जतां ओनो पुत्र पण त्रीजा फरियादी तरीके जोडायो.

रस्तामां पोताना भागता घोडानी पाछळ दोडी अेने पकडवा मथतो सवार मळ्यो. अेणे भागता घोडाने धोको मारी अटकाववा कह्युं. अेम करवा जतां घोडो लंगडो थयो ने चोथा फरियादी तरीके घोडावाळो जोडायो.

वाराणसी जतां रस्तामां पाण्डुरोगी शेठ, जेनी धीखती कमाणी बंध

पडी छे एवी वेश्या, पियरमां के सासरामां क्यांय गमतुं नथी ओवी नववधू, दुबळो होय त्यारे भोणमांथी नीकळतां मुश्केली पडे अने जमीने पुष्ट थयो होय तो पण सहेलाइथी प्रवेशी शके ओवो नाग, मात्र एक ज वृक्ष नीचेनुं खड चरवानुं भावतुं हतुं ओवुं हरण, लोकोओ जेनुं पूजन करवानुं छोडी दीधुं ओवा वनदेवता, स्मृतिभ्रंशनो रोग अचानक थइ आवेलो ओवो छात्र वगेरे मळ्या अने ओ सहुओ 'आदासमुख जेवा बुद्धिशाळी अने न्यायी राजाने मळवा जाव छो त्यारे अमारां पण दुःखनां कारण-वारण जाणता आवजो' ओम गामणीचण्डने जणाळ्युं.

अन्ते गामणीचण्ड वाराणसी पहोंच्यो. बालवयनो परंतु चतुर अने बुद्धिशाळी राजा आदासमुख पोताना जूना मुखीने ओळखी गयो. फरियाद सांभळी न्याय तोळवा जणाव्युं: १. मुखीओ हाथोहाथ उधार मागेला बळदने सोंप्यो अथी ओना हाथ कापी लेवा, परंतु मालिके बळद ओनां स्थाने बंधातो जोई शकातो होवा छतां ओनी आंखे न जोयो ओथी आंखो फोडी नाखवी. २. गर्भपातनो भोग बनेली पोतानी पत्नीने फरियादीओ गामणीचण्डने सोंपी देवी अने तेने गर्भवती बनावीने मूळ मालिकने सोंपवी. ३. फरियादीओ बाप गुमाव्यो छे तेथी गामणीचण्डे वृद्ध मृतकनी पत्नी साथे लग्न करवा जेथी युवान वणकरने मागणी प्रमाणे बाप मळे. ४. घोडावाळाने लंगडाने बदले साजो घोडो राज अपावशे परंतु गमे तेम करीने घोडाने रोकवानुं कहेनार फरियादीनी जीभ कापी लेवी – चारे फरियादीओओ पोतानी फरियाद पाछी खेंची लीधी अने दण्डनी रकम गामणीचण्डने आपवामां आवी.

मुखी, गणिका, ग्रामवधू, नाग, हरण, वनदेवता, छात्र वगेरेनां दुःखदर्दनां कारण-वारण आपतां राजाओ जणाव्युं : १. धर्मानुसार न्याय करवानुं छोडतां मुखी पाण्डुरोगी बन्यो छे. २. जेनुं धन ले ओनी सेवा करवानुं मूकीने मनगमतां होय ओमने ज सुखसेवा आपवाने कारणे गणिका पासे ग्राहको जता नथी. ३. सासरा अने पियरनां गामनी वच्चे नववधूनो पूर्वप्रेमी वसे छे ओथी क्यांय गोठतुं नथी. ४. भोणमां धन छे तेने साचववानी पळोजण-चीवटने कारणे नीकळतां क्षीणकाय अवस्थामां मुश्केली पडे छे. ५. जे वृक्षनुं घास चरवुं गमे छे तेना पर मधपूडो छे. ६. वनदेवता रक्षक मटी जतां पूजाता बंध थया. ७.

समयभान वगरनो कूकडो बाजुमां होवाथी गमे त्यारे बोले छे ने छात्र जागी जतां ऊंघ पूरी थती नथी, तेथी स्मृतिभ्रंशनो भोग बन्यो छे.

जातकनी आ कथामां १. पनोतीकथा अने २. विधातानी शोधमां (जेमां शीतळाकथा, शामळकृत 'रूपावती'नी विक्रमकथा) अम बे कथानकोनुं संयोजन थयुं छे. अने जेनुं चित्त स्वच्छ अरीसा जेवुं होय अना चित्तमां साचुं शुं ने खोटुं शुं, अनुं प्रतिबिंब साहजिक रूपे ज उपसे छे, अवा राजाना न्यायपूर्ण चातुर्यने आ कथामां आलेखवानो हेतु छे. आथी, बाल्यकाळमां पण अनामां केवा–केटलां न्यायबुद्धि–चातुर्य हतां, ते दर्शावती कथाओ पण, प्रस्तुत कथाना आरम्भमां छे. प्रचलित लोककथाओनो औचित्य अने सूझभर्यो संमिश्रित विनियोग अहीं जोवा मळे छे.

आ ज कथा प्राकृत भाषाना 'उपदेशपद'मां वैनयिकी बुद्धिनां गोण नामना द्वारमां निर्भागीनी कथामां मळे छे. (पूर्ण वीगत-सन्दर्भ माटे जुओ: आनन्द-हेम-ग्रन्थमाला पुष्प: १८, प्रा. उपदेशपद महाग्रन्थनो गूर्जर अनुवाद, अनुवादक-सम्पादक आ. श्रीहेमसागरसूरि, ई. १९७२, पृ. १२२,१२३) अेमां मळती कथा प्रमाणे निर्भागीओ मित्र पासेथी बळद मागी खेती करी बळद पाछो लावी खीले बांधी गयो. बळद चोरायो. मित्र फरियादी बनी निर्भागीने राजद्वारे ढसडी गयो. रस्तामां घोडावाळी घटना बनी, आपघात करवा जतां नटोनो मुखी मर्यो. मन्त्रीओ न्याय तोळतां आगळनी कथामां छे तेम फरियादीना नेत्र फोडवा अने घोडावाळानी जीभ कापवा जणाळ्युं. अने नटना मुखीना मोतने बदले कोइ नटे पण आपघात करवा गळे दोरी नाखी निर्भागी पर पडवुं, ओवो चुकादो आप्यो.

आ ज कथा गुजरात प्रदेशना भालकांठाना प्रदेशमां लोककथारूपे कण्ठप्रवाहमां वीसमी सदीना अन्तभागमां पण जोवा मळे छे जेनुं लिखितरूप श्रीजोरावरसिंह जादवे 'साडा त्रण दि'नी पनोती'नी कथामां आप्युं छे. (वीगत माटे जुओ: जोरावरसिंह जादवनी श्रेष्ठ लोककथाओ, सं. डॉ. हसु याज्ञिक, गूर्जर ग्रन्थ कार्यालय, अमदावाद, ई. २००४, पृ. ६ (प्रस्तावना) तथा पृ. ८८ थी ९५) ओमां आलेखायेली विगत प्रमाणे ओक जुगारीने जोशीओ भारे पनोतीनी असरवाळा साडा त्रण दिवस बहार न नीकळवा अने कोई प्रवृत्ति

न करवा कह्युं. परंतु जुगारनो शोखीन पठाण साथे जुगार रम्यो ने कशुं ज न रहेता उधारमां दाव लगाव्यो अने हारे तो पोताना शरीरनुं सवाशेर मांस आपवानी शरत कबूल करी. जुगारी हार्यों ने सवाशेर मांस आपवा तैयार न थतां पठाण धंधुकानी दरबारी कोर्टमां लई गयो. रस्तामां तरस लागतां पीवानुं पाणी मागी खाटलामां बेठो ने अेना भारथी खाटलामां ढबूरेलुं सवा महीनानुं छोकर मरी गयुं. आथी छोकरानी मा पण फरियादमां जोडाइ. आगळ जता घोडावाळी अने पडतुं मूकवा जता वृद्धना आकस्मिक मोतनी घटना घटी. अने ते बे पण फरियादमां जोडाया. अन्ते साडा त्रण दिवसे, धोळकानी कोर्टमां पहोंच्या त्यारे, पनोती उतरी जतां जुगारीना पासा सवळा पड्या ने प्रधाने न्याय आप्यो : १. जुगारी सवाशेर मांस आपे ने पठाण तलवारथी कापी ले परंतु अ रीते शरीरमांथी काढेलूं-कापेलूं मांस तलभार पण वधवुं-घटवुं न जोइओ. २. मृत बाळकनी माताने कहेवायुं के अणे छोकरुं पाछुं मेळववा जुगारी साथे रहेवुं अने गर्भाधान करावी गुमावेलुं सन्तान पाछुं मेळववुं. ३. घोडावाळाओ जीभथी घोड़ं रोकवा कहेलूं अथी फरियाद करनारनी गुनेगार अवी जीभ कापवी अने घोडाने अपंग बनवानो गुनो करनार जुगारीनो हाथ कापवो. ४. मृत वृद्ध पुरुष (बाबासाहेब) पाछा मेळववा माटे दावेदार बधाओ वाराफरती सातमे माळथी जुगारीनी जेम कृदी पडवूं, ओम करतां जे बचे ते बाबासाहेब: चारे ये फरियाद पाछी खेंची लीधी अने दण्ड भरी दीधो.

अहीं जोई शकाशे के 'जातककथा' तथा 'उपदेशपद'मां जे कथा छे ते ज वीसमी सदीनी भालकांठानी कण्ठपरम्परामां छे. पालि भाषानी जातककथामां मूळभूत तो पनोतीनी ज लोककथा लिखितरूपमां विशेषरूप पामी छे. नसीब वांका होय छे त्यारे तो भोंमांथी पण भाला नीकळे छे, अेनुं ज आ दृष्टान्त छे. अेटले ज कदाच 'उपदेश-पद'ना विवृत्तिकारे आ दृष्टान्तकथाना पात्रने 'निर्भागी' ज कह्यो छे- अभागियानी ज आ कथा छे. करवा जाय छे अे कोइ कहे अेने अनुसरीने सवळुं, पण भाग्यवश पडे बधुं ज अवळुं ! आवुं थतां निर्दोषने दोषित ठरवुं पडे छे, परंतु, कथानो उत्तरार्ध अेने न्याय अपावे छे, खोटी फरियाद करनारने पाठ भणावे छे. आथी, पनोतीने कारणे के बदनसीबने कारणे जेने अकारण गुनेगार बनवुं पडे छे तेने राजा के मन्त्री, चातुर्यथी न्याय

मार्च २०१० ६७

अपावे छे. आ कारणे ज तत्त्वत: बे भिन्न अने स्वतन्त्र अेवां कथानको संकळातां कथानुं ओक ओवुं रूप बंधाय छे, जे ओनी पूर्णकथा तरीकेनी अतूट अवी परम्परा ऊभी करे छे. अहीं विशेष नोंधपात्र अे छे के पालि अने प्राकृतमां पण जेनुं अस्तित्व छे ओवी प्राचीनमूळनी कथा गुजरातना गोहिलवाडनी कण्ठपरम्परामां मळे हो. बोले बांधनारनी जे वचनसार-चिपिटनासनी कथा हो तेनो पण प्रादेशिक स्रोत धंधूका ज छे. उत्तरार्धमां ते कथाओ जोईओ. ओमां मुख्य पात्र छे ते पनोतीग्रस्त के अभागिया जेवुं सालस-निर्दोष नथी परंतु कां तो 'टणक' अथवा 'धृर्त' छे. अ अंगत हेत्थी, स्वार्थथी, सामी व्यक्तिने बोलथी बांधीने विवश बनावे हे.

केवळ टीखळ-मजाक माटे ज बोलनारना शब्दोनो पोताने अनुकूळ अेवो अर्थ करवानी शब्ददळनी युक्ति लंका-काण्डनी प्राकृतभाषामां मळती कथामां मळे छे. नेमिचन्द्र गणिओ ई. १०७३ थी १०८३ना गाळामां प्राकृतग्रन्थ 'आख्यानक-मणि-कोश'नी रचना करी तेना पर ई. ११३४ मां आम्रदेवसुरिओ धोळकामां वृत्ती रची तेमां आ कथा मळे छे. (विशेष वीगत-सन्दर्भ माटे जुओ 'आख्यानक-मणि-कोश' आख्यानक १०६, पृ. २८५-२८६ अथवा 'लोककथानां मूळ अने कुळ' डॉ. हरिवल्लभ चू. भायाणी, पार्श्व प्रकाशन, अमदावाद : १९९० प्. १६५ थी १६७) अेनो कथासार आ प्रमाणे छे:

पत्नी साथे अणबनाव थतां ओक युवान परदेश जवा नीकळ्यो. रस्तामां महियारीओ मळी ओणे वाट खुटाडवा, रसना रेला चाले ओवी वात करवा कह्यं. आथी हारबंध, माथे दहीं भरेली मटकीओ लइने चालती महियारीओ आडे पोतानो पग नाख्यो. तेरेय महियारीओ गोथु खाई गई अने माथे मुकेली मट्कीओनां दहींना रेला चाल्या. परिणामे लांबो झघडो थयो, प्रवास पूरो थतां गाममां पहोंच्यां त्यारे युवाने कह्यं : 'जुओ, झघडो करीने अने रसना रेला चाले अेवी वात करीने में तमारा कहेवा प्रमाणे वाट खटाडी.' आम कही ते छटकी गयो अने वेश्यावासमां रोकायो.

राते अंक घरडी वेश्याओ रामायणनी लंकाकाण्डनी वात कहेवा जणाव्यं. युवाने पूछ्यं : 'लंकाकाण्डनी वात कहं के ते प्रत्यक्ष बतावं ?' डोशी बोली: 'प्रत्यक्ष बताव.' आथी युवाने, 'जो हुं तने हुनुमाने मुक्को मारीने रावणना मुगटनां मोती केवी रीते खेरवेलां ते बतावुं' अम कहीने बूढीना मोढे मुक्को मारी अना दांत पाडी नाख्या अने 'लंकाकाण्ड प्रत्यक्ष बतावुं' कही दीवानी झाळे डोशीनुं घर सळगाळ्युं.

महियारणो अने डोशीओ राजाने युवान विरुद्ध फरियाद करतां युवाने बचाव कर्यो : 'में तो एमणे जेम कहेलुं तेम कर्युं.' आ कथाना सन्दर्भमां डो. भायाणीओ नोंध्युं छे : 'आ वार्ता कोइ तत्कालीन लोकप्रचलित कथामांथी आम्रदेवसूरिओ लीधी होवानुं जणाय छे.' (पृ. १६६) डो. भायाणीनी आ सम्भावना, आ ज प्रादेशिक क्षेत्रमांथी डो. शान्तिभाई आचार्ये 'टणक'नी जे वार्ताओ ध्वनिमुद्रित करी तेथी पृष्ट थाय छे. आम्रदेवसूरि कथाना आलेखनमां पण केटलीक चूक करे छे अने वार्तामां रहेली कथायुक्तिनी चोट बराबर उपसती नथी. ते दर्शावीने पण डो. भायाणी 'कथामां खूटती के नबळी कडी कथाकारनी पराश्रितता व्यक्त करे छे.' (पृ. १६६) ओवो अभिप्राय आपे छे, ओटले के लखनारे सांभळेली ओवी, कण्ठप्रवाहनी रचनानो अहीं आधार लीधो छे.

बोले बांधीने, अन्यना शब्दोनो पोताना स्वार्थ माटे भळतो अर्थ धूर्त-कथामां जोवा मळे छे. ११मी सदीमां रचायेला वर्धमानसूरिकृत प्राकृतभाषाना 'मनोरमाकथा'मां (श्रीरूपेन्द्रकुमार पगारियाना सम्पादनमां अल.डी. ईन्स्टिट्यूट द्वारा ई. १९८७मां प्रकाशित) वचनसार अने चिपिटनास नामना बे दुष्ट अने कूर प्रकृति धरावता धूर्तोनी कथा मळे छे. (पृ. २५९-२६२). ओमां बोले बांधनारनो हेतु मात्र टीखळनो नथी परंतु अन्यने धूतवानो छे. ओमां मळती कथायुक्ति गई सदीमां पण प्रचलित अने लिखितरूपमां दस्तावेजीकरण पामेली लोककथामां मळे छे. प्राकृतमां जे कथायुक्ति छे ते आ प्रमाणे छे: (सन्दर्भ-विशेष वीगत माटे 'लोककथानां मूळ अने कुळ', पृ. ८० थी ८३)

धूर्त वचनसारे, ठंडीमां जेनुं चींथरुं पण पासे राखवाथी टाढ न वाय अवो चमत्कारी धाबळो अेक वेपारीने पांचसो सोनामहोरमां वेच्यो अने नगर छोडीने जतां रस्तामां बकरो खरीद्यो. सामेथी अेक बापुने आवतां जोइ बकरानी पाछळ ४९ सोनामहोरनो ढगलो करी, पचाशमी सोनामहोर बकरानी पूंठे लगाडी बकरा पर चडी कान आमळवा लाग्यो. बापुओ नजीक आवी बकरा पर त्रास

गुजारवानं कारण पूछतां वचनसार बोल्यो : 'बकरो रोज पचाश सोनामहोर हगे छे, आज अक ओछी हग्यो !' बापुअे पुंठ पर चोटेली जोई वचनसारने आपी अने लोभ-लालचवश हजारमां बकरो खरीद्यो. बीजे दिवसे सोनामहोरने बदले मात्र लींडी मळता बाप वचनसार पासे गया तो वचनसारे कह्यं : 'बकरानी पूंठे आ चिपिटनासना काननो मेल लगाडो तो ज बकरो पचाश सोनामहोर हगे!' लालचु बापुओ हजार सोनामहोर आपी चीबाना काननो मेल पण खरीद्यो. अमां छेतराया छे ओनो अनुभव करी धृंवाफुंवा थता बापुओ वचनसारने मारवा लीधो त्यारे एणे फरी युक्ति करीने 'बूढीने मारो तो जवान थाय' ओवो चमत्कारी लालियो धोको पधराव्यो. बापुअ घरडां ठकराणांने जुवान करवा धोकाव्यां ने ठकराणानां हाडकां भांग्यां ने धृतारा वचनसारने पकडवा गया ने कोथळामां पूरी डुबाडवा गया. परंतु हरणुं जोतां बापुनी डाढ डळ्की ते कोथळो मुकी बाप पाछळ दोड्या. आवी चडेला भरवाडे वचनसारने मुक्त कर्यो तो वचनसार बोल्यो: 'मारे परणवुं नथी, तोय मारो बाप मने परणाववा मागे छे.' भरवाड भोळवायो, पोतानो माल धृताराने सोंपी कोथळे पूरायो, धृतारो भरवाडनो माल लई आगळ नीकळी गयो. हरण पाछळ गयेला बापु पाछा आव्या ने कोथळाने नदीमां डुबाडी आगळ चाल्या तो अमने माल चारतो वचनसार मळ्यो. अेणे कह्यं: 'नदीनो यक्ष प्रसन्न थयो ने मने माल आप्यो.' लालच् बाप् जाते कोथळे पुराया अने डूबी मर्या.

प्राकृतस्रोतमां लिखित दस्तावेजीकरण पामी चूकेली दशमी-अगियारमी सदीनी आ कथाओ अनुगामी कण्ठपरम्पराओमां पण छेक वीसमी सदीना उत्तरार्धमां पोतानुं अस्तित्व टकावी राखे छे. लोकिवद्याविद्-भाषाशास्त्री प्रो. डाॅ. शान्तिभाई आचार्ये कच्छ-गुजरात-सौराष्ट्रनी विविध बोलीओ पर ई. १९६५ थी ई. १९८५ सुधी सर्वेक्षण करीने काम कर्युं अने विविध कथकोनी बोलीमां कहेवायेली लोककथाओने विद्यापीठना सामियकमां, डाॅ. भायाणी सम्पादित 'वाग्-विमर्श'मां अने 'सीदी-कच्छी वार्ताओ', 'हेंडो वात मांडीओ' (ई. १९९०) वगेरे पुस्तकोमां कण्ठप्रवाहनी कथाओ आपी. ताजेतरमां ज गुजराती साहित्य परिषद द्वारा तेमनो 'अमे बोलीओ छीओ' (इ. २००९) नामनो बोली विषयक शास्त्रीय ग्रन्थ प्रगट थयो छे तेमां पांत्रीशेक जेटली कण्ठ-

परम्परानी लोककथाओ छे. ओमांथी गोहिलवाडी बोली बोटाद विस्तारनी 'टणक-१', 'टणक-२', चोधरी बोलीनी 'भरवाडो' वगेरेमां उपर्युक्त प्राकृतमूळनी ज लोककथाओनां स्थानीय रूपान्तरो मळे छे.

टणक-१नी कथानां डोशीनो दीकरो 'कान आमळीने पण रडता छोकराने सरखो बेसाड' कहेती माताना बोल पकडी कान आमळी ले छे, 'जोर दइ वांसो कर' कहेता तळावकांठे स्नान करता डोसाने जोर करी तळावमां नाखी दे छे, भागती भेंशने गमेतेम करीने रोकवानुं कहेता रबारीनी भेंशने गेडीना फटके मारी नाखे छे. (पूर्ववर्ती कथाओमां घोडो छे तेनुं आ स्थानीय रूपान्तर छे), रसना रेला चाले अेवी वार्ता कहेवानुं जणावती भरवाडणोनां मटकां फोडे छे. भोग बनेला बधां टणक विरुद्धनी फरियादमां जोडाय छे. पटेलना घरे घोडी लईने रातवासो करतां लादमां रूपिया छुपावी हजार रुपियामां घोडुं फटकारी धूती ले छे. लग्न करवानी लालचे कोथळामां पुरातो भरवाड पण आ कथामां छे. अन्य जे कथाओना सन्दर्भ आप्या छे तेमां पण आ ज कुळ अने मूळनी कथा छे. बीजी अेक खास नोंधपात्र बाबत ओ छे के प्राकृत भाषामां वृत्ति रचनार ग्रन्थकारे गुजरातना गोहिलवाड स्पर्शी धोळकामांथी कण्ठप्रवाहनी लोककथाओने प्राकृतभाषामां बांधी छे ए ज भाषा-बोली-प्रदेशक्षेत्रमांथी वीसमी सदीना कण्ठप्रवाहना स्रोतमांथी आ कथाओ मळी अने लिखित दस्तावेजीकरण पामी छे.

आथी, स्पष्ट थशे के, १. संस्कृत-प्राकृत-पालि वगेरे भाषाओनां कथासाहित्यमां जे कथाओ मळे छे तेमां मोटा भागनी कथाओ उद्भव-विकासनी दृष्टिओ तो परम्परागत लोककथाओ छे, जेमां ओनो विनियोग करी लिखितरूप आपनार ग्रन्थकारोओ पोताना हेतु माटे जरूरी लागतां फेरफारो कर्यां. २. कहेवाती कथाओ लिखितरूपमां लोकविद्या Folklore वाणी माध्यमना Lore मांथी प्रशिष्ट-लिखितरूपना साहित्यमां कृतिरूप पामीने साहित्यमां लिखितस्वरूपे पण अनुग्रन्थोमां आवी अने लखनारना हेतुनी दृष्टिओ ओनां रूपान्तरो थतां रह्यां (पालिनी गामणीचण्डनी अने प्राकृतनी अभागियानी कथा) ३. कोइ कथानुं कण्ठप्रवाहमांथी लिखितप्रवाहमां स्थानान्तर थाय ते पछी पण कण्ठप्रवाहमां ते कथानुं स्थानगत-बोलीगत-समयगत रूपान्तर थतुं रहे छे अने

चमत्कारना तत्त्वने कारणे - Striking element थी पोतानं अस्तित्व टकावी राखे छे. धूर्तकथाओमां Striking element विशेष होय छे, कायम याद रही जाय अेवुं होय छे अने प्रेमकथाओमां स्थानीयरंग, संवेदन अने मर्मने स्पर्शवानी शक्ति विशेष होय छे तेथी लोककथाना ते प्रकारो सदीओ सुधी पोतानुं अस्तित्व टकावे छे. ४. कथायुक्ति Story-deviceथी जेना केन्द्रमां मुख्य अेक स्फोट होय ओवा टूंका, स्वयंसम्पूर्ण लघु कथानक जन्मे छे अने मूर्ख, धूर्त, टणक, अन्यकामी चारित्र्यशिथिल स्त्री अेवा कोई अेक पात्र साथे ज आवां स्वतन्त्र अनेक कथानको संकळाय छे, अनी शृंखला रचाय छे अने अमांथी ज शशधर, मूलदेव, घट-खर्पर, वचनसार-चिपिटनास जेवां धूर्तोनी कथाओ, कामकथाओ, मुग्ध(मूर्ख)कथाओनी शृंखलाओ रचाय छे. ५. आवां भिन्न भिन्न घटकोनी शृंखलाओथी ज अस्तित्वमां आवेलां कोइ अेक स्वतन्त्र कथानकनो पण विकास आवी बीजी घटनाशृंखलाथी थाय छे. 'बोले बांधनार'नुं कथानक पोतानी रीते सम्पूर्ण अने स्वयं पर्याप्त छे, परंतु ओमां राजा के मन्त्रीना चातुर्यनी घटनाओनी शृंखला उत्तरार्ध रूपे संकळाता नवा ज स्वतन्त्र कथानकनो विकास थयो. प्रश्नगर्भ कथाओथी 'वेताळपचीशी', प्राकृतनी 'चित्रकारदुहिता', ओना परथी ज आवेली 'ओरेबियन नाइट्स' जेवी कथाओ जन्मी. अेक मुख्य भूमिका कथाओ 'सूडा-बहोंतेरी' के फारसीनी, नवग्रहरंगी महेलमां वसती भिन्न भिन्न देशमां जन्मेली-राणीओ द्वारा कहेवाती, 'दास्ताने नुहमंझर' जेवी कथाओ जन्मी, अम बोले-बांधनारनुं संयोजन राजा के मंत्रीना चातुर्यनी साथे थयुं. आमांथी ज बोले-बांधनार जुदां-जुदां पात्रोने अना ज बोलेला बोलथी बांधीने नुकशानमां उतारे अने ओनो भोग बननार राजा के मन्त्रीने फरियाद करे अने राजा वा मन्त्री बुद्धिचातुर्यथी न्याय तोळे: अ प्रकारनो कथाविकास थयो. आम थवामां कण्ठप्रवाहने मुख्य योगदान लिखितप्रवाहनुं होइ शके. ६. आने आधारे अम कही शकाय के लिखित माटेनो मुख्य स्रोत कण्ठप्रवाह छे, परंतु हैतीयीक भूमिकाओ लिखितप्रवाह पण कण्ठप्रवाहने घडे छे. ६. लोकविद्या - Folk lore नुं उद्भव-मूळ लोकमां, शिष्टमां के बन्नेमां छे : अे सन्दर्भे लोकविद्याविज्ञान-Folk loristics मां मुख्य त्रण थियरी छे. अेक माने छे उद्भव-मूळ लोकमां छे, बीजी माने छे उद्भव-मूळ शिष्टमां छे, त्यां जे जन्मे ते पछी लोकभोग्य, स्पर्श्य, उपयोगी होय ते Lore रूपे वहेतुं थाय. त्रीजी थियरी परावर्तीय -

Reversal छे, जे प्रमाणे लोकमां जन्मे, शिष्टमां प्रवेशतां ओनां पर संस्कार थाय अने निश्चित रूपमां ढळे ने ओ पाछुं लोकमां जाय - Reverse थाय. सामान्य रीते थियरी-थियरी वच्चे भेद अने विरोध लागे, परंतु अक साची के प्रवर्तमान तो अन्य सर्वथा खोटी अने अमान्य अेवं मानवं-धारवं अभ्यास दृष्टिओ खोटा मार्गे दोरनारुं छे. विद्या Lore अने कला, अक संकुल-संमिश्र घटना छे. कोई अंक निश्चित परिस्थिति नहीं परंतु अनी पण विविधता उद्भव-विकासमां कारणरूप होय छे. आथी कला के अना अंक प्रकार तरीके साहित्यनी विविध थियरी, अेना वादो के मतो, सर्वथा सम्पूर्ण ने स्वीकार्य के सर्वथा अपूर्ण ने अस्वीकार्य न होइ शके. आ घटना, कण्ठ अने लिखितना सम्बन्ध परत्वे, बोली अने भाषा जेवी छे. बोली ज भाषाने घडे छे, बोलीनां नियमो, अनु व्याकरण बोलीने भाषारूपे सिद्ध करी आपे. परंतु द्वैतीयीक भूमिकाओ भाषा बोलीओने जन्मावे अने दृढ करे. जन्य होय अ जनक अने जनक होय ते जन्य बने : आवं अहीं शक्य छे. कण्ठ अने लिखित अेवा लोकसाहित्य अने साहित्य वच्चेनो सम्बन्ध आ प्रकारनो छे. कण्ठ अने लिखित वच्चेना सम्बन्धनो वस्तुनिष्ठ तटस्थ अभ्यास प्रमाणमां खूब ओछो छे. अने डॉ. भायाणी पछी तो ओ लगभग लुप्त छे. आ बे भिन्न छतां समर्थ अने समकक्ष ओवा प्रवाहो-प्रकारोना अभ्यास-संशोधन थाय तो ज 'तुश्य'नी नजीक पहोंची शकाय.

> १, पद्मावती बंग्लोझ, भाविन स्कूल सामे, थलतेज, अमदावाद-३८००५९

# अज्ञातकर्तृक प्राकृत-प्रश्तवार्श्र-पंचपवमेष्ठि-स्तव

प्रो. नलिनी बलवीर

नमस्कार महामन्त्र का प्रभाव तथा प्रचार जैन समाज में सर्वत्र हैं । जैन लोग इसे कण्ठस्थ करते हैं और सभी धार्मिक अवसरों पर ''नवकार'' को प्राकृत भाषा में ही सुनते हैं । यदि श्रद्धा के साथ इसका प्रयोग किया जाए तो सभी प्रकार के विघ्न नष्ट हो जाते हैं । यह भय से सुरक्षित रखता है । इसको प्राय: जैन गायत्री कहते हैं । इसे पढ़ने से जैसे द्वार अपने आप खुलते हैं । फरवरी १९९६ की बात है । एक प्रात:काल आबु पर्वत के जैन मन्दिर में प्रवेश के समय मेरा खाकी वर्दी के संरक्षक से सामना हुआ । प्रात:काल मन्दिर केवल जैनियों के लिए पूजार्थ खुला होता है । संरक्षक से हिन्दी में मेरा संक्षित्र वार्तालाप आरम्भ हुआ । मैंने बताया कि मैं दूर से आयी हूँ, मैं जैन धर्म के विषय पर शोध कर रही हूँ । मैं ने पं. माल्वणिया और प्रो. भायाणी के नाम का उल्लेख किया । उसने उत्तर दिया–यदि तुम जैन हो तो नवकारमन्त्र सुनाओ । तभी मैंने उसे मन्त्र कह सुनाया और उसने बड़े आडम्बरपूर्ण ढंग से हाथ उठाकर मुझे मन्दिर में प्रवेश करने दिया । र

नमस्कार महामन्त्र के ऊपर असंख्य ग्रन्थ लिखे गए हैं। स्तोत्र, रास,

१. पूर्व प्रकाशित निबन्ध का यह लेख संक्षिप्त रूपान्तर है। देखिए Nalini Balbir "Le Pañcanamaskāra en charades" Jaina-Itihāsa-Ratna. Festschrift für Gustav Roth zum 90. Geburtstag ed. by U. Hüsken, P. Kieffer-Pulz & A. Peters, Marburg, 2006 (Indica et Tibetica 47), pp. 9-31 स्वर्गीय डॉ. रोथ (१९१६–२००८) ने पंचनमस्कारमन्त्र के विषय पर एक प्रेरणात्मक लेख लिखा है: "Notes on the Paṃca-Namokkāra-Parama-Maṃgala in Jaina Literature", Adyar Library Bulletin. Mahāvīra Jayantī Volume 38, pp. 1-18, reprinted in G. Roth, Indian Studies, Selected Papers, Delhi Shri Satguru Publications, 1986, pp. 129-147

२. देखिए James Laidlaw, Riches and Renunciation. Religion, Economy, and Society among the Jains. Oxford, Clarendon Press, 1995, p. 136: "More than once when I was travelling ... in India I gained access to a closed Jain temple on the basis of little more than a clear recitation of the nokar mantra."

कथाएँ इत्यादि संस्कृत, प्राकृत, गुजराती, हिन्दी में उपलब्ध हैं। समस्त मन्त्र के पदों की संभाव्य संख्या, "हवइ"/"होइ" पाठ की चर्चा और उसके पद्माकार में चित्रित रूप पर वाद-विवाद प्रचलित हैं। प्रश्नगर्भ-पंचपरमेष्ठि-स्तव एक ऐसा ग्रन्थ है जो प्रश्नोत्तर के रूप में नमस्कार मन्त्र का महत्त्व प्रस्तुत करता है। इस में माहाराष्ट्री जैन प्राकृत के ६ पद्य हैं। उनमें से पहले पांच (छन्द-स्रग्धरा) अलग-अलग प्रश्नोत्तर प्रस्तुत करते हैं। अर्हत्-सिद्ध-आचार्य-उपाध्याय तथा साधु के नमस्कार मन्त्र का हरेक भाग ढूँढना इनका लक्ष्य है।

नमो अरिहन्ताणं, नमो सिद्धाणं, नमो आयरियाणं, नमो उवज्झायाणं, नमो लोए सळ्वसाहूणं ।

स्तव का अन्तिम पद्य (छन्द-शार्दूलविक्रीडित) फलश्रुति का द्योतक है। नमस्कार महामन्त्र की चूलिका पर (एसो पंचनमोक्कारो) स्तव में कुछ नहीं मिलता।

यह स्तव विनोदी और उपदेशात्मक रीति में मौलिक प्रकार से पंचनमस्कार मन्त्र के शब्दों और पदों को रेखाङ्कित करता है और साथ ही कुछ सिद्धान्त परिकल्पनाओं का प्रदर्शन करते हुए उसके महत्त्व का और उसकी मन्त्रप्रकृति का उल्लेख करता है। प्रश्नोत्तर खेल विनोद के लिए भाषा के खेल ही नहीं है। किसी नाम का अन्वेषण उनका लक्ष्य हो सकता है। प्रेम के सन्दर्भ में वे नाम प्रेमपात्र के हैं। धार्मिक सन्दर्भ में (उदाहरणत: विज्ञतिपत्रों में) वे गुरु के नाम, उनके मातापिता के नाम या उनके जन्मस्थान के नाम हो सकते हैं इस प्रकार पहेलियाँ आदरणीय व्यक्ति के प्रति भक्ति की अभिव्यक्ति करने की एक विधि हैं। पहेलियाँ आदरणीय व्यक्ति के प्रति भक्ति की

३. प्रेमिविषयक और धर्मिविषयक जैन प्रश्नोत्तरों के बारे में देखिए Nalini Balbir, "Théorie et pratique de la devinette en miliu jaina. I. Les Cent soixante et une devinettes de Jinavallabha. II. Devinettes en contexte", Bulletin d'Etudes Indiennes 20.2 (2002), pp. 83-243; "Grammatical riddles in Jain literature" in Jambū-jyoti (Muni Jambūvijaya Festschrift), ed. M. A. Dhaky & J. B. Shah, Ahmedabad, 2004, pp. 269-309; "Gurubhakti through word-puzzle in the Jain context" in Vāṇi-jyotiḥ 17-18 (Prajñāna-Mahodadhiḥ, Prof. Dr. Gopinath Mohapatra Felicitation Volume), Department of Sanskrit, Utkhal University, Bhubaneswar, 2003, pp. 181-203.

अभिव्यक्ति करने की एक विधि हैं। पहेलियाँ के दो पक्ष हैं। रूप की दृष्टि से विनोदजनक पर विषय की दृष्टि से गम्भीर।

इस स्तोत्र में कुछ प्रश्न और उत्तर जैन धर्म के सामान्य सिद्धान्तों व मूल्यों का उल्लेख करते हैं। उनमें पंचपरमेष्ठियों के नामों की निरुक्ति नहीं मिलती । कुछ और पंचनमस्कार के मन्त्र के मूल्य और ध्यान के फल को रेखाङ्कित करते हैं जैसे हेमचन्द्राचार्य के योगशास्त्र ८/८-९ में मिलता है।

इस स्तोत्र के अर्ह और ॐ के उत्तरों में पंचनमस्कार का सार मिलता है। उपाध्याय और नील वर्ण का सम्बन्ध स्तोत्र के चौथे पद्य में आता है। इस सम्बन्ध की उत्पत्ति अज्ञात होते हुए भी महामन्त्र की साधना में पाँच परमेष्ठियों और पाँच वर्णों के बीच में एक विशिष्ट सम्बन्ध विकसित हो गया है। मध्यकालीन पाण्डुलिपियों में इस प्रकार के चित्र मिलते हैं । आधुनिक जैनियों की दृष्टि में यह सम्बन्ध स्वाभाविक है । पूर्ण रूप में पांच भूत और शरीर के पांच अंगों में भी यह सम्बन्ध है।

| अर्हत    | सफ़ेद  | मस्तक का ऊपरी | पानी   |
|----------|--------|---------------|--------|
|          |        | भाग           |        |
| सिद्ध    | लाल    | मुँह          | आग     |
| आचार्य   | पीला   | हृदय          | पृथ्वी |
| उपाध्याय | नीला ' | नाभि          | वायु   |
| साधु     | काला   | पैर           | आकाश   |

४. इसके लिये देखिए महानिसीहसुत्त ३/९।

५. देखिए U. P. Shah, "Pañca-Parameṣṭhis" in Jaina-Rūpa-Maṇḍana (Jaina Iconography). New Delhi: Abhinav Publications, 1987, p. 44; British Library हस्तप्रत नं. Or. 2116C, पत्र १; और देखिए पंडितराज श्रीधुरन्धरिवजयजी गणिवर्य, मुनिवर्य जम्बूविजयजी, मुनिवर्य श्रीतत्त्वानन्दिवजयजी, नमस्कार स्वाध्याय संस्कृत विभाग, बम्बई, जैन साहित्य विकास मण्डल, १९६२, पृ. १६ के सामने तथा Victorious Ones. Jain Images of Perfection, ed. Ph. Granoff, Rubin Museum of Art, New York, 2009, p. 287, "P-34 The meaning of the Mantra Om Hrim".

६. देखिए पू. मुनिराज श्रीकुन्दकुन्दिवजयजी महाराज सा., नमस्कार चिन्तामणि, श्रीजिनदत्तसूरि मण्डल, दादावाड़ी, अजमेर, १९८०, पृ. १४४-१४५ (श्रीचिन्तामणि पार्श्वनाथ जैन

इस स्तोत्र के तीसरे पद्य के अनुसार "नमो आयरियाणं" के जाप से ''थम्भ'' हो सकता है। पानी या आग को स्तम्भ करना एक कार्य है जो मन्त्रों के जाप से ही होता है। जैसे योगशास्त्र में लिखा है।

> पीतं स्तम्भे ऽरुणं वश्ये क्षोभणे विद्रमप्रभम् । कृष्णं विद्वेषणें ध्यायेत् कर्मघाते शशिप्रभम् ॥योगशास्त्र ८/३१॥

इस स्तोत्र के अन्त में जो अष्टदल कमल आता है वह प्रश्नगर्भ-**पंचपरमेष्ट्रि-स्तव** के दोनों अर्थों को स्पष्ट करता है। अष्टदल कमल प्रश्नोत्तर का एक प्रकार है और साथ ही वह ध्यान का यन्त्र या मण्डल का साधारण रूप भी है। योगशास्त्र ८/३३-३४ के अनुसार पंचपरमेष्ठियों के नमस्कारमन्त्र को वही रूप देना चाहिए७।

#### हस्तप्रत

ऐसा लगता है कि **प्रश्नगर्भ-पंचपरमेष्ट्रि-स्तव** के हस्तप्रत कम हैं और इसीलिए ग्रन्थ का प्रसारण भी सीमित रहा है। New Catalogus Catalogorum में इसकी केवल दो प्रतियों का उल्लेख है। मैं ने इन दोनों उपलब्ध हस्तप्रतों का प्रयोग किया है।

पु॰ - यह हस्तप्रत Bhandarkar Oriental Research Institute पूणे का है । क्रमसंख्या ७४३ (अ)/१८९२-१८९५; पंचपाठ; पत्रसंख्या १; परिमाण २५ x १०'५: पंक्तियाँ १४. अक्षर ५५ । रचनासमय और लेखनसमय नहीं दिये हैं। लिपि स्पष्ट है। प्रश्नगर्भ-पंचपरमेष्टि-स्तव पृष्ठ की सीधी तरफ पर है। इसके मध्य में अष्टदल कमल का रेखाचित्र है। परिसरों में वृत्ति लिखी

श्वेताम्बर मन्दिर भूपतवाला, हरिद्वार, पृ. ११५); Acharya Sushil Kumar, Song of the Soul. An Introduction to the Namokar Mantra and the Science of Sound. New Jersey: Siddhachalam Publishers, 1987, p. 44

७. यह भी देखिए : डॉ. नेमिचन्द्र शास्त्री, मंगलमन्त्र णमोकार एक अनचिन्तन, दिल्ली, भारतीय ज्ञानपीठ, २००४ (१४ संस्करण) पु. ६३ और पू. मुनिराज श्रीकृन्दकृन्दविजयजी महाराज सा., नमस्कार चिन्तामणि, श्रीजिनदत्तसूरि मण्डल, दादावाडी, अजमेर, १९८०, पु. १४४ (श्रीचिन्तामणि पार्श्वनाथ जैन श्वेताम्बर मन्दिर भूपतवाला, हरिद्वार, १९९९, पु. ११५) ।

हुई है। हस्तप्रत-वर्णन के लिए देखिए H. R. Kapadia, Descriptive Catalogue of the Government Collections deposited at the Bhandarkar Oriental Research Institute, Volume XIX, Part I, Poona, 1957 पृ. ३५४-३५६।

ल° - यह हस्तप्रत लन्दन में India Office Library (British Library) का है। क्रमसंख्या I. O. San. 25727(E); पंचपाठ; पत्रसंख्या १; पिरमाण २५ x १०; पंक्तियाँ १४। रचनासमय और लेखनसमय नहीं दिये हैं। लिपि स्पष्ट है। सीधी तरफ के मध्य में अष्टदल कमल का रेखाचित्र है जिसमें पांचवे श्लोक की पहेलियों के उत्तर लिखे हैं। पिरसरों में वृत्ति लिखी है परन्तु वह थोड़ी-बहुत नष्ट हो गई है इसीलिए अपूर्ण है। हस्तप्रत-वर्णन के लिए देखिए Nalini Balbir, Kanubhai V. Sheth, Kalpana K. Sheth, C. B. Tripathi, Catalogue of the Jaina Manuscripts of the British Library, London: British Library & Institute of Jainology, 2006, नं. ९२०।

प्रश्नगर्भ-पंचपरमेष्ठि-स्तव के बाद इन दोनों हस्तप्रतों में एक दूसरा ग्रन्थ है। इन दोनों में ही इस ग्रन्थ का नाम वर्धमान-स्तोत्रम् समस्यामयम् दिया गया है। प्राकृत में लिखे इस ग्रन्थ में १२ श्लोक हैं और उसकी व्याख्या संस्कृत में है। प्रश्नोत्तर के स्थान पर यह स्तोत्र समस्यापूरण के रूप में आता है। दोनों हस्तप्रतों में इस दूसरे ग्रन्थकार एक जयचन्द्रसूरि है।

जयचन्द्रसूरिकृतम् (पू०) भद्यरक-प्रभु-श्रीजयचन्द्रसूरिपाद-प्रणीतम् इदं (ल०)

इसके विपरीत प्रश्नगर्भ-पंचपरमेष्ठि-स्तव की प्रशस्तियाँ कम स्पष्ट हैं। जयचन्द्रसूरि का नाम केवल पू० हस्तप्रत की वृत्ति के अन्त में आता है। यह सम्भव है कि जयचन्द्रसूरि इन दोनों स्तोत्रों के ग्रन्थकार हैं। पर यह जयचन्द्रसूरि कौन से हैं और उनका समय क्या है इस विषय पर कोई सूचना नहीं मिली है।

८. देखिए साराभाई नवाब, जैनस्तोत्रसंदोहस्य द्वितीयभागः।

# संस्कृत-वृत्ति-सहित प्राकृत मूल

<sup>९</sup>रेहाहि को तहिं ? <sup>२</sup>को विणयरस-जुओ ? <sup>३</sup>सम्मओ बेइ चक्कं । किंरूवं ? "मंतबीअं किमिह सिवकए ? "निक्किवो को ? "सुहं किं ?। **"पूयत्थं वा पयं किं ? 'भणह पडकए केरिसं किं निमित्तं ?।** 'किं सिद्धन्तस्स आई ? '°सयलसुहकरं किं पयं ? झायए तं ॥१॥ - णमो अरिहंताणं । - शृङ्खलाजाति त्रिर्गतश्च ।

वृत्ति - 'रेखाभिस्तिस्भिर् ण्ण इति प्राकृतत्वाद् विभक्तिलोप: । <sup>२</sup>नमतीति नमोऽच् [= हेमचन्द्र व्याकरण ४/१४९] इत्यनेनाऽच् विनातो नमो नंता भवति । ³सम्मदो हर्षो ब्रूते तस्य सम्बोधनं हे मोद ! अरा अस्य सन्तीति अरि चक्रं । ४मन्त्रबीजं अर्हं । अकारं विनापि हैं इत्यपि भवति । ५निष्कृतो हन्ता । <sup>६</sup>सुखं त्राणं <sup>७</sup>पूजार्थं नमः पदं । <sup>८</sup>पटस्य कारणं अर्हं योग्यं वदन्ति । <sup>९</sup>आगमस्याऽऽदिर् णमो अरिहंताणं इति ॥१॥

°िकंरूवं अङ्गविन्दं हवइ ? °दुहयरी का हरो आह सत्ता ? । <sup>३</sup>सेवित्ता कं व सिद्धा ? ४किमु भणिअ जिणो संपवज्जेइ दिक्खं ॥ 'अत्थीणं बेइ खुद्दो किम् ? 'भणइ ससी केरिसं कामिचित्तं ?। °अंतद्धाणं अणंतं किम् ? ′इह विजयए मंगलं किं वा( व ) बीअं ?॥२॥ - नमो सिद्धाणं ॥ - पंचकृत्वो गतिः ।

<sup>8</sup>भिणिय पू०। <sup>8</sup>अत ल०। <sup>2</sup>च वा के स्थान पर प०।

वृत्ति - 'आढ्यवृन्दं न मुष्णातीत्येवं शीलं न मोषि ध्राणं च तृप्तं भवति । दुक्खकरी न मा अलक्ष्मी । नञ्समानार्थो नशब्दोऽस्ति तेन समास: । उ: शिवस्तस्य सम्बोधनं हे उ ! प्राक्संधौ नमो इति । ³सिद्धानामाज्ञां पालयित्वा सिद्धा भवन्ति । 'नमो सिद्धाणं इति भणित्वा जिनो दीक्षां प्रतिपद्यते । 'क्षुद्र: कृपणो नेति भणति । धमाश्चन्द्रः प्राकृते सम्बोधने मो इति सह इना कामेन वर्त्तते यत् तत् सि क्लीबत्वाद्ध्रस्व: । "अंतद्धानमिति पदम् अन्तं विना द्धाणमिति । <sup>4</sup>द्वितीयं मंगलं नमो सिद्धाणमिति विजयते ॥२॥

१ **घ्राणं च तृप्तं भवति** ल० [हेमचन्द्र अभिधानचिन्तामणि ३/९० तृप्ति: सौहित्यम् आघ्राणम्: पाठान्तर आध्राण:] । २. अलक्ष्मी: पू० । ५ निति ल० ।

'पावाणं के ? 'जिणाणं किमु करिअ सुही कं मुणी ? 'माणमोहा । किंरुवाणाइ 'णंता ? 'विउलधणभरो वहुए केरिसाणं ? ॥ 'विज्जा विन्नाणभागी हवइ सुनिउणो केरिसो केसि ? किं वा थम्भेई नीरमाई पयमणहमणं ? झायए तं मणेणं ॥३॥

- नमो आयरिआणं ॥ -चतुःकृत्वो गतिः ।

वृत्ति - पावा ॥ 'पापा: पापवन्तस् तेषां न मोदा अहर्षा भवन्तीति योग: । 'जिनानामाज्ञामाचर्य पालियत्वा मुनि: सुखी भवित । 'समानदीर्घत्वेऽकारस्य पुनर्ग्रहणं मानमोहावनाद्यनन्तौ आद्यन्ताक्षरविज्ञतौ किंरूपौ णमो इति । 'विपुलधनभरो वर्द्धते । आयकृतानां लाभप्राप्तानां । रिं पित् गतौ [=हेमचन्द्र धातुपाठ ५/१४-१५] रि इति धातौ आयरितानां वा स एवार्थ: । 'विद्यादिभागी भवित । नमो नन्ता आचार्याणामिति । 'स्तभ्नाति नीराद्युपसर्गान् ''जलजलणाई सोलस पयत्थं थम्भन्तु आयरिया' इति वचनात् ॥३॥

'ग्रहण ल०। अनाद्यानंतौ पू०। 'रिं पिग् गतौ पू०। 'पयत्तं पू० किंतु पय ल०। 'किं वक्कालंकिइम्मी ? 'किमु विहुरवयं ? कें करित्ताण विन्नू ?। 'आयाणं किं अडळ्वं विवरीअम् ? 'इह को किं व पाढ(ढे)इ पुळ्वि ?॥ 'कोऽभावं बेइ ? 'को वा हवइ अहभरा केरिसाणं जणाणं ?। 'झाइज्जन्तं पयं कि हणइ दुहभरं नीलवण्णं तिसंझं ?॥४॥ – णमो उवज्झायाणं । –गतागतं द्विगतिश्च ।

'वाक्का ल॰ । 'विन्नू पू॰ परन्तु वन्तु ल॰ । 'पोढेइ पू॰ । द्विर्गतिश्च पू॰ ।

वृत्ति - <sup>१</sup>किं व० णम् इति वाक्यालंकृतौ [देखिए हेमचन्द्र व्याकरण ४/ २८३]। विधुरजनस्य भयभीतजनस्य वच उ इति। उपाध्यायाज्ञां कृत्वा विज्ञो भवति। आयाणं अपूर्वं न विद्यते पूर्वः प्रथमो वर्णो यत्र तदपूर्वं याणम् इति विपरीतं च तत् ''णंया'' इति भवति। 'अण्झावउ अध्यापकः उम् इति पूर्वमादौ छात्रान् पाठयति। 'अभाववाची न इति। (वृत्ति का पाठ अब से केवल पू० के आधार पर दिया गया है। ल० के बाएँ परिसर पर यह आगे चलता है पर पृष्ठ बिगडा हुआ है।) "मोचनं मोको भावाकर्त्रोर् घञ् [= हेमचन्द्र व्याकरण ५/३/१८] इति घञ् न मोको मुक्तिरित्यर्थः, वज्झायाणं हत्यानां हत्याकारीणां

जनानां <sup>4</sup>पापसमूहाजनारगयभा (?) उवज्झायाणम् इति पदं ॥४॥ **भ्यणां** पू॰ ।

'किं सुक्खं ? 'किं गुणहुं ? 'किमिह रसयरं ? 'कं हणंतीह वाहा ?। 'धन्नं किं बिंति लोआ किमिव ? 'पभणए वंजणं सीअलं किं ? ॥ 'निंदत्थं बेइ जीवं कमह जणगणो ? 'कं व देसं जिणंदा ॥ भासन्ते ? 'किं पयं जं अणवरयमहाझाणजुग्गं मुणीणं ॥५॥ – नमो लोए सळ्यसाहणं । -अष्टदलकमलं ।

ैमुक्खं पू॰, सुखं ल॰। 'व द० जिणंदा के स्थान पर ब द० जिणिंदा पू॰। भिहोझाण

पू॰। जुगं ल॰।

वृत्ति-किं सु॰ ॥ 'न ऋणं ऋकारस्याऽकारे तल्लोपे च सित न ऽणम् इति ऋणाभावः सौख्यं। 'मुनीनां नावौ (?) मौनं मुनित्वं श्रामण्यं गुणाढ्यं मौनं सर्वार्थसाधनम्। इति वचनान् ... गानावो वा लोणं लवणं रसतरं। 'हिरणं घ्निन्त व्याधास्। 'सणं धान्यविशेषः [देखिए हेमचन्द्र अभिधानचिन्तामणि ४/२४५]। 'व्यंजनं... शीतं ...वणं जलकाननं (?) वा। 'साणं श्वा इति निन्दार्थं जनो ब्रूते एष श्वा इति । 'कं वा देश ... जनगणो ब्रूते हूणां 'किं पदमुपिदशन्ति (?) यदनवरतं निरन्तरं ध्यानं योग्यं मुनीनां नमो लोए सव्वसाहूणमिति पदं ॥५॥

एवं जे परमेडिपंचगपयप्पन्हेसु ताइं जणा । जाणित्ता पइवासरं निअमणे धारंति झायंति य । तेसिं दुइतमइकम्मविगमा तेलुक्ककप्पदुमो । एसो सो परमिडिमंतपवरो दिज्जा सुहं सासयं ॥६॥ इति प्रश्नगर्भं पंचपरमेष्ठिस्तवः (ऐसे ही पू०, ल०)

वृत्ति - एवं जे॰ सुगमं । नवरं परमेष्ठिपंचकपदप्रश्नेषु तानि परमेष्ठिपदानि पंच ज्ञात्वा निजमनसि धारन्ति ध्यन्ति च । तेषामेव श्रीपंचपरमेष्ठिमन्त्र[त्रै]लोक्य-कल्पद्रुम: शाश्वतं सुखं करोत्विति ॥

इति प्रश्नगर्भं श्रीपंचपरमेष्ठिस्तवनं भट्टारकप्रभुश्रीजयचन्द्रसूरिविरचितमिति । (ऐसे ही पू०)

## हिन्दी अनुवाद

(१) 'तीन रेखाओं से युक्त क्या है ? -णकार (ण)
'विनय रसवाला कौन है ? - जो नमस्कार करता है (णमो)
'हर्ष पूछता है कि एक चक्र कैसा है ? -ए हर्ष ! अरावाला (मोअ अरि)
'सुख के लिए इस संसार में मन्त्र का बीज क्या है ? - अरिहं (अरिहं)
'करुणाहीन कौन है ? - घातक (हन्ता)
'सुख क्या है ? - सुरक्षा (ताणं)
'सम्मान के अर्थ में कौन सा शब्द है ? - नमस्कार (णमो)
'कहो कपड़े का कारण क्या और कैसे है ? - यथोचित सूत (अरिहं ताणं)
'सिद्धान्त का आरम्भ क्या है ? - अरहन्तों का नमस्कार (णमो अरिहंताणं)
''कौन सा ऐसा शब्द है जो सारे सुख प्रदान करता है ? उस पर ध्यान

(२) <sup>१</sup>समृद्ध व्यक्तियों का समूह कैसा है ? - चोरी करनेवाला नहीं अर्थात् संतृप्त (न मोसि द्धाणं)

'शिव कहते हैं कौनसी स्त्रीवाची जीव दुःख करनेवाली है ?- ए शिव! लक्ष्मी का अभाव (नमो = न मा उ)

करो । - अरहंतों का नमस्कार (णमो अरिहंताणं)

<sup>†</sup>किसकी सेवा करके लोग सिद्ध होते हैं ? - सिद्धों की आज्ञा की *(सिद्धाणं)* 

'क्या कहकर जिन ने दीक्षा का प्रतिपादन किया ? - सिद्धों को नमस्कार (नमो सिद्धाणं)

'कृपण व्यक्ति प्रार्थनार्थियों से क्या कहता है ? - नहीं *(ण)* 'चन्द्रमा कहता है अनुरागियों का हृदय कैसा होता है ? - हे चन्द्रमा ! अनुरागपूर्ण *(मो सि)* 

°िबना ''अन्त'' के ''अन्तद्धाणं'' कैसे ? – द्धाणं (द्धाणं) 'इस लोक में किस दूसरे मङ्गलमन्त्र की विजय होती है ? – सिद्धों को नमस्कार (नमो सिद्धाणं) (३) <sup>१</sup>दुर्जनों के भाव कैसे होते हैं ? - उनको आनन्द नहीं मिलता *(न मोआ)*<sup>१</sup>जिनों का क्या करके मुनि सुखी होता है ? - उनके आदेश का पालन करके *(आयरियाणं)* 

³आदि और अन्त के बिना ''माण'' और ''मोह'' कैसे होते हैं ? – णमो (णमो)

<sup>\*</sup>विपुल धन का भार किन व्यक्तियों पर बढ़ता है ? - जिनकी आय में वृद्धि होती है (आयरियाणं)

'किस प्रकार का व्यक्ति विद्या और विज्ञान का भागी है और किन व्यक्तियों के लिए ? - जो आचार्यों को नमस्कार करता है (नमो आयिरयाणं) 'ऐसा कौन सा अनवद्य महामन्त्र है जो पानी और अन्य विघ्नों को रोक देता है ? अपने मनमें उस पर ध्यान करना चाहिए । - आचार्यों को नमस्कार (नमो आयिरियाणं)

(४) <sup>१</sup>वाक्य के अलंकार के उपयोग में क्या है ? – णं निपात *(णम्)*<sup>२</sup>संत्रस्त व्यक्ति किस शब्द का प्रयोग करता है ? – ओ *(ओ)*<sup>३</sup>किसकी सेवा करके व्यक्ति विवेकी होता है ? – उपाध्यायों की आज्ञा की
(उवज्झायाणं)

<sup>8</sup>आरम्भ के बिना और विलोम के ''आयाणं'' का क्या होता है ? - णंया (णंया)

'इस संसार में सबसे पहले कौन क्या पढ़ाता है ? – अध्यापक, ओं • (उज्झावउ ओं)

'अभाव का द्योतक क्या है ? - नकार (ण)

"किस प्रकार के लोगों के लिए पाप के भार का क्या परिणाम होता है?
- हत्याकारियों के लिए मुक्ति नहीं (ण मोउ वज्झायाणं)

<sup>८</sup>नीले रंग के किस शब्द पर दिन में तीन बार ध्यान करने से दुःख का भार नष्ट हो जाता है ? - उपाध्यायों को नमस्कार (णमो उवज्झायाणं)

(५) <sup>१</sup>सुख क्या है ? - ऋण का अभाव *(न 'णं)* <sup>२</sup>गुणों से समृद्ध क्या है ? - मौन *(मोणं)* 

ैइस संसार में अधिक से अधिक क्या स्वादिष्ट किन्निण है ? – नमक (लोणं)

'इस लोक में व्याध किस को मारते हैं ? – मृग को (एणं)

'एक प्रकार के धान्य को लोग क्या कहते हैं ? – गांजा *(सणं*)



<sup>६</sup>शीत... को क्या कहते हैं ? - घाव / अरण्य (व्वणं)

°निन्दा करने के लिए लोग किस जीव का निर्देश करते हैं ? - कुत्ते का (साणं)

<sup>८</sup>और निन्दा करने के लिए जैन लोग किस देश का निर्देश करते हैं ? - हूणो के देश का (हूणं)

°निर्बाध और गहन ध्यान के योग्य मुनियों के लिए कौन सा मन्त्र है ? -इस विश्व के सभी साधुओं को नमस्कार (नमो लोए सव्वसाहूणं)

(६) पंचपरमेष्ठियों के प्रश्नसम्बन्धी इन श्लोकों से अवगत होने पर जो लोग इन को अपने मन में धारण करते हैं और प्रतिदिन ध्यान करते हैं उनको यह पंचपरमेष्ठि उत्कृष्ट मन्त्र जो तीनों लोकों का कल्पवृक्ष है उनके आठ कर्मों के अन्धकार के लुप्त होने पर शाश्वत सुख देगा।

> C/o. सोर्बोन नूवेल विश्वविद्यालय पेरिस, फ्राँस nalini.balbir@wanadoo.fr

# अर्धमागधी भाषा का उद्भव एवं विकास

### प्रो. सागरमल जैन

भारतीय साहित्य के प्राचीन ग्रन्थ संस्कृत, प्राकृत एवं पालि भाषा में पाये जाते हैं। वैदिक परम्परा का साहित्य विशेष रूप से वेद, उपनिषद आदि संस्कृत भाषा में निबद्ध है, किन्तु वेदों की संस्कृत आर्ष संस्कृत है, जिसकी प्राकृत एवं पालि से अधिक निकटता देखी जाती है। मूलतः संस्कृत एक संस्कारित भाषा है। उस यग में प्रचलित विविध बोलियों (डायलेक्ट्स) का संस्कार करके सभ्यजनों के पारस्परिक संवाद के लिए एक आदर्श साहित्यिक भाषा की रचना की गई, जो संस्कृत कहलायी। संस्कृत सभ्य वर्ग की भाषा बनी । भिन्न-भिन्न बोलियों को बोलने वाले सभ्य वर्ग के मध्य अपने विचारों के आदान-प्रदान का यही माध्यम थी। इस प्रकार संस्कृत भाषा की संरचना विभिन्न बोलियों के मध्य एक सामान्य आदर्श भाषा (Common Language) के रूप में हुई। उदाहरण के लिए आज भी उत्तर भारत के हिन्दीभाषी विविध क्षेत्रों में अपनी-अपनी बोलियों का अस्तित्व होते हुए भी उनके मध्य एक सामान्य भाषा के रूप में हिन्दी प्रचलित है. यही स्थिति प्राचीन काल में विभिन्न प्राकृत बोलियों के मध्य संस्कृत भाषा की थी। जैसे आज हिन्दीभाषी क्षेत्र में साहित्यिक हिन्दी और विभिन्न क्षेत्रीय बोलियाँ साथ-साथ अस्तित्व में है, उसी प्रकार उस युग में संस्कृत एवं विभिन्न प्राकृतें साथ-साथ अस्तित्व में रही हैं। यहाँ सबसे महत्त्वपूर्ण तथ्य यह है कि मूलत: प्राकृतें बोलियाँ हैं और संस्कृत उनके संस्कार से निर्मित साहित्यिक भाषा है। भारत में बोलियों की अपेक्षा प्राकृतें और संयोजक संस्कारित साहित्यिक भाषा के रूप में संस्कृत प्राचीन है, इसमें किसी का वैमत्य नहीं है। प्राकृतें संस्कृत को अपभ्रष्ट करके बनी, यह एक भान्त अवधारणा है।

पुन: कालक्रम में इन क्षेत्रीय बोलियों या प्राकृतों ने भी साहित्यिक भाषा का स्वरूप ग्रहण किया। इसमें सर्वप्रथम अभिलेखीय प्राकृत अस्तित्व में आई। चूंकि अभी तक पठित अभिलेखों में अशोक के अभिलेख ही प्राचीनतम माने जाते हैं, – इनकी जो भाषा है वही अभिलेखीय प्राकृत है।

इनकी भाषा मुख्यत: मागधी प्राकृत के निकट है, किन्तु अशोक के अभिलेखों की प्राकृत मागधी के निकट होते हुए भी, वे अभिलेख जिन-जिन क्षेत्रों में खुदवाये गये, उनमें वहां की क्षेत्रीय प्राकृत बोलियों के शब्दरूप भी क्वचित रूप से आ गये हैं, यह मागधी के अर्धमागधी बनने के इतिहास का प्रारम्भिक चरण था। जिन-जिन लोकबोलियों का रूपान्तर साहित्यिक प्राकृत में हुआ उनमें मागधी का स्थान प्रथम है – क्योंकि उसमें न केवल अशोक के अभिलेख लिखे गये अपितु वह बौद्ध त्रिपिटकों की पाली और जैन आगमों की अर्धमागधी का आधार भी रही है।

अभिलेखीय प्राकृत में दूसरा स्थान खारवेल के अभिलेख (ई.पू. प्रथम शती) का और तीसरा स्थान मथरा के जैन अभिलेखों (ई.की. १-३री शती) का आता है। आश्चर्य यह है कि ईस्वी सन् की तीसरी शती तक का कोई भी अभिलेख संस्कृत भाषा में नहीं लिखा गया । मथुरा के कुछ जैन अभिलेखों में क्वचित संस्कृत शब्द रूप देखे जा सकते हैं, किन्तु कोई भी अभिलेख न तो शुद्ध संस्कृत में है और न मध्यवर्ती 'त' के स्थान पर 'द' को प्रधानता देने वाली शौरसेनी प्राकृत में मिला है । उनमें शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकृत में प्रचलित 'न' के स्थान पर सर्वत्र 'ण' का भी अभाव परिलक्षित होता है और न महाराष्ट्री प्राकृत की लोप की 'य' श्रुति ही मिलती है। मुख्य बात यह है कि अशोक के काल में राज्यभाषा के रूप में मागधी प्राकृत को ही प्रधानता मिली थी। अत: उसका प्रभाव ईसा की दूसरी तीसरी शती तक बना रहा । इतना सुनिश्चित है कि इसी मागधी को संस्कृत के सन्निकट लाने के प्रयत में पाली का विकास हुआ - जिसमें बौद्ध त्रिपिटक साहित्य आज भी उपलब्ध है। उसी मागधी के सरलीकरण के प्रयास में आसपास की क्षेत्रीय बोलियों के शब्द-रूपों के मिश्रण से आचारांग और इसिभासियाइं जैसे प्राचीन स्तर के अर्धमागधी आगमों की रचना हुई।

यहाँ यह ज्ञातव्य है कि अर्धमागधी आगम साहित्य की पाटलीपुत्र (नन्दवंश की समाप्ति और मौर्ययुग के प्रथम चरण अर्थात् वीरनिर्वाण के लगभग १५० वर्ष पश्चात्) की और खारवेल की कुम्हारी पर्वत (ई.पू. प्रथम शती) की वाचना में उनका अर्धमागधी स्वरूप स्थिर रहा, किन्तु ईसा की तृतीय शती में आर्य स्कन्दिल की अध्यक्षता में मथुरा में सम्पन्न वाचना में वहां की क्षेत्रीय भाषा शौरसेनी का प्रभाव उस पर आया और इसे माथुरी वाचना के नाम से जाना गया । ज्ञातव्य है कि यापनीय और दिगम्बर अचेल परम्परा के ग्रन्थों में जो भी आगमिक अंश पाये जाते हैं, वे जैन शौरसेनी के नाम से ही जाने जाते हैं क्योंकि इनमें एक ओर अर्धमागधी का और दूसरी ओर महाराष्ट्री प्राकृत का प्रभाव देखा जाता है। अचेल परम्परा के आगम तुल्य ग्रन्थों की भाषा विशुद्ध शौरसेनी न होकर अर्धमागधी और महाराष्ट्री से प्रभावित शौरसेनी है और इसीलिए इसे जैन शौरसेनी कहा जाता है।

इस प्रकार मगध (मध्य बिहार) एवं समीपवर्ती क्षेत्रों की और शौरसेन प्रदेश (वर्तमान पश्चिमी उत्तरप्रदेश और हरियाणा) की क्षेत्रीय बोलियों से साहित्यिक प्राकृत भाषा के रूप में क्रमशः अर्धमागधी और शौरसेनी प्राकृत का विकास हुआ । अर्धमागधी जब पश्चिमी भारत और सौराष्ट्र में पहुँची, वह शौरसेन प्रदेश से होकर ही वहां तक पहुँची थी। अत: उसमें क्वचित शब्दरूप शौरसेनी के आ गये। पन: मथरा की वाचना के समकालिक वलभी में नागार्जुन की अध्यक्षता में जो वाचना हुई उसमें, और उसके लगभग १५० वर्ष पश्चात् प्न: वलभी में (वीर निर्वाण संवत् ९८०) में जो वाचना होकर आगमों का सम्पादन एवं लेखन कार्य हुआ, उस समय उनमें, वहां की क्षेत्रीय बोली महाराष्ट्री प्राकृत का प्रभाव आया । इस प्रकार अर्धमागधी आगम साहित्य क्वचित रूप से शौरसेनी और अधिक रूप में महाराष्ट्री प्राकृत से प्रभावित हुआ। फिर भी ऐसा लगता है कि निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णिकाल तक (ईसा की द्वितीय शती से सातवीं शती तक) उसके अर्धमागधी स्वरूप को सुरक्षित रखने का प्रयत्न भी हुआ है। चूर्णिगत 'पाठों' में तथा अचेल परम्परा के मूलाचार, भगवती आराधना तथा उसकी अपराजित सूरि की टीका, कषायपाहुड, षट्खण्डागम आदि और उनकी टीकाओं में ये अर्धमागधी रूप आज भी देखे जाते हैं। उदाहरण के रूप में सूत्रकृतांग का वर्तमान 'रामगुत्ते' पाठ, जो मूल में 'रामपुत्ते' था, चूर्णि में 'रामाउत्ते' के रूप में सुरक्षित है।

इसी प्रकार हम देखते हैं कि मागधी कैसे अर्धमागधी बनी और फिर उस पर शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकृत का प्रभाव कैसे आया ? इन प्राकृत

भाषाओं के कालक्रम की दृष्टि से विचार करें तो मागधी में आसपास की क्षेत्रीय बोलियों के प्रभाव से साहित्यिक प्राकृत के रूप में अर्धमागधी का उद्भव एवं विकास हुआ । इसके पश्चात शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकृतें भी साहित्यिक भाषा के रूप में विकसित हुई । जहां तक मागधी या प्रारम्भिक अर्धमागधी का प्रश्न है. उसके साहित्यिक एवं पुरातात्त्विक (अभिलेखीय) दोनों प्रमाण उपलब्ध है, जो ई.पू. तीसरी-चौथी शताब्दी तक जाते हैं, किन्तु जहाँ शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकृत का प्रश्न है, उसके मात्र साहित्यिक प्रमाण उपलब्ध हैं, जो अधिकतम ईसा की द्वितीय शती से पांचवी के मध्य के हैं, उसके पूर्ववर्ती नहीं है। यद्यपि बोली के रूप में प्राकृतें अनेक रही हैं, उनमें संस्कृत के समान एकरूपता नहीं है। संस्कृत के दो ही रूप मिलते हैं, आर्ष और परवर्ती साहित्यिक संस्कृत। जबिक प्राकृतें अपने बोलीगत विभिन्न रूपों के कारण अनेक प्रकार की हैं। विविध प्राक्तों का एक अच्छा संग्रह हमें मुच्छकटिक नामक नाटक में मिलता है। किन्तु प्रस्तुत आलेख में मैंने उन सबका उल्लेख न करके जैन साहित्य के सन्दर्भ को ध्यान में रखते हुए अर्द्धमागधी, जैन शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकत का ही उल्लेख किया है और साथ ही काल क्रम में उनके विकासक्रम का भी उल्लेख किया है। यद्यपि कुछ अभिलेखीय साक्ष्यों के आधार पर उत्तर पश्चिमी पाकिस्तान और अफगानिस्तान की पैशाची प्राकृत भी प्राचीन प्राकृत रही है। किन्तु कुछ अभिलेखों और नाटकों में प्रयुक्त उसके कुछ शब्दरूपों के अतिरिक्त उस सम्बन्ध में अधिक साक्ष्य उपलब्ध नहीं है। जहां तक प्राकृत धम्मपद का प्रश्न है वह उससे प्रभावित अवश्य लगता है, किन्तु वह विशुद्ध पैशाची का ग्रन्थ है, यह नहीं कहा जा सकता है।

सामान्य रूप से प्राकृत भाषा के क्षेत्र की चर्चा करनी हो तो समस्त योरोपीय क्षेत्र एक समय में प्राकृतभाषी क्षेत्र रहा है। आज भी अंग्रेजी, फ्रेंच, जर्मन, इतालवी आदि वर्तमान यूरोपीय भाषाओं तथा प्राचीन ग्रीक, लेटिन आदि में अपने उच्चारणगत शैलीभेद को छोड़कर अनेक शब्दरूप समान पाये जाते हैं। मैंने कुछ अर्धमागधी प्राकृत शब्दरूपों को वर्तमान अंग्रेजी में भी खोजा है, जैसे – बोंदी = बाडी, आउट्टे = आउट, नो = नो, दार = डोअर, भातर = ब्रदर आदि – जो दोनों में समान अर्थ में प्रयुक्त होते हैं।

प्रो. भायाणी और अन्य अनेक भाषावैज्ञानिकों ने इण्डो-आर्यन भाषाओं को तीन भागों में बांटा है। Old Indo-Aryan Languages, Middle Indo-Aryan Languages और Later Indo-Aryan Languages । उनके अनुसार प्राचीन भारोपीय आर्य भाषाओं में मुख्यत: ऋग्वेद एवं अवेस्ता की भाषाएं आती हैं। मध्यकालीन भारोपीय भाषाओं में विभिन्न प्राकृतें और लेटिन, ग्रीक आदि भाषाएं समाहित हैं। भाषा-वैज्ञानिकों ने मध्यकालीन इन भाषाओं को पुन: तीन भागों में वर्गीकृत किया है - १. प्राचीन मध्यकालीन भाषाएं, २. मध्य मध्यकालीन भाषाएं और ३. परवर्ती मध्यकालीन भाषाएं । इनमें प्राचीन मध्यकालीन भाषाओं में अशोक एवं खारवेल के अभिलेख की भाषाएं, पालि (परिष्कृत मागधी), अर्धमागधी, गान्धारी (प्राचीन पैशाची) एवं मथुरा के प्राचीन अभिलेखों की भाषाएँ समाविष्ट होती हैं। जहां तक मध्य मध्यकालीन भाषाओं का प्रश्न है, उस वर्ग के अन्तर्गत विभिन्न नाटकों में प्रयक्त प्राकृतें यथा मागधी, शौरसेनी, प्राचीन महाराष्ट्री, परवर्ती साहित्यिक महाराष्ट्री तथा पैशाची आती हैं। ज्ञातव्य है कि नाटकों की शौरसेनी और महाराष्ट्री की अपेक्षा जैन ग्रन्थों की शौरसेनी एवं महाराष्ट्री परस्पर एक दूसरे से और किसी सीमा तक परवर्ती अर्द्धमागधी से प्रभावित है। जब मैं यहाँ परवर्ती अर्धमागधी की बात करता हूँ तो मेरा तात्पर्य क्वचित् शौरसेनी एवं अधिकांशत: महाराष्ट्री प्राकृत से प्रभावित अर्धमागधी से है, जो कुछ प्राचीन स्तर के आगम ग्रन्थों यथा आचारांग, इसिभासियाइं आदि के प्राचीन पाठों को छोड़कर वर्तमान में उपलब्ध अधिकांश अर्धमागधी आगमों एवं उनकी प्राकृत व्याख्याओं तथा पउमचरियं आदि में उपलब्ध है। यद्यपि अर्धमागधी के कुछ प्राचीन पाठ ११वीं-१२वीं शती तक की हस्तप्रतों तथा भाष्य या चूर्णि के मूल पाठों में सुरक्षित है। संस्कृत मिश्रित प्राकृत में रचित चूर्णियों (७वीं शती) की भाषा में भी कुछ प्राचीन अर्धमागधी का रूप सुरक्षित है। प्रो. के.आर.चन्द्रा ने प्राचीन हस्तप्रतों, चूर्णिपाठों तथा अशोक और खारवेल के अभिलेखों के शब्दरूपों के आधार पर आचारांग के प्रथम अध्ययन का प्राचीन अर्धमागधी स्वरूप स्पष्ट किया है। जहां तक मध्यकालीन परवर्ती भारतीय आर्यभाषाओं का प्रश्न है, वे विभिन्न अपभ्रंशों के रूप में उपलब्ध हैं। इसके पश्चात आधुनिक युग की भाषाऐं आती हैं, यथा-हिन्दी, गुजराती, मराठी, पंजाबी, बंगला, मैथिल आदि।

इनका जन्म विभिन्न प्राकृतों से विकसित विभिन्न अपभ्रंशों से ही हुआ है।

अब जहां तक प्राचीन अर्धमागधी के स्वरूप का प्रश्न है, उसके अधिकांश शब्दरूप अशोक एवं खारवेल के शिलालेखों तथा पालि त्रिपिटक के समकालिक हैं। डो. शोभना शाह ने आचारांगसूत्र की अर्धमागधी के शब्द-रूपों की खारवेल के अभिलेख से तुलना की है। उन्होंने बताया है कि -मध्यवर्ती 'त' का अस्तित्व आचारांग में ९९.५ प्रतिशत है और खारवेल के अभिलेख में १०० प्रतिशत है। मध्यवर्ती 'त' का 'य' (महाराष्ट्री प्राकृत का लक्षण) आचारांग में मात्र ०.५ प्रतिशत है। खारवेल के अभिलेख में उसका प्राय: अभाव है। मध्यवर्ती 'त' का 'द' जो कि शौरसेनी प्राकृत का प्रमुख लक्षण है - उसका आचारांग और खारवेल के अभिलेख में प्राय: अभाव है, जबिक कुन्दकुन्द के प्रवचनसार जैसे ग्रन्थ में वह ९५ प्रतिशत है। मध्यवर्ती 'ध' का 'ध' रूप आचारांग और खारवेल के अभिलेख में प्राय: शतप्रतिशत है। जबिक प्रवचनसार में मात्र ५० प्रतिशत है। ये और इस प्रकार के भाषिक परिवर्तनों से यह सिद्ध होता है कि अर्धमागधी के प्राचीन शब्दरूप प्राय: अशोक एवं खारवेल के अभिलेखों में मिल जाते हैं, जबकि शौरसेनी प्राकृत और महाराष्ट्री प्राकृत के शब्दरूपों का उनमें अभाव है। अत: यह ई.प्. की अभिलेखीय प्राकृत और अर्धमागधी में अधिक समरूपता है। अर्धमागधी का विकास मागधी और मगध के समीपवर्ती क्षेत्रीय बोलियों के शब्दरूप के मिश्रण से हुआ है। शौरसेनी और महाराष्ट्री प्राकृतों का विकास भी उन क्षेत्रों की क्षेत्रीय बोलियों से हुआ होगा, इसमें तो सन्देह नहीं है, किन्तु इन्हें साहित्यिक भाषा के रूप में मान्यता लगभग ईसा की ३री या चौथी शती में मिल पायी है। क्योंकि ई.प. प्रथम शती से लेकर ईसा की २री शती तक के मथुरा से उपलब्ध अभिलेखों में शौरसेनी या महाराष्ट्री के लक्षणों का प्राय: अभाव है, जबकि उन पर संस्कृत का प्रभाव स्पष्ट परिलक्षित होता है। यदि शौरसेनी साहित्यिक प्राकृत के रूप में उस काल में प्रतिष्ठित होती तो उसके मुख्य लक्षण मध्यवर्ती 'त' का 'द' तथा इसी प्रकार शौरसेनी और महाराष्ट्री दोनों का विशेष लक्षण 'न' का सर्वत्र 'ण' कहीं तो मिलना था। जबिक अशोक, खारवेल और मथुरा के अभिलेखों में 'न' ही मिलता है, 'ण' नहीं । इससे यह प्रमाणित होता है कि जैन शौरसेनी प्राकृत अभिलेखीय प्राकृत से परवर्ती मागधी (पालि) और

अर्द्धमागधी के पश्चात् ही अस्तित्व में आई है।

मेरी दृष्टि में क्षेत्रीय बोलियों की दृष्टि से प्राकृतें संस्कृत भाषा से प्राचीन हैं, किन्तु साहित्यिक भाषा के रूप में वे उससे परवर्ती हैं। संस्कृत भाषा चाहे वह आर्षग्रन्थों की भाषा रही हो या परवर्ती साहित्यिक ग्रन्थों की भाषा रही हो, वे व्याकरण के नियमों से बद्ध है और उनमें किसी सीमा तक एकरूपता है, जबिक प्राकृतें क्षेत्रीय बोलियों से उद्भूत होने के कारण बहुविध है। चाहे संस्कृत व्याकरण को आदर्श या मॉडल मानकर उनके व्याकरणों की संरचना हुई हो, फिर भी बहुविधता को बनाये रखा गया है, अतः विभिन्न प्राकृतों के शब्दरूपों में आंशिक समरूपता और आंशिक भिन्नता मिलती है। यहां यह ज्ञातव्य है – साहित्यिक प्राकृत ग्रन्थों की रचना पहले हुई और उनके शब्दरूपों को समझाने के लिये व्याकरण ग्रन्थ बाद में बने। कोई भी प्राकृत व्याकरण पवीं-६ट्ठी शती से पूर्व का नहीं है। प्राकृतों के व्याकरण प्राकृत ग्रन्थों से परवर्ती काल के ही हैं।

दूसरी बात यह है कि प्राकृत के शब्दरूपों को समझाने के लिए उनमें जो नियम बनाये गये वे संस्कृत के शब्दरूपों को आदर्श या मॉडल मानकर ही बनाये गये। अतः प्राकृत व्याकरणों में 'प्रकृतिः संस्कृतम्' – इस सूत्र का अर्थ केवल इतना ही है कि इस प्राकृत के शब्दरूपों को समझाने का आधार संस्कृत है। जो लोग इस सूत्र के आधार पर यह अर्थ लगाते हैं कि संस्कृत से विकृत होकर या उससे प्राकृत का जन्म हुआ, वे भ्रान्ति में हैं। संस्कृत और प्राकृत शब्द ही इस बात के प्रमाण है कि कौन पूर्ववर्ती है। प्राकृतें पुराकालीन क्षेत्रीय बोलियाँ हैं और उनका संस्कार करके ही संस्कृत भाषा का विकास, मानवसभ्यता के विकास के साथ हुआ है। वैज्ञानिक दृष्टि से मानवसभ्यता कालक्रम में विकसित हुई है। अतः उसकी भाषा भी विकसित हुई है। ऐसा नहीं है कि आदिम मानव शुद्ध संस्कृत बोलता था और फिर उसके शब्दरूपों या उच्चारण में विकृति आकर प्राकृतें उत्पन्न हो गई। अतः प्राकृत व्याकरणों में जहां भी सामान्य प्राकृत के लिए 'प्रकृतिः संस्कृतम्' शब्द आया है – वह यही सूचित करता है कि संस्कृत को अथवा अन्य किसी प्राकृत को आदर्श या मॉडल मानकर उस व्याकरण की संरचना की गई है। इसी प्रकार विभिन्न

प्राकृतों के पारस्परिक सम्बन्ध समझाने के लिए जब 'शेषं शौरसेनीवत्' आदि सूत्र आते हैं तो उनका तात्पर्य भी मात्र यही है कि उसके विशिष्ट नियम समझाये जा चुके हैं, शेष नियम शौरसेनी आदि किसी भी आदर्श प्राकृत के समान ही है। उदाहरण के रूप में हेमचन्द्राचार्य जब मागधी या आर्षप्राकृत के सम्बन्ध में यह कहते हैं कि – 'शेषं प्राकृतवत्' तो उसका तात्पर्य यह नहीं है कि मागधी प्राकृत महाराष्ट्री प्राकृत या सामान्य प्राकृत से विकसित हुई। क्षेत्रीय बोलियों में चाहे कालक्रम में परिवर्तन आये भी हों और अपनी समीपवर्ती बोलियों से प्रभावित हुई हो, किन्तु कोई भी किसी से उत्पन्न या विकसित नहीं हुई है। सभी प्राकृतें अपनी क्षेत्रीय बोलियों से विकसित हुई है। यद्यपि क्षेत्रीय बोलियों के रूप में प्राकृतों का कालक्रम निश्चित करना कठिन है। किन्तु अभिलेखों एवं ग्रन्थों के आधार पर इन विभिन्न प्राकृतों के कालक्रम के सम्बन्ध में विचार किया जा सकता है:-

- श्रांक के अभिलेखों की प्राचीन मागधी उपलब्ध प्राकृतों में सबसे प्राचीन है। उससे कुछ परवर्ती खारवेल के अभिलेख की भाषा है। जिसमें मागधी के साथ-साथ उड़ीसा की तत्कालीन क्षेत्रीय बोली का प्रभाव है। ई.पू. तीसरी शताब्दी से प्रथम शती तक इनका काल है।
- २. इन अभिलेखों के लगभग समकालीन या कुछ परवर्ती पाली त्रिपिटक एवं अर्धमागधी के प्राचीन ग्रन्थ आचारांग, इसिभासियाइं आदि के पूर्ववर्ती संस्करणों की भाषा है। इसके प्रमाण कुछ प्राचीनतम हस्तप्रतों में आज भी अधिकांशत: सुरक्षित हैं। इनका काल भी प्राय: पूर्ववत् ई.पू. ही है।
- तीसरे क्रम पर प्रज्ञापना आदि परवर्ती अर्धमागधी आगमों की तथा आगमतुल्य शौरसेनी के ग्रन्थों की एवं मथुरा के प्राचीन अभिलेखों की भाषा है। पैशाची प्राकृत भी इन्हीं की प्राय: समकालिक है। इसके अतिरिक्त कुछ प्राचीन नाटकों में प्रयुक्त प्राकृतें भी इसी काल की है। इस काल का प्राचीन आदर्श ग्रन्थ 'पउमचरियं' है। इनका काल ईसा की प्रथम शती से पांचवीं शती के मध्य माना जाता है।

कालक्रम का यह निर्धारण अनुमानित ही है। इसको एक-दो शती आगे-पीछे किया जा सकता है।

मागधी एवं अर्धमागधी क्यों प्राचीन हैं? क्योंकि भगवान महावीर और भगवान बुद्ध ने अपने उपदेश इसी भाषा में दिये थे। इस सम्बन्ध में 'अर्धमागधी आगम' साहित्य से कुछ प्रमाण प्रस्तुत किये जा रहे हैं। यथा:-

- भगवं च णं अद्धमागहीए भासाए धम्ममाइक्खई । समवायांग, समवाय ३४, सूत्र २२
- २. तए णं समणे भगवं महावीरे कुणिअस्स भंभसारपुत्तस्स अद्धमागहाए भासाए भासिता अरिहा धम्मं परिकहेई । – औपपातिक सूत्र १
- गोयमा ! देवा णं अद्धमागहीए भासाए भासंति स वि य णं अद्धमागहा भासा भासिज्जमाणी विसज्जित । – भगवई, लाडनूँ, शतक ५, उद्देशक ४, सूत्र ९३
- ४. तए णं समणे भगवं महावीरे उसभदत्तमाहणस्स देवाणंदामाहणीए तीसे य महित महिलयाए इसिपिरसाए मुिणपिरसाए जइपिरसाए ... सळ्भाषाणु-गिमिणिय सरस्सईए जोयणणीहारिणासरेणं अद्धमागहाए भासाए भासए धम्मं परिकहेई । – भगवई, लाडनूँ, शतक ९, उद्देशक ३३, सूत्र १४९
- प्रं समणे भगवं महावीरे जामालिस्स खित्तयकुमारस्स ... अद्धमागहाए
   भासाए भासइ धम्मं पिरकहेइ। भगवई, लाडनूँ, शतक ९, उद्देशक
   ३३, सूत्र १६३
- ६. सळ्वसत्तसमदरिसीहिं अद्धमागहाए भासाए सुत्तं उवदिट्ठं। आचारांगचूर्णि, जिनदासगणि, पृ. २५५

न केवल श्वेताम्बर मान्य अर्धमागधी आगमों में अपितु दिगम्बर परम्परा के शौरसनी ग्रन्थों में भी यह उल्लेख मिलते हैं कि भगवान महावीर के उपदेश की भाषा अर्धमागधी ही थी। आचार्य कुन्दकुन्द की कृति के रूप में मान्य बोधपाहुड की ३२ वीं गाथा में तीर्थंकरों के अतिशयों की चर्चा है। उसकी टीका में श्रीश्रुतसागरजी लिखते हैं कि – 'सर्वाऽर्धमागधीया भाषा भवति' अर्थात् उनकी सम्पूर्ण वाणी अर्धमागधी भाषा रूप होती है। पूज्य जिनेन्द्रवर्णी जिनेन्द्र

सिद्धान्तकोश भाग २ पृ. ४३१ पर भगवान के दिव्यध्विन की चर्चा करते हुए दर्शन-प्राभृत एवं चन्द्रप्रभचरित (१८/१) के सन्दर्भ देकर लिखते हैं कि - 'तीर्थंकर की दिव्यध्विन आधी मगधदेश की भाषारूप और आधी सर्वभाषारूप होती है'। आचार्य प्रभाचन्द्र नन्दिश्वर भिक्त के अर्थ में लिखते हैं कि- 'उस दिव्यध्विन का विस्तार मागध जाति के देव करते हैं, अतः अर्धमागधी देवकृत अतिशय है'। श्रीविद्यासागरजी के शिष्य श्रीप्रमाणसागरजी अपनी पुस्तक जैनधर्म-दर्शन (प्रथम संस्करण) पृ. ५० पर लिखते हैं कि - 'भगवान महावीर का उपदेश सर्वग्राह्म अर्धमागधी भाषा में हुआ' आदि। इस प्रकार जैन परम्परा समग्र रूप से यह स्वीकार करती है कि भगवान महावीर के उपदेशों की भाषा अर्धमागधी थी। क्योंकि उनका विचरण क्षेत्र प्रमुखतया मगध और उसका समीपवर्ती क्षेत्र था। यही कारण था कि उनकी उपदेश की भाषा आसपास के क्षेत्रीय शब्दरूपों ये युक्त मागधी अर्थात् अर्धमागधी थी। वक्ता उसी भाषा में बोलता है जो उसकी मातृभाषा हो या श्रोता जिस भाषा को जानते हों। अतः भगवान महावीर के उपदेशों की भाषा अर्धमागधी ही रही होगी।

इस प्रकार हम देखते हैं कि अर्धमागधी भाषा का उद्भव ई.पू. पांचवीं-छट्टी शती में भगवान महावीर के उपदेशों की भाषा के रूप में हुआ, जो कालान्तर में अर्धमागधी आगम साहित्य की भाषा बन गई। जब हम अर्धमागधी भाषा के विकास की बात करते हैं तो उस भाषा के स्वरूप में क्रमिक परिवर्तन कैसे हुआ और उसमें निर्मित साहित्य कौन सा है, यह जानना आवश्यक है। मेरी दृष्टि में यह एक निर्विवाद तथ्य है कि व्याकरण के नियमों से पूर्णतः जकड़ी हुई संस्कृत भाषा को छोड़कर कोई भी भाषा दीर्घकाल तक एकरूप नहीं रह पाई। उसके भी आर्ष संस्कृत और परवर्ती साहित्यिक संस्कृत ऐसे दो रूप मिलते ही हैं। वे सभी भाषाएं जो लोक बोलियों से विकसित होती है। सौ-दो सौ वर्ष तक भी एकरूप नहीं रह पाती हैं। वर्तमान हिन्दी, गुजराती, मराठी आदि भाषाओं के साहित्यिक रूपों में कैसा परिवर्तन हुआ, यह हम सामान्य रूप से जानते ही हैं। अतः अर्धमागधी भी चिरकाल तक एकरूप नहीं रह पायी। जैसे-जैसे जैन धर्म का विस्तार उत्तर-पश्चिमी भारत में हुआ, उस पर शौरसेनी

एवं महाराष्ट्री के शब्दरूपों का प्रभाव आया तथा उच्चारण में शैलीगत कुछ परिवर्तन भी हुए । अर्धमागधी के साथ सबसे दुर्भाग्यपूर्ण तथ्य यह रहा कि वह भगवान महावीर के काल से वलभी की अन्तिम वाचना के काल (वीरनिर्वाण ९८० वर्ष / ९९३ वर्ष) अर्थात् एक हजार वर्ष तक मौखिक रूप में ही प्रचलित रही । इसके कारण उसके स्वरूप में अनेक परिवर्तन आये और अन्ततोगत्वा वह शौरसेनी से गुजरकर महाराष्ट्री प्राकृत की गोदी में बैठ गई ।

विभिन्न प्राकृतों के सहसम्बन्ध को लेकर विगत कुछ वर्षों से यह भ्रान्तधारणा फैलाई जा रही है कि अमुक प्राकृत का जन्म अमुक प्राकृत से हुआ । वस्तुतः प्रत्येक प्राकृत का जन्म अपनी-अपनी क्षेत्रीय बोलियों से हुआ हैं । समीपवर्ती क्षेत्रों की बोलियों में सदैव आंशिक समानता और आंशिक असमानता स्वाभाविक रूप से होती है । यही कारण था कि अचेल परम्परा के शौरसेनी ग्रन्थों में भी कुछ लक्षण अर्धमागधी के और कुछ लक्षण महाराष्ट्री प्राकृत के पाए जाते हैं, क्योंकि यह मध्यदेशीय भाषा रही है । उसका सम्बन्ध पूर्व और पश्चिम दोनों से है, अतः उस पर दोनों की भाषाओं का प्रभाव आया है । प्राकृतें आपस में बहनें हैं - उनमें ऐसा नहीं है कि एक माता है और दूसरी पुत्री है । जिस प्रकार विभिन्न बहनें उम्र में छोटी-बड़ी होती हैं, वैसे ही साहित्यिक साक्ष्यों के आधार पर उनमें कालक्रम हो सकता है । अतः हमें यह दुराग्रह छोड़ना होगा कि सभी प्राकृतें मागधी या शौरसेनी से उद्भृत हैं । प्राकृतें मूलतः क्षेत्रीय बोलियाँ हैं और उन्हीं क्षेत्रीय बोलियों को संस्कारित कर जब उनमें ग्रन्थ लिखे गये तो वे भाषाएँ बन गई । अर्धमागधी के उद्भव और विकास की यही कहानी है ।

C/o. प्राच्य विद्यापीठ शाजापुर (म.प्र.)

# क्या 'आर्यावती' जैव सवस्वती है ?

प्रो. सागरमल जैन

मैंने अपने पूर्व के दो आलेखों - १. अर्धमागधी जैन आगम साहित्य में सरस्वती और २. जैनधर्म में सरस्वती उपासना - में जैनधर्म में सरस्वती की अवधारणा और उपासना का विकास किस रूप में हुआ, यह देखने का प्रयास किया था। प्रस्तुत आलेख में मेरे विमर्श का विषय है - क्या मथुरा के जैन शिल्प में उपलब्ध आर्यावती के दो शिल्पांकन वस्तुत: जैन सरस्वती या जैन श्रुतदेवी (श्रुतदेवता) के शिल्पांकन हैं ?

ज्ञातव्य है कि मथुरा के कंकालीटीला के जैन स्तूप से जो पुरासामग्री उपलब्ध हुई है, उसमें जैन सरस्वती की प्रतिमा के साथ-साथ दो आयागपट्ट ऐसे उपलब्ध हुए हैं जिनपर 'आर्यावती' नामक किसी देवी प्रतिमा का शिल्पांकन है। यह देवीप्रतिमा क्या श्रुतदेवी या जैन सरस्वती है? यही प्रस्तुत आलेख का समीक्ष्य विषय है, क्योंकि आज तक अनेक भारतीय और पाश्चात्य पुराविद यह निर्णय नहीं कर पाये हैं कि यह 'आर्यावती' की देवीप्रतिमा वस्तुतः कौन सी देवी की प्रतिमा (शिल्पांकन) है? क्योंकि प्राचीन जैन आगम साहित्य एवं आगमिक व्याख्या साहित्य में कहीं भी हमें आर्यावती का कोई उल्लेख नहीं मिलता है। जैनेतर बौद्ध एवं ब्राह्मण साहित्य में भी मुझे आर्यावती का कोई उल्लेख देखने को नहीं मिला। इसी समस्या को लेकर प्रस्तुत आलेख लिखा गया है और विद्वानों एवं पुराविदों से यह आग्रह है कि वे इस सम्बन्ध में अपनी समीक्षा प्रस्तुत करें।

यह सुस्पष्ट है कि प्राचीन स्तर के अर्धमागधी आगम साहित्य के एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ भगवतीसूत्र में सुयदेवता (श्रुतदेवता) और सरस्वती का स्पष्ट उल्लेख है, किन्तु उन सन्दर्भों को देखने से यह स्पष्ट होता है कि उसमें श्रुतदेवी या सरस्वती जिनवाणी का ही एक विशेषण या जिनवाणी का ही रूप है। वह कोई देवी है ऐसी अवधारणा वहाँ नहीं है। आगमों में तो अहिंसा या सत्य की अवधारणाओं को भी 'भगवती' या भगवान के रूप में प्रस्तुत किया गया है। किसी देव या देवी के रूप में नहीं। प्रश्नव्याकरण सूत्र में 'सा अहिंसा

भगवई' या 'सच्चं खु भगवं' - ऐसे वाक्यांश उपलब्ध हैं। श्रुतदेवता भी 'श्रुत' ही है। भगवई, भगवं या देवता, ये मात्र आदर सूचक विशेषण हैं। किसी देव-देवी के सूचक नहीं है।

इससे स्पष्ट है कि प्रारम्भ में सरस्वती जिनवाणी की और श्रुतदेवता श्रुत (जिनवाणी) के ही प्रतीक थे। किसी विशेष देवसत्ता के सूचक नहीं थे। किन्तु कालान्तर में सुयदेवता या सरस्वती को एक देवीविशेष मानकर उसकी उपासना भी प्रारम्भ हो गई।

मथुरा से ईसा की द्वितीय शती के लगभग की जो जैन सरस्वती की प्रितमा तथा ईसा पूर्व या ईसा की प्रथम शती के जो दो आयागपट्ट उपलब्ध हुए हैं वे यही सूचित करते हैं कि ईस्वी पूर्व प्रथम शती से जिनवाणी – श्रुतदेवी (आर्यावती) और सरस्वती के रूप में मान्य होकर एक उपासना का विषय बन गई थी। पहले आयागपट्ट में उसका शिल्पांकन हुआ और फिर सरस्वती की प्रतिमा बनी।

मथुरा से हमें ईसा की प्रथम-द्वितीय शती की सरस्वती की एक लेखयुक्त प्रतिमा उपलब्ध होती है। इस प्रतिमा की विशेषता यह है कि यह दो भुजा वाली सरस्वती की प्रतिमा है। उसके एक हाथ में पुस्तक होने से तथा अभिलेख में सरस्वती शब्द का स्पष्ट उल्लेख होने से, साथ ही इसकी प्रतिष्ठा वाचक आर्यदेव के शिष्य गणी माघहस्ति के शिष्य आर्य हस्तहस्ती (नागहस्ति) द्वारा होने से यह सुस्पष्ट है कि यह जैन सरस्वती की प्रतिमा है। ज्ञातव्य है कि आचार्य माघहस्ति और नागहस्ति ईसा की प्रथम शती के प्रमुख जैन आचार्य थे। उन्होंने वर्ष ५४ (सम्भवत: शक संवत) की शीतऋतु (हेमन्त) के चतुर्थमास (अर्थात् फाल्गुन मास) के दसवें दिन स्वर्णकार गोव के पुत्र सिंह के द्वारा यह सरस्वती की प्रतिमा दान में प्राप्त कर प्रतिष्ठित की। इस लेख का प्रारम्भ 'सिद्ध' से होता है तथा इसमें आचार्य माघहस्ति के शिष्य हस्तहस्ति (नागहस्ति) को कोट्टियगण, स्थानिक कुल, वैयरी शाखा तथा श्रीगृह सम्भोग का बताया गया है। इस प्रकार प्राप्तिस्थल, अभिलेखीय साक्ष्य आदि से यह सिद्ध होता है कि यह विश्व की प्राचीनतम सरस्वती प्रतिमा है और जैन धर्म से सम्बन्धित है। प्रतिमा की गर्दन के उपर का भाग खण्डत है। प्रतिमा बैठी

हुई है। उसके एक हाथ में पुस्तक, दूसरे हाथ का अग्रभाग खण्डित है, फिर भी ऐसा लगता है कि वह हाथ वरद मुद्रा में रहा होगा। प्रतिमा के ओर एक जैन श्रमण है, जो नग्न है किन्तु उसके हाथ में ऊनी कम्बल तथा दूसरे हाथ में पात्र है। दूसरी ओर हाथ जोड़े हुए एक गृहस्थ का अंकन है जो वर्तमान के श्वेताम्बर श्रमणों के समान अधोवस्त्र और उत्तरीय धारण किये हुए है तथा



पादपीठ पर अभिलेख है।

इस सरस्वती के अतिरिक्त कंकाली टीला जैन स्तूप मथुरा के परिसर से हमें दो आयागपट्ट ऐसे मिले हैं, जिन पर आर्यावती का शिल्पांकन उपलब्ध होता है। दोनों ही आयागपट्ट अभिलेखों से युक्त हैं। इनमें एक अभिलेख का प्रारम्भ 'नमो अरहतो वर्धमानस्' से होता है और दूसरे अभिलेख का प्रारम्भ 'सिद्धम्' से होता है। अतः यह दोनों पट्ट भी जैनधर्म से ही सम्बन्धित है। किन्तु इनमें 'आर्यावती' नामक जिस देवी का

उल्लेख एवं शिल्पांकन है, वह आर्यावती कौन है ? उसका जैनधर्म से सम्बन्ध किस रूप में रहा हुआ है ? यह प्रश्न आज तक अनिर्णीत ही रहा है । कुछ विद्वानों ने इसे तीर्थंकर माता के रूप में पहचानने का प्रयत्न अवश्य किया, किन्तु पहली सुलझी नहीं । इस पहली को सुलझाने का ही एक प्रयत्न इस लेख में भी किया जा रहा है, किन्तु इस चर्चा के पूर्व हमें उन दोनों फलकों के चित्रों और उनके अभिलेखों को सम्यक् प्रकार से समझ लेना होगा । एक फलक पर 'आर्यावती' नाम का स्पष्ट निर्देश है, दूसरे फलक पर आर्यावती नाम का स्पष्ट निर्देश तो नहीं है, किन्तु दोनों शिल्पांकन एक समान होने से यह मानने में कोई बाधा नहीं है कि ये दोनों फलक आर्यावती से सम्बन्धित है । हम क्रमशः उनके चित्र एवं विवरण प्रस्तुत कर रहे हैं:-

#### प्रथम फलक



प्रस्तुत चित्र में 'आर्यावती' मध्य भाग में खड़ी हुई, उसका एक हाथ वरद मुद्रा में है और दूसरा हाथ कमर पर है। उसके एक ओर एक चंवरधारिणी स्त्री खड़ी हुई है, और दूसरी ओर दो स्त्रियां खड़ी हुई हैं। उनमें प्रथम के हाथ में छत्रदण्ड है और दूसरी के हाथों में माला है। आर्यावती के कमर के नीचे के भाग में एक बालक या पुरुष खड़ा हुआ दिखाया गया है, जो दोनों हाथ जोड़े हुए नमस्कार की मुद्रा में स्थित है।

इस फलक के उपर जो अभिलेख ब्राह्मी लिपि में है, उसे निम्न रूप में पढ़ा गया है -

# अर्हत् वर्धमान को नमस्कार हो ।

स्वामी महाक्षत्रप सोडास संवत्सर बयालीस के हेमन्त ऋतु के द्वितीय मास की नवमी तिथि को हारित के पुत्र पाल की भार्या कोत्सीय अमोहनीय के द्वारा अपने पुत्रों पालघोष, पोठगघोष और धनघोष के साथ आर्यावती की प्रतिष्ठा की गई।

# आर्यावती अर्हत की पूजा के लिए।

इस अभिलेख के प्रारम्भ में अर्हत् वर्धमान को नमस्कार से तथा 'आर्यावती अर्हत की पूजा के लिए' इस उल्लेख से इतना तो निश्चित हो जाता है कि यह अभिलेख जैन परम्परा से सम्बन्धित है। मेरी दृष्टि में अर्हत के स्थान पर आर्हत पाठ अधिक समीचीन लगता है, क्योंकि प्राचीन काल में जैनधर्म के अनुयायी 'आर्हत' (अर्हत् के उपासक) कहे जाते थे।

फिर भी 'आर्यावती' आईतों अर्थात् जैनों के लिए किस रूप में उपास्य

# थी, यह प्रश्न अनुत्तरित ही रहता है।

## द्वितीय फलक



यह फलक एक कोने से खिण्डत है। इसके उपर के भाग में मध्य में स्तूप और दोनों ओर दो-दो तीर्थंकर प्रतिमाएं उत्कीर्ण है। इस भाग के उपर की ओर और नीचे की ओर अभिलेख अंकित है। उसके नीचे दायी ओर 'आर्यावती' का शिल्पांकन है जो प्राय: प्रथम फलक के समान ही है; आर्यावती के समीप एक जैन मुनि (आर्यकण्ह) खड़े हुए हैं। उनके एक हाथ में पिच्छिका है, यह हाथ उपर उठा हुआ है, दूसरे हाथ

में कम्बल और मुखविस्निका है, जिससे वे अपनी नग्नता छिपाए हुए है। उनके समीप छोटे आकार के तीन व्यक्तियों का अंकन है। उनमें उपर की ओर जो व्यक्ति खड़ा है वह हाथ जोड़े हुए है, किन्तु उसके सिर पर फनावली अंकित है। नीचे, मेरी दृष्टि में, कोई साध्वी अंकित है, जिसके एक हाथ में पिच्छिका और दूसरे हाथ में मुखविस्निका अस्पष्ट रूप से परिलक्षित होती हैं। उसके पास कोई स्त्री खड़ी है और वह अपने हाथ से आर्यिका का स्पर्श करते हुए या हाथ जोड़े हुए है। चूंकि इस फलक का सम्बन्ध स्पष्टत: आर्यकण्ह के साथ है, मेरी दृष्टि में यही कारण है कि गृहस्थ उपासक के रूप में सर्पफनावली के साथ बलराम को अंकित किया गया हो। १ क्योंकि हिन्दू परम्परा में कृष्ण

१. यहां आर्यकण्ह यानी आर्य कृष्ण एक जैन आचार्य का नाम है। उसको 'कृष्ण' वासुदेव मान लेना, व हिन्दू परम्परा का सन्दर्भ देकर सर्वफनावलीवाली आकृति को बलराम कह देना नितान्त क्लिष्ट है व भ्रान्तिजनक प्रतिपादन है। फिर बलराम के सिर पर सर्पफनावली हो, यह हिन्दू (एवं जैन) परम्परा को मान्य भी कहां?। अतः यह आकृति को बलराम के साथ जोडना कर्तई उचित निह लगता। -शी.

के साथ बलराम को इसी रूप में अंकित किया जाता है। आर्यकण्ह का उल्लेख कल्पसूत्र पट्टावली के साथ-साथ आवश्यकभाष्य में विस्तार से मिलता है। वस्त्र के प्रश्न को लेकर उनका शिवभूति से जो विवाद हुआ था, वह भी सर्वज्ञात हैं। यहां मैं उस चर्चा में नहीं जाउगाँ। यहाँ हमारा विवेच्य तो 'आर्यावती' की पहचान ही है।

सरस्वती प्रतिमा और इन दोनों फलकों में एक बात विशेष रूप से चिन्तनीय है कि इन दोनों फलकों और सरस्वती की प्रतिमा में गृहस्थ को ही हाथ जोड़े हुए मुद्रा में दिखाए गए हैं, मुनि को नहीं। मुनि मात्र अपनी उपिध (सामग्री) के साथ स्थित है।

फलक दो का जो अभिलेख है, उसका वाचन इस रूप में हुआ है:-

सिद्धम् । सं. १५ के ग्रीष्म ऋतु के द्वितीय मास के १८ वे दिन (सम्भवतः शक संवत १५ के वैशाख शुक्ल तृतीया या अक्षयतृतीया को) कोडियगण, स्थानिककुल, वैरा शाखा की आर्य अर्हत् (दिन्न) की शिष्या, गृहदत्त की पुत्री एवं धनहस्तिश्रेष्ठी की पत्नी द्वारा (विद्या) दान ।

इस फलक में देवी और श्रमण के बीच बड़े अक्षरों में 'कण्ह' शब्द यही सूचित करता है कि यह अंकन आर्यकण्ह का है। किन्तु देवी अंकन के समीप 'विद्या' का अंकन कहीं यह तो नहीं बताता है – यह 'विद्या' का अंकन है।

इस प्रकार आर्यावती, विद्या एवं सरस्वती – ये तीनों पृथक्-पृथक् हैं या किसी एक के सूचक पर्यायवाची नाम हैं, यह विचारणीय है। कहीं आर्यावती, विद्या और सरस्वती एक तो नहीं है?

इस सम्बन्ध में प्रारम्भ में तो मैं स्वयं भी अस्पष्ट ही था, किन्तु संयोग से मुझे प्रभाशंकर-सोमपुरा की कृति भारतीय शिल्प संहिता के कुछ जिराक्स पृष्ठ प्राप्त हुए, जिसके पृष्ठ १४० पर सरस्वती के (१२) बारह पर्यायवाची नामों का उल्लेख मिला। इसमें सरस्वती के निम्न १२ पर्यायवाची नामों का उल्लेख किया गया है - १. महाविद्या, २. महावाणी, ३. महाभारती, ४. आर्या, ५.

सरस्वती, ६. ब्राह्मी, ७. महाधेनू, ८. वेदगर्भा, ९. ईश्वरी, १०. महालक्ष्मी, ११. महाकाली, १२. महासरस्वती । इससे मुझे ऐसा आभास हुआ कि प्राचीनकाल में सरस्वती को ही विद्या, आर्या (वती), सरस्वती आदि नामों से जाना जाता था । जैन परम्परा में भी भाषाओं में आर्यभाषा और अनार्यभाषा का उल्लेख मिलता है, इससे यह फिलत होता है कि प्राचीन काल में सरस्वती का अन्य नाम आर्यावती, विद्या या महाविद्या भी रहे होंगे । पुनः प्राचीन जैन प्राकृत ग्रन्थ भी प्रमुख रूप से आर्या छन्द में लिखे गये हैं इससे यह फिलत होता है कि आर्या (आर्यावती) का सम्बन्ध सम्यक् ज्ञान से अर्थात् जिनवाणी से है और यह सरस्वती का ही एक उपनाम है । इस आधार पर हम यह कह सकते हैं कि वस्तुतः मथुरा में उपलब्ध विद्या एवं आर्यावती भी सरस्वती ही है । उस ग्रन्थ में सरस्वती के बारह नाम और लक्षण इस प्रकार दिए गए

अथ द्वादश सरस्वती स्वरूपाणि (देवतामूर्ति प्रकरणम्)

एकवक्त्राः चतुर्भुजा मुकुटेन विराजिताः ।

प्रभामंडलसंयुक्ताः कुंडलान्वितशेखराः ॥१॥ इति सरस्वती लक्षणानि ।

अक्ष-पद्म-वीणा-पुस्तकैर्महाविद्या प्रकीर्तिता । इति महाविद्या १

अक्ष-पुस्तक-वीणा-पद्मैः महावाणी च नामतः ॥२॥ इति महावाणी २

वराक्षं पद्मपुस्तके शुभावहा च भारती । इति भारती ३

वराक्षपद्मपुस्तकैः सरस्वती प्रकीर्तिता ॥३॥ इति सरस्वती ४

वराक्षं पुस्तकं पद्मं आर्या नाम प्रकीर्तिता ॥ इत्यार्या ५

वरपुस्तकपद्माक्ष(क्षा) ब्राह्मी नाम सुखावहा ॥४॥ इति ब्राह्मी ६

वर-पद्म-वीणा-पुस्तकैः महाधेनुश्च नामतः । इति महाधेनुः ७

वरं च पुस्तकं वीणा वेदगर्भा तथाम्बुजम् ॥५॥ इति वेदगर्भा ८

अक्षं तथाऽभयं पद्मपुस्तकैरीश्वरी भवेत् । इति ईश्वरी ९

अक्षं पद्मं वरग्रन्थौ महालक्ष्मीस्तु धारिणी ॥६॥ इति महालक्ष्मी १०

अक्षं पद्मं पुस्तकं च महाकाल्या वरं तथा । इति महाकाली ११

अक्षपुस्तकवीणाश्च पद्मं महासरस्वती ॥७॥ इति महासरस्वती १२

इति द्वादश सरस्वतीस्वरूपाणि (जयमते)

हैं:-

|     |            | द    | क्ष    | वाम    |        |
|-----|------------|------|--------|--------|--------|
|     |            | नीचे | उपर    | उपर    | नीचे   |
| १.  | महाविद्या  | माला | कमल    | वीणा   | पुस्तक |
| ₹.  | महावाणी    | माला | पुस्तक | वीणा   | कमल    |
| ₹.  | भारती      | वरद  | माला   | कमल    | पुस्तक |
| 8.  | सरस्वती    | वरद  | कमल    | माला   | पुस्तक |
| ч.  | आर्या      | वरद  | माला   | पुस्तक | कमल    |
| ξ.  | ब्राह्मी   | वरद  | पुस्तक | माला   | पद्म   |
| ૭.  | कामधेनु    | वरद  | पद्म   | वीणा   | पुस्तक |
| ۷.  | वेदगर्भा   | वरद  | पुस्तक | वीणा   | कमल    |
| ۶.  | ईश्वरी     | माला | अभय    | कमल    | पुस्तक |
| १०. | महालक्ष्मी | माला | पद्म   | वीणा   | पुस्तक |
| ११. | महाकाली    | माला | कमल    | पुस्तक | अभय    |
| १२. | महासरस्वती | माला | पुस्तक | वीणा   | पद्म   |



# हिन्दु और जैन व्रत : एक क्रियापितिक्रियात्मक लेखाजोखा

डॉ. अनीता बोथरा

#### शीर्षक का स्पष्टीकरण:

वेद से प्रारम्भित होकर पुराण तथा विविध भक्तिसम्प्रदायों में विचार की जो धारा बहती चली आयी है उसे हम वैदिक, वेदोत्तरकालीन, ब्राह्मण या हिन्दु परम्परा कह सकते हैं। व्रतों के सन्दर्भ में पौराणिक काल में जो विचार अन्तर्भूत हुए है उनको इस शोधनिबन्ध में केन्द्रीभूत स्थान देकर हमने 'हिन्दु परम्परा' शब्द का उपयोग शीर्षक में किया है। यद्यपि हिन्दु तथा हिन्दुत्व इन दोनों शब्दों के बारे में अभ्यासकों में बहुत मतभेद है तथापि वेद से आरम्भ होकर उत्तरकालीन महाकाव्य, दर्शन तथा पुराण में जो विचारप्रवाह बहता चला आया है उसे हम एक दृष्टि से हिन्दु कह सकते हैं।

#### शोधनिबन्ध का प्रयोजन :

ब्राह्मण परम्परा से समान्तर बहती चली आयी दूसरी भारतीय विचारधारा श्रमण परम्परा के नाम से जानी जाती है। जैन और बौद्ध परम्परा में यह श्रामणिक विचारधारा साहित्य रूप में प्रवाहित हुई है। जैन विचारधारा श्रमण परम्परा में प्राचीनतम है। जैन साहित्य में प्रतिबिम्बत व्रतों का स्वरूप अपना एक अलग स्थान रखता है। हिन्दु और जैन दोनों धारा इसी भारतभूमि में उद्भूत तथा प्रवाहित होने के कारण उनमें हमेशा आदान-प्रदान तथा क्रिया-प्रतिक्रियात्मक प्रवृत्तियाँ निरन्तर चलती आयी हैं। व्रत-विचार के बारे में इन दोनों में जो क्रियाप्रतिक्रियाएँ हुई उनका तर्कसंगत लेखाजोखा इस शोधनिबन्ध में प्रस्तुत करने का प्रयास किया है।

हिन्दु अथवा ब्राह्मण परम्परा में प्रारम्भ के बहुतांश व्रत-विधान, विविध यज्ञीय क्रियाओं से सम्बन्धित थे। परिस्थितिजन्य कारणों से वे व्रत-विधान उपवास, पूजा तथा विविध ऐहिक, पारलौकिक व्रतों में परिणत हुए। नेशनल संस्कृत कॉन्फरन्स, नागपुर, १,२,३ मार्च २००९ में प्रस्तुत शोधपत्र जैन परम्परा में भी आगमिक काल में, व्रतविधान, साधु द्वारा आचरित पंचमहाव्रत तथा श्रावक द्वारा स्वीकृत बारह व्रतों तथा तपों के स्वरूप में विद्यमान थे। इन महाव्रत, अणुव्रत, गुणव्रत, शिक्षाव्रत तथा तपों को सुरक्षित रखते हुए अनेकानेक उपवास, पूजा, तप आदि रूप में जैनियों में व्रताचरण की प्रवृत्ति हुई । हिन्दू तथा जैन दोनों परम्पराओं के अन्तर्गत परिवर्तनों का लेखाजोखा भी इस शोधनिबन्ध में सारांश रूप से प्रस्तृत किया है।

#### वैदिक तथा वेदोत्तरकालीन वत

# (१) 'व्रत'शब्द की व्यत्पत्ति:

व्रतशब्द के व्यूत्पत्त्यर्थ में विद्वानों में बहुत सारे मतभेद दिखाई देते हें ।

डॉ. पा.वा.काणेजी ने व्रतशब्द 'वृ' तथा 'वृत्' इन दोनों धातुओं से व्युत्पन किया है। विविध मत देकर यह स्पष्ट किया है कि 'वृ-वरण करना' इस धातु को 'त' प्रत्यय लगाकर 'संकल्पित कृत्य', 'संकल्प' तथा 'इच्छा' इन अर्थों से 'व्रत'शब्द निकटता से जुड़ा हुआ है।

# (२) 'व्रत'शब्द का अर्थ:

ऋग्वेद में 'ऋत', 'व्रत' और 'धर्मन्' ये शब्द बार-बार दिखाई देते हैं। उनके अर्थों में भी अनेक बार निकटता दिखाई देती है। 'ऋत' का सामान्य अर्थ है - देवों के द्वारा आरोपित निर्बन्ध अथवा नियम । 'धर्मन्' का अर्थ है - धार्मिक विधि अथवा यज्ञ । डॉ. काणेजी कहते हैं कि क्रमक्रमसे 'ऋत'-संकल्पना प्रचलन से चली गयी। उसकी जगह 'सत्य'शब्द का प्रयोग होने लगा। 'धर्म'शब्द सर्वसंग्राहक बना और 'व्रत'शब्द 'धार्मिक एवं पवित्र प्रतिज्ञा' तथा 'मनुष्य द्वारा आचरित निर्बन्धात्मक व्यवहार', इस सन्दर्भ में अर्थपूर्ण बना ।१

# (३) 'व्रत'शब्द के समास तथा 'व्रत' के विविध अर्थ:

डेक्कन कॉलेज के संस्कत-महाशब्द-कोश के स्क्रिप्टोरियम में अन्तर्भृत सन्दर्भों के कार्डस पर नजर डालने पर यह पता चलता है कि ऋग्वेद में 'सत्यव्रत', 'प्रियव्रत', 'दुढव्रत' इ. समास हैं लेकिन 'अणुव्रत' समास नहीं है।

'महाव्रत' शब्द यद्यपि अथर्ववेद, शतपथब्राह्मण, महाभारत और पुराणों में है, तथापि सत्य, अहिंसा आदि जैन महाव्रतों के पारिभाषिक अर्थ में न होकर केवल great vow, great penance अथवा great ceremony आदि अर्थ में आया है। 13

ब्राह्मण ग्रन्थ तथा उपनिषदों में व्रतशब्द का अर्थ है - 'धार्मिक विधि', 'धर्मसम्बन्धी प्रतिज्ञा' अथवा 'अन्न-पान ग्रहण के नियम'। 'श्रौत', 'गृह्य' तथा 'धर्मसूत्र' में 'व्यक्ति का विशिष्ट वर्तनक्रम अथवा उपवास' इन दोनों अर्थ में व्रत शब्द पाया जाता है। विश्वास

'मनु' तथा 'याज्ञवल्कीय स्मृति' में 'प्रायश्चित्तों' को व्रत कहा है क्योंकि प्रायश्चित्तों में अनेकविध नियमों का पालन निश्चयपूर्वक किया जाता है ।

'महाभारत' से ज्ञात होता है कि वहाँ व्रत, 'एक अंगीकृत धर्मकृत्य' अथवा 'अन्न तथा आचरण सम्बन्धी प्रतिज्ञा' है ।'

'पातंजलयोग' में अहिंसा, सत्य इ. व्रतों को प्रमुखता से 'यम' कहा है। उनके सार्वभौम और सम्पूर्ण आचरण के लिए 'महाव्रतम्' संज्ञा है। जैन परम्परा में भी अहिंसा, सत्य आदि पाचों को 'महाव्रत' कहा जाता है, तथापि एकवचनी निर्देश न होकर प्रत्येक को स्वतन्त्र रूप से महाव्रत कहा गया है। पातंजलयोगसूत्र में जैन परम्परा के प्रभाव के कारण महाव्रत संज्ञा अन्तर्भूत करने की आशंका हम रख सकते हैं। क्योंकि पातंजलयोग से प्रभावित उत्तरकालीन ग्रन्थों में यम-नियम-आसन आदि शब्दावली रूढ हुई है। 'महाव्रत' शब्द का प्रयोग कवचित् ही पाया जाता है।

ब्राह्मण परम्परा में ईस्वी की २-३री शताब्दी से लेकर १०वी शताब्दी तक 'पुराण' ग्रन्थों की संख्या वृद्धिंगत होती चली। व्रतों की संख्या भी बढती गयी। प्राय: सभी पुराणों में विविध प्रकार के व्रत विपुल मात्रा में पाये जाते हैं। उसके अनन्तर व्रतकथा और कोशों की निर्मित हुई (इ.स. की १५ से १९वी शताब्दी तक)। सब पुराणों में मिलकर लगभग २५,००० श्लोक व्रतसम्बन्धी है। व्रतों की संख्या लगभग १,००० है।

ऋग्वेदकाल में धार्मिक अथवा पवित्र प्रतिज्ञा एवं आचरणसम्बन्धी निर्बन्ध इस अर्थ में व्रत शब्द का प्रयोग होता था। धीरे धीरे उसमें परिवर्तन

होते गये । पूजा, व्रत-विधान, उपवास, दान तथा महिना-वार-तिथि-पर्व आदि मुद्दों का समावेश होते हुए व्रतों की संख्या बढती गयी और स्वरूप में भी परिवर्तन आये । इसकी कारणमीमांसा निम्नलिखित प्रकार से दी जा सकती है ।

# (४) हिन्दु परम्परा में 'व्रतपरिवर्तन' तथा 'व्रतवृद्धि' की कारणमीमांसा :

- वेद और ब्राह्मण काल में प्रचलित यज्ञ धीरे-धीरे आडम्बरयुक्त, प्रोहितप्रधान, खर्चीले और व्यामिश्र बनते चले गये। सर्वसामान्य व्यक्ति के लिए यज्ञविधि रचाना नामुमकीनसा होता चला गया। आरम्भ में प्राय: सभी व्रत यज्ञविधि से सम्बन्धित ही थे। यद्यपि यज्ञ का प्रचलन कम होने लगा तथापि उससे सम्बन्धित व्रत परिवर्तित स्वरूप में रूढ होते चले ।
- जैन और बौद्धों ने यज्ञ संस्था का जमकर विरोध किया। खासकर पश्हिंसात्मक यज्ञों की स्पष्ट और कठोर शब्दों में निन्दा की । १° परिणामस्वरूप यज्ञों की जगह धीरे-धीरे प्रासंगिक व्रतों ने ली होगी।
- केवल जैन और बौद्धों ने ही नहीं तो वैदिक या ब्राह्मण परम्परा के कुछ विचारवन्तों ने भी यज्ञ में निहित हिंसा को गईणीय मानी थी और अहिंसा तथा भक्तिप्रधान धर्माचरण के प्रति आस्था रखी थी। महाभारत तथा कुछ अन्य ग्रन्थों के अनुसार ब्राह्मण परम्परा में रहकर नारद ने पश्हिंसा का जो विरोध किया और नामसंकीर्तन का महिमा बताया, इससे स्पष्ट होता है कि हिन्दू परम्परा के ही अन्तर्गत होनेवाले विरोधात्मक विचारप्रवाह से विविध व्रत-विधान, पुजा आदि का प्रचलन हुआ होगा । ११ नारद की अहिंसाप्रधान दृष्टि का गौरव इसी वजह से जैन परम्परा ने उसको ऋषिभाषित में स्थान देकर किया होगा । १२
- यज्ञप्रधान धर्म में स्त्रियाँ और शुद्रों को किसी भी प्रकार के धार्मिक विधि के अधिकार नहीं थे। १३ समाज का इतना बड़ा हिस्सा धर्म से वंचित नहीं रह सकता था। व्रतों की विशेषता यही है कि व्रत

के अधिकारी चारों जातियों के गृहस्थ या गृहिणी हो सकते थे। १४ व्रतों के विस्तृत वर्णन से यह स्पष्ट होता है कि वहाँ जाति, लिंग आदि के निर्बन्ध बहुत कम है। हिन्दुधर्म के अन्तर्गत ही जाति- लिंग-निरपेक्ष धर्माचरण की आवश्यकता उत्पन्न हुई। जैन और बौद्धों ने जातिव्यवस्था पर भी कठोर आघात किये। १५ परिणामवश व्रतों के विवेचन में कहीं भी 'अमुक जाति द्वारा किये गये व्रत', इस तरह के उल्लेख नहीं पाये जाते। व्रत कराने के लिए ब्राह्मण पुरोहित की आवश्यकता के संकेत बहुत ही कम मिलते हैं।

- जैनधर्म में श्रावक और श्राविकाओं के लिए बारह व्रतों के रूप में एक सुघट श्रावकाचार का प्रावधान था। १६ बौद्धों ने भी पंचशील के रूप में उपासकाचार बताया था। १७ हिन्दु धर्मशास्त्रियोंने परिवर्तित व्रतों के रूप में सभी जातियों के गृहस्थ तथा विशेषत: गृहिणियों के लिए आचार बनाया। १४
- आम समाज में प्रचलित धार्मिक तथा देवतालक्षी विधियों का वर्णन यद्यपि ग्रान्थिक कर्मकाण्डात्मक स्वरूप में स्मृतियों में अंकित नहीं किया गया है, तथापि 'लोकवेद' संज्ञा से सम्बोधित अथवंवेद में आम समाज में प्रचलित रूढी, परम्परा, कुलाचार, प्रघात, अन्धविश्वास, मन्नत आदि के रूप में इसका दिग्दर्शन होता है। पुराणों में अंकित व्रतों पर इस लोकप्रचलित रूढी, विधि आदि का भी जरूर प्रभाव रहा होगा।

# आगम तथा आगमोत्तरकालीन वृत (१) जैन परिप्रेक्ष्य में 'वृत' का अर्थ:

'वृ' क्रियापद के जो विविध अर्थ संस्कृतकोश में दिये हैं, उसमें से 'मर्यादा करना', 'नियन्त्रण करना' तथा 'रोकना' यह अर्थ आगमकाल की व्रतसंकल्पना से सर्वाधिक मिलता जुलता है। इसका अर्थ यह हुआ कि जैन और हिन्दु दोनों का व्रतों का व्युत्पत्त्यर्थ ही अलग अलग है। हिन्दुव्रत में 'संकल्प', 'इच्छा', 'प्रतिज्ञा' आदि को प्राधान्य हैं तो जैनव्रतों में 'विरति'

'विरमण', 'संयम', 'मर्यादा' आदि को प्राधान्य है। हिन्दु धर्म के प्रवृत्तिपरकतापर तथा जैन धर्म के निवृत्तिपरकतापर इस व्युत्पत्त्यर्थ के द्वारा ही यथार्थ प्रकाश पडता है। 'उंछ', 'पिण्ड' आदि अनेक शब्द जैन परम्परा ने ब्राह्मण परम्परा से लेकर अपने ढांचे में डाले हैं। तथापि व्रत शब्द की बात अलग है। जैन परम्परा में व्रत शब्द का अपना एक अलग खास अर्थ था। 'हिंसा, अनृत, अस्तेय आदि से विरमण तथा विरति' जैनियों ने व्रतस्वरूप मानी। ११ पूर्णरूप से विरित को 'महाव्रत' कहा तथा आंशिक विरित को 'अणुव्रत' कहा। १२ जैन आचार पद्धति में महाव्रतों पर आधारित साधुआचार तथा बारह आंशिक व्रतों पर आधारित श्रावकाचार की परम्परा प्राचीन काल से लेकर आजतक बहती चली आयी ।<sup>२३</sup> ये व्रत प्रासंगिक नहीं थे । एक बार ग्रहण किये तो आजन्म परिपालन की जिम्मेदारी थी। जैन परिप्रेक्ष्य में जिसे हिंसाविरति, अनुतिवरित इ. कहा है, इस प्रकार के व्रतों का आचरण करनेवाले यतियों का उल्लेख हमें ऋग्वेद में मिलता है। २४ 'व्रात्यस्तोम' शब्द से यही सूचित होता है। ऋग्वेद में उल्लिखित ये व्रात्य, श्रमण परम्परा के ही रहे होंगे। क्योंकि विरितरूप व्रत धारण करने की संकल्पना वैदिक परम्परा के आरम्भ काल में प्रचलित ही नहीं थी। इससे स्पष्ट होता है कि जैनियों की व्रत संकल्पना ब्राह्मण परम्परा से अलग ही थी।

## (२) व्रतविषयक साहित्य की प्रथमावस्था :

आगमों में 'व्रत' शब्द साध तथा श्रावक के आजन्म, नित्य आचार के लिए उपयोजित है। यद्यपि साधु तथा श्रावक के व्रतों का वर्णन पाया जाता है तथापि इन व्रतों के आरोपण की विधि, कर्मकाण्ड या आडम्बर का निर्देश आगमों में नहीं है। साधु और श्रावक, व्रत के आधार पर दोनों को यथाशिक आध्यात्मिक प्रगति करना अपेक्षित है। इस प्रगति का प्रमुख साधन है 'तप'। तप का प्रयोजन है कर्मों की निर्जरा । १५ किसी भी ऐहिक फलप्राप्ति की आकांक्षा से तप करने को 'निदानतप' कहके निम्नदर्जा पर रखा गया है। १६ यह 'व्रत' तथा 'तप' संकल्पना की प्रथमावस्था ख्रिस्ताब्द पाँचवी शताब्दी तक के ग्रन्थों में पायी जाती है। २७ इस प्रथमावस्था में आगमकाल में यद्यपि समाज में विविध प्रकार के मख, उत्सव, मन्नत, रूढी, देवतापूजन आदि प्रचलन में थे रे तथापि जैनियों के लिए उनके व्रतस्वरूप आचरण का कोई प्रावधान नहीं बना था। (३) व्रतविषयक साहित्य की द्वितीयावस्था :

आगमकाल में विविध प्रकार के तपों का निर्देश है। उत्तरकाल में तपों का विस्तार से वर्णन करते करते धीरे धीरे तप के साथ विविध प्रकार की विधियाँ जुड गयी। तपोविधि के साथ फल भी अल्पांश मात्रा में निर्दिष्ट होने लगे। यह द्वितीयावस्था ख्रिस्ताब्द छट्टी शती से दसवीं सदी तक के ग्रन्थों में पायी जाती है।

जटासिंहनन्दिकृत 'वरांगचरित' यह संस्कृत ग्रन्थ, डॉ. ए.एन्.उपाध्ये के अनुसार सातवी शताब्दी का है। आगमोक्त तपों को उन्होंने 'सत्तप' कहा है।<sup>२९</sup> उनको 'व्रत' संज्ञा नहीं दी है। व्रत शब्द के अनेक समास ग्रन्थ में दिखायी देते हैं लेकिन वे सब प्राय: सोध्वत तथा श्रावकव्रत के सन्दर्भ में हैं। ३० फलनिष्पत्ति के कथन की प्रवृत्ति दिखायी देती है। ३१ जिनप्रतिमा, जिनपूजा, प्रतिष्ठा आदि का सुविस्तुत वर्णन पाया जाता है। ३२ किसी भी नये सुलभ व्रतों का निर्माण उन्होंने नहीं किया है।

हरिवंशपुराण (८वी शताब्दी)३३ तथा आदिपुराण (९वी शताब्दी)३४ में आगमोक्त तपों का संक्षिप्त वर्णन है। कुछ तपों को 'विधि' कहा है। स्वर्ग तथा मोक्ष इन दोनों फलों का जिक्र किया है। उपवास की प्रधानता है। उद्यापन नहीं है।

दसवी शताब्दी में तो तपोविधि के लिए व्रत शब्द का आम उपयोग होने लगा । ३५ यह तथ्य गुणभद्रकृत 'उत्तरपुराण' ग्रन्थ के निम्नलिखित श्लोक से उजागर होता है।

> व्रतात्प्रत्ययमायाति निर्वतः शङ्कचते जनैः । व्रती सफलवृक्षो वा निर्वृतो वन्ध्यवृक्षवत् ॥३६

इस प्रकार वरांगचरित से लेकर उत्तरपुराण तक के ग्रन्थों में व्रतसाहित्य की द्वितीयावस्था दिखायी देती है।

# (४) व्रतविषयक साहित्य की तृतीयावस्था :

व्रतविषयक साहित्य की तृतीयावस्था लगभग ११वी शती से आरम्भ

होती है। इस काल में तपोविधि के साथ-साथ अन्य नये व्रतों की शुरूआत हुई। इन नये व्रतों को 'तप' के बदले 'व्रत' कहने का प्रारम्भ हुआ।

११वी शताब्दी में महेश्वरसूरिने 'ज्ञानपंचमीकथा' में 'पंचमीवय' (पञ्चमीव्रत) शब्द का प्रयोग किया । इस एक व्रत के माहात्म्य के लिए दस कथाएँ लिखी । इसमें व्रत का संकल्प, विधि, उद्यापन तथा ऐहिक-पारलौकिक फल का स्पष्टतः निर्देश है। अध्य की बात यह है कि ज्ञानपंचमी व्रत के फल आदि का कथन मुनियों के मुख से करवाया है। अधि 'ज्ञानपंचमीकथा' जिस प्रकार एक व्रत पर आधारित है उसी प्रकार 'सुगन्धदशमीकथा' भी एक व्रत का माहात्म्य बताने के लिए रची गयी है। अधि

१२वी शताब्दी के जैन शौरसेनी ग्रंथ 'वसुनन्दि-श्रावकाचार' में रोहिणी, अश्विनी, सौख्यसम्पत्ति, नन्दीश्वरपंक्ति और विमानपंक्ति इन व्रतों का निर्देश है। लेकिन खुद ग्रन्थकार ने इनको व्रत भी नहीं कहा है और तप भी। भाषान्तरकार तथा सम्पादक ने इनको स्पष्टतः 'व्रत' कहा है। इस ग्रन्थ में स्वर्ग तथा मोक्षप्राप्ति रूप फल बताये हैं। धर जैन परम्परा में बिलकुल ही मेल न खानेवाली एक बात इस ग्रन्थ में कही है। जैसे कि-

उज्जवणिवही ण तरइ काउं जइ को वि अत्थपिरहीणो । तो विउणा कायव्वा उववासिवही पयत्तेण ॥<sup>४२</sup>

तप और उपवास को दुय्यम स्थान पर रखते हुए दान तथा उद्यापन को इसमें अधोरेखित किया है।

१४वी शताब्दी के जिनप्रभकृत 'विधिमार्गप्रपा' ग्रन्थ का स्थान जैन विधि-विधानों के इतिहास में विशेष लक्षणीय है। इस संकलनात्मक ग्रन्थ में उन्होंने महाव्रत, अणुव्रत, तप तथा नये व्रत इन सबकी विधि विस्तारपूर्वक दी है। सम्यक्त्व से आरम्भ करके श्रावकव्रत, साधुव्रत तथा समग्र श्रावक तथा साधुआचार को परिलक्षित करके इन्होंने व्रतारोपण की विधियाँ बनायी। ४३ विधिमार्गप्रपा में व्रतों के संकल्प तथा फल का निर्देश नहीं है तथापि उद्यापन का सुविस्तृत वर्णन है। ग्रन्थ में 'व्रत' शब्द का स्पष्ट उल्लेख नहीं है, सभी को 'विधि' ही कहा है। ४४ इनके व्रत वर्णन से लगता है कि ब्राह्मण परम्परा के पौराणिक व्रतों का जैन परम्परा के व्रतों पर प्रभाव पडने लगा है।

सर्वांगसुन्दर, निरुजिंसह, कोकिलाव्रत आदि व्रतों के नामसाम्य से यह दृग्गोचर होता है। १५ जिनप्रभसूरिद्वारा उपयोजित 'नैवेद्य' शब्द पर भी ब्राह्मण परम्परा की मुहर स्पष्टतः दिखायी देती है। १६ जैन परम्परा तथा सिद्धान्तो से निगडित नये व्रतों का निर्माण भी इन्होंने किया है। उदाहरण के तौरपर कल्याणतप, इन्द्रियजय, कषायमथन, अष्टकर्मसूदन, समवसरण आदि व्रतों का निर्देश कर सकते हैं। १५० आगमोक्त तपों की दुष्करता की तथा नये सुलभ व्रतों के निर्माण की जो बात जिनप्रभसूरि ने उठायी है वह जैन व्रतों के परिवर्तन की एक नयी दिशा सूचित करती है –

जे पुण एगावली-कणगावली-रयणावली-मुत्तावली-गुणरयणसंवच्छर-खुडुमहल्ल-सिंहनिक्कीलियाइणो तवभेया ते संपयं दुक्कर ति न दंसिया ।४८

जिनप्रभसूरि मुगलसम्राट महम्मद तगलक के समकालीन थे। बादशाह पर उनका अच्छा खास प्रभाव था। इस राजाश्रय के आधारपर उनकी साहित्यिक प्रवृत्तियाँ कई दशकों तक जारी रही। मन्दिरनिर्माण और मूर्तिप्रतिष्ठापना इनके काल में बहुतायत मात्रा में हुई थी। ४९ इन सबसे यह लगता है कि जिन-प्रभसूरिका जैन समाज पर बडा गहरा प्रभाव होगा। परिणामस्वरूप इनके व्रतविधान खाली किताबी न रहकर प्रचलन में भी आये होंगे।

# (५) व्रतविषयक साहित्य की चतुर्थावस्था :

१५वी शताब्दी में जैन व्रतों ने एक नया मोड लिया। १५वी सदी का ब्रह्मसाधारणकृत 'वयकहा' यह अपभ्रंश भाषा में लिखित व्रतकथाओं का संग्रह, व्रतिवषयक साहित्य की चतुर्थावस्था का द्योतक है। व्रतकथा में मुकुटसप्तमी, क्षीरद्वादशी, रिवव्रत, कुसुमांजिल, निर्झरपंचमी आदि नये नये व्रत, संकल्प, विधि, उद्यापन, जिनपूजा, दान तथा केवल ऐहिक फल तथा स्वर्गप्राप्ति का वर्णन है। '°

व्रतकथा के बाद १६वी शताब्दी से लेकर १८वी शताब्दी तक व्रतकथाओं के संग्रहों की मानों बाढ सी आ गयी। जैन परम्परा में व्रतों का प्रचलन इस समय में बहुत ही बढता चला होगा। व्रतकथासंग्रहों की रचना ज्यादातर संस्कृत भाषा में ही हुई है। डॉ. वेलणकर लिखित 'जिनरत्नकोष' में बहुत सारे व्रतकथासंग्रहों का निर्देश है। लेकिन वे इस शोधलेख के लिए

# मुझे उपलब्ध नहीं हुए।

इन चारों अवस्थाओं के निरीक्षण से हम इस निष्कर्ष तक पहुँचते हैं कि -

- साधुव्रत तथा श्रावकव्रत आगमकाल से लेकर आजतक प्रचलन में है।
- आगमोक्त तप प्रथम विधि के तौरपर आये और बाद में दुष्करता के कारण सुलभ व्रतों में परिवर्तित हुए ।
- आरम्भ में व्रत तथा तप का उद्दिष्ट कर्मनिर्जरामात्र था। धीरे-धीरे उसमें ऐहिक और पारलौकिकता आयी और अन्त में मोक्षफलप्राप्ति छोडकर स्वर्गतक सीमित हुई। जैन परम्परा के अनुसार इस पंचम काल में जब कोई जीव इस भरतक्षेत्र में मोक्षगामी होनेवाला नहीं है तब उनका स्वर्गप्राप्ति तक सीमित रहना ठीक ही लगता है।
- व्रत विषयक श्वेताम्बरीय प्राकृत साहित्य में, दिगम्बरीय व्रतविषयक संस्कृत साहित्य की तुलना में 'व्रत' शब्द का आम प्रयोग करने का प्रचलन बाद में आया हुआ दिखायी देता है।

# (६) जैन व्रतों के अवस्थान्तरों की कारणमीमांसा :

- हिन्दु व्रतों में कालानुसारी जो परिवर्तन आये उसके अनुसार जैन व्रतों में परिवर्तन आना बिलकुल स्वाभाविक था क्योंकि अल्पसंख्य जैन समाज बहुसंख्य हिन्दु समाज के सम्पर्क में हमेशा ही था। इस सामाजिक सहजीवन का असर जैन व्रतों में भी दिखायी देता है।
- प्रवृत्तिप्रधान हिन्दुधर्म में पौराणिक व्रत प्राय: उत्सव स्वरूप और क्रियाकाण्डात्मक, विधिविधानों से भरे हुए थे। उनके प्रति आम जैन समाज का आकृष्ट होना स्वाभाविक था। जैन गृहस्थाचार में यद्यपि बारह व्रत शामिल थे तथापि वे निवृत्तिप्रधान और अमूर्त थे। इसी वजह से गृहस्थाचार से सम्बन्धित तप से निगडित तथा जैन तत्त्वज्ञान से सुसंगत इस प्रकार के नये विधिविधानात्मक व्रत जैन आचार्यों ने बनाये। जैसे कि 'सम्यक्त्व' के आरोपण की विधि

बन गयी। '१ 'अष्टकर्मतप' मूर्त क्रियाप्रधानरूप लेकर सामने आया<sup>५२</sup> तथा 'ज्ञानपंचमी', 'सुगन्धदशमी' आदि नये नये व्रत भी बनने लगे। <sup>५२</sup>

- यद्यपि जैनधर्म प्रधानता से मोक्षलक्षी था तथापि गृहस्थों के लिए धन, आयुष्य, आरोग्य, समृद्धि आदि प्राप्त करानेवाले व्रतों की आवश्यकता जैन आचार्य महसूस करने लगे । इसलिए केवल पारलौकिक कल्याण के लिए ही नहीं किन्तु ऐहिक सुखों की कामना रखकर भी व्रतों की योजना होने लगी । ऐहिक फलकामनासहित क्रियाओं की या तप की 'निदानतप' शब्द से यद्यपि आगमों में निन्दा की है तथापि सोचिवचार कर और व्यावहारिक दृष्टिकोण अपनाकर धर्माचरण के प्रति सामान्यों का मन आकृष्ट करने के लिए व्रतों में परिवर्तन आ गये ।
- प्राचीन काल से ही जैनियों में कुलदेवता, कुलाचार, पूजन आदि के रूप में विविध कथाओं का प्रचलन था। बदलते काल के साथ उनमें से कुछ रीतिरिवाज व्रत स्वरूप में परिवर्तित हुए। आधुनिक काल में भी शुभप्रसंग में विनायकपूजन (गणेशपूजन), मंगळसात, घटस्थापना, शिळासप्तमी, कुलदेवताओं का पूजन आदि परम्पराओं का प्रचलन दिखायी देता है। इन कुलाचारों के ग्रान्थिक आधार सहज उपलब्ध नहीं है। तथापि पीढी दर पीढियों से इनका परिपालन होता चला आया है।
- व्रतों के प्रत्यक्ष आचरण के समय तप, उपवास, मौन, स्वाध्याय, जप आदि की प्रधानता होती है जो जैन सिद्धान्तो से मिलीजुली है। व्रत के पारणा तथा उद्यापन में उत्सव की प्रधानता रहती है। स्वजाति तथा अन्यजातियों के लोगों को बुलाकर भोजन का प्रबन्ध, प्रभावना स्वरूप भेट वस्तुओं को आदान-प्रदान प्रमुखता से दिखायी देता है। ज्ञानपंचमी व्रत के समापन में वसुनन्दि कहते हैं कि-

सिहरण्ण पंचकलसे पुरओ वित्थारिऊण वत्थमुहे । पक्कण्णं बहुभेयं फलाणि विविहाणि तह चेव ॥५४॥ दाणं च जहाजोग्गं दाऊण चउव्विहस्स संघस्स । उज्जवणविही एवं कायव्वा देसविरएण ॥५५॥

उदयचन्द्रविरचित सुगन्धदशमीकथा के उद्यापनविधि में निम्नलिखित वर्णन पाया जाता है। जैसे कि- 'जिनमन्दिर को पुष्पों से सजाना, चंदोवा तानना, ध्वजाएँ फहराना, औषधिदान देना, मुनियों को पवित्र आहार देना, दस श्रावकों को भेटवस्तु तथा खीर-घृत कटोरिया आदि देना, इस प्रकार की विधि करना चाहिए। इससे पुण्य उत्पन्न होता है।'

#### उपसंहार:

हिन्दु और जैन व्रतों का क्रियाप्रतिक्रियात्मक लेखाजोखा हमने अभीतक देखा । अब उसके उपसंहार तक पहुँचते हैं । दोनों परम्पराओ ने एक-दूसरे को प्रभावित किया । ज्यादातर हिन्दु प्रभाव से जैन व्रतों में परिवर्तन आये। लेकिन इस सभी प्रक्रिया में जैनों ने परिवर्तन के साथ-साथ अपनी अलग पहचान भी रखने का जरूर प्रयास किया । उसपर आधारित साम्य-भेदात्मक निरीक्षण उपसंहार में प्रस्तुत कर रहे हैं । ५७

- हिन्दु तथा जैन दोनों परम्पराओं के प्राचीन मूल ग्रन्थो में विधि-विधान रूप व्रतों का वर्णन नहीं पाया जाता । हिन्दु परम्परा में प्रारम्भ में यज्ञों की प्रधानता थी । उसके आधार से व्रत निष्पन तथा परिवर्धित हुए । जैन आगमों में महाव्रत, अणुव्रत तथा तप प्रधान थे । विधि-विधानात्मक व्रतों का आरम्भ इन्हीं के आधार से हुआ ।
- हिन्दुओं के व्रत परिमित काल के लिए हैं । महाव्रत-अणुव्रत आजन्म परिपालन के लिए तथा उसी के आधार से आध्यात्मक उन्नित के लिए बनाये गए हैं । बाद में जैन परम्परा में प्रारम्भित रिवव्रत, निर्दोषसप्तमीकथाव्रत, रोहिणीव्रत इ. परिमित काल के लिए अपेक्षित है ।
- हिन्दु परम्परा में व्रत सम्बन्धित उपवास चार प्रकार से होता है -

- अनशन, अयाचित, नक्त(प्रदोष) तथा एकभुक्त । जैन व्रतों में भी उपवास ही केन्द्रस्थानी है तथा उनके उपवास के भी एकाशन, आयम्बिल, वियगत्याग, बेला, तेला आदि विविध प्रकार हैं।
- ब्रह्मचर्यपालन, मधु-मद्य-मांस का त्याग इन बातों की दोनों परम्परा में व्रत पालन के दिन समानता दिखायी देती है। व्रत के उद्यापन के दिन हिन्दु लोग प्राय: ब्राह्मण, पुरोहित को दान देते हैं तथा जैन लोग संघ को दान देते हैं।
- दोनों परम्पराओं में व्रत ज्यादातर स्त्रियों द्वारा आचिरित है तथा चातुर्मास काल में व्रतों की विशेष आराधना की जाती है।
- हिन्दु परम्परा में चैत्र से लेकर फाल्गुन तक विविध प्रकार के त्यौहार हैं । वे उत्सव के तौरपर और व्रतरूप में परिवर्तित करके मनाये जाते हैं । व्रतों की इतनी विपुलता तथा उत्सवी स्वरूप जैनों में नहीं पाया जाता ।
- व्रतों की संख्या जैसे जैसे बढने लगी वैसे वैसे दोनो परम्पराओं में व्रतकथाओं के संग्रह बनने लगे। कथाएँ भी रची गयी। वे अपनी—अपनी सैद्धान्तिक मान्यताओं से मिलती—जुलती थी। पूर्वजन्म तथा पुनर्जन्म का जिक्र दोनों में भी पाया जाता है। चान्द्रायण, कोकिला, सौभाग्य, आरोग्य, अम्बिका, ऋषिपंचमी, अक्षयतृतीया, मोक्षदा (मौन) एकादशी आदि हिन्दु व्रतों से नामसाम्य रखनेवाले जैनव्रत पाये जाते हैं। तथापि इन व्रतों का अन्तर्गत स्वरूप बिलकुल ही भिन्न है।
- हिन्दु व्रत, 'धनधान्यसुखसमृद्ध्यर्थम् अमुकव्रतम् अहं करिष्ये', इस प्रकार से संकल्पपूर्वक किये जाते हैं। जैनव्रत संकल्प के उच्चारणपूर्वक नहीं किये जाते। पूर्वोल्लिखित जैनव्रतों की तीसरी अवस्था में व्रत के फल का जिक्र होने लगा। उसमें एक प्रकार से संकल्प भी निहित है तथापि प्रारम्भ में संकल्प करना प्राय: निदानात्मक और निषिद्ध ही माना गया है।
- हिन्दु व्रतों में अनिवार्य रूप से स्नान की आवश्यकता बतायी गयी

है। जैनों में यद्यपि मन्दिरमार्गियों में पूजा के पहले स्नान का प्रचलन है तथापि स्नान और बाह्यशुद्धि को अनन्यसाधारण महत्त्व नहीं दिया है। भावशुद्धि की प्रधानता बतायी गयी है क्योंकि सभी जैनआचार का केन्द्र ही भावशुद्धि है।

- हिन्दुओं में देवताप्रीत्यर्थ िकये गये व्रतों में विशिष्ट धान्य तथा शाकभाजी से युक्त भोजन नैवेद्य स्वरूप में चढाया जाता है। जैन व्रतों में यह पद्धित प्रचलित नहीं है तथा प्रसाद भी बाटने की प्रथा प्राय: नहीं है।
- दोनों परम्पराओं में यद्यपि प्रतिमाओं का पूजन किया जाता है तथापि गणपित, गौरी, हरतालिका, राम-रावण, दुर्गा आदि प्रासंगिक प्रतिमाओं का निर्माण, विसर्जन तथा दहन हिन्दु परम्परा में बहुत ही प्रचलित है । जैन परम्परा में प्रासिङ्गक प्रतिमानिर्माण तथा विसर्जन को बिलकुल ही स्थान नहीं है क्योंकि जैन दृष्टि से यह सब विराधना, आशातना, प्रमादचर्या तथा अनर्थदण्डरूप है ।
- अपत्यप्राप्ति के लिए तथा पित के दीर्घायुष्य के लिए व्रत रखना, प्रायः सभी व्रतों में सुवासिनी स्त्री को महत्त्व देना-ये सब हिन्दुव्रतों की विशेषताएँ हैं । जैनव्रतों में इन्हें खास तौरपर पिरलक्षित नहीं किया जाता क्योंकि अपत्य का होना या न होना, पित की आयुर्मर्यादा आदि सब बातें कर्माधीन हैं । व्रत रखकर आयुष्य बढाने में जैन सिद्धान्त विश्वास नहीं रखता ।
- हिन्दु स्मृतिग्रन्थों में सभी 'प्रायिश्वत्तों' को 'व्रत' कहा है। जैन परम्परा में 'प्रायिश्वत्त' याने 'छेद' को 'तप' कहा है। प्रायिश्वत्तों को केन्द्रस्थान में रखकर दोनों परम्परा में अलग से ग्रन्थों का निर्माण हुआ है।
- हिन्दुओं में कुछ व्रतों के लिए पुरोहित की आवश्यकता बतायी है।
   विविध प्रकार के होम किये जाते हैं। कुछ व्रत दूसरों द्वारा करवाने का भी जिक्र किया गया है। जैन व्रतों में व्रत मुनि की आज्ञा से करते हैं। होम का प्रावधान बिलकुल ही नहीं है और व्रत खुद

११७

ही करना पडता है, दूसरों द्वारा नहीं करवाया जा सकता।

- हिन्दुओं में व्रत वैयक्तिक तथा सामूहिक दोनों पाये जाते हैं। जैनों में वैयक्तिक व्रतों की प्रधानता है लेकिन उपधानतप, पौषधोपवास आदि बहुत ही कम व्रत सामूहिक रूप में करने की प्रथा है।
- ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि भेद न रखके सभी वर्णों के तथा जाति के लोगों को केन्द्रस्थान में रखकर हिन्दु व्रत सामान्यतः बनाये गये हैं। तथापि कुछ ग्रन्थों में पिछले दरवाजे से जातिभेद प्रविष्ट हुआ दिखायी देता है। कहा है कि विशिष्ट व्रत में ब्राह्मण और क्षत्रिय एक दिन का उपवास रखे और उसी व्रत में वैश्य तथा शूद्र लगातार दो दिनों का उपवास रखे। जैन परम्परा में प्रायः इसतरह के भेदभाव दिखायी नहीं देते तथापि अपवाद स्वरूप उदाहरण पाये जाते हैं। इस भेदभाव का आधार आर्थिक सामर्थ्य है। वसुनन्दिश्रावकाचार में कहा है कि ज्ञानपंचमीव्रत का उद्यापन जो व्यक्ति उक्त प्रकार से करने में असमर्थ हो वह व्रत का कालाविध दुगना करें।
- हिन्दु धर्मशास्त्रों में त्रैविणिकों के लिए व्रतबन्धसंस्कार का प्रावधान था। इस संस्कार के अनन्तर उनकी शिक्षा का आरम्भ होता था। जैन परम्परा में श्रावकव्रत ग्रहण करने के उल्लेख आगमों में मिलते हैं लेकिन वहाँ विधिपूर्वक व्रतग्रहण का विधान लिखित रूप में नहीं दिखाई देता। चौदहवी सदी के जिनप्रभसूरि को इसकी आवश्यकता महसूस हुई। परिणामवश उन्होंने सम्यक्त्व-आरोपण-विधि तथा साधु एवं श्रावकव्रतों के ग्रहण की भी विधि बनायी। लेकिन श्रावकदीक्षा की विधि का प्रचलन जैन समाज में नहीं हो सका।

## निष्कर्ष:

हिन्दु और जैन व्रतसंकल्पनाओं के आरम्भिबन्दु अलग-अलग हैं। अहिंसा, सत्य आदि उच्च मानवीय मूल्यों को जैनों ने साधु तथा श्रावकाचार में यावज्जीवन स्थान दिया। उन्हें ही आध्यात्मिक उन्नति का आधार माना। वैदिक तथा वेदोत्तर काल में कर्तव्यस्वरूप वर्णाश्रमधर्म दैनन्दिन तथा यावज्जीवन आचार में पुष्पित-फिलत नहीं हुआ । लिङ्गभेद, जातिभेद, पुरोहितप्रधानता आदि कारणों से तथा जैन और बौद्धों द्वारा िकये गए तीव्र वैचारिक संघर्षों से सर्वसमावेशक, विधिविधानात्मक पत्र-पुष्प-हिरण्य-सुवर्ण-प्रतिमापूजन-विसर्जन, नैवेद्य, प्रसाद, उद्यापन, दान आदि अतीव आकर्षक रूप में नया सामाजिक पहलू लेकर हिन्दु पुराणों द्वारा व्रतों का प्रचलन हुआ । जैन आचार्यों को उपवास, तप, निवृत्तिप्रधान, नीरस धर्मव्यवहार में परिवर्तन लाने की अत्यधिक आवश्यकता महसूस हुई । इहलौिकक सुखसमृद्धि और स्वर्गप्राप्ति को नजरअंदाज न करते हुए ग्यारहवी सदी से लेकर पंद्रहवी सदी तक जैनों में भी विधिविधानात्मक व्रतों का खूब प्रचार हुआ । श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों सम्प्रदाय मन्दिर और प्रतिमा निर्माण, पूजा-प्रतिष्ठा, विधिविधान, यन्त्र-मन्त्र में निमग्न हुए । सोलहवी सदी में गुजरात में लौंकाशाह नामक धार्मिक श्रावक ने इन सब नये कर्मकाण्डात्मक धर्म के विरुद्ध जैन-जागृति की तथा 'स्थानकवासी' सम्प्रदाय का आरम्भ किया । मन्दिर, पूजा, प्रतिष्ठा तथा नानाविध विधिविधानात्मक व्रतों को हटाकर मूलगामी, सिद्धान्तप्रधान जैन धर्म की ओर कुछ चिन्तनशील व्यक्तियों का झकाव बढा ।

प्राय: इसी समय हिन्दुओं में पौराणिक धर्माचार से ऊबकर एक स्वयम्भू अमूर्त ईश्वर को प्रधानता देनेवाले शीखसम्प्रदाय का उदय और प्रसार होने लगा। राम, कृष्ण, विठ्ठल आदि एक मूर्त ईश्वर का नामसंकीर्तन तथा भक्ति इनपर आधारित सम्प्रदाय उद्भूत हुए।

भारतीय संस्कृति के बहुपेडी आयामों का क्रियाप्रतिक्रियात्मक सिलसिला आरम्भ से लेकर आजतक जारी है। 'व्रतसंकल्पना' को केन्द्रस्थान में रखकर अगर हिन्दु और जैन धार्मिक आचारों का परीक्षण करें तो उपर्युक्त लेखाजोखा सामने उभरकर आता है।

#### सन्दर्भ

- १. धर्मशास्त्राचा इतिहास (उत्तरार्ध) पृ. १५९-१६१
- २. अथर्ववेद ११.७.६; शतपथ ब्राह्मण १०.१.२.४; महाभारत १.६४.४२; २.२०.४; ३.१०.३; १२.२४.१७; वामणपुराण ६२.३८; स्कन्दपुराण १.३.११.६६
- ३. धर्मशास्त्राचा इतिहास (उत्तरार्ध) पृ. १६२

मार्च २०१०

- मनुस्मृति अध्याय ११ प्रायश्चित्तविधि पृ. ३८८ से ५१७ 8. याज्ञवल्क्यस्मृति, प्रायश्चित्तप्रकरण (५) पृ. ३८८ से ५१७
- महाभारत २.११.१८ (१२७\*); ५.४३.१२; ६.१०३.७८; १२.३६.१९ ۷.
- योग-दर्शन २.३०,३१ ξ.
- आचारांग चूलिका १५.४२, ४३, ४९, ५०; सूत्रकृतांग १.२.५७; स्थानांग ३.५२४; ૭. ५.१; उत्तराध्ययन १९.१०, २८, ८९; २०.३९; २१.१२; आवश्यक ४.३., ८, 9; 4.7
- ८. धर्मशास्त्राचा इतिहास (उत्तरार्ध) पृ. १६७, १७१
- ९. धर्मशास्त्राचा इतिहास (उत्तरार्ध) पृ. १६६
- १०. उत्तराध्ययन १२.१७; १४.१२; २५.३०; धम्मपद २६.२३; सुत्तनिपात चूळवग्ग, ७ वा ब्राह्मणधम्मिकसुत्त
- ११. महाभारत शांतिपर्व ३४६.१०, ११
- १२. ऋषिभाषित-नारद नामक प्रथम अध्ययन
- १३. मनुस्मृति ५.१५५; ८.१८; ९.३३४, ३३५; १०.१२१ से १२६; ११.१३
- १४. धर्मशास्त्राचा इतिहास (उत्तरार्ध) पृ. १६७, १६९
- १५. उत्तराध्ययन अध्ययन १२, अध्ययन १४, अध्ययन २५; धम्मपद अध्ययन २६
- १६. उपासकदशा १.२३; औपपातिक पृ. ३५७, ३५८, ४७४-४८३; वसुनन्दिश्रावकाचार गा. २०७ से २२०
- १७. धम्मपद १८.१२; सुत्तनिपात चूळवग्ग, १४वा धम्मिकसुत्त पृ. ९५ से १०१
- १८. धर्मशास्त्राचा इतिहास पृ. १६९
- १९. धर्मशास्त्राचा इतिहास पृ. १६०
- २०. उत्तराध्ययन १९.२५-३१; तत्त्वार्थ ७.१
- २१. तत्त्वार्थ ७.१
- २२. तत्त्वार्थ ७.२; आचारांग चूलिका १५.४२,४३; सूत्रकृतांग १.२.५७; स्थानांग ५.१.; उत्तराध्ययन २०.३९; २१.१२; आवश्यक ४.८ से १२
- २३. आचारांग चूलिका, उत्तराध्ययन, दशवैकालिक, छेदसूत्र, मूलाचार, भगवतीआराधना, उपासकदशा, श्रावकप्रज्ञप्ति, रत्नकरण्डकश्रावकाचार, वसुनन्दिश्रावकाचार, पुरूषार्थसिद्ध्युपाय
- २४. भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान पृ. १८,१९
- २५. अन्तगड वर्ग ८; औपपातिक पृ. १६३-१७२
- २६. स्थानांग ३.३८५; समवायांग ३.३; भगवती १४.७१; ज्ञाताधर्मकथा १.१६.११३;

- १.१६.३२७(१).
- २७. आचारांगचूलिका, उत्तराध्ययन, दशवैकालिक, छेदसूत्र, मूलाचार, भगवती आराधना, उपासकदशा, श्रावकप्रज्ञप्ति, वसुनन्दिश्रावकाचार
- २८. ज्ञाताधर्मकथा १.१.९६; १.२.१२
- २९. वरांगचरित ३०.५२
- ३०. वरांगचरित ११.४०; १३.३९; १५.१२१; २४.१०६; ३०.४४
- ३१. वरांगचरित २३.७७ से ८२
- ३२. वरांगचरित २३.७७, ८३
- ३३. हरिवंशपुराण पृ. ४२३ से ४४३
- ३४. आदिपुराण पर्व ७
- ३५. उत्तरपुराण पर्व ६७.३५८ से ३८४
- ३६. उत्तरपुराण ६७.३७३
- ३७. ज्ञानपंचमीकथा १.३६४
- ३८. ज्ञानपंचमीकथा १.३३९ से ३७८; २.१२५; ४.१२५; ७.४२, ४३, ९३ से ९७
- ३९. ज्ञानपंचमीकथा १.४९४ से ४९६; २.५० से ५७
- ४०. सुगन्धदशमीकथा प्रथम सन्धी
- ४१. वसुनन्दिश्रावकाचार गा. ३५३ से ३८१
- ४२. वसुनन्दिश्रावकाचार गा. ३५९
- ४३. विधिमार्गप्रपा
- ४४. विधिमार्गप्रपा पु. २५ से २९
- ४५. विधिमार्गप्रपा पृ. २५ पंक्ति १७, १९
- ४६. विधिमार्गप्रपा पु. २७ पंक्ति १
- ४७. विधिमार्गप्रपा पृ. २५ पंक्ति ३, २९, ३१, ३२, पृ. २६ पंक्ति २, ४
- ४८. विधिमार्गप्रपा पृ. २९ पंक्ति २५, २६
- ४९. विधिमार्गप्रपा, संक्षिप्त जीवन चरित्र पृ. १ से २४
- ५०. व्रतकथा
- ५१. विधिमार्गप्रपा पृ. १ से ३
- ५२. विधिमार्गप्रपा पु. २६ पंक्ति १ से ३
- ५३. ज्ञानपंचमीकथा; सुगन्धदशमीकथा
- ५४. वसुनन्दिश्रावकाचार गा. ३५७
- ५५. वसुनन्दिश्रावकाचार गा. ३५८

मार्च २०१० १२१

- ५६. स्गन्धदशमीकथा १.१२
- ५७. हिन्दू व्रतों के वर्णनात्मक स्वरूप के लिए 'व्रतशिरोमणी' किताब का आधार लिया है।

## सन्दर्भ-ग्रन्थ-सूचि

- अन्तकृद्दशा (अन्तगडदसा) : अनुवादक-घासीलालजी म., जैन प्रिन्टिंग प्रेस, ₹. १९८०
- आचारांग चूलिका : अंगसुत्ताणि १, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं ₹. (राजस्थान) वि.सं. २०३१
- आदिपुराण: अनुवादक-घासीलालजी म. जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, ₹. १९५९
- आवश्यक (आवस्सय): मुनि पुण्यविजय, महावीर विद्यालय, मुम्बई, १९७७ 8.
- औपपातिक (उववाई): अनुवादक-घासीलालजी म. जैन शास्त्रोद्धार समिति, 4. राजकोट १९५९
- उत्तरपुराण: गुणभद्राचार्य, सं. पन्नालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १९५४ ₹.
- उत्तराध्ययन (उत्तरज्झयण) : जैन संस्कृति रक्षक संघ, सैलाना, १९९२ **9**.
- उपासकदशा (उपासकदसा): (मिताक्षरासारासह), भाषान्तर-विष्णुशास्त्री बापट, ሪ. दामोदर त्र्यंबक जोशी, पुणे
- ऋषिभाषित (इसिभासिय): सं. विनयसागर, प्राकृत भारती अकादमी, जयपुर, ٧. १९८८
- १०. ज्ञाताधर्मकथा (नायाधम्मकहा) : अंगसूत्ताणि ३, आ. तुलसी, जैन विश्व भारती, लाडनं (राजस्थान) वि.सं. २०३१
- ११. ज्ञानपंचमीकथा (णाणपंचमीकहा) : महेश्वरसूरिकृत, सिंघी जैनशास्त्र विद्यापीठ, मुम्बई, १४९
- १२. तत्त्वार्थ : विवेक-पं. सुखलाल संघवी, पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी, २००१
- १३. दशवैकालिक (दसवेयालिय) : अनुवादक-घेवचंदजी बाँटिया, जैन प्रिन्टींग प्रेस, सैलाना, १९८३
- १४. देवीभागवत : खण्ड १, सं. आ. श्रीराम शर्मा, संस्कृत संस्थान, बरेली, १९६८
- १५. धर्मशास्त्राचा इतिहास : डॉ. काणे, महाराष्ट्र राज्य साहित्य व संस्कृति मण्डल, १९६७
- १६. धम्मपद: अनुवादक-डॉ. भ.ग.बापट, धम्म बुक्स प्रकाशन, २००१
- १७. नारदपुराण : (खण्ड १, २) सं.पं.श्रीराम शर्मा, संस्कृत संस्थान, बरेली, १९७१

- १८. पातंजलयोग: पतंजलिकृत,गीताप्रेस, गोरखपुर
- १९. भगवती (भगवई) : अंगसुत्ताणि २, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान) वि.सं. २०३१
- २०. भविष्यपुराण: (खण्ड २) सं. पं. श्रीराम शर्मा, संस्कृत संस्थान, बरेली, १९६९
- २१. भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान : डॉ. हीरालाल जैन, मध्यप्रदेश शासन साहित्य परिषद्, भोपाल, १९६२
- २२. मनुस्मृति : भाषान्तर-विष्णुशास्त्री बापट, श्री गजानन बुक डेपो, पुणे
- २३. महाभारत: सं. श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, १९७९
- २४. याज्ञवल्क्यस्मृति : (मिताक्षरासारासह), भाषान्तर-विष्णुशास्त्री बापट, दामोदर त्रयंबक जोशी, पुणे
- २५. वयकहा : ब्रह्मसाधारण, सं. भागचन्द्र जैन भास्कर, राजस्थान विश्वविद्यालय. जयपुर, १९८५
- २६. वरांगचरित: जटासिंहनन्दिविरचित, सं. ए.एन्.उपाध्ये, माणिकचन्द्र दिगम्बर जैन ग्रन्थालय समिति, मुम्बई, १९३८
- २७. वसुनन्दिश्रावकाचार : वसुनन्दिकृत, सं. हीरालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १९५२
- २८. विधिमार्गप्रपा : जिनप्रभस्रिकृत, सं. जिनविजय, निर्णयसागर प्रेस, मुम्बई, १९४१
- २९. व्रतशिरोमणी: श्रीनिवास देशिंगकर, प्र. शालिनीबाई देशिंगकर, मिरज, १९७७
- ३०. सुगन्धदशमीकहा (सुगन्धदसमीकहा): उदयचन्द्रकृत, सं. हीरालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, १९६६
- ३१. सुत्तनिपात: सं. डॉ. भिक्षु धर्मरक्षित, मोतीलाल बनारसीदास पब्लिशर्स, दिल्ली, १९९५
- ३२. सूत्रकृतांग (सूयगड) : अंगसुत्ताणि १, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान) वि.सं. २०३१
- ३३. स्थानांग (ठाण) : अंगसुत्ताणि १, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान) वि.सं. २०३१
- ३४. हरिवंशपुराण : जिनसेनकृत, सं. पन्नालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १९४४
- ३५. हरिवंशपुराण : (खण्ड १), सं.पं. श्रीराम शर्मा, संस्कृत संस्थान, बरेली, १९६८ C/o. जैन चेअर

पूणे विश्वविद्यालय, पूणे ( महाराष्ट् )

# आर्षभी विद्या : पिश्चय

म. विनयसागर

इस अवसर्पिणी के प्रथम नृपित, प्रथम अनगार, प्रथम केवली और प्रथम तीर्थंकर भगवान् ऋषभदेव हुए। आवश्यकचूर्णि, जम्बूद्वीपप्रज्ञित और कल्पसूत्र में इनके लिए 'अरहा कोसलिए उसभे' विशेषण प्राप्त होता है। भागवत पुराण में इन्हें महायोगिराट् कहा गया है।

भगवान् ऋषभ जीवन-व्यवहार की समस्त कलाओं के प्रवर्तक माने गये हैं। वे वंशस्थापन, कृषि, कुम्भकार, पाककला, विवाह, लेखन, युद्ध, शस्त्र, राजनीति से लेकर मुनिवृत्ति और आत्मसाधना के मार्गदर्शक रहे हैं।

प्रभु ऋषभ ने केवली बनने के पश्चात् क्या देशना दी थी ? किन सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया था ? समय का दीर्घकालीन व्यवधान होने के कारण उसका कोई स्वरूप प्राप्त नहीं होता है। हाँ, अहिंसादि सार्वभौम सिद्धान्तों का परिष्कृत स्वरूप अन्तिम तीर्थंकर महावीर की देशना/सिद्धान्तों में अवश्य लक्षित होता है।

कहा जाता है कि ऋषभपुत्र भरतचक्री षट्खण्ड विजय कर स्वराज्य में लौटे तो चक्ररत्न ने आयुधशाला में प्रवेश नहीं किया। कारण खोजने पर यह अनुमान किया गया कि 'षट्खण्ड विजय के पश्चात् भी स्वयं के ९९ लघुभ्राताओं ने अधीनता स्वीकार नहीं की है, वह अपेक्षित है।' भरत ने समस्त भाइयों के पास अधीनता स्वीकृति हेतु राजदूत भेजे। ९८ भाइयों ने विचार-विमर्श करने के पश्चात् अपने पिता ऋषभ से निर्देश प्राप्त करने हेतु उनकी सेवा में उपस्थित होकर समयानुरूप निर्णय देने का अनुरोध किया। प्रभु ऋषभ ने संसार और राज्यवैभव की नश्चरता का प्रतिपादन करते हुए उन्हें बोधमय देशना दी। इस देशना से प्रतिबुद्ध होकर ९८ भाइयों ने अपने पिता भगवान् के चरणों में प्रव्रज्या ग्रहण की। प्रभु ऋषभ की उक्त देशना द्वितीय अंग सूत्रकृतांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध के द्वितीय वैतालीय नामक अध्ययन में भगवान् महावीर द्वारा उपदिष्ट है। भाषाविदों की दृष्टि से इस अंग की भाषा चौवीस सौ वर्ष प्राचीन है। इसी परम्परा में आदिनाथ-देशना (प्राकृत) और युगादि-देशना (संस्कृत) प्राप्त है।

#### आर्षभी विद्या

विभु आदिनाथ प्ररूपित सिद्धान्तों के सम्बन्ध में एक हस्तलिखित ग्रन्थ प्राप्त होता है, जिसका नाम है 'आर्षभी विद्या'। ग्रन्थकार ने इसका पूर्ण नाम दिया है 'अथर्वोपनिषत्सु विद्यातत्त्वे भारतीयोपदेशे'। इसके प्रथम अध्ययन सूत्र संख्या ४ में 'आर्षभाऽऽर्हतीं विद्यां' दिया है। आर्षभी अर्थात् ऋषभ की विद्या/ देशना होने से यह नाम उपयुक्त भी है। लेखक ने इसे अथर्व का उपनिषत् लिखा है। इसका कारण यही प्रतीत होता है कि अर्वाचीन समस्त उपनिषत् अथर्व के अन्तर्गत ही आते हैं। ऋषभ भागवत परम्परा मान्य आठवें अवतार होने से उनकी तत्त्वमयी विद्या/उपदेश समस्त भारतीयों के लिए ग्राह्य/उपादेय हो इस दृष्टि से उपयुक्त ही है। किसी परम्परा का नाम न लेकर केवल 'भारतीय' शब्द का प्रयोग भी अत्यधिक महत्त्वपूर्ण है।

#### ग्रन्थकार

इसके प्रणेता कौन हैं ? इसका इस ग्रन्थ में कहीं उल्लेख नहीं है, किन्तु इसके पंचमाध्याय के सूत्रांक एक में 'अथातो निगमस्थिति–सिद्धान्त–सिद्धोपमानां धर्मपथसार्थवाहानां युगप्रधानानां चित्रकोशल्यं वर्णयामः' कहा है। इसमें उल्लिखित 'निगम' शब्द से कितपय विद्वानों का अभिमत है कि श्वेताम्बर मूर्तिपूजक परम्परा में तपागच्छ में आचार्य इन्द्रनिन्दसूरि हुए हैं। विचारभेद के कारण इनसे निगम सम्प्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ। इसलिए इन्हें 'निगमाविर्भावक' विशेषण से सम्बोधित भी किया गया है। इन्द्रनिन्दसूरि श्रीलक्ष्मीसागरसूरि के शिष्य थे। लक्ष्मीसागरसूरि का जन्म १४६४, दीक्षा १४७७, आचार्यपद १५०८ और गच्छनायक १५१७ में बने थे। अतः इन्द्रनिन्द का समय भी १६वीं शती के दो चरण अर्थात् १५०१ से १५५० के लगभग मान सकते हैं। यदि यह ग्रन्थ इन्हीं का माना जाय तो इस ग्रन्थ का रचना–काल भी १६वीं शताब्दी का पूर्वार्ध ही है। इनके इस प्रकार के कई ग्रन्थ भी प्राप्त होते हैं:-

- १. भव्यजनभयापहार
- २. पंचज्ञानवेदनोपनिषद्
- ३. भारतीयोपदेश
- ४. विद्यातत्त्व
- ५. निगम-स्तव
- ६. वेदान्त-स्तव
- ७. निगमागम

#### ग्रन्थ-परिचय

इस ग्रन्थ में पाँच अध्याय हैं जिनका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है:-

प्रथम अध्याय - इस अध्याय में २६ गद्य सूत्र हैं। (१-२) प्रारम्भ में वृष शब्द की व्युत्पत्ति देते हुए कहा है कि, वृषभदर्शन का अध्येता एवं आचारक चौदह गुणस्थानों का आरोहण करते हुए शाश्वत सिद्ध सुख को प्राप्त करता है, अत: 'आर्षभी आर्हती विद्या' की उपासना करो, जिससे दुरन्त मृत्यु पथ को पार कर जाओगे।

- (३-५) सर्वप्रथम आत्मतत्त्व को पहचानो । कर्म निर्जरा के लिए तीन तत्त्व प्रधान हैं :- गुरुतत्त्व, देवतत्त्व, धर्मतत्त्व । इनमें प्रथम गुरुतत्त्व है । गुरुतत्त्व का वर्णन करते हुए लिखा है :- अपरिग्रही, निर्मम, आत्मतत्त्वविद्, छत्तीस गुणों से युक्त गुरु ही आराधनीय होता है ।
- (६) वह आर्षभायण रागादिनिवृत्त, गुणवान, गुरुनिर्देशपालक और द्वादशांगी विद्या का पारंगत होता है। ऐसे ही आराध्य गुरुतत्त्व की देशव्रतियों को उपासना करनी चाहिए। (७-८) श्रमणोपासक के लिए विविध विज्ञान, अतिशय श्रुत-अविध, काल-ज्ञान वेत्ता युगप्रधान ही सेव्य है। (९) जो ईषत् द्वादशांगीवेत्ता हैं, क्षेत्र-कालोचित व्रतचर्या का पालन करते हैं, स्वधर्म सत्ता रूप सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हैं, उन श्रमणों का उपदेश ही देशिकों को श्रवण करना चाहिए और आज्ञानुसार ही आचरण करना चाहिए। (१०-११) स्वात्मज्ञानविद् कोविद देशवृत्ति-परायण गुरुप्रासाद से ही संसार सागर से पार होते हैं, अतः आद्य गुरुतत्त्व ही कर्मनिर्जरा का कारण है। (११) इसीलिए भगवान आदिदेव ने कैवल्यप्राप्ति के पश्चात् वाचंयमों की मनःशुद्धि, जनोपकार और विश्वहित के लिए गुरुतत्त्व का प्रतिपादन किया है।
- (१२) दुर्दमनीय मोह को जानकर देशवृत्ति-धारक कठोरतापूर्वक सर्वदा आचाम्ल तप करते हुए द्वादशांगी विद्या का श्रवण करे। (१३) संयतात्मा मुमुक्षु आवश्यक कर्म के पश्चात् पंचमुष्टि लुंचन कर, परिग्रह त्यागकर, गुरुकुल- निवासी होकर, आज्ञापालक होकर, निरवद्य भिक्षाग्रहण करते हुए अन्तेवासी बनकर द्वादशांगी का अध्ययन करे।

- (१४) ३६ गुणधारक होते हुए भी अपक्र योगी मान्य नहीं होता है। पित की आज्ञा बिना मुमुक्षिणी को भी दीक्षा न दे। पित की आज्ञा से साध्वी बनाये।
- (१५) कालचक्र की गित से महनीयतम संयमभार वहन करने में अक्षम होकर इस मार्ग का त्याग करेंगे। मृषोपदेश-कुशल आसुरायण द्विज वेदवाक्यों का विपरीत अर्थ कर गुरु बनेंगे। इससे श्रेष्ठ धर्म का नाश होगा।
- (१६) तीर्थंकरों के अभाव में भी महादेव क्षेत्र (महाविदेह क्षेत्र) में यह द्वादशांगी अस्खिलत रूप से दुरन्त कालग्लानि की निर्नाशिका बनी रहेगी। (१७) इस क्षेत्र में अन्तिम तीर्थंकर महावीर के पश्चात् २१ हजार वर्ष तक यह द्वादशांगी शनै:शनै: क्षीण होती जाएगी। अन्तिम केवली जंबू स्वामी के निर्वाण के पश्चात् कालवेग के कारण मुक्तिद्वार बन्द हो जाएगा। (१८) आगामी चौवीसी के समय पुन: शुद्धमार्ग के प्ररूपक गुरु होंगे। अत: देशवृत्तियों को ऐसे गुरु की ही उपासना करनी चाहिए।
- (१९) द्वादशांगीधारक शुद्ध-चारित्रिक गुरुओं के अभाव में पिप्पलाद आदि ऋषि श्रुतिवाक्यों के विपरीत अर्थ की प्रतिपादना करेंगे। (२०) चारित्र-परायणों के अभाव में शासन की दुर्दशा हो जाएगी।
- (२२-२३) दैशिक एकादश प्रतिमा वहन करते हुए तपोयोग में प्रवृत्त हो और अर्हत् प्रतिमाओं की अर्चना करें।
- (२४) साधुजन वर्षा के अभाव में भी एक स्थान पर चातुर्मास करें। सांवत्सरिक प्रतिक्रमण हेतु पांच दिन तक पर्युषणा की आराधना करें। शुद्ध धर्म की आराधना करने वाले ही अर्हत् धर्म के अधिकारी होते हैं और वह ही विरजस्क होते हैं।

द्वितीय अध्याय - इसमें देव तत्त्व का वर्णन ३८ गद्य सूत्रों में है। श्रमणोपासक प्रात: सामायिक करें, दोषों के परिहार निमित्त प्रतिक्रमण करें। नित्य नैमित्तिक कार्य के पश्चात् चैत्यवन्दन करें।

जिनपूजन की पद्धित बतलाते हुए कहा है: - चन्दनचूर्ण से पूजन कर पंच परमेष्ठियों के गुणों का चिंतन करते हुए भावस्तवना कर नमन करें। शाश्वत

चैत्यों को नमन करें। अष्टापद तीर्थस्थित ऋषभादि वर्धमान चौवीस तीर्थंकरों को साष्टांग नमस्कार करें। (१४) अतीत, वर्तमान और अनागत अर्हतों, केविलयों, सिद्धों और भरत, ऐरवत, महाविदेह क्षेत्र में विद्यमान साधुओं को नमस्कार करें।

देवार्चन हेतु स्नानादि कर शुद्ध धोती पहनकर, शुद्ध उत्तरीय वस्त्र धारण कर गृहचैत्य में दक्षिण चरण से प्रवेश करें। (२०) मन्दिर में प्रवेश कर धरणेन्द्र आदि सेवित पार्श्व प्रतिमा का, एकाग्र मन से निरीक्षण करें। (२१) प्रतिमा का मोरिपच्छी से सम्मार्जन करें। परिकर युक्त प्रतिमा को चंदन मिश्रित जल से स्निपत करें। घृत दीप जलाकर चन्दन का विलेपन करें। अलंकारादि से विभूषित करें। पुष्प पूजा करें। गीत गान करें। सुगंधित धूप करने के पश्चात् आरती उतारें। तदनंतर घण्टा बजायें और विविध वादित्रों के साथ संगीतमय प्रभु की स्तुति करें और प्रभु के समक्ष नृत्य करें। मन्दिर से निकलते समय द्वार पर याचकों को दान देकर घर आयें और स्वधर्मी बन्धुओं के साथ अतिथि संविभाग का पालन करते हुए निरवद्य आहार करें।

- (३०) मंगल चैत्य पर्युपासना रूप धर्म के समान अन्य कोई सुकृत नहीं है। नवम पूर्व में भी इसे ही सुधर्म बतलाया है।
- (३१) केवली भगवंत सिद्धान्तों में चार महामंगल कहते हैं अरहंत, सिद्ध, साधु और अर्हत धर्म का शरण स्वीकार करे। इन चारों महामंगलों का छठे पूर्व में वर्णन प्राप्त है।
- ं(३३) देशविरति द्रव्य तथा भाव पूजा करे और संयमी केवल भाव पूजा करें।

बादरायण, ऋषि कूप, अर्बुदिगिरि और अष्टापदादि स्थानों में ध्यान-साधना करने पर साधक विरज और तमरहित होता है। (३७) शुद्ध सम्यक्त्वधारी इस देवतत्त्व की आराधना कर धार्मिक होकर वीतराग बनता है।

तृतीय अध्याय - तृतीय अध्याय में १६ गद्य सूत्र हैं जिनमें देशव्रतधारियों के व्रतों का विवेचन है। सम्यक्त्व धारण करने वाला उपासक बारह व्रतों को ग्रहण करता है। निरतिचारपूर्वक व्रतों का पालन करते हुए अन्तिमावस्था में निर्जरा हेतु उपासक की ११ प्रतिमाओं को वहन करता है। इन एकादश प्रतिमाओं का विवेचन उपासकदशा सूत्र में वर्णित का ही इसमें विस्तार से निदर्शन है। अन्त में लिखा है कि ११वीं प्रतिमाधारक गृही भी मुक्ति पद को प्राप्त करता है। १२वीं प्रतिमा तो युगप्रधान योगी पुरुष ही वहन करते हैं।

चतुर्थ अध्याय - इस अध्याय में जीव के बन्ध-मोक्ष का विवेचन करते हुए ग्रन्थिभेद के पश्चात् सम्यक्त्व प्राप्ति से लेकर सयोगी केवली एवं अयोगी केवली पर्यन्त का विस्तृत वर्णन है। यह सारा वर्णन पूर्वाचार्यों द्वारा रचित साहित्य में प्राप्त होता ही है। इसमें सयोगी केवली को जीवनमुक्त चारित्रयोगी शब्द से भी अभिहित किया है।

पाँचवां अध्याय - यह नव गद्य सूत्रों में है। इसमें कहा गया है कि तीर्थंकरों एवं केविलयों के अभाव में सर्वज्ञकल्प श्रुतकेवली युगप्रधान ही धर्मपथ का संचालन करता है। महावीर के २१ हजार वर्ष के शासन में सुधर्म-स्वामीजी से लेकर दुप्पसह पर्यन्त दो हजार चार युगप्रधानाचार्य होंगे। तत्पश्चात् धर्म की महती हानि होगी और इसी बीच अविद्या और असत्य का बोल-बाला होगा। तत्पश्चात् आगामी उत्सर्पणी में पद्मनाभ तीर्थंकर होंगे। उनके समय में पुन: सुसाधु होंगे जो शास्त्र-सम्मत साध्वाचार का पालन करेंगे। ३६ गुण युक्त होंगे। ४७ दोष रहित आहार ग्रहण करेंगे और युगप्रधान पद को धारण करने वाले सर्वज्ञ तुल्य होंगे। (४)

भगवान् महावीर के कुछ समय पश्चात् केविलयों का अभाव होने से परिहार-विशुद्धि आदि चारित्रों का अभाव हो जाएगा। श्रुत ज्ञान की क्रमशः क्षीणता को देखकर आर्य धर्म की रक्षा हेतु युगप्रधान आर्यरिक्षित चारों अनुयोगों को पृथक्-पृथक् करेंगे। कई महामुनि सिन्धु-गंगा के मध्य भाग को छोड़कर अन्य दिशा-विदिशाओं में चले जायेंगे और पुनः इधर नहीं आयेंगे। सिन्धु-गंगा के मध्य में रहने वाले श्रुतधर आचार्य महान् तपश्चर्या करेंगे और धर्मोद्योत करेंगे। कषायवैरि मुनिगणों से चान्द्रकुल का आविर्भाव होगा। श्रमणोपासकों को ऐसे ही युगप्रधान, श्रुत, कोविद आचार्यों की उपासना करनी चाहिए। द्वादशांगी आदि विद्याओं को जानकर जो इसके अनुसार आचरण करते हैं वे विद्वान् विरक्ततम होकर सुधासागर को प्राप्त करते हैं।

भाषा और शैली – इसकी भाषा संस्कृत ही है। यत्र तत्र वैदिक संस्कृत के भी शब्दों के दर्शन होते हैं। इस ग्रन्थ की प्राचीनता प्रमाणित करने हेतु रचनाकार ने इसकी शैली उपनिषद् की शैली रखी है, जैसे– ''अथात: संप्रपद्येम, पूर्व ह वा तै:, इति श्रुते:, ये च ह वा, स शिखा सूत्रवता, न तिस्मन् धर्मे स्वाधिकारिणो धर्मद्रुह:, न द्वेषकद्विट्, सकलं भद्रमश्नुते जायेव पत्यु:' आदि।

#### निष्कर्ष-

- १. इस ऋषभ वाणी में सर्वत्र यही उल्लेख प्राप्त होता है कि भगवान् ऋषभ ने ऐसा कहा है। यहाँ इस ऋषभवाणी में कोई नया दार्शनिक चिन्तन या कोई विशिष्ट बात का अंकन नहीं है, जो है सो वह भगवान् महावीर की परम्परा में प्रतिपादित और पूर्वाचार्यों द्वारा प्ररूपित देव-गुरु-धर्म तत्त्व का ही विवेचन है। हाँ, यहाँ यह वैशिष्टय अवश्य प्राप्त होता है कि तत्त्वों में देव के स्थान पर प्रथम गुरुतत्त्व का विवेचन है। गुरुतत्त्व में सद्गुरु लक्षण, देवतत्त्व में वीतराग देव का लक्षण और प्रतिमा पूजन एवं धर्म तत्त्व में नवतत्त्व, अणुव्रत, महाव्रत और गुणस्थान का विवेचन है। श्रावक की ११ प्रतिमाओं का वर्णन उपासकदशा सूत्र और गुणस्थानों का वर्णन कर्मप्रकृति आदि ग्रन्थों से विवेचित है। पंचम अध्याय में जो भगवान् के श्रीमुख से भविष्यवाणी ही करवा दी है, जिसमें अन्तिम तीर्थंकर महावीर, पंचम आरक और उसका स्वरूप, आगामी उत्सर्पिणी में पद्मनाभ तीर्थंकर. जम्बु के पश्चात् मोक्षद्वार बन्द, २००४ युगप्रधान, अन्तिम आचार्य दुप्पसह, चान्द्रकुल और आर्यरक्षित द्वारा अनुयोगों का पृथक्करण आदि का उल्लेख भी हो गया है। यह समग्र वर्णन तीर्थोदुगालिकप्रकीर्णक एवं व्यवच्छेदगण्डिका में प्राप्त होता है।
- २. इस ग्रन्थ में लेखक के नाम का कहीं भी उल्लेख न होने पर भी 'निगम' शब्द से हमने लेखक का नाम इन्द्रनिन्दिसूरि की सम्भावना की है। लेखक ने नामोल्लेख न कर, इसे अथर्व का उपनिषद् कहकर, उपनिषद् शैली के अनुकरण पर रचना की है। स्थान-स्थान पर श्रुति का उल्लेख कर और महावीर शासन के सुधर्मस्वामी, जम्बूस्वामी और आर्यरक्षितसूरि को छोड़कर किसी भी प्रभावक युगप्रधान आचार्य का नामोल्लेख न कर इसे प्राचीनतम -

- ७, ८वीं सदी की रचना प्रमाणित करने का प्रयत्न अवश्य किया है। किन्तु, द्वितीय अध्याय में प्रतिमार्चन में वस्त्राभूषणों का उल्लेख कर स्वतः ही सिद्ध कर दिया है कि यह रचना प्राचीन न होकर १५वीं, १६वीं सदी की है।
- इ. ग्रन्थ का अवलोकन करने पर यह स्पष्टत: सिद्ध होता है कि इसका लेखक पारंगत विद्वान् ब्राह्मण होगा। बाद में जैन मुनि/आचार्य बनकर जैन दर्शन का भी प्रौढ़ विद्वान् बना। आगम-निगम, द्वादशांगी को श्रुति, देवतत्त्व की अपेक्षा गुरुतत्त्व का प्रथम प्रतिपादन, पिप्पलाद-आसुरायण आदि ऋषियों का उल्लेख, ध्यान केन्द्रों के लिए बादरायण, ऋषि कूप, भार्गव कूप, अर्बुद आदि का उल्लेख, गुरुकुल निवासी, आर्यधर्म, सयोगी केवली को जीवनमुक्त-चारित्र योगी, महाविदेह क्षेत्र को महादेव क्षेत्र और औपनिषदिक विज्ञानघन, विरणस्क, वितमस्क, साष्टांग आदि शताधिक शब्दों के प्रयोग इसके प्रमाण में रखे जा सकते हैं।
- ४. अध्याय एक में सांवत्सरिक प्रतिक्रमण हेतु पंच दिवसीय पर्युषण पर्व आराधना करने का उल्लेख है। जबिक पर्युषणा पर्व आठ दिवस का माना गया है। सम्भव है इस आचार्य की निगम परम्परा में पर्युषण पांच दिन का ही होता होगा।
- ५. मौलिक चिन्तन न होते हुए भी उपनिषद् शैली में ग्रथित 'आर्षभी विद्या' मौलिक ग्रन्थ है । अद्याविध इसकी एक मात्र प्रति ही उपलब्ध है जो खिण्डत और अशुद्ध भी है । अतः इसके खिण्डत पाठों की पूर्ति कर एवं संशोधन कर इसका प्रकाशन अवश्य किया जाना चिहिए ।

#### प्रति परिचय:

यह ग्रन्थ अद्याविध अमुद्रित है। इसकी एक मात्र दुर्लभ हस्तिलिखित प्रित राजस्थान प्राच्य विद्या प्रितष्ठान के क्षेत्रीय कार्यालय, जयपुर के श्रीपूज्य श्रीजिनधरणेन्द्रसूरि संग्रह में पिरग्रहणांक ७९७२ पर सुरक्षित है। साईज ३१.७ x १२.७ से.मी. है। पत्र सं० १०, पंक्ति १७, अक्षर ६० है। लेखन अशुद्ध है। किनारे खण्डित होने से पाठ खण्डित हो गये हैं। प्रान्त पुष्पिका में लेखन संवत् इस प्रकार दिया है:- 'श्रीपत्तने सं० १५५४ वर्षे ॥ शुभमस्तु ॥'

— C/o. प्राकृत भारती, जयपुर

# Models of Conflict - resolution and Peace in Jain Tradition\*

Dr. Nalini Joshi

#### **INTRODUCTION:**

In spite of using the word 'Jainism', the title of the paper contends the word 'Jain Tradition' which is very significant. If we try to search the models of Conflict-resolution and Peace in Jain environment, we see that these models are pervaded in the Jain way of conduct, in Jain society, in their pattern of observing religious practices, festivals and celebrations, in their history, in their Socio-political reactions, in Jain Art and Sculpture and in Jain Literature. All these aspects put together suggest that Jainism is not a mere philosophical system but a full-fledged tradition flourished in India, long back before the advent of Buddhism.

#### THREE INHERITED MODELS IN REPRESENTING JAINISM:

In the first model, Jainism is re-presented as a negligible sister-system of Buddhism, as an essentially marginal unimportant heterodox group. This model is best seen in the countless references to the Jainas in the compound, "Buddhists and Jainas" and so on. The assumption is that by understanding something of the Buddhists, one know all one needs to know about their 'darker reflection' - the phrase used by Louis Renou.<sup>1</sup>

In the second model, Jainism is represented as a minority ascetic tradition; it is incapable of influencing political institutions or developing a mass popular following. The Jain tradition is characterized as boringly ascetic, austere, unimaginative and so forth.

In the third model, 'pure' Jainism is defined as

<sup>\*</sup> Research paper presented in the National Seminar jointly organised by Centre for studies in Buddhism and Department of Buddhist studies, University, PUNE.

conservative and unchanging and all innovations are portrayed as degenerations. Original Jainism is the essence and historical Jainism consists in falling away from that essence. In this model, all innovation is ascribed to Hinduism, which is a dynamic and changing tradition. According to this model, influence moves in only one direction, from active Hinduism to passive Jainas.

Thorough study of 'Pure Jainism' and 'Historical Jainism' reveals a different picture. Jainism is one of the most ancient of India's indigenous traditions and the oldest of the surviving non-Vedic schools. It is quite evident that though Jainas are in minority from the ancient period till today, still they have not lost their identity. They stick to their fundamental tenets, doctrines and ethics but they are not 'fundamentalists' in the modern sense of this word

In this paper, an attempt is made to enumerate the models of conflict-resolution and peace which have helped the Jainas in surviving without loosing their identity.

#### THE COMPREHENSIVE MODEL OF ANEKANTAVADA:

When we start thinking in the direction of model creation in Jaina Tradition, we easily come to know that Jainas never exerted or strive for creating these models externally or superficially because the theory of non-absolutism is the very base, essence or crux in Jain thought. The chief, guiding model is already present which is gradually developed in the course of time. Whatever remains is the method of application of this comprehensive model in the various fields of human endeavor. The various models which we are going to discuss have sprung from the very core of crux of Jainism. Anekāntavāda, the Jain theory of multiple facets of reality and truth is so fundamental and central to Jain Metaphysics, Epistemology and Logic that the entire Jain system in known as Anekānta-darśana.

Though we find the particular name 'Anekāntavāda' from 6th or 7th century A.D. and onwards, we can trace back the starting

points from Bhagavatī Sūtra², a canonical text in Ardhamāgadhī. The gradual progress of Nayavāda, Syādvāda and Anekāntavāda is seen chronologically with the help of the treatises written by Kundakunda, Umāsvātī, Mallavādi, Siddhasena Divākara, Samantabhadra, Akalanka, Haribhadra, Hemacandra, Vādideva and so on up to Yaśovijaya, of 18th century.

The Ontological, Epistemological, Logical, Ethical and Spiritual implications of Anekāntavāda are elaborately explored by many eminent scholars of Jainism. Jaina thinkers assert that reality is many-sided; it has manifold aspects and infinite characters. It is both existent and non-existent, permanent and transient, one and many etc. The conflict among the contradictory characters is resolved by creating the model of fourfold Nyāsa or Nikṣepa.<sup>3</sup> A thing is existent from the standpoint of its own substance (dravya), place (kṣetra), time (kāla) and quality, state or form (bhāva). The thing is non-existing from the fourfold standpoints of another thing.

Thus we can conclude that the non-violent, peace-loving attitude in Jain Tradition containing reconciliation, adjustment and adoption is the natural outcome of the doctrine of non-absolution. When we go through the long history of Jain Tradition, with its religio-social ups and downs, we come to know that earnest attempts are made to reconcile by changing the outer expressions (viz. modes) and protecting the soul of non-violence and peace intact in spite of the charges of cowardice and surrender. The canonical literature of Jainas is almost free from the sarcastic, satirical and hostile remarks against their opponents. On the other hand Lord Buddha uses these weapons freely towards Niggantha Nātaputta. In one of the Jataka tale Buddha depicts himself as a peacock and Mahāvīra as a crow.<sup>4</sup>

Now, we will discuss the further sub-models which are in congruence with the chief model of non-absolutism.

#### A: The Model of Suitable Languages.

The capacity of Jainas to adopt various languages is unparallel. This multilingual attitude is handed down to them by Lord Mahāvīra and further prominent Jain Ācāryas. Mahāvīra delivered his preaching in Ardhamāgadhī.5 Further Jain Ācāryas used Sauraseni and Mahārastri. Nearly ten centuries after Mahāvīra, Jain Ācāryas stuck to the regional languages viz. Prakrits. From the fifth century A.D. and onwards we see that Jain authors were interacting with others as intellectuals in terms of pan. Indian scholarly genre of Śāstra. Jainas transformed their tradition into a school of learning by presenting their writings in the pan. Indian scholarly language of Sanskrit.<sup>6</sup> But Jaina authors re-defined Sanskrit treating it not as a sacred institution but a natural phenomenon. Jainas, such as Hemcandra wrote their own Sanskrit grammars to replace Brahmanical system canonized by Pāninī and Patañjali. Side by side, the Jain authors continued their writings in Mahārastrī and various Apabhransas, up till 15th and 16th Century A.D. Even today, the Sādhus and Sādhvis can address people in three or four languages very comfortably. This inherited model of acquiring suitable languages is proved to be beneficial even to the laity, which mostly owe to merchant class.

#### B: The Model of Choosing Less Harmful.

Though Jainism gives utmost importance to non-violence, Jain thinkers are aware of the fact that for a normal person, it is impossible to avoid violence completely in his daily routine activities. The whole animate world is divided into five groups according to the possession of sense organs. When Jainas choose vegetarian diet and avoid meat, the model of accepting less harmful is exercised. Vegetable-bodied and water-bodied beings possess only one sense-organ. All other animates like shells, worms, insect, fish, serpents and four-legged animals possess two to five sense-organs. Among vegetables also the roots like potato, sweet potato etc. having Sādhāraṇa Śarīra<sup>8</sup> are avoided. It is advised that as far as possible the fruits containing

many seeds like custard apple should be avoided. Vigilance in selecting the food inculcates them to accept food that causes the least possible violence.

While choosing clothes, cotton-clothes are preferable than silk. Leather-articles are avoided. A guideline is provided to a businessman by giving a list of fifteen prohibited businesses (Karmādānās) so that one can choose a business which incurs less harm.

In Jain mythologies, it is depicted that when Bharata and Bāhubalī, the sons of first Tīrthamkara, enter into a war, they decided to engage a duel (dvandva-yuddha) in order to avoid a huge warfare causing death of thousands of warriors. For kings, Virodhi Hirhsa is somehow permitted but Samkalpī Himsā is highly condemned. Lord Mahāvīra preached the kings who were his lay disciples that they should avoid aggressive wars and showing off their military strength. While defending oneself, one's neighbour, one's country and one's belongings, violence is inevitable. These sinful acts create Karmic bondage and one has to observe penance for lessening the bad effects. The proclamation of Lord Kṛṣṇa in Gītā, i.e. 'अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुच:' has no scope in Jaina ideology of Hīmsā and Ahīmsā.

In the freedom movement of India against British rule, the Jaina freedom fighters naturally preferred the non-violent way of Gāndhījī than the way of Krāntikārins. In fact, it is evident from Gāndhījī's biography that he was actually influenced by the Jaina way of life.

#### C: The Model of Peaceful Interaction with Rulers.

When we examine the Jaina History from this point of view, we come to know that in the Ancient, Medieval and Modern period, Jainas are successful in keeping peaceful and creative interaction with the Rulers. There are few kings who themselves belong to Jaina faith. It is mentioned in the prakrit inscriptions

of Hāthigumphā (Kalinga, Mod. Orissa) that this Jaina king Kharavela (200 B.C.) belongs to Cedi dynasty. Though Vanarāja Cāvadā who was a Śaiva king of Gujrat in the eighth century, it is evident that he was a Jainized King. He was assisted by important Jaina laymen in ruling the kingdom. He was a devotee of a Jaina mendicant and received spiritual guidance to rule his kingdom. Kumārapāla (12th Cen. A.D.) was one king in the Coulukya dynasty who personally became a Jaina. Hemacandra, the most renowned Jaina Ācārya was his Guru. Animal slaughter, meat, liquor, hunting and dice were strictly prohibited in his kingdom. The dynasties like Kadamba, Ganga, Rāstrakūţa, Cālukva and Hoyasala were quite co-operative towards the Jaina monks and laymen. It is of course the outcome of keeping good relations with the rulers.

On the advent of Mughal kings, mendicants of both the Tapā and Kharatara Gaccha attempted successfully to established peaceful relations with them. Muni Jinaprabhasuri was a contemporary of Mahammad Taghlak (14th Cen.). He influenced the Mughal Emperor with his occult yogic powers. Due to this relationship, Jinaprabha became successful in keeping the Jaina Samgha and Jaina temples intact. With the royal support, Jinaprabha produced remarkable literary works. 11 In the 16th Century, Ācārya Hiravijayasūri was honoured in the court of Emperor Akbar. As a result it is said that the Emperor enforced non-harm in his kingdom on certain holy days and had taken a vow to forego hunting. Jaina narratives portray Jahāngīr in a similar fashion.

In the early twentieth century Tapagaccha Acarya Buddhisāgarasūri had influenced Sayājīrao Gaikwad of Baroda.

The interaction between the Jainas and Europeans is very complex and even less studied than between the Jainas and Muslims. 12 This has been an interaction at the socio-economic level, as Jainas were among the Indian merchants with whom Europeans had their earliest dealings. The British were the

colonial overlords, the relationship in which the social position of Jainas as bankers, traders, merchants etc. brought them into close association with the economic side of the British Rāj.

A later wave of Jaina migration begins in the second half of the 19th century. With economic opportunities becoming available in British colonial territories, many Jaina families moved abroad, mainly in Africa. In the 20th century Jainas migrated to the 'West'. Jainas are seeking to widen their activities through the creation of 'Inter-faith-links' such as Jaina-Christian Association, the Jaina-Jewish Association and the Leicestershire Ahīmsā Society for the care of Nature. In U.S.A. and Canada Jainas have established many Jaina Societies and Jaina Centers. Some include temples, religio- social activities involving lectures and discussions for the spread of vegetarianism, non-violence and peace. <sup>13</sup>

This brief account of Jaina history suggests that Jainas are very adaptive in the changing circumstances. 'The Model of peaceful interactions with non-Jainas' is observed for the last two millenniums by Jainas but one cannot overlook the fact that the divide between Svetāmbaras and Digambaras and the number of lawsuits and public quarrels in recent years, shows that this is a powerful generator of a sense of otherness between Jaina Communities. During last two hundred years, there are many further divisions created, sometimes sharp and sometimes soft.

#### D: The Model of Categorization.

When the Jaina thinkers select any aspect or important point for further elaboration, they divide it into various kinds, varieties and sub-varieties until they reach the logical end of the thought. They adjust and accommodate the non-Jaina views, objects or personalities among these categories. For instance, (i) Jainas present the ladder of spiritual progress with the help of 14 Guṇasthānas. They place persons having wrong world view (Mithyātvins) on the first step of the ladder and name it as

Mithyātva-guņsthāna. (ii) While explaining Siddhahood, Uttarādhyayana mentions, 'स्त्रीलिंगसिद्ध --- स्वलिंगसिद्ध ---अन्यलिंगसिद्धां.14 The gender and sectarian bias is thus overcome by this categorization, (iii) In the early centuries of Christian era, Jainas develop a format or model of 54 Mahāpurusas or 63 Śalākāpurusas. They categorized the influential or illustrious personalities into Tirthamkaras, Vāsudevas, Baladevas, Cakravartins etc.<sup>15</sup> The famous Hindu Purāņic personalities like Rāma, Laksmaņa, Krsņa, Balarama, Jarāsamdha, Bharata Cakravarti etc. got their 'space' in Jaina environment. This allinclusive tendency must have created a harmony with the Hindu brethren.

#### E: The Model to Remove Social Injustice.

This model emerges rightly from the philosophical concept of 'Jīva' in Jainism. Jīvas or individual souls are infinite<sup>16</sup>, each separate from the other. The transmigratory souls go through the cycle of births and deaths according to their own Karmans. The Jainas do not believe in any creator God, so the classes and castes are created by human beings and not by God. Basically all Jivas possess same status and are equally eligible for one's spiritual progress. On this philosophical ground Jainas tried to remove the class-barriers and caste-conflicts. The views on Aśramas and Jātis are reflected in many texts like Uttarādhyayana. 17 In Jaina tradition, Śvetāmbaras have conferred the same religious and spiritual status to woman folk. In Jaina Samgha, right from Rsabhanātha, Sādhus, Sadhvis, Śravakas and Śrāvikas are enjoying equal rights. 18 Jainas give equal status to women but in practice, even today, Sādhvīs enjoy inferior status than Sādhus. A reform is taking place, but the pace of the reform is very slow.

One more observation is very noteworthy under this model that the literacy rate in Jain women is comparatively very high.

मार्च २०१० १३९

#### F: The Model of Gupti (Guarding or Protective actions).

In Jaina History, there is a very little scope for rebels, reforms, attacks or eccentric actions. The attitude of guarding and protective actions is directly connected to the ethical tenets of Aśrava and Śamvara. 19 Gupti and Samiti means guarding and careful movements. Due to this mild attitude, Buddhism has oppressed Jainism for some time quite strongly to such an extent that it had to bear the retreat before Buddhism in many areas. Around tenth century the might of Buddhism in India declined completely. It could not resist the Jaina faith in the west and in the south. The activities of Kumārīla and Śańkara, the revival of Vaisnavite and Saivaite sects proved to be the dangerous opponents and they did severe damage to Jainism particularly in the Deccan and South. The Saivite sect of Lingayatas proceeded against Jainas extremely fanatically. It is said that the Hoysala King Bittideva ordered that Jainas, compatriots in his early religion be thrown in an oil-mill and crushed, if they did not want to get converted.20

The Jaina responses to all these kind of oppressions was surprisingly humble and retreating. The growing might of Hinduism was not revealed to Jainism only in its loosing followers. In spite of adopting some revengeful and fanatic steps against Bhakti cults, as far as possible Jainas adopt their language, deities and Pūjā rituals.

This attitude of adoption is clearly reflected in Jain Art and Sculpture. Jainas have enriched the country's art-treasure with numerous and diverse specimens of art and architecture. In the representation of the many lesser deities of the Jaina pantheon, such as Indra and Indrani, Yakṣa and Yakṣi as attendants of the Tirthankaras, the goddess Sarasvati, the Kṣetrapālas in the depiction of scenes from the life-stories of the Tirthankaras, it seems that the artist was not restrained by any rigidly prescribed formulae and had greater freedom. He could also give play to his genius in carving and painting natural

objects and secular scenes from contemporary life. In their temple-architecture, the Jainas while adopting the styles prevalent in the places and times where and when they built their temples also introduced certain characteristic features in keeping with their own culture and ideology.

Thus the model of Golden Middle is found in Jaina expression of Art and Sculpture.

#### CONCLUSIVE REMARKS:

The Jainas possess a distinct religion, a separate philosophy, a different ethical code, a set of particular beliefs, practices, customs and manners and a vast literature of their own. The Jainas form a small minority at present and also in the past. Due to this fact, Jainas struggled a lot for identity crisis. Fortunately their sound monitory position and inclination towards charity and donation helped them a lot. They have adopted and still adopting various models of conflict-resolution and peace.

As we have seen above, the chief model of nonabsolutism was already available for them as a central doctrine. The above mentioned six models are just some examples of the application of the theory of non-absolutism and Ahimsā. There is a vast scope for formulating more models on the same line. Due to various reasons the attention is not attracted towards the Jaina theories in spite of its tremendous capacity to give solutions on many problems in future.

Aidan Rankin quotes Albert Einstein in his book titled 'The Jain Path: Ancient Wisdom for an Age of Anxiety'. The father of the theory of relativity says, "I do not know if there is rebirth or not or life after death. But if it is true, then I would like to be born in India as a Jain".

It is very noteworthy that a scientist like Einstein has reflected a lot on the Jaina theory of multiples facets of Reality and Truth.

#### List of References

- Open Boundaries, J.E.Cort, Introduction, p.3 1.
- 2. Bhagavati Sūtra. 7.58-60, 93,94; 9-231
- 3. Dravya, Ksetra, Käla, Bhāva, Jñātādharmakathā 1.5.36; Sthänänga 5.170-174
- Jātaka-kathā, Durgā Bhāgavata Vol. 3 p. 105 4.
- 5. Samavāyānga 34
- The first Jaina Sütragrantha is Umāsvāti's Tattvārthasūtra 6. (4th - 5th Cen. A.D.)
- Tattvārtha. 2.23-24 7.
- Varieties of vegetables Sādhāraņa and Pratyeka, 8. Jivābhigama 1.68,69,72,73; Pannavana 23.38,121
- Bharata-Bāhubali Dvandvayuddha, Ādipurāna, Vol. 2, p. 9. 200-220
- 10. Upāsakadaśā, p. 488-491; Kālakācāryakathānaka, Norman Brown, p. 34,35
- 11. Intorduction of Vividhatirthakalpa
- 12. Open Boundaries, J.E.Cort, Introduction, p.7
- 13. Jainism, Natubhai Shah, p. 82
- 14. Uttarādhyayana. 36.50
- 15. The division of Salākapurusas in Tīrthankara etc., Kummāputtacariya, Verse 49
- 16. Jivas are infinite and separate, आलुए मूलए --- जाव अणंतजीवा विविहसत्ता, Bhagavati. 7.66
- 17. Criticism on Class and Caste, Uttaradhyana, chapters: 9; 14; 15
- 18. Fourfold Samgha of Rsabhadeva, Adipurana, Vol. 1, p. 591-592
- 19. Tattvārthā. 9.1-2
- 20. Jainism, Glassenapp, p.65
- 21. Aidan Rankin, The Jain Path, p.l

#### List of Reference-Books

- आदिपुराण, भाग १, आ. जिनसेन, सं. पन्नालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ. 1. १९९३
- आदिपुराण, भाग २, आ. जिनसेन, सं. पन्नालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ, 2. १९९३
- भगवतीसूत्र, अंगसूत्ताणि २, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं 3. (राजस्थान), वि.सं. २०३१
- दर्शन और चिंतन, पं. सुखलालजी संघवी, अहमदाबाद, १९५७ 4.
- The Jain Path, Aiden Rankin, New age Books, Delhi, 2007 5.
- 6. Jainism, Helmuth Von Glasenapp, Gen.Ed., Satya Ranjan Baneriee, Motilal Banarasidass, Delhi, 1999
- Jainism (The World of Conquerors), Vol. 1 and II, Natubhai 7. Shah, Ed.S.R.B., Delhi, 2004
- Jainism (A Pictorial Guide to the Religion of Non-Violence), 8. Kurt Titze, Motilal Banarasidass, Delhi, 2001
- Jain Theory of Multiple Facets of Reality and Truth, Ed. 9. Nagin J. Shah, BLII, Delhi, 2000
- 10. जीवाभिगम, उवंगसूत्ताणि ४, खंड १, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान), वि.सं. २०४४
- 11. कम्मापृत्तचरिअं, जिणमाणिक्यविरचित, सं. पी.एल्.वैद्य, पुणे, १९३०
- 12. नायाधम्मकहा, अंगसूत्ताणि ३, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान), वि.सं. २०३१
- 13. Open Boundaries, Ed. John E. Cort, Indian Books Centre, Delhi, India, 1999
- 14. पन्नवणा, उवंगसूत्ताणि ४, खंड २, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनूं (राजस्थान), वि.सं. २०४५
- 15. सिद्धार्थजातक, खंड ३, लेखिका दुर्गा भागवत, पुणे १९७७
- 16. स्थानांग, अंगसुत्ताणि १, आ. तुलसी, जैन विश्वभारती, लाडनुं (राजस्थान), वि.सं. २०३१
- 17. THE STORY OF KALAKA, W. NORMAN BROWN, WASHINGTON, 1933

18. उत्तराध्ययन, सुखबोधा टीका, नेमचन्द्र, वलाद, १९३७

- 19. उपासकदशांगसूत्र, घासीलालजी म., श्वेतांबर स्थानकवासी जैन संघ, कराची, १९३६
- 20. विधिमार्गप्रपा; विविधतीर्थकल्प, जिनप्रभसूरि, सिंघी जैन ज्ञानपीठ, सं. जिनविजय, १९३५

C/o. Professor H.N.Jain Chair University of Pune, **PUNE** 

## On Nouns with Numerical Value in Sanskrit WILLEM BOLLÉE

There are many studies on so-called lucky or typical numbers in India, as, e.g., 16, 18 or 108 in place of which the latest one known to me, that of Lienhard, may be mentioned here. These deal with numbers expressed by numerals. Apparently, numerals cannot be used as nouns as, e.g. in English "the eleven" for a soccer team; in German "4711" for eau de Cologne, or in French "soixante-neuf" for a particular kind of sexual activity. In India, however, as with the Pythagoreans in Greece,2 there are many nouns with a numerical value because associated with a certain number as agni 'fire' which can alsopertain to the number three for there are three fires. Others, as kāya, tanu or deha 'body', do not stand for 25 though the body is twenty-fivefold3 nor does karna 'ear' or kumbha 'frontal globe on the forehead of an elephant' denote the number two. In this paper the former category will be the subject on the basis of the references of the word 'number' in Monier-Williams.4

The first to draw the attention to this phenomenon was the astrologer Abu-al-Rayḥān al Birunī (973-1048) who studied Sanskrit in India in 1017 C.E. Writing on the metrical handbooks on astronomy of the Hindus he says: "For each number they have quite a great quantity of words. Hence, if one word does not suit the metre, you may easily exchange it for a synonym which suits. Brahmagupta says: "If you want to write one, express it by everything which is unique, as the earth, the moon; two by everything which is double, as, e.g., black and white …; twelve by the names of the sun."5

Both Filliozat and the polymath Kane put up a non-exhaustive list of synonyms up to 49 to be employed to indicate a certain number. The practice is especially used by astronomists such as the author of the Sūryasiddhānta and Varāhamihira (first

half of the 6th century C.E.), and to write years, as did Gunabhadra (9th century) in his Uttarapurana 73,76 kha-catuska-dvi-varsânte 'after twenty-thousand' (two with a tetrad of zeros) years, or Manoharlāl Śastri (20st century) in his preface,8 p. 8 vs 5, to Vādirāja's Pārśvanāthacarita composed in Śaka 947 that is naga(7)-vārdhi(4)-randhra(9)-gamana-samvatsare 'in the year that consists of mountain, ocean & opening in the body' read from right to left.

Below a list of Sanskrit nouns attested in Monier Williams as used instead of numbers is given. Items omitted in MW have been incorporated from Filliozat's list with a superior plus sign (\*), from Kane's list with an asterisk (\*). As a rule, there seems to be no relationship between non-synonyms associated with the same number, as, e.g., the earth, the hook and the kali die which all denote the number one.

```
aksa (die) 5
aksi (eye) 2
anka (hook) 1 or 9
aga () 7
agni (fire) 2
atidhrti* (metre of 4x19 syllables) 19
atyasti (metre of 4x17 syllables) 17
Atridrg-ja, Atri-netra-prabhava, Atri-netra-(pra)sūta
(moon) 1
adri (mountain) 7
an-anta+ (heaven, space) 0
an-antā (earth) 1
anala (fire) 3
anila (wind) 49
anustubh (metre of 4x8 syllables) 8
antariksa+ (heaven, space) 0
antya ('last') 1.000 billions
abja+ (moon) 1
```

```
abdhi*+ (ocean) 4
abhra*+ (heaven, space) 0
amara (deity) 33
amṛta ('nectar; water') 4
ambara*+ (heaven, space) 0
ambu(dhi) (ocean) 4
ambu-vāha (cloud) 17
ambhas (water) 4
aya, āya (die of good fortune) 4
arāti (inner enemy) 6
ari 6 (of the 6th astrological mansion)
arka (ray > sun) 12
arņava (sea) 4
artha (five things of the Pāśupatas) 5. - See also s.v. sense
object
avatāra* ('descent, incarnation of a deity') 10
aśva (horse of the sun) 7
Asvin 2
asti (metre of 4 x 16 syllables) 16
ahar+ (day) 15
ahi (snake) 8
ākāśa*+ (space) 0
ākrti (metre of 4x22 syllables) 22
ādi* (beginning) 1
āya (die) 4
āśā* (direction, quarter) 10
indu (moon) 1
Indra 14
indriya (sense) 5
ibha (elephant?) 8
isu (arrow) 5
Īśu, Īśvara (Rudra) 11
```

```
utkrti (metre of 4x26 syllables) 26
urvarā+ (earth) 1
ūrmi (wave) 6 (waves of existence: cold, heat, etc.)
rtu (season) 6
rsi (seer) 7
kara (hand) 2
karanyia+ (with Jains: major observance) 5
karman+, see: action
kalā (moon digit) 16
kali (losing die) 1
ku (earth) 1
kuñjara (elephant) 8 (cf. kumbhin)
ku-dhara (mountain) 7
kunda (treasure of Kubera) 9
ku-bhrt (mountain) 7
Kumāra-vadana (six faces of Kumara/ Skanda) 6
kumbhin (with prominences on its forehead: elephant) 8
(elephants of the quarters and intermediate quarters)
krta (winning die with four dots) 4
krti (metre of 4x20 syllables) 20
kona (corner) 4
krama* (step) 3 (steps of Visnu)
ksamā (earth) 1
kṣamā-dhara (mountain) 7
ksiti (earth) 1
kha*+ (sky) 0
khe-cara (planet) 9
gagana*+ (sky) 0
gaja (elephant) 8 (cf. kumbhin)
gāyatri+ (metre of 3 pādas of 8 syllables) 249
giri, girindra (mountain) 8
guna (quality) 3
```

```
gulpha (ancle) 2
guhaka, guha-vaktra (Skandha's heads) 6
guhyaka 11 (class of divinities)
go (planet earth) 9
graha (planet) 9
grāma* (scale, gamut) 3
cakra (sign of zodiac) 6
candra (moon) 1
chidra (opening of the body) 9
jagat 48
jagati+ (metre of 4x12 syllables) 48<sup>10</sup>
jala+ (water) 4 and 7
jala-dhara-patha+ (sky, space) 0
jāti*+ (metre of 4x22 syllables) 22
Jina 24
jvalana (fire) 3
tattva (true principle in Sāmkhya philosophy) 24 or 25
tanü+ (body) 1
tarka (logical category: dravya, samaya, etc.) 6
tāna*+ (note in music) 49
tigma-kara (sun) 12 (cf. arka)
tithi (lunar days) 15
tura(n)ga (horse) 7 (horses of the sun)
Trinetra (Siva with three eyes) 3
danta (tooth) 32
darśana (system of philosophy) 6
Dasra (Aśvin) 2
Dānava
diś (quarter and intermediate quarter) 8
diśā* (direction) 10
deva (deity) 33
deva-susi ('divine tube or vital air') 5
```

```
dos*, dosan* (arm) 2
dvipa (elephant) 8
dharā*+ (earth) 1
dhātu* (element of the body such as skin and blood) 7
dhrti*+ (metre of 4x18 syllables) 18
naksatra* (lunar mansion) 27
nakha* (nail) 20
naga (mountain) 7
Nanda (ancient dynasty) 9
nabhaś-cara* (planet) 9
nayana (eye) 2
nāga 7 or 8 (Nāgas), cf. snake
Nāsatya* (Aśvin) 2
nidāna (with Buddhists; cause of existence) 12
nidhi* (treasure) 9
nrpa* (king) 16
netra+ (eye) 2
paksa(ka) (side) 2
pańkti (row) 5
pankti (metre of 4 x 10 syllables) 10
payo-rāśi (milk ocean) 4
para (top. maximum) ten billions
parvata (mountain) 7
pavana (vital air) 5
Pāṇdava* 5
Păndu-suta* 5
pävaka (fire) 3
pitā-maha+ (grandfather) 1
Pināka-nayana (Śiva) 3
pura* (city burnt by siva) 3
pūrņa (zero) 0
prthivi + (earth) 1
```

```
phana-bhrt ('snake') 8 or 9
prakrti* ('natural condition'?) 21
bāṇa (arrow) 5 (Kāma has five arrows)
b\bar{a}hu+ (arm) 2
bindu (dot) 0
bha-samūha (aggregate of lunar asterism) 27
bhaya+ (fear) 27
bhuja* (arm) 2
bhujaga(ma) (snake) 8
bhuvana+ (earth, world) 3 and 14
bhū (earth) 1
bhūta (element) 5
bhū-dhara (mountain) 7
bhū-pa (king) 16 (cf. nṛpa; rājan)
bhūmi* (eartth) 1
bhūmi-dhara (mountain) 7
brhati (metre of 8 + 8 + 12 + 8 syllables) 36
makarâlaya (sea) 4
mangala+ (good omen) 8
Madana-dahana (Śiva-Rudra) 11
Manu+ 14
mahi (earth) 1
mahi-dhra (mountain) 7
Mahêśa(-netra) (Śiva's three eyes) 3
Mahêśvara (Rudra) 11
mandākrānta 17 (metre with 4 x 17 syllables as, e.g. of
Meghadūta)
mārgana (arrow) 5 (cf. bāṇa)
Mārtanda (Āditya) 12
māsa (month) 12
muni (seven celestial munis: 7 stars of Ursa Maior) 7; —
cf. rsi, seer)
```

```
mūrchanā* (melody) 21
 mrgānka+ (moon) 1
yama(la) (twin) 2
yuga (age of the world) 4 or (as a moon position?) 12
yuj (couple, pair) 2
ratna (jewel) 3+, 5+, 9 or 12
rada (tooth) 32
randhra (hole+; opening) 0 or 9
ravi (sun) 12
rasa (taste, flavour) 6
rāga+ ('colour, melody') 6
rājan* (king) 16 (cf. nṛpa, bhūpa)
R\bar{a}ma 3; — (there are three Ramas)
Rāvana-śiras*+ (ten heads of R.) 10
rāśi+ (sign of zodiac) 12
Rudra (Bharga, Madana-dahana) 11 (there are eleven R.)
rūpa (single specimen) 1
linga (twelve Siva-lingas) 12
loka*+ (world) 3 and 7
locana* (eye) 2
varņa* (social class) 4
Vasu (deva) 8
vahni (fire) 3 (cf. agni)
vājin (horse) 7 (cf. aśva)
vāri-dhi (ocean) 4
vikṛti+ (metre of 23 syllables in a quarter) 23
viyant+ (sky) 0 virāj (metre of 4x10) 10
virāj (metre of 4x10) 10
vivara (aperture of the body) 9
viśva (for: Viśvedevāh) 13
Visve(-devāh) 13
visaya (sense object) 5
```

```
Visnu* 1
Visnu-pada+ (sky) 0
veda 4
vyāla (elephant or snake) 8
vyoman+ (sky) 0
śakti of Śiva (mahā-vidyā) 10
Śakra (Indra) 14
śaśânka, śaśin (moon) 1
śāstra+ (manual, treatise) 6
śikhin (fire) 3 (cf. agni)
śūnya* (emptiness, vacuum) 0
śaila (mountain) 7
samkhyā* (number) 1 to 9
samīraņa (body wind) 5
samudra (ocean) 4
sarit (stream) 4
sarpa* (snake) 8
sāyaka (arrow) 5 (cf. ???
Siddha (Jina) 24
siddhi* (supernatural faculty in yoga) 8
sindhu (ocean) 4
sindhura (elephant) 8
sura (deity) 33
sūrya (sun) 12 (sun in 12 signs of zodiac)
soma+ (moon) 1
smrti (sacred tradition) 18 (after the 18 law-givers)
svara (musical note) 7
svarga+ (prakrti metre of 4 x 21 syllables) 21
haya (horse) 7 (cf. a.va)
Hara-netra (Śiva's third eye) 3
hutâśa (fire) 3 (cf. agni)
```

मार्च २०१० १५३

#### **FOOT-NOTES**

- 1. Lienhard 1996: 523-36.
- 2. For one they say Apollo; for two: strife; for three: Athena, justice, etc. (Plutarch, De Iside et Osiride 381F).
- 3. SpBr IX 1,1,44 and 3,3,19, cf. XII 3,2,2.
- 4. I sincerely thank Dr Thomas Malten, of Cologne, who was kind enough to have his computer collect the material for this paper for me.
- 5. Sachau 1910: I 177. For this purpose Filliozat's Appendix I in Renou & Filliozat 1953, p. 708f. and Kane's list 1974: 701ff. can be used as they were drawn up after numbers.
- Kane, loc. cit. His statement "Any number of synonyms may be employed to indicate the same number" (p. 701) is not (always) covered by MW, e.g. 9 or 14 for ratna is not mentioned as such for mani.
- 7. Lāṭa mentioned as such by Alberuni probably was actually its commentator (Winternitz III,2 1967: 683). On the practice see Gangooly 1935: Introductory note, p. lv, and Renou & Filliozat 1953, § 1722.
- Translated from Nāthurām Premē's Marathi.
- 9. Shouldn't this be 8?
- 10. Shouldn't this be 12?

#### BIBLIOGRAPHY

Balbir & Pinault 1996 Balbir, Nalini & Pinault, Georges, Langue, style et structure dans le monde indien. Paris:

PUF.

Burgess, Ebenezer, see Gangooly.

Gangooly 1935 Gangooly, Phanindralal (ed.), Translation

of the Sūrya-siddhânta by Ebenezer Burgess. Calcutta: University of Calcutta

(repr. from JAOS 1860).

Glasenapp, Helmuth von, Jainism. An Indian

Religion of Salvation. Delhi: Motilal

Banarsidass.

Ifrah 1994 Ifrah, Georges, Histoire universelle des

chiffres. Paris: Laffont.

Kane 1974 Kane, Pandurang V., History of Dharma-

śāstra V,1. Poona: BORI (Government

Oriental Series Class B, No 6).

Lienhard, Siegfried, Lucky numbers in

ancient Indian literature, in: Balbir &

Pinault 1996: 523-36.

Renou & Filiozat 1953 Renou, Louis & Filliozat, Jean, L'Inde

classique. Manuel des Etudes Indiennes II.

Paris: Imprimerie nationale.

Sachau 1910 Sachau, Edward C., Alberuni's India.

London: Routledge & Kegan Paul.

Winternitz 1963-67 Winternitz, Maurice, History of Indian

Literature III, 1 and 2. Delhi: Motilal

Banarsidass.

Don-Bosco-str-2 D-96047, Bamberg Germany

### Lexicographical Notes on the Tarangalolā

#### Thomas Oberlies

Right at the start of the Tarangalola, its author Nemicandra states he had decided to re-write an older work bearing the name of Tarangavai because "it was composed by Pālittaya using a lot of Deśi words. It had an entertaining [but] also very detailed story. [So] nobody heard! of it2 nor did anybody ask for it nor did anybody narrate it. It was fit only for the educated ones. What should other people do with it? Having ... divested the stanzas composed by Pālittaya of the Deśi words, this abridgement was made for the pleasure of other people so that [the Tarangavai] may not pass into oblivion ....".

Pālittaena raiyā vittharao taha ya desi-vayannehim nāmena Tarangavaī kahā vicittā ya viulā ya (5)

katthai kulayāi maņoramāi aņņattha guvila-juyalāim aņņattha [ca]kkalāim duppariallāi iyarāņam (6)

na ya sā koi suņei no puņa pucchei neva ya kahei, viusāņa navara joggā, iyara-jaņo tie kim kuņau (7)

tā ucceūņam gāhāo Pālittaena raiyāo desi-payāim mottum samkhittayari kayā esā (8)

iyarāņa hiyatthāe mā hohī savvahā vi vuccheo evam vicintiūnam khāmeūņam tayam sūrim (9)

Judged by the amount of Deśi words Nemicandra still uses in his Tarangalola despite this announcement, we can imagine how rich the original work must have been with such words. No wonder Pādalipta is credited with the composition of a Deśikośa.3 Over the next couple of pages quite a number of these, as well as words previously unattested in the literature, are listed, which suffice to give an impression, however faint, of how much our Prakrit dictionary would be enriched by a

systematic evaluation of the Tarangalola.4 What could not be done here was compare the words with the corresponding ones in the Tarangavai section of Bhadreśvara's Kahāvali and of Ajitasāgara's Tarangavatī Kathā. This task falls now to the new edition of this unique text. Back in 1999, when I paid a visit to Professor H. C. Bhayani in Ahmedabad, we decided to bring out a new edition with explanatory notes and a detailed glossary; this would replace his edition of the Tarangalola, with which he himself was rather unhappy - to put it mildly. Prior to 1999, I had prepared a digital version which was based on one by Ernst Leumann. The next step would have been to compare this edition with the manuscripts Professor Bhayani had at his disposal. The death of the great scholar only one year later brought this common enterprise to an end. It was only this year that I began working on the edition again. This was made possible by the kindness of the director of the L.D. Institute, Professor Jitendra Shah, from whom I obtained copies of the manuscript – actually a hand-written copy of a manuscript<sup>5</sup> – that is kept there. Despite this help, the task is still a very difficult one. And it can only be completed in a trully satisfactory manner if another manuscript (preferably more than only one) can be used. So I would be more than grateful if I could be informed as to whether any such manuscripts are extant in Jain Bhandars.6

uppehaḍa- (cf. Deś I 116 uppehaḍa-ulhasiā ... ubbhaḍae, Pāiyalacchī 55 uppaheḍam uḍḍāmaram ubbhaḍam āḍambarillaṃ ca, see also Hc II 174) "excellent, superior", 33 (lāvaṇṇ'uppehaḍeṇa vayaṇeṇaṇ) — Samarāicca Kahā 449,18 (niurumbaṭhi-uppehaḍa-sihar'uccindhaṃ ca Rayaṇagiriṇ)

karamari- (cf. Deś II 15 karamari bandī, Pāialacchi 106 bandīo karamario) "female slave", 962, 1017, 1044, 1056
— Mahāpurāma 72,21.10, 85,1.16; cf. Pāli karamara- "a captive, a prisoner" (see M. Cone, A Dictionary of Pāli. Oxford 2001, s.v.)

(cf. Deś II 8 mālia-vamsesu kamhia-kalamkā) kalamka-"arrow", 1595 (read to tam vayanakalamkam janassa souna tattha satthaho [LEUMANN's text has kalam(bam)])

(< kim nu<sup>7</sup> [cf. Deś II 31 (ct.) kino kisa praśne, kino Pāialacchī 246 kisa kino. He II 216 kino praśne]) "why?", 79, 698 (read with LEUMANN ... tapparakanno tahim baduo // bhanai kino tam bhodi ...)

(cf. Pāialacchī 37 koyandam gandīvam) "bow", 337, kovanda-338 — kodanda-, MPC 205

(cf. Deś II 47 kolambakollarā pithare) "(pan'), plain, kolambaplatform", 943 (... pallim / giri-kolamba-nivittham) -- Nāvā I 18,18 corapallī ... visamagirikadagakolamba-samnivitthā, Vivāgasuya I 3,6 corapallī ... visamagirikandara-kolamba-samnivitthā, Vasudevahindi Majjhimakhanda 43,15 (girikolambe), 124,10 (id.); Tārāyana 25 (gajjiyarāvana-payahara-kolambā)

> In stanza 89 this word seems to mean something like "pride", as LEUMANN suggested in his papers9 (pura-vara-jana-kolambi tattha puri devaloyavelambi / savva-jana-man'ālambi Kosambi nāma nāmena "Kosambi the pride of the best people of [all] towns ...")10

"playground", 251 (sattivanņa-rukkham ... jam khandakhandam chappaya-gaṇāṇam [BHAYANI has put a question mark after the word])

(khadga[ka]-) "sword", 1484 (avakiriya ... narakhandayaruhira-sondayam khandayam ca tass' eva păsammi [LEUMANN's text]) — Bhavisatta Kaha 222,5 (sundīraham khandai vasai Lacchi), Paramātma Prakaśa Yogasāra 1 121 (ekkahid kema samanti vadha be khandā paiyāri)

- khannuya- (cf. Deś II khannuo kile, Hc II 99 khannū khānū) "wegde", 331 (paehi sama-khannuya-samāvadiyabagga-visama-nakkhehim)
- (< kuntati) "to mutilate, to pluck off", 23911 khuntai
- (< cakravāka- [cf. Hc I 8 kvacit sandhir eva ... cakkāvacakkāo]) "a kind of bird (most probably the ruddy shelduck)", 298, 388, 564 — PC 94,51, 94,92
- "casket, box", 143, 145 Brhatkalpabhāṣya 5116; cangodacf. Pāli cangota(ka)-, Ja I 65,9, IV 257,8
- (cf. Hc IV 86 śaknoter ete catvāra ādeśāh vā cāemi bhavanti – cayai) "to be able", 875
- (< cikkaṇa- [cf. Mbh 14,49.49] "sticky fluid", 1291 cikkana-(ramiyavva-cikkane laggā) — Dasaveyāliya VI 65, Brhatkalpabhāsya 1825, 6114, 6423
- chaiya-(< \*chadita- [sthagita- x channa-]; cf. Hc II 17 kvacit sthagitaśabde 'pi – chaiyam)<sup>12</sup> "covered", 370, 1559 (BHAYANI's ed. has thaiya)
- (cf. Deś IV 2 karālakannammi tapparao) "large (of tapparaears)", 698 (read with LEUMANN ... tappara-kanno tahim baduo) — Karpūramanjari I 20,40 (tapparakannam)
- (< dantaka- "something like a tooth" [cf. CDIAL dantaya-6153: dantaka "projection on a rock"]) "bee-hieve", (bhūmiyala-punnacandam bhamarānam dantayam peccham)
- (Deś V 33 daram addhe, Hc II 215 dara ity avyayam daraardhārthe īsadarthe ca) "half, a little bit", 305 (daravattula-suhaya-pakkala-sariro [LEUMANN reads °muhaya-cakkala-sarīro]) — Brhatkalpabhāsya 5313 = Ohanijjutti 254 (= ardha°, ct.s.), Bhavisatta Kaha 7,8, 66,3, 92,3

(cf. Hc I 144 drptasabde ... dario [see also II 96 dariyadario-sihena], Pāialacchī 75 gavviyā dariyā) "proud", 1488

- (< \*dighara- < dirgha-)13 "long", 555 Sur II 218 dīhara-(tā kimpi cintiūņa khaņantaram dīharam ca nisasium)
- (< dhṛtarāṣṭra-) "goose", 259, 299 cf. Pāli dhayaratthadhatarattha-, Ja V 340,14\* (dhataratthe ti hamse, ct.)
- (< dhiyā- [< duhitā] + suffix °ulla[a]-) "puppet, doll", dhiullaya-115 (kanayamaya-putta-dhīullaehim) — dhīulliyā-, Sam Kahā 737,3, MPC 180, Sukhabodhā (Ed. of Śri-Ātma-Vallabha-Granthānka 12) 66a.9
- (< nakha- [cf. Hc II 99 nakkhā nahā]) "nail", 331 nakkha-
- (< nātakīya-) "female dancer", 1543 ĀvC 473,2 nādaijjā-=  $\overline{A}vH$  356,7 (missing from  $\overline{A}vM$ )
- niurumba- (cf. Pāialacchi 19 samdoho niurambo bharo) "multitude, great amount", 270 °paumiņi-niurumbanibham), 345 (asoya-pupph'ovayāra-niurumbham [LEUMANN reads oniurambam]) — Samarāicca Kahā 437,1, niuramba-, Surasundarīcariya III 91
- (cf. Hc IV 199 nyasyater etāv ādeśau bhavataḥ nimiyanimai numai, IV 258 nimiyam sthāpitam) "cast down, laid down", 768 (ūru-nirantara-kopparakarayala-palhattha-nimiya-muhayandā<sup>14</sup> [JHAVERI °candā, 15 LEUMANN °pamhā]) 16 — Samarāicca Kahā 9,16 (nimiya-diṭṭhī), Sanatkumāracarita 519,5 (nimiya-nayana)
- (< nirmāta-) "well informed, skilful", 96, 197, 1287, nimmāya-1288 — Aupapātikasūtra (ed. by E. LEUMANN) 53,29 = Kalpasūtra (ed. by H. JACOBI) 49,30, Surasundarīcariya XII 42

- nīsāmanņa- (< niḥsāmānya- [cf. Hc II 212]) "extraordinary", 1500 (read with LEUMANN taiyā nīsamannam so puņņam aņuttaram kāsī) — Kuvalayamālā I 31,25
- (cf. Hc IV 158 bhārākrānte kartari namater nisudha nisudhai ity ādeśo bhavati, Pāialacchī 194 pāiyam nisuddham ca) "to press down [by a load]", 1312 (kammaviheagam nisudhiūna)
- nedāli-(<nidāla- < \*nilāda- < \*nalāta- < lalāta-)<sup>17</sup> "forehead", 310 (royaṇa-nedālio giri-nadīṇaṃ "the foreheads [= upper sides] of red lotuses of mountain rivers" [Ed. rāyaṇa-neddālio]), 734
- (cf. Deś VI 29 [ct.] paulai pacati, Hc IV 90 pacater paulei solla18 paula ity ādeśau vā bhavatah) "to cook", 368 (hayāso ... paulehii piyam me) — Malayagiri's ct. on Vyavahārabhāsya III 93a.14 (pauleum mamsam)
- (< praguna- [cf. Hc I 180])19 "straight", 337 (paunam pauņakuṇai hayāso vaṇahatthi-viṇāsaṇam kandam)
- paccala-(←\*pratyalam [cf. Deś VI 69 asahana-samatthaesum ca paccalo, Pāialacchī 36 ... samatthā ... paccalā]) "able", 1112 (jibbhā ... dehi tti na paccalā vottum) Surasundarīcariya I 14
- (< \*pathy-adana- [cf. pathy-asana-]; cf. Des VI pacchayana-24 pacchenayam ca pāhejjam) "provisions for the journey", 1171, 1533 — patthayana- (cf. Pāialacchī 155) Sam Kahā 130,15, Sukhabodhā (Ed. of Śri-Ātma-Vallabha-Granthānka 12) 251,16 (ed. JACOBI, Ausgew. Erz. 29,8, has the wrong reading pacchāyaṇa- which, however, has been registered by PSM)
- padupāragaepithet for women's garments, 1103 (masinapadupāraga-niyamsanāhi kai-gahiya-cedarūvāhim / ... gahavai-gharinihim ...)

मार्च २०१० १६१

paḍāli- "small hut", 1040 (so coro niggao paḍālio), 1454 (bandhaṇa-guṇa-sāhiṇaṃ taruṇaṃ kāūṇa haṃ paḍālie) — ĀvC 345.4 = ĀvH 262b.3 (vāṇata, puriso si tumaṇ, niratthayaṇ vahasi bāhu-daṇḍāiṃ / jo pāyavassa sihare na karesi kudiṃ paḍāliṃ vā)<sup>20</sup>

pattala- (cf. Deś VI 14 pattala<sup>o</sup> ... pattasamiddhaṃ, Pāialacchī 140 pattasamiddhaṃ pattalam) "full of leaves", 1177, 1494

padda- (cf. Deś VI 1 gāmaṭṭhāṇe paḍḍaṃ) "village", 1484 (padda-kamala-maliṇaṃ phalayaṃ)²¹

parivvaya- (< parivyaya-) "provisions for the journey", 849 (pantha-parivvaya-heum), 1162 (pantha-parivvaya-mettam) — cf. Pāli paribbaya-, Ja VI 344,26

paheņaya "message", 740 (tam ca si me sampattā piya-vayaņapaheņayam gaheūņa)

pāliya- "lobe of the ear", 34 (read with LEUMANN: ... pīṇa-pāliyā / kaṇṇā ...)

piucchiyā- (< pitṛṣvasikā-) "father's sister", 887

pilla- (cf. Deś VI 46 pilham lahupakkhirūammi) "young of a bird", 1385

pulli- (cf. Deś VI 79 vaggha-sihaya pulli) "lion", 1063 (vaṇa-mahisa-vaggha-dīviya-taraccha-pulliṇa taha birālāṇaṃ)

phāriya- (< sphārita-) "opened", 149 (cf. vipphāriya-, 30)

bappha- (< bāṣpa-) "a hot vegetable, onion", 184 (bahu-bappha-dukkhiyam piva sa-bappham "[rice] with onions, suffering, as it were, and [hence] with a lot of tears")

- mallahadi- (something like a) "drum", 945 (mallahadi-padaha")
- mundha(n)-(< mūrdhan- [cf. Hc I 26 mundhā... mūrdhan, II 41 mundhā muddhā]) "head", 330 (ārannaya-pupphamuṇdha-kaya-mālo)
- (< ribhita-) "singing", 242 (bhamarā ribhiyaribhiyamanohara-mahura-suha-sarāsarā Anaṅgassa), 1488<sup>22</sup>
- (< rocanā-) "the flower of a red lotus", 266, 1469 royaṇā-(see also above s.v. nedāli-)
- (cf. CDIAL 11057) "dung of an elephant", 323 lenda-(read with Leumann mukka-ghora-lendo ya) — ĀvC 400.6 (muttiyam lendam ca mukkam), lendiyā-, ĀvH  $417a.5 = lindiy\bar{a}$ -,  $\bar{A}vC 546.1$
- (cf. Hc IV 55 lukkai likkai lhikkai) "to hide", 1027 lhikkai

vattulasee dara-

- (< vrnda-) "crowd", vandra-, 553, vanda-, 938 vand(r)a-
- vammaha- (< manmatha- [cf. Hc I 242 manmathe vammaho]) "the god of love", 203 (vammaha-nandi-tūraṃ), 219 (vammaha-sara-pahakarena), 542 (vammaha-kando) — PC 6,162 (vammaha-sara-)
- vallaa-(< \*vallaha- < vallabha-) "beloved", 1300 (jattha ya piya-vallānam dīnānuggaha-rao savva jano / andolesu tuttho baddhesu anāvarāhesu "All people were intent upon helping those of their beloved and dear ones who were down-cast [due to the long winter]. They rejoiced in swings that were [firmly] bound [to trees] and therefore free from [danger of] accident23")
- "dried meat", 1378, 1379  $\bar{A}vC$  531,10 =  $\bar{A}vH$ vallūra- $399.8 = \overline{A}vM 504.9$  (ed. vallarenam)
- vasuņanda-(cf. Hārāvali 151 khetako vasunandakah, Trisāstišalākāpurusacarita I 4,122 khadgaiś ... vasunandaiś ca) "shield", 1476 — Surasundaricariya

- II 22. Bhavisatta Kaha 86,10, 87,8
- (< vidamba- [cf. Deś VII 75 vidambaṇāe a velambavelambo]) "mockery, derision", 89 (puri devaloyavelambi "the town which [by its beauty] abases [even] the heavenly worlds")
- (cf. vaidhavya- [cf. Hc I 148]) "widowhood", 355, vehavva-650
- (cf. Deś VII 80 voraccha-vodrahā tarune, Hc II 80 vodrahivodrahāyas tu taruņapurusādivācakāh) "young woman", 1095
- (< sandha- [cf. Hc I 30]) "barren", 239 (read with sandi-LEUMANN vāenam padiyāo piņdīo tassa dharaņisandio<sup>24</sup> "its buds, fallen down due to the wind, lay barren on the earth (i.e. unable to bear fruits)"
- samdāniya- (< samdānita-) "bound", 942, 949
- samālāhana- (< samālambhana- [see R 4,25.25]) "unguent", 1161 — samālabhana-, Surasundaricariya XVI 14
- sāmiddhi- (< samrddhi- [Hc I 44 sāmiddhī samiddhī]), "wealth", 917
- (verbal adj. of sāh) "spoken", 629, 725, 1264, 1452 siddha-
- (cf. Deś VIII 36 sudhio sante) "tired, exhausted", sudhiya-1619 — Surasundarīcariya X 218
- (cf. Hc IV 106 bhañjer ete nava ādeśā vā bhavanti sūriva-- ... sūrai ...) "broken", 596 (read with LEUMANN dukkhena sūriya-maņo) — Kumārapālacarita VI 69
- (< \*sovāṇa- < sopāṇa-) "staircase, stairs", 465, 1514 somāna-
- (< śaundaka-) "bent on, mad after", 1484 sondaya-
- (< śūlya- [cf. Deś VIII 44 mamsammi solla-somālā, solla-Pāialacchi 113 sullam mamsam]) "roasted meat", 1454 (read with LEUMANN sollena suram nighottanto)

(cf. Hc I 209 hatāśah hayāso, II 195, IV 383) "cruel, hayāsahunter", 337, 368 — PC 61,74

#### **Footnotes**

- This is a most striking example of the genesis of e-verbs. Occurring 1 in the same line as kahei (< kathayati), sunai and pucchai are attracted by it and transferred to the e-conjugation.
- Note that sā is employed as accusative, at it is in Apabhramsa. In 2 Jaina-Māhārāstrī such forms are only seldom encountered (e.g. jā, PC 12,16).
- 3 This information is provided by Hemacandra in his commentary on Deś I 2
- I had the privilege of being allowed to consult the unpublished 4 papers of Ernst Leumann, kept in the Institute of Indology of the University of Hamburg. Sincere thanks to Professor Albrecht Wezler and Professor Harunaga Isaacson.
- I suppose that this copy was made from the manuscript housed in 5 the Delāno Bhandār, Ahmedabad. I sincerely hope that à la longue I shall gain access to the original manuscript.
- According to the Jaina Granthavali (p. 267), there is a manuscript 6 in the Bhavnagar Bhandar.
- nu seems to has been attracted to indeclinables in -o like aho. 7
- BHAYANI (in his "Index of important words", p. 309) gives "valley" 8 as the word's meaning.
- LEUMANN pointed to kolambi "Siva's lute" (which, however, is 9 attested only in Galanos' dictionary) and detected in it a "very daring metaphor", viz. for "pride".
- Note the rhyme...kolambi...velambi...ālambi Kosambi ... 10
- The asterisk of CDIAL 3892 (2) is therefore to be cancelled. 11
- Such crossing of roots is encountered e.g. in āliddha-, which is not 12 < āślista-, as given by the Comprehensive & Critical Dictionary of the Prakrit Languages, but < ādigdha- x ālipta-.
- 13 Note the metathesis (cf. an'uvāhana- < anupānah- [331], pulaiya- < \*polaiya- < paloiya- < pralokita- [55, 170], rahassa- < hrasva- [566]).
- 14 Cf. Süyagadanga II 2,16: karatala-palhattha-muhe.
- Cf. 1261 (rāhu-gahio vva cando muha-cando nippabho jāo). 1.5

- Cf. muhapauma-, 876, 1208, muhakamala-, 648, 831.
- 17 We have here, in one and the same word, a combination of dissimilation (n 1 < 1 I), vocalic assimilation (nil° < nal°), metathesis ( $nid\bar{a}l^{\circ} < nil\bar{a}d^{\circ}$ ) and 'lowering' of i to e before the retroflex d (for the latter of. Pāli Vāsetthi < Vāsisthi, setthi- "dregs" < \*śisti-[see Oberlies, Pāli. A Grammar of the Language of the Theravāda Tipitaka. Berlin 2001, 60j).
- This surely belongs to solla- "roasted meat" (on which see below). 18
- 19 praguna- is almost certainly a Sanskritisation of the Prakrit word pauvna-, whatever the origin of the latter might be.
- 20 BALBIR, JAOS 105 (1985) 127 n. 42, however, opines that the word means "roof", citing Gujarati parāl (cf. CDIAL 7694/95). But this meaning certainly does not fit the references in the Tarangalola.
- 21 In an unpublished note LEUMANN suggested that the word is also to be found in the name of the town Kūvavadda (< Kūva[va]ddaka) "well-village", PC 33,148.
- Note that  $\sqrt{ribh}$  is basically a Vedic word which dropped out of 22 use in later times.
- 23 aṇāvarāha-, missing from the Comprehensive & Critical Dictionary of the Prakrit Languages, is Skt. anaparādha- (for anāvaº --< anapa° --- see OBERLIES, Pâli. A Grammar of the Language of the Theravāda Tipiṭaka. Berlin 2001, 35). Accordingly, it belongs to aṇavarajjhantā which is to be found in the immediately preceding stanza.
- The word has -d- (and not -h-) because it has to rhyme with pindio. 24

Institute of Indology University of Göttingen Waldweg 26, 37073 Göttingen Germany

# Truthfulness and Truth in Jaina Philosophy Peter Flügel\*

Truthfulness and truth are not clearly distinguished in Jaina scriptures. A maxim of speaking the truth is stated in the so-called "satya-mahāvrata", which Jain ascetics recite twice a day during their obligatory pratikramana ritual. In accordance with the preferred Jain method of negative determination, the general principle of truthful speech is treated in terms of its characteristic violations, aticara, that is, as the opposite of speaking non-truth, a-satya.1 Normative principles such as this are constitutive for Jain discourse to the extent that they are used by speech communities, both to generate and to interpret speech. The precise implications of the maxim of truthfulness for language usage are specified in form of a distinction of four types or 'species' of speech, bhāsā-jāya <bhāsā-jāta>, which are at the centre of the Jain theory of discourse, supplemented by context-sensitive rules for proper ways of speaking, and examples. These analytical categories should be known and utilised by mendicants (ideally by all Jains) to prevent both the preparation and performance of violence, ārambha.

The rules and clauses for language usage expressed by the *bhāṣā-jāta* tetrad consider speech primarily from a normative point of view, rather than from the perspective of the intention of the speaker. In this respect, the analysis of the uses of language in the Jaina scriptures shares many characteristics with the approach of universal pragmatics in contemporary

<sup>\*</sup> This article is a slightly amended extract of a chapter of my essay 'Power and Insight in Jaina Discourse', published in *Logic and Belief in Indian Philosophy*, ed. Piotr BALCEROWICZ, 85-217. Warsaw: Oriental Institute (Warsaw Indological Studies, Vol. 3) / Delhi: Motilal Banarsidas, 2010. It is republished here, with permission of the editor, as an offering in memory of Muni Jambūvijayajī.

philosophy:2

'A mendicant should know that there are four kinds of speech: The first is truth; the second is untruth; the third is truth mixed with untruth; what is neither truth, nor untruth, nor truth mixed with untruth, that is the fourth kind of speech: neither truth nor untruth'  $(\bar{A}y\bar{a}ra\ 2.4.1.4).^3$ 

Notably, the same scheme of four modes is applied to speech and to cognition (maṇa <manas>) or knowledge (ṇāna  $< j\tilde{n}\bar{a}na >$ ) (Viy 622b/8.7.1b, 874b/15.1.4). Hence, the four bhāsā-guttis <br/>bhāsā-guptis>, or controls of speech, and the four mana-guttis <mano-guptis>, or controls of the inner sense, are both characterised by the same terms in Utt 24.19-23. The four modes, thus, represent general attitudes towards truth, both in mind and in speech:

| 1. | saccā <satyā></satyā> | truth   |
|----|-----------------------|---------|
| 2. | mosā <mṛṣā></mṛṣā>    | untruth |
| _  |                       | . •     |

truth mixed with 3. saccā-mosā <satyā-mrsā> untruth

neither truth nor 4. asaccā-mosā <asatyā-mṛṣā> untruth

The formal structure of the four alternatives (tetra-lemma) is known as catus-koti in Buddhist literature, but used differently here.4 As the frequent use of the four alternatives (catur-bhanga or catur-bhangi) as a classificatory scheme in Thana IV, for instance, indicates,5 the catus-koti is used in Jain scholasticism in a similar way as the niksepa pattern, described by BRUHN-HÄRTEL (1978: v) as a formal 'dialectical technique (often employed in a "pseudo-exegetical function")'.6

JACOBI (1884: 150 n. 2) understood the first three modes to refer to assertions and the fourth to injunctions.

According to Pann 860 (255b), the first two modes are distinct (pajjattiyā <paryāptā>) ways of speaking, which can be analysed in terms of the true / false distinction, and the third and fourth are indistinct (apajjattiyā <aparyāptā>) ways of speaking, whose validity or non-validity is indeterminable. The sub-categories of distinct speech are true speech (satyā bhāsā) and wrong or false speech (mrsā bhāsā), and the sub-categories of indistinct speech are true-as-well-as-false speech (satyā-mrsā bhāsā) and neither-true-nor-false speech (asatyā-mṛṣā bhāṣā). A muni should use only the first and the last mode of speech, and avoid the remaining two 'by all means' (DVS, 7.1) in order to minimise harm:

> 'A monk or a nun, considering well, should use true and accurate speech, or speech which is neither truth nor untruth (i.e. injunctions); for such speech is not sinful, blameable, rough, stinging, &c.' (Āyāra  $2.4.1.7).^{8}$

(a) Speaking truthfully can either be interpreted ethically, as straightforward and accurate talk (on-record), or ontologically, as an assertion of the way things are.9 Both perspectives can be found in the Jain and non-Jain commentary literature alike, 10 often mixed together, as the identical characterisation of the four guptis of mind and speech illustrates. Satyā bhāsā refers both to the psychological and the normative conditions of truthfulness, that is, sincere, grammatically accurate and contextually acceptable speech, and to propositional truth.11 It is explicitly recognised in the Jain scriptures (though not in these terms) that, as a speech act, propositional language has also an expressive and normative content. The normative, the expressive, and the propositional components of spoken language are altogether necessary to communicate something. Pann 862 states that 'the truth or validity of the speech depends on various situations and conditions' (MALVANIYA 1971: 325). Ten different dimensions or 'validity conditions' of truthful

speech are distinguished<sup>12</sup> (the compound "saccā <satyā> can be translated as 'sincere' or 'true' 'according to the conventions of '):<sup>13</sup>

| 1. jaṇavaya-saccā <janapada-satyā></janapada-satyā>   | Country        |
|-------------------------------------------------------|----------------|
| 2. sammata-saccā <sammata-satyā></sammata-satyā>      | Consensus      |
| 3. thavaṇā-saccā <sthāpanā-satyā></sthāpanā-satyā>    | Representation |
| 4. ņāma-saccā <nāma-satyā></nāma-satyā>               | Name           |
| 5. rūva-saccā <rūpa-satyā></rūpa-satyā>               | Form           |
| 6. paducca-saccā <pratītya-satyā></pratītya-satyā>    | Confirmation   |
| 7. vavahāra-saccā <vyavahāra-satyā></vyavahāra-satyā> | Custom         |
| 8. bhāva-saccā <bhāva-satyā></bhāva-satyā>            | Inner Meaning  |
| 9. joga-saccā <yoga-satyā></yoga-satyā>               | Practice       |
| 10. ovamma-saccā <aupamya-satyā></aupamya-satyā>      | Analogy        |

The same list is given and explained in Mūlācāra 5.111-116, with exception of yoga-satyā, which is replaced by category No. 8 sambhāvanā-satyā, translated by OKUDA (1975: 128) as 'truth of possibilities' (Möglichkeitswahrheit; see infra p. 161).<sup>14</sup> There is no apparent systematic connection between the categories in this list. Yet, the list is clearly informed by the four 'doors of disquisition' (anuogaddāra <anuyoga-dvāra>) of canonical hermeneutics (AnD 75), especially by the method of contextual interpretation (anugama <anugama>) through progressive specification via fixed standpoints (naya) (AnD 601-606). The occurrence of the terms nāma, sthāpanā and bhāva indicates the deliberate incorporation of a variant of the 'canonical' nikkheva <niksepa>, as BHATT (1978: xv, 20) suggested, although the davva <dravya> standpoint is missing. 16 A niksepa is a scholastic scheme which delineates fixed perspectives for the analysis of the principal dimensions of the possible contextual meanings of a word (contemporary linguistics is still struggling to establish comparable categories). The original purpose of the list of ten, as a whole, may have been similar. That is, assessing the meaning of an utterance from several commonly relevant perspectives.<sup>17</sup>

Most categories are self-explanatory. Truthful utterances based on the linguistic conventions of a country are explained by the commentaries through the example that 'in Konkan piccam is said for payas and that by the gopāla the lotus is called aravinda only' (SCHUBRING 2000: 157 n. 4, § 74). Because terms such as these are synonyms, they are all equally true. 18 Similarly, what is accepted by many people, i.e. linguistic expressions, is conventionally true (sammata-satyā). 19 Pragmatic theories of truth would fall under this perspective. A figurative representation, such as a statue which is not god itself, may itself not be accurate, but that what it symbolises can be recognized as true (sthāpanā-satyā).20 The same applies to a name such as Devadatta or 'given by god' (nāma-satyā) (MĀc 113).21 Allusions to external appearance in form of prototypes such as 'white cranes' (not all cranes are white) are examples of rūpa-satyā.<sup>22</sup> According to the commentators Haribhadra (PannV) and Malayagiri (PannT), the term pratitya-satyā designates an utterance which is true only under certain conditions, and thus predicated on empirical confirmation.<sup>23</sup> Examples are relative size ('this is long') or the relative state of transformation of objects at a given time (cf. MAc 114).24 Like other conventional expressions which, under certain conditions, could equally be classified as 'truth-mixed-withuntruth', common or idiomatic utterances such as 'the kūra (i.e. the cooked rice) is cooking' (MAc 114) are acceptable as customarily true (vyavahāra-satyā).25 The Śvetâmbara commentators explain the inner truth (bhāva-satyā) expressed by certain utterances with the example of a 'white crane' (śuklā balākā),26 which MAc 113 uses to illustrate rūpa-satyā, whereas Vattakera interprets the term as designating the 'higher truth', i.e. saying something untrue in order to avoid injury to someone (MAc 116). This perspective is also applied to other contexts in the Svetâmbara texts Ayara 2.4.1.6 and DVS 7.11. An example of truth based on association with practice (yogasatyā) is to describe someone according to his / her activity,

for instance the designation chattri (a ksatriya who should protect his realm performs chattra-yoga), or dandi (who performs danda-yoga or punishment).27 Instead of yoga-satyā, the Mūlācāra 115 has sambhāvanā-satyā, which means that assuming the possibility of something is a valid condition of truthful language: 'If he wanted, he could do it. If Indra wanted, he could overturn the Jambudvipa' (OKUDA 1975: 128). As an example of speaking the truth, using comparison or analogy (aupamya-satyā),28 MAc 116 mentions the word palidovama < palyôpama>, literally 'like a sack of corn', which designates a high number.<sup>29</sup> Anuogaddārāim (AGD) 368-382 demonstrates the practical 'usefulness' of this simile through the nava method of progressive disambiguation.30

(b) Untruthful language or speaking untruthfully (mrsā bhāṣā) is the proscribed opposite of truth or truthfulness.31 In contrast to the ten conditions of truth, featuring the semantics of propositional utterances, the ten conditions out of which untruth 'arises' (compound: "nissiya <nihsrita>), listed in Pann 863, are primarily psycho-physical conditions.<sup>32</sup> According to SCHUBRING (2000: 157, § 69), 'speech springing from emotion is by itself understood as mosā.'33 Eight of the ten categories overlap with the standard Jain list of the eighteen sources of sin (pāva-thāṇa <pāpa-sthāna>),34 starting with the four passions (kasāya <kasāya>), and attachment and aversion, which in the Pann are the sole cause of karmic bondage, disregarding yoga, or activity (MALVANIYA 1971: 384). Most types of untrue speech, conditioned by these factors, can be categorised as expressive utterances. The last two categories, ākhyāyika-niḥṣṛita<sup>35</sup> and upaghāta-niḥṣṛita,<sup>36</sup> do not refer merely to an underlying negative psycho-physical state in general, but to the unspecified psycho-physical conditions of two specific types of self-referentially defined commonly untrue speech acts—hearsay and false accusation—with predominately constantive and regulative attributes.

| 1. koha-nissiya <krodha-niḥṣṛita></krodha-niḥṣṛita>         | Anger            |
|-------------------------------------------------------------|------------------|
| 2. māṇa-nissiya <māna-niḥsrita></māna-niḥsrita>             | Pride            |
| 3. māyā-nissiya <māyā-niḥsrita></māyā-niḥsrita>             | Deceit           |
| 4. lobha-nissiya <lobha-niḥsrita></lobha-niḥsrita>          | Greed            |
| 5. pejja-nissiya <premana-niḥsrita></premana-niḥsrita>      | Attachment       |
| 6. dosa-nissiya <dveṣa-niḥsrita></dveṣa-niḥsrita>           | Aversion         |
| 7. hāsa-nissiya <hāsya-niḥsrita></hāsya-niḥsrita>           | Ridicule         |
| 8. bhaya-nissiya <bhaya-niḥsrita></bhaya-niḥsrita>          | Fear             |
| 9. akkhāiya-nissiya <ākhyāyika-niḥsrita>                    | Hearsay          |
| 10.uvaghāya-nissiya <upaghāta-niḥsrita></upaghāta-niḥsrita> | False Accusation |

CAILLAT (1991: 11) observed that the Pann presents the kasāyas as the cause of untruth, not of injury, as in Āyāra 2.4.1.1 and DVS 7.11. This change of perspective, from ahinsā to "satya as the main criterion, may reflect the shift of emphasis in classical Jain karman theory from act to intention. The ten categories seem to have in common that they refer to acts which, intentionally or unintentionally, produce unwholesome perlocutionary effects in the addressee (and the speaker as well). They are either factually false, ethically wrong or both.<sup>37</sup>

- (g) The category 'partially true speech'38 or 'truthmixed-with-untruth' (saccā-mosā bhāsā <satyā-mrsā bhāsā>) should not be mixed up with the conditionally true standpoints of syād-vāda, which apply only to valid statements, not to false knowledge (apramāņa). 'Truth-mixed-with-untruth' designates intentionally or unintentionally ambiguous or unclear speech, which is strictly prohibited.<sup>39</sup> The meaning of the term is explained by DVS 7.4-10:
  - 4. But this and that topic which confines the Eternal within limits—this half-true speech the wise [monk] should avoid.
  - 5. By a speech which is untrue, though its appearance is that of a true one, a man is touched by sin, how much more a man who speaks plain untruth!' (DVS,

मार्च २०१० **E**09

7.4).40

Satyā-mrsā bhāsā is sinful language, based on the whole on non-universalisable ethical principles. For instance, the language of heretical forest-monks, who do not abstain from killing, whose thought, speech and behaviour is not well controlled:

> 'They employ speech that is true and untrue at the same time: "do not beat me, beat others; do not abuse me, abuse others; do not capture me, capture others; do not torment me, torment others; do not deprive me of life, deprive others of life" (Suy 2.2.21).

The ten types of truth-mixed-with-untruth listed in Pann 865<sup>41</sup> do not explicitly address expressive or regulative aspects of speech acts, but only propositional content; despite the fact that performatives can also be both true and untrue. According to the commentaries, all types deal with indiscriminate speech, and with semantic and logical fallacies, such as category mistakes regarding the quality or quantity of objects or temporal modalities which can be easily 'mixed up' (compound: "missiyā <miśritā>), for instance in utterances designating part-whole relationships.

| 2. Vigaya-missiya (Vigata-misma-                                               | Destroyed      |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 3. uppaṇṇa-vigaya-missiyā <utpanna-vigata-< td=""><td></td></utpanna-vigata-<> |                |
| miśritā>                                                                       | Born-Destroyed |
| 4. jīva-missiyā <jīva-miśritā></jīva-miśritā>                                  | Life           |
| 5. ajīva-missiyā <ajīva-miśritā></ajīva-miśritā>                               | Matter         |

1. uppanna-missiyā <utpanna-miśritā>

7 vigava-missivā <vigata-miśritā>

6. jīvājīva-missiyā <jīvājīva-miśritā> 7. ananta-missiyā <ananta-miśritā> Infinite 8. paritta-missiyā <parīta-miśritā> Separate 9. addhā-missiyā <adhva-miśritā> Time 10. addhāddhā-missiyā <ardhādhva-miśritā> Halftime

The list of ten modalities evidently reflects general issues of

Born

Destroyed

Life-Matter

particular concern for Jain doctrine. It can be thematically subdivided in two triplets and two pairs. The first triplet utpanna, vigata, utpanna-vigata—addresses unclear distinctions concerning life and death. The commentators explain the meaning of utpanna-miśritā as speaking in non-specific ways about the born, mixed with references to the yet unborn; for instance birth occurring in this or that village or town, that ten or more or less boys were born ('ten boys were born in this village today') etc.42 In the same way, vigata-miśritā refers to cases of 'stating mortality in an indefinite way, e.g. saying ten people have died in this village. (RATNACANDRA 1988 IV: 400).43 Utpanna-vigata-miśritā refers to both true and false, or contradictory assertions (visamvāda) regarding manifestations of both birth and death.44 The second triplet—jīva, ajīva, jīvājīva—similarly addresses the problem of pointing in a general way to 'great numbers' of either living or dead beings, or quantities of mixed living and dead beings.<sup>45</sup> Life (jiva) in abstract and concrete form can be confused through vague language, such as the language of sets  $(r\bar{a}si)$ , or other numerical expressions. The same applies to matter (ajīva), and both life and matter (jīvājīva). The consequence of imprecise language may be unintentional violence against individual living beings (in a 'heap of dead beings'). According to Avassaya-nijjutti (AvNi 8.56-100), one of the principal heretics of the canonical period, Rohagutta, committed the mistake of mixing up categories by positing a third principle, no-jiva or the half-living, which mediates between jīva and ajīva. Hence, his heresy was called terāsiyā.46 The pair ananta and parita addresses indiscriminate language regarding aspects of finite-infinite, part-whole, or singular termexistence relationships. The commentaries explain ananta-miśritā with reference to the case of certain plants, for instance root vegetables such as radish (mūlaka), which have only one body, yet are composed of an infinite number of souls (anantajīva).<sup>47</sup> The category parīta-miśritā focuses, conversely, for

instance on the independence and separateness of each individual element within a composite form of vegetation.<sup>48</sup> The two ontological levels of the relationship between one and many can easily be mixed up in these cases; which has potential ethical (karmic) consequences. One of the principle concerns of the Pannavana, highlighted in Malayagiri's commentary, is the difference between the categories infinite (ananta) and uncountable (asamkhyāta).49 With regard to adhva, time, speech is both true and untrue if one says, for some reason, that 'it is night' during the daytime, or 'get up, it is day' when it is night.50 The same applies to the part of a measure of time, or ardhādhva, such as a prahara, a quarter of the bright or dark period of the day.<sup>51</sup> The statements may be true in as much as time in general is concerned, but false with regard to time in particular (i.e. it may be bright, although technically it is still night).52 Examples for a potential mix up of the modalities of time, which may have negative moral consequences in cases of promises for instance, are given in Āyāra 2.4.2, and in DVS 7.6-10 as paradigmatic cases for satyā-mṛṣā speech. The illocutionary form of these sentences is not essential, since they can be transformed into propositions of the form: 'x promises (commands etc.), that p':53

> '6. Such speech therefore, as e.g. "we [shall] go", "we shall say", "we shall have to do that", or: "I shall do that", or "he shall do that", 7. uncertain in the future or with regard to a matter of the present [or] of the past, a wise [monk] should avoid. 8.9. If [a monk] does not know, [or] has some doubt about, a matter which concerns past, present and future, he should not say: "it is thus"; 10. (this he should do only) when there is no room for doubt' (DVS, 7.6-10).54

Somadeva, in his Yaśastilaka of 959 CE (YT, p. 349-350), mentions a similar example of a statement which is on the whole true but to some extent false, that is, when someone

'after promising to give something at the end of a fortnight, gives it after a month or a year' (HANDIQUI 1968: 265). He also mentions the statement 'he cooks food or weaves clothes' as one which is to some extent true but on the whole false because 'properly speaking, one cooks rice etc. and weaves yarn'. A different example of mixed speech, mentioned in Viy 18.7.1 (749a), are utterances of someone who is possessed. The fact that this case, referring to an existentially mixed psycho-physical state rather than to semantic ambiguity, cannot be easily fitted into any of the ten categories illustrates that the list is not exhaustive. From other viewpoints, the examples may also fit the categories of the other lists.

All of the ten enumerated modalities seem to refer to utterances in which the universal and the particular, or modalities of time, quantifiers, or other categories,55 are mixed up in an indiscriminate and hence ambiguous way.56 Though the mistakes discussed in the texts seem to be primarily based on indiscriminate cognition, producing objectionable uncertainty (cf. Ayara 2.4.1-2), the ten categories are very broad and can cover a great variety of motives, logical and semantic conundrums, such as vagueness or paradoxes, and linguistic forms and discursive strategies, such as off-record uses of metaphor, similes, veiled speech and politeness, which GRICE (1975) and BROWN-LEVINSON (1978) have analysed as popular forms for saying one thing and meaning another.<sup>57</sup> These phenomena deserve more detailed analysis in future studies. For the purpose of this essay, a few comparative notes on the implications of the findings for the question of the stance of Jain philosophy on the law of non-contradiction must suffice.

For PRIEST-ROUTLEY (1989: 3), 'admission or insistence, that some statement is both true and false, in a context where not everything is accepted or some things are rejected, is a sure sign of a paraconsistent approach—in fact

a dialethic approach', i.e. the assumption that 'the world is inconsistent'. The Greek word dialetheia (two-way truth) refers to a true contradiction facing both truth and falsity.58 PRIEST-ROUTLEY (1983: 17) were the first to point out parallels between Jaina logic and modern discussive logic, but argue, like most logicians before them, that Jain perspectivism is predicated on the rejection of the law of contradiction.<sup>59</sup> However, GANERI (2002: 274) demonstrated in his reconstruction of the assumptions underlying the method of seven-fold predication (sapta-bhangi), based on an extension of discussive logic via modalised many-valued truth-tables, that Jain logic 'does not involve any radical departure from classical logic ... The underlying logic within each standpoint is classical, and it is further assumed that each standpoint or participant is internally consistent.' The findings of BALCEROWICZ (2003: 64) on the contextual logic of the seven nayas concur with this general conclusion. Both authors show that Jain logic is context-sensitive and a quasi-functional system.

To syād-vāda and anekānta-vāda the Jain catus-koți of the modes of speech can be added, as another example of 'Jain logic' which clearly operates within the confines of the law of non-contradiction, and does not need to be interpreted as a form of scepticism, nor of syncretism predicated on the notion of a total truth integration of all viewpoints, as MATILAL (1981) argues. Our brief glance at the Jain interpretation of the third mode of the so-called 'four-valued logic' of the catus-koti, applied to language usage, that is, the explicit exclusion of the values 'false' and 'both true and false', showed that 'Jain logic' does not 'flatly deny'60 the law of non-contradiction. The examples in Jain scriptures for modes of speech which are both-true-and-false, and their explicit rejection, demonstrate, on the contrary, that Jain philosophy is unequivocally opposed to violations of the law of noncontradiction. This conclusion is also borne out by the Jain analysis of the temporal aspects of action (Viy 1.1.1=13a, 9.33.2d = 484a), which explicitly denies the possibility that an action that is being performed is not equal to the completed action, as the heretic Jamāli held ('has the bed been made or is it being made'). The question of the identity of an action in time has important consequence for the evaluation of karmic consequences, also of speech-acts. Contrary to PRIEST-ROUTLEY's (1989) intuitions, it seems, the main technique of argumentation used by Jain philosophers in all these cases resembles Aristotle's refutation of Heraclitus and other 'paraconsistent' thinkers in ancient Greece:

> 'Key parts of his analysis involved the use of time to avoid contradiction—instead of saying that a changing thing was both in a given state and also not in that state, it was said that the thing was in that state at time t1, but not in that state at a different time t2and the theory of potentiality—required to reunify these now temporarily isolated states as parts of the one (and same) change. The appeal to different temporal quantifiers illustrated the method of (alleged) equivocation used since ancient times to avoid contradiction and reinforce consistency hypothesis; namely, where both A and - A appear to hold, find a respect or factor or difference r such that it can be said that A holds in respect r1 and - A in respect r2. It can then be said that a contradiction resulted only by equivocation on respect or factor r. Often however the method of alleged equivocation does not work in a convincing way, and it breaks down in an irreparable way with the semantic paradoxes, as the Megarians were the first to realize' (PRIEST-ROUTLEY 1989: 8).

Speech that is both-true-and-untrue is rejected in the Jain scriptures, because it mixes aspects which can be

discriminated, if necessary with the help of the method of perspective variation in time. To what extent ancient Jain philosophers would have agreed with Aristotle on this point is a question which can only be clearly answered in a separate study. It seems to me that the Jain theory of time is fundamental, also for Jain perspectivism.

(d) The most interesting of the four modes of speech (and cognition) is 'speaking neither truth nor untruth' (asaccāmosā). That is, speech to which the true / false distinction is not applicable. Twelve types of the asatyā-mṛṣā bhāṣā are distinguished in Pann 866 = Viv 10.3.3 (499b):61

| 1. āmantaņī <āmantraņī>                              | Address        |
|------------------------------------------------------|----------------|
| 2. āṇavaṇi <ājñāpani>                                | Order          |
| 3. jāyaṇī <yācanā></yācanā>                          | Request        |
| 4. pucchaṇi <pṛcchani></pṛcchani>                    | Question       |
| 5. paṇṇavaṇī <prajñāpanī></prajñāpanī>               | Communication  |
| 6. paccakkhāṇī <pratyākhyānī></pratyākhyānī>         | Renunciation   |
| 7. icchāṇulomā <icchānulomā></icchānulomā>           | Consent        |
| 8. aṇabhiggahiyā <anabhigṛhitā></anabhigṛhitā>       | Unintelligible |
| 9. abhiggahiyā <abhigṛhītā></abhigṛhītā>             | Intelligible   |
| 10. saṃsaya-karaṇi <saṃśaya-karaṇi></saṃśaya-karaṇi> | Doubt-Creating |
| 11. voyadā <vyākṛtā></vyākṛtā>                       | Explicit       |
| 12. avvoyadā <avyākṛtā></avyākṛtā>                   | Implicit       |

Nine of the twelve categories are also listed in Māc 5.118-119. The categories 1-7 are identical in both texts. Of the last five, only samśaya (No. 10) is mentioned by Vattakera, and a category labelled anakkhara <anaksara>, 'incomprehensible', which can be read as an equivalent of anabhiggahiyā <anabhigrhitā> (No. 8, maybe also incorporating aspects of No. 12).62

Speaking neither-truth-nor-untruth is interpreted by JACOBI (1884: 150 n. 2, 151)<sup>63</sup> and MĀLVAŅIYĀ (1971: 325 f.) as referring to injunctions. However, considering the

great variety of listed speech acts (only the first three are injunctions), it seems better to use AUSTIN's (1962) term 'performatives', which are by definition neither true nor false, to characterise the first seven terms.<sup>64</sup> The last five terms cover which GRICE (1975) discussed under the conversational maxims of relation ('relevance') and manner ('avoid obscurity'). In Austin's terminology, addressing, ordering, requesting, and questioning etc. are all illocutionary acts. Questions,65 commands, and exclamations are not propositions, since they can not be asserted or denied; that is. they are neither true nor false. Imperatives (directives), such as orders and requests, and regulatives (commissives), such as consenting and renouncing (promising, vowing etc.), through which the speaker commits him / herself to perform certain actions in future, imply normative conditions which ought to be fulfilled, but which are not fulfilled yet. In this sense, the propositional content is also neither true nor false. Truth, and its opposite, falsity, are properties that belong only to propositions. Propositions are statements that either assert or deny that something is the case. Not all sentences are true or false, because not all sentences make such claims. Commands, questions, and expressions of volition neither assert nor deny that something is the case, and are, consequently, neither true nor false.

ARISTOTLE (PH 4) already noted that 'every sentence is not a proposition; only such are propositions as have in them either truth or falsity. Thus a prayer is a sentence, but is neither true nor false.' Problems related to the ontological and truth-functional status of future events and the grammatical future were also discussed in Greek philosophy, which may or may not have influenced Indian philosophy in this point. 66274 In *De Interpretatione* (PH), ARISTOTLE offers the following solution to a paradox posed by Diodoros Cronus as to the truth-value of the sentence 'Will there be a sea battle

tomorrow?' Any definite answer ('yes' or 'no') to this indecidable question is presently neither true nor false, but if in future one becomes true, then the other becomes false:

> 'One of the two propositions in such instances must be true and the other false, but we cannot say determinately that this or that is false, but must leave the alternative undecided. One may indeed be more likely to be true than the other, but it cannot be either actually true or actually false. It is therefore plain that it is not necessary that of an affirmation and a denial one should be true and the other false. For in the case of that which exists potentially, but not actually, the rule which applies to that which exists actually does not hold good' (PH 9).

For Aristotle, as for the Jains, it is both unethical and factually wrong to assume the future is determined, since actions evidently influence events. Although it is not entirely clear what exactly Aristotle and the Jain author(s) had in mind, in both cases the commitment to free will and to the logic of events overrules the logic of propositions. Generally, empirical facts can neither be proven true nor false by logical necessity: 'Even if I say "It's raining now" when the sun is shining, I have not said something that is necessarily false, just something that happens to be false' (HARNAD 1999: 1).67 From a purely logical point of view, Bertrand RUSSELL (1905) showed that all predicates with variables are not propositions to which a truth value can be attached in an unambiguous way. Hence they are neither true nor false. However, they can be transformed into propositions by replacing the variable with a value or a quantifier.68 It is, of course, difficult to say to what extent ancient Jain philosophers already shared certain intuitions with modern logicians.

The first seven categories, sometimes combined, cover most speech acts a Jain ascetic would conventionally use in

contexts of monastic life;69 for instance taking vows (paccakkhāṇa), requesting permission (āpucchaṇā), ordering (ājñā), confessing (ālocanā), begging forgiveness (kṣamāpaṇā) etc. Amantani < amantrani > speech or language, for instance, is 'used for attracting somebody's attention, a vocative word or expression' (GHATAGE 2003 III.2: 1001), for instance 'O Devadatta!'70 MALVANIYA (1971: 325) gives the following examples of an address and an order: 'when a person wanting John to come near him says "O! John", or 'when a person says to another person, "Go ahead".' However, not in all contexts are such expressions neither-true-nor-false. Under certain circumstances, the first example may represent or can be read as an 'indirect' or 'implicit performative' speech act clad in form of an address, and it could be argued that, in certain contexts, the second example does not correspond to the prescription in Ayara 2.4 for mendicants to avoid pragmatic interventions

The last five terms of the list are of a different nature. The term anabhiggahiyā<anabhigrhītā> refers to 'unintelligible or incomprehensible speech' (RATNACANDRA 1988 I: 156), which is either 'irrelevant' (DELEU (1970: 169) or / and 'unacceptable' (GHATAGE 1996 I: 237), but neither-true-norfalse. Its antonym, abhiggahammi boddhavvā, intelligible instruction, refers to 'clear and intelligible language' (RATNACANDRA 1988 IV: 351), which is 'relevant' and 'acceptable', and neither-true-nor-false.71 Malayagiri's commentary<sup>72</sup> explains the difference between irrelevant and relevant speech through the following example: 'to the question "What shall I do now?" the answer "Do as you like" is anabhiggahiyā, the answer "Do this, do not that!" is abhiggahiyā' (DELEU 1970: 169).

It is not entirely clear why samsaya-karani bhāsā <saṃśaya-karaṇī bhāṣā>, 'ambiguous language which causes doubt' (RATNACANDRA 1988 IV: 570), is regarded as

मार्च २०१० १८३

neither-true-nor-false, and therefore permissible. It must be assumed that only the use of strategically ambiguous messages for the purpose of creating vairāgya-shocks is seen as legitimate, but not language which creates doubt about Jainism in the minds of believers. He seems to follow Malayagiri (PannT), who argued that from the niścaya-naya not only satya-mṛṣā but also asatyā-mṛṣā statements are false—'if they are spoken with the intention of deceiving others' (MALVANIYA 1971: 346). However, Viy 18.7.1 (749a) states that, by definition, the speech of a Kevalin, because it is harmless, can only be true or neither-true-nor false.73 The statement associates higher moral truth with this type of speech, which can thus be compared with the 'twilight-language' (sandhā-bhāsā) of Tantric Buddhism, which is also characterised as neither-true-nor-false.74 Jambūvijaya's edition of the Thāṇa 4.23 (238) contains the following commentary of According to OKUDA (1975: 129), MĀc 119 explains samsaya-vayanī <samsaya-vacana> as 'speech which expresses doubt'. But its commentator Vasunandin (11th-12th century) interprets this as 'speech of children and old people' as well as the sounds of (five-sensed) 'roaring buffalos' etc., which cause doubt as to their meaning, while the Digambara authors Aparājita and Āśādhara and the Śvetâmbara Haribhadra commenting on DVS 7, read samsayakarani simply as 'ambiguous speech' (anekârtha-sādhāraṇā). Haribhadra classifies speech of children as anakkhara <anaksara>, incomprehensible, which also figures as the ninth and last category listed in MAc 119, which Vasunandin reserves for expressions of animals of two-four senses, and for sounds created by snipping fingers etc. (OKUDA 1975: 129).75

Vyākṛtā bhāṣā refers to clear distinct speech with explicit unambiguous meaning (RATNACANDRA 1988 IV: 511).<sup>76</sup> There is no example given by the commentaries for distinct speech which is neither-true-nor-untrue. Avyākṛtā-bhāṣā>, refers to indistinct involuted or poetic speech consisting of obscure

or unintelligible words 'with deep and profound meaning' (RATNACANDRA 1988 IV: 445; cf. GHATAGE 2001 II: 800).77 Mantras or sūtras may be fitting examples. The fact that the Mūlācāra does not mention these two categories reinforces the suspicion that they are redundant, and overlapping with the category of incomprehensible language.

The most interesting case is pannavani-bhāsā <prajñāpanibhāsā>, explanation, the generic term which Vardhamāna Mahāvīra himself employs in the scriptures<sup>78</sup> to designate his discourse, which also gives the Pannavaṇā-suttam its name. Like all descriptions of speech acts, pannavani is a somewhat ambiguous term, because it refers both to the illocutionary act. locutionary content, and perlocutionary effect of proclaiming something. This ambiguity is reflected in different translations of the word. SCHUBRING (2000 § 69: 158) and DELEU (1970: 169) translate pannavaņi as 'communication' (Mitteilung). According to SCHUBRING (2000 § 69: 157 f.), the examples for 'communication' given in Viy 10.3.3 (499b) = Pann 866, 'We want to [wollen] lie down' (āsaissāmo) etc., refer to 'expressions of an intention' (to do something). However, DELEU (1970: 169) and LALWANI (1985: 133) translate āsaissāmo <āśayisyāmaḥ> as 'we will lie down' and 'we shall lie down' respectively, that is, as the description of a future action or state.<sup>79</sup> MALVANIYA (1971: 211), who points to kindred views in the Pāli text Puggala-paññatti, prefers the word 'describing' as a translation of pannavani which he renders as 'speech that intends to describe a thing'. In this, he follows the 13th century commentary of Acarya Malayagiri who stated that pannavani 'means the speech that intends to describe the thing (or event) [as it is]'.80 It is a form of asaccāmosā speech, 'a speech which has nothing to do with norm (validity or invalidity) but which only describes the thing (or event)': 'To be more explicit, the speech which has nothing to do with religious dos and do-nots but which simply describes

the thing is called Prajñāpani.'81 MĀLVAŅIYĀ (1971: 212) cites the example quoted by the commentator Malayagiri's Prajñāpanā-tīkā, 'Those who refrain from killing living beings live long and enjoy good health (in the next birth)',82 and notes: 'The gāthā in point contains no command "do not kill" but simply describes the fact that those who do not kill live long and remain healthy.' Such speech 'has nothing to do with religious dos and do-nots' (MALVANIYA 1971: 211). Hence, it should be distinguished from implicit performative speech. But, of course, it may be interpreted as such by a listener who infers an 'ought' from the 'is'. MONIER-WILLIAMS' (1986: 659) Sanskrit - English Dictionary translates the causative prajñāpana as 'statement, assertion'. LALWANI (1985 IV: 133) apparently follows the Illustrated Ardhamāgadhi Dictionary of RATNACANDRA (1988 III: 443), based on Malayagiri, in using the word 'advice' (upadeśa).83 What is probably meant by the term pannavani is that from the conventional point if view, which underlies the Jain 'catuskoti' of language usage, the testimony of an authoritative person is neither true nor untrue, because its meaning may be incomprehensible for a hearer, similarly to unintelligible utterances of non-enlightened creatures. With imperatives and addresses expressing universal truths or ideals has in common that no referent exists in re at a given place and point of time (as for instance in Malayagiri's example which should not be read as a prediction relating to a specific individual). The multidimensional implications of a general statement or rule such as this cannot be understood entirely in an instant, as WITTGENSTEIN (1953: 53-55, § 138 40) noted in his remarks on the relation between meaning and use of a word (ib., pp. 190 ff., § 138 f.). Moreover, the example given by the commentaries concerning the necessary link between nonviolence and health cannot be proved or disproved from a conventional perspective. It must be accepted on the basis of the authority of the speaker. Interestingly enough, the two

truth theory is not invoked by the commentaries in defence of the concept of transcendental speech, being neither-true-norfalse, in spite of its capability to immunise any statement against criticism.84

Pann 832-857 gives another example for speech which is neither-true-nor-false by discussing the question of the 'congruity of grammatical and natural gender and number' (SCHUBRING 2000 § 74: 158). It argues that words such as go, cow, which express (genderless) universals but are employed in masculine singular, are not false or both-trueand-false, say, with regard to female cows, but neither-truenor-false. The same applies to imperatives (ājñāpani), since 'we may order a person of any gender and this person may or may not carry out our orders' (MĀLVANIYĀ 1971: 326).85

The last of the four variants of ohāraņi-bhāsā <avadhārani-bhāsā>, or determinate speech, is another example of speech which is neither-true-nor-false. Reflexive expressions such as 'I believe' or 'I think' are said to be capable of expressing any of the four modes of speech, depending on whether they serve religion (ārāhiya <ārādhita>), in which case they are true by definition, harm religion (virāhiya <virādhita>), in which case they are false, both serve and harm religion, in which case they are true-as-well-as-false, or whether they do neither, in which case they are neither-true-nor-false (Pann 830-831 [246b]).86

The examples show that in the Jain philosophy of speech pragmatic efficacy, that is, non-violence, supersedes propositional truth:87

> 'It goes with the sphere of ethics that all four modes of speech, and consequently the mode of wrong speech as well, are admitted, provided they are employed in a pious way of mind (āuttam=samyak), while even true speech coming from a sinner's mouth

> will count for nothing (Pannav. 268a)' (SCHUBRING 2000 § 74: 158).

Conversely, as mentioned before, 'a mode of speech springing from emotion is by itself understood as mosā' (SCHUBRING (2000 § 74: 157). In other words, the speaker's state of mind, his / her beliefs, attitudes or intentions (if not his / her Being), and the specific pragmatic context is decisive, not the words themselves, or their propositional meaning. Arguments relating to the 'higher truth' of morality based on similar considerations. HANDIQUI (1968: 266) notes that the 10th century Digambara ācārya Somadeva is more concerned with ethics than with propositional truth:

> 'Somadeva appears in certain circumstances to attach greater importance to self-preservation and philanthropic considerations than to speaking the truth. He opines that the truth must not be spoken if it is likely to endanger others and bring inevitable ruin to oneself.'

Another example of this attitude is given by the Śvetâmbara Ācārya Hemacandra who, in his 12th century Yogaśāstra (Yś 2.61) and self-commentary, narrates that the sage Kauśika, who was famous for speaking the truth, 'went to hell because accurate information given by him led to the capture and killing of a band of robbers' (cited by HANDIQUI 1968: 266 n. 4):

> 'On the other hand (api), even though a statement may be true, it should not be spoken if it causes affliction to others [This is] because, even if it is accepted [by all the people] in the world, Kauśika was sent to hell [on account of making such a statement]' (YŚ 2.61).88

The explanations of the four modes of speech in canonical Jain literature and its medieval Sanskrit commentaries

show that they are conceived as meta-rules, on a level of abstraction comparable to the discourse ethics of universal pragmatics, while the sub-categories and examples correspond to the level of empirical semantics and pragmatics. The levels of abstraction of the lists of examples in the commentaries vary, since the Jain lists are relatively unsystematic, although some may have been intended as scholastic devices for cumulative indexication qua fixed analytical perspectives. From the point of view of comparative analytical philosophy, some examples could serve as illustrations for one or other of the conversational postulates à la Grice ('be relevant' etc.), Searle, or Habermas, while others can be related to the modern logical investigations of vagueness, category mistakes, quantifiers, or modalities of time in particular. In contrast to modern intentionalist semantics, Jain philosophers of language analyse examples of their four fundamental types of speech rarely with reference to the intention of the speaker, but prefer an objective or listener's standpoint. That is, they investigate the structure of the utterance as a whole, from the de-contextualised point of view of the four combinations of the basic true / false distinction, seen from the perspective of discourse ethics. The same perspective is preferred by universal pragmatics.

We can conclude from this brief discussion of the explanations of the four modes of speech in the Śvetâmbara canon and the commentaries that the rules of Jain discourse are less concerned with referential truth than with the pragmatics of speech; <sup>89</sup> in particular with the expression of the 'higher truth' of religious insight gained through direct self experience, and speaking in accordance with the ethics of non-violence. Yet, it would be a mistake to assume that truth in Jain discourse is always defined as an aspect of objective illocutionary force, depending on the form of the utterance and the intentional state of a speaker alone, without the need to be backed up by argument in processes of critical inquiry. The primacy of

pragmatic ethical and moral considerations, though considered from a monological perspective, makes the Jain theory of speech in many ways akin to universal pragmatics. It is apparent that, albeit unsystematically presented, for almost all universal pragmatic principles and conversational postulates there are functional equivalences amongst the Jain principles and rules of speech, which are by no means 'primitive' and 'ill-assorted', as for instance the philologist SCHUBRING (2000 § 74: 157) believed. Jain principles and rules of discourse are not mere examples of a culture-specific 'particularistic ethics', as LAIDLAW (1995: 14) argues, but form a 'comparatively systematic code which is well-grounded in objective considerations' (CAILLAT 1991: 14).

The analysis of the implications of the Jain maxim of truth and the general rules for proper language usage shows that the 'universal validity claims': propositional truth, normative rightness, and truthfulness are important considerations of Jain discourse ethics. Despite the primacy of non-violence and sincerity of expression, there are numerous examples for rules concerning referential truth, the ideal of univocal or straight (rju) speech, and the avoidance of deception, especially Ayara 2.4.1.1, Ayara 2.4.2.19, and DVS 8.46.90 Such rules of avoidance of false representations (including false reference to past, present and future) and non-deceptive speech etc., can be understood as expressions of a pragmatic anti-illusionist (anti-Brāhmanic) realism, that is, as anti-deception strategies.

Although, the Jaina texts deliberately avoid defining certain words as 'sacred', for Jainism, too, 'correct speech is of religious value' (CAILLAT 1984: 71) in so far as the foremost requirement for the realisation of Jain norms is restraint (negative politeness) in mind, speech and action. The norms of unequivocal and grammatically correct signification and transmission of information are fundamental for the Jain understanding of proper language use. The religious ideal of

correct, truthful and non-violent manner of speech is summarised in the following passage, already quoted above:

'A monk or nun, putting aside wrath, pride, deceit, and greed, considering well, speaking with precision, what one has heard, not too quick, with discrimination, should employ language in moderation and restraint' (Āyār 2.4.2.19).<sup>91</sup>

What is manifest in this statement is that the Jain maxims themselves address the necessity of avoiding the violence and the consequential karmic results of 'flouting' the rules of proper speech by means of off-record strategies. At the same time, negative politeness (especially conventional indirectness) is regarded as mandatory for maintaining the vows of nonviolence and truth in language usage. Recommended speechstrategies are usually forms of negative politeness, such as conventional indirectness, impersonalisation or nominalisation.92 Impersonalisation by way of transforming directives and commissives into assertives, that is, a second-person performative perspective into a third-person observer's perspective, is the preferred method; evidently, because in this way 'illocutionary force switches over into the propositional content and thereby loses, if not its meaning, at least its force' (HABERMAS 1993: 27).93 For instance, one should not say 'this should be done', but 'this is'. And one should not speak about forbidden subjects, such as business-choices etc., at all. One should not ask householders to do something, or 'forecast', or make promises to them (DVS, 7.46 f.; 51). Thus, although the Jain analysis of language usuage is essentially pragmatist, its rules of proper speech are predicated on the denial of pragmatic intent in favour of propositional statements whose pragmatic implications are, if at all, to be worked out by the listener, in a Gricean fashion:

'Guessing the teachers thought and the purport of his words, one should express one's assent, and execute

मार्च २०१० १९१

(what he desires to be done). An excellent pupil needs no express directions, or he is (at least) quickly directed; he always carries out his duties as he is told' (Utt 1.43 f.)

The running comparison between the theory of communicative action and Jain discourse ethics revealed significant similarities. Both approaches are rule-oriented, not goal oriented. That is, they are concerned with the general interest of many, not with the eudaemonic perspective of a single actor, despite the fact that the methods of universalisation are different. The respective ideals of consensus and nonviolence leading to liberation mutually implicate each other. Basic non-violence is presupposed by communicative action, and the general interest of all is presupposed by universal non-violence. Though the criterion of generalisability, equal interest, is not theorized in Jain philosophy, and only touched upon with reference to specific negative rights such as the privileged case of the universal interest in avoiding pain,94 the scope of the moral universe is extended from humanity to all living beings, whose essential spiritual equality is a fundamental principle of Jaina philosophy. The vanishing points of both theories, the ideal consensus of an infinite community of interpretation and the ideal omniscient observer, presuppose absolute knowledge and absolute consensus.

Yet, there are also significant differences. The main difference between the transcendental pragmatics of mutual recognition and the monadological Jain ethics of non-violence concerns the nature of the fundamental principles. The former is predicated on positive norms and the latter on norms of prohibition. The implicit method of universalisation of Jain ethics is the double negation, that is, the negation of non-generalisable statements. The resulting priority of physical non-action as a theoretical limiting case (not as a practical maxim) unburdens the doctrine of discussions of specific dilemmas of

norm application, thus safeguarding both generalisability and contextual determinateness, while maintaining a perspective of disengagement with the world and non-specific positive duties. The second main difference between the two types of discourse ethics concerns the moral division of labour presupposed by Jain norms of discourse, which privileges institutionally verified competent speakers or āpta. In contrast to universal pragmatics, Jain discourse ethics is not concerned with questions of human justice, but with the negative freedom of the individual.

## **Footnotes**

<sup>1</sup> The earliest formulations of this maxim in the Agamas use the expression musā-vāya veramaņam (S. mrsā-vāda viramaņa), cessation of telling lies. Like SCHUBRING (2000 § 171: 301), BRUHN (2003: 8) notes: 'The concept of "truth" is not uniform. But there are several references to the kasāya.s as the root of undesirable speech".

<sup>2</sup> This approach, which informs the following analysys, goes back to Peirce, Royce and Mead, and was further developed by APEL (1973) and HABERMAS (1980). The principal analytical question is not: What does it mean to understand an intention? But: What does it mean to understand a speech act? Universal pragmatics focuses not only on speech acts but on the normative presuppositions of 'linguistically mediated interaction' and on the social function of speech for the coordination of action. Building upon the work of analytical philosophers such as WITTGENSTEIN (1953), AUSTIN (1962), GRICE (1975), SEARLE (1969) and sociolinguists such as GUMPERZ (1964) and HYMES (1972), HABERMAS (1980) distinguishes three universal validity claims presupposed by every communicative action: 'truth', 'rightness' and 'truthfulness'.

<sup>3</sup> Āyāra 2.4.1.4: aha bhikkhū jāņejjā cattāri bhāsā-jāyāim, tam jahā—saccam egam padhamam bhāsa-jāyam, biyam mosam, taiyam saccāmosam, jam n'eva saccam n'eva mosam n'eva saccā-mosam—asaccāniosam nāma tam cauttham bhāsā-jāyam. CAILLAT (1991: 8 n.4) located the following parallels to the above sūtra in the Śvetâmbara canon: Utt 24.20-23, Thāṇa 4.23 (238), Viy 13.7.1a (621a-b), Pannavanā 11 (860-866). See also Viy 16.2.2b (701a), 18.7.1 (749a), 19.8 (770b). Samayāya 13.1, and DVS 7.1-3. OHIRA (1994: 14, 155) is of the opinion that the

four modes were first taught at the time of DVS 7, which she dates between 5th-4th century BcE.

<sup>4</sup> In contrast to the debate on the use of the catus-koti in 'Buddhist logic', focusing largely on the 'negative dialectic' of Nāgārjuna, the cited Jain cases indicate that the catus-koti was used (at least by Jains) from early on as a scholastic frame for the discussion of logical alternatives, without specific doctrinal implications being connected with the frame itself. MURTI (1955: 129) noted early on: 'Four alternative views are possible on any subject'. Notably, the four alternatives in Ayara 2.4.1.4 etc., are disjunctive, not additive, as stereotypical representations of 'Jaina Logic' generally assume. Because Jain usage of catus-kotis was ignored, and because of the almost exclusive focus on Nāgārjuna, Buddhist scholars compared the 'four-cornered negation' only with the 'Jain relativism' in general. They derived the catus-koti either speculatively from Jain syād-vāda (GUNARATNE 1980: 232) or vice versa (BAHM 1957: 128), or (and) contrasted it with 'the relativistic logic proposed by the Jains, to which Buddhism was opposed' (JAYATILLEKE 1967: 82). According to RAJU (1954), the mythical Sanjaya framed the four alternatives already in the 7th century BCE, negating all of them, whereas 'Jaina logicians saw a relative truth in each pole and thus adopted a more positive and determinate attitude toward our cognitions of the world.' For recent, less logocentric, views on Nāgārjuna, focusing on 'skillful means', see for instance JONES (1978), SCHROEDER (2000). A similar four-valued theory of truth was defended by the Megarians (PRIEST-ROUTLEY 1989: 13), which demonstrates that no specific philosophical position is associated with the form itself, only with its uses.

<sup>5</sup> See DUNDAS (2007: 50 f.) on the analogy between four types of armies and four types of ascetics in Thana 292 (4.280-1). ALSDORF (1966: 186 f., cf. 190 f.) discussed a different type of catur-bhangas in Jaina literature, made up of combinations of two positive and two negative possibilities. He pointed out that the use of the 'fourfold combination' is 'very typical of the scholastic who never misses an opportunity to make a "caturbhanga", i.e. the four possible combinations of two positive and two negative possibilities...' (p. 186).

<sup>6</sup> Thāṇa 3.239 offers also a trilemma: (1) to state the truth (tavvayaṇa <tadvacana>), (2) to state the untruth (tadannavayana <tadanyavacana>), (3) to state something meaningless or negative (no-avayana <noavacana>); Thāṇa 7.129 a heptalemma: (1) speech (ālāva <ālāpa>), (2) taciturnity (aṇālāva <an-ālāpa>), (3) flattery (ullāva <ullāpa>), (4) insult (aṇ-ullāva <an-ullāpa>), (5) dialogue (saṃlāva <saṃlāpa>), (6) prattle (palāva <pralāpa>), (7) contradiction (vi-ppalāva <vi-pralāpa>).

- <sup>7</sup> The differentiation between 'the True (sacca) and the Wrong (mosa)' was characterised as 'primitive' by SCHUBRING (2000 § 74: 157).
- <sup>8</sup> I do not give the original wording in all cases. In different words, the same teaching is expressed in DVS, 7.1-3, which may be the oldest text concerning this subject:

```
caunham khalu bhāsānam parisamkhāya pannavam /
donham tu vinayam sikkhe, do na bhāseija savvaso // 1 //
```

```
jā ya saccā avattavvā saccāmosā ya jā musā /
jā ya buddhehi 'ṇāinnā, na taṃ bhāsejja pannavaṃ // 2 //
```

a-sacca-mosam saccam ca anavajjam akakkasam / samuppeham asamdiddham giram bhāsejja pannavam // 3 //

- '[1] Of the four kinds of speech, the thoughtful [monk] should, after consideration, learn the training in two, [but] should not use the other two ones at any occasion.
- [2] That [form of speech] which is true, [but] not to be uttered, that which is halftrue, that which is [quite] untrue and which is not practised by the Jinas, the thoughtful monk should not use.
- [3] [But] he should, after deliberation, use a speech not exposed to doubt, [a speech] which is neither true nor untrue and [a speech] which is true, provided that it is not to be blamed [and] rough' (SCHUBRING 1932: 101).

See Ayāra 2.4.8–11 and cf. DVS 7.11, 7.2 for examples.

- 9 Cf. HABERMAS' (1980: 419 ff.) / (1984-1987 I: 312 ff.) defence of his clear-cut distinction between claims to truth and claims to truthfulness.
- <sup>10</sup> Mookerjee, in TULSi (1985: 107): 'Truthfulness is the revelation of truth. (Gloss) Truth means the straight-forwardness [rjutā] in deed (physical movement), intention and word, and non-discrepant behaviour. The revelation (disclosure) of that truth is called truthfulness.' '(Note) Here "truth", as an ethical principle, is defined and explained. Umāsvāti

[Tattvārtha-bhāsya 7.9], however has included revelation of ontological reality also as an aspect of truthfulness.'

- 11 Thana 308 (4.349) gives the niksepa of satya: name, object, knowledge, knowledge and action according to truth. Thana 254 (4.102) distinguishes four types (aspects) of truth defined in terms of unequivocality or sincerity (ujiuvayā <riutā>) of (1) gesture, (2) speech, (3) mind, (4) seamless combination of the three, with the intention not to deceive.
  - <sup>12</sup> See also Thana 10.89.
- <sup>13</sup> JACOBI (1895: 160) translated bhāva-satyā as 'sincerity of the mind', and yoga-satyā as 'sincerity of acting'.
- 14 Māc 5.111: jaņa-vada sammada thavaņā ņāme rūve paduccasacce ya sambhāvaņa vavahāre bhāve opamma-sacce ya.
- 15 According to AnD 605, contextual interpretation (anugama) of the meaning of a sutta should progress in the following sequence: 'Know that the characteristic features (of exposition) are sixfold, viz. (1) the (correct) utterance of the text (samhitā), (2) disjunction and parting (of words), (3) paraphrasing, (4) expounding of compound words, (5) anticipation of objections, and (8) establishment (of the correct meaning).'
  - 16 Cf. Thana 4.349.
- <sup>17</sup> BHATT (1978: 14) emphasises that the niksepa in Pann 863 'has no execution in the canonical context.' The material is therefore likely to belong to 'post-canonical works from which it was taken before the canon acquired its present shape.' He lists similar passages in the canon and the commentary literature (BHATT 1978: 157).
- 18 PaṇṇU 81: jana-pada-satyam nāma nānā-deśi-bhāsā-rūpam apy avipratipattyā yad ekārtha-pratyāyana-vyavahāra-samartham iti, yathôdakārthe koṃkaṇādisu payaḥ piccam nīram udakam ity-ādi, adustavivakṣā-hetutvān nānā-jana-padeṣv iṣṭārtha-pratipatti-janakatvād vyavahāra-pravrtteh satyam etad iti, evam śesesv api bhāvanā kāryā. PaṇṇŢ, 257a.1: ity-ādi "jaṇa-vaya-saccā" iti taṃ taṃ jana-padam adhikrtyêstārtha-pratipatti-janakatayā vyavahāra-hetutvāt satyā jana-padasatyā yathā konkāṇādisu payah piccam ity-ādi.
- 19 PaṇṇU 81: sammata-satyam nāma kumuda-kuvalayôtpalatāmarasānām samāne paṃkaja-saṃbhave gopālādīnām sammatam

aravimdam eva pamkajam iti.

- <sup>20</sup> PaṇṇU 81: sthāpanā-satyaṇ nāma aksara-mudrā-vinyāsâdisu yathā māsako'yam kārsāpaņo'yam śatam idam sahasram idam iti.
- <sup>21</sup> PannU 81: nāma-satyam nāma kulama-varddhayann api kulavarddhana ity ucyate dhanam avarddhamano 'pi dhana-varddhana ity ucyate, apaksas tu paksa iti.
- <sup>22</sup> PaṇṇU 81: rūpa-satyam nāma tad-guṇasya tathā rūpa-dhāraṇam rūpa-satyam, yathā prapañcayateh pravrajita-rūpa-dhāraṇam iti. PannT. 257a: vathā dambhato grhīta-pravrajitarūpan pravrajito 'vam iti.
  - <sup>23</sup> OKUDA (1975: 127) translates pratitya-satyā as 'relative truth'.
- <sup>24</sup> PannU 81: pratītya-satyam nāma yathā anāmikāyā dirghatyam hrasvatvam cêti, tathā hi tasyânamta-parināmasya dravvasya tat tatsahakāri-kāraṇa-sannidhānena tat tad-rūpam abhivyajyata iti satyatā. PannT, 257a uses the expression pratitya-āśritya, recourse to confirmation. PannV 11.17 gives the synonym apeksā, consideration or regard.
- <sup>25</sup> PannU 81: vyavahāra-satyam nāma dahyate giriḥ galati bhājanam anudarā kanyā alomā ediketi, giri-gata-tṛṇādi-dāhe loke vyavahāraḥ pravarttate, tathôdake ca galati sati, tathā sambhoga-jīvaprabhavôdarâbhāve ca sati, lavana-yogya-lomābhāve cêti.
- <sup>26</sup> PannU 81: bhāva-satyam nāma śuklā balākā, saty api pamcavarna-sambhave.
- <sup>27</sup> PaṇṇU 81: yoga-satyam nāma chattra-yogāc chattri daṇda-yogād dandīty evam ādi.
- <sup>28</sup> Cf. UPADHYAYA (1987: 105-7) on Hemacandra's examples of upacāra, secondary meaning of a word based on similarity.
  - <sup>29</sup> PannU 81: upamayā satyam nāma samudravat tadāgam.
- 30 The problem of the vagueness of the concept of 'heaps' is also addressed in the so-called sorites paradoxes attributed to Eubilides.
- <sup>31</sup> Thāna 254 (4.102) distinguishes four types (aspects) of untruth defined in terms of equivocality or insincerity (anujjuyatā <anrjukatā>) of (1) gesture, (2) speech, (3) mind, (4) contradictory combination of the three, with the intent to deceive.
  - <sup>32</sup> According to Jain philosophy, cognitive and motivational factors

मार्च २०१० १९७

are linked. See also HYMES (1972: 283) notion of communicative competence: 'The specification of ability for use as part of competence allows for the role of non-cognitive factors, such as motivation, as partly determining competence. In speaking of competence, it is especially important not to separate cognitive from affective and volitive factors, so far as the impact of the theory on educational practice is concerned; but also with regard to speech design and explanation.'

- <sup>33</sup> Arguably, conditions such as anger and pride can also evoke (painfully) true statements.
  - 34 Viy 1.9.1 (95a).
- <sup>35</sup> Following Haribhadra (PaṇṇU 82: ākhyāyikā asaṃbhāvyâbhi-dhānaṃ) and Malayagiri (PaṇṇṬ 258b.9: ākhyāyikā-niḥsṛtā yat-kathāsv-asambhāvyābhidhānam), akkhāiya <ākhyāyika> is usually understood as a narrative (kathā) of something non-existing or impossible, based on mere 'legend' or hearsay. See RATNACANDRA (1988 I: 59), and GHATAGE (1996 I: 64). This betrays the spirit of realism of Jain philosophy. Though, kathā may also refer to 'talk', 'discussion' or 'disputation'. Potentially negative consequences of knowledge based on mere hearsay are explained in Viy 9.31(430a–438a). Thāṇa 7.80 lists seven types of gossip (vi-kahā <vi-kathā>).
- <sup>36</sup> Uvaghāya / uvagghāya <upaghāta> is explained by Malayagiri (PaṇṇṬ 258b.10) through the example cauras tvam ('you are a thief'), understood here as abhyākhyāna—false and groundless accusation. The term upaghāta generally designates an act of violence, but here more specifically an insult. See also Āyāra 2.4.8 for this and similar examples of 'sinful speech'.
- <sup>37</sup> Thāṇa 6.100 lists six types of unwholesome speech. Thāṇa 6.101 lists six types of false accusations, related to the context of enumeration (pathārā prastāra>) in confession.
  - <sup>38</sup> See for instance NYAYAVIJAYA (1998: 343–5).
- <sup>39</sup> On combinations of truth and untruth in behaviour (*vyavahāra*), intent (*pariņata*), belief (*dṛṣṭi*) etc., for instance in succession, theorised in terms of character types, see Thāṇa 241 (4.35–44). See CAILLAT (1965/1975: 80) on types of duplicity to be avoided.

<sup>40</sup> DSV 7.4-5:

eyam ca atthamannam vā jam tu nāmei sāsayam / sa bhāsam sacca-mosam pi tam pi dhīro vivajjae // 4 // vitaham pi tahāmottim jam giram bhāsae naro / tamhā so puṭtho pāveṇaṃ, kiṃ puṇa jo musaṃ vae // 5 //

- 41 See also Thana 10.91.
- <sup>42</sup> PanņU 82: saccā-mosā dasa-vihā uppanņa-misaga-vigata-misagâdi, uddissa gāmam vā nagaram vā dasaņham dāra-gāņam jammam pagāsamtassa ūņesu ahiesu vā evam ādi uppanna-missiyā. PaņņŢ, 258a: "uppanna-missiya" ity-adi, utpanna miśrita anutpannaih saha samkhyapūranārtham yatra sā utpanna-miśritā, evam anyatrâpi yathā yogam bhāvanīyam, tatrôtpanna-miśritā yathā kasmimścit grāme nagare vā ūnesv adhikesu vā dārakesu jātesu daśa dārakā asminn adya jātā ity-ādi.
- <sup>43</sup> PaṇṇU 82: em eva maraṇa-kahaṇe vigaya-missiyā. PaṇṇŢ, 258b: evam eva maraņa-kathane vigata-miśritā.
- <sup>44</sup> PannU 82: jammanassa maranassa ya kaya-parināmassa ubhayakahane visamvādaņe uppaņņa-vigata-missitā. PanņŢ, 258b: tathā janmato maranasya ca krta-parināmasyābhidhāne visamvādena côtpanna-vigatamiśritā.
- <sup>45</sup> PannU 82: jīvamta-mayaga-samkhanagādi-rāsi-darisane aho maham jīva-rāsi tti bhaṇamtassa jīvamtesu saccā maesu mosa tti jīvamissitā, ettha ceva bahusu matesu aho mahamto'jiva-rāsi tti bhanamtassa maesu saccā jivamtesu musā iti ajīva-missiyā, saccam mayam amayam vā ubhayam niyamena avadhārayamtassa visamvāde jīvājīva-missiyā. PaṇṇṬ, 258b: [4] tathā prabhūtānām jivatām stokānām ca mṛtānām śaṅkhaśankhanakâdinām ekatra rāśau dṛṣṭe yadā kaścid evam vadati—aho mahān jiva-rāśir ayam iti tadā sā jiva-miśritā, satyā-mṛṣātvam câsyā jivatsu satyatvāt mrteşu mrṣātvāt, [5] tathā yadā prabhūtesu mṛtesu stokesu jivatsu ekatra rāśi-kṛtesu śankhādisv evam vadati—aho mahānayam mṛto jīva-rāśir iti tadā sā ajīva-miśritā, asyā api satyā-mṛsātvam mṛtesu satyatvāt jīvatsu mrsātvāt, [6] tathā tasminn eva rāśau etāvanto 'tra jīvanta etāvanto 'tra mrtā iti niyamenāvadhārayato visamvāde jīvājīva-miśritā.
- <sup>46</sup> See LEUMANN's (1885) article on the seven early schisms (ninhava).
- <sup>47</sup> PannU 82: mūlakādi aņamta-kāyam tasseva padirikkaya-pamdumpattehim annena vä vanassaikäena missam datthuna esa anamta-käyôtti bhaṇamtassa aṇamta-missiyā. PaṇṇŢ, 259a: tathā mūlakādikam ananta-

kāyam tasyāiva satkaih paripāndu-patrair anyena vā kenacitpratyekavanaspatinā miśram avalokya sarvo 'py eso 'nanta-kāyika iti vadato 'nanta-miśritā. Cf. GHATAGE (1996 I: 227). On the ananta-kāyas see WILLIAMS (1983: 113-6).

- 48 PannU 82: tam eva samudayam karamette sarittāņam amilāņam rāsi-kayam parittam iti bhanamtassa paritta-missiyā. PannŢ, 259a: tathā pratyeka-vanaspati-sanghātam ananta-kāyikena saha rāśi-krtam avalokya pratyeka-vanaspatir ayam sarvo 'piti vadatah pratyeka-miśritā.
- 49 See MĀLVAŅIYĀ (1971: 271, 430). Thāņa 10.66 lists ten meanings of the word ananta.
- 50 This characterisation cannot be related to the difference between experienced or conventional time (samaya) and imperceptible abstract time (addhā) explained in Viy 11.11.1 (532b) (DELEU 1970: 178), because in this case the speech act would be neither-true-nor-false. As the authoritative work of Jain scholastic hermeneutics, the Anuogaddārāim shows, Jains are careful to distinguish semantic ambiguity from philosophical perspectivism (anekānta-vāda, syād-vāda, niksepa, naya etc.), which is seen as an analytic instrument for disambiguation: 'Whereas in the fallacy of chhal (fraud), one word has two meanings, no word in this argument [of syād-vāda] is of such nature. ... To declare the existence of an object from one point of view and to declare its non-existence from another point of view, is not to indulge in a pun, and thus to be guilty of this fallacy' (KANNOOMAL 1917: 16). Cf. C. R. JAIN (1929: 8, 16-18), GANERI (2001: 133). It should be noted that similes and analogies are considered to be media of disambiguation and not conveyors of mixed truth and untruth. Obviously, they can play both roles. On chala, features of 'god', 'bad debates' etc., especially in the Nyāya-sūtra, see MATILAL (1999, Chapters 2-3).
- <sup>51</sup> RATNACANDRA (1988 I: 270 f., 268), GHATAGE (2001 II: 454, 461).
- 52 PannU 82: addhā kālo so divaso rattī vā, jo tam-missiyam kareti, param turiyāvemto divasato bhaņati-utthehi rattī jāyatti, esā addhā-missiyā, tasseva divasassa rātie vā ega-padeso addhāddhā, tam padḥama-porisikāle taheva turiyamto majjhanhī-bhūtam bhanatassa addhâddha-missiyā. PaṇṇT, 259a: [9] tathā addhā—kālaḥ, sa cêha prastāvāt divaso rātrir vā parigrhyate, sa miśrito yayā sāddhā-miśritā, yathā kaścit kañcana tvarayan divase varttamāna eva vadati—uttistha rātrir yātêti, rātrau vā varttamānāyām uttisthôdgatah sūrya iti, [10] tathā divasasya rātrer vā

ekadeśo 'ddhâddhā sā miśritā yayā sā addhâddhā-miśritā, yathā prathamapaurusyām eva varttamānāyām kaścit kañcana tvarayan evam vadaticala madhyâhnī-bhūtam iti.

<sup>53</sup> HABERMAS (1981: 97–117) / (1984–1987 II: 62–76), and others. showed that semantic content of normative sentences can be transformed into propositional sentences while the reverse is not always possible.

## 54 DVS 7.6-10:

tamhā gacchāmo, vakkhāmo, amugam vā ne bhavissai / aham vā nam karissāmi, eso vā nam karissai // 6 // evamāi u jā bhāsā esa-kālammi sankiyā / sampayāiyam atthe vā tam pi dhiro vivajjae // 7 // aiyammi ya kālammi paccuppannam aṇāgae / jamattham tu na jānejjā "evameyam" ti no vae // 8 // aiyammi ya kālammi paccuppannam aṇāgae / jattha sankā bhave tam tu "evameyam" ti no vae // 9 // aiyammi ya kālammi paccuppannam anāgae / nissankiyam bhave jam tu "evameyam" ti niddise // 10 //

55 See the mixed true-false utterance 'The god of the sky' (Āyāra 2.4.1.12-13) and similar examples of mislabelling discussed in footnote 90.

<sup>56</sup> In symbolic logic such problems are discussed under the labels such as 'no-item thesis', 'misleading form thesis', 'truth value gap thesis', and 'new truth-value thesis' (HAACK 1974: 47 ff.). According to PRIEST (1987 / 2006) the single rationale underlying the theory of different types of truth value gaps, derived from the correspondence theory of truth, is that 'for certain sentences, a there is no Fact which makes a true, neither is there a Fact which makes ¬a true', which are to be distinguished from dialetheia, or true contradictions such that both statement A and its negation,  $\neg A$ , are true. In his view, the argument fails, because 'if there is no Fact which makes a true, there is a Fact which makes ¬a true, viz. the Fact that there is no Fact which makes a true' (ib., p. 54).

- <sup>57</sup> See for instance BALBIR (1987: 9) and DUNDAS (1996: 62).
- 58 PRIEST-ROUTLEY (1983: 14) cite Stoic and other authors from Greek antiquity defending this view.
- <sup>59</sup> 'In this respect the Jains anticipate contemporary discussive logic, initiated by Jaśkowski, and they may similarly be interpreted in

terms of integration of different worlds, or positions, reflecting partial truth ... Naturally such a theory risks trivialisation unless some (cogent) restrictions are imposed on the parties admitted as having obtained partial truth—restrictions of a type that might well be applied to block amalgamation leading to violations of Non-Contradiction.

Unlike the Jains, the Mādhyamikas apparently affirmed the law of Contradiction. But this does not prevent a certain unity of opposites, e.g. in the negative dialectic of Nāgārjuna, a concept, such as Being, can become indistinguishable from its opposite, Non-Being' (PRIEST-ROUTLEY 1983: 17).

- 60 STCHERBATSKY (1958: 415), cited in PRIEST-ROUTLEY (1989: 16).
- 61 LALWANI's (1985 IV: 133 f.) rendition of Viy 10.3.34 reads as follows: '[Gautama speaks] Bhante! There are twelve forms of language address, order, prayer, question, advice, refusal, consent, enquiry, conviction, confusion, distinct and indistinct. Now, when one says, I shall take lodge, I shall lie, I shall stand, I shall sit, I shall stretch, do these forms conform to the fifth type viz. advice, and it is correct to say that they are never false?—[Mahāvira answers] Yes Gautama! They conform to the fifth type and they are never false.'
- 62 On articulated (akkhara-suya) evidence, composed of written and oral sources see SCHUBRING (2000: § 74).
  - 63 Āyāra 2.4.1.4 n., 2.4.1.7.
- 64 AUSTIN (1962) distinguishes between implicit and explicit, selfverifying, performatives. An 'explicit performative sentence', such as taking a vow, 'indicates that the issuing of the utterance is the performing of an action—it is not normally thought of as just saying something' (ib., pp. 6 f.)—this would be a 'descriptive fallacy' (ib., p. 3). 'None of the utterances cited is either true or false' (ib.). 'It is essential to realize that "true" and "false", like "free" and "unfree", do not stand for anything simple at all; but only for a general dimension of being a right or proper thing to say as opposed to a wrong thing, in these circumstances, to this audience, for these purposes and with these intentions. ... This doctrine is quite different from much that the pragmatists have said, to the effect that the true is what works, &c. The truth or falsity of a statement depends not merely on the meanings of words but on what act you were performing in what circumstances' (ib., p. 144). The problem of

determining truth-values of performative utterances has been discussed, for example, by FAUCONNIER (1981: 182).

- 65 Thana 6.111 lists six types of question-contexts, not all of which can be categorised as neither-true-nor-false; e.g. vuggaha-pattha <vyudgraha-praśna>, questioning an opponent.
- 66 On ambiguities created by the use of the future tense see also FAUCONNIER (1981: 180 f.), and others.
- 67 HAACK (1974: 58 f., 73-90) criticises the 'modal fallacy' in Aristotle's argument on future contingents, but accepts it as valid if interpreted as a truth value gap theory.
- 68 See further STRAWSON (1950) and the ensuing debate, on which see also HORN (1985), (2001: 362 ff.), and others.
- <sup>69</sup> Muni Nathmal (Ācārya Mahāprajña) characterized asatyā-mrsā language as vyavahāra-bhāsā, or conventional or common speech (Ţhāṇa 4.23, Hindi commentary).
- <sup>70</sup> PaṇṇU 82 f.: "āmantaṇi" ity-ādi, he deva iti āmantaṇi, eṣā kilāpravarttaka-nivarttakatvāt satyâdi bhāṣā-traya-lakṣaṇa-viyogataś câsatyâmrsêti, evam sva-buddhayā anyatrâpi bhāvanā kāryêti, kajje parassa pavattaņam jahā imam karehitti āņavaņī, katthai vatthu-visesassa dehitti magganam jāyani, aviņņāyassa samdiddhassa vā atthassa jāņaņattham tad-abhijutta-codaņam pucchaņī, viņīyassa uvaeso jahā—pāņavahāu niyattā havati dihâuyā arogā ya emādi panņavani panņattā viyarāgehim. PaṇṇŢ, 258b: "āmantaṇi" iti tatra āmantraṇī he devadatta ity-ādi, eṣā hi prāg-ukta-satyâdi-bhāsā-traya-lakcaṇa-vikalatvān na satyā nāpi mṛṣā nāpi satyā-mrsā kevalam vyavahāra-mātra-pravrtti-hetur ity asatyā-mṛṣā.
- <sup>71</sup> PaṇṇṬ, 259a: abhigṛhītā prati-niyatârthâvadhāraṇaṃ, yathā idam idānim karttavyam idam nêti.
- <sup>72</sup> PaṇṇŢ, 259a: anabhigrahā yatra na prati-niyatârthâvadhāraṇaṃ, yathā bahukâryesv avasthitesu kaścit kañcana prechati-kim idānim karomi?, sa prāha—yat pratibhāsate tat kurv iti.
  - 73 DELEU (1970: 241).
- <sup>74</sup> Jambūvijaya's edition of the Thāṇa 4.23 (238) contains the following commentary of Jinabhadra's Viśesāvaśyaka-bhāṣā (VāBh) 376-7: anahigaya jā tīsu vi saddo cciya kevalo asacca-musa.

75 PannT, 259a: samsaya-karani yā vāk anekarthabhidhāyitayā parasya samśayam utpādayati, yathā saindhavamāniyatām ity atra saindhava-śabdo lavana-vastra-purusa-vājisu. SCHUBRING (2000 § 74: 157 f.): 'All animals with two to four senses and beings with five senses express themselves in the neither true nor wrong way, but the latter will employ the first three modes just as well (Pannav. 260a) provided they have learnt to do so or carry along with them a higher ability.'

- <sup>76</sup> PaṇṇŢ, 259a: vyākṛtā yā prakaṭārthā.
- 77 PaṇṇT, 259a: avyākṛtā atigambhīra-śabdarthā avyaktakṣaraprayuktā vā avibhāvitārthātvāt.
- 78 The Pāli equivalents of pannavaņā and pannatta are paññāpana, paññatta (MĀLVANIYĀ 1971: 212). The word pannatti <prajñapti>, teaching, information, instruction, is frequently used in the canon, for instance at Viy 2.1.90, or Viy 16.6 (709b) where the verbs pannaveti parūveti < prajūāpayati prarūpayati> are used in to describe Mahāvīra's preaching activity. Hence, his teachings are called pannavaņā <prajñāpana>, exposition, or parūvaņa <prarūpana>, explanation (AGD) 51, MALVANIYA 1971: 210). The 'proclamations' (Kundmachung) or preachings of the unattached ones are also called niggantha pāvayaņa / pavayana < nirgrantha pravacana in Viy 2.5.5 (134b), 20.8.5 (792b) and Thāṇa 176a. See SCHUBRING 2000 § 37: 73).
- <sup>79</sup> DELEU (1970: 169) writes: 'āsaissāmo is āśayisyāmah, not, as Abhay, says, āśrayisyāmah.' According to the rules of speech in Ayāra 2.4.1.5 and DVS 7.8-10 one should avoid such a statement if one cannot be entirely sure.
- 80 PannT 249b: yathāvasthitârthâbhidhānād iyam prajñāpanī, in MĀLVAŅIYĀ (1971: 211, cf. 346).
- 81 Contrary to MALVANIYA's (1971: 211) view that asatya-mrsā speech 'has nothing to do with norm' it is obvious that by referring to situations that ought to be both imperatives, commissives (vows), and declaratives imply normative conditions, even if used by an enlightened being. Only assertives attempt to represent situations as they are. Searle showed that from the hearer's perspective even literal speech implies a contextual horizon to be intelligible (HABERMAS 1980: 452) / (1984-1987 I: 337). According to Pann 246b, asatyā-mrsā speech signifies not only ohārani <avadhārani> or determinative expressions such as 'I believe' or 'I think', but all attempts to communicate transcendental truth through

descriptive (prajñāpanī) speech, which is assumed to be context-free and thus by definition neither-true-nor-false (satyā-mṛṣā). The Pann accounts for the use of certain classificatory terms and words which express universals (e.g. masculine, feminine, neuter) without clearly specifying their contextual range of meaning. Imperatives such as 'go ahead' belong to this category too. For instance, we may 'order a person of any gender and this person may or may not carry out orders. ... This ājñāpanī (imperative) speech too could not be held as false. It should be regarded as a case of prajñāpani speech' (MĀLVAŅIYĀ 1971: 326).

82 PannT, 249b:

pāṇivahāu niyattā havamti dihâuyā arogā ya / emāi paņņattā paņņavaņi viyarāgehim //

- 83 Utt 28.16 ff. lists amongst the ten sources of right insight (samyagdarśana) communications such as upadeśa, instruction, ājñā, command, bija, seed (suggestion), as well as abhigama, comprehension of the sacred scriptures, and vistāra, complete course of study (including proofs, pramāna, and perspectives, naya): nisagguvaesa-rui, āṇā-rui sutta-biya-rui-meva / abhigama-vitthāra-ruī, kiriyā-saṃkheva-dhamma-ruī // .
- 84 Cf. MURTI (1955: 129) on transcendental language which expresses truth which is beyond language; and GANERI (2002: 271) on the non-assertible (inexpressible) in classical Jain seven-valued logic (sapta-bhangi), which may be conceptually related to incomprehensible speech.
- 85 This example could be interpreted as an early version of the 'misleading form thesis' addressed by RUSSELL (1905) and others. See HAACK (1974: 53-55). By contrast, the example 'Devadatta, give me the cow', mentioned by GLASENAPP (1915: 46), is neither-true-noruntrue as a simple performative.
  - <sup>86</sup> Cf. SCHUBRING (2000 § 74: 158), MĀLVANIYĀ (1971: 325 f.).
  - <sup>87</sup> Cf. CAILLAT (1965/1975: 80), QVARNSTRÖ M (2002: 41 n. 4).
- 88 For discussion of the ethical implications of this dilemma, for instance in terms of appropriateness, see for instance GERT (1973), HARE (1981), WELLMER (1986: 26 ff.), and HABERMAS (1991: 170).
- 89 GANERI (2002: 277) shows that the sapta-bhangi is also 'not strictly truth-functional', but suggests a solution to this problem.

मार्च २०१० २०५

90 Interestingly, some ślokas are similar to the last of GRICE's quality maxims: 'Do not say that for which you lack adequate evidence', which invokes questions of referential truth and of the relationship between representational and expressive functions of language. The definition of the concepts of truth and falsehood, or of aspects thereof, is a notoriously difficult problem for modern science and philosophy, whose discourse is constituted by this fundamental distinction according to FOUCAULT (1981) and LUHMANN (1990). It is therefore interesting to see how the Jains tackle this issue, which is one of their foremost concerns. There is a note by LALWANI added to DVS 24.12 which identifies three types of falsehood: '(i) to deny what is, (ii) to establish what is not, and (iii) to alter the meaning'. They can be illustrated by the following examples:

Jainism propagates epistemic realism. Hence, it is not (i) surprising that there are explicit statements defending the ideal of objective truth in the scriptures, as opposed to mere appearance, opinion, or consensus. The following passage stresses the necessity for ascetics to use their faculty of judgement to discover the truth of a given phenomenon, and not to be deceived by false appearances: 'Employing their judgment, they should know something for certain and something for uncertain: (1) Having received food or not having received food, having eaten it or not having eaten it, has come or has not come, comes or does not come, will come or will nor come' (Avara 2.4.1.1-2). This orientation toward the world, predicated on a realistic analysis of the modalities of time, is diametrically opposed to Brāhmanism and Vedantic concepts such as māyā etc. This is evident in the following passage, which implicitly criticises the confusion of natural phenomena with illusory imagery of divine agency: 'A monk should not say: "The god of the sky! the god of the thunderstorm! the god of lightning! the god who begins to rain! the god who ceases to rain! may rain fall or may it not fall! may the crops grow or may they not grow! may the night wane or may it not wane! may the sun rise or may it not rise! may the king conquer or may he not conquer!" They should not use such speech. ... But knowing the nature of things, he should say: "the air; the follower of Guhya; a cloud has gathered or come down; the

- cloud has rained" (Ayara 2.4.1.12-13).
- (ii) False appearance and deception should be avoided by all means: 'A muni speaks of appearance, ignoring the truth, encounters a sin. Then what to speak of one who indulges in whole untruth [Note by LALWANI: When a woman is dressed as a man and if she be called a man, it is a falsehood, though in her dress she appears like a man ...].' (DVS, 7.5, cf. Ayāra 2.4.1.3). Ways of 'establishing what is not', such as vague promises and speculation, are also seen indiscriminate or deceptive utterances, because of the confusion of past, present, and future. Language which may create doubt ('maybe or not') has to be avoided by all means: 'When one knows not true implication, in the context of the present, past, and future, says not one, "surely it's like this". When one is in doubt about implication, in the context of the present, past and future, says not one, "surely it's like this". "Surely it's so",—says one when one has not an iota of doubt of implication about the present, the past and future' (DVS, 7.8-10, cf. DVS, 7.6-7, Ayara 2.4.1.5). It is remarkable, that early Jainism already insists on the correct use of temporal modalities, which must be related to the philosophy of transmigration, but also with the critique of the Brāhmanic sacred-word theory: 'speech exists only the moment when being spoken' (SCHUBRING § 68 2000: 149). The practical value of all the cited examples is the same: reducing illusory appearances to their 'real' content.
- (iii) There are no further maxims concerning 'changing the meaning' in the texts on the ways of speaking. Effectively, however, Jain narrative literature is based on a method of 'changing the meaning' of Indian folklore (HERTEL 1922). The combined systematicity and context-sensitivity of Jain rules and regulations is particularly obvious in the following statement of the Digambara author Vasunandin's (1100 CE) Śrāvakâcāra 209, which propagates not only the 'abstention from untruth spoken out of passion or hate' but 'from truth too, if it provokes the destruction of a living being' (cited in WILLIAMS 1983: 78). This and similar examples illustrate how the hierarchically superior principle of ahimsā supersedes the maxim of truthfulness in cases of rule-

> contradiction. Cf. MALVANIYA (1971: 325) on the role of the (situational) conditions of truthfulness in the Pannavaņā.

- 91 Conversely: '[1.] The monks and nuns may not use the following six forbidden forms of speech: lying, sneering, insult, coarse speaking, worldly speech, or speech renewing atoned matters. 2. There are six cases of idle talk about right conduct: of speaking rashly in relation to others, of damaging living creatures, of untruthfulness, of forbidden appropriation, of a jade, a eunuch, or a slave. Whoever uses those six kinds of idle talk, without being able to prove them fully, ranks as one who has committed the transgression himself' (KS 6.1).
- 92 Cf. BROWN-LEVINSON (1978: 134 ff.). In PannT folio 259 B cited by MALVANIYA (1971: 212) the positive karmic consequences of not killing are expressed in this way; avoiding commandments of the form 'do not kill' for example by saying: 'Those who refrain from killing living beings live long and enjoy good health (in the next birth).'
- 93 See also AUSTIN (1962: 4) on disguising a performative utterance as a descriptive or constative statement.
  - 94 Cf. GERT's (1973) 'minimal ethic'.

## **BIBLIOGRAPHY**

## Primary Sources

AnD = Anuogaddārāim [Anuyoga-dvāra]. T. Hanaki (English tr.): Aņuogaddārāim (English Translation). Prakrit Jain Institute Research Publications Series Vol. 5, Vaishali 1970.

 $\overline{A}vNi = \overline{A}vassaya-nijjutti [\overline{A}vasyaka-niryukti]$ . Edited with Haribhadra's Tikā. Agamodaya Samiti, Bombay 1918.

 $\bar{A}y\bar{a}ra = \bar{A}y\bar{a}ramga-sutta [\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}nga-s\bar{u}tra].$  (1) [English translation:] JACOBI (1884: 1-216). (2) [Original Ardhamāgadhi-Text:] Tulsī, Ācārya, Muni Nathmal (eds.): Angasuttāni. Vol. 1. Second Edition. Jain Viśva Bhārati, Lādnūm 1992: 1-248 [first edition: 1974].

DVS = Ārya Sayyambhava: Dasa-veyāliya-sutta [Daśavaikālika-sūtra]. (1) Ernst Leumann (ed.), Walther Schubring (tr.): The Dasaveyāliya Sutta. Introduction and Notes, by Walther Schubring. The Managers of the Sheth Anandji Kalianji, Ahmedabad 1932. (2) Kustur Chand Lalwani (tr.): Ārya Sayyambhava's Daśavaikālika Sūtra. With Translation and Notes. Motilal Banarsidas, Delhi 1973. (3) Acarya Tulsi [Vācaka Pramukha], Muni Nathmal [Sampādaka aur Vivecaka] (eds.): Dasaveāliyam (Mūlapātha, Samskrt Chāyā, Hindi Anuvāda tathā Ţippaṇa). Jain Viśva Bhāratī, Lādnūm 1974 [first edition: 1964].

KS = Bhadrabāhu: Kappa-sutta [Kalpa-sūtra]. Walther Schubring (tr.): Das Kalpa-sūtra. Die alte Sammlung jinistischer Mönchsvorschriften. Einleitung, Text, Analysen, Übersetzung, Glossar. Indica 2. Hg. E. Leumann. Otto Harrassowitz, Leipzig 1905 [English Translation of the revised German translation: J.A.S. Burgess: 'The Kalpa-Sūtra. An Old Collection of Disciplinary Rules for Jaina monks.' The Indian Antiquary 39 (1910) 257-267].

MAc = Vattakera: Mūlācāra. Sec: OKUDA (1975).

Pann = Pannavanā-sutta [Prajñāpanā-sūtra]. Muni Punyavijaya, Pt. Dalsukh Mālvaniyā, Pt. Amritlāl Mohanlāl Bhojak. (eds.): Paṇṇavaṇā (Prajñāpanā). Jaina-āgama-Series No. 9, Part 1-2. Mahävira Jaina Vidyālaya, Bombay 1969-1971. See also: PannT, PannV.

PaṇnT = Malayagiri: Prajñāpanā-tīkā. (1) Śrimacchyāmācārya-drbdham śriman-Malayagiryācārya-vihitavivarana-yutam śri-prajñāpanôpāngam (Pūrvārddham). Agamodaya-samiti, Mehasāna 1918, 1919 [printed: Nirnaya-Sāgara Press, Bombay]. (2) Paņdit Bhagavānadāsa Harsacandra [Anuvādaka ane Samsodhaka] (ed.): Vācakavara-Bhagavadārya-śyāmācārya-viracita Mūla tathā śrīmad-ācārya-Malayagiriviracita tikänä Anuväda-sahita. Bhag I-III. Jaina Sosäyati, Amadävāda (Ahmedabad) 1935.

PannV = Haribhadra-sūri: Prajňāpanā-vyākhyā (Pürvabhāgaḥ). Rsabhadeva-kesarīmalajī [Mudrayitrī] (ed.): Suvihita-dhurandhara-sāhityasaudhānanya-stambhôpama-śri-Haribhadra-Süri-sütrita-pradeśavyākhyā-samkalitam. Phakircanda Maganalāla Badāmi, Jainavijayānanda Printing Press, Surat 1947.

PH = Aristotle: Peri Hermeneias. E.M. Edghill (tr.); On Interpretation. In: W.D. Ross (ed.): The Works of Aristotle, Volume 1: Logic. Clarendon Press, Oxford 1928 [http:// classics.mit.edu/Aristotle/-interpretation.html].

Sūy = Sūyagadamga [Sūtrakṛtāṅga]. English translation: JACOBI (1895: 235-435).

Thāṇa = Thāṇaṇga-sutta [Sthānāṅga-sūtra]. (1) Acārya Tulsi [Vācaka Pramukha], Muni Nathmal [Sampādaka Vivecaka], Acārya Mahāprajña (eds.): Thāņam (Mūl Pāṭh, Saņskṛt Chāyā, Hindî Anuvāda tathā tippaņa). Jaina Viśva Bhārati, Lādnum 1976. (2) Muni Jambuvijaya [Sampādak] (ed.): Sthänänga-sūtram. Navāngi-tikākāra-śri-Abhayadeva-sūriviracita-vivarana-sametam. Bhāg I-III. Jaina-āgama-Granthamālā

19 (1-3). Mahāvīra Jaina Vidyālaya, Mumbai 2002-2003. (3) Uttara Bhāratīya Pravartaka Amar Muni [Pradhāna Sampādaka]. Śricand Surānā 'Saras' [Saha-Sampādaka] (eds.): Sacitra Sthānānga Sūtra. Bhāg I-II. Mūla Pāth-Hindi-Angrezi Anuvāda, Vivecana evam Rangina Citrom Sahita. Padma Prakāśa, Dilli 2004.

Utt = Uttarajjhayana-sutta [Uttarādhyayana-sūtra]. (1) Upa-Pravartaka Amar Muni [Sampādaka], śrīcand Surānā 'Saras' [Saha-Sampādaka] (eds.); Brj Mohan Jain [Angrezi Anuvāda] (tr.): Sacitra Uttarādhyayana Sūtra Mūla Pātha, Hindī-Angrezī Anuvāda, Visesa tippaņa tathā Bhāvapūrņa Citrom Sahit. Ātmā Jñan Pith, Manasa Mandi 1992. (2) English Translation: JACOBI (1895: 1-232).

VĀBh = Jinabhadra: Viśecāvaśyaka-bhāsā. Dalasukha Malavaniya (ed.): Śri-jinabhadra-gani-ksamā-śramana-viracitam Viśecāvaśyakabhāsyam. Svopajña-vrtti-sahitam. Lālabhai Dalapatabhai Bhāratīya Saṃskṛti Vidyāmandira, Amadavada 1966-1968.

Viy = Viyāha-pannatti [Bhagavatī-sūtra]. (1) DELEU (1970). (2) Kustur Chand Lalwani (tr.): Sudharma Svāmī's Bhagavati Sūtra. Prakrit Text with English Translation of śatakas 1-11. Vol. 1-4. Jain Bhawan, Calcutta 1973-1985.

YŚ = Hemacandra-sūri: Yoga-śāstra. Olle Qvarnström (tr.): The Yogaśāstra of Hemacandra. A Twelfth Century Handbook on Śvetâmbara Jainism. Harvard Oriental Series Vol. 61, Cambridge (Massachusetts) 2002.

YT = Somadeva-sūri: Yaśas-tilaka. See HANDIOUI (1968).

#### Secondary Sources

APEL, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. 2 Bände. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1973 [English translation

२११

(selection): Towards a Transformation of Philosophy. London: Routledge and Kegan Paul, 1980].

ARISTOTLE = See PH.

AUSTIN 1962 = Austin, John Langshaw: How to Do Things with Words. The William James Lectures delivered at Harvard University in 1955. Clarendon Press, Oxford 1962.

BAHM 1957 = Bahm Archie J.: 'Does Seven-Fold Predication Equal Four-Cornered Negation Reversed?' Philosophy East and West 7,3-4 (1957) 127-130.

BALBIR 1987 = Balbir, Nalini: 'The Perfect Sutra as Defined by the Jainas.' Bulletin D'Études Indiennes 3 (1987) 3-21.

BALCEROWICZ 2003 = Balcerowicz, Piotr: 'Some Remarks on the Naya Method', in: Piotr Balcerowicz: Essays in Jaina Philosophy and Religion. Motilal Banarsidas, Delhi 2003: 37-70.

BHATT 1978 = Bhatt, Bansidhar: The Canonical Niksepa. Studies in Jaina Dialectics. E. J. Brill (Indologica Berolinensa 5), Leiden 1978.

BROWN-LEVINSON 1978 = Brown, Penelope & Levinson, Stephen: 'Universals in Language Usage: Politeness Phenomena', in: E. Goody (ed.): Questions and Politeness. Strategies in Social Interaction. Cambridge University Press, Cambridge 1978: 56-310.

BRUHN 2003 = Bruhn, Klaus: 'The Mahāvratas in Early Jainism.' Berliner Indologische Studien 15/16/17 (2003) 3-98.

BRUHN-HÄRTEL 1978 = Bruhn, Klaus; Herbert Härtel: 'Editors' Foreword', in: Bansidhar Bhatt: The Canonical Niksepa: Studies in Jaina Dialectics. Indologica Berolinensa 5, E. J. Brill, Leiden 1978: v-vi.

CAILLAT 1975 = Caillat, Colette: Atonements in the Ancient Ritual of the Jaina Monks. Translated by Mr Jones,

Mr & Mrs McKenna, & Mr Whitehouse. Ahmedabad: L. D. Institute of Indology, L. D. Series No. 49, 1965 / 1975.

CAILLAT 1984 = Caillat, Colette: 'Prohibited Speech and Subhāsita in the Theravāda Tradition', Indologica Taurinensia 12 (1984) 61-73.

CAILLAT 1991 = Caillat, Colette: 'The Rules Concerning Speech (Bhāsā) in the Ayaranga- and Dasaveyāliya-Suttas', in: M. A. Dhaky, S. Jain (eds.): Aspects of Jainology. Pt. Dalsukhbhai Malvania Felicitation Volume, Vol. 3. P. V. Research Institute, Varanasi 1991: 1-15.

DELEU 1970 = Deleu, Jozef: Viyāhapannatti (Bhagavai). The Fifth Anga of the Jaina Canon. Introduction, Critical Analysis, Commentary & Indexes. Rijksuniversiteit de Gent, Brugge 1970.

DUNDAS 1996 = Dundas, Paul: 'Somnolent Sūtras: Scriptural Commentary in Svetāmbara Jainism.' Journal of Indian Philosophy 24 (1996) 73-101.

DUNDAS 2007 = Dundas, Paul: 'The Non-Violence of Violence: Jain Perspectives on Warfare, Asceticism and Worship', in: J.R. Hinnells, R. King (eds.): Religion and Violence in South Asia: Theory and Practice. Routledge, London 2007: 41-61

FAUCONNIER 1981 = Fauconnier, Gilles: 'Social Ritual and Relative Truth in Natural Language', in: K. Knorr-Cetina, A.V. Cicourel (eds.): Advances in Social Theory and Methodology. Routledge & Kegan Paul, Boston 1981: 175-202.

FOUCAULT 1981 = Foucault, Michel: L'ordre du discours. Gallimard, Paris 1971 [English translation: 'The Order of Discourse.' Translated by Ian McLeod. In: R. Young (ed.): Untying the Text: A Poststructuralist Reader. Routledge and Kegan Paul, London 1981: 48-78].

मार्च २०१० 583

GANERI 2001 = Ganeri, Jonardon: Philosophy in Classical India. Routledge, London 2001.

GANERI 2002 = Ganeri, Jonardon: 'Jaina Logic and the Philosophical Basis of Pluralism.' History and Philosophy of Logic 23 (2002) 267-81.

GERT 1973 = Gert, Bernard: The Moral Rules: A New Rational Foundation for Morality. Harper & Row, New York 1973.

GHATAGE 1996-2003 = Ghatage, A.M. (ed.): A Comprehensive and Critical Dictionary of the Prakrit Languages with Special Reference to Jain Literature. Vol. I-III.1-2. Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune 1996-2003.

GLASENAPP 1915 = Glasenapp, Helmuth von: Die Lehre vom Karma in der Philosophie der Jainas. Otto Harrassowitz, Leipzig 1915 [English translation: The Doctrine of Karman in Jain Philosophy. Translated from the original German by B. Gifford and revised by the author. Ed. H. R. Kapadia. Bombay: Bai Vijibai Jivanlal Panalal Charity Fund, 1942].

GONDA 1959 = Gonda, Jan: 'Why are Ahimsā and Similar Concepts often Expressed in a Negative Form?' Jan Gonda: Four Studies in the Language of the Veda. Disputationes Theno-Trajectinaeis. Mouton,'S-Gravenage 1959: 95-117.

GRICE 1975 = Grice, H. Paul: 'Logic and Conversation.' P. Cohen, J. L. Morgan (eds.): Syntax and Semantics. Vol. 3. Academic Press, London 1975: 41-58.

GUMPERZ 1964 = Gumperz, John J.: 'Linguistic and Social Interaction in Two Communities.' American Anthropologist (N.S.) 66,6,2 (1964) 137-53.

GUNARATNE 1980 = Gunaratne, R. D.: 'Understanding Nāgārjuna's catus-koți.' Philosophy East & West 30,2 (1980) 211-239.

HAACK 1974 = Haack, Susan: Deviant Logic: Some Philosophical Ideas. Cambridge University Press, Cambridge 1974.

HABERMAS 1979 = Habermas, Jürgen: "What is Universal Pragmatics?" Communication and the Evolution of Society. Translated by Thomas McCarthy. London: Heinemann Educational, 1976 / 1979: 1-68.

HABERMAS 1980-1981 = Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bände. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980-1981 [English translation: HABERMAS (1984-1987)].

HABERMAS 1983 = Habermas, Jürgen: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1983 [English translation: HABERMAS (1990)].

HABERMAS 1984-1987 = Habermas, Jürgen: The Theory of Communicative Action. Vol. 1-2. Translated by Thomas McCarthy. Polity Press, Cambridge 1984-1987 [English] translation of HABERMAS (1980-1981)].

HABERMAS 1991 = Habermas, Jürgen: Erläuterungen zur Diskursethik. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1991 [English translation: Justification & Application: Remarks on Discourse Ethics. Translated by Ciaran P. Cronin. The M.I.T. Press, Cambridge (Massachusetts) 1993].

HABERMAS 1993 = Habermas, Jürgen: 'Comments on John Searle: "Meaning, Communication, and Representation".' LEPORE-VAN GULICK (1993: 17-30).

HANDIQUI 1968 = Handiqui, Krishna Kanta: Yaśastilaka and Indian Culture. Or Soma Terāpanth deva's Yaśastilaka and Aspects of Jainism and Indian Thought and Culture in the Tenth Century. Jivarāja Jaina Granthamālā No. 2, Jaina Samskrti Samraksaka Sangha, Sholapur 1968 [first edition: 1949].

HARE 1981 = Hare, Richard Mervyn: Moral Thinking: Its Levels, Method, and Point. Clarendon Press, Oxford 1981.

HARNAD 1999 = Harnad, Stevan: 'Re: Are Axioms Empirical?' 19 February (1999) 1 [http://www.ecs.soton.ac.uk/ ~harnad/Hypermail/Advanced.AI99/0009.html].

HERTEL 1922 = Hertel, Johannes: On the Literature of the Shvetambaras of Gujarat. Sächsische Forschungsinstitute in Leipzig. Forschungsinstitut für Indogermanistik Indische Abteilung Nr. 1, Merkert & Petters, Leipzig 1922.

HORN 1985 = Horn, Laurence R.: 'Metalinguistic Negation and Pragmatic Ambiguity.' Language 61,1 (1985) 121 - 74.

HORN 2001 = Horn, Laurence R.: A Natural History of Negation. CSLI Publications, Stanford: 2001 [first edition: Chicago University Press, Chicago 1989].

HYMES 1972 = Hymes, Dell: 'On Communicative Competence', in: J. Pride, J. Holmes (eds.): Sociolinguistics. Penguin, Harmondsworth 1972 [first edition: 1971].

JACOBI 1884 = Jacobi, Hermann: Jaina Sūtras I. Sacred Books of the East Vol. 22 Oxford University Press, Oxford 1884

JACOBI 1895 = Jacobi, Hermann: Jaina Sūtras II. Sacred Books of the East Vol. 45 Oxford University Press, Oxford 1895.

JAIN 1929 = Jain, Campat Ray: Faith, Knowledge and Conduct. The Indian Press, Allahabad 1929.

JAYATILLEKE 1967 = Jayatilleke, K.N.: 'The Logic of Four Alternatives.' Philosophy East & West 17,1/4 (1967) 69-83.

JONES 1978 = Jones, Richard Hubert: 'The Nature and Function of Nāgārjuna's Arguments.' Philosophy East and West 28,4 (1978) 485-502.

KANNOOMAL 1917 = Kannoomal, Lala: Saptabhangi Naya or the Pluralist Aspects of the Jaina Dialectics. Atmanand Jain Pustak Pracharak Mandal, Agra 1917

LAIDLAW 1995 = Laidlaw, James: Riches and Renunciation: Religion, Economy and Society among the Jains. Clarendon Press, Oxford 1995.

LALWANI 1973 = Lalwani, Kustur Chand:  $\overline{A}rya$ Sayvambhava's Daśavaikālika Sūtra. Translation and Notes. Motilal Banarsidas, Delhi 1973.

LALWANI 1973-85 = Lalwani, Kustur Chand: Sudharma Svāmī's Bhagavatī Sūtra. Prakrit Text with English Translation of śatakas 1-11. Vol. 1-4. Jain Bhawan, Calcutta 1973-1985.

LUHMANN 1990 = Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990.

MAHIAS 1985 = Mahias, Marie-Claude: Délivrance et convivialité: Le système culinaire des Jaina. Éditions de la Maison des Sciences de l'Homme, Paris 1985.

MALAMOUND 1982 = Malamoud, Charles: 'On the Rhetorics and Semantics of Purusartha', Contributions to Indian Sociology (N.S.) 15 (1982) 33-54.

MĀLVANIYĀ 1971 = Mālvaniyā, Dalsukh. D.: 'Introduction', in: Muni Punyavijaya, Pt. Dalsukh Mālvanivā. Pt. Amritlal Mohanlal Bhojak (ed.): Pannavanāsuttam. Jaina-Āgama-Series No. 9, Part 2. Mahāvīra Jaina Vidyālaya, Bombay 1971: 201-487.

MATILAL 1981 = Matilal, Bimal Krishna: The Central Philosophy of Jainism (Anekānta-Vāda). L.D. Institute of Indology, Ahmedabad 1981.

MATILAL 1999 = Matilal, Bimal Krishna: The Character of Logic in India. Eds. J. Ganeri & H. Tiwari. Oxford University Press, New Delhi 1999 [1st ed.: 1998].

MONIER-WILLIAMS 1986 = Monier-Williams. Monier: Sanskrit-English Dictionary. New Edition, Greatly Enlarged and

२१७ मार्च २०१०

Improved. Oxford University Press, Oxford 1899 [reprinted: Marwah Publications, New Delhi 1986].

MURTI 1955 = Murti, Tirupattur Ramaseshayyar Venkatachala: The Central Philosophy of Buddhism: A Study of the Mādhyamika System. Allen and Unwin, London 1955.

PRIEST 2006 = Priest, Graham: In Contradiction: A Study of the Transconsistent. Second Edition. Oxford University Press, Oxford 2006 [first edition: Martinus Nijhoff, Leiden 1987].

PRIEST-ROUTLEY 1983 = Priest, Graham; Routley, Richard. "An Impressionistic Survey of Paraconsistent Positions and Theories." Collected Papers of the 1982 Foundations of Logic Conference, University of Waterloo, 1983.

PRIEST-ROUTLEY 1989 = Priest, Graham; Routley, Richard, 'First Historical Introduction: A Preliminary History of Paraconsistent and Dialethic Approaches.' G. Priest, R. Routley, J. Norman (eds.): Paraconsistent Logic: Essays on the Inconsistent. Philosophia Verlag, München 1989: 3-75.

RAJU 1954 = Raju, P. T.: 'The Principle of Four-Cornered Negation in Indian Philosophy.' Review of Metaphysics 7 (1954) 694-713.

RUSSELL 1905 = Russell, Bertrand: 'On Denoting.' Mind 14 (1905) 479-93.

SCHROEDER 2000 = Schroeder, John: 'Nāgārjuna and the Doctrine of "Skillful Means".' Philosophy East and West 50,4 (2000) 559-583.

SCHUBRING 1932 = Schubring, Walther, see: DVS1.

SCHUBRING 2000 = Schubring, Walther: The Doctrine of the Jainas: Described after the Old Sources. Translated from the Revised German Edition by Wolfgang Beurlen. With the Three Indices Enlarged and Added by Willem Bollée and Javandra Soni, Motilal Banarsidas, Delhi 2000 [first German edition: 1935].

SEARLE 1969 = Searle, John E.: Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language. London: Cambridge University Oress. 1969.

SEYFORT RUEGG 1985 = Seyfort Ruegg, David: 'Purport, Implicature and Presupposition: Sanskrit Abhipraya and Tibetan Dgons Pa/Dgons Gzi as Hermeneutical Concepts.' Journal of Indian Philosophy 13,4 (1985) 309-25.

STAAL 1962 = Staal, J. Frits: 'Negation and the Law of Contradiction in Indian Thought: A Study.' Bulletin of the School of Oriental and African Studies 25,1/3 (1962) 52-71.

STCHERBATSKY 1958 = Stcherbatsky, Fedor Ippolitovich: Buddhist Logic. 2 vols, Mouton, Gravenhage 1930-1932 / 1958.

STRAWSON 1950 = Strawson, Peter F.: 'On Referring.' Mind 59 (1950) 320-344.

TULSI 1985 = Tulsi, Ācārya: Illumination of Jaina Tenets (Jaina-Siddhānta-Dīpikā). Translated by Satakari Mookerjee. Jain Vishva Bharati, Ladnun 1985 [first edition: 1945].

WELLMER 1986 = Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog: Elemente des moralischen Urteils bei Kant und in der Diskursethik. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1986.

WILLIAMS 1983 = Williams, Robert: Jaina Yoga. Motilal Banarsidas, Delhi 1983 [first edition: 1963].

WITTGENSTEIN 1953 = Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen—Philosophical Investigations. Translated by G. E. M. Anscombe. Blackwell, Oxford 1953 [first edition: 1945].

> Dept. of the Study of Religions SOAS, University of LONDON Thornhough Street, Russell Square LONDON WCIHOXG'

#### The Cult of the Jakhs in Kutch

Françoise Mallison

I had the privilege to be introduced to Professor Bhayani almost fourty years ago, by my french Guru, Professor Charlotte Vaudeville. She herself, in the early sixties, had worked with Professor Bhayani on old Gujarati Jain poetry (for her book on the Barāhmāsā), at the Bharatiya Vidya Bhavan in Bombay. and, in the process, had come to appreciate not only his profound scholarship, but also his irresistible sense of humor. She always kept good contact, esteem and amity for him. When she sent me, then a student, to Ahmedabad, I was at once amazed and relieved to see one by one all the difficulties I had in understanding the Prabhātiyām of Narasimha Mahetā, solved thanks to the endless knowledge and wide generosity of Professor Bhayani. It took me no time to realize that nobody in Gujarat, like him, could comprehend the totality of Gujarati culture in space and time and put it right into the midst of humanistic studies, from the most classic to the most modern theories, able as he is to combine the discipline of linguistics with literary studies. But, above all, during our long conversations, when I staid at his home, enjoying the cups of tea of Chandrakalaben, filling one notebook after the other with philological notes, bibliographical references, etc. .., I discovered that the most depressed state of mind into which we, scholars, can be plunged facing so many difficulties and fights with our texts, may all of a sudden disappear to make room for the sheer joy of discovery, laughter and happiness, at the mere contact of Professor Bhayani, ever so vivid and enthusiast. Gujarati studies could not be what they are without him. I dedicate to his memory the story of these learned and gentle legendary people, riding through Kutch with a manuscript scroll under their arm.

Kutch is a district attached to the province of Saurashtra, the peninsula adjoining the Arabian Sea and forming the Western province of Gujarat State. This part of Gujarat, due to repeated waves of immigration, is different from the rest of the country not only in its features of physical and human geography but

also through its socio-historic configuration. It is often compared to Rajasthan because of the pattern of its rajput or pseudorajput feudalism but its social spectrum is much more complex and diversified.<sup>1</sup>

Another distinctive feature of Saurashtra are the wealth and the originality of its religious traditions. It provides shelter on its soil for sanctuaries known all over India like Dwarka or Somnath, Jaina holy places of prime importance like Girnar and Palitana, two of the twelve jyotirlings (*jyotirlingam*), Somnath and Nageśvar, and the puranic geography of Saurashtra is eloquent about the antiquity of the fact that this province was a part of the magnificent tradition of classical Hinduism. Much less well known is the extraordinary wealth of holy men and local cults, its dense network of small popular sanctuaries covering the country. They all belong to what the local authors call *loka-dharma*, popular religion.

These different popular religious currents are not at all mutually exclusive but perfectly open to each other. For instance, what is called Santa-vāṇi, a corpus of hymns shared by different communities, all more or less touched by tantric influence, not only is the common property of different faithful but more than that, it is held in esteem by the entire Gujarati public in spite of its use of dialectal features particular to Saurashtra or sometimes even of Kacchi characteristics. For the origin of the Santa-vāṇi one must look to the combined action of a group of loka-dharma such as the Mahāpanth, Ravibhāṇpanth, Nāthpanth, Kabīrpanth, and - although at present its followers are not any longer conscious of the fact - the Satpanth, the old name of the converted Nizārī Ismailis in Gujarat and Kutch.

In order to finish with this introduction to the popular religion of Saurashtra and Kutch, it is necessary to add a few additional specific features. If like elsewhere in India ascetic exploits and the outward renouncement of the saints are frequently come across, for instance in the case of the founder

मार्च २०१० २२१

of the Nāth community in Kutch, Dharmanāth at Dhinodhar<sup>2</sup>, it appears that very special importance was given to the notions of compassion for the living beings and of devotion to their service in order to attain to the Sants perfection. Examples are numerous: for instance the saint Kāpadi Mekan Dādā who, accompanied by his dog Motivā and his donkey Lālīyā, crisscrosses the Rann of Kutch on the look out for any one having lost his way in the desert in order to provide him with water and food and thus to save him, or Saint Devidas who transforms his āśrama at Parab-Vāvdi into a leper-house thus attracting the wrath of his neighbours. Animals will receive equal attention: the shrines belonging to the Sant Vāṇi group will have a gośālā. These shrines are provided with all that is necessary for the sadāvrata (the vow to feed every day poor visitors), where the visitor will always be told that commensality is compulsory and that caste rules will not be observed. One cannot but be reminded of the presence of Buddhism in Saurashtra until the 13th century<sup>3</sup>, more exactly in the region concerned by the cult of the Jakhs: Kutch.

Kutch, the northwestern most district of Saurashtra situated between the Arabian Sea to the South, Pakistan to the North East, is physically separated from Pakistan by the Great Rann and from India by the Little Rann; thus is as much connected to the province of Sind than to Kathiawad but historical circumstances determined it being linked to Saurashtra; however Kacchi is a dialect of Sindhi. The preservation of socio-religious traditions in Kutch is in astonishing contrast with its wide opening to the outside world overseas and the resulting migrations of men and ideas. The cult of the Jakhs belongs to Kutch alone.

In Kutch district one may find sanctuaries, more or less abandoned and small, displaying an alignment of statuettes representing 72 horsemen on their horses holding a manuscript scroll in one hand, said to have come from overseas to alleviate the misery of the poor, to look after the sick, to deliver the

country from its tyrant, the king Pumvrao. Such are the Jakhs<sup>4</sup>. They are treated like gods. Their legend is known only thanks to bardic tales because the Jakhs are responsible for the failure of the first attempt of the Samma Rajputs from Sind to rule over Kutch, through ruining Pumvrao, nephew of Lākhā Phulāni (at the end of the 10th century). Several tales are available. A.Burnes in 1826 provided the first one<sup>5</sup> and L.F. Rushbrook Williams has summed up the state of the question in 19586. According to the legends, seven holy men had come from somewhere near Byzantium; called Rikhis (Rsi) or Samghar, they are said to have worshipped their god Jakh on a hill not far from the fort of Pumvrao, Padhargadh. The fact that they were able to heal sterility is said to have been of interest to the queen of Pumvrao who is said either to have given them access to the palace through an underground passage or to have been offended because having been treated by them like an ordinary woman. Pumvrao is said to have had them arrested and condemned to winnow grain on a ground covered with nails. A compassionate barber is said to have freed one of them who from the top of a hill had then called for the help of his God. Jakh is said to have arrived from Byzantium in company of his 70 brothers and one sister. As Pumvrao refused to liberate the prisoners, they are said to have killed Pumvrao after a lot of vicissitudes and put a curse on Padhargadh which was ruined and abandoned two years after having been built. Later on the 71 Jakhs and their sister were divinized and worshipped astride on their horses.

Another miracle was required in the 18th century to convince Rao Desalji (1716-1751) of the fact that the Jakhs actually existed: they appeared from the sky on their horses near the gold market (sonī bazār) at Bhuj. A shrine commemorates the event, it is called Jakh Jar or Jakh Mandir; it is not much visited nowadays but well kept: 24 completely whitewashed niches are aligned on a platform surrounded by constructions, each providing shelter to three manuscript scrolls, doubtlessly standing for the 72 Jakhs; two Jakh statues stand

मार्च २०१० २२३

in front of the niches and two white flags. There was no trace of  $p\bar{u}j\bar{a}$  going on (on December 12, 1997). Desalji and his successors are supposed to come and celebrate their arrival once a year.

Rushbrook Williams quotes a more rational tale on the presence of the Jakhs, as having been told by the last royal bard<sup>7</sup>. 71 shipwrecked men and a woman are said to have reached on rafts Jakhau (on the West Coast, Abadāsā tālukā,, an ancient harbour the name of which recalls the event8). With their clear skin and tall stature and speaking a language unknown to Kutchis however far they had travelled, they were supposed to have come from Byzantium. They started to travel over the country and to teach their art of medicine, and other sciences, and were given horses in exchange. Their popularity is said to have provoked the jealousy of the cruel Pumvrao who imprisoned some of them. Their brothers, in order to free them, were able to build a ballistic machine on a nearby hill bombarding a part of the palace and killing the king. The queen is said to have organized a massacre of all the Jakhs in revenge, but the people grateful for their kindnesses are said to have worshipped them as saints and even demigods in hilltop temples.

At Jakhau where many Jakh statues existed, the cult seems in recession. The silting-up of the harbour put an end to the commercial activities of the Bhanuśāli who emigrated to Bombay. Their arable land was taken over by Muslims. A small shrine has however been built twelve years ago between the small town and the Sea; seven Jakhs can be seen there on their horses, small statues, 30 to 50 centimeters high. Incense and coconuts bear witness to the existence of a cult.

But the most lively temple is located at the village bearing the very name Jakh near the Padhargadh ruins (Nakhatrāṇā tālukā) and near the ruins of a big Śiva temple called Puṃvreśvar. The shrine on the top of a hill is accessible via a flight of steps, it is an open terrace partially covered by

a dome under which stand in a row the 72 whitewashed statucttes of the Jakhs on their little horses, freshly painted, with their characteristic orange turban, their moustache, with the manuscript scrolls under the arm; their sister Sāyari is different only through her smaller size. A series of 72 statuettes has been discarded, but not destroyed because when a series is replaced, the preceding one is simply put aside and continues to receive garlands and some honours. An oil lamp is continuously lighted and hung on a pillar of the entry. *Darsana* is permanent, visitors are numerous.<sup>9</sup>

Local writers as well as English scholars have tried hard to find a plausible explanation for the origin of the strange benefactors from foreign lands. Many theories were put forward. some of them quite fanciful: they were said to be celestial beings as indicated by their name, Hindu or Buddhist yaksa, Greeks or Romans, Śākas or White Huns<sup>10</sup>, or even the Varangian (Scandinavian) Guards of the emperor of Byzantium! More prosaically, Rushbrook Williams proposes an Iranian identity: they might have been Zoroastrians fleeing islamization from Northern Iran (as had the present day Parsis who reached the coast of Gujarat as early as during the 9th century) a group of whom might have been shipwrecked and sought refuge on the coast of Kutch. Their peaceful ways and their knowledge would be in accordance with those attributed to the Jakhs. For Dalpat Shrimali<sup>11</sup>, a specialist of the religious folklore of the untouchables in Saurashtra and Gujarat, the god Jakh might be an avatāra of Matang or Mataim Dev, one of the great Gurus of the Mahāmārgi mythology, born from a brahmin father and an untouchable mother, famous for his astrologic science but who is also one of the great Hindu preachers of Nizārī Ismailism<sup>12</sup>.

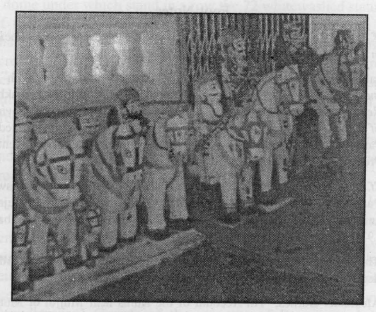
None of these theories can be proven, and the legend of the Jakhs does not seem to have crossed the Ranns of Kutch.

LES MONTEZES F.30170, MONOBLET, FRANCE

मार्च २०१० २२५

#### Foot-Notes

- 1 Cf. Harald Tambs-Lyche, Power, Profit and Poetry; Traditional Society in Kathiawar, Western India, New Delhi: Manohar, 1997.
- 2 Dalpatrām P. Khakhar, "History of of the Kamphatas of Kacch" in Indian Antiquary, 7 (February 1878), pp. 45-53, and in D.P.Khakhar, Report on the Architectural and Archaeological Remains in the Province of Kacch,, with five papers by the late Sir Alex. Burnes, reprinted at Patna: Indian India, 1978 (1st ed., Bombay: Government Central Press, 1879), p. 3-13.
- 3 Cf. M.S. Moray, History of Buddhism in Gujarat, Ahmedabad: Saraswati Pustak Bhandar, 1965, and A.S. Gadre, "Buddhist Influence in Gujarat and Kathiawar", Journal of the Gujarat Research Society, (Bombay), 1939, 1-4, p. 61-70.
- 4 The etymology of Jakh can only lead to Sanskrt yaksa, the guardian demigods or servants of Kubera, the god of wealth.
- 5 Alexander Burnes, "An Account of the Ruins near Mujjul or Munjul in Cutch", appendix no. IV,, in Dalpatram P. Khakhar, op.cit., note 8.
- 6 L.F. Rushbrook Williams, The Black Hills, Kutch in History and Legend: A Study in Indian Local Loyalties, London: Weidenfeld and Nicolson, 1958, pp.83-88, and ill.
- 7 *Ibidem*, p.86-87.
- 8 On Jakhau see G.D. Patel, ed., Gujarat State Gazetteers, Kutch District, Ahmedabad: Government Press, Gujarat State, 1971, p. 598.
- 9 I had the oportunity to discover a new sanctuary of Jakhs in January 2001 at a place named leliya, four kilometers of Jangi (Bhachau tālukā). The shrine, open air, was renovated in 2000 and showed the present vividness of cult.
- 10 Cf. Rushbrook Williams, op.cit., note 20, p. 85.
- 11 Dalpat Shrimali, Harijana santa ane lokasāhitya [kaṃthasthathī granthastha], Ahmedabad: Gujarāta grantharatna kāryālaya, repr. 1993 (1st ed. 1989), p. 223f.
- 12 Cf. S. Nanjiani, Khojā vrttānta, Ahmedabad : 2nd ed., 1892, p. 133-136.





Jakhs images at the Jakhs shrine of the village Jakh (Nakhatrāṇā Tālukā)

## विहंगावलोकत

उपा. भुवनचन्द्र

'अनुसन्धान'ना ४९ मा अंकमां संस्कृत व्याकरणनो एक लघु ग्रन्थ प्रगट थयो छे. 'शब्दसञ्चयः' नामक आ रचनामां संस्कृतना स्वरान्त-व्यञ्जनान्त नामोनां विभक्तिरूपोने सर्वग्राही रूपे तथा साधिनका साथे संगृहीत करवामां आव्या छे. सिद्धहैम तथा कातन्त्र – ए बे व्याकरणना आधारे रूपिसिद्ध करवामां आवी छे. जैन वर्तुळोमां विविध विषयोनो अभ्यास केवी तत्परताथी थतो आव्यो छे ते आवी रचनाओ कही जाय छे. सम्पादके जे विशदता साथे कृतिनुं सम्पादन कर्युं छे ते सम्पादकना आ विषयना अधिकारनी द्योतक छे.

तीर्थमाला प्रकारनी एक रचना 'तीर्थावली द्वात्रिंशिका' आ अंकमां छे. कृति संक्षिप्त होवाथी तीर्थो विशे अधिक जाणकारी जो के नथी मळती, तेम छतां विभिन्न काळखण्डोमां तीर्थोनी मान्यता, संख्या के नाम-ठाम जाणवाना स्रोत रूपे आवी तीर्थावलीओ उपयोगी बने छे ज. कृति शुद्धप्राय: छे. श्लो. १७मां 'ततस्तत(:) श्री....' एवो सुधारो सूचववामां आव्यो छे ते अनावश्यक छे. 'ततस्ततश्री....' पाठ शुद्ध छे.

'श्री आचार्यजीना बार मसवाड़ा' काव्यगुणयुक्त रचना छे. आमां किवनो कल्पना-उन्मेष जोवा मळे छे. पाठमां थोडां संमार्जनीय स्थान छे:

पृ. १११, पं. ६ - 'सहोदरां माता' छे ते ठेकाणे 'सोहोदनां' होवुं घटे. कडी ४मां मातानुं आ नाम आपेलुं छे ज. पृ. १११, पं. ११मां 'वरनी'ने स्थाने सम्भवत: 'चटनी' शब्द होवो जोइए. सालणां (अथाणां) साथे 'चटनी'नो मेळ पण स्वाभाविक छे. हस्तप्रत चकासवी जोईए. दूहा ५ (पृ. ११२)नी प्रथम पंक्ति आ रीते वांचवी जोईए: 'कल्पवृक्ष मि पामीऊ' पृ. ११२, दूहा ६मां 'सीतल वरसुं' छे त्यां 'करसुं' होवुं घटे.

त्रण लघु रचनाओमांनी त्रणेय रचनाओ नोंधपात्र छे. 'नेमिजिनस्तुति'मां शब्दालङ्कारो, 'सिलोकानन्द'मां शब्दचातुरी, 'गौतमरास'मां भक्तिरस आपणुं ध्यान खेंचे छे.

प्रकीर्ण पत्रोमां अथवा कोई प्रतिना अन्ते रहेती खालो जगामां लघु रचनाओं के पछी कोई उपयोगी माहिती लखी राखवी-ए जूना जमानानी एक लोकप्रिय परिपाटी रही छे. आवी रचनाओमां घणी वार ऐतिहासिक कही शकाय एवी सामग्री मळी आवती होय छे. प्रस्तुत अंकमांनी (१) मेघागण निर्वाणरास, (२) भास तथा (३) विजयहीरसूरि स्वाध्याय ९ आवी ज ऐतिहासिक कृतिओ छे. पृ. १२६ पर पांचमी पंक्तिमां अपूर्ण पाठ छे तेनी 'नवनिधान [सम नव] वाडि' ए रीते पूर्ति करी शकाय एम छे.

'भोजनिविच्छित्तः' नामक जूनी गुजराती अगद्यापद्य रचना ए युगना भोजनव्यवहार विशे रिसक अने कौतुकप्रेरक विगतो आपे छे. मोटा भागनी विगतोनुं अनुसन्धान गुजरातनी वर्तमान भोजनपद्धितमां जोई शकाय छे, पण केटलीक बाबतोमां खासुं एवं अन्तर पडेलुं जोई शकाय छे. दा.त. भोजनना मध्यमां भात खावानी रीत.

'नारद' विषयक संशोधनलेखमां लेखिकानो संशोधनपरिश्रम ऊडीने आंखे वळगे एवो छे. भारतीय धर्मीना वैचारिक के सांस्कृतिक माळखामां परस्पर साम्य के निकटता धरावती बाबतो अगणित मळी रहे ए सहज छे. केटलाय पौराणिक (अने ऐतिहासिक पण) पात्रोना सम्बन्धमां आवी ज स्थिति जोवा मळे छे. नारद पण एक एवुं पौराणिक पात्र छे – जे एकथी वधु परम्पराना प्राचीन उन्नेख पामे छे. जैन अने हिन्दू प्राचीन ग्रन्थोमां नारद विशे मळी आवता उन्नेखोने एकत्र मूकीने लेखिका ए बन्ने परम्परामां नारद माटेनी मान्यताओं के दृष्टिकोणो समये समये बदलाता रह्या छे एवा निष्कर्ष पर आववानो प्रयास कर्यो छे अने आ मान्यताओं ते ते लेखक-ग्रन्थकारना वैयक्तिक अभिगमने प्रतिबिम्बित करे छे एम पण कहे छे. हवे विविध ग्रन्थकारो द्वारा थता चित्रणमां आवुं बने ते तो स्वाभाविक छे परन्तु मूलतः नारद कई परम्पराना पुरुष हता ते लेखिका निर्णीत करी शक्या नथी. नारद नामधारक व्यक्तिओ एकथी अधिक होई शके छे अने तेथी नारदना व्यक्तित्वमां विरोधाभासोनुं सम्मश्रण थयुं होय- आ बिन्दु पण लक्ष्यमां लेवावुं जोईए, ए रीते विरोधाभासोनुं समाधान थई शके. आ दृष्टिकोण लेखिकाए विचारणामां लीधे जणातो नथी.

# पुतः प्रकाशततुं सुद्धव तजवाणुं : 'जैत तर्कभाषा'

उपा. भुवनचन्द्र

वस्तुविचारणा माटे जैनदर्शन अनेकान्तदृष्टि, नयभेद, निक्षेप, भङ्ग, ज्ञानना प्रकार जेवां साधनोने 'प्रमाण' तरीके काममां ले छे. 'प्रमिति' अर्थात् प्रमा (बोध-ज्ञान) विशे पण जैन दर्शन पोताना आगवा सिद्धान्तो धरावे छे. प्रमेय अर्थात् परीक्षणीय वस्तु तो आ आखुं जगत सहुनी समक्ष छे ज. प्रमिति अने प्रमाण - वस्तुनुं ज्ञान अने अ ज्ञान माटे वस्तुपरीक्षानी स्वीकृत पद्धति - ए बन्ने व्याख्यायित थाय तो ज प्रमेयनी परीक्षा योग्य रीते थई शके. न्यायदर्शने वस्तुविचारनी पद्धति बहु सूक्ष्मताथी निर्धारित करी हती. तर्कयुक्ति आधारित अ पद्धतिनो पछीथी सर्व दर्शनोओ स्वीकार कर्यों अने पोतपोताना सिद्धान्तोना प्रतिपादनमां तेनो विनियोग कर्यों.

महो. श्री यशोविजयजीओ ओवी तार्किक पद्धित आधारित जे ग्रन्थरत्नो आप्यां तेमां 'जैन तर्कभाषा' मुख्य छे. 'ज्ञान' (प्रमिति)ना उपकरण तरीके जैनदर्शने जे 'प्रमाणो' स्वीकार्यां छे तेनी तर्कबद्ध विचारणा आ ग्रन्थमां तेमणे करी छे. जैन दर्शनने तार्किक अभिगमथी समजवा मागता अभ्यासीओ माटे आ ग्रन्थनो अभ्यास अनिवार्य छे.

आ तर्कखचित अने शास्त्रसन्दर्भोथी समृद्ध ग्रन्थना तात्पर्य अने मर्म सुधी पहोंचवुं प्रथमाभ्यासी माटे दुष्कर छे. अ माटे विवेचन के टीकानी अपेक्षा रहे ज. आ प्रशिष्ट ग्रन्थनी टीकाओ आधुनिक समयमां विजयनेमिसूरीश्वरजीना पट्टिशिष्य आ. विजयोदयसूरिजीओ आ ग्रन्थ उपर विस्तृत टीका रची छे जे तेनी गम्भीरता तथा विशदता थकी प्राचीन टीकाकारोनी स्मृति करावे छे. भारतीय दर्शनशास्त्रना प्रकाण्ड पण्डित श्रीसुखलालजीओ संक्षिप्त छतां अभ्यासीने अति उपकारक ओवी बीजी टीका रची छे. मूळ ग्रन्थ अने तेनी आ बे टीकाओ वर्षो पूर्वे प्रकाशित थयां हतां. हमणां ज बंने टीकाओ साथे मूळ ग्रन्थनुं पुनः प्रकाशन 'जैन ग्रन्थ प्रकाशन समिति, खम्भात' तरफथी थयुं छे. आनुं सम्पादन आ. श्री

शीलचन्द्रसूरिजीना शिष्य मुनिश्रीत्रैलोक्यमण्डनविजयजीओ कर्युं छे.

आजे जैन साहित्यक्षेत्रे पुनः प्रकाशननो युग बेठो छे अम कही शकाय. पुनः प्रकाशन आवकार्य छे ज, किन्तु पूर्वमुद्रित ग्रन्थोने मिनी-ओफसेट, झेरोक्ष वगेरे साधनो द्वारा 'बेठां' ऊतारी लई पुनः प्रकाशन करी देवाय छे. लेखनयुगमां लहियाओ 'मिक्षकास्थाने मिक्षका' करता, तेम आवां प्रकाशनोमां अगाउना प्रकाशननी क्षतिओ तो कायम ज रहे छे अने ओ ज ग्रन्थ के ओ ज विषय पर कोई नवुं संशोधनकार्य थयेल होय तेनो कशो उपयोग थतो नथी. ओथीय वधारे वरवी वात तो ओ छे के आवी रीते 'नकल' करायेल ग्रन्थना पूर्वसम्पादकोनां के संशोधकोनां नाम हठावी प्रकाशको के प्रेरणादाताओ पोतानुं नाम सम्पादक तरीके छपतां अचकाता नथी. ओ प्रकाशनमां सम्पादक तरीके तेमनुं कोइ योगदान होतुं नथी. प्रस्तुत प्रकाशन पुनः प्रकाशन होवा छतां तेमां सम्पादक आपेलुं योगदान आपणुं ध्यान खेंचे छे. सम्पादक मुनिवरे ग्रन्थ तथा तेनी बन्ने टीकाओनो सूक्ष्मताथी अभ्यास कर्यो छे अने तेना परिपाकरूपे श्रीउदयसूरिजीकृत टीकाना भावने स्पष्ट करतां टिप्पणो यत्रतत्र ऊमेर्यां छे. आ टिप्पणो सम्पादकनी सज्जतानो निर्देश तो करे ज छे, ते उपरांत श्रमणसंघमां तार्किक विषयना ओक उदीयमान विद्वान तरीके तेमने प्रस्थापित करे छे.

आ ग्रन्थनुं विवरण तथा भाषान्तर आनाथी पूर्वे अन्यत्रथी प्रकाशित थया छे. तेनुं अवलोकन पण सम्पादके झीणवटथी कर्युं छे अने तेमांना केटलांक चिन्तनीय स्थानो विषे पोतानुं अवलोकन अेक लेख रूपे आ पुस्तकमां मूकाय छे. ग्रन्थना विषयने आत्मसात् करवानो मुनिश्रीनो प्रयत्न आमां प्रतिबिम्बित थाय छे.

आवा ग्रन्थोनुं मुद्रण अशुद्धि मुक्त रहेवुं जोईओ; अन्यथा शब्दभेद अने तेना परिणामे अर्थभेद ऊभो थाय अने अन्ततोगत्वा मूळ ग्रन्थकारनो अभिप्रेत अर्थ अदृश्य थई कोई विलक्षण तात्पर्यनी आपित्त थाय ओवुं बने. 'जैन तर्कभाषा'ना आनाथी पूर्व मुद्रित संस्करणोमां रही गयेल आवी भ्रमपूर्ण अने भ्रमोत्पादक अशुद्धिओ पण सम्पादके सूक्ष्मेक्षिकाथी शोधी छे अने दूर करी छे. अकाद अपवाद सिवाय प्रस्तुत प्रकाशन अशुद्धिथी मुक्त रह्युं छे.

पं. श्रीसुखलालजीनी रचेली टीकामां आवता घणाखरा शास्त्रपाठो

श्रीउदयसूरिजीकृत टीकामां पण छे ओटले ओवा पाठो बन्ने टीकामां न राखतां ओक टीकामां राखी बीजीमां मात्र तेमनो निर्देश के अतिदेश करी पुनरुक्ति निवारी देवामां कशुं खोटुं नथी. सम्पादके आ संस्करणमां ओ पद्धित अपनावी छे, परन्तु निर्देश/अतिदेश माटेनी सूचना टीकाना भागथी अलग जणाई आवे ओ रीते आपवी जोईती हती. ओ सूचनाओ फूटनोटमां, कौंसमां अथवा जुदा प्रकारना टाईपमां आपी शकात, जेथी टीका साथे भळी न जाय. कदाच सम्पादक मुनिवरनो सम्पादननो आ प्रथम प्रयास होवाथी आम बन्युं हशे.

विषयने न्याय आपवामां सम्पादक मुनिश्री सफळ रह्या छे, ते बदल मुनिश्रीने अभिनन्दन अने तर्कक्षेत्रे अेक उदीयमान विद्वान तरीके तेमनुं हार्दिक स्वागत.

> जैन देरासर नानी खाखर, कच्छ-३७०४३५

#### माहिती:

### तवां प्रकाशतो

१. उत्तराध्यायाः (१,२) अंचलगच्छीय-श्रीजयकीर्तिसूरिरचित-दीपिका (विक्रमनी १५मी सदी) टीका-सहित, सं. साध्वी चन्दनबालाश्रीजी, प्रका. – भद्रङ्कर प्रकाशन – अमदावाद, २००९

आ संस्कृत टीका सहित श्रीउत्तराध्ययनसूत्रनी सम्पादित आवृत्ति वि.सं. १९६६मां पण्डित हीरालाल हंसराज – जामनगर द्वारा प्रकाशित थई हती. तेमां रहेली अशुद्धिओनुं सम्मार्जन वगेरे करवापूर्वक तेनुं पुनः सम्पादन साध्वीजी श्रीचन्दनबालाश्रीजीए कर्युं छे. अध्ययनोनो संक्षिप्त परिचय, विस्तृतविषयानुक्रमणिका, १० परिशिष्टो वगेरे उमेरीने तेमणे सम्पादनने वधु समृद्ध बनाव्युं छे. टीका अत्यन्त सरल अने सुबोध छे. उत्तम मुद्रण.

२. भारतीय संस्कृतिनो आत्मा (श्रीवीरचंद राघवजी गांधीनुं चरित्र); लेखक -कुमारपाल देसाई; प्र. वर्ल्ड जैन कन्फेडरेशन, मुम्बई, ई. २००९

ई. १८९३मां शिकागो USA मां मळेल विश्वधर्म परिपद्मां जैन धर्मना प्रतिनिधि तरीके, पूज्य श्रीविजयानन्दसूरि (आत्मारामजी) महाराजनी आज्ञाथी गयेल अने ते परिषद्मां तेमज त्यार पछीना विदेश-वसवाट दरम्यान जैन धर्मनो विश्वने परिचय करावनार तेमज धर्मनी उत्तम प्रभावना करनार विद्वान् जैन सज्जनना प्रभावक जीवननो प्रभावक परिचय करावतुं चरित्र-पुस्तक. आ विद्वान् गृहस्थना जीवनविषयक सामग्री महदंशे क्यांय सचवाई नथी, ते एक दुःखद बीना छे. छतां जे आछी पातळी सामग्री देश-विदेशमांथी जडी शकी, तेनो आधार लईने एक कुशल शब्दशित्पीनी जेम लेखके श्रीवीरचंद गांधीना जीवननुं मस्त शब्दिचत्र आलेख्युं छे, ते खूब प्रेरणात्मक तो छे ज, साथे एक मोटी ऊणपनी पूर्ति पण करी आपे तेवुं बन्युं छे. आवा सत्कर्म बदल लेखक धन्यवादना अधिकारी बने छे.

चरित्रपुस्तकना पाछला भागमां श्रीवीरचंद गांधी द्वारा लिखित-प्रकाशित ''रडवा-कूटवानी चाल विषेनो निबन्ध'' नामे लेख-पुस्तिकानो पण समावेश थयो छे. चरित्रमां विविध तस्वीरो होवाथी ते वधु समृद्ध बन्युं छे. तेमना हस्ताक्षरोनी छबी मुकाई होत तो विशेष समृद्ध थात. प्रत्येक जैन बन्धुए वांचवा-वसाववा योग्य ग्रन्थ.



श्रुतस्थविर दर्शनप्रभावक प्रवर्तक मुनिराज श्रीजम्बूविजयजीनी पुण्यसमृति अने श्रद्धांजलि (थोडाक पत्रांशो तथा लघु-लेखो)



पत्रो :

# अे खोट शें पूराशे ?

जे समाचारे समग्र शासनमां खळभळाट मचावी दीधो, अे समाचार छे महान् संशोधक श्रुतस्थिवर मुनिराज श्रीजम्बूविजयजी महाराजश्रीना आकस्मिक काळधर्मना. तेमना जेवा मोटा गजाना तथा निवडेला विद्वान् पुरुषनुं आवुं बने अे न मानी शकाय अेवी वात छे पण बनी गयुं अेटले मान्या सिवाय छुटको ज नथी.

'द्वादशारनयचक्र' जेवा महान् / अमूल्य ग्रन्थरत्ननी भेट जेमना अथाग परिश्रम ऊंडी सूझ/बुझना कारणे जैन शासनने थई छे ते श्रीजम्बूविजयजी महाराज संशोधन क्षेत्रना आजीवन भेखधारी पुरुष हता.

पं. सुखलालजी तथा पं. बेचरदासभाई जेवा उच्च कोटिना विद्वान् पुरुषो पण तेओनी संशोधन दृष्टिथी प्रभावित थया हता. सिद्धिगिरिमण्डन श्री आदीश्वरदादा तथा महाप्रभावक श्रीशंखेश्वर पार्श्वनाथ प्रभु प्रत्येनी अतूट श्रद्धा/भिक्त भलभलाने आश्चर्यचिकत करी दे तेवी हती. तेमनी चिरविदायथी प्राचीन हस्तलिखित ग्रन्थोना अभ्यास तथा संशोधन क्षेत्रमां कदी न पूराय तेवी खोट पडी छे.

तेओना अधूरां कार्योने यथाशक्य पूरां करवामां आवे तेज तेमनी साची श्रद्धांजलि गणाशे. अज.

नवसारी सं. २०६६ माग-वद-५ श्रीदेवगुरुचरणरज विजयहेमचन्द्रसूरि

\* \* \*

Dr. Willem Bollee (Bamberg, Germany)

In 1998 I contributed an article on Suyagada 2, 6 to Muniraj Jambuvijaya's festschrift. I met him twice and got his benediction for my work. So I was very shocked to hear of his demise in a traffic accident.

4 4 4

मार्च २०१० २३५

Peter Flugel (London, U.K.)

I am very shocked to hear of Jambuvijayji's tragic death and would like to contribute something in his memory.

Jayendra Soni (Marburg, Germany)

Yes, it was terrible news and my wife and I cherish the memories of our meettings with him.

Michael C. Shapiro (U.S.A.)

I do wish to offer my condolences upon the death of this great scholar.

# श्रीजम्बूविजयजी महावाजने क्मवणांजिल

- शी.

श्रीजम्बूविजयजी महाराजः संशोधन-क्षेत्रनुं अेक मोटुं नाम ! शास्त्रो अने विद्याओ अने भाषाओना जगतनुं अेक महान नाम !

वीसमी-अेकवीसमी सदीमां, जैन संघमां, जे थोडीक-विरल अने विलक्षण प्रतिभाओ पेदा थई छे, तेमां श्रीजम्बूविजयजीनुं नाम प्रथम पंक्तिमां मूकी शकाय, तेवी अद्भुत तेओनी मेधा, प्रज्ञा अने प्रतिभा हती.

ज्ञानावरणीय कर्मना क्षयोपशमनी विचित्र उच्च कक्षा, आपणा युगमां, जे गणीगांठी व्यक्तिओओ सिद्ध हती, तेमां पण जम्बूविजयजी महाराजनुं नाम नि:शंकपणे मूकी शकाय.

अमनी प्रज्ञाने पण्डित सुखलालजी जेवा महाविद्वाने प्रीछी हती. आगमप्रभाकर मुनिराज श्रीपुण्यविजयजी महाराजे अमनी प्रतिभाने प्रमाणी हती. देशना तथा विदेशोना आगम, दर्शन, साहित्य, तत्त्वज्ञान वगेरे अनेक विषयना अनेक विद्वज्जनोओ तेओनी विद्वत्ताने पोंखी हती.

अमना जीवननी विगतो हजी सुधी तो तेमणे प्रकाशमां आववा नथी दीधी. ते तेमनी निर्लेप वृत्ति हती. हवे तेमना शिष्यो द्वारा तेमना जीवननो परिचय समाज समक्ष मूकाय तो ते अपेक्षित छे, आवश्यक पण गणाय. परन्तु, जाडा अंदाजमां अम कही शकाय के तेमणे बहु नानी-११-१२ वर्षनी वये जैनी दीक्षा, पोताना पिताजी तथा माताजी साथे ग्रहण करी हती. तेमना पिता मुनिश्रीभुवनिवजयजी अने माता साध्वी श्रीमनोहरश्रीजी नामे हतां. ते बन्नेअ पोतानो आ पुत्र खूब ज्ञानसम्पन्न बने ते माटे अथाग उद्यम कर्यो हतो, अने तेमना ते सभान परिश्रमना परिणामे ज श्रीजम्बूविजयजीनुं आवा दिग्गज विद्वान अने ज्ञानी साधु तरीके निर्माण थयुं हतुं, तेम आपणे समजी शकीओ छीओ.

संस्कृत, प्राकृत, गुजराती, हिन्दी, अंग्रेजी आटली भाषाओ तो तेमने सहजसाध्य हती ज. पण ते उपरांत बीजी दशेक भाषाओ तेओ शीखेला, जेमां टिबेटन (भोट) भाषा अने फ्रेन्च भाषानो खास समावेश थाय छे. फ्रेन्च भाषा मार्च २०१० २३७

तो तेओ ७५-७६ वर्षनी उंमरे शीखवा बेठेला !

टिबेटन भाषा शीखवा पाछळनुं निमित्त 'द्वादशार नयचक्र' महाग्रन्थ हतो. जम्बूविजयजी महाराजनी तीक्ष्ण मेघासम्पन्न अन्वेषण-दृष्टिथी पं. सुखलालजी वगेरे विद्वानो खूब प्रभावित थयेला. तेमना मनमां 'सन्मितितक्रं' पछी 'नयचक्र'नुं सम्पादन थाय तेनी खूब अपेक्षा हती. ते माटे पोतानी अक्षमताथी तेओ परिचित हता, अने कोई सक्षम प्रतिभानी शोध चालु हती. ओमां तेमना ध्यान पर जम्बूविजयजी आव्या, अने तेमणे तथा पुण्यविजयजी महाराजे ठराव्युं के 'नयचक्र' महाग्रन्थनुं संशोधन तथा पुनर्गठन कोई करी शके तेम होय तो ते अकमात्र जम्बूविजयजी ज छे.

अं विद्वज्जनोअं जम्बूविजयजी पर कळश ढोळ्यो. अं प्रक्रियामां अंक तरफ जम्बूविजयजीनी कसोटी हती, तो बीजी तरफ दिग्गज विद्वानो द्वारा तेमनी प्रतिभानी स्वीकृति पण हती. तेमणे अं पडकार झीली लीधो, अने पोताना समग्र सामर्थ्यने, बौद्धिक क्षयोपशमने 'नयचक्र'ना पुनरुद्धारना कार्यमां कामे लगाडी दीधां.

आ महान ग्रन्थकार्य माटे चीनी अने तिबेटन भाषानी पोथीओ उकेलवी अनिवार्य हती. अने अे माटे ते भाषाओ तथा लिपि शीखवानुं पण अनिवार्य हतुं. ओ कार्य माटे तेमणे कमर कसी, अने सामग्री भेगी करवा मांडी.

आ कार्यमां पूज्य पुण्यविजयजीनो पूरो साथ-सहयोग मळ्यो. तेमणे आ बधां माटे भरपूर सहाय पूरी पाडी. भावनगरना राजवी कृष्णकुमार्रासहजी, भावनगर जैन संघना वडा तथा लोकसभाना सभ्य शेठ भोगीलाल मगनलालनो सहयोग मळ्यो, अने तेमना प्रयत्नथी वडाप्रधान पण्डित नहेरुजीओ आ कार्यमां रस लईने तत्कालीन चीनी दूतावासनो सम्पर्क साधीने चीनथी तथा तिबेटथी अपेक्षित ग्रन्थो तथा सामग्री मेळवी आप्यां. साथे साथे ते भाषाओ शीखवनार शिक्षकोनो पण प्रबन्ध थयो.

घणा परिश्रम पछी, खंतपूर्वक तेओओ बहुज झडपथी ओ भाषा तथा लिपि हस्तगत करी लीधां. अने पछी शरु थयो नयचक्र ग्रन्थनो ज्ञानयज्ञ, जे आशरे त्रीस वर्ष सुधी अविरतपणे चालतो रह्यो. ओना मधुर फळलेखे आपणने त्रण विभागोमां मळ्यो महाग्रंथ: "द्वादशारं नयचक्रम्". आ ग्रन्थना संशोधन अने पुनर्घटननी कथा अत्यन्त रोमांचक छे, अने मारी जाण प्रमाणे खुद तेमणे ज ते कथा अक-बे लेखोरूपे आलेखी छे. आ ग्रन्थना यज्ञकार्यना मुख्य यजमान बनवानो लाभ श्रीजैन आत्मानन्द सभा, भावनगरने सांपड्यो हतो, ते पण नोंधवुं प्रासंगिक गणाय.

नयचक्र ग्रन्थ ओ भारतवर्षनो ओक दुर्लभ अने जटिल दार्शनिक ग्रन्थ गणाय छे. तो तेनुं अध्ययन तथा अध्यापन ओ सम्यग् दर्शननी श्रेष्ठ आराधना रूप मनाय छे. आ आराधना तेमणे करी, तेनी अनुमोदना रूपे श्रीसकलसंघे तेओने 'दर्शनप्रभावक अने श्रुतस्थिवर' जेवां बे शास्त्रानुसारी पदोथी अलंकृत कर्या हता, ते वात पण आ क्षणे याद करवी जोईओ.

नयचक्र उपरांत, अनेक आगमग्रन्थोनुं, तेमज ते उपरनां चूर्णि, टीका वगेरे विवरणोनुं संशोधन-सम्पादन तेमणे कर्युं छे. द्रव्यालङ्कार अने योगशास्त्र, धर्मिबन्दु अने पञ्चसूत्रक जेवा अनेक विषयोना श्रेष्ठ ग्रन्थोनां सुघड, शुद्ध सम्पादनो तेमणे आप्यां छे. तेमनां ग्रन्थकार्योनी सूचि घणी मोटी छे, जे तेमना जीवन-परिचय साथे प्रगट थवी जोईओ.

जीवनना छेल्ला श्वास सुधी तेओनी आ ज्ञान-यात्रा अविच्छिन्नपणे चालु रही हती. छेल्ले तत्त्वार्थाधिगमसूत्रना भाष्यनुं संशोधन चाली रह्युं हतुं तेवा समाचार हता. ओ काम पण बहु मोटुं अने वळी महत्त्वपूर्ण हतुं. ते सिवाय पण अनेक ग्रन्थोनां कार्यो तेमना हाथे थयेलां तैयार के लगभग तैयार पडेलां होय ज. तेमनो शिष्यपरिवार ते कार्योने योग्य रीते प्रकाशमां लावे तेवी आशा राखीओ.

प्रभुभक्ति अ तेमनो अनन्य अने असाधारण गुण हतो. तेमनी भक्ति जोईने भलाभलानां अरमान ऊतरी जतां. घणीवार तो लागतुं के आवडा मोटा ज्ञानी ने प्रभु तथा गुरु समक्ष आम तद्दन नाना बाळक समा ?

तो तपश्चर्या पण तेमनी अजोड हती. सम्पादननां, ज्ञाननां कार्योमां दिवसभर अेवा तो डूब्या रहेता के घणा घणा दिवसो आहार-पाणी विना ज चोविहार उपवास करीने वीती जता ! न तोय तेमने ख्याल न आवतो के आजे आहारादि नथी कर्या ! अेक ज लगनी : पोथी उकेलो, पाठ शोधो, अने नवानवा पदार्थो मेळवो.

मार्च २०१० २३९

आवी प्रतिभा जवल्लेज जोवा मळे. ओम कही शकाय. खरेखर तो ओम कहेवुं वधु वाजबी लागे छे के अमारा जेवा ५ के १० संशोधको भेगा थाय तो पण अेक जम्ब्र्विजयजीनी तोले न आवे ! बीजी रीते अेम पण कही शकाय के जगद्गुरु शङ्कराचार्यनी गादी पर आरूढ थनार माणस पासे जेवी सज्जता होय छे. तेवी विद्याकीय सज्जता तेमनामां जोवा मळी छे.

आवी प्रतिभा अचानक आकस्मिक रीते आथमी गई, ते जैन संघने के जैन मुनिसंघने माटे ज नहि, पण समग्र भारतवर्षने, भारतना विद्याजगतने माटे मोटी खोट गणाय तेम छे. संशोधननुं क्षेत्र लगभग शून्य बन्युं छे - तेमनी विदायथी. विदेशोना विद्वानोने तथा विद्यार्थीओने इन्डोलोजी तेमज जैनोलोजीनुं यथार्थ ज्ञान आपी शके तेवी आ एकमात्र व्यक्ति हती; तेमना जतां ते दिशा हवे बंध थशे तेवी दहेशत जागे छे.

तेमना विषे घणुं घणुं लखी तथा कही शकाय तेम छे. परंतु आ क्षणे तो सहज संवेदनामांथी नीपजेला आटला शब्दोथी ज सन्तोष मानवो उचित हो

# श्रुतधव पवम्पवाना उज्ज्ञल नक्षत्र : पूज्य श्रीजम्बूविजयजी महावाज

उपा. भुवनचन्द्र

श्रीजिनशासन अेटले चतुर्विध संघ अथवा संघना आश्रये चालतो कार्यकलाप – अेवो अर्थ सामान्य जनना मनमां स्थिर थयेलो होय छे. ते अेक अपेक्षाओ संगत अने उचित छे ज. किन्तु जिनशासननो मूळ अर्थ श्रीजिन द्वारा अपायेलुं शासन अर्थात् शिक्षण के अनुरोध–ओ छे. श्री जिनेश्वरोओ आपेलो बोध के अनुरोध तेमनी वाणीमां समाविष्ट छे अने ओ वाणी हवे तो प्राकृतभाषामां प्रिथित आगमो तथा तेना भाष्य-चूर्णि–टीकाओमां अने ते उपरांत तदनुसारे रचायेला बीजां शास्त्रोमां निहित छे. आ श्रुतसाहित्य विना जिनशासन शुं छे ते समजवुं अशक्यवत् गणाय. जेम देह जीवात्माने धारण करतुं माध्यम छे तेम श्रुत ओ शासनने साकार करतुं माध्यम छे – शासननी काया छे.

श्रुत अने शासननी महत्ता के एकात्मता जे पिछाणी शके ते ज श्रुतधर पुरुषोनी महत्ता अने अनिवार्यता पिछाणी शके. श्रुतधर महात्मा विना श्रुतनुं अस्तित्व क्यां ? श्रीजिनवाणीनो मर्म सूत्र-अर्थ-तदुभयना धारक गीतार्थ गुरुजनोना अंतरमां वसे छे. शास्त्रविद् गीतार्थ गुरुजनो जिनशासनना मेरुदण्ड समा छे. आपणी पासे ओवा श्रुतधर पूर्वजोनी उज्ज्वळ परम्परा छे. गणधरो, पूर्वधरो, भाष्यकारो, टीकाकारो, शास्त्रकारो आदिनी ओक नक्षत्रमाळा ज जाणे जिनशासनना आकाशमां चमकी रही छे.

आजे पण अेवा समर्पित श्रुतोपासक श्रमणश्रेष्ठों छे जेओ जरा जुदी रीते श्रुतधरोनी परम्पराने आगळ धपावी रह्या छे. सहस्राब्दीओना अन्तरालमां केटलांय परिबळोओ पोतानी असरो आगमादि श्रुतसाहित्यकलाप उपर करी छे. आजना श्रुतधरोओ ओक नवुं ज कार्य करवानुं आळ्युं छे. अने ओ छे – उच्चार, लिपिभेद, भ्रामक पाठ, खण्डित पाठ वगेरे अवरोधो पार करी मूळ पाठ सुधी पहोंचवुं ते. आ कार्य घणा प्रकारना सज्जता मागे छे. आ संशोधनकार्य आजे तो ओक सुग्रिथित शास्त्र तरीके स्थापित थयुं छे पण ओनां मूळ प्राचीन टीकाओ, वार्तिको तथा चार्चिकोमां जोई शकाय छे. आगमोनी वाचनाओ वखते तेना प्रमुख अने

सदस्य अंवा श्रुतधर मुनिपुङ्गवोने पण आवी ज कामगीरी बजाववानी आवी हशे अ स्वयंस्पष्ट छे. आजे आ विद्याने समीक्षित अने तुलनात्मक सम्पादन के अध्ययन (Critical and Comparative editing or study) कहे छे. आ कार्य मात्र पाण्डित्य द्वारा साध्य नथी. संशोधके इतिहास, लिपि, भाषाओ, इतर शास्त्रो वगेरेनुं पण पर्याप्त ज्ञान मेळववुं पडे; अने सौथी वधु तो ग्रन्थना विषय साथे तथा ग्रन्थकारनी शैली साथे तादात्म्य साधवुं पडे.

वर्तमान श्रमणसंघमां आवा समर्थ संशोधक विद्वान मुनिवरोने याद करतां सर्वप्रथम पुण्यश्लोक आगमप्रभाकर पूज्य मुनिप्रवर श्रीपुण्यविजयजी महाराजनुं नाम याद आवे ने ते पछी तरत जेमनुं नाम होठे आवे ते छे श्रुतस्थिविर पूज्य मुनिप्रवर श्रीजम्बूविजयजी महाराज. पूज्यश्रीओ पोतानुं समग्र जीवन जिनागम आदि प्राचीन साहित्यना संशोधन-सम्पादन-अध्ययनने समर्पित करी दीधुं हतुं. ओ ओमनुं जीवनकार्य बनी गयेलुं. ओमनी आ श्रुतसेवा सुदीर्घ काळनी हती अने जीवनना अन्तिम दिन सुधी अनवरत चालती रही हती.

पूज्य जम्बूविजयजी महाराज जूनी परिपाटीथी अभ्यस्त होवा छतां आधुनिक समीक्षात्मक अध्ययन-पद्धितने जे रीते अपनावी शक्या हता ते खरेखर आश्चर्यजनक हतुं. अक श्रमणने छाजे अेवा तप-त्याग-सादगी-श्रद्धा-भिक्त साथे अन्वेषक-समीक्षक दृष्टि पण केळवी शकाय छे ओ तथ्य तेमनामां मूर्तिमंत स्वरूपे जोई शकायुं हतुं. अन्वेषण पद्धितना अतिरेकमां क्यारेक श्रद्धा अथवा वैचारिक समतुला जोखमाती होय छे. पूज्यश्रीना सम्बन्धमां अेवुं न हतुं. विशाळ वांचन, अन्य परम्पराओनुं अध्ययन, प्राचीन साहित्यमां विविध कारणोसर प्रवेशेली क्षतिओनुं निकटताथी दर्शन – आ बधां पछी पण परमात्मतत्त्व के वीतराग जिनेश्वर प्रत्येनी तेमनी भिक्त अक्षुण्ण हती, बल्के जोनारो घडीक विचारमां पडी जाय अेवी/ओटली मोहक हती. नूतन प्रकाशननी पहेली नकल अथवा सम्पादन पूर्ण थयेल ग्रन्थनी प्रेसकोपी प्रभुचरणे भिक्तभावे समर्पित करता पूज्य महाराज साहेबने घणाओ जोया हशे. ओ ज रीते, पोताना पिता-गुरु प्रत्येनो तेमनी विनयभाव पण नेत्रदीपक हतो.

बीजी तरफ, तुलनात्मक अध्ययनने परिणामे महाराज साहेब परम्परा के रूढिना प्रभावथी मुक्त रहीने विचारी शकता हता. अमुक परम्परागत मान्यताओ अंगे तेमनो अभिप्राय भिन्न पडतो हतो. तेओश्री साथेना अेक वार्तालापमां में भूगोळ-खगोळना विषयमां शास्त्रीय अने वैज्ञानिक मान्यताना सन्दर्भे पूछेलुं त्यारे तेमणे सहज रीते उत्तर आपेलो के आ बाबत फेरविचारणा मागे छे. आगमोना वृत्तिकारोने केटलाक आगमगत शब्दोना अर्थघटनमां मुश्केली पडी छे ते अंगे पूछतां तेमणे कहेलु के वच्चेना समयगाळामां आम्नाय क्यांक छूटी गयो छे तेथी आम थयुं छे. अेवा शब्दोमांथी अमुक शब्दो त्रिपिटकोमां पण छे अने तेनी अट्ठकथा(टीका)आमां तेना प्राचीन अर्थ सचवाया छे. आर्थी आगमोना अभ्यासीओओ पालि भाषानो पण लाभ लेवो जोईओ.

पूज्यश्रीजम्बूविजयजी महाराज श्रुतधर परम्पराना अक उज्ज्वल नक्षत्र हता. ८७ वर्षनी परिपक्ववये पण तेओश्री कलाको सुधी हस्तप्रतोनुं वांचन करता. मिहने मिहने अट्टमनो तप करता. जैन विद्याना अभ्यासी देशी-विदेशी विद्यार्थीओने मार्गदर्शन आपता. विहार, जीवदयानी प्रवृत्ति, शिष्योनुं अध्यापन, कलाको सुधी जाप, विविध भाषाओनो निरन्तर नूतन अभ्यास, ज्ञान-भण्डारोनो उद्धार, कम्प्यूटरीकरण – आवी विविध कामगीरी अप्रभत्तभावे अन्तिम क्षण सुधी करनारा पूज्य श्रुतस्थिवर मुनिप्रवर ओक अनाडी माणसनी भूलनो भोग बनी अदृश्य थया. ओक कर्मठ, तपस्वी, श्रुतस्थिवर प्रतिभा संघ पासेथी क्षणवारमां छीनवाई गई. विधिनी वक्रतानुं जाणे प्रत्यक्ष निदर्शन!

पूज्यश्रीना मुखे सांभळ्युं हतुं: हवे तो बोनसनां वर्षों छे. थाय अेटलुं करी लेवुं छे. अने अक्षरशः अे ज रीते छेल्लां थोडां वर्षों तेओश्रीओ गाळ्यां. पूज्य महाराज साहेब पुरुषार्थसभर, ज्ञानसाधनासभर, परोपकारसभर जीवन जीवी स्वनामधन्य बनी गया छे. दुर्घटना असह्य छे, किन्तु तेओश्रीने आथी कोई हानि नथी थई, संघने थइ छे. ओमनां अधूरां रहेलां अने वाट जोई रहेलां अनेक कार्यों हवे कोण करशे ओ प्रश्न छे.

पूज्य श्रुतस्थिवर श्रमणश्रेष्ठना जीवन अने कार्यमांथी प्रेरणा लई श्रमणसंघनो अेक टको श्रमणवर्ग पण संशोधनिनष्ठा केळवे अने आ दीर्घ परिश्रमसाध्य क्षेत्रने पोताना समय-शक्ति अर्पण करवानुं पसंद करे तो ज श्रुतधरोनी परम्परा प्रवर्तमान रही शके. इच्छीओं के आवुं कंईक बने.

### श्रद्धासुम्रत

#### म. विनयसागर

विद्वज्जगत के लिए वह दिन अत्यन्त सौभाग्यशाली था जबिक ८ दशक पूर्व एक नन्हे से बालक ने जैन दीक्षा ग्रहण कर जम्बूविजय नाम प्राप्त किया था। ये जैनाचार्य श्रीविजयसिद्धिसूरिजी महाराज जो दादा के नाम से प्रसिद्ध थे के शिष्य श्रीविजयमेघसूरि के शिष्य श्रीभुवनविजयजो के शिष्य थे। श्रीभुवनविजयजी इनके पिता थे और इनकी माता ने भी विक्रम संवत् १९९५ में दीक्षा ग्रहण की थी। जिनका नाम मनोहरश्रीजी रखा गया था। शतवर्षाधिकायु अवस्था प्राप्त कर इनका स्वर्गवास पालीताणा में हुआ था। पारिवारिक संस्कारों के कारण ही यह परिवार पूर्णतः जैनधर्मानुयायी था और आत्मकल्याण के लिए अग्रेसर था। इनके स्वजन सम्बन्धी पारिवारिक जनों में भी लगभग २० के ऊपर दीक्षित हुए हैं। जिनमें श्रीयशोविजयसूरि, श्रीमुनिचन्द्रसूरि, आदि प्रसिद्ध लेखक और चिन्तक विद्यमान हैं।

श्रीभुवनिवजयजी इनके पिता थे इसिलए स्वाभाविक था कि वे अपने पुत्र को प्रौढ विद्वान् बनाना चाहते थे और इसके लिए उन्होंने प्रयत्न भी किया। यही कारण है कि वे एकदेशीय विद्वान् न होकर सर्वदेशीय विद्वान् बने। प्रारम्भिक अध्ययन इनका दर्शन, न्याय और इतिहास का था। उनकी इतिहास के प्रति पैनी दृष्टि इसी से आंकी जा सकती है कि उन्होंने कुण्डलपुर पर एक लेख लिखा था जो कि जैन सत्यप्रकाश में एकाशित हुआ था।

दर्शन न्याय के धुरन्धर विद्वान् बनने पर उनके हृदय में यह आकांक्षा उत्पन्न हुई कि मैं ऐसे किसी ग्रन्थ का सम्पादन करूँ जो कि आज तक नहीं हुआ हो ! फलत: उन्होंने आचार्यश्रीमह्मवादी कृत द्वादशार नयचक्र को चुना। कुछ विषय अस्पष्ट रह जाने के कारण और इसकी विशिष्ट प्रति भीट भाषा में लिखित होने के कारण उन्होंने आगम प्रभाकर मुनिश्रीपुण्यविजयजी के निर्देश पर उसका भी अध्ययन किया। भोट भाषा के साथ अन्य कई भाषाओं-प्राकृत, संस्कृत, अंग्रेजी आदि का भी उन्होंने आधिकारिक अध्ययन किया था। कई प्रतियों के साथ द्वादशार नयचक्र का सम्पादन किया। यही कारण है कि उनके

द्वारा सम्पादित द्वादशार नयचक्र दीपस्तम्भ की तरह विद्यमान है।

आगम प्रभाकर श्रीपुण्यविजयजी महाराज आगम साहित्य और सम्पादन साहित्य के आधिकारिक विद्वान् थे। उनके आगम ग्रन्थों का सम्पादन का कार्य चल रहा था इसी बीच में उनका आकिस्मक स्वर्गवास हो गया और उस अपूर्ण कार्य को श्रीजम्बूविजयजी ने अपने कन्धों पर लिया। आगमों के सम्पादन का कार्य करते हुए उन्होंने पञ्चाङ्गी को स्वीकार किया और पञ्चाङ्गी के साथ सम्पादन कार्य भी प्रारम्भ किया। उनकी पैनी दृष्टि इतनी थी कि जब तक उन स्थलों का स्वयं निरीक्षण नहीं कर लेते तब तक उन्हें चैन नहीं पड़ता था। यह ठीक है कि उनके कार्यों में कुछ अधिक विलम्ब होता था किन्तु वह विलम्ब भी कुछ नवीन वस्तु के साथ प्रकाशित होता था। स्थानाङ्ग सूत्र इसका प्रमाण है।

वे अप्रमत्त भाव से सम्पादन कार्य में संलग्न रहा रहते थे। मैंने देखा है कि वे एक स्थान पर बैठकर पसीने से तर-ब-तर होने पर भी अपने कार्य को नहीं छोड़ते थे और जब तक कि उस अंश का सम्पादन नहीं कर पाते। सम्पादन में उनकी पैनी दृष्टि इनकी अधिक थी कि व्याकरण दृष्टि के अनुसार अनुस्वार कहाँ उपयुक्त है और कहाँ अनुपयुक्त है, संयुक्ताक्षरों में आधा 'ड' और 'ज' का कहाँ प्रयोग किया जाना चाहिए, इसका भी पूर्ण ध्यान रखते थे।

शत्रुञ्जयाधिराज ऋषभदेव भगवान और शङ्खेश्वर पार्श्वनाथ इनके इष्ट थे। कोई भी कार्य उनके स्मरण किए बिना नहीं करते थे। जब शत्रुञ्जय रहते तब आदिनाथ भगवान की यात्रा नियमित रूप से किया करते थे। शङ्खेश्वर पार्श्वनाथ भी उनके परमाराध्य थे। यही कारण है कि उनका दाहसंस्कार भी वहीं शङ्खेश्वर तीर्थ में हुआ।

जम्बूविजयजी आगम सम्पादन के कार्य को ध्यान से रखते हुए जन कोलाहल से दूर रहा करते थे और सर्वदा ग्रामों में चातुर्मास किया करते थे। कभी भी उनमें नामलिप्सा नहीं रही और न कभी उन्होंने अपने द्वारा सम्पादित किसी ग्रन्थ का विमोचन भी करवाया।

शास्त्र सम्पादन के अतिरिक्त शास्त्रसंरक्षण और उसके प्रकाशन के प्रति भी इनका प्रशस्त राग अनुकरणीय ही कहा जाएगा। श्रीहेमचन्द्राचार्य ज्ञानमन्दिर मार्च २०१० २४५

पाटण और श्रीजिनभद्रसूरि ज्ञान भण्डारों आदि को सुरक्षित और सुव्यवस्थित कर युगानुसार सूचीबद्ध करना, फोटोकॉपी करना, रील बनाना और उसके सूचीपत्र को प्रकाशित करना भी ये अपना कर्तव्य समझते थे । इसीलिए जिनभद्रसूरि ज्ञान भण्डार जैसलमेर का विस्तृत सूचीपत्र भी इन्होंने प्रकाशित करवाया, जो कि विद्वज्जनोपयोगी भी सिद्ध हुआ । जैसलमेर भण्डार के कार्य को पूर्ण करने के हेतु ही अग्रिम चातुर्मास इनका जैसलमेर में ही था। किन्तु यह विधि को मंजुर नहीं था।

ऐसे प्रवर आगमज्ञ और सम्पादनकलाविशेषज्ञ का क्रूर यमराज के चंगुल में फँसकर चले जाना, आगम साहित्य के क्षेत्र के अपूर्ण कार्य को छोड़ जाना वस्तृत हृदय को गहन चोट पहुँचाता है। दूर-दूर तक दृष्टि फैलाने पर भी इनका समकक्ष कोई भी नजर नहीं आता । अन्त में भवभृति के शब्दों में 'कालो ह्ययं निरवधिर्विपुला च पृथ्वी' की उक्ति को समक्ष रखते हुए मन मसोस कर उनको श्रद्धाञ्जलि देना मात्र अभीष्ट है । वे जहाँ भी गये होंगे. उन्नत स्थान पर ही गये होंगे और भविष्य में भी जन्म लेकर अपने कार्य को पूर्ण करेंगे। भगवान उनकी आत्मा को शान्ति प्रदान करे।

- जयपुर

## Muni Jambūvijayajī Homage and reminiscences

PROF. NALINI BALBIR

The 12th November 2009 will remain as a gloomy day for everyone as it brought the shocking and sad news that a jewel of knowledge and kindness has suddenly disappeared from this earth.

I am not among the scholars who sat in long discussing sessions with Muni Jambūvijayaji, but I had the privilege to meet him and have his darshan a few times during the last 30 years. Each meeting, however short it was, was inspiring and ennobling. Keen on teaching one topic or another of dharma and emphasizing the importance of vegetarianism, Muni Jambūvijayaji never failed to mention the name of his guru (and father), Muni Bhuvanavijaya, and Sankheshwar, a place where he always used to go back. His mother, an aged nun, was often around, in the sādhvī upāśraya. During one of my first stays in Gujarat, in 1980, I went with Dr. Kanubhai V. Sheth to Pātarī, a remote village near Upariyala and Viramgam, where Muni Jambūvijayajī was staying for the rainy-season. I was transfixed by this encounter, my first one with a Jain monk, and by the vvākhyāna which he delivered later in the afternoon. It was easy to see how much respected he was by all. I felt extremely moved when Muni Jambūvijayaji presented me with the first volume of his edition of Hemacandra's Yogaśāstra with svopajñavṛtti, which, indeed, was the most appropriate book for me to read at that stage of my studies. The clarity of this edition, one among many others that Muniji has to his credit, and the vast erudition displayed in the critical apparatus which renders full justice to the wealth of material contained in the vrtti by providing so much information, textual parallels, etc. are impressive. I was so keen to make this stimulating work known to others that I decided to write a detailed review of it (published in Journal

मार्च २०१० २४७

Asiatique 1983, pp. 428-432). Later on, I had the opportunity to meet Muni Jambūvijayajī in Palitana, in Sankheshwar, and, for the last time, in December 2003 on the day he had arrived in Koba. Followed by his retinue, he was welcomed in great pump by all those who were present. This is indeed a cherished memory of a striking moment. With gratitude I then received from him a copy of his edition of Hemacandra's Śabdānuśāsana with Laghuvṛtti. This is a book I constantly use, especially for my investigations in Jain praśnottaras. They include the modest contribution I wrote for Jambū-jyoti, the felicitation volume in honour of Muni Jambūvijayajī (2004) and the one published in this commemorative issue of Anusandhān.

Muni Jambūvijayaji's activity is in direct continuation of that of Agamaprabhākara Muni Punyavijaya to whom he paid an appropriate tribute on the occasion of the latter's completion of 60 years as a monk (see Jñānāmjali. Pūjya Muni Śrī Punyavijayajī Abhivādana grantha, Mumbai, 1969, khanda bījô, pp. 17-18). Like his illustrious predecessor, Muni Jambūvijayaji devoted a lot of his energy to produce high standard editions of several texts of the Svetāmbara canon and was involved in the continuation of the Jaina Agama Series. His vast expertise in philosophy, logic (Buddhist logic as well) and grammar resulted, among other things, in the monumental edition of Mallavādin's Dvādaśāranayacakra. This work of great importance for the history of Indian philosophy has aroused the interest of many western Sanskrit scholars in recent years and has made the name of Muni Jambūvijayaji familiar even to those whose primary concerns do not relate to Jainism. Several of us have benefited from Muni Jambūvijaya's knowledge which he was always ready to impart. His interactions with foreign scholars, who for some of them became his true disciples, also led him to write a few articles (in Sanskrit) for books published outside India. His āśīrvāda and contribution were requested for more than one scholarly occasion connected with Jain studies in Europe! I remember the Jain Conference organized in Warsaw

(Poland) by Piotr Balcerowicz, where a message in beautiful Sanskrit written by Muni Jambūvijavajī was read to the participants. An auspicious beginning, indeed.

Muni Jambūvijayaji's action went much beyond his own publications. A highly respected figure of the Jain community, he also considered his duty to improve the state of Jain libraries. and to guarantee the preservation and accessibility of the manuscripts. Such is the message he also conveyed in the Foreword he wrote to our Catalogue of the Jain Manuscripts of the British Library (2006), underlining the importance of preserving and cataloguing the heritage of Jain manuscripts in India as well. Indeed, his name will remain for ever attached to the Jaisalmer and the Patan bhandars. Not only did he produce with his team a new catalogue of the Jaisalmer libraries. Open to the useful innovations of modern technology, he undertook the digitization of manuscripts in these two illustrious places. As reported by Royce Wiles, an Australian scholar who was present during a few months of 1998 when the project to replicate the Jain manuscripts in Jaisalmer was undertaken, "Muni Jambūvijaya on more than one occasion laid emphasis on the need to use the very best technical methods now available to pass on to future generations the spiritual/cultural heritage contained in these MSS. No expense was spared in setting up the equipment of the project and the technical facilities procured were in my opinion world-class" (Bulletin d'Etudes Indiennes, Paris, 16, 1998, p. 163). From what I know, the work in Patan has just been completed in spring 2009. Such achievements will remain for ever. We only hope that, inspired by Muni Jambūvijayajī's example, other people will continue to work in the same direction.

Muni Jambūvijayajī was truly the embodiment of perfection in knowledge and in character. One cannot but admire his simplicity, earnestness, commitment and energy both mental and physical, until the last instant of his life in this world.

> C/O Sorbonne-Nouvelle University Paris, France.

# Report on the accident of Param Pujya Munishri Jambuvijayji Maharaj Saheb\*

## Hiroko Matsuoka

(PhD Student, Hiroshima University, Japan) Ahmedabad, 17th December 2009

This humble report is dedicated to all the friends and students of Param Pujya Munishri Jambuvijayji Maharaj Saheb, with my deepest sorrow and sympathy.

## Summary of the event

Param Pujya Munishri Jambuvijayji Maharaj Saheb, seven other monks, seven nuns and I left Nakoda (Barmer District, Rajasthan (RJ)) for Jaisalmer (RJ) on 9 November 2009 on pilgrimage, when on the fourth day, the road accident occurred. At 6:55 AM on 12 November 2009 on the Balotra-Barmer road, Muni Jambuvijayji and three of his disciples were brutally hit by a speeding jeep from behind. At that time, I was walking with the nuns at a distance of four kilometers ahead of the monks. As soon as we heard of the accident, we rushed back and found four monks lying in a pool of blood on the road. Munishri Jambuvijayji (eighty-seven years old) and his disciple Namaskarvijayji (thirty-four years old) were already dead and cold. Their bodies were cremated on 13 November 2009 in Shankheshvar (Patan District, North Gujarat (GJ)).

## Circumstances\*\*

## 9 November:

Eight monks, seven nuns, one assistant, one driver and I started the pilgrimage towards Jaisalmer from Nakoda (Barmer District, RJ). We walked about 15 kms. in the morning and evening and stayed overnight at a school near Tilwala.

## 10 November:

We walked 15 kms. and stayed overnight at a school in

a small village north of Tilwala.

#### 11 November:

We walked 15 kms. and stayed overnight at a school about 13 kms. east of Baitu on the Balotra-Barmer Rd.

## 12 November: 5:30 AM

Jinendraprabhashriji, the other six nuns and I left the school for Baitu (Barmer District, RJ).

## 6:30 AM

The eight monks left the school. Jambuvijayji led his group by taking the hands of both Dharmagoshvijayji and Himavantvijayji. Namaskarvijayji followed these three monks with a wheelchair in order to assist Jambuvijayji whenever necessary. The other four monks walked slowly with an aged disciple Dharmachandravijayji, who was using a wheelchair. An assistant and a driver, after cleaning up the rooms at the school where the monks and the nuns stayed the previous night, followed the monks, one by a bike and the other by a truck.

## 6:55 AM

According to Himavantvijayji, who was the only eyewitness, the four monks, who were walking together on the left edge/side of the road, were hit by a speeding Toyota Qualis from behind. Namaskarvijayji was killed instantly. At that time, the car as well as the wheelchair, onto which Namaskarvijayji rolled, caused Jambuvijayji to topple over Namaskarvijayji. Jambuvijayji's head was hit very hard, and his stomach and bones were crushed, but he still breathed unconsciously. Dharmagoshvijayji, who was taking Jambuvijayji by the left hand, was knocked unconscious and both his legs were crushed. Himavantvijayj, who was taking Jambuvijayji by the right hand, was severely injured in the legs and unable to move, but was screaming for help. The Toyota Qualis came to a stop about 50m away from the scene after hitting them, and four of its passengers ran away into the bushes.

मार्च २०१० २५१

#### 7:00 AM

According to Himavantvijayji, Jambuvijayji stopped breathing. No aid was available.

## 7:10 AM

According to Pundarikaratnavijayji, Pundarikaratnavijayji and the other three monks, who were one kilometer behind Jambuvijayji and the other three monks, reached the scene of the accident by foot.

## 7:20 AM

A driver informed us that there was a serious accident in which some monks had been crushed by a jeep, while others sustained serious injuries. Greatly shocked by such tragic news, all of the nuns and I, who were approximately 4 km ahead of the scene of the accident, rushed back to the scene almost running the entire way, breathlessly. It was a horrible scene to see Munishri Jambuvijayji and Namaskarvijayji lifeless and the old monk Dharmaghoshvijayji almost unconscious, as he was dragged about five meters by the speeding car.

#### 8:00 AM

The police came from Baitu, approximatley 12 km away (Banner District, RJ). At the same time, an ambulance car arrived from Balotra (Barmer District, RJ), some 35 km away. Only Dharmaghoshvijayji and Himavantvijayji were taken in an ambulance to the hospital, and the dead bodies of Jambuvijayji and Namaskarvijayji were taken to Nakoda by car. Since I had a camera, the police asked me to take two photographs of Namaskarvijayji on the road and a photograph of Jambuvijayji in the car.

## 8:30 AM

We reached a hospital in Balotra.

## 9:00 AM

The bodies of the deceased monks were kept uncovered

for darshan for visitors and devotees at the Nakoda Parshvanath Jain Derasar located 12 km away from Balotra. There was a heated discussion that the bodies of these monks should be cremated at Nakoda, since they were there for the entire rainy season (caturmasa). Nevertheless, various sampha leaders finally decided to take the dead bodies to Shankheshvar where Munishri Bhuvanvijayji (Guru and Father of Jambuvijayji) was cremated.

## 13 November : 1:00 AM

We left Nakoda for Shankheshvar by car and traveled about 350 kilometers.

#### 7:00 AM

We reached the Agama Mandir in Shankheshvar, where the bodies were kept for darshan. .

## 3:30 PM

The bodies were set on separate palanquins (pālakhī).

## 4:00 PM

The funeral march (antimayātra/pālakhiyātra) proceeded towards a crematorium (samādhi) 2 kms. away from the Agama Mandir via the Shankheshvar Parshvanath Jain Derasar. Thousands of people from all corners of India were present.

### 5:00 PM

The cremations (agnisamskāra) started.

#### 9:30 PM

The cremations ended.

#### 14 November :

Their bones were collected into small cans. Jambuvijayji's ashes were divided into hundreds of packages for gifts for the condolers.

#### 18 November:

The Tapagaccha Jain order, to which Jambuvijayji

मार्च २०१० २५३

belonged, held a Requiem Mass (guṇānuvāda sabhā). At the mass, the chief monk of the Tapagaccha (tapagacchadhipati ācārya) accused the Anoop Mandal of the accident.

#### 28 November:

Five monks including Himavantvijayji, seven nuns, one driver and three assistants left Shankhesvar for Patan (North GD.

#### 29 November:

I joined the pilgrimage from Mujapur, 12 km away from Shankheshvar, to Patan.

#### 2 December:

Everyone safely reached the the Sagar Jain Upashraya in Patan. From there, I left for Ahmedabad.

## 12 December: 9:00 AM

A Requiem Mass (gunānuvāda sabhā) was held at the Sagar Jain Upashraya in Patan.

## 3:00 PM

A memorial service (navvānu prakāri pūjā) was performed at the Pancasar Parshvanath Jain Derasar in Patan.

## Present Condition

Dharmaghoshvijayji, who was hospitalized in Jodhpur (RJ) after the accident, has since regained consciousness and will hopefully be able to leave the hospital this January. The other monks and nuns are expected to settle in Patan for not less than one year in order to study with local pundits in the hopes of someday fulfilling Jambuvijayji's last desire. Jambuvijayji was adequately prepared for the manuscript scanning project in Jaisalmer from December 2009 to March 2010, as he was in Patan from February to June 2009.

The hit-and-run driver was caught by the police of Baitu on 12th November, but unbelievably, after only ten days of being detained, the driver was released on bail. The police have not confirmed whether or not he is a member of the Anoop -Mandal or even if he is an actual criminal.

## Social Repercussions

Prior to this accident, four nuns were also killed in a road accident near Mahesana (North GJ) on 9 November 2009. Most people in the Jain community do not believe that the Jain monks and nuns were killed by simple misfortune, but strongly suspect that the Gujarat-based anti-Jain cult group "Anoop Mandal" was involved in these unnatural deaths. One easily finds sensational articles headlined "It was not an accident (akasmāt) but a plot (sadyantra)}" or "Who is the criminal?", etc, in various newspapers and magazines. As mentioned above, the chief monk of the Tapagaccha officially accused the Anoop Mandal of the incident at the Mass. Even on the short journey from Shankheshvar to Patan, the group that had been with the now deceased Jambuvijayji were very frightened that members of the Anoop Mandal might attack them. All the members of the group suggested that I avoid the pilgrimage, as members of the Anoop Mandal might know of my presence from the newspapers. However, I joined them again with strong will and confidence, and the pilgrimage turned out to be safe.

On the contrary, most non-Jains as well as the police seem to perceive the accident very lightly, as one of many accidents which occur all over India. Unfortunately, they do not realize that this accident has taken the precious life of a saint who was noble, knowledgeable and highly respected among intellectuals all over the world.

## My analyses or impressions

I cannot judge whether the incident was an accident or premeditated murder, as I was 4 km away from the scene when the accident happened, and I am also a foreigner. On the one hand and as far as I could tell at the scene of the accident, the मार्च २०१० २५५.

following circumstances would lead me to believe the incident was an accidental homicide: 1) With the distant range of the small hills behind the Nakoda-Badmer Rd, the car may have come from the hills in an accelerated speed and out of control; 2) Approximately fifteen minutes after sunrise, the bright and white color of the sky blended with the white clothes of the Jain monks and nuns, and therefore the monks may not have been sighted in time for the driver to avoid hitting them; and 3) The driver of the Toyota Quails was driving at an exceedingly high speed and could not slow down in time to prevent hitting the monks. Needless to say, none of the monks were at fault for what happened.

On the other hand, these conditions do not easily answer a pertinent question: Why was it that Jambuvijayji, who was walking at the safest point in the middle of the group on the corner of road, was the most injured by the car? The driver must have already seen the group of four monks that were one km behind Jambuvijayji and had safely passed them. Why did the driver knock over Jambuvijayji's group? For these reasons, this accident remains a mystery and is in need of further investigation by the authorities.

Lastly, I would like to offer my humble opinion. As a Japanese student who has been studying in India for the last two years, I am greatly impressed by the Jain mendicants, who walk from place to place regardless of cold or hot temperatures. People normally pay a lot of respect to them. However, this incident has opened my eyes to two major problems: the government in general does not enforce road rules very strictly, and the Jain mendicants, although usually taken very good care of by the Jain community, increasingly face difficulties in finding proper accommodation in small villages on their pilgrimages.

I strongly wish and feel that the Indian people and the government must make the roads safer and enforce strict laws without hesitation. Traffic law and order is very poorly enforced

in India. Moreover, one can get a four-wheeled vehicle driver's license without being tested first, and by giving some money if one already owned a two-wheeled vehicle. Therefore, most car drivers are untrained and pose as serious threats to two-wheeled vehicle drivers and walkers. Meanwhile, as a remarkable development in the Indian economy, well-surfaced roads are being constructed everywhere, and the middle class can purchase cheap cars such as TATA NANO. I am not surprised to read newspapers reporting many vehicle accidents every day, and I can easily imagine it will get worse in the future. Whatever be the case, I am still extremely shocked that the driver of that car could so easily kill innocent Jain monks, who were walking on the side of the road, especially when there were very few vehicles on that road. To make matters worse, the police of Baitu are not taking the matter seriously.

As for the Jain community, most of the Jains have migrated to big cities like Mumbai, Kolkata, Chennai and Ahmedabad, leaving no Jains in the villages to assist Jain mendicants, rendering them helpless. Therefore, the Jain communities should make arrangements such that the mendicants always have escorts from one village to another. I was pleasantly surprised when I witnessed a local escort leading the mendicants on a small road headed in the direction of their next stop of pilgrimage in order to ensure their safety. Additionally, the arrangement for Jain food (gocari) and boiled water is also important. I have seen with my very own eyes the troubles faced by monks and nuns on pilgrimage when they do not get proper food and water.

I sincerely request the Mahajanas or the chiefs of villages to look after every facility intended for Jain mendicants in their villages. In turn, the villagers will also benefit by the presence and knowledge of the mendicants.

<sup>\*</sup>I am deeply indebted to Pu. Munishri Himavantvijayji and Pu. Munishri Pundarikaratnavijayji for their relevant and useful input as well

मार्च २०१० २५७

as to Mr. Somchandbhai V. Shah and Ms. Lynnaben Dhanani, who corrected my English.

\*\*Find the places on this Google Maps link:

http://maps.google.co. in/maps/ms?hl = en&ie = UTF8&msa = 0&msid = 100978103501057315681.00047a4ed8beOc6d8d258&II = 24.537129,72.993164&spn = 4.526251, 7.064209&z=7

\*\*\*

# (श्रीजम्बूविजयजी द्वारा लिखित-सम्भवत:-अन्तिम लेख') वर्तमानकालीन संशोधन-सम्पादन युगना आद्य प्रवर्तक आगमप्रशाकन पू. मुनिशाजश्रीपुण्यविजयजी म.सा.

पू. मुनिश्री जम्बूविजयजी म.सा.

श्रीसिद्धाचलमण्डन-श्रीऋषभदेवस्वामिने नमः । श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । श्रीनाकोडापार्श्वनाथाय नमः ।

नमोऽत्थु णं समणस्स भगवओ महइमहावीरवद्धमाणसामिस्स । अनन्तलब्धिनिधानाय श्रीगौतमस्वामिने नम: ।

भगवान् महावीर परमात्मानी पहेलां तथा पछी पण सेंकडो वर्षी सुधी अध्ययन-अध्यापननी परम्परा मौखिक ज चालती हती. ते पछी संहनन-मेधा-आयुष्य वगेरे जेम जेम घटतां गयां तेम तेम जरूरियात प्रमाणे प्राचीन ग्रन्थोने पुस्तकारूढ करवानी शरूआत थई. परंतु अभ्यासीओ घणा होय अेटले अेक पुस्तकथी काम न चाले. अेटले अेक अेक ग्रन्थनी अनेक अनेक प्रतिलिपिओ (कोपीओ) करवानी जरूर ऊभी थई. आनाथी आवी प्रतिलिपिओ करनारो अेक लेखकोनो (लिहयाओनो) मोटो वर्ग अस्तित्वमां आव्यो. बधा लिहयाओ बधी रीते निष्णात होय अेवी आशा न राखी शकाय. लखवामां अेक पण भूल न आवे तथा अक्षरो पण मोटा तथा सुन्दर होय आवा लिहयाओ बहु ज थोडा होय. अेटले लिहयाओनी गुणवत्तामां तरतमभाव आवे ज. तेथी सर्वाङ्गीण संशोधन करनारे शक्य तेटली बधी प्राचीन हस्तिलिखित प्रतिओ मेळवी संशोधन करवुं जोइओ.

घणा लांबा समय सुधी टकी रहे अे माटे प्रारम्भमां ताडपत्र उपर ग्रन्थो

१. श्रीआत्मानन्द प्रकाश, भावनगर, वर्ष ९ अंक ६मांथी साभार ।

मार्च २०१० २५९

लखाता हता. काळान्तरे ताडपत्रोनी दुर्लभता आदि कारणे कागळ उपर ग्रन्थो लखावा लाग्या.

आ बधी प्रतिलिपिओनी दीर्घकालीन परम्परामां, लेखकना अनवधानथी, प्राचीन अक्षरोना मरोडना आकारनो बराबर ख्याल न आववाथी, प्राचीन आदर्शोमां कोईक भाग तूटी गयो होय अेवा अेवा अनेकिवध कारणे कागळ उपर लखेला हस्तिलिखित आदर्शोमां पार विनानी भूलो जोवा मळे छे. संस्कृत – प्राकृत – गुजराती – मारवाडी आदि कोईपण भाषाना ग्रन्थोमां आवी भूलो जोवा मळशे अेटले लखाळ्या पछी, अेने मूल ग्रन्थो साथे मेळवीने सुधारवानी प्रथा पण हती. सारा लेखके लखेला तथा लखाळ्या पछी वांचीने सुधारेला आदर्शोमां भूलोने सम्भव ओछो रहे. ज्यारे आजथी सवासो वर्ष पहेलां बंगाळमां मुर्शीदाबादमां श्रीरायधनपतिसंहजीओ शास्त्रीय ग्रन्थो छापवानी शरूआत करी त्यारथी शास्त्रीय ग्रन्थोनो मुद्रणयुग शरु थयो गणाय. तेमने जे हस्तिलिखित ग्रन्थो मळ्या तेना आधारे तेमणे शरूआत करी. ते समये १५ मी के १६मी विक्रमनी सदीमां के ते पछी लखेला ग्रन्थो ज सुलभ हता. प्राचीन ताडपत्र उपर लखेला ग्रन्थो जेसलमेर, पाटण, खम्भात जेवा स्थानोमां ज मुख्यतया हता.

सारा सुन्दर पाठो ताडपत्रमां हता. परन्तु, ताडपत्री ग्रन्थो मळवानी शक्यता हती ज नहीं.

रायधनपतिंसहजीओ प्रकाशित करेलां शास्त्रोमां पानांनी जीर्णता तथा टाईपोनी सुन्दरतानो अभाव आदि कारणोथी ओ ग्रन्थो लोकप्रिय के लोकभोग्य बन्या निह, ते पछी आगमोद्धारक पू. सागरानन्दसूरिजी म. नो युग शरु थयो. सागरजी महाराजे ओकला हाथे, पार विनाना ग्रन्थोनो विपुल राशि (ढगलो) जैन संघ समक्ष प्रकाशित करी दीधो. सुन्दरमां सुन्दर कागळो, सुन्दरमां सुन्दर टाइपोमां मुद्रित करेला ओ ग्रन्थो आजे पण ७५-८० वर्ष पछी ताजा अने अत्यन्त आकर्षक रह्या छे. आना आधारे ज एनो सर्वत्र प्रचार छे. आ मोटो उपकार सागरजी महाराजे करेलो छे.

छतां आ ग्रन्थोनो आधार तो १५मी के १६मी सदीमां के ते पछी कागळ उपर लखायेला हस्तलिखित आदर्शों ज हता. प्राचीन ताडपत्री ग्रन्थोमां लखेला हजारो शुद्ध पाठो तो हजु अप्रकाशित ज छे. पू. प्रवर्तकन्नी कान्तिवजयजी महाराजना शिष्य पू. श्रीचतुरविजयजी महाराज तथा तेमना शिष्य आगमप्रभाकर पू.मु. श्रीपुण्यविजयजी महाराजे पाटणमां सतत अढार वर्ष रहीने ताडपत्र उपर तथा कागळ उपर लखेला सेंकडो हजारो हस्तिलिखित आदर्शोने व्यवस्थित कर्या तेनुं सूचिपत्र (लीस्ट) बनावीने आ ग्रन्थो सुलभ कर्या छे. जेसलमेर जईने, घणां कष्टो वेठीने १६ महिना रहीने त्यांना भण्डारने पण व्यवस्थित करीने सूचि पत्र (लीस्ट) बनावीने ओ ग्रन्थोनी पण जाणकारी आपणने आपी हवे आ ग्रन्थोनो उपयोग करीने हजारो शुद्ध पाठ प्रकाशमां लाववानी आजना संशोधकोनी फरज छे. जो के आ ग्रन्थो मेळववामां पण अवरोधो घणा छे, छतां अनो उपयोग थशे तो ज घणा बधा शुद्धपाठो प्रकाशमां आवशे आ निश्चित हकीकत छे.

प्राचीन ग्रन्थो मळ्या पछी पण ओनो उपयोग केम करवो ओ माटे खूब धीरज अने ऊंडा तथा विशाळ अनुभवनी जरूर पडे छे.

हस्तलिखित ग्रन्थोमां आदिथी सळंग लखाण ज होय छे. जुदा जुदा पेरेग्राफ जेवुं कंई होतुं ज नथी. सामान्य रीते पदच्छेद तथा अल्पविराम आदि विरामिचिह्नो पण होता नथी. कोईक ग्रन्थमां होय तो ते पण तेनी रीते होय छे. बहु विश्वास राखी शकाय निह. वळी पहेलां पिडमात्रा (पृष्ठमात्रा)मां ग्रन्थो लखाता हता. अेटले पिडमात्रा वांचवामां भूलो थती हती. अेटले लिहयाओ लखवामां भूलो करी बेसे, अेटले हस्तिलिखितमांथी मुद्रण युग शरू थयो, त्यारे लाखो पदोने कयां छूटा पाडवां तथा कयां कयां अल्पविराम आदि विरामिचह्नो मूकवां ओ मोटो विकट प्रश्न हतो. ते समयना सम्पादक – संशोधकोने केटलो बौद्धिक तथा शारीरिक श्रम पड्या हशे तेनी आपणे कल्पना पण करी शकीओ निह. आवा अप्रमत्त ज्ञानयोगी महापुरुषोओ करेली श्रुतसेवाना आपणे सौ ऋणी छीओ.

पूर्वना महापुरुषोनो घणो प्रयत होवा छतां नानी मोटी भूलो रही ते स्वाभाविक छे अने क्षन्तव्य छे. पुनर्मुद्रण करनाराओओ आ भूलो जोवी जोइओ.

उदाहरण तरीके आगमोदय समितिथी प्रकाशित सटीक समवायाङ्ग सूत्रमां आवा अनेक पाठभेदो पुण्यविजयजी महाराजे नोंधेला छे. आजथी त्रीस वर्ष पूर्व धामा (शंखेश्वरजी तीर्थ पासे झींझुवाडा पासेनुं गाम)मां आ.श्री विजयकलापूर्णसूरिजी म. वगेरे अमे पंदर जेटला साधुओ पुण्यविजयजी महाराजे मार्च २०१० २६१

लीधेला पाठभेदोवाळी प्रतिने आधारे ज्यारे वांचन करता हता त्यारे छसो–सातसो जेटला शुद्ध पाठो अमने अमां मळ्या हता. समवायाङ्ग सूत्रना पांत्रीसमा स्थानकमां टीकामां सत्यवचनना (तीर्थंकरोनी वाणीना) अतिशयो वर्णवेला छे. अमां २७-२८मा अतिशयमां अभ्युतत्वम् अनितिविलिम्बितत्वं च प्रतीतम् आवो पाठ छे. खरेखर प्राचीन हस्तिखितमां भ्यु ना स्थाने भ्यु ज छे, पण लिपिनो मरोड बराबर न समजवाथी भ्यु वांचवानी भूलनुं ज आ परिणाम छे. आ भूल वर्षोथी चाल्या ज करे छे अहीं अभ्युत निह अद्रुत साचो पाठ छे. अटले तीर्थंकर परमात्मानी वाणी अद्रुत = जल्दी जल्दी निह. तेमज अतिविलिम्बत निह आ आ अनो साचो अर्थ छे. विक्रम सं. २०६१ मां श्रीमहावीर जैन विद्यालयथी प्रकाशित थयेला सटीक समवायाङ्ग सूत्रमां आवा अनेक पाठो अमे सुधारी लीधा छे.

हमणां आवश्यक सूत्र उपरनी मलयगिरीया वृत्तिनुं संशोधन चाले छे. पुण्यिवजयजी महाराजे हजारो पाठभेदो मुद्रित वृत्तिमां नोंधी राखेला छे. मुद्रितवृत्ति पृ. ११ ओ पं. १ मां अन्येषां (अ) प्रतिबन्धं पर्यालोचयतः तद्दर्शनेना- नध्यवसायः पाठ छपायेलो छे. आनो अर्थ कंई बराबर समजायज निह, ओटले हस्तिलिखितमां जोतां अन्येषां प्रतिबन्धं पर्यालोचयतां तददर्शनेनानध्यवसायः आ पाठ मळ्यो. आ ज तदन शुद्ध पाठ छे.

पृ. ११ बी पं. २ मां द्रव्यमन्तरेण कथिमव भावानामुत्पित्तरुपपद्यते पाठ छे. अमे ते ग्रन्थनुं संशोधन करती वखते मूळ हस्तलिखित साथे लगभग अक्षरश: मेळवीओ छीओ. प्राचीन हस्तलिखितमां जोता कथिमव ना स्थाने कथमदला पाठ छे. बीजी प्रतिमां पाठ ओ ज छे पण कोइक वांचनारे सुधारीने कथिमव कर्युं छे. पुण्यविजयजी महाराजनी भाषामां कहीओ तो केटलाक अभ्यासी वांचनारा पाठोने सुधारवाने बदले पाठोने बगाडी नांखता होय छे. ओटले कथमदला पाठ उपर ज कलाको सुधी विचार कर्यो. पण कंई समजाय ज नहि. ओचिंतो मनमां प्रकाश थयो के कथमदला पाठ ज बराबर छे.

कथम् अदला = दळ विना पदार्थोनी उत्पत्ति शी रीते थाय आ अेनो अर्थ छे. घडो बनाववो होय तो माटी रूपी दळ जोइओ ज.

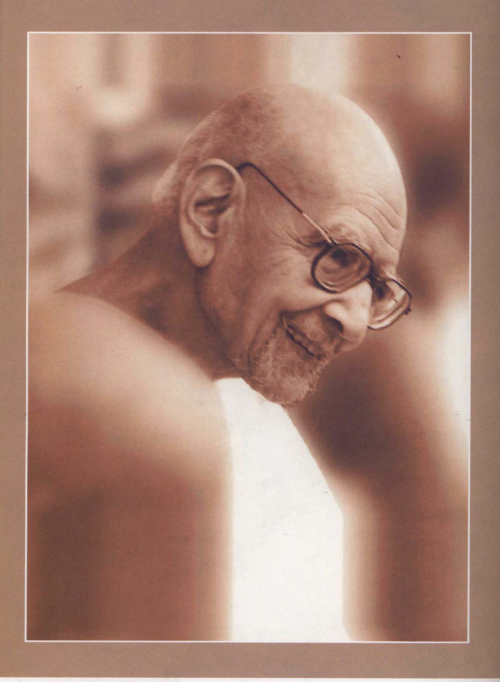
अनेक अनेक ग्रन्थोना आवा आवा हजारो शुद्ध पाठो प्रकाशमां आववा

जरूरी छे. पुनर्मुद्रण करनारा महानुभावोओ आ वात खास ख्यालमां राखवानी छे.

पुण्यविजयजी महाराजे अनेक ग्रन्थोना पाठभेदो लईने राखेला छे. सटीक बृहत्कल्पसूत्रना छ भागो संशोधित करीने अमणे प्रकाशित कर्या त्यारथी संशोधन माटेनो अमनो मितवैभव प्रकाशमां आव्यो. संशोधन युगना आद्यप्रवर्तक तरीके तेमनुं नाम अमर रहेशे.

द्वादशारनयचक्रना संशोधन – सम्पादन द्वारा संशोधन क्षेत्रमां मने लावनारा अने ओ रीते मारा विशिष्ट उपकारी वर्तमान संशोधन युगना आद्य प्रवर्तक आगम प्रभाकर पू. मुनिराज श्रीपुण्यविजयजी महाराजने कोटिश: वन्दन अने अभिनन्दन.

श्रीनाकोडाजैनतीर्थ पूज्यपादाचार्यदेव पोष्ट-मेवानगर (वाया: बालोतरा) श्रीमद्विजयसिद्धिसूरीश्वर पद्यालंकार, (जि. बाडमेर), पूज्यपादाचार्य-देव राजस्थान. पीन-३४४०२५ श्रीमद्विजयमेघसूरीश्वरशिष्य विक्रम संव. २०६५, पूज्यसद्गुरुदेवमुनिराज भादरवा वदि-१४ श्रीभुवनविजयान्तेवासी मुनि जम्बूविजय. बापजी महाराजनी ५१मी स्वर्गवासितिथि ता. १७-९-२००९



श्रुतस्थिवर दर्शनप्रभावक स्व. मुनिराज श्रीजम्बूविजयजी महाराज

Jain Education International (श्रेमनी अपुण्यस्मृतिमां प्रस्तुत अंक समर्पित छे.)

www.jainelibrary.org