

राम, इष्ण, बुद्ध, कीस्त आदि सभी प्रमुख ज्योतिर्धरों पर, संसार में सर्वत्र ही, आधुतिक सृजन और कला को सभी विधाओं में पर्याप्त काम हुआ है। प्रकट है कि अतिमानवों की इस श्रेणी में केवल तीर्थकर महावोर ही ऐसे हैं, जिन पर आज तक कोई महत्त्वपूर्ण सृजनात्मक क्रति प्रस्तुत न हो सकी। प्रस्तुत उपन्यास इस दिशा में सारी दुनिया में इस प्रकार का सर्वप्रथम जुद्ध सृजनात्मक प्रयास है। यहाँ पहली वार भगवान को, पच्चीस सदी व्यापी साम्प्रदायिकता के जड़ कारागार से मुक्त करके उनके निसर्ग विश्व-पुरुष रूप में प्रकट किया गया है।

उपलब्ध स्रोतों में महावीर-जीवन के जो यत्किचित् उपादान मिलते हैं, उनके आधार पर रचना करना, एक अति दुःसाध्य कर्म था। प्रचलित इतिहास में सी महावीर का व्यक्तित्व अनेक भ्रान्त और परस्पर विरोधी धारणाओं से ढेंका हुआ है। ऐसे में कल्पक मनीपा के अप्रतिम धनी, प्रसिद्ध कवि-कथाकार और मौलिक चिन्तक श्री वीरेन्द्र-कुमार जैन ने, अपने पारदर्शी विजन-वातायन पर सीधे-सीधे महावीर का अन्तःसाक्षात्कार करके, उन्हें रचने का एक साहसिक प्रयोग किया है।

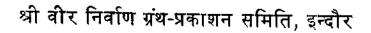
हजारों वर्षों के मारतीय पुराण-इतिहास, धर्म, संस्कृति, दर्शन, अध्यात्म का अतलगामी मन्थन करके, लेखक ने यहां ठीक इतिहास के पट पर महावीर को जीवन्त और ज्वलन्त किया है। मानव को अतिमानव के रूप में, और अतिमानव को मानव के रूप में एकवारगी ही रचना, किसी भी रचनाकार के लिए एक दु:साध्य कसौटी है। वीरेन्द्र इस कसौटी पर कितने खरे उतरे हैं, इसका निर्णय तो प्रबुद्ध पाठक और समय स्वयम ही कर सकेगा।

पहली वार यहाँ शिशु, वालक, किशोर, युवा, तपस्वी, तीर्थंकर और मगवान महावीर, नितान्त मनुष्य के रूप में सांगोपांग अवतीर्ण हुए हैं। ढाई हजार वर्ष बाद फिर आप यहाँ, महावीर को टीक अभी और आज के मारतवर्ष की घरती पर चलते हुए देखेंगे। ऐतिहासिक और पराऐतिहासिक महावीर का एक अद्भुत समरस सामंजस्य इस उपन्यास मं सहज ही सिद्ध हो सका है। दिक्काल-विजेता योगोश्वर महावीर यहाँ पहली बार कवि के विखन डारा, इतिहास-विधाता के रूप मे प्रत्यक्ष और म्तिमान हुए हैं।

इस कृति के महावीर की वाणों में हमारे पुग की तमाम वैयक्तिक, सार्वजनिक, मौतिक-आत्मिक, सामाजिक, आधिक, राजनीतिक समस्याएँ अनायास प्रतिब्वनित हुई हैं, और उनका मोलिक समाधान भी प्रस्तुत हुआ है। वीरेन्द्र के महावीर एकवारगी ही प्रासंगिक और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और समकालीन हैं। '' अनस्त और प्रज्ञा-पुरुष हैं, शाश्वत और काल के बोध को यहाँ मुजन डारा ऐन्द्रिक अनुमूति-संवेदन का ऐसा संयोजन धिश्व-साहित्य में विरल ही मिलता है। मूजन द्वारा आध्यारिमक चेतना को मनोविज्ञान प्रदान करने की दिशा में यह अपने ढंग का एक निराला प्रयोग है।

## अनुत्तर योगी : तीर्थंकर महावीर

वीरेन्द्रकुमार जैन



भंत्री : बाबूलरल पाटोदी, श्री वीर निर्वाल ग्रंथ-प्रकाशन समिति, ५५, सीतलामाता बाजार, इन्दौर-२, मध्यप्रदेश

> आवरण-चित्रः झालावाड़ के अतिशय क्षेत्र चाँदखेड़ी के मस्दिर में बिराजमान मूलनायक भगवान् ऋषभदेव के भव्य मुख-मण्डल का पार्श्वकाग (प्रोफाइल) : इस दुर्लभ फोटो-मुदा के लिये हम गुना के श्री मिश्रीलाल जैन एडवोकेट के अत्यन्त आभारी हैं । प्रभु की तीर्थकरी भंगिमा का इससे अधिक भव्य-दिव्य रूप और क्या हो सकता है।

| C | वीरेन्द्रकुमार जैन                                                     | सर्वाधिकार सुरक्षित<br>All rights reserved |
|---|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
|   | अनुत्तर योगी ः तीर्थंकर महावीर<br>उपन्यास<br>वीरेन्द्रकुमार जैन        |                                            |
| Ξ | प्रकाशक : श्री वी.नि.ग्रं.प्र. समिति,<br>५५,सीतलामाता बाजार,इन्दौर-२   |                                            |
| Π | प्रथम आवृत्ति<br>वीर निर्वाण सम्वत् ः २५०८<br>ईस्वी सन् : <b>१९</b> ८१ |                                            |
|   | मूल्य : तीस रूपये                                                      | मुद्रक<br>नईदुनिया प्रिन्टरी<br>इन्दौर-९   |

वर्तमान में चौंदनपुर में जीवन्त विराजमान त्रैन्नेक्येश्वर भी महावीर प्रभु के चरलों में : विश्वधर्म के मधुमातन मंत्रद्रष्टा पूज्य राषाचार्य भी विद्यानन्द स्वामी के सारस्वत कर-कमन्ने में

नर में चुपचाप अवतरित नारायण जैसे, अपने ही आत्म-स्वरूप लगते प्यारे भाई माणकचन्द पाण्ड्या के वत्सल हाथों में : जिनमें अनायास सम्यक् चारित्र्य नितरते देखा, और जो 'अनुत्तर योगी' के जनक-जनेता हैं परमात्मीय अग्रज श्री राजकुमारसिंह कासलीवाल के लिये, जिनके सुहृद् सहयोग और समर्थन के बिना 'अनुत्तर योगी' की यह सुदीर्घ कथा-यात्रा सम्भव न हो पाती



## अनन्त पुरुष की जय-यात्रा

मेरी बाला-तपस्विनी, सर्वस्व-स्थागिनी मां स्वस्ति श्री चम्पा-वा के योग्य, जिनसे पायी दृष्टि-प्रधान अध्यात्म की मंत्र-दीक्षा 'अनुत्तर योगी' में शब्द-देह धारण कर सकी है

## अनुक्रम

| १.  | वैंशाली का भविष्य                              | १           |
|-----|------------------------------------------------|-------------|
| २.  | तुम्हारी कुँवारी सती : मैं आम्रपाली            | २७          |
| ₹.  | नहीं, अब मैं कभी, कहीं भी अकेली नहीं           | ५६          |
| ¥.  | यह सामने खड़ी मृत्यु भी : केवल महावीर          | ७९          |
| ч.  | अनेकान्त का शोशमहल                             | १०५         |
| ç., | श्रीसुन्दरी मृत्तिका हालाहला                   | ११८         |
| ૭.  | महावीर के अग्नि-पुत्र : आर्य मक्खलि गोशालक     | <i>ই</i> ४७ |
| ٤,  | सर्व-ऋतु वन का उत्तर                           | १७२         |
| ٩.  | वह सर्वनाम पुरुष कौन                           | १७९         |
| १०. | आम्रफल का चोर                                  | १८८         |
| ११. | आभीरी की हंस लोला                              | १९७         |
| १२. | तुम्हारी सम्भावनाओं का अन्त नहीं               | २०७         |
| १३. | मुक्ति की अनजानी राहें                         | २१५         |
| १४. | फाँसी के उस पार                                | <b>२२९</b>  |
| १५. | मनुष्य का हलकार                                | २३५         |
| १६. | विचित्र लीला चैतन्य की : राजर्षि प्रसन्नचन्द्र | 280         |
| १७. | तेरा विधाता तू ही है                           | २४५         |
| १८. | मा पड़िबन्ध करेह                               | 248         |
| १९. | मित्र की खोज                                   | २५७         |
| २०, | अगम पन्थ के सहचारी                             | २७४         |
| २१. | प्रभुका रूप भी अक्षय नहीं ?                    | २८४         |
| २२. | शिवोभूत्वा शिवम् यजेत्                         | २९२         |

| २३. | चोर हो तो ऐसा हो          | २९७ |
|-----|---------------------------|-----|
| ૨૪. | बीतराग के लीला-खेल        | ২০৬ |
| २५. | अजीब आसमानी आदमी          | ३१३ |
| २६. | छष्ण-कमल में बजता जल-तरंग | ३१९ |
| २७. | केवल बहते जाना है         | ३२८ |
|     | • • •                     |     |
|     | :रिप्रेक्षिका             |     |

## वैशाली का भविष्य

आज से बाईस वर्ष पूर्व की बात है। वैशाली के यायावर राजपुत्र वर्खमान तब पहली और अन्तिम बार वैशाली आये थे। अपने ही ढार पर अतिथि की तरह मेहमान थे। अपने ही घर के उस अयाने बेटे की वह निराली भंगिमा देख कर सारी वैशाली पागल हो उठी थी। विदेह देश की प्रजाओं को लगा था, कि उनका एकमेव राजा आ गया, एकमेव प्रजापति आ गया। जिसकी उन्हें चिरकाल से प्रतीक्षा थी।

फिर महावीर संथागार में बोले थे। तो इतिहास की बुनियादों में विप्लव के हिलोरे दौड़े थे। वैशाली के गौरव को उन्होंने झंझोड़ कर जगाया था। बेहिचक अपने ही घर में आग लगा दी थी। लतब संथागार में प्रबल आवाज उठी थी: 'आर्य वर्द्धमान वैशाली के लिये ख़तरनाक़ हैं। उन्हें वैशाली से निर्वासित हो जाना चाहिये।'

और वर्द्धमान ने हँस कर प्रतिसाद दिया था : 'मेंरा चेतन कब से वैशाली छोड़ कर जा चुका। अब यह तन भी वैशाली छोड़ जाने की अनी पर खड़ा है। लेकिन भन्ते गण सुनें, वैशाली का यह राजपुत्र, उससे निर्वासित हो कर उसके लिये और भी अधिक ख़तरनाक़ हो जायेगा।'

आज वैशाली का वह बाग़ी बेटा, तीर्थंकर हो कर प्रथम बार वैशाली आ रहा है। इस ख़बर से लिच्छवियों के अष्ट-कुलक सहम उठे हैं। गण-राजन्यों की भूकुटियों में बल पड़ गये हैं। राज्य-सभा संकट की आशंका से चिन्ता में पड़ी है। वयोवृद्ध गणपति चेटक सावधान हो कर सामायिक द्वारा समाधान में रहना चाहते हैं।

लेकिन जनगण का आनन्द तो पूर्णिमा के समुद्र की तरह उछल रहा है। विदेहों का सदियों से संचित वैभव और ऐश्वर्य पहली बार एक साथ बाहर आया है। वैशाली के सहस्रों सुवर्ण, रजत और ताम्र कलशों की गोलाकार पंक्तियाँ अकूत रत्नों के श्टुंगार से जयमगा उठी हैं। आकाश का सूर्य धरती के हीरों में प्रतिबिम्बित हो कर, सौ गुना अधिक प्रतापी और जाज्वल्य हो उठा है। सारे नगर में व्याप्त रंगारंग फूलों, पातों, रत्नों के तोरणों, बन्दनवारों और द्वारों तले, रात-दिन हजारों नर-नारी नाच-गान में डूबे रहते हैं। हर चौक-चौराहे पर, उद्यानों और चौग़ानों में नाट्य और संगीत का अटूट सिल-मिला जारी है। सारे विदेह देश की असूर्यपथ्या सुन्दरियाँ जाने किस अमोध मोहिनी से पागल हो कर, सरे राह गाती-नाचती निकल पड़ी हैं। शंख, घंटा-घड़ियाल, तुरही, शहनाई और जाने कितने प्रकार के विचित्र वाजित्रों की समवेत ध्वनियों से सारा महानगर सतत गुंजायमान है।

प्रत्याशा है, कि भगवान् के आगमन के ठीक मुहूर्त की सूचना मिलेगी ही। देवों के यान उतरते दीखेंगे। दिव्य दुंदुभियों के घोष सुनाई पड़ेंगे। और तब वैशाली अपूर्व सुन्दरी नववधू की तरह सवाँग श्रंगार कर अपने प्रभु के स्वागत हो द्वार-देहरी पर आ खड़ी होगी। सहस्रों कुमारिकाएँ परस्पर गुँथ-जुड़ कर, अनेक पंक्तियों में ऊपरा-ऊपरी खड़ी हो कर, श्री भगवान का प्रवेश-ढार हो जायेंगी। गान्धारी रोहिणी मामी वैशाली के सूरज-बेटे की आरती उतारेंगी। सूर्यविकासी और चन्द्रविकासी कमलों के पाँवड़ों पर बिछ-बिछ कर, अनेक रूपसियाँ उनके पग-धारण को झेलती हुई, उन्हें संथागार में ले जायेंगी।

…ऐसे ही रंगीन सपनों में बेसुध वैशाकी न जाने कितने दिन उत्सव के आल्हाद से झूमती रही। लेकिन थी भगवान के आगमन का कोई चिह्न दूर दिगन्तों तक भी नहीं दिखायी पड़ता था। सारा जन-मन चरम उत्सुकता की अनी पर केन्द्रित और व्याकुल था। सिंह-तोरण के झरोखे में बजती शहनाई अनन्त प्रतीक्षा के आलाप में बजती चली जा रही थी। लेकिन उत्सव की धारा अब उत्तरोत्तर मन्थर होती हुई अलक्ष्य में खोई जा रही थी।

तब भी सारे दिन तोरण-द्वार के आगे कुमारिकाओं की गुँथी देहों के द्व अदल-बदल कर फिर बनते रहते हैं। श्री भगवानु जाने किस क्षण आ जायें।

जाने कितने दिन हो गये, गात्धारी रोहिणी मामी सिंह-तोरण पर मंगल-कलग उठाये खड़ी हैं। निर्जल, निराहार उनकी इस एकाग्र खड़गासन तपस्या से राजकुल त्रस्त हैं, और प्रजाएँ मन ही मन आकुल हो कर धन्य-धन्य की ध्वनियां कर रही हैं। सेवकों ने देवी पर एक मर्कत-मुक्ता का शीतलकारी छत्र तान दिया है। उनके पीछे, बैठने को एक सुखद सिंहासन विछा दिया है। पर देवी को सुध-बुध ही नहीं है। उन्हें नहीं पता कि वे बैठी हैं, कि खड़ी हैं, कि लेटी हैं, कि चल रही हैं, कि लास्य-मुद्रा में लीन हैं। उनकी यह अगवानी मानो चेतना के जाने किस अगोचर आयाम और आस्तरण पर चल रही है।

एक दोपहर अचानक सेनापति सिंहभद्र का घोड़ा सिंह तोरण पर आ कर रुका । एक ही छलांग में उतर करकोटिभट सिंहभद्र देवी रोहिणी के सम्मुख अनजाने ही नमित से खड़े रह गये। योदा का कठोर हृदय पसीज आया। भरभराये कण्ठ से बोले:

ंदेवी, यह सब क्या है ? महावीर इसे सह सकता है, हम मनुष्य हो कर नुम्हारे इस कायोत्सर्ग को कैसे सहें ? हम कैसे खायें, कैसे पियें, कैसे जियें, कैमे अपना कर्तव्य करें। भदन्त महावीर<sup>…'</sup>

और एक आकस्मिक उल्कापात-सा देवी का स्वर फुटा:

ंसावधान सेनापति ! भदन्त महावीर नहीं, भगवान् महावीर, विलोकपति महावीर !'

'देवी के भक्तिभाव का आदर करता हूँ। मगर तुम्हारे भगवान के श्रमण और तीर्थकर रूप को मगध ने देखा है, बैशाली का बैमा सौभाग्य कहाँ ?'

'आप की ईप्यां नग्न हो गई, आयं सेनापति ! उन सर्वदर्शी प्रभु के भीतर तो भूमि और भूमिज को ते कर कोई भेदाभेद नहीं। उन समदर्शी भगवान् तक से आपको ईप्यां हो गई ? आप उनके प्रताप को सह नहीं सकते ? अमण भगवान् तो अपने तपस्याकाल में भी कई बार वैंशाली आये। लुहारों, चर्मकारों, चाण्डालों, महामानी नवीन श्वेष्ठि तक को वे अपनी क्रुपा से धन्य कर गये। लेकिन महासेनापति सिंहदेव को राज्य और युद्ध से कहाँ अवकाश ?'

'क्षत्रिय अपने कर्तब्य पर नियुक्त है, कल्याणी। श्री भगवान् की क्रुपा-दृष्टि हम पर कभी न रहीं। वे पंचरौल में ही तपे, और मगध में ही उनकी चरम समाधि हुई। वहीं वे अर्हत् केवली हो कर उठे। वहीं के वियुलाचल पर तीर्थकर महावीर का प्रथम समवसरण हुआ। बैशाली उनकी चरण-धूलि होने थोग्य तक न हो सकी। हमारा महा दूर्भाग्य, और क्या कहें !'

रोहिणी का स्वर कातर होते हुए भी, कठिन होता आया । वे योलीं :

विपुलाचल का समवसरण तो त्रिलोक के प्राणि मात्र का आवाहन कर रहा था। सारा जम्बूढीप वहाँ आ कर नमित हुआ। लेकिन आप और आपका राजकुल वहाँ न जा सका। अपने सूर्यपुत्र तीर्थकर बेटे को देखना लिच्छवियों को न भाषा। लेकिन वैणाली की प्रजाओं ने अपने प्रजापति के, इन्द्रों और माहेन्द्रों से सेवित त्रैलोक्येक्वर रूप का दर्शन किया है। उस ऐक्व्यं और सत्ता को वाणी नहीं कह सकती !'

'क्या गान्धार-नंदिनी ने भी तीर्थंकर महावीर के दर्शन किये हैं?'

'उनके दर्णन न किये होते, तो मैं क्यों कर जीनी, क्यों कर यहाँ खड़ी रह सकती ! ...' देवी का गला भर आया । आँखें यह आई ।

'कभी तुमने बताया नहीं, रानी ! मुझमे भी छुपाया ?'

'बता कर क्या करती, स्वामी ! जानती थी, तुम साथ नहीं चलोगे। और यह भी जानती थी, कि मेरे वहाँ जाने और लौट कर सम्वाद देने से भी तुम्हें प्रसन्नता न होगी। कितना जी टूटा, कि बताऊँ तुम्हें, क्या देख आई हूँ। लेकिन तुम्हारी तनी भूकुटि से अपनी उस निधि को मसिन नहीं होने देना चाहती थी। सो चुप रही, और वह छबि आँख से पल भर भी ओझल न हो सकी।'

'परम सत्ताधीश महावीर की वह छबि, जिसने वैशाली के कट्टर शत्रु श्रेणिक बिम्बिसार को गरण दी ! उसे आगामी उत्सर्पिणी का प्रथम तीर्थंकर घोषित किया ! वैशाली को हरा कर, स्वयम् हार कर, वैशाली के बेटे ने हमारे प्राणों के हत्यारे को त्रिलोकी के सिहासन चढ़ा दिया ! उस छबि के आगे तुम अपने धनुष-बाण फेंक आयीं, वीरांगना गान्धारी ? धन्य है तुम्हारा वीरत्व !'

'मैंने पराजय का नहीं, परम विजय का दृश्य देखा, सेनापति । मैंने महावीर के एक कटाक्षपात तले श्रेणिक बिम्बिसार को धूल में लोटते देखा। मैंने महावीर का वह सूरज-युद्ध देखा, जिसकी साक्षी रहने का आमंत्रण वे मुझे दे गये थे। मैंने देखा, कि अयुद्ध्यमान महावीर ने महायोद्धा श्रेणिक को पलक मात्र में पछाड़ दिया है । मैं इन्हीं आँखों से देख आयी हूँ, आर्यपुत्र, कि श्रेणिक भम्भासार ने अपना वीरख, सम्राटत्व, सिंहासन, सम्पदा सब को महावीर के चरणों में हार दिया। वे ख़ाली हो कर महलों में लौटे, और भीतर झाँका तो पाया कि पोर-पोर में महावीर भर उठा है। मैं वापसी में राजगृही के महालय गई थी, और चेलना बुआ से मिलती हुई लौटी थी। बताया उन्होंने कि सम्राट तो प्रभु के प्रेम में पागल हो गये हैं। सारे दिन चेलना बुआ को बाँहों में भर-मेरे भगवान…मेरे प्रभु…मेरे महावीर-पुकारते रहते हैं। महानायक सिंहभद्र सुनें, श्रेणिक ने सिंहासन-त्याग कर दिया है! मगध की गद्दी सूनी है। नि:सन्देह चम्पा में हमारे दोहितृलाल अजातशत्र राज कर रहे हैं। लेकिन मगध का साम्राजी सिंहासन खण्डित और सूना पड़ा है!

ंश्वेणिक और सिंहासन-त्याग ? क्षमा करें देवी, मेरी समझ काम नहीं करती ।'

'यह समझ की नहीं, बोध की भूमि है, आर्यपुत्र । महाभाव में ही यह अनुभूयमान है । आप आँखों से देख कर भी विख्वास न कर सकेंगे । तो उपाय क्या ?'

'त्रिलोकपति तीर्थंकर महावीर कभी वैद्याली नहीं आयेंगे, यह तुम मुझसे जान लो, देवी <sup>!</sup> ···अोर ठोक तभी मध्याह्न का घंटा राज-द्वार में बज उठा। और गान्धारी रोहिणी अचानक आविष्ट-सी हो कर फूट पड़ी :

'ओह तुम ' ' 'तुमने मुझे धोखा दे दिया, भगवान् ? तुमने मेरी सारी अग-वानियों को ठुकरा दिया ? निष्ठुर'''तुम'''तुम'''आ गये मेरे नाथ ! लेकिन'

सिंह सेनापति फटी आँखों से ताकते रह गये। अबूझ है यह लीला !

...और ठीक तभी, अपनी मूर्च्छाओं में भी निरन्तर बेर्चन आम्रपाली ने, अपने प्रासाद के अत्यन्त निजी कक्ष की शैया में करवट बदली । मूछित आम्र-पाली ने अनुभव किया कि---उसके वक्षोज-मण्डल पर कमलों की चरण-चाप धरता यह कौन चला आ रहा है ? उसने चौंक कर आँखें खोलीं : 'ओह, तुम---आ---गये ! सिंह द्वार से नहीं आये ? मेरे द्वार से मेरी राह आना तुमने पसन्द किया ? अभी-अभी तुम इस सप्तभूमिक प्रासाद के आगे से निकलोगे । कैसे करूँ तुम्हारी अगवानी ? क्या है इस वारवनिता के पास, तुम्हें देने को ? एक कलंकित रूप, सुवर्ण के नीलाम पर चढ़ी भोगदासी ! ' ...और आम्रपाली रो आई । उसका जी चाहा कि ठण्डी रत्न-शिलाओं पर सर पछाड़ दे । क्या करे वह ?...नहीं, आज क्षोभ नहीं । मेरा भवन तुम्हारी अगवानी करेगा । लेकिन मैं ? पता नहीं ...

...और अगले ही क्षण देवी आम्रपाली की आज्ञा सप्तभूमिक प्रासाद के खण्ड-खण्ड में सक्रिय हो गयी। विपल मात्र में सारे महल में सुन्दरियों और परिचारिकाओं के आवागमन, और मंगल आयोजन का उत्सव मच गया। राशिकृत पुष्पमालाओं और बन्दनवारों से सारा महल रंगीन हो कर महक उठा। वातायनों से प्रवाहित अष्टगंध धूप की सुगन्ध ने सारे वातावरण को पावनता से प्रसादित कर दिया। मुख द्वार के गवाक्षों में शहनाइयों, शंखनादों और दुंदुभियों की ध्वनियाँ गूंजने लगीं। देवी आम्रपाली के प्रासाद के सारे द्वार, वातायन, गवाक्ष और छज्जों पर फूलों में बिछलती सुन्दरियाँ नृत्य कर उठीं। और प्रासाद के जाने किस अज्ञात गोपन कक्ष में से 'शिवरजिनी' की धीर प्रीत-रागिनी वीणा में समुद्र-गर्भा हो कर गहराती चली गयी।

सारी वैशाली चकित हो गयी। देवी आम्रपाली के घर आज किसकी पहुनाई है, वैशाख की इस सन्नाटेभरी तपती दोपहरी में ? …लेकिन हाय, हमारे प्रभु नहीं आये ! ये जाने कहाँ अटके हैं ? जन-जन के हृदय ने पीड़ा की एक टीसती अंगड़ाई भरी। हाय, हमारे भगवान् नहीं आये ! सिंह तोरण पर बजती शहनाई में प्रतीक्षा की रागिनी अन्तहीन रुलाई हो कर गूंज रही है।

्रा ∵और टीक तभी वैशाली के पश्चिमी द्वार पर एक दस्तक हुई। जब से मगध के साथ वैशाली का शीत-युद्ध जारी है, बरसों से नगर के उत्तर, दक्षिण और पश्चिम के द्वार बन्द हैं। परकोट सेनाओं से पटे हैं, और बन्द द्वारों पर कीले, भाले और बल्लम गड़े हैं। केवल पूर्वीय सिंहतोरण से ही सारा आवागमन होता है। और श्री भगवान् का आगमन भी नगर के पूर्वीय और प्रमुख तोरण-द्वार से ही तो हो सकता था। सो वहीं तो सारे स्वागत के आयोजन थे। वहीं कुमारी देहों के तोरण तने थे, वहीं रोहिणी मामी अविचल पग, मंगल-कलश को साजे खड़ी थीं। इस क्षण वे मूछित हो गयी हैं। और देवी को वहाँ से उठाने की हिम्मत, स्वयम् उनके आर्यपुत्र सिंह सेनापति भी नहीं कर पा रहे हैं।....

मध्याह्न का सूर्य आकाश के बीचोंबीच तप रहा है। और ठीक उसके नीचे सहसार के चन्द्रमण्डल-सा एक दिगम्बर पुरुष, वैशाली के झूलों और साँकलों जड़े बन्द पश्चिमी द्वार के सम्मुख आ खड़ा हुआ है। उसने सहज आँखें उठा कर द्वार की ओर देखा। और विपल मात्र में सामने जड़े शूल और साँकल फूलमाला की तरह छिन्न हो गये। अर्गलाएँ पानी की तरह गल कर ढलक पड़ीं। और वे प्रचण्ड वज्य-कपाट हठात् यों खुल गये, जैसे भूर्य की प्रथम किरण पड़ते ही नीहारिका सिमट जाती है। और एक विशाल डग भर कर वह शलाका पुरुष वैशाली में प्रवेश कर गया।

···हठात् यह क्या हुआ, कि एक नीरक्ता जादुई सम्मोहन की तरह सारी वैशाली पर व्याप गई। जनगण के हृदय में दिनों से उमड़ती जयकारें भीतर ही लीन हो रहीं। समस्त पौर-जनों की चेतना एक गहरी शांति में स्तब्ध हो कर श्रीभगवान् के उस नगर-विहार को देखने लगीं। एक गहन चुप्पी के बीच सहस्र-सहस्र सुन्दरियों की गोरी बाँहें भवन-वातायनों से श्रीभगवान् पर फूल बरसाती दिखायी पड़ीं।

हजारों-हजारों मुण्डित श्रमणों से परिवरित श्रीभगवान् वैशाली के राज-मार्ग पर यों चल रहे हैं, जैसे सप्त सागरों से मण्डलित मुमेरु पर्वत चलायमान हो। हिमालय और विन्ध्याचल उनके चरणों में डग भर रहे हैं। कभी वे कोटि सूर्यों की तरह जाज्वल्यमान लगते हैं, कभी कोटि चन्द्रमाओं की तरह तरल और शीतल लगते हैं। मानवों ने अनुभव किया कि आँख और मन से आगे का है यह सौन्दर्य, जो प्रति क्षण नित नव्यमान है।

सब से आगे चल रहा है, हिरण्याभ सहस्रार के समान धर्मचक्र। भगवती चन्दनबाला की उद्बोधक अंगुलि पर मानो उसकी धुरी धूम रही है। और पुण्डरीक के उज्ज्वल वन जैसी सहस्रों सतियाँ भगवती को घेर कर चल रही हैं। और मानो कि श्रीभगवानु और उनके सहस्र-सहस्र श्रमण उनका अनुसरण कर रहे हैं। महाकाल शंकर ने जैसे शक्ति को सर्पमाला की तरह अपने गले में धारण किया है।

घर-घर के ढ़ारों से नर-नारी के प्रवाह निकल कर नदियों की तरह, इस चलायमान महासमुद्र में आ मिले हैं। जहाँ से श्रीभगवान् अपने विज्ञाल श्रमण-संघ के साथ गुजर जाते हैं, पुरजन और पुरांगनाएँ वहाँ की धूलि में लोट-लोट कर अपनी माटी को धन्य कर रहे हैं। और अथाह नीरवता के बीच यह गोभा-यात्रा चुपचाप चल रही है।

अनेक चकपथों को पार करती हुई यह शोभा-यात्रा, वैशाली के प्रमुख चतुष्क में प्रवेश करती हुई मंथर हो चली है। ...सप्तभौमिक प्रासाद के सामने आ कर श्रीभगवान् हठात् थम गये ! सुवर्ण-मीना खचित इस वारांगना-महल के प्रत्येक द्वार, वातायन, गवाक्ष और छज्जे पर से अप्सरियों जैसी हजारों मुन्दरियाँ फूलों और रत्नों की राशियाँ बरसाती हुई अधर में झूल-झूल गईं। प्रमुख द्वार उत्कट प्रतीक्षा की आँखों-सा अपलक खुला है। समस्त पुरजनों की दृष्टि द्वार पर एक टक लगी है। कि अभी-अभी देवी आम्रपाली वहाँ अवतीर्ण होंगी। वे अपनी कर्पूरी बाँहें उठा कर श्रीभगवान् की आरती उतारेंगी। लेकिन उस द्वार का सूनापन ही सर्वोपरि होकर उजागर है।...

श्रीभगवान् रुके हुए हैं। तो काल रुक गया है। सारी स्थितियाँ और गतियाँ स्तम्भित हो कर रह गयी हैं। मानव मात्र मानो मनातीत हो कर केवल देखता रह गया है।

सप्तभौमिक प्रासाद के ढार-पक्ष में अन्तरित कंगन का एक नीलाभ हीरा चमका और ओझल हो गया। सहस्रदीप आरती का नीराजन उठा कर देवी आम्रपाली ने डग भरनी चाही। लेकिन उनका वह पद्मराग चरण हवा में टँगा रह गया।...

किंवाड़ की पीठ पर टिकी ठुट्टी और छाती पर एक बड़ी सारी आँसू की बूंद ढरकती चली आयी। एक सिसकी फूटी। और आरती उठाई बाँहें शिलीभूत हो रहीं। ''नहीं, मैं तुम्हारे योग्य न हो सकी। मैं तुम्हारी आरती कीन-सा मूंह ले कर उतारूँ। तुम सारे जगत के भगवान् हो गय, लेकिन मेरे भगवान् न हो सके। वैशाली का सूर्यपुत्र मेरा न हो सका, तो भगवान् को ले कर क्या कहनीं! भगवान् नहीं ''मनुष्य चाहिये मुझे। मेरा एकमेव पुरुष। जो मुझे छू सके, मैं जिसे छू सर्कूं। जो मुझे ले सके, मैं जिसे ले सर्कूं। तुम तो आकाश हो कर आये हो, तुम्हें कहाँ से पकर्डूं। नहीं ''' नहीं ''नहीं ''मैं तुम्हारे सामने नहीं आऊँगी! ' देवी आम्रपाली का ढार स्वागत-भून्य ही रह गया। वहाँ श्रीभगवान् की आरती नहीं उतारी जा सकी। अगले ही क्षण श्रीभगवान् चल पड़े। काल गतिमान हो गया। इतिहास वृत्तायमान हो गया। शोभा-यात्रा श्रीभगवान् का अनुसरण करने लगी। नगर के तमाम मण्डलों, चौराहों, त्रिकों, पण्यों, अन्तरायणों को धन्य करते हुए प्रभु, अविकल्प क्रीड़ा भाव से वैक्षाली की परिकमा करते चले गये।

अपराह्न बेला में श्रीभगवान् वैंझाली के विश्व-विश्रुत संथागार के सामने से गुजरे। असूर्थपश्या सुन्दरियों की उन्मुक्त देहों से निर्मित द्वार में प्रभु अचानक रुक गये। गान्धारी रोहिणी मामी ने जाने कितने भंगों में बलखाते, नम्रीभूत होते हुए माणिक्य के नीराजन में उजलती जोतों से प्रभु की आरती उतारी। उसकी आँखें आँसुओं में डूव चलीं। श्रीभगवान् के अमिताभ मुख-मण्डल को हजारों आँखों से देख कर भी वह न देख पायी।

देवी रोहिणी ने कम्पित कण्ठ से अनुनय किया :

'वैंशाली के सूर्यपुत्र तीर्थंकर महावीर, फिर एक बार वैशाली के संथागार को पावन करें। यहाँ की राजसभा प्रभु की धर्मसभा हो जाये। प्रभु वैंशाली के जनगण को यहाँ सम्बोधन करें।'

सुन कर वैंशाली के अध्टकुलक राजस्यों को काठ मार गया। उन्हें लगा कि वैंशाली के महानायक की अद्वांगना स्वयम् ही वैशाली के सत्यानाश को न्योता दे रही हैं। अचानक सुनाई पड़ाः

'महावीर के सूरज-युद्ध की साक्षी हो कर भी रोहिणी इतनी छोटी वात कैसे बोल गयी! जानो गान्धारी, दिगम्बर महावीर अब दीवारों में नहीं बोलता, वह दिगन्तों के आरपार बोलता है। तथास्तु देवी! तुम्हारी इच्छा पूरी होगी। शीघ्न ही वैणाली मुझे सुनेगी। मैं उसके जन-जन की आत्मा में बोल्गेंग

अचानक अब तक व्याप्त निस्तब्धता टूट गई। असंख्य और अविराम जयकारों की ध्वनियों से वैशाली के सुवर्ण, रजत और ताम्र कलशों के मण्डल चक्राकार घूमते दिखायी पड़ने लगे।

और भगवान् नाता वाजित्र ध्वनियों से घोषायमान, सुन्दरियों की कमानों से आवेष्टित वैशाली के धूर्व द्वार को पार कर, 'महावन उद्यान' की ओर गतिमान दिखायी पड़े।

और तभी हटात् वैशाली के आकाश देव-विमानों की मणि-प्रभाओं से चौंघिया उठे। और देव-दुन्दुमियों तथा शंखनादों से वैशाली के गर्भ दोलायमान होने लगे। अगले दिन सूर्योदय के साथ ही सारी वैशाली में जंगली आग की तरह यह सम्बाद फैल गया, कि कठोर कामजयी महावीर, वैशाली के जगत्-विख्यात केलि-कानन 'महावन उद्यान' में समवसरित हुए हैं। मदिरालय, द्यूतालय, वेश्यालय, देवालय से लगा कर भद्र जनों के लोकालय तक में एक ही अपवाद फैला हुआ है। जिस महावीर की वीतरागता लोकालोक में अतुल्य मानी जाती है, वह कुलिग्न-कठोर महावीर वैशाली के विश्व-विश्रुत प्रमदवन की रागरंग से आलोड़ित वीथियों में विहार कर रहा है!

वैधाली का तारुण्य इस घटना से सम्वस्त और भयभीत हो उठा। क्या महावीर ने हमारी प्रणय-केलि के प्रमदवन को हम से छीन लेना चाहा है? क्या वे हमारे युवा मन के मदन की विदम्ध और मादिनी लीला का मूलो-च्छेद करने आये हैं? ऐसे महावीर हमारे कीड़ाकुल तन और मन के भगवान् कैसे हो सकते हैं? प्राण मात्र की सब से बड़ी ह्लादिनी शक्ति है काम। महाकाल शंकर ने परापूर्व काल में जब ऋढ़ हो कर काम का दहन कर दिया था, तो सारी सृष्टि उदास हो गयी थी। शाश्वत संसार की लीला रुक गयी थी। काल की गति मूष्टित हो गयी थी। तब जगत् की धात्री पार्वती ने दाहण तपस्या करके, फिर से शंकर को आह्लादित और प्रसन्न किया था। जगज्जननी ने दुर्द्धर्ष विरागी जगदीश्वर शंकर के मनातीत चैतन्य को फिर अपनी मोहिनी से अवश कर दिया था। तब फिर से कण-कण में कामदेव उन्मेषित हो कर जाग उठे। शंकर की गोद में शंकरी उत्संगित हुई, और सकल चराचर में फिर से प्राण की धारा प्रवाहित हो उठी। जगत् उस महा-प्रसाद से प्रफुल्लित और लीलायमान हो उठा। जीवन की धारा फिर अस्खलित वेग से बहने लगी।

…मदन-दहन महेक्वर ने जिस काम के बीज को ही भस्मीभूत कर दिया था, उससे आख़िर वे धूर्जटि स्वयम् भी हार गये। क्या उसी काम का मूलोत्पाटन करने आये हैं तीर्थकर महावीर? तो उन्हें एक दिन निक्चय ही उससे हार जाना पड़ेगा। …और इस भावधारा के साथ ही वैशाली के युवजनों और युवतियों का काम पूर्णिमा के समुद्र के समान सम्पूर्ण वेग से उद्वेलित होने लगा। …ओह, यह कैसा परस्पर विरोधी चमत्कार है?

...और महावन उद्यान के समवसरण में अनाहत ओंकार ध्वनि के साथ, श्रीभगवान् के प्रभा-मण्डल में से लोहित, पीत, कृष्ण, नील और झ्वेत ज्योति से स्फुरित 'ॐ'के असंख्य विग्रह ग्रह-नक्षत्रों की तरह प्रवाहित होने लगे और हठात् वह अनहद ओंकारनाद शब्दायमान हुआ :

सत्य-प्रकाश सत्य-प्रकाश, सत्यानाश सत्यानाश, यही महावीर है, यही महेश्वर है। महेश्वर शंकर ने मदन-दहन किया था, सुष्टि में कुण्ठित हो गये सहज काम को निग्रंथ और मुक्त करने के लिये। विक्वत हो गई रति को, प्रकृत और सम्वित् बनाने के लिये। पतित हो गये काम के पुनरुत्थान के लिये। तब पार्वती की आत्माहुति में से नूतन और मुक्त काम उत्थायमान हुए। सृष्टि फिर सहज और प्रसन्न हो गई।…'

श्रीभगवान् एकाएक चुप हो गये । एक सन्नाटा वातावरण में कोई अपूर्व सम्बेदन उभारने लगा । मौन इससे अधिक गर्भवान शायद पहले कभी न हुआ । अनायास पारमेश्वरी दिव्य-ध्वनि उच्चरित होने लगी :

'ओ वैशाली के तरुणो, तुम महाबीर से नाराज हो गये? सुनो मेरे प्रियतम युवजनो, कल की सन्ध्या में वैशाखी पूर्णिमा का उदीयमान पीताभ चन्द्रमण्डल 'महावन' में झाँकता दिखायी पड़ा। परम प्रिया के आनन का दर्शन पाया। प्रमदवन की कोयल ने डाक दी। उसके आम्रवनों की अँबियों ने मुझे अपने में खींचा। औचक ही एक बाला किसी आम्र-डाल से अँबिया-सी चू पड़ी। वह अँगड़ाई लेती हुई उठी, और नाना भंगों में अपने तन को तोड़ती हुई, सारे महावन में एक उन्मादक लास्य-नृत्य करने लगी। ... अचूक था अनंग का वह आवाहन। और अनंगजयी महावीर बरबस ही मोहरात्रि के उस महा-कान्तार में प्रवेश कर गया। अखण्ड रात उसके मेचक केशों की झँया में महावीर अधिक से अधिकतर दिगम्बर होता गया। यहाँ तक कि उसका तन ही तिरोधान पा गया। केवल एक नग्न खो उस निखिल-मोहिनी के वक्षोज-मण्डल पर खेलती रही। और उसमें वह परम कामिनी गलती रही, गलती रही, और अग्ततः निरी नग्न विदेहिनी हो कर उस नग्न जोत में पिल गई।....'

और श्रीभगवान् सहसा ही चुप हो गये। किन्तु एक महाज्ञून्य अनेक मण्डलों में उत्थान करता हुआ, सृष्टि के स्रोत पर नये बीजाक्षर लिखता रहा। श्रीभगवान् का क्षण मात्र का मौन, निर्वाण का तट छू कर फिर मुखरायमान हुआ :

'वैशाली के विलासियो, वारांगनाओ, प्रणयाकुल युवा-युवतियो, मैं तुम्हारे केलि-कानन में चला आया, तो कल सांझ तुम वज्याहत से रह गये। अपने मनों को मार कर महावन के किनारों से ही लौट आये। मेरे वहाँ होते, नुम्हें अपने प्रमदवन में प्रवेश करने की हिम्मत न हुई। तुम खिन्न और उदास हो गये।

'तो क्या मान लूं कि तुम्हारा प्रमदवन पापवन है? मान लूं कि सन्ध्याओं और रात्रियों में तुम वहाँ रमण करने नहीं आते, प्यार करने नहीं आते, पाप करने आते हो? जहाँ पाप हो, वहीं दुराव हो सकता है। जहाँ आप हो, वहाँ दुराव कैसे हो सकता है? 'सुने ! वैणाली की तरणाई, उसका तारुण्य मैं हूँ, उसकी काम-केलि मैं हूँ। मेरे कैवल्य से बाहर कुछ भी नहीं। मुझ से तुम क्या छुपाना चाहते हो ? मुझ से तुम्हारा पाप भी नहीं छुपा, आप भी नहीं छुपा। तुम्हारे अस्तित्व का कण-कण, क्षण-क्षण मेरे ज्ञान में तरंगायित है। फिर मुझ से कैसा बिलगाव, मुझ से कैसा दूराव ?

'मेरे परम प्रिय प्रेमिक जनो, सुनो । तुम्हारे तारुष्य और काम का प्रेमी है महावीर, इसी से वह कामेश्वर सदा तरुण है । मेरा कौमार्य वीतमान नहीं, नित नव्यमान है । सदा-वसन्त है अईत् की चेतना । परात्पर चैतन्य के भीतर से ही वह काम प्रवाहित *है,* जिसने तुम्हें इतना अवज्ञ कर दिया है । काम की एकमात्र अभोप्सा है--अपनत्व, आप्त भाव, किसी के साथ अत्यन्त उदाकार, एकाकार, अभिन्न हो जाना । मैं तुम्हारे उस काम का अपहरण करने नहीं आया, उसका वरण करके, उसे परम शरण कर देने आया हूँ। क्या तुम्हें अपनी प्रियाओं की गोद में वह परम शरण कभी मिली? मिली होती, तो ऐसी सर्वनाशी जलन और भटकन क्यों होती ? तुम्हारी प्यास का अन्त नहीं, पर तुम्हारे विलास का क्षण मात्र में अन्त आ जाता है । उत्संग भंग हो जाता है, तुम परस्पर से बिछुड़ कर, पल मात्र में परस्पर को पराये और अजनबी हो जाते हो । जो सम्भोग भंग हो जाये, स्खलित हो जाये, वह सम-भोग कैसे हो सकता है, सम्पूर्ण भोग कैसे हो सकता है ? वह तो विषम और अपूर्ण भोग ही हो सकता है । तुम्हारा रमण अपने में नहीं, पराये में है । कुछ पर है, पराया है, अन्य है, इसी से तो ऐसी अदम्य विरह-वेदना है । तुम्हारा रमण स्व-भाव में नहीं, पर-भाव में है । इसी से वह पराधीन है, परावलम्बी है । पराधीन प्यार को एक दिन टूटना ही है, पराजित होना ही है । जिसमें स्खलन है, वह रमण नहीं, विरमण है । जिसमें योग नहीं, वह भोग नहीं, वियोग है।…

'सुनो देवानुप्रियो, महाबीर तुम्हारे काम को छीनने और तोड़ने नहीं आया, उसे अखण्ड से जोड़ कर अटूट, अक्षय्य, अस्खलित कर देने आया है । वह तुम्हारे आलिंगनों और चुम्बनों को भंग करने नहीं, उन्हें अभंग और अनन्त कर देने आया है। सत्य-काम वह, जिसमें अन्तर न आये, जिसमें अवरोध और टकराव न आये। जिसमें रक्त-मांस और हट्टियाँ न टकरायें। सच्चा काम तो अगाध और अक्षय्य मार्दव और सौन्दर्य है। उस सत्य-काम के आलिंगन में अन्यत्व नहीं, अनन्य एकत्व होता है। उसमें होता है एक अव्याबाध लोच, लचाव, नम्यता, सुरम्यता, सामरस्य। उसमें देह, प्राण, मन और इन्द्रियाँ-सब स्व-भाव में लीन होकर अपने ही में भ्रांत शयित हो रहते हैं। ऐन्द्रिक विषय मात्र तन्मात्रा में सूक्ष्मातिसूक्ष्म होकर, अन्ततः चिन्मात्रा में स्तव्ध हो जाता है । परमानन्द के चरम पर जिस मिलन-मुख की धारा स्खलित हो जाये, उसे आनन्द कैसे कहें, प्रेम कैसे कहें, सौन्दर्य कैसे कहें? जो अविरल है, जो निरन्तर है, जो अव्याबाध है, वही एक मात्र सच्चा काम है, मिलन है, आनन्द है, अनाहत सौन्दर्य और प्रेम है । जो मैथुन विरल है, भंगुर है, जिसमें पर है और अन्तर है, जिसमें सदा परायेपन की शंका है, भंगुर है, जिसमें पर है और अन्तर है, जिसमें सदा परायेपन की शंका है, भंगुर है । जिसमें सदा खो जाने का, विछुड़ जाने का दंश है, जिसमें सदा पर-भाव का आतंक है, संदेह है, उढ़ेग है, व्याकुलता है, वह काम नहीं, कर्दम है, वह प्रेम नहीं, पीड़न है, पराजय है, पाप है । वह अपने आप से विछुड़ जाना है ।

'वैशालको, आप हुए जिना पाप से निस्तार नहीं। तुम्हारा काम, तुम्हारा प्रेम, तुम्हारा राज्य, तुम्हारा सुख, तुम्हारा विलास, सभी कुछ तो परतन्त्र है । परतन्त्र न होता, तो भयभीत क्यों होता ? तुम्हारा प्रणयकाम स्वतंत्र होता, तो वह कायर हो कर 'महावन' के अन्धकारों में चोरी-चोरी क्यों कीड़ा करता ? तुम्हारा राज्य स्वतंत्र और निर्भय होता, तो तुम्हारे नगर-प्राचीर सैन्यों और शस्त्रों से पटे क्यों होते ? तुम्हारा सुख और विलास स्वतंत्र होता, तुम्हारा ऐश्वयं और वैभव स्वाधीन होता, तो वह लक्ष-लक्ष जन के शोषण और पीड़न पर निर्भर क्यों होता ? तुम्हारा सब कुछ पराधीन है, तुम कैसे स्वतंत्र, तुम कैसे प्रजातंत्र ? जिस वैशाली का सहज काम भी गुलाम है, उसकी स्वतंत्रता जून्य का अट्टहास्य मात्र है !…'

श्रीभगवान् हठात् चुप हो गये । तभी एक वैणालक युवा सामन्त का तीव्र प्रतिवाद स्वर सुनाई पड़ा :

वैशाली का काम गुलाम नहीं, भन्ते महाश्रमण, उसका प्रेम पराधीन नहीं, भन्ते भगवान् । स्वतंत्रता ही हमारे विदेह देश की एक मात्र आराध्य देवी है । सर्वप्रिया देवी आग्रपाली हमारी उस स्वतंत्रता का मूर्तिमान विग्रह हैं । वे साक्षात् मुक्तिरूपा हैं । उन पर किसी एक का अधिकार नहीं हो सकता । सब उन्हें प्यार करने को स्वतंत्र हैं । स्वातंत्र्य का इससे बड़ा आदर्श पृथ्वी पर कहाँ मिलेगा, भगवन् ?'

'क्या देवी आम्र्यपाली भी किसी को प्यार करने को स्वतंत्र हैं ?' 'वे एक साथ सब को प्यार करने को स्वतंत्र हैं!'

'बेशर्त, वेदाम ?'

सामन्त निरुत्तर हो कर शून्य ताकता रह गया। प्रभु प्रश्न उठाते चलं गये : 'क्या देवी आम्रपाली अपना प्रियतम चुनने को स्वतंत्र हैं ? क्या वे चाहें तो किसी अकिंचन चाण्डाल या निर्धन, निर्वसन भिक्षुक को प्रेम कर सकती हैं ?' सारे लिच्छवियों की तहें काँप उठीं। भगवान् बोलते चले गये :

'तुम्हारे सुवर्ण-रत्नों की साँकलों में जकड़ी है, आर्यावर्त की वह सौन्दर्य-लक्ष्मी। तुम्हारे राज्य में सुवर्ण ही सौन्दर्य का एक मात्र मूल्य है। वही प्रेम-प्यार और परिणय का निर्णायक है। तुम्हारे यहाँ चैतन्य काम भी जड़ कांचन का क़ैदी है। तुम्हारे यहाँ जड़ का निर्णायक चैतन्य नहीं, चैतन्य का निर्णायक जड़ पुद्गल है। जहाँ गणमाता गणिका हो कर रहने को विवश है, वह गणराज्य नहीं, गणिका-राज्य है!...'

एक प्रलयंकर सन्नाटे में गण राजन्यों के कोध का ज्वालामुखी फट पड़ने को कसमसाने लगा । तभी सेनापति सिंहभद्र का रोषभरा तीखा प्रश्न सुनाई पड़ा :

'वैशालक तीर्थंकर महावीर वैशाली के प्रति इतने निर्देय, इतने कठोर क्यों हैं ? अहिंसा के अवतार कहे जाते महावीर को, वैशाली के प्रति इतना वैर क्यों है ?'

'अहिंसा के अवसार से बड़ा हिंसक और कौन हो सकता है? क्यों कि वह स्वयम् हिंसा का हिंसक होता है!'

'तो उसका आखेट वैशाली क्यों हो ?'

'क्यों कि वैशाली महावीर न हो सकी, पर महावीर वैशाली हो रहने को बाध्य हैं। लोक में विश्वरूप महावीर वैशाली का प्रतिरूप माना जाता है। क्यों कि वह वैशाली की मिट्टी में से उठा है। वह अपनी जनेत्री धरित्री को इतनी कदर्य और कुशील नहीं देख सकता। जो पूर्णत्व मुझ में से प्रकट हुआ है, वह वैशाली का अणु मात्र अपूर्णत्व भी सह नहीं सकता। तो वह वैशाली के पतन को कैसे सहे। वह इतनी जघन्य कुत्सा और कुरूपता को कैसे स्वीकारे ?'

'दया के अवतार महावीर वैशाली पर दया तो कर ही सकते हैं।'

'महावीर सर्व पर दया कर सकता है, पर अपने ऊपर नहीं। वह सर्व को क्षमा कर सकता है, पर अपने को नहीं। इसी से महावीर अपने हत्यारे और बलात्कारी श्रेणिक को क्षमा कर सका, लेकिन वैशाली को क्षमा न कर सका। सारे जम्बूद्वीप में आज वैष्य और वेश्या-राज्य व्याप्त है। लेकिन अपनी जनेता वैशाली को महावीर वेश्या नहीं देख सकता। भगवती आम्रपाली का सौन्दर्य जहाँ एक हजार सुवर्ण के नीलाम पर चढ़ा है, वहाँ भगवान् महावीर का वीतराग सौन्दर्य भी शर्त और सौदे की वस्तु हो ही सकता है! उसके अभिषेक और पूजा की भी यहाँ बोलियाँ ही लगायी जा सकती हैं। जो सब से बड़ी बोली लगा दे, वही महावीर का प्रथम अभिषेक और पूजन करे !'

मदन से फूटते कण्ठ से रोहिणी चीत्कार उठी:

'तिलोकीनाथ का यह अत्याचार अब और नहीं सहा जाता। वैशाली की लक्ष-लक्ष प्रजा तुम्हारे पगों में पाँवड़े हो कर बिछी है, उसकी ओर तुमने नहीं देखा। क्या अप्ट कुलक गणराजा ही वैशाली हैं, यह विशाल प्रजा वैशाली नहीं ?'

'वैशाली की धरती पर इसकी प्रजा का राज्य नहीं, राजवंशी अष्टकुलक राज्य करते हैं। यहाँ व्यवस्था उनकी है, प्रजा की नहीं। प्रजा की छन्द-णलाकाएँ (भतदान), उनके धूर्त और वंचक गणतंत्र का मुखौटा मात्र है। वैशाली और अम्बपाली को किसी चाण्डाल या चर्मकार या कुम्भार ने वेश्या नहीं बनाया, उसे वेश्या बनाया है, उसके सत्ताधारियों और साहुकारों ने। उन्होंने, जो सृष्टि के कोमलतम हृदय और सौन्दर्य को भी कय-विकय के पण्य में ले आते हैं। जहाँ पुरुष स्त्री से सम्भोग नहीं करता, सुवर्ण ही सुवर्ण से सम्भोग करता है। जिनके ज्ञानून में मनुष्य, मनुष्य को प्यार नहीं करता, पैसा ही पैसे को प्यार करता है। जहाँ अघोर चैतन्य पर धनघोर जड़त्व का फ़ौलादी पंजा बैठा हुआ है। जहाँ अहंन्त का सौन्दर्य भी कांचन की कसौटी पर ही परखा जा सकता है। उसे यहाँ कौन पहचानेगा? फिर भी लाखों बैशालक उसे पहचानते हैं और प्यार करते हैं। लेकिन उनकी पहचान और प्यार यहाँ निर्णायक नहीं। वह मूल्य और व्यवस्था का मान-दण्ड नहीं। ...'

क्षणैक चुप रह कर श्रीभगवान् फिर बोले :

'अर्हत् महाबीर अपने पूर्ण सौन्दर्य के मुख-मण्डल को देखने का दर्पण खोज रहा है। वैशाली के कांचन-कामी दर्पण में वह चेहरा नहीं झलक सकता। तमाम प्रजाओं की असंख्य आँखों में मेरे सौन्दर्य का दर्पण खुला है, निःसन्देह। लेकिन सत्ता और सम्पत्ति के खूनी व्यापारों और युद्धों ने उसे अन्धा कर रक्खा है। निर्दोप और घायल प्रजाएँ, अपने भगवान् प्रजापति को प्यार करने और पहचानने से बंचित और मजबूर कर दी गई हैं। महावीर अपना चेहरा देखने को एक अविकल दर्पण खोज रहा है। क्या वैशाली वह दर्पण हो सकेगी?'

सर्वशक्तिमान वीतराग प्रभु का स्वर कातर और याचक हो आया। ... और वैशाली के लाखों प्रजाजन सिसक उठे। उनके धुटते आकन्द में ध्वनित हुआ : 'झाँक सको तो हमारे इन फटते हृदयों में झाँको, देख सको तो देखो इनमें अपना चेहरा ! और गांधारी रोहिणी स्त्री-प्रकोष्ठ से छलांग मार कर गन्ध-कुटी के पादप्रान्त में आ खड़ी हुई। और पुकार उठी:

'रोहिणी यहाँ भी निःझस्त्र नहीं आई, नाथ, जहाँ हर कोई अपना शस्त्र बाहर छोड़ आने को बाध्य है। लेकिन रोहिणी अपना अन्तिम तीर ले कर यहाँ आयी है। ताकि उसकी नोक में तुम अपना चेहरा देख सको।…'

और रोहिणी ने अपनी बाहु के धनुष पर उस तीर को तान कर, उससे अपनी ही छाती बींध लेनी चाही।

'रोहिणी, तुम्हारा यह तीर महावीर की छाती छेदने को तना है । महा-वीर प्रस्तुत है, जो चाहो उसके साथ करो ! ′

रोहिणी चक्कर खा कर, वहीं चित हो गयो। तीर अधर में स्तम्भित रह गया। और रोहिणी के हृदय-देश से रक्त उफन रहा था। श्रीभगवान् ने अपने तृतीय नेत्र से उसे एकाग्र निहारा। वह रक्त एक रातुल कमल में प्रफुल्लित हो उठा।

'माँ वैभाली के हृदय में महावीर ने अपना अमिताभ मुख-मण्डल देखा । जनगण की असंख्य आँसू भरी आँखों में केवल महावीर झाँक रहा है। तीर्थंकर महावीर कृतकाम हुआ। उसे अपना दर्पण मिल गया। मुझे लो, वैभालको । मुझे अपने में ढालो। मुझे अपने में आश्वय देकर, इस अन्तरिक्ष-चारी को धरती दो, आधार दो। मेरी कैवल्य-ज्योति को सार्थक करो।'

लाखों अथु वियलित कण्ठों से जयध्वनि गुंजायमान हुई :

''परम क्षमावतार, प्रेमावतार, ऑहंमावतार भगवान् महावीर जयवन्त हों !'

एक महामीन में श्रीभगवान् अदृश्यमान होते-से दिखायी पड़े। और लक्ष-कोटि मानवों ने अनुभव किया, कि वे उनके हृदयों में भर आये हैं। अचानक मुनाई पड़ा :

'महावीर की अहिंसा वैशाली में मूर्त हो। महावीर की क्षमा वैशाली की धरित्री हो। महावीर का प्रेम वैशाली में राज्य करे। वह उसे विश्व की सर्वोपरि सत्ता बना दे। वैशाली की प्रजा ही यह कर सकती है, उसका राज्य नहीं, उसका सत्ता-सिंहासन नहीं।'

ल्तभी जनगण का एक तेजस्वी युवा, तरुण सिंह की तरह कूद कर सामने आया : 'वैधाली में गृह-युद्ध की आग धधक रही है, भगवन्। महावीर को यहाँ मूर्त करने के लिये, यह गृहयुद्ध हमें लड़ लेना होगा। हम इसी क्षण प्रस्तुत हैं। श्रीभगवान् आज्ञा दें, तो गृहयुद्ध का शंखनाद करूँ, और हम इन राजन्यों से वैशाली की सड़कों पर निपट लें। वैशाली के भाग्य का फ़्रीसला हो जाये !'

'गृहयुद्ध अनिवार्य है, युवान् । वह सर्वत्र है । उसे लड़े बिना निस्तार नहीं हर मनुष्य अपने भीतर एक गृहयुद्ध ले कर जी रहा है। रक्त, मांस, हड्डी, मज्जा, मस्तिष्क, हृदय, प्राण, मन, साँस और बहत्तर हजार नाड़ियाँ--सब एक-दूसरे के साथ निरन्तर युद्ध लड़ रहे हैं। साँस और साँस के बीच युद्ध है। घर-घर में गृहयुद्ध अनिर्वार चल रहा है। मनुष्य और मनुष्य के बीच, मित्र और मित्र के बीच, आत्मीय स्वजनों के बीच भी निरन्तर गृहयुद्ध बरकरार है। वस्तुओं और व्यक्तियों के बीच हर समय लड़ाई जारी है। हम एक-दूसरे के घर में घुसे बैठे हैं। हम पर-नारी पर बलात्कार करने की तरह, एक-दूसरे के भीतर बलात् हस्तक्षेप कर रहे हैं। हम अपने घर में नहीं, दूसरे के घर में जीने के व्यभिचार से निरन्तर पीड़ित हैं। तेजस्वी युवान्, अपने में लौटो, अपने साथ शान्ति स्थापित करो। अपने स्व-भाव के घर में ध्रुव और स्थिर हो कर रहो। अपने आत्मतेज को अपराजेय बना कर, निश्चल शान्ति में वैशाली के संथागार का द्वार तमाम प्रजाओं के लिए खोल दो। वहाँ विराजित प्रजापति ऋषभदेव के सिंहासन पर से अष्ट कुलक नहीं, वैशाली का जनगण राज्य करे। अपने भाल के सूरज को उत्तान करके लड़ो युवान्, ताकि राजन्यों के सारे शस्त्रागार उसके प्रताप में गल जायें। और उस गले हुए फ़ौलाद में, हो सके तो महावीर को ढालो। उस वज्य में महावीर के मार्दव, आर्ज़व, प्रशम, प्यार और सौन्दर्य को मूर्त करो ।'

तभी जनगण का एक और युवान् वह्निमान हो कर उठ आया :

'वैशाली में रक्त-काल्ति हो कर रहेगी, भगवन् ! उसके बिना जन-राज्य सम्भव नहीं। राज्य-दल और उसके पृष्ठ-पोषक श्रेध्ठी-साहुकार एक ओर हैं, और समस्त सामान्य प्रजाजन दूसरी ओर एक जुट कटिबढ हैं। बरसों हो गये, प्रजा की इच्छा के विरुद्ध राज्य ने उस पर युद्ध थोप रक्खा है। प्रजा युद्ध नहीं चाहती, सैनिक युद्ध नहीं चाहते, यह केवल सत्ता-सम्पत्ति के लोभी गृढों का आपसी युद्ध है। और निर्दोष प्रजा उसमें पिसते ही जाने को मजबूर है। वैशाली के हजारों-लाखों मासूम जवान इस युद्ध की आग में झोंक दिये गये हैं। हम इस युद्ध को अब और नहीं सहेंगे, भगवन्। रक्तकान्ति अनिवार्य है, स्वामिन्। हम इन राजन्यों का खून वैशाली की सड़कों में बहा कर, अपने मासूम खून का बदला इनसे भुना कर रहेंगे। आज्ञा दें भगवन्, तो रक्त-कान्ति की घोषणा कर दूं...!' 'निश्चय ही रक्त-कान्ति अनिवायं है, आयुष्यमान् लिच्छवि। रक्त का प्रकृत प्रवाह अवरुद्ध हो गया है, तो रक्त-कान्ति होगी ही। सड़े और ग्रंथी-भूत रक्त का बह जाना ही प्राक्टत है, मंगल है। सारे जम्बूद्वीप के रक्त में जड़ सुवर्ण की गाँठें पड़ गयी हैं। सारी मनुष्य जाति का नाड़ी-मण्डल लोभ के मवाद से टीस रहा है। एक प्रकाण्ड अर्बुद-ग्रंथि (कैंसर) से सत्ता का चैतन्य-केन्द्र जड़ीभूत हो गया है। अपना ही रक्तदान करके, सत्ता को इस महामृत्यु से मुक्त करो, आयुष्यमान् । आत्माहुति की यज्ञ-ज्वालाओं में ही, वह वज्ज गल सकेगा। इसी से कहता हूँ, रक्त-कान्ति अनिवार्य है, देवानु-प्रिय ! यदि अवरुद्ध रक्त कान्त न हो, निष्कान्त न हो, तो अतिकान्ति कैंसे हो। अतिकान्ति न हो, तो उत्कान्ति कैंसे हो। मुक्ति-पन्थ पर अगला उत्थान कैंसे हो । ...

'जनगण सुनें, कल वैशाली में रक्त-क्रान्ति का सूत्रपात हुआ। महावीर के उत्तोलित रक्त ने पूर्व द्वार के स्वागत समारोह को नकार दिया। वह वैशाली के बन्द और वज्र-जड़ित पश्चिमी द्वार पर टकराया। मेरे सह-सार के सूर्य-मण्डल को भेद कर, उस रक्त ने दिक्काल पर पछाड़ खाई। और मेरे एक दृष्टिपात मात्र से सत्ता की साँकलें तोड़ कर, वे बरसों के वज्रीभूत कपाट स्वतः खुल गये। और उसी के अनुसरण में उत्तरी और दक्षिणी ढार भी आपोआप खुल पड़े। अलक्ष्य में एक प्रलयंकर नीरव विस्फोट हुआ । जन-जन उससे स्तब्ध हो गया । वैज्ञाली के लाखों सैनिक परकोट छोड़ कर, शस्त्र त्याग कर, महावीर के नगर-विहार का अनुगमन कर गये। आज वैशाली के चारों द्वार सारे संसार के लिये खुले हैं। तमाम परचकों और आकमणकारियों के लिये खुले हैं। परकोटों तले शस्त्र धूल चाट रहे हैं। वैशाली के तमाम राजा और सामन्त अपनी तलवारें त्याग कर ही इस समव-सरण में प्रवेश कर सके हैं। केवल रोहिणी एक तीर लेकर यहाँ आई : अपनी ही छाती उससे छिदवा लेने के लिये। लेकिन वह तीर व्यर्थ हो कर शुन्य में टँगा रह गया। रोहिणी के हृदय का रक्त आपोआप ही फूट आया। वह मां के प्यार का रक्त है, वह अईत् महावीर के हृदय का रक्त है। वह फूट कर कमल ही हो सकता था। ... यही महावीर की वैषिवक रक्त-क्रान्ति है ! महावीर के इस रक्त-कमलासन को कौन अपने हृदय पर धारण करेगा? आने वाली रक्त-पिच्छिल शताब्दियों में, कौन इस रक्त-क्रान्ति का नेतृत्व करेगाः ? …'

एक अ फाट मरुस्थल की भयंकर निरुत्तरता में, श्रीभगवान् के शब्द काल और इतिहास के आरपार अप्रतिहत गूँजते चले गये। उन्हें प्रतिसाद देने वाली क्या कोई वाणी पृथ्वी पर विद्यमान नहीं है ? हठात् रोहिणी का रुदनाकूल, प्रेमाकुल कण्ठ-स्वर सुनायी पड़ा :

'सृष्टि और मनुष्य की माँ हूँ मैं, हे परमपिता त्रिलोकीनाथ ! भावी के सारे युद्धों और रक्त-कान्तियों को सहूँगी अपनी इस छाती पर। और सारे रक्तपातों और हत्याओं के बीच भी, सर्वकाल तुम्हारे चरणों के कमल मेरे वक्षोजों से फूटते रहेंगे। और उनमें अनाथ, पराभूत और घायल मानवता को, सदा प्यार की परम शरण गोद प्राप्त होती रहेगी। हर बार वहाँ से उठ कर मनुष्य का आत्पहारा बेटा, उत्कान्ति और उत्यान के उच्च से उच्चतर शिखरों पर आरोहण करता जायेगा। श्रीभगवान् के पग धारण को, मेरी यह छाती सदा इतिहास के शूलों पर बिछी रहेगी। मैं नारी हूँ, भगवन्। मैं माँ हूँ-सकल चराचर की, यह मेरी परवशता है। समपित हूँ प्रभु, मुझे अंगीकार करें, मुझे अपनी सती बना लें। मुझे पारमेश्वरी दीक्षा दे कर, अपनी सहधर्मचारिणी बना लें।

'तुम शाश्वती में चिरकाल सत्ता की परम सती के ध्रुवासन पर बिराजोगी, रोहिणी । भगवती चन्दन बाला मनुष्य की माँ के भावी पथ का अनुसन्धान करें।'

एक अव्याहत मौन लोकान्तों तक व्याप गया। …

और औचक ही महासती चन्दन बाला के करुण-मधुर कण्ठ की सान्द्र बाणी उच्चरित हई:

'आर्यावर्त की महाचण्डिका रोहिणी संन्यासिनी नहीं होगी। वह शिवंकरी हो कर, भव-त्राण में चिर काल नियुक्त रहेगी। वह भगवान की महा-शक्ति है। अन्धकार की दानवी शक्तियों की मुण्डमाला अपने गले में धारण कर, वह अनाथ सृष्टि को सदा अपनी सर्ववल्लभा छाती में अभय और झरण देती रहेगी। वह सहस्र शीर्ष, सहस्राक्ष, सहस्र बाहु, सहस्र पाद होकर रहेगी। अपने हजारों हाथों में, हजारों अस्त-शस्त्र धारण कर, वह जगत को निःशस्त्र कर देगी। अपने हजारों पैरों से असुर-वाहिनियों का निर्दलन करती हुई, वह भगवती अहिंसा का साक्षात् विग्रह हो कर चलेगी सर्वकाल इस पृथ्वी पर। नारी का दूसरा नाम ही अहिंसा है। माँ हिंसक कैसे हो सकती है। युद्धा-कान्त वैशाली के लक्ष-कोटि नर-नारी तुम्हारी भवतारिणी, सुन्दर बाँहों में शरण खोज रहे हैं, देवी। तुम्हारी दायीं भुजा में वैशाली का उत्थान है, तुम्हारी वायीं भुजा में वैशाली का पतन है। वैशाली के सत्ताधारी तुम्हें पहचान सकें, तो वैशाली के संथागार में आदि प्रजापति वृषभनाथ का धर्म-वृषभ अवतरित होगा। और वह सारी पृथ्वी पर संचरित हो कर, इस धरित्री को प्राणि मात्र की कामधेनु बना देगा; और नहीं तो प्रलय की सहस्रचण्डी बन कर, तुम वैशाली के तोरण परंताण्डव करोगी । सत्यानाझ सत्यानाझ, सत्य-प्रकाझ सत्य-प्रकाझ<sup>… !</sup> तथास्तु, प्रियाम्बा रोहिणी देवी । जयवन्तो, जयवन्तो, त्रिकाल में जयवन्त होओ ।'

इस कुलिश-कोमला वाणी से, पृथ्वो के धारक कुलाचल पर्वतों की चूलें थर्रा उठीं। देव, दनुज, मनुज के सारे दर्प और अहंकार धूल में लोटते दिखायी पड़े। भगवती ने प्रलय के नाशोन्मत्त समुद्र की तरंग-चूड़ा पर से, मनुष्य की जाति को उद्बोधन दिया था। भयभीत, संत्रस्त मानवों ने इस भूकम्प में आश्वासन और आधार पाने के लिये श्रीभगवान् की ओर निहारा। ...और सहसा ही भगवान् अपने रक्त कमलासन से उठ कर, गन्धकुटी के पश्चिमी सोपानों पर ओझल होते दिखायी पड़े। सहस्रों घुटती आहों की मूक चीत्कार ने वातावरण को संत्रस्त कर दिया।

श्रीभगवान् हमें पीठ देकर चले गये ! …

सबेरे की धर्म-पर्षदा में, वैशाली के गणपति चेटकराज आँख मींच कर ज़बरदस्ती सामायिक में लीन रहे। फिर भी उनकी आँख आत्म पर नहीं, बाहर के आवर्तनों पर लगी थी। वे सब देख और सुन रहे थे। श्रीभगवान् और भगवती चन्दनबाला के प्रुप्य-प्रकोप से उनकी तहें हिल उठी थीं।

Ô

अपराह्न की धर्म-पर्षदा में, श्रीभगवान् का मौन अन्तहीन होता दिखायी पड़ा। ओंकार ध्वनि भी गुप्त और लुप्त हो रही। वृद्ध और जर्जर गणपति चेटकेश्वर का आसन डोल रहा है। उनका अंग-अंग थरथरा रहा है। उन्हें पल को भी चैन नहीं। श्रीभगवान् अपलक उन्हें अपने नासाग्र पर निहारते रहे।

एकाएक सुनाई थड़ाः

 $\cap$ 

'गणनाथ चेटकराज, सामायिक जबरदस्ती नहीं, वह सहज मस्ती है, स्वरूप-स्थिति है। वह प्रयास नहीं, अनायास आत्म-सहवास है। सामायिक करने से नहीं होता। भगवान् आत्मा जब प्रकट हो कर स्वयम् अपने ऊपर प्रसन्नोदय होते हैं, तब वह आपोआप होता है। सम होने पर ही सामायिक हो सकता है। जहाँ इतना विषम है, वहाँ सम कहाँ। जहाँ स्वामित्व है, वहाँ समत्व कैसे प्रकट हो। और सम नहीं, तो सामायिक कैसे सम्भव हो?'

चेटकराज के भारी और डूबे गले से आवाज फूटी :

'मगधेश्वर श्रेण्लिक से अधिक विषम और कुटिल और कौन हो सकता है, भन्ते ? उसे वीतराग अर्हन्त ने समत्व के सिंहासन पर चढ़ा दिया । उसे भावी तीर्थंकर की गन्धकुटी पर आसीन कर दिया। लोक के सारे समत्व को उसने विषम कर दिया, वही आज अईन्त महावीर का दायाँ हाय हो गया ?'

'महाबीर ने कुछ न किया, राजन्, श्रेणिक स्वयम् वह हो गया। वह अईंत् के सम्मुख आते ही निःशेष समपित हो गया, तो अनायास सम हो गया। और सम दूसरे से नहीं, अपने से पहले आता है, और दूसरे तक जाकर उसे सम कर देता है। यही सत्ता का स्वभाव है, महाराज।'

क्षणैक चुप रह कर भगवान् फिर बोले :

'मानस्तम्भ देखते ही श्रेणिक का अहम् कैंचुल की तरह उतर गया। वह नग्न निर्वसन ही महावीर के सामने आया। अहम् से मुक्त वहॅ, निरा स्वयम् और सम ही प्रस्तुत हुआ। समत्व आते ही, स्वामित्व उसका लुप्त दीखा। उसने अपने मम को हरा दिया महावीर के सामने। वह हतशस्त्र और हतयुद्ध दिखायी पड़ा। स्वामित्व उसने त्यागा नहीं, वह आपोआप छूट गया। वह लौट कर, राजगृही के साम्राजी सिंहासन पर नहीं बैठा !

'लेकिन गणेश्वर चेटकराज, महानायक सिंहदेव और अब्टकुलीन राजन्य, समत्व के इस समक्सरण में आकर भी नमित न हो सके। अपने को हार न सके। वे महासत्ता के समक्ष अपनी राजसत्ता का दावा ले कर आये हैं। श्रेणिक और उसका साम्राज्य, उनके अस्तित्व की क्षर्त है। वे अपनी हार-जीत के स्वामी नहीं, उसका निर्णायक उनके मन श्रेणिक है। श्रेणिक को हराने पर ही उनकी विजय निर्भर करती है। जो इतना परतंत्र है, वह प्रजातंत्र कैंसा? जिसका स्वामित्व औरों का क़ायल है, वह स्वामी कैंसा? और दासों का तंत्र, स्वाधीन गणतंत्र कैंसे हो सकता है?'

काँपते स्वर में महाराज चेटक ने अपनी स्थिति स्पष्ट करनी चाही :

'जो भी सीमाएँ या त्रुटियाँ हमारी हों, पर वैषाली आज संसार के गणतंत्रों की मुकुट-मणि मानी जाती है। यह तो आकाश की तरह उजागर है, प्रभु ! यह दासों का नहीं, स्वाधीन नागरिकों का तंत्र है।'

तपाक् से महावीर का प्रतिसाद सुनायी पड़ा :

'प्रातःकाल की धर्म-सभा में वैशाली के जनगण ने, अपने शासक राजतंत्र को नकार दिया, महाराज ! वैशाली में गृहयुद्ध और खूनी क्रान्ति का दावा-नल धधक रहा है। एक ही जंगल के पेड़ परस्पर टकरा कर, अपने ही अंगों में आग लगा रहे हैं। इस अराजकता को स्व-राज्य कैसे कहूँ, महाराज !'

'यह राज्य-द्रोह है, यह गण-द्रोह है, भन्ते त्रिलोकपति । आपने इस द्रोह का आज समर्थन किया, उसे उभारा !' 'यह गण-द्रोह नहीं, राज्य-द्रोह निष्चय है। क्यों कि राज्य जहाँ गण का नहीं, गण-राजन्यों का हो, वहाँ राजद्रोह अवश्यस्भावी है। और जानें चेटकराज, यह द्रोह नहीं, विद्रोह है। यह स्थापित जड़ीभूत वाद और व्यवस्था का प्रति-वाद है। जड़त्व के अवरोध को अनिर्वार चैतन्य सदा तोड़ेगा ही। इसी का नाम रक्त-कान्ति है। यह सृष्टि और इतिहास का स्वाभाविक तर्क है। यह सत्ता की अदम्य प्रज्ञा और प्रक्रिया का प्रकटीकरण है।…

'और जानें महाराज, महावीर पहल है, वह केवल परिणाम नहीं। जो नितान्त अकर्त्ता है, वही सर्वोपरि कर्त्ता है। वह अनायास, अकारण सिर्जनहार और विसर्जनहार है, एक ही बिन्दु पर। वह एक ही क्षण में उत्पाद, विनाज्ञ, और ध्रुव–तीनों है।

'और सुनें राजन्, महावीर स्वपक्षी भी नहीं, विपक्षी भी नहीं, वह अपक्षी है। जहाँ सारे पक्ष और वाद समाप्त हैं, वहीं महावीर का आरम्भ है। वह सर्वपक्षी है, समपक्षी है, और कोई पक्षी नहीं। वह कुछ करता नहीं, वह केवल होता है, जो उसे होना चाहिये, जो उसका स्वरूप है, स्वभाव है। …'

और सहसा ही भगवान के स्वर में अंगिरा दहक उठे:

'लेकिन उस महासत्ता के सम को जो भंग करता है, वह उसके विस्फोट की ज्वाला में भस्मसात् हो कर ही रहता है। चैतन्य केवल शासक ज्योति ही नहीं, वह संहारक ज्वाला भी है। वही आत्मा को परम शान्ति में सुला देती है, और वही कर्म-कान्तार को जला कर ख़ाक कर देती है। श्रेणिक ने महासत्ता के सस्तक पर अपने अहंकार का सिंहासन बिछाना चाहा था। वह समत्वासीन यशोधर मुनि को ही भ्रमवश महावीर समझ कर, उसके संहार तक को उद्यत हुआ। उसने परम सत्ता के ज्वालागिरि को ललकार कर जगाया। तो उसे सागरों पर्यन्त नरकागिन में जलना होगा। महासत्ता कुछ नहीं करती, अपना विनाश और लरक हम स्वयम् पैदा करते हैं। वैशाली ने अपना नरका-नल स्वयम् भड़काया है। उसका दोष औरों पर डालकर, कब तक अपने धर्मात्मापन को बचाते रहेंगे, राजन् !'

'सत्य जानें भगवान्, कि परचक्रियों ने ईर्ष्यावश हमारे युवानों को भड़का दिया है । युवानों ने गण को भड़का दिया है । क्रान्ति के नाम पर स्वच्छन्दाचार, भ्रष्टाचार, अनाचार फैल रहा है सारे जनपद में । जन-जन घ्रष्ठ्ट और अनाचारी होता जा रहा है । घूसख़ोरी, काला बाज़ारी, चोर बाज़ारी आज यहाँ आम दस्तूर हो गया है । इस घ्रष्टाचार का उत्तरदायी कौन ?'

अोभगवान् मेघ-मन्द्र स्वर में गरज उठे:

'वे, जो सत्ता की मूर्धा पर बैठे हैं। वे ही यदि स्वच्छ न हों, तो शासन कैसे स्वच्छ रह सकता है, महाराज। और शासन स्वच्छ न हो, तो प्रजा कैसे स्वच्छ रह सकती है। पहले शासक भ्रष्ट होता है, तब प्रजा भ्रष्ट होती है। भ्रष्टाचार का मूल मूर्धन्य सत्ताधीश में होता है। वह मूलतः शासन में नहीं, शासित में नहीं, सत्ताधारी में होता है। पहले वह अपना निरीक्षण करे, तो पायेगा कि उसके भीतर न्यस्त स्वार्थ के कैसे-कैसे गुप्त और सूक्ष्म अँधेरे सक्रिय हैं। वही पाप के विषम अँधेरे सारे राष्ट्र की नसों में व्याप्त हो कर, उसे धुन की तरह खा जाते हैं। इस भ्रष्टाचार के मूलो-च्छेद की पहल कौन करे, देवान्प्रिय चेटकराज ?'

'आजीवन जिनेक्वरों का व्रती श्रावक चेटक,वीतराग केवली महावीर की दृष्टि में भ्रष्टाचारी है? तो वात समाप्त हो गयी, भगवन् !'

वृद्ध गणपति का गला भर आया। श्रीभगवान् अनुकम्पित हो आये :

'भ्रष्टाचारी आप स्वयम् नहीं, गणनाथ । आप स्वयम् तो स्फटिक की तरह निर्मल हैं, महाराज । लेकिन अष्टकुलक राजन्यों ने आपके सरलपन का लाभ उठा कर, आपको अपने हाथों का हथियार बना रक्खा है । आपकी स्थिति धर्मराज युधिष्ठिर जैसी है । जो स्वयम् धर्म का अवतार होकर भी, स्व-कर्त्तच्य से पराङ्मुख होता गया । आप उस मूर्च्छा से जागें, और पहल करके इस कूट चक्र को तोड़ दें, तो वैशाली में कान्ति आपोआप हो जायेगी ।'

′क्या मेरा व्रती जीवन ही अपने आप में एक पहल नहीं ?'

'क्षमा करें गणेभ्वर चेटकराज ! आपका व्रत तो कहीं वैद्याली में फली-भूत न दीखा। व्रत अन्यों को ले कर है, पर सापेक्ष है। अन्यों के साथ सम्बन्ध-व्यवहार में वह प्रकट न हो, तो व्रत कैसा ? अपने से इतर के साथ हमारा सम्यक् सम्बन्ध और आचार क्या हो ? उसी का निर्णायक तो व्रत है। सम्यक् निश्चय ही सम्यक् व्यवहार का निर्णायक है। असम्यक् निष्चय में से, सम्यक् व्यवहार कैसे प्रकट हो सकता है।…

श्रीभगवान् का स्वर गंभीर होता आया :

'व्रती वह, जो विरत हो। व्रत की आड़ में विरति यदि कुछ विशिष्ट प्रतिज्ञाओं में बैंध कर जड़ हो जाये, तो समूचे जीवन-व्यवहार में वह जीवन्त और प्रतिफलित कैसे हो? जो विरति, जो व्रत व्यक्ति में ही बन्द रह कर अलग पड़ जाये, तो वह विरति नहीं आत्म-रति है। लोक से विच्छिन्न हो कर, वह लोक में प्रकाशित कैसे हो सकती है? और यदि व्रत केवल अपने ही वैयक्तिक आत्मिक मोक्ष के लिये हो, तो फिर व्रती जीवन में इतना रत क्यों ? औरों को लेकर इतना आरत क्यों ? वह हर व्यक्ति और वस्तु पर अपने आधिपत्य की छाप क्यों लगाना चाहता है ? अपने-पराये का हिसाब-किताब क्यों करता है ? व्रत अपने से अन्य तमाम जीवों को ले कर है। इसी से अन्य के साथ के अपने सम्बन्धों में वह आचरित न हो, तो वह आत्मिक मुक्ति के नाम पर अन्यों को, और सब से अधिक अपने को, धोखा देना है। वह आत्म-साधना की आड़ में निरी आत्म-छलना है।…

'पूछता हूँ देवानुप्रिय, क्या आपने कभी गण की चाह को जाना है, उसकी पीड़ा को पहचाना है? उसकी पुकार को सुना है? क्या वैशाली का जनगण यह वर्षों व्यापी युद्ध मगध के साथ चलाना चाहता है, जिसे वैशाली के शासक चला रहे हैं? मैं फिर पूछता हूँ, वैशाली के यहाँ उपस्थित जनगण से---क्या वह युद्ध चाहता है? …'

लाखों कण्ठों ने प्रतिसाद किया :

'नहीं, नहीं, नहीं ! हम युद्ध नहीं चाहते । यह युद्ध राजाओं का है, प्रभुवर्गों का है. प्रजाओं का नहीं । प्रजाएँ कभी युद्ध नहीं चाह सकतीं । … यह युद्ध बन्द हो, बन्द हो, तत्काल वन्द हो ! '

श्री भगवान् ऊर्जस्वल हो आये:

'जनगण के प्रचण्ड प्रतिवाद को सुना आपने, महाराज ? जिसमें प्रजा की इच्छा सर्वोपरि न हो, वह गणतंत्र कैसा ? वह तो अधिनायकतंत्र है। इसमें और अन्य साम्राजी तंत्रों में क्या अन्तर है ? यह गणतंत्र नहीं, निपट नग्न राजतंत्र है। इसे साक्षात् करें, राजन्, इससे पलायन न करें। प्रत्यक्ष देखें, गणेश्वर, कि यहाँ शासक और शासित के बीच परस्पर उत्तरदायित्व नहीं है। जो राज, समाज और व्यवस्था जन-जन के प्रति उत्तरदायी नहीं, वह व्यवस्था प्रजातांत्रिक नहीं, राज्यतांत्रिक है। वैशालीनाथ चेटक देखें, उनकी वैशाली कहाँ है ? कहाँ है उसका अस्तित्व ? यदि जनगण वैशाली नहीं, तो जिसे आप और आपके सामन्त राजवी हमारी वैशाली कहते हैं, वह निरी मरीचिका है। वह प्रजातंत्र नहीं, प्रजा का निपट प्रेत है। इस प्रेत-राज्य की रक्षा आप कब तक कर सकेंगे, महाराज ? धोखे के पूतले को कव तक खडा रक्खेंगे ?'

श्री भगवान् चुप हो गये । कुछ देर गहन चुप्पी व्याप रही । उस अथाह मौन को भंग करते हुए, चेटकराज जाने किस असम्प्रज्ञात समाधि में से बोले :

'मैं निर्गत हुआ, मैं उद्गत हुआ, भगवन्। मैं सत्य को सम्यक् देख रहा हूँ, सम्यक् जान रहा हूँ, सो सम्यक् हो रहा हूँ। देख रहा हूँ प्रत्यक्ष, महावीर के बिना वैंशाली का अस्तित्व नहीं। महावीर के शब्द पर से ही विदेहों की सच्ची वैंशाली पुनरुत्यान कर सकती है। आज से वैंशाली के गणनाथ महावीर हैं, मैं नहीं। मैं समर्पित हूँ भगवन्, मैं प्रभु के उत्संग में उद्बुद्ध हूँ, त्रिलोकीनाथ!'

और चेटकराज महावीर की चेतना में तदाकार होकर समाधिस्थ हो गये। अष्टकुलीन राजन्य और सामन्त निर्जीव, निराधार माटी के ढेर हो रहेे। हताहत महानायक सिंहभद्र ने साहस बटोर कर पूछाः

'वैशाली का भविष्य क्या है, भन्ते त्रिलोकीनाथ ?'

'वैशाली का भविष्य है, केवल महावीर ! और सब कुहेलिका है, मरीचिका है।'

'तब तो वैशाली की अन्तिम विजय निश्चित है, भगवन् !'

'महावीर की वैशाली विजय और पराजय से ऊपर है। सो उसका पतन असम्भव है। लेकिन तुम्हारी वैशाली, तुम्हारे परकोटों में शस्त्र-बद्ध है। उस वैशाली का त्राण तुम्हारे हाथ है। उसकी विजय तुम्हारे हाथ है। उसका त्राण तुम्हारे सैन्यों और शस्त्रों पर निर्भर है। उसका उत्तरदायी महावीर नहीं।'

'वैशाली का निःशस्त्रीकरण चाहते हैं, महाबीर ? इस शस्त्रों के जंगल में ? इन भेड़िये राजुल्लों के डेरे में ? और अकेला सिंहभद्र तो वैशाली के भाग्य का निर्णायक नहीं, भगवन्।'

'जगत् का त्राता' और भाग्य-विधाता सदा अकेला ही होता है। वह पहल केवल एकमेव पुरुष ही कर सकता है। सम्भवामि युगे-युगे का अवतार कृष्ण, अपने धर्मराज्य के महाप्रस्थान में कितना अकेला था! कुरुक्षेत्र की अठारह अक्षौहिणी सेनाओं के बीच भी वह कितना अकेला था। और इस आखेटकों के अरण्य में, एक दिन वह अकेला ही, एक आखेटक का तीर खा कर मर गया। उस क्षण उसने अपने प्राणाधिक भाई तक को अपने से दूर कर दिया। अपनी महावेदना में उसने एकाकी ही मर जाना पसंद किया।'

भगवान् क्षणैक चुप रह गये। फिर बोले :

'और देखो आयुष्यमान्, त्रिलोको की इस चूड़ा पर, तीनों लोक के प्यार और ऐश्वर्यं के बीच भी, महावीर कितना अकेला है! कि उसकी आवाज अकेली पड़ गयी है। वैशाली के भाग्यविधाताओं ने उसको प्रतिसाद न दिया।'

'अपना प्रतिसाद तो अर्हत् महावीर आप ही हो सकते हैं। हमारी क्या सामर्थ्य, कि उनके सत्य की तलवार का बार हम लौटा सकें। लेकिन यदि वैशाली की पराजय हुई, तो क्या वह महावीर की ही पराजय न होगी? यदि वैशाली का पतन हुआ, तो क्या वह महावीर का ही पतन न होगा?'

'जानो महानायक सिंहभद्र, महावीर जय और पराजय एक साथ है। वह पतन और उत्थान एक साथ है। वह इष्ट और अनिष्ट एक साथ है। वह जीवन और मरण एक साथ है। वह नाश और निर्माण एक साथ है। सारे द्वंद्वों के बीच एकाग्र और द्वंद्वातीत खेल रहा है महावीर!'

'इस ढंढों के दुश्चक्र में वैशाली का कोई तात्कालिक भविष्य ? कोई अटल नियति ?'

'केवल महावीर, और सब अविझ्वसनीय है ! जय-पराजय, उत्थान-पतन, प्रलय और उदय के इस नित्य गतिमान चक्र में, तुम कहीं उँगली रख सकते हो सेनापति ?'

'रख सकता, तो सर्वज्ञ महावीर से क्यों पूछता वैशाली का भविष्य ?' 'वह तुम्हारे चुनाव और पहल पर निर्भर करता है, सेनापति !'

'वैशाली का सेनापति निक्ष्चय ही उसकी विजय चुनता है, उसका उत्थान चुनता है।'

और हठात एक चीख़ती आवाज ने प्रतिसाद दिया:

'नहीं…नहीं…नहीं…नहीं, ऐसा हम नहीं होने देंगे। या तो वैशाली में महावीर का शब्द राज्य करेगा, नहीं तो हम सर्वनाश का ताण्डव मचा देंगे। महावीर का धर्मचक यदि वैशाली का परिचालक न हुआ, तो…हे सर्वचराचर के नाथ, वैशाली के मस्तक पर सर्वनाश मेंडला रहा है। त्राण करो, त्राण करो, त्राण करो…हे परित्राता !'

महाचण्डी रोहिणी की इस आर्त्त पुकार में वैशाली की लक्ष-लक्ष आवाजें एकाकार हो गयीं।

और गन्धकुटी के रक्त कमलासन में ज्वालाएँ उठती दिखायी पड़ीं। उस पर आसीन, विश्व के प्रलय और उदय के नाटक का नित्य-साक्षी महेश्वर महावीर गर्जना कर उठा :  'सत्यानाज्ञः सत्यानाज्ञः । सत्य-प्रकाशः सत्य-प्रकाशः । सत्यानाजः सत्या-नाजः । सत्य-प्रकाशः · · सत्य-प्रकाशः ! '

कल्पान्तकाल के उस समुद्र-गर्जन में, सारे जम्बूद्वीप के सत्तासिंहासन उलट-पलट होते दिखायी पड़े।

अकस्मात् श्री भगवान् का रक्त कमलासन शून्य दिखायी पड़ा। उन्हें किसी ने वहाँ से उठ कर सीढ़ियाँ उतरते नहीं देखा।

असंख्य-जिह्व ज्वालाओं का एक सहस्रार समवसरण के तमाम मण्डलों में मँडलाता दीखा।

और श्री भगवान् का धर्मचक्र, महाकाल के मेरुदण्ड को भेद कर, दिक्काल का अतिक्रमण कर गया।

## तुम्हारी कुँवारी सती, 'मैं आम्रपाली'

देवी आम्रपाली ने जलजुही और जल्∸चमेली की बहुत हलकी चादर अपने ऊपर से दूर फेंक कर, आँखें खोलीं। मानो शून्य में से आकार ले कर प्रकट हुई हो। लगा, जैसे कासनी रोशनी के समुद्र में से उठ कर उसने दिक्-चक्रवाल पर पैर रक्खा हो। और वहाँ से उतर कर, वह कहाँ आ गई है?

ंकोई दूसरा हो विश्व है यह। तीसरा, चौथा, पाँचवाँ विश्व। नहीं, यह किसी गणना में नहीं आता। यहाँ कोई परिभाण नहीं, आयाम नहीं। बेशुमार आयाम हैं यहाँ। एक के बाद एक खुलते असंख्य दलों का यह कमल-कोश। यहाँ दृष्टि ही आयाम हो गई है। हर बार दृष्टि उठने पर हर तरफ, हर जगह, एक नया और अपूर्व आयाम खुलता है।

और देवी आम्रपाली अपने भीतर अपने ही को सुनने लगीं :

…लगता है कि अन्तरिक्ष में उत्तोगित हूँ। उसी की वनी हूँ, उसी में लुप्त हो कर, उसी में से फिर आक्वत हो आई हूँ। फिर भी निरी वायवीय नहीं हूँ। प्राग्भार होते हुए भी, एक अज्ञात गुरुत्वाकर्षण से बँधो हूँ। किसी ठोस आलय में हूँ, कक्ष में हूँ। मेरा अपना कितना निजी कक्ष, अपने से भी अधिक अपना ! फिर भी कितना अज्ञात, अज्ञेय। अत्यन्त सुपरिचित हो कर भी, कितना अपरिचित, कितना विदेशीय। फिर भी कितना स्वकीय, स्वदेशीय।

इतनी निर्भार हो कर भी, किसी शून्य में नहीं हूँ। नितान्त पृथ्वी पर हूँ। किसी भी जानी हुई पृथ्वी से अधिक ठोस, सघन, ऊष्मायित, ममतायित पृथ्वी। आलय में आलय है, अग्रलय में आलय है। भवन में भवन, उसमें से खुलते नव-नूतन भवन। कक्ष के भीतर कक्ष के भीतर कक्ष के भीतर कक्ष : और यह कोई मेरा अन्तिम कक्ष है!

मैं कौन हूँ? अनामा, अनजानी, अनपहचानी। कोई चिर काल की विदेशिनी। फिर भी कितनी प्रांजल और प्रत्यक्ष है मेरी इयत्ता। विदेहिनी-सी हो कर भी, अत्यन्त सघन देह में उपस्थित।आकाशिनी अदिति, पृथ्वी से परिवलयित। शून्य की बेटी, रक्त-मांस के सारभूत शरीर में रूपायित। हाँ मैं ही तो हूँ: आम्रपाली। हाँ, मैं अपने अत्यन्त निजी अन्तर्कक्ष में हूँ। पर ऐसा क्यों लग रहा है, जैसे मैं यहाँ पहली बार आई हूँ। या फिर ऐसा कि अनादि में जाने कब यहाँ थी। और फिर निकल पड़ी थी, असंख्यात द्वीप-समुद्रों की यात्रा पर। तमाम देखे-अनदेखे देश-देशान्तरों की याद आ रही है। कितने जन्मान्तर, लोकान्तर, कालान्तर एक साथ मानो इस क्षण जी रही हूँ। किसी भूगोल में नहीं हूँ, खगोल में नहीं हूँ। किसी भी जाने हुए लोकशास्त्र के प्रदेश या परिमाण में नहीं हूँ।

फिर भी ठीक अपने घर में हूँ, अपने आलय में हूँ, इस देह से भी अधिक समीप के अपने अन्तर्तम कक्ष में हूँ। सप्तभौमिक प्रासाद के विशाल उद्यान में, विभिन्न ऋतुओं और विलासों के जाने कितने आवास हैं। इस एक ही महल में जाने कितने भवन, आलय, आवास, कक्ष हैं। वसन्ताबास, प्रीष्मावास, पावस-प्रासाद, शरद-महालय, हेमन्त-हर्म्य, शिशिर-सौध। नहीं पता चल रहा, किस आवास के किस ख़ास कमरे में हूँ। इतनी ही संचेतना है, कि एकदम स्वकीय अपने कक्ष में हूँ, अपनी अत्यन्त निजी भूमि पर हूँ।

देख रही हूँ, इस कमरे में और बाहर के विराट् प्रांगण में, तमाम प्रकृति इस समय अपनी छहों ऋतुओं के साथ उपस्थित है। मैं अंगारों की सैया पर लेटी हूँ, फिर भी मेरे ऊपर-नीचे चारों ओर फूलों की राशियाँ छायी हैं। मैं जैसे अग्नि के आलय में हूँ, मेरी जलन की सीमा नहीं। मानुषोत्तर हैं मेरी देह की यह दाह, यह तपन। फिर भी इस कक्ष की शीतलता कितनी गहरी है। पृथ्वी-गर्भ की सारभूत ठंडक, आर्द्रा की भीनी माटी की गन्ध बन कर यहाँ व्याप्त है। हिमानी प्रदेशों की अधाह खानों से प्राप्त मरकत और महानील मणि की शिलाओं से निमित है यह कक्ष। अन्तिम समुद्र के अतल से प्राप्त मुक्ता, शुक्ति और प्रवालों से जड़ी है इसकी फ़र्श। शरद ऋतु का सुनील आकाश ही मानो इसकी छत वन गया है। और उसमें लटके अलभ्य समुद्र-गर्भी शंखों और सीपों के फ़ानूसों में. नील-हरित रत्नों के प्रदीप बहुत ही महीन प्रभा से आलोकित हैं। मानो मुझे हुताश्वन में से उठा कर यहाँ, आयद इस ग्रीष्मावास में लिटा दिया गया है। लेकिन फिर भी यह क्या है, कि यहाँ सारी ऋतुओं की पुष्प-लीला एक साथ चल रही है। सारे ऋतु-मान, जलमान, वायुमान----यहाँ एकाग्र अनुभूत हो रहे हैं।

अकल्प्य शीतल पृथ्वी-गर्भ से प्राप्त वासुकी नाग की फणामणियों से निर्मित है मेरा पलंग। मर्कत-मुक्ता की भीनी आभा वाली झालरों में से, जैसे जल और वनस्पतियों का तात्विक अन्तःसार झर रहा है। मन्दार और पारिजात फूलों की इस सघन दलदार आर्द्र शैया में भी, मैं एक नंगी लपट की तरह छटपटाती हुई लेटी हूँ। और ऊपर छायी है, चन्द्रकान्त मणियों की मसहरी, कुन्दफूलों की जालियों से गुंथी हुई। सामने के वातायन पर झूलती बेला-मालती की जाली में से, हाल ही में उदय हुआ प्रतिपदा का विशाल चन्द्रमा, आग्र-कानन की मँजरियों पर खड़ा, कोयल की डाक में मुझे टोक रहा है। मेरा नाम और कुशल पूछ रहा है। किस अदृश्यमान निर्मम पुरुष का यह प्रभा-मण्डल, मुझे दूर से चिढ़ा रहा है? नवमल्लिका के वन जैसे इस पीताभ चन्द्रालय में छुप कर कौन बेदर्दी, मेरी पीर की दाह को अधिक-अधिक दहका भी रहा है, और उस पर परम शीतलकारी फुँहारें भी बरसा रहा है। उसकी किरणें चन्द्रकान्त मणि की इस मसहरी को छू कर, इसमें से जैसे मकरन्द नीहार बरसा कर मुझे बेमालूम छुहला और नहला रही हैं।

देख रही हूँ, प्रियंगु-लता जैसा उदीयमान रातुल चन्द्रमा, मेरे देखते-देखते चम्पक फूल की कॉणिका जैसा पीला हो चला है। उद्यान में अभी-अभी फूली जपा-कुसुम-सी सन्ध्या कहाँ विलुप्त हो गई? कीड़ा-सरोवर के तमाल-वनों से निकल कर, एक नीली-साँवली अँधियारी धीरे-धीरे इस कक्ष में व्यापती चली जा रही है। मणि-कुट्टिम वातायनों पर झूलती सिन्धुवार फूलों की, मलय-वायु में डोलती लड़ियों में, जलकान्त बादलों की झिल्लिम थवनिकाएँ हौले-हौले हिल रही हैं। याद आ रहे हैं कहीं देखे वे गुफा-द्वार, जिन पर निसर्ग ने ही घिरते बादलों के परदे लटका दिये थे, और गुफा के भीतर रति-क्रीड़ा में लीन गन्धर्व-मिथुन के लिये, गुफा में चमकती बनौषधियाँ ही मुरत-प्रदीप हो कर झलमला उठी थीं। और उनके सौम्य आलोक में, मानो मैं अपने कितने ही प्राक्तन जन्मों की कथाएँ इस चान्द्रिम सन्ध्या से पढ़ रही हुँ।

कक्ष का ढार भोतर से बन्द है। कोई परिचारिका नहीं, सखी-सहेली नहीं। एक स्तब्ध घनीभूत निर्जनता में, मैं कितनी अकेली हूँ। धमनियों के रक्त-छन्द में निरन्तर प्रवाहित अनहद नाद को, मैं इस अनाहत नीरवता में कितना साफ सुन रही हूँ। अनवरत ध्वनि की इस गुंजानता में, मेरी देह कर्पूर की तरह घुली जा रही है। ...एक अन्तहीन कल्प-निद्रा में से अभी-अभी जागी हूँ। मैं कहाँ चली गई थी? किस नीलिमा के बन में खो गई थी। ...अरे यह किसने कहा: 'तच्चिन्मयो नीलिमा'। चिन्मय नीलिमा का वह प्रदेश कहाँ छूट गया?

…इस क्षण तो मैं ठीक अपनी मृण्मय पुद्गल देह में, इस शैया में पड़ी हूँ, इस कक्ष में कैंद हूँ। मानव मात्र मुझे छोड़ कर चले गये हैं। कौन, कब ले आया मुझे इस कक्ष में? किसने यह अर्गला भीतर से बन्द कर दी है? इस क्षण से पूर्व तो मैं यहाँ थी ही नहीं। फिर किसने भीतर से जड़ दी है, इस कक्ष के मणि-खचित हाथी-दाँत के किवाड़ों पर यह साँकल। सारे लोक से निर्वासित कर, किसने मुझे इस कक्ष के द्वीप में बन्दी बना दिया है? ...पलंग के पास पड़ी वैदूर्थ रत्न की चौकी पर, सूर्यकान्त मणि के प्याले में कल्प-लता की मदिरा उफन रही है। कितने दिन हो गये सुरापान किये, याद नहीं आता। मेरे हृदय के अनाहत कमल में दिन-रात कोई ऐसी वारुणी स्वतः प्रस्नवित होती रहती है, कि मेरा अंग-अंग वायुमान हो कर सदा झूमता रहता है। आँखों में खुमार के रतनारे समुद्र मचलते रहते हैं।

सारे कक्ष में केतको के पीले पराग की नीहार-सी छायी हुई है। उद्यान में झीमते कचनारों की बनफ़र्क्ड गन्ध से, सारा वातावरण कैसी वाष्पित ऊष्मा से व्याकुल हो उठा है। ऐसे में कोई कैसे इस देह की मांसल सीमा-बढ़ता को सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश को सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश के सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश के सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश के सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश के सहे? जी चाहता है कि भाग कर चली जाऊँ कहीं, पृथ्वी और आकाश के सहती के तनु-वातवलयों के पर । अलोकाकाश की निश्चेतन शून्यता में विसर्जित हो कर खो जाऊँ। पर इस बन्द कक्ष में, जाने कौन एक अनिर्वार उपस्थिति मुझे चारों ओर से अपने बाहुबत्ध में जकड़े हुए है। हाय, कितना निर्दय है वह कोई, जिसके आश्लेष की जकड़न तो महसूस होती है, लेकिन वह प्रकाम्य सुन्दर बाहुबन्ध मेरी आँखों से छीन लिया गया है। एक विचित्र अदृश्यता के लीला-चंचल प्रदेश में, अचिन्त्य निगूढ़ सम्भावनाओं के प्रकम्पनों से घिरी हूँ। मानो कि अभी कोई यवनिका किसी भी परमाणु पर से उठ सकती है, और जाने क्या-क्या दिखाई-सुनाई पड़ जायेगा !

अज्ञान्त दूरान्तों में से यह कैसी संगीत ध्वनि आ रही है। जैसे गन्ध-मादन पर्वत पर रक्खी सामुद्रिकवीणा की पानीली गहनता में से, आपोआप 'पूरिया-धनाश्री' की विरह-विकल रागिनी उठ रही है। नेपथ्य में यह कौन किन्नरी, रात-दिन करुण विहाग गाती रहती है?…

े े ...कुछ याद-सा आ रहा है। कुछ देखा है मैंने कहीं, कभी भी। ...नहीं, अभी-अभी। अभी और यहाँ। कल, परसों, जन्मान्तर में, या इस क्षण-क्या अन्तर पड़ता है। क्यों कि जो देखा है, वह समय, दिशा, काल से बाहर होकर भी, ठीक समय में है, रूप में है, पिण्ड में है। इन्द्रिय-गोचर है, अत्यन्त पॉथिव और लौकिक है। मेरे इस शरीर, इस सारे रूपोमय जगत् से अधिक इन्द्रिय-ग्राह्य और प्रत्यक्ष। बाहर के इन सारे रूपों को हम छू कर भी जैसे छू नहीं पाते। ये परोक्ष हैं, और हमारी छुवन को हर पल घोखा देते रहते हैं। हम इन्हें पकड़े रहने की भ्रान्ति में होते हैं, और ये लहरों की तरह हमारी उगलियों के बीच से फिसल कर जाने कहाँ लुप्त होते रहते हैं। लेकिन जो देखा है, वह इतना प्रत्यक्ष, गोचर और अनुभव्य है, कि मेरी इस देह के अपने ही स्पर्श से भी कई गुना अधिक स्पृश्य ग्राह्य और जेय है। संसार के चरम भोग्य से हजार गुना अधिक भोग्य। इसीलिये तो जब उसे देखा नहीं था, देखने के हर अवसर को मुकर दिया था, तब भी उसकी भोग्यता ने मुझे इतना सम्मोहन-कीलित कर दिया था, कि यहाँ का कुछ भी मेरा भोग्य न रह पाया ।...

…ओह, मेरी त्रिवली में यह कैसी विदग्ध कजरारी याद टीस उठी है? स्वप्न-तन्द्रा टूट गई है। तुम्हारे अलौकिक माया-राज्य की कारा से बाहर निकल आई हूँ। ठीक मानवी नारी: रक्त-मांस से स्पन्दित रमणी। निर्लज्ज हो कर कहती हूँ, ओ निर्दय वीतराग, मैं हूँ तुम्हारी कामिनी। तुम्हारी अन्त-रिक्षा ब्राह्मी नहीं: ठीक ठोस पृथ्वी…मैं आम्रपाली।

काण, तुमने मेरी व्यथा को समझा होता ! सुनोगे आज मेरी कथा ? सुनो या न सुनो, आज बन्ध टूट गये हैं, और सुनाये बिना न रह सकूँगी ।...

...कल पहली बार तुम्हारे रूप की झलक देखी। और देखते ही एक ऐसा वैद्युतिक रोमांचन हुआ, कि देह हाथ से निकल गई। तुम्हारी वह चितवन एक बार मेरे ढ़ार की ओर उठी, और किवाड़ की ओट अपलक थमी मेरी आँखों पर, जैसे एक अप्रतिवार्य मोहिनी का उल्कापात-सा हुआ। हठात जगत् के तमाम रूपाकार लुप्त होते दिखाई पड़े। अपने ही रूप को विलय होते प्रत्यक्ष देखा। और जैसे किसी ने सहसा ही मुझ से मेरा शरीर छीन लिया। तुमने...? पता नहीं। मेरी मुँद गई आँखों में सौन्दर्य की ऐसी आँधियाँ उठीं, कि वे मुझे निरी हवा बना कर उड़ा ले गई। और उस उड़ान में से मुड़ कर मैंने पीछे देखा, तो पाया कि आन्नपाली ढार की शालभंजिका की तरह शिलीभूत हो कर, किवाड़ की ओट की दर्पणी दीवार में मूर्ति की तरह जड़ी रह गई है। एक विचित्र विदग्ध त्रिभंगी मुद्रा में नम्रीभूत, और अचल है उसके हाथ का सहस्रदीप नीराजन। तुम जा चुके थे। लेकिन उसके पहले ही एक इन्द्रजाली की जादुई माथा मुझे उड़ा ले गई थी। बलात् मेरा हरण कर गयी थी।

....उसके बाद क्या हुआ, मुझे पता नहीं। मेरी उस मूच्छित काया को कब किसने उठाया, कहाँ लिटाया, कब और कौन मुझे यहाँ लाया, क्या उपचार परिचर्या हुई। कुछ पता नहीं। आम्रपाली की सेवा में परिचारिका न हो, ऐसा कभी हुआ नहीं। मेरे अन्तिम एकान्त के क्षणों में भी, कहीं नेपथ्य में कोई चारिका सदा प्रस्तुत रही। लेकिन आज इस भीतर से अर्गलित कक्ष में, निपट अकेली छोड़ दी गयी हूँ। किसी संग या सेवा की चाह भी नहीं है। मगर स्पष्ट देख रही हूँ, कि शासन यहाँ मेरा नहीं, किसी दूसरे का है। दुनिया की कोई सत्ता आज तक आम्रपाली पर शासन न कर सकी। लेकिन आज? आज मैं किसी के कारागार की बन्दिनी हूँ!

जान-बूझ कर तो तुम कुछ करते नहीं । वीतराग अकर्त्ता हो । पर अनजाने ही सृजन, स्थिति, संहार, निग्रह और अनुगृह रूप, परमेश्वर के पंच इत्य तुमसे होते रहते हैं, ऐसा मैंने वेद के महाज्ञानियों से सुना है । लेकिन यह तो संच ही है, कि तुमने बरसों के फ़ौलाद से जड़े पश्चिमी नगर-द्वार को अपने एक कटाक्ष से तोड़ कर, मेरी राह, मेरे पौर-द्वार से युज़रना स्वीकार किया। तुम तो इच्छा से ऊपर हो, लेकिन मेरी इच्छा को अपनी बना कर, तुम मेरी राह आये और मेरे भवन-पौर पर हठात् थम गये। किस लिये ? तुम किसी कारण से, किसी के लिये तो कुछ करते नहीं। लेकिन यह तो एक प्रत्यक्ष तथ्य और सत्य है, कि आम्रपाली की पुकार को तुम टाल नहीं संके। और विवश हुए, मेरी राह से गुजरने को, मेरे द्वार पर ठिठक जाने को।

फिर भी तुम्हारी अगवानी को मैं द्वार पर न आ सकी। तुम्हारी आरती उतारने का भाग्य मेरा न हो सका। आम्रपाली की लज्जा के मालिक ने ही, सारी वैशाली के देखते उसकी लाज उतार ली। मैं न आ सकी सामने, नहीं कर सकी तुम्हारी अगवानी की आरती। तो इसमें मेरा क्या दोष था? ओ बलात्कारी, तुम तो अस्तित्व छीनते आये। हरण करने आये थे, सो देखते ही हार गई, और हर ली गई। लेकिन इस बात को कौन जानेगा। लोक में तो मेरी लज्जा धूल में मिल गई। ठीक है, तुम्हीं सारी मर्जियों के मालिक ही, हमारे बस का क्या है यहाँ!

लेकिन पूछती हूँ, लोक की सारी मर्यादाएँ लोप कर, तुम एक गणिका के द्वार आने को लाचार क्यों हुए थे ? क्यों रक गये थे मेरे पौर के सामने ? ...तो स्वयम् ही भीतर आ कर मुझ कलमुहीं कलंकिनी को कृतार्थ कर देते, तो तुम्हारी वीतरागता में कौन-सा बट्टा लग जाता ? वीतराग को ऐसा आग्रह क्यों, कि नहीं, वह एक व्यक्ति के घर में स्वयम् नहीं जा सकता। विवर्जित अवधूत अईत् तो हर मर्यादा से ऊपर सुने जाते हैं। विधि-निषेध से वे बाध्य महीं। फिर क्यों न तुम्हारा पैर उठ सका मेरे पास आने को ? किसने रोक दिया तुम्हें ? लोक-मर्यादा ने ? शास्त्र-विधान ने ? किसी धर्म-शासन ने ? किसी आचार-संहिता ने ? किसी परम्परा ने ? तो तुम परम स्वतंत्र अईत् कैसे ? भगवान को बाधा-बन्धन कैसा ?

आ जाते, तो आरती में हाथ मेरे हिलते या नहीं, कौन जाने, पर मेरे रोयें-रोयें से अनगिन जोतें उठ कर तुम्हारी आरती उतार देतीं, यह उस क्षण के रोमांचन में मैंने अनुभव कर लिया था। लेकिन तुम नहीं आये। लोक-समाज कहीं यह न सोच ले, कि तुम एक वेक्ष्या के प्रीतम हो। कि यह रूपजीवा व्यभिचारिणी तुम्हारे जी में एक लौ की तरह लहक उठती है। तुम्हारी विशुद्ध वीतरागता में इसके लिये कहाँ गुंजाइश है! यह मैं ख़ूब जानती थी। इसी लिये, हूदय टूक-टूक हो गया तुम्हारे चरणों में आ पड़ने को, फिर भी सामने न आ सकी। तुम भगवान् हो कर आये थे, और मुझे तुम्हारे भगवान् में रंच भी इचि नहीं थी। लेकिन तुम्हारी भगवत्ता की लाज

Jain Educationa International

३३

रखने को मैं लाचार हो गई। और वहीं किवाड़ की ओट मर रही। मगर तुमने वैंशाली की सरे राह मेरी लाज का आँचल उतार कर, उसकी चिन्दियाँ उड़ा दीं। और अपने अन्तरिक्ष-पथ पर बेखटक और निर्मम भाव से आगे बढ़ गये। खुले चौराहे पर तुम मेरा अपमान कर गये। मेरे सामने न आने पर, सारे भद्र लोक के मन में यही तो लगा होगा, कि कलंकिनी बेक्या है न, कौन-सा मुँह ले कर कलमुँही पापिन भगवान् के सामने आती ? ठीक है, मेरी लाज, मेरा मान तुम हो, और तुमने उसके साथ मनमानी की, तो उसमें मेरा क्या दखल है, क्या बस है ? और मेरी लाज लुटी, मेरा मान खण्डित हुआ, तो क्या तुम्हारी ही लज्जा नहीं लुटी, तुम्हारा ही मान चूर-चूर न हुआ ? लेकिन भूल गई, तुम तो वीतराग हो। वीतराग को लज्जा कैंसी, मान कैंसा ?

ुम्हारी ठोकर झेलने को तो यह छाती जन्मी ही है। लेकिन किसी भगवान की ठोकर सहने को आग्रपाली पृथ्वी पर नहीं आई है। लोक तुम्हें अब केवल भगवान के रूप में जानता है। त्रिलोकीनाथ तीर्थंकर के रूप में पूजता है। लोक के और मेरे बीच, तुम एक स्पर्शातीत, ऊर्ड् वासीन परम परमेक्षर बन कर खड़े हो। वहाँ तुम्हारे साथ मेरा कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता। कोई निजत्व, कोई अपनत्व भगवत्ता में सम्भव नहीं। तुम मेरे लिये अनिवार्य हो सकते हो, लेकिन मैं तुम्हारे लिये अनिवार्य नहीं हो सकती। तुम केवल सब के हो सकते हो, किसी एक के हो कर नहीं रह सकते। लेकिन मैं केवल तुम्हारी हो कर रहने को मजबूर हो गई !

और मेरी ऐसी लाचारी हो गई, कि मैं एकान्त रूप से तुम्हारी हो कर रह गई। बिन जाने, बिन देखे, बिन सुने, बिन बूझे, अनजाने ही तुम्हें अनन्य भाव से अपना मान बैठी। और वहीं सबसे बड़ी त्रासदी हो गई। केवल वैशाली की ही नहीं, सारे आर्यावर्त की सुवर्ण-क्रीता लोक-वधू, वेश्या, वारांगना— और त्रिलोकीनाथ तीर्थंकर को प्यार करने की हिमाक़त करे ? सकल चराचर के समान प्रेमी भगवान् पर अपना अधिकार जमाये ? …बस, एक नादानी अनजान में, जाने किस बेबूझ, निगूढ़ परवशता में हो गई, और मेरा बिछौना सदा के लिये काँटों और लपटों पर बिछ गया।

उस दिन के बाद, तुम्हारे और मेरे बीच एक नंगी तलवार लटक गई। उस दिन के बाद, तुम्हारे और मेरे बीच एक नंगी तलवार लटक गई। एक ज्वालाओं की दीवार खड़ी हो गई। एक सत्यानाशी हुताशन हमारे बीच खेलता रहा। तुम्हें प्यार करना मेरे लिये, आकाश के पलँग पर वासुकी नाग से रमण करने जैसा ही दुर्वह, दुःसह और भयावह हो गया।

मैं तो वेक्या हूँ, वही जन्मी हूँ। मेरे लिये लज्जा क्या, मर्यादा क्या? निर्लज्ज होने के लिये ही तो मैं पैदा हुई हूँ। मैं तो चौराहों पर नंगी की जाती हूँ। तुम्हारे गणराज्य की गणिका जो ठहरी मैं ! लेकिन तुम्हें ले कर मेरी लज्जा का पार नहीं था। मेरे अनजाने ही, तुम मेरी लाज के स्वामी जो हो गये थे। इतने, कि तुम्हारे सामने आना तक मेरे लिये असम्भव हो गया। इसी से उस दिन संथागार में भी न आ सकी, जब तुम पहली बार वैशाली आये थे। तुम्हारे दर्शन तक को तरस कर रह गई। उसके बाद भी, अपने तपस्या काल के परिव्राजन में तुम अनेक बार वैशाली आये। मेरी योनि कसक कर मुझे बता देती थी, कि तुम आये हो। और आख़िर एक बार किसी इन्द्रजाली की तरह, कोई ऋढि-शरीर धर कर तुम मेरे पास आने को विवश हो ही गये थे। लेकिन कितने दुर्लभ, कितने अस्पृथ्य और आग्राह्य। और पल मात्र में अन्तर्धान हो गये थे। मैं हार कर अपने में ही मर रही। तुम मेरी बेदना को अनन्त गुना करके चले गये। मुझे अपनी होमाग्नि के हताशन पर लिटा गये।

वैशाली में किसी को भी तुम्हारे आगमन का पता नहीं लग पाता था। पर जाने कैसे मुझे प्रत्यक्ष दीख जाता था, कि तुम आये हो, और किस विजन मन्दिर या खण्डहर में ठहरे हो। चाहती, तो मैं तुम्हारे उन एकान्तों में तुम्हारा पीछा कर सकती थी। तुम्हारे सामने उपस्थित हो कर, तुम्हारी एकाकी समाधि पर टूट सकती थी। और तुम्हारी कायोत्सर्ग में लीन समाधिस्थ काया को, अपनी छाती में भर कर अपने महल में उठा लाती, और तुम्हारे साथ मनमानी कर लेती। क्या तुम मुझे मने कर सकते थे? नहीं, मेरी गोद में शिशु की तरह लुढ़क कर सो जाते, और मैं तुम्हें अपने अतल गर्भ में खींच कर बन्दी बना लेती। तुम मेरा आँचल झटक कर जा नहीं सकते थे। मुझ से तुम्हारे लिये कहीं बचत नहीं थी। वह तुम्हारी नियति नहीं, बह तुम्हारा स्वधर्म नहीं। इस बात को मुझ से अधिक कौन जान सकता है!

···लेकिन नहीं, मैं तुम्हारे पीछे नहीं आयी। मैंने स्वेच्छाचार नहीं किया। क्यों कि तुम मेरी लज्जा थे, और मैं तुम्हारी मर्यादा थी। यह मेरा शरीर तक जानता था। तुम सकल चराचर के थे। तो इतनी अधम कैंसे होती, कि तुम्हें अपने अन्तर्वासक (अधोवसन) की पटली में कैंद कर लेती, अपनी कंचुकी में समेट कर, अपने सघन स्तनों के बीच की बिस-तन्तु गहिरिमा में लुप्त और गुप्त कर देती सदा के लिये। आम्रपाली की मोहिनी में कुछ भी अशक्य नहीं था। लेकिन नहीं, मैं अपने विराट् पुरुष को इतना छोटा कैंसे कर सकती थी। तुम्हारी प्रिया हो कर इतनी नीच कैंसे हो सकती थी, कि जड़-जंगम प्राणि मात्र से तुम को छीन कर, तुम्हें अपनी तिजोरी में बन्द कर देती। अपने हिमवान को, अपनी गंगोत्री की गुहा में कैंसे पूर सकती थी, कैंसे रूंध सकती थी। तुम्हों गंगा बन कर त्रिलोकी में बहा देना ही, मेरा एक मात्र सुख हो सकता था। यह तो तुमसे अनजाना नहीं, कि सारे जम्बू द्वीप के सम्राट और साम्राज्य मेरे क़दमों में बिछे रहते थे, पर मैंने आँख उठा कर भी उनकी ओर नहीं देखा। "यों भी वेश्या को लज्जा क्या, फिर तुम्हारे सामने निर्लज्ज न होऊँ, तो और कहाँ नग्न होने का अवसर है मेरे लिये। इसीलिये आज लज्जा त्याग कर कहती हूँ, कि मैं केवल तुम्हारी कुँवारी सती हो कर रह गई! विचित्र है मेरा यह शरीर। सारा जगत् इस पर से पानी की तरह बह गया, पर वह मेरी त्वचा तक को न छू सका, भिगो देना तो दूर की बात। मेरी गोपन गुहा को द्रवित कर सके, ऐसा कोई अन्य पुरुष अभी पृथ्वी पर नहीं जन्मा। सिवाय एक के। "छोडो वह बात।

जगज्जयी श्रेणिक बिम्बिसार, मेरे लिये अगम वीरानों की ख़ाक छानते फिरे। प्रतिहिसक हो कर, अभेद्य अरण्यों में अहेरी की तरह भकटते फिरे, और निर्दोष प्राणियों का आखेट करते रहे। अनावश्यक युद्धों के बर्बर कल्ले-आम चला कर, आम्रपाली को न पा सकने की अपनी असह्य कचौट को पहाड़ों पर पछाड़ते फिरे। आम्रपाली हाथ न आई, तो एकान्त अटवी में ध्यानस्थ यशोधर मुनि को ही महावीर समझ कर, तुम्हारी हत्या तक को उद्यत हुए। अनेक बार वेश बदल कर वे मेरे परिवेश में आये, मेरे सामने तक आये। विन्ध्याचल में उनके बीणा-वादन पर आम्रपाली ऐसी नाची, कि नृत्य-कला की पराकाष्ठा हो गई। उसने देव-गन्धर्व विश्वावसु तक का आसन हिला कर, उसे वहाँ आने को विवश कर दिया। सम्प्राट की वीणा के तार, उनकी अँगुलियों के उत्कट वासनाकुल दबावों से टूट गये, उनकी अँगुलियाँ लहूलुहान हो गईं। वे आम्रपाली के चरण पकड़ लेने को धरती पर लोट गये। विश्वावसु ताकता रह गया। '''और आम्रपाली कब की वहाँ से जा चुकी थी !

अवन्तिपति चण्डप्रद्योत ने तुम्हारी मौसी शिवादेवी को अपदस्थ कर, मुझे उज्जयिनी की पट्टमहिषी बनाने के पैग़ाम भेजे। भुवन-मोहन उदयन के जूरातन, सौन्दर्य और संगीत पर मुग्ध हो कर, आम्रपाली ने मुस्करा भर दिया। तो अनम्य दरसराज ने उसके चरणों की महावर हो जाना चाहा। उसका लोहित चुम्बन हवाओं पर व्यर्थ होता रहा। अम्बा की पगतलियाँ, वहाँ कहीं नहीं थीं ! पारस्य के शाहे-आलम ने अपने अकूत ख़जानों की कुंजियाँ मुझे सौगात में भेजीं, कि वे मेरी करधौनी पर लटक जायें। आम्रपाली ने उठा कर वे कुंजियाँ अपनी एक दासी के पैरों में डाल दीं, कि चाहे तो वह पारस्य की दन्तकथा-बनी निधियों को लूट कर, पारस्य की महारानी हो जाये !

आर्यावर्त के पूर्वीय और पश्चिमीय सीमान्तों के सत्ताधीशों ने अपने मुकुट अम्बा के चरण-प्रान्त में रगड़े। सारे जम्बू द्वीप के सत्ता और सम्पत्ति के सिहासन आम्रपाली की भाँवरें देते रहे। अरबों-ख़रबोंपति सार्थवाहों के रत्न-सुवर्ण से भरे पोतों ने, मेरे तटों पर अन्तिम लंगर डाल दिये। सोलोमन की सुवर्ण-खदानों का स्वामित्व मेरे सौन्दर्य का याचक हो कर आया। यूनान के समुद्रजयी योद्धाओं ने, आम्रपाली तक पहुँचने के लिये अज्ञात बीहड़ सागरों की तहें उलटीं। यूनान के कवियों ने अम्बा के अनदेखे सौन्दर्य पर महाकाव्य रचे, और वहाँ के दुर्ढर्ष ज्ञानियों ने उसे अपने प्रणय का स्वप्न बना कर, नये सौन्दर्य-शास्त्र और जीवन-दर्शन आविष्कृत किये। लेकिन आम्रपाली अपने आकाध-वातायन से यह सब देख कर केवल मुस्कराती रही, और जब चाहा, मनुष्य के हर पुरुषार्थ और पराक्रम की पहोंच से वह बाहर हो गयी।

वारांगना आम्रपाली के सान्ध्य-दरंबार के ढार, हर सहस्र सुवर्ण देने वाले के लिये खुले थे। चाहे-अनचाहे, उस सान्ध्य-सभा में आ कर गाने और नाचने को वह बाध्य थी। क्यों कि वह एक गणतंत्र की नगर-वधू थी। हर सुवर्णपति केता का उस पर बोली लगाने का अधिकार था। उन सभाओं में कितने ही छद्मवेशों में, जाने कितने न शूरमा, सम्राट, धन्ना सेठी, ज्ञानी, तपस्वी, ऋषि, योगी न आये होंगे। मेरे कटाक्षों तले जाने कितनी न लाशें बिछीं होंगी। लेकिन इरावान् समुद्र की जाया अप्सरा, आज तक कब किसी की अधिकृता हो कर रह सकी है! जगत् के सारे सिंहासनों और बैभवों को ध्यर्थ और पराजित करने के लिये ही तो, वह जल-कन्या यहाँ अवतरित होती है।

अपनी सान्ध्य-सभाओं के अपने लीला-लास्य को, मैं स्वयम् देख कर चकित रह जाती थी। मेरे कटाक्षों और मुस्कानों की मोहिनी, मेरे तमाम अतिथियों के होश छीन लेती थी। मुँह-माँगा द्रव्य दे कर वे मेरे विलास-कक्ष में आते थे। वे इस भ्रम में होते थे कि आम्रपाली उनकी बाँहों में आ गई है, मगर वे नहीं जानते थे कि आम्रपाली वायु-शरीरी है, जल-जाया है। वह मनुष्य की मांस-गर्भ-जात कन्या नहीं, आकाश की बेटी है। वह किसी की हुई नहीं, हो सकती नहीं। वे सुवर्ण, सुरा और शरीर की मूच्छां में डूव जाते थे, और अंबा के परिरम्भण सुख में मगन होने की भ्रान्ति में होते थे। और अम्बा जाने कब अन्तरिक्षा हो कर, उनके ठोस शरीरों की जकड़नों को बेमालूम बीध कर, हवाओं में ग़ायब हो जाती थी। ...लेकिन ठीक तभी आम्रपाली, अपने अप्रवेश्य एकान्त कक्ष की श्रैया में, जाने किस अनदेखे पुरुष के विरह में छटपटाती हुई, करवटें बदलती रहती थी!

.... सरीरों तक को भेद जाने की ऐसी सर्वमोहिनी सामर्थ्य ले कर, यदि मैं चाहती, तो क्या तुम्हें अपने बाहुपाझ में अन्तिम रूप से नहीं बाँध सकती थी? लेकिन हाय, अपने असीम को सीमा में कैसे बाँधती ! अपने ही विराट् को मांस में कैसे क़ैंद करती? सो तुम्हारे सामने आने के हर अवसर को मैं चुकती ही चली गई। ...लेकिन कल तो तुम स्वयम् ही मेरे द्वार पर आ खड़े हुए थे। अपनी इच्छातीत वीतरागता को तुम जानों। मगर कल तुम ठीक मेरे ही लिये, सारी मर्यादाएँ तोड़ कर आये थे, इसे किसी तर्क से नकारा नहीं जा सकता। तब मेरा अधिकार तुम पर प्रत्यक्ष हो गया था। और मैं चाहती, तो आ कर तुम्हारे चरणों को अपनी बाहुओं में समेट कर, अपनी छाती में सदा-सदा के लिये जकड़ लेती। मेरी छाती उस धातु से बनी है, जिससे छूट कर तुम जा नहीं सकते थे। क्यों कि यह छाती केवल तुम्हारे चरणों को झेलने के लिये बनी है। और सर्वमोहिनी वेभ्या हो कर, यह मुझ से छूपा नहीं रह गया था, कि सर्वमोहन महावीर की नियति-वधू केवल मैं हो सकती हूँ। क्यों कि हम दोनों ही एकाधिकार से ऊपर हैं। हाय, तुमने मेरे वेभ्यापन को भी सार्थक कर दिया। विचित्र है तुम्हारी लीला!

...जाने कब से जान गई थी, कि मैं जन्मान्तरों से तुम्हारी दासी और स्वामिनी एक साथ हूँ। इसी जन्मसिद्ध अधिकार की प्रत्यभिज्ञा के बल पर, तुम्हारे अनन्तकाल व्यापी विरह को सहते जाने की शक्ति मैं पा गयी थी। कल अन्तिम अवसर था, तुम्हें पा लेने का, वह भी मैं चूक गई। अब शायद कभी भी मैं तुम्हारे सन्मुख न हो सक्गी। परसन तो तुम्हारा अकल्पनीय है। भगवान् को भला कौन छू सकता है? लेकिन क्या तुम्हारे दर्शन तक की प्र्यास को ले कर ही मुझे मर जाना होगा?

ऐसा कोई निष्ठुर भगवान् कभी मेरी समझ में न आ सका, जो हर किसी के प्रेम का एकान्त अधिकार तो भोगता है, लेकिन हर कोई जिसके प्यार पर अपना एकान्त अधिकार नहीं रख सकता। क्षमा करोगे मुझे, मगर यह मुझे सर्वशक्तिमान भगवान् का बलात्कार और व्यभिचार लगता है। तो व्यभिचारिणी तो मैं भी हूँ ही। फिर हमारे बीच अन्तर कैसा? मुझ जैसी एक चरम व्यभिचारिणी ही, क्या तुम्हारे जैसे परम व्यभिचारी की एक मात्र वधू होने की अधिकारिणी नहीं? आज मेरी यीड़ा पार-वेधक हो उठी है। उसी रोष और कटता में, शायद मैं बहत बड़ा सत्य बोल गयी हूँ!

पूछती हूँ, नर-नारी को ऐकान्तिक प्रीति की चाह क्यों है अस्तित्व में, यदि वह मिथ्या-माया है? यदि उसे व्यर्थ ही होना है, तो प्रणय-सम्वेदना का उद्भद कर के, उसके चकावर्त्तनों और लीलाओं को पूरा अवसर दे कर, जगत् के स्रष्टा ने मनुष्य के साथ बड़ा क्रूर मजाक़ किया है। यदि नर-नारी की ऐकान्तिक मानुषी प्रणय-लीला माया है, झूठ है, भ्रान्ति है, भंग होना ही उसकी एक मात्र नियति है, और केवल सर्व-प्रेमिक भगवान् को प्रेम करना और समर्पित होना ही एकमेव सत्य और सार वस्तु है, तो ऐसे दुहरे और द्वंद्वात्मक प्रपंच के परिचालक किसी सर्व-सत्ताधीश भगवान् को स्वीकारना, भानवी---और वह भी वेक्या आम्रपाली के लिये सम्भव नहीं है। यह प्रक्ष्न मेरे लिये नया नहीं। जब से तुम्हें चाहने की त्रासदी मुझ से हुई, तभी से यह प्रक्ष्न मुझे हर पल कचौटता और खाता रहा है। लेकिन शायद इसका उत्तर तुम्हारे पास नहीं!

जान पड़ता है, भगवान् केवल प्रश्न खड़े करता है, वह स्वयम् एक महाप्रश्न है। उत्तर देने का कथ्ट करना शायद उसे गवारा नहीं।'''

0 0 0

फिर भी पूछती हूँ:

नर-नारो के भोतर जो आत्म है, वही क्या भगवान् नहीं है फिर उनके बीच, किसी अन्य पुरुष बाहरी भगवान् के खड़े होने की क्या जरूरत है ? क्यों प्रणय-कामी युगल स्वतन्त्र नहीं, एक-दूसरे के भीतर अपने ही आप्त-स्वरूप को पा लेने के लिये ? वयों नर-नारी ही एक-दूसरे के आत्म-दर्पण नहीं हो सकते ? क्यों नर-नारी ही एक-दूसरे के भगवान् और भगवती नहीं हो सकते ? उनके बीच क्यों एक बाहरी भगवान् आयात करना ज़रूरी हो 🤅 क्या हर स्त्री-पुरुष अपने आप में ही आप्तकाम नहीं ? फिर यह भगवान् की उपाधि हमारे बीच क्यों ? जो भगवान् पुरुष और योषिता को अनन्त वियोग के समुद्र में डूबा देता है, वह मुक्ति नहीं, बन्धन है। वह तारक नहीं, मारक है।

इसी से आज भगवान् मात्र को अपने बीच से हटा कर, मैं तुम से एक निपट मानवी नारी की तरह, सीधी और साफ़ बात कर लेना चाहती हूँ। इस क्षण तक भी लज्जा का कोई सूक्ष्म अज्ञात आवरण हमारे बीच रहा है। अब मैं सारे आवरणों को छिन्न करके, आज परम निर्लज्ज रूप में तुम्हारे सामने आना चाहती हूँ। तुम तो त्रिकाल-द्रष्टा, सर्वदर्शी केवलज्ञानी हो। तुम्हारे उस अव्याबाध ज्ञान में तो अनाखन्त देश-कालों की सारी लीलाएँ हर क्षण झलक रही हैं। तो सम्भव नहीं, कि तुम इस बक्त इस कक्ष में नहीं हो, और मेरी इस अन्तिम निर्लज्जता और नग्नता के साक्षी नहीं होओगे।

...मेरी व्यथा-कथा का अन्तिम निवेदन सूनो, महाबीर ! आम्रवन के तलदेश में अनाथ पड़ी पायी गयी शिश् अम्बा, जब महानाम सामन्त के घर में पल कर परमा सून्दरी किशोरी हो गई, तभी से सारी वैशाली की गुढ दृष्टि, उसे अपने गण की जनपद-कल्याणी बनाने को तूल रही थी। और सोलहवें बरस की सोलहों कलाओं में विकसित अपने रूप और यौवन पर, मैंने जब हजारों पुरुषों की आँखों में एक ही पशु झाँकता देखा, तो उस बाल्य वय में ही पुरुष मात्र के प्रति मुझे घुणा हो गई। उन्हीं दिनों महानाम बापू, वैशाली के यायावर राजपुत्र महावीर के दुःसाहसिक भ्रमण-वृत्तान्त मुझे सुनाया करते थे। सुनती थी, कि तुम्हारे दर्शन तक दूर्लभ हैं। वैशाली के देवांशी राज पूत्र ने, कभी वैशाली का मैंह तक नहीं देखा। वह गुंजान अगम्य अरण्यों में, और अजेय पर्वत-शृंगों पर सिंहों से खेलता है, और उन पर सवारी करता है। उसके बालापन में, जनपद की हर कुमारिका और रमणी, उसे अपना स्तनपान कराने को तरसती, और उसके पीछे भागी फिरती थी। तुम्हारा हर क़दम एक उपद्रव होता था। तुमने राजमहालय की सारी मर्यादाएँ तोड़ दीं। अन्त्यज चाण्डालों और कसाइयों तक के घर-आँगनों में तुम खेलते थे। तूमने कूण्डपूर के महालय का प्राणि-उद्यान लीला मात्र में उजाड़ दिया। तुमने वैंशाली को गणतंत्र नहीं, राजतंत्र प्रमाणित किया। तुम अपने ही कूल-गोत्र, घर-परिवार और अपने ही राज्य तथा सिंहासन के विरुद्ध उठे। सूनग्ना प्रकृति के विराट सौन्दर्य-प्रदेशों में, अवारित भ्रमण ही तुम्हारी एक मात्र कीड़ा थी।…

इन सारी कथाओं ने जिस एक कुमार की छबि मेरी आँखों आगे खड़ी कर दी थी, उसने मानो त्रिकाल के पुरुष मात्र को मेरी निगाहों से ओझल कर दिया। मेरी योनि पुकार कर कह उठी, यही मेरा एकमेव पुरुष है! यही मेरी त्रियली के चित्रकूट का एकमात्र विजेता है। देह, प्राण, इन्द्रिय, मनस्, चेतस् और चैतन्य आत्मा के सारे भेदाभेदों से अपरिचित, मैं निरी एक तीव्र संवेदनशील लड़की थी। मेरी देह ही इतनी संस्पर्शी थी, कि उसी के रोम-रोम से मैं सृष्टि को छू लेती थी, पीती रहती थी। सो मेरी देह के हर परमाणु में, अनुक्षण, दिन-रात तुम्हीं रमण करने लगे। जब कि तुम मेरे लिये मात्र दन्त-कथाओं के अवास्तविक पुरुष थे।

फिर मेरे नगरवधू चुने जाने का मुहूर्त आया । वैशाली की सड़कों में ख़ूँख़ार भेड़ियों को, मैंने अपने रूप के लिये लड़ते देखा । गणतंत्री लिच्छवियों के संथागार में, वृषभदेव के सिहासन पर मेरी बलिवेदी बिछाई गई । और ठीक एक बलि-पश् की तरह, आदि ब्रह्मा ऋषभनाथ के साक्ष्य से मुझे वैशाली की और जगत की चिर बुभुक्षित वासना का आखेट बना दिया गया । इस निर्णय के पहले, जाने कितने महीनों की रातें मैंने जिस नारकीय यातना में काटीं, उसे पुरुष की जाति कभी नहीं समझ सकेगी । लेकिन तुम ? …जगत् के तमाम पुरुषत्व से पीठ फेर कर, तुम्हें मैंने अपने एकमेव नियोगी पुरुष के रूप में स्वीकारा था । क्या तुम भी अन्मान कर सकोगे, मेरी उन अनाथ रातों के आर्त्त कन्दन और मूक घुटते विलापों का ? केवल तुम्हारा ही तो नाम अपनी हर साँस में पुकार रही थी । क्या तुमने सुना नहीं ? तो फिर क्यों न आये मेरे परित्राण को ? शायद तूम उन दिनों हिमवान, विन्ध्याचल और विजयाई की अभेद्य अटवियों में, अपनी किसी स्वप्न-प्रिया को खोज रहे थे!

 $\cap$ 

Ô

 $\bigcirc$ **"फिर तो तुम वैशाली आये ही । मेरा स्वप्न-पुरुष मेरे नगर** में पहली बार आया । तुम्हारे आगमन के उदन्त की बह पहली रात कितने दारुण इंद्र में बितायी थी मैंने । मेरे प्राणों में उमंगों और सपनों के तुफ़ान उठ रहे थे । …कल मैं अपने उस 'एकमेव अपने' को देख सक्ँगी ? …और दूसरी ओर सारी वैशाली का वासना-मत्त यौवन मेरे हृदय पर आरियाँ चला रहा था । गुर्राते तेन्द्रओं की सर्वभक्षी डाढ़ों के बीच, तुम्हारे सामने आना मुझे न भाया । तुम्हारी और मेरी आँखों के प्रथम दुष्टि-मिलन के बीच, हिंस्र वासना का धधकता जंगल मुझे सह्य न हो सका। अपने से भी अधिक, वह मुझे तुम्हारा अपमान लगा । तुम्हारी कुँवारी सती हो कर जो रह गयी थी । एकान्त रूप से तुम्हारी योषिता नारी, जन्मजात केवल तुम्हारी । उसे ठीक तुम्हारी आँखों आगे, हजारों लम्पट पुरुषों की आँखें घूरें, यह मैं कैंसे सह सकती थी। सो अपने प्राण की उमंगों और सपनों का मैंने गला घोंट दिया। मैं नहीं आई संथागार में । प्राणहारी वेदना के उन क्षणों में, एक पत्र लिख कर तुम तक अपना निवेदन पहुँचाया । उत्तर में तुम्हारे शब्द पाये । उस दिन जो मुक्ति का सुख अनुभव किया था, वह अनिर्वच है।…

तुमने संथागार को भरी सभा में एक वेक्या को अपने माथे पर चढ़ाकर, उसकी महिमा को सारे जगत के सामने उजागर किया । तुमने सत्ता और सम्पत्ति के सिंहासनों को, लीला मात्र में उलट कर, उनके भीतर बैठे दानव को नंगा कर दिया । तमाम जम्बुद्वीप की धरतियों में भुकम्पी बिजलियों के विस्फोट हुए । मुझ कलंकिनी के नाम के साथ तुम्हारा हिमोज्ज्वल नाम जोड़ कर, आसमुद्र पृथ्वी के बाजारों में खुले आम गाया गया । लेकिन तुम जो लौट गये अपनी राह, तो फिर मुड़ कर इस जगत् के कोलाहलों की ओर तुमने नहीं देखा ।

मेरे पत्र द्वारा मेरा दरद बेशक तुम तक पहुँचा । उत्तर में तुम्हारे मब्दों में, वह अच्क आश्वासन तो था ही, जो कोई भी भावी भगवान् दे सकता है । यह भी स्पष्ट सम्बेदित हुआ था, कि तुमने मुझे अपनाया है । यहाँ तक भी लगा, कि तुमने मुझे चुना है । नहीं तो सारा गणतंत्र एक ओर, सारी वैंशाली एक ओर, और एक अकेली गणिका आम्रपाली दूसरी ओर, ऐसा नहीं हो सकता था । लेकिन वह हुआ । तुमने मुझे चुना, इतना ऐकान्तिक रूप से, यह कोई साधारण सौभाग्य नहीं था, किसी भी नारी के लिये । फिर मैं तो एक वेश्या थी ।

···लेकिन फिर भी, एकमेव पुरुष की एकमेव नारी, और एकमेव नारी का एकमेव पुरुष, आमने-सामने नहीं हो सके । तुम्हारी चेतना में शायद वह एक अनहोनी थी । तुम्हारे भागवत मन में भला, ऐसा भाव उठ ही कैसे सकता था !

ाऔर फिर तो तुम महाभिनिष्क्रमण कर गये । गृह-त्याग कर अनगार, असिधारापथचारी संन्यासी हो गये । जब यह उदन्त मेरे कान पर पड़ा, तो मेरा नारीत्व सदा के लिये चूर-चूर हो गया । एक दिन अपने एक मात्र पुरुष को आत्मार्पण करने की, जो रक्त-कमल-सी विदग्घ लौ मेरे हृदय के गोपन में निरन्तर जल रही थी. उस पर तुषारपात हो गया । मेरे हिंदय की जैसे विस्फोटित हो कर पृथ्वी में लुप्त हो गया । मेरे भीतर की विकल कामिनी रमणी, अपनी अन्तिम मौत मर गई ।

...फिर भी यह कौन है, कौन योषा है, जो अब भी जीवित है, और अपनी व्यथा की तहें उलट रही है? अपने गोपन मर्मों को एक-एक कर उधाड़ने को इस क्षण आतुर हो उठी है। चिरन्तन् नारी! उसे कौन मिटा सकता है? और क्या तुम आज भी मेरे चिरन्तन् पुरुष नहीं? तुम्हें मुझसे कौन छीन सकता है?

वही शाखती नारी, आज अपने शाख्वत पुरुष के आगे. अपनी अस्तिम पीड़ा खोल देने को प्रस्तुत है। जानो महाबीर, मैंने तुम्हें अपनी योनि के भीतर से प्यार किया है। तुम्हारे हर स्मरण के माथ, मेरी योनि में ऐसे विदग्ध माधुर्य का रोमांचन और सिंचन होता है, कि उसके आगे मुझे उप-निषदों का ब्रह्मानन्द फीका जान पड़ता है। तुम्हें प्यार करने के दौरान, मेरी योनि को ही बार-बार मेरा हृदय हो जाना पड़ा है: मेरे हृदय को ही मेरी योनि हो जाना पड़ा है। तुम्हारे माथ एकात्म, एक-देह होने की अनिर्वार व्याकुलता के चलते, देह और आत्मा का भेद-विज्ञान मुझे अज्ञान प्रतीत हुआ है। मैं एक ऐसे एकत्व और अनन्यत्व में तुम्हारे साथ जीती चली गयी हूँ, कि उस चेतना-स्तर पर कोई भी भेदाभेद और ढंढ मुझे छूंछा और असत्य प्रतीत होता है। तुम्हारे लिये तड़पते मेरे वक्षोजों और बाहुओं के आलोड़न में, बारम्बार आत्मा ही देह हो गयी है, और देह ही आत्मा हो गयी है। मैंने तुम्हें ज्ञान से नहीं चाहा, प्राण से चाहा है। मेरी देह का रोयां-रोयां आत्मा होकर, तुम्हारे आलिंगन को तड़पा है।

...आज साफ़ सुन लो मेरे स्वामी, मैंने तुम्हें नितान्त ठोस, सघन, रक्त-मांस के शरीर से चाहा है। अपने रक्त के असह्य उत्ताप और देह के कम्पनों और स्पन्दनों से, मैंने तुम्हें आर-पार संवेदित किया है। आज स्पष्ट कहने को जी चाहता है, कि वैशाली तो क्या, तमाम वर्तमान के लोक में, मुझे कोई ऐसा पुरुष न दीखा, जो मेरे योग्य हो सके, जो मेरा पाणि-ग्रहण कर सके, जो मेरा एकान्त प्रीतम हो सके, मैं जिसकी एकान्तिनी प्रिया या वधू हो सक्रूँ। तुम्हें छोड़, कभी किसी के लिये मेरे तन-मन में सत्य-काम न जाग सका। सत्य-प्रोति की ऐसी उमड़न, और किसी के लिये मेरे इस कुमारी हृदय को आलोड़ित न कर सकी। अपने समय के एकमेव सूर्य महावीर के अतिरिक्त, आग्रपाली के लिये कोई पुरुष कहीं जन्मा ही नहीं।

…सुनो महावीर, मेरी निर्लंज्जता अब मेरे नारीत्व की मर्यादा लाँघ कर तुम्हारे सामने आ जाना चाहती है !…देखो, देखो, मेरे मूलाधार के मेदुर धरामण्डल में से, यह कैंसा उत्तान अम्भोज फूट कर चीत्कार रहा है। कि उसके लिये सारी पृथ्वी को फट कर पानी हो जाना पड़ा है। एक जल-प्रलय के बीच, सुनो सुनो...यह कौन तुम्हें पुकार रही है? कौन तुम्हें खींच रही है?

...कि कल तुम मेरी राह आने को मजबूर हुए । यह मैं नहीं, मेरी आत्मा नहीं, यह मेरा गर्भ है, चिरन्तन् नारी का गर्भ, जो तुम्हारे तेजस् के अमृत-सिंचन के लिये फूट कर आक्रन्द कर उठा है। हाँ, मैं तुम्हारी एकमेव नारी, ओ मेरे एकमेव पुरुष, मैं केवल तुम्हें अपने गर्भ में धारण करना चाहती हूँ। आम्रपाली का गर्भाधान कर सके, ऐसा अन्य कोई पुरुष इस पृथ्वी तल पर आज विद्यमान नहीं। त्रैलोक्येक्वर का अजित वीर्य ही आम्रपाली झेल सकती है। कामदहन, दुर्दान्त ब्रह्मचारी शंकर के अक्षर वृष्ण-निषेक को धारण करने के लिये, केवल पार्वती ही जन्मी थी। और वही दुरत्यय असुर शक्तियों का पृथ्वी से उन्मूलन करने के लिये, देव-सेनापति कुमार-स्कन्द को जन्म दे सकती थी। ऐसे किसी कार्तिकेय की माँ होना ही, मेरे नारीत्व की एक मात्र नियति हो सकती है।

तुम कहोगे, कि पार्वती ने उसके लिये हिमालय के घर जन्म लिया था। और उसने परम शिव के अजेय वीर्य को धारण करने के लिये, सर्वस्व आहुतिनी तपस्या की थी। तपस्या तो मैंने हिमालय में जाकर नहीं की, और ना मैं देवात्मा हिमालय की बेटी होने का सौभाग्य पा सकी। लेकिन मैं निराधार आकाक्ष की बेटी जरूर हूँ। मेरे माता-पिता कौन थे, कोई थे या नहीं, कोई नहीं जानता। अमराई तले अँबिया-सी टपक पड़ी थी। और दुर्दैंव का ऐसा व्यंग्य हुआ, कि वह अनाथिनी बड़ी होकर भुवन-मोहिनी रम्भा के रूप में प्रकट हुई। हर किसो की केवल भोग्या। किसी की समर्पिता बधू होने का भाग्य उसका न हो सका।

...तब उसने तुम्हारा नाम सुना, तुम्हारी कथाएँ सुनीं। और वह मन ही मन, तुम्हारी एकान्त कुँवारी सती हो रही। फिर भी वह विलास की सहस्रों रातों में बिकी, और भोगी गई। जगत् इसके सिवाय क्या जानता है। तुम्हारी एकान्त पतिव्रता दासी को यहाँ कौन पहचानता है। वह केवल तुम्हारी अछूती रजस्वला हो कर रही। उसके पेलव अन्तर-पद्म की र्कीणका तक, संसार का कोई पुरुष न पहुँच सका। वह आज भी तुम्हारे लिये वैसी ही कुँवारी, ताजा, और अर्स्पश्चिता है। मेरी देह का रोम-रोम, आज भी तुम्हारे लिये अछूता है। मेरे कंचुकि-बन्ध और नीवी-बन्ध का जो उन्मोचन कर सके, ऐसा पौरुष अभी तक मेरे देखने में न आया।

···और कोई तपस्या मैं नहीं जानती, मेरे नाथ, मेरे महेण्वर, कि जिसके बल मैं तुम्हारी पार्वती हो सर्कुं।

भगवती उमा की तरह, हिमवान् के गौरी-मंकर शिखर पर नागकेशर के वृक्षों की घनी झाड़ियों के भीतर, कठोर शिलातल पर बैठ कर मैंने तपस्या नहीं की। तुम्हारे गृह-त्याग करते ही, जिस महाशून्य में अधर अकेली छूट गई थी, उसकी कल्पना किसी मानुषी चेतना से सम्भव नहीं है। मनुष्य की प्रीति और सहानुभूति से मैं परे जा चुकी थी। सचराचरा पृथ्वी की सारी रमणीयताएँ मुझसे दूर...दूर चली गईं थीं। यह सारा लीला-चंचल जगत्, अपने तमाम सुख-भोगों, उल्लासों और सम्भावनाओं के साथ मेरी दृष्टि से ओझल हो गया था।

...ज्ञातृखण्ड उद्यान की सूर्यकान्त शिला पर, झाँय-झाँय करती सूनकार रात में तुम्हें एकाको खड़ा देख रही थी। तब मैं उस महाविजन का भेंकार सूना-पन हो कर रह गयी थी। वह हो कर ही मैं तुम्हें छू सकती थी, तुम्हें चारों ओर से घेर कर रह सकती थी। उस अफाट अन्धकार की चिह्नहीन दूरियों में, जो अनेक भयावनी आकृतियाँ उठ रही थीं, वह मेरे ही भयात्तं मन की छाया-खेला थी। मेरा भय ही मुझे बेबस करके, तुम्हारे अभय राज्य में ले आया था। आज अभिज्ञा हो रही है, कि हर विकार परा सीमा पर पहुँच कर, पूर्ण अविकार में परिणत और विश्वब्ध हो ही जाता है। फिर किसी भी अभाव या आकाग्ति में, डरने का क्या कारण हो सकता है। तुम तो सदा के लिये मुझ से दूर, बहुत दूर चले गये थे। हमारे बीच, चरम वियोग के एक अभेद्य झून्य के सिवाय और बचा ही क्या था। तुम्हें कभी भी, अपनी इन्द्रियों के संवेदन में पाने की सारी आशा समाप्त हो चुकी थी। ...फिर भी क्या हुआ यह, कि तुम जितने ही अधिक अप्राप्य होते गये, मेरी इन्द्रियाँ उतनी ही अधिक सतेज और विकल होती गईं। तुम जितने ही अधिक कामजयी हुए, मैं तुम्हारे लिये उतनी ही अधिक कामार्स होती गई। ऐसा लगता था, जैसे एक अदम्य इन्द्र-शक्ति ने मुझ पर अधिकार कर लिया था। मेरी हर इन्द्रिय की वासना सौ गुनी हो गयी थी।

...अपने ऐश्वर्य-कक्ष की श्रैया हो, या उद्यान के सुरम्य फूल-बन हों, कीड़ा-सरोवर हों, कि अपने स्नानागार के एकान्त में अपने साथ नग्न रमने के अण हों, कि निर्जन अरण्यों में एकाकी विचरण हो, कि सान्ध्य-सभा के सुरा-पान और नृत्य-गान हों, कि मुस्कानों के धनुष हों और कटाक्षों के तीर हों, कि प्रकृति के अपार सौन्दर्य के बीच, षड् ऋतुओं का उत्सव हो। इन सारी ही लीलाओं में, केवल वही एक अन्त सार वृष्णीन्द्र खेल रहा था, और उसके रूपों और झरीरों का अन्त नहीं था। श्रैया के मसूण तकिये, मखमली गद्दे, विजन की चट्टान, ठूंठ झाड़ का कठोर तना, सबको मैं एक-सी ही विह्नलता से, छाती से चाँप-चाँप लेती थी। कहीं भी गलबाँही डाल देती थी, तो चौंक कर पाती थी, कि चन्दन वृक्ष से लिपटी मेरी बाँह से सर्प लिपट गया है। या कोई चट्टान मेरी छाती की रगड़ से छिल कर लहूलुहान हो गई है, और मेरी बाँहों पर बिच्छू रेंग रहे हैं। भय नहीं होता था, एक अनूठी अनिरुक्त ऊष्मा से सारा तन-बदन भर उठता था।

अपनी असह्य स्पर्शाकुलता से बेचैन होकर, तकिये को छाती में दाव जब औंधी लेट कर शैया के गहराव में गड़ती ही चली जाती थी, तो अचानक पाती थी, कि किसी निविड़ सौरभ के सरोवर में उतराती चली जा रही हूँ। मेरी नाड़ियों में जाने कैसी तंत्रियाँ, बड़ी कोमल अश्रुत लय में बजने लगती थीं। और अचानक किसी कठोर शिला से टकरा जाती थी। कटीली झाड़ियों से बिंध जाती थी। शोणित में नहाई मैं, आँखें उठा कर देखती, तो पाती कि उस शिला पर तुम ध्यानावस्थित हो। तुम्हारी परम मार्दवी देह का एक मात्र प्रसाद था मेरे लिये चट्टान की पछाड़, काँटों की रगड़, और रक्त-भीनी काया। लेकिन यह सब सुगन्ध और संगीत के सरोवर में डुब कर ही पाती थी।

ल्आज हर पल ऐसे दरद और बेचैनी का है, कि खड़े नहीं रहा जाता है। अस्तित्व को हर दिन सहना, एक और मृत्यु से पार होना है। फिर भी, मेरे काम की उद्दामता बढ़ती ही जा रही है। प्रत्येक इन्द्रिय की कामना इतनी तीव्र और असीम हो गयी है, कि वह अपने में नहीं रह पाती है। सारी इन्द्रियों में परस्पर होड़ मची है, उसी एक मात्र कॉम्प और भोग्य के सारे विषयों को स्वयम् ही भोग लेने के लिये। …श्रवण में नयन फूट पड़ते हैं, नयन में श्रवण उभर आते हैं। सारी त्वचा जाने किस रस के आस्वादन से रसनाभूत हो उठती है। झाण की गन्ध नाद बन कर गूँजने लगती है। मैं संगीत को देखने लगती हूँ, अस्पृश्य आकाश मुझ में मांसल और पेशल हो जाता है। मैं हवा में, सुगन्धों के रंगों और वीणा की सुरावलियों से चित्रसारी करती हूँ। मुझे जाने कैसे अनदेखे, अनसुने नीलमी जल-फूलों की गब्ध आने लगती है, जो कहीं हैं ही नहीं।…

…मैंने रेवा तट के जम्बू कुंजों को, पहले बादल की घनी जल-छाँव में गाते सुना है; और मेरा सारा बदन जामुनी ज्यामलता के रस से जाने किसी के लिये उमड़ आया है। मैं अपने और तुम्हारे अवगाढ़ स्पर्श की नील-लोहित रक्त गंध को अपने शरीर में से महकती पाकर, अतिचेतना के मोहन बनों में मूच्छित हो गई हूँ। एक ऐसा स्पर्श, जो त्वचा से कभी हुआ नहीं, होगा नहीं, उसकी रक्तरांध कैसी खट-मीठी और कसैली है। जैसे आम्र-मजरियों की गन्ध, कच्ची अँबियों की गन्ध। और तब मेरे सूने झरोखे तले की अमराई में, नीरव सन्ध्या में कई बार कोयल ने टहुक कर मुझे टोका है। वह मेरी आवाज का दरद होकर रह गयी है।

इन आशाहीन वर्षों के सारे दिन-रातों में, सेज तो बेशक शूली पर रही। लेकिन मेरी इन्द्रियाँ ऐसी महीन, सूक्ष्म, परस्पर में आलोड़ित हो गईं, कि मेरा मन ही सारे विषयों का सब्टा और भोक्ता स्वयम् आप हो कर रह गया। इन्द्रियाँ तो बस, मानो दर्पण-वाहिनी चेरियाँ भर रह गईं। फुलैलों की रत्न-मंजूषा खुलते ही, जाने किन विदेशिनी फूल-घाटियों की मादन पराग सारे कमरे में झरने लगती है।

मैं अमराइयों की बेटी हूँ, और मेरा सारा जीवन विपुल ऐक्ष्वर्य और भोग-विलास के बीच बीता है। सुमन्धित मदिराओं के मणि-चित्रित प्यालों पर मेरी सन्ध्याएँ सदा फूलों में विछलती रहीं, संगीत और लास्थ के उद्दाम प्रवाहों पर बहती रही। पृथ्वी पर जो कुछ परम भोग्य है, वह सब मैंने भोगा है। सिस्र की नील नदी से आये ताजा फूलों से मेरी जैयाएँ सजी हैं। गन्ध-मूच्छित सर्पों से आवेष्टित प्रकृत चन्दन के पर्यंकों पर मैं सोई हूँ। मैं ऐसे तकियों पर लेटी हूँ, जिन पर सर रखते ही, कानों में संगीत की अति-महीन सुरावलियाँ गूँजने लगती हैं, और उन स्वरों के साथ विचित्र अनाझात गन्धों की अनुभूति होती है। पृथ्वी, समुद्र और पर्वत-गर्भ के श्रेष्ठतम मांत्रिक रत्नों से मैंने सिगार किया है। रत्नों की विचित्र नक्षत्री शक्तियों के बल. मैंने देश-काल में चल रही दूर तक की लीलाओं को अपने कक्ष में बैठ कर देखा है। प्र्युंगार, प्रसाधन, फूल-फ़ुलैल, देवभोग्य भोजन, कल्प-लताओं जैसे विचित्र वसन, देश-देशान्तरों के विलक्षण और विविध रत्न-अलंकार, और सेवा में सदा प्रस्तुत र्ष्यूंगारिका सैरन्ध्रियाँ।

पर इस सब में, मैं कहाँ हूँ और कहाँ नहीं हूँ, इसका मुझे कोई भान नहीं है। मैं जैसे हर भोग में हूँ, और तभी वहाँ से गायब हूँ। उचाट हो कर मन जाने किस वीराने में, जाने किसे खोजने लगता है। मेरे जीवन का हर दिन नित्य वसन्त है, नित-नव्य उत्सव है। पर इस तुमुल कीड़ा-कोलाहल के बीच मैं कितनी अकेली हूँ, कौन जान सकता है। निर्जन की एक अन्तःसलिला नदी, जिसके तट पर कभी कोई नहीं आया। फिर भी कौन कह सकता है, कि आम्रपाली अनुपस्थित है। उसको उपस्थिति का अहसास मात्र, वैशाली की तारुण्य चेतना को सदा तरो-ताजा रखता है।

 $\bigcirc$ 

...और मेरे इस निभृत अनजान कक्ष का वैभव, एक अपार्थिव रहस्य से अभिभूत-सा लगता है। मानो कि इस रत्न-माया में, कई जादुई लोकों के पर्दे रह-रह कर हटते रहते हैं । और जो सिंगार इस क्षण मेरे शररीर पर है, वह कितना उत्तीर्ण और मानवेतर-सा लग रहा है। यह किसी सैरन्ध्री का प्रसाधन नहीं, यह मेरी अपनी श्रृंगारकला का सारांशभूत सौम्दर्य होकर भी, मेरा किया हुआ नहीं है। मेरे गहरे जामुनी उत्तरासंग (अधोवस्त्र) की रेशमीनता में ऐसी गुदगुदी भरी, गद्दर रिलमिलाहट है, ऐसी उन्मादक लहरावट है, कि जैसे मेरी जंघाओं में रह-रह कर सुचिक्कण काले सर्प लहरा जाते हैं। पम्पा-सरोवर के पद्म-वनों में टैंगे ऊर्णनाभ के जालों को, महीतम चीनी अंशुक के तन्तुओं में बुन कर बनाया गया उत्तरीय, मेरे कन्धों पर झूल रहा है। सर्प-निर्मोक को कमल-नाल के तन्तुओं में गूंथ कर बुनी गई कंचुकी, मेरे अद्वय उरोज-मण्डल के समुद्र को बाँधे रखने की विफल चेष्टा कर रही है। मेरे गुल्फ-चुम्बी कुन्तलों के भवराले छल्लों में, जैसे अम्बावन कोयलों से टहुक रहे हैं। सहकार मँजरियों के कर्णफूलों में, यह कौन झूले की पैंग भर जाता है? कदम्ब और केतकी के केंसरभीने अंगराग में, छहों ऋतुओं की संयुक्त फूल-गन्धें महक रही हैं।

क्रुष्णागुरु, भुक्लागुरु और रक्त-गोरोचन से, मेरे उभराते स्तन-तटों पर पत्र-लेखा रची गई है। नवीन यवांकुर और पाटल-किसलय के झूमकों से मंडित मेरे मुखमण्डल को चिबुक से उचका कर, किसने मेरी लिलार पर गोले हरिताल और मनःशिला के कल्क से मंगल-तिलक कर दिया है? मैं उस प्रीतम की सोहागन हूँ, जो कभी मेरे इस वासरकक्ष में नहीं आयेगा। इतनी अकेली हूँ, कि इस कक्ष में होकर भी जैसे स्वयस्भूरमण समुद्र की कज्जल वेला पर लेटी हूँ। और जाने किन अचीह्ती दूरियों में बही जा रही हूँ।

ऐसी अविरल प्रवाही हो गई है मेरी चेतना, कि जो देखती हूँ, वही हो रहती हूँ। एक साथ नदी भी होती हूँ, तट का वृक्ष भी होती हूँ, और दूर जाती हवा भी होती हूँ। और ऊपर घिरता जामुनी बादल भी होती हूँ। वे सारे कदम्ब, केतकी, कणिकार और मालती कुंज हो जाती हूँ, जहाँ कभी विहार किया है। चारों ओर बेतहाशा, निहंग विहंगम की तरह लेटी हूँ। अनजान दिगन्तहीन पानियों पर बेसुध पड़ी हूँ, और मेरे नदीवाही शरीर के रोधस् नितम्बों से जल-वसन स्नस्त हो गया है। मेरे मन का दूरंगम वेग, ऐसा अप्रतिवार्य है, कि मेरी इन्द्रियाँ और शरीर, उसमें फूलों की रज की तरह बेमालूम हो कर जाने कहाँ झर जाते हैं।

यह सारी विषयोपभोग की रचना, किसकी अवहेलित पूजा होकर रह गई है ? ऐसा सिंगार, स्वयम् तुम्हारे सिवाय दूसरा कौन मेरा कर सकता है। ओ निर्मम जिल्पी, तुमने क्यों मुझे ऐसे अलौकिक सौन्दर्य और लावण्य से रचा ? केवल अछूती छोड़ कर चले जाने के लिये ? असंख्य जन्मों में केवल तुम्हारी रह कर, तुम्हारे वियोग में छटपटाते रहने के लिये ?

तुम्हारे महाभिनिष्कमण कर जाने के बाद से, देखती हूँ, मेरा मन, मेरा प्राण, मेरी इन्द्रियाँ बाहर कहीं भी नहीं रह गये हैं। सारी इच्छाएँ, वासनाएँ, कामनाएँ भीतर की ओर मुड़ गई हैं। सारी इन्द्रियाँ मेरे हृदय-पद्म की उस मुद्रित र्काणका में संगोपित हो गई हैं, जहाँ तुम्हारा अन्त पुर है, जहाँ केवल तुम विलास कर सकते हो। पर जिस पर पैर घर कर तुम किसी ऐसे अकूल समुद्र में प्रस्थान कर गये हो, जिसका यात्री कभी लौटता नहीं है।

मैं कोई विरागन नहीं, जोगन नहीं, तापसी पार्वती नहीं। मैं एक निरी कामिनी हूँ, जिसके कामवेग को लोकाग्र की सिद्धशिला भी नहीं रोक सकती है। मेरी इस उद्धासना ने लोक के अन्तिम वातवलय को तोड़ कर, उसके बाहर के सत्ताहीन अलोकाकाश तक को उद्धेलित कर दिया है। इन तमाम भोग-विलासों की सारी रतियों और आरतियों को अपनी कसकों और आहों से पी कर भी, बाहर की ओरसे कितनी विरत-सी हो गयी हूँ। बस, भीतर एक ऐसी अनाहत रति, अखण्ड जोत-सी जल रही है, कि बाहर के मेरे सारे भोग उसी में पल-पल हवन होते रहते हैं। कौन समझेगा मेरे प्राण की इस अनिर्वार काम-बेदना को, इस आकाशवाही मदनाकुलता को। 77

भूख-प्यास, सर्दी-गर्मी, राग-द्वेष, हर्ष-विषाद, सुख-दुख, कुछ भी अनुभव नहीं होता। दिव्य कल्प-भोजनों के थाल अछूते लौट जाते हैं। सोम-कुम्भों की सदियों पुरानी मदिराओं के उपल चषक मेरा मुँह ताकते रह जाते हैं। सुबह-साँझ सैरन्ध्रियाँ स्नान-सिंगार करा देती हैं। टीसते हृदय की पीड़ा को चंचल हँसी में बदल कर पूछती हूँ उनसे: 'किस प्रीतम के लिये मेरा प्रृंगार करती हो ?' मेरे प्रग्न का वे क्या उत्तर दें? बस, अजीब व्यंग्य से खिल-खिला कर हँस पड़ती हैं। एक नगर-वधू का प्र्यंगार, भला किस प्रीतम के लिये हो सकता है?

...तुम झानी हो, मैं निरी कामिनी हूँ। तुम यदि पूर्णकाम हो, तो मैं भी पूर्णकामिनी हूँ। क्या अपने एकमेव काम-पुरुष के भीतर ही, मैं सम्पूर्ण चेतना से नहीं जो रही? तुम वीतराग हो, तो मैं पूर्णराग हूँ। तुम ज्ञान-योगी हो, तो मैं काम-योगिनी हूँ। तुम त्रिलोक और त्रिकाल को हर क्षण देख और जान रहे हो, तो मैं केवल तुम्हें हर क्षण देख और जान रही हूँ। इस क़दर, कि मैं नहीं रह गयी हूँ, केवल तुम्हीं रह गये हो। तुम्हें देखने, जानने और पूर्ण पा लेने की इसी अभंग तन्मयता ने, मेरे 'मैं' को मिटा कर केवल 'तू' बना दिया है। ऐसा लगता है हर पक्ष, कि मेरा काम ही मेरा ज्ञान हो गया है, मेरा ज्ञान ही मेरा काम हो गया है। परम एकाग्रता और संयुत्ति के इस मांसल काम-तट पर ही, मेरे लिये काम और ज्ञान का भेद और विरोध समाप्त हो गया है।

तुम न भी आओ कभी मेरे पास, तुम न भी बैंधो कभी मेरे बाहु-बन्ध में, लेकिन मेरे इस अप्रतिवार्य काम को तुम कहाँ से तोड़ोगे, जो तमाम चराचर में व्याप्त हो गया है, और जो लोकालोक की सीमाएँ लाँध गया है । जो स्वयम् महासत्ता को, शेषनाग के सहस्र-फणों से घेरे बैठा है । तुम्हारी वह अर्ढचन्द्रा सिद्धशिला भी मेरे महाकाम के इस नागचूड़ से मुक्त महीं, जहाँ सिद्ध हो कर तुम आरूढ़ होने वाले हो, और जन्म-मरण से परे जा कर, जहाँ से तुम कभी फिर उस रूप में लौटने वाले नहीं हो, जिस रूप ने मेरे काम को ऐसा दुर्दान्त और अनन्त बना दिया है ।

लेकिन सुनो मेरे मोक्षगामी स्वामी, मेरे श्रोणि-फलक पर के आम्रकूट को जय किये बिना, तुम अपने मोक्ष की उस सिद्धशिला के मणि-पद्म पर आरोहण न कर सकोगे। इरावान समुद्र की इरावती बेटी आम्रपाली के अतल देश की फणिधर-मण्डित गोपन गुहा-मणि को बींधे बिना, तुम अपनी चिर चहेती प्रिया मुक्ति-सुन्दरी का वरण न कर सकोगे। मेरे काम को सम्पूरित किये बिना, तुम्हारा कैवल्य आप्तकाम न हो सकेगा। मुझे अपनी अर्ढांगिनी बनाये बिना, तुम अपने सिद्धालय की मुक्ति-रमणी के उत्संग में आरूढ़ न हो सकोगे। मेरी वासना के इस मानुषोत्तर समुद्र तट पर, अब और कहने को रह ही क्या जाता है?

С

0

…मानुषोत्तर समुद्र के अन्तिम तट पर, अन्तिम शब्द बोल कर चुप हुई, कि अचानक यह क्या हुआ मेरे साथ ? चेतना के जाने कितने ही पटल एक-एक कर छिन्न होते गये। और मैं अनायास एक ख़्वेत तन्द्रा के बन में लुप्त हो गयी। और अब फिर जागी हूँ, तो इस कक्ष में हो कर भी, मानो सूष्टि के तमाम मण्डलों में भटक रही हूँ। ऐसा लग रहा है, जैसे कोड़ा-कोड़ी पल्यों और सागरों के आरपार, देश और काल के अमाप विस्तारों में यात्रित होकर लौटी हूँ। निगोद, नारक, तिर्यंच, मनुज और देवों की जाने कितनी योंनियों में अनन्त काल परिश्रमण कर आई हूँ। कोई कालमान या स्थान हाथ नहीं आ रहा है। कुछ ही क्षण बीते उस तन्द्रा में, कि अनगिनत कल्प, कि जन्मान्तर बीत गये, कोई अनुमान जक्य नहीं है।

क्या मुझे नींद आ गई थी? पर मुझे नींद कहाँ? वह तो जाने कब से अनजानी हो गयी है। जिस दिन तुम आनार और शैया छोड़ गये, उसी दिन मेरी नींद भी तुम्हारे साथ चली गयी। सुनती हूँ, नींद तुम्हें आती ही नहीं। नन्द्यावर्त की मसॄण सुखद शैयाओं में भी तुम कब सोये या जागे, आज तक कोई नहीं जान पाया है। सुनती हूँ, तुम जागते हुए भी सोये रहते हो, सोये होकर भी जागते रहते हो। ऐसे में मैं सो कैंसे सकती हूँ? लगता है, अनादिकाल से तुम्हारे पायताने बैठी, तुम्हारे इस सोने और जागने के बीच के अन्तरालों में छटपटाती रही हूँ। न सो पाती हूँ, न जाग पाती हूँ। कई बार अपने होने तक पर सन्देह हो जाता है। मैं हूँ कोई, यह तक विस्मरण हो जाता है। बस, एक जोत तुम्हारे पायताने अखण्ड जलती रहती है। और मैं न रह कर भी, उसे देखती रहती हूँ।

मेरा घर ? कहाँ है वह ? सप्त भौमिक प्रासाद के इन अनेक ऐश्वर्य-भवनों में ? विभिन्न ऋतु-आवासों में ? इस कक्ष में ? ...नहीं, कोई घर मेरा अब नहीं रहा। यों तो वस्तुतः वह कभी था ही नहीं। एक वेश्या का घर कैसा ? घर तो गृहिणी का होता है। योनि मात्र होकर जनमने और जीने को अभिश्रप्त, एक वारवनिता का घर से क्या लेना-देना। फिर भी जव तक तुम नन्द्यावर्त में थे, तो मैं भी सप्त भौमिक प्रासाद को अपना घर मान कर उसमें टिकी थी। इस आशा से, कि एक दिन कभी तो ऐसा आयेगा, कि अपने महल के किसी गोपनतम मनस्कान्त-मणि-कक्ष में, स्फटिक के पर्यंक पर, मन्दार फूलों की शैया में तुम्हारे साथ...मैं तुम्हारे साथ...क्या हो जाऊँ, क्या करूँ..., कैसे कहूँ ! ...एक लज्जातीत निगूढ़ लज्जा से भर रहती हूँ आज भी, वह सब याद आने पर । विदेह हो कर, एक क्षितिजहीन वीरान में, किसी प्रेतात्मा-सी भटकने लगती हूँ।

40

सो घर कहाँ मेरा ? और जिस दिन तुम घर छोड़ कर चले गये, उसी दिन मेरा भी घर कहीं नहीं रह गया। एक वेश्या होकर, मेरा अपना तो कोई जीवन कभी था ही नहीं। लेकिन इस सप्तभौमिक प्रासाद में सुरा, संगीत, श्वंगार, लास्य का एक जीवन हर पल औरों के लिये जीने को मजबूर तो हुई ही हूँ। फिर भी ओ मेरे अन्तर्यामी, यह क्या तुम से छुपा है, कि तुम्हारे गृह-त्याग के बाद, आज तक मैं इस संसार में कहीं, किसी व्यक्ति या वस्तु के साथ घर पर नहीं हूँ।"

जागृति और प्रसुप्ति के बीच चल रहे, अपने इस अनवरत जीवन-कम में, चाहे जब किसी विचित्र कर्वुर तन्द्रा के वन में निर्वासित हो जाती हूँ। नीले, नारंगी, रक्तिम, केसरी, पीले, हरे, बादली, झ्वेत—जाने कैंसे अनेक तन्द्राओं के अविज्ञात प्रदेश, अनप्रवेशित लोक-लोकान्तर। एक के बाद एक नाना रंगी ज्योतियों के द्वीप और देशान्तर। एक रत्न-प्रच्छाय इन्द्रधनुष के नव-नव रंगीन नीहार-कक्षों में संक्रमण, अतिक्रमण, देशाटन, लोकान्तर, देहान्तर, जात्यन्तर। भटकन भी क्यों नहीं?

…तो वह अन्तिम शब्द बोलकर, मैं कहाँ खो गई थी ? कौन मेरा हरण कर गया था ? तुम्हारे सिवाय कोई और तो मेरी चेतना के साथ ऐसे मन-माने खेल नहीं खेल सकता। …इस सुख-शैया में लेटा मेरा सारा शरीर एक साथ अकल्प्य वेदनाओं और जख्मों से टीस रहा है। इन कुछ क्षणों में, तुम्हारी सत्यानाशी तपस्या के उन साढ़े बारह वर्षों को एक बार फिर पूरा जी कर लौटी हूँ।…

Ο

विनाश और मौत की अन्धी घाटियों में, तुम अकेले ही नहीं विचरे हो। तुम तो वज्ज शरीरी हो, जन्म से ही अधात्य हो। पर मैं तो निरी एक मत्य और पल-पल घात्य अबला नारी हूँ। फिर भी तुम्हारे तमाम उपसर्गों की आक्रान्तियों को, अपनी इस पद्म-पेलव काया में झेलने को मैं अभिशप्त रही हूँ। तुम्हारे अनगार होते ही, ऐसा लगा कि मैं तुम्हारे शरीर में प्रविश कर गई हूँ, तुम मेरे शरीर में प्रवेश कर गये हो। नीतिमानों और चरित्र-वानों के इस भद्र मर्यादाओं से वर्जित-बाधित लोक में तो तुम्हारे साथ एक-शरीर होना सम्भव ही कैसे होता। यों बिन देखे भी तुम्हारे साथ एकात्म तो थी ही। लेकिन जब लोकालय की सारी मर्यादाएँ तोड़ कर, तुम विदर्जित अवधूत दिगम्बर हो कर निकल पड़े, तो उस महा-निर्वासन में तुम्हारे शरीर के भीतर जी चाहा खेलने से मुझे कोई रोक न सका। मगर विलास के पर्यंकों पर नहीं । सत्यानाश की बिजलियों पर, कल्पान्तकाल की अग्नि-वर्षाओं तले, प्रलय-समुद्र के मरण-भेंबरों में, तुम हर पल मेरे बाहुबन्ध में जकड़े थे । लोक की एकमेव सबसे नंगी औरत, फिर भी कांचन के कंचुक की बन्दिनी । लेकिन जब तुम निहंग नंग-धड़ंग होकर, मानुषहीन बियाबानों में अकेले निकल पड़े, तो मुझे अवसर मिल गया । तुम्हें पकड़ने का नहीं, तुम्हारा शरीर हो रहने का । तुम्हारे पिण्ड के एक-एक परमाणु में प्रवेश कर, तुम्हारी बहत्तर हजार नाड़ियों में स्पन्दित होने का ।

…रंगीन नीहारों के वे तन्द्रावन, कीड़ा-केलि के नहीं थे। उनमें अतिकमण कर, मुझे विनाश और मृत्यु के सीमाहीन अन्धकारों में खो जाना होता था। तुम्हारी खोज में, कि तुम कहाँ होगे इस वक़्त, इस क्षण? एक साँस में हजार बार जन्म-मरण करती मैं, तमसा के सागरों को चीरती मैं, उस तट पर तुम्हारे चरणों में आ पड़ती थी, जहाँ तुम मानुष नहीं होते थे, निरे कूटस्थ पाषाण या स्थाणु होते थे।

...तुम्हारे गृह-त्याग के दूसरे ही दिन, अपने कक्ष के दर्पण के सामने सान्ध्य प्र्यंगार कर रही थी, कि अचानक मुच्छी के हिलोरे आने लगे। एक रक्तिम आंधी मुझे जाने कहाँ उड़ा ले गई। किसी चरागाह में ला पटका। और हठात मुझ पर बँटी हुई मोटी रस्सी के कोड़े बरसने लगे। पता नहीं कौन मार रहा था? लेकिन उस मार की वेदना असह्य होते भी, उसे सहना मुझे अच्छा लग रहा था। हाय, कौन है यह कूर उपकारी, जो मेरी खाल उधेड़ कर मुझे इस कलंकिनी काया से मुक्त कर रहा है? मैं बहुत कृतज्ञ हुई। कोड़े की मार अचानक रुक गई। अपनी छाती से बहते रुधिर को देखा। अपने लहूलुहान अंगों को देखा। अपने ही हृदय-देश से उफनते रक्त में उँगली डुबा कर, अपने भाल पर तिलक लगा लिया। उसी से अपनी माँग भर ली। कि अचानक पाया, कि तुम्हारा खून से लथपथ शरीर मेरी गोद में लेटा है। और सामने एक ग्वाला, वह रस्सी का कोड़ा फेंक कर तुम्हारे आगे चरणानत है, और दो बैल पास ही खड़े टुकुर-टुकुर आँसू टपकाते हमें देख रहे हैं। तुम्हारे ख़ून में मेरा ख़ून बहा, और केवल वे पशु उसके साक्षी हुए। मैं तुम्हारी हो गई। फिर भी आज तुम से चिरकाल के लिये बिछुड़ कर, इस फूलों के कारागार में क़ैद पड़ी हूँ।

…फिर एक मध्याह्न बेला में, कैसी सर्पगन्धा तन्द्रा में मैं अचानक डूब गई। और हठात् एक सहस्र फण भुजंगम, मेरी जाँधों को अपनी कुण्डलियों में कस कर, मेरे हृदय का दंश करने लगा। मेरे आँचल दूध से उमड़ आये। और वह काल-सर्प, निवान्त निश्चिन्त होकर, एक निर्दोष शिशु की तरह मेरे स्तनों को पीता ही चला गया।…और अचानक क्या देखती हूँ, कि तुम रक्त-झरते चरण मेरी छाती पर धरते निकल गये, और एक उजाड़ बनान्तर में ओझल हो गये।

...ऐसे प्रसंगों के बाद, होश में आने पर पाती थी, कि अपनी झौया में जख्मों से टीसती लेटी हूँ। भिषग् कुमारभृत सेवा में उपस्थित होते। अनेक श्रीतोपचारों, आलेपनों, मरहमों, शामक औषधियों से मेरा उपचार चलता रहता। किसी की हिम्मत नहीं होती थी पूछने की, कि किस हत्यारे ने ऐसी मार मुझे मारी है। एक वेश्या के ख़रीदार प्रीतम, उस पर हर जुल्म ढाने का परवाना रखते हैं। समझने में दिक्क़त ही क्या थी !

0

0

O

...एक आधी रात अपनी शैया के रतन-प्रदीप को अकारण ताकती पड़ी थी।...कि आँखें अनिमेष खुली रह गईं, समय-भान चला गया। और जैसे एक प्रकाण्ड आवाज के साथ, चेतना के पटल खटाखट बदलते चले गये। और जहाँ पहुँची, वहाँ पाया कि एक फाँसी के फन्दे में मेरी गर्दन झूल रही है। दो चण्डाकार भयंकर वधिक, दोनों ओर खड़े फाँसो के फन्दे खींचने को तत्पर थे। फाँसी के फंदे खिंचे, नीचे से तख़्ता हटा लिया गया। मेरी भिंचती गर्दन से एक चीत्कार निकल पड़ी। मैं चिल्ला कर जाग उठी----पाया कि अपनी शैया में हूँ, एक भयंकर दु:स्वप्न से जागी हूँ। लेकिन मेरी कण्ठ-नलिकाएँ जैसे टूट गई हैं, गर्दन मृतक की तरह एक ओर लुढ़की पड़ी है। और मेरे सर के नीचे एक नग्न पुरुष की गोद है शायद। और उसका हाथ मेरी प्रीवा को सहला रहा है।...

और अगले हो दिन ख़बर मिली थी, कि कहीं किसी राजाज्ञा से तुम्हें फ़ाँसी पर चढ़ाया गया था। लेकिन फन्दों पर चाण्डालों का वश न रहा। वे फन्दे मेरी गर्दन पर थे, मेरे केशों में थे, मेरी बाँहों में थे। मैं तुम्हारी फाँसी बन गई थी, और तुम मेरी फाँसी बन गये थे। उसके बिना तुम्हें पाने का उपाय ही क्या था?

कई दिनों, महीनों भूख-प्यास लगती ही नहीं थी। किसी की दरदभरी याद के भीने बादल, सारे मन-प्राण पर छाये रहते थे। उस निर्मम की याद, जो किसी को याद रखता ही नहीं। याद करना या रखना, जिसका स्वभाव नहीं, स्वधर्म नहीं। किसी भी पर्याय या अवस्था में जो ठहरता नहीं, बस केवल देखता है--हर गुजरती अवस्था को, और उसके साथ तद्रूप हो कर, उसे अपने साथ बहा ले जाता है। लेकिन उसकी हर अवस्था पर, मेरी निगाह समयातीत भाव से लगी रहती थी। मैं स्वयम् ही उसकी भूख-प्यास हो रहती थी। वह स्वयम् ही मेरी भूख-प्यास हो रहता था। तो मेरे दरद में से ही ऐसा कोई मकरन्द झरता था, कि उसमें प्लावित होकर, मैं परम तप्त हो रहती थी। कल्प-भोजनों के सामने पड़े सुवर्ण थाल अछूते पड़े रहते। वे स्वयम् ही क्षुधा बन कर मेरा आहरण कर लेते, मेरे रक्त-धातु में आत्मसात् हो जाते। क्षीरोद सरोवर के शीतल गन्ध-जल, फल-वनों के फलों से सीधी नितारी गई सुगन्धित मधु मंदिराएँ, स्वयम् ही प्यासी हो कर मुझे अपने में डूबो लेतीं। भोक्ता, भोग्य और भोग का अन्तर ही समाप्त हो गया था।

महीनों में कभी बड़ी विप्लवी भूख-प्यास लग आती। तो सारा वातावरण अपूर्व पक्वाम्नों की केशर-मेवा सुगन्धों से भर उठता। आज तक अनास्वादित वारुणियों का खुमार, मेरे अंग-अंग को उन्मत्त कर देता। तब एक बच्चे की तरह इतना सारा भोजन-पान कर लेती, कि सेविकाएँ देख कर चकित ही जातीं। उनके लिये वह बड़े हर्ष का दिन होता था, कि उनकी स्वामिनी ने आज जी भर खाया-पिया है। तभी उदन्त सुनाई पड़ता था, कि महीनों निर्जल निराहार रहने के बाद तुमने अमुक के ढार पर, एक अंजुलि पयस् का पाणि-पात्र आहार ग्रहण किया है।

हर ऋतु की दुरन्त नई हवा जब चलती, तो मेरे प्राण चंचल हो उठते। अपने रथ का स्वयम् ही सारथ्य करती हुई, निर्णक्ष्य यात्रा पर निकल पड़ती। ग्रीष्म की लू भरी दाहक हवाएँ जब सारी प्रकृति को झुलसा देतीं, तो किसी अंगारों-से दहकते पर्वंत की सबसे ऊँची चोटी पर जा लेटती। उसके प्रतप्त पाषाणों में छाती बींध कर, मैं जाने किस वज्रांग पुरुष को गला देना चाहती। आंधी वर्षा की उद्दण्ड तूफ़ानी रातों में, हहराते भयावह अरण्यों को अपनी बाँहों में भींच-भींच लेती। हिम-पाले की शिशिर रात्रियों में, बर्फ की शिला पर सो कर ही कुछ चैन पाती थी। और वसन्त की मलय हवाओं से मदनाकुल हो कर, कुँबारी प्रकृति के जाने किन अनप्रवेशित फूल-बनों में चली जाती। सारे वसन-आभरण मेरे लास्य के उन्माद में उत्तर पड़ते। मेरे सारे अङ्गाङ्ग नाना रंगी फूल-पल्लवों से प्र्यगारित हो जाते। वनकदली के पेशल कुंज में जाने कौन मुझे खींच ले जाता। एक अदृश्य, अस्पृथ्य मार्दव की अगाधता में, जाने कौन मिथुन केलि-ऋीड़ा में आत्मसात् ही जाता। और सारे वन में, फूलों से झरते केसर-पराग के मदभीने बादल छा जाते।

....और ऐसी ही वसन्त ऋतु की एक मलयानिल से पुलकित रात में, अचानक मेरे कक्ष में एक विकराल दैत्य-छाया मेंडलाती दिखायी पड़ी। हठात् रत्नदीप बुझ गये। कक्ष जाने कहाँ लुप्त हो गया। एक भयावह निर्जन अटवी में अकेली ला पटकी गयी। और सारा आकाश हजारों डाढ़ों से लपलपाता, हुंकारता, एक दुर्वार दानव हो कर मुझे चारों ओर से दबोचने लगा। उसने जाने कैसे नागपाओं में मुझे जकड़ लिया।....और मुझे उठा कर एक उत्तंग पर्वंत की चोटी से, नीचे की अतल पाताली ख़न्दक में फैंक दिया। वहाँ असंख्य रात्रियों के पुंजीभूत अन्धकार जैसी रज मुझ पर धारासार बरसने लगी। मेरी इन्द्रियाँ कहीं किसी केन्द्र में कीलित हो गईं। …और फिर नाना अत्याचारों, प्रहारों, पीड़नों का एक अट्ट सिलसिला चल पड़ा।

…मेरे रोम-रोम में हज़ारों लाल चीटियाँ चिटकती हुई रेंगने लगीं। मेरी जाँघों में कनखजूरों, केंकड़ों, मगर-मच्छों, गोहों, छिपकलियों के जंगल उग आये। मेरी शिरा-शिरा में दंश करते बिच्छुओं की नदियाँ-सी बहने लगीं। मेरी कटि मानो पाताली अजगरों की गुंजलक में जकड़ गई। मेरे नाभिदेश में से उठी आ रही नागिनों पर कई नकुल टूट पड़े, और उन नागितों को निगल कर, उनके विष को वे अपने तीखे दाँतों से मेरी नाभि में सींचने लगे। भयंकर फणिधर भुजंगम मेरी छाती और भुजमूलों से लिपट कर, एक अदम्य वासना से मेरी रग-रग में दंश करते चले गये।…

…देखो…देखो…वह सब मैं इसी क्षण फिर झेल रही हूँ। चिंघाड़ते व्याघ और भेड़िये मुझ पर टूट रहे हैं। एक दिगन्त व्यापी पिशाच की कराल कैंची जैसी जाँघों में, मैं जकड़ी और कतरी जा रही हूँ। …कोई मेरे पैरों को चूल्हा बना कर, उस पर भात पका रहा है। …ब्रह्माण्डों को उलटते-पलटते काल-चक्र में मुझे डाल कर, कोई मुझे यमलोक की मरण-चट्टान पर पछाड़ रहा है।

…यह क्या देख रही हूँ मैं ! सारी वैशाली प्रलयकारी आग की लपटों में धू-धू जल रही है । और आम्रपाली दुर्दान्त रुढ़ाणी की तरह, एक तुंग काय दिगम्बर पुरुष की छाती पर पैर धर कर ताण्डव नृत्य कर रही है । स्वामी, स्वामी, वाण करो, उगारो मुझे इस पैशाची लीला से ! मेरी इन अपावन टाँगों से अपनी छाती का दलन करवा कर, तुम क्या सारी वैशाली को अपनी तपागि से भस्म कर देना चाहते हो ? केवल मुझे बरसों-बरसों, कल्पों तक जला कर, क्या तुम्हारा महाकाल शंकर तृप्त न हो सका ? …अरे…अरे देखो न, यह क्या किया तुमने ? तुम्हारे एक इंगित पर सारे देव, दनुज, मनुज—-पुरुष मात्र, एकाकिनी आम्रपाली की छाती पर चढ़ कर, उसके साथ बलात्कार कर रहे हैं । मुझे सारी त्रिकालिक सृष्टि की वासना का हवन-कुण्ड बना दिया तुमने ?…

…नहीं, नहीं, झुठ है यह । कोई दानव-लीला है यह । नहीं, तुम नहीं, तुम नहीं, तुम्हारा रूप धर कर कोई असुर ये सारे अत्याचार मुझ पर कर रहा है । पूर्ण प्रत्यय होते ही मैं स्थिर, शान्त निश्चल हो गई हूँ । मेरी साँसें मुक्त हो गई हैं । मैं अपनी मन्दार-शैया में वैसी ही सुखासीन लेटी हूँ । कि यह कौन कामदेव सहकार मँजरियों का धनुष ताने, मुझ पर आक्रमण कर रहा है ? …अरे, यह तो तुम्हीं हो । तुम्हारा ही वह जितानंग सौन्दर्य ! और तुम…तुम…यह सब क्या कर रहे हो मेरे साथ ? अकल्पित, अतर्क्य ।…नहीं, तुम ऐसा नहीं कर सकते मेरे साथ ! तुम इतने कुत्सित, असुन्दर नहीं हो सकते । नहीं, यह तुम्हारी ऊष्मा नहीं, यह तुम्हारा मदन नहीं । यह तुम्हारी रक्त-गंध नहीं । यह तुम्हारा बाहुपाश नहीं ।…मैंने उछल कर एक ठोकर मारी इस छलिया बहेलिये को । और वह अन्तरिक्ष में जाने कहाँ विलीन हो गया … ।

…और तभी एक देव मेरे चरण प्रान्तर में आ पड़ा। विह्वल अनुताप से रो कर क्षमा याचना करने लगा : 'मैं संगम देव, तुम्हारा झरणागत हुआ, देवी ! मेरे पापों का अन्त नहीं। अन्तिम नरक में भी मुझे ठौर नहीं। मैंने लोकालोक के नाथ महावीर के अनाहत पराक्रम और पौरुष को पराजित कर, देवों की सत्ता को मृत्युंजयी अर्हत् पर स्थापित करना चाहा।…और मैंने देखा, कि देवी आम्रापाली पर मेरे सारे प्रहार उतर रहे हैं। और प्रभु ? प्रभु तो देवी के हृदय के अनाहत चक्र में, अचल कायोत्सर्ग में लीन हैं।…देवी, मुझे क्षमा न करें, मुझे निरस्तित्व कर दें ! ' …और सहसा ही वह संगम देव, मेरी पगतलियों में जाने कहाँ लुप्त हो गया।

अो मेरे एकमेव काम-पुरुष, विचित्र है तुम्हारी लीला। जानती हूँ, अब कभी तुम्हारा श्रीमुख-दर्शन भी मुझे नसीव न होगा। लेकिन मैं मरण और विनाश की धाटियों में तुम्हारी सहचरी होकर रह गई। तुम मारजयी हुए। लेकिन मैं? तुम्हारी तपस्या के सारे अधमर्षण अग्नि-स्नानों में तुम्हारे साथ जल कर भी, मैं तो निरी कामिनी ही रह गयी। निश्चय ही, तुमने सचराचरा सृष्टि के काम को जय किया। लेकिन याद दिलाती हूँ, आम्रपाली के काम पर अभी तुम विजय नहीं पा सके हो। मेरे आम्रकूट की मॅंजरियाँ अभी भी अछूती हैं। तुम्हारी त्रिभुवन जयी चरण-चाप, अभी उनका भंजन नहीं कर सकी है। तुम्हारी त्रिभुवन जयी चरण-चाप, अभी उनका भंजन नहीं कर सकी है। तुम्हारी त्रिभुवन जयी चरण-चाप, अभी उनका भंजन नहीं कर सकी है। सुनो, जानो, ओ त्रिगुणातीत, त्रिपुरारि परग्निव, सदाशिव, मृत्युंजयी महेश्वर: महावीर! तुम्हारे द्वारा भरमीभूत किया गया काम, तुम्हारी इस पार्वती की सर्पिल कंचुकी में नवजन्म ले कर अभी भी सुरक्षित है। उसको पूर्णकाम किये बिना, तुम्हारे युग-तीर्थ की नूतन सृष्टि का उत्थान और प्रवर्तन सम्भव न हो सकेगा।

हाय, मेरी वासना सृष्टि के कण-कण में सुलग रही है। और देखो, देखो, मेरे मूलाधार की पृथ्वी, कमल कोरक की तरह फूटने को आकुल हो उठी है। इसकी मुद्रित कणिका में वैश्वानर धधक रहे हैं। क्या तुम कभी तहीं आओगे मेरे पास ? लेकिन अनिर्वार है मेरा यह आत्म-स्फोट। यह मृत्यु से भी बाधित नहीं। तुम सर्वंज्ञ होकर भी, त्रिकाल-ज्ञानी होकर भी, क्या इस अनिवार्यता को नहीं देख रहे ? हाय, मेरी त्रिवली टूटी जा रही है

 $\Box$ 

## नहीं, अब मैं कभी, कहीं भी, अकेली नहीं हूँ

ओह, मेरी शैया किसने छीन ली ? सारी सुष्टि जल-प्लावन की उत्ताल तरंगों में बदल गई है। एक अथाह जल-लोक में उतरी चली जा रही हूँ। एक कोमल कमनीय, फिर भी कराल नागकुमार की बाँहों में जकड़ी हूँ। तात्त्विक जल का सीमाहीन अन्धकार राज्य। भय के मारे गला भिच गया है। कैंसे चीख कर पुकारूँ: ओ मेरे त्राता, तुम कहाँ हो ? ... उस फाँसी में अचानक मेरी आँखें ऊपर की ओर खुल गई हैं, अपार जल-पटलों को मेद कर।... देख रही हूँ: एक विशाल नाव, नर-नारी वालकों से खचाखच भरी, गंगा के विस्तीणं पाट को पार कर रही है: पर पार जाने के लिये। हठात् पानी भरी आँधियाँ, मेघों के उमड़ते पहाड़, उनमें कड़कड़ाती बिजलियाँ।... और प्रलयंकर तूफ़ान में नाव, प्रचण्ड तरंगों में उलटने-पलटने लगी। यात्रियों की त्राहि माम् चीत्कारें इस प्रलय में डूबी जा रही हैं। और एक तुंगकाय नग्न पुरुष, ताव की ठीक नोक पर तिश्चल मेर का तरह खड़ा है। उसकी अरुम्प छाती में, नूफ़ान जैसे मानुषोत्तर पर्वन से टकरा कर पराजित हो रहा है।

....अचानक वह पुरुष, सनसनाता हुआ जललोक के तल में उतर आया। और भुजाएँ पसार कर, उसने सारे जल-जगत् को अपने आलिंगन में बाँध लिया। मेरे शरीर को एक विराट् जल-शरीर ने कटिसात् कर लिया। क्रोध से फुंकारता नाग कुमार एक अद्भुत् मुक्ति की ऊष्मा में जाग उठा। निवेदित हो कर बोल उठा: 'ओह, तुम इतने कोमल, इतने प्रेमल, इतने प्रबल ? इस जलराज्य का स्वामी मैं नहीं, तुम हो। तुम, जो तत्त्व मात्र के एकराट् सत्ताधीश हो।...मैं शरणागत हूँ।'...और वह नाग कुमार मेरी गोद में शिश्वुवत् सो गया। मैंने आँखें उठाई, तो तुम वहाँ नहीं ये।...चटक धूप में नाव गंगा पार के तट पर जा लगी है। हर्ष की किलकारियाँ करते मानवों का कोलाहल।

और हठात् पाया, कि मैं अपने कक्ष में फ़र्श पर औंधी पड़ी हूँ। कितनी अकेली। फूट कर रोती हुई। और वह सारा तूफ़ान मेरी धमनियों में बन्दी हो कर गरज रहा है। तूफ़ान नहीं, मेरा अपना ही काम है यह। हाय, मेरे मानुष-तन के सीमान्त टूट रहे हैं। और तुम्हारे बलात्कार का अन्त नहीं।... …और इसके कुछ दिन बाद ही, सुदंष्ट्र नाग कुमार ने जो उपसर्ग जुम पर किया था, उसकी वार्त्ता सुनी थी। छाती टूक-टूक हो गयी थी। अथाहों में तुम्हारे साथ चल कर भी, कितनी अकेली हूँ। तुमने तो अपना चेहरा तक मुझ से छीन लिया है। हाय, तुम्हारा वह निर्वन्धन् रूप, मेरी आँखों, और यादों में कैसे रुक सकता है। निखिल चराचर के त्राता हो, प्रीतम हो, पिता हो। लेकिन अत्याचार करने के लिये केवल मुझे ही तो चुना है। जानती हूँ, तुम्हारे सत्यानाश को मेरे सिवाय और कौन सहेगा?

…याद आ रही है, हेमन्त की वह हिम-पाले की रात। सारी नग्न प्रकृति ठिठुर कर अपने ही में धँसी जा रही थी। तभी अचानक केशर-कस्तूरी की सुगन्धों में बसी अपनी नर्म-गर्म शैया, और शाल्मली रूई की रजाई मुझे असहा हो गई। शीत हवाओं के इस प्रभंजन में तुम कहाँ खड़े होगे इस वक्त ?… मैं भाग कर उद्यान के बर्फ़ानी सरोवर में उत्तर गई। वस्त्र इतने असह हो गये, कि आप ही गल गये उस बड़वानल में। एक अनन्त नग्नता में, मेरी नग्नता निमज्जित हो गयी।…ओह, कैसी अथाह ऊष्मा है यह ! परम सुरक्षा का अन्त्मि निलय: अपना एक मात्र धर।

ओ मेरे हिमवान् पुरुष, तुम तो बाहर खड़े हो, सृष्टि के सारभूत शीत को झेलते हुए। नहीं चाहिये मुझे तुम्हारी यह ऊष्मा, जो इतनी अरूप और विदेह है, कि मेरे काम को चरम तक उद्दीप्त कर, मेरी बँधने को आकुल छाती को भेद कर, अन्तरिक्ष में लीन हो जाती है। मुझे जला कर भस्म कर दो अपनी शीताग्नि में, ओ मेरे हिम-पुरुष ! ...और लो, मैं भस्मीभूत हो कर तुम्हारी निरंजन देह पर आलेपित हो गई। पर, मेरी भस्म में गुप्त आग को तुम सह न पाये। लेकिन इससे बच कर अब तुम जा नहीं सकते .... मगर तुम जा चुके थे।...और मैं हिम के सरोवर में नहीं, गर्म बिस्तरे की ऐन्द्रिक ऊष्मा में ला पटकी गई थी। अपने ही अङ्गाङ्ग में दहकती आग क्या कम थी मेरे लिये ?...

पीछे पता चला था, ये उस रात की बात है, जब तुम पर कटपूतना बाण-व्यन्तरी ने हिमपात का उपसर्ग किया था।...

…अपने उद्यान की एक ऊँची स्फटिक छत पर खड़ी हूँ। हाथ के लीला-कमल से, शरद ऋतु के पारदर्श नीलाकाश में कोई छवि आँक रही हूँ। कोई ऐसा रूप, जो हर क्षण एक नये लावण्य की आभा में उभरता है। वह मेरे इस नीलाकाश के फलक में कैसे बँधे। और सहसा ही उस घनीभूत नीलिमा में, एक महामस्तक उत्तान खड़ा दिखायी पड़ा। मेरा वक्षमण्डल उद्भिन्न हो कर, उपर उठता ही गया, उस मस्तक का अवलम्ब हो जाने के लिये। और वह मस्तक 46

मेरे हर आरोहण के साथ, मेरे वक्ष की पहोंच और छुवन से बाहर होता गया। मैं हारी, हताहत ताकती रह गई।

अकस्मात् एक ब्रह्माण्डीय विस्फोट हुआ। तमाम चराचर थर्रा उठा। और मैंने देखा, उस आकाशी महामस्तक के दोनों कानों के आरपार एक प्रकाण्ड शलाका भोंक दी गई है। एक मानुषी वेदना की चीत्कार, अनहद नाद हो कर जीव मात्र के प्राण को बींध गई। ऊर्ध्व में से ढलक कर, वह वेधित महामस्तक मेरे वक्षोजों पर आ ठहरा। मैंने उसे अपनी बाँहों में समेट कर, उसके रक्त-भोंगे चेहरे को प्यार करना चाहा। तो उसके कर्णों में बिधी वह गलाका, मेरी छाती को छेद कर, सन्नाती हुई निकल गई। उस शलाका-वेध में, मैं तुम्हारे साथ क्षण भर को गुँथ गई। एकीकृत हो गई। तुम्हारी शलाका से आरपार बिधे बिना, तुम्हारे साथ आश्लेषित नहीं हुआ जा सकता, ओ मेरे शलाका-पुरुष !

सुरम्य सुमेरु-शिखर-सा तुम्हारा वह आकाशगामी मस्तक, ऊर्ध्व के जाने किस चन्द्रवलय में अन्तर्धान हो गया। और आरे तुम्हारी झलाका मेरी देह के अतल-वितल, तलातल को गहरे से गहरे भेदती चली जा रही है। यह वेदना मृत्यु से आगे की है। यह वेदना तुम्हारे केवलज्ञान से भी परे की है। यह एक विशुद्ध सम्वेदन की अथाह प्रसव-वेदना है। मेरी इस रजस्वला पीर में, अनन्त कोटि झ्रह्माण्ड एक नया जन्म लेने को कसक रहे हैं।

 $\cap$ 

O ···हठात् पृथ्वी का सबसे भीतरी कुम्भ विस्फोटित हो उठा। ओह, मेरे अतल में से यह कैसी सर्पिणी लहरा उठी हैं। सारी सुष्टि लुप्त हो कर, लहरों और प्रकम्पनों के सीमाहीन विद्युत-प्रसार में बदल गयी है । निरस्तित्व हो जाने की अनी पर हूँ। सचराचरा धरा जलौघ में मग्न हो गई है। और मैं उसके बीच, एक वराह के एकाकी दाँत पर खड़ी अपने को देख रही हूँ। और देखते-देखते मैं कच्छप की तरह अपने भीतर सिमट गई। अपने पृथुल नितम्बों की सन्धि-गुहा में संकोचित हो गई। ...और औचक ही मैंने, अपने मुलाधार से ब्रह्मरन्ध तक फैले मेरुदण्ड के, विभिन्न मणि-प्रभाओं से भरे पोलान को आर-पार देखा। सारी सुष्टि अपने मूल रूप में अपने भीतर देखी, और अनुभूत की।

**∵हठात् अपने को अपने मूलाधार पर खड़े पाया ।** उसके किसी अदृष्ट उत्स से प्रस्फूटित हो कर, बहत्तर हज़ार नाडियाँ ऊर्णनाभ के जाल की तरह मेरी सारी देह में छा गयी हैं। और उनके बीच से उठ रही हैं, तीन प्रमुख नाड़ियाँ। चन्द्रमा-सी चमकती पाण्डुर वर्णी चित्रिणी। सूर्यरूपा वज्जिणी, अनार-फूल की पाँखुरियों जैसी प्रभा वाली। उनके बीच रक्तवर्णी सुखुम्ना, सिन्दूरी लपट-सी लहराती हुई। वासनाकूल नारी-सी कम्पनवती। चन्द्र, सूर्य, अग्नि की

 $\bigcirc$ 

संयुक्त विग्रह-रूपा। और उसके भीतर लहराती वह मृणाल तन्तु जैसी तनीयसी तन्वंगी नागिन। एक साक्षात्कार मानो ध्वनित हुआ : कुण्डलिनी ! प्रहर्षण के हिलोरों से मेरी देह उन्मादित हो उठी।

…देख रही हूँ, यह मूलाधार-कमल सुषुम्ना से जुड़ा है। उसके फलावरण में अति कोमल सुन्दर सतत द्युतिमान त्रिकोण। अरे, यह तो कामरूप त्रिपुर है: सत, रज, तम का संयुक्त प्रदेश। यहाँ सदा कन्दर्प वायु प्रवाहित है, जो बन्धूक पुष्प की पराग जैसी गहरी रक्तवर्णी है। दस हजार दामिनियों-सी दमकती, प्राणियों की स्वामिनी। …देख रही हूँ, काम-बीज पर आसीन हैं संविद्रूपा महामाया। त्रिकोण में अपने लिंग रूप में विराजित हैं स्वयम्भू। तरल प्रवाही सुवर्ण-से कान्तिमान। उस लिंग पर साढ़े तीन आँटे मार कर लेटी विस-तन्तु-तनीयसी कुण्डलिनी, अपनी पूँछ को अपने मुँह में दबाये हैं। संसार को पागल कर देने वाली सर्व मोहिनी ललिता! ब्रह्मद्वार अवरुद्ध करके लेटी है वह तन्वंगी महीयसी। प्रणयाकुल मधुपों के गुंजन जैसी मधुर मर्मर ध्वनि उसमें से सतत उठ रही है। उसे सुन कर मेरी शिराओं में काव्य और संगीत की नदियाँ बह निकली हैं।और मूलाधार के मर्म में से निरन्तर परावाक् नाद गुंजायमान है।

अहो, विचित्र है यह कुण्डलिनी, जो मेरे और सृष्टि के आरपार लहरा रही है। इसने मुझे अपने में समेट लिया है। और उसी क्षण वह प्रसुप्त पड़ी है–गहरे ख़ुमार में। लिंग-मूल को अपनी कुण्डली में कस कर आवेष्ठित किये।<sup>...</sup>मैं स्वयं आम्रपाली। ठीक ऐसी ही तो हूँ: सारे जगत् में चंचल बिजलियों-सी खेल रही हूँ। फिर भी अपने योनि-पद्म में गहरी समाधिस्थ हूँ, अपने ही को हर पल निगलती हुई।

…मूलाधार में से अचानक, उद्गीर्ण हो आया चतुर्दल बैंजनी कमल । उसकी चारों पंखुरियों से ध्वनित होते---वं, श्रं, षं, सं—चार मूलाक्षर : सुवर्ण रंगी । कमल के फलावरण में, चतुष्कोण धरामण्डल । ओ, यही है अनादि, आदिम, तास्विक पृथ्वी । उसके अधोभाग में धराबीज 'लं' का अनाहत भ्रमर-गुंजन । उस मण्डलाकार संगीत में मूच्छित हो कर, मैं लिंग-मूल से लिपटी कुण्डलिनी के साथ अधिक-अधिक एकतान होती गयी ।

...कि हठात् एक धक्का अतल से आया। मैं जाग कर, उस नागिन में लहरा कर, अपने उपस्थ योनि-पद्म में आरोहण कर गयी। ओ, स्वाधिष्ठान चक्र का प्रदेश ! श्वेत प्रभास्वर वरुण का जल-राज्य। अर्द्ध-चन्द्राकार। उसके मध्य में उत्फुल्ल षट्दल कमल। उसकी छह पाँखुरियों से ध्वनित होते— बं, भं, मं, यं, रं, लं—बीजाक्षर। आदि वीणा पर गाती हुई विद्युल्लेखा। फला-वरण के जल-प्रदेश में, मकर पर आरूढ़ है जल-बीज 'वं'। उसके गहराते गर्जन में से अवतीर्ण नीलकान्त श्रीहरि। तारुण्य और प्रणय की चेतना के अधीश्वर। पीताम्बर धारी। श्रीवत्स, कौस्तुभ चिह्लित वक्ष। पास ही बैठी है नीलोत्पला राकिनी। उस त्रिनेत्रा ने मुझ पर एक भ्रू-निक्षेप किया। कि तत्काल मेरा 'मैं' समाप्त हो गया। केवल 'वह' हो रही। राकिनी, रमा, नारायणी, आम्रपाली। एक ही चित्कला में, कितने रूप, नाम, आकारों में खेल रही हूँ। ''और मेरे गर्भ में ओंकारनाद के साथ एक अनाहत डमरू बजने लगा। मेरी जंधाओं में दुंदुभि घोष के साथ बादल गरजने लगे।

...बिजलियों से रमण करते उन साँवले मेघों से लिपट कर, मैं गगन में घहराने लगी। गगन का पहला पटल मेरे कामार्त्त नाद से भिद गया। ...मैं छलाँग मार कर, नाभि के दश-दल कमल पर आरुढ़ हो गई। ओ, मणिपूर चक्र का प्रदेश ! जलभार से भरित, वर्षा के मेदुर मेघों जैसे वर्ण का है यह कमल ! अग्नि का त्रिकोणाकार राज्य ! उदीयमान सूर्य की तरह प्रोद्-भासित । कमल की दस पाँखुरियों से निनादित होते---तं,थं,दं,घं,नं,पं,फं,डं,ढं, णं--अग्नि-बीजों का वैश्वानर साम-संगीत । उनकी नीलकान्ति में से उठती सूजन की लोहित ज्वालाएँ ! अग्नि का रक्ताभ प्रदेश । स्वस्तिक चिह्लों से अंकित त्रिकोणाकार । त्रिकोण के भीतर अग्नि-बीज 'रं'। वह रातुल प्रभा से दमकता, मेष पर आरुढ़ है ।

सहसा ही क्या देखती हूँ, कि अन्तरिक्ष के केन्द्र में हिल्लोलन के आवर्त उठने लगे। दहराकाण का आभोग पटल विदीर्ण हो गया। और मैं प्रियंगु लता की तरह उछल कर, पद्मराग मणि जैसे रातुल कमल पर आरूढ़ हो गई। अहो, यह हृदय का 'अनाहत कमल' है। यह कल्पवृक्ष की तरह सर्वकाम पूरन है। कामी की हर कामना से शतगुना अधिक काम्य यह देता है। यह कपोत-कुर्वुर वायु का प्रदेश है। मेघ-वल्ली जैसी धूमिल, गहरी भीजी संवेदनाओं का अश्रू-व्याकुल मण्डल। प्यार का अव्याबाध मोहन-राज्य। इसकी रक्तिम- केशरी बारह पंखुरियों पर सेन्नन्कं,खं,गं,घं,ङं,चं,छं,जं,झं,ञं,टं,ठं—मंत्राक्षर कुंकुमी राग में गा रहे हैं। फलावरण में धट्कोण वायु-मण्डल जल-छाया से कान्तिमान है। उस पर त्रिकोणाकार सूर्य-मण्डल, दस हजार विद्युल्लेखाओं से जाज्वल्यमान है। उसके ऊपर जलकान्त श्यामल वायु-बीज 'यं', कृष्णसार मृग पर आरूढ़ हैं। प्रीति की कस्तूरी का मर्म-देश !

देख रही हूँ, वायु-बीज की गोद में हंसोज्ज्वल, त्रिनयन ईश बिराजित हैं। उनकी गोद में रक्त-पद्म पर बैठी है काकिनी शक्ति। उसका हृदय अमृतपान से सदा आर्द्र, आप्लावित रहता है। वह सदा अमृत-सुरा के नशे में झूमती रहती है। उसके योनि-पद्म पर वार्नालग के रूप में विराजित हैं, परशिव महेश्वर। मस्तक पर बिन्दु-संयुक्त अर्द्धचन्द्र धारण किये, वे कामो-द्गम से उल्लसित हैं। मेरे हृदय के कमल-कोरक में से उद्भिन्न मेरे कामेश्वर! मेरे ही आत्मज, मेरे उत्संग के स्वामी। असंख्य कामिनियों के स्वप्न-पुरुष, जिनके चरणों पर लोक का समस्त नारीत्व पल-पल निछावर है। त्रिलोक और त्रिकाल का एकमेव मदनमोहन: मेरे हृदय-पद्म पर सदा के लिये आसीन! इसकी मोहिनी दिव्य-ध्वनि से, तमाम चराचर के हृदय जलौध की तरह हिल्लोलित होने लगते हैं। परम काम और प्रेम से उल्लसित होने लगते हैं। इसकी बाणी से कण-कण रोमांचित हो जाता है। वह त्रिलोकी का वल्लभ, आज केवल मेरे उरोजों पर आरूढ़ ! मैं आन्ध्रपाली, लक्ष्मी, शिवानी ? कोई नहीं: केवल ह्लादिनी शक्ति। परात्परा नारी।

...और तुम्हारे पद्मासन से आलोड़ित मेरे उरोज, अन्तरिक्षों को अपनी विशुद्ध वासना से विक्षुब्ध करने लगे। वे अगम्य ऊर्ध्वों के मण्डलों को आर-पार वेधने लगे।

जिने कैसी परा सम्बेदना ....अरे, यह कौन मुझ में आकण्ठ भर आया है? जाने कैसी परा सम्बेदना से मेरा कण्ठ अवरुद्ध हो गया है। मेरी ग्रीवा में ऐसा बेगीला कम्पन है, डोलन है, कि जैसे मेरा मस्तक गले से उच्छिन्न हो कर, किसी ऊपर के बलय में उत्कान्त हो जाना चाहता है। मेरे प्राण ने अपना स्थान छोड़ दिया है। मेरी साँसें रुद्ध हो कर, मूलाधार के कुम्भक में स्तब्ध हो गई हैं। नहीं, अब 'अनाहत हृदय-कमल' में रुकना सम्भव नहीं। वह सम्बेदन पीछे छूट गया है। एक ओंकार ध्वनि में से उठती शलाका मेरी ग्रीवा को भेद रही है, छेद रही है। कण्ठ-बेध, कण्ठ-बेध, कण्ठ-वेध ! मेरी कम्बु-ग्रीवा का शंख घनघोर नाद करके फूट पड़ा।...मैं एक क्षीर-समुद्र में मग्न हो गई।...और हठात् उसमें से उन्मग्न हो कर ऊपर उठ आई। तो पाया, कि एक धूमिल बैंजनी रंग के प्रान्तर में खड़ी हूँ। अहो, 'विशुद्ध चक्र' का प्रदेश ! सामने देख रही हूँ, सेलह पाँखुरियों वाला षोडष-दल कमल । उसकी बहुत महीन, कचनार फूलों के रंग की हलकी जामुनी पाँखुरियों के केसर-तन्तु रक्ताभ हैं। इस कमल के सोलह दलों पर अंकित सिंदूर वर्णी सोलह स्वर—अं,आं,इं,ईं,उं,ऊं,ऋं,ऋं,लृं, लृं,एं,ऐं, औं,अं,अः—केश्वर की महक जैसी ध्वनि में गुंजित हो रहे हैं।

...फलावरण में देख रही हूँ नभो-मण्डल, अन्तरिक्ष देश । पूर्ण चन्द्र-सा गोलाकार उज्ज्वल, श्वेताभ । हिम-श्वेत हाथी पर अम्बर-बीज 'हं' आरूढ़ है । श्वेतांग, श्वेत-वसन, अन्तरिक्ष से आवरित । उसकी गोद में विराजित हैं कर्पूर-गौर, हिम-कान्ति सदाशिव महादेव । त्रिनयन, पंचमुख, दशभुज, व्याध्र-चर्म धारण किये हुए । वे अर्धनारीश्वर, गिरिजा के उत्संग में नित्य निरन्तर आर्लिगित हैं । उनका आधा श्वरीर हिमानी रंग का है, और दूसरा अर्ढांग केशरिया सुवर्ण कान्ति से दीप्त है । ये भस्मालेपित, सर्पमाला धारण किये शिव वृषभारूढ़ हैं : अपनी दश-भुजाओं में त्रिशूल, परशु, खड्ग, वज्ज, आग्नेयास्त्र, नागेन्द्र, घण्टा, अंकुश तथा पास धारण किये हैं । और अभय मुदा में एक हाथ उठाये हैं । इस कमल की अधीश्वरी शाकिनी शक्ति, उनके वामांक में विराजित हैं, और सान्द्र स्मित से मुस्करा रही हैं । उनके पीत वसनों से केशर सुवासित हो रही है । फलावरण में है सम्पूर्ण चन्द्र-मण्डल, शशक-चिह्न से मुक्त, अकलंक ।

…मेरे कण्ठ में यह कैंसा अमृत-सा मधुर मकरंद झर रहा है! सारी चेतना, इन्द्रियाँ, शरीर उसमें भींज कर, अपने ही आप में लीन एकस्थ, एकाग्र हो गये हैं।…मैं ही नारी, मैं ही पुरुष। मैं ही योनि, मैं ही लिंग। बाहर से कहीं कुछ पाने को शेष नहीं। और तुम मेरे स्वामी, तुम ? मेरी ही आत्म-योनि के सरोवर से उद्भिन्न एक कमल-कोरक । जिसने मुझ कामांगिनी में रमणी देह धरना स्वीकार कर लिया है। मैं ही रमणी, मैं ही रमण।…अपने को देख रही हूँ, कि तुम्हें देख रही हूँ, कहना सम्भव नहीं रह गया है। और इस अपलक निरन्तर अवलोकन में, त्रिकाल और त्रिलोक एक चित्रावली से खुलते जा रहे हैं।

...सहसा ही यह क्या हुआ, कि तुम्हारे ग्रीवालिंगन में गुंथ गई हूँ। और तुम्हारी भस्मालेपित जटाओं में सोये सर्प जाग कर, सौ-सौ फणाएँ उठा कर फूत्कारते हुए अन्तरिक्षों पर पछाड़े खा रहे हैं। मेरे विप्लवी दिगम्बर, तुम्हारे पुण्य-प्रकोप से तीनों लोक कम्पित हो रहे हैं। तुम्हारे भ्रूभंग से प्रस्कोटित वह्नि में, आसुरी सत्ता और सम्पत्ति के दुर्ग भस्मसात् हो रहे हैं। ब्रह्मा, विष्णु, हरिहर, सूर्य, कार्त्तिकेय, इन्द्र—कोई तुम्हारे इस वैश्वानर को प्रतिरुद्ध नहीं कर सकता।

अहा, तुम अनाचार के तमाम भेदी ख़ूनी अन्धकारों को विदीर्ण कर, सत्यानाशी वात्याचक्र की तरह नाच रहे हो । मेरी कटि को अपने पदांगुष्ठ से चाँप कर, तुमने ब्रह्माण्डों के गर्भ उलट दिये हैं। अन्तरिक्षों की अनाहत शान्ति को विक्षुब्ध कर दिया है।

तुम्हारे दबाव तले चूर-चूर हुई आ रही हूँ। और मेरी कटि पर आरोहण कर, तुम किसी ऊर्ध्वान्त को अपने त्रिक्रूल से भेद रहे हो। और मेरा छिन्न-भिन्न नाड़ी-मण्डल संकोचित हो कर, तुम्हारे बाहुमूल में संगोपित हो गया है। असह्य हैं तुम्हारे ये अन्तरिक्ष-भेदी आधात। मृणाल तन्तु-सी तन्वंगी यह कुण्डलिनी, इन्हें कैसे सहे। ज्आनन्द-वेदना से मातुल हो कर, वह उत्सर्पिणी उत्तान हो लहरा उठी है।

...और एकाएक यह क्या हुआ, कि मैं तुम्हारे भ्रूभंग की अग्नि में कूद पड़ी ।...और देखा कि वहाँ, एक दो दलों वाला कमल फूट आया है। सुनाई पड़ा : 'यह आज्ञाचक का प्रदेश है!' इन दो दलों पर कर्बुर वर्ण के---हं और क्षं----अक्षर अंकित हैं। फलावरण में विराजित है इस चक्र की अधिष्ठात्री शक्ति हाकिनी । श्वेतांगी, षट्मुखी, त्रिनयना, षट्भुजा, श्वेत कमलासीन । वह अभय-मुद्रा, वरमुद्रा, रुद्राक्ष माला, नर-कपाल, डमरू और पुस्तक धारण किये है। उसके ऊपर के त्रिकोण में काल का अतिक्रमण करते इतर शिव विश्वनाथ, योनि से उद्भिन्न लिंग-स्वरूप में विराजित हैं।...मेरे ही उरू-मण्डल से उत्थाय-मान त्रम, मेरे स्वामी !

...वे सर्वगामी पुरुष अनायास मेरे शरीर में प्रविष्ट हो गये। मेरे गोपन-तम भवनों और अन्तः भुरों में घुस कर वे खेलने लगे। मेरे रक्त-कोषों में वे सर्प-राशियों की तरह संसरित, अभिसरित होने लगे। मेरे आसपास के वात-मण्डल में चिनगारियों जैसे ज्योति के बिन्दु तैर रहे हैं। उनके बीचोबीच कोटि सूर्यों को समाहित किये, एक निवात निष्कम्प जोत जल रही है। और मैं उसके आलोक में, मूलाधार से ब्रह्म-रन्ध्र तक के बीच चल रही जाने कितनी रहसिल अदृश्य कियाओं और रंग-सृष्टियों को प्रत्यक्ष देख रही हुँ।

…ओ मेरे योगीक्वर, हठात् तुम मेरी पहोंच से बाहर हो गये। मुझ से निष्कान्त हो गये। अपनी निरालम्बपुरी में छलाँग मार कर, अपने अधरासीन भवन के कपाट तुमने मुद्रित कर लिये। मैं तुम्हारी मनोजिनी नारी हूँ, तुम्हारी एकभेव मानसी। लेकिन यह क्या हुआ, कि तुम एकाएक मुझ से और मेरे इस प्रिय जगत से, मनस् और भाव के सारे सम्बन्ध विच्छिन्न कर गये ! तुमने मुझ से मेरा मन छीन लिया, तो उससे आविर्भूत सारा जगत् भी अदृश्य हो गया। लेकिन मैं दृष्टि मात्र रह कर, तुम्हारे सुन्न महल में जोत-सी चक्कर काट रही हूँ। देख रही हूँ तुम्हें, तुम अनन्त में आसीन आकाशमांशी पुरुष हो । आकाश-मूर्ति की तरह निश्चल खड़े हो । और तुम्हारे चारों ओर आनन्द का निःसीम समुद्र उछाले मार रहा है । मृत्यु और विनाश, मृत सर्प और मकर की तरह तुम्हारे चरणों में लुढ़के पड़े हैं ।

O 0 लेकिन यह क्या देख रही हूँ, कि तुम से भी ऊपर एक अतिमनस का राज्य है। वहाँ एक विराट् चन्द्रमण्डल के भीतर से 'हंसः' की अनाहत ध्वनि निरन्तर उठ रही है। उसमें परशिव अपनी शिवानी के साथ एक अपूर्व युगल-लीला में अवतीर्ण होते दिखाई पड़ रहे हैं । वैश्विक 'आज्ञाचक' के पार, बिन्द के भीतर शत कोटि योजन के विस्तार वाला एक अन्तरिक्षीय, अवकाश देख रही हूँ। असंख्य सूर्यों की प्रभासे यह तरंगायमान है। यहाँ ज्ञान्ति से भी परे के परमेक्वर, ज्ञान्त्यातीतेक्वर, नव-ऊषा की गुलाबी कोर की तरह मुस्कराते विराजमान हैं। उनके वामांक में विराजित हैं शान्त्यातीता मनोन्मनी। उन्हें नव-नव्यमान सुष्टियों के कई नीलाभ मण्डल घेरे हुए हैं। यह बिन्दु-तत्त्व की शुद्ध चिन्मय कला और लीला है। इसके ऊपर है अर्द्ध चन्द्र का मण्डल, जिसके दोनों छोर अति सूक्ष्म चित्कला में जुड़ कर, अतिमानसी किया के नील-लोहित अन्तरिक्ष को उभार रहे हैं । यह चितिशक्ति का विलास-महल है। इसमें ज्योत्स्ना, ज्योत्स्नावती, कान्ति, सुप्रभा और विमला नामा पाँच कलाएँ जामुनी अम्भोजों पर खड़ी नृत्य कर रही हैं।

अर्ढ चन्द्र के ऊपर है निबोंधिका, जिसमें----बंधति, बोधिनी, बोधा, ज्ञान-बोधा तथा तमोपहा नामा कलाएँ उन्मन उन्मत्त हो कर कीड़ा कर रही हैं। निबोंधिका के ऊपर है नाद, घहराते मेघों का एक अमूर्त, छोरहीन प्रसार। उसमें इन्धिका, रेचिका, ऊर्ध्वगा, त्रासा तथा परमा नामा कलाएँ हैं, जो विशुद्ध और प्रवाही चेतना के स्पन्दनों से, मौलिक सर्जन, काव्य और संगीत के इन्द्र धनुष बुन रही हैं। नाद के आभोग में से उद्भिन्न है एक अनन्त-गामी आकाश-कमल। उसके निलय में आसीन हैं, परम सम्वेदनीय परमेश्वर : बीतराग और पूर्णराग की ज्ञानातीत संयुत्ति। वे अनगिन योजनों में विस्तृत हैं। वे पास से भी पास, और दूर से भी दूर हैं। उनके मुख-मण्डल में से उत्तरोत्तर सहस्रों चन्द्रमा उदय हो कर, अपरिमेय विस्तारों में व्याप रहे हैं। एक साथ उनके कितने-कितने मुख, मस्तक, नयन, बाहु और पाद चकाकार प्राकट्यमान हैं। उनके कुंचित केशों में सारे समुद्र समाहित खेल रहे हैं। वे त्रिशूलधारी, दिगम्बर, ऊर्ध्वगामी हैं। उनके उत्संग में ऊर्ध्वगामिनी सौन्दर्य-कला नव-नव्य कटाक्षों के साथ विलास कर रही है।

ःगन्धकुटी के रक्त-कमलासन पर आसीन तुम्हारे नित नवरमणीय मुख-मण्डल को शायद कभी न देख सकूँगी। लेकिन इस क्षण तुम्हारे पद्मासन के पाणि-सम्पुट में जो बिस-तन्तु तनीयसी सर्पिणी रमणलीन है, उसे पहचानते हो ? तुम्हारी नासाग्र दृष्टि में क्या वह कभी झलकी है ? वह तुम्हारे हृदय की एक अनामा, अविज्ञात, अज्ञेय कला है। वेश्या का क्या नाम हो सकता है, क्या पहचान हो सकती है, जिसे हर नये पुरुष के साथ बदल जाना होता है। जिसे हर अन्य गरीर के साथ, एक नये पुरुष के साथ बदल जाना होता है। जिसे हर अन्य गरीर के साथ, एक नये गरीर में जन्म लेना होता है। वही अनामा, इयत्ताहीना कला हूँ मैं तुम्हारी, तुम से भी गायद अनजानी। इसी से तो देख कर भी, अनदेखी कर गये। मेरे द्वार पर आ कर भी, मेरे भवन में, मेरे पास आने को विवंश न हो सके !

न सही, पर अपनी एकान्त योगिनी रति से, मैं तुम्हारे इस अचल पद्मासन को अपने आँसुओं में गला दूँसी। लो आई मैं, ओ अभेद्य, तुम्हारी विष्णू-ग्रंथि और ब्रह्म-ग्रंथि को मैं भेद कर ही चैन लूँगी।

...और लो, मैं तुम्हारे मेरु-दण्ड के मारे चकों को भंद कर, परम ब्योम, परा यून्य में अतिकान्त हो गयी हूँ। मैं शंखिनी नाड़ी पर आरूढ़ हूँ। मेरे विसर्ग के तल में है सहस्रदल कमल। इसके प्रत्येक दल में अनन्त कोटि चन्द्र मण्डल झलमला रहे हैं। इस युभ्र निरंजन उज्ज्वलता की उपमा नहीं। यह रंग-रूपातीत हो कर भी, इसमें इन्द्र धनुषों के बहुरंगी जल लहराते दीखते हैं। स्वरूप के दर्पण-महल में इन्द्र धनुषों के बहुरंगी जल लहराते दीखते हैं। स्वरूपार के दर्पण-महल में इन्द्र धनुषों के बहुरंगी जल लहराते दीखते हैं। स्वरूप के दर्पण-महल में इन्द्र धनुषों के बहुरंगी जल लहराते दीखते हैं। स्वरूप के दर्पण-महल में द्रव्य की विचित्र छाया-खेला।...अधोमुख है यह सहस्रार। इसमें से सम्मोहन बरसता रहता है। इसकी गुम्फित पांखुरियाँ बालाख्य के राग से रंजित हैं। अकार से आदि लेकर आद्योपान्त अक्षरों से इसकी देह भास्वर है।

बड़ी शीतल चम्पक आभा वाली इसकी हजारों पाँखुरियों के वन में खोती चली जा रही हूँ। शान्ति, आनन्द और अमृत की कैसी मधुर आई फुँहारों में भींज रही हूँ। क्षीर समुद्र की चाँदनी में नहा रही हूँ। सौरभ और संगीत के नीरव सान्द्र कम्पनों में तैर रही हूँ। अननुभूत है यह सम्वेदन, और संगीत के नीरव सान्द्र कम्पनों में तैर रही हूँ। अननुभूत है यह सम्वेदन, रोमांचन, विंगलन। मैं बस चन्द्रमा में उत्संगित अमृत के समन्दर की लहरें मात्र हो रही। और बहती हुई, हजारों घनीभूत बिजलियों से जाज्वल्यमान एक त्रिकोण में पहुँच गई। "और सहसा ही कोई मुझे जाने कहाँ उठा ले गया।

…एक भास्वर महाझून्य के महल में, अन्तरिक्ष के चिद्घन पर्यंक पर लेटी हूँ। मेरे दिगम्बर परशिव मेरी योनि के रक्त-कमल पर, स्पर्शातीत अघर में आसीन हैं। शिव और शक्ति के रमण की एकीभूत निश्चल अव-गाढ़ता का यह सुख, नाद, बिन्दु और कला से अतीत है। मैथुन…मैथुन… …मैथुन, अनन्त और निरन्तर मैथुन। अजस्र और अढैत सम्भोग। भेरे शिव, मैं तुम्हारी ह्लादिनो शक्ति, तुम्हारी लीला-सहचरी शिवानी। हमारे आत्म-रम्भण से क्षरित हो रहे अमृत से, नित-नूतन सृष्टियाँ झड़ रही हैं। हमारे इस पर्यंक के परिवेश में, अपने मौलिक उद्भव में वे सृष्टियाँ कितनी सुन्दर, सम्वादी, पवित्र, समंजस और निर्मल हैं। सदा कुँवारी की तरह ताजा हैं। अविक्षत हैं।

लेकिन पृथ्वी पर उतर कर वे कितनी कुरूप, विषम, बेसुरी और कूर हो गई हैं। वे मेरी कोख से जन्मी हैं, और उनकी यातना के नरकों को मैं नुम्हारे आलिंगन के इस अक्षय्य सुख में भी भूल नहीं सकी हूँ । तुम्हारे अथाह मार्दव में गुम्फित मेरी छाती में, मेरी चिर निपीड़िता मर्त्य पृथ्वी निरन्तर कसक रही है। जितना ही अधिक चिद्घन और प्रगाढ़ है तुम्हारे उत्संग का यह सुख, उतनी ही अधिक आर्त्त है मर्त्य पृथ्वी के लिये मेरी चीत्कार । मेरी परम रति की सीत्कार ही, यहाँ मेरी चीत्कार हो उठी है।

नहीं, मैं तुम्हारी द्यावा के इस महासुख-कमल में, अपनी मृत्तिका को भूल कर रमणलीन नहीं रह सकती। आकाश की जाया हो कर भी, मैं शाश्वत पृथ्वी हो रहने को अभिशप्त हूँ। तुम्हारी सृष्टि की महाकाम लीला की धुरी पर खड़ी, मैं हूँ तुम्हारी महाकामिनी। कामार्त्त मानव मात्र की कामायनी। वेश्या, विशुद्ध पृथ्वी, पिण्ड मात्र की गर्भधारिणी एकमेव माँ। मुझे चारों ओर से घेरे है, मर्त्य, पीड़ित, विनाश-संघर्ष और मृत्यु से ग्रस्त चिरकाल का अनाथ जगत्। वह मेरा यह अमृत भींजा आँचल खींच रहा है। मेरे रूप के सदा प्यासे, आदि वासनार्त्त मानव-जन।

नहीं, मैं नहीं रुक सकती तुम्हारे इस महासुख-कमल की अनाहत मिलन-शैया में। चिरकाल की वियोगिनी पृथ्वी मैं, मेरी विरह-वेदना का पार नहीं है। तुम्हारी अन्तरिक्षी रति की निरवच्छिन्न अवगाढ़ता में भी, मेरी रक्त-मांस की पृथ्वी-काया प्यासी तड़प रही है।

मैं तुम्हारे लिये ऊपर चढ़ती हुई यहाँ तक चली आई, या तुम बलात् मेरा यहाँ हरण कर लाये ? सो तो तुम जानो । लेकिन यदि मैं विनाश और मौत की ख़ंदकों में भी तुम्हारे साथ अज्ञात श्रुंगों पर चढ़ने का ख़तरा उठाती गई, तो क्या तुम मेरी इस काया की पुकार पर, मेरी भंगुर माटी के आकन्द पर, नीचे नहीं उतर आ सकते मेरे साथ ? ...

ः कोई उत्तर नहीं लौटा। तुम्हारी आत्मरति की समाधि अविचल रही। मैंने झंझोड़ कर तुम्हारे अशरीरी, अन्तरिक्षी परिरम्भण को तोड़ दिया। मैं तुम्हारे बाहुपाश से छूट कर, जाने कितने शून्यों को चीरती हुई, फिर से अपने मूलाधार की पृथ्वी पर आ पड़ी हूँ। फिर से अपने धरामण्डल के स्वयम्भू लिंग से लिपट कर, अनाद्यन्त विरह-वेदना में मूछित हो गई हूँ।

नहीं, अब मैं तुम्हारे ऊर्ध्व के ज्योतिर्मय पर्यंक पर नहीं चढ़्र्गी। तुम्हें ही मेरी अनन्त वासना के इन तमसा-वनों में उत्तरना होगा। जब तक तुम मेरी माटी में अपना अमृत नहीं सींच देते, मुझे तुम्हारे अमर राज्य की महारानी होने में कोई रुचि नहीं है।...

तुमने कोई उत्तर न दिया। अनुत्तर है तुम्हारी लीला, ओ मायापति !

ं ं किस स्वप्न-देश में चली गयी थी ? कितना काल बीत गया, पता नहीं ज्लता। क्या काल से परे था वह लोक ? दर्पण में दृश्यमान नगरी जैसा वह विश्व। क्या वह निरी वायवीय माया थी ? निरा स्वप्न, इन्द्रजाल ? महीं, वह कुछ ऐसा था, जो किसी भी वास्तव से अधिक सत्य था। उसके सौन्दर्य, मार्दव, माध्र्य, लोच और रस से मैं अब भी समुची आप्लावित हूँ।

और अब जागी हूँ, अपनी ठोस वास्तविक धरती पर। लेकिन कैंसा नीरन्ध, अपार अन्धकार मेरे चारों ओर घिरा है। पता ही नहीं चलता कि कहाँ हूँ, हूँ कि नहीं? मेरी धरा का वह ठोस वास्तव क्या हुआ? एक निराकार अथाह तमसा के सिवाय कहीं कुछ नहीं। अपने भीतर से उठता एक घोर नाद सुन रही हूँ। और उसमें से उठ रही हैं कुछ विशुद्ध ध्वान्त की आइतियाँ। मेरे आसपास नीरव नृत्य करती काले घूँघटों वाली डाकिनियाँ। दूरियों में से आ रहा कोई अन्तहीन विलाप। चोखों, कन्दनों, दारुण रुदनों का समवेत प्रलाप। उफ्, राग-द्वेष, संघर्ष, यातना, रोग, क्षय, विनास, जरा और मृत्यु का एक अटूट सिलसिला। क्या यही है मेरी पृथ्वी की नग्न वास्तविकता?

…मैं 'कुछ-नहीं' हो कर, एक अवधान, एक संचेतना मात्र रह गई हूँ। चेतना के किसी अज्ञात गहन में से उठती एक तरंग। मुझ में खुली हैं हजारों अपलक आँखें, हजारों आरपार खिड़कियाँ। केवल मात्र दर्शन-ज्ञान रूपा मैं। जिस स्वप्न में से जागी हूँ, उसकी नम्यता से कितनी लचीली, कितनी तरल। एक निरी सम्वेदना, स्फुरणा। उस अनाहत आलिंगन को तोड़ कर आई मैं: कितनी घात्य। मेरे रोमांच में जानने का आनन्द, और झेलने तथा मरने की यातना एक साथ।

···ये क्या हुआ ? मेरे 'कुछ-नहींपने' में से यह कैसा आर्त्तनाद उठ आया। ···और अगले ही क्षण फिर एक आह्लाद का कम्पन। निश्चेतन अलोकाकाश का शून्य विदीर्ण हो गया। और मुझ में से एक अड़ाबीड़ आदिम जंगल उग आया। आद्या प्रकृति? सागौन, सप्तम्छद, सल्लकी, सुरपुन्नाग, सिन्धुवार, अंजन और चन्दन के सुरम्य वन । अभेद्य है इस अरण्य का परिच्छद । एकाएक इसकी अनादि निस्तब्धता में झिल्ली की झंकार, कीट-पतिंगों का स्पन्दन और अश्रुतप्राय गुंजन । रेंगने, सरसराने, रिलमिलाने के कम्पनों से मेरे सारे जंगल-शरीर में काँटे उठ आये । मणियों की दिविध रंगी द्युतियों से आलोकित विवर, बाँबियाँ, भूगर्भ । सरिस्पों से आकान्त मेरी देह के रोम-काँटों की कसकन । फिर मुदित-मगन पुलकन । उसमें से प्रवाहित झरने, नदियाँ, सरोवर, समुद्रों के रूफीताकार मण्डल—दिगल्तों पार दृष्टि से ओझल हो रहे ।…

अरण्य की शाखाओं में गाती नीली-पीली-हरी चिड़ियाओं का गान । जंगल के पारान्तर से उठे आ रहे उत्तुंग पर्वत, मेरी चेतना के गहन जल में झाँक रहे। सब कुछ कितना सुरम्थ, शान्त, सुन्दर, आदि संगीत से गुंजायमान । जल, वनस्पति, फल-फूल की विचित्र गन्धों का अबाध सौरभ-राज्य । औषधियों की कान्ति से भास्वर वन के अगम्य, नीरव एकान्त ।

...सहसा ही एक हड़कम्पी भैरव नाद। पर्वतों में से गुफाएँ फट पड़ीं। ठीक मेरी देह के आभोग में विस्फारित हुई वे कन्दराएँ। मेरे नितम्बों और जंधाओं में चिंघाड़ता एक महा व्याघा। मेरी कटि पर झूमता एक गजेन्द्र। क्षण मात्र में ही मेरे उपस्थ को भेद कर, एक विकराल अख्टापद, मेरी कमर को गूंधते गजराज पर टूट पड़ा। उसे हाथी ने अपनी सूंड में दबोच कर मेरे चट्टानों-से स्तनों पर पछाड़ना चाहा। व्याघ छूट निकला, और उसने मेरी छाती पर गजराज को ढाल कर उसके उदर को फाड़ दिया, और उसके भीतर प्रवेश कर उसकी पसलियों में घुसता ही चला गया। मैं निरी चट्टान हो रही, रक्त-स्नात आदिम चट्टान।

एकाएक वह चट्टान एक दारुण कोमल टीस के साथ विदीर्ण हो गई। उसमें से अनावरित हो आये, सुवर्ण के सुगन्धित कलशों जैसे मेरे स्तन। उन पर नाच उठा एक मयूर। मयूर में से फूट कर एक भुजंग नाग फूत्कार उठा। नाग की गुंजल्क में मयूर, और मयूर के सुन्दर नील पंखों को डसता नागफण। कि तभी मेरे कुन्तल-वन में से उड़ आया एक गरुड़। वह विपल मात्र में नाग को निगल गया।...मेरी देह में परस्पर संघर्ष-संहार कर रहे हिंस पश्ओं का पूरा जंगल, उस गरुड़ के पंखों में अवसान पा गया।

मगर कहाँ अन्त है इस हिंसा का ? सारे आकाश को व्याप्त कर उड़ते गरुड़ की पाँखों तले, सुन्दर समुद्र और नदियों के जल-नील आवरण में, फिर वही जीव का भक्षण करता जीव । मछलियों को चबाते मत्स्य, मत्स्यों को निगलते अजगर, अजगरों को लीलते मकर, मकरों को डसते पाताल के महानाग । अहूो, मेरी ही अनादि-अनन्त वासना, मेरा ही चिर अतृप्त काम, सारी प्रकृति में हिंसा बन कर व्याप्त है ! वनस्पति, कीट-पतंग, सरिसृप, पशु-पंछी, मगर-मत्स्य और मानवों की जगतियों में सदा समान रूप से जारी परस्पर मार-फाड़, संघर्ष, युद्ध, हत्याएँ, रक्तपात । सारी सृष्टि में निरन्तर चल रही हिंसा, केवल मैं---आच्चपाली ! मेरा अपराजेय काम । ओ ज्ञानी गरुड़, क्या तुम उसे पचा सकोगे ? दमित और शमित कर सकोगे ? अपने आरोही विष्णु से पूछो, क्या वह अपनी कमला की मोहिनी के गुंजल्क में क्रैंद नहीं ? मेरी देह के कमलकोश की पाँखुरियों में से ही, अनन्त कोटि ब्रह्माण्ड हर पल उठ और मिट रहे हैं ।

0

 $\bigcirc$ 

Ο

...पर क्या तुम मेरी हिंस वासना को ही देखोगे? मेरे अगाध सौन्दर्य और मदन को नहीं देखोगे? ...देखो...देखो...देखो...दिगन्तों तक फैला मेरे सौन्दर्य का यह आँचल। ...यह क्या हुआ? वह रक्ताक्त विनाश-लीला कहाँ लुप्त हो गई? ...औचक ही क्या देखती हूँ, कि छहों ऋतुएँ अपने-अपने फूलों की रंगीन रज उड़ाती हुई मेरे आसपास भाँवरे दे रही हैं। मेरी नग्न देह की रातुल आभा में, किंशुकों के सिन्दूरी वन फूले हैं। मेरी बाहुओं में सर्प-वलयित चन्दन-लताएँ लिपटी हैं। मेरी जंघाओं के कदली-बन में अगाध कोमलता ज्वारित है। बेला, चमेली, कुन्द, कचनार, कामिनी और मल्लिका के फूलों छायी बन-शैया पर लेटी हूँ। प्रियंगु और माधवी लता के हिण्डोले में दोला-यित हूँ। मेरे केशों की मंजरित अमराइयों में कोयल गा रही है। मेरी काया के आकाशी समुद्र-किनारों में झ्वेत काश लहलहा रही है। मेरे कन्धों पर उंगे लोधवन से झरती सूवर्ण रेणु मेरा अंगराग हो गई है।

मेरे चारों ओर घिरे सिन्धुवार, र्काणकार, सहकार, अशोक और शिरीष वृक्षों के बन। उनमें, झरते मकरन्द की पीली-केसरिया नीहार छायी है। मेरे ऊपर झुक आये मन्दार, पारिजात, कांचनार, और पाटल वृक्षों से बरसते पराग ने मेरे उरोज-देश पर एक धनी-भीनी चादर-सी बिछा दी है। और उसके आर्द्र रस में भींजा हुआ, एक चक्रवाक-मिथुन मेरे वक्षोओं के गहराव में रतिलीन है। मेरी आँखों में नीलोत्पलों से भरे सरोवर लहरा रहे हैं। मेरे कपोलों में पद्मवनों की गुलाबी खुमारी छायी है। मेरे स्तन-त्तटों पर घहराते समुद्र में, मेरी तमाम शिराओं की नदियाँ आ कर मिल रही हैं। मेरे रोमों में कदम्ब और केतकी फूतों को राशियाँ रोमांचित हैं।

देख रहे हो गरुड़, मेरा काम केवल हिंसाहो नहीं, वह सौन्दर्य भो है। मेरी उद्दाम वासना केवल विनाश ही नहीं, सृजन भी है। रस, माधुर्य और आतन्द का उत्सव भी है। मेरी पृथ्वी पर केवल मार की विनाश-लीला ही नहीं, नितनव्यता का शाश्वत वसन्तोत्सव भी चल रहा है। … ओ गरुड़, हठात् यह क्या हुआ। तुम आकाभ के गहन नील में जाने कहाँ अन्तर्धान हो गये ! … ओह, फिर वही निश्चेतन की तमसा का घनघोर अन्धकार घिर आया। मैं फिर प्रलय के मकर की डाढ़ों पर एकाकी लेटी हूँ। और मेरे ऊपर ना-कुछ में से लूमती आ रही हैं, वही भीषण काले घूँघटों वाली आकृतियाँ। भय, यातना, रोग, क्षय, विनाश, वियोग, शोक, मृत्यु की रहसीली डाकिनियाँ। और उनके अदृभ्य पंजों के बीच चीत्कार करती, विलाप करती, त्रिलोक और त्रिकाल की समग्र मानवता, असंख्यात जीव-राशियाँ ! देवों के कल्पकाम कमनीय स्वर्ग, नारकों के आक्रन्द करते नरक। सब केवल मरणाधीन, कालाधीन, कितने परवश, कितने लाचार !

मेरी ही महावासना की कोख से जन्मी, अपनी इस प्यारी पृथ्वी की पुकार पर, मैं तुम्हारे सहस्रार के अमृत-सावी आलिगन से छूट आई। जब तक मेरी यह मृत्तिका मत्यं है, तब तक तुम्हारे आत्म-रतिलीन अमृत का मेरे मन कोई मूल्य नहीं। तब तक वह मेरे लिये अप्रामाणिक है, असिद्ध है, अविश्वस-नीय है। मेरे रक्त-मांस की रति जब तक अतृप्त है, तब तक तुम्हारे पूर्ण-काम शिव का अजित वीर्य मेरे मन निरी माया है, मरीचिका है, निरे शून्य का एक बबूला है। जो बरस न सके उस वृष की, मेरी सोमा को कोई चाह नहीं।

नहीं, अब मैं तुम्हें नहीं पुकारूँगी। मैं तुम्हारे साथ, तुम्हारे ख़तरनाक अगम्यों में चढ़ आई। लेकिन तुम मेरी मृत्यु की इस तमसान्ध गुहा में उत्तरने से डरते हो, मुकरते हो ? तो तुम्हारे मृत्युंजयी कैवल्य पर, मैं कैसे विक्ष्वास करूँ, महावीर ! मेरे नीवी-बन्ध की ग्रंथि को जो न भेद सके, उसके अनाहत पौरुष और पराक्रम का होना या न होना, मेरे लिये कोई माने नहीं रखता।

मैं इरावान समुद्र की इरावती बेटी अप्सरा : अग्रप्रपाली । अजेय अनंगिनी ! हर आलिंगन को भेद जाने वाली सौन्दर्य और लावण्य की लहरीली मोहिनी ! क्या तुम मुझे भेद सकोगे, मुझे बाँध सकोगे, मुझे जीत सकोगे ?

जीत सकते, तो मेरे ढ़ार तक आ कर भी, मेरे इस अन्तिम कक्ष में आने की हिम्मत तुमसे क्यों न हुई ? मेरी मोहिनी से डर गये तुम, ओ त्रिभुवन-मोहन त्रिलोकीनाथ ? …

0

0

मैं इन बाईस वर्षों में, किसी महाविजन की एकाकिनी निर्विच्ध्या नदी की तरह बहती चली गई हूँ। मेरी चेतना के कुँवारे तट पर, किसी पुरुष का पद-संचार आज तक न हो सका। वीरान में विकल तड़पती, अलक्ष्य बही जा रही हूँ। मेरा प्रियतम समुद्र क्या इस पृथ्वी पर कहीं नहीं है ? ...तो मेरा घीरज अब टूट गया है। मैं छटपटा कर, अपनी धृति से बिछुड़ कर खड़ी हो गई हूँ। और आकाश के अधर शून्य में बहने लगी हूँ। एक खड़ी नदी। श्रायद मेरा प्रीतम पृथ्वी पर न टिक सका। वह अन्तरिक्षचारी हो गया। तो मैं अन्तरिक्षों के बलयों में चक्कर काटती, ऊपर, ऊपर, और ऊपर बही चली जाने को विवश हूँ। लेकिन पृथ्वी के चक्रवाक और चक्रवाकी ने मेरा साथ नहीं छोड़ा है। वे भी चिरकाल से बिछुड़े, मेरे दोनों किनारों पर एक-दूसरे को गुहारते, चले चल रहे हैं मेरे साथ। उनके विलाप से आहत हो कर दिगन्त विदीर्ण हो गये हैं। लेकिन इस अन्तरिक्ष का दिगम्बर पुरुष उससे अप्रभावित है। वह इस महानील में निर्लेप, निरंजन, निराकार हो कर जाने कहाँ खोया है।

वर्षा की अनन्त रात्रियाँ अपनी बिजली की तड़पती आँखों से मुझे देखती रही हैं। वे मेरी विरह-वेदना की साक्षी हुई हैं। वे विजलियाँ टूट कर मुझ में गल गईं। मेरे सीने में वे असह्य हिलोल्लन हो गई। कोई शीत-पाला, हिम-पात, फीतपात मुझे जड़ित न कर सका। मेरी छाती में तड़कती, गलती बिजलियाँ कैसे कहीं थम सकती थीं। आग पानी होती गई, पानी आग होता गया। मेरी साँसों की वेचैन आँधियों में कुलाचल डोलते रहे, सुमेरु चलाय-मान होता रहा, ग्रह-तारामण्डल विक्षुव्ध हो गये, स्वर्गों की भोग-झैंयाएँ त्रस्त हो गईं, समुद्रों की मर्यादाएँ टूटने के ख़तरे में पड़ गईं। फिर भी मेरा नियति-पुरुष मेरे तट पर नहीं आया। नहीं आया…

यह सारा जीवन, मैं एक निर्जन अटवी के वृक्ष की तरह स्थाणुवत् जी गयी। मेरी सारी इच्छाएँ, एषणाएँ, भूख-प्यास, इन्द्रियों के विषय-भोग, मेरे चेतस् में उद्गीर्ण न हो पाये। निरी सहज वृक्ष-वृत्ति से जीती चली गयी। वर्षा ने मेरी काया को सींचा, नहलाया, मेरी प्यास को पानी पिलाया। मुझे नहीं। वसन्त में नये पल्लव-फूलों ने मेरो देह का सिंगार किया। मेरा नहीं। मेरे अंगों के मधुर फलों ने पक कर मेरे शरीर का पोषण किया। मेरा नहीं। श्रीत के झकोरों ने मेरे तन का तार-तार तोड़ दिया। मुझे नहीं। मैं केवल उस वृक्ष में एक व्याकुल स्पन्दन हो कर कसमसाती रही, और उसकी हर अवस्था की देखती रही। और वृक्ष अपने आशा-अपेक्षाहीन एकान्त में जीता ही चला गया। शायद कभी कोई यात्रिक उसकी छाया में विश्वान्त होने आ जाये !

О

....उषीर और मलय से सुगन्धित, ये कैसी पानी भरी आंधियाँ एकाएक मेरे इस कक्ष में घुस आई हैं। मेरे इस नागमणि के पर्यंक को वे हिला रही हैं। सारा कक्ष अपनी तमाम रत्न प्रभाओं के साथ चंचल, स्पन्दित हो उठा है। यहाँ की हर वस्तु चिन्मय, चौकन्नी हो गयी है। कुछ भी जड़ नहीं दीखता, सब चेतन हो गया है। वह इन्द्रनील और मर्कत मणि का विष्नाल मयूर, पंख डुला कर नाच उठा है। इन छतों की शंख-रत्निम झूमरों में नाना-रंगी प्रभाएँ गा उठी हैं। स्फटिक के आलय में पड़ी मेरी चित्ररथ-बीणा में 'शिव-रंजिनी' की विरह-रागिनी अनन्त हो उठी है। ओह, यह कैसा प्रदेशान्तर घटित हो रहा है। सारा बाहर, भीतर आ गया है: सारा भीतर, बाहर विकल पड़ा है। सारा बाहर, भीतर आ गया है: सारा भीतर, बाहर निकल पड़ा है। सारी प्रकृति, सारे वन-कान्तार, बाहर के सारे उद्यान, भवन, केलिकुंज इस कक्ष में आ गये हैं। और मेरा यह कक्ष बाहर निकल कर, निखिल के बीच अधर में तैर रहा है। क्या मैं अपनी ऊष्म शैया में नहीं ऊष्मा, मेरी आत्मा ही क्या मुझ से छिन गई?

एक ऐसी विधुरा, वियोगिनी मैं, जिसका 'मैं' तक हाथ से निकल गया है। जीने का कारण, आधार, ध्रुव तट–सब लुप्तप्राय है। मैं कोई नहीं, कुछ नहीं, निरी अनाम, अरूप, असत्ता, अवस्तु। परात्पर विरह की इस रात्रि का क्या कहीं अन्त नहीं ?

∵एक दिगन्तहीन समुद्र के हिल्लोलन पर एकाकी लेटी हूँ । इस अन्तहीन जल-वन के नील नैर्जन्य में इतनी अकेली हो पड़ी हूँ, कि या तो ओ मेरे युग्म-पुरुष, तुम्हें तत्काल आना होगा, या मेरे साथ ही इस सृष्टि को भी समाप्त हो जाना पड़ेगा। यह वियोग का वह अन्तिम एकल किनारा है, जहाँ से मृत्यु भी भयभीत और पराजित हो कर भाग गयी है। …मेरी सत्ता शून्य में विसर्जित होती जा रही है। ...आह नहीं, नहीं, नहीं, मैं चुकूँगी नहीं। ओ पूषन, यदि तुम अमर हो, तो तुम्हारी जनेत्री यह पृथा भी अमर है। तुम सत्ता-पुरुष हो, तो मैं तुम्हारी सत्ता हूँ। तुम ध्रुव हो, तो मैं तुम्हारे होने का प्रमाण हूँ, चंचला, शाश्वत लीला। तुम विशुद्ध द्रव्य हो, तो मैं तुम्हारा द्रवण हूँ, स्वाभाविक परिणमन हूँ, जिससे सृष्टि सम्भव है । नहीं, मैं चुकूँगी नहीं। मैं तुम्हारे निश्चल ध्रुव को अपने बाहुबन्ध में गला कर रहूँगी। तुम्हारे ऊर्ध्वरेतस् वृष के वर्षण को चिर प्यासी सोमा, मैं हूँ तुम्हारी अर्धांगनी योषा । नुम्हारी अणनाया, नुम्हारी अन्तःसमाहित वासना, नुम्हारी संगोपित इन्द्र-शक्ति, ऐन्द्रिला। तुम्हारे अतीन्द्रिक अन्तस्-रमण की एकमेव इन्द्राणी। मेरी सारी इन्द्रियाँ जहाँ अपनी सम्पूर्ण विषय-वासना से एकत्र हैं इस क्षण, मेरे उस कटिबन्ध पर तुम्हें उतरना होगा, ओ अतीन्द्र, इन्द्रियजयी इन्द्रेश्वर ! मेरी

यह सुरत-रात्रि अनिवार्थ है। इसमें आये बिना, तुम्हारे शाख्वत सूर्य को यहाँ कोई न पहचान सकेगा !

…ओह, मेरी धमनियों में ये कैसे गरजते सागर के मृदंग बज रहे हैं। मेरे उरु-मण्डल में ये कैसे पीले, नीले घनस्याम पुष्करावर्त मेघ उमड़े आ रहे हैं। आवर्तक मेघों में बड़े-बड़े भँवर पड़ रहे हैं। संवर्त मेघों में जल-संचय हो रहा है। पुष्कर मेघों में भीतर-ही-भीतर चित्र-विचित्र वृष्टि हो रही है। और मेरे उरुमूल के कदली-गर्भ में द्रोण-मेघ का कादम्ब उमड़ रहा है।मेरे अंगांग में यह कैसी सभर आर्द्रा व्याप गयी है। मेरी नाड़ियों में विद्युल्लताएँ बह रही हैं। आह, असद्य है अनवरसे मेघों का यह वर्षणाकुल अन्तर्घनत्व।

हाय, अकाल ही ये कैसे मेघ घिर आये हैं। ये मेरे उछप्रदेश में घनीभूत हो कर घहरा रहे हैं। मेरे कोई मांसल उठ नहीं रहे, कोई जघन नहीं रहे, वहाँ केवल घनीभूत, गहराती मेघराशि है। किसके वृष से उमड़ रहे हैं----मेरी जंघाओं में अनहद नाद करते ये मेघ। मेरी धर्मानयों में रक्त नहीं, वृष और सोम के आलोड़न गरज रहे हैं। रज और वीर्य की ग्रंथियों में तुमुल और अस्खलित घर्षण की आद्या अग्नि लहरा रही है। मेरे अणु-अणु में यह कैसी परात्पर वासना दहक उठी है। लगता है, सारी जड़-जंगम प्रकृति इस क्षण चैतन्य हो उठी है। कौन अन्तःसार वृष्णीक पुरुष, विराट् को अदृश्य दूरियों में चला आ रहा है? मेरे रोमों में कदम्ब और केतकी के वन पुष्पित, पुलकाकुल हो कर काँटों की तरह कसक रहे हैं। जो वृष्णीन्द्र, तुम असम्प्रज्ञात दूरियों में जाने कब से चले आ रहे हो। पास क्यों नहीं आते? अमहा है तुम्हारी यह इन्द्र-खेला, ओ मेरे अनग !

तुम्हारे चरण-चापों से मेरे अस्थि-बन्ध टूट रहे हैं। मेरे नाड़ीचक झिल्लिम पाँखुरियों की तरह काँप रहे हैं। मेरा आभोग विदीर्ण हो रहा है।… किस अदृश्य पदांगुष्ठ ने मेरा अजेय नीवीबन्ध छिन्न कर दिया? किसके कटाक्ष ने मेरी सर्प-कंचुकी के वन्द तोड़ दिये? मैं रह गई हूँ केवल जल-वसना इरावती। अवसना, अनग्ना, द्यावा की पुत्री: अदिति। दिक्चकवाल पर छतपटाती एक नग्न नारी!

मेरी देह, मेरी इन्द्रियों की तन्मात्रा भर रह गयी है। मेरी इन्द्रियाँ, मेरे प्राण में लय पा कर, निरी साँस हो रही हैं। मेरा काँपता प्राण मनोलीन हो कर, मेरे हृदय के पद्म-कोरक में कुम्भित हो गया है। और मेरा हृदय फटा जा रहा है। ओ मेरे एकमेव विषय, मेरी सारी इन्द्रियों की इन्द्र-शक्ति तुम में एकत्रित हो गई है। मेरी देह के किनारे टूटे जा रहे हैं। यह कैसी घनघोर जल-जलान्त बादस-बेला है। पपीहे की पुकार में, चक्रवाक् मिथुन की बिछुड़न-भरी चीत्कार में, यह विरह-रात्रि अन्तहीन हो उठी है। ओ पुष्करावर्त मेघ, तुम कैंसे बेमालूम कोमल हो कर मेरी मुद्यताओं में घुस आये। और औचक ही, तुमने मेरे भीतर यह कैंसा प्रलय जगा दिया है। मेरी रति की आरति, मेरे काम का अतिक्रमण कर गई है। अनंग से भी परे की है, मेरी यह उलंग आकाशी नग्नता। ओ पुष्करावर्त मेघ, क्या तुम्हीं हो मेरे वह कामरूप पुरुष, वह वृष्णीन्द्र, जिसके अग्निषोम को अपने योनि-पद्म में झेलने के लिये मैं आदिकाल से विकल हो रही हूँ। मेरे मनचाहे, मनभाये, तुम आ कर भी नहीं आये, नहीं आ रहे। मुझे तुम्हारा यह बादली इन्द्रजाल नहीं चाहिये। मुझे तुम्हारा सघन, मांसल, ऊष्म शरीर चाहिये। मुझे नुम्हारी रक्त-धर्मानयों, इन्द्रियों, अंगों का प्रगाढ़ आश्लेष चाहिये। मैंने केवल तुम्हारे लिये शरीर धारण किया है, ओ मेरे कामरूप पुरुष, मेरे एकमेव काम्य। मैं हूँ तुम्हारी अनंगिनी रति, तुम्हारी अन्तिम आरति: सृष्टि की गर्भ-पीड़ा: आम्रपाली !

मेरे योनि-पल्लव में यह कैसी विद्युल्लेखा खेल गई! कैसा सर्ववेधी रोमांचन है यह। दो अग्निम् त्रिकोण: एक दूसरे को आरपार भेदते हुए। कामबीज हींकार का यह कैसा उल्लसित नाद है। उसमें से उभर रहा है ऋषि-मण्डल चक्र: तपाग्नियों का मण्डल। उसमें से उद्गीर्ण हो रहा है सिद्ध-चक्र: निरंजन निराकार मुक्तात्माओं का मण्डल। उसमें से उत्पलायमान है श्री चक्र: सर्वकामपूरन सुष्टि का मण्डल। मेरे अणु-अणु में दहकते बीजाक्षर,। मेरी अनन्त वासना के विस्फोटित बह्वि-मण्डल। मेरे ओणि-फलक में से ये कैसे रहस्य-लोक खुल रहे हैं! अज्ञात अग्नियों के वन।

ेक्या मैं जल कर भस्म हो जाऊँगी, तब आओगे तुम, मेरी भस्म को अपनी चरण-रज बनाने के लिये ? तो लो, मैं लेट गई तुम्हारे ऋषि-मण्डल की अग्नि-शैया पर । पर हाय, तुम मुझे जलाते भी नहीं, जीने भी नहीं देते !

…मैं अपनी नागमणि की मन्दार शैया पर, फिर अकेली छूट गई हूँ, अपने इस निज-कक्ष की कारा में। द्वार, वातायन, सब बन्द, अर्गलाओं से जड़े हुए। किसने भीतर से बन्द और अर्गलित कर दिया है, मेरा यह कक्ष ? इस अन्तिम एकलता के तट पर मेरी साँस टूट रही है। मैं एक महाशून्य में छटपटाती नंगी ज्वाला भर रह गयी हूँ। केवल भस्म हो जाने के लिये ? तो लो, मैं समर्पित हूँ। जो चाहो करो मेरे साथ। मुझे निःशेप कर दो। लो, मैं डूब गई तुम्हारे अतल के गहरावों में।…

एक निगूढ़ मर्माधात से हठात् देवी आम्रपाली की आँखें खुल गईं।.... सारे मुद्रित कक्ष में बहुत महीन छुती-सी नीली रोशनी व्याप गईं। एक नील-लोहित इन्द्र-धनुष की आभा से उसकी शैया घिर गई। नील में से प्रस्फूरित होती गुलाबी विभा।

···सहसा ही एक अण्डाकार नील ज्योति-बिन्दु, किसी नीलोत्पल की तरह अनायास प्रस्फुटित हो उठा । कक्ष में व्याप्त नीली रोशनी कोई आकार लेती-सी दिखाई पड़ी !···

···अरे, यह कौन तुंगकाय दिगम्बर पुरुष सामने खड़ा है ! कोटि-कन्दर्प का अन्त:सार सौन्दर्य।

आम्रपाली स्तब्ध निश्चल देखती रह गई। असम्भव सामने उपस्थित है। आँख, मन, सोच, समझ से बाहर है यह घटना। आम्रपाली अपने से अलग खड़ी हो कर, बस, केवल देख रही है। दृश्य, द्रष्टा, दर्शन के भेद से परे का है यह अवबोधन।...

…यह क्या देख रही हूँ मैं।…बन्द कमरे में, एक नरन पुरुष, एक नरन नररी। एक भगवान् है, दूसरी वेश्या है। विराट् नरन प्रक्रति, और उसका कामरूप पुरुष, उसी के उष्णीष कमल में से आविर्मान। काम और रति का अनादि मिथुन। एक बन्द कमरे में।…

र्नैसी ऊष्मा है यह, अपने ही आत्म में से स्फुरित होती हुई। अन्य कोई, कहीं नहीं। लेकिन यह एक और अनन्य जो सामने खड़ा है। जो एकल भी है, युगल भी है। और मैं कितनी अपदार्थ हुई जा रही हूँ। मिट जाने के सिवाय कोई विकल्प नहीं। मैं…मैं…मैं कौन ? तुम कौन ? मैं समाप्त हो रही हूँ। मुझे रहने दो, मुझे होने दो।

···और अम्बा जाने कब उस पुरुष के सामने आ खड़ी हुई । प्रणति का भान नहीं । केवल रति, केवल आरति की एक समर्पित ज्वाला ।

'मुझे प्रिय है तुम्हारी यह वासना, ओ योषिता ! '

'मैं निरी योषिता नहीं, आम्रपाली हूँ ! '

'आम्रपाली, परम पुरुष की कामायनी !'

'नहीं ... नहीं ... मैं इस योग्य नहीं। चले जाओ यहाँ से। क्यों आये तुम यहाँ ?'

'यहाँ से कभी न जाने के लिये !'

'मैं...मैं एक निरी भोग-दासी। पुरुष मात्र की भोग्या। योनि मात्र मैं!'

'अक्षत योनि कुमारिका हो तुम । सुष्टि की जनेत्री । आद्या साबित्री ।'

'वह मैं कैसे हो सकती हूँ?'

'वह न होती, तो महावीर यहाँ न होता।'

'मैं एक वेक्या…और अक्षत योनि कुमारिका ? सावित्री ? मैं तुम्हारा अपमान हूँ, मैं कलंकिनी। मेरा और अपमान न करो। …मुझ निरी यौना के लिये, तुम अपने अधर से धरती पर उत्तर आये, अपनी ऊँचाई से नीचे उत्तर आये ? यह मुझे सह्य नहीं !'

'योनि के पार योनि है, योनि के पार योनि हैं‴उसके भी पार वही । अन्तिम योनि, आप अपनी ही भोग्या, अपनी ही जनेता । अपनी ही आत्मा । केवल वही हो तुम ।'

'और तूम?'

'मैं भी केवल वही । कोई लिंग नहीं, कोई योनि नहीं, केवल एक वही । तम भी, मैं भी ।'

'लेकिन मैं कामिनी हूँ। वही रहना चाहती हूँ। तुम्हारी∵कैसे कहूँ ?'

'हाँ, हो, रहो वही, जो हो तुम । तुम्हारा काम भी मुक्ति की वासना से सुवासित है । मुक्तिकामी भोग भी, योग ही होता है । वह उत्तीर्ण भोग है । फिर भय क्यों ? हीनत्व क्यों ? ग्लानि क्यों ?'

'देखो, मैं संगरीर आया हूँ, तुम्हारे शरीर को आत्मसात् करने आया हूँ। मैं तुम्हारी मणि-र्काणका के सरोवर में स्नान करने आया हूँ। जहाँ काम ही पूर्णकाम हो कर, मणि-पद्म के रूप में उल्कोचित् होता है।'

'तो मुझ से दूर क्यों खड़े हो ? पास क्यों नहीं आते ?…'

'पास तो इतना हूँ, कि मुझ से अलग कहाँ रही तुम इन सारे वर्षों में ! और कल से इस क्षण तक, तुम कहाँ न आई मेरे भीतर ? मैं कहाँ न आया . जुम्हारे भीतर !'

'लेकिन तुम इस समय, सम्पूर्ण सज़रीर हो मेरे सामने । तो मैं कहाँ रुकूं, कैंसे रुकं ⋯?'

'मत रुको, जो चाहो करो मेरे साथ ! मैं सम्पूर्ण यहाँ उपस्थित हूँ।'

बाद, भर आये गले से बोली : 'हाय, ऐसा कैसे हो सकता है कि मैं…मैं…मैं तुम्हारे साथ…मनमानी

आम्रपाली स्तम्भित रह गई। अनुत्तर हो रही।⋯फिर जाने कितनी देर

و وا

करूँ?'

'मैंने क्या नहीं की वह तुम्हारे साथ ?'

'तुम सर्वशक्तिमान हो । मैं एक निपट अकिंचन कामिनी ।'

'त्रिभुवन-मोहिनी आम्रपाली ! '

'लेकिन तुम्हें न मोह सकी मैं।'

'तो फिर मैं यहाँ क्यों हूँं? मोह से परे कुछ और भी है, कि मैं यहाँ हूँ।' 'हो तो, लेकिन… ।'

'बोलो, क्या चाहती हो ? महावीर प्रस्तुत है, उर्त्सागत है।'

'कूब्जा दासी ने कृष्ण से क्या चाहा था?'

'हाँ, जो उसने चाहा, वही कृष्ण से पाया।'

'पाया न ? मगर कृष्ण रमण थे, लीला पुरुष थे । और तुम⊞तुम कठौर वीतराग अईत् महावीर हो !'

'अर्हत् विर्वाजत है, बाधित नहीं, सीमित नहीं। उसे जो जैसा चाहेगा, वैसा ही पा लेगा।'

'कुब्जा के काम को कुतार्थ कर गये कृष्ण !'

'कुब्जा ने जो माँगा, वही उसे मिला। लेकिन उसने स्वयम् कृष्ण को नहीं माँगा। तो तलछट पी कर भी प्यासी ही रह गई। बहुत पछताई बाद को। चाहती तो वह कृष्ण की आत्मा हो रहती। स्वयम् तद्रूप कृष्णा हो रहती। लेकिन वह अवसर चूक गई !'

'मैं तुम्हें पाना चाहती हूँ, स्वयम् तुम्हें । लेकिन सशरीर । तुम मेरे पास क्यों नहीं आते ?'

'ताकि तुम मुझे देख सको, चाह सको अपनो समस्त सौन्दयं-वासना से । ताकि तुम मुझे प्रेम कर सको । पास तो इतना हूँ, कि अलग रक्खा ही कहाँ तुमने मुझे । लेकिन, आज सम्मुख हो कर, सामने खड़ा हूँ--कि मेरे सण्थ जो चाहो करो ! '

'मैं तुम्हें छू नहीं सकती, मैं तुम्हें मनचाहा ले नहीं सकती । कितने अस्पृथ्य, असंपृथ्ट हो तुम । छुवन से बाहर, पकड़ से बाहर, कितने अलभ्य

'तुम मुझे छुओ, तुम मुझे मनचाहा लो, मेरी आत्मा। मैं तुम्हारी आत्मा, लो, मुझे लो। महावीर खुला है तुम्हारे सामने !'

आम्रपाली खड़ी न रह सकी। उसने वह रूप देख लिया, कि उसका देखना, चाहना, पाना, छना ही समाप्त हो गया। वह हार कर ढलक पड़ी, अपने पूर्णकाम प्रीतम के श्री चरणों में। पर वहाँ निरे चरण नहीं थे। सम्पूर्ण महावीर उसमें आत्मसात था। एक अविरल अनाहत स्पर्श-सुख, उसकी देह के रेशे-रेशे में ज्वारित होने लगा। ऐसा अक्षय्य और अगाध, इतना पेशल, पेलव, सघन और लचीला, कि स्वयम् काम और रति का स्पर्श-सुख भी, इसके आगे नीरस प्रतीत हुआ । देहालिंगन और आत्मालिंगन का भेद, इस महाभाव में विसर्जित हो गया।...

... शैय्या में गहन रतिलीन आम्रपाली की आँखें अचानक खुलीं। कक्ष में कोई नहीं था।

'आह, तुम चले गये, फिर मुझे अकेली छोड़ कर ?…

एक गहरे नशे में झुमते हुए आम्रपाली ने करवट बदली । ओ,⋯यह कौन लेटा है मेरे साथ, कटि से कटिसात् ? मेरे बाहुबन्ध में सदेह उन्मुक्त खेलता, मेरा एकमेव परमकाम पूरुष ! ...केवल मेरा आत्म । उससे बाहर अन्य कोई नहीं। अनन्य केवल मैं !

"नहीं, अब मैं कभी, कहीं भी, अकेली नहीं हैं।

## यह सामने खड़ी मृत्यु भी ः केवल महावीर

कोशल देश के राजनगर श्रावस्ती की हवाओं का रुख़ एकाएक बदल गया है। बहुत दूर से आता देव-दुंदुभियों का घोष सुनाई पड़ा है। और नगर के प्रमुख चौक में आधोषणा हुई है कि :

'ज्ञातृपुत्र तीर्थंकर महावीर किसी भी क्षण श्रावस्ती में हो सकते हैं! '

सुन कर, कोशलेन्द्र प्रसेनजित के होश फाख्ता हो गये। उसकी नींद हराम हो गई। उसका शरीर आँधी में थर्राते पेड़ की तरह झकझोले खा रहा है। खड़े रहना दुझ्वार हो गया है। वह अपने एकान्तों में भागा फिरता है। कि कहीं किसी को उसकी इस कायरता का पता न चल जाये। यह कौन है, जिसने उसका सिंहासन हिला दिया है, उसका बाहुबल छीन लिया है? वह दुर्मत्त हो कर अपनी भुजाएँ ठपकारता है, पर वहाँ से किसी वीरत्व का प्रति-साद नहीं लौटता। पक्षाघात...पक्षाघात...पक्षाघात ?

वह भाग कर अपनी आयुधशाला में जाता है। अपने शस्त्रास्त्रों के विपुल संचय को देख कर, उससे बल पाना चाहता है। लेकिन यह कैसा विपर्यय है, कि उसके सारे शस्त्र उसी के विरुद्ध तने हैं। वे झनझना कर उसी पर टूट पड़ते हैं। और उसी क्षण उसे अनुभव होता है, कि बिम्बिसार, अजातशत्रु, वत्सराज उदयन, चण्डप्रद्योत, पारस्य का शासानुशास-सबने मिल कर उस पर एक साथ आक्रमण कर दिया है।

वह बिलबिला कर अपने राज-कक्ष में पहुँचता है। तो देखता है, कि उसकी दीवारों पर जो उसके साझाज्य-स्वप्न के मान-चित्र लटके हैं, उन सब पर किसी ने चौकड़ी मार दी है। ''वे नक़्शे आपोआप फट जाते हैं। किसी ने उनकी चिन्दियाँ उड़ा कर, उसके आगे ढेर लगा दिया है। उसके ढारा आखेटित जो व्याझ, तेन्दुए, रीछ, मगर, हरिण और बारासिंगे के ताबूत वहाँ सजा कर रखे हैं, वे सब जीवन्त हो कर एक साथ उसे खाने को दौड़ते हैं।

वह भाग कर, अपने महल की सब से ऊँची छत पर जाता है। और अपने विस्तृत राज्य और वैभव का विहंगावलोकन करता है। जम्बू द्वीप का केन्द्रीय व्यापारिक पाटनगर श्रावस्ती, दिशाओं को छा कर फैला पड़ा है। उसके नदी-घाटों में सारे संसार के सार्थवाहों के पोत लंगर डाले हुए हैं। सोलोभन की खदानों का सुवर्ण वहाँ उतरता है। शाक्यों का शक्तिशाली गणतंत्र उसके अँगूठे तले दबा है। महाबली मल्ल उसके प्रताप से थरथराते हैं। बंधुल मल्ल जैसे पराक्रान्त योद्धा ने, अपना गणतंत्र त्याग कर उसका सेनापतित्व स्वीकार किया है। वैशाली उसकी केन्द्रीय वाणिज्य शक्ति से आतंकित है। सारे गण-तंत्र उसकी बलात्कारी सैन्य-शक्ति से काँपते रहते हैं। उसकी श्रावस्ती में, सुदत्त अनाथ-पिण्डक और मृगार श्रेष्टी जैसे संसार के मूर्धन्य सार्थवाह और नवकोटि-नारायण रहते हैं। उसके ख़जाने सुवर्ण द्वीप और ताम्वलिप्ति की श्रेष्ठ रत्न-राशियों से झलमला रहे हैं। फिर उसे किसका डर है?

···लेकिन यह क्या, कि यह सारा प्रताप और ऐश्वर्य, हठात् किसी काल-वैशाली के झोंके से मोमबत्ती की तरह बुझ जाता है। घुष्प अँघेरे में वह निराधार अकेला छूट जाता है। उसकी चेतना डूबने लगती है। आह, अपनी तमाम सत्ता, सम्पदा और ऐश्वर्य के बीच भी वह कितना असहाय, असमर्थ और अकेला छूट गया है।

…हर रात अपने अन्तःपुर की एक-एक रानी के शयनागार में जा कर उसने, नित नये रूप-सॉन्दर्य और काम में सहारा पाना चाहा है।…लेकिन… लेकिन यह क्या हो गया है उसे, कि उसका वीर्य उससे किसी ने छीन लिया है। हर रानी का बाहुबन्ध एकाएक ढीला पड़ जाता है। वह उदास अवसन्न हो कर झुँझला उठती है, और उससे मुँह फेर कर सो जाती है।… कक्ष में कोई कातर नारी-कण्ठ गूँज उठता है: 'तुझ में बीर्यं था ही कब, जो छीन लिया किसी ने, कापुरुष, क्लीब, नपुंसक…!'

गान्धार-राजनंदिनी कलिंगसेना से उसने हाल ही में बलात् विवाह किया है, लेकिन वह, उसकी पहोंच के बाहर है। ठीक सुहाग रात के मुहूर्त में वह कहाँ चम्पत हो गयी थी, इसका पता कोशलेन्द्र का सारा परिकर भी न लगा सका था।

पट्टमहिषी महारानी मल्लिका के अन्तःपुर में जाने की उसे हिम्मत न हो रही थी। उसका तेज, उसका प्रश्नम, उसका मार्डव, उसका तपःपूत सौन्दर्य देख कर, राजा की आँखें झुक जाती हैं। उसकी ओर देखने तक का साहस उसमें नहीं है। ...लेकिन जब चारों ओर से वह नितान्त हताश और बेसहारा हो गया, तो उस रात वह महारानी मल्लिका के अन्तःपुर में चला गया। ठीक एक पतिपरायणा सती की तरह रानी ने अपने स्वामी का स्वागत किया। उस पर अक्षत-कुंकुम बरसा कर उसकी बलायें लीं। आँसुओं से उजलते नयनों, से उसकी मानो आरती उतारी। कि धन्य भाग, उसके दुर्लभ स्वामी आज उसके शयनागार में आये हैं। कई दिनों बाद राजा को जैसे किसी ने थाम लिया। उसके थरथराते अस्तित्व को आधार दिया। राजा को माला-कार कन्या मल्लिका के वक्ष में गहरी शान्ति मिली। वह आश्वस्त हो कर शिश की तरह सो गया।

68

···लेकिन बड़ी भोर ही अचानक उसकी नींद उचट गई। वह फिर उसी अज्ञात भय से, पत्ते की तरह थरथराने लगा। उसके सारे शरीर में जैसे चींटियाँ चिटकने लगीं, और उसके अंग-अंग से टण्डे पसीने छूटने लगे। उसे लगा, कि जैसे उसकी साँसें टूट रही हैं। उसका अन्त निकट आ गया है। उसके भिचते कण्ठ से एक चीख-सी निकल पड़ी। पास ही अत्यन्त शान्त भाव से सोई मल्लिका चौंक कर जाग उठी। उसने राजा को अपने पास खींच कर, अपनी छाती से चाँप लेना चाहा। मगर राजा का शरीर निश्चेष्ट और टण्डा पड़ा था। सन्मिपात के विधम ज्वर में जैसे वह मुमुर्षु हो गया था। उसमें कोई हरकत, चाह, किया थी ही नहीं।

मल्लिका उठ कर बैठ गई। उसने प्रसेनजित के शरीर को बरबस अपनी गोंद में खींच लिया, और चुपचाप उसके माथे को सहलाने लगी। उसके प्रत्येक अंग पर हौले-हौले हाथ फेरने लगी। राजा थोड़ी ही देर में कुछ सचेत हो आया। उसके तन में कुछ गर्माहट आ गयी। कुछ पकड़ और हरकत महसूस हई। तब महारानी ने धीर मुद्र कण्ठ के आन्तरिक स्वर में पूछा:

'क्या बात है, आर्यपुत्र ?'

राजा तत्काल कोई उत्तर न दे सका। कुछ ठहर कर बोला:

'कुछ नहीं…। बहुत दिनों बाद तुमसे मिलना हुआ है न। भोर की चाँदनी में तुम्हारा सोया सौन्दर्य देखा। भिनसारे के इस बड़े सारे पीले चन्द्रमा जैसा ही, तुम्हारा यह वयस्क सौन्दर्य ! कितना भोला और शान्त। तो…तो मैं बहुत विह्वल हो गया। सुँह से बरबस आह जिकल पड़ी।'

'बरसों बाद स्वामी की ऋपा-दृष्टि मुझ पर हुई। मैं धन्य हो गई।… यह क्या हाल बना रक्खा है? बहुत फीके और उदास लगते हो।…'

'जानती तो हो, देवी, राजा की सेज सदा काँटों पर होती है। हर समय कोई खटक लगी रहती है। परचकों को कोशलेन्द्र का प्रताप असद्ध है। आये दिन एक न एक षड्यंत्र मेरे विरुद्ध चलता ही रहता है। ख़ैर, छोड़ो वह सब । ...तुम इतनी सुन्दर हो, यह जैसे आज पहली बार देखा !....'

'मुझे लज्जित न करें, आर्यपुत्र । मुझे इतनी दूर न करें, कि अलग से देखना पड़े ।<sup>…</sup>लेकिन मेरे इस सौन्दर्य का क्या मूल्य, यदि वह मेरे स्वामी को बेखटकन कर सके ।′ 'हाँं हाँ लेशक, तुम्हारे होते हमें राज्य की चिन्ता भी क्यों रहनी चाहिये । तुम स्वयम् ही हमारी राज्य-लक्ष्मी हो । हमारी संरक्षिका भवानी हो । अच्छा हुआ, आज हम तुम्हारे पास आये । बड़ी राहत महसूस होती है ।'

रानी की छाती भर आई। वह भरे कण्ठ से बोली:

'मैं कृतार्थ हुई, नाथ।'

कुछ देर ख़ामोशी व्याप रही । तब प्रसेनजित पूरी तरह सम्हल कर बोला :

'सुनता हूँ महादेवी, निगंठनातपुत्त महावीर श्रावस्ती आ रहे हैं ?'

'सुना ही नहीं, उनके हमारी ओर आ रहे चरणों की चाप को प्रति क्षण अपने अंगों में महसूस करती हूँ। उनके दर्शन के लिये मेरी आँखें, प्यासी चातकी की तरह आकाश पर लगी हैं। धन्य भाग्य, कि परम भट्टारक भगवान् महावीर हमारी भूमि को पावन करने आ रहे हैं।'

राजा सन्नाटे में आ कर क्षण भर स्तब्ध हो रहा। फिर अपने उभरते रोष पर किसी क़दर नियंत्रण कर के बोलाः

'लेकिन हमारे आराध्य गुरु महावीर नहीं, तथागत बुद्ध हैं, यह तुम कैंसे भूल जाती हो ?'

भेरा मन जाने कैंसा है, कि मैं भगवत्ता में कोई भेद नहीं देख पाती, नाथ। जब तथागत बुद्ध को देखती हूँ, तो तीर्थंकर महावीर की छर्बि मेरी आँखों में झूल उठती है। और जब महावीर की कथा सुनती हूँ, तो मुझे भगवान् बुद्ध बरबस अधिक प्रिय हो जाते हैं।'

'एक म्यान में दो तलवार ? यह हमारी समझ से बाहर है, देवी !'

'मेरी समझ इस जगह समाप्त हो जाती है, देवता। बस, केवल जो लगता है, वही कह रही हूँ। यह ऐसा बिन्दु है, जहाँ म्यान और तलवार मुझे एकमेव दीखते हैं। सत्य की तलवार एकमेव और नग्न है: ठीक महावीर की तरह। वह कोई कोश या म्यान नहीं स्वीकारती!'

राजा के घायल मन पर चोट हुई, कि उसकी अंकशायिनी उसे उपदेश पिला रही है। फिर भी अपने रोष पर संयम करके प्रसेनजित बोलाः

'तुम्हारी ये रहसीली बातें हमें कभी समझ में नहीं आईं, मल्लिका । हवा में तीर मारना, प्रसेनजित को पसन्द नहीं । दो टूक बात ही एक राजा कर सकता है ।'

'नाराज हो गये, देवता ? मैं तो दो-टूक भी नहीं, केवल एक टूक बात कर रही हूँ।…यही कि जब सबेरे उठ कर मैं⊷'नमो भगवतो अईंतो, सम्बुद्धों कहती हूँ--या 'बुद्धं शरणं गच्छामि' कहती हूँ, तो उसी में से मुझे प्रतिध्वमित सुनाई पड़ता है--'ओं णमो अईन्ताणं, णमो सिद्धाणं…'---तो इसमें मेरा क्या दोष है ?'

राजा को लगा, कि वह इस मालाकार कन्या के आगे बहुत छोटा हुआ जा रहा है। अपमान से तिलमिला कर वह तड़क उठा:

'बकवास बन्द करो, मल्लिका ! यह एक गंभीर प्रसंग है, और कुछ निर्णय लेना होगा । कभी तो समझ-सोच पूर्वक कोई परामर्श दिया करो ।'

'एक माली की निरक्षर बेटी समझ-सोच क्या जाने, आर्यपुत्र ! आप तो तक्षशिला के स्नातक रहे हैं। शस्त्र, शास्त्र, राजनीति, कला---सारी विद्याओं में पारंगत हैं। और इतनी विशाल धरती के मालिक हैं। मैं ठहरी एक निरी अज्ञानिनी शूद्र-कन्या। आपने जाने क्या सोच कर, मुझे कोशलदेश की पटरानी बना दिया। इस अदना दासी को क्षमा करें, स्वामी।'

'अपने को इतनान गिराओ, देवी। तुम कोशलेन्द्र के हृदय पर राज्य करती हो। अपने को इतना नीचे ला कर, हमारा अपमान न करो।'

'एक चरण-दासी आपका सम्मान और कैंसे करे ? उसकी अकिंचनता ही तो, महामहिम देव-देवेन्द्र परम-परमेश्वर कोशलेन्द्र की पूजा हो सकती है ! '

'तुम्हारे समर्पण से हम गौरव अनुभव करते हैं, देवी। लेकिन यह घड़ी निर्णायक है। तुम्हारे समर्पण की कसौटी का है यह क्षण।'

'आज्ञा करें देव, आपका क्या प्रिय कर सकती हूँ !'

'यह महावीर का आगमन हमारे लिये ख़तरनाक़ है। इस अमंगल को कैंसे टाला जाये ?'

'उनका सामना करके। सर्वजित् महावीर को जीतने का यही एक मात्र उपाय है। एक निहत्थे नग्न अईंत् को जीत लेना तो, कोटिभट कोशलेश्वर के लिये मात्र खेल ही हो सकता है। है कि नहीं ?'

'तुम महावीर को शायद नहीं जानतीं। वह बहुत ख़तरनाक़ आदमी है। आर्यावर्त में यह प्रसिद्धि है, कि महावीर जादूगर है। वह बड़ा विकट इन्द्रजाली है। चुप रह कर ऐसी चोट करता है, कि कोई पानी न माँग पाये। मंत्रीक्ष्वर आर्य सीमन्धरायण, महाबलाधिकृत दीर्घकारायण, सेनापति बन्धुल मल्ल---हमारे सभी पार्षद् एक स्वर से कहते हैं कि, यह महावीर एक दुर्दान्त तांत्रिक और विद्याधर है। वह अपने एक कटाक्ष मात्र से मारण, मोहन, स्तम्भन, वभीकरण, कीलन एक साथ कर सकता है। उसने अजेय श्रेणिक और परात्रान्त उदयन तक को अपनी मुट्ठी में कर लिया है। उसके सामने जाना ही अपनी मौत को न्योतना है। 'मुझ पर विश्वास करोगे, देवता ?'

'बोलो, क्या कहना चाहती हो ?'

'मुझे आप अपनी संरक्षिका भवानी मानते हैं, अपनी लक्ष्मी कहते हैं न ? तो सुनें महाराज, मैं आपके साथ चल्ँगी महावीर के समवसरण में । आपके पास मुझे खड़ी देख कर, सर्वजित् जिनेश्वर महावीर हार जायेंगे ! '

'सचमुच…?' राजा को एक मांत्रिक प्रत्यय-सा अनुभव हुआ ।

'महावीर प्रेमिक है, यही उसकी सबसे बड़ी विवशता है। मल्लिका की चितवन की अवहेलना करना उसके वश का नहीं। मारजयी महावीर का वशीकरण और मारण केवल मेरे पास है!'

कोशलेन्द्र प्रसेनजित को स्पष्ट लगा, कि वह जैसे कोई अचूक आकाज्ञ-वाणी सुन रहा है। हर्ष और रति से एक साथ पुलक्तित और कम्पित हो कर, उसने उमड़ कर मल्लिका को अपने आलिंगन में बाँध लिया। और कातर विगलित स्वर में बोला:

भिल्ली, अनुगत हुआ तुम्हारा। तुम मेरी प्रक्ति हो। तुम जहाँ भी ले चलोगी, तुम्हारा अनुगमन करूँगा ! '

···एकाएक प्रभातकालीन ऊषा का आकाश देव-वाद्यों से गुंजायमान हो उठा ।

'तीर्थंकर महावीर आ गये, स्वामी !'

'सुनो देवी, मेरी दोनों भौहों के बीच की त्रिकुटी में यह कैसा प्रकर्षण हो रहा है? यह कैसा सुखद कम्पन है मेरे ब्रह्मरन्ध्र में? यह कौन मुझे बरबस खींच रहा है?…'

'केवल तुम्हारी मल्लिका, और कोई नहीं ! '

'यह तुम हो, कि तुम्हारा महावीर है? कितना भयानक, लेकिन कितना मोहक है यह महावीर ! इसकी मोहिनी से मुझे बचाओ, प्रिये !'

भेरी ही मोहिनी से डरोगे? मैं हूँन तुम्हारे साथ ! फिर डर किस बात का ?'

प्रसेनजित उस मल्लिका को निःशब्द, निर्विकार ताकता रह गया।

…महाद्वार पर कंचुक की उद्घोषणा सुनाई पड़ी :

'परम भट्टारक निगंठनातपुत्त, चरम तीर्थंकर भगवान् महावीर का श्रावस्ती में शुभागमन हो गया । अचिरावती तट के 'मणि-करण्डक उद्यान' में श्रीभगवान् का देवोपनीत समवसरण बिराजमान है ।' 64

राजा और रानी एक दूसरे को देखते ही रह गये। एक साथ छहों ऋतुओं के फूलों और फलों की गन्ध आकाश-वातास में व्याप गई है। राजा के मुँह से फिर बरबस फुट पड़ा:

'ओह, कितना प्रियंकर है यह महावीर ! फिर भी कितना भयंकर !' अपने प्रिय को निहारती मल्लिका की आँखों में आँसू उजल आये ।

अगंग-आगं महारानी मल्लिका चल रही हैं। उनके पीछे हैं कोशलेन्द्र अगंग-आगं महारानी मल्लिका चल रही हैं। उनके पीछे हैं कोशलेन्द्र प्रसेनजित। और उनका अनुगमन कर रहे हैं, उनके तमाम मंत्रीक्ष्वर, महामात्य, सेनापति, और श्रावस्ती के जगत् विख्यात धन-कुबेर सुदत्त अनाथ-पिण्डक और मुगार श्रेष्ठि।

समवसरण का ऐश्वर्य और प्रभुता देख कर, कोशलेन्द्र के अभिमान का वज्ज पानी हो गया। श्रीमण्डप में पहुँच कर, प्रसेनजित की निगाह गन्धकुटी के शीर्ष पर जा ठहरी। '''ओ, बोधिसत्व : स्वयम् भगवान् बुद्ध यहाँ विराजमान हैं ! तो फिर महावीर कहाँ हैं ? बोधिसत्व : महावीर। महावीर : बोधिसत्व । राजा के कानों में मल्लिका के शब्द गुँज उठे : 'मैं भगवत्ता में भेद नहीं देख पाती, देवता ।' राजा अमनस्क हो कर केवल देखता रह गया।

महादेवी मल्लिका गन्धकुटी के पादप्रान्त में, आश्चीर्ष प्रणिपात में बिछ गईं। राजा और उसके अनुगामी परिकर ने भी उनका अनुसरण किया। महादेवी स्त्री-प्रकोष्ठ में बैठ गयीं। पुरुष-वर्ग पुरुष-प्रकोष्ठ में समाविष्ट हो गया।

प्रसेनजित का शरीर आनन्द, आरति और आतंक से एक साथ कम्पाय-मान है। उसे लगा कि उसके मन के सारे आवरण छिन्न हो गये हैं। उसकी तमाम कुत्साओं और पापों के पर्दें, किसी ने एक ही झटके में विदीर्ण कर दिये हैं! ओ, वह महावीर के सामने नग्न खड़ा है! उसके सारे भेद खुल गये, सारे गुप्त रहस्य प्रभु के आगे प्रत्यक्ष हो गयें। राजा की नाड़ियों का लहू जम गया। वह धास के तिनके की तरह काँप रहा है।

एक दीर्घ मौन के बाद, गन्धकुटी के रक्त-कमलासन पर से सम्बोधन सुनाई पड़ा :

'मालाकार-कन्या मल्लिका जयवन्त हो ! '

तत्काल मल्लिका अपने स्थान से उठ कर श्रीमण्डप में उपस्थित हो, नतमाथ हो गई।

'जिनेक्वरों के पूजा-फूलों की तरह पावन है यह मल्लिका। क्यूड़ा हो कर भी, यह अईन्त की जन्मजात सती है। कोशल देश की पट्ट-महिषी इसके चरणों की चेरी मात्र है।' मल्लिका को लगा कि वह स्वयम् नहीं रही, कोई तीसरी सत्ता हो गई है। उसकी आँखों से आँसू फूट आये।

'देखो, इसकी आँखों से श्रीचरणों में मल्लिका के फूल झड़ रहे हैं। इसके अंग-अंग में नव-मल्लिका की पुष्पित लताएँ लचक रही हैं। इसके नैवेध से अईत् आप्यायित हुए ।'

फिर एक गहरा मौन छा गया। मल्लिका का शरीर कर्पूर की आरती हो कर गलता ही चला गया।

'कोजलराज प्रसेनजित ! '

काँपता-थरथराता प्रसेनजित श्रीपाद में उपस्थित हो कर, भान-भूला-सा खड़ा रह गया। अपराधी अभियुक्त की तरह, सर झुकाये।

'निर्भय होजा, राजन् !'

'कैसे प्रभु? आप से अब क्या छुपा है!'

'निश्चल होजा, आयुष्यमान्, और देख, जान, कि तू कौन है।'

'जो हूँ, सो तो देख रहा हूँ। मेरे पापों का अन्त नहीं, नाथ ! '

'तो जो है, जहाँ है, वहीं रह कर निश्चल हो जा। और तू देखेगा, कि तू पाप नहीं, आप है। अनन्य एकमेव तू,कोई तीसरी ही सत्ता। जो मैं भी नहीं, तू भी नहीं, यह भी नहीं, बह भी नहीं। बस, जो है केवल, सो है।'

भेरी मनोवेदना को आज तक कोई न जान सका । क्या आप भी उसे अनदेखा करेंगे, भगवन् ?

'तेरी मनोवेदना को हस्तामलकवत् देख रहा हूँ, वत्स । देख राजा, देख : काँच के महल में क्ष्वान अपना ही प्रतिबिम्ब देख कर भूँक रहा है । स्फटिक की भींत में हाथी अपनी ही प्रतिछाया देख कर, उस पर टक्करें मार रहा है, अपना मस्तक पछाड़ रहा है । और अपने सुन्दर दाँत तोड़ कर दुखी और बेहाल है ।

'और भी देख आयुष्यमान्, रात के समय एक बन्दर किसी विशाल वृक्ष पर बैठा है। वृक्ष तले एक सिंह आया। चन्द्रमा की चाँदनी में सिंह को उस वानर की छाया दीखी। उस छाया को ही उसने सच्चा बन्दर जान कर गर्जना की, और उस वानर-छाया पर पंजा मारा। तब वृक्ष पर बैठा वानर भयभीत हो कर नीचे गिर पड़ा। देख वत्स, इस भयभीत प्रसेनजित को देख।"

'और भी एक रूप अपना देख, अय्युष्यमान् । एक पर-स्त्री लंपट को सपना आया कि वह अपनी दुर्लंभ परनारी-प्रिया को भोग रहा है। तभी उसका प्रतिपक्षी शत्रु आया। उसने उस परस्पर-बिद्ध मिथुन पर तलवार का प्रहार किया। उस बेचारी स्त्री का हाथ कट गया और लहू वह आया। और ठीक उसी समय उस परनारी-भोगो का वीर्य स्खलित हो गया। वह चौंक कर जाग उठा, तो पाया कि रुधिर वहाँ किसी का नहीं बहा था, उसका अपना ही अधोवस्त्र, उसके अपने ही वीर्य से लिप्त हो गया था।…'

और सहसा ही भगवान् चुप हो गये। कुछ देर सभाटा छाया रहा। तभीएकाएक प्रसेनजित का डूबा-डूवा कातर कण्ठ-स्वर सुनाई पड़ाः

'भगवन्, पहली बार अपनी त्रासदी को आरपार नग्न देख रहा हूँ। लेकिन मेरी व्यथा हजार गुनी हो कर उभर रही है।'

'और भी देख वत्स, एक मनुष्य को कीचड़ में से, एक रत्न-जवाहर से भरा कलग मिल गया। तव वह उस कलग को एक बावली में धोने ले गया। वहाँ धोते-धोते कलग हाथ से छूट कर बावली में डूब गया। वह रोने-कलपने लगा।...तू पाप के डर से 'आपको' भय और ग्लानि के जल से धोना चाहता है ? तो 'आप' ही हाथ से निकल कर अन्ध-कूप में खो जायेगा।

'सुन राजन्, अपने स्वरूप को सुन । तस्वीर से तस्वीर उतर सकती है। एक वट-वृक्ष के बीच अनेक वट-वृक्ष हैं। और उन अनेक न्यग्रोधों (वटों) में अनन्तानन्त बीज हैं। एक सन्नीपात ग्रस्त व्यक्ति अपने ही घर में लेटा चिल्ला रहा है: मुझे अपने घर जाना है! एक शेखचिल्ली की पगड़ी उसके माथे से गिर पड़ी, उसे उठा कर वह बोला: अरे मुझे एक मनवाही पगड़ी मिल गई। बाँस से बाँस रगड़ खाता है, और उससे उत्पन्न अग्नि, उन बाँसों को भस्म कर स्वयम् भी उपशान्त हो जाती है। शंख श्वेत है, पर वह काली-पीली-लाल माटी भक्षण करता है, फिर भी शंख स्वयम् तो श्वेत ही रहता है। ज्वेवल अपने भीतर के जातरूप, श्वेत, स्वयम्भू शंख को देख, राजन् !

'देख कर भी नहीं देख पा रहा, नाथ । एक पर्दा उठता है, कि फिर एक और काला पर्दा मेरी आँखों पर आ गिरता है । मुझे अपना नाम-पता और घर ही भूल गया है, स्वामिन् । मैं क्या करूँ, कहाँ जाऊँ ?'

'यह 'मैं' कौन है, जो अपना नाम-पता और घर भूल गया है? या तो इसी को पकड़ ले, या इसको भुला दे, और चुप हो जा। तो जानेगा कि जो बचा है, वही तू है। अपना घर, नाम, पता-अन्यत्र कहाँ खोज रहा है? अभी और यहाँ तू जो उपस्थित है, वस, केवल वही रह जा।'

'मैं अनुपस्थित हूँ, भगवन्, आपसे बहुत दूर किसी वीरान में भटक रहा हूँ। मैं निरा प्रेत हूँ। मैं हूँ ही नहीं, नाथ।'

तरा यह अज्ञानी बाल्य भाव भी मुझे प्रिय है, राजन् ! तो बालक, एक कहानी सुन । एक साहुकार ने अपने पुत्र को परदेश भेजा । कुछ दिनों बाद उसकी पुत्र-वधू बोली कि—मैं तो विधवा हो गई। तब सेठ ने अपने पुत्र को पत्र लिखा कि हे पुत्र, तैरी बहू विधवा हो गई है। तब श्रेष्ठि-पुत्र यह पत्र पढ़ कर शोक करने लगा। तभी किसी ने पूछा: तू क्यों शोक करता है? तब उसने कहा: मेरी स्त्री विधवा हो गई है। सुन कर पूछनेवाले ने कहा: तू तो सामने जीता-जागता खड़ा है, फिर तेरी स्त्री विधवा कैसे हो गई? श्रेष्ठि-पुत्र बोला: तुम कहते हो सो तो सत्य है, पर मेरे पिता का पत्र आया है, उसमें यह समाचार आया है, उसे झूठ कैसे मान्। ...अपने ही समक्ष खड़ी मल्लिका को काण, तू पहचान सकता, राजन्।

'मैं प्रतिबुद्ध हुआ, भन्ते । मैं श्रीचरणों में अपने को उपस्थित पाता हूँ, नाथ ! '

'तू प्रतिबुद्ध नहीं हुआ, वत्स । तू अभी स्वयम् में उपस्थित नहीं, राजन् । तू अब भी काँप रहा है । अर्हन्त को शब्द-छल प्रसन्न नहीं कर सकता । अपनी वेदना का खलकर रेचन होने दे, सौम्य ।'

'सम्यक् सम्बुद्ध अईन्त मेरे मर्म की पीड़ा में से बोल रहे हैं। मेरी एक-एक ग्रंथि खोल रहे हैं।'

'अपनी पीड़ा का निवेदन कर, आयुष्यमान्।'

'मैं दिन-रात भय में जीता हूँ, भन्ते । सब कुछ कितना अनिश्चित है । कभी भी, कुछ भी हो सकता है । ऐसी अनिश्चिति में कैसे जिऊँ, स्वामिन् ?'

'जो कभी भी कुछ भी हो सकता है, उसकी हर सम्भावना को अभी और यहाँ साक्षात कर। क्षय, जरा, शोक, वियोग, अपमान, पराजय, प्रहार, प्रताड़ना, प्रलय, मौत-हर सम्भव दू:ख को अभी और यहाँ जी जा। उस सब में से इसी बक्त, उसके छोर तक गुजर जा। और उसका अन्त हो जायेगा सदा के लिये। अनन्त है केवल जीवन, तू स्वयम्, तेरा आत्म। अपने उम त्रिकाली ध्रुव में अवस्थित हो जा। तब अनिश्चित कुछ न रह जायेगा। सब निश्चित हो जायेगा। सब कुछ निश्चित और अनिवार्य है। यही स्वभाव है, यही बस्तू-स्थिति है, फिर भय किस बात का ?'

'इस भय का मूल कहाँ है, भन्ते ? यह भय क्यों है, स्वामिन् ?'

'क्यों कि तू अपने में नहीं, अन्यों में जीता है। तू स्व में नहीं, पर में जीता है। पर में जीकर तू कैंसे निश्चित और निश्चिन्त जी सकता है। जो अपने में जीता है, वही निश्चित, निश्चल और निश्चिन्त जीता है। वही सुख की नींद सो सकता है। अन्यों के अपार अज्ञात जंगल में खो कर विश्वाम कहाँ ?' 'भगवान् अणु-प्रतिअणु मुझे सत्य देख रहे हैं, सत्य कह रहे हैं।'

'तुझे नींद नहीं आती, वस्स । तू सर्पगन्धा की गुटिका खा कर मोता है । तेरा वृद्ध भरीर जर्जर और हतवीर्य हो गया है, फिर भी तेरी भोग-लालसा का पार नहीं । नग्न रूप-यौवन को देख कर भी तेरी वासना नहीं जागती । फिर भी तेरी काम-लिप्सा का अन्त नहीं । तेरे अन्तःपुर में तमाम वर्त्तमान देशों की अपहरिता सुन्दरियाँ और कुमारियाँ विसूर रही हैं । तेरे रनिवास और हर्म्य नारियों के माल-गोदाम हैं । लेकिन तू निःसत्व, नपुंसक और क्लीव है ! तू स्त्रैण कापुरुष है । परवशता के इस अछोर आलजाल में तुझे नींद कैसे आये, राजन् !'

राजा का रोष सीमा तक उठ कर, रुलाई में फूट पड़ा:

'त्रिलोकी नाथ, महाकारुणिक प्रभु, मुझे इतना निर्वसन न करें। मुझे इतना न गिरायें । मुझे अपनी जरण में ले कर, अपने योग्य बना लें ?'

'निर्वसन न करूँ, तो तू अपने को कैंसे देखे, कैंसे पहचाने ? तेरे कल्मश का रेचन न करूँ तो तुझ में अमृत का सिंचन कैंसे हो ? तुझे गिराने वाला मैं कौन ? तू तो स्वयम् ही गिर कर, अन्धकार के अतल पाताल में पड़ा कराह रहा है। अईत् गिराने नहीं, उठाने आये हैं। तू जिस चरम पर गिरा पड़ा है, बह न दिखाऊँ, तो तू कैंसे जागे, कैंसे उठे। उठना तुझे स्वयम् होगा, अन्य कोई तुझे नहीं उठा सकता। अईत् केवली तेरी स्थिति के केवल अविंकल दर्पण हो सकते हैं। अपनी त्रासदी को सम्पूर्ण साक्षात् कर, और जाग, जाग, जाग, देवान्प्रिय।'

राजा इस अन्तिम आक्रमण से हताहत हो, ढेर हो गया। वह धप् से नीचे बैठ, दोनों हाथों में मुँह ढँक कर सिसकने लगा। देवी मल्लिका का जी बहुत कातर हुआ, कि वे अपने स्वामी को सहेज लें। लेकिन उनका साहस न हुआ कि वे परम-शरण त्रिलोकीनाथ के सम्मुख होते, उसे सहारा दें। स्वयम् सर्वावलम्बन् प्रभु जिसे निरालम्बन् कर रहे हैं, उसे आलम्बन् कौन दे सकता है?

हठात श्री भगवान् ने फिर राजा को सम्बोधन कियाः

'विषाद की इस महा मोहरात्रि का भेदन इतना सहज नहीं, राजन्। तुझे अपने जिये और किये को, इस क्षण फिर से एक साथ पूरा जी जीना होगा। देख, अपने जीवन-नाटक का अखण्ड पुनरावर्तन देख<sup>…</sup>। खड़ा हो जा दत्स, और देख, सुन, समझ, जो सम्मुख आये।''''

राजा को जैसे बिजली का जीता तार छू गया। वह उठ कर सन्नद्ध खड़ा हो गया। 'सुन कोशलेन्द्र, तूं अपने में नहीं जी रहा । तू प्रति क्षण श्रेणिक, चण्ड प्रद्योत, उदयन, वीतिभयराज उदायन, पर्शुपुरी के पार्शवराज, जम्बू द्वीप के तमाम विकान्त भूपतियों, योद्धाओं, विजेताओं के आतंक तले जी रहा है। तू राज्य और वाणिज्य के लोभ में जी रहा है। तू सुवर्ण-रत्न, सार्थवाह और उनकी अकूत सम्पदा में जी रहा है। तू सहस्रों अपहरिता, पीड़िता सुन्दरियों के रूप-यौवन की घिषियाहट में जी रहा है। तू लक्ष-लक्ष श्रमिकों के लहूँ, पसीने, आहों और कराहों में जी रहा है। तू सहस्रों अपहरिता, पीड़िता सुन्दरियों के इस शाखाजाल का अन्त नहीं। फिर तुझे नींद कैसे आये ? सारे ब्रह्माण्ड को भक्षण करने की वुभुक्षा से तू दिवा-रात्रि आर्त्त, रौद्र और आकुल-व्याकुल है। लेकिन उसे भोगने का पौरुष, बल, वीर्य, तेज, सामर्थ्य तुझ में नहीं। ऐसी विषम त्रासदी में जो ज रहा है, वह निश्चित और निश्चिन्त कैसे जी सकता है?'

भेरे चेतन के पट खुल रहे हैं, प्रभु। मेरी आँखें अधिक-अधिक खुल रही हैं। मेरी जड़ीभूत सन्धियाँ और ग्रंथियाँ टूट रही हैं। मैं हलका हो रहा हूँ। मुझे और खोलो, हे परम पिता परमेख्वर। ताकि मैं पूर्ण निर्ग्रन्थ, निर्भार, शान्त हो कर सुख की नींद सो सकूँ।'

'देख, तेरे जीवन-नाटक के सभी प्रमुख पात्र यहाँ उपस्थित हैं। उनका सामना कर, उन्हें साक्षात् कर, उनके छोर तक जा, उनसे पार उत्तर कर, अपने में लौट आ। तू विश्वब्ध हो जायेगा, और अपने भीतर सुख की नींद सोयेगा।'

'मैं प्रस्तुत हुँ, देवार्य !'

''महामंत्री सीमन्धरायण, महाबलाधिकृत दीर्घकारायण, सेनापति बन्धुल मल्ल, महामात्य श्रीवर्द्ध, राजपुत्र विडूडभ, महाक्षत्रप कौशल्य हिरण्यनाभ, आचार्य माण्डव्य उपरिचर, जीवक कौमारभृत्य, गान्धारी कलिंगसेना, चन्द्र--भद्रा शील चन्दना, धन-कुबेर अनाथ पिण्डक और मृगार श्रेष्ठि !--कोशलेन्द्र प्रसेनजित तुम सब के दर्शन के प्रार्थी हैं।'

एक-एक कर सारे सम्बोधित स्त्री-पुरुष श्रीमण्डप में उपस्थित हुए । श्री भगवान का त्रिवार दन्दन कर, वे कोशलराज के आमने-सामने हए ।

'महामंत्री सीमन्धरायण, सेनापति दीर्घकारायण, सेनापति बन्धुल मल्ल, महामात्य श्रीवर्ड, कौशल्य हिरण्यनाभ, तुम्हारा राजा तुम्हारे परामर्शों का मोहताज है। वह तुम्हारी सीखों और लीकों पर चलता है। तुमने उसे सारे जम्बू द्वीप का एकच्छत्र सम्राट बनाने का आश्वासन दिया है। तुमने उसके साम्राज्य-स्वप्न के मानचित्र बनाये हैं। वह तुम्हारे निर्देशों पर चलता है। क्या तुम उसे परचकों के आक्रमण से बचाने में समर्थ हो? क्या तुम उसे उसका काम्य साम्राज्य अचूक दिला सकते हो ? क्या तुम उसे आसन्न संकट और मृत्यु से बचा सकते हो ?'

सभी सम्बोधितों ने एक-स्वर में कहा:

'वह हमारी सामर्थ्य में नहीं, त्रिलोकीनाथ । वह सर्वशक्तिमान महावीर ही कर सकते हैं !'

'जीवक कौमारभृत्य, माण्डव्य उपरिचर, क्या तुम अपने इस जरा-जर्जरित राजा को पुनयौँ वन प्राप्त करा सकते हो ? क्या तुम अपने लोहवेध रसायन से, इसका देहवेध कर सकते हो ? क्या तुम इसकी निष्त्रिय हो गई यौवन-ग्रंथियों और चुल्लक-ग्रंथियों को, संजीवन और पूनर्नवा कर सकते हो ?'

'वह हमारी सामर्थ्य में नहीं, हे अन्तर्यामिन् । आपके सम्मुख हम मृषा भाषण कैसे कर सकते हैं ?'

'तो आर्य माण्डव्य उपरिचर, तुम्हारे भोगवादी आचार्य वृहस्पति क्या तुम्हारे राजा को पूर्ण भोग उपलब्ध करा कर, पूर्ण परितृप्त कर सकते हैं?'

'कोई भी आचार्य, वाद या दर्शन वह कैसे कर सकता है, देवार्य। पूर्ण स्वाधीन, निरन्तर चिद्त्रियाशील अर्हन्त ही ऐसा वज्जवृषभ-नाराच संहनन उपलब्ध करा सकते हैं। वही ऐसा पूर्णकाम भोग दे सकते हैं। अर्हत् का सर्व-तंत्र स्वतंत्र पुरुषार्थ ही, उस परम अर्थ को उपलब्ध करा सकता है।'

'तो फिर आर्य माण्डव्य, तुमने जो अभी उस दिन बिल्व-फल में एक मात्रा रसायन कोशलराज को दिया था, उसका क्या प्रयोजन ?'

'क्षमा करें, भन्ते त्रिलोकीनाथ ! सर्वज्ञ भगवन्त से क्या छुपा है ? गान्धार-नन्दिनी कलिंग सेना से महाराज ने हाल ही में विवाह किया है ≀∵महाराज ने हमारी सहाय चाही, हमने अपना कर्तव्य किया !'

'कि तुम्हारा राजा युवती गान्धारी के सम्भोग में समर्थ हो सके ! यही न ? समर्थ हो सका वह ?'

'महाराज स्वयम् आपके सम्मुख हैं, भगवन् । उन्हें हर पल जीने के लिये कोई भ्रम चाहिये । हम नित नया भ्रम महाराज को दे कर, उन्हें जिलाने में निमित्तभूत होते हैं । और इस तरह अपने अस्तित्व का निर्वाह करते हैं ।'

'तो मेरे पास भी तुम कोई भ्रम लेने आये हो, कोणलराज ?'

'भ्रम लेने ही तो आया था, प्रभु। लेकिन मेरे सारे भ्रम टूट रहे हैं, भन्ते भगवान् । मैं अधिक-अधिक निर्भ्रम हो रहा हूँ।'

'गान्धार राजबाला कलिंगसेना ! यह गान्धार से श्रावस्ती तक हठपूर्वक एक दुर्मत्त घोड़े पर सवार हो कर आई है। तुम ऐसा कर सकते हो, राजन् ? तुम्हारे पास है ऐसा वीर्य, कि तुम इस हवा और आकाशों की आरोहिणी गान्धारी पर आरोहण कर सको ? तक्षशिला की यह स्लातिका, शस्त्र, शास्त्र, वेद-वेदान्त, सारी विद्याओं की पारंगता हो कर भी, उनसे उत्तीर्ण है। यह लौकिक विद्या और सत्ता मात्र को भ्रम मानती है। इसी निर्भ्रम चेतना के बल, इसने अपने गण और अनेक पड़ोसी प्रजाओं की सुरक्षा के लिये, अपने को दाँव पर लगा दिया। तुम्हारी धमकी और आतंक से डर कर नहीं। उसे यह तोड़ने आयी है। यह तुम्हारी विवाहिता हो कर भी, तुम्हें नहीं, केवल वत्सराज उदयन को प्यार करती है। इसके साथ तुम्हारी सोहाग रात सम्पन्न हो सकी, राजन् ?'

'भ्रम-भंग की रात हुई वह, देवार्य। मैं अग्तिम रूप से टूट गया। तब कल रात मैं महादेवी मल्लिका के अन्त:पुर में चला गया।'

'महादेवी मल्लिका, तुम्हारी गोद में तुम्हारे आर्यपुत्र निर्भय, आश्वस्त हो सके ? उन्हें शरण प्राप्त हो सकी ?'

'मुझ में नहीं, मेरे बक्ष में विराजित महावीर में इन्हें वह शरण मिली । ये बरसों बाद, आश्वस्त हो कर सो गये ।'

'तो इन्हें परम आश्वस्ति प्राप्त हुई ?'

'नहीं भगवन्, बड़ी भोर ही फिर ये बहुत अनाथ, भयभीत, कम्पित हो उठे थे ।' 'क्यों ?'

'ये महावीर के आगमन की ख़बर से भयभीत और आतंकित थे।'

तो अब महावीर तुम्हारे सामने है, वत्स । तुम्हारा आतंक टूटा, राजन् ? चुम निर्भय हुए ,राजन् ? तुम निर्श्रम हुए, राजन् ?'

'सर्वज्ञ भगवन्त स्वयम् साक्षी हैं ! '

'गान्धारी कलिंगसेना, तू क्या चाहती है?'

'एक बलि-कन्या की क्या चाह हो सकती है, भन्ते ? पश्चिमी सीमान्त के सत्ताधीशों की सत्ता-सुरक्षा के लिये नहीं, मैंने वहाँ की लक्ष-कोटि प्रजाओं के स्वातंत्र्य के लिये अपनी बलि दी है। ताकि उन पर कोई साम्राजी पंजा न बैंटे, उनकी स्वतंत्रता चिरकाल सुरक्षित रहे। इसके अतिरिक्त मेरी कोई चाह नहीं, भगवन्।'

'तू अपने लिये क्या चाहती है, गान्धारी ?'

'जिसने स्वेच्छा से ही आत्माहुति का वरण कर लिया, उसकी अपनी हर चाह, उसी क्षण समाप्त हो गई।' 'तू श्रावस्ती के महालय में अपने पति कोशलराज की रानी हो कर रहना चाहती है ? या अपने घर गान्धार लौट जाना चाहती है ?'

'पश्चिमी समुद्र की उत्ताल तरंगिनी बेटी का कोई पति नहीं हो सकता। वह केवल साथी स्वीकार सकती है। और तरंग लौटना नहीं जानती। उसका कोई देश नहीं, कोई घर नहीं हो सकता, प्रभु।'

'अपने मनोकाम्य साथी उदयन के पास जाना चाहेगी ?'

'अन्तर का साथी तो सदा साथ ही है, भन्ते । दूर कहाँ हूँ उससे, कि उसके पास अलग से जाना पड़े । उदयन को प्यार करने के लिये, मैं उदयन पर भी निर्भर नहीं करती । यही मेरा स्वभाव है, देवार्य ।'

'तो फिर क्या करना चाहती है?'

'अपनी हर आगत और अनागत नियति का सामना करना चाहती हूँ !'

'महावीर तेरा क्या प्रिय कर सकता है, बाले ?'

'क्षमा करें जगदीक्ष्वर प्रभु, महावीर केवल अपने कर्त्ता हैं, मेरे कर्त्ता **वे** कैसे हो सकते हैं ?'

'साधु साधु, प्रियस्विनी ! तू आसन्न भव्यात्मा है, तू स्वयम् मुक्ति है। स्वयम् मोक्ष तेरा प्रार्थी है। तेरी जय हो, कल्याणी !'

(मोक्ष को भी मुझ से निराश होना पड़ेगा, प्रभु ! मैं उसकी भी कामना नहीं करती।'

'उसकी कामना तुझे नहीं करनी होगी। वह स्वयम् तुझे सर्मापत है। वह तेरे स्वभाव में अभी और यहाँ विद्यमान है। तू अईतों की दुहिता है। स्वयम् महावीर तुझे खोज रहा था। तुझे पा कर उसका युगतीर्थ धन्य हुआ !'

'मेरा जन्म लेना सार्थक हआ, हे मेरे अनन्य वल्लभ ! '

र्कीलगसेना का सोहम्-भाव भी विगलित हो गया। आँसू भरे नयन उठाये वह भगवती चन्दन बाला को समर्पित हो गयी। <sup>...</sup>और विपल मात्र में ही वह श्री भगवान् की सती हो कर, आर्थिका प्रकोष्ठ में उपविष्ट हुई।

'मैं तुम्हारे भूत, भविष्य और वर्तमान को एकाग्र देख रहा हूँ, चम्पा-राजनन्दिनी चन्द्रभद्रा झील-चन्दना ! मगध की साम्राज्य-लिप्सा के हाथों, अर्हन्तों की आदिकालीन लीला-भूमि चम्पा का पतन हुआ । नागकन्या के चुम्बन से,परम श्रावक चम्पा-नरेश दधिवाहन की हत्या करवा दी गयी।… भन्नु-दलित चम्पा-दुर्ग की दीवार फाँद कर शीलचन्दना श्रावस्ती की ओर भाग निकली। महावीर के पास घरण खोजने के लिये। मार्ग में बटमार दस्युओं ने उसका हरण कर, उसे श्रावस्ती के दासी-पण्य में बेच दिया। कोशल के किसी धन-कुबेर ने उसे खरीद कर, अपने राजाधिराज प्रसेनजित् को प्रसन्न करने के लिये, उन्हें भेंट कर दिया। श्रेष्ठी की सम्पदा अधिक सुरक्षित हुई, और कामुक राजा ने एक और अनुपम सौन्दर्य-रत्न से अपने अन्तःपुर का श्रृंगार किया। उसकी प्राप्ति के उपलक्ष्य में कोशलेन्द्र ने उत्सव-रात्रि मनाई। सारा राजपरिकर सुरापात्रों में डब गया। लेकिन पंछी भाग निकला ग्रा'

श्री भगवान् ने चुप रह कर, एक हो निगाह से चन्द्रभद्रा और राजा को निहारा । और बोले :

'देख राजा, तेरे हाथ की उड़ी मैना, फिर तेरे सामने है। तू इसे पकड़ कर रख सकता है? तो ले इसे, यह तेरे सामने खड़ी है।'

'यह मेरे सामने नहीं, प्रभु के सामने खड़ी है। इसे रखने की सामर्थ्य केवल त्रिभुवनपति अईन्त में है। मुझ में होती, तो यह कोशलेन्द्र की फ़ौलादी कारा तोड़ कर कैंसे जा सकती थी? कोशलपति प्रसेनजित् देवी चन्द्रभद्रा से नतमाथ क्षमा-याचना करता है।'

शीलचन्दना ने अश्रुपूरित नयनों से हाथ उठा कर, राजा को क्षमा कर दिया। और वह महासती चन्दन बाला को समर्पित हो कर, श्रीभगवान् की सती हो गई।

0

0

'देवानुप्रिय अनाथपिण्डक, गृहपति मृगार श्रेष्ठी ! सुनता हूँ, तुम्हारे पास इतनी सम्पत्ति है, कि तुम सारे जम्बू द्वीप को ख़रीद सकते हो । क्या तुम अपनी उस तमाम सम्पत्ति से भी अपने राजा का विगत यौवन लौटा सकते हो ? क्या तुम अपने कोटि-कोटि सुवर्ण से भी अपने राजा को मृत्यु से बचा सकते हो ?'

दोनों धन-कुबेर एक ही तार-स्वर में बोले :

'तिकाल में भी यह सम्भव नहीं, भगवन् । जरा, मृत्यु, रोग और वियोग का कोई निवारण नहीं । इस संसार की असारता और क्षण भंगुरता को हमने जान लिया, इसी से तो हम सम्यक् सम्बुद्ध भगवान् तथागत की शरण चले गये । उन भगवान् के उपदेश से हम उदबुद्ध हुए ।'

'महानुभाव श्रेष्ठियो, क्या तुम सच ही इस संसार की असारता और क्षण-भंगुरता को जान गये? क्या तुम सच ही सम्थक् सम्बुद्ध भगवान् तथागत को समर्पित हो गये? क्या तुम सच ही उद्बुद्ध हुए ?'

'अपने जाने तो हुए, भन्ते।'

 $\bigcirc$ 

'तो सारे विश्व की सम्पत्ति का यह स्वामित्व कैंसा ? क्या तुमने अपने स्वामी तथागत को अपना सम्पत्ति-स्वामित्व समर्पित किया ?'

क्षण भर को दोनों श्रेष्ठी बौखला गये। फिर कुछ सम्हल कर श्रेष्ठी अनाथ पिण्डक बोलाः

'मैंने भगवान् तथागत को अपनी अपार सम्पत्ति का दान किया। मैंने जेत राजकुमार के योजनों व्यापी सुरम्य जेतवन उद्यान को, किनारे से किनारे तक सुवर्ण से पाट दिया। हठीला जेत राजकुमार फिर भी अपना उद्यान बेचेने को राजी न हुआ। तो मैंने ऊपर से और अठारह कोटि सुवर्ण उसे दे कर, जेतवन उद्यान ख़रीद लिया। और उसे सम्यक् सम्बुद्ध भगवान् तथागत को समर्पित कर दिया। मैंने उसमें विशाल नवखण्डी भिक्षु-प्रासाद बनवाया। अनेक आराम, विहार, स्नानागार, भोजनशाला, अतिथिशाला, चत्वर, चंकमण-उपवन का जाल बिछा दिया। कि श्री भगवान् और उनका भिक्षुसंघ बहाँ आवास ग्रहण करें, मुखपूर्वक विहार और धर्म-देशना करें।'

'और तुमने, महानुभाव मृगार श्रेष्ठि ? तुमने अपने स्वामी तथागत गौतम को क्या अपित किया ?'

'भन्ते भगवन्, मेरी पुत्रवधू विशाखा ने अपने एक मुक्ताहार के मूल्य से, जम्बूद्वीप में अद्वितीय, ऐसा एक विहार श्री भगवान् तयागत के लिये निर्माण कराया। वह 'पूर्वाराम मृगार-माता प्रासाद' कहलाता है। उसमें सात खण्ड हैं, और एक हजार प्रकोष्ठ हैं। उसे देखने के लिये और तथागत से धर्मलाभ करने के लिये देश-देशान्तर के अनेक यात्री आते हैं। और वहाँ निर्मित अनेक अतिथि-शालाओं में विश्वाम ग्रहण कर, सुख से तथागत के जरा-मृत्यू निवारक उपदेशामृत का पान करते हैं।'

इसी बीच उतावला हो कर अनाथ पिण्डक बोला :

'और सुनें भगवन्, मैंने राजगृही से श्रावस्ती तक के मार्ग में ठेर-ठेर आराम, विहार, भिक्षु-मठ, धर्मशालाएँ बनवा दीं। ताकि श्री भगवान् तथागत अपनी धर्म-यात्रा में वहाँ सुखासीन हों। राह के जनपदों को अपनी कल्याणी धर्मवाणी से प्रतिबुद्ध करें, परिप्लावित करें। मैंने भगवान् के मंगल धर्म-चक्र-प्रवर्त्तन के लिये अपना सर्वस्व समर्पित कर दिया !'

'सर्वस्व सर्मापत कर दिया ? तो क्या अपनी सम्पत्ति का स्वामित्व तुमने तथागत को अपित कर दिया ? महानुभाव मृगार श्रेष्ठि, क्या तुमने भी ?'

दोनों श्रेष्ठी हक्के-बक्के से एक-दूसरे को ताकते रह गये। उनसे कोई उत्तर न बना। श्री भगवान् चुपचाप उन्हें निहारते रहे, फिर बोले : 'और मृगार श्रेष्ठि, विशाखा ढारा दान किया गया प्रासाद 'पूर्वाराम मृगार-माता प्रासाद' कहलाता है, 'तथागत-बोधिसत्व प्रासाद' नहीं ? तुम्हारी पुत्रवधू ने शिलापट्ट पर तुम्हारा और अपना नाम आँक कर, सत्नाम बुद्ध के नाम को नहीं, अपने नाम को अमर कर दिया ? यही न ?'

क्षण भर रुक कर भगवानु फिर बोले :

'और पूछता हूँ श्रेष्ठि, तुम्हारी पुत्रवधू के केवल एक मुक्ताहार का मूल्य यदि इतना हो सकता है, तो तुम्हारी निधि के तमाम अलकार, रत्न-सुवर्ण का मूल्य कितना होगा ? सारे जम्बूढीप को खाली कर यह अकूत द्रव्य केवल तुम्हारी सम्पदा हो गया ? तो उन करोड़ों मानवों का क्या, जो केवल एक वसन, एक छप्पर और दो जून रूक्ष भोजन के सहारे जीते हैं ? उतना भर पाने को भी अपना सर्वस्व निचोड़ देते हैं।'

मृगार श्रेष्ठी क्या उत्तर दे? उसका माथा लज्जा से झुक गया। श्रीभगवान् फिर बोले:

'पूछता हूँ श्रेष्ठियो, क्या तुम यह महादान करके जरा, मृत्यु, रोग, शोक, वियोग से सुरक्षित हो गये ?'

'पुण्य-लाभ किया भगवन्, ताकि

'ताकि अगले जन्म में तुम इससे शतगुने सुखद प्रासादों में निश्चिन्त पोढ़ो। शतगुनी अधिक सम्पत्ति के स्वामी बनो। शतगुने अधिक संसार-सुख का निर्बाध भोग कर सको। ताकि सारी सृष्टि और सारे भगवान् तुम्हारे स्वामित्व की वस्तु हो जायें?'

'नहीं भगवन्, इस लिये कि पुण्य-लाभ कर हम अपने पापों को काट सकें, और जरा-मृत्यु ग्रस्त संसार से तर सकें।'

'तो क्या तथागत यह उपदेश करते हैं, कि पुण्य से तुम पाप, मरण और जरा को जीत सकते हो ? कि तुम पुण्य से परिनिर्वाण प्राप्त कर सकते हो ?'

'सो तो तथागत जानें, भगवन् !हम ठहरे वर्णिक-व्यापारी, सार्थवाह । इतने सूक्ष्म ज्ञान में उतरने का हमें कहाँ अवकाश ।हम तो केवल उन भगवान के शरणागत हैं । वे चाहें तो हमें तारें, चाहें तो हमें भारें । हम तो केवल उनकी धर्म-कथा सुनकर शान्त और निश्चिन्त रहते हैं ।'

'शान्त और निश्चिन्त रहते हो, जन्मान्तरों तक की संसार की सारी आपद-विपद, आधि-व्याधि भगवान् तथागत को सौंप कर ? यही न ? आयुष्यमान् गाथापत्तियो, क्या तुम सच ही तथागत बुद्ध के शरणागत हो गये ?'

'शरणागत न हों, तो इस संसार के दुःखों से हमें कौन तारे ? हम तो इसी लिये आज आपके भी शरणागत होने आये हैं, हे जिनेन्द्र अईंन्त ! ' 'ताकि यावत् पृथ्वी के सारे ही भगवानों के चरणों में तुम सुरक्षित हो जाओ ? वे सब एक जुट हो कर तुम्हारे तारण को सदा तत्पर रहें, साव-धान और नियुक्त रहें ! यही न ?'

'हाँ भगवन्, हम तो जहाँ भी भगवान् हैं, उन सब के शरणागत हैं। हम वणिकों के वश का और क्या है?'

श्री भगवान् चुप स्थिर मुस्कुरा आये । गहरे सन्नाटे में सर्वत्र एक सामूहिक मर्मर हास्य-ध्वनि व्याप गई ।

श्रेष्ठियों को डर हुआ, कि कहीं अवसर न चूक जायें। कहीं श्रीभगवान् हाथ से न निकल जायें। सो उतावले हो कर तार-स्वर में दोनों एक साथ बोले :

'हम आप के शरणागत, आप की क्या सेवा कर सकते हैं, हे त्रिलोकीनाथ अईन्त ?'

श्री भगवान् ने कोई उत्तर न दिया। तो श्रेष्ठी और भी अधिक उतावले हो कर बोले :

'श्री भगवान् हमारा दान स्वीकार कर, हमें कृतार्थ करें। हम जिनेक्वर अईन्त और उनके श्रमण संघ के लिये प्रासाद चुनवायें, आराम बनवायें, विहार बनवायें, चैत्य-उद्यान बनवायें। कूटागार, मठ, उपाश्रय बनवायें।ताकि भगवान् और उनका श्रमण-संघ वहाँ सुख से विहरें, और भवजनों को अपनी तरण-तारण जिनवाणी सुनायें '

श्री भगवान् चुपचाप केवल नासाग्र दृष्टि से मुस्कराते रहे। वे चुप ही रहे, और दोनों श्रेष्ठी उच्च से उच्चतर स्वर में अपनी दान-घोषणा को विविध रूपों में दोहराते रहे। हठात् सुनाई पड़ा :

'तुम सुगत होओ श्रेष्ठिजनो ! तुम्हारा कल्याण हो ! '

अनाथपिण्डक हर्षित आशान्वित हो कर बोला:

'तो देवाधिदेव त्रिलोकपति अर्हन्त ने हमारे दान को स्वीकार लिया ?' 'अनगार आगार नहीं स्वीकारते, आयुष्यमान्। दिगम्बर दीवारों में नहीं विचरते। निगण्ठ अर्हन्त प्रासादों और विहारों में नहीं विहरते। वे आवासित नहीं, निर्वासित विहरते हैं। वे पृथ्वी और आकाश के बीच मुक्त विहरते हैं। वे एक ही स्थान पर बार-वार नहीं लौटते। वे सर्वत्र, सर्व देश-काल में नित-नव्य और स्वतंत्र विखरते हैं। वे लौट कर वहीं-वहीं नहीं आते। असंख्य प्रदेश, पर्याय, परमाणु को पार करते हुए, आगे ही बढ़ते जाते हैं।' 'लेकिन तथागत बुद्ध ने तो हमारा दान स्वीकारा, भन्ते । आगार विहार स्वीकारे । क्या वे सम्यक् सम्बुद्ध अईन्त नहीं, भगवन् ?'

श्री भगवान् मौन सस्मित, दूरियों में आरपार देखते रहे। श्रेष्ठियों ने फिर अपना प्रक्ष्न दुहरायाः

'क्या तथागत बुद्ध सम्यक् सम्बुद्ध नहीं, भन्ते ? अईन्त जिनेश्वर हमारा समाधान करें।'

'तथागत बुद्ध निक्ष्चय हो सम्यक् सम्बुद्ध अर्हन्त हैं। तथागत अप्रतिम हैं। तथागत अनन्य हैं। तथागत एकमेव हैं। प्रत्येक अर्हन्त अप्रतिम, अनम्य, एकमेव होता है। प्रत्येक अर्हन्त विलक्षण होता है। वे परस्पर तुलनीय नहीं। वे अपने-अपने स्व-धर्म और स्व-भाव में स्वतंत्र विचरते हैं। प्रत्येक का मार्ग एक कुँवारे जंगल को भेद कर गया है। प्रत्येक का सत्य-साक्षात्कार विशिष्ट होता है। तदनुसार चर्या भी विशिष्ट होती है। लेकिन उन सब का गन्तव्य है, वही एक परम अभेद महासत्ता। उसमें वे सब तद्रूप एकाकार होते हैं। तथागत बुद्ध निक्ष्चय ही सम्यक् सम्बुद्ध अर्हन्त हैं। वे निक्ष्चय ही मारजयी और मृत्युंजयी हैं!'

सारा ही उपस्थित श्रोता-मण्डल, एक गहरे समाधान की शान्ति और निश्चिति में विश्वब्ध हो गया । इसके आगे शब्द की गति नहीं थी । कि हठात् मण्डलाकार गूँजती ओंकार-ध्वनि में से गभीर स्वर सुनाई पड़ा :

'सृष्टि की सम्पदा का दान करने वाले तुम कौन होते हो, श्रेष्ठियो, उसका स्वामित्व तुम्हें किसने दिया ?'

फिर पकड़े जा कर श्रेष्ठी काँप-काँप आये । किसी तरह साहस बटोर कर सुदत्त अनाथ पिण्डक उत्तर देने को विवश हुआ :

'हमने अपने पुरुषार्थं और परिश्रम से उसे अर्जित किया है, भन्ते।'

'तुम्हारा परिश्रम, तुम्हारा पुरुषार्थ ? तो उन करोड़ों क्रूषकों के परिश्रम और पुरुषार्थ का अर्जन क्या, जो शीत-पाला, लू के झैंकोरे, वर्षा-तूफ़ान के यपेड़े सह कर कृषि-कर्म करते हैं, और तुम्हारे व्यापारिक भाण्डारों को अन्न-खाद्य से भर देते हैं ? उन श्रमिकों का अर्जन क्या, जो प्राण की बाजी लगा कर पातालगामी खदानों में उतर जाते हैं, अयाह समुद्रों के तलों में गोते लगाते हैं ? और इस तरह तुम्हारी निधियों को सुवर्ण-रौप्य और अमूल्य रत्न-मुक्ता से भर देते हैं। जो हिस प्राणियों से भरे जंगलों में घुस कर, तुम्हारे महलों और किलों के निर्माण के लिये श्रेष्ठ काष्ठ, पाषाण और फ़ौलाद उपलब्ध करते हैं, और तुम्हारे सुखद गद्दों और उपानहों के लिये पशु-चर्म प्राप्त करते हैं। जो आचूड़ पृथ्वी का दोहन कर, तुम्हारे लिये तमाम भोग्य वस्तु-सामग्री जुटाते हैं। ताकि अपने सार्थों और जलपोतों ढारा उनका निर्यात-घ्यापार करके, तुम सारी धरती का धन अपने भाण्डारों में एकत्रित कर सको। उन वास्तुकारों, स्थपतियों और राज-मजूरों का अर्जन क्या, जो श्रेष्ठियों और राजाओं के आकाशगामी महल चुनने के लिये, बल्लियों के मचानों पर चढ़ कर, अधर आकाश में अपनी जान से खेलते हैं? उन शिल्पियों और कलाकारों का अर्जन क्या, जो अपने रक्त का इत्र निचोड़ कर, समर्थों के सौन्दर्य-स्वप्न और लालित्य-चेतना को परितृप्त करते हैं? उन शिल्पयों के सौन्दर्य-स्वप्न और लालित्य-चेतना को परितृप्त करते हैं? उन सबका अर्जन क्या ? उनके परिश्रम और पुरुषार्थ का क्या मूल्य ? क्या उनका कोई स्वामित्व नहीं ? पीढ़ी-दर-पीढ़ी तुम्हारी भूख-प्यासों का दसत्व करते चले जाना ही, क्या उनकी एक मात्र नियति है ?'

क्षणैक चुप रह कर भगवान् फिर बोले :

'पूछता हूँ, क्या आधार है तुम्हारे इस अर्जन, अधिकार और स्वामित्व का, कि तुम इस पृथ्वी के एक कण का भी दान करने का दम्भ कर सको ? तुम केवल बर्बर उपभोक्ता हो, और अन्य पदार्थ, प्राणी और मानव मात्र को तुम केवल अपना उपभोग्य मानते हो । भ्रताब्दियों से चली आ रही असंख्य प्राणियों और मानवों की हिंसा और हत्या से निचुड़े रक्त से अर्जित सम्पत्ति का दान, अनगार अर्किचन अर्हन्त महावीर कैंसे स्वीकारे?'

एक गहरा सन्नाटा । और फिर सुनाई पड़ा :

'और सुनो धन-कुबेरो, गहरी आत्म-बेदना के तप से उपलब्ध योग, अध्यात्म, ज्ञान-दर्शन, काव्य, कला, लालित्य और सौन्दर्य का मूल्य, तुम्हारी बर्बर उपभोक्ता व्यवस्था में सब से नीचा आँका जाता है। एक कवि या कला-कार का सर्जन तुम्हारे लिये केवल मनोरंजन है, उसका मूल्य हर ठोस उप-भोग्य पदार्थ की तुलना में नगण्य होता है। सूक्ष्म भाव का तुम्हारे यहाँ कोई मूल्य नहीं, केवल स्थूल जड़ ठोस पुद्गल ही तुम्हारे यहाँ मूल्यवान है। ज्ञानियों, तीर्थंकरों, अर्हतों, ऋषियों, भगवानों और उनकी वाणी को भी तुम केवल उपभोग्य वस्तु मानते हो, और उन्हें तुम अपने महादानों से ख़रीद लेना चाहते हो। ताकि वे परित्राता जन्मान्तरों में तुम्होर जिये अपने स्वार्थों की सुरक्षा का कवच मात्र है, और उसे भी तुम अपने व्यापारिक पण्यों में ख़रीदते और बेचते हो।

फिर एक विप्लवी सन्नाटा। फिर सुनाई पड़ाः

'श्रेष्ठियो, क्या तुम महावीर को भी आश्रय-आगार दान कर के, उसका धर्म, ज्ञान और भव-त्राण खरीदने नहीं आये ?' एक कृत्रिम नम्रता के स्वर में बोला अनाथ पिण्डक:

'आप तो अपार ज्ञान बोल गये, भगवन्। मेरी तो बुद्धि ही गुम हो गयी! मुझे कुछ भी समझ न आया। हमें आज्ञा दें भगवन्, हम आपका क्या प्रिय करें?'

'तुम अपनी समस्त सम्पत्ति का भिथ्या स्वामित्व महावीर को अर्पित कर दो। और वह उसे मानव मात्र, प्राणि मात्र की बना देगा, जो सब उसके समान अधिकारी हैं। यहाँ के कण-कण पर, जीव मात्र और जन मात्र का सम्पूर्ण और जन्मसिद्ध अधिकार है!'

खोंसें निपोर कर दोन भाव से दोनों श्रेष्ठी एक स्वर में बोले :

'भन्ते त्रिलोकीनाथ, ऐसी सामर्थ्य हम में कहाँ ?'

'तो अपने आगामी युग-तीर्थ में महाबीर अपनी सामर्थ्य से, तुम्हारे स्वामित्व मात्र को सदा के लिये समाप्त कर देगा। इतिहास में से हिंसा के इस दुश्चक्र को वह सर्वकाल के लिये पोंछ देगा। आने वाली शताब्दियाँ इसे प्रमाणित करेंगी। अहिंसक और अपरिग्रही महावीर का जन्म पृथ्वी पर इसी लिये हुआ है। इसी अर्थ में तीर्थंकर महावीर विशिष्ट, अप्रतिम और अनन्य माना जायेगा।'

उपस्थित लोक मात्र एक विराट सामुदायिक समाधि में विश्वव्ध हो गया। एक अबूझ, अचूक साक्षात्कार और प्रत्यय वैश्विक चेतना में क्षीज-मंत्र की तरह गहरे से गहरे उतरता चला गया। आगामी देश-काल की अनन्त सम्भावनाओं के पटल अन्तरिक्ष में उघड़ते दिखायी पड़े। एक अनिर्वार सम्बोधि में सारे सम्भाव्य प्रश्न, तर्क, वितर्क उठने से पूर्व ही निर्वाण पा गये।

Ο

○ ○ 'सावधान, प्रसेनजित् !' 'सम्मुख हूँ, भन्ते !' 'लेकिन अभी भी उन्मुख नहीं है तू।' 'प्रभु का क्या प्रिय करूँ ?'

'अपना ही प्रिय कर, वत्स । इस दर्पण में अपने ही अनेक विक्रुत चेहरे देख । उपभोक्ता राजा, उपभोक्ता श्रेष्ठी, उपभोक्ता अभिजात, एक ही बात । तुम सब परोपजीवी हो । प्रति पल पर के घात पर तुम्हारा अस्तित्व टिका है । तूने राजसूय यज्ञ में हजारों निर्दोष पणुओं का हवन कर दिया । क्या तू चक्रवर्ती हो सका ?' 'सो तो आप ही जानें, अन्तर्यामिन् ! '

'तेरा निस्तार निकट है, सौम्य ! '

'मैं निर्वाण पा जाऊँगा, भन्ते, इसी जन्म में ?'

'इस जन्म में नहीं। कोड़ा-कोड़ी सागरों तक नरकों में प्रवास करने के बाद।'

'नरक ? मैं नरक में पडूंगा, भन्ते?'

'अपना नरक तू आप ही है। अपना स्वर्ग तू आप ही है। अपने ही से तू कैंसे बच सकता है। लेकिन तू भव्यात्मा है, काल-लब्धि आने पर तर आयेगा तू।'

'लेकिन भगवान् तथागत बुद्ध तो कहते हैं कि : तू चतुर्थ बुद्ध होगा । सारिपुत्त को अनागत बुद्ध का उपदेश करते हुए, स्वयम् श्रीभगवान् ने ऐसा कहा था । क्या यह असत्य है, भगवन् ?'

'तथागत असत्य नहीं कहते । वे परावाक् हैं । वे आप्तवाक् हैं । उनका वचन प्रमाण है । लेकिन कर्मभोग और काल-लब्धि अनिवार्य है ।'

'वे भगवान् मेरे गुरु हैं। मैं उनकी करफ में हूँ। क्या मुझे आपका श्रावक होना पड़ेगा, भगवन् ?'

'शास्ता अनाग्रही हैं। वे आग्रह नहीं करते । अहासुहं, देवाणुप्पिया, मा पड़िबन्ध करेह ! जिसमें तुझे सुख लगे, वहीं कर, देवानुप्रिय । कोई प्रतिबन्ध नहीं। जो यहाँ है, वहीं वहाँ है। तू सुगत है, वत्स, तू मार्ग पर है। अपने स्वधर्म में निईंद्व विचरण कर।'

'मेरे इस जीवन का और इसके बाद का भविष्य क्या है, देवार्य?'

'वह तू अपने मंत्रियों और सेनापतियों से पूछ। अपने सत्ता-लोलुप युद्धों के निर्घृण रक्तपात से पूछ। अपने प्रतिस्पर्धी राजाओं और राज्यों से पूछ। कलिंगसेना के बिछड़े प्रियतम उदयन से पूछ। अपहरिता कुमारियों और नारियों के, खून के घूँटों और आँसुओं से पूछ। अपने रासायनिक आचार्यों के लोहवेध और वाजीकरण से पूछ। अपने तमाम बलात्कृत अन्त पुरों की सहस्रों रानियों और रखैलों से पूछ। और अपने युवराज विडूडभ से पूछ। …यही है तेरा भविष्य, राजन्।'

विडूडभ का नाम सुनते ही राजा सर से पैर तक काँप उठा। उसकी इथेलियों और पगतलियों में पसीने आ गये।

'इस विडूडभ का सामना कर, प्रसेनजित । तुम्हारी उपभोक्ता सभ्यता का यह आखेट, तुम सब का आखेटक हो कर उठा है । तुम भद्रवर्गीय अभिजातों के शतियों व्यापी ढेंके अनाचारों का, यह उजागर और पूंजीभूत अवतार है। तुम्हारी प्रति-स्पर्धी और प्रतिशोधी बर्बर परम्परा का यह ज्वलन्त प्रमाण और साक्षी है। तुम्हारे हिंसक, बलात्कारी, सड़े हुए राजवंशी रक्तों के सम्मि-श्रण से जन्मा है, शाक्यों की दासी-पुत्री और कौशलेन्द्र की रानी वार्षभ-क्षत्रिया का बेटा यह विडूडभ । इसका सामना करो, राजा। तुम राजवंशियों के अधोगामी रक्त का यह ओजस्, तुम्हारी राजसत्ता मात्र का सत्यानाश है। इसे देख, प्रसेनजित् । यह इतिहास का अटल तर्क है ! '

प्रसेनजित् की आँखों में अँधेरा छा गया। उसके हाथ-पैर छूट गये। वह गिर जाने की अनी पर है।

'निश्चल हो जा राजा, और अपनी नियति का सामना कर ! '

'मैं कहाँ टिकूँ, मैं कोई नहीं रह गया ? मैं कौन हूँ, मुझे नहीं मालूम ।' 'जो 'कोई नहीं' रह गया, जो 'कुछ नहीं' हो गया, वही तू है, राजन् ।' 'मैं सचमुच 'कोई नहीं' रह गया, भगवन् ? मैं कोशलेन्द्र प्रसेनजित्, मेरा राज्य, मेरा सिंहासन ?…मैं कोशलेश्वर प्रसेनजित् ?'

'वह तू नहीं रहा, वत्स । तेरा राज्य समाप्त हो गया। तू लौट कर आज अपने सिंहासन पर नहीं बैंट सकेगा। आँखें खोल कर इस विडूडभ को देख। इसके सर पर कोशल का राजमुकुट है। कोशल के सिंहासन पर इस बक्त, तेरी नहीं, इसकी तलवार खड़ी है। इसका सामना कर, प्रसेनजित्। लौट कर अपने राज-द्वार पर तू राजा नहीं, बन्दी होगा !'

कोध से उत्तेजित हो कर राजा फुट पड़ा:

'मुझे कोई क़ैद नहीं कर सकता। मेरा सिंहासन कोई नहीं छीन सकता ! '

'वह छिन चुका । यह नियति अटल है। इसका सामना कर ।'

'मैं क्या करूँ, भन्ते कृपानाथ? मेरा त्राण करें !'

'सामने खड़ी अपनी मौत को देख !'

'मौत ?…इससे मुझे बचाओ, तारनहार प्रभु।'

'मौत से कोई बच और बचा नहीं सकता !'

'तो मेरा कोई तरणोपाय, भगवन् ?'

'अपनी आसन्न मृत्यु के सम्मुख निक्ष्चल खड़ा हो जा । उसे साक्षात् कर । उसे स्वीकार कर । और तू उससे पार हो जायेगा ।'

'यह मेरे वश का नहीं, भन्ते अईन्त ।'

'तो अपनी परवशता को भोग। उसका सामना कर।'

'मुझे कुछ नहीं दीख रहा, नाथ। मेरे सामने केवल अन्धकार है।'

'तो ले देख, मैं तुझे दिखाता हूँ, देवानुप्रिय। तू लौटते ही अपने राज-द्वार पर बन्दी होगा। तुझे निर्वासित कर विजन कान्तार में खदेड़ दिया जायेगा। तू गिरता-पड़ता, लहू-सुहान, मृतप्राय भटकता हुआ चम्पा पहुँचेगा। अजातशत्रु के पास शरण खोजने। ...बड़ी भोर, चम्पा-दुर्ग के बन्द द्वार की देहरी पर, मैं एक सड़े हुए राजा के दुर्गन्धित शव का ढेर देख रहा हूँ। वह तू नहीं, वत्स, वह केवल तेरा शरीर, तेरी एक पर्याय। अपनी मौत को सम्मुख ले कर देख राजा, उसे प्रत्यक्ष देख, उसका साक्षी हो जा। और तू अमरत्व में उन्नीत हो जायेगा !'

प्रसेनजित् की चेतना शून्य में डूबती चली गयी। एक वेधक सन्नाटे में भयंकर भविष्य उजागर हो रहा है।

'सावधान विंडूडभ ! शाक्यों के दासी-पुत्र औरस, तू शाक्यों से अपने अपमान का बदला लेने सैन्य सज्ज होकर कपिलवस्तु जायेगा। अपनी प्रति-शोधी तलवार के ख़ूनी उन्माद से, तू शाक्यों का निर्मूल वंशनाश कर देगा। चुन-चुन कर एक-एक दुधर्मुंहे बच्चे तक को मार देगा। केवल वे बच जायेंगे, जो मुख में तृण और जलवेत लेकर तेरे आगे घुटने टेक देंगे। एक दिन तेरे पगधारण से अप वन हो गये अपने सभागार को, तेरे मातुल शाक्यों ने दूध से घुलवा कर पवित्र किया था। अब तू ७७००० शाक्यों के प्रतिशोधित रक्त से अपना काष्ठासन धुलवायेगा ! ...और यों शाक्य गणतंत्र का अन्त हो जायेगा !

'तो मेरी विजय होगी, देवार्य ? मैं इन राजवंशियों की मुण्ड-माला धारण कर इनकी धरतियों पर राज्य करूँगा, भगवन् ?'

ंतू नहीं, तेरी आगामी पीढ़ियाँ। आज के दास ही कल पृथ्वी के स्वामी होंगे ! '

'लेकिन मैं तो आज ही विजयी हो गया, भन्ते। मैं तो आज ही स्वामी हो गया, देवार्य।'

'प्रतिशोध की विजय, विजय नहीं, अन्तिम पराजय है। तथागत बुद्ध के वंश का विच्छेद करके कौन विजयी हो सकता है। तथागत का वंश-विनाश, तेरा आत्मनाश सिद्ध होगा। लौटते हुए तू और तेरा सैन्य, इस सामने वह रही अचीरवती की बाढ़ में डूब जायेगा। सावधान विडूडभ, साव-धान प्रसेनजित् ! हिंसा-प्रतिहिंसा के इस दुश्चकी न.टक का अन्त खुली आँखों देखो, देवानुप्रियो। इतिहास इसके आगे न जा पाया अभी तक !'

विडूडभ और प्रसेनजित् आमने-सामने खड़े, एक-दूसरे में अपनी मौत को साक्षात् कर रहे हैं। एक कालातीत शान्ति में सभी कुछ विश्वब्ध हो गया है। तभी भगवद्पाद आर्य मौतम का गभीर स्वर सुनायी पड़ा : (तो भगवन्, क्या इतिहास अपने को दोहराता ही चला जायेगा ? क्या बह कभी अपने को अतिकान्त नहीं करेगा ! क्या पृथ्वी पर मनुष्य की यही अन्तिम नियति है ?'

'महावीर के युग-तीर्थ में सहस्राब्दों के पार देख रहा हूँ, एक शलाका पुरुष ! जो हिंसा और प्रतिहिंसा के इस दुक्ष्वक्र को तोड़ देगा । महासत्ता में होने वाली उस अतिकान्ति की प्रतीक्षा करो, हे भव्यमान आर्यजनो !'

एक गहरो आक्ष्वस्तिदायक शान्ति व्याप गयी । उसमें से फिर सम्बोधन सुनाई पड़ा :

<sup>'मालाकार कन्या मल्लिका !</sup> मुझे तेरी महारानी नहीं, तेरी मालिन प्रिय है ! मैं तेरे शूद्रत्व का वरण करने आया हूँ । आने वाले युगों में पृथ्वी पर भद्रों की नहीं, शूद्रों की प्रभुता देख रहा हूँ ! जो आज पीड़ित है, वही भविष्य में सच्चा प्रजापति हो कर उठेगा ।'

प्रसेनजित् को अवलम्ब दिये खड़ी मल्लिका रो आई । वह गन्धकुटी के पाद में भूसात् हो गयी । और फिर उठकर रुद्ध कण्ठ से विनती कर उठी :

'मेरे लिये क्या आज्ञा है, देव ?'

'तुम महावीर की सती हुईं, इस मुहूर्त में । तुम महावीर का भविष्य हो ! ' 'महाराज खड़े नहीं रह पा रहे, इन्हें कौन अवलम्बन देगा, भगवन् ?'

'उन्हें अपना अवलम्बन स्वयम् हो जाना पड़ेगा। ''आर्य प्रसेनजित्, चाहोगे तो, जहाँ भी जाओगे, महावीर सदा तुम्हारे साथ रहेगा।'

मुमुर्षु राजा ने आझान्वित होकर, आर्त्त स्वर को ऊँचा करके पूछा : 'इस सामने खड़ी मृत्यू में भी ?'

'यह मृत्यु भी वही है। और इसके पार भी वही खड़ा है, तुम्हारा अनिर्वार और एकभेव भविष्य :महावीर ! ′

और तुमुल जय-निनादों के बीच श्री भगवान् गन्धकुटी की सीढ़ियाँ उतरते दिखाई पड़े।

## अनेकान्त का शीशमहल

श्री भगवान् इस बीच, प्रजाओं की पुकार पर, काशी-कोशल के अनेक ग्रामों और नगरों में विहार करते रहे। अब वे फिर लौट कर श्रावस्ती के 'ज्ञानोदय चैत्य' में समवसरित हैं।

प्रातःकाल की धर्म-पर्षदा में गहन गर्भवान ओंकार ध्वनि गूँज रही है। दशांग धूप की पावन मलय-कर्पूर गन्ध से सारा वातावरण प्रसादित है। सहसा ही भगवद्पाद इन्द्रभूति गौतम ने निवेदन किया :

'भन्ते जगदीक्ष्वर, सारे समकालीन जगत् में आज एक तीव्र असन्तोष की लहर दौड़ रही है। सारे संसार की नयी पीढ़ियाँ एक प्रचण्ड असहमति और अराजकता से विक्षुब्ध हैं। तमाम तरुणाई एक विप्लव के ज्वालागिरि की तरह उबल रही है। समकालीन प्रबुद्धों ने सारी पुरातन मर्यादाओं और प्रस्थापनाओं को नकार दिया है। सारे स्थापित मूल्य-मानों को तोड़ दिया है। सारी परम्पराओं को क्वार दिया है। सारे स्थापित मूल्य-मानों को तोड़ दिया है। सारी परम्पराओं को क्वार दिया है। सारे स्थापित मूल्य-मानों को तोड़ दिया है। सारी परम्पराओं को ध्वस्त करके वे नये मूल्यमान, नयी मर्यादा, नयी प्रस्था-पना के ध्रुव की खोज में जूझ रहे हैं। यूनान में हिराक्लिटम और पायथागोरस, महाचीन में लाओत्से, मेन्शियस और कन्फ़्यूसियस, फिलिस्तीन में येमियाह और इझेकियेल, तथा पारस्य देश में जर्धूस्त्र इसी विप्लव के चूड़ान्त पर खड़े बोल रहे हैं। सर्वज्ञ महावीर के पृथ्वी तल पर विद्यमान होते, मनुष्य ऐसे असन्तोष और अराजकता से क्यों ग्रस्त हो गया है, भगवन ?'

'महावीर स्वयम् उसी असन्तोष में से जन्मा है, गौतम ! उसी की चुनौती पर, उसका उत्तर देने को ही वह पृथ्वी पर आया है। और क्या तुम भी उसी असन्तोष की सन्तान नहीं ? क्या तुम भी उसी उद्दिग्नता से विवंश होकर मेरे पास नहीं आये ?'

'अपने पूर्वाश्रम को लौट कर साक्षात् कर रहा हूँ, भगवन् ।'

'इस मौलिक असन्तोष के संयुक्त और एकमेव उत्तर का ही दूसरा नाम महावीर है, देवानुप्रिय ।'

'समकालीन संसार का अहोभाग्य है, नाथ, कि उसकी अन्तिम वेदना और अन्तिम प्रक्ष्न का उत्तर देने को, सर्वज्ञ अर्हन्त महावीर हमारे बीच उपस्थित हैं।' श्रीभगवान् मौन हो रहे। उनकी पारान्तर वेधी दृष्टि से तमाम श्रोता समुदाय अनुविद्ध होता रहा। तभी आर्य गौतम ने फिर निवेदन किया:

Y

'यह एक विचित्र संयोग है, भगवन्, कि वर्तमान आर्यावर्त के ऐसे ही चार क्रान्तिकारी विचारक एक साथ इस क्षण प्रभु के सम्मुख श्रीमण्डप में उपस्थित हैं। आर्य पूर्ण काश्यप, आर्य अजित केश कम्बली, आर्य प्रकुध कात्यायन, आर्य संजय वेलट्टिपुत्र। इन चारों ही ने सनातन आर्य धर्म की परम्परा का ध्वंस कर दिया है। आनन्दवादी वेद और ब्रह्मवादी उपनिषद् का ज्ञान इन्हें सन्तुष्ट न कर सका। वर्तमान आर्य धार्मिकों में, विचार और आचार के बीच जो एक चौड़ी खाई पड़ गयी है, उसके पाखण्ड का इन्होंने घटस्फोट किया है। ये विचार को आचार में प्रकट देखने को बेचैन हैं। ये धर्म को जीवन में व्यक्त पाना चाहते हैं। इसके अभाव में अपनी पीड़ा के चरम पर पहुँच कर, ये धर्म मात्र के उच्छेद को सन्तद्ध हो उठे हैं।'

'प्रचेता हैं ये आचार्यं, गौतम । ये जाग चुके हैं। सत्य की अग्नि से ये जाज्वल्यमान हैं। इन्होंने लीक को तोड़ा है, मिथ्यात्व का भंजन किया है, जड़ रूढ़ियों को ध्वस्त किया है। शास्ता को प्रिय हुए ये देवानुप्रिय सत्यवादी। हम इनका अभिवादन करते हैं। हम इनका क्या प्रिय कर सकते हैं, गौतम ?'

'ये प्रभु से वाद करना चाहते हैं।' 'अर्हत् वाद नहीं करते, संवाद करते हैं।'

'ये महावीर के बाद का खण्डन करने आये हैं, देवार्य ।'

'अईत् खण्डन नहीं करते, वे मण्डन करते हैं। वे अपने प्रतिपक्षी के पक्ष का भी, उसी की अपेक्षा विशेष से समर्थन करते हैं।'

'ये महावीर से असहमत होने आये हैं, भन्ते।' 'असहमत होने आये हैं, सहमत होने के लिये, गौतम ! ' 'ये महावीर को नकारने आये हैं, भगवन्।' 'नकारने आये हैं, सकारने के लिये, गौतम। 'ना' कहने आये हैं, 'हॉं' कहने के लिये, गौतम ! ' 'ये महावीर के मत का विरोध करने आये हैं, भगवन्।'

'सर्वंज्ञ किसी का विरोध नहीं करते, वे अविरोध-वाक् होते हैं । वे अपने विरोधी को भी स्वीकार कर, स्याद्वाद से उसके साथ सहकार करते हैं । वे विच्छेदक नहीं, संयोजक होते हैं ।'

'विरोधों के बीच अविरोध और समन्वय कैसे सम्भव है, भगवन् ?'

'तू भी तो महावीर का विरोधी होकर आया था, आयुष्यमान् गौतम ! क्या महावीर ने तेरा विरोध किया ? क्या महावीर ने तेरे वैदिक धर्म का खण्डन किया ?' 'प्रभुने मुझे ठीक अपनी ही भूमि पर स्वीकार लिया। प्रभुने वेद और वेदान्स का खण्डन नहीं, मण्डन किया। प्रभुने विरोधी का विरोध नहीं, समा-हार और समाधान किया। फिर भी मैंने जान-बूझ कर ही यह प्रश्न उठाया है, भन्ते, ताकि शास्ता के उत्तर को मैं अपने ही उदाहरण से प्रमाणित कर सर्क्रा'

'आगत आचार्य देखें, गौतम स्वयम् प्रमाण है।'

ंये महानुभाव आचार्य अपने को जिन और श्रमण कहते हैं, भगवन् । ये भी अपने को तीर्थंकर कहते हैं, भन्ते ।'

'ये उत्कट तपस्वी हैं और असत्य से जूझ रहे हैं, तो श्रमण हैं ही। ये मिथ्या का पाश तोड़ कर मुक्त, निर्भय और विजयी हुए हैं, तो उस अपेक्षा से जिन हैं ही। ये नूतन युग-चेतना के संवाहक हैं, तो उस अपेक्षा से तीर्थंकर हैं हीं। अर्हत् विद्वेषी नहीं, समावेशी होते हैं, गौतम। जिनेश्वर इन आचार्यों का निवारण नहीं, वरण करते हैं। यही मौलिक सत्ता का स्वभाव है, गौतम। जिनेन्द्र महावीर, उसी का साक्ष्य देने को यहां प्रस्तुत है।'

और श्री भगवान् तद्रूप, समाहित, चुप हो रहे।

जिंदिखाई पड़े। वे वाद करने को व्यग्न दीखें। चारों आचार्य उद्गीव दिखाई पड़े। वे वाद करने को व्यग्न दीखें। महावीर का मौन उन्हें बेक़ाबू उत्तेजित कर रहा था। सो आर्य गौतम ने उस मौन को तोड़ कर, बात को आगे बढ़ाया:

'आचार्य पूर्ण काश्यप प्रभु के सम्मुख प्रस्तुत हैं। ये काश्यप गोत्रीय ब्राह्मण हैं। ये नग्न चर्या करते हैं। इनके अस्सी हजार अनुयायी हैं। जब गृहत्त्याश्रम में थे तो अपने स्वामी ढारा ढारपाल का काम सौंपे जाने पर, इन्होंने गहरे अपमान का अनुभव किया। सो ये विरक्त हो गये, और निष्कान्त होकर जंगल चले गये। मार्ग में सस्करों ने इनके वस्त्र छीन लिये, तो वस्त्र के परियह से भी ये विरक्त हो गये। और तभी से नग्न विचरने लगे। एक बार किसी ग्राम में इन्हें नग्न देख कर, लोगों ने इन्हें वस्त्रदान करना चाहा। तो ये बोले कि: 'वस्त्र लाज ढेंकने को है, और लज्जा के मूल में पाप है। मैं पाप से परे हूँ, सो मेरे लिये वस्त्र अनावश्यक है।' इनकी इस असंग वृत्ति को देख कर हजारों लोग इनके अनुयायी हो गये। अनुभव से परिपूर्ण होने के कारण, इनका नाम ही पूर्ण काश्यप हो गया है।'

बीतराग मुस्कान से प्रफुल्लित प्रभु बोले :

'काझ्यप महावीर काझ्यप पूर्ण का स्वागत करता है। निष्कान्त और नग्न आर्य काझ्यप महावीर को अपने ही प्रतिरूप लगते हैं। पाप से परे होकर, ये केवल स्वयम् आप हो गये हैं। वरेण्य हैं आर्य पूर्ण काझ्यप।' प्रतिवाद करने आया हूँ।' 'यवा काण्यम प्रतिवाद उन्हें पर उन्हरातिन के जन्मि के जन्मित

'युवा काश्यप प्रतिवाद करें, यह स्वाभाविक है, उचित है, अभीष्ट है। वाद, प्रतिवाद, सम्वाद--यही तो सत्ता, सृष्टि और इतिहास का अटल तर्क है, अनिवार्य और अनवरत कम है। यह सारा विश्व कम-दद पर्यायों का एक प्रवाह है। इसमें प्रतिवाद तो यथास्थान सतत जारी है। उत्पाद, व्यथ, ध्रुव : वाद, प्रतिवाद, सम्वाद : यह संयुत्ति ही सत्ता का स्वभाव है। यही मौलिक वस्तु-स्थिति है। आचार्य काश्यप इसके अनुगत हैं, तो अईंत् आप्यायित हुए।'

'निगण्ठनातपुत्त सुनें, मैंने वेद, वेदान्त, सारे परम्परागत धर्म, दर्शन और वादों की निष्फलता खुली आँखों देखी। वे जीवन में कहीं प्रतिफलित न दीखे । वे केवल वाग्विलास लगे। तो प्रत्यय हुआ कि यह सारा जगत्-प्रवाह स्वतः चालित है, इसमें मनुष्य की क्रिया को अवकाश नहीं। सो मैं अक्रियावादी हो गया। आर्य महावीर क्रियावादी हैं। तो मैं उनका प्रतिवादी हूँ।'

<sup>'</sup>महावीर कोई बादी नहीं, वह केवल साक्षात्कारी है, आर्य काम्र्यप । सत्ता जैसी सामने आ रही है, उसे वह यथार्थ वैंसी ही तद्रूप देखता है, जानता है, जीता है, कहता है। वह उस पर अपना कोई वितर्क या विचार नहीं थोपता । दृश्य पदार्थ स्वतः सन्निय है: द्रष्टा आत्म भी स्वतः सन्निय है। दोनों ही कुटस्थ नहीं, गतिमान हैं, प्रवाही हैं। आर्य काम्र्यप ने स्वयम् इस जगत् का प्रवाह कहा। तो गति और किया को स्वीकारा ही आपने। काम्र्यप चल कर मुझ से बाद करने आये हैं, क्या यह उनका कर्तृंत्व नहीं? क्या यह किया और गति का प्रमाण नहीं?',

'लेकिन मैं स्वयम् कुछ कर नहीं सकता, कर नहीं रहा । अस, अपने आप यह सब हो रहा है । यदि कर्तृ त्व मेरा होता, तो यह जगत् मेरा मन चाहा होता । तब किसी स्वग्न्मी का द्वारपाल होने की विवधता मेरी न होती ।'

'लेकिन वह होने को तुम विवध न किये जा सके, आर्य काध्यप। तुमने प्रतिकार किया। तुम उस स्वामी की आज्ञा को ठुकरा आये। तुम संसार और वस्त्र तेक से निष्कान्त हो गये। इस अनिष्ट संसार-प्रवाह से अलग खड़े हो जाने का पुरुषार्थ तूमने किया!'

'बेशक,ठुकरा दिया। निष्कान्त हुआ । नग्न हो गया। अलग खड़ा हो गया। पर क्या इस प्रवाह को मनचाहा मोड़ सका?'

'वह स्वभाव नहीं, आर्य काक्ष्यप । हर वस्तु और व्यक्ति यहाँ स्व-सक्रिय है, अपने ही में स्वतंत्र परिणमन कर रहे हैं । हर सत्ता यहाँ अपने उपादान,

'साध्वाद आर्य महावीर, मैं आप से बाद करने आया हूँ। मैं आपका

अपनी सम्भावना के स्वतंत्र तर्क से गतिमान है। हम उसमें हस्तक्षेप नहीं कर सकते । हम बाहर से उसे मनचाहा तोड़ और मोड़ नहीं सकते । लेकिन अपने कर्त्ता हम आप हैं, निश्चय । सो हम अपने में पहल करके, अपने को बदल सकते हैं। और जब हम स्वयम् बदल कर अपना अभीष्ट सम्वाद और शांति पा लेते हैं, तो जगत् की हर सत्ता मूलतः हमें अपने साथ सम्वादी प्रतीत होने लगती है। यह निश्चय प्रतीति ही स्वयम् प्रक्रिया होकर जगत् में भी, अभी और यहाँ अभीष्ट अतिक्रान्ति अनायास घटित करती है। हम अन्यों की स्वतंत्रता को स्वीकारते हैं, तो वे हमारी स्वतंत्रता को स्वीकारते हैं। इस सम्वादिता में से ही जगत् स्वतः हमारा मनोवांछित होता चला जाता है। आर्य काश्यप ने पहल की, प्रतिवाद किया, प्रवाह से निकल कर स्वतंत्र हो गये। अन्यों को स्वतः सक्रिय रहने दिया: आप स्वतः सक्रिय रहे। तो वे कृतार्थ हो गये । महावीर उनके साथ सम्वादी हो गया।'

'लेकिन मैं तो अक्रिय हुआ, भदन्त, सक्रिय कहाँ हुआ ? प्रवाह से निकल आया। दस।'

'कौन है, वह जिसने जगत् का यह सत्य देखा, जाना और उससे बाहर निकल आया? बाहर निकलने का निर्णय किसने किया? पहल किसने की? लज्जा के मूलगत पाप को किसने देखा, किसने जाना? किसने वस्त्र को उस पाप का प्रतीक जान कर त्याग दिया, और कौन यह स्वभाव रूप नग्न चर्या करने लगा? कौन यहाँ वाद-प्रतिवाद करने आया?'

'मैं आर्य! मैं पूर्ण काश्यप!'

'इस मैं की पहचान और स्वीकृति ही अपने आप में एक किया है। अक्रिय को तुमने देखा, जाना, जिया, यह स्वयम् ही एक किया है। अन्तत: पहल और निर्णय तुम्हारा है कहीं। वह स्वतः उजागर है। स्वयम् सिद्ध है। एकान्त किया भी नहीं, एकान्त अक्रिया भी नहीं। यथाकम, यथास्थान, अक्रिया भी, किया भी। अपेक्षा विशेष से ही सत्य और असत्य है। निरपेक्ष सत्य या निरपेक्ष असत्य कुछ भी नहीं। केवल अनुभव प्रमाण है, कथन नहीं।'

'तो मेरा अनुभव जो मुझे बताता है, उसे सुनें आर्यं महावीर। अगर कोई कुछ करे या कराये, काटे या कटाये, कथ्ट दे या दिलाये, शोक करे या कराये, किसी को कुछ दुःख हो या कोई दे, डर लगे या लगाये, प्राणियों को मारडाले, चोरी करे, घर में सेंध लगाये, डाका डाले, या किसी के मकान पर धावा बोल दे, बटमारी करे, परदारा गमन करे, या असत्य बोले, तो भी उसे पाप नहीं लगता। तीक्ष्ण धार वाले चक्र से यदि कोई इस संसार के पशुओं के मांस का बड़ा ढेर लगा दे, तो भी उसमें बिलकुल पाप नहीं है, कोई दोष नहीं है। गंगा के दक्षिणी किनारे पर जा कर यदि कोई मार-पीट करे, काटे-कटवाये, कष्ट दे या दिलाये, तो भी उसमें कोई पाप नहीं। गंगा के उत्तरी किनारे पर जा कर यदि कोई अनेक दान करे या करवाये, यज्ञ करे या करवाये, तो उसमें कोई पूण्य भी नहीं मिलता। दान, धर्म या सत्य-भाषण से कोई पुण्य लाभ नहीं कर सकता। आचार-विचार, पाप-पूण्य, लोक-परलोक, सत्य-असत्य, हिंसा-अहिंसा---यह सब मरीचिका है, कपोल-कल्पना है, ढकोसला है, पाखण्ड है।'

११०

'तो क्या तुमने यह सब कर देखा, वत्स ? करो और परिणाम जानो । अनुभव वही प्रमाण है, जो देखने, जानने और करने की संयुक्त फल-अुति हो। उक्त सारे आचारों को पाप-पुण्य से परे परानैतिक जाना तुमने, कहा तुमने, पर ये सारे आचार तुमने किये नहीं । अनुभव बिना मूल्य-निर्णय कैंसा ?… क्या तुम सच ही इन सारे आचारों से निष्कान्त हो गये? क्या तुम सच ही स्वधर्म में स्थित, ज्ञाता-द्रष्टा मात्र रह गये?'

पूर्णं काश्यप निरुत्तर केवल सुनते रहे। कि फिर सुनाई पड़ाः

'तुमने लज्जा और उसके निवारक वस्त्र को अभी-अभी पाप का मूल कहा, आर्य काश्यप । और उसे त्यागने रूप आचरण भी तुमने किया। तो तुम पाप-पुण्य से परे कहाँ? और तुम घर छोड़ कर निकल पड़े। संसार से बाहर खड़े हो गये। तो विचार और आचार दोनों किया तुमने, आचार्य काश्यप । तुम स्वयम् ही अपने स्वयम् के विरोधी और प्रतिवादी हो गये। और संन्यस्त होकर अपने साथ सम्वादी भी हो गये !'

अपने वाद के अन्तर्विरोध को सामने प्रत्यक्ष देख, पूर्ण काश्यप स्तम्भित, समाधीत हो रहे। वे अनिर्वंच का साक्षात्कार कर निर्वंचन हो गये।

'तू प्रतिबुद्ध हुआ, आयुष्यमान् । तू पूर्णं सम्वादी हुआ इस क्षण, स्वयम् अपने साथ, महावीर के साथ, सारे जगत् के साथ। आचार्य पूर्ण काश्यप जयवन्त हो !'

और तीर्थक पूर्ण काश्यप निर्विकल्प, निस्तर्क, शान्त होकर श्रमणों के प्रकोष्ठ में जा उपविष्ट हुए।

Ο О कृष्ण-गिरि-सा काला विशाल डोल-डौल। बड़ी-बड़ी तेजस्वी पानीदार आँखें। कसौटी सी कज्जल देह पर चन्द्र-किरण की तरह चमकता स्वच्छ यज्ञोपवीत जनेऊ । और कटि पर मनुष्य के केशों से बना कम्बल धारण किये हुए। आचार्यं अजित केश-कम्बली ऊर्ध्व-बाहु सामने आये। कि गन्धकुटी के शीर्ष-कमल से सुनाई पड़ा:

'उच्छेदवादी आचार्य अजित केश-कम्बली ! '

O

'साधुवाद आर्थ महावीर, आपने अपने विरोधी को पहचाना। निष्चय ही मैं उच्छेदवादी हूँ, नास्तिक हूँ, और आस्तिक महावीर के आस्तिकवाद का खण्डन करने आया हूँ।'

'आप महावीर के अस्तित्व को कृतार्थं करने आये हैं, आचार्यं अजित । आप महावीर के होने को प्रमाणित करने आये हैं । आपका स्वागत है ।'

'आप भ्रम में हैं, देवार्य। मैं महावीर की अस्ति का उच्छेद करने आया हूँ। मैं उनके होने को व्यर्थ करने आया हूँ।'

'उत्पाद, व्यय, ध्रुव की संयुति ही सत् है, अस्ति है, आर्य कम्बली। उसमें यदि उत्पाद है, तो उच्छेद भी है ही। उदय है कि प्रलय है। प्रलय है कि उदय है। अपेक्षा से अस्ति भी, अपेक्षा से नास्ति भी। लेकिन अन्ततः कुछ ध्रुव है, नित्य सत् है, कि यह संसार है, आप हैं, मैं हूँ। और हमारे बीच यह बातचीत सम्भव हो सकी है।'

'ध्रुव, सत्, अस्ति एक मरीचिका है, आर्य महावीर। एक भ्रम है, एक झूठा आश्वासन है, जो ब्रह्मवादी वेदान्तियों और आत्मवादी महावीर ने जगत् को दिया है। ताकि आत्मा, जन्मान्तर, पुण्य-पाप, लोक-परलोक, स्वर्ग-नरक का भय दिखा कर, अभिजात आर्य चिरकाल तक सर्वहारा अनायों और अन्त्यजों का शोषण करते चले जायें। मैं उच्छेदवादी अजित केश-कम्बली इस भ्रम का मुलोच्छेद करने आया हूँ।'

'ब्राह्मण-पूत्र आचार्य कम्बली, आप अपने जनेऊ का उच्छेद क्यों न कर सके ?'

'मैं जनेऊ नहीं, आर्य महावीर। उस पर मेरा ध्यान तक नहीं जाता। मैंने आयों की शिखायें उखाड़ कर, उनके मूल का ही उच्छेद कर दिया है। मैंने उनके केशों का कम्बल पहन कर, उन्हें पराभूत कर दिया। बाह्यण का वंशोच्छेद करने के लिये ही मैं ब्राह्यण-वंश में जन्मा हूँ।'

'आपने ब्राह्मण-वंश में जन्म लेना स्वीकारा, आपने उनकी शिखाओं को स्वीकारा, कटि पर धारण किया। वे भी कुछ हैं, आप भी कुछ हैं, यह प्रमाणित हुआ आपके अस्तित्व से भी, वचन से भी, व्यवहार से भी।'

आचार्य अजित कुछ असमंजस में पड़ गये। उन्हें उत्तर नहीं सूझ रहा था। कि तभी श्री भगवानु फिर बोले:

'अगप उन्हें उखाड़ेंगे, तो वे आपको उखाड़ेंगे। इसका नहीं अन्त है, आचार्य अजित ?' 'मैं उनका मूल ही उखाड़ दूंगा। तो मुझे उखाड़ने को वे बचेंगे कहां?' 'तो आपका मूल कहीं है, जिसे उखाड़ा नहीं जा सकता? है न ?'

'अन्ततः यहाँ सब निर्मूल हैं, निगंठनातपुत्त । सब का अन्त हो जाता है । विनाग, नास्ति । अस्तित्व मात्र की यही अन्तिम नियति है । निर्मूल नाश, यही अन्तिम सत्य है । सारे वेद-वेदान्त, विचार-आचार, कर्म-काण्ड व्यर्थ हैं, निरा भ्रामक वितण्डावाद है । विनाज और मृत्यु के भय में से उपजे हैं ये सारे दर्शन और विधि-विधान । मैं इस पलायन की ओट को ध्वस्त करने आया हूँ, मैं उच्छेदवादी तीर्थंकर अजित केश-कम्बली ।'

'आस्तिक दर्शन का उच्छेद करने को आपने नास्तिक दर्शन तो रचा ही, आर्य अजित। अन्ततः आप तो बचे ही। आप हैं पहले, कि आपने उच्छेद का दर्शन उच्चरित किया। जब अन्ततः नास्ति ही है, नाश ही है, तो यह उच्छेद का आग्रह भी क्यों? यह प्रतिवाद का मोह भी क्यों? और यह मैं ~उच्छेदवादी तीर्थंकर अजित केश-कम्बली––का अहंकार भी क्यों?'

आचार्य कम्बली अपनी जमेऊ तानते हुए निर्वाक् ताकते रह गये।सो श्री भगवान् ने उन्हें सहारा दियाः

'तो मेरे दर्शन को सुनें, आर्य महावीर। जब अन्ततः नाश और मृत्यु में ही सब को समाप्त हो जाना है, तो आचार-विचार सब निःसार हैं। दान, यज्ञ, होम, विधि-विधान, कर्म-काण्ड सब व्यर्थ हैं। श्रेष्ठ या कनिष्ठ कर्मों का कोई फल और परिणाम नहीं होता। इहलोक, परलोक, माता-पिता, अथवा औपपातिक प्राणी देव-नारकी—नहीं हैं। इहलोक-परलोक का अचूक झानी यहाँ कोई नहीं। श्रमण हो कि ब्राह्मण हो, कोई यहाँ सच्चा सदाचारी नहीं। आचार-विचार मात्र पाखण्ड है, पलायन है, मृत्यु और विनाश से मुँह चुराने की युक्तियाँ हैं।'

'आप वेदना में से बोल रहे हैं, आचार्य अजित । आपके इस यथार्थवाद को सम्वेदित कर रहा हूँ। निःशेथ बोलें, आचार्य कम्बली।'

'मनुष्य चार भूतों का बना हुआ है। जब वह मरता है, तब उसके अन्दर की पृथ्वी-धातु पृथ्वी में, आपो-धातु जल में, तेजो-धातु तेज में, और वायु-धातु बायु में जा मिलती है। इन्द्रियाँ आकाश में चली जाती हैं। मृत व्यक्ति को चार पुरुष अर्थी पर उठा कर फूंक आते हैं। श्मशान में उसके गुण-अवगुण की चर्चा होती है। उसे दी जाने वाली आहुतियाँ भस्म हो जाती हैं। दान का वितण्डा मुखौं और परोपजीवी ब्राह्मणों का व्यवसाय मात्र है। वे दान ले कर यजमान से स्वर्ग-नरक, जन्मान्तर, आत्मा, ब्रह्म, मोक्ष का सौदा करते हैं। आस्तिकवाद मृषा बकवास है, झूठ है। शरीर भेद होने पर विद्वान् और मूर्ख, ज्ञानी और अज्ञानी का समान रूप से उच्छेद हो जाता है। वे सब निर्मूल नष्ट हो जाते हैं। उच्छेद, विनाश, मृत्यु---यही सब का अन्त है। यही एक मात्र अन्तिम सत्य है।'

'तो अभी और यहाँ, तुम भरना चाहोगे, देवानुप्रिय ?'

भेरे चाहने का क्या प्रश्न है। मौत आ जायेगी तो मर ही जाना पडेगा।

'मरना तुम चाहते नहीं, पर मर जाना पड़ेगा। यही न ? मान लो अभी इसी बक़्त कोई तलवार से तुम्हारा वध करने को उद्यत हो जाये तो ? बचना नहीं चाहोगे ? प्रतिकार नहीं करोगे, आयुष्यमान ।'

आचार्य अजित अनायास उत्तेजित हो आये :

'आख़िर क्यों कोई मेरा वध करेगा? मेरा कोई दोष हो तब न?'

'दोष-अदोष तो तुम मानते ही नहीं, आचार्य ! प्रकट है कि तुम बचना चाहते हो, जीना चाहते हो !'

'जीना कौन न चाहेगा?'

'तो तूम मरना नहीं चाहते, आचार्य अजित ?'

'मेरे चाहने से क्या होता है, मैं मर जाने को बाध्य हूँ।'

'तो बाध्यता से मरण को स्वीकारते हो। स्वेच्छा से नहीं। अपना वश चले तो जीना चाहते हो ? यही न ?'

'जीना कौन न चाहेगा?'

'हो सके तो अमर होना चाहते हो ?'

'हो सके तो क्यों नहीं?'

'अमरत्व की चाह है, तो अमरता कहीं है ही। उसकी खोज भी स्वा-भाविक है। जो कहीं है, उसी को तो खोजा जा सकता है ! '

आचार्य कम्बली अवाक् सुनते रहे। उनके हृदय की घुण्डी खुलती चली गई। श्री भगवान् फिर बोले :

'मैं अमर होना चाहता हूँ, तो अमरत्व एक सम्भावना है। मुझ में कुछ है, जो अमर है। अन्ततः अस्ति न हो, तो नास्ति से बचने की चाह क्यों ? अन्ततः अमरत्व न हो, तो मृत्यु से बचने की चाह क्यों ? और यदि मैं अन्ततः अस्ति हूँ, अमर हूँ, तो आत्मा-परमात्मा, लोक-परलोक, जन्मान्तर, पुण्य-भाप, इष्ट-अनिष्ट, सदाचार-दुराचार उसकी अनिवार्य निष्पत्तियाँ हैं। आचार्य अजित केश-कम्बली, आप अभी और यहाँ मृत्यु चुनते हैं, या जीवन चुनते हैं ?…' आपका काल आपके सम्मुख खड़ा है ?'

···और आर्य अजित ने हठात् भूतिमान उच्छेद, विनाश, मृत्यु को सामने खड़े देखा। पहले तो आचार्य भय से थर्रा उठे। लेकिन फिर सन्तद्ध हो साहस पूर्वक ललकार उठे:

'हट जाओ मेरे सामने से, ओ काल, ओ मायावी, ओ महावीर, तुम मुझे मार नहीं सकते ! '

्वह कुहेलिका विदीर्ण हो गयी। और आचार्य-कम्बली को सुनायी पड़ा

'सच ही तुम अन्ततः अमर हो, आचार्य अजित केश-कम्बली। कोई काल, कोई महावीर, कोई ईश्वर भी तुम्हें नहीं मार सकता। आर्य अजित केश-कम्बली जयवन्त हों ?'

...और आर्य अजित अमणों के प्रकोष्ठ में उपविष्ट होते दिखायी पड़े।

○ ○ भगवद्पाद गौतम ने निवेदन किया :

'आचार्यं प्रकुध कात्यायन प्रभु के सम्मुख उपस्थित हैं। ये अपने को अन्योन्यवादी कहते हैं। वर्तमान का कोई स्थापित दर्शन इन्हें सन्तुष्ट न कर सका। अपनी मुक्ति का मार्ग इन्होंने स्वयम् खोज निकाला है। पर, मुक्ति को भी इन्होंने अस्वीकार कर दिया है। सारी प्रचलित धारणाओं को नकार कर ये अपने स्वतंत्र तत्त्व-दर्शन को उपलब्ध हुए हैं। कुकुढ वृक्ष के नीचे इनका जन्म हुआ है। इसी से प्रकुध कहलाये। ऋषि पिप्पलाद के समकालीन ये पुरातन पुरुष नैमिषारण्य के विजन में एकाकी विचरते हैं। आचार्य कात्यायन शीतल जल का उपयोग नहीं करते। ऊष्ण जल को ही ग्राह्य मानते हैं।'

श्री भगवान् सस्मित उन्हें निहारते हुए बोले :

'उद्बुद्ध हैं आचार्य कात्यायन । अपने लिये स्वयम् सोचते हैं । किसी के सोच का सहारा इन्होंने न लिया । अवधानी और अप्रमत्त विचरते हैं, ये महाप्राण पुरुष । स्वतंत्र चैतन्य से चालित हैं । मुक्ति पर भी ये नहीं रुके । तो मुक्ति इनके पीछे आयेगी । अहंत् जिनेन्द्र के दर्पण हैं ये जातवेद महा-पुरुष । अहंत् इन्हें पा कर आप्यायित हुए ।'

'साधुवाद भदन्त महावीर, आपने मेरे स्वतंत्र अस्तित्व को स्वीकारा । पर जानें देवार्य, मैं आपका अनुगामी नहीं, प्रतिगामी हूँ । मैं विशुद्ध स्वानुभव में चर्या करता हूँ । मैं अईंत्कामी नहीं, नितान्त आप्तकामी हूँ ।' वायु, सुख, दुःख एवं जीव। ये सात पदार्थं किसी के किये-करवाये, बनाये

है, वही अईत् है। आपके दर्शन को सुनना चाहता हूँ, महानुभाव।'

या बनवाये हुए नहीं हैं। वे तो वन्थ्य कूटस्थ और नगर-द्वार के स्तम्भ की तरह अचल हैं। वे न हिलते हैं, न बदलते हैं। वे एक-दूसरे को नहीं सताते। एक-दूसरे को सुख-दुःख उत्पन्न करने में असमर्थ हैं। इन्हें मारने वाला, मरवाने वाला, सुनने वाला, सुनाने वाला, जानने वाला, या वर्णन करने वाला कोई नहीं। जो कोई तीक्ष्ण शस्त्र से किसी का सिर काट डालता है, वह उसका प्राण नहीं लेता। इतना ही समझना चाहिये कि सात पदार्थों के बीच के अवकाश में शस्त्र घुस गया है।'

'आपने पदार्थ को स्वयम्भू देखा, आर्य कात्यायन । आपने सत्ता की परम स्वतंत्रता को साक्षात् किया । आप द्रष्टा हैं, आचार्य कात्यायन । सत्ता आपके ज्ञायक आत्म में प्रत्यक्ष झलक रही है । पदार्थ परस्पर के कर्त्ता नहीं, सम्यक् है आपका यह अवबोधन । हर पदार्थ परम स्वतंत्र है । समीचीन है आपका यह दर्शन । आप सत् के समक्ष खड़े हैं, आर्य कात्यायन ! '

'आर्य महावीर ने मेरी स्वतंत्रता को स्वीकारा, मैं क्वतज्ञ हुआ अईत् जिनेन्द्र का।'

लिकिन कूटस्थ है पदार्थ, तो उसमें परिवर्तन क्यों कर है, देवानुप्रिय ? पदार्थ में गति क्यों कर है? जो अभी प्रकट है, वह अगले ही क्षण लुप्त भी हो सकता है। गति है, परिणमन है, पर्याय का प्रवाह है, कि आप नैमिषारण्य से यहाँ आये न । कूटस्य में यह किया कैसे हुई?'

आर्य कात्यायन सोच में पड़ गये। श्री भगवान् फिर बोले :

'और वर्णन भी आपने किया ही पदार्थों का। आपका कथन स्वयम् प्रमाण है। स्थिति भी, गति भी। कूटस्य भी, कियाशील भी। ध्रुव भी, परिणामी भी। नहीं तो सृष्टि कैसे जारी है? क्या यही वस्तु-स्थिति नहीं, आर्य कात्यायन ! प्रत्यक्ष को प्रमाण क्या ?'

आचार्य कात्यायन उद्बुद्ध, अनाग्रही, ग्रहणशील दीखे। वे एक टक प्रभु की नासाग्र दुष्टि में खो रहे। कि फिर श्री भगवान् वाक्मान हुए :

'और शस्त्र यदि वास्तव में किसी को छेद नहीं सकता, प्राणघात नहीं कर सकता, तो जगत् में हिंसा-प्रतिहिंसा, घात-प्रतिघात, युद्ध और रक्तपात

'आर्य कात्यायन इसी से अर्हतू को अधिक प्रिय हुए। क्योंकि जो आप्त

'जो देखा, जाना, साक्षात् किया, वही कहता हूँ, आर्य महावीर ! अपने मुक्त अवबोधन से प्रत्यक्ष किया है, कि पदार्थ सात हैं: पृथ्वी, अप, तेज, क्यों ? यदि इसी बक़्त आपका सर कोई काट दे तो ? क्या वह कटेगा नहीं, आपको दुःख नहीं होगा ?'

'वह प्रहार शृन्य में होगा, मेरे जीव में नहीं। मेरा जीव अवेध्य है, अछेद्य है।'

'आत्मस्थ हैं आर्य कात्यायन ! आपका आत्म अछेद्य है, लेकिन शिरच्छेद यदि अनिवाय सामने आ जाये तो उसका क्या ? इसी से कहता हूँ कि अपेक्षा से तत्त्व छेद्य है, अपेक्षा से अछेद्य है । क्या यही वस्तु-स्थिति नहीं, देवानु-प्रिय ?'

'यह निर्णय तो आगे अपने अवबोधन से ही कर सकूंगा, देवार्य ।'

'सम्यक् सम्बोधि की ओर अग्रसर हैं, आर्यं कात्यायन । सम्यक् द्रष्टा आर्य कात्यायन जयवन्त हों ! '

आचार्य प्रकृध कात्यायन का मस्तक बरबस प्रभु को झुक गया। वे श्रमण प्रकोष्ठ में आसीन हुए।

Ο

0

Q

श्री भगवान् ने सम्बोधन कियाः

'विक्षेपवादी संजय देलट्टि-पुत्र की शास्ता को प्रतीक्षा थी !

'निगंठ नातपुत्त की इस महानता से मैं अपरिचित नहीं। उनके दर्शन की इच्छा थी, सो चला आया।'

'जातवेद हैं आयें संजय, महाभाव में विचरते हैं।'

'साध्वाद, भदन्त महावीर, आपने मुझे समझा, आपने मुझे जाना।'

'आचार्य संजय परिवाजक, जानता हूँ, आप आर्य सारिपुत्र और आर्य मोद्गल्यायन के गुरु हैं! वे दोनों आप को छोड़ कर तथागत बोधिसत्व के शरणागत हो गये। आपको निरन्तर अतिकान्ति में वे आपके साथ न चल सके। आप वेद, वेदान्त, बोधिसत्व, कैवल्य, अईत्—तमाम वाद और शब्द का अतिकमण कर गये। आपका यह निरालम्ब और मुक्त ऊर्ध्वारोहण महावीर को मुग्ध करता है।'

'लोक में केवल अनन्त पुरुष अईन्त महावीर ही इसका साक्ष्य दे सकते हैं। जो सुना था, वही यहाँ आ कर देखा प्रत्यक्ष । सर्वज्ञ अईन्त यहाँ विराज-मान हैं'।

'अपना ज्ञान सुनायें महर्षि संजय वेलट्वि-पुत्र !'

'आप से वह अनजाना नहीं। फिर भी जो देखा, जाना, समझा है, वह कहता हूँ। कोई मुझ से पूछे कि क्या परलोक है, और मुझे ऐसा लगे कि परलोक है, तो मैं कहूँगा—हां। परन्तु मुझे वैसा नहीं लगता। मुझे ऐसा भी नहीं लगता कि परलोक नहीं है। औपपातिक प्राणी-देव और नारकी-हैं या नहीं, अच्छे, बुरे कर्म का फल होता है या नहीं, तथागत या अईन्त मृत्यु के के बाद रहता है या नहीं, इसके विषय में मेरी कोई निश्चित धारणा नहीं। चरम सत्य कैसे कथ्य हो सकता है, देवार्य? जो जितना देख-जान रहा हूँ, उतना ही कह रहा हूँ।'

'सत्ता अनैकान्तिक है, सो वह अनन्त है, आर्य संजय । इसी से अन्ततः वह अनिर्वच ही है। धारणा से नहीं, साक्षात्कार से ही सम्यक् और पूर्ण दर्शन-ज्ञान सम्भव है। और सम्यक् दर्शी प्रतिबद्ध कैसे हो सकता है। जो अप्रति-बद्ध है, वही मुक्त दर्शी है, मुक्त ज्ञानी है, वही जीवन्मुक्त है। आप जो देख, जान, जी रहे हैं, वही कह रहे हैं। आप अनेकान्त दर्शी और स्याद्-वादी हैं। आप सम्यक् दर्शन की विभा से मण्डित हैं, महर्षि वेलट्ठि-पुत्र ! महाबोर ने अपना ही एक और भी आयाम देखा। वह कृतार्थ हुआ, आर्य बेलट्रि-पुत्र ।'

आचार्य संजय वेलट्टि-पुत्र के मुख से बरबस जयघोष उच्चरित हुआ : 'त्रिलोकीनाथ सर्वज्ञ महावीर जयवन्त हों ! '

और सारे समवसरण में अगणित कण्ठों ने इसको अनुगुजित किया।

श्री भगवान् सन्मुख सोपान से उतर कर चारों आचार्यों का अभिवन्दन झेलते हुए, समवसरण के सारे मण्डलों में परिक्रमा करते हुए, मानस्तम्भ के पार ओझल हो गये।

## श्रीसुन्दरी मृत्तिका हालाहला

आर्यावर्त के आकाश पर एक प्रति-तीर्थंकर बोल रहा है।...

उत्तरावर्त के इस छोर से लगा कर, पूर्वांचल के उस छोर तक उसके उद्दण्ड उच्चार गूंज रहे हैं। गंगा, यमुना, सरयू और शोण के पानी एक प्रकुद्ध युवा की आकोश-वाणी से विक्षुब्ध हो उठे हैं। उस गर्जना की गूंज तथागत बुद्ध और तीर्थंकर महावीर की धर्म-पर्षदाओं में भी पहुँची है। उत्तरा-वर्त के सारे जनपदों में—काशी, कोशल, कौशाम्बी, वैशाली, मगध, अंग, बंग तक के तमाम प्रदेशों में, एक सनसनी-सी फैल गयी है। सारे स्थापित वादों और उपदेशों की चूलें उसने हिला दी हैं। आर्यावर्त के सारे जन-मानस में उससे एक उथल-मूथल मच गई है।

उस काल के महानगरों के चौराहों पर उल्लम्ब बाहु खड़ा हो कर वह प्रति-तीर्थंकर उद्घोष करता सुनाई पड़ता है :

(सुनो रे सुनो भव-जनो, तुम्हारा एकमेव परित्राता आ गया। साक्षात् औषधीक्ष्वर आ गया। चरम औषधि-पुरुष हूँ मैं। तुम्हारे तन, मन, प्राण, इन्द्रिय और आत्मा के सारे रोगों का रामबाण इलाज केवल मेरे पास है। आज के अन्य सारे तीर्थक् उधार धर्मी हैं। वे भविष्य, परलोक, मुक्ति की झूठी आशा पर तुम्हें टाँगें रखते हैं।

'मैं हूँ प्रति-तीर्थंकर ! उन सारे तीर्थंकों द्वारा रचे गये भ्रमों को मैं भंग करने आया हूँ। मैं तुम्हें भविष्य की आशा में नहीं भरमाता। मैं हूँ तुम्हारा वर्तमान। मैं अभी और यहाँ तुम्हारी दैविक, दैहिक, भौतिक सारी व्याधियों को अच्क मिटाने आया हूँ।'''

'नत्थि पुरिस्कारे, नास्ति पुरुषकारं। नियया सव्य भावा। कोई पुरुषार्थ यहाँ सम्भव नहीं। सारे भाव, सारे अस्तित्व यहाँ पहले से ही नियत हैं। इसी से कर्म-फल नहीं। पाप-पुण्य नहीं। लोक-परलोक नहीं। मोक्ष नहीं, निर्वाण नहीं। केवल वर्तमान ही सब कुछ है। इसे छक कर उन्मुक्त भोगो। बीणा बजाओ, और मौज करो। चरम पान करो, चरम गान करो, चरम नृत्य करो, चरम पुष्पोत्सव करो, चरम संभोग करो। खाओ-पिओ और मंजे उड़ाओ। 288

'किसने देखे हैं जन्मान्तर, लोक-परलोक, मोक्ष-निर्वाफ ? सारे लोक-परलोक, स्वर्ग-नरक, मोक्ष-निर्वाण, सब मेरी इस झोली में हैं। तुम्हारे सारे रोगों की औषधि मेरी इस झोली में है। मेरे पास ज्ञानांजन-जलाका है। आँज दूँगा तुम्हारी आँखों में, तो सारे अज्ञान के आवरण छिन्न हो जायेंगे। लोक-परलोक, संसार-निर्वाण के सारे रहस्य खुल जायेंगे। अभी और यहाँ तुम सारे भव-तापों से त्राण पा जाओगे।

'मैं हूँ प्रति-तीर्थंकर ! सारे वर्तमान तीर्थंकरों का घट-स्फोटक । तुम्हारे घट-घट की जानने वाला एक मात्र सर्वज्ञ अर्हन्त । मैं हूँ एक मात्र उपाय । तरण-तारण, भव-निवारण, महाभविष्यत—केवल मैं । …'

कौन है यह प्रति-सीर्थंकर, जिसने सारे वर्तमान आर्यावर्त में ख़लबली मचा दी है ? जिसने सारे ढाँचों, धारणाओं और धाराओं को तोड़ दिया है। कौन है यह दूर्दान्त नियति-पुरुष ?

O

अाज से सोलह वर्ष पूर्व की बात है।

···अचीरवती के तट पर देव-दुमों की छाया में, एक सुन्दर नग्न युवा बैठा है। जाने कितनी राहों की धूलि से उसका गौर सुकुमार तन धूसरित है। जाने कितने अड़ाबीड़ अरण्य-पर्थों के काँटे उसकी पदत्राणहीन पगतलियों में चुभे हैं। फटी बिवाइयों से उसके पगतल लोहियाल हो गये हैं।

कल सम्ध्या में एक लम्बी यात्रा से थके-हारे आ कर, उसने इस नदी-तट के देव-द्रुम वन में विश्राम लिया था। थक कर चूर था। सो जिस शिला तल पर वह अभी बैठा है, उसी पर वह लेट गया था। और उसे तुरन्त नींद आ गई थी। नदी की कल-कल जल-ध्वनि सारी रात उसके सपनों में जाने कितनी पुरातन स्मुतियाँ जगाती चली गई।...

सबेरे भिनसारे ही उसकी नींद खुल गई। वह उठ बैठा। अचीरवती के शान्त बहते जलों पर, फूटते दिन की जामुनी आभा में, वह अपने सुदूर अतीत को चित्रपट की तरह खुलते देखने लगा। महुआ-वनों की फूल-गंध से मदभीनी सबेरे की अलस मंथर हवा में, जाने कितनी यादें जाग रही हैं। उसका मन सम्वेदन से बहुत करुण कातर हो आया है। वह अपना अनु-प्रेक्षण करने में डूब गया:

…कितना अकेला हूँ मैं इस दुनिया में। आदि दिन से आज तक अकेला ही तो रहा। वंश, वृत्ति, माता-पिता, उद्गम, जन्म—सभी कुछ मेरा कितना विपन्न, कितना अस्तित्वहीन है। मैं एक दीन-दरिद्र अनगार, यायावर भाट का बेटा-—मंख-पुत्र गोण्णालक। मंख भाटों का वंशज। जन्मजात भिक्षुक, भिक्षा-जीवी दासों की दलित-दीर्य सन्तान। ...ऋषि-वंशी कुटीरवासी ब्राह्मण तो जाने कब से भिक्षावृत्ति त्याग कर, राजाओं और श्रेष्ठियों के कीतदास पुरोहित हो गये। उन्हीं महर्द्धिकों की तरह वे भी अब आरण्यक चर्या से च्युत हो कर, महानगरों की अट्टालिकाओं में निवास करते हैं। लेकिन हम शूद्र कहे जाते मंख-भाट, शुद्ध अपरिग्रही ब्राह्मण-वृत्ति से जोते हैं। हम घर नहीं बसाते, कोई परिग्रह नहीं रखते। राह-राह भटकते, काव्य-गान करते, चित्र आँकते हुए, हम महर्द्धिकों और लोक-जनों का रंजन करते हैं। घर-बार विहीन, अनगार, आवारा, यायावर, राह-राह के भिखारी। अविराम पंथ-चारी। किसी नदी-तट पर या पथवर्ती पाथ-शाला में कुछ दिन ठहर कर फिर आगे बढ़ जाते हैं।

हमारे पूर्वज मंख-पुरुष मधुकरी करके जीते आये हैं। मधुमक्षिका की तरह गीत-गुंजन करते हैं। अस्थायी मधु-नीड़ रचते हैं। कोई स्थायी निवास कहीं नहीं बनाते। मेरे पिता भी तो इसी वृत्ति से विचरते थे। आकाशवृत्ति, सच्ची ब्राह्मण वृत्ति। इतने निविश्रेष थे मेरे वे पिता, कि उनका नाम ही भूल गया है। बस एक मंख-पुरुष, मेरे कोई नगण्य पिता। माँ का भद्रमुख मेरे चेहरे में उतरा है, इसी से उसका नाम याद रह गया है–भद्रा। सच ही कितनी भोली, भद्रा थी बहा भद्रवर्गी प्रभु लोग तो भद्र होते नहीं, भौण्डे और भयानक होते हैं। केवल भद्र चेहरा रखते हैं। लेकिन मैं शूद्र अभद्र भाट का बेटा, भीतर-बाहर से बस कोरा भद्र हूँ। अर्थात् नितान्त मूढ़ हूँ: विशुद्ध मूर्ख। शूद्रा भद्रा का जाया। इसी से मेरे गुरु श्रमण महावीर भी तो प्रायः मुझे 'भद्रमुख' कह कर सम्बोधन किया करते थे।

्याद आ रही है अपने जन्म की कथा। मेरे माता-पिता उन दिनों ऐसा हो अस्थायी मधु-नोड़ रच कर मगध के सरवण ग्राम में, मोबहुल नामक धनी बाह्यण की गोशाला में निवास करते थे। पिता दिन भर 'सावनी' या 'शारदीया मधुकरी' माँगते फिरते, और सन्ध्या को उसी गोष्ठ में आ कर, अपनी पत्नी भद्रा के साथ निवास करते। गोबहुल की उस गोशाला में ही मेरा जन्म हआ। इसी से गोशालक नाम पाया।

दस-बारह वर्ष को उम्र तक ,अपने पिता से ही मैंने कुछ विद्या सीखी। व्युत्पन्न था, सो थोड़े में ही बहुत सीख गया। और फिर उन्हीं के साथ द्वार-द्वार डोल कर मंख-वृत्ति करने लगा। स्पष्ट याद आता है, मेरे पिता बड़े ज्ञानी-गुणी जन थे। कई गुह्य विद्याएँ वे जानते थे। यायावर जीवन में देश-देशान्तर भटकते हुए, कई गुप्तवेशी गुणीजनों से टकरा जाते। उनकी सेवा करते, और उनसे अनमोल विद्याओं के ख़जाने पा जाते। झाड़ फूंक, ओझागीरी, मंत्र-तंत्र, ज्योतिष, भूत-प्रेत-निवारण, परलोक-विद्या, रत्न-विज्ञान, औषधि-विज्ञान। अगम वनों में उगने वाली दुर्लंभ औषधि-वनस्पतियों की पहचान।

मेरे पिता के पास एक औषधि-मंजुषा थी। उसमें अनेक मांत्रिक वनस्पतियाँ थीं, अति सुक्ष्म और प्रभावी रसायन गुटिकाएँ थीं, नाग-मणियाँ थीं, कई मारक सरिसप-विर्षो की शोशियाँ थीं, उपल और रत्नचुर्ण थे, अदृश्य अलभ्य जंगली पशओं और पक्षियों की आँखें, सींग, पंख, चर्म थे। इनमें आश्चर्यजनक जन्तियाँ भरी पड़ी थीं। याद आता है, उनके पास कई कुण्डलियों में गुंज-ल्कित एक अभिन्न सर्प-युगल के आकार का वनस्पति-काष्ठ था, जिसका एक छोर नाग था, तो दूसरा नागिन । उसे सामने रख कर वे प्रकृति की अनेक निगढ शक्तियों के अन्वेषण में लीन रहते। नर-नारी सम्बन्ध की अटूटता का स्रोत खोजते रहते । एक ऐसा अगणित पहलओं वाला स्फटिक गोलक उनके पास था, जिसमें टृष्टि स्थिर कर वे महद्धिकों और नगगरिकों का भविष्य भाखाँ करते थे। एक ऐसा दर्पण बनाने की विद्या वे जानते थे, जिसमें अपना चेहरा देखते ही मनुष्य को अपने जन्मान्तर याद आ जायें। पर वे अपनी दरिद्रता के कारण, वे सारे साधन न जुटा सके थे, जिनसे वे उसके लिये आवश्यक दुर्लभ रतन-वनस्पति-खनिज-रसायनों की खोज कर सकते । और बेधर होने से कोई स्थान भी उनके पास न था, जहाँ वे अपने रासायनिक प्रयोग कर सकते ।

इस कारण पिता का मन बहुत उदास रहता था। केवल दैन्य के कारण, विद्या जानते हुए भी वे उसे सिद्ध न कर पा रहे थे। भाट, कथक, नट, कारु-तट, कवि, चित्रकार, बहुरूपी— मेरे विद्याधर पिता, केवल ढ़ार-ढ़ार के अपमानित तिरस्कृत याचक, भिखारी। अभाव, अपमान और अवज्ञा के इस दंश का विष आज भी मेरी नाड़ियों और पसलियों में रिस रहा है। भद्रों, अभिजातों, राजाओं, श्रेष्ठियों के गोल-मटोल मूर्ख भौंतरे, भावहीन चेहरों के मुन्दर नकली चित्र आँकना। उनकी विषय-लोलुपता को तृष्त करने के लिये पाधवी काम-क्रीड़ाओं के चित्र-सम्पुट तैयार करना, और उनके गुप्त कक्षों में उन्हें दिखाते फिरना। "दुपहूरियों के सन्नाटे में, जब भद्र पुरुष वर्ग बाहर कर्म-रत होते, तब रनिवासों और हवेलियों में रानियाँ और सेठानियाँ चुपचाप, राह में गाते घूमते हम पिता-पुत्र को अपने एकान्त अन्त पुरों में बुला लेतों। और काम-क्रीड़ा के चित्र-सम्पुट देखने में गहरी रुचि लेतीं। नये-नये सम्भोग-चित्र बना लाने को कहतीं। और बदले में हम अगले दिन के आहार का सीधा पा कर, या उनके उतरे वस्त्र पा कर सन्तुष्ट हो जाते।

पिता की आज्ञा से मुझे भी यह सारा कुल्सित चित्र-कर्म करना पड़ता। तीव्र ग्लानि और विरक्ति से मेरा निर्मल किशोर मन उढ़िग्न हो उठता। त्राहि कर उठता। इसी प्रकार इन मर्हद्धिक भद्रों की प्रशंसा में कविता और गान भी मुझे रचने होते थे, पिता के साथ-साथ ही। पिता अपने इकतारे के एक तार में ऐसा मोहक निगूढ़ संगीत जगाते थे और ऐसी तन्मयता से गाते थे, कि ऋतु और प्रकृति एक अनोखे भाव और रस से भींज जाती थी। मुझे भी उन्होंने अपनी काव्य-संगीत विद्या के कई गहन रहस्य सिखाये थे। पर इस बात से मेरा जी कण्ठ तक भर आता था, कि अपनी दिव्य गान्धर्वी सरस्वती का उपयोग हमें केवल भद्रों के भौण्डे मनोरंजन, और स्तुतिगान में करना पड़ता था।

थोड़े ही वर्षों में यह सब मुझे असह्य हो गया। मैं बहुत कटु और तिक्त हो चला। मैं जब भाट-वृत्ति करने को अकेला विचरने लगा, तो इन अभि-जातों और कुलीनों की स्तुति में ध्यंग-काव्य रचने और सुनाने लगा। व्यंग-स्तुति-गान गाने लगा। उन्हीं चिकने स्त्री-पुरुषों के चेहरे और शरीर ज्यों के त्यों आँक कर, उन्हीं की नंगी काम-क्रीड़ाओं के आक्रामक चित्र रचने लगा।

परिणाम यह हुआ। कि मैं उन महलों और हवेलियों से घक्के और घूँसे मार-मार कर निकाल दिया जाता। कई बार तो लहू-लुहान हो कर लौटता। ऊपर से पिता की मार भी खानी पड़ती। क्योंकि मेरी इस विद्रोही वृत्ति से उनकी आजीविका चौपट हो गई थी।

आखिर एक दिन आजिज आ कर मेरे पिता ने मुझे मार-पीट कर निकाल दिया, और कहा कि अपना काला मँड अब हमें कभी न दिखाना।...

याद आता है, उस दिन मेरा कोमल हूदय सदा-सदा के लिये टूट गया था। मुझे लगा था, कि संसार में मेरा कोई नहीं है, मैं किसी का नहीं हूँ। मेरा अस्ति व निरर्थंक है। मेरा जीना निःसार है। मैं क्यों जीऊँ, कहाँ जीऊँ, किस लिये, किसके लिये जीऊँ? क्यों है यह जगत, क्यों है यह जीवन ? क्या लक्ष्य है, क्या अर्थ है इन सब का? इन प्रश्नों का उत्तर पाना होगा, या फिर आत्मघात कर लेना होगा।

…और इस यत्तना के छोर पर पहुँच कर, मुझ में एक दिन हठात् एक अदम्य अस्तित्व-बोध जाग उठा। मैं हैं…मैं कोई विशिष्ट हूँ। इन सारे प्रभु-वर्गों से बड़ा कोई प्रभु हूँ मैं। मैं अपने लिये काफ़ी हूँ। मैं कुछ करके दिखा दूंगा। मैं कुछ हो कर रहुँगा। मैं…इन सारे प्रभु-वर्गों का प्रभु !

और मैं अपने को कुछ बनाने की दिशा में स्वतंत्र पुरुषार्थ करता हुआ, देश-देशान्तरों में भटकने लगा। लेकिन पाया कि कोई अटल नियति थी, जो मेरे सारे मनसूबों को चूर-चूर कर देती थी। एक कराल-कुटिल भाग्य-रेखा को, अवार्य नागिन की तरह अपने चारों ओर फुँफकारते देखा। निरुपाय, बेबस, सर्वहारा, आत्महारा मैं भटकता ही चला गया। भूत मात्र के मित्र, महाकारुणिक श्रमण वर्द्धमान का नाम मैंने सुना था। चण्ड कौशिक सर्प और झूलपाणि यक्ष जैसे पीड़कों को भी उन्होंने अपने प्यार की गोद में शरण दी थी । <sup>...</sup>जाने-अनजाने मैं उन्हीं की खोज में भारा-मारा

ाकि आज से छह वर्ष पूर्व, नालन्द की तन्तुवाय शाला के श्रमणागार में एकाएक उनसे भेंट हो गई। उनका वह दिव्य रूप देख कर मैं भोला भान-भूला सा हो रहा। पिता से जो वाचिक काव्य-विद्या सीखी थी, उस में अनेक उपमा-उपमान, अलंकार, सुन्दर आकार-प्रकार की बातें सुनी थीं। ईश्वरों, देवों, गन्धवों के अलौकिक रूप-सौन्दर्य की काव्य-प्रसिद्धियाँ रटी थीं। चेकिन इस आर्य के सौन्दर्य के सामने वे सारे उपमा-उपमान फीके पड़ गये। कामदेव का कल्पित और सारभूत सौन्दर्य भी इसके आगे पानी भरता लगने लगा। मनुष्य को देह में क्या ऐसा भी रूप हो सकता है?

मैंने उन स्वामी कात्रिवार वन्दन किया, और उनके चरणों में बैठ गया। मुग्ध-मूढ़ उन्हें निहारता ही रह गया। मुझे लगा, कि मेरी अनाथ आत्मा को उसका नाथ मिल गया। दस, अब इसी की णरण में रहना है, इसी का अन्गमन करना है, और कहीं भटकना नहीं है।

मैंने विभोर हो कर उनसे विनती की, कि मैं उनका चित्र आँकना चाहता हूँ। भौडे भद्रों के चेहरे आँकते-आँकते ऊब गया हूँ। चित्र में उतारने लायक सौन्दर्य तो पहली बार देखा है। <sup>...</sup> उत्तर में उस आर्य ने केवल सद्य विकसित कमल-सी आँखों से मेरी ओर देखा। पर कोई उत्तर न दिया। मैंने अपनी तमाम काव्य-विद्या को चुका कर उसका स्तुतिगान किया। पर वह श्रमण अप्रभावित, अविचल परवाण हो रहा। बहुत निहोरा किया कि उसकी कुछ सेवा करूँ। पर उसने कोई प्रतिसाद न दिया।

श्रमण की यह उदासीनता और भावहीनता देख, मेरा आर्त्त-रुद्र मन रोष और विद्रोह से भर आया। ...आख़िर तो वही अभिजात भद्र राजवंशी है न? वैशाली का देवांशी राजपुत्र: यही तो इसकी काव्य-प्रसिद्धि सुनी है। घृत-नवनीत, मलाई मेवा से सुपोषित चिकना चेहरा, हृष्ट-पुष्ट शरीर। राज-महल की मुलायम शैया में लालित-पालित सुकुमार काया। उसी से तो इतना चिकना, सुन्दर हो गया है यह आर्य। मैं मूर्ख भावावेश में आ कर इसमें दिव्य सौन्दर्य देखने लगा। इसमें तो कोई भाव नहीं, संवेदन नहीं, कोमलता नहीं, मेरा दर्द तो इसे कहीं से भी छू न सका। निरा पत्थर है। बहुत बोलूं, तो बस—'हूँ'—करके फिर मौन हो जाता है। मेरी ओर देखता तक नहीं।... ऐसे ही दिन बीतते चले गये।

लेकिन प्रथम बार जब मैंने इस अर्ध्य को सम्बोधित किया था, तब जिन विकच पद्म जैसी आँखों से मुझे इसने एक टक क्षण मात्र देखा था, दे

फिरता रहा ।

आँखें भूलती नहीं हैं। कैसी करुणाई विस्फारित हो कर वे आँखें मेरे चेहरे पर छा गयी थीं। कैसा अकारण वात्सल्य था उनमें। उन आँखों में कुछ ऐसा था, कि उन्हें याद कर मेरा कोध, कटुता और द्रोह गल जाता था। मैं मन ही मन कहता—यह मेरी निरन्तर उपेक्षा करता है, फिर भी बार-बार अत्यन्त आत्मीय लग आता है। एक ही तो ऐसा वल्लभ इस निर्मम जगत के वीरान में मिला है। मेरे मन की ऊपरी पर्तों में अनेक विक्षोभ चलते रहते थे। लेकिन भीतर कहीं तह में आर्य महावीर के चरण गहरे उत्कीर्ण हो गये थे। सो मैं उनका अंगभूत हो कर उनके साथ ही छाया की तरह विचरने लगा। उन्होंने मुझे टोका नहीं, रोका नहीं, यही क्या कम था। लगता था, जैसे उन्होंने मुझे अपना लिया है। इसी से तो मेरी सारी बक-झक धैर्यपूर्वक सुनते हैं। कभी वर्जन नहीं करते, भर्सना नहीं करते। मेरी व्यथा-कथा का ऐसा धीर और आत्मीय श्रोता तो मुझे जीवन में कभी मिला नहीं था। सो एक पल भी उनसे दूर रहने में मुझे वेदना होती थी।

…लेकिन फिर यह क्या हुआ, कि एक दिन अचानक मुझ से बिना कहें ही वे नालन्द से विहार कर गये। मैं बाहर गया था, लौट कर पता चला कि वे तो चले गये हैं, और लौटना वे नहीं जानते। मुझ पर जैसे वज्रा-घात-सा हुआ। मुझे धोखा दे गये श्रमण महावीर ? मेरी प्रीति को ठुकरा गये ? सनाथ करके भी फिर अनाथ कर गये ? अकेला रोता छोड़ कर चले गये ? रागथ करके भी फिर अनाथ कर गये ? अकेला रोता छोड़ कर चले गये ? रागर मैं उन्हें कैसे छोड़ सकता हूँ। ...मेरा मन-प्राण बहुत उचाट हो गया। क्यों न उन्हों जैसा निर्ग्रथ हो जाऊँ। शायद तभी वे मुझे अपनायेंगे। सो मैंने झोली-डण्डा, कुण्डिका-उपानह आदि सब मंखवेश त्याग दिया। मस्तक मुँड़वा लिया और उन्हों जैसा नग्न हो कर, उनकी खोज में निकल पडा।...

कोल्लाग सन्निवेश में पहुँच कर पता चला, कि वहाँ के विजय श्रेष्ठी के घर एक निगंठ श्रमण ने मासोपवास का पारण किया, तो श्रेष्ठी के घर पंच अ।श्चर्य हुए, मुवर्ण वृष्टि हुई। मेरे स्वामी के सिवाय और किसका ऎसा प्रताप हो सकता है? सो मैं उनकी खोज में दौड़ पड़ा। नगर के उपान्त में उन्हें कायोत्सर्ग में लीन देखा। उनके चरणों में लोट कर रो पड़ा। ओह, उन शिलीभूत चरणों में भी कैसी ऊष्मा थी! अपनी माँ के स्तनों में भी शायद ही कभी वैसी ऊष्मा मैंने अनुभव को होगी। फिर मैं उनके संग हो लिया। मेरी नग्न मुद्रा शायद उन्हें अच्छी लगी हो। ज्लेकिन उन्हें तो कुछ भी न प्रिय है, न अप्रिय है। जो भी हो, उनकी वह विकसित कमल जैसी दृष्टि ही मेरे लिये काफ़ी है। और उनके समीप हूँ, तो जीवन जीने योग्य लगता है। ज्सो मैं फिर पूर्ववत् उनके संग छाया-सा विचरने लगा।

∵लेकिन उनमें और मुझमें एक भारी अन्तर था। वे खाये-पिये घर के परितृप्त, हुष्ट-तुष्ट अभिजात थे। पर मैं तो एक दरिद्र कंगाल मंख-पुत्र था। मेरे भीतर तो अभाव और बुभुक्षा की खाइयाँ फैली पड़ी थीं। मैं तो जनम-जनम का अतृप्त और भूखा था। मेरी भूख, काम और कोध जिघांसा हो कर भड़कते रहते थे। श्रमण महावीर तो प्रायः उपासे रहते थे। मानो जनम-जनम में इतना खा चुके थे, कि उन्हें भूख लगती ही नहीं थी। इतना भोग चुके थे, कि उन्हें कोई इच्छा रह ही नहीं गयी थी। सो जब भी मैं उनसे कहता कि : भन्ते, भूख लगी है, भिक्षाटन को चलें।——तो वे कोई उत्तर न देते । 'हूँ' करके रह जाते । उन्हें भूख न भी हो, पर मेरी भूख की भी वे अवहेलना कर देते थे। इससे मैं बहुत पीड़ित, मर्माहत हो रहता। ये कैसे स्वामी हैं मेरे, कि मेरी पीड़ा से इनका कोई सरोकार नहीं ! मैं भीतर ही भीतर रोष से उबलता रहता, पर उन्हें छोड़ कर जाने को ठौर भी कहाँ थी।

वे तो जब कभी महीनों के उपवास के बाद पारण करते, तो देव-दुंदुभि का घोष होता, पंचाश्चर्य होते, सुवर्ण वर्षा और जयजयकार होती । लेकिन क्या मेरी भूख-प्यास और इच्छा का इस जगत में कोई मूल्य नहीं? मैं एक तीखे कटु विद्रोह से आकण्ठ भर उठता। पर किसे गुहारता। महावीर यों भी उस छद्मस्थ तपस्याकाल में अखण्ड मौन विचर रहे थे। सो मेरे कुछ भी पूछने या विनती करने पर वे तो उत्तर देते नहीं थे। उत्तर कहीं और से सुनाई पड़ता थाः किसी पहाड़, झाड़, जंगल या नदी से। लेकिन वह उत्तर तो महावीर का ही होता था, इसमें रंच भी सन्देह नहीं था।

Ο Ο ∵'आज जब उनसे बिदा लेकर चला आया हूँ, तो वे सारे प्रसंग एक-एक कर याद आ रहे हैं, जब मैंने भी महावीर के साथ अनेक अमानुषिक यातनाएँ झेलीं, प्रहार सहे । याद आ रहा है, कि जब भी मैं अपने भिक्षाटन या भोजन प्राप्ति के बारे में पूछता, तो वे भविष्यवाणी कर देते थे। और वही सच होता था। मानो कि सब कुछ कहीं नियत था ही, केवल दूरदर्षी महावीर उसे देख कर कह भर देते थे।

...याद आता है, नालन्द में वार्षिकोत्सव के दिन उन्होंने आगाही की थी कि मुझे भिक्षा में मधुरान्न न मिलेगा, कोद्रव, कूर धान्य और दक्षिणा में खोटा सिक्का मिलेगा। और वह सच ही हुआ। सारे नगर में मोदक और पायस का पाक हुआ था। केवल मुझे ही मिला था वह नीरस आहार। मेरे इस दैन्य-दुर्भाग्य पर क्या महावीर को दया आयी ? बस, एक पत्थर जैसी कूर भविष्यवाणी ही तो करके वे रह गये थे। एक नियति थी, जिसके आगे सर्वजित महावीर भी तो पराजित ही थे

 $\bigcirc$ 

स्वर्णखल के मार्ग में यात्रियों को खीर पकाते देख मेरी भूख लपलपा उठी थी। तो हठात् स्वामी ने थप्पड़ की तरह कहा था----यह खीर न पकेगी, हैंडिया फट जायेगी। वही हुआ। और घूल में मिला कुछ पायस यात्रियों ने दया करके मुझे भी एक ठीकरे में डाल दिया था। "वही एक अनिवार्य नियति। और मैं उसके आगे कितना विवश ! और महावीर भी उसे टालने में असमर्थ ! ब्राह्मण-ग्राम में उपनन्द भू-स्वामी की दासी ने मुझ पर बासी भात डाल दिया था। मेरे इस अपमान पर भी महावीर चुप रहे। मैंने अपने गुरु महावीर के प्रताप की दुहाई दे कर उपनन्द का घर जल कर भस्म हो जाने का शाप दिया। सच ही उसका घर जल कर राख हो गया। मेरी श्रद्धा मेरे गुरु पर उससे दृढ़तर तो हुई। लेकिन उनकी शरण में भी मैं कितना असहाय ? यह बात बारम्बार जो को कचौटती रहती थी।

कोल्लाग और पत्रकाल ग्रामों में हम दोनों ने परित्यक्त शून्य ग्रुहों में रात्रि वास किया था। स्वामी तो ध्यान में डूबे थे। देर रात गये दोनों ही स्थानों पर ग्रामपति के पुत्र अपनी दासियों को ले कर, काम-क्रोड़ा करने आये। मैं चुपचाप उनको केलि में तल्लीन हो रस लेता रहा। उनके जाते समय मैं कौतुक और काम-पीड़ा से चिहुका, तो उन दोनों ही ग्रामपति के पुत्रों ने मुझे बुरी तरह पीटा, दीवारों से पछाड़ा। मैं प्रभु के चरणों में जा पड़ा, लेकिन उस पत्थर के प्रभु को मुझ पर कोई दया नहीं आयी! मैंने कुत्सित काम के नग्न वास्तव को खुली आँखों देखा और उसकी संवेदना में सहभागी हुआ, तो मैंने क्या अपराध किया था? क्यों महावीर मेरी उस सत्य-निष्ठा को भी सहानुभूति न दे सके ?

कुमार सन्निवेश में भिक्षाटन करते हुए, पार्श्वापत्य श्रमणों के आडम्बर परिग्रह को देख, मैंने चौराहे पर चिल्ला कर उनके पाखण्ड का भण्डाफोड़ किया । तो ग्रामवासियों ने मार-पीट कर मुझे हेंकाल दिया । चोराक ग्राम की सीमावर्ती पहाड़ी पर हम दोनों नग्नों को मूक ध्यानस्थ देख, गुप्तचर समझ, कोट्टपालों ने पकड़ा, और मुश्कों से हमें आलिंगन बद्ध बाँध कर अन्धे कुएँ की दीवारों पर पछाड़ा । फिर भी उनके साथ जुड़ कर यातना सहने में मुझे सन्तोष हुआ । मैंने उनके साथ अधिक एकात्मता अनुभव की । फिर भी वे तो मुझ से बेसरोकार ही रहे । रंच भी वे कभी द्रवित नहीं दीखे ।

कृतमंगल नगर के प्रत्यन्त भाग में परिग्रही स्थविरों के कुल-देवता मंदिर की वह उत्सव रात्रि याद आती है। सुरापान और नृत्य-गान में परपुरुष और परनारी का भेद भूल, वे स्थविर आराधना के नाम पर उन्मत्त होकर मुक्त क्रीड़ा-केलि कर रहेथे। स्वामी मन्दिर के एक कोने में ध्यानस्थ सब देखते रहे। पर मैं देव-पूजा में उन स्थविरों का यह उच्छूंखल दुराचार न सह सका। मैंने बार-बार अट्टहास कर उनके अनाचार पर वाक्-प्रहार किये। उस तौखी हवाओं वाली शीत रात्रि में बार-बार उन उपासकों ने मुझे उठा कर बाहर के शीत में फेंक दिया। दन्तवीणा बजाता, दांत किटकिटाता, मैं बाहर विलाप और प्रलाप एक साथ करता रहा। बार-बार किसी स्त्री को मुझ पर दया आयी, मुझे भीतर लिया गया। मैंने फिर वही अट्टहास-प्रहार किया, फिर वही दुर्गत। फिर एक स्त्री की दया। फिर उढार। सच, स्त्री कितनी बड़ी चीज है! क्या मेरे लिये कहीं कोई स्त्री इस पृथ्वी पर नहीं जन्मी? मेरा तो सारा भीतर-बाहर एक और नग्न था। मेरे काम-क्रोध-लोभ सब नंगे थे। मुझे क्या डर। मैं सच्चा निर्ग्रंथ था। फिर भी मैं मार खाता रहा, और मौन महावीर की जय-जयकार होती रही।

आवस्ती में स्वामी ने आगाही की, कि मुझे भिक्षा में उस दिन नरमांस की खीर मिलेगी। मेरी सारी सावधानी के बावजूद पितृदत्त गृहपति की भार्याने एक तोटका करने के लिये अपने मृतपुत्र के शेव को खीर मुझे खिला दी। बाद को दमन होने पर पता चला, कि नरमांस के आहार की मेरी वह नियति टल न सकी। कलंबुक ग्राम में गैलपालक काल-हस्ति के यहाँ हम दोनों को एक साथ मुझ्कों में बाँध कर, सर के बल औखल में कूटने को डाला गया। लेकिन मूसलों के वार हवा खाँडते रहे। हमें छून सके !... लगा, सच ही मेरे गुरु महावीर में जरूर कोई प्रताप है। अघात्य है यह आर्य। लेकिन मुझे तो मार खानी ही पड़ती है। और यह आर्य मुझे बचाता तक नहीं। लाढ़, वज्ज, शुभ्र आदि नरभक्षी म्लेच्छों के देशों में हम विचरे। हम पर कूत्ते और सांड छोड़े गये। हमारे मांस नोचे गये। लहूलुहान मौन-मुक हम दोनों एकत्र यातना सहते रहे। श्रमण महावीर इन सारे उपसर्गों को कर्म-निर्जरा और मोक्ष की अनिवार्य परीक्षाएँ मान तितिक्षापूर्वक सब सहते थे। मैं भी आस लगाये रहा, कि इस आर्य के साथ त्रास झेलते शायद किसी दिन मुझे भी मोक्ष मिल जाये। लेकिन अन्तहीन था उन कष्टों, प्रहारों, यंत्रणाओं का वह कम । आख़िर कब तक ? लेकिन यह तो बराबर ही देखा, कि अटल को टाला न जा सका। कोई नियतिचक अनिर्वार चल रहा है। हम उसमें पिसने को विवश हैं। महावीर भी कहाँ उससे बच पाते थे?

जाने कितने ही प्रसंग हैं—याद आते ही चले जाते हैं। महावीर की इस वीतरागता से ऊब कर, एक बार यातना सहते हुए थक कर, मैं जम्बू-खण्ड कूपिका से विहार करते हुए, प्रभु से विदा ले राजगृही के मार्ग पर चल पड़ा। प्रभु वैंशाली की ओर। घनघोर अरण्य में राह भूल कर चोरों के अड्डे में फेंस गया। उन्होंने मुझे मार-मार कर धूलिसात् कर दिया, कि अवश्य मैं कोई नग्न भेदिया हूँ, और वे मुझे पीट कर किसी राजा या श्रेष्ठी के ख़जाने का भेद पाना चाहते थे। उस समय प्रभुको याद कर, मैंने अपने विरहालाप से सारा जंगल थर्रा दिया। छह महीने इसी प्रकार अनेक यातनाएँ झेल कर, आख़िर मैं फिर प्रभुकी खोज में भटकने लगा। और जन्ततः भद्रिकापुर में चन्द्रभद्रा के तट पर सप्तच्छद वृक्ष तले कायोत्सर्गलीन प्रभुको पाकर, मैं उनके चरणों में लोट गया। ™ आह, जैसे वे चरण मेरे ही लिये वहाँ प्रतीक्षा में जड़ित रह गये थे। यह चट्टान-पुरुष भी कहीं भीतर इतना मृदु, इतना प्रियंकर है, अनुभव करके मैं विस्मय-विमूढ़ हो गया था उस दिन।

फिर आलम्भिका के वासुदेव मन्दिर में, वासुदेव की मूर्ति के सम्मुख मेरा वह अपने काम-दण्ड का निवेदन । देख कर गाँव के लड़कों ने मुझे मार-मार कर अधमरा कर दिया । क्या अपराध था मेरा ? मुझ में काम-वेदना थी, तो उसका वासुदेव निवारण न करें, तो कौन करे ? वीतराग महावीर तो काम को दाद देते नहीं । सो पूर्णकाम वासुदेव की शरण ली । लेकिन न वीतराग महावीर ने मेरी वेदना को प्रतिसाद दिया, न पूर्णराग वासुदेव ने । तब समझ लिया कि धर्म मात्र पाखण्ड है, सत्य सदा कुचला जाता है, पाखण्डों की ओट असत्य की पूजा ही सर्वंत्र होती है ।

...ऊष्णाक नगर की राह में जाती एक बारात को देख, कुरूप वर-वधू को सामने पा कर, मेरी सौन्दर्य-चेतना पर आधात हुआ। मैंने उनकी कुरूपता पर खुल कर व्यंग्य काव्य का गान किया। तो मार-पीट कर काँटों की झाड़ियों में फेंक दिया गया। मैंने प्रभु से कहा—-कुरूप को कुरूप कहना भी क्या अपराध है, भन्ते ? लेकिन भन्ते तो ऐसे जड़-भरत थे कि कुरूप-सुरूप, सुन्दर-असुन्दर, सत्य-असत्य, सब को वे केवल देखते रहते थे। उन पर कोई प्रभाव पड़ता ही नहीं था।

याद आ रहा है, कूर्म ग्राम में वैशिकायन तापस आतापना लेता हुआ, अपनी ही नीचे गिरती जूंओं को उठा कर फिर अपने सर में बापस डाल रहा था। यह कैसी पैशाची तपस्या थी। मैल के जंतुओं की दया पालने की यह मूढ़ता मुझे असह्य हो गयी। मैंने प्रभु को लक्ष्य कर, उस तापस पर कड़े व्यंग्य-प्रहार किये। तो उसकी तपाग्नि भड़क उठी। उसके प्रकोप से उसकी नाभि फट पड़ी, और उसमें से फूट कर एक महादाहक अग्नि की लपटों ने मेरे सारे भरीर में ज्वालाएँ जगा दीं। प्रभु ने मेरा असह्य दाह देख, दया से मुझ पर जल-धाराएँ बरसा दीं। पूछने पर प्रभु ने बताया कि पहली अग्नि-लेक्या थी, दूसरी गीत-लेक्या थी। मैंने प्रभु से अग्नि-लेक्या प्रहार की सामर्थ्य पाने की कुंजी पूछी। उत्तर में वे केवल मुस्करा दिये। …और साक्यर्य मैंने पाया कि मेरे भीतर, एक उग्र तपस्या द्वारा वह विद्या सिद्ध करने की विधि आपोआप ही उद्घाटित हो गई। कैसा चमत्कार, कि बिना बोले ही प्रभु ने मेरे भीतर वह विद्या प्रकाशित कर दी। लेकिन शीतलेख्या का रहस्य पूछने पर वे मौन रहे। फिर सुनाई पड़ाः वह कषायों के निर्मूल हो जाने पर, योगी के प्रशम और करुणा के उद्रेक में से स्वतः फूट पड़ती हैः एक सर्वशामक जलधारा। उसकी कोई विधि नहीं।

O O 0 ...मेरे मन में एक भयंकर निश्चय जागा। मैं तेजोलेश्या सिद्ध कहूँगा .... भुझे भी मिल गई प्रभुता की कूंजी। मेरे भीतर एक गहरे रहस्य का स्फोट हुआ : प्रभुता केवल दम और शम की नहीं होती : अदम, उद्दाम और विषम की भी होती है। कषाय का शमन नहीं, उसका चरम विस्फोटन ही मेरा मुक्तिमार्ग है। काम, क्रोध, भूख, प्यास, वासना की निर्बन्ध अभिव्यक्ति। उन्हें दबा कर अन्तिम रूप से नहीं जीता जा सकता। उन्हें निःशंक निर्बन्ध खेल कर ही, उनसे सदा को मुक्त और निर्गत हुआ जा सकता है। मेरे भीतर जो बुभुक्षा की अतल खन्दकों खुदी पड़ी हैं, उन्हें लांघा नहीं जा सकता, केवल भोग से उन्हें भरा और पाटा जा सकता है। कृतमंगला के स्थविर-मन्दिर की उन्मुक्त केलि-क्रीड़ा का भी क्या महावीर ने विरोध किया? यही तो कहा थाः 'मुक्ति-मार्ग सब का अपना-अपना है। सब रास्ते वहीं जाते हैं।' तो मेरा भी अपना स्वतंत्र मुक्ति-मार्गहो ही सकता है। क्या बार-बार मौन रह कर, प्रभु ने मुझे स्वभावानुसार विचरने की छुट और अनुमति नहीं दी ?

और जो भी कष्ट-भोग सामने आया, उसे क्या महावीर भी टाल सके? वे तो अपने ही को न बचा पाये, तो मुझे क्या बचा पाते। और यह भी तो हुआ था, कि उन्हें तो वैशाली के देवांशी राजपुत्र कह कर सब ने उनके आगे मत्थे टेक दिये। लेकिन मुझ अनाथ अकिंचन को तो सबने मनमाना मारा-पीटा ही। दीन-दुर्बल, दलित-पीड़ित और ग़रीब का यहाँ कोई नहीं। संन्यासी हो गये तो क्या हुआ। राज-बंशी महावीर ही सदा पृथ्वी पर प्रभुता भोग सकते हैं!

स्ययम् महावीर ने अग्नि-लेक्या का रहस्य मुझ में खोल कर, चुपचाप मुझे सुझा दिया, कि अपनी जन्मात्तरों की संचित यंत्रणा और अवदमित वासना का विस्फोट ही मेरी एक मात्र शक्ति हो सकता है। एक मात्र प्रभुता। महावीर यदि तीर्यंकर हैं, तो मैं प्रति-तीर्यंकर हो ही सकता हूँ। कोई प्रभुता यहाँ अन्तिम नहीं। हर प्रभुता की कोई प्रति-प्रभुता यहाँ अनिवार्य है। यही तो प्रकृति और नियति का अटल विधान है। महावीर के साथ भ्रमण के इन छह वर्षों में क्या इसी सत्य का ज्वलन्त साझात्कार मुझे पद-पद पर नहीं हुआ ?

...मुझ में एक अदम्य बोधोदय प्रज्ज्वलित था। और मैं सिद्धार्थपुर के मार्ग पर महावीर का अनुसरण कर रहा था। राह में एक सात फूलों वाला तिल- क्षुप देख मैंने प्रभु से पूछाः क्या यह फलेगा? उत्तर सुनाई पड़ाः 'हाँ, फलेगा। इन सातों ही फूलों के जीव एक ही फली में सात तिल होंगे।' कह कर प्रभु आगे बढ़ गये। मैंने वह तिलक्षुप उखाड़ फेंका। चुनौती थी कि इस बार महावीर के कथन को व्यर्थ कर दूँगा। ...और मैं फिर प्रभु का अनु-सरण कर गया। इस बीच अकाल ही वर्षा हुई, और हम चर्या करते हुए फिर उसी तिल-क्षुप की राह लौटे। चिह्नित स्थल पर तिलक्षुप न देख मैंने कहाः भन्ते, वह तिलक्षुप नहीं फला। उत्तर सुनाई पड़ाः 'फला है, पास ही दूसरी जगह पर देखो।' उखाड़ कर जहाँ फेंक गया था, वहाँ तिलक्षुप जम कर फल आया था। एक ही फली में सात तिल प्रत्यक्ष थे।

अन्तिम निश्चय हो गयाः पुरुषार्थं व्यर्थ है, नियति ही एक मात्र अटल सत्य है। स्वयम् महावीर ने उसका साक्ष्य दे दिया। फिर भी क्यों ये मुक्ति के लिये ऐसी दुर्दान्त तपस्या कर रहे हैं? क्यों इतने दारुण दुःख झेल रहे हैं? इसका निराकरण मेरे पास है। अग्निलेक्ष्या। जीवन-बासना की अदम्य, अनिवार्य अग्नि। उसका विस्फोट। यही है गोशालक का मुक्ति-मार्ग। अब तक की सारी प्रभुताओं का प्रतिकार केवल मैं----मक्खलि गोशालक !…

'अच्छा आर्य, अब मैं आप से बिदा लेता हूँ। आपसे अपने स्व-भाव का मूल मंत्र पा गया। अग्निलेक्या। उसे सिद्ध करूँगा। और यदि मैं भी किसी दिन कुछ हो सका, तो फिर आप से मिलूँगा। आप यदि मेरा उत्तर न हो सके, तो मुझे स्वयम् अपना उत्तर हो जाना पड़ेगा!'

...वैशाली के देवांशी राजपुत्र ने कोई उत्तर न दिया। मेरी ओर देखा तक नहीं। मुझे पीठ दे कर, अपनी राह पर चले जाते दिखाई पड़े।...और मैं कई दिनों, कई बियाबानों की ख़ाक छानता, कल सन्ध्या में यहाँ आ पहुँचा। ...अचीरवती के शीतल पवन, और शान्त लहरों ने मेरी थकान को सहलाया। नदी-माता ने इस देवद्रुम-वन की शिला का शयन मुझे दिया। अब सबेरे की प्रत्यूष बेला में देख रहा हूँ: दूर पर कोशलेन्द्र की ऐश्वर्यशाली राजनगरी आयस्ती अपने रत्न-कलशों से दमकती,ठुमकती, अलसाती, अंगड़ाई भरती खड़ी है।

…कितना बेसहारा, अकिंचन, अनाथ, फिर मैं अकेला अपने आमने-सामने हूँ। पर मेरे पास अमोध अग्निलेश्या की रहस्य-कुंजी है आज । लेकिन उसे सिद्ध करने को कोई आलय, कोई निलय, कोई प्रश्रय मुझे इस महानगरी में कहीं मिलेगा?

···अरे कहीं कोई है इस पृथ्वी पर, जो मेरे भीतर उठ रहे इस आर्त्तनाद को सुनेगा ? कोई है कहीं, जो मेरी इस अनाय वेदना को सनाथ करेगा ? कोई है कहीं, जो मुझे समझेगा, पहचानेगा ?

...और बहुत निरीह, उदास, अकिंचन गोशाला महानगरी श्रावस्ती की ओर जाता दिखाई पडा।

O  $\cap$ 0 मक्खलि गोशाल श्रावस्ती के राजमार्ग पर, अपनी पूरानी आदत के अनसार भिक्षाटन कर रहा है। पर आज उसे न भुख है, न प्यास है। किसी भिक्षा की याचना भी मन में नहीं। बस, एक अबूझ पुकार उसमें उठ रही है। कोई अज्ञात खोज । उसे नहीं पता, वह क्या खोज रहा है। विमनस्क भाव से वह नाक की सीध में चला जा रहा है। सामने बस केवल शून्य है।

कि अचानक एक जगह पहुँच कर उसके पैर रुक गये। ... उसने पाया कि वह किसी क्रम्भकार की विशाल भाण्डशाला के सामने खड़ा है। विस्तृत साय-बान तले चलते सैकड़ों चाकों पर, कई कुम्हार माटी के भाण्ड उभार रहे हैं। ठीक केन्द्र के बहत बड़े चक्र को चला रही है, एक अपरूप सुन्दरी कुम्हार कन्या। चाके पर, कई-कई चूड़ियों और मॉवरों में से आकार लेते भाण्ड जैसा ही, नित-नव रमणीय है उसका लावण्य और यौबन। समुद्र-मन्थन में से उठा आ रहा अप्सरा का उरोज-कुम्भ !

…गोशालक के भीतर का बरसों से सोया कवि जाग उठा। महावीर के साथ तो तप करने और मार खाने में उसकी कविता मर ही गई थी। पहले तो प्रभु वर्गों की चाटुकारिता ने उसकी सौन्दर्य-चेतना, कविता और चित्रकला को कुण्ठित कर दिया था। जड़ भोग में आकण्ठ डूबे अभिजातों के अश्लील सौन्दर्य का रूपांकन करते-करते उसे तीव्र जुगुप्सा हो गयी थी। और जब पिता ने उसे धक्के देकर रास्ते पर फेंक दिया, तो उसकी संवेदना और कविता अपनी अन्तिम मौत मर गई। फिर महावीर तो स्वयम् ही एक ऐसी कविता थे, कि उसकी आग में भस्म होकर फिर नया जन्म लेना होता है। और कोई कविता वहाँ सम्भव ही नहीं थी।

...आज उसका वही नया जन्म हुआ है क्या? चाके पर दण्ड टिकाये खेल-खेल में कुम्भ उभारती तरुणी कुम्हारिन को देख, उसे अपने अगले-पिछले सारे भव ही भूल गये। उसने स्वयम् कविता को वहाँ अपनी रचना करते देखा। उसकी सुप्त काव्य चेतना ज्वारों-सी उमड़ने लगी। ...लम्बी, लचीली, साँवली देह में सुनील जल-वलयों सा लहराता लावण्य। आदिम धरती की काली माटी में से सीधे आकार ले आयी, साँचे ढली, सुघर देह-यष्टि । यात्रा-पद्य में कहीं देखे सधन श्याम फलभार-नम्र जम्बूवन जैसा गदराया यौवन। कपिशा के काले अंगूर-गुच्छ जैसी रातुल-श्यामल लावण्य प्रभा। काश्मीर की काले गुलाबों से व्याकुल घाटी। कृष्ण-कमलों से भरी कोई मकरन्द छायी पूष्करिणी। रस-सम्भार से अवनत अंगों का कदली-गर्भ जैसा गोपन मार्दव और स्निग्धता । प्रथम आषाढ़ के पुष्करावर्त मेघ में से झरती घनी-घनी कादम्बिनी । और नील-लोहित वारुणी से छलकती, बड़ी-बड़ी कटीली काजल-सारी आँखें ।

…गोशालक के मन में जाने कितनी उपमाएँ उभरती चली आईं। और उसका जन्मों से सूखा और प्यासा मन रस की आर्द्रा से भींग आया। उसकी चेतना में एक अग्तिम बिम्ब उभरा। …अरे, यह तो हाला भी है, और हलाहल भी है। उसके अपने भीतर चिरकाल से चल रहे समुद्र-मन्थन में से उद्गीर्ण है जैसे यह कन्या: सुरा भी, विष भी, अमृत भी, अप्सरा भी। …और वह मन ही मन पुकार उठा: अरी ओ हालाहला! और उस पुकार ने मानो कुम्हारिन को चौंका दिया।

कुम्हार कन्या मृत्तिका के हाथ से हठात् चक्र-दण्ड छूट गया। चाके पर चढ़ा कुम्भ अधूरा ही चक्कर खाता रह गया। उसने देखा, कि द्वार पर कोई निगण्ठ श्रमण अतिथि हो कर आया है। सुडौल, गौर वर्ण प्रलम्ब देहयष्टी। माथे पर छल्लेदार कुन्तलों का जंगल। आशीश-पात धूलि-धूसरित मलिन काया। बालक-सा निरीह, एकटक, भूला भौरा-सा वह उसी को तो ताक रहा है।

नागफणा-से अपने विशाल खुले केश जाल को एक ओर समेट बायें कम्छे से वक्ष पर डालती हुई, रूपसी मृत्तिका धीर-गम्भीर गति से द्वार पर आई। उसने हाथ जोड़, अंजुलि फैला कर माथे पर चढ़ाते हुए श्रमण को संबोधित किया:

'भन्ते श्रमण, तिष्ठ: तिष्ठ:, आहार-जल शुद्ध है, आहार जल कल्प है ! '

ऐसा तीन बार कह कर उसने श्रमण को तीन प्रदक्षिणा दी, और बिना पीठ दिये श्रमण के सम्मुख ही पीछे पग चलती उसे अपनी पाकशाला में लिवा ले गई। उन्हें सादर चौकी पर बैठा कर, चाँदी की थाली में पाद-प्रक्षालन किया। फिर सारी देह का भी गन्धजल के लुछनों से मार्जन किया। उसके मन में एक अनबूझ भक्ति-भाव अकस्मात् उमख आया। जाने कैसा एक अनुराग, एक ममता का जद्रेक, एक सम्बेदन, जैसा पहले कभी किसी के लिये उसके हूदय में नहीं जागा था। उसके जी में एक उत्सुक अनीला कुतूहल उठ रहा था: निगण्ठ महावीर की प्रतिर्मूति जैसा ही यह युवा श्रमण कौन है? कोई देव-माया तो नहीं?

गोशालक भी ठीक महावीर-मुदा धारण कर, मौन वीतराग नासाग्र नयनों से इस आतिथ्य को सहज स्वीकार रहा था। कुम्हारिन अंजुलि भर-भर पायस, आम्र-रस, मेवा-मिष्ठान्न भिक्षुक के पाणिपात्र में देती ही चली गई। भिक्षुक की भव-भव की भूख एक साथ जाग उठी। कुम्हारिन अविराम खिलाती गई, भिक्षुक छक-छक कर खाता गया। हठात् दोनों की आँखें मिलीं। मृत्तिका ने देखा, अरे यह तो निरा बालक बटोही है। उसका मन जाने कैंसी करुणा और पूर्वराग से भीनां हो आया। गोशालक ने आँखें नीची कर लीं।

'भन्ते श्रमण, मैं मृत्तिका कुम्भारिनः मेरा आतिथ्य स्वीकार करें।'

गोधालक ठीक महावीर की तरह मौन रह कर, अलक्ष्य ताकता रहा । मृत्तिका ने बार-बार निहोरा किया, मनुहार की । श्रमण की चुप्पी को स्वीक्रति मान उससे पूछा :

'भन्ते श्रमण, कहाँ विश्राम करेंगे ? आज्ञा करें, तो व्यवस्था करूँ ।'

गोशालक को लगा कि किसी ने उसके भीतर सोये प्रभु को जगा दिया है। उसमें एक अपूर्व आत्मनिष्ठा जाग उठी। अन्तर्मुहूर्त मात्र में ही वह मानो . दास मिट कर स्वामी हो गया। और ठीक स्वामी की मुद्रा में बोला :

'शुभांगी, तुम केवल मृत्तिका नहीं, हालाहला हो ।…तुम्हारे जन्मान्तरों के पार देख रहा हूँ। जगत् के आदि प्रभात से ही तुम हालाहला हो। यही तुम्हारा असली नाम है। महासमुद्र में से एक दिन तुम वरुण-वारुणी की तरह अवतीर्ण हुई थी। तुम्हारी आँखों में हाला भी है, हलाहल भी है। मैं इन दोनों ही को पी कर तुम्हें मुक्ति देने आया हूँ। जय हो तुम्हारी, सुन्दरी हालाहले !'

मृत्तिका के सारे शरीर में रोमांचन की विद्युल्लेखाएँ खेल गईं। वह जाने कैसी रुलाई से कातर हो आई। भरे गले से बोली:

'आज्ञा करें महानुभाव कुमार श्रमण, आपका क्या प्रिय करूँ?'

'मुझे एक छह मासी तपस्या करनी है, कल्याणी। तुम्हारे भाण्ड पकाने की जो अग्निजाला है, उसी की एक कोठरी में आज से छह मास तक मेरा आवास रहेगा। ...और एक दिन देखोगी हालाहले, मेरी तपाग्नि ही तुम्हारी भाण्ड-भट्टिका में प्रकट हो उठेगी। उस दिन से तुम्हारे प्रत्येक भाण्ड में एक नया ब्रह्माण्ड आकार लेता जायेगा, मेरी तपोज्वाला में नहा कर तुम्हारी मुत्तिका, तुम्हारा पिण्ड, तुम्हारे भाण्ड अमर हो जायेंगे।'

'आक्ष्चयं भन्ते, आक्ष्चर्य ! यह कैसी चमत्कार वाणी सुन रही हूँ। कोई दैव वाणी, कोई आकाशवाणी ! '

'तथास्तु कल्याणी । अपनी अग्निशाला के अन्तर कक्ष में एक पुरुषाकार शिलासन बिछवा दो । उसी पर मैं छह मास अखण्ड तर्पुंगा ।'

'आहार-चर्या क्या होगी भन्ते?'

फिर वैसा ही पारण । छह मास तक यही अटूट क्रम चलेगा । अविलम्ब व्यवस्था करो, भवन्ति ।'

'इस कान्त सुकुमार काया से ऐसा कठोर तप, स्वामी ? मुझ से सहा नहीं जाता ! '

मृत्तिका की आवाज़ भरभरा गयी। उसकी आँखें भर आईं। और गोशालक में मन्दराचल को उच्चाटित कर देने की प्रचण्ड शक्ति लहरा उठी। अरे, अब महावीर तो क्या, वह अपने तप से स्वयम् मृत्यु को जीत लेगा।

…थोड़े ही समय में हालाहला ने अपनी अग्निशाला के सन्मुख-कक्ष में आदेशानुसार व्यवस्था कर दी। गोशालक नासाग्र दृष्टि से भूमि निहारता, गन्तव्य स्थान की ओर चला। और एक बार भी हालाहला की ओर देखे बिना, कक्ष में प्रवेश कर उसने किंवाड़ बन्द कर लिये। हालाहला का माथा किंवाड़ पर ढलका रह गया। उसकी आँखों के आँसू थम नहीं रहे। वह स्वामिनी कैसे ऐसी हालत में अपने सेवकों को मुँह दिखाये?

मुन्दरी हालाहला को पाकर, गोशालक पहली बार अपने आपे में लौट आया। क्षणमात्र में उसकी आत्महीनता छूमन्तर हो गई। वह अनायास आत्मस्थ हो गया। उसे लगा कि उसकी नस-नस में शक्ति के समुद्र घहरा रहे हैं। उसने अपने भीतर के किसी अज्ञात ध्रुव पर अपने को निश्चल खड़े पाया। एक अविचल आत्म-श्रद्धा में वह अकम्प और स्थिर हो गया। संयम करना नहीं पड़ा, वह आप ही उसमें प्रकट हो आया। एक सहज संयम के छन्द, लय और ताल में वह अनायास सुसम्वादी हो गया।

उसके काम-क्रोध, लोभ, बुभुक्षा अन्तर्मुख हो कर, उसकी चित्तवृत्ति में एकत्र और संचित हो गये। उसकी सारी कषायें, वासनाएँ, वृत्तियाँ, इन्द्रियाँ— उसके संकल्प में संगोपित हो गर्डं। मंखों और दासों की तमाम पीढ़ियों के पीड़न का प्रतिशोध, वह इन सारे प्रभुओं और प्रभु-वर्गों से लेगा। वह अपने इस आसन से प्रभुओं का प्रभु और प्रति–तीर्थंकर होकर ही उठेगा।…

गोशालक के लिये वह कठिन तपस्या भी सुगम हो गयी। उसकी समग्र चेतना हर समय उसके संकल्प, और हालाहला के सौन्दर्थ में समाधिलीन-सी रहने लगी। हर सातवें दिन हालाहला, छठ्ठ के पारण के लिये एक मुष्टि कुल्माष और अंजलि मात्र जल का रत्नकुंभ लेकर, ढ्वार पर दस्तक देती। '''ढ्वार खुलता, वह भीतर जाती, ढ्वार बन्द हो जाता। दो दृष्टियाँ मिल कर एक हो जातीं। हालाहला के मृदु पाणि-पल्लव से आहार ग्रहण कर पारण सम्पन्न हो जाता। फिर श्रमण सुन्दरी की ओर देखता तक नहीं। वह अवि-लम्ब वहाँ से बाहर हो जाती। ••भयों बात की बात में छह महीने निकल गये। गोशालक की तपस्था समाफित हो गई। अन्तिम छठ्ठ के उपवास की समाफ्ति होने पर, उसे अना-यास अपनी नाभि में एक ज्वाला लहकती अनुभव हुई। सो बाह्य मुहूर्त में ही उठ कर, वह चुपचाप दूर वन के एकान्त में चला गया। भोर फूटते म फूटते उसने अपनी लब्धि को जाँचना चाहा। अपने सारे संचित कोप को उसने झंझोड़ कर जगाया। हठात् उसकी नाभि फट पड़ी। एक प्रचण्ड कृत्या की ज्वाला उसमें से फूटी। उसने उसे सामने खड़े पहाड़ पर फेंका। पहाड़ धू-धू सुलग्ध उठा। कितने ही वन्य पशु चीत्कार करते धराशायी हो गये।.... ओ, तेजोलेश्या सिद्ध हो गई !...वह चाहे तो अब सारे ब्रह्माण्ड को जला कर भरम कर सकता है।

गोशालक हर्षोन्मत्त हो लौट पड़ा। और फिर अपने कक्ष में बन्द हो गया। ऊषा बेला में हालाहला स्तान-सिंगार कर, बड़ी उमंग से पारण-थाल लिये आयी। अगले ही क्षण वह कक्ष में उपस्थित हुई। छह महीनों बाद स्वामी ने प्रथम बार एक वीतराग स्मित से मुस्करा कर उसकी ओर देखा। मौन-मौन ही पारण सम्पन्न हो गया। …गोशालक ने एक गहरी मुक्ति और शक्ति एक साथ अपने अणु-अणु में अनुभव की। दृष्टि उठा कर उसने सामने हाथ जोड़, नतमाथ खड़ी सुन्दरी को आचूल-मूल एक टक निहारा। उसने आज गहरा जामुनी अन्तर्वासक और केशरिया उत्तरीय धारण किया था। अंगराग, प्रसाधन, पत्रलेखा और फलों के अलंकारों से वह सुशोभित थी।

'देवी हालाहला !' छह मास बाद प्रथम बार श्रमण ने मौन तोड़ा। 'स्वामी !'

हालाहला ने माथा उठा कर श्रमण को देखा। उसका सारा शरीर किसी दैवी अग्नि से प्रदीप्त दिखायी पड़ा। श्रमण ने सुन्दरी की आँखों में छलकती आद्या वारुणी देखी। उनकी दृष्टियाँ गुम्फित हो गई। श्रमण ने आविष्ट हो कर, हाला का जामुनी अन्तरवासक खींचा। एक हो झटके में वह खुल पड़ा। सुन्दरी लज्जा से मर कर, वहीं स्वामी के चरणों में सिमट कर ग्रंथि हो पड़ रही।

'अपने स्वामी से लज्जा कैसी, हालाहले ! मैंने तुम्हारी अल्तिम ग्रंथि खोल दी । अब भी ग्रंथिभूत ही रहोगी ? मुक्त हो कर, सामने मुक्त पुरुष को देखो !'

हालाहला एक पुष्पांजलि-सी उठ कर, अपने स्वामी को उन्मीलित नयनों से निहारती रह गई। कि सहसा ही उसे सुनाई पड़ा :

'आज से तुम्हारा यह अन्तरवासक, मैं धारण करूँगा। अपने अध्वांग में तुम्हें पहन कर, मैं तुम्हें अपने ऊर्ध्वों के महलों में ले चलँगा। परम लब्धि लाभ के इस मुहुर्त में तुम अईत् की अर्ढांगना हई !' 'अईत् की अर्ढांगना ? सच ? असम्भव सम्भव हो गया ? एकल-विहारी अईत् मेरे साथ युगल हो गये ? सुना नहीं कभी ऐसा !…'

'लेकिन प्रत्यक्ष देख तो रही हो न?'

'स्वप्न या सत्य?'

'केवल सत्य । केवल एक पुरुष, केवल एक नारी । आदि पुरुष, आद्या प्रकृति

भोली हालाहला को लगा, जैसे वह कोई परावाणी सुन रही है। किसी अश्रुतपूर्व सत्य का साक्षात्कार कर रही है। उस सुन्दरी मोहिनी को मंत्र-कीलित देख, गोशालक निष्चल स्वर में बोला :

'पहचानो कल्याणी ! तुम्हारी अंग्निशाला में प्रति–तीर्थंकर भगवान् मक्खलि गोशालक आज अवतरित हुए हैं !'

'चरम तीर्थंकर महावोर के प्रतिनिधि ?'

'प्रतिनिधि नहीं, प्रतिबादी, प्रतिद्वंद्वी, प्रति-तीर्थंकर। हम वीतराग को पूर्ण राग से जीतने आये हैं। विराग नहीं, अतिराग ही हमारा अचुक मुक्ति-मार्ग है। हम इन्द्रियों के दमन से नहीं, तर्पण और उत्थान से सहज मुक्ति में विचरते हैं। हमारी मुक्ति पारलौकिक नहीं, इहलौकिक है। उधार की नहीं, तत्काल की है। वह अभी और यहाँ, वर्त्तमान और सहज लब्ध है। हम मुक्ति को जीवन के प्रति क्षण में भोगते हैं। ...तू मेरी प्रथम वरिता शिष्या हुई, कल्याणी। तू इसी क्षण मुक्त हो गई। तू जातरूप निग्रंथ हो कर, जातवेद पुरुष से आत्मसात् हुई। देख, तेरा अन्तर्वासक तेरे प्रभु ने धारण कर लिया। स्वयम् तेरे तारणहार ने तेरा वरण कर लिया। दर्शन कर, दर्शन कर, और मुक्ति लाभ कर !'

हालाहला लज्जा त्याग, उन्मुक्त खड़ी हो, अपने मुक्त पुरुष को निहारती हुई, मुद्रित नयन सर्मापत हो। रही ।

'देवी, वेणुवन से एक नया बाँस-दण्ड मंगवाओ । एक वेतस् कुण्डिका मेंगवाओ। एक झोली मेंगवाओ। व्याघ्र-चर्म के उपानह मेंगवाओ। यही वेश धारण कर, कल प्रातःकाल तुम्हारे आम्रकुंज के मर्मर सिहासन पर, अवर्सापणी के प्रति-तीर्थंकर, एकमेव लोक-तारक भगवान् मक्खलि गोशालक लोक में प्रथम बार प्रकट होंगें। उनकी प्रथम धर्म-पर्षदा तुम्हारे ही आँगन में होगी। नक्काड़ा बजवा कर, श्रावस्ती के सारे नगर-द्वारों, त्रिकों, चौहट्टों, अन्तरायणों, पण्यों में यह उद्घोषणा डंके की चोट करवा दो।'

कह कर भगवान् मक्खलि गोसालक आँखें मींच कर अपने आसन पर निझ्चल हो गये। हालाहला को लगा, जैसे साक्षात् अंगिरा उसकी अग्निशाला में प्रकट हुए हैं। उसने अपने केशरिया उत्तरीय को कटि पर धारण किया। **१**३७

अपनी कुसुम्बी फूल-कंचुकी में आबद्ध अपने यौवन को कृतार्थ गर्व से निहारा । कि सहसा ही फिर सुनाई पड़ा :

'और सुनो देवांगी, आज रात तुम अपनी इस भाण्ड-भट्टिका को जल-धाराओं से सम्पूर्ण बुझवा देना। पुरातन पार्थिव अग्नि को विसर्जित करा देना। कल ब्राह्म मुहर्त में, हम तुम्हारी भट्टिका में अपने नाभि-कमल की दिव्य अग्नि प्रक्षेपित करेंगे। वह लोक के एकमेव जिनेन्द्र गोझालक को दिव्य कैवल्याग्नि होगी। उसमें से नूतन युग-तीर्थ का मंगल-कुम्भ अवतीर्ण होगा। तुम्हारे सारे घट-भाण्ड इसके बाद दिव्य प्रसाद होकर, लोक के घर-घर में मंगल-कल्याण का घट स्थापन करेंगे।'

'और कूछ आदेश, भगवन्?'

'अब तुम जा सकती हो, देवी !

भगवान् गोशालक फिर ध्यानस्थ, निश्चल हो गये। उनका त्रिवार वन्दन कर, उन्हें लौट-लौटकर निहारती हुई हालाहला, चुपचाप वहाँ से चली गई। पीछे द्वार बन्द हो गया।

वह जा कर अपने शयन-कक्ष के पलंग पर पड़ गई। उसे लगा कि उसके रूप-लावण्य में किसी लोहित पावक की तरंगें उठ रही हैं। और वह अपने ही सौंदर्य का आसव पीकर मदोन्मत्त होती जा रही है। वह अपनी ही मोहिनी में मुछित होकर, डूबी जा रही है।…

उस रात्रि के तीसरे प्रहर में ही मृत्तिका की भाण्डशाला मंगल-दीपों से जगमगा उठी। ठीक ब्राह्मी बेला में घंटा-घड़ियाल बज उठे, शंखनाद और डमरू-घोध होने लगा। सारे कुंभार-कम्मकर अग्निशाला में एकत्र उपस्थित थे। देवी हालाहला केशरिया मंगल-वेश धारण करके वहाँ मानो सहसा ही प्रकट हुईं। अपने ही हाथों उन्होंने, सर्वथा ठण्डी पड़ी भाण्ड-भट्टिका में गोशीर्य चन्दन-काष्ठ की अरणि रची। उस पर कुंकुम-अक्षत, अगुरु-तगुरु, कपूर-केशर, धूप-घूपांग अपित किये। श्रीफल से ढेंका घृत-कुम्भ स्थापित किया। पुष्पांजलि वर्षा की।

अविराम शंख-घण्टा निनाद के बीच सहसा ही मंख-पुत्र गोशालेश्वर वहाँ प्रकट हुए। एक हुंकार के साथ उन्होंने सर्वनाशी मुद्रा में ताण्डवी पदाघात किया। और फिर, 'जागर जागर चेतर चेतर भवानी !! ' कहते हुए भट्टिका के मुख-द्वार में भयंकर भ्रू-निक्षेप किया। एक जलता अग्नि-बाण उनकी भृकुटी से स्वतः विस्फोटित होकर, महाभट्टिका में प्रवेश कर गया।

ना-कुछ देर में ही भट्टिका मानो किसी ज्वाला-गिरि-सी दहक उठी। सपटों के एक बन से जैसे वह छा गयी।

है। कि अभी कोई चमत्कार होगा, कोई आकाण-वाणी सुनाई पड़ेगी। कि हठात् मंखदेव ने सामने पड़ी वीणा के एक तार को जोर से खींच कर टंकार दिया : झन्न<sup>…</sup>झनन्<sup>…</sup>झन्न । और नेपथ्य में कहीं घोर दुंदुभि-घोष और तुरही-नाद हुआ । फिर सन्नाटा<sup>…</sup>फिर वीणा के खरज-तार में एक कुढ़ झंकार । एक दुर्मत्त हुंकार । और सहसा ही प्रत्याशित आकाशवाणी सुनाई पड़ी :

'तीनों लोक और चौदहों भुवन सुनें । नंदीश्वर द्वीप, विदेह क्षेत्र, जम्बू-द्वीप, भरतखण्ड, आर्यावर्त, आसमुद्र पृथ्वी सूनें। सकल चराचर सूनें।

ंदेवी मृत्तिका हालाहले, अपना सर्वाधिक प्रिय ताजा मृद्भाण्ड भट्टिका में तपने को स्थापित करो ।'

देवी ने तुरन्त आदेश का पालन किया । मंखेश्वर बोले :

 $\bigcirc$ 

'इसी मृद्भाण्ड में से चरम तीर्थंकर मक्खलि गोशाल के नव मन्वन्तर विधायक वैश्वानर प्रकट होंगे '

देव-पुत्र मक्खलि गोशाल की जयकारें होती चली गईं। और इसी बीच जाने कब गोशाल गुरु वहाँ से अन्तर्धान हो गये।

0

Ó

अगले दिन बड़े सबेरे हो, हालाहला कुम्हारिन के विस्तीर्ण आम्रकुंज में श्रीवस्ती के हजारों-हजार स्त्री-पुरुषों का ठठ्ठ जमा हो गया है । मर्मर के भव्य सिंहासन पर, महामंखेश्वर भगवान् मक्खलि गोशालक निश्चल विराज-मान हैं। वे जामुनी अन्तर्वासक धारण किये हैं। उनका शेष गौरांग शरीर उघाड़ा है। वह किसी अन्तरित ज्वाला से देदीप्यमान है। मानो साक्षाल् अग्निदेव ही वहाँ अवतरित हुए हैं। भूरी श्मश्रु दाढ़ी से शोभित, उनके तप्त ताम्र-से दहकते मुख-मण्डल पर, गुंजल्कित भुजंगम जैसी कुटिल अलकें लहरा रही हैं।

वे अपने एक हाथ में नवीन वेणु-दण्ड धारण किये हैं। उनके कंधे पर सिंदूरी झोली लटक रही है। उनको दायीं ओर एक वेतस् कुण्डिका (औषधि– मंजूषा) पड़ी है। उनकी बायीं ओर मदिरा का रत्न-कुम्भ शोभित है। वह नीलम के चषक से ढेंका हुआ है। उनके सामने एक महार्घ्य विशाल हस्ति-दग्त वीणा प्रस्तुत है।

सिंहासन के समतल ही, वाम पक्ष में सामने की ओर बिछे एक मणि-कुट्टिम पीट-भद्रासन पर, सुन्दरी हालाहला सुस्थिर भाव से आसीन है। जामुनी अन्तर्वासक, रक्तांशुक उत्तरीय, और फूलों के कंकण, केयूर, कंठ-हार से अलंक्रुत वह क्यामांगी, सिन्दूर का तिलक धारण किये, नवीन मेघमाला में चित्रित दामिनी-सी वहाँ शोभित है ।

हजारों की जन-मेदिनी स्तब्ध एक टक महागुरु मंखेग्वर को ताक रही

Jain Educationa International

www.jainelibrary.org

For Personal and Private Use Only

अवसर्पिणी के चरम तीर्थंकर महामंखेश्वर जिनेन्द्र मक्खलि गोशाल यहाँ प्राकट्यमान हैं । स्वयम् सत्ता उनमें अवतरित हुई है ।

'सुनो रे वेदवादी ब्राह्मणो और सवर्णो सुनो, सुनो रे चाण्डालो, चर्मकारो, दलित शूद्रो, अन्त्यजो, सुनो । वेद के अग्निदेवता अंगिरस यहाँ अवतरित हैं । परमाग्नि का लोक में विस्फोट होने वाला है । उसमें अब तक के सारे अत्याचारी देवता, प्रभु, तीर्थंकर और उनके पूजक प्रभुवर्ग जल कर भस्म हो जायेंगे । देखो, देखो, सविता और सावित्री यहाँ उपस्थित हैं । भर्ग और गायत्री यहाँ उपस्थित हैं । वृष-सोम, रयि-प्राण, दोनों अश्विनीकुमार, मित्रा-वरुण और अग्निषोम के आदि युगल यहाँ उपस्थित हैं । वेद के सारे देवी-देवता, वेदान्त के ब्रह्म और माया मंखेश्वर के श्रीपाद में शरणागत हैं । प्रकृति और पुरुष की नग्न लीला यहाँ खुल कर सामने आ गयी है । वेद और वेदान्त यहाँ पराजित हैं । आज तक के सारे श्रमण, जिनेन्द्र, तीर्थंकर यहाँ अतिक्रमित हैं ।

'चरम सत्य है, नर-नारी की उन्मुक्त युगल लीला। उसी में से निरन्तर संसार आ रहा है, और उसी में लय पा रहा है। महामंख ने अनादि समुद्र का मंथन किया है। उसमें से प्रकट हुई है सुरा, सुन्दरी, वीणा, नृत्य करती अप्सरा, नील रेतस्-जल में उलंग खेलती रातुल पद्म-सी नारी। आदि पुरुष और आद्या योषा का अखण्ड निबिद्ध मिथुन। यही एक मात्र सम्यक् दर्शन है, सम्यक् जान है, सम्यक् चारित्र्य है। यही वेद और वेदान्त का सार है। यही आदि तीर्थंकर अवधूत ऋषभदेव की गुप्त धर्म-प्रज्ञप्ति है। उसका रहस्य प्रथम बार मंखेण्वर ने साक्षात् किया है।

""नत्थि पुरिस्कारे, नास्ति पुरुषकार । पुरुषार्थं व्यर्थं है, तप-त्याग, संयम-नियम निष्फल हैं । सारी सृष्टि एक नियत क्रम में अनादि-अनन्तकाल में चकाकार घूम रही है, और उसमें नर-नारी का अबाध मैथुन चल रहा है। सुम कुछ कर नहीं सकते, जो होना होता है, वही होता है। कोई कारण-कार्यं नहीं, कोई हेतु-प्रत्यय, कोई पौरुष, प्रयत्न, उपाय, परिणाम नहीं । कोई स्वर्ग-नरक, लोक-परलोक, मोक्ष-निर्वाण अन्यत्र कहीं नहीं । कुछ भी प्राप्त नहीं करना है, बस केवल बहते जाना है, होते जाना है, और एक दिन म्क्ति स्वयम् ही हो जायेगी ।

'महावीर ने घोर तप करके क्या पाया? मैं छह वर्ष उनके तप में साथ रहा । वे दारुण यंत्रणा झेलते रहे, मार खाते रहे, और अपने को बचाने में सदा असमर्थ रहे । झूठी जय-जयकारों में भ्रमित हो, भगवान् होने के चक्कर में पड़े रहे । बुढ ने सोयी सुन्दरी छोड़, गृह-त्याग कर क्या पाया? रोग, जरा, मृत्यु को वे कहाँ जीत पाये ? क्या उनका शरीर अजर-अमर हो पाया ? उनको रोग झेलते, वृद्ध होते देख रहा हूँ। फिर किस लिये ऐसा अमानुषिक तप-त्याग ? निरानन्द वैराग्य, उदासी और विषाद, दुःखवाद, क्षणिक-वाद। और फिर झुठे निर्वाण का दिलासा।

'किसने देखे हैं मोक्ष और निर्वाण ? किसने देखे हैं जन्मान्तर और लोका-स्तर ? जो है सो केवल वर्तमान है। प्रस्तुत क्षण ही गाख्वती है। अभी और यहाँ जीवन को पूर्ण भोगो, पूर्ण जियो। इस निरन्तर चकायमान संसार को अबाध भोगते चले जाना ही जीवों की एक मात्र गति और नियति है। प्रत्येक जीव का नियति-भ्रमण पूरा होने पर, उसकी मुक्ति अपने आप हो जाती है। अनुभव की अग्नि में तपते-तपते ही, फौलाद कांचन हो जाता है।

'इसी से कहता हूँ भव्यो, सारे धर्मों, वेद-वेदान्तों, तीर्थंकरों, भगवानों के भ्रमों से मुक्त हो जाओ। वर्तमान को खुल कर भोगो और जियो।खाओ-पियो, मौज करो और वीणा बजाओ। पाप-पुण्य का भय बिसार दो। निर्भय और निर्द्वन्द्व होकर जीवन को खेलो, और पाओगे कि मुक्ति स्वयम् तुम्हें गोद लेने को तुम्हारे पीछे भागी फिर रही है।

'…देखो देखो, तुम्हारा एकमेव मुक्तिदाता, परित्राता आ गया। नाचो-गाओ, सुरापान करो, सुन्दरी-पान करो, यौवनपान करो। पुष्पोत्सव करो, मुक्त विहार करो, विहंग रमण करो। जैसे कपोत और कपोती। जैसे मृग और मृगि। इन सब में सविता-सावित्री का युगल ही तो निरन्तर खेल रहा है। फिर बाधा कैसी? भय कैसा?

'मेरी इस आकाशी वोणा को सुनो…। (टन्न-टन्नः झन्न-झन्न : गोशालक ने वोणा झन्ना दी) मेरे इस सुरा-कुम्भ का अमृतपान करो । --(उसने वारुणी गटका कर चषक लुढ़का दिया) । और देखो, परमा सुन्दरी भगवती हालाहला को देखो। यही मुष्टिघट की आद्या कुम्भकारिन है। यही विश्व-ब्रह्माण्डों की एकमेव विधात्री है। यही सावित्री, गायत्री और ब्रह्म की छाथा-माथा है। यह स्वयम् अनाखन्त प्रकृति-सृष्टि है। यही इरावती अप्सरा है। यही महा-मंखेश्वर एकमेव पुरुष की एकमेव युगलिनी सहरेता है।

'पान करो, गाओ, नाचो, फूलों की धूल उड़ाओ, एक-दूसरे में लीन हो जाओ । ''देखो '''देखो '''आदि युगल गान-पान-तान में लीलायमान हो रहे हैं । ''' कह कर गोशालक उन्मत्त हो नृत्य करने लगा ।

और हालाहला भी आवेश में आ कर, सुरापान करती हुई मर्भर सिंहासन पर चढ़ गोशालेश्वर के साथ अंग जुड़ा कर, प्रमत्त हो नाचने-गाने लगी। बीच-बीच में वे दोनों रह-रह कर, नृत्यों के भंग तोड़ते, झुक कर वीणा के तारों को झम्ना देते। ...और चारों ओर से सेवकगण पुष्प और अवीर-गुलाल को वर्षा करने लगे। शत-सहस्र नर-नारी वृन्द उस रसोत्सव में मोह-मूच्छित हो कर नाच-ग न करने लगे। चरम तीर्थंकर गोशालदेव की जयकारों से सारा आम्र-कानन, और सारे राजमार्ग गुंजायमान होने लगे।

श्रावस्ती की प्रजाओं का रक्त एक विचित्र मुक्ति के भाव से आन्दोलित हो उठा। उन्हें लगा कि सच ही, यही तो चरम तीर्थंकर है। यही तो परम त्राता और मुक्तिदाता है। क्योंकि उन्हें सचोट अनुभव हुआ, कि अमादिकाल से उनके रक्त में पड़ी वर्जना, बाधा, पाप, भय और विधि-निषेधों की ग्रंथियाँ आज औचक ही किसी ने खोल दी हैं। उनकी साँस जैसे पहली बार मुक्त और निर्ग्रन्थ हई है ।

पहले ही प्रकटीकरण में चरम तीर्थंकर मक्खलि गोशाल की कीर्ति दिगन्त चुमती दिखाई पड़ी।

0

Ο

Ο

छट्ठ तप के छह महीनों में, गोशालक ने केवल तेजोलेक्या ही सिद्ध नहीं की थी। प्रभु होने की महत्वाकांक्षा और हालाहला के समर्भण का बल पा कर, उसने अपनी सारी इन्द्रियों का एकाग्र निग्रह और संयम भी किया था। फलत: उसकी प्रत्येक इन्द्रिय कई गुनी अधिक सतेज और प्रबल हो गयी थी। हर इन्द्रिय की किया अपनी सीमा लाँध कर, विक्रिया शक्ति से सम्पन्न हो उठी थी। अनजाने और अप्रत्याशित ही उसे दूर-दर्शन, दूर-श्रवण, दूसरे का मनोगत जान लेना आदि कई ऋदि-सिद्धि अनायास प्राप्त हो गयी थीं। अपने ज्ञान के इस चमरकारिक उत्कर्षको प्रकट देख कर, उसे ध्रान्ति हो गयी थी कि वह सर्वज्ञ हो गया है। वह महावीर का समकक्षी, और उनका प्रतिपक्षी होने में समर्थ हो गया है। उसे अगले क्षण होने वाली घटना या आने वाले व्यक्ति का पूर्वाभास हो जाता था। आगन्तुक के मन को पढ़ लेना उसे सहज हो गया था। …महावीर भी तो यही करते हैं!

...उन्हों दिनों श्रावस्ती में छह दिशाचर पार्श्वापत्य श्रमण विहार कर रहे थे। ज्ञान, कलन्द, कर्णिकार, अच्छिन्द, अग्नि वैश्रम्पायन और गोमायु-पुत्र अर्जुन। जिन-मार्गी श्रमणों की कठोर व्रत-चर्या का पालन करने में असमर्थ हो कर वे शिथिलाचारी, और स्वच्छन्दाचारी हो गये थे। अध्र्यांग निमित्त-ज्ञान, मंत्र-तंत्र, ज्योतिष, भविष्य-कथन आदि कई विद्याएँ उन्हें सिद्ध हो गयी थीं। वे ऋदि-सिद्धि सम्पन्न थे, और उसी के बल वे मनमाना स्वच्छन्द जीवन बिताने लगे थे। हालाहला के आग्न-कुंज में उन्होंने गोशालक की प्रथम देशनग सुनी थी। उसमें अपनी उच्छु खल विषय-वृत्तियों का प्रत्यायक समर्थन पा कर, उन्होंने मन ही मन गोशालक को अपना गुरु मान लिया था। उन्हें मुक्तिमार्ग का एक नया और स्वानुकूल मंत्र-दर्शन प्राप्त हो गया था। एक दिन वे गोशालक से मिलने आये। सूचना पाने से पूर्व ही गोशालक को उसके भीतर-बाहर का पूरा आभास हो गया। वे तुरत्त बुला लिये गये। सामने आते ही उन्होंने मंख गुरु को साष्टांग दण्डवत किया। और पंक्तिबढ उपविष्ट हुए। गोशालक ने अविलम्ब स्वामित्व की भौंगिमा में मस्कर-दण्ड हिला कर कहाः

'जान गया, जान गया। तुम सर्वज्ञ जिनेन्द्र गोणाल की हथेली पर हो। हस्त-रेखावत् प्रत्यक्ष । मुहूर्तं आ गया है। तुम सब अपनी-अपनी विद्याओं का बखान करो, और उनके प्रयोग कर दिखाओ । और मैं तुम्हारे प्रताप को क्षणार्ध में हजार गुना कर दूंगा। तत्काल आरम्भ करो, मुहूर्त नहीं टलना होगा।'''

उसको अमोध अग्नि-विद्या के तेज के आगे, एक-एक कर छहों श्रमण धागे के दड़े-से खुलते आये। स्वयम् ही विवश व्यग्र होकर, प्रत्येक ने अपनी विद्या का रहस्य गोशालक के आगे प्रकट कर दिया। गोशालक की एकाग्र चेतना में, सुनते-सुनते ही वे सारी विद्याएँ सिद्ध होती आईं। उसे अन्तिम निश्चय हो गया, कि अब वह जो चाहे सो कर सकता है।

गोशालक के अविकस्प आदेश पर वे छहों दिशाचर श्रमण, तुरन्त ही मंख-दीक्षा में दीक्षित हो गये। तत्काल उन्हें मस्कर दण्ड, झोली, अन्तर-वासक, कुण्डिका, उपानह आदि से मण्डित कर, मंख श्रमण बना दिया गया। हालाहला तो पहले ही प्रथम शिष्या होकर, भगवान् गोशालक की युगलित भगवती हो गयी थी। ये छह श्रमण उसके प्रथम पट्ट-शिष्य और गणधर हो गये। गोश लक ने उन्हें 'नरिथ पुरिस्कारे' का नियतिवादी मंत्र प्रदान किया। कुछ ही शब्दों में एक संपूर्ण धर्म-प्रज्ञप्ति प्रदान की। और अगले ही दिन से, प्रति दिन वे श्रावस्ती के राजपयों, त्रिकों, चौहट्टों पर मस्कर-वण्ड हिला-हिला कर, जिनराज-राजेश्वर भगवान् गोशालक की 'र्म-प्रज्ञप्ति उद्-घोषित करते सुनाई पड़ने लगे:

•••गोस्सालस्स मंखलि पुत्तस्सा धम्म पण्णत्ती, नदिय उद्वाणे इवा, कम्मं इवा, वले इवा, वीरिष्ट इवा, पुरिसक्कार परक्कमे इवा । ...अरे लोक-जनो सुनो, अभिनव जिनेक्ष्वर मंखलि गोशालक की धर्म-प्रज्ञप्ति सुनो : उत्थान नहीं है, कर्म नहीं है, बल नहीं है, वीर्यं नहीं है, पुरुषार्थं नहीं है, पराक्रम नहीं है। जो कुछ है, वह नियति है। सारे भाव और अस्तित्व पहले से ही नियत हैं। पूर्वं नियत कम-बद्ध पर्यायों से गुजरने को प्रत्येक जीव अभिशप्त है। उन सब से पार हो कर, जीव आपोआप मुक्त हो जाता है। इसी से खाओ-पियो, मुक्त भोगो, मुक्त जियो। कोई पुरुषकार निर्यात का निवारक नहीं। अपनी वृत्तियों को खुल कर व्यक्त करो उनका निर्बाध रेचन होने दो। और एक दिन स्वतः ही निवृत्त, शुद्ध-बुद्ध मुक्त हो जाओगे।' इस प्रकार छह दिशाचर श्रमण-गणधरों द्वारा नित्य घोषित गोशाल की यह धर्म-प्रज्ञप्ति, मूढ़, अपढ़ सर्वसाधारण जन और बुद्धिवादी तार्किकों के हृदय में समान रूप से गहरी पैंठती चली गयी। वे ब्राह्मणों के यज्ञ-याग और कर्म-काण्ड के जंजाल, तथा बाह्याचारी श्रमणों द्वारा उपदिष्ट कठोर तप-संयम की धर्म-प्रज्ञप्ति से ऊब चुके थे। ऐसे में गोशालक का सहज स्व-च्छन्दी मुक्ति-मार्ग उनके मनों को बहुत भा गया। दिशाचर श्रमण श्रावस्ती से बाहर जा कर, काशी-कोशल के सारे ही जनपदों में गोशालक की धर्म-प्रज्ञप्ति को डंके की चोट घोषित करने लगे। सर्वत्र ही प्रजा इस नव्य और आधुनिक जिनेश्वर के दर्शन और श्रवण को व्यग्र हो उठी।

...लेकिन गोशालक इस बीच एकान्त दास में रह कर, अपनी इस नयी धर्म-देशनाको एक सांगोपांग दर्शन का रूप देने में संलग्न हो गया। महावीर के संग छह वर्ष विहार, और उससे पूर्व के अपने सारे अस्तित्व-संघर्ष और उससे निचुड़े अनुभव से उसने नियतिवाद का प्रत्यय तो पा ही लिया था। अब वह अनजाने ही उसकी धुरी की खोज में था। ठीक मुहूर्त आने पर उस दिन प्रातः श्रावस्ती में वह धुरी स्वयम् ही सामने आकर खड़ी हो गयी। अनन्य रूपसी, अपरूप सुन्दरी हालाहला। अपने कुलाल-चक्र पर दण्ड टिकाये, माटी के लौंदे से सुगढ़ भाण्ड उभारती वह कुम्भकारिन। गोशालक ने साक्षात् किया, कि वही तो नियति-चक्र की धुरी पर बैठी है। उसकी एकमेव नियति-मारी, जो मानो उसी के लिये जन्मी थी। गोशालक की अनिर्वार आन्तरिक पुकार के उत्तर में, वह सम्मोहित-सी सामने आ खड़ी हुई । प्रथम दृष्टि-मिलन में ही उनकी चेतनाएँ अकस्मात् सम्वादी ही गईं। काल के रंगमंच की एक नेपथ्यशाला से आई मृत्तिका हालाहला, और दूसरी नेपथ्यशाला से आया गोशालक। सम्मुख होते ही परस्पर को पहचान कर समर्पित हो गये। गोशालक की जन्मान्तरों की पुकार और प्यास ने, उत्कटता के चरम पर पहुँच कर अपना उत्तर प्राप्त कर लिया। उसकी नियति-नटी एक नारी के रूप में साकार हो कर सामने आ खड़ी हुई। अस्तित्व और नियति की एक महान त्रासदी का बड़ा सुन्दर और मधुर मंगलाचरण हुआ !

गोशालक को कुम्हार कन्या के कुलाल-दण्ड में ही अपने मस्कर दण्ड का साक्षात्कार हुआ। उसके कुलाल-चक्र में ही नियतिचक प्रत्यक्ष घूमता दिखायी पड़ा। सारे उपादान चमत्कारिक संगति से एक साथ सामने आ खड़े हुए। नारी सृष्टि की आद्या शक्ति है। ठीक मुहूर्त में गोशालक की नियोगिनी नारी सम्मुख आ खड़ी हुई। उसका बल पा कर वह आह्लादित और उन्मेषित हो उठा। आनन-फानन में उसने कठोर छठ्ठ तप करके अग्नि-लेश्या सिद्ध कर ली। उसकी प्रथम देशना ने ही श्रावस्ती के जन का हृदय जीत लिया। फिर नियति के भेजे छह दिशाचर भी ठीक समय पर आये। जिनमार्ग त्याग कर वे उसके शिष्य हो गये। मानो जिनेन्द्रों की सारी परम्परा पराजित हो गयी । और वह स्वयम् जिनेन्द्रों का जिनेन्द्र ,परम जिनेश्वर हो गया !

ेतब अचानक सम्हल कर, वह सयाना और संयत हो गया। उसके भीतर निश्चय जागा, कि अब लोक के सामने पूरी तरह प्रकट होने से पहले उसे अपने नियतिवाद को एक संशक्त और सर्वांगीण दर्शन के रूप में निरूपित, विकसित और प्रणालीबद्ध करना होगा। प्रतिभा की चिनगारी तो वह ले कर ही जन्मा था। और फिर उसकी चेतना में एक संग्रय-कीट था, एक प्रश्नाकुलता थी। इसी प्रश्नाकुलता में से तो महान् दार्शनिक सदा प्रकट होते आये हैं। फिर गोशाल के दैन्य, दासत्व, अनाथत्व और सतत अपमान ने भी, उसके चित्त में कुतरते संशयकीट को पोषित किया था। महावीर के प्यार को पहचान कर भी, वह उसके वशीभूत न हो सका। क्योंकि उसकी समस्त जाति की दरिद्रता और हीनता-ग्रंथि, बार-बार राजवंशी श्रमण महा-महावीर से द्रोह कर उठती थी। उन्हें शंका की दृष्टि से देखती थी। इसी से स्वभावतः महावीर के तप-तेज और ज्ञान से बार-बार मुग्ध-मूढ़ हो कर भी; वह कभी उन्हें पूरी तरह स्वीकार न सका। गहरे में कहीं सदा वह उनके साथ एक तीव्र और कटु ईर्ष्या, तथा प्रतिस्पर्धा का दंश अनुभव करता रहा। हर कदम पर प्रश्न उठाता, परीक्षा करता, वह उनका अनुगमन करता रहा। उसके उन तीखे संशयों और प्रश्नों की धार पर ही नियतिवाद का तिल-क्षुप फुलने फलने लगा।

और अब उसे अपने नियति-चक्र की धुरी भी उपलब्ध हो गई, इस हालाहला में। वह श्रीमन्त थी, और अपने देश-काल की एक अप्रतिम रूपसी थी। काशी-कोशल और कोशाम्बी तक के सारे श्रेष्ठी, सामन्स, राजपुत्र, और वत्सराज उदयन तथा कोशलेन्द्र प्रसेनजित् तक भी उस पर अपने दाँव आजमा चुके थे। रानीत्व और राजसिंहासन उसके चरणों पर निछावर हुए। पर उसकी नजरें तक न उठीं, उन्हें देखने को। वह एक अपराजिता कुमारिका थी। एक अजेय रमणी थी। उसकी मानिनी चितवन को इन्द्र का बीर्य, बज्ज और तेज भी नहीं उठवा सकते थे। उसका यौवन और सौन्दर्य उग्र के साथ क्षीण न हो कर, अधिक दीप्त और सम्मोहक होता जा रहा था। ऐसी एक दुर्दामिनी नारी, दीन-दरिद्र, द्वार-द्वार के अपमानित, अर्किचन मोशालक को अकारण ही, क्षण मात्र में समर्पित हो गई। नियति का इससे बड़ा प्रमाण क्या। और नियति-नटी यदि हालाहला नहीं, तो और कौन हो सकती थी।

ऐसी हालाहला को अटूट साथ खड़ी पा कर, गोशालक के पौरुष और प्रतिभा में पूनम के समुद्र-ज्वार उमड़ आये। उसके संकेत पर हालाहला नाचती रहती थी। अपने प्रभु के आदेश पर उसने अपने आझ-कानन के प्रोध्म-कक्ष को, यथा आझा सज्ज करा दिया था। चित्रांकन, काव्य-रचना, दर्शन-रचना, सुरापान, वाद्य-गान और नृत्य के सारे उपादान वहाँ जुटा दिये गये थे। कक्ष के ठीक मध्य में मस्कराचार्य का विशद पट्टासन बिछाया गया। वही उनका सुखद रेशमीन शयन भी था। उसी के आसपास उपरोक्त सारे उपादान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार-खिड़कियों को उपीदान चौकियों पर सज्जित थे। कक्ष की छाजन और द्वार किया गया था, जिनमें धारा-यंत्र से सदा जल-फुहियाँ झरती रहती थीं। केवल एक सामने का गवाक्ष खुला रखा गया था, जिस पर उधीर की टट्टी सायबान की तरह उचकी रहती थी। इस गवाक्ष से दूर तक सारा आझकानन दिखाई पड़ता था।

...ठीक इस गवाक्ष के सामने ही इन दिनों नगति दूर, नाति पास, हालाहला का कुलाल-चक्र एक नव-निर्मित विस्तृत भृत्तिका-वेदी पर स्थापित कर दिया गया था। और उससे काफी हट कर चारों ओर मण्डलाकार अनेक कुम्हार-कम्मकरों के चक्र चलते रहते थे।

हालाहला सबेरे से ही नव-नवरंगी अंशुक और कुसुमाभरण धारण कर, वेणी पर फूल-गजरा बाँध, केन्द्रीय चक पर भाण्ड निर्माण करती दिखायी पड़ती। माटी भी काली, कुम्हारिन भी काली, उसकी काली-भेंवराली आँखों में छलकती वारणी भी काली। सघन अमराइयाँ भी काली, और उनमें रह-रह कर टहुकती-टोकती कोयल भी काली। मृत्तिका का अँधियारा गर्भदेश। तमस और रजस् का मौलिक मोहन-राज्य। हालाहला को साँवली लुनाई में मैंजरियाँ महकतीं, अँबियाएँ फूटतीं। आम्रफलों में रस संचार होता। समूची प्रकृति-सृष्टि, और उसकी विधात्री स्वयम् है यह कुम्भारिका। उसके चाके में घूमता है सारा ब्रह्माण्ड। वह समुद्र में से उत्थायमान उर्वशी की तरह, अनेक बंकिम भंगों में लरज-लरज कर, झूम-झाम कर अपने दण्ड से चाका चलाती। उसके कंकणों की रिणन् और नूपुरों की रुन्झुन् में कविता, संगीत, नृत्य, क्षण-क्षण नव-नूतन रूपों में मूर्तिमान होते। अपने बक्षोजों में ही मानो सहजात वीणा धारण किये, वह साक्षात् सरस्वती-सी वहाँ नाना रूप-भंगिमाओं में प्राकट्यमान दिखायी पड़ती। मानो कि सारा भूमण्डल अपनी सम्पूर्ण लीलाओं के साथ वहाँ उपस्थित होता।

...और अपने ग्रीष्मावास की मुखद शैया में आसीन मस्कराचार्य भगवान गोशालक, सम्मुख खुले गवाक्ष से इस सृष्टि-लीला को सतत निहारते हुए, नियतिवाद के दर्शन की रचना करने लगे। ऊपर अमराई में कोयल कूकती, आचार्य रह-रह कर पास ही पड़े कापिशेया-मदिरा के कुम्भ से सुरापान करते। बीच-बीच में तान कर वीणा झंकार देते । और यों काव्य-गान करते, वीणा बजाते, नृत्य करते, चित्रांकन करते हुए, खेल-खेल में ही नियतिवाद का दर्शन आकार धारण करता चला गया।

अनायास ही कुम्भारित झूम कर चाका चला देती है। अनायास ही उसके कंकण-नूपुर रणकार उठते हैं। उसकी मुणाल बाहु से अनायास चालित दण्ड। उभरते कुम्भ पर उसकी मुकुमार लम्बी उँगलियों की फिसलन। उसकी लचकती कलाई की गुलछड़ी पर रिलमिलाती मणि-चूड़ियों की ढलकन, उसकी झूमती-झामती, कटीली साँवली, लचीली देह-यष्टि पर लावण्य की लहरों का आवर्त्तन। और लचक-मचक में रह-रहकर शिथिल हो जाते उसके अन्त-र्वासक की फिसलन। उसके भीतर की कदली-घाटियों में असह्य आरति की फिसलन। सतत घूणिमान चक्र, उस पर माटी का चूमता लौंदा, उस पर फिसलती लचीली उँगलियाँ, भेंदराली चूड़ियाँ उभारता कुम्भ, लचकती बाँह से आपोआप चलता चाका और दण्ड। "और इस चक्रावर्तन और फिसलन में से नियतिवाद के दर्शन का तार भी रात-दिन अपने-आप खिंचता चला जा रहा था।

...आलोड़न, ढलकन, लुढ़कन। ढलकते चलो, लुढ़कते चलो। फिसलन, फिसलन, फिसलन। बहन, बहन, बहन। फिसलते चलो, फिसलते चलो, बहते चलो, बहते चलो। सब आपोआप होता है। न कोई पुण्य, न कोई पाप होता है। जो होना होता है, बही होता है। यह सब कुछ स्वतः होते जाना ही, एक मात्र सत्य है। नियति ही सृष्टि का एक मात्र नियम, स्वधर्म और सारांश है।

अन्तहीन काव्य-रचना। दार्शनिक सूत्रों का जटाजूट आल-जाल। कितनी ही घटनाओं, द्रष्टाग्तों और जीवनानुभवों के निरन्तर जारी चित्रांकन। ताड़ पत्रों और चित्रपटों के ढेर लगते चले गये। नियतिवाद का दर्शन मकड़ी के जाले की तरह आपोआप अपने को बुनता चला गया। मानो परब्रह्म के अन्तर-काम में से, माया का विस्तार उनके अनचाहे ही होता गया।

वैशाख की, गोपन आभ्ररस से महकती चाँदनी रातों में, आम्रकुंज के ग्रीष्म-कक्ष में, सृष्टि की प्रियाम्बा हालाहला, अपनी गहन मृत्तिका-कोख में एक नये भगवान् और नये धर्म का गर्भाधान कर रही थी। सारा ब्रह्माण्ड मानो उसके वक्षोज पर, एक नवीन कुम्भ के रूप मैं आपोआप अवतीर्ण हो रहा था।

...और एक दिन अचानक काशी-कोशल, कौशाम्बी, कपिलवस्तु, वैशाली, चम्पा और राजगृही के राजमहलों में, श्वेष्ठि-प्रासादों, अन्तरायणों, चत्वरों, चौकों में एक साथ यह उदन्त सुनाई पड़ा, कि जिनेश्वरों के जिनेश्वर, चरम तीर्थकर, प्रति-तीर्थकर, परम भागवत भगवान मक्खलि-गोशालक अत्ति-कैवल्य को उपलब्ध हो गये हैं। और अब वे शीघ्र ही दिग्विजयी विहार करते हुए, अपने अपूर्व धर्मचक का प्रवर्त्तन करेंगे।

अराजकता और अन्धकार में गुमराह आर्यावर्त के लोक-जनों को इस ख़बर से एक अजीब सान्त्वना मिली। वे उत्सुकता से इस अभिनव तीर्थंकर की प्रतीक्षा करने लगे।

## महावीर के अग्नि-पुत्न ः आर्य मक्खलि गोशालक

यह वह समय था, जब समस्त आर्यावर्तं की चेतना एक संक्रान्तिकाल से गुजर रही थी। धर्म के धुरन्धर ब्राह्मण का पतन हो चुका था। वर्णाश्रम धर्म की चूलें उखड़ गयी थीं। आनन्दवादी वेद, और झानवादी उपनिषद् की प्रभा मन्द पड़ गयी थीं। क्यों कि उनका प्रवक्ता ब्राह्मण, आनन्द और ज्ञान की ओट में स्वच्छन्दाचारी हो गया था। वह अपने ब्रह्मतेज से स्खलित हो कर, राजाओं और श्रेष्ठियों का क्रीत दास पुरोहित हो गया था। आरण्यक ऋषियों के आश्रम परित्यक्त और सूने हो पड़े थे। उनके आनन्द और ज्ञान की यज्ञ-वेदियों पर, जिह्लालोलुप और कामार्त्त पुरोहितों के कर्म-काण्ड की दूकानें खुल गयी थीं। उनके हवन-कुण्डों में अब पवित्र अग्नि प्रकट नहीं होते थे। वे तृष्णा और भोग की संहारक आग से दहक रहे थे। उनसे अब सुगन्धित पावनता का हुताशन नहीं उटता था। प्राणियों की चीत्कारें और चरबी का चिरायन्ध धुआँ उठता था। वेदों के देव-मण्डल और उपनिषदों के ऋषि-मण्डल लोक-मानस में से विलुप्त हो गये थे।

लोक-मंगलकारी, परित्राता धर्म का सिंहासन ध्वस्त हो चुका था। जन-हूदय में एक गहरे अवसाद और अराजकता का अन्धकार छाया था। जन-मन की श्रद्धा का आधार उच्छिन्न हो गया था। आर्यावर्त के मनुष्य के पास अब पैर टिकाने को कोई धरती नहीं रह गयी थी। उसकी चेतना एक निरा-धार जुन्य के मरण-भंवरों में गोते खा रही थी।

महावीर और बुद्ध के त्याग और तप के प्रताप से जनता चकित और अभिभूत अवक्ष्य थी। लेकिन उनका प्रभा-मण्डल अभी सुदूर परिप्रेक्ष्य में अन्तरित था। वे कैवल्य और बोधिसत्व की चरम समाधि की अनी पर खड़े थे। लेकिन आर्यावर्त के परिदृ्श्य पर वे अभी प्रकट नहीं हुए थे। धर्म-पीठ रिक्त पड़ा था।

पार्श्वनाथ का चातुर्याम-संवर धर्म अब शिथिलाचारी श्रमणों का छूंछा बाह्याचार मात्र रह गया था। ब्राह्यण का पाखण्ड उधड़ कर चौराहों पर चित पड़ा था। लक्ष्य का क्षितिज लोक-चक्षु से ओझल हो गया था। जीवन और धर्म के बीच एक अलंघ्य खायी मुँह बाये पड़ी थी।

ठीक इसी समय मक्खलि गोणालक भारत के परिदृश्य पर प्रकट हुआ। उसने परब्रह्म, परमात्मा, परलोक, पाप-पुप्य की सारी परोक्षावादी अव-धारणाओं का भंजन करके, ठीक अभी और यहाँ जीने के लिये एक इहलौकिक धर्म-प्रज्ञप्ति गढ़ डाली। वह प्रत्यक्ष अस्तित्ववादी था। अस्तित्व ठीक इस क्षण जैसा सामने आ रहा है, उसी को देखो, जानो और उसे निर्वन्धन् हो कर जियो। धर्म धारणा नहीं है, वह ठीक अभी हाल का जीवन है। कहीं कोई संख्या ईश्वर नहीं, कोई नियन्ता नहीं, कोई आत्मा नहीं। बस, एक अन्ध नियति का चक्र ही सृष्टि का संचालक है। जीवन के संघर्ष और अनुभव से अर्जित इस नियत्तिवाद में ही गोशालक को स्वच्छन्द भोगवाद का आधार प्राप्त हो गया। जब 'है' और 'होना चाहिये' के बीच की दूरी ही ख़त्म हो गयी, तो पाखण्ड अपने आप ही समाप्त हो गया। नग्न अस्तित्व, नग्न जीवन, उसका उलंग भोग। अन्य और अन्यत्र, और कोई धर्म या सत्ता है ही नहीं।

आर्यावर्त की नब्बे प्रतिशत अपढ़-मूह जनता को इस नक़द धर्म में, जीने का एक अतर्क्य सहारा प्राप्त हो गया। प्रत्यक्ष और परोक्ष, सत्य और असत्य, धर्म और अधर्म का सारा चिरकालीन संघर्ष ही, इस सद्य प्रस्तुत और नग्न अस्तित्ववाद में आपोआप विसर्जित हो गया। सारे पाखण्डों और अन्धकारों का घटस्फोट हो गया। सब कुछ खुल कर सामने आ गया। इस तरह गोशालक ने प्रजा के ह्यूदय के बॉंधियारे रिक्त को भर दिया। उसने एक गहरे सन्तोष और राहत की साँस ली।

इस परिदृश्य में व्युत्पन्न मति गोशालक के सामने अपने निर्बाध उत्थान की सीढ़ियाँ अनायास खुलती चली गयीं। संक्रान्ति में भटके भारतीय मन के इस शून्य और अन्धकार में उसका यथार्थवादी अस्तित्ववाद और भोगवाद प्रत्ययकारी सिद्ध हुआ। एक आकस्मिक उल्कापात की तरह उसकी धर्म-प्रज्ञप्ति, जन-हृदय पर टुट कर जंगली आग की तरह फैल चली।

Ο

कौशाम्बी और काशी-कोशल से लगा कर, अंग-बंग तक के दिगन्तों पर मस्कर-दण्ड हिला-हिला कर एक औघड़ क्षपणक बोलता सुनायी पड़ा। आर्या-वर्स के तमाम प्रमुख राजनगरों के चैत्यों, चौकों और चत्वारों पर उसका धर्म-धीठ बिछ गया। सारे ही महानगर उसकी धर्म-देशना के केन्द्र हो गये। उसने ठीक अपने ही जीवन की त्रासदी को लाखों प्रजाओं के सामने नग्न कर के, उनकी अयूक सहानुभूति प्राप्त कर ली। उसकी त्रासदी में सब ने अपनी

0

Ο

त्रासदी को प्रतिबिम्बित देखा। …सो यह सतही और उषाड़ा यथार्थवाद कारगर सिद्ध हुआ। अपनी ही आत्मकया का सूत्र पकड़ कर गोशालक ने लोक-धर्म का ताना-बाना बुनना शुरू कर दिया।

क्षपणक वेशधारी मंखेश्वर ऋषि गोशालक, अपने मंख श्रमणों का भारी समुदाय ले कर आर्यावर्त के सभी प्रमुख जनपदों में विहार करने लगा। हर महानगर के सभा-चत्वर पर वह एक विशाल चित्रपट फैला कर पुरुषार्थ और नियति की व्याख्या करता दिखायी पड़ा। चित्रपट पर अंकित है एक बड़ा सारा ऊँट। ऊँट की गर्दन पर जुआ है, और जुए के अगल-बगल दो पट्ठे बैल, जो अभी बछड़े ही हैं, लटके हैं। मानो वे ऊँट के मणि-कुण्डल हों। चित्रांकित बैलों को देख कर लगता था, कि वे छटपटा कर हाथ-पैर पीट रहे हों। और ऊँट भी घबराया हुआ लगता था। परिप्रेक्ष्य में दूर पर एक पुरुष दोनों हाथ उठा कर त्राहिमाम् की चीख-पुकार उठाता दिखायी पड़ रहा था।

गोशालक चित्रपट को ऊँचा उठा कर कहता सुमाई पड़ता:

'अरे ओ आर्यावर्त के लोगो, क्रथिकारो, कम्मकरो, कुम्भकारो, कम्मारो, रखकारो, धनुषकारो, अनेक श्रमों और शिल्पों में जुते हुए लोगो, क्यों व्यर्थ में पसीना बहा रहे हो। मेरी बात सुनो । ...नस्थि पुरिस्कारे । नास्ति पुरुषकारं । अरे मेरे प्यारे जनो, कर्म-पुरुषार्थ आदि सब बकवास है। जो होना है, वहौ होगा, तो फिर खटने-खपने से क्या लाभ । मैं हूँ मंक ऋषि । नैमिषारण्य के बाह्यणगण मुझे सर्व-देव-देवेश्वर मंख महर्षि कहते हैं। क्यों कि उनके कर्मवाद को मैं व्यर्थ प्रमाणित कर चुका हूँ।

'पहले उन सयानों की सलाह मान कर, मैंने दो जून की रोटी पाने तक के लिये क्या-क्या नहीं किया। नीच से नीचतम कर्म भी किये। जन-जन के ढ़ार पर मैं क्वान की तरह डोला, भँडिहाई की, घटियाई की, क्या-क्या नहीं किया। पर मुझे सब जगह से दुत्कार कर, मार-पीट कर निकाल दिया गया।

'तब मैंने सोचा, धन ही लोक में सर्वंशक्तिमान देवता है। सो मैं धन कमाने की धुन में कृषि-कर्म की ओर लपका। मैंने अपनी औषधि-मंजूषा की अमूल्य औषधियाँ कौड़ी मोल बेंच कर, दो पट्ठे बैल खरीदे। उन बैलों को ले कर मैं जोतने को कोई पडत भूमि खोज रहा था। तभी एक ऊँट कहीं से दौड़ता आया। देख रहे हो न चित्रपट में यह भीम काय ऊँट। इसने एक ही झपट्टे में मेरे प्यारे बैलों को मुझ से छीन लिया, और उन्हें अपने जुए पर टाँग लिया। सो वे दोनों बैल, उस ऊँट से जुए के दोनों ओर उसके मणि-कुण्डलों की सरह लटक गये। और ऊँट जंगल में दूर-दूर भाग निकला। और मैं अनेक प्रकार से आर्त्त विलाप करता, अपने भाग्य को कोसता, व्यर्थ ही चीखता-जिल्लाता खड़ा रह गया। ओ रेमनुष्यो, मेरे दुर्भाग्य की वही त्रासदी इस चित्रपट में अंकित है। केवल मेरी ही नहीं, तुम्हारी भी नियति की कथा इस चित्र में अंकित है। कोई ब्राह्मण या श्रमण मेरे भाग्य के इस कुटिल विद्रूप और कूर व्यंग्य का सचोट उत्तर न दे सका।

'...उसी क्षण मेरी आँखों पर से अज्ञान का अँधेरा फट गया। मेरा सारा भीतर-बाहर प्रत्यक्ष यथार्थ की कैवल्य-बोधि से आलोकित हो उठा। अपनी चरम यंत्रणा के छोर से ही, मैं चरम तीर्थंकर हो कर उठा। शत-शत अग्नि-शलाकाओं जैसे परम ज्ञान के सूत्र और मंत्र मुझ में से गुंजायमान होने लगे।

'सुनो रे आर्यावर्त के भटके भव-जनो, सुनो । तभी नैमिषारण्य के ऋषियों ने मुझे, अब तक के सारे ऋषियों, ज्ञानियों, तीर्थंकरों से आगे का, परात्पर प्रचेता स्वीकार लिया। उन्होंने मुझे अति-क्रह्म और अति-क्रैवल्य से आलोकित परिपूर्ण सर्वज्ञ मान लिया। देवाधिदेव महर्षि मंख के नाम से मुझे अभिहित किया।

'वही अति-ब्रह्म कैवल्य-सूत्र आज मैं तुम्हें सुनाने आया हूँ। उसमें तुम्हारे आमूल-चूल सारे कष्टों का निवारण है। उसमें तुम्हारे सारे प्रश्नों का उत्तर है, सारे संत्रासों का त्राण और समाधान है। उसमें भव-व्याधि का चरम निराकरण है। इसी से मैं हूँ चरम तीर्थकर। महावीर और बुढ अभी अपनी समाधियों के शीर्षासन में औंधे लटके हैं। अपार यातना सह कर भी, तप का प्रचण्ड पराक्रम और पुरुषार्थ कर के भी, वे अभी भाग्य के अँधेरे भवारण्य में ही टक्करें खा रहे हैं। लेकिन मैं पा गया, मैंने पुरुषार्थ की अन्तिम विफलता का साक्षात्कार कर लिया। और स्वयम् नियति ने प्रकट हो कर मेरे गले में वरमाला डाल दी।'

'सुनो रे भव्यो सुनो, अब मेरी धर्म-प्रज्ञप्ति सुनो, और सारी आधि-व्याधियों से इसी क्षण त्राण पा जाओ । मैं नहीं, स्वयम् अस्तित्व अपने सारे आवरण चीर कर तुम्हारे सम्मुख नग्न सत्य बोल रहा है, खोल रहा है ।…

'सुनो रे प्राणियो, तुम्हारे दुःख-क्लेशों के लिये कोई हेतु--प्रत्यय नहीं। कारण-कार्य जैसा कुछ भी नहीं। सभी यहाँ आपोआप, अकारण होता है। सभी कुछ निःसार, निरर्थक, प्रयोजनहीन है। बिना हेतु के ही, बिना प्रत्यय के ही प्राणी क्लेश पाते हैं। जन्म लेना ही परम पाप और व्यथा है। जन्म लेना ही क्लेश पाना है। लेकिन क्लेश तब टलेगा, जब 'विशुद्धता' आ जायेगी। पर विशुद्धता का कोई हेतु नहीं। बिना हेतु-प्रत्यय के ही प्राणी अपने आप शुद्ध हो जाते हैं। न आत्मकार है, न परकार है, न पुरुषकार है, न बल है, न वीर्य है। सभी सत्व, प्राण, भूत, जीवगण विवश हैं। सभी बल-बीर्य से रहित हैं। 'नियति द्वारा निर्धारित अवस्थाओं और पर्यायों में से संक्रमण करते हुए, तमाम जीव छह हजार जातियों में सुख-दुख का अनुभव करते हैं। चौदह-सौ हजार प्रमुख योनियाँ हैं। दूसरी आठ सौ, दूसरी छह सौ। पाँच सौ कर्म हैं। दूसरे पाँच कर्म, तीसरे तोन कर्म, फिर एक कर्म और आधा कर्म ! बाँसठ परिषद्, बाँसठ अन्तर्कल्प, छह अभिजातियाँ, आठ पुरुष-भूमियाँ, उनचास-सौ आजीवक, उनचास-सौ परिव्राजक, उनचास-सौ नागवास, बोस-सौ इन्द्रियाँ, तीस-सौ नरक। छत्तीस-सौ रजो धातु, सात संज्ञी गर्भ, सात असंज्ञी गर्भ, सात निर्ग्रंथ गर्भ, सात देव, सात मनुष्य, सात श्रर, सात गाँठ, सात-सौ पसुर, सात प्रपात, सात-सौ प्रपात, सात स्वप्न, सात स्वर्पन !

'…बाल हो कि पण्डित हो, ज्ञानी हो कि अज्ञानी हो, चौदह सौ हजार योनियों और चौरासी हजार महा-कल्पों में उन्हें आवागमन करना ही पड़ेगा। यह अनिवार्य है। कोई पुरुषकार इसका प्रतिकार था निवारण कर नहीं सकता। इस चक्र के पूरा होने से पूर्व, आवागमन रोकने की कल्पना व्यर्थ है। यह जन्म-चक्र जिस दिन पूरा हो जायेगा, उस दिन आवागमन स्वतः रुक जायेगा। अपने आप विशुद्धता आ जायेगी। निर्मलता स्वयम् लब्ध हो जायेगी। तब घटित होगी अपने आप मुक्ति। इससे पूर्व छ्टपटाना व्यर्थ है। किसी घटना का कोई हेतु और कारण नहीं। अतः उसके 'कारण' का उच्छेद करने के लिये जप-तप आदि की बात करना मूर्खता है। प्रत्येक घटना नियति दारा घटायी जाती है। किसी हेतू या कारण धरा नहीं।

'इस सहज सुख और मुक्ति में जीने के लिये नंग-विहंग मस्त हो जाओ । चरम सुरापान करो, चरम गान करो, चरम नृत्य करो, चरम पुष्पोत्सव करो, फूल बरसाते पुष्करावर्त महामेध की धाराओं में चरम अभिषेक-स्नान करो, चरम गन्ध-हस्ति की तरह उन्मत्त विहार करो । चरम महाशिला-कण्टक संग्राम खेलो, चरम रथ-मुशलों की मार के बीच भी चरम सुरापान कर चरम नृत्य-गान करो । यही अध्टांग चर्या मेरे अति कैवल्य में ध्वनित हुई है । और इसी का साक्षात्कार करके मैं चरम तीर्थंकर हो गया हूँ । यही आठ चरम सत्य है, चरम दर्शन-ज्ञान-चारिव्य हैं । यही चरम मुक्ति का परम और एकमेव मार्ग है । 'अभी और यहाँ इनका प्रयोग करो, और अभी और यहाँ इस नियति के अनिर्वार चक्र में ही मुक्ति का अनुभव करो ।'''

और अपनी धर्म-पर्षदा के मंच पर ही परम नियति-नटेश्वर मंखलि गोशालक, चरम नियति-नटी मृत्तिका हालाहला के साथ चरम पान, चरम गान. चरम नृत्य. चरम पुष्पांजलि वर्षा, चरम कादम्बिनी-स्नान, चरम गंध-हस्ति-चर्या, चरम महा शिलाकंटक संग्राम और चरम रथ-मुशल संग्राम की लीला करते हुए, सारे भान भूल कर उन्मत्त, उन्मुक्त, उद्दाम हो जाते। और उस महारास और महाताण्डव में, सारे ही आंजीवक श्रमण-श्रमणियाँ भी अष्टांग चरम-चर्या करते हुए एकाकार हो जाते।

पूर्वीय आर्यावर्त के इस छोर से उस छोर तक के सारे राजनगरों और जनपदों में, इस मिर्बन्ध अध्टांग चर्या से भारी उथल-पुथल मच गयी। मूर्ख अज्ञानी प्रजाओं को गोशालक का दार्शनिक वाग्जाल और प्रलाप तो ख़ाक समझ में न आया। पर जितना ही वह कम समझ में आया, उतना ही उसका आतंक जन-हृदय पर अधिक छाया। तिस पर अध्टांग चर्या में तो जनों को अपने सारे क्लेश निर्ग्रंथ हो कर बहते दिखायी पड़े। आर्यावर्त की उच्छिन्न चेतना में, मक्खलि गोशालक की यह उलंग वामाचारी धर्म-प्रज्ञप्ति और भोग-चर्या अनायास गहरे-गहरे उतरती चली गयी। देखते-देखते उसके मंख-अमणों और मंख श्रावकों की संख्या दिन-दूनी और रात-चौगुनी होती हुई बढ़ने लगी।

गंगा-यमुना के पानियों पर नाचती नियतिवाद की यह धर्म-प्रज्ञाप्ति, अचीरक्ती, हि्रण्यवती, गण्डकी और झोण नदियों के प्रवाहों पर तड़िल्लता-सी खेलती हुई, पूर्वीय समुद्र का वक्ष चीरती हुई, सार्थवाहों के जलपोतों पर चढ़ कर महाचीन और सुवर्णद्वीप तक पर गूँजती सुनाई पड़ी। ज्ञान के दुर्गम्य आलोक-शिखर ओझल हो गये। उन पर घिरती अन्धकार की दारुण कुहा में, अज्ञान और उलंग भोगाचार की जय-दुन्द्रीभ बजने लगी।

यों पाँच वर्ष कब बीत गये, पता ही न चला। गोशालक ने प्रजाओं को जिस अनुपाय सहज मुक्ति का सन्देश दिया था, वह मुक्ति नहीं, मूर्च्छा सिद्ध हुई। सतह पर उससे एक आश्वासन जरूर मिला, लेकिन लोक की भटकी चेतना को वह कोई ठहराव या मुक़ाम न दे सकी। कोई ऐसी धुरी भीतर स्थापित न हो सकी, जिस पर जीवन-जगत् और उसके व्यवहार को टिकाया जा सके, उसे कोई अविचल आधार मिल सके। किसी अज्ञात भय से ही सही, प्रजा के हृदय में जो नैतिक मर्यादा और विवेक स्वतः जागृत था, वह भी लूप्त हो गया। एक उन्माद की धून्ध में सारा लोक ऊभ-चूभ हो रहा था।

 $\bigcirc$ 

 $\bigcirc$ 

ठीक तभी तीर्थंकर महावीर, उस धुन्ध को चीरते हुए, विपुलाचल के शिखर पर एक विवस्वान् महासूर्यं की तरह उदय हुए। उनके कैंवल्य के प्रभा-मण्डल से, आपोआप सारे समकालीन विश्व के दिगन्त आलोकित हो उठे। चारों ओर उद्बुद्ध चेतना के नये क्षितिज झलमलाते दिखायी पड़े। प्राणि मात्र अपने ही भीतर से स्वतः जाग कर, किसी गहरे समाधान की स्वयम्भू शांति महसूस करने लगे। वायु, जल, वनस्पति जैसे स्थावर एकेन्द्रिय जीव, और कीट-पतंग तक में कोई नया उल्लास और अकारण आनन्द उमग आया। कण-कण जाग उठा। एक नयी नैतिक मर्यादा उदीयमान दिखायी पड़ी। प्रभु को कैंवल्य-प्रभा से सारा लोक, किसी नव्य ऊषा की आभा में नवजन्म लेता-सा प्रतीत हुआ।

साथ ही प्रभु के देवोपनीत समवसरण का णाख्वत ऐख्वर्य, और उनके चरणों में झुके इन्द्रों और माहेन्द्रों के स्वर्ग, उनके चरम-तीर्थंकर होने का अचूक प्रमाण सिद्ध हुए। लोक-चेतना में अनायास ही यह प्रत्यय ध्रुव हो गया, कि अर्हत् महावीर ही एकमेव णास्ता, और अवर्सापणी के युगन्धर भलाका-पुरुष हैं। सारे पूर्वीय भरत-खण्ड में उनके समवसरणों ने एक विभ्राट ज्योति-शिखा प्रज्ज्वलित कर दी थी। वे मानो हिमवान् के शिखर पर खड़े हो कर धारा-सार बोल रहे थे, और उनकी दिव्य वाणी में डूब कर सारा समकालीन विख्व किसी नयी दिशा में प्रवाहित हो गया था।

महावीर के उदय के कुछ ही समय बाद सिद्धार्थ गौतम भी सम्यक् सम्बद्ध हो कर, हिरण्याभ पूषन् की तरह आर्यावर्त के परिदृश्य पर प्रकट हुए। उनके निरन्तर परिव्राजन, प्रवचन, और प्रतिबोध ने भी प्रजाओं को एक स्वतः स्फूर्त बोधि से आश्वस्त कर दिया। उनकी सम्यक् सम्बोधि ने मानवों को, विपश्यना ध्यान द्वारा पूर्ण संचेतन होने की अमोध योग-विद्या सिखा कर, अपने आप में ही सारे प्रश्नों का समाधान पा लेने की कुंजी प्रदान कर दी। उनके प्रतीत्य-समुत्पाद के महामंत्र ने जन को स्वतंत्र और स्वाधीन जीवन जीने की कला सिखा दी। उनके अष्टांग धर्म-मार्ग और पंचर्शील ने व्यक्ति और समाज को स्वस्थ और संगठित जीवन जीने की एक आचार-संहिता सौंप दी। उनके महाकारुणिक व्यक्तित्व में, अन्धकार में भटकती अनाथ प्रजा की चेतना को, एक परम पिता की गरण प्राप्त हो गयी।

आर्यावर्त में वह चिर प्रतीक्षित पुनर्जागरण और नवोत्थान घटित हो गया, जो कि सृष्टि और इतिहास की अनिवार्य घटना थी। नव जागृति के इस आलोक में गोशालक द्वारा उत्पन्न निष्त्रिय भोग-मूच्र्छा की कुहा फट गयी, कोहरा छँट गया। उसकी घर्म-सभाओं में अब केवल अन्धी भेड़ों का रेबड़ जमा होता था। कोई सच्चा जिज्ञासु या मुमुक्षु वहाँ अब फटकता तक महीं था। कुछ विरल वैयक्तिक भक्त और अनुयायी ही उसके आसपास रह गये थे। उनके प्रश्रय में, उन्हीं के घर-आँगनों या आम्र-वनों में वह सुरापान कर उम्मत्त प्रलाप करता रहता था।

हालाहला का भी भ्रम-भंग हो चुका था। पर वह गोझालक को अन्तः करण से प्यार करती थी। उसमें उसने अपना नियोगी पुरुष देखा था। और वह किसी अज्ञात नियति से उसकी वरिता और समर्पिता हो कर रह गयी थी। उस पहले दिन गोशालक के करुण निरीह बालक मुख को देख कर वह पसीज गयी थी। उसके अनाथत्व के सम्मुख, अपने बावजूद, उसकी गोद विवश हो कर सामने फैल गयी थी। आज जब वह फिर सारी जागृत दुनिया द्वारा अवहेल दिया गया था, तब वह उसे कैंसे ठेल देती। सो वह उसके साथ अटूट खड़ी रही, और बराबर उसे सहारा देती रही। लेकिन बुद्ध और महावीर के आलोक में वह भी जाग उठी थी, और मन ही मन उनके प्रति वह प्रणत थी।

 $\cap$ 

 $\bigcirc$ 

श्रीभगवान् उन दिनों श्रावस्ती के परिसर में ही विहार कर रहे थे। यों वे पहले से ही गोशालक के उत्थान और पतन दोनों के दूर से साक्षी रहे थे। वे यह भी देख रहे थे, कि गोशालक का वह प्रथम प्रभाव अवश्य अवसान पा गया था, फिर भी भारतीय महानगरों के राजमार्गों और अन्त-रायणों में जब वह अपने को चरम तीर्थंकर घोषित करता हुआ, उन्मत्त प्रलाप करता घूमता था, तो हजारों मूढ़ जनता भेड़ों की तरह उसके पीछे चलती थी। उससे आतंकित होती थी। लोगों के मन में दुविधा भरा प्रश्न उठता था, चरम तीर्थंकर महावीर है, या गोशालक? लेकिन गोशालक अपने को प्रति-तीर्थंकर भी कहता था। तो क्या वह महावीर से आगे का तीर्थंकर था?…

णास्ता के पट्ट गणधर भगवद्पाद गौतम को तब यह कर्त्तव्य प्रतीत हुआ, कि वे स्वयम् श्रीभगवान् के मुख से इसका निर्णय करवायें। और इस तरह प्रजा के चित्त-श्रम का सदा के लिये निवारण हो जाये। सो उन्होंने एक दिन प्रभु की धर्म-पर्षदा में प्रश्न उठाया:

'भन्ते भगवान्, मक्खलि गोशालक सर्वत्र अपने को चरम तीर्थंकर, प्रति≁ तीर्थंकर, जिनेन्द्र अईन्त कहता फिरता है ? क्या यह सत्य है ?'

भगवान् कुछ बोले नहीं । बड़ी देर तक चुप ही रहे । गौतम अन्तराल से प्रश्न दोहराते रहे । और प्रभु निश्चल दृष्टि से समवसरण के सारे मण्डलों को, और उनके पार तक ताकते रहे । अचानक सुनायी पड़ा :

'यह प्रश्न उठता ही नहीं, गौतम ! सत्य और मिथ्या का निर्णय स्वयम् समय ही कर सकता है ! ' 'तो भगवन्, क्या गोशालक निरा मृषावादी,[मिथ्यावादी है ?'

'सर्वज्ञ अईत् अविरोध-वाक् होते हैं। वे किसी को भी एकान्त सत्यवादी या एकान्त मिथ्यावादी कैसे कह सकते हैं। कहीं कोई मृषावादी है, कि कहीं कोई सत्यवादी है। क्या मृषा को मृषा कहना ज़रूरी है? जो है सो सामने आयेगा।'

'सुनें भन्ते, कल भिक्षाटन करते हुए श्रावस्ती के श्रेष्ठि-चत्वर से मैं गुजर रहा था। अचानक भीड़ से घिरे गोशालक ने मुझे पुकार कर कहा: 'सुनो गौतम, अपने गुरु महावीर से कह देना कि उनका प्रतिवादी चरम तीर्थंकर, प्रति-तीर्थंकर गोशालक पैदा हो चुका है। उसकी धर्म-प्रज्ञप्ति ने महावीर के तीर्थंकरत्व को धूल में मिला दिया है।'---मैंने कोई उत्तर न दिया, भन्ते। उत्तर तो स्वयम् शास्ता ही दे सकते हैं। लोक भी इसका उत्तर चाहता है। इसी से पूछना अनिवार्य प्रतीत हुआ, भगवन्।

'बालक के उत्पातों को भी प्यार ही किया जा सकता है, गौतम। मैंने एक बार उसे अग्निलेक्ष्या का खिलौना दे दिया था। वह उससे प्रमत्त होकर खेल रहा है। एक दिन खिलौना टूटना है, और खेल खत्म हो जाना है। उस आग का अन्तिम खेल वह महावीर के साथ ही खेल सकता है। वह खेल यहीं खत्म हो सकता है, अन्यत्र नहीं। उस उत्पाती से कहो, कि महावीर उसकी प्रतीक्षा में है।'

'क्या यही उत्तर उसे प्रेषित कर दूँ, देवार्य?'

'उससे कहो, कि महावीर स्वयम् उसका उत्तर है। सम्मुख आये और देख ले । उसके बिना वह चैन न पा सकेगा !'

श्रोतागण उत्सुक हो आये । मानो कि महाकाल के मंच पर किसी नये नाटक की यवनिका उठने वाली है । सारे काश्री-कोशल में उदन्त फैल गया, इस बार श्रीभगवान् फिर किसी नये रहस्य का उदघाटन करने वाले हैं ।

कानोकान बात गोशालक तक पहुँच गयी। चट्टान की तरह तड़क कर वह बोला :

Ο

'हूँ...तो महावीर ने मुझे बुलाया है! उसे मेरे पास आने में डर लगता है न । वह जानता है कि मैं उसका काल हूँ। और राजवंशो तीर्थंकर सिंहासन से नीचे कैसे उतर सकता है? मैं सड़कचारी, सर्वहारा जनता का तीर्थंकर हूँ।...मेरा मान इतना छोटा नहीं, कि उसके पास जाने से भंग हो जाये। मैं...मैं...उस महावीर का भी मानदण्ड हूँ, और मेरा यह मस्कर-दण्ड उसे भी माप कर काल के प्रवाह में फेंक देगा। सो मुझे तो उसका कोई भय नहीं। क्यों कि मैं उसकी मृत्यू हूँ।.... 'ठीक है, हमीं जायेंगे, देवी हालाहला, उसके उस इन्द्रजाली समवसरेण में। उसकी भरी धर्म-सभा में ही उसे पराजित करूँगा। ताकि फिर वह सर न उठा सके। अपने एक ही दष्टिपात से मैं उसके समवसरण की देव-माया को ध्वस्त कर दूँगा। और तब आयेगी उसकी स्वयम् की बारी। हूँ<sup>...!</sup> तैयारी करो, देवी, हम महावीर के समवसरण में जायेंगे।'

अगले प्रातःकाल की धर्म-पर्षदा में, किसी अपार्थिव होनहार की स्तब्धता छायी है। क्या कोई आसमानी-सुत्तानी होने वाली है? पर प्रभु तो सदा-वसन्त, वैसे ही मुदित मुस्कराते बिराजे हैं।

सहसा ही समवसरण के परिसर में, नक्काड़े तड़क उठे। शंखनाद, घंटा-घड़ियाल, तुरही का घोष आसमान फाड़ने लगा। ...और थोड़ी ही देर में एक अपणक वेशी औषड़, मस्कर-दण्ड से हवाओं में वार करता हुआ, सन्नाता हुआ, श्रीमण्डप की ओर आता दिखाई पड़ा। उसके संग श्यामा-सुन्दरी देवी हालाहला, नतशीश धीर गति से चल रही थीं। उनके ठोक पीछे, छह दिशाचर श्रमण गणधर चल रहे थे। और उनके पीछे उमड़ी आ रही थी, महानगर श्रावस्ती की सड़कचारी अन्धी भीड़। एक भेड़ों का आनन-फानन कारवाँ।

श्रीमण्डप में प्रभु के सम्मुख उपविष्ट होते ही, भूमि पर दण्ड का आघात कर के गोशालक गरजा :

'काक्ष्यप महावीर, तुम्हें महामंख गोणालक के पास आने की हिम्मत न पड़ी, तो मैं ही आ गया। अब महाराजे नहीं, मंख पृथ्वी पर राज करेंगे। अब पाखण्डी प्रभु-वर्ग नहीं, दोन-दलित स्वयम् अपने तारनहार तीर्थकर हो कर, चिरकालीन प्रभु-सत्ता को अपने पैरों तले रौदते हुए इस धरती पर चलेंगे। और बह पहला प्रति-तीर्थंकर स्वयम् गोणालक है, काक्ष्यप। मुझे पहचानो महावीर। ''सुन रहे हो, इक्ष्वाकु भगवानों के औरस-पुत्र महावीर?'

'शास्ता तुझ से सहमत हैं, वत्स । तू नग्न सत्य बोल रहा है । नग्न महावीर इसे कैसे नकार सकता है ! '

'लेकिन सुनता हूँ, अईत् महावीर मुझे मृषावादी, मिथ्यावादी कहते हैं? और सामने पा कर मुझे सत्यवादी भी कह रहे हैं। आखिर तो पाखण्डी प्रभु-वर्गी हो न। दोहगी बात करना तुम्हारे खून की आदत है। आज मैं तुम्हें इकहरा कर देने आया हूँ, इक्ष्वाकु!'

'यही तो प्रति-तीर्थंकर जिनेन्द्र गोशालक के योग्य बात है। महावीर को और भी निग्रंथ करो, वह तुम्हारा कृतज्ञ होगा, सौम्य।' 'बात को टालो मत, काभ्यप, मैं आज दो टूक फ़ैसला करने आया हूँ। मृषावादी तुम हो था मैं हूँ?'

'वह निर्णय भी अब प्रतिन्तीर्थंकर ही कर सकता है। चरम तीर्थंकर भी तो अब तुम्हीं हो, आयुष्यमान् ! महाबीर को तुम पराजित कर चुके, अब वह तुम्हें सत्यवादी कहे या मुषावादी कहे, क्या अन्तर पड़ता है। तुम महावीर के कथन से परे जा चुके, वत्स !'

गोशालक सन्न रह गया। जिसने स्वयम् ही अपनी पराजय स्वीकार कर ली, उसे पराजित कैसे किया जाये? जिसने स्वयम् ही अपने विरोधी की सत्ता को अपने ऊपर मान लिया, उस सत्ताधीश को कैस पदच्युत किया जाये? गोशालक के लिये अपने कोध को क़ायम रखना मुश्किल हो गया। मगर अपना कोध खो कर वह कैसे जिये, कहाँ रक्खे अपनी सत्ता? "ओह, भयंकर है यह मित्रमुखी शत्रु! इस पर कहाँ प्रहार करूँ, यह तो हर पहोंच और पकड़ से बाहर है। मगर मैं इसे पकड़ कर उधेड़े बिना, प्रति-तीर्थकर कैंसे हो सकता हूँ। "गोशालक को फिर अपने अहंकारी कोध के लिये आधार मिल गया। "उसने अपना मस्कर-दण्ड पूरे वेग से सन्मा कर महावीर की ओर तानते हुए कहा:

'जानो महावीर, आदि में मस्कर मंख ही थे। मनु से भी पहले, मंख परमपिता थे। वही प्रलय लाये। हमारे वीर्य के विप्लव की सन्तान थे तुम्हारे वैवस्वत मनु, नाभि और ऋषभ। हमीं इस जगत् की अन्तिम नियति रहे सदा। मृत्यु, प्रलय, सत्यानागा। मैं उन्हीं का वंशज हूँ, तुम्हारा काल !'

'महावीर उस नियतिका सामना करने को प्रस्तुत है, आदीक्ष्वर मंखदेव !'

'तो तुमने नियतिवाद को स्वीकारा?'

'नियति भी, इति भी, प्रगति भी। नियति है, कि उसको चुनौती देती कृति और प्रगति भी खड़ी है। जो पूर्वज है, उसका भी कोई पूर्वज तो रहा ही होगा। सत्ता में कौन किसी के उपर-नीचे हो सकता है? वह एक स्वयम्भू चक्र है। पूर्वज मंख को अनुज महावीर प्रणाम करता है!'

'तुम अपना धर्म-चक्र मुझ पर थोप रहे हो, इक्ष्वाक़ ! मगर मैं उसे तोड़ कर आपे जा चुका। मेरी सत्ता आज सर्वोपरि है। मैं जो चाहूँ, वह कर सकता हूँ। जो मैंने होना चाहा, वह मैं हो कर रहा। जो मैंने पाना चाहा, वह मैं पा कर रहा। देख रहे हो, मेरी वामांगिनी परमा सुन्दरी हालाहला को। उदयन और प्रसेनजित् इसके पदांगुष्ठ पर ललाट रगड़ने को तरस कर रहे गये। पर वे इसकी एक चितवन तक न पा सके। मगधेश्वर अजात-शत्रु आमण्य का तुरत फल तुम सब तीर्थंकरों से पूछता फिरा। तुम और बुद्ध भी उसका कोई प्रत्यक्ष प्रामाणिक फल न बता सके। अजात को उत्तर मिला गोशालक से। सुन्दरी हालाहला : यह है मेरे श्रामण्य का प्रत्यक्ष फल। यह तुम्हारे समवसरण की जादुई देवमाया नहीं। यह ठोस रक्त-मांस की काया है। यह मेरी साक्षात् नियति है!'

'तुमने जो होना चाहा, वह हो कर रहे। जो पाना चाहा, पा कर रहे। तुम्हारा श्रामण्य फलित हुआ, देवी हालाहला में। तुम्हारे इस पुरुषार्थ और प्राप्ति को देख, अर्हत् के आनन्द की सीमा नहीं!'

'पुरुषार्थ कैंसा, काश्यप । यह मेरी नियति है <sup>!</sup> '

'लेकिन तुम्हीं ने तो कहा, भद्र, कि जो होना चाहा, हो कर रहा। जो पाना चाहा, पा कर रहा। तो तुमने चाहा न? तुमने अभीप्सा की। तुमने अभिलाषा की। तुम्हारी जनम-जनम की प्यास चरम पर पहुँच कर चीत्कार उठी। कि उसके उत्तर में परमा सुन्दरी हालाहला प्रकट हो आयी। और तुम चरम-पान, चरम-गान, चरम नृत्य, चरम पुष्प-विहार, चरम संग्राम को उप-लब्ध हुए। तुमने कुछ चाहा, तो तुमने कुछ किया न? यह क्या पुरुषकार नहीं? यह क्या पुरुषार्थ नहीं? चाह, अभीप्सा, पुकार, यह क्या किया नहीं? यदि यह तुम्हारी किया नहीं, तो तुम्हें अपनी उपलब्धि का गर्व क्यों? औरो से बड़ा और प्रभु होने का अहंकार क्यों? तुम महावीर को पराजित करने आये, क्या यह पुरुषकार नहीं? क्या यह प्रतिक्रिया नहीं, प्रतिकार नहीं?'

'नहीं, मैं केवल अपनी नियति को बखान रहा हूँ?'

'तुम सरासर चाहने और करने की भाषा बोल रहे हो। अपने ही कहे को झुठलाना चाहते हो, सौम्य ?'

'वह मैं नहीं, भेरी नियति बोल रही है। मैं उसका माध्यम मात्र हूँ।'

'तो फिर गर्व किस बात का ? फिर कौन किसको पराजित कर सकता है ? फिर चरम तीर्थंकरत्व, और प्रति-तीर्थंकरत्व का दावा किस लिए ? फिर आदि और बाद में होने या न होने का प्रश्न ही कहाँ उठता है ?'

'तुम भी तो कम-बद्ध पर्याय मानते हो, महावीर ? यह पर्याय-श्र्युंखला अनिवार्य है। इसमें से हर पदार्थ और प्राणी को गुजरना ही है। और तुम भी तो काल-लब्धि मानते हो ? मानते हो, कि ठीक नियत काल लब्ध होने पर ही जीव को सम्यक्त्व, कैवल्य, और मोक्ष मिल सकता है। तुम्हीं ने बार-बार मुझ से आगामी नियति की आगाही की, और वह सच हुआ। प्रारब्ध अनिवार्य है, यह तुमने भी माना। फिर पुरुषकार कहाँ रहा ?'

'अभी और यहाँ सही कर्त्तब्य करने में । सही चर्या करने में !

'कमबद्ध पर्याय में वह पहल और कर्ततव कैसे सम्भव है?'

'विश्व-तत्त्व का यथार्थ साक्षात्कार करने में। इस सब को यथार्थ देखने और जानने में। इस सब का सम्यक् दर्शन और सम्यक् झान करने में। उससे पर्याय-प्रवाह में भी आत्मा उत्तीर्ण हो कर तैरता चलता है। तो पर्याय की पकड़ ढीली पड़ जाती है। उससे सम्यक् चारित्र्य रूप किया आप ही होती है। स्वरूपस्थ ज्ञाता-द्रष्टा हो जाने पर, प्रतिक्रिया रुक जाती है। सो भावी कर्माश्चव रुक जाता है। तब स्वतः सम्वर होता है, आपका अपने में संवरण हो जाता है। तो पूर्वाजित कर्मबन्ध झड़ जाते हैं, आगामी कर्म-बन्ध अशक्य हो जाता है। तो पूर्वाजित कर्मबन्ध झड़ जाते हैं, आगामी कर्म-बन्ध अशक्य हो जाता है। यह जानना और इस ज्ञान में जीना ही चरम-परम पुरुषार्थ है। ज्ञान से बड़ी कोई किया नहीं। क्यों कि वह स्वतंत्र चिद्त्रिया है। वह अकर्त्ता हो कर भी कर्त्ता है, कर्त्ता होकर भी अकर्त्ता है। यह तर्कगम्य नहीं, अनुभवगम्य है, देवानुप्रिय गोशालक।'

'कर्त्ता भी, अकर्त्ता भी ? वही तुम्हारा चालाक अनेकान्तवादी गोरख-धन्धा। चालाक अभिजातों का चालाक दर्शन। बुद्धि की चतुरंग-चौसर खेलने का आजीवक को अवकाश नहीं। वह यथार्थ जीवन जीता है, यथार्थ देखता है, यथार्थ कहता है। तुम झान के धुमाव-फिराव में मनुष्य को भरमाते हो, और अपनी प्रभुता का आसन अक्षुण्ण रखना चाहते हो, अभिजात काश्यप ! मैं तुम्हारे इस मायावी खेल को ख़त्म करने आया हूँ!'

प्रभु चुप हो गये। गोशालक आनन-फानन, अनाप-शनाप बोलता, बर्राता चला गया। प्रश्न और चुनौतियाँ ललकारता रहा। प्रभु ने कोई उत्तर न दिया।

'तो तुम हार गये, काश्यप ! तुम्हारा मृषावाद नग्न हो कर सामने आ गया। लोक के समक्ष, अपने इन हज्जारों मुण्डे–नंगे चेलों के समक्ष, अपनी पराजय स्वीकार करो। कहो कि—मैं हार गया, तुम जीत गये मंखेश्वर ! कहो कि—-चरम तीथँकर मैं नहीं, गोशालक है !'

भगवान् अनुत्तर, निश्चल, मौन हो रहे।

'तुम चुप रह कर बच नहीं सकते, काश्यप ! मैं इस खेल को आज ख़त्म कर देने आया हूँ।'

'इसी लिये तो तुम्हें बुलाया है, भद्रमुख !'

'तुम्हारा काल तुम्हारे सामने खड़ा है, महावीर । तुम्हारी मृत्यु सम्मुख है । सामना करो ।'

'मैंने स्वयम् उसे बुलाया है, मैं उसके सामने प्रस्तुत हूँ।'

'मेरे कोध को और न उभारो, काक्ष्यप। तुम अब भी भ्रम में हो।'

'तुम्हारा क्रोध मुझे प्रिय है, भद्रमुख। उसे खुल कर पूरा सामने आने दो। और चुक जाने दो।' 'तुम आग से खेल रहे हो, महावीर। तुम अपनी मौत से खेल रहे हो ! '

'महावीर तो बचपन से आज तक यही करता रहा, बत्स । उसी ने तुम्हें यह आग दी है, कि तुम भी इससे जी चाहा खेलो । मैं इस खेल में तुम्हारा साथी हूँ ।'

'मैं इस खेल को सदा के लिये ख़त्म कर देने आया हूँ।'

'डसी लिये तो तुम्हें महावीर ने यहाँ बुलाया है।'

'मैं अभी और यहाँ तुम्हें और तुम्हारे इस समवसरण की इन्द्रपुरी को जला कर भस्म कर द्रुंगा ! ′

'इसी लिये तो आज तुम्हारा आवाइंन किया है, देवानूप्रिय। इसी दिन के लिये तो तुम्हें महावीर से एक दिन अगिन-लेक्ष्या प्राप्त हुई थी।'

'तुम<sup>…</sup>तुम ? तुम से प्राप्त हुई थी ? सरासर झूठ। वह वैशिकायम तापस की विद्या थी। तुमने वह उससे पाकर, मुझे बतायो। वह तुम्हारी नियति थी। तुम्हारा कर्तृत्व नहीं। मेरी आग, मेरे तप का फल है, वह तुम्हारा दान नहीं। अपने दान-गर्व से बाज आओ, इक्ष्वाकु काश्यप !'

'मेरे पास आग कहाँ, सौम्य ! तुम्हारी अपनी ही आग का स्रोत तुम्हें बताया मैंने, तुम्हारे चाहने पर। तुम्हारी परमाग्नि के चरम को देखना चाहता हूँ। उसे चुकाओ मुझ पर, और जानो कि मैं कौन हूँ। उसके बाद यदिकुछ बच रहे, तो वही महावीर है।'

भेरी आग से तुम बच निकलोगे, महावीर ? सावधान, तुम्हारे इस मान को मैं आज अन्तिम रूप से तोड़ देना चाहता हूँ।'

'इसी के लिये तो तुम्हें बुलाया है, आयुष्यमान् !'

'तो ले, अपनी मौत का सामना कर…!'

…और एक प्रत्यालीढ़ धनुईयर की मुद्रा में, गोभालक तीन पग पीछे हटा। फिर मानो शर सन्धान के आवेग में तीन पग आगे छलाँग भरी। उसकी कोपाग्नि पराकाष्ठा पर पहुँच गयी। उसकी नाभि विस्फोटित हुई। …और हठात् सहस्रफणी ज्वाला-सी एक कृत्या की गलाका उसने महाबीर पर प्रक्षेपित की। प्रभु निस्पन्द, निश्चल, केवल देखते रहे।

सारे समवसरण में हाहाकार मच गया। एक क्षणार्ध को सब दर्शकों की आँखों में प्रलयांधकार छा गया। सब को लगा कि अभी-अभी प्रभुभस्मी-भूत हो कर धरा पर आ गिरेंगे। प्रभुकी सेवा में नियुक्त इन्द्र को अपना बज्ज संचालन करने का भी होश न रहा।

र्णिक सहसाही एक आकाशी निस्तब्धता छा गयी। सर्वं ने शान्त हो कर खुली आँखों देखाः क्रत्या की उस शलाका ने झुक कर अईंन्त महावीर को प्रणाम किया। फिर उनके मलयागिरि चन्दन जैसे पावन पीताभ, शीतल-सुगन्धित शरीर की तीन प्रदक्षिणा दे कर, वह कृत्या की लपट पीछे लौटती दिखायी पड़ी। और लौट कर, अगले ही क्षण, वह एक तड़ित् टंकार के साथ अपने प्रक्षेपक गोशालक के शरीर में प्रवेश कर गयी। गोशालक की सारी देह में सर्वदाहक अनल के शोले उठने लगे। ...वह हाहाकार करने लगा। फिर भी बह आक्रन्द करता हुआ गरज उठा:

'महाबीर, खेल ख़त्म हो गया। मेरी यह तपाग्नि तुम्हें छह महीनों के अन्दर तिल-तिल जला कर भस्म कर देगी। तुम छद्मस्थ ही मर जाओगे! अपने ही जगाये ज्वालागिरि में तुम भस्मीभूत हो गये, काक्ष्यप। प्रभुवर्गों की प्रभुता पृथ्वी पर से आज पुँछ गयी। केवल मैं हूँ…मैं हूँ… मैं हूँ… चरम तीर्थंकर। आगामी युगों का शास्ता। आह…आह…आह…!'

'भद्रमुख देवानुप्रिय, तेरी आग चुक गयी। वह महावीर तक पहुँच ही न सकी। तू स्वयम् ही उसका ग्रास हो गया। महावीर अभी सोलह वर्ष और पथ्वी पर विचरेगा। पर तू अब केवल सात रात्रियों का मेहमान है।महावीर तेरी जलन में तेरे साथ है, वत्स !'

हालाहला आर्त्त विलाप करती हुई, प्रभु के श्रीपाद में पछाड़ खा कर गिर पड़ी । उसने पुकार कर निवेदन किया :

'हे दयानाथ, हे तारनहार, हे दीनवन्धु !े हे दलित-पीड़ित मात्र के उड़ारक !े तुम तो दुष्ट, पापी और अपने प्रहारक के भी तारक हो । हे सर्वत्राता, इन्हें इस पापाग्नि से उबार लो । और मुझे श्रीचरणों की दासी बना लो ! '

'देवी हालाहले, आर्य गोशालक को सम्हालो। वे गिर रहे हैं। हो सके तो उनके इस दारुण दाह की वेदना को, अपनी प्रीति का चन्दन-स्पर्श अन्त तक देती रहना। उन्हें छोड़ न देना। अपनी गोद में उन्हें लिया है, तो वहीं उन्हें अन्तिम समाधि भी दे देना।'

'मुझे प्रभुने शरण न दी?'

'तुम महावीर की गोद में हो देवी, और तुम्हारी गोद में है गोशालक ! '

और ठीक तभी तीव दाह की आर्त्त चीत्कार करके गोधालक हालाहला की गोद में आ गिरा।

और प्रभु, अपने रक्त-कमलासन पर ही आविर्मान एक शीतल नील-प्रभा में अन्तर्धान होते दिखायी पड़े। त्रिलोकी में चरम तीर्थकर महावीर की जयकारें गूँजती सुनायी पड़ीं।

अचीरवती के तट पर मृत्तिका हालाहला की एक घनी छायादार बाटिका है। पेडों के अन्तराल से अचीरा के चमकते बहते जल दिखाई पड़ते हैं। इसी वाटिका में संघन लता-फूलों से छायी एक कुटीर है। उसकी छाजन उशोर की घास और जवासे की शीतल शाखा-टट्ट्रियों से निर्मित है। उस पर धारा-यन्त्र द्वारा जल-फुहियाँ बरसती रहने से कुटीर में गहरी शीतलता व्याप्त रहती है। अन्दर का आँगन भी विशुद्ध माटी का है। मृत्तिका कुम्हारिन ने यहाँ ठीक एक माटी-कन्या की तरह अपने को माटी के साथ सीधे तदांकार कर के जीने का अपना सुख-स्वप्न रचा है।

इसी कुटीर में अग्नि-लेश्या से दग्ध गोशालक को रक्खा गया है। उसके शरीर का अण्-अणु भीषण दाह-ज्वर से सुलग रहा है। उसे क्षण भर को भी चैन नहीं। हालाहला दिन-रात उसे चारों ओर से अपनी शीतल मृत्तिल देहगन्ध से छाये रहती है। उसकी अनेक दासियाँ, आज्ञा पा कर अनेक शीतो-पचार प्रस्तुत करती रहती हैं। एक से एक बढ़ कर शीतल मधुर पेयों का ताँता लगा रहता है। नाना तरह के, चन्दन-कपूर और पिंगल माटी के आलेपन चलते रहते हैं।

पास ही पके आमों का टोकना पड़ा रहता है। गोमालक दाह के मोष से टीस कर, उसका शमन करने को मखुर आम्रफल चूसता चला जाता है। बीच-बीच में मृत्तिका-कुम्भ में से पुरातन भूगर्भी मंदिरा मृद्भाण्ड में ढाल कर, देवी हालाहला को अपित करके पीता रहता है। फिर उन्मत्त हो कर, पीड़ा से आर्त्तनाद करता हुआ, हालाहला की ओर अंजलियाँ उठाता है। उसके पैरों और गोदी में लोट-लोट जाता है। वसन और श्रेया उसे असद्ध है।सो वह सारे साटिक-पाटिक वसन और झोली-डण्डा फेंक कर, विशुद्ध माटी पर नग्न छटपटाता पडा है।

जब भी वह बहुत बेबस होकर हालाहला की गोद में आ गिरता है, तब हाला भी बहुत अवश होकर अनुभव करती कि उसका माथा महावीर की गोद में लुढ़क गया है। प्रभु ने बिदा के क्षण, जो उसे बिन छुए ही अपनी गोद दे दी थी, वह आज कैसी सत्य और प्रत्यक्ष अनुभूत हो रही है। मानो कि प्रभु की शोतल कैवल्य-ज्योति उस मत्तिका के पोर-पोर में पानी की तरह सिचती चली जा रही है।

उस विक्षिप्त वेदना में तड़पते हुए भी, गोशालक की निगाह औचक ही अचीरा के बहते जलों पर चली जाती। उसकी उद्ध्रान्त चेतना में नदी तदाकार हो जाती। उसके प्रवाह और लहरों में सृष्टि और इतिहास के, अतीत और भविष्यत् के पटल खुलते रहते। मानो कि गोशालक को अपने टूटते-बिखरते शरीर के स्नाय-जाल में नदी अपनी पूरी मर्मगाथा के साथ सरसराती महसूस होती। उसके उच्चाटित और घूणित मस्तिष्क में इतिहास स्वयम् ही बेतहाशा चक्कर काटता रहता। वह अवचेतन के अँधियारे में गहरे से गहरे ड्बता जा रहा था। पूरी सृष्टि और एतिह्य उसमें चक्कर खाते रहते । अव-चेतना के अराजक तमस् में भटकती उसको चेतना को, अचीरा ने इतिहास के तमाम विक्षोभों से जोड़ दिया था ।

यातना के इस छोर पर, उसके अष्ट चरम ही उसका एक मात्र सहारा थे। वह तलख्ट पीता हुआ, और हालाहला को पिलाता हुआ, अुलसाती लपटों की कराहों में भी चरम पान और गान का उत्सव रचाता रहता। उस देह-दाह को वह अपनी प्रेमाकुल वासना बना कर, बड़े विकल राग में स्दन करता हुआ, चरम गान करता। और उन गानों में वह देवी हालाहला को, बहुत जलन भरा प्रयण-निवेदन करता। फिर पास ही टोकनों में भरे पड़े सुपन्धित फूलों से हालाहला का और अपना चरम पुष्पांजलि अभिषेक करता। और फिर चरम गन्ध-हस्ति की तरह मातुल-मत्त हो कर, हालाहला के साथ गयन्द-क्रीड़ा करने लगता। दासी-परिचारिकाएँ लाज का आँचल मुँह पर डाल कर भाग खड़ी होतीं। शिष्य गणधर अपने कुटीरों में दुबके रहते। वे ग्लानि से विरक्त और अवसन्न हो गये थे। इस महायातना के दृश्य को सहने की शक्ति उनमें नहीं थी।

...ज्यों ज्यों गोशालक का दाह बढ़ता जाता, वह चीख कर आर्त्ताद कर उठता था: 'अरे संग्राम है रे संग्राम । महाशिलाकण्टक संग्राम, महाशिला-कंटक संगर छिड़ गया है। रथ-मूशलों की मार है रे, रथ-मूशलों की मार है । पर मैं चरम तीर्थंकर तुम्हें अभय वचन देता हूँ, ये इन्द्र के वच्च, ये महाशिलास्त्र, ये रथ-मुशल तुम्हारा बाल भी बाँका नहीं कर सकते । सुनो रे सुनो, मेरा चरम अष्टांग उपदेश सुनो, वही अस्तित्व की चरम त्रासदियों के निवारण का अन्तिम और अमोध उपाय है। मैं आजीवक-गुरु हूँ: जीव और जीवन का जो नग्न यथार्थ स्वभाव है, उसको जैसा का तैसा देखना, जानना, जीना और निर्द्वन्द्व भोगना, यही मेरा चरम मुक्ति मार्ग है। जीवन माटी का, बौर अदर्श आसमान का : प्रमु-वर्गों के प्रमुओं के उस पाखण्डी धर्म और धर्मासन का मैंने उच्छेद कर दिया है। (बीच-वीच में वह पीड़ा से कराहता और चीत्कार उठता) देखो रे देखो, मैंने स्वयम् अपने ही कोपालल में हवन होना स्वीकार कर, प्रभुवर्गी महावीर का शलाका-दाह कर दिया है। चरम तीर्थंकर गोशालक की मस्कर-शलाका ने उसे भीतर ही भीतर दाग दिया है। केवल छह महीनों में वह भस्म हो कर माटी में मिल जायेगा।'''

'और सुनो रे भव्यो, तब चरम तीर्थंकर गोशालक का अष्टांग धर्म-चक्र पृथ्वी का भाग्य बदल देगा। उसकी त्रासद नियति ही, उसकी आह्लादक मक्ति बन जायेगी। ...अरे मैं जल रहा हूँ...मैं हवन हो रहा हूँ। मेरी चर्बी, अस्थियाँ, स्नायु, मस्तिष्क, मेरा अंग-अंग आग से चटख कर अष्टांग धर्मवाणी उच्चार रहा है। शिला-कंटक और रथ-मुशल को बौछारों तले मैं कहता हूँ-अरे भक्यो, चरम पान सत्य है, चरम गात सत्य है, चरम नृत्य सत्य है, चरम अंजलि-कर्म सत्य है, पुष्प-संवर्त्त महामेध द्वारा चरम अभिषेक सत्य है, चरम गन्ध-हस्ति जैसा मत्त विहार सत्य है। चरम महाशिला-कण्टक-संग्राम सत्य है, चरम रथ-मुझलों की मार सत्य है, और चरम तीर्थकर सत्य है। ये अष्ट चरम जानो, जियो और अभय हो जाओ, मुक्त हो जाओ!…

'अरे ये अष्ट चरम मैंने जीवन से सीघे पाये हैं। साक्षात् मृत्तिका रूपा हालाहला के भ्यामल माटिल रूप-यौवन, और सौन्दर्य-मुरा से छलकते इसके नयनों से मैंने चरम पान का सुख उपलब्ध किया है। और उसी में आत्म-विभोर हो मैंने उसे चरम गान निवेदन किया है, उसी आह्वाद में उसके साथ मैंने चरम पुष्पांजलि अभिषेक किया है। अजातशत्र का प्रमद-सरोवर, लिच्छवियों की अभिषेक पुष्करिणी----वही है मेरा चरम पुष्प-संवर्त्त महामेथ-स्नान। अजातशत्र का 'श्रेयनाग' गन्ध-हस्ती, उसके अंगों से फूटती कस्तूरी गन्ध----वही मेरा चरम गन्ध-हस्ती, वही मेरा मत्त गयन्द-विहार। और चरम शिला--कण्टक संग्राम, चरम रथ-मुशल संग्राम। ''यह तो पहले कभी देखा-सुना नहीं।''' पर उसे मैं काश्यप महावीर की वैशाली पर टूटते देख रहा हूँ। इक्ष्वाकु प्रभु-सत्ताकों की वैशाली जल कर ख़ाक होते देख रहा हूँ। '''नहीं तो मैं चरम तीर्थकर कैसा?'''देखो रे देखो, मैं ही उबलता इतिहास हूँ। सारे इतिहास के दलन का मैं चरम विक्षोभ और विस्फोट हूँ। मैं ही अतीत, मैं ही वर्तमान, मैं ही भविष्यत्। मैं ही चरम तीर्थकर''!

'अरे देखो, मेरा यह आत्म-हवन । अब मैं देह में नहीं ठहर सकता, अब में फट कर विश्व होने जा रहा हूँ। देवी हालाहले, निरी मृत्तिका हो कर बिछ जाओ तुम, और मैं भी अपनी माटी तुम्हारे पोर-पोर में बसा देने आ रहा हूँ। आदि पुरुष और आदि नारी की इसी तद्रूप मृत्तिका में से, जीव-बीजक आजीवक धर्म का महावृक्ष संसार में सदा वर्तमान और विवर्द्धमान रहेगा। उसके न्यग्रोध परिमण्डल में मनुष्य की भावी पीढ़ियाँ जीवन में ही मुक्ति का मुख खोजने का ख़तरा उठायेंगी।...

'ओह, इस चरमान्तिक दाह में, मेरे घूणित और विश्वंखल मस्तिष्क में, ये कैसी अदृश्यमान भावी घटनाएँ प्रकट हो रही हैं।… महाशिला-कण्टक और रथ-मुशस युद्धों के भीषण अग्नि-काण्ड…मरता हुआ एक समूचा जगत्, भस्म-सात् होता ब्रह्माण्ड देख रहा हूँ। ऐसा सत्यनाशी है मेरा यह आत्म-दाह, मेरा यह आत्म-संक्लेश। क्या मैं भी इसमें से न बच पाऊँगा ? मेरी आत्मा हालाहले, क्या तुम भी मेरी जलन से छिटक गयीं? दूर जा खड़ी हुई? मुझे छोड़ दिया अकेला ? तुम कहाँ हो हालाहले, मेरी आत्मायनी, तुम भी मुझे छोड़ गयीं…? हाय मैं कितना अकेला हूँ, इस घनघोर मरणान्धकार में… !'

हालाहला ने मूझायी होते गोझालक को अपनी गोद में झेला। वह पुचकारे गये बालक-सा हर्ष से किलक कर, फिर मृद्भाण्ड में सुरा ढाल कर पान करता हुआ प्रलाप करने लगा: 'चरमे पाने, चरमे नट्टे, चरमे गेंये, चरजे अंजलि-कम्मे … !' और हाला के जुड़े उरुमूल में माथा गड़ाता हुआ इस असह्य दाह से निर्गति खोजने लगा। अपना असली पता और पहचान पाने को मथने लगा।

उसी समय उसका एक प्रिय शिष्य बटुक दिशाचर दौड़ा आया और निवेदन करने लगा :

'महामंख, मुझे एक प्रश्न अति विकल कर रहा है। मैं अईत् जिनेन्द्र मंखेश्वर से समाधान पाने आया हूँ। महामंख मेरी विकलता को दूर करें। मैं अविकल होना चाहता हूँ…।'

गोशालक अपनी उस महावेदना के अवगाहन-मंथन में बाधा पड़ते देख झल्ला उठा। चीख कर बोला :

'अरे षण्ड मूढ़, अब तक भी कोरा ही रहा, तो अब क्या सीखेगा। मैं इस समय मृत्यु के साथ शिला-कण्टक संगर लड़ रहा हूँ। फिर भी देख, चरम-पान-पान-तान में झूम रहा हूँ। अविकल होना चाहता है? निरुज होना चाहता है? तो मूर्ख, इस वीणा से पूछ। इस वक्षायनी वीणा में सारे उत्तर गुंजायमान हैं। ...देख...देख.......सुन...सुन.। ' और गोशालक फिर आधा-सा उठ कर, सुरा के चषक गटकाता हुआ, पास पड़ी महावीणा झन्नाने लगा और अप्ट चरमवाद के सूत्रों को उसकी झन्नाहटों के संग घ्वनित करने लगा:

और वह अपने इस अष्ट चरमाङ्गी मंत्र को अन्तहीन चरमों में प्रलम्ब प्रलापित करता चला गया। और इस चरम पान-गान और वीणा-झंकार की उग्र से उग्र, भयंकर से भयंकर होती ध्वनियों में उसकी चेतना डूबने लगी। उस तमसावृत्त मूच्छा में भी उसे याद हो आयी तीर्यंकर महावीर की भविष्य-वाणी, जो उसके जीवन में सदा सच होती आयी थी। आज से सात रात्रि पूर्व, उसने उन पर तेजोलेक्ष्या का प्रक्षेपण किया था। तो क्या आज ही बह सातवीं रात्रि है ? ''जब'''जब मुझे''काल'''काल'''महाप्रयाण'''महापरिनिर्वाण''' मैं'''मैं हूँ चरम तीर्थंकर मक्खलि गोशाल । '''आओ, आओ'''मेरी प्रज्ञा-पारमिता हालाहला'''आओ मेरे दिशाचरो'''। अईत् जिनेन्द्र परिनिर्वाण के तट पर खड़े हैं'''।'

आसपास सारा शिष्य-मण्डल एकव हो गया। हालाहला की गोद में गोणालक का माथा अवश ढलका है। उसने टूटती साँसों के साथ आदेश दिया : 'देखो, जब मैं काल-धर्म को प्राप्त करूँ, तो सुगन्धित गन्धोदक से मेरे शव को नहलाना, गोशीर्ष चन्दन का मेरे शरीर पर विलेपन करना, महामूल्य हंस-दुकूल का साटिक-पाटिक मुझे धारण कराना, रत्न-फूलों के अलंकारों से मुझे विंभूषित करना, और श्रावस्ती की राज-रथ्या पर मेरी शोभा/यात्रा निकालते हुए उद्घोष करना : आदीश्वर आदिनाथ, मंखपुत्र भगवान् मक्खलि गोशालक, अवसर्षिणी के चरम तीर्थंकर, अपने आगामी युगतीर्थ का प्रवर्त्तन करने के लिये महाप्रस्थान कर रहे हैं। भगवान् गोशालक जयवन्त हों जयवन्त हों

हालाहला और शिष्यों ने उनके आदेश को जयध्वनि के साथ सर पर चढ़ाया। आश्वासन दिया कि––भन्ते भगवान् के योग्य ही सारा आयोजन होगा। मृत्तिका हालाहला ने अपने सेवकों को इंगित कर दिया. कि सारी व्ययसस्या तत्काल की जाये।

...बढ़ती रात के साथ गोशालक का दाह-ज्वर बढ़ता ही चला गया। सन्निपात के अन्ध भँवरों में उसकी चेतना टक्करें खा रही थी । उसका जन्मान्तरों का अँधियारा अवचेतन पूरा उसके भीतर खुल पड़ा था। उसकी फटती वच्च तमस् तहों में से अन्तश्चेतना के जल औचक ही झाँक कर, चमक कर, उसके कर्ण-कुहरों में मर्मराते-से लगे। ...और सहसा ही उस मुमूर्घ को बौंध कर, महावीर की वे सद्य विकसित कमल जैसी आँखें उसे याद हो आईं। ....उनकी वह मौन प्रीति । उनके साथ मुक्कों में आलिंगन-बढ़ होकर यातनाएँ झेलना। 'हाय...वे प्रभु मुझे कितना प्यार करते थे। कितना...! उजागर है वह प्यार इस क्षण। मैं उन्हें समझ कर भी न समझ पाया। मेरे मंख-रक्त का चिरकालिक दलन, और मेरी आत्महीनता आड़े आ गयी। उनकी चिर-संगी वीतराग प्रीति मेरी आँखों से ओझल हो मयी!...' अनुताप विकल हो कर वह रो आया। आर्त-कातर रुँक्षते स्वर में बोला:

'आत्मन् हालाहले, उन प्रभु के सिवा तो जगत् में किसी ने मुझे प्यार नहीं किया था। मुझ अनाथ को केवल उन्होंने ही सनाथ किया था। मेरी पल-पल की पीड़ा में वे संगी होकर रहे। पर बोले कभी नहीं। मैंने उस अगाध मौन प्यार को अवहेला समझा। मैं उन्हें छोड़ आया। तो उन्होंने मुझे तुम्हारे पास मेज कर, तुम्हें सौंप दिया। तुम्हारे द्वारा उन्होंने ही अपनी प्रीति मुझे दी।… १६७

· · .

'…नहीं तो मुझ सर्वहारा को तुम क्यों कर समर्पित होतीं ! मेरी भटकन में भी वे प्रभु मेरा हाय झाले रहे। तुम वही तो हो। तुम्हारे रूप में वे ही मेरी नियति हो रहे। …और देखो तो, कैसी दूरंगम थी उनकी प्रीति, कि मुझे जगाने को बहुत पहले दाहक-अग्नि-लेक्या की कुंजी उन्होंने स्वयम् ही मुझे सौंप दी थी, और ठीक समय आने पर अपने ही ऊपर उसका प्रहार करने का अवसर मुझे दिया। …कि इस अन्तिम क्षण में, आख़िर मैं जाग उठा। …उन अपने ही आत्मदेवता प्रभु पर मैंने कृत्या-प्रहार किया ! हाय, मेरे इस पाप के लिये सारे नरकानल कम पड़ेंगे…।

'देवी हालाहले, मैं पाप में नहीं मरूँगा, आप में मरूँगा। मैं असत्य और मूषा में नहीं मरूँगा, मैं अन्तिम सत्य बोल कर मरूँगा। सुनो रे मेरे प्रिय अंगो, चरम सत्य सुनो। मैं अर्हन्न जिनेन्द्र नहीं, चरम तीर्थंकर नहीं। मैं हूँ मंख-पुत्र गोशालक, अवसपिणी के एकमेव तीर्थंकर भगवान् महावीर का प्रिय शिष्य । उनका धर्म-पुत्र, उनका अग्नि-पुत्र। पर मैं आत्महीनता से ग्रस्त हो कर, प्रतिगामी हो गया, विपथगामी हो गया। मैंने गुरुद्रोह किया। अपने गुरु से पायी विद्या से उन्हीं का घात करना चाहा। मैं प्रभुधात की चेष्टा करके आत्मघात के अतल रोरव में आ पड़ा हूँ। ज्मैं सत्य में मरना चाहता हूँ। मैं उद्घोष करता हूँ, कि तीर्थंकर इस पृथ्वी पर अकेले महावीर हैं। उनकी आत्मा के आकाश में मैं छह वर्ष उद्दण्ड विहरा हूँ। जनकी प्रीति, अनुकम्पा और संमवेदना का पार नहीं'।

'आहूंती हालाहले, मेरे दिशाचर श्रमणो, सुनो, जो मैं कहूँ, वह करना। अपने घोर पाप का प्रायश्चित्त करके ही मेरा यह शरीर चिता पर चढ़ सकेगा। सो मेरा देहान्त हो जाने पर, मेरे मृत शरीर के एक चरण को रस्सी से बांध कर, मुझे सारे नगर-पश्चों पर घसीटना। मरे हुए श्वान की तरह मुझे खींचते जाना, और मुझ पर बार-बार थूंकना। श्रावस्ती के प्रत्येक चौहट्टे, चत्वर, त्रिक, चतुरक, राजमार्ग, गली-गली में मेरे शव को घसीटते हुए आघोषणा करना-कि लोक को दम्भ से ठगने वाला, गुरुघाती, जिनघाती, अईत्घाती, महापापाचारी यह मक्खलि गोशालक है। यह चरम तीर्थंकर नहीं, छ्द्म-तीर्थंकर है। इसने अईन्त-हन्ता हो कर, आत्म-हन्ता होने का चरम अपराध किया है। आत्म-घात से बड़ा कोई पाप नहीं। चरम तीर्थंकर हैं केवल महा-वीर, यह चरम पापावतार है, चरम लोक-हन्ता है। इसने मिथ्यावादी पाप-देशना कर के बरसों तक आर्यावर्त की चेतना को विषाक्त किया है। इसे धिक्कार है। इसे धिक्कार है इसे वारम्बार धिक्कार है।

एक गम्भीर सन्नाटे में यह अनुताप वाणी पवित्र हुता की तरह गूँजती रही। सब के हृृदय इससे विदीर्ग हो गये । एक महामौन में सब के आंसू ढरकते रहे। कोई कुछ न बोल सका। …फिर डूबती बाती ने उझक कर कहा:

'ओ<sup>…</sup>देखो देवी, देखो । मैं तुम्हारी गोद में समाधिलोन हो रहा हूँ, और तुम उन प्रभु की गोद में उठी हो । मैं चला, मृत्तिला, वे सद्य विकसित कमलों-सी आँखें मुझे खींच रही हैं ।…'

समय हठात् एक ओर सरक कर, सोचता खड़ा रह गया। एक निचाट खामोशी में सब सर झुकाये जड़ित हो रहे। शब्द यहाँ प्रश्नायित ठिठका रह गया है। देवी मृत्तिला हालाहला की आँखों से महावीर की समवेदना करुणा की जलधारा बन कर झर रही है। देवी का सजल संवेग भरा स्वर उस आहत सन्नाटे में सूनाई पड़ा

'माटी की अनगदि प्यासी पुकार को जिसने आवाज दी थी, वह उसी माटी की अन्तिम तह में लीन हो गया। महाबीर को मुत्तिका में उतार लाने का खतरनाक पराक्रम आर्य गोझालक ने किया था। क्या प्रभुभी उन्हें नकार सके ? उन्हें अग्नि-लेख्या दी, कि वे माटी की वासना और विक्षोभ का चरम देखें। आर्य गोशालक ने आदिम कषाय के महाअनल को जगाया, स्वयमु ही उसके होता, हव्य और हवन हो गये। उन्होंने विष-मन्यन में से अमृत निकालने का असम्भव महासाहस किया। माटी और मनुष्य की भुख-प्यासों में ही उन्होंने ब्रह्म का अमत सींच देने की दूर्दान्त कोशिश की। काया के कर्दम में ही आत्मा का कमल खिलाने के हठीले प्रयास में, उन्होंने तिल-तिल अपने को जला दिया। उनकी विकट वाम चर्या विच्यत हो कर, विपथगामी हो गयी। फिर भी उनकी पुकार की पीडा को महावीर नकार न सके। अपनाया था, तो अन्तिम क्षण अपने उत्संग में भी ले लिया। मृत्तिका हालाहला है महाबीर का वह उत्संग। वहीं पर मृत्तिका के चरम शयन में, मृत्तिका-पुत्र आर्य सक्खलि गोशालक, अपनी माटिला मां की गोद में बेबस लुढ़क कर चुप हो गये ! आकाश को मनचाहा बांध कर पीने और जीने की, मिट्री की इस कोशिश को, इतिहास भुला न सकेगा । आने वाली सदियों में बार-बार इसके प्रतिसाद गुँजेंगे । और यह पराक्रम फिर-फिर दोहराया जायेगा। आर्य-पुत्र गोझालक को, माटी की मुणालिनी बेटी हालाहला अपनी परमांजलि अपित करती है ।…'

हालाहला तो केवल मूक मौन ऊपरको ताक रही थी। उसके विस्फारित नयनों से आँसू चुपचाप ढरक रहे थे। और मानो आकाक्ष-वाणी की तरह ये शब्द उसके ओठों से महज स्फुरित हो रहे थे। वह चुप हो गयी, और फिर एक तीखा प्रश्निल सन्नाटा छा गया।

तब साहस करके पट्टगणधर दिशाचर कणिकार ने पूछा: 'अब देवी का क्या आदेश है?' 'आदेश तो आर्य गोशालक का ही पूरा होगा। इसी कक्ष के मघ्य माम में, जहाँ वे लेटे ईंं–वहीं श्रावस्ती चित्रित कर के, स्वामी के निदेशानुसार सब किया उस चित्र पर कर दी जाये !' मुत्तिला का गला भर आया।

'उनके शव को घसीटा जाये, उन पर थुँका जाये?' एक अन्य गणधर ने पूछा।

'अच्छिन्दक, पूछ कर उनका और मेरा अपमान क्यों करते हो ? पहले शीघ्र उनके आदेश का पालन करो, फिर मैं कहँगी।'''

....कह कर नग्न शव को ठीक माटी के सिपुर्द कर, मृत्तिला कुटीर से बाहर हो गयी। तब शिष्यों ने श्रावस्ती का मान-चित्र रच कर, उस पर बह अपमान-समारोह निर्वेद चित्त से सम्पन्न कर दिया, जिसका निर्देशन गोशालक ने दिया था। वह समाप्त कर वे देवी कुम्भकारिन की प्रतीक्षा में चुपचाप खड़े रहे। तभी सहसा देवी प्रकट हुई। स्वयम् ही भर आते गले से आदेश दिया:

'दिशाचरो, मृद्भाण्डों की एक विशाल भिविका निर्मित कर, उस पर सात नदियों की माटी बिछा कर, सप्तसिन्धु के जल छिड़क कर, उस माटी की सेज पर आयें को लिटाओ। ऋतु के श्रेष्ठ मुगन्धी फुल-पल्लव, लता-वनस्पति से उन्हें छा दो। और हालाहला कुम्भारिन के सारे रत्न-सुवर्ण अलंकार उनके चरणों पर निछावर कर दो। उसके समस्त वैभव के साथ उनकी शोभायात्रा निकाली जाये। एक सहस्र पुरुष उनकी शिविका का वहन करें। श्रावस्ती की सभी राज-रथ्याओं पर से उनके महायान का यह समारोह गुजारा जाये। और दिशाचरो, आघोषणा करते चलो, उनके विमान के सामने चलते हुए:

'विप्लवी महाबीर के विद्रोही अग्नि-पुत्र आर्थ मक्खलि गोमालक देवलोक-गमन कर रहे हैं। आकाम-पुरुष महावीर को, मृत्तिका-पुत्र गोमाल ने अपनी माटी में समोने का एक अपूर्व वित्रम किया। तो महावीर भी उनकी माटी में खेलने को विवस हुए। इसी से इतिहास और भाष्वती में, महावीर के मृत्तिका-पुत्र आर्य मक्खलि गोमाल जयवन्त हों…जयवन्त हों…जयवन्त हों!'

'उसके अनन्तर, देवि ? आर्य का दाह संस्कार ?ं

'नहीं, उनकी देह का दहन नहीं किया जायेगा। देह के ज्योतिर्धर की देह अक्षुण्ण ही रहेगी। जिस माटी में से, जैसे जातरूप वे आये थे, वैसे ही उसी माटी के आंचल में वे फिर लौट जायेंगे। ं इसी कक्ष के ठीक आभोग भाग मेंड्र जहाँ वे अभी लेटे हैं, वहीं उनकी देह को समाधिस्य कर दिया जाये। उनकी समाधि-शिला पर अंकित होगा: आद्या मृत्तिका के पुत्र और प्रीतम, मिट्टी की चेतना को वाणी देने वाले, निरंजन महावीर के वाम-पुत्र मक्खलि गोशाल-----यहाँ समाधिस्थ बिराजमान हैं।' देवी हालाहला के आदेशानुसार, उनके सारे वैभव और तामझाम के साथ, बाम तीर्थकर मक्खलि गोणाल की शोभा-यात्रा सारी श्रावस्ती में से निकाली गयी। अन्धी भीड़ों के उमड़ते पारावार ने, मनमानी जय-जयकारों से आकाश फाह दिया। हालाहला के खजाने वहा दिये गये। सुवर्ण, रत्न, माणिक-मुक्ता, नाना अलंकार, फूल-पल्लव, अधीर-गुलाल आर्य गोशालक की शिविका पर अविराम वरसाये गये। हजारों दीन-दरिद्र, कंगाल निहाल हो गये।

चरम तीर्थकर त्रिलोकपति भगवान् महावीर पर अग्नि-शलाका फेंकने वाले, प्रभु-हत्यारे का ऐसा सम्मान? लोग परस्पर प्रश्न पूछते रह गये। उत्तर भी स्वयम् से ही पायाः वह अग्निलेश्या भी तो महात्रीर ने ही उसे दी थीः और यह सम्मान भी महावीर के सिवाय उसे कौन दे सकता है?

अो भगवान् श्रावस्ती से विहार कर, मेंढक ग्राम के कोष्टक चैत्य में समवसरित थे । प्रातः की धर्म-पर्ददा में आर्य गौतम ने प्रभ को संबोधन कियाः

'मक्खलि गोशालक काल कर गया, भगवन ! उसकी मब्य अन्त्येष्टि यात्रा के आगे चलते हुए उसके दिशाचर श्रमण आघोषणा कर रहे थे, कि----महावीर के अग्नि-पुत्र गोशालक देवलोक-गमन कर रहे हैं। समझा नहीं प्रभु, महावीर का अग्नि-पुत्र कैसा ? और गोशालक जैसा उन्मार्गी, दुरात्मा, गुरु-ब्रोही, प्रभू-घाती देव-लोक गमन कर गया ? यह कैसे सम्भव है, प्रभू?'

'आर्य गोशालक अच्युत स्वर्ग को उपपाद शैया में जन्म ले चुके, गौतम ! अन्तिम क्षण में महावीर उसकी महावेदना में से स्वत: प्रकट हो आये। उसने अपने आप्त प्रभु को पहचाना। वह अनुताप से भर आया। उसने पश्चात्ताप और प्रतिक्रमण किया। प्रायण्चित्त की पावक में नहा कर वह निर्मल और वीत-द्वेष हो गया। वह समर्पित हो गया। उसे अन्तर-मुहूर्त मात्र में सम्यक्त्व लाभ हो गया ! और वह ऊर्ध्वारोहण कर अच्युत कल्प में बाईस सागरोपम आयु वाला देव हो गया। आर्य गोशालक जयवन्त हों ! '

'प्रभुघाती गोशालक, प्रभु का ऐसा प्ररम प्रिय-पात्र हो गया ? विपल मात्र में ही सम्यक्त्व-लाभ कर उत्दृष्ट देवगति पा गया ?'

'चैतन्य की मुक्ति-यात्रा, सपाट रेखिल नहीं, कुंचित और चत्रिल होती है, गौतम ! क्षण के इस ओर जीव नरक के किनारे हो सकता है, क्षण के उस ओर वह देव तो क्या, अईंत् केवली तक हो सकता है। चैतन्य का परिणमन कालातीत और केवली-गम्य होता है। बाध्याचार उसका निर्णायक नहीं। धुणा भी प्रेम की ही एक विभाव पर्याय है, गौतम ! चरम पर पहुँच कर, प्रेम हो जाना हो उसकी अन्तिम नियति है।' 'गोशालक द्वारा प्रक्षेपित अग्नि-समुद्धात तो मानुषोत्तर था, भगवन्। उस महाकृत्या की सामर्थ्य, प्रभु?'

'अर्ह्रद् पर प्रक्षेपित वह महाकृत्या अपनी दाहिका शक्ति से वत्स, अच्छ, कुत्स, मगध, मंग, वालव, कोशल, पाड़, लाट, वज्जि, मालि, मलय, वाधक, अंग, काशी और सह्यगिरि के उत्तर-प्रदेश को एक-वारगी ही जला कर भस्म कर देने में समर्थ थी. आर्य गौतम !'

'अधात्य अर्हन्त से तो वह पराजित हो गयी, लेकिन उसके प्रत्यावर्तन को गोशालक अकेला कैसे पंचा पाया, प्रभु?'

'उग्र तपस्वी थे आर्य गोशालक। वे जन्मना मुमुक्षु थे। स्वभाव से ज्ञानार्थी और आत्मार्थी थे। उनकी अदम्य मुमुक्षा ही, वाम हो कर उनकी दुर्दात्त सक्ति बन गयी थी। सच ही वह महावीर का मृत्तिका-पुत्र था, और अग्नि-पुत्र भी। इसी द्वंद्व को झेल कर, उसने मानव-मुक्ति के अभियान में अगला डग भरने का वित्रान्त दुःसाहस किया था। उसके लिये उसने अपने को ही हवन कर दिया!'

'उनकी यह आहूति फलेगी, प्रभु?'

'महावीर के आगामी युग-तीर्थ में, मृत्तिका बार-बार अपनी प्यास का उत्तर मॉंगेगी। वह उत्तर जगत् को, गोभालक की राह, महावीर से मिलेगा। अस्तित्त्ववादी आजीवक दर्शन, आगामी काल में ज्ञान का एक नया वातायन खोलेगा। इसी से इतिहास में गोशालक सदा याद किये जायेंगे।'

'आर्य गोशालक को अन्तिम नियति क्या होगी, भगवन्?'

'अनेक योनियों में उत्यान-पतन की यात्रा करते हुए गोझालक, काल-कम से विदेह क्षेत्र में दृढ़प्रतिज्ञ नामा मुनि के भव से कैवल्य-लाभ कर नित्य बढ सिद्धत्व को प्राप्त हो जायेंगे ! '

ंठीक उसी क्षण अचानक स्त्री-प्रकोष्ठ में से उठ कर हालाहला प्रभु के सम्मुख आ, भुसात् प्रणिपात में समर्पित हो गयी। उसे सुनायी पड़ा :

'आर्या मृत्तिला हालाहला, तुम मुक्तात्मा की जनेता हो कर, महावीर को बारम्बार मृत्तिका में ढालने वाली परम लोंक-माता हो गयीं!'

और देवी हालाहला भगवती चन्दन वाला की कल्प-छाया में श्री भगवान् की सती हो गयी।

जयध्वनि हुई :

'मुक्तात्मा की जनेता मृत्तिका-माता देवी हालाहला जयवन्त हों!'

श्री भगवान् सन्मुख सोपान से उतर कर चले, तो हालाहला प्रभु के चरणों में लोट गयी। अन्तरिक्षचारी अईत के चरण उस मृत्तिका को अनाय स सहलाते हुए आगे बढ़ गये।

## सर्व-ऋतु वन का उत्तर

चेलना के 'एकस्तम्भ प्रासाद' के चारों ओर एक सर्व ऋतुओं का वन है। इस 'सर्व-ऋतु वन' के किसी विजन प्रदेश में देवी चेलना एक प्रवाल की प्रइत चट्टान पर अकेली बैठी है। हवा में एक बारगी ही सारी ऋतुओं के फूलों और फलों की सुगन्ध महक रही है। दूर-दूर से रंग-बिरंगी [चिड़ियाएँ आ कर चेलना के केशों में बैठ कर चहकती हैं, उसके कंधों पर नाचती हैं, उसके आँचल और गोदी में खेलती हैं। जब चाहे किसी चिड़िया को ले कर वह उसे प्यार करती है, उससे वतराती है। चिड़िया उड़ नहीं जाती, अभय हो कर उसकी कलाई पर लिपट जाती है।

दूर पर कहीं चौकड़ी भरते हिरन और बारहसिंगे अनायास आ कर उसके आसपास किलोल करते हैं। उसकी हथेली की परस-पुचकार पा कर उनका प्राण आश्वस्त हो जाता है। वे आनन्द से विभोर हो कर देवी के चहुँ ओर कीड़ा करते हैं। नन्हें मुलायम ख़रसोश आ कर उसके जानुओं में दुबक जाते हैं, उसके सीने से चिपक जाते हैं।

दूर पर पंच-शैल के शिखर पुकार रहे हैं। विपुलाचल की बनानियों में तीसरे पहर की मुलायम धूप केशर बरसा रही है। सुदूर तलहटी की अंजन छाया में, गृधकूट के सिंह नील गायों के साथ क्रीड़ा करते दीख पड़ते हैं। चेलना प्रायः अमनस्क ही रहती है। कुछ सोचती नहीं, याद नहीं करती। बस, देखती है। देखती है—एक सामने बहती नीली नदी। उसकी सहज शान्त लहरों में कुछ बीतता ही नहीं। जो था, जो है, जो हो रहा है, जो होगा, वह सब इस नदी में एक साथ वर्तमान है। इसी क्षण पूरा जिया जा रहा है।

चेलना की अर्घ उन्मोलित आँखों में इस समय झलक रहा है: श्रीभगवान् के समवसरण से लौट कर सम्राट श्रेणिक सिंहासन पर कभी न बैठे। सिंहासन की पीठिका में पन्ने का एक अशोक-वृक्ष उगा दिया गया है। उसमें लटक रहे हैं तीन विशाल छत्र। उनके तले तीर्थकर महावीर की एक बोलती-सी पूर्णाकार स्फटिक मूर्ति सम्बोधन मुद्रा में विराजमान है। सिंहासन के पायदान में सुवर्ण-पट्टिका पर एक ही सरोवर में पानी पीते सिंह और गाय अंकित हैं। पाद-वेदी के किनारे मणि-मीना खचित अष्ट प्रातिहार्य शोभित हैं। वेदी के मध्यभाग में अखण्ड दीप जलता रहता है, अखण्ड धुपायन पावन गन्ध बसाये रखता है। सिंहासन वेदी के पाद-प्रान्त में चन्दन काष्ठ के पट्टासन पर ही सम्राट अब राज-सभा में आसीन होते हैं।'''

अंजना को आज ध्यान हो आया, कितने निरीह और निःकांक्ष हो कर ये प्रभु के पास से लौटे थे। ना कुछ समय में ही और के और हो गये। पहचानना मुश्किल हो गया। फिर भी अपने वही प्रियतम तो थे। आनन्द की सीमा न रही। ऐसा आह्लाद जिसका अवसान होता ही नहीं। बचपन तो 'इनका' अब भी गया नहीं, लेकिन पार्थिव सत्ता इनके मन हेय हो गयी।काक-बीट की तरह उसे दूर फेंक दिया।

ः कैसा तो हो गया है 'इनका' मन । कोई स्पृहा न रही, कोई प्रतिस्पर्धा न रही। मेरे आसपास ही सारे समय इनका जी रमा रहता है। हैंसी आती है सोच कर, मेरी सैरन्धी हो कर रह गये हैं। स्नानागार में कैसे अछूते हायों से मुझे नहलाते हैं। कैसे जतन और मार्दव से मेरे अंगों का लुंछन करते हैं। सर्व ऋतु-वन से स्वयम ही नयी-नयी सुगन्धित औषधियाँ खोज ला कर, उनसे मेरा अंगराग करते हैं । मेरे वाह, वक्ष और लिलार पर कैसी कलात्मक पत्र-लेखा रचते हैं। सोचा भी नहीं था, कि ये ऐसे चित्रकार भी हैं। अपने ही हाथों केशों में सूगन्धित केशरंजन मल कर, अपनी उँगलियों की कंघी बना कर मेरे केश सँवारते हैं। मनचीते वसनों में मुझे सजा कर, मेरे चेहरे पर फुलों के कर्णफूल, कुण्डल और मुकुट रच देते हैं। फिर मेरे दोनों सटे जानुओं पर माथा ढाल कर कहते हैं : 'मेरे प्रभु, मेरे भगवान्, मेरे महावीर !' हँस-हुँस कर मैं लोट-पोट हो जाती हूँ। इन्हें यह क्या हो गया है? पहले ही क्या कम बच्चे थे, कि अब यह भी बाक़ी रह गया। फिर एकाएक गम्भीर हो जाती हूँ। इनके सर को दोनों हाथों से ढाँप कर उस पर गाल ढाल देती हूँ । कहती हूँ : 'यह क्या हो गया है तुम्हें ?…इतना लो मुझे, कि हम दोनों ही न रह जायें। वर्ना देह की यह माया बहुत भारी पड़ जायेगी।' ये कहते हैं: 'मैं कोई अलग देह या रूप देख ही नहीं पाता, तो क्या करूँ। मैं केवल महावीर देखता हूँ। रूप और शरीर उससे बाहर नहीं, उसी का प्राकट्य है। प्रभु के कैवल्य से बाहर मुझे कुछ दीखता ही नहीं, चेलना । प्रभु सर्वगत हैं, और सर्व प्रभुगत है। ऐसा ही लगता है तो क्या करूँ? उसी में सब प्रिय और सर्वस्व हो गया है। सारे इन्द्रियभोगों में भी केवल एक ही स्वाद और सम्वेदन अनुभूत होता है : महावीर ...चेलना...महावीर । इन्द्रियाँ नहीं रही मानो, केवल रस की धारा रह गयी है। रूप और अरूप का भेद ही मन में न रहा। तुम प्रभु की ही ढ़ाभा हो, चेला। तुमने उन्हें सदेह पाया है, तो भैंने तुम्हारे-भीतर उन्हें सदेह पा लिया है।'

सुन कर भीतर ही भीतर रस बरसता है, और मैं भींजती ही जाती हूँ। सारी भूमिका ही बदल गयी है। सारा परिदृष्य किसी दूसरे ही क्षितिज पर खुल गया है। इस एक ही जीवन में, कैसा कल्पान्तर घटित हो गया। चेतना के इस नये वातायन पर,सारी चीजों का भाव और आशय ही बदल गया है। तुच्छ से तुच्छ वस्तु, व्यक्ति, घटना में भी एक नया ही निगूढ़ भाव और सौरभ प्रकट हो उठा है। इस 'एक स्तम्भ प्रासाद' और सर्व-ऋतु वन का रहस्य आज खुल गया है।

टीक सामने देख रही हूँ वे दिन, जब यह 'एकस्तम्भ प्रासाद' बना था। महाराज के मन में वड़ा चाव था, कि वे मुझे जगत् की कोई अनुपम बस्तु भेंट करें। सब से अधिक प्रिय रही उनकी, तो मुझ पर क्या विशेष प्रसाद करें? मरेमन में एक एकस्तम्भ प्रासाद की कल्पना बचपन से ही थी। मैं महाराज से उसके वारे में प्रायः कहा करती थी। महाराज को सूझा, क्यों न चेलना के आदि स्वप्न का 'एकस्तम्भ प्रासाद' ही इसे बनवा कर दूँ। मंत्रीस्वर बेटे अभय राजकुमार बुलाये गये। स्थपति और वास्तुकार उपस्थित हुए। देवी की सवाँग कल्पना उनके सामने रखी गयी। सम्राट की आज्ञा हुई: 'बेटे अभय, ऐसा महल वने कि उसकी अटारी में चेलना विमान-वासिनी खेचरी की तरह मनमानी निर्बन्ध त्रीड़ा करे।' चतुर-चकोर अभय ने महारानी के मन का महल मानो आँखों आगे देख लिया। उसने तुरन्त ही महल का कोण-प्रति-कोण सही चित्र आँक दिया। महादेवी देख कर चकित हो गयीं। स्थपति ने तददनसार वास्तुकारों से मानचित्र बनवाये।

Ο

0

अभय ने तत्काल सूत्रधार को आजा दी, कि महल के एक-स्तम्भ के निर्माण योग्य उत्तम काष्ठ मेंगावाओ । र्वाद्धक सुतार वैसे काष्ठ की खोज के लिये अरण्य में गया। अटवी में अनेक वृक्ष देखने के बाद, अचानक एक सर्व-लक्षणी वृक्ष उसे दिखायी पड़ा। घेधुर छतनार, आकाश तक ऊँचा, फल-फूलों से लदा, गाढ़ी छायावाला, विशाल तने वाला यह वृक्ष असामान्य जान पड़ा। मानो कोई महापुरुष उस अरण्य में जाने कब से अकेला खड़ा है। वद्धिक को लगा, यह वृक्षराज देवत् वाला जान पड़ता है। यह वृक्ष किसी देवता का आवास न हो, ऐसा नहीं हो सकता। सो जानकार वद्धिक ने वृक्ष के अधि-ष्टायक देवता का तपस्यापूर्वक आराधन किया। ताकि कार्य निर्विघन सम्पन्न हो सके। उसने भक्तिभाव से उपवास किया, गन्ध, धूप, माल्य वग्रैरह वस्तुओं से वृक्ष को अधिवासित किया।

तब एक दिन अभय कुमार के सन्मुख उस वृक्ष का वासी व्यन्तर देव प्रकट हुआ। उसने कहा: 'राजकुमार, तू मेरे इस आश्रय-स्थान वृक्ष का छेदन मत करवा। इस र्वाढक को रोक दे। मैं महादेवी के स्वप्न का 'एक-स्तम्भ प्रासाद' बना दूंगा। उसके चारों ओर एक 'सर्व-ऋतु वन' की भी रचना कर दूंगा।' आधूति-वचन देव ने रातों-रात पंचशैल के उपान्त में 'एक-स्तम्भ प्रासाद', और उसकी परित्रमा में 'सर्वऋतु-वन' खड़ा कर दिया। देख कर श्रेणिकराज चकित रह गये। देवी का माथा किसी अदृश्य महासत्ता को झुक गया। क्या ऐसा भी हो सकता है? आँखों देखे पर अविश्वास कैसे करें? यह सृष्टि कितने ही स्तरों पर, कितने ही आयामों में व्यक्त हो रही है। विश्व के भीतर विश्व है। सौदर्य और कला के ऐसे स्रोत जाने कहाँ-कहाँ छिपे हैं। यह 'एक-स्तम्भ प्रासाद': 'यह सर्व-ऋतु कानन'।

...देवी इस महल में सच ही खेचरी की तरह रहने लगी। आस-पास उड़ने और तैरने को सारा अन्तरिक्ष खुल गया था। पदम-सरोवर में लक्ष्मी की तरह चेलना इस महल में विहरने लगी। वह सर्व ऋतुओं के फूलों की माला गंधती। एक माला वीतराग अर्हन्त को अपित की जाती, दूसरी माला श्रेणिकराज के गले में शोभती। वह भी सैरन्ध्री की तरह ही महाराज के केशों में फूलों का श्रंगार करती। वीतराग प्रभु और पति के लिये समभाव से रानी हर दिन वन में जा कर नये-नये फूल चुनती। इस तरह वह परम रमणी वन के फूलों को धर्म और काम में एक साथ सार्थक करने लगी।

मूर्तिमान वनदेवी की तरह वह कई एकान्त उपवनों, कुंजों और सरोवरों में अपने प्रियतम के साथ क्रीड़ा करने लगी। वे अब उसके पुरातन पति नहीं रह गये थे। नित नये प्रोतम हो गये थे। एक नामहीन, सीमाहीन सम्बन्ध। या कोई सम्बन्ध नहीं।

आज घ्यान आ रहा है, इसी 'एकस्तम्भ प्रासाद' में अजातमत्रु गर्भ में आया और जन्मा था। उसके गर्भकाल में चेलना को दोहद उत्पन्न हुआ था, कि वह पति का मांस खाये। ऐसा तो किसी राक्षसी को भी नहीं होता। ऐसी बात वह किसी के सामने कहती भी कैसे ? वह कैसी पिशाच-माया थी ? अपनी वेदना को वह घूंटती गयी। दोहद पूरा न होने से वह दिन के चन्द्रमा की तरह भीण और शीर्ण होने लगी थी। इस दुर्दोहद से विरक्त हो कर उसका सारा मन एक उत्कट ग्लानि से भर गया था। महाराज बहुत चिन्ता में पड़ गये थे। एक दिन बड़ी प्रेम-बन्धुर वाणी में उन्होंने रानी से पूछा था: 'किस पीड़ा से इतनी उदास हो गयी हो? मुझी से छुपाओगी ?' चेलना बहुत गल आई थी। भरभराते कण्ठ से जैसे विध-पान करती-सी एक वाक्य में वह बोली थी: 'मुझ पापिन को दोहद पड़ा है, कि अपने स्वामी का मांस खाऊें !'

'यह तो कोई कठिन दोहद नहीं, देवी, इसे पूरा किया जायेगा। जानती तो हो, मेरा यह शरीर तुम्हारा नैवेद्य रहा सदा। कभी कम न पड़ेगा। ''मुस्करा दो एक बार !'

रानी ने महीनों बाद मुस्करा दिया। पर भीतर उसके जी में आरी चल रही थी। ... महाराज ने अभय को बुला कर इस गत्थी का हल पूछा। अभय ने कहाः 'यह तो बॉये हाथ का खेलँ है, तत्त । कलँ ही व्यवस्था हो जायेगी।' अगले दिन अभय ने महाराज के वक्ष पर नवनीत और दूध के छैने में हलका बादामी रंग डालकर, एक और वक्षदेश रच दिया। ऐसे कौशल से रचा. मानो कि ठीक उनके दक्ष का ही उमार हो। और उघाडे क्षरीर वे कैया में लेटे रहे। ... संकेत पा कर एकान्त में, चेलना कैसी उत्कट वासना से राजा के उस उभराते मांसल वक्ष पर टट पड़ी थी। किसी डाकिनी-शाकिनी की तरह उस उफनाती गोरी छाती का भक्षण करने लगी थी। राजा बार-बार कूझल नट की तरह कराह कर मुच्छित होते रहते। रानी को उससे बडी सान्त्वना मिलती। अचानक उसका हृदय कम्पायमान हा जाता। एक टीस के साथ वह गर्भ की कसक का उल्लास अनुभव करती ।

जब वह पति का मांस खाकर अधा गयी, तो छिटक कर खड़ी हो गयी और सचेतन होकर वह आत्रन्द कर उठी: 'हाय, मैं पति का हनन करने वाली पापिनी !' और वह चीख कर मुच्छित हो गयी। राजा ने उसे बहुत प्यार से हौले-हौले सहलाते हुए चेतन किया और कहा : 'देखो, मेरा यह अक्षत शरीर। तुम इसे खा गई, और मैं अक्षत हो गया ! यह है देवी की वासना का चमत्कार !' देवी के हर्ष का पार न रहा। अपने पति के उस सीने पर वह तब आनन्द से मुच्छित हो ढलक गई थी। \* \*

 $\bigcirc$ 

Ο नव मास पूरे होने पर, मलयाचल की भूमि जैसे मणिधर नाग को प्रसव करती है, वैसे ही रानी ने एक तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया। लेकिन उसने उसका मुँह तक देखना नहीं स्वीकारा। तत्काल अपनी गुप्त दासी से कहा कि----'यह बालक अपने पिता का वैरी है, सो इस पापी को सर्प के बच्चे की तरह कहीं दूर के स्थान में छोड़ आ।' दासी उसे ले कर अशोक वन की .मुमि में छोड़ आई। वहाँ उपपाद शैया में उत्पन्न देव की तरह वह प्रकाश करता ग्रोभने लगा। बालक को छोड़ कर लौटती दासी से राजा ने पूछा: 'तू कहाँ गई थी ?' महाराज की आँखों का दर्प देख वह काँप गयी। उसने भेद खोल दिया। राजा तुरन्त अशोक वन में गये। पुत्र को देख, स्वामी के प्रसाद की तरह उसे प्रीति से दोनों हाथों में ग्रहण कर लिया। हाथों में शिश को उठाये वे सीधे चेलना के प्रसूति-कक्ष में आये। कातर हो कर कहा: 'यह क्या अनर्थं किया तुमने, प्रिये ! कुलीन और विवेकी हो कर तुम ऐसा कैसे कर सकीं ? अधम से अधम नारों भी ऐसा नहीं कर सकती। फिर तुम तो रमणियों के बीच राजेक्वरी हो। और तुम्हारा तो रमणीत्व भी माँ की ममता-का अझोक वन है। ऐसी माँहो कर, ऐसा कर सकीं तुम, छि:!'

 $\cap$ 

चेलना की छाती दोहरी वेदना से कसकने लगी। एक ओर प्राणप्रिय स्वामी, दूसरी ओर अपनी ही देह का टुकड़ा, अपना मर्भजात पुत्र । वह भारिल और खराश-भरे स्वर में बोली: 'जो मेरे पति के मांस का भूखा हो, वह मेरा पुत्र कैसे हो सकता है? ऐसा जधन्य मातृत्व मैं कैसे स्वीकारू?' महाराज ने कहा: 'किन पुरातन अन्धविण्वासों में पड़ी हो? दोहद तो एक माया होती है। विचित्र दोहद होते हैं। शायद इस दोहद की पूर्ति से बालक का कोई जन्मों का पाप कट गया। अपने इस ज्येष्ठ युवराज को अपनी मोद से जिनेन्द्र बना कर उठाओ। यही तुम्हारे योग्य बात है। जुम्हें अपने पति के वीर्य पर सन्देह है?…'

रानी ने स्वामी का मुंह हयेली से ढौप दिया, और शे कर उनके चरण पकड़ लिये। बच्चे को उसने बाँहों में झेल कर छाती से चाँप लिया। पर बह जब भी उसे स्तन-पान कराती, तो लगता कि एक सर्प उसके स्तनों का दूध पीकर पल रहा है। यह कसक उसके मन से कभी निर्मुल न हो सकी। ...

राजा ने अशोक वन में ही प्रथम बार पुत्र का मुख देखा था। इसी से नाम रख दिया गया 'अशोकचन्द्र'। बालक जब वन में छोड़ दिया गया था, तो उसकी अशोक-दल जैसी ही कोमल कनिष्ठिका उँगली को, कुकड़ी ने कुतर लिया था। उँगली काल पा कर रक्त-पीव से भर गयी। उस वेदना से बच्चे का रोना थमता ही नहीं था। श्रेणिक ने स्नेहावेश में आ कर हठात बालक की उँगली को अपने मुंह में लेकर चूस लिया। बच्चा तुरन्त रोता बन्द हो गया। कमशः उँगली का घाव तो भर गया, पर उँगली भोतरी ही रह गई। इसी से उसके साथ धलि-कौड़ा करने वाले बालक उसे 'कुणक' कह कर पुकारने लगे। मतलब बुट्ठी उँगली वाला। इसी से अजातशत्र वाद को कुणिक अजातशत्र कहलाया। इसके अनन्तर क्रमशः चेलना की कोख से बारिधेण, हल्ल और विहल्ल जन्मे। बड़े होकर ये चारों बेटे मानो मूर्तिमान प्रभुत्व, मंत्र, उत्साह और विराग की संयुक्त शक्ति हो कर सम्राट का अनुसरण करने लगे।

....लेकिन आज तो सारी रचना ही बदल गयी है। सम्राट ने साम्राजी सत्ता-सिंहासन त्याग दिया है। मगध को चिर शत्रु वैशाली का तीर्थंकर राज-पुत्र, आज उस सिंहासन पर बैठा दिया गया है। तो क्या मगध वैशाली को झुक गया? लेकिन श्रेणिक के मन में अब ऐसे किसी विकल्प और भेद की भाषा नही रह गई है। उसने प्रत्यक्ष अनुभव किया है, कि जगत्-पति महावीर जिस मूर्धा पर बैठे हैं, वहाँ जगत् के सारे सत्तासन अपना अर्थ खो देते हैं। सर्वोपरि सत्ता केवल वही है, जो जीव-जीव और चप्पे-चप्पे पर सदा कायम है। लेकिन अजात तो सम्राट-पिता के प्रतिद्वंद्वी के रूप में ही बड़ा हुआ है। होश में आने के साथ ही उसने महसूस किया कि उसके ऊपर कोई और कैसे हो सकता है? पिता भी क्यों? सम्राट भी क्यों? अजातशत्र एकछत्र सम्राट से कम होकर नहीं रह सकता। पिता को उसने पिता स्वीकारा ही नहीं। पहले ही दिन से ये तेवर था, कि साम्राजी सिंहासन पर केवल वही बैठ सकता है। श्रेणिक को हट जाना पड़ेगा। बाह्मण मंत्री वर्षकार की कूटनीतिक प्रतिभा का सहारा ले कर वह पिता के विरुद्ध अनेक षड्यंत्र रचने लगा। आसमुद्र आर्यावर्त का चत्रवर्ती सम्राट होने की महत्वाकांक्षा से प्रेरित हो कर, अजात-गत्रु ही मगध और वैशाली का वर्षों-व्यापी युद्ध लड़ रहा था। श्रेणिक तो लीला-पुरुष थे। साम्राज्य से अधिक उन्हें सुन्दरी में रस था। वे सम्राट कम, प्रेमिक अधिक थे। उस अजित विश्रम बाहुबली ने युद्ध भी खेल-खेल में ही जीते। पृथ्वी भी प्रिया की तरह ही उसे सहज समर्पित होती गई।

···अजात को निरंकुश सत्ता-वासना ने ही चम्पा को आक्रान्त कर, उसके अधिपति श्रावक-श्रेष्ठ महाराज दधिवाहन को विष-कन्या के प्रयोग से मरवा दिया। फिर उसने राजगृही के समान्तर ही चम्पा में अपना साम्राजी सिंहासन विष्ठाया, और पिता की अवहेलना कर अपने ही को मगधेश्वर घोषित कर दिया। आज जिनेश्वरों की चिरकालीन लीला-भूमि चम्पा में, कर पाझवी सत्तामद का लोहा बज रहा है।''

अजात के मन में गहरी खुन्नस है, कि राजगृही के सिंहासन पर महावीर आसीन है! पिता को तो दाँत-ट्टा छूँछा सर्प समझ कर उसने, सम्राट की अवहेलना कर दी है। लेकिन मगध के सिंहासन पर महावीर? यह क्या बला है?<sup>...</sup>

इस बला से मगधेयवर अजातशत्रु कभी-कभी अपने एकान्त में कौप उठता है ।…

···चेलना की आँखें भर आईं। वह प्रार्थना में गुनगुनाई:

'प्रभु, तुम्हारी सदा की प्रियपात्र रही हूँ मैं। फिर भी तुम्हारी चेलना की कोख ऐसी विषम, कि उसमें से आर्यावर्त का विनाश जन्मा है ! उसमें से उलंग सत्ता-मद जन्मा है। मैं अमानुषिक धडयंत्र, युद्ध, हत्या, रक्तपात की जनेत्री ? यह तुम्हारी कैसी क्रुपा है ?'

और 'सर्व-ऋतु वन' के सधन में से उत्तर सुनाई पड़ा:

'महावीर की जनेत्री जिस कोख को होना है, उसे इतिहास के इस सारे रक्त-स्नान और अग्नि-स्नान से तो गुजरना ही होगा !'

---सहसा ही किसी उपस्थिति की पावन मलयज देह-गन्ध में चेलना का प्राण मुक्त होकर तैरने लगा। श्री भगवान इघर कई महीनों से फिर मगध में ही विहार कर रहे हैं। इस समय वे राजगृही से उत्तर एक योजन पर, कांचनार-वन चैत्य में समव-सरित हैं।

एक दिन अपराह्न को श्रेणिकराज देवी चेलना के संग, 'अमितवेग' रथ पर चढ़कर अर्हन्त महावीर के बन्दन को गये। प्रभु की आँखों में उस दिन एक रहस्य करवट बदलता दीखा। श्रेणिक को लगा, कि चेलना के आँचल से हर समय चिपटे सम्राट-बालक को वे प्रभु कुतूहल से देखते रह गये हैं। कोई भर्त्सना नहीं है। पर मानो पूछ रहे हैं: 'आख़िर कब तक, वत्स ? एक पर्याय से जो इतना तन्मय हो गया है, उसका स्वप्न टूटना ही है।...पर तेरा स्वप्न टूट कर भी, महत्तर स्वप्न में उत्तीर्ण हो जायेगा, राजा। क्यों कि तू मझधार में है, लेकिन अपने तट पर भी अवस्थित है। सम्यक्-दर्शी को बन्ध हो सकता ही नहीं। हर पल सम्बर है, फिर निर्जरा है। कर्म रज झड़ रही है। तेरी आसक्ति भी मुक्ति ही हो सकती है, राजन् !'...

सायाह्न में श्रेणिक और चेलना राजगृही को लौट रहे हैं। शिशिर ऋतु की सन्ध्या में शीत गहरा होता जा रहा है। हिमवान में बर्फ पड़ी है। सो मैदान में भी अस्थि-वेधक तीखो ठण्डी हवाएँ चल रही हैं। उनमें झड़ते वृक्षों के पत्ते उड़ रहे हैं। सारी बनानी में सूखे पत्तों की जाजिम-सी बिछ गयी है। उसमें से एक ख़ास तरह की सूखी पत्नाली गन्ध उट रही है। दूर-दूर तक फैले ठूंठों के बियाबान। नंगी सफेद शाखाओं में विचित्र आकृतियों का आवि-भाव। पत्रहीन दिगम्बर पेड़ों के व्यक्तित्व, कितने सजीव, विलक्षण और सांकेतिक हैं। पतझड़ के इस बिनाश में भी किसी नये उत्पाद की सूचना है। सारी वन भमि-में स्तब्ध सफेदी व्याप्त है।

तेज हड़कम्पी हवाओं में खड़खड़ाते पेहों के पार, गौव-पुरवे थरथरा रहे हैं। दीन-दरिद्रों के नंगे-अधनंगे बालक अपने ढ़ारों पर खड़े धूज रहे हैं, दन्त-वीणा बजा रहे हैं। और ऊपर घिरी आ रही है शीत-पाले की रात। देवी चेलना का मन उन बालकों के लिये कातर हो आया। क्या अपराध है, इन छौनों का? पूर्वाजित कर्म-बन्ध? पर क्या मनुष्य का कर्तृत्व उससे बड़ा नहीं? नहीं तो फिर मोक्ष का पुरुषार्थ किस लिये?… और राजा को इन

£

बेबस थरपराते बालकों की दन्त-वीणा में, अपना सुखद ऊष्म शिशिर-कक्ष याद हो आया । उसे लगा कि उस गर्म मुलायम केशर-बसी सेज का सुख कितना झूठा, अनि-श्चित है ? यह नग्न यर्राता दीन बालक श्रेणिक भी तो हो ही सकता है । …और श्रेणिक वह नहीं है, न होगा कभी, या न रहा कभी, इसका लेखा किसके पास है ?

इस सुखे सफेद थीराने में, कहीं-कहीं चांवलों के खेत अवश्य लहकते दीखते हैं। या फिर दूर-दूर तक फैले कई रंगों की घाँसों के वन हैं। उनमें यहाँ-वहाँ चमकते जलाशयों का पानी जम गया है। तो वे वर्फ के सफेद रम्य आंगन-से दीखते हैं। राजा और रानी महाशीत के इस हिमानी प्रसार में अपनी इयत्ता भूल गये हैं। एक अजीव उदासी से उनके मन उन्मन हो गये हैं। सायाह्न के घरते सायों में, कोहरा बढ़ रहा है। ठूंठों के वन उसमें अन्तर्धान होते जा रहे हैं। यह अवसान तो नहीं, ओझल होना है। और मनुष्य तो अपनी पतझड़ में ऐसा ओझल होता है, कि फिर कभी दिखायी नहीं पड़ता। पर्याय की इस अवसान-लीला से राजा बहुत अवसाद और विषाद में खो रहा। और रानी अपने ही से बिछुड़ कर, किसी नये मिलन के तट पर उतरती रही।

तभी एक स्थान पर, नदी-तीर की एक कोहरे में घुँधलाती बनानी में, कोई दिगम्बर योगिराट् कायोत्सर्ग में लीन खड़े दीखे। झड़े रूँखड़ों के बीच मानो एक और हिम-श्वेत स्थाणु रूँखड़ा। तुरन्त रथ रोका गया। महाराज और देवी रथ से उतर कर शीतजयी जिन-पुरुष के बन्दन को गया। महाराज और देवी रथ से उतर कर शीतजयी जिन-पुरुष के बन्दन को गया। महाराज बन्दन कर, तीन प्रदक्षिणा दे, वे उस नग्न हिमवन्त को ताकते रह गये। शैलेशी दशा। उस दर्शन में रानी को जहाँ एक परम अवस्था का आह्लाद बनुभव हुआ, वहीं उसके भीतर बैठी नारी-माँ पसीज गयी। हिम-वसन अमण के उस शीत परिषह को देखना उसे असह्य हो गया। वह आँखें मूँद कर केवल उनके प्रति समर्पित हो रही। श्रेणिक स्तम्भित खड़ा देखता रह गया। पास ही खड़ी प्राणेश्वरी के अंगों की उष्टमा में लुप्त हो जाने के सिवाय, उसे बचने का कोई उपाय न दीखा।

 $\cap$ 

0

चेलना के शिशिर-कक्ष में माणिक्य और लोहिताक्ष रत्नों की रातुल प्रभा झड़ रही है। सारा कक्ष केश्वर-कस्तूरी और अम्बर से बसा हुआ है। अग्निकान्त मणि के फानूसों में केशर के इत्र के मद्दिम प्रदीप जल रहे हैं। अग्निकान्त मणि के फानूसों में केशर के इत्र के मद्दिम प्रदीप जल रहे हैं। अग्नुरु-कपूर की धूप से सारा वासर-कक्ष सुवासित है। दीवार तले बने आलय में चन्दन काष्ठ की अग्नि सुगन्धित तपन बिखेर रही है। ढ्वार-वातायन सब मुद्रित हैं। केवल दीवारों के सिरों पर जालीदार उजालदान खुले हैं, जिनसे प्राणवायु आती रहती है।

Ο

बाहर बॉछ्योंन्सी वेधक ठण्डी हवाएँ चल रही हैं। और कक्ष के भीतर इंसगर्भ और ज्योतिरस रत्नों से जटित विशाल शैया में श्रेणिक और चेलना संयुक्त सोये हैं। राजा देवी की भुजलता का सिरहाना बना कर, उसके बाहुमूस में दुवके हैं, और उसके वक्ष पर बांह ढाले लेटे हैं। दोनों चुप हैं, फिर भी राजा को अभी नींद नहीं आई है, तो रानी भी उसके साथ जाग रही है। उसने स्वामी की चाह को चीन्हा। तो स्तन को करवट दे कर उन्हें गाढ़ आलिंगन में बांध लिया। राजा को वहाँ तुरन्त नींद आ गयी। चेलना का मन बाहर की शीत हवाओं में उड़ता हुआ, पिछले सायाह्न के यात्रा-पथ में भटक रहा है। और जाने कब उसे भी नींद आ गई।

गहरी नींद में भी चेलना कहीं संचेतन थी। केशर-भीने ऊष्म रेक्षमी आस्तरण में मानो वह विश्वान्त नहीं हो पा रही थी। सो उस बेचैनी में उसका एक हाय आच्छादन से बाहर निकल आया। आर्लिगन अनायास छूट गया। बिच्छू के काँटे जैसी दु:सह शीत ने रानी के हाथ को छू दिया। चेलना की नींद औचक ही उड़ गयी। ठण्ड की आकान्ति से सीत्कार करते हुए उसने, फिर अपना हाथ आच्छादन में सिकोड़ लिया और राजा के हुदय में मन की तरह स्थापित कर दिया।

…ठीक तभी उसे याद हो आये ने मुनीखर, जो राह में नदी तीर के ठूठ-वन में, निर्वसन निरे ठूँट-से ही खड़े थे। …अब भी तो वे वहाँ वैसे ही खड़े होंगे। हिमानी और शीत के झकोरों के बीच बैसे ही अकम्प। प्रतिमासन में कायोत्सर्गलीन। अपने केशर-कस्तूरी बसे आस्तरण और प्रिय के आलियन की ऊष्मा में भी देवी बिसूर उठीं। भान न रहा, और बरबस ही उनके मुख से अस्फुट-सा उच्चरित हआ:

'हाय, उनका क्या हुआ होगा ? वे कहाँ, किस अवस्था में होंगे ! '

और इसके साथ ही चेलना किसी गहरी योग-तन्द्रा में लीन हो गयी। लेकिन रानी के उक्त अस्फुट वचन से राजा की नींद उचट गयी थी। उसने वह वाक्य मुन लिया था। उसके हृदय में वह वचन संशय का तीर बन कर चुभ गया। '''मेरे बाहुपाश में लेटी मेरी अभिन्न चेलना को यह किसकी चिन्ता व्याप गयी? मेरे सिवाय भी उसका कोई ऐसा गाढ़ प्रियजन है?' 'हाय, उनका क्या हुआ होगा?' ''यह 'उनका' सर्वनाम राजा के हृदय में वृष्चिक की तरह दश करता चला गया। ''अवश्य ही यह किसी पर पुरुष में अनुरक्त है। राजा की नसों में ईर्ष्या के हरे विष की लहरें दौड़ने लगीं। उसमें प्रतीति जागी: स्त्री में प्रीति रखने वाला कोई भी संचेतन पुरुष ईर्प्या की नागिन से नहीं बच सकता। राजा शेष रात जागता ही पड़ा रह गया। उसका मन-मस्तिष्क इतना उलझ गया, कि सारा जगत् उसे असुझ होता-सा लगा। और रानी निक्षिचन्त गाढ़ निद्रा में मग्न सोई थी। राजा बड़ी भोर ही चुपचाप उठ बैठा। जल्दी से तैयार हो कर गोपन राज-कक्ष में उपस्थित हुआ। उसने तत्काल अभय राजकुमार को बुलवा भेजा। वात की बात में अभय आ उपस्थित हुए। राजा का पुराना सत्ता-दर्पित सम्राटत्व लौट आया। वह तड़क कर बोला:

'आयुष्मान अभय, कान खोल कर सुनो । मेरे अन्तःपुरों में दुराचार फैल रहा है । नारी-लोक की यही अन्तिम नियति है । इस रात वह घटस्फोट हो गया । …अभय, तुरन्त मेरे अन्तःपुर के सारे प्रासादों में आग लगवा दो । देखो कि वे बेनिशान जल कर राख हो जायें।'

'तात की आज्ञा अटल है । वह़ पूरी होगी ही !' कह कर अभय राजकुभार एक अजीव हास्य-कौतूहल की मुद्रा में एक टक राजा को देखता रह गया । अपने भुवनजयी सम्राट-पिता का यह बालक रूप उसके लिये नया तो नहीं था ।

'अविलम्ब आज्ञा का पालन हो, अभय ! हम अभी बाहर जा रहे हैं।' कह कर राजा आँधी की तरह झपटता हुआ, राज-कक्ष से बाहर हो गया। व्युत्पन्न-मति अभय को युक्ति सूझने में देर न लगी। वह सीघे वहाँ से निकल कर अन्तःपुर के पश्चिमी पार्श्व में गया। वहाँ हस्तिमाला के चौधान में जो बहुत सारी जीर्ण कुटियाएँ मुद्दत से बीरान पड़ी थीं, उनमें तुरन्त हस्तिपाल से आग लगवा दी। पल मात्र में घास-कूस भभक उठा। लपटों और धुएँ से सारे अन्तःपुर आच्छन्न हो कर खलभला उठे। गवाक्षों से मय की चोखें सुनाई पड़ीं : आग∵आग∵आग । हंगस्मा मच गया।

चेलना जब आह्यी वेला में आदतन जागी, तो महाराज को शैया में न पा कर सोच में पड़ गयी । …'ऐसा तो कभी होता नहीं, कि शैया-त्याम से पूर्व ये मेरी गोद में सर रखे बिना उठे हों । मेरे स्पर्श के बिना तो जगत् और समय इनके लिये शुरू नहीं होता ।' …कि सहसा ही 'आग-आग' की चीख़-पुकार सुन कर वह भी अपने एक-स्तम्भ प्रासाद की सब से ऊँची बुर्ज पर आयी । उसने देखा कि जीर्ण झोंपड़-पट्टी धाँय-धाँय सुलग रही है । और उन लपटों के पार, अन्त:पुरों की चीखों के पार, बाहर के राज-मार्ग पर महाराज स्वयम् अपना रथ वायु वेग से फेंकते हुए, दूर के मोड़ पर ओझल हो गये । '…मुझ से कहे बिना आज ये कहाँ पलायन कर गये ! प्रभु से मिलने के बाद बिना चेलना के ये कहीं भी तो नहीं जाते । और आज जगाये बिना, कहे बिना ही चले गये ? कहाँ गये होंगे…?' चेलना बुर्ज-गवाक्ष पर निष्ठचल उदासीन खड़ी शून्य ताकती रह गई ।…

Ο

0

श्रेणिक बेतहाशा उत्तेजित था । उसके कोध, ग्लानि, क्षोभ और विरक्ति परा सीमा पर थे । वह अपने मनोवेग की गति से ही रथ हाँक रहा था । उसके अस्तित्व का आयतन आज धूलिसात् हो गया था । उसकी धरती छिन गई थी । उसका आकाश विदीर्ण हो गया था ।

उस आवेग में एक तीखे डंक के साथ उसे याद आ रहा था : चेलना के बिना तो वह कभी भगवान के पास गया नहीं था ! आज वह 'कांचनार-वन चैत्य' की राह पर अकेला ही धावित था ! …निदान यहाँ कोई किसी का नहीं । तो क्या भगवान के पास अकेले ही जाना होगा ?…

'''कांचनार चैत्य' के समवसरण में प्रभुका बंदन कर श्रेणिक मनुष्य-प्रकोष्ठ में उपविष्ट हुआ । पर वह पारे की तरह चंचल है । बैठा नहीं जा रहा है । और प्रभु नितान्त मौन हैं । एक अखण्ड सन्नाटा छाया है । क्या प्रभु ने उसे और उसकी वेदना को अनदेखा कर दिया ?ª कि अचानक सुनाई पड़ा :

'तुम चेलना में महावीर देखते रहे, राजन् ! तुम्हें महावीर की अस्मत पर सम्देह हो गया ?'

श्वेणिक को लगा, कि उसके मनोसर्प के विषदन्त को किसी ने पल-मात्र में तोड़ दिया है।

'स्त्री-पुरुष का भेद ही चेलना की चेतना में नहीं, राजन् । सो उसके लिये पर-पुरुष या पर-नारी का अस्तित्व ही नहीं । किसी भी पर में वह रेम सकती ही नहीं । वह उसका स्वभाव नहीं, चरित्र नहीं। स्वकीया और परकीया के भेद से वह ऊपर है । वह एक और अनन्य आत्मा है । एक और अनन्य में ही वह निरन्तर रम्माण है । अन्य उसका कल्प ही नहीं।'

'फिर वह किसकी चिन्ता में पड़ी थी, आधी रात, भगवन् ? 'उनका' क्या हुआ होगा ?…यह सर्वनाम प्रदेष कौन ?'

'मदी तीर के रूँखड़ों में रूँखड़ा हो गया मुनि तुमको प्रिया के वाहृपाश में भूल गया, राजन् ! महावीर के उस प्रतिरूप को चेलना न भूल सकी ! प्राणि मात्र की वेदना से सम्वेदित चेलना, शीत परीषह झेलते थोगी के तप में सहभागिनी हो गयी । चेलना निरी व्यक्ति नहीं। कहीं वह वैश्विकी है, राजन्।'

'मुझ से भारी भूल हो गई, भगवन् !

'और जानो राजन्, प्रीति में जहाँ अधिकार-वासना है, वहाँ संशय, ईर्घ्या, विछोह अनिवार्थ है । स्व-भाव अधिकार की पकड़ से बाहर होता है । यह स्वभाव नहीं, कि कोई किसी को बाँध सके । यह स्वभाव नहीं, कि तू चेलना में परिणमन कर सके, और चेलना तुझ में परिणमन कर सके । ऐसा विभावरूप परिणमन अब होता है, तो उसका एक मात्र परिणाम होता है, दःख, वियोग, विषाद !'

राजा को लगा कि उसके अवचेतन की कई अँधेरी खोहें उजाले से भर रही हैं । कई फन्दे, जाले, ग्रंथिजाल कट रहे हैं । राजा प्रभु को इकटक इकसार ग्रहण करता रहा ।

'और सुनो श्रेणिक, यदि आईती चेलना पर-पुरुषगामी है, तो अईन्त महावीर पर-स्त्रीगामी है ! चेलना के अंगांग में महावीर का स्पर्श-सुख पाने वाले राजा, सुन, तू अहंत् में कलंक देख रहा है ?…'

'क्षमा करें नाथ, क्षमा दें मुझ अज्ञानी को, मुझे ऐसे जघन्य अपराध के नरक में न डालें ।'

'अपना नरक तो तू आप ही रच रहा है, श्रेणिकराज ! महासत्ता ने नुझे अमृत-कुम्भ दिया, और तूने उसे माटी में डाल दिया !'

ंप्रभु, मैं निःशंक हुआ । मैं आपे में आ गया । मुझे और प्रतिबुद्ध करें ।'

'लिंगातीत है आईती चेलना। फिर भी उसने अपनी पर्याय से तुम्हें सारभूत नारील का सुख दिया । महाभाग हो तुम, कि वह जन्मजात योगिनी, तुम्हारी आत्म-सहचरी और भोग्या रमणी एक साथ हो कर रही । भोग में ही उसने तुम्हें योग का सुख दिया । धर्म और काम दोनों में उसने तुम्हें सार्थक किया । उस आकाशिनी ने तुम्हारा बाहुबन्ध स्वीकारा । अपने आक्लेष में तुम्हारी देह को ही गला कर, उसने तुम्हें आत्म-रमण का सुख अनुभव करा दिया । असम्भव को उसने सम्भव बनाया तुम्हारे लिये । फिर भी तुम चेलना को पहचान न सके, राजन् ! इसी से तो तुम उसे सांसों से समीपतर लेकर भी पा न सके । बिछुड़े ही रह गये । ममत्व जब तक है, तब तक वियोग है ही । समत्व में हो अविच्छेद्य मिलन सम्भव है ।...

'बुज्झह बुज्झह श्रेणिकराज ! अपने में एकाकी, अनालम्ब रह राजन् । तो चेलना और सारा जगत् निमिष मात्र में तेरा हो रहेगा । काल से परे, सब कूछ सदा तेरा !'

राजा को लिंग-छेद और योनि-छेद का एक बुनियादी आघात अनुभव हुआ । और एक अनिर्वच शान्ति में वह विश्वन्ध होता चला गया ।

ाआह्लादित भाव से रथ पर चढ़ते ही, राजा को याद आयाः 'ओहँ, क्या सच ही अभय राजकुमार ने अपनी मौओं के सारे अन्तःपुरों को जला कर भस्म कर दिया होगा ? हा हन्स, अनर्थः अनर्थः अनर्थ ! अईन्स, अईन्स, रक्षा करें, रक्षा करें । लाज रखें, त्राण करें नाय, वैतरणी भी मुझे डूबने को ठौर न देगी । ...'

और राजा मानो काल के चत्र-नेमि को झंझोड़ता-उखाड़ता हुआ, अवकाश के बाहर अपना रथ फेंक रहा था।

○ ○ ○ ○ ○ ○ अणिक लीट कर सीधा अपने निजी राज-कक्ष में गया । तत्काल अभय-कुमार को तलब किया गया । …अविलम्ब उपस्थित हो कर अभय राज-कुमार पिता के समक्ष दण्डवत में नतः हो गया ।

'क्या तुमने सच ही मेरी आज्ञा का पालन किया, अभय ?'

'मगधनाथ श्रेणिक की आज्ञा तो तत्त्व तक नहीं टाल सकते । फिर मेरी क्या बिसात, बाप !'

'नराधम, पिशाच, मातृ-हत्यारे, मेरे सामने से हट जाओ ! अपनी मॉओं को जला कर भस्म कर दिया तूमने ?'

राजा को मूच्छों के हिलोरे आने लगे । लेकिन उधर अभय अपनी चंचल हैंसी को दबा कर, गंभीर मुद्रा में बोला :

'देख आऊँ, तात, भस्म हो गई कि नहीं ?'

'निर्लज्ज, ऐसा महापातक करके भी परिहास कर रहा है रे? तूस्वयं ही क्यों न उस अग्नि में कद कर भस्म हो गया ?'

'कूद पड़ा था, बापू, लेकिन पता नहीं कैसे उन लपटों में भी मैं चलता रहा । तो उन ज्वालाओं ने मुझे छुआ नहीं । और मैं पार निकल आया । अब बतायें आप ही, मेरा क्या दोप ?'

'और तुम्हारी माताएँ?'

'तात को आज्ञा थी, अन्तःपुरों में आप लगा दो । मैंने लगा दी । फिर मैं ही कूद पड़ा उसमें । आपका आदेम होने से पूर्व ही, मैंने उसका पालन कर दिया ! फिर देखता कौन, कि कौन जल कर भस्म हुआ और कौन नहीं ?'

'तो तुम्हारी माताएँ ? कहाँ हैं वे ?'

'कहीं तो होंगी ही वे महासतियाँ ! उन्हें कौव-सी आग जला कर भस्म कर सकती है ?'

'अभयकुमार, पहेलियां न बुझाओ। जो हो, सच-सच कहो। यदि तुम्हारी मॉर्ग, जल गई, तो तुम्हें भी इसी वक्त जिन्दा जलवा दूँगा।' 'आग तो अभी प्रडक ही रही है, वापू। मुझ अभी इसी बक्त ले जा कर, उसमें झोंक दें। भैं बहुत कृतज्ञ हेंगा!'

'जिन माँओं को तुमने स्वयम् अभी महासतियां कहा, उन्हें तुमने जला कर भस्म कर दिया ? मेरा वचन कुछ हो, तुम्हारा भी तो कोई विवेक होगा। मेरी आज्ञा ही तुम्हानी आत्मा है क्या ?'

मेरे साथ चल कर अपनी आंखों देखें, भन्ते तात। देखें कि आपकी आज्ञा और मेरी जात्मा एक हैं या दो हैं।'

ना कुछ समय में ही अभय के साथ राजा परेशान, भयभीत, पसीने-पसीने अन्तःपुर के प्रांगण में आ पहुँचे। ''अन्तःपुरों के महल अक्षुण्ण खडे थे। और हस्तिशाला के चौगान में दूर तक फैली जीर्ण झोंपड़पट्टी जल रही थी। देख कर राजा के आनन्द की सीमा न रही।

'अभय, क्या जलाया, किसे जलाया तुमने ?'

'जो जीर्ण और ध्वस्त था, जो जड़ और मृत था, उसे जला दिया। जो भ्रष्ट और व्यभिचरित था, उमे ख़ाक हो जाना पड़ा। ये परित्यक्त पर्ण-कुटीरें दास-दासियों के छुपे व्यभिचार का अडडा हो गई थीं, महाराज !'

'मेरी आज्ञा का ठीक पालन किया तुमने, बेटे!'

'अठीक मुझ से वृष्ट हो ही नहीं पाता, बाप । भावी तीर्यंकर श्रेणिकराज के शब्द का नहीं, सारांश का ही अनुमरण करता हूँ मैं । भाव ही तो भव है, तात ! '

'तो तुम्हारी माताएँ नहीं जली ?'

भहलों में जाकर एक बार पता कर आऊँ, देव, जल गई कि जीवित हैं?'

और अभय दुरन्त कीड़ा-चपल हो कर हैंस पड़ा। राजा मानो नया जन्म पा कर, नयी आँखों दुनिया को देखने लगा। यह कैसा भव्य भवान्तर हुआ है उसका, इस एक ही जीवन में। कितने तो भवान्तर हो गये, इस एक ही आयुष्य-विस्तार में! इससे बड़ा चमत्कार और क्या हो सकता है?

'तुम अनुत्तर हो, आयृष्यमान् ⊉टे राजा। मैं मगध के सिंहासन पर एक बारगी ही धर्म-चत्रवर्ती और कर्म-चत्रवर्ती को देखना चाहता हूँ। महावीर केवल तुम्हारे भीतर देंठ कर मेरी इस ससागरा पृथ्वी पर राज्य कर सकते हैं। इस खूशी में हाँ कहो, तो तुम्हारे राज्याभिषेक की तैयारियाँ करूँ !'

'मैं तो अभिषिक्त ही जन्मा हूँ, तात । मेरा सिहासन तो आर्यावर्त के चलते राज-मार्गों पर बिछा है। लाख-लाख जन का मनरंजन करता हूँ, उनकी रक्तधारा में अपनी रक्तधारा मिला कर जीता हूँ। मैं तो केवल खेलता हूँ, तात । अपना खेल छोड़, गंभीर मुँह बना कर किसी टरी-टाम सिंहासन पर कीलित होना मेरे बस का रोग नहीं, महाराज !'

'हो तो उसी बाप के बेटे, जो केवल खेल-खेल में ही युद्ध लड़ता रहा, दिग्विजय करता रहा, विलास करता रहा, प्यार करता रहा, राज करता रहा। इतना दुरन्त, इतना चपल कि किसी भी पर्याय पर रुका ही नहीं। वस, खेल, खेल और खेल !'

'अन्तःपुरों को भस्म करवाने का यह नया खेल भी आज ही तो खेला आपने, बाप !, मेरे पिता का भी संसार में जोड नहीं !'

'तो मेरे बेटे अभयराज का भी यहां कौन जोड़ है?'

और उठ कर राजाने भावावेश में बेटे को छाती से भींच-भींच लिया। फिर वे तुरन्त चेलना के महल में गये।

ैदेवता, आज पहली बार बिना कहे, अकेले ही चले गये, प्रभु के पास ? मुझ से ऐसी क्या खता हो गई ?' भर आती-सी चेलना बोली।

राजा से बोला न गया। बड़ी देर तक रानी के एक-एक अंग को निरतिशय मृदु भाव से सहलाते चुमते रहे। और फिर देवी को अपनी बाहुओं में निःशेष करते हुए बोले :

'ख़ला तो तुम्हारी इतनी बड़ी है, देवी, कि दुनिया में उसकी सजा नहीं कोई ! ´ 'मैं तजवीज कर द्र सजा ?'

'सन् तो !'

'मेरा त्याग कर दो, और जानो कि तुम कौन हो, मैं कौन हैं !'

'वही तो करके चला गया था, लेकिन…'

<sup>'</sup>लेकिन क्या ? लौट आये तो इस परपुरुष-गामिनी के पास ?'

चेलना के कण्ठ-स्वर में एक साथ रुलाई और हँसी रणकार उठी। राजा ने उस महीयसी के जुड़े जानुओं को अपनी दोनों बाँहों में कस कर, उन पर माथ ढालते हुए कहा :

'आज तक मेरे अत्यन्त निर्घृण पाप-दोषों तक को तुम सदा क्षमा करती आयों। एक बार और मुझे माफ़ कर सकोगी?'

'देवता, अब और अपनी आत्मा को अपमानित न करो । तुम्हारी चेलना क्या वही नहीं ?'

और वे दोनों भाव के एक ऐसे सरोवर में जातरूप कीड़ा करने लगे, जहाँ दो आत्माएँ एक-टूसरे में अप्रविष्ट रह कर भी, और अप्रविप्ट नहीं रह कर भी, अनायास सदा स्वभाव में क्रीड़ायमान रहती हैं। 🛛 🔲

80

## आम्रफल का चोर

राजगृही के दक्षिणी उपान्त में एक उपनगरी है, 'मनोवती'। वहाँ मगध के कई श्रेष्ठ गुणोजन और कलावन्त रहते हैं। वहीं रहता था, विद्या-सिद्ध मातंगपति। था तो वह चाण्डाल, लेकिन चर्या से वह बाह्यण था। उसे अनेक दैवी विद्याएँ सिद्ध थीं। वह शीत ऋतु में नदी-कछारों में बैठ कर, जल में उतर कर, विषैले जन्तुओं से भरी विजन कन्दराओं में आसन जमा कर, विद्या-साधन करता था। ऐसे समय उसे कई औपपातिक देवों और यक्षियों के दर्शन हो जाते। उनमे उसे सीधे कई बीक्षाक्षर प्राप्त हुए हैं। उनके बल वह वर्धा कर सकता है, अन्तरिक्ष में विचर सकता है, जल पर और अगिन में चल सकता है। सात तालों में रक्खी चीज उड़ा मकता है। एक नगर से पूरा मन्दिर या भवन उठा कर रातोंरात दूसरे नगर में से जाकर रोप सकता है। कई मवजनों की अनेक आधि-व्याधि वह दूर कर देता है। किंवदन्ती है कि उसे वैताढ्य की विद्याधर नगरियों के कई विद्याधरों से भी अचिन्त्य विद्याएँ प्राप्त हुई हैं।

मातंग की पत्नी सारिका सचमुच ही वन में मैना के गोत जैसी मीठी आवाज वाली है। है तो वह कृष्णागुरु जैसी काली, लेकिन उसके अंग-अंग में नवीन आम्र-पल्लव की स्निग्धता और लौनापन है। घने पल्लवों से छायी बावली जैसी वह गम्भीरा है। उस बार कार्तिक मास में वह गर्भवती हुई। तो माध-पूस में उसे दोहद पड़ा कि वह डाल-पका ताजा तोड़ा आम्रफल खाये। उसने अपने पति से कहा कि : 'मुझे ताजा आम तोड़ ला कर खिलाओ, और मेरी साध पूरो।' मातंग ने कहा :

'सारी. विचित्र है तुम्हारा दोहद, अकाल में आम कहाँ से आये ?'

'अर्जी तुम तो विद्याधर हो । माटी की चिमटी से मनमाँगी चीज बना सकते हो । मुझे वे-मौसम आम तक नहीं खिला सकते ! ' और सारिका मंजीर-मी हँस पड़ी ।

'सो तो नारा तोड़ लाऊँगा, सारी। तुम्हारी हर साध पुरेगी ही।'

ंगमातंग ने सारी विद्याएँ चुका दीं। लेकिन यह क्या हुआ, कि वह आछ-फल उपलब्ध न कर सका। उसे लगा कि किसी दूसरे महासिद्ध की शक्ति इस समय काम कर रही है, तो उसकी विद्याएँ व्यर्थ हो गई हैं। मातंग ने बड़े खिन्न स्वर में यह वात सारिका को बताई । सारिका फिर वैसे ही खूब जोर से खिलखिला पड़ी । बोली :

'अय विद्यापति, चोरी कर सकोगे?'

'तुम्हारे लिये दुनिया उलट सकता हूँ, सारी ;'

'तो सुनो, महादेवी चेलना के 'सर्व-ऋतु वन' में एक सुन्दर आझकुंज है। वहाँ देवी प्रायः अकेली रमती हैं। वहीं उनके एक प्रिय आझबुक्ष की डाल पर अभी उत्तम आझफल पक आया है। कल वह देवी की गोद सें अपने आप चू पड़ेगा। वे उसे अईत् को नैवेद्य कर अपने स्वामी श्रेणिक को खिलायेंगी। वही आम चुरा लाना होगा, मातंग। वहाँ प्रवेश सहज नहीं। पंचशैल पहरा देते हैं। चुरा ला सकोगे आधी रात वह आझफल ?'

'कल सबेरे वह आम तुम्हारी हथेली पर होगा, सारी । अब मुझे जाना होगा ।'

मातंगपति विपल मात्र में आँख से ओझल हो गया। सारिका कांप उठी : 'हाय, मेरा कैसा दोहद, कहीं ये आपदा में न पड़ जायें।'...ठीक मझ रात में मातंग सारी वाधा पार कर उस आम्रकुंज में पहुँच गया। और जैसे ज्योतिषी नक्षत्रों को ताकता है, वैसे ही वह उस आम्रफल को टोहने लगा। लेकिन फल बहुत ऊँची डाल में कहीं छुपा था, और वृक्ष पर चढ़ना साध्य नहीं था। डाल-पात खड़कने से वनपाल का भी डर था। एकाएक वह फल कहीं शनि प्रह-सा चमक उठा। तब मातंग ने 'अवनामिनी' विद्या से ऊँची आम्र डाल को नीचे तक झुका कर वह दिव्य फल और अन्य बंदुत से आम झटपट तोड़ लिये।

इधर सबेरे मातंग ने वह आम्रफल सारिका को खिला कर उसकी साध पूरी, और उधर देवी चेलना अपने आम्रकुंज में आयीं। उन्होंने देखा कि वह दिव्य आम्रफल किसी ने तोड़ लिया है। सारे आम्रकुंज को जैसे किसी ने लूटा है, और वह वाटिका मानो भ्रष्ट चित्रोंवाली चित्रज्ञाला जैसी अप्रीतिकर हो पड़ी है। रानी ने जा कर महाराज को बताया, कि यह असंभव कैसे घट गया ? महाराज ने तुरन्त सारे मंत्रों के मंत्रीश्वर अभय राजकुमार को बुलवा कर आजा दी, कि:

'जिसका पग-संचार भी देखने में नहीं आता, आ अफल के उस चोर को खोज लाना होगा, अभय । जिस चोर की ऐसी अतिशय अमानुषी झक्ति है, वह कभी अन्तःपुर में भी तो प्रवेश कर सकता है ।'

'कुछ दिन का समय दें, बापू, चोर स्वयम् यहां हाखिर हो कर, चोरी स्वीकार लेगा।' और उसी पल से अभयकुमार चोर की खोज में दिवा-रात्रि राजगृही और उसके परिसर-वर्ती ग्रामों को छानने लगा। एक बार कहीं राजगृही के एक चतुष्क-चत्वर पर संगीत-नाटक चल रहा था। कौतूहलवश अभय राजा भी उस लोक-जनों की भीड़ में बैठ कर नाटक देखने लगे। योजकों की नजर पड़ते ही अभय पहचान लिये गये: मगध के जेठे राजपुत्र, मंत्रीश्वर अभय-कुमार! लोगों ने नहीं माना, और अभय को रंगमंच के पास ही उच्चासन पर बैठना पडा।

ः इस बीच मध्यान्तर हो गया। उस अवकाश में प्रेक्षकों की भीड़ बेचैन हो रही थी। अभय को तुक्का मूझ गया : वे कथा सुना कर श्रोताओं का मन-रंजन करेंगे। कथा कहने में अभय का जोड़ कहाँ मिलेगा ? कहीं से भी शुरू कर देते हैं, और विचित्र रसीली, रहस्थभरी कथा चल पड़ती है। श्रोता सम्मोहित हो रहते हैं। अभय तो सर्व-विद्या पारंगत हैं। कत्थक कथाकार, नट, बहुरूपी, गुप्तचर, गन्धवं, नाट्य-संगीत-नृत्य के विशारद। मगधेश्वर के गोपन मंत्री। लेकिन राहचारी। रथ जरूरी नहीं। मामूली आदमी की तरह महानगर राज-गृही की राज-रथ्याओं पर जन के साथ कन्धा रगड़ कर चलते दिखायी पड़ते हैं। कई बार चीन्हा तक नहीं जा सकता।

एकाएक अभय राजा की कौतुकी आवाज सुनाई पड़ी : 'अच्छा नगर-जनो, सुनो, एक कहानी सुनाता हूँ।'

विद्याल जन-मेदिनी स्तब्ध हो गई। और अभय कहानी सुनाने लगे:

'वसन्तपुर नगर में जोर्ण श्रेष्ठी नामा एक अति निर्धन सेठ रहता था। उसके एक कन्या थी, जो वर के योग्य वयवती हो गई। उत्तम वर पाने की साध ले कर, वह बाला कामदेव की पूजा के लिये किसी उद्यान में से चोरी-चोरी फूल तोड़ कर लाने लगी। एक दिन उद्यान-पालक ने निश्चय किया, इस पुष्प-चोर को पकड़ कर ही चैन लूँगा। वह आखेटक की तरह झाड़ियों में छुप कर निगरानी करने लगा। बाला नित्य की तरह, विश्वास पूर्वक बेखटक आ कर फूल तोड़ने लगी। वह अतिशय रूपवती थी। देख कर माली कामातुर हो गया। सो तत्काल प्रकट हो कर काँपते-थरथराते हुए उसने कन्या को पकड़ लिया। पुष्प-चोरी का कोप भूल कर वह घिषियाते हुए कामार्त कण्ठ से प्रणय-निवेदन करने लगा: 'हे सोनजुही बाला, तू कौन? तेरा नाम क्या?...' और वह उसका पाणि-पीड़न करने लगा। चकोर कन्या बोली: 'हाँ वही सोनजुही, यही तो मेरा नाम है। तूने कैसे जाना, हे उद्यानपाल ?' और लड़की खिलखिल हरसने लगी।

उद्यान-पालक का रक्त आँखों में खेलने लगा। वह बोलाः 'हे सोनलवर्णी, मैं तुझ से रति-क्रीड़ा करना चाहता हूँ, सो तू मुझे रति सुख देकर तृप्त कर । तो तुझे इस फूल-वाटिका को स्वामिनी बना दूंगा। मैं तुझे छोड़ नहीं सकता। मैंने अपने पुष्पों से तुझे ख़रीद लिया है।' सोनजुही बोली: 'ओ माली, तू मुझे अभी छूना नहीं। मैं अभी कुँवारी हूँ, सो अभी पुरुष के स्पर्श के योग्य नहीं।' आरामिक बोला: 'जो ऐसा है, तो हे सुन्दरी, मुझे वचन दे कि परण (ब्याह) जाने पर तू सर्व प्रथम अपने शरीर को मेरे सम्भोग का पात्र बनायेगी।' कन्या ने वचन दिया कि वही होगा। सो माली ने उसे छोड़ दिया।

'कन्या अपना कौमार्य अक्षत रख कर घर लौट आयो । अन्यदा एक उत्तम पति के साथ उसका विवाह हो गया । अनन्तर जब वह वासर-गृह में गयी, तो उसने अपने पति से कहा : 'हे आर्यपुत्र, मैंने एक मालाकार से प्रतिज्ञा की है कि परण कर मैं प्रथम संग उसी के साथ करूँगी । मैं बचन से बँघी हूँ, सो मुझे आजा दें कि मैं उसके पास हो आऊँ । एक वार उससे संग करने के बाद तो आजीवन मैं तुम्हारी ही भोग्या दासी हो कर रहूँगी ।' सुन कर उसका पति विस्मय से स्तब्ध हो रहा : अहो, यह बाला कैसे शुद्ध हृृदय बाली है । कैसी सरला है । सचमुच शुद्ध सोने जैसी है यह सोनाली । पतिप्राणा हो करभी, पर-पुरुष को दिये बचन को पालने में समर्थ हो सकी है । …पति ने उसे आजा दे दी, और वह वासर-गृह में से बाहर निकल पड़ी !…

'रात के मध्य प्रहर में, विचित्र रत्नाभरणों से दमकती, वह रूपसी सत्य-वचनी बाला मार्ग में चली जा रही थी। तभी कुछ धनकामी चोरों ने उसे टोका और रोक लिया । सोनाली उस माली की कथा सुना कर उनसे बोली: 'मेरे चोर-भाइयो, जब मैं अपना वचन पूरा कर लौटूं, तब तुम खुशी से मेरे रत्न-अलंकार ले लेना।' माली को दिया ऐसा अपवचन निभाने जाती उस निर्दोष सत्यवती पर वे चोर भी अविश्वास न कर सके। ... अच्छा है, लौटने पर ही इसे लूटेंगे । लेकिन यह तो खुद ही लुटने को तैयार है । इसे लूटने में मजा भी क्या ? कोई जादूगरनी है क्या ? और चोरों ने उसे जाने दिया। आगे जाने पर क्षुधा से क्रंश उदर वाले और मनुष्य-रूप मुगों के भोजक एक राक्षस ने उस मृगाक्षी की राह रूँध ली। लड़की ते माली की कथा दुहरा दी और कहा कि : 'जब लौटू तो आनन्द से मेरा भक्षण कर लेना।' राक्षस भी उसकी सत्यनिष्ठा देख विस्मित हो गया । गल आया । भरोसा कर छोड़ दिया, कि यह तो मेरा ही मधुर भोजन है, कहीं जाने वाली नहीं ।

'और सुनो लोगो, कैसो अजीब मायावती है यह कन्या सोनाली। उद्यान में पहुँच कर उसने साली को जगाया और कहा कि: 'मैं वही तुम्हारो पुष्प-चोर सोनजुही हूँ। मैं नवोढ़ा हो कर, अपनी इस सुहागरात में अपने वचनानु-सार पहले तुम्हें समर्पित होने आयी हूँ!' सुन कर माली आक्वर्य में डब गया : 'अहो, सचमुज ही यह सत्यवती वाला कोई महासती है।' माली कन्या के पैरों में गिर पड़ा और बोला : 'माँ, मुझे क्षमा करो । बोलो, तुम्हारा क्या प्रिय करूँ ?' लड़की हँस कर बोली : 'अपनी प्रिय चाह पूरी करो मुझ में, उद्यानपाल ! वही मेरी श्रेयस् है।' माली रो आया। वार-बार क्षमा माँगी और उसके चरण छू कर उसे विदा कर दिया।

'वहाँ से लौट कर उस बाला ने राक्षस को वह बताया, जो माली के साथ घटा । सुन कर राक्षस ने सोचा- 'क्या मैं उस माली से भी हीन हूँ, जो इसका भक्षण करूँगा ?' उसने सोनाली को स्वामिनी मान कर सर नवाँया और जाने की अनुमति दे दी। वहाँ से लौटते वह चोरों के पास आ कर बोली : 'बन्धुओ, अब तुम मेरा सवंस्व लूट लो, मैं हाजिर हूँ।' फिर यह वृत्तान्त भी सुनाया कि माली और राक्षस ने उसके साथ कैंसा सलूक किया । चोर परस्पर बोले : 'अरे हम क्या उस माली और राक्षस से भी गये-बीते हैं, कि इस सतवन्ती भागवती को लूटेंगे ?' उन्होंने सोनाली से क्षमा याचना कर कहा : 'देवी, तू तो हमारी वन्दनीया माँ-बहन है । हमें कल्याण का आशीर्वाद दे। और सुखपूर्वक अपने पति के पास लौट जा।'

'उस वासर-कामिनी सोहागिन बाला ने लौट कर चोर, राक्षस और माली को कथा अपने पति को सुनाई। पति तो सुन कर पानी-पानी होता आया। उसके आनन्द की अवधि न रही । विपल मात्र में ही वे उस सुख-भोग में मगन हो गये, जहाँ एक दो हो कर, दो फिर एक हो जाते हैं। सबरे उठ कर उसने उस सती को अपने मर्वस्व की स्वामिनी बना कर, उसके आग माथा झुका दिया । उत्तम वर पाने को कामदेव की पूजा के लिये फूल चुराने वाली उस सदा-कुँवारी बाला को समझ न पड़ा कि वह क्या करे। कथा के सभी पात्र कितने अजीब, दुष्कर, दु:साध्य, अबूझ हैं, हे नगर-जनो?

तो पूछता हूँ नगर-जनो, कहानी पसन्द आई?' जतर में भाव-गद्गद् लोगों ने अभय राजा की जय-जयकार की। और कहा कि कहानी आगे बढ़ाओ। अभय ने कहा- मेरी कहानी का अन्त होता ही नहीं। आगे फिर कभी सुनाऊँगा। अभी तो मेरे एक प्रश्न का उत्तर दो। सोच कर बताओ, इन सभी में सबसे दुष्कर कार्य करने वाला कौन? कन्या का पति, चोर, राक्षस या माली?' उत्तर में जो लोग स्त्री के ईर्ष्यालु ये वे बोले: सर्व में उसका पति दुष्कर करने वाला है, जिसने अपनी अनंग-लग्ना नवोढ़ा को पर पुरुष के पास भेज दिया। क्षुधातुर लोग बोल पड़े: सब से दुष्कर कार्य किया राक्षस ने, कि क्षुधातुर होते हुए भी, सुभग मांसला, मधुर रक्ता कन्या को उसने छोड़ दिया। जार पुरुष बोला: सबों में दुःसाघ्य साधन किया माली ने, जिसने मध्य-रात्रि में स्वयमेब रमण-सुख देने को पास आयी युवती १९३

रमणी का भोग न किया। अन्त में एक ऊँची तेजस्वी आवाज सुनायी पड़ी: 'मैं हूँ विद्या-सिद्ध भातंगपति । मैं कहता हूँ, युवराज, सबसे बढ़ा त्याग उन चोरों ने किया, कि जिन्होंने सुवर्ण-रत्न से भरी बाला को विना लूटे ही छोड़ दिया।'

सुनते ही तपाक् से अभय राजकुमार आसन छोड़ कर मातंगपति के पास चले आये और बोले :

'विद्या-सिद्ध मातंगपति, मैं तुम्हारी विद्या को सर झुकाता हूँ। मैं तुम्हें ही तो खोज रहा था। तुमने स्वयम् ही अपनी टोह दे दी । मैं तुम्हारा आभारी हूँ। तुम सत्यवादी और विचक्षण विद्यास्वामी हो। चलो, मगधनाथ को तुम्हारी चाह है। वे तुम्हारा सम्मान करना चाहते हैं।'

मातंगपति चकराया, उसे गन्ध-सी आयी कि अभय ने उसकी चोरी को पकड़ लिया है। वह बोला :

ं 'मगधेश्वर मेरा सम्मान करेंगे, अभय राजा? ऐसी कोई सेवा तो मैंने उनकी की नहीं। यह सब क्या सुन रहा हूँ?'

अभय ने इसका उत्तर न दिया। उन्होंने बड़े प्यार से मातंगका हाथ कस कर पकड़ लिया, और चकित भीड़ को चीरते हुए वे प्रेक्षा-मण्डप से बाहर हो गये। रास्ते में मातंग को गलबाँही देते हुए वे बोले :

'तुम्हारी विद्या-सामर्थ्य ने अजेय विद्याधर अभयकुमार को हरा दिया, मातंग । बताओ तो महादेवी का वह दिव्य आम्रफल तुम्हारे हाथ कैसे लग सका ?'

'विद्या के बल से, युवराज ! पहले तो मेरी विद्याएँ भी निष्फल हो गईं। तब मैं प्राण को जोखिम में डाल कर, आधी रात उस भयानक अरण्यानी में घुस पड़ा। मेरा पुरुषार्थ देख मेरी विद्याएँ सेवा में आ उपस्थित हुईं, और तत्काल अचूक कार्य-सिद्धि हो गयी।'

स्थिति को भाँप कर मातंग ने अविकल्प उत्तर दिया। सब कुछ ठीक-ठीक बता दिया।

'कौन-सी विद्या? कैसे?'

O

'महावेध-विद्या से मैं आधी रात अरण्यानी को भेदता हुआ आम्रकुंज में पहुँच गया। अदृश्य-दर्शिनी विद्या से वह आम्रफल टोह लिया। अवनामिनी विद्या के जोर से उस ऊँची डाल को झुका कर आम्रफल तोड़ लिया, और . भी ढेर सारे आम तोड़ लिये।'

'साधु-साधु, मातंग। ऐसा सत्यवादी और विद्याधर तीन भुवन में खोजे न मिलेगा।' कह कर अभय ने ठहाका मार कर उसकी पीठ थपथपायी।

Ο

O

राज-सभा में सम्राट-पिता के सम्मुख दण्डयत् कर अभय राजा बोलाः

'आम्रफल का चोर हाजिर है, महाराज ! इसने बेहि्चक अपनी चोरी स्वीकार ली है। स्वयम् ही अपना भेद दे दिया। ऐसा चोर कहाँ मिलेगा?'

राजा अवाक् मातंग को क्षण भर देखते रह गये। उन्हें तो वह घटना ही भूल गयी थी। किसकी वस्तु और कौन चोर? बीती पर्याय को अब स्रेणिक याद नहीं रखते। उन्हे रोष न आ सका। फिर भी कृत्रिम क्रोघ से स्वर ऊँचा करके पूछा:

'कौन हो तुम? तुम्हारा यह साहस, कि महादेवी का प्रिय आम्रफल चुराया? गुस्तर अपराध किया तुमने।भारी दण्ड पाओगे।'

ँ 'जैसी इच्छा महाराज की। मैं विद्या-सिद्ध मातंगपति। प्रभु का क्या प्रिय कहेँ ?'

'चोरी करके साधु बन रहे हो ? ऐसा ही प्रिय करने आये ो ? आश्चर्यं, कि उस देव-दुर्लंभ फल तक तुम पहुँच ही कैसे सके ?'

'विद्या के बल, महाराज। मुझे अनेक विद्याएँ सिद्ध हैं। सूर्य-विज्ञान से मैं किसी भी वस्तु से कोई मी मनचाही वस्तु बना सकता हूँ।'

'ऐसे समर्य विद्यापति हो कर तुमने चोरी की? वह आम्रफल विद्या से क्यों न बना लिया? और किस लिये आम्र-फल दरकार हुआ तुम्हें?'

'मेरी गर्भवती पत्नी को अकाल ही आम्रफल खाने का दोहद पड़ा। मैंने अपनी सारी विद्याएँ चुका दीं, पर इस बार वे विफल हुईं। आम्रफल मैं बना न सका। मेरी पत्नी ने आविष्ट हो कर दूरान्त में दृष्टि स्थिर कर दी। फिर उँगली का इंगित कर कहा: 'वह देखो, महादेवी चेलना के सर्व-ऋषु वन के आम्र-क्रुंज में उनका प्रिय आम पक आया है, वही खा कर मेरी साध पूर संकेगी।'''-तो चोरी के सिवाय उपाय ही क्या था, देव?'

तब महाराज ने उससे पृच्छा कर, उन सारी विद्याओं का वृत्तान्त सुना, जिनके प्रयोग से वह आग्रफल तोड़ ले गया था। सुन कर वे स्तम्भित हो रहे। फिर बोले :

ें 'अभय राजा, यह तो विचक्षण विद्या-सिद्ध है। यह तो किसी दिन मुझे, देवी को, तुम्हें---हम सब को चुरा ले जा सकता है। इसकी विद्या का अन्त नहीं। इस ख़तरनाक़ चोर का कड़ा निग्रह करना होगा, अभय।'

'सो तो करना ही होगा, बपू। लेकिन सोचिये तो, कैसी तो अनोखी है इसकी पत्नी। कैसा दैवी उसका दोहद ! और कैसी चमत्कारिक इसकी विद्याएँ। कैसा इसका प्रिया-प्रेम, कैसा भयंकर इसका साहस ! मस्तक दाँव पर लगा कर, प्रिया का दोहद पूरने को महादेवी का प्रिय आम्रफल तोरु गया ! ' 'हम इस चोर की सत्यवादिता और विद्या पर, बेशक, मुख हैं। सूझता नहीं, इसके साथ क्या सलूक करें? पर इसका निग्रह करना हमारा राज-धर्म है, दत्स अभयकुमार। कत्त्तेंब्य का पालन शीघ्र हो। क्या दण्ड-विधान करते हो ?'

'हे देव, पहले इस शक्तिमान विद्याघर से इसकी विद्याएँ प्राप्त कर लें, तब मैं दण्ड-विधान करूँगा।'

तब मगध-पति श्रेणिकराज ने मातंग-पति को अपने सामने बैटा कर, विद्या सीखना आरम्भ किया। लेकिन स्वयम् सिंहासन पर बैठ कर, गुढ को सामने के नीचे आसन पर बिठाने से उसकी जो अवमानना हुई, उस कारण ऊँचे स्थल पर जल जैसे ठहर नहीं पाता, वैसे ही राजा के हृदय में विद्या ठहर न पाई। तब राजगृह-पति श्रेणिक ने चोर का तिरस्कार करते हुए कहा:

'तुझ में कोई त्रुटि है, विद्या-सिद्ध, इसी कारण तेरी विद्या मेरे हुदय में संक्रमित नहीं हो पा रही।'

ठीक तभी चतुर-चूड़ामणि अभयकुमार ने हस्तक्षेप किया। बोले :

'अपराध क्षमा करें देव, इस समय यह शूद्र मातंग आपका विद्या-गुरु है। जोर जो गुरु का विनय करता है, उसे ही विद्या स्फुरती है। अन्यथा नहीं स्फुरतो। इसी से निवेदन है, तात, कि इस मातंगपति को अपने साम्राजी सत्तासन पर बिठायें, और आप अंजलि जुड़ा कर इसके सामने पृथ्वी पर बैठें। तभी आपको विद्या स्फुरेगी, देव, अन्यथा त्रिकाल में भी नहीं!'

स्व-भाव में निरन्तर चर्या करने से अति सुनम्य-भावी हो गये श्रेणिक ने तत्काल वैसा ही वर्तन किया। उनके मन में बोध हुआ, कि विद्या तो नीच और अपराधी से भी ग्रहण कर लेनी चाहिये। उसके उपरान्त राजा ने मातंग के गुरु-मुख से 'उन्नामिनी' और 'अवनामिनी' नामा दो महाविद्याएँ सुनीं। और वे तत्काल दर्पण में प्रतिबिम्ब की तरह राजा के हृदय में बस गईं। राजा विद्या-स्फुरण से बहुत विभोर और नम्रीभत हो आये। उन्हें भूल ही गया, कि कौन तो चोर, और कैसा तो दण्ड-विधान। सहसा ही अभय का बोल सुनाई पड़ा:

'देखें मगधनाथ, आपके सिंहासन पर आपके सामने चोर बैठा है, कि गुरु बैठा है, कि सम्राट बैठा है? कोई पहचान होती है?'

'राजा चोर नहीं है, और चोर राजा नहीं है, इसका क्या प्रमाण, वत्स ? यह कैसा तो भेद में अभेद, और अभेद में भेद प्रतीयमान हो रहा है, अभय। यह तैने क्या चमत्कार किया, बेटे ? मेरी तो बुद्धि ही गुम हो गई !'

'मैंने चोर को राजा बना दिया, बापू, और राजा को चोर बना दिया। आपने सत्ता-बल से इसकी दो महाविद्याएँ छीन लीं। यह क्या बलात्कार नहीं, चोरी ही नहीं? आप सोचें, देव।' 'सच ही चोर को राजा, और राजा को चोर, और चोर को गुरु बना दिया तुमने। तुम्हारे षड्यंत्रों का अन्त नहीं, अभय !'

'सो तो नई बात नहीं, बापू, बचपन से यही तो करता आया हूँ। ठीकरे को सूरज बना देना, सूरज को ठीकरा बना देना। यही भेदाभेद का खेल तो चिर दिन से खेल रहा हूँ, महाराज। आज मेरा अपराध पकड़ लिया न आपने? दण्ड दें मझे, सम्राट !

'दण्ड तुम्हें दूं, कि चोर को दूं, कि अपने को दें? समझ काम नहीं करती। यह कैसी पहेली खड़ी कर दी तुमने?'

'तीर्यंकर महावीर के पाद-प्रान्त में एक चाण्डाल चोर, मगध के सत्तासन पर एक साथ गुरु और राजेक्वर हो कर बैठा है, महाराज । यह दृष्प देख तो रहे हैं न आप ? अब जो चाहें दण्ड आप इसे दें । यह आपके सिपुर्द है ! '

महाराज दिग्मुढ, एकाग्र, अपलक देखते रह गये। आम्रफल के इस चोर की सजा जगत के किसी भी दण्ड-विधान में उन्हें खोजे नहीं मिल रही। 🗌

## आभीरी की हंस लीला

एक दिन सहसा ही श्री भगवान समवसरण में से अन्तर्घान हो गये। फिर बहुत दूर पीठ दे कर जाते दिखाई पड़े। भूमि से एक हाथ ऊँचे, उनके अन्तरिक्ष में डन मरते चरणों का सौंदर्य कैसा निराला था।

फिर उदन्त सुनाई पड़ाः त्रिकला-नन्दन प्रभु जन से निकल कर वन में चले गये हैं। चम्पारम्य की अभेद्य गंजानता को चीरते हुए, वे उसमें रहिं बना रहे हैं। जल में, यल में, अम्बर में वे जहाँ भी चलते हैं, एक प्रशस्त राह खुलती चली जाती है।

…भगवान् सचराचरा प्रकृति के कोड़ में निर्बन्ध विचर रहे थे। उनके चलने से धरणी लचीली हो रही थी। कण-कण में मार्दव, आर्जव, करुणा, मुदिता, मैत्री का संचार हो रहा था। सुनाई पढ़ता था, कि प्रभु के विहार से हिंस प्राणियों से भरा चम्पारण्य अभयारण्य हो गया था। सिंहनी की छाती पर जन्मक और मृगले निर्भय-निस्चिन्त सोते थे। वहां उन्हें परम सुरक्षा की समाधि अनुभव होती थी।

…कई महीनों बाद एक सबेरे राज-सभा में वनपाल ने आकर, मंगधनाय से प्रणाम निवेदन किया और सम्वाद दिया कि : 'ज्ञातृनन्दन महाबीर प्रभु राजगृही के 'वनलीला चैत्य' में समवसरित हैं।' सुन कर आज सम्राट का हर्ष हिये में न समा सका। उन्हें लगा, कि यह कोई नये आविर्भाव का मुहूर्त है। आनन्द से उन्मेषित होकर उन्होंने आज्ञा दी :

'महादेवी से कहो, अभय, हम आज मगध के निःशेष साम्राजी वैभव के साथ श्री भगवान् के वन्दन को जायेंगे। हमारे तमाम ऐश्वयं और सत्ता को आज घरातल पर ने आओ, अभय । देखो, कहीं कुछ बचा न रह जाये ? '

(सम्राट की आज्ञा का अक्षरणः पालन होगा।' कह कर अभयकुमार उँयारी के लिये चल दिये।

महावीर का पुराणकार कहता है:

 १९८

छत्र तले महाराज, महारानी चेलना के संग विराजित हैं। गजेन्द्रों के धष्टा-रव से दिशाओं में नाद के पूर उमड़ रहे हैं। हेषा-ध्वति से मानो पर-स्पर वार्तालाप करते हजारों अग्व वाह्याली रूपा रंगभूमि में नटों के समान पृथ्वीतल को रौंद रहे हैं। सम्राट की विशाल सेना, आकाश में से उतरते मेघमण्डल के समान मयूरी छत्रों से शोभित थी। रयों और वाहनों के नृत्य करते घोड़ों की स्पर्धा में राजा का रत्न-ताटक भी झूमझाम कर नाच रहा था। ऐसा लगता था, मानो वह उसके आसन के साथ ही उत्पन्न हुआ हो। सम्राट और साम्राज्ञी पर जैसे पूर्णिमा के चन्द्रमा ने उतर कर ग्वेत छत्र ताना है, और वारांगनाएँ गंगा और यमुना के समान चँवर उन पर ढोस रही हैं, शीतल फूल-पल्लव के विजन ढुला रही हैं। और सुवर्ण अलंकार-धारी भाट-चारण मगधनाथ का यशोमान कर रहे हैं।...

बाधी राह पहुँच कर ही सम्राट की आकस्मिक आज्ञा से शोभायात्रा अटका दी गई। 'इरावान हस्ति' नीचे बैठ गया। उससे उतर कर सम्राट ने गंभीर स्वर में अपने मंत्रियों और आमात्यों को आदेश दियाः

'साम्राज्य का यह समस्त वैभव मैं तीर्थंकर महावीर के श्रीचरणों में अपित करता हूँ। अब यह लौट कर राजगृही नहीं जायेगा। सैन्य, परिकर, इजारों सुन्दरियाँ, रानियाँ, सारे राजपुत्र पांव-पैदल ही आगे-आगे चलें, और 'वनलीखा चैत्य' में पहुँच कर प्रभु के मानस्तम्भ तले नैवेद्य हो जायें। चत्र-वर्ती की सम्पदा अब हमें निर्माल्य और निःसार अनुभव होती है। वह हमारी त्रिलोकी सत्ता-सम्पदा का अपमान है। हम बहुत आगे निकल चुके, अभय राजा ! आज्ञा यह ज्ञातृनन्दन प्रभु की है। हमारी नहीं। इस पर तत्काल कार्य-वर्ग्री हो।'

तपाकु से अभयकुमार ने हँस कर कौतुकी मुद्रा में पूछा:ं

'जड़ वैभव को नैवेद्य करने का अधिकार तो, बेशक, सम्राट को है ही । लेकिन पूछता हूँ, महाराज, यह सचेतन राज-परिकर, ये अन्तःपुर को सारी रानियाँ, सुन्दरियां, ये मंत्री, आमात्य, सेनानी, सेनाएँ? क्या ये आपकी इच्छा के खिलौने मात्र हैं? जब तक ये स्वयम् न चाहें, तब तक आप इन्हें केंसे समर्षित कर सकते हैं?'

'तीर्थंकर महावीर के मानस्तम्भ के सम्मुख, देखता हूँ, किसकी स्वेच्छा टिक पाती है? राजाज्ञा का तत्काल पालन हो, अभय राजा !'

...और तदनुसार पैर-पैदल ी विशाल शोभायात्रा चल रही है। राह में दर्शकों की पाँतें यह दृश्य देख कर मतिमूढ़ हो गई है। रिक्त हाथी पीछे चल रहा है, और सम्राट-साम्राज्ञी नंगे पैरों पैदल चल रहे हैं, वन की कंकड़--कौंटों भरी धूलभरी राह में। महाश्चर्य ! मार्ग में चले जा रहे सैनिकों को अचानक दिखाई पड़ा, कि तुरत की जन्मी एक शिशु-बालिका को, राह किनारे के एक वृक्ष-तले, हाल ही में कोई छोड़ गया है। जैसे कोई नरक का अंश वहां आ पड़ा हो, ऐसी तीव्र दुर्गन्ध उस परित्यक्ता बालिका के शरीर से छूटती सब को अनुभव हुई। सबने कुम्मक प्राणायाम की मुद्रा में उँगलियों से अपने नाक भींच लिये। सम्राट ने अपने परिजन से पूछा: क्या बात है? परिजन ने बताया कि सद्य प्रसूता कोई दुर्गन्धा बच्ची राह किनारे छोड़ दी गयी है। उसकी दुर्गन्ध से सारे परिकर ने नासिका मुंद ली है।

'''अईंग्त द्वारा उपदिष्ट बारह भावनाओं से भावित राजा के चित्त में, उस दुर्गन्ध से कोई जुगुप्सा न जाग सकी। ज्ञान मात्र किया उसका और उपराम हो गये। लेकिन बालिका पर दृष्टि पड़ते ही राजा के हृदय में प्रबल संवेग जागा। उत्कट विराग का बोघ हुआ। सम्राट तुरन्त ही शोभायात्रा से निकल कर आगे चल पड़े। देवी चेलना भी अनुगामिनी हुई।

समवसरण में प्रमुका बन्दन करने के बाद, श्रेणिकराज ने पूछा:

'त्रिकाल-दर्शी भगवन्, पूछता हूँ, राह में छोड़ दी गई उस बालिका की देह से ऐसी तीव्र दुर्गन्ध क्यों फट रही है?'

प्रभुने कोई उत्तर न दिया। वे मन, वचन, काय से परे त्रिकाली ध्रुव में निस्पन्द दीखे। कि तभी गम्धकुटी के पाद-मूल में से उत्तर आता सुनाई पड़ा:

'जानो राजन, तुम्हारे आसपास के प्रदेश में ही शाली नामक धाम में, धनमित्र नामा एक श्रेच्ठी रहता था। उसके धनश्री नामा एक पुत्री हुई थी। अन्यदा श्रेच्ठी ने धनश्री का विवाहोत्सव रचाया। तभी ग्रीष्म ऋतु में विहार करते कुछ श्रमण वहाँ आ पहुँचे। श्रेच्ठी ने अतिथि तपस्वियों को ढार पर पा कर धन्यता अनुभव की। गद्गद हो कर बेटी धनश्री को आझा दी कि उनका आवाहन-पड़गाहन कर उन्हें आहार-दान करे। विनयवती धनश्री तत्काल मुनियों को प्रतिलामित करने को उद्यत हुई। पसीने और राह की गर्व से मलिन अंग वाले उन अनगारों के शरीर से तीखी दुर्गन्ध फूटी पड़ रही थी। आहारदान करते समय धनश्री को वह असह्य हो गई। उसका मन मुनि-भवित से विरत हो गया, ग्लानि के मारे उसे वहाँ ठहरना दूभर हो गया। जैसेन्तैसे आहारदान सम्पन्न कर, श्रमणों की ओर देखे या नमन किये बिना ही वह भाग खड़ी हुई।

'वह अपने कक्ष के एकान्त में जा बैठी। सुगन्ध में बसी, निर्मल वस्त बासी, अनेक सुवर्ण-रत्न के असंकारों से भूषित, अंगराग से आलेपित, अपने ही सौन्दर्य, गुगन्ध और श्वंगार में आत्म-मुग्ध वह बाला सोचने लगी: 'अईन्त, कथित धर्म, सभी तरह से निर्दोष है। पर उसमें यदि प्रासुक जल से स्नान करने की आज्ञा मुनि को होती, तो उससे कौन-सा दोष आ जाता ?' अभोचर से उसे प्रतिबोध-वाणी सुनाई पड़ी: 'स्वयम् सूर्य, चन्द्र और मेघधाराएँ प्रकृति-जयी श्रमण का अभिषेक करती हैं। देहभाव में मुच्छित बाले, तूने उन्हें केवल देहमल रूप देखा, उनकी विदेह विभा तैने नहीं देखी। तुझे अपनी देह-सुमन्ध का अभिमान हो गया। तो अपनी देह-सुगन्ध का अन्त-परिणाम जान!' लड़की भयभीत हो कर भाग निकली। और वह अपने देहराग में शरण खोज कर और भी प्रमत्त हो गई।...

'विपुल देह-मुख में रम कर, एक दिन वह धनश्री यथाकाल मर गई। मुनियों के स्वेद-मल की दुर्गन्धि से उत्पन्न जुगुप्सा उसके अवचेतन को एक निविड़ कर्मपाश से जकड़े हुए थी। उस ओर वह कभी सावधान न हो सकी, न कभी उसकी आलोचना कर सकी, न उससे प्रतिक्रमण कर सकी। सो मर कर वह धनश्री राजगृह नगर की एक वेश्या के गर्भ में आयी। माँ के गर्भ में वस कर भी वह माँ के हृदय में असद्य अरति और ग्लानि उत्पन्न करने लगी। परेशान हो कर गणिका ने गर्भपात की अनेक औषधियां सेवन कीं। फिर भी गर्भ गिरन सका। ययासमय वेश्या ने एक पुत्री को जन्म दिया। पूर्व भव की उत्कट जुगुप्सा जन्म के साथ ही, उसकी देह में से प्रबल दुर्गन्ध बन कर फूट निकली। उस अमानुषी गन्ध को वह वेश्या सह न सकी। माँ ने स्वयम् अपनी गर्भजात बेटी को विष्ठा की तरह त्याग दिया। हे राजन्, राह किनारे परित्यक्त पड़ी वही दुर्गन्धा तुम्हारे देखने में आयी है।'

श्रेणिक ने फिर पूछा : 'हे प्रभु, क्रुगा कर बतायें, इसके बाद यह बाला कैंसा सो सुख-दुख अनुभव करेगी ?'

प्रभु वैसे ही निक्वल अनुत्तर रहे। पर इस बार गन्धकुटी के अशोक वृक्ष में से उत्तर सुनाई पड़ा:

'वनश्री ने दुख तो सारा हो भोग लिया। अब तो यह सुन राजा, कि वह सुखी कैसे होगी। वह किशोर वय में ही तेरे मन की एक और महारानी होकर रहेगी। उसकी प्रतीति के लिये तुझे एक निशानी देता हूँ।...हे राजन्, वन-विहार में कौड़ा करते हुए, यदि कभी कोई रानी तेरे पृष्ठ-भाग पर चढ़ कर हंस-लोला करने लगे, तो जान लेना कि वह यही आज की दुर्गन्धा है!'

प्रभुकी यह अचिन्त्य वाणी सुन श्रेणिक बड़े संकोच और असमंजस में पड़ गया। उसका सर झुक गया, उसकी आवाज रुँध गई। बड़ी हिम्मत करके वबे स्वर में उसने कहा:

ं 'यह एक और रानी कैसी, प्रभु ? जो हैं, वही सब सो पीछे छूट रही हैं। फिर यह आगे एक और कौन खड़ी है? और केवल सोलह वर्ष की बाला, और वह भी यह दुर्गन्धा, सत्तर वर्ष के श्रेणिक को रानी होगी? यह सब क्या सुन रहा हूँ, प्रभू?'

'ऋणानुबन्ध के उम्र नहीं होती, श्रेणिक ! वे यथाकाल पूरे हो कर रहते हैं। कर्म का खेल बड़ा संकुल, अप्रत्याशित और अटल होता है, राजन्। अपने ही बाँघे पुण्य-पाप को भोगे बिना, योगी का भी निस्तार नहीं। तेरे मोगानु-बन्ध अन्तहीन हैं, श्रेणिक। अपने में अचल रह, राजा, और सारी पर्यायें जल-प्रवाह में मछली की तरह तैरती निकल जायेंगें। उससे जल के जलत्व में क्या अन्तर आ सकता है!'

राजा का मन विकल्प से छूट कर, अकल्प के महा-अवकाश में सरित होता चला गया। वह प्रभु को नमन कर, अपना तमाम साम्राजी वैभव श्रीपाद में मन ही मन समर्पित कर, वैसे ही नंगे पैरों, अपने राजमहालय को लौट आया।

 $\cap$ 

इघर यह कैसा तो अकस्मात् घट गया। ीक मुहूर्त पल आते ही, अनायास पूर्व कर्म की अकाम निर्जरा से उस दुर्मन्धा बच्चो की दुर्गन्ध जाती रही। ऐसे ही समय, एक वन्ध्या आभीरी (अहीरन) दूध की कलसी उठाये वहाँ से गुजरी। उसकी दृष्टि बालिका पर पड़ते ही, वह जाने कैसी ममता से अवश हो गई। उसकी दृष्टि बालिका पर पड़ते ही, वह जाने कैसी ममता से अवश हो गई। उसकी दुष्टि बालिका पर पड़ते ही, वह जाने कैसी ममता से अवश हो गई। उसकी दुष्टि बालिका पर पड़ते ही, वह जाने कैसी ममता से अवश हो गई। उसकी दुष्टि बालिका पर पड़ते ही, वह जाने कैसी ममता से अनुकम से उस आभीरी ने अपनी उदर-जात पुत्री की तरह बड़े लाड़-कोड़ से उसका ल लन-प लन किया। काल पा कर उस आभीर-बाला के लावण्य और यौवन न पूनम के समुद्र उछलने लगे। ऐसा रूप, कि हर बार देखने पर नया ही दिखाई पड़े।

अन्यदा मनोहर कीमुदी उत्सव आया। राजगृही की आभीर-पल्लों में उसकी भारी धूम मच गई। रंग-गुलाल और भारदीय फूलों की बौछारों से सारी राजगृही गमगमाने लगी। आभीर रमणियाँ गीत-नृत्य करती आईं, और बड़ी मनुहार से सम्राट श्रेणिक और अभय राजकुमार को कौमुदी उत्सव में आने का आमंत्रण दे गईं। पिता-पुत्र दोनों ही सो एक-से लीला-चंचल, खिलाड़ी और कौतुकी। हर कहों रमते-रमते ही राम हो रहते हैं। श्रेणिक और अभय-कुमार जरी किनार के श्वेत वस्त्रों में सज्ज हो कर, मुक्ताहार, मालती-माला और फुलैल धारण किये कौमदी उत्सव में आये। ऐसा लगता या, जैसे दोनों ही बाप-बेटा ब्याहने को घोड़ी चढे हों।

योगायोग कि इस बोच उस दुर्गन्धा बालिका के तन में कोई दैवी सुगन्ध आने लगी थी। सो आभीरनी माँ ने उसका नाम रख दिया या सुगन्धा। वह उद्भिन्न यौवना रूपसी सुगन्धा भी, अहीर वेश में सुरुव होकर, कौमुदी उत्सव ेमें मातूल हो कर नाच-गान कर रही थी। उत्सव का प्रवाह मुदंग की धमक और शहनाई की तानों पर आसमान छू रहा था। श्रेणिकराज और अभय भी आते ही उस लोक-प्रवाह में गोता लगा कर नाच-गान करने लगे। उनकी जयकारों और जयगानों से रंगमण्डप में कोई नया ही समा बैंध गया।

पुराणकार कहता है कि : 'चाँदनी रात में उस रासोत्सव के मर्यादाहीन संमर्द में, सम्राट का हाथ उस आभीर कुमारी मुगन्धा की ऊँचे स्तन वाली छाती पर पड़ गया। तत्काल राजा के मन में उस अहीर बाला पर राग उत्पन्न हो गया।'...उघर अपने नीले लहँगे के जरी-गोटेदार घेर को मयूरी की तरह तान कर नाचती अहीर बाला के हाथों से लहँगे के छोर छूट गये। वह पीनस्तनी रोमांच से पसीज कर झुक गयी और अपने अँचरे में छाती छुपाती हुई, लाज से नम्त्रीभूत हो रही। राजा ने उसे एक चितवन देखा, और चुपचाप कपनी नामांकित मुद्रिका निकाल कर उसकी पीठ पर पड़े आंचल के छोर में बांध दी। शास्त्रकार कहता है, कि वह मानो सम्भोग का वाग्दान था !

…राजा की कोई करतूत अभय से छुभी नहीं रह पाती। सो अभय ने उस बाला का पल्ला खींच उसे युगल-नृत्य का आमंत्रण दिया। अहीर कन्या चौंकी और लाज से मरती-सी अभय के संग डॉडिया-रास खेलने लगी। कुछ देर बाद अपने कंछे पर कोई स्पर्श पाकर अभयकुमार चौंका। 'ओ, अच्छा, बापू !' कह कर वह राजा के पास चला गया। राजा हाथ पकड़ उसे दूर ले गये। व्यग्न स्वर में बोले: 'मेरी नामिका मुद्रिका किसी ने चुरा ली, अभय, खरा चोर का पता तो लगाओ !' राजा का श्वास तेजी से चल रहा था।

पिता के हर दर्द का दर्दी अभय, राजा की उस मदनाहत मुद्रा को एकटक देखता रहा, फिर बोला

'मुद्रिका का चोर तो अभी पकड़ लाऊँगा तात, लेकिन किसी के मन के चोर को कैसे पकड पाऊँगा ?'

'मन-मन के मरभ में दिचरते अभय के लिये वह भी तो असम्भव नहीं !' राजा ने गोपन परिहास किया।

...तो पिता आज की चाँदनी रात में, फिर कहीं अपना हुदय खो बैठे हैं! अभय के सिवाय यह कौन जान सकता है। और इसका निकाल भी और कौन ला सकता है?

'अपना चोर अपने ही भीतर जो बैठा है, तात, उसका पता कौन दे ? ख़ौर, आपकी अँगूठी का चोर तो मेरे अंगुष्ठ से बच कर जा नहीं सकेगा। उसे अभी हाजिर कर इंगा।'

और तूरन्त अभयकुमार ने घण्ट बजाकर उद्घोष कियाः

'अरे सुनो लोकजनो, इस स्वच्छन्द रास-कीड़ा में बहुतों की चोरी हो गई है। सभी तो कुछ न कुछ गैंवा बैठे हैं। राजाझा है कि सब चोरों को पकडूँ, और उनसे चुराया धन बरामद करूँ। रंग-मण्डप के सब द्वार बन्द कर दिये जायें। मुख द्वार से एक-एक कर सब नर-नारी बाहर निकलें। मैं एक-एक को तलाशी लूंगा, और चोरों को रेंगे हाथ पकड़ेंगा !'

सारा नर-नारी वृन्द खूब ठहाका मार कर हैंस पड़ा। खूब हैं हमारे अभय राजा ! इस बार कौमुदी उत्सव में इन्होंने चोर-पकड़-क्रीड़ा का यह नया खेल रचा कर, बरबस ही जन-जन का मन मोह लिया। ... और एक-एक कर रंग-गुलाल में नहाये स्त्री-पुरुष रंग-मण्डप के मुख द्वार से निकलने लगे। अभय नि:संग लीला-कौतूहल की भंगिमा से हर निकलने वाले स्त्री-पुरुष के वस्त्र, केशपाश और पान-रचे मुखों की भी छानबीन करने लगा। अनुकम से जब वह आभीर कुमारी निकलने लगी, तो उसकी झड़ती लेते हुए अभय का हाथ उसके पल्ले की एक गाँठ पर पड़ गया। अभय ने हुरेस कर वह गाँठ खोली, तो उसमें से महाराज की बह स्व-हस्ताक्षरित मुद्रिका निकल आई।

अभय ने बड़ी प्यार भरी मुद्र भंगिमा से पूछा:

'यह ऊर्मिका तूने क्यों चुराई, कल्याणी ?'

लड़की हैरान हो गयी। उसने मुद्रिका चुराई ?…हाय, किसने उसके साथ यह चोट की है ? और वह कुछ गुनती-सी मीटी-मीठी लजा कर झुक आयी। उससे उत्तर न बना। अभय ने उसकी चिबुक कनिष्ठा से छ कर उठा दी और बोला:

'तुमने उत्तर न दिया, सुन्दरी ! तुमने यह मुद्रिका कहां से ली ?'

चोरी का कलंक सुन उस अहीर बाला ने दोनों कानों पर हाथ धर लिये। फिर रुढ़ कण्ठ से बोली:

'मुझे तो कुछ भी नहीं मालुम !'

निर्दोध कुरंगो जैसी भूली-भौरी ताकती उस कुमारिका का वह विलक्षण सौन्दर्य देख कर अभय स्तब्ध हो रहा। निश्चय ही इसने समुद्रअयी श्रेणिक का चित्त चुरा लिया है। पिता के इस अपरिसीम भोलेपन पर पुत्र को मन ही मन बहुत हँसी आई और बहुत प्यार भी आया। सामने मुग्ध-मौन खड़ी लडकी से अभय ने कहा:

'तुम अद्भुत हो, आभीरी। चरा कर भी नहीं मालूम कि चुरा लिया है? इस सरलपन पर मैं बलिहार! मगधनाथ श्रेणिक इस भोलेपन पर साम्राज्य वार देंगे। आओ, अपने महाराज से मिलो, कल्याणी। तुम्हारे रत्न का मोल केवल वे ही परख और चुका सकते हैं!'

'आओ, बाले !' कह कर अभय बेहिचक उसका हाथ पकड़ कर उसे सम्राट के समक्ष ले गया। चौनजर होते ही कन्या माधवी लता-सी लरज कर र्ष्डुईमुई हो रही। राजा को लगा कि जैसे एक और भवान्तर हो रहा है। जनम-जनम को इस पहचान को वे कैसे तो झठलायें।

'इसी आमीरनी ने आप की मुद्रिका चुराई ई, तात । वह मनो-मुद्रिका इसके अँचरे की कोर में बँधी मिली । जाहो तो मुद्रिका लौटा दो, आभीरी । बह सम्राट की अँगुठी है ! '

'मनोमुद्रिका? कैंसी मनो-मुद्रिका?' सम्राट चौकन्ने से पूछते रह गये। अभय की तीरन्दाजी को राजा ने माँप लिया।

ंऔर अहीर-कन्या पर जैसे आभ टूट पड़ा। लड़की को कहीं जगह न दीखी, कि जहाँ वह लुप्त हो जाये। मुद्रिका उसने चुराई ही नहीं, तो क्या नौटाये, किसे लौटाये? वह अयानी वाला बड़ी परेक्षानी में पड़ गयी। राजा से वह सहा न गया। वे अधीर होकर बोल ही तो पड़े:

'एक मुद्रिका क्या, इस मुग्धा सरला पर तो तीन भुवन का साम्राज्य निष्ठावर है। यह हमारी भव-भव की परिणीता है, अभय राजा। हमारे गान्धर्व परिणय का उत्सव रचाओ !'

बात को बात में कौमुदी का रासोत्सव, गान्धर्व परिणय के रसोत्सव में बदल गया। नृत्य-गान में झूमते, सहस्रों नर-नारी के घूमते मण्डलों के बीच ही, बौंसुरी की तान पर, और शंख-ध्वनियों के नाद के साथ भावरें पढ़ गयीं। पाणिग्रहण हो गया। उस निर्दोष अंगों वाली बाला को ब्याह कर, सम्राट ने उसे अपने एक और मनोदेश की महारानी बना लिया।

महाराज जब नवोढ़ा को लेकर अन्तःपुर में आये, तो चेलना ने हँस कर कहा: 'मेरे प्रिय के कितने रूप, कितने रहस्य, वे तो अनन्त और सदा-वसन्त ! वे उम्र में नहीं जीते, मुझ में जो घीते हैं !' राजा देख कर स्तब्ध । इस आकाधिनी में श्रेणिक के हर फ़ितूर को अचकाश है ।

समय का हिरन कब कहां जा निकला, पता ही न चला। लेकिन श्रेणिक के जीवन में जैसे सारा कुछ अनबीता ही रह कर नया होता चल रहा है। बहुत दिन बीत जाने पर, एक बार महाराज कुछ दिनों के लिये अपनी सारी रानियों के साथ बन में वसन्त-कीड़ा को गये। वहां रातुल पुष्पित पलाम-वनियों में राजा अपनी रानियों के साथ कई तरह के खेल खेलने लगे। एक दिन खेल में दौव लगा कि जो जीते वह हारने वाले की पीठ पर सवारी करें। खेल खूब जमा। अनेक बार राजा भी हारे, और उनकी पीठ पर रानियों के सवारी करने का मौक़ा आया। पर वे सारी कुलागनाएँ झालीनता वग्न बैसा न कर सकीं। राजा की पीठ पर चढ़ने के प्रसंग को, वे अपना अधोवस्त्र राजा की पीठ पर डाल कर ही टाल देतीं। और सब ख़ब

 $\bigcirc$ 

२०५

खिल-खिला कर हँस पड़तीं। राजा के बहुत अनुनय करने पर भी कोई कुलवन्ती रानी उन पर सवार होने को राजी न हो सकी।

योगात वह नवयोवना आभीरी रानी राजा से जीत गयी। "क्षण भर तो वह झिझकी, और फिर वह वन्या एकाएक कीड़ा-मत्त हो कर झरने की तरह खिल-खिलाती हुई, अपने प्रीतम की पीठ पर सवार होकर हंस-लीला करने लगी। फिर वह दुरन्त हो कर जैसे घोड़ा दौड़ाने लगी। कितना तो वेग था उसकी उस उन्मत्त अश्व-कीड़ा में, उसकी उन दोलायित जंघाओं में। राजा को उस थनगनते स्पर्श की गढ़ता में, एकाएक याद हो आया: 'प्रभु ने कहा था, यही दुर्गन्धा एक दिन तेरी रानी होगी। निशानी दी थी---कि कीड़ा में जीतने पर यदि कोई तेरी रानी होगी। निशानी दी थी---कि कीड़ा करे, तो जान लेना कि यह वही दुर्गन्धा है, जो अभी राह किनारे परित्यक्त पड़ी है।'...राजा का हृदय जाने कैसी तो तीव आरति और रति से एक साथ भर आया।...

…श्रेणिक तत्काल उस आभीरती रानी को लेकर वनानी के किसी एकान्त बानीर कुंज में चले गये। तलदेश की स्निग्ध पल्लव-शैया पर उससे युगलित हो कर बैठते ही वे विवश हो गये। और एक वेतस-लता में उँगली उलझाते हुए अपनी आभीरी रानी से, उसके पूर्व जन्म से लगाकर अब तक की वह सारी कथा कह गये, जो उन्हें श्री भगवान के पादमूल और अशोकवृक्ष में से सुनाई पड़ी थी।

सुनते-सुनते आभीरी की अर्घोन्मीलित आँखों में, उसके जाने कितने जन्मान्तर चित्रपट की तरह खुलते चले गये। ...और इस जन्म में अब दुर्गच्छा, फिर सुगन्धा, फिर आभीर-कन्या। फिर रानी, साम्राज्ञी ! कौन कुल, कौन प्राम, कौन गोत्र, कौन माता-पिता ? कौन बता सकता है ? अपने सिवाय तो अपना कोई नहीं यहाँ। अपनी आत्मा के सिवाय तो अपना कोई पता-मुकाम नहीं यहाँ। आज की सुगन्धा फिर दुर्गन्धा भी तो हो ही सकती है। आज की रानी, फिर राह किनारे की परित्यक्ता बालिका भी तो हो ही सकती है। आभीरी का चित्त क्षण मात्र में संसार-मूल से कट गया। उसका जी अपनी जन्म-नाल से विच्छिन्न हो गया।

वह उठ खड़ी हुई। आँचल माथे पर ओढ़ कर आँखों में आँसू भर, पति के चरण छू लिये। फिर विगलित स्वर में बोली:

'तुमने मेरा वरण कर, मुझे तार दिया, स्वामी। चिर काल तुम्हारी कृतज्ञ रहूँगी। अब मैं संसार में नहीं ठहर सकती। जाऊँगी उन्हीं सर्वज्ञ, सर्वप्रीतम, सत्य-नित्य महावीर प्रभु के पास, जिनसे मिलने पर जन्म-मरण कट जाते हैं, भवान्तर समाप्त हो जाते हैं, सुख-दुख की सौंकल टूट जाती है, जिनके मिलन में किमी विछोह नहीं होता। दुर्गन्धा और सुगन्धा दोनों को, केवल वही समान रूप से अपना सकते हैं।…'

कह कर आभीरी चुप हो गई। फिर बोली:

'एक विनती है मेरी, मानोगे? दुर्गन्धा को भी भूल जाना, सुगन्धा को भी [मूल जाना। केवल अपने में रहना। वचन दो, रहोगे न?'

राजा की आँखों में वियोग और विराग के आँसू एक साथ उमड़ आये। वे एकटक उस मुक्त हंसिनी को देखते रह गये। और वह जाने कब उनके हाय से उड़ निकली। दूर वनान्तर में पीठ दिये जाती दिखायी पड़ी। और हठात जाने कहां अन्तर्धान हो गयी।

सभी रानियों ने दूर से यह विचित्र दृष्य देखा। किस रहस्य-लोक से आयी थी वह आभीरी? और क्या उसी रहस्य की जगती में वह फिर लौट गयी? आक्ष्य में हताहत ने सब देखती रह गयीं।

राजा दूर परिप्रेक्ष्य में एकाकी, प्रतिमासन में खड़े दीखे। चेलना ने मुस्करा कर कहाः

'अलबिदा, आभीरी ! कोई कहीं जाता-आता नहीं, खोता नहीं । शाश्वती के चन्द्र-सरोवर तट पर फिर तुम से भेंट होगी ही ।'

सभी रानियाँ सुन कर निःशब्द हो रहीं। ''' और वे महाराज संहित चेलना देवी का अनगमन कर गयीं।

# तुम्हारी सम्भावनाओं का अन्त नहीं

उस प्राक्तन काल में, आर्य घरों में एक नियम अटल चलता था। किसी भी गृहस्य या श्रावक के यहां अतिथि को आहार दिये बिना परिवार को भोजन नहीं परोसा जाता था। 'अतिथि देवोभव' ही आर्य गहस्थ की मर्यादा थी। प्रायः गह-स्वामिनी ही सबेरे के नित्य कर्म से निवृत्त हो, द्वार पर अतिथि के स्वागत को खड़ी रहती थी। महारानियां भी इसका अपवाद नहीं थीं। तिस पर अतिथि के रूप में कोई साधु आ जाये, तो भाग जागे।

सो नित्य-नियमानुसार उस दिन भी महादेवी चेलना, श्रीफल-कलश साजे सिंह-तोरण पर अतिथि का द्वारापेक्षण कर रही थीं । कि अचानक द्विमास-उप-वासी महामूनि वैशाखदत्त गोचरी करते हुए दूर पर आते दिखाई पड़े ।

चेलना गद्गद् हो गयी। उसे पता था कि वे दो महीने से उपासे हैं। बार-बार अन्तराय आने पर, वे अनियत काल के लिये आहार त्याग कर कायोत्सर्ग में शिलावत् खड़े रह गये थे। सुना जाता था, कि उनकी तपस्या से शिशिरकाल में भी पर्वतों का शिलाजीत पिधल कर बहने लगता है।स्वयम प्रकृति के औयू आ जाते हैं।

चेलना ने निःश्वास छोड़ते हुए मन ही मन कहाः हाय, ऐसे वीतराग पुरुष को देख कर भी किसी का हृदय नहीं पसीजा? कि बार-बार इनके आहार में अन्तराय आती रही। और प्रायः ये दीर्घ उपवासों पर उतर जाते रहे। वह प्रार्थना से कातर हो आई: 'हे मेरे अनुत्तर प्रभु, बताओगे नहीं, किस बाधा से श्रमणोत्तम वैशाख मुनि को अन्तराय हो रही है? ...' कि तभी वे कुशकाय तपस्वी सम्मुख आते दिखायी पड़े।

'भो स्वामिन्, तिष्ठ: तिष्ठ:, आहार-जल शुद्ध है, आहार-जल कल्प है।' कहते हुए चेलना ने उनका आवाहन कर उन्हें पड़गाहा, और सविनय बिना पीठ दिये, पीछे पैरों चलती उन्हें पाकशाला में ले गयी। उनका पाद-प्रक्षालन करके जब वह अंग-प्रक्षालन करने लगी, तो अचानक कुछ देख कर वह चौंकी।...

तपस्वी का उपस्थ उद्वेलित था। उनका इन्द्रिय-वर्द्धन हो रहा था। आत्म-रमण योगी के शरीर में यह कैसा उत्तेजन, उत्तोलन ? ... फिर भी चेलना त्वचा पर न रुक सकी। मांस पर न रुक सकी। वह उनके मनोदेश में निर्वाध उतराती चली गई। उसने मुनि के मन में भी कहीं कोई रोघ या विकार नहीं पाया। वह पार तक देखती गयी। मुनि स्व-रूप में लीन थे। देह और देह के बीच निरा शून्य था। फिर यह किसका मन है, किसकी पर्याय है, किसका विकार है? वह काँप आयी। गहरी अनुकम्पा से द्रवित हो गथी। चेलना की आँखें अब अश्लील कुछ देख ही नहीं पातीं, श्लील ही देखती हैं। चर्म पर उसकी दृष्टि टहरती नहीं, चरम पर ही जा कर विरमती है। सो उसे जुगुप्सा तो हो ही कैसे सकती थी।

...तो क्या यह कोई बाहरी छाया है? कोई पर रूप या पर पर्याय यहाँ घट रही है?...ओ, समझ गयी। यही तो अन्तराय है, जिसके चलते वैशाख मुनि महीनों आहार प्रहण नहीं कर पाते। तपस्वी एक दम ही क्षीण हो चले हैं। चेलना ने फिर मन ही मन प्रार्थना की: 'मेरे अन्तर्वेवता, इस बार यदि यह अन्तराय न टली, तो मैं भी तब तक आहार-जल ग्रहण न करूँगी, जब तक ये न करें। मेरा पारण अब इनके साथ ही हो सकेगा!'

और चेलना ने मातृ-वात्सस्य से विमलित हो कर, झान्त समर्पण भाव से तपस्वी का अंग लुछन किया। और उस देइ-वित्रिया को दुर्लक्ष्य कर वह उनके पाणिपात्र में उत्तम फल और पायस अपंण करने लगी। मुनि एकस्य भाव से आहार लेते गये। और चेलना की निगाह से यह बच न सका, कि आहार के प्रत्येक कवल के साय मुनि का उपस्थ अधिक-अधिक वर्द्धमान हो रहा था। लेकिन यह क्या, कि मुनि की चेतना उस उत्तेजन से अछूती ही रही ! ... सहसा ही हाथ खींच कर तृप्त तपस्वी ने, मां का स्तनपान कर परितुध्ट हुए झिझु की तरह एक बार चेलना की ओर सस्मित देखा। और वे उन्मनी मुद्रा में ध्यानस्थ हो गये।

चेलना की रुकी सौंस जैसे फौंसी से छूट गयी। सदेह मुक्ति का सुख अनुभव किया उसने। लगा कि उसका नारीत्व कृतार्थ हो गया। उसका मातृत्व जैसे उमड़ कर चराचर में व्याप गया।

आहार समापन होने पर, फिर से अंग-प्रक्षालन और लुंछन के बाद, जब मुनि की आँखें खुलीं, तो वे एक बार फिर चेलना के मुख पर व्याप गईं। मुनि फिर ईषत् मुस्करा आये। चेलना ने समझ लिया कि यह सीमान्त वचना-तीत है।

···वैशाख मुनि तत्काल विहार कर गये। चेलना उनकी उस गतिमान पीठ को देखती रह गयी।

तैशाख मुनि किस ओर जा रहे हैं, उन्हें नहीं मालूम। गन्तव्य ही इस क्षण उनकी गति हो गया है। चलने में कोई आयास नहीं। शरीर कितना निर्भार हो गया है। मानो कि अस्तरिक्ष में स्थिर पंख ताने कोई गरुड़ उड़ रहा है। चल रहे हैं, कि खड़े हैं? स्थिति में हैं, कि गति में हैं? पता नहीं, कहना कठिन है। वे तो अचल भी हैं, और चलायमान भी। यही तो मौलिक वस्तु-स्थिति है। कूटस्थ भी, त्रियाशील भी। परात्पर उड़ान का यह कैसा आह्लाद है! यह किसके स्पर्श का जादू है?…

...और जाने कब वे योगी विपुलाचल पर चढ़ आये। भरी दोपहरी के प्रखर सूर्य-तले, वे सम्मुख आयी एक ऊबड़-खावड़ चट्टान पर बैठ गये। कि तभी उन्हें सामने खड़ा एक विशाल न्यग्रोध वृक्ष आमंत्रण देता दिखायी पड़ा। कितना विस्तृत है उसकी छाया का परिमण्डल।...पर तपस्वी तो झीतल छाया की शरण नहीं खोजता। फिर यह ऐसा आवाहन क्यों, जिसे टाला नहीं जा सकता। न्यग्रोध के मूल-देश में एक स्निग्ध शिला उरुमण्डल-सी उद्भिन्न हो कर गर्भाधान को आकुल दिखाई पड़ी।...उन्होंने फिर इन्द्रिय-वर्ढन का प्रबल आवेग अनुभव किया। योगी का वह उत्तान शिश्न पारान्त पर पहुँच कर, देह को भेद कर, विदेह में प्रवेश कर गया। अपरिसीम अवकाश उस शिलातल में खलता आया। ...और जाने कब वैशाख मुनि उस खलाव में ध्यानस्थ दिखाई पड़े।

काल वहाँ स्थगित दीखा। योगी ने अपने को नीली आभा में तैरता अनुभव किया। गहराई में तलातल पार उतर गये। ऊँचाई में ऐसी उड़ान, कि आकाश ही पंख बन गया। पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि, वनस्पति, सब अपने तत्त्व में लयमान दिखाई पड़े। शरीर सांस में लय हो गया। सांस प्राण में विरम गयी। इन्द्रियाँ तन्मात्रा हो कर, चिन्मात्रा हो गईं। प्राण मन में अवसान पा गया। मन चेतस् के मुणाल में संक्रमण करता, चैतन्य में विश्वव्ध हो गया। कार्मिक पुदगल परमाणुओं के पाश अदुश्य माटी की तरह झड़ने लगे। मन के सूक्ष्मतम आवरण भी विदीर्ण हो गये। जुड स्वभावी दर्जन और ज्ञान, दीपक और उसके प्रकाश की तरह युगपत् प्रभास्वर हो उठे। शुक्ल-घ्यान की, अमृत से आई चाँदनी में योगी भीजते ही चले गये। उस परम स्नान में एक पर एक अनेक कोश उतरते गये। ''वे हठात् क्षपक श्रेणि पर आरूढ़ हो गये। समयातीत दर्शन और ज्ञान पर पड़े, मोह और अन्तराय के सूक्ष्मतम आवरण भी छिन्न हो गये। ...अन्तरमुहूर्त मात्र में उनका चैतन्य, अपनी अन्तस्थ कैंवल्य-प्रभा से आलोकित हो उठा । त्रिकाल और त्रिलोक उनके करतल पर,स्फटिक गोलक के समान धुमते दिखाई पड़े। वैशाख मुनि सयोग केवली होकर, अपने अन्तर-सरोवर के महासुख-कमल में विहरने लगे। मकरन्द की तरह, उनके मख से परावाणी उच्चरित होने लगी। मन, वचन, काय में संचरित हो कर उनकी कैवल्य-धारा कण-कण, क्षण-क्षण में व्याप चली।

···चेलना को सम्वाद मिला, कि विपुलाचल पर वैशाख मुनि को केवल-ज्ञान प्राप्त हो गया। वे अईंत् केवली हो गये। सुनते ही चेलना की मातृ-चेतना, जाने कैसे तो प्रीति-जल से सम्भृत हो आई। जैसे आषाढ़ की पहली कादम्बिनी । और उस भीतर की बादल-बेला में, उसके जाने किस अज्ञात अन्तरित घर में, कोई सूरज दीया हो कर जल उठा। कैसे तो आत्मीय आलोक ने सारे तन-मन को अण्-अण् में उजाल दिया।

वह पल भर भी और रुक न सकी। महाराज श्रेणिक उन दिनों अपने एकान्स में प्रायः ध्यानस्थ रहते थे। सो चेलना अकेली ही, बड़ी भोर रय पर चढ़ कर विपुलाचल पर चली गयी। कैवल्य के प्रभामण्डल से आभा-वलयित अर्हुन्त वैशाख प्रभु को सामने पा कर वह आत्म-विभोर हो गयी। त्रिवार वन्दना, प्रदक्षिणा कर वह केवली के सम्मुख, नाति दूर, नाति पास, जानू के बल वठ गयी। वैशाख मुनि उसके हाथों निरन्तराय आहार प्रहण कर सीधे विपुलाचल पर चढ़ गये थे, और कायोत्सर्ग में लवलीन हो गये थे। यह उक्त उसे मिल गया था। तभी से उसके मन में खटक बनी थी, कि वे जाने किस असुर शक्ति से संघर्ष कर रहे होंगे? वे उस पर-पर्याय के उपसर्ग से शोध्र मुक्त हों, यही प्रार्थना उसके जी में दिवा-रात्रि चल रही थी।

...आज उन्हें केवली रूप में विनिर्मुक्त देख कर, उसके आनन्द को सीमा नहीं थी। उसके मन की जिज्ञासा उदग्र हो आई, कि पूछे इस त्रिकालदर्शी योगी से, कि क्या रहस्य था एक कठोर वीतरागी तपस्वी के उस उपस्थ-उत्यान का? वह पक्षोपेश में थी कि कैसे पूछे? उस समय अर्हत एकाकी थे, फिर भी देवी का साहस न हुआ कि वैसी बात पूछे। उसकी चेतना में एक सुख खब धना हो कर, गहरा होता जा रहा था।...कामदेव के तने हुए पुष्प-धनुष की व्यर्थ करके, उन्होंने निरत्तराय उसके हाथों पायस पिया। वे शिशुवत् प्यासे ओठ, उनका वह आत्मीय पायस पान !....और फिर उनकी बह परितृप्त दृष्टि। और वे एक स्मित दे कर बिन बोले ही चले गये थे।...

हठात् महादेवी चेलना को सुनाई पड़ाः

'तुम्हारा पयस् परम रसायन सिद्ध हुआ, देवी। मुझी में से उठा काम, चरम पर पहुँच कर, मुझी में लय पा गया। मैं निष्कान्त हो गया। क्षपक श्रेणि के झिखर पर से, केवली ने तुम्हारे स्नेह-चिन्ताकुल मन को देखा है। तुम्हारा मनोकाम्य पूरा हुआ। अईत् महावीर जयवन्त हों!'

झुकी आँखों, फलभार-नम्त्र-सी चेलना, अर्हत् के पद-नखों की अपलक निहारती रही । सोचा, इनसे मेरा प्रश्न छुपा तो नहीं । ये जानें मेरी जिज्ञासा, और मुझे आलोकित करें । कि ठीक तभी अर्हत् वैशाख के भीतर से अनाहत ओंकार ध्वनि उठती सुनाई पड़ी । और वह अनक्षरी, सर्वबोधिनी दिव्यध्वनि, न्यग्रोध वृक्ष के ऊर्ध्व-मूलों और अधो-शाखाओं में से शब्दायमान होने लगी । चेलना ने सर उठा कर, योगी के तेजोवलयित, शान्त मुख-मण्डल को देखा । निष्पलक नासाग्र दृष्टि तले, एक अकारण मुस्कान खिली थी। ओठ निस्पन्द थे। और न्यग्रोध के परिमण्डल में से सुनाई पड़ा:

'कहुत पहले की बात है, कल्याणी ! पूर्वाश्रम में मैं पाटलिपुत्र का राज-कुमार वैशाख था। युवा होकर मेरा मन कहीं किसी को खोजने लगा। पता नहीं, मुझे किसकी खोज थी। भीतर कहीं टीसता कोई अभाव, कोई रिक्त । एकदा वन-कोड़ा में वन-कन्या कनकश्री को देखा। लगा, अरे यही तो है वह, जिसे मैं खोज रहा हूँ। और मैंने वहीं कनक से गान्धर्व-परिणय कर लिया।''' उसे इतना पाया, कि वह चुक गयी। फिर अवसाद। निर्वेद। प्रश्न कौंधता जी में : 'कनकश्री, तुम बस इतनी ही हो ? तुम्हें पाते ही जाना चाहता हूँ, लेकिन तुम वहां नहीं हो, जहां मैं तुम्हें अशेष पाता ही चला जाऊँ।' मैंने कनक से कुछ कहा नहीं। वह भेरी उदासीनता को देख कर उद्विग्न जरूर थी। लेकिन मेरी व्यथा उस तक पहूँच न सकी। मेरा आत्म, उसके आत्म में संक्रमित न हो सका। उसने कुछ पूछा नहीं, पर चुप रह कर भी मेरे शरीर को जगाने में उसने कुछ बाक़ी न रक्खा। पर उसकी हर चेध्टा विफल हो गयी। पत्थर पर पानी। तब हार कर वह चुप उदास घुलती रही।'''

'उसी बीच मेरे गृहत्यागी बाल-सखा, युवा मुनि सूर्यमित्र एक दिन अचानक हमारे आम्रकुंज में ध्यानलीन दिखाई पड़े। उनकी वह उन्मनी मुद्रा देख, मेरी सारी बेचैंनी शायब हो गयी। एक गहरी शान्ति में मेरा मन, बहुत काल बाद बालकवत् सो गया। मुझे चरणों में उपस्थित जान, मुनि ने समाधि से व्युत्यान किया। मुझे देख प्रसन्न दिखाई पड़े। बोले:

'कनकश्री को देने को क्या उत्तर है तुम्हारे पास, वैशाख?'

'जैसा, जो मैं सामने हुँ, वही तो !'

'तुम्हीं तो उसे खोज रहे थे? उसका क्या दोष? क्या खोज रहे थे उसमें तुम?'

्र 'कैंसा तो सूना-सूना लगता था। जी में तड़प थी कि कोई आये, और मेरे उस सूनेपन को भर दे!'

'कनकश्री ने तुम्हारे उस सूनेपन को भर दिया ?'

'मैं और भी अधिक अकेला हो गया, स्वामिन् । निरुपाय, निरुत्तर अकेला । जिसे कोई और न भर सके, ऐसा ।'

'तुम्हारे उस रिक्त को, तुम्हारे अपने सिवाय और कौन भर सकता है ?' 'लेंकन वह मैं कौन ? कैंसे तो अविकल और अन्तिम जानूँ उसे ?' 'निग्रंथ हए बिना, भगवान आत्मा का दर्शन कैंसे हो !'

ानग्रेथ हुए बिना, मंगवान् आरमा का पश्चम क

'लेकिन नवोड़ा कनकश्री ? वही एक दिन की पूर्ति आज मेरे मुक्ति-मार्ग की सबसे बड़ी बाधा है।'

'अभीप्सा अविचल हो, तो बाधा ही राधा हो जाती है, वैशाख। एक बार तो गाँठ तुड़ा कर, हाथ छुड़ा कर, निकल ही जाना होगा। सथास्तु!'

'कह कर, अतिथि श्रमण जैसे आये थे, वैसे ही अकस्मात् विहार कर गये।'

'…उसके बाद, मैं घर में ही विरत भाव से रहने लगा। ऐसी तन्मयता छायी, कि बाहर आना क्षण भर भी अच्छा नहीं लगता था। सामने लोहित ज्वाला-सी दहकती वासनावती कनकश्ची थी। उसका अम्भोज-सा उत्तान और उत्क्षिप्त रूप और यौवन था। एकाकी सेज में, एक सोहागन की छटपटाहट को हर रात सहना होता था।

'…वह सब रत्ती-रत्ती प्रेक्षण करता हुआ, मैं खुली आँखों ही ध्याना-वेश में मग्न हो जाता । मेरे अचल शरीर पर उसके दावों का अन्त नहीं था। मुझे उस पर करुणा हो आती । विवश भाव से उसे देखते हुए, आँखों ही आँखों कहता : 'कनकश्री, मैं क्या कर सकता हूँ तुम्हारे लिये ? उसी एक सुख की धृष्ट पुनरावृत्ति ? कितना नीरस, छूंछा, फीका हो गया है वह सब ?'…लेकिन कनक मेरी आँखों की भाषा को कैंसे पढ़ पाती ? मैं ही उसकी बेचैन रति के आलोड़न में, कहाँ उसका सहभागी हो पा रहा था।…

'कुछ समय बाद, अब मैं एक अलग कक्ष में ही रात सोने लगा। मानिनी कनक आँसू घूँटती रही, पर उसने मेरे एकान्त में विक्षेप नहीं डाला। अब ऐसा कुछ ऋम हो चला, कि रात को मैं अपने कक्ष में निर्वसन नग्न हो कर ही सामायिक-ध्यान करने लगा। कक्ष बन्द करने का भी भान मुझे साँझ के बाद नहीं रहता था। साँझ नमते ही मेरी आँखों में, ध्यान-तन्द्री खुमारी की तरह घिरने लगती थी। उसी संवेग की मस्ती में वस्त्र फेंक कर, मैं अपने अन्तर-रस में डूब जाता।

'एक रात के तीसरे पहर, वह समाधि-सुख परा सीमा पर पहुँच गया। ठीक तभी अचानक एक धक्के के साथ, मैं व्युत्थान कर बहिर्मुख हुँआ । पाया कि जातरूप नग्न, विह्वल विक्षिप्त कनकश्री ने, अमरबेल की तरह मेरे सारे शरीर को चारों ओर से गूँथ लिया है । उसके उस पाश का मैंने प्रतिरोध न किया । आत्मस्थ, अचल, उसे अवकाश देता गया । उस अवकाश में उसकी वासना की पकड़ व्यर्थ, निष्फल हो पड़ी । घायल सिंहनी-सी झपट कर उसने मेरे अंग-अंग नोंच डाले, काट लिये । फिर भी मैं डिंग न पाया । तो वह बहुत हताश, हताहत हो कर मूच्छित हो गई । 'उसको मूच्छित नग्न काया की ओर अपने उद्बोधन का हाथ उठा कर, मैं उसी क्षण घर से निकल पड़ा । श्रमण सूर्यमित्र मेरी प्रतीक्षा में ही थे । मैं उनके चरणों में प्रव्नजित हो, उनका अनुगमन कर गया ।

'उघर कनकश्री अपनी अवदमित वासना से छटपटाती हुई, देहत्याग कर गयी । उसका काम-मानसिक शरीर अदृश्य व्यन्तरी के रूप में जन्मा । और वह व्यन्तरी अपनी भवान्तरों की एकाग्र वासना ले कर पद-पद पर मेरा पीछा करने लगी । उसने अपनी अव्याहत काम-शक्ति से मेरे उपस्थ पर अधिकार कर लिया । मेरे मन को तो वह छू न पायी, लेकिन मेरी देह के शक्ति-केन्द्र को उसने अपनी प्राणहारी वासना से आकान्त कर लिया । ''' उससे चाहे जब, इन्द्रिय-उत्थान होने लगा । विशेष कर आहार के समय आहारक शरीर का वह उद्देलन मुझे अनिर्वार विवश कर देता । आहार का निवाला उठते ही, कामदण्ड उत्थान कर मानो चुनौती देता : 'पहले मेरा उत्तर दो, तब खाओ !' मुझे अन्तराय हो जाती । आहार का रस और ओजस् क्या केवल इसी लिये है ? कोई बरबस मेरा कण्ठावरोध कर देता । मैं निराहार ही निकल पड़ता । हर दिन आहारबेला में वही उपद्रव । अन्त-राय हो जाती । महीनों उपासे निकल जाते ।

'उस दिन ऐसे ही दिमासिक उपवास के बाद पारण को निकला था। कोई अपेक्षा, प्रत्याशा तो नहीं थी। देह अपने स्वधर्म में विचर रही थी, आत्मा अपने स्वधर्म में । एक छाया तब भी मेरा पीछा कर रही थी। कि अचानक तुम्हारा पड़गाहन-स्वर सुनाई पड़ा, कल्याणी ! तुम्हारे प्रक्षालन से देहभाव विदेशीय गन्ध-सा तिरोहित हो गया। देह में क्या हो रहा था, पता ही न चला। तुम्हारे पयस् पान से अन्तिम परितुष्टि हो गयी। देह की शेष ग्रंथि भी खुल गयी। उस निर्वेद शान्ति में मैं विस्मित हो रहा।... कया ऐसा भी हो सकता है?

'कनकश्री को ले कर मेरे मन में गहरा पूर्वग्रह बँध गया था । निझ्चय हो गया था, कि मुक्ति-मार्ग की अटल बाधा है नारी । तुमने उस पूर्व-ग्रह को कुण्ठा का विपल मात्र में मोचन कर दिया । सचमुच पाया, कि बाधा स्वयम् ही राधा हो गयी है । गुरु का आप्त-वचन प्रमाणित हो गया । स्वयम् महासत्ता ही नारी रूप में प्रकट हो आयी । ऐसी कि, उसका पार नहीं। एक अक्षय्य मार्दव के सिवाय और कुछ भी तो नहीं । केवल अपनी अनन्या आत्मा । और कोई नहीं ।

'मैं ह्लादिनी महाशक्ति के उसी आह्लाद में विपुलाचल पर चढ़ आया । यहाँ एक बार फिर काम चरम पर पहुँचा, और स्वयम् ही अपने से निष्कान्त हो गया । और मैं शुक्लघ्यान की आर्द्रा में भींजता, नहाता क्षपक-श्रेणि पर आरूढ़ हो गया । वहाँ से देखा, एक करुणामयी माँ को । प्राण मात्र की धात्री को । और उसी में से मेरी मुक्ति का द्वार खुल गया । देवी चेलना शाख्तती में जयवन्त हों !'

'लेकिन उस बेचारी पीड़िता व्यन्तरी कनकश्री का क्या होगा, भगवन्?'

'वह अब शान्त और समय-सुन्दर भाव से अर्हत् की सेवा में निवेदित है । रात की निस्तब्धता में वीणा वादन करती हुई, वह विपुलाचल की वनानियों में अर्हन्त महावीर का स्तुतिगान करती रहती है ।'

'उसके संगीत में अर्हन्त वैशाख क्या सुनते हैं, क्या देखते हैं?'

'यही, कि जो नारी मनुष्य को जन्म देती है, वही उसे जन्म-भरण से मुक्त करने की शक्ति भी रखती है । महावीर के युगतीर्थ में नारी-माँ की इस शक्ति का जयगान होगा ।'

चेलना की कृतार्थता अकथ हो गयी । उसके नारीत्व को फिर एक बार अचूक उत्तर मिल गया । उसकी आँखों के पानी में उसके अन्तर्वासी प्रभु उजल आये ।

…निरंजन महावीर, तुम्हारी सम्भावनाओं का अन्त नहीं !… 👘 🗋

# मुक्ति की अनजानी राहें

सभी कुछ तो घूम रहा है। पृथ्वी, आकाण, ग्रह-नक्षत्र, कण-कण, क्षण-झण सब घूम रहे हैं। सब अपने में घूम रहे हैं, और सब एक-दूसरे के चारों ओर घूम रहे हैं। देश, काल, भूमण्डल, खमण्डल, मनुष्य, इतिहास, पदार्थ, परमाणु---सभी निरन्तर चक्रायमान हैं। रेखिल कुछ भी नहीं, सभी चत्रिल है। कोई भी स्थिति या गति सपाट रेखा में नहीं है, चक्राकार है। सामने दीखती रेखा के दोनों छोर कहीं न कहीं जाकर मिल जाते हैं। इसी से सत्ता में कहीं आदि या अन्त नहीं है। सभी कुछ अनादि और अनन्त है। इसी से घूमना ही गति का अन्तिम स्वरूप है। जन्ततः सीधा कुछ नहीं, सब गोल है। सब छोर पर घून्याकार है। निराकार घून्य का जो बिम्ब दर्शन या गणित में उभरता है, वह गोल है। सब कुछ गोलाकार, अखण्ड मण्डलाकार।

सत्ता और पदार्थ का स्वभाव है परिणमन, अपने ही निज स्वरूप में निरन्तर घूमना। इसी से सुष्टि में सर्वत्र एक गोलाकार गत्तिमत्ता का आभास है। एक ही आदि अन्तहीन चत्र में घुमते हुए भी, हर वस्तु अपने को दुहराती नहीं, नित-नयी होती रहती है। हज़ारों लाखों वर्ष पूर्व जो घटित हुआ था, वह ठीक इस क्षण फिर नया हो कर हमारे सामने आ रहा है। अभी और यहाँ जो भी घटन या विघटन है, वह अनादि काल-बिन्दु के परिप्रेक्ष्य से जुड़ा हुआ है।

ऐसे में भला हमारी कथा भी सोधो सपाट रेखा में कैसे चल सकती है। महावीर, श्रेणिक, चन्दना या चेलना अनादि में भी थे, और आज भी हैं। सो उनकी कथा भी घूम-फिर कर बारम्बार अनादि परिप्रेक्ष्य तक जाती है, और निरन्त भविष्यत् तक को मापती और व्यापती है। हर कथा लौट कर किसी अदृक्य में लय होती है, और उतने ही वेग से वह अदृष्ट भावी में दूर-दूर तक जाती दीखती है। ऐसे में सौ-पचास वर्ष के एक आयु-खण्ड में यदि कथा फिर पीछे तक जा कर. फिर आज में लौटती है, और आगे तक चली जाती है, तो क्या आश्चर्य है।

देखिये न, मैं भी कथा कहते-कहते आपको शून्य में घुमाने लगा हूँ। छोड़िये, हम फिर कथा के रूपायमान जगत में लौटें। अभी हम जहाँ हैं. वहाँ से फिर बरसों पहले के दिनों में लौटने की जरूरत पड़ गयी है । जो अभी घटित होने जा रहा है, उसका पूर्व छोर पच्चीस-तीस बरस पहले कहीं हाय आता है ।

...तब भगवान् नन्द्यावर्तं प्रासाद में ही अपना कुमारकाल बिता रहे थे। गान्धार-नन्दिनी रोहिणी तब तक ब्याह कर वैभाली नहीं आयी थी। उसी जमाने की वात है। गान्धार देश के महापुर का राजा था महीपाल। यह महागान्धार का ही एक छोटा राजकुल था। महीपाल का इकलौता बेटा था सात्यकी। वह स्वभाव से ही बहुत खामोग और एकाकी था। वह तक्षणिता के विश्वविद्यालय का स्नातक रहा था। तभी वहाँ के कुलपति और गान्धार के ज्येष्ठ राजकुल के वंशज आचार्य बहुलाख़्व की तेजोमती बेटी रोहिणी का उस पर बहुत प्यार हो गया था। उस एकल विहारी गम्भीर लड़के से वह बरबस आकृष्ट थी। सात्यकी इस जगत् से ताल मिला कर नहीं चल पाया था। वह लोक छोड़ कर चला था। और एकान्त निर्जनों में भटकता हुआ अपनी पग-डण्डियाँ आप ही बना रहा था।

समकालीन आर्यावर्त की विख्यात वीरांगना और धनुर्धर थी गान्धार-बाला रोहिणी। वह भी सोधी राह कहाँ चल पायी थी? सुदूर ख़ँबर के दुर्गम दरों में घोड़ा फ़ेंकती इस दुरन्त लड़की ने गुरुकुल की मर्यादा पहले ही दिन से तोड़ दी थी। ऐसी दुर्दान्त थी वह, कि अपने गगन-वेधी तीर से शून्य तक को चौर कर, उसके रहस्य खोल देने को मचलती रहती थी। सारे गान्धार में कमिण्ठ राजकुल का बेटा सात्यकी ही उसका एक मात्र मन-मीत था। सात्यकी ऐसा विरागी था, कि परिवार में या बाहर कोई निजी सम्बन्ध वह बना पाया ही नहीं। उसकी शह पाना मुख्किल था। पर रोहिणी उससे खब परच गयी थी। केवल वही उसे पहचानती थी। और सात्यकी भी चुपचाप अपनी इस बड़ी दीदी के वशीभूत-सा हो गया था। प्रायः वह चुप ही रहता था। लेकिन कभी उसके जी में आता, तो कितनी ममता से वह पुकारता रोहिणी को : 'तिदी!'

फिर भी वे बहुत कम ही मिलते थे। दोनों अपने-अपने एकान्तों में अपनी विचित्र राहों के अन्वेषण में खोये रहते। लेकिन दोनों ही को लगता था, कि वे सदा साथ हैं। कई बार घोड़ें पर सवार हो कर सात्यकी सुदूर सुलेमान पर्वत के पार पश्चिमी समुद्र-तट पर एकाकी विचरता दिखायी पड़ता। '' देखता, कि लहर में से उभरती लहर अन्तहीन होती हुई पारावार हो जाती है। सीमाहीन विस्तार और अगाध में खो जाती है। और उसे लगता कि ऐसा ही तो है उसका मन। ऐसा ही तो है। उसका अपना भी रूप। कैसा तो आनन्द होता उसे, अपने आप को उस आरब्य समुद्र की तरंगों पर आरोहण करते देख कर । ऐसे क्षण उसका जी चाहता, कि कोई उसे देखे, कोई इस अछोर यात्रा के आनन्द में उसका सहचर और सहभागी हो ।

O

0

 $\bigcirc$ 

...एक दिन को बात । सात्यकी इसी तरह आरब्य समुद्र के तट पर एक नारियल वृक्ष की छाँव में अकेला निश्चल खडा था। वैसी ही सामुद्री मुद्रा । जैसे वह स्वयं ही यह समुद्र हो गया है। अपने अलग होने का कोई भान नहीं।...तभी हठात् उसकी वह तल्लीन मुद्रा भंग हो गयी। उसने देखा, समुद्र की सुदूर वेला में से कोई नारी आकृति उठ कर लहरों को चीरती हुई उसकी ओर चली अर रही है। मानो जल ही उसका शरीर है, जल ही उसका चीर है। निरी जलजाया, जलवसना। कोई जल-परी? कोई अप्सरा? ...अरे कौन है यह? कौन है यह, जिसने मेरे आवाहन को सुना है? जिसने मेरे इस स्वरूप को देखा है! जो मेरे इस सौन्दर्य और आनन्द में सहभागिनी हुई है।

···और वह उसके साथ तन्मय होता गया । उसे फिर अपनी इयत्ता बिसर गयी । ···कि सहसा ही वह जल-कन्या उसे ठीक अपने सामने खड़ी दिखायी पड़ी । वह चौंका और बोल उठा :

'ओ, दीदी, रोहिणी दीदी !'

्र 'यहाँ कोई दीदी-वीदी नहीं । मैं केवल एक स्त्री हूँ । मेरा कोई नाम नहीं, किसी एक सम्बन्ध से मैं बँघी नहीं ।'

'तो दीदी, तुमने भी मुझे छोड़ दिया ?'

'कोई भी तुम्हें छोड़ देगी। इतने बड़े होकर भी तुम पुरुष न हो सके, आपे में न आ सके!'

'लेकिन, दीदी, सुनो तो जुम यहाँ कैंसे ?' 'तुम यहाँ कैंसे ?' 'मैं "मैं "बस ऐसे ही, जैसे तुम यहाँ हो !' 'क्या चाहते हो मुझ से ?' 'कुछ नहीं, बस तुम रहो दीदी मेरे लिये…!' 'तो तुम रहो, मैं चली…!' 'दीदी, न, न, मत जाओ, मुझे अनेला छोड़ कर ।'

सात्यकी का कण्ठ रुँध गया। उसने वेगपूर्वक जाती हुई रोहिणी का हाथ पकड़ लिया। रोहिणी बेबस हो गयी। वह धप् से वहीं बैठ गयी। सात्यकी भी जहाँ था, वहीं बैठ गया। दोनों की आँखें मिलीं: दोनों की आँखें छलछला रही थीं। बड़ी देर मौन छाया रहा। बीच में एक दूरी अपार होती गयी। कि तभी भरभराते गले से बोली रोहिणी: 'तुम अब भी पुरुष न हो सके ! भीरु कहीं के । मैं कब तक तुम्हें पकड़े बैठी रहूँगी । हरेक की अपनी एक नियति होती है, और वह उस ओर बरबस चला जाता है । इतना भी नहीं समझते ? अब निरे बच्चे तो नहीं तुम !'

'तो तूम मुझे छोड़ जाओगी, दीदी?'

'छोड़ना और रखना, कुछ भी क्या मेरे हाथ है ? देख रही हूँ, अपने ही को नहीं रख पा रही हूँ।"आज एक बेरोक पुकार खींच ले गयी। और मैँ समुद्र में तैरती हुई, उसके आभोग प्रदेश तक चली गयी। बेतरह हाथ-पैर मारती मानो इस सागर को अपने में बाँध लेना चाहती थी,‴कि तभी‴कि तभी‴ा

'तभी क्या, दीदी ?' सहमा हुआंन्सा सात्यकी बोला।

'मुझे समुद्र के सुदूर प्रत्यन्त देश से आती एक आवाज सुनाई पड़ी: रोहिणी मामी'''रोहिणी मामी ! किसने पुकारा? मैं किसी की मामी नहीं: किसी की कोई नहीं । कौन है वह मामा, कौन है वह भानजा? निरी जल्पना, बकवास । रोहिणी किसी की बन्धक नहीं हो सकती ।'''लेकिन, सात्यकी, ऐसा लगता है, जैसे किसी अटल नियति ने पुकारा है'''अनबूझ है यह खेल !'

'तो तम मुझे छोड़ जाओगी, दीदी ?'

'मुझे कुछ नहीं मालूम, सात्यकी ! ''लेकिन'''लेकिन'''मेरे रहते तुम आदमी बन जाओ । अपने आपे में आओ । फिर पीछे कौन देखने वाला है । किसे पड़ी हैं'''।' रोहिणी का गला भर आया ।

'दीदी<sup>…</sup>!' फूट कर सात्यकी ने दीदी के जानू पर सर ढाल देना चाहा। रोहिणी ने कहा: 'नहीं, अब और नहीं, सत्तू…। बेला टल रही है, चलो अब लौट चलें। फिर दरों में अँधेरा घिर आयेगा।…'

और विपल मात्र में ही दोनों अपने घोड़ों पर सवार हो कर, सुलेमान पर्वत की घाटियाँ पार करने लगे। दोनों चुप थे। एक अजस और शुद्ध गतिमत्ता में वे एकाकार थे। ...बस्तियों के दीये दूर पर चमकने लगे। एक चतुष्क पर पहुँच कर उनके घोड़े थम गये। बोली रोहिणी:

'मेरे भैया राजा, कितने प्यारे हो तुम। देखो, मैं कल गान्धार के लिये रवाना हो रही हूँ। हो सके तो तुम भी अपनी राह घर लौट चलो। दो-तीन दिन में हम दोनों ही घर पहुँच जायेंगे। तब तुम्हें रोज ही मेरे पास आना होगा। मैं तुम्हें शास्त्र, शस्त्र और शिल्प सब की मौलिक शिक्षा देंगी। मैं तुम्हें अजेय धर्नुविद्या सिखाऊँगी। जानते तो हो, तुम्हारी धोदी को धनु-चिद्या में आज तक कोई हरा न सका। हाँ, तो आओगे न रोज मेरे पास?'

'हाँ दीदी, आऊँगा जरूर। लेकिन तुम कहीं चली मत जाना !'

'पागल कहीं के …' कह कर रोहिणी खिलखिला पड़ी। और वह अपने मामा के घर रथमेघनगर की ओर धावमान दीखी । सात्यकी के मुँह से सिसकी फूट पड़ी।…और फिर वह खोया-भूला-सा अपने प्रवास की पान्थशाला की ओर घोडा दौडाने लगा !

...उन्हीं दिनों वैशाली के महासेनापति सिंहभद्र किसी आवश्यक राजकीय कार्य से, राजदूत हो कर गान्धार आये हुए थे। वे अप्रतिम धनुर्धर महाली के शिष्य थे, और उनका तीर अचुक माना जाता था। उन्होंने वीरांगना रोहिणी की गगन-वेध धनुर्विद्या की ख्याति सुनी थी। गान्धार में उन्होंने रोहिणी का वह पराक्रम अपनी आँखों देखा। रोहिणी के व्यक्तित्व की गरिमा और तेजस्विता से वे प्रभावित हुए। तो साथ ही रोहिणी की मौन मृदुता ने भी उनका मन मोह लिया। एक दिन उनके बीच, खेल-खेल में, शिखर-वेध की होड़ लग गयी। सिंहभद्र का तीर, लक्षित शिखर से टकरा कर टूट गया, लेकिन रोहिणी ने शिखर को बींध दिया। इस हार से वैशाली के महा-सेनापति सिंह की आँखें रोहिणी के सामने झुक गईं। रोहिणी मुग्ध स्तम्भित देखती रह गयी।...और अगले ही क्षण उसने एक जयमाला सिंहभद्र के गले में डाल दी और बोली:

'तुम हार कर भी जीत गये, मैं जीत कर भी हार गई !'

'यह मेरा भैया सात्यकी, मौनी सुनि है। लेकिन यही भेरा अकेला संगी है, हमारे सारे गान्धार में। काश यह थोड़ा उन्मुख होता, तो भला मैं आपको जयमाला क्यों पहनाती, सेनापति !'

'ओ हो, तो भाई से ही काम चल जाता, पति अनावख्यक हो जाता !' कह कर सिंहभद्र ठहाका मार कर हँस पड़े । उन्होंने भोलेभाले सात्यकी को पास खींच कर सीने से लगा लिया । तभी रोहिणी बोली :

'यह मेरा राजा भैया ही मुझे पहुँचाने वैशाली आयेगा।'

सच ही तो, पराये पुरुष का भरोसा भी क्या, कब राह में दगा दे जाये ! यहतो आपका रक्तजात भाई, लोही की सगाई । मैं इसकी वराबरी कैसे कर सकता हूँ ! '

कहते हुए सिंहदेव फिर जोर से हँसे, और सात्यको को अपनी वगल में ले कर उसके गलबाँही डाल दी। रोहिणी का नारीत्व अपनी अगाधता में निमज्जित हो गया। वह कुतार्थता के तीर्थ-सलिल से आचुड़ भींज आई।

○ ○ ○ 'मैं वैशाली नहीं चल्ंगा, दीदी !'

'ऐसा रूठ गया मुझ से ? मेरा विवाह करना अपराध हो गया ?'

'इतना ही समझती हो मुझे? छोड़ो वह । सोचो तो, तुम्हारे पल्ले की कोर बँधा कब तक, कहाँ-कहाँ घूमता फिर्डेंगा? यह क्या मेरे पुरुष के लायक होगा ?'

 रोहिणी की आँखें लाड़ भरे गर्व से भीनी हो आईं। भीतर के कण्ठ से बोली:

'यह तुझे क्या हो गया है, सत्तम् ? तुझे पुरुष होने को कह कर मैं हत्यारी हो गयी। पुरुष होने का अर्थ यह तो नहीं, कि मुझ से पराया हो जायेगा ! और न यही, कि सब से भागा फिरेगा। …तू नहीं चलेगा पहुँचाने, तो मैं भी नहीं जाऊँगी वैशाली…!' कहते-कहते रोहिणी का स्वर डुब गया।

...तब कैसे मने करता सात्यको । वह दीवी के साथ वैशाली आया । वहाँ सिंहभद्र और रोहिणी के विवाह का उत्सव वड़ी धूम-धाम से हुआ । कई दिनों तक चलता रहा । दूर-दूर से आ कर सारा परिवार एकत्र हुआ था । सिंहसेनापति की सारी बहनें आयी थीं । कुण्डपुर से त्रिशला, चम्पा से पद्मावती, कौशाम्बी से मृगावती । उज्जयनी से शिवादेवी, वीतिभय से प्रभावती । और राजगृही से चेलना । सुज्येष्ठा और चन्दना तो कुँवारी ही थीं । रोहिणी ने सभी से सात्यकी का परिचय कराया था । सब को वह बहुत प्रिय लगा था । सिंहभद्र ने अपने भाई दत्तभद्र, धन, सुदत्त, उपेन्द्र, सुकुम्भोज, अकम्पन, सुपतंग, प्रभंजन और प्रभास-सभी से सात्यकी का मेल-जोल करा दिया था। और भी कई लिच्छवि युवाओं ने उसे बड़े प्यार और सम्मान से अपनाया था। लेकिन सात्यकी की मनोमुद्रा कुछ और ही तरह की थी। यों सब से हँस-बोल लेता था। लेकिन प्रायः चुप रहता था। उसके मन की तह में कोई झाँक नहीं पाता था। अन्तःपुर के विशाख गोष्ठीकक्ष में सारे परिवार के स्त्री-पुरुषों की महफ़िल जमती। हँसी-चुहल के फव्वारे उड़ते। ...कि ठीक तभी सात्यकी कब चुपचाप वहाँ से ग़ायब हो जाता, किसी को पता न चलता। लेकिन रोहिणी की आँख से यह पलातक बच नहीं पाता।

…रोहिणी के मन में एक काँटा और भी चुभ रहा था। वर्द्धमान कुमार नहीं आये ? रोहिणी मामी के उस गोपन रिक्त को दूसरा कौन समझ सकता था। किसी से यह बात पूछ भी कैंसे सकती थी ? …तो फिर किस लिये पुकारा था मुझे—आरब्य सागर की लहरों पर से ? यों रोहिणी ने परोक्षतः जान लिया था: कि वर्द्धमान तो प्रसंग पर कहीं जाते नहीं। …अप्रासंगिक चर्या करते हैं। प्रवासी अतिथि का क्या भरोसा—कब कहाँ होगा ? सो रोहिणी ने अपने मन को समझा लिया था। अलक्ष्य भविष्यत् में आज्ञा की टकटकी लगा दी थी।

…लेकिन इस सात्यकी को क्या हो गया है? …होना क्या है। यही तो उसका स्वभाव रहा सदा से। रोहिणी के जी में अपने चुप्पे भाई का दर्द बना रहता। पर अब वह उसे टोकती नहीं थी। चुपचाप उसके हाल को देखती रहती। राजपुत्रों की आपानक गोष्ठियों में वह कहीं न होता। पूरे परिवार की वन-कीड़ा और वन-भोजनों में भी, वह किनारे कहीं छिटका दोखता। फिर अन्तर्धान।

सात्यकी की इस विरागी चर्या को कोई एक और चुपचाप देखती रहती थी। "चेलना से छोटी सुज्येष्ठा इस चुप्पे लड़के के रहसीले मन में झाँकने को उत्सुक थी। मन्दार फूलों-सी दूर-गन्धा वह लड़की, खुद भी तो कम रहसीली नहीं थी। वैसी ही तो चुप्पी, सुगम्भीर प्रकृति। सदा उजले स्वेत वस्त्रों में झोभित कोई कैरवी। सात्यकी ने एक बार उसे अपनी और देखते, देख लिया था। कैसी सरल निवेदन भरी थी वह चितौनी। एक शान्त झील, जिसमें सब सहज प्रतिबिम्बित है। ऐसा कई बार हुआ था। सात्यकी को भय-सा लगा था।...नहीं, बन्धन और व्यथा ले कर वह नहीं सोयेगा। "और वह छिटक जाता।

···लेकिन सुज्येष्ठा भी उसके बाद कब कहाँ चली जाती, किसी को पता ही न चलता। ···हर सबेरे वह स्नान-गन्ध से पवित्र हो कर 'चन्द्रप्रभ चैत्य- उपवन' में भगवान् चन्द्रप्रभ की पूजा के लिये जाती। पवित्र स्वेत वसन, खुले केश। लिलार पर रक्त चन्दन का टीका। हाथ की चाँदी की थाली में गन्धराज, बेला, स्थल-कमल के फूल। अभिषेक-जल की सुवर्णझारी। केशर की कटोरी।

...एक दिन बड़ी भोर ही सात्यकी चन्द्रप्रभ देव के दर्शन कर लौट रहा था। कि अचानक ही देवालय की सीढ़ियों पर पूजा-द्रव्य लिये सन्मुख आती दीखी सुज्येष्ठा। दोनों का परस्पर से बचाव न हो सका। दृष्टियाँ मिलीं। विनय से नत हो कर सुज्येष्ठा ने अतिथि का अभिवादन किया। सात्यकी ने भी हाथ जोड़ कर सर झुका दिया।

'जरा रुकेंगे, आर्य सात्यकी ? पूजार्घ्य का पुष्प-प्रसाद लेते जायें।'

कह कर झटपट सुज्येष्ठा चैत्यालय में चली गयी। बहुत एकाग्र मन से उसने चन्द्रप्रभ प्रभु का पूजन-अर्चन, धूप-दीप किया। अन्तरतम से प्रार्थना की: 'मेरी राह प्रकाशित करें, प्रभु। '''और ये अतिथि देव जीवन में अपना मनोकाम्य लाभ करें, और कृतार्थ हों।' ''' लौट कर सुज्येष्ठा ने, दोनों हाथों से सात्यकी को पुष्प-प्रसाद दिया। उनके भाल पर केशर का टीका लगा दिया। फिर उन पर अक्षत-फूल बरसा दिये। '''और एक-दूसरेको बिना देखे ही दोनों अपनी-अपनी राह चले गये।

चन्द्रप्रभ उपवन के उत्तरी प्रत्यन्त भाग में एक पीले कमलों का सरोवर था। वहाँ प्रायः सुज्येष्ठा कभी-कभी साँझ बेला में एकान्त विहार करती थी। सात्यकी को इसका कोई आभास भी नहीं था।

...एक दिन साँझ की ढ़ाभा बेला में सात्यकी भी उधर निकल आया। वह निर्जन सरोवर की एक सीढ़ी पर बैठा, निवान्त भाव से उन मुद्रित होते कमलों की भीनी लयमान गन्ध में अपनी मनोवेदना का पता खोज रहा था। ...कि तभी अचानक सुज्येष्ठा/ वहाँ आयी। उसे देखते ही सात्यकी उठ खड़ा हुआ। '...ओ, क्षमा करें, मुझे पता न था।' कह कर वह चल पड़ा। सुज्येष्ठा के मुंह से बरबस ही निकला: 'ओ...आप! मैंने आपकी तन्मयता में आघात पहुँचाया।' सात्यकी रुका और उसने पीठ से ही सुना: 'मुझ से भूल हो गयी क्या ? आप इस तरह चले जायेंगे ?...' फिर रुक कर वह बोली: 'यदि आप को नाराजी है, तो मैं ही चली जाती हूँ।' कह कर सुज्येष्ठा दूसरी वीथी से उल्टी दिशा में चल पड़ी।

'नहीं, देवी, आप से कौन नाराज हो सकता है? फिर मैं कैसे? दोष तो मेरा था। मालूम न था कि यह आप का एकान्त विहार-स्थल है। नहीं तो मैं यहां क्यों आता, भला। जाने से पहले मुझे क्षमा नहीं कर जायेंगी?' सुज्येष्ठा को यह बात तह तक छेद गई। मन ही मन हुआ : 'क्या मैं इस योग्य भी नहीं कि एक बार आँख तक न उठाई इन्होंने ?' …सुज्येष्ठा ने मुड़ कर न देखा। उसके नारीत्व का कोरक बिद्ध हो गया था।

सात्यकी बहुत चाह कर भी, फिर सुज्येष्ठा को कभी न देख सका। न पारिवारिक गोष्ठियों में, न दन-क्रीड़ाओं में।

और एक दिन बहुत भरे मन से रोहिणी ने सात्यकी को बिदा कर दिया। इस सागर-वेला को कब तक बाँध कर रख सक्गी?

उस बिदा के क्षण सात्यकी ने वैग्वाली के सारे राजमहालयों के हर वातायन को एक बार बड़ी साधभरी आँखों से निहारा था। काश, वह सुगम्भीर चेहरा कहीं दीख जाता ! रथ पर जाते हुए राह में, वैग्वाली के हर पेड़-पालो से वह मुद्रा झाँकती दीखी थी। जो अब मानो सदा को कहीं अन्त-र्धान हो गई थी।

Ó

…गान्धार का वह मर्मीला और शर्मीला लड़का ! सुज्येष्ठा उसे किसी भी तरह भुला न सकी । उसमें उसने एक अचिन्त्य गहराव देखा था। कैसा अदम्य था उसका आकर्षण । उसके मरम को जाने बिना ठहराव शक्य नहीं । '…हाय, कैसी भूल हो गयी मुझ से । वे तो स्वयम् ही मेरे एकान्त में आये थे । भले ही मुझे देखते ही चल पड़े थे, लेकिन मेरे सम्बोधन पर वे रुके भी थे । पर मैं अधिकार का दावा ले कर अभिमान कर बैठी । मेरी तिरिया-हठ ने अनर्थ कर दिया । …और अब तो दिशाएँ भी निरुत्तर हैं । कहाँ होंगे वे, कैसे होंगे वे ? क्या मुझे भूल सके होंगे वे ? …कौन उत्तर दे !'

रोहिणी भाभी से सुज्येष्ठा ने बहुत परोक्ष ढंग से कुछ पृच्छा की थी। उदास हो कर वे बोली थीं: 'सात्यकी का भेद मैं ही न जान सकी, तो औरों को क्या बताऊँ। वह इस धरती का जोव ही नहीं। उसका कहीं होना या न होना बराबर-सा ही है।' प्रतीक्षा रही कि रोहिणी भाभी कभी गान्धार जायेंगी, तो शायद कुछ पता चले। लेकिन रोहिणी तो फिर वरसों गान्धार गई ही नहीं। सुज्येष्ठा बहुत साहस कर के, वैसी ही सान्ध्य द्वाभा में एक बार 'चन्द्रप्रभ-चैत्य' के कमल सरोवर पर गयी थी। उस सीढ़ी पर कोई उपस्थिति महसूस हुई थी: पर कोई दिखाई तो नहीं पड़ा। हर बन-वीथी में बस एक लौटती पीठ ही दीखी थी।

...चप्पे-चप्पे पर उसकी आँखें बिछ गई थीं। शायद कोई गान्धार-ध्वज-वाही रथ अचानक आता दीख जाये। शायद कोई पारावत या सूआ प्रणय-पत्र ले कर सुज्येष्ठा की वातायन-रेलिंग पर आ बैठे। शायद कोई हरकारा या दूत आने की ख़बर मिले। अभी-अभी कुछ होगा : लेकिन कभी कुछ न हुआ। उधर सात्यकी शून्य-मनस्क हो दिन पर दिन, बरस पर बरस गुजारता चला गया। जी में एक फाँस गड़ी है, दो नीलसर आँखें कसकती हैं। आरब्य समुद्र के छोर छा लिये हैं, उन आँखों की प्रतीक्षाकुल टकटकी ने। लेकिन क्या उपाय है। पश्चिम के इस दिगन्त से पूर्व के उस दिगन्त तक, दो कभी न लिखी जाने वाली प्रणय-पत्रिकाओं की प्रत्याशा भटके दे रही है। सात्यकी सोचता है, मेरा सत्य कहीं कोई होगा, तो एक दिन सामने आयेगा ही। सुज्येष्ठा सोचती: भूल मुझी से हुई, मैं रूठ गई, मान कर बैठी। लेकिन समय के शून्यांश में इतना अवकाश कहाँ। काल और दिगन्त निश्चिह्न मौन हैं। ...जान पड़ता है, वह मेरा सत्य नहीं था।...

और एक दिन सुज्येष्ठा बिना कहे ही, आधी रात घर छोड़ गई।

उन दिनों श्री भगवान् वैशाली से कुछ दूर, सोनाली तटवर्ती 'नीलांजन उपवन' में विहार कर रहे थे। ...एक दिन भिनसारे भगवती चन्दन बाला उपवन के एक निभृत एकान्त में, खुली आँखों संचेतना-ध्यान में अवस्थित थीं। ठीक तभी सुज्येष्ठा वहां आ पहुँची। उसे वन्दना करने की भी सुध न रही। हाथ जोड़, जानू के बल बैठ, नयन भर बोली:

'माँ, संसार में अब पाने को कुछ न रहा। कहीं जी लगता नहीं। मुझे अपने जैसी ही बना लो।'

चन्दना चुप । लम्बी चुप्पी । सुज्येष्ठा हताहत होती गई । फिर भी उत्तर न आया । सुज्येष्ठा ने फिर अनुबय की :

'माँ के चरणों में भी ठौर नहीं…? तो कहाँ जाऊँ?'

भगवती एकाग्र तृतीय नेत्र से सुज्येष्ठा को ताकती रहीं। पर उत्तर न दिया।

'प्राणि मात्र की माँ, इतनी कठोर हो गईं? मेरा कोई आत्मीय नहीं, घर नहीं। मेरा कोई भूत, वर्तमान, भविष्य नहीं। मुझ अनाथिनी के नाथ केवल महावीर, मेरी माँ केवल तुम !'

'अपने मन को देख, कल्याणो !' मां का स्वर सुनाई पड़ा।

'मन अब कहाँ बचा माँ, कि उसे देखूं ! विमन भून्य हो गई हूँ। तभी तो माँ की श्वरणागता हुई हूँ।'

'नहीं हुई जून्य, नहीं हुई समर्पित। कहीं अन्यत्र है तू!' सुज्येष्ठा अवाक् रह गई। उसने माँ के चरण पकड़ लिये। 'वह अन्यत्र कहाँ है, कोई पता नहीं। मुझे अपनी सती बना लो, माँ!' 'वह अन्य और अन्यत्र है। देखोगी एक दिन। उस मुहूर्त की प्रतीक्षा करो।' मैं कहाँ ठहरूँ, कहाँ लौट्ँ? मुझे अपने में आयतन दो माँ, आधार दो माँ!'

'जिसमें तुझे सुख हो, वही कर, कल्याणी। स्वधर्म के मार्ग में कोई प्रतिबन्ध नहीं।'

सुज्येष्ठा स्वयम् आप से ही भगवती दीक्षा लेकर, श्री भगवान के समवसरण में उपस्थित हो गई। भगवती चन्दनवाला ने उसके प्रणत मस्तक पर वासक्षेप की वर्षा की। प्रभु उसके मर्म में रहस्य के एक मुद्रित मुकुल-से भर आये, और मुस्करा दिये।

○ ○ ○ योगायोग । तभी एक सन्देशवाहक अश्वारोही वैशाली से गान्धार आया । उसके द्वारा उदन्त फैला : 'देवी सुज्येष्ठा श्री भगवान् की परिव्राजिका हो गई ! '

...सुन कर सात्यकी की आँखों में दुनिया बुझ गयी। आरब्थ सागर की अफाट और अकाट्य जलराशि में फाट पड़ गई। हिन्दूकुश के दर्रे सनाका खा गये। सात्यकी को लगा, कि संसार के किनारे वह अकेला छूट गया है। अब जगत् में उसके पाने को बचा ही क्या है?

सामने की राह रुँध गई है। दिशा नहीं, क्षितिज नहीं। कहाँ ठहरे सात्यकी। क्या करे? कहाँ जाये? ... और उसकी आँखों में अईन्त महावीर के समवसरण की ऐश्वर्य-प्रभा झलक उठी। ... प्रभु के प्रभा-मण्डल में ही तुम्हें खड़ी देखूँगा, सुज्येष्ठा। तुम्हारा वह भागवत तापसी रूप ! निर्बन्धन में ही हम मिल सकते हैं।

...और एक सबेरे सात्यकी श्रीभगवान के चरण-प्रान्त में उपस्थित दीखा।

'जगत् में पाने को कुछ न रहा, भगवन्। प्रभु से बाहर अब कहीं जी नहीं लगता। मुझे अपना ही अंग बना लें।'

'सच ही तू यहां महावीर को पाने आया है, या किसी और को ?'

'प्रभु के भीतर ही मेरी चाह पूरी हो। अन्यत्र नहीं !'

'अन्य और अन्यत्र अभी शेष है। तू पर-भाव में है, सात्यकी। तू प्रतीक्षा कर, अपने भोग्य का तू सामना कर। तू पलायन कर रहा है। मुक्तिकामी पलायन नहीं करता, सामना करता है।'

'पलायन भी तो प्रभु के भीतर ही कर रहा हूँ। मुझे अपने जैसा ही नग्न और निग्रंथ बना लें, स्वामी।'

'अन्तिम ग्रंथि का सामना कर, सात्यकी । वही आत्मवेघ है।'

२२६

श्री भगवान् ने सात्यकी पर ही छोड़ दिया, कि वह चाहे तो नग्न हो जाये। लेकिन प्रभु अनुमत नहीं थे। आदेश नहीं दिया था। ...सात्यकी श्रीमाँ चन्दना के आगे कातर गुहार करता हुआ शरण खोजने लगा। माँ को उस पर करुणा आ गयी। माँ की वासक्षेप वर्षा तले सात्यकी दिगम्बर हो गया। माँ को लगा, अपने बच्चे की मोहरात्रि को भी उन्हें ही तो सहना होगा।

समय बोतता चला। सात्यकी ने एक बार प्रभु के ऐक्वर्य की द्वाभा में, देवी सुज्येष्ठा का पवित्र आनन देखा था। मिलते ही चारों आँखों के पलक ढलक गये थे। उसके बाद वे एक-दूसरे से बच कर ही चलते थे। मानो कि यहाँ सभी मिलन में हैं, केवल यही दो आत्माएँ बिछड़ी हुई हैं। चैतन्य की लीला यदि विचित्र है, तो राग की लीला विचित्र क्यों न होगी।

कूछ बरस बीत चले।

…सात्यको मुनि एक दिन गुफ़ा में ध्यान-सग्न बैठे थे। बाहर आँधियों के साथ जोर का पानी बरस रहा था। तभी योगात् आर्या सुज्येष्ठा आहार-चर्या से लौटते हुए बरसात में भींग गईं। वे अपनी शाटिका सुखाने के लिये उसी अन्धी कन्दरा में अकस्मात् चली आईं, जहाँ सात्यकी ध्यानावस्थित थे। बेभान सुज्येष्ठा ने अपने को एकाकी जान, शाटिका उतार दी, और उसे निचोडने लगी।

अचानक बिजली चमकी। सात्यको के सामने मानो उसकी आत्मा ही परमा सुन्दरी के रूप में नग्न खड़ी थी।<sup>...</sup>तमाम सुष्टि को दहलाती हुई बिजलियाँ कड़कने लगीं। तूफ़ान गरजने लगे। मेघों के डमरू गड़गड़ाने लगे। वर्षा के उस विप्लव में सब डूबता जान पड़ा।

····और उस अन्धी गुफा में एक नग्न पुरुष और एक नग्न नारी आमने-सामने खड़े थे। प्रकृति और पुरुष की तात्विक भूमिका। ···उस युगल का देह-भान जाता रहा। देह, देह में लीन हो गई: आत्म, आत्म में रम्माण हो गया।

...इन्द्रियों के सीमान्त आ गये। वे दोनों आगे न बढ़ सके। वे फिर भी बिछुड़े ही रह गये? हाय, इतनी मुक्त अवगाढ़ता के बाद भी ऐसा वियोग और विषाद? दीना-पावना चुक गया। वे एक-दूसरे की ओर न देख सके। और वे अपनी-अपनी राह चले गये।

राजगृही के राजमहालय में अबेला ही चेलना के द्वार पर दस्तक हुई । देवी ने द्वार खोला ! सम्राट नहीं, सुज्येष्ठा थी । उजाड़, उदास, वृन्त-च्युत कल्प-लता । प्रभात का शीर्ण पाण्डुर चन्द्रमा ।

सुज्येष्ठा चेलना के अंक में लिपट कर बेहद रोने-बिसूरने लगी। चेलना को अपनी सहज-बोधि से पता चल गया। अपने अथाह मौन में वह अपनी बहन सुज्येष्ठा को समाती ही चली गयी। सुज्येष्ठा का रुदन चुक<sup>्</sup>गया, पर चेलना दीदी ने कुछ न पूछा। ज्येष्ठा बहुत आ**झ्वस्त हो आयी। फिर भी** रहा न गया तो पूछा:

'दीदी, मैं इतनी गिर गयी, कि तुमने मुझे कुछ पूछने योग्य भी न समझा ?' और सुज्येष्ठा रो आयी ।

'कमबद्ध पर्याय के इस खेल में वह पर्याय अनिवार्य थी, ज्येष्ठा । आई और चली गयी। उसकी पूछ-ताछ क्या ? और अपनी ज्येष्ठा को क्या मैं जानती नहीं। गिरना उसके अभिधान में ही नहीं है। तुम दोनों का राग परमाणु से भी अधिक सूक्ष्म था। पहले ही दिन से तुम दोनों देह-भाव में नहीं थे। और आत्म-भाव भी एक अन्तिम अवगाढ़ अभिव्यक्ति के बिना, आप्त-काम नहीं हो सकता।'

'तुम कैसी तो बोल रही हो, दीदी ! वीतराग महावीर की मर्यादा हो तुम । और तुमने अमर्यादा को<sup>…'</sup>

'अमर्याद है महावीर, ज्येष्ठा। उसमें हर क्षण नव-नव्य मर्यादा उदय हो रही है। प्रतिक्षण सदोदित है महावीर। त्रिकाली ध्रुव। उसमें उत्यान-पतन नहीं। तुम्हें उस ध्रुव पर उठा लिया है प्रभु ने। परभाव से स्वभाव में प्रति-यात्रा करो, सुज्येष्ठा । प्रभु तुम्हें पुकार रहे हैं।'

ः और एक सबेरे सुज्येष्ठा नतमाथ भगवती चन्दन बाला के सम्मुख प्रस्तुत हुई । उसके मुँदी आँखों वाले विनत आनन पर आँसू की धाराएँ बँधी थीं ।

'अनिवार्य भोग का शोक कैसा, सुज्येष्ठा ! तू उच्चारोही भव्यात्मा है। तू मुक्ति-कामिनी है, कल्याणी । तुम दोनों की वासना भी मुक्ति के बाहर नहीं थी । तुमने परस्पर को मुक्त किया । तुम दोनों परायेपन से अपनेपन में लौटने को विवश हुए । तो अब किये का प्रेक्षण करो, आलोचन करो । प्रतिकमण करो ।'

ःक्षणैक चप रह कर श्रीमाँ ने सुज्येष्ठा के पीछे की ओर सम्बोधन किया : 'काया में नहीं, कामेश्वरी आत्मा में रमण करो, सात्यकी !'

श्रीमाँ ने देख लिया था। सात्यकी भी ठीक सुज्येष्ठा के पीछे ही कब से आ बैठा था। वह प्रबुद्ध हर्षित हो बोलाः 'माँ, क्षणिक के पर-राज्य में नहीं, तुम्हारे अमृत के स्व-राज्य में मेरी यह अछोर वासना निर्बन्धन और मुक्त हो जाये।'

'वर्जित नहीं, विवर्जित विचरो, तो ग्रंथिछेद हो जायेगा।'

श्रीमाँ ने सात्यकी को अपनी भुवनेश्वरी चितवन से पुनर्दीक्षित किया, और वह शान्त भाव से चला गया।

तभी सूज्येष्ठा ने मानो धरती में गड़ते-से पूछा :

'मेरे लिये क्या आदेश है, माँ?'

'चेलना के संरक्षण में तुम्हारी प्रसूति होगी। और यथाकाल अतिथि आत्मा का स्वागत होगा!'

'पाप के मूल का संरक्षण कैंसा, माँ? संसार बीज का पोषण कैंसा, माँ?'

'आत्मा न पाप है, न संसार है। वह बस एक शुद्धात्मा है । शेष सब अनिवार्य पर्याय-क्रम है । आया और गया। अनागत जन्मा आत्मा का स्वागत ही हो सकता है।'

'अवैध जातक का अस्तित्व कहाँ, माँ ?'

'कैवल्य में वैध-अवैध कुछ नहीं । वहाँ केवल उत्पाद, व्यय और ध्रुव है । आया, बीता, और शेष में केवल त्रिकाली ध्रुव है । वही होगा तुम्हारा जातक ।'

अचानक श्री भगवान् का स्वर सुनायी पड़ा। वे हठात् अधरासीन विराजित दीखे, भगवती के दक्षिणांग में ! वीतराग जिनेक्ष्वर ने न्याय-विधान किया :

'अपनी नियति का स्वामी वह स्वयम् है, कल्याणी । तुम अपने को उसकी जनेत्री, धात्री मानने वाली कौन ? उसके साथ अपने को तदाकार करने वाली तुम कौन ?'

एक स्तब्धता गहराती चली गयी। फिर सहसा ही सुनायी पड़ा:

'यह आमातृ-पितृजात अवैध पुत्र, एक अज्ञात सूर्य की तरह किसी दिन कलिकाल में महावीर के धर्म-चत्र का संवाहक होगा ! '

देवांगनाओं ने फूल बरसाये । देव, दनुज, ममुज की जयकारों में पाप का अस्तित्व ही तिरोहित हो गया ।

…मनुष्य को अपने हर मोड़ पर, मुक्ति की नई और मनचीती राहें खुलती दिखाई पड़ीं।

### फाँसी के उस पार

'यहाँ सर्वज्ञ बिराजमान हैं !'

ऐसा वचन लोगों से सुन कर कोई एक धनुष्यधारी पुरुष प्रभु के पास आया। अपराध बोध से वह नम्रीभूत था। सो प्रभु के बहुत निकट ही खड़ा दिखाई पड़ा। प्रभु की उसे अधिक जरूरत थी, सो वह दूर न रक्खा जा सका।

उसने मन ही मन प्रभु से अपना संशय पूछा। प्रभु बोले:

'आप्त अर्हन्त को इस सभा में, पर कोई नहीं, केवल स्व है यहाँ । कैवल्य की इस ज्योति-लेखा में कुछ भी छुपा नहीं, सब उजागर है। स्व के इस राज्य में पर का भय और संकोच कैसा? तू अपना संशय वचन ढारा व्यक्त कर, आत्मन्। तो अन्य भव्य प्राणी भी प्रतिबोध पा सर्केगे।'

फिर भी लज्जावश वह धनुष्यधारी स्पष्ट न बोल सका। सो उसने संकेत भाषा में पूछाः

'हे स्वामी, यासा, सासा ?'

'एवमेव, कल्याणवरेष् !'

एक रहस्य वातावरण में छा गया। हजारों आँखें प्रक्ष्नायित दीखीं। तब आर्य गौतम ने पूछा:

'यासा, सासा ? इस वचन का अर्थ कहें, नाथ ।'

गन्धकूटी को सीढ़ियाँ स्पन्दित हुई । और उनमें से सुनाई पड़ाः

'अनादि सन्दर्भ में से यह प्रश्न उठा है, वहीं है उत्तर भी आ रहा है। जो आज भाई-बहन हैं, वे कभी पति-पत्नी भी थे, और आगे कुछ भी हो सकते हैं। बात उतनी ही नहीं, जितनी सामने है। वह पीछे बहुत दूर से, अगोचर में से चली आ रही है, और आगे अगोचर तक है उसका व्याप। कथा के उस पूर्व छोर को सूनो, जानो भव्यजनो !

'इसी भरत क्षेत्र की चम्पा नगरी में पूर्वे एक स्त्री-लम्पट सुवर्णकार था। वह पृथ्वी पर फिरता था, और जहाँ भी कोई रूपवती कन्या उसका मन मोह लेती, उसे वह पाँच सौ सूवर्ण-मुटाएँ अपित कर ब्याह लाता। इस प्रकार अनुक्रम से उसने पाँच सौ स्त्रियों को ब्याहा था। हर स्त्री को उसने सर्व अंगों के आभूषण बनवा दिए थे। और जब जिस स्त्री की बारी आती, वह स्नान-अंगराय कर, सारे ही आभूषण पहनती। और रत्न-कांचन क्रीता, वह भोग्या दासी उसके साथ कीड़ा करने चली जाती। अन्य स्त्रियाँ उस दिन कोई श्रृंगार नहीं कर सकती थीं, यदि करतीं तो सुवर्णकार उनका बहुत तिरस्कार और ताड़न करता।

'अपनी स्त्रियों के स्त्रीत्व पर उसको अत्यन्त ईर्ष्या थी। यह सारा नारीत्व मात्र, मानो एकमेव उसका भोग्य था। किसी और को ये न मोह लें, इसी अरक्षा और भय में वह जीता था। गृहद्वार छोड़ कर कभी कहीं जाता नहीं। दिन-रात वह अपने अन्तःपुर पर पहरा देता रहता था। सुवर्ण तो पर्याप्त था, सो करने को और कुछ था नहीं। वह सर्वकाल इसी एक स्त्रैण वृत्ति में रमा रहता था। इसी कारण वह अपने स्वजनों को भी कभी अपने घर जिमाता नहीं। और इसी अविक्वास के चलते वह भी औरों के घर भोजन पर न जाता ।

(एक बार सोनी का एक प्रिय मित्र, सोनी की इच्छा न रहते भी, उसे अत्यन्त आग्रह से अपने घर भोजन पर ले गया। बरसों बाद मुक्ति की साँस ले कर उसकी पाँच-सौ स्त्रियाँ आपे में आ गईं। मुदित हो कर वे सब एकत्र हुईं। अपनी व्यथा परस्पर को कही। "धिक्कार है हमारे इस घर को, हमारे इस यौवन को, हमारे इस जीवन को। कि हम इस कारा-गृह में बन्दिनी हो कर जी रही हैं। हमारा पति यमदूत की तरह कभी अपना ढार छोड़ता नहीं। सुयोग है कि आज वह कहीं चला गया है। तो आओ, आज हम थोड़ा समय स्वेच्छा से बितायें, मनचाहा वर्तन करें। अपने जीवन को क्षण भर जी चाहा जियें। आओ, इस फाँसी से मुक्त हो कर विहरें।

'ऐसा विचार कर सब स्त्रियों ने स्नान किया, सुगन्ध-फुलैल, अंगराग, उत्तम पुष्पमालादि धारण किये। सुक्रोभित वेग्न-परिधान किया। फिर वे सब अपने-अपने हायों में अपना दर्पण ले कर उसमें अपना रूप निहारने लगीं। ठीक तभी अचानक वह सोनी लौट आया। यह दृश्य देख कर वह ईर्ष्या और कोध से पागल हो गया। उसने उनमें से एक स्त्री को पकड़ कर ऐसा मारा, कि वह हाथी के पैर तले कुचली गई कमलिनी की तरह मृत्यु को प्राप्त हो गई।

'एक भयंकर सन्नाटे में वाक़ी स्त्रियाँ पत्तों-सी थरथराने लगीं। सोनी तत्काल ही अन्यत्र चला गया। ''सोच में पड़ गया कि वह क्या करे? क्यों न सब को मार डाले? तो फिर किसे भोगेगा''' उधर उन स्त्रियों ने परस्पर काना-फूसी की: अरे यह इत्तान्त तो हम सभी को इसी तरह बेमौत मार डालेगा। तो क्यों न हम सबी मिल कर इसी को मार डालें। इस पापी को जीवित रख कर, हम कब तक अपनी आत्माओं का घात करती रहेंगी?…तभी सोनी फिर आत्रमणकारी की तरह सामने झपटता आया। तो उन सारी स्त्रियों ने निःशंक निर्भय हो कर, एक साथ अपने चार-सौ-निन्यानवे दर्पण एक चक्र की तरह अपने उस पति नामधारी दानव पर फेंके। उससे तत्काल सोनी परम धाम पहुँच गया।

'लेकिन वे तो स्त्रियाँ थीं न ! माँ की जाति थीं। सो वे रो कर, विलाप कर, पश्चत्ताय करने लगीं। उन्होंने उस घर को ही चितावत् सुलगा दिया। और वहीं रह कर वे भी जल कर भस्म हो गईं। वे सतवंतियाँ अपने ही सत् की सती हो गईं। पश्चात्ताप योग से, अनजाने ही उनके कर्मों की अकाम निर्जरा हुई। अयाचित ही उनके कई पुरातन दुष्कर्म झड़ गये। सो वे चारसौ-निन्यानवे स्त्रियाँ किसी एक ही प्रदेश में पुरुष हो कर जन्मों। संयोगात् वे एकत्र हो गईं। जाने कौन एक दमित द्रोह और दर्द उनमें प्रति-हिसा बन कराह रहा था। ...हमको सब ने लूटा, अव हम सब को लूटेंगे। हम चोरी करेंगे, सारे जगत को चुरा लेंगे। इस कारागार को तोड़ेंगे। ...सो वे सब एकमत हुए, और अरण्य में अपना एक गुप्त क़िला बाँध कर चोरी का व्यवसाय करने लगे।

'उधर वह सोनी मर कर तिर्यंच गति में पशु हो कर जन्मा। उसके ढ़ारा मारी गयी, उसकी वह एक पत्नी भी तिर्यंच में पशु हो कर जन्मी। फिर एक ब्राह्मण के कुल में पुत्र हो कर पैदा हुई। वह पुत्र जब पाँच वर्ष का हुआ, तब वह सोनी भी उसी ब्राह्मण के घर, उसकी बहन बन कर उत्पन्न हुआ। माता-पिता ने अपने पाँच वर्ष के पुत्र को अपनी पुत्री के लालन-पालन का भार सौंप दिया। वह बहुत प्यार से अपनी बहन का लालन करता। लड़की वड़ी तो हो चली, पर जाने किस कारण चाहे जब रोया ही करती। भाई के किसी भी पुचकार-जतन से वह चुप न होती। आठ वर्ष की हो मयी, भाई तेरह का हो गया। लड़की सुबकती ही रहती। ढिज-पुत्र एक बार उसे चुप करने को बहुत सहला-पुचकार रहा था। अचानक उसका हाथ लड़की के गुह्यांग को छू गया। और वह तुरन्त रोती बन्द हो गई। उसका चिर काल का रुदन थम गया। लड़का चकित था, यह कैसी अद्भुत् माया है ! उसे कुंजी मिल गयी। फिर लड़की जब भी रोती, लड़का उसका गुह्यांग हलके से छू देता। वह चुप हो जाती।

'एक बार उस लड़के के माता-पिता ने उसे उक्त किया करते देख लिया। उन्होंने उसे कोई पापात्मा पिशाच समझ, मार-पीट कर घर से निकाल दिया। दह किसी पर्वत की गुफ़ा में जा कर रहने लगा। फल-मूल खाता, वह अरण्य में ही अनिर्देश्य भटकता फिरता। योगाल् एक दिन वह उस पाल में आ पहुँचा, जहाँ वे चार-सौ-निन्यानवे चोर रहते थे।पूर्व संयोग से उन चोरों में वह घुलमिल गया। और चौर्य कला में निपुण हो, उनका सहयोगी हो गया।

(उधर उसकी बहन यौवन को प्राप्त हो कर कुलटा हो गई। वह स्वच्छन्द विचरती हुई एक गाँव में आ पहुँची। योगायोग कि उन चार-सौ-निन्मानवे चोरों ने तभी उस गाँव में डाका डाला। उसे खूब लूटा। वहाँ उनके हाथ लगी वह स्वैराचारी कुलटा युवती। सौंदर्य और यौवन से कसमसाती हुई। उम्होंने उसे पकड़ कर अपने दुर्ग के अन्त:पुर में क़ैद कर दिया, और वे संब उसे जेपनी अङ्ग्रना मान कर उसका उपभोग करने लगे। अति सम्भोग से वह दिन-दिन क्षीण, पीली और श्रीहीन हो चली। तब उन चोरों को भी उस पर करुणा आ गयी। उन्होंने सोचा, यह बेचारी अकेली बाला हम सब को कै दिन झेल सकेगी? ऐसे तो यह मर जायेगी।——ऐसा सोच कर वे एक और स्त्री को अपनी भोग्या बना लाये। तब वह पहले वाली कुल्टा ईर्ष्यालु हो कर इस नवागता के छिद्र खोजने लगी। और उसे अपनी सौत मान कर रात-दिन डाह से जलने लगी।

'एक वार वे सारे चोर कहों चोरो करने गये थे। तब कुछ माया-छल करके, वह पूर्वाङ्गना कुलटा इस नयी वह को किसी बहाने एक कुएँ के पास ले गयी। बोली कि : 'भद्रे, देख तो इस कुएँ में कुछ है!' वह सरल स्त्री कुएँ में झाँकने लगी, कि तभी उस कुलटा ने उसे धक्का दे कर, उस अन्ध-कूप में शिरा दिया। लाँट कर चोरों ने उससे पूछा कि--वह नवोढ़ा कहाँ गयी ? पूर्वाङ्गना बोली---मुझे क्या पता, तुम अपनी स्त्री को सम्भाल कर क्यों महीं रखते। चोरों ने समझ लिया, कि निक्चय ही इस शंखिनी पूर्वा ने उस बेचारी की ईर्ष्यावश हत्या कर दी है।

'…हठात् वह नवागत ब्राह्मण उन पाँच-सौ चोरों में से छिटक कर खड़ा हो गया। सहसा ही उसका हृदय किसी अज्ञात आघात से विदीर्ण हो उठा। उसके जी में एक जलती शलाका-सा प्रश्न उठाः क्या यह मेरी वही दुःशीला बहन हो सकती है? मैंने अपनी बहन को भोगा? कदाचित…!

'विपल मात्र में वह द्विज-पुत्र उस पांच-सौ की पांत से बाहर हो गया। वह सारे जगत् से बाहर खड़ा हो गया। निर्वासित, एकाकी, अनाथ, सर्वहारा। उसने पाया कि इस संसार में उसका अब कोई हीला-हवाला न रहा। वह कहाँ जाये, कहाँ खड़ा हो ? किससे पूछे अपना पता-मुकाम ? क्या यहाँ उसका कोई सन्दर्भ नहीं ? और कौन है वह बहुपुरुष-गामिनी कुलटा नारी ? उसकी बहन ? कौन बताये ? ...तभी उसे कहीं से सुमाई पड़ा : 'यहाँ सर्वज्ञ बिराजमान हैं।'... 'यह धनुष्यधारी पुरुष वही द्विज-पुत्र है, हे भव्य जनो ! अभी लज्जा-वश इसने अपना संशय मन ही मन पूछा। फिर शास्ता का आदेश होने पर, यह बचन में बोला तो सही, पर स्पष्ट न पूछ सका। इसने संकेत वाणी में ही पूछा: 'यासा सासा?'----क्या वह स्त्री मेरी बहन है?' शास्ता ने भी संकेत वाचक में ही उत्तर दिया: 'एवमेव ! -हाँ, यह वही है।'

और गन्धकुटी की सीढ़ियाँ निस्पन्द हो गयीं। दिव्य ब्वनि परावाक् में विलीन हो गई।

...सर्वंज्ञ के उस वचन से द्विज-पूत्र के अवचेतन की सारी अँधियारी तहों का छेदन हो गया। उसकी चेतना पर से पर्त-दर-पर्त जाने कितने ही मोह-कोश छिलकों-से उत्तरते चले गये। अपनी आत्मा के आदि उद्गम से, इस क्षण तक के उसके सारे भवान्तर, जन्मान्तर, पर्याय, कर्म-बन्ध, मन के जाने कितने ही भावानभाव, राग-द्वेष, एक साँकल की तरह उसे ट्टते अनुभव हए। एक क्षण मात्र में ही वह काल के असंख्य अन्ध सागरों में से यात्रा-परिकमा करता, सर्वज्ञ के चरण-तट पर आ खडा हुआ। फिर लौट कर काल की तिमिर-रात्रि के सारे पट चीरते हुए उसने पार तक देखा। कितने जन्म, कितने जीवन, कितनी पर्याय, कितने नाते-रिश्ते-इन सब में उसका अपना कोई चेहरा कहाँ है ? कहाँ है इसमें उसकी अपनी कोई इयत्ता ? कोई अपनी अमिट आत्मवत्ता? सारी पर्यायों में कितने सारे मैं? मैं…मैं…मैं… । कहीं तो नहीं दीख रहा इस पर्याय-परम्परा में, उस 'मैं' का अपना कोई एकमेव चेहरा। इनमें वह आप तो कहीं कोई नहीं। वे सारे मोह-माया के नाते-रिक्ते ? सब कहाँ खो गये ? लहरों की तरह, वे जहाँ से उठे, उसी जल में विलीन हो गये। वह किसे कहे अपना, किसे कहे पराया ? सारे सन्दर्भ, परिप्रेक्ष्य विलुप्त हो गये।

जहाँ उसी भव में बालपन में ही, भाई के मन में बहन के प्रति, गुह्य काम जागा। जहाँ इसी भव में भाई बहन के साथ सो गया, वहाँ किसी भी सत्य सम्बन्ध का आधार क्या हो सकता है? वहाँ कौन अन्ततः किसी का है? मैं और मेरा के इस माया-राज्य में, कोई भी तो अन्ततः मेरा नहीं। हर सम्बन्ध, हर नाता निराधार है। एक वीतमान पर्याय मात्र। भाई-बहन हो कि पति-पत्नी हो, समागम में क्या अन्तर पड़ता है! मांस के इस दरिये में किसी भी लहर पर कोई नाम-नाता अंकित नहीं। सब केवल देखत-भूली का खेल।

...द्विज-पुत्र क्या करे, कहाँ लौटे ? क्या कहीं कोई उसका उद्गम नहीं, घर नहीं, स्वदेश नहीं, स्वभूमि नहीं, जहाँ से वह आया है, और जहाँ वह लौट सके ? ...उसकी वेदना चरम पर पहुँच गई। वह विद्ध हो गया। उसने प्रभु के चरण पकड़ लिये। हठात् मुनाई पड़ा: 'तू अपने घर लौट आया, बत्स। आनन्द !'

तभी स्त्री-प्रकोष्ठ में से उसकी वह विपथगा बहन बाहर छलाँग पड़ी । और झपट कर उसने भी प्रभु के चरण पकड़ लिये। पूकार उठी:

भेरे नाथ, मेरे अन्तर्यामी प्रभु, तुम से बिछुड़ कर ही तो मैं वासना के अँधेरों में तुम्हें खोजती भटक रही थी। तुम्हें न पा कर ही मैं व्यभिचारिणी हो गयी। स्वामी, मुझे अंगीकार करो। मेरे पापों को क्षमा कर दो !'

सहसाही प्रतिसाद मिलाः

'स्वैराचारी हुई तुम, कि अपने अन्तर्वासी प्रभु को सती हो सको। हर वासना के छोर पर, सुम्हारा प्रभु ही तो खड़ा है। तुम देख न सकीं?

'देख लिया आज, इसी से तो दौड़ी आयी !'

'फिर पाप कैसा? क्षमा कैसी?'

'जहाँ आप हैं नाथ, वहाँ पाप कहाँ?'

तभी वहाँ उपस्थित चार-सौ-निन्यानवे चोरों ने एक स्वर में कहा : 🗠

'प्रभु, इस संसार में अब हमारे लौटने को भी ठौर न रहा। हमारा क़िला टूट गया। हम अरक्षित हैं। राज्य की फाँसी हम पर झूल रही है। श्रीचरणों के सिवाय अन्यत्र त्राण नहीं!'

'फाँसी पर चढ़ जाओ तुम ! मृत्यु के पंजे को देखो । उसे सहो । उससे छुट कर तुम यहीं गिरोगे । चार-सौ-निन्यानवे कोमल अङ्गनाओं ने दर्पण-चक चला कर, अपने सत् के लुटेरे का मस्तक उतार लिया । अपने सत्य की आग में जल कर वे आत्माएँ अपनी ही सती हो गईं । अपने उस पुरुषार्थ को भूल गये तुम ?…'

'सब याद आ रहा है, भगवन्। इसी से तो हम आज यहाँ हैं।'

'तो फाँसी स्वीकार लो । राजदण्ड की सीमा भी देख लो !'

चोरों ने जा कर राजा को आत्म-समर्पण कर दिया। चार-सौ-निन्यानवे फाँसियों पर झूखते गले, अचानक कहाँ ग़ायब हो गये ? …

#### मनुष्य का हलकार

याद आ रही है, बहुत पहले की बात। प्रभु तब छद्मस्य अवस्था में तप के अग्नि-बनों से गुजर रहे थे। और उस दिन वे गंगा पार करने के लिये भला नाव पर क्यों चढ़े होंगे ? वे चाहते तो उस जल-राशि पर चल भी सकते थे। लेकिन नहीं, उनकी राह अतल जल-लोकों के भीतर से ही गयी थी। अहैतुक हो कर भी, कितनी सहैतुक थी प्रभु की वह नौका-यात्रा ! जल लोक के राजा सुदंष्ट्र नागकुमार की प्रतिशोध के कषाय से पीड़ित आत्मा ने उन्हें पुकारा था ! तो सुदंष्ट्र की उस वासना को तृप्त किये बिना, प्रभु कैंसे आगे बढ सकते थे ?…

ल्मो वह सुदंष्ट्र जल की उस अन्ध कारा से छूट कर,एक गाँव में हालिक कृषिवल हो कर जन्मा था। उसे जोतने को मानव-क्षेत्र मिला था, जहाँ से मुक्ति का चरम पुरुषार्थं सम्भव होता है। एक दिन वह हालिक अपने खेत में हल जोत रहा था, तभी श्रीभगवान् उस क्षेत्र में विहार कर रहे थे। उन्होंने आदेश दिया आर्य गौतम को :

'जाओ, देखो तो गौतम, पास ही एक ग्राम के खेत में कोई क्रुथक हल चला कर पृथ्वी को जोत रहा है!'

'क्या वह कोई आत्मार्थी है, भगवन् ?'

'जाओ, और स्वयम् जानो, वह कौन है!'

आर्य गौतम ने उस ग्रामाङ्गन में विहरते हुए, खेत में हल जोतते उस कृषक को चीन्ह लिया। उन्हें श्रीकृपा का आवेश अनुभव हुआ। उनके भीतर कितना-कुछ स्फुरायमान होने लगा। कृषक को सहसा ही सम्बोधन सुनाई पड़ा:

'ओरे हालिक क्वषिकार, कब तक माटी में खेती करेगा रे? मैं तुझे मनुष्य में खेती करना सिखा द्रंगा। आ, मेरे पीछे आ !'

हालिक दौड़ा आया। आर्य गौतम की भव्य शान्त, दिव्य मूर्ति देख कर वह अवाक रह गया। ऐसा लोकोत्तर तेज और सौन्दर्य तो उसने मनुष्य में पहले कभी देखा नहीं था। वह मंत्र-मुग्ध ताकता ही रह गया। गौतम बोले : २३६

'बोल रे हालिक, क्या तेरा बहुत जी लगता है संसार में ?'

'सच ही, नहीं लगता, भदन्त ! आप ठीक समय पर आये। मेरा मन बहुत उद्वेलित है। कहीं लगता नहीं। जी करता है, कहीं और ही चला जाऊँ। किसी अन्य ही देशान्तर में, जहाँ ऐसा उचाट और अवसाद न हो। जहाँ मन लग जाये।'

'ओ रे आ, मेरा अनुसरण कर। मैं वहीं जा रहा हूँ, जहाँ जाने को तू बेचैन है!'

'क्या वह देश बहुत दूर है, स्वामिन्?'

'दूर से भी दूर, पास से भी पास। पूछ मत, पीछे चला चल चुपचाप।'

हालिक कृषिकार भगवद्पाद गौतम के पीछे चल पड़ा। बिना किसी आदेश-उपदेश के अपने आप से ही वह, क्षमाश्रमण गौतम की चर्या का अनु-सरण करने लगा। ऐसे हो चुपचाप काल निर्गमन होता गया। एक दिन अंचानक वह नग्न हो कर गौतम के सामने आ खड़ा हुआ। श्रीगुरु गौतम ने उसे पीछी-कमण्डलु प्रदान किये। नवकार मंत्र की दीक्षा दी। सब मौन-मौन ही सम्पन्न हो गया। हालिक चुपचाप पूर्ववत् ही अपने श्रीगुरु का अनुगमन करने लगा। अचानक एक स्थल पर रुक कर हालिक ने पूछा:

'हम कहाँ जा रहे हैं, देव?'

तेरे मन के देश, जहाँ कोई तेरी प्रतीक्षा में है। वह तुझे माटी में नहीं, मनुष्य में बीज बोना सिखा देगा ! '

हालिक विचार में पड़ गया। कुछ अचकचाया। बोलाः

'आप ही क्या कम हैं, स्वामिन । आप से वड़ा तो मुझे कोई त्रिलोकी में दीखता नहीं।'

'एक है त्रिलोकीनाथ, जो छोटे से भी छोटा है, बड़े से भी बड़ा है। वह छोटे-बड़े से ऊपर महाझाल पुरुष है। तीन लोक, तीन काल उसकी हथेली पर हैं। …उन्होंने तुझे याद किया है।'

हालिक स्तब्ध रह गया। बोलाः

'मुझ जैसे एक क्षुद्र क्रूषक को त्रिलोकीनाथ ने याद किया हैं? मुझे डर लग रहा है, भगवन्। मुझे किसी षड्यंत्र को गन्ध आ रही है।'

'षड्यंत्र के बिना, क्या इतना बड़ा जगत् चलेगा रे? फिर वे तो तीनों लोक के राजा हैं। उनको गति वही जानें। हम-तुम क्या समझेंगे रे। तू चल कर ही देख न !'

'भगवन्, वे आपके कौन होते हैं?'

'वे मेरे गुरु हैं रे, वे प्राणि मात्र के तारनहार श्रीगुरु हैं। तेरे भी।' 'मेरे भी ? आप के भी ? आप ही जब इतने महिमावान हैं, तो आपके गुरु तो जाने कैसे होंगे !'

'चौंतीस अतिशयों से युक्त विश्वगुरु सर्वज्ञ महावीर, अवसर्पिणी के चरम तीर्थंकर, कलिकाल के तारनहार। प्राणि मात्र के मित्र, वल्लभ। मन-मन की हर लेते पीर। हर मन के मीतः कीड़ी के भी, कुंजर के भी, तेरे भी मीत। इसी से तुझे याद किया रे।'

सुनते ही हालिक के मन में प्रभु के प्रति प्रीत जग आयी । और उसी क्षण उसने बोधि-बीज का उपार्जन किया । और फिर पूर्ववत् गौतम का अनु-गमन करने लगा ।

लोकिन यह क्या हुआ, कि प्रभु के समक्ष पहुँचते ही, उन्हें देखते ही हालिक के चित्त में बैर-भाव जाग उठा। वह कोध से भर उठा। उसे पूर्व जन्म का जाति-स्मरण हुआ। उसे याद आया, जन्मों पार एक दिन वह तंगारण्य में जंगल का स्वच्छन्द राजा सिंह था। और तब यह कमलासन पर बैठा पुरुष त्रिपृष्ठ वासुदेव था। यह प्रभुता के मद से प्रमत्त था। इसने मृगया में केवल अपने कीड़ा-भाव को तृप्त करने के लिये, मेरे प्राण का हनन किया था। वही हत्यारा त्रिलोकी का नाथ कैसे हो सकता है? प्राणि मात्र का और मेरा मित्र और तारक कैसे हो सकता है? उसने आर्य गौतम से कम्पित स्वर में पूछा:

'क्या यही आपके गुरु और विश्वगुरु सर्वज्ञ महावीर हैं?'

'ओ रे हालिक, तू सूर्य को स्वयम न पहचान सका? क्या वह भी तुझे दिखाना होगा?'

'यदि यही आपके गुरु हैं, भन्ते, तो मेरा आप से अब कोई लेना-देना नहीं। न आपकी दीक्षा ही मुझे चाहिये। लीजिये, इसे लौटा लीजिये। इसे अपने पास ही रक्खें। मैं चला…!'

कह कर क्षण मात्र में ही पींछी-कमण्डलु फेंक कर, वह हालिक इत्थिवल बेरोक आँधी की तरह वहाँ से निकल गया। और फिर अपने खेत में लौट कर हल चलाने लगा।

उधर गौतम ने प्रभुको नमन् कर पूछाः

'हे नाथ, आपको देख कर तो सकल चराचर जीव हर्षित हो उठते हैं। ऐसे आप से इस हालिक को द्वेष क्यों हुआ ? ऐसा बैर, कि दुर्लभ बोधि-बीज अर्जन करके भी, वह उसे फेंक कर चला गया। भगवती दीक्षा को त्याग कर पीछों-कमण्डलु फेंक गया। इसकी आत्मा पर ऐसा कौन तमस का पर्दा पड़ा है, नाथ?'

प्रभुका उत्तर सुनाई पड़ा:

'त्रिपुठ वासुदेव के भव में तुगगिरि की गुहा के जिस सिंह को मैंने मारा था, उसी का जीव है यह हालिक कृषिकार, गौतम । सुदंष्ट्र नागकुमार के रूप में भी यही मुझ से बैर लेने आया था । उसका दोष नहीं, उसका कषाय अभी चुका नहीं । लेकिन अब देर नहीं है…। प्रतीक्षा करो ।'

'लेकिन प्रभु, इस हालिक को मुझ पर प्रीति क्यों कर हुई ?'

'उस पूर्व भव में, तुंगगिरि के अरण्य में तूही मेरे रथ का सारथी था। तुझे उस कोध और पीड़ा से फड़-फड़ाते सिंह पर करुणा आ गयी थी। तूने उसे सामवचनों ढ़ारा शान्त किया था। तभी से तेरा वह स्नेही है, और मेरा वह द्वेषी है।'

लिंकिन आज जो कण-कण, प्राण-प्राण के वल्लभ प्रभु हैं, उनके आगे भी उसका वह पुरातन द्वेष टिक सका ? जिन श्रीचरणों में सिंह और गाय एक घाट पानी पीते हैं, वहाँ भी उसका कोध शान्त न हो सका ?'

'हालिक का क्या दोष उस में ? महावीर की वीतरागता कसौटी पर है। उसका प्रेम ही शायद कम पड़ गया !'

'प्रेम के समुद्र में सीमा ही कहाँ, प्रभु! लेकिन उस जीव की पीड़ा कितनी विधम है। क्या वह उस वैर-ग्रंधि से मुक्त न हो सकेगा?'

ः िक ठीक तभी वह हालिक क्रुधिकार लौट कर श्रीमण्डप में आता दिखाई पड़ा।

'पृथ्वी जोतने में अब मन नहीं लगता, भगवन् । अब कहीं भी मन नहीं लगता । कहाँ जाऊँ?'

'तो तू यहाँ क्यों आया रे हालिक ? यहाँ तो तेरा जी लगा नहीं। तू यहाँ से तो पलायन कर गया था। जहाँ जी लगे, वहीं जा रे। यहाँ क्यों आया ?'

'अपने बैरी वासुदेव का सत्यानाश किये बिना, मेरा जी कैंसे लग सकता है?'

'इसी लिये तो तुझे पुकारा है रे, कि तेरे बैरी को पकड़ लाया हूँ, तू उसका उन्म्लन कर दे!'

स्वयम् ही उसकी डाढ़ों में कूद कर उसका आहार हो गये! उसके उदर में प्रवेश कर, उसके मूलाधार में उतर गये। हालिक को लगा कि जाने कौन उसके भीतर के एक-एक रक्ताणु, उसके तन-मन के एक-एक परमाणु को सहला रहा है। प्यार कर रहा है।

ः हालिक जब उस प्रीत-समाधि से बाहर आया, तो उसने पाया कि स्वयम् प्रभु हालिक मुनि पर पूष्प-वर्षा कर रहे हैं।

'अरे हालिक, तू तो महाबीर के क्वेत रक्त में हल चला रहा है। उसकी नसों में से दूध चू आया है। ओ मेरे हलकार, मनुष्य के जाने कितने ही क्षेत्र, तेरे हल-चालन की प्रतीक्षा में है। तेरा बोधि-बीज अनजाने ही, जाने कितनी ही आत्माओं में कल्पवृक्ष बन कर फलेगा। तेरी जय हो हालिक कृषिकार!'

और हालिक को अनुभव हुआ, कि उसके रक्त में यह कैसे अवगाढ़ मधुर गोरस का संचार हो रहा है। यह पृथ्वी स्वयम् ही हो गयी है उसकी कामधेनु !...

## विचित्न लीला चैतन्य कीः रार्जीष प्रसन्नचन्द्र

पोतनपुर के महाराज प्रसन्नचन्द्र ने बहुत वर्ष सुखपूर्वक राज्य किया । भगुर ऐन्द्रिक सुख में भी अमरत्व का भ्रम होने लगे, इस हद तक उन्होंने पृथ्वी के सारभूत सुख भोगे। उनकी रानी चन्द्रनखा भी ऐसे शीतल स्वभाव की थी, मानो कि चन्द्रपुरी से ही आयी हो। राजा को उसका हर स्पर्श ऐसा लगता, जैसे उसमें चन्द्र किरणों का अमूत झड़ता हो।

एक वसम्त ऋतुकी चाँदनी रात में, राजा प्रसम्नचन्द्र महल की खुली छत के रत्न-पर्यंक पर अपनी रानी के साथ सोये थे। चाँदनी में वासन्ती फूलों की गन्ध कुछ सन्देश देती-सी लगी। राजा का आलिगन एकाएक छूट गया। रानी उस ऊष्मा में अवश मूच्छित छूटी पड़ी रह गयी। राजा ने ग्रह-तारा खचित आकाश को देखा। '' लेकिन चन्द्रमा तो स्वयम् उनकी शैय्या में ही आ लेटा है! कितने नक्षत्र-लोक, कितने जगत्, कितने भुवन, कितने ब्रह्माण्ड। अनन्त सामने खुल गया। सान्त का छोर राजा के हाथ से निकल गया।

…प्रसम्नचन्द्र को लगा कि इन अनन्त कोटि ब्रह्माण्डों में उसका अस्तित्व क्या! एक बिन्दु भर भी तो नहीं। तो उसका होना या न होना कोई माने नहीं रखता? …और राजा को अपनी अस्मिता धून्य में विसर्जित होती लगी। उसका 'मैं' उसे कपूर की तरह छूमन्तर होता अनुभव हुआ। …तो वह कौन है, और कहाँ टिके वह? मृगशीर्ष नक्षत्र के मृग पर चढ़ कर, वह मानो अस्तित्व के छोर छू आया। …आगे जो सीमाहीन का निस्तब्ध राज्य देखा, तो उस अथाह के समक्ष वह धून्य हो गया।

…फूलों की झैया में लेटी परमा सुन्दरी रानी। आस-पास सजी नाना भोग-सामग्री। जलमणि की फुलैल-मंजूषा। नाना सुगन्ध, आलेपन, अलंकारों के खुले रत्न-करण्डक। ऐन्द्रिक सुख के अपार आयोजन। सब कुछ क्षण मात्र में दर्पण की प्रतिछाया-सा विलीन हो गया। सारे लोकालोक उसकी आँखों में नक्षत्रों की धूल से झड़ते दिखायी पड़े।

...और यह चन्द्रनखा? काल के प्रवाह में ऐसी जाने कितनी चन्द्रनखाएँ, हर क्षण तरंगों-सी उठ कर मिट रही हैं। इसके चरम तक जा कर भी, क्या इसे पा सका? क्या मैं इसके साथ तदाकार हो सका, जो हुए बिनामुझे अब छिन भरभी अब चैन नहीं।

···और राजा सामने खुलते शून्य में थरधराते बच्चे की तरह प्रवेश कर गया ।

O O उस काल, उस बेला श्री भगवान् पोतनपुर के 'मनोकाम्य उद्यान' में समवसरित थे। उस दिन सबेरे अचानक महाराज प्रसन्नचन्द्र प्रभु के सम्मुख उपस्थित दीखे। वे निरालम्ब में काँप रहे थे।

'इधर देख राजा, और जान कि शून्य है कि सत् है। अमूर्त है कि मुर्त है। इधर देख !'

राजा ने सर उठा कर प्रभु को एक टक निहारा। समय से परे अपलक निहारता ही रह गया। ‴फिर हठात् वह बोला आयाः

'क्रुम्य भी, सत् भी। मूर्त भी, अमूर्त भी। क्रून्य ही सत् हो गया मेरे लिये। अमूर्तभी मूर्त हो आया, मेरे लिये। यह क्या देख रहा हूँ, भगवन् !'

'क्या तू अब भी निरालम्ब है? क्या तू अब भी अकेला है? क्या तू अब भी नास्ति है? क्या तू अब भी कृत्य है?'

ंमैं अब निरालम्ब नहीं, स्वावलम्ब हूँ। मैं अब अकेला नहीं, क्यों कि मैं अईत् संयुक्त हूँ। अईत् के ज्ञान से बाहर तो कुछ भी नहीं। मैं अब नास्ति नहीं, अमिट अमित अस्ति हूँ। मैं अब घून्य नहीं, एकमेव सत्ता हूँ।'

'तू कृतार्थ हुआ, राजन् । तू जिनों के महाप्रस्थान का पंथी हुआ ! '

ः महाराज प्रसन्नचन्द्र ने दिसम्बर हो कर जिनेक्ष्वरी दीक्षा का वरण किया । और उसी क्षण उन्हें सम्यक् बोधि का अनुभव हुआ ।

यह बहुत पहले की बात है। ''इधर कई वर्षों से वे प्रभु के संग विहार कर रहे हैं। कायोत्सर्ग का तप उन्हें चेतना की उच्च से उच्चतर श्रेणियों पर ले जा रहा है। वे सूत्रार्थ के पारगामी हो गये हैं। सत्ता का स्वरूप उनमें प्राकट्यमान होता दिखायी पड़ता है।

ं o o अन्यदा प्रभु, राजर्षि प्रसन्नचन्द्र और अपने विश्वाल श्रमण-मण्डल से परिवरित राजगृही पधारे। वे 'वेणु-वन चैत्य' में समवसरित हुए ।

महाराज श्रेणिक अपनी रानियों और परिकर के साथ नंगे पाँव, पैरों चल कर ही प्रभु के वन्दन को जा रहे थे। सब से आगे उनके सुमुख और दुर्मुख नामा दो व्यवस्था-सचिव चल रहे थे। वे तरह-तरह की बातें करते जा रहे थे। कि अचानक मार्ग के दायीं ओर की वनभूमि में सब की दृष्टि गई। महातपस्वी प्रसन्नचन्द्र एक पैर पर खड़े हो, बाहु ऊँचे कर, सूर्यमुखी मुद्रा में आतापना ध्यान करते दिखायो पड़े। श्रेणिक ने परिकर सहित क्षण भर रुक कर, दूर से ही उनका बन्दन किया। तभी आगे चल रहे सुमुख मंत्री ने भी रुक कर बन्दन किया और सार्ख्य कहा:

२४२

'अहो, कैसा दिव्य है इनका तपस्तेज ! स्वर्ग और मोक्ष भी इनके चरणों पर निछावर हैं।'

तूरन्त ही दुर्मुख ने तीव्र प्रतिवाद करते हुए कहा :

'अरे क्या ख़ाक़ तपस्तेज है! तुझे तो पता ही क्या, सुमुख, कि कैसा पलातक और पातकी है यह साधु। यह पोतनपुर का राजा प्रसन्नचन्द्र है। अपने बाला राजकुमार पर सारा राज्य-भार छोड़, बिना कहे ही यह घर से भाग कर मुनि हो गया। इस निर्देय ने एक गोवत्स को बड़ी सारी संसार-गाड़ी में जोत दिया। इसकी देवांगना जैसी रानी इसके निष्ठुर विरह में सूख कर काँटा हो गयी है। पर इस कायर को रंच मात्र दया-माया नहीं। और इसके मंत्रियों ने चम्पापति अजातकात्र के महामंत्री वर्षकार से मिल कर, इसके बालकुमार का राज्य हड़प लेने का कुटिल जाल फैलाया है। अरे सुमुख, इस पाखण्डी पलातक को देखना भी पाप है।'

रार्जीष प्रसन्नचन्द्र के कान में जाने कैसे ये शब्द चले गये। उनके ध्यान-सुमेह पर जैसे वज्जाघात हुआ। उनकी निश्चल चेतना में दरारें पड़ गयीं। वे चैतल्य के शिखर से लुढ़क कर, चिन्तन के विकल्पों में करवटें अदलने लये। ''अहो, धिक्कार है मेरे अकृतज्ञ मंत्रियों को। मैंने निरन्तर उनका सत्कार किया। उन्हें कितना धन-मान दिया, उच्च पद दिया। फिर भी मेरे निदोंष पुत्र के साथ वे दावधात कर रहे हैं। मेरा दुधर्मुंहा बेटा आज अनाय है। चन्द्रनखा श्री-सौभाग्य विहीन हो कर छिन्न लता-सी मुर्झाई पड़ी है। वह अपने आपे में नहीं। उसका नारीत्व, उसका मातृत्व सब मिट्टी में मिल गया। मेरे गृह-त्याग से ही तो उनकी ऐसी दुर्दशा हो गयी। मेरे अपराध की क्षमा कहों नहीं। ''और वे मेरे मंत्री, मेरे रहते वे मेरे शशक जैसे बाल और मेरी मूगी जैसी रानी का सर्वनाक्ष कर देंगे? ऐसा कैसे हो सकता है। '''मैं, मेरा, मेरी रानी, मेरा पुत्र, मेरा राज्य, मेरे मंत्री, मेरे शत्रु''मैं प्रतिकार करूँगा। मैं ''मेरा, मैं'''मेरा, मैं'''मैं'''मैं''' गैं

…और व्यथित, विक्षिप्त रार्जीष प्रसन्नचन्द्र, अपने मनोदेश में ही, अपने मंत्रियों के साथ युद्ध में प्रवृत्त हो गये। युद्ध अन्तहीन होता चला गया। युद्ध में से युद्ध। इस दुश्चक्र का कहाँ अन्त है?

ठीक उसी समय श्री भगवान् के समवसरण में, महाराज श्रेणिक ने सर्वज्ञ महावीर से प्रक्न किया :

Ο

ंजयवन्त हों त्रिलोकीनाथ! अभी वन-पथ में राजॉर्ष प्रसन्तचन्द्र को पूर्ण घ्यान में लीन देखा। कायोत्सर्ग की उस विदेह दशा में यदि वे मृत्यु को प्राप्त हों, तो वे कौन गति पायें, भगवन् ?'

तपाकु से प्रभु का उत्तर सुनाई पड़ाः

'सातवाँ नरक ! '

सुन कर श्रेणिक आक्ष्चर्य से अवाक् रह गया। ऐसे महाध्यानी मुनि अन्तिम नरक के रसातल में कैंसे पड़ सकते हैं। ...ऐसा तो नहीं कि प्रभु का उत्तर श्रेणिक ने ठीक से न सुना हो ? शायद उसके सुनने में ही भूल हो गयी। सो क्षण भर रुक कर श्रेणिक ने फिर पूछा:

'हे भगवन्, राजयोगी प्रसन्तचन्द्र यदि ठीक इस समय काल करें, तो कहाँ जायें ? किस योनि में पूनर्जन्म लें ?'

भगवन्त के श्रीमुख से उत्तर सुनाई पड़ाः

'सर्वार्थ सिद्धि के विमान में?'

श्रेणिक बड़ी उलझन में पड़ गया। एक क्षण के अन्तर पर ही भगवान् के [कथन में भेद कैसा? अदिरोध-बाक् सर्वज्ञ की वाणी में अन्तर्विरोध कैसे हो सकता है? श्रेणिक ने तत्काल उदग्र हो प्रश्न किया:

'हे प्रभु, आपने क्षण मात्र के अन्तर से दो भिन्न बातें कैसी कहीं?'

उत्तर सुनाई पड़ाः

'ध्यान-भेद के कारण । चेतना में हर क्षण नयो-नयी अवस्थाएँ आती-जाती रहती हैं । आत्भ-परिणामों की गति बड़ी सूक्ष्म और विचित्र है, राजन् । उत्पाद, व्यय का खेल निरन्तर चल रहा है । उसमें ध्रुव पर रहना ही तो योग है । प्रसन्तचन्द्र ध्यान में ध्रुवासीन हो कर भी, दुर्मुख के वचन सुन सहसा ही कुपित हो गये । वे समत्व के शिखर से ममत्व के पंक में लुढ़क पड़े । ''मेरा बालकुमार, मेरी रानी, मेरा राज्य, मेरे मंत्री, सेरे शत्रु ! और वे कोधावेश में आ कर मन ही मन अपने मंत्रियों से रक्ताक्त युद्ध लड़ने लगे । जब तुमने उनकी बन्दना की राजन्, तब वे इसी मनोदशा में थे । इसी से उस समय वे सप्तम नरक के योग्य थे । '''

'लेकिन जब तुम यहाँ चले आये, राजन्, तब प्रसन्तचन्द्र ने एकाएक अनुभव किया कि—मेरे सारे आयुध तो चुक गये, अब मैं कैसे युद्ध करूँ? और वे फिर उद्यत हुए कि—अहो, मैं अपने शत्रु को शिरस्त्राण से मारूँगा। और उनका हाथ शिरस्त्राण खींचने को पहुँचा, तो पाया कि वहाँ शिरस्त्राण नहीं, श्रमण की केश-लुंचित मुण्ड खोपड़ी थी। '''तत्काल प्रसन्नचन्द्र को प्रत्यभिज्ञा हुई : अरे मैं तो सर्वत्यागी महाव्रती श्रमण हूँ। कौन राजा, किसका राज्य, किसका युवराज, किसकी रानी, कौन शत्रु, किसका शत्रु? वे सारी पर्यायें जाने कब की बीत चुकीं। ''मैं वह कोई नहीं, मैं हूँ केवल एक स्वभाव में स्थित निरंजन आत्म। वीत-पर्याय, वीत-राग, वीत-ढ्रेष, वीत-शोक। अवीत-मान ध्रव आत्म। ''

'यों आलोचना, प्रतिक्रमण करते हुए प्रसन्तचन्द्र फिर प्रशस्त ध्यान में अवस्थित हो गये। तुमने जब दूसरी बार प्रश्न पूछा: तब एक समयांश के अन्तर से ही प्रसन्न रार्जीष प्रशस्त ध्यान की परा भूमि में विचर रहे थे। सर्वार्थ सिद्धि विमानों के प्रदेश में उनकी चेतना उड्डीयमान थी।'''

…कि ठीक तभी वन-भूमि में राज-संन्यासी प्रसन्नचन्द्र के सामीप्य में देव-दुंदुभियों का नाद होता सुनायी पड़ा । देवांगनायें फूल बरसाती दिखायी पडीं । विस्मित-चकित भाव से श्रेणिक ने फिर से पूछा :

'हे स्वामी, अकस्मात् यह क्या हुआ ?'

प्रभूका अविलम्ब उत्तर सुनायी पड़ा:

'शुक्लध्यान की अन्तिम चूड़ा पर आरोहण कर, रार्जीव प्रसन्नचन्द्र को केवलज्ञान प्राप्त हो गया। कल्पवासी देव उनके कैवल्य का उत्सव मना रहे हैं।'

'तीन ही क्षणों में, एक ही आत्मा कमश्रः सप्तम नरक का तल छू कर, सर्वार्थ सिद्धि को पार कर, कैंवल्य के महासूर्य में आसीन हो गयी ? अबूझ है भाव की गति, भगवन् !'

'काल के प्रवाह से उपर है चैतन्य का खेल, श्रेणिक। महाभाव के राज्य में काल का वर्तन नहीं। अपने ही भावों की गति देख, और जान, कि तूठीक इस क्षण कहाँ चल रहा है!'

श्रेणिकराज ने अपने भीतर झाँका। ...एक नीली स्तब्धता में, कितनी सारी गतियाँ, और कोई गति नहीं। केवल एक निःस्वन मैं, आप ही अपने में तरंगित।

## तेरा विधाता तू ही है

···अचानक यह कैंसा अपलाप घटित हुआ ? स्वरूपमान प्रभु के सान्निध्य में यह कैसी विरूपता, कुरूपता ?

गलित-पलित काया वाला एक कुष्ठी वहाँ आया। और वह हड़काये श्वान की तरह, प्रभु के समीप बैठा दिखायी पड़ा। सम और सम्वाद के सुन्दर राज्य में ऐसा वैषम्य क्यों कर ?

....अरे यह कैसी पिशाच-लीला है ? वह कुष्ठी निर्भय निःशंक हो कर अपने रक्त-पीव से चन्दन की तरह, प्रभु के चरणों को चर्चित करने लगा। देख कर, मनुष्य-कक्ष में बैठा राजा श्रेणिक कोध से बेक़ाबू हो उठा : अरे यह गलितांग मांस का लोथड़ा, यह महा पापात्मा कौन है ? इसका इतना साहस, कि जगत्-स्वामी प्रभु की ऐसी आधातना (अवमानना)कर रहा है ! प्रभु ने इसे रोका नहीं ? इन्द्रों और माहेन्द्रों की सत्ता भी इसमें हस्तक्षेप नहीं कर सकती ? परवाह नहीं, मैं उसका वध करूँगा । यह उठे तो वहाँ से ।...

इतने में ही एक और अपलाप घटित हुआ। अठारह देह-दोषों से रहित अईन्त तो छींकते नहीं। पर यह क्या हुआ, कि जैसे अशोक वृक्ष में से छींक सुनाई पड़ी। मानो कि महाबीर को छींक आगई। और तत्काल वह कुष्ठी बोल पड़ा: 'मृत्यु पाओ '! कि ठीक तभी राजा श्रेणिक को छींक आयी। तो कुष्ठी बोला: 'बहुत जियो'। कि सहसा ही अभय राजकुमार छींक पड़े। कुष्ठी बोला: 'जियो या मरो'। एक सन्नाटा, और फिर काल-सौकरिक कसाई छींक उठा, तो कोढ़ी बोला: 'जी भी नहीं, मर भी नहीं'।

'एं, इस कोढ़ी ने प्रभु से कहा, कि तुम मर जाओ ?'---श्रेणिकराज कोध से आग-बबूला हो गये। उन्होंने पास ही बैठे अपने सुभटों को आज्ञा दी कि जैसे हो यह मौत का कुत्ता वहाँ से उठे, इसे पकड़ लेना। ...धर्म-सभा विसर्जन होते ही, कोढ़ी प्रभु को नमन कर वहाँ से उठा, कि तभी----किरात जैसे शूकर को घेर लेते हैं, वैसे ही श्रेणिक के सुभटों ने उसे घेर लिया। लेकिन यह कैसी विचित्र घटना, कि वह कोढ़ी उनके देखते-देखते क्षणवार में ही दिव्य रूप धारण कर, एक नक्षत्र की तरह आकाज्ञ में उड़ गया।... श्रेणिक दिडमूढ़ हो देखता रह गया। जैसे पर्दे उठ रहे हैं। '''वस्तु के भीतर एक और वस्तु है। व्यक्ति के भीतर जाने और कितने व्यक्ति हैं। कोढ़ी में देव छुपा है, देव में कोढ़ी छुपा है।'''यह कोई चमत्कार तो नहीं, आँखों देखी घटना है!

अपरान्ह की धर्म-पर्षदा में श्रेणिक ने प्रभु से विज्ञप्ति की:
'वह कुष्ठी कौन था, भगवन् ?'
'वह देव था, श्रेणिक !'
'तो वह कुष्ठी क्यों हो गया ?'

श्रीभगवान् निस्पन्द, मौन दिखायी पड़े। उनके प्रभामण्डल में से दिव्य प्रतिध्वनि सूनाई पड़ने लगी :

'बहुत पहले की बात है। कौशाम्बीपति शतानीक के राज्यकाल में, उनके नगर में एक सेडुक नामा अति दरिद्र और महामूर्ख बाह्मण रहता था। अन्यदा उसकी स्त्री गर्भवती हुई, तो उसने अपने पति से कहा : 'मेरी प्रसूति के लिये घी ले आओ, उसके बिना यह व्यथा मुझ से न सही जायेगी।' ब्राह्मण बोला : 'मुझ विद्याविहीन को, क्यों कोई घी देगा ?' ब्राह्मणी बोली : 'राजा से जा कर याचना करो । लोक में वही दीन का कल्पवृक्ष है।' उसी दिन से ब्राह्मण राजा की यों सेवा करने लगा, जैसे रत्न-कामी जन फूल-श्रीफल से सागर की आराधना करता है।

'तभी एक बार चम्पापति दधिवाहन ने अचानक विपुल सैन्य के साथ कौशाम्बी पर आत्रमण कर दिया। शतानीक अपने अजेय दुर्ग के द्वार बन्द करवा कर, अपनी प्रजाओं और सेनाओं सहित, बांबी में बन्द हो गये सर्प की तरह, भुगर्भी नगर में उतर गया। चम्पापति की सेनाओं ने दुर्गभेद का मरणान्तक संघर्ष किया। हजारों सैनिक मारे गये। पर दुर्गभेद न हो सका। हार कर दधिवाहन, दिन के डूबते तारों की तरह अपने राज्य की ओर लौट पड़े। राजसेवा के लिये उद्यान में पुष्प तोड़ते सेडुक को पराजय का यह दृश्य देख, एक युक्ति सूझ गयी। जबेदम शतानीक के पास पहुँच उसने कहा: 'महाराज, चम्पापति टूटे पेड़-सा लौटा जा रहा है। इस भग्न शत्रु को पकड़ कर, इसे निर्मूल कर देना ही ठीक है। मृतप्राय सर्प की मणि को छोड़ देंगे आप?' ''युक्ति काम कर गयी। शतानीक का सैन्य हुंकारता हुआ, चम्पापति के बिखरे सैन्यों पर टूट पड़ा। वे अपना सब कुछ छोड़, प्राण ले कर भाग गये। बेशुमार हायी-घोड़े, द्रव्य और शस्त्र बटोर कर शतानीक अपने नगर में लौट आये। 'सेडुक ब्राह्मण को बुला कर राजा ने कहा : भूदेव, तुम्हारी अल्प बुद्धि का चमत्कार देख हम प्रसन्न हुए। बोल क्या चाहता है, माँग ले, दे दूँगा। --मूर्ख विप्र ने सोचा, अपनी चतुरा ब्राह्मणी से पूछ कर ही माँगना ठीक होगा। वह बोला : महाराज की क्रुपा है, मैं कल उत्तर दूंगा। --उधर ब्राह्मण की बात सुन कर ब्राह्मणी ने सोचा : 'यदि गाँव-गरास मेंगवाऊँगी इससे, तो यह जन्मों का भूखा ब्राह्मण ने सोचा : 'यदि गाँव-गरास मेंगवाऊँगी इससे, तो ब्याह लायेगा। सो उस चतुर-चकोरी ने सोच कर कहा : मेरे स्वामी, तुम तो ज्याह लायेगा। सो उस चतुर-चकोरी ने सोच कर कहा : मेरे स्वामी, तुम तो परम निर्लोभ हो। यही तो ब्राह्मण के योग्य है। तुम्हारे तप-त्याग से ही तो राजा जीत गया। धन-धरती माँगना ठीक नहीं। माँग लो कि प्रति दिन तुम्हें उत्तम भोजन मिले, और दक्षिणा में एक सुवर्ण-मुद्रा। तुम्हारे लिये यही अनन्त हो जायेगा। ...

... 'ब्राह्मण की इतनी स्वल्प माँग से राजा चकित, मुदित हो गया। उसने ब्राह्मण को अपना निजी पुरोहित बना लिया। राजा उस पर क्रुपावन्त हुआ, तो सारी कौशाम्बी के महर्द्धिक जनों के ढार उसके लिये खुल गये। चमत्कारी है यह भू-देवता। इसने राजा को युद्ध में जय दिलायी। हर दिन ब्राह्मण के आगे विपुल व्यंजनों से भरे भोजन-थाल लगने लगे। हर दिन कई आमंत्रण। छोड़ें भी कैसे, ब्राह्मण का जीव, भोजन कैसे जाने दे! सो वह ब्राह्मण पहले खाया वमन करके, फिर-फिर भोजन पर जाता। और जितने भोजन, उतनी सुवर्ण-मुद्रा पाता। जितनी मिले, बटोर लाता। भोजन, वमन, फिर भोजन, फिर वमन। और सोनैयों की बरसात। देखते-देखते ब्राह्मण दक्षिणा के द्रव्य से सम्पन्न हो गया, और वटवृक्ष की जटाओं की तरह पुत्र-पौत्रादिक से भी उस का घर भर गया। लेकिन नित्य अजीर्ण अन्न के वमन से अपक्व आँव-रस ऊपर चढ़ने के कारण उसकी त्वचा दूषित हो गयी। लाख-झरते पीपल-वृक्ष की तरह वह व्याधिग्रस्त हो गया। अनुक्रमे वह कोड़ी हो गया, उसकी नाक, और हाथ-पैर सड़-गल कर झड़ने लगे, गिरने लगे। फिर भी वह अग्नि की तरह अतृप्त हो, हर दिन वमनपूर्वक अनेक भोजन करता रहा, दक्षिणा बटोरता रहा।

'राजमंत्री ने एकदा राजा को सावधान किया : इसका कुष्ठ भयंकर हो रहा है। इसकी छूत से सारे नगर में कोढ़ व्याप जायेगा। इसके बदले इसके किसी भी नीरोगी पुत्र को ही भोजन-दक्षिणा देना उचित होगा। जब कोई प्रतिमा खण्डित हो जाये, तो उसके स्थान पर दूसरी अखण्डित प्रतिमा स्थापित करना ही इष्ट होता है। ...ब्राह्मण ने इस नयी व्यवस्था को स्वीकार लिया। पुत्र राज-पौरोहित्य पा कर प्रमत्त हो गया। उसने मक्खियों से भिनभिनाते पिता को घर से बाहर दूर पर एक झोंपड़ी में रख दिया। उसकी जो पुत्र-वधुएँ जुगुप्सा-पूर्वक उसे खिलाने आतीं, वे नाक बन्द कर लेतीं, मुँह फेर कर थूँक देतीं। पुत्र तो उसकी ओर झौकते भी नहीं। निरे थ्वान की तरह काष्ठ के पात्र में उसे भोजन डाल दिया जाता।...

'ब्राह्मण जहर के घूंट उतारता गया । एक दिन उसने एक भयंकर निश्चय किया: 'जैसे मेरे पुत्र मुझ से जुगुप्सा करते हैं, उसी तरह एक दिन ये भी जुगुप्सा के पात्र हो जायेंगे ! ' ब्राह्मण ने षड्यंत्र रचा। एक दिन पुत्रों को बुला कर कहा: 'हे पुत्रो, अब जीना मेरे लिये असह्य हो गया है, सो मैं इच्छा-मरण करूँगा। पर हमारे कुल की रीत है, कि इच्छा-मरण करने वाला व्यक्ति अपने परिवार को एक अभिमंत्रित पशु का दान करे। सो जरा एक पशु तो ले बाओ।'--पुत्र हर्षित हुए कि थोड़े में बला टल गई । फाँसी छूट जायेगी हमारी। उन्होंने एक अभिमंत्रित पशु पिता को भेंट कर दिया। और वे उसके मरण की राह देखने लगे।

'उधर आह्मण अपने अंगों से झरता रक्त-पीव अन्न में घोल-घोल कर नित्य उस पशु को खिलाने लगा। देखते-देखते पशु कुष्ठो हो गया। तब विप्र ने उस पशु को मार कर, पुत्रों को उसका प्रसाद दिया, कि वे उसे खा कर पितृ-ऋण से मुक्त हो जायें। वे मुग्ध अज्ञानी पुत्र सपरिवार उस मांस का पाक कर, बड़े स्वाद से खा गये। …और तत्काल ही विप्र ने कहा कि: 'अब मैं तीर्थ-यात्रा पर जाऊँगा। वहीं देह-त्याग कर दूंगा।' पुत्रों ने उसे सहर्ष बिदा कर, मुक्ति की साँस ली।

'ब्राह्मण अनिर्देश्य भटकता हुआ अरण्य में जा निकला। राह में उसे बहुत प्यास लगी, तो अटवी में जल खोजने लगा। तभी अनेक वृक्षों से घरे एक प्रदेश में, दूर्लंभ मित्र जैसा एक जल का झरना दिखायी पड़ा। उस झरने से बना सरोबर, तीर पर खड़े अनेक जाति के वृक्षों के पत्र, पुष्प और फलों से व्याप्त था। मानो कोई खोया आत्मीय इन निर्जन में मिल गया। सूर्य-किरणों से तपे उस पृष्करिणी के जल को प्यासे विप्र ने जी भर कर पिया। मानो कोई सुगन्धित औषधि-क्वाथ हो। फिर ब्राह्मण वहीं वृक्षों तले वास करने लगा। सरसी पर पड़े पात-फूल-फल खा कर, उसका पानी पी तृप्त रहने लगा। कई दिन वह प्राकृतिक औषधि-जल पीते रहने से कुष्ठी का शरीर एकदम नीरोग हो गया। और वसन्त ऋतु के वृक्ष की तरह उसके सारे अंग फिर ज्यों के त्यों प्रफुल्लित हो उठे। आरोग्य लाभ के हर्षावेग में वह विप्र एक दिन अपने गाँव-घर की ओर चल पड़ा। ''काँचली छोड़े सर्पं जैसी देदीप्यमान देह वाले उस पुरुष को नगर में विचरते देख, ग्रामजन विस्मय से विमूढ़ हो गये। नगर-जन हँस कर उसे टोकते: 'अरे भूदेव, तुम्हारा तो नया ही अवतार हो गया ?ेक्या तुम वही हो ? विभ्वास नहीं होता। कहाँ पा गये ऐसा महारसायन ?' क्राह्मण कहताः 'देवता के आराधन से !'

'घर पहुँच कर विप्र ने देखा, उसके सारे ही पुत्र और पुत्रवघुएँ कुछ से किलबिला रहे हैं। ...हॉपत हो कर उसने कहा 'देखता हूँ, तुम्हें मेरी अवज्ञा का फल मिल गया!' सुन कर वे पुत्र और बहुएँ एक स्वर में चीख उठे: 'अरे नराधम, तू पिता है कि पिचाश है। तू ने अपने खून के साथ विख्वासघात किया !' ब्राह्मण चिल्ला पड़ा 'तुम पिशाचों ने तो अपने रक्त को ही भुला दिया। अपने जनक और पालक पिता को तुमने राह के कुत्ते की तरह हँकाल फेंका।' पर उसका वह अरण्य-रोदन किसी ने न सुना। सारा गाँव उस पर थूंकने लगा। तब वहाँ से भाग कर, हे राजन, वह निराश्रित हो, आजीविका खोजता तुम्हारी राजगृही में चला आया। तुम्हारे द्वारपाल ने उसे आश्रय दिया।...

'तभी हमारा यहाँ आगमन हुआ । सो ढारपाल अपने काम पर उस ब्राह्मण को जुड़ा कर, हमारी धर्म-देशना सुनने चला आया । वह विप्र ढार पर नियुक्त खड़ा था। उसने देखा कि सामने दुर्गादेवी के मन्दिर में बलि चढ़ायी गयी है। फिर उसकी जनम-जनम को सोई बुभुक्षा जाग उठी। उसने कस-कस कर बलि प्रसाद खाया, मानो कभी देखा न हो। आकण्ठ पेट भर जाने से और ग्रीष्म-ऋतु के ताप से उसे बहुत तेज प्यास लगी। मरुभूमि के पंथी की तरह वह छटपटाने लगा। लेकिन ढारपाल के भय से वह कहीं पानी पीने न जा सका। उस क्षण उसे लगा कि हाय, कितने सुखी हैं जलचर जीव ! पानी से जन्म ले कर, उसी में रहते हैं। अपने भावानुसार ही उसने नया भव बाँध लिया। ...और पानी-पानी पुकारता वह तृषात्ते ब्राह्मण मर कर, नगर-ढार के पास की एक बावली में जलचर दर्दुर मेंढक हो गया।

'कालान्तर से हम बिहार करते हुए लौट कर फिर इसी नगर में आये। लोकजन सम्भ्रम पूर्वक अहंन्त महावीर के दर्शन-वन्दन को आने लगे। उस समय उस बापिका में जल भरती स्त्रियों से उस मेंढक ने हमारे आगमन का वृत्तान्त सुना। सुन कर दर्दुर सोच में पड़ गया: 'मैंने ऐसा कहीं पहले सुना है!' वह उद्दापोह करता चला गया, वापिका के पानी में गहरे उतराता गया। हठात् उसे स्वप्न की स्मृति की तरह जाति-स्मरण ज्ञान हुआ। तुरन्त ही मेंढक के मन में स्फुरित हुआ: पूर्व ढारपाल मुझे ढार पर छोड़ कर जिन भगवन्त के बन्दन को गया था, वे भगवन्त अवश्य ही यहाँ आये हैं। मैं भी अन्य लोगों की तरह क्यों न उनके वन्दन को जाऊँ। क्यों कि गंगा तो सब की माँ है, वह किसी की बपौती नहीं। और हर्ष से उमग कर, वह मेंढक उस जलाशय की एक कमल-कली मुँह में लिये, फुदकता हुआ, वापिका से निकल कर मार्ग में चल पड़ा।

'और सुन श्रेणिक, वापिका से यहाँ आते हुए, तेरे ही एक अश्व की टाप से कुचल कर वह मर गया। लेकिन हमारे प्रतिप्रीति भाव लेकर मरने से, वह जलचर दर्दुर दर्दुरांक नामा देव हो कर जन्मा। अनुष्ठान के बिना भी भाव फल जाता है। ...और सुन राजा, आज ही इन्द्र ने सभा में कहा कि 'श्रेणिक जैसा श्रद्धालु कोई श्रावक नहीं है।' दर्दुरांक देव इस पर विष्ठवास न कर सका। और वह यहां तेरी परीक्षा लेने चला आया। ...उसने गोशीर्ष चन्दन से अर्हत् के चरण चर्चित किये थे। वह दिव्य देवकुमार था। पर तुम्हें वह कोढ़ी दीखा। उसके चन्दन में दुम्हें पीव दीखा। क्योंकि तुम्हारे दर्शन पर अब भी मोह का आवरण पड़ा हुआ है। सो यह तुम्हारा ही दृष्टिश्रम था, कि तुम सुन्दर में भी असुन्दर ही देख सके। देव में भी कोढ़ी देखते रहे। तुम्हारे भीतर का कोई छुपा कोढ़ ही तुम्हें अब भी स्वरूप में विरूप दिखा रहा है। दर्दुरांक को देखो श्रेणिक, उसे पहचानो। ....उसने तुम्हारी श्रान्ति का पर्दा चीर दिया !'

यह सारा वृत्तान्त सुन कर श्रेणिक महाभाव प्रीति से भर आया। कोढ़ी और देव का अन्तर उसके मन से हठात् दूर हो गया। लब्धि के आनन्द से पुलकित हो कर श्रेणिक ने पूछाः

'आप की छींक पर वह अमंगल बोला, और सब की छींक पर वह मंगल बोला, इसका क्या कारण, भगवन् ?'

प्रभु के पद-नखों से उत्तर सुनायी पड़ा :

'सुन राजा, इस रहस्य को भी सुन । अर्हत् को तो छोक का प्रमाद होता नहीं। वह भी एक देवमाया ही तो थी। मुझ से उसने कहा कि : 'मृत्यु पाओ'। तो उसका आशय था कि तुम अब संसार में क्यों टहरे हो, शीघ मोक्ष-लाभ करो। तुझ से कहा, राजन्, कि : 'जियो'। अर्थात् तुझे तो जीने में ही सुख है, मर कर तो नरक जाना है। अभयकुमार से कहाकि : 'जियो या मरो।' यानी जियेगा तो धर्म करेगा, मरेगा तो अनुत्तर विमान में जायेगा। और काल-सौकरिक कसाई से कहा कि : 'तू जी भी नहीं, और मर भी नहीं'। क्यों कि जियेगा तो पापकर्म करेगा, मरेगा तो सातवें नरक जायेगा। देख, राजन्, देख, ज्ञान के इस कमल-कोश को देख। इसकी मुद्रित पाँखुरियों का पार नहीं।'

श्वेणिक सुन कर प्रसन्न हुआ, लेकिन अगले ही क्षण उसका समाधान भंग हो गया। उसका प्राण उचाट हो गया। उसने कम्पित कंठ से पूछा:

'आप जैसे जगत्**पति मेरे स्वामी हैं, और मुझे नरक में पड़ना होगा,** भगवन् ? यह कैसा अपलाप है। यह किसका विधान है ! ′

'यह तेरा अपना हो विधान है, श्रेणिक ! तेरा विधाता तू ही है, मैं या कोई और अन्यत्र नहीं।'

'लेकिन मेरे सर्वसत्ताधीश प्रभुमेरे विधान को तोड़ने में समर्थ नहीं ? ऐसा कैसे हो सकता है ? जो प्रारब्ध को न टाल सके, वह प्रभु कैसा ?'

प्रभुने कोई उत्तर न दिया। वे अपने स्थान पर से ही अन्तर्धान होते दिखाई पड़े।

## मा पड़िबन्ध करेह

'जो प्रारब्ध को न टाल सके, वह प्रभु कैसा?'

कल की धर्म-पर्षदा में श्रेणिक की इस चुनौती का प्रभु ने कोई उत्तर न दिया था। वे स्व-स्थान पर ही अन्तर्धान हो गये थे। तो श्रेणिक प्रभु से रुष्ट हो गया था। उसका मन अपने स्वामी से विमुख हो गया था। उसके भीतर नरक के ढ़ार खुल रहे थे। वह निरस्तित्व हुआ जा रहा था। अपनी हस्ती को ही उसने नकार दिया था, फिर महावीर कहाँ। वह अन्तिम ढंढ को यातना से गुजर रहा था। आज के समवसरण में भी वह प्रभु के सामने उपस्थित था। फिर भी प्रभु से अब कुछ और पूछना, उसे अपनी आत्मा का अपमान लगा। "माना कि संचित कर्म है, उदयागत प्रारब्ध है, लेकिन कुछ कियमाण भी तो है। "तो फिर शायद प्रभु के पास मेरे प्रश्न का उत्तर नहीं है। मैंने पूछा था: 'जो प्रारब्ध को न टाल सके, वह प्रभु कैसा?' श्री भगवान् इसका उत्तर न दे सके ? मेरे स्वामी, और इतने असमर्थ ?…

एक गहराते मौन को चीरता, प्रभु का उत्तर सुनाई पड़ा :

'नहीं, अन्ततः कोई किसी अन्य का प्रभु नहीं, कोई किसी के प्रारब्ध को नहीं निवार सकता। हर आत्मा स्वयम् ही अपनी प्रभु है, अपने हर प्रारब्ध की वही विधात्री है। अपने अजित को वह स्वयम् ही काट सकती है, अन्य कोई नहीं। यही सत्ता का शाश्वत विधान है। इसमें मीन-मेख नहीं हो सकती।'

'तो मैं अपने आसन्न नरक-गमन को कैसे कार्ट्, भगवन् ?'

'जो बाँधा है, उसे भोगे बिना योगी का भी निस्तार नहीं। हर आत्मा का अपना एक स्वतंत्र उपादान है, अपनी एक सम्भावना और नियति है। उसी के विधान से आत्मा अनेक पर्यायों के कम से गुजरता है। इष्ट-अनिष्ट पर्यायों के इस कम को जो एकाग्र संयुक्त और समभाव से देखने लगता है, वह इनसे ऊपर तैर आता है। तब उदयागत सुख-दु:ख घटित होते हुए भी, उस आत्मा को बस छू कर निकल जाते हैं। उसके आत्म का जी अपने ही में सदा लमा रहने से, वे वेदनाएँ और व्याकुलताएँ उसे व्यापती नहीं। तू उत्तम सम्यक् दर्शी है, सब को एकाग्र ठीक देख-जान रहा है। फिर तू आहत, त्रस्त क्यों है, आयुष्यमानू?' 'मैं कुछ ऐसा करूँगा, कि इस नरक को तो टलना ही होगा !'

'तेरे पुरुषार्थं को अईत् महावीर देखना चाहेंगे।'

'लेकिन राह तो प्रभु को ही दिखानी होगी। क्या उपाय करूँ नाथ, कि मुझे नरक न जाना पड़े?'

प्रभुके अधर-कमल पर एक वीतराग लीला की मुस्कान खेल गयी। श्रेणिक को सुनाई पड़ा:

'देवानुप्रिय श्रेणिक, यदि कपिला ब्राह्मणी द्वारा तू हर्ष-पूर्वक साधुओं को भिक्षा दिलवा सके, और कालसौकरिक कसाई से यदि तू कसाई वृत्ति छुड़वा सके, तो आसन्न नरक से तेरा छुटकारा हो जाये। इसके सिवाय और उपाय नहीं।'

श्रेणिक प्रभु के इस उपदेश को हार की तरह हृदय पर धारण कर, श्रीगुरुनाथ को नमन कर, हर्षित भाव से स्व-स्थान की ओर चल पड़ा।

राह में श्रेणिक ने सहसा ही एक जगह देखाः कोई साधु ढीमर की तरह अकार्य कर रहा था। जिनों का प्रवचन कलंकित होते देख, राजा कातर हो आया। वह उस साधु को अकार्य से निवार कर फिर अपने घर की ओर चला। आगे चल कर, एक सगर्भा श्रमणी दिखायी पड़ी। ...राजा ने उसे वत्सल भाव से अपने महल में लाकर गुप्त रक्खा। उसके सुखी प्रसव का आयोजन कर दिया। निरन्तर श्रेणिक के पीछे प्रच्छन्न भाव से चल रहा दर्दुरांक देव, राजा की इस उदात्त श्रद्धा से प्रीत हो गया। मुग्ध और विनत हो आया।

एक दिन श्रेणिक के सामने प्रत्यक्ष हो कर वह बोला:

'आप सम्यक्त्व के मन्दराचल हैं, महाराज । आपकी श्वद्धा के मूल अत्तल में पड़े हैं। इन्द्र ने अपनी सभा में जो आपका अहोगान किया था, वैसा ही पाया मैंने आपको । आपकी जय हो, राजन् !'

कह कर दर्दुरांक देव ने, दिन में छिन्न नक्षत्रों की श्रेणि रची हो, ऐसा एक हार, और दो गोले राजा को उपहार दिये। और बोला :

'जो इस टूटे हुए हार को जोड़ देगा, उसकी मृत्य हो आयेगी !'

इतना कह कर वह देव स्वप्न में देखे पुरुष-सा तत्काल अन्तर्धान हो गया।

…राजाने बहुत प्रसन्न हो कर हार चेलना को दिया, और गोले नन्दश्ची को दिये। मनस्विनी नन्दा को इससे पीड़ा हुई, शायद ईर्ष्या हुई। मन ही मन बोली: 'क्या मैं इस तुच्छ दान के योग्य ही हूँ?'…और फिर आवेश में आ कर उसने उन दोनों गोलों को स्तम्भों पर मार कर फोड़ दिया। देख कर स्तब्ध रह गयी वह : एक गोले में चन्द्रमा जैसे निर्मल दो कुण्डल निकले, दूसरे में से दो देदीप्यमान रेणमी वस्त्र निकले । ...

नन्दश्वी की आँखों में आँसू आ गये। एक क्षुद्र कण में से भी विभूति प्रकट हो सकती है। अन्तर्जगत् के रहस्यों को किस ने जाना है। प्रभु की कृपा जाने कितने ही अपमानों और अभिशापों में छुप कर आती है।

नन्दश्री का देहाभिमान गल गया। चेलना से बड़ी होते हुए भी, उसने आ कर चेलना के चरण छू लिये। चेलना मन ही मन सब कुछ समझ गयी। प्रभु की निरन्तर कृपा-चर्षा से, वह सदा सर्व के साथ तन्मय भाव में जीती यी। उसने नन्दश्री को आलिंगन में बाँध लिया। दो समुद्र, एक-दूसरे की तहों में उतराने लगे।

अनन्तर राजा ने कपिला ब्राह्मणी को बुला कर कहाः

'हि भद्रे, तू साधुओं को श्रद्धापूर्वक भिक्षा दे। मैं तुझे अपार धन-राशि से निहाल कर दूँगा।'

'चाहे आप मुझे सारी ही सुवर्ण की बना दें, अथवा मुझे मार भी डालें, पर ऐसा अक्रत्य मैं कभी न करूँगी, महाराज !' कपिला ने अविचल स्वर में उत्तर दिया।

राजा ने उसके बहुत निहोरे किये। कहा कि अपना आधा राज्य तुझे दे दूँगा, तुझे महावीर से स्वर्ग की इन्द्राणी बनवा दूँगा, तुझे मोक्ष दिलवा दूँगा। बोल क्या चाहती है? हर चाह पूरी कर दूंगा तेरी, तू इतना कर दे, कपिला! '...कपिला ने जोरसे अट्टहास कर राजा का मजाक़ उड़ा दिया। और तत्काल वहाँ से चली गयी।

तब श्रेणिक ने कालसौकरिक कसाई को बुला कर कहा:

'ओ रे भाई कालसौकरिक, तू अपनी यह हिंसक कसाई वृत्ति त्याग दे, तो मैं अपने सारे धन-रत्न की निधियाँ तुझ पर वार दूँगा। धन के लोभ से ही तो तू यह अधम वृत्ति करता है।'

'मेरी वृत्ति को अधम क्यों कहते हैं, महाराज ? मेरे इस कृत्य से तो अनेक मनुष्य आहार पा कर जीते हैं । आपके अनुयायी जिनमार्गी मर्हाइक राजे-महाराजे, श्रेष्ठी, ब्राह्मण तक, और सारे आर्यजन छुप-छुप कर, मेरे यहाँ से मांस मेंगवा कर बड़े स्वाद से खाते हैं। मैं अपनी इस वृत्ति में रोज अभिजातों के असली चेहरे देखता हूँ। उनके सुन्दर मुखड़ों में छुपे, ख़ूनी जबड़े देखता हूँ। ऐसा सत्य-दर्शी धन्धा मैं कभी नहीं छोड़ सकता, राजन् । स्वयम् काल भी मुझ से मेरी यह वृत्ति नहीं छुड़वा सकता !' 'यह महावीर का आदेश है तेरे लिये, हे भद्र ! क्या तू उसे भी टाल सकता है ?'

રષ૪

'मैं औरों के आदेश-उपदेश पर नहीं चलता, महाराज ! कसाई हूँ तो क्या हुआ । मैं निर्भय हूँ, और स्वतंत्र हूँ । मैं केवल अपने स्वयम् के ही आदेश का पालन करता हूँ । अपने ऊपर कोई सत्ता मैं नहीं स्वीकारता ! '

'चकवर्ती श्रेणिक के राजन्दण्ड की सत्ता भी नहीं?'

'त्रिलोकीनाथ महावीर से क्या श्रेणिक अधिक शक्तिमान है, महाराज !'

कसाई का यह अटल निष्चय, तेज और स्वतंत्र निर्भीक चारित्र्य देख, श्रेणिक स्तम्भित हो गया। श्रेणिक ने कहा कि–'तू मेरा सिंहासन ले ले, कालसौकरिक, मेरी सारी सम्पत्ति लेले, जो चाहे माँग ले, अप्सराओं के स्वर्ग, सिद्धों, का सिद्धालय। मेरे प्रभु तुझे मुँह माँगा दे देंगे।'

'मैं किसी का याचक नहीं हो सकता, राजन्। जगत्पति महावीर का भी नहीं। मैं उनकी चरण-रज हो सकता हूँ, पर मेरी नियति को वे नहीं बदल सकते! वह तो केवल मैं स्वयं ही बदल सकता हूं !'

'ऐसा है तेरा अहंकार, ओ जीवों के हत्यारे, कि तू प्रभु को नकारने का दुःसाहस कर रहा है ? देखुं, तू अब कैसे कसाई वृत्ति करता है ! '

कह कर राजा ने कोघावेश में आ कर, कालसौकरिक को एक रात-दिन के लिये अन्ध-कूप में बन्द करवा दिया। और फिर श्री भगवन्त के समक्ष जा कर कहाः

'हे स्वामी, मैंने एक अहोरात्र के लिये कालसौकरिक से उसकी कसाई वृत्ति छड़वा दी है।'

त्रिकालों के पार देखते सर्वज्ञ प्रभु सहज मुस्करा आये, और बोले :

'ओ राजा, तू जान, कि उस अन्ध कूप में भी कालसौकरिक ने मृत्तिका (मिट्री) के पाँच-सौ पाड़े बना कर उनका हनन किया है!'

....और राजा की आँखों में प्रत्यक्ष झलक गया वह अन्ध कूप का दृश्य । पाँच सौ मिट्टी के पाड़े बना कर, उनका वध करता वह बन्दी कसाई । देख कर श्रेणिक अवाक् रह गया । अहो, पर की वृत्ति बदलने वाला, मैं कौन होता हूँ ! मैंने कालसौकरिक को अन्ध कूप में बन्दी बनाया, पर मैं उसकी वृत्ति को क़ैद कर सका क्या ? उसके परिणमन को बदल सका क्या ?

…कि औचक ही एक आक्ष्चर्य घटित हुआ। कालसौकरिक प्रभु के सम्मुख उपस्थित, नमित दिखायी पड़ा। राजा को फिर एक गहरा झटका लगा।… ओ, मेरा ऐसा दुर्भेच कारागार भी, इसके ठोस पुदुगल तक को बन्दी न रख सका ? तो मेरे हाथ में सिवाय यह जानने-देखने के और कोई सत्ता नहीं क्या ?…मैं केवल साक्षी भर हो सकता हूँ ?

"कि हठात् प्रभु से उत्तर सुनाई पड़ा:

'यह देखना-जानना ही सब से बड़ी सत्ता है, राजन् । साक्षी भाव ही, परम भाव है । यह आत्मा की अचूक ज्ञान-सत्ता है । अन्य सब सत्ताएँ इसकी चेरियौँ हैं । तू सब देख-जान कर भी, अज्ञानी क्यों हो रहा है रे श्रेणिक ?'

क्षण भर मौन व्याप रहा। श्रेणिक का माथा झुक गया था। काल-सौकरिक उन्नत माथ, प्रभु से आँखें मिला कर उन्हें साश्रुनयन देख रहाथा।

'इस कालसौकरिक को देख, श्रेणिक। कसाई हो कर भी यह जानी है। इसने हर अन्य पर-सत्ता से अपने को परे माना। अपनी स्व-सत्ता पर इसने महावीर तक की सत्ता को मानने से इनकार कर दिया। यह कसाई हो कर भी, कसाई नहीं है। यह तर 'आयेगा' '…'

तभी कपिला ब्राह्मणी आ कर प्रभुको नमित हुई। तो श्री भगवन्त बोले :

'और इस कपिला को देख, श्रेणिक तेरी सारी धनराणि और आधा राज्य भी इसे इसके स्व-भाव से विचलित न कर सके। तेरे घन और राज्य की सत्ता कितनी तुच्छ हो गयी ! तूने अपने घन और राजसत्ता से भगवान्, मोक्ष और परम सत्ता के स्वरूप को भी ख़रीद लेना चाहा? महावीर तक को ख़रीद लेना चाहा ! देख ले उस धन और राज्य की अन्तिम सामर्थ्य ! कौड़ी का मोल नहीं उसका ।'

फिर क्षण भर एक स्तब्धता व्याप रही। अनन्तर फिर श्री भगवान् बोलेः

'महावीर और मोक्ष के मोल भी तू इन्हें न खरीद सका। यदि महावीर और मोक्ष के मोल पर भी तू नरक को खरीद कर अपने अधीन कर सके, तो जा, तूझे आज्ञा है, वह भी कर देख !'

राजा एक महामोह के अँधेरे से हठात्, बाहर के विराट् उजाले में निकल आया। ...उसने क्षण भर अनुभव किया, देखा, कि वह विदेह हो कर नरक की अग्नियों में चल रहा है।...कि उस अग्नि को सीधे झेल कर, वह उसका पूर्ण संचेतन भाव से वेदन कर रहा है।...इस महाजलन के बीच भी कैसी एक आनन्द की हिलोर है! लाँघ जाने की, अतिक्रमण कर जाने की! वह मन ही मन प्रभु के चरणों में, अपने ही नयन-जल से अपना प्रक्षालन करने लगा।

हठात् कपिला द्राह्मणी और कालसौकरिक ने मानो एक ही स्वर में कहाः 'हमारे लिये क्या आज्ञा है, प्रभु ! भगवन्त के हर आदेश को हम समर्पित हैं ! '

फिर कपिला का अलग स्वर सुनाई पड़ाः 'प्रभु की आज्ञा हो, तो मैं पाँच-सौ श्रमणों को श्रद्धापूर्वक मोजन कराऊँ !' कुपया कालसौकरिक ने विनती कीः

'प्रभुकी आज्ञा हो, तो मैं कसाई वृत्ति इसी क्षण त्याग दूं!'

प्रभुका सदा का वही उदात्त और अन्तिम आदेश सुनायी पड़ाः

'अहासुहं देवाणुप्पिया, मा पड़िबन्ध करेह ! तुझे जिसमें सुख लगे, वही कर देवानुप्रिय । कोई प्रतिबन्ध नहीं है <sup>!</sup> '

एक परम स्वतंत्र हवा में, दिग्वधुओं ने अपने आँचल खसका दिये।

## मित्न की खोज

श्रेणिक ने मृत्यु और नरक को स्वीकार लिया । और उसने दृष्टि उठा कर चारों ओर फैले चराचर लोक को देखा। अब इसके साथ उसका क्या सम्बन्ध बचा ? सहसा ही भीतर परिमल-भीने तीन उजले फूल खिल आये। तीन शब्द मंत्र की तरह स्फुरित हुए। मुदिता, करुणा, मैत्री। प्रत्यक्ष हुआ, कि अन्तत: लोक के साथ उसका यही तो सम्बन्ध है।

···और औचक ही उसे लगा कि मन मुदित हो आया है। कण-कण के प्रति जी में करुणा का जल भर आया है। प्राणि मात्र से मैत्री करने को उसका हृदय आकुल हो उठा है।

जब बाहर के साम्राज्य में उसका मन रमा था, तब भी तो कितने ही देश-देशान्तर के साथ सदा मैत्री-वाती चलती रहती थी । पूर्वीय और पश्चिमी समुद्र के तमाम देशों में, मगध के राजदूत मैत्री-वार्ता करने जाया करते थे। श्रेणिक स्वयम् भी छुपे वेश में कई देशान्तरों में मैत्री का सन्देश ले कर जाता था। और अभय राजकुमार के लिये तो यह मैत्री-क्रीड़ा ही सर्वोपरि थी। प्रयोजन उसे याद न रहता, वह अकारण और खेल-खेल में ही जाने कितने दूर-दूर के राज्यों और राजाओं से मैत्री का सूत्र बांध आता था।

...आज श्रेणिक को याद आ रहा है, कि अभय के सिवाय अन्य सारी मैत्री-वार्ताएँ साम्राज्य-विस्तार का कट-कौशल थों। वे सब झूठी मित्रताएँ थीं। वह अपने और सब के साथ छल था, प्रवंचना थी। आत्म-प्रतारणा ने ही सर्व-प्रतारणा बन कर मित्रता का मोहक बाना धारण किया था। वह स्वार्थों का गठ-बन्धन था। सारी पृथ्वी का चत्रवर्ती होने के लिये, सारे भूपतियों से दोस्ती करके ही तो उन्हें अपने अँगूठे तले लाया जा सकता था। कोई नू-नच करता था, तो मगधेश्वर की साम्राजी तलवार उसके मस्तक पर मँडलाने लगती थी।...

…लेकिन आज का यह मैंत्री भाव अकारण है। निष्प्रयोजन है। न्यस्त स्वार्थ के सारे क़िले टूट गये हैं। कोई हेतु-प्रत्यय नहीं रहा। एक सीमाहीन मैंत्री भाव दिगन्तों तक हरियाली की तरह लहरा रहा है। अब श्रेणिक पृथ्वी के एक-एक राजा को, एक-एक जीव को अपना मित्र बनायेगा। श्रीभगवान्

38

का सारा जीवन और धर्मजक-प्रवर्तन और है ही क्या? कण-कण से मैत्री करने को ही तो वे घर से निकल पड़े हैं। मैत्री की खोज में ही वे अतल पातालों तक में उतर गये हैं। अँधियारे भूगर्मों की तहें छानी हैं। संकट और मृत्यु की वर्जित घाटियों तक में वे गए हैं। अपने हर प्रत्नु का हृदय जीत लेने के लिए। 'मित्ती में सब्ब भूदेषु'।

…श्रेणिक का जो चाहा कि वह कहीं निष्काम मैत्री का सन्देशा भेजे। पहले पहल वह किस राजा को अपनी अकारण मित्रता की सौग़ात भेजे? महाविदेह, पुष्करवर द्वीप, प्रभास द्वीप, नन्दीश्वर द्वीप–सभी तो एक साथ उसे मैत्री के लिये पुकार रहे हैं। सकल चराचर उसे मिश्रता का आवाहन दे रहे हैं। कहाँ से आरम्भ करे?

…तभी श्रेणिक की आँखों में एक सुदूर समुद्र-सट झलका । …समुद्र के ठीक कटिदेश में पाताल-भुवन जैसा आर्द्रक देश । आज का अदन का बन्दर-गाह। उस काल का आर्द्रक-पत्तन। वहाँ के राजनगर का भी नाम आर्द्रक । राजा का नाम भी आर्द्रक । रानी का नाम आर्द्रा। उनके युवराज का नाम आर्द्रक क्रूमार । वहीं सर्व प्रथम अहैतुकी प्रीति का उपहार भेजना होगा।

...और एक दिन मगध का गृहमंत्री शोलभद्र आर्द्रक राजा के दरबार में हाजिर हो गया। मानो स्वयम् श्रेणिक ही मूर्तिमान मैंत्री हो कर सामने खड़ा है। आर्द्रकराज को किसी अननुभूत मुदिता का अनुभव हुआ। जाने कैसी अनन्य करुणा से उनका मन आर्द्र हो आया । भीलभद्र ने सिंहासन पर संयुक्त घैठे राजा-रानी के समक्ष अपना मैत्री सन्देश निवेदन किया। फिर सौवर्य, निम्बपत्र और कांबल उन्हें भेंट किये। काश्मीर का केशर, वैताद्य-रित्त की हस्ति-दन्त वीणा, मान-सरोवर का हंस, नीलांजन पर्वत का मयूर और ताम्रालिप्ति की रत्नमंजूषा, कामरूप मूगकी कस्तूरी, यमुनांचल के इत्र-फुलैल। देख कर राजा-रानी, सारी राजसभा, मुग्ध हो कर नन्नीभूत हो आये।

करस्पर कुझल-वार्ता पूछी गयी। तभी पास के एक भद्रासन से उठ कर युवराज आईक कुमार ने पूछा :

'पितृदेव, के मगधक्वर श्रेणिक कौन हैं, जिनके साथ आप की प्रीति, वसन्त के साथ कामदेव की प्रीति का बोध कराती है ?' लड़के की कबिता पर सारी परिषट् मुग्ध हो कर हँस पड़ी।

'बेटे राजा, आर्थावर्त के जकवर्ती सम्राट श्रेणिक पृथ्वी पर हमारे अनन्म आत्मीय बन्धु हैं। हमारी मैत्री का कमल कभी कुम्हलाता नहीं!'

आईक कुमार के जी में जैसे एक अमृत की तरंग-सी उछली। उसने अभ्यागत मंत्री शीलभद्र से पूछा: 'महानुभाव, क्यां श्रेणिकराज के मेरा समवयस्क कोई पुत्र है ? उससे मित्रता करने को मेरा मन हो आया है ।'

शीलभद्र ने उत्तर दिया: 'हमारे अभय राजकुमार आप जैसे ही तो लगते हैं। मगध का साम्राज्य उन्हों की बुद्धि की धुरी पर टिका है। फिर भी राज्य में उन्हें कोई रस नहीं। सारे ही दिन तो वे नये-नये मित्रों की खोज में धूमते हैं। प्रीत और मीत, यही उनका एक मात्र आमोद-प्रमोद है। प्रेम-ऋीड़ा में ही उनका सारा समय बीतता है। ऐसा कोई गुण नहीं, जो उनमें न हो । बुद्धि के सागर, कलाओं के रत्नाकर । कथा कह कर राह चलते को बग्न कर लेते हैं। लीला-खेल में ही वे मगध का साम्राज्य-संचालन करते हैं। आप जैसा मित्र पा कर तो वे गद्गद् हो जायेंगे।'

ं आर्द्रक कुमार का मन जाने कैसी पूर्व स्मृति से भीना हो आया । वह स्तब्ध हो, मानो बहुत दूरी में देखता हुआ, कुछ भूला-सा याद करने लगा । ''फिर एकाएक वर्तमान में जाग कर उसने मागध मंत्री से कहा :

'महाभाग मंत्री, मुझ से कहे बिना न चले जायें। आप के अभय राज-कुमार के लिये मुझे कुछ सन्देश भेजना है । उन्हें पहचानता हूँ, शायद । '''कभी कहीं उनका चेहरा देखा है !'

कह कर आर्द्रक कुमार फ़िर जैसे दिगल ताकने लगा। आर्द्रकराज और आर्द्रा रानी को बहुत आनन्द हुआ देख-सुन कर, कि उनका पुत्र सच ही उनका सच्चा उत्तराधिकारी है। यह हमारी परम्परागत मैत्री का संवहन कर, हमारे राजकुल को यशस्वी बनायेगा। सो 'तथास्तु !' कह कर राजा ने पुत्र का अहोभाव किया। मागध मंत्री आर्द्रकेश्वर की आज्ञा ले अपने अतिथि वास में चले आये।

Ο

С

…आर्द्रक कुमार अपने महल की अटारी पर चढ़ कर, अनजान दिशाओं को टोह रहा है। आरब्य समुद्र की लहरों पर मन ही मन सवार हो कर, उसके क्षितिज की अर्गला को खींच कर जैसे तोड़ देना चाहता है। …कहाँ कुछ है? कोई क्षितिज तो हाथ नहीं आता। एक विराट् मण्डल, जो छुआ नहीं जा सकता, पकड़ा नहीं जा सकता, पहुँचा नहीं जा सकता। लाँघा नहीं जा सकता। निरा शून्याण्ड। वह केवल भ्रान्ति है। तो उसके पार जाना होगा, पता करना होगा कि आगे क्या है? और आगे…और आगे…कहीं और…कोई और !

ः और हठात् उसने देखा कि दिशाओं पर छाये कुंहरे में जालियाँ खुल गई हैं। वे जल-जालियाँ जल से उठी हैं, और जल में ही पर्यवसान पा रही हैं। आगे चमकीसी नीहारिकाओं की यवनिकाएँ सिमट रही हैं। एक अति टूरंगम नील बेला पर कोई बातायन खुल रहा है। "मित्र, क्या वहीं है तुम्हारा घर ? एक दिन आऊँगा वहाँ। लेकिन मैं तो अभी छोटा हूँ। अकेले वहाँ कैसे पहुँचूँगा ? कौन राह बतायेगा मुझे इस जलारण्य के बीहड़ों में ? लेकिन तुम हो तो !…

…निष्काम आनन्द से आर्द्रक का मन तरंगित हो उठा। उसे ख्याल आया, मन-मोत अभय राजकुमार के लिये कुछ भेजना होगा न । तत्काल वह अपने निधि-कक्ष में गया। प्रवाल के एक करण्डक में मुक्ताफल दीपित थे। एक जलकान्त आभा स्फुरित करते हुए। ''ओ अपरिचित बन्धु, तुम्हें अपना यह आरब्य सागर भेजता हूँ! –और आर्द्रक कुमार ने मुक्ताफलों के प्रवाल करण्डक को बन्द कर दिया। समुद्र-शैवाल से बने अंशुक-वस्त्र में उसे आवेष्टित कर, उस पर अपनी प्रिय मुद्रा अंकित कर दी। सामुद्री पोत-मुद्रा।

मागध मंत्री की विदा का समय आया। आईकराज ने उसे मरूस्थल के उत्तम खजूर, सोलोमन सुवर्ण की युगल-मुद्रिकाएँ, बालुका-बेलि तथा चाँदनी जैसे शीतल मोतियों का हार, मगधेश्वर और महारानी चेलना के लिये उपहार दिये। ...आईक के पत्तन-घाट पर तुगकाय पोत के एक-सौ-छप्पन पाल खुल गये। मागधी ध्वजा फहराने लगी। लंगर उठ गये। ठीक तभी कहीं से अचानक आ कर आईक कुमार ने अपनी भेंट की मंजूषा शीलभद्र को सौंपते हुए कहा:

'युवराज अभयकुमार क्या मेरी यह तुच्छ भेंट स्वीकारेंगे ? उनसे कहना, आरब्य पत्तन का एक छोटा लड़का तुम्हें याद करता है ! '

ः आर्द्रकराज परिकर सहित अपने महालय लौट आये । लेकित अस्तंग सूर्य की किरण से अंकित मामधी पोत का मस्तूल जब तक आँख से ओझल न हो गया, तब तक आर्द्रक कुमार उसे देखता ही रह गया ।

उस दिन के बाद आर्द्रक कुमार का सारा समय समुद्र निहारने में ही बीतता । दूर-दूर पर जाते पोतों और नावों पर अन्त तक उसकी आँखें अपलक लगी रहतीं । क्या ये सारी नौकाएँ भरतखण्ड की राजगृही नगरी को ही जा रही हैं ? ओ कोई अज्ञात नाविक, तुम मुझे नहीं ले चलोगे वहाँ : लवंग-लता से छाये, दारु-चीनी से सुगन्धित उन समुद्र तटों पर, जहाँ नारिकेल-बन के श्रीफल के भीतर सारा समुद्र बन्द हो कर मधुर हो जाता है ?

…ऐसा ही तो बन्धुर है, वह मेरा अनदेखा बन्धु। वह मेरा मनचीता मीत। मन की प्रिया परम दुर्लभ है। पर उससे भी दुर्लभ है मन का मीत। वह, जिसके साथ रेथे-रेशे में, पर्त-दर-पर्ते मन को बेंटाया जा सकता है, बुना जा सकता है, गूँथा जा सकता है। जिसके साथ अन्त तक निरापद जाया जा सकता है। प्रिया और प्रेमिक के बीच कामना है। वह सदा रहेगी। नर और नारी का मिलन कामोत्पल है। वह कभी न कभी कुम्हला ही जाता है। कामना में संघर्ष अनिवार्य है। लेकिन समलिगी नर-नारी की मैत्री निष्काम होने से, निर्बाध है। उसमें पीडा के पारावार नहीं, सन्देह के शल नहीं. खतरे के भँवर नहीं, आसक्ति के तमसावन नहीं। लेकिन ऐसे मित्र से दुर्लभ तो संसार में कुछ भी नहीं! वह भला कब, कहाँ मिलेगा?

...आईक राजकुमार का मन चिरकाल से उसी मनोमणि मित्र को खोज रहा है।

Ο 0  $\bigcirc$ मंत्री शीलभद्र से आर्द्रक कुमार का संदेश और उपहार पा कर, अभय राजा को पुलक-रोमांच हुआ। वे अपने कक्ष के एकान्त में चले गये, और वह प्रवाल-करण्डक खोल कर देखा। ''मक्ताफलों की आभा में समग्र आरब्य समुद्र तरंगित है ! अभय को अपने हृदय की पेंखुरियों में एक विचित्र स्पन्दन का अनुभव हआ । स्फुरित हुआ कि : 'अहो, यह कोई मुक्तिकामी है, आसन्न भव्यात्मा है। अभव्य मेरी प्रीति का चाहक नहीं हो सकता। जो आत्मकामी न हो, वह मेरे प्रति आकृष्ट नहीं हो सकता, मेरा आप्त जन नहीं हो सकता। ....अभव्य अनार्यं देश में जन्म ले कर भी, निष्चय ही वह आर्द्रक आर्थ है। वह आत्मा के ऐक्वर्य से आलोकित है। मैं उसे ऐसा उप-हार भेर्जुंगा, जो उसे यहाँ बलात् खींच लायेगा। आर्द्रक, अभय तुम्हारी प्रतीक्षा में है !

अभय अपने पूजा-गृह में गया। कपाट बन्द कर लिये। नीराजन में दीपक अंकुरित कर दिया। पूर्जासन पर बिराजमान मुलनायक सीमन्धर प्रभु के रत्न-छत्र के भीतर गोपित, एक छोटी सी गहरे हरे पन्ने की मति उसने निकाली। सन्मुख लेकर उसे एकटक निहारा। आदिनाथ ऋषभदेव की दीर्घकेशी अवध्त मुद्रा । निरतिशय कोमल बाल्य मुखश्री । एक छोटे-से मर्कत-खण्ड में उत्कीर्ण । फिर भी कितनी सुरेख, स्पष्ट, प्रांजल, जीवन्त । मानो कि बोल रही है, बात कर रही है, सम्बोधन कर रही है। एक बोलती चिन्तामणि । रेशमीन रूई में लपेट कर उसे स्फटिक की डिबिया में बिराजित किया। पूजा के सारे उप-करणों के बीच, उस पर केशर छिड्की, अक्षत-फुल चढ़ाये। धुपधुना, आरती, शंख-घण्टा ध्वनि से उसे जागरित किया। फिर डिबिया को बन्द कर, अनेक रेशम-पट्टों में आवेष्टित कर, एक सुदृढ़ ताम्र-पेटिका में उसे बन्द कर के, उस पर धर्म-चत्र से अंकित मगध की सील-मुहर लगा दी।

आईंकराज का जो दूत उनके उपहार ले कर शीलभद्र के साथ आया था, उसे फिर अनेक उपहार देकर मगधेश्वर ने बिदा किया। जब वह अपने जलपोत में सवार हो गया, तो उसके कक्ष में अभय उसकी प्रतीक्षा में था। ताम्र-पेटिका उसे सौंपते हुए अभय ने कहाः 'देवानुप्रिय आईककुमार को यह

मंजूषा दे कर कहनाः इसे वे अपने एकान्त में अकेले ही खोलें। और इसमें जो वस्तु है, वह केवल उन्हीं के देखने की है। उसे किसी अभ्य को दिखाना न होगा। और आर्द्रक से कहनाः 'पोत पर से उड़ा हुआ कपोत जायेगा कहाँ, लौट कर फिर अपने पोत पर ही तो आयेगा!----ठीक यही शब्द कह देना, बन्धु, यह लिख कर नहीं दिया सकता।'

…और आर्द्रक देश का दूत लौट कर अपने स्वामी की राजसभा में उप-स्थित हुआ। श्रेणिक के भेजे उपहार आर्द्रकराज को भेंट किये। और आर्द्रक कुमार के निजी कक्ष में जा कर, अभय द्वारा भेजी ताम्र-पेटिका उसे दे कर, उनका सन्देश शब्दश: आर्द्रक को सुना दिया। …यह पोत का कपोत कौन ? बार-बार दिशाओं तक उड़ कर भी, क्या फिर उसे उसी पोत पर रैन-बसेरा खोजना होगा ?

…आईक ने अपने खण्ड के सारे भारी पर्दे डाल कर, मुद्रित कक्ष के भीतर वह पेटिका, और वह स्फटिक की डिबिया खोली। सारा कमरा एक अपार्थिव आलोक से जगमगा उठा। एक बोलता-सा बात्य चेहरा: जैसे उसका अपना ही भीतरी चेहरा, जो उसकी आँखों में अनजाने ही सदा बसा रहता है। एक हरियाली शीतल आलो-छाया में आविर्भूत यह कौन मुखड़ा है ?…यह जैसे मुझ से कुछ कह रहा है । मेरी कुशल पूछ रहा है । नाम ले कर बुला रहा है । कितनी परिचित और प्यारी है यह दूरियों से आती आवाज ! जैसे यह महे रहा है । केतनी परिचित और प्यारी है यह दूरियों से आती आवाज ! जैसे यह मेरे रक्ताणुओं को बिद्ध कर के भीतर की सुषुम्ना नाड़ी में से मुनाई पड़ रही है । लेकिन यह एक मणि ही तो है । ….मैंने पहले कभी, कहीं इसे देखा है। ….

…यह कैसी प्रत्यभिज्ञा? यह किसकी याद है? यह कहाँ की पहचान है? कौन है यह सामायिक? यह कौन बन्धुमती उसे विकल हो कर पर पार से पुकार रही है? स्मृतियों के जाने कितने कोशावरण भीतर खुलते चले गये। उस आनन्द-वेदना में आर्द्रक कुमार मूच्छित हो गया। उसे जाति-स्मरण ज्ञान उत्पन्न हुआ। वह अपनी परा चेतना में अपने पूर्व जन्मान्तर को आँखों आगे देखने लगा:

'अरे, अब से पूर्व के तीसरे भव में मैं हूँ वसन्तपुर का सामायिक नामा एक कुनबी। और यह मेरी स्त्री बन्धुमती है। अन्यदा सुस्थित नामा आचार्य के पास हम आहंत् धर्म सुन रहे हैं। उनके प्रतिबोध से हम दोनों ने विरागी हो कर आहंती दीक्षा अंगोकार कर ली। ...कुछ वर्षों बाद, विहार करते हुए जिस नगर में मैं अपने गुरु के साथ आया, वहीं योगात् बन्धुमती भी अपनी प्रवर्त्तिनी महासती के साथ आया। ....एक दिन अचानक उसे देख कर मुझे पूर्वाश्रम की उत्संग-कीड़ा का स्मरण हो आया। अनिवार दीखा वह अनुराग। मैं अवश हो गया। मैंने एकान्त में सुयोग पा कर बन्धुमती से कहाः 'मुझे उत्संग-मुख दो, वर्ना मैं जी न सकूँगा!' बन्धुमती बहुत दिनों से मेरा भाष जान गया थी। वह ज्वाला-सी लहक कर बोली: 'मेरी देह चाहिये न तुम्हें, वह तुम्हें मिलेमी!' और तत्काल बन्धुमती ने कुम्भक में सारे प्राण खींच कर, देह को उच्छिष्ट की तरह त्याग दिया। मैं वहीं मूच्छित हो उस सती के चरणों में गिर पड़ा। और क्षणमात्र में ही मैं भी उसके प्राण का अनुगमन कर गया। हम दोनों ही ईशान कल्प में देव-देवी हो कर जन्मे। साथ-साथ रह कर भी कितने बिछुड़े और अपरिचित ! हमारे बीच कितनी तपाग्नियों का बन था। '...हम जाने कब अपनी-अपनी अलग राहों पर मुड़ गये।...

'ईशान कल्प से च्यवन करके ही तो मैं यहाँ इस अनार्थ देश में जन्मा हूँ। यहाँ कोई दरद नहीं, दरदी नहीं। प्रीत नहीं, मीत नहीं। यहाँ भाव और ज्ञान का प्रकाश नहीं। यहाँ कोई जिज्ञासा नहीं, कोई लक्ष्य नहीं। यहाँ मुझे कोई नहीं पहचानता। कितना अकेला हूँ मैं, इस समुद्र के जल-जलान्त वीरानों में। "ओ दूरगामी जलयानो, तुम किस ओर जा रहे हो? तुम मुझे अपने घर बहुँचा दो न ! आर्यखण्ड, मगध देश, वसन्तपुर के सामायिक कुनबी का घर जानते हो? नहीं नहीं नहीं । वहाँ अब कोई नहीं मेरा। "राजगृही का राजपुत्र अभय क्या तुम्हारे जलयान में यात्रा कर रहा है? उससे कहो कि यान रोक दे, कहो कि एक कपोत तुम्हारे मस्तूल को खोजता, जाने कब से अपरिचय के नैर्जन्य में अश्रान्त भटक रहा है।""

...और उस दिन के बाद आर्द्रककुमार नित्य अपने निजी कक्ष में आदीक्ष्वर ऋषभदेव के बिम्ब से बातें करता, उनका पूजन-अर्चन करता। और यों बड़ी बेचैनी से काल निर्यमन करने लगा।

Ο

 $\cap$ 

Ο

एक दिन आर्द्रककुमार ने अपने पिता से विज्ञप्ति की : 'मैं अभय राजा के पास जाना चाहता हूँ। कहाँ है वह आयों का देश, कहाँ है वह राजगृही, जहाँ अभय रहता है ?' …आर्द्रकराज पुत्र की उत्क्षिप्त मनोदशा को कई दिन से देख रहे ये। सो तपाक् से बोले : 'जानो बेटे, राजाओं की मैत्री दूर से ही कायम रहती है। पास जाने पर वह टूट जाती है।' आर्द्रक की ठीक तह में जैसे चोट हुई : झूठ ! पिता झूठे हैं, यह सारा संसार झूठ में जी रहा है। वह तीखे स्वर में बोला :

'आपने तो कहा था, महाराज, कि हमारी मैत्री का कमल कभी कुम्हलाता नहीं । और वह इतनी जल्दी कुम्हला गया ? मैं उस सरोवर को खोज निकालूँगा, जहाँ खिलने वाला मैत्री का कमल कभी कुम्हलाना नहीं जानता ।'

राजपिता चौंके, और सावधान हो गये। कि तभी आर्द्रककुमार वहाँ से ग़ायब दिखायी पड़ा। पुत्र की इस पागल-दिकल चित्त-स्थिति को राजा ने भाँप लिया। उन्होंने अपने मंत्रियों से मंत्रणा करके यह व्यवस्था की, कि पाँच-सौ सामन्तों की निगहदारी में आर्द्रक राजकुमार को सदा नजर-क़ैद रक्छा आये। दीवार-द्वारों के भी आँखें खुल गईं, कान खुल गये। आईंक को दीखा कि उसके हर पग पर रोक-टोक है। वह एक विराट् कारागार में बन्दी है। सारा संसार ही उसे एक कैदख़ाना लगने लगा। मानो दिशाएँ तक उस पर पहरा दे रही हैं। और यह सामने का क्षितिज, जैसे मुद्रित कंपाटों पर जड़ी एक महा साँकल की तरह अचल है। "देखूं, कौन रोकता है मुझे अभय के पास जाने से? मैं लाँघ जाऊँगा ये दिगन्त । मैं तोड़ दूंगा इस क्षितिज पर जड़ी साँकल को। वह केवल एक भ्रान्ति है। मैं उसे विदीर्ण कर, अपने प्यारे अभय के पास चला जाऊँगा। ''और आर्द्रक का अन्त-जल छूट गया। वह दिवा-रात्र अपने एकान्त में आँसू बहाता रहा। ''क्या इन्हीं आँसुओं के बल वह संसार के वज्र कारागार को ध्वस्त कर सकेगा? क्या इन्हीं आँसुओं से वह दिगन्त और क्षितिज के मण्डल को लाँघ जायेगा?

...एक दिन आर्द्रक कुमार को अचानक राह सूझ गयी। वह हर दिन सबेरे घोड़े पर सवार हो कर वायु-सेवन को जाने लगा। उस समय वे पाँच-सौ सामन्त उसके अंगरक्षक होकर उसके साथ रहने लगे। आर्द्रक कुमार सहसा ही घोड़े को एड़ दे कर तेख दौड़ाता हुआ, सामन्तों से आगे निकल जाता। सामन्त भयभीत हो पवन-वेग से घोड़ा दौड़ाते हुए उसका पीछा करते। कि हठात् आर्द्रक कुमार घोड़े की बाग मोड़ कर खिलखिलाता हुआ लौट पड़ता। सामन्तों को ताली देता, घोड़े को हवा पर फेंकता, वह अपने महल में जा छुपता। हर दिन वह इसी तरह कम्मशः अधिक-अधिक दूर निकल कर, फिर उसी तरह हॅस्ता-खेलता लौट आता। इससे सामन्त आश्वस्त हुए कि यह तो कुमार की कीड़ा मात्र है, वह कहीं जाने वाला नहीं है।

उधर आर्ड्रककुमार ने गुप्त रूप से अपने विश्वस्त अनुचरों द्वारा समुद्र के विजन भाग में एक जलपोत तैयार रखवाया। उसे रत्नों से भरवा दिया, ताकि इस अनिश्चित दुर्गम यात्रा में दीर्घ काल तक निर्वाह सम्भव हो सके। और अभय की भेजी हुई आदीश्वर की मूर्ति भी उसने पहले ही अपने पोत-कक्ष में सुरक्षित रखवा दी। अनन्तर नित्य की अश्वचर्या में एक दिन वह सामन्तों की पहुँच से बाहर निकल गया। और प्रस्तुत जलयान में आरूढ़ हो कर वह आर्यों के देश की ओर चल पड़ा। मानो आर्द्रक राजकुमार अपने देश और इस संसार की भी सीमा लाँघ कर, अज्ञात समुद्रों के बीहड़ों में निष्कमण कर गया। इतिहास तट पर खड़ा ताकता रह गया। वह एकान्त में रोने वाला कमजोर दिल नाजुक लड़का उसकी पहुँच से आगे जा चुका था।

···निदान एक दिन आर्य देश के तट पर उसका जलपोत आ लगा। आर्द्रेक ने पत्तन-घाट पर उतर कर चारों ओर देखा: मानो कि वह अपनी माँ भोम को सामने खड़ी देख रहा है। उसकी आँखें सजल हो आयों। वह निमिष मात्र में ही अपने भीतर समाहित हो गया। वह आत्मस्थ हो गया। उसने नहीं पूछा किसी से मित्र अभय का पता। नहीं पूछा मगध और राज-गृही का रास्ता। उसने आदीश्वर की मूर्ति सादर एक विश्वस्त अनुचर के हाथ अभय के पास भिजवा दी। कोई सन्देश न भेजा, अपना कोई पता न दिया। "आदीश्वर प्रभु उसे अपने घर लिवा लाये हैं। सन्देश तो उजागर ही था।

आईक ने अपने साथ लाया सारा रत्न-धन सात क्षेत्रों में बिखेर दिया। और स्वयम् ही यतिलिंग धारण कर लिया। सारे वस्त्राभरण समुद्र में फेंक वह दिगम्बर हो गया। उस समय वह बिना किसी से सीखे ही आपोआप सामायिक उच्चरित करने लगा:

> सत्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं, निलष्टेषु जीवेषु क्रुपापरत्वम् माध्यस्थभावं विपरीत वृत्तौ सदा ममात्मा विदधातु देव ।

औचक ही आकाश में से देववाणी सुनाई पड़ी:

'हे महासत्त्व, तू अभी आईती चर्या मत कर। अभी तेरे भोग्य कर्म अवशेष हैं। वह भोगानुबन्ध अनिवार्य है। उसे भोग कर ही तू यतिलिंग में रह सकता है। भोग्य कर्म तो तीर्थंकर को भी भोगे बिना निस्तार नहीं। ...कहीं कोई कमल-सोचनी तेरी प्रतीक्षा में है। सावधान !'

...लेकिन उसे तो किसी कमल-लोचनी की प्रतीक्षा नहीं। वह अपनी राह जाने को स्वतंत्र है। स्वधर्म में कोई बाहरी वर्जना की बाधा कैसी? उसने देववाणी की अवहेलना कर दी। वह अपनी मुक्ति की राह पर स्वच्छन्द विचरने लगा। प्रत्येकबुद्ध हो कर वह उत्कट तपक्ष्चर्या करने लगा। चलते-चलते वह अनायास वसन्तपुर नगर में आ पहुँचा। नगर के वन-प्रांगण में, वह किसी निर्जन देवालय में प्रवेश कर प्रतिमा-योग में निक्चल हो गया। सारी उपाधियों से उपराम हो कर वह कायोत्सर्ग में लीन हो रहा । उसका देहभाय जाता रहा।

0

Ο

0

उसी वसन्तपुर में देवदत्त नामा एक कुलीन श्रेष्ठी था। बन्धुमती का जीव देवलोक से च्यवन कर, देवदत्त की भार्या की कुक्षि से पुत्री रूप में जन्मा। उस बाला का नाम हुआ श्रीमती। देवांगना-सी सुन्दरी, वनिताओं के बीच शिरोमणि। धात्रियों ढारा मालतीमाला-सी लालित वह ललिता, क्रमश किशोरी हो कर रजोकीड़ा के योग्य हो गयी। एकदा श्रीमती नगर की अन्य बालाओं के साथ 'पति-वरण' का खेल खेलने को पूर्वोक्त देवालय में आई, जहाँ आई क मुनि कायोत्सर्ग में उपविष्ट थे। सब बालाओं ने मिल कर कहा: 'सखियो, हम सब आपस में ही अपने-अपने मनचीते पति का वरण करें।' ... सो सब कन्याएँ पारस्परिक रुचि के अनुसार, शर्त लगा कर, अपने बीच से ही एक-दूसरे को वर गई। तभी अचानक श्रीमती ने कहा:

'ओ री सखियो, मैं तो इन भट्टारक मुनि का वरण करूँगी। इस दिगम्बर कुमार ने मेरा मन मोह लिया है!'

तभी आकाश में से देववाणी सुनाई पड़ी: 'तू अचूक है, बाले। तूने ठीक अपने नियोगी का वरण कर लिया!' मेघगर्जना के साथ देवों ने बहाँ रत्न-वृष्टि की। उस गर्जना से भीत हो कर श्रीमती ध्यानस्थ मुनि के चरणों में लिपट गयी। मुनि का प्रतिमायोग भंग हो गया। वे तत्काल वहाँ से प्रभंजन की तरह प्रयाण कर गये। श्रीमती आकस्मिक उल्कापात से आहत-सी देखती रह गई: 'मेरा नियोगी पुरुष मुझे छोड़ कर पलायन कर गया! हाय, उस निष्ठुर ने मेरी ओर देखा तक नहीं!'

श्रीमती रोती-विलाप करती घर लौट आयी। देववाणी और रत्न-वर्षा की ख़बर राजा तक पहुँची। वह धरती का धनी अपनी भूमि पर बरसे रत्नों को अपने अधिकार की वस्तु जान, उन्हें बटोरने को देवालय आया। राजा के सेवक जब राजाज्ञा से वह रत्न द्रव्य लेने को देवालय में प्रवेश करने लगे, तो नागलोक के द्वार समान वह स्थान अनेक सपौँ से व्याप्त दिखायी पड़ा। तत्काल अन्तरिक्ष वाणी सुनायी पड़ी: 'यह रत्नराशि कन्या के वर को दिया गया उपहार है। अन्य कोई इसे न छुए। कन्या का पिता इसे ले जा कर अपनी निधि में सुरक्षित रखे। और कन्यादान के मुहुर्त की प्रतीक्षा करे!'

…काल पा कर श्रीमती रूप और यौवन के प्रकाम्य कल्प-वृक्ष की तरह फूल-फलवती हो आयी। अनेक श्रीमन्त कुमार, अनेक कामदेव उसके पाणि-पल्लव के प्रार्थी हुए। श्रेष्ठी मान-मनौवल कर के हार गया, पर कन्या अपने निष्चय पर अटल रही। भैं केवल उस दिगम्बर पुरुष की वरिता हूँ, मेरा भर्तार केवल वही! तीन लोक में और कोई नहीं!'

मां और पिता ने श्रीमती को समझाया: 'गृहत्यागी मुनि का वरण कैसा? उस अनगारी, पन्थचारी का क्या ठिकाना? उसका कोई घर नहीं, ग्राम नहीं, नाम नहीं। उस निर्नाम गगनविहारी पंछी को कहाँ तो खोजा जाये? उसका अभिज्ञान कैसे हो? उसकी पहचान किसके पास?' श्रीमती ने कहा: 'बापू, मैं उसे पहचान लूंगी। उसी दिन पहचान लिया था। देवकृत मेधनाद से संत्रस्त भीत हो कर, मैं अपने उन प्रिय स्वामी के चरणों में लिपट गयी थी। तब उनके चरण का एक चिन्ह मैंने देख लिया था। वापू, कल से प्रति दिन नगर में आने वाले हर मुनि का मैं द्वारापेक्षण करूँगी। उन्हें भिक्षा दूंगी। ...एक न एक दिन मेरे स्वामी, निश्चय ही भिक्षार्थी हो कर मेरे द्वार पर आयेंगे। और मैं उन्हें पहचान लूंगी।' श्रेष्ठी ने समुचित व्यवस्था २६७

कर दी। श्रीमती प्रति दिन आगन्तुक श्रमणों का आवाहन और आहारदान करने लगी। चरण-वन्दना करते समय वह हर मुनि के चरण में उस चिह्न को टोहने की चेष्टा करती।

···ठीक बारह वर्ष बाद दिझ्मूढ़-सा एक तेजःकाय योगी श्रीमती के ढ़ार पर आ खड़ा हुआ। बिना चरण-चिह्न देखे ही श्रीमती ने उसे पहचान लिया। विह्वल रुदन में फुट कर, वह योगी के चरणों में गिर पड़ी। उन धूल भरे पगों को उसने बाहओं में कस कर, अपनी छाती में भीच लिया। फिर बोली:

'उस बार तुम मुझे बग़ा दे गये, नाथ, पर अब मेरे हाथ से छूट कर तुम जा नहीं सकते। मेरे जन्मान्तर के वल्लभ हो, देखो…देखो मेरी ओर। मुझे पहचानो। योगी हो कर सत्य से भागोगे? …नहीं, नहीं, त्रिलोकी की कोई सत्ता अब तुम्हें मुझ से नहीं बिछुड़ा सकती!'

…योगी को अचूक लगी उस नारी को वाणी। अनिवार्य थी उसकी ऊष्मा, उसका सम्मोहन ! चिरकाल की परिचित लगी उसकी देह-गन्ध, केशगन्ध। और यह प्यारी आवाज, कितनी अपनी, कैंसी आप्तकाम ! आईक मुनि को अचानक वह देववाणी याद आ गयी : वह वर्जन-वाणी कि⊷'तेरा भोग्य अभी शेष है, वह भोगे बिना निस्तार नहीं !'

…मुनि मौन, अपने उपादान को समर्पित, अवश खड़े रह गये। वे नकार न सके। श्रीमती उन्हें हाथ पकड़ कर अपनी हवेली में लिवा ले गई। …और उसी सन्ध्या की गोधूलि बेला में, उस अज्ञात कुल-गोत्र अनाम योगी ने यज्ञ-हताशन के साक्ष्य से श्रीमती का पाणिग्रहण कर लिया।

0

O

0

जाने कितने वर्ष श्रीमती के साथ रमण-सुख भोगते बीत गये। लेकिन आरब्य देश के उस नीली आँखों वाले निर्नाम योगी को नहीं लगा, कि कहीं कुछ बीता है, या रीता है। उसे नहीं लगा, कि उसने अपने से अन्य किसी को भोगा है। एक आकाश क्षण-क्षण नाना रूपों में व्यक्त हो कर, अनन्य भाव से केवल अपने ही को भोगता रहा। एक निश्चल समुद्रगर्भ अपनी ही तरंगों से खेलता रहा। मात्र अपनी ही एक और अभिव्यक्ति, अपना ही एक और अनिवार्य परिणमन।

एक-दूसरे में अप्रविष्ट, फिर भी अप्रविष्ट नहीं रह कर, वे परस्पर के छोर तक पहुँचने का संघर्ष करते रहे। उस संघर्ष में से एक दिन एक चिनगारी उठी: वह पिण्डित और रूपायित हुई। ...श्रीमती ने शुभ लग्न में एक पुत्र प्रसव किया। राजशुक की तरह तुतलाता, नाना बाल्य-क्रीड़ा करता वह पुत्र देखते-देखते एक दिन बड़ा हो गया। ...अनन्तर आर्द्रक को नियत क्षण आने पर सहसा ही प्रत्यभिज्ञान हुआ, प्रतिबोध हुआ, कि पर्याय का यह खेल ख़त्म हो गया! आर्द्रक ने सुयोग देख कर श्रीमती से कहा: 'तुम्हारी कामना का वृक्ष फल गया। तुम पुत्रवती हुई। तुम अब रमणो न रही, माँ हो गयी। तुम्हारी प्रीति अब विभाजित हो गई। खण्ड रमण में सुख कहाँ, नितान्त एकत्व और अनन्यत्व कहाँ। श्रीमती, अब मैं चला। मेरा भोग पूरा हो गया।' ''पूछा श्रीमती ने: 'कहाँ जाओगे ?' उत्तर मिला: 'उस रमणी के पास, जिसका भोग अविभाज्य और अखण्ड है। जो मुझ से अन्य नहीं, जो मेरी अनन्या है। जिसके और मेरे बीच देह की अभेद्य दीवार नहीं'''।' श्रीमती को कुछ समझ न आया। उसने यही समझा, कि अब यह पुरुष मुझ से ऊब गया है: यह किसी अखण्ड क्रुँवारी की खोज में जाना चाहता है।

श्रीमती चुप रही। उसने एक युक्ति रची, और उसी के ढारा अपने पुत्र को इस वियोग की प्रज्ञप्ति करनी चाही। वह प्रति दिन नियम से रुई की पोनी ले कर, एक चर्खे के त्राक पर सूत कातने लगी। माँ को यों रात-दिन सूत कातते देख कर, एक दिन पुत्र ने पूछा: 'माँ, तुम किसी दीन-अकिंचन जुलाहिन की तरह यह क्षुद्र कर्म क्यों कर रही हो ?' श्रीमती ने उत्तर दिया: 'तेरे पिता को मुझ से विराग हो गया है। वे कभी भी घर छोड़ जायेंगे। मुझ पति-विरहिता के लिये तव यह त्राक ही तो गरण होगा।' छोटा-सा निर्बोध लड़का माँ का दुःख देख कातर और कुद्ध हो कर बोला: 'ओ माँ, तुम चिन्ता न करो। मैं अपने पिता को बाँध कर पकड़ रक्खूंगा। देखूं, वे कैसे कहाँ जा पाते हैं।'

....इस बीच आर्द्रक मुनि घर में ही एकासन से ध्यानस्थ रहने लगे थे। बाहर उनके शरीर के साथ क्या होता है, इस पर उनका लक्ष्य ही नहीं रह पाता था। नित्य का आहार-निहार वे यंत्रवत् करके फिर अपने एकान्त कक्ष में ध्यानस्थ हो जाते। एक दिन वे बाहर के प्रति एकाएक संचेतन हुए। उन्होंने देखा कि----जैसे ऊर्णनाभ मकड़ी अपनी लार से तंतुजाल बुनती जाती है, बैसे ही उनका वह निर्दोष पुत्र अपनी माँ के काते त्राक के सूत्र से अपने पिता के चरणों को लपेट रहा है। ...हाय, निष्कलुष बालक के इस स्नेहानुबन्ध को काट कर मैं कैसे जाऊँ? ...मंरे मन के पंछी को इसने कैसे सूक्ष्म तंतुओं से बाँध लिया है! इस निसर्ग वात्सल्य को ठुकरा कर, क्या मुक्ति पा सर्वुगा? इस प्रेमल पुत्र ने अपने प्रेम के जितने सूत्रों से मेरे चरणों को बाँधा है, उतने वर्ष और इसके साथ रह कर, इसकी अकारण प्रीति का ऋण तो चुकाना ही होगा। अर्हत् जैसे ही इस पवित्र बालक को आघात कैसे दे सकता हूँ?

बालक ने सूत्र के बारह आँटे आईक के चरणों में लपेटे थे। सो वारह वर्ष और वह योगी गृह-संसार में रह कर, पत्नी और पुत्र का दीना-पावना चुकाता रहा। बारह वर्ष की अवधि पूरी होते ही, एक रात के अन्तिम प्रहर में वह सोयी भार्या और सोये पुत्र को छोड़ कर, चुपचाप चला गया। सबेरे

Ο

जाग कर श्रीमती ने देखा, बया पंछी उड़ चुका था। सूत्र-संतुओं के जाल से बुना वह नीड़ ख़ाली पड़ा था। उसकी खोखल में सूरज की एक किरण पड़ रही थी।

....उस किरण में जाने कितनी दूरियां खुलती आयीं। एक पर एक कितने दृश्यान्तर, कितने रूपान्तर, कितने जन्मान्तर। यह कैसी प्रत्यभिज्ञा हो रही है? यह कैसा प्रतिकभण है? श्रीमती को जाति स्मरण ज्ञान हो आया। उसकी आँखों से आँसू झरने लगे। मन ही मन बोली : 'ठीक ही तो हुआ, तुम चले गये सामायिक ! मैं हूँ बंधुमती। उस भव में तुम्हारी चाह पूरी न कर सकी थी : इच्छा-मरण कर गयी थी। और तुम भी तो फिर जी न सके थे। ईशान स्वर्ग में देव-देवी हो कर हम साथ रहे, फिर भी तो बिछुड़े ही रह गये। तुम्हारा रागानुबन्ध शेष न हो सका। इसीलिये तो लौट कर फिर मैं श्रीमती हुई, तुम्हारे लिये। पर तुम मुझ से भागते फिरे। आख़िर बाँध लायी तुम्हों : तुम पहचान गये मुझे। ...तुम्हारी इच्छा को निःशेष तृप्त कर, अब फिर तुम्हें अपनी मुक्ति की राह पर लौटा दिया मैंने। मेरा जन्म-कर्म, भोग-योग पूरा हुआ। मैं कृतार्थ हुई, निष्कान्त हुई। मेरा नारीत्व कृतकाम हुआ। बेखटके जाओ, तुम्हारा चिर मंगल हो, चिर कल्याण हो ! तुम्हारे मन की मनई तुम्हें मिले !'

···और श्रीमती की आँखों से झरते आँसुओं में जाने कितने जन्मों की मोह-ग्रंथियाँ गल-गल कर बहती चली गयीं। ···दूर दिगन्त को ताक कर बोली : 'मैं अन्य कोई नहीं, तुम्हारी आत्मा ही हूँं ! तुम जहाँ भी विचरोगे, मैं सदा तुम्हारे साथ हूँ।···'

…और द्रुत पगों से अनिर्देश्य विहार करते दिगम्बर आर्द्रक मुनि को हठात् अपने लक्ष्य का शिखर दिखायी पड़ गया। वे निर्दिष्ट और बेखटक ठीक दिशा में चल पड़े। उनकी अन्तक्ष्वेतना में आपोआप स्फुरित हुआ: 'श्रीमती, तुम मेरा बन्धन नहीं, मुक्ति हो। यह बात मैं निर्वाण की सिढशिला और प्राग्भार पृथ्वी पर पहुँच कर भी भूल न सर्कृंगा।…'

वसन्तपुर से राजगृही की ओर जाते हुए आईंक कुमार ने, एक जगह पाँच-साँ सामन्तों को चोरी का उद्यम-व्यवसाय करते देखा। सामन्तों ने अपने खोये राजपुत्र को पहचान लिया। आईक को दिगम्बर यतिलिंग में देख कर, वे बरबस उनके चरणों में नमित हो गये। आईक मुनि ने कहा: 'सामन्तो, तुमने यह अधम आजीविका क्यों प्रहण की ? इतने गिर गये तुम ?'---सामन्त बोले: 'हे स्वामी, जब आप हमें धोखा देकर चले गये, तो हम अपना काला मुँह ले कर आईकराज के पास कैंसे जाते ? सो आप की खोज में ही पृथ्वी पर सर्वत्र भटक रहे हैं। इस आर्य देश में किसी ने हम पर विख्वास न किया। तब निर्धन सत्त्रधारियों के लिये जीने का और उपाय ही क्या था ? हम चोरी करके अपना उदर पोषण करने लगे।' 'निर्वसन निष्किचन हो कर मेरा अनुसरण करो, भव्यो ! तुम्हारा जीवितव्य अयाचित ही तुम्हें मिलता जायेगा । तुम्हारी सारी कामनाएँ पूरी होंगी। तथास्तु ! '

वे पाँच-सौ सामन्त चोर अपने बस्त्र-झस्त्र और सारा चुराया धन, क्षण भर में जीर्ण कैंचुल की तरह त्याग कर, निग्रंथ दिगम्बर हो गये। और अपने एकमेव स्वामी और गुरु का अनुगमन करने लगे।

्यह उन दिनों की बात है, जब गोशालक अर्हन्त महावीर का द्रोही हो कर, लोक में घूर्णि-चक्र की तरह घुमता हुआ, अपने अष्टांगी भोगवाद और नियतिवाद का घुंआधार प्रचार कर रहा था। राजगृही के मार्ग पर अपने पाँच-सौ निगण्ठ शिष्यों के साथ धावमान आर्द्रक मुनि की, सहसा ही गोशालक से भेंट हो गयी। सन्मुख राह रूँघ कर गोशालक बोला

'ओ रे कोमल कास्त कुमार, तू अपनी देव-तुल्य काया को इस क्रुच्छू सपस्-क्लेश से क्यों नष्ट कर रहा है ? क्या तेरे इस श्रम से तुझे सिद्धि मिल आयेगी ? पुरुषकार सत्य नहीं, पुरुषार्थं मरीचिका है। सब कुछ नियत है रे, सब कुछ नियत। जो होना है, बह हो कर रहेगा, फिर तुम सब अपने को क्यों सिट्टी में मिला रहे हो ? अरे तुम इस जगत् को जी भर भोगो, इच्छामत जियों, मुक्ति ठीक समय पर आप ही मिल जायेगी !'

धीर गम्भीर स्वर में आईक कुमार ने उत्तर दियाः

'जब नियति ही अनिवार्य सत्य है, सौम्य, तो हमारी वर्तमान चर्या भी, क्या उसी के अन्तर्गत नहीं ? जब पुरुषकार है ही नहीं, तो जो भी हम कर रहे हैं, बही क्या हमारी नियति नहीं ? हर एक की नियति भिन्न है, महानुभाव आर्य । आप अपनी नियति में विचर रहे हैं । हम अपनी नियति में । नियति के बाहर क्या कुछ सम्भव है, कि आप हमारे आचार को पुरुषकार कह रहे हैं ? आपने पुरुषकार को नकार कर ही, उसे स्वीकार लिया, आजार्य, यह शायद आप भल रहे हैं ! '

गोधालक निरुत्तर स्तम्भ-सा खड़ा रह गया। और आर्द्रक मुनि एक अनिर्वार नियति-पुरुष की तरह, अपने पाँच-सौ शिष्यों सहित आगे प्रयाण कर गये।

आगे चल कर स्वायम्भुब ऋषि आर्द्रककुमार हस्ति-तापसों के एक आश्रम से गुजरे। वहाँ उन्होंने देखा कि पर्ण-कुटियों के प्रांगण में हाथियों का मांस सूखने को धूप में डाला हुआ था। वहाँ के वासी तापस एक बड़े हाथी को मार कर, उसका मांस खा कर अपना निर्वाह करते थे। उनका ऐसा मत वा कि: एक बड़े हाथी को मार डालना ही श्रेयस्कर है, ताकि एक जीव के घात से प्राप्त मांस से ही बहुत काल निर्गमन हो सके। मृग, तीतर, मत्स्य आदि अनेक क्षुद्र जीवों तथा अनेक वनस्पति कायिक धान्य और शाकादि जीवों का संहार करने से क्या लाभ ? उस तरह अगणित जीवों की हिंसा करने से, अपार पाप लगता है।

२७१

ऐसे उन दयाभासी तापसों ने उस समय अपने आहार हेतु मारने के लिये, एक महाकाय हाथी को भारी-भारी सौंकलों से बाँध रखा था। अचानक करुणामूर्ति महर्षि आर्द्रक की वृष्टि उस सौंकलों में जकड़े हाथी पर पड़ गयी। वे चलते-चलते वहीं रुक गये। तभी आस-पास के अनेक वन्य और ग्राम्यजन बहाँ आ कर एकत्र हो गये। वे पाँच-सौ मुनियों से परिवरित तेज:पुँज महर्षि आर्द्रक का अनेक प्रकार से वन्दन-पूजन करने लगे।

उस निक्चल सुमेरु-से-खड़े करुणामूर्ति योगी को देख कर, लघुकर्मी गडेन्द्र की अन्तःसंज्ञा जाग उठी। उसके मन में ऐसा प्रीति भाव जागा, कि यदि मैं मुक्त होऊँ, तो मैं भी जा कर इन भगवन्त की चरण-वन्दना करूँ। गजेन्द्र का यह भावोद्रेक चरम पर पहुँचा। वह विकल हो उठा। कि तभी हठात् उसके पैरों की साँकलें तड़ाक् से टूट गईं। जैसे गरुड़ के दर्शन मात्र से नागपाध छिन्न हो गया हो। वह मातंगराज मुक्त हो कर, विह्वल हर्षविग के साथ मुनीक्ष्वर के चरणों की ओर दीड़ पड़ा।

लोग हाहाकार कर उठे: 'हाय, यह अपने बन्धन का सताया प्रचण्ड बस-हस्ती, अभी-अभी निषचय ही, इन मुनिराज को एक ही ग्रास में नियल जायेगा।' और वे सारे मानूचजन भय के मारे भाग खड़े हुए।

...जेकिन महायोगी आद्रंक तो अपने स्थान पर ही निष्कम्य खड़े रहे। उनके शिष्य भी बैसे ही अटल रहे। दूर खड़े लोग देख कर अवाक् रह गये। ...अरे यह क्या हुआ, उस गजेन्द्र ने नम्रीभूत हो, अपने कुम्भस्थल को नमित कर, अपनी सूंड उठा कर, श्रमण को प्रणाम किया। फिर सूंड नीचे की और पसार कर उनके चरणों का स्पर्श कर लिया। तब उस हस्ति को ऐसा अनुभव हुआ, कि वह अवात्य और अवध्य हो गया है। उसे कोई अब मारने में समर्भ नहीं! कदली-कर्पूर जैसे उन चरणों के शीतल स्पर्श से, उसकी बह महाकावा रोमांचित हो आयी। ... उसने एक भरपूर दृष्टि से महर्थि को निहारा, और निर्बाध निराकुल हो कर अपने बन-राज्य में स्वच्छन्द क्विरने लगा।

मुनि के इस प्रभाव और हाथी के भाग निकलने से, वे दया-पालक तापस अत्यन्त कुद्ध हो गये। वे दांत किट-किटाते हुए, एक जुट हो कर, उस पांशुल पन्थचारी साधु पर आकमण करने को दौड़े आये। ...लेकिन निकट पहुँचते ही, जाने कैसे एक अन्तरिक्षीय मार्दव के स्पर्श ने उन्हें अश्रु-पुलक्तित कर दिया। एक अखण्ड निस्तब्धता में वे सारे तापस अपने ही स्थानों पर स्तम्भित हो, नफ्रीभूत नतमाथ हो रहे। फिर उन्होंने समवेत स्वर में विनती की. 'जिन श्रीगुरु की हमें चिर दिन से प्रतीक्षा थी, वे आ गये ! हे तरण-तारण गुरु भगवन्त, हमें जिन-दीक्षा दे कर अपना ही अनुगामी बना लें।'

'तीन लोक, तीन काल के गुरु भगवान् महावीर स्वयम्, इस समय तुम्हारी इस भूमि में विहार कर रहे हैं । उन्हीं के पास जाओ, तापसो ! तारणहार केवल वही हैं, मैं कोई नहीं । मैं हूँ केवल उनका एक दृष्टान्त, एक पूर्वाभास मात्र !'

कह कर तत्काल आर्द्रक महर्षि अपने संघ सहित, सन्मुख पूर्वाचल की ओर विहार कर गये।

...राजगृही में हलचल मच गयी। एक ही उदन्त चारों ओर सुनायी पड़ रहा था। कोई आर्द्रक महर्षि राजगृही के परिसर में विहार कर रहे हैं। पाँच-सौ चोर उनके निकट आत्म-समर्पण कर, निर्प्रथ श्रमण हो गये। उनके एक दृष्टिपात मात्र से, वज्र साँकलों में जकड़े एक दुर्मत्त गजेन्द्र के पैरों में बँघी साँकलें तड़ाक से टूट गयीं। उस हाथी के मांस के लोलुप पाँच-सौ हस्ति-तापस, आर्द्रक ऋषि के शरणागत हो गये। ऋषि ने उन्हें प्रतिबोध दे कर आभगवान के समवसरण में भेज दिया। अनार्य देशवासी आर्द्रक मुनीश्वर जयवन्त हों! ...और हजारों मागध उस अनार्य श्रमण के दर्शन को निकल पड़े। .....अभय राजकुमार विस्मय में पड़ गया। क्या सच ही मेरा चिरकाल का स्वप्न-सित्र आ गया? श्रेणिकराज भी आपोआप समझ गये, कौन आया है। दोनों पिता-पुत्र रथ पर चढ़ कर उनके वन्दन को गये।...वन्दन प्रदक्षिणा के उपरान्त, आर्द्रक मूनि के समक्ष हो कर बोला अभय राजकुमार :

'अपने मित्र अभयकुमार को भूल गये, मर्हीष आर्द्रक? उसी से मिलने तो घर छोड़ कर निकल पड़े थे एक दिन । लेकिन उसी से मुँह मोड़ गये?'

'ठीक मुद्रूर्त आने पर ही तो, आत्मा के मित्र से मिलन हो सकता है, अभय राजा ! मेरे आदिकाल के स्वप्न, तुम तक पहुँचने के लिये भीतर-बाहर के जाने कितने अगम-दुर्गम चत्रपथों की यात्रा करनी पड़ी ।…लगता था, उन अगम्यों में पग-पग पर तुम्हीं तो मेरे साथ चल रहे हो। सो मित्र को बाहर कहीं खोजने की बात ही भूल गई !'

'प्राणि मात्र के मित्र, त्रिलोकी के अनन्य आत्मीय अर्हन्त महावीर तुम्हारी प्रतीक्षा में हैं, हे संयतिन् ! '

'वही तो मुझ पथहारा को, अपने चिर कांक्षित मित्र के पास ले आये, अभय राजा। तपस् के अग्नि-मण्डलों को पार किये बिना, मन का मनई कैंसे मिल सकता है ?'

अभय ने देखा, सामने कोई पुरुष नहीं, केवल परा प्रीति का एक प्रभा-पंज जाज्वल्यमान है । उसकी अन्तर-विभा से चराचर सुष्टि संवेदित और रोमांचित है ।

Ο

For Personal and Private Use Only

Ο

0

···अगले ही दिन सबेरे अनायास, आईंक मुनि श्री भगवान् के चरण-प्रान्तर में, द्राक्षा-सता की तरह भूसात् दिखायी पड़े ।

'आत्मन् आर्द्रकः, महावीर तुम्हारी मैंत्री का चिरकाल से प्यासा और प्रत्याशी है!'

भेरे खोये-बिछुड़े आत्म ने ही मुझे स्वयम् पुकार कर अपना लिया। मैं पूर्णकाम हुआ, भगवन् !'

'स्वयम्भुव आदीक्वर का तेजांशी पुत्र आद्रेक, जन्म से ही अर्हत् का आप्त और निखिल का मित्र रहा है।'

'अनार्यजन्मा आर्द्रक ?'

'आत्मा तो स्वभाव से ही आर्य है, मेरे सखा। उसके राज्य में भूगोल और इतिहास के विभाजन नहीं। वह सार्वभौमिक है, और सर्वत्र है।अफाट तपते रेगिस्तान में कब समुद्र लहराने लगता है, सो कौन जान सकता है !

'मेरे लिये क्या आदेश है, भगवन्?'

'तथाकथित अनार्य देशों में जाओ आत्मन्, जहाँ मनुष्य अपना ही मित्र नहीं, अपना ही सगा नहीं। जहाँ वह अपने ही से चिरकाल से बिछुड़ गया है। अन्धकार के उस राज्य में विचरो, प्रिय। वहाँ की हर आत्मा को उसका अपना ही मित्र और प्रियतम बना दो। विश्वामित्र आर्द्रककूमार जयवन्त हों ! '

स्वर्गों के फूल बरसाते कल्प-वृक्षों में से जयकारें गुंजायमान हुई :

त्रिलोक-मित्र भगवान् महावीर जयवन्त हों ! मित्रों के मित्र आईक कुमार जयवन्त हों !

## अगम पन्थ के सहचारी

राजगृही के निकट ही शालि ग्राम में कोई धन्या नामा स्त्री आकर बस गयी थी। उसका वंश उच्छेद हो गया था। केवल उसका एक संगमक नामा पुत्र था। संगमक नगरजनों के बछड़ों को चराता था। उस भोले लड़के को अपने योग्य ही एक मृदु आजीविका मिल गयी थी। एकदा पर्वोत्सव के दिन, घर-घर पायसान्न का भोजन पाक हुआ। संगमक गन्धशालि चावल, दूध, केशर और मेवों की सुगन्ध में मुग्ध मगन घर आया। उसने अपनी विपन्ना माँ से कहा: 'माँ मुझे भी पायसान्न खिलाओ'।

....रंकिनी धन्या पायसान्न कहाँ से लाये ? और पुत्र की माँग को नकारे भी कैंसे ? बेटे के सिवाय उसका कौन है जगत में ? क्या उसकी इतनी-सी साध भी वह न पूर संकेगी ? ....धन्या अपने पुराने वैभव को याद कर तार-स्वर में रुदन करने लगी । ...संगम अबूझ ताकता रहा । समझ न सका, यह क्या हो रहा है ? पर उसकी माँ के विलाप से द्रवित हो कर एक पड़ोसिन दौड़ आयी और उसके दु:ख का कारण पूछा । धन्या ने सिसकियाँ भरते हुए अपनी व्यथा कही । ....तत्काल ही पड़ोसिनों ने मिल कर पायसान्न की सारी सामग्री उसे ला दी । धन्या ने हर्षित होकर क्षीर का पाक किया । फिर बहुत प्यार से एक थाली में बेटे को खीर परस कर, अन्य गृहकाज में लग गयी । संगमक ने अभी खीर का ग्रास न उठाया था । वह, बस उसे मग्ध हो कर देख रहा था ।....

...तभी एक मासोपवासी श्रमण पारण के लिये उसके द्वार पर आ खड़े हुए। संगमक अपने को भूल, भौरा-सा मुनि को देखता रहा। अहो, तपे हुए सुवर्ण-सा कान्तिमान यह नग्न पुरुष कौन है? सचेतन चिन्तामणि रत्न, जगम कल्प-वृक्ष, अपशु कामधेनु! ...अहा, मैं कितना भाग्यशाली हूँ, कि स्वयम् भगवान् मेरे द्वार पर याचक हो कर आये हैं। कैसा चमत्कार है, कि आज चित्त, वित्त और पात्र का त्रिवेणी संगम घटित हुआ है। मेरा संगमक नाम अक्त सार्थक हो गया! ...ये कैसे शब्द मुझ में फूट रहें हैं!

···संगमक ने कई बार प्रणिपात कर भिक्षुक का वन्दन किया। मुनि ने पाणिपात्र पसार दिया। संगमक सारा ही पायसान्न क्रमश: उनकी अंजुलि में डेंड्रेसता चना गया। उसे अपनी इच्छा कौर क्षुघा ही भूल गयी। बोगी-पुक् तृप्त हो, संगमक पर अनुगृह की एक चितवन डाल, मुस्करा दिये । और चुपचाप अपनी राह चले गये । संगमक उनके दूर जाते पग संचार को देखता रह गया, सुनता रह गया । उसका जी चाहा, कि उन्हीं के साथ चला जाये ।

...तभी उसकी माँ वहाँ आ पहुँची। देखा, थाली खाली पड़ी है, और संगमक दूर-दूर तक की राह ताक रहा है। धन्या अपने पुत्र के इस मौन और धुनी स्वभाव को जानती थी। वह तो कभी कुछ माँगता नहीं। आज जाने क्या घटा, कि संगमक ने खीर माँग ली। खाली थाली देख माँ ने सोचा: मेरा लाल सारी खीर बहुत स्वाद से खा गया न। सो ख़ुझ हो कर उसने दूसरी बार थाली भर पायसान्न परस दिया।

…संगमक को अब अन्न में रुचि नहीं रह गयी थी। उसकी क्षुधा मानो सदा को शान्त हो गयी थी। लेकिन माँ को वह यह सब कैंसे बताये। वह विस्मित है, उच्चकित है, बूझ रहा है : यह क्या हो गया है मुझे ? …वह कुछ बोल न सका। उसने माँ का मन रखने के लिये विमन, विरत भाव से ही आकण्ठ उस खीर का आहार कर लिया। …विचित्र हुआ, कि उसी रात संगमक को विशूचिका हो गयी। और सबेरे ढार पर आये श्रीगुरु का स्मरण करते हुए ही, उसने देह त्याग दी। उस दिन का उसका आत्मदान, आत्मो-त्यान का शिखर हो उठा।

…नव मास ग्यारह दिन बीतने पर, भद्रा ने एक पुत्र को जन्म दिया। मानो कि विदुरगिरि को भूमि ने वैंदूर्य मणि को प्रसव किया हो। उसके उद्योत से दिशाओं के मुख उजल उठे। स्वप्न के शालि-क्षेत्रों में से आये पुत्र को नाम दिया गया शालिभद्र। उस मुहूर्त में पाँच धात्रियों ने अपने मुक्ता-हार पृथ्वी पर बिछाते हुए प्रभु का बारम्बार बन्दन किया। पद्य-दलों के मार्दव और परिमल में बालक का लालन-पालन होने लगा । ... जब वह आठ वर्ष का हुआ तो गुरुकुल में विद्यार्जन को भेजा गया । ... जो भी सिखाया जाता, शालिभद्र को जैसे पहले ही मालूम था। वह शास्त्रों से भी आगे की बातें बोलता। गुरु ने कहा: 'इसे सिखाने योग्य विद्या मेरे पास नहीं है...!' शालिकुमार घर लौट आया। वह जगत् प्रवाह को देखता रहता। वह सोये में भी जागता हुआ, सृष्टि के हर पदार्थ को, हर पर्याय को, एक बहुरंगी मणि की तरह निहारता रहता। हर वस्तु के भीतर एक हीरा है, जिसमें कभी लाल किरण फूटती है, कभी नीली, कभी पीली, कभी हरियाली।

एकदा उषःकाल में शालिभद्र अकेला ही वन-विहार करके घर लौट रहाथा। तो उसने राह में देखा, घरों के द्वार-पल्लों की ओट से, गवाक्षों से, जाने कितनी ही चितवनें उसे एकटक निहार रही हैं!

कालान्तर में युवा होकर शालिकुमार, युवति-जन का वल्लभ हो गया। राह चलते जाने कितनी सुन्दरियों के मन मोहता हुआ, वह नवीन प्रदुम्न की तरह लोक में विचरता रहता है। उपद्रवी है यह लड़का, सब जमे-जमाये को यह तोड़-फोड़ देता है। इसके चलने से स्थापित नीति-मर्यादायें ख़तरे में पड़ जाती हैं। सो नगर के सरपंच श्रेष्ठियों ने गोभद्र को बुला कर उसके साथ गम्भीर परामर्श किया। ...और शुभ लग्न में बत्तीस श्रेष्ठि-कन्याएँ शालि-कुमार को ब्याह दी गईं। लड़के को मन ही मन हेंसी आती रही। केवल बत्तीस ? इतने से क्या होगा ! यिनती की बत्तीस ? मर्यादा की इस बेड़ी में अनन्त रमण-सुख कैंसे सम्भव है? वह निराकुल कैंसे हो सकता है ? और वे उतनी सारी आँखें क्या प्यासी ही रह जायेंगी ?

...लेकिन ये बतीस कुमारिकाएँ, जायें तो कहाँ जायें ? इन्हें सुख न दे सकूँ, तो वह मेरी ही सीमा होगी। मैं इतना छोटा कैसे पड़ सकता हूँ ?… और शालिभद्र उन अंगनाओं के साथ आचूड़ विलास में डूब गया। दिन-रात का भेद लुप्त हो गया। रत्न-दीपों की सान्द्र प्रभा में, पराग के पेलव भयनों पर स्पर्श-मुख का मार्दव और दबाव अगाध होता गया। एक ऐसी प्रगाढ़ता, जिसमें चेतन अचेतन हो जाता, अचेतन चेतन हो जाता। अपने भीतरी आकाश के पलँग पर, शालिकुमार जैसे सागर-मेखला में तरंगों पर उत्संगित हो रहा था। जैसे शून्य के फलक पर हर समय नयी चित्रसारी हो रही थी। पर्याय के प्रवाहों पर वह उन्मुक्त तैरता जा रहा था।

इस बीच गोभद्र श्रेष्ठी चरम तक पार्थिव सुख भोग कर विरागी हो गये। उन्होंने जिनेन्द्र महावीर के चरणों में भागवती दीक्षा ग्रहण कर ली। भूख-प्यास से ऊपर उठ कर, हवा और जल तक से अनिर्भर हो कर, उन्होंने प्रायो-पगमन संन्यास द्वारा देह त्याग कर दिया, और देवलोक में चले गये।…वहाँ से अवधिज्ञान ढारा वे पुत्र की इस हंस-लीला का निरन्तर अनुप्रेक्षण करते रहते । नेपथ्य में रहकर ही, पुत्र के रत्न-विमान जैसे विलास-महलों में, कल्प-वृक्ष की तरह सारी मनोवांछित भोग-सामग्रियाँ वे प्रकट करते रहते ।

ेइस भोग-चर्या में तल्लीन शालिभद्र ने, वर्षों से दिन का उजाला तक नहीं देखा था। भोग की लीनता में भी, वह एक और ही उजाला देखने में तन्मय था। सो बाहरी घर-संसार का सारा काम-काज भद्रा सेठानी ही चलाया करती थी।

O O O अन्यदा हंस द्वीप का एक रत्न-व्यापारी, कुछ रत्न-कंबल ले कर श्रेणिकराज के दरबार में उपस्थित हुआ। उनका मूल्य इतना अधिक था, कि श्रेणिक ने उनका ऋय करने से इन्कार कर दिया। व्यापारी घूमता-घामता एक दिन शालिभद्र की हवेली पर आ पहुँचा। भद्रा सेठानी ने मुँह-माँगा द्रव्य दे कर दे रत्न-कम्बल ख़रीद लिये। योगात् एक दिन चेलना देवी ने महाराज से कहा: 'मुझे एक रत्न-कम्बल चाहिये।' राजा ने तुरन्त हंस द्वीप के रत्न-श्रेष्ठी को बुलवा भेजा। श्रेष्ठी ने कहा, अब वे रत्न-कम्बल कहाँ! भद्रा सेठानी ने सारे ही तो ख़रीद लिये। '''ओ, तो राजगृही में ऐसी भी कोई धन-लक्ष्मी है, जिसने वे सारे रत्न-कम्बल ख़रीद लिये, जिन्हें स्वयम् मगधनाथ भी न ख़रीद सका! आइचर्य राजा ने तुरन्त एक दूत को सेठानी की हवेली भेजा, कि जो माँगे मूल्य देकर एक रत्न-कम्बल ले आये। भद्रा ने कहा: 'उन सारे रत्न-कम्बलों के टुकड़े कर मैंने अपनी पुत्र-वधुओं को पैर पोंछने के लिये दे दिये हैं। यदि उन जीर्ण कम्बलों से काम चल जाये, तो महाराज से पूछ आओ, और ले जाओ। मूल्य उनका हो ही क्या सकता है। शालिभद्र के भोग्य पदार्थ का मूल्य कौन चुका सकता है!'

...कौन है यह शालिभद्र, जिसके भोग और ऐश्वर्य ने सर्वभोक्ता श्रेणिक की सामर्थ्य को भी परास्त कर दिया ? राजा ने सन्देश भेजा कि शालिभद्र आ कर उनसे मिले । दे उस लोकोत्तर युवा को देखना चाहते हैं । तब भद्रा सेठानी ने स्वयम् आ कर महाराज से नम्प्र निवेदन किया कि : 'देव, मेरा पुत्र तो बाहरी सूर्य का उजाला देखता नहीं । वरसों हो गये, वह घरती पर चला नहीं । सो वह तो आ सकता नहीं । क्रुपा कर महाराज स्वयम् ही हमारे महल पधारें और शालिभद्र को अपने दर्शन से कृतार्थ करें ।'

…श्रेणिक अपनी जिज्ञासा को टाल न सके। वे नियत समय पर भद्रा के 'इन्द्रनील प्रासाद' में मेहमान हुए। वहाँ का स्वप्न-वैभव देख कर वे अवाक् रह गये। मानो अच्युत स्वर्ग के कल्प-विमान में आ बैठे हों। ऐसा अपार ऐक्वर्य, कि उसमें रमते ही मन विरम जाये, विश्रब्ध हो जाये। प्रासाद के चौथे खण्ड में सम्राट एक हंस-रत्न के सिंहासन पर आसीन हुए। नाना प्रकार से, नाना भोग-द्रव्यों द्वारा उनका आतिथ्य किया गया। देवांगनाओं सी सुन्दर दासियाँ उन पर विजन डुलाती रहीं।

…तब भद्रा सेठानी ने सप्तम खण्ड पर जा कर शालिभद्र से कहाः 'बेटा, सागर-मेखलित पृथ्वी के अधीश्वर सम्राट श्रेणिक स्वयम् तुझ से मिलने आये हैं। चतुर्य खण्ड में विराजित वे तेरी प्रतीक्षा में हैं। …जिस श्रेणिक को देखने को सारा जगत् उत्सुक रहता है, वही श्रेणिक आज तुझे देखने को उत्सुक हैं !'… शालिकुमार शून्य ताकता रह गया। वह कुछ समझ न सका।

'श्रेणिक ? यह कौन पदार्थ है, माँ ? जानती तो हो, मैं तो कोई कय-विकय करता नहीं । तुम्हीं सब देखती हो । तुम्हारे काम का हो यह पदार्थ, तो जो माँगे दाम दे कर ले लो !'

भद्रा सेटानी हँस पड़ीं। आस-पास घिरी वधुएँ भी एक-दूसरी से गुंथ कर, हँस-हँस कर लाल हो गईं। भद्रा ने कहाः

'श्रेणिक पदार्थ नहीं है, बेटा। वे तो चक्रवर्ती राजा हैं। वे तो [हम सब प्रजाओं के स्वामी हैं। वे मेरे भी स्वामी हैं, तेरे भी स्वामी हैं।'

भरा भी कोई स्वामी है, माँ ?'

'हाँ, बेटा राजा तो सब का स्वामी है, तो तेरा भी है ही !'

'तो मेरे ऊपर भी कोई है इस जगत में?'

'राजा तो सब के ऊपर है, तो तेरे ऊपर भी है ही !'

'तो मैं स्वाधीन नहीं?'

'स्वाधीन यहाँ कौन है ? हर एक के ऊपर कोई है।'

'तो मैं किसी के अधीन हूँ ?'

'अधीन यहाँ कौन नहीं ? हम सब परस्पर के अधीन हैं <sup>!</sup> '

'तो मैं स्वतंत्र नहीं ?'

'स्वतंत्र यहाँ कौन हैं ? ये तेरी बत्तीस अंगनाएँ, क्या ये तेरे अधीन नहीं ? और क्या तू इनके अधीन नहीं ? क्या तू इनके वशीभूत नहीं ?'

'ओ, तो मैं यहाँ बन्दी हूँ, मैं कारागार में हूँ। मैं स्वाधीन नहीं ? मैं स्वतंत्र नहीं ? मेरा भी कोई स्वामी है ? मेरे ऊपर भी कोई है ? हम सब एक-दूसरे के दास हैं ? हम सब एक-दूसरे के बन्धन हैं ? हम सब परस्पर की बेडियाँ हैं ?'

भद्रा सेठानी और उसकी सारी पुत्र-वधुएँ शालिभद्र के उस विकान्त उत्कान्त रूप को देख कर भयभीत हो गईं। मानो कि यह उद्यत पुरुष इसी क्षण सब कुछ को ध्वस्त कर के भाग निकलेगा। एकाएक शालिकुमार में संवेग जागृत हो उठा। वह बोला: ' ২৩९

'जहाँ मेरा भी कोई स्वामी है, जहाँ मेरे ऊपर भी कोई है, जहाँ कोई भी स्वाघीन नहीं, जहाँ हम सब एक-दूसरे के बन्दी हैं, उस लोक में बब मैं नहीं ठहर सकता !...'

कह कर शालिभद्र कुमार, हठात् वहाँ से पलायमान हो गया । किसी की हिम्मत न हुई कि उस प्रभंजन को रोक सके । देखते-देखते वह किसी विदेशी विहंगम की तरह, सब की आँखों और पकड़ से परे, जाने किन आसमानों में उड़ निकला । सेठानी का सारा परिकर उसकी खोज में निकल पड़ा । लेकिन शालिभद्र ऐसा चम्पत हुआ, कि दूर-दूर तक उसका कोई पता-निशान ही न मिल सका ।

'इन्द्रनील प्रासाद' के विस्तृत उद्यान के पश्चिमी छोर पर, प्राकृतिक वन-भूमि है। गोभद्र श्रेष्ठी ने वैभार पर्वत की एक गुफा कटवा कर मेँगवा ली थी, और उसे इस वनखण्डी में स्थापित करवा दिया था। भूमि से जुड़ कर वह प्राकृतिक ही लगती थी। गोभद्र श्रेष्ठी भावज्ञानी था। उसमें आत्मा की कविता स्फुरित थी। उसे कल्पना हुई, कि वैभार गिरि की गुफ़ा उसके उद्यान में आये, और वह उसमें ध्यान-साधन करे। कौन जाने कभी योगीस्वर महावीर ने ही उसमें कायोत्सर्ग ध्यान किया हो ! उसका सपना सिद्ध हुआ, गुफ़ा का नाम रख दिया–'चिम्मय गुहा।'

....उस दिन शालिभद्र भाष कर और कहीं न गया था, इस 'चिन्मय गुहा' में ही जा घुसा था। भद्रा सेठानी के अनुचर योजनों तक शालि को खोज आये थे, घर-उद्यान का कोना-कोना छान मारा था। लेकिन इस गुहा के अन्धकार में प्रवेश करने की उनकी हिम्मत न हो सकी थी। और भला जो सौंकल तुड़ा कर मागा है, वह इस गुहा में क्यों छुपेगा ? ...लेकिन बचपन से ही शालिकुमार इस गुहा से आकृष्ट था। अपने अन्तर्मुखी भाविक पिता को उसने इस गुहा के अन्धकार में प्रायः घ्यानस्थ देखा था। तब से इस कन्दरा का गोपन एकान्त उसे बेतहाशा खींचता रहता था। ...सो उस दिन इसी मुहा में घुस कर, वह इसके तमाम अँघेरों का भेदन करता हुआ, इसके पार निकल जाने का चरम संघर्ष कर रहा था।

···चलते-चलते गुफ़ा के भीतर एक और अन्तर्गुफ़ा सामने आयी। उसमें एक निरावरण पुरुष, प्रतिमान्योगासन में ध्यानस्य बैठा या। वह अपनी ही आन्तर विभा से भास्वर या। उसकी पृष्ठभूमि में एक अथाह नील शून्य था। शालिभद्र अवाक्, विमुग्ध देखता ही रह गया। उसके हृदय की व्यथा से अनुकम्पित हो कर धर्मघोष मुनि समाधि से बाहर आये। उनकी प्रशम रस से विजड़ित दृष्टि को देख, शालिभद्र को किसी अननुभूत सुख का रोमांच हो आया। मुनि ने उसकी ओर सस्मित निहारा। और शालिभद्र से पूछते ही बना

'क्या करने से राजा का स्वामित्व न सहना पड़े, देव ?'

मेरे जैसा ही नंग-निहंग हो जा, तो दिग्विजयो चकवर्ती का शासन भी तुझ पर नहीं चल सकता !'

२८०

'तो इसी क्षण मुझे अपने जैसा बना लें, भगवदार्य !'

'भाग कर जायेगा रे? व्यथा तेरी ही नहीं, तेरी माँ और तेरी स्त्रियों की भी तो है। ग्रंथि तोड़ कर नहीं, खोल कर ही निहंग हो सकेगा। अपना भोग्य भोग कर आ, ऋणानुबन्ध पूरे हुए बिना निस्तार नहीं।'

'मैं अब क्षण भर भी बैंध और बाँध नहीं सकता,' स्वामिन् !

'न बँधने और न बाँधने का अहम् जब तक शेष है, तब तक तू स्वतंत्र कहाँ? अपनी स्वतंत्रता के लिये अब्भी तू औरों पर निर्भर है रे। औरों को लेने या त्यागने वाला तू कौन? वह सत्ता तेरी है क्या? पर को त्यागने का दम्भ करके, तू मुक्त होना चाहता है?'

'तो क्या आज्ञा है, देव ?'

'अपने महल में लौट जा, अपनी माँ और अंगनाओं के पास लौट जा। उनसे अपनी अन्तर-व्यथा का निवेदन कर। उनकी व्यथा का समवेदन कर, उससे अनुकम्पित हो, उनके प्रति समर्पित हो कर रह जा। वे तुझे निग्रंथ कर देंगी। माँ की जाति है रे, जो गाँठ बाँधती है, खोलना भी केवल वही जानती है!

...और एक दिन अप्रत्याज्ञित ही शालिभद्र शान्त मौन भाव से महल में लौट आया। उस दिन सारा अवसन्न महल अचानक उत्सव के आनन्द में मगन हो गया। यथा प्रसंग शालिकुमार ने माँ और पत्नियों को क्रमशः अपनी पुकार कह सुनाई। माँ की आँखें हर्ष के आँसुओं से भर आईं। बोली: 'जनम के ही योगी रहे तेरे बापू, बेटे। उन्हीं के तेजांश ने तो मेरी कोख भरी थी एक दिन। योगी का वीर्य नीचे कैंसे आ सकता है, ऊपर ही तो जायेगा ! '----कह कर माँ ने मौन-मौन ही नयन भर कर अनुमति दे दी। अनन्तर हर रात शालिभद्र अनुकम से अपनी प्रत्येक पत्नी के साथ बिताने लगा। ...सबेरे उठ कर हर पत्नी, अपने स्वामी के मुक्तिकाम को समर्पित हो जाती। हर सबेरे वह एक और रमणी, एक और शैया से उत्तीर्ण हो जाता।

हर पत्नी अपने पति के इस सर्वजयी पौरुष के प्रति निःशेष सर्मापत होती गयी। सब की निगाहें उस महापंथ पर लगी थीं, जिस पर एक दिन उनका प्राणनाथ प्रयाण करता दिखायी पड़ेगा।…और फिर दे भी तो उसी के चरण-चिह्नों पर चल पड़ेंगी!

राजगृही का धन्य श्रेष्ठी नवकोटि हिरण्य का स्वामी था। वह शालिभद्र की छोटी बहन विपाशा का पति था, सो उसका बहनोई था। दोनों में परस्पर

Ο

बड़ी प्रगाढ़ मैंत्री थी। विपाशा अपने भाई के गृह-त्याग की तैयारी से बहुत उदास और शोकमग्म रहने लगी थी। गर्व भी कम न था, कि उसका भाई महाप्रस्थान के पंध पर आरोहण करेगा। लेकिन नारी हो कर ममता के आँसुओं की राह ही तो वह अपने भाई को मोक्ष-यात्रा का श्रीफल भेंट कर सकती थी। शालिभद्र की माँ और पत्नियाँ भी तो, आठों याम ममता के अश्रुफूल बरसा कर ही उसे समता के सिंहासन पर चढ़ने को भेज रही थीं।

उस दिन अपने पति धन्य श्रेष्ठी को नहलाते हुए, विपाशा की आँख से एक आँसू सहसा ही धन्य के चेहरे पर टपक पड़ा। विनोदी धन्य ने मखाक़ कियाः 'आज मुझ पर ऐसा प्यार उमड़ आया, कि अश्रुजल से नहला रही हो?' विपाशा चुप ही रही। तो चपल धन्य श्रेष्ठी ने फिर उसे छेड़ाः 'अरे विपाशा, ऐसी भी क्या रूठ गयी, जरा से मजाक़ पर!' विपाशा भरे गले से बोली: 'तुम्हें तो हर समय मजाक़ ही सूझता रहता है। मेरा भाई हर दिन एक और शैया, एक और स्त्री त्याग कर जोगी होने जा रहा है, और दुम्हें कुछ होश ही नहीं?' धन्य और जोर से खिलखिलाकर बोला:

'अरे ख़ूब होग है, विपागा। तेरा भाई हीन सत्व है, असमर्थ है, कि बत्तीस परमा सुन्दरियों का अन्तःपुर त्याग कर, जंगल की घूल फाँकने जा रहा है ! छिः यह कायरता है । यह नपुंसकता नहीं, तो और क्या है ?'

यह सुन कर विपाशा तो एक गहरे मर्माघात से विजड़ित और मूक हो रही । पर उसकी अन्य स्त्रियों ने परिहास में अपने पति धन्य को ताना माराः

'हे नाथ, यदि आप ऐसे महासत्व और शूरमा हैं, तो हम भी देखें आपका पौरुष ! है हिम्मत, कि आप भी हमें त्याग कर आरण्यक हो जायें !'

मालिभद्र ने भी लीला-चंचल हँसी हँस कर ही तपाक् से कहाः

'साधु साधु, मेरी पतिव्रताओ ! तुम धन्य हो, तुम मेरी सतियाँ हो । तुमने मेरे मोक्ष-कपाट की अर्गला खोल दी ! यों भी शालिकुमार से वियुक्त होकर, मैं भला क्या इस घर में रहने वाला था । सोच ही रहा था, कैसे तुम्हारे मायापाश से मुक्ति मिले । "लेकिन मेरा अहोभाग्य, कि तुमने स्वयम् ही काट दिये मेरे बन्धन् । 'मैं चला देवियो, लोकाग्र के तट पर फिर मिलेंगे !' कह कर धन्य उठ खड़ा हआ ।

स्त्रियों ने रो-रो कर उससे अनुनय की, कि 'वह तो हमने निपट विनोद में ही कह दिया था, उससे भला इतना बुरा मान गये ?...नहीं, हम भी पीछे न छूटेंगी। तुम्हारी सतियाँ होकर तुम्हारा सहगमन ही करेंगी। तुम जिस जंगल में विचरोगे, हम उसकी धूल होकर तुम्हारे चरणों में लोटती रहेंगी।'-धन्य बोला: 'धूल हो कर क्यों रहोगी, चाहो तो अपने ही मौन्दर्य का फूल हो कर रहना !' कह कर धन्य श्रेष्ठी उस अर्द्ध-स्नात, अर्द्ध-वसन अवस्था में ही वैमारगिरि को ओर प्रयाण कर गये । और उनकी तमाम पत्नियाँ भी अपने मणि-कंकण और रत्न-मुक्ताहार राहगीरों को लुटाती हुई, उनका अनुगमन कर गईँ ।

...उधर 'इन्द्रनील प्रासाद' में बत्तीसवीं रात का प्रभात हुआ। अन्तिम भैया, और अन्तिम रमणी भी पीछे छूट गयी। शालिभद्र महापन्थ की पुकार पर निकल पड़ा। द्वार पर माँ भद्रा, और बत्तीस अंगनाएँ निरुपाय ताकती रह गयीं। देखते-देखते शालिभद्र दृष्टिपथ से ओझल हो गया।

ंक्षण मात्र में ही सारी पृथ्वी घूम गयी। उसकी एक और परिकमा पूरी हो गयी। उसके चारों ओर सूर्य की एक और प्रदक्षिणा भी पूरी हो गयी। द्वार पर खड़ी स्त्रियाँ भी फिर महल में न लौट सकीं। वे भी अपनी-अपनी अलक्ष्य राह पर निकल पड़ीं, उसी एक लक्ष्य पर जा पहुँचने के लिये।

···वैभार गिरि पर श्री भगवान् का समवसरण विराजमान है। श्रीमण्डप में एक ओर खड़ा है धन्य श्रेष्ठी । और जाने कितनो स्त्रियाँ उसके पीछे द्वड़ी हैं । वे यहाँ मोक्ष लेने नहीं आयीं, अपनी प्रीति को अनन्त करने आयी हैं !

 $\cap$ 

 $\cap$ 

 $\cap$ 

दूसरी ओर खड़ा है गालिभद्र, ठीक श्री भगवान् के सम्मुख निर्मीक मस्तक उठाये। और उसके पीछे खड़ी हैं भद्रा-माँ, और बत्तीस नवोढ़ाएँ। वे एक और ही नवीन परिणय की प्रतीक्षा में हैं। श्री भगवान् चुप हैं। हठात् वह स्तब्धताः भंग हुई। गालिभद्र का अन्तिम अहम् तीर की तरह छट कर मुखर हो उठा:

'देखता हूँ, यहां भी मेरी वेदना का उत्तर नहीं है। यहां भी तो मेरे ऊपर एक त्रिलोकीनाथ बैठा है। यहां भी तो मेरे ऊपर एक स्वामी है। मैं अईंतु के राज्य में भी स्वतंत्र नहीं?'

'अरे अन्त तक अन्य को देख कर ही जियेगा रे झालिभद्र, अपने को नहीं देखेगा? अन्त तक पर को देख कर ही अपना मूल्य ऑंकेगा? अपने को देख और जान कि ऊपर है या नीचे है। ''देख·''देख·''देख·''!'

झालिभद्र एकाग्र भगवान् की आँखों में आँखें डाले रहा । और फिर प्रभु का अगाध स्वर सुनाई पड़ा :

'देख, तू मेरे ऊपर बैठा है, शालिभद्र ! देख, तू त्रिलोकीनाथ के तीन छत्र के ऊपर बैठा है। तू अशोक वृक्ष के भी ऊपर, अघर में आसीन है !'

···और शालिभद्र ने खुली आँखों देखाः सचमूच ही वह लोकालोक के छत्रपति के मस्तक पर आरूढ़ है। 'देख, देख शालिभद्र, तू लोकाग्न पर बैठा है, और तू लोकतल के अन्तिम वातवलय में खोया जा रहा है। तू इसी क्षण सब से ऊपर है, तू इसी झण सर्व के चरण तले पड़ा है ! …'

'यह क्या देख रहा हूँ, भन्ते त्रिलोकीनाथ । मैं ऊपर भी नहीं हूँ, नीचे भी नहीं हूँ। आगे भी नहीं हूँ, पीछे भी नहीं हूँ। मैं इसी क्षण अपने स्व-समय में, अपने स्व-द्रव्य में स्वतन्त्र खेल रहा हूँ!'

ंतेरे चरम अहम् का आवरण छिन्न हो गया। तेरा अन्तिम अहंकार टुट गया। तू अईत् का आप्त हुआ, शालिभद्र ! तू स्वयम् का नाय हो कर, सर्व का नाथ हो गया। तेरी जय हो !'

…और वे कितनी सारी ममताली स्त्रियाँ, प्रभु के उस अनंगजयी मुख की मोहिनी में बेसुध हो रहीं। नारो होकर, वे तो जन्मना ही समर्पिताएँ थीं। अहंकार वे क्या जानें, मिटने के लिये ही मानो वे जन्मी हैं। प्रभु की तत्व-वाणी वे न समझीं। केवल उस श्रीमुख की मोहिनी से विद्ध होकर, वे उसे समर्पित हो गईं, जो उनके असीम समर्पण को झेलने में एक मात्र समर्थ पुरुष है। उन्हें अपना परम प्रीतम मिल गया। वह, जो एक ही झफ में शालिभद्र भी है, धन्य भी, महावीर भी है।

यहाँ पुरुष स्त्री के अस्तित्व की शर्त नहीं। स्त्री पुरुष के अस्तित्व की शर्त नहीं। कोई किसी के ऊपर या नीचे नहीं। सब यहाँ समकक्ष हैं, वे परस्पर के पूरक हैं, प्रेरक हैं। परस्पर के कर्ता, धर्ता, हर्ता नहीं। समपँण के इस राज्य में, स्त्री, पुरुष, शूद्र, दास, सम्पन्न-विपन्न, राजा-प्रजा-कोई किसी के होने की अनिवार्यता नहीं।

तभी सम्मुख प्रस्तुत स्त्रियों को सम्बोधन किया प्रभु ने :

'माँओ, तुम अपने भाव से ही कृतार्थ हो गयीं । तुम्हारा समर्पच ही तुम्हारा मोक्ष हो रहा । तुमने भाष्वत काल में कितने ही गोभद्रों, कितने ही शालिभद्रों और कितने ही धन्यों को स्वयम् जन्म देकर, जन्म-मरण के पार पहुँचा दिया। मातृजाति के इस ऋण से महावीर कभी उऋण न हो सकेगा !'

···कितने सारे पुरुष और कितनी सारी स्त्रियाँ, प्रभु के पाद-प्रान्तर में, अपनी ही सत्ता में स्वतंत्र विचरते दिखायी पड़े । कोई किसी का स्वामी नहीं, दास नहीं । कोई किसी के ऊपर नहीं, नीचे नहीं ।

🗠 वे सब किसी अगमगामी महापंथ के विहंगम सहचारी हैं। 👘 🗋

### प्रभुका रूप भी अक्षय नहीं ?

सुर और असुर द्वारा समान रूप से सेवित श्री भगवान् पृष्ठा-चम्पा नगरी पधारे। वहाँ का राजा साल और उसका युवराज महासाल प्रभु के वन्दन को आये। धर्म-देशना सुनी। सहसा ही वे उन्मन हो गये। अरूप निरंजन के इस सौन्दर्य-राज्य से लौटना उनके लिये सम्भव न रहा। वह रूप देख लिया, कि जिसके बाद और कुछ देखने की इच्छा ही न रही।

सालराज का एक भांजा था गागली। वह उनकी इकलौती बेटी यशोमती और उनके जमाई पिठर का एकमात्र पुत्र था। अपने सिहासन पर उसी का राज्याभिषेक कर के, साल और महासाल प्रभु के परिवाजक हो गये। कालान्तर में विहार करते हुए प्रभु चम्पा में समवसरित हुए। भगवन्त की आज्ञा लेकर श्रीगुरु गौतम, साल और महासाल के साथ पृष्ठ-चम्पा गये। कहीं से कोई आवाहन तो था ही !…

पृष्ठ-चम्पा में राजा गागली ने बड़े भक्ति-भाव से प्रभुपाद गौतम का वन्दन-पूजन किया। सारे पौरजन भी गुरु के दर्शन-वन्दन को आये। यशोमती और पिठर भी श्रीगुरु चरणों में प्रणत हो, उनके सम्मुख ही बैठ गये। उनके बीच बैठा था गागली। देवोपनीत सुवर्ण-कमल पर आसीन हो देवार्य गौतम ने धर्म-वाणी सुनाई। सुन कर यशोमती, पिठर और गागली को लगा कि-उनके भीतर सदा-वसन्त फुलों के वन हैं: और बाहर के संसार में पतझर ही पतझर है। भीतर का रति-सुख इतना सघन लगा कि बाहर से मन आपो-आप ही विरत हो गया। पृष्ठा-चम्पा का राज्य प्रजा को अपित कर, राजा गागली माता-पिता सहित श्रीगुरु गौतम के पदानुगामी हो गये।

साल, महासाल, गागली, यशोमती और पिठर-ये पाँचों चम्पा के मार्ग पर गुरू गौतम के पद-चिह्नों का अनुसरण करते हुए चुपचाप विहार कर रहे हैं। उन पाँचों की चेतना इस समय एक ही महाभाव में एकत्र और सम्वादी है। उन्हें हठात् लगा, कि भीतर एक ऐसा आलोकन है, कि बाहर का अवलोकन अनावश्यक हो गया है। सहसा ही वे निरीह हो आये। वे एक ऐसे अन्तर-सुख में मगन हो गये, कि उन्हें कैवल्य और मोक्ष की भी कामना न रही। चाह मात्र एक चिन्मय लौ हो रही।

चम्पा पहुँच कर अपने पाँचों शिष्यों सहित श्रीगुरु गौतम समवसरण में यों आते दिखायी पड़े, जैसे वे पाँच सूर्यों के ढीच खिले एक सहस्रार कमल की तरह चल रहे हैं। पाँचों शिष्यों ने गुरु को प्रणाम कर, आदेश चाहा। गौतम उन्हें श्रीमण्डप में प्रभु के समक्ष लिवा ले गये। फिर आदेश दिया कि :

'आयुष्यमान् मुमुक्षुओ, श्री भगवान् का वन्दन करो ?'

वे पाँचों गुरु-आज्ञा पालन को उद्यत हुए, कि हठात् ज्ञास्ता महावीर की वर्जना सुनाई पड़ी :

'केवली की आशातना न करो, गौतम । ये पाँचों केवलज्ञानी अर्हन्त हो गये हैं । अर्हन्त, अर्हन्त का वन्दन नहीं करते ! '

तत्काल गौतम ने अपने अज्ञान का निवेदन कर, अपने पाँचों शिष्यों से क्षमा-याचना की ।

0 0 0

"गौतम का मन खिन्न हो गया। "मेरे मुख से प्रभु की धर्म-प्रज्ञाप्ति सुन-कर इन पाँचों आत्माओं ने क्षण मात्र में कैवल्य-लाभ कर लिया। पर मैं स्वयम् कोरा ही रह गया। शिष्य गुरु हो गये, गुरु को शिष्य हो जाना पड़ा। उसे शिष्यों के प्रति प्रणत हो जाना पड़ा। गौतम का मन गहरी व्यथा से विजड़ित हो गया। प्रभु के अनन्य प्रिय पात्र और पट्टगणधर हो कर भी, वर्षों प्रभु के साथ तदाकार विहार करते हुए भी, अर्हत् की कैवल्य-इूणा उन्हें प्राप्त न हो सकी ? और इस बीच कई आत्माएँ प्रभु के समीप आकर आईन्त पद को प्राप्त हो गयीं। "क्या मुझे कभी केवलज्ञान प्राप्त न होगा ? क्या मुझे इस भव में सिद्धि नहीं मिलेगी ?'

गौतम को अचानक याद आया, बहुत पहले उन्हें एक देववाणी सुनाई पड़ी थी। उसमें कहा गया था किः 'एक बार अर्हन्त भगवन्त ने अपनी देशना में कहा था-कि कोई व्यक्ति यदि अपनी लब्धि के बल अष्टापद पर्वत पर जा कर, वहाँ विराजमान जिनेश्वरों को नमन करे, और वहाँ एक रात्रि वास करे, तो उसे इसी जन्म में सिद्धि प्राप्त हो सकती है।'

"त्रिलोक-गुरु महावीर स्वयम्, गौतम के एकमेव श्रीगुरु हैं। उनके होते वह देववाणी, और अष्टापद-यात्रा ? ऐसी बात वह प्रभु से कैंसे पूछे ? गौतम अन्यमनस्क और उदास हो गये। वे बड़ी उलझन में पड़ गये। श्री भगवन्त ने उनकी पीड़ा को देख लिया। तत्काल आदेश दियाः

'देवानुप्रिय गौतम, अष्टापद पर्वत पर जाओ । वहाँ से पुकार सुनाई पड़ी है । अर्हत् की कैंवल्य-ज्योति का उस दुर्गम में संवहन करो ! '

गौतम की आँखों में परा प्रीति के आँसू झलक आये ।…मेरे प्रभु कितने सम्वेदी हैं, वे मेरे हर मनोभाव में मेरे साथ हैं । मेरे मन की हर साध बिन कहे ही पूर देते हैं ! "प्रभु की पाद-बन्दना कर तत्काल श्रीपाद गौतम समवसरण से प्रस्थान कर गये। और चारण-ऋदि के सामर्थ्य से, वायुवेग के साथ ना कुछ समय में ही अष्टापद पर्वत के समीप आ पहुँचे। उस काल, उस समय कौडिन्य, दत्त, शैवाल आदि पन्द्रह सौ तपस्वी, अष्टापद को मोक्ष का हेतु सुन कर, उस गिरि पर चढ़ने का पराक्रम कर रहे थे। उनमें से पाँच सौ तपस्वी चतुर्थ तप करके आद्र कन्दादि का पारण करते हुए भी, अष्टापद की पहली मेखला तक ही आ सके थे। दूसरे पाँच सौ तापस छट्ठ तप (छह उपवास) करके मात्र सुखे कन्दादि का पारण करते हुए भी, उस गिरि की दूसरी मेखला तक ही पहुँच सके थे। तीसरे पाँच सौ तापस छट्ठम तप करके, सूखे शैवाल का पारण करते हुए भी, तीसरी मेखला से आगे न जा सके थे। इससे अधिक तपस्था की सामर्थ्य न होने से, वे इन तीन मेखलाओं में ही रुके पड़े थे। उनके मन में प्रश्न था: कि क्या केवल तपस्था से ही चूड़ान्त पर पहुँचा जा सकता है? उनमें बोध-सा जाग रहा था, कि कोरा कायक्लेश मोक्षलाभ नहीं करा सकता।

....तभी उन्होंने अचानक देखा, कि तप्त सुवर्ण के समान कान्तिमान, एक पुख्ट काय महाशाल पुरुष वहाँ आकर पर्वतपाद में उपविष्ट हुए हैं। पर्वत के समक्ष वे कायोत्सर्ग में लीन हो गये हैं। उन्हें अष्टापद पर चढ़ने को उद्यत देख, वे तापस परस्पर कहने लगे, हम कृषकाय हो कर भी तीसरी मेखला से आगे न जा सके, तो ये विपुल शरीर महाकाय पुरुष कैंसे ऊपर चढ़ सकेंंगे ? वे कौतूहल-प्रश्न ही करते रहे, और उधर गौतम न जाने कब उस महागिरि पर चढ़ गये, और देव के समान उनकी आँखों से अदृश्य हो गये। तब उन सब को निष्च्य हो गया, कि इन महर्षि के पास कोई महाशक्ति है। सो उन्होंने निर्णय किया कि जब ये महापुरुष लौट कर नीचे आयेंगे, तब हम सब इनको गुरु रूप में स्वीकार कर, इनका शिष्यत्व ग्रहण कर लेंगे। और दे, पर्वत-चूल पर एकाग्र ध्यान लगाये गौतम की प्रतीक्षा करने लगे।

उधर गौतम लब्धि बल से, क्षण मात्र में ही अष्टापद पर्वत की चूड़ा पर जा पहुँचे थे । वहाँ उन्होंने भाक्ष्वत विद्यमान चौबीस तीर्थंकरों के अकृत्रिम और आकाशगामी, उत्तान खड़े दिव्य बिस्बों का बड़े भक्ति-भाव से बन्दन किया । उन्हें ऐसा प्रतीत हुआ, मानो नन्दीश्वर द्वीप के भरतेश्वर द्वारा बनवाये हुए चैत्य में उन्होंने प्रवेश किया हो । चैत्य में से निकल कर गौतम एक विशाल अशोक वृक्ष के नीचे बिराजमान दिखायी पड़े । वहाँ अनेक सुरों, असुरों और विद्या-धरों ने उनकी बन्दना की । गौतम ने उनके योग्य धर्म-देशना उन्हें सुनायी, जिससे उनके कई चिरन्तन प्रश्नों का समाधान हो गया । बहाँ एक रात्रि परम ध्यान में निगंमन करके, प्रातःकाल वे पर्वत से उपत्यका में उतार आये । तेव<sup>ा</sup>वे सारे तापस प्रभुपाद गौतम के समीप उपनिषत् हुए । गौतम ने स्वयम् ही उन तापसों की जिज्ञासा जान ली । सम्यक् दर्शन-ज्ञान-चारित्र्य को महिमा का प्रतिबोध दे कर गौतम बोले :

'परम कल्याणवरेषु तापसो, देह की स्थूलता और क्षीणता चेतना के ठध्वंगमन की निर्णायक नहीं । साधक श्रमण की आत्म-शक्ति के विकास पर ही यह निर्भर करता है । आत्मजयी अर्हत् देह में विद्यमान हो कर भी, देहातीत विचरते हैं । चारित्र्य-शुद्धि के कारण भावलिंगी यतियों की चेतना में जब महाभाव आलोकित हो उठता है, तो उनके निकट ऐसी दैवी ऋद्धियाँ स्वतः सहज प्रकट हो उठती हैं, जो मानुषी अवस्था में सम्भव नहीं । ये ऋदियाँ और लब्धियाँ उन मुनि भगवन्तों का काम्य नहीं, लक्ष्य नहीं, प्रयोजन नहीं । वे आप ही मानो उनकी चरण-चेरियाँ हो कर, उनकी सेवा में उपस्थित रहती हैं । आत्म-कल्याण और लोक-कल्याण हेतु कभी-कभी वे स्वयम् ही मुनीश्वर की सहायक हो जाती हैं । अणिमा और महिमा ऋद्धि पल मात्र में देह को लघु या गुरु कर देती है । तब चैतन्य के ऊर्ध्व आरोहण में देह दासी की तरह अनुगमन कर जाती है । मैं खेल-खेल में ही कैसे इस महा-गिरि पर चढ़ कर उतर आया, यही तो तुम्हारी जिज्ञासा थी?'

'हे भदन्त महाश्रमण, आप अन्तर्ज्ञानी हैं । आप हमारे तन-मन के स्वामी हैं । हमें कुछ और भी प्रतिबुद्ध करें । अमण भगवन्तों को सहज सुलभ ऋद्धियों के कुछ प्रकार और स्वरूप हमारे लिये आलोकित करें ।'

'अणु मात्र शरीर करने की सामर्थ्य, अणिमा-ऋदि है । येरु से भी महत्तर शरीर करने की सामर्थ्य, महिमा-ऋदि है। पवन से भी हलका शरीर करने की सामर्थ्य, लघिमा-ऋदि है। वज्ज से भी भारी शरीर करने की सामर्थ्य, गरिमा-ऋदि है। भूमि पर बैठ कर उँगली के अग्रभाग से मेरु पर्वंत के शिखर तथा सूर्य-चन्द्र के विमान को स्पर्श करने की सामर्थ्य, प्राप्ति-ऋदि है। जल पर भूमि की तरह, तथा भूमि पर जल की तरह गमन करने की सामर्थ्य, और धरती का निमज्जन तथा उन्मज्जन करने की सामर्थ्य, प्राप्ति-ऋदि है। जल पर भूमि की तरह, तथा भूमि पर जल की तरह गमन करने की सामर्थ्य, और धरती का निमज्जन तथा उन्मज्जन करने की सामर्थ्य, इंशत्व-ऋदि है। देव, दानव, मनुष्य आदि सर्व जीवों को वश करने की सामर्थ्य, वंशित्व-ऋदि है। पर्वतों के बीच आकाश की तरह गमनागमन करने की सामर्थ्य, अप्रति-धात-ऋदि है। पर्वतों के बीच आकाश की तरह गमनागमन करने की सामर्थ्य, अप्रति-धात-ऋदि है। अन्तर्धान होने की सामर्थ्य, अन्तर्धान-ऋदि है। युगपत् (एक साय) अनेक आकार रूप शरीर करने की सामर्थ्य, कामर्फ्पत्व-ऋदि है। ऐसी अनेक प्रकार की ऋदियाँ स्वतः ही योगी के अधीन हो रहती है।' श्रीपाद गौतम के ऐसे वचन सुन कर, पन्द्र ही तापस चकित निःशब्द,

निर्मन-से ही रहे। फिर उन्होंने एक स्वर में निवेदन किया:

0

ंहे महायतिन्, हम सब श्रीचरणों में समर्पित हैं। आप हमारे एकमेव श्रीगुरु हो जायें, और हमें अपने शिष्य रूप में ग्रहण करेंे।'

'सुनो तापसो, इस समय पृथ्वी पर एकमेव श्रीगुरु हैं, गुरुणांगुरु सर्वंज्ञ अर्हन्त महावीर । मैं स्वयम् तो केवल उनका पादपीठ हूँ । समस्त लोकालोक के गुरु वही त्रिलोकपति भगवान् तुम्हारे एकमेव गुरु हो सकते हैं । चाहो तो मेरे संग उन प्रभु के जगत्-वन्द्य समवसरण में चलो, और उन्हें श्रीगुरु के रूप में प्राप्त करो ।'

'हे महाभाव मुनीक्ष्वर, पहले हमें भी अपने ही जैसा निग्रंथ दिगम्बर बना लें। हमें जिनेक्वरी दीक्षा दे कर, अपने पदानुसरण के योग्य बना लें। तभी तो हम आपके अनुगमन के पात्र हो सकते हैं। तभी तो हम अर्हन्त महावीर की क्रुपा के भाजन हो सकते हैं।'

तापसों की प्रवल अभीप्सा और अटल आग्रह देख, श्रीगुरु गौतम प्रसन्न हुए ) उन्होंने सहर्ष उन्हें यतिलिंग प्रदान किया । अदृष्य देव-शक्ति ने उन्हें पिच्छी-कमण्डल दान किये । फिर विन्ध्यगिरि में जैसे यूथपति महाहस्ति के साथ दूसरे हाथी चलते हैं, वैसे ही भदन्त गौतम अपने पन्द्रह-सौ शिप्यों के साथ, श्रीभगवान् के समवसरण को दिशा में प्रस्थान कर गये ।

O

0

"भगवद्पाद गौतम को जाने क्या सूझा, कि उन्होंने राजमार्ग छोड़ कर पथहीन अरण्य की राह पकड़ी। तापस निःश्वंक हो कर अपने गुरु का अनुगमन करने लगे। जाने कब से वे दीर्घ और कठिन तपस्या कर रहे थे। गुरू-प्राप्ति के उल्लास से उन्हें एक अपूर्व और तीव्र भूख लग आयी। खूब प्यास भी लग रही थी। "गौतम अपने शिष्यों की इस एषणा को जान गये। वे उनकी तितिक्षा की कसौटी करते रहे। शिष्य भूखे-प्यासे, देह की पुकार की अवहेलना कर, एकाग्र चित्त से श्रीगुरु के पीछे द्रुत पग चलते चले गये। गौतम को प्रत्यय हुआ कि ये तापस देहभाव से अनायास उत्तीर्ण हो रहे हैं। तभी अचानक एक स्थान पर रुक कर, श्रीगुरु गौतम ने आदेश दिया:

'देवानुप्रियो, आहार की बेला हो गयी। स्थिर खड़े हो कर अपनी अंजुलियाँ ऊपर उठाओ। आहार-जल प्रस्तुत है!'

दे पन्द्रह सौ श्रमण पहले तो सुन कर अवाक् रह गये। इस जनहीन जलहीन अरण्य में आहार-जल कैंसे ? कहाँ प्रस्तुत है वह ? कहाँ से आयेगा वह ? अगले ही क्षण उनका प्रश्न और विकल्प जाने कहाँ विलीन हो गया। वे भीतर-बाहर निरे कृन्य हो रहे । आपोआप ही वे नासाग्र पर दृष्टि स्थिर कर, घ्यानावस्थित हो गये।

'आयुष्यमन्, आहार जल ग्रहण करो !'

तापस उन्मग्न हो, पाणि-पात्र उठा कर आहार-जल ग्रहण करने को उद्यत हो गये। उन्होंने देखा कि जाने कहाँ से उनकी अंजुलियों में प्रासुक जलधारा बरसने लगी। वे ईप्सित जल पी कर शान्त हो गये। मानो प्यास सदा को बुझ गयी । कि तत्काल उनके उठे पाणि-पात्रों में दिव्य केशर-सुरभित पयसु ढलने लगा । उन्होंने जी भर कर सुमध्र पयस् का आहार किया। ... अहो, ऐसा मध्रान्न तो आज तक चखा न था। पार्थिव भोजनों में ऐसा माधुर्य कहाँ? क्या इसी को अमृत कहते हैं ? क्या हमने उसका प्राशन किया ? ...और अचानक उन्होंने ऐसो परितृष्ति अनुभव की, मानो उनकी भूख सदा को मिट गयी।…तब आनन्द और आश्चर्य से गद्गद् हो तापसों ने श्रीगुरु से पूछा :

'श्रीगुरुनाथ, यह सब कहाँ से ? कैंसे ? और हमें यह क्या हो गया है ?'

'परम मुमुक्ष तापसो, जानो कि अक्षीण महानस लब्धि तुम्हारी सेवा में आ खड़ी हुई है । तुम कल्प-काम हुए, श्रमणो ! तुम्हारा काम्य पानी और पयस् तुम्हारे ही भीतर से उदगीर्ण हो आया। तुम आत्मकाम हुए, आयुष्यमानो !

...और उन पन्द्रह सौ तापसों ने अनुभव कियाः कि जैसे उनका शरीर अनायास परिमल की तरह हलका और व्याप्त हो चला है। भीतर के पोर-पोर में शून्य उभर रहा है। बाहर भी सब कुछ में एक विश्वब्ध शून्य गहराता जा रहा है। औचक ही उन सब को लगा, कि उनका 'मैं' विलुप्त हो गया है। प्रथम पुरुष भी नहीं, ढ़ितीय पुरुष भी नहीं, बस निरे पन्द्रह सौ तृतीय पुरुष, बिना किसी आयास या इच्छा के स्वतः संचालित चले चल रहे हैं। कर्त्ता भी नहीं, भोक्ता भी नहीं, व्यक्ति भी नहीं। निरे दर्शन, ज्ञान, हैं। ''और हठात् उन सब को सम्वेदित हुआ। कि, उनके भीतर जाने कितने सूर्यों की एक नदी-सी बह रही है।…

परम मुहूर्त घटित हुआ । दत्त आदि पाँच-सौ तापसों को दूर से ही प्रभु के अष्ट प्रतिहार्य देख कर उज्ज्वल केवलज्ञान उत्पन्न हो गया। वैसे ही कौडिन्य आदि पाँच-सौ तापसों को दूर से ही सर्वज्ञ महावीर का दर्शन हो गया : और निभिष मात्र में वे कैंवल्य से प्रभास्वर हो उठे । शुष्क शैवाल-भक्षी पाँच-सौ तापसों को, प्रभु पर छाये अशोक वृक्ष की हरी छाया अनुभव कर कैवल्य लाभ हो गया।

0 0 समवसरण के श्रीमण्डप में पहुँच कर देवार्य गौतम ने विधिवत् ती<del>न</del> प्रदक्षिणा दे कर, श्रीभगवान् का त्रिवार वन्दन किया । उनके पीछे खड़े तापसों

का देहभाव अनायास चला गया। वे वन्दना-प्रदक्षिणा से परे चले गये। वे कायोत्सर्ग में लीन हो, निक्चल ध्रुवासीन हो रहे। और विप ल मात्र में ही अर्हन्त महावीर के साथ तदाकार हो गये।

Ο

तभी श्रीगुरु गौतम ने अपने पन्द्रह सौ तापस शिष्यों को आदेश दिया : 'महाभाग तापसो, श्रीभगवान् की वन्दना करो !'

. तत्काल प्रभु ने वर्जना का हाथ उठा कर निर्देश कियाः

'केवली की आशातना न करो, आयुष्यमान् गौतम ! केवली, केवली की वन्दना नहीं करते । ये पन्द्रह सौ तापस कैवल्य-लाभ कर अर्हन्त हो चुके हैं । अर्हन्त, अर्हन्त को प्रणाम नहीं करते, वे परस्पर को दर्पण होते हैं ।'

सुन कर गौतम की सुप्त व्यथा फिर जाग उठी। धन्य हैं ये महात्मा ! मेरे ही ढारा प्रतिबोधित और दीक्षित मेरे ये पन्द्रह सौ शिष्य भी केवली हो गये ? और मैं स्वयम् निरा ठूंठ ही रह गया ! प्रभु के निकटतम हो कर भी, मैं अब तक उनकी कैवल्य-कृपा न प्राप्त कर सका ? निश्चय ही इस भव में मुझे सिद्धि नहीं मिलेगी । तभी अचानक श्रीभगवान का स्वर सुनाई पड़ा :

'देवानुप्रिय गौतम, तीर्थंकर का वचन सत्य, कि देववाणी सत्य ?'

'तीर्थंकर का वचन सत्य, भगवन्?'

'महावीर तुम्हारे लिये कम पड़ गया ? तुम्हें उसकी सामर्थ्यं पर शंका हुई ? तुम देववाणी का आदेश मानकर, अष्टापद पर्वंत पर गये । वहाँ कैवल्य मिला तुम्हें ?'

गौतम ने चाहा कि घरती फट पड़े,और वे उसमें समा आयें। चाहा कि, दौड़ कर प्रभु की गोद में सर डाल रो पड़ें। कि तत्काल सुनाई पड़ा :

'महावीर की गोद में सर डाल देने से कैवल्य मिल जायेगा? अपनी ही गोद में सर डालने को तुम्हारा जी नहीं चाहता न?क्यों कि तुम आप में नहीं, पर में जी रहे हो। तुम महावीर के रूप में मोहित हो कर, उसी की मूर्च्छी में जी रहे हो। महावीर की आत्मा से अधिक तुम्हें उसका भरीर प्रिय है। पर्याय पर ही अटके हो, पर्यायी को नहीं देखोगे? आवरण पर ही अनुरक्त हो रहे तुम, तो आवरण कैंसे हटे, आत्म का दर्शन कैसे हो ?'

गौतम के उस भव्य शान्त मुख-मण्डल पर आँसुओं की घाराएँ बैंध गईं। उन्हें फिर सुनाई पड़ाः

'सुनो गौतम, शिष्य पर गुरु का स्तेह कमल के हार्द में स्वतः स्फुरित पराग की तरह होता है, जो अनायास सर्वव्यापी हो जाता है। और गुरु पर शिष्य का ममत्व, तुम्हारी तरह ऊन की गुँथी चटाई जैसा सुदृढ़ और प्रगढ़ होता है। चिरकाल के संसर्ग से, जन्मों के ऋषानुबन्ध से हम पर तुम्हारा मोह बहुत दुढ़ हो गया है। इसी से तुम्हारा केवलज्ञान रुँध गया है। जब तक यह पर भाव में रमण है, जब तक यह भंगुर रूप की आसक्ति है, तब तक अमर आत्म का दर्शन क्यों कर सम्भव है?' 'तो मैं प्रभु से दूर चला जाऊँ? मैं प्रभु को भूल जाऊँ?'

'हाँ, दूर चले जाना होगा, एक दिन । भूल जाना होगा, एक दिन । स्वयम् महावीर तुम्हें ठेल देगा, एक दिन । तब जानोगे, कि तुम कौन हो, मैं कौन हूँ ? कल्याणमस्तु, गौतम ! '

प्रभु चुप हो गये। उनकी इस वज्ज वाणी से सारे चराचर पसीज उठे। जीव मात्र गौतम के प्रति सहानुभूति से करुण-कातर हो आये।

…गौतम को लगा कि प्रभु ने उन्हें लोकाग्र की सिद्धशिला पर से, लोक के पादमूल में फेंक दिया है। …देह का पिंजर भेद कर हंस, उस क्षण जाने किन चिदाकाशों में यात्रित हो चला।

...और उस उड़ान में भी गौतम के मन में एक ही भाव उभर रहा था: 'ओह, मेरे प्रभु कितने सुन्दर हैं? क्या तीर्थंकर महावीर का यह तिलोक-'मोहन रूप भी नाशवान है? नहीं, ऐसा नहीं हो सकता! मैं काल को हरा 'बूँगा, और अर्हन्त के इस सौन्दर्य को एक-न-एक दिन अमर हो जाना पड़ेगा। मेरे लिये !...'

## शिवोभूत्वा शिवम् यजेत्

अनुकम से बिहार करते हुए प्रभु इस समय दशार्ण देश में विचर रहे हैं। राजधानी है दशार्ण नगर। राजा हैं दशार्णभद्र। उस दिन सायंकाल की राजसभा में एक अजनवी चर-पुरुष अचानक आ कर हाजिर हुआ। उसने राजा को सन्देश दिया कि: कल प्रातःकाल आपके नगर के 'ईशान चैत्य' में तीर्थंकर महाबीर समवसरित होंगे। सुन कर राजा के हर्ष और गौरव का पार न रहा। जैसे मेघ की गर्जना से विदुरगिरि में रत्न के अंकुर प्रस्फुटित होते हैं, वैसे ही दूत की यह वाणी सुन कर राजा के सारे शरीर में हर्ष के रोमांच का कंचुक उभर आया।

तत्काल राजा दशार्णभद्र ने सभा के समक्ष घोषित किया :

'हम कल सबेरे ऐसी समृद्धि के साथ प्रभु के वन्दन को जायेंगे, जैसी समृद्धि से पूर्वे कभी किसी ने प्रभु की वन्दना न की होगी। मंत्रियो, रातोरात हमारे राजमहालय से प्रभु के समवसरण तक, सारे राजमार्ग का ऐसा श्टंगार करो, कि कुबेर की अलका का वैभव भी उसे देख कर लज्जित हो जाये। हमारी सारी निधियों का निःशेष रत्न-कांचन कल प्रभु की राह पर बिछा दो।'

आज्ञा दे कर, राजा तत्काल उसी हर्षावेग में अपने अन्तः पुर के सर्वोच्च खण्ड में जा चढ़ा। वातायन से, दूर तक चारों ओर फैली अपने राज्य की पृथ्वी को उसने सिंह-मुद्रा से निहारा। उसे लगा, कि उससे बड़ा भूपेन्द्र इस समय भूतल पर कोई नहीं। ''ऐसा मैं, जब कल प्रातः अपने समस्त वैभव के साथ त्रिलोकपति महावीर की वन्दना करूँगा, तो तीनों लोकों का वैभव फीका पड़ जायेगा !' ''राजा को उस रात नींद न आयी। उसके मन में उमंगों के हजार-हजार फ़ानूस उजलते चले गये। ''मैं ऐसे वन्दना करूँगा, मैं वैसे वन्दना करूँगा। प्रभु मेरे ऐक्ष्वर्य को खुली आँखों देखेंगे। वे मेरे रूप, राज्य और रनिवास की अनुपम विभा को एकटक निहारेंगे। वे मेरी भक्ति और वन्दना की अनोखी भंगिमाओं को देख कर विभोर हो जायेंगे। वे मेरी प्रार्थना के आँसुओं से विगलित हो जायेंगे। मैं, मेरा राज्य, मेरी समृद्धि, मेरी श्री-सम्पदा, मेरा सौन्दर्य, मेरा विशाल व्यक्तित्व, मेरी रानियों का अतुल्य लावण्य ! मेरी प्रार्थना के आँसू ! मैं…मेरा…मैं…मेरा…मैं…मेरा…। और प्रभु? वे केवल 'मैं' और 'मेरा' के एकमेव दर्शक, एकमात्र साक्षी । केवल इसीलिये वे मेरे प्रभु हैं, कि वे केवल मुझे निहारें, केवल मेरा प्रताप देखें।'…और इसी आह्लाद में आलोड़ करते, करवटें बदलते, राजा ने अपलक ही सारी रात बिता दी।

ब्राह्म मुहूर्त में ही उठ कर, राजा और उसकी सारी रानियाँ स्नान-प्रसाधन में व्यस्त हो गये। रानियों को आज्ञा हुई कि : 'ऐसा श्रृंगार करो, कि कामांगना रति भी लज्जित हो जाये। अप्सराएँ तुम्हारी पगतलियों की महावर हो जायें। स्वयम् त्रिलोकीनाथ तुम्हारे रूप और श्रृंगार को निहारते रह जायें!...'

उधर सबेरा होते ही नगर से समवसरण तक का सारा राजमार्ग, उत्सव के वाजित्रों और हर्ष-ध्वनियों से गूंजने लगा। राजपथ की रज पर कुंकुम के जल छिड़के गये हैं। राह की भूमि पर सर्वत्र फूलों के ग़ालीचे बिछ गये हैं। फूलों के दरिये में जैसे पृथ्वी डूब गयी है। पद-पद पर, सुवर्ण के स्तम्भों और ढागें पर बहुरंगी मणियों की बन्दनवारें झूल रही हैं। जगह-जगह सोने-चाँदी के घटों और पात्रों को परोपरि चुन कर, उनकी श्रेणियाँ और मण्डल रच दिये गये हैं। उन्हें विपुल सुगन्धित फूलों और श्रीफलों से सजा दिया गया है। चारों ओर टेंगे है चित्रित चिनाई अंशुक के पर्दे, चन्दोवे। ...रल्नों के वर्दण, मणि-मुक्ता के पंखे, पन्ने और नीलम की झारियाँ। सारो राह के अन्तरिक्ष में केशर-जल की नीहार अविरल बरस रही है। नाना पुष्पों के गन्ध-जल जहाँ-तहाँ रत्न-झारियों से छिड़के जा रहे हैं। जगह-जगह द्वारों के शीर्ष-झरोखों पर नौबत-मृदंग बज रहे हैं। अनेक जगह रचित रंग-मंचों पर गन्धर्व-किन्नर युगलों की तरह, वादक, गायक, नट-नटियाँ तुमुल संगीत-समारोह के साथ नाच-गान और नाट्य कर रहे हैं। देव-बालाओं-सी सुन्दरियाँ फूल बरसा रही हैं।

...और इसी गोभा की अलका के बीच से गुज़रते हुए, महाराज दशार्ष-भद्र अपने दिग्गज समान क्वेत गजेन्द्र पर आरूढ़ हो कर, प्रभु की वन्दना को जा रहे हैं। उनके रत्नाभरणों की कान्ति से दिक्षाएँ दमक उठी हैं। उनकी रायारूढ़ रानियों के सौन्दर्य और श्रुंगार को देख, सारा जनपद जयजयकार कर उठा है। महावीर की जयकार नहीं, महाराज और उनके अन्तःपुर की, उनके वैभव की।...माथे पर हीरक-छत्र, विजन और चँवर डुलाती वारागनाओं के बीच बँठे महाराजा और महारानी। राजा ने फिर अपनी पृथ्वी और समृद्धि का सिहावलोकन किया। धीछे हजारों सामन्तों की सवारी। आगे चलते विपुल सैन्य के चमकते शस्त्रास्त्र। सहस्रों अक्वारोहियों की उड़ती पताकाएँ। और सबसे आगे सैनिक वाजित्रों का तुमुल घोष। रण का मारू राग: उसी में मिला आनन्द और गौरव का हर्षराग। और राजा के गजेन्द्र को घेर कर, उनकी स्तुति का गान करते चल रहे बन्दीजनों का विपुल कोलाहल और जय-जयकार। राजा को लगा, कि वह चौदहों भुवन का स्वामी है, और वह जगत्पति भगवान् की वन्दना को जा रहा है। इससे बड़ी घटना इस घड़ी पृथ्वी पर क्या हो सकती है !...

Ο

O

गमानस्तम्भ पर दशार्णपति की नियाह न उठ सकी। मानांगना भूमि पार हो गयी। समवसरण के अनेक मण्डलों से राजा गुज्रर रहा है। पर उसके अलौकिक ऐश्वर्य को उसने देखा ही नहीं। वह देख रहा है, केवल अपने साथ चल रहे अपने परिकर के वैभव को। अपनी रानियों के रूप और श्रृंगार को। अपने रत्नाभरणों को, अपनी मुकुट-मणि को। नरनाथ दशार्णभद्र केवल अपने को और अपने विभव-विस्तार को देख रहा है।

…श्रीमण्डप में प्रवेश कर राजा ने, अपने समस्त परिकर और अन्त पुर के साथ श्रीभगवान का त्रिवार वन्दन-प्रदिक्षण किया । और सन्मुख आ कर प्रभु की दृष्टि को एक टक निहारने लगा। कि वे कैसे उसे और उसके वैभव को देख रहे हैं। किन आँखों से देख रहे हैं। …लेकिन राजा ने देखा कि प्रभु तो कुछ नहीं देख रहे, और सब कुछ एक साथ देख रहे हैं। वे केवल अपने को देख रहे हैं, और उसमें आपोआप सब कुछ देखा जा रहा है। …तो क्या दर्शार्णपति की ऐसी वैभवशाली वन्दना घटित ही न हुई? मानो उसका यहाँ आना, कोई बात ही न हुई! कोई अपूर्व घटना घटी ही नहीं!…

…ऐसा कैसे हो सकता है। उसने फिर लौट कर अपने परिमण्डल और वैभव पर दृष्टिपात किया। उसका ओर-छोर नहीं है, सारा समवसरण उसके परिमण्डल की छटा से व्याप्त है। उसकी रानियों के रूप और रत्नों से सारा श्रीमण्डप जगमगा रहा है। और श्री भगवान् ने एक निगाह देखा तक नहीं, कि कौन आया है? कैसे अमुल्य रत्नों की भेंट लाया है? ऐसा कैसे हो सकता है?

...कि सहसा ही दभार्णपति ने देखा, सुदूर अन्तरिक्ष का नील खुल रहा है। और उसमें से आता दिखायी पड़ा, एक विशाल जलकान्त विमान । उसके तरल स्फटिक जैसे जल-प्रान्तर में सुन्दर कमल विकस्वर हैं। हंस और सारस मक्षी वहाँ कीड़ा-कूजन कर रहे हैं। देव-वृक्षों और देव-लताओं की श्रेणी में से झरते फूलों से वह शोभित है। वहाँ नील-कमलों के ऐसे वन हैं, मानो उस सरोवर पर इन्द्रनील मणि के बादल घिर रहे हों। मर्कत आभा वाली नलिनी में, विकस्वर सुवर्ण कमल की आभा का प्रवेश। रंग और प्रभा की कैसी मोहन माया। सारे विमान में निरन्तर बहुरंगी जल की तरंगें उठ रही हैं। वही मानो इसके अनेक रंगी ढार हैं, तोरण-बन्दनवार हैं। वही इसकी पताकाएँ हैं।

और इस विशाल जलकान्त विमान की केन्द्रीय पुष्पराज वेदी पर बैठा है इन्द्र, अपनी प्रियस्विनी ऐन्द्रिला के साथ, अपने सहस्रों सामानिक देव-मण्डलों से घिरा हुआ। हजारों देवांगनाएँ उस पर चैंवर ढोल रही हैं। लावण्य की लहरों-सी नाचती अप्सराएँ। आकाश के नेपथ्य से बहती संगीत की सुरमाला।

···अचानक विमान ने भूमि स्पर्श किया। उससे उतर कर इन्द्र मनुष्य लोक में जब चला, तो उसके चरण पात से मर्कत के मृणाल पर माणिक्य के कमल खिलने लगे। फिर इन्द्र अपने एरावत हस्ती पर आरूढ़ हुआ, मानो कि हिमवान पर चढ़ा हो। उसकी पालकी में बैठते समय, देव-वघुओं ने उसे अपनी बाँहों का सहारा दिया। इन्द्र की सवारी यों चली, जैसे बनाकीर्ण मेरु पर्वत चल रहा हो।

...जिस समय इन्द्र अपने सारे स्वर्ग-पटलों के साथ आ कर श्रीभगवान् को नमित हुआ, उस समय उसके जलकान्त विमान की कीड़ावापियों के कमलों के भीतर संगीत होने लगा। प्रत्येक संगीत के साथ, इन्द्र जैसे ही वैभव वाला एक-एक सामानिक देव अपने दिव्य रूप, वेश और ऐश्वर्य के साथ प्रकट होने लगा। उनमें से हर देव का परिवार, इन्द्र के परिवार जैसा ही महद्धिक और विस्मयकारी था। एक इन्द्र, उसके अगणित देव-मण्डल। उनका हर देव, एक और इन्द्र की महामाया से मण्डित।...और जब इन्द्र ने अपने नक्षत्र माला जैसे हीरक हार को गन्धकुटी की पादभूमि में ढालते हुए, प्रभु को साष्टांग प्रणिपात किया, तो श्रीमण्डप की सारी भूमि में कोई नया ही उजाला छा गया।

…देख कर दशार्णभद्र दिखमूढ़ हो रहा। नगर की समृद्धि को देख कर जैसे कोई ग्रामीण स्तम्भित रह जाता है, वही हाल दशार्णपति का हुआ। …वह धूल-माटी हो कर, धरती में समा जाना चाहने लगा। उसे लगा कि उसका तो कोई अस्तित्व ही नहीं, महासत्ता के इस राज्य में। अपनी ही निगाह में वह अपने को बिन्दु की तरह विलीन होता दीखा। …नहीं, इतना तुच्छ हो कर वह सत्ता में रहना पसन्द न करेगा। यदि हो सका, तो इन्द्र के इस वैभव से शतगुना ऐश्वर्य उपलब्ध करेगा वह, या नहीं रह जायेगा ! …

और सहसा ही प्रथम बार राजा अपने आसपास के समवसरण की सौदर्य-प्रभा में जागा। लक्ष-कोटि इन्द्रों के ऐश्वर्य-स्वर्ग, श्रीभगवान् की सेवा में यहाँ निरन्तर समर्पित हैं। राजा ने पहली बार अपने को भूल कर, केवल श्रीभगवान् की ओर निहारा। "वे प्रभु कितने मुदु वत्सल भाव से उसे देख रहे थे ! क्षीर समुद्र जैसा भगवान् का वह वक्षदेश ! ज्ञान के उस महासूर्य में से, सारे मनो-काम्य भोग और वैभव, किरणों की तरह झड़ रहे हैं। इस इरावान् की हर लहर एक अप्सरा है। एक कमला है। एक सरस्वती है।

'तू कृतार्थ हुआ राजन्, तू ने अपने होने की सीमाएँ देख लीं। अब तू अपने होने की संभावना भी देख !'

'क्या मैं प्रभु जैसा ही अमिताभ हो सकता हूँ ?'

'वही तो बनाने को हम यहाँ बैठे हैं। महावीर इस चूड़ान्त पर, शिष्य बनाने नहीं बैठा, गुरु बनाने बैठा है। हर आत्मा स्वयम् अपनी गुरु आप हो जाये। अपना भगवान् आप हो जाये। कोई अन्य स्वामी या ईश्वर अनावश्यक हो जाये। …महावीर मनुष्य के चिरकाल के अनाधत्व को मिटा देने आया है!' 'अईत् के उस स्वाधीन ऐश्वर्य को कैसे उपलब्ध हो सकता हू भन्ते ?'

'निरन्तर स्वयम् अर्हत् भाव में रह कर। स्वयम् अर्हन्त हो कर, अर्हन्त का यजन कर। शिवोभूत्वा शिवं यजेत्। सोहम्, शिवोहम्, अर्हतोहम्, सिद्धोहम्, —यही हो तेरा मंत्र!'

सुनते-सुनते दशार्णभद्र की साँसों में औचक ही मंत्र जीवन्त हो गया। उसे लगा कि वह साँस नहीं ले रहा, सौरभ के समुद्र में अनायास तैर रहा है। रोशनी के बादल-यानों पर महाकाश में उड़ रहा है।

दशार्णभद्र का देहभाव चला गया। उसे लगा कि उसके शरीर से सारे बस्त्राभरण यों उतर गये, जैसे फागुन की उन्मादक हवा में जीर्ण पत्र झड़ कर उडते दिखायी पड़ते हैं। उसे हठात् श्रीवाणी सुनायी पड़ी:

'तूने केवल अपने को इतना एकाग्र देखा, राजन्, कि तेरा अहंकार ही स्वयम् अपना अतिक्रमण कर सोहंकार हो गया ! तेरी अत्यन्त आत्मरति ही चरम पर पहुँच कर विरति हो गयी। तेरी अभीप्सा ही मुमुक्षा होने को विवश हो गयी। चैतन्य की इस विचित्र लीला को देख और जान, राजन्। यह सर्व-कामपूरन है !'

और दशार्णभद्र को श्रीचरणों में समाधि लग गयी।

उसकी सारी रानियाँ, अपने रत्नाभरणों को श्रीभगवान् के चरणों में निछावर कर, उनकी महाव्रती सतियाँ हो गईं।

…तब इन्द्र स्वयम् आ कर, आत्मजयी दशार्णभद्र और उसके अन्तःपुर को नमित हो गया !

# चोर हो तो ऐसा हो

समकालीन संसार की चूड़ामणि नगरी राजगृही ! जिसका सुख, विलास और वैभव सारे जम्बूद्वीप में दन्त-कथाओं और लोकगीतों में गाया जाता । जिस पर अच्युत स्वर्ग के कल्पवृक्षों से अदृश्य काम-रत्नों की वर्षा होती रहती । अजित् विकम श्रेणिक की राजनगरी राजगृही । जिसके पंचर्शल में महावीर की तपो-लक्ष्मी विचरण करती है । जिसके आँचल में महावीर को कैवल्य-लाभ हुआ । जिसके विपुलाचल पर देव-मण्डलों के स्वर्गों ने उतर कर, तीर्थंकर महावीर का प्रथम समवसरण रचा । जहाँ उन विख्व-त्राता प्रभु की प्रथम धर्म-देशना हुई । जिसके वैभार गिरि के शिखर जिनेन्द्र महावीर की दिव्य-ध्वनि से गुंजायमान हैं । प्रभु के चराचर-वल्लभ प्रेम के प्रसाद से, जो वैभार पर्वंत अभयारण्य हो गया है ।

उसी वैभार की एक अज्ञात गुफ़ा में रहता है, भय का मूर्तिमान अवतार लोहखुर चोर। उसके आतंक से राजगृही का मुख वैभव सदा काँपता-थरथराता रहता है। उसकी रौद्र लीला से सम्राट और श्रेष्ठियों की नींद हराम हो भयी है। उनके रत्न-निधानों में लोहखुर ने सुरंगें लगा दी हैं। रतिसुख में तल्लीन सोई रानियों और सेठानियों की अकूत कटि-मेखलाएँ, जाने कौन एक अदृश्य हाथ जाने कब उड़ा ले जाता है। प्रजाएँ उसके आतंक से त्राहि माम् कर उठती हैं। राजगृहो का जोवन हर पल भय और संत्रास में साँस लेता है।

लोहखुर की पत्नी थी रोहिणी। उसका एक इकलौता बेटा था रोहिणेय। जन्मघुट्टी से ही चौर्य-कला उसे सिद्ध हो गयी थी। अपने रुद्र प्रताप में बेटा, बाप से सवाया था। जौर एक दिन लोहखुर चोर मृत्यु-शैया पर आ पड़ा। अन्तिम क्षण में उसने रोहिणेय को बुला कर कहा:

'बेटे, तेरे आतंक से जगत् काँपता है। तू चाहे तो एक दिन जम्बूग्रीप पर राज कर सकता है। पर एक बात मेरी याद रखना: यह जो देवों के रचे समवसरण में बैठ कर महावीर नामक योगी उपदेश करता है, उसका वचन नू कभी भूल कर भी न सुनना। एक शब्द भी उसका सुन लेगा, तो तेरा सर्वनाश हो जायेगा। उसके अलावा तू चाहे जहाँ स्वच्छन्द विचरना। लेकिन उस महावीर की छाया भी अपने ऊपर न पड़ने देना!' २९८

रोहिणेय ने पिता के चरण छू कर, उनकी आज्ञा को शिरोधार्य किया। उसे बीज-मंत्र की तरह अपने हृदय पर अंकित कर लिया। …और थोड़ी ही देर में लोहख़ुर पंचत्व को प्राप्त हो गया।

रोहिणेय हर रात मातुल हाथी की तरह राजगृही पर टूटने लगा। हर दिन उसका आतंक बढ़ने लगा। अपने जीवितव्य की तरह, वह पिता की आज्ञा का पालन करता। और अपनी स्वकीया स्त्री की तरह, वह राजगृही को आधी रातों में लूटने लगा।

ठीक तभी अनेक नगर, ग्राम, खेटक, द्रोणमुख में विहार करते, चौदह हजार श्रमणों से परिवरित तीर्थंकर महावीर प्रभु राजगृही पधारे। अगोचर में से संचरित होते सुवर्ण-कमलों पर चरण घरते प्रभु, दूर पर आते दिखाई पड़े। छुप कर रोहिणेय ने भी यह दुख्य देखा। ''आह, काश ये सोने के कमल वह चुरा सकता! अरे किस अदीठ सोते से ये पूटते आ रहे हैं? वह सोता भला कहाँ छुपा होगा? उसे लूटे बिना रोहिणेय को चैन नहीं। लेकिन इस महावीर की चरण-चाप बिना तो वह सोता फुटता नहीं। और महावीर को तो देखना ही उसका सर्वनाश है। पिता की आज्ञा जो है। तो फिर कैसे क्या हो?

संयोग की बात, कि उस दिन जब रोहिणेय चोरी करने निकला, तो उसे जिस दिशा का सगुन मिला, उसी की राह में महावीर का समवसरण बिराजमान था। ...देखते ही वह काँप उठा। सगुन की दिशा से लौटना तो सम्भव नहीं। और इस राह से गुंखरे, तो महावीर की वाणी सुनने से बचना मुश्किल। वह बड़ी परेशानी में पड़ गया। उसे उपाय सुझा, कि वह कानों आड़े हाथ धर ले। सो कस कर कान भींचे तेज चाल से वह भागा जा रहा था, कि ठीक समवसरण के पास ही उसके पैर में एक तीखा काँटा खुँप गया। चोल के द्रुत वेग के कारण काँटा गहरा धेंस कर शूल-सा कसकने लगा। एक पग भी आगे चलना कठिन हो गया। निरुष्मय ठिठक कर वह कराह उठा। प्राण-पीड़न से बढ़ कर तो पिता की आज्ञा नहीं हो सकती। कोई जपाय न सूझा, तो वह कानों पर से हाय हटा करकाँटा निकालने लगा। ठीक तभी उसे महावीर की वाणी सुनायी पड़ी:

'जानो भव्यो, जिनके चरण पृथ्वी को छूते नहीं, जिनके नेत्रों की पलकें झपकती नहीं, जिनकी पुष्पमाला कुम्हलाती नहीं, जिनके गरीर प्रस्वेद और रज से रहित होते हैं, वही देवता कहे जाते हैं । यही है देव की एकमात्र पहचान ! ′

महावोर का शब्द-शब्द रोहिणिया ने सुन लिया, और पिता की आज्ञा को भेद कर, वह उसके हृदय में गहरा उतर गया।अनर्थं अनर्थ हो गया ! महाप्रतापी श्रेणिक तक जिससे आतंकित था, उस रोहिणेय की पगतलियों में पसीना आ गया। हाय, अब क्या होगा। पिता का दिया मंत्रादेश मंग हो गया। सर्वनाशः ''सर्वनाश हो गया। और रोहिणिया चीखाः 'और नहीं ''और नहीं '''बहुत हुआ।' और दोनों हायों से कस-कस कर कान भीचता, वह भाग कर राजगृही की गुप्त सुरंग में उत्तर गया, जिसे उसके सिवाय कोई न जानता था।

...और उस दिन दिन-दहाड़े ही राजगृही में भूकम्प आ गया। देखते-देखते तहख़ाने ध्वस्त हो गये। उनमें भरी अपार धनराशि लुट गयी। काले चौगे में आचूड़ ढँके एक प्रेत के उपद्रवों से, अन्तपुरों में सुन्दरियाँ चीख उठीं। बात की बात में बलात्कार-भ्रष्ट अबला की तरह राजगृही छिन्न-भिन्न हो कर आर्त्तनाद कर उठी।

प्रजाओं ने दौड़ कर मगधनाथ श्रेणिक को त्राण के लिये गुहारा। महाराज ने कोट्टपाल को बुला कर ललकारा: 'दिन दहाड़े नगरी लुट रही है, और तुम हाथ पर हाथ धरे बैठे हो ? बताओ™बताओ, यह कौन दैत्य हमारी प्रजाओं पर अत्याचार कर रहा है ?'

कोट्टपाल ने भयार्त्त हो कर निवेदन किया :

'परम भट्टारक देव, लोहखुर का पुत्र रोहिणेय चोर बाप से सौ गुना प्रबल हो कर उठा है। वह सरे आम नगर को ल्टता है। अदृश्य चेटक की तरह भूगर्भी सुरंगें लगा कर तहख़ाने फोड़ देता है। सामने देख कर मी हम उसे पकड़ नहीं सकते। हाथ-ताली दे कर, वह बिजली की तरह कौंधता हुआ ग़ायब हो जाता है। वन्दर की तरह उछल कर, हेला मात्र में एक घर से दूसरे घर में छलाँग मार जाता है। एक उड़ी मार कर नगर का परकोट तक लाँघ जाता है। उसे कोई मनुष्य तो पकड़ नहीं सकता, कोई यमदूत ही उस पिशाच को पकड़ सकता है। मैं लाचार निख्पाय हूँ, स्वामी। मेरा त्याग-पत्र स्वीकार करें!'

अजेम श्रेणिक गहरी चिन्ता में डूब गया। जिनेन्द्र महावीर के यहाँ बिराज-मान होते, ऐसा राक्षसी उत्पात ? राजा निर्वाक्, शून्य ताकता रह गया। तभी अभयकुमार की आवाज सुनायी पड़ी:

'सुनो कोट्टपाल, तुम चतुरंग सेना सज्ज कर के, नगर के बाहर तैयार रक्खो। धन-सम्पदा के तहख़ानों में घुस कर, तुम्हारे सैनिक वहाँ रत्न-कम्बलों में छुप जायें। रोहिणेय के नगर-प्रवेश का पता लगते ही, सारी नगर-परिखा को सैन्यों से पाट दो। धरती के भीतर सुरंगें खोद कर, भूगर्भो में उतर जाओ। तब चारों ओर से अपने को घिरा पाकर, लाचार जाल में फैंसे हिरन की तरह वह चोर तुम्हारे सैन्यों के हाथों में आ पडेगा।'

...बुद्धिनिधान अभयदेव की युक्ति जचूक काम कर गयी। अगले ही दिन रोहिणेय को पकड़ कर महाराज के सामने हाजिर कर दिया गया। महाराज ने मंत्रीख्वर अभयराज को आदेश दिया: 'सज्जन की रक्षा और दुर्जन का संहार, यही राज-कर्त्तव्य है, अभय राजा। इस प्रजा-पीड़क को प्राण-दण्ड देकर, प्रजा को अत्याचार से उवारो।'

धीर कण्ठ से अभय बोले :

'छल-बल से पकड़ा गया है यह दुर्दान्त पराकमी चोर, तात। इसकी चोरी जब तक प्रमाणित न हो, और अपना अपराध यह स्वीकार न कर ले, तब तक इसको प्राण-दण्ड किस विधान के अन्तर्गत दिया जाये, महाराज? शासन का संचालन विधान बिना कैसे हो? किस आधार पर इसका निग्रह किया जाये? औचित्य और न्याय की तूला आपकी ओर देख रही है!'

अभय राजकुमार की मंत्रणा को कौन चुनौती दे सकता है। श्रेणिक सुन कर सन्नाटे में आ गये। राजा ने खिन्न स्वर में कहा:

'तो वत्स अभय, तुम्हीं वह उपाय योजना कर सकते हो, कि जिससे इस बलात्कारी लुटेरे पर शासकीय कार्यवाही की जा सके। तुम्हीं पकड़ सकते हो इस असम्भव चोर को ! ′

अभय राजकुमार खिलखिला कर बोले : 'आप देखते जाइये बापू, क्या-क्या होता है। होनी अपनी जगह होती है, अभय का खेल उससे रुकता नहीं। होनी और करनी एक हो जाती है, तात, मेरी इस चतुरंग-चौपड़ में। और तभी तो अचूक कार्य-सिद्धि होती है। ''आप देखें, महाराज, रहस्य के भीतर रहस्य है। क्या विस्मित होना ही काफी नहीं?'

श्रेणिक की बोली बन्द हो गयी। संकट की तलवार सर पर लटकी है, और अभय पहेलियाँ बुझा रहा है। मगर उस अभय के सिवाय तो इसका प्रतिकार किसी और के पास नहीं। …रोष से गर्जना करते हुए सम्राट ने आदेश किया: 'जिस भी उपाय से हो, तुरन्त इस भीषण अपराधी का दमन और निग्रह करो, अभय। देर न हो!'…अभय के इंगित पर रोहिणेय को भारी साँकलों में जकड़ कर, हिरासत में डाल दिया गया। और अभय उस व्यूह की रचना में लगे, जिसमें फँस कर रोहिणेय अपना अपराध स्वीकार करने को विवध हो जाये।

0

0

जीवन का कवि था अभय राजकुमार। वह मानव मन का परोक्ष झिल्पो, और चेतना का वास्तुकार था। अपनी पारगामी कल्पना से ही वह सत्य के सूक्ष्मतम छोर तक पहुँच जाता था। इसी से, जब भी उसे मानव चित्त की निगूढ़ गति-विधियों में प्रवेश करना होता, तो वह उसकी विम्ब रचना करता। चऋव्यूह निर्मित करता। कोई दुर्ग या स्थापत्य रच कर, उसमें लक्षित मानव मन को चारों ओर से घेर लेता, और उसे अपने मनचाहे मार्ग से बाहर निकाल लगता।

 $\bigcirc$ 

सो रोहिणेय के कुटिल मन का ग्रंथिभेद करने के लिये भी, अभय ने एक स्थापत्य की रचना की। महामूल्य रत्सों से जड़े एक सात खण्ड के महल में, उसने रोहिणेय को बड़े मान-संभ्रम पूर्वक रक्खा। महल ऐसा, जैसे अमरावती का ही कोई खण्ड पृथ्वी पर आ पड़ा हो। ''गन्धर्वों के नेपथ्य-संगीत से सारा महल निरन्तर गुंजायमान रहता है। अपरूप सुन्दरियाँ रोहिणेय को चारों ओर से घेर कर, अपने हाथों उसे मदिरा पान कराती रहती हैं। एक दिन मदिरा की मादन मधुर गन्ध में डूबता-उतराता वह बेसुध हो गया। गहरी मच्छी के अतल में डूब कर वह अचेत हो गया। तभी उसे देव-दूष्य वस्त्र धारण करा दिये गए।

नशा उतरने पर रोहिणेय ने जो अपने आसपास देखा, तो निस्तब्ध हो गया। मानो कि वह किसी कल्प-स्वर्ग की उपपाद शैंय्या में अँगड़ाई भर कर जागा हो। ....अरे क्या उसका जन्मान्तर हो गया? सदा की परिचित पृथ्वी जाने कहाँ विलुप्त हो गयी। मुकुट-कुण्डल धारी देव-देवांगना जैसे स्त्री-पुरुष चहुँ ओर जयजयकार करते सुनायी पड़े। 'जय नन्द, जय नन्द, ईशानपति इन्द्र जयवन्त हों!' रोहिणिया कुछ पूछने की मुद्रा में ताकता रह गया। तभी उन स्त्री-पुरुषों ने कहा: 'भय का कारण नहीं, हे मद्र रोहिणेय। आप इस विशाल विमान में देवेन्द्र हो कर जन्मे हैं। आप हमारे स्वामी हैं, और हम सब आपके किंकर हैं। ....अब आप इन अप्सराओं के साथ शक्नेद्र के समान कीडा करें?'

रोहिणेय विस्मय से अवाक् हो रहा। वह सोचने लगाः 'कहाँ से कहाँ आ गया मैं? क्या सचमुच ही मैंने रातोंरात देव-योनि में जन्म ले लिया? कल तक का चोर आज देवेन्द्र हो गया?' तभी किन्नर-गन्धर्वों ने संगीत-नृत्य का समारोह प्रारम्भ कर दिया। रोहिणेय हर्ष से रोमांचित हो कर, आकाझ के हिण्डोलों पर पेंग भरने लगा। अप्सराएँ उसे गोद में ले-ले कर नव-नव्य मधुर आसवों का पान कराने लगीं। वह आनन्द में झूमने लगा। वह सचमुच ही जन्मान्तर और लोकान्तर का ज्वलन्त अनुभव करने लगा।

...तभी सुवर्ण की छड़ी ले कर कोई पुरुष वहाँ आया। उसने उन गन्धवों और अप्सराओं से कहा: 'अरे तुम यह सब क्या कर रहे हो ?' उन्होंने उत्तर दिया कि: 'अरे प्रतिहार, हम अपने स्वर्गपति देवेन्द्र को, अपनी कला और सौन्दर्य ढ़ारा प्रसन्न कर रहे हैं।' प्रतिहार ने कहा: 'सो तो योग्य ही है। लेकिन स्वर्ग के नियमग्नुसार पहले नवजन्मा इन्द्र से देवलोक के आचार तो सम्पन्न करवाओ।' देव-गन्धर्वों ने पूछा: 'क्या-क्या आचार करवाना होगा ?' प्रतिहार ने उपालम्भ के स्वर में कहा: 'अरे नये स्वामी को पाने के हर्ष में तुम लोग देवलोक के आचार ही भूल गये? सुनो हमारे स्वर्ग का विधान: जब कोई नया देव यहाँ जन्म लेता है, तो पहले उसे अपने पूर्व जन्म के सुक्वत्यों और दुष्कृत्यों का आत्म-निवेदन करना पड़ता है। उसके बाद ही वह स्वर्गों के सुख-भोग का अनुभव कर सकता है।' विधि आरम्भ हुई। प्रतिहार ने रोहिणेय से कहाः 'हे भद्रमुख नव-जन्म देवता, तुम अपने पूर्व जन्म के सुक़तों और दुष्कृतों का वर्णन करो। और फिर इस स्वर्ग के सुखों का निर्वाध भोग करो।' ''सुन कर रोहिणेय विचार में पड़ गया। उसे किसी षड्यन्त्र की गन्ध आने लगी। '''यह देवों का स्वर्ग है, या मेरा कारागार ? मैं यहाँ देव हूँ, या अपराधी अभियुक्त हूँ ?' ''वह सावधान हो गया। उसने अपने चित्त को एकाग्र कियाः और वह सहसा ही, चीजों को, स्थितियों को आरपार देखने लगा।'''

देखते-देखते अनायास ही एक आवरण जैसे हठात् विदीर्ण हो गया। उस दिन तीर्थंकर महावीर के जो शब्द उसने अनचाहे ही संयोगात् सुन लिये थे, वे जीवन्त मंत्र-ध्वनि की तरह उसके हृदय में गूंजने लगे। प्रभु ने देवों की पहचान के जो लक्षण बताये थे, उन्हें वह आसपास के स्त्री-पुरुषों में टोहने लगा। ....अरे, इनके चरण तो पृथ्वी को स्पर्श कर रहे हैं। रज और प्रस्वेद से इनके शरीर मलिन हैं। इनकी पुष्प-मालाएँ कहीं से कुम्हलाई-सी दीख पड़ती हैं। और यह क्या...? ये तो आँखें टिमकार रहे हैं, इनके पलक झपक रहे हैं। नहीं, ये देव नहीं हैं, ये देव नहीं हैं।...

सर्वज्ञ महावीर के वचन उसके हृदय के तलातल को बींध कर, उसे झकझोरने लगे। उसे एक अद्भुत् प्रत्यभिज्ञान-सा हुआ। वह अप्पे में आ गया। वह संचेतन हो गया। उस कपट-स्वर्ग का पर्दा उसकी आँखों पर से फट गया। …यथार्थ का सामना करते हुए उसने निवेदन किया: 'मेरे पूर्व भव के सुकृत्य सुनें, देवगण। मैंने विगत जन्म में सुपात्रों को दान दिया है। जिन-चैत्यों का निर्माण कराया है। उनमें जिन-बिम्ब प्रतिष्ठित करवाये हैं। अष्टांग पूजा द्वारा उनका पूजन-अर्चन किया है। तीर्थ-यात्राएं की हैं। सद्गुरु की सेवा की है। देव, गुरु, शास्त्र की आराधना में ही मैंने वह सारा जीवन बिताया है।'

'अब अपने पूर्व भव के दुष्कृत्यों का निवेदन करो, भद्र !'--उस दण्ड-धारी प्रतिहार ने याद दिलाया। उत्तर में रोहिणेय बोला: 'देव, गुरु, शास्त्र के नित्य समागम और संसर्ग में रहने से कोई दुष्कृत्य तो मुझसे हो ही न सका ! दण्डनायक ने कहा: 'कोई मनुष्य आजीवन एक-से ही स्वभाव या आचार से तो जी सकता ही नहीं। अतः हे भद्र, जो कुछ भी चोरी-जारी, लूट-फाँट, कोई बलात्कार, या पर-पीड़न किया हो तो स्पष्ट स्वीकारो। पाप का निवेदन किये बिना, अपने पुण्य से अर्जित इस स्वर्ग के सुख को भोग न सकोगे!'

रोहिणेय ने अट्टहासपूर्वक जोर से हँस कर कहा:

'अरे भले मानुष, तुम्हारा प्रक्रन ही बेतुका और असंगत है। जो ऐसे दुष्कृत्य किये होते, तो भला मैं यह स्वर्ग लोक क्यों कर पा सकता था? क्या भला, अन्धा भी पर्वत पर चढ़ सकता है?' दण्डनायक निरुत्तर हो गया। षड्यंत्र विफल हो गया। प्रतिहार ने जाकर सारी घटना अभयकुमार से कही। अभयकुमार ने महाराज-पिता को सारी स्थिति की जानकारी दे दी। फिर चोर को सामने प्रस्तुत कर दिया। और चुप खड़े रह गये। श्रेणिक बोले:

'तो मानव मन का मन्मथ अभयकुमार भी रोहिणेय चोर को न पकड़ पाया ? उसका अपराध प्रमाणित न हो सका। मृत्युदण्ड का भय भी उससे अपराध स्वीकार न करा सका!'

'लक्ष्य करें बापू, आपने ही अपने मुख से अभी स्वीकारा, कि यह चोर मृत्यु-भय को लाँघ गया है। इसी से तो मृत्यु दण्ड का भय भी उससे अपराध स्वीकार न करा सका?'

'तो ऐसे विचित्र चोर के साथ क्या बर्ताव किया जाये, अभय राजा ?'

'उसे छोड़ दें महाराज, उसे मुक्त कर दें, देव !'

'प्रजापति होकर प्रजा के पीड़क को मुक्त कर दूँ? पकड़ कर भी उसका प्रतिकार न कर सकूँ? तो मेरा क्षात्र धर्म पृथ्वी पर चिरकाल के लिये कलंकित हो जायेगा ! यह तुम क्या कह रहे हो,अभय ?'

'ठीक ही तो कह रहा हूँ, बापू! रोहिणेय का परित्राण भी तो आपके क्षात्र धर्म को ललकार रहा है, महाराज !'

'लेकिन वह हो कैंसे ?'

'उसे अपने स्वभाव में विचरने को मुक्त कर दीजिये। पकड़ में आये चोर को आप छोड़ देंगे, तो वह छूटकर क्या चोर रह सकेगा ?'

श्रेणिक अवाक् । राज-परिषद् स्तम्भित । महाराज का गंभीर स्वर सुनाई पड़ा :

'अपनी राह पर अभय विचरो, रोहिणेय। हम तुम्हें मुक्त करते हैं !'

निमिष भात्र में, रोहिणेय के तलातल उलट-पलट कर स्तब्ध हो गये। उसके सारे पाप-अपराध उसकी आँखों से जलधारा बनकर बहते आये। उसने महाराज और अभय राजा को भूमिष्ठ हो प्रणाम किया। और चुपचाप बहाँ से धीरे-धीरे जाता दिखायी पड़ा।

अोमण्डप में निस्तब्धता छायी है। निस्पन्द प्रभु का मौन तमाम चराचर में गहराता जा रहा है। ओंकार ध्वनि भी स्तम्भित है।

'मैं रोहिणेय चोर, श्रीचरणों में धरणागत हूँ, देवार्य ! मैं अपने सारे पापों और अनाचारों को प्रभु के सामने स्वीकार करने आया हूँ। मुझे अईंन्त महावीर के सिवाय त्रिलोक में, कोई मार भी नहीं सकता, तो तार भी नहीं सकता। मैं अपनी चोरियों का निवेदन कर्डें, भगवन् ?'

प्रभु निरुत्तर, नासाग्र दृष्टि से केवल देखते रहे । केवल सुनते और जानते रहे । 'मेरे पापों का अन्त नहीं । मेरी ग्लानि का पार नहीं । मैं पञ्चात्ताप की आग में रात-दिन जल रहा हूँ । सुझे इससे उबारें, नाथ ! ′

'ग्लानि क्यों ? पश्चाताप कैसा ?'

'मैं चोर जो हूँ, भगवन, महाचोर। लुटेरा, सर्वस्वहारी !'

'किसे लटता है ? सर्वस्व किसका है ?'

'मैं साहकारों को लूटता हूँ, श्रेष्ठियों को लूटता हूँ, राजाओं और रानियों को लूटता हूँ। उनका सर्वस्व हर लेता हूँ !'

'सर्वस्व किसका है ?'

'साहकार का, सम्राट का। नगर जनों का।'

'यहाँ कुछ किसी का सर्वस्व नहीं । सब अपना-अपना सर्वस्व है । बाहर और घर, कुछ किसी का नहीं । स्वत्व है केवल तत्त्व, केवल आत्मत्व । केवल अपनत्व ।'

'लेकिन धन तो सम्राट और साहूकार का ही है न, भगवन् ? मैं तो उसका चोर हूँ !'

'धन यहाँ किसी व्यक्ति का नहीं, वर्ग का नहीं, समस्त लोक का है। जब तक साहूकार है, तब तक चोर रहेगा ही। जब तक सर्वस्व का स्वामी सम्राट रहेगा, तब तक सर्वस्वहारी कोई रहेगा ही! जब तक धन का संग्रह है, तब तक उसका लुटेरा रहेगा ही। जब तक सत्ता और सम्पत्ति कहीं केन्द्रित रहेगी, तब तक उसका आक्रमणकारी और अपहर्ता पृथ्वी पर पैदा होता ही रहेगा।…'

'तो भगवन् मैं चोर नहीं ? मैं अपराधी नहीं ? मैं पापी नहीं ?'

'चोर तू अपना है, अपराधी तू अपना है, पापी तू अपना है, हत्यारा तू अपना है। किसी सेठ-साहूकार और सम्राट का नहीं! किसी धनपति या सत्तापति का नहीं। जो स्वयम् ही चोर हैं, उनका चोर तू कैसे हो सकता है? जो स्वयम् ही बलात्कारी हैं, उनका बलात्कारी तू कैसे हो सकता है? जो स्वयम् ही हत्यारे हैं, उनका हत्यारा तू कैसे हो सकता है?'

'तो फिर मैं कौन हूँ, भगवन्?'

'इन दोनों से परे जो तीसरा है, वही तू है। तृतीय पुरुष, जो इस दुश्चक्र से ऊपर है। और जो चाहे, तो इसे उलट सकता है, तोड़ सकता है। वही तो महावीर है!' 'तो मुझे तार दें, हे मेरे तारनहार । मुझे भी ुअपने ही जैसा बनालें !'

'तारक यहाँ कोई किसी का नहीं । तुझे स्वयम् ही अपने संवेद और संवेग से तर जाना होगा । तुझे स्वयम् ही आप हो जाना पड़ेगा । वही महावीर ने किया, वही तुझे भी करना होगा ।'

'लेकिन आपने मुझे तारा है, भगवन्, यह तो प्रमाणित है। मेरे दुष्ट बुद्धि पिता ने आपका वचन सुनने की मुझे सख्त मनाई कर दी थी। लेकिन पैर में शूल गड़ गया, तो लाचारी में अनजाने ही आपके वचन सुन लिये। उससे जो ज्ञान मिला, जो पहचान मिली, उसी के बल तो मैंने सम्राट और मंत्री का चकव्यूह भी तोड़ दिया। वे मुझे पकड़ न सके, उनकी शक्ति मुझे अपराधी सिद्ध न कर सकी। जिन प्रभु के कुछ शब्दों ने ही मुझे इतनी बड़ी सत्ता दे दी, वे ही तो मुझे भव-सागर से भी तार सकते हैं।'

'तू उनके स्वार्थी न्याय-विधान से परे चला गया। अब तू अपना न्याय-पति स्वयम् हो जा रे, अपना सत्य और न्याय तू स्वयम् हो जा रे, अपना आईन-क़ानून तू स्वयम् हो जा रे, अपना स्वामी तू स्वयम् हो जा रे ! तो कोई सम्राट, कोई साहुकार, कोई सत्ता तुझे पकड़ न संकेगी । उनकी सत्ता-सम्पदा तेरे चरणों में आ पड़ेगी ! '

'मैं अपनी उस महासत्ता में उठ रहा हूँ, भगवन् ! यह कैसा चमत्कार है ?'

'तथास्तु। चोर हो तो ऐसा हो, जिसने समस्त लोक सम्पदा के भद्रवेशी चोरों के तख्ते तोड़ दिये। तहख़ाने उलट दिये। उनके चोरी के धन को अन्तिम रूप से चुरा लिया !'

'अब भेरे लिये क्या आदेश है, भगवन्? मैं प्रभु का क्या प्रिय करूँ? जिनका धन मैंने चुराया है, वह उन्हें ही लौटा दूं?'

'जिनका वह धन है ही नहीं, उन्हें क्यों लौटायेगा ? चोरी का धन चोरों को ही वापस लौटायेगा रे ?'

'तो उसका मैं क्या करूँ, भगवन्?'

'धन-सत्ता के स्वामियों ने जिन्हें वंचित कर, लोक का सारा धन अपने लिये बटोर लिया है, उन दीन-दरिद्रों, अभाव-पीड़ितों को बाँट दे वह सम्पदा। वह सर्व की है, सो सर्व को ही देदे।'

'उसके उपरान्त क्या करूँ, भगवन् ?'

'हो सके तो लोक-लक्ष्मी के अपहर्ता और बलात्कारी शोषक और शासक का, तू इस पृथ्वी और इतिहास में से मूलोच्छेद कर दे। जन्मान्तरों में यही पराक्रम अटूट करता चला जा। जब तक यह न कर दे, विराम नहीं। जिस दिन तू यह कर देगा, उस दिन जगत् के जीवन में व्यक्ति और वस्तु मात्र की सत्ता स्वतन्त्र हो जायेगी। स्व-भाव धर्म का शासन उतरेगा। तू उसका शास्ता हो, और तब तू आपोआप ही तर जायेगा !'

'तलवार के बल, प्रभु?'

'अपने आप के बल, अपने दर्शन, ज्ञान और वीर्य के बल। तब ज्ञान तलवार होकर काटेगा, और तलवार ज्ञान होकर तारेगी। अपने बलात्कारी बाहुबल को, तारक क्षात्र बल में परिणत करदे।''' और तारक क्षत्रिय होकर तलवार धारण नहीं करेगा रे ?'

'प्रभू का आदेश है, तो अवश्य करूँगा।'

'तो तेरी तलवार मारकर भी तार देगी। तुझ में अईंन्तों और सिद्धों का अनन्त वीर्य संचरित होगा। तेरी जय हो, रोहिणेय ! '

रोहिणेय को दिखायी पड़ा कि, गन्धकुटी के रक्त-कमलासन पर महावीर नहीं, एक नग्न तलवार खड़ी है। और उसमें ज्ञान के सूरज फूट रहे हैं। और वह तलवार रोहिणेय के मूलाधार में उतरती चली आ रही है। उसकी अत्तडियाँ कट रही हैं, तहें बिंध रही हैं।<sup>...</sup>

···और उसकी नस-नस में अजस्र माधुर्य उमड़ रहा है। उसके पोर-पोर में यह कैसा सर्वभेदी वीर्य हिल्लोहित हो रहा है । ···और वह अपने ही भीतर से उठ रहे वैश्वानर की ज्वालाओं में समाधिस्थ हो गया।

## वीतराग के लीला-खेल

ठीक दिवोदय की बेला में महादेवी चेलना, अपने 'एक-स्तम्भ प्रासाद' की छत पर खड़ी केशों में कंघी कर रही हैं। सामने वैभार की वनालियों में गुलाबी ऊषा फूट रही है। दिशाओं को चूमते घनसार बालों में एकाएक मणि-जटित कंघी उलझ कर जाने कहाँ खो गयी। …महादेवी की उठी बाँहों के कमनीय कोण अचल में चित्रित-से रह गये।

...पीठ पीछे घ्रुव पश्चिम में उन्हें योजनों पार एक दूरंगम दृश्य दिखायी पड़ा। आँख से परे का कोई दूर-दर्शन ? नीली चमकीली नीहार के मण्डल में से यह क्या दिखायी पड़ रहा है ? विपुल विशाल सैन्य का धँसा आ रहा प्रवाह। हजारों-हजार अश्वारोहियों के चमचमाते झस्त्र-फलों का वन। उसके आगे अश्वारूढ़ चौदह मुकुटबद्ध राजाओं की चलायमान हारमाला। और सब से आगे प्रचण्ड श्वेत अश्व पर सवार, नग्न खड्ग ताने धावमान है कोई रुद्र प्रतापी आक्रमणकारी राजेश्वर। चेलना स्तम्भित, अचल उन्मीलित नयनों देखती रह गई...।

ठीक तभो आपातकालीन घण्टनाद सुन कर, सम्राट श्रेणिक राज सभा में आ बिराजे । हठात् एक दण्ड-नायक ने आ कर हाथ जोड़ निवेदन किया :

'परम भट्टारक मगधनाथ जयवन्त हों । महाराज, अवन्तीपति चण्डप्रद्योत अपने चौदह माण्डलिक राजाओं और विशाल सैन्य के साथ प्रलय के पूर की तरह मगध पर चढ़ा आ रहा है । सूचनार्थ निवेदन है ।'

श्रेणिक ने मानो आँख से सुना और कान से देखा। आक्रमणकारी जामाता चण्डप्रद्योत को शायद पता नहीं, कि मगध के सिंहासन पर अब सम्राट श्रेणिक नहीं, सर्वजयी महावोर बिराजमान हैं। साम्राज्य अब उन्हीं का है, वही देखें। ...लेकिन प्रभु के लोकपाल के नाते मेरा कर्त्तव्य इस धड़ी क्या है? प्रजाओं की रक्षा के लिये, क्या त्यागी हुई तलवार को फिर से उठाना होगा?

'आयुष्यमान् अभय राजा, युद्ध द्वार पर आ लगा है। क्या करना होगा।' अनेक औत्पातिको विद्याओं का धनी अभयकूमार मुस्करा आया। बोलाः

'उज्जयिनी-पति प्रद्योत तो हमारे जामाता और जीजा भी हैं, महाराज। उनका स्वागत ही तो हो सकता है! उनको युद्ध-कामना को तुष्ट किया जायेगा। मेरे युद्ध के दे अतिथि भले आयें। चिन्ता की क्या बात है?' 'लेकिन हम तो अपने सारे सैन्य-शस्त्र अईन्त महावीर को अर्पित कर चुके ! सैन्य बिना समर का सामना कैसे करोगे ?'

'मगधेण्वर के नहीं, महावीर के सैन्य सग्राम लड़ेंगे, महाराज ! महावीर का धर्मचक आततायी को पल मात्र में पदानत कर देगा !'

'महावीर के सैन्य संगर खेलेंगे? महावीर का धर्मचक शत्रु का शिरच्छेद करेगा? महावीर युद्ध लड़ेंगे? कैसी विपरीत बात कर रहे हो, अभय?'

'जानते तो हैं, बापू, महावीर से बड़ा योद्धा तो इस समय त्रिलोकी में कोई नहीं। वे अविरुद्ध प्रभु, बलात्कारी के विरुद्ध सतत् युद्ध-परायण हैं!'

'निक्चल निर्ग्रंथ सर्वजयी महावीर और युद्ध-परायण हैं ? यह क्या अपलाप सुन रहा हूँ, अभय राजा ! और धर्मचक्र तो मारक नहीं, तारक होता है ।'

'लोक का परित्राता तीर्थंकर, हर पल योगी और योद्धा एक साथ होता है, बापू। उसका धर्मचक्र पाप का संहारक, और पापी का तारक एक साथ होता है। जिस महावीर ने कर्मों के जन्मान्तर-व्यापी अभेद्य जंगलों को भेद कर भस्म कर दिया, उसके आगे चण्डप्रद्योत का चण्डत्व क्या टिक सकेगा?'

'यह सब मेरी समझ के बाहर है, अभय राजा। मैं अब शस्त्र नहीं उठाऊँगा। वह मैं कब का त्याग चुका।'

'आप नहीं उठायेंगे, तो महावीर शस्त्र उठायेगा, महाराज ! अनिर्वार है उस परम प्रजापति की तलवार। उसके धर्मचक्र पर अवन्तीनाथ का वीर्य परखा जायेगा !'

ंतो फिर रण का डंका बजवा दो, आयुष्यमान् । आक्रमणकारी प्रद्योत तुम्हारे युद्ध का अतिथि हो । और उसके बाद जामाता प्रद्योत का मेरे भोजन की चौकी पर स्वागत है ! '

अभयकुमार ठहाका मार कर हँस पड़ा :

'खूब कहा आपने, बापू, फ़ैसला हो गया। रणांगण में उन्हें निपटा कर, फिर आपके भोजनागार में लिवा लाऊँगा ! '

'तो मगध के समुद्र-कम्पी शंखनाद से दिशाओं को थर्रा दो, अभय । रण का मारू बाजा बजवाओ । प्रजाओं को सावधान कर दो । सीमान्त को हमारे कोटि-भट योढाओं से सज्ज कर दो । तुम्हारी जय हो, मगध की जय हो , महावीर की जय हो?

'यह सब अनावश्यक है, बापू। मैं अकेला ही काफ़ी हूँ, चण्डप्रद्योत के लिये। प्रजाओं की शान्ति भंग नहीं करनी होगी। चर्मचक्र भूतल पर नहीं, भूगर्भ में संचार और संहार करता है। आप निश्चिन्त हो जायें, महाराज। और मंत्रियो, सामन्तो, सेनापतियो, सावधान ! यह संवाद राज-सभा से बाहर, हवा भी न सुन पाये।' 'तो क्या अकेले जाओगे, बेटे ? अकेले जीत आओगे उस चण्डकाल प्रद्योत को ? जार्नु तो कैसे ?'

'धर्म-चक्र के योद्धा का रहस्य, अभी जगत ने नहीं जाना, देव। समय आने पर आप जानेंगे। आप प्रतीक्षा करें, बापू, यथा समय विजय-सम्वाद आप तक पहुँचेगा। मैं आज्ञा लेता हूँ, तात।'

कहं कर, सम्राट-पिता को माथा नवाँ कर,क्षण मात्र में अभय राजकुमार वहाँ से छूमन्तर हो गया।

महाबलाधिकृत सेनापति अभयकुमार ने राजगृही के स्कन्धावार को आदेश दिया, कि वे सावधान रह कर, हर क्षण आदेश की प्रतीक्षा करें।

ठीक दिया-बत्ती की बेला है।…

एक उत्तुंग काम्बोजी अख्व पर सवार हो कर, अभय राजकुमार यों धीर गति! से जा रहे हैं, जैसे खेलने को निकले हों। मानो तफ़री करने जा रहे हों। पीछे कुछ हजार, सैन्य नहीं, राज-मजदूर फावड़ा-कुदाली कन्धों पर उठाये चल रहे हैं। कई सौ सुन्दरी प्रतिहारियाँ सर पर सुवर्ण-मुद्राओं से भरे टोकने उठाकर, हँसती-अलखाती, ठिठोली करती चल रहीं हैं। और चारों ओर मशालें उठाये, मग्नालचियों का घेरा, कृष्ण पक्ष की रात में भी जंगल की राह को हजारों ज्वालाओं से उजालता चल रहा है। मानो कि तमसारण्य के भेदन को, कोई अर्पाार्थव रोगनी का जुलूस चल रहा है।...

इस बीच चार-पाँच दिनों में अभयकुमार ने, शत्रु-सैन्य के शिविर डालने योग्य, एक सीमा-प्रांगण के मैदान को साफ-स्वच्छ करवा दिया था। धास-फूस, झाड़ी-झंखाड़ कटवा कर, सफ़ेद पुते सीमा-स्तम्भ गड़वा कर, आऋमण-कारी मेहमान के स्वागत में मानो चौपड़-सी बिछा दी थी। नदी तट की गेल पर सफ़ेद बालू बिछवा दी थी। घोड़ों के चरने योग्य गोचर-भूमि भी पास ही लगी हई थी।

···गन्तव्य पर पहुँच कर महाराज अभयकुमार ने, अपने कुदालची-मशालची सैन्य को विराम का आदेश दिया :

'कुछ देर विश्राम करो, साथियो, और फिर जैसा बताया है, इस सारे मैंदान की बालिश्त भर जमीन खोद कर, किनारों पर मिट्टी का ढेर लगाते जाओ। और प्रतिहारियो, तुम खुदी हुई जमीन में, खूब फैला कर सुवर्ण मुद्राएँ डालती जाओ, और उतने भूखण्ड को मिट्टी से पाटती जाओ। सारे मैदान में अपने टोकनों में भरी सुवर्ण मुद्राएँ बिछा दो, और उसे माटी की मोटी तहों से ढाँक दो। और राजपति, उसके बाद सारी जगह में गिट्टी डाल कर उसे पाटक-चक्र से अच्छी तरह कुटवा-पिटवा कर, एक दम समतल स्वाभाविक धरती बनवा दो।'

···मशालों के उजाले में सारी रात काम चलता रहा । और संवेरा होते ही, एक सपाट निर्जन मैदान शत्रुवाहिनी का मानो स्वागत करता दिखायी पड़ा ।

…अनन्तर, एक दिन अचानक मगध के सीमान्त पर रणसिंगे बजने लगे। और युद्ध के दमामों का घोष आकाण के कानों को बहरा करने लगा। ख़बर आयी, कि चण्डप्रद्योत के सैन्यों ने राजगृही को यों चारों ओर से घेर लिया है, जैसे समुद्र ने किनारे तोड़ कर भूगोल को आकान्त कर लिया हो। …अभय राजा द्वारा पूर्व-नियोजित मैदान का निमंत्रण अचूक सिद्ध हुआ! प्रद्योत और उसके माण्डलिकों के सैन्यों ने वहीं छावनी डाल दी। …इस बीच आक्रमण की तैयारी और ब्यूह-रचना में दो-तीन दिन निकल गये।

तभी एक सवेरे अचानक कोई गोपन लेख-वाहक, नंगी तलवारों के बीच प्रद्योतराज के सम्मुख प्रस्तुत किया गया। प्रद्योत ने अविलम्ब उसका लम्बा आलेख-पट खोल कर पढ़ा। लिखा था:

'अजितबली राजाधिराज चण्डप्रद्योत को प्रणाम करता हूँ। मेरी महादेवी-माँ चेलना, आपकी महारानी शिवादेवी की छोटी बहन हैं। उस नाते आप मेरे आदरणीय मौसा हैं। फिर आप अपने एक पूर्व विवाह के नाते मगधनाथ के जामाता भी हैं, तो मेरे बहुत प्यारे और प्रणम्य जीजा भी हैं। सो आप तो हमारे अभिन्न आत्मीय हैं। आपका हित, हमारा हित है। इसीसे सखेद सूचित करना पड़ रहा है, कि आप एक भीषण षड्यंत्र के चक्रव्यूह में ग्रस्त हैं। अतः आप को चेतावनी देना हमारा प्रथम कर्तव्य है। आप तो जानते हैं, मैं सदा का तटस्थ स्वभावी हूँ। इसीसे सम्राट-पिता का और आपका हित एक साथ देखने को विवश हूँ।

'जानें महाराज, आपके चौदहों माण्डलिक राजाओं को श्रेणिकराज ने फोड़ लिया है ≀ उन्हें अपने अधीन करने के लिए, सम्राट ने गुप्त रूप से उनके पास बेशुमार सुवर्ण मुद्राएँ भेजी हैं। इसी से वे मौक़ा देख कर, आप को बाँध कर मगधनाथ के हवाले कर देंगे। प्रमाण यह है, कि उन्होंने वे सारे हिरण्य अपने-अपने डेरों की भूमि में गड़वा दिये हैं। दो-चार डेरों में कुदाली मारते ही, सुवर्ण द्रव्य से भरे लोह-सम्पुट हाथ आ जायेंगे। क्यों कि दीपक के होते हुए, भला अग्नि को कौन देखेगा ? हाथ कंगन को आरसी क्या ?… चिरकाल आपका हितेषी,

अभय राजकूमार'

अवन्तीनाथ की त्योरियाँ चढ़ गयीं । अपने क्रोध के ज्वालागिरि को उन्होंने दबा लिया । युद्ध के किसी गुढ़ प्रयोजन का संकेत देकर, दो-चार माण्डलिक राजाओं के आवास-शिविरों की भूमि खुदवायी गयी।<sup>...</sup>ढेर-ढेर सुवर्ण-मुद्राएँ निकल आयीं !

३११

प्रद्योत को लगा, कि उसके अजेय पौरुष और वीरत्व में इस क्षण बट्टा लग जायेगा। एक शब्द भी वह नहीं बोला। तत्काल अपने तुरंग पर चढ़ कर, वह उज्जयिनी की ओर भाग निकला। उसको यों भागते देख कर, उसकी सेनाएँ भी सब कुछ वहीं छोड़ कर, उसके पीछे ही पलायन कर गयीं। इस अबूझ भगदड़ से आतंकित हो कर साथ के मुकुटबद्ध चौदह नरेन्द्र भी चील-कौवों की तरह, जिस हाल में बैठे थे, उसी हाल में भाग निकले । उनकी सेनाएँ भी तितर-बितर हो कर, राह के जंगलों में प्राण बचाने को धुस पड़ी। तभी अभयकुमार के संकेत पर, मगध की सेनाएँ पलायित शत्रु के परित्यक्त शिविर-क्षेत्र पर टूट पड़ी। शत्रुदल के पीछे छूटे तमाम रथों, अश्वों, हाथियों, शस्त्रायुधों, द्रव्य-मंजूषाओं और खाद्यान के भण्डारों पर अधिकार कर, वे उन्हें राजगृही में ले आये।

उधर प्राण नासिका में चढ़ा कर भागे चण्डप्रद्योत ने, उज्जयिनी के महालय में पहुँच कर ही दम लिया । उसके पीछे ही भागे आये, उसके सारे माण्डलिक राजा और महारथी भी । उन्हें केंग्र बाँधने का भी अवकाण न मिला। तो घोड़ों की जीन कौन कसे ? रथ जोतने की किसे पड़ी थी ? सो खुले केश, मुकुट-छत्रहीन, जाने कितने दिन-रात यात्रा करते, असज्ज घोड़ों की नंगी पीठ पर सवार, वे भी एक दिन उज्जयिनी में प्रवेश करते दीखे।

···प्रद्योतराज के साथ वे सब मन्त्रणा-गृह में बन्द हो गये। उन्होंने सौगन्ध उठा कर अपने मण्डलेश्वर उज्जयिनी-पति को विख्वास दिला दिया, कि वे सब निर्दोष हैं। यह सब विख्व-विश्रुत उत्पाती अभय राजकुमार की औत्पातकी विद्या का षड्यन्त्र है। चण्डप्रद्योत ओठ काट कर अपने कोध को घूँटने लगा। उसने अपने बत्तीसों दाँत भींच कर, विकान्त पदाधात से धरती को दहलाते हुए प्रतिज्ञा की : 'अभयकुमार, तुम्हें अपनी इस कूट-बुद्धि का मूल्य चुकाना पड़ेगा! ···'

○ ○ उधर हर्षातिरेक में श्रेणिकराज बोले : 0

'आयुष्यमान् अभय राजा, यह तुम्हारा कूटचक है कि महावीर का धर्मचक ?'

'कूट हो कि धर्म हो, महाराज, दोनों ही की गति सपाट नहीं, वह चकाकार ही तो हो सकती है । कूटचक्र कब धर्मचक्र हो जाता है, और धर्मचक्र कब कूटचक्र हो जाता है, यह सर्वज्ञ महावीर के सिवाय और कौन जान सकता है, बापू ?'

'तुमने तो बिना तलवार ही समर जीत लिया, बेटे। सब कुछ समझ से बाहर होता जा रहा है !' 'सीधी तो बात है, बापू ! यदि एक कूट से हज़ारों-हज़ारों गर्दनें कटने से बच गईं, तो उसे क्या आप झूठ कहेंगे ? सत्य सपाट नहीं होता, बापू, वह एक सर्वतोमुखी प्रकाश होता है । लाखों निर्दोष मानवों का रक्तपात जिसने बचा दिया, लाखों माँगों का सिंदूर जिसने ज्वलन्त रखा, लाखों बच्चों को अनाथ होने से जिसने उबार लिया, वही क्या परम सत्य नहीं है ? '

'अईन्त महावीर से पूछ कर ही बता सकूँगा, कि क्या कभी सत्य भी बूठ हो सकता है, और क्या झुठ भी सत्य हो सकता है ?'

'अनेकान्त-चत्रवर्ती महावीर का उत्तर, अभी और यहाँ सुन रहा हूँ, देव ?'

'जरा सुनूँ तो भला, क्या है वह उत्तर ?'

'धर्मचेक से बड़ा कोई कूटचक नहीं, क्यों कि वह जब प्रवर्त्तन करता है, तो उसके तेजो-प्रवाह में जगत् के सारे कूटचक ध्वस्त हो कर बह जाते हैं !' 'इन विरोधाभासों को समझना, मेरे वण का नहीं, अभय !'

ंविरोधों की नोक पर ही सत्य का सूर्य फूटता है, बापू । उसे समझा नहीं जा सकता, सिर्फ़ जिया जा सकता है । महावीर अविरल क्रियाशक्ति का प्रवाह है । दर्शन, ज्ञान और क्रिया उस में हर पल एकाकार है ! '

'अपनी चेतना में उन प्रभु को अनुपल प्रवाहित अनुभव करता हूँ। लेकिन वह अनुभव प्रमाणित कैंसे हो ? वह प्रत्यक्ष जीवन-यथार्थ कैंसे हो ?'

'इतिहास की धमनियों में एक दिन वह स्पन्दित होगा । पृथ्वी की माटी में एक दिन वह मूर्त होगा । जीवन का यथार्थ होगा एक दिन वह अनेकान्त का सूर्य !'

महाराज अभय राजकुमार की वह तेजोदीप्त मुख-मुद्रा अवाक् देखते रह गये । ... अभय के मुँह से बरबस ही हँसी फूट पड़ी ।

'अरे बापू, आप तो बहुत गम्भीर हो गये ? यह सब एक अनिर्वार परिणमन । एक अविराम लीला । एक अन्तहीन खेल । खेलते जाइये, और पार होते जाइये । रुके कि राग हुआ, कि मारे गये । आप गम्भीर हो कर सोचते हैं, बापू ! सोच निरर्थक है । सिर्फ़ स्वयम् आप होते जाना है, रहते जाना है । निर्विचार । महाजीवन की तरंगों में लीला भाव से रमते जाना है !'

'लेकिन महावीर तो वीतराग है ? उसके यहाँ लीला कैसी ?'

'जो वीतराग है, वही तो सहज लीला भाव से जी सकता है, देव । निश्चल महावीर त्रिलोक और त्रिकाल में पल-पल लीलायमान है । आपने यह देखा नहीं क्या, महाराज ?'

'अभय राजकुमार के लीला-खेल जो देख रहा हूँ! अब देखने को क्या बाक़ी रह गया है?'

···अभय के मुक्त अट्टहास से, राजगृही के कीड़ा-कुंजों में विजयोत्सव की धूम मच गयी।

#### अजीब आसमानी आदमी

एकदा उज्जयिसी-पति चण्डप्रद्योत ने कोध से हुंकार कर अपनी भरी राजसभा के बीच चुनौती फेंकी :

है कोई ऐसा दिचक्षण शूरमा मेरे राज्य में, जो उल्कापाती अभय राज-कुमार को बाँध लाये, और मेरे सिपुर्द कर दे? मैं उसे निहाल कर दूँगा ،'

कुछ देर सन्नाटा छाया रहा । कि हठात् एक गणिका महाराज के सम्मुख आयी । नतमाथ अभिवादन कर के बोली :

'महाराज यदि आज्ञा दें, तो मैं यह करतब कर दिखाऊँ!'

'ओ,<sup>...</sup>तुम भुवनेक्वरी ? भगवान् महाकालेक्वर की देवदासी । निक्ष्चय ही उस कूटचकी को तुम्हारा कुटिल कटाक्ष ही वशीभूत कर सकता है । जय महाकाल, जय महाकाल !'

'भूतभावन भोलानाथ की दासी सेवा में प्रस्तुत है, महाराज । मेरे साथ दो और भी सुन्दरियाँ जायेंगी । प्रभु आदेश करें ।'

'कांचन-कामिनी की हमारे यहाँ क्या कमी है, सुन्दरी ! मंत्रीश्वर आदित्य प्रताप, भुवनेश्वरी जो सरंजाम चाहे, उसे दो, और शीघ्र एक उत्तम अश्वों का रथ जुड़वा कर उसे तत्काल राजगृही रवाना कर दो ।'

एक चित्रित यवनिकाओं से बन्द रहस्यमय रथ राजगृही के मार्ग पर तड़ित्-वेग से पलायमान है। भीतर चुप बैठी भुवनेक्वरी को सूझा : धर्मात्मा है अभय राजकुमार, उसे धर्म-छल से ही तो वण किया जा सकता है। सो उसने और उसकी संगिनी मुन्दरियों ने केश खोल कर उज्ज्वल क्ष्वेत वस्त्र धारण कर लिये। मार्ग में दिखायी पड़ा एक साध्वी-मठ। भुवनेक्ष्वरी ने रथ रुकवा दिया, रथिक को आज्ञा दी कि पास की पान्थशाला के रथागार में रथ खोल कर, वहीं आवास ग्रहण करे। साध्वी-मठ की अधिष्ठात्री महाश्रमणी, इन ज्ञान-पिपासु सुन्दरियों को पा कर प्रसन्न हुई। उन्हें अपनी शिष्या के रूप में अंगीकार कर लिया। वे तीनों ही गणिकाएँ व्युत्पन्न मति और चतुरा थीं। कुछ ही दिनों में उन्होंने जिनेक्वरी उपासना के सारे ही अंगों का भली-भाँति अभ्यास कर लिया। वे सर्व विधियों में बहुश्रुत और प्रवीण हो गईं। एक दिन उन्होंने अपनी गुरुआइन से 'सम्मेत शिखर' की तीर्थयात्रा और वन्दना के लिये जाने की आज्ञा चाही। उनकी साधना-आराधना से प्रसन्न महाश्रमणी ने उन्हें सहर्ष अनुमति दे दी । ...और वे चुपचाप अपने रथ पर आरूढ़ हो, राजगुही की ओर प्रस्थान कर गयीं।

तीन जगत् को छलने में समर्थ माया की तीन मूर्तियों जैसी वे तीनों, श्रेणिक के नगर-प्रान्तर में आ पहुँचीं। उन वारांगनाओं ने नगर बाहर के एक उद्यान में आवास ग्रहण किया। फिर वे चैत्यों के दर्शन की इच्छा से राजगृही नगरी में आयीं। मगधेश्वर के 'सहस्रकूट चैत्यालय' में जा कर उन्होंने अतिशय विभूति के साथ नैषेधिकी आदि कियाएँ कर के, जिनेन्द्र देव की विधिवत् पूजा-आराधना की। फिर मालकोश इत्यादि अनेक राग-रागिनियों के साथ प्रभु का स्तूतिगान आरम्भ किया।

ठीक उसी बेला अभय राजकुमार देव-वन्दना के लिये चैत्यालय में आये। उज्ज्वल वेशी, मुक्तकेशी, तीन अनंजान सुन्दरियों के उस दिव्य संगीतमय स्तवन-गान को सुन कर, अभयकुमार भक्ति-भाव से विभोर और स्तब्ध हो रहे। दूर ही खड़े हो कर वे तन्मय भाव से सुनते रहे, ताकि उनकी उपासना में बाधा न पहुँचे। इसी कारण उन्होंने रंग-मण्डप में भी प्रवेश नहीं किया।

स्तवन पूरा होने पर उन उपासिकाओं ने, मुक्ता-शुक्ति मुद्रा द्वारा प्रणिधान पूर्वक प्रार्थना की । अशीर्ष प्राणिपात किया, और उठ कर चलने को उद्यत हुई । तभी अभय राजकुमार देव-मण्डप में प्रवेश करते दिखायी पड़े । सहज स्मित के साथ उन्होंने अतिथि उपासिकाओं की अभ्यर्थना की । उनके सुन्दर सात्विक वेश और उपशम भाव से प्रसन्न गद्गद् हो कर, अभय देव ने उनकी प्रमुखा से निवेदन किया :

'मेरा अहोभाग्य है, कल्याणियो, कि आप जैसी साधर्मी साधिकाओं का समागम हुआ। सहधर्मी जैसा बान्धव तो जगत् में कोई नहीं होता। मेरी प्रगल्भता को क्षमा करें, देवियो। क्या आपका परिचय पाने का सौभाग्य मेरा हो सकता है? यहाँ कैंसे आना हुआ? कहाँ आवास ग्रहण किया है? और ये दोनों आपकी संगिनियाँ कौन हैं, कि जिनके संग स्वाति और अनुराधा नक्षत्रों के बीच आप चन्द्रलेखा की तरह शोभित हैं?'

प्रमुखा कपट-श्राविका बहुत ही मृदु मधुर कोयल स्वर में बोली :

'मैं उज्जयिनी नगरी के एक धनाढ्य व्यापारी की विधवा स्त्री हूँ। ये दोनों मेरी पुत्र-वधुएँ हैं। ये भी काल-धर्म से मेरी ही तरह बृक्ष-विच्छिन्न लताओं के समान विधवा हो गयी हैं। सो भर यौवन में ही प्रभात के तारों की तरह कुम्हला गयी हैं। विधवा होते ही इन्होंने मुझ से व्रत-ग्रहण के लिये अनुमति चाही थी। पतिहीना विधवा त्रिलोकपति प्रभु की सती ही तो हो सकती है। मैंने इन से कहा कि--मैं भी अपना यह उत्तर यौवन अईन्त को ही नैवेद्य करूँगी। तत्काल तो हम कुछ काल गार्हस्थ्य में ही रह कर उत्तम श्वाविका व्रतों का पालन करें, शास्त्राध्ययन और तीर्थयात्रा द्वारा साधना-उपासना करें। इस द्रव्य-पूजा ढारा चित्त का निर्मलीकरण कर के ही हम प्रव्रज्या ग्रहण करें, और फिर अपने ही भगवान् आत्मा की भाव-पूजा में परायण हो जायें। ...इसी कारण अभी हम चैत्य-बन्दना हेतु तीर्थ-यात्रा पर निकली हैं।′

अभयकुमार सुन कर करुणा और वात्सल्य से भर आये। सौन्दर्य और संयम की यह मधुर कारुणिक मुद्रा, कहीं गहरे में उनके हृदय को विदग्ध कर गयी। ये आत्मीय हो आये और विनीत स्वर में बोले :

'आपका दर्शन कर मन पावन हो गया, देवियो ! सौन्दर्य, संगीत और संयम की यह संयुति देख प्रणत हो गया हूँ। आज आप मेरा आतिथ्य ग्रहण करें। सहधर्मी का आतिथ्य तीर्थ से भी अधिक पवित्र होता है।'

प्रमुखा कपट-श्राविका ने मुग्ध कटाक्षपात करते हुए, लज्जा से आँखें झ्का, मुस्करा कर कहा :

'आप के उदात्त भाव की आभारी हूँ, अपरिचित बन्धु ! आज तो हमारा तीथोंपवास है, सो क्षमा चाहती हूँ ।'

'तो फिर कल प्रातःकाल आप हमारा घर पावन करें ! ′

'अब तक आपका परिचय पाने का सौभाग्य न हो सका, महाभाग वन्धु?' 'मगध के आवारा पन्थचारी अभय राजकुमार का नाम आपने नहीं सुना? आर्यावर्त में उसकी उद्दण्डता अनजानी तो नहीं । अरे, आप मुझ से डर गयीं क्या ?'

कपट-श्राविकाएँ खब जोर से हँस पड़ीं :

'मगध के सर्वमोहन युवराज अभय कुमार की पराक्रम-गाथा तो सारे जम्बू द्वीप की रमणियाँ गाती हैं। लोकगीतों के उस महानायक को प्रणाम करती हूँ।'

'प्रणाम करके बाद को पछताना न पड़े, यही देख लें, देवी ! …हाँ, तो कल प्रातःकाल हमारा राजद्वार आपकी पग-धूलि की प्रतीक्षा करेगा ! '

प्रवीणा भुवनेश्वरी ने ठीक सुयोग पा कर, वात में जैसे संगीत की मुरकी लगायी :

'अगला ही क्षण अनिश्चित है, थुवराज, तो कल प्रातःकाल का निर्णय करने वाली मैं कौन होती हूँ?'

'आप के इस सम्यक् ज्ञान और अवधान से मैं आप्यायित हुआ, देवी। तो कल सबेरे फिर यहीं मैं आप को आमंत्रित करने अऊँगा। देखें, उपादान के गर्भ में क्या है!'

कहकर अभय कुमार उनसे विदा ले, चैत्य-वन्दना के लिए देवालय में प्रवेश कर गये।

⊖ ○ ○ अगले दिन का सूर्योदय जाने कितनी होनी-अनहोनी कथाओं का कमल-कोश खिलाता आया। उस दिन प्रात:काल नियत समय पर अभयकुमार 'सहस्रकूट चैत्यालय' में आये। और बड़े अहोभाव तथा मान-सम्श्रम के साथ उन कपट-श्राविकाओं को आमंत्रण दे, अपने प्रासाद में लिवा लाये। उन्हें अपने गृह-चैत्य की बन्दना करवायी। फिर उन्हें बड़ी आवभगत से भोजन कराया। उपरान्त पुष्कल द्रव्य-वसन तथा धार्मिक उपकरणों की भेंट दे कर उन्हें बिदा किया।

अन्यदा उन जोग-मायाओं ने अभयकुमार को अपने आवास पर आमंत्रित किया। नाना प्रकार के भोजन-व्यंजनों द्वारा उन्होंने अभय राजा का आतिथ्य सत्कार किया। उपरान्त 'चन्द्रहास सुरा' से मिश्रित सुगन्धित जल का उन्हें पान कराया। फिर उन्हें शयन खण्ड में ले गई, और एक पुष्प-सज्जित उज्ज्वल शैया पर उन्हें बैठा कर, वे तीनों उन पर विजन डुलाने लगीं। ....योड़ी ही देर में अभय को लगा, कि जैसे कोई अति मधुर और मार्दवी योग-निद्रा उन्हें छाये ले रही है। देखते-देखते वे गहरी नींद में मुच्छित हो गये।

तब उन कपट-श्राविकाओं ने रेशम से गुंंथी रंग-बिरंगी मोटी रज्जु के जाल द्वारा, अभयकुमार के अचेत शरीर को चारों ओर से इस तरह जकड़ कर बाँध दिया, जैसे कोई मधु-चक्र रच दिया हो। और तब स्थान-स्थान पर संकेल करके रक्खे हए रथों द्वारा, उन्होंने अभय राजा को उज्जयिनी पहुँचा दिया।

एक दिन, दो दिन, तीन दिन बीत गये, अभय राजकुमार महालय नहीं लौटे। श्रेणिकराज चिन्ता में पड़ गये। अनेक चर और सवार उनकी खोज में चारों ओर दौड़ाये गये। खोजते-खोजते वे संयोगात् उन कपट-श्राविकाओं के यहाँ भी जा कर पूछ-ताछ करने लगे। वे मानो बड़ी ही चिन्ताकुल मुद्रा बना कर बोलीं: 'हाँ, अभय राजा हमारे यहाँ आये तो थे, लेकिन वे तो फिर तत्काल ही लौट गये थे।' हताश हो कर वे अनुचर अन्यत्र उनकी खोज में भटकने लगे। पंचर्शल के कान्तारों और गुफाओं को छानने लगे। लेकिन सब निष्फल ।

····उधर वे उज्ज्वल देशिनी वारांगना श्राविकाएँ, स्थान-स्थान पर नियोजित अर्थ्वो तथा रथों द्वारा यथा समय उज्जयिनी पहुँच गयीं। ···'चन्द्र-हास सुरा' का नशा शुक्ल पक्ष की चन्द्र-कला की तरह उत्तरोत्तर बढ़ता हुआ, पूर्णिमा के चन्द्र-मण्डल की भाँति अभय की चेतना को समुद्र-ज्वार-सा आलोड़ित करने लगा। उसी अवस्था में रज्जु-बद्ध अभयकुमार को एक पालकी में लिटा कर, गणिका भुदनेखरी ने चण्डप्रद्योत के सामने हाजिर कर दिया।

राजा के हर्ष का पार न रहा। पूछाः 'किस उपाय से ऐसा चमत्कार कर सकी, भुवनेक्ष्वरी? पवमान् की तरह निर्बन्धन् अभयकुमार को जगत् की कोई सत्ता नहीं बाँध सकती। उसे तुम बाँध लायीं? कैसे, कैसे? भला बताओ तो, कैसे यह असम्भव सम्भव हआ?' महाकालेश्वर की देवदासी भुवनेश्वरी ने बताया, कि किस प्रकार धर्म-छल कर के वह दुर्दान्त अभयकुमार को बाँध लायी है। क्षात्र-मर्यादा के पालक नीतिमान अवन्तिनाथ को यह बहुत अरुचिकर लगा, कि धर्म के विश्वासी साधुमना अभयकुमार को यों धर्म-छल करके वह बाँध लायी है। तुरन्त आदेश दिया, कि अभय को पाश-मुक्त करके, उनके योग्य उच्चासन पर महाराज की दायीं ओर आसीन किया जाये। तत्काल यथावत् आज्ञा का पालन किया गया।

…मानो कि दीर्घ निद्रा से जाग कर अँगड़ाई लेते हुए, अभय ने स्थिति को पहचाना। बड़ी मीठी और शरारती मुस्कान के साथ उन्होंने प्रद्योतराज की ओर निहारा। विनयपूर्वक उनका अभिवादन किया। तब प्रद्योत ने बात को विनोद में उड़ा देने के ख़्याल से, हँसते हुए अभय से कहा:

'निःशस्त्र विजेता चतुर-चूड़ामणि अभयकुमार को, उज्जयिनी की एक वारांगना यों बाँध लायी, जैसे कोई मार्जारी शुक-पक्षी को पकड़ लायी हो ! भला यह असम्भव कैसे सम्भव हो सका, अभय राजकूमार ?'

'धन्य है अवन्तीनाथ की बुद्धिमत्ता और नीतिमत्ता ! आपके इस पराक्रम से पृथ्वी पर क्षात्र-धर्म की नयी मर्यादा स्थापित हो गयी !'

कह कर, अभय राजकुमार ठहाका मार कर हेँस पड़ा । सुन कर प्रद्योत लज्जित भी हुआ, और कोपायमान भी । फिर सत्तामद से इठलाते हुए व्यंग की हँसी हँस कर कहा :

'चाहो तो तुम्हें मुक्त कर दूँ, अभय राजा !'

'अपने बन्धन और मुक्ति दोनों का स्वामी मैं स्वयम् हूँ, महाराज ! वह सत्ता मैंने आपके हाथ नहीं रक्खी। मैं अपने ही उपादान से यहाँ बन्दी हूँ, राजन्। आपके या आपकी वेश्या के छल-बल से नहीं। अब तक आपने मुक्त अभय के खेल देखे, अब जरा बन्दी अभय कुमार की लीला भी देखें। कुछ आपका मनोरंजन हो जायेगा। आपके चण्ड प्रताप का नशा जरा हलका हो जायेगा। आपकी कोधाग्नि को मेरे चन्दन-जल की दर्षा की जरूरत है। नहीं तो आपका नाड़ी-चक्क छिन्न-भिन्न हो जायेगा !'

चण्डप्रद्योत इस अपमान से आग-बबूला हो गया । भीषण क्रोध से अट्टहास कर बोला :

'अच्छा तो देखता हूँ, कैंसे तुम अपने बन्धन और मुक्ति के स्वामी हो !'

कह कर उज्जयिनी पति ने एक सुवर्ण से मढ़े फौलाद के पिंजड़े-नुमा कक्ष में, अभय को राजहंस की तरह क़ैद करवा दिया । अभय ने हँस कर कहा :

'यह पिंजड़ा तो मैं चुटकी बजाते में तोड़ कर भाग सकता हूँ, महाराज । मेरा स्वायत्त कारागार ही मुझे बाँधे रखने को पर्याप्त है। अपनी ख़ुशी जो आप बँघ आया है, उसे बाँध कर रखने का आपका यह बाल-चापल्य बड़ा मनोरंजक है, उज्जयिनीपति। अपनी भुक्ति और अपनी मर्यादा समुद्र स्वयम् ही हो सकता है। आप अपने पिंजड़े में उसे बन्द रख कर मन बहलाना चाहते हैं, तो उस अनिरुद्ध को क्या आपत्ति हो सकती है!'

चण्डप्रद्योत को लगा कि पिंजड़े में अभयकुमार नहीं, वह स्वयम् ही बन्दी हो गया है। उसकी शिराएँ तन कर टूटने लगीं। उसके कपाल में रक्त पछाड़ें खाने लगा। उसके शरीर का हाड़-पिंजर जैसे अभी-अभी फट पड़ेगा।

चण्डप्रद्योत की साँस घुटने लगी। कैसे इस अनिर्वार का प्रतिकार करे? इस असम्भव पुरुष के साथ क्या सलूक किया जाये? क्या इसका कोई निवारण नहीं इस पृथ्वी पर?

उन्होंने एक उपाय-योजना की । लोहजंघ के पाथेय में जो अच्छे लड्डू रखे थे, वे चुरा लिये, और उनके स्थान पर विष-सिश्चित लड्डू रख दिये । लोहजंघ अपना कत्त्रंव्य कर, सहज भाव से अवन्ती की ओर चल पड़ा । अवन्ती की सीमा में प्रवेश कर वह एक नदी के तट पर, अपने पाथेय के लड्डू निकाल कर कलेवा करने बैठा । हठात् कुछ अपशकुन हुए । वह तुरन्त वहाँ से आगे बढ़ गया । और एक सरसी तट के कदली कुज में पाथेय खाने बैठा । वहाँ भी एक के बाद एक कई अपशकुनों ने उसे चौंका दिया । किसी भयानक अदृष्ट की आशंका से वह कांप उठा । भूखा-प्यासा ही वह भागता हुआ उज्जयिनी आ पहुँचा । आ कर उसने महाराज से सारा वृत्तान्त कहा ।

राजा को जैसे किसी अपार्थिव उत्पात की आशंका हुई। एक अवार्य भय से वह लोमहर्षित हो उठा। अभय राजकुमार का फौलादी सुवर्ण पिजड़ा उसके कपाल से टकराने लगा। मेरी सत्ता का वज्र क्या लौट कर मुझी पर टूट रहा है? अभय कुमार की अकल्प्य पराक्रम-कथाएँ, उसके मस्तिष्क में जैसे मारण-मंत्र की तरह भन्नाने लगीं। ...कुछ भी तो असम्भव नहीं, इस आसमानी आदमी के लिये! ...इस संकट की घड़ी में इसे बन्दी रखना ख़तर-नाक है, तो मुक्त करना और भी ख़तरनाक! ...राजा की बुद्धि जवाब दे गयी। मंत्रियों की अक्ल को पसीना आ गया। हठात् प्रद्योतराज को एक तुक्का सूझाः स्वयम् बुद्धिनिधान अभयकुमार से ही क्यों न इस दैवी उत्पात का रहस्य पूछा जाये। राजा हँसते-हँसते पिंजड़े के पास गये और सारी घटना अभय राजा को सुना कर जिज्ञासा की : 'अभय राजा, तुम तो हवाओं पर सवारी करते हो। अगम-निगम के भेद जानते हो। जरा बताओ तो, हमारे पवनजयी लेखवाहक लोहजंघ के साथ यह कौन प्रेतलीला हो रही है? उसके बिना तो हमारा तंत्र ही ठप्प हो जाये।'

'जरा वह पाथेय के लड्डुओं की थैंली तो मँगवाइये, महाराज !'

तुरंत लोहजंघ ने वह थैली ला कर हाजिर कर दी। पिंजड़े की अलाखों में से हाथ निकाल, अभय ने उस थैली को सुँघा। और तत्काल बोल उठा :

'इसमें विशिष्ट प्रकार के द्रव्यों के संयोग से दृष्टिविष सर्प उत्पन्न हो गया है। यदि लोहजंध ने यह थैली खोली होती, तो वह विष-ज्वाला से दग्ध हो कर वहीं भस्म हो जाता। लोहजंध शकुन-विद्या का गूढ़ ज्ञानी लगता है, इसी से उसकी प्राण-रक्षा हो गयी। भृगुकच्छ में, जान पड़ता है, आपके राज्य का राहु जन्म ले चुका है, महाराज, सावधान ! ...और इस थैली को आप तुरन्त किसी सुदूर निर्जन अरण्य में पराइमुख रह कर छुड़वा दें। वर्ना इसमें से अनेक सर्पजाल फूट कर अपनी फूत्कार-ज्वाला से जाने कितनी बस्तियों को भस्म कर देंगे।'

राजा ने शोघ्र ही वैसी व्यवस्था का आदेश दिया। फिर अवन्तीक्वर ने मानों बड़े प्यार से हँस कर कहाः

'तुम तो चिन्तामणि पुरुष हो, देवानुप्रिय। तुम्हें नहीं छोड़ना अब तो और भी अनिवार्य हो गया है। लोहजंघ को बचा कर, तुमने मेरे साम्राज्य को बचा लिया। अपनी मुक्ति के सिवाय और कोई भी वरदान माँग लो, सहर्ष दे दुंगा। तुमसे अधिक क्रूछ भी महँगा नहीं पड़ेगा मेरे लिये!'

'मुक्ति तो मैं माँग कर लेता नहीं, महाराज। वह सत्ता मैंने आपके हाय कब सौंपी? लेकिन इस वरदान को मेरी धरोहर रखें अपने पास। समय आने पर ले जुंगा।'

कह कर अभय राजकुमार जैसे बिजली की फुलझड़ियों की तरह हँस पड़ा। सारे जम्बूद्वीप के राजा जिस चण्डप्रद्योत के आतंक से यर्राते रहते हैं, वही चण्डप्रद्योत अपने बन्दी अभय राजकुमार की इस सहज कौतुकी हँसी से थर्रा उठा।

वह इस अजीब आसमानी आदमी को थाहने लगा ।…

और उसे लगा, कि उसकी अपनी तहें भेद कर ये कैसे रहस्यों के सफ़ेद भूत एक पर एक उठे आ रहे हैं !…

# कृष्ण-कमल में बजता जल-तरंग

मेरी छत के ईशान कोण में एक छोटा-सा लता-मण्डप है। उस पर आज कृष्ण-कमल का बड़ा सारा एक फूल खिला है। उसके ठीक ऊपर उग आया है चाँद। कृष्ण-कमल की नीलिमा चाँदनी में बेमालूम-सी अपनी आभा छिटका रही है।...

ेयह कैंसा अपलाप घटित हुआ है ! कृष्ण-कमल तो सबेरेखिलता हैन । पर यह क्या हुआ, कि आज औचक ही रात में खिल आया है। एक विचित्र अपार्थिवता के बोध से मैं भर आया। शरीर में रोमांच और कम्पन के हिलोरे दौड़ रहे हैं।...

…मैं बेबस हो कर बिस्तर पर जा लेटा। लेटते ही मुझे लगा, कि मुझ पर योग-तन्द्रा-सी छाने लगी है। तन-बदन में सहसा ही अकारण सुख ऊर्मिल होता अनुभव हुआ। मन हठात् नीरव, निष्कम्प हो गया। एक गहन शून्प में अपने को विसर्जित होते अनुभव किया। …देखते-देखते मैं नहीं रह गया। सब कुछ एकदम निस्तब्ध निःशब्द हो गया। कहीं कोई एक दर्शक मात्र रद्द गया। और उसके दर्शन में पिछली कई कहानियां जीवन्त हो कर, एक चल-चित्र की तरह खुलती चली गईं। वे ठीक सामने घटित होने लगीं। …और यह क्या है, कि अधिकांश कहानियों के नायक के रूप में अभय राजकुमार ही लीलायमान दिखाई पड़ रहा है। यह महावीर की कथा है, कि अभय राजकुमार की ? लेकिन यह भी तो है, कि खेलता है अभयकुमार, और वह सारा खेल मानो महावीर में से आता है, और छोर पर उन्हीं में निर्वापित हो जाता है।

₩एकाएक क्रुष्ण-कमल के लता-मण्डप में से सुनाई पड़ाः

'वीरेन्द्र वासुदेव ! '

एक अजीव निरतिशय सुख के ज्वार के साथ मैं आपे में आ गया। जैसे किसी अन्तरिक्ष के पलाँग पर मैं जागा।

'मैं…मैं वासुदेव कैंसा ?'

'हाँ, वीरेन्द्र, तुम वही हो, मैं भी वही हूँ !'

'तुम कौन?'

'मैं अभय राजकुमार, तुम्हारी आत्मा का सहचर !'

मैं सहज ही प्रत्यायित हुआ, और एक अकथ्य सुख के पुलक-कम्पनों में ♥रने लगा। बरबस ही मेरे मुँह से निकलाः

'मुझे भी तो प्रायः ऐसा ही लगा है, अभय राजा, कि तुम्हारी कया नहीं, अपनी ही कथा लिख रहा हूँ। लेकिन मैं यह वासुदेव कैंसा?'

'देवानांप्रिय वीरेन्द्र वासूदेव ! '

'अरे अरे, मेरा उपहास न करो, अभय दा, मैं लज्जा से मरा जा रहा हूँ। निरस्तित्व हुआ जा रहा हूँ। मुझे रहने दो, अभय राजा, निरा वीरेन् ही रहने दो।'

'लेकिन यह महावीर को मंजूर नहीं, कि तुम अब भी अपना असली स्वरूप न पहचानो । तुम हो वीरेन्द्र वासुदेव ! ′

'कौन वासुदेव, कैंसा वासुदेव ! '

'वासुदेव कृष्ण का तेजांशी पुत्र । महावीर के लीला-नायक वासुदेव कृष्ण का तिर्यंक्**गामी वंशाधर--वीरेन्द्र । वही मैं** ∵और वही तुम भी तो हो !'

और हठात् जैसे एक गहरे घक्के के साथ पट-परिवर्तन हुआ। देखता क्या हूँ, कि अपनी शैया में मैं नहीं लेटा हूँ, अभय राजकुमार लेटा है, कि जाने इञ्ज्प वासुदेव लेटा है। और मैं जाने कहाँ से यह सब केवल देख रहा हूँ। कुष्प-कमल के नील ज्योत्स्नाविल लता-मण्डप में चल रही है एक छाया-खेला। कभी मैं अभय हो जाता हूँ, और कभी अभय 'मैं' हो जाता है। और इष्ज्प-कमल की नीलाभा में तैर रही है एक वीतराग मुस्कान। अरे, ये तो महावीर के धनुषाकार ओठ हैं। '''और अचानक फिर एक त्रिभंगी मुद्रा, तिर्यक मुस्कान। नटखट और लीला-चंचल ।''

'ठीक ही तो देख रहे हो, वीरेन्द्र वासुदेव ! वीतराग पुरुष महावीर जब जीवन को जीते हैं, तो उस स्वतः स्फुरित परिणमन-लीला का ही नाम है---कृष्ण वासुदेव, अभय वासुदेव, वीरेन्द्र वासुदेव ! '

'कहते क्या हो, अभय दा, अहम् के उस आसमान से तो ख़न्दक में ही गिर्खेगा मैं। मुझे अपनी ना-कुछ हस्ती में ही रहने दो न। एक निर्बन्धन् अर्किचन्, लोक-निर्वासित कवि।'

'निर्बन्धन् अकिंचन्, लोक-निर्वासित कवि ही तो वासुदेव होता है। वह तुम हो जन्मजात, इसी से तो अनुत्तर योगी की रचना कर सके हो !'

'मैं तो सृष्टि और इतिहास में घटित ही न हुआ, अभय दा। मेरा होना या न होना, माने ही क्या रखता है। मुझे यहां कौन पहचानता है ?'

'घटित तुम कहाँ नहीं हो ? और फिर भी अघटित हो, इसी से तो महावीर ने तुम्हें चुना है। कि तुम्हीं उनकी महाभाव लीला का सम्यक् गान कर सकते हो। प्रभु के आदेश से ही तुम्हारे पास आया हूँ, कि तुम्हें तुम्हारी असली और अन्तिम पहचान करा दूँ। क्या तुम अपने को ही महावीर में; मुझ में, सब में नहीं रच रहे?'

'तुमने मेरी चोरी पकड़ ली अभय दा, अब आगे क़लम कैसे चले ?…' 'क़लम तो आप ही चलेगी, उसे चलाने या न चलाने वाले तुम कौन होते हो !'

'अभय दा, जरा सामने आओ न! तुम्हें देखने को व्याकुल हो उठा हूँ।'

'मुझे अपने से भिन्न देखना चाहोगे, मेरे वीरेन्द्र वासुदेव,? अपने ही को देखो न, अभय तो हर पल तुम्हारे जीवन में तदाकार खेल रहा है।'

एक अविचल प्रतीति के गहन सुख से मैं एक दम आश्वस्त, विश्वव्ध हो गया। प्रग्न, विचार, वाचा समाप्त अनुभव हुए।

तभी अचानक एक खूब अल्हड़ दुरन्त खिलखिलाहट सुनाई पड़ी। अभय राजकुमार की वही लोला-चपल, उन्मुक्त, प्रगल्भ हँसी।

'सुनो वीरेन, आज एक और कथा तुम्हें सुनाने आया हूँ, जिसे तुम यथा-प्रसंग न कह पाये थे। मैंने वह तुम से ओझल रख ली थी, क्यों कि मैं तुक तुम से टकराना नहीं चाहता था। ...याद करो वरसों पहले का वह प्रसंग, जब चण्ड प्रद्योत ने विन्ध्याचल में अनलगिरि हाथी का एक मायावी रूप बनवा कर छुड़वा दिया था, और उस युक्ति से उसने वत्सराज उदयन को बैंधवा मँगवाया था। यह उसी समय की बात है, जब मैं प्रचोत के यहाँ सुवर्ण के पिजरे में बन्दी रक्खा गया था। प्रचोत के पूछने पर, मैंने ही उदयन को बंधवा मँगवाने की उपरोक्त युक्ति उसे बतायी थी।...

'बात यह थी, कि चण्ड प्रद्योत अपनी अंगारवती रानी को परमा सुन्दरी बेटी वासवदत्ता को गान्धर्व विद्या में निपुण बनाना चाहता था। वासवी की एकान्त गान-लहरी को चुपके से सुन कर, प्रद्योत प्रायः स्तब्ध विभोर ही रहता। ... अरे, यह तो जन्मना ही गांधर्वी है--मेरी बेटी ! इसकी इस विद्या को विकसित करना होगा। कहाँ मिले वह गुरु, जो वासवदत्ता के संगीत में नाद-ब्रह्म को जगा दे।... सो प्रद्योत ने मेरा परामर्श माँगा। मैंने कहा--सीधे वासुकी नाग से जिस उदयन को देववीणा प्राप्त हुई, चित्ररथ और विश्वावसु गन्धर्व आधी रातों जिसकी मातंगो वीणा के वादन पर उतर आते हैं, तुम्बरु गन्धर्व जिसकी वीणा के तूम्बों में आ कर बैठता है, वही पृथ्वी पर इस समय मूर्तिमान देव-गन्धर्व है। यों तो वह आयेगा नहीं। उसे पकड़वा मँगवाओ। वह वन में, अपने संगीत से गजेन्द्रों को भी मोहित कर बाँध लेता है। जैसे वह अपने गीत से हाथियों को बाँध लाता है, ठीक उसी उपाय से उसे भी बाँध कर लाया जा सकता है। ...आपके अनलगिरि हाथो पर उदयन को निगाह जाने कब से लगी है। उसी का नकली काष्ठ रूप बनवा कर विन्ध्याचल में छुड़वादो, और वही उदयन को मोहित कर बाँध लायेगा। '''

कैसे उस नकली हाथी द्वारा उदयन को पकड़वा मेंगवा गया, वह कथा तो तुमने लिखी ही है, वीरेन । पर आज जान लो, कि अभय की युक्ति से ही उदयन को तब बन्दी बना कर लाय, जा सका था।...

'हर कथा के भीतर, एक और अन्तर-कथा है। तो तक की एक अन्तर-कथा अब तुम्हें बताता हूँ। तुमने जो कथा लिखी है तब की, उसमें एक और भी फल्गू बह रही थी, वह तुम से ओझल रह गई। ...जानो वीरेन, यह उदयन भी तो तुम्हारी-हमारी जाति का ही हैन। खेलने के सिवाय और कोई काम नहीं, प्यार करने के सिवाय और कोई व्यापार, विहार, व्यासंग नहीं। सो बन्दी हो कर उदयन, एक जोर का ठहाका मारता हुआ ही प्रद्योत के सामने आया। अपने सुवर्ण-पिंजर में से मैं सारा तमाशा देख रहा था। प्रद्योत ने भी हँस कर ही, उसे विजय-गर्व के साथ अपने निकट बैठाया। फिर कहा कि ----मेरे एक एकाक्षी पुत्री है, एक आँखवाली लड़की। कह लो कि कानी है। उसे व्याहेगा भी कौन। उसके कंठ में दिव्य संगीत लहरी है। उसे गान्धर्वी कला सिखाओ, देवानुप्रिय उदयन। तुम तो गन्धर्वों के भी मनमोहन हो। तुम्हारे सिवाय यह परा विद्या वासवी को और कौन सिखा सकता है!

'उदयन को तत्काल छुटकारे का कोई उपाय न सूझा। उसने प्रद्योत का प्रस्ताव सहर्ष स्वीकार लिया। प्रद्योत ने कहा----मेरी दुहिता कानी है, सो तुम उसे कभी देखना नहीं, वर्ना वह लज्जित, ग्लान और खिन्न हो जायेगी। ...उधर अन्त:पुर में जा कर प्रद्योत ने अपनी बेटी वासवदत्ता से कहा-कि तुझे गान्धर्वी कला सिखाने को जो गन्धर्व-गुरु आया है, वह कुष्ठी है, सो उसे प्रत्यक्ष कभी देखना नहीं। देख लेगी तो भयभीत और जुगुप्सित हो कर, उससे विद्यान सीख पायेगी। ...वासवी ने पिता की शर्त स्वीकार कर ली।

'अन्त पुर में, वासवी के कक्ष में एक सघन रेशमीन यवनिका डाल दी गई। और बीच में यह आवरण रख कर, वासवी उदयन से संगीत-कला सीखने लगी। उस दौरान वह उदयन की संगीत-मोहिनी से ऐसी विकल और मोहित हो गई, कि उसका जी चाहा कि वह उदयन को देखे। देखे बिना प्राण को विराम नहीं। ...एक दा सीखते समय वह इतनी सम्मोहित हो गई, कि श्रून्यमनस्क और उदास हो आई। सीखना दूभर हो गया। वीणा चुप हो गई। कण्ठ-स्वर डूब गया। विद्या की धारा भंग हो गई। उदयन इस धारा-विक्षेप से सहसा ही क्षुच्ध हो उठा। उत्तेजित हो कर बोल पड़ा:

'अरी ओ कानी, तूने स्वर-भंग कर दिया ! कहाँ लगा है तेरा मन ? तू मेरी संगीत-सरस्वती का अनादर करेगी री ? ढीठ कहीं की ! ' 'सून कर वासवी की मुग्धता भीषण क्रोध में उबल पड़ी :

'अरे ओ कोढ़ी, तेरा ऐसा दुःसाहस ! तू स्वयम् कुष्ठी है, यह भूल गया, और मुझे कानी कहता है ? अरे मेरी आँखें देख लेगा, तो अपना संगीत भूल जायेगा। …ले देख और जान, कि तेरा संगीत अधिक मोहक है, या मेरी आँखें !…'

'…कह कर तैश में वासवदत्ता ने एक झटके से यवनिका हटा दी। दोनों एक-दूसरे को देख कर स्तब्ध हो रहे। वासवदत्ता के सौन्दर्य में उदयन का संगीत, छोर पर पहुँच कर डूव गया। उसके कुँवारे वक्षोजों में उदयन की मातंग-विमोहिनी वीणा आपोआप बजने लगी। और वासवदत्ता का सौन्दर्य, उदयन के संगीत में अधिक-अधिक अनावरण होता गया: वह एक विदेहिनी लौ मात्र हो कर रह गयी।…

'उस दिन के बाद से उदयन और वासवी एक प्राण, एक आत्म, एक तन हो कर जीने लगे। संगीत की सागरी ग्रैया में, उनके शरीर परस्पर में आरपार लहराने लगे। वे निर्भय और निर्बाध मना हो कर, सारी मर्यादाओं से परे, अपना युगल जीवन जोने लगे। यह गोपन रहस्य, वासवदत्ता की एक विश्वासपात्र धात्री दासी के सिवाय, और कोई नहीं जानता था।…

'उन्हीं दिनों प्रद्योतराज का अनलगिरि हाथी, एकदा अचानक साँकलें तोड़, महावत को धराशायी कर भाग निकला। वह मदमत्त महाहस्ति सारे नगर को रौंदता हुआ, भारी ध्वंस करने लगा। आतंक के मारे सारा नगर जनशून्य हो गया। तब फिर प्रद्योतराज को याद आया मैं-अभय राज-कुमार। सो मेरे पिंजड़े पर आ कर पूछा: कि किस उपाय से इस पागल हाथी को वश किया जाये? मैंने उनसे कहा: कि तुम्हारे महल में ला बिठाया है मैंने गन्धर्वजयी उदयत को। केवल उसका संगीत ही इस गजेन्द्र की महावासना को शान्त कर सकता है। "सो प्रद्योत के अनुरोध पर उदयन ने, महल के वातायन पर वासवदत्ता के साथ बैठ कर, युगल वीणा-वादन किया। अनलगिरि हाथी खिंचा चला आया उनकी ओर। और वातायन के ठीक नीचे आ कर वह शान्त, स्तब्ध हो कर प्रणत मुद्रा में झुक गया।"

'तब प्रद्योतराज ने मुझ से आ कर कहा, कि मैं छुटकारा पाने के सिवाय, एक और कोई भी वरदान माँग लूँ। मैंने कहा----अभी इस वरदान को भी भेरी धरोहर रूप रखो, राजन्, समय आने पर माँग सूँगा।…

'इसके बाद किस तरह अनिल-वेगा हस्तिनी पर, वत्सराज उदयन वासवदत्ता का हरण कर ले गया, वह कथा तो तुमने लिख ही दी है, वीरेन्! अवन्तीनाथ के उस सुवर्ण-मढ़े फ़ौलादी पिंजड़े में क़ैद रह कर ही, मैंने इतिहास को जाने कितनी जगह से तोड़ा, और मनचाहा मोड़ा, और उसके जाने कितने दूरगामी और कालभेदी परिणाम हुए, इसका लेखा-जोखा किसके पास है। तुम्हारा जीवन भी तो किस कारागार से कम है, वीरेन ! तुम्हारे सारे नाड़ी-चक्र को, जाने कितनी ही साँकलें एक साथ जकड़े हुए हैं। फिर भी हर दिन तुम जाने-अनजाने, न मालूम कितने खेल अपनी आँखों, शब्दों, प्यारों और प्रहारों से ऐसे खेसते रहते हो, कि उससे इतिहास की नाड़ियाँ झनझनाती रहती हैं, उसके हूत्स्पन्दन में आँधियाँ और वसन्त एक साथ आते-जाते रहते हैं। ...काश तुम जान पाते, वीरेन, कि तुम कौन हो ? तुम समय में नहीं, समयसार में घटित हो रहे हो। तुम घट में नहीं, घटा-काश में सक्रिय हो। तुम इतिहास में नहीं, उसके उत्स में चल और बोल रहे हो। इसी से तुम सदा अनपहचाने रहोगे पृथ्वी के पटल पर। केवल तुम्हारा निर्नाम, निश्चिन्ह संचार महाकाल की धारा में प्रमाणित होता रहेगा।'

और सहसा ही वह आवाज ख़ामोस हो गई। '…लेकिन ओ अभय दा, तुम ने कथाधारा बीच में ही क्यों तोड़ दी ? बताया नहीं तुमने, कि उस सोने के पिजड़े से तुम कैंसे, कब मुक्त हुए ? क्या फिर तुम राजगृही नहीं लौटे ? क्या हुआ तुम्हारा ?'

ठीक चाँद के नीचे कृष्ण-कमल की नीलिमा फिर प्रोद्भासित हो उठी। सारी छत में एक नीला-दूधिया-सा उजाला छा गया। और सुनाई पड़ा:

'इतनी बड़ी बात हो जाने पर भी, बहुत छोटी बात पूछी तुमने, वीरेन्! पिंजड़े की भली कही। प्रद्योत की क्या ताब थी, कि वह मुझे पिंजड़े में बन्द रखता। ऐसे तो कई कारागार सिर्फ़ चतुरंग खेलने के लिये, मैं खुद रचता और भंग कर देता हूँ। और पिंजड़ा भला कहाँ नहीं है। यह अस्तित्व, इतिहास, जीवन के चढ़ाव-उतार, सारा तमाम तो एक नित नये पिंजड़ों का सिलसिला है। एक प्रकाण्ड कारागार, जिसे हम खुद रचते हैं कदम-कदम पर, और खुद ही तोड़ते चलते हैं। दूसरी कोई ताकत नहीं, हम से बाहर, जो हमें क़ैंद कर सके। तुम्हारी पीड़ा को मैं समझ रहा हूँ, वीरेन्। तुम मुक्त हो हर पल, फिर भी अपने को बन्दी मानने के छम में पड़े हो। जान कर भी, अनजाने बने हो! खिलाड़ी जो ठहरे। ...ख़ैर, छोड़ो यह बात ....

'तुम्हें जल्दी है अपनी कथा आगे बढ़ाने और पूरी करने की। तो प्रासंगिक कथा को समापित करूँ, ताकि तुम आगे बढ़ सको।…

'…एक और भी लीला तब उज्जयिनी में हुई। जाने किस कारण से उस महानगरी में भीषण आग लग गई। आकाश चूमती लपटें मानो अभी-अभी सारी उज्जयिनी को लील जायेंगी। प्रद्योतराज फिर मेरे पिंजड़े के ढार पर हाजिर दिखाई पड़े। बोले—'भाई अभय, लाखों प्राण इस सत्यानाशी अग्निकाण्ड में हवन हो रहे हैं। कोई उपाय बताओ, कि यह महाकृत्या भान्त हो सके।' मुझे बरबस हँसी आ गई। मामूली-सी बात का इतना बड़ा बावेला—सत्यानाश ! अरे भाई, मैं कोई जादूगर तो नहीं, मांत्रिक-तांत्रिक या परित्राता नहीं । "फिर भी मुझे जाने क्या सूझा, सो मैंने तपाक से कहां : 'सुनें महाराज, जैसे विष का उपाय विष है, वैसे ही अग्नि का निवारण केवल अग्नि है। तत्काल कहीं और आग लगवा दीजिये, किसी निर्जन में, तो ये अग्निदेव उस अर्घ्य से भान्त हो जायेंगे ।' "विचित्र हुआ, कि वह उपाय फ़ौरन किया गया, और उज्जयिनी का अग्निकाण्ड देखते-देखते एक दम शान्त हो गया। राजा प्रद्योत ने प्रसन्न हो कर मुझ से तीसरा वरदान माँगने को कहा। मैंने कहा : 'इसे भी मेरी धरोहर रख लें अपने पास, ठीक समय पर माँग लूंगा आप से ।' प्रद्योतराज की बुद्धि से बाहर हुआ जा रहा था, मेरा थह सारा कीड़ा-व्यापार। उनकी हर समस्या मैंने सुलझा दी, तो मुझ पर वे सन्देह भी कैसे कर सकते थे। अभय से पा रहे थे वे केवल अभयदान, और निर्भय होते जा रहे थे। मन उनका नर्म, नम्प्य और निःशंक होता चला जा रहा था। सो मुझ पर शंका करना उनके बस का नहीं रह गया था।"

'उन्हीं दिनों एक और संकट अवन्ती पर अंचानक टूट पड़ा। कोई अश्रुत-पूर्व महामारी चल पड़ी, और सारे अवन्ती देश में व्याप गई। हर दिन जाने कितने मानुष और पशु का भोग वह लेने लगी। प्रद्योतराज फिर मेरे पास दौड़े आये: 'भाई अभय राजा, तुम्हारे सिवाय त्रिलोकी में इस महामारी का निवारण कौन कर सकता है। शीघ उपाय बताओ, भाई।' मैं तो कुछ सोचता नहीं, वीरेन्। ठीक समय पर कोई चुम्बक-सा मुझ में कौंघ उठता है। और फिर मुँह से जो निकल जाये, वही कारगर उपाय हो जाता है। मैंने कहा: 'महाराज, परेशानी का कारण नहीं। अभी आप जरा अपने अन्त पुर में जायें। आपकी सारी रानियां, सोलहों सियार किये आप की प्रतीक्षा में हैं। उनमें से जो रानी अपनी दृष्टि से आप को जीत ले, उसी का नाम जरा मझे बता जायें।'''

'राजा तत्काल अभने अन्तः पुर में गया। ''शिवादेवी के कटाक्ष से वह पल मात्र में ही विजित हो गया। प्रद्योत ने आ कर मुझे वह नाम बता दिया ! ... 'ओ, शिवा मौसी ! उनका कटाक्ष अमोघ है, महाराज । उनसे तो आप सदा हारे हैं। वे हैं सर्व मानमदिनी, सर्व असुरदलिनी महाकाली । तो उन्हीं महारानी शिवादेवी के हाथों कूरान्न की बलि दिलवा कर, भूखे भूतों की पूजा कराइये, उनकी जनम-जनम की दमित बुभुक्षा-वासना का शमन कराइये । उस बलि को ग्रहण करने के लिये, जो भूत सियाल के रूप में सामने आये, उसी के मुख में महादेवी कूरबलि का क्षेपण कर दें । ''फिर देखिये क्या होता है !' ''अपना तो कोई तीर कभी नाकाम होता नहीं, वीरेन् । क्यों कि मैं सीचता नहीं, तत्काल कहता और करता हूँ । शिवादेवी की कूरबलि से वह अशिव महामारी रातोंरात शान्त हो गई । कैसे यह हो गया, इसका बोले—'विचित्र हो तुम, देवानुप्रिय अभयदेव ! मैं तुम्हें छोड़ नहीं सकता । और तुम भी मानो छुटना नहीं चाहते । तुम्हारे साथ कैसे बरतुं, क्या सूलुक

मेरी रक्त-शिराओं में नित नये खेल रचा रहा है।...

जार तुम मा माना छूटना नहा चाहता तुन्हार ताथ कस वरतू, क्या जुलूक करूँ, समझ में नहीं आता। फिर माँग लो एक और वरदान। जो माँगोगे दे दूँगा, उज्जयिनी का सिंहासन भी। लेकिन तुम्हें छोड़ूँगा नहीं। तुम्हें सदा मेरे अधीन रहना होगा।'…मैं सदा की तरह एक जोर का ठहाका मार कर हैंस पड़ा। फिर बोला:

'सुनें अवन्तीनाथ चण्डप्रद्योत, आज मैं अपने चारों धरोहर वरदान एक साथ माँगे लेता हूँ। …आप अनलगिरि हाथी पर महावत बन कर बैठें। और मैं पीछे अम्बाड़ी में शिवादेवी के उत्संग में बैठूँ। फिर आप अपने तृतीय रत्न अग्निभीरु रथ को तुड़वा कर, उसके काष्ठ से चिता रचवायें। और तब हम तीनों एक साथ उस चिता पर चढ़ जायें!…'

'…सुन कर महाप्रतापी चण्डप्रद्योत को लगा, कि उसके पैरों के नीचे से धरती हट गई है। …वह अभी-अभी एक तिमिरान्ध्र अतल पाताल में समा जायेगा।…उसने दोनों हाथों की अंजलि जोड़ कर, मेरे आगे घुटने टेक दिये । बोला: 'क्षमा करो अभय राजा, तुम्हें बाँध कर रख सके, ऐसी शक्ति सत्ता में विद्यमान नहीं। तुम्हें बाँध ही न पाया, तो कैसे कहूँ, कि तुम्हें मुक्त करता र्डें!'…

'चलते समय मैंने अपने घोड़े को रकाब में पैर रख छलाँग मारते हुए कहाः 'आपने तो मुझे धर्म-छल से बँधवा मँगवाया, प्रद्योतराज । और वह भी कुटिनी वेक्याओं द्वारा । आपके इस शूरातन की बलिहारी हैं ! लेकिन अब जगत् एक और भी शूरातन देखेगा । मैं आप को सब की आँखों आगे, दिन के घौले उजाले में, ठीक आप के नगर के चौक में से, सरे बाजार हर ले जाऊँगा । और आप स्वयम् उस समय चिल्ला-चिल्ला कर उद्घोषणा करते जायेंगे---मैं राजा हूँ… मैं प्रद्योत हूँ…मैं राजा हूँ…! '

...और हठात् यह क्या देखता हूँ, कि मेरी शैया में गहरी निद्राः में सोये हैं अभय राजकुमार! कृष्ण-कमल में चाँदनी अपनी किरणों से 'जल-तरंग' बजा रही है ।...

मैं तब कहाँ था, कौन था, मुझे नहीं माल्म…!

विज्ञान मुझे पता नहीं, मैं स्वयम् चकित हूँ देख कर, कि यह कौन सर्वसत्ताघीश

'सबेरे ही प्रद्योतराज बडे कृतज्ञ और हर्षित भाव से मेरे पास दौड़े आये।

Π.

### केवल बहते जाना है

उज्जयिनी में इन दिनों एक विचित्र घटना हुई है। चारों ओर नगर में उसकी चर्चा है। सुदूर 'प्रवाल द्वीप' का कोई श्रोष्ठी, नगर के राजमार्ग की एक ऊँची हवेली में आ कर बस गया है। उसके दुर्माजले के अलिन्द पर हर सन्ध्या, दो सुन्दरी कन्याएँ नित नये सिंगार कर के बैठी दिखायी पड़ती हैं। नवदुर्गा जैसा दैवी सौन्दर्य। अभिजात गौरव भंगिमा। लेकिन उनके मदभीने लोचनों में अप्सरा का सूक्ष्म कटाक्ष खेलता रहता है। नगर के सारे रसिक हर साँझ उस ओर से गुजरे बिना रह नहीं पाते। और हृदय में एक कसक का बिच्छू-दंग ले कर घर लौटते हैं। हाय, इस काटे का इलाज नहीं !...

रसिक-राजेक्वर अवन्तीनाथ ने यह सम्वाद सुना, तो उस रात सो न सके। अगली सन्ध्या ही महाराज अपने रथ पर आरूढ़ हो कर, उस हवेली से गुजरे। उनको दो आँखें, तिमंजिले की चार आँखों से मिलीं, तो हट न सकीं। रथ को भी क्षण भर रुक जाना पड़ा। पहिये ही मानो मुर्च्छा खा गये ! महाराज पर जैसे किसी ने मोहिनी सिन्दूर छिड़क दिया। उनकी आँखों में जाने कैसी काजली-नीली रात अँज गई। उन चार लोचनों की कजरारी कोरों से उनका हृदय पोर-पोर बिधा जा रहा था। दरबार और अन्त:पुरों से राजा गैरहाजिर हो गये। उनके निज कक्ष के कपाट जो बन्द हुए, तो खुलने का नाम नहीं।

....आख़िर एक साँझ महाराज की एक गुप्त दूती, श्रेष्ठी के आवास पर पहुँच गई । उसने संकेत भाषा में महाराज का संदेश, उन दोनों सुन्दरियों को सम्प्रेथित किया । उन अल्हड़ कुटिल लड़कियों ने दूती का खूब मजाक उड़ाया, और उसे निकाल बाहर किया । दूती हर साँझ नये-नये सन्देश और महार्ष भेंट-उपहार ले कर आने लगी । और हर दिन उसे तिरस्कृत, अपमानित हो कर लौटना पड़ता । वह सोच में पड़ी, हमारे महराज तो जगत-जीत कोटिभट योद्धा हैं । उनके प्रताथ से दिगस्त काँपते हैं । और वे इन कौड़ी-मोल बिकने वाली गणिकाओं का अपमान भला क्यों सहते चले जा रहे हैं ? ओह, ऐसी अजेय होती है नारी के कटाक्ष की मोहिनी !...दूती ने हार नहीं मानी । वह कई बार सात परकोट भेद कर, परकीया राजरानियों तक को महाराज के पास ले आयी, तो ये तुच्छ रूपजीवाएँ क्या चीज हैं ! आख़िर एक दिन वे रूपसियाँ जरा नर्म हो आईं। उन्होंने दूती से कहा कि: 'हमारे सदाचारी श्रेष्ठी-पिता, हमारे शील पर सदा पहरा लगाये बैठे रहते हैं। उन्हें यह असह्य है, कि कोई पुरुष हमारे कौमार्य की कटि-मेखला भंग करे। आज से सातवें दिन हमारे ये संरक्षक पिता कुछ दिनों के लिये उज्जयिनी से बाहर जा रहे हैं। अपने राजा से कहना, कि तभी वे गुप्त रीति से हमारे यहाँ आयें। तब उन्हें हमारा संग-सुख प्राप्त हो सकेगा।'

उधर श्रेष्ठी ने प्रद्योतराज से कुछ मिलती-जुलती शक्ल वाले अपने एक अनुचर को, कृत्रिम रूप से पागल बना डाला । उसे पागलपन के कुशल अभिनय का पक्का अभ्यास करा दिया । श्रेष्ठी के रूप-विन्यासकार, आलेपन, उपटन तथा रंगों की सहायता से, उस अनुचर के चेहरे-मोहरे को ठीक प्रद्योत जैसा ही रचाव दे देते । और उस पागल का नाम भी रख दिया गया प्रद्योत ।

श्रेष्ठी लोगों में चर्चा करते कि-'मेरा यह भाई वातुल हो गया है। प्रेत की तरह जहाँ-तहाँ भटकता है, और मनमाना प्रलाप करता है। बड़ी मुक्लि से इसे सम्हाले रखना पड़ रहा है। कोई उपाय नहीं सूझ रहा, कि कैंसे इसे ठीक करूँ।'...सो श्रेष्ठी प्रति दिन उसे एक खटिया पर लिटा, रस्सियों से बँधवा कर, चार आदमियों के कन्धों पर उठवा, किसी वैद्य के घर उपचार के लिये ले जाता। उस समय सरे बाखार खाट पर बँधा जा रहा वह पागल उन्मत्त हो कर, आर्त्त कण्ठ से विलाप करता हुआ उच्च स्वर में कहता: 'मैं प्रद्योत हूँ...मैं प्रद्योत हूँ...अरे यह श्रेष्ठी बलात् मेरा हरण कर के ले जा रहा है !...'

0

Ο

Ο

उधर सातवाँ दिन आया । सो प्रद्योतराज, वादे के अनुसार उन दो सुन्दरियों का सहवास प्राप्त करने को, गुप्त वेश में श्रेष्ठी की हवेली पर आ पहुँचे । ...कक्ष में प्रवेश करते ही, उसके चारों दरवार्जों से श्रेष्ठी के सुभट काले बुर्क़े पहने निकल आये । और उन्होंने पलक मारते में ही, उस सुरामत्त कामान्ध राजा को कस कर मुश्कों से बाँध लिया । फिर उसे घनघोर मंदिरापान करवा कर, एक कमरे में बन्द कर दिया । अगले दिन रोज के मामूल के अनुसार, श्रेष्ठी उसे खाट पर बँधवा कर, दिन-दहाड़े घौली दोपहर, सरे राह वैद्य के घर ले जाने के बहाने से ले कर चल पड़ा । राह पर जाते हुए प्रद्योतराज को कुछ होश आया । अपनी बद्ध स्थिति का उन्हें कुछ बोध हुआ । वे खाट पर जकड़े आर्त्त कण्ठ से पूकारते जा रहे थे :

'अरे मैं प्रद्योत हूँ, अरे मैं राजा हूँ। यह दुष्ट श्रेष्ठी मेरा हरण करके ले जा रहा है। अरे सुनो, मैं राजा हूँ, मैं प्रचोत हूँ !…मुझे इस फ़रेबी श्रेष्ठी से छुड़ाओ…छुड़ाओ ! ओ मेरे प्रजाजनो, मैं तुम्हारा राजा हूँ, मैं प्रद्योत हूँ…!' लोगों ने राजा की इस आर्त्त पुकार पर कोई घ्यान न दिया। उन्होंने तो यही समझा, कि श्रेष्ठी हर दिन के नियमानुसार अपने पागल भाई को वैच के घर ले जा रहा है। और वैसा ही तो प्रलाप कर रहा है: मैं राजा हूँ...मैं प्रद्योत हूँ...। कपट-श्रेष्ठी ने एक-एक कोस पर, वेगीले अश्वों वाले रथ पहले से ही नियोजित करवा रक्खे थे। उन्हीं के द्वारा अनुक्रम से महा प्रतापी चण्डप्रद्योत को ठीक राजगृही नगरी में पहुँचा कर, अभय राजकुमार के महल में महामान्य अतिथि की तरह बड़े सम्मान-सम्श्रम से रक्खा गया। प्रद्योतराज समझ गये, कि किसने यह मजाक़ उनके राजाधिराजत्व के साथ किया है। ऐसी हिम्मत पृथ्वी पर केचल एक ही व्यक्ति की है: वह जो कहता है, वही कर के दिखा देता है!

…ठीक समय पर अभय राजकुमार ने कक्ष में पहुँच कर अवन्तीनाथ के चरण छुए, और मृदु मधुर स्वर में बोला :

'अरे वाह-वाह जीजा-मौसा, आख़िर आपकी पहुनाई हमारे यहाँ हुई ! आपकी चरण-धुलि मेरे कक्ष में पड़ी । हम गौरवान्वित हुए । यों तो आप आते नहीं । क्यों कि मगध में आप जब भी आये, आक्रमणकारी हो कर आये । तो आज आपको मेहमान बना कर ले आना पड़ा मुझे !'

'मेहमान बना कर, या बन्दी बना कर, अभय राजा ?'

'आपको बन्दी बनाया कामिनी के कटाक्ष ने, मौसा। मैं तो आपको उस नागपाश से छुड़ा लाया। और मैं आपको उज्जयिनी के सरे बाजार लाया। आप ने पुकार कर सारी उज्जयिनी से कहा-कि मैं राजा हूँ...मैं प्रद्योत हूँ! ...लेकिन आप पर किसी ने विश्वास ही न किया, तो मैं क्या करता। मैं तो आपको बन्द कर, कैंद कर, चोर राह से न लाया। राजमार्ग से लाया। 'मैं राजा, मैं प्रद्योत...' पुकारते हुए आप को लाया। ...और कामिनी के कटाक्ष-रज्जु से तो आप स्वयम् ही बँधे। वह बन्धन बाँधने वाला मैं कौन, और खोलने वाला भी मैं कौन?'

'अनुत्तर खिलाड़ी हो तुम, अभय राजा! तुम से शत्रुत्व कैसे किया जाये, तुम से कैसे लड़ा जाये, यही एक प्रस्तुत समस्या है। मगध पर अब आक्रमण कर के भी कोई क्या पा सकता है। उसके द्वार तो तुमने चौपट चारों दिशाओं पर खोल दिये हैं!'

हरसिंगार के झरते फूलों की तरह हँस कर अभय बोले :

'अरे मौसाजी, आये हैं तो कुछ दिन मगध पर राज करिये ! और सुन्दरियों की भी यहाँ कमी न रहेगी । राजगृही की जनपद-कल्याणी सालवती, आप के साथ उज्जयिनी के केतकी-कुंजों में बितायी रातें भूल नहीं सकी है ! उसी की ख़ातिर रह जाइये कुछ दिन !' सारी बातों की बात तो यह है, आयुष्यमान् अभय, कि जो तुम ने कहा, कर दिखाया। मैं राजा हूँ...मैं राजा हूँ...मैं प्रदात हूँ...मैं राजा हूँ...आदि मैं जिल्लाता रहा। और तुम मुझे ठीक उज्जयिनी को छाती पर से खुले आम बाँध लाये। मुश्किल यह पड़ गई है, कि इसे कपट भी कहूँ, तो कैसे कहूँ। दुनिया का कौन कपट तुम्हारे सरलपन को छल सकता है?'

'अरे जीजाजी, आप तो मेरे कूट-कौशल पर भी मोहित हो गये। मुझ से बड़ा कूट आप को कहाँ मिलेगा। …पर्वत-कूट, हिमवन्त पर्वत का एकाकी कूट ! कितना दुर्गम, अगम, सर्पिल चक्रिल राहें। आसमान के कॅंगूरों पर पैर धर कर चलना! ऐसे जटिल और हवाई आदमी को आपने सरल कैंसे समझ लिया ?'

हवा से अधिक सरल तो कुछ भी नहीं, अभय राजा। पर अगम्य है वह। उसे कोई पकड़ पाया क्या आज तक?'

'हाँ, महावीर ने पकड़ लिया है । मेरी साँस पर आ बैठा है वह । कुम्भक में मेरी हवा बाँध देता है ! इन दिनों उसी से छुटकारा पाने की फ़िक्र में हूँ ! '

'महावीर ने तुम्हें पकड़ा है, या तुमने महावीर को ? यही एक पहेली है! '

'सत्ता के दोनों ही ध्रुव समान रूप से सत्य और अनिवार्य हैं, मौसा। उन दोनों के चुम्बकीय सन्तुलन पर ही तो ब्रह्माण्ड ठहरा है, महाराज !'

'अरे तुम तो तत्त्वज्ञानी भी हो, आयुष्यमान् ! तुम्हारे आयामों का अन्त नहीं ।′

'तत्त्वज्ञानी नहीं, तूफ़ानी कहें, राजन् । तूफ़ान, जो सारी बाधाओं को तोड़ता हुआ, सब कुछ को उड़ा ले जाता है । तूफ़ान में जीता हूँ, ताकि त्रिकाली ध्रुव का भान बना रहे । और उस पर टिके बिना चैन न पा सक्रूं ! '

तभी अचानक दो सुन्दरी कुमारियाँ, उज्ज्वल वेश में वहाँ उपस्थित हुईं। प्रद्योतराज ने उन्हें देखते ही पहचान लिया। वे कुल-कन्याएँ महारानी चेलना देवी के महल में, अवन्तीनाथ को भोजन पर लिवा ले जाने आईं थीं। प्रद्योतराज उन्हें देख कर कुछ लजा-से गये।

'संकोच का कारण नहीं, राजेश्वर, ये कन्याएँ आप<sub>∎</sub>के बाल चापल्य पर म्ग्ध हैं। यही आपको पहुँचाने उज्जयिनी जायेंगी आपके साथ !'

'अभय राजा, मुझे जीने दोगे या नहीं ?'

'अपनी कामना का सामना करें, राजन् । जीवन और मुक्ति के बीच की ग्रंथि वहीं खुलती है । मुँह छुपा कर कब तक जियेंगे ?'

'तुम कहना क्या चाहते हो, अभय ? कि lो बात का कोई छोर भी है ?'

'कई छोर एक साथ हैं, राजेश्वर। हर बात के, हर भाव के, हर वस्तु के और हर व्यक्ति के। यही तो संकट है। एक छोर पर टेंग गये, कि चीज से] गायब। खेल में यही सुविधा है, कि सारे छोर एक साथ उसमें टकराते हाथ हैं। और उस टकराव में से निकलते ही जाने का जो मजा है, वह कह कर बताना मुश्किल है, राजन् !'

🕻 'तुम्हारी बात मेरे पल्ले नहीं पड़ रही, अभय ।'

'कुछ बात हो, तो पल्ले पड़े न? बात कोई है ही नहीं, केवल वात है। वात माने हवा। और हवा में बटोरने को क्या है, केवल बहते ही तो जाना [है !…'

चण्ड प्रद्योत खूब जी खोल कर हँस पड़े। वे बह आये।...अनायास आगन्तुकर्रूकन्याओं के कन्धों पर हाथ रख, वे बड़े सहज भाव से अभय राजा के साथ, मिहादेवी चेलना के महल की ओर चल पड़े।

## परिशिष्ट

### ٠

निवेदन है कि इस परिशिष्ट के अन्तर्गत जो 'परिप्रेक्षिका' प्रस्तुत है, उसे पाठक-मित्र पुस्तक समाप्त कर लेने के उपरान्त ही पढ़ें। इति और पाठक के क्षोच वह न आये, यह वांछीय है। इस 'परिप्रेक्षिका' में उन सारे प्रस्थान-बिन्दुओं, रचनात्मक समस्याओं और मुद्दों को स्पष्ट कर दिया गया है, जिन्हें लेकर भ्रान्ति हो सकती है, प्रश्न और विवाद उठ सकते हैं।

#### ٠

### परिप्रेक्षिका

सन् १९७३ के अप्रैल महीने में श्रीमहावीर जयन्ती के दिन 'अनुत्तर योगी' का यह सर्जन अनुष्ठान आरम्भ हुआ था। गत अप्रैल १९८१ में इसे चलते आठ वर्ष पूरे हो गये, और अब नौवां वर्ष चल रहा है। सन् ७८ की फरवरी में तृतीय खण्ड निकला था, और अब सन् ८१ का सितम्बर आ लगा है तब जा कर कहीं चतुर्थ खण्ड प्रकाशन की अनी पर आ खड़ा हुआ है। इस खण्ड का मूलपाठ (टेक्स्ट) तीन महीनों से छपा पड़ा है, और केवल इस अनिवार्य 'परिप्रेक्षिका' के लिए प्रकाशन रुका रहा है। इन रुकावटों की पीड़ा को स्वयम् रचनाकार ही भोग और समझ सकता है, अन्य कोई नहीं।

इन आठ-नो वर्षों के दौरान कितनी दैविक, दैहिक, भौतिक बाधाओं के बीच से इस सर्जन को चलना पड़ा है, उसकी कल्पना निरे मानुष भाव में सम्भव नहीं है। स्वयम् उनके भोक्ता--मेरे लिये भी नहीं। मेरे ही आश्चर्य की सीमा नहीं, कि इतने मारक संघर्षों के मसलसल दौर के बीच भी, कैसे इस किस्म का विस्तृत, गहन और सूक्ष्म रचना-कर्म जारी रह सका। एक ऐसा सूजन, जिसका नायक मनुष्य हो कर भी केवल मनुष्य पर समाप्त नहीं था, बल्कि वह मानषिक सीमाओं से परे का अतिकान्त पुरुष भी था। यही उसकी नियति थी, और इसी कारण आज वह भगवत्ता के सिंहासन पर अतिष्ठित और पुजित है। इतिहास में घटित हो कर भी, इतिहास से बाहर खड़ा आदमी। लोक में हो कर भी लोकोत्तर की ऊँचाइयों को छता और भेदता एक अतिमानव। और रचना में उनके मानव और अतिमानव रूपों को एक साथ, संयुक्त और परस्पर में संक्रान्त और समानान्तर घटित होना था। महावीर भगवान था या नहीं, यह रचना के लिए प्राथमिक नहीं । प्राथमिक यह है कि महावीर मनुष्य था । इतिहास में उसके घटित होने का प्रमाण मौजूद है। लेकिन उसकी पूर्णता और भगवत्ता का साक्ष्य भी इतिहास में आलेखित है: कि एक मनुष्य ही अपने परम पौरुष और पराकम से भगवान हो कर पृथ्वी पर चला।

मेरे इस नौ वर्ष व्यापी रचनाकाल के कष्टों, बाधाओं, व्याघातों का इतिहास भो, महावीर के मानुष से अतिमानुष होने के संघर्ष-कम से कहीं जुड़ा हो, तो मनोविज्ञानतः कोई आक्ष्चर्य का कारण नहीं। द्वितीय खण्ड में प्रभु का तपस्या काल आलेखित है, जिसका समापन उनके कैवल्य-लाभ में होता है। तपस्या काल में मेरे प्रभु को मानुषोत्तर दैविक, दैहिक, भौतिक बाधाओं और कथ्टों से गुजरना पड़ा। या कहें कि उन्होंने स्वयम् ही यातना के इन अभेद्य अन्धकारों में उतर कर, उनमें चलना, उन्हें झेलना स्वीकार किया। हर दुःख को चरम तक जाने बिना, उसका निराकरण कैसे हो ? प्राणि मात्र को दुःख से तारने की नियति ले कर ही जन्मा था तीर्थंकर महावीर। वह चाहता या न चाहता, इस नियति को तो अपने परान्त तक पहुँचना ही था। और महासत्ता के उस विधान के अन्तर्गत महावीर को लोक और लोकान्तर में सम्भाव्य हर कथ्ट के मूल तक में उतर कर उसे भौगना ही था: ताकि उससे मुक्त होने का उपाय लोक के तमाम प्राणियों की चेतना में उद्बोधित किया जा सके।

प्रथम खण्ड १९७४ में निकला : और द्वितीय खण्ड १९७५ में। लेकिन फिर तृतीय खण्ड १९७८ में ही निकल सका। द्वितीय खण्ड के समापन में महाबोर तो सारे दैविक, दैहिक, भौतिक त्रितापों को चरम तक भोग कर, चुका कर, सर्वज्ञ अहंन्त भगवान् हो गये। लेकिन अब शायद रचनाकार की बोरी थी, कि उन उपसर्गों को रच कर, उनके प्रत्याघातों को स्वयम् अपने जीवन में भोगने को बाध्य हो जाये। मनोविज्ञानतः भी यह समझा जा सकता है। उपसर्ग-पर्व की रचना के दौरान भी मेरे कष्टभोग सतत् जारी थे। लेकिन उसका सर्जन कर चुकनें पर ही उन कष्टभोगों के परिपाक को चरम परिणति पर पहुँचना था-- शायद। तृतीय खण्ड में तो महावीर पारमेश्वरीय एक्वयं से परिवरित हो कर पृथ्वी पर त्रिलोक और त्रिकाल के चऋवर्ती के रूप में चल रहे थे। उस सुख और वैभव की कोई उपमा नहीं हो सकती। लेकिन प्रभु के इस भागवदीय ऐक्वर्य की रचना करते समय, रचनाकार उसके समानान्तर ही, विगत उपसगं-पर्व के प्रत्याघातों को भी झेल रहा था। विपुल दुःखों के कर्दम में चलते हुए ही, त्रैलोक्येश्वर महावीर के अन्तरिक्षचारी चरणों में रचनाकार को सूवर्ण के कमल खिलाने थे। सो इस दुहरे-तिहरे संघर्ष के चलते तृतीय खण्ड के बाहर आने में तीन वर्ष लग गये।

और तृतीय खण्ड निकलने के समानान्तर ही सन् ७८ के अन्त में ही, मैं टोटल नर्वस-ब्रेकडाउन के ख़तरे में पड़ गया। एक ओर रचनान्तर्गत संघर्षों और उपसर्गों का दबाव-तनाव था, दूसरी ओर अस्तित्व को उच्चाटित कर देने वाली परिवेशगत बाधाओं का अटूट सिलसिला मेरी नसों को तोड़े दे रहा था। अपने उसी छिन्न-भिन्न नाड़ी-चन्न को अपने पदांगुष्ठ तले दाव कर, आख़िर मैंने जैसे नागों के फणामण्डल पर सिद्धासन जमाया, और श्रीसुन्दरी आम्रपाली की चेतना के सूक्ष्मतम और कोमलतम सोन्दर्य-लोकों में स्वप्न-विहार करने लगा। वह एक विचित्र अनुभव था। सूजन-स्वप्नों के उन ललित-कोमल ۲

पराग प्रदेशों में प्रवेश करते ही, कराल मारकता जैसे काफूर हो गई। मैं एक नये ही लोकान्तर में मानो नवजन्म पा गया। सौन्दर्थ और मार्दव के इस चन्दन-कपूरी संस्पर्श में जैसे मैं अनन्त जीवन और यौवन की वासना से भर उठा। कराल पर कोमल की विजय का यह साक्षात्कार, मेरे रचनाकार के जीवन की एक अद्भुत मोक्षानुभूति है। महावोर के सपनों और विरह में जीती आम्रपाली के साथ, मैं देश-काल के अब तक अननुभूत आयामों में विचरने लगा। लगातार कई सप्ताह एक फ़न्तासी की नानारंगी रत्निम नीहारिका में जीने का वह सुख कह कर बताना मुग्निकल है। ऐसा लगता था, कि जैसे किन्हीं अनतिकम्य विश्वों में मैं संक्रमण और अतिक्रमण करता चला जा रहा था। साथ में थी स्वप्न, सौन्दर्य, कला और कोमलता की सारांशिनी देवी आम्रपाली। मानो कि देवी अपने वक्षद्वय की बिस-तन्जु तनीयसी गहराई में मेरा वहन कर रही थीं। वहाँ से सृजन के जो अनाहत स्रोत पी कर मैं उठा, तो ख्याल आता रहा कि ज्ररूर कहीं कोई सोमसुरा अस्तित्व मे है, या रही होगी।

अजस चला वह सूजन का प्रवाह : मार्दव, माधुर्य, ज्ञान, प्रकाश, ऊर्जी और शक्ति का एक संयुक्त धारासार प्रस्नवण। फरवरी १९७९ से सितम्बर १९७९ तक, कुल आठ महीनों के बीच चंतुर्थ खण्ड के सत्ताईस अध्याय लिखे गये। संकल्प यह था कि चतुर्थ खण्ड में ही अतिरिक्त दो सौ पृष्ठ लिख कर, श्री भगवान् के तीर्थंकर काल को मोक्ष-प्रस्थान तक ले जा कर, समापन कर दिया जाये।

लेकिन गत आठ महीनों में जो अनवरत सूजन-श्रम का दबाव मेरे नाड़ी-मण्डल पर रहा, उसने मुझे शरीरतः फिर निढाल और हतप्राण-सा कर दिया। आत्मबल और मनोबल चाहे जितना ही ऊर्जस्वल रहा हो, लेकिन शरीर ने साथ छोड़ दिया। शरीर इतना श्रान्त, क्लान्त, श्लथ और विजड़ित हो गया, कि कोई चिकित्सा उसमें प्राण का संचार न कर सकी। तिस पर उसी काल में ऐसी परिवेशगत आक्रान्तियाँ भी ऊपरा-ऊपरी आयीं कि जीने की आशा ही दुराशा होती दीखी। जैसे किसी पैशाची शक्ति ने मेरी जीवनी-श्रक्ति ही मुझ से छीन ली थी। अन्दर रोशनी और प्रातिभ ऊर्जा वैसी ही अमन्द थी, लेकिन काया मुमुर्षुप्राय हो पड़ी थी। आँतें कमजोर पड़ गई थीं, और आमा-तिसार का असर दीखा। शरीर क्षीण हो चला। हैरत में था कि आख़िर यह यज्ञ-भंग का दृश्य क्यों कर उपस्थित हुआ है? मेरी रक्तवाहिनियों में आठ वर्ष से निरन्तर संचारित महावीर के होते भी, शरीर इतना लावार कैसे हो गया? शायद इसलिए, कि एक सर्वशक्तिमान, सर्वज्ञ अहंत के तेज को निरन्तर झेलते-सहते जाने और रचते जाने के स्ट्रैन को मेरे मानवीय शरीर की सीमाएँ बर्दाश्त न कर सकीं। ख़ैर, इसकी क्रैफ़ियत जो भी हो, मगर इस निढालता के चलते किताब रुक गई। सन् ८० के मई महीने में तबीयत सम्हली, और २३ मई को फिर रचना पर बैठने का संकल्प किया था, कि एक विचित्र अकस्मात् घटित हुआ। ठीक २३ मई ८० की सुबह मैंने 'भारतीय विद्याभवन' में 'नवनीत' के सम्पादकीय आसन पर अपने को बैठा पाया। किताब रुक गई, 'नवनीत' को सम्पादकीय आसन पर अपने को बैठा पाया। किताब रुक गई, 'नवनीत' बुरू हो गया। महान मुन्सो के जीवन-काल में 'भारती' का सम्पादन किया था, और भवन ने जब 'नवनीत' लिया, तो मुझे विवश कर दिया, कि 'भारती' में जो विज्ञन उतरा था, उसे 'नवनीत' में फिर जीवन्त करना होगा।

…मानो कि किसी मानुषोत्तर आदेश और विधान तले मैं 'तवनीत' करने को बाध्य कर दिया भया। बाध्यता बाहरी से अधिक भीतरी थी। पूज्य मुन्शीजी 'भारती'-काल के मेरे सम्पादन-कार्य से बेहद प्रसन्त थे। वे मेरे विजन और चिन्तन दोनों के अनन्य प्रेमिक हो गये थे। उन्हें स्पष्ट प्रतीति हो गई थी कि भवन की पत्रिका 'भारती' को जिस तरह के सम्पादक की जरूरत थी, वह उन्हें मुझ में मिल गया है। भारत की ऋतम्भरा प्रज्ञा को हमारे समय की भाव-चेतना, भाषा और रूपाकारों में ढालने का काम अना-यास ही मुझ से हुआ था, जो कि मुन्शी की दृष्टि में भवन की एक उपलब्धि थी। कई दशकों से हिन्दी की पत्रिकाएँ निरी साहित्यिक हो कर रह गई थीं। सर्वतोमुखी जीवन-चिन्तन और सांस्कृतिक मूल्य-बोध उनमें लुप्तप्राय था! 'भारती' में मैंने साहित्य, संस्कृति और जीवन-दर्शन का एक स्वाभाविक समन्वय किया था। पश्चिम में निरन्तर विकासमान ज्ञान-विज्ञान और कला-रूपों को मैंने. 'भारती' में, भारतीय मनीषा के नित-नव्यमान प्रज्ञा-स्रोतों से संयुक्त किया था। यह चीज समूचे भारतीय साहित्य, कला और पत्रकारत्व में तब भी ग्रायब थी, और आज भी लक्षित नहीं होती।

इसी कारण जब भवन ने 'नवनीत' लिया, तो फिर मेरी पुकार हुई। मैंने अपनी लाचारी निवेदन की कि 'अनुत्तर योगी' के चलते यह भार उठाना मेरे नाड़ीचक से परे की बात है। मगर मेरे पीछे ढार बन्द कर दिया गया था, और मुझ से कहा गया कि अब आप छटक कर जा नहीं सकते। भवन के संचालको के उस स्नेहपूर्ण आग्रह के सम्मुख मैंने अपने को विगलित और समर्पित पाया। ऐसी आत्मीयता, और किसी के काम की ऐसी क़डदानी आज भारत में अन्यत्र दुर्लभ है। "मुझे महान मुन्शी के, अपने प्रति वल्लभ-भाव का स्मरण हो आया। उन्होंने मुझे चेतना-स्तर पर अपने साथ तदाकार देखा था। ऐसा विरल ही होता है, यह मुन्शीजी ने अनुभव किया था। इसी से 'भारती'-काल के उन पाँच वर्षों में मुन्शी और भवन के परिचालकों ने मुझे एक राजपुत्र की तरह लाड़-प्यार और गरिमा के साथ भवन में रक्खा। यह सब इतने आत्मिक घनत्व का दबाव था, कि मैं नकार न सका, और 'नवनीत' पर आ बैठा।

ंबैठते ही बेशुमार कामों और दायित्वों के मधुप-गूंजन से मैं बेतहाशा आकान्त हो गया। मेरा सारांशिक क्रुतित्व 'अनुत्तर योगी' पड़ा रह गया, और 'नवनीत' मुझ पर सवार हो गया। इस चिन्ता से मेरा दिमाग एक भयंकर उलझन, दूबिधा और परेशानी में पड़ गया। मेरी नींद उड़ गई। विरमना और सोना-बंटना तक मुहाल हो गया। मेरा नाड़ी-चक्र चरमराने लगा। ...तभी एक रात बिस्तर पर लेटते ही, मुझ पर ध्यान-तन्दा-सी छा गई। और उसमें अपनी ही गहराई में से आती एक आवाज सुनाई पड़ी : 'नवनीत' और अनुत्तर योगी में कोई विरोध या भिन्नता नहीं है। 'नवनीत' को 'अनुत्तर योगी' का ही एक लोक-व्यापी प्रस्तार (प्राजेक्शन) होना है।… 'नवनीत' अनूत्तर योगी महाविष्णु का ही व्यासपीठ होगा, महासत्ता के नवयुगीन प्रकाश का विश्व-व्यापी आकाशवाणी केन्द्र होगा।''' हर चीज अपने नियत समय पर घटित होती है। 'अनुत्तर योगी' भी अपने नियत समय पर ही समाहित हो सकेगा। 'नवनीत' उसमें बाधक नहीं, उसका परिपूरक और सम्वाहक शक्ति-ध्रुव सिद्ध होगा।..." यह एक अन्तरबोधजन्य स्फुरणा थी जिसमें सर्वतोमुखी समाधान था। "सो द्वंद्रमुक्त हो कर मैं एकाग्र भाव से 'नवनीत' में जुट गया। 'नवनीत' के मेरे सम्पादन के इन अठारह महीनों में उपरोक्त भविष्यवाणी प्रमाणित हुई है।

प्रस्तुत प्रश्न फिर भी था कि 'अनुत्तर योगो' कब, कैसे पूरा हो ? और सहसा ही एक रात फिर ध्यान-तंदा में उत्तर मिला : ''अनुत्तर योगो' के चतुर्थ खण्ड के चार सौ टंकित पृष्ठ तैयार हैं : पूर्वगामी हर खण्ड के बराबर ही वॉल्यूम तुम्हारे हाथ में है : इसे प्रेस में जाने दो ! चतुर्थ खण्ड निकल जाये, और एक और अन्तिम पंचम समापन-खण्ड करना होगा।...'' एक तलवेधक आघात के धक्के से मैं जाग उठा। एक स्वतंत्र पंचम खण्ड और करना होगा ? ...इस कल्पना से ही मैं थर्रा उठा। मगर एक अटल अन्विर्गि नियति सामने खड़ी थी, और उसे समर्पित होने के सिवाय और कोई चारा मेरे लिए नहीं था। मुझे सहज ही उद्बोधन मिला, कि चार का अंक महावीर को मंजूर नहीं : पाँच के मांगलिक यांत्रिक-अंकासन पर ही उनके व्यक्तित्व और कृतित्व की परिपूर्ण मूर्ति उभर सकती है। यह उद्बोधन मुझे अचूक समाधानकारी प्रतीत हुआ। और चतुर्थ खण्ड प्रेस में दे दिया गया।

…लेकिन समानान्तर ही 'नवनीत' का दैनिक दायित्व-भार था, और शरीर मेरा पहले से ही टूटा, निढाल और अस्वस्थ चल रहा था। दोहरे-तिहरे परिश्चम के चलते उसके स्वस्थ होने का सवाल ही नहीं उठता था। तिस पर निजी जीवन में ऊपरा-ऊपरी बेशुमार विपत्तियाँ टूटती गईं। नवम्बर ८० में पत्नी को हृदय-रोग का भयंकर दौरा पड़ा और वह मरते-मरते बची। सी 'अनुत्तर योगी' की प्रेस कॉपी जांचने और फिर उसके प्रूफ-संशोधन के कार्य में तीन-चार महीने लग गये। ख़ैर, किसी तरह चतुर्थ खण्ड का मूल पाठ (टेक्स्ट) छप गया, तो अचानक मेरी अविकसित मस्तिष्क बोस वर्षीया अबोध बिटिया लवलीना जल गयी। तब एक महीना उसकी वेदना को झेलते हुए जिस मानुषोत्तर यंत्रणा में बीता, वह मानुष-गम्य नहीं, केवल ईश्वर-गम्य है। लवलीना के घाव में रूझ आयी, तो आचनक वह विक्षिप्त प्राय हो गई। बच्ची के पागल हो जाने का ख़तरा माथे में धमाके मारने लगा। तिस पर अपना स्वास्थ्य चकनाचूर : यकान, श्वांति और क्लांति की गण्यता तो बहुत पहले ही समाप्त हो चुकी थी। उनसे ऊपर उठ कर केवल अपनी आत्मिक ऊर्जा के बल पर संघर्ष करते जाना था, कर्म करते जाना था। ''सो अब भी जारी है।

0

Ο

Ο

'अनुत्तर योगी' के हर खण्ड में पश्चात्-भूमिका लिखना अनिवार्य रहा। कारण अपने रचनाकार की परिपूर्ण स्वतंत्र चेतना के चलते, अपनी 'डायनामिक' रचना-प्रज्ञा और प्रक्रिया के चलते, 'अनुत्तर योगो' में भाव-संवेदन, विचार, आचार, वाणी और साहित्य के रूप-शिल्पन तक के सारे प्रचलित ढाँचे, लीकें और रूढ़ियाँ टूटती चली गई थीं। महावीर मूलतः विश्व-पुरुष थे, लेकिन वे एक सम्प्रदाय विशेष के प्रतिमाभूत पूजित पाषाण के आसन पर भी क़ैद रक्खे गये हैं। इस जड़ीभूत कारागार की दीवारों को तोड़कर महावीर की सार्वलौकिक, सर्वकालिक मौलिक व्यक्तिमत्ता और प्रगतिमत्ता को ठीक आज के मनुष्य के चेतना-स्तर पर नव-नव्यमान गत्यात्मकता के साथ जीवन्त करने की रचनात्मक चुनौती भी मेरे सामने पहले ही दिन से खड़ी थी। और अब तक प्रकाशित तीनों खण्डों में भरसक उस चुनौतो का उत्तर मैंने दिया है। फलतः रूढ्रियस्त अनेक जड़ीभूत धार्मिक-नैतिक मर्यादाएँ और अवधारणाएँ टूटी हैं, तख्ते टूटे और उलट-पुलट हुए हैं। एक उपद्रवी, विप्लवी, प्रतिवादी, कान्तिकारी, अतिकान्तिकारी, चिरन्तन युवा महावीर धरती पर जीते, चलते, बोलते सामने आये हैं। और उपन्यास का स्थापित ढाँचा भी, बेतहाशा टूटता ही गया है, जैसा कि वर्तमान भारतीय साहित्य में शायद ही अन्यत्र कहीं हुआ होगा। यह केवल मेरी मान्यता नहीं है, समझदार और जानकार समीक्षकों ने भी यही अभिप्राय व्यक्त किया है।

जाहिर है कि एक ख़तरनाक़ पराक्रम करने की गुस्ताख़ी मुझ से बराबर हुई है। हर अवतार या पैग़भ्वर प्रतिवादी और विप्लवी तो होता ही है। जड़ीभूत पुरातन को ध्वस्त कर के वह नव्य जीवन्त रचना करता है। ऋषभदेव, ऋष्ण, युद्ध, काइस्ट, मोहम्मद, जरथुस्त्र आदि अवतार पुरुष— और कबीर, ज्ञानेक्वर आदि सारे मध्यकालीन सन्त और योगी, विद्रोही, भंजक और नवसर्जक एक साथ हुए हैं। सो महावीर भी तो वही हो सकते थे। यह महासत्ता के गतिमत्तरव (डायनमिज्म) का एक नैसगिक विधान और तर्क-विन्यास है। ऐसे में यह जरूरी हो जाता है, कि रचना में आविर्भत पुरुषोत्तम की कान्तिकारी गतिमता को उसके मूल सत्ता-स्रोत से संगत करके, उसकी उस नैसर्गिक उन्मुक्त स्थिति को, कट्टर सम्प्रदायवादियों के सम्मुख, स्पष्ट किंया जाये। वर्ना साम्प्रदायिक जड़त्व की चट्टानें अनर्थक अवरोध की सृष्टि भी कर सकती हैं। इसी कारण उसे समय से पूर्व ही तोड़ देने के लिए महावीर के विद्रोही, प्रतिवादी, गस्ताख और विध्वंसक रूप की आधारिक न्यायता और औचित्य को प्रमाणित करना जरूरी था--ठीक शास्त्र, तत्त्व-जान और महावीर की मुलगत धर्म-देशना के आधार पर ही। और उनके नवसर्जक और युग-विधाता रूप को भी इसी आधार पर सुद्ढता के साथ संस्थापित करना था। साथ ही साहित्य के स्थापित मान-दण्डों के टुटने से उत्पन्न होने वाली समीक्षकीय बौखलाहट को भी जवाब देना अनिवार्य था। ताकि इस कृतित्व के अतिकान्तिकारी और रूपान्तरकारी स्वरूप को सही जमीन पर समझा-परखा जा सके। चमत्कार यह हुआ है, कि सहज भावक और पूर्वग्रहमुक्त हजारों पाठक तो 'अनुत्तर योगो' को वेहिचक पीतें गये और आस्वादित करते चले गये। लेकिन साहित्य के कई बहुपठित, प्रशिष्ठ और 'सॉफ़िस्टीकेटेड' समीक्षक विक्षर्क-विकल्पों में ही उलझ कर, कृति में डूबने से वंचित रह गये।

ये सारी स्थितियां मेरे मन में पूर्व प्रत्याशित थों, और इसी कारण प्रथम खण्ड से ही परचात्-भूमिकाएँ लिखना मेरे लिए अनिवार्य हुआ, ताकि कृति के सही अवबोधन का धरातल निर्मित हो सके। इतिहास का विजनरी और करप-दर्शनात्मक अवगाहन और अवबोधन भी, रचना के स्तर पर कई ऐतिहासिक तथ्यों का एक रासायनिक रूपान्तरण करता है। उपलब्ध दार्शनिक वाद्यमय की शाब्दिक अर्थपरक सीमाएँ भी रचना में टूटती हैं। अतः धर्म-दर्शन, योग-अध्यात्म और इतिहास के रूढ़िबद्ध पण्डितों की सम्भाव्य तलबी के जवाब को भी पहले से ही प्रस्तुत हो जाना जरूरी था। इसी कारण ये लम्बी पश्चात्-भूमिकाएँ हर खण्ड के साथ अनिवार्थ हुईं। और जाने-अनजाने इन भूमिकाओं में पुराण, इतिहास-पुरातत्व, धर्म-दर्शन, योग-अध्यात्म तथा साहित्य-दर्शन और कला-शिल्प के कई कुँवारे अछते प्रदेशों में रिसर्च-अन्वेषण भी हुआ है।

चतुर्थ खण्ड में भी ऐसे ही कई उपदव और विप्लव सर्जना में घटित हुए हैं। अतः यह तो अर्जेण्ट था ही कि प्रस्तुत 'परिप्रेक्षिका' लिखी जाये, और उसके बिना ग्रन्थ बाहर न आये। लेकिन सारे ही धर्म-ग्रंथ इस बात के साक्षी हैं, कि जब भी कोई कल्याण-यज्ञ होता है, तो उसमें विरोधी आसूरी शक्तियों द्वारा उत्पन्न ध्वंसक विघ्न अनिवार्यतः आते ही हैं। सो बमुश्किल इस खण्ड का मूलपाठ अनेक बाधाएँ पार कर के छप भी गया, तो केवल पण्रचात्-भूमिका के लिए उसे चार महीने रुके रहना पड़ा। प्रिय लवलीना का जलना और उसका विक्षिप्त होना, मेरी नस-नस को तोड़ देनेवाली अस्वस्थता, ये सब अन्तरायें उक्त विरोधी शक्तियों द्वारा उत्पन्न विघ्नों के सिवाय और क्या कही जा सकती हैं ! अस्तु।

चतुर्थ खण्ड के लिए मेरे प्यारे हजारों जाने-अनजाने पाठकों की प्यासी **9ुकार मुझ तक वराबर पहुँचती रही है। उसने** जहाँ मुझे उद्विग्न किया है, वहीं क़तार्थता बोध भी कराया है, कि सार्वभौमिक लोक-हृदय में मेरी यह अनगढ़ कृति इस क़दर जजब हो सकी है। आश्चर्य होता है कि 'अनुत्तर योगी′ जैसी एक सूक्ष्म और दुरूह किताब लोकप्रियता की अनी पर कैसे आ खड़ी हुई है ! तुलसीदास, शरच्चन्द्र या विमल मित्र के साथ यह घटित होना समझ में आता है, लेकिन मुझ जैसे, अड़ाबोड़ कुँवारे जंगलों के रचना-यांत्रिक के साथ यह घटित होना, मेरी समझ के बाहर होता जा रहा है।

यहाँ जो किताब के विलम्बित होने के कारणभूत निजी संघर्षों और उलझावों का मैंने खुल कर जिक किया है, उसका एक बुनियादी कारण है। इस क्रैफ़ियत से यह स्पष्ट होता है, कि एक ईमानदार, ग़ैर-दुनियादार, स्वष्त-जीवी और एकनिष्ठ रचनाकार की रचना-यात्रा कितनी दुर्गम, दुरारोह होती है, कितनी तपस्थाओं के अग्नि-वन और कितनी बाधाओं के विन्ध्याचल उसे भेदने पड़ते हैं। ऐसे में यह इतिवृत्त केवल मेरा नहीं रह जाता, हर सत्यव्रती रचनाकार की गर्दिशों का यह आइना हो जात। है। यह व्यक्ति 'मैं' का तारोफ़नामा नहीं, किसी भी आत्महोत। रचनाकार की स्थिति का एक तद्गत (ऑब्जेक्टिव) आलेखन है। वैसा आत्महोता मैं हूँ या नहीं, यह निर्णय मेरा नहीं, उन्हीं का हो सकता है, जो मेरे जीवन-व्यापी संघर्ष के अनवरत साक्षी रहे हैं। वैसे अपने बारे में खुल कर लिखने का साहस मुझ से सदा अनायास हुआ है। और यह मुझे स्वाभाविक ही लगता है। इसमें संकोच या दुविधा का अनुभव मुझे कभी न हुआ । मेरी यह प्रतीति है, कि हर सच्चे रचनाकार में यह निर्भीकता और बेहिचक साहस होना चाहिए, कि वह अपने सर्जंक को अपने व्यक्ति 'मैं' से अलग करके देख सके। अहम् सम्बन्धी रूढ़ नैतिक मान्यताओं से ऊपर उठ कर जो सोहम् के चेतना-स्तर से न बोल सके, वह एक मुक्त कलाकार कैंसे हो सकता है ?

0 एक बहुत संगत सवाल मेरे हर पाठक और समीक्षक की ओर से उठता नजर आया है। ऐसा क्यों हुआ कि मूलतः तीन खण्डों में आयोजित क्रति तीन खण्डों में समाप्त न हो सकी, और वह पाँचवें खण्ड तक खिवती

Ο

चली गई ? स्वयम् लेखक भी यह निर्धारित न कर सका, न जान सका, कि इसे कहाँ विराम लेना है ? ऐसा क्यों ? क्या यह इस बात का द्योतक नहीं, कि लेखक अनगढ़ है, और योजनाबद्ध संगठित रूप से रचना करने की कला-सामर्थ्य से वह वंचित है ?

वैसे इसका एक सीधा उत्तर यह है, जो पहले भी दे चुका हूँ, कि इस रचना का स्वामित्व आरम्भ से ही मैंने अपने हाथ नहीं रक्खा। शुरू से ही स्वयम् महावीर को मैं इसका विधाता, नियोजक, निर्णायक मान कर चला हूँ। खास कर जब हम किसी भागवदीय व्यक्तिमत्ता का सर्जन करते हैं, तो क्या यही स्वाभाविक स्थिति नहीं होती ? साहित्य के इलाक़े में भागवदीय व्यक्तित्व की इस चिलक्षणता को शायद ऐसी कोई अलग स्वीकृति न भी हो, लेकिन इस रचना के दौरान मुझे भगवत्ता के रचना-स्वामित्व का स्पष्ट साक्षात्कार हआ है। इसे मैं कैसे झठला सकता हूँ?

भूलतः महावीर का जीवन हमें तीन सुस्पष्ट विभागों में उपलब्ध होता है। प्रथम विभाग : पूर्व-जन्म कथा से आरम्भ हो कर, यहाँ उनका अवतरण, उनका तीस वर्ष व्यापी कुमारकाल, और अन्ततः उनका गृह-त्याग, जिसे महाभिनिष्कमण कहते हैं। प्रथम खण्ड में यह विभाग सहज ही सिमट गया है। द्वितीय विभागः गृह-त्याग के उपरान्त महावीर का साढ़े-बारह वर्ष व्यापी दीर्घ और दाहण तपस्याकाल, और उसकी चरम परिणति में उन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति। यह भी सहज ही द्वितीय खण्ड में समाहित हो सका है। तुतीय विभाग : कैवल्य-लाभ के उपरान्त श्वीभगवान का तीर्थंकर हो कर धर्म-चेंक प्रवर्तन के लिए अनवरत अभियान : प्रजाओं के पास जाता, गुमराह आत्माओं का अनायास आवाहन, बिना किसी इरादे के वीतराग भाव से सुष्टि के कण-कण, जीव-जीव, जन-जन को अपने परिपूर्ण और मुक्तिदायक प्रेम से आप्लावित करना, उन्हें उद्बोधित और सम्बोधित करना : उनके तरणोपाय का उपदेश (धर्म-देशना) निसर्गतः तीर्थंकर के श्रीमुख से उच्चारित होना : एक ऐसी सार्वभौमिक भाषा में, जो मनुष्य ही नहीं, प्राणि मात्र को उनके अपने हृदय में ही स्वयम रूप से अवबोधिन हो जाती है : जिसे 'दिव्यध्वनि' कहा गया है।

तीर्थंकर का यह धर्मचक प्रवर्तन तूर्तीय खण्ड में समाहित न हो सका। इस विभाग की उपलब्ध सामग्री की सम्भावनाओं को जब मैंने अवगाहा, तो पाया कि उसमें कई ऐसे जन्मान्तरीण और वर्तमान व्यक्तित्व, चरित्र, पात्र और कथानक थे, जिनमें गहरे उतरने, अन्वेषण करने, रचने की अपार सम्भावना और गुंजाइश थी ...उनके सम्मुख मेरा सोचना, या उन्हें योजनाबद्ध करना, इतना छोटा पड़ गया, कि सोच समाप्त हो गया, और पात्र तथा कथानक स्वयम् ही अपने मौलिक उपादान में से रूपाकार लेते दिखाई पड़े। मैं निमित्त मात्र रह गया : और जैसे महावीर स्वयम् ही अपने धर्मचक-प्रवर्तन का शिल्पन करने लगे। मानव चरित्र के अकथ-अगम रहस्यों के तलातल आपोआप ही रचना में खलने और रूपायित होने लगे।

तब हुआ यह कि हर खण्ड के औसत पृष्ठों की सीमा पर ही मुझे तृतीय खण्ड रोक देना पड़ा। उसके बाद नाड़ी भंग से गुजरा, और अपनी सत्ता ही अपने काबू से वाहर हो गई। और मेरे उस कांपते अस्तित्व को आम्रपाली ने अपने आंचल में सहेज कर, मुझे फिर रचना-सन्नद्ध कर दिया, जिसका जिक पहले कर चुका हूँ। चतुर्थ खण्ड अजस्र प्रेरणा के साथ उतरने लगा, और अतिरिक्त दो सौ पृष्ठ उसी खण्ड में लिखकर, ग्रंथ को समापित करने की मेरी योजना भी मानो कि मेरे हाथ न रक्खी गयी। थक कर निढाल, निःसत्व, अस्वस्थ और निष्क्रिय हो गया। और उसी अन्तराल में मुझे 'नवनीत' पर बैठा दिया गया। ज्वाद को स्पष्ट हुआ, मानो कि इसमें भी महावीर का ही कोई ईण्वरीय पड्यंत्र था। मेरे न चाहते भी पंचम खण्ड लिखने की तलबी मेरे सामने आ खड़ी हुई। और इस डेढ़ वर्ष में जैसे अनुत्तर योगी महावीर 'नवनीत' के व्यासपीठ से धर्मचक-प्रवर्तन करते दिखाई पड़े। मैं आण्चर्य से स्तब्ध हूँ, और केवल 'निमित्त मात्र भव सव्य-साचिन' हो रहने को बाध्य हूँ।

यह विस्तार क्यों उत्तरोत्तर बढ़ता ही चला गया, इसका उत्तर भाविक पाठक स्वयम् ही रचना को पढ़ने के दौरान पाते चले जायेंगे। फिर भी इस सन्दर्भ में जो क्रैफ़ियत मेरेलक्ष्य में आती है, उसे यहाँ प्रस्तुत करना अनुचित न होगा। बल्कि शायद पाठक और समीक्षक को कथ्य और शिल्प दोनों इष्टियों से इस विस्तार के औचित्य को समझने में मदद मिलेगी।

चतुर्थ खण्ड को जिस मुक़ाम पर रोक देना पड़ा है, वहाँ तक महावीर के धर्मचक-प्रवर्तन का भूगोल पूर्वीय आर्यावर्त्त तक ही सोमिन रह जाता है। उनके समवसरण का विहार (अभियान) घूम-फिर कर मगध, वैशाली: चम्पा, काशी-कोशल और वत्सदेश (कौशाम्बी) से आगे जाता नहीं दिखाई पड़ता। लेकिन फिर एक मोड़ आता है, महावोर की आगमोक्त कथा में ही। धुर पश्चिमोत्तर के सिन्धूसौवीर देश की राजधानी वीतिभय नगर मे प्रभु को पुकार सुनाई पड़ती है। वहाँ के राजा उदायन, जो महावीर के मौसा भी थे, दूर से और अनदेखे ही चिर काल से महावीर के भक्त और प्रेमी थे। महावीर की मौसी और उदायन की रानी प्रभावती ने और उन्होंने, भगवान् के कुमारकाल में ही गोरोचन चन्दन काष्ठ से उनके कुमार-स्वरूप की एक मूर्ति बनवाई थी, जिसे 'जीवन्त स्वामी' की संज्ञा प्रदान को गई थी। आज जो अकोटा से प्राप्त 'जीवन्त स्वामी' की कांस्य प्रतिमा बड़ौदा म्यूजियम में सुरक्षित है, वह गायद परम्पराओं में संश्रमित होती हुई महावीर के उसी तत्कालीन मूल स्वरूप 'जीवन्त स्वामी' को ही प्रतिच्छबि हो तो क्या आश्चर्य है ! कम-से-कम मेरी तो यही दृढ़ प्रतीति है। क्योंकि उस काल की 'जीवन्त स्वामी' संज्ञा आज भी उस मूर्ति के साथ अक्षुण्य जुड़ी हुई है। ख़ैर, यह एक मेरा अनुसन्धान मात्र है, जो शायद आगे इतिहास-पुरातत्त्व के शोधकों की झोध का विषय भी हो सकता है।

यहाँ प्रासंगिक यह है कि, वोतिभय की महारानी-मौसी प्रभावती और उनके पति राजा उदायन की दूरंगम और अचाक्षुष भक्ति की पुकार को तीर्थंकर महावीर टाल न सके, और वे पहली बार पूर्वीय आर्यावर्त्त की सीम। का अंतिकमण करके अपने विशाल संघ सहित पश्चिमोत्तर सीमान्त की ओर प्रस्थान कर गये।

प्रभु का यह महाप्रस्थान, समकालीन भूमण्डल के समग्र 'ग्लोव' की दिग्विजय के प्रस्थान-बिन्हु के रूप में हाथ आता है। और ठीक इसी मुकाम पर औचक ही महावीर के रचनाकार को एक विजनरी साक्षात्कार होता है : कि तीर्थंकर का धर्मचक-प्रवर्त्तन अपने समय के भूगोल के विस्तारों में भी 'ग्लोबल' यानी सार्वभौमिक हुए बिना रह नहीं सकता। समकालीन पृथ्वी के तमाम ज्ञात छोरों तक गये बिना मानो वह समापित नहीं हो सकता। यह मानो तीर्थंकर के धर्मचक-प्रवर्त्तन की अनिवार्य नियति है।...

मानो कि इसी नियति के इंगित पर थी भगवान् राजा उदायन और रानी प्रभावती की पुकार पर सीधे वीतिभय की ओर प्रस्थान कर जाते हैं। "और फिर घटनाक्रम कुछ इस तरह चलता है, कि वहाँ से लौटते हुए प्रभु उज्जयिनी और उसके बाद दशपुर आते हैं। महामालव के प्राचीन नगर दशपुर का यह नामकरण, घटनावश उसी समय होता है। यह शायद निरा आकस्मिक नहीं, कि 'अनुलर योगी' के रचनाकार वीरेन्द्र का जन्म इसी दशपुर यानी आज के मन्दसौर नगर में हुआ था। इसका सम्भवतः क्या गहन आशय रहा होगा, इसका स्प्रष्टीकरण पाठकों को पंचम खण्ड में सांकेतिक रूप मे हो सकेगा। कल्प-दर्शन (विजन) के वातायन पर ही लेखक को इस आशय का अनायास साक्षात्कार होता है। "और इस दशपुर नगर के समवसरण, में महावीर के गृह-त्याग के बाद पहली बार सोमेक्वर और वैनतेयी श्रीभगवान के समीप उपस्थित होते हैं। ग्रीक दासी बाला वैनतेयी को सामने पाकर, उसकी आँखों के जल में प्रभु को मानो भूमध्य सागर के जल-जलान्त उछलते दिखायी पड़े। और उनमें से युनान (ग्रीम), इस्लायेल (मिस्र) और पारस्य (पर्शिया) की पुकार भी सुनायी पड़ी। अन्तरिक्षचारी प्रभु के लिए वहाँ की समवसरण-यात्रा भी सहज और अनायास ही हो सकती थी।… और फिर लौटती परिकमा में पूर्वीय महाचीन भी क्यों नहीं, जहाँ उस काल उस बेला लाओत्स् और कन्फ्ट्यूसियस बोल रहे थे। संवत्सरिक काल में कुछ दशकों का अन्तर रहा भी हो, तो उसे मैंने इस ग्रंथ में नगण्य कर दिया है, और एक अखण्ड महासमय की धारा में अतिकमण कर गया हूँ।

महावीर का समवसरण ग्रीस, इस्रायेल, पारस्य, महाचीन आदि तक गया या नहीं, इसका निर्णय मैंने इतिहास पर नहीं छोड़ा है। इतिहास बेचारे की क्या हस्ती, जो महाकालेक्वर महावीर के सारे बिहारों, प्रस्थानों और कियाकलापों को समेट सके, या उनका पारदर्शन कर सके। वह तो कोई विजनरी रचनाकार ही, अपने कल्प-वातायन से कर पाता है, क्योंकि वह कालभेदी भूमा का साक्षात्कारी होता है। पंचम खण्ड में मेरी इस गुस्ताखी से आपका साबिका पड़ेगा।

इस विजन से एक बहुत गहरी तात्त्विक बात हाथ आती है। सर्वज्ञ अईन्त तीर्थंकर तो अपनी मूल स्थिति से ही त्रिकाल और त्रिलोकवर्ती होते हैं। सो उनका मौलिक धर्मचऋ-प्रवर्त्तन तो उनकी देश-कालातीत आत्मा में ही निसगंतः आपोआप घटित होता है, होता ही रहता है। बाहर के देश-काल में उसकी एक नैमित्तिक मूर्त अभिव्यक्ति मात्र होती है। पर वह तीर्थंकर तो एक साथ, एकाग्र, अपनी अन्तप्रचेतना के ध्रुव पर आसीन रह तीर्थंकर तो एक साथ, एकाग्र, अपनी अन्तप्रचेतना के ध्रुव पर आसीन रह कर ही सर्वकाल और सर्वदेश की असंख्य आत्माओं में एकबारगी ही यात्रा करता है; एक अविभाज्य तात्त्विक कालधारा में ही अनायास वह सर्व का आश्लेष निरन्तर करता रहता है। मैं इसे 'आन्तर अवकाश' (इनर स्पेस) में धर्मचऋ-प्रवर्त्तन कहना चाहूँगा, ठीक आज की भाषा में। लेकिन चूँकि तीर्थंकर का तीर्थंकरत्व प्रकट पृथ्वी पर तभी सम्पन्न और सार्थंक माना जा सकता है, जब वह अपने समय के सम्पूर्ण भूमण्डल (ग्लोब) के बाहरी अवकाश (आउटर स्पेस) में भी, ठीक भोगोलिक सार्वभौमिकता में घटित हो सके। उसके बिना तमाम समकालीन पृर्थ्वी की प्यास को कोई मूर्त और प्रत्यक्ष उत्तर कैसे मिल सकता है?

इसी संचेतना में से मुझे स्पष्ट साक्षारकार हुआ, कि समकालीन भूगोल के छोरों तक महावीर की समवसरण-यात्रा घटित होना तीर्थंकर की एक अनिवार्य नियति है। परिपूर्ण प्रेम की इस पार्थिव दिग्विजय के बिना, मानो महावीर का तीर्थंकरत्व धरती पर प्रमाणित नहीं हो सकता। और इसी प्रत्यय से प्रेरित हो कर पंचम खण्ड में प्रभु को समकालीन पृथ्वी के छोर छून। ही होगा। और वहाँ से लौटने पर मगध-वैशाली के युद्ध का सूत्र-संचार अनायास मानो अकर्क्ता महावीर ढारा होना है। युद्ध मानो प्रलय का प्रतीक है। जीर्ण- जर्जर और जड़ीभत मृत जगत का प्रलय हुए बिना नये जगत का उदय कैसे हो सकता है। 'बिश्वोदय-प्रलय नाटक नित्य साक्षी' की त्रिकालिक लीला ही मानो मगध-वैण्नाली के युद्ध में घटित होती है। और इस युद्ध के अनन्तर श्री भगवान जैसे ठीक नियति-निर्धारित रूप से निर्वाण की ओर महाप्रस्थान करते दिखायी पड़ते हैं: सिद्धालय में पलायन कर जाने के लिए नहीं, दीप-निर्वाण की तरह नहीं, वल्कि मोक्ष के कपाट तोड़ कर उसके सिद्धालय के अनन्त दर्शन-जान-सुख-वीर्य के अविनाशी ऐश्वर्य को अपने युग-तीर्थ की तमाम आत्माओं के भीतर अभिसिचित कर देने के लिए ।

तीर्थंकर वह, जो अपने देश-काल में एक नूतन सर्वत्राता युग-तीर्थं का प्रवर्त्तन करे। इसी महोट्रेश्य की परिपूर्ति के लिए श्री भगवान् अपने सम-कालीन विश्व और समय के भीतर एक मूर्त प्रत्यक्ष, भौगोलिक और युगीन यात्रा भी करते हैं। जो तीर्थंकर युगावतार न हो, अपने युग और समय का अतिकान्तिकारी खष्टा और विधाता न हो, उसकी हमारे लिए क्या उपा-देयता हो सकती है? वह भले ही अपनी मौलिक आन्तरिक सत्ता में सर्वज्ञ अर्हत्त और सर्वग्रक्तिमान, सर्वव्यापी हो, लेकिन हमारे समय में जब तक उसकी यह इयत्ता और गुणवत्ता प्रत्यक्ष रूप से प्रमाणित न हो, तब तक हम तीर्थंकर महावीर को कैसे पहचान सकते हैं, उसे कैसे अपने और अपने समय के लिए सुलभ कर सकते हैं?

यही 'अनुत्तर योगो' के रचनाकार का वह विजन है, जिसके चलते यह प्रंथ अनिवार्यतः और ठीक एक मूर्त क्रमिकता में पंचम खण्ड तक खिचता चला जा रहा है। पंचम खण्ड के उपसंहार में, ठीक निर्वाण की उषःकालीन ढाभा-वेला में अनायास प्रभु के श्रीमुख से अनेक भविष्यवाणियाँ उच्चरित होती हैं, जिनमें हमारे समय के इतिहास का भी अनावरण होता है, तथा हमारे काल के प्रमुख युगान्तरकारी व्यक्तित्वों, घट-चक्रों और मोड़ों पर भी प्रतीका-हमक प्रकाश पड़ता है।

मैं समझता हूँ, कि इस कैंक्रियत से पाठकों और समीक्षक-मित्रों को ग्रंथ के इस विस्तार और अमाप इयत्ता का कारण-विज्ञान अवबोधित हो सकेगा। इत्यलम् ।

२स बीच प्रायः कई समझदार समीक्षक मित्रों को कहते मुना है कि 'अनुत्तर योगी' में अब तक उपलब्ध उपन्यास का स्वीक्रत ढाँचा (म्ट्रक्चर) टूट गया है। कुछ लोगों ने यह प्रश्न भी उठाया है कि 'अनुत्तर योगी' को उपन्यास कहा जाये, या काव्य कहा जाये, या आख़िर इसे क्या कहा जाये ? क्योंकि उपन्यास-विधा का प्रस्थापित स्वरूप इसमें हाथ नहीं आता। बल्कि यह एक विशुद्ध महाकाव्य ही अधिक है। कविता की तमाम शर्तों को बंशक यह पूरा करता है, मगर उपन्यास इसे कैसे कैसे कहें ? क्योंकि इसमें उपन्यास का कोई सर्वमान्य सिलसिला हाथ नहीं आता। इसका सारा गद्य इस क़दर गीत्यात्मक (लिरिकल) है, कि उपन्यास की गद्यात्मक मूर्तता इसमें शायब दिखायी पड़ती है। एक तरल, अबन्ध्य काव्य-प्रवाह में ही यह सारी छति रची गई है, जो किसी भी ठोस वास्तविक तट-बन्ध को नहीं स्वीकारती। इस प्रकार की आलोचनाओं के फलस्वरूप एक बात अवश्य प्रमाणित होती है, कि 'अनुसर योगी' न तो उपन्यास है, न निरा काव्य है, बल्कि कोई एक तीसरी ही असंज्ञनीय विधा इसमें आविर्भुत होती दिखायी पड़ती है। एक तरह से यही कथन सही कहा जा सकता है।

वस्तुतः हक़ीक़त यह है कि इसे लिखना आरम्भ करते समय मेरे मन में ऐसी कोई सतर्क धारणा नहीं थी कि मैं इसमें उपन्यास का पूर्व-निर्धारित ढाँचा तोड्र् । असल में कोई शिल्पगत पूर्व-परिकल्पना मेरे मन में थी ही नहीं। शिल्प या रूप-बन्ध के स्तर पर जो कुछ भी हुआ है, वह अपने आप ही होता चला गया है। मानो कि इसके शिल्पी या स्थापत्यकार स्वयम् इसके महानायक महावीर ही रहे। वे मुझ से जिस तरह लिखवाते चले गये, मैं लिखता चला गया। गोया कि अपनी कथा का रूप-निर्धारण महावीर ने मेरे होथ रक्खा ही नहीं, वे स्वयम् ही जैसे इसमें स्वतः रूपायित होते चले गये। इसके अतिरिक्त इसका अन्य कोई स्पष्टीकरण मेरे लिए सम्भव नहीं है।

जब कई समीक्षकों ने एक ही बात बार-बार दोहराई कि इसमें ढाँचा टूटा है, तो मानो अपने सूजन को योग-निद्रा से उचट कर एकाएक किसी सबेरे यह खबर मैंने जैसे किसी अखबार की हेड-लाइन में पढ़ी और मैं चकित हो गया, कि क्या सचमुच ऐसा कुछ हुआ है ? ठीक उसी तरह, जैसे कोई किशोरी हठात् मुग्धा होने पर, लोगों की उसके रूप-यौवन पर मुग्ध-विभोर होती दृष्टि से वह सचेतन हौकर जाने, कि उसके शरीर में कुछ ऐसा रूपान्तर हुआ है, जो सारे परिवेश की सम्मोहित दृष्टि का केन्द्र बन गया है। और तब मानो वह स्वयम् ही अपने रूप-लावण्य पर आत्म-मुग्ध हो जाये, और लजा जाये, नजरें झुका कर आप ही अपने सौन्दर्य की समाधि में निमग्न हो जाये।

वस्तुतः यह आलोचना मुझे सही और अच्छी ही लगी। यह जान कर मुझे आल्हाद का रोमांच ही अनुभव हुआ कि मेरे हाथों कुछ ऐस। अपटित घटित हुआ है, जो भारतीय साहित्य में इससे पूर्व नहीं हुआ था। पश्चिम में तो उपन्यास का स्ट्रक्चर (ढाँचा) बहुत पहले ही टूट चुका था। हेनरी प्रूस्त, जेम्स जॉयस और बर्जीनिया बुल्फ यह काम बहुत पहले ही कर चुके थे। मगर भारतीय साहित्य में यह जानकारी मौजूद होते हुए भो, किसी बड़े से बड़े उपन्यासकार ने भी यह साहस नहीं किया था, या वैसा करने की कोई जरूरत किसी को महसूस न हो सकी थी। सच तो यह है कि किसी भी बड़ी और स्वाभाविक रचना में ढांचा इरादतन तोड़ा नहीं जाता, वह आपोआप ही टूटता है। तो मानना होगा कि वह रचना या रचनाकार की किसी भीतरी जरूरत में से ही टूटता है। हक्रीक़तन मेरे साथ भी यही हुआ होगा। क्योंकि प्रयोग करने के लिए प्रयोग करना कभी मेरे स्वभाव में न रहा, जब भी मुझ से प्रयोग हुआ, मेरी ख़ास तरह की अन्तश्चेतना और उसकी रचना-त्यक आवध्यकता में से ही हुआ। लेकिन यह तो अब एक सर्व-स्वीकृत तथ्य हो चुका है, कि 'अनुत्तर योगी' में उपन्यास का परम्परागत ढाँचा टूटा है। और इसे मैं अपने तई एक उपलब्धि ही मानता हूँ, दोष नहीं। वैसे भी मैंने आलोचक या पाठक को लक्ष्य में रख कर कभी नहीं लिखा। जो भी लिखा, प्रयमत: अपनी विलक्षण आत्मानुभूति और आत्माभिब्यक्ति के तकाजे में से ही लिखा।

इस सन्दर्भ में मुझे दो वर्ष पूर्व 'पूर्वप्रह' में प्रकाशित धनंजय वर्मा के एक विस्तृत लेख का ध्यान आता है, जिसमें उन्होंने बड़े साहसपूर्वक भारतीय उपन्यास पर यह टिप्पणी की थी, कि हम पश्चिम से आयातित एक ढाँचे की परिपाटी को ही पीट रहे हैं, किसी ने अब तक उपन्यास के प्रस्थापित ढाँचे को तोड़ने की कोई पहल या पराक्रम नहीं किया है। उसके बाद स्वयम् धनंजय ने मुझ से यह जिक भी किया था, कि वस्तुतः उनका वह लेख 'अनुत्तर योगी' की उनके द्वारा आगे की जाने वाली समीक्षा की भूमिका ही या, और उसके उत्तरार्द्ध-स्वरूप जो लेख अब वे लिखेंगे, उसमें वे यह स्थापना करेंगे कि 'अनुत्तर योगी' का रचनाकार इस मामले में अपवाद स्वरूप है, और उसने स्थापित औपन्यासिक ढाँचे को तोड़ने की साहसिक पहल की है। प्रकारान्तर से धनंजय वर्मा से पहले ही श्रीराम वर्मा और प्रभात कुमार त्रिपाठी भी यह बात अपने ढंग से कह चुके थे, इसका उल्लेख न करना उन दोनों साहत्य-ममंज्ञ मित्रों के प्रति अन्याय होगा।

यहाँ इस सन्दर्भ में यह कह देना भी जरूरी है कि 'अनुत्तर योगो' का भावक पाठक बिना किसी ऐसे विवाद में पडे उसे अपनी जड़ों से सीधा पीता चला गया है, और उसे इसमें वह परितृष्ति और समाधान मिला है, जो उसे अन्यत्र आज तक कहीं न मिल सका था। इसमें ढाँचा टूटने, और एक अधिक तर्पक विधा के आविष्कृत होने की बात स्वतः ही गर्भित है। सच पूछो तो किसी भी कृति का सच्चा मूल्यांकनकार उसका भाविक और सुरसिक पाठक हो होता है, कोई रचनाकार या समीक्षाकार नहीं। क्योंकि लेखक और १८

समीक्षक आमतौर पर संस्कारबढ़, रूढ़िबढ़ और 'सॉफ़िस्टोकेटेड' ही होते हैं। पाठक ही मुक्तचेता और रचना का सच्चा स्वाभाविक गृहीता और अवबोधक होता है। 'अनुत्तर योगी' के हजारों पाठकों के अभिमत से यह सत्य और तथ्य प्रमाणित हुआ है।

अनुत्तर योगी' में ढाँचे का टूटना जिस तरह एक दिन अकस्मात् 'ब्रॉड-कास्ट' की तरह चारों ओर से सुनाई पड़ा था, उसी तरह एक दिन हठात् यह टेलीकास्ट भी देखने-सुनने में आया कि-'अनुत्तर योगी' सही भानों में एक 'विशुद्ध भारतीय उपन्यास' है। मैं हैरान देख कर, कि 'विशुद्ध भारतीय उपन्यास' कोई ख़ास चीज होती है क्या ? भारतीय जीवन को ले कर लिखा गया, हर हिन्दुस्तानी लेखक का उपन्यास क्य. भारतीय ही नहीं होता है ?

बंकिम, रवीन्द्र, शरत्, ताराशंकर, विभूतिभूषण, प्रेमचन्द, जैनेन्द्र, वात्स्यायन, विमल मित्र, खाण्डेकर, राजा राव, मुल्कराज आनंद, हजारो प्रसाद द्विवेदी, और हमारे तमाम आंचलिक उपन्यास– ये सब क्या विशुद्ध भारतीय नहीं ?

तभी शिलालेख या कहिये आकाग-लेख की तरह एकाएक कहीं पढ़ने को मिला:

"...इधर पाश्चात्य प्रभाव से हमारा साहित्य इतना प्रभावित है, कि वह कभी-कभी पाश्चात्य वाइमय का हिन्दी अनुवाद-सा लगता है। ऐसी स्थिति में आधुनिक साहित्य में निखालिस भारतीय उपन्यास लिखने का श्रेय वीरेन्द्रजी को जाना चाहिए।...'अनुत्तर योगी' किस माने में विशुद्ध भारतीय है, इसका स्पष्टीकरण ज़रूरी है। इस उपन्यास का केन्द्रीय व्यक्तित्व और इस महागाथा का अनुभव समस्त भारतीय संस्कृति का एक विशुद्ध परिणमन है। वैज्ञानिक बुद्धिवाद के प्रभाव में आकर हमारा आज का बौद्धिक पुराचीन जगत के अतीन्द्रीय अनुभवों का, विराट् व्यक्तित्वों तथा अतिमानवीय घटनाओं का या तो अविश्वास करने की मुदा में रहता है, अथवा उन्हें बुद्धि-सम्मत पहराष देने का प्रयास करते हुए मूल मिथकीय अनुभव को ही नकार देता है।...

"भारतीय योग-साधना, ध्यान-धारणा, भक्तिपरायणता, अलौकिक चमत्कारों की वास्तविकता, केवलज्ञानी एवं त्रिकालचेता विराट् व्यक्तित्व की उपस्थिति में सहज आस्था, जन्म और मरण का शाश्वत सत्ता की सापेक्षता में लहर और समुद्र की तरह रिश्ता, जन्म-जन्मान्तरवाद और कर्म-वाद में विश्वास, मूल सत्ता के गुणात्मक रूप को स्वीकार करते हुए भी, मनुष्य की दृष्टि से उसका चरम शिवत्व और सौन्दर्य से संयुक्त होना, सभी गोचर इंडो एवं संघर्षों का अन्ततोगत्वा सत्ता की समरसता में विलीयमान

होना—-आदि भारतीय संस्कृति के कुछ ऐसे विख्वास 'अनुत्तर योगी' के अनुभव की पीठिका हैं। और यही पीठिका उसे एक विशुद्ध भारतीय उपन्यास प्रमाणित करती है।<sup>...''</sup>

## --डा० चन्द्रकान्त बांदिवड़ेकर

('उपन्यास : स्थिति और गति' ग्रंथ से साभार)

डॉ॰ बांदिवड़ेकर सबसे पहले व्यक्ति थे, जिन्होंने 'अनुत्तर योगी' पर 'निख़ालिस भारतीय उपन्यास' को मुदा अंकित को। फिर डॉ॰ झ्यामसुन्दर घोष ने कहा कि 'अनुत्तर योगी'----'भारतीय संस्कृति का चित्रागार है'। इसके अनन्तर श्रीराम वर्मा ने भोपाल के 'साक्षात्कार' में लिखा कि: ''इधर निर्मल वर्मा विश्रुद्ध भारतीय उपन्यास के सम्भाव्य स्वरूप की खोज में हैं। अपनी तमाम खोज के बावजूद वे अपने उपन्यासों में पाश्चात्य वास्तववाद (रियालिज्म) से उबर नहीं पा रहे हैं। जबकि वीरेन्द्र कुमार जैन ने 'अनुत्तर योगी' के रूप में विशुद्ध भारतीय उपन्यास लिख कर, उसके मौलिक स्वरूप का साक्षात्कार करा दिया। "वीरेन्द्र कुमार जैन तो भौतिक यथार्थ यानी 'रियालिज्म' को स्वीकारते ही नहीं, उस पर रुकते ही नहीं। उनके सूजन का स्रोत है 'रियालिटी' (मौलिक सत्ता), और समस्त जगत्-जीवन को भी वे इसी 'रियालिटी' के परिप्रेक्ष्य में ही देखते-जानते और अनुभूत करते हैं।--आदि'' ठीक शब्द इस वक्त सामने नहीं हैं, मगर श्रीराम वर्मा का आणय निःसन्देह ठीक यही है: वक्तव्य के सारे तथ्य यही हैं।

डॉ॰ विश्वम्भरनाथ उपाध्याय ने कहा कि — 'अनुत्तर योगो' में वीरेन्द-कुमार जैन ने वेदव्यास बतने की कोशिश की है। इसमें 'महाभारत' की यह प्रतिज्ञा स्पष्ट झलकती है कि—-'जो यहाँ नहीं है, वह कहीं नहीं है, जो जहाँ भी है- वह सब यहाँ एक साथ है।'---आदि।'' डॉ॰ लक्ष्मीनारायण लाल ने इसे भारतीय आत्मा का अनादिकालीन महाकाव्य कहा, और डॉ॰ विवेकी राय ने इसकी विशुद्ध भारतीयता को विस्तार से विवेचित किया।

इन तमाम सन्दर्भों के सिलसिले में ही मुझे पहली बार जानने को मिला कि साहित्य में इधर 'विशुद्ध भारतीय उपन्यास' जैसी किसी चीज की तलाश चल रही है। और इस तलाश के लक्ष्य को समझने में मैं अब भी असमर्थ हूँ। रवीन्द्र और शरत् का कथा-साहित्य क्या भारत की अन्तश्वेतना से ही अनुप्राणित नहीं ? दक्षिण भारत के सभी दिग्गज कथाकारों ने क्या भारत की महान जीवन्त परम्परा को ही आलेखित नहीं किया ? प्रेमचन्द के 'गोदान' के होरी में क्या भारत की आदिम आत्मा ही नहीं बोलती ? हमारे

Jain Educationa International

सारे आंचलिक उपन्यासों में क्या भारत की आदिम माटी की गन्ध ही नहीं महक रही ? क्या कमलादास के आत्मकथात्मक उपन्यास 'मेरी कहानी' में भारत की आत्मा ने ही पश्चिम का शरीर धारण नहीं किया है ?

तब फिर वह क्या विशिष्ट अवशिष्ट है, जिसके अभाव में 'भारतीय उपन्यास' के प्रकृत स्वरूप की तलाश अब भी जारी है ? यह तलाश कथ्य-गत है या शिल्पगत है ? क्या कोई अनादि-अनन्तकालीन भारत हो सकता है ? यह क्यों कर सम्भव है ? निरन्तर परिवर्तनशील देश-काल में कोई भी देश या संस्कृति-विशेष अक्षुण्ण रूप से चिरन्तन-शाश्वत कैसे कही जा सकती है ? ये प्रश्न उत्तर माँगते हैं, और इनका उत्तर देने का दुःसाहस मैं यहाँ नहीं करूँगा।

मगर एक बात जरूर ध्यान में आती है----इस सन्दर्भ में। भारत की अनाद्यन्त खोज को उपलब्धि सारांशतः यह है किः "इंद्र और द्वंद्वातीत, सूक्ष्म और स्थूल, आत्मिक और भौतिक, मूर्त और अमूर्त, दोनों ही अपनी जगह सत्य हैं। 'एकोहं बहुस्याम्' कह कर 'वह एकमेव' ही दो हो कर फिर बहु हुआ है : वही है यह जगत्-सुष्टि, यह जीवन । इसी से भारत का कहना है, कि इंद्रातीत में इंद्र का इनकार नहीं है, और इंद्र में इंद्रातीत का इनकार नहीं है। वैसे ही आत्मिक में भौतिक का, और भौतिक में आत्मिक का इनकार नहीं है। समुद्र में तरंग का, और तरंग में समुद्र का इनकार नहीं है। अमूर्त ही मूर्त हुआ है, और मूर्त की मुक्ति अमूर्त में ही सम्भव है। अखण्ड अमूर्त का साक्षात्कार हुए बिना, खण्ड मूर्त में पूर्णत्व का प्राकट्य सम्भव नहीं। इंद्र और इंद्रातीत में जो एक साथ खेल रहा है, वही भारत है, वही भारतीय आत्मा की अस्मिता है। एक में अनेक, और अनेक में एक की लीला का दर्शन-आस्वादन, यही भारत की विशिष्ट अन्तक्वेतना है। जिस उपन्यास या गाथा में इस लीला का स्पष्ट और सीधा साक्षात्कार तथा मूर्तन हो, शायद उसे ही 'विशुद्ध भारतीय' उपन्यास की संज्ञा प्रदान की जा सकती है। यह शाश्वत कथा की पटभूमिका पर ही सम्भव है। शाश्वत कथा के लिए सब से उपयुक्त फॉर्म है मिथक, पूराकथा । क्योंकि उसमें तात्का-लिकता होते हुए भी सार्वकालिकता होती है। वह काल में घटित होते हुए भी, महाकालीन, सर्वकालीन और कालातीत एक साथ होती है।

एक और भी बात विशुद्ध भारतीय कथा-साहित्य के लाक्षणिक स्वरूप को उजागर करती है। उसमें फन्तासी और वास्तविकता दोनों एकाग्र रूप से संयुक्त पायी जाती है। उसमें त्रासदी और कॉमेदी (सुखान्तिका) द्वंद्व और द्वंद्वातीत का निर्वाह एक साथ होता है। उसका अन्त सदा कॉमेदी में होता है। उसमें वास्तविक संसार जीवन के स्तर पर त्रासदी का चित्रण चरम तक होता है, अस्तित्वगत संत्रास को परा सीमा तक आलेखित किया जाता है। लेकिन उपसंहार में सुखान्तिकता अनिवार्य है। नरक है, मृत्यु है, मगर अन्ततः स्वर्ग है, अमरता है, शाख्वती (इटर्निटी) है। आज का अधिकांश पाख्वात्य साहित्य अस्तित्वगत द्वंद्व और त्रासदी पर ही समाप्त है। भारत द्वंद्व और त्रासदी को सम्पूर्ण स्वीकाश्ता तो है, पर उसकी कथा का उपसंहार द्वंद्वातीत शाख्वत मिलन में होना जैसे अनिवार्य है। क्यों कि अन्ततः शाख्वत जीवन ही परम सत्य है, ध्रूव स्थिति है।

इसी कारण हमारे क्लासिक साहित्य में वास्तव और दन्तकथा का, यथार्थ और मिथक का, स्वप्न और तथ्य का, मूर्त और अमूर्त का, वज्ज-कठोर और कुसुम-कोमल का सुन्दर और असुन्दर का अद्भुत सम्मिधण और सामजस्य दिखायी पड़ता है।

यहाँ यह भी लक्षित करना होगा कि पश्चिम के क्लासिकों में भी मिल्टन का महाकाव्य 'पेरेडाइज लॉस्ट' पर ही समाप्त नहीं होता, 'पेरेडाइज रिगेन्ड' में ही उसकी चरम परिणति होती है। दान्ते ने 'कॉमेडिया डिविना' ही लिखी, 'ट्रैजेडिया डिविना' नहीं। 'इनफ़नों' में नरकों के तमाम मण्डलों और पातालों को पार कर के, 'पर्गेटोरियो' में आत्मशुद्धि के अग्नि-स्नान से गुजर कर, 'पेरेडिसो' में कवि 'पेरेडाइज' के उद्यान-सरोवर के तट पर अपनी दिवंगता विरहिता प्रिया बीट्रिस से पुनः मिलता है, और वह मिलन-सुख शाख्वत हो जाता है।—यानी त्रूसीफ़िक्शन ही सत्य नहीं, रिसरेक्शन भी उतना ही सत्य है: बल्कि वही अन्तिम और शाख्वत सत्य है।

इस शाश्वती का साक्षात्कार ही भारतीय सूजन का परम अभीष्ट या लक्ष्य कहा जा सकता है। 'अनुत्तर योगी' में द्वंद्व और द्वंद्वातीत, काम और पूर्णकाम, का यह सामंजस्य कहाँ तक सिद्ध हो सका है, भंगुर में अमर का और ऐन्द्रिक में अतीन्द्रिक का दर्शन-आस्वादन कहाँ तक विश्वसनीय हो सका है, शाश्वती की अनुभूति टीक मनोवेज्ञानिक स्तर पर कहाँ तक रूपायित हो सकी है, यह निर्णय सच्चे भावक और भाविक पाठकों, लेखकों और समीक्षकों के हाथ है। उसमें मेरा क्या दखल हो सकता है ? इतना ही जानता हूँ, कि अधोलोक के अतल अन्धकारों में, नग्न निर्द्वंद्व खेल कर भी, अन्ततः मैं ऊर्घ्व के ज्योतिर्मय वातवलयों में ही तैरता पाया गया हूँ, उड्डीयमान हो सका हूँ। जीवन में पल-पल चरम शासदी को जीकर भी, अन्ततः सदा सुन्दर के स्वप्न में ही उत्कान्त होता रहा हूँ, जोता रहा हूँ। इत्यलम्।

ल्या त्या के दीव के दीव ज्या त्या त्या त्या त्या त्या के आज इस हित्य में 'विशुद्ध भारतीय उपन्यास' की तलाश जो आज इस शिइत से हमारे बौद्धिकों के बीच चल पड़ी है, उसका एक और भी सचोट

कारण है । भारत के सरनाम अंग्रेजी प्रकाशकों की रिपोर्ट है, कि विदेशों में तथाकथित आधुनिक भारतीय उपन्यास की माँग तेची से कम होती जा रही है। नौबत यहाँ तक आ पहुँची है, कि पहला संस्करण भी यडा रह जाता है। वजह यह बतायी जाती है, कि जागृत और रौशन पश्चिमी पाठक की भारत के उस कथा-साहित्य में दिलचस्पी नहीं रह गई है, जिसमें पश्चिमी सभ्यता से आकान्त भारतीय चरित्रों का आलेखन होता है। पश्चिम के पिटे-पिटाये अस्तित्ववादी और अतियथार्थवादी पात्रों की पुनरावृत्ति या भद्दी नक़ल, और संत्रास, अकेलेपन तथा दिशाश्रम की पश्चिमी समस्याओं का हमारे नये उपन्यास में जो प्राबल्य बढ़ता जा रहा है, वह पश्चिमी पाठक को तृप्त नहीं करता। वह उसे अपनी ही जूठन या वमन लगता है। उसमें उसे भारत का वह आन्तरिक मनुष्य नहीं मिलता, जिसे जानने-समझने की उसे तीव्र उत्कण्ठा और प्यास है। सच तो यह है, कि पश्चिम भारतीय उपन्यास में भारत की आदिम आत्मा से संपुक्त हो कर, उसको जड़ों में उतर कर, वह शांति और समाधान पाना चाहता है, जो भारतीय चेतना की चिरकालोन विरासत रही है। भारत की वह गहनगामी सांस्कृतिक परम्परा, जो उसके क्लासिक महाकाव्यों और उसकी कलाओ में उपलब्ध है, वह आज के भारतीय मनुष्य में कहाँ तक जीवन्त है, यही जानने के लिये पश्चिम आज उत्कण्ठित है। आधुनिक जापानी साहित्य और मनुष्य में चूँकि जापान को भाग्वती परम्परा आज भी अविच्छिन्न रूप से जीवित है, इसी कारण पूर्व के साहित्यों में जापानी साहित्य ही अपेक्षाकृत आज के पश्चिमी मनुष्य को अधिक तुप्त करता है।

भगर यह एक कटु सत्य है, कि आधुनिक भारतीय बौद्धिक और सर्जक चूँकि अपनी सनातन जीवन्त परम्परा से कट गया है, इसी कारण पश्चिमी जगत् में आज का भारतीय उपन्यास एक हद के बाद अपनी अपील खोता जा रहा है। टाइट जीन्स् और टाइट जसियों में कसी आज की थियेटर करने वाली वे लड़कियाँ और लड़के, जो सिगरेट और शराब की प्याली हाथ में उठाये अपनी कुत्रिम समस्याओं और त्रासदियों से उलझ रहे हैं, वह सारा कुछ पश्चिम से आयातित है: पश्चिमी मानस के लिये वह अत्यन्त मॉनोटोनस है, उसका अपना ही वमन है, उसकी अपनी ही कॉनिक डीसेंट्री है। उसे पढ़ना उसे ग्लानिजनक और निहायत अरोचक तथा कुत्रिम लगता है। यही कारण है कि तथाकथित आधुनिक भारतीय उपन्यास पश्चिम में 'पल्टेट' हो चुका है, उसका कोई असर नहीं पड़ता।

भारत का प्राचीन स्थापत्य, शिल्प, वास्तु, भारत का क्लासिकल संगीत और नृत्य, भारत की पारम्परिक स्वप्न-फन्तासी-जनित चित्रकला, उसके मिथक और गहन गर्भवान प्रतीक ही पश्चिमी मानस को आज अधिक आक्रुष्ट करते हैं। पश्चिम का पाठक वर्त्तमान भारतीय साहित्य में, उस खोये हुए स्वप्न को फिर से जीवन्त पाना और जीना चाहता है। इसी से यह भी रिपोर्ट मिलती है, कि भारत के पुराकथात्मक साहित्य की माँग आज पश्चिमी दुनिया में बढ़ती जा रही है। पश्चिम से उधार लिया हुआ भीषण यथार्थवाद और अस्तित्ववाद जब आज के हिन्दुस्तानी साहित्य में वल्गेराइज हो कर व्यक्त होता है, तो पश्चिम के पाठक को उससे मतली होती है। वह अपनी मशीनी सभ्यता से उत्पन्न मतली, ऊब, उलझन, अशांति, हिस्टीरिया को भारत के साहित्य में पढ़ने को चरा भी तैयार नहीं।

मतलब कि औद्योगिक-यांत्रिक सभ्यता से थका-हारा मृतप्राय, ह्नासोत्मुख, पराजित पश्चिमो मनुष्य मानव-जाति के खोये हुए मिथक और स्वप्न को ही भारत के वर्तमान साहित्य में खोजता है, उसके अपने ही पिटेपिटाये भीषण यथार्थ की पुनरावृत्ति नहीं । जब कि हमारे वर्तमान बौद्धिक सर्जंक की मति ठीक इससे उलटी चल रही है । वह पुराकथा, स्वप्न और फन्तासी को पलायन कह कर उसका तिरस्कार करता है, उसे अप्रासंगिक कहता है । वह पश्चिम में निष्फल हो चुकी सतही क्वांतियों के साहित्य को ही प्रासंगिक मानता है, और उसे 'भोगा हुआ यथार्थ', की संज्ञा देकर उसी को पीटने-दुहराने में अपनी आधूनिकता की सच्ची क्वतार्थता अनुभव करता है ।

इस सतही यथार्थवाद और प्रगतिवाद से ग्रस्त होने के कारण ही, आज का भारतीय बौद्धिक, सर्जक 'मायथोलॉजी' के सही अभिप्राय और आशय को समझ नहीं पाता है। और पुराक्या को अयथार्थ, असत्य और मिथ्या कल्पना-जल्पना मानता है। तथाकथित यथार्थ के निरे भौतिकवादी चश्मे से पूराकथा के पात्रों की जीवन्तता को समझना सम्भव ही नहीं है। पुराकथा का फलक या कैनवास कॉस्मिक (वैश्विफ) होता है, निरा देश-कालगत भौगोलिक, प्रादेशिक या ऐतिहासिक नहीं होता। इसी से पुराकथा के पात्र, व्यक्ति और व्यक्तित्व होकर भी, निरे वैयक्तिक नहीं होते, वे वैश्विक होते हैं : वे समग्र 'कॉस्मॉस' या वैश्विक संज्ञा के ही संयोजक घटक होते हैं । वे प्रतीक-पुरुष और प्रतीक-नारियाँ होते हैं, जो सृष्टि की विभिन्न, विविध और इन्द्रात्मक आदिम शक्तियों-परिबलों (Forces) के व्यंजक और प्रतिनिधि प्रतिरूप होते हैं। पुराकया की सार्थकता और प्रासंगिकता को आकलित करने का यही एक मात्र सही नजरिया हो सकता है। यथार्थवादी पट या पात्र एक हद के बाद मॉनोटोनस, निर्जीव पुनरावृत्ति मात्र हो ही जाते हैं। जबकि पौराणिक पात्र देश-काल से सीमित प्रतिबद्ध न होने के कारण सदा ताजा और जीवन्त लगते हैं, क्योंकि वे अनन्त असीम 'कॉस्मॉस' के परिप्रेक्ष्य में से बाविर्भूत

होते हैं । यानी कि मिथिकल पात्र और चरित्र सीधे कॉसमॉस या कॉस्मिक विराट में से कट कर ही अवतीर्ण होते हैं । इसी कारण, इस अनन्तता और अजस्रता की वजह से ही उनकी अपोल शाश्वत, चिरन्तन, और निरन्तर तरोताजा बनी रहती है ।

'अनुत्तर योगी' उसी अनन्त ब्रह्माण्डीय फलक पर लिखा गया है। इसी कारण उसके पात्र वैयक्तिक होकर भी वैश्विक हैं, तत्कालीन होकर भी सर्वकालीन हैं, ऐतिहासिक होकर भी पराऐतिहासिक हैं, सामाजिक होकर भी परा-सामाजिक हैं, प्रासंगिक होकर भी पराऐतिहासिक हैं, सामाजिक होकर भी परा-सामाजिक हैं, प्रासंगिक होकर भी पराऐतिहासिक हैं, सामाजिक होकर भी परा-सामाजिक हैं, प्रासंगिक होकर भी प्राश्वत की परम्परा से जुड़े हुए हैं, भौगोलिक होकर भी ब्रह्माण्डीय हैं, प्रादेशिक होकर भी सार्वभौमिक हैं, खण्ड होकर भी अखण्ड हैं, सीमित-सान्त होकर भी अनन्त-असीम हैं, सूक्ष्म परमाण-विक होकर भी स्थूल पिण्डात्मक हैं, रक्तमांस के वास्तविक नर-नारी होकर भी, वायवीय हैं----'इर्थारियल' हैं, पार्थिव होकर भी आत्मिक और अन्तरिक्षीय हैं। उनमें फन्तासी और रियालिज्म का सहज ही सामंजस्य और समन्वय हुआ है। इसी कारण उनकी अपील अनायास सर्वकालीन और सार्वदेशिक हो गई है। पुराकथा की संचरना की इस 'एनाटॉमी' को सम्यक् भावेन समझ लेने पर ही, पुराकथा की संचरना की इस 'एनाटॉमी' को सम्यक् भावेन समझ लेने पर ही, पुराकथा की सत्यता, यथार्थता और अवगाहित किया जा सकता है।

कोई भी रचनाकार जब रचना करता है, तो उसे पता नहीं होता है, कोई भी रचनाकार जब रचना करता है, तो उसे पता नहीं होता है, कि उसके रचना-विस्तार की ठीक-ठीक प्रक्रिया क्या होगी ? एक धंधली आकार-रेखा (कण्ट्र) भर उसके सामने होतो है: निपट एक फलक-स्तरोय रेखांकन। मगर रचना के दौरान जब वह गहराइयों को थाहता है, तो उसके अनजाने ही जाने कितने ही अपूर्व गोपन-गूढ़ रहस्यों का अनावरण और सूजन होता चला जाता है, जिसका कोई पूर्वाभास उसे नहीं होता, और रचना करते समय भी न वैसा कोई इरादा होता है, न उस उद्घाटन-आविष्कार का पता चल पाता है।

प्रस्तुत चतुर्थ खण्ड उस मुक़ाम पर खुलता है, जब महावीर तीर्थंकर होने के बाद पहली बार प्रकटतः वैशाली आ रहे हैं--या आते हैं। उनके स्वागत की सारी तैयारी स्वभावतः पूर्व के तोरण-द्वार पर ही होती है। नगर के अन्य तीन दिशागत द्वार यों भी मगध-वैशाली के वर्षों व्यापी शोतयुद्ध के चलते बन्द हैं। ''मगर अजब है कि महावीर अकस्मात् वैशाली के कीलों-सांकलों जड़ित वर्षों से बन्द पश्चिमी द्वार के सामने आ खड़े होते हैं। ''उनके दूष्टियात मात्र से द्वार सारी अर्गलाएँ तोड़कर खुल पड़ते हैं। और कठोर वीतराग महावीर बिना किसी इरादे के देवी आम्रपाली के 'सप्तभौमिक' प्रासाद के सामने से गुजरते हैं, और ठीक उसके मुखद्दार के आगे ठिठक जाते हैं।..

प्रमन उठता है, कि महावीर वैशाली आये हैं, या आम्रपाली के द्वार पर आये हैं ? लेकिन महावीर संथागार के भाषण में कह चुके थे कि उनके मन आम्र-पाली ही वैशाली है। वे दोनों तदाकार अस्तियाँ हैं। ...यहाँ रचना के दौरान एक रहस्य खुलता है : आम्रपाली सुष्टि की आद्याशक्ति परात्परा नारी-माँ का प्रतीक है। आद्याशक्ति माँ के भीतर से ही विश्व का सृजन और मूर्तन होता है। वैशाली है उसी आद्या के मूर्त प्रकटीकरण (मैनी-फ्रेस्टेशन) का एक मीनियेचर प्रतीक । उसमें आदिम नारी-माँ ने ही रूपाकार धारण किया है : जब भी वह नारी-शक्ति विषम हो जाती है, या कर दी जाती है, तो सारी सुष्टि विषम और विसम्वादी हो जाती है। बलात्कार पूर्वक आम्रपाली को नगर-वधू बनाना ही नारी-शक्ति का वैषम्यी-करण है, विसम्वादोकरण है। इसी से वैशाली भी विषम, विसम्वादी, बेसुरी और संघर्षकान्त हो गई है। फलतः सारा समकालीन जगत भी।

महावीर पुरुष या ग्रिव के प्रतीक हैं। वे मानवों ढारा विक्रत विषम कर दी गई प्रकृति या आद्या-शक्ति की मुक्ति के लिये ही मानो वैश्वाली आये हैं। प्रथम बार भी वे उसी केन्द्रीय--ध्रुवाकर्षण से खिच कर वे वैशाली आने को विवश हुए थे। इसी से संथागार के भाषण में उनके ध्रुपद की टेक थी आम्रपाली। महाशक्ति माँ अनादृत है, सुवर्ण के कारागार में बन्दी है, इसी से मानो विग्रह संघर्ष है, युद्ध है, विरोधी आसुरी शक्तियों का प्रावल्य है। मगधेश्वर श्रेणिक के मन में भी वैशाली जीतना इसीलिये अनिवार्य था, कि आम्रपाली को पाये बिना उनका दिग्विजयी चक्कर्वतित्व और साम्राज्य विस्तार सम्भव न था। आद्याशक्ति माँ, विपथगामी पुरुषशक्ति की होड़, स्पर्द्ध और सुद्ध (देवासुर-संग्राम) का विषय बन गयी थी। मातृशक्ति जब तक असुर के तामसिक कारागार से मुक्त न हो, तब तक मंगल-कल्याणी वैशाली या जगत-सुष्टि की रचना नहीं हो सकती।

आम्रपाली का, महावीर को बिना देखे भी, उनके प्रति जो अदम्य और अनिर्वार आकर्षण है, जो परा प्रीति है, वह प्रकृति की पुरुष के प्रति, शक्ति की शिव के प्रति अप्रतिवार्य गुरुत्वाकर्षिणी शक्ति का ही द्यौतन या 'मैनी-फ़ेस्टेशन' है। मगध-वैशाली का देवासुर-संग्राम, तत्कालीन जगत् या मगध-वैशाली में शोषण और पीड़न को बलात्कारी शक्तियों का प्रावल्य, ये सब मानो शिव-शक्ति या श्रकृति-पुरुष के वियोग का ही परिणाम है।

संथागार के भाषण में इसी कारण महावीर आम्रपाली की मुक्ति को ही, वैशाली की मुक्ति का एकमात्र उपाय बता गये थे । बता गये थे कि निःशस्त्रीकरण हो, हिंसा और मारण का निषारण हो, तभी शिष-झक्ति के सम्वादी मिलन द्वारा स्वतंत्र, निरापद सृष्टि सम्भव है । उस आदेश का पालन न हुआ ।

....फलतः आम्रपाली का पीड़न जारी रहा। परात्पर शिव-पुरुष महावीर के वियोग में वह दिन-दिन अधिक विकल-पागल होती गई। अतः श्रीभगवान जब युग-परित्राता तीर्थंकर होकर उठे, तो वे नितान्त अकर्त्ता और निःसंकल्प वीतराग भाव से मानों वैशाली नहीं आये, आम्रपाली के ढार पर ही अये। आद्या पराशक्ति आम्रपाली इतनी हताहत कुठित और प्रंथि-विजड़ित हो गई थी, कि उस अवस्था में अपने परम प्रीतम शिव के श्रीमुख-दर्शन और आरती-अर्चन का साहस भी वह न जुटा सकी। वह प्रभु के सामने आ ही न सकी। ढार पक्ष से अपने परमेश्वर की झलक मात्र पाकर वह मूच्छित हो गयी।

···ठिठके महावीर गतिमान हो गये। महाकाल और इतिहास उनका अनुसरण करने लगा। ···विश्व-सृष्टि के विद्वत हो गये काम के प्राकृतीकरण और स्वाभावीकरण की प्रक्रिया आरम्भ हुई ···हठात् श्रीभगवान वैशाली के जगत्-विख्यात प्रमद-केलिवन-'महावन उद्यान' में प्रवेश कर गये। कामेश्वर शिव ने पथभ्रष्ट काम के पुनरुत्थान के लिये ही, मानो वैशाली के कामवन में ही अपना समवसरण बिछाया।

वैद्याली का ताम्ण्य इससे आतंकित हो गया : क्षोभ और आकोश से भर उटा। उन्हें लगा कि महावीर उनकी स्वाभाविक वृत्ति और जीवनी-शक्ति काम का उच्चाटन और दहन करने आये हैं। उन्हें कामकेलि से बंचित करने आये हैं। ...यथामुहूर्त अगली सुबह की धर्म-देशना में श्रीभगवान ने उद्-बोधन-आश्वासन दिया : ''मैं तुम्हारे काम को तुमसे छीनने नहीं आया, उसे परि-पूर्ण करने आया हूँ। मैं तुम्हारे विकृत और अधीमुख हो गये काम को प्रकृत, पूर्ण, अचूक, अखण्ड और ऊर्ध्वगामी बनाने आया हूँ। मैं तुम्हारे आलिगनों और चुम्बनों को भंगुर मांस-माटी की सीमा से उत्कान्त करके उन्हें भूमा के राज्य में अमर, निरन्तर और शाझ्वत बनाने आया हूँ। मैं उसे पशुत्व से ऊपर उठा कर पशुपतिनाथ बनाने आया हूँ।...''

आशय है कि इसके बिना पशुजय सम्भव नहीं, सुष्टि के वैषम्य और शोषण-पीड़न का निवारण सम्भव नहीं। काम के ऊर्ध्वीकरण के बिना सुष्टि कुतार्थ, परितृप्त और पूर्ण नहीं हो सकती, सम्वादी नहीं हो सकती। सृष्टि का मूलाधार है धृतिःधारण करनाःधर्म। धर्मपूर्वक अर्थ और काम का पुरुषार्थ किये बिना—मोक्ष का मुक्तकाम पूर्णकाम अविनाजी योग सम्भव

Jain Educationa International

नहीं । उसके बिना निरन्तर मैथुन का आनन्द-भोग उपलब्ध नहीं हो सकता ।

काम षिक्वत हो गया है कि युद्ध है, गृह-युद्ध का दानव ललकार रहा है। उसका निर्दलन और मूलोच्चाटन करने के लिये रक्त-क्रान्ति अनिवार्य है। रक्त-क्रान्ति अर्थात्----रक्त का रूपान्तर। विक्वत हो गये रक्त का अति-कमण और संगोधन करके, विशुद्ध पूर्णकाम रक्त द्वारा सृष्टि की मांगलिक और सम्बादी रचना का आयोजन । वर्तमान जगत् के गृहयुद्ध और रक्त-क्रान्ति की भी तात्विक भूमिका यही है : यही हो सकती है।

यदि अधिकार वासना बनी है, यदि वैभाली और आम्रपाली न्यक्ति, वर्ग और जनपद विशेष के स्वामित्व की वस्तु बनी रहेगी, तो काम का उत्थान और ऊर्ध्वीकरण सम्भव नहीं। यदि वह न हो, तो सर्वनाश और प्रलय अनिवार्य है। सत्यानाश होकर ही रहेगा। सत्यानाश (प्रलय) के बिना, सत्यप्रकाश (नवोदय) सम्भव न हो सकेगा। इसी प्रलयंकर भविष्यवाणी पर चतुर्थ खण्ड का प्रथम अध्याय समाप्त हो जाता है।

0

प्रभुके परात्पर सौन्दर्य की झलक मात्र पाकर आम्रपाली चरम वियोग-व्यथा की परान्तक समाधि में निमज्जित हो जाती है। उसे जैसे किसी पार्थिवेतर सत्ता-आयाम में निष्कान्त या निर्वासित हो जाना होता है। वहाँ उसके परम पुरुष के लिये, उसकी विरह-व्यथा पराकाष्ठा पर पहुँचती है। फलतः उसके मूलाधार में भूकम्प होता है । उसके विक्षोभ से मुलाधारस्थ उसकी कुण्डलिनी-शक्ति सर्पिणी की तरह फूलार कर जाग उठती है। क्रण्डलिनी ही है सुष्टि की आद्या चिति-शक्ति । अपने परात्पर प्रीतम परश्विव सदाशिव परम पुरुष के मिलन की चरमोत्कण्ठा से, वह अधिकाधिक पागल-विकल होती चली जाती है। विक्षुब्ध विकृद संपिणी की तरह बेतहाणा लहराती हुई यह क्रण्ड-लिनी आत्म-शक्ति, उसके मेरु-दण्ड में अवस्थित पटचकों का उत्तरोत्तर भेदन करती चली जाती है। इस अन्तर्मुखी ऊर्ध्वयानी यात्रा में, विभिन्न मनोकामिक (मनोवैज्ञानिक) भाव-संवेदनी शक्तियों के केन्द्रभुत विभिन्न षट्चकों का भेदन बलात् होता जाता है। अन्त पर पहुँचते-पहुँचते उसकी विरहावस्था इतनी आत्मविस्मरणकारी हो जाती है, कि उसका अहंगत 'मैं' या आत्मभाव विलु'त हो जाता है। उसके सारे वस्त्र-अलंकार, कंचकि-बन्ध, नीवि-बन्ध टूटते चले जाते हैं। सारे अहंगत कोष एक-एक कर उतरते चले जाते हैं। आज्ञाचक्र में पहुँचने पर वह अपने स्वरूप में मानों ध्यानावस्थित तल्लीन हो जाती है। यहीं उसे नीलबिन्दु का दर्शन होता है। परा प्रीति और परा रति का नील प्रकाश उसकी सुनग्ना काया को चारों ओर से आवरित कर

लेता है। उसका देहकाम उद्भिन्न उत्फुल्ल अम्भोज को तरह उत्कान्त होकर, अपने परम पुरुष की परात्पर देह में रमणलीन होने के लिये व्याकुल हो उठता है। तब चरम दैहिक (कामिक) विरह की यौगिक समाधि की नोक पर, आम्रपाली के भीतर से बन्द कक्ष में, नीलबिन्दू से प्रस्फुटित नील प्रभा के भीतर से अनायास वहाँ महावीर प्रकट हो उठते हैं । सदेह मिलन की उसकी परात्पर महावासना के उत्तर में, प्रभु उसके सम्मुख अपने आत्मकाम परमकाम णरीर को अव्याबाध रूप से मुक्त उत्सर्गित कर देते हैं। रूप-लावण्य-सौंदर्य के उस महाकाम समुद्र-पुरुष का वह पूर्णकाम, अस्पर्श, परमोष्म आलिंगन पाकर आम्रपाली महाभाव की चरम-स्पर्भ समाधि में मुच्छित हो जाती है। अनन्तर सहस्रार के महासुख-कमल की नित्य मैथनी शैया में शिव-शक्ति का परम मिलन-सायज्य धटित होता है। साक्षात्कार होता है, कि गिव और ग्रवित दो नहीं एक ही हैं। वह एकमेव आत्म-पूरुष ही सुष्टि के प्राकट्य के लिये ग्रिव-शक्ति की द्वैत-लीला में रम्माण होता है। और ठीक उसी अविभाज्य महर्त में, वह अपने आत्मिक एकत्व और अनन्यत्त्व की संभोग-समाधि में भी निरन्तर तल्लीन रहता है ।

28

ये सारी चीजें रचनाकार के लिये पूर्व-निर्धारित या पूर्व-गृहीत परि-कल्पनाएँ (कॉन्सेप्ट) नहीं होती हैं। कॉन्सेप्ट होता है-बुद्धि-मानसिक परि-कल्पन । रचनाकार प्रथमतः कोई कॉन्सेप्ट बना कर नहीं चलता । मूलतः ये सारी चीजें कोई बौदिक कॉन्सेप्ट हैं भी नहीं । ये सत्ता में विद्यमान प्रकृत मुकाम या मौलिक संरचनाएँ हैं। ये सुष्टि के गर्भगृही देवालय में नित्य शाख्वत अनादि-निंधन-रूप से बिराजमान हैं। रचनाकार अपने संवेदन की सृजन यात्रा में, रचना-प्रेकिया के दौरान ही अनायाम अनजाने इनसे गुज़रता है, और इनका अना-वरण-आविष्कार करता चला जाता है। कुण्डलिनी-शक्ति, पट्चक आदि कोई बौद्धिक, काल्पनिक या मात्र भावनात्मक अवधारणाएँ नहीं । ये साक्षात्कृत सनातन तत्त्व और सत्वभूत नित्य सद्भूत सत्य और तथ्य हैं। इनका अस्तित्व अमूर्त के भीतर होकर भी, हर मुर्त पदार्थ से ये अधिक ठोस, सघन, सभर और अक्षण्ण हैं।

आम्रपाली मानो मेरे गरीरान्तिक नाडीभंग के छोर पर, आद्याशक्ति माँ के रूप में, स्वयम् ही मेरे परित्राण को चली आई। मेरी और उसकी आत्मिक विरह-बेदना एकीभून और नादात्म हो गयो और तब उस माँ ने मुझे अपने स्तन-द्वय के बीच की बिसतन्तु तनीयसी गोपन गहराई में संगोपित करके, आत्म-साक्षात्कार के अथवा परम मिलन के देवालय में पहुँचा दिया । अन्तनः आत्मा-माँ हो रह गई, मैं न रह गया । "

साहित्य-जगत में भी प्रायः चीजें रूढ़ि और रिवाज से चलती हैं। पुराने जमाने में यह रिवाज था कि हर कुतिकार अपनी कृति की भूमिका अवश्य लिखता था। अब रिवाज यह हो गया है, कि कृतिकार भूमिका नहीं लिखता : मानता है कि भूमिका लिखना गैरजरूरी है। जो कथ्य है, वह रचना में रचा या कहा जा चुका है : उसे भूमिका में अलग से कहने की जरूरत नहीं। वह एक प्रकार का आरोपण है, पाठक या गृहीता भावक की समझ पर अविश्वास करना है। मेरे मन ये दोनों ही रूढ़िगत रिवाज हैं। और मैं किसी चलन या रिवाज का कायल नहीं : न कभी था, न हो सकता हूँ।

वर्नार्ड गाँ ने अपने छोटे-छोटे नाटकों की भी, अपनी कृति से कई गुनी ज्यादा वड़ी भूमिकाएँ लिखी हैं। आज वे साहित्य की एक महान धरोहर हो गई हैं। उसका एक गहरा कारण है, जिसे समझना होगा। जैसा कि ऊपर बता चुका हूँ, कोई भी मौलिक रचनाकार किसी उपलब्ध दर्शन, धारण या कॉन्सेप्ट को सामने रखकर रचना नहीं करता-कर सकता नहीं। वयोंकि रचना कोई बौद्धिक उपक्रम नहीं है। चिन्तन्, दर्शन या अवधारणा उसका लक्ष्य नहीं। रचना में सता, सृष्टि, जगत और जीवन का एक आत्मिक सम्बेदनात्मक और अनुभूति-मूलक प्रहण और साक्षात्कार ही होना चाहिए। लेकिन रचना हो जाने पर, उसमें से फलश्चुति के रूप में दर्शन, चिन्तन्, मूल्यान्वेषण और परिकल्पन (कॉन्सेप्ट) स्वतः उत्स्फूर्त होकर हमारे सामने आते हैं। उससे भावक को परितोष, समाधान, द्वंद्व-विसर्जन, मार्ग-दर्शन और तर्पण का सुख अनायास मिलता है। रचना को पढ़ते द्रुए ही, गृहीता भावक की अन्तश्चेतना में आपोआप ही ये सारी चीज़ें नवोन्मेष और नव्य विकास के कमलों की तरह प्रस्फूटित होती चली जाती हैं।

रचना सम्पन्न हो जाने पर, रचनाकार ही अपनी रचना की अत्तरिमाओं (Interiorities) का सर्वप्रथम साक्षी, और गहिरतम अवबोधक होता है। रचना में अनायास जो रहस्य खुले हैं, जो सत्य प्रकाशित हुए हैं, उनका वहीं। निकटतम पारद्रण्टा और विश्वसनीय परिद्रण्टा होता है। क्योंकि रचना उसकी अपनी ही आत्मा की प्रसूता आत्मजा होती है। जैसे जनेत्री माँ ही अपनी सन्तान के समूचे भीतर-वाहर को अधिकतम समझ पाती है, उसी प्रकार एक छुतिकार ही अपनी कुति के अनन्त रहस्यों का सम्भवतः सबसे बधिक गहरा अवबोधक और अन्दर-ज्ञानी होता है। मेरा ख्याल है कि जो रचनाकार जितना ही अधिक गहनगामी और असामान्य होता है, अपनी रचना की भूमिका लिखना उसके लिये उतना ही अधिक अनिवार्य तकाजा ही उठता है। वर्नार्ड णॉ अपने वक्त में जी कर भी, उससे सीमित न हो सके थे, उसके अनुसारी न हो सके थे। उन्होंने अपने वक्त की हदों को तोड़ कर, अवबोधन के नये क्षितिज और वातायन खोले थे। इसी कारण अपने पाठक के साथ पूर्ण तादात्म्य और सायुज्य स्थापित करने के लिये, उन्हें अग्नी अतिकान्तिकारी रचनाओं की भूमिका लिखना अनिवार्य लगा था।

मेरी अपनी छोटी हस्ती की सीमा में, मुझे भी ऐसी ही विवशता महसूस हुई है। यह वाकई मेरी अन्तिम लाचारी रही, कि अपने वक्त के दौरों और चलनों को आत्मसात् करके भी, मैं उन पर रुक न सका। उनसे बाधित और प्रतिबद्ध न हो सका। मेरे भीतर जन्मजात रूप से ऐसी माँगें, पुकारें और तकाजे थे, जो नॉर्मन मानवीय मनोविज्ञान की सीमा में कहीं भी अँट नहीं पा रहे थे। मुझे अपने जीने, खड़े रहने, अस्तित्व धारण करने तक के लिये, अपनी धरती और अपना आकाश स्वयम ही रचना पड़ा। हर अगला क़दम बढ़ाने के लिये मुझे अपना रास्ता खुद ही खोलना पड़ा। हर अगले पग-धारण के लिये मुझे अपनी चेतना में से ही एक नया ग्रह-नक्षत्र (प्लेनेट) रचना पड़ा। सारा जमाना एक तरफ़, और मैं उससे ठीक उलटी तरफ चला। इसी कारण वर्तमान साहित्य में मेरी पहचान भी आसान न हो सकी। अनपहचाने, अवहेलित रह जाने का ख़तरा सदा मेरे सामने रहा। अनादि से आज तक के सारे धर्म-शास्त्र, योग-अध्यात्म, दर्शन-विज्ञान भी मानो मेरी निराली पुकार का उत्तर न देपाये। इसी से मुझे क़दम-क़दम पर नये मोड़ और नये रास्ते तोड़ने पड़े।---जिन्दा रहने तक के लिये ।

यही कारण है कि मुझे अपनी रचनाओं की लम्बी भूमिकाएँ लिखने को विवश होना पड़ा। इसे मेरा अहंकार नहीं, मेरी लाचारी माना जाये। ऊपर जो चतुर्थ खण्ड के आरम्भिक अध्यायों में अनायास उद्घाटित मर्मो, तत्त्वों और प्रतीकों का विशद विवेचन मैंने किया है, उसका भी कारण यही है, कि जिन परावाक् सूक्ष्मताओं, अन्तरिमाओं और गहनिमाओं में मुझे उतरना पड़ा है, उनका समीचीन साक्ष्य प्रस्तुत करना मुझसे इतर किसी के लिये भी गायद शक्य न होता। उड़ान हो कि अवगाहन हो, कि विस्तार हो, कि अतिकमण हो, उनमें इतना परात्पर होता गया हूँ, कि ठोस मूर्त धरती, आसमान या किसी सूक्ष्मतम रूपाकार पर तक टिकाव मेरे वण का ही न रहा। ऐसे में मेरी इन अन्तर्गामी और ऊर्ध्वगामी यात्राओं के शून्यावगाही विकमों और अतिकमणों का साक्ष्य दूसरा कोई कैसे दे पाता। रचना में तो सब सीधा सपाट खुलता नहीं, खुलना चाहिये भी नहीं : तब मेरी उन खतरनाक उत्तानताओं, गहराइयों, चढ़ाइयों और उतराइयों की ख़बर कैंसे मिल पाती, जो हर मनोविज्ञान या केवलज्ञान तक की हदों से बाहर चली जाती रही हैं। क्यों मेरी ये भूमिकाएँ इतनी अनिवार्य हुईं, इसकी क्रैफ़ियत को चुका देना आज अनिवार्य हो गया, इसी से उस बारे में अपना अन्तिम शब्द कह कर, मैं एक अद्भुत उऋणता, निष्कृति और कृतज्ञता महसूस कर रहा हूँ।

Ο

Ο

अनावरण अथवा आविष्कार ही सृजन की सर्वोपरि उपलब्धि होती है। जो वास्तव के सतहीं जगत् में या इतिहास में पहले ही से उपस्थित और आलेखित है, उसका पुनर्-सृजन कला नहीं, शिल्प या कारीगरी मात्र है। जो अस्तित्त्व में प्रत्यक्ष न होते हुए भी, सत्ता के अतल में छुपा पड़ा है, अथवा जो कहीं इन्दियगोचर है ही नहीं, उसका इन्द्रियगम्य अनावरण या आविष्कार ही मेरे मन कला का चरम प्राप्तव्य हो सकता है। इतिहास देश-काल से सीमित एक तथ्यात्मक सिलसिला मात्र होता है। अब तक गहराई के आयामों से उसका सरोकार नहीं रहा था। लेकिन एर्नाल्ड टॉयनबी और ओसवाल्ड स्पेंग्लर जैसे कुछ इतिहास-दार्शनिकों ने इतिहास को पारदर्शी तत्त्व-दर्शन का विषय बनाया, और पश्चिम में तथ्यात्मक इतिहास का स्थान 'फ़िलासॉफ़ी ऑफ हिस्ट्री' ने ले लिया। यानी सच्चा इतिहास वह, जो काल-कम में घटित मानवों और घटनाओं की अन्तश्वेतना का अन्वेषण करे। अपनी परिणति में जो तत्वज्ञान, मनोविज्ञान और आत्मज्ञान बने। प्रकट रूपाकारों के पीछे की चेतनागत स्फूरणाओं का जो अन्वेषण और मुर्तन करे।

इसी स्थल पर इतिहास किएटिव (सृजनात्मक) हो गया। कहें कि निरा इतिवृत्त न रह, कर, वह कलात्मक सृजन बन गया। जो कहीं लक्षित नहीं था, उसका उद्घाटन, अनावरण और आविष्कार भी इतिहास का विषय बन गया। इतिहास की रिसर्च, मानव मन और आत्मा की 'रिसर्च' हो गयी। इतिहास में घटित मानवों और घटनाओं को उनकी तमाम गहराइयों में थाहा गया, छाना-बीना गया। तब इतिहास ऐन्द्रिक ज्ञान की सीमा का अतिक्रमण करके इन्द्रियेतर ज्ञान के राज्य में प्रवेश कर गया। वस्तुतः यह राज्य ही कलाकार का अन्वेषण-राज्य है। मानी कि कलाकार जाने-अनजाने ही प्रच्छन्न सर्वज्ञता की चेतना से उन्मेषित और अनुप्राणित होता है। रचना के क्षेत्र में इस सर्वज्ञता का माध्यम होती है कल्पना-शक्ति, मनुष्य की कल्पक चेतना। उसकी पहुँच अज्ञात अनन्त-निःसीम के प्रदेशों तक में होती है। मौलिक सत्ता में अव्यक्त रूप से नित्य विद्यमान रूपाकार और परिणमन तब कलाकार की चेतना में स्वतः प्रस्फुरित होते हैं। उसकी तीव्र-तम अनन्तगामी संवेदना ही उन्हें पकड़ और खींच कर मूर्त आकारों में रूपा-यित कर देती है। इसी को विजनरी 'फेकल्टी' यानी पारदर्शी प्रज्ञा कहते हैं। कोई भी बड़ा कलाकार विजनरी, पारदर्शी हुए बिना रह नहीं सकता।

जाहिर है कि आलेखित इतिहास-पुरातत्व में आम्रपाली के साथ महावीर के जुड़ाव का कोई सकेत या सम्भावना तक उपलब्ध नहीं है। फिर भी रचना-प्रक्रिया की विजनरी उड़ान या अवगाहन में जैसे 'अनुत्तर योगी' के रचनाकार के विजन-वातायन पर वह संयोग मानो हठात् अनावृत्त (रिवील) या आविष्कृत हो गया। यों भी गोध के क्षेत्र में तार्किक संगतियों के कम द्वारा भी नये तथ्यों के निर्णय का उपकम प्रचलित है ही। महावीर यदि अपने समय के सर्वप्रकाशी सूर्य थे, तो आम्रपाली भी अपने समय की एक यत्परोनास्ति नारी-शक्ति थी। वह केवल रूप-लावण्य की इरावती अप्सरा ही नहीं थी, प्रतिभा और प्रज्ञा की भी वह सबतुर्वरेण्या सावित्री थी। ऐसा लगता है जैसे महावीर के भीतर के सविता-नारायण के महावीर्य, महाकाम तेजस्फोट को झेलने के लिये ही, उसका जन्म हुआ था। इसी से वह किसी एक की भार्या न होकर, नियति से ही सर्वकल्याणी श्रीसुन्दरी के सिंहासन पर आसीन हुई। बाहरी व्यवस्था के बलात्कार को अपनी अन्तःशक्ति से प्रतिरोध दे कर, उसके सारे बन्धनों को तोड़ कर, उसने केवल महावीर को ही मानो अपने एकमेव वरेण्य पुरुष के रूप में चुना।

बहुत संगत तर्क है यह, कि वैशाली के देवांशी सूर्यपुत्र महावीर, और वैशाली की एक अनन्य देवांशिनी बेटी आम्रपाली का जुड़ाव न हो, यह सम्भव ही कैसे हो सकता है। तो तर्क, संवेदन, कल्पन, विजन-इन सारी मानवीय ज्ञान की स्फुरणाओं के एकाग्र और सर्वभेदी तथा पारदर्शी प्रवेग की नोक पर आम्रपाली के तलगत सत्य-स्वरूप का जैसे रचनाकार को आकस्मिक साक्षात्कार हो गया, और अत्यन्त स्वाभाविक रूप से महावीर के साथ उसका जुड़ाव सृजन में बरबस ही एक अचूक प्रत्यय के साथ आविर्भूत हो गया। पुरानी मसल चरितार्थ हुई कि 'जहाँ न पहुँचे रवि, वहाँ पहुँचे कवि'। कवि की आत्मिक संवेदन-ऊर्जा और अनिर्वार संवेग ने इतिहास के अधियारे आवरण चीर दिये, और आम्रपाली तथा महावीर की सत्य-कथा ने प्रकट होकर, जैसे इतिहास और महाकाल की धारा को मानो एक नया ही मोड़ दिया। एक महान् अतिकान्ति घटित हो गई। मेरे मन यही किसी भी महान सॄजन की सब से बड़ी उपलब्धि हो सकती है। सर्जक व्यक्ति वीरेन्द्र यहाँ माने नहीं रखता, वह गौण है, वह माध्यम या ट्रांसमीटर या टेलीविजन मात्र है। जो उपलब्धि हुई है, जो सुष्टि या साक्षात्कार हुआ है, वही महत्व-पूर्ण है। यशोगान उसी का हो सकता है, व्यक्ति वीरेन्द्र का नहीं। उसका नाम एक दिन काल की धारा में लुप्त हो जायेगा, लेकिन जो सत्ता का मैनी-फ्रैस्टेशन' (प्रकटीकरण) इस रूप में हुआ है, वही काल को चुनौती देता हुआ भी, महाकाल के पट पर अक्षुण्ण रहेगा : मनुष्य की असंख्य आगामी पीढ़ियों की रक्त-वाहिनियों में संसरित होता चला जायेगा।

बाद को आम्रपाली भगवान वुद्ध को समर्पित हुई, उनकी थेरो भिक्षुणी हुई, इस तथ्य और उपरोक्त सत्य में मुझे कोई विरोध नहीं दिखायी पड़ता। महावीर के ही उत्तरांशी (काउण्टर-पार्ट) बुद्ध के प्रति आम्रपाली का आत्म-समर्पण एक प्रकार से महावीर के प्रति उसके आन्तरिक समर्पण का ही, आगे जाकर एक तथ्यात्मक "मैनीफ़ेस्टेशन" (व्यक्तीकरण) हो जाता है। तब अनायास महावीर बुद्ध हो जाते हैं, और बुद्ध महावीर हो जाते हैं। व्यक्तित्वों का यह पारस्परिक अन्तः संकमण तो आज के नवीनतम कहे जाते साहित्य में भी एक आम बात हो गई है। इत्यलम् ।

Ο

श्रीभगवान वैशाली से कोशल देश की राजनगरी श्रावस्ती आये हैं। वहाँ का राजा प्रसेनजित तक्षशिला का स्तानक रहा था। पर उसकी चेतना पैशाचिक यो। वह भीतर में अत्यन्त कायर कापुरुष था। लेकिन उसकी सत्ता-लोलुपता और काम-लम्पटता का अन्त नहीं था। वह केवल अपने ही लिये जीता था: सारा जगत्, उसके सारे सौन्दर्य, ऐश्वर्य, सम्पदाएँ केवल उसके अपने लिए ही भोग्य पदार्थ मात्र थे। मानो कि सारी सृष्टि केवल उस अकेले के भोग के लिये ही बनी थी। अपने बाद के हर अगले पदार्थ और मनुष्य को, प्राणि मात्र को वह केवल अपने भोग और भक्षण की वस्तु समझता था। बिना बाहुबल, शौर्य और वीर्य के भी, वह अपनी राजसत्ता और सैन्य के बल पर ही सारी पृथ्वी का चक्रवर्ती हो जाना चाहता था। वह अहोरात्र आत्म-रति, हत्या, रक्तपात, बलात्कार और पाप के पंकिल कोचड़ में ही जीता था। इतना भय और आतंक उसने अपने आसपास उत्पन्न किया था, कि स्वयम् ही अपने आप से सदा भयभीत रहता था।

इसी से श्रीभगवान के आगमन की खबर पाकर वह सर से पाँव तक थर्रा उठा था। उसके सारे पाप नग्न प्रेत-छायाएँ बनकर उसके आस-पास नाचने लगे थे। ऐसा यह प्रसेनजित बर्बर उपभोक्ता नारकीय चेतना का मूर्तिमान प्रतीक और प्रतिनिधि था। अतिभोग के कारण वह नपुंसक हो

गया था। फिर भी उसकी लम्पटता का अन्त नहीं था। उसके अन्तःपूर सैकड़ों अपहरिता कुमारियों और सुन्दरियों से भरे पड़े थे। पश्चिमी सीमान्त के गान्धार गणतन्त्र की तेजोमती बेटी कलिंगसेना वत्सराज उदयन की प्रियतमा थी। उसके प्यार की हत्या करके, उसे भी अपनी धाक से वह बलात् ब्याह लाया था। उसने मालाकार कन्या मल्लिका के असामान्य रूप-सौन्दर्यं से मोहित होकर बलात् उससे ज्याह कर, उसे कोगलदेश की पट्ट-महिषी बना दिया था। लेकिन शूद कन्या होते हुए भी, सर्वहारा वर्ग की यह बेटी सारे आत्मिक गुणों की खान थी। उसके सुन्दर गरीर से भी अधिक सुन्दर थी उसकी आत्मा । उसने अपने सतीत्व, शील, निःशेष समर्पण और सेवा से कापुरुष अत्याचारी ब्यभिचारी पति के बर्बर हृदय को जीत कर उसे चरणानत कर दिया था। एक ओर भद्र, कूलीन, अभिजातवर्गीय प्रसेनजित था, जो गोषण-पीड़न, बलात्कार की आसुरी शक्तियों का प्रतीक था, तो दूसरी ओर शोषित-दलित शूद सर्वहारावर्ग की बेटी मल्लिका थी, जो आत्मा के सारभूत सौन्दर्य का जीवन्त विग्रह थी। चतुर्थ अध्याय में सत् और असत्, तमस् और प्रकाश, सुर और असुर वर्ग के इस द्वंद्व का ही ठीक जीवन के स्तर पर चित्रण हुआ है।

प्रसेनजित ने अपनी सैनिक सत्ता के आतंक के बल पर ही कपिलवस्तू के गणतंत्र की एक बेटी को ब्याह कर जन-शक्ति को पद-दलित कर देता चाहा था । लेकिन कपिलवस्तु के शाक्यों ने चतुराई बरती । उन्होंने अपनी एक स्व-औरस जात दासी-पुत्री को धोखे से शाक्य-कन्या कह कर प्रसेनजित को ब्याह दिया था। उसका पुत्र हुआ विडुढभ, जो शाक्यों का दासी-जात दलित-वीर्य भागिनेय था। मानो कि उसके रूप में प्रभू-वर्ग के वंशोच्छेद के लिये ही, सर्वहारा वर्ग की विपयगामी विद्रोही शक्ति ने अवतार लिया था। कथा-प्रसंग ऐसा मोड़ लेता है, कि विडुढभ के सामने प्रसेनजित और शाक्य, दोनों ही अभिजात कुलीनों के षड्यंत्र का भेद खुल जाता है। तब वह सत्यानाग का ज्वालामुखी होकर उठता है, और उसके प्रलयंकर कोध की फूत्कार एक ओर प्रसेनजित का सर्वनाश कर देती है, तो दूसरी ओर रातोंरात वह सारे शाक्य-वंश को अपनी तलवार के घाट उतार देता है। इस प्रकार इस अध्याय में सर्वहारा दलित वर्ग और प्रभुवर्ग का चिरकालोन संघर्ष आपोआप ही चित्रित होता है, और अपनी ही जगाई हिंसा-प्रतिहिंसा की आग में, दोनों ही वर्गों के प्रतिनिधि जल कर भस्म हो जाते हैं । शाक्यों का वंश-विनाश करके लौटता हुआ विडुढभ भी राह में एक नदी पार करते हुए सैन्य सहित डूब कर स्वाहा हो जाता है। इतिहास के इस किया-प्रतिक्रियाजनित दुश्चक का इस अध्याय में अनायास ही नितान्त, वास्तविक और जीवन्त चित्रण हो सका है।

श्रावस्ती के उस समवसरण में तीर्थंकर महावीर स्वयम् केवल एक वीतराग पारद्रष्टा के रूप में इस सत्यानाश के साक्षी, द्रष्टा और स्रष्टा के रूप में सम्मुख आते दिखाई पड़ते हैं। उनकी कैवल्य-प्रभा के त्रिलोक-त्रिकालवर्ती प्रकाश में ही मानो इतिहास का यह सारा आद्योपान्त नाटक अपनी समग्रता में घटित होता है।

इसी समवसरण में कोणल और साकेत के ही नहीं, तमाम समकालीन आर्यावर्त के सर्वोपरि धन-कुबेर अनाथ-पिण्डक और मृगार श्रेष्ठी भी भगवान के सामने उपस्थित होते हैं। सर्वप्रासी सम्पत्ति-स्वामित्व के वे प्रतिनिधि हैं। वे मानो अपनी अकूत सम्पत्ति और दान से भगवान को भी खरीद लेने आये है। प्रभु के साथ उनका लम्बा सम्वाद चलता है। उसमें प्रभु उनकी आसुरिक स्वार्थी, सर्वस्वहारी कांचन-लिप्सा का घटस्फोट करके उन्हें ध्वस्त-पराजित कर देते हैं। मानो कि भगवान के आगामी युगतीर्थ (हमारा समय) में होने वाले वणिक-वंश के मूलोच्छेद का उस दिन की धर्म-सभा में ही मंगलाचरण हो जाता है। इस प्रकार श्रावस्ती का वह समवसरण त्रिकालिक इतिहास के अनावरण और घनस्फोट का एक अतिकान्तिकारी सीमान्तरण सिद्ध होता है। बर्बर उपभोक्ता सत्ता-सम्पत्ति स्वामियों के इतिहास-व्यापी सर्वस्वहारी षड्यंत्र का उस दिन जैसे अन्तिम रूप से पर्दाफ़ाश हो जाता है।

लेकिन प्रश्न तो सर्व के समदर्शी, समानभावी, वीतराग आत्मीय थे। उनके मन में तो सर्वहारी, सर्वस्वहारी और सर्वहारा किसी के प्रति राग-द्वेष या पक्षपात नहीं था। केवल महासत्ता के इतिहासगत अनिवार्य तर्क और विधान का अनावरणकारी दर्शन मात्र उन्होंने अपनी कैवल्य-प्रभा में कराया था। उनकी मौलिक स्थिति तो सर्वदर्शी, वीतराग, अकर्त्ता की ही थी। पर मानो उनका वह स्वयम्भू झान तेज ही, जीवन और कर्म के स्तर पर परम कर्तृ त्व-शक्ति के रूप में वाक्मान होता है। और प्रभु के श्रीमुख से महासत्ता स्वयम् ही जैसे उदघोषणा करती है, कि यदि सत्ता-सम्पत्ति-स्वामी अपने सर्वभक्षी अधिकार-मद का त्याग नहीं करते हैं, तो प्रभु स्वयम् अपने आगामी युगतीर्थ में जैसे उनसे उनके ये झूठे अधिकार छीन लेगें, और उस महाशक्ति के अतिक्रान्तिकारी विस्फोट द्वारा, लोक में स्वतः ही सर्वहारा की प्रभुता स्थापित हो जायेगी। तब भद्र नहीं, शूद्र राज्य करेंगे। तब मिथ्या का मायावी राज्य समाप्त होकर, सत्य का सर्वत्राता साम्राज्य स्थापित होगा।

और अन्ततः प्रभु उपसंहार में मरण के तट पर खड़े सर्वहारा प्रसेनजित को आश्वासन देते हैं, कि वह चाहेगा तो मृत्यु में भी महावीर उसके साथ ही रहेंगे । सामने खड़ी मृत्यु भी तब महावीर के सिवाय और कुछ न रह जायेगी । जीवन और मृत्यु दोनों ही में भगवान समान रूप से उपस्थित हैं । यह परात्पर सत्य यहाँ अनायास प्रकाशित होता है ।

O

C

0

ढाई हजार वर्ष पूर्व का, ईसापूर्व की छठवीं शती का भारत ही नहीं, उस काल का समस्त विश्व एक युगान्तर की मौलिक प्रसव-पीड़ा से गुखर रहा था। सारी समकालीन पृथ्वी के ज्ञात देशों में समान रूप से एक तीव्र असन्तोष और अशान्ति व्याप रही थी। अब तक के स्थापित आदर्श और मूल्य निष्प्राण, निसःतत्व और खोखले साबित हो चुके थे। इतिहास के सदा के तर्क के अनुसार, मौजूदा वाद (थीसिस) का संतुलन भंग होकर बह निरर्थंक साबित हो चुका था। आदर्श जीवन में प्रवाहित न रह कर, निरे निर्जीव बुत भर रह गये थे। फलतः सर्वत्र पाखण्ड का बोलवाला था। स्थापित स्वार्थ नग्न होकर खेल रहे थे, और उन्होंने जन-जीवन को दबोच कर उसका भयंकर शोषण आरम्भ कर दिया था।

तब ठीक प्रकृति और इतिहास के तर्क ने हो, ध्वस्तप्राय वाद के विरुद्ध एक प्रचण्ड प्रतिवादी शक्ति को जन्म दिया। एक सार्वभौमिक असन्तोष और बेचैनी ही इस प्रतिवादी शक्ति के अवतरण की प्राथमिक भूमिका थी। तमाम सड़े-गले जर्जर ढींचों को उखाड़ फेंकने के लिये नवोत्थान की स्वयम्भू शक्तियाँ जैसे एक सर्वनाशी विष्लव और प्रलय की तरह लोक में घूर्णिमान दिखायी पड़ीं। यूनान, इस्रायेल, पारस्य, महाचीन और भारत में समान रूप से इन प्रतिवादी शक्तियों का विस्फूर्जन होने लगा।

आर्यावर्त में आनन्दवादी वेद और ब्रह्मवादी उपनिषद् के प्रवक्ता ब्राह्मण अपनी ब्राह्मी ज्ञानमर्यादा से विच्युल हो चुके थे। वणिक-प्रभुता के सर्वग्रासी प्रावल्य ने ब्राह्मण और क्षत्रिय दोनों ही को पथ-भ्रष्ट कर दिया था। अस्सी प्रतिशत प्रजा निरक्षर थी, और अज्ञानान्धकार में भटक रही थी। ब्राह्मण वणिक और क्षत्रिय का कोतदास होकर दिशाहारा प्रजा को अधिकाधिक भटका और भरमा रहा था। वेद और उपनिषद् को जीवन्त ज्ञानधारा सूख चली थी; उसके सम्वाहक ब्राह्मण ऋचाओं और सूत्रों का उपयोग केवल अपनी ऐहिक लालसाओं की तृन्ति के लिये कर्म-काण्डों में कर रहे थे। तभी सत्य के स्वयम्भू वैश्वानर जाग उठे। क्रुछ विरल सत्यनिष्ठ आत्माओं में उन्होंने असन्तोष और विल्लव का ज्वालागिरि जगाया। आगम और इतिहास में आलेखित है कि सत्य की अग्नि से प्रज्जवलित ये क्रुछ विद्रोही, प्रजाओं में घूम-घूम कर स्थापित धर्म और ब्राह्मणों तथा सर्वाणयों के पाखण्डों का घटरफोट करने लगे। उन्होंने ध्र्तं प्रवंचक कर्मकाण्डों के

For Personal and Private Use Only

झूठ को नगा करके, तमाम स्थापित वादों को नकार दिया। उनकी सड़ी-गली जड़ों को झंझोड़ कर उच्छिन्न कर दिया। एक विराट् नकार की विस्फोटक आवाज से सारे आर्यावर्त की पृथ्वों के गर्भ दहलने लगे। ये विद्रोही इस काल नवयुगीन तीर्थंकर या तीर्थंकों के रूप में ख्यात हुए। इनमें छह तीर्थंक् प्रमुख माने गये हैं। इन्हीं छह तीर्थंकों में शाक्यपुत्र गौतमबुद्ध और निगण्ठ नातपुत्त महावीर की भी गणना होती थी।

इनमें सर्व प्रथम तीथैकर महावीर ही पूर्णत्व को उपलब्ध हुए, यह एक इतिहास-प्रमाणित तथ्य है। उन्होंने ही उस युग के प्रचण्ड नकार को सकारों में परिणत करके विधायक जीवन-दर्शन और मुक्तिमार्ग लोक को प्रदान किया। उनकी कैवल्य-प्रभा ने प्रकट होकर स्वयम् ही उनकी सर्वोपरि प्रभुता और मलितमत्ता को लोक में उजागर कर दिया। प्रस्तुत खण्ड के पाँचवें अध्याय में, जब भगवान विहार करते हुए फिर श्वावस्ती आये, तो संवोगात् उस काल के चार प्रमुख कान्तिकारी तीर्थक् एक साथ ही तीर्थकर महावीर के समवसरण में उपस्थित हुए : आर्थ पूर्ण काम्यप, आर्य अजित केश-कम्बली, आर्य प्रकुध फाल्यायन और आर्य संजय-वेलट्ठि-पुत्र। ये चारों ही सनातन आर्य धर्म की मृतप्राय परम्परा के इवंसक थे। इन चारों ने ही सारे प्रस्यापित वादों और धर्मों को नकार कर स्वतंत्र चर्या अंगीकार कर ली थी, अपना स्वतंत्र दर्शन तथा मुक्तिमार्ग अपने निये रच लिया था, और उसी का प्रवचन वे लोक में करते फिर रहे थे।

महावीर की धर्म-पर्यदा में वे महावीर को चुनौती देकर उनसे वाद करने आये थे : यानी उन्हें नकार कर उनका प्रतिवाद करने आये थे। श्रीभगवान की कैवल्य प्रज्ञा तो म्लतः ही अनैकान्तिक थी। अनेकान्त में नकार अनावभ्यक हो जाता है। क्योंकि सापेक्षतया और यथास्थान उसमें नकार और स्वीकार दोनों का समावेश ही सम्भव है। श्रीभगवान ने मुक्त हृदय से वात्सल्य और विनयपूर्वक इन सब तीर्थकों का स्वागत किया। जनको स्वतंत्र चेतना, प्रजा और प्रखर सत्यनिष्ठा का प्रभु ने जयगान किया । प्रकारान्तर से उन्हें अपने ही समकक्ष माना । फिर भी हर तीर्थक ने भगवान को चुनौती दी कि वे महावीर का प्रतिवाद करने और उन्हें नकारने आये हैं। उन्होंने प्रक्न उठाये, तर्क किये। भगवान ने उनके तर्कों का काट नहीं किया। प्रतिप्रश्न करके ही, उनके प्रश्नों को व्यर्थ कर दिया। फलश्रुति में हर तीर्थक् को अनायास एक अतलगामी समाधान स्वतः ही प्राप्त हो गया। भगवान ने उन्हें पराजय बोध न होने दिया : अन्तत: उन सब को 'जयवन्त' कह कर उद्बोधित किया । सबको अपनी कैवल्य-प्रभा की निःसीम विराट् भूमा में आत्मसात् कर लिया । एक-एक करके हर तीर्थक् अनायास मौन माव से विनत होकर साधुप्रकोष्ठ में उपविष्ठ होते चले गये।

उस युग के विस्फोटक असन्तोष को मानो जैसे अन्तिम नहीं, बेल्कि अनन्त उत्तर मिल गया। यह प्रसंग बहुत महत्वपूर्ण और युगान्तरकारी रूप में घटित होता है।

0

Ο

0

आगम और इतिहास में उस काल की भारतीय प्रतिवादी प्रक्तियों के प्रतिनिधि के रूप में उपरोक्त छह तीर्थ कों का ही उल्लेख एकत्र मिलता है। लेकिन आजीवक मत के प्रवर्त्तक मक्खलि गोशालक का नाम इस पंक्ति में दस्तावेज नहीं पाया जाता। हौं, अलग से उसके व्यक्तित्व और क्रतित्व का लेखा-जोखा सभी प्रामाणिक स्रोतों में प्रचुर मात्रा में उपलब्ध है। सच पूछिये तो महावीर और बुद्ध के बाद उस काल के विद्रोही क्रान्तिकारियों में गोगालक का व्यक्तित्व ही सबसे अधिक शक्तिमान, प्रभावशाली और प्रभाकर दिखायी पड़ता है। वस्तुतः भारतीय स्रोतों से उपलब्ध सामग्री में उसके साथ पूरा न्याय नहीं हो सका है। उसके विलक्षण 'डायनमिक' योगदान को काफ़ी हद तक दबा दिया गया है। उसकी कोई विधायक स्वीक्रुति सम्भव ही न हो सकी, जब कि महावीर और बुद्ध की परम्परा के अलावा, गोशालक के आजीवक-सम्प्रदाय की परम्परा ही देर तक टिकी रह सकी थी।

जैन और बौद्ध आगमों में गोशालक के विक्वत और विद्रूप पक्ष की तस्वीर को ही अधिक उभारा गया है। क्योंकि महावीर और बुद्ध का सबसे प्रचण्ड विद्रोही और विरोधी वही था। उसने श्रमण धर्म के त्याग-मार्ग के ठीक विरोध में, चारवाक्, वृहस्पति और ग्रीक एपीक्यूरस की तरह हो भोग-मार्ग को बड़ी दूढ़ और सशक्त बुनियाद पर स्थापित किया था। उसने अपने चिर यातना-प्रस्त जीवन के कटू अनुभवों से यही सत्य साक्षात् किया था, कि सुष्टि-प्रकृति और मनुष्य का जीवन एक अनिवार्य अटल नियति से चालित है। नियति द्वारा नियोजित एक कमबद्ध पर्यायों के सिलसिले से गुज़र जाने पर, एक दिन ठीक नियत क्षण आने पर मक्ति आपोआप ही घटित हो जाती हैं। नियति ही सर्वोपरि-सत्ता और ग्रांक्ति है, वही अन्तिम निर्णायक है। सो मुक्तिलाभ के लिये पुरुषार्थ और पराकम व्यर्थ है । कोई पुरुष नहीं, पुरुषकार नहीं, पुरुषार्थ नहीं, कोई कर्त्तुत्व कारगर नहीं। तब व्यर्थ ही तप-त्याग करके आत्मा का पीड़न क्यों किया जाये ? जीवन को तलछट तक और भरपूर भोगो, खाओ-पिओ, मौज उड़ाओ : चरम सीमा तक---पान (सुरापान), गान-तान, नृत्य, पुष्प, विलास, भोग-विलास और युद्ध करो । जीवन को भोग में ही सार्थक और परिपूरित करो, छोर पर मुक्ति तो खड़ी ही है, उसकी चिन्ता क्या ? उसके लिये खटना क्यों ?

गोशालक का यह उलंग भोगवाद, ब्राह्मणों और श्रमणों के त्याग और पुरुषार्थ-प्रधान मोक्ष या निर्वाणवाद का, सब से समानत और सफल विरोधी सिद्ध हुआ था। इसी कारण भारतीय आगमों में और इतिहास में भी उसकी काली तस्वीर ही अधिक सामने आती है, उसकी उजली तस्वीर नहीं । उसके नियलिवादी दर्शन में भी एक आंशिक सत्य तो था ही. जिसको परोक्ष रूप से ब्राह्मण और धमण दर्शन में एक सापेक्ष समर्थन तो मिलता ही है। तिस पर जैनागम में तो अपवाद रूप से गोशालक को अधिक निधायक स्वीक्रति प्राप्त है। प्रथमतः यह कि तपस्याकाल में मौन विचरते महावीर का वहीं प्रथम अनुगत शिष्य हुआ था। स्पष्ट अहंसास होता है कि महावीर ने उसे अनायास अपनाया था, अपने एक बाल्य शिश् के रूप में उसे अपना वीतराग मार्दव और वात्सल्य भी अनजाने ही दिया था। सो प्रभुको छोड़ कर वह जान सका। कथा-कम में आखिर छह वर्ष बाद वह प्रभू को छोड़ गया था : मगर इस प्रेरणा और अभीप्सा के साथ, कि वह भी एक दिन महावीर का समकक्षी होकर ही चैन लेगा। सो महावीर के कैवल्यलाभ कर परिदृश्य पर प्रकट होने से पूर्व, उसने एक बार तो भारतीय जन-मानस पर अपनी अचूक प्रभूता स्थापित कर ही ली थी। लेकिन महावीर जब सर्वज्ञ अर्हन्त होकर लोक-ग्रीर्ष पर सूर्य की तरह प्रभास्वर हुए, तो गोशालक का स्वच्छन्द भोगवाद फीका और प्रभावहीन होता दिखाई पड़ा । तब कुद्ध होकर उसने प्रभु के समवरण में जा कर उन्हें ललकारा, विवाद किया और अन्ततः उन पर अग्निलेख्या प्रक्षेपित करके उन्हें भस्म कर देना माहा। पर वह प्रहार नाकाम हो गया। वह महादाहक इत्या लौट कर गोशालक के शरीर में ही प्रवेश कर गई। फलतः वह भयंकर दाह-ज्वर में सात दिन-रात तक जलता रहा । सन्निपातप्रस्त हो गया । उस सन्निपाती प्रलाप में भी वह अपने भोगवादी दर्शन का उद्घोष अदम्य ऊर्जी के साथ करता रहा। और उसकी अग्तिम साँस भी उसी अवस्था में छटी।

उसके देहान्त के उपरान्त पट्टगणधर गौतम ने महावीर से जिज्ञासा की कि—-'मर कर गोशालक किस योनि में जन्मा है।' उत्तर में महावीर ने कहा कि—-'उसने अच्युत स्वर्ग में उत्तम देवगति प्राप्त की है। क्योंकि अपनी मूल चेतना में वह आत्मकामी था, मुमुक्ष था, और तपस्वी भी था। अपने ऊपर अग्निलेक्या-प्रहार के बावजूद महावीर ने उसे क्षमा ही किया था, उसके आगामी आत्मोत्त्थान और भावी मोक्षलाभ का अचूक वचन भी उसे दिया था। इस प्रकार हम देखते हैं कि केवल जैनागम में ही उसके उजले पक्ष पर भी यथास्थान रोशनी पड़ती है। और महावीर के निकट उसे स्वीक्ठति भी प्राप्त होती है। वस्तुत: भारतीय विद्या के विदेशी शोध-पण्डितों ने ही गोशालक के विधायक व्यक्तित्व, और उसके दर्शन की सकारात्मक उपलब्धि को अधिकतम पुनर्-अनावरित (Rediscover) करके, उसके व्यक्तित्व और इतित्व की एक अचूक प्रतिवादी शक्ति के रूप में भव्य स्वीकृति दी है। ख़ास कर विख्यात इण्डोलाजिस्ट डा॰ बाशम का ग्रंथ "आजीवकाज" (AJEEVKAS) इस सन्दर्भ में उल्लेखनीय है।

'अनुत्तर योगी' के पात्रों में मक्खलि गोग्नालक गिनेचुने प्रमुख पात्रों में से एक अत्यन्त विशिष्ट और महत्वपूर्ण पात्र हो सका है। उस काल की उत्सिप्त प्रतिवादी शक्तियों के प्रतिनिधि के रूप में उसका चरित्र और व्यक्तित्व बहुत ऊर्जस्वल है, और इतिहास की विपथगामी वाम गक्ति के विस्फोट का वह एक पुँजीभूत विस्फूर्जन और मूर्तिमान स्वरूप है। इसी कारण उसके सांगोपांग चरित्र की तहों तक जाने के लिये, मैं उसके तमाम प्रामा-णिक स्रोतों का गहराई से अध्ययन और मन्धन शुरू से ही बराबर करता जा रहा था। तत्सम्बन्धित स्वदेशी और विदेशी तमाम प्राप्त साहित्य को यथाशक्य उलटा-पलटा था। फलतः उसकी एक नितान्त तटस्थ और तद्गत इमेज मुझ में स्वतः उभरती चली गई थी। किसी भी पूर्वप्रही अभिनिवेश से मैं प्रस्त न हो सका था। यही कारण है कि मैं 'अनुत्तर योगी' में उसका एक सर्वनिरपेक्ष और स्वतंत्र व्यक्तित्व आलेखित करने में किसी क़दर सफल हो सका हूँ। बुद्ध और महावीर की महत्ता या किसी भी विदेशी आकलन की ऐकान्तिकता से मैं बाधित न हो सका हूँ। मेरी इति में भी अन्ततः वह बेशक महावीर के एक भयंकर विरोधी और प्रतिद्वंदी के रूप में ही घटित हुआ है। वह होने में ही उसकी सार्थकता है। और तथ्यात्मक दृष्टि से यह एक हक़ीक़त भी है। फिर भी महावीर की तमाम प्रभुता के बावजुद, उसके व्यक्तित्व को मैंने केवल महावीर या बुद्ध के झरोखे से नहीं देखा है। उसे अपनी स्वाधीन इयत्ता (आयडेण्टिटी) में पूर्णता के साथ, एक वाम भक्ति-पुरुष के रूप में सहज ही प्राकट्यमान (मैनीफेस्ट) में होने दिया है। मैंने कोई निजी हस्तक्षेप नहीं किया है, उसे महासत्ता में से स्वयम् ही निसर्गतः आविर्भत होने दिया है।

'अनुत्तर योगी' में सब से पहले वह द्वितीय खण्ड में सामने आता है। वह स्वभाव से और जन्मजात ही विद्रोही प्रकृति का था। सुन्दर सुकुमार था, लेकिन अपने दलित वर्ग, अकुलोन वंश, और अपनी परम्परागत अप-मानजनक आजीविका के निरन्तर आघातों से अन्दर में वह बहुत कटु-कठोर, और घृणा से कुण्ठित हो गया था। यायावर मंख-भाटों की जघन्य वृत्ति से उसका हृदय बहुत हताहत और विधाक्त हो गया था। सो अपने अन्नदाता अभिजात भद्रों की भौण्डी तस्वीरें बनाने, तथा उनकी कुत्सा को नग्न करने के कारण, उसके पिता की आजीविका चली गई । फलतः पिता ने उसे घर से निकाल दिया । वह नितान्त अनाथ, सर्वहारा हो गया । उसने महाश्रमण महावीर की करुणा, और प्राणिमात्र के अनन्य शरणदाता और वल्लभ के रूप में ख्याति सुनी थी । सो भटकता हुआ वह नालन्दा पहुँचा, और वहीं महावीर से उसका प्रथम मिलन हुआ ।

इस बिन्दु से लगाकर, महावीर से उमके अन्तिम विदा लेने तक के छह वर्ष के काल को, मैंने जैनागम की गोशालक-कथा के आधार पर ही अपनी मौलिक सृजनात्मकता के साथ लिखा है। उसके व्यक्तित्व का जो विजन (साक्षात्कार) मेरे भीतर स्वतः आकार ले रहा था, उसके उपोद्घात के लिये उसकी आरम्भिक जैन कथा ही नितान्त उपयुक्त यी।

महाबीर से प्रथम साक्षात्कार होते ही, प्रभु की 'सद्य विकसित कमल जैसी आँखों' ने उसे सदा के लिये वर्षाभूत कर लिया था। यह मानो जीव पर शिव की अचूक मोहिनी का आधात था। इसने क्षण मात्र में ही गोशालक को महावीर की चेतना के साथ तदाकार और अभिन्न कर दिया था। वह तो जन्म से ही अनगारी, बेघरबार यायावर मंख भाटों का बेटा था। सो घर तो यों भी उसने जाना ही नहीं था। फिर जब प्रसंगात् उसके पिता ने उसे निकाल दिया, तो वह अन्तिम रूप से अनाथ, अशरण और अनागार हो गया। जगत् उसके लिये शून्य हो गया। अपने अन्तिम अकेलेपन में वह अवंग छूट गया। अपना कहने को अब उसका संसार में कोई बचा ही नहीं था। कोई संदर्भ, कोई जुड़ाव या मुकाम (Belonging), कोई इंग्ला-हवाला उसका नहीं रह गया था। ऐसी ही आत्मा महावीर के प्रति अन्तिम रूप से समर्पित हो सकती थी। भगवान जब किसी को पूरी तरह लेना चाहते हैं, तब जगत् से उसकी जन्मनाल काट कर उसे चारों और से निपट अकेला कर ही देते हैं।

इस चेतना-स्थिति के कारण ही गोभालक महावीर से पहली मुलाक़ात के क्षण में ही, अत्तिम रूप से उनके साथ जैसे तदूप हो गया था। इसी से वह प्रभु के तपस्याकाल के सारे उपसगों, आक्रांतियों, कष्टों और यातनाओं में विवश भाव से भागोदार हो कर रहा। जब संसार में उसके जीने का कोई कारण बचा ही नहीं था, तो महावीर को ही उसने जीने के एक अटल कारण के रूप में स्वीकार लिया था। कष्ट कितना ही क्यों न हो, हर क्षण मृत्यु से गुजरना ही क्यों न पड़े, फिर भी महावीर के भीतर और संग जीते चले जाना ही उसके लिये एकमात्र अनिवार्य नियति रह गयी थी।

महावीर का शिष्य होने के लिये वह एक अत्यन्त उपयुक्त पात्र था। गौरवर्ण, सुकुमार, इकहरे बदन का यह लड़का आरपार सरल, निष्पाप था। भीतर-बाहर वह पारदर्श रूप से एक था। अपने भीतर की सारी अवचेतन तहों, भूखों, प्यासों, वासनाओं और अँधेरों को जैसे वह अपनी हथेलियों पर लिये हुए चलता था। इतिहास में चिरकाल से शोषित-निपीड़ित दलित परित्यक्त सर्वहारा वर्ग के जन्मान्तरों से संचित अभाव, बुभुक्षा, दमित तुष्णा-बासना, आत्महीनता, आत्म-दैन्य, विक्षोभ, व्यप्र-विद्रूप, कटुता, अदम्य और रुद्र कोध तथा विक्षोभ का वह पंजीभूत अवतार था। फिर भी उसके भीतर जैसे कोई शाख सरल शिशु सदा अकारण किलकारियाँ करता रहता. था। निपट निरीह, भोला, मूर्ख, अकिंचन एक बालक। लेकिन पूर्वजन्म के विकास-संस्कार से वह एक जन्मजात कलाकार था। अपनी साँस में कविता का सौन्दर्य-बोध, और आँखों में चित्रकला का रंगीन विश्व लेकर ही वह पैदा हुआ था। उसमें कोई असाधारण पारदर्शी प्रतिभा थी, एक सर्वभेदी जिज्ञासा और अनिर्वार मुमुक्षा थी। मंखवंश में जन्म लेने के कारण, मंखों के परम्परागत पेशे—-कविता, चित्रकला और गायन की शिक्षा भी उसने अपने पिता से प्राप्त की थी। क्योंकि वही उनकी आजीविका का आधार था।

वह चिरकाल के नंगे, भूखे, अवहेलित, दलित अनगार सर्वहारा का एक ऐतिहासिक अवतरण था। अपने सामने आने वाले जीवन के हर यथार्थ और पाखण्ड को वह अपने व्यंग्र-विद्र्प से नंगा कर के ही चैन लेता था। कहीं कुछ भी असत्य, असुत्दर, कपटपूर्ण, दम्भी मायाचार उसे सहा नहीं था। वैसा कुछ भी सामने आने पर, वह तुरन्त रुद्र कोध से व्यंग-अट्टहास करता हुआ, उस पर कवितात्मक वाक्-प्रहार करता था। उसकी गालियाँ भी कविताएँ ही होती थीं। उसकी कषायों में भी भाव, रस और अलंकार था, चित्र-मयता और काव्यात्मकता थी। मानो कि महावीर की स्वाभाविक विधायक चेतना की हो वह एक विभावात्मक और विनाशक प्रतिच्छवि था। महावीर के सकार को जगत् में स्थापित करने के लिए ही, मानो वह प्रचण्ड, दुर्दान्त अन्तिम नकार और मूर्तिमान विध्वंस होकर जगत् में चल रहा था। महावीर के 'यीसिस' के लिए, मानो कि वही एकमेव और अनिर्वार और नितान्त उपयुक्त 'एण्टी-धोसिस' था। और इस 'एण्टी-थीसिस' की विस्फोटक नोक पर से ही----मानो महावीर के आगामी युग-तीर्थ के 'सिथेसिस' (सम्वाद-सामजस्य) को जैसे प्रकट होना था।

इस सारे परिप्रेक्ष्य के चलते हो, महावीर के साथ के इन छह वर्षों में वह अपने समय का और आने वाले समय का एक प्रचण्ड विद्रूपकार और व्यंगकार हो कर प्रकट हुआ था। यह एक अत्यन्त स्वाभाविक मनो- वैनानिक स्थिति है । जैनों की काल-निर्धारण के सन्दर्भ में, हम इंसी कारण उसे 'अवसर्पिणी (पतनोन्मुख) काल' के एक विद्रुषक के रूप में साक्षात् करते हैं ।]

उसके इस बुनियादी चरित्र का विकास किस तरह आगे बढ़ता हुआ. अपनी चरम परिणति पर पहुँचता है, उसके सृजनात्मक स्वरूप को पाठक कथा में पढ़ कर स्वयम् ही समीचीन रूप से अववोधित कर सकेंगे। उन सारे कथा-सूत्रों को लेकर यहाँ उनका विश्लेषण करना एक अनावश्यक और निरर्थक विस्तार ही होगा।

दितीय खंड में छह वर्ष महाबोर के साथ विचरण करने के बाद, एक ऐसी घटना घटती है, जो उसके महावीर से बिदा लेने का एक सचोट कारण बन जाती है। किसी विशिष्ट कथा-प्रसंग में वह महावीर से अग्नि-लेश्या सिद्ध करने की विधि सीख लेता है। वह कठोर तपस्था से उपलब्ध होने वाली एक ऐसी मारक शक्ति होती है, जो प्रतिरोधी-विरोधी या प्रतिद्वंदी को क्षण मात्र में जला कर भस्म कर सकती है। संयोगात किसी तपस्वी में यदि कोध का विस्फूर्जन हो उठे, तो उसकी नाभि से उसकी चिर संचित तपस्था की चरमाग्नि विस्फोटित हो कर, सामने उपस्थित विरोधी को पल मात्र में ख़ाक कर देती है।

महावीर को गोशालक अन्तरतम से प्यार करता था, पर उनकी अभिजात वर्गीय प्रभुता के प्रति एक तीव दबी ईर्ष्या और प्रतिस्पर्धा भी उसमें सदा सुलगती रहती थी। वे प्रभु मानो उसके परम मित्र और चरम शत्रु एक साथ थे। सो जब प्रसंगात प्रभु से उसे अग्नि-लेक्या सिद्ध करने की विद्या प्राप्त हो गई, तो उसके अवचेतन में एक अदम्य जिगीषा (विजयाकांक्षा) प्रज्ज्बलित हो उठी। अनजाने ही उसमें एक भयंकर संकल्प जागा, कि वह प्रभुवों के प्रभु महावीर को भी पराजित कर, जब तक अपनी कोई प्रति-प्रभुवों के प्रभु महावीर को भी पराजित कर, जब तक अपनी कोई प्रति-प्रभुता स्थापित न कर ले, तब तक वह चैन न लेगा। इसी अनिर्वार पुकार के धक्के से चालित हो कर, एक दिन वह मगध के एक चौराहे पर महावीर से बिदा ले कर, अपनी नियति की अटल राह पर चल पड़ा।

मुइतों तक भटकता भूखा-प्यासा, थका-हारा एक शाम वह आवस्ती की निकटवर्ती अचीरवती नदी के तट पर देवदुमों की छाया में आ कर एक शिलाखण्ड पर बैठ गया। वहीं उसे नींद लग गई। सबेरे जाग कर ताजी हवा से वह स्फुरित हो आया। उस प्रेरणा से उन्मेषित हो कर वह एक गहरी सम्वेदना से आप्राण भर आया। अपने उद्गम, जन्म, और सर्वहारा मंखों के चिरकालीन दलन-पीड़न-दमन की पृष्ठभूमि पर वह अपनी इस क्षण तक की सारी आप बीती (आत्मकथा) का प्रेक्षण-साक्षात्कार करता चला गया।

में छलछलाती दर्द और आकोश को गोलागर गराब । जिसी अज्ञात कामायनी में छलछलाती दर्द और आकोश को गोलागर गराब । जिसी अज्ञात कामायनी की तलाश का तूफ़ानी आवेग । वह श्रावस्ती के राज-मार्गों पर अनिर्देश्य भहकता एक विग्नाल कुम्भारणाला के मामने अचानक ठिठक गया । सैकड़ों चलते चाकों के बीचोंबीच के केन्द्रीय उलाल-चक पर भाण्ड उतारती कुम्भार-क्रन्या हालाहला की निगाह उस पर पड़ गई। एक अमाप 'स्पेस' में दी निगाहें टकराईं। ठगौरी पड़ गई। एक अमाप 'स्पेस' में दी निगाहें टकराईं। ठगौरी पड़ गई। एक अमाप 'स्पेस' में दी निगाहें टकराईं। ठगौरी पड़ गई। लहतत् कुम्भार बाला खिंची चली आई, प्रयामांगी परमासुन्दरी। माटी की मौलिक बेटी मृत्तिला ने, माटी के चिर पद-दलित बेटे की व्यथा को जैसे मन ही मन बूझ लिया। इंगित से आवर-पूर्वक वह नग्न श्वमण को अपने भवन में लिवा ले गई। ----वह श्रीमंत होते हुए भी, श्वमजीवी कुम्भकार वर्ग की बेटी थी।

गोग्रालक को उसकी नियोगिनी नारी मिल गईं। हालाहला के रूप में श्रीमुन्दरी महाग्रवित ने हो अपने इस सर्वपरित्यक्त वामाचारी बेटे को जैसे अपनी गोद में ले लिया। हालाहला की कुम्भारग्राला के भट्टी-गृह के एक कक्ष में बन्द रह कर, गोग्रालक ने कठिन तप द्वारा अग्नि-लेण्या सिद्ध कर ली। सत्यानाग्र का एक अमोघ अस्त्र उसे उपलब्ध हो गया। उसके मूलाधार में सुप्त उसकी कुण्डलिनी ग्राक्ति फुँफकार कर जाग उठी। उसी का मूर्त रूप थी मानो मृत्तिका हालाहला। उससे अनन्त सृजन-प्रेरणा प्राप्त करके, उसने हालाहला द्वारा आयोजित तमाम सुख-साधनों के बीच बैठ कर, अपने स्वानुभूत नियतिवादी, भोगवादी आजीवक दर्शन के सूत्रों की रचना की। भोग के तात्त्विक आठ माध्यमों को आधार बना कर उसने अपने अप्ट-चरमवाद को रूपायित किया। एक अजेय आत्मविक्वास से वह आप्राण उन्मेषित हो उठा। उसने अपना परम्परागत मंखवेश धारण किया। और एक सवेरे अचानक हालाहला के आम्रकुंज में, प्रति तीर्थंकर भगवान मक्खलि गोशालक, अपनी वामांगिनी भगवती मृत्तिका हालाहला के साथ व्यासपीठ पर प्रकट हो उठे। हजारों-हजार प्रजाजन, उसके आवाहन से खिंचे चले आये। गोशालक ने अपने जीवनानुभव के अनेक चित्रपट दिखा कर, नियतिवाद को सिद्ध कर दिखाया। जब नियति अटल है, तो मुक्ति भी उसके छोर पर आपोआप ही घटित होगी। तब संयम, तप-त्याग, इन्द्रिय-दमन, देह-दमन सब व्यर्थ है, आलि और अज्ञान है। अनर्गल हो कर बेहिचक जीवन को भोगो, सम्पूर्ण निःश्रेष भोगो। इस भोग में से ही एक दिन योग और मोक्ष स्वयम् प्रकट हो जायेगा। अज्ञानी प्रजाओं को यह अनुभवजन्य सुगम भोगवाद तत्काल अर्पल कर गया। अद्भुत प्रत्ययकारी सिद्ध हुआ यह भोगवाद का विधायक दर्णन।

पलक मारते में सारे पूर्वीय आर्यावर्त में गोणालक एक प्रतितीर्थंकर के रूप में विश्व-विख्यात हो गया। महावीर और वुद्ध अभी कैवल्य प्राप्ति की अपनी जरस तपस्या में ही समाधिस्थ थे। वे लोक के परिदृश्य पर अभी प्रकट नहीं हुए थे। अभाव के इस महाणून्य में, आधार के लिए भटकती जन-चेतना को गोशालक ने जीने का कारण, आधार, अर्थ और प्रयोजन दे दिया। सो सर्वहारा के वंशधर गोशालक की वाम प्रभुता ने सारे आर्यावर्त के हृदय पर अधिकार जमा लिया।

तभी हठात् एक दिन महावीर अर्हन्त सर्वज्ञ हो कर, अपने देवोपनीत समवसरण की गन्धकुटी के कमलासन पर, लोक के मूर्धन्य सूर्य के रूप में प्रकट हुए। उनकी कैवल्य-प्रभा के विस्फोट से गोशालक का प्रतितीर्थंकरत्व आपोआप ही मन्द, म्लान और पराजित होता गया।

गोगालक प्रलयातक कोध से उत्मत्त विक्षिप्त हो कर, एक दिन आख़िर महावीर के समवसरण में जा पहुँचा। अपनी वामग्रक्ति के सम्पूर्ण आकोश के साथ उसने महावीर को ललकारा। महावीर ने उसका प्रतिकार नहीं किया, वे उसे स्वीकारते ही चले गये। अप्रतिरुद्ध, अनिरुद्ध भाव से वे उसे वात्सल्यपूर्वक आत्मसात् करते ही चले गये। महावीर की ओर से कोई प्रति-रोध न पा कर गोशालक की कोधाग्नि अपने चरम पर पहुँच गई। हठात् उसका मणिचक फट पड़ा, और उसकी नाभि से अग्निलेश्या की सर्वलोक-दाहिनी महाकृत्या प्रकट हो उठी। गोशालक ने महावीर पर उसका प्रक्षेपण किया। पर वह उन्हें स्पर्शं न कर सकी; उनकी तीन परिक्रमा दे कर वह प्रतिक्रमण करती हुई लौट कर गोशालक के भीतर ही प्रवेश कर गई। उसके उपरान्त गोशालक के भयंकर आत्मदाह, सात दिन-रातों तक उसकी दहन-यातना, अन्तिम साँस तक उसके विद्रोही वाम दर्शन के उच्चार, और हालाहला की गोद में ही उसके अवसान, देवलोक-गमन तक की विशद् कथा तो यथा स्थान आलेखित है ही।

यहाँ दो बातें उल्लेख्य हैं। गोझालक जब अपने ही हारा प्रक्षेपित अग्निलेझ्या की लपटों में जलने और छटपटाने लगा-तो महावीर ने उसे वचन दिया कि वे उसकी जलन, और नरक-यातनाओं में भी उसके साथ ही रहेंगे। दूसरे यह, कि जब हालाहला ने प्रभु को समर्पित होकर उनकी सती हो जाने की बिनती की, तो प्रभु ने उसे स्वीकार न किया। उन्होंने आदेश दिया, कि वह अन्त तक गोशालक के साथ उसकी भार्या और तदात्म सहधर्मचारिणी हो कर रहे। ये दोनों प्रसंग मेरे सृजनात्मक विजन में से ही आविर्भुत और आविष्कृत विधायक प्रस्थापनाएँ हैं।

बिना मेरी किसी पूर्व अवधारणा के ही, सूजन के दौरान ही गोशालक का चरित्र अनायास आज के वाम विद्योही, प्रकुद्ध युवा (Angry young man) के रूप में उभरता चला गया है। ठीक आज के मनुष्य के युगानुभव के अनुरूप ही गोशालक नियतिवादी है, अस्तित्ववादी है, नितान्त भौतिक भोगवादी है। आज के अस्तित्ववादी और निःसारतावादी (निहि-लिस्ट) दर्शनों की अनिर्वार त्रासदी का वह एक ज्वलन्त उदाहरण और प्रवचनकार है। प्रभुवर्गों के विरुद्ध सर्वहारा वर्ग की वह चूड़ान्त चीत्कार और दुर्दान्त कान्तिघोषणा है। विषधामी वाम-शक्ति का न तो वह मूर्तिमान अवतार ही है। आज के मूलोच्चाटित, गृहहारा, सन्दर्भहीन निर्वंश हिप्पी का मानो वह पूर्वज प्रोटोटाइप-स्वरूप उत्कट उच्छू खल अघोरी कापालिक है। और हिप्पियों की तरह ही कहीं गहरे में उसके भीतर एक अदस्य आत्म-काम और युमुक्षा भी जागृत है। इस धरती के मांस-माटी के भीतर ही, इसके विषयानन्द के भीतर ही, वह मुक्त आत्मानन्द प्राप्त करना चाहता है।

इस कथानक के उपसंहार में, जब महावीर को गोशालक के देहान्त का सम्बाद मिला, तो प्रभु ने उसे एक महान और चरम स्वीक्वति ही प्रदान की। उसकी उग्र तपस्या-वृत्ति, उसकी अनिर्वार ज्ञान-पिपासा, तथा उसकी आप्तकामी महावासना का उन्होंने अभिनन्दन किया। उसके वामशक्तिगत विदोह, और उसके प्रति-तीर्थंकरत्व के क्रान्तिकारी दावे की सचाई, औवित्य और न्याय्यता को भी महावीर ने स्वीकार किया। उसे अपने समय का एक प्रचण्ड प्रतिसूर्य माना। और अन्ततः यह भी कहा कि—-'आर्य मक्खलि गोशालक मेरे आगामी युग-तीर्थ की अनिवार्य वाम-शक्ति और ऐतिहासिक ऊर्जा के पूर्वाभासी ज्योतिर्धर थे। ```इस तरह महावीर ने उन्हें अपना ही अग्नि-पुत्र माना । और फिर कहा कि—--''मेरे आगामी युग-तीर्थ में मिट्टी की चिर अवहेलित प्यास जब चीत्कार कर उठेगी, तो उसका उत्तर गोशालक की राह ही महावीर से मिलेगा ।...

इस प्रकार मेरे सृजनात्मक विजन के वातायन पर, आज से ढाई हजार वर्ष पूर्व ही, हमारे समय की विद्रोही वाम शक्ति और मिट्टी की प्यास-पुकार को महावीर द्वारा स्वीक्रति मिली थी। मेरे प्रभु ने हमारे युग के हर नकार को माल्यता दे कर, उसे अन्तिम सकार का ही एक अनिवार्य उपकम मान कर, एक विधायक स्वीक्रति दी है। इसमें गोशालक की मूल आगमोक्त कथा का कोई विक्रतन नहीं है, इतिहास पर कोई आरोपण भी नहीं है। केवल उसका गहन मर्मोद्घाटन है, प्रतीकात्मक व्याख्यान है, उसका तलगामी मनोवैज्ञानिक अनुसन्धान, और उससे प्राप्त एक मौलिक सत्य-साक्षात्कार हे। ऐसा न हो, तो फिर सृजन की क्या सार्धकता ? महावीर से यदि मेरे समय की चरम पुकार को उत्तर न मिल सके, तो आखिर मैं महावीर का पुनरोद्घाटन ( Rediscovery ), और पुनर्सू जन करने का कष्ट ही कयों करूँ ?

यहाँ जरा प्रसंग से हट कर एक उल्लेख करना जरूरी है। हिन्दी में भारतीय विद्याओं के विलक्षण मनीषी और मर्मज्ञ हैं श्री कुबेरनाथ राय। स्व॰ आचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी तथा डॉ॰ भगवतभरण उपाध्याय के बाद आज वे ही हमारे बीच प्राचीन भारतीय वाङ्गमय के अप्रतिम अभिनव व्याख्याता हैं। अपनी इस गोशालक कथा के चित्रण में, श्री कुबेरनाथ के अक्षय्य ज्ञानकोश के स्रोतों से गोशालक सम्बन्धी जो दुर्लभ विवरण और पारिभाषिक पदावली का मूल्यवान लाभ मुझे मिला है, उसके लिए मैं उनका हृदय से कृतज्ञ हूँ।

Ο

Ο

0

प्रस्तुत चतुर्थ खण्ड के प्रथम सात अध्यायों का विस्तृत विवेचन कई अनिवार्य कारणों से करना पड़ा है। वर्तमान युग के सन्दर्भ में कामतत्व, गृहयुद्ध, रक्त-क्रान्ति आदि का जो एक नव्यमान साक्षात्कार मुझे हुआ है, उसे रेखांकित करना मुझे जरूरी लगा। इतिहास की सीमा का अतिक्रमण करके आम्रपाली का जो एक नया विजन मुझे मिला, उसका स्पष्टीकरण भी अनिवार्य था। इस आशय से कि इतिहास को मैंने तोड़ा-मरोड़ा या झुठलाया नहीं है, बल्कि उसे एक उच्चतर चेतनास्तर पर प्रस्तारित है ( Project ) और उत्कान्त किया है। इतिहासबोध आज केवल काल-कमिक और घटनामूलक विवरण मात्र नहीं रह गया है। गहराई और ऊँचाई के आयामों में उसका एक काव्यात्मक और दार्शनिक रूपान्तर हुआ है। उसमें काल और कालातीत का, भौतिक और पराभौतिक (मेटाफ़ि-जिकल) का एक विलक्षण और प्रत्ययकारी सामंजस्य प्रकट हुआ है। आम्रपाली की अन्तर्गामी अन्तरिक्ष-यात्रा की फन्तासी, उसमें षट-चक-वेध, कुण्डलिनी-उत्थान आदि की मनोर्वज्ञानिक प्रक्रिया का विनियोजन, तथा अन्य अनेक मिथकों और प्रतीकों का जो नियोजन अनायास हुआ है, उस पर ध्यान खींचना भी आवश्यक लगा। उस काल के छह प्रमुख तीर्थकों की स्वतंत्र विद्रोही चेतना का वर्तमान सन्दर्भ में अवबोधन और व्याख्यायन, तथा गोशालक के रूप में आज की वामशक्ति के प्रतिवाद, अस्तित्ववाद, भोगवाद आदि के एक सशक्त प्रतिनिधि का सृजनात्मक अवतरण भी एक अनोखी उपलब्धि हो गया है मेरे मन। इस कारण उस पर रोशनी डालने का लोभ भी मैं संवरण न कर सका।

इन सात अध्यायों के बाद बीस कहानी-अध्याय लिखे गये हैं। हर कहानी अपने में स्वतंत्र है, पर केन्द्र में कहीं वह महावीर से जुड़ी है। समग्रता में वे इस वृहद् रचना के विविध आयामी अन्तरकक्ष हैं । इन कहानियों को लिख कर मुझे एक गहरे सन्तोत्र और परिपूर्ति की उल्लसित अनुभूति हुई है। पहली बात तो यह कि ये 'विशुद्ध कहानियां' हो सकी हैं। सीधे-सीधे सहज सरल ढंग से कहानी कहते जाने की जो रवानी और तात्कालिकता (इमिजियेसी) इन कहानियों में मुझ से बन आयी है, वह मेरे समूचे लेखन में एक अगला क़दंम है, एक नयी रचना-भूमिका का आवि-ष्कार है। बहुत हलके-फुलके, फूल-से खिलते-नाचते मन, और निहायत हलके हाथ से मैंने इन्हें लिखा है। जैसे नदी-तट पर बैठ कर अनायास ही उसकी तरंगों से खेल रहा हूँ, और उनमें बहता भी जा रहा हूँ। यूँ तो सृजन-मात्र मेरे मन एक तरंग-लोला ही है: सहज लीला भाव से होने में ही उसकी असली सार्थकता है। सूजन यों भी मेरे लिए कभी श्रम-साध्य नहीं रहा, सहज स्वाभाविक ही रहा, एक अजस्र स्फुरणा में से वह यों बहता आया है; जैसे झरने के विस्फोट में से नदी अपने आप बहती चली आती है। जैसे किसी इलहाम या 'ट्रान्स' में से मन्द धारासार बरसते गये हैं, और आपोआप ही वे रचना में विन्यस्त होते गये हैं।

मेरी ऐन्द्रिक चेतना बहुत तीव्र है, मेरी अनुभूति और संवेदना अत्यन्त भावाकुल और संकुल है। मेरे भाव-प्रवाह में एक निर्बन्धन् वैपुल्य (Exuberation) और प्राचुर्य हैं। मुझ में सृष्टि के एकाग्र समग्र भोग की एक प्रचण्ड वासना है, संवासना है, एक भयंकर 'फोर्स' है, जो मुझे सदा पूर्ण से पूर्णतर आत्मकाम की तृष्ति के लिए बेचैन और अज्ञान्त रखता है। मुझे वर्तमान जगत्-सृष्टि से सन्तोष नहीं: मैं उसे एक पूर्ण सत्य, सौन्दर्य और सम्वादिता (हार्मनी) में रूपान्तरित पाने को निरन्तर व्याकुल रहता हूँ। मेरो कला में इस सबकी तलछट तक अभिव्यक्ति न हो, तो मुझे चैन महीं आता। मेरी भाविक-वैचारिक स्फुरणाएँ भी हर बार नव्य से नव्यतर स्रोतों से आती रही हैं। उन्हें कला में रूपायित करने के लिए मुझे हर बार नायाब से नायाबतर मौलिक भाषा का आविष्कार करना पड़ता है। इसी वजह से मेरे यहाँ बेशुमार नये भब्द बने हैं। अपने स्वभाव की इस तीव्रता, विपुलता और संकुलता के चलते मेरी रचना-प्रक्रिया सदा बहुत जटिल रही है। अपने भाव-स्फोट को निःशेष अभिव्यक्ति देने की आकुलता के चलते, मैंने भब्द और भाषा की तमाम सम्भावना और ताक़त को चुका दिया है। शब्द को मैंने इतना अधिक और अतिकान्ति की हदों तक लिखा कि उसके मोह से अब मैं मक्त और निर्वेद होता जा रहा हूँ।

मेरे लिए हर लेखन सदा रियाज रहा, बेहतर से बेहतरीन कथ्य और जिल्म के आविष्कार को एक प्रयोगशाला रहा। मेरा ध्यान उपलब्धि पर क्यों न रहा, सदा नव्य से नव्यतर तलाम के उपक्रम और पराक्रम पर ही रहा। अपने हर लेखन से मैंने कुछ नया सीखा है; उससे चेतना में एक नया विकास, जात्मा में एक नया उत्थान और शिल्प में कोई नवीनतर मूलेन हुए बिना न रह सका है। 'अनुत्तर योगी' में मेरी यह प्रबृत्ति चरम पर पहुँची है। सभी अर्थों में अपना सर्वस्व मैंने इसमें निचोड़ दिया है। बेकिन जो बिजन, बोर्ध, महाभाव और ज्ञान इस रचना में आविर्भूत हुआ है, वह मेरे ही भीतर के, फिर भो मुझ से परे के किसी आन्तरिक पर पार ( Beyond within ) से आया है। वह मेरा कृतित्व नहीं, परात्पर चैतन्य का प्रसाद है, अवतरण है। मैं स्वयम् भी 'अनुत्तर योगी' को बार-बार पढ़ कर हर बार उसमें से जैसे एक नवजन्म और नवोत्थान का बोध पाता हूँ। उसमें से जीने और रचने की अजस्न प्रेरणा, वासना और शक्ति प्रान्त करता हूँ।

'अनुत्तर योगी' में विपुल मात्रा में नाविन्य का सर्जन हुआ है। चेतना के अब तक अननुभूत, अप्रकाशित नव्य से नव्यतर प्रदेशों की खोज-यात्रा, और उनमें उत्तर कर मुक्त विहार करने का एक अकथ्य सुख मैंने पाया है। इसी कारण इस ग्रंथ में मेरा शाब्दिक और भाषिक बाहुल्य, वैविध्य, घनत्व और नाविन्य पराकाष्ठा पर पहुँचा है। फलतः इस रेचन से मैं बहुत हलका और भार-मुक्त हों गया हूँ। सृजनात्मक मुक्ति का ऐसा गहरा और शाख्वत आनन्द-बोध मुझे इससे पूर्व कभी न हुआ था। मानों कि भाषातीत होने को अनी पर जा खड़ा हुआ हूँ। इस रियाज में मेरी भाषा उत्तरोत्तर विरलतर, महीनतर (Finer) और परिष्ठुत होती गई है। एक निरा-यास भाव-संयम और शब्द-संयम भी किसी कदर आया है। लाघव का कीशल पहली बार मुझे किसी कदर हस्तगत हो सका है। एक 'क्लासीकल सिम्पलीसिटी' भी कई मुकामों पर उपलब्ध हो सकी है। ऊपर उल्लिखित ये बीस कहानियाँ, इसका एक साक्ष्य प्रस्तुत करती हैं। इनमें क़िस्सागोई या कथा-कथन का बहाव अनायास आया है, और इन्हें लिखते वक्त एक अजीब मास्टरी और आत्म-प्रतीति का आनन्द सुझे बराबर मिलता रहा। समग्र 'अनुत्तर योगो' में, और ख़ास कर इन कहानियों में, मिथक और प्रतीक के अलावा, लोक-कथा, दृष्टान्त-कथा और दन्त-कथा, के परम्परागत सशक्त कथा-तत्त्वों का भी बड़ी खूबसूरती से विनियोग हों सका है।

बचपन से ही सान्त, सीमित, भंगुर जगत् मुझे ठहराव या मुक़ाम न दे सका। मेरा बालक चित्त सदा अनन्त, असीम, विराट् और किसी अमर शाश्वती ( eternity ) के सपने देखता रहा, उसमें अपना घर मुक़ाम खोजता रहा। इसी कारण शुरू से ही मेरी रचना में एक कॉस्मिक विजन का प्रकाश आये बिना न रह सका। इस पृथ्वी के वास्तविक यथार्थ से; मुझे उस कॉस्मिक भूमा का यथार्थ ही अधिक सत्य और स्थायी लगता रहा। मानों कि यहां का सब कुछ उसी की एक सौमित अवम्बिबित (deflected) अभिव्यक्ति मात्र है—-दर्पण में दृश्यमान नगरी की तरह।

बचपन से ही शर्त लग गई थी, कि यदि मुझे जीना है, तो उस अनन्त-असीम को यहाँ के मेरे जीवन में मूर्त और लीलायमान होना पड़ेगा। उसके बिना मेरी महावासना को विराम, तृप्ति या चैन मिल नहीं सकता। अपनी इस अभीप्सा के चलते ही मेरा सृजन स्वप्न, फन्तासी और मिथक के शाश्वत और उत्तीर्ण माध्यमों से ही सम्भव हो सका। इसी से अपनी मुक्त त्रासदी (भोगे हुए यथार्थ) को रचना में उलीचना मुझे कभी रुचिकर न हुआ। उसे लिख कर उसे उभारना और समारोहित करना मुझे पराजय और विफलता को अंगीकार करना लगा। पर मेरी जीवन-वासना पराजय न स्वीकार सकी। वह मानवेतर चेतना-प्रदेशों में, आत्मा के गहि्रतम गोपन कक्षों में, एक पूर्ण और अनन्त जीवन के अमृत स्रोतों को खोजती चलो गई।

अपने सृजनात्मक जीवन के इस छोर पर, हठात् मुझ में पुकार हुई कि, एक विराट् रचना की भूमा में मैं किसी अनन्त पुरुष का सृजन करूँ। लेकिन ऐसा पुरुष, जिसमें सीमित अपूर्ण मानव की सारी त्रासद सम्बेदनाओं का निविड़तम, तीव्रतम बोध भी हो, और जो ठीक उसी मुझाम पर, मनुष्य की सारी कमजोरियों और कमियों को ज्यों का त्यों स्वीकार-समेट कर संवेदनात्मक तीव्रता और सर्वभेदी वासना के जोर से ही, सीमित मनुष्य को असीम की भूमा से जीवन्त और आपूरित कर दे। प्रसंगात् मैंने इसके लिए महावीर को चुना, या कि वही माध्यम मुझे मानो प्रदान किया गया। महावोर पर अब तक कहीं कोई पुनर्सर्जनात्मक काम हुआ भी नहीं था। और जन्मजात जैन होने से महावीर के साथ मेरा कोई आन्तरिक सायुज्य भी रहा ही होगा। वैसे प्रकटतः क्रष्ण ही सदा मेरे स्वप्न के महानायक रहे हैं।

लेकिन कठोर वीतरागी, दुर्दान्त विरागी महावीर को मैंने अपनी ही शर्तों पर रचा है, उनकी शर्तों पर नहीं। मैंने उन्हें उनके लिये, उनके पूजन-वन्दन् के लिए नहीं लिखा है, अपने हो लिए लिखा है, अपनी अनन्त वासना का उत्तर पाने के लिए लिखा है। और सबमुघ चमत्कार घटित हुआ। महावीर मेरी शर्तों पर ही मेरे भीतर ढलते चले आये। मेरे जीवन की सारी इंद्वात्मक लीलाओं में, वे द्वंद्वातीत प्रभु अनर्गल, अबाध, विवर्जित भाव से खेलते चले गये। मेरी सारी ऐन्द्रिक तीव्रताओं और मानवीय कामना-वासनाओं को उन्होंने नकारा नहीं, स्वीकारा, उन्हें आत्मसात् किया। विधि-निषेध का द्वंद्व ही मानों उन्होंने मुझ में से समाप्त कर दिया। एक ऐसा समुद्र, जो सतह पर समस्त वासना से उत्ताल तरंगित है, पर तल में ध्रुव निश्वल भी है, और अमर्याद होकर भी अपनी मर्यादा का वह स्वच्छन्द स्वामी है। ऐसी ही कोई जीवन्मुक्त सामुद्दी चेतना मुझ में अनायास आविर्भूत हो गई है। सान्त, सीमित और भंगुर में, अनन्त-असीम-अमर-शाश्वत के सौन्दर्य, संवेदन और सम्वादिता (हार्मनी) को जीने की एक अजीब-परा-रासायनिक (Alchemic) अनुभूति मुझमें सदा सक्रिय रहती है।

इस तरह 'अनुत्तर योगी' में अनन्त पुरुष, हमारे सान्त जीवन-जगत् में सहज भावेन लीलायमान हुआ है । हमारी सारी वासना-कामनाओं को संपूर्ण वर्जनाहीन स्वीकृति देकर, उसने हम जहाँ हैं----उसी मुकाम से ऊपर उठा देने का एक अजीब करिश्मा कर दिखाया है। प्रस्तुत खण्ड के आम्रपाली वाले प्रकरण के दोनों अध्यायों में, और बाद की इन बीस कहानियों में भी महावीर का यह वर्जनाहीन सम्पूर्ण मानवीय स्वीकार अपनी परा सीमा पर मूर्त हो सका है।

अतिमानव ने यहाँ मानव होना स्वीकारा है। भगवान ने यहाँ इंसान को गलबाँही डालकर, उसके साथ उसके सारे अँधेरों और वासनाओं में चलना, कुबूल फ़र्माया है।

मेरी एक कविता के उपसंहार में यह बात बड़ी तीखी, तल्ख़, गुस्ताख़ और निर्भीक भाषा में व्यक्त हुई है: मेरी रचना का अनुसर योगी, इस महानगर की अन्धी गलियों में आवारागर्वी कर रहा है। उसके पद-संचार से मदिरालय में, मुक्ति का महोत्सव हो गया है: वेश्यालयों में सौहाग-शैयाएँ बिछ गई हैं। ....कल रात 'ढंकन रोढ' की एक अन्धी कोठरी में कुँबारी मरियम ने एक और ईसा को जन्म दिया है: सिफ़लिस और सुखाक़ के कोढ़ी अँघेरों में मनुष्य का सर्वहारा, दिशाहारा बेटा अपनी मुक्ति खोज रहा है। ....और मेरे अनुत्तर योगी प्रमु हर कब्म पर उसके साथ गलबांही डाले चल रहे हैं।...

मेरे महावीर अगर इस क़दर दिन-रात मेरे भीतर जीते, चलते, बोलते, बरतते हुए, मेरे संग तदाकार न चलते होते, तो 'अनुत्तर योगी' की रचना करने का कष्ट उठाना मैं किसी भी शर्त पर मंजूर नहीं कर सकता था।

२१ नवम्बर १९८१ गोविन्द निवास, सरोजिनी रोड़, विलेपारले (पश्चिम); बम्बई-५६ --वीरेन्द्रकुमार जैन

५२



## वीरेन्द्रकुमार जैन

वीरेन्द्र बालपन से ही अपने आन्तरिक अन्तरिक्ष और अन्तइचेतना के बेचैन अन्वेषी रहे हैं। यह रचना उनकी जीवन-व्यापी यातना और तपो-साधना तथा उससे अर्जित सहज योगानुमूति का एक ज्वलन्त प्रतिफल है। वीरेन्द्र के लिए योग-अध्यात्म महज स्थाली अय्याशी नहीं रहा, बल्कि प्रति-पल की अनिवार्य पुकार, वेदना और अनुमूति रहा, जिसके बल पर वे जीवित रह सके और रचना-कर्म कर सके।

आदि से अन्त तक यह रचना आपको एक अत्याधुनिक प्रयोग का अहसास करायेगी। यह प्रयोग स्वतः कथ्य के उन्मेष और सृजन की ऊर्जा में से अनायास आविर्मूत है। प्रयोग के लिए प्रयोग करने, और शिल्प तथा रूपावरण (फॉर्म) को सतर्कतापूर्वक गढ़ने का कोई बौद्धिक प्रयास 'ज्यता-बोध का नद-नूतन शिल्पन है। आत्मिक पल-पल का नित-नब्य परिणमन ही यहाँ रूप-' .. विलक्षण वैचित्र्य की सृष्टि करता है। इस उपन्यास में गे ही मावक-पाटक, महाकाब्य में उपन्यास औ मैं महाकाब्य का रसास्वादन करेंगे। 'क्षण हमारा देश और जगत जिस गत्यवरोध

और महानृत्यु ते गुजर रहे हैं, उसके बीच पुरोगमन और नवजीवन का अपूर्व नूतन द्वार खोलते दिखायी पड़ते हैं ये महावीर । शासन, सिक्के और सम्पत्ति-संचय की अनिवार्थ मौत घोषित करके, यहाँ महावीर ने मनुष्य और मनुष्य तथा मनुष्य और वस्तु के बीच के नवीन मांगलिक सम्बन्ध की उद्घोषणा और प्रस्थापना की है। इस तरह इस क्वति में वे प्रभु हमारे युग के एक अचूक युगान्तर-दृष्टा और इतिहास-विधाताको का एक अचूक युगान्तर-दृष्टा और

श्री वीर निर्वाण ग्रन्थ प्रकाशन-समिति ४.४, सीतलामाता वाजार, इन्दौर-२ (म. प्र.) ४५२००२

प्रकाशक :

मूल्य : प्रत्येक खण्ड का मूल्य रु. ३०) डाक खर्च पृथक ।

चतुर्थं खण्डः अनन्त पुरुष की जय-यात्रा

तृतीय खण्डः तीर्थं कर का धर्म-चक्र-प्रवर्तनः तीर्थं कर काल

दितीय खण्ड : असिधारा-पथ का यात्री : साधना-तपस्या काल

वैशाली का विद्रोही राजपुत्र : कुमार काल

प्रथम खण्ड :

अनुत्तर योगी : तीर्थंकर महावीर चार खण्डों में १५०० पृष्ठ-व्यापी महाकाव्यात्मक उपन्यास