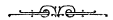


#### माणिकचंद-दिगम्बरजेन-ग्रंथमा जा, बा

## श्रीमद्-देवसेनाचार्यविरचितः

# आराधनासार:।

## श्रीरत्नकीर्तिदेवविरचितटीकासमेतः ।



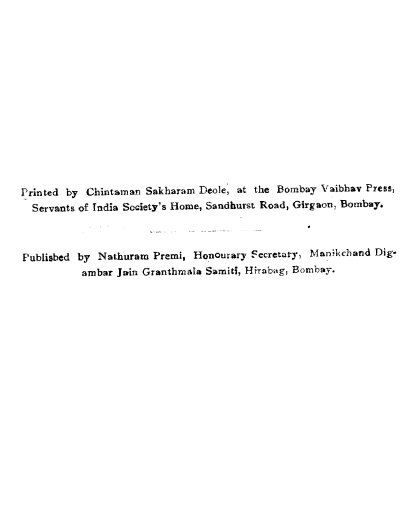
पाढमनिवासि-पण्डितमनोहरलालशास्त्रिणा

संशोधितः ।

प्रकाशिका---

माणिकचंद-दिगम्बरजेन-ग्रन्थमालासमितिः।
भा भी कैलाननागर हरि ज्ञान मंदिर भी महावार कैन आराधना कन्द्र, कोना ना कारुम्न, वीरनिर्वाण सं० २४४३

विक्रमाब्द १९७३



# कुतज्ञता-प्रकाश

#### 

इस ग्रन्थकी केवल एक ही प्रति जैनिमिन—सम्पादक श्रीयुक्त शीतल-प्रसाद्जी ब्रह्मचारीजीकी कृपासे प्राप्त हुई और उसी परसे इसका सम्पादन किया गया, अतएव हम ब्रह्मचारी महोद्यके प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं।

--मंत्री।

# माणिकचंद्-दिगम्बरजैनग्रंथमालासमिति ।

( प्रबन्धकारिणी समाके सम्य । )

#### 4)4)そん

- १ राय वहादुर सेठ स्वरूपवन्द्र हुद्वुपचन्द् ।
- २ ,, ,, ,, तिलोकचन्द कल्याणमल ।
- ३ ,, ,, ,, ओंकारजी कस्तूरचन्द ।
- ४ सेट गुरुगुखरायजी सुखानंद ।
- ५ " हीराचंद नेषिचंद आ० मजिस्ट्रेट।
- ६ मि० ढलूभाई पेमानंद परीख एल. सी. ई.।
- ७ सेठ ठाकुरदास भगवानदास जोंहरी।
- ८ ब्रह्मचारी शीतलप्रसाद्भी।
- ९ पं० धन्नालालजी काञ्चलीवाल ।
- १० पं० खुवचंदजी शास्त्री ।
- ११ नाधुराम प्रेमी ( मंत्री )



#### श्रीपरमात्मने नमः।

#### श्रीमद्वेवसेनाचार्यविरचितः

## आराधनासारः

## सटीकः ।

مصلالكصه

सिद्धानाराधनासार-फलेन फिलितात्मनः ।
ध्यात्वा व्याख्यानतीर्थेन स्वस्यात्मानं पुनाम्यहम् ॥ १ ॥
जिनेन्द्रहिमवद्दक्रपद्महृद्विनिर्गता ।
सप्तमंगमयी गंगा मौ पुनातु सरस्वती ॥ २ ॥
गुरूणां चरणदृन्द्वं महामंत्रोपमं वसन् ।
सदा मद्भृद्यांभोजे ह्यादिघ्नपरंपराम् ॥ ३ ॥

अथ संसारमहापारावारपारासन्नप्रदेशस्थेन निरुपाधिनिरुपद्ववाविनश्वरसन् नातनानंतसौख्यसमुदायोपायचिंतनं निर्गामितनिरंतरकालेन सिद्धालयवेला-पत्तनं जिगमिषुणा जिनोद्दितमेदाभेदरत्नत्रयपोतसमारूढेन स्वभावोत्थितपर-मक्रुणारसपूरप्रमावेण भवदुःखाग्निदंद्द्यमानानन्यानि भव्यजीवांस्तद्यो-ग्योपदेशवचनेस्तत्रारोप्य पारं कर्तुकामेन स्वयं कर्णधारायमानेन स्वयमेव सार्थवाहाधिपायमानेन तन्मार्गलग्निद्दाधतरप्रधावमानमहामोहामिधानचौरन- रेन्द्रिकंकरीभूताविषयकषायछुंटाकभीतिनिराकरणाय समाश्रितसकलिस्द्रांत-रहस्यभूतिनश्चयव्यवहारभेद्भिन्नचतुर्विधाराधनाग्रंथसंग्रथितपरमशब्दब्रह्मप्रय-त्नेन अनेकांतमरुन्मार्गस्तर्यायमानेन श्रेयोमार्गसंसिद्धिशिष्टाचारप्रपालनना-स्तिक्यपरिहारार्थनिर्विद्यपरिसमाप्तिफल्जचतुष्ट्याभिलाषुकेण परमसम्यक्त्वाद्य-ष्टप्रसिद्धविमलतरगुणसमृद्धानां सिद्धानां महावीरिवशेषणयुक्तानां द्रव्यभाव-मेद्भिन्नं द्विविधं नमस्कारं कुर्वाणन आराधनासारं वश्येहमिति प्रतिज्ञां विरचयता च श्रीमत्परमभट्टारकश्रीदेवसेनाचार्येण स्तोत्रामिदं विधीयते;—

#### विमलयरगुणसमिद्धं सिद्धं सुरसेणवंदियं सिरसा। णमिऊण महावीरं वोच्छं आराहणासारं॥१॥

विमलतरगुणसमृद्धं सिद्धं सुरसेनवंदितं शिरसा । नत्वा महावीरं वक्ष्ये आराधनासारम् ॥ १ ॥

वश्ये। कोसी। अहं देवसेनाचार्यः। कं। आराहणासारं आराधना-सारं मुमुश्चिमिराराध्यते या सा आराधना आराधनायाः सारः आराधना-सारः तं आराधनासारं सम्यग्दर्शनादिचतुष्टयरूपेण सारीभूतं। किं कृत्वा। णिमिऊण नत्वा नमस्कृत्य। कं। सिद्धं सिद्धं केवलज्ञानायनंतगुणप्राद्धर्भा-वलक्षणं परमात्मानं। किंविशिष्टं। विमलयरगुणसामिद्धं निर्मलतर-शुद्धचैतन्यगुणसंपूर्ण। पुनः किंविशिष्टं। सुरसेणवंदियं सुरसेनवंदितं सौ-धर्मेन्द्रप्रमुखचतुर्णिकायामरानीकनमस्कृतं। पुनरिप किंविशिष्टं। महावीरं अन्येषामप्याराधकपुरुषाणां ध्यानरणरंगभूमावनादिलग्नकर्माष्टकविपक्षचक-विनाशनैकसुभटं। केन। सिरसा मस्तकेन। यदि च महावीरिमिति विशेष्यपदपक्षं कक्षीकृत्य व्याख्यायते तदा। नत्वा। कं। महावीरं, ई इति चतुर्थस्वरूपमेकाक्षराभिधानं प्रसिद्धं लक्ष्मीनामा रा ला इति धातुद्दयं, आदाने ग्रहणे इत्यस्मिन्नर्थे वर्तते। विशिष्टां बाह्यचतुक्षिंशदितशयप्राद्धभूति-

विराजमानसमवश्ररणपरमविभूत्यभ्यंतरसहजवस्तुस्वभावीभूतानंतचतुष्टयव्य-क्तिळक्षणामीं लक्ष्मीं रात्यादते गृह्णातीति वीरः, महाश्चासौ वीरश्च महावी-रस्तं महावीरं चरमतीर्थकरपरमदेवं अर्हद्भट्टारकं श्रीवर्धमानस्वामिनामानं । । विमलतरगुणसमृद्धं प्रसिद्धधातिकचतुष्टयरूपसंतमसविना-शप्रादुर्भूतयुगपत्प्रतापप्रकाशाभिव्यक्तिसूर्योद्यदृष्टांतास्पदीभूतातीतानागतव-र्तमानत्रिकालगोचरोत्पादव्ययधौव्यलक्ष्मत्रितयालिंगितत्रिभुवनोदरविवरवर्ति-शुद्धचैतन्यविलासप्रवर्तमानपरमात्मपदार्थादिसमस्तवस्तुस्वभावबोभ्यमान-कालकलानिद्रशनाश्लिष्टेकसमयग्रहणसमर्थसामान्यविशेषरूपवर्तमाननिर्मलत-रज्ञानदर्शनाभिधानसर्वज्ञगुणसंपूर्णं । पुनः किंविशिष्टं । सिद्धं प्रासिद्धं । पुनरपि किंविशिष्टं । सुरसेनवदितं गर्भादिमहाकल्याणमहोत्सवेषु पितृभ्यां सह सक्छगीर्वाणचक्रनमस्कृतं । केन । शिरसा मस्तकेनेति योजनिका-द्वारः । विमलतरगुणसमृद्धं सुरसेन वंदितं महावीरं सिद्धं, पक्षे विमलतर-गुणसमृद्धं सिद्धं सुरसेनवंदितं महावीरं शिरसा नत्वा आराधनासारमहं वक्ष्य इति संक्षेपान्वयद्वारः । सुरसेनवंदितमित्यत्र सिद्धविशेषणपदे अभि-धानसामर्थ्यात् केचन छायार्था अपि निष्पाद्यंते । कथं । सुराणां देवानां ग्रहणेन ययप्यूर्ध्वलोकस्वामित्वमालिनः पंचविधाः ज्योतिष्काः, सौधर्मन्द्र-प्रमुखाः कल्पवासिनो भावनां कुर्वाणाः कल्पातीता अपि, अघोलोकस्वामित्व-मालिनो भवनवासिदेवनिकायत्वाद्धरणेंद्रप्रमुखाश्च केचन व्यंतराधिपतयोऽपि, तथा व्यंतरास्तिर्यग्ठोकनिवासिनोपि सर्वे त्रिभुवनोद्रविवरवर्तिनो गृह्यंते मध्यलोकस्वामित्वमालिनः चक्रवर्तिप्रमुखा नराः, तिरश्चां स्वामित्व-माली सिंहः तन्मुखा अन्येपि पश्वो गृहीताः।

" भवणालय चालीसा विंतरदेवाण हुंति बत्तीसा । कप्पामर चउवीसा चंदो सूरो णरो तिरिओ "

इति गाथा कथितश्वतेन्द्रवंदितत्वं । कथं भविष्यति । अयमप्यर्थो-ऽत्रैवांतर्भवतीति । कथं ! रसा पृथ्वी पूर्वोपार्जितविशिष्टपततमागण्य- पुण्यकर्मोद्याश्लिष्टनायकप्रतापा जनधनधान्यकनकसमृद्धत्वाच्छोभन-विशेषणयुक्ता शोभनरसा सुरसा तस्या इनः स्वामी सुरसेनः, अथवा सर्वराजाधिराजमहाराजमंडलेश्वरमुकुटबद्धमुद्धभूतत्वात् शोभनो रसेनः सुरसेनः सुरसेनेन चक्रवर्तिना वंदितं । सिंहपक्षेप्ययमेवार्थः । कथं । शोभना पुष्पितफलितशाङ्गलितवनराजिमंडिता वनभूमिरिति तस्या इनः सकलवनेचरमृगवृंदनायकत्वात्स्वामी सुरसेनः सिंहस्तेन वंदितं सरसेनवंदितमिति समर्थनतया मानवेंद्रतिर्यगिद्रग्रहणसमर्थ इत्येकण्छा-यार्थः ॥ अनेन कायवारभ्यां द्रव्यनमस्कारः सुचितो, भावनमस्कारः कथं घटिष्यते । वाचा अर्हत्सिद्धप्रमुखपरमेष्ठिस्वरूपशुद्धपरमात्मद्रव्यवस्तुस्तव-गुणस्तवनगंभीरोदारार्थविराजमानसकलेशबह्मबीजभूतनानास्तोत्र**रू**पः कायेन । पंचांगनत्या प्रणमनरूपो द्रव्यनमस्कारः । इति द्रव्यनमस्कारलक्षणं। त्रिगुप्तिगुप्तमुनिनायकेनारभ्यमाणो दुःकर्मीद्यसंपादितनानासंकल्पविकल्प-जालेप्याधिविरहितस्य शुद्धपरमात्मनः सकलचराचरमिदं जगत्सुप्तं लोष्ट-निष्पन्नं वेति प्रतिभासकारणेन निर्विकल्पसमाधिनानुभवनं भावनमस्कार इति भावनमस्कारलक्षणं । द्रव्यनमस्कारसूचितो भावनमस्कारः कथं घाटिष्यते इत्यशंका भवतां चेतासि वर्तते तदुत्तरं शुण्वंतु भवंतः। रसा शंगारादयो लोके प्रसिद्धास्तेषां मध्ये चरमः शांतरसः अनादिकालप्रज्वलि-तपंचप्रकारसंसारदु:समहादावानलविध्यापनसमर्थत्वात् परमानंदोत्पादकत्वाच शोभनविशेषणविशिष्टो भवति । ततः संसारशरीरभोगेषु परमानिर्वेदमापन्नैः परमयोगीइवरैः सुरसेन सक्लाध्यात्मक्लाविलासास्पदीभूतेन शांतरसेनः निर्विकल्पसमाधिना वंदितमनुभूतं भुरसेनवंदितं । वंदितमनुभूतमित्येतस्मि-न्नर्थे कथमिति चेत्। सत्यं। वदि आभवादनस्तुत्योः,वदि इत्ययं धातुरभिवादने नमस्कारे स्तुतौ स्तवने चेत्यर्थद्वये वर्तते।स्तुतिस्तु वचसा मनसा च कृत्वा द्विविधा । यत्र केवलेन वस्तुतत्त्वैकनिष्ठेन मनसा योगेन स्तुतिविधीयते तत्र तस्या अनुभृतिपर्यायः केन निषिच्यते ततो वांदितमनुभूतामित्यर्थः कथं न

घटते । समाध्यवस्थास्वीकृतशांतरसेन मनसानुभूतामिति ताडितार्थः । तथा च द्वितीयपक्षे रसशब्दः स्वादेपि वर्तते । ये किल पंचेंद्रियविषया-मिषस्वादास्ते जीवस्य जलौकाजंतुविशेषस्य दुष्टरुधिरपानवदत्रप्तिजनकत्वाच न शोभनाः । अयं तु वीतरागनिर्विकल्पसमाधिनानुभृत्यमानः स्वस्वभावोत्थः परमातींद्रियसुसरसास्वादः संसारतृष्णास्फेटकत्वाद्वेरस्याभावात् प्रतिसमयं साररसस्य संपादकत्वाच विशेषतः शोभनविशेषणेन विशेष्यते । ततः सुर-सेन निर्विकल्पसमाधिजन्यमानपरमानंदातींद्रियसुखस्वादेन वंदितमनुभूत-मित्यर्थद्वयाश्विष्टमावनमस्कारप्रतिपादको द्वितीयङ्खायार्थः ॥ तृतीयपक्षे सुरसेण वंदियमित्येकविभक्त्यंतस्य खंडनत्रयं विभज्य व्याख्या विधीयते कथं । सुरसेणवंदियं सुरसे णवं दियं सुरसे नवं द्विजमिति । कथंभूतं सिद्धं । द्विजं द्विजमिव द्विजं बाह्मणं । क । सुरसे स्वस्वभावामृतजले । रसशब्दो जलेप्यस्ति जलं तु स्नानपानशौचकारणं स्यात् । ततः सिद्धात्मनां स्नान-पानशौचकारणगुणोपचारात् स्वस्वभावोत्थममृतजलं शोभनविशेषणविशिष्ट-मभिधीयते तास्मन्,नान्यास्मन् लौकिकक्षीरसागरगंगादितीर्थसमुद्धते। ब्राह्म-णा हि स्नानाचमनशौचपरायणा गंगादिमहातीर्थजलेषु निलीना भवंति । सिद्धात्मनां सर्वकालस्वस्वभावामृतजलनिलीनानां बाह्मणोपचारस्र-पकालंकारविशेषणमस्मिन् व्याख्याने न दोषाय । पुनः किंविशिष्टं । नवं प्रतिसमयस्वभावोत्थानंतगुणानामनुभवनमुख्यतया नवमिति यावत्। अथवा अनवं न नवः अनवस्तं अनवं द्रव्यस्वभावापेक्षया पुरातनमनादिकाली-नमित्यर्थः । तथा चास्मिन्नेव पद्खंडनत्रये अन्यापि व्याख्या भवति. शोमनो रसो जलं पानीयं विद्यते यस्मिश्निति सुरसो मानससरोवरः यतो लोके किलैषा सिद्धिः।

> '' अस्ति यद्यपि सर्वत्र नीरं नीरजमंडितं । रमते न मराऌस्य मानसं मानसं विना ॥''

इति सुभाषितत्वात् । ततः सर्वेषु जलाशयेषु मानससरोवर एव

सुरस इत्याख्यायते । अत्र तु स्वस्वभावोत्थपरमामृतरसपूरपरिपूर्णत्वात् सुरसो मोक्षाभिधानमानससरोवरो गृह्यते । किंविशिष्टं सिद्धं । द्विजं पक्षित्वात् द्विजग्रहणेन सामान्यत्वात्सर्वे पक्षिणा गृह्यंते । हंसविशेषग्रहणविशेषणसामर्थ्येन । किंविशिष्टं द्विजं । अनवं पुरातनं पुरातनशब्दस्तु ज्येष्ठगरिष्ठोत्तमप्रधानार्थेषु प्रवर्तते । ततोऽनवामिति विशेषणेन सकलपक्षिज्येष्ठत्वाद्गरिष्ठत्वादुत्तमत्वात्प्रधानत्वाच द्विजो हंस एव लभ्यते । क । सुरसे । मोक्षमानसंसरावरे । यथा मानसंसरावरे हंसास्तिष्ठंति तथा मोक्ष-मानससरोवरे सिद्धहंसास्तिष्ठंति इत्यभिप्रायः । इति पद्संडनत्रयसमुद्भृतार्थ-द्वयगर्भस्तृतीयरुछायार्थः ।। तथा च चतुर्थपक्षे रसराब्देन वीर्ये ततः सुष्टु अतिशयवान् कर्मारिचकशातनत्वात् रसो वीर्यं बळं यस्य स सुरसः अर्थ-सामर्थ्यान्मुनिसमुद्यः तस्यैव तत्र प्रधानत्वात् नान्ये रणशूरा सुमटाः रौद्रध्यानाधीनतया नारकगतिसाधकत्वात्, सुरसेन मुनिसमुदायेन वंदितं निर्विकल्पसमाधिनानुभूतं सुरसेन वंदितमिति चतुर्थरुछायार्थः ॥ पंचमे पक्षे रसशब्दो रागेपि वर्तते । शोभनः संवेगास्तिक्यानुकंपादिगुणाविशिष्टलक्षणो रसो रागो यस्य स सुरसः अर्थाञ्चतुर्थगुणस्थानादिवर्ती सरागसम्यग्दष्टिजी-ववृंदं तस्येव तत्र प्रवर्तनत्वात् । न तु संसारसमुद्रसंपातकारणस्रक्-महामिथ्यात्वाविष्टो चंदनवनितादिविषयस्खरागरसळंपटो एव अनंतभवभ्रांतिसाधकत्वात्, तेन सुरसेणं वंदितं नमस्कृतं स्तुतमनुभूतं सुरसेन वंदितं यतः ग्दृष्टयो जीवा संवेगास्तिक्यपरमानुकंपादानपूजाषडावश्यकित्रयामूलोत्तर-गुणपरायणाः शास्त्रे व्यावर्णिताः । वीतरागसम्यग्दष्टयस्तु प्रतिगुणस्थानमनं-तगुणविशुद्धितोयप्रक्षालितपरिणामत्वात् केवलेन सकलकियाकांडगर्भेण नि-विंकल्पसमाधिना परमात्मानमनुभवंति । एवं सरागवीतरागयोः सम्यग्हरोा-र्भेदो भवतीत्यभिप्राय: इति पंचमङ्छायार्थः ॥ तथा च षष्ठे पक्षे सुरसेण वंदियमित्यस्य पदत्रयं विधायार्थं समर्थ्यते । सुरसेण वं दियं, रसशब्देन विषं ''विषः क्ष्वेडो रसस्तीक्ष्यमिति'' विश्वः । ततोऽनंतानंतजन्ममहामूर्छोबीजत्व-प्राणापहारकत्वात् सुष्टु आतिशयवान् योऽसौ रसो विषः स सुरसः सुविषः व्युत्पत्त्या कर्मैव नतु हालाहलादिः तस्य एकजन्मन एव प्राणापहारकत्वात् । ततः कथंभूतं सिद्धं । तेन सुरसेन कर्मणा दितं संडितं 'दो अवसंडने ' वियोजितमिति यावत् । यथा किल खंडितः पदार्थः उभयापेक्षया वियोजितः स्यात् तथा चायं सिद्धः कर्मणा वियोजित: पृथग्मूत इत्यर्थः । पुनः किं विशिष्टं । वं पश्चिमदिगीशं "वः पश्चिमदिगीशे स्यादित्यभिधानात्" । पश्चिम-दिगीशमित्युक्ते कोर्थो लभ्यते । पश्चिमश्चासौ दिक् पश्चिमदिक् तस्या ईश: स्वामी । इह दिक्शब्दो गत्यर्थे गृह्यते यतो जीवस्य सर्वाभ्यो गतिभ्यः पश्चिमा चरमा गतिर्मुक्तिर्भवति ततः पश्चिमदिगीशं मुक्तिस्वामिनमित्यभि-प्रायः इति षष्ठश्छायार्थः ॥ सप्तमेपि पक्षे रसशब्दो देहघातुषु वर्तते अत्रा-प्युवरितनपदखंडनत्रयं विगृह्य व्याख्या विधीयते । सुष्टु अतिशयेन रसा असुङ्कज्जामेदोस्थिप्रमुखाः शरीरधातवो यस्मिन् स सुरसः शरीरमेव । किंविशिष्टं सिद्धं । दितं खंडितं राहितं वियोजितमिति यावत् । केन । सुरसेन शरीरेण । पुनः किंविशिष्टं। वं पश्चिमदिगीशं मुक्तीशमिति सप्तमश्छायार्थः । अष्टमेपि पक्षे रसञ्च्दो बोले वर्तते बोल्रगब्दस्तु गंधरसे प्राणार्थेपि वर्तते ''बोलो गंधरसे प्राणे इत्यभिधानात्" इह तु प्रयोजनवज्ञात् प्राणार्थे गृह्यते, सुष्टु अति-शयवता रसेन बोलेन पंचेंद्रियादिदशपाणसमुदायेन दितं खंडितं वियोजित-मिति वमिति पूर्वोक्तमेवेत्यष्टमञ्छायार्थः ॥नवमे पक्षे रसञ्चदस्तिकादौ वर्तते तिकाम्लमधुरकदुकषायरसर्नेद्रियविषयाः सर्वजनप्रसिद्धाः। तिकादिरित्युप-लक्षणं रूपादीनां ग्राहकत्वात् शोभनस्तिकादिरसोपलक्षणः स्पर्शरसगंधवर्ण-शब्दसमुद्यः सुरसः सुरसेन तिकादिरसोपलक्षणेन स्पर्शरसगंधवर्णशब्दसम्-दायेन दितं खंडितं रहितं वियोजितमिति यावत्। उक्तं च परमात्मप्रकाशे-

> " जासु ण वण्णु ण गंधु रसु जासु ण सहु ण फासु । जासु ण जम्मणु मरणु णवि णामु णिरंजणु तासु ॥ "

इति। पुनः किं विशिष्टं । विमिति पूर्वोक्तमिति नवमश्छायार्थः ॥ दशमे पक्षे रसशब्दो द्रवेपि वर्तते सुष्टु द्रवति शुद्धगुणपर्यायान् परिणमतीति सुद्रवः सुद्रवेण शुद्धद्रव्यगुणपर्यायपरिणमनशीलेन वंदितमभिनंदितं समृद्धमिति यावत् । धातूनामनेकार्थत्वात्, धातवो हि गजेन्द्रलक्षणाः स्वच्छंदचारित्वात् अनेकार्थविध्याचलवनं पर्यटंतीति दशमश्लायार्थः ॥ तथैकादशोपि पक्षे रसशब्दः पारदेपि वर्तते पारदस्य वस्तुविशेषं विमुच्य निरुक्तिवशादर्थीतरं गृद्यते, नामानि हि समस्याप्रहेलिकाछलादिकौतुकप्रयोजनेन बलादर्थीतरेण नीयंते न दोषाय । सुष्ठु अतिशयेनाजवंजवसागरं पारं ददातीति पारदः स्वपरोद्धरणशीलः पंचाचारविराजमान आचार्यसमुदायः सुपारदः सुरसस्तेन वंदितमिभनंदितिमत्येकादशश्छायार्थः । " जले वीर्ये विषे रागे तिकादौ देहधातुषु । द्रवे त्रिनेत्रवीर्ये च रसशब्दः प्रकीर्तितः '' इत्यनेकार्थः । द्वादशे पक्षे ग्रंथकारेण श्रीसुरसेनाचार्येण निजनाम सूचितमिति प्रसिद्धं। आगमार्थो हि प्रसिद्ध एव यत एवं गुणविशिष्टाः सिद्धा भवंत्येव । र्थस्तु सकलमतनिराकरणज्ञीलो विशेषणद्वारेण विजयते । यद्यपि परमतेषु मिथ्यादृष्टिसुरसमुद्।यनमस्कृताः किंचिचमत्कारमात्रपराक्रमेण महावीराः अं-जनंगुटिकादिसिद्धाः प्रसिद्धाः न ते विमलतरगुणसमृद्धमंडिताः ततो विमल-तरगणसमुद्धामिति विशेषणं स्वमतोपात्तसिद्धलक्षणविजयेन परमतोपात्त-पराजयेन निःशंकं प्रद्योतते । भावार्थश्र्वायं, यो यद्भुणार्थी भवति स तद्भुण-विशिष्टपुरुषविशेषं नमस्कुरुते अयं तु स्वामी श्रीसुरसेनाचार्यः मुमुक्षुरन्यांश्च मोक्षमार्गे नेता चतुर्विधाराधनासारफलप्राप्तं सिद्धपरमात्मानं नमस्कृत्य ग्रंथारंभे प्रवर्तते । अनेन द्वारेण प्रोक्तार्थसमुदायः स्वावसरे स्वावसरे सर्वत्र ज्ञातव्यः । गाथा छंदः । गाथापादत्रयेण स्वेष्टदेवतानमस्कारप्रातिपादनेन चरमपादेनाराधनासारं वश्येऽहामिति प्रतिज्ञाकरणे प्रथमगाथासूत्रं गतं ॥१ ॥ अय निर्दिष्टाराधनासारस्य गाथापूर्वार्धेन लक्षणमपराधेन तद्विभागं च दर्शयति:-

#### आराहणाइसारो तवदंसणणाणचरणसमवाओ । सो दुन्भेओ उत्तो ववहारो चेव परमहो ॥ २॥

आराधनादिसारस्तपोदर्शनज्ञानचरणसमवायः । स द्विभेद उक्तो व्यवहारश्चैव परमार्थः ॥ २ ॥

भवतीति क्रियापद्मध्याहृत्य व्याख्या विधीयते । भवाति । कोसौ । आराहणाइसारो आराधनादिसारः आदिपद्ग्रहणस्य गाथाछंद्सः प्रथमपाद्स्य द्वादशमात्रापूरणार्थमेव प्रयोजनं नान्यत् । यथा दशादिरथः द्शपूर्वकंधरः भीमादिसेन इत्यादिप्रयोगात् छंदःपुरणार्थे कवयः प्रयुंजते न दोषाय । आराधनेति पदमादौ यस्य सारस्य असौ आराधनासारः इति लक्ष्यनिर्देशः कृतः । किंलक्षणः । तवदंसणणाणचरणसमवाओ तपोदर्श-नज्ञानचरणसमवायः । आदौ तपोग्रहणमपि छंदःपूरणाय तपश्च दर्शनं च ज्ञानं च चरणं च तपोद्रशनज्ञानचरणानि एतेषां समवायः समुदायस्तपोद्रश-नज्ञानचरणसमवायः तपोदर्शनज्ञानचरणान्येतानि चत्वार्यपि आसमन्नेवाराध-नासारे समवेता ज्ञवकासमितजातानि(?)ततस्तपोद् र्शनज्ञान चरणसमवाय इति सम्यग्लक्षणमाराधनासारस्य भवति । अथायमभेदः सभेदो वेत्याज्ञंकायां विभागं सूचयति । उत्तो उक्तः । कोऽसौ यः । स आराधनासारः । कतिभेदः । दुच्मेओ दिमेदः द्वौ भेदौ यस्यासौ दिमेदः । कौ तावित्याह । ववहारो एको व्यवहारः परमद्दो एकश्च परमार्थः व्यवहाराराधनासारः परमार्थाराध-नासार इत्यर्थः इति योजनिकाद्वारः ( तपोदर्शनज्ञानचरणसमवाय आरा-धनासारो भवति स व्यवहारः परमार्थश्चैवेति द्विभेद् उक्तः इति संक्षेपान्वयद्वारः इत्याराघनासारलक्षणाविभागप्रतिपादकं द्वितीयं गाथासूत्रं गतं ॥ २ ॥

अथादावुिह्टस्य प्रथमभेदस्य व्यवहाराराधनासारस्य लक्षणं सविभागं प्रतिपादयति;—

# ववहारेण य सारो भणिओ आराहणाचउक्कस्स । दंसणणाणचरित्तं तवो य जिणभासियं णूणं ॥ ३॥

व्यवहारेण च सारो भणित आराधनाचतुष्कस्य । दर्शनज्ञानचरित्रं तपश्च जिनभाषितं नूनम् ॥ ३ ॥

भणिओ भणितः प्रोक्तः । कोऽसौ । सारो सारः रहस्यो धारः । कस्य आराहणाचउक्कस्स आराधनाचतुष्कस्य । केन । ववहारेण व्यवहारेण व्यवहरणं व्यवहारः यथोक्ताक्रियाचारस्तेन चकारोष्नुक्तसमुच्चयार्थः तेन पर-मात्माध्यानावस्थायां निश्चयेन च । यदुक्तं—

" ज्ञानदर्शनचारित्रतपोभिजिंनभाषितैः । आराधनाचतुष्कस्य व्यवहारेण सारता ? ॥

तैरेव परमब्रह्म ध्यानात्तन्मयतां गतैः आराधनाचतुष्कस्य निश्चयेन च सारता । किं तत् आराधनाचतुष्कं । दंसणणाणचरित्तं दर्शनज्ञानचारित्रं न केवलं दर्शनज्ञानचारित्रं । तपश्च । किंबिशिष्टं । जिणभासियं जिनभाषितं जिनेन वीतरागेन सर्वज्ञेन भाषितं प्रतिपादितं जिनभाषितं अत एव नूनं निश्चितं । यदेव हि जिनोक्तं तदेव नूनं जितरागादिद्वेषत्वात् । यदुक्तं—

'' रागाद्वा द्वेषाद्वा मोहाद्वा वाक्यमुच्यते ह्यन्ततं । यस्य तु नैते दोषास्तस्यानृतकरणं नास्ति ''॥

ततो जिनभाषितान्येव दर्शनज्ञानचारित्रतपांस्युपादेयानि सम्यग्दर्शनं सम्यज्ञानं सम्यक्चारित्रं सम्यक् तपश्चेत्यस्य चतुष्कस्य यदाराधना उपासना विधीयते तदाराधनाचतुष्कं । अत्र प्रवृत्तिर्व्यवहाराराधनासारो भवतीति रहस्यामिति योजनिकाद्वारः । आराधनाचतुष्कस्य व्यवहारेण
सारो भणितः नूनं जिनभाषितं दर्शनज्ञानचारित्रं तपश्चेति चतुष्कं भवतीति
विशेष इति संक्षेपान्वयद्वारः ॥ इति व्यवहाराराधनासारळक्षणप्रातिपादनेन
वृतीयं गाथासूत्रं गतं ॥ ३ ॥

अथ व्यवहाराराधनासारसामान्यलक्षणं प्रतिपाच तस्य प्रथमभेदस्य सम्य-ग्दर्शनाराधनाया लक्षणं प्रतिपादयति;—

### भावाणं सद्दहणं कीरइ जं सुत्तउत्तजुत्तीहिं। आराहणा हु भणिया सम्मत्ते सा मुणिंदेहिं॥४॥

भावानां श्रद्धानं कियते यत्पूत्रोक्तयुक्तिभिः । आराधना हि भणिता सम्यक्त्वे सा मुनींद्रैः ॥ ४ ॥

भणिया भणिता। काऽसौ । सा आराहणा आराधना । कथं । हु खलु, हुशब्दः सत्वर्थे प्राकृतत्वात् । कैः । सुणिदृहिं मुनीदैः । क । सम्मत्ते सम्यक्त्वे। सेति का। कीरइ कियते। किंतत्। यत्। यदिति किं। सद्दहणं श्रद्धानं विश्वासो रुचिः प्रतीतिरिति यावत् । केषां । भावाणं भावानां जीवादिपदार्थानां । काभिः करणताभिः। सुत्तउत्तजुत्तीहिं सूत्रोक्तयुक्तिभिः सूत्रे परमागमे उक्ता या युक्तयः सूत्रोक्तयुक्तयस्ताभिः सूत्रो-क्तयुक्तिभिरिति योजानिकाद्वारः । सूत्रोक्तयुक्तिभिर्यद्भावानां श्रद्धानं क्रियते सम्यक्ते सा आराधना मुनींद्रैर्भाणिता खलु इति संक्षेपान्वयद्वारः । तथाहि-द्रव्यगुणपर्याया एतेषु भवंतीति भावा जीवादयो नव पदार्था भवंति । एतेषां किंचिन्निर्देशः कियते । तत्र चेतनाळक्षणो जीवः ताईळक्षणः पुद्रळ-धर्माधर्माकाशकालस्वरूपपंचावधोऽजीवः, योगद्वारेण कर्मागमनमास्रवः, जीवकर्मणोरन्योन्यप्रदेशप्रवेशात्मको बंधः, आस्रवानिरोधः संवरः, कर्मणामे-कदेशगलनं निर्जरा, बंधहेत्वभावनिर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मविप्रमोक्षो मोक्षः, शुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यं, अतोन्यत्पापं । अमी नव पदार्थसंज्ञां लभंते । उक्तस्य पंचविधस्याजीवस्य निर्देशो विधीयते । तत्र स्पर्शर-सगंधवर्णवंतः पुद्रलाः, जीवपुद्गलानां गतेः सहकारिकारणं धर्मः, स्थान-युक्तानां स्थितेः सहकारिकारणमधर्मः, सर्वद्रव्याणामवकाशदानदायक-माकाशं, वर्तनालक्षणः कालः । अमी कालेन विना जीवेन सह पंचास्ति-

कायसंज्ञां लभंते । पुण्यपापाभ्यां विना नव पदार्थाः सप्त तत्त्वसंज्ञां लभंते । एतेषां सप्रपंचिवशेषाः परमागमतो विज्ञेया अत्र तु नोच्यंते ग्रंथगौरवभ-यात् बहुषु ग्रंथेषु प्रोक्तत्वाच । अमी यथा जिनेदेण प्रतिपादितास्तथैव सम्यक्त्विहाँगिता भवंति नान्यथेति विश्वासः प्रतीतिः रुचिः श्रद्धानं भण्यते । तच तन्निसर्गादधिगमाद्वीते वचनात्कारणद्वयमद्भवति । जीवस्य अनादिकालकर्मपटलाष्टकमात्मानं मिथ्यात्वं क्वापि न परित्यजति । तर्द्धविधं अगृहीतगृहीतभेदात् । प्रथमं तावत्सकलस्य जीवराशेर्भवति तदुदयेन तत्त्वातत्त्वश्रद्धानं किमपि न भवति परीततत्त्वश्रद्धानयोर्द्वयोरप्यनवकाशत्वात् । द्वितीयं तु विशिष्टपंचेद्रि-यजीवराशेर्भवति तदुद्येन जीवो विपरीतं तत्त्वं श्रद्धते न सम्यक् । यदा तु लब्धकालादिलब्धिको भवति जीवस्तदा निसर्गाधिगमाख्यकारणद्वयं प्रामोति । निसर्गः स्वभावः आचार्यादीनां धर्भोपदेशविशिष्टोपायः अधि-गमः । निसर्गेणापि पूर्वमधिगमेन भूत्वा भाव्यं अन्यस्मित् जन्मनि भावित-योगत्वात् । ततः अधिगम एव सम्यक्त्वोत्पत्तिनिमित्तं प्रधानं निसर्गे अधिगमे वा सत्यपि जीव औपशामिकं क्षायोपशामिकं क्षायिकं चेति कारणत्रयं समा-श्रित्य तत्त्वश्रद्धानं विधत्ते । अथैतेषां औपशमिकादीनां यथानुक्रमेण रुक्षण-माह । लक्षणं द्विविधं सामान्यविशेषभेदात् । एकव्यक्तिनिष्ठं सामान्यं अनेक-व्यक्तिनिष्ठो विशेषः । तत्र तावत्सामान्यलक्षणमुच्यते । आत्मानि कर्मणः स्वशक्तेः कारणवशाद्नुद्भृतिरुपशमः कतकादिद्रव्यसंबंधादंभिस पंकस्या-नुद्भतिवत् । आत्यंतिकी निवृत्तिः क्षयः तस्मिन्नेवांभसि शुचिभाजनांतर-संक्रांते पंकस्यात्यंताभाववत । उभयात्मको मिश्र तस्मिन्नेवांभसि कतकादिद्रव्यसंबंधात् पंकस्य क्षीणाक्षीणवृत्तिवत् । उपशमः प्रयोजनमस्ये-त्यौपरामिक, क्षयः प्रयोजनमस्येति क्षायिकं, क्षयोपरामः प्रयोजनमस्येति क्षायोपशमिकं । मोहनीयकर्मणः अनंतानुबंधिचतुष्टयं मिथ्यात्वत्रयं चेति सप्तानां प्रकृतीनामुपशमादौपशमिकं सम्यक्तवं भवति । तत्कथं भवतीति

चेत् । अनादिमिध्यादृष्टेर्भन्यस्य कर्मोद्यापादितकालुष्ये सति । कृतस्तदु-पशमः। काललब्ध्यादिनिमित्तवान्। तत्र काललब्धिस्तावत् कर्माविष्ट आत्म-भव्यः काले अर्धपुद्गलपरिवर्तना ख्येऽविशेष्टे प्रथमसम्यक्त्वग्रहणस्य योग्यो भवति नाधिके इति। इयमेका काललब्धिः। अपरा काललब्धिः कर्मस्थितिका उत्क्रप्टस्थितिकेषु कर्मसु जघनयस्थितिकेषु प्रथमसम्यक्त्वलामो न भवति । क तर्हि भवाति । अंतःकोटाकोटीसागरोपमस्थितिकेषु कर्मसु बंधमापय-मानेषु विशुद्धपरिणामवशात् सत्कर्मसु च ततः संख्येयसागरोपमसहस्रोना-यामंतःकोटीकोटीसागरोपमस्थितौ स्थापितेषु प्रथमसम्यक्त्वयोग्यो भवति। अपरा काललब्धिर्भवापेक्षया, भव्यः पंचेंद्रियः संज्ञी पर्याप्तः सर्वविशुद्धः प्रथम-सम्यक्त्वमुत्पादयति । आदिशब्देन जातिस्मरणादि परिगृह्यते, इत्यौपश-मिकसम्यक्त्वलक्षणं पूर्णे । अनंतानुबंधिचतुष्कस्य मिथ्यात्वसम्यक्त्वमिथ्या-त्वयोश्योदयक्षयात्तेषामेव सद्वस्थारूपोपशमाच सम्यक्त्वस्यैकदेशघातिन उदयात् क्षायोपशमिकं चेति सम्यक्तं । तासां पूर्वोक्तानां सप्तानां प्रकृती-नामत्यंतक्षयात् क्षायिकं सम्यक्तवं । सम्यक्तवलक्षणं व्याकृत्य कस्यां गतौ कति सम्यक्त्वानि भवंति इति सूच्यते। तत्र नरकगतौ सर्वास पृथिवीष नारकाणां पर्याप्तकानां क्षायिकं क्षायोपशामिकं चेति सम्यक्तवद्वयं भवति । प्रथमायां पुनः पर्याप्तापर्याप्तकानां क्षायिकं क्षायोपशामिकं चेति द्वयं भवतिः तिर्यग्गतौ तिरश्चां पर्याप्तकानामौपशमिकमस्ति तेषां पर्याप्तापर्याप्तकानां त् क्षायिकं क्षायोपशामिकं चेति द्वितयमस्ति, तिरश्चीनां क्षायिकं नास्ति औपरामिकं क्षायोपरामिकं च पर्याप्तकानामेव नापर्याप्तकानां। एवं मनुष्यगतो मनुष्याणां पर्याप्तापर्याप्तकानां क्षायिकं क्षायोपशमिकं चास्ति औपशमिकं पर्याप्तकानामेव नापर्याप्तकानां, मानुषीणां तु त्रितयमप्यस्ति पर्याप्तकानामेव नापर्याप्तकानां क्षायिकं पुनर्भाववेदेनैव । देवगतौ देवानां पर्याप्तापर्याप्तकानां त्रितयमप्यस्ति औपशामिकमपर्याप्तकानां । कथामितिचेत् । चारित्रमोहोपश-मेन सहभूतान प्रति भवनवासिव्यंतरज्योतिष्काणां देवानां देवीनां च

सौधर्मेशानकल्पवासिनीनां च क्षायिकं नास्ति तेषां पर्याप्तकानामौपशमिकं क्षायोपश्चमिकं चास्ति । अस्य साधनमपि कथ्यते । साधनं द्विविधमाभ्यंतरं बाह्यं च । आभ्यंतरं दुईानमोहस्योपशमः क्षयः क्षयोपशमो वा । बाह्यं नारकाणाः प्राक् चतुर्थ्याः सम्यग्द्रीनस्य साधनं केषांचिज्जातिस्मरणं केषांचिद्धर्मश्रवणं केषांचिद्वेदनाभिभवः, चतुर्थीमारभ्य आसप्तम्या नारकाणां जातिस्मरणं वेद-नाभिभवश्च । तिरश्चां केषांचिज्जातिस्मरणं केषांचिद्धर्मश्रवणं केषांचिज्जि-नविंबदर्शनं । मनुष्याणामपि तथैव । देवानामपि केषांचिज्जातिस्मरणं केषांचिद्धर्मश्रवणं केषांचिज्जिनमहिमद्र्शनं केषांचिद्देवर्धिद्र्शनं । एवं प्रागा-नतात् । आनतप्राणतारणाच्युतदेवानां देवर्धिदर्शनं मुक्तवा अन्यत्रितयम-प्यस्ति । नवयैवेयकवासिनां केषांचिज्जातिस्मरणं केषांचिद्धर्मश्रवणं । अनु-दिशानुत्तरविमानवासिनामियं कल्पना न भवति प्रागेव गृहीतसम्यक्त्वानां त्त्रज्ञोत्पने: अस्याधिकरणमपि कथ्यते आभ्यंतरं बाह्यं च । आभ्यंतरं स्वामिसंबंधाई एवात्मा 'विवक्षातः कारक-प्रवृत्तः ' बाह्यं लोकनाडी । सा कियती । एकरञ्जुविष्कंभा चतुर्दशरञ्ज्वा-यामा । स्थितिरप्यस्य कथ्यते । औपशमिकस्य जघन्योत्क्रष्टा चांतर्मीह-र्तिको । क्षायिकस्य संसारिणः जवन्यांतमैंहिर्तिकी उत्कृष्टा त्रयस्त्रिंशत्साग-रोपमाणि सांतर्मुहूर्ताष्टवर्षहीनपूर्वकोटीद्वयाधिकानि । मुक्तस्य सादिरप्यपर्यव-साना । क्षायोपशमिकस्य जघन्यांतमींहूर्त्तिकी उत्कृष्टा षट्षष्टिसागरोप-माणि ॥ विधानमप्यस्य । विधानं सामान्यादेकं सम्यग्दर्शनं द्वितयं निसर्ग-जाधिगमजभेदात् । त्रितयं औपरामिकक्षायिकक्षायोपरामिकभेदादेवं संख्येया विकल्पा असंख्येया अनंताश्च भवंति श्रद्धातृश्रद्धातव्यभेदात् । इत्युक्तलक्षणा नानाविधाः सूत्रोक्तयः संति अत्र तूपदेशो मुख्यवृत्त्या मनु-ष्यगतौ कथ्यते तद्भवमुक्तिसाधनत्वात् । मूढत्रयादिपंचविंशतिमलपरिहारेण त्यागेनोपादेयस्योपादानेन जीवादितत्त्वश्रद्धानं यत्र सा व्यवहारसम्यग्दर्शनाराधना सा च क्षपकेणाप्रमत्तेनाराधनीया अवतीति तात्पर्ये।

" येनेदं त्रिजगद्धरेण्यविभुना प्रोक्तं जिनेन स्वयं सम्यक्त्वाद्धतरत्नमेतदमलं चाभ्यस्तमप्यादरात् । मंक्त्वा सप्रसमं कुकर्मनिचयं शक्त्या च सम्यक् पर-ब्रह्माराधनमद्भतोदितचिदानंदं पदं विंदते '' ॥

इति सम्यग्दर्शनाराधनालक्षणप्रतिपादनेन चतुर्थगाथासूत्रं गतं ॥ ४ ॥ अथ व्यवहारज्ञानाराधनां प्रतिपादयति;—

सुत्तत्थभावणा वा तेसिं भावाणमहिगमो जो वा। णाणस्स हवदि एसा उत्ता आराहणा सुत्ते॥ ५॥

सूत्रार्थभावना वा तेषां भावानामधिगमो यो वा । ज्ञानस्य भवत्येषां उक्ता आराधना सूत्रे ॥ ५ ॥

हवदि भवति । कासौ । आराहणा आराधना । कस्य । णाणस्य ज्ञानस्य । कासावाराधना । एसा एषा । किंविशिष्टा । उत्ता उका प्रोक्ता । कस्मिन् । सुत्ते सूत्रे परमागमे । एषेति का । सुत्तत्थभावणा वा सूत्रार्थभावना परमागमभावना । अथवा यः । य इति कः । आहिगमो अधिगमः सम्यक् परिज्ञानं केषां । भावाणं भावानां । तेसिं तेषां पूर्वो-कानामिति योजनिकाद्दारः । सूत्रार्थभावाना वा तेषां भावनां यो वा अधि-गमः एषा सूत्रे उका ज्ञानस्याराधना भवतीति संक्षेपान्वयद्दारः ।

"काले विणये उवहाणे बहुमाणे तहेव णिण्हवणे । वंजण अत्थे तदुभय णाणाचारो दु अद्विहो '' ॥ इति गाथा कथितलक्षणाष्टविनयादिना ज्ञानमाराधनीयमिति भावार्थः ॥ "सिद्धति जिनभाषिते नवलसत्तत्त्वार्थभावाद्धते भावं यो विद्धीत वाधिगमनं कुर्वीत तस्यानिशं । भक्त्या सप्रसमं कुकर्मनिचयं भंक्त्वा च सम्यक्पर-बद्धाराधनमद्भतोदितचिद्यानंदं पदं विंदते '' ॥ ५ ॥ ज्ञानाराधनां व्याख्याय चारित्राराधनां प्रतिपादयति;-

#### तेरहविहस्स चरणं चारित्तस्सेह भावसुद्धीए। दुविहअसंजमचाओ चारित्ताराहणा एसा ॥ ६॥

त्रयोदशिवधस्य चरणं चारित्रस्येह भावशुद्धचा । द्विविधासंयमत्यागश्चारित्राराधना एषा ॥ ६ ॥

अत्र भवतीति किया अध्याहार्या । भवति । कासौ । चारित्ताराहणाः चारित्राराधना । का । एसा एषा । एषेति का । चरणं चरणं अनुष्ठानं । कस्य । चरित्तस्स चारित्रस्य । कतिविधस्य । तेरसविहस्स त्रयोदशविधस्य ।ति।भिराधिका दशः तस्य पंचमहात्रतपंचसमितित्रिगुप्तिलक्षणस्य । उक्तं च—

" महाव्रतानि पंचैव पंचैव समितीस्तथा । गुप्तीस्तिस्रश्च चारित्रे त्रयोदशविधे विदुः ॥ "

क । इह इहाराधनायां । कया । भावसुद्धीप भावशुद्ध्या भावश्चिता-नुरागस्तस्य शुद्ध्या नैर्मल्येन तामंतरेण चारित्रं गगनारविंद्मकरंद्वतःप्रति-भासते । यदुक्तम्—

> " मावशुद्धिमाबिश्राणाश्चारित्रं कलयंति ये । त्यक्ता नावं मुजाभ्यां ते तितीर्षति महार्णवम् ॥ "

इति । अस्य त्रयोदशिवधस्य चारित्रस्य यथावदनुष्ठानं कदा करि-ष्यामीति चित्तोल्लासेन शीतवातादिजनितशरीरखेदे सित मनसः संक्लेश-रिहतत्वेनेत्यर्थः । न केवलं चारित्रस्य चरणं चारित्राराधना मवाति अम्य-द्पीत्याह । द्वविहअसंजमचाओ द्विविधासंयमत्यागः । द्वौ भेदौ प्रकारौ यस्यासौ द्विविधः द्विविधश्वासावसंयमध्य द्विविधासंयम द्विविधा-संयमस्य त्यागः द्विविधासंयमत्यागः । द्विविधासंयमस्य किं लक्षणं । एक-स्तावदिद्वियासंयमः अन्यः प्राणासंयमः । द्वयोर्लक्षणं ।निरूप्यते । यः स्पर्श-नरसनव्राणचक्षुःश्रोत्रलक्षणानां मनसश्व स्पर्शरसगंधवर्णशब्दलक्षणेषु स्वा- कीयविषयेषु स्वेच्छाप्रचारः स इंद्रियासंयमः कथ्यते । यच पृथिव्यप्तेजो-वायुवनस्पतिलक्षणपंचस्थावराणां द्वीद्रियत्रीद्रियचतुर्रिद्रियपंचेद्रियलक्षण-त्रसानां च प्रमाद्चारित्रत्वाज्जीवितव्यपरोपणं स प्राणासंयमः । यदुक्तं—

" मनसश्चेंद्रियाणां च यत्स्वस्वार्थे प्रवर्तनम् । यदच्छयेव तत्तज्ज्ञा इंद्रियासंयमं विद्यः" ॥ "स्थावराणां त्रसानां च जीवानां हि प्रमादतः । जीवितन्यपरेग्पो यः स प्राणासंयमः स्मृतः"॥

तस्य द्विविधासंयमस्य त्यागः परिहार इतियोजनिकाद्वारः । त्रयोदशविधस्य चारित्रस्य इह भावशुद्धचाचरणम् द्विविधासंयमत्याग्, एषा चारित्राराधना भवतीति संक्षेपान्वयद्वारः । एवमसंयमं परिद्वत्य पंचेदियनिरोधसकलप्रा-णिदयालक्षणे संयमे स्थित्वा त्रयोदशविधं चारित्रमाराधनीयमिति भावार्थः ॥

" द्वेधासंयमवर्जितं गुरुपद्दृंद्वाब्जसंसेवना— दातं यश्चिनुते त्रयोदशविधं चारित्रमत्यूर्जितम् । भक्त्या सप्रसमं कुकर्मनिचयं मंक्त्वा च सम्यक् पर— बह्माराधनमद्भतोदितचिदानंदं पदं विदंते ''॥ ६॥

चारित्राराधनां व्याख्याय तप आराधनां प्रतिपादयति;-

बारहविहतवयरणे कीरइ जो उज्जमो ससत्तीए। सा भणिया जिणसुत्ते तवम्मि आराहणा णूणं॥७॥

द्वादशाविधतपश्चरणे क्रियते य उद्यमः स्वशक्त्या । सा भणिता जिनसूत्रे तपिस आराधना नूनम् ॥ ७ ॥

भिणया भणिता प्रतिपादिता । कासौ । आराहणा आराधना । क । तवस्मि तपसि । कस्मिन् भणिता । जिणसुत्ते जिनसूत्रे सर्वज्ञागमे । कथं। णूणं नूनं निश्चितं । का । सा आराधना । सा इति का । कीरइ क्रियते

कासौ। जो यः। य इति कः। उज्जमो उद्यमः उपक्रमः । कस्मिन्। बारसिवहतवयरणे द्वादश्विधतपश्चरणे षट्वाह्यषडभ्यंतरलक्षणे। कया। ससत्तीए स्वशक्त्या शक्त्या विना हि कियमाणतपोनिषेधत्वात्। तहुकं—

"तं चि तवो कायव्वो जेण मणोऽमंगलं ण चिंतेइ । जेण ण इंदियहाणी जेण य जोगा ण हायंति ''॥

तत्रानशनावमोदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायक्केशा बाह्यं तपः, प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरमाभ्यंतरं तपः इति द्वादशविधतपश्चरणे यः उद्यमः सा तपस्याराधना भवति। इयमपि दर्शनज्ञानचरित्राराधनावदाराधनीयैव यतो नैनामंतरेण निकाचितकर्मभ्यो मोक्षः॥ यदुक्तं—

" निकाचितानि कर्माणि तावद्भरमीभवंति न । यावस्त्रवचनप्रोक्तस्तपोवह्निर्न दीप्यते '' ॥

तथाच निश्चयनयं जिज्ञासुनापि पाक्षिकेण पूर्वमप्रमत्तेनेयं व्यवहाराराधना सम्यगुपास्या यतो नैनां विना निश्चयनये प्रवृत्तिः । यदुक्तं—

" जीवोऽप्रविश्य व्यवहारमार्ग न निश्चयं ज्ञातुमुपैति शाक्तिम् । प्रभाविकाशेक्षणमंतरेण भानूद्यं को वद्ते विवेकी '' ॥ एवं चतुर्विधाराधना भव्येनाराधनीयेति तात्पर्यार्थः । षोढाभ्यंतरषाङ्घेधोत्तरतपस्यहृद्देरभीषिते शाक्तिं स्वामनुपेक्ष्य यो वितनुते चारित्रपानोद्यमं । भक्त्या स प्रसमं कुकर्मनिचयं भंक्त्वा च सम्यक् पर- ब्रह्माराधनमद्भतोदितचिदानंदं पदं विंदते '' ॥ ७ ॥

ब्रह्मारायनमञ्जूरापिता वदानद वद निवस्त । ज । व्यवहाराराधनास्वरूपं प्रतिपाद निश्चयाराधनास्वरूपं प्रतिपादयति:—

सुद्धणये चउखंधं उत्तं आराहणाइ एरिसियं। सन्ववियप्पविमुक्तो सुद्धो अप्पा णिरालंबो॥८॥ शुद्धनये चतुःस्कंघमुक्तं आराधनाया ईदृशम् । सर्वविकलपविमुक्तः शुद्ध आत्मा निरालंबः ॥ ८ ॥

उत्तं प्रोकं । किं तत् । चउखंधं चतुःस्कंधं चतुर्णा सम्यग्दर्शनादीनां समुदायः । कस्याः । आराहणाए आराधनायाः । कस्मिन् । सुद्धणये निश्चयनये । कीहरामुकं । एरिसियं ईहरां । ईहरामिति कीहरां । अप्पा आत्मा जीवः । कथंभूतः । सन्ववियप्पविमुक्तो सर्वविकल्पविमुक्तः सर्वे च ते विकल्पाश्च कर्तृकर्माद्यस्तैर्विमुक्तः विशेषेण मुक्तो रहितः । पुनः कथंभूतः । शुद्धः कर्ममलकलंकविवार्जितः । पुनरिष कथंभूतः । णिरालंबो निरालंबः पंचेंदियविषयसुखाद्यालंबनरहितः । किंतु चिचमत्कारशुद्धपरमातमस्वरूपालंबन इत्यर्थ इति विशेषः ॥ ८ ॥

तस्या निश्चयाराधनाया विशेषमुपदशेयनाह;---

#### सद्दहइ सस्सहावं जाणइ अप्पाणमप्पणो सुद्धं । तं चिय अणुचरइ पुणो इंदियविसए णिरोहित्ता॥९॥

श्रद्धाति स्वस्वभावं जानाति आत्मानमात्मनः शुद्धम् । तमेवानुचरति पुनरिंद्रियविषयान्निरुध्य ॥ ९ ॥

सद्दृहइ श्रद्धाति प्रत्येति । कं । सस्सहार्यं स्वस्वभावं शुद्धात्मानं । यदा स्वस्वभावं परमात्मस्वरूपं श्रद्धत्ते तदा दर्शनं भण्यते । पुनः किं करोनितयाह । जाणइ जानाति । कं । अप्पाणं आत्मानं । कथंभूतं । शुंद्धरागादिमलरितं । कस्मात् सकाशात् । अप्पणो आत्मनः निजात्मस्व-रूपात् । यदा तु आत्मनः सकाशात् आत्मानं जानाति तदा ज्ञानं भण्यते पुणो पुनः पश्चात् तं चिय तमेव अणुचरइ अनुचरित तमेव शुद्धात्मा-नमनुचरित पुनः पुनराचरित अनुतिष्ठतीत्यर्थः । यदा तु तमेव शुद्धारम-मात्मानमनुचरित तदा चारित्रं भण्यते । किं कृत्वा । णिरोहित्ता निरुष्य ।

कान् । इंवियविसए इंदियविषयान् पंचेंद्रियाणां विषया गोचराः सप्त-विशितिसंख्याताः । तत्र स्पर्शनेंद्रियस्य अष्टौ विषया भवंति । ते के । गुरुलघुन्निग्धरूक्षशीतोष्णमृदुक्कशलक्षणाः । रसनायाः कटुक्तीक्ष्णमधुरा-म्लक्षाराः पंच । ब्राणस्य सुगंधदुर्गधौ । चक्षुषोः श्वेतपीतरक्तनीलक्षुष्णाः पंच । श्रोत्रस्य निषाद्षभगांधारषङ्जमध्यमधैवतपंचमलक्षणाः सप्त स्वराः इति सर्वे मिलित्वा सप्तविंशतिविषया भवंति तानिंद्रियविषयान्निरुध्य संकोच्य । एतेन तपोप्यात्मैवत्युक्तं स्यात् ॥ ९ ॥

इदमेव दर्शयति;—

तम्हा दंसण णाणं चारित्तं तह तवो य सो अप्पा । चइऊण रायदोसे आराहउ सुद्धमप्पाणं ॥ १०॥

तस्माद्दर्शनं ज्ञानं चारित्रं तथा तपश्च स आत्मा । त्यक्त्वा रागद्वेषौ आराधयतु शुद्धमात्मानम् ॥ १०॥

भवतीत्यघ्याहार्य व्याख्यायते । भवति । कोसौ । सो अप्पा सः पूर्वोकः विश्वविख्यातो वा आत्मा । किं भवतीत्याह । दंसण णाणं चिर्तं तह तवो य दंसणेति प्राञ्चतत्वादनुस्वारलोपः । दर्शनं ज्ञानं चारित्रं तथा तपश्च तस्मा- हर्शनज्ञानचारित्रतपोमयकारणात् क्षपकः आराहउ आराधयतु । कं । अप्पाणं आत्मानं । कथंभूतं । शुद्धं रागादिमलमुक्तं । किं कृत्वा । चइऊण त्यक्त्वा परित्यज्य । कौ । रायदोसे रागद्वेषौ रागश्च देषश्च रागद्वेषौ तौ रामद्वेषौ

" तिव तं कुणइ अमित्तो सुदुवि सुविराहिओ समत्थोवि । जं दोयं अणिगाहिय करंति रागो य दोसो य '' ॥

स आत्मा दर्शनज्ञानचारित्रतपोमयः कथमिति चेदुच्यते । यदायमात्मा तं परमात्मानं श्रद्धाति तदा दर्शनं यदा जानाति तदा ज्ञानं यदानुचरति तदा चारित्रं यदा परद्रव्याभिलाषं परिहरति तदा तपः ॥ यदुक्तं— " विद्युद्धे स्वस्वभावे यच्छ्रद्धानं शुद्धिवुद्धितः । तिश्वयनये सम्यग्दर्शनं मोक्षसाधनं" ॥ आत्मानमात्मसंभूतं रागादिमत्ववर्जितं । यो जानाति भवेत्तस्य ज्ञानं निश्चयहेतुजं ॥ तमेव परमात्मानं पौनःपुन्याद्यं यदा । अनुतिष्ठेत्तदा त्वस्य ज्ञानं चारित्रमुत्तमं ॥ परद्रव्येषु सर्वेषु यदिच्छाया निवर्तनं । ततः परममात्मानं तिश्चिथनयस्थितैः ॥

इति निश्चयाराधनास्वरूपं परिज्ञाय क्षपकेण संसारशरीरभोगेभ्यो विरज्य शुद्धात्मस्वरूपमेवाराधनीयमिति तात्पर्यार्थः ॥ १० ॥

ननु भगवन् निश्चयाराधनायात्मात्मस्वरूपे आराधिते आराधनाराध्याराधकफ-स्वमिति चत्वारो भेदाः कथं घटंत इति पृष्टः स्पष्टमाचष्टे आचार्यः,—

#### आराहणमाराहं आराहय तह फलं च जं भणियं। तं सन्वं जाणिज्ञो अप्पाणं चेव णिच्छयदो ॥११॥

आराधनमाराध्यं आराधकस्तथा फलं च यद्धणितम् । तत्सर्वे जानीहि आत्मानं चैव निश्चयतः ॥ ११॥

हे क्षपक जाणिज्जो जानीहि। किं तत्। तं सव्वं तत्सर्व पूर्वीकं निसिलं। कं। अप्पाणं चेव आत्मानमेतत् शुद्धात्मानमेव। कस्मात् णिच्छयदो निश्चयतः परमार्थतः। तत् किमित्याह। जं भणियं यद्गणितं यत् उक्तं। किं स्वरूपं। आराहणं आराहं आराह्य तह फलं च आराधनं सम्यग्दर्शनादिचतुष्टयोद्योतनोपायरूपं आराध्यं सम्यग्दर्शनादिकं आराधकः पुरुषविशेषः क्षपकः तथा फलं च सकलकर्मप्रक्षयो मोक्षः संवरनिर्जिरे च, चकारोऽनुक्तसमुच्चयार्थः। कथामिति चेत्। आराधनं उद्योत-नोपायरूपः स एवात्मा जीवः आराध्यं च तदेव परमात्मस्वरूपं आराधकश्च स एव जीवः फलं च यस्मिन् काले तस्यैव परमात्मस्वरूपस्योपलब्धिः स्यात्तदेव फलमिति भावार्थः । तथा च—

आराध्यश्चित्स्वरूपो यद्यमयमुपायायितस्तस्य सम्य-ग्बोधे चाराधनं च स्फुटं तद्नुचरीभूत आराधकोऽयम् । कर्मप्रध्वंसभावाच्छिवपदमयितोयं च काम्यं फलं तत् ह्याराध्याराधनाराधकफलमखिलं प्रोक्त आत्मैक एव ॥ ११ ॥

ननु निश्चयाराधनायां सत्यां किमनया व्यवहाराराधनया साध्यमिति बदंतं प्रत्याहः—

पज्जयणयेण भणिया चउव्विहाराहणा हु जा सुत्ते। सा पुणु कारणभूदा णिच्छयणयदोःचउक्कस्स॥१२॥

पर्यायनयेन भणिता चतुर्विधाराधना हि या सूत्रे । सा पुनः कारणभूता निश्चयनयतश्चतुष्कस्य ॥ १२ ॥

हे क्षपक भणिया भणिता । कासौ । जा आराहणा या आराधना । क । सुत्ते सूत्रे परमागमे । केन कारणभूतेन । पज्जयणयेण पर्यायनयेन पर्यायो भेदः स चासौ नयश्च तेन पर्यायनयेन । कथंभूता । चउट्यिहा चतुर्विधा चतस्रो विधाः प्रकारा यस्याः सा चतुर्विधा दर्शनज्ञानचारित्रतपो-रूपा । कथं । हु खलु सा पुणु सा पुनः । अत्र पुनःशब्द एवार्थे अव्ययाना-मनेकार्थत्वात् । ततः सैव आराधना कारणभूदा कारणभूता हेतुरूपा । कस्य । चउक्कस्स चतुष्कस्य आराधनाचतुष्कस्य । कस्मात् । णिच्छय-णयदो निश्चयनयतः शुद्धनयात् अर्थान् संमीलिते तु निश्चयनयाराधनाचतु- कस्य । ननु चतुष्कस्य इत्युक्ते आराधनापदं कृतो लभ्यते । प्रसंगत्वात् । अत्र तावदराधनायाः प्रसंगः पूर्वोक्तत्वात् । तथाहि । कश्चिद्धव्यः प्राथमि-कावस्थायां निश्चयाराधानायां स्थितिमलभमानस्तावद्व्चवहाराराधनामारा-

धयति पश्चान्मनसो दार्क्य प्राप्य क्रमेण निश्चयाराधनामाराधयती-त्याभिप्रायः ॥ १२ ॥

ननु भगवन् क्षपकः कथं भवं मुंचतीति पृष्टे सत्याचार्य आहः,— कारणकज्जविभागं मुणिऊणं कालपहुदिलद्भीए। लहिऊण तहा खवओ आराहओ जह भवं मुवइ॥१३॥

> कारणकार्यविभागं मत्त्वा कालप्रभृतिल्ल्घीः । ल्ल्ब्या तथा क्षपक आराधयतु यथा भवं मुंचित ॥ १३ ॥

आराधयतु ध्यायतु । कोसौ । खवओ क्षपकः । कं । अर्थात् परमात्मानमेव । कथं । तहा तथा तेन प्रकारेण जह यथा येन प्रकारेण मुवइ
मुंचित त्यजति । कं । मवं संसारं । किं कुत्वाराधयतीत्याह । मुणिऊण
मन्ता ज्ञात्वा । कं । कारणकज्जिवभागं कारणकार्यविभागं विभजनं
विभागः कारणं च कार्यं च कारणकार्यं तयोविभागः कारणकार्यविभागस्तं
कारणकार्यविभागं । कारणकार्यं हि पूर्वोत्तरगुणवैशिष्ट्योपेक्षयोत्पद्येते यथा
कारणं व्यवहाराराधना कार्यक्षपनिश्चयाराधनाया उत्पादकत्वात् । कार्यं
निश्चयाराधना कारणक्षपव्यवहाराराधनाया उत्पादकत्वात् । तथा कारणं
निश्चयाराधना कार्यक्षपमोक्षस्योत्पादकत्वात् । कार्यं मोक्षः कारणक्षपनिश्चयाराधना वार्यक्षपमोक्षस्योत्पादकत्वात् । कार्यं मोक्षः कारणक्षपनिश्चयाराधनाय उत्पाद्यत्वात् । तथा कारणं मोक्षः कार्यक्षपानंतचतुष्टयस्वकपशुद्धपरमात्मोत्थातींद्वियानंतसुखस्योत्पादकत्वात् । न केवळं कारणकार्याविभागं ज्ञात्वा । किं च ळाहिऊण ळब्ध्वा प्राप्य । का । काळपहुदिळद्धीप काळप्रभृतिळब्धीः काळादिळब्धीः । ननु कारणकार्यविभागे ज्ञाते
किमेताभिः काळप्रभृतिळब्धीः । मैवं वादीः । कारणकार्यविभागज्ञा काळप्रभृतिळब्धिः कारणद्वयसाध्यस्य मोक्षकार्यस्थान्ययनुपपतेः । यदुकं—

कारणद्वयसाध्यं न कार्यमेकेन जायते । द्वंद्वोत्पाद्यमपत्यं किमेकेनोत्पद्यते कचित् ॥ यदा क्षपकः क्षपितकर्मा भव्यः कारणकार्यविभागं ज्ञात्वा कालप्रभृति-रुज्धिश्च रुज्ध्वा शुद्धपरमात्मानमाराध्यति तदा सकरुकर्मप्रक्षयं कृत्वा मोक्षं गच्छतीत्यभिप्रायः ॥ १३ ॥

नजु यद्यात्मानमाराधयितुं न लभते जीवस्तदा किं करोतीत्याशंक्याह;— जीवो भमइ भमिस्सइ भमिओ पुट्यं तु णरयणरतिरियं। अल्रहंतो णाणमई अप्पाआराहणा णाउं॥ १४॥

जीवः अमित अमिष्यिति आंतः पूर्वे तु नरकनरतिर्यक् । अलममानो ज्ञानमयीमात्माराघनां ज्ञातुम् ॥ १४ ॥

भमइ अमित । कोसौ । जीवो जीव: वर्तमानकालापेक्षया चतुर्गिति-संसारं पर्यटित तथा भविष्यत्कालापेक्षया भिमस्सइ अभिष्यित पर्यटि-ष्यित । ननु कथं अमित अभिष्यतीति संभाव्यते । तदेवाह । पुट्वं तु पूर्वे तु भिमओ आंतः । यदि पूर्वे आंतो नाभविष्यत् तदा वर्तमानं भाव्यं च अमणं नाकरिष्यत् पूर्वे आंतश्चायं तस्मात् वर्तमाने भाविनि काले च अमणं सिद्धमेवास्य । अलमिति विस्तरेण । यदुक्तं—

> कालास्त्रयोप्यतीताचा तानपेक्ष्य मिथोप्यमी । प्रवर्तेरन् यतो नैक: क्रेवलं कापि दृश्यते ॥

क । णरयणरितिरयं नरकनरित्यंगतौ अर्थत्वादनुक्तोऽपि गितशब्दो रुम्यते सुखावबोधार्थ । यद्दा शब्दस्य लाक्षाणिकत्वादिपि, यथा गंगायां घोष इत्युक्ते तटो लम्यते । तथा नरक इत्युक्ते नरकगितः नर इत्युक्ते नरगितः एवं सर्वत्र उपलक्षणाद्देवगतौ च । किंकुर्वाणः । अलहंतो अलभमानः अप्राप्नुवन् । कां । आत्माराधनां शुद्धात्मध्यानं । किं कर्तु । णाउं ज्ञातुं मंतुं अनुभवितु-मित्यर्थः । कथंभूतामात्माराधनां । णाणमई ज्ञानमर्था चिन्मयीं । अना-दिकाले हि अयं जीवः अनंतज्ञानमयनिश्चयाराधनालक्षणं परमात्मस्वरूपम- रुभमानः सन् संसाराटव्यां भ्रांतः भ्रमति भ्रमिष्यति च इति मत्वा क्षपकेण निजशुद्धात्मस्वरूपमाराधनीयमिति भावार्थः ॥ १४ ॥

नतु भगवन् पूर्वे कि विधाय सा निश्चयाराधनाराधनीयेति पृष्टे आचार्य अनुशास्ति:—

## संसारकारणाईं अत्थि हु आलंबणाइ बहुयाई । चइऊण ताई खवओ आराहओ अप्पयं सुद्धं॥१५॥

संसारकारणानि संति हि अलंबनानि बहुकानि । त्यक्त्वा तानि क्षपक आराधयतु आत्मानं शुद्धम् ॥ १५ ॥

अस्थि अस्तीत्यव्ययिक्रियापदं संत्येषं बहुर्थं प्रतिपाद्यति । उक्तं च । सहरां त्रिषु हिंगेषु सर्वासु च विभक्तिषु । वचनेषु च सर्वेषु यन्न व्येति तद्व्ययमिति ॥ अस्ति संति । कानि । आळंबणाइ आळंबनानि सक्चंदनवनितागीतनृत्यवादित्रादीनि । बहुयाई बहुकानि प्रचुराणि । कथंभूतानि । संसारकारणाइं संसारकारणानि नरकतिर्यग्मनुष्यदेव-चतुर्गातिनिबद्धस्य संसारस्य कारणानि हेतुभूतानि । कथं । हु निश्चितं ताइ तानि आळंबनानि चइऊण त्यक्त्वा आराइउ आराधयतु । कोसौ । खबओ क्षपकः । कं । अप्पाणं आत्मानं किंविशिष्टं । सुद्धं रागादिमळमुक्तं । अनादिकाळे हि स्रक्चंदनवनितागीतनृत्याचनेक-विधपंचेदियविषयसुखामिळाषुकेण निजशुद्धात्मोत्पन्नातीदियसुखात्पराङ्मु-सेन जीवेन संसाराटव्यां पर्यटितं संप्राप्तं संसारशरीरभोगवैराग्यभावनाबळेन तानि विषयसुखानि निरस्य निश्चयाराधनारूपं निजपरमात्मतत्त्वमाराधनी-यमिति भावार्थः ॥ १५ ॥

ननु निश्चयाराधनैव मोक्षसाधिका किमनया भिन्नया चतुर्विधया व्यवहाराराध-नया साध्यमिति वदंतं प्रत्याह;-

## भेयगया जा उत्ता चउव्विहाराहणा मुणिंदेहिं। पारंपरेण सावि हु मोक्सस्स य कारणं हवइ ॥ १६॥

भेदगता या उक्ता चतुर्विधाराधना मुनींद्रैः । पारंपर्येण सापि हि मोक्षस्य च कारणं भवति ॥ १६ ॥

हवइ भवति । किं । कारणं कार्यस्य साधनं कारणमित्युच्यते । कस्य । मोक्खरस मोक्षस्य कृत्सनकर्मविप्रमोक्षस्वरूपस्य च । पुनः का । सावि सापि । सापीति का । चउ विवहाराहणा चतुर्विधाराधना चतस्रो विधाः प्रकारा यस्याः सा चतुर्विधा चतुर्विधासावाराधना च चतुर्विधाराधना सम्यग्दर्शनादिचतुष्टयोद्योतनोपायस्वरूपा चतुर्विधाराधनेव । का । या । किं कृत्वा । उत्ता उक्ता प्रतिपादिता । कैः । मुणिदेहिं मुनीद्दैः मुनीना-मिंद्रा मुनींद्राः सर्वज्ञास्तैः मुनींद्रैः । किंविशिष्टा । भेयगया भेदगता सम्यग्द्रश्नादीन चतुरो भेदान् गता प्राप्ता हु सलु स्फुटं । केन करणेन भूतेन मोक्षस्य कारणं भवति । पारंपरेण पारंपरेण अनुक्रमेण । कृतः । यथा निश्चयाराधना साक्षान्मोक्षफलरूपकार्यसाधिका भवति तथैव या न भवति किंतु बीजत्वात् । बीजो हि क्रमेण वृक्षफलत्वापन्नो दृष्टः । कश्चिद्धव्यजीवः कालल्विधं समवाप्य कर्मणः क्षयोपश्चमत्वात् गुरुचरणकमलसमीपं संग्रप्योपदेशं लब्ध्वा आराधियतुं प्रवृत्तः प्रथमं भेदाराधनया अभ्यासं विधाय पश्चाद्मेदेन परमात्मानं सम्यग्दर्शनादिचतुष्टयमयं समाराध्य धातिक-र्मचतुष्टयक्षयं कृत्वा केवलज्ञानं समुत्याद्य मोक्षं गच्छतीत्यिभिप्रायः ॥ १६॥

नन्वाराधकः पुमान् किंलक्षणः कियत्कालं कृत्वा समाराधयतीति वदंतं प्रत्याहः;—

णिहयकसाओ भव्वो दंसणवंतो हु णाणसंपण्णो । दुविहपरिग्गहचत्तो मरणे आराहओ हवइ॥ १७॥ निहतकषायो भन्यो दर्शनवान् हि ज्ञानसंपन्नः । द्विविधपरिग्रहत्यक्तो मरणे आराधको भवति ॥ १७ ॥

हवइ भवति । कोसौ । आराहुओ आराधकः ध्याता पुरुषः । कथंभूतः । णिहयकसाओ निहतकषायः निहताः कषायाः येनासौ कदाचिदपि कषायैराविष्टो न भवतीत्यर्थः । पुनः कथंभूतः । भव्यो भव्यः मुक्तियोग्यः । पुनः कथंभूतः । दंसणवंतो दर्शनवान सम्यग्दर्शनविराजमानः । पुनः किंविशिष्टः । णाणसंपण्णो ज्ञानसंपन्नः शुद्धपरमात्मपदार्थविरुक्षणानि परद्व्याणि हेयरूपाणि जानाति समस्तदेहादिपरद्व्येभ्यो विविक्तं परमात्मनः स्वरूपमुपादेयं मनुते इति स्वसंवदनज्ञानसंपन्नः । पुनः कथंभूतः । सुनः स्वरूपमुपादेयं मनुते इति स्वसंवदनज्ञानसंपन्नः । पुनः कथंभूतः । सुविह्यिरगचन्तो द्विविध्यरिग्रहत्यक्तः द्विविधेन बाह्याभ्यंतररुक्षणपरिग्रहेण त्यक्तो रहितः । क । मरणे मरणपर्यतं । अत्र अभिव्याप्यार्थे सप्तमी निर्दिष्टा तिरुषु तैरुवत् । कथं । हु सरु निश्चयेन एवंगुणविशिष्टः पुरुषो मरण-कारुपर्यंतमाराधको भवतीति तात्पर्यार्थः ॥ १७ ॥

नन्वाराधकपुरुषस्यमान्येव लक्षणानि किमन्यान्यपि भविष्यंति वा इति पृष्टे अप-राण्यपि संतीत्याह;—

#### संसारसुहविरत्तो वेरग्गं परमउवसमं पत्तो । विविहतवतवियदेहो मरणे आराहओ एसो ॥ १८॥

संसारसुखविरक्तो वैराग्यं परमोपशमं प्राप्तः । विविधतपस्तप्तदेहो मरणे आराधक एषः ॥ १८ ॥

अत्र कियाया अध्याहारः । भवति । कोसौ । आराहओ आराधकः । कः । एसो एषः । किं लक्षणः । संसारसुहविरत्तो संसारसुखविरकः संसारे यानि निर्मलचिदानंदानुभवनोत्थानुपमानिंदियसुखविलक्षणानि केव-ल्लमाकुलत्वोत्पादकत्वादुःसक्तपाणि इंदियविषयोत्पादितसुखानि तेषु विरक्तः अभिलाषरहितः । पुनः किंविशिष्टः । पत्तो प्राप्तः । किं । वेरग्गं वैराग्यं शरीरादौ परिमिनिष्टवस्तुनि प्रीतिरूपो रागः विनष्टो रागो यस्यासौ विरागः विरागस्य मावो वैराग्यं संसारशरीरभोगेषु निर्वे-दलक्षणं । न केवलं वैराग्यं प्राप्तः परमज्ञवसमं परमोपशमं च । अत्र रागादिपरिहारलक्षणमुपशमं आगमभाषया तु अनंतानुबंधिचतुष्टयमिध्या-त्वत्रयस्वरूपाणां मोहनीयकर्मणः सप्तप्रकृतीनामुपशमनादुपशमः परमधासौ उपशमश्च परमोपशमः तं परमोपशमं समुद्रे वाता नाववत् स्वभावे रागिणो रागादिजनितविकल्पोत्पत्तरभावलक्षणं । पुनः कथंभूतः । विविद्यत्वतविव्यवेद्दे विविधेर्वीतरागसर्वज्ञागमप्रातिपादितेर्बाद्यांभ्यंतरल्क्षणमूलगुणोत्तरविशेष्ठनानाविधेस्तपोभिस्तप्तो देहः शरीरं यस्यासौ विविध-तपस्तप्तदेहः । क । मरणे मरणपर्यतं । एवं गुणविशिष्टलक्षण आराधको मरणपर्यतं भवतीति तात्पर्यार्थः ॥ १८ ॥

उक्तानि कामिचिदाराधकलक्षणानि इदानीमन्यान्यपि वर्णयितुकाम आचार्य आहः----

#### अप्पसहावे णिरओ वज्जियपरदृव्वसंगसुक्खरसो । णिम्महियरायदोसो हवई आराहओ मरणे॥ १९॥

आत्मस्वभावे निरतो वर्जितपरद्रव्यसंगसौख्यरसः। निर्मिथतरागद्वेषो भवत्याराधको मरणे॥ १९॥

हवइ भवति । कोसौ । आराहुओ आराधकः । किंविशिष्टः । जिरओ निरतः तत्परः । क । अप्पसहाचे आत्मस्वभावे निर्मलतरपरम-चिदानंदलक्षणे स्वस्वरूपे । पुनः कथंभूतः । विज्ञयपरदृव्यसंगसुक्ख-रसो वर्जितपरदृव्यसंगसौरूयरसः वर्जितो निराकृतः सकलसंगरहितपरमा-तमपदार्थविलक्षणानां परदृव्याणां संगेन संयोगेन यानि पंचेंद्रियविषयोद्भवानि सुसानि तेषां रसोभिलाषो येन । पुनः कथंभूतः । जिम्महियरायदोसो निर्माधितरागद्वेषः आत्मसमानसमस्तजीवराशिविछोकनतया निर्माधितौ स्फे-टितौ रागद्वेषौ इष्टानिष्टयोः प्रीत्यप्रीतिछक्षणौ येन । क । मरणे मरणपर्यतं । एवंगुणविशिष्टो मरणं मर्यादीकृत्य आराधयतीति तात्पर्यार्थः ॥ १९ ॥

ननु रत्नित्रतयमयमात्मानं मुक्तवा परद्रव्यवितां करोति यः कथंभूतो भवतीति । पृच्छेतं प्राहु;---

जो रयणत्तयमइओ मुत्तूणं अप्पणो विसुद्धप्पा । चितेइ य परदृष्वं विराहओ णिच्छयं भणिओ॥२०॥

यो रत्नत्रयमयं मुक्त्वात्मनो विशुद्धात्मानम् । चितयति च परद्रव्यं विराधको निश्चितं भणितः ॥ २० ॥

भणिओ मणितः प्रतिपादितः । केन । णिच्छयं निश्चयेन परमार्थलक्षणेन । कोसौ । विराहओ विराधकः हेयोपादेयवस्तुपरिज्ञानविकत्पत्या
यथोक्तलक्षणाराधकः पुरुषविलक्षणः स पुरुषो विराधको भवतीत्यर्थः । यः
किं करोति । जो चितेइ यश्चितयित । किं तत । परदृब्वं परदृष्यं निजातमनो भिन्नं यद्वस्तुस्वरूपं इह निजात्मन एवोपादेयत्वात् । ननु निजात्मन
एवोपादानेन पंचपरमेष्टिनामप्याराधको विराधकः स्यात् निजात्मभिन्नात्मंद्व्यत्वादिति चेत्सत्यं । यः कश्चियथावद्वस्तुस्वरूपं परिज्ञाय स्वशुद्धाद्मानमाराधियतुं प्रवृतोपि अदृष्टाश्रुताननुभूतत्वात्तत्राशु स्थितिमलममानः सन् तनिमित्तं विषयकषायवंचनार्थं च तद्राराधकानां भिन्नात्मस्वरूपणां पंचपरमेष्ठिनां स्वरूपमाराधयन्न विराधकः । कृत इति चेत् । आत्मस्वरूपसाधकत्वात् । संसारपरिश्रमणहेतुभूतेहलौकिकपारलौकिकख्यातिपूजालाभमोगोंद्रियविषयजन्यसुखामिलाषाभावात् । यस्तु इतरः । निजात्मस्वरूपस्यानुपादानेन निदाने नवशैवेयकमुखपर्यत्विपुलिर्धिदायिविशिष्टपुण्यकारणं पंचपरमेष्ठिस्वरूपमाराधयन्नपि विराधकः पुनरि संसारकारणत्वात् । यस्तु
संसारकारणं तत्पुण्यमिप न भव्यं।

मं पुणु पुण्णइ महाइ णाणिय ताइ भणंति । जीवहं रज्जइ देवि छहु दुक्खइ जइ पाढंति ।.

्परमात्मप्रकाशे इत्युक्तत्वात् । उक्तं च—

तेनापि पुण्येन कृतं कृतं यज् जंतोर्भवेत् संसृतिवृद्धिहेतुः । तचार्वपीच्छेन्ननु हेम को वा क्षिप्तं श्रुती त्रोटयते यदाशु ॥

किं कृत्वा विराधको भवति। मुत्तूणं मुक्त्वा परित्यज्य। कं। विसुद्धप्पा विद्युद्धात्मानं विद्युद्धां रागादिरहित आत्मा तं। कथंभूतं। रयणत्तयमइओ रत्नत्रयमयं विषयभेदेन सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रितयेन निर्वृतं। कृतः। अप्पणो आत्मनः निजात्मस्वरूपापादानभूतत्वात्। एवं ज्ञात्वा समस्तपरद्भव्यं विमुच्य भो भव्या निजदेहे निवसंतं परमात्मानमाराधयंतु इति तात्पर्यार्थः॥ २०॥

ननु भगवन् परमात्मानं मुक्वा परद्रव्यं विंतयित यः स मया विराधको ज्ञातः यस्तु आत्मानं परमपि न बुध्यते तस्याराधना घटते न वेति पृष्टे आचार्यः प्राह;—

जो णवि बुज्झइ अप्पा णेय परं णिच्छयं समासिज । तस्स ण बोही भणिया सुसमाही राहणा णेय ॥ २१॥

यः नैव बुध्यते आत्मानं नैव परं निश्चयं समासृत्य । तस्य न बोधिः भणिता सुसमाधिराराधना नैव ॥ २१ ॥

णिव बुज्झइ नैव बुध्यते न जानाति । कोसौ । जो यः कश्चिद्पि पुरुषिविशेषः । कं । अप्पा आत्मानं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि अततीति आत्मा तं । न केवलं आत्मानं बुध्यते । णेय परं परं नैव आत्मनो विल-क्षणं देहादिपरद्रव्यं नैव । किं कृत्वा । समासिज्ज समासृत्य अवलंब्य । कं । णिच्छयं निश्चयं परमार्थ तरस ण भणिया तस्य न भणिता । आत्मपरभेदपरिज्ञानशून्यस्य न प्रतिपादिता । कासौ । बोही बोधिः । बोधेः किं लक्षणं। सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणामप्राप्तिप्रापणं बोधिः। न केवलं

बोधिः । सुसमाही सुसमाधिश्च । सुसमाधेः किं लक्षणं । तस्यैव बोधिर्निर्वि-झेन भवांतरावाप्तिरिति समाधिः । न केवलं सुसमाधिः । आराहणा आरा-चना नैव पूर्वोक्तलक्षणं । उक्तं च—

" भेद्विज्ञानत: सिद्धाः सिद्धाः ये किल केचन । अस्यैवाभावतो बद्धा बद्धाः ये किल केचन ''॥

आत्मपरावबोधरिहतस्य बोधिः समाधिराराधना न भवतीत्येवं बुद्धा यथोक्तळक्षणानिजात्मद्रव्यपरद्रव्यस्वरूपं परिज्ञाय तत्र परद्रव्यं हेयमात्मद्रव्य-मुपादेयमिति तात्पर्यार्थः ॥ २१ ॥

एवमाराधकविराधकयोः स्वरूपं प्रकारयेदानीं अरिह इत्यादिसप्ताभिः स्थेलैः कर्मारिषुं हुंतुकामस्य क्षपकस्य वक्ष्यमाणसामग्री मेलयित्वा कर्माणि हुंतु भवान् इति शिष्यं प्रयच्छन्नादौ तेषां सप्तस्थलानां गाथाद्वयं नामानि प्रकटयन्नाहः

अरिहो संगचाओं कसायसल्लेहणा य कायव्वा।
परिसहचमूण विजओ उवसग्गाणं तहा सहणं॥२२॥
इंदियमल्लाण जओ मणगयपसरस्स तह य संजमणं।
काऊण हणउ खवओ चिरभवबद्धाइ कम्माइं॥२३॥

अहः संगत्यागः कषायसञ्छेखनां च कर्तन्यां । परिषहचमूनां विजयमुपसर्गाणां तथा सहनम् ॥ २२ ॥ इन्द्रियमञ्जानां जयं मनोगतप्रसरस्य तथा च संयमनम् । कृत्वा हंतु क्षपकः चिरभवबद्धानि कर्माणि ॥ २३ ॥ युग्मम् ।

हणउ हंतु निराकरोतु । कोसौ । खवओ क्षपकः कर्मक्षपणशीलः । किंनिशिष्टः । आरिहो अर्हः संन्यासयोग्यः । कानि । कम्माइं कर्माणि ज्ञानावरणादिलक्षणानि । किंविशिष्टानि । चिरभवबद्धानि पूर्वोपार्जितानि । किमारभ्य । काऊण कृत्वा संगचाओं संगत्यागं । इहार्षेयत्वात्कर्मस्थाने

प्रथमायां न दोषः । बाह्याभ्यंतरपरिग्रहरूक्षणः संगस्तस्य त्यागः परित्यजनं तं । न केवलं संगत्यागं । कृत्वा कसायसल्लेहणा य कषायसल्लेखनां च कषायाः क्रोधमानमायालोभलक्षणास्तेषां सहेखना संन्यासः सर्वथा परि-हारः तां कषायसञ्जेलनां । किंविशिष्टां । कायव्वा कर्तव्यां मुमुक्षभिरव-इयमेव करणीयां तदकरणे साध्यसिद्धरभावात् । न केवलं कर्तव्यां कषाय-सहेखनां च । कृत्वा । विजयमभिभवं । कासां । परीषहचमूनां बुभुक्षादि-द्वाविंशतिपरीषहसेनानां । न केवलं परीषहचमूनां विजयं । कृत्वा सहणं सहनं मर्षणं क्षमणामिति यावत् । केषां । उवसम्माणं उपसर्गाणां सचे-तनाचेतनेभ्यः समुत्पन्नोपप्रवानां । कथं । तहा तथा । न केवलं उपस-गीणां सहन जओ जयं विजयलक्षणं । केषां । इंदियमलाण इंद्रियम-ह्यानां स्पर्शनादिलक्षणानि पंचेंद्रियाणि तान्येव महासुभटास्तेषां। न केवलं इंद्रियमलानां जयं। संजमणं संयमनं संकोचनं। कस्य। मणगय-पसरस्स मनोगजप्रसरस्य मनश्चित्तं तदेव गजो हस्ती तस्य प्रसरः खेच्छा-परिश्रमणं तस्य प्रथममहीं भूत्वा संगत्यागं करोति तद्नु कषायसहेखनां करोति पुन: परीषहसेनां जयित तथा उपसर्गान सहते इंद्रियमहानां च जयं करोति मनोगजप्रसरं च निरोधयति । एवं सामग्रीं संमील्य क्षपकः कर्माणि क्षपयतु । इति सप्तमस्थलसमुदायसूचनायां गाथाद्वयं गतं ॥२२॥२३॥

इदानीमादावेव निर्दिष्टस्यार्हस्य लक्षणमाह अस्यैव ज्येष्ठत्वात् ;—

### छंडियगिहवावारो विमुक्तपुत्ताइसयणसंबंधो । जीवियधणासमुक्को अरिहो सो होइ सण्णासे ॥२४॥

त्यक्तगृहव्यापारः विमुक्तपुत्रादिस्वजनसंबंधः । जीवितधनाशामुक्तः अर्हः स भवति सन्न्यासे ॥ २४ ॥

होइ भवति । कोसौ । अरिहो अर्हः योग्यः । क ! सण्णासे संन्यासे अयोग्यहानयोग्योपादानलक्षणसंन्यासः तस्मिन् । स किंविशिष्टो भवति । छंडियगिह्वावारो त्यक्तगृह्व्यापारः त्यक्ता अनंतसंसारकारणकारिव्यापारावारपारगसहज्ञुद्धिच्चमत्काररसास्वाद्विशेषव्यापृतपरमात्मपदार्थाविलक्षणा आसिमसिकृषिपशुपाल्यवाणिज्यादयो गृह्व्यापारा येनासौ । पुनः कथंभूतः । विग्रुक्कपुत्ताइस्यणसंबंधो विमुक्तपुत्रादिस्वजनसंबंधः जीवियधणासमुक्को जीवितधनाशामुक्तः स्वकीये काये ममत्वपरिणामवशादिदं मदीयमनेन सार्ध मम विघटनं माभूदित्यभिलाषो जीविताशा
इत्युच्यते । निर्जानरंजनशुद्धबुद्धैकस्वभावस्वसंवेदनज्ञानैकधनविलक्षणधनधान्यसुवर्णादिपरिग्रह्महाभिलाषो धनाशा इत्युच्यते इत्युक्तलक्षणाभ्यां
जीवितधनाशाभ्यां मुक्तः परित्यक्तः । आदौ गृह्व्यापारान् परित्यज्य
पुत्रादिस्वजनसंबंधं मुंचिति तद्नु जीवितधनाशाद्वयं निरस्य संन्यासार्होः
भवतीत्यर्थः ॥ २४ ॥

एवमईस्वरूपं निरूप्य बाल्ययैावनवार्धक्यावस्थात्रये कस्यामवस्थायामुत्तमस्था-नस्यार्द्धः सपद्यते इति पृच्छंतं प्रति गाथाचतुष्कमाहः—

जरविष्यणी ण चंपइ जाम ण वियलाइ हुंति अक्खाइं। बुद्धी जाम ण णासइ आउजलं जाम ण परिगलई॥२५॥ आहारासणणिद्दाविजओ जाविष्य अप्पणो णूणं। अप्पाणमप्पणोण य तरइ य णिज्जावओ जाम ॥२६॥ जाम ण सिढिलायंति य अंगोवंगाइ संधिवंधाइं। जाम ण देहो कंपइ मिच्चुस्स भएण भीउव्व ॥२७॥ जा उज्जमो ण वियलइ संजमतवणाणझाणजोएसु। तावरिहो सो पुरिसो उत्तमठाणस्स संभवई॥ २८॥ कलावयं।

जराज्याची न चंपते यावन्न विकलानि भवंति अक्षाणि । बुद्धिर्यावन्न नश्यति आयुर्जेलं यावन्न परिगलति ॥ २६॥ आहारासननिद्राविजयो यावदस्ति आत्मनो नूनम् । आत्मानमात्मना च तरित च निर्यापको यावत् ॥ २६॥ यावत् न शिथिलायंते अंगोपांगानि संधिवंधाश्च । यावन्न देहः कंपते मृत्योभियेन भीत इव ॥ २७॥ यावदुद्यमो न विगलति संयमतपोज्ञानध्यानयोगेषु । तावदहैः स पुरुषः उत्तमस्थानस्य संभवति ॥ २८॥ कलापकं।

संहवइ संभवति संपद्यते । कोसौ । स पूर्वोक्तरुक्षणः पुरिसो पुरुषः । कृथंभूतः । अरिहो अर्हः । कस्य । उत्तमस्थानस्य बाह्याभ्यंतरसंगसंन्यासरुक्षणिविशेषस्य । कथं । ता तावत् । तावदिति कियत्कारुं । जाव यावत् यावत्कारुं ण चंपेइ न चंपते नाक्रमति । कासौ । जरविश्वणी यौवनद्विपद्पंद्रुनत्वात् जराज्यात्री । न केवरुं जराज्यात्री यावत्त्वाक्रामति । जाम ण हुंति यावत् च न भवंति कानि । अक्खाइं अक्षाणि स्पर्शरसगंधवणीशब्दग्रहणदक्षाणि इंद्रियाणि । किंविशिष्टानि यावच्च न भवंति । वियलाइं विकलानि स्वकीयस्वकीयविषयसौष्ठवास्पष्टकारीणि । न केवरुं विकलानि स्वकीयस्वकीयविषयसौष्ठवास्पष्टकारीणि । न केवरुं विकलानीदियाणि यावच्च मवंति जाम यावच्च ण णासइ न नश्यति । कासौ । बुद्धिः । नश्यतीति कोर्थः । अवस्थाविशेषण सा इंद्रियमनोविकलतया हेयोपादेयपदार्थपरिज्ञानशून्यत्वेनात्मीयं स्वरूपं मुक्त्वा विपर्यस्तरूपमादाय अदृश्या भवति । न केवरुं यावद्विद्विन नश्यति । जाम यावच्च ण परिगल्डइ न परिगलति । किंतत् । आउजलं आयुर्जलं निजोपार्जितकर्मबंधसामर्थ्यन संवत्सरायनर्तुमासपक्ष-दिवसघटिकादिविशेषयीवत्परिमाणं भवस्थित्या एकस्मिन् देहे प्राणधारण-

लक्षणमायुरिति आयुरूप जलं आयुर्जलं। जलंदोनायुर्निर्देशस्य किं प्रयोजनं। यथा सच्छिद्रकरांजलौ प्रक्षिप्तं जलं समयादिसहकारित्वेन सकलं परिगलति तथा आयुरिप समयघिटकादिवत् पक्षमासादिभिः कृत्वा समस्तं परिगलति। इदमत्र तात्पर्य। न केवलं आयुर्जलं यावन्न परिगलति। जावात्थि यावद्गस्ति च। कोसौ। आहारासणणिद्याविजओ आहारासनिद्रान्विजयः आहारश्च आसनं च निद्रा च आहारासनिद्रास्तासामाहारासनिद्राणां विजयः आहारासनिद्राविजयः। आहारासनिद्राणां किं लक्षणं इति चेत्। निर्विकारपरमाह्नाद्वकारिसहजस्वभावसमुद्भवसर्वकालसंतर्पण्हेतुभूतस्वसंवेदनज्ञानानंदाभृतरसप्राग्मारिनर्भरपरमाहारिवलक्षणो निजोपा- जिंतासद्वेदनीयकर्मोद्वयेन तीवबुभुक्षावशाद्व्यवहारनयाधीनेनात्मना यद्श-नपानादिकमाद्वियते तदाहारः। निश्चयेनात्मनः अनन्येवस्थानं यत् तदा-सनमित्युच्यते। लोकच्यवहारेण तद्वस्थानसाघनांगत्वेन यमनियमाद्यधांमेषु मध्ये शरीरालस्यग्लानिहानाय नानाविधतपश्चरणभारिवाहस्थमं भवितुं तत्पाटवोत्पादनाय यान्निर्देष्टं पर्यकार्धपर्यक्वीरवज्ञस्वस्तिकपञ्चकादिलक्षनणमासनमित्युच्यते। एतेषां प्रत्येकं लक्षणमाह—

" स्याज्ञंषयोरधोभागे पादोपिर क्वते सित । पर्यको नाभिगोत्तानदक्षिणोत्तरपाणिकः " अयमेवैकं जंषाया अधोभागे. पादोपिर क्वतेऽर्घपर्यकः । " वामोंबिर्दक्षिणोरूर्ध्व वामोरूपिर दक्षिणः । क्रियते यत्र तद्वीरोचितं वीरासनं स्मृतं ॥ " " पृष्टे यत्राक्वतीभूतदोभ्यों वीरासने सित । गृह्णीयात् पादयोर्यत्रांगुष्ठों वज्रासनं हि तत् ॥ " " जंषाया मध्यभागेषु संश्लेषो यत्र जंषया । पद्मासनमिति प्रोक्तं तदासनविचक्षणोः ॥ "

इत्यादि । निद्रालक्षणं किं । सर्वदोश्विद्रकेवलज्ञानदर्शननेत्रपरमात्मप-

दार्थविलक्षणिनद्राद्श्नावरणकर्मोद्येन स्वापलक्षणा निद्रा । यावदाहारस्य विजयः आसनस्य विजयः निद्राया विजयः । आहारादीनां विजय इति कोर्थः इति चेत् । यथा योवनावस्थायां पुमान अनशनावमोद्यादिमिस्तीवन्तपोविशेषेराहारजयं तथा आसनाविजयं निद्राविजयं करोति तथा वृद्धावस्थायां कर्तु न शक्नोति इति तात्पर्य । कुतः आहारासनिनद्रादीनां विजयोस्ति । अप्पणो आत्मनः आत्मनः सकाशात् । कथं । णूणं नृनं निश्चयेन । न केवलं आहारासनिनद्राणां विजयोस्ति । जाम ण तरइ य यावन्न तरित च । कोसौ । णिज्जावओ निर्यापकः शास्त्रोक्तलक्षणः । केन । अप्पणेण य आत्मनैव । कं । अप्पाणं आत्मानं आचारशास्त्रोन्काष्ट्रचर्वारिशिन्वर्यापकाननपेश्य आत्मनैव निर्यापको भूत्वा आत्मानं तरित यावत् । न केवलमात्मनैव निर्यापको भूत्वा आत्मानं यावत्तरि । जाम ण सिद्धिलायंति य यावन्न शिथिलायंते यावत्कालं शिथल इव नाचरंति । कानि । अंगोपांगानि । अंगानि शिरोभुजादिलक्ष-णानि । एतेम्यः अवशेषाणि उपांगानि । उक्तं च—

" चरणयुगं बाहुयुगं पृष्ठकटी मस्तकादि वक्षश्च । एतान्यंगान्यष्टौ देहे शेषाण्युपांगानि '' इति ।

न केवलं अंगोपांगानि शिथिलायंते संधिवंधाइं संधिवंधाश्व श्रारिऽस्थां संधयः संधानानि तेषां वंधः शिरास्नायुजालेन परस्परजड़ीकर-णानि। न केवलमंगोपांगसंधिवंधाः शिथिलायंते। जाम ण कंपइ याव-च न कंपते। कोसौ। देहो देहः शरीरं। कस्मात्। भयेण भयात्। कस्य। मिच्छुस्स मृत्योः देहात् प्राणसमुदायविधटनसामर्थ्ययुक्तनिजार्जितायुःकर्म-भवस्थितिपरिसमापकसमयलक्षणकालस्य। क इव। भीउट्य मीत इव त्रासयुक्त इव। यथा कश्चन अतिरौद्ररूपसिंहच्याव्रताडनमारणादिकारणेभ्यो भीतः कंपते तथायं देहो मरणभयात्कंपते, वृद्धावस्थायां हि शरीरे स्वयं कंपः संजायते। यावदीहगवस्थाकारिणी वृद्धावस्था न समायाति तावद्योवनमन ध्यावस्थायां सत्यां स संन्यासाहीं भवतु इत्यमे वक्ष्यतीति तात्पर्य । न केवलं देहो मृत्योभयात् कंपते । जाम ण वियल्ण्ड यावन्न विगलति । कोसी । उज्जमो उद्यमः कार्यारंभाय समुत्साहलक्षणः । केषु । संजमतवणाणझाण-जोएसु संयमतपोज्ञानध्यानयोगेषु । तत्र संयमः इंद्रियप्राणादिसंयमनल-क्षणः, तपः अनञ्जनावमोद्यादिलक्षणेबंहुप्रकारः, ज्ञानं श्रुतज्ञानं, ध्यानं धर्मशुक्रक्षपं, योगः यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधिल-क्षणः । संयमश्य तपश्य ज्ञानं च ध्यानं च योगश्य संयमतपोज्ञानध्यानयोगासतेषु । वृद्धावस्थायां हि संयमादिविषये उद्यमः स समयं समयं विगलति एव । यथा यौवनावस्थायां समुत्साहस्तेषु समुद्याति तथा न भवतीति । यावदृद्धावस्था न समायाति तावत्स पुरुषः उत्तमस्थानस्याहः संपद्यते इति तात्पर्य । उक्तं च—

" यावत्स्वस्थिमिदं कलेवरगृहं यावच्च दूरे जरा । यावचेंद्रियशक्तिरप्रतिहता यावत्क्षयो नायुषः । आत्मश्रेयिस तावदेव विदुषा कार्यः प्रयत्नो महान् संदीप्ते भवने च कूपसननं प्रत्युद्यमः कीटशः ''॥ २५।२६।२७।२८॥ व्यवहाराईलक्षणं प्रपंच्य इदानीं निश्वयाईलक्षणं कथयति;—

# सो सण्णासे उत्तो णिच्छयवाईहिं णिच्छयणएण । ससहावे विण्णासो सवणस्स वियप्परहियस्स ॥ २९ ॥

स संन्यासे उक्तः निश्चयवादिभिर्निश्चयनयेन । स्वस्वभावे विन्यासः श्रमणस्य विकल्पराहितस्य ॥ २९ ॥

उत्तो उक्तः कथितः । कैः । णिच्छयवाईहिं निश्चयवादिभिः । केन कृत्वा । णिच्छयणएण निश्चयनयेन । कोसौ । अईः अत्रास्याध्या-हारः अस्यैवाधिकारप्रतिपादनत्वात् । क । संन्यासे समाधिलक्षणे । कः । सः । स इति कः । यस्य सवणस्स श्रमणस्य आचार्यस्य अस्ति । कोसौ । विण्णासो विन्यासः विन्यसनं स्थापनिमत्यर्थः । क विन्यासः । सस-हावे स्वस्वभावे समस्तदेहादिविभावपरिणामविलक्षणसहजशुद्धचिदानंदसं-दोहिनिर्भरे स्वस्वरूपे । किं विशिष्टस्य श्रमणस्य । विकल्परिहतस्य शरीर-कलत्रपुत्रादिजनितसमस्तविकल्पवार्जितस्य विकल्परिहतश्रमणस्य यस्य स्वस्वभावे विन्यासः स निश्चयनयेन निश्चयवादिभिः संन्यासार्हे उक्त इत्यन्वर्थः ॥ २९ ॥

इत्युक्तलक्षणाहीं भूत्वा पुमान् अन्यत् किं कृत्वा निरालंबमात्मानं भावयति इति पृष्टे खित्ता इत्याह;—

## खित्ताइबाहिराणं अब्भिंतर मिच्छपहुदिगंथाणं । चाए काऊण पुणो भावह अप्पा णिरालंबो ॥ ३० ॥

क्षेत्रादिबाह्यानामभ्यंतरं मिथ्यात्वप्रभृतिग्रंथानाम् । त्यागं कृत्वा पुनर्भावयतात्मानं निरारुंबम् ॥ ३०॥

भावह भावयत आराधयत । कथं । पुन:। कं । अप्पा आत्मानं । किं विशिष्टं । णिरालंबो निरालंबं केवलस्वस्वरूपावलंबनत्वात्सकलपरद्र- व्यचिंताजनितविकलपपित्यागेन निर्गतो विनष्टः पद्स्थिपिंडसथरूपस्थरूपा-तीतादिरूपोध्यालंबो यस्मात् स निरालंबः तं निरालंबं । किं कृत्वा । चायं काऊण त्यागं कृत्वा मुक्तस्य वस्तुनच्छिदितवत्पुनरादानाभावलक्षण-स्त्यागः तं । केषां । खित्ताइबाहिराणं क्षेत्रादिबाह्यानां क्षेत्रवास्तुहिरण्य-सुवर्णधनधान्यदासीदासकुष्यभांडबाह्यपिग्रहाणां । उक्तं च—

'' सयणासणघरित्रं सुवण्णधणधण्णकुष्पभंडाइं । दुपयचउष्पय जाणसु एदे दस बाहिरा गंथा '' ॥

ननु सित्ताई बाहिराणमित्युक्ते ग्रंथशब्दः कृतो लभ्यते । अग्रे प्रयुक्तत्वे-नोपलक्षणत्वात् । न केवलं क्षेत्रादिबाह्यग्रंथानां त्यागं कृत्वा । अब्भंतरमि- च्छपहुरिगंथाणं अभ्यंतरामिथ्यात्वप्रभृतिग्रंथानां अभ्यंतरेऽशुद्धनिश्चयनयं परित्यज्य शुद्धनिश्चयनयप्रवर्तित आत्मानि मिथ्यात्वप्रभृतिग्रंथा मिथ्यात्ववेद-रागहास्यादिषड्दोषचतुष्कषायरुक्षणाश्चतुर्दश परिष्रहास्तेषां । उक्तं च—

मिन्छत्तवेयराया हासादीया य तह य छद्दोसा । चत्तारि तह कसाया अञ्मंतर चउदसा गंथा <sup>२</sup> ॥ बाह्याभ्यंतरपरिग्रहं त्यक्त्वा निरालंबमात्मानमाराध्य इति तात्पर्यम् ॥ ३०॥ नन्वेतेन ग्रंथपरित्यागेनात्मनः किं फलं भवतीति वदंतं प्रत्याहः—

संगचाएण फुडं जीवो परिणवइ उवसमो परमो। उवसमगओ हु जीवो अप्पसद्धवे थिरो हवइ॥३१॥

संगत्यागेन स्फुटं जीवः परिणमति उपश्चमं परमम् । उपशमगतस्तु जीव आत्मस्वरूपे स्थिरो भवति ॥ ३१॥

परिणमइ परिणमित प्रामोति । कोसौ । जीवो जीवः आत्मा । कं । उवसमो उपशमं रागादि परिहारलक्षणं। कथंभूतं । परमो परंमं उत्कृष्ट-कोटिप्राप्तं । केन कारणेन । संगञ्चाएण संगत्यागेन बाह्याभ्यंतरसंगपरि-त्यागेन फुडं स्फुटं निश्चितं । ननु उपशमं प्राप्त आत्मा कथंभूतो मवतीति प्रश्नोत्तरमाह । हवइ भवति । कोसौ । जीवः । कथंभूतस्तु । उवसमगओ हु उपशमगतस्तु उपशमगतोयं जीवः । कथंभूतो भवति । थिरो स्थिरः प्रचालियतुमशक्यः । क । अप्पसक्तवे स्वकीये परमात्मस्वक्तपे यत उपशमगतोयमात्मस्वक्तपे स्थिरीमवति । उपशमस्तु संगत्यागेन जन्यते तत उपशमहेतुभूतं संगत्यागं विधाय परमात्मानमाराधयतेति तात्पर्यार्थः ॥३१॥

ननु प्रथवानप्यात्माराधको घटते चित्तनिर्मलीकरणत्वात् कि प्रथपरित्यागवि-कल्पेनेत्याशंक्याह;—

जाम ण गंथं छंडइ ताम ण चित्तस्त मलिणिमा मुचइ। दुविहपरिग्गहचाए णिम्मलचित्तो हवइ खवओ ॥३२॥

यावन्न प्रंथं त्यज्ञित तावन्न चित्तस्य मिलिनिमानं मुंचिति । द्विविधपरिग्रहत्योगे निर्मेलचित्तो भवति क्षपकः ॥ ३२ ॥

ण छंडह न त्यजित । कोसो । स पूर्वीक आराधकः । कथं । जाव यावत् यावत्कालं । कं । गंथं गंथं परिग्रहं ताम ण मुयह तावत्काल न मुंचित । कं । मिलिणिमा मिलिमिमानं मिलिनत्वं । कस्यं । चित्तस्स चित्तस्य यावत्कालपारिमाणं गंथं न त्यजित तावत्कालं चित्तमिलिनतां न मुंचित इत्यर्थः । द्विविधपरिग्रहत्यागी कथंभूतो भवतीत्याह । हवह भवित । कोसो । खवओ क्षपकः कर्मक्षपणशीलः । कथंभूतो भवित । णिम्मलिचतो निमेलिचतः रागद्वेषादिजनितसकलकालुष्यरिहतचेताः । किं कृते सित । द्विविधपरिग्रहचाए द्विविधपरिग्रहत्यागे बाह्याभ्यंतरमेदाद द्विविधपरि-ग्रहत्यागे कृते सित यः कश्चिदात्मानमाराधियतुकामः स पूर्व चित्तशुद्धचे चित्तकालुष्यहेतून् परिग्रहान् ममेते तेभ्यः समाधानं जायते इतीमां शंका-मि विहाय परमात्मानं भावयेति तात्पर्यम् ॥ ३२ ॥

न्तु सामान्यनिर्प्रथलक्षणमवादि भविद्धिरिदानी परमार्थनिर्प्रथस्वरूपं श्रोतुकामो-Sहं भगवन् श्रावयेति वदंतं प्रत्याह;—

### देहो बाहिरगंथो अण्णो अक्खाण विसयअहिलासो । तेसिं चाए खवओ परमत्थे हवइ णिग्गंथो॥ ३३॥

देही बाह्यग्रंथो अन्यो अक्षाणां विषयामिल्राषः । तयोस्त्यागे क्षपकः परमार्थेन भवति निर्प्रथः ॥ ३३ ॥

हवइ भवति । कोसौ । खवओ क्षपकः । कथंभूतो भवति । णिरगंथो निर्भथः।

" एको मे शाश्वतश्चातमा ज्ञानदर्शनलक्षणः । शोषा बहिर्भवा मावाः सर्वे संयोगलक्षणाः ॥ '' इति श्लोकार्थामिप्रायप्रवर्तनतया केवलं निजातमद्रव्योपादानत्वात्सर्वसंगसंन्यासी। केन । परमत्थे परमार्थेन निश्चयेन। किं कृते सित । चाए
त्यागे कृते सित । कयोः । तेसिं तयोः । तयोरिति तौ दौ प्रत्येकं
कथयित । भवति । कोसौ । बाहिरगंथो बाह्यप्रंथः बाह्यपरिष्रहः । कः
सः । देहः शरीरं भवति च । कोसौ । अण्णो अन्यः बाह्यपरिष्रहः । कः
अभ्यंतरग्रंथ इत्यर्थः । स कः । विस्तयअहिलासो विषयाभिलाषः विषयवांछा । केषां । अक्खाण अक्षाणां इंदियाणां परमार्थेन देह एव बाह्यग्रंथः
सर्वैः प्रत्यक्षत्वात् परमार्थेनेदियाणां विषयाभिलाष अभ्यंतरग्रंथः अकायवाव्यापारे परेदियरप्रत्यक्षत्वात् इत्युक्तलक्षणयोर्बाह्याभ्यंतरग्रंथयोस्त्यागे कृते
सित परमार्थनिर्ग्रंथो भवन् स्वस्वरूपाराधको भवतीत्याभिष्रायः॥ ३३ ॥ एवं
गाथाचतुष्टयेन संगत्यागो व्याख्यातः, अधुना कमायातायाः कषायसहेखनाया व्याख्यानं गाथाषट्टेन कृत्वा आचार्यो निरूपयतीति समुदायपातनिका।

नतु कषायसहेखनाकारी क्षपको यः स कथंभूतो भवतीति वदंतं प्रत्याह;— इंदियमयं सरीरं णियणियविसएसु तेसु गमणिच्छा । ताणुवरि हयमोहो मंदकसाई हवइ खवओ ॥ ३४॥

> इंद्रियमयं शरीरं निजनिजविषयेषु तेषु गमनेच्छम् । तेषामुपरि हतमोहो मंदकषायो भवति क्षपकः ॥ ३४ ॥

हवइ भवति । कोसौ । खवओ क्षपकः । किं भवति । मंदकसाई मंदकषायी । किं विशिष्टः । क्षपकः । हतमोहो हतमोहः हतो निराकृतो मोहो मूर्छा ममत्वपरिणामो येन स हतमोहः । क । उचिरं उपिर । केषां तेषां स्वस्वविषयाणां । तेषामुपरीति किं तदेवस्पष्टमाह । भवति तत् शरीरं । किं भवति । गर्माणच्छा गमनेच्छं गमने इच्छा यस्य तत् गमनेच्छं जिगमिषु । क । णियणियविसपसु निजनिजविषयेषु स्वकीयस्वकीय-स्पर्शरसगंधवर्णशब्दलक्षणेषु । विषयेषु इत्युक्ते शरीरादावतिव्याप्तिः तन्नि-

रासार्थं इंदियमयं स्पर्शनादिलक्षणिरिद्वियैर्निर्वृतं इंद्रियमयं। तथा च मंदक-षायी शब्दोत्र संज्ञात्वेन कल्पितः अन्यथा मंदाश्चते कषायाश्चेति कर्मधारय-समासे कृते मत्यर्थीयसमासो न घटते " न कर्मधारयान्मत्वर्थीय इति निषेधसूत्रदर्शनात्। तस्मात्कषायाणां तीवोदयाभावादनंतानुबंधिचतुष्ट्यस्य क्षयात् क्षयोपशमाद्दा मंदकषायत्वं संकेतितं। मंदकषायो अस्यास्तीति मंद-कषायी। अथवा मंदाः कषाया यस्मिन् कर्माण तत् मंदकषायं तदस्या-स्तीति। य एव कषायान् मंदान् करोति स एव इंद्रियाणामुपरि हतमोहो भवति। एवं ज्ञात्वा कषायान् जित्वा शरीरेंद्रियविषयेषु हतमोहो भूत्वा परमात्मानमाराधयेत्यर्थः॥ ३४॥

ननु अजितकषायस्य बाह्ययोगेनैव शरीरस्यापि संन्यासं कुर्वाणस्य मुनेः या सक्षेखना सा कि विफला चेति वदंतं प्रत्याहः;—

#### सहेहणा सरीरे बाहिरजोएहि जा कया मुणिणा। सयलावि सा णिरत्था जाम कसाए ण सहिहदि ॥३५॥

संकेखना शरीरे बाह्ययोगैः या कृता मुनिना । संकेळापि सा निर्स्था यावत्कषायात्र सक्ठिखति॥ ३५ ॥

भवतीत्यध्याहार्य व्याख्यायते। भवति। कासौ। सा सहेहणा सा स-हेखना। किं भवति। णिरत्था निर्गतः सकलक्षयमोक्षलक्षणोर्थः प्रयोजनो यस्याः सा निर्धा निष्फला। कथंभूतापि। सयलावि सकलापि समस्तापि सेति का। या। का या। या कृता। केन। मुणिणा मुनिना महात्मना। केः कारण भूतैः। बाहिरजोएहिं बाह्ययोगैः अशेषकर्मधर्मजनितसंतापवि-नाशहेतुभूतसाम्यविराजमानशुद्धपरमात्मसंलीनमनोयोगविलक्षणैः शीतात-पवातोध्वसंस्थानादेशदानादिकायवाग्व्यापारिनरोधलक्षणेबीह्ययोगैः। क। शरीरे। कियत्कालं निर्धा स्यादित्याह। जाव ण सिल्लहह यावन्न सिल्लिन चारित्रपरिणाममिति कषायास्तान् मुनिना बाह्ययोगेन सा सञ्चेतना कृता अंतःकषायपरिणामसद्भावात् सकला विफला सा भवतीति मत्वा निष्कषायत्वं प्रपद्य परमात्मानमाराधयतेति तात्पर्यम् ॥ ३५ ॥

नतु भगवन् कषायेषु का शक्तिः एते जगतः कि कुर्वतीति पृच्छंतं प्रत्याहः— अत्थि कसाया बलिया सुदुज्जया जोहि तिहुअणं सयलं। भमइ भमाडिज्जंतो चउगइभवसायरे भीमे ॥ ३६॥

अस्ति कषाया बलिनः सुदुर्जया यैस्त्रिभुवनं सकलम् । अमित आम्यमानं चतुर्गतिभवसागरे भीमे ॥ ३६ ॥

अस्ति संत्यर्थे वर्तते । अत्थि संति । के । कसाया कषायाः । कथंभूताः । बिलया बिलनः अनादिकर्मबंधवशादनंतशक्तेरात्मनः स्ववशीकरणत्वात् वीर्यवंत इत्यर्थः । प्नः कथंभूताः। सुदुर्जया चतुर्थगुणस्थानमारभ्योपशांतकषा-यगुणस्थानावधिवर्तमानावस्थारणभूमौ मुनिमहैश्चिरस्वेच्छाचरणाधीनत्वाञ्चि-जविनाशशंकामगणयंतं प्रतिसमयं दृष्टश्चतानुभूतपरपदार्थे प्रवर्तमानं परिणामं संकोच्य पुनः पुनः स्वस्वरूपस्थापनलक्षणेन दुःखेन जेतुं शक्या दुर्जयाः । तत्क्षणमनोविक्षेपकारित्वात् सुष्टु अतिशयेन दुर्जयाः सुदुर्जयाः । नन्वाद्मि-गुणस्थानत्रयं तत्र कषायसद्भावेपि किमधे परित्यकं श्रीमद्भिरितिचेत्। युक्तमुक्तं । परं तत्रादिमगुणस्थानत्रयेपि कषायान् जेतुमनलं त्रप्नवो जीवाः तद्ददतराधारस्वरूपप्ररूपणनिपुणामिथ्यात्वैकातपत्रसाम्राज्यात् तत्पक्षक्षपण-प्रतिपक्षतादक्षसम्यक्त्वदृद्धतरप्रौदेरभावाच । जेहिं यैः कषायैः भमाडि-ज्जंतो भ्राम्यमानं सन् तिह्यणं त्रिभवनं विश्वं सयलं समस्तं भमइ भ्रमति पर्यटिति । क । चउगइभवसागरे चतुर्गतिभवसागरे देवनरतिर्यग्रर-कगत्युपलक्षितसंसारसमुद्रे । कथंभूते । भीमे राँद्रे विविधकर्मग्राहजनितदु:खानु-भवनत्वात् इति मत्त्वा क्षपकेण शुद्धपरमात्मानं सिषेविषुणा दुर्जयाः कषाया एव पूर्व तिरस्करणीया इति तात्पर्यार्थः ॥ ३६ ॥

ननु यावत्कषायवान् क्षपकः कषायात्र हंति तावार्ति कि न स्यादित्याह;---

जाम ण हणइ कसाए स कसाई णेव संजमी होइ। संजमरहियस्स गुणा ण हुंति सब्वे विसुद्धियरा॥३७॥

यावन हंति कषायान् स कषायी नैव संयमी भवति । संयमराहितस्य गुणा न भवंति सर्वे विद्युद्धिकराः ॥ ३७ ॥

अत्रान्वयक्रमेण व्याख्यानं । स कसाई स पूर्वोक्तरुक्षणः क्षपकः कषा-यीमूतः सन् जाव यावत्कारुं कसाए कषायान् कोषादिरुक्षणान् ण हणइ न हंति न निराकरोति तावदित्यध्याहारः ' यत्तदोर्नित्यसंबंधमितिव-चनात् ' ताव तावत्कारुं संजमी संयमी संयमयुक्तः ण होइ न भवत्येव एवेत्यत्र निचयार्थे । कृतः । यतः संजमरिहयस्स संयमरिहतस्य पुरुषस्य सक्वे गुणाः सम्यग्दर्शनादयो गुणा विसुद्धियरा विशुद्धिकराः परिणामशुद्धिकारिणो ण हुंति न भवंति अतः परिणामशुद्धये कषायविज-येन संयममूरीकृत्य परमात्मानमाराध्यत इति तात्पर्यम् ॥ ३७॥

ननु भगवन् कषायेषु किं करणीयं भवति मुनिभिस्तत्कृते किं फलं स्यादिति पृष्टे प्रत्युत्तरमाह;—

तम्हा णाणीहिं सया किसियरणं हवइ तेसु कायव्वं। किसिएसु कसाएसु अ सवणो झाणे थिरो हवइ॥३८॥

तस्माद् ज्ञानिभिः सदा कृषीकरणं भवति तेषु कर्तव्यम् । कृषितेषु कषायेषु च श्रमणो ध्याने स्थिरो भवति ॥ ३८॥

तम्हा तस्मात् कारणात् णाणीहिं ज्ञानिः विवेकिः तेसु
तेषु कषायेषु सया सदा सर्वकालं किसियरणं कृषिकरणं स्वस्वरूपव्यवस्थापनेन परपदार्थप्रवर्तमानपरिणामपूरदूरीकरणं कायव्वं कर्तव्यं करणीयं

हवइ भवति किसिएसु कृषितेषु संज्वलनतां गतेषु कसाएसु कषायेषु च सत्सु झाणे ध्याने परमात्मस्वरूपचिंतायां धर्मशुक्कुलक्षणे सवणो श्रमणो भट्टारको महात्मा विवेकी थिरो स्थिरो निश्चलातमा हवइ भवति कषायकुषीकरणेन ध्यानास्थिरतां विधाय परमात्मानं चिंतयेति तात्पर्यम्॥ ३८॥

संन्यस्ताः कषायाः किं न कुर्वेतीत्याह; —

### सहेहिया कसाया करंति मुणिणो ण चित्तसंखोहं। चित्तक्खोहेण विणा पडिवज्जदि उत्तमं धम्मं॥ ३९॥

सह्चेखिता कषायाः कुर्वेति मुनेर्न चित्तसंक्षोभम् । चित्तक्षोभेन विना प्रतिपद्यते उत्तमं धर्मम् ॥ ३९ ॥

सहेदिया सहेसिताः संन्यस्ताः परित्यक्ताः कसाया कषायाः मुणिणो मुनेर्महात्मनः चित्तसंखोहं चित्तसंक्षोमं मनोविक्षेपं ण करंति न कुर्वेति चित्तक्खोहेण विणा चित्तक्षोमेण विना मनोविक्षेपरिहतेन उत्तमं परमकोटिमारूढं धम्मं धर्मः स्वस्वरूपस्वभावं प्रतिपद्यते स कषायसंन्यासी मुनिः प्राप्नोति । स्वस्वरूपलाभाय भव्यैः कषायसंन्यासो विधेय इति रहस्यं ॥ ३९ ॥ एवं कषायसहेस्तनानिर्देशस्वरूपकथनप्रपंचेन गाथाषट्टं । गता कषायसहेस्तना । अधुना "सीयाई " इत्यादि गाथासप्तकेन कमायातं च चतुर्थस्थलगतं परीषहजयं कारयित इति समुदायपातिनका । तत्रादी कित संख्याः परीषद्यः किंस्वरूपा निर्दिष्यः किं ते केन कर्तव्या इत्याहः — सीयाई वावीसं परिसहसुहडा हवंति णायव्वा । जेयव्वा ते मुणिणा वरउवसमणाणस्वग्गेण ॥ ४० ॥

शीताद्यो द्वाविंशतिः परीषहसुभटा भवंति ज्ञातन्याः । जेतन्यास्ते मुनिना वरोपशमज्ञानखङ्गेन ॥ ४०॥

सीयाई शीतादयः शीत आदियेषां क्षतिपासादीनां ते शीतादयः वावीसं द्वाविंशतिः द्वाविंशतिसंख्योपेताः परिसहसुहडा परीषहसुभटाः परीषहाः क्षुतिपासादिलक्षणाः त एव सुभटा रणरंगकुशलपुरुषविशेषाः शरीरपराभवकारणसामर्थ्यात् । ते किं कर्तव्या । हवंति भवंति णायव्वा जातच्याः स्वकीयावगमगोचरीकर्तव्या । कथमितिचेत् । भिक्षोः शुद्धाहा-रान्वेषिणः तद्लामे ईष्ष्वामे च दुस्तरेयं वेदना महांश्च कालो दीर्घाहेति विषादमकुर्वतोऽकाले देशे च भिक्षामगृह्णतः आवश्यकहानिं मनागप्यनि-च्छत: स्वाध्यायध्यानरतस्योदीर्णक्षद्वेदनस्यापि लाभादलाभमधिकं मन्यमा-नस्य क्षुद्धाधाप्रत्ययितंनं क्षुद्धिजयः ॥ १॥ अतीवोत्पन्नपिपासां प्रति प्रतीका-रमकुर्वतो भिक्षाकालेऽपींगिताकारादिभिरपि योग्यमपि पानमप्रार्थयतो धैर्य प्रज्ञाबलेन पिपासासहनं ॥ २ ॥ शैत्यहेतुसन्निधाने तत्प्रतीकारानाभि-लाषस्य देहे निर्ममस्य पूर्वानुभूतोष्णमस्मरतो विषादरहितस्य संयमपाल-नार्थ शीतक्षमा ॥ ३ ॥ दाहप्रतीकाराकांक्षारहितस्य शीतद्रव्यप्रार्थना-नुस्मरणोपेतस्य चारित्ररक्षणमुख्णसहनं ॥ ४ ॥ दंशमशकादिभिर्भक्षमाण-स्याचितचेतसः कर्मविपाकं स्मरतो निवृत्तप्रतीकारस्य शस्त्रघातादिपरा-न्मुलस्य दंशादिबाधासहनं ॥ ५ ॥ दंशग्रहणेन सिद्धे मशकग्रहणं सर्वोपघातोपलक्षणार्थ । स्त्रीरूपाणि नित्याशुचिबीभत्सकुणपभावेन पश्यतो यथाजातरूपमसंस्कृताविकारमभ्युपगतस्य वैराग्यमापन्नस्य नग्नमुत्तमं ॥ ६ ॥ कृतश्चिदुत्पन्नामरतिं निवार्ये धृतिबलात्संयमरतिभावनस्य विषयसुसरतिं विष-समानं चिंतयतो दृष्टश्चतानुभूतरतिस्मरणकथाश्रवणराहितस्यारतिपरीषहजय-स्तेन चक्षरादीनां सर्वेषामरतिहेतुत्वात् पृथगरतिग्रहणमयुक्तं कदााचित्क्षुदायभा-वेपि कर्मीद्यात्संयमे अरातिरुपजायते॥ ७॥ स्त्रीद्शनस्पर्शनालापाभिलाषादि-निरुत्सुकस्य तद्क्षिवक्रभूविकारशृंगाराकारहृपगतिहासलीलाविजृंभितपीन्ते-न्न्रतस्तनजनने।रुमूळकक्षानाभिनिरीक्षणादिभिरावक्कृतचेतसस्त्यक्तवंशगीतादि-श्रुतेः स्त्रीपरीषहजयः ॥८॥ देवादिवंदनायर्थं गुरुणानुज्ञातगमनस्य संयमा-

विघातिमार्गेण गच्छतोऽटव्यादिषु सहायाननपेक्षस्य शर्करादिभिर्जातसेद-स्यापि पूर्वीचितयान।दिकमस्मरतश्चर्यापरीषहजयः ॥ ९ ॥ इमशानादि-स्थितस्य संकल्पितवीरासनाद्यन्यतमासनस्य प्रादुर्भूतोपसर्गस्यापि तत्प्रदेशा-विचलतो ऽकृतमंत्रविद्यादिप्रतीकारस्य अनुभूतमृद्दास्तरणादिकमस्मरताश्चित्त-विकाररहितस्य निषद्यातितिक्षा ॥ १० ॥ स्वाध्यायादिना खेदितस्य विषमादिशीतादिसु भूमिषु निद्रां मौहूर्तिकीमनुभवतः एकपार्श्वादिशायिनो ज्ञातबाधस्याप्यस्पंदिनो व्यंतरादिभिर्विशस्यमानस्यापि त्यक्तपारीवर्तनप-लायनस्य शार्दूलादिसहितोऽयं प्रदेशोऽचिरादतो निर्गमः श्रेयान् कदा राज्यं विरमतीत्यकृतविषादस्य मृदुश्यनमस्मरतः शयनाद्प्रच्यवतः शय्यासहनं ॥ ११ ॥ परं भस्मसात् कर्तुं शक्तस्याप्यनिष्टवचनानि शृण्वतः परमार्था-वहितचेतसः स्वकर्मणो दोषं प्रयच्छतोऽनिष्टवचनसहनमाक्रोशजयः॥ १२॥ न्वौरादिभिः कुद्धे शस्त्राग्न्यादिभिर्मार्यमाणस्याप्यनुत्पन्नवैरस्य मम पुराकृतकर्म-फलिमद्मिति इमे वराका किं कुर्वति शरीरामिदं स्वयमेव विनश्वरं दुःख-द्मेतैईन्यते न ज्ञानादिकर्म इति भावयतो बधपरीषहक्षमा ॥ १३ ॥ क्षुद्ध्य-श्रमतपोरोगादिभिः प्रच्यावितवीर्यस्यापि शरीरसंदर्शनमात्रव्यापारस्य प्राणा-त्ययेप्याहारवसितभेषजादीनभिधानमुखवैवर्ण्यांगसंज्ञादिभिरयाचमानस्य या-चनसहनं ॥ १४ ॥ एकमोजनस्य मूर्तिमात्रदर्शनपरस्यैकत्र ग्रामे अलब्ध्या ग्रामांतरान्वेषणनिरुत्सुकस्य पाणिपुटपात्रस्य बहुदिवसेषु बहुषु च ग्रहेषु मिक्षामनवाप्यापि असंक्रिष्टचेतसे। व्यपगतदातृविशेषपरीक्षस्य लामाद-ंप्य**लामो मे परं तप इति संतुष्टस्य अलाभविजयः** ॥ १५ ॥ स्वशरीरमन्यशरीरमिव मन्यमानस्य शरीरयात्राप्रसिद्धये वणलेपवदा-जहाँषधायनेकतपोविशेषार्धियोगोपि हारमाचरतो शरीरनिस्पृहत्वात व्याधिप्रतीकारानपेक्षिणः फलमिदमनेनोपायेनानूणी भवामीति यतो रोगसहनं ॥ १६ ॥ तृणगृहणमुपलक्षणं तेन शब्कतण-पत्रभूमिकंटक मलकशिलादिषु प्रासुकेष्वसंस्कृतेषु व्याधिमार्गशीतादिजनित-

अमविनोदार्थे राय्यां निषद्यां वा भजमानस्य गमनमुक्वेतः शुष्कतृणपरुषशर्क-राकंटकनिशितमृत्तिक।दिबाधितमूर्तेरुत्पन्नकंडूविकारस्य दुःसं मनस्यचितय-तस्तृणस्पर्शसहनं ॥ १७ ॥ रविकिरणजनितप्रस्वेदलवसंलग्नपांसुनिचयस्य सिध्माकच्छूदद्भुतकायत्वादुत्पन्नायामपि कंड्रां कण्डूयनमर्दनादिरहित-स्य स्नानानुलेपनादिकमस्मरतः स्वमलापचये परमलोपचये च प्रणिहितमन-सो मलधारणं ॥ १८ ॥ केशलुंचासंस्काराभ्यामुत्पन्नखेदसहनं मलसा-मान्यसहर्नेऽतभवतीति न पृथगुक्तं । सत्कारः पूजाप्रशंसात्मकः पुरस्कारः क्रियारंभादिष्वप्रतः करणं चिरोषितब्रह्मचर्यस्य महातपस्विनः स्वपरसमय-ज्ञस्य हितोपदेशकथामार्गकुशलस्य बहुतत्त्वपरवादिविजयिनः प्रणामभक्तिसं-अमासनप्रदानादीनि न मे कश्चित् करोति वरं मिथ्यादृशः स्वसमयगतमज्ञमपि सर्वज्ञसंभावनया सन्मान्य स्वसमयप्रभावनां कुर्वति व्यंतरादयः पुरात्युग्रत-पसां प्रत्युग्रपूजां निवर्तयंतीति यदि न मिथ्याश्चितिस्तदा कस्माद्स्मादशां एते समयगता अनाद्रं कुर्वति इति प्रणिधानरहिताचित्तस्य मानापमानयोस्तु-ल्यस्य सत्कारपुरस्कारपरिषहजयः ॥१९॥ अंगपूर्वप्रकीर्णकविज्ञार-द्स्य अनुत्तरवादिनो मम पुरस्तादितरे भास्करप्रभाभिभूतोद्योतखद्योतवान्न-तरामवभासंते इति ज्ञानमदनिरासः प्रज्ञापरीषहजयः ॥ २० ॥ अज्ञोऽयं न किंचिदपि वेत्ति पशुसमः इत्याद्यधिक्षेपवचनं सहमानस्य सततमध्ययन-रतस्य निवृत्तानिष्टमनोवाक्कायचेष्टस्य महोपवासायनुष्ठायिनोद्यापि मे ज्ञानाति-शयो नोत्पद्यते इत्यनभिसंद्धतो अज्ञानपरीषहजयः॥ २१ ॥ दुष्करतपोनु-ष्ठायिनो वैराग्यभावनापरस्य ज्ञातसक्रतत्त्वस्य चिरंतनवतिनो अद्यापि मे ज्ञानातिशयो नोत्पयते महोपवासायनुष्ठायिनां प्रातिहार्यविशेषाः प्रादुरभूव-प्रहापमात्रमनार्थिकेयं प्रवज्या विफलं वतपालनमित्येवमचियतो दर्शनविश्चियोगाददर्शनपरीषहसहनम् ॥ २२ ॥ न केवल परीषहसुभटा ज्ञातच्या किंतु ते परीषहा जेयट्या जेतच्याः । केन । मुणिणा मुनिना । केन करणभूतेन । वर् उचसमणाणखरगेण वरोपशमज्ञानखद्वेन वरोपशम-

ज्ञान एव रागद्वेषाभाव एव खङ्गस्तेन । एतेन परीषहान् सर्वान् जित्वाः क्षपकः शुद्धात्मानं ध्यायतीति रहस्यं ॥ ४० ॥

संन्याससंप्रामांगणे परीषद्सुभटैर्निराकृताः केचिद्धीनसत्त्वाः शरीरसुखं शरणं प्रविशंतीस्यादिशति;—

### परिसहसुहडेहिं जिया केई सण्णासआहवे भग्गा। सरणं पइसंति पुणो सरीरपडियारसुक्खस्स ॥ ४१ ॥

परीषहसुभटैर्जिता केचित् संन्यासाहवाद्भग्नाः । श्वरणं प्रविशांति पुनः श्वरीरप्रतीकारसुखस्य ॥ ४१ ॥

परिसहस्रहडोईं जिया परीषहसुभटैर्जिताः विनिर्जिताः केचित् चरित्रमोहोद्येन प्रच्छादितवृत्ता रुद्राद्यो मुनयः सण्णासाहवे संन्या-साहवात् सर्वसंगपित्यागलक्षणः संन्यासः चरित्रानुष्ठानं स एवाहवः संग्रामः क्रषभादिभिवीरपुरुषै: समाश्रितत्वात् तत्सहदीक्षितचतुःसहस्रनरेंद्रादिका-तरपुरुषैः परित्यजनत्वात् सामान्यैः श्रवणमात्रत्रासोत्पाद्कत्वात् नानानश-नरसपरित्यागादिवतानुष्ठानकांडायश्वैः कायकदर्थनत्वात्, तस्मात्संन्याससं-प्रामात् भग्गा भग्नाः पलायिताः परीषहान् सोदुमशक्ताश्वारित्ररणमूमिं परि-त्यज्य गता इत्यर्थ: । ततो नष्टास्ते क गच्छंतीति पृष्टे प्रत्यत्तरमाह । सरीरपडियारसुक्खस्स शरीरप्रतीकारसुखस्य शरीरस्य निजदेहस्य प्रतीकारः प्रावरणभोजनादिविषयस्तदेव सुसं तस्य सरणं शरणमाश्रयं पुन: पविसंति प्रविशंति गच्छंति पूर्वे तावत्किमपि वैराग्यमात्रं प्राप्य समस्तदेहेंद्रियविषयजन्यसुखपुत्रमित्रकलत्रं परित्यज्य ख्यातिपूजालामा-बहुळौकिकस्वर्गापवर्गरूपपारळौकिककमनीयसुखसंपत्तिदायिनीं जिनराज-दीक्षां प्राप्ता ये तत्र दुर्धरतपोनुष्ठानं विलोकर्यंतो भीता वयमीहरामाचरितु-मक्षमाः पुनस्ते देवशास्त्रगुरुचतुर्विधसंघविद्यमानात्तप्रतिज्ञां परिहाय चतुर्गीते-इसंसारकृपपतनभीतिमगणयंतः पुनरिप मनोवाकायकदर्थनसमर्थनानाविध-

दुःसजलसंभारभरितकृषिवााणिज्यादिगृहव्यापारपारावारकञ्छोलं दोलायमानाः कापि कापि पंचेदियविषयजनितसुखजलगतस्थलेषु विश्रमंति पुनरपि तत्फलेनानंतसंसारं पर्यटन्ति । एवं चेतिस विज्ञाय संसारभीतिं चित्ते समारोप्य जिनराजदीक्षां नीत्वा देहममत्वपरिहारेण दुर्धरपरीद्वषजयं कृत्वा परमात्मानमाराध्यत इति तात्पर्यम् ॥ ४१ ॥

ननु परिषहसुभटै: पराभूयमानो मुनि: केनोपायेन तान् जयतीति पृष्टः सन्निमां भावानां सद्धेतुमंतरंगकरे कारयति;—

# दुक्खाइं अणेयाइं सहियाई परवसेण संसारे। इण्हं सवसो विसहसु अप्पसहावे मणो किचा ॥४२॥

दुःखान्यनेकानि सोढानि परवशेन संसारे । इदानीं स्ववशो विषहस्व आत्मस्वभावे मनः कृत्वा ॥ ४२ ॥

भो आत्मन, अस्मिन् संसारे भवे जन्मजरामरणपरिवर्तने परवशेन निजिचरदुरार्जितकमीविपाकत्वादन्याधीनतावस्थाविशेषेण अणयाई अनेकानि चतुर्गतिषु संभवत्वेन घोरासुरोदीरिततिल्रमात्रगात्रकर्तनतस्तैल्क्टाहावर्तनासिपत्रवनांतरालवर्तनप्रज्विलतवालुकास्थलविहित—नर्तनपरस्परप्रक्षिप्तघातछेदनककचविदारणातिभारारोपणवंधदाहशीतोष्णयात—दारिद्र-पुत्रशोकिपियावियोगचपराभवसुतविहितयूतकीढादिदुर्व्यक्षनसंभवपरपरमार्दिद्रश्चेनोद्भवमानसिकादिभेदात् अनेक्मेदानि हुक्खाइ दुःखानि । किंकुतानि । सिहियाई सोढानि त्वया अनुभूतानि आस्वादितानि सेवितानीति यावत् । इण्हं इदानीं संप्रति तपश्चरणावस्थायां सवसो स्ववशः आत्माधीनःसन् अप्यसहाबे आत्मस्वभावे स्वस्वरूपे मणो मनश्चित्तं किच्चा कृत्वा विसहस्र विश्वहस्व विशेषेण सहस्व भो आत्मन त्वमिह तपोनुष्ठाने हठात्केनापि न नियुक्तस्वभेवं कुक त्वं स्वयमेव संसारशरीरभोगषु विरज्य तपसि परायणो जातोसि अतस्तावकीना स्वाधीना प्रवृत्तिः न

पराधीनता कापीह । पूर्व तावदेव योनिषु संसारे पराधीनतां गतेन स्वसा-मर्थ्याभावादनेकभेदानि दुःखानि भुक्तानि अधुना हठग्राहितचारित्वात् स्ववशः सन् शुद्धभावे मनो विधाय परीषहान् सहस्वेति भावः ॥ ४२ ॥

तीबवेदनाकांतो यदि परमोपशमशालिनी भावनां करोषि तदा कर्माणि हैतीत्याच्छे;—

अइतिव्ववेयणाए अकंतो कुणासि भावणा सुसमा । जइ तो णिहणासि कम्मं असुहं सव्वं खणद्धेण ॥ ४२॥ अतितीव्रवेदनाया आकांतः करोषि भावनां सुसमां । यदि तदा निहंसि कर्म अशुमं सर्वे क्षणार्धेन ॥ ४२ ॥

अइतिक्ववेयणाए अतितीववेदनया अतिशयेन तीवा कठोरा दुस्सह-वेदना क्षुतिपासादिपरीषहसमुत्पन्नमनोवाकायकदर्थनासातया अकंतो आकांतः पीढितः यदि त्वं भो क्षपकपुरुष सुसमा सुसमां सुष्ठु अतिशयेन समा विग्रहादिषु ममेदमस्याहमित्याग्रहासंग्रहीतपरिणामनिग्रहणेन रुग्जरा-दिविकृतिन मेंजसा सा तनोरहमितः सदा पृथक् मिलितेपि सति खेऽविका-रिता जायते न जलदैर्विकारिभिरित्यादिसूक्तिपरंपराविचारिनीरपूरणरागद्वेष-मोहसंभवसमस्तविभावपरिणामसंकल्पविकल्पलक्षणजाज्वल्यमानाग्निनिःशेषे -णोपशम्य चित्तस्य चिद्र्षे शुद्धपरमात्मिनि स्थितिलक्षणा या सुसमा तां सुसमां भावणा भावनां मुहुर्मुहुश्चेतसि अनित्यायनुप्रेक्षाचितनलक्षणां जह कुणसि यदि करोषि तो तदा काले असुद्धं अशुमं सद्धं सर्व कम्मं घातिकर्भचतुष्ट-यस्वरूपं सर्वमशुमं कर्म खणक्षेण क्षणार्थेन अंतर्मुहूर्तेन णिहणसि निहंसि क्षपयसि यावदत्र रागद्देषोत्पादकेष्विष्टानिष्टशुद्धपरमात्मपदार्थनिरंतरचिंतना-नुरागबलेन सुसमां भावनां न करोषि तावत् कर्माणि क्षपयितुं परीषहजानित-तीववेदनां सोढुं च न शक्कोषि । एवं ज्ञात्वा परीषहदुःखेषूत्पद्यमानेष्वपि परमात्मनि भावना कर्तव्या इति ॥ ४३ ॥ नन् परीषहान् सोढुमशवकुाना ये अनेकभवगहनदुःखनिर्घाटनसमर्थे प्रहीतं चारित्रं परित्यजीते तेषामिह लोके परलोके च किं फलमिति तदाह;—

# परिसहमडाण भीया पुरिसा छंडाति चरणरणभूमी। भुवि उवहासं पविया दुक्खाणं हुंति ते णिलया ॥४४॥

परीषहभटेभ्यो भीताः पुरुषास्त्यजंति चरणरणभूमिम् । भुवि उपहासं प्राप्ता दुःखानां भवंति ते निलयाः ॥ ४४ ॥

ये केचित् परिसहभडाण परीषहमटेभ्यः परीषहा एव भटाः शरिरेण शीतातपत्।पादिकठोरघातपानकत्वात् तेभ्यो भीया भीताः स्वस्वभावाद्न्य-मनस्कतां नीताः पुरिसा पुरुषाः चरणरणभूमी चरणरणभूमिं चरणं चारित्रं तदेव रणभूमिः संग्रामभूमिः वतसमितिगृप्तिप्रभृतिसैन्यपरिग्रहप्रवर्विजृंभमाणप्रभुत्वेन स्वरूपावस्थानसम्राज्यभाज्यातमन्वपेण निर्वाधमेदबोधिता अनादिकामकोधमोहादिसैन्यशालिनां कर्मारीणां विध्वंसत्वात् तां रणभूमिं छंडंति परित्यजंति मुंचंति । ते कथंभूता भवतीत्याह । भुवि इहलोके उवहासं उपहास्यं सज्जनानां म्लानीकरणकारणदुर्जनजनजनितिधिकारांगुलिपसरपरस्परभूविकाराविष्करणलक्षणं पाविय प्राप्ताः । परलोके च किंविशिष्टा । हुंति भवंति दुःक्खाणं दुःसानां अनंतसंसारसंभवसकलाकुलत्वोत्पादकत्वात्मकलक्षणानां णिल्या निलयाः स्थानानि तद्र्पवस्तुसमाश्रयत्वात् ते चारित्रभोक्तारः भवंति यस्मादेवं तस्मादिहलोक-फलहानिमवलोक्य मा चारित्रं त्यजंतु मुनयः परिणामपरावर्तनत्या तत्थ-णविध्वंसत्वात् किं मे परीषहवराकाः करिष्यंति इति दृदतरं चित्तं विधाय परीषहदुःसमवगणय्य शुद्धपरमात्मानं भावयेति तात्पर्यम् ॥ ४४ ॥

अथ गाथायाः पूर्वार्धन यदि परीषहेम्यो मीतस्तदा गुप्तित्रयमेव दुर्ग-माश्रय अपरार्धेन च मोक्षगतं मनोवाणं विधेहीति शिक्षयितः;—

### परिसहपराचक्वाभिओ जइ तो पइसेहि गुत्तितयगुत्तिं। ठाणं कुण सुसहावे मोक्खगयं कुणसु मणवाणं॥ ४५॥

परीषहपरचक्रभीतो यदि तदा प्रविश गुप्तित्रयगुप्तिम् । स्थानं कुरुष्व स्वस्वमावे मोक्षगतं कुरुष्व मनोवाणम् ॥ ४९॥

भो क्षपक पहसेहि प्रविश तो तदा जह परिसहपरचक्किभिओं यदि परीषहपरचक्रभीतः कर्मनिर्जरार्थ मुनिभिः परितः सर्वप्रकारेण सह्यंत इति परीषहाः परीषहा एव परचकं शत्रुसैन्यं परीषहपरचकं तस्माद्भीतः साध्वसाकांतः परीषहपरचक्रभीतः यदि त्वं दुःसहपरीषहवैरिवीररजनित-भीतिचितितिचितोसि तदा प्रविश । कं गुत्तितयगुर्ति गुप्तित्रयगुप्तिं गोपनं गुप्तिः मनोवाक्वायानां सम्यग्नियहो गुप्तिः गुप्तीनां त्रयं गुप्तित्रयमेव गुप्तिः परीषहशत्रूणामगम्यं दुर्गं चिच्चमत्कारमात्रपरमत्रह्मळक्षणं । अत्र मनो-वचनकायगुप्तिकारणं परमसमयसीरानुचितनमेव । यदुक्तं—

" अलमलमतिजल्पैर्द्धविंकल्पैरनल्पैरयमिह परमार्थश्चित्यतां नित्यमेकः । स्वरसविसरपूर्णज्ञानविस्फूर्तिमात्रन्न खलु समयसारादुत्तरं किंचिदस्ति ''॥

तथा ठाणं कुण सुसहावे पुनरिष कुरुष्व । किं तत् । स्थानमव-स्थानं । किस्मिन् । स्वस्वभावे सहजशुद्धाचिदानंदैकस्वभावे निजातमित । मुहुः शिक्षां यच्छनाह । मोक्खगयं कुणसु माणवाणं कुरुष्व । कं । मनोवाणं । मनिश्चतं तदेवातिचंचलत्वाद्दाणः शरः मनोवाणस्तं मनोवाणं । कीदृशं कुरुष्व । मोक्षगतं सकलकर्मविप्रमोक्षो मोक्षस्तत्र गतः स्थितः मोक्षगतः तं मोक्षगतं अनंतसुखपद्मतिष्ठितं निजमनो विधेहि । परीषहा-दिवैरिवातजनितातंकं हित्वेति भावार्थः । यथा कश्चिच्छूरः तनुत्राणेन तनुं परिवेष्य वै शाखादिस्थानं विरचयित्वा वाणं मोक्षगतं विसर्गगतं कुरुते तथा ॥ ४५ ॥

परीषहदवदहनतमो यदि ज्ञानसरे।वरे प्रविशति जीवस्तदा किं लभते इत्या-बेदयत्याचार्यः—

पैरिसहद्वग्गितत्तो पइसइ जइ णाणसरवरे जीवो । ससहावजलपसित्तो णिव्वाणं लहइ अवियप्पो ॥ ४६॥

परीषहद्वाग्नितप्तः प्रविशति यदि ज्ञानसरोवरे जीवः।

स्वस्वभावनलप्रसिक्तो निर्वाणं लभते अविकल्पः ॥ ४६ ॥

परिसहद्विगितत्तो परीषहद्वाग्निताः उक्तलक्षणाः परीषहास्त एव द्वाग्निः क्षुत्पिपासादिभिः शरीरसंतापजनकत्वात् तेन तप्तः सन्द् जीवो जीवः आत्मा णाणसरवरे ज्ञानसरीवरे अमीभिः परीषहेर्यद्वाध्यते तद्दं न भवामि योऽहं स परीषहलेशैरिप स्पृष्टुमिप न शक्यः । शरीरात्मनेरत्यंतमंतरिमिति लक्षितत्वादित्यादि भेदज्ञानं तदेव सरोवरं तत्तापापोहाय मोहापोहिभिरवगाहितत्वात् जह पविसह यदि प्रविशति यदि प्रवेशं करोति तद्दा । किं भवतीत्याह । ससहावजलपंसत्तो स्वस्वभावजलप्रसिक्तः तत्र स्वस्वभावः स्वकीयशुद्धपरमात्मनः स्वभावः परमानंद्ययः स एव जलं पानीयं सहजशुद्धचैतन्यनिर्विकारमात्मस्वरूपमेघजन्यत्वात् तेन प्रसिक्तः अभिषक्तः । किं करोति । आवियप्पो अविकल्पो भूत्वा णिळ्वाणं निर्वाणं परमाहादलक्षणं लभते प्रामोति । यथा कश्चन दावाग्निना द्धमानः सन् सरोवरे प्रविशति तत्र जलेन प्रसेव्यमानः शैत्यं प्रामोति तथासौ परीषहद्यावाग्निना द्धमानो ज्ञानसरोवरमवगाद्य निर्वाणं प्रामोतिति तार्त्ययं ॥ ४६ ॥ एतेन परीषहजयं व्यारव्यायाधुना कमायातमुपसर्गसहनमितीदं पंचमस्थलं षद्यभि: गाथाभिः प्रथयति ।

तत्र यदि कथमपि मुनेर्दुःखजनका उपसर्गा भवंति तदा तेन ते किं कर्तव्याः भवंतीत्याह;—

जइ हुंति कहिव जइणो उवसग्गा बहुविहा हु दुहजणया । ते सिहयव्वा णूणं समभावणणाणिचित्तेण ॥ ४७ ॥ यदि भवंति कथमपि यतेरुपसर्गा बहुविधा खलु दुःखजनकाः । ते सोढव्या नूनं समभावनाज्ञानचित्तेन ॥ ४७॥

जडणो यतेर्मुनीश्वरस्य कहावि कथमापि पुरा दुर्राजेतकर्मोद्येन बहु-विहा बहुविधाः सचेतनाचेतनप्रभवाः दुहजणया दुःसजनका दुःसोत्पा-दका उवसग्गा उपसर्गा उपदवलक्षणा जह हुंति यदि भवंति हु सलु । ते उपसर्गाः । किं कर्तव्याः । सोढव्या सोढव्या नूनं अंगीकर्तव्याः । केन । मुनिना । किं विशिष्टेन । समभावणणाणचित्तेण समभावनज्ञा-नचित्तेन दुःसे सुसेऽमित्रे मित्रे वने भवनेऽलाभे लाभे काचे सुवर्णे समाना मावना समभावना प्रोच्यते । कस्मात् । तद्वस्थायां रागद्वेषयोरभावात्। समभावनायां यत्स्वसंवेदनज्ञानं समभावनज्ञानं समभावनज्ञानं चित्ते यस्यासौ समभावनज्ञानचित्तः तेन समभावनज्ञानचित्तेन । तथा चोक्तं ज्ञानार्णवे ।

" सौधोत्संगे स्मशाने स्तुतिशपनविधो कर्दमे कुंकुमे वा । पत्यंके कंटकांग्रे दृषदि शशिमणौ चर्म चीणींशुकेषु । शीणींगे दिव्यनार्यामशमनमवशा स्वस्य चित्तं विकल्पे । नीठींढं सोयमेकः कलयति कुशलः साम्यलीलाविलासम् " ॥

ततो नानाविधेषु घोरोपसर्गेषु उपढौिकतेषु सत्स्वि मुमुक्षुणा-मीनना निजचिरदुर्राजेतकमीविपाकं बुद्धा निरुपद्वशुद्धपरमात्मरवसंवे-दनज्ञानभावनाबळेन शरीरे ममतां परिहाय समतामवलंब्य स्थातव्यमिति-तात्पर्यम् ॥ ४७ ॥

### णाणमयभावणाए भावियचित्तेहिं पुरिससीहेहिं। सिहया महोवसग्गा अचेयणादीय चउभेया ॥ ४८॥

ज्ञानमयभावनया भावितचित्तैः पुरुषितिहैः । सोढा महोपसर्गा अचेतनादिकाः चतुर्भेदाः ॥ ४८ ॥ णाणमयभावणाए ज्ञानमयभावनया ज्ञानेन निर्वृत्ता यासौ भावना वासना सा ज्ञानमयभावना तया ज्ञानमयभावनया भावियचित्तेहिं भावितचित्तेर्वासितांतरंगैः पुरिससीहोहि पुरुषसिंहैः पुरुषप्रधानैः। अत्र प्रशस्यवाची पुरुषपदस्यांते सिंहशब्दः अमरकोशाद्यभिधानेषूक्तवान् । अचेयणादीय अचेतनादिका चउभेया चतुर्भेदाश्चतुःप्रकाराः महोव-सगगा महोपसर्गाः महोतश्चते उपसर्गाश्च महोपसर्गाः। महांतश्चेति विशेषणे कृते कोर्थः। तैरिप पुरुषसिंहैर्मनागि मनोविक्षेपरिहतैः सोढुं शक्या नान्यैः सामान्यैः कानरत्वेनासहमानत्वादित्यर्थः सिह्या सोढाः 'षह मर्षणे अभिता योगधियीविभावहेतुभूतायां बाधायां सत्यामि मनसि मनसा वा येषां सहनं न सर्वो भवतीति किंतु निर्जरार्थं तेषामि सहनमेवेत्यर्थः॥ ४८॥

ननु चेतनादयश्चतुभेदा उपसर्गा निर्दिष्टास्ते के कैश्वते सोढा इति प्रश्ने कृते गाथापूर्वीर्धेनाचेतनाकृतोपसर्गा अपराधेन तिर्यक्कृतश्च अचेतनकृतोपसर्गसोढारं शिवसूतिनामादिं कृत्वा प्रथयति;—

## सिवभूइणा विसहिओ महोवसग्गो हु चेयणारहिओ। सुकुमालकोसलेहि य तिरियंचकओ महाभीमो ॥४९॥

शिवम्तिना विसोढो महोपसर्गः खलु चेतनारहितः । सुकुमालकोसलाभ्यां च तिर्यकृक्कतो महाभीमः ॥ ४९ ॥

विसहिओ विसोढः विशेषेण चिदानन्दोत्थपरमसुखामृतरसास्वादबलेन षोढः । कोसौ । महोवस्तरगो महोपर्सगः महांध्वासौ उपसर्गध्व महोप्सर्गः छेदनभेदनमारणादिस्तपः । केन विषोढः । सिवभूहणा शिवभूतिना । शिवभूतिना महिष्मूतिर्नाम कश्चिद्राजकुमारस्तेन शिवभूतिना । कीदृशः उपसर्गः । वियणारहिओ चेतनारहितः अचेतनैरग्रिजलपाषाणशिलापातादिभिः कृतत्वादुपसर्गोष्यचेतनः शिवभृतिना अचेतनमहोपसर्गा यथा सोढास्तत्कथा-माख्याति—

" चंपापुर्यामभुद्भपो विकमः स्मेरविकमः । शिवभूतिः सुतस्तस्य शिववद्भृतिभूपीतः '' ॥ "तदात्वोद्धतवात्याभिः खंडशः कृतमंबरे । वीक्ष्यान्यदा स सांद्राभ्रं मनसीति विचिंतयत '' ॥ " धिग धिग भवमिमं यत्र सुखं नैवात्र किंचन । तथापि नैव वुध्यंते महामोहा हहांगिन: ''॥ " क्षणप्रध्वंसिनो दुष्टकायस्यास्य कृते कथम् । बहारंभा विधीयंते मोहेनांधं भविष्णुभि: ''॥ '' इति वैराग्यरंगेन रंगितात्मा स तत्क्षणात् । भोगांस्त्यक्त्वा तृणानीव जैनीं दीक्षामश्रियत् ''॥ " अभ्यस्यन् स ततो योगं तपस्यन् दुस्तपं तपः । वनेऽन्यदा प्रतिमया तस्थी कापि तरोस्तले '' ॥ " तदा ज्वलिनमथो वंशघर्षणोत्थदवानलः । ज्वलहारुस्फुटद्वंशत्रुटच्छब्दभयंकरः ''॥ '' अविशेषतया सर्वे ज्वालयन्स दवानल: । अपीडयत मुनिमपि क विवेको ह्यचेतने "।। " तस्थौ तरोस्तले यस्य ज्वलतो वह्निना तनो: । निपेदवद्भिरालातैः प्रत्यंगं स कदर्थितः '' ॥ " एवं दावानलेनोचैरालीढोप्येष सर्वत: । मनागप्यचळद्भचानान्नारिख हढता सताम ''॥ उक्तं च समयसारे---" सम्यग्द्रष्ट्य एव साहसमिदं कर्तु क्षमंते परं यद्वज्रेपि पतंत्यमी भयचलत्रेलोक्यमुक्ताध्विन । सर्वामेव निसर्गनिर्भयतया शंकां विहाय स्वयं जानंत: स्वमबध्यबोधवपुषं बोधाच्च्यवन्ते न हि "॥ " भावयन् स परं ब्रह्म छित्वा दुःकर्मसंचयम् । केवलज्ञानमासाय बभूवे मोक्षमक्षयम् "।।

इति शिवभूतिकथा। अथ तिर्थक्कृत उपसर्ग उमाभ्यां सोहस्तमारव्याति । तिरियंचकओ तिर्थक्कृतः तिर्यिग्मः व्याव्वसिंह्यूकरसप्सैरिमसौर-मेयशृगालादिभिः कृत उपसर्गः तिर्यक्कृतः सोहः । काभ्यां । सुकुमालक्कोसलोस्रलाभ्यां सुकुमालश्च कोशलश्च सुकुमालकोशलौसलौसलो ताभ्यां सुकुमालकोशलाभ्यां । कथंभूत उपसर्गः । महाभीमः अतिशयेन मयानकः । सुकुमालकोशलाभ्यां तिर्यक्कृत उपसर्गः सोहः। कथं सोहस्तद्नयोः कथा । अथ जंबूद्वीपस्य भारते कौशांबीनगर्या विनमन्नरपालमौलिमालाशोणमणिकिरणकाश्मीरपूरातुरंगजितचरणकमलोऽतिवलो नाम राजाभूत् । तत्पुरोधाः राजसदसि प्राप्तप्रतिष्ठश्चतुर्वेदाभिज्ञः व्याकरणप्रमाणकितत्तारस्त विष्णुभक्तितत्त्यरः प्रतिदिनमाचिरत्तिष्ट्कर्मी सोमशर्मा नाम तत्त्वत्ती काश्यपी तत्पुत्रावुभौ अग्निभूतिमरभूतिनामानौ । अथैकदा द्विजन्मा पुत्रद्वयं प्रत्याह, रे सुतौ श्रुताभ्यासं भवतौ तनुतं । यदुक्म्—

भवति ह्यपि समूलोन्मूलने मत्तदंती जडमतिभिरनाशे पद्मिनीप्राणनाथः । नयनमपरमेतद्भिश्वविश्वप्रकाशे करणहरिणबंधे वागुराज्ञानमेतत् ॥

अधीतशास्त्रः प्रज्ञावानिप भवित सर्वेषां गोचरः अलोचनगोचरे हार्थे शास्त्रं पुरुषाणां तृतीयं लोचनं अनधीतशास्त्रः चक्षुष्मानिप पुमानंध एव इति प्रतिबोधिताविप तौ नाधीयाते प्रत्युत पितरं क्लेशं नयतः । यदुकं—

> प्रायो मूर्सस्य कोपाय सन्मार्गस्योपदेशनम् । निर्कूननासिकस्यैव विशुद्धादर्शदर्शनम् ॥

तदुष्टचेष्टौ पर्यन् विषयभोगयोगादुत्पन्नरोगो विप्रोऽकांडेपि मृतः । अय

कियत्सु वासरेष्वतितेषु राज्ञा तो पुरोहितसुतावाहूय स्मृत्यंर्थ पृष्ठौ । देव न जानीवहं इत्युत्तरं चक्रतुः । भूपेन अनध्ययनो ब्राह्मणोऽयाजनो देवानामिति विमृश्य तो पुरोहितपदान्निराकृतो । ततः पुरोहितभायां अत्यर्थः दुःखिता सती उपभूपं गत्वा जज्ञत्य । भो महीमहेंद्र किमिति मत्तनयौ हतवृत्ती विहितौ । राजा जगाद । तवात्मजौ निरक्षरिशरोमणी अतोतःसभं कामप्य-भीष्यां न छभेते । यद्वक्तं-

विद्वज्जनानां खलु मंडलीषु मूर्खो मनुष्यो लमते न शोभाम् । श्रेणीषु किं नाम सितच्छदानां काको वराकः श्रियमातनोति ॥

अथ तनयावाहूय बाह्मणी प्रोवाच । रे भद्यौवनवनच्छेदे कुठारौ नृप-सदिस प्राप्तमानखंडनयोर्युवयोः भरणमेव शरणं । यदुक्तं—

मा जीवन् यः परावज्ञादुः खद्ग्योपि जीवति । तस्याजननिरेवास्तु जननीक्केशकारिणः ॥

अथ सुतावृचतुः । मातर्जहीिह कोपं देहि शिक्षामतः परं कथमावयोः शास्त्रपाठलाभः । साह । राजग्रहे नगरे भावत्कः पितृव्यो विदितव्याकरणो- उधीततर्कशास्त्रो न्यायशास्त्रपाथोधिपारीणः परवादिशिरःकरोटीकुट्टकः सूर्य- मित्रः सांप्रतं निःशेषमनीिषशिरोमणिर्वरीवर्ति तादितस्त्वरितं गत्वा तमाराध्य विद्याभ्यासं युवामाचरतां । तो च तन्मातृवचनं निशम्य राजगृहनगरं त्वरि- तमगमतां । तत्र सूर्यमित्रसदनं सद्यः प्रविश्य उपाध्यायं च नमस्कृत्य तत्पुरो भूमावुपविष्टौ । सूर्यमित्रोपि तद्यगलमपूर्वमालोक्य विस्मयवांतचेताः अपृ- च्छत् । कौशाम्ब्या आगतौ कस्यात्मजौ किमिह करणीयं चेति । तावृ- चतुः । कौशाम्ब्या आगतौ सोमशर्मात्मजौ अग्रिभूतिमरुद्धृतिनामानौ त्वमाराध्यावां शास्त्राभ्यासं चिकीर्षावः । सूर्यमित्रोपि मदीयज्येष्टभातृपुत्रा- विमाविति संबंधं जानन्नपि जुगोप । यदि विद्यां जिष्टक्षू युवां तदा व्यस- नानि त्यजतां यतो व्यसनिनो विद्यासिद्धिर्न भवति ॥ यदुक्तं—

स्तब्धस्य नज्ञ्याति यशो विषमस्य मैत्री नष्टाक्रियस्य कुलमर्थपरस्य धर्मः । विद्याफलं व्यसनिनः क्रुपणस्य सौख्यं राज्यं प्रणष्टसचिवस्य नराधिपस्य ॥

भिक्षाया निजोदरप्रणं गुरुशुश्रूषणं भूमिशयनं च वितन्वतोर्भवतोः श्रुतावधारणशक्तिः । अथ तिच्छिष्यद्वयं स उपाध्यायः सभाष्यं व्याकरण-मपीपठत् वेदांश्च सांगानध्यजीग्यपत् प्रमाणशास्त्राण्यवूबुधत् । अथ सुप्रसन्ने गुरौ । शिष्योऽवश्यमचिरेणैव विद्यांबुधिपारदृश्वा भवत्येव ॥ यदुक्तं—

गुरोः प्रसादाद्धि सदा सुखेन प्रागल्भमायाति विनेयबुद्धिः । माधुर्यमाम्रोद्धवमंजराणीमास्वादनात्कोकिलवागिवाशु ॥

ततः सूर्यमित्रेण तौ सद्वस्नाभरणैः संमान्य मम भ्रातृपुत्रौ युवामिति संबंधं प्रकाश्य आत्मपुरं वजतिमत्युदीर्य च प्रेषितौ। तौ च निजनगरं प्राप्य
महीपाछं विद्वत्तयानुरज्य स्वपदं छेभाते सुखेन च तस्थतुः। इतश्च राजगृहे
जछांजिं सूर्याय ददतः सूर्यमित्रस्य करान्नृपदत्ता मुद्रिकान्तःकमछं
पपात। अथ गृहं गतः सूर्यमित्रो मुद्रिकां हस्तांगुछावपश्यन् किं नृपस्योत्तरं
दास्यामीति व्याकुछी बभूव। ततः सुधर्ममुनिमष्टांगिनिमत्तकोविदं गत्वा
च पर्यनुयोगं चकार। यतिस्वाच। मो द्विज मास्म दुःखं कार्षाः यत्र
त्वया जछांजिहः क्षिप्ता तत्र करान्तिमृत्य पद्मकोशे निपतिता। प्रातः
सत्वरं गत्वा गृद्धीथाः। सोपि नान्यथा यतिवचनिमित्त कृतानिश्चयो निजनिष्यमीयिवान्। निशावसाने अंगुष्ठीयकं निष्ठनांतर्छव्यवान्। अहो
दिगंबरा एव नितरां यदभूत् यद्भविष्यित यच्च वर्तते तत्सर्वं सर्वतो
विदंति तदहमेतानुपास्य त्रिकाछवेदी भविष्यामि इति विमृश्य मितश्रुताविधिज्ञानिलोचनं यतीशं गत्वा कपटेन ववंदे। उवाच च—

रोहणं सूक्तिरत्नानां वंदे वृंदं विपश्चिताम् । यन्मध्यं पतितो नीचकाचोष्युचैर्मणीयते ॥ तदहमिष त्वत्पादप्रसादेन त्विमव ज्ञानी बुभूषामि । मुनिरिष तं सूर्यमित्र-मासन्नभव्यं विज्ञाय व्याजहार । भो अहमिव यदि त्वं दिगंबरः स्याः तदा ज्ञानी भवेः। सोषि "दिगंबरो भूत्वा कलां गृहीत्वा पुनः स्वगृहं यास्यामीति विचार्य" जगाद । स्वामिन्मां दीक्षादानेन लघु प्रसादय । मुनिनाषि स तप-श्वरणं ग्राहितः । सोषि श्रुतपदानि पठन् सद्यः सम्यग्दृष्टिः दृढवत-श्वाभूत् । यदुक्तं—

> शास्त्राभौ मणिवद्भव्यो विशुद्धो भाति निर्वृत:। अंगारवत् बलो दीप्तोऽमली वा भस्मना भवेत् ॥

गुरुमापृच्छ्य तीवतपश्चरणं चरन् कौशांबीनगरीं गतवान् । तत्र कांश्चि-दुपवासान् कृत्वा पारणार्थमग्निभूतिमरुद्धृतिमंदिरं प्रविशन् । अग्निभूतिरपि सप्तगुणसमन्वितः तस्मै मुनये नवकोटिविशुद्धचाहारं दत्तवान्, ततो मुनि-गृहीताहारस्तद्गृहे क्षणं तस्थिवान् । सर्वैरपि द्विज्ञात्मजैर्यातिनेमस्कृतः। अग्नि-भूतिना प्रेरितोपि वायुभूतिर्मुनींद्रं न नमति केवलं जुगुप्सते । पुनरग्निभूतिः प्राह । रे त्वमनेन पाठितः एताहशं महिमानं च प्रापितस्तत्किमेनं न नौषि । यदुक्तं—

अक्षरस्यापि चैकस्य पदार्थस्य पदस्य च । दातारं विस्मरन पापी किं पुनर्धर्मदेशिनम् ॥

मरुद्धाति: बूतेसम । अनेन दुरात्मनाहं भूमौ शायित: भिक्षान्नेन भोजित: अत्यर्थ क्वेशित: तदेनं वचनेनापि न संभावयामि किं पुनर्नमस्कारेण इतिं बुवाणो दोषानेव गृह्णाति । यदुक्तं—

गुणानगृह्णान् सुजनो न निर्वृतिं प्रयाति दोषानवदन्न दुर्जनः । चिरंतनाभ्यासनिबंधनेरिता गुणेषु दोषेषु च जायते मतिः ॥

मुनिरापि स्तुतौ निंदायां समधीरिश्रभूतिना सह तपोवनं जगाम । अग्नि-भृतिरिप यत्र रुघुरप्याज्ञाभंगमाचरित कथितं न पुनः कुरुते तत्र स्थातुं नोचितामिति ज्ञातवराग्यो दीक्षां गृहीतवान् । अथाग्निमृतिपत्न्या वायुभूति-समीपं निजगदे, रे यत्त्वया मुनिनं नमस्कृतस्तेनैव निर्विण्णो भवदीयो बांधवो मुक्तगृहबंधनः प्रावाजीत् । रे दुरात्मन् शृंगपुच्छविरहितो द्विपदः पशुस्त्व-मेतादृशीं लोकवंदितां पद्वीं प्रापितः तस्यावमाननां विद्धानः कां गति यास्यासि । एवं दूषितो वायुभूतिरुत्थाय तां कोलताप्रहारेणाताडयत् । सा विकटामधप्रकर्षान्वितस्वांता निदानमिति बबंध येन क्रमेणाहं त्वया हता तमेव क्रममादिं कृत्वा तैरश्चमप्याश्रित्य त्वां पापिनं मक्षितुमिच्छामि

इतश्च वायूभूतिः कष्टीभूत्वा मृतस्तदनु सरीशूकरीकुक्कर्यादिभवान् लब्ध्वा चांडालपुत्री दुर्गधा समजिन । अग्निभूतिमृनिना सा दृष्टा संबोधिता । मकारत्रयनिर्वृत्तिं कारिता अणुवतं ग्राहिता च । तस्य वतस्य माहात्म्येन सा मृत्वा वाह्मणपुत्री नागश्री नामा बभूव । अथ सूर्यमित्राग्नि-भूतिमृनिभ्यां संबोधिता पाठिता च । सा च विज्ञातश्चतरहस्या तो नमस्कृत्य दिश्मां जग्राह । अनेकधा तपश्चरणं कृत्वा प्रांते चतुर्विधाहारपरिहारं च विधाय स्त्रीलिंगं च छित्वा षोडशे स्वर्गेऽच्युतेंद्रोऽजिन । यदुक्तं—

यदूरं यहुराराध्यं यच दूरे न्यवस्थितम् । तत्सर्वे तपसा साध्यं तपो हि दुरितिकमः ॥

इतश्चावंतीविषये उज्जयिन्यां सोच्युतेंद्रोऽवतीर्य श्रेष्ठितनूजः सुकुमाल-नामा बभूव । स पूर्वोपार्जितशुभकर्मणा बहुधा राज्यादिकं प्राप्तवान् । यदुक्तं—

> राज्यं च संपदो भोगाः कुले जन्म सुरूपता । पाण्डित्यमायुरारोग्यं धर्भस्यैतत्फलं विदुः ॥

अथ तन्मातुलेन गुणाधराचार्येण सुकुमालसदनस्य पश्चिमायां दिशि वर्त-माने क्रीडोयाने समागत्य स्थितं । सुकुमालो मुनिदर्शनेनैव दीक्षां

१ अत्र पाठस्त्रुटितः प्रतियते तेनाप्रेऽस्य संगतियीजयित्वा सम्यक् कृतोत्र ।

स्वीकरिष्यतीति मत्त्वा गृहमध्य एव स्थाप्यते न बहिर्निष्कास्यते कदाचित्। अथ सुकुमालमात्रा मुनिरागत्य प्रोक्तस्त्वया अत्र न स्थातव्यं । तद्वचनं श्रुत्वा मुनिमौनमाश्रित्य स्थितः । अथ प्रभातकल्पायां निशि ऊर्ध्वलोकप्रज्ञप्तिं पठन् मुनिः सुकुमालेनाश्रावि, अहमच्युतेंद्रोऽच्युते एतादृशानि सुसान्यालिस इति सस्मार सुकुमालः । ततस्तत्क्षणजातिस्मरः ज्ञातस्ववृत्तांतो मुनिसमी-पमीयिवान् । यतिरपि तं धर्मीपदेशामृतेन संतोष्य न्यगदीत् । वत्स तवा-युर्दिनत्रयमेव तत्त्वं परलोकसाधनोपायमाचर । सुकुमालोप्यासन्नभव्यत्वा-त्रत्क्षणसंजातवैराग्यो मुनिमानम्य दीक्षां जगाह । ततो नगराद्वहिरुयाने सुकुमालो मुनिर्दिनत्रयं यावत् गृहीतसंन्यासो योगमास्थाय तस्थिवाच तत्रैव वने सा अग्निभृतिभार्या बहुनि भवांतराणि पर्यट्य शृगाली बभूव । अथ तं मुनिमालोक्य भववैरसंबंधेन संस्मृतभवांतरचरित्रा तत्क्षणसमुद्भूता-मर्षी सा शुगाली तमारभ्य खादितुं प्रवृत्ता । सुकुमालो मुनिरपि परमसाम्य-मारूढः सम्याद्र्शनज्ञानचारित्राविनामृताचिद्यानंद्ध्यानसामर्थ्येन सर्वार्थ-सिद्धिं जगाम ॥ १ ॥ अथायोध्यापुर्यी सिद्धधर्मार्थः सिद्धार्थो नाम श्रेष्ठी तस्य मनोवछभा वछभा जयावती । तयोः पुनः कलाकुशलः सुकोशलोऽजनि । यदुक्तम्-

> किं तेन जातु जातेन मातुयांवनहारिणा । स जातो येन जातेन याति वंशः समुन्नातिम् ॥

प्रसादसदनं नंदनस्य वदनमालोक्य सम्यग्दृष्टिः स श्रेष्टी समाधिगुप्त-नाम्नो मुनेः पादांते प्रावाजीत् । यदुक्तं——

> विरज्य कामभोगेषु विमुच्य वपुषि स्पृहाम् । भीतः संसारतो भव्यस्तपश्चरति दुश्चरम् ॥

अतो जयावती श्रेष्ठिनी गृहीतदीक्षां भर्तारं कर्णिकयाकर्ण्य गत्वा च तमेवं ततर्ज । रे दुराचार कुळपांसन बाळतनयप्रतिपाळनं कर्तुमशक्तस्वं नग्नीभूतः स्थितोसि । किं विषेकविकलस्य नग्नत्वमभिष्रेतार्थसिद्धये भवति । नग्नाः किं वृषभा न भवन्ति यतः सत्पुरुषो बालतनयमकार्यशतमिष कृत्वा प्रतिपालयति । यदुक्तम्—

वृद्धौ च मातापितरौ साध्वी भाया सुतः शिशुः । अपकार्यशतं कृत्वा भर्तव्या मनुरववीत् ॥

तन्नग्नीभूय किं साधितं।अथ सा तद्धुरुमध्येवमुपालम्भतवती भो मुने भवतामुं भार्यापुत्रयोः प्रतिपालकं श्रेष्ठिनं दीक्षयता अपरीक्षितमकारि । यदुक्तं—

अपरीक्षितं न कर्तव्यं कर्तव्यं सुपरीक्षितम् । पश्चाद्भवति संतापो बाह्मणी नकुलं यथा॥

ततः कोपावेशवशंवदया तया गुरुशिष्यौ 'महृहे अस्मिन् पुरे च प्रवेशो न कर्तव्य ' इति निषिद्धौ इति जयावतीदुर्वचनकुठारैर्भिद्यमान-मिष मुनिमनो न क्षोभमानम् । यदुक्तम्—

> लोक एव बहुभावभावितः स्वार्जितेन विविधेन कर्मणा । पञ्यतोस्य विकृतीर्जेडात्मनः क्षोभमेति हृद्यं न योगिनः ॥

अथ परमोपशमसरःस्नानशामितकोपतापौ तौ त्वरितं देशांतरमीयतुः।
तत्र च सिद्धार्थो मुनिः गुरुपादांते कानिचित् श्रुतपदानि अभ्यासीत् अज्ञानमयं तमोविनाशमनैषीत्। अथ बहुषु वत्सरेषु अतीतेषु सिद्धार्थो मुनिर्गुरुमापृच्छ्य तामयोध्यामयासीत्। पूजापुरस्सरं सर्वो हि पौरो धर्मार्थी तं
मुनिराजं प्राणंसीत्। सुकोशलोपि मुनिदर्शनसंभवदमंदानंदः स्वजननीमप्राक्षीत्। मातरस्य दर्शनात् मम मनोऽत्यंतं प्रसीदति नेत्रे च तृप्यतस्तद्यं
कः कस्मादुपागतश्च। माता च कालुष्यवांतस्वांता न किंचिद्ददतिस्म। ततो
धात्री प्रोवाच। भो तनय इमं मुनिमात्मीयं जनकं जानीहि। त्वनमुखमवलोक्यैव तपसे जगाम। सुकोशलोपि इदं पितृचित्रं श्रुत्वा सद्योविषयविरतोऽजनि। यदुक्तं—

विषयविरतिः संगत्यागः कषायविनिग्रहः । शमदमयमास्तत्त्वाभ्यासस्तपश्चरणोद्यमः । नियमितमनोवृत्तिर्भक्तिर्जिनेषु द्याळुता भवति कृतिनः संसाराब्धेस्तटे निकटे सति ॥

ततो जनयित्रीमनापृच्छचैव तस्यैव यतेश्वरणांते तपो जगाह । मातापि पुत्रशोकादार्तध्यानपरायणा परासुरासीत् । तदनु मगधदेशमध्यवर्तिनि विक-टाटवीपरिवेष्टिते मंगलनाम्नि शिलोचये पुरोक्षाव्याम्नी किलाजनिष्ट । यः सलु पुत्रादावभीष्टे मृते नष्टे प्रविजते शोकमुपगच्छिति तस्यावश्यं दुर्गतिर्भ-वित । यदुक्तं—

मृत्युर्गीचरमागते निजजने मोहेन यः शोककः-को गंधोपि गुणस्य तस्य बहवो दोषाः पुनर्निश्चितम् । दुःसं वर्धत एव नश्यति चतुर्वर्गो मतेर्विश्रमः पापं रुक् च मृतिश्च दुर्गतिरथ स्याद्दीर्घसंसारिता ॥

अथ कदाचित्तौ सिद्धार्थसुकोशाठाभिधानौ यतीशौ तिस्मन्नेव व्याघीसमु-पवेष्टिते मंगलपर्वते मासचतुष्टयपर्यंतमनशनमादाय योगं च गृहीत्वा तिस्थ-वासौ । अथ चतुर्थमासेषु व्यतीतेषु तौ योगं निष्टाप्य पारणार्थं कांचनपुरी-मुपसरंतावंतराले तामेव व्याघीं व्यलोकिषातां । इयं पापिष्ठा दुष्टानिष्टं करिब्यतीति संन्यासमादाय शुक्रध्यानमवलंब्य तस्थतुः । इतश्च सा व्याघी घोरतरक्तपा प्राग्जन्मसंस्कारजनिततीवकोघोचालज्वलनज्वालकराला गिरिकुहरानिर्गत्य तन्मुनियुगं चलाद । तौ शुक्रध्यानवलेन निजनिरंजनशुद्धात्मभिमुखपरिणामपरिणतांतःकरणौ सर्वार्थसिद्धिमीयतुः ॥ इति सुकोशल कथा ॥ ४९ ॥ मनुष्यकृतोपसर्गी यैः सोढस्तनामानि सूचयनाहः

#### गुरुदत्तपंडवेहिं य गयवरकुमरेहिं तह य अवरेहिं। माणुसकउ उवसम्मो सहिओ हु महाणुभावेहिं॥ ५०॥

गुरुदत्तपांडवैः च गजवरकुमारेण तथा चापरैः । मनुष्यकृत उपसर्गः सोढो हि महानुभवैः ॥ ५०॥

सिहिओ सोढः हु स्फुटं । कः सोढः । उपसर्गः । कीह्याः । माणुस-कउ मनुष्यकृत: । कैः सोढ: । गुरुद्त्तपंडवेहिं गुरुद्त्तपांडवेः गुरुद्-त्ताख्यो भूपालः पांडवाः पांडुनरेंद्रपुत्रा युधिष्ठिराद्यः गुरुद्त्रश्च पांडवाश्च गुरुद्त्तपांडवास्तैर्गुरुद्त्तपांडवैः । अत्र गुरुद्त्तकथा । हस्तिनागपुरे न्यायो-पार्जितवित्तो गुरुदत्तो नाम राजा । एकदा स प्रजायाः पीडामापादयंतं व्याव्रमनुचरमुखादश्रौषीत् । ततः कोपाविष्टो भूपरिद्रदः ससैन्यो गत्वा द्रोणीमति पर्वते सत्त्वसंतानचातकं तं व्याघं रुरोध । व्याघोषि कांदिशीक-तया प्रपछाय्य गिरिगुहां प्राविशत् । सकोपो भूपो गुहांतर्दारुभारं क्षेपयित्वा विह्नमदीपयत् । तत्क्षणे प्रदीप्ताशुरुक्षिणिजिह्नाजालेन करालितो व्याची ममार । मृत्वा च चंद्रपुर्यी कपिलो नाम द्विजन्माऽजनि, इतश्च गुरुदत्त: क्षोणीपो वैराग्यकारणं किंचिद्वलोक्य पुत्राय राज्यं द्रवा यतिर्बभ्व। ऋमेण विहारकमं विद्धानः चंद्रपुरीमभ्येत्य कपिलबाह्मणस्य क्षेत्रसाविधे कायो-त्सर्गेण तस्थौ । कपिलोपि निजपाणिगृहीतां सिद्धान्नमादाय सत्त्वरमाग-च्छोरित्यादिश्य क्षेत्रमीयिवान् । तत् क्षेत्रं कर्षणायोग्यं मत्त्वा क्षेत्रांतरं गतो वाडवः । इतश्च तदीया भार्या संबलं गृहीत्वा क्षेत्रं प्रति गच्छंती अंतराले मुनिमालोक्य पप्रच्छ । मुने क्षेत्रेस्मिन् ब्राह्मणोस्ति नास्ति चेति तया पृष्टोपि मुनिर्न वक्ति केवलं मौनमास्थाय मुनिः स्थितः। ततः सा निवृत्य स्वमंदिरमियाय । बृहद्देलायां तेन द्विजन्मना क्षेत्रादागत्य भार्या निर्मेत्सिता । रंडे मुनिं पृष्ट्या किं नाथातासि । तयोक्तं पृष्टोपि न स

िकिंचिद्विक । ततोऽकारणकुपितेन कपिलेन शाल्मलितूलेन वेष्टियित्वा स ्यतिर्ज्वेत्रति ज्वत्रने क्षिप्तः उपशमवारिणा वह्निजनितां यातनां यतिर्जित्वा ्रशुक्कुध्यानेन केवलज्ञानमुत्पादितवान् । ततोऽसुरामरास्तस्य केवलिनः पूजार्थमाजग्मिवांसः । ब्राह्मणोपि मुनिचरणार्चामाचरतोऽसुरामरानालोक्य अहो महानयं मुनिस्तद्स्योपसर्गमाचरता मयानिष्टं क्रुतमिति स्वात्मानं निनिंद । तदनु परमवैराग्यरससंपन्नो विप्रः क्षिप्रं यतेः पादयोरुपरि पतित्वा प्रोवाच । स्वामिन क्रुपासागर यावद्नेन पापेन नारको न भवेयं तावन्मां पाहि । मुनिरपि तमासन्नभव्यं वाडवं बुद्धा दीक्षयामास । इति मनुष्य-कुतोपसर्गसहनशीलस्य गुरुदत्तभूपतेर्द्दष्टांतकथा । अतःपरं कथा। पूर्वोपार्जितासंडपुण्यप्रभावेण दुर्जयान दुर्योधनादीन परांश्व शत्रुन जित्वा दक्षिणमथुरायां राज्यं कुर्वाणा विलसत्कीर्तितांडवाः पांडवाः सल्वा-सन् । अन्यदा ते नेमिनाथानिर्वाणमाकण्यं सपदि संसारशरीरभोगानिर्विण्णाः स्वस्वपुत्रेषु राज्यभारमारोप्य जैनीं दीक्षां जग्रहुः । ततस्तपस्तीवं चिन्वानाः शत्रुंजयशिलोचयशिखरमारुद्य स्थिरप्रतिमायोगेन शिलोत्कीर्णा इव तस्थुः । तथास्थितान् तानाकण्यं के चिद्दुर्योधनगोत्रसंभवा राजपुत्रास्तत्पूर्ववैरं स्मृत्वा शत्रं तयं समागत्य चात्यर्थमतूतुदत् । कथं । मुकुटकुंडलहारकेयूरकटकाद्या-भरणानि लोहमयानि कृपीटयोनिघनज्वालाभिस्तप्तानि कृत्वा पांडवानां भुजा-यवयेवषु ते पापा निचिक्षिपुः, विह्नतापितेषु लोहेषु पीठेषु ते तान् न्यवीविशंश्च । ततो युधिष्ठिरभीमार्जुनास्त्रयः स्वस्यैव कर्मविपाकं दुर्निवारं गणयंतः ततो भिन्नं ज्ञानोपयोगद्रश्नेनोपयोगाद्भिन्नमात्मानमत्यर्थं भावयंतः शुक्कध्यान-बलेन घातिकर्माणि समूलकाषं कषित्वा केवलज्ञानं च समुत्पाय शेषाण्यपि कमीणि क्षपयित्वांतकृतो निर्वाणं शांतमक्षयसुखमीयुः । नकुलसहदेवौ तु अद्यापि यदि राजा आदिशति तदा बाहुबलेन प्रतिपक्षान हन्व: इति क्षणं ध्यात्वा पुनः स्वीकृतयतिवतरत्नस्मरणात्प्रतिबुद्धचात्मानं निंदित्वा परमधर्म-ध्यानेन सर्वार्थसिद्धिमीयतुः । इति पांडवानां कथा । न केवलं पांड-

वादिभिः उपसर्गः सोढः । गयवरकुमरेहिं गजकुमारेणापि सोढः तह य अवरेहिं तथापैरः तथा तेनैव प्रकारेण अन्यैरापि सोढः । किंविशिष्टेस्तैः । महाणुभावेहिं महानुभावैः सत्त्वाधिकैः महापुरुषैः । अत्र गजकुमारकथा । इह प्रसिद्धायां द्वारवत्यां वसुदेवोऽनेकभूपाठकृतपादसेवो राजते । तस्या-त्मजो गजकुमारः परं सर्वेषु राजकुमारेषु स पराक्रमसारः । अन्यदाः नारायणेन यःपोदनपत्तननायकमपराजितं रणभूमौ विजित्य बद्धाः चानयति स मनोवांछितं ठभते इति घोषणा निजनगर्या दापिता । तां गजकुमारो निश्चय त्वरितं तत्र गत्वा अपराजितरणभूपाठं रणक्षोणौ जित्वा बद्धाः चानीय वासुदेवस्य समर्पितवान् । ततश्च कामचारं चरित्वा स द्वारवती-स्त्रीजनं सेवमानः पांसुठश्रेष्ठिपत्न्यामासकोऽभूत । यदक्तम्—

> स्वाधीनेपि कलत्रे नीच: परदारलंपटो भवति । परिपूर्णेपि तडागे काकः कुंभोदकं पिबति ॥

अन्यदा गजकुमारो नेमिनाथवंदनार्थं समवशरणमीयिवात् । तत्र भग-वतः परांगनापरित्यागलक्षणं धर्ममुपदिशतो मुखादिदं पद्यमश्रौषीत् । उक्तं च—

> चिंताव्याकुलताभयारतिमतिभ्रंशातिदाहभ्रम— क्षुतृष्णाहितिरोगदुःखमरणान्येतान्यहे। आसताम् । यान्यत्रैव परांगनाहितमतेस्तद्भूरि दुःखं चिरं इवभ्रेऽभाषि यद्ग्रिदीपितवपुर्लोहांगनालिंगनात्॥

इत्यादिकं श्रुत्वा गजकुमारस्तत्क्षणादेव विरक्तः समभूत् । ततो जिन-पादांते तपो जग्राह । गुरुसेवया श्रुतपदान्यन्वासीत् । कालक्रमेण गिरनार-गिरि विकटाटव्यां पादपोपयानमरणं स्वीकृत्य संन्यासेन स्थितः । इतश्च पांसुलश्रेष्ठी चिरंतननिजांगनासक्तिजनितं वैरमनुस्मृत्य तीवतरक्रोधावेशातं मुनींद्रं गजकुमारं लोहकीलकैः कीलयित्वा बहुतरां पीडां चापाद्य प्रपलाय्यः गतः । मुनीन्द्रोपि तथाविधां बाधां सोद्वा धर्मध्यानेन स्वर्गतः । इति गज-्कुमारकथा ॥ ५० ॥

देवनिकायनिर्मितोपसर्गविषद्णं यैरकारि तानुदाहरति;—

अमरकओ उवसग्गो सिरिदत्तसुवण्णभद्दआईहिं। समभावणाए सहिओ अप्पाणं झायमाणेहिं॥ ५१॥

> अमरकृत उपसर्गः श्रीदत्तसुवर्णभदादिभिः । समभावनया सोढ आत्मानं ध्यायद्भिः ॥ ५१ ॥

सिंहिओ सोढः । कोसौ । उपसर्गः विषमतरवेदना । कीट्ट्य उपसर्गः अमरकओं अमरकूतः देवनिकायविहितः। तीवतरोपसर्गः विसोदः। कैरित्याह । सिरिदत्तसुवण्णभद्दआईाई श्रीदत्तसुवर्णभद्रादिभिः श्रीद-त्तश्च सुवर्षभद्रश्च श्रीदत्तसुवर्णभद्रौ तावादी येषां ते श्रीदत्तसुवर्ण-भद्राद्यस्तैः श्रीदत्तसुवर्णभद्रादिभिः । कया सोढः । समभावणया समभावनया शत्रौ मित्रे तुणे स्त्रैणे समाना या भावना समभावना तया समभावनया । किं कुर्वद्भिरतैरुपसर्गः सोढः । अप्पाणं **झायमाणेहिं** आत्मानं सहजशुद्धबुद्धैकस्वभावं ध्यायद्भिः ध्यानगोचरी-कुर्वद्भिः । अत्र श्रीदत्तस्य कथा यथा । इलावर्धननगरे राजा श्रीदत्तो राज्ञी अंग्रमती तयोर्चूतं कीडतो सतोः राज्ञ्या पराभवं गते राजनि राज-पत्नीशुक एकां रेखां दत्तवान् । एकवारं राज्ञा हारितमिति कुपितेन भूपेन ञ्चको गर्छं मोटयित्वा मारितः । स केनचिद्धचानविशेषेण मृत्वा व्यंतर-देवोऽजनि । राजाश्रीदत्तोप्यन्यदा धवलगृहोपरि स्थितो जलधरजनितप्रासा-द्विनाशं हृष्ट्रा संजातवैराग्यः पुत्राय राज्यं वितीर्यं जैनीं दीक्षामशिश्रियत्। ततः श्रुताभ्यासं विद्धानः परमं तपश्चिन्वानः कालमतिवाहयामास । अन्यदा तीवतरे शीतर्तौ प्रवर्तमाने पुरबाह्योद्याने कायोत्सर्गमाश्रित्य

तस्थिवान् । शुक्रचरेण व्यंतरदेवेन तेन पूर्ववैरमनुस्मृत्य शीतलवारिणा सिकः तथा शीतलवातेन कदर्थितः सहजशुद्धं परमात्मानमाराध्य केवलाख्यं च ज्योतिरुत्पाद्य निर्वाणं प्राप्तवान् श्रीदृत्तो मुनिः ॥ ५१ ॥

यथा प्रागुक्तैः राजिषिभिरुपसर्गः सोढस्तथा त्वमिष सहस्वेत्युत्साहयत्राहः,-

एएहिं अवरेहिं य जहं सहिया थिरमणेहिं उवसग्गा । विसहसु तुमंपि मुणिवर अप्पसहावे मणं काऊ ॥५२॥।

> एतैरपरैश्च यथा सोढाः स्थिरमनोभिः उपसर्गाः । विषहस्व त्वमपि मुनिवर आत्मस्वभावे मनः कृत्वा ॥ ५२ ॥

विसहसु विषहस्व मुणिवर मुनिवर क्षपक । कान् । अथीद्यपस-गीन् । जहं एएहिं अवरेहि य यथा एतैः पूर्वोक्तैः सुकुमालादिभिः अनुकैः संजयंतादिभिः सहिया सोढाः । के । उपसर्गाः । कीहरौः । थिरमणेहिं स्थिरमनोभिः स्थिराचित्तैः । यथा सुकुमालसुको शलगुरुदत्तपांडवादिभिरा-राधनास्वर्धुनीमध्यमध्यासीनैरुपसर्गाः चतुर्विधाः सममावनया सोढास्तथा त्वमपि यद्युत्तमां गतिं जिगमिषसि तिर्हं सहस्व । किं कृता । अप्पसहावेः मणं काऊ आत्मस्वभावे परमात्मिन मनश्चित्तं कृत्वा सहस्वेत्यर्थः ॥ ५२॥। प्रपचतः प्रकृष्टोपसर्गान् व्याख्याय संप्रति क्रमायातस्येदियजयस्य प्रपंच-यन् गाथापंचकं निरूपयित इति समुदायपातनिका ।

तत्रादौ रूपकेण ऋत्वा इंद्रियाणां व्याधत्वं समर्थयन् स्मरे शरत्वं विषयेषु वनत्वंः जनेषु हरिणत्वं प्रतिपादयति;—

इंदियवाहेहिं हया सरपीडापीडियंगचलित्ता । कत्थपि ण कुणंति रई विसयवणं जंति जणहरिणा॥५३॥

इंद्रियव्याधेहेता: शरपीडापीडितांगचलिच्ताः । कुत्रापि न कुर्वेति रितं विषयवनं यांति जनहरिणाः॥ ५३ ।

इंदियवाहेहिं इंद्रियन्याधैः इंद्रियाण्येव न्याधा आसेटिकाः परनिमिन त्तसुस्ररूपपलामिलाषित्वेन स्वन्यापारे प्रवर्तमानत्वात् । तैरिांद्रयन्याधैः हया हता घातिताः शल्यगाचरीकृताः सरपीडापीडियंगचलिचत्ताः शरपीडापीडितांगचलाचिताः। शरो बाणः। बाणस्थानीयोत्र क इति चेत् । शरशब्देन स्मरो लभ्यते प्राकृतलक्षणदर्शनत्वात् स्मर एव शरः । शरशब्द एक एवेति चेत् नास्ति दोषः । एकस्मिन्नेव शब्देऽपि मुख्योपचारयोरुभ-यार्थयोः प्राप्यमाणत्वात् । न भवेदिति चेत् तदा चिंत्यमेतत् दूष्यं वेदुष्यैः। स्मररूपशरस्य पीढा बाधा तया पीडितांगे बांधितांगे सित चलचित्ता लोलमनसः जणहरिणा जनहरिणाः जना एव हरिणा मृगाः कत्थवि कुत्रापि रइ रतिं ण कुणंति न कुर्वति । कस्मिन्नपि स्थाने स्वगततत्त्वे पर-गततत्त्वे वा शास्त्रश्रवणे देवपूजायां आर्तरीद्रपरिहारनिमित्तमन्यस्मिन्नपि ग्रभावलंबने वा न रज्यंते न स्थितिं कुर्वेति स्थातुमपि न वांछंतीत्यर्थः । कस्मात् । अनादिकर्मबंधवशादनंतवीर्यावरणेनात्मनोऽधैर्यप्रादुभावात् । तदा ते किं कुर्वतीति प्रक्ते। विसयवणं जंति विषयवनं यांति विषया एव वनं विषयवनं यांति गच्छंति । यथा व्याधेन बाणेन बाधिताः चलचित्ता भूत्वा कुत्रापि रतिमकुर्वाणा मृगा वनमाश्रयाति तथेंद्रियैरमनस्कतां नीता स्मर-पीडनेन चलचेतसो जाता जनाः कुत्रापि रतिं न कुर्वति । तर्हि किं कुर्व-ति । स्रक्चंदनवनितादीन् विषयानेव सेवंते येषु सेवितेषु तदरुाभे सर्ति इहैंव दारुणं दुःखं भवति, परभवे नरकतिर्यग्योन्यादेर्भूरि दुःखान्यनुभवंति । परमात्मध्यानविधानं विधीयतामिति एवं ज्ञात्वेंद्रियविजयं विधाय तात्पर्यम् ॥ ५३ ॥

ननु समस्तसंन्यस्तत्वेन प्रतिज्ञानिष्ठानां यदि विषयाभिलाषः स्यात्र तु सेवनेः प्रत्रत्तिस्तदा किंचिद्रूपं प्राद्वभवतीति वदंतं प्रत्याहः;—

सब्वं चायं काऊ विसए अहिलसिस गहियसण्णासे । जइ तो सब्वं अहलं दंसण णाणं तवं कुणिस ॥ ५४ ॥

सर्वं त्यागं कृत्वा विषयानभिल्यासे गृहीतसंन्यासेः । यदि तदा सर्वेमफलं दर्शनं ज्ञानं तपः करोषि ॥ ५४ ॥

सर्व त्यागं कृत्वा गृहीतसंन्यासे साति यदि विषयानभिल्षासे तदा दर्शनं ज्ञानं तपः सर्वमफलं करोषि । तथाहि—मो क्षपक पूर्व तावत्त्वं संसारस्वरूप-मिन्त्यं नित्यं मोक्षस्वरूपं निश्चित्य चेतिस सार्वभौमसाम्राज्यराज्यलक्ष्मीं तृणवद्वगण्यस्व सव्वं चायं काऊ सर्वपिरमहत्यागमेव कृत्वा । क सित । गहियसण्णासे गृहीतश्चासो संन्यासश्च तस्मिन् साति जइ यदि त्वं पुन-रिप विसए अहिलससि विषयानभिल्षासे तो तदा दंसण णाणं तवं दर्शनं ज्ञानं तपश्च सव्वं सर्व अहलं अफलं फलरहित कुणिस करोषि दर्शनज्ञानतपसां यत्संवरिनर्जरामोक्षस्वरूपं फलं विषयाभिलाषे सित तपः कुर्वत्स्वि तन्न भवतीत्यर्थः । तथा चोक्तम्—

पठतु सकलशास्त्रं सेवतां सूरिसंचान् दृढयतु च तपश्चाभ्यस्यतु स्फीतयोगम् । चरतु विनयवृत्तिं बुध्यतां विश्वतस्त्वं यदि विषयविलासः सर्वमेतन्न किंचित् ॥

एवं ज्ञात्वा विवेकिना धर्मे विधीयमाने कस्मिन्नपि कापि अभिरुषो न विधेयः समीहितनिधिकत्वात् । तथा चोक्तं-—

स्पृहा मोक्षेपि मोहोत्था तन्निषेधाय जायते । अन्यस्मिन् तत्कथं शांताः स्पृहयंति मनीषिणः ॥ किंतु शुद्धपरमात्मन्येव भावनाभिलाषो योग्यो भवतीति तात्पर्यम् ॥५४॥

कतु शुन्ध्रपरमात्मन्ययं मावनामिकाया याग्या मवताति तात्पयम् ॥५४॥ ननु निखिछदोषान् परिहर्तुकामो मुनिः कस्मादशक्य इति वदंतं प्रति वदति वदतांवरः सुरिवरः ।

इंदियविसयवियारा जाम ण तुद्दंति मणगया खवओ। जाव ण सक्कइ काउं परिहारो णिहिलदोसाणं॥५५॥ इंद्रियविषयविकारा यावन्न त्रुट्यंति मनोगताः क्षपकः । तावन्न शक्तोति कर्तुं परिहारं निखिलदोषाणाम् ॥ ५५ ॥

मनोगता इंद्रियविषयविकारा यावन्न जुट्यंति तावत् क्षपको निलिख-दोषाणां परिहारं कर्तुं न शकोति। तथाहि—मणगया मनोगताः मनःप्राप्ताः इंद्रियाणां रूपादिविषयाणां च परस्परं दूरादेव संबंधे सत्यिप तेषु मनिस संकल्पः संप्रतिपयते तद्नु मुहुर्मुहुः प्रसरणं यस्मात्तस्मात् मनोगता व्याख्यायंत इत्यर्थः । इंद्रियविसयवियारा इंद्रियविषयविकाराः इंद्रियाणां विषयास्त एव विकाराः । विकार इति कोर्थः । स्वस्वभावाद्यच्याच्याच्यामावे प्रेरणा-शीलाः यावत्कालं ण तुट्टांति न जुट्यांति मनःसंगतिं परित्यज्य न गच्छं-ति ताव तावत्कालं खवआः क्षपकः कर्मक्षपणशीलपुरुषः णिहिलदो-साणं निलिलदोषाणां निलिलाः समस्ता रागदेषमोहादयो दोषास्तेषां परिहारो परिहारं मोचनं काउं कर्तुं ण सक्कइ न शक्नोति कारणं विना कार्यं न हप्टमिति वचनात् । इंद्रियविषयविकारपरिहारकारणाभावे निलिलदोषामावः कार्यं न संमवति । तस्मात्तपस्विना समंतत इंद्रियविषयविकारा-रिवर्यक्रियः रागदिदोषाभावेन शुद्धपरमात्मा भावितव्य इत्यमिप्रायः ॥ ५५॥

निविद्रियमहैर्निहितानां क्वाश्रयोऽज्ञानिनां भवति तत्प्रतिपादयति;—

इंदियमहोहिं जिया अमरासुरणरवराण संघाया । सरणं विसयाण गया तत्थवि मण्णंति सुक्खाइ ॥५६॥

> इंद्रियमछैर्जिता अमरासुरनरवराणां संघाताः । शरणं विषयाणां गतास्तत्रापि मन्यंते सौरूयानि ॥ ५६ ॥

अमरासुरवराणां संघाताः संतो विषयाणां शरणं गतास्तत्रापि सौख्यानि मन्यंते । तथाहि—अमरासुरणरवराण अमरासुरनरवराणां अमरा देवाः कल्पवासिनः असुराः दैत्या भवनवासिनो वा नरवराः नराणां मध्ये वराः श्रेष्ठाः मनुष्येषु मध्ये शास्त्रेण शौर्येण वीर्येण विज्ञानेन लब्धप्रतिष्ठा ये ते नरवराः कथ्यंते, अमराश्च असुराश्च नरवराश्च ते अमरासुरनरवरास्तेषां संघाया संघाताः समुदायाः। कथंभूताः संतः। इंदियमहोहिं जिया इंदियमहोर्जिताः संतः इंदियाण्येव महानि विड्दुःस्वावाससंसारगर्भपातकत्वात् इंदियमहास्तैः इंदियमहाः। किं। शरण आश्रयं केषां। विस्याणं विषयाणां इन्द्रियार्थानां तत्थवि तत्रापि च तत्र तेषु सक्चंदनवनितावान्तायनादिषु विषयेषु मण्णंति मन्यंते विदंति। कानि। सुकस्वाइ सौस्यानि न सन्त्रियं प्रवृत्तिस्तत्त्वविदां चित्तेषु चमच्चरिकरीति नैते विषयाः शरणं गतानां स्वप्नेपि त्रायकाः। यदुक्तं—

मीना मृत्युं प्रयाता रसनवशमिता दंतिनः स्पर्शरुद्धा नद्धास्ते वारिमध्ये उवलनमुपगताः पत्रिणश्चाक्षिदोषात् । भृंगा गंधोद्धताशाः प्रलयमुपगता गीतलोलाः कुरंगाः कालव्यालेन दष्टास्तद्गि तनुधियामिद्रियार्थेषु रागः ॥ प्रत्युत दुःखदा एव । यतः—

> न तद्दिरिस्राजः केशरी केकिस्तुत्यो नरपितरित्रहः कालक्टोतिरौदः । अतिकृपितकृतांतः पन्नगेंद्रोपि रुष्टः यदिह विषयशत्रुर्दुःसमुगं करोति ।

तिदांद्रियमञ्जैजितेनापि क्षपकेण प्रसद्य विषयाणां शरणं विहाय तत्र च सुखान्यवगणय्य परमब्रह्मपदमेव शरणं गतव्यं तत्रेव परमसौख्यं मत्त्वेष्टव्य-मिति भाव: । यतः—

> ''अवञ्यं यातारश्चिरतरमुषित्वापि विषया वियोगे को भेदस्त्यजाति न जनो यत्स्वयममून् ।

व्रजंतः स्वातंत्र्यादतुलपितापाय मनसः ' स्वयं त्यक्ता ह्येते शमसुखमनंतं विद्धति ॥ ५६ ॥ हृषीकजं सुखं सुखं न भवति ततस्तिस्मिन् वैमुख्यं विधातव्यमिति स्तवयति;—

ईदियगयं ण सुक्खं परदृष्वसमागमे हवे जम्हा । तम्हा इंदियविरई सुणाणिणो होइ कायव्वा ॥५७॥

इद्रियगतं न सौरूयं परद्रव्यसमागमे भवेद्यस्मात् । तस्मादिदियविरातिः सुज्ञानिनो भवति कर्तव्या ॥ ५७ ॥

भो क्षपक इंदियगयं ण सुक्खं इ।न्द्रियगतं न सौरूयं सौरूयं न भवित । की हरां । इन्द्रियगतं हषीकसंभवं विचार्यमाणं सुखं न भवित किंतु सुखा-भावमेव । कुतः सौरूयं न भवित इत्याह । परद्रव्यसमागमे सित भवेत् नायेत परद्रव्याणि अन्नपानवसनतां बूलस्रक् चंद्रनवितादीनि तेषां समागमः सम्यगागमनं परद्रव्यसमागमस्तिसमन् परद्रव्यसमागमे । यतः परद्रव्यसमागमादिंदियजं सुखमुपजायते ततश्च दुःखमेव । यदुक्तम्—

सुखमायति दुःखमक्षजं भजते मंदमतिर्न बुद्धिमान्। मधुलिप्तमुखाममंदर्धारसिधारां खलु को लिलिक्षति॥

यदींदियजं सुखं वास्तवं न भवति तर्हि किं कर्तव्यमित्याह । तम्हा इंदियविर्द्ध तस्मात्कारणात् इंदियविरतिः विरमणं विरतिः इंदियभ्यो विरतिः इंदियविरतिः। इंदियजेषु सुखेषु वैमुख्यमित्यर्थः। कायव्या कर्तव्या इंदियसंभवसुखविरतिः कर्तव्या हवे भवेत् । सा कस्य कर्तव्या भवतीत्याह । सुणाणिणो सुज्ञानिनः शोभनं ज्ञानं परमानंदामृतसंभृतावस्थस्य परमान्तमः पित्ञानं शोभनं ज्ञानमुच्यते सुज्ञानमस्यास्तीति सुज्ञानी तस्य सुज्ञानिनः । ततो विषयजं सुखं विनश्वरं निस्सारं ज्ञात्वा अविनश्वरे स्वात्मोत्थे सुखे रितिर्विधातव्या सुज्ञानिन इति भावार्थः। ५७ । इंदियज्याधिकारः ।

नतु मनोनृषप्रेरितायामवश्या था मिद्रियसेनायांया प्रसरंत्यां क्षपकेण किं कर्तव्य-मित्यावेदयति;—

इंदियसेणा पसरइ मणणरवइपेरिया ण संदेहो । तम्हा मणसंजमणं खवएण य हवदि कायव्वं ॥ ५८॥

> इंद्रियसेना प्रसरति मनोनरपतिप्रेरिता न संदेहः । तस्मान्मनःसंयमनं क्षपकेण च भवति कर्तव्यम् ॥ ५८ ॥

इंदियसेणा इंद्रियाणि ह्षीकाणि तान्येव सेना चमू इंद्रियसेना मणणरवहपेरिया मनोनरपतिप्रेरिता मनश्चित्तं तदेव नरपतिः राजा तेन प्रेरिता
आदिष्टा सती पसरइ प्रसरं करोति ण संदेहो संदेहः संशया न, यसमादित्यध्याहारः । यत्तदोर्नित्यसंबंध इत्यभिधानात् तम्हा तस्मात् कारणात् मणसंजमणं मनः संयमनं मनश्चित्तं तस्य संकोचनं स्पर्शादिविषयेभ्यो व्यावृत्य सहजशुद्धचिदानंदैकस्वभावसकठिवकल्पविकठात्मपरमात्मतत्त्वैकाग्रचिंतायां स्थापनिमत्यर्थः । स्वययेण क्षपकेन कर्मक्षपणशिलेन पुरुषेण
कायव्यं कर्तव्यं करणीयं च भवति । तथाहि । यथा सेन्यस्य राजा
नायको भवति तथा इंद्रियाणां मनो नायकः नायकेनैवादिष्टं सेन्यं प्रसरति
न हि नायकमंतरेण कचित्कथंचित्तत्सामर्थ्यं विजृंभते । अत्र तत्त्वविचारचतुरचेतसां चेतोनिकेतने कथं नाम संशयबिलेशयो विलसति न
कापि । अतः इंद्रियाणि निगृहीतुमना मनसि प्रथमं मनःसंयमनं तनोतु
इति तात्पर्यार्थः ॥ ५८ ॥

इंद्रियाणि मनःप्रेरितानि प्रसरंतीति व्याख्यायेदानी मनोनरेंद्रस्य सामध्ये यथा तथा दर्शयति;—

मणणरवइ सुहुभुंजइ अमरासुरखगणरिंदसंजुत्तं । णिमिसेणेक्केण जयं तस्प्तिथ ण पडिभडो कोइ ॥५९॥ मनोनरपितः संभुंक्ते अमरासुरखगनरेंद्रसंयुक्तं । निमिषेणैकेन जगत्तस्यास्ति न प्रतिभटः कोपि ॥ ९९ ॥

मणणरवइ मनोनरपितः मनो मानसं तदेव नरपितः राजा कर्ता अम-रासुरखगणिरद्मंजुत्तं अमरासुरखगनरेंद्रसंयुक्तं अमराः कल्पवासिनः असुरा देत्याः खगा विद्याधरा नरेंद्राश्चकवर्त्योदयः। अत्र सर्वत्र द्वंद्वसमासः अमरासुरखगनरेंद्रैः संयुक्तं जयं जगत् त्रेलोक्यं णिमिसेणेकेण निमिषे-नैकेन संसुक्ते एकक्षणमात्रेण स्वभोगयोग्यं करोतित्यर्थः। तस्स तस्य मनसः कोइ कोपि तेषाममरासुरनरेंद्राणां मध्ये एकतमोपि पिडिभडो पितिमटः प्रतिमल्लो न विद्यते इत्यर्थः। तथा चोक्तं ज्ञानाणीवे शुभचंद्राचार्थैः—

> दिक्चकं दैत्यधण्यां त्रिद्शपतिपुराण्यंबुवाहांतरालं द्वीपांभोधिप्रकांडं सचरनरसुराहींद्रवासं समग्रम् । एतत्रैलोक्यनीडं पवनचयचितं चापलेन क्षणार्धे– नाश्रांतं चित्तदैत्यो अमित तनुमतां दुर्विचित्यप्रभावः ॥

इति बुद्धा शुद्धबुद्धैकस्वभावपरमात्मनो भावनाबलेन मनोराजबलम-बलीकृत्य निजात्मनि स्थापनीयमित्युपदेशार्थं गाथा गता ॥ ५९ ॥

इदानी मनोनरपतेमेरणे संभूते उत्तरोत्तरिमिद्रियादीनां मरणभिप जायते ततो मोक्षसुखं यतो जायते तस्मान्मनसो मारणाय प्रयोजयति यथा तथा दशीयति;—

मणणरवइणो मरणे मरंति सेणाइं इंदियमयाइ। ताणं मरणेण पुणो मरंति णिस्सेसकम्माइ॥६०॥ तेसिं मरणे मुक्खो मुक्खे पावेइ सासयं सुक्खं। इंदियविसयविमुक्कं तम्हा मणमारणं कुणइ॥६१॥

> मनोनरपतेर्मरणे म्रियंते सैन्यानि इंद्रियमयानि । तेषां मरणेन पुनर्भ्नियंते नि:शेषकर्माणि ॥ ६०॥

तेषां मरणे मोक्षा मोक्षे प्राप्नोति शाश्वतं सौरूयम् । इंद्रियविषयविमुक्तं तस्मान्मनोमारणं कुरुत ॥ ६१ ॥ युग्मं ।

मणणरवङ्णो मरणे मनानरपतेर्मरणे मनसो विकल्पाभावे ' संकल्पविकल्पस्वरूपं हि मन इति निर्वचनात् ' मरांति सेणाइ इंदि-यमयाइं इंद्रियमयानि सैन्यानि म्रियंते स्वकीयस्वकीयाविषयेषु तानींद्रि-याणि न प्रवर्तत इत्यर्थः । स्वस्वामिष्रयोगाभावात् तदभावे हि तस्यवाभावात् ताणं मरणेण पुणो तेषामिंद्रियाणां मरणेन निजविषयप्रवृत्तिराहित्येन णिस्सेसकम्माइं निःशेषकर्माणि सकलकर्माणि पुनरपि ज्ञानावरणादीनि मरंति म्रियंते क्षयं यांति तद्वस्थायां बंघामावात् । बंधाभावे हिं नवतरकर्मणामास्रवाभावात् पुरातनकर्मनिर्जीर्थमाणत्वात् । आस्रवाभावो हि योगाभावात् योगाभावस्तु तद्वयवस्वप्रवृत्तिनिषेधात् । सद्वयवाश्च मनोवाकायरुक्षणाः कायवाङ्मनःकर्म योगः इति रुक्ष-णाभिधानत्वात् । ततो योगांगत्वात् मनसो विकल्पाभावपूर्वत्वे सतीं-द्रियाणां काययागमयानां प्रवृत्तिनिषेधे सति संवरनिर्जरासद्भावात् सर्वाणि कर्माणि क्षयं यांति इति सिद्धं । तेसिं मरणे मुक्खो तेषां कर्मणां मरणे विनाशे सति मोक्षः अनंतज्ञानादिगुणव्यक्तिनिष्ठानां सिद्धपरमेष्ठिना-बंधहेत्वभावनिर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मविप्रमोक्षो मोक्ष इत्यभिहि-तत्वात् । मोक्षे किमस्तीत्याह । मुक्खे मोक्षे सर्वकर्मक्षयलक्षणे सासयं शाश्वतमविनश्वरं इंदियविसयविमुकं इंदियविषयविमुक्तं इंदियाणां हृषीकाणां विषया गोचरास्तैर्विमुक्तं रहितं सुक्खं सौख्यं निराकुलतालक्षणं पावेइ प्राप्नोति लभते यत एवं तम्हा तस्मात् । एवं ज्ञात्वा भो भव्याः मणमारणं कुणह मनोमारणं कुरुत । मनोमारणमिति कोर्थः । विषयेषु गच्छतो मनसो निवारणं कुरुत कुरुध्वमित्यर्थः ॥ ६० । ६१ ॥

ये तु पुरुषा मनसो निवारणं न कुर्वति ते कथंभूता भवंतीत्याहु--

मणकरहो धावंतो णाणवरत्ताइ जेहिं ण हु बद्धो । ते पुरिसा संसारे हिंडंति दुहाइं भुंजंता ॥ ६२ ॥

मनःकरमो धावन् ज्ञानवरत्रया यैने खलु बद्धः । ते पुरुषाः संसारे हिंडन्ते दुःखानि भुंजंतः ॥ ६२ ॥

मणकरहो मन:करमः मन एव करम उष्ट्रः पांठातरेण कलमः करिशावको वा धावतो धावन प्रसरन् सन् जोहें यैः पुरुषैः णाणवरत्ताइ
शानवरत्रया वोधरज्जुरूपया ण बद्धो न बद्धः न संकोचितः ते पुरिसा
ते पुरुषाः संसारे आजवंजवे द्रव्यक्षेत्रकालमवमावलक्षणे दुहाइं दुःखानि
व्याकुलत्वोत्पादकलक्षणानि भुजंता भुंजंतः अनुभवंतः हिंडंति हिंडंते
परिश्रमंति खलु निश्चयेन । तथाहि—यथा कश्चन करमरक्षायां नियुक्तो
गजरक्षणे वा पुरुषः करमं गजं वा राजमंत्रिपुरोहितादीनां नंदनवनं प्रति
विध्वंसनाय धावंतं वरत्रांकुशादिना कृत्वा यदि न निवारयति स तदा
नंदनवनविध्वंसनापराधं विलोक्य लोकाचारविचारचतुरचातुरीचमत्कारनीतिशास्त्रानुसारविलोकितन्यायमार्गेण नरपतिना निगृह्यमाणः कारागाराद्यनेकविधदुःखान्यानुभवति स्वाधिकारिकयाकूटकारित्वात् । यः कश्चन
स्वाधिकारिकयाकूटं कुरुते स एवविधो न संदेहः तथेदं विषयेषु प्रवर्तमानं
मनो नियंत्रणीयमिति । उक्तंच—

अनेकांतात्मार्थप्रसवफलभारातिविनिते वचःपर्णाकीर्णे विपुलनयशास्ताशतयुते । समुतुंगे सम्यक् प्रततमतिमूले प्रतिदिनं श्रुतस्कंषे धीमान् रमयतु मनोमर्कटममुम् ॥

वीतरागसर्वज्ञवचनैर्नियुक्तो जनो यस्तु ज्ञानमावनया न निवारयति सवराकश्चतुरशीतिशतसहस्रपरिमाणेषु योनिषु संसारदुःस्वानि सहते न संदेहः । एवं ज्ञात्वा स्वसंवेदनज्ञानाभ्यासबळेन मनःप्रसरं निरुध्य शुद्धपरमा-त्मनि स्थापनीयमिति भावार्थः ॥ ६२ ॥

मनसो निरोधफर्छं व्याख्याय इदानीममुमेवार्थं बहुशास्त्रप्रसिद्धहरातेन टढीकृत्यः पश्चादवश्यं मुनिना मनोनिरोधो विधातव्य इत्युपदिशति;—

### पिच्छह णरयं पत्तो मणकयदोसेहिं सासिछित्थक्खो। इय जाणिऊण मुणिणा मणरोहो हवइ कायव्वो६३:

प्रेक्षध्वं नरकं प्राप्तो मनःकृतदोषैः शालिंसिक्थारूयः । इति ज्ञात्वा मुनिना मनोरोधो भवति कर्तव्यः ॥ ६३ ॥

मो मन्यजनाः पिच्छह प्रेक्षस्यं पश्यत विलोकयत बहुशास्त्रेषु प्रसिद्ध-वाक्यं समाकर्णयत इत्यर्थः । किंतत् । मणकयदोसिहें मनःकृतदोषैः चित्तविरचितापराधैः सालिकित्थक्खो शालिसिक्थास्यः मत्स्यविशेषः नरकं श्वश्रं प्राप्तो गतः इति । इय जाणिजण इति एत्रं ज्ञात्वा विज्ञाय मुनिना संयमिना मणरोहो मनोरोधः चित्तसंकोचः कायव्यो कर्तव्यः करणायः हवह भवति युज्यते इति तात्पर्यम् । तथाहि । शालि-सिक्थनाममत्स्यविशेषः महामत्स्यकच्छाकुले जलराशौ महामत्स्यकर्णे स्थितः । तस्य महानिद्रानुभवतो व्यावृतो मुखे अनेकामत्स्यादीनां जंतु-चराणाः समूहाः प्रविशति निःसरंति कीडंति स्वेच्छया तिष्ठति चेति पश्यन् व्याकुलत्वेन चिंतापरायणो जातः किमयं मूहात्मा मुखं न संवृणोति येन सर्वाणीमान्यस्योदरे तिष्ठति, यद्यहमेवंभूतोऽभविष्यस्तदा सकलानीमान्य-कवलयिष्यमिति रोद्रध्यानपराधीनस्तेषामलाभेपि मनोराचितदुश्चारत्रेणैव तथाविष्ठं पापं समुपार्ज्यं नरकं गत इति श्रुतिः । एवं ज्ञात्वा मुनिसमूहेन मनोराचितदोषासमर्थः अनावरणत्वादिति संदेहं निमूर्व्यं मनसो ज्ञानबलेन निरोध एव करणीय इति तात्पर्यार्थः ॥ ६३ ॥ एवं चित्तानिरोधकस्य नरकगितरेव फलं सद्दष्टांतं प्रदर्श्य तिन्नरोधं कुरुविन-स्युपिदेश्य वाधुना मनोवशीकरणमुपिद्श्य तत्फलं च निदर्शयति;—

सिक्खह मणवसियरणं सवसीहूएण जेण मणुआणं। णासंति रायदोसे तेसिं णासे समो परमो॥ ६४॥ उवसमवंतो जीवो मणस्स सक्केइ णिग्गहं काउं। णिग्गहिए मणपसरे अप्पा परमप्पओ हवइ॥६५॥जुअछं।

शिक्षध्वं मनोवशीकरणं स्ववशीभूतेन येन मनुजानाम । नक्येते रागद्वेषो तयोनीशे समः परमः ॥ ६४॥

उपरामवान् जीवो मनसः राक्तोति निग्रहं कर्तुम् । निगृहीते मनःप्रसरे आत्मा परमात्मा भवति ॥ ६५ ॥ युगस्रम् ।

मणवसियरणं मनोवशीकरणं मनो अवशं वशं करणं मनसिश्चत्तस्य वशीकरणं आत्मायत्तीकरणं मनोवशीकरणं भो जनाः सिक्खह शिक्षध्वं अभ्यस्यतः जेण येन मनसा सवसीहूष्ण स्ववशीमूतेन स्वाधीनतां गतेन मणुआणं मनुजानां मनुष्याणां रागदोसे रागदेषौ इष्टानिष्टयोः प्रीत्यप्रीतिरूपौ णासंति नश्यतः दूरीभवतः तेसिं तयो रागदेषयोः णासे नाशे विनाशे परमो परम उत्हृष्टः समः उपशमः वीतरागत्वाधारः भवतीति कियाध्याहारः उवसमवंतो उपशमवान रागदेषोपशमळक्षणवान जीवो जीवः आत्मा मणस्स मनसिश्चत्तस्य णिग्गहं निग्रहं विनाशं काउं कर्तुं सक्केह शक्कोति समर्थो भवति मनःप्रसरे चित्तविस्तारे णिग्गहिष्य निग्रहीते साकांक्षाचिते क्षयावस्थां नीते सित अप्पा आत्मा जीवः घातिकर्मचतुष्टयसद्भावात् परमप्पउ परमात्मा घातिकर्मचतुष्टयाभावप्रादुर्भाव—केवलज्ञानायनंतगुणव्यक्तिविराजमानो हवह भवतीति गाथार्थः ॥६४।६५॥६

ननु केन प्रकारेणास्य मनः प्रसरस्य निवारणं भवतीति प्रश्ने प्रत्युत्तरमाहः —

जहं जहं विसएसु रई पसमइ पुरिसस्स णाणमासिजा। तहं तहं मणस्स पसरो मज्जइ आलंबणारहिओ॥ ६६॥

यथा यथा विषयेषु रतिः प्रश्नमति पुरुषस्य ज्ञानमाश्रित्य । तथा तथा मनसः प्रसरो भज्यते आलंबनारहितः ॥ ६६ ॥

जह जह यथा यथा विसप्स विषयेषु इंदियार्थेषु पुरिसस्स पुरुषस्य जीवस्य रई रित: रागः पसमइ प्रश्नमित उपश्नमित उपश्नमतां गच्छिते। किंकृत्वा। णाणमासिज्ज ज्ञानमाश्रित्य पूर्वे तावदस्य जीवस्य रितरनादि-कालसंबंधवशात् परविषयाधारा इदानीं तु कालादिलिक्धं समवाप्य स्वसंवेदनज्ञानेनाकृष्टा सती ज्ञानमाश्रयतीति तात्पर्येण पूर्वार्धगाथार्थः। तह तह तथा तथा मणस्स मनसः चित्तस्य पसरो प्रसरो विस्तारः आलंबना-रिहेओ आलंबनारिहितः सन् रत्याश्रयमुक्तः सन् भज्जइ भज्यते विनश्यित अस्य मनःप्रसरस्य रितरेवाश्रयः रितस्तु विषयाश्रयं परित्यज्य ज्ञानाश्रयणी जाता यत्रैव रितस्तत्रैव मनःप्रसर इति श्रुतिः। अतः मनःप्रसरेपि ज्ञानाश्रयी भवतीत्यायातं मनोप्यात्मानं ज्ञानलीनं करोतीति तात्पर्यार्थः॥६६॥

असुमेबार्थं पुनरपि दढीकरोतिः;—

विसयालंबणरहिओ णाणसहावेण भाविओ संतो। कीलइ अप्पसहावे तक्काले मोक्खसुक्खे सो॥ ६७॥

विषयालंबनरहितं ज्ञानस्वभावेन मावितं सत् । क्रीडिति आत्मस्वभावे तत्काले मोक्षसौष्ट्ये तत् ॥ ६०॥

अत्र प्राकृतलक्षणे पुन्नपुंसकलिंगयोः कुत्रचिद्रूपभेदो नास्ति तथा च द्विचनबहुवचनभेदो नास्तीत्यादि सर्वत्र यथासंभवं विचारणीयं। विस-यालंबणरहिओ विषयालंबनरहितं अनादिकालसंसेव्यमानविषयाधारवार्जितं तत् मनः णाणसहावेण ज्ञानस्वभावेन ज्ञानवासनया भाविओ. संतो भावितं वासितं सत् तकाळे तत्काळे तदानीं अप्यसहाये आत्मस्वभावे शुद्धपरमात्मस्वरूपे सुक्खे मोक्षसुखे भावमोक्षळक्षणसमुद्भृतसुखे कीळह कीडति कीडमानस्तिष्ठतीति गाथार्थ: ॥ ६७ ॥

मनः प्रसरणिनवारणफलं दर्शयित्वा संप्रति तद्र्पद्वक्षसंडनाय शिष्योपदेशं ददिः,— णिल्लूरह मणवच्छो खंडह साहाउ रायदोसा जे। अहलो करेह पच्छा मा सिंचह मोहसलिलेण ॥६८॥

निर्छूयत मनोवृक्षं खंडयत शाखे रागद्वेषौ यौ । अफलं कुरुध्वं पश्चात् मा सिंचत मोहसलिलेन ॥ ६८॥

मणवच्छो मनोवृक्षं मनोरूपतरुं निर्लूयत छिन्नविस्तारं कुरुत रागद्वे-षद्वितया शाखे शाखाशब्दे द्विवचनं अहलं अफलं करेह कुरुध्वं । यथा स मनोवृक्षो न फलति । पुनरपि रागद्वेषवशात् संकल्पविकल्पेषु न प्रवर्तते तथा कुरुत । पच्छा पश्चात् पुनः मोहसालिलेन ममेदमस्याहमिति विभ्रमो मोहः मोहरूपजलेन मा सिंचह मा सिंचतु मनोवृक्षमूले मा मोहरूपं जलं ददत इत्यर्थः ॥ ६८ ॥

एवं मनोवृक्षमुत्पाटनाय शिष्यमुपदेश्याधुना मनोव्यापारे विनष्ट इंद्रियाणि विष-येषु न यांतीति दर्शयश्राहः—

णहे मणवावारे विसएस ण जंति इंदिया सन्वे । छिण्णे तरुस्स मूले कत्तो पुण पछवा हुंति ॥ ६९ ॥ नष्टे मनोव्यापारे विषयेषु न यांति इंद्रियाणि सर्वाणि । छिन्ने तरोर्मूले कुतः पुनः पछवा भवांति ॥ ६९ ॥

मणवावारे मनोव्यापारे चित्तस्य संकल्पविकल्पस्वस्तपे व्यापारे नष्टे विनष्टे सित सब्वे सर्वाणि समस्तानि इंदिया इंदियाणि हषीकानि विस-एस विषयेषु गोचरेषु ण जंति न यांति न गच्छंति । अबैवार्थे अर्थातर- न्यासमाह । तरुस्स मूले तरोर्मूले वृक्षस्य जटाकंदादिविशेषे छिण्णे छिने निःसंतानीकृते कत्तो पुणु कृतः पुनः पल्लवा हुंति पल्लवा भवंति कृतः पुनरापि पल्लवाः प्ररोहंति । यथा मूलाभावे अंकुरपल्लवादीनामभावः तथा मनोव्यापाराभावे इंदियाणां विषयगमनाभाव इत्यर्थः ॥ ६९ ॥

मनोन्यापारविनाशफलमुपदर्श्य तन्मात्रव्यापारे विनष्टे उत्पन्ने च विशेषमुपदर्शन् यन्नाह:——

मणिमत्ते वावारे णहुप्पण्णे य बे गुणा हुंति । णह्ने आसवरोहो उप्पण्णे कम्मबंधो य ॥ ७० ॥

मनोमात्रे व्यापारे नष्टे उत्पन्ने च द्वौ गुणौ भवतः । नष्टे आस्त्रवरोधः उत्पन्ने कर्मबंधश्च ॥ ७० ॥

मणिमत्ते मनोमात्रे चित्तमात्रे संकल्पविकल्पलक्षणमात्रे वावारे व्या-पारे णहे नष्टे विनष्टे उपण्णे य उत्पन्ने च जातमात्रे च वे गुणा द्वी गुणौ संवरकर्मबंधलक्षणौ हुंति भवतः । कस्मिन् सति को गुणो भवतीत्याह । णहे नष्टे सति आस्वचरोहो आस्रवनिरोधः कर्मास्रवरोधो भवति उत्पन्ने सति उत्पन्नमात्रस्य संकल्पस्यानिष्धे सति कम्मबंधो य कर्मबंधश्च प्रकृ-तिस्थित्यनुमागप्रदेशलक्षणात्मको भवति ॥ ७० ॥

यावत्कालं विषयव्यापारपरिणतमंतःकरणं तावत्कालं कर्माणि हंतुं न राक्तो-स्तीत्यावेदयति;—

परिहरिय रायदोसे सुण्णं काऊण णियमणं सहसा। अत्थइ जाव ण कालं ताव ण णिहणेइ कम्माइ॥७१॥

परिहृत्य रागद्वेषौ शून्यं कृत्वा निजमनः सहसा । तिष्ठति यावन्न काल्ठं तावन्न निहंति कर्माणि ॥ ७१ ॥

अत्थइ जाव ण कालं यावत्कालं न तिष्ठति यावंतं कालं स्वात्माभि-मुखपरिणामत्वेन न वर्तते । कोसौ । क्षपकः । किंकृत्वा न तिष्ठति । परिहरिय रायदोसे परिहत्य रागद्वेषौ इष्टेषु सक्चंद्नवनितादिषु प्रीतिः रागः अनिष्टेषु अप्रीतिर्देषः रागश्च द्वेषश्च रागद्वेषौ परितः सर्वप्रकारेण त्यक्तवा। न केवलं रागद्वेषौ परिहत्य। सुण्णं काऊण णियमणं सहसा शीघं निजमनः शून्यं च कृत्वा। अत्र मनसः शून्यत्वमेतत् यत् निःशेष-विषयविमुखत्वं यच्च चिच्चमत्कारमात्रनिजशुद्धात्मपरिणतत्वं रागद्वेषौ परि-हत्य शून्यं च मनः कृत्वा यावत् क्षपको न तिष्ठति। तावत् किं न स्या-दित्याह। ताव ण णिहणेइ कम्माइ तावन्न निहंति कमीणि तावंतं कालं कमीणि ज्ञानावरण।दीनि न निहन्यात्। इति ज्ञात्वा शुद्धात्मस्वरूपं जिज्ञा-सुना अलोलं मनः कार्यम्। यदुक्तम्—

रागद्वेषादिकञ्जोलैरलोलं यन्मनोजलम् । स पञ्चत्यात्मनस्तत्त्वं सतत्त्वं नेतरोजनः ॥ अविक्षिप्तं मनस्तत्त्वं विक्षिप्तं भ्रांतिरात्मनः । धारयेत्तद्विक्षिप्तं विक्षिप्तं नाश्रयेत्ततः ॥

ततश्च चेतनाचेतनेषु परद्रव्येषु रागद्वेषौ हित्वा शुभाशुभमनोवचन-कायव्यापाररूपयोगत्रयपरिहारपरिणताभेद्रत्नत्रयलक्षणज्ञानबलेन शून्यं विषयविमुखं च मनः कृत्वा यो वीतरागचारित्राविनाभूतशुद्धात्माभिमुख-परिणामस्तिष्ठति स सकलकर्माणि जयतीति भावार्थः ॥ ७१ ॥

याविचिदानंदारमकपरमब्रह्मोपासनवासनाबलेन मनो निश्चलं न विधीयते तावत् कर्मास्रवा वारियतुं न शक्यते इत्याह;---

तणुवयणरोहणेहिं रुज्झंति ण आसवा सकम्माणं । जाव ण णिप्फंद्कओ समणो मुणिणा सणाणेण ॥७२॥

> तनुवचनरे।धनाभ्यां रुध्यंते न आस्त्रवाः स्वकर्मणाम् । यावन्न निष्पंदीकृतं स्वमनो मुनिना स्वज्ञानेन ॥ ७२ ॥

रुझंति ण न निरुध्यंते न निवार्यंते ते आस्रवा सकम्माणं स्वक-र्मणां स्वेन आत्मीयेन जीवेन सहैकीभावं गतानां ज्ञानावरणाद्यष्टविध- कर्मणां । काभ्यां न निवार्यते । तणुवयणुरोहणोहें तनुवचनरोधनाभ्यां तनुः कायः वचनं वचः तयोनिरोधने ताभ्यां तनुवचनरोधनाभ्यां दुब्वयणे बहुवयणमिति प्राकृते । अथवा स्वकर्मणामित्यस्य पदस्यायमर्थः । काये-नोपार्जितानि कर्माणि स्वकर्माणि वचनेनोपार्जितानि कर्माणि स्वकर्माणि वचनकर्माणि उच्यंते । मनोनिरोधेन विना कायानिरोधेन कायकृतानां कर्मणामास्रवा न निषिध्यंते , वचनिरोधेन वचनकृतानामपि कर्मणामास्रवा न निषिध्यंते किंतु सर्वकर्मणामास्रवा एकेनैव मनोनिरोधेन निषिध्यंते तस्मादाह जाम ण णिष्फंदकओ यावन्न निष्पंदिकृतं निश्चलीकृतं । किं तत् । समणो स्वमनः स्वचित्तं द्व्यभावरूपं । केन । मुणिणा मुनिना महात्मना क्षपकेन । केन निश्चलीकृतं। स्वज्ञानेन स्वसंवेदनज्ञानगुणेन ततो निर्मलचैतन्यस्वभावस्वात्माभिमुखपरिणाममाहात्म्येन दुर्जयमनो जयं कृत्वा कर्मास्रवा निवारियेतव्या इति हेतोर्मनोजय एव श्रेयान् ॥ ७२॥

मनःप्रसरे निवारिते सित यत्फलं भवति तदावेदयति;—

खीणे मणसंचारे तुट्टे तह आसवे य दुवियण्पे। गलइ पुराणं कम्मं केवलणाणं पयासेइ॥ ७३॥

> क्षीणे मनःसंचारे त्रुटिते तथास्रवे च द्विविकल्पे । गलति पुरातनं कर्म केवलज्ञानं प्रकाशयति ॥ ७३ ॥

गलह गलति विलीयते क्षयं याति । किंतत् । कम्म कर्म । की हुशं । पुराणं पुरातनं अनेकभवांतरोपार्जितं । न केवलमनेकभेदिभिन्नं कर्म विगल्लितं किंतु केवलणाणं पयासे इकेवलज्ञानं केवलं चतत् ज्ञानं च केवल ज्ञानं प्रकाशयति आविभेवति प्रकटीभवति । कस्मिन् सित । खीणं मण-संचारे प्रक्षीणे मनःसंचारे संचरणं संचारः मनसः संचारो मनःसंचार-स्तिमिन् मनःसंचारे क्षयं विनाशं गते सित । न केवलं मनःसंचारे क्षीणे सित । तुद्धे तह आसवे य दुवियप्पे तथा तेनैव प्रकारेण आसवे

कर्मास्रवे त्रुटिते सित विलयं गते सित । कीहरो आस्रवे । द्विकिल्पे द्वौ विकल्पो मेदौ यस्य सि दिविकल्पः तिस्मिन द्विविकल्पे र्युमाशुभे द्रव्यमा-वस्तपे वा । मनःप्रसरे क्षीणे सित कर्मास्रवे च निवर्तिते सित भवभवार्जितं कर्म विगलति केवलज्ञानं चाविर्भवतीति समुच्चयार्थः । तथाहि—यो ध्याता अनंतज्ञानादिचतुष्टयलक्षणकार्यसमयसारस्योत्पादकेन विशुद्धतरसमाधि-परिणामपरिणतकारणसमयसारेणांतःकरणमतं नयित स कर्मास्रवशत्रूनः हत्वा केवलज्ञानविभूतिभाग्भवति निःसंशयमिति ।। ७३॥

यदि कर्मक्षयस्तवाभित्रेतस्तदा मनः ग्रन्यं विधेदीति शिक्षां प्रयच्छनाहः,— जइ इच्छाहि कम्भखयं सुण्णं धारेहि णियमणो झत्ति । सुण्णीकयम्मि चित्ते णूणं अप्पा पयासेइ ॥ ७४॥

> यदीच्छित कर्मक्षयं श्रून्यं घारय निजमनो झटिति । शून्यीकृते चित्ते नृनमात्मा प्रकाशयति ॥ ७४ ॥

भो क्षपक जह इच्छिहि यदिचेत् इच्छिस वांछिस अभिल्षिस । किं तत् । कम्मक्खयं कर्मणां द्रव्यभावरूपाणां क्षयो विनाशः कर्मक्षयस्तं कर्मक्षयं तदा सुण्णं धारेहि शून्यं लाभपूजाभोगकांक्षाविरिहतं धारय । किं तत् । णियमणो निजमनः संकल्पविकल्परूपं स्वकीयचित्तं । कथं । झिटीति त्वरितं । ततश्च सुण्णीकयम्मि चित्ते शून्यीकृते विषयविमुखीकृते चित्ते मनिस । किं स्यादित्याह । अप्पा पयासेहि आत्मा प्रकाशयिति जल्लंघरपटलविघटनादाविरिव प्रकटीभवित । कथं । णूणं नूनं निश्चितं । तथाहि—अयमात्मा सकलविमलकेवलज्ञानमयमूर्तिः रागद्देषादिदोषोज्झिते मनिस सर्वभावविलये वावभासते । यदुक्तं—

" सर्वभावविरुये विभाति यत्सत्समाधिमरानिर्भरात्मनः । चित्त्वरूपमभितः प्रकाशकं शर्मधाम नमताद्भुतं महः '' ॥ ७४ ॥ यदि चित्तमुद्रासयसि तदा स्वात्मानं पश्यसीत्यावेदयति;—

## उव्वासिह णियचित्तं वसिह सहावे सुणिम्मले गंतुं। जह तो पिच्छसि अप्पा सण्णाणो केवलो सुद्धो॥७५॥

उद्घासयिस निजिन्तं वसिस सद्धावे सुनिर्मले गंतुम् । यदि तदा पश्य स्वात्मानं संज्ञानं केवलं शुद्धम् ॥ ७५ ॥

भो क्षपक उच्चासहि णियाचित्तं यदि निजचित्तं स्वकीयांतरंगं उद्धान्तः पर्यसि पंचेंद्रियविषयेषु विमुखतां नयसि उद्दसति कश्चित्तमुद्धसं अन्यः प्रयुक्तं धातोश्च हेताविनीति इन्नंतो वस् धातुरिहावगंतव्यं । तथा भो क्षपक सद्भावे शोभने भावे विशुद्धज्ञानदर्शनोपयोगमये परमात्मनि वससि स्थितिं करोषि यदि । किंविशिष्टे सद्भावे । सुनिर्मेले शुद्धनिश्चयनयापेक्षया रागद्देषमोहः मद्दादिदोषोज्झिते । किंकर्तुं सद्भावे वसति । गंतु तमेव परमात्मानं सम्यक् परिछेतुं । सर्वे गत्यर्था धातवो ज्ञानार्था इति । यद्येवं करोषि तो पिच्छित्तिः अप्या तदा आत्मानं चिदात्मकं स्वस्वरूपं पश्यिस अवलोकयासि स्वसंवेदनेन स्वात्मानं संशयविमोहविश्वमवर्जितं ज्ञानं यस्य स तं सज्ज्ञानं । पुन-किंविशिष्टमात्मानं । केवलमसहायं । पुनः कीदृशं । शुद्धं सर्वोपाधिरहितं । यदिचेत् निजचित्तमुद्धासयसि सद्भावे च वससि तदा स्वात्मानं पश्यसीति समुच्चयार्थः । तथाहि । भो क्षपक यदि त्वं संसारशरीरभोगादिषु पराङ्मुखत्वं गतोसि तर्हि परमब्रह्मोपासनवासनानिष्ठो भव ।। यदुक्तम्—

" यदि विषयिपशाची निर्मता देहमेहात् सपिद यदि विशीर्णो मोहनिद्रातिरेकः । यदि युवतिकरंके निर्ममत्वं प्रपन्नो झिगिति तनु विधेहि ब्रह्मवीथीविहारम् "॥ ७५॥

क्षपकस्य परमात्मसद्भावशून्यत्वे दृषणमाहः---

तणुमणवयणे सुण्णो ण य सुण्णो अप्पसुद्धसन्भावे । ससहावे जो सुण्णो हवइ वसो गयणकुसुमणिहो ॥७६॥

> तनुमनोवचने शून्यो न च शून्य आत्मशुद्धसद्भावे । स्वसद्भावे यः शून्यो भवति वशो गगनकुसुमनिभः ॥ ७६ ॥

क्षपको ध्याता सुण्णो शून्यो भवतु । कस्मिन् शून्यो भवतु । तणुम-णवयणे तनुः शरीरं मनश्चितं वचनं प्रतीतं तनुश्च मनश्च वचनं च तनु-मनोवचनं तस्मिन् तनुमनोवचने । इदं शरीरादिकं मदीयमिति परिष्टि-नात्ति । अथवा तनुश्चिया शुभक्षपा देवार्चनादिका अशुभक्षपा प्राणिहनना-दिका, मनःक्रिया शुभक्षपा देवगुरुगुणस्मरणादिका अशुभक्षपा वधवंधन-चिंतनादिकाः, वचनिक्रयाः शुभक्षपा देवगुरुस्तुत्यादिकाः अशुभक्षपा मिथ्याभाषणादिका इत्येतासु शून्यः । यदुक्तं—

> आस्तां बहिरुपिध च यस्तनुवचनविकल्पजालमप्यपरम् । कर्मकृतत्वान्मत्तः कृतो विद्युद्धस्य मम किंचित् ॥ कर्मणो यथास्वरूपं न तथा तत्कर्म कल्पनाजालम् । तत्रात्ममतिविहीनो मुमुक्षुरात्मा सुसी भवति ॥

तथा ण य सुण्णो अप्पसुद्धसब्मावे न च शून्य आत्मशुद्धसद्भावे आत्मनश्चिदात्मकस्य शुद्धो रागादिमलरहितः सद्भावोस्तिस्वभावः तिस्मन् आत्मशुद्धसद्भावे न च शून्यो ध्याता । नित्यानंदैकस्वभावं परमात्मतत्त्वं तत्र ननु जायदवस्थः इत्यर्थः । यद्यक्तम्—

अस्पृष्टमबद्धमनन्यमयुतमविशेषमभ्रमोपेत: ।

यः पश्यत्यातमानं स पुमान् सलु शुद्धनयनिष्ठः ॥
स्वसद्भावे यः शून्यः स कीदृश इत्याह । ससहावे जो सुण्णो स्वसद्भावे टंकोत्कीर्णपरमानंदैकस्वभावे यो ध्याता शून्यो ऽविकल्पः स गगनकुसुमनिमो भवति च, गगनस्य आकाशस्य कुसुमं गगनकुसुमं तन्निमः गगन-

कुसुमनिमः आकाशकुसुमतुल्यः स मिथ्यारूपो भवतीत्यर्थः । ततोऽमंदिक् दानंदोत्थनिरूपमसुखामृतरसं पिपासुना विद्युद्धे स्वात्मनि सावधानीभृय स्थातव्यं इति मनःसंयमनम् ॥ ५६॥

ग्रन्यध्यानप्रविष्टः क्षपकः कीदगवस्थो भवतीत्याहः;—

सुण्णज्झाणपद्दहो जोई ससहावसुक्खसंपण्णो । परमाणंदे थक्को भरियावत्थो फुडं हवइ ॥ ७७ ॥

शून्यध्यानप्रविष्टो योगी स्वसद्भावसौरूयसंपन्नः । परमानंदे स्थितो भृतावस्थः स्फुटं भवति ॥ ७७ ॥

जोई योगी क्षपको मृतावस्थो भवति । कीहरोो योगी । सुण्ण-ज्ञाणपद्देो शून्यध्यानप्रविष्टः शून्यं च ध्यानं च शून्यध्यानं निर्विक-ल्पसमाधिलक्षणं तत्र प्रविष्टः स्थितः शून्यध्यानप्रविष्टः निर्विकल्पसमाध्या-विष्टः । यत्र च—

> जायंते विरसा रसा विघटते गोष्टी कथाकौतुकं शिर्यते विषयास्तथा विरमति प्रीतिः शरीरेपि च । जोषं वागपि धारयंत्यविरतानंदात्मनः स्वात्मन— श्चिंतायामपि यातुमिच्छति मनो दोषैः समं पंचताम् ॥

तच्छून्यध्यानमिह गृह्यते । पुनः कीहशो योगी । ससहायसुक्ख-संपणणो स्वसद्भावसौख्यसंपन्नः स्वस्य परमात्मनो यः सद्भावोऽनंतज्ञानपर-मानंदादिलक्षणः स्वसद्भावस्तद्वत्थं यत्सौख्यं स्वसद्भावसौख्यं तेन संपन्नः संयुक्तः स्वसद्भावसौख्यसंपन्नः । कीहशो योगी । परमाणंदे थक्को परमानंदे स्थितः परमश्चासावानंदश्च परमानंदस्तस्मिन् परमानंदे स्थितः विशुद्धतरपरब्रह्माराधनोद्भूतस्पीतानंदामृतरसतृप्त इत्यर्थः । अत एव क्षपकः भरियावत्थो फुडं हवइ पूर्णकलशवत मृतावस्थः अविनश्वरनिरुपमानं- दसुधारससंभृतः स्फुटं निश्चितं भवतीत्यर्थः । एवं ज्ञात्वा विषयशून्यं ध्यान-मवलंब्य स्वात्माराधनीयोऽनंतसौख्यं प्राप्सुनेति ॥ ७७ ॥ अधुना श्रन्यध्यानलक्षणमादः-

जत्थ ण झाणं झेयं झायारो णेव चिंतणं किंपि। ण य धारणा वियप्पो तं सुण्णं सुदृ भाविज्ज ॥ ७८॥ः

> यत्र न ध्यानं ध्येयं ध्यातारो नैव चिंतनं किमि । न च धारणा विकल्पस्तं शून्यं सुद्रु मावयेः ॥ ७८ ॥

भो क्षपक तं सुण्णं सुहु भाविज्ञ तत् शून्यं सुष्ठु अतिशयेन भावयें-स्त्वं जानीया इति भावार्थः । तत् किं । यत्र आर्तरौद्रधर्मशुक्कभेदाचतुर्विक-ल्पं ध्यानं नास्ति जिनसुगतहरब्रह्मभेदाद्यनेकविकल्पं ध्येयं च नास्ति। तथा शायारो

हुाचिः प्रसन्नो गुरुदेवभक्तः सत्यवतः शीलद्यासमेतः । दक्षः पद्वर्वीजपदावधारी ध्याता भवेदीहरा एव लोके ।

इत्यादिगुणोपतो ध्यातापि नास्ति तथा यत्र णेव चिंतणं किंपि नैव । किंतत्। चितनं शुक्कुकृष्णरक्तपीतादिकमन्यदपि शत्रुवधादिकं स्त्रीराजवक्या-दिकं वा चिंतनं नास्ति । तथा ण य धारणा यत्र धारणापि नास्ति काळांतरा-दिकं वा चिंतनं नास्ति । तथा ण य धारणा यत्र धारणापि नास्ति काळांतरा-दिकं वा चिंतनं नास्ति। तथा ण य धारणा यत्र धारणापि नास्ति काळांतरा-दिकस्योपि नास्ति तच्छून्यं ध्यानं अथीन्निर्विकल्पसमाधिळक्षणं ध्यानं निःसंदेहं भावयेरिति । ईदृग्विधशून्यतापरिणतो ध्यात। नयपक्षपातोाञ्चितः स्वरूपगुप्तो भवति । यश्च स्वरूपगुप्तः स परमानंदामृतमेवास्वादयित । यद्धकं—

. य एव मुक्त्वा नयपक्षपातं स्वरूपगुप्ता निवसंति नित्यम् । विकल्पजालच्युतशांतचित्तास्त एव साक्षादमृतं पिवंति ॥ अनुच--- " असंडितमनाकुलं ज्वलदनंतमंतर्बहि— मेहः परममस्तु नः सहजमुद्दिलासं सदा । चिदुच्छलनिर्भरं सकलकालमालंबतो यदेकरसमुह्नसहवणासिह्नलीलायितम् ''॥ ७८॥

प्रागुक्तलक्षणश्र्म्यतापरिणतः आत्मा श्रुद्ध एव भावो भवति स श्रुद्धभावः किमारव्यो भवतीत्यावेदयति;—

जो खलु सुद्धो भावोर्ट्सो जीवो चेयणावि सा उत्ता। तं चेव हवदि णाणं दंसणचारित्तयं चेव॥ ७९॥

> यः खलु शुद्धो भावः स जीवश्चेतनापि सा उक्ता । तचैव भवति ज्ञानं दर्शनचारित्रं चैव ॥ ७९ ॥

जो खलु सुद्धो भावो यः सलु निश्चयेन शुद्धो रागद्वेषमोहादिदो-षोज्झितः भावो भवति स एव भावो जीवः चतुर्भिर्द्वेच्यभावप्राणैः पूर्वमजी-वत् संप्रति जीवति अग्रे च जीविष्यति इति जीवः ज्ञानद्श्वेनोपयोगमयः तथा चेयणावि सा उत्ता स एव भावः सा जगत्प्रसिद्धा चेतना उक्ता प्रतिपादिता । स एव भाव तं चेव हवदि इत्यादि तत् विशुद्धं ज्ञानं दर्शनं चारित्रं भवति । यदुक्तम्—

तदेकं परमं ज्ञानं तदेकं शुचिदर्शनम् ।
चारित्रं च तदेकं स्यात्तदेकं निर्मलं तपः ॥
नमस्यं च तदेवैकं तदेवैकं च मंगलम् ।
उत्तमं च तदेवैकं तदेव शरणं सताम् ॥
अनुच—" आकामज्ञविकल्पभावमचलं पक्षेनियाम्यां विना
सारो यः समयस्य भाति निभृतैरास्वाद्यमानः स्वयम् ।
विज्ञानैकरसः स एष भगवान् पुण्यः पुराणः पुमान्
ज्ञानं दर्शनमप्ययं किमथवा यत्किंचनैकोप्ययम् "॥ ७९॥
यः खङ शुद्धो भावः स एव राजत्रयमित्याचष्टेः —

## दंसणणाणचिरत्ता णिच्छयवाएण हुंति ण हु भिण्णा। जो खुलु सुद्धो मावो तमेव रयणत्तयं जाण ॥ ८० ॥

दर्शनज्ञानचारित्राणि निश्चयवादेन भवंति न हि भिन्नानि ।

यः खलु शुद्धो भावस्तमेव रत्नत्रयं जानीहि ॥ ८० ॥

भो क्षपक दंसणणाणचिरत्ता दर्शनं च ज्ञानं च चारित्रं च दर्शन-ज्ञानचारित्राणि णिच्छयवाएण निश्चयवादेन निश्चयनयापेक्षया हुंति। ण हु भिण्णा हु स्फुटं भिन्नानि परमात्मनः स्वरूपात् पृथग्भूतानि नः भवंति । यद्वक्तम्—

> आत्मानि निश्चयबोधिस्थितयो रत्नत्रयं भवक्षतये । भूतार्थपथप्रस्थितबुद्धरात्मेव तन्नितयम् ॥ कथमपि समुपात्तात्रित्वमप्येकताया अपातितमिवात्मज्योतिदुद्गच्छद्च्छम् । सततमनुभवामोऽनंतचैतन्यचिन्हं न सकु न सकु यस्मादन्यथा साध्यसिद्धः ॥

किं तु जो खलु सुद्धो भावो यः खलु निश्चयेन शुद्धः कर्ममलवि-निर्मुक्तः भावः तमेव भावं रत्नत्रयं जाण जानीहि । तथाहि—एकमेव परमा-त्मानमात्मिन वर्तमानममंदानंद्मेदुरमात्मनैव यो ध्यायति तेन रत्नत्रयमे-वाराधितं भवेदिति भावार्थः ॥ ८० ॥

अशेषकामके।धले।भमदमात्सर्यादिभिर्विभावपरिणामैर्जुक्तत्वादयमात्मा शून्य इत्याबाह;—

तत्तियमओ हु अप्पा अवसेसालंबणेहिं परिमुक्तो । उत्तो स तेण सुण्यो णाणीहि ण सव्वदा सुण्यो ॥८१॥

> तित्रिकमयो हि आत्मा अवशेषाछंबनैः परिमुक्तः । उक्तः स तेन शून्यो ज्ञानिभिने सर्वदा शून्यः ॥ ८१ ॥

अप्पा आत्मा अतिति गच्छिति स्वकीयान् द्रव्यपर्यायानित्यातमा । किं विशिष्टः । तत्तियमइओ तत्त्रितयमयः दर्शनज्ञानचारित्रमयः । ज्ञानि-भिरात्मा दर्शनज्ञानमयो निर्दिष्ट इति । यदुक्तम्—

अद्वैतापि हि चेतना जगति चेद् दृग्ज्ञप्तिरूपं त्यजेत् तत्सामान्यविशेषरूपविरहात्सास्तित्वमेव त्यजेत् । तत्त्यागे जडतावतोपि भवति व्याप्यो विना व्यापका— दृत्मा चांतमुपैति तेन नियतं दृग्ज्ञप्तिरूपास्तु चित् ॥

अतः आत्मा दर्शनज्ञानोपयोगमयोऽवगंतव्यः तस्यैव शुद्धबुद्धस्वभाव-

स्यात्मनः स्वात्मनि या स्थितिस्तचारित्रमिति । अथवा— ववहारेणुवदिस्सदि णाणिस्स चरित्तं दंसणं णाणं ।

ण वि णाणं ण चरित्तं ण दंसणं जाणगो सुद्धो ॥

अनुच-सम्यक्सुसबोधदृशां त्रितयमसंढं परात्मनो रूपम् । तत्रितयतत्परो यः स एव तल्लब्धिकृतकृत्यः ॥

संसारव्यवहारव्यापारोत्पादकै रागद्वेषमोहशृंगारादिभिरवलंबनैः सालंबो मिक्यित आत्मेत्याशंक्याह अवसेसालंबणेहिं परिमुक्को अवशे धाणि समस्तानि यान्यालंबनानि अपध्यानादीति तैः सर्वप्रकारेण मुंको रहितः उत्तो स तेण सुण्णो स आत्मा तेनैव हेतुना शून्यः उक्तः प्रतिपा-दितः । ततश्च समस्तेंद्रियविषयकषायविषये शून्यः चिदानंदैकसद्भावे स्वस्ते योऽशून्यः स सर्वप्रकारेणोपादेय इति भावार्थः ॥ ८१ ॥

चित्स्वभावः खल्वयमात्मा मोक्षमार्गो मोक्षो वेत्यावेदयति;—

एवं गुणो हु अप्पा जो सो भणिओ हु मोक्खमग्गोति। अहवा स एव मोक्खो असेसकम्मक्खए हवइ॥८२ ॥

एवं गुणो ह्यात्मा यः स भिणतो हि मोक्षमार्ग इति । अथवा स एव मोक्षः अशेषकर्मक्षये भवति ॥ ८२ ॥

पवं गुणो हु अप्पा आत्मा य एवं मूता अनंतज्ञानाद्यो गुणा यस्य स एवं गुणः य एवं गुण आत्मा स एव मोक्षमार्ग इति भणितः कथितः सक- ठकमिविप्रमोक्षठक्षणो मोक्षस्तस्य मार्गो दर्शनज्ञानचारित्राणि एवं गुण-विशिष्टः खल्वात्मा साक्षान्मोक्षमार्ग इत्यवगंतव्यः अहवा अथवा मोक्ष-मार्गेण किं स एव मुक्खो स एवात्मा मोक्षः निरतिशयानंदसुसहएः । कदा स आत्मा मोक्षो भवतीत्याह । असे सकम्मक्खये हवह अशेषाणि समस्तानि मूलोत्तरप्रकृतिभेदभिन्नानि यानि कर्माणि ज्ञानावरणदर्शनावरणा-दीनि तेषां क्षयः सामस्तेन विनाशः अशेषकर्मक्षयस्तिभिन्नशेषकर्मक्षये सति स एव आत्मा मोक्षो भवतीत्यर्थः ॥ ८२ ॥

यावत्साकल्याभिनिविवेशो योगिनस्तावच्छून्यं ध्यानं नांस्तीत्यावेदयति;—

जाम वियप्पो कोई जायइ जोइस्स झाणजुत्तस्स। ताम ण सुण्णं झाणं चिंता वा भावणा अहवा॥ ८३॥

यावद्विकल्पः कश्चिद्पि जायते येगिगनो ध्यानयुक्तस्य । तावन्न शून्यं ध्यानं चिंता वा भावना अथवा ॥ ८३ ॥

जोइस्स योगिनः संवृतेंद्रियस्य क्षपकस्य जाम वियप्पो कोई जायइ यावत्कालं कोपि कश्चिद्पि विकल्पः अहं सुसी अहं दुःसीत्यादि-रूपः जायते उत्पद्यते । कथंभूतस्य योगिनः । झाणजुत्तस्स ध्यानयुक्तस्य निर्विकल्पसमाधिनिष्ठस्य । कथं ।विकल्पाविभीवः ? पूर्वविश्रमसंस्कारादिति । यदुक्तम्—

> जाननप्यात्मनस्तत्त्वं विविक्तं भावयन्नपि । पूर्वविश्रमसंस्काराद् श्रांतिं भूयोपि गच्छति ॥

विकल्पावतारश्चेद्योगिनस्तिहैं किं दूषणिमत्याशंक्याह । ताव ण सुण्णं झाणं तावत्कालं शून्यं संकल्पातीतं ध्यानं नास्ति । तत्किमस्तीत्याशंक्याह । चिंता वा भावणा अहवा तस्य परमात्मनश्चिता अनंतज्ञानादिगुणस्मरण- लक्षणा अथवा तस्मिन्नेव टंकोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावे भावना। न पुनः शून्यं ध्यानं। तथाहि। आत्मस्वभावलंबिनो योगिनः संकल्पविकल्पं विद्⊷ लयन् शुद्धनय एवोदेति। यदुक्तम्—

आत्मस्वभावं परभावभिन्नमापूर्णमाद्यंतिवमुक्तमेकम् । विलीनसंकल्पविकल्पजालं प्रकाशयन् शुद्धनयोऽभ्युदेति ॥ तस्माच्छून्यध्यानमभिल्रषता मुमुक्षुणा शुद्धनय एवेष्टव्य इति ॥ ८३ ॥ विशदानदमयात्मिन स्वात्मिन यस्य मनो विलीयते तस्यात्मा कर्मनिर्मूलनक्षमः प्राकट्यमुपदोकते इत्यादः—

### लवणव्य सलिलजोए झाणे चित्तं विलीयए जस्स । तस्स सुहासुहडहणो अप्पाअणलो पयासेइ ॥ ८४ ॥

छवणमिव सिंहिछयोगे ध्याने चित्तं विद्यीयते यस्य । तस्य शुभाशुभद्हन आत्मानलः प्रकाशयति ॥ ८४ ॥

पयासेइ प्रकाशयति प्रकटी भवति । प्रयोतते इति यावत् । कोसौ । अप्पाञ्जणलो आत्मैव अनलो वन्हिः आत्मानलः आत्महुताशनः । कस्यात्मानलः प्रकटीभवति इत्याह । झाणे चित्तं विलीयए जस्स यस्य योगिनो नियमितपंचेंद्रियस्य शुद्धात्मस्वरूपानिष्ठस्य मनश्चित्तं ध्याने धर्मशुक्करपे निर्विकल्पसमाधिलक्षणे वा विलीयते विलयं विनाशं याति यताश्चिद्र्पे स्थितं लग्नं मनोऽवश्यमेव विलीयते । अतएव परात्मनि स्थितिं न करोति । यदुक्तम्—

नूनमत्र परमात्मिनि स्थितं स्वातमंतमुपयाति तद्विहः। तं विहाय सततं अमत्यदः को बिमेति मरणान्न भूतले॥

किमिव ध्याने चित्तं विठीयत इति पृष्टे प्राह । **छवणव्य साछिछजोप** छवणमिव सिछछयोगे सिछछेन योगः सिछछयोगस्तस्मिन् सिछछयोगे । यथा छवणं पर्योगोगमासाय सद्यो विर्हायते तथा यस्य चित्तं शुद्धात्मयोगे विरुपमुपढोकते तस्य चिदानंदोवइयं प्राकटचमुपगच्छति । अस्मिश्चात्म- नि अनुभवमुपयाते द्वैतं न प्रतिभाति । यदुक्तम्—

उदयति न नयश्रीरस्तमेति प्रमाणं कचिदिपि च न विद्यो याति निक्षेपचक्रम् । किमपरमभिद्ध्ये धाम्नि सर्वकषेस्मि— जनुभवमुपयोते भाति न द्वैतमेव ॥

किंविशिष्टः आत्मानलः । सुहासुह्रुह्रुहणो नरेंद्रसुरेंद्रफणींद्रसाम्रा-ज्योदयहेतुः शुभकर्म नारकादिदुःसकारणमशुभकर्म शुभं च अशुभं च शुभाशुभे तयोर्दहनः शुभाशुभकर्मेधनसंघातप्लोषकारक इत्यर्थः ॥ ८४ ॥ स्वात्मोत्थपरमानंदसुधासिंधौ निमग्ने मनसि आत्मैव परमात्मा भवती-त्योवदयति—

उच्वसिए मणगेहे णहे णीसेसकरणवावारे। विष्फुरिए ससहावे अप्पा परमप्पओ हवइ ॥ ८५ ॥

उद्घासिते मनोगेहे नष्टे निःशेषकरणव्यापारे । विस्फुरिते स्वसद्भावे आत्मा परमात्मा भवति ॥ ८५ ॥

अप्पा परमप्पओ हवइ भवति संजायते । कोसौ । आत्मा शरी-राधिष्ठानो जीवः । कथंमूतो भवति । परमात्मा भवति । यहुक्तम्—

> उपास्यात्मानमेवात्मा जायते परमोऽथवा । मथित्वात्मानमात्मैव जायतेऽग्निर्यथा तरुम् ॥

कस्मिन् सित आत्मा परमात्मा भवतीत्याह । उच्चित्तए मणगेहे मनौतरंगं तदेव गेहं तस्मिन् मनोगेहे उद्दक्षिते सित विनष्टे सित सर्वविषय- व्यापारेभ्यः पराङ्मुसतामागते सित । मनसो विनाशकरणं परमात्मध्यान- मेव । न केवलं उद्दसिते मनोगेहे । णहे णीसेसकरणवावारे नष्टे निः

शेषकरणव्यापारे करणानामिद्रियाणां व्यापारः स्वस्वविषयेषु प्रवर्तनं करणा-व्यापारः निःशेषश्चासौ करणांव्यापास्श्च निःशेषकरणव्यापारस्तस्मिन् निःशेषक् करणाव्यापारे नष्टे सति परं करणाव्यापारं बहिरात्मा वारयितुं न शकोति किंतु तत्रैव रमते । यदुक्तं—

न तद्स्तींद्रियार्थेषु यत्क्षेमंकरमात्मनः । तथापि रमते बालस्तत्रेवाज्ञानभावनात् ॥ ततश्च हृषीकेषु विजितेष्ववश्यं परात्मतत्त्वमाविर्भवति । यदुक्तम्— संहृतेषु स्वमनोगजेषु यद्धाति तत्त्वममलात्मनः परम् । तद्गतं परमनिस्तरंगतामग्रिरुग्र इह जन्मकानने ॥

ततश्च मनसि विनष्टे हृषीगणे प्रहतप्रसरे स्वस्वभावे विस्फुरिते आत्मैव परमात्मा भवतीति समुदायार्थः ॥ ८५ ॥

श्रन्यं घ्यानं विद्धानस्य घातुः सकलकर्मवित्रमोक्षो भवतीत्याहः,—

इयएरिसम्मि सुण्णे झाणे झाणिस्स वदृमाणस्स । चिरबद्धाण विणासो हवइ सकम्माण सव्वाणं॥८६॥ इत्येतादृशे शून्ये ध्याने ध्यानिनो वर्तमानस्य । चिरबद्धानां विनाशो भवति स्वकर्मणां सर्वेषाम् ॥ ८६॥

हवइ भवति जायते। कोसी। विणासी विनाशी विलयः। केषां। सिंवाणं सकमाणं सेवेषां मूलोत्तरप्रकृतिभेदिभिन्नानां स्वकर्मणां ज्ञाना-वरणादीनां। कस्य कर्मणां विनाशो भवतीत्याह। झाणिस्स ध्यानिनो योगिनः। कथम्भूतस्य योगिनः। इयएरिसम्मि सुण्णे झाणे वहुमा-णस्स इति प्रागुक्तप्रकारेण एताहशे शून्ये ध्याने निर्विकत्यसमाधिलक्षणे प्रवर्तमानस्य। एताहशे ध्याने प्रतिष्ठितस्य योगिनः कर्मक्षयो भवतीति निःसंशयः। तथाहि—योगिनोऽयं योगकल्पतरुवां छितं फलं तदा फलति यदा मनोगजेन नोत्पाटितो भवेत्। यदुक्तं—

चित्तमत्तकरिणा नचेद्धतो दुष्टबोधवनविह्ननाऽथवा । योगकल्पतरुरेष निश्चितं वांछितं फलति मोक्षमत्फलम् ॥ ततोवश्यं योगिना मनोगजाद्योगकल्पतरुर्यह्नेन रक्षणीय इति भावार्थः ॥८६॥ निःशेषकर्माविनाशे सति कीदृशं फलं भवतीत्यावेद्यति;—

णीसेसकम्मणासे पयडेइ अणंतणाणचउखंधं। अण्णेवि गुणा य तहा झाणस्स ण दुछहं किंपि॥ ८०॥

निःशोषकर्मनाशे प्रकटयत्यनैतज्ञानचतुःस्कंघं । अन्येपि गुणाश्च तथा ध्यानस्य न दुर्छमं किंचिदपि॥ ८७॥

पयखेइ प्रकटीभवति । किं तत् । अणंतणाणचउखंधं अनंतज्ञाना-दीनां चतुःस्कंधं अनंतज्ञानचतुःस्कंधं अनंतिविज्ञानानंतवीर्यतानंतसौरत्यत्वा-नंतदर्शनलक्षणं । कदा तदेतचतुष्टयं प्रकटीभवति । णीसेसकम्मणासे निःशेषाणि यानि कर्माणि निःशेषकर्माणि तेषां नाशः निःशेषकर्मना-शस्तास्मन् निशेषकर्मनाशे सति । न केवलमनंतज्ञानचतुःस्कंधं प्रकटी-भवति । अण्णेवि गुणा य तहा तथा तेनैव प्रकारेण अन्येपि अपरे गुणाः पूक्ष्मत्वाव्याबाधादयोऽनंतगुणाः प्रकटीभवन्ति तत्तत्कर्मक्षयाते ते गुणाः प्रकृष्टाः सलु जायंते । तथथा—

हम्बोधौ परमौ तदावृतिहतः सौख्यं च मोहक्षयात् वीर्यं विद्यविघाततोऽप्रातिहतं मूर्तिर्न नामक्षतेः । आयुर्नोशवशाञ्च जन्ममरणे गोत्रेण गोत्रं विना सिद्धानां न च वदनीयविरहादुःखं सुखं चाक्षयम् ॥ येर्दुःखानि समाप्नुवंति विधिवज्जानंति पश्यंति नो वीर्यं नैव निजं मजंत्यसुमृतो नित्यं स्थिताः संमृतौ । कर्माणि प्रहतानि तानि महता योगेन येस्ते सदा सिद्धानंतचतुष्टयामृतसरिक्षाथा भवेयुर्न किम् ॥ एवं समस्तकर्मक्षये सित ध्यानमाहात्म्यादेवाप्रसिद्धत्वस्य जीवस्य अनंतगुणाः प्रकटी भवंति ततः प्राह झाणस्स ण दुल्हं किंगि ध्यानस्य दुर्लमं
न किंचिदिति किंतु ध्यानमाहात्म्यात्सर्वे सुलभमिति । अथवा एवं
ब्याख्या । अनुक्तमि ध्यानपदमस्यां गाथायामत्यूह्यं । ध्यानं कर्तृं
ध्यानिनो योगिनः अनंतज्ञानचतुःस्कंधं पयडेइ प्रकटयेत् अनंतज्ञानचतुःस्कंधमिति कर्मपदं अण्णेवि गुणा य तहा तथा अन्यानिष
गुणान् प्रकटयेत् अत एव ध्यानस्य दुर्लभं किंचिन्नास्ति ॥ ८७॥

कर्मकलंकमुक्तः खल्वयमात्मा निरवशेषं लोकालोकं परिछिनत्तीत्यावेदयति;—

जाणइ पस्सइ सव्वं लोयालोयं च द्व्वगुणजुत्तं। एयसमयस्स मज्झे सिद्धो सुद्धो सहावत्थो ॥ ८८ ॥

> जानाति पश्यति सर्वे लोकालोकं च द्रव्यगुणयुक्तं । एकसमयस्य मध्ये सिद्धः शुद्धः स्वभावस्थः ॥ ८८ ॥

जाणइ जानाति परिच्छिनात्ते वेत्ति तथा परसाइ पश्यति विलोकयति । कोसो । सिद्धः व्यक्तिरूपः परमात्मा । किं जानाति पश्यतीत्याह । लोगालोयं च लोक्यंते विलोक्यंते जीवाद्यः पदार्था यस्मिन् स लोकस्त-दिपरीतोऽलोकः लोक्श्च अलोकश्च लोकालोकस्तं सर्व निरवशेषं । क्यं-मूतं लोकालोकं । द्व्वगुणजुत्तं द्व्यगुणयुक्तं द्व्यपर्यायसंयुक्तं द्व्याणि जीवपुद्गलधर्माधर्माकाशलाः, द्व्यगुणाः ज्ञानवर्णादिगातिस्थित्यवगाहव-र्तनालक्षणाः, द्व्यपर्यायाः नृत्वदेवत्वादिद्वचणुकद्वित्रगुणादि धर्माधर्मयो-लोकाशस्य शुद्धपर्याय एवाकाशस्य घटाकाशपटाकाशादिः कालस्य समयादिलक्षणाः तैर्द्वयगुणपर्यायेर्युक्तमित्यर्थः । कथं जानाति । एयसम-यस्स मञ्झे एकस्य समयस्य मध्ये एकसमयमध्ये सूर्यस्य प्रतापप्रकाशवत् । यथा किल सूर्यस्य प्रतापप्रकाशावेकस्मिन्नेव समये उत्पयेते तथा वास्य शुद्धात्मनः सर्वस्यापि सावयवद्व्यस्य ज्ञातृत्वं दर्शनित्वं चैकस्मिन्नेव

समये संभवः छद्मस्थानां तु यथाक्रमेण । किं विशिष्टः सिद्धः । द्रव्यकर्म-भावकर्मनोकर्मादिपरित्यकः । पुनः किं विशिष्टः । स्वभावस्थः स्वभावे चिदानंदात्मके तिष्ठतीति स्वभावस्थः । जानाति पश्यतीत्युक्तवा ज्ञानदर्शन-गुणद्वयं सिद्धात्मनः प्रकाशितं । यदुक्तम्—

विश्वं पश्यित वेत्ति शर्म छमते स्वोत्पन्नमात्यंतिकं नाशोत्पत्तियुतं तथाप्यचछकं मुक्त्यार्थिनां मानसे । एकीभूतिमदं वसत्यविरितं संसारभारोज्झितं शांतं जीवघनं द्वितीयरहितं मुकात्मरूपं महः ॥

तथा ज्ञानादिगुणकथनेन ज्ञानशून्यं चैतन्यमात्रमात्मेति सांख्यमतं बुद्धचादिगुणोज्झितः पुमान् इति यौगमतं च प्रत्युक्तम् ॥ ८८ ॥ सिद्धातमानंतकारुं यावदनंतसुखमनुभवतीत्याहः—

# कालमणंतं जीवो अणुहवइ सहावसंभवं सुक्खं। इंदियविसयातीदं अणोवमं देहपरिमुक्को ॥ ८९ ॥

कालमनंतं जीवोऽनुभवति स्वभावसंभवं सौख्यम् । इंदियविषयातीतं अनुपमं देहपरिमुक्तः ॥ ८९ ॥

अणुहवह अनुभवति । कोसौ । ज्ञानकमलाघनाश्लेषलालसः सिद्धजीवः । कां कर्मतामापन्नामनुभवति । सहायसुक्खसंभूहं स्वभावसुखसंभूतिं स्वभावात् आत्मस्वभावात् यत् संभूतं सुखं अनंतसुखं तस्य संभूतिर्विभूति-र्रुक्षाः स्वभावसुखसंभूतिः तां स्वभावसुखसंभूतिं । अथवा स्वभावतो निस-गीतो या सुखसंभूतिः स्वभावसुखसंभूतिस्तां । किं विशिष्टां स्वभावसुखसंभूतिं । देवियविस्यातीदं इंद्रियविषयातीतं इंद्रियाणि स्पर्शनरसन्द्र्याणचक्काः-श्रोत्राणि तेषां विषयाः स्पर्शरसगंधवणशब्दास्तद्तीतं इंद्रियविषयातीतं विषयविरहितामित्यर्थः । पुनः कथंभूतां । अनुपमां उपमारहितां । कर्यं यावदनुभवति । कालमणंतं अनंतकालपर्यंतमित्यर्थः । कीदृशः सिद्धः । देहपरिमुक्तः देहा औदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि तैः परिमुक्तः रहितः देहपरिमुक्तः आत्मोत्थसुखांबुधिगताः ।सिद्धाः सदैव दुप्ता लोकाग्रनिवासिनस्तिष्ठति । यदुक्तम्—

''येषां कर्मनिदानजन्मविविधक्षुत्तृण्मुखा व्याधय— स्तेषामञ्जलदिकौषधगणस्तच्छांतये युज्यते । सिद्धानां तु न कर्म तत्कृतरुजो नातः किमञ्चादिभि— नित्यात्मोत्यसुखामृतांबुधिगतास्तृप्तास्त एव ध्रुवम् '' ॥ ८९ ॥

इति सिद्धगतिसाधिकामाराधनां विज्ञाय क्षपकित्रगुप्तिगुप्तो भूत्वा आराधयतुः सावधानतयेति निदर्शयति;—

इय एवं णाऊणं आराहउ पवयणस्स जं सारं। आराहणचउखंधं खवओ संसारमोक्खहं॥ ९०॥

इति एवं ज्ञात्वा आराधयतु प्रवचनस्य यत्सारं । आराधनाचतुःस्कन्धं क्षपकः संसारमोक्षार्थम् ॥ ९०॥

आराह्उ आराधयतु । कोसौ । खबओ क्षपकः । किमाराधयतु । आराह्णचउखंधं चतुर्णां स्कंधानां समाहारश्चतुःस्कंधं द्र्शनचारित्रतपो- लक्षणं आराधनायाश्चतुःस्कंधं आराधनाचतुःस्कंधं । किंकुत्वा आराक्षोतु । इय पर्च जाऊणं इत्येवं पूर्वोक्तप्रकारेण आराधनाधीनांतःकरणः प्राणी आरा- चनाप्रवहणेन विविधतरदुःसभरवारिपूरपूर्णं दुरंतदुर्गतिवडवानलवातुलज्वाला- जालकरालं विविधदुःसाध्यव्याधिमकराकीर्णमध्यं विकटकोधविटिपव्यास- विपुलपुलिनं निष्ठुतराहंकारनकमकोच्छलनभीषणं मायामीनालिकुलाकुलं समुद्धसष्ठोभशैवालसमन्वतं संसारसमुद्रमलब्धमध्यमुत्तीर्य मोक्षपुराविनस्वर- सुलमाराधनाफलभूतमवामोतीति विज्ञाय । कथंभूतं यत् आराधनाचतुःस्कन्धं- पवयणस्स जं सारं प्रवचनस्य आगमस्य सिद्धांतस्य द्वाद्शांगभेदभिन्नस्य

श्रुतस्य यत् सारं रहस्यभूतं । किमर्थमाराधयतु । संसारमोक्खद्वं पंच-प्रकारसंसारमोक्षार्थं भवविनाशार्थमिति ॥ ९० ॥

यैमीक्षणोर्थः स्वसारकृतस्तरप्रशंसामाहः

धण्णा ते भयवंता अवसाणे सव्वसंगपरिचाए। काऊण उत्तमहं सुसाहियं णाणवंतेहिं॥ ९१॥

धन्यास्ते मगवंतः अवसाने सर्वसंगपरित्यागं । कृत्वा उत्तमार्थे सुसाधितं ज्ञानवद्भिः ॥ ९१ ॥

णाणवंतिहिं यैः ज्ञानविद्धः ज्ञानं विद्यते येषां ते ज्ञानवंतः तैः ज्ञान-विद्धः विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मज्ञानसंपन्नैः परात्मज्ञानिनश्च संसारे त्रिचतुराः संति । यदुकं—

वियंते कृति नात्मबोधविमुखाः संदेहिनो देहिनः प्राप्यंते कृतिचित्कदाचन पुनर्जिज्ञासमानाः कचित् । आत्मज्ञाः परमात्ममोदसुखिनः प्रोन्मीलदंतर्दशो द्वित्राः स्युर्बह्वो यदि त्रिचतुरास्ते पंचषा दुर्लभाः ॥

इति यैज्ञानवाद्भः । किं कृतं । सुसाहियं सुसाधितं स्वातमसात्कृतं । किं तत् । उत्तमहं उत्तमार्थं मोक्षलक्षणपदार्थः । किंकृत्वा । काऊण कृत्वा । किं । सद्वसंगपरिचाए सर्वसंगपित्यागं सर्वः स चासौ संगश्च सर्वसंगः बाह्याभ्यंतरपरिग्रहलक्षणस्तस्य परित्यागस्तं सर्वसंगपित्यागं विधाय । कदा । अवसाणे अवसाने आयुःप्रांते अथवा अवसानमित्युपलक्षणं तेन बालकावस्थायां तरुणावस्थायां वृद्धावस्थायामपि सर्वसंगपरित्यागं विधाय उत्तमार्थः साधितः । सर्वसंगपरित्यागश्चानया रीत्या कृतः पुरातनराधुनिकश्च इति तदीतिमाह । उक्तं च—

स्नेहं वैरं संघं परिग्रहं चापहाय शुद्धमनाः । स्वजनं परिजनमपि च क्षांत्वा क्षमयेत् प्रियैर्वचनैः ॥ आलोच्य सर्वमेनः कृतकारितमनुमतं च निर्व्याजम् । आरोपयेन्महावतमामरणस्थायि निःशेषम् ॥ आलोचनाविधिश्चायं—

> कृतकारितानुमननैस्त्रिकालविषयं मनीव चनकायैः । परिहृत्य कर्म सर्व परमं नैःकर्ममवलं ॥ मोहायदृहमकार्षं समस्तमि कर्म तत्प्रतिकम्य । आत्मिन चैतन्यात्मिन निःकर्मणि नित्यमात्मना वर्ते ॥ मोहविलासविजृंभितिमिद्मुद्दयत्कर्म सकलमालोच्य । आत्मिन चैतन्यात्मिन निःकर्मणि नित्यमात्मना वर्ते ॥ प्रत्याख्याय भविष्यत्कर्म समस्तं निरस्तसंमोहः । आत्मिन चैतन्यात्मान निःकर्मणि नित्यमात्मना वर्ते ॥ समस्तमित्येवमपास्य कर्म त्रैकालिकं शुद्धनयावलंबी । विलीनमोहो रिहतं विकारिश्चन्मात्रमात्मानमाथवलंबे ॥ विगलंतु कर्मविषतरुफलानि मम भुक्तिमंतरेणैव । संचेतयेहमचलं चैतन्यात्मानमात्मानम् ॥

#### इति । तद्नु---

शोकं भयमवसादं क्रेशं कालुष्यमरतिमिप हित्वा । सत्त्वोत्साहमुदीर्य च मनः प्रसायं श्रुतैरमृतैः ॥ आहारं परिहाप्य कमशः स्निग्धं विवर्धयेत्पानम् । स्निग्धं च हापयित्वा सरपानं पूरयेत्कमशः ॥ सरपानहापनामिप कृत्वा कृत्वोपवासमिप शक्त्या । पंचनमस्कारमनास्तनुं त्यजेत्सर्वयत्नेन ॥

एवमुत्तमा गतिः साधिता ते कीदृशा इत्याह । धण्णा ते मयवंता धन्यास्ते भगवंतः ते पुरुषाः क्षपका धन्याः कृतपुण्याः तथा भगवंतः जग-त्पृज्या इत्यर्थः ॥ ९१ ॥ तात्रवेदनाभिभूतः क्षपकः खल्वनयोक्त्या प्रोत्साह्यत इति शिक्षां प्रयच्छन्नाहः धण्णोसि तुमं सुज्जस लहिऊणं माणसं भवं सारं । कयसंजमेण लद्धं सण्णासे उत्तमं मरणं ॥ ९२ ॥

धन्योसि त्वं सद्यशः छब्धा मानुषं भवं सारम् । कृतसंयमेन छब्धं संन्यासे उत्तमं मरणं ॥ ९२ ॥

मो सुज्जस शोभनं राकाशशांकधवलं यशो यस्य स सद्यशाः तस्य संबोधनं कियते भो सद्यशः भो क्षपक भो पुरुषोत्तम त्वं धन्योसि कृतपु- ण्योसि कृतकृत्योसि येन त्वया संन्यासे संन्यसनं संन्यासस्तस्मिन् संन्यासे संन्यासमाश्रित्य उत्तमं मरणं उत्तमानां पंचविधमरणानामन्यतमं यत्त्वया लब्धं प्राप्तं । किं कृत्वा पूर्वं । लिहिजणं माणुसं भवं सारं मानुष्यं भवं समस्तभवांतरेषु सारभूतं लब्ध्वा संप्राप्य यो नृत्वं दुःशाप्यं प्राप्य गृहिधर्ममाचरित स धन्यः । यः पुनः स्वात्माराधनपूर्वकं तपस्तपित तस्य पुनः किं वाच्यम । यदुक्तं—

लब्बा जन्म कुले शुचौ वरवपूर्बुद्धा श्रुतं पुण्यतो वैराग्यं च करोति यः शुचितपो लोके स एकः कृती । तेनैवोज्झितगौरवेण यदि वा ध्यानं समापीयते प्रासादे कलशस्तदा मणिमयैर्हेमेस्तदारोपितः ॥

कथंभूतेन त्वया । कथसंजमण संयमनं संयमः कृतः संयम इंदि-यमनःसंयमनं येन स कृतसंयमनस्तेन कृतसंयमनेन संयमं प्रतिपाल्य यन्त्यमेताहशं संन्यासोत्तममरणमाप्तवानसि तत्त्वं धन्यतमोसि ॥ ९२ ॥

मनःकायोद्भवं दुःखं क्षपकस्यावश्यं जायत इति विवृणोति;—

किसिए तणुसंघाए चिट्ठारहियस्स विगयधामस्स । खवयस्स हवइ दुक्खं तकाले कायमणुहूयं ॥ ९३ ॥ कृषिते तनुसंघाते चेष्टारहितस्य विगतधाम्नः । सपकस्य भवति दुःखं तत्काले कायमनउद्भूतम् ॥ ९३॥

हवह भवति । किं तत् । दुक्खं दुःखं । कस्य भवति । खवयस्स श्रपकस्य स्विकृतसंन्यासस्य । कीहशं दुःखं कायमणुहूयं कायः शरीरं मनिश्चतं कायश्च मनश्च कायमनसी ताभ्यां सकाशादुद्भृतं तत् कायमन उद्भृतं । तत्र कायजं दुःखं शिरःकर्णनेत्रतीवतरवेदनाज्वरावेशदाहायनेक-क्रारं, मनःसंभवं दुःखं च एतदृहिमिमे दारा एते बांधवा इयं कमला मम पुनः केत्यादि संकल्पविकल्पक्षं । कदा भवति दुःखं । किसिए तणुसंघाए कृषिते तनुसंघाते तनोः शरीरस्य संघातः परमाणुसंचयक्षपो हस्तपादायं-गुल्यवयवक्षपो वा तनुसंघातस्तिमन् तनुसंघाते लंघनवशाद्यवा तीववेद-नावशात् कृशतां क्षीणतां गते सित । कीहशस्य क्षपकस्य । विगयधामस्स विगतबलस्य अत एव चिहारहियस्स चेष्टारहितस्य चलनवलनादिका चेष्टा तया रहितस्य चेष्टाविवर्जितस्य । ततः क्षपकेण संविशुद्धपरमा-समावनावलेन वाग्मनःकायादिकं कर्म च स्वात्मस्वरूपात् पृथक् हृष्टव्यं तेन च दुःखोपशांतिर्भवति । यदुक्स्—

"कर्मिभिन्नमिन्शं स्वतोखिलं पश्यतो विशदबोधचक्षुषा। तत्कृतेपि परमार्थवेदिनो योगिनो न सुखदुःखकल्पना "॥ ९३॥ कठिनतरसंस्तरशयनदोषेण यदि दुःखसुपजायते तदा समभावेन सहस्वेति शिक्षां ददन्नाइ;—

जइ उप्पज्जइ दुक्खं कक्कससंथारगहणदोसेण । खीणसरीरस्स तुमं सहतं समभावसंजुत्तो ॥ ९४ ॥

यद्यत्पद्यते दुःखं कर्कशासंस्तरग्रहणदोषेण । क्षीणशारीरस्य त्वं सहस्व समभावसंयुक्तः ॥ ९४ ॥ जह उपज्जह यदि उत्पद्यते संजायते। किं तत्। दुःखं। कस्य। तद्या केन । कर्क्षशसंस्तरग्रहणदोषेण कर्कशसंस्तरग्रहणदोषः तेन कर्कशसंस्तरग्रहणदोषः तेन कर्कशसंस्तरग्रहणदोषः । कथंभूतस्य तव । श्चनुङ्जनिततीव्रतरपीडाव-शात् क्षीणं सामर्थ्यविरहितशरीरं यस्य स क्षीणशरीरस्तस्य क्षीणशरीरस्य दुर्बेळीभूतकायस्य । तुमं सहतं त्वं तद्दुःखं सहस्व। कीद्दशस्त्वं। समभाव-संजुत्तो समभावसंयुक्तः समः अहौ हारे मित्रे शत्रौ तृणे स्रौणे समानो यो भावः परिणामः समभावस्तेन युक्तः समभावसंयुक्तः यतो मणौ छोडे समभावपरिणतो सूरिरात्मानमेव पश्यति । यद्वकं—

" एकस्यापि ममत्वमात्मवपुषः स्यात्संसृतेः कारणं का बाह्यार्थकथा प्रथीयसि तपस्याराध्यमानेपि च । तद्वास्यां हरिचंदनेऽपि च समः संश्ठिष्टतोऽप्यंगतो भिन्नं स्वं स्वयमेकमात्माने धृतं पश्यत्यजस्नं मुनिः ॥ तृणं वा रत्नं वा रिपुरथ परं मित्रमथवा सुसं वा दुःसं वा पितृवनमहो सौधमथवा । स्तुतिर्वा निदा वा मरणमथवा जीवितमथ स्फुटं निग्नेथानां द्यमपि समं शांतमनसाम् " ॥ ९४ ॥

यावत्परीषद्वान् सहमानः संस्तरे वससि तावदात्मज्ञानपरिणतस्त्वं कमीणि क्षपयसीति क्षपकमुत्साहयन्नाहः—

तं सुगहियसण्णासे जावकालं तु वसिस संथारे। तण्हाइदुक्खतत्तो णियकम्मं ताव णिज्जरिस ॥९५॥

त्वं सुगृहीतसंन्यासो यावत्कालं तु वसिस संस्तरे । तृष्णादिदुःखतप्तो निजकर्म तावन्निर्जरयसि ॥ ९५ ॥

भो क्षपक जावकालं तु वससि तं त्वं यावत्कालं यावंतं कालं वससि निवासं करोषि । क । संथारे संस्तरे । तावत् किं करोषीत्याह । ताम णिज्ञरसि तावन्निर्जरयसि । किं तत् । णियकम्मं निजकर्म बहुभवांत-रोपार्जितकर्मसंतानं अवश्यमयमात्मा परात्मध्यानज्वलनज्वालाजालानिर्देग्ध-मनाः क्षणादेव विविधानां कर्मणां निर्जरामारचयति न पुनरात्मज्ञा-नविहीनः । यदुक्तम्—

> अज्ञो यद्भवकोटिभिः क्षपयित स्वं कर्म तस्माद्धहु स्वीकुर्वन् कृतसंवरः स्थिरमना ज्ञानी तु तत्तत्क्षणात् । तीक्ष्णक्रेशहयाश्रितोपि हि पदं नेष्टं तपःस्यंदने नीयंतं नयित प्रभुः स्फुटतरज्ञानैकसूतोज्झितः ॥

कीदृशः सन् कर्मनिर्जरां करोषि त्वमित्याह । तण्हादृदुक्खतत्तो तृष्णाशुद्दंशमशकादिभिर्यदुःखं दुस्सहतरयातना तृष्णादिदुःखं तेन तप्तः कदिर्थितः तृष्णादिदुःखतप्तः । किमिति सर्वपरीषहान् सहमानः क्षपकः संस्तरमास्थितः । यस्मात् सुगृहीतसंन्यासः सु अतिशयेन गृहीतः संन्या-सोऽन्नपानादिनिवृत्तिलक्षणो येन स सुगृहीतसंन्यासः गृहीतसंन्यासः स्वा-त्मभावनापरः तृष्णादिदुःखमनुभवन्नपि कमिनिर्जरालक्षणं फलमवामोतीत्य-संदेहमिति ॥ ९५ ॥

यथा यथा तृष्णादिबाधा जायते क्षपकस्य तथा तो समभावनया सहमानस्य कर्मनिर्जरेव फलं भवतीत्याचछे;—

जहं जहं पीडा जायइ भुक्खाइपरीसहेहिं देहस्स । तहं तहं गलंति णूणं चिरभवबद्धाइं कम्माइं ॥९६॥ यथा यथा पीडा जायते क्षुदादिपरीषहैर्देहस्य । तथा तथा गलंति नूनं चिरभवबद्धानि कर्माणि ॥ ९६॥

जहं जहं पीडा जायइ यथा यथा येन येन प्रकारेण पीडा तीवतर-वेदना जायते । कस्य । देहस्य जीवाविष्टस्य शरीरस्य । कें: कृत्वा व्यया जायते । अक्खाइपरीसहेहिं क्षुत् आदिर्येषां शीतोष्णदंशमशकादीनां ते क्षुदाद्यः श्रुदाद्यश्च ते परीषहास्तैः श्रुदादिपरीषहैः तथा तथा कर्माणि विलीयंते इत्याह । तहं तहं गलंति पूणं तथा तथा गलंति तेन तेनः प्रकारेण विलयं प्रपश्चेते नूनं । कानि । कम्माइं कर्माणि । कथंमूतानि कर्माणि । विरमवबद्धानि अनेकभवांतरोपार्जितानि । यद्यपि सिद्धांते तपसा निर्जरे-त्युक्तं तथापि भेदविज्ञानमंतरेण न कर्मनिर्जरा । ततः क्षपकेन तदेवाश्र-यणीयं । यदुकं—

"कर्मशुष्कतृणराशिरुव्वतोप्युद्धते शुचिसमाधिमारुतात् । भेदबोधदहने हृदि स्थिते योगिनो झिटिति भस्मसाद्भवेत्' ॥ ९६ ॥ अप्रिसंसगीजलमिवाई दुःसिस्तप्तोस्मीति क्षपकश्चितयेदित्याह;—

तत्तोहं तणुजोए दुक्खेहिं अणोवमेहिं तिव्वेहिं। णरसुरणारयतिरिए जहा जलं अग्गिजोएण ॥९७॥

तप्तोहं तनुयोगे दुःखैरनुपमैस्तीत्रैः । नरसुरनारकतिरश्चि यथा जलमग्नियोगेन ॥ ९७ ॥

तत्तोहं तप्ताऽहं ययप्यहं शुद्धनिश्चयनयापेक्षया अनंतृज्ञानामृतवापीम-ध्यमध्यासीनः सदैवानंतसुखस्वमावः तथापि व्यवहारेण अहं तप्तोस्मि कद-धिंतोस्मि । कैंः । दुक्खेहिं दुःसैः । कीहशैः । अनुपमेः उपमारहितैः तथा तीवैः दुस्सहतरैः । कदा । तनुयोगं वपुःसंयोगं शरीरसंयोगमासाय दुःखपरंपरां परिगतोस्मीत्यर्थः । कस्मिन् । णरसुरणारयतिरिष्ट नरश्च सुरश्च नारकश्च तिर्यङ् च नरसुरनारकतिर्यङ् 'द्वंद्वेकत्वमन्न' तस्मिन् नरसुरनारकतिर्यश्चि । तत्र मनुष्यगतौ इष्टवियोगानिष्टसंयोगविषदागमाधिन्याधिसंमवेर्द्वःसैरुपद्वतः । देवगतौ इंद्रादिविभूतिदर्शनसंभूतैर्मानसैर्द्वःसैः। नरकगतौ—

> असुरोदीरियदुक्सं सारीरं माणसं तहा विविहं । सितुन्भवं च तिव्वं अण्णोण्णकयं च पंचविहं ॥

इत्युक्तलक्षणैः पंचप्रकारदुसैः तिर्यम्मतौ अतिभारारोपणनासाछेदनमे-दनविदारणक्षुचृष्णाजनितैरनेकविधेर्द्वःसैस्तप्तो अयमात्मा । अमुमेवार्षे दृष्टांतेन व्यक्तीकरोति । जहा जलं अग्मिजोपण यथा जलं पानीयं श्रीतस्वभावमाप ज्वलनसंयोगेन तप्ती भवति तथाहमपीति विमृश्य । तथा—

> जानासि त्वं मम भवभवे यच याहक् च दुःसं जातं यस्य स्मरणमि मे शस्त्रविज्ञाष्पनिष्ट । त्वं सर्वेशः सक्कप इति च त्वामुपेतोऽस्मि भक्तया यत्कर्तव्यं तदिह विषये देव एव प्रमाणम् ॥

इति स्तुत्वा च देवं शरणं या या इति यावत् ॥ ९७ ॥

इति चिदानंदभावनापरिणतः स्वस्वभावास्तित्वं ध्रुवाणो ज्ञानामृते तत्सौख्यवानः भवतीत्याहः—

ण गणेइ दुक्खसलुं इयभावणभाविओ फुडं खवओ। पडिवज्जइ ससहावं हवइ सुही णाणसुक्खेण॥ ९८॥

न गणयति दुःखशस्यं इतिभावनाभावितः स्फुटं क्षपकः । प्रतिपद्यते स्वस्वभावं भवति सुखी ज्ञानसौख्येन ॥ ९८ ॥

ण गणेइ न गणयति । कोऽसौ । खवओ क्षपकः । किं न गणयति । दुःखसल्लं दुःखशल्यं । कथं । फुडं स्फुटं प्रकटं । कीटशः क्षपकः । इयभावणभाविओ इतिभावनाभावितः यदहमनादिकाले चतुर्गतिक्वेश-गर्तवर्तस्थपुटे पंचप्रकारे संसारे भ्रामं भ्रामं यानि दुस्सहानि दुःखान्यनुभूतवा-निस्म तेभ्योऽमूनि क्षुनूट्प्रभवानि न किंचिदिव प्रतिभात्येवं एपा भावना इतिभावना तया भावितः पुनः पुनः संस्कृतः इतिभावनाभावितः, अथवा मम जरामरणादिराहितस्य विशुद्धस्य निश्चयेन दुःखं नास्तीत्येवं एपा भावना तया भावितः इतिभावनाभावितः क्षपकः । किं करोतित्याह । पिडविक्वह

प्रतिपद्यते स्वीकरोति । कं । ससहायं स्वस्वभावं आत्मस्वभावम् । यदुक्तम्—

> इत्यालोच्य विवेच्य तिकल परद्रव्यं समग्रं बलात तन्मूलां बहुभावसंतितिममामुद्धर्तुकामः समम् । आत्मानं समुपेति निर्भरवहन् पूर्णीकसं विद्युतं येनोन्मूलितबंध एव भगवानात्मात्मान स्फूर्जिति ॥

आत्मस्वभावमास्थितः क्षपकः कीहशो भवतित्याह । हवह सुही णाण-सुक्खेण भवति । कीहशो भवति । सुसी अनिर्वचनीयसुखसंपन्नः । केन कुत्वा । ज्ञानसार्थ्येन भेदज्ञानजनितविविधतराह्नादेन ॥ ९८ ॥ '

दुर्घरदुःखानि तृणाय मन्यमानः स्वात्मानमेवाराधयेति शिक्षां ददन्नाहः;—
भित्तृण रायदोसे छित्तूण य विसयसंभवे सुक्खे।

भिन्नूण रायदास छिन्नूण य विसयसमव सुक्स । अगणंतो तणुदुक्खं झायस्स णिजप्पयं खवया ॥ ९९॥

भित्वा रागद्वेषौ छित्वा च विषयसंभवानि सुखानि । अगणयंस्तनुदुःखं ध्यायस्व निजात्मानं क्षपक ॥ ९९ ॥

खवया भो क्षपक झायस्स ध्यायस्व आराधय। कं। णिजप्पयं निजात्मानं चैतन्यस्वभावं यज्ञान्नैवायमात्मा सुखी भवति । यदुक्तम्—

> नाममात्रकथया परात्मनो भूरिजन्मकृतपापसंक्षयः । बोधवृत्तरुचयस्तु तद्गताः कुर्वते हि जगतां पतिं नरम् ॥

किं कृत्वा । भित्तूण रायदोसे भित्वा रागद्वेषौ रागद्वेषविरहित एव स्वात्मानमनुभवति । यतः उक्तम्—

> रायद्दोसादिहया डहुळिज्जइ णेव जस्स मणसिल्छं । सो णियतचं पिच्छइ णउं पिच्छइ तस्स विवरीओ ॥

पुन: किं विधाय । छित्तूण य विसयसंभवे सुखे विषयेभ्यः संभव उत्पत्तिर्येषां तानि विषयसंभवसुखानि छित्वा मूळतः समुन्मूल्य । यद्धकम्- थके मणसंकप्पे रुद्धे अक्लाण विसयवावारे । पयडइ बंभसूखं अप्पाझाणेण जोईणं ॥

पुन: किं कुर्वन् क्षपकः । अगणंतो तणुदुक्खं तनौ शरिरे यानि दुःसानि ज्वरावेशादीनि तानि अगणयन् । अनया भावनया निराकुर्वन् । तां भावनामाह—

न मे मृत्युः कुतो भीतिर्न मे व्याधिः कुतो व्यथा । नाहं बालो न वृद्धोऽहं युवा चैतानि पुद्गले ॥

ततो रागादीन् विभावान् मुक्त्वा अनंतज्ञानस्वभावे स्वात्मनि निरतः क्षपकः सुस्वी भवतीति भावार्थः ॥ ९९ ॥

यावत्तपोऽिष्रना न तप्तं चेतनं कार्तस्वरं तावत्कर्मकालिमा न मुच्यत इत्याह;— आव ण तवग्गितत्तं सदेहमूसाइं णाणपवणेण । ताव ण चत्तकलंकं जीवसुवण्णं खु णिव्वडइ ॥ १०० ॥

यावन्न तपेश्मितप्तं स्वदेहमूषायां ज्ञानपवनेन । तावन्न त्यक्तकलंकं जीवसुवर्णं हि निर्व्यक्तीभवति ॥ १०० ॥

ताय ण णिव्यडइ तावत्कालं तावंतं कालं न निर्व्यक्तीमवित न कर्मकलंकात् पृथग्मूतं भवित इत्यर्थः । किं तत् । जीवसुवणणं देदीण्य-मानगुणत्वात् जीवसुवणं चिदानंदकार्तस्वरं । कथं । खु स्फुटं जाम ण तविगितत्तं यावत्कालं न तपोग्निततं बाह्याभ्यंतरक्तपं तप एव दुस्सहत्वाद-ग्रिस्तपोग्निस्तेन तत्तं मुहुर्मुहुरावर्तितं । कस्यामधिकरणभूतायां क्षितं जीव-सुवर्ण । सदेहस्मूसाए स्वदेहमूषायां स्वस्यात्मनो देहः स्वदेहः स्वदेह एव मूषा स्वदेहमूषा तस्यां स्वदेहमूषायां । केन करणभूतेन । णाणपवणेण ज्ञानपवनेन ज्ञानं भेदज्ञानं तदेव पवनो वायुः तेन ज्ञानपवनेन करणभूतेन । कथंभूतं जीवसुवर्णं चत्तकलंकं त्यक्तं कलंकं कर्मक्षं येन तत् त्यक्कंकं ज्ञानपवनेन भेदज्ञानपवनेन वर्धमानतेजसा तपोजातवेदसा तप्तं

देहमूषाया स्थितं जीवसुवर्णं कर्मकालिमानमपहाय विशुद्धो भवती-त्यर्थः । यदुक्तम्—

" तपोभिस्ताडिता एव जीवाः शिवसुखस्प्रशः ।

मुश्रात्रैः खलु सिद्धचंति तंडुलास्ताडिता भृशम् ॥

तपः सर्वोक्षसारंगवशीकरणवागुरा ।

कषायतापमृद्दीका कर्मजीर्णहरीतकी '' ॥ १०० ॥

दुःखं देहस्य **अहं** च देहात्मको न भवामीति भावनया दुःखं सहस्वेति निर्दिशति;---

णाहं देहो ण मणो ण तेण मे अत्थि इत्थ दुक्खाइं। समभावणाइ जुत्तो विसहसु दुक्खं अहो खवय ॥१०१॥

नाहं देहो न मनो न तेन मे अस्ति अत्र दुःखानि । समभावनया युक्तः विसहस्व दुःखमहो क्षपक । १०१॥

विसहसु विशेषेण सहस्व । किं । दुक्खं दुःसं आधिव्याधिसमुद्भवं । किं विशिष्टः सन् सहस्व । समभावणाइ जुत्तो युक्तः संयुक्तः समभावन्या । तामेव समभावनामाह । णाहं देहो अहं शुद्धद्रव्यार्थिकनयापेक्ष—या विशुद्धचैतन्यात्मकः देहः काय औदारिकादिक्षपो न भवामि । तथाहं शुद्धिनश्चयनयेन निर्विकल्पस्वभावक्षपो मनः संकल्पक्षं चित्तं न भवामि यतो मनसः कायस्याप्यगोचरः । यदुक्तम्—

न विकल्परहितं चिदात्मकं वस्तु जातु मनसोऽपि गोचरः । कर्मजाश्रितविकल्परूपिणः का कथा तु वचसो जडात्मनः॥ तथाऽहमात्मा ईदृग्विधः—

4

स्वसंवेदनसुव्यक्तस्तनुषात्रो निरत्ययः । अत्यंतसौख्यवानात्मा लोकालोकविलोकनः ॥

तेनैव प्रकारेण इत्थं एतस्मिन् काथे व्यवहारनयापेक्षया वसतोपि मम निर्मलनिष्कलंकस्वभावस्य दुःखानि जन्मजरामरणरोगरूपाणि न संति इति समभावनापरिणतः क्षपको व्याधिप्रतीकारचिंतनरूपेण आर्तध्यानेन न बाध्यस इति भावार्थः ॥ १०१ ॥

शरीरे रागाबुद्भवो न पुनर्भम अनंतसुखसंपत्स्वभावस्य इति भावनापरः क्षप-कोस्तीत्यादिशति;—

ण य अत्थि कोवि वाही ण य मरणं अत्थि मे विसुद्धस्स। वाही मरणं काए तम्हा दुक्खं ण मे अत्थि ॥ १०२॥

न चास्ति कापि व्याधिर्न च मरणं अस्ति मे विशुद्धस्य । व्याधिर्मरणं काये तस्मात् दुःखं न मे अस्ति ॥ १०२ ॥

ण य अत्थि कोवि वाही निरंजनशुद्धात्मसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरू-पिनश्चियरत्नत्रयात्मकस्य मम कापि व्याधिनीस्ति तथा मम नित्यानंदैक-स्वभावस्य ण य मरणं प्राणत्यागरूपं मरणं मृत्युरिप नास्ति । कथंभूतस्य मम । विशुद्धस्य रागद्धेषमोहाद्युपिधिरिहतस्य अथवा वातिपत्तश्लेष्मादिदोष-रिहतस्य । यदि व्याधिमरणमिप परमात्मिन नास्ति तिहैं कास्ति । वाही मरणं व्याधिमरणं च काये तम्हा दुःखं ण मे अत्थि तस्मात्कारणात् दुःखादेरभावात् मम अविनश्वरपरमानंदमेदुरात्मनः दुःखं नास्ति । तदुक्तं—

" रुजरादिविक्वतिर्न मेंजसा सा तनोरहमितः सदा पृथक् । मेरुनेपि सति से विकारिता जायते न जरुदैविकारिभिः ''॥ १०२॥ यदि व्याध्यादिकं कायस्य तर्हि आत्मा कीदश इत्याह;-

सुक्खमओ अहमेको सुद्धप्पा णाणदंसणसमग्गो । अण्णे जे परभावा ते सब्वे कम्मणा जणिया ॥ १०३॥

> सुखमयोऽहमेकः शुद्धात्मा ज्ञानदर्शनसमग्रः । अन्ये ये परभावास्ते सर्वे कर्मणा जनिताः ॥ १०३ ॥

सुक्समओ इत्यादि । अनवरतस्यंदिसुंदरानंदसुदितामंदसुखेन निर्वृत्तः सुस्तमयः । अहं शरीराधिष्ठितोऽपि आत्मा शुद्धनयापेक्षया परमात्मा । यदुक्तम्—

> यः परात्मा स एवाहं योहं स परमस्ततः । अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थितिः ॥

तथा एको असहायः रागद्वेषादिदितीयरहितः सुद्धपा शुद्धातमा शुद्धासो आतमा च शुद्धातमा णाणदंसणसमगगो ज्ञानं च दर्शनं च ज्ञानदर्शने ताभ्यां समग्रः दर्शनज्ञानसमग्रः हिश्जितिस्वभावः नियतिवृत्ति ह्यः । एवंभूतात् स्वभावात् येन्ये ते परभावाः इत्याह अण्णे जे परभावाः दंकोत्कीर्णचित्स्वभावादात्मनः सकाशात् येऽन्ये रागद्वेषमोहादयः आधिव्याधिमरणादयः ते सव्वे ते सर्वे परभावाः पुद्गठभावाः । किं विशिष्टाः । कम्मणो जणिया कर्मणः सकाशादुत्पन्नाः । अथवा । कर्मणा करणभूतेन जनिता उत्पादिताः । ततोऽहमातमा केवलं सुसस्वभावसंपन्नो विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावोस्मीति ध्यानयोगमाह्यस्य क्षपकस्य कर्मनिर्जरेव । यदुक्तं—

परीषहाद्यविज्ञानादास्रवस्य निरोधिनी । जायते ध्यानयोगेन कर्मणामाशु निर्जरा ॥ १०३ ॥ पुनरहमात्मा ईद्यम्घ इति भावनापरः क्षपको भवतादित्यादिशातिः

णिचो सुक्खसहावो जरमरणविवज्ञिओ सयास्वी ।
णाणी जम्मणरहिओ इक्कोहं केवलो सुद्धो ॥ १०४॥

नित्यः सुखस्वमावः जरामरणिववर्जितः सदारूपी । ज्ञानी जन्मरहितः एकोहं केवलः शुद्धः ॥ १०४ ॥

अयमात्मा यद्यपि व्यवहारेण अनित्यस्तथापि शुद्धनिश्चयनयापेक्षया नित्यः अविनश्वरः । यद्यपि व्यवहारेण अनाद्यशुमकर्मवशात् कदााचिद्वःसी शुमकर्मवशात्कदाचित्सुस्ती तथापि शुद्धद्रव्यार्थिकनयापेक्षया सुस्तसद्धावः परमानंदमेद्वरानंतसुस्तरक्षयः, यद्यपि व्यवहारेण पंचप्रकारशरीराश्रितत्वात् जरामरणाकांतः तथापि निश्चयनयेन जरामरणविवर्जितः । यद्यपि अनुपचिरतासद्भृतव्यवहारेण स्पर्शरसगंधवर्णवत्युद्धलाश्रितत्वात् मृर्तस्वरूपः गौरकृष्णादिक्षपोपेतः तथापि शुद्धनयापेक्षया अरूपी रूपवर्जितः । यद्यपि व्यवहारेण मतिश्चतज्ञानाद्युपेतत्वात् ज्ञानी तथापि निश्चयनयापेक्षया केव-क्ज्ञानस्वभावत्वात् ज्ञानी । यद्यपि व्यवहारेण चतुरशीतिकक्षयोनिषु गृहीत-जन्मत्वाज्ञन्मी तथापि शुद्धनिश्चयनयाद्जन्मा । यद्यपि व्यवहारेण सुर-नरादिभेदादेनकस्तथापि निश्चयेन टंकोत्कीर्णचित्त्वभावत्वादेकः । यद्यपि व्यवहारेण ज्ञानावरणादिद्वव्यकर्मसंयोगादकेवलः तथापि द्व्यार्थिकनयापे-क्षया केवलः । यद्यपि व्यवहारेण रागाद्यपाधिसंयोगादशुद्धः तथापि शुद्धन्द्वयार्थिकनयापेक्षया शुद्धः ॥ यद्यक्तम्—

नो शून्यो न जडो न भूतजनितो नो कर्तृभावं गतो नैको न क्षणिको न विश्वविततो नित्यो न चैकांततः । आत्मा कायमितिश्चिदेकनिलयः कर्ता च भोका स्वयं संयुक्तः स्थिरताविनाशजननैः प्रत्येकमेकः क्षणे ॥ १०४॥ इति भावनापरिणतस्त्वमात्मानमेव तनोः सकाशान्निस्सारयेति शिक्षयति;—

इयभावणाइं जुत्तो अवगण्णिय देहदुक्खसंघायं । जीवो देहाउ तुमं कड्डसु खग्गुव्व कोसाओ ॥१०५॥

इति भावनया युक्तः अवगणय्य देहदुःखसंघातम् । जीवं देहास्वं निष्कासय खङ्गमिव कोशात् ॥ १०५ ॥

हे क्षपक तुमं त्वं कहुसु निस्सारय । कं । जीवो जीवं । अत्र कर्मणि प्रथमा न युक्तेत्यार्षत्वाददोषः । कीदृशस्त्वं । इतिभावनायुक्तः, अहं देहा-तमको व्याध्याधिनिष्पीतसारो न भवामि किंतु परमानंदसांद्रः शुद्धाश्चिदे-वास्मि इत्येवंह्वपावनया संयुक्तः स्वात्मानं शरीराश्चिष्काशय । किं कृत्वा पूर्व । अवगण्णिय देहहुक्खसंघायं अवगण्य । कं । देहहुःखसंघातं देहे शरीरे यानि ज्वरावेशातिसारोद्भवानि हुःसानि तेषां संघातः समूहः देहहुःखसंघातः तं देहहुःखसंघातं । कमिव विग्रहाचेतनं पृथक् कुरु । खग्गुव्य कोसाओ खड्डामिव कोशात् असिमिव कोशात् सङ्गपिधानकात् प्रत्याकारात् । यहक्तम्—

शरीरतः कर्तुमनंतशक्तिं विभिन्नमात्मानमपास्तदोषम् । जिनेद्रं कोशादिव खङ्गयिं तव प्रसादेन ममास्तु शक्तिः ॥ १०५ ॥ पुनः शिक्षां प्रयच्छनाहः—

हणिऊण अट्टरुद्दे अप्पा परमप्पयम्मि ठविऊण । भावियसहाउ जीवो कडूसु देहाउ मलसुत्तो॥१०६॥

ह्त्वार्तरौद्रौ आत्मानं परमात्मिन स्थापयित्वा । भावितस्वभाव जीवं निष्कादाय मलमुक्तम् ॥ १०६ ॥ भावितः स्वभावितः पुनः पुनर्भावनया स्वायत्तीकृतः सहजशुद्ध-स्वभावः आत्मभावो येन स भावितस्वभावः तस्य संबोधनं भो भावितस्वभावः क्षपक कडुसु निस्सारय परलोकं प्रापय । कं । जीवं स्वात्मानं । कस्मात् वेहाउ देहात् शरीरात् विग्रहात् । किंकृत्वा पूर्व । हणिऊण हत्वा मूलतः समुन्मूल्य । को । अद्घरुद्दे आर्तश्च रोदश्च आर्तरोद्रो । पुनः किं कृत्वा । अष्टपा परमप्पयम्म ठविऊण स्वात्मानं परमात्मनि स्थापयित्वा स्वात्मनः परमात्मनि स्थितिकरणं सोऽहमिति संस्कार एव । यदुक्तम्—

> सोहमित्यात्तसंस्कारस्तस्मिन भावनया पुनः । तत्रेव दृढसंस्काराष्ट्रमते ह्यात्मनः स्थितिम् ॥

यस्मान्निर्भूतार्तरोद्रदुर्ध्यानः परमात्मज्ञानसंपन्नः अत एव क्षपकः कलं-कमुक्तः बाह्याभ्यंतरपरिग्रहादिमलोज्झितः एताह्रग्गुणोपेतः क्षपको निश्चितं सुगतिमात्मानं तच्चतुर्विधाराधनासामर्थ्यान्नयतीति भावार्थः ॥ १०६ ॥ काललब्धिक्शादाराधनाधीना भन्यास्तिसमनेव भवांतरे सिद्धपंतीत्याहः—

# कालाई लहिऊणं छित्रूण य अहकम्मसंखलयं। केवलणाणपहाणा भविया सिज्झंतितम्मि भवे॥१०७॥

कालादि लब्ध्वा छित्वा च अष्टकर्मशृंखलाम् । केवलज्ञानप्रधाना भन्या सिध्यंति तस्मिन् भवे ॥ १०७ ॥

सिज्झंति सिध्यंति । के । भविया भव्याः आसन्नभव्या । कदा । तिस्मिन् मवे तिस्मिन्नेव भवांतरे वर्तमानशरीराधिष्ठाना भव्यात्मनः सिद्धिः साधयंतीत्यर्थः । किं कृत्वा । कालाई लहिजणं कालादिकं लब्ध्वाः द्रव्यक्षेत्रकालभवभावलक्षणां सामग्रीं प्राप्य ॥ यदुक्तम्—

योग्योपादानयोगेन दृषदः स्वर्णता मता । दुंख्यादिस्वादिसंपत्तावात्मनोप्यात्मता मता ॥ पुन: किं कृत्वा। छित्तृण य अहकम्मसंखलयं छित्वा। कां। अष्ट-कर्मशृंसलां अष्टकर्माण्येवातिहृद्धत्वात् शृंसला अष्टकर्मशृंसला तां कष्टकर्म-शृंसलां संत: सिद्धश्रंति केवलणाणपहाणा केवलं च तज्ज्ञानं च केवल-ज्ञानं तेन प्रधानाः संयुक्ताः एवंभूताः संतः केचित्तास्मन्नेव भवांतरे निश्च-याराधनामहिमकमलालिंगिता मिककांतासुखं निर्विशांति ॥ १०७॥

आराधनाराधका उद्वृत्यपुण्यप्रकृतयः सर्वार्थसिद्धिगामिनो भनंतीत्याहः—

आराहिऊण केई चउव्विहाराहणाई जं सारं। उव्वरियसेसपुण्णा सव्वट्ठणिवासिणो हुंति॥ १०८॥

आराघ्य केचित् चतुर्विधाराधनायां यं सारं । उद्वृत्तरोषपुण्याः सर्वार्थिनिवासिनो भवंति ॥ १०८ ॥

हुंति भवंति । केई केचित् अनुद्धृतपुण्यप्रकृतयः । कीटशा भवंति । सट्यट्टणियासिणो सर्वार्थिसिद्धौ निवसंतीत्येवंशीलाः सर्वार्थिसिद्धिनिवासिनः कालादिसामग्रीमपेक्ष्यमाणाः सर्वार्थिसिद्धिमाश्रित्य तिष्ठंतीत्यर्थः । सर्वार्थिसिद्धिगमनकारणमाह । किं विशिष्टाः केचित् । उट्यरियसेसपुण्णा उद्वृत्ता अनच्छन्ना शेषाः अविशिष्टाः पुण्यापुण्यप्रकृतयो येषां येषु वा उद्वृत्तशेषपुण्याः । किं कृत्वा सर्वार्थिसिद्धिनिवासिनो भवंति । आराहिजण सम्यगाराध्य । किमाराध्य । चउव्विद्याराहणाइं जं सारं चतुर्विधाराधनायां यं सारं चतुर्विधाराधनासु मध्ये यः सारः शुद्धबुद्धैकस्वभावः परमात्मा तं चतुर्विधाराधनायां सारं स्वस्वह्मपलक्षणमाराध्य पंचलब्धिसानमग्रयभावात् सर्वार्थसिद्धिनिवासिनो भवंति केचिदित्यर्थः ॥ १०८ ॥

ये जघन्या आराधकास्ते त्याराधनासामर्थ्यात् कियत्स्विप भवेष्वतीतेषु मोक्ष-मासादयंतीति व्यनक्तिः—

### जेसिं हुंति जहण्णा चउव्विहाराहणा हु खवयाणं। सत्तद्वभवे गंतुं तेवि य पावंति णिव्वाणं॥१०९॥

येषां भवंति जघन्या चतुर्विधाराधना हि क्षपकानाम् । सप्ताष्टभवान् गत्वा तेपि च प्राप्तुवंति निर्वाणम् ॥ १०९ ॥

पावंति प्राप्नुवंति लभंते । के । तेवि य तेपि च । किं प्राप्नवंति । णिव्वाणं निर्वाणं शाइवतानंद्स्थानं । किं कृत्वा प्राप्नुवंति । सत्तद्वभवे गंतुं सप्तमवान् अष्टसंख्याकान् वा भवान् भवांतराणि गत्वा अतिकम्य गत्वेति क्रवाप्रत्ययांतः । सप्ताष्टमवांतरेष्वतीतेषु मोक्षमक्षयसुखमासाद्यंती-त्यर्थः । ते के इत्याह । जेसिं हुंति जहण्णा चउव्विहाराहणाहु हु स्फुटं येषां क्षपकानां चतुर्विधा आराधना जघन्या भवंति । तथाहि—ये खलु मनश्चांचल्यात्सहज्ञुद्धचिदानंदात्माने स्वात्माने स्थितिमल्पतरामासाद्यंति व्यवहारपरमार्थक्षेषु दर्शनज्ञानचारित्रतपःस्विष मनोवचनकायसामर्थ्यरहितत्वात्सम्यगाराधनां नाचरंति तेपि जघन्या आराधकास्त्रिचतुरेषु भवांतरेषु अतीतेषु मोक्षमक्षयसुखमुपलभंते अत्तएवाराधनैव मोक्षं करोतीति भावार्थः ॥ १०९॥

व्यवहारनिश्चयाराधने।पयोगभाजः शुभकर्मोत्पादितस्वरैश्वर्यादिफलमनुभूय कम-नीयमुक्तिकामुका भवंतीत्याहः;—

उत्तमदेवमणुस्से सुक्खाइं अणोवमाइं भुत्तृण । आराहणउवजुत्ता भविया सिज्झंति झाणट्टा॥११०॥

उत्तमदेवमानुषेषु सुखान्यनुपमानि भुक्त्वा । आराधनोपयुक्ता भव्याः सिध्यंति ध्यानस्थाः ॥ ११० ॥ सिज्झंति सिध्यंति । के । भविया भव्याः । किं कृत्वा । अनूण भुक्ता अनुभूय । कानि । सुखानि । कथंभूतानि सुखानि । अणोव-माइं अनुपमानि उपमारहितानि । यदुक्तम्—

ह्विकजननातंकं दीर्घकालोपलालितम् । नाके नाकौकसां सौख्यं नाके नाकौकसामिव ॥

क । उत्तमदेवमणुस्से उत्तमदेवमानुषे उत्तमदेवत्वं इंद्रादिपद्प्राप्तिलक्षणं उत्तममानुषत्वं चक्रवर्तिपद्वी उत्तमदेवश्व उत्तममानुषश्च उत्तमदेवमानुषस्त-स्मिन् उत्तमदेवमानुषे चिक्रत्वित्रद्शेंद्रतादिपद्वीमनुभूय तदनु सिद्धिसुस-भाजो भवंतीत्यर्थः । के सिद्ध्यंति । आराहणउवजुत्ता आराधनोपयुक्ताः तथा झाणत्था ध्यानस्था ध्याने तिष्ठंतीति ध्यानस्थाः धर्मशुक्कादिध्यान-माजः । तथाहि । बाह्याभ्यंतरपरिग्रहपरित्यागमाधाय गृहीतसंन्यासः निर्मलतरसमयसारसरणिपरिणतांतःकरणः निश्चयव्यवहाराराधनोपयोग-योगी वर्धमानपुण्यप्रकृत्युद्यजनितस्वरैश्वर्यादिकमनुभूय भव्यात्मा सिध्यनित्यसंदेहमिति ॥ ११०॥

अतितपश्चरणादिकं कुर्वाणोपि स्वात्मध्यानबहिर्भूतो मोक्षभाग् न भवती-स्युपदिशति;—

अइ कुणउ तवं पालेउ संजमं पढउ सयलसत्थाई। जामण झावइ अप्पातामण मोक्खो जिणो भणइ।१११।

अति करोतु तपः पालयतु संयमं पठतु सकलशास्त्राणि । यावन्न ध्यायत्यात्मानं तावन्न मोक्षो जिनो भणति ॥ १११ ॥

अइ कुणउ करोतु अनुचरतु । कोसौ । प्राणी । किं तत् । तयं तपः पक्षे उपवासादिकं । कथं । अतीव उग्रोगं तथा पालेउ प्रतिपालयतु । कं । संयमं इंद्रियादिसंयमं । तथा पढउ पठतु अधीतां । कानि । सयलसत्थाइं सकलानि च तानि शास्त्राणि सकलशास्त्राणि व्याकरण-छंदोलंकारतर्कसिद्धांतादीनि परं जाम ण झायइ अप्पा यावत्कालं चैतन्यात्मानं न ध्यायति भेदज्ञानेन कायादिभ्यः पृथगवबुध्य स्वसंवेदनेन यावन्न संवेदयति तावत्तस्य प्राणिनः क्षपकस्य मोक्षो नास्ति । को नाम एवमाच्छे । जिणो भणइ निस्तिलार्थसार्थसाक्षात्कारी केवली जिनः भणति कथयति । उक्तंच—

पदमिदं ननु कर्म दुरासदं सहजबोधकला सुलमं किल । तत इदं निजबोधकलाबलात्कलयितुं यततां सततं जगत् ॥ यो न वोत्ति परं देहे देवमात्मानमव्ययम् । लभते न स निर्वाणं तप्त्वापि परमं तपः ॥ १११ ॥ एवंविधं विद्धाना भव्यात्मानोऽवस्यं मुक्तिभाजो भवतीति निगदति;—

चइऊण सन्वसंगं लिंगं धरिऊण जिणवरिंदाणं। अप्पाणं झाऊणं भविया सिज्झंति णियमेण॥११२॥

> त्यक्त्वा सर्वसंगं छिंगं घृत्वा जिनवरेंद्राणाम् । आत्मानं ध्यात्वा भन्याः सिध्यंति नियमेन ॥ ११२ ॥

सिज्झंति सिध्यंति सिद्धं साधयंति । के । भविया भव्यात्मानः । कथं सिध्यंति । णियमेण निश्चयेन । किंकृत्वा । चइऊण सव्वसंगं संगः परिप्रहो बाह्याभ्यंतररूपः । तत्र बाह्यो दशविधः । यदुक्तम्—

क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं द्विपदं च चतुष्पदम् । आसनं शयनं कुष्यं भांडं चेति वहिर्दश ॥

अभ्यंतरश्च पंरिग्रहश्चतुर्दशभेदभिन्नः । यदुक्तम्---

मिथ्यात्ववेदरागाहासप्रमुखास्तथा च षड् दोषाः । चत्वारश्च कषायाश्चतुर्दशाभ्यंतरा ग्रंथाः ॥ इत्येवं लक्षणं सर्वपरिग्रहं चइऊणं त्यक्त्वा विमुच्य ! न केवलं संगं त्यक्त्वा । तथा लिंगं धरिऊण जिणवरिंदाणं जिनेंद्राणां लिंगं नग्नतादि-लक्षणं धृत्वा सम्यक् प्रकारेण स्वात्मनि जिनदीक्षामारोप्येत्यर्थः । यद्यपि लिंगं जात्यादिविकलो निश्चयनयापेक्षया मोक्षहेतुर्न भवति । यदुक्तम—

िलंगं देहाश्रितं दृष्टं देह एवात्मनो भवः। न मुच्यंते भवात्तस्माचे ते लिंगकृताग्रहाः॥

तथापि व्यवहारेण जिनिहिंगं मोक्षाय भवति । तथा अप्पाणं झाऊणं आत्मानं च ध्यात्वा । यदुक्तम्—

संयम्य करणग्राममेकाग्रत्वेन चेतसा । आत्मानमात्मवान् ध्यायेदात्मनैवात्मनि स्थितम् ॥ एवं कुर्वाणा आराधनाराधकाः सिध्यंतीत्यर्थः॥ ११२ ॥

अथ ये व्यवहारिनश्चयाराधनाया उपदेशका आराधकाश्च तान्नमस्करोमीत्याह;—

आराहणाइ सारं उवइट्टं जेहिं मुणिवरिंदेहिं। आराहियं च जेहिं ते सन्वेहं पवंदामि॥ ११३॥

आराधनायां सारमुपदिष्टं यैर्मुनिवरेन्द्रैः । आराधितं च यैस्तान् सर्वानहं प्रवंदे ॥ ११३ ॥

जेहिं उवइहं यैज्ञीतसम्यगाराधनारहस्यैः उपिदृष्टं आदिष्टं कथितं । कीहर्शेर्यैः । मुणिवरिदृहिं प्रत्यक्षज्ञानिनो मुनयस्तेषां वरा गणधरास्ते- धामिद्राः स्वामिनस्तीर्थकरास्ते मुनिवरेंद्रास्तैः मुनिवरेन्द्रैः तीर्थकृद्भिः । किं उपिदृष्टं यैः । आराधनायां सारं सर्वस्या आराधनायाः सारः टंकोत्कीर्णचि-त्स्वरूपपरमात्माराधनालक्षणः स उपिदृष्टो यैर्मुनिवरेंद्रैस्तान् प्रवंदे नमस्क-

रोमि । न केवलं तान् आराधनोपदेशकान् वंदे । आराहियं च जेहिं यैर्मुनिवरेंद्रैराराधितं द्रव्यभावाराधनासारं तान् सर्वानिप त्रिधा नमस्करो-मीत्यर्थः ॥ ११३ ॥

स्वाहंकारपरिहारं विद्धानः आचार्यः प्राह;—

# ण य मे अत्थि कवित्तं ण मुणाभो छंदलक्खणं किंपि। णियभावणाणिमित्तं रइयं आराहणासारं ॥ ११४॥

न च मे अस्ति कवित्वं न जाने छंदोलक्षणं किंचित्। निजभावनानिमित्तं रचितमाराधनासारम्॥ ११४॥

ण य मे अत्थि कित्तं मे मम कित्तं व्याकरणित्युद्धं शब्दार्थाठंकारसमन्तितं नास्ति । तथा ण मुणामो छंदलक्खणं किंपि छंदः
पिंगलाद्याचार्यप्रणीतं छंदःशास्त्रं छंदश्च्रृहामण्यादिकं न जाने इत्यर्थः ।
तथा लक्षणं व्याकरणं जैनेंद्रादिकं अथवा कित्त्वस्य गुणलक्षणं न
जानामि किंचित् स्तोकमपि । यदि न किंचिज्जानासि तिहं किमर्थमारचितवानसि इत्युक्ते प्राह । णियभावणाणिमित्तं निजमावनानिमित्तं
केवलमात्मभावनानिमित्तं आराधनासारो मया व्यराचि कृतः निजमावनां
निमित्तीकृत्य मयायमाराधनासाराख्यो ग्रंथो व्यरचि न पुनर्यशोनिमित्तं ।
यद्धकम्—

न कवित्वाभिमानेन न कीर्तिप्रसरेच्छया । कृतिः किंतु मदीयेयं स्वनोधायेव केवलम् ॥ ११४ ॥

यद्यत्र प्रवचनविरुद्धं तदा द्रव्यभावश्रुतकेविलनो दूषणमपाकृत्य विशुद्धममुं प्रंथं कुर्वेन्त्विति त्रवीति;—

### अमुणियतचेण इमं मणियं जं किंपि देवसेणेण । सोहंतु तं मुणिंदा अत्थि हु जइ पवयणविरुद्धम् ॥११५॥

अज्ञाततत्त्वेनेदं भणितं यरिकचिद्देवसेनेन । शोधयंतु तं मुनींद्रा अस्ति हि यदि प्रवचनविरुद्धम् ॥ ११५॥

शोधयंतु तं मुनींद्राः भावद्रव्यश्चतकेवितः अंतःस्वसंवेदनज्ञानसंयुक्ताः बिहर्द्वादशांगश्चतरहस्यकोविदाः । किं तत् । तं । तत् किं । भाणयं जं किंपि यितकंचित् भणितं निगदितं इमं इदं प्रत्यक्षीभूतमाराधनासाराख्यं शास्तं । केन भणितं । देवसेनेन देवसेनाख्येनाचार्येण । कथंभूतेन । अमुणियतच्चेण अज्ञातं तत्त्वं येन स अज्ञाततत्त्वस्तेन अज्ञाततत्त्वेन । गर्वपरिहारार्थमिदं विशेषणं न पुनरज्ञाततत्त्व आचार्यः, ततः प्राचीनसूरयो नितरां गुणिनोपि विगताहंकाराः श्रूयंते । यदुक्रम्—

सत्यं वाचि मतौ श्रुतं हृदि द्या शौर्यं भुजे विक्रमे लक्ष्मीदीनमनूनमर्थिनिचये मार्गे गतौ निर्वृतेः । येषां प्रागजनीह तेपि निरहंकाराः श्रुतेगोंचरा— श्रित्रं संप्रति लेशतोपि न गुणस्तेषां तथाप्युद्धताः ॥

परं तदा शोधयंतु अत्थि हु जइ पवयणविरुद्धं हु स्फुटं यदि चेत् प्रवचनविरुद्धं जिनागमविरुद्धं किंचिन्मया प्रत्यपादि तदा शोधयंतु । ये भावश्रुतविरहिताः केवळं द्रव्यश्रुतावळंबिनस्तेषां पुनिरहाराधनासारशोधने नाधिकारः । ये परमब्रह्माराधनातत्परास्त एवात्राधिकारिण इत्यर्थः ॥११५॥

इति श्रीदेवसेनाचार्यविराचित आराधनासारः समाप्तः ॥

#### टीकाकारस्य प्रशस्तिः।

### 

अर्वसेनमुनीशोऽभूत् पारहर्वा श्रुतांबुधेः । पूर्णचंद्रायितं येन स्याद्वादविपुलांबरे ॥ १ ॥ श्रीमाथरान्वयममुद्धिपूर्णचंद्रो निर्धतमोहतिमिरप्रसरो मुनींद्रः । तत्पद्रमंडनमभूत सदनंतकीर्ति-ध्यानाग्निदग्धकुसुमेषुरनंतकीर्तिः ॥ २ ॥ काष्ठासंघे भवनविदिते क्षेमकीर्तिस्तपस्वी लीलाच्यानप्रसुमरमहामोहदावानलांभ: । आसीहासीक्रतरतिपतिर्भूपतिश्रेणिवणी प्रत्यग्रस्रवत्सहचरपदद्वंदपद्मस्ततोपि ॥ ३ ॥ तत्पहोदयभूधरेऽतिमहति प्राप्तोदये दुर्जयं रागद्वेषमहांधकारपटलं संवित्करैदीरयन् । श्रीमान् राजति हेमकीर्तितरणिः स्फीतां विकाशश्रियं भव्यांभोजचये दिगंबरपथालंकारभुतो द्धत् ॥ ४ ॥ विदितसमयसारजोतिषः क्षेमकीर्ति-हिंमकरसमकीर्तिः पुण्यमूर्तिर्विनेयः ।

जिनपतिशुचिवाणीस्फारपीयूषवापी-स्नपनशमिततापो रत्नकीर्तिश्चकास्ति ॥ ५ ॥ आदेशमासाय गुरो: परात्मप्रबोधनाय श्रतपाठचंचु ।

आराधनाया मुनिरत्नकीर्तिष्टीकामिमां स्पष्टतमां व्यधत्त ॥ ६ ॥

इति प्रशस्तिः ।

इति पंडिताचार्यश्रीरत्नकीर्तिदेवविराचिताराधनासारटीका समाप्ता ।



| SS |                                                                             | <del>~~</del> ~~ | <b>≈</b> ≈ | <b>==</b> |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|------------------|------------|-----------|
|    | प्रकाशित                                                                    | ग्रन्थ।          |            |           |
|    | <b>}</b> १. लघीयस्त्रयादि संग्रह                                            | ••••             | मू०        | 1=)       |
|    | <b>  २.</b> सागरधर्मामृत सटीक                                               |                  | मू०        |           |
|    | ३. विकान्त कौरव नाटक                                                        |                  | मू०        | 1=)       |
|    | ४. पार्श्वनाथ चरित काव्य                                                    | ••••             | मू०        | 11)       |
|    | ५. मैथिली कल्याण नाटक                                                       |                  | मू०        | 1)        |
| 1  | ६. आराधनासार सटीक                                                           |                  | मू०        | 1)11      |
| 1  | ७. जिनदत्तचिरित्र काव्य                                                     |                  | म्०        | 1)11}     |
|    | मिलनेका पता— <b>जैन ग्रन्थरत्नाकर कार्यालय,</b> हीराबाग, पो० गिरगाँव—बम्बई। |                  |            |           |
| 32 |                                                                             | ======           | ====       | ==        |