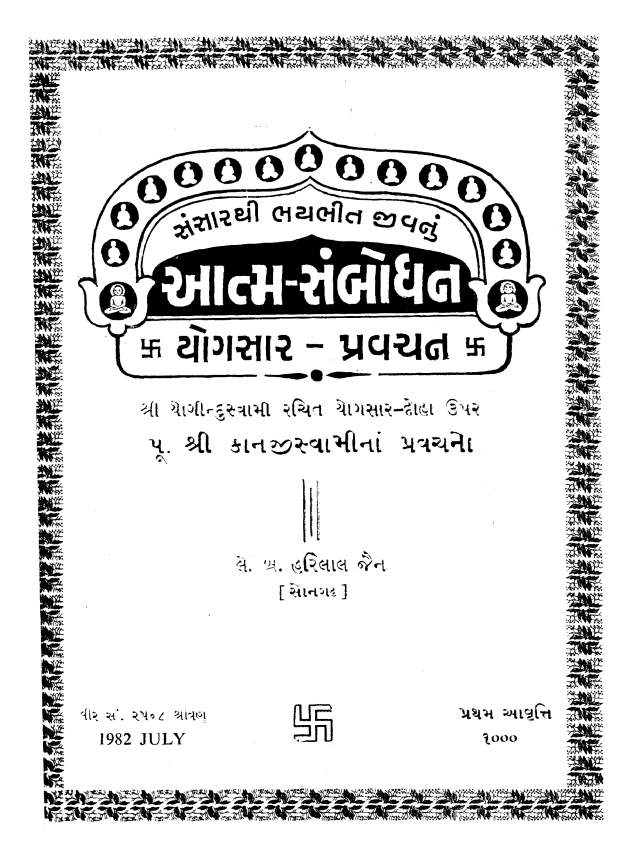


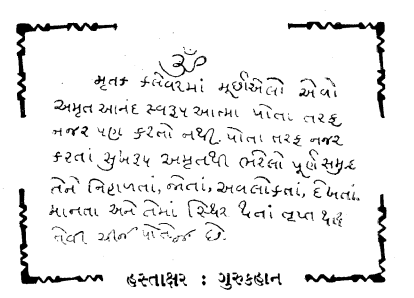
[લેખક-સંપાદક : બ્ર. હરિલાલ જૈન ]



#### ંપ્રકાશક-

શ્રી જૈન સાહિત્ય-વિકાસ મંડળ વતી સરલાબેન એચ. દોશી 'બિન્દ' ઈરલા સ્વામી વિવેકાનંદ રાેડ વિલે–પાર્લા <mark>સું બઈ</mark>–પ૬

逖



#### 涰

સુદ્રક : અજિત સુદ્રણાલય સાેનગઢ ( ૩૬૪૨૫૦)

## \*

ઉપકાર–**અં**જલિ

મુમુક્તુ જીવ ભવસમુદ્રથી પાર ઘવા અને માેક્ષની સાધના કરવા ધર્મના અનેક નિમિત્તોના ઉપકાર ગ્રહણ કરે છે....તેમાં સાક્ષાત્ ગુરુના સત્સ ગની સૌથી પ્રધાનતા છે. મારા મહાન ભાગ્યે મને હિતમાર્ગદર્શાં ક પૂ. શ્રી કહાનગુરુનું 'સંત–સાન્નિધ્ય ' મળ્યું, અને સત્યમાર્ગ ધ્રાપ્ત ઘયા....તેઓશ્રીના પરમ ઉપકારાના સ્મરણપૂર્વંક આ પુસ્તકદ્વારા બક્તિ-આંજલિ અર્પણ કરું છું.

આ ઉપરાંત મારા સમસ્ત કુટુંબ-પરિવાર સ્વજન સાસુ-સસરા તથા માતા-પિતા વગેરે સૌએ હિતમાર્ગમાં મને જે અનુમાદના આપી છે તે બદલ તે સૌના આભાર માનું છું અને તેએ પણ હિતમાર્ગ પામા એવી ભાવના ભાવું છું.

શ્રીગુરુપ્રતાપે મારું જીવન આત્મહિતસાધનામાં આગળ વધે, અને સવે જિજ્ઞાસુજીવા પણ ગુરુદેવના આ પ્રસાદને પામીને આત્મહિતને સાધે, એવી ભાવનાપૂર્વંક આ પુસ્તક અર્પણ કરું છું.

્ટું પહેલીવાર સાેનગઢ આવી ત્યારે પૂ. ગુરુદેવે પાેતાના સુહસ્તે મને આ 'યાેગસાર' શાસ્ત્ર આપ્યું હતું; તેના ઉપરના પ્રવચનાે પણ સુંદર હતા, તેથી તે મંગલ પ્રસંગની યાદીમાં આ પુસ્તક છપાવીને બેટ આપતાં મને આનંદ થાય છે.

સરલાબેન એચ. દાેશી.

## निवेदन

' પરમાત્મ પ્રકાશ '-જે આત્મભાવનાથી ભરેલું અત્ય'ત સુગમ અધ્યાત્મશાસ્ત્ર જૈનસમાજમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ છે-તેના રચનાર શ્રી યેાગીન્દુ-મુનિરાજે, સ'સારથી ભયભીત ચિત્તે, 'આત્મ-સંબાધન 'અર્થે ૧૦૮ દાેહાની રચના કરી છે, જે 'યાેગસાર' નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેના ઉપર પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામીનાં ( ઈ.સ. ૧૯૬૬ માં ગુરુદેવના ૭૭ મા વર્ષે થયેલા ) આ પ્રવચના છે.

પરમશાંત આત્મભાવનાથી ભરપૂર આ પ્રવચનાેના લેખન-સંકલન વખતે, ટેપદ્રારા શ્રવણુ વખતે, કે આ પુસ્તક દ્વારા ફરીફરી તેની સ્વાધ્યાય કરતી વખતે, સ્મરણુ થાય છે—વહાલા ગુરુકહાનનું.... 'ભગવાન આત્મા....તું જ પરમાત્મા ' એવા એમના રણકારના પડઘા પ્રવચનના શબ્દેશબ્દે ગૂંજી રહ્યા છે. અહા, પોતાના પરમાત્મતત્ત્વની અનુભૂતિ જે ગુરુના નિમિત્તે થઈ તેમના ઉપકારની શી વાત! ગુરુદેવના શ્રીમુખથી આત્માના પરમાત્મપણાની સિંહગર્જના સાંભળીને મુમુક્ષુજીવા મુગ્ધ બની જતા. ઊધતા મુમુક્ષુઓ જાગી ઊઠતા....ને વીરતાથી પાતાના પરમાત્મત્વરૂપને દેખવા માટે કટિબદ્ધ થતા. ચૈતન્યના રણકારથી ભરેલા આ પ્રવચનાે વાંચતાં જિજ્ઞાસુને એમ થશે કે જાણે અત્યારે જ ગુરુદેવ બાેલી રહ્યા છે.

ગ્ર થની પ્રતિપાદન શૈલિ ઘણી સુગમ અને આત્મસ્પર્શી છે; તેની સાથે અનેક –ચિત્રા આપીને વધુ સુગમ અને આકર્ષક બનાવેલ છે.

આ પુસ્તક તૈયાર કરવાની પ્રેરણા ભાઈ શ્રી સુમનભાઈ આર. દેાશી (શ્રી જૈન સ્વા. મંદિર ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટી તથા મહામંત્રી) દ્વારા પ્રાપ્ત થઈ છે; તથા શ્રીમતી સરલાબેન એચ. દેાશીને, પૃ. ગુરુદેવ પ્રત્યેની ઉપકારબુદ્ધિથી પ્રેરાઈને તેમજ પાતાના અધ્યાત્મ રસની પુષ્ટિ અર્થે આ પુસ્તક છપાવવાની ભાવના જાગી; તેમની સાવના અનુસાર, 'શ્રી જૈન સાહિત્ય–વિકાસ મંડળ' (હસ્તે શ્રી ચંદ્રકાન્તભાઈ) દ્વારા આ પુસ્તકનું પ્રકાશન થાય છે; જિનવાણીના આ પ્રકાશનકાર્યમાં સહકાર બદલ સૌને ધન્યવાદ !

મુમુક્ષુ સાધર્મીજના ! આ અસાર સંસારથી ભય પામીને, તેનાથી છુટવા અને પરમ સિદ્ધિસુખને પામવા તમે આ શાસમાં કહેલા પાેતાના પરમાત્મતત્ત્વની વાર વાર શાવના કરીને, એકાગ્રચિત્તે તેના અનુભવ કરજો

– પ્ર. હરિલાલ જૈન.

For Private & Personal Use Only

| <b>**</b>    | આત્મસંબાધન * યાેગસાર-પ્રવચન |                                                     |  |  |  |
|--------------|-----------------------------|-----------------------------------------------------|--|--|--|
|              |                             | [વિષય સૂચિ]                                         |  |  |  |
|              | *                           |                                                     |  |  |  |
|              | દેાહા                       | વિષય પાનું                                          |  |  |  |
| ESAB         | ૧–૨                         | મુંગલાચરણ : પરમાત્મવ દન ૧                           |  |  |  |
|              | 3                           | ભવથી ભયભીત જીવનું આત્મસંબાધન ૯                      |  |  |  |
|              | ૪–૫                         | ભવદુઃખનું કારણ ને શિવસુખનાે ઉપાય ૧૩                 |  |  |  |
|              | Ę                           | ત્રિવિધ આત્મા જાણીને શું કરવું ? ૧૭                 |  |  |  |
|              | ७-८-६                       | અહિરાત્મા, અંતરાત્મા, પરમાત્માનાં લક્ષણું ૧૯        |  |  |  |
|              | ૧૦-૧૧                       | દેહણુદ્ધિ છેાડ, નિજરૂપને જાણુ 🦾 🛄 ૨૬                |  |  |  |
|              | ૌર                          | નિજરૂપને જાણતાં માક્ષસુખ ૨૯                         |  |  |  |
|              | 13                          | જ્ઞાનસહિત તપથી શીઘ પરમયદ ૩૧                         |  |  |  |
|              | ૌ૪                          | પાેતાના જ પરિણામથી બંધ અને માક્ષ ૩૩                 |  |  |  |
|              | <b>૧</b> ૫                  | આત્મજ્ઞાન વગર પુણ્યથી પણ સંસાર ૩હ                   |  |  |  |
|              | ૧૬                          | આત્મદર્શન એ જ માેક્ષનું કારણ ૩૯                     |  |  |  |
|              | ૧૭                          | ગુણુસ્થાન વગેરેમાં પણ જીવ જ ખતાવવે৷ છે ૪૧           |  |  |  |
|              | ૧૮                          | ગૃહસ્થને પણ આત્મજ્ઞાન ને મોક્ષમાર્ગ ૪૭              |  |  |  |
| KXXX         | 46-20                       | જિનવર જેવા નિજાત્માના ચિંતનથી પરમપદ … પપ            |  |  |  |
| SX CBS       | ર૧–૨૨                       | 'હું પરમાત્મા' (સાધકના રણુકાર, સિદ્ધપદના ભણુકાર) ૬૧ |  |  |  |
| KISSE        | <b>२३</b> –२४               | આત્માનું સ્વશ્નેત્ર ૬૭                              |  |  |  |
|              | રપ                          | સમ્યકત્વની દુર્લભતા ૬૯                              |  |  |  |
| <u>B</u> ZNA | २९-२७                       | માસને ચાહા તા શુદ્ધાત્માને બાણા; ન બાણા તા ૭૧       |  |  |  |
|              | ૨૮                          | તારા આત્મા જ તારા ધ્યેય ૭૩                          |  |  |  |
|              | ૨૯૩૧                        | આત્મજ્ઞાન વગરનાં વ્રતાદિ ફેાગ્ટ;                    |  |  |  |
|              |                             | જ્ઞાનીને તપ વડે શીઘ મુક્તિ ૭૫                       |  |  |  |
|              | ૩૨                          | પુષ્ડ્યથી સ્વર્ગ; પાપથી નરક; આત્મજ્ઞાનથી માક્ષ ૭૯   |  |  |  |
|              | 33~ <b>3</b> 8              | પરભાવ છેાડ, આત્મભાવ કર ને શિવ્યુર જા                |  |  |  |
|              | ૩૫–૩૬                       | છ દ્રવ્યે ને નવપદાર્થીમાં શુદ્ધજીવ જ સાર ૮૩         |  |  |  |
|              | 30                          | શુદ્ધાત્માનું ધ્યાન ધરાે ને શીઘ્ર ભવપાર કરેલ્લ… ૮૫  |  |  |  |

Jain Education International

www.jainelibrary.org

| દેાહા       | વિષય                                                   | પાનું       |
|-------------|--------------------------------------------------------|-------------|
| 32-36       | માક્ષને ચાહતા હા તા                                    |             |
|             | કેવ <b>ળજ્ઞાનસ્વભા</b> વી આત્માને જાણ                  | 28          |
| ४०          | સર્વંત્ર આત્માને જ દેખતાં રાગ-ક્રેષને৷ અભા             | વ૮૯         |
| ૪૧ થી ૪૫    | તારા ચૈતન્યદેવને દેહમ દિરમાં જ દેખ                     | Eo          |
| ४६          | ભવરોગ મટાડવા ધર્મંનું અમૃત પી 🤍                        | 62          |
| ४७-४८       | ધર્મતે કચાં <b>છે</b> ? ને કચાં નથી ?                  | ૧૦૦         |
| ४६-५०       | જીવને કેમ સંસાર ?ને કેમ માેક્ષ ?                       | <b>૧</b> ૦૧ |
| ય૧          | નરકના ઘર જેવું શરીર, ને નિર્મળ આત્મા                   | ૧૦૫         |
| ષર–પેઙ      | આત્માને નથી જાણવા તે માેક્ષ નથી પામવ                   | ા…૧૦૭       |
| ય૪–૫૫       | બઢુ પૃછમા! છેાડ પુદ્રગલ, ગ્રહ જીવ,પામીજા ભવ            |             |
| પર          | છવને ન જાણે ત્યાંસુધી લવથી ન છૂટે                      | . ૧૧૧       |
| પછ          | જીવનું સ્વરૂપ જાણવા માટે નવ દષ્ટાંત …                  | . ૧૧૨       |
| ૫૮–૫૯       | આકાશના દષ્ટાંતે શુદ્ધજીવની સમજણ …                      | . ૧૧૬       |
| ६०-६९       | શરીરથી છૂટવા અશરીરી આત્માની ભાવના                      | ૧૧૮         |
| ६२-६३       | આત્મજ્ઞાનનું ઉત્તમ કળ                                  | . ૧૨૧       |
| <u> २</u> ४ | જ્ઞાની–ભગવ'ત ધન્ય છે !                                 | . ૧૨૫       |
| દ્વપ        | આત્મજ્ઞાન ગૃહસ્થનેય થાય                                | . ૧૨૭       |
| 55          | તત્ત્વજ્ઞાનની વિરલતા                                   | . ૧૩૨       |
| *           | ભ <mark>ગવાન મ</mark> હાવીરનું ધર્મચક્ર⊖પ્રવર્તન …     | . 933       |
| 80-82       | ભવના છેદ માટે ભેદજ્ઞાનીનું ચિન્તન …                    | . ૧૩૬       |
| ९६-७०       | ેમાક્ષને માટે આ <b>ત્માના એ</b> કત્વનું ચિન્તન         | . ૧૩૭       |
| ૭૧–૭૨       | પુણ્ય તે ખંધન છે, સંસાર છે                             | . ૧૪૨       |
| EU          | મા <mark>ેક્ષને મા</mark> ટે અ <b>ં</b> તરંગ નિર્ગ થતા | -           |
| ૭૪–૭૫       | ' જિનદેવ જેવા જ હું '–એ જ માેક્ષના મ                   | ત્ર૧૪૮      |
| ७६-८०       | અનેક ગુણેહારા છવનું વર્ણન                              | <b>૧૫</b> ૧ |
| ૮૧-૮૨       | શુદ્ધઆત્માના અનુભવ જ સર્વાસ્વ 🧠                        | ૧૫૯         |
| <u> </u>    | રત્નત્રયધારક જીવ જ શ્રેષ્ઠ તીર્થ                       | ૧૬૧         |
| <u> </u>    | જ્યાં આત્મા ત્યાં સર્વ'ગુણ                             |             |
|             | ( અમૃત વરસ્યા રે પંચમકાળમાં )                          | ૧૬૪         |
| 68-69       | એકત્વના અનુભવથી શીઘ્ર માેક્ષ                           | . ૧૭૨       |
| 66          | સમ્યક્લના પ્રતાપ                                       | ૧૭૫         |

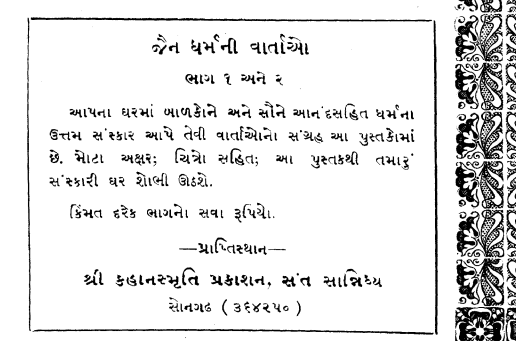


www.jainelibrary.org

.

| દાહા              | વિષય                                            | ભાનુ         |
|-------------------|-------------------------------------------------|--------------|
| 16-60             | સકલ વ્યવહાર છેાડી, નિજસ્વરૂપમા રમતાં            |              |
|                   | ભવને પાર                                        | . ૧૭૮        |
| <del>૯૧</del> –૯૩ | આત્મલીનતા વડે સ વર-નિર્જરા-માેક્ષની પ્રાપ્તિ    | ૧૯૧          |
| <del>6</del> 8    | માેક્ષ પામેલા આત્માનું સ્વરૂપ                   | . ૧૮૩        |
| ૯५– <b>૯</b> ૬    | શાસ્ત્રભણતરનું પ્રયેાજન : શુદ્ધાત્મજ્ઞાન        | . ૧૮૪        |
| 69-65             | આત્મધ્યાન વડે માેક્ષસુખની પ્રાપ્તિ              | . <i>૧૮૮</i> |
| 66-900            | સામાયિક                                         | . ૧૯૧        |
| ₹ <b>э१</b> -3    | ત્રણ પ્રકારનાં ચારિત્ર                          | . ૧૯૬        |
| રે૦૪−૫            | શુદ્ધઆત્મા જ પંચપરમેહી                          | . ૧૯૮        |
| २०२               | વિદેહી પરમાત્મા દ <mark>ેહમાં</mark> બિરાજમાન … | . २००        |
| રે ૦૭             | શુદ્ધ આત્મ-દર્શન એ જ સિદ્ધિના પંધ               | . ૨૦૧        |
| २०४               | 'આત્મસંબાધન'                                    | . २०३        |
|                   | પરમાત્મ ભાવના                                   | २०६          |

· · · · ·





## ગુરુ–સ્મૃતિ

"ભગવાન આત્મા..." એમ કહીને અત્યંત મધુરતાથી અમારા આત્માને સંબાધન કરનારા હૈ કહાનગુરુદેવ ! આજ આપના વિયાગમાં પણ, આપે કહેલા 'ભગવાન આત્મા 'ને યાદ કરીને અમે જયારે તેનું ચિન્તન કરીએ છીએ ત્યારે આપ પાતે સાક્ષાત પધારીને જાણે અમારા હૃદયમાં બેઠા હૈા ને 'ભગવાન ...આત્મા,' એમ બાલતા હાે એવું વેદન અમને થાય છે.

આપશ્રીએ સંબાેધેલા આત્મસ્વરૂપનું ચિંતન-મનન-અનુભવન એ જ આપના મહાન ઉપકારોની સ્મૃતિ છે....ને એ રીતે આપશ્રીના સ્મરણપૂર્વક આપને વંદન કરીએ છીએ. અંતસમય સુધી આપના હાથ ઝાલીને આપની સમીપ બેસનાર.... .... –\_હરિ.



\* અપૂર્વ મંગલાચરણ \*

આ ' યેાગસાર ' શરૂ થાય છે. ઉપયાેગને શુદ્ધઆત્મામાં જોડવાે તેનું નામ યાેગ; એવા શુદ્ધોપયાેગરૂપ ધ્યાન વડે જેએા સિદ્ધપદ તથા અરિદ્ધ તપદ પામ્યા તેમને નમન કરીને......તેમની આળખાણુ અને આદર કરીને પાેતે પણુ તે માર્ગે જવું તે અપૂર્વ માંગળિક ભાવ છે. અહીં એવા મંગલાચરણપૂર્વ ક ચંથનાે પ્રારંભ કરે છેઃ—

> [ સિद્ધ તथા અરિહ ત પરમાત્માને વંદન ] णिम्मल-भाण-परिद्विया कम्म-कलंक डहेवि । अप्पा लढउ जेण परु ते परमप्प णवेवि... ॥ १ ॥ घाइ-चउक्कहं किउ विलउ णंत चउक्कुं पदिट्ठु । तहं जिणइंदहं पय णविवि अक्खमि कव्वु सुइट्टु ।। २ ।। निर्भ ७ ध्याना३ढ थर्ध, ४र्भ ४क्षं ४ ७५॥य; थया सिद्ध परभातभा, वंदुं ते जिन्नराय. १. ચાર धातिया क्षय ४२ी, લહ્યાં અનંતચતુષ્ટ; તે જિનવર ચરણે નમી, કહું કાવ્ય સુઇષ્ટ. ३.

પરમાત્મતત્ત્વના નિર્મળ ધ્યાનમાં સ્થિર થઈને, અને કર્મપ્કલ'કને ભસ્મ કરીને, જેમણે પરમ–આત્માને પ્રાપ્ત કર્યો તે સિદ્ધ–પરમાત્માને નમીને....તેમજ ઘાતિ-ચતુષ્કને નષ્ટ કરીને જેમણે અન'તચતુષ્ટય પ્રગટ કર્યા તે અસિદ્ધ'ત–જિનવરના ચરણેામાં નમસ્કાર કરીને, હું આ સુ'દર–ઇષ્ટ–હિતકારી કાવ્ય કહું છું.

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૧-૨

શા માટે કહું છું ?-કેમકે મારું ચિત્ત સંસારથી ભયભીત છે ને મેાક્ષની લાલસાવાળું છે, તેથી ' આત્મ–સંબાધન ' કરવા માટે હું એકાગ્રચિત્તથી આ દાહા રચું છું,-એમ ત્રીજા દાહામાં કહેશે; તેમજ શાસ્ત્રના અંતમાં ૧૦૮ મા દાહામાં પણ એમ જ કહેશે.

આ યાેગસાર-શાસ્ત્રના રચનાર શ્રી **યાેગીન્દ્ર**-મુનિરાજ લગભગ ૧૪૦૦ વર્ષ પહેલાં, ઈ. સ. ની છઠ્ઠી શતાબ્દિમાં આ ભરતક્ષેત્રમાં વિચરતા મહાન નિર્ગ્રંથ સંત હતા. '**પરમાત્મ-પ્રકાશ ' નામનું મહાન શાસ્ત્ર** પણ તેમણે જ રચ્યું છે; તેના મ'ગલાચરણમાં પણ પાંચ ગાથા સુધી ફરીફરીને ત્રિકાળવતી સિદ્ધભગવ તાેને નમસ્કાર કર્યા છે. ત્યાં પણ આવા જ શખ્દા છે કે નિર્મળ ધ્યાનઅગ્નિ વડે કર્મકલ કને ભસ્મ કરીને જેઓ નિત્ય નિર′જન જ્ઞાનમય થયા તે સિદ્ધપરમાત્માને હું નમું છું.

આત્માના ધ્યેયરૂપ સિદ્ધપદ, તે સિદ્ધભગવાન જેવું શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ, તેને પ્રતીતમાં લઈ ને ધ્યાનવડે તેમાં ઉપયાગને જોડવા તેનું નામ 'યાગ' છે; તે જ માક્ષના ઉપાય છે, ને તેના આ ઉપદેશ છે. આવા 'યાગ' રૂપ શુદ્ધોપયાગ વડે જ કર્મકલ કના નાશ કરીને સિદ્ધપદ પમાય છે.

અધા આત્મા સ્વભાવથી શુદ્ધ–સિદ્ધ ભગવાન જેવા છે. આવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં વિકારની કે કર્મની સત્તા નથી. આવા શુદ્ધસ્વરૂપને ધ્યેયમાં લઈને ધ્યાવવું તે જ રાગાદિના તથા કર્મોના નાશ કરીને સિદ્ધ થવાનાે ઉપાય છે. આવા ઉપાય વડે પાેતે સિદ્ધપદને સાધતાં–સાધતાં યાેગીન્દુ—મુનિરાજ આ દાેહા રચે છે.

ુએા, સિદ્ધિના પંચ શું ? કે... ઉપયાેગને અંતરમાં જોડીને નિર્મળ આત્માનું ધ્યાન કરવું તે; સમ્યગ્દર્શનની રીત પણ એ જ છે. આત્માના ધ્યાન વડે જ સમ્યગ્દર્શન થાય છે ને સિદ્ધિપંચની શરૂઆત થાય છે. શુભરાગ વડે કાંઈ સિદ્ધિપંચ નથી થતા, ને સમ્યગ્દર્શન પણ નથી થતું.

સિદ્ધભગવાન શુદ્ધઆત્મામાં ઉપયોગને જોડીને પરમાત્મપદ પામ્યા....તેમને હું નમસ્કાર કરું છું-એના અર્થ એ કે હું પણ એવા મારા શુદ્ધઆત્મામાં ઉપયોગને જોડું છું.-આમ પાતાને શુદ્ધઆત્માના ધ્યાનની રુચિ ને તાલાવેલી લાગી છે. આ રીતે, સંસારથી ભયભીત થઈને માક્ષને સાધવાની ભાવનાવાળા જીવ પાતાના ઉપયોગને શુદ્ધાત્મ-સ્વરૂપમાં જોડે છે; આવા શુદ્ધોપયાંગનું જ નામ 'યાંગ-સાર' છે, ને તેમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણુ સમાઈ જાય છે; તેના વડે માક્ષ પમાય છે.

જુએા, મંગલાચરણમાં કર્મના નાશનાે ઉપાય પણ ભેગાે અતાવ્યાે;—શું ? કે શુદ્ધાત્મામાં ઉપયાેગને જોડવા તે જ કર્મના નાશનાે ઉપાય છે. સિદ્ધભગવાન આ રીતે સિદ્ધિ પામ્યા–એમ પ્રતીત કરનાર જીવ પાેતે પણ તે માર્ગે જાય છે, એટલે શુદ્ધાત્મા તરફ ઉપયાેગને જોડે છે.—આનું નામ 'યાેગ' છે, અને તે અપૂર્વ મંગળ છે. આત્મસંબાેધન ]

અતીન્દ્રિય આનંદથી ભરેલાે આત્મા....તેની સન્મુખ જેતાં તેના પરમ આનંદનું વેદન થાય છે; એ સિવાય જગતના બીજા કાેઈ પદાર્થમાં સુખનેા અંશ પણ નથી. હે જીવ ! તારું સુખ તારા અસ્તિત્વમાં છે, બીજાના અસ્તિત્વમાં તારું સુખ નથી. જ્યાં પાતાનું સુખ ભર્શું છે ત્યાં જુએ તાે સુખના અનુભવ થાય. આવા ઉપાયથી અરિહુંત અને સિદ્ધપરમાત્માના પૂર્ણું આનંદ પ્રગટયાે છે, ને બધા આત્માઓ આવા જ પૂર્ણું આનંદથી ભરપૂર છે-એમ તે ભગવાને જેશું છે. આવા ભગવાનને નમસ્કાર કરવા તે મંગળ છે, તેમાં પાતાના શુદ્ધાત્માની પ્રતીત ભેગી આવી જાય છે.

જે સિદ્ધપરમાત્મા થયા તેઓ પણ, પહેલાં તેા બહિરાત્મા હતા; પછી જ્ઞાન અને રાગની ભિન્નતાના ભાન વડે પાતાના પરમ સ્વભાવને જાણીને અંતરાત્મા થયા, અને પછી તે શુદ્ધ પરમ સ્વભાવનું ધ્યાન કરી કરીને પરમાત્મા થયા. એવા પરમાત્મા જેવા જ મારાે સ્વભાવ છે–એમ લક્ષમાં લઈને....એટલે કે અંતરાત્મા થઈને....હું તે સિદ્ધ-પરમાત્માને નમસ્કાર કરું છું.

સિદ્ધભગવાન કેવા છે ? ને કઈ રીતે તેઓ સિદ્ધ થયા-તેની ઓળખાણપૂર્વંક આ નમસ્કાર છે. પ્રભેા ! નિર્મળ ધ્યાનવડે એટલે રાગ-દ્વેષ વગરના શુકલધ્યાનવડે આપે કર્મોને ખપાવ્યા....ને પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કર્યું. અંતરના પરમ સ્વરૂપને ધ્યેય બનાવી, તેમાં ઉપયોગને એકાકાર કરીને ધ્યાન કર્યું. એ જ માક્ષને પ્રાપ્ત કરવાની કિયા છે. માક્ષમાર્ગની શરૂઆત પણ આત્માના ધ્યાનરૂપ શુદ્ધોપયાંગ વડે જ થાય છે. ધર્મદશા પ્રગટવાના કાળે શુદ્ધઆત્મા ધ્યેયરૂપ હાય છે ને શુદ્ધોપયાંગ હાય છે. પછી પૂર્ણતા પણ ધ્યાનવડે જ થાય છે. ધ્યાન વડે સ્વરૂપની લગની લાગી, તેમાં ઉપયાંગ જામ્યા.... એકાગ્ર થયા, ત્યાં રાગાદિ ભાવકર્મો અટકી ગયા ને જડ કર્મો પણ ટળી ગયા; આત્મા રાગ વગરના થઈ ગયા ને કર્મ-પુદ્દગલાે અકર્મરૂપ થઈ ગયા. આ રીતે નિર્મળ આત્માના ધ્યાનવડે અપૂર્વ સિદ્ધદશા પ્રગટ કરીને આત્મા પાતે પરમાત્મા થયા. અંદર શક્તિસ્વભાવમાં પરમાત્મપણું હતું તે ધ્યાન વડે પર્યાયમાં પ્રગટશું.

આવા સિદ્ધપરમાત્માને વંદન કેાણ કરી શકે? ને કઈ રીતે કરી શકે? કે જે પાતાના હુદયમાં એટલે કે પાતાની જ્ઞાનદશામાં સિદ્ધપદને ઝીલી શકે....સ્થાપી શકે; એટલે રાગાદિ અશુદ્ધતા કે અપૂર્ણતા મારું સ્વરૂપ નથી, હું પૂર્ણાનંદથી ભરેલા સિદ્ધસમાન છું, સિદ્ધસમાન સદા પદ મેરા '-એમ જે પાતાના શ્રદ્ધા-જ્ઞાનમાં સ્વીકારે તે જ સિદ્ધને ખરા નમસ્કાર કરી શકે. સિદ્ધને નમસ્કાર કરવામાં માટી જવાબદારી છે-ભાઈ! તે પૂર્ણ સિદ્ધદશા કેવડી મહાન છે, કઈ રીતે પ્રગટે છે, ને શેમાંથી પ્રગટે છે? -તેની આળખાણ અને પ્રતીત વગર તું નમ્યા કાને? સિદ્ધને આળખતાં તા પાતાના શુદ્ધાત્મા લક્ષમાં આવી જાય છે, ને સાધકપણું થઈ જાય છે. શ્રી કુંદકુંદસ્વામી પણ સમયસારના મંગલાચરણમાં વંદ્તિત્તુ सव्व सिद्धे…એમ કહીને સિદ્ધભગવ તોને નમસ્કાર કરતાં ક**હે છે** કે, અહેા, આત્માના ઇષ્ટ–ધ્યેયરૂપ એવા સવે સિદ્ધોને હું મારા તેમજ શ્રોતાએાના આત્મામાં બાેલાવું છું, શ્રદ્ધા–જ્ઞાનમાં લઈને આદર કરું છું. હે શ્રોતા! તું પણ તારા આત્મામાં સિદ્ધપણું સ્થાપીને સાંભળજે.... બીજી વાત વચ્ચે લાવીશ નહીં.

ઉપર સિદ્ધાલયમાં અન'તા સિદ્ધો વિરાજે છે. અનાદિથી જીવાે મુક્ત થયા કરે છે; દર છમાસ–આઠસમયમાં ૬૦૮ જીવા સ'સારમાંથી મુક્ત થઈને સિદ્ધપદ પામે છે– એમ સર્વં જ્ઞભગવાને જોયું છે. 'પ્રસીદ વિશુદ્ધ સુસિદ્ધ સમૂહ ' [–વિશુદ્ધ સિદ્ધભગવ તાને સમૂહ પ્રસન્ન હાે ] એમ સ્તુતિમાં આવે છે. સિદ્ધશિલા ઉપર સિધ્ધનું માટું નગર ભરાણું છે, અન'તા સિદ્ધોની ત્યાં વસ્તી છે, ત્યાં બધાય પરમાત્મા જ બિરાજે છે; અન'ત....અન'ત સિદ્ધભગવ તાના સમૂહ....છતાં સૌ પાતપાતાના સ્વરૂપમાં બિરાજે છે, દરેકની સત્તા જુદી છે; સિદ્ધનગરીમાં વિરાજતા તે સવે સિદ્ધોને જ્ઞાનઅળે હું મારા આત્મામાં સ્થાપું છું.

હે ભગવાન ! પધારા....પધારા.....અહીં મારા આંગણે પધારા ! રાગ વગરનું ચાેખ્ખું માટું ચૈતન્ય–આંગણું....તેમાં હુું આપના સત્કાર કટું છું. જેમ રાજા વગેરે માેટા માણસ ઘરે પધારવાના હોય તા આંગણું સાફ કરે છે, તેમ અહીં સાધકજીવ પાતાના શ્રદ્ધા–જ્ઞાનરૂપ આંગણાને રાગ વગરનું ચાેખ્ખું કરીને અનંતા અશરીરી સિદ્ધ–મહારાજાને બાેલાવે છે....ઊર્ધ્વ લાેકની સિદ્ધનગરીમાં જે અનંત સિદ્ધોના સમૂહ બિરાજે છે તેમને, જ્ઞાનબળે પાતાના આત્મામાં ઉતારે છે. મારા જ્ઞાનમાં હું સિદ્ધના આદર કટું છું ને અના સિવાય પરભાવાના આદર છાેડી દઉં છું, એટલે કે મારી પરિણતિને રાગમાંથી ભિન્ન કરીને અંતરના સિદ્ધસ્વરૂપ સાથે અભેદ કટું છું; તે અભેદ પરિણતિમાં અનંત સિદ્ધ સમાય છે.

વાહ, જી.....આ સિદ્ધપદના માંગળિકના અપૂર્વ ભાવ ! બધું ભૂલીને સિદ્ધને યાદ કરીએ છીએ....સિદ્ધપદ જ અમારા જ્ઞાનમાં તરવરે છે....એ જ આદરણીય છે, ને જગતમાં રાગાદિ બીજીં કાંઈ મારે આદરણીય નથી,–આમ રુચિને મારા શુદ્ધાત્મા તરક વાળીને હે સિદ્ધભગવ તા ! હું મારા આત્મામાં આપને સ્થાપું છું....મારા આત્માના સ્વસ વેદનજ્ઞાન વડે સાદ પાડીને હું આપને બાેલાવું છું : પધારા....સિદ્ધ ભગવ તા ! મારા અસ ખ્ય આત્મપ્રદેશમાં મેં શ્રદ્ધા–જ્ઞાનના બંગલા બાંધ્યા છે તેમાં આવીને હે પ્રભાે ! આપ વસાે. મારા જ્ઞાન–મ દિરમાં હું રાગને નથી વસાવતાે; સિદ્ધ જેવા શુદ્ધ-સ્વરૂપને જ મારા શ્રદ્ધા–જ્ઞાનમાં વસાવું છું. અહા ! પ્રભુ પધાર્યા....મારા આંગણામાં ! અમારા આંગણા ઊજળા કર્યા....પ્રભુ !

8]

આત્મસ બાેધન ]

સિદ્ધભગવાન તાે માક્ષપુરી પધાર્યા....તે ભગવાન કાંઈ ઉપરથી અહીં ઊતરતા નથી; પણ તેમને જ્ઞાનમાં લઈ ને, તેમના જેવું પાતાનું શુદ્ધસ્વરૂપ અનુભવમાં લેતાં નિર્વિકલ્પ આનંદસહિત સિદ્ધભગવાન જેવા ભાવ પાતામાં પ્રગટે છે, તે ભાવમાં અનંત સિદ્ધ ભગવ તાે સમાઈ જાય છે. રાગમાં સિદ્ધભગવાન ન પધારે, પણુ સાધક રાગવગરના પાતાના સ્વસ વેદનજ્ઞાનની અંદર અનંત સિદ્ધભગવાંતાને સમાવે છે. આનંદથી સ્વીકાર કરે છે કે અહાે પ્રભાે ! મારી નિર્વિકલ્પ પર્યાયમાં આપ પધાર્યા. જેણે આવી દબ્ટિ–અનુભૂતિ કરી તેણે પાતાની પર્યાયરૂપ સ્વઘરમાં અનંત સિદ્ધસગવંતાને પધરાવીને નમસ્કાર કર્યા.

જુએા, આ સાધકના ભાવમાં, સિદ્ધપ્રભુને નમસ્કારરૂપ અપૂર્વ માંગળિક....ને અપૂર્વ વાસ્તુ ! અરિદ્ધ ત ને સિદ્ધ આત્મા કેવા છે....તથા તેમને વ દન કરનારના ભાવમાં શ્રદ્ધા-ગ્રાનની કેવી શુદ્ધતા હાેય છે--તેની આમાં વાત છે. તેની નજરમાં સિદ્ધ જેવા એક શુદ્ધ આત્મા જ તરવરે છે....પાતાના જ્ઞાનમાં બિરાજમાન અન ત સિદ્ધોનાં ટાળાં....તે જ નમવાયાગ્ય ચીજ આ જગતમાં છે, ને રાગાદિ કાેઈ ચીજ આ જગતમાં આદરવા યાગ્ય નથી–એવી જેને દર્ષિ થઈ છે, તેના જ્ઞાનમાં અન ત સિદ્ધોના વાસ છે, ને તેણે જ સાચું णમો સિદ્ધાળં કર્યું છે.

[તા. ૬−૬−૬૬ ના રાૈજ ચીમનલાલ ઠાકરશી માેેદીના નવા મકાનનું વાસ્તુ હતું, ત્યાંનું આ પ્રવચન છે; તેના અનુસ'ધાનમાં ગુરુદેવ કહે છે--]

જુએા, આજે આ નવા મકાનનું વાસ્તુ છે ને આ નવા શાસ્તના (યેાગસારના) બ્યાખ્યાનની શરૂઆત પણ આજે જ થાય છે. તેનું આ અપૂર્વ માંગળિક છે....

એક શ્રોતા—' અહીં તેા પ**હે**લાં ખાડા હતા….'—હા, ખાડામાંથી જેમ આ ઊ'ચુ' મકાન થશું, તેમ જીવની પર્યાયમાં અનાદિથી રાગ દ્વેષ માહરૂપ ખાડા હતા, તે મટાડીને અંદર સિદ્ધપદના ઊંચા બંગલા કેમ કરવા તેની આ વાત છે. ભાઈ, પહેલાં સિદ્ધ જેવા પાતાના શુદ્ધ આત્માને લક્ષમાં લે….ત્યાં મિથ્યાત્વના ખાડા પ્રાઈ જશે ને સમ્યક્ત્વ ~મહેલમાં અનંત સિદ્ધભગવંતાનું વાસ્તુ થશે.

સમવસરણુસભાની વચ્ચે ગણધરા-ઇન્દ્રો અને ચક્રવર્તીની ઉપસ્થિતિમાં ભગવાન સર્વ'જ્ઞદેવે આમ કહ્યું છે કે : હે જીવ ! તું સિહસમાન છે....અમે તને સિહસમાન જોઈએ છીએ....અને તું પણ એમ જોતાં શીખ ! જેમ ઊંડી ગુકામાં જઈને બાેલે કે ''હે ભગવાન....તમે પૂર્ણું છે....'' ત્યાં સામેથી પણ એવા જ પડઘા (પ્રતિછ'દ) આવે છે કે 'હે ભગવાન....તમે પૂર્ણું છે....' ત્યાં સામેથી પણ એવા જ પડઘા (પ્રતિછ'દ) આવે છે કે 'હે ભગવાન....તમે પૂર્ણું છે....' તેમ ચૈતન્યની ઊંડી ગુકામાં પ્રવેશીને સિદ્ધનું શુદ્ધસ્વરૂપ લક્ષમાં લેતાં પાતાનું પણ તેવું જ શુદ્ધસ્વરૂપ લક્ષમાં આવે છે....આંદરની અનુભૂતિની ગુકામાં સિદ્ધપદના પડઘા પડે છે કે 'સિદ્ધ સમાન સદા પદ મેરે.....' સમયસારની પહેલી ગાથામાં કહ્યું છે કે—એ સિદ્ધભગવ તેા, સિદ્ધપણાને લીધે સાધ્યરૂપ જે શુદ્ધઆત્મા તેના પ્રતિછ દના સ્થાને છે; ભવ્યજીવાે તેમના સ્વરૂપનું ચિન્તન કરીને....તેમના જેવા પાતાના શુદ્ધસ્વરૂપને ધ્યાવીને તેમના જેવા થઈ જાય છે....ને માક્ષ પામે છે.

સિદ્ધ જેવેા અતીન્દ્રિય ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા....તેને, અરેરે ! આ જડ–ક્લેવરમાં રહેવું પડે તે કલંક છે. ભગવાન આત્માને ગર્ભવાસમાં વસવું ને જન્મ–મરણનાં દુઃખ સહન કરવા તે શરમની વાત છે.—તે શરમજનક જન્માે કેમ ટળે ? તે વાત આ ચેાગસારમાં આગળ ૬૦ મા દાેહામાં કહેશે—



નિર્મળ ધ્યાન વડે અશરીર-સિદ્ધ જેવા આત્માને ધ્યાવી-ધ્યાવીને જીવેા સિદ્ધ થયા; તું પણ એવા આત્માને તારા અંતરમાં ધ્યાનવડે દેખ....તેા તું પણ આ શરમજનક જન્માેથી છૂટીને સિદ્ધ થઈશ....ને માતાનું દૂધ તારે પીવું નહીં પડે.

જેમ રાજાને ગાંધાતી વિષ્ટા વચ્ચે રહેવું પડે તેા તે શરમજનક છે, તેમ આનંદમૂર્તિ ભગવાન આત્મા સિદ્ધ જેવા મહારાજા....જે પાતાના દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રવડે પૂર્ણાનંદને પ્રાપ્ત કરીને માક્ષમાં શાેલે એવા,....તેને બદલે આ લાેહી-માંસના અશુદ્ધ માળખામાં ને ગર્ભવાસમાં તેને પૂરાઈ રહેવું પડે એ તાે કલંક છે. જેને આવા જન્મ–મરણના ત્રાસ લાગતાે હાેય ને તેનાથી છૂટીને માક્ષની લાલસા હાેય તેને માટે આ સંબાધન છે. મંગળરૂપે અશરીરી સિદ્ધાને વંદન કરીને કાેલકરાર કર્યા છે કે અમે પણ હવે એક-બે ભવમાં અશરીરી સિદ્ધ થવાના....!

બીજા દેાહામાં અરિહ તપરમાત્માને નમસ્કાર કર્યા છે; તેમણે અંતરના નિર્મળ ધ્યાનવડે ચાર ઘાતીકર્મોના ક્ષય કર્યો છે ને કેવળજ્ઞાન–દર્શન–સુખ–વીર્યરૂપ અન તચતુષ્ટય પ્રગટ કર્યા છે. આવા કેવળજ્ઞાનાદિ સહિત સીમધ રાદિ વીસ તીર્થ કરા તેમજ બીજા લાખો

\*

આત્મસંબાેધન 🗍

કેવળી ભગવ તા અત્યારે વિદેહશેત્રમાં સાક્ષાત્ બિરાજે છે; તે બધા અરિહ ત ભગવ તાનું શુદ્ધસ્વરૂપ જેણે પાતાના જ્ઞાનમાં સ્વીકાર્યું તેને સમ્યગ્દર્શન થાય છે. પાતે એવા અરિહ તાના સાક્ષાત્કાર કરીને શ્રી કુંદકુંદ આચાર્યદેવ કહે છે કે—

> જે જાણતા અહીંતને ગુણ-દ્રવ્ય ને પર્યયપણે, તે છવ જાણે આત્મને, તસુ માહ પામે લય ખરે.

અરિહ ત ભગવાનના દ્રવ્ય ને ગુણ પૂર્ણ ચૈતન્યમય છે, તેમની પર્યાય પજી સર્વ જ્ઞતાથી પરિપૂર્ણ અને રાગ વગરની છે.—આવા અરિહ તને જાણીને પોતાના આત્માને તેમની સાથે મેળવે છે : દ્રવ્યથી ને ગુણથી મારા આત્મા પજી અરિહ ત ભગવાન જેવા જ છે—એમ જ્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપની પ્રતીત કરવા અ તરમાં જાય છે ત્યાં તેને પર્યાયમાં સમક્તિ થાય છે ને મિથ્યાત્વના નાશ થઈ જાય છે; એટલે તે પણ ભગવાનના નાતીલા થયા. હું શરીરના રાગના કે સ સારના નાતીલા નહીં, હું તા સર્વજ્ઞ પરમાત્માના નાતીલા છું — એમ નિશ કપણે આવે છે તેમ સાધક કહે છે : હે ભગવાન ! હવે હું તમારા નાતીલા થયા છું, નિ:શ કપણે આવે છે તેમ સાધક કહે છે : હે ભગવાન ! હવે હું તમારા નાતીલા થયા છું, નિ:શ કપણે આવે છે તેમ સાધક કહે છે : હે ભગવાન ! હવે હું તમારા નાતીલા થયા ધ્ય છું, નિ:શ કપણે માક્ષમાર્ગમાં દાખલ થયા છું, ને થાડા જ કાળમાં સિદ્ધાલયમાં આવીને તમારી પાસે બેસવાના છું.—આમ અરિહ તની જાત સાથે પાતાની જાતને ભેળત્રીને સાધકદશા ખીલે છે. ભગવાનની જાતથી પાતાની જાતને જુદી રાખીને સાચા નમસ્કાર થાય નહિ ને સાધકપણું પ્રગટે નહીં.

અરિદ્ધ ંતના શુદ્ધસ્વરૂપને જાણીને તેમની સાથે પાતાના આત્માની મેળવણી કરે છે કે, આ ભગવાન રાગ વગરના સર્વજ્ઞ....તા મારામાં રાગ ને અલ્પજ્ઞતા કેમ ? ભગવાનને આ પૂર્ણતા કચાંથી આવી ?—કે અંદરના દ્રવ્ય-ગુણ પરિપૂર્ણ છે તેમાંથી; તા મારામાંય એવા દ્રવ્ય-ગુણ તા છે.—એમ અંદર નજર કરતાં જ દેખાય છે કે મારા આત્મા પરિપૂર્ણ સ્વરૂપ છે.—આવી પ્રતીત થતાં જ પર્યાય તેમાં એકાગ્ર થઈ જાય છે, તે પર્યાયમાંથી દર્શનમાદ્દના નાશ થઈ જાય છે, ને એવું સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે છે કે આપ્રતિહતપણે અલ્પકાળમાં જ તે છવ કેવળજ્ઞાન લેશે.

અરિદ્ધ તના નિર્ણય સાથે પાતાના સ્વભાવના પણ નિર્ણય કરીને નમસ્કાર કરે છે. પ્રવચનસારના મહાન મંગલાચરણમાં પંચપરમેષ્ઠીભગવ તાને નમસ્કાર કરતાં આચાર્યદેવ કહે છે કે હે ભગવાન ! આપને વંદન કરનાર હું કેવા છું ?—" આ સ્વસ વેદનપ્રત્યક્ષ દર્શન-જ્ઞાન સામાન્યસ્વરૂપ એવા હું….શ્રી વર્હ માનદેવને પ્રણુમું છું…." પ્રભાે ! હું પણ આપના જેવા જ્ઞાનદર્શનસ્વરૂપ છું….આપની જ જાતના છું.

1 9

∫ યેાગસાર-પ્રવચન ઃ ૧–૨

ભગવાન પૃષ્ઠે છે ભક્તને--- 'મને વંદન કરનાર તુ' છેા કાેણુ ? શું મનુષ્ય-શરીર તું છેા ?....શું કર્મ તું છેા ? શું રાગ તું છેા ? '....' ના, ના, ના; પ્રભાે ! હું તાે જ્ઞાનદર્શનસ્વભાવી, તમારા જેવાે છું; સ્વસ વેદન પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાન દર્શનરૂપે પરિણુમેલાે હું આપને વંદન કરું છું. હું જ્યાં વીતરાગભાવથી આપને નમું છું ત્યાં રાગ દ્વેષ તાે એક બાજી ખસી જાય છે. તે કાંઈ હું નથી. ' એટલે રાગ વડે સર્વજ્ઞને ખરા વંદન થતા નથી; જ્ઞાન દર્શનરૂપ થઈને જ ખરા વંદન થાય છે; અને તે જ અપૂર્વ માંગળિક છે.

અરિંહ તાને ચાર ઘાતીકર્મોના નાશ થયા ને અન તચતુષ્ટયના લાભ થયા.—આવા લાસ કચાંથી થયા ? કે અનાદિથી શક્તિસ્વભાવરૂપે આત્મામાં જે હતું તે જ પર્યાયમાં પ્રાપ્ત કર્યું.—આમ સ્વભાવ-શક્તિના સ્વીકારપૂર્વ કના નમસ્કાર વડે સાધક પાતાની પર્યાયમાં પણ એવા અરિંહ તપદ તથા સિદ્ધપદના લાભ મેળવે છે.—એનું નામ 'લાભ સવાયા....' અહા, આત્મા કેવળજ્ઞાન અને સિદ્ધપદને પામે એના જેવા મહાન લાભ બીજો કયા ? —તે અપૂર્વ માંગળિક છે.

આ રીતે સિદ્ધ અને અરિહ'ત પરમાત્માને નમસ્કારરૂપ માંગળિક કરીને, શ્રી ચાેગીન્દુમુનિ કહે છે કે હું આત્માનું હિત કરનારું સુંદર કાવ્ય કહું છું. —શા માટે આ ચાેગસાર કાવ્ય કહું છું ? તે ત્રીજા દાેહામાં કહેશે. [ ૧–૨ ]



۲ ک

આત્મસ બાેધન ]

" આત્મ–સંખોધન કાજ "

संसारहं भयभीयहं मोक्खहं लालसयाहं । अप्पा संबोहन–कयइ कय दोहा एकमणाहं ।। ३ ।।

ઇચ્છે છે નિજમુકતતા, ભવભયથી ડરી ચિત્ત;

તે ભવિ જીવ સંખાધવા દાેહા રચ્યા એક ચિત્ત. (૩)

શાસ્ત્રકારને ભવનાે ભય છે ને માેક્ષની લાલસા છે; તેએા આત્માના સંબાધન-અર્થ આ**દદેહા** રચે છે. જે સંસારથી ભયભીત છે અને માેક્ષની જેને લાલસા છે એવા આત્માને સંબાધન કરવા માટે, એકાગ્રગ્રિત્તથી આ દાેહા રચ્યા છે.

ુઓ તેા ખરા, મુનિરાજની ભાવના ! સૌથી છેલ્લા દેાહામાં પણ આ જ પ્રમાણે કહેશે કે—સ સારથી ભયભીત એવા યાેગીચન્દ–મુનિએ આત્મ–સ બાેધન માટે એકાગ્ર ચિત્તથી આ દાેહા રચ્યા છે. જેમ નિયમસારમાં શ્રી આચાર્યદેવ કહે છે કે મેં આ શાસ્ત્ર 'નિજભાવના–અર્થે ' રચ્યુ' છે....તેમ અહીં યાેગસારમાં મુનિરાજ કહે છે કે મેં 'આત્મસ ંબાેધન–અર્થે ' આ દાેહા રચ્યા છે.

જેને ભવના ભય નથી ને વિષય-કષાયરૂપ સ સારના જ પ્રેમ છે—એવા જીવની શી વાત ? જેમ ખારા ક્ષેત્રમાં વાવેલું બીજ બળી જાય છે, ઊગતું નથી; તેમ સ સારની રુચિવાળા ખારા ક્ષેત્રમાં આ બીજ નથી વાવતા, પણ જેને ભવના ત્રાસ છે ને માેક્ષની લાલસા છે એવા ઉત્તમક્ષેત્રમાં–સુપાત્રજીવમાં આ ઉપદેશ વડે રાેપેલું શુદ્ધાત્મરુચિરૂપ બીજ, કુલશે ને કુળશે, એટલે કે તેને આત્મઅનુભવ થશે ને તે માેક્ષફળને પામશે.

જીએા, આ શાસ્તનું પ્રયોજન ! આવા પ્રયોજનથી, આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજાવવા, પાતાના આત્માને સંબાધવાની મુખ્યતા સહિત, સંસારથી ભયભીત જીવાને માટે યાગીન્દુ મુનિએ એકાગ્રમનથી આ યાગસાર રચ્યું છે.

જેને ચારે ગતિના ભવમાં ત્રાસ લાગે છે, સ્વર્ગાના વિષયેામાંય જેને ચેન નથી, મેાટેા રાજા થાય તાેપણ દુ:ખી છે; એ બધાં રાગનાં ફળ છે, તેમાં કચાંય શાંતિ નથી; મારે હવે આ કષાય કે તેના ફળરૂપ ભવ ન જોઈએ, 'માત્ર માેક્ષઅભિલાષ'-એક વીતરાગતાની જ-માેક્ષની જ લાલસા છે, ધર્મના ફળમાં સ્વર્ગાદિ વૈભવની ભાવના નથી....એવા જીવ પાતાના હિત માટે આત્મસંબાધન કરે છે કે-અરે જીવ! હવે આ સંસારથી બસ થઈ! તારા અંતરમાં પરમાત્મસ્વરૂપ બિરાજે છે તેને ધ્યાવીને તું માક્ષને સાધી લે. આ રીતે ચારગતિથી થાકેલા માેક્ષાર્થા જીવાને માટે આ વાત છે.

અા. ૨

<sup>13</sup> 

િયાગસાર-પ્રવચન : ૩

ધમી જીવને ઇન્દ્રપદના વૈભવમાંય સુખ નથી લાગતું; તે જાણે છે કે સુખ તે અમારા ચિદાન દ સ્વભાવમાં છે, તેને સ્વાદ અમે ચાખ્યા છે. અમારા આત્મા તા પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ કરે એવા છે, તેને બદલે રાગ બાકી રહી ગયા તેનું આ કળ છે; એમાં હેશ નથી પણ ખેદ છે. પછી તે ધર્માત્મા, દેવલેાકમાં બિરાજમાન વીતરાગ ભગવાનની શાશ્વત-પ્રતિમા પાસે જઈને વંદન-પૂજનાદિ કરે છે ને વીતરાગતાની ભાવના ભાવે છે.-દેવલેાકમાં એવા વ્યવહાર છે.

પ્રશ્નઃ—દેવગતિમાં તેા સુખ છે ને?

ઉત્તરઃ—ના; દેવપદમાંય સુખ નથી; ત્યાં કાેઈને સુખ હાેય તાે તે સુખ સમ્યક્ત્વને લીધે છે, દેવગતિને લીધે નહીં. દેવગતિ પણ ભવ છે, દુઃખ છે; ચારે ગતિ તે કષાયનું ક્ળ છે, તેમાં અવતરવું તે દુઃખ છે. ધર્માંને, સુનિને દેવલાેકનાય ભય છે કે, જે અમે આ ભવમાં જ કેવળજ્ઞાન નહીં પામીએ તાે દેવલાેકમાં અવતાર લેવા પડશે....અરેરે, માક્ષ નહિ થાય ને ભવ કરવા પડશે.—પછી ભલે સ્વર્ગના ભવ હાેય-પણ માક્ષને તા તે રાકે જ છેને ?—તેને સારા કેમ કહેવાય ?—આમ ધર્માંનું ચિત્ત સંસારથી ભયભીત છે.

તડકામાં–રેતીમાં પડેલું માછલું, જેમ પાણી માટે તરફડે, તેમ ચારગતિમાં કષાયના તાપથી ત્રાસીને જે જીવ ચૈતન્યની શાંતિ માટે તરફડે છે, ( -' કામ એક આત્માર્થનું ' ) માત્ર શાંતિ સિવાય બીજુ કાંઈ જેને જાેઈતું નથી એવા માક્ષાભિલાષી ભવ્યજીવને માટે આ સંબાધન છે.

અથવા, જેમ કાેઈને એચાર દિવસમાં કાંસી દેવાનું નક્કી થયું હાેય ત્યાં તે ભયભીત થઈ જાય, તેને કયાંય ચેન ન પડે, બધેથી તેના રસ ઊડી જાય.—આ તાે એક જ ભવની ફાંસીની વાત છે; તેમ અહીં તાે ચારગતિમાં અનંતભવના જન્મ-મરણની ફાંસી માથે લટકે છે, તેના જેને ભય હાેય, ને તેમાંથી જેને છૂટવું હાેય તેની વાત છે; તેને સ'સારમાં કયાંય ચેન ન પડે, બધાય વિષય–કષાયામાંથી એના રસ ઊડી જાય....ને એક માક્ષના જ ઉપાયને તે શાેધે.

વીર સ. ૨૪૯૦માં રાજકોટમાં જેલ જેવા માટે ગયેલા, ત્યારે ત્યાં ફાંસીની સજા પામેલા ૨૨ વર્ષના એક ગ્રુવાનને જોયેલેા....એનું નામ અટુક. એકદમ ઢીલાે ઉદાસ ને હતાશ હતાે....એને દેખીને કરુણા આવતી હતી. એને ફાંસીમાંથી બચવાના ઉપાય કાેઈ બતાવે તાે ? [જેલમાં ફાંસીની કાેટડી પણ બતાવેલી; તે જાેઈને ગુરુદેવને એમ થયું કે અરે, એકવાર ફાંસીએ ચડવાના કેવા ત્રાસ ! તાે અનંત જન્મ મરણની ફાંસી માથે લટકે છે તેના ભય જીવાને કેમ નથી લાગતાે ! ને તેનાથી છૂટવાના ઉપાય કેમ નથી કરતા ? અહીં તાે ભવથી છૂટવાનાે ઉપદેશ છે. તે જેલમાં ૨૦૦ જેટલા કેદીએા સમક્ષ ગુરુદેવે વૈરાગ્ય-ઉપદેશ આપેલ; તે અહીં આપેલ છે.]

અરેરે, હજી જેને રાગમાં....પુષ્ડ્યકળમાં....ને બાહ્યવિષયેામાં મીઠાશ લાગે, તેની ભાવના હોય, ને ભવદુઃખના ભય ન હોય એવા જીવને આ વીતરાગી ઉપદેશ કચાંથી સમજાય ? અહીં તેા જેને ભવનાે ત્રાસ ને માેક્ષની અભિલાષ છે, ખસ....હવે મારે આ ભવજેલમાંથી છૂટવુ....છૂટવું ને છૂટવું જ છે–એમ માેક્ષની લાલસા જેને જાગી છે. આત્માના અનુભવની તાલાવેલી લાગી છે,–એવા ભવ્ય જીવેાને ભયથી છેાડાવવા માટે 3 આ ઉપદેશ છે.

> ગ્રુસ્ટેવે રાજકોટની જેલમાં આપેલ ઉપદેશ— " સંસારની જેલમાંથી કેમ છૂટાય ? "

-----

વીર સં. ૨૪૯૦ ના ફાગણ સુદ ૧૨ ના રાજ રાજકાેટશહેરમાં સેન્ટ્રલજેલના સુપ્રીન્ટેન્ડન્ટ તરફથી વિનંતિ થતાં પૂ. ગુરુદેવ શ્રી કાનજી-સ્વામી ત્યાંના કેદીઓને દર્શન દેવા તથા સદ્રપદેશનાં બાેધવચના સંભળાવવા પધાર્યા હતા. ત્યાંના કરુણ અને વૈરાગ્યપ્રેરક વાતાવરણમાં ગુરુદેવે લાગણી-ભીના હુદયે જે બાેધવચન કહ્યા તે (આત્મધર્મ અંક ૨૪૫ માંથી) અહીં આપવામાં આવ્યાં છે. જેલના કેદીસાઈ એાને ગુરુદેવના આ બાઘવચના સાંભળીને સન્માર્ગમાં જીવન વાળવાની ભાવના જાગી હતી.

' ભાઈ એા ' એવા પ્રેમભર્યા સંબાધનપૂર્વ ક ગુરુદેવે કહ્યું : જુઓ ભાઈ, આ દેહમાં રહેલાે આત્મા સચ્ચિદાન દસ્વરૂપ કાયમી વસ્તુ છે, તે અવિનાશી છે; ને પાપ, હિંસા વગેરે જે દેાષ છે, તે ક્ષણિક છે, તે કાંઈ કાયમી વસ્તુ નથી, એટલે તેને ટાળી શકાય છે. ક્રોધ-માન વગેરે દેાષ તાે આત્મા અજ્ઞાનથી અનાદિનાે કરતાે જ આવે છે ને તેથી તે આ સંસારરૂપી જેલમાં પૂરાયેલેા છે, તેમાંથી કેમ છૂટાય ? તે વિચારવું જોઈ એ. દેાષ તેા પહેલાં દરેક આત્મામાં હાય છે, પણ તેનું ભાન કરીને એટલે કે 'આ મારા અપરાધ છે, પણ તે અપરાધ મારા આત્માનું કાયમી સ્વરૂપ નથી, ' એમ ઓળખાણ કરીને તે અપરાધને ટાળી શકાય છે ને નિર્દેષિતા પ્રગટાવી શકાય છે.

જેમ પાણી ભલે ઊનું થયું તાેપણ તેના સ્વભાવ તાે ઠંડા છે, અગ્નિને ઠારી નાંખવાના તેના સ્વભાવ છે; એટલે જે અગ્નિ ઉપર તે ઊનું થયું તે જ અગ્નિ ઉપર જે તે પડે તેા તે પાણી અગ્નિને ખૂઝવી નાંખે છે, તેમ આ આત્મા શાંત-શીતળ-સ્વભાવી છે. ને ક્રાધાદિ તેા અગ્નિ જેવા છે; જોકે પાતાની ભૂલથી જ આત્મા ક્રોધાદિ કરે છે, પણ તે કાંઈ તેનેા અસલી સ્વભાવ નથી; અસલી સ્વભાવ તેા જ્ઞાન છે, તેનું ભાન કરે

99

۲

[ યેાગસાર-પ્રવચન : ૩

તાે ક્રાેધાદિ ટળી જાય છે ને શાંતરસ પ્રગટે છે. આત્મામાં ચૈતન્યપ્રકાશ છે તે દાેષ અને પાપના અધકારને નાશ કરી નાંખે છે.

ુઓ, અહીં (જેલમાં) પણ ભીંત ઉપર લખ્યું છે કે 'બધા દુઃખનું મૂળકારણ અજ્ઞાન છે. ' તે અજ્ઞાનને લીધે જ આ સંસારની જેલના બંધનમાં આત્મા બધાયો છે; તેમાંથી છૂટવા માટે આત્માની એાળખાણુ અને સત્સમાગમ કરવા જોઈએ. આવેા મોંઘેા મનુષ્યઅવતાર મળ્યા, તે કાંઈ ફરી ફરીને નથી મળતાે; માટે તેમાં એવું સારું કામ કરવું જોઈએ કે જેથી આત્મા આ ભવબંધનની જેલમાંથી છૂટે. શ્રીમદ્રરાજચંદ્રજી નાની ઉમરમાં કહે છે કે—

બહુ પુણ્યકેરા પૂંજથી શુભદેહ માનવનાે મળ્યાે, તાેચે અરે, ભવચક્રનાે આંટાે નહીં એક્કે ટળ્યાે; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે, લેશ એ લક્ષે લહેા, ક્ષણુ ક્ષણુ ભયંકર ભાવમરણુે કાં અહાે રાચી રહાે!

આવા મનુષ્યદેહ રત્નચિંતામણુ સમાન છે, તેમાં શાંતિથી આત્માને સાવધાન કરીને મનુષ્યભવ સફળ કરવા જેવું છે; નહિતર તાે આ રત્ન, ચૌટામાં પડેલા રત્નની જેમ ચાેરાઈ જશે. બધાય આત્મામાં (અહીં બેઠા છે તે કેદી-ભાઈ ઓના દરેક આત્મામાં પણ ) એવી તાકાત છે કે પ્રભુતા પ્રંગટાવી શકે ને દાેષનાે નાશ કરી નાંખે. આત્માના ભાન વડે સજ્જનતા પ્રગટાવીને દાેષનાે નાશ થઈ શકે છે. કાેઈ વ્યક્તિ ઉપર દ્વેષ ન દ્વાય. બધા આત્મામાં પ્રભુતા ભરી છે, તેનું પાેતે ભાન કરીને તે પ્રગટાવી શકે છે.

ક્ષણિક આવેશથી તીવ રાગ-દ્રેષમાં કે ક્રોધમાં તણાઈ જાય તેા આત્માનું ભાન ન થાય. વિચાર કરવા બેઈએ કે અરે ! જીવનમાં કેવું કાર્ય કરવા જેવું છે ! સત્સમાગમે આત્માનું ભાન નાના બાળક પણ કરી શકે છે. અરે, સિંહ વગેરે પશુ પણ એવું ભાન કરી શકે છે, પાપીમાં પાપી જીવ પણ ક્ષણમાં પાતાના વિચાર પલટીને આવું ભાન કરી શકે છે; 'સાે ઉંદર મારીને બિલ્લી પાટે બેઠી '–એમ ઘણાં પાપ કર્યા ને હવે જીવન કેમ સુધરી શકે ?––એવું નથી; પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને, ક્ષણમાં પાપને ટાળી શકાય છે ને જીવનને સુધારી શકાય છે. આ મનુષ્યભવ પામીને એ કરવા જેવું છે. (ઇતિ જેલ–પ્રવચન)

સંસારમાં ગમે તેવા કલેશના કે પ્રતિકૂળતાના પ્રસંગા આવે પણ સિંગાનીને જ્યાં ચૈતન્યની સ્કૂરણા થઈ ત્યાં તે બધાય કલેશ કચાંય ભાગી જો જાય છે. ગમે તેવા પ્રસંગમાંય એનાં શ્રદ્ધા-ગ્જ્ઞાન ઘેરાઈ જતા નથી. સિંજા જ્યાં ચિદાન દ-હ સલાનું સ્મરણ કર્યું ત્યાં જ દુનિયાના બધા કલેશા સિંગ જ્યાં ચિદાન દ-હ સલાનું સ્મરણ કર્યું ત્યાં જ દુનિયાના બધા કલેશા સિંગ જ્યાં ચિદાન દ-હ સલાનું સ્મરણ કર્યું ત્યાં જ દુનિયાના બધા કલેશા સિંગ જ્યાં શિદાન સંસલાનું સ્મરણ કર્યું ત્યાં જ દુનિયાના બધા કલેશા સિંગ જ્યાં સિંદાન સંસારના ગેરને ઉતારી નાંખનારી આ જડીબૂટ્ટી છે. સિંગ જડીબૂટ્ટી સૂંધતાં સંસારના થાક ક્ષણભરમાં ઊતરી જાય છે.

**级级级级级级级**级

૧૨ ]

આત્મસ બાેધન ]

ભયંકર ભવદુઃખનું કારણ–મિચ્યાત્વ. ચારગતિનાં દુઃખથી છૂટવાનાે ઉપાય–શુદ્ધાત્મચિંતન.

જે જીવ સંસારથી ભયભીત છે એટલે ઘેાર સંસારદુઃખમાં પડેલા પાતાના આત્મા ઉપર જેને કરુણા જાગી છે કે અરે! આવા ઘાર દુઃખાથી હવે આ આત્મા કેમ છૂટે? આ સંસારના કષાય-કલેશ હવે સહન થતાે નથી; હવે એનાથી બસ થાએા ! –આમ દુઃખથી છૂટવાના ઉપાય વિચારે છે;-એવા જીવને આત્માનું પરમ સ્વરૂપ સંખાધીને તેને શાંતિના માર્ગ દેખાડે છે, તેની મૂંઝવણ મટાડીને ચિત્તને આત્મામાં સ્થિર કરે છે.

પહેલાં તાે અનાદિથી સ'સારમાં દુઃખી કેમ થયે৷ તેનું કારણ વિચારે છે, અને પછી પાંચમા દાેહામાં સ'સારથી ડરીને તેનાથી કેમ છૂટવું તેનાે ઉપાય વિચારે છેઃ—

> कालु अणाइ अणाइ जीउ भव-सायरु जि अणंतु । मिच्छादंसण-मोहियउ णवि सुहं दुक्ख जि पत्तु ॥ ४॥ જીવ, કાળ, સંસાર આ, કહ્યાં અનાદિ અનંત; મિથ્યામતિ માહે દુ:ખી, કદી ન સુખ લહંત. (४)

जइ बोहउ चउ गदिगमण तो परभाव चएहि। अप्पा झायहि णिम्मलउ जिम सिव--सुक्ख लहेहि । ५ ॥ ચાર ગતि हुःभथी ડરે ते। तक सौ परભाव; શુद्धातभ-ચितन કરી, લે શિવસુખનાે લાવ. (૫)

આ જગતમાં કાળ અનાદિથી ચાલ્યાે આવે છે, જીવ પણ અનાદિથી છે, અને અન તભવનાે સમુદ્ર પણ અનાદિથી ચાલી રહ્યો છે. આવા આ અનાદિકાળના સંસાર-ભ્રમણમાં મિથ્યાદર્શનથી માહિત જીવ દુઃખને જ પામે છે, તે જરાપણ સુખને પામ્યાે નથી. જો કે અનાદિથી જીવા સમ્યગ્દર્શનાદિ કરીને માક્ષમાં પણ જઈ જ રહ્યા છે, અન તા જીવા સંસારથી છૂટીને માક્ષ પામ્યા છે. પણ અહીં તાે જીવ સંસારમાં છે તેની વાત છે; તે સંસારમાં અનાદિથી જ છે, એક્ષેવાર માક્ષ નથી પામ્યા. હવે સંસારમાં અન ત ભવ કરીકરીને જે જીવ થાક્યાે છે, જેને ભવનાં દુઃખની બીક લાગી છે, તે જીવે ભવદુઃખથી છૂટવા શું કરવું ? તેની આ વાત છે.

ઢે જીવ ! જે તું ચારેગતિના ભવભ્રમણુથી ખરેખર બીતાે હાે તાે, તેના કારણુરૂપ મિથ્યાત્વાદિ પરભાવાને તું છેાડ; અને નિર્મળ આત્માને એાળખીને ધ્યાવ....જેથી તને શિવસુખના એટલે કે માક્ષના લાભ થશે.

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૪-૫

જીએા તેા ખરા....સવદુઃખની છૂટવાની ને માેક્ષસુખ પામવાની કેવી મીઠી વાત સ તેા કરે છે ! –આ તેા ભવદુઃખથી ડરેલા જીવતું **' આત્મ–સંબેાધન '** છે.

દેહથી ભિન્ન જીવ ત્રિકાળ છે; તે અત્યાર સુધી કચાં રહ્યો ? કે સ'સારમાં એટલે કે તિર્ય'ચ–નરક–મનુષ્ય–દેવ એ ચારગતિના ભવમાં તે રખડયેા ને દુઃખી જ થયેા. તે દુઃખનું ને સ'સારભ્રમણુનું કારણુ શું? કાેઈ બીજાએ કે જડ કર્મોએ તેને નથી રખડાબ્યાે, પણ દેહ તે હું, રાગાદિ ભાવા જ હું–એવી મિથ્યાત્વબુદ્ધિથી માહિત થવાથી જીવ સ'સારમાં રખડીને દુ:ખી થયેા છે, સ્વર્ગમાંય ગયેા, પણ આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપને જાણ્યા વગર તેને કચાંય સુખ ન મળ્યું.

જગતમાં કાળના પ્રવાહ અનાદિ-અનંત છે; જીવાે પણ અનાદિ-અનંત છે; અને ભવસમુદ્રરૂપ સંસાર પણ સામાન્યપણે અનાદિ-અનંત છે, કેમકે આ સંસાર સર્વથા ન હોય-એમ કદી બનશે નહિ; પરંતુ જે જીવાે વ્યક્તિગતરૂપે આત્મધ્યાનવડે સંસારથી છૂટીને માક્ષને પામે તેને માટે સંસાર 'અનાદિ સાંત' છે, અને માક્ષસુખ 'સાદિઅનંત' છે. સંસારમાંથી જીવ માક્ષમાં જાય, પરંતુ માક્ષમાં ગયેલાે જીવ સંસારમાં કદી પાછા ન આવે; એટલે સ સાર કાેઈને 'સાદિ' ન હોય; માક્ષ સાદિ હોય. સંસારની આદિ નથી પણ અંત છે; માક્ષના અંત નથી પણ આદિ છે.

આત્મવસ્તુ અનાદિ છે ને તેની પર્યાય પણ અનાદિથી થયા જ કરે છે. અનાદિથી જીવને મિથ્યાત્વાદિ અશુદ્ધપર્યાય છે, તેને લીધે દુઃખ અને સંસાર છે; પણ, અનાદિ હોવા છતાં, દૂધમાં માવેા અને પાણી, તલમાં તેલ અને ખાેળ, રોરડીમાં રસ અને કૂચા, –તેની જેમ આત્મામાં જ્ઞાન અને કષાય–એ બંનેને ભિન્ન જાણીને અશુદ્ધતાના અભાવ કરી શકાય છે ને માક્ષસુખ પામી શકાય છે.–તે કઈ રીતે થાય ? તેની આ વાત છે.

શુદ્ધાત્માના ચિંતન વડે મેાક્ષનેા લાભ પમાય છે. જે જીવ ખરેખર ભવથી ડરીને પાતાનું હિત કરવા જાગ્યાે તેને માટે આ ભવસાગર કાંઈ ' અનાદિ–અન'ત ' નથી, તેને તા · અનાદિ– સાંત ' છે; ભવનાે કિનારાે તેને નજીક આવી ગયાે.— એવા જીવને માટે આ સ'બાેધન છે.

२४ ]

આત્મસ બાધન j

પાતાના શુદ્ધસ્વભાવના અસ્તિત્વની ખખર જેને નથી તે જીવ મિથ્યાત્વથી માેહિત છે; બહારમાં જ્યાં સુખ નથી તેમાં તે મિથ્યાકલ્પનાથી સુખ માને છે, અને પાતામાં જ્યાં અરેખર સુખ ભર્યું છે–તેની સામે નજર પણ નથી કરતાે.-આવા મિથ્યાત્વમાેહને લીધે જ જીવ દુખી થઈને સ'સારમાં રખડે છે શ્રીમદ્દરાજચ'દ્રજીએ કહ્યું છે કે—

## 'ઉપજે માેહ–વિકલ્પથી સમસ્ત આ સંસાર; અંતર્મુખ અવલાેકતાં વિલય થતાં નહીં વાર. '

ઝુએા, એક કડીમાં જ સ`સાર અને માેક્ષ બ`નેની વાત બતાવી દીધી; અહીં કહ્યું કે મિચ્યાત્વથી જીવને સ`સારબ્રમણ છે, અને શુદ્ધાત્માના ચિંતનવડે તે માેક્ષસુખને પામે છે. આ યાેગસારમાં ટૂ`કામાં સારભૂત વાત બતાવી દીધી છે; વાર`વાર શુદ્ધાત્માની ભાવના કરવાનું કહ્યું છે.—કાેને માટે ? કે જેનું ચિત્ત સ`સારથી ભયભીત થયું હોય તેને માટે.

આ આત્મા પાતે ભગવાન....આન દક દ પ્રભુ છે; એવા પાતાના પરમાત્મસ્વભાવમાં દષ્ટિ કરતાં જ સ સારના વિલય થતાં વાર નથી લાગતી, અનાદિસ સારના નાશ એકક્ષણમાં થઈ જાય છે. સ સારમાં અન તકાળ વીત્યા, પણ માક્ષને સાધવાના પ્રયત્નમાં (–સાધકભાવમાં) કાંઈ અન તકાળ નથી લાગતાે. અસ ખ્યસમયના સાધકભાવથી માક્ષ સધાઈ જાય છે.

અરે, જીવને ભવબ્રમણના ખરા ભય કઠી નથી લાગ્યા. બહારમાં લક્ષ્મી વધે કે સારા સ્ત્રીપુત્રાદિ મળે ત્યાં હરખ, ને લક્ષ્મી ઘટે કે સ્ત્રી-પુત્રાદિ મરી જાય ત્યાં ખેદ,-જાણે કે તેમાં જ સુખ હોય! પ્રભાે! જરાક વિચાર તાે કર કે એ લક્ષ્મી-પરિવાર વધતાં તારા આત્મામાં શું વધ્યું? ને એ ચાલ્યા જતાં તારામાંથી શું એાછું થઈ ગયું? -તેં માત્ર માહથી તેમાં સુખ માન્યું છે, ને તેથી તું ભાવમરણમાં દુઃખી થઈ રહ્યો છે. શ્રીમદ્રાજચંદ્રજી ૧૬ વર્ષની વયે કરુણાથી સંબાધન કરે છે કે-અરે જીવ! તું વિચાર તાે કર....કે....

> લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં શું વધ્યું તે તેા કહેા ! શું કુટુંબ કે પરિવારથી વધવાપણું એ નય ગ્રહેા? વધવાપણું સંસારનું નરદેહને હારી જવા, એના વિચાર નહીં અરેરે ! એક પળ તમને હવા !

— જો એક પળ પણ સાચા વિચાર જીવ કરે તાે ખધેયથી સુખણુદ્ધિ ઊડી જાય....ને આત્મા તરફ આવે. ભાઈ! આ ભવસાગરથી છૂટવાનાે વિચાર તાે કર....કે અરેરે, મિથ્યાત્વથી આ ભવચક્રમાં હું દુઃખી જ છું, તે હવે કેમ છૂટે? ને મને સાચું સુખ કેમ થાય?

િયેાગસાર-પ્રવચન : ૪–૫

ભાઈ, ક્રેાધ- માન, રાગ–દ્વેષ વગેરે બધા પરભાવ વગર રહી શકે એવું તારું તત્ત્વ છે; માટે બધાય પરભાવાનું લક્ષ છાેડીને આનંદમય શુદ્ધસ્વભાવને લક્ષમાં લે….તેને ધ્યાવતાં જ તને માેક્ષસુખના અનુભવ થશે….ને તારા ભવદુઃખ છુટી જશે.

આ તેા અંદરના અતીન્દ્રિયસ્વભાવની વાતુ**ં છે**....એમાં રાગની જરાય ભેળસેળ પાલવે તેમ નથી. આવા સ્વભાવના જ્ઞાન વગર બીજી કેાઈ રીતે સુખ થાય તેમ નથી.

અહા, જેને દેવગતિમાંય ચેન નથી પડતું, પુષ્ટયમાં ને સ્વર્ગના વૈભવમાંય જેને સુખ નથી લાગતું... તે જીવ સંતા પાસે આવીને ધા નાંખે છે કે પ્રભાે ! આ ભવદુઃખથી મારે કેમ છૂટવું ? આવા જીવ હવે કચા રાગમાં અટકશે ? જે પરભાવમાં એને દુઃખ લાગ્યું તે તરક હવે કેમ જાશે ?-જેમ કાેઈ ખેડૂત બળદને નાક વીંધીને નાથવા, કે ખસ્સી કરાવવા લુહારવાસમાં લઈ ગયા; બળદને ભયંકર પીડા થઈ; થાડા દિવસ પછી તે બળદ ખાવાઈ ગયા; ત્યારે ખેડૂત તેને ગાતતા-ગાતતા લુહારવાસમાં આવ્યા ને લુહારને પૂછ્યું-'ભાઈ, મારા બળદિયા અહીં આવ્યા છે ?--કેમકે થાડા દિવસ પહેલાં હું તેને અહીં નાથવા લઈ આવેલા એટલે કદાચ કરીને તે અહીં આવ્યા હાય! '

લુહારે કહ્યું : અરે ભાઈ! એ તે કાંઈ કરીને અહીં આવે ? જ્યાં એને ભયંકર પીડા થઈ તે બાજી હવે એ ન આવે.-એ તેા કાેઈકના ખેતરમાં ચરતા હશે. તેમ જે મુમુક્ષુ જીવ સંસારદુઃખથી ખરેખર ભયભીત થયા છે તે કરીને અવતારમાં આવવા નથી માંગતાે; ત્યાંથી આઘા ભાગે છે એટલે કે ઉપયાગને ત્યાંથી પાછા વાળીને શુદ્ધાત્માના ચિંતનમાં નેડે છે. જ્યાં ખરેખર દુઃખ લાગે ત્યાં જીવ જાય નહિ; તે તા પરભાવાથી પાછા વળીને ચૈતન્ય તરફ જ આવે—કે જ્યાં આન'દના ચારા ચરવા મળે છે. 'સ'સારમાં જેને કથાંય ન ગમે તે આત્મામાં જ ગમાડે....' ને તેમાં તેને આત્માના સાચા સુખનું વેદન થાય.... એ જ માક્ષના માર્ગ છે.

જીએા, બહુ દૂંકામાં, સરળ રીતે માક્ષના માર્ગ બતાવી દીધા છે.

અરે જીવ ! શું તને પરભાવામાં કે વિષયામાં સુખ લાગે છે ?-તા તને ભવદુઃખના ભય નથી ને માેક્ષસુખના પ્રેમ નથી. જો ભવના ભય હાય તા સ સારમાં કચાંય (શુભરાગમાં-પુણ્યમાં કે વૈભવમાં પણુ) ચિત્ત ઠરે નહિં; તે જીવ સવે પર ભાવાના પ્રેમ છાેડીને આત્માના પ્રેમ કરે ને તેને શુદ્ધપણે ધ્યાવે. પરભાવ રાખીને માેક્ષ કેમ સધાય ? રાગવડે શુદ્ધતા કઠી ન પમાય; માટે તેને છાેડ, તેમાં હિતખુદ્ધિ છાેડ. જેનાથી કાેઈપણ કર્મ બ ધાય (-ભલે તે તીર્થ કરપ્રકૃતિ હાેય તાેપણુ) તે પરભાવ છે ને તેને છાેડીને શુદ્ધાત્માના ધ્યેયે જ માેક્ષસુખ પમાય છે.

'અરે, જો રાગનાે એક કણુ પણ રહી જશે તાે મારે બે ભવ કરવા પડશે ને ગર્ભ-જન્મનાં દુ:ખાે સહન કરવા પડશે '–આમ હે જીવ! તને જો દુ:ખનાે ભય લાગ્યાે

૧૬ ]

આત્મસ બાેધન ]

હોય ને તેનાથી છૂટવા ચાહતા હો તા, વ્યવહારના આશ્રયે જેટલા પરભાવા થાય છે તે બધાયમાં લાભની અુદ્ધિ છાહી દે, તેમને દુઃખરૂપ જાણ. આ રીતે પરભાવાના ત્યાગ ને શુદ્ધાત્મ–ચિંતનમાં એકાગ્રતા થતાં જે વીતરાગી–સમભાવ થાય છે તે જ ભગવાન મહાવીરે કરેલી ને કહેલી સામાયિક છે. સામાયિક કહો કે શુદ્ધાત્માનું ચિંતન કહી,––તે માક્ષનું કારણ છે.

ભાઈ, તું પાેતે નિર્મળગુણેાથી ભરેલાે ભગવાન, પાેતાનું ધ્યાન કર.-તેમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણેય આવી ગયા. તે જ સ'વર-નિર્જરા છે; તેમાં રાગ નથી એટલે આસવ-બંધ નથી; તેમાં મિથ્યાત્વાદિ પરભાવાે છૂટચા તે જ પ્રત્યાખ્યાન થયું.-આ રીતે શુદ્ધાત્મચિંતન તે જ માક્ષસુખનાે ઉપાય છે. શુદ્ધાત્માનું ચિંતન તે કારણ છે ને માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ તેનું કાર્ય છે; તે બ'ને રાગ વગરનાં છે ને પાેતામાં જ સમાય છે.

ધર્મીંને ભૂમિકા પ્રમાણે રાગ આવે; પણ તે જાણે છે કે શુભ રાગ પણ નિરર્થંક છે, કેમકે તે રાગ વડે નથી બહારનું કામ થતું, કે નથી અંદર આત્મામાં જવાતું.— આમ સર્વે બાહ્યભાવાને નિરર્થંક સમજીને તેનાથી ભિન્ન શુદ્ધાત્માને ધ્યાવવા તે માક્ષનું કારણ છે.

શુદ્ધ આત્મા કેવા ?—કે પુષ્ય-પાપ વિનાના; એક સમયની પર્યાય જેવડાેય નહિ; સચ્ચિદાનંદ સ્વસત્તાથી પરિપૂર્ણું, કેવળજ્ઞાનની શક્તિથી ભરેલાે, ભગવાન પૂર્ણાનંદી-પ્રભુ.... આવા આત્માનું અંતર્મું અઅવલાેકન કરીને, તેને ધ્યાનમાં ધ્યાવતાં તે નિર્મળપણે પરિણમીને આનંદ સહિત અનુભવમાં આવે છે, એટલે આત્મા ભવદુ:ખથી છટીને માક્ષસખને પામે છે.

—ક્યો.....આ માક્ષના માર્ગ ! [૪-૫]

અહિરાત્મા, અંતરાત્મા, પરમાત્માનું સ્વરૂપ, તે જાણીને અહિરાત્મભાવ છેાડ, અંતરાત્મા થા, પરમાત્માને ધ્યાવ.

Ú,

ભવદુઃખથી ભયભીત જીવને દુઃખથી છૂટવા ને માેક્ષસુખ પામવા માટે ગુદ્ધાત્માનું ચિંતન કરવાનું કહ્યું....ત્યાં પ્રશ્ન થાય છે કે આત્મા કેટલા પ્રકારનાં છે—કે જેમાંથી શદ્ધ આત્માનું ચિંતન કરવાનું કહેા છે ?

તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે સાંભળ ! આત્મા ત્રણ પ્રકારનાં છે---

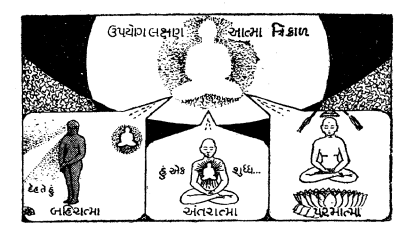
આ. ૩

# ति−पयारो अप्पा मुणहि परु अंतरु बहिरप्पु । पर भायइि अंतर सहिउ बाहिरु चयहि णिभंतु ।।६।।

ત્રિવિધ આત્મા જાણીને, તજ બહિરાતમ–ભાવ; થઈ તું અંતર આતમા, ધ્યા પરમાત્મસ્વભાવ. (૬)

સ્વભાવથી અધાય આત્મા જ્ઞાનમય પરમાત્મા છે; પણ પર્યાયમાં કાંઈ અધા આત્મા એકલા નિર્મળ જ નથી, તેમજ અધા આત્મા એકલા અશુદ્ધ પણ નથી;—તા કઈ રીતે છે ? કે પર્યાયમાં આત્માના પરમાત્મા, અંતરાત્મા ને અહિરાત્મા—એવા ત્રણ પ્રકાર હાય છે; તેને જાણીને હે જીવ ! તું પરમાત્મસ્વરૂપને ધ્યાવીને અંતરાત્મપણું પ્રગટ કર ને બહિરાત્મપણું છેાડ.

' સર્વ' જીવ છે સિદ્ધસમ ' એટલે કે શક્તિરૂપે તે৷ બધાય જીવે৷ પરિપૂર્ણ પરમાત્મા છે; પણુ પર્યાયથી બધાય જીવે৷ સરખા નથી; તેની પર્યાય ત્રણુ પ્રકારની થાય છે.—



- **૧. 'પરમાત્મા** : જેવા પરમ આત્મસ્વભાવ છે તેવી જ પૂર્ણદશા પણ જેમને પ્રગટી ગઈ તે પરમાત્મા છે
- **૨. અ'તરાત્મા :** જેણે અ'તરમાં પાેતાની પરમાત્મ–શક્તિનું ભાન કર્યું છે, પણ હ્રજી તેવી પૂર્ણદૃશા પ્રગટી નથી, તેને સાધી રહ્યા છે તે અંતરાત્મા છે.

**૩. બહિરાત્મા :** પાતાની પરમાત્મ−શક્તિને ભૂલીને જે બહારમાં ભટકે છે તે બહિરાત્મા છે.

જો કે બહિરાત્માને પણ શક્તિમાં તા પરમાત્મપણું છે, પણ તે તેને ઓળખતા નથી; જો તે શક્તિને ઓળખે,---તેની સન્મુખ થાય તાે તેને અ'તરાત્મપણું (સમ્યગ્દષ્ટિપણું) થાય છે ને બહિરાત્મપણું ( મિશ્ર્યાદક્ષિપણું ) છૂટી જાય છે; પછી અલ્પકાળમાં તેને

## અાત્મસ`બેા**ધન** ∣

પરમાત્મપણું પ્રગટી જાય છે. આ રીતે એક જીવનું બહિરાત્મપણું 'અનાદિ–સાંત' છે, અંતરાત્મપણું 'સાદિ–સાંત' છે ને પરમાત્મપણું 'સાદિ--અનંત' છે; આત્મા 'અનાદિ– અનંત' છે. તે બહિરાત્મપણું, અંતરાત્મપણું ને પરમાત્મપણું–એ ત્રણું એક જીવને એક સાથે નથી હેાતાં, ક્રમથી હાય છે.

ચૈતન્યથી બાહ્ય એવા દેહાદિરૂપે કે ક્રોધાદિરૂપે જે પાતાને માને છે તે બહિરાત્મા છે; પાતાના અંતરમાં ક્રોધાદિથી રહિત ને દેહાદિથી ભિન્ન એવા પરમ આત્મસ્વરૂપને જે જાણે છે તે અંતરાત્મા છે; અને પાતાની પૂર્ણ પરમાત્મદશારૂપે પરિણુમ્યા તે પરમાત્મા છે.—આ ત્રણુનું સ્વરૂપ હવેના ત્રણ દેાહામાં બતાવશે....તે જાણીને શું કરવું ?—કે અંતરાત્મા થઈ ને પરમાત્મસ્વરૂપે આત્માને ધ્યાવજે ને બહિરાત્મપણાને છેાડજે. હે જીવ ! બહિરાત્મપણું હાેવા છતાં, તેને છેાડીને અંતરાત્મા તથા પરમાત્મ યવાની તારામાં તાકાત છે, તેથી કહ્યું કે ત્રણપ્રકાર જાણીને બહિરાત્મપણું છેાડ....ને અંતરાત્મ-ભાવથી પરમાત્મસ્વરૂપને ધ્યાવીને પરમાત્મા થા !

હવે અનુક્રમે ત્રણ દાેહામાં તે ત્રણેનું સ્વરૂપ કહે છે—

[ બહિરાત્મા...સ સારમાં ભમે છે ]

मिच्छादंसण–मोहियउ परु अप्पा ण मुणेइ । सो बहिरप्पा जिण–भणिउ पुण संसार भमेइ ।। ७ ।। भિથ્યામતિથી માહી જન જાણે નહીં પરમાત્મ, તે ખહિરાતમ જિન કહે, તે ભમતાે સંસાર. (૭)

[અંતરાત્મા.....લવને પાર કરે છે]

जो परियारगइ अप्पु परु जो पर भाव चएइ । सो पंडिउ अप्पु मुणहु सो संसारु मुएइ ॥८॥ પરમાત્માને જાણીને, ત્યાગ કરે પરભાવ, તે આત્મા પંડિત ખરેા, પ્રગટ લહે ભવપાર. (૮)

[ પરમાત્માનાં અનેક ગુણુવાચક નામ ] गिम्मलु गिक्कलु सुद्धु जिणु विण्हु बुद्धु सिव संतु । सो परमप्पा जिण–भणिउ एहउ जाणि णिभंतु ।।६।। નિર્भળ, નિકલ, જિનેન્દ્ર, શિવ, શુદ્ધ, વિષ્ણુ, બુદ્ધ, શાંત; તે પરમાત્મા જિન કહે, જાણે। થઈ નિઃબ્રાન્ત. (૯)

િયેાગસાર-પ્રવચન : ૭-૮-૯

20]

બહારમાં અમુક ક્રિયા કરે અથવા ન કરે તેના ઉપરથી કાંઈ બહિરાત્માનું કે અંતરાત્માનું માપ થઈ શકતું નથી. અંદરમાં તેને આત્મણુદ્ધિ કચાં વર્તે છે તેના અભિપ્રાય ઉપરથી માપ છે. જે પાતાના પરમાત્મસ્વરૂપને જાણતાે નથી ને મિથ્યાણુદ્ધિથી માહિત થઈ ને દેહાદિકને જ નિજરૂપ માને છે તેને જિનભગવાને બહિરાત્મા કહ્યો છે ને તે જીવ ફરીફરીને સંસારમાં જ રખડે છે.

પંડિત આત્મા એટલે કે અંતરાત્મા તેા પાેતાના પરમ આત્મતત્ત્વને જાણે છે ને કોધાદિ પરભાવાને છેાડે છે, તે જીવ સંસારને છેાડીને અલ્પકાળમાં જ માેક્ષને પામે છે.

મુક્ત થયેલા તે સર્વજ્ઞપરમાત્માને અરિહ ત, સિદ્ધ અથવા શુદ્ધ, ખુદ્ધ, જિન વગેરે અનેક ગુણવાચક નામથી કહી શકાય છે.—આમ જિનવરદેવે કહ્યું છે, તેને હે જીવ! તું બ્રાન્તિ રહિત જાણ.

અંદરમાં પાેતાના આન દમૂર્તિ આત્મસ્વભાવના ઉલ્લાસ છેાડીને, બહારના કાેઈપણ રાગાદિભાવામાં ઉલ્લસિત વીર્ય થઈને તેમાં સુખબુદ્ધિ કરે તે બહિરાત્મા છે. અંતરમાં ચૈતન્યના અતીન્દ્રિય આન દને જે નથી જાણતાે તેને જ રાગમાં ને બહારના વિષયામાં વિસ્મયતા થાય છે કે 'આહાહાહાહા…. ! '—એમ બહારમાં પુણ્ય-પાપના કળમાં રાજી થનારા જીવ બહિરાત્મા છે, ને તે સ સારમાં દુ:ખી થાય છે.—એમ દુ:ખદાયક જાણીને તે બહિરાત્મપણાને છેાડાે….ને પરમાત્મસ્વરૂપના ધ્યાન વડે અંતરાત્મપણું પ્રગટ કરાે.

અંતરના સ્વભાવને અનુભવનારા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ ચક્રવર્તીના રાજવૈમવની વચ્ચે પણુ અંતરાત્મા છે, તેની અનુભૂતિમાં સવે પરભાવાના ત્યાગ છે. બાદ્યમાં ત્યાગ ભલે ન દેખાય પણુ અંદરમાં રાગ અને ચૈતન્યની ભિન્નતાના વિવેકથી તેના જ્ઞાનમાં બધાય પરભાવા સાથેનું એકત્વ છૂટી ગશું છે. અને પરમાત્માને નર્દ્ધિ જાણુનારા અજ્ઞાની બહિરાત્મા, બહારમાં ભલે ત્યાગી હેત્ય, છતાં અંતરમાં તેને રાગાદિ પરભાવા સાથે એકત્વબુદ્ધિ પડી છે, તેમાં સવે પરભાવાનું ગ્રહણ છે, તેને એક્કેય પરભાવના ત્યાગ નથી. અંતરાત્મા જાણે છે કે હું જ્ઞાયકભાવ છું; એક રજકણથી માંડીને સર્વાર્થસિદ્ધિના વૈભવ તે બધાય મારાથી બાદ્ય છે, તેમાં આત્માને કાંઈ લાભ-નુકશાન નથી.–આમ જાણીને હે ભવ્ય ! તું નિઃશ કપણે અંતરમાં પરથી ભિન્ન શુદ્ધઆત્માને ગ્રહણ કરીને અંતરાત્મા યા….ને અંતરમાં પરમાત્માનું ધ્યાન કર.– એમ કરવાથી ભવદુઃખથી છૂટીને તું પોતે પરમાત્મા થઈ જઈશ.

અરૈરે, 'હું જ્ઞાનસ્વરૂપ છું ' એમ પાેતાના ખરા અસ્તિત્વને અજ્ઞાની જાણતાે નથી, ને પાેતાના અસ્તિત્વને બહારમાં માને છે. અંદર અનંતગુણથી ભરપૂર પાેતાની ચૈતન્ય-સત્તાનું સામ્રાજ્ય છે, તે સુખથી ભરેલું છે,–તેને બૂલોને અજ્ઞાની બહારના જડ–વૈભવના સામ્રાજ્યના સ્વામી થવા જાય છે ને મિથ્યામાહથી દુઃખી થઈને સંસારમાં રખડે છે.

## આત્મસંબાધન ]

તૈને સ<sup>1</sup>તેા કરુણાથી સ<sup>1</sup>ંબાધે છે કે ભાઈ ! તુ<sup>\*</sup> આવા બહિરાત્મભાવને છેાડ....ને અ<sup>1</sup>ંતરમાં તારા પરમઆત્મવૈભવને જો.

આત્મા ઇન્દ્રિયાથી ભિન્ન, અતીન્દ્રિય જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, તેને ખદલે ઇન્દ્રિયજ્ઞાનને પાતાના સ્વભાવ માનીને, ઇન્દ્રિયવિષયયામાં અટકયો, તે પણ બાહ્યદષ્ટિવાળા-અહિરાત્મા છે, તેની અુદ્ધિ માહથી એહાશ થઈ ગઈ છે; તે બહારમાં જ્યાં-ત્યાં સુખ માનતા થકાે, દારૂડિયાની જેમ મિથ્યાત્વના દારૂથી મૂર્છિત થઈ ને, જ્યાં-ત્યાં પારકી ચેષ્ટાને પાતાની માને છે. પરમાત્માના પિંડલા અખંડ આત્મસ્વભાવ પાતે જ છે—તેને ભૂલીને કર્મજનિત ચેષ્ટાએાને—મનુષ્યપર્યાય તથા ક્રોધાદિક વિભાવાને તે પાતાનું સ્વરૂપ માનીને, તેમાં જ માહિત થયા છે ને તેને લીધે સંસાર ભ્રમણના ભયાનક દુઃખા ભાગવી રહ્યો છે. તે દુઃખથી તું ભયભીત થયા હા તે હે જીવ ! અંતરમાં પાતાના પરમાત્મસ્વરૂપને તું દેખ....ને અંતરાત્મા થઈને તું પરમાત્માના પંથમાં આવી જા....માક્ષમાર્ગમાં દાખલ થઈ જા....આમ ભગવાન જિનદેવ કહે છે.

આત્માના અનુભવસહિતનું આવું અંતરાત્મપણું ચાેથા ગુણુસ્થાનથી શરૂ થાય છે; ત્યાં તેને અનંતાનુબંધીકષાયના અભાવરૂપ સ્વરૂપાચરણ અથવા<sup>117</sup> સમ્યક્ત્વ–આચરણ ' વર્તતું હાેય છે. ઉત્કૃષ્ટ અંતરાત્મપણું ભારમા ગુણુસ્થાને હાેય છે, ત્યાં પૂર્ણુ વીતરાગતા છે; પછી તે જીવ અંતર્મુદૂર્તમાં જ કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી સર્વજ્ઞ–પરમાત્મા થાય છે ને સંસારથી છૂટી જાય છે.

અંતરાત્માએ પાતાના અંતર્સ્વભાવને જાણીને તેના આશ્રય કર્યા છે ને પરદ્રવ્યને પાતાથી બાહ્ય જાણીને તેના આશ્રય છેાડચો છે; તે આત્મા લેદજ્ઞાની છે, તે પંડિત છે, શૂરવીર છે, જિનેશ્વરના લઘુન દન છે, માક્ષના માર્ગમાં છે, ને તે ભવસાગરને તરી જાય છે. અંતરમાં સ્વભાવ અને પરભાવને જુદા જાણ્યા તેમાં બધું આવી ગયું....તે જીવ અંતરાત્મા થઈ ગયા ને માક્ષમાર્ગમાં આવી ગયા.---તે ધન્ય છે.

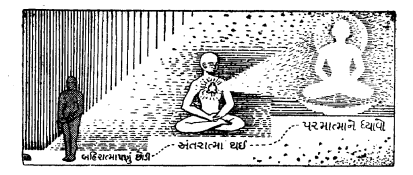
જેણે પાતાના પરમાત્મસ્વભાવને સ્વાનુભવવડે ગ્રહણ કરી લીધા ને પરભાવાને ભિન્ન કર્યા, તેણે જિનવાણીના ૧૨ અંગના સાર ગ્રહણ કરી લીધા; કેમકે જિનવાણીમાં ભગવાને જે કાંઈ ઉપદેશ દીધા છે તે આત્માના શુદ્ધસ્વભાવના ગ્રહણ માટે અને પર ભાવના ત્યાગ માટે જ દીધા છે. જ્ઞાનસ્વરૂપ ભગવાન આત્મા આખા જ્યાં પ્રત્યક્ષ સ્વસ વેદનમાં આવી ગયા ત્યાં જિનવાણીનું કાેઈ રહસ્ય તેને બાક્રી ન રહ્યું; સ્વાનુભવમાં તેણે આત્માના સ્વભાવના તાગ લઈ લીધા. તે જ ખરા પંડિત–અંતરાત્મા છે, અલ્પકાળમાં સવનો નાશ કરીને તે પરમાત્મા થઈ જશે.

જેને કાેઈ પણ આહ્યવિષયમાં, રાગમાં, પુષ્ય્યમાં કે પુષ્ય્યક્ળમાં સુખખુદ્ધિ છે, તેને અહારમાં લ'ગાેટી માત્રના પણ પરિચહ ન હોય તાેપણ, તે છવ ખહિરાત્મા છે, તેના અભિપ્રાયમાં

## ∫ યેાગસાર–પ્રવચન ઃ ૭—૮-૯

ચૌદ પ્રક્ષાંડના પદાર્થીના પરિગ્રહ છે. સ્વભાવને જાણ્યા વગર પરભાવ કદી છૂટે નહીં. અને કાેઈ સમ્યગ્દેબ્ટિ–અંતરાત્મા ચકવર્તી કે ઇન્દ્ર હોય, બહારમાં પુણ્યક્ળરૂપે સંયાગના ઢગલા હોય, રાગ પણ હોય, છતાં અંતરના સ્વભાવમાં તે કાેઈને જરાય અડવા દેતા નથી....મારા સ્વભાવમાં તે નહિ, ને તેમાં કચાંય હું નહિ –આમ ભેદજ્ઞાન વડે તેને પૂર્ણસ્વભાવનું ગ્રહણ અને સવે પરભાવાના ત્યાગ વતે છે....એટલે તે ચારગતિનાં દુઃખથી છુટી જાય છે ને માક્ષસુખને પામે છે.

—આ જાણીને હે છવ ! તું પણ અહિરાત્મપણું છેાડ ને અંતરાત્મા થઈને પરમાત્માને ઉપાદેય કર. સમાધિશતકના ચાેથા <sup>Ջ</sup>લાેકમાં પૂજ્યપાદસ્વામીએ આ જ વાત કરી છે : બહિરાત્મપણું છાડ ને પરમાત્માને ઉપાદેય કર; પરમાત્મા થવાના ઉપાય શું ? કે અંતરાત્મા થઈને પરમસ્વરૂપનું ધ્યાન કરવું તે પરમાત્મા થવાના ઉપાય છે. માટે—



અહિરાત્મપણું છેાડી....અંતરાત્મા થઈ....પરમાત્માને ધ્યાવેા.

આવા ઉપાયથી જે પરમાત્મા થયા તે સર્વ`જ્ઞ છે; તે સર્વ`જ્ઞ–પરમાત્માનું સ્વરૂપ આળખીને, તેમને કાેઈપણ ગુણુવાચક નામથી કહેવામાં વિરાધ આવતાે નથી, તેમાંથી કેટલાક નામ અહીં ૯ મા દાેહામાં કહ્યા છે તે આ પ્રમાણે—

निकलः---' કલ ' એટલે શરીર; ભગવાન સિદ્ધપરમાત્માને શરીર હોતું નથી તે અપેક્ષાએ 'નિકલ ' કહ્યા છે. અરિહ તદેવને 'સકલપરમાત્મા ' કહેવાય છે. સિદ્ધ પરમાત્માને

## આત્મસ'બાેધન ]

'નિકલપરમાત્મા ' કહેવાય છે, –જ્ઞાન જ તેમનુ શરીર છે, જડ શરીરને સંયોગ તેમને નથી. અથવા 'કલ ' એટલે કલુષતા–પાપ, તેનાથી રહિત હોવાથી પરમાત્મા 'નિષ્કલ ' છે.

ગ્રુદ્ધઃ—તે પરમાત્મા દ્રવ્યકર્મ-ભાવકર્મ-નેાકર્મથી રહિત 'શુદ્ધ ' છે; બીજા કાેઈના સ'યાેગ વગર, એકલા છે; એકલા હેાવાથી શુદ્ધ છે, પરિપૂર્ણું છે. દ્રવ્યથી–ગુણથી–પર્યાયથી સર્વ પ્રકારે શુદ્ધ છે. તેમને આળખતાં આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ એાળખાય છે. તેથી કહ્યું કે પરમાત્મસ્વરૂપને ધ્યાવીને આંતરાત્મા થા.

जिनः— મિથ્યાત્વ-ક્રોધાદિ ભાવે। આત્માનું અહિત કરનારા હેાવાથી શત્રુ છે, પરમાત્માએ વીતરાગભાવ વડે તેને જીતી લીધા હેાવાથી તેઓ જિન છે. આ સિવાય બહારમાં કેાઈ દુર્જનોને કે રાક્ષસ વગેરેને મારે, કે ભક્તોને સહાય કરે—એવા રાગ-દ્રેષનાં કામ ભગવાન પરમાત્માને હેાતાં નથી. પરમાત્મા તેા ક્રોધાદિને જીતીને વીતરાગ થયા છે. મિથ્યાત્વાદિને જીતવાની અપેક્ષાએ તાે સમ્યગ્દથ્ટિને ચાથા ગુણસ્થાનથી પણ 'જિન ' કહેવાય છે, એવા જિનામાં શ્રેષ્ઠ હેાવાથી પરમાત્મા જિનવર છે.

સિદ્ધ-અરિહ'ત:-પોતાના કેવળજ્ઞાનાદિ પ્રયોજનને સાધી લીધું હાવાથી તેઓ જ 'સિદ્ધ ' છે; તથા ઘાતીકર્મોના ઘાત કર્યો હાવાથી તેઓ 'અરિહ'ત ' છે.

વિષ્ણુ:—વિષ્ણુ એટલે સર્વમાં વ્યાપનારા; અહીં જૈનના વિષ્ણુની વાત છે. કઈ રીતે ? સર્વદ્મ પરમાત્માનું જ્ઞાન સમસ્ત વિશ્વને જાણી લ્યે છે તે અપેક્ષાએ ઉપચારથી તેમને સર્વદ્મેયેામાં વ્યાપક અર્થાત્ વિષ્ણુ કહેવામાં આવે છે.

ત્રણુકાળ-ત્રણુલાકમાં કાેઈપણ દ્રબ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ બાકી નથી કે જેને પરમાત્માનું જ્ઞાન જાણુતું ન હ્યાેચ. આ અપેક્ષાએ સ્તુતિમાં એમ કહેવાય છે કે હે ભગવાન! જગતના જડ કે ચેતન કાેઈ પદાર્થ આપની સર્વજ્ઞતાની આણુને લાેપતા નથી; તે માટે કાંઈ તેમને ત્રાસ કે ભય આપવા પડતા નથી કે 'મે' આમ જાણ્યું છે માટે તારે આમ પરિણુમવું જ પડશે !' ભય કે ત્રાસ વગર, ભગવાને જેમ જાણ્યું તેમ જ પદાર્થા પરિણુમે છે. સમ્યક્ત્વાદિ કાર્યમાં પુરુષાર્થ વગેરે અનેક કારણા એકસાથે ભગવાને જેયા છે. આવા સર્વજ્ઞસ્વભાવના સ્વીકાર પાતાના જ્ઞાનસ્વભાવની સન્મુખતાપૂર્વ'ક જ થાય છે; રાગવડે કે રાગની સામે જોઈ ને તેના ખરા સ્વીકાર થઈ શકતા નથી. રાગથી ભિન્ન થયેલી જ્ઞાનપર્યાયમાં જ સર્વજ્ઞસ્વભાવના સ્વીકાર કરવાની તાકાત છે. આ રીતે 'ગ્ર-સ્વભાવી' ભગવાનના નિર્ણય કરવામાં માક્ષના અપૂર્વ સ્વસન્મુખ પુરુષાર્થ આવી જાય છે. જે પરમાં કાંઈપણ ફેરફાર કરવાનું માને છે તે સર્વજ્ઞને માનતા નથી. જ્યાં સર્વજ્ઞના સ્વીકાર કર્યા ત્યાં પાતે પરના અકર્તા થયેા; –આવા વીતરાગી–જ્ઞાનભાવરૂપ પુરુષાર્થપૂર્વ ક તેને માક્ષમાર્ગ શરૂ થઈ ગયેા. જુએા, સર્વજ્ઞ–પરમાત્માની આળખાણમાં આ બધા ગ'ભીર ન્યાયા આવી જાય છે. સર્વજ્ઞ–પરમાત્મા કેવા હોય તે આળખે તા

ચાંગસાર-પ્રવચન : ૭-૮-૯

માક્ષમાર્ગના બધા ખુલાસા થઈ જાય, ને પરમાં કર્તાબુદ્ધિ વગેરે બધી ભ્રમણા છૂટી જાય. बद्धः— તે જ પરમાત્મા સર્વજ્ઞ, સ્વ-પર બધા તત્ત્વોને અનેકાન્તસ્વરૂપે બાેધે છે

–જાણે છે તેથી બુદ્ધ છે. વસ્તુને એકાંત ક્ષણિક માને કે એકાંત નિત્ય માને, અનેકાન્તસ્વરૂપ ન જાણે તેા તે અરેખર બુદ્ધ નથી પણ અબુધ–અજ્ઞાની છે. સર્વજ્ઞ પરમાત્મા જ પરમ– બુદ્ધ બાેધસ્વરૂપ છે, તેમને જ સમસ્ત પદાર્થીના સાચા બાેધ છે.

चिव-જ્ઞાંતઃ—તે જ સર્વ' ગ્રાપરમાત્મા શિવ એટલે કલ્યાણરૂપ છે, ને પરમ શાંત છે, કષાયના કાેઈ કાેલાહલ તેમનામાં નથી, અકષાયપણે વીતરાગી શાંતરસની પૂર્ણ ધારા તેમનામાં વહે છે. જો કે અસ્દિંત પરમાત્માના તા દેહ પણ એકદમ શાંતમુદ્રાવાળા હોય છે –જાણે ઉપશમરસ વરસતા હાેય !–પણ અહીં દેહની વાત નથી, અહીં તાે આત્મા પાતે પરમાત્મદશા પામ્યા તેની શાંતિની વાત છે. અહા, પરમાત્માની શાંતિની શી વાત ! જ્યાં સમ્યગ્દર્શ નમાંય અપૂર્વ શાંતરસ વેદાય છે ત્યાં કેવળી-પરમાત્માના પૂર્ણ શાંતરસનું તાે શું કહેવું !

ભાઈ, પરમાત્મા થવા માટે તું આવા પરમાત્માને એાળખ ! તારા સ્વભાવ પણ આવા જ છે. પરમાત્માની આવી વ્યાખ્યા અનેકાન્તમય જૈનમાર્ગ સિવાય બીજે કચાંય ઢાતી નથી. આત્મા સ્વતંત્ર વસ્તુ છે, તે ત્રિકાળી ટકે પણ છે ને પર્યાયમાં પલટે પણ છે; તેથી તે બહિરાત્મપણાથી છૂટીને અંતરાત્મા ને પરમાત્મા થઈ શકે છે.–આવા દ્રવ્ય– પર્યાયરૂપ સ્વતંત્ર આત્માના સ્વીકાર હાય ત્યાં જ આત્માનું ત્રિવિધપણું બની શકે છે, બીજા એકાંતમતામાં બની શકતું નથી. જિનદેવે કહેલા આવા વસ્તુસ્વરૂપને નિઃશ ક જાણીને દ્વે ભવ્ય ! બહિરાત્મપણાને તું શીઘ છેાડ, અંતરાત્મા થઈ ને પરમાત્માને ધ્યાવ.... એટલે તને પણ તારા સ્વભાવમાંથી આવું પરમાત્મપણું પ્રગટ થશે.

અહીંની જેમ જ સમાધિશતકમાં પૂજ્યપાદસ્વામીએ પણ ત્રિવિધ આત્માનું વર્ણન કર્યું છે, ને 'પરમાત્મા 'નાં અનેક નામા છઠ્ઠા <sup>9</sup>લાકમાં કહ્યા છે; તેમાં તે પરમાત્માને અવ્યય, પરમેષ્ઠિ, પરાત્મા, ઇસ્વર વગેરે કહ્યાં છે. તે પરમાત્મા પાતાના કેવળજ્ઞાનાદિ અન તચતુષ્ટયથી કદી ચ્યુત થતા નથી, અથવા માક્ષપદ છેાડીને કરીને કદી ભવમાં આવતા નથી માટે 'અવ્યય ' છે. પાતાના પરમસ્વરૂપમાં સ્થિર થયા હાવાથી તેઓ 'પરમેષ્ઠિ ' છે; તેઓ જ 'પરાત્મા ' = પર-આત્મા = ઉત્કૃષ્ટ આત્મા છે; પાતાના જ્ઞાન આન દરૂપ જે અન તગુણવૈભવ તેના ઈશ-સ્વામી હાવાથી 'ઈશ્વર '-પરમેશ્વર છે. 'સમય ' એટલે બધા પદાર્થી, તેમાં શ્રેષ્ઠ-સારભૂત હાવાથી તેઓ જ 'સમયસાર ' છે.-આવા ગુણસૂચક નામાથી 'પરમાત્મા ' ઓળખાય છે.

સિદ્ધપરમાત્માને તે৷ દેહ જ હાેતાે નથી; અરિહાંત પરમાત્માને સંચાેગરૂપે શરીર હાય તાેપણ ખાેરાક-પાણી, ભૂખ-તરસ, મળ-મૂત્ર કે રાેગાદિ હેાતાં નથી; તેમને તાે ચૈતન્યના અન'ત–અતીન્દ્રિય આનંદનું જ ભાેજન છે.

[ २ थ

આત્મસ બાેધન ]

પરમાત્મા-ભગવાન અધા જીવેાનું જ્ઞાન કરે છે, પણ પોતે પુણ્ય-પાપના કળમાં કાેઈ જીવેાને સ્વર્ગમાં કે નરકમાં માેકલતા નથી. તેમના કેવળજ્ઞાનરૂપ ચાપડામાં ત્રણકાળની અધી નાંધ છે, પણ કાેઈનું કર્તાપણું કે રાગદ્વેષ નથી. કયેા જીવ કચારે સમ્યવ્દર્શન કે કેવળજ્ઞાન પામશે, કચારે માેક્ષ પામશે, તે અધું તે પરમાત્માના જ્ઞાનમાં લખાયેલું-સ્પષ્ટ જણાયેલું છે. જેણે પરમાત્મા થવું હોય તેણે આવા પરમાત્માની ઓળખાણ કરવી ને તેવા જ પરમાત્મસ્વરૂપે પાતાના આત્માને ધ્યાવવા....જેથી આત્મા પાતે અલ્પકાળમાં પરમાત્મપદને પામશે ને ભવદુઃખથી છૂટશે.

આ રીતે ત્રણ પ્રકારના આત્માનું સ્વરૂપ કહ્યું; હવે અહિરાત્મપણાનું ફળ તથા અંતરાત્મપણાનું ફળ શું છે, તે બે દેાહામાં અતાવશે. [ ૬-૭-૮-**૯** ]

વીતરાગી માક્ષમાર્ગ'ના પડકાર કરતાં સંતાે કહે છે કે અરે, રાગને ધર્મ માનનારા કાયરાે ! તમે ચૈતન્યના વીતરાગ માર્ગે નહિ ચડી શકાે...ચૈતન્યને સાધવાના સ્વાધીન પુરુષાર્ધ તમે નહિ પ્રગટાવી શકાે. સ્વાધીન ચૈતન્યના તમારા પુરુષાર્થ કયાં ગયાે ! તમે ધર્મ કરવા નીકળ્યા છાે, તા ચૈતન્યશક્તિની વીરતા તમારામાં પ્રગટ કરાે. એ વીતરાગી વીરતા વડે જ માક્ષમાર્ગ સધાશે.

[ ચાેગસાર-પ્રવચન : ૧૦-૧૧

२६ ]

<u> બહિરાત્મભાવથી ભવદ</u>:ખ, અંતરા<sub>ત્</sub>મભાવથી માક્ષસુખ.

—માટે હે જીવ! નિજરૂપને જાણીને તું અંતરાત્મા થા.

券

બહિરાત્મા છવ શું માને છે અને તેનું ફળ શું છે? તથા અંતરાત્મા-છવ શું માને છે ને તેનું ફળ શું છે?-તે વાત ત્રણુ દોહામાં અતાવે છે—

> देहादिउ जे पर कहिया ते अप्पाणु मुणेइ। सो बहिरप्पा जिण भणिउ पुणु संसारु भमेइ॥ १०॥ देहादिउ जे पर कहिया ते अप्पाणु ण होहि। इउ जाणेविणु जीव तुहुं अप्पा अप्प मुणेहि॥ ११॥ देढादि४ के पर ४ह्यां, ते भाने निकरूप; ते अહिरातम किन ४ढे, लभते। ते लवरूप. (१०) देढादि४ के पर ४ह्यां, ते निकरूप न थाय;

એમ જાણીને જીવ તું, નિજરૂપને નિજ જાણ. (૧૧)

દેહાદિક પદાર્થીને પર કહેવામાં આવ્યા છે, તે કદી આત્મારૂપ થતાં નથી, છતાં હે જીવ ! બહિરાત્મણુદ્ધિથી તું તે દેહાદિકને પાેતારૂપ માનીને ભવમાં ભમી રહ્યો છે<sub>?</sub> પણુ હવે, તે દેહાદિક પરદ્રવ્ય કદી નિજરૂપ થતા નથી એમ તું જાણુ, ને આત્માને જ આત્મા જાણ...જેથી તારું ભવભ્રમણુ મટે.

આ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા દેહરૂપ નથી, ક્રોધાદિ પણ તેનું સ્વરૂપ નથી. છતાં 'હું ક્રોધી, હું રાગી, હું મનુષ્ય ' એમ અજ્ઞાની પાતાને શરીરાદિરૂપ માને છે, ને ક્રોધાદિને અનુસવીને સ'સારમાં દુઃખી થાય છે. માટે હે જીવ ! તું તારા નિજરૂપને જાણ ને પરને નિજરૂપ ન માન. પરને નિજરૂપ માનવા છતાં અન તકાળમાંય કાેઈ પરદ્રવ્ય પાતારૂપ તા થયું નહીં. જુદું છે તે જુદું જ રહે છે. પ્રભાે ! તું જ્ઞાનસ્વરૂપ જ છા. તારા ચૈતન્યભાવમાં રાગનાય પ્રવેશ નથી તા જડ∸શરીરાદિના તા પ્રવેશ કથાંથી હાેય ? તે તારાં કેમ થાય ? ચારગતિના શરીરા કે તે સંબંધી ઉદયભાવા પણ તારું સ્વરૂપ નથી. એમાંથી તારું ચૈતન્યસ્વરૂપ જુદું પાડી લે.

જિનદીક્ષા લઈ ને સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ મુનિ થાય ત્યારે 'પંચમહાવત અંગીકાર કર્યા, અથવા દર્શાનાચાર–જ્ઞાનાચાર વગેરે પંચાચાર અંગીકાર કર્યા '— એમ પણ કહેવામાં આવે,-પણ તે તેા શુદ્ધતા સહિતની વાત છે; શુદ્ધતા સાથે એવી મર્યાદાવાળા જ આચરણ દ્વાય છે, તેનાથી વિશેષ રાગ હોતા નથી;-અને તે પણ કર્યા સુધી ? કે પૂર્ણ શુદ્ધતા થાય ત્યાં સુધી જ; પછી સ્વરૂપમાં ઠરીને વીતરાગતા થતાં તે બધા શુભરાગનાં આચરણ પણ છૂટી જશે;–એટલે તે આત્માનું સ્વરૂપ નથી–એમ ધર્મીંને ભાન છે. આ રીતે 'પંચાચાર વગેરેને ગ્રહણ કર્યા' તેના અર્થ તે ભૂમિકામાં શુદ્ધતા સાથે તેવા રાગ હાેય છે એમ બતાવ્યું છે, પણ ધર્માત્મા કાંઈ તે રાગને પાતાના સ્વરૂપ તરીકે ગ્રહણ કરતા નથી; 'આ ખરેખર મારા શુદ્ધાત્માનું સ્વરૂપ નથી'–એમ તે અંતરાત્મા જાણે છે.

ભાઈ, તારે સંસારથી છૂટવું હેાય તેા, નિજરૂપ શું ને પરરૂપ શું તેનેા બરાબર વિવેક કર; માેક્ષનું કારણ શું ને સંસારનું કારણ શું ? તે બરાબર જાણુ. ૨૧ પ્રકારના ઉદયભાવા છે તે જીવની પર્યાયમાં થતા હાેવાથી તેને વ્યવહારે 'સ્વતત્ત્વ' પણુ કહ્યાં છે, પણુ ખરેખર શુદ્ધચૈતન્યસ્વરૂપ જીવનું નિજરૂપ તે નથી, નિજરૂપથી તે સાવા બાહ્ય છે.

જે જીવ 'ચારગતિવાળા હું, પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા હું, ક્રાેધી હું'—એમ ઉદયભાવરૂપે પાતાને અશુદ્ધ જ અનુભવે છે—તે બહિરાત્મા છે. અંતરાત્મા જ્ઞાની તાે એ બધાયથી ભિન્ન 'માત્ર એક જ્ઞાયકભાવસ્વરૂપ હું છું' એમ પાતાને શુદ્ધ અનુભવે છે. શુદ્ધજીવ તાે ચૈતન્યલક્ષણ છે, ઉદયભાષ કાંઈ તેનું લક્ષણ નથી. ઉદયભાવ તાે અશુદ્ધજીવનું લક્ષણ છે: તેને જે નિજરૂપ માને તેને અશુદ્ધતા કદી મટે નહીં.

પૂર્ણ-પરમાત્મદશાને પામેલા શુદ્ધ આત્મામાં જે ભાવાે નથી રહેતા તે બધાય બહિર્ભાવાે છે, તે હું નથી. હજી પરમાત્મા થયા પહેલાં ચાથાગુણ્મ્થાને પણ ધર્માત્મા આવા જ અનુભવ કરે છે કે—



ચાંગસાર-પ્રવચન : ૧૦-૧૧

૨૮ ]

મારો સુશાશ્વત એક દર્શન-જ્ઞાનલક્ષણ જવ છે; ખાકી બધા સંયોગલક્ષણ--ભાવ મુજથી બાહ્ય છે.

' જ્ઞાયકભાવ'માં સમાય એટલા જ હું છું; બીજ કાેઈ પણ પરભાવામાં હું નથી, તે કાેઈ મારા સ્વરૂપમાં નથી. અહાહા! એકવાર અંતરમાં ઊતરીને આવા અનુભવ તાે કરા. આવા સ્વભાવના સ્વીકાર કરતાં જ સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્જ્ઞાન થશે ને ભવભ્રમણનાં દુ:ખ છૂટી જશે....આપુ! આ સિવાય બીજી તાે કાેઈ રીતે તારા ભવદુઃખના આરા આવે એમ નથી. બહિર્મુંખ એવા રાગભાવા તારા અંતર્સ્વભાવને સાધવામાં તને મદદરૂપ કેમ થાય ?-એ તાે ઉલ્ટા વિધ્નરૂપ છે, માટે તેને ભિન્ન જાણ....તેને એકકાર બહાર રાખીને અંતરના સ્વભાવને જો. -' ચારગતિ દુ:ખથી ડરે....તા તજ સૌ પરભાવ. ' ભાઈ, એ પરભાવ.....ભલે શુભ હોય તાપણ તેના વડે તારી શાભા નથી; તેના કળમાં દેવાદિનું શારીર મળે તે પણ પુદ્ગલ છે, તે કાંઈ તું નથી, કે તેનાથી તારી શાભા નથી. ઊલ્ટું અશરીરી-ચૈતન્યપ્રભુને શરીરમાં પૂરાઈ રહેવું તે શરમની વાત છે.

અરેરે, શરીરની મમતા તે તો સ'સાર છે; મૂરખ (બહિરાત્મા) હાય તે એનાથી પાતાની શાેભા માને. ભાઈ, એનાથી તારી માટાઈ માનીશ તો આ મનુષ્ય અવતારમાં આત્મહિતના અવસરને તું ગુમાવી દઈશ. તારી શાેભા ને મહાનતા તો તારા ચૈતન્ય-સ્વરૂપથી જ છે; સિદ્ધપ્રભુ જેવી મહાનતા તારામાં જ છે. સિદ્ધ થઈશ ત્યારે તું પાતે જ સિદ્ધ થઈશ; તે સિદ્ધપણું કાંઈ બહારથી તારામાં નહીં આવે, અદરથી જ પ્રગટ થશે. જેમ શરીરમાં રાેગની માટી ગાંઠા નીકળે તેનાથી કાઈ શરીરની શાેભા નથી, તે તાે કલ'ક છે; તેમ બહારના સ'યાેગા ને વિભાવા વડે કાંઈ આત્માની શાેભા નથી, તે તાે કલ'ક છે; તેમ બહારના સ'યાેગા ને વિભાવા વડે કાંઈ આત્માની શાેભા નથી, તે તાે કલ'ક છે. ધર્મી તેને સારૂ' કેમ માને ?–તેને પાતાનું સ્વરૂપ કેમ માને ? અને જે તેને સારાં માને તે તેને છાેડશે કચાંથી ? ને તેને છાડથા વગર માક્ષ પામશે કચાંથી ? હે જીવ ! તારે તાે ભવથી છૂટીને માક્ષ પામવા છે ને !–તાે તું 'નિજરૂપને જ નિજ જાણ; પરને નિજરૂપ ન જાણ.'

આ આત્મા જ્ઞાયક-ભગવાન ! એ 'જ્ઞાયક 'ના માથે રાગનાં કે પરના કર્તૃત્વના બેાજા ન શેાલે. પરની લેળસેળ વગરનું શુદ્ધ જ્ઞાયકતત્ત્વ પાતે પાતામાં આનંદના અનુભવસદ્ધિત શેાલે છે,-એમ લગવાન જિનદેવ કહે છે. રાગનાે કહ્યુ કે રજ-કહ્યુ તે ચૈતન્યભાવરૂપ થઈ શકતા નથી, ને ચૈતન્યભાવ રાગરૂપ કે રજકહ્યુરૂપ થઈ જતાે નથી. સ્વલક્ષણુવડે તેમની અત્ય ંત લિન્નતા છે. ચેતન તે જડ ન થાય; સ્વભાવ તે વિભાવ ન ઘાય. ચૈતન્યરસથી જુદા જે કાેઈ ભાવા છે તે બધાય અનાત્મા છે. શરીર અને વિકલ્પા આંધળા-અચેતન છે, ચૈતન્યસૂર્યના પ્રકાશમાં તેના પ્રવેશ નથી, બહાર જ છે. ચૈતન્યરૂપ સ્ક્ટિકમણ્ િજજવળ છે. કષાયની કાળી ઝાંય તે તેનું સ્વરૂપ નથી.

બુએ દ્રંકામાં કેવું સ્પષ્ટ ભેદજ્ઞાન કરાવ્યું છે ! આવું ભેદજ્ઞાન કરે તેને સમ્યગ્દર્શન

આત્મસ બાેધન ]

æ

ચાય ને ભવનેા અંત આવે માટે હે વત્સ ! તું ભેદજ્ઞાન કરીને તારા નિજરૂપને જાણ.

\* શરીરાદિ તે અજીવભાવ. \* રાગાદિ તે વિભાવભાવ. \* જ્ઞાન–આનંદમય સ્વભાવભાવ.

—-એ ત્રણેનું સિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપ છે; તેમાં જ્ઞાન–આનંદમય સ્વભાવભાવ તે મારું નિજરૂપ છે....બીજું બધું મારા નિજરૂપથી બહાર છે.–આમ નિજરૂપને જાણુવું–માનવું -અનુભવવું તે માક્ષમાર્ગ છે.

જીએા, અહીં સ'સારથી ભયભીત જીવને સ'બાેધે છે કે તું આ રીતે તારા આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપને એાળખ તેા તારું ભવભ્રમણુ મટશે ને તું પરમસુખને પામીશ. ભવથી ભયભીત આત્માના સંબાધન માટે ' जोगिचंदमुनि 'એ આ દોહા રચ્યા છે.

હે જીવ ! તારું કાર્ય તારામાં હાય છે, તારાથી બહાર નથી હાતું. ખરેખર જે કર્તા હાય તે પાતાના કાર્યથી જુદા રહેતા નથી; એટલે જો આત્મા કર્તા થઈને અજીવ-શરીરનાં કામ કરે તા તે પાતે અજીવ થઈ જાય. જડકાર્યના કર્તા જડ હાય; ચેતન-કાર્યના કર્તા ચેતન હાય. ચેતન કદી જડકાર્ય ન કરે; જડ કદી ચેતનકાર્ય ન કરે. ભાઈ, એકવાર આવું ભેદજ્ઞાન કરીને આત્માની અંદર તા આવ. તું ત્રણેકાળ એકલા, બીજા બધાથી ઝુદા છા. આ રીતે હે જીવ ! તું પાતાને આત્મારૂપે એાળખ... નિજરૂપને નિજરૂપ જાણ.

નિજરૂપને જ નિજ જાણતાં શું થાય છે તે હવેના દાેહામાં કહે છે. [૧૦-૧૧]

[આત્માને આત્મરૂપ જાણતાં માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ] अप्पा अप्पउ जइ मुणहि तो गिव्वाणु लहेहि । पर अप्पा जइ मुगाहि तुहुं तो संसार भमेहि ।।૧२।। નિજને જાણે નિજરૂપ, તાે પાતે શિવ થાય; પરરૂપ માને આત્મને, તાે ભવભ્રમણ ન જાય ૧૨.

દેહથી ભિન્ન, રાગાદિથી ભિન્ન એવા પાતાના શુદ્ધ આત્માને જ જે આત્મારૂપે જાણીશ-અનુભવીશ તાે....હે જીવ! તું નિર્વાણરૂપ માેક્ષસુખને પામીશ. પણ જે પરને આત્મારૂપ માનીશ તાે તું સંસારમાં ભમીશ. સંસાર-બ્રમણથી ડરતાે હાે....ને માેક્ષસુખને ચાહતાે હાે તાે....તું નિજને જ નિજરૂપ જાણ. 'શુદ્ધ બુદ્ધ ચૈતન્યઘન સ્વયં જ્યાેતિ-સુખધામ' -આવા સ્વરૂપે જ આત્માને અનુભવમાં લે. જે આવા આત્માને ઓળખે છે તે સંસાર-બ્રમણથી છૂટીને માેક્ષસુખ પામે છે....પાેતે પરમાત્મા થાય છે.-આ રીતે એક જ દાહામાં

િયાગસાર-પ્રવચન : ૧૨

• 30 ]

સ સારની તેમજ માક્ષની અંને વાત અતાવી દીધી છે.

જ્ઞાન−દર્શાન–આનંદનેા પિંડ શુદ્ધઆત્મા હું છું–એેમ પહેલાં પરભાવથી છૂટું સ્વતત્ત્વ લક્ષણાં લ્યે–દષ્ટિમાં લ્યે, તાે તેમાં ઉપયાેગની એકાગ્રતા વડે, પરભાવથી સર્વથા રહિત એવા પરમપદને પામે. શુદ્ધતાના ઘાેલનમાં વચ્ચે રાગાદિ કરવાનું ન આવે.

કાેઈ કહે છે કે લ્યા, શુદ્ધ આત્માને જાણી લઈ એ….પણ પછી શું કરવું ? —અરે ભાઈ ! આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યા પછી એ પૂછવું નહીં પડે. તરસ તા લાગી છે, હાથમાં પાણીના પ્યાલા આવ્યા,—હવે શું કરવું ?–એમ કાંઈ પૂછવું પડે ? ગટગટ પીવા જ માંડે ને તરસ મટાડે….તેમ જીવ માક્ષના અર્થી થયા, આત્માના જિજ્ઞાસુ થયા, ને જ્ઞાનીજના પાસેથી આત્માનું સ્વરૂપ જાણીને તેની અપૂર્વાશાંતિના અનુભવ કર્યા… શાંતિના દર્તિયા પાતામાં પ્રાપ્ત થયા…..પછી પૂછવું નથી પડતું કે હવે શું કરવું ? એ તા અંતરમાં એકાબ્ર થઈ ને શાંતરસનું પાન કરતાે-કરતા, પરભાવને છાડીને પરમાત્મા થઈ જાય છે.

—આત્માને જાણ્યા પછી તેા શુભરાગ કરવાનું આવશે ને ? તેા કહે છે કે ના....પછી પણ રાગને છેાડવાનું ને વીતરાગતા જ કરવાનું આવશે. વચ્ચે રાગ આવશે તાે તે હેયપણે આવશે, ચૈતન્યથી ભિન્નપણે આવશે. જ્ઞાની તેમાં રાેકાશે નહિ, તેને માેક્ષનું સાધન માનશે નહિ; શુદ્ધાત્માના ઘાેલનને જ સાધન બનાવીને તેના વડે રાગને તાેડીને માેક્ષને સાધશે.

આત્મા ચૈતન્યસ્વરૂપ છે, તેનાે સ્વભાવ સ્વ-પરપ્રકાશક છે; આવા આત્માને જાણનાર ધર્મીજીવ પાતાના શુદ્ધ આત્માને તાે સ્વપણે પ્રકાશે છે; ને રાગાદિ સમસ્ત પરભાવાેને પરપણે પ્રકાશે છે, તેને સ્વતત્ત્વમાં એકમેક કરતા નથી.—આવા ભેદજ્ઞાન વડે નિજરૂપને જ નિજરૂપે જાણતાં માક્ષ પમાય છે; ને દેહાદિ પરને નિજરૂપ માનતાં ભવભ્રમણ થાય છે.—બંને માર્ગ બતાવ્યા....તારે માક્ષના માર્ગે આવવું હાેય તાે નિજરૂપને નિજ જાણ; પરને પરરૂપ જાણ.

આત્મા જડને પ્રકાશે ખરેા પણુ પાતે જડ ન થાય; આત્મા રાગને પ્રકાશે ખરેા પણ પાતે રાગ ન થાય; કેમકે તેમને પરપણે જાણે છે. અને ચૈતન્યસ્વરૂપને સ્વઘરપણે પ્રકાશીને તેમાં તન્મય થઈ ને વસે છે. શરીર કે રાગ તે કાંઈ આત્માને વસવાનું ઘર નથી, તે તે પરઘર છે. પરઘરમાં રહેવું તે સંસાર છે; તેને છેાડીને શુદ્ધાત્માના સ્વઘરમાં વસવાની ને માક્ષ પામવાની આ વાત છે. ભવબ્રમણુથી થાકી ગયેલા જીવને માટે આ 'આત્મ-સંખોધન ' છે; અરે જીવ ! આત્માને ભૂલીને તું ઘણા-ઘણા ભવામાં રખડવો....બહુ દુ:ખી થયેા....હવે બસ ! હવે તાે તેનાથી છૂટવાના આ અવસર છે. માટે તારામાં રહેલા પરમતત્ત્વને જાણી લે....જેથી તારું આ ભવબ્રમણ છૂટી જાય. [૧૨] આત્મસંબાેધન ]

\* આત્મજ્ઞાન સહિત તપ વડે શીઘ્ર પરમપદ-પ્રાપ્તિ \*

1

# इच्छा रहियउ तव करहि अप्पा अप्पु मुणेहि । तो लहु पावइ परम-गई फुडु संसारु ण एहि ।। १३॥

વિણ ઇચ્છા શુચિ–તપ કરે, જાણે નિજરૂપ આપ; સત્વર પામે પરમપદ, તપે ન ફરી ભવ–તાપ ૧૩.

પ્રથમ તેા જે આત્માને આત્મારૂપે જાણે, પછી તેના જ ચિંતનમાં લપયાેગ એકાગ્ર થતાં બહારની કાેઈ શુભાશુભ ઇચ્છા જ ન રહે, તે ઇચ્છા વગરના તપ છે, તેમાં ચૈતન્યની વીતરાગતાના પ્રતાપ છે; આવેષ તપ કરનાર જીવ ભવના તાપમાં તપતા નથી, તે શીઘ્ર પરમપદને પામી જાય છે.

જુએા, આ માેક્ષ માટેનાે તપ! આત્માના જ્ઞાન વગર આવાે સમ્યક્ તપ હોતાે નથી. એ જીવ તાે કષાયમાં તપે છે, ચૈતન્યની શાંતિમાં ઠરતાે નથી. આત્મજ્ઞાનથી જીવ નિર્વાણ પામે છે એમ ૧૨ મી ગાથામાં કહ્યું,–અને જો તે જ્ઞાનની સાથે સ્વરૂપમાં એકાબ્રતારૂપ તપ હાેય તાે તે 'શીઘ્ર ' નિર્વાણને પામે છે....એમ કહીને અહીં ચારિત્રવ'ત મુનિવરાેની વિશેષતા બતાવી છે;–તેઓ તે જ ભવે પણ માેક્ષને પામે છે.

ઇચ્છા વગરના-રાગ વગરના શુદ્ધ આત્મા જાણ્યાે હાેય, રાગને દુઃખરૂપ જાણ્યાે હાેય ને રાગ વગરના ચૈતન્યમાં સુખ છે એમ અનુભવ્યું હાેય,-તાે તેમાં એકાગ્ર થઈને ઇચ્છાનાે નિરાધ કરે ને ?-પણ રાગમાં ને ઇચ્છામાં જ જેને સુખ લાગતું હાેય, એનાથી જુદા આત્માનું ભાન પણ જેને ન હાેય, તે ઇચ્છાનાં નિરાધ કચાંથી કરે ? ને ઇચ્છા-નિરાધ વગરના તપ તે માક્ષનું કારણ કેમ થાય ? અજ્ઞાની ગમે તેટલા વ્રત-તપ-ઉપવાસાદિ કરે પણ તે માક્ષનું કારણ થતું નથી, ને તેને ભગવાને સાચા તપ કહ્યો નથી.

ચૈતન્યના પ્રતાપરૂપ સાચા તપ તે તેા નિર્જરા અને માેક્ષનું કારણ્ થાય છે....તે તપમાં આત્મા શાેભી ઊઠે છે; તેમાં કલેશ કે દુ:ખનું વેદન નથી, તેમાં તા પરમ શાંતિનું વેદન વધી જાય છે. અરેરે, અજ્ઞાનીજનાે આવા તપનું સ્વરૂપ ઓળખતા નથી, ને બહારમાં તપ માની લ્યે છે, અથવા તપને મહાકષ્ટરૂપ સમજે છે. તપમાં તાે ઉપયાેગની શુદ્ધતા છે; શુદ્ધસ્વરૂપમાં ચરવું....એકાગ્ર થવું....લીન થવું....શુદ્ધતામાં આત્માનું પ્રતપવું ....તે જૈનધર્મના તપ છે; ને જ્યાં આવી શુદ્ધતારૂપ તપ હાેય ત્યાં એવી મહાન શાંતિ થાય છે કે બહારના વિષયાેની ઇચ્છા સહેજે અટકી જાય છે. આવા તપ વડે તુરત જ સવના અંત આવી જાય છે.

પરથી ખસવું ને સ્વમાં વસવું એનું નામ તપ. પરથી જીુદું પાેતાનું સ્વ⊢રૂપ

Jain Education International

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૧૩

કેવું છે તે જાણે....તેા તેમાં વસે ને ! સ્વને જાણીને તેમાં ઉપયાગ જોડવા....તે જ માક્ષના માર્ગ ! રાગમાં ઉપયાગ જોડવા તે અધમાર્ગ ને તે જ સંસાર. પરના-કાયાના ને કષાયના માહ તૂટે તા તપ થાય. માહ તૂટવા વગર તપ થાય નહિ. માહને તોડે તા માક્ષને સાધે. તપમાં તા ચૈતન્યના પ્રતાપ છે, રાગદ્વેષ વગરની ઉજ્જવલતા છે. આવા તપની ભાવના સમ્યગ્દષ્ટિને હાેય છે....કચારે પરિગ્રહના રાગ છાડીને નિર્ગ થપણે નિજ-સ્વરૂપમાં રમું....ને તેના ધ્યાનમાં તલ્લીન થઈને કેવળજ્ઞાન પામુ?-તે દશા ધન્ય છે. એવી દશા આવ્યે જ માક્ષ પમાય છે.

બહારના ત્યાગ વડે કે શુભરાગ વડે કાંઈ માેક્ષ પમાતા નથી. અરે, એનાથી આત્મ-ગ્રાન પણ નથી પમાતું, આત્મજ્ઞાનની રીત પણ તેનાથી જીુદી છે. નિજરૂપને નિજ જાણતાં આત્મજ્ઞાન થાય....ને પછી તેમાં ઠરતાં તુરત માેક્ષ પમાય.

આત્મજ્ઞાન કેમ પમાય ?-કે આત્માને જાણવા માટે આત્માની સન્મુખ જોવું જોઈ એ; આત્માથી વિમુખ રહીને બીજાની સામે જેયે આત્મા ન જણાય. ખરેખર જો આત્માને જાણવા ચાહતા હો તાે જ્ઞાનને આત્માની સન્મુખ કરીને પૂછ....કે હે આત્મા ! તું કાેણ છેા ? તું શેમાં રહેલાે છાં ? તારી પાસે કેટલા વૈભવ છે ?--આ રીતે જ્ઞાનને અંતર્મું ખ કરીને તું ઉદ્યા-પાઢ (-ઈદ્યા-અવાય) કરીશ ત્યાં અંદરથી આત્મા જવાબ આપશે કે આ હું ચૈતન્યસ્વરૂપ છું, અનંતગુણની મારી ચૈતન્યવિભૂતિ છે તેમાં હું રહેલા છું. રાગમાં કે જડમાં મારા વાસ નથી. ---આ રીતે આત્મા વડે આત્માને આળખવા; તેને આળખવાનું બીજું કાંઈ સાધન બહારમાં નથી; રાગને સાથે લઈને જઈશ તા આત્મા જવાબ નહીં આપે. જ્ઞાનને અંતર્મું બ કરીને 'આ આત્મા હું....આ જાણનાર-દેખનાર-આનંદમાં રહેલા હું'--આ પ્રમાણે આત્મા વડે જ આત્મા જણાય છે, અનુભવમાં આવે છે. આ રીતે શુદ્ધ આત્માના શ્રદ્ધાન-જ્ઞાન કરીને, પરભાવાથી ખસીને સ્વમાં વસવું તે તપ છે. આવા તપ વડે શીઘ પરમાત્મપદ થાય, પછી તે જીવ સંસારમાં આવે નહિ.

ઉત્કૃષ્ટ એવા ચૈતન્યભાવમાં વસવું તે ખરા 'ઉપવાસ ' તપ છે; ને આવા તપ તે ધર્મ છે. બાકી ક્રોધાદિ પરભાવમાં વાસ તે કાંઈ ઉપવાસ નથી, તે તા અશુદ્ધતામાં વાસ એટલે કે હીનવાસ છે. ભાઈ, તપ તા જીવમાં થાય છે, કાંઈ શરીરમાં નથી થતા. ઉપવાસ તા ધર્માત્મા પણ કરે; ત્યાં બહારમાં આહાર–પાણી ન આવ્યા તે જુદી વાત છે, અને તે વખતે અંદરમાં ચૈતન્યપરિણામની વિશુદ્ધતા થઈ તે તપ છે; તે તપ જીવમાં થાય છે ને તેનું ફળ માક્ષ છે. જેમ ગળપણના સ્વાદમાં લુબ્ધ થયેલી માંખી તેને છાડતી નથી, તેમ ચૈતન્યના મહા આનંદની મીઠાશના સ્વાદમાં તલ્લીન થયેલા મુનિવરા તેમાંથી બહાર આવતા નથી; તેમાં જ લીન રહીને શીઘ કેવળજ્ઞાન અને માક્ષને પામે છે. [૧૩]

-0-

આત્મસ બાધન ]

જીવने અંધ કે મેक्षि પેાતાના પરિણામથી જ જાણે। परिणामें बंधु जि कहिउ मोक्ख वि तह जि वियाणि। इउ जाणेविणु जीव तुहुं तहभाव हु परियाणि।। १४।।

ખંધ-માક્ષ પરિણામથી, કર જિનવચન પ્રમાણુ;

નિયમ ખરા એ જાણીને, યથાર્થ ભાવા જાણ. (૧૪)

જવને પાતાના અશુહ પરિણામથી જ બંધ થાય છે, ને પાતાના શુદ્ધ પરિણામથી જ માેક્ષ થાય છે, એમ લગવાને કહ્યું છે; આ પ્રમાણે જાણીને હે જવ! તું પાતાના શુદ્ધ-અશુદ્ધભાવાને જેમ છે તેમ બરાબર જાણુ.

આમાં બે વાત આવી : એક તાે, જીવને બ'ધનું કે માેક્ષનું કારણ કાેઈ પરદ્રવ્ય નથી; અને બીજીં, રાગાદિક અશુદ્ધભાવેા જે બ'ધના કારણ છે તેને માેક્ષના કારણ ન માની લે; તે અશુદ્ધ ભાવાને છેાડવા જેવા સમજ. અને માેક્ષના કારણરૂપ સમ્યક્ત્વાદિ શુદ્ધભાવાને ઓળખીને તે પ્રગટ કર. આ વાત બરાબર સમજીશ તાે પુષ્ટયરાગનાે પણ મહિમા તારા હુદયમાં નહીં રહે. માટે ખાસ કહ્યું કે બ'ધ–માેક્ષના કારણરૂપ ભાવાને તું યથાર્થ જાણ. યથાર્થ જાણ્યા ત્યારે જ કહેવાય કે તેમાં હેય–ઉપાદેયનાે વિવેક હોય.

જીઓ, બંધ-મેાક્ષ માટે જૈનધર્મના આ મહત્વના સિદ્ધાન્ત છે, તે બરાબર જાણવા જરૂરી છે. જૈનસિદ્ધાન્ત એટલે કે વસ્તુનું સ્વરૂપ આ છે કે-દરેક જીવ પાતે જ, પાતાના રાગ કે વીતરાગ પરિણામ વડે પાતાના બંધ-માક્ષને કરે છે....રાગમાં રક્ત જીવ કર્મથી બંધાય છે, ને વૈરાગ્યસંપન્ન જીવ મુક્ત થાય છે;-કાેઈ બીંજો તેના બંધ-માક્ષને કરતા નથી. બંધમાં કર્મ નિમિત્ત ભલે હો પણ જીવ બંધાય છે તા પાતાના અશુદ્ધભાવથી જ; અને માક્ષમાં શ્રીગુરુ નિમિત્ત હોય છે-પણ જીવ છૂટે છે તા પાતાના શુદ્ધભાવ વડે જ. આત્માની સ્વાધીનતાના આવા જૈનસિદ્ધાન્ત જિનેશ્વરદેવે કહ્યો છે. બ્યવહારનાં કથન હોય ત્યાં પણ આ સિદ્ધાન્ત અખંડ રાખીને તેના ભાવ સમજવા જોઈ એ. સામા જીવ તેના આયુપ્રમાણે જીવે કે મરે છે, તેને લીધે આ જીવને બંધન થતું

નથી; દયારૂપ કે હિંસારૂપ પાતાના શુભ–અશુભભાવાથી જીવને બંધન થાય છે, ને જ્ઞાનમય વીતરાગભાવથી જ તે મુક્ત થાય છે. બહારનાં બીજા કારણા કહેવા તે માત્ર ઉપચાર છે.

હે ભાઈ! તારામાં જ બ'ધ–મેાક્ષના કારણરૂપ ભાવાને તું જેમ છે તેમ અરાબર જાણ. સ સારથી ભયભીત જીવ તેના કારણરૂપ બ'ધભાવને સારા કેમ માને ? તું વિચાર કર કે, પુષ્ટયભાવ બ'ધનું કારણ છે કે માેક્ષનું ? ઘણા પુષ્ટય કરવાથી પણ માેક્ષ તા થતાે નથી, સ સાર જ થાય છે; માટે તે ભાવને તું બ'ધનું કારણ જાણ, તેને માેક્ષનું કારણ ન માન. માેક્ષનું કારણ તાે આત્માના અનુભવરૂપ શુદ્ધભાવ જ છે–એમ જાણ.

આ. પ

િયાગસાર-પ્રવચન ઃ ૧૪

અહેા, બંધ-માેક્ષના આ એક સિદ્ધાંત બરાબર જાણે તેા જીવ બંધભાવાથી પાછે. વળી જાય, ને સ્વાશ્રયે સમ્યગ્દર્શનાદિ માેક્ષભાવ પ્રગટ કરે.

હે ભાઈ ! તને તારા પરિણામ જ દુ:ખ-સુખનું કે બંધ-માેક્ષનું કારણ છે, બીજું કાેઈ નહીં –એમ જો તું બરાબર સમજીશ....તાે તને બીજા ઉપર નકામા રાગદ્વેષ નહિ થાય; એટલે દુ:ખદાયક એવા પાેતાના મિંચ્યાત્વ–ક્રોધાદિ બંધભાવાેને છાેડીને તું સમ્યક્તવાદિ માેક્ષભાવને પ્રગટ કરીશ. પણ જો તારા બંધ–માેક્ષ કરાવનાર બીજાને માનીશ, તાે છૂટવાનું તારા હાથમાં કચાં રહ્યું ? –તું પરાધીન થઈ ગયાે ! અને પરને સુખ-દુ:ખ દેનારાં માનીશ એટલે તેના ઉપર રાગદ્યેષ થયા વગર રહેશે જ નહીં. માટે ભગવાન કહે છે કે હે જીવ !

ઋ તારા મિચ્યાત્વ-કષાયભાવાને જ તું બંધનું ને દુઃખનું કારણ જાણીને તેને છેાડ.
 \* તારા સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ વીતરાગ ભાવાને જ માક્ષ-સુખનું કારણ જાણીને તેનું સેવન કર.

જે જીવ, ભગવાન આત્માની શુદ્ધ ચૈતન્યસમ્પદાને ભૂલી જાય છે, ને 'આ મને ઠીક, આ મને અઠીક ' એમ પરની અધિક કિંમત કરીને સ્વભાવના અનાદર કરે છે, તેના મિચ્યાત્વ સહિતના ક્રોધાદિ કષાયભાવ જ તેને બંધનું કારણ છે. આ એક જ બંધનું કારણ છે, બીજું કાેઈ પરદ્રવ્ય બંધનું કારણ નથી; તેમજ જીવનાં અશુદ્ધ પરિણામ અને જડ કર્મ એ બંને ભેગાં થઈને બંધનું કારણ થાય-એમ પણ નથી. બંધમાં બીજું નિમિત્ત ભલે હેા પણ જીવને બંધન તાે પાતાના ભાવથી જ છે.

અને, બંધભાવમાંથી સવળી ગુલાંટ ખાઈને, તે જ આત્મા પાતાની ચૈતન્યસ પદાને અપાર મહિમા જાણીને, સ્વરૂપસન્મુખ થઈને શ્રદ્ધા–જ્ઞાન–સ્થિરતાના વીતરાગ પરિણામ કરે તે જ તેને માેક્ષનું કારણ છે, બીજીં કાેઈ માેક્ષનું કારણ નથી. દેહની ક્રિયા જેમ બંધનું કારણ નથી તેમ તે માેક્ષનું કારણ પણ નથી.

માહભાવ હાેય તાે જ જીવને ખધન થાય છે. ભગવાન અરિદ્ધાંતને સમવસરણાદિ હાેવા છતાં, તેમજ બીજા ઉદયભાવાની ક્રિયા (દિવ્યધ્વનિ, વિદ્ધાર વગેરે) હાેવા છતાં, પાતાના ભાવમાં માહના અભાવને લીધે તેમને બધન થતું નથી, ઉલ્ટું તે કર્માના ક્ષય થાય છે, તેથી તે ક્રિયાએાને કુંદકુંદસ્વામીએ 'ક્ષાયિકી ક્રિયા' કહી દીધી છે.

ટૂ'કેા છતાં બધા જીવાને લાગુ પડે તેવા સિદ્ધાન્ત આ છે કે— સ્વભાવની સન્મુખ પરિણામ વડે માેક્ષ. સ્વભાવથી વિમુખ પરિણામ વડે બ'ધ. ' બ'ધ માેક્ષ પરિણામથી....કર જિનવચન પ્રમાણ, ' આત્મસ બાેધન ]

પ્રશ્ન:--પૈસા દેવાથી માક્ષ નથી થતા, પણ પુષ્ય તા થાય?

ઉત્તરઃ—ના; પ્રથમ તેા પૈસા આવવા-જવાની ક્રિયા જીવની નઘી, પણ જડની છે. તે વખતે જીવના ભાવ અનુસાર તેને પુણ્ય પાયનું બંધન થાય છે. [લાંચ દેવા કાેઈ લાખાે રૂપિયા આપતાે હાેય....ત્યાં રૂપિયા આપવા છતાં તેને પાપ બંધાય છે. ] શુભભાવથી દાન કરે તાેપણ પુણ્ય બંધાય છે; તે પાપ કે પુષ્ટય બંને, જીવને માેક્ષનું કારણ થતા નથી –એમ જાણવું. માક્ષ તાે પાેતાના સ્વસન્મુખ વીતરાગ પરિણામથી જ થાય છે.

હે જીવ ! આ રીતે જિનવચનપ્રમાણે તું બંધ મેાક્ષના કારણેાને બરાબર જાણ.... બંને ભાવેાને જીદા એાળખ. (૧) બંધના કારણરૂપ પરસન્મુખ પરિણામ અને (૨) માેક્ષના કારણરૂપ સ્વસન્મુખ પરિણામ–એ બંનેતું ભેદજ્ઞાન કરીને, તું માેક્ષપરિણામ તરક્ વળ....ને બંધભાવાથી છૂટા પડી જા.-જેથી અલ્પકાળમાં તું માેક્ષને પામીશ.

ભુએા, આ માેક્ષની રીત.

જન્મ-મરણનાં દુઃખાેથી જેને છૂટવું હેાય ને માેક્ષસુખ પામવું હેાય તેને માટે આ વાત છે. અનાદિકાળથી એક પછી એક ભવ કરીને ચારેગતિમાં દુઃખના ધાેકા ખાય છે, ખે ભવ વચ્ચે કયાંય આંતરા કે વિસામા નથી; વિભાવ કરીને ભવ કરે છે ને નવા-નવા શરીરા ધારણ કરે છે,—તે કાંઈ જીવનું સ્વરૂપ નથી. અન'તા શરીરા આવ્યા ને ચાલ્યા ગયા; જીવ સાથે એક્કેય રહ્યું નહિ; છતાં જીવ તેમાં પાતાપણુ માનીને હેરાન થયેા છે.

દ્ર કા દાહામાં યાેગીન્દુદેવે બહુ સારી વાત સમજાવી છે.

અશુભ તેમજ શુભભાવેા ધર્માત્માનેય સમ્યગ્દર્શાનની સાથે દ્વાય છે; રાગરૂપ બંધધારા ને ધર્મવરૂપ માક્ષધારા બંને ધારા સાધકને એકસાથે ચાલે છે, પણ શુદ્ધતાના સામર્થ્યવડે તે બંધધારાને તાેડતા જાય છે, ને અલ્પકાળમાં માક્ષને સાધી લ્યે છે. તેને બંને ધારા દ્વાવા છતાં, તેમાં નિશ્ચયરત્નત્રયરૂપ શુદ્ધભાવની જે ધારા છે તે તા એકલા માક્ષનું જ કારણ થાય છે, તેના કાેઈ અંશ બંધનું કારણ થતા નથી; ને રાગાદિના કાેઈ અંશ માક્ષનું કારણ થતા નથી. બંને ધારા જુદી છે.—તેનું દર્ષાત :

ભાવનગરના રાજવી ભાવસિંહજીના કુંવરનું મૃત્યુ થતાં, છૂપા વેષે જેગીદાસ–ખુમાણુ નામના 'બહારવટિયાે ' ખરખરાે કરવા માટે ભાવનગર આવ્યાે.... આવીને પાેક મૂકી....તેના અવાજથી રાજા તેને એાળખી ગયા ને માથે હાથ મૂકી કહ્યું : ' ખમૈયા કરાે....જેગીદાસ ! ' લાેકાે એકદમ બાેલી ઊઠયા—' અરે, આ તાે બહારવટિયાે .....એને પકડાે......મારાે....' ત્યારે ભાવસિંહજી દરબાર કહે છે : ભાઈઓ ! આ જોગીદાસ અત્યારે 'બહારવટે' નથી આવ્યા, અત્યારે તાે તે આપણા દુઃખમાં 'ભાગીદાર' થવા આવ્યા છે.....એને પકડાય નહીં — જુઓ, આ ખાનદાનીનાે વિવેક. તેમ સમ્યબ્દષ્ટિ-જોગીને જેટલા રાગદ્વેષ છે તે તાે બહારવટિયા જેવા છે, — માક્ષને લૂંટનારા છે— પણ તેને કારણે કાંઈ તેના સમ્યગ્દર્શનાદિ શુદ્ધભાવાને બંધનું કારણ ન મનાય; તે ભાવા તાે બહારવટાથી જાદા છે-સ્વજન છે, — સુખના ભાગીદાર છે, માક્ષના સાધક છે.

\* રત્નત્રયને કાેઈ અંશ બંધનું કારણ થાય નહીં.
\* રાગના કાેઈ અંશ માક્ષનું કારણ થાય નહીં.
\* રત્નત્રયરૂપ શુદ્ધભાવ તે માક્ષનું જ કારણ છે.
\* રાગાદિ અશુદ્ધભાવા તે બંધનું જ કારણ છે.

—આમ ભગવાને કહ્યું છે; માટે હે જીવ ! તું તારા આત્મામાં બંધ-માક્ષના ભાવાને બરાબર જાણ; જાણીને બંધના કારણરૂપ અશુહભાવાને છેાડ....ને માક્ષના કારણરૂપ શુદ્ધભાવાને આદર....જેથી તું માક્ષ પામીશ.

આત્માને જાણ્યા વગર ઘણા પુષ્ટય કરવાથી પણ માક્ષ પમાતા નથી—-એમ હવે કહેશે.



મુમુક્ષુજીવ દુનિયામાં ગમે ત્યાં હાેય તે પાતાના આત્મહિતના ધ્યેયને કદી ઢીલું કરતાે નથી. ચૈતન્યસ્વરૂપની સ્વાનુભૂતિમાં રમતાં જ્ઞાનીઓને દેખીને મુમુક્ષુને સ્વાનુભવની

પ્રેરણા જગે છે.

માત્મસંબાેધન ]

**ગ્માત્માને જાણ્યા વિના ઘણા પુ**ણ્ય કરવાથી પણ માક્ષ નથી પમાતા

अह पुणु अप्पा णवि मुरगहि पुण्णु जि करहि असेस । तो वि ण पावहि सिद्धि–सुहु पुणु संसारु भमेस ।।१५।।

નિજ-રૂપને નથી જાણતાે, પુણ્ય કરે છે અશેષ, ભમે તાેય સંસારમાં શિવસુખ પામે ન ક્ષેશ. ૧૫

ખ ધ-માક્ષનાં કારણાને જાણવાનું કહ્યું, ત્યાં કાઈને એમ થાય કે પુણ્ય તા માક્ષનું કારણ હશે ?-તે કરતાં કરતાં તા માક્ષ પમાશે ! તેના ખુલાસા કરતાં આ દાહામાં સ્પષ્ટ કહે છે કે-ના ભાઈ ! પુણ્ય કદી માક્ષનું કારણ થતું નથી. અશેષ-પુણ્ય એટલે મિથ્યાદ્દવ્ટિપણામાં થઈ શકે તે ખધાય પુણ્ય કરવા છતાં જીવના માક્ષ ન થયા; આત્મજ્ઞાન વગરના તે સ સારમાં જ ભમ્યા. આત્મજ્ઞાન જ માક્ષનું કારણ છે. પાતાના નિજસ્વરૂપને જાણ્યા વગર અશેષ-પુષ્ટ્ય, ઘણું પુણ્ય પણ જીવને માક્ષસુખ જરાય આપી શકતા નથી. અરે, તે પુણ્યથી સમ્યક્ત્વ પણ નથી થતું ત્યાં માક્ષની શી વાત ! માક્ષ અને માક્ષમાર્ગ એ બ ને પુષ્ટથથી જુદી જાતનાં છે, રાગ વગરનાં છે.

આત્મજ્ઞાન વગર વત મહાવત પાળીને અન'તવાર સ્વર્ગ'માં ગયે৷ તાેપણ અજ્ઞાની જીવ લેશમાત્ર સુખ ન પામ્યાે. પુણ્યના કળમાં શું પામ્યાે ?....કે સંસાર ને સંસાર. પુણ્ય પણ જીવને સંસારમાં જ લઈ જાય છે, કાંઈ માેક્ષમાં નથી લઈ જતું. માેક્ષમાં તાે સમ્યગ્દર્શન લઈ જાય છે. માટે હે જીવ! તું પુણ્યનાે કે તેના ક્વળનાે મહિમા છાેડીને આત્માને આેળખ.

જૈને સ્વર્ગસુખની ને ઇન્દ્રિયલાગાની લાલસા હાય તેને માટે આ વાત નથી, આ તા જેને સંસારના ભય હાય, જેનું ચિત્ત વિષયાથી ઉદાસ થયું હાય ને જેને

For Private & Personal Use Only

5 30



મેાક્ષસુખની લાલસા હાય તેવા જીવને સંખાધન કરે છે....કે હે ભાઈ! જ્યાંસુધી તું પાતાના આત્માને નહિ જાણ ત્યાંસુધી તને માક્ષસુખ નહીં મળે; પુષ્ટયરાગ વડે પણ માક્ષસુખ નહીં સધાય. અહા, સુખના ભંડાર શુદ્ધ ચૈતન્ય ભગવાન, અંદરમાં ઊંડે– ઊંડે, રાગથી પાર બિરાજે છે....તેમાં નજર કર....તેને જેતાં જ તને માક્ષસુખના સ્વાદ આવશે ને તારા ભવદુઃખના અંત આવશે. જે રાગથી તું સંસારમાં રખડવો તેનાથી જુદા ચૈતન્યસ્વભાવને જાણ–તા સંસારથી છૂટીશ. અતીન્દ્રિય આનંદથી ભરપૂર ચૈતન્ય-સ્વભાવ....જેમાં રાગના કણીયા પણ નથી, તેના તા વિધાસ કરે નહિ, ને પુષ્ટયના– રાગના વિધાસ કરે કે 'આનાથી મને સુક્તિ મળશે '– તા તે જીવ પુષ્ટય કરીને સંસારમાં જ રખડશે, પુષ્ટયથી કાંઈ તેને સુક્તિ નહીં મળે.

--- ' પુષ્ટયવડે અત્યારે માક્ષ ભલે ન થાય, પણ ભવિષ્યમાં તેા થશે ?

હે ભાઈ! અત્યારે કે ભવિષ્યમાં જ્યારે પણ માેક્ષ થશે ત્યારે સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ વીતરાગભાવવડે જ માેક્ષ થશે, પુષ્ડયવડે નહીં થાય. પુષ્ડયનાય અભાવ થાય ત્યારે માેક્ષ થાય છે; ને પુષ્ડયથી જીદા આત્માને જાણે ત્યારે માેક્ષમાર્ગ શરૂ થાય છે. માેક્ષમાર્ગની શરૂઆત પણ પુષ્ડય વડે થતી નથી, રાગ વગરના શુદ્ધોપયાેગ વડે જ માેક્ષમાર્ગની શરૂઆત થાય છે.

---- બ્યવહારમાેક્ષમાર્ગ ને નિશ્ચયના સાધક કહ્યો છે ને ?

—ત્યાં અજ્ઞાનીની કે એકલા રાગની વાત નથી; ત્યાં તેા જ્ઞાનીની વાત છે; જ્ઞાનીને અ'શે શુદ્ધતા સહિત વ્યવહાર હાય છે તેને સાધન કહ્યું છે; એકલા રાગને સાધન નથી કહ્યું, સમ્ય-ગ્દબ્ટિનેય જેટલા શુભપરિણામ છે તે તેા બ'ધનું જ કારણુ છે, તે કાંઈ માક્ષનું કારણુ નથી.

અજ્ઞાની પણ પુષ્ય તેા કરે છે ને સ'સારમાં અહમિન્દ્ર પણ થાય છે, પણ પાતાના ચૈતન્યતત્ત્વના વિશ્વાસ કરતા નથી....તે ખાટા રસ્તે ચડી ગયા છે. માક્ષને બદલે સ'સારના રસ્તે ચડી ગયા....તેને સમજાવે છે કે અરે ભાઈ! તારે સ'સારમાંથી બહાર નીકળવું હાય તા એ રાગના રસ્તેથી તું પાછા વળ. રાગથી ધર્મ કેમ થાય? ધર્મ તા વીતરાગભાવ છે; રાગ તા અધર્મ છે, સ'સાર છે, દુઃખ છે, મુનિજના વત-સમિતિના શુભ-વિકલ્પનેય ટાળવા માંગે છે ને વીતરાગપણે સ્વરૂપમાં ઠરવા ચાહે છે....માટે તું પણ પુણ્યને માક્ષનું કારણ ન જાણ. આણુમાત્ર રાગ રહે ત્યાં સુધી માક્ષ નથી પમાતા. પુષ્ય-પાપથી પાર ચૈતન્યતત્ત્વને જાણ....તે જ માક્ષનું કારણ છે....એમ હવેના દાહામાં કહેશે. [૧૫]

🕱 તેથી ન કરવાે રાગ જરીયે કયાંય પણ માેક્ષેચ્છુએ; 🕅 🕱 વીતરાગ થઈને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે. 🕅

巡っだ

આત્મસંબાધન ]

એક આત્મદર્શન સિવાય બીજીં કાંઈ માેક્ષનું કારણ ન માન.

अप्पा-दंसणु एककु परु अण्णु ण किं पि वियाणि । मोक्खहं काररण जोइया गििच्छहिं एहउ जाणि ।। १६ ।। निक्टर्शन अस श्रेष्ठ છे, અन्य न डिंચित भान; હે યાેગી ! શિવહેતુ એ, નિશ્વયથી તું જાણ. (१९)

' પ્રભાે ! પુષ્ટયવડે પણુ માેક્ષ નથી પમાતાે, તાે પછી કઈ રીતે માેક્ષ પમાય છે?' –એવી શિષ્યની જિજ્ઞાસાના ઉત્તરમાં માેક્ષનું કારણુ બતાવતાં કહે છે કે હે ચાેગી ! હે માેક્ષાર્થી ! નિશ્ચયથી તું એક માત્ર પરમ આત્મદર્શનને જ માેક્ષનું કારણુ જાણુ; બીજું કાંઈ પણુ માેક્ષનું કારણુ ન માન.

જીએા, આ માક્ષના દરવાજા ખાલવાની રીત!

માેક્ષના દ્વરવાજા કેમ ખુલ્લે રે—કે પાેતાનાે મહા કિંમતી જે શ્રેષ્ઠ આત્મસ્વભાવ તેનું પરમ દર્શન, એટલે કે અંતર્મુંખ થઈને શ્રદ્ધા⊸જ્ઞાન–અનુભવ તે જ માેક્ષનાે દરવાજો છે, તે જ શ્રેષ્ઠ છે, તેના સિવાય બીજું કાંઈ શ્રેષ્ઠ નથી, ને બીજું કાંઈ માેક્ષનું કારણુ નથી.

અભેદરૂપ જે પરમ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ, તેનાથી જુદા બીજા કાેઈને માેક્ષતું કારણ ન માનવું. આત્મા સિવાય બીજા કાેઈના આશ્રયે જરાપણ માેક્ષમાર્ગ નથી.-આવા શુદ્ધ -ચાેખ્પાે-સ્પષ્ટ માેક્ષમાર્ગ છે. જે સર્વન્ન પરમાત્માની વાણીમાં આવ્યું, સન્તાેએ ચારિત્ર-દશા સહિત અંતરમાં જે અનુભવ્યું તે માેક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ જગત પાસે ખુલ્લું મૂક્યું છે કે હે ભવ્ય જીવા ! અમે આવા માર્ગથી માેક્ષને સાધ્યા છે, ને તમે પણ આ જ માર્ગે નિઃશંકપણે ચાલ્યા આવા. એક જ માર્ગ છે.

જ્યાં મનની પહેાંચ નથી.... વચનની ગતિ નથી....કાયાની ચેષ્ટા નથી, વિકલ્પના જેમાં પ્રવેશ નથી એવું જે એક પરમ આત્માનું અચિંત્ય દર્શન....( જેમાં સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણેય સમાઈ જાય છે....) તે જ શ્રેષ્ઠ છે, તેને જ નિશ્ચયથી માક્ષનું કારણ જાણા. તે આત્મદર્શનથી અન્ય એવા કાેઈ પણ ભેદ-ભંગ-પરાશ્રયના ભાવને માક્ષમાર્ગ જરાપણ ન માના. શુભરાગ વગેરેને માક્ષનું નિમિત્ત કહેવું તે માત્ર ઉપચાર છે, તે ખરેખર માક્ષને માટે અનુકૂળ નથી પણ પ્રતિકૂળ છે; એટલે તેને અધનું કારણ કહેવું તે યથાર્થ છે.

' હે ચાેગી ! નિશ્વયથી આત્મદર્શનને જ તું માેક્ષનું કારણ જાણ. ' જુએ⊦, 'ચાેગી ' કહીને સ'બાેધન કર્યું છે; તેમાં બે વાત છે∽એક તાે શાસ્ત્રકાર 'ચાેગીચન્દ્રસુનિ 'એ પાેતે

#### [ ચાેગસાર-પ્રવચન : ૧૬

પાતાને સંબાધન કર્યું છે (-આત્મસંબાધન કાજ....); અને બીજું-જેણે પાતાના ઉપયાેગને આત્મસ્વરૂપમાં બેડયા છે તે 'યાેગી ' છે-એટલે સમ્યગ્દબ્ટિ જીવ યાેગી છે. - ભલે તે અવતી-ગૃહસ્થ હાેય, પણ ચિદાન દસ્વભાવની દબ્ટિમાં તેને આખા સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય વર્તે છે, એક ચૈતન્યમાં જ તેનું ચિત્ત લાગ્યું છે...ભગવાન આત્માના અતીન્દ્રિય આનંદનું તેને દર્શન થયું છે એટલે માક્ષના દરવાજા ખુલી ગયા છે....માક્ષના આનંદના સ્વાદ તેના અનુભવમાં આવી ગયા છે, એટલે બીજે કથાંય સુખ તે માનતા નથી. આવા સમ્યગ્દર્શનને પ્રધાન કરીને તેને જ માક્ષનું કારણ કહ્યું, તેમાં બીજા રાગાદિ પરભાવના નિષેધ છે, પણ ચેતનના સવે ગુણાના રસ તા તેમાં અભેદપણે આવી જાય છે. ---

# गुण अनंत के रस सबै अनुभवरसके मांही । तातें ग्रनुभव सारिखो दूजो कोउ नाहीं ।।

ભાઈ, તું શાંત અને ધીરાે થઈને આ વાત સમજ. અંતરના શુદ્ધસ્વભાવ સાથે એકતા કરીને અનુભવ કરતાં તું માેક્ષમાર્ગંમાં દાખલ થઈશ. પહેલાં રાગાદિ બાહ્ય ભાવાેરૂપે જ પાેતાનું અસ્તિત્વ સ્વીકારતાે ત્યારે જીવ બહિરાત્મા હતાે; હવે રાગરહિત અનંત ચૈતન્યગુણુના પિંડમાં ઉપયાેગ જેડીને પાેતાના અસ્તિત્વને અંતરમાં સ્વીકાર્યું એટલે તે જીવ અંતરાત્મા થયાે, ને તેમાં જ રમણુતા વડે અલ્પકાળમાં તે પરમાત્મા થશે.-આ માેક્ષપુરીમાં પ્રવેશવાના રસ્તાે છે.

સીમ ધરભગવાન, મહાવીરભગવાન વગેરે સવે તીર્થ કરેા આવા મેાક્ષમાર્ગને સાધીને સર્વંજ્ઞ પરમાત્મા થયા છે; અન ત સિદ્ધ ભગવ તાેએ આ જ રીતે માેક્ષમાર્ગ સાધીને સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત કર્યું છે; ગણધરાદિ સંતમુનિજના આવા જ માેક્ષમાર્ગ ને સાધી રહ્યા છે. તે તીર્થ કરેા તથા ગણધરાદિ સંતાએ આ જ એક માેક્ષમાર્ગ બતાવ્યા છે. આ સિવાય બીજીું કાંઈ પણુ માેક્ષનું સત્ય કારણુ જરાય નથી. હે યાેગી! આવા માેક્ષમાર્ગોને તું જાણ

ઝુએા, આ વીતરાગને। માર્ગ જગતને સાંભળવા મળવાય મેાંઘા છે. જો તારે ભગવાનના કહેલા આવા માેક્ષમાર્ગને માનવા હાેય, આ માેક્ષમાર્ગમાં આવવું હાેય તાે ' અન્ય ન કિંચિત્ માન '–બીજો કાેઈ માર્ગ માનીશ નહિ.

'શુભરાગમાં મેાક્ષમાર્ગ જરાક તેા હશે ને !'–તેા કહે છે કે ના. ભગવાને જે માર્ગ કહ્યો તેનાથી વિરુદ્ધ રાગાદિને જો તું માેક્ષમાર્ગ માને તાે તે ભગવાનની વાત કચાં માની ? જો તારે ભગવાનને ખરેખર માનવા હાેય તાે તું ભગવાને કહેલા વીતરાગી– માેક્ષમાર્ગને સ્વસન્મુખ થઈને જાણ....ને રાગાદિ પરસન્મુખી કાેઈ પણ ભાવને માેક્ષમાર્ગ ન માન. આત્મસ બાેધન ]

દેવ–ગુરુ–શાસ્ત્રની શ્રદ્ધા ત્યારે જ સાચી થશે કે જ્યારે અંતર્મું થઈ ને તું પાતાના શુદ્ધાત્માની શ્રદ્ધા કરીશ. શુદ્ધાત્માના જ્ઞાન વગર દેવગુરુશાસ્ત્રની સાચી એાળખાણ કે શ્રદ્ધા થતી નથી. દેવ ગુરુ શાસ્ત્ર તેા એમ ફરમાવે છે કે નિજ આત્માનું અવલાેકન તે જ માક્ષનું કારણ છે, રાગ માક્ષનું કારણ નથી; –તેનાથી ઊલ્ટું તું એમ માન કે રાગ માક્ષનું કારણ છે, –તા તે દેવ-ગુરુ શાસ્ત્રને કચાં માન્યા <sup>9</sup>

પ્રભાષે તું પાતે પાતામાં પૂરાે, આનંદથી ભરેલાે ભગવાન....તારે બીજા સામે જેવાની જરૂર કથાં છે? તારે પરવસ્તુની તાે જરૂર નથી, ને પરની સામે જોવાનીચે જરૂર નથી; એકલાે–એકલાે પાતાના સ્વતત્ત્વની સન્મુખ દષ્ટિ કરીને અનુભવ કરતાં સમ્યગ્દર્શન ને મહા આનંદ થાય છે. આવું આત્મદર્શન તે જ નિશ્ચયથી માક્ષના હેતુ છે.

—' આવુ' આત્મદર્શન કેમ થાય ?' તેા કહે છે કે પર સન્મુખ રહીને શુદ્ધાત્માનું દર્શન નથી થતું; પર સન્મુખતા છેાડીને અતરમાં તારું પાતાનું શુદ્ધ જ્ઞાયક તત્ત્વ મહા કિંમતી વિદ્યમાન છે તેના પરમ મહિમા અને અત્ય ત રસ જાગે ત્યારે પરિણામ સ્વસન્મુખ થઈ ને પરમ આત્માનું દર્શન થાય છે. –આ જ સમ્યગ્દર્શન છે, આ જ માક્ષમાર્ગ છે, આ જ પંચપત્મેષ્ઠીપદમાં ભળવાના ઉપાય છે, ને આ જ ઉપાયથી માક્ષપુરીના દરવાજા ખુદલે છે.

\$

**\*** 

' હે સ્વામી ! તમે તેા એક આત્માને જ જાણવાનું કહ્યું....ને તેને જ માેક્ષમાર્ગ કહ્યો, પર તુ શાસ્ત્રોમાં તાે ગુણસ્થાન–માર્ગ ણાસ્થાન વગેરેનું ઘણું વર્ણુંન આવે છે –તેનું શું ? ' તેના ખુલાસા કરે છે :---

> मग्गरण−गुरणठारणइ कहिया विवहारेरण वि दठ्ठि । रिणच्छय–रणइ अप्पा मुरणहि जिम पावहु परमेठ्ठि ।।१७।।

ગુણુસ્થાનક ને માર્ગણા, કહે દષ્ટિ વ્યવહાર; નિશ્વય આતમજ્ઞાન છે પરમેષ્ઠી પદકાર. (૧૭)

વ્યવહારનયની દષ્ટિથી જ જીવને ચૌદગુણસ્થાન, માર્ગણાસ્થાન વગેરે–રૂપ કહેવામાં આવે છે; તે અશુદ્ધતા છે, તેના આશ્રયે પરમેષ્ઠીપદ પમાતું નથી. નિશ્ચયનયથી શુદ્ધ એક જ્ઞાયકભાવ–માત્ર જીવ છે, તેને જાણવાથી જ પરમેષ્ઠીપદ પમાય છે. નિશ્ચય–આત્માનું જ્ઞાન તે જ પરમેષ્ઠીપદને પ્રાપ્ત કરાવે છે. –તેને તું જાણ....જેથી તું પરમાત્મપદને પામીશ. જુએા, એક દાહામાં નિશ્ચય–વ્યવહારના ખુલાસા કરી નાંખ્યા. નિશ્ચયથી એક

ગ્રાયકભાવરૂપ પરમતત્ત્વ આત્મા છે, તે સદાય એકરૂપ અનુભવાય છે, સ્વસન્મુખ થઈને

આ. ૬

#### ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૧૭

તેને જાણતાં તને પરમાત્મપદના લાભ થશે. નવ તત્ત્વ દ્વારા, ૧૪ ગુણસ્થાનદ્વારા કે ૧૪ માર્ગણાસ્થાનદ્વારા પણુ, તેમાં રહેલાે શુદ્ધ જ્ઞાનમય જીવ બતાવવાનું જિનવાણીનું પ્રયાેજન છે; માત્ર ભંગ–ભેદ કે અશુદ્ધતાના વિકલ્પમાં અટકવાનું પ્રયાેજન નથી. –આવું પ્રયાેજન લક્ષમાં રાખીને જિનવાણીનાે અભ્યાસ કરે તેને શુદ્ધ જીવનાે અનુભવ અને પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થાય જ.

૧૪ ગુણસ્થાન તે જીવની શુદ્ધ–અશુદ્ધ પર્યાય છે; જીવનેા 'ગુણુ' ચેતનભાવ અને તેની સાથે માહ–જોગના પરિણામ ભળવાથી ૧૪ ગુણસ્થાનની રચના થાય છે. તે આ પ્રમાણે\_--

 મિચ્યાત્વ ૨. સાસાદન ૩. સમ્યક્ત્વ-મિચ્યાત્વરૂપ મિશ્ર ૪. સમ્યગ્દષ્ટિ– અવરિત ૫. દેશવિરત ૬. મુનિ--પ્રમત્તસ યત ૭. અપ્રમત્તસ યત ૮. શ્રેણી–અપૂર્વ કરણ ૯. અનિવૃત્તિકરણ ૧૦. સૂક્ષ્મલાેભ (સાંપરાય) ૧૮. ઉપશાંતમાેહ–વીતરાગ ૧૨. ક્ષીણમાહ-વીતરાગ ૧૩. અરિહ ત–સયાેગકેવળી અને ૧૪. અયાેગ–કેવળી.

—-આ બધા ગુણુસ્થાનેામાં જેટલા માહ-જોગસંબંધી મિથ્યાત્વ-કષાયાદિ અશુદ્ધભાવેા છે તે નિશ્ચયથી જીવનું સ્વરૂપ નથી; તેમાં સર્વત્ર શુદ્ધ ચેતનભાવરૂપે જે રહેલ છે તે પરમાર્થ જીવ છે-એમ જાણુવું. એ જ રીતે, ૧૪ માર્ગંણાસ્થાનેા નીચે મુજબ છે—

૧. ગતિ [ નરક, તિર્ય'ંચ, દેવ, મનુષ્ય; તથા પંચમ માેક્ષગતિ ]

ર. ઇન્દ્રિય [ એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ; તથા અનીન્દ્રિય ]

3. કાય [ પાંચ સ્થાવર, છઠ્ઠી ત્રસ; તથા અકાય ]

૪. જોગ [મનજોગ, વચનજોગ, કાયજોગ; તથા અયેાગ]

પ. વેદ [અી−પુરુષ–નપુંસક ત્રણ વેદ તથા અવેદ]

૬. કષાય કિાધ-માન-માય-લાેભ; તથા અકષાય]

७. જ્ઞાન [ મતિ-શ્રુત-અવધિ--મનઃપર્યંય-કેવળજ્ઞાન ]

૮. સ'યમ િઅસ'યમ, દેશસ'યમ તથા પાંચ–સ'યમ]

૯. દર્શન [ ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિ, કેવળદર્શન ]

૧૦. લેશ્યા [ કૃષ્ણુ–નીલ–કાપાત, પીત–પદ્મ–શુકલ; તથા અલેશ્યા ]

૧૧. ભવ્યત્વ [ભવ્યતા, અભવ્યતા]

૧૨. સમ્યક્ત્વ | ત્રણુ સમ્યક્ત્વ, તથા મિશ્ર, સાસાદન, મિથ્યાત્વ ]

૧૩. સંજ્ઞિત્વ [ સંજ્ઞી, અસંજ્ઞી; તથા સંજ્ઞાથી પાર ]

૧૪. આહાર [ આહારક તથા અનાહારક]

આત્મસ બાધન ]

કઈ માર્ગ ણામાં કે કચા ગુણસ્થાનમાં કેટલા જીવેા હાેય છે, કેટલા કાળ સુધી રહે છે –વગેરે અનુયેાગાનું વિસ્તારથી વર્ણુન સિદ્ધાન્તશાસ્ત્રોમાં છે. આ ચારગતિ વગેરે ભિન્ન–ભિન્ન અવસ્થામાં રહેલા જીવેા ૧૪ માર્ગ ણા વડે ઓળખાય છે. આ ૧૪ માર્ગ ણા વડે જીવનું અસ્તિત્વ શાેધી શકાય છે. –પણ તેમાં શુદ્ધજીવ ખરેખર ગતિવાળા–કષાયવાળા કે ઇન્દ્રિયાદિવાળા નથી; શુદ્ધજીવ નિશ્ચિયથી જ્ઞાયકસ્વરૂપ છે; ધર્મી તેને અંતદ્દ િ વડે દેખે છે. આ રીતે ગુણસ્થાન–માર્ગ ણાસ્થાન વગેરે દરેક અવસ્થામાં રહેલા જ્ઞાયકરૂપ શુદ્ધજીવને દેખવા તે પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિના માર્ગ છે.

મિથ્યાદપ્ટિને પહેલું ગુણસ્થાન, સમ્યગ્દબ્ટિ ( અવતી) ને ચાેશું, મુનિને સામાન્યપણે છકું-સાતમું, કેવળી-અરિહ ત પરમાત્માને તેરમું-ચૌદમું ગુણસ્થાન હાેય છે;--આ બધી જીવની પર્યાયો છે, પણ તેના આશ્રયે જીવનું પરમાર્થસ્વરૂપ જણાતું નથી. ગતિ-ઇન્દ્રિય-કષાય વગેરે અશુદ્ધ પર્યાયા છે, તેના આશ્રયે શુદ્ધજીવનું સ્વરૂપ જણાતું નથી એટલે સમ્યગ્દર્શન થતું નથી, ને સમ્યગ્દર્શન વગર પરમેષ્ઠીપદ પમાતું નથી. માટે હે ભવ્ય ! નિશ્ચયથી તું શુદ્ધ જીવને દેખ.

ગુણસ્થાના અને માર્ગ ણાસ્થાના દ્વારા જીવની સૂક્ષ્મપર્યાયા ખતાવી છે, તેનું જ્ઞાન જૈનમાર્ગ સિવાય બીજામાં હાેય નહિ, અને છતાં તે પણ હજી જીવનું વ્યવહારસ્વરૂપ છે, જીવનું પરમાર્થ સ્વરૂપ તા તેનાથી કચાંય ઊંચું છે. જેને વ્યવહારમાં પણ વિપરીતતા ઢાય તેને તા પરમાર્થ આત્માની ખબર હાેતી નથી. કેવળજ્ઞાનદશામાં તેરમા ગુણસ્થાને કેવી વીતરાગદશા હાેય, છદા–સાતમા ગુણસ્થાને વર્ત તા જીવની (સાધુની) નિર્ગ યદશા કેવી વીતરાગદશા હાેય, છદા–સાતમા ગુણસ્થાને વર્ત તા જીવની (સાધુની) નિર્ગ યદશા કેવી ઢાય, તથા ચાયાગુણસ્થાને સમ્યક્ત્વમાં કેવા દેવ–ગુરુના સ્વીકાર હાેય! –એવી પ્રયાજનરૂપ વાતમાં પણ જેની બૂલ હાય તેને તા વ્યવહાર પણ ખાટા છે. અહીં તા કહે છે કે, તે પર્યાયારૂપ વ્યવહાર તે–તે સ્થાને યથાયાગ્ય હાય છે, પણ જીવના શુદ્ધસ્વરૂમાં અશુદ્ધતા નથી, એવા ભૂતાર્થ જીવનું સ્વરૂપ જાણ… દેખ….અનુભવ તા જ જ તને સમ્યક્ત્વ થશે.

માર્ગણા એટલે સ'સારમાં કચા જીવને કચાં શાેધવા ?-જેમ કે મુનિ અથવા અસ્દિ'ત-કેવળી કચાં હાય ?...મનુષ્યગતિમાં જ હાેય. સમ્યગ્દષ્ટિ જીવા કઈ ગતિમાં હાેય ? કે ચારેગતિમાં હાેય....ને સિદ્ધમાં પણ હાેય, પ'ચમગુણસ્થાની જીવ કચાં હાેય ? કે મનુષ્ય અને તિર્ય'ચગતિમાં જ હાેય, દેવ કે નારકીમાં ન હાેય.—આ રીતે પર્યાયવડે જીવને શાેધવા તે વ્યવહારજીવની વાત છે; પરમાર્થજીવને કચાં શાેધવા ?--તાે કહે છે કે જીવનું પરમાર્થ સ્વરૂપ જોવા માટે એક ભૂતાર્થ રૂપ ગ્રા....ય....ક....ભા...વ....ને તું દેખ....તેમાં જ નિશ્ચયજીવ છે; આવા જીવને દેખવાે-અનુભવવા તે નિશ્ચય આત્મજ્ઞાન છે, અને આવું નિશ્ચય આત્મજ્ઞાન જ પરમેષ્ઠીપદની પ્રાપ્તિનું કારણ છે. તે નિશ્ચય

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૧૭

આત્મજ્ઞાન કાેઈ ભંગ-ભેદના આશ્રય નથી કરતું, તે તેા પરમાર્થંસ્વભાવની સન્મુખ થઈને તેને જાણે છે.

'હું ભવ્ય છું, ભવ્યમાં પણુ આત્માના આરાધક ને નિકટ માેક્ષગામી છું' – એમ ધર્મીને સ્વપર્યાયના નિર્ણય નિશ્ચયઆત્મજ્ઞાનના બળ વડે થઈ ગયા હાય છે, પર્યાયમાં રાગ હજી બાકી છે, અમુક કર્મોદય અવશેષ છે, તેથી હજી એકાદ ભવ પણુ થશે – એમ ધર્મીનેય પર્યાયનું જ્ઞાન થાય; પણુ સાથે રાગ વગરના ભૂતાર્થ સ્વભાવની શ્રદ્ધા-દધ્ટિ ને જ્ઞાન વર્તે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી કહે છે : અમને અપૂર્વ આત્મશાંતિ જાગી છે, રૂમ્યગ્દર્શન થયું છે, પણ હજી જરાક રાગ ને કર્મીના ભાગવટા બાકી છે એટલે આ ભવમાં માેક્ષ નથી, પણુ આત્માની સાધના ચાલુ છે તેથી એકાદ ભવમાં જરૂર માેક્ષ પામશું ને સ્વરૂપના સ્વદેશમાં જાશું....

' ઉદ્ય કર્મના ભાગ છે ભાગવવા અવશેષ....

તેથી દેહ એક જ ધારીને જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ....'

——આમ પાતાની પર્યાયની સ્થિતિનું જ્ઞાન કર્યું ….કે આ ભવમાં પરિણામની ઉત્રધારા એવી નથી દેખાતી કે કેવળજ્ઞાન થાય! પણ ભૂતાર્થસ્વભાવના આશ્રયથી સમ્યગ્દર્શન થયું છે તેથી (આત્મજ્ઞાન કેવળજ્ઞાનને બાેલાવે છે….) એકાદ ભવમાં જ હવે ચાક્કસ માક્ષ પામશું, –એમ માક્ષના નિઃસંદેહ નિર્ણય પણ સ્વભાવના આશ્રયે વતે છે.

જીઓ, આ ધર્મીની દશા ! આમાં નિશ્ચય ને વ્યવહાર બધુંય આવી ગયું.

ભગવાન જિનેશ્વરદેવે કહેલાં નવ તત્ત્વાે, ૧૪ ગુણસ્થાન-માર્ગપ્ણાસ્થાન-જીવસ્થાન વગેરેનું જ્ઞાન, જીવને અન્ય વિપરીત મતાેથી છેાડાવે છે, પર્યાય સંબંધી વિપરીત અભિપ્રાય દૂર કરીને જૈનનાે વ્યવહાર ચાૈખખાે કરાવે છે....પણ તે ઉપરાંત, જૈનધર્મના સારભૂત ભૂતાર્થ જીવસ્વભાવ નિશ્વયથી કેવા છે ? તેને અંતર્મુખ થઈને જાણ તાે તને પરમેષ્ઠીપદની પ્રાપ્તિ થશે.

પરમાર્થ આત્મા કેવા છે ?—અન તગુણ્રથી ભરેલી જે ચૈતન્ય મહાસત્તા છે તે આત્મા છે; એવા એકરૂપ આત્માને નિશ્ચયથી આત્મારૂપ જાણ. તેને જાણવાથી તને પરમ–ઇબ્ટ એવા અરિહ તપદ તથા સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ થશે. જીઓ, આવી શુદ્ધપર્યાયની પ્રાપ્તિ તે શુદ્ધ આત્માને જાણવાનું ફળ છે.

તીર્થ કરપ્રકૃતિ ધર્માત્માને જ બ'ધાય છે, અને જેને તે તીર્થ કરપ્રકૃતિ બ'ધાય તે જીવ ત્રીજે ભવે જરૂર માેક્ષ પામશે. ....એ વાત સાચી; પણ તેને માેક્ષ થશે તે કાંઈ તીર્થ કર પ્રકૃતિના કારણે નહિ થાય, કે શુભરાગના કારણે નહિ થાય; પણ તે બ'નેને છેાડીને, નિશ્ચયથી જે શુદ્ધ આત્મા જાણ્યેા છે તેમાં ઠરશે ત્યારે જ માેક્ષ થશે. અખંડ

**8**8 ]

આત્માને જાણવા તે જ એક માેક્ષકારણ છે; રાગ કરવા ને તીર્થ કરપ્રકૃતિનું કર્મ બાંધવું તે કાંઈ માેક્ષનું કારણ નથી. આ રીતે નિશ્ચયથી એક જ માેક્ષકારણને હે યાેગી! તું જાણું, ' અન્ય ન કિંચિત્ માન ' –બીજું કાેઈ કારણ ન માન.

રાજગૃહી નગરીમાં, સમવસરણમાં ભગવાન મહાવીરે શ્રેણીકરાજાને કહ્યું — દે ભવ્ય! ત્રીજા ભવે તારા આત્મા, આ ભરતક્ષેત્રની આવતી ચાવીસીમાં પ્રથમ તીર્થ કર થશે. [આ ચાવીસીના અ'તિમ–તીર્થ કર અને આવતી ચાવીસીના પહેલા તીર્થ કર –એ બ'ને વચ્ચે માત્ર ૮૪૦૦૦ વર્ષ તું અંતર છે. ] શ્રેણીકે વીરપ્રભુના પાદમૂળમાં તીર્થ કરપ્રકૃતિ બાંધી, તેમજ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રગટ કર્યું. તેમાં ક્ષાયિકસમ્યચ્દર્શન તેા સ્વભાવને અવલંબીને પામ્યા, ને તે તેા માક્ષનું કારણ છે; પણ જે તીર્થ કરપ્રકૃતિ બાંધી તે કાંઈ સ્વભાવને અવલંબીને નથી બાંધી, તે તેા પરાલ બી રાત્ર વડે બાંધી છે ને તે પરાલ બી ભાવ કાંઈ કેવળજ્ઞાનનું કે માક્ષનું કારણ થતાે નથી. સ્વભાવના અવલ બને અંતર્મુ ખ યોગથી જ કેવળજ્ઞાન થાય છે. આત્મજ્ઞાન જ કેવળજ્ઞાન પમાડે છે, અલ્પકાળમાં જ તે કેવળજ્ઞાનને બાલાવી લ્યે છે.

'ત્રીજા ભવે તીર્થ'ંકર થઈશ ને માેક્ષ પામીશ ' — એમ શ્રેણીકના જ્ઞાનમાં આવી ગયું....અને કઈ રીતે માેક્ષ પામીશ -તેનું જ્ઞાન પણ સાથે જ હતું, -કે જે નિશ્ચય-આત્મજ્ઞાન વર્તે છે તે આત્મામાં ઉપયાેગ મૂકીને ઠરીશ ત્યારે જ કેવળજ્ઞાન ને માેક્ષ થશે. જ્ઞાનની ધારા જ માેક્ષનું કારણ થાય છે; જેનાથી તીર્થ'કરપ્રકૃતિ બંધાય છે તે રાગની ધારા તાેડશે ...ને જ્ઞાનધારાને અંદરના સ્વરૂપમાં જાેડીને પૂર્ણ કરશે ત્યારે કેવળજ્ઞાનરૂપ પરમ ઇષ્ટ પદ પ્રાપ્ત થશે.

જુઓ, યેગીન્દુદેવ કહે છે કે—યાેગને જોડ તારા આત્મામાં. બહારમાં ઉપયાેગને જોડીશ તાે માેક્ષ નહિ પમાય. બહારમાં યાેગ [ જ્ઞાનનું જાેડાણુ ] તે યાેગ....સાર નથી . પણ સંસાર છે; ને અંતર્સ્વરૂપમાં જ્ઞાનના જાેડાણુરૂપ યાેગ તે માેક્ષનું કારણ છે, તે યાેગ... સાર છે. આમાં બંધ-માેક્ષના સિદ્ધાન્ત દૂંકામાં સમજાવી દીધા. ઉપ-યાેગનું અંતર્સ્વરૂપમાં જાેડાણુ તે માેક્ષના પંચ; ઉપયાેગનું બહારમાં બ્રમણુ તે સંસાર. બસ, ''સ્વમાં વસ....પરથી ખસ!"

ગુણુસ્થાન વગેરે 'વ્યવહારેણુ કહિયા'—તે જાણુવા ચાેગ્ય છે, પણુ 'નિશ્ચયેન अप्पा મુળદ્રુ....' આત્માના એકાકાર સ્વરૂપને જાણુતાં તને ચાેક્કસ કેવળજ્ઞાન થશે....તુ નક્કી સિદ્ધપદને પામીશ.

અંદરમાં શુદ્ધ એકાકાર ચૈતન્ય–ગુણુભંડાર આત્મા છે, તે પરમાર્થ છે, તેમાં બીજાના કાેઈના સંબંધ નથી. વ્યવહાર પરાશ્રિત છે, તે બીજા પદાર્થને લેળવીને વાત કરે છે. નિશ્ચય તે સ્વાશ્રિત છે, તે શુદ્ધસ્વરૂપ લેળસેળ વગરનું બતાવે છે. નિશ્ચયથી

| યેાગસાર–પ્રવચન : ૧૭

અરિહ ત અને સિદ્ધ જેવેા આ આત્મા શુદ્ધ છે.–આવા સ્વભાવની દબ્ટિ ને જ્ઞાન કરતાં પર્યાયમાં સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પંચ પરમેષ્ઠીપદ પર્યાય છે, તેની પ્રાપ્તિ વ્યવહારના આશ્રયે નથી થતી. ચૈતન્યસ્વભાવ અભેદ છે તેની દબ્ટિ થતાં, તેનું જ્ઞાન થતાં, તે દબ્ટિ ને જ્ઞાન સ્વભાવ સાથે અભેદ થયા, તે જ અભેદરૂપ એવા સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિનું કારણ છે; બીજીું કાેઈ કારણુ નથી.

૧૪ જીવસ્થાન, ૧૪ માર્ગણાસ્થાન, ૧૪ ગુણુસ્થાન વગેરે વ્યવહારના પ્રકારે। પણ વીતરાગમાર્ગમાં જ છે, બીજે કચાંય એવી સૂક્ષ્મ વાત નથી; વ્યવહારના તે પ્રકારે। જાણુવા ચાેગ્ય છે, પણુ પરમપદ્દની પ્રાપ્તિ તેા એકલા નિશ્ચય–આત્મજ્ઞાન વડે જ થાય છે.

[—આવું આત્મજ્ઞાન કાેને હાેય ? - તે હવેના દાહામાં કહેશે. – એ દાહા ગુરુદેવને અતિ પ્રિય હતાે. ]



હજારો વર્ષનાં શાસ્ત્રભણતર કરતાં એક ક્ષણના સ્વાતુભવ વધી જાય છે. જેને ભવસમુદ્રથી તરવું હેાય તેણે સ્વાનુભવની વિદ્યા શીખવા જેવી છે. અહેા. આ તાે ખરેખરી પ્રયોજનભૂત, સ્વાનુભવની ઉત્તમ વાત છે. સ્વાનુભવની આવી સરસ વાતો પણ મહા-ભાગ્યે જ સાંભળવા મળે છે, ને એ અન્બલદશાની તાે शी **वात**! માક્ષમાર્ગનું ઉદ્દઘાટન નિર્વિકલ્પ-સ્વાનુભવ વડે થાય છે: અને તે ગૃહસ્થ પણ કરી શકે છે. )))

આત્મસ બાેધન |

[ ગુરુદેવને৷ પ્રિય દેાહેા : ૧૮ ]

ગૃહસ્થ પણુ આ<sub>ઽ</sub>મજ્ઞાન કરીને નિર્વાણુમાર્ગ પર ચાલે છે

\*

' હે સ્વામી ! આપે આત્મદર્શનને જ માેક્ષનું કારણ કહ્યું ને નિશ્ચય આત્મજ્ઞાન કરવાનું કહ્યું; તાે અમને પ્રશ્ન થાય છે કે અમે તાે ગૃહસ્થ છીએ....શું અમને ગૃહસ્થને પણ આવું આત્મદર્શન અને આત્મજ્ઞાન થાય ? ' તેનાે ઉત્તર કહે છે કે હા, સાંભળ—

> गिहि-वावार परिद्विया हेयाहेउ मुणंति । अणुदिणु झार्याहं देउ जिणु लहु णिव्वाणु लहंति ।।१८।।

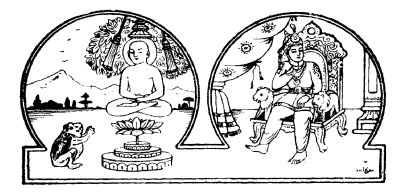
ગૃહકામ કરતાં છતાં હેયાહેયનું જ્ઞાન, ધ્યાવે સદા જિનેશપદ શીધ્ર લહે નિર્વાણુ. (૧૮)

ગ્રહકાર્ય સંબંધી પ્રવૃત્તિમાં રહેલા હોવા છતાં ધર્મીજીવને હેય-ઉપાદેયનાે વિવેક છે, પાેતાનાે શુદ્ધઆત્મા જ ઉપાદેય છે તે કયારેય ભુલાતાે નથી, અને દરરાજ જિનદેવના ધ્યાનમાં તેનું ચિત્ત લાગેલું છે; આવા ધર્મી-ગૃહસ્થ પણ શીઘ્ર નિર્વાણને પામે છે.

[ ચેાગસારના આ ૧૮ માે તથા ૬૫, ૮૫ અને ૧૦૦ એ દાહા ગુરુદેવને ખ્રૂબ જ પ્રિય હતા, ને અવારનવાર તેના આધાર પ્રવચનમાં આપતા....]

ગુરુદેવ દેાહેા બાેલીને પ્રમાદથી કહે છે:---

---વાહ રે વાહ, જીઓ તેા ખરા....આત્મદર્શનવડે ગૃહસ્થને, અરે ! દેડકાને પણ, માક્ષના દરવાજા ખુલી જાય છે.



આત્મદર્શ'ન અને માક્ષમાર્ગ' એકલા મુનિઓને જ હાેય ને શ્રાવક–ગૃહસ્થને ન હાૈય∽એમ નથી; શ્રાવક-ગૃહસ્થને પણ આત્મજ્ઞાન અને માક્ષમાર્ગ હાેય છે. ઇન્દ્ર હાેય,

[ યેાગસાર-પ્રવચન : ૧૮

ચકવર્તી દ્વાય કે ગરીબ હાેય, તિર્ય ચ દ્વાય, અરે નાસ્કી પણ હાેય,—છતાં તેની પાસેય ભગવાન આત્મા તાે અંદર એઠાે છે ને ?—પાતાના શુદ્ધ આત્માને અંતઃદબ્ટિથી દેખીને માક્ષના માર્ગમાં તે પણ ચાલી શકે છે. તે જાણે છે કે—જે શુદ્ધ-ચૈતન્યવસ્તુ મારામાં પડી છે તે જ મારે ઉપાદેય છે, ને જે વિષય–કષાયા છે તે ઉપાદેય નથી, દ્વેય છે.— આવા દ્વેય—ઉપાદેયના સાચા જ્ઞાન વડે ગૃહસ્થ પણ નિર્વાણમાર્ગના પધિક છે, માક્ષના સાધક છે.

" — પણ અત્યારે તેા પંચમકાળ છે ને !"

અરે ભાઈ ! પંચમકાળમાં થયેલા સુનિનું આ કથન છે; ને પંચમકાળમાંય ગૃહસ્થને પણ આવું નિશ્ચય આત્મદર્શન થાય છે. વેપાર-ધંધા રાજ-પાટ કે રાગ -એ તાે બધું આત્માના દર્શનથી બહાર રહી જાય છે; એને તે પરરૂપે જાણે છે. હેય સમજે છે, નિજરૂપ નથી માનતાે, ઉપાદેય નથી માનતા, તેમાં સુખબુદ્ધિ નથી કરતાં; સ્વભાવમાંથી આવેલા અતીન્દ્રિયસુખને જ ઉપાદેય સમજે છે. -આવા હેય-ઉપાદેયના વિવેકવડે તે ગૃહસ્થ પણ માેક્ષના માર્ગમાં છે. ખરેખર તે 'ગૃહ-સ્થ' નથી પણ 'માર્ગ-સ્થ' છે. 'ગૃह्ર શ્યોધિ મોક્ષમાર્ગ શ્થ:...' -એ સમન્તભદ્ર સ્વામીનું વચન છે.

તે ધર્માત્માને માટે પં. બનારસીદાસજીએ 'ન ગૃहस્થ हૈ...ન ચર્તા દૈ ' એમ કહ્યું છે, કેમકે, ગૃહસ્થપણું તાે તેની દબ્ટિમાંથી છૂટી ગયું છે, તેનાથી તે ઉદાસીન છે, ને મુનિપણું હજી પ્રગટવું નથી, માટે તે 'નથી ગૃહસ્થ કે નથી સાધુ.' –અમે તાે ચૈતન્ય-સ્વરૂપે પૂર્ણુ પરમાત્મા છીએ – એમ તે ધર્મી નિરંતર દેખે છે ને કચારેક-કચારેક શુદ્ધોપયાગી થઈ ને તેવા નિર્વિકલ્પ અનુભવ કરી લ્યે છે. આવા સમ્યક્ત્વધારક ધર્માત્માને કુંદકુંદપ્રભુએ ધન્ય કહ્યો છે....માેક્ષને સાધવામાં તે શૂરવીર છે. તે અલ્પકાળમાં જ મુનિ થઈ ને માક્ષને સાધી લેશે

'શ્રાવકે શું કરવું ?' —તેા કહે છે કે શુદ્ધ સમ્યક્ત્વને ધારણ કરીને ધ્યાનમાં નિરંતર ધ્યાવવું; તે સમ્યક્ત્વના પરિણમનવડે જ શુદ્ધતા વધતાં વધતાં આઠે કર્મેનાિ ક્ષય થઈને સિદ્ધપદ પમાય છે.

—આનેા અર્થ એમ નથી કે ગૃહસ્થપણામાં રહીને કેવળજ્ઞાન ને માેક્ષ પમાય છે! —ગૃદુસ્થપણામાં આત્મજ્ઞાન થાય પણ કેવળજ્ઞાન ન થાય; ગૃદુસ્થને માેક્ષમાર્ગ હાેય છે પણ સાક્ષાત્ માેક્ષ નથી. કેવળજ્ઞાન અને માેક્ષ તાે પછી ગૃહસ્થપણું છાેડીને, મુનિ થઈ શુદ્ધોપયાેગમાં લીન થાય ત્યારે જ થાય છે —એમ સમજવું. તીર્થ કર જેવા પુરુષા પણ ચારિત્રદશા અંગોકાર કર્યા પછી જ કેવળજ્ઞાન પામે છે; તેમાં અપવાદ હોતાે નથી.

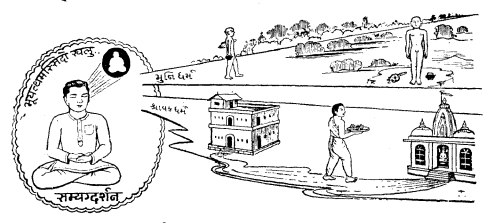
ધર્મી −ગૃહસ્થને કેવળજ્ઞાન હેાતું નથી પણ નિશ્ચય આત્મજ્ઞાન વડે તે કેવળજ્ઞાનના સાધક છે....કેવળજ્ઞાનને ખાલાવે છે. મુનિએાની જેમ તેના શ્રદ્ધા−જ્ઞાનમાં પણ પરમાત્મા વસ્યા છે. આ રીતે જ્ઞાની–ગૃહસ્થનું જીવન પણુ 'કથ'ચિત્ મુનિ જેવુ'' છે.

४८ ]

### આત્મસ બાેધન ]

માેક્ષમાર્ગી મુનિઓના મનમાં ' ભગવાન ' વસે છે, રાગાદિ કષાયા એમના મનમાં વસતા નથી, દેહની ક્રિયાઓ એમના જ્ઞાનમાં વસતી નથી. હે ભવ્ય ! તારે જો મુનિ જેવું જીવન જીવવુ' હાેય તાે તારા જ્ઞાનમાં શુદ્ધ આત્માને વસાવ ને રાગાદિ કષાયાેને જ્ઞાનમાંથી બહાર કાઢી નાંખ.

મુનિઓના જ્ઞાનમાં વસેલાે સુખસમુદ્ર ભગવાન આત્મા, તે વિષયસુખાેમાં રત જીવાેને સર્વંથા દુર્લંભ છે. જેના મનમાં વિષયા વસે તેના મનમાં પરમાત્માના વાસ કયાંથી હાેય? મુનિવરાેની જેમ સાધક ધર્માત્મા–ગૃહસ્થે પણ પાેતાના અંતરમાં શુદ્ધાત્માને વસાવ્યા છે ને રાગાદિ પરભાવાેને જ્ઞાનમાંથી બહાર કાઢી નાંખ્યા છે. ઘરમાં રહેલા ધર્માત્માના મનમાં–રુચિમાં–જ્ઞાનમાં ઘર નથી વસ્યું પણ ચૈતન્યભગવાન વસ્યા છે. અહા, એ ધર્માત્માને તાે ભગવાનના ઘરના તેડા આવ્યા છે....ભગવાન એને માેક્ષમાં બાેલાવે છે....પાેતાના હુદયમાં ભગવાનને વસાવીને તે સિદ્ધપદ તરફ ચાલ્યા જાય છે.



—આવું જીવન તે ધર્મીનું જીવન છે. બાકી જેના હુદયમાં વિષય-કષાયા વસે છે, જેના અંતરમાં રાગની ને પુષ્ટયની અભિલાષા વસે છે તેના હુદયમાં ભગવાન-શુદ્ધ આત્મા વસ્યાે નથી, એટલે કે તે ભગવાનના માર્ગમાં આવ્યાે નથી; વિષય-કષાયાથી લેપાયેલું એનું જીવન તે સાચું જીવન નથી. હુદયપલટાે કરીને, શ્રદ્ધા-જ્ઞાન ચાેખખાં કરીને તેમાં જ્યાં પરમાત્મ-તત્ત્વને વસાવ્યું ત્યાં જીવન આખું ઊજળું થઈ જાય છે, સુખાના સમુદ્ર અંતરમાં ઊછળવા માંડે છે. –આવું ઊજળું જીવન ધર્મી જીવે છે....તે જ ખરું જીવન છે. 'તારું જીવન ખરું....તારું જીવન !'

જુએા, ગૃહુસ્થને એકલા વિષય–કષાયના પાપભાવાે જ હાેય છે –એમ નથી, તેને દેવદરા ન–પૂજા–સ્વાધ્યાય–દયા–દાન વગેરે પુષ્યના ભાવાે પણ વિશેષ હાેય છે, તીવ્ર અન્યાય અભક્ષ્ય વગેરે તાે તેને હાેતાં જ નથી; પણ તે અશુભ કે શુભ બધાય પરભાવાેથી પાર મારાે શુદ્ધઆત્મા જ મારે ઉપાદેય છે –એમ તે જાણે છે; ને તે શુદ્ધઆત્માના આશ્રયથી

\*\*1 19

[ યાગસાર-પ્રવચન : ૧૮

તે ગૃહસ્થ પણ માક્ષમાર્ગમાં ધીમે ધીમે ચાલી રહ્યો છે, -મુનિવરા ઝડપથી ચાલી રહ્યા છે. "અમે તા ગૃહસ્થ....અમારે કાંઈ માક્ષમાર્ગ હાય! માક્ષમાર્ગ તા ઘરબાર-ત્યાગી વનવાસી મુનિને જ હાય' -એમ ન માની લેવું. કેમકે આત્મદર્શન વડે માક્ષના દરવાજા બ્રાવક-ગૃહસ્થ પણ ખોલી શકે છે ને માક્ષસુખના થાેડોક સ્વાદ ચાખી શકે છે. હા, એટલું વિશેષ કે મુનિ ઉગ્રપણે સ્વરૂપના પુરુષાર્થથી વારંવાર નિર્વિકલ્પ થઈ ને અતીન્દ્રિય આનંદને પ્રચુરપણે અનુભવતા થકા શીઘ્રપણે માક્ષનું ઉત્કૃષ્ટ સાધન કરે છે. ગૃહસ્થને એટલું ઉગ્ર માક્ષસાધન નથી હોતું, તાેપણ આત્માનું ઉપાદેયપણું જાણીને અને રાગાદિનું હેયપણું જાણીને તે માક્ષનું સાધન કરે છે. બહારમાં ઘર-વેપાર વગેરે સંબંધી રાગપ્રવૃત્તિ હેાવા છતાં અંતરની દૃષ્ટિમાં તા તે સદા જિનેશપદને ધ્યાવે છે, શુદ્ધ આત્મા જ તેની દૃષ્ટિમાં બિરાજી રહ્યો છે, તેમાં બીજાને કાેઈને સ્થાન નથી.

પરમ ચૈતન્યસ્વરૂપ જે પાેતામાં વિઘમાન જ છે, તેને ગૃહસ્થ કેમ ન જાણી શકે? પાેતાના સ્વરૂપને પાેતે ઉપાદેય કરીને તેના અનુભવ કેમ ન કરી શકે? –સ સારથી ભયભીત હોય તેા જરૂર કરી શકે. ઘણા જીવાએ આવા અનુભવ કર્યો છે.

આવા આત્માને ઉપાદેય કરવા માટે, એટલે કે તેના અનુભવ કરવા માટે રાગ કાંઈ સાધન નથી, રાગ તેા આત્માના સ્વભાવથી દ્વર છે, બહાર છે, તે સાધન નથી. પાેતાના પરમ ચૈતન્યસ્વભાવ નજીક છે, પાેતામાં જ છે, તે જ પાેતાના અનુભવનું સાધન છે.—'આ જ હું છું' એમ સ્વસન્મુખ થઈને [ વિકલ્પ વગર ] જાણવું – માનવું તે જ તેને ઉપાદેય કર્યું કહેવાય છે. ગૃહસ્થ પણ આમ કરી શકે છે કેમકે તેના આત્મા કયાંય ચાલ્યા ગયા નથી. પહેલાં ઊંધી દર્ષિમાં તે દ્વર હતા, હવે અંતર્રદર્ષિમાં તેને સમીપ કર્યાં કે 'આ હું!' આવા સ્વાનુભવનું સાધન પણ આત્મા પાેતે જ છે, સાધનરૂપ સમ્યક્ત્વાદિ પર્યાય પ્રગટી તે પાેતાના સ્વભાવની સમીપમાંથી જ પ્રગટી છે, રાગમાંથી કે પરમાંથી તે નથી આવી.

'હું જ્ઞાનના દરિયા છું ને સુખથી ભરિયા છું....મારા શુદ્ધ આત્મા જ જગતમાં સૌથી કિંમતી ચીજ છે' – એમ જાણે તા તેની સન્મુખ થઈ ને તેમાં ઉપાદેયખુદ્ધિ કરે....ને બીજા બધામાંથી ઉપાદેયખુદ્ધિ છૂટી જાય. તે સ્વભાવમાં તન્મય પરિણતિ તે જ તેનું ઉપાદેયપણું છે, ને રાગાદિ પરસાવમાં તન્મયખુદ્ધિ ન થવી એ જ તેનું હેયપણું છે. ધર્મીં ગૃહસ્થ આવા હેય–ઉપાદેયના વિવેકપૂર્વંક જિનપદને સદા ધ્યાવે છે, ને ભેદજ્ઞાનના બળે માક્ષને અલ્પકાળમાં સાધે છે. આત્મદર્શનના બળે માક્ષના દરવાજા તેને ખુલ્લી ગયા છે. ગૃહસ્થપણામાં હજી રાગાદિ ભાવા છે, પણુ તેને તે માક્ષના સાધન તરીકે નથી સ્વીકારતા, તે રાગાદિ ભાવાને પોતાના સ્વભાવથી દૂર રાખે છે....તેનાથી ડરે છે, ને બ્રદ્ધાજ્ઞાનમાં પાતાના શુદ્ધસ્વભાવને જ નજીક રાખ્યા છે....એક ક્ષણ પણ તેનાથી જુદેષ્ પહેતો નથી; આ રીતે, રાબ વખાતેય વીતરાગસમાધિની એક ધારા તેને વર્તે છે....જે માેક્ષ તરફ જ આત્માને લઈ જાય છે. આ પ્રમાણે ગૃહસ્થ પણ માેક્ષમાર્ગી છે.



ને કે મેાક્ષમાર્ગના મોટા ભાગ મુનિવરા પાસે છે, ચારિત્રસહિત ઘણા માક્ષમાર્ગ મુનિઓને હાેય છે, ને ધર્મીંગૃહસ્થ પાસે માક્ષમાર્ગના નાના ભાગ છે;-ભલે નાના, પણ તેની જાત તાે મુનિરાજના માક્ષમાર્ગ જેવી જ છે. ગણધરમુનિ ને શ્રાવક-ગૃહસ્થ એ બંને સર્વત્ર જિનેશ્વરના વારસદાર છે, બંને ભગવાનના માર્ગમાં છે, માક્ષના સાધક છે. સિદ્ધભગવંતા જે પંથે માક્ષપુરીમાં ગયા....સાધક મુમુક્ષુ કહે છે—હું પણ તે જ પંથે માક્ષમાં જાઉં છું. સ્વાનુભવ વડે એ માર્ગ મુમુક્ષુએ પાતામાં નેયેલાે છે....એ નેયેલા-જાણેલા -અનુભવેલા માર્ગે તે માક્ષમાં જાય છે.-આવા મુમુક્ષુના માર્ગ છે....તે આનંદમય છે.

જેને ચારે ગતિમાં દુઃખ લાગે એને રાગના ને વિષયાના રસ ઊડી જાય, ને શુદ્ધાત્માના રસ ઘણા વધી જાય.-પછી અ'તર્મુ'ખ પરિણામમાં શુદ્ધાત્માને ઉપાદેય કરતાં પરમ આનંદસહિત માક્ષમાર્ગ ખુલી જાય છે. ' વાહ, સ'તાએ માક્ષમાર્ગના દરવાજા ખાલવાની રીત બતાવીને મહાન ઉપકાર કર્યો છે. '

પ્રશ્ન : ધ'ધા-વેપારમાં રહેલા ગૃહસ્થનેય માક્ષમાર્ગ થાય છે, તાેપછી હવે અમારે ધ'ધા-વેપારમાં લાગ્યા રહેવામાં ક'ઈ વાંધા નહીં....ને ?

ઉત્તર : અરે બાપુ ! તું કાંઈ સમજ્યાે નહિ. તે ગૃહસ્થને જે માક્ષમાર્ગ છે તે કાંઈ ધંધા-વેપારના ભાવથી નથી, જેટલા ધંધા-વેપારના ભાવ છે તેટલું તાે પાપ જ છે; પણ તે હોવા છતાં, તે જ વખતે તેનાથી જીદાે પડીને, તેને હેય સમજીને, એટલે કે તેના રસ તાેડીને અને ચૈતન્યસ્વભાવના રસ વધારીને, તે પાતાના શુદ્ધ આત્માને ઉપાદેય કરે છે, અંતર્દ્દાપ્ટિ વડે તેને દેખે છે; તે આત્મદર્શનને લીધે જ તેને માક્ષમાર્ગ છે. તેમના આત્મદર્શનનું તારે અનુકરણ કરવાનું છે કે હું પણ આવા આત્માને આળખું. -તેને

Jain Education International

[ ચાેગસાર-પ્રવચન : ૧૮

બદલે તેની એાથે તું તારા વૈપાર-ધ'ધાના પાપને પાષવા માંગે છે-તા તે જ્ઞાનીને ઓળખ્યા નથી. તારે માક્ષમાર્ગમાં આવવું હાય તા ધર્માત્માની જેમ તું પણ આત્મદર્શન વડે રાગ વગરના આત્માને તારામાં દેખ. જે આત્મદર્શન કરે છે ને જિનપદને પાતામાં ધ્યાવે છે એવા સમ્યગ્દષ્ટિ –ગૃહસ્થને જ માક્ષમાર્ગ હાય છે. કાંઈ પાપમાં ડૂપેલા ગૃહસ્થને માક્ષમાર્ગ નથી હાતા. જે હેય–ઉપાદેયને જાણે નહિ, આત્મહિતની દરકાર કરે નહિ તેવા ગૃહસ્થની આ વાત નથી.

પહેલાં તેા સ સારથી એટલે કે અશુભ કે શુભ બધાય પરભાવથી ડરીને, આત્માની તીવ જિજ્ઞાસાથી શાસ્ત્રઅભ્યાસ વડે હેય-ઉપાદેય તત્ત્વોને બરાબર ઓળખે ને ઉપાદેય તત્ત્વની સન્મુખ થઈને અનુભવ કરે કે અહેા, આ મારેા આત્મા...હું પાતે....અતીન્દ્રિય જ્ઞાન-આન દથી ભરપૂર છું....શું ગૃહ-વેપાર વખતે આત્મા કયાંય બીજે ચાલ્યા ગયા છે ?....ના; વિદ્યમાન છે; તેને જે શ્રદ્ધા-જ્ઞાનમાં લ્યે છે, તે ધર્માત્માને ગૃહસ્થપણામાંય ધર્મ થાય છે. જેને એવા આત્મદબ્ટિ નથી તે ગૃહસ્થને કે ત્યાગીને કાઈને ધર્મ થતે નથી. તે ધર્મી-ગૃહસ્થ પાપ-પુણ્યના ભાવા વચ્ચેય તેનાથી અળગા રહે છે, પાતાના ચૈતન્યનું રાગથી અધિકપણું તેને કદી છૂટતું નથી, ને રાગનું અધિકપણું કદી થતું નથી. પરમાત્મપદને અને પંચપરમેશીને તે પાતાના અ તરમાં સદાય ધ્યાવે છે, તેમનું અચિત્ય માહાત્મ્ય તેના અ તરમાં નિરંતર વર્તે છે.---

' સુખધામ અનંત સુસંત ચહી, દિનરાત રહે તદ્રધ્યાન મહીં; ' એ પડબાં---

ક્ર એકકેાર પરમાત્મસ્વભાવથી પૂરા પાતાના આત્મા .... તે ઉપાદેય. ક્ર બીજે પડખે પુષ્ટય−પાપરૂપ પરભાવા, ને ઘર દુકાનના જઢ સ'ચાેગા....તે હેય.

તે અંનેના ભેદજ્ઞાનના અળથી, ઉપાદેય તત્ત્વના આશ્રયે મેાક્ષમાર્ગને ધર્મી છવ સાધે છે. અધાયથી છૂટું ખાતાનું તત્ત્વ સાયકમૂર્તિ આતમા....તે જેની દબ્ટિમાં વિદ્યમાન છે તે જીવ, ગૃહસ્થ હાેય તાેપણ, માક્ષના સાધક છે, તે સિદ્ધ ભગવાનના નાતીલા છે; તે સદાય જિનપદનું ધ્યાન કરે છે. એટલે કે 'જિન ' જેવા ' નિજ ' આત્માને લક્ષમાં લઈ ને તેનું ચિન્તન કરે છે. ચૈતન્યવસ્તુ વિદ્યમાન હોવા છતાં જેની દબ્ટિમાં તેના અભાવ છે, અંતર્મ ' પ થઈ ને તેને જે લક્ષમાં પણ લેતા નથી, હેય-ઉપાદેયના ભેદને જાણતા નથી ને પર ભાવામાં જ રચ્યા-પચ્યા રહે છે, એવા જીવને ધર્મ કચાંથી થાય ? તે માક્ષને કઈ રીતે સાધે ? તે તે સંસારમાં જ રખડે છે. તે તા અનાદિથી છે જ; હવે તા જેને તે રખડપટી મટાડવી હાય તેવા જીવને માટે આ સંબોધન છે.

જેણે પૂર્ણાન દસ્વભાવને દબ્ટિમાં લઈને તેના સ્વીકાર કર્યાં તેણે પાતાની પર્યાયમાં પરંગેશ્વરને સત્કાર્યા; રાગાદિ પરભાવાના સત્કાર છેહ્યો ને પરમાત્માના સત્કાર કર્યો

યર ી

#### આત્મસ બાેધન ]

આ રીતે શુદ્ધાત્માને ઉપાદેય કરતાં જ સવે<sup>°</sup> રાગ હેય થઈ જાય છે. રાગના અંશનેય જે ઉપાદેય જાણે તે જીવ, ભગવાન આત્માને રાગવાળા–મેલેા માનીને તેના તીરસ્કાર કરે છે, રાગ વગરના શુદ્ધ આત્માને તે જાણુતાે નથી.

આત્માને જાણવાનું ને ઉપાદેય કરવાનું સાધન શું ? કે પાતાના આત્માનું ચિંતન– મનન તે જ તેનું સાધન છે. તને સંસાર નીરસ લાગે ને ચૈતન્યસુખની ખરેખરી લગની જાગે તેા પછી બીજે કચાંય સાધન ગાતવા માટે તારે જવું નહીં પડે; તારા આત્મા પાતે જ તારું સાધન થઈ જશે. અહીં તાે કહે છે કે આવાે અનુભવ ગૃહસ્થનેય થાય છે—જો અંતરમાં પાત્રતા કરે તાે.

જીવને ગૃહસ્થપણારૂપ રાગપર્યાય છે પણ તેટલા જ કાંઈ જીવ નથી; તે જ વખતે ત્યાં જીવના પરમ ચૈતન્ચસ્વભાવ વિદ્યમાન છે; મમતાના કાળેય સમતાના પિંડ વિદ્યમાન છે; તેના સ્વીકારથી ધર્મીને, ગૃહ-રાગ વખતેય માક્ષમાર્ગરૂપ ધર્મ ચાલુ જ રહે છે.... તથા કવચિત નિર્વિકદપ ઉપયાગ વડે આનંદમય ધ્યાન પણ તેને થાય છે. ગૃહસ્થને એકવું બંધન અને રાગ જ હાેચ છે –એમ નથી, છૂટવાના માર્ગ અને શાંતભાવ પણ તેને હોય છે; શુભાશુભરાગ તેમજ ચૈતન્યનું જ્ઞાન બંને સાથે વતે છે, એટલે આસવ-બંધ તેમજ સંઘર-નિર્જરા ચારે તત્ત્વા તેને હાેય છે. ગૃહસ્થને જેટલા રાગ છે તેટલું બંધન છે, અને તે જ વખતે તેને આત્મજ્ઞાન સહિત જે અકષાયભાવ વતે છે તે માક્ષનું કારણ છે. ધર્માત્માની આવી અટપટી દશાને કાેઈ વિરલા જ એાળખે છે; અને જે આભખે છે તેને રાગ અને જ્ઞાનનું અપૂર્વ ભેદજ્ઞાન થઈ જાય છે. તેથી તા કહ્યું છે કે '' चિન્મૂરત દગ ધારિજ્ઞી મોદ્દે રીત્તિ સ્થત દૈ અરાપટી...'' છ ખંડના રાજ વચ્ચે રહેલા ભરતચક્રવર્તી વગેરેને અંતરમાં આવી દશા હતી, છ ખંડને સાધતી વખતેય તેઓ મોક્ષના સાધક હતા; અખંડ ચૈતન્યના શ્રહા--જ્ઞાન તે વખતેય તેમને થર્તવા હતા.

ુ ધર્મી શ્રાવકના ચિત્તમાં જિનદેવ બિરાજે છે, વીતરાગ સ્વભાવની તેને લગની લાગી છે, અંદરના ભાવમાં દિનરાત તેને જ આદર∽બહુમાન વતે છે, જો તેમ ન હાય તા ધર્મદશા જ ન રહી શકે.

માક્ષમાર્ગનું માઢું સાધન તાે મુનિ કરે છે, ગૃહસ્થને મુનિ જેટલું સાધન નથી હાતું પણ તેનાે એકદેશ હાેય છે; છતાં બંનેને પૂર્ણાનંદસ્વભાવના જ આદર છે, રાગના આદર કાેઈને નથી. માટા ભાગ મુનિના ને નાના ભાગ ગૃહસ્થનાઃ—ભલે નાના, પણ છે તાે માક્ષમાર્ગના જ કટકાે. રાગને જે ધર્મ માને તેને તાે ધર્મ કે માક્ષમાર્ગ જરાય હાેતાે નથી.

ધર્મી-ગૃહસ્થને રાત્ર હાેય તે જીકી વાત છે પણ આદરસુદિ તાે પાેતાના ચૈતન્યભાવમાં જ છે. ધર્મી-ગૃહસ્થને ક્રોઈ ક્ષણે જિનપૃજા-સ્વાધ્યાય વગેરે શુભરાગ હોય, કોઈ ક્ષણે ભાેગવાસના વેપાર વગેરે અશુભરાગ હોય, ને કાેઈક ક્ષણે નિર્વિકલ્પ ધ્યાનમાં અતીન્દ્રિય આનંદને અનુભવતાે હોય; –પણ તે ત્રણેય વખતે દષ્ટિમાં પાેતાના શુદ્ધ આત્મા એકસરખા જ વતે છે. શુભ કે અશુભ રાગ વખતે તે દષ્ટિ કાંઈ મેલી થઈ ગઈ એમ નથી. તેને સ્વાનુભવપૂર્વક આત્મસ્વભાવનું જે પરમ માહાત્મ્ય આવ્યું છે તે કચારેય [અશુભરાગ વખતેય] ખસતું નથી. આ રાગ કે વિષયાે તે કાેઈ મારું વિશ્રામસ્થાન નથી, મારું વિશ્રામ-ધામ ને ઠરવાનું સ્થાન મારાે આનંદકંદ આત્મા જ છે.—

> હું અનંત ગુણુને દરિયેા છું.... હું જ્ઞાન–આનંદથી ભરિયેા છું.... હું અનંત શાંતિના સાગર છું.... હું વીર્ય સ્વભાવે પૂરા છું.... હું સ્વચ્છ – વીતરાગી ધામ છું.... હું પ્રભુતાથી પૂરા પરમેશ્વર છું....

ગૃહસ્થપણામાં રહેલ ધર્મીજીવ પણ આવા પોતાના આત્માને શ્રદ્ધા–જ્ઞાનમાં ગ્રહણ કરીને અનુભવી શકે છે. તે ગૃહસ્થ નિરંતર જિનપદને હૃદયમાં ધ્યાવે છે. જિનેશ્વર જેવે શુદ્ધઆત્મા લક્ષમાં લીધા છે, એટલે તેની પૃર્ણતાને પામેલા જિનેશના ચિન્તનમાં તેનું ચિત્ત લાગેલું છે; તેને શ્રદ્ધા–જ્ઞાનની નિર્મળતા, તથા અન તાનુબ ધી કષાયોના અભાવરૂપ જેટલી શુદ્ધપરિણતિ થઈ છે, તે કાયમ વર્તે છે; એટલાે માક્ષમાર્ગ તેને સદાય ચાલુ છે, તેથી અલ્પકાળે તે માક્ષને પામશે જ. દેહ છૂટે ને ભવપલટાે થાય ત્યારે પણ તે સમાધિભાવ રાખે છે, ચૈતન્યના શ્રદ્ધા–જ્ઞાનને છાેડતાે નથી, પરભવમાંય તે આરાધનાને સાથે લઈ જાય છે; એ રીતે અખંડ આરાધના વડે તે ધર્માત્મા લઘુકાળમાં નિર્વાણને પામે છે.

—સમ્યક્ષત્વની આરાધનાનેા આવેા મહિમા જાણીને ગૃહસ્થાેએ પણ તેની આરાધના કર્તવ્ય છે.



રે ચૈતન્યહંસ!

| આનંદના     | ધામમાં          | શાક    | શા ?  |
|------------|-----------------|--------|-------|
| સુખના      | ધામમાં          | દુ:ખ   | ₹11 ? |
| જ્ઞાનના ક  | યામમાં <b>ગ</b> | અજ્ઞાન | રઘ ?  |
| સુક્તિના ધ | યામમાં ર        | મંઝવણ  | શી ?  |

Jain Education International

これがにがたが

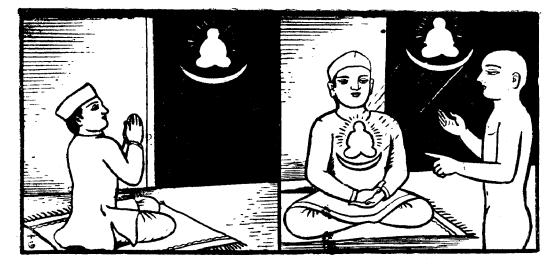
政府が法法法法

આત્મસંધાધન ]

પરમપદની પ્રાપ્તિ માટે શુદ્ધાત્માનું ચિંતન કરેા

जिणु सुमिरहु जिणु चिंतवहु जिणु झायहु सुमणेण । सो झायंतहं परम-पउ लब्भइ एक खणेण ।। १९ ।। लिन समरे। लिन चिंतवे।, लिन ध्यावे। मनशुद्ध; ते ध्यातां क्षण चेंेेेेेेेेेे स्टें। परमपद शुद्ध. १૯.

અહીં જિનદેવના સ્મરણ-ચિંતન-ધ્યાનની વાત વ્યવહારથી કરી છે, તેમાં પાતાના શુદ્ધાત્માનું ચિંતન પણ ભેગું આવી જ જાય છે, –કેમકે ભગવાનના આત્મામાં ને આ શુદ્ધઆત્મામાં ખરેખર –પરમાર્થે કાંઈ ભેદ નથી; એ વાત સાથેના ^લેાકમાં જ કહે છે---



" ....ધ્યાવે સદા જિનેશપદ "

मुद्धप्पा अरु जिणवरहं भेउ म कि पि वियाणि । मोक्खहं कारणे जोइया णिच्छइं एउं विजासि ॥ २०॥ जिनवर ने शुद्धात्ममां કिंचित लेह न जाए; मेक्शार्थ हे यागीजन ! निश्चयथी એ मान. २०.

રાગ વગરના, પરમ શુદ્ધ સર્વદ્વાસ્વભાવી એવા જિનસ્વરૂપને ઐાળખીને તેનુ સ્મરણ કરાે, તે જિનસ્વરૂપનું ચિન્તન કરાે ને તે જિનનું ધ્યાન કરાે; તેમના ધ્યાન વડે એક ક્ષણમાં પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.–આ રીતે જિનવરની વાત કરીને પછી તેમી સાથે જ એમ બતાવ્યું કે દે યાેગીજન ! નિશ્વયથી તેા જેવા જિનવર છે તેવાે જ તું છેા. આ આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપમાં ને જિનવરમાં ક'ઈ પણ લેદ નથી એમ તું જાણ. એટલે ખરેખર જિનવરના શુદ્ધસ્વરૂપને ધ્યાવતાં પાેતાના શુદ્ધાત્માનું જ સ્વરૂપ લક્ષમાં આવી જાય છે, તેના બળે વિકલ્પ તૂટીને નિવિ<sup>6</sup>કલ્પ શુદ્ધાત્માનું ધ્યાન થઈ જાય છે ને તે પરમપદના ધ્યાન વડે એક ક્ષણમાં જ પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે. માટે હે મુમુક્ષુ ! માેક્ષને માટે તું જિનવરસમાન પાેતાના શુદ્ધાત્માને જાણ, તેમાં જરા પણ ભેદ ન માન....વાર'વાર તેનું ચિન્તન....મનન ને ધ્યાન કર. પર્યાયમાં ફેર છે પણ જિનસ્મરણપૂર્વંક તું શુદ્ધસ્વભાવમાં લક્ષ જેડીશ ત્યાં પર્યાયના ફેર પણ ભાંગી જશે ને તું પાેતે પરમાત્મા થઈ જઇશ.

જેમ લાંકામાં ઉત્તમ પ્રસ'ગે સારા સગાં-વહાલાને યાદ છે, તેમ અહીં માક્ષસાધક ધર્માત્મા, માક્ષને સાધવાના ઉત્તમ પ્રસ'ગે શ્રેષ્ઠ સગાં-વહાલા એવા જિનવરદેવનું વાર'વાર સ્મરણ કરે છે, તેમના ગુણેનું ચિન્તન કરે છે...તેના વડે શુદ્ધાત્માના ઘણા રનેહને પુષ્ટ કરે છે ને રાગને તેાડે છે. જેમ મુનિરાજ વગેરે મહાપુરુષ આંગણે પધારે ત્યાં ભક્તજન 'પધારો, પ્રભુ! પધારો....મારા આંગણાને આપે જીજળા કર્યા...' એમ આદર-ભક્તિથી તેમની સન્મુખ થાય છે, તે વખતે આડું-અવળું જોતા નથી કે બીજા કામમાં રાકાતા નથી; તેમ માક્ષસાધક ધર્માત્મા પાતાના આંગણે જિનપભુને પધરાવીને 'જેવા જિન તેવા જ હું' એમ લક્ષમાં લઈને અત્ય'ત આદર-પ્રીતિપૂર્વ'ક વાર'વાર તેના ચિન્તનમાં ચિત્તને જોડે છે, બહારના વ્યવહારકાર્યોમાં તે પાતાના ચિત્તને વધુ વખત રાકતા નથી. ચિદાન'દ પ્રભુ સિવાય બીજાના ચિન્તનમાં તેનું ચિત્ત લાગતું નથી. જેમ વહાલા-એકના એક પુત્રને તેની બા અતિ વહાલથી યાદ કરે તેમ અત્ય'ત વહાલા પોતાના એક ચૈતન્યપ્રભુને પરમ પ્રીતિથી વાર'વાર યાદ કરીને, તેમાં એકાગ્રતા વડે ધર્મી છવ એક ક્ષણમાં માક્ષને પ્રાપ્ત કરી લ્યે છે. રાગ સામે જોવા રાકાતા નથી, શુદ્ધભાવથી આત્માને ધ્યાવીને વીતરાગ થઈ જાય છે ને કેવળજ્ઞાન પામે છે.

ભાઈ, પરમાત્મા થવા માટે તારે સ્વસન્મુખ તારામાં જ જોવાનું છે, પરસન્મુખ જોવાનું નથી; કેમકે તારા સ્વભાવમાં જ તારું પરમાત્મપણું ભરેલું છે. જો સ્વભાવમાં ન હાેય તાે તે આવ્યું કચાંથી ? અંદર ભર્યું છે તેમાંથી આવ્યું છે. જે પાતાના આવા આત્માને જાણે તે તેનું સ્મરણ-ચિંતન ને ધ્યાન કરે ને ? જાણ્યા વગર સ્મરણ કાેનું ને ધ્યાન કાેનું ? માટે કહ્યું કે પહેલાં તાે હેયાહેયનું જ્ઞાન કરીને શુદ્ધાત્માને જાણ. પછી તેના ધ્યાન વડે ક્ષણમાં માેક્ષ પમાશે.

શ્રી કુંદકુંદસ્વામીએ પણ પ્રવચનસાર ગા. ૮૦માં કહ્યું છે કે પરમાથે અરિદ્વંતના આત્મામાં ને આ આત્મામાં કાંઈ તફાવત નથી, તેથી અરિદ્વંતદેવના આત્માના વીતરાગી –ચૈતન્યસ્વરૂપને એાળખતાં પાતાના આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ પણ એાળખાય છે, ને તેને એાળખતાં માદ્દેના ક્ષય થાય છે. પછી તેમાં જ એકાચતાથી રાગ–દેષના પણ ક્ષય કરીને આત્મા નિર્વાણને પામે છે. બધાય તીર્થકરલગવ તે આ જ માર્ગે નિર્વાણ પામ્યા છે, ને મુમુક્ષુઓને આ જ માર્ગ ઉપદેશ્યેા છે. નિર્વાણના આ એક જ માર્ગ છે, બીજો માર્ગ નથી

ભાઈ, પહેલાં તું આવા સત્ય માર્ગના નિશ્ચય તા કર...તા તે માર્ગે ચાલતાં તારા ભવના નીવેડા આવશે...ને તું માક્ષને પામીશ. અહીં તા કહે છે કે આવા શુદ્ધાત્માના ધ્યાનવડે એક ક્ષણમાં જ પરમપદના લાભ થાય છે. મુમુક્ષુને માટે શુદ્ધાત્મા સિવાય આ સ'સારમાં બીજુ' કાંઈ પ્રિય નથી, બીજુ' કાંઈ ચિન્તન કરવા જેવુ' નથી. મફતના પરની ચિન્તા કરીકરીને અન'તકાળ બહુ દુઃખી થયા....રે જીવ! હવે તા તું તારી દયા કર...ને દુઃખમાંથી તારા આત્માને છાડાવવા પ્રીતિપૂર્વ'ક જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મામાં ચિત્તને જોડ.—

> '' આમાં સદા પ્રીતિવંત બન, આમાં સદા સંતુષ્ટ ને આનાથી બન તું તૃપ્ત, તુજને સુખ અહેા ઉત્તમ થશે. ''

બાપુ, ભવદુ:ખમાં આત્મા તરફડી રહ્યો છે, તેને ઉગારવા ઉલ્લસિત વીર્યવડે આ સુખના રસ્તા લે.. ભાઈ ! વીતરાગમાર્ગી સ'તાે કરુણાથી તને આ રસ્તા બતાવે છે. આના સિવાય બીજે કયાંય શરણુ નથી, બાજે કયાંય શાંતિ નથી.

નિગેાદમાંથી નીકળીને જેની પ્રાપ્તિ ચિંતામણિ સમાન કહેલ છે એવી આ ત્રસ-પર્યાય, તે ઉત્કૃષ્ટકાળ ૨૦૦૦ સાગરથી વધુ નથી રહેતી. એટલા કાળની અંદર જીવ કાં તેા મેાક્ષ પામી જાય,–નહીં તર પછી નિગેાદમાં એકેન્દ્રિયમાં ચાલ્યા જાય. માક્ષમાંથી તા કરીને પાછા આવવાનું અશકય છે, ને નિગાદમાંથી નીકળીને કરીથી ત્રસ થવું તે ઘણું દુર્લંભ છે. ત્યાં બે ઘડીમાં તા હજારા વખત જન્મે છે ને મરે છે; ત્યાંનું દુઃખ કલ્પનાતીત છે.-એવા ઘાર દુઃખાથી કાયમ માટે છૂટી જવાના આ અવસર તને મળ્યા છે. માટે હે ભાઈ ! તું ચિત્તમાંથી વિષય–કવાયાને દ્રર કરીને, આત્માના પરમ પ્રેમથી તેના જ ચિંતનમાં ને ધ્યાનમાં ચિત્તને જેડ. આવું ચિન્તન ને આત્માના અનુભવ ગૃહસ્થ પણ કરી શકે છે.

અજ્ઞાની રાગના–કષાયના ધ્યાન વડે ચૈતન્યની વિરાધના કરીને એકેન્દ્રિય–પામર થાય છે; જ્ઞાની રાગથી જુદા શુદ્ધાત્માના ધ્યાન વડે અતીન્દ્રિય–પરમાત્મા થઈ જાય છે.

ગુરુદેવ કરુણારસથી કહે છે : અરે બાપુ ! તું આ પરિબ્રમણના પંથમાં કર્યા પડચો ! તારા આત્મામાં પરિબ્રમણના અંત કરીને ક્ષણમાં પરમાત્મા થવાની તાકાત છે…તેને તું સંભાળ….તને અતીન્દ્રિય આનંદની પ્રાપ્તિ થશે, ને પછી સુનિ થઈ ને તેના ધ્યાનમાં

આ. ૮

િયાગસાર-પ્રવચન : ૧૯-૨૦

સ્થિર રહેતાં એક ક્ષણમાં તું પાતે પરમાન દરૂપ પરમાત્મા થઈ જઇશ. અહા, એક ક્ષણમાં કેવળજ્ઞાન ને પરમાત્મપણું પ્રગટ કરે એવી અપાર તાકાત ચૈતન્યમાં છે; તે જાગે એટલી વાર છે!

અહા, આત્મા પાેતે પરમાત્મા છે, પાેતે જ પરિપૂર્ણ લગવાન છે-આવેા પાેતાનેા વિશ્વાસ આવવા તે અપૂર્વ વાત છે. જેમ ભમરીનાે ચટકાે લાગતાં ઈચળ પણ ભમરી બની જાય છે તેમ અહીં પરમાત્મસ્વભાવની શ્રહાનાે ચટકાે લાગતાં તેના ધ્યાન વડે આત્મા પામર મટીને પરમાત્મા બની જાય છે.—આ જ પરમાત્માની ખરી ઉપાસના છે.

જીએા, આ પરમાત્માની ઉપાસના ! પરમાત્મા પાેતે વીતરાગ છે, તેમની ઉપાસના વીતરાગભાવવડે જ થઈ શકે. વીતરાગી શ્રદ્ધા વડે તેના પ્રારંભ થાય છે. ' અહા, જેવા પરમાત્મા તેવા જ હું; અમારામાં કાંઈ ફેર નથી '– કેટલી માેટી વાત ! તેના સ્વીકારમાં સ્વસન્મુખતાના અપૂર્વ વીતરાગી પુરુષાર્થ છે; તે જ પરમાત્માની નિશ્ચય ઉપાસના છે, ને તે જ માેક્ષના પંથ છે. સમ્યગ્દર્શન પામવાની ને માેક્ષને સાધવાની આ જ રીત છે.

જુએા, આ 'પરમાત્મ-ભાવના' ઘૂંટાય છે.

માક્ષને માટે શું કરવું ?-કે પાતાના શુદ્ધ આત્મામાં ને જિનવરમાં કાંઈ લેદ ન જાણવા; જિનવર જેવા જ મારા આત્મા છે--એમ નિશ્વયથી દેખીને તેની ભાવના કરવી. હે જીવ ! તારા સ્વરૂપની તું કિંમત કર. કેટલી કિંમત ?-કે જિનવર જેટલી; અલ્પગ્નતા જેટલી નહિ, રાગ જેટલી નહિ, પણ સર્વગ્ન પરમાત્મા જેટલી તારા આત્માની કિંમત જાણ. તેની કિંમત થતાં તારું ચિત્ત વારંવાર તેમાં લલચાશે, ને તેના ધ્યાન વડે તું ક્ષણમાં પરમાત્મા થઈશ.

પરમાત્મામાં ને તારા આત્મામાં ભેદ ન કર; જો ભેદ કરીને આત્માને રાગવાળો માનીશ તેા તું પરમાત્માથી જુદેા જ રહીશ એટલે કે સંસારમાં જ રખડીશ. ને પરમાત્મા જેવેા જ માનીને અંતર્મું પ્ય થઈશ તેા તું પાતે પરમાત્મા થઈને માેક્ષને પામીશ. સાધ્ય ને સાધન બંનેરૂપે આત્મા પાતે પરિણુમે છે; બીજીં કાેઈ સાધન નથી. આવા આત્માને અનુભવે ત્યાં જ્ઞાનચેતનામાં રાગનું કર્તૃત્વ રહેતું નથી, ને રાગ તેનું સાધન થતું નથી.

જેમ સર્વ`જ્ઞદેવ વિકલ્પના કે પરના કર્તાં નથી, તેમ મારે৷ જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા પણ વિકલ્પના કે પરના કર્તા નથી; સર્વ`જ્ઞની ચેતના ને મારી ચેતના એક જ જાતની છે. —આવુ' ચેતનસ્વરૂપ સમજીને-અનુભવમાં લઈ ને, ભવને ભાંગવાના ને માક્ષને પામવાના આ ટાણાં છે. સમ્યગ્દષ્ટિ ગૃહકામ વચ્ચે પણ પાતાના આવા સ્વભાવને એકક્ષણ

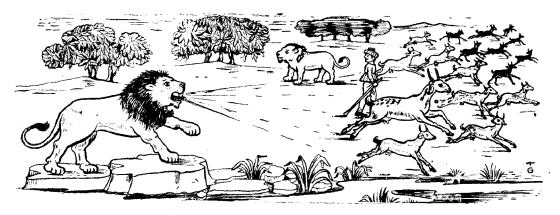
યણ ભૂલતા નથી.

આત્મસ બાેધન ]

પ્રશ્નઃ—વીતરાગ ભગવાનને તેા રાગ નથી, અમને તેા રાગ છે, એટલે અમે તેા રાગના કર્તા છીએ ?

ઉત્તર :---- અરે ભાઈ, શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપે તારા આત્માને દેખ....તેા તેમાં રાગનું કર્તાપણું છે જ નહિ; અને તેને દેખનારા શ્રદ્ધા-જ્ઞાનમાં પણ રાગનું કર્તૃત્વ નથી, તે વીતરાગ છે. માક્ષના સાધક....સર્વ જ્ઞભગવાનના ભક્ષ્ત કહે છે કે પ્રભાે! આપ તા રાગથી જીદા થયા, ને અમે રાગમાં એકપણે કેમ રહીએ ? જેમ આપે રાગને જીદો કર્યા તેમ અમે પણ અમારા સ્વભાવથી રાગને જીદા જ રાખશું. હે ધર્મ-જિનેશ્વર! અમને આપના જેવા સ્વભાવના રંગ લાગ્યા છે, તેમાં હવે ભંગ નહીં પડે. આપના જેવા સ્વભાવના સ્વીકાર કર્યા પછી હવે રાગને કાેણ કરે ? ને કર્મને કાેણ બાંધે ? ધર્મના રંગમાં હવે વચ્ચે બીજો કાેઈ ભાવ અમારા ચિત્તમાં આવવા નહીં દઈ એ. સ્વભાવની અખંડ શ્રદ્ધાના રંગથી અમે માક્ષને સાધશું. અમે તીર્થ કરેાના કૂળના છીએ, ને તીર્થ કરેાના કૂળની આ ટેક છે.

જીએા તેા ખરા....વીતરાગી સન્તાેના આ સિંહનાદ !....આત્માને અંદરથી ઊ'ચાે કરી દો છે કે ' હુ**ં પરમાત્મા છું '** સિંહનું એક અચ્ચું ભૂલું પડીને અકરાના ટાળામાં પેસી ગયું ને પાતાને અકરું સમજીને વર્તવા લાગ્યું. બીજા એક અનુભવી



સિંહે તેને દેખ્યું....ને તેને જગાડવા સિંહનાદ કર્યાં. સિંહની ત્રાડ સાંમળતાં જ બકરાં તાે ભાગ્યા, પણ સિંહનું બચ્ચું ત્યાં જ ઊભું રહ્યું. ત્યારે બીજા સિંહે નજીક આવીને કહ્યું: બેટા, તું બે'-બેં કરનારું બકરું નથી, તું તાે મહાપરાક્રમી સિંહ છે....દેખ, મારા સિંહનાદ સાંભળીને બકરાં તાે ભયથી ભાગ્યા, પણ તને બીક કેમ ન લાગી ?-કેમ કે તું સિંહ છાે, તું મારી જાતના છાે.

\* જે **જોઈ….આ સ્વચ્છ પાણીમાં** દેખ….તારું માેહું કાેના જેવું છે? સિંહ જેવું છે કે બકરા જેવું છે?

િયાગસાર-પ્રવચન : ૧૯--૨૦

\* ત્રાડ માર જોઈ....તારા અવાજ કાૈના જેવા છે? અકરાં જેવા છે? કે સિંહ જેવા છે?

એમ ચિદ્ધથી તેનું સ્વરૂપ એાળખાવીને કહ્યું : શાર્ફ્રલકા અચ્ચા ! તું આ બકરીનાં ટાળામાં ન હા....આવી જા....આ સિંહના ટાેળામાં !

તેમ અહીં, પોતાના પરમાત્મસ્વરૂપને ભૂલીને ભવમાં ભટકતા ભવ્યજીવાને જગાડવા, સર્વં જ્ઞદેવ દિવ્યધ્વનિના સિંહનાદ વડે કહે છે કે અરે જીવ ! તું અમારી જાતના પરમાત્મા છેા...દેહવાળા–રાગી-નમાલા–તૂચ્છ તું નથી, તું તા સર્વં જ્ઞશક્તિથી ભરેલા પરમાત્મા છેા. નિર્મળ જ્ઞાનદર્પં છુમાં તારા સ્વલક્ષણુને જો....અમારી સાથે તારું ચેતનપણું મળતું આવે છે કે રાગ સાથે ? 'હું સિદ્ધ...તું સિદ્ધ '....આપણી બંનેની જાત એક જ છે ....આ સંસારમાં પુદ્દગલનાં ટાળાં વચ્ચે રહેવાનું તને શાભતું નથી,–આવી જા....આ અનંત સિદ્ધનાં ટાળામાં !

અઢા, જુએા તેા ખરા....આ વીતરાગી સ'તાની વીર હાક ! આત્માનું પરમાત્મપણું દેખાડીને તેએાએ પરમ ઉપકાર કર્યો છે.

સિંહના બચ્ચા જેવા મુમુક્ષ પદ્ધેલા જ ધડાકે પોતાના પરમાત્મપણાના ઉદ્વાસથી સ્વીકાર કરે છે. 'અરે, અત્યારે મારામાં પરમાત્મપણું કેમ દ્વાય '-એમ શાંકા કે નકાર નથી કરતા.-આ મુમુક્ષુનું ચિદ્ધ છે. શ્રીમદ્રાજચંદ્રજી એકવાર જંગલમાં કરવા ગયેલા.... ભરવાડના બે છેાકરા કુતૂડુલભરી જિજ્ઞાસાથી તેમને જોઈ જ રહ્યા....તેઓ પાછા કર્યા ત્યારે પણ તે છેાકરા ત્યાં જ ઊલેલા... તેમની આવી ચેપ્ટા જોઈ ને શ્રીમદ્રજીએ તેમને બેાલાવ્યા....ને કહ્યું: ભાઈ આ....! આંખ મીંચી જાઓ... ને અંદર વિચાર કરા કે 'હું **પરમેશ્વર છું.** ' ત્યારે છેાકરાઓએ તેમની વાતમાં આડાઅવળા કાઈ તર્ક ન કર્યા પણ તેમની વાતનું અનુસરણ કર્યું.--તેમનું પરમાત્મપણું તેમના કાને તા પડ્યું!! તેમ અહીં સર્વ' ગ્રભગવાન અને સાંતા તને તારું પરમાત્મપણું સંભળાવે છે....આંવર્મું ખ થઈ ને તું તેના સ્વીકાર કર....તો તું જરૂર પરમાત્મ થઈશ. અહા, જેની પાસે આખા ભગવાન છે તેને બીજા કાેની જરૂર છે ? સર્વ' જ્ઞના આવા સિંહનાદ ઝીલીને સાધક જાગી જાય છે. ન 'હું (સદ્ધ છું' '--એમ પોતે પણ સિદ્ધસ્વભાવની શ્રદ્ધાના સિંહનાદ કરતો-કરતા સિદ્ધોના ટાળામાં પહોંચી જાય છે.

સાધકના અંતરમાંથી સિદ્ધપદના રણકાર ઊઠે છેઃ વાણીયાના દીકરા….ભલે ગરીબ ….પણ વાણીયાની નાતના છે, લગ્નના મંડપમાં ને નાતના જમણમાં તે બધાયની ભેગેા જ બેસશે, ને બધાય જે જમશે તે જ તે જમશે; અછૂતની જેમ તે આઘા નહિ રહે, બહાર નહીં રહે; તેમ અમે સાધક ભલે નાના….પણ સિદ્ધની નાતના છીએ….તેમનાથી અમે જાદા કે આઘા નહીં રહીએ, તેમની સાથે જ માેક્ષના માર્ગમાં અમેય તેમના જેવા આત્મસ બોધ**ન** ]

જ અતીન્દ્રિય આનંદને৷ અનુભવ કરશું....ને પરમાત્મા થઈને સિદ્ધાલયમાં સદાકાળ તેમની સાથે જ રહેશું.

> [અહા, કહાનગુરુ ! સિંહનાદ જેવી તમારી વીરહાક.... એના પડઘા આ લખતાં-વાંચતાંય અમારા હૃદયમાં અત્યારે ગૂંજી રહ્યા છે. અમને ' ભ....ગ...વા....ન...આત્મા ' કહીને બાલાવતા તમારા એ રાષ્ટ્રકા... અત્યારેય અમારી ચેતનાને ઉલ્લસાવી રહ્યો છે... ધન્ય તમારા ઉપકાર !....] (૧૯-૨૦)



પરમા<sub>ત્</sub>મા જેવા નિજચ્પા<sub>ત્</sub>માને દેખવાે....તે સર્વ સિહાન્તનાે સાર. [ સાધકના રણકાર ..એમાં સિદ્ધપદના ભણકાર ]

COC

×

जो जिणु सो अप्पा मुणहु इहु सिद्धंतहं सारु । इउ जाणेविणु जोइयहो छंडहु मायाचारु ।।२१।। जो परमप्पा सो जि हउं जो हउं सो परमप्पु । इउ जाणेविणु जोइया अण्णु म करहु वियप्पु ।।२२॥ लिनवर ते આતમ લખે।—એ સિद्धांतिક સાર; એમ જાણી યાગીજના, ત્યાગા માયાચાર. (२१) જે પરમાત્મા તે જ હું, જે હું તે પરમાત્મ; એમ જાણી હે યાગીજન ! કરા ન કાંઈ વિકલ્પ. (૨૨)

હે ચાેગીજના ! જે જિન છે તે આત્મા છે એવા સિદ્ધાન્તના સારને તમે સમજો.... અને આમ જાણીને માયાગ્રારને છેાડાે.

જે પરમાત્મા છે તે જ હું છું, અને હું છું તે જ પરમાત્મા છે—આમ જાણીને હુ ચેતગી ! તમે બીજા કાેઈ વિકલ્પ ન કરાે.

જેવે। ભગવાનને। જીવ તેવેા આ જીવ;–વસ્તુપણે બંને જીદા પણ સ્વભાવ બંનેને। સરખેા, જીવ તે જિન…જિન તે જીવ.–આવા અનુભવમાં ચારે અનુયેાગરૂપ જિનસિદ્ધાન્તને।

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૨૧-૨૨

સાર સમાઈ જાય છે. પુરાણેામાં મહાપુરુષેાના ચારિત્ર વડે પણ સિદ્ધાન્ત તેા આ જ બતાવવાે છે. તીર્થ'કર–ચક્રવર્તી વગેરે માેક્ષગામી પુરુષેાએ કઈ રીતે આત્માને સાધ્યાે ?– તે બધાયે પણ આત્માને પરમાત્મા જેવાે પહેલાં આેળખ્યાે, ને તે સ્વભાવના ધ્યાન વડે વીતરાગ થઈ ને માેક્ષને સાધ્યાે,–એમ પ્ર**થમાનુચાેગ**માં દેષ્ટાન્ત વડે અતાવ્યું છે.

કરણાનુચાગમાં ગુણસ્થાન વગેરેના વર્ણન દ્વારા જીવના સૂક્ષ્મ પરિણામા તેમજ કર્મના સંબંધ વગેરે બતાવીને પણ, તેમાં રહેલાે શુદ્ધ ચિદાનંદ આતમા બતાવવાના આશય છે; કર્મસહિતપણું બતાવ્યું તે કર્મરહિત થવા માટે બતાવ્યું છે; ક્રાધાદિ અશહતાનું જ્ઞાન કરાવ્યું તે તેના અભાવ કરવા માટે છે, તેમાં અટકવા માટે નથી

સર્વ`ज्ञ–વીતરાગ થયા પછી ભગવાનને। ઉપદેશ નીકળ્યો, તેમાં પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનાથી સર્વ`ज્ञ–વીતરાગ થવાનું જ ઉપદેશ્યું છે. ' अप्पा सो परमप्पा '–એવા અનુભવથી વીતરાગતા થાય તે જ સર્વ` શાસ્ત્રોનું તાત્પર્ય' છે....તે જ માક્ષસખના ઉપાય છે.

**ચરણાનુચેાગમાં** પણ રત્નત્રયની શુદ્ધતારૂપ વીતરાગી આચરણ કરવાનું જ ઉપદેશ્યું છે; ને દ્રવ્યાનુચેાગમાં પણ સીધી શુદ્ધાત્માના સ્વાનુસવની વાત છે. જિન-સિદ્ધાન્તના ચારે અનુચેાગમાં કાેઈને કાેઈ પ્રકારે રાગ છેાડાવીને વીતરાગતાનું જ પાેષણ કર્યું છે; કચાંય પણ રાગને માેક્ષમાર્ગ નથી કહ્યો.

'જેવા જિન છે તેવા જ હું છું '–એના સ્વીકારમાં વીતરાગી અભિપ્રાયનું કેટલું જેર છે! જ્યાં 'જિન ' જેવા આત્મા લક્ષમાં લીધા ત્યાં પછી રાગનાે કાેઈ પણ કણીયા તેમાં કેમ સમાય ? એક ઝાટકે બધાય રાગનાે નિષેધ થઈ ગયાે….રાગ અને શુદ્ધાત્માનું ભેદજ્ઞાન થઈ ગયું.–બારે અંગના સાર તેના જાણવામાં આવી ગયાે.

વાહ, જિન કહે છે કે તું જિન છેા....કેવી મધુરી વાત છે! સંતા તને ' ભ...ગ....વા...ન ' કહીને સંખાધે છે. અત્યારે તાે સંસારને સંકેલીને સિદ્ધપદને સાધવાના ટાણાં છે.

સંસારનાે અભાવ ને માેક્ષની ઉત્પત્તિ કચારે થાય ?–કે પાેતાના આત્માને ભગવાન સ્વરૂપે દેખે ત્યારે. માટે જેએા સંસારથી ભયભીત હાેય ને માેક્ષસુખની લાલસાવાળા હાેય તેઓ અંતર્દંષ્ટિથી પાેતાના આત્માને જિનવર સમાન દેખાે. બીજા બધા માયાચાર છાેડાે, બીજા કાેઈ વિકલ્પાે ન કરાે. 'હું પરમાત્મા છું'–એથી વિશેષ બીજીું શું જોઈએ ? પરમાત્મામાં માયાચાર કેવાે ? ને વિકલ્પાે કેવા ?

ભાઈ, તારી અંદર પરમાત્મવસ્તુ પડી છે તેની આ વાત છે. સિદ્ધનગરીમાં અન'ત સિદ્ધ પરમાત્માના ટેાળાં બિરાજે છે, તેમને અન'તગુણની જે માેક્ષ--સમૃદ્ધિ પ્રગટી છે તેવી જ સમૃદ્ધિ તારા આત્મામાં ભરૈલી છે....તેમાં તું નજર કર. બહારથી તારી નજરને સ'કેલી લે....ને અંદરમાં જો. પરમાત્મા થયા તેમણે બહારથી બધા સ'કેલાે આત્મસ બાેધન 🗍

કરીને અ'દરમાં ચૈતન્યસ્વભાવના વૈભવનેા વિસ્તાર કર્યાં. એવા પરમાત્માના વૈભવને ઓળખીને 'હું પણ આવા છું' એમ તું દેખ.-'જિનવર તે આતમ લખાે....એ સિદ્ધાન્તના સાર.'

જૈનસ તાનું કાેઈ પણુ શાસ્ત્ર લ્યાે….નાનું સૂત્ર હાે કે માેટી ગાથા હાે, તેમાં સર્વત્ર આત્માને પરમાત્મા સમાન પ્રસિદ્ધ કર્યો છે, પરમાત્મપદના ઢ ઢેરા પીટવા છે. ધર્મ ધૂર ધર સ તાને આ સાદ છે કે અરે જીવ ! તારામાં ને જિનમાં કાંઈ ફેર નથી…. તારા સ્વભાવ સિદ્ધસમાન છે, તેની ભાવનાથી અશુદ્ધતાના નાશ થઈ જશે ને પર્યાયમાં જે ફેર છે તે પણુ દૂર થઈ ને તું સાક્ષાત્ સિદ્ધ બની જઈશ. એકવાર તારા પૂર્ણ પરમાત્મસ્વભાવને તું દષ્ટિમાં લઈશ પછી કાેઈપણુ પરભાવમાં તને ગાઠશે નહિ, અધૂરાશમાં ત્રને સ તાેષ નહિ થાય; છતાે સ્વભાવ દેખ્યા પછી પર્યાયમાં પરમાત્મપણુાની અછત તને નહી' ગાઠે….એટલે પરમાત્મસ્વભાવને ધ્યાવી–ધ્યાવીને તું પર્યાયમાં પણુ પરમાત્મા થઈ જે રહીશ.

હે માેક્ષાથી ! તું પ્રલુ છેા <sup>?</sup>....કે પામર <sup>?</sup>–બાેલ ! શેના તારે સ્વીકાર છે <sup>?</sup> પામરતા સ્વીકાર્યે પ્રલુતા નહીં આવે....ને પ્રલુતાના સ્વીકારમાં પામરતા નહીં રહે.

## '' પ્રભુતા…પ્રભુતા…ને પ્રભુતાના જ સ્વીકાર છે. ''

બસ, જ્યાં પ્રભુતાના સ્વીકાર આવ્યા ત્યાં જ સમ્યગ્દર્શન થયું એટલે દબ્ટિમાં તા વીતરાગ થઈ ગયાે….ને પછી અલ્પકાળમાં જ તે પ્રભુતામાં સ્થિર થતાં તને વીત્તરાગતા ને સર્વ`જ્ઞતા થઈ જશે. માટે માયાચાર અને વિકલ્પાેને છેાડીને સીધેસીધા તારી પ્રભુતાના સ્વીકાર કરી લે.

જે વિકલ્પમાં–રાગમાં ધર્મ માને તેને માયાચાર અને વિકલ્પ થયા વગર રહે જ નહિ; કેમકે તેણે રાગથી લાભ માનીને રાગ વગરના સ્વભાવમાં વકલા કરી, તે અન'તાનુ અ'ધીનેા માયાચાર છે. એવા માયાચારને છેાડીને, વિકલ્પ વગર, તું સરલપણે, તારા પરમાત્મસ્વરૂપના સ્વીકાર કરી લે....તાે તારું કલ્યાણ થશે.

> (પં. બનારસીદાસ :) ' જિન સાેહી હૈ આતમા, અન્ય હાેઈ સાે કર્મ એહી વચનસે સમઝ લે જિનપ્રવચનકા મર્મ. ' (શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર :) ' જિનપદ નિજપદ એકતા, લેદલાવ નહીં કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઇ. ' ' સર્વ જીવ છે સિહસમ....જે સમજે તે થાય. ' ( કુંદકુંદરવામી : ) ' જેવા જીવા છે સિહિગત....તેવા જીવા સ સારી છે. ' ( યાંગીન્દ્ર મુનિ : ) ' જિનવર તે આતમ લખા....એ સિદ્ધાંતિક સાર. '

**53** 

/ યેાગસાર-પ્રવચન : ૨૧-૨૨

— આમ જૈનશાસનમાં બધા સ તાએ આત્માને ' **ભગવાન** ' તરીકે સ બાધન કર્યું છે.

(એક શ્રોતા—) અમને આવડા માટા શું કામ ઠરાવા છા ? ગુરુદેવ કહે છે: ભાઈ! તને માટા ઠરાવીને ભગવાન બનાવવા છે. કાંઈ તને માટા ઠરાવીને સ તાને તારી પાસેથી પૈસા નથી લેવા....ખરેખર તું જેવડાે માટા ભ....ગ....વા....ન્ છા તે બતાવીને તને સ સારથી છાડાવવા છે. જે સ સારથી ભયભીત હાય ને જેને માક્ષની લાલસા હોય તે જીવ પાતાને જિન સમાન જાણા....ઉત્સાહથી હા પાડા....

— જેમ રશે ચડેલા રજપૂતની શૂરવીરતા છાની ન રહે; તેમ માહને જીતીને માક્ષ લેવા જે જાગ્યા તે મુમુક્ષુની શૂરવીરતા છાની ન રહે....તેના આત્મામાથી પરમાત્મપણાના રણકાર ઊઠે કે 'હુ' પરમાત્મા છું.'—એમ પરમાત્મપદ્દના રણકાર કરતા તે માહને તાેડીને માક્ષને સાધે છે. રાંકા અને દીન થઈ ને માક્ષ નથી સધાતા. ( – 'દીન ભયેા પ્રભુ પદ જપે....મુક્તિ કહાંસે હાેય ? ') અહીં કહે છે કે 'હે ભગવાન ! તમારા જેવા પરમાત્મા છું....ને હમણાં પરમાત્મા થવાના છું.'—આવા આત્માને દેખવા-જાણવા– અનુભવવા તે સિદ્ધાંતના સાર છે, એમાં જ આત્માની માટાઈ–મહાનતા ને શાભા છે; રાગમાં–પુષ્ટ્યમાં આત્માની માટાઈ કે શાભા નથી. અરે પ્રભુ ! શું તારે રાગવડે શાભવું છે ? નહીં રે નહીં, રાગથી તા તને કલ'ક છે; પરમાત્મપદ વડે જ તારી શાભા છે. જેવા પરમાત્મા આત્યારે વિદેહમાં ને માક્ષમાં વિચરે છે તેવા જ પરમાત્મા તું છા.

> ' ધર્મ કાળ અહેા વતે<sup>૬</sup> ધર્મ ક્ષેત્ર વિદેહમાં, વીસ–વીસ જહાં ગર્જે ધાેરી–ધર્મ પ્રવર્ત કા.'

વિદેહક્ષેત્રમાં સદા ધર્મકાળ છે, ધર્મક્ષેત્ર છે, ધર્મધૂર ધર વીસ તીર્થ કર ભગવ તો ત્યાં સદાય વિચરે છે; તેઓ દિવ્યધ્વનિ વડે ધર્મના સોત વહાવી રહ્યા છે તે ઝીલીને ગણધરાે બાર અંગ રચે છે; તેમાં એમ કહ્યું છે કે હે જીવ! તું તારા આત્માને જિનવર જેવા જ જાણ. રાગ રાખવા માટે ભગવાનના ઉપદેશ નથી; પ્રભુ પ્રત્યેનાય રાગ તાેડીને પ્રભુતા પ્રગટાવવા માટે પ્રભુના ઉપદેશ છે.

હે જીવ! તારી પ્રભુતા તારા કાને પડી....હવે તું સ'યેાગ વડે કે રાગાદિ ભાવ વડે બીજા પાસે માેટાઈ દેખાડવાના માયાચાર છેાડી દે....પામરતા વડે તારી પ્રભુતાને પી'ખી ન નાંખ. પરભાવેાને પડતા મૂકીને રાગ વગરના તારા સ્વભાવની પ્રભુતાને જાણુ. તું પાતે જ અન'ત મહિમાવ'ત માેટાે ભગવાન છેા....પછી તારે કાેની જરૂર છે? રાગ વડે પુષ્ટ્ય વડે કે બહારની પદવી વડે તારી માેટપ ન માનીશ; આત્માને પરમાત્મસ્વરૂપે જાણીને તેને ધ્યાવજે.

સ્વસન્મુખ થઈને જ્યારે તું તારા પરમાત્મપણાનાે સાક્ષાત્કાર કરીશ ત્યારે જ

'બીજા પરમાત્મા પણ આવા છે' એમ તને નક્કી થશે. નિશ્ચયને જાણ્યા વગર વ્યવહાર નક્કી થશે નહિ, સ્વને જાણ્યા વગર પર જણાશે નહિ. માટે કહે છે કે હે યેાગી! પરસન્મુખ વિકલ્પાે છાડીને, 'હું પરમાત્મા છું' એમ સ્વસન્મુખપણે તમે જાણા!

શાસ્ત્રોએ અતાવેલેા 'પરમાત્મા ' તે કાંઈ શાસ્ત્રના શખ્દામાં નથી, તે તા તારામાં જ છે; માટે ' હું જ જ્ઞાયક પરમ તત્ત્વ છું ' એમ સ્વસન્મુખ થઈ ને તું દેખ. અરેરે, પરમેશ્વર હાેવા છતાં તું તારા સુખ માટે બાહ્યવિષયોના ભિખારી-રાંકા થઈ ગયા-એ દીનતા તને શાેભતી નથી. અંતર્મું થઈ ને તારા પરમાત્મસુખના અનુભવ કર, એમાં જ તારી શાેભા ને વીરતા છે. —આ તાે વીરના માર્ગ છે; દુનિયાના માર્ગથી આ વીર-માર્ગ જુદી જાતના છે. સંસારના માર્ગથી તાે માક્ષના માર્ગ જુદા જ હાેય ને!

'હું પરમાત્મા છું'—આવી કબુલાત કયા ભાવથી કરશે! ? શું શાસ્ત્રના શબ્દોમાં કે રાગના વિકલ્પમાં આવી કબુલાત કરવાની તાકાત છે ?–ના. શખ્દોથી પાર, વિકલ્પેાથી પાર એવા ચૈતન્યસ્વભાવની સન્મુખતાના અપૂર્વ ભાવ વડે જ સ્વીકાર થાય છે કે 'હું પરમાત્મા છું.' અજ્ઞાનીની દષ્ટિમાં વિકલ્પની આડને લીધે અંદર બેઠેલા પરમાત્મા-પાતે તેને દેખાતા નથી, તેને વિકલ્પ જ દેખાય છે. ભગવાન આત્મા નિર્વિકલ્પ છે ને તે નિર્વિકલ્પદશામાં જ પ્રાપ્ત થાય તેવા છે; માટે હે યાગી ! તું બીજા કાંઈ વિકલ્પા કર્યા વગર આવા આત્માને જાણ. વિકલ્પમાં રહીને પરમાત્મા નથી દેખાતા; વિકલ્પ છેાડીને અંદર જતાં પરમાત્મા દેખાય છે....ને અપૂર્વ આનંદ થાય છે. પરમાત્મ તત્ત્વના અનુભવ કરવા માટે 'હું પરમાત્મા છું' એવાય વિકલ્પ તારે કરવા નહીં પડે; વિકલ્પ વગર જ દરવય અનુભવમાં આવે એવા તારા સ્વભાવ છે.

શુભ વિકલ્પા વડે સમ્યગ્દર્શન પણ નથી પમાતું, તાે તેનાથી પરમાત્મપદ તાે કેમ પમાય ? વિકલ્પવડે જે સમ્યક્ત્વ માને છે તે પાતાના સમ્યગ્દર્શનને તેમજ પરમાત્મતત્ત્વને રાગમાં લૂંટાવી ઘે છે શુભરાગમાં ભગવાન નથી ને ભગવાનમાં શુભરાગ નથી. સવે<sup>°</sup> રાગથી જીદા થઈ ને જો આવા આત્માની શ્રદ્ધા–જ્ઞાન નહીં કર, ને તેના ઈન્કાર કરીને વિરાધના કરીશ....તાે....તેના ફળમાં એવી હલકી (વનસ્પતિ વગેરે એકેન્દ્રિય) દશા પામીશ કે 'તું છવ છેા' એમ માનવું પણ બીજાને સુશ્કેલ પડશે. અરે, રાગથી લાભ માનીને નિર્દોધ ભગવાન આત્મા ઉપર તું આળ ન દે. જે રાગાદિ દોધ વગરના છે તેને દાધવાળા માનીને તેના ઉપર કલંકનું આળ નાંખવું તે મિથ્યાત્વની સજા બહુ આકરી છે બાપુ ! એના ફળ સહ્લન કરવા બહુ આકરા પડશે. અને, રાગ વગરના નિર્દોધ પરમાત્મતત્ત્વના સત્કાર કરતાં તેના ફળમાં તું પાતે એવા અતીન્દ્રિય પરમાત્મા થઈશ.... કે ઈન્દ્રિયજ્ઞાનવાળા જીવા તારા અસ્તિત્વને જાણી પણ ન શકે. –તે ફળ મહાઆનંદરૂપ છે. –હવે તને જે ગમે તે કર.

i.

િયાગસાર-પ્રવચન : ૨૧-૨૨

તારા પરમાત્મતત્ત્વમાં પરમાણુનાે પ્રવેશ નથી ને કાેઈ વિકલ્પ પણ તેનામાં નથી; એમાં તાે પરમ આનંદના ખજાના ભર્યા છે. તારા ચૈતન્યખજાનામાં કચાં ખાેટ છે કે તારે બીજાનું શરણું લેવું પડે !

શ્રોતા:-- અરે પ્રલુ! પંચમકાળમાં આવી ઊંચી વાત કરા છેા!

ગુરુદેવ:—ભાઈ, આત્મા પાેતે માેટા પરમાત્મા છે એટલે એની વાત પણ ઊંચી જ હાેય ને ! ઊંચી છે–પણ આ પંચમકાળમાંય તે અનુભવમાં આવી શકે તેવી છે. ભગવાને આ પંચમકાળમાંય ધર્મના સદ્ભાવ કહ્યો છે. પંચમકાળમાં થયેલા મુનિએા જાતે અનુભવીને આ વાત કરી રહ્યા છે. માટે કાળનું બહાનું કાઠીને પુરુષાર્થદીન ન થા.

આ તેા પુરુષાર્થપ્રેરક વીર-વાણી છે....કે 'આત્મા પરમાત્મા છે. '

કાેણ કહે છે આ વાણી ?

58 ]

મુનિરાજ ચાેગીન્દુ –જિન કહે છે. જેએા ૧૪૦૦ વર્ષ પહેલાં આ ભરતક્ષેત્રમાં વિચરતા વનવાસી દિગ'અર સન્ત હતા....અંદરમાં વિકલ્પ વગરના ચૈતન્યમાં વાર'વાર ઉપયાેગ જોડતા હતા....એવા યાેગી ભવભયથી ડરીને 'આત્મસ'બાેઘન ' કરતાં કહે છે કે હે યાેગી ! હે સાધક ! હું આત્મા જ પરમાત્મા છું –એમ તું સ્વાનુભવથી જાણ....ને તેમાં એકાગ્ર થા. સાધકને પાતાનું પરમાત્મપણું પૂરું કરવા કાંઈ પર સામે જોવું નથી પડતું, અંદર ને અંદર પાતાના પરમાત્મસ્વરૂપમાં ઊતરીને તે પૂર્ણ પરમાત્મા થઈ જાય છે.

પેતાના પરમાત્મપણાની આચી વાત સાંભળતાં શૂરવીર મુમુક્ષુને તેા મેાક્ષને સાધવાના પાના ચડી જાય છે....વીતરાગતાનું શૂરાતન ઉલ્લસે છે. જેમ દીર્ઘંકાળે વહાલા પુત્ર શ્રીકૃષ્ણુને જોતાં દેવકીમાતાને છાતીમાં દૂધની ધારા ઊછળે છે....શ્રીકૃષ્ણુ પણ જાણી જાય છે કે હું આના પુત્ર છું....તેમ અત્ય ત વહાલા ચૈતન્ય-પરમેશ્વરને પાતામાં જોતાં જ સાધકની ચૈતન્યપરિણતિમાં આનંદના દૂધની ધારા ઊછળે છે....ને 'આ મારા ભગવાન ' --એમ તે અનુભવી લ્યે છે. બસ, હે યાગી ! તું આવેા અનુભવ કર....ને બીજા વિકલ્પા છાડીને તેમાં જ ચિત્તને સ્થિર કર. અંદર આત્મા પાતે 'શાંત રસના પિંડલા ' છે.... તેમાં ઉપયાગ જોડતાં જ બધા વિંકલ્પા છૂટી જશે ને પરમ આન દસહિત પાતાના પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થશે.

[આવડેા માેટો લગવાન આત્મા....તે બિરાજે છે કયાં ? તેનુ' ક્ષેત્ર કેવડુ' ? તે હુવેના બે દાહામાં અતાવશે. ] [૨૧–૨૨]



### ભગવાન આત્માનું સ્વક્ષેત્ર

\*

मुद्ध-पएसहं पूरियउं लोयायास-परमाणु । सो अप्पा अणुदिणु मुणहु पावहु लहु णिव्वाणु ॥२३॥ णिञ्छइं लोय-पमाणु मुणि ववहारें सुसरीरु । एहउ अप्प-सहाउ मुणि लहु पावहि भव-तीरु ॥२४॥ शुद्ध प्रदेशी पूर्णु છे, લे।४।४।१-प्रमाणु; ते आतम लणे। सदा, शीध લહે। निर्वाणु. २३. निश्चय લे।४-प्रमाणु છे, तनु-प्रमाणु व्यवढार; એવે। આતમ અનુભવે।, શીધ લહે। ભવપાર. २४.

સંખ્યાથી લાેકાકાશના પ્રદેશા જેટલા અસંખ્ય પ્રદેશાવાળું એક અખંડ સ્વક્ષેત્ર, તેમાં આત્મા રહેલા છે....તે પ્રદેશાને શુદ્ધ કહ્યા, કેમકે તે અન'ત શુદ્ધગુણેાથી પૂર્ણું છે, તેમાં કચાંય વિકાર નથી ભર્યા. સ્વક્ષેત્રમાં રહેલા આવા શુદ્ધ –પૂર્ણુ આત્માને સદાય જાણેા તા શીઘ્ર નિર્વાણુને પામા.

તે આત્મા, લાેકપ્રમાણ અસ'ખ્ય પ્રદેશવાળા ત્રણેકાળ એક સરખા જ રહે છે, તે અસ'ખ્ય પ્રદેશમાં એક પણ પ્રદેશના વધારા કે ઘટાડા કઠી થતા નથી; જેટલા અસ'ખ્ય પ્રદેશ નિગાદમાં છે, માેક્ષજીવમાં પણ એટલા જ અસ'ખ્ય પ્રદેશ છે; તેથી અસ'ખ્ય પ્રદેશીપણું તે નિશ્વય છે. પણ તે અસંખ્ય પ્રદેશના કાેઈ એક ચાક્કસ આકાર કહી શકાતા નથી, ડીડી–હાથી–દેવ–મનુષ્ય વગેરે ભિન્નભિન્ન આકારવાળા નાના માટા શરીર પ્રમાણે જીવના પણ તેવા આકાર થાય છે, તે આકાર એક સરખા રહેતા નથી, તેથી 'શરીરપ્રમાણ ' જીવ કહેવા તે વ્યવહાર છે. માક્ષમાં પણ, શરીર ન હાવા છતાં અસંખ્ય–ચૈતન્યપ્રદેશોના આકાર લગભગ છેલ્લા શરીર જેવા હાય છે. અરૂપી જીવના સ્વપ્રદેશોના આકાર, અને તેમાં પણ નિશ્વય ને વ્યવહાર, આ વાત જિનદેવના માર્ગ સિવાય બીજે કચાંય નથી. આટલા સ્વક્ષેત્રમાં પણ શુદ્ધ–અન'તગુણાથી પૂર્ણ ભરપૂર આત્મા છે....તેના અનુભવ કરતાં શીઘ ભવના પાર પમાય છે.

અસંખ્યપ્રદેશી મેાક્ષ મારું સ્વઘર છે; આ સંસારના ભવ કે શરીર તે મારું ઘર નહીં; અમે દેહવાસી નહિ, અમે તેા અનંત ચૈતન્યગુણુધામમાં વસનારા છીએ. દેહ અને લવ એ તેા પર ઘર છે; આવા પરદેશમાં અમે કચાં આવી ચડ્યા ! સિદ્ધપદ અમારાે સ્વદેશ છે. આ પ્રમાણે ધર્મી જીવ અનંતગુણુવૈભવથી ભરેલા અસંખ્યપ્રદેશી સ્વઘરમાં જ પાતાનું અસ્તિત્વ દેખે છે.

### ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૨૩-૨૪

આત્મા 'નિશ્વયથી એટલે ત્રણુ કાળે એકરૂપ ' અસંખ્ય પ્રદેશી છે, અને 'વ્યવહારથી એટલે તે –તે કાળની અનેકરૂપ ' પર્યાયમાં દેહપ્રમાણ હોય છે. 'દેહપ્રમાણ ' કહ્યો પણ કાંઈ દેહમાં આત્મા નથી, આત્મા તા દેહથી ભિન્ન ચૈતન્યભાવમાં છે. દેહના જડ ઢીંગલાને ન દેખ; દેહના એાઝલ દૂર કરીને જે….તા અંદર અતિ સુંદર ચૈતન્ય –પરમાત્મા બિરાજે છે. એકવાર કુતૂહલ કરીને તેને દેખ તા ખરા. [૧ ધનુષ એટલે ત્રણ મીટર] પાંચસાે ધનુષના માટા જીવ હાય કે એક ધનુષના હાય, સ્વાનુસવમાં તા બંનેને એક સરખા જ આત્મા આવે છે; કાંઈ પાંચસાે ધનુષવાળાને વધારે આનંદ આવે ને એક ધનુષવાળાને ઓછા આનંદ આવે – એમ નથી. અને પાંચસાે ધનુષમાં વ્યાપે કે એક ધનુષમાં ગ્યાપે –ખંનેનું અસંખ્યપ્રદેશી સ્વક્ષેત્ર તા સરખું જ છે. જેના અસંખ્યપ્રદેશરૂપ ચૈતન્ય– ખેતરમાં સમ્યસ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ આનંદ પાકે, સિદ્ધપદનાં પાક પાકે, 'પરમાત્મા'નું ઝાડ પાકે, —જેમાં 'પરમાતમા'નું ઉત્પાદન થાય એવા આ આત્મા છે….આવા આત્માને જાણીને તું અનુદિન એને ભાવ તા શીઘ નિર્વાણને પામીશ.

આત્મા પોતાના અસ ખ્ય પ્રદેશામાં ને અન તગુણુપર્યાધામાં સર્વવ્યાપક છે, પણ બહારના ક્ષેત્રમાં તે સર્વવ્યાપક નથી, પરમાં વ્યાપક નથી. દેહપ્રમાણુ પાતાના અસ ખ્ય પ્રદેશમાં જ તેના અસ્તિત્વની પૂર્ણતા છે. એટલે તેને જાણવા–અનુભવવા માટે કે તેનું ધ્યાન કરવા માટે બહાર નજર લ બાવવી નથી પડતી, પણ નજરને અંદર સ કેલીને અહીં આટલામાં ( દેહની અંદર ) જ તેનું જ્ઞાન–ધ્યાન થાય છે. પાતાના અસ ખ્ય પ્રદેશમાં બેઠોબેઠો અન ત પદાર્થીને તેમજ અન તક્ષેત્રને જાણી લ્યે એવા તેના અચિત્ય સ્વભાવ છે. પાતે આછા ક્ષેત્રમાં રહેલા તેથી આછું જાણુ–એવું કાઈ નથી. થાડા ક્ષેત્રમાં પણ અન ત જ્ઞાન ને અન ત સુખ ભરેલું છે.-આવા આત્માનું જ્ઞાન-ધ્યાન કરા તાે શીઘ્ર નિર્વાણને પામશા.

શ્રી ચેાગીન્દુ મુનિરાજે, ભવનેા અભાવ કરવાની ને ' શીઘ ' નિર્વાણુ પામવાની વાત વાર વાર કરી છે. જે સમજતાં સ્વભાવની પ્રાપ્તિ થાય ને અલ્પકાળમાં જ ભવનેા અંત થાય એવી આ વાત છે. પરમાત્મતત્ત્વની ભાવના આમાં વાર વાર ઘૂંટાય છે. આપુ ! આ સંસારના દુ:ખાેથી છૂટવા આવી ભાવના કરવા જેવી છે.

જીવ સંકોચાઈ ને કીડી કરતાંય નાના શરીરમાં રહે કે વિસ્તરીને હાથી કરતાંય માટા શરીરમાં રહે, પણ તેના પ્રદેશાની સંખ્યામાં વધઘટ થતી નથી, તેમજ પ્રદેશા નાના-માટા થતા નથી; પ્રદેશાની પરસ્પર અવગાહનામાં સંકાચ –વિસ્તાર (વધુ ગીચતા કે એાછી ગીચતા) થઈ ને નાના–માટે! આકાર થાય છે. તેમાં નાનામાં નાને! આકાર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગના, તુચ્છ જીવને હાય છે; અને માટામાં માટે! આકાર આંખા લાકમાં વ્યાપક, કેવળીભગવાનને સમુદ્ધાત વખતે માત્ર એક સમય પૂરતા હાય છે. માક્ષમાં પણ દરેક સિદ્ધજીવને પાતપાતાના સ્વતંત્ર આકાર હાય છે, અને તે સદાય એકસરખા રહે છે. આત્મસ બાેધન 🗍

ધર્મનું ક્ષેત્ર કેટલું ? – કે આત્માના ક્ષેત્ર જેટલું. તે કચાંય બીજે બહારમાં નથી; અહીં (દેહની અંદર) આટલામાં જ તું છેા, તેમાં નજર કરીને સ્વાનુભૂતિ કર એટલે અહીં જ ધર્મ થાય છે. સ્વાનુભૂતિ દ્વારા જ સ્વઘરમાં ને સ્વધર્મમાં પ્રવેશ થાય છે, એ સિવાય રાગવડે કે બાદ્યક્રિયા વડે ધર્મમાં પ્રવેશ નથી થતા. વિકલ્પા તા આત્મામાંથી અહાર કાઢવા જેવા છે, તેને સાથે લઈને સ્વભાવની અંદર પ્રવેશ કેમ થાય? તારે સ્વભાવ-ઘરમાં પ્રવેશવું હાય તા, વચ્ચેથી વિકલ્પને દૂર કરીને, તારા ઉપયોગને સીધા આતમામાં જોડી દે....

" --- અરે, સીધું આત્માનું ધ્યાન ? "

—હા, ભગવાન આત્મા અંદર બેઠેા છે ને! સીધા તેમાં ઉપયાેગ જોડ. અસ, આ રીતે આત્માને જાણતાં-અનુભવતાં તું શીઘ્ર માક્ષને પામીશ.

" ચાેગસારમાં દૂંકી સરળ શૈલીમાં બહુ સરસ સમજાવ્યું છે. " [ ૨૩–૨૪ ]

સમ્યક્ત્વની દુર્લભતા

#### **X**

# चउरासी लक्खहिं फिरिउ काऌ अर्णाइ अणंतु । पर सम्मत्तु ण ऌद्धु जिय एहउ जाणि णिभंतु ।।२५।।

લક્ષ ચાેરાશી યાેનિમાં ભમિયા કાળ અન'ત;

પણ સમકિત તેંનવ લહ્યું એ જાણે નિર્બાન્ત (૨૫)

અનાદિકાળથી માંડીને આજ સુધીના અન'તકાળ ચાેરાશીલાખ જીવયાેનિમાં તુ' ભટકચો, પણ હજી સુધી તે' સમ્યફ્ત્વને પ્રાપ્ત ન કર્યું', એમ તું નિસન્દેહ જાણ.—એમ જાણીને હવે સમ્યક્ત્વના ઉદ્યમ કર. ચાેથા દાેહામાં પણ કહ્યું હતું કે સમ્યક્ત્વ વગર અનાદિ કાળથી મિચ્યાબુદ્ધિને લીધે જીવ સ'સારમાં દુઃખી થઈ રહ્યો છે; તે દુઃખથી ભયભીત થઈને તેનાથી જે છૂટવા માંગતાે હાેય તેને માટે આ સ'બાેધન છે.

તીવ્રપાય કરીને નરકાદિમાં ને પુણ્ય કરીને સ્વર્ગાદિમાં –એમ ચારે ગતિમાં, નિગેાદથી નવમી ગ્રૈવેયક સુધીના ભવેામાં હે જીવ ! તું સર્વ'ત્ર રખડચો, પણ તારા ચિદાન દ પરમાત્માને તે કચાંય ન દેખ્યા….હતા તા તે તારી સાથે ને સાથે….પણ તેની સાસું તે ન જેેેચું, તેથી તું દુઃખી થયેા.

ઘાણીમાં ને પાણીમાં, લીંછીથી ને નાગથી તું અન તવાર મર્ચા, તેમજ તું પાતે પણ પાણી–નાગ–લીંછી અન તવાર થયેા; ભાેગી પણ થયેા ને ત્યાગી પણ થયેા, પણ એ બધાથી પાર આત્મતત્ત્વ શું છે તેની ઓળખાણુ તે ક્રદી ન કરી. હુમણાં થાેડા દિવસ પહેલાં એક

#### ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૨૫

છેાકરાે સાેનગઢ પાસેના ગામે નાટક જોવા ગયેલા; રાત્રે કાેઈએ તેના ચાંદીના ખટન લૂંટી લઈને તેને કૂવામાં નાંખ્યા....કૂવામાં પાણી ન હતું, સામે માેટાે સાપ ફેણુ માંડીને બેઠેલા.... એવી સ્થિતિમાં ભયભીતપણે તેણે કાળ ગાળ્યો.....પણ, ચારગતિના ઘાર દુ:ખા પાસે એ તાે કાંઈ હિસાબમાં નથી. ભાઈ, તેં રાગના ને વિષયાના પ્રેમ કરી કરીને ભવના કારણને સેવ્યું ને દુ:ખી થયેા, –એ તાે બધું અસાર છે. માેક્ષનું કારણ રાગ વગરનું છે, અંતરમાં ઉપયાગ જોડીને તેનું સેવન તેં કદી ન કર્યું. પાપ–પુષ્ટય અનંતવાર કરવા છતાં સમ્યગ્દર્શન ન થયું; માટે હે જીવ! તું ચાેક્કસ જાણ કે પુષ્ટય–પાપ વડે સમ્યગ્દર્શન થતું નથી. સમ્યગ્દર્શન તે માક્ષના ભાવ છે; ને પુષ્ટય–પાપ તાે સંસારના ભાવ છે, તેના આશ્રયે માક્ષના ભાવ કેમ પ્રગટે ? અને સમ્યગ્દર્શન વગર તા ભવદુ:ખ કાેઈ રીતે મટશે નહિ; માટે સ્વભાવ તરફ આવીને તું સમ્યક્ત્વસાન જીવનું હિતકારી બીજું કાેઈ નથી, ને મિથ્યાત્વસમાન અહિતકારી બીજું કાેઈ નથી. –સમન્તસદ્રસ્વામીનું આ વચન છે—

> ત્રણકાળ ને ત્રણુલાકમાં સમ્યફત્વ-સમ નહીં શ્રેય છે; મિથ્યાત્વ-સમ અશ્રેય કાે નહીં જગતમાં આ જીવને.

સમ્યગ્દર્શન શ્રેયકારી છે, અને જ્ઞાન હથા ચારિત્ર પણ જો સમ્યક્ત્વ સહિત હાેય તેા જ તે જીવને શ્રેયકારી છે. જગતમાં સપ'થી, હળાહળ વિષથી કે સિંહ વગેરેથી તેા કદાચ એકવાર મરણ થાય, પરંતુ મિથ્યાત્વના સેવનથી તેા અન'તવાર જન્મ ને મરણ થાય છે, માટે મિથ્યાત્વ સમાન જીવનું અકલ્યાણ કરનાર જગતમાં બીજીં કાેઈ નથી.—એમ જાણીને તેનું સેવન છેાડાે, ને સમ્યગ્દર્શનની આરાધના કરાે. સમ્યગ્દર્શન મહા હિતકારી છે.

સમ્યક્ત્વ સહિત નરકવાસને પણ ભલાે કહ્યો,-ખરેખર કાંઈ નરકવાસ સારાે નથી, સારૂં તાે સમ્યક્ત્વ છે; અને તે સમ્યક્ત્વ વગરના દેવલાેકના વાસને પણ શ્રેયકર ન કહ્યો, કેમકે મિથ્યાત્વ સહિત જીવ દેવલાંકમાંય શાેભતાે નથી, સુખ પામતાે નથી. જીવને સમ્યગ્દર્શન થાય પછી, વ્રત ન હાેય તાેપણ, તેને હલકીંગતિનું આયુ બંધાતું નથી; તેના અનંતસંસાર કટ ઘઈ જાય છે ને તે માેક્ષના માર્ગમાં દાખલ થઈ જાય છે --આવા સમ્યક્ત્વ વગર જ જીવ અત્યાર સુધી સંસારમાં દુઃખી થયાે; માટે હવે સાવધાન થઈ ને તેની આરાધના કરા....એમ ઉપદેશ છે. આત્મસ બાેધન ]

માક્ષને ચાહા તાે શુદ્ધાત્માને જાણા....ન જાણા તાે....?

सुद्धु सचेयणु बुद्धु जिणु केवलणाण सहाउ । सो अप्पा अणुदिणु मुणहु जइ चाहहु सिवलाहु ।।२६।। जाम ण भावहि जीव तुहुं णिम्मल ग्रप्प सहाउ । ताम ण लब्भइ सिवगमणु र्जाह भावइ तींह जाउ ।।२७।।

શહ સચેતન બુહ જિન કેવળ જ્ઞાનસ્વભાવ; એ આતમ જાણે સદા જે ચાહેા શિવલાભ (૨૬) જ્યાં લગી શુદ્ધ સ્વરૂપના અનુભવ કરેન જીવ, ત્યાં લગી માક્ષ ન પામતા, જ્યાં રુચે ત્યાં જાવ. (૨૭) શુદ્ધજ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને જાણા તાે શિવલાભ પામા; શુદ્ધજ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને ન જાણા તાે શિવલાભ ન પામા. —સામસામી આ છે વાત બતાવી, તેમાંથી જે તમને રુચે ત્યાં જાવ.

સંસાર તરફના ભાવથી જે થાકેલેા છે ને આત્માના પરમ આનંદને અનુભવવા ચાહે છે એવા માેક્ષાર્થી જીવે શું કરવું ? તે અહીં બતાવ્યું છે, અને સુમુક્ષુને શુદ્ધાત્માના ધ્યાન માટે પ્રાહ્સાદ્ધિત કર્યો છે.

એ દેાહામાં એ માર્ગ અતાવ્ય! –એક માક્ષના માર્ગ, બીએ સ'સારના માર્ગ.

શુદ્ધ આત્માની ભાવના વડે મેાક્ષ પમાય છે; અને પરની ભાવનાથી સંસાર થાય છે; –આ બે માર્ગ છે, તેમાંથી તને જે માર્ગ રુચે તે માર્ગ જા. મેાક્ષને ચાહતા હો તા શુદ્ધ-બુદ્ધ આત્માની ભાવના કર. અમે તા માર્ગ બતાવ્યા....તે માર્ગ જવું એ તારા હાથમાં છે. માક્ષાર્થી જીવને તા માક્ષ જ ગમેને ? અને જેને માક્ષ ગમે તેને રાગાદિ બંધમાર્ગની ભાવના ન હાય. તે તા રાગથી ભિન્ન પાતાના શુદ્ધઆત્માને જાણે ને માક્ષમાર્ગમાં ગમન કરે. માટે કહે છે કે હે માક્ષના અભિલાષી! તારે દિન-પ્રતિદિન કરવા જેવું કામ આ છે કે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપે પૂર્ણાનંદના સાગર એવા નિજાત્માને જાણીને અનુભવમાં લે....તેમાં એકાગ્રતાના વારંવાર પ્રયત્ન કરીને સ્થિર થા ને જ્ઞાનચેતનાને શાહજ્ઞાનચેતનાનું સ ચેતન તે માક્ષ છે.

તું આત્મા....સચેતન જાગૃતસ્વરૂપ....શુદ્ધ જ્ઞાન છેા. ક્રોધરૂપ કે કાયારૂપ તું નથી; હરખ-રોાકતું વેદન પણ તારા જ્ઞાનસ્વરૂપમાં નથી, એ તેા સંસાર છે. ભાઈ, તું તાે

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૨૬-૨૭

સંસારથી ભયભીત છેા, સંસાર તરફના પરભાવાેથી થાકેલાે છેાં ને આત્માના આનંદને અનુભવવા અહીં આવ્યા છા....તાે હવે પરભાવાેથી જીદા એવા શુહ્ર–સચેતન—પૂર્ણ આત્માને તું ધ્યાવ

' સંચેતન '...તેમાં અચેતન નથી, શરીર નથી, કર્મ નથી.

' શુદ્ધ '...તેમાં અશુદ્ધતા નથી, રાગ-દ્રેષ-માહ નથી.

' પૂર્ણ '...તેમાં અપૂર્ણુતા નથી, પાતે પરમાત્મસ્વરૂષ છે.

—આવા સચેતન-શુદ્ધ-પૂર્ણ એવા તારા પરમાત્મતત્ત્વને જાણીશ તા તું શિવલાભને પામીશ. એને જાણ્યા વગર બીજી કાેઈ રીતે માક્ષ નહિ થાય. વિકલ્પા વચ્ચે આવે તેને માક્ષપ થમાં કાંટા જેવા આધક સમજીને ઓળંગી જાજે; ઠરેલ ચિત્તથી....શાંત ચિત્તથી, ઉપયાગની ધારાને અંતર્મુ બ કરીને અનુદિન તારા શુદ્ધ-બુદ્ધ આત્માને જાણ.... તારા આત્માને જ બાધિસ્વરૂપ-બુદ્ધ બનાવીને તેનું શરણું લે. બુદ્ધ પગુ તું છા ને જિન પણ તું છા, સિદ્ધ પણ તું છા ને શુદ્ધ પણ તું પાતે જ છા. માહવશ આવા નિજતત્ત્વને ન જાણ્યું તેથી તું સ સારમાં દુ:ખી થયા; હવે આવા નિજતત્ત્વને તું જાણ જેથી માક્ષસુખને પામીશ.

આ, અમે તને સુખના પ'થ બતાવ્યા....માટે હે માેક્ષાર્થી આતમાને જાણીને તું આ સુખના પ'થમાં આવ!–આમ સ'તાેનું સંબાધન છે. [ ૨૬–૨૭ ]



આ સિંહ, સુનિરાજના ઉપદેશથી સમ્યકત્વ પામ્યા, ને પછી મહાવીર બન્યા.

તારો આત્મા જ તારો ધ્યેય

जो तइलोयहं झेउ जिणु सो अप्पा निरु वुत्तु । णिच्छय–णइँ एमइ भणिउ एहउ जाणि णिभंतु ॥ २८ ॥ ધ્યાનયાગ્ય ત્રિલાકના, જિન તે આતમ જાણુ: નિશ્વયથી એમ જ કહ્યું, તેમાં બ્રાન્તિ ન આણુ. ૨૮.



ત્રણુલેાકના ધ્યેયરૂપ, એટલે કે ત્રણુલેાકમાં શ્રેષ્ઠ એવા જે જિન છે તે નિશ્ચયથી આત્મા જ છે, –નિશ્ચયનય આમ કહે છે, તેને હે જીવ! તું બ્રાન્તિ વગર જાણ. અંતર્મું ખ થઈને પાતાના આત્માને જ ધ્યેય બનાવ.

પરમપદને પામેલા પરમાત્મા જિનદેવ તે જગતના જીવેાને ધ્યેયરૂપ છે; પરંતુ તેમનું યપરમાર્થસ્વરૂપ ત્યારે જ જાણી શકાય છે કે જીવ જયારે સ્વસન્મુખ થઈને પાતાના શુદ્ધ આત્માને દેખે; એટલે નિશ્ચયથી ધ્યાનના ધ્યેય પાતાના શુદ્ધ આત્મા જ છે, અને તે જિનવર જેવા જ છે.—' જિનવર ને નિજઆત્મમાં કિંચિત્ ભેદ ન જાણ. '

જીવનના અંતિમ કાવ્યમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી લખે છે કે—

ઈચ્છે છે જે યાેગીજન અનંત સૌખ્યસ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ સંયાેગી નિજસ્વરૂપ.

ચાેગીજના અનંતસુખસ્વરૂપ એવા જે સર્વજ્ઞ-જિનપદને ઇચ્છે છે તે મૂળભૂત શુદ્ધ આત્મપદ જ છે. શુદ્ધ આત્મપદને ધ્યાવતાં તે પાેતે જિન બની જાય છે. માટે હે જીવ ! પરમાર્થજિન એવા પાેતાના આત્મસ્વભાવમાં જ અંતર્મુંખ થઈને તેનું ધ્યાન કર....તેને જ ધ્યેય બનાવ. નિશ્ચયથી ધ્યેય અને ધ્યાતા બંને તું જ છે.

આ. ૧૦

વાર'વાર આ પ્રકારના આત્મસ'બાેધન વડે, સ'સારથી ભયભીત એવા ચાેગીન્દુમુનિ પાેતાના ચિત્તને આત્મધ્યાનમાં સ્થિર કરે છે; ને બીજા મુમુક્ષુઓને પણ તેની પ્રેરણા કરે છે. આત્મસ'બાેધન માટે રચેલા આ ૧૦૮ દાેહામાં બહુ સરસ **'પરમાત્મભાવના'** ભાવી છે....તે અહીં (પ્રવચનમાં) ઘૂંટાય છે. આવી ભાવના વાર'વાર કરવા જેવી છે. [ આત્મજ્ઞાનપૂર્વંકના નિશ્ચય વ્રત-તપ જ માેક્ષને માટે સફળ છે; આત્મજ્ઞાન વગરના એકલા રાગરૂપ વ્રત-તપ માેક્ષને માટે નિષ્કળ છે, એમ હવેના ત્રણ દાેહામાં બતાવશે. ] (૨૮)

-\*\*\*-

# ધર્મકાર્ય કચારે કરવું?

" આજ આજ ભાઈ અ<sub>ત</sub>યારે...."

આત્મજાગૃતિની પ્રેરણા આપનારી એક નાનકડી વાત છે:

એક હતા રાજા; તેને એક રાણી; એક પુત્રી ને એક દાસી; જૈનધર્મના ર'ંગે ર'ંગાયેલાે આખા પરિવાર વૈરાગી હતાે; એટલે સુધી કે દાસી પણ વૈરાગ્યમાં જાગૃત હતી.

એકવાર કાંઈક પ્રસ'ગ બનતાં રાજા વૈરાગ્યથી કહે છે કે-રે જીવ ! તું જલદી ધર્મસાધના કરી લે. આ જીવન તાે ક્ષણભંગુર સાત–આઠ દિવસનું છે ! એના શા ભરાસા ?

ત્યારે રાણી કહે છે—રાજાજી! તમે ભૂલ્યા! સાત-આઠ દિવસનાે પણ શાે ભરાેસાે ! રાત્રે હસતું હાેય તે સવારમાં નષ્ટ થઈ જાય છે! માટે કાલના ભરાેસે ન રહેવું.

ત્યારે પુત્રી ગ'ભીરતાથી કહે છે–પિતાજી, માતાજી !! આપ બ'ને ભૂલ્યા. સાત–આઠ દિ'ના કે સવાર–સાંજના શાે ભરાેસા ? આંખના એક પલકારામાં કાેણુ જાણુે શું થઈ જાય !

છેવટે દાસી ક**હે છે** અરે, આપ સૌ ભૂલ્યા. આંખના ટમકારમાં તાે કેટલાય સમય ચાલ્યા જાય છે... એટલા સમયનાે પણુ શાે વિશ્વાસ ? માટે ળીજા સમયની રાહ જોયા વગર વર્તમાન સમયમાં જ આત્માને સંભાળીને આત્મહિતમાં સાવધાન થવું; આત્મહિતનું કામ બીજા સમય ઉપર ન રાખવું. એક સમયનાે પણ તેમાં વિલંખ ન કરવાે.

આત્મ–ભાવના કરવી કચારે ? આજ….આજ…ભાઈ અત્યારે.

22

<u>ା</u> ୫୭

अज्ञानीना व्रत-तप भेक्षिने भाटे निरर्थं ક છે.
आत्मज्ञानी निश्चयत्रतादि वर्डे शीध भेक्षिने साथे છे.
वय-तव-संजम-मूलगुण मूढहं मोक्ख ण बुत्तु ।
जाव रण जारणइ इक परु सुद्धउ भाउ पवित्तु ।।२९।।
वय-तव-संजमु-ज्ञीलु जिय ए सव्वई अकयत्थु ।
जाव रण जाणइ इक परु सुद्धउ भाउ पवित्तु ।।२९।।
जव रण जाणइ इक परु सुद्धउ भाउ पवित्तु ।।३०।।
जइ शिम्मल ग्रप्पा मुरणइ वय-संजम-संजुत्तु ।
तो लहु पावइ सिद्धिमुह इउ जिरणणाहहं उत्तु ।।३१।।
ज्यां લગी એક न लाष्ट्रीये। परभ पुनित शुद्धलाव;
भूढ ताष्ट्रां व्रत-तप सर्खु शिवढेतु न કહाय. (२८)
ज्यां लगी ग्रेक न लाष्ट्रीये। परभ पुनित शुद्धलाव;
वत-तप-संयम-शील सर्ढु हे। भटन लाष्ट्री साव. (३०)
के शुद्धातम अनुभवे व्रत-संयम संयुक्त;
जिनवर भाणे छव ते शीध सर्छ शिवसुण. (३१)

જ્યાંસુધી એક શુદ્ધ પરમ પવિત્ર ભાવને નથી જાણતાે ત્યાંસુધી તે મૂઢ-અજ્ઞાની જીવનાં વ્રત-તપ-સ'યમ કે મૂળગુણેાને માક્ષનાં કારણ કહી શકાતાં નથી; તેનાં વ્રત-તપ-શીલ-સ'યમ એ બધાં કાેગટ છે, અકાર્યંકારી છે. અને નિર્મળ આત્માને જાણનારા જ્ઞાની નિશ્ચય વ્રત-તપ-ચારિત્ર અ'ગીકાર કરીને શીઘ્ર સિદ્ધિસુખને પામે છે -એમ જિનનાથ કહે છે.

અજ્ઞાનીને આત્મજ્ઞાન વગરનાં એકલા રાગરૂપ જે વતાદિ દ્વાય તે માક્ષનું કારણ થઈ શકતાં નથી; જ્ઞાનીને આત્મજ્ઞાનસહિત શુદ્ધતાની વૃદ્ધિરૂપ જે વત-તપ-ચારિત્ર છે તે માક્ષનું કારણ થાય છે; અને તેને લીધે, તેની સાથેના વ્યવહાર વતાદિને પણ માક્ષનું કારણ ઉપચારથી કહેવાય છે –કેમકે એની સાથે સાચા માક્ષમાર્ગ વિદ્યમાન છે. અજ્ઞાનીને સાચા માક્ષમાર્ગ તેા જરાપણ નથી, તેથી તેના રાગરૂપ વતાદિકને વ્યવહારથી પણ માક્ષમાર્ગ હોવાનું જૈનધર્મમાં ભગવાન જિનનાથ કહેતા નથી.

અજ્ઞાની પાેતાના શુદ્ધ-ખુદ્ધ સ્વભાવને સ્પર્શાંતા નથી, શ્રદ્ધતા નથી, અનુભવમાં લેતા નથી, ને મલિન કષાયારૂપે જ આત્માને અનુભવે છે, એટલે તે રાગની જ સેવા કરે છે, રાગ વગરના ચૈતન્યસ્વભાવની સેવા–આરાધના તે કરતા નથી, તેનાથી તા તે દ્વર જ રહે છે એટલે તે માક્ષથી પણ દૂર રહે છે. વત–પૂજાદિ શુભરાગ કરીને પણ તે છવ સંસારમાં જ રખડે છે. શાસ્ત્રસન્મુખ રહીને સ્વાધ્યાય કર્યા કરે પણ તેણે અતાવેલા

[ ૈયાગસાર-પ્રવચન કરલ-૩૦-૩૨

ચૈતન્યભ ડાર પાેલાના આત્મા, તૈની સન્મુખ થઈને તેને ન દેખે તાે તેને પણ મેહ્લનક કારણરૂપ જ્ઞાન થતું નથી ને સંસારબ્રમણ મટતું નથી.

અરે જીવ! રાગની ક્રિયાએ ગર્મ તેટલી દ્રાય તે પુષ્યકર્મના 'બંધનું' કારણ થશે, ને પુષ્ટય તે સંસારનું જ કારણ થશે, 'માેક્ષનું' નહીં. માેક્ષનું કારણ તો વીતરાગી ક્રિયારૂપ સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર જ છે, -એમ તું જાણ. પુષ્ટયની દિશા પર તરફની છે, ને ધર્મની દિશા અંતર્મું સ્વતરફની છે. બહિર્મું ખભાવે અંતર્મું ખ ભાવમાં જરાય મદદકર્તા નથી. અતીન્દ્રિય સુખથી ભરેલાે શાશ્વત આ આત્મા, તેના અનુભવ સિવાયના રાગાદિ બીજા કાેઈ ભાવા માેક્ષમાં જરાય મદદગાર થતા નથી.

પ્રશ્ન:---શુભરાગ તે પગથિયું તે છે?

ઉત્તરઃ—હા, તે પગથિશું છે—પણુ કેાનું ? સંસારનું; માેક્ષનું નહિ. જેમ મેડી ઉપર જવા માટે ભાેંચરાના પગથિયા મદદ ન કરે, તેના પગથિયા જીદા હાેય. તેમ માેક્ષમાં ચડવા માટે સ્વસન્મુખના વીતરાગી પગથિયા છે; ને પુષ્ટ્ય-રાગ તા સંસારના ભાેંચરામાં ઊતરવાના પરસન્મુખી પગથિયા છે, ઊંચે માેક્ષમહેલમાં ચડવા તે પગથિયા કામ ન આવે, મદદ પણુ ન કરે; તેને માટે તા સ્વાનુભવની સીડી જોઈ એ. ( मोक्ष महल्की પરથम सीडी...સમ્યગ્દર્શન છે. )

જીઓ, પાપને તેા સંસાર બધાય કહે છે, પરંતુ પુષ્ય પણ સંસાર છે –તે વાત જૈનશાસનમાં જ્ઞાનીએ જ સમજાવે છે; અને જે જીવ રાગથી જીદા ચૈતન્યતત્ત્વને લક્ષમાં લ્યે તેને જ આ વાત સમજાય છે; પછી તે જીવ શુભરાગને ધર્મ માનતા નથી. –જ્ઞાનમાં આવી સમજણ થવી તે માેક્ષનું પગથિયું છે. રાગ તે માેક્ષમાર્ગનું પગથિયું નથી, તે તાે માેક્ષમાર્ગના કાંટા છે (શલ્ય છે), તેને કાઢીશ ત્યારે માેક્ષ પામીશ. આતમરામના અનુભવથી માેક્ષ પમાય છે, માટે તેની સન્મુખ થા. સ્વગ્નેયમાં એકાગ્ર થતાં મહાન આનંદસાગર ઉલ્લસે છે ને શીઘ માેક્ષ પમાય છે –એમ જિનનાથે કહ્યું છે.

એક શ્રોતા : રાગથી એક માેક્ષ ન મળે, બીજીું તેા બધું મળે ને ?

ગુરુદેવ : અરે ભાઈ, માેક્ષ એટલે અપ્તમાની શાંતિ ! તે ન મળે તે ….બીજું એટલે દુઃખ તે મળે …. અશાંતિના ઢગલા મળે. દેવલેાકમાંય દુઃખ ને અશાંતિ છે. અરે, આત્મશાંતિ વગરના ચારગતિનાં દુઃખ, તેનાથી ભાયભીત થઈ ને છૂટવું હેાય, તેને માટે આ ઉપદેશ છે. જ્યાંસુધી એક પરમ શુદ્ધભાવરૂપ આત્માને જીવ ન અનુભવે ત્યાંસુધી તે માક્ષને પામતા નથી એટલે કે શાંતિ પામતા નથી, દુઃખ જ પામે છે.

જ્યારે જીવ પાેતાના પરમ શુદ્ધ સ્વભાવને જાણે છે—અનુભવે છે અને પછી ચારિત્રપૂર્વંક તેમાં એકાગ્ર થાય છે ત્યારે તે શીઘ્ર માક્ષસુખને પામે છે. આત્મજ્ઞાની જીવ

୰ଽୗ

આત્મસ'બાેધન ]

માેક્ષ તેા પામશે જ, પણ ચારિત્ર સહિત હાેય તે શીઘ્ર માેક્ષને પામે છે; એમ અહીં જ્ઞાન ઉપરાંત ચારિત્રની વિશેષતા અતાવી છે.

માેક્ષમાર્ગમાં, અજ્ઞાનીના રાગરૂપ વ્રતાદિની તેા કાંઈ કિંમત નથી, તે તેા માેક્ષના માર્ગથી બહાર છે; માેક્ષના માર્ગમાં કિંમત છે –આત્માના અનુભવની....! કિંમત કરવા જેવાે ભગવાન આત્મા અંદર બિરાજે છે તેના અનુભવથી માેક્ષ મળશે. રાગની કિંમતમાં માેક્ષ નહીં મળે, તેનાથી તાે સંસાર મળશે. જેવા કિંમત આપે તેવાે માલ મળે.

જ્યાં શુદ્ધભાષરૂપી માલ નથી ત્યાં વિવેક વગરના જીવના મિચ્યાત્વસહિત્તના વતાદિ રાગભાવા તે સંસારનું જ કારણ છે. સમ્યગ્દષ્ટિને જે વ્રત–તપ છે તેની સાથે શુદ્ધતાની વૃદ્ધિરૂપ વીતરાગભાવ છે, તેથી તે શીઘ્ર માક્ષને પામે છે. સમ્યગ્દર્શન હાેવા છતાં જ્યાંસુધી સ્વરૂપમાં સ્થિર થઈને સુનિદશા ન થાય ત્યાંસુધી માક્ષ થતા નથી. અને જ્યાં એવી ઉગ્ર દશા થાય ત્યાં તે જીવ વ્રત-તપ સંચુક્ત મુનિ થાય છે, અને આત્માના અનુભવમાં એકાગ્ર થઈને શુદ્ધોપયાંગ વડે શીઘ્ર નિર્વાણને પામે છે.—યાંગીચંદમુનિ કહે છે કે અહા ! જિનવરનાથે આમ ફરમાબ્યું છે વીતરાગ સર્વજ્ઞ, સમવસરણરૂપી ધર્મ-સભાના નાયક, સા ઇન્દ્રોથી પૂજનીય, લાખા સંતાના સ્પર્ય, કરાડા સાધુરૂપી જે તારામ ડળ તેમાં ચંદ્ર સમાન શાભાયમાન, એવા શ્રી તીર્થ કર જિનનાથના સર્વાંગેથી જે ઉપદેશ નીકળ્યા, તેમાં આમ કહ્યું છે કે શુદ્ધાત્માને જાણશા તા માક્ષસુખને પામશા. હે ભાઈ ! તને જો ભવદુઃખના થાક લાગ્યા હાય તો આ વાત સમજીને, અંતરાત્મા થઈને શુદ્ધાત્માને ધ્યાવ ને પરભાવોને છેડ….જેથી તું માક્ષસુખને પામીશ.

આત્માને સ્વભાવ ઉત્કૃષ્ટપણે શુદ્ધ વીતરાગ છે; તેના અનુભવરૂપ, રાગવગરને માક્ષમાર્ગ જિનનાથે ઉપદેશ્યાે છે. ભવ્યજીવા ધર્મનું શ્રવણ કરીને આવા માેક્ષમાર્ગ સમજવા માંગે છે; તેને બદલે અરેરે, જ્યાં ઉપદેશક પાેતે જ રાગને માેક્ષમાર્ગ મનાવતા હાય....ત્યાં શ્રોતા કચાં જાય ? ઉપદેશકાે જ આત્માને ન જાણતા હાેય ને રાગને ધર્મ મનાવે, રાગથી માેક્ષ મનાવે ત્યાં શ્રોતા બિચારા શું કરે ? અહીં સંતા કહે છે કે હે ભાઈ ! તું એવી વિપરીત વાત સાંભળવી છેાડી દેજે....બધાય રાગ માેક્ષને માટ અકાર્યકારી છે; તે સંસાર માટે સફળ છે પણ માેક્ષને માટે નિષ્ફળ છે.

પ્રશ્ન :-- તેનાથી પુષ્ટ્ય તેા ખ'ધાયને ?

ઉત્તરઃ—હા, પુષ્ડ્યથી બંધાઈને જીવ સંસારમાં રખડે; રાબથી સંસાર ફળશે, માક્ષ નહીં મળે. રાગના અભાવથી માક્ષ મળે છે. સમ્યગ્દર્શન વગર રાગના અભાવ કે વિશેષ વિશુદ્ધપરિણામ થતા નથી કેમકે તે જીવ અનંતાનુબંધી કષાયમાં તાે ઊભાે જ છે....એટલે અંદરના શુદ્ધ ચૈતન્યસંડારની કુંચી તેને હાથ આવી નથી, તે ચૈતન્યભંડાર ખેલીને માક્ષને પામી શકતાે નથી. અરે, મિથ્યાત્વસહિતના શુભરાગની શી કિંમત ? જ્યાં

#### િયોગસાર-પ્રવચન : ૨૯-૩૦-૩૧

સમ્યગ્દષ્ટિનાય શુભરાગ માેક્ષનું કારણ નથી તાે અજ્ઞાનીના રાગની શી ગણતરી ? જેમ એકડાં વગરનું મીંડું –તે એક હાય કે અનંત હાેય –તેની કાંઈ જ કિંમત નથી, તેમ સમ્યગ્દર્શનરૂપી એકડા વગરના, શૂન્ય જેવા જે શુભરાગ –તે એકવાર કરે કે અનંતવાર કરે, માેક્ષમાર્ગ માં તેની કાંઈ કિંમત નથી, તેનાથી જરીયે માેક્ષમાર્ગ પમાતા નથી. તે રાગાદિક તા પરદ્રબ્યને આબ્રિત અશુદ્ધભાવ છે, તેનાથી તાે સંસારરૂપ દુર્ગતિ થાય છે; માેક્ષરૂપ સુગતિ–ઉત્તમગતિ તાે શુદ્ધ સ્વદ્રબ્યને આબ્રિત શુદ્ધ–વીતરાગભાવથી જ પમાય છે. ત્રણેકાળે આવેા એક સ્વદ્રબ્યઆબ્રિત જ પરમાર્થના માર્ગ છે, બીએ માર્ગ નથી, –એમ ભગવાને કહ્યું છે.

000



વીર સર્વદમન બહાદુરીપૂર્વક સિંહણના બચ્ચાને તેડીને સિંહણનું માહું ખાલીને તેના દાંત ગણે છે; તેમ શૂરવીર મુમુક્ષુ માહકર્મનું માહું ફાડીને પાતાના ચૈતન્યપરમેશ્વરને દેખે છે.

62 ]

આત્મસ'બાેધન ]

## જીવનાં ભાવાનું ફળ

પુણ્યથી સ્વર્ગ; ...પાપથી નરક;....બંનેથી રહિત આત્મજ્ઞાન વડે માક્ષ

पुण्णिं पावइ सग्ग जीउ पावएं णरय–णिवासु । बे छंडिवि अप्पा मुणइ तो लब्भइ सिववासु ।।३२।।

પુણ્યે પામે સ્વર્ગ જવ, પાપે નરક–નિવાસ; એ તજ જાણે આત્મને તે પાવે શિવ–વાસ (૩૨)

જીવ પુષ્ટ્યથી સ્વર્ગ પામે છે, પાપથી નરકમાં જાય છે; અને પુષ્ટય-પાપ અંનેથી રહિત શુદ્ધ આત્માના જ્ઞાનવડે તે માક્ષલાભને પામે છે. જેમ માક્ષદશા પુષ્ટય-પાપ બંનેથી જીુદી છે તેમ માક્ષના કારણુરૂપ આત્મજ્ઞાન પણ પુષ્ટય-પાપ બંનેથી જીુદું, રાગ વગરનું શુદ્ધભાવરૂપ છે.

પુષ્ડ્રયથી માક્ષ મળે <sup>9</sup>... ના; પુષ્ડ્રયથી સ'સાર મળે. પાપથી નરકરૂપસંસાર, ને પુષ્ડ્રયથી સ્વર્ગ રૂપ સંસાર, –બ'ને સ'સાર છે; –એક કાળી–ધૂળ, ને બીજી ઊજળી–ધૂળ; પુષ્ડ્રયથી પૈસાના ઢગલા મળે કે દેવલેાકના વૈભવ મળે....તે ધૂળ–રજકણ છે કે બીજું કાંઈ ? તે પામીને પણ અજ્ઞાની જીવ આખા દિ' આકુળતાથી હેરાન–હેરાન થાય છે; પૌદ્રગલિક વૈભવમાં મૂર્છાથી દેવા પણ હેરાન–દુઃખી છે. જેને ચૈતન્યની ખબર નથી તેને કચાંય શાંતિ મળતી નથી.

બાપુ ! તારે તેા સ સારથી છૂટવું છે ને ! તેા પુષ્યથી સ્વર્ગ –સ સાર ને પાપથી નરક–સ સાર, એ બ નેથી રહિત વીતરાગ આત્માના અનુભવ કરીશ તાે જ તું માેક્ષ પામીશ ને સુખી થઈશ.

અરે, નરકના ઘાર-ભયંકર દુઃખાેની શી વાત ! એનાથી ડરીને તું પાપને તા છેાડ....ને સ્વર્ગના ભવની પણ લાલચ ન કર....પુષ્ટયનેય ભલું ન માન; એને તે ભલું કેમ કહેવાય કે જે જીવને સંસારમાં પાડે ! પુષ્ટય પણ જીવને સંસારમાં જ લઈ જાય છે, કાંઈ માેક્ષમાં નથી લઈ જતું. પુષ્ટયના ફળમાં પુદ્રગલ મળશે, પરમાત્મા નહિ મળે. પરમાત્મપદ્દના તીરસ્કાર કરનારા પુષ્ટય-રાગને અજ્ઞાની જ સારા માને છે; જેણે રાગ વગરના ચૈતન્યસ્વાદ નથી ચાખ્યા તે જ પુષ્ટયને સારા (માેક્ષમાર્ગ) માને છે, ને તેથી સંસારમાં રખડે છે. જ્ઞાની તા પુષ્ટય કે પાપ બધાય રાગથી પાર શુદ્ધાત્માને અનુભવે છે ને માેક્ષસુખને પામે છે. પુષ્ટયથી 'સ્વર્ગવાસ 'થાય છે.

સાધકદશામાં પુષ્ય હાય છે પણ તે સ'સારના કારણ તરીકે છે, માક્ષના કારણ

20]

તરીકે નથી; માેક્ષનું કારણ તાે પુષ્ય--પાપ બંનેથી રહિત શુદ્ધ-આત્માના શ્રદ્ધા–જ્ઞાન-અનુભવરૂપ છે, એમ હે છવ ! તું જાણ.

િયેાગસાર–પ્રવચન : ૩૩–૩૪

[ હવે બે દેાહામાં, પુષ્ય-પાપ વગરનેા એક જ માેક્ષમાર્ગ છે તેની પુષ્ટિ કરશે. ] ૩૨. —૦૦૦—

પરભાવ છેાડ…આત્મભાવ કર....ને શિવપુર જા.

वउ-तउ-संजमु-सील जिया इउ सब्बइं ववहारु । मोक्खवहं कारणु एकु मुणि जो तइलोयहं सारु ।।३३।। अप्पा अप्पई जो मुणइ जो पर भाउ चएइ । सो पावइ सिवपुरी--गमणु जिरगवरु एम भणेइ ।।३४।। म्रत--तप-संयभ-शीक्ष के ते सघणां व्यवहार; शिव्छारणु छव अें के ति सघणां व्यवहार; शिव्छारणु छव अंं के ति सघणां व्यवहार; शिव्छारणु छव अंं के ति सघणां व्यवहार; शिव्छारणु छव अंं के ति सघणां व्यवहार; शिव्छारणु छव अंक्षे कि सिव्छार्य (३२)

જુએા, માેક્ષનું કારણ એક જ....શું ? –કે ત્રણ્ભુવનમાં શ્રેષ્ઠ એવા આત્માને આત્મભાવથી જાણ ને પરભાવાને છેાડ....તે જ એક માેક્ષકારણ છે, અને ત્રણ્ભુવનમાં તે સારરૂપ છે. 'તીન મુવનમેં सार…વીતરાग विज्ञानता ।' એ સિવાય વ્રત–તપ–સ'યમ કે શીલ વગેરેમાં શુભરાગરૂપ જે વ્યવહાર છે, તે કાંઈ સારરૂપ નથી, તે ખરેખર માેક્ષનું કારણ નથી –એમ હે જીવ! તું જાણુ. એ પરભાાવાને છેાડીશ તાે તું શિવપુરીમાં જઈશ –એમ જિનવરદેવ કહે છે.

સમ્યગ્દર્શ'ન−જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ વીતરાગભાવ તે એક જ માેક્ષનું કારણ છે; માેક્ષનાં કારણ બે નથી. દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર પ્રત્યે વિનય, સ્વાધ્યાય, તત્ત્વવિચાર, વ્રત વગેરેમાં જે શુભરાગ હેાય તે માેક્ષનું કારણ નથી, –સમ્યગ્દષ્ટિનેય તે માેક્ષનું કારણ નથી. માેક્ષનું કારણ કહેા કે 'યાેગ….સાર' કહેા, —'સારભૂત યાેગ' એટલે કે આત્મમાં જોડાણરૂપ શુદ્ધ–ઉપયાેગ, તે એક જ માેક્ષનું કારણ છે.

જેવું કાર્ય શુદ્ધ છે તેવું તેનું કારણ પણ શુદ્ધ છે. રાગ તેા મલિન–અધભાવ છે, તે માેક્ષનું કારણ નથી. વીતરાગતા જ માેક્ષકારણ છે. સાધ્ય નિર્મળ....સાધન પણ નિર્મળ,–બંને એક જાતના સારબૂત છે.

કાેઈ જીવ શુદ્ધરત્નત્રયને માેક્ષનું કારણ માને, શુભરાગને પણ માેક્ષનું કારણ માને, ને મન વચન કાયાની ક્રિયાને પણ માેક્ષનું કારણ માને, એમ ત્રણ જાતનાં માેક્ષનાં કારણ આત્મસ બાેધન 🔶

માને, તેા તે માટેા બ્રમ છે, માક્ષના સાચા કારણની તેને ખબર નથી; તેમ જ આસવ-સંવરની જુદાઈને કે જડ–ચેતનની જુદાઈને તે જાણતાે નથી. ભાઈ, માક્ષનું કારણ આસવથી ને જડથી જુદું છે; આસવ અને જડ શરીર તે કાંઈ સારભૂત નથી, તે તા અસાર છે; શુદ્ધોયયાેગ જ સારભૂત છે ને તે જ માક્ષમાર્ગ છે.

ચાયાગુણુસ્થાનથી પણ આવા જ માક્ષમાર્ગ હાેય છે, કાેઈ બીજી જાતના નથી હોતા. મુનિવરાને પણ વતાદિ સંબંધી જે રાગ છે તેને તું માક્ષતું કારણ ન સમજ; તેમના શુદ્ધોપયાંગરૂપ વીતરાગભાવને જ તું માક્ષમાર્ગ જાણ. સમ્યગ્દષ્ટિપણું, શ્રાવકપણું, સાધુપણું કે કેવળીપણું તે કાેઈ પદ રાગમાં નથી, રાગને લીધે નથી; તે બધા શુદ્ધ આત્મામાં જ છે, ને શુદ્ધઆત્માના જ આશ્રયે છે. માટે હે જીવ! તું આત્મસન્મુખભાવથી આત્માને જાણીને....ને પરભાવાને છાડીને માક્ષપુરીમાં આવ....એમ ભગવાન બાલાવે છે. -બાપુ! તારે આનંદમય માક્ષપુરીમાં આવવું હાેય તાે વ્યવહારના માહ છાડ...ને આત્મામાં જો. પુષ્ટય તને માક્ષમાં આવતાં અટકાવે છે માટે તેને છાડ. રાગની અપેક્ષા છાડીને, આત્માના વૈભવ સામે જોતો-જોતા માક્ષમાં હાલ્યા આવ.

જેમ શુદ્ધ આત્માના અનુભવ તે 'સમયનાે સાર ' છે, તેમ ઉપયાેગની શુદ્ધ આત્મામાં એકાગ્રતા તે 'ચાેગનાે સાર ' છે; તેના વડે માેક્ષપુરીમાં પહેાંચાય છે.

' શુભરાગ તે પહેલાે ધર્મ....ને આત્માનાે અનુભવ તે બીજો ધર્મ !' –એમ કાેઈ પૂછે, તાે કહે છે કે ના; ભગવાને એમ બે જાતનાે ધર્મ નથી કહ્યો; ભગવાને કહેલાે ધર્મ તાે પહેલેથી છેલ્લે સુધી રાગ વગરનાે એક જ જાતનાે છે. રાગ તે કચારેય ધર્મ કે માક્ષમાર્ગ છે જ નહીં.

અરે, રાગના લાેનિયા (એટલે વિષયાેના લાલસુ ) જીવાેને વીતરાગ માર્ગ'ની આ વાત અઘરી પડે છે....તેઓ તાે કાયર છે. ને આ માેક્ષમાર્ગ'....એ તાે શૂરવીર–મુમુક્ષુઓનાે માર્ગ છે....રાગમાં અટકેલા કાયર જીવાે આ વીરમાર્ગમાં ચાલી શકતા નથી.

પ્રશ્નઃ---મેાક્ષના સાધક ધર્મીનેય રાગ તેા હેાય છે?

ઉત્તર—હેાય છે, –પણ તે માક્ષના પ'થ નથી; રાગ ઉપરાંત તેની પાસે રાગ વગરની ચેતના છે –તે જ તેને માક્ષમાં લઈ જાય છે, રાગ કાંઈ માક્ષમાં નથી લઈ જતેા.

અરે, અનંતકાળના જન્મ-મરણના અભાવ કરવાના ભાવ, એ તા અપૂર્વ જ હાેય ને! -એ તે કાંઈ રાગથી થઈ જાય ? હે ભાઈ ! જરાક વિચાર તાે કર કે સંસાર-બ્રમણના અનંત અવતારમાં શુભરાગ શું તે નથી કર્યો ? અનંતવાર કર્યા….તેમ છતાં તું સંસારમાં જ રહ્યો….હવે એ રાગથી પાર આત્માના અનુભવ કર….તા, માક્ષપુરીમાં અનંત સિદ્ધ ભગવંતાના જ્યાં વાસ છે….ત્યાં તું પહેાંચીશ, ને णमો સિદ્ધાणम્ માં તું પણ આવી જઈશ.

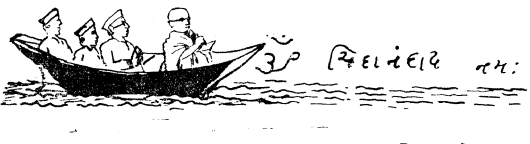
આ. ૧૧

િયાગસાર-પ્રવચન : ૩૩-૩૪

'ભાવપ્રાભૂત ' ગા. ૧૪૩ માં કુંદકું દપ્રભુ કહે છે કે જીવની શાભા સમ્યગ્દર્શનથી જ છે; જેમ જીવ વગરનું શખ શાભતું નથી તેમ સમ્યક્ત્વ વગર જીવનું જીવન શાભતું નથી, તે તા 'ચલ-શખ' એટલે કે 'હાલતું--ચાલતું મડદું ' છે, તેમાં 'ચેતના ' નથી. સમ્યગ્દર્શનમાં તા જીવતા-જાગતા-ચેતનવ તા જીવ છે. ચૈતન્યની અનુભૂતિ તે જીવનું જીવન ને જીવના પ્રાણ છે; રાગમાં ચેતના નથી ને તે કાંઈ જીવનાં પ્રાણ નથી; તેના વગર જીવ જીવે છે.---આમ ભેદજ્ઞાન કર....ને સ્વાનુભૂતિ વડે જીવતા થા. સ્વાનુભૂતિ વગરનાં મડદાં જૈનશાસનમાં શાભતાં નથી, જૈનશાસનમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન સહિત જીવતા-જાગતા જીવા શાભે છે. આત્મજ્ઞાન વગરના જીવા ધર્મમાં શાભતા નથી, એ તા સ સારમાં રખડે છે. જેમ મડદાંને લાકો ઘરમાં નથી રાખતા, જલ્દી બહાર કાઢી નાંખે છે, તેમ ચૈતન્યના ઘરમાં મિથ્યાત્વ-રાગાદિભાવા મડદાં જેવા છે, તે શાભતા નથી, તેને જલ્દી બહાર કાઢીને આળી નાંખવા જેવા છે.

અરે જીવ ! તું જીવતા-જાગતા-ચૈતન્યભગવાન ! રાગમાં બેભાન કચાં થઈ ગયાે ? તારા ચૈતન્યને ઢ'ઢાળીને જગાડ. તું મરી નથી ગયાે....જીવતાે....જાગતાે.....પરમાત્મા તું છા. રાગમાં ઊંઘ મા ! જાગ ! બીજાની મદદ વગર પાતે જ પાતાના સ્વાતુભવ કરીને પરમાત્મા થાય-એવા તું છા --આવા નિજાત્માને સાધીને તું ઝટ શિવપુરીમાં પદ્દાંચી જા. [ ૩૩-૩૪ ]





''મુજ પુણ્યરાશી ફ્રહ્યો અહેા ! ગુરુ-કહાન તું નાવિક મળ્યેા.''

22]

આત્મસ બાધન ]

છ દ્રવ્યા ને નવપદ્દાર્થા…તેમાં શુદ્ધ જીવ જ સાર છે; તેને જાણવાથી ભવનેા પાર પમાય છે.

छह दव्वईं जे जिण कहिया णव पयत्थ जे तत्त । विवहारेण य उत्तिया ते जाणियहि पयत्त ।। ३५ ।। सव्व अचेयण जागाि जिय एक सचेयणु सारु । जो जाणेविणु परम मूणि ऌहु पावइ भवपारु ।। ३६ ।।

ષટ્ ઽવ્યાે જિનઉક્ત જે, પદાર્થ નવ ને તત્ત્વઃ ભાખ્યાં તે વ્યવહારથી, જાણે કરી પ્રયત્ન. (૩૫) શેષ અચેતન સર્વ છે, જીવ સચેતન સાર; જાણી જેને મુનિવરાે, શીધ્ર લહે ભવપાર. (૩૬)

જીવ, પુદ્ગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ -એવાં છ દ્રવ્યા છે; જીવ, અજીવ, પુણ્ય-પાપ-આસવ-બંધ, સંવર-નિર્જરા-માેક્ષ -એમ નવ પદાર્થ અથવા તત્ત્વ છે; આવાં દ્રવ્યા અને તત્ત્વા ભગવાન સર્વજ્ઞદેવે જિનશાસનમાં કહ્યાં છે, બીજા કાંઈ મતમાં તેનું યથાર્થ સ્વરૂપ કહ્યું નથી. જિનમતમાં કહેલાં આવા વ્યવહાર-તત્ત્વાને હે જીવ! તું પ્રયત્નપૂર્વક જાણ. -' જાણીને શું કરવું ?' -તા કહે છે કે, તેને જાણીને તે વ્યવહારના લ'ગ-ભેદમાં જ અટકી ન રહીશ, પરંતુ બીજા બધા અચેતન દ્રવ્યાથી જુદા, ચૈતન્યસ્વરૂપ શુદ્ધ જીવ જ તેમાં સારભૂત છે -તેને જાણીને અનુભવમાં લેજે. મુનિવરા તેને જાણીને જ શીઘ્ર ભવના પાર પામે છે.

ન્તુએા, આ શાસ્ત્રાનું તાત્પર્ય. પહેલાં ૧૭મા દોહામાં પણ કહ્યું હતું કે ગુણુસ્થાના ને માર્ગણાસ્થાનાને જાણીને પણ તેમાંથી શુદ્ધ જ્ઞાનમય જીવને અનુભવમાં લેજે; અહીં પણ કહે છે કે દ્રવ્યા અને તત્ત્વાને જાણીને પણ તેમાંથી સારભૂત શુદ્ધજ્ઞાનમય જીવને જાણીને અનુભવમાં લેજે. તે જ ભવના અંતના ઉપાય છે.

જગતના અન તાન ત ચેતન - અચેતન પદાર્થોને તેના સર્વ ગુણ્પર્યાયા સહિત એક સાથે પ્રત્યક્ષ જાણવાની તાકાત એક અતીન્દ્રિય જ્ઞાનપર્યાયમાં છે; તે સર્વ જ્ઞેયોના સ્વીકાર વગર જ્ઞાનની સર્વજ્ઞતાના સ્વીકાર પણ થઈ શકે નહિ. –આવા તા હજી જૈનશાસનના વ્યવહાર છે; અને પરમાર્થમાં તા પાતાના સર્વજ્ઞસ્વભાવી આત્મા જ સ્વગ્નેય છે.– આ તર્મુ ખ થઈને તેને જાણ્વાે–અનુભવવા તે પરમાર્થ જૈનશાસન છે, તે માક્ષના માર્ગ છે.

[ ચાૈગસાર-પ્રવચન : ૩૫-૩૬

જીવ સિવાયનાં પાંચ પ્રકારનાં દ્રવ્યાે તા અચેતન છે, જડ છે; તેનાથી જુદા સચેતનરૂપ પાતાના આત્મા તે જ પાતાને માટે સારરૂપ છે, તેને સ્વગ્નેય બનાવતાં અતીન્દ્રિય સુખ વેદાય છે. માટે આવા સારભૂત એક આત્માને તું જાણ. આત્મા તાે જગતમાં ઘણા છે, પણ તેમાં પરનું લક્ષ છાડીને એક પાતાના આત્માને જ ધ્યેય બનાવીને તેમાં એકાગ્રતાથી માક્ષ પમાય છે. પ્રયત્નપૂર્વંક નવ તત્ત્વાેને જાણીને તેમાં પણ શુદ્ધ જ્ઞાયક-આત્માને સારભૂત જાણ, ને તેના ધ્યાન વડે સ વર નિર્જરા-માક્ષ પ્રગટ કરીને, આસવ-બ ધ-પુષ્ટય-પાપને દૂર કર. — આમ કરવાથી શીઘ ભવપાર પમાય છે.

શુદ્ધ જીવ ચેતન, તેમાં અચેતનના અભાવ છે –તે શુદ્ધ જીવને ધ્યાવતાં આસવ– બંધ–પુષ્ટ્ય–પાપના અભાવ થયા; અને સંવર–નિર્જરા–માક્ષપર્યાય પ્રગટીને અભેદમાં આવી. એટલે અભેદ અનુભવમાં એક શુદ્ધ જીવ જ રહ્યો. અચેતનથી જીદા, વિભાવથી જીદા ને એક સમયની પર્યાય જેટલા નહિ, –એવા સચેતન, શુદ્ધ, પરિપૂર્ણ આત્મા પરમાર્થ છે; તે પરમાર્થના અનુભવમાં અજીવ બહાર રહી જાય છે, પુષ્ટ્ય-પાપ–આસવ–બંધની ઉત્પત્તિ અટકી જાય છે ને સંવર–નિર્જરા માક્ષપર્યાયના ભેદ ત્યાં રહેતા નથી. -આવા પરમાર્થ આત્માના અનુભવ તે સાર છે, તેનાથી ઊંચું બીજીું કાંઈ નથી; આવા આત્માના અનુભવ વડે જ મુનિવરા શીઘ ભવપાર કરીને માક્ષપુરીમાં પઢાંચી જાય છે.

નિશ્ચયદષ્ટિમાં અભેદરૂપ શુદ્ધ આત્મા એક જ દેખાય છે, તેમાં અજીવ દેખાતું નથી કે નવ તત્ત્વના ભેદ દેખાતા નથી, એટલે કે વ્યવહાર જ દેખાતેા નથી, સારભૃત એક પરમાર્થતત્ત્વ જ દેખવામાં–અનુભવમાં આવે છે; ને એ જ ભગવાનના સર્વ ઉપદેશના સાર છે. ભવથી ભયભીત જીવે માક્ષને માટે એ જ કરવાનું છે.

અહેા, મારાે આત્મા સર્વજ્ઞ-સ્વભાવી....એમ જાણતાં જ જીવને મહા આનંદ થાય છે....માટે મહા પ્રયત્ન-પૂર્વંક તેમાં ઉપયાેગ બેડીને તેને સ્વગ્નેય બનાવ. શરીરાદિ બાહ્ય પદાર્થીને તાે જાણ્યા, પણ હવે અંતરમાં રહેલા પાતાના પરમાત્મતત્ત્વને જાણ....એટલે તું જરૂર માક્ષ પામીશ.

વાહ ! અંદર ચૈતન્યના સ્વાનુભવની મસ્તીમાં ઝૂલતા સુનિવરાેની આ વાણી છે; આનંદના જાત અનુભવસહિતની આ વાણી છે; પાેતે જે કર્યુ<sup>જ</sup> તે ભવ્યજીવાેને અતાવે છે. આત્માના હિત માટેનું આ સંબાેધન છે.

છ દ્રવ્ય કે નવતત્ત્વને જાણીને તેમાંથી 'ચેતન....ચેતન ' તે હુ<sup>-</sup>—એમ પાેતામાં સ્વાદમાં આવતા ચૈતન્યમાત્ર સ્વાદરૂપે આત્માને અનુભવમાં લેવેા તે માક્ષના ઉપાય છે. ( ૩૫-૩૬ )



28 T

આત્મસંખાયન ]

શુદ્ધાત્માનું ધ્યાન ધરાે....ને....શીઘ ભવને પાર કરાે

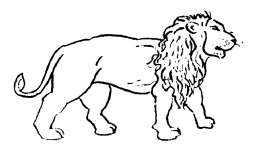
\*

जइ णिम्मलु अप्पा मुएाहि छंडिवि सउ ववहारु। जिण–सामिउ एमइ भणइ लह पावइ भवपारु।।३७।।

જે શુદ્ધાતમ અનુભવેા, તજી સકલ વ્યવહાર; જિન પ્રભુજ એમ જ ભણે, શીઘ્ર થશેા ભવપાર. (૩૭)

જેણે સ સારની જેલમાંથી છૂટીને મુષ્ઠત થવું હાય તેને માટે ત્રિલાષ્ઠના સ્વામી સર્વંજ્ઞ મહારાજાના આ હુકમ છે કે જેટલા પરાશ્રિત અશુદ્ધ વ્યવહાર ભાવા છે તે બધાયને છેાડ અને એક શુદ્ધ આત્માના જ આશ્રય કર….તેમાં જ ઉપયાગને સ્થિર કર. જો વ્યવહારની મમતા કરીશ કે બાહ્યભાવાથી લાભ માનીશ તાે....ભગવાનની આજ્ઞાના ભંગ થશે ને સ સારની જેલમાંથી તારા છૂટકારા નહીં થાય.

મેાક્ષને માટે, વીતરાગી-સિંહ સર્વ'જ્ઞપરમાત્માના આ સિંહનાદ છે, જગપ્રસિદ્ધ ઢ'ઠેરા છે કે નિજાત્માને ધ્યાવા ને માક્ષને પામા....વ્યવહારના આશ્રય છાડા ને પરમાર્થ-સ્વભાવને અનુભવે.....એમ કરવાથી તમે શીધ ભવપાર થશેા. અહા, જે અનુભૂતિમાં 'હું જ્ઞાયક છું ' એટલા ગુણ્ગુણીભેદ પણ નથી રહેતા ત્યાં બીજા વ્યવહારના વિકલ્પાની શી વાત! 'હું સિદ્ધ સમાન છું ' એવું સિદ્ધનુંય લક્ષ શુદ્ધાત્મધ્યાન વખતે રહેતું નથી.... તેમાં તા એક પાતે પાતાને જ અનુભવે છે. પાતાના સ્વતત્ત્વ સિવાય બીજાના વિચાર-(-પછી તે વિચાર સિદ્ધના હાય તાપણ-) તે પરિગ્રહ છે, તે પરિગ્રહ હાય ત્યાંસુધી માક્ષ પમાતા નથી. પાતાના શુદ્ધાત્માની એકની જ અનુભૂતિ તે જ ભવસાગરને તરવાની નૌકા છે. એ નૌકા પણ તું....તેમાં બેસનારા પણ તું ને તેના નાવિક પણ તું. એવી લ્વાનુભૂતિ-નૌકામાં બેસીને શીઘ તું ભવસાગરને તરી જા....ને માક્ષપુરીમાં પહેાંચી જા. (૩૭)



નિ જાત્માને ધ્યાવે৷ ને માક્ષ પુરીમાં આવેા.

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૩૮-૩૯

८६ी

હે જીવ ! જે તું માક્ષને ચાહતા હાે તા જીવ–અજીવનું ભેદજ્ઞાન કરીને....કેવળજ્ઞાનસ્વભાવી આ<sub>ં</sub>માને જાણ

> जीवाजीवहं भेउ जो जाणइ ति जाणियउ । मोक्खहं कारणं एउ भणइ जोइ जोइहि भणिउं ।।३८।।

केवलणाण –सहाउ सो अप्पा मुणि जीव तुहुं । जइ चाहहि सिवलाहु भणइ जोइ जोइहिं भणिउं ।।३९।।

જીવ અજીવના ભેદનું જ્ઞાન તે જ છે જ્ઞાન; કહે યાેગીજન યાંગી હે, માેક્ષહેતુ એ જાણ. (૩૮) યાેગી કહે રે જીવ ! તું જો ચાહે શિવલાભ: કેવળજ્ઞાનસ્વભાવી આ આત્મતત્ત્વને જાણ. (૩૯)

જુએા, ફરી ફરીને ભેદજ્ઞાનની ને આત્મસ્વભાવની વાત ઘૂંટાવે છે. યાેગીજનાે કહે છે કે દે યાેગી ! હે આત્માના સાધક ! જેણે જીવ અને અજીવનાે ભેદ જાણ્યાે તેણે માક્ષનું કારણ જાણી લીધું. જીવ કેવાે છે ? કેવળજ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા છે તેને જ તું જીવ જાણ. જો શિવલાભ ચાહતાે હાે તાે આવા જીવને તું જાણ ! એમ યાેગીશ્વરાે કહે છે. જેણે બધાય અજીવથી જુદા શુદ્ધ જીવને, સર્વજ્ઞસ્વભાવી જીવને, જાણી લીધા, તેણે માક્ષને માટે જાણવાયાગ્ય બધુંય જાણી લીધું. જીવ-અજીવના ભેદજ્ઞાનમાં માક્ષમાર્ગ સમાઈ જાય છે. સંસારમાં અજીવના સંબંધ છે ને માક્ષમાં શુદ્ધ જીવ એકલાે છે. ' ગ્ર–સ્વભાવી… જ્ઞાયક આત્મા તે હું છું' એમ જે અનુભવે છે, તે માક્ષને પામે છે.

સર્વથા અજીવના સંબંધ વગરના એકલા શુદ્ધજીવને લક્ષમાં લ્યાે….ત્યાં તે સર્વજ્ઞ-સ્વભાવી જ દેખાય છે, રાગનાે કાેઈ અંશ તેમાં રહી શકતાે નથી, એટલે આત્મા અને રાગનું ભેદજ્ઞાન થઈ જાય છે, કેમકે એક આત્મામાં સર્વજ્ઞતા અને રાગ એકસાથે રહી શકતા નથી. જે જ્ઞાન સાથે રાગના કાેઈ અંશને ભેળવા તા સર્વજ્ઞપણું સાબિત થઈ શકે નહિ. એટલે શુદ્ધજીવ જ સાબિત ન થાય. જ્ઞાન અને રાગને સર્વથા જીદા પાડાે તા જ સર્વજ્ઞસ્વભાવી શુદ્ધજીવ લક્ષમાં આવી શકે.

જીઓ, આ ભેદજ્ઞાન ! જીવ–અજીવનું ભેદજ્ઞાન કરનારું જ્ઞાન, આંદર ઠેઠ સર્વં જ્ઞસ્વભાવ સુધી પહેાંચી જાય છે....ને તે સ્વભાવના અવલ બને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને માક્ષને સાધી લ્યે છે. તેઘી યાેગીન્દ્રો કહે છે કે હે જીવા ! જો તમે માક્ષલાભ ચાહતા હા તાે જીવ–અજીવનું ભેદજ્ઞાન કરીને આ સર્વજ્ઞસ્વભાવી આત્માને જાણા....અનુભવા....ધ્યાવા. ભેદજ્ઞાનમાં ' આત્મા દેહથી ભિન્ન ' એટલું જ નહિ પણ ' કેવળ ચૈતન્યસ્વરૂપ ' એકલા જ્ઞાનસ્વભાવે પૂરાે આત્મા હું છું –એવા શ્રદ્ધા~જ્ઞાન–અનુભવ થાય છે; ( દેહ ભિન્ન ....કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો....) પછી સુનિદશા અને કેવળજ્ઞાન થઈને માક્ષ થાય છે. જેને માક્ષની ઝંખના હાય તેઓ આવા પરિપૂર્ણ જ્ઞાનસ્વરૂપી જ્ઞાયક આત્માને જાણુા.

આવા આત્માના જ્ઞાન વિના બીજું ગમે તેટલું જાણપણું હેાય તાપણ તે જ્ઞાન માક્ષને માટે કામ આવતું નથી. તેથી તે ખરેખર જ્ઞાન નથી. જ્ઞાન તા તેનું નામ કે જે જ્ઞાનસ્વભાવી આત્માને દેખે. અંતરમાં જ્ઞાનસ્વભાવને જાણવારૂપ જે જ્ઞાનક્રિયા થાય છે તે જ માક્ષની ક્રિયા છે; તે ક્રિયા આત્મામાં જ સમાય છે, બહાર નથી દેખાતી. આત્માના અસ્તિત્વથી બહાર બીજામાં આત્માની ક્રિયા કેમ હાય શ્રે સામાયિક વગેરે શાંતભાવરૂપ ક્રિયા....તે પણ આત્માની અંદર થાય છે, કાંઈ શરીરમાં સામાયિકાદિ ક્રિયા નથી થતી. અંદર જેની જ્ઞાનક્રિયા રાગથી જીુદી છે -એવા જ્ઞાનસ્વભાવી આત્માને જાણીશ તા તે ક્રિયા વડે તું માક્ષસુખને પામીશ. -માટે હે જીવ! આવા આત્માને તું જાણ. ( ૩૮-૩૯ )



કરશું....કરશું....કરશું.... · વ્રદ્ધાવસ્થા થશે ત્યારે ધર્મ કરશું' એમ કહેતાં-કહેતાં અનેક જડબુદ્ધિએા ધર્મ કર્યા વગર જ મરી ગયા. અરે. ધર્મ કરવામાં વળી વૃદ્ધાવસ્થાની રાહ શું જેવી ? સુસુસને જીવનમાં પહેલું સ્થાન ધર્મનું હેાય. પહેલું કામ ધર્મનું...પહેલી ક્ષણ ધર્મની. <sup>∙</sup> કરીશ...કરીશ '–એમ કર મા; અત્યારે કરવાજ માંડ!

選

કાેણ કાેની સમતા કરે. સેવે–પૂજે કાેણ ? કાેની સ્પર્શાસ્પર્શતા, ઠગે કાેઈને કાેણ ? કાેણ કાેની મૈત્રી કરે, કાેની સાથે કલેશ ? જ્યાં દેખું ત્યાં જવ બસ, શુહ–બુહ–જ્ઞાનેશ. (૪૦)

દાેહા ૩૯ માં, માેક્ષને માટે કેવળજ્ઞાનસ્વભાવી આત્માને જાણે....અને ધ્યાવા—એમ કહ્યું; એવા આત્માને ધ્યાવતાં સર્વત્ર સહજ સમભાવ થઈ જાય છે તેનું આ વર્ણન છે. અનુભવ વખતે અંતર્મું બ ઉપયાગથી પાતે પાતાના આત્માને જ શુદ્ધસ્વરૂપે દેખે છે, ત્યારે તેા બહાર બીજા જીવા ઉપર લક્ષ પણ નથી હાેતું, પછી મિત્ર-શત્રુ કાેણુ ? ને રાગ દ્વેષ કેવા ? હું તા જ્ઞાનસ્વભાવ છું—એમ દેખે છે, તેમાં રાગદ્વેષ દેખાતા નથી. રાગ જ નથી પછી મિત્રતા કાેની સાથે? ને દ્વેષ નથી ત્યાં કલેશ કાેની સાથે ? બસ, સમભાવ જ વર્તે છે.

જ્યાં આત્માને જ દેખે છે, અહારમાં બીજાનું લક્ષ જ નથી, ત્યાં પૂજનાદિના કે આહારની શુદ્ધિ–અશુદ્ધિના વિચાર પણ નથી રહેતા; પછી કેાણ કેાને પૂજે ? કે કેાણ કેાની નિંદા કરે ? અમુકના સ્પર્શોલા આહાર લેવા, ને અમુકના સ્પર્શોલા આહાર ન લેવા, એવા છૂત–અછૂતના વિકલ્પા જ્ઞાનસ્વભાવની ભાવનામાં રહેતા નથી. જ્યાં દેહ જ આત્માના નથી ત્યાં છૂતાછૂતપણું કેવું ?

સમભાવથી ચિત્તને આત્મામાં સ્થિર કરવા માટે જ્ઞાની આવી ભાવના વડે ગ્રાનસ્વભાવનું ચિન્તન કરે છે. ભાવના તે અનુભવની માતા છે. આવી ભાવના વડે જ્યારે ચિત્તને સ્વાનુભવમાં એકાથ કરે છે ત્યારે તેા તે આત્મદર્શક જીવને બસ, એક પાતાના આત્મા જ દેખાય છે, બીજા જીવાનું લક્ષ રહેતું નથી. 'શત્રુ–મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા' એ પણ અનુભવમાં એકાથ થયા પહેલાંની ભાવના છે; અહા, બધા જીવા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે...હું પણ જ્ઞાનસ્વરૂપ છું....પછી કાેણ મારા મિત્ર ? ને કાેણ મારા શત્રુ ? આગળ દાેહા લ્લ્માં કહેરો કે 'સર્વ જીવા જ્ઞાનમય છે' –એમ દેખતાં સમભાવરૂપ સામાયિક થાય છે. પાતે પોતાના જ્ઞાનસ્વભાવમાં એકત્વરૂપ થઈને પરિણમ્યા ત્યાં સર્વત્ર મધ્યસ્થ ભાવ થઈ જાય છે, તે જ સામાયિક છે.

સ્વભાવદષ્ટિમાં બધા જીવેા સરખા છે, પછી કેાણુ પૂજ્ય ને કેાણુ પૂજક ? કેાણુ કેાને ઉપસર્ગ કરે ને કેાણુ કેાને સમાધિ કરાવે ? પાતે જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને લક્ષમાં લઈ ને કર્યો તેમાં ક્રોધાદિ રહેતા નથી. અને બહારમાં લક્ષ વખતે પણ જ્ઞાની બધા છવાને જ્ઞાનસ્વરૂપ દેખે છે. 'જ્ઞાન 'ને કેાણ મારે ? એટલે કાેઈ ને મારવાની બુદ્ધિ ન રહી, તેમજ પાતાને મરણના ભય ન રહ્યો. જ્ઞાનની જ સ્વસન્મુખ ઉપાસનામાં એવા અતીન્દ્રિય આનંદ આવ્યા કે બહારમાં પરને ઉપાસવાની આકુળતા ન રહી. અહાે, સ્વાનુભૂતિમાં પરમ તૃષ્તિ છે. અરે જીવ ! તું તારા જ્ઞાનસ્વભાવને લક્ષમાં લઈ ને આવી પરમ વીતરાગતાની ભાવના તા ભાવ....તારા આત્મામાં સમભાવના કાેઈ અનેરા આનંદ થશે.... અપૂર્વ શાંતિ થશે. 'હું સહજ શુદ્ધ જ્ઞાનાનંદ એક સ્વભાવ છું....વિભાવથી રહિત છું, સ્વભાવથી ભરેલા છું....ને બધાય જીવા પણ આવા જ છે ' એવી પરમાત્મભાવના નિરંતર ભાવવી. જ્ઞાની અંતર્ટ્રદેષ્ટિથી પાતાના આત્માને પરમાત્મસ્વરૂપ દેખે છે, ને બહારમાં લક્ષ વખતે બીજા જીવા પણ પરમાત્મસ્વરૂપ છે –એમ ભાવના ભાવે છે. તે ભાવનાના ખળે રાગદ્વેષ ટાળી વીતરાગતા તથા પરમાત્મપદ પ્રગટ કરે છે.

આત્માને જ્ઞાનસ્વરૂપ ન જાણે, ને દેવ-મનુષ્ય-તિર્યંચ વગેરે દેહરૂપે જ આત્માને માને તેને શત્રુ–મિત્ર, માન–અપમાન વગેરે વિષમભાવ થયા વગર રહેતા નથી. અને દેહથી ને રાગથી પાર, સર્વંત્ર જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને જ દેખે તેને સમભાવના જ અભિપ્રાય રહે છે, કચાંય પણ રાગ–દ્વેષની ભાવના રહેતી નથી. 'હું તા બસ ! જ્ઞાન....જ્ઞાન....ને જ્ઞાન...., આવી અનુભૂતિ તે માક્ષનુ' વિધાન છે; એ જ જિનદેવનું કરમાન છે.

બીજા જીવેામાં દેાષ દેખાય ત્યાં ધર્મીજીવ તે દેાષની મુખ્યતા નથી કરતા, એટલે તેના તીરસ્કાર નથી કરતા, પણ તેના પરમાત્મ—સ્વભાવની મુખ્યતાથી જુએ છે કે બધાય જીવા સ્વભાવથી ભગવાન છે. આવા સ્વભાવને સમજીને બધાય જીવા સુખી થાએા... અમારા નિમિત્તે કાેઈ જીવને કલેશ ન થાએા. સંસારમાં જન્મ–મરણના અનેક પ્રસંગા આવે તેમાં પણ ધર્મીજીવ ક્ષણેક્ષણે વૈરાગ્ય કરે છે, જ્ઞાનસ્વભાવની ભાવના વડે ચિત્તને સ્થિર કરે છે....જ્ઞાનચેતના પાતાના ચૈતન્યસ્વભાવને એક ક્ષણ પણ ભૂલતી નથી, ને માહમાં કે દેહમાં મૂર્છાતી નથી. અહેા, આવી જ્ઞાનચેતના વડે સર્વંત્ર પાતાને જ્ઞાનસ્વરૂપે જ દેખનારા યાગી-ધર્માત્માઓ અલ્પકાળમાં જ માક્ષપદને પામે—એમાં શું આશ્ચર્ય! [૪૦]

અહેા, મુનિવરાેનું ચૈતન્ય–આરાધનામય જીવન વીતરાગભાવથી રાેલી રહ્યું છે. એવા વીતરાગી મુનિ-જીવનની મુમુક્ષુદ્ધદયમાં ભાવના છે. બસ, મુનિસંધની સાથે રહેતા હાેઈએ ને ચૈતન્યતત્ત્વની આરાધનારૂપ મુક્તજીવન જીવતા હાેઈએ—એ દશા ધન્ય છે.

 $\bigcirc$ 

આ.સં. ૧૨

派后派后派后派

となどが必要が

િ ચાેગસાર-પ્રવચન : ૪૧-૪૨

આત્મદેવના અજ્ઞાનથી કુ<mark>તીથ</mark>ોમાં ભ્રમણુ; તારા ચૈતન્યદેવને કેહમંદિરમાં જ કેખ.

æ

ताम कुतित्थइं परिभमइ धुत्तिम ताम करेइ। गुरुहु पसाए जाम णवि अप्पा देउ मुणेइ।।४१।। सद्गुरु वयन–प्रसादथी लखे न આતમદેવ; ભમે કુતીર્થ ત્યાં લગી, કરે કપટના ખેલ. ४१.

વીતરાગમાગી જૈન ગુરુએાના પ્રસાદથી જીવ જ્યાંસુધી જ્ઞાનાનંદમય આત્મદેવને પાતામાં જ નથી દેખતા, તેમજ ઇષ્ટદેવના સર્વજ્ઞ-વીતરાગસ્વરૂપને નથી એાળખતા, ત્યાંસુધી તે બહારના કુતીર્થામાં ભને છે અને ધર્મના નામે તથા દેવી-દેવતાના નામે અનેક ધર્તીંગ કરે છે.

જૈનમાર્ગના સાચા ઉપદેશ દેનાર શ્રીગુરુ જેને મળ્યા નથી, તે અજ્ઞાની–મિથ્યામતિ જના, જાણુ કે બીજા દેવ-દેવી મને બધુંય આપી દેશે–એવી બ્રમણા કરે છે, કાેઈ પૈસા માટે, કાેઈ પુત્ર માટે, કાેઈ શરીરના રાેગ મટાડવા માટે – એમ વિષયાેની આશાથી અનેક કુદેવ–દેવીની માનતા કરે છે, ને મિથ્યાત્વના સેવનથી સંસારમાં જ ભમે છે. ભાઈ, તને તાે સાચા ગુરુના ઉપદેશરૂપ પ્રસાદ મળ્યાે છે, તાે તું એ બધી બ્રમણાને છેાડી દે અને સાચા દેવનું સ્વરૂપ જાણ.

જેમ કડવી તૂંબડીને અનેક નદી-સરોવર-કુંડ કે સમુદ્રમાં સ્નાન કરાવવાથી કાંઈ તેની કડવાશ મટતી નથી, તેમ આત્માને ભૂલીને, આ શરીરને અનેક તીર્થાના પાણીમાં સ્નાન કરાવવાથી કાંઈ તેના અંદરના પાપમેલ દૂર થતા નથી. આત્માને એાળખીને મિથ્યાત્વાદિ છેાડે તેા જ પાપ છૂટે ને સાચી તીર્થયાત્રા એટલે કે માક્ષમાર્ગમાં ગમન ઘાય. એના ભાન વગર જીવા મિથ્યામાર્ગમાં ને કુતીર્થીમાં ભમી રહ્યા છે. –૪૧.

હવે કેાઈ પૂછે કે 'કુતીર્થામાં તેા સાચા દેવ નથી, પણ જિનમ દિરમાં કે સમ્મેદશિખર– શત્ર જય વગેરે સુતીર્થામાં તાે દેવ બિરાજે છે ને ? ' તાે તેનાે ઉત્તર કહે છે—

આત્મસંબાે**ધન**ી

દે ભાઈ ! જિનમ દિરમાં કે સિદ્ધક્ષેત્ર વગેરે તીર્થીમાં ભગવાનની સ્થાપના છે—એ ખરૂં; પણ ચૈતન્યભાવરૂપ પરિણમેલા ભગવાન કંઈ ત્યાં નથી, તે ચૈતન્યદેવ તેા દેહમ દિરની અંદર બિરાજે છે—એમ નિશ્ચયદેષ્ટિથી તું જાણ.

મૂર્તિમાં ભગવાનની સ્થાપના છે પણ મૂર્તિ પાતે ભગવાન નથી. તેમાં જેમની સ્થાપના છે તે ખરા ભગવાન એટલે કે ભાવનિક્ષેપરૂપ ભગવાન સર્વદ્વપરમાત્મા તે સમવસરણમાં બિરાજે છે–તે છે; અને તે ભગવાન પણ તને ખરેખરા સ્વરૂપે કચારે દેખાશે ?–કે જ્યારે તું અંતર્મુંખ થઈ ને આ દેહમંદિરમાં બિરાજમાન પાતાના જ્ઞાનસ્વરૂપ ભગવાન ચૈતન્યદેવને સ્વાનુભવથી દેખીશ. સ્વ-પરમાત્માને દેખીશ ત્યારે જ બીજા પરમાત્મા કેવા છે તેને તું ઓળખીશ; અને ત્યારે જ તને ખબર પડશે કે મૂર્તિમાં જેની સ્થાપના છે તે દેવ કાેણ છે, કેવા છે, ને કચાં રહેલા છે ?

પ૦૦ ધનુષના સીમ ધર પરમાત્મા આ પાંચધનુષના મંદિરમાં કઈ રીતે બિરાજે ? તેઓ તેા સમવસરણ વચ્ચે પ૦૦ ધનુષના દેહમ દિરની અંદર, પાતાના સર્વ જ્ઞસ્વરૂપમાં તન્મયપણે બિરાજે છે. ત્યાં પણ બહારની આંખથી તાે તું તેમના સુંદર શરીરને દેખીશ, -તે કાંઈ સાચા ભગવાન નથી; સાચા ભગવાન તાે તને ત્યારે જ દેખાશે કે જ્યારે અંતરના જ્ઞાનચક્ષુને ખાેલીને પાતાના ભગવાનને દેખીશ. (સમયસાર ગા. ૩૧ માં કુંદકુંદસ્વામીએ એ વાત બહુ સરસ રીતે સમજાવી છે. અત્યંત પ્રિય એવી તે ગાથાના ભાવાનું દાલન, મુંબઈ-ઇસ્પિતાલમાં અંતિમ દિવસામાં પણ ગુરુદેવ ખૂબ ભાવપૂર્વક કરતા હતા.)

મ'દિર–મૂર્તિ કે તીર્થમાં સ્થાપના દ્વારા પણુ, યાદ તેા કરવાના છે સર્વજ્ઞ–વીતરાગ ભાવરૂપ પરમાત્માને; અને તે પરમાત્માદ્વારા પણુ પાતાના તેવા પરમાત્મસ્વભાવને લક્ષમાં લેવાના છે. પાતાના પરમાત્માને ભૂલીને એકલા બહારમાં જ જોયા કરે તાે માેક્ષમાર્ગ હાથમાં આવે તેમ નથી, ને ભગવાનનું પણુ સાચું સ્વરૂપ એાળખાય તેમ નથી.

જિનમ દિરમાં દર્શન-પૂજન કરવા કે સમ્મેદશિખર-ગીરનાર-શત્રું જય વગેરે તીર્થાની યાત્રા કરવી, તે કાંઈ અજ્ઞાન કે મિથ્યાત્વ નથી; તેમાં તાે માક્ષગામી સિદ્ધોનું ને મુનિવરાનું સ્મરણ છે; જ્ઞાનીને પણ તેવા ભાવ આવે છે, પણ તેની મર્યાદા તે જાણે છે. જેમ સ્થાપનાના -ચીતરેલા કે કાેતરેલા હાથી હાય, તેના ઉપર બેસીને કાંઈ પાંચ ગાઉના મારગ ન કપાય; તેમ બહારના તીર્થમાંથી કે મૂર્તિમાંથી આત્મા કે સમ્યગ્દર્શનાદિ માક્ષમાર્ગ ન મળે; માક્ષમાર્ગ તા અંતરમાં બિરાજમાન આત્મદેવ પાસેથી જ મળે છે-એમ જ્ઞાની જાણે છે. અજ્ઞાની તા આત્મદેવને ભૂલીને, જાણે બહારમાંથી ને રાગમાંથી આત્માના ધર્મ મળી જશે એમ માને છે. તે મિથ્યામાન્યતા છેાડાવવા ને અંદરનું આત્મસ્વરૂપ બતાવવા આ વાત સમજાવી છે; કાંઈ જિન-પૂજન કે તીર્થયાત્રા વગેરેના નિષેધ નથી કર્યો.--તેમાં શુભરાગ છે; આત્માના અનુભવરૂપ ધર્મ તેનાથી જુદી ચીજ છે.

ચાંગસાર-પ્રવચના ૪૩-૪૫

62]

કાેઈ કહે કે—કુતીર્થામાં જવાથી તાે ધર્મ ન થાય પણ સુતીર્થામાં જવાથી તાે ધર્મ થાય ! તાે કહે છે કે હે ભાઈ ! આત્માના જ્ઞાન વગર કાેઈને ધર્મ કે માક્ષ થતાે નથી, ને ભવના અંત આવતાે નની.

' જ્ઞાનસ્વરૂપી ભગવાન 'ને ઓળખ્યા વગર તું પુજન કેાનું કરીશ ને ધ્યાન કેાનું ધરીશ ? મૂર્તિ સામે બહારમાં જોયે કાંઈ આત્મઅનુભવ નથી થતા; અંતર્મુખ થઈને આત્મામાં નજર કર્યે જ સમ્યગ્દર્શન ને સ્વાનુભવ થાય છે. –આ રીતે અંતર્મુખી સ્વાનુભવ કરાવવા આ ઉપદેશ છે. કાંઈ ભગવાનના દર્શન–પૂજનના નિષેધ માટે આ વાત નથી. ગૃહસ્થ–શ્રાવક કાંઈ આખા દિવસ આત્મચિંતનમાં રહી શકતા નથી, બીજી અશુભપ્રવૃત્તિ છાડીને તે દરરાજ દેવદર્શન–પૂજન-સ્વાધ્યાયાદિ કરે છે, ને તે તેનું હંમેશનું કર્તવ્ય કહ્યું છે. ભગવાનના દર્શન વડે અંદરમાં તે પાતાના ઇષ્ટને યાદ કરે છે.

સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન- ચારિત્રરૂપે પરિણુમેલાે આત્મા પાતે ખરેખર ભાવ-તીર્થ છે, તે પાતે સત્નત્રયવડે સ સારને તરે છે. સ સારથી તરીને જે કાેઈ જીવા માક્ષમાં ગયા....જાય છે... ને જશે....તે બધાયે આત્માને અંતરમાં દેખ્યાે કે બહાર ? અંતર્મું ખ આત્માનું અવલાકન કરી કરીને જ બધાય જીવા માક્ષ પામ્યા છે. હે ભવ્ય ! માક્ષને માટે તું પણ આત્મદેવને આંતરમાં દેખ. તેને દેખ્યા વગર બહારના તીર્થાની યાત્રા કર્યે પણ ભવસમુદ્રથી તરાતું નથી....પુણ્ય બંધાય છે પણ ભવભ્રમણ તાે ચાલુ જ રહે છે. માટે કરી કરીને કહે છે કે હે જીવ ! અંતરમાં આત્માને દેખ. બીજે આત્મા શાેધ મા !

\*\*

અરે જીવ ! ચૈતન્ય-દેવ તું પાતે છે ..... અહારમાં કાં શાધે છે ? देहा-देवलि देउ जिणु जणु देवलिहि णिएइ । हासउ महु पडिहाइ इहु सिद्धे भिक्ल भमेइ ॥४३॥ मूढा देवलि देउ णवि णवि सिलि लिप्पइ चित्ति । देहा-देवलि देउ जिणु सो बुज्झहि समचित्ति ॥४४॥ तित्थइ देउलि देउ जिणु सव्वु बि कोइ भणेइ । देहा-देवलि जो मुणइ सो बुहु को वि हवइ ॥४५॥ देढा-देवलि जो मुणइ सो बुहु को वि हवइ ॥४५॥ देढा-देवलि जो मुणइ सो बुहु को वि हवइ ॥४५॥ देढा-देव भां देव जिन, जन देरे देभांत; ढास्य भने देभाय આ, प्रभु भिक्षार्थ भमंत. (४३) नथी देव भां दिर विषे, देव न भूर्ति न चित्र; देढ-देव फा देव जिन, समज थर्ध समचित्त. (४४) ચ્માત્મસંબાેધન ]

તીર્થ-મંદિરે દેવ જિન, લાેક કથે સહુ એમ; વિરલા જ્ઞાની જાણતા, દેહ-દેવળમાં દેવ. (૪૫)

જેની પાસે મહાન રિદ્ધિ-સિદ્ધિ હેાય એવા રાજા-મહારાજા વગેરે મહાપુરુષ, જો હાથમાં રત્નજડિત શકાેરૂં લઈને ભીખ માંગવા નીકળે, તાે તે જોઈને લાેકાે હસે છે....કે અરે ! માેટાે રાજા થઈને ભીખ માંગે છે ! તેમ અહીં યાેગીરાજ કહે છે કે અરે, આશ્ચર્યની વાત છે કે—અહીં આ દેહદેવળમાં જ ભગવાન આત્માં પાેતે જિન-દેવ બિરાજે છે, છતાં લાેકાે તેને બહારના દેવાલયમાં શાેધે છે ! પ્રભુ પાેતે પાેતાને શાેધી રહ્યો છે !! જ્ઞાની તાે જાણે છે કે મારા ચૈતન્યદેવ મારાથી દૂર નથી, બહાર નથી, મારામાં જ છે, હું જ છું.

હે ભાઈ ! તું સમચિત્ત થઈ, મધ્યસ્થ ભાવથી આ વાત સમજ કે શિલામાં, લેપમાં કે ચિત્ર વગેરે પુદ્દગલ–પર્યાયમાં, ચૈતન્યપ્રભુનેા વાસ નથી. જિનદેવ જેવેા પાતાના આત્મા અહીં જ શરીરની અંદર બિરાજે છે. જગતના લાેકાે તેને બહારના તીર્થા અને મંદિરામાં શાેધે છે, જ્ઞાની તેને શુદ્ધ ઉપયાેબ વડે પાતાની અંદર જ દેખે છે.---પણ એવા આત્મજ્ઞાની જીવાે વિરલા જ છે.

જીએા, આ દેાહાના પરમાર્થંભાવને સમજ્યા વગર કાેઈ તેના વિષરીત આશય સમજીને એમ કહે કે જૈનધર્મમાં મૂર્તિપૂજા વગેરે વ્યવહાર નથી, -તાે તે વાત બરાબર નથી. જે જીવ પાતાના સ્વાનુભવમાં રહી શકે તેને તાે બાદ્યલક્ષ કે બાદ્ય-આલંબન છૂટી જાય છે; પણ જેના ઉપયાગ અંદર સ્થિર રહેતા નથી ને ચંચબ થઈને બહારમાં તા ભમે જ છે, -તાે તેને વિષય-કષાયાની બીજી પાપ પ્રવૃત્તિએા કરતાં, દેવદર્શન વગેરે શુભ પ્રવૃત્તિ હાેય છે અને ત્યાં મૂર્તિપૂજા વગેરે વ્યવહાર હાેય છે. જૈનસિદ્ધાન્તમાં નિક્ષેપ ચાર પ્રકારના કહ્યા છે- નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય ને ભાવ; તે ચારે નિક્ષેપદ્ધારા વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે જો સ્થાપના-નિક્ષેપને ન માને તાે તે સંબ'ધી પાતાના જ્ઞાનના જ નિષેધ થઈ જાય છે. તેમજ 'સ્થાપના 'ને જ ' ભાવ ' (અસલી વસ્તુ ) સમજી હ્યે તાેપણ બૂલ છે.

'ભાવનિક્ષેપ ' એટલે અસલી ભાવવાળી મૂળવસ્તુ, તેને જાણ્યા વગર, બીજામાં તેની સ્થાપનાના ખરેા નિક્ષેપ થઈ શકતા નથી. સાચા હાથી જાણ્યા હાથ તે જ બીજામાં તેની સ્થાપના કરી શકે; પણ સ્થાપનાના હાથીને સાચા જ હાથી માનીને તેના ઉપર સવારી કરવા જાય....તા શું તે હાથી ચાલે ? એક પગલુંય ન આલે; તેમ સાચા ભગવાનને (જ્ઞાનસ્વસાવી આત્માને) ઓળખ્યા વગર, બાહ્યલક્ષે માક્ષમાર્ગમાં એક પગલુંય ચાલી શકાય નહીં; સાચા ભગવાનને આજળપતા હાય તે જ મૂર્તિ વગેરમાં તેની સ્થાપના કરી શકે. અને તેનેય ખ્યાલ છે કે આ મૂર્તિમાં તા ભગવાનની માત્ર સ્થાપના છે; સાચા આગવાન તા જ્ઞાનસ્વરૂપમાં તન્મયપણે બિરાજમાન આત્મા છે. તેના લક્ષ માટે ને તેમાં

63

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૪૩-૪૪-૪૫

એકાગ્ર થવા માટે આ બાહ્યસ્થાપના તેા નિમિત્ત છે.

આ રીતે મૂર્તિને દેખતાં અંદરના ભગવાનને ધર્મી જીવ યાદ કરે છે; અજ્ઞાની તે અંદરના ચૈતન્યભગવાનને ભૂલીને મૂર્તિમાં ને રાગમાં જ રાકાઈ જાય છે. તેને કહે છે કે અરે મૂરખ ! તારા આ દેહદેવળમાં એક માટા દેવ બિરાજે છે, જેવા ભગવાનને તું બહારમાં શાેધે છે તેવા જ તારા અંતરમાં બિરાજે છે....તેના દર્શન તાે કર ! તેને દેખીને હે ચૈતન્ય ! તું પાતે જિનપ્રતિમા થા ! તારા નિજ–મંદિરમાં ચૈતન્યદેવને દેખતાં તું ભવના પાર પામીશ. પરસન્મુખ જોયે કાંઈ નહીં વળે.

પ્રશ્ન :—સ્થાપના-નિક્ષેપમાં, મૂર્વિમાં ભગવાનનાે નમૂનાે તાે છે ને ?

ઉત્તર : — આત્મા તાે અહીં છે કે ત્યાં ? આ આત્માના એક્કેય ગુણ કાંઈ ત્યાં નથી. સ્થાપના દેખીને, તારા જ્ઞાનને લંખાવીને તું ભગવાનને ભલે યાદ કર, પણ તે ભગવાનના આત્માના કાેઈ દ્રવ્ય-ગુણ કે પર્યાય કાંઈ સ્થાપનાની વસ્તુમાં આવતા નથી. જ્યાં ખરેખર આત્મા નથી તેમાં શાેધે તાે આત્મા કચાંથી મળે ! પરમાત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ-અનુભૂતિ અહીં પાતામાં જ થાય છે કે ત્યાં બહારની વસ્તુમાં ? આત્માની પ્રાપ્તિ-અનુભૂતિ અહીં પાતામાંથી જ થાય છે, બહારમાં પર સામે બેઈને તે નથી થતી. બહારમાં ભગવાનના દર્શન-પૂજન-સ્તવનના ભાવ ધાર્માત્માનેય હેત્તા, તે પુષ્ટયબંધનું કારણ છે; તે પાપનું કારણ નથી, તેમજ માક્ષનું યકારણ નથી. માક્ષ તાે પાતાના વીતરાગસ્વભાવની સન્મુખના સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર વડે જ થાય છે....આમ જૈનશાસનમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્નઃ—મૂર્તિ વગેરેને દેખતાં આત્માનું સ્મરણ તેા થાય છે ?

ઉત્તરઃ--જેને પહેલાં આત્માના અવચઢ-ઇઢા-અવાય ને ધારણા થયા હાેય એટલે કે સ્વસન્મુખ થઈને તેનું સ્વરૂપ જાણ્યું હ્રોય તેને પછી તેનું સ્મરણ થાય. પણ જાણ્યા વગર સ્મરણ કેાનું ? આત્માના સાચા નિર્ણય તા અંદરમાં સ્વલક્ષે પાતામાં ઉપયાગ મૂકીને થાય છે. બહારમાં પરના લક્ષે કાંઈ આત્માના નિર્ણય થતા નથી. જ્ઞાની મૂર્તિને જોઈને આત્માને યાદ કરે છે પણ તે અહીં પાતામાં (જ્યાં સ્વાનુભવથી આત્માને દેખ્યા છે ત્યાં) યાદ કરે છે; કાંઈ મૂર્તિમાં પાતાનું અસ્તિત્વ નથી દેખતા. જેમ મૂર્તિમાં મુનિરાજની સ્થાપના હાેય ને તેને કાંઈ પ્રશ્ન પૂછા તા તે મૂર્તિ કાંઈ પ્રશ્નના જવાબ નથી દેતી, કેમકે તેમાં કાંઈ સાક્ષાત ભાવ-મુનિ બેઠા નથી, સ્થાપના છે; તેમ બહારમાં મૂર્તિ લગેરમાં આત્માની સ્થાપના છે, શાસ્ત્રોમાં 'આત્મા ' લખેલા છે, પણ ભાવરૂપ સાચા ભગવાન આત્મા તા અહીં પાતામાં જ્ઞાન આપશે-એટલે કે આનંદના અનુભવ દેશે.

ભાઈ ! આ તેા વીતરાગી સ તાના માક્ષ માટેના રચુકાર છે !

**6**8 ]

આત્મસંબાેધન ]

મંદિર છે, મૂર્તિ છે, પૂજા લક્તિ છે, શુસરાગ છે, વ્યવહાર છે—એ તેા બધી ખબર છે, લાેકાે પણ તે તાે જાણે છે; પણ અહીં તાે જેને જાણવાથી માક્ષ પમાય ને સવદુઃખથી આત્મા છૂટે એવા પરમાર્થં સ્વરૂપની વાત સંતાે તને સમજાવે છે.

જિનમંદિરમાં જઈ ને ભગવાન સામે અવાજ કરે કે 'તમે ચૈતન્ય ભગવાન છે....' ત્યાં સામેથી એવા જ પ્રતિધ્વનિ આવે છે કે 'તમે ચૈતન્ય ભગવાન છે....' એટલે કે હે જીવ! ભગવાનને તું તારામાં શાધ....તારા ભગવાન તારી અંદર બેઠા છે. જ્ઞાની જાણે છે કે 'મેરા પ્રભુ નહીં દૂર-દેશાંતર....માહિમેં હૈ....માહે સ્વઝત અંદર.' સર્વજ્ઞ પરમાત્મા જિનવરદેવ પ્રત્યે મુમુક્ષુ જીવને -આત્મજ્ઞાનીનેય ભક્તિના ભાવ તા આવે જ, તેમનાં દર્શન-પૂજન-આદર-સત્કાર-ચિન્તન વગેરે બધુંય કરે, પણ તે જ વખતે અંતરમાં જાણે કે આવું પરમાત્મપણું મારા સ્વભાવમાં છે, ને તેમાં એકાગ્ર થતાં તે પ્રગટ થશે.

અરેરે, લાેકાે કેવા ભૂલ્યા છે કે....પાેતામાં પરમાત્મપણું ભર્યું હાેવા છતાં તેને દેખતા નથી ને રાગ પાસે ભીખ માંગે છે કે તું મને ભગવાનપણું આપ!–વિષયાેના ભિખારી થઈને તેની પાસે પણ ભીખ માંગે છે કે તમે મને સુખ આપાે!–એલા મૂરખ! તારામાં તાે જો....મહાન સુખના ભંડાર તારામાં ભર્યા છે છતાં બીજા પાસે માંગતા તને શરમ નથી આવતી ? રાગમાં ને વિષયામાં સુખ છે ય કયાં....કે તને આપે! ભગવાન થઈને મક્ષ્તના ભીખ માંગ મા!

બહારમાં ભગવાન નથી....તેા, અંતરમાં ભગવાન છે તેને કેવી રીતે દેખવા ? -તા કહે છે કે સમચિત્તવાળા થઈ ને દેખ. સમચિત્ત એટલે રાગદ્વેષ વગરના ઉપયાગ, એવા ઉપયાગ વડે અંદરમાં તારા આત્માને દેખ....તને તારામાં જ ભગવાન દેખાશે. ઉપયાગને બહારમાં ભમાવતાં સમચિત્ત નથી રહેતું, રાગદ્વેષરૂપ વિષમતા થાય છે. જેણે આ રીતે 'સમચિત્ત ' થઈ ને ચૈતન્યમૂર્તિ આત્મદેવને પાતાની અંદર દેખી લીધા, તેને પછી દેહની કિયામાં કે શુભરાગમાં કચાંય મમત્વ નથી રહેતું; તે હાેય તાેપણ તેને તે માક્ષનું સાધન માનતા નથી. આવા પરમાર્થ આત્માના અનુભવ વગરના જીવા સાચા માક્ષને તાે જાણતા નથી, ને પુષ્ટય તે સંસારના હેતુ હાેવા છતાં તેને તેઓ માક્ષના હેતુ માને છે.---

> " પરમાર્થ ખાહ્ય જીવેા અરે, જાણે ન હેતુ માક્ષના; અજ્ઞાનથી તે પુણ્ય ઇચ્છે –હેતુ જે સંસારના."

—-પુણ્યરાગ તેા સ'સારનેા હેતુ છે, તેના વડે કઠી મેાક્ષ પમાતા નથી –એમ યાેગીજના કહે છે. અ'તર'ગ શુદ્ધિ વગર બહારના શુભ–આચરણથી કે દેહની ક્રિયાથી માક્ષની આશા કરવી તે તાે રેતીને પીલીને તેલની આશા કરવા જેવું નિરથ'ક–મિથ્યા છે.

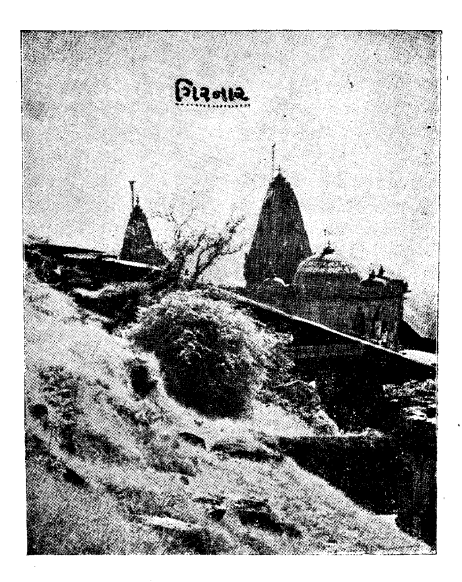
1 64

∫ યેાગસાર–પ્રવચન ઃ ૪૩–૪૪–૪૫

હે જીવ! પાતાના પરમાત્મસ્વભાવની સામે જેઈશ તાે તું પરમાત્મા થઈને માક્ષમાં જઈશ....પણ જો પરની પાસે ભીખ માંગીશ તાે પામર થઈને સ'સારમાં ભટકીશ.

અ'તરમાં નિજ–પરમાત્માને દેખનારા જ્ઞાની વિરલા જ હાેય છે. તે જ્ઞાનીય મંદિરમાં જાય, દર્શાન–પૂજન કરે, ભક્તિ–સ્તુતિ એવી કરે કે રામાંચ ઉલ્લસી જાય; ભગવાનના પરમ ઉપકાર વર્તે છે –એમ જાણે....પ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પણ લખ્યું છે કે––

> ' જિનભક્તિ ગ્રહેા તરુકલ્પ અહેા! ભજીને ભગવાંત ભવઆંત લહાે.'



આત્મસ બાહ્યન ]

—આવા પ્રકારના વ્યવહાર જ્ઞાનીને હેાય છે, પણ આત્માને તેા તે પાતાના અતરમાં દેખે છે, બહારમાં કે રાગમાં નથી શાધતા. ભાઈ, તારે જ્ઞાની થવું હોય ને ભવથી પાર થવું હેાય તેા તું પણ અંતરમાં પાતાના આત્માને જિન સમાન દેખ.

ભગવાનની મૂર્તિ સામે જોઈને બેસી રહે ને એવી આશા રાખે કે જાણે હમણાં ભગવાન બેાલશે....કે દર્શન દેશે ! પણ ભાઈ, ત્યાં કથાં ભગવાન બેઠા છે ! ! સર્વજ્ઞ પરમાત્મા તેા વિદેહમાં બેઠા છે; અને તેમના જેવા તારા પરમાત્મા તારી અંદર બેઠા છે; તેમાં નજરને એકપ્થ કરીને દેખ, તાે ક્ષણમાં તને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થશે ને મહા આનંદ સહિત તું માક્ષને સાધીશ.

ઝેમ ગીરનાર વગેરે તીર્થમાં જતાં નૈમિનાથ ભગવાન યાદ આવે કે અહીં ભગવાને કીક્ષા લીધી, અહીં આત્મધ્યાન કરીને કેવળજ્ઞાન પામ્યા ને અહીંથી માક્ષ પધાર્યા. એમ પાતાના જ્ઞાનના સામર્થ્યથી તેમને યાદ કરીએ છીએ, પણ કાંઈ અત્યારે તે ભગવાન પાતે ગીરનારમાં બિરાજતા નથી, તે ભગવાન તેા સિદ્ધાલયમાં પ**હે**ાંચી ગયા છે. પણ સ્થાપના –નિક્ષેપદ્વારા જ્ઞાનમાં તેમને યાદ કરીએ છીએ, –એવા વ્યવહાર છે.

'આત્મામાંથી જ પરમાત્મપણું આવે છે' એવેા પરમાર્થ જાણનારા જીવેા જગતમાં વિરલા જ હેાય છે. –જગત ભલે ન જાણે પણ જિનરાજ અને જ્ઞાની સન્તો તા તે વાત જાણે છે ને પ્રસિદ્ધપણે બતાવે છે. ('कहा भयो जग ना ळखे...जानत है जिनराज')

ઉપાદાન–નિમિત્તના સંવાદમાં, નિમિત્ત કહે છે કે હે ઉપાદાન ! મને તેા આખું જગત જાણે છે, પણ તું –ઉપાદાન કેાણ છેા તેનું નામ પણ જગત જાણતું નથી.

ત્યારે ઉપાદાન જવાબ આપે છે કે અરે નિમિત્ત ! જગતના અજ્ઞાની લાેકાે ન જાણે તેથી શું થયું ? –કાર્ય ઉપાદાન-શક્તિથી જ થાય છે એ વાત સમ્યગ્દષ્ટિ જીવેા અને જિનરાજ તાે જાણે છે. તેમ અહીં, માક્ષના શુદ્ધ ઉપાદાનરૂપ પરમાર્થ જીવનું સ્વરૂપ જાણનારા જીવેા બહુ થાેડા છે; સ'સારના માટેા ભાગ પરમાર્થસ્વરૂપથી દ્વર છે, પરમાર્થ આત્માના અનુભવ કરનારા જીવેા બહુ જ થાેડા છે....પણ તેથી શું થયું ? પાતે અંતરમાં પરમાર્થ આત્માના અનુભવ કરી લ્યે તાે પાતે સ'સારથી છૂટી જાય છે.

હે જીવ! તને ભવદુઃખના ડર લાગ્યા હાય ને માક્ષસુખની અભિલાષા જાગી હાય તા....તું અંતરમાં તારા ભૂતાર્થસ્વભાવને પરમાત્મસ્વરૂપે દેખ....તે માટે આ સંબાધન છે.

[ આ રીતે દેાહા ૪૧ થી ૪૫ સુધીમાં 'પરમાર્થ ભગવાન ' કચાં છે ને કેવા છે તે બતાવ્યું. હવે, તેવા ભગવાનને જાણીને તું ધર્મરસાયનનું પાન કર –જેથી તારા ભવરાગ મટે –એમ કહેશે. ] (૪૧–૪૫)

ЭЖ.С

આ. ૧૩

ભવરેાગ મટાડવા ધર્મનું અમૃત પીએા.

\*

जइ जरा–मरण करालियउ तो जिय धम्म करेइ । धम्म रसायणु पियहि तुहुं जिम अजरामर होहि ।। ४६ ।।

જરા–મરણુ ભયભીત જો, ધર્મ તું કર ગુણુવાન;

**અજરામર પદ પામવા....કર ધર્મોંધધિ પાન**. (૪૬)

સ સારથી ભયભીત જીવને ધર્મ નું સંબાધન કરતાં યેાગીન્દુમુનિરાજ કહે છે કે હે જીવ ! જો તું જરા-મરણથી ભયભીત હેા તાે અજરામર થવા માટે ધર્મ રૂપી અમૃતનું પાન કર.

આ સ'સારમાં રાેગ-વૃદ્ધાવસ્થા-મરણ વગેરે ઘાેર દુઃખાેથી જો તું બ્યાકુળ દ્હાે તાે સ્વાનુભવરૂપી ધર્મરસ પી....તે ધર્મ સંસારના દુઃખથી ઉગારે છે ને માેક્ષસુખમાં સ્થાપે છે. જન્મ-મરણના દુઃખાેથી છૂટીને અમરપદને પામવા માટે રત્નત્રયધર્મ જેવું ઔષધ બીજી કાેઈ નથી. ભાઈ, તે' કષાયાના રસ તાે અનાદિથી ચાખ્યા, તેના વડે તારાે ભવરાેગ મટયો તાે નહિ, ઊલ્ટુ' આકુળતાના દાહ થયા ને સંસારમાં બ્રમણ થયું. સંસારના વૈદા-દાક્તરાંએ ટી. બી, કેન્સર વગેરે રાગાેનું ઔષધ શાધ્યું પરંતુ જન્મ-મરણના રાંગ મટાડવાનું કાેઈ ઔષધ તેમની પાસે નથી. તે ભવરાંગ મટાડવાનું ઔષધ તા ભગવાન જિન્દેવે શાધ્યું છે;--તે કથું ઔષધ ?--કે રત્નત્રય ધર્મરૂપી રસાયણ તે ભવરાેગ મટાડવાનું અમાહ ઔષધ છે....તેનું સેવન કર.

અતિશય રૂપવાળા ચક્રવર્તી સનતકુમારને મુનિદશામાં ભયંકર કોઢના રાગ થયેલા; એક દેવ વૈદ્યનું રૂપ લઈને આવ્યા ને કહ્યું—પ્રભાે ! આજ્ઞા આપા તા મારી ઔષધિથા આપના રાગ એક ક્ષણુમાં મટાડી દઉં.

ત્યારે મુનિરાજ કહે છે : હે વત્સ ! આ દેહનાે રાેગ મટી જાય એવી લબ્ધિ તાે મારા થૂંકમાંય છે....દેહની મને ચિંતા નથી, મારે તેા મારા આત્માના આ ભવરાેગ મટાડવા છે....તેનું ઔષધ હાેય તાે તે રાેગ મટાડ.

ત્યારે દેવ કહે છે—પ્રભાે ! એ ભગરાેગને મટાડનારું રત્નત્રય—ઔષધ તાે આપની પાસે છે.

આ દષ્ટાન્તથી કહે છે કે હે જીવ! તું દેહની ચિન્તા ન કર, આત્માને બાળનારેઃ કષાયરાેગ—મિથ્યાત્વરાેગ તેને મટાડવાનાે ઉપાય કર.—

'राग आग दहै सदा...तातें समामृत सेइये '

於民族民族和民族民族的民族民族民族民族民族

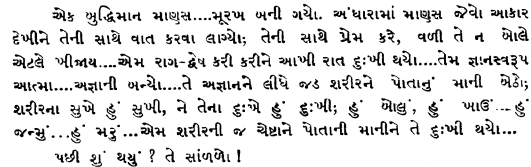
www.jainelibrary.org

આત્મસ બાેધન |

શુદ્ધ ચૈતન્યરસ... પરમ શાંતરસ આત્મામાં ભર્યો છે, ભેદજ્ઞાન–આંજલિ વડે તે ધર્મ'રસનું પાન કર....તેા બધા રાેગ મટી જશે....શરીર જ નહિ રહે,—પછી રાેગ કેવા ને જન્મ -મરણ કેવા ? ધર્મરસના સેવનથી તુ' સિદ્ધપદ પામીને અજર-અમર થઈ જઈશ.

હે જીવ! ભવરાેગ એટલે મિચ્યાત્વ અને કષાય, તે મટાડવા માટે વીતરાગદેવની આજ્ઞા સમાન કાેઈ પથ્ય નથી, જ્ઞાની ગુરુ સમાન કાેઈ વૈદ્ય નથી ને આત્મસન્મુખ વિચાર-ધ્યાન જેવું કાેઈ ઔષધ નથી. ઉપયોગને અંદર જોડીને આવા ધર્મઔષધનું પાન કરતાં તારી આત્મબ્રાંતિ ટળશે ને તને આત્મશાંતિ મળશે. અનાદિના લયંકર ભવરોગ મટાડવાનાે તને અત્યારે અવસર મળ્યાે છે, તાે ધર્મઔષધિનું બરાબર સેવન કરીને તારા ભવરાેગને મટાડ. (४९)

[હવે, આવે ધર્મ કેમ ન થાય, ને કેમ થાય? તે અંને વાત કહેશે.]



પછી જરાક પ્રકાશ થયે ને કાેઈએ તેને સમજાવ્યું: અરે મૂરખ! આ કચાં માણસ છે ? આ તેા ઝાડનું ઠુંઠું છે ! બસ, તે જ્ઞાન થતાં જ ણુદ્ધિમાન માણુસ સમજી ગયે৷ કે અરે ! આ ઝાડના ઠુંઠાને માણુસ સમજીને મેં અત્યાર સુધી ખાલી મહેનત કરી. તેમ જ્ઞાનસૂર્ય ઊગતાં આત્માને ભાન થયું કે, અરે ! આ શરીર તેા જડ છે; હું ચેતન છું. શરીરની ખાવું-પીવું-બાેલવું વગેરે ચેષ્ટાને મારી માનીને, તેમાં રાગ–દેષ કરીને હું અત્યાર સુધી નકામા દુઃખી થયેા. હવે દેઢથી ભિન્ન પાેતાનું ચૈતન્યસ્વરૂપ જાણીને, ચૈતન્યમય ચેષ્ટા વડે તે જીવ સુખી થયેા. આ રીતે અજ્ઞાનથી જીવ દુઃખી ચાય છે, ને ભેદજ્ઞાનથી જીવ સુખી થાય છે. [સમાધિશતક દેાહા ૨૧-૨૨]

0.

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૪૭-૪૮

200 ]

# ધર્મ ... તે કચાં છે? ને કચાં નથી ?

\*

ધર્મ કાંઈ શાસ્ત્ર ભણવાથી નથી થતેા; ધર્મ પેાથી કે પીંછી વડે નથી થતેા; ધર્મ મઠમાં પ્રવેશથી કે મઢીમાં રહેવાથી નથી થતેા, તેમજ ધર્મ માથાના લાેચથી પણ નથી થતાે.

—તો કઈ રીતે ધર્મ થાય છે?-રાગદ્વેષ બંને છેાડીને નિજાત્મામાં જે વસે છે તેને જ જિનભગવાને ધર્મ કહ્યો છે, ને તે ધર્મ જીવને પંચમ ગતિમાં લઈ જાય છે, —સિદ્ધગતિ પમાડે છે.

જીુએા, આ રાગદેષ વગરનેા, માેક્ષના કારણુરૂપ ધર્મ. આ સિવાય શુભરાગની ક્રિયાએા પણ માેક્ષનું કારણ નથી.

પ્રશ્નઃ—શુભરાગથી ક્ષેત્રવિશુદ્ધિ તેા થાય છે ?

ઉત્તરઃ—એકલું ખેતર ખેડીને બેસી રહે પણ અંદર જો બીજ વાવે નહિ તા શું કામનું ? એમાં કાંઈ અનાજ તાે ન પાકે. તેમ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માના અનુભવરૂપ બીજ વગર એકલા શુભભાવ કરે તેથી કાંઈ માક્ષકળ કે સમ્યક્ત્વાદિ પાક પાકે નહિ.–બહુ તાે દેવગતિરૂપી ઘાસ પાકે.—ઘાસ તાે ઢારના ખારાક છે ! મનુષ્ય તા અનાજ ખાય; તેમ અજ્ઞાની પુષ્ટ્યના–રાગના ભાગવટા કરે છે; જ્ઞાની તા ચૈતન્યના અતીન્દ્રિય આનંદને ભાગવે છે.—તે ભાગવટા કાંઈ પુષ્ટ્યરાગ વડે નથી થતા, આત્મજ્ઞાન વડે થાય છે.

અરે જીવ! તે વનમાં વસીને, મસ્તક મૂંડીને કે શાસ્ત્ર ભણીને શું કર્યું ? આત્માને તેા જાણ્યાે નહિ, રાગ–દેષને તાે છેાડયા નહિ, તાે તને ધર્મ કચાંથી થાય ? ધર્મનું ધામ એટલે કે 'ધર્મી' તાે આત્મા પાતે છે, તે ધર્મી'માં વસવું તે ધર્મ છે. ધર્મી'થી બહારમાં બીજે કચાંય ધર્મ નથી.

પ્રશ્નઃ—રાગથી મુનિને ધર્મ ન થાય, પણ શ્રાવકને તે થાય ?

આત્મસ બાેધન ]

ઉત્તરઃ—નહીં; શ્રાવકને કે મુનિને, આત્મામાં વસીને જેટલા રાગદ્રેષ છેાડે તેટલા જ ધર્મ છે. રાગ તે ધર્મ નથી, વીતરાગતા તે જ ધર્મ છે. કેશના લાેચ કરે ને હાથમાં પીંછી લ્યે પણ અંદરથી મિથ્યાત્વ ને રાગદ્રેષ છેાડે નહિ, નિજાત્મામાં વસે નહિ—તેને જાણે પણ નહિ, તાે એને ધર્મ કચાંથી થાય ધર્મ તાે તેને કહેવાય કે જેનું સેવન માક્ષમાં લઈ જાય. જે સંસારની ચારગતિનાં દુઃખાથી છેાડાવીને જીવને પંચમગતિરૂપ માક્ષમુખ પમાડે-એવાે ધર્મ કરવા માટે હે જીવ! તું અંતર્મુંખ થઈને આત્મામાં વસ....ને રાગ-દ્રેષથી દૂર ખસ. બસ, 'સ્વમાં વસ ને પરથી ખસ.'

આત્મા કેવા ? કે સિદ્ધ ભગવાન જેવા...જેમાં શરીર નથી, કર્મ નથી, રાગદ્વેષ નથી; વીતરાગી જ્ઞાન-આનંદથી ભરેલાે ચૈતન્યપિંડ આત્મા છે, તેમાં જે વસે એટલે કે તેની સન્મુખ શ્રદ્ધા–જ્ઞાન કરીને એકાચ થાય, તે જીવ ધર્માત્મા છે; જે જીવ શરીરમાં –કર્મમાં કે રાગમાં વસે છે –તેમાં પાતાપણું માને છે તેને ધર્મ કે માક્ષ થતા નથી. શુભરાગમાં કાંઈ એવી તાકાત નથી કે જીવને માક્ષમાં લઈ જાય. –જીવને માક્ષમાં લઈ જવાની તાકાત તા વીતરાગભાવરૂપ ધર્મમાં જ છે.

પ્રશ્નઃ—શુભરાગથી અડધેા માર્ગ તેા કપાય ને ?

ઉત્તરઃ—ના; શુભરાગ તે માર્ગ જ કયાં છે ? એ તો સ સારના માર્ગ છે. શુભરાગને જે માેક્ષમાર્ગ માને તે જીવ માેક્ષના માર્ગમાં આવ્યા જ નથી, પછી માર્ગ કપાવાની વાત કયાં રહી ?—એ તાે સ સારમાર્ગ છે. ચૈતન્યસ્વભાવમાં વસવું તે જ સિદ્ધપદના માર્ગ છે; પ્રથમ ચૈતન્યસ્વભાવની શ્રદ્ધા કરતાં જ અડધા માર્ગ કપાઈ જાય છે; ને પછી તે સ્વભાવમાં લીન થઈને પૂર્ણ વીતરાગ થતાં કેવળજ્ઞાન અને માેક્ષ પમાય છે.

ભગવાને આવા ધર્મ કહ્યો છે, તેને દે જીવ! તું ભક્તિપૂર્વંક આરાધ. [૪૭-૪૮]

જીવને કેમ સંસાર ?....ને કેમ માેક્ષ ?

'વિષયોના પ્રેમથી ભવમાં ભટકીશ....' 'આત્માના પ્રેમથી પરમાત્મા થઇશ '

आउ गलइ णवु मणु गलइ णवि ग्राशा हु गलेइ । मोहु फुरइ णवि अप्प–हिउ इम संसार भमेइ ।।४६।। जेहउ मणु विसयहं रमइ तिमु जइ अप्प मुणेइ । जोइउ भणइ हो जोइयहु लहु णिव्वाणु लहेइ ।।५०।।

[ યેાગસાર-પ્રવચન : ૪૯-૫૦

૧૦૨ ]

આયુ ઘટે, મન ના ઘટે, ઘટે ન ઇચ્છા-માેહ; આત્મહિત સ્ફૂરે નહિ,-એમ ભમે સંસાર. (૪૯) જેમ રમતું મન વિષયમાં તેમ જો આત્મે લીન; શીધ મળે નિર્વાણપદ, ધરે ન દેહ નવીન (૫૦)

જીવ જે આશુષ્ય બાંધીને આવ્યા છે તે તા પ્રત્યેક ક્ષણે ઘટતું જ જાય છે, એક ક્ષણ પણ એવી નથી કે આશુષ વધતું હાેય; પણ જીવને મનની તૃષ્ણા ને વિષયાની આશા વધતી જ જાય છે, તે ઘટતી નથી. અરેરે, મૂઢ જીવને માહ સ્ફૂરે છે પણ પાતાના આત્મહિતની સ્કૂરણા તે કરતા નથી, તેના વિચાર કરતા નથી. અરે જીવ! વિષયાના ભિખારી થઈ ને ક્ષણેક્ષણે તું ભયંકર ભાવમરણમાં કેમ રાચી રહ્યો છેા? ('ક્ષણક્ષણ ભયંકર ભાવમરણે કાં અહાે રાચી રહાે!')

ચાેગીજનાે કહે છે કે ભાે ચાેગી ! જીવાેનું મન જેમ વિષયાેમાં રમે છે તેમ જાે અંતર્મું થઈને પાેતાના આત્મામાં રમે તાે તે શીઘ્ર નિર્વાણુ પામે. જેનું ચિત્ત ચૈતન્યભંડારને જાણીને તેમાં રમે છે તે જીવ પરમાત્મા થાય છે.

જીએા, કેવી સાદી-સીધી વાત છે ! બધી વાત પેાતાના ઉપયોગ ઉપર છે. ઉપયોગને તેમ વાળ....કે આમ વાળ ! બહારમાં ભમતા ઉપયોગને ગુલાંટ મારીને અ'તર-ચૈતન્યમાં તુ' જોડી દે....તેા તરત જ પરમસુખને પામીશ.

અરેરે જીવ! શું તને પાપના ભય પણ નથી લાગતાે ? શું પાપના રસ આડે એક પળ આત્માના હિતના વિચાર કરવાનીયે તને કૂરસદ નથી! આવા મનુષ્ય–અવતાર ને આવા ઉત્તમ સુયોગ મહાભાગ્યે મળ્યાે છે, તેને પાપ–વિષયામાં ગુમાવી ઘે તા એના જેવી મૂર્ખાઈ બીજી કઈ? ભાઈ....ભવને ભાંગવાના આ અવસર....માક્ષને સાધવાનું આ ટાશું...તેને તું ચૂકી ન જઈશ. માહના ઝેર પીને તને સુખ નહીં મળે....વિષયતૃષ્ણાની આગ તને દુઃખમાં બાળશે....માટે એનાથી પાછા વળી જા....ને સમ્યગ્દર્શન વડે ચૈતન્યના શાંતરસનું પાન કર....એમાં જ તારું કલ્યાણ છે.

હે ભાઈ ! જેને આત્મરામ વહાલા છે, તેને વિષયેા વહાલા કેમ લાગે ? ચૈતન્યપ્રભુ તેા આનંદજળનું સરાવર છે; ને વિષયેા તેા ઝાંઝવા જેવા છે, –તેમાં શાંતિનુ પાણી નથી પણ બળતરા છે. અરે, જેને શુભરાગના રસ છે તેને પણ વિષયાના જ પ્રેમ છે, તેને વીતરાગી ચૈતન્યસ્વભાવ પ્રત્યે પ્રેમ નથી. બાપુ, રાગથી તાે તું બહુ દુઃબી થયાે....હવે તે રાગના રસ છાેડીને આત્માના પ્રેમી થા. જે 'આત્મપ્રેમી ' થયાે, તે ધર્મીજીવ આત્મામાં જ રમણ કરતાે કરતાે શીઘ્ર મેક્ષપુરીમાં પહેાંચી જશે. આત્મસંબાેધન ]

અજ્ઞાની રાગમાં ને વિષયેામાં સુખ માનીને તેમાં જ આખેા આત્મા હેામી ઘે છે ને દુઃખી થાય છે; અને જ્ઞાની અતીન્દ્રિય ચૈતન્યસુખના સ્વાદમાં લીન થઈ ને અર્પાઈ જાય છે ને માક્ષસુખને પામે છે.

માટે હે જીવ ! વિષયેાની પ્રીતિ છેાડ ને આત્માની પ્રીતિ કર.



'આમાં સદા પ્રીતિવંત બન....આમાં સદા સંતુષ્ટ ને, આનાથી બન તું તૃપ્ત, તુજને સુખ અહેા ! ઉત્તમ થશે.'

' અરે, અ'તરમાં આત્માના જે પ્રેમ લાગ્યાે છે તે કાેને દેખાડીએ ? એ તા અ'દરની જેને લાગી તેને લાગી છે. વાર'વાર ચિત્તના ઉપયાગ તેમાં જ લાગ્યા કરે છે.'---ન્નુઓ, આ ધર્મીના અ'તરની દશા ! સમ્યગ્દષ્ટિનું ચિત્ત ગાઢપણે ચૈતન્યમાં લાગ્યું છે. મુનિઓનું ચિત્ત તાે ચૈતન્યરસમાં એવું લાગ્યું છે કે તેમાંથી બહાર આવવું ગાઠતું નથી; તેમના ઉપયાગ અ'તર્મું હૂર્તથી વધુ વખત ચૈતન્યથી બહાર રહેતા નથી, ક્ષણમાં નિર્વિકલ્પ થઈને અ'દર લીન થઈ જાય છે. જ્યાં સાચા પ્રેમ જાગે તેમાં ઉપયાગ લાગે; ચૈતન્યની પ્રીતિ કરીને તેમાં ચિત્ત જોડતાં તું અલ્પકાળમાં પરમાત્મા થઈશ....તને ઉત્તમ સુખ થશે. ચૈતન્યતત્ત્વ કોઈ અદ્ભુત અચિંત્ય છે....તેના પ્રેમ થતાં જ જીવને આખા સ'સારના રસ ઊડી જાય છે, દેવલાકના વૈભવા પણ એના ચિત્તને લલચાવી શકતા નથી.

મૂઢ-અજ્ઞાની જીવ બાદ્યવિષયાના રસ આડે ચૈતન્યતત્ત્વના જરાય પ્રેમ કરતા નથી, તેમાં ચિત્તને જોડતા નથી. બાદ્ય વિષયમાં સુખ ખરેખર નથી; છતાં-સ્પર્શને વશ હાથી, રસને વશ માછલું, ગંધને વશ ભમરા, વર્ણુંને વશ પતંગિયા અને શબ્દને વશ હરણિયા, એમ એકેક ઇન્દ્રિયના વિષયમાં લીન થયેલા તે જીવા વિષયવશ પ્રાણ પણ છાડે છે....તા, ખરેખર આનંદથી ભરેલા અતીન્દ્રિય ચૈતન્યપ્રભુ આત્મા....તેના મહા આનંદમાં જેનું ચિત્ત લીન થયું તે જ્ઞાનીજના ગમે તેવી પ્રતિધ્રળતા વચ્ચે પણ તેની

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૪૯-૫૦

908 ]

લગની–પ્રીતિ–છેાડતા નથી; શરીરાદિનું ગમે તે થાએા પણ ચૈતન્યને। પ્રેમ તેમને છૂટતે। નથી. –આવી આત્મલગનીવાળા જીવેા અલ્પકાળમાં માેક્ષને પામે....એમાં શું આશ્ચર્ય !

—તેમ હે ભબ્ધ ! સમ્યગ્દર્શન પામવા મારે પણ અત્માની આવી લગની લાગવી જોઈ એ. ચિત્તમાંથી વિષયેાના રસ ઊડી જાય ને દિન–રાત ચૈતન્યની જ પ્રીતિમાં ચિત્ત લાગ્યું રહે....તેના જ રસ ઘૂંટાયા કરે. ઉપયાગની આખી દિશા કરી જાય. બહારના માન–અપમાન જોવા તે ન રાકાય....ચૈતન્યની લગની આડે બીજી બધુંય તેને નીરસ.... નીરસ... લાગે. તે જીવ અલ્પકાળમાં જ પાતાના ઉપયાગને આત્મામાં એકાગ્ર કરીને તેના અનુભવ અને સમ્યગ્દર્શન કરે છે જ. આત્માની સાચી લગની હાેય ને આત્મા ન મળે –એમ કેમ અને ? પાતાની વસ્તુ છે એટલે મળે જ.

અહા, જ્યાં સ્વાનુસવ થયેા ત્યાં, આનંદસરાેવરના તે માછલાને તેમાંથી બહાર આવવું ગમતું નથી....ચૈતન્યરસમાં તે મસ્ત થઈ જાય છે; તે ધર્માત્મા એવા આત્મરસિક થઈ જાય છે કે ત્રણલાેકની વિભૂતિ તેને તરણાં જેવી લાગે છે. હે જીવ! આવા આત્માનાે રસ કર....તાે માેક્ષ તારા હાથમાં જ છે.

જીએા તેા ખરા....આત્મહિતને માટે આત્માને જગાડવા યેાગીએાએ કેવું મધુર સંબાધન કર્યું છે!

જેને જેના રંગ લાગે છે તે બીજું બધું ભૂલી જાય છે. એક માણસ વિષય-તૃષ્ણામાં એવા લીન....કે વેશ્યાના મકાનમાં બારીએ લટકતા સપેંને, દારડું સમજી તેને ઝાલીને ઉપર પહેાંચ્યા....તાં'ય તે મૂરખાને કાંઈ ખબર ન પડી. બીજો એક વેપારી નામું લખવામાં એવા મશગુલ....કે ચાપડા નીચેથી માટેા એટુ ચાલ્યા ગયા....તાં'ય એને ભાન ન રહ્યું. બીજો એક માણસ સ સારના વિચારમાં એવા લયલીન થઈ ગયેલા કે તેના દીકરાના લગ્નના વરઘાડા ઘર પાસેથી વાજતે-ગાજતે નીકબ્યો તાં'ય તેને ખબર ન પડી....આ બધા બાહ્યવિષયામાં ચિત્તની એકાગ્રતાના ઊંધા --દષ્ટાંત છે; તેમ આત્મામાં ચિત્તની એકાગ્રતા થતાં મુનિજના તેમાં એવા લીન થાય છે કે, બહારમાં સિંહ-વાઘ કે નાગ આવીને શરીરને ખાતા હાય, શરીરને કાંઈ આળી નાંખતું હાય, -તાં'ય તેમાં લક્ષ જતું નથી, બહાર શરીર સળગતું હાય ત્યાં તા અંદર ચૈતન્યધ્યાનમાં લીન થઈ, કર્માને સળગાવી, કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી ક્ષણમાં મિક્ષમાં ચાલ્યા જાય છે. (શત્રુંજ્ય સિદ્ધક્ષેત્ર ઉપર પાંડવ-મુનિ ભગવ તાની જેમ.) ચૈતન્યપ્રભુની તાકાત કાંઈ અપાર છે! તે વિષયાના પ્રેમ છાંડીને પાતે પાતાના પ્રેમ ( આળખાણ ... શ્રદ્ધા ) કરે તા તેને પરમાત્મા થતાં શી વાર!

'હું આ ભવદુઃખથી કચારે છૂટું ને આત્માને કચારે પામું!'—એમ જેને અંતરમાં આત્મલગની લાગી હેાય તે જીવ, બીજી બધી પારકી પંચાત છેાડીને, સંસારના રસ છેાડીને, આત્માના જ અભ્યાસમાં ચિત્તને જેડે....વારંવાર તેની જ ચર્ચા-વિચારણા

િ૧૦૫

કરે, ગુરુ પાસે જઈને વિનયથી એની જ વાત પૂછે; પૂછતાં શરમાય નહિ, કે માન આડુ' ન આવે. જુઓને, અનુભવપ્રકાશમાં તેનુ' એક કલ્પિત-દબ્ટાંત આવે છે : એક જિજ્ઞાસુ કાેઈ જ્ઞાની પાસે જ્ઞાન લેવા ગયેા; જ્ઞાનીએ તેને બાધ પમાડવા કહ્યું કે નજીકના સરાવરમાં એક માછલું રહે છે તેની પાસે જઈને માંગ....એ તને જ્ઞાન આપશે.... ત્યારે તે જિજ્ઞાસુ કાંઈ તર્ક કે માન વચ્ચે લાબ્યા વગર, માછલા પાસે જઈને પણ પૂછે છે....આવી જિજ્ઞાસાપૂર્વક આત્માને સમજવાના પ્રેમ જાગે, તેના અનુભવની લગની લાગે, ત્યાં રાગના ને વિષયાના રસ છૂટી જાય છે, તેમાંથી ચિત્ત દૂર થઈ જાય છે, ને ચૈતન્યમાં જ ચિત્તને એકાગ્ર કરીને અલ્પકાળમાં તે જીવ પરમાત્મા થઈને પંચમગતિમાં પહેાંચી જાય છે.

માટે હે માક્ષાથી ! તું વિષયાના પ્રેમ છેાડ ને આત્માના પ્રેમ કર [૪૯-૫૦]



નરકના ઘર જેલું શરીર....તેનાથી જીદા નિર્મળ આત્માને ભાવ

जेहउ जज्जरु रगरय--घरु तेहउ बुज्झि सरीरु। अप्पा भावहि णिम्मलउ लहु पावहि भवतीरु॥५१॥

નર્કવાસ સમ જર્જરિત, જાણો મલિન શરીર; કરી શુદ્ધાતમ–ભાવના, શીધ લહો ભવતીર. (૫૧)

શરીર તેા નરકનું ઘર છે; તેની મમતા છેાડીને પવિત્ર આત્માની ભાવના કર તેા તું દેહાતીત એવી માક્ષદશાને પામીશ. આત્મા તેા આનંદથી ભરેલું ને માહરૂપ મેલ વગરનું પવિત્ર ઘર છે, તેમાં તારા વાસ છે; તેને બદલે વિષ્ટાથી ભરેલા નરકગૃહ જેવા આ શરીરને તું પોતાનું ઘર કચાં માની બેઠા ? જેમ નરકનું સ્થાન સડેલું ને ભયાનક દુર્ગ ધથી ભરેલું છે તેમ આ શરીર પણ વિષ્ટા-માંસ-મૂત્ર-લાેહી વગેરે અત્યંત અપવિત્ર મલિન પદાર્થાથી ભરેલું નરકનું ઘર છે....એમ તું જાણ....ને આત્મા આનંદથી ભરેલું પવિત્ર ઘર છે–તેની ભાવના કર...જેથી તું શીઘ ભવના પાર પામીશ.

શરીર તે કચાં જીવ છે ?–અરે, અન'તા શરીરા આવ્યા ને અળી ગયા કે સડી

908 ]

ગયા; દેવશરીર આવ્યું તે પણ ટક્યું નહિ, ને તીર્થ કરાનુંય શરીર કાયમ ન રહ્યું.–એ તાે સંયોગી વસ્તુ છે. આત્માં દેહથી જીદાે, શાશ્વત ચૈતન્યસ્વરૂપે બિરાજે છે. તેની ભાવના કરવાથી શરીર રહિત એવું સિદ્ધપદ પમાય છે.

અજ્ઞાની ચૈતન્યતત્ત્વને ભૂલીને, શરીરરૂપે જ પાતાને માનીને તેની એવી મમતા કરે છે–જાણે કે તેમાંથી શું યે લઈ લઉં ! અરે ભાઈ ! શરીરમાં તાે લાેહી–માંસ–પરુ–હાડકાં -વિષ્ટા ને પેશાબ ભર્યા છે, કાંઈ સુખ-શાંતિ-જ્ઞાન-વીતરાગતા તેમાં નથી ભર્યા. એની ઉપરની જરાક ચામડી કાઢી નાંખી હોય તે**ા શરીરના બીભત્સ દેદારને જેવાય કે**ાઈ ઊભું ન રહે. –એવું નરકતું ઘર છે....તેમાં મમતા શું ? રાગાદિ મળ રહિત શુદ્ધ આત્માને જાણીને તેની ભાવના કરીશ તેા શીઘ્ર ભવથી પાર થઈશ. અને જો આ નરકના ઘરની મમતા કરીશ તા પાપના પાટલા બાંધીને જઈશ નરકમાં ! જેમ નરકમાં સારભૂત કંઈ જ નથી ને ચારેકોર પ્રતિકળતાના પાર નથી; તેમ આ શરીર પણ બધી અપવિત્ર દુર્ગ'ધી વસ્તુનું ઘર છે.–એવા નરકઘરની મમતા છેાડ, ને અશુચિભાવના ભાવી, તેનાથી જીુદા પવિત્ર આત્માનું ચિન્તન કર. અરેરે, માહુને લીધે આવા અપવિત્ર નરકઘરમાં (-દેહમાં) અવતરવું ને તેની વચ્ચે જીંદગીભર રહેવું--તે, ભગવાન આત્માને માટે શરમની વાત છે ! એનાથી ભિન્ન જ્ઞાનાન દસ્વરૂપ આત્માની એવી ઉગ્ર ભાવના કર....કે જેથી કરીને આવા દેહમાં આવવું જ ન પડે. આપુ! આ શરીર તેા તારા દુશ્મન-કર્મીએ જગતના બધા ખરાબ પદાર્થો ભેગા કરીને, તને તેમાં પૂરવા માટે બનાવેલું કેદખાનું છે; તેમાં સારી-સારરૂપ વસ્તુ એક્કેય નથી; આવા દેહપી જરાની જેલમાંથી તારે છૂટવું હાય ને સિદ્ધનગરીમાં મુક્ત-વિદ્વાર કરવે દેાય તેા, અત્યંત પવિત્ર એવા પાતાના પરમાત્મ-સ્વરૂપની ભાવના કર. ( ५१ )



<mark>ધંધામાં પ</mark>ંડેલા . કે શાસ્ત્રના પઢનારા જેએે આત્માને નથી જાણતા તેએો માક્ષને નથી પામતા

¥:

धंधइ पडियउ सयल जगि णवि अप्पा हु मुणंति । तहिं कारणि ये जीव फुडु णहु सिग्व्वाणु लहंति ।। ५२ ॥ सत्थ पढंतह ते वि जड अप्पा जे रा मुणंति । तहिं कारणिए जीव फुडु राह णिव्वाण लहंति ।। ५३ ।। વ્યવહારિક ધંધે ફસ્યા, કરે ન આતમજ્ઞાન; તે કારણુ જગ જીવ તે પામે નહિ નિર્વાણ. (પર) શાસ્ત્રપાઠી પણ મૂર્ખ કે જે નિજતત્ત્વ અજાણ;

તે કારણ તે જીવ ખરે પામે નહિ નિર્વાણ. (૫૩)

સંસારના સર્વે જીવેા ધંધામાં પડેલા છે અને આત્માને જાણતા નથી તેથી તે જીવેા નિર્વાણને પામી શકતા નથી. આખાદિ વેપાર-ધંધા, રાંધવું, ખાવું, દીકરા-દીકરી વગેરે બધા રાગના ધંધા, અને વિષયાના પ્રેમ, તેમાં વર્તતા જગતના જીવા રાગના ધંધામાં ફસાયેલા છે, પાપ પ્રવૃત્તિમાં પડચા છે, તેમાંથી છૂટા પડી આત્માને જાણવા નવરા થતા નથી,-એવા જીવા માક્ષને કથાંથી પામે?

કોઈ કહે-બ્યવહારધ ધામાં, અશુભમાં ફસાયેલા તે જીવેા તેા માેક્ષને ન પામે, પરંતુ અમે એ વેપાર ઘ ધાની પ્રવૃત્તિ છેાડીને આખાે દિ' શાસ્ત્રભણુતરમાં લાગ્યા રહીએ તાે.... ?

-તેના જવાબમાં કહે છે કે-શાસ્ત્ર ભણી-ભણીને પણ જો આત્માને નથી જાણતો તો તે જડ છે-મૂર્ખ છે, તે પણ માક્ષને પામતા નથી. તે પણ વ્યવહારના ધ'ધામાં જ કસાયેલાે છે.-એક અશુભધ'ધા, ને બીજો શુભધ'ધા ! બ'ને રાગના ધ'ધા છે. ધર્મના ધ'ધા તા રાગથી ભિન્ન આત્માને જાણવામાં છે. આત્માને જે નથી જાણતા, તે શાસ્ત્ર ભણેલાે પ'ડિત હાય તાપણ તેને 'જડ' (અર્થાત મૂર્ખ) કહ્યો, કેમકે માક્ષના વિષયમાં તા તે મૂર્ખ-જડ જેવા છે; બહારનાં ભણતર માક્ષ માટે શું કામના ?

બાપુ, તું આ મનુષ્યપશું પામીને વ્યવહારધંધામાં ને પાપપ્રવૃત્તિમાં જ જીંઠગી આખી ડૂબ્યેા રહીશ તેા આત્મકલ્યાણ કચારે કરીશ ? બાળપણું તેા રમતમાં ખાેશું, શુવાની વિષયોમાં ને વેપારમાં ગુમાવી, વૃદ્ધાવસ્થામાં શક્તિહીન થઈ ને રાયો; કચારેક શાસ્ત્ર-વાંચન વગેરે શુભપ્રવૃત્તિ કરી, તાે ત્યાં પણ ધર્મના નામે રાગને જ પાેબ્યા; રાગ વગરના ચૈતન્યસ્વભાવને જાણ્યા વગર ભવના પાર ન પામ્યા.

જેમ કાેઈ મૂરખાે જેલની અદર ઊંટ ઉપર બેસીને, એમ માને કે હું ઊંચે બેઠા !-પણ તે જેલમાં જ પૂરાયેલાે છે. તેમ સ સારની જેલમાં પૂરાયેલા અજ્ઞાની પુણ્યના ઊંટડા ઉપર બેસીને સ્વર્ગમાં જાય ને અભિમાન કરે કે હું ઊંચે ચડયો....મેં ઊંચા ભાવ કર્યા ! પણ ખાપુ ! ઊંચા તાય સ સારની જેલમાં છેા; પુણ્યના ઊંટ ઉપર ચડચો તેથી કાંઈ તું અજ્ઞાનની જેલમાંથી છૂટીને માક્ષ નહિ પામી જા. અરે, જેલમાં પૂરાવું એ તાે સજ્જનને માટે શરમની વાત છે, એનાં અભિમાન શા ? ભાઈ, આત્માને આળખીને તેના શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-અનુભવ કર તાે જ તું સ સારની જેલમાંથી છૂટીને ઊંચું અને મુક્ત એવું સિદ્ધ પદ પામીશ.

### ∫ ચાેગસાર-પ્રવચન : પર-પ૩

અજ્ઞાની કાેઈ અશુભરાગમાં કસાયા, કાેઈ શુભરાગના રસમાં કસાયા, તે રાગવડે ને તેનાં ફળ વડે પાતાને માટેા માને છે, કાેઈ પૈસાના ઢગલાથી માટાઈ માને, કાેઈ શાસ્ત્રનાં ભણતર વડે માટાઈ માને, પણુ રાગ વગરની નિર્વિકલ્પ જ્ઞાનચેતના....આત્મચેતના ....તેની અપૂર્વ મહાનતાને તેઓ જાણતા નથી, તેથી તેઓ માક્ષને પામી શકતા નથી. ગુહ–ધંધાની વચ્ચે રહીને કે શાસ્ત્ર ભણીને પણ જેઓ જ્ઞાનચેતનાસ્વરૂપ આત્માને અનુભવી લ્યે છે તેઓ જરૂર નિર્વાણને પામે છે. જગતના માટા ભાગ તા સ સારના પ્રેમમાં– રાગના રસમાં ખૂંચી ગયા છે, આત્માના પ્રેમ જગાડીને વ્યવહારના પ્રેમ છાેડતારા વિરલા જીવા સિદ્ધપદ્દને પામે છે.

શાસ્ત્રપાઠીને પણ મૂર્ખ કહ્યો , તેમાં કાંઈ શાસ્ત્ર ભણતરના દાેષ નથી પણ તે જીવ આત્માને નથી જાણતાે માટે તેને મૂર્ખ કહ્યો છે. શાસ્ત્રના અભ્યાસ તા ધર્માત્મા–મુનિએા પણ કરે.–શાસ્ત્રના રહસ્યભૂત પાતાના આત્માના અનુભવ કરવા તે ખરી પંડિતાઈ છે. ચાેથા ગુણસ્થાને નિર્વિકલ્પ ઉપયાેગમાં અપૂર્વ આનંદના સ્વાદથી ભરેલું આત્મજ્ઞાન પ્રગટે છે, તેને વિશેષ શાસ્ત્રભણતર ન હાેય તાેપણ 'ખરા પંડિત' કહ્યો છે....કેમકે સ્વભાવ અને પરભાવને જીદા પાડીને માેક્ષને સાધતાં તેને આવડી ગશું છે.

' બિલાડી આવે તો ઊડી જવું....' એમ બાલતાં એક પાપટ શીખ્યા; પણ જ્યારે ખરેખર બિલાડી આવી ત્યારે તે ઊડી ન ગયા, ને બિલાડીએ તેને માઢામાં પકડવા ત્યારે પણ તે પાપટ ' બિલાડી આવે તા ઊડી જવું....' એમ રટણ કરતા રહ્યા. —તે પાપટિશું ભણતર શું કામનું ? તેમ શાસ્ત્રોમાં તા પરભાવાને છાડીને શુદ્ધ આત્માના અનુભવ કરવાનું કહ્યું છે; તેને બદલે, શાસ્ત્ર ગાખવા છતાં પણ રાગને જ સારા માનીને તેમાં રાકાઈ ગયા; મિચ્યાત્વની બિલાડીએ તેને પકડવા; મિચ્યાત્વથી છૂટા પડીને પરમાર્થં રૂપ પાતાના આત્માને ન જાણ્યા, તા તેનું શાસ્ત્રભણતર શું કામનું ? અને જ્ઞાનીઓ તેને ' મૂર્ખ' ન કહે તા બીજું શું કહે ? મૂર્ખ કહા કે બહિરાત્મા કહાે....જે આત્માને જાણતા નથી તે માક્ષને પામતા નથી.

[ આત્મવિદ્યા જ ભવતારક છે— આ સ'બંધમાં એક પંડિત અને નાવડીયાનું બાધ-પ્રેરક દષ્ટાંત ગુરુદેવ ઘણીવાર આપતા….તે 'અધ્યાત્મસન્દેશ' પુસ્તકમાં જિજ્ઞાસુઓએ વાંચી લેવું. ]

ભલે ઓછા શાસ્ત્રા ભણ્યાે હાય પણ અંતરના પ્રયત્ન વડે જ્ઞાનચેતનારૂપ થઈને આત્માના સાક્ષાત્કાર જેણે કરી લીધાે તેણે બધાય શાસ્ત્રાના સાર જાણી લીધા; કુંદકુંદ-ત્વામી વગેરે યાેગીઓ તેને 'શ્રુતકેવળી ' કહે છે....સમસ્ત જિનશાસન તેણે જાણી લીધું છે. જિનવાણી પઢવાનું ખરૂં કળ તાે પરમાર્થ આત્મસ્વરૂપને જાણીને નિશ્ચય સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરવી તે છે....તે જ ખરી આત્મવિદ્યા છે ને તે જ મુક્તિનું કારણ છે; એટલે

٩٥٢ ]

#### આત્મસ બાેધન

ચારે અનુયેાગ જાણીને પણ તેમાંથી જે અન્ય દ્રબ્યાેથી ભિન્ન પાેતાના પરમાર્થ ચૈતન્ય સ્વરૂપને જાણે છે–અનુભવે છે તે જ નિર્વાણને પામે છે. આત્માને નહિ જાણનારા જીવાે બીજી ગમે તે પ્રવૃત્તિ કરે તાેપણુ માેક્ષને સાધી શકતા નથી.

" –તાે માક્ષને માટે શું કરવું ? " તે હવેના દાહામાં કહેશે. [ ૫૨-૫૩ ]

## ×

બહુ પૂછ મા.... બાહ્યવૃત્તિ છે\ડીને અંતરમાં જા....

ને શુદ્ધાત્માનું ગ્રહણુ કરીને માક્ષપુરીમાં જ....!

茶

मणु-इंदिहि वि छोडियइ बहु पुच्छियइ रग कोइ। रायहं पसरु णिवारियइ सहज उप्पज्जइ सोइ ॥५४॥ पुग्गलु अण्णु जि अण्णु जिउ अण्णु वि सहु ववहारु। चयहि वि पुग्गलु गहहि जिउ लहु पावहि भवपारु ॥५५॥ भन-ઇન્द्रियथी दूर था, शी थહु पूछे वात ? राग-प्रसार निवारतां, सહજ સ્વરૂપ ઉત્પાદ. (५४) છવ પુદ્દગલ બે ભિન્ન છે, ભિન્ન સંકળ વ્યવહાર: તજ પુદ્દગલ ગ્રહ જીવ...તા શીધ લહે ભવપાર. (५५)

હે જીવ! બીજું કાંઈ પૂછ મા !–અસ, પરમ તત્ત્વમાં ઉપયોગને એડીને મન અને ઇન્દ્રિયેાને છેાડી દે, એટલે રાગનાે પ્રસાર અટકી જશે ને સહજસ્વરૂપ એવી માક્ષદશા ઉત્પન્ન થશે. તું આમ કર....તાે પછી માક્ષને માટે તારે બીજા કાેઈને કાંઈ પૂછવાની જરૂર નથી.

પુદ્દગલ અન્ય છે, જીવ અન્ય છે, અને બ્યવહારરૂપ બધા પરભાવેા પણ અન્ય છે. હે ભવ્ય! તે પુદ્દગલને તેમજ પરભાવેાને છેાડ ને શુદ્ધાત્માને ગ્રહણ કર....તેથી તુ શીઘ્ર ભવના પાર પામીશ.

ુજીએા, આ ટૂંકામાં ભેદજ્ઞાન કરાવીને માેક્ષની રીત બતાવી. ભાઈ, મન અને ઇન્દ્રિયેા વડે આત્મા જણાતાે નથી. આત્માને જાણવાે હાેય તાે મન અને ઇન્દ્રિયાેથી તેમજ સમસ્ત વ્યવહારથી દૂર થા. વધુ ન પૂછ; આંતર્મુંખ ઉપયાેગ કર એટલે તારું સહજસ્વરૂપ તને પાતાને સ્પષ્ટ અનુભવમાં આવી જશે.

િયોગસાર-પ્રવચન : ૫૪–૫૫

અનુભવ કરવાની આ રીંત, સમયસાર ગા ૧૪૪ માં બહુ સરસ સમજાવી છે. ઇન્દ્રિય અને મન તરફ જોડાયેલા જ્ઞાન વડે પરની પ્રસિદ્ધિ થાય છે, તેનાથી અતીન્દ્રિય આત્માના અનુભવ નથી થતા; માટે તેનાથી ઉપયાગને ભિન્ન કરીને....અતીન્દ્રિય થઈને ચૈતન્યસ્વરૂપમાં ઉપયાગ જોડ....એટલે તે અંતર્મું ઉપયાગમાં તને મહા આનંદસહિત આત્માના એવા સાક્ષાત્કાર થશે, કે પછી બીજીું કાંઈ પૂછવાપણું તારે નહીં રહે. તે સ્વાનુભવમાં રાગના ફેલાવ રાકાઈ જશે ને વીતરાગ થઈ ને તારા આત્મા પાતાના સહજ સ્વરૂપથી જ માક્ષરૂપ પરિણમી જશે. માટે, (સમયસાર ગા. ૨૦૬ માં કહે છે....તેમ) અતિ પ્રશ્નો ન કર....પરમ પ્રીતિથી જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માનો જાતે જ અનુભવ કર.

> ' હું એક શુહ સદા અરૂપી, જ્ઞાન દર્શનમય ખરે; કંઈ અન્ય તે મારું જરી, પરમાણુમાત્ર નથી અરે ! '

—-આ રીતે શુદ્ધ આત્માને લક્ષમાં લઈને તેનું સ્વસંવેદન કર. શરીર તથા કર્મના સંબંધરૂપ વ્યવહાર, કે ગુણુ-ગુણીના ભેદરૂપ વ્યવહાર,—તે બધા વ્યવહારને છેાડ, ને શુદ્ધ જ્ઞાનમય સ્વતત્ત્વમાં સીધા ઉપયાગને જોડ....તાે તું શીઘ્ર ભવ્રપારને પામીશ....કાેઈ પ્રશ્ન કે શંકા તને નહીં રહે.

'અનુભવ કેમ થાય ?....નિર્વિકલ્પતા કેમ થાય ?.... કેમ થાય....કેમ થાય ?....' એમ પૂછ-પૂછ કર્યા કરે, પણ પરિણામને અંદર જોડીને તેવેા અનુભવ કરે નહિ-તો તેને આત્મા કયાંથી જણાય ? રાગથી જુદા પડી, અંદર ઊતરીને જાણીશ....પછી તારે પૂછવાપણું નહીં રહે, પાતાના જાત અનુભવથી તું નિઃશંક થઈ જઈશ....તારું સ્વરૂપ તને પાતાને જ આનંદસહિત સ્પષ્ટ દેખાશે-અનુભવાશે. માક્ષના ને સમ્યગ્દર્શનના આ જ ઉપાય છે.---''બીજું કહિયે કેટલું ?....કર વિચાર તા પામ !"

શુદ્ધ આત્મા એકવાર જ્ઞાની પાસેથી લક્ષમાં લઈ લીધેા, પછી તેના અત્યંત પ્રેમપૂર્વંક વારંવાર અંતરના અભ્યાસ વડે ઊંડો ઊતરીને જાતે સ્વાનુભવ કરવાના છે.– બસ, હવે બીજું કાંઈ પૂછ મા! મન–ઇન્દ્રિયા તરફથી ઉપયાગને પાછેા વાળીને અંદર જ્ઞાયકસ્વભાવમાં જોડી દે, ને આત્મસાક્ષાત્કાર કરીને સવપાર થઈ જા. (૫૪–૫૫)



્રે ચૈતન્યમય નિર્વિકલ્પ તત્ત્વને વિકલ્પથી પકડવા જઇશ તેા તું 🕅 ચાક્રી જઇશ. શાંત–જ્ઞાનચેતના વડે જ તેને અનુભવમાં લે. આત્મસંબોધન ]

1 999

જીવને ન જાણે ત્યાં સુધી ભવથી ન છૂટે

×

जे णवि मण्णइ जीव फुडु जे णबि जीउ मुणंति । ते जिणणाहहं उत्तिया णउ संसार मुचंति ॥ ५६ ॥ २५७४ न भाने જીવને, જે નહિ જાણે જીવ;

છૂટે નહિ સંસારથી, ભાખે છે પ્રભુ જિન. (૫૬)

પુદ્ગલથી અને પરભાવેાથી સ્પષ્ટપણે ભિન્ન એવા શુદ્ધ–જીવને જે અનુભવે છે તે રીાથ્ર મુક્તિ પામે છે—એમ આગલા દેાહામાં કહ્યું; હવે અહીં કહે છે કે એવા શુદ્ધ જીવને જે નથી જાણતા, નથી માનતા, તે જીવ સંસારથી છૂટતા નથી.

આત્મા સ્વાનુભૂતિના પ્રત્યક્ષજ્ઞાનથી જણાય તેવા છે. કાઈ કહે કે–અમે 'વિકલ્પથી' તા આત્માને અરાબર જાણી લીધા છે પણ અનુભવમાં આવતા નથી?—તા કહે છે કે તારી વાત ખાેઢી છે; વિકલ્પથી આત્મા જાણવામાં આવે જ નહિ. જ્ઞાન અતર્મુખ થઈને વિકલ્પથી દ્વર થાય ત્યારે જ આત્મા નિર્ણયમાં આવે; ને જ્ઞાનમાં આ રીતે સાચા નિર્ણય કરે તેને આત્માના અનુભવ થાય જ. તે નિર્ણય જ્ઞાનમાં થાય છે, વિકલ્પમાં નથી થતો. વિકલ્પ કરતાં નિર્ણયન્નાની તાકાત કાઈ જીફી જ છે. આવા જ્ઞાનથી આત્માને જાણીને અનુભવમાં લીધા સિવાય બીજી રીતે ભવભ્રમણમાંથી જીવના છટકારા થાય નહિ.

ખરેખર તેા વિકલ્ય તે જ્ઞાન જ નથી, તેને તો 'અચેતન' કહ્યો છે, તેનામાં આનંદ પણ નથી;-તેનાથી આત્માના 'નિર્ણંય કેમ થાય ? આત્માને જાણનારું જ્ઞાન તો સ્વાનુભવની લહેરવાળું છે, આનંદરૂપ છે; તે સ્વસંવેદનથી 'સીધું' આત્માને પ્રત્યક્ષ કરે છે. 'સીધું' એટલે વિકલ્પને વચ્ચે રહેવા દેતું નથી....સીધું આત્મામાં તન્મય થાય છે. આવા જ્ઞાન વઅર માેક્ષ થાય નહિ.

અહેા, આત્માના પરમસ્વભાવમાં સ્થિત સ'તા, હથેળીમાં આત્મા બતાવે છે કે અરે જીવ! તું તા તારા હાથમાં જ છાને ? તારા આત્મા કાંઈ તારાથી દૂર નથી, તારા જ્ઞાનમાં જ તે વસી રહ્યો છે. તારા આત્મા વિકલ્પમાં નથી, દેહમાં નથી, જ્ઞાનમાં છે; ને અંતર્સું ખ જ્ઞાનવડે તે સતત સુલભ છે. અરે, પાતાના આત્મા પાતાને સુલભ ન હાય એ કેમ બને ? જેનું પ્રગટ અસ્તિત્વ છે તેની નાસ્તિ કાેણ કહે ? અંતર્સું ખ થઈને પાતાના અસ્તિત્વને માને, ને સ્વાનુભવથી જાણે ત્યારે ભવપાર પમાય છે. આવે અનુભવ કરનારા ધર્મા જીવા કાેઈ વ્યવહારમાં કસાયેલા હાેતા નથી, બધાય વ્યવહારથી તે સુક્રત છે, છૂટા છે. અભેદ આત્મઅનુભૂતિમાં કાેઈ ગ્રુણલેદ પણ નથી ત્યાં બીજા વ્યવહારના લંગરની શી વાત! ૧૧૨ ]

ચિંાગસાર-પ્રવચન : પછ

' બાેધ ' તેા બાેધસ્વરૂપ આત્મામાંથી આવે છે, કાંઈ રાગમાંથી કે પરમાંથી બાેધ નથી આવતાે.

\* જેમ રેતીમાં તેલ નથી પણ તલમાં તેલ છે;

\* જેમ ઝાંઝવામાં જળ નથી પણુ સરાવરમાં જળ છે;

\* તેમ વાણી કે વિકલ્પમાં બાેધ નથી, પણ બાેધસ્વરૂપ આત્મામાં બાેધ છે.

જે બેાધથી ભરેલા ચૈતન્યસરાેવરમાં ડૂબકી મારે છે તે જ આત્મબાેધને પામે છે. વિકલ્પાેના મૃગજળમાં ગાેથાં ખાય તેથી કાંઈ આત્મબાેધ મળે નહિ. આત્મા જ્યાં છે તેમાં ઉપયાેગને જોડવા વગર આત્મબાેધ થાય નહિ ને સ સાર છૂટે નહિ.

( એક શ્રોતા કહે છે:) અરે, આપ આત્માને જાણવાની વાત કરા છેા, પણ ગહારમાં મેાંઘવારી કેટલી છે!!

(ગુરુદેવ ઉત્તરમાં કહે છે:) અરે, પણ અહીં (અંદરમાં) તા સાંઘવારી છે. આત્મા સમીપમાં જ છે ને તેની અંદર એકાગ્ર થઈ ને જાણવા માંગે તા જાણી શકાય છે,—તેમાં કાંઈ બહારની મેંઘવારી આડી આવતી નથી. અંતરદ્દષ્ટિથી જેતાં પરમાત્મ-તત્ત્વ સતત સુલભ છે, ચૈતન્ય 'ભાવ ' વડે તે તરત મળે છે; ને અત્યારે તેની પ્રાપ્તિના સુકાળ છે....તે સાંઘું છે....સુલભ છે....તે લેવા માટે કાંઈ પાસે લાચારી કરવી પડે તેવું નથી, સ્વાધીનપણે પાતાની મેળે પાતામાંથી લઈ લેવાય એવા આત્મા છે. માટે હે ભવ્ય ! જે તારે ભવથી છૂટવું હાય તા, ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા પ્રત્યે પરમ પ્રેમ લાવીને તેને સમજવાના ઉત્સાહ કર, ઉદ્યમ કર. તને તે જરૂર સમજાશે ને તું જરૂર માક્ષને પામીશ. (પદ)

જીવનું સ્વરૂપ જાણવા માટે નવ દષ્ટાંત

रयण दीउ दिरगयर दहिंउ-दुध्धु-घीवं पाहाणु । सुण्णउ रुउ फलिहउ अगिणि रगव दिद्ठंता जाणु ।।४७।।

રત્ન, દીપ, રવિ, દૂધ-દહીં-ઘી, પત્થર ને હેંમ, સ્ફટિક, રજત ને અગ્નિ-નવ, જીવ જાણવા તેમ (૫૭)

આત્માને જાણ્યા વગર ભવથી છૂટાતુ' નથી–એમ કહ્યું; તેા તે આત્માનુ' અસ્તિત્વ કઈ રીતે જાણુવું ? તે માટે અહી' નવ દબ્ટાંત કહ્યા છે, તેના વડે હે ભવ્ય ! તું આત્માને જાણ. આત્મસ'બાેધન · ]

૧. ૨૮ન : જેમ મખમલવાળી ડબ્બીમાં રહેલું ૨૮ન, તે ડબ્બીથી જુદું છે, તેમ આ દેહરૂપી ડાબલીમાં રહેલું ચૈતન્યરત્ન, તે દેહથી જીદું છે; તેને સમ્યગ્દબ્ટિ-ઝવેરી પારખી લ્યે છે. ૨૮નની જેમ આ ચૈતન્યરત્ન સ્વયપ્રકાશી, ૮કાઉ અને મહા મૂલ્યવાન છે; મહા-કિમતી ૨૮ન દેખીને જેમ ઝવેરીને આનંદ થાય તેમ આ અચિત્ય ચૈતન્યરત્ન તેના પારખનારને મહાન-અપૂર્વ-અતીન્દ્રિય-અનંત આનંદ આપે છે. હે જીવ! તારામાં આવું અમૂલ્ય ચૈતન્યરત્ન છે....તેને તું પારખી લે. જો આ ચૈતન્ય-૨૮ત્ન ન હાય તેા બડ-૨૮ત્નની કિંમતને પણ કાેણ જાણે ? કાેહીન્ર્રરત્ન ગમે તેવું હાય....પણ તેને જોનારી આંખ ન હાેય તેા ! અને આ બહારની આંખ હાેય પણ અંદર જાણનારા આત્મા ન હાેય તેા ?-માટે સ્વ-પરપ્રકાશી આ ચૈતન્યરત્ન જ બધામાં મુખ્ય છે.-આ રીતે રત્નના દબ્ટાંતે ચૈતન્યરત્ન એવા તારા જીવને તું જાણ !

૨. દીપ : દીવાની જેમ આત્મા સ્વયમેવ સ્વ-પરપ્રકાશક સ્વભાવવાળા છે; જેમ દીવાને જોવા માટે બીજા દીવાની જરૂર પડતી નથી, ગમે તેવા અંધારાની વચ્ચે પણ તે દીવા જુદા દેખાઈ આવે છે, તેમ આ આત્મા એવા ચૈતન્ય-દીવા છે કે સ્વાનુભવથી તે પાતે જ પાતાને અત્યંત સ્પષ્ટ જાણી લ્યે છે, પાતે પાતાને જાણવા માટે કાઈ બીજાની-રાગની કે પાતાથી જીદા જ્ઞાનની તેને જરૂર પડતી નથી. જેમ દીવાના પ્રકાશમાં કાળા-ધાળા કે સારા-ખરાબ પદાર્થી દેખાય (સાેનું પણ દેખાય ને કાલસા પણ દેખાય) તાપણ તે રાગદ્વેષ કરતા નથી કે પરરૂપે થતા નથી; તેમ આ ચૈતન્યદીવાના પ્રકાશમાં (ગ્રાનમાં) અનેકવિધ પદાર્થી દેખાય, પરભાવા પણ દેખાય, પણ તે બધાથી તે ભિન્ન રહે છે, ને પદાર્થીને જાણતાં તેમાં કચાંય રાગદ્વેષ કરવાનો તેના સ્વભાવ નથી; અનુકૂળ -પ્રતિકૂળતાના વાયરા વચ્ચે પણ ચૈતન્યદીવા કદી ખૂઝાતા જ છેા-એમ તું જાણ.

આત્માનું અસ્તિત્વ છે તેા આ જગત જણાય છે; આત્મા ન હેાય તેા આ બધું કઈ રીતે જણાય ?–રોમાં જણાય ?–કેાણુ જાણે ? માટે જ્ઞાનપ્રકાશી એવા તારા આત્માના અસ્તિત્વને નિઃશંક જાણ.

જીઓ, દીવેા પાેતાના પ્રકાશવડે સાેનું તથા કાેલસાને પ્રકાશે, ત્યાં 'હું સાેનું છું કે હું કાેલસાે છું ' એમ તે પાેતાને સાેનું કે કાેલસારૂપે પ્રસિદ્ધ નથી કરતાે, પણુ 'સાેનું અને કાેલસાના પ્રકાશક હું છું ' એમ તે દીવા પાેતાને પ્રકાશ–સ્વભાવરૂપે પ્રસિદ્ધ કરે છે; તેમ ચૈતન્યદીવા પાેતાના જ્ઞાનપ્રકાશવડે શરીર વગેરેને જાણે, ત્યાં 'હું શરીર છું' એમ તે પાેતાને પરગ્નેયરૂપે નથી માનતાે, પણુ 'શરીર વગેરેને જાણુનારા હું છું' એમ આત્મા પાેતે પાેતાને જ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રસિદ્ધ કરે છે....આ રીતે પરથી ભિન્ન પાેતાના જ્ઞાન સ્વરૂપને તન્મયપણે, દીવાના દબ્ટાંતે તું જાણુ.

અ.સં.૧૫

૧૧૪ ી

**૩. દિનકર–સ્**રર્ય : જેમ પ્રકાશ અને પ્રતાપ દ્વારા સૂર્યનું અસ્તિત્વ પ્રસિદ્ધ થાય છે, તેમ ચૈતન્યપ્રંભુ સૂર્યંસમાન પ્રકાશવાન અને પ્રતાપવાન છે; તેના પ્રતાપથી આ બધું શાેભે છે. ચૈતન્યસૂર્યનું અસ્તિત્વ ન હોય તેા શરીર કે સમવસરણુ કાંઈ શાેભે નહીં....બધું શૂન્ય લાગે.

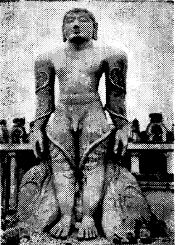
વળી બહારના સૂર્ય કરતાંય આ ચૈતન્યસૂર્યની વિશેષતા જાણે કે, તે સૂર્ય તો ઘણ જ એાછા મર્યાદિત વિસ્તારને જ પ્રકાશે છે, તે કાંઈ સમસ્ત લાેકાલાેકને પ્રકાશી શકતાે નથી, ત્યારે આ ચૈતન્યસૂર્ય તાે અનંત ચૈતન્યકિરણાે વડે સમસ્ત લાેકાલાેકને એક સાથે પ્રકાશવાની તાકાત ધરાવે છે. સૂર્ય ઉકળાટ આપે છે, આ ચૈતન્યસૂર્ય પરમ શાંતિ આપે છે. જડ-સૂર્ય તાે સામું જોનારને ક્લેશ આપે છે, આ ચૈતન્યસૂર્ય તાે તેની સન્મુખ દેખનારને મહા આનંદ આપે છે. આવાે જ્ઞાનપ્રકાશીસૂર્ય તારાે આત્માં ઝળકી રહ્યો છે.... તેને તું જાણ.

શ્રી કુંદકુંદરવામીએ પ્રવચનસારમાં આત્માના સુખસ્વભાવની પુષ્ટિ સૂર્યંના દષ્ટાંતે કરી છે—

જયમ આભમાં સ્વયમેવ ભાસ્કર ઉષ્ણુ, દેવ, પ્રકાશ છે; સ્વયમેવ લાેકે સિદ્ધ પણ ત્યમ જ્ઞાન, સુખ ને દેવ છે. (૬૮) —તારા આત્માને પણ તું એવેા જ સિદ્ધસમાન જાણ.

**૪. દ્વધ-દહીંમાં દી :** જેમ ઘી દ્વધ-દહીંમાં જ છે, તેમ આ આત્માના સ્વભાવમાં જ પરમાત્મપણું શક્તિરૂપે છે, તેને શ્રદ્ધા વડે જમાવતાં ને ધ્યાન વડે વલેાવતાં તેમાંથી જ કેવળજ્ઞાન અને સિદ્ધદશારૂપી ઘી નીકળે છે. આ રીતે ઘીના દર્ષાતે તારા આત્મામાં રહેલી પરમાત્મશક્તિને જાણ.

**પ. પાષાણુ :** પાષાણુને કેાતરતાં તે પાતે જ પરમાત્માની મૂર્તિ બની જાય છે; તેમ શ્રદ્ધા અને લેદ જ્ઞાનના તીક્ષ્ણ ટાંકણા (પ્રજ્ઞાછીણી) વડે ચૈતન્યપહાડને કેાતરીને તેમાંથી દ્રવ્યકર્મ-ભાવકર્મ-નેાકર્મરૂપ વધારાના ભાગને કાઢી નાંખા તેા અંદરથી આત્મા પાતે જ પરમાત્મરૂપે પ્રગટે છે; તે પરમાત્મપણું કથાંય બહારથી નથી આવતું. જીઓને, ઇન્દ્રગિરિમાં પહાડમાંથી જ કેવા અદ્ભુત **બાહુબલી ભગવાન** પ્રગટથા છે, તેમ આ ચૈતન્યપહાડને કાતરતાં તેમાંથી જ પરમાત્મદશા પ્રગટે છે. આવા તારા આત્માને હે ભવ્ય! તું જાણ.



#### આત્મસ બાેધન ી

૬. સુવર્ણુ : જેમ સુવર્ણુ પાષાચુમાં જ શુદ્ધ સાેનું રહેલું છે, તે જ પ્રયાગ વડે તેમાંથી નીકળે છે; તેમ સ'સારી આત્મામાં શુદ્ધજીવસ્વભાવ રહેલા છે, ધ્યાનઅગ્નિ વડે કષાયકલ'કને ભસ્મ કરતાં તે પાેતે જ શુદ્ધ પરમાત્મા બની જાય છે. –આમ સા ટચના સાેના જેવા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ તારામાં છે....તેને તું જાણ.

૭. રૂપું : ચાંદી....બીજા સાથે રહેવા છતાં પાતાના ઉજળા સફેદ ચમકદાર સ્વભાવને છેાડતી નથી, તેમ આત્મા શરીર–કર્મ વગેરેના સંચાેગ વચ્ચે રહેવા છતાં ચૈતન્યચમકને છેાડતા નથી–એમ જાણ્યું.

૮. સ્ફટિક : જેમ સ્ક્રટિક નિર્મળ અને ઉજ્જવળ પરિષ્ણમનશીલ છે; તેમાં લાલ-પીળા પદાર્થીની ઝાંઈ દેખાય છે તે ખરેખર તેા તેની સ્વચ્છતાનું પરિષ્ણમન છે, કાંઈ લાલ-પીળા પદાર્થી તેમાં પેસી ગયા નથી; તેમ નિર્મળ-ચૈતન્યસ્વરૂપ સ્ક્રટિક આત્મા, તે જ્ઞાનરૂપે પરિષ્ણમનારા છે; તેના જ્ઞાનમાં પરપદાર્થી કે પરભાવા જણાય છે, ત્યાં ખરેખર જ્ઞાનચેતના તે-રૂપે થઈ ગઈ નથી, જ્ઞાનચેત્રના તેા તેનાથી જીુદી, નિર્મળરૂપ પરિષ્ણમે છે. આમ સ્ક્રટિક જેવા ઉજ્જવળ અને સ્વ-પર પ્રકાશક ચેતનાસ્વરૂપ આત્મા છે... તેને તું જાણ.

**૯. અગ્નિ :** જેમ અગ્નિ સ્વયમેવ ઉષ્ણુ છે, તેની ઉષ્ણુતા કચાંય બહારથી નથી આવતી, તેમ ભગવાન આત્મા સ્વયમેવ જ્ઞાન ને સુખ છે, તેનું જ્ઞાન કે સુખ બહારના કાેઈ પદાર્થમાંથી આવતું નથી. જેમ અગ્નિમાં જીવાંત લાગતી નથી તેમ ચૈતન્યજ્યોત આત્મામાં રાગ-દ્વેષરૂષ જીવાંત લાગતી નથી; અગ્નિમાં પાચક-પ્રકાશક ને દાહક એવા ત્રણ ગુણેા છે, તેમ ચૈતન્યજ્યોત ભગવાન આત્મા શ્રદ્ધાગુણુ વડે આખા પરમાત્મસ્વભાવને સ્વીકારોને પચાવે છે, જ્ઞાનગુણ વડે તે સ્વ-પરને પ્રકાશે છે, ને ચારિત્રની એકાગ્રતાના તાપ વડે ક્રોધાદિ કધાયોને આળીને ભસ્મ કરે છે. આવા શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-ચારિત્રસમ્પન્ન અને પરસાવેાથી રહિત આત્મા તું પાતે જ છે.....એમ અગ્નિના દર્ષાન્તે જાણ.

સામાન્ય લાેકા પણ સૂર્ય, દ્રધ-દહીં-ઘી, દીવા વગેરેને જાણે છે તેમજ સાેનું-રૂપું-રત્ન વગેરેમાં માેહ પામે છે, તેથી તે સાેનું-રૂપું-રત્ન-ઘી-દીવા-સ્ફટિક-સૂર્ય-પત્થર અને અગ્નિ -એમ નવ પ્રકારનાં લાેકપ્રસિદ્ધ તથા કિંમતી પદાર્થાના દષ્ટાન્તે આત્માના મહિમા અને સ્વરૂપ બતાવીને તેના અનુભવ કરવાનું કહ્યું. આ રીતે આ નવ દષ્ટાન્તા વડે જીવનું સ્વરૂપ જાણવું; તેમજ લીંડીપીપરમાં તીખાશ, ચણામાં મીઠાશ, દર્પણમાં સ્વચ્છતા બકરાંના ટાળા વચ્ચે સિંહનું બચ્ચું, નાનકડા ઇંડાંમાંથી પચરંગી માેર -વગેરે બીજા પણ અનેક, આત્માની ઉત્તમતાના સૂચક દષ્ટાન્તા વડે, આત્માના અસ્તિત્વના તેમજ તેના અચિત્ય સ્વભાવના નિર્ણય કરવા, અને પાતામાં જ તેના દઢ બ્રદ્ધા-જ્ઞાન-અનુભવ કરવા, તે સ'સારમાંથી છૂટવાનું કારણ છે. માટે હે ભગ્ય! જે દષ્ટાન્તથી તને સમજાય તે રીતે તું આત્માને એાળખ.

૧૧૫

દેહાદિકને પર ગણે, જેમ 'શૂન્ય' આકાશ; તાે મામે પર પ્રહ્ન ઝટ, કેવળ કરે પ્રકાશ ( ૫૮ )

જેમ 'શહ '-આકાશ છે. તેમ શહ છે જવ; જડરૂપ જાણા વ્યામને, ચૈતન્યલક્ષણ જીવ. (૫૯)

आयासू वि जड जाणि जिय अप्पा चेयणु वंतु ।। ५६ ।।

ઉપર નવ દષ્ટાંતાે કહ્યા; હવે આ બે દાેહામાં આકાશના દષ્ટાંતે શુહ્રજીવનું સ્વરૂપ સમજાવે છે. પ્રથમ દેાહામાં આકાશની 'શૂન્યતા'નું ઉદાહરણ છે ને બીજા દેાહામાં આકાશની 'શુદ્ધતા'નું ઉદાહરણુ છે.

આકાશ જડ-અચેતન છે, આત્મા ચેતન છે, પણ શુદ્ધતા માટે અહીં તેનું દર્ષાત છે. ' આત્મા આકાશ જેવે। છે' –એટલે કાંઈ આકાશ જેવે৷ તે જડ નથી પણ આકાશની જેમ પરથી અલિપ્ત, શુદ્ધ તથા બીજાના આધાર વગરનાે પાતે પાતામાં રહેલાે છે; આકાશ ક્ષેત્રથી માેટું–મહિમાવ'ત છે ને આત્મા....જ્ઞાનથી માેટો --મહિમાવ'ત છે. અન'ત.... અનું ત.....અનું ત.....જેની અનું તતાના કાઈ પાર નથી એવા અલેષ્કાકાકાશમાં એકલા આકાશ પોતે સિવાય બીજાં કાંઈ રહેલું નથી, શૂન્ય છે, તેમ જ્ઞાનાદિ અનંત-અનંત ગુણેાથી ભરેલાે મહાન આત્મા....પાતે એકલાે પાતામાં રહેલાે છે, તેના સ્વભાવમાં કાઈ પરભાવના કે પર પદાર્થના પ્રવેશ નથી, દેહ, પણ તેનાથી ભિન્ન છે, ને કર્મ પણ ભિન્ન છે, -આવા શુદ્ધઆત્માને હે જીવ! તું જાણ.

િયાગસાર-પ્રવચન : ૫૮-૫૯

િઆ પદાર્થીના દષ્ટાન્તાેની જેમ, તીર્થ કરાદિ મહા પુરુષેાના જીવનચારિત્રદ્વારા પણુ આત્માને સમજ. મહાપુરુષાનું જીવન એમ ખતાવે છે કે આત્મામાં પરમાત્મપર્ણ છે, તેને એાળખીને તે પાતે પરભાવાને તાેડીને પરમાત્મા થઈ શકે છે. ] ( ૫৩ )

આકાશના દષ્ટાન્તે શુદ્દજીવની સમજણ

जेहड सुद्ध अयासू जिय तेहउ अप्पा वृत्तु ।



देहादिउ जो परु मुणइ जेहउ सुण्णु अयासु। सो लह पावइ बंभु परु केवलु करइ पयासु ।। ५८ ॥

સ્બાત્મસંબાેધન ]

વિચારથી પણ જેના પાર ન પમાય એવું ચારે બાજી –ઉપર નીચે સર્વત્ર પથરાયેલું અન'ત….અન'ત….અન'ત આકાશ, તેની વિશાળતાની શી વાત !….પછી શું ? કે આકાશ….! ….પછી ?….આકાશ….! બસ, આકાશ, આકાશ ને આકાશ…..એને કચાંય છેડા નથી; એવા અન'ત આકાશને પણ જાણી લેનારા આત્મા….સવ'જ્ઞસ્વભાવી છે….આકાશ 'સવ'ક્ષેત્ર ' સ્વભાવી છે, આત્મા 'સવ'્જ્ઞ ' સ્વભાવી છે; તેના જ્ઞાનના ગ'ભીર મહિમાની શી વાત ! હે આત્મા ! આવા મહિમાવ'ત જ્ઞાનસ્વરૂપ તું પાતે જ છે…..એમ તું પાતાના મહાન સ્વભાવને જાણ….તો તું શીઘ્ર કેવળજ્ઞાન અને માથને પામીશ.

જેમ આકાશમાં અનંત પદ્દાર્થો અવકાશ પામીને રહેલા છે એન છતાં આકાશ તે અધાથી અલિપ્ત, પાતે પાતામાં જ સ્થિર છે, તેમ સર્વજ્ઞસ્વભાવી આત્મામાં જ્ઞેયપણે અન'ત પદાર્થા પ્રતિભાસે છે છતાં આત્મા તે અધાયથી અલિપ્ત⊸જીુદાે પાેતે પાેતાના જ્ઞાનસ્વભાવમાં જ રહેલાે છે. જેમ અરૂપી આકાશમાં ચિત્રામણ હાેતાં નથી તેમ ચૈતન્યઆકાશમાં રાગ-દ્વેષનાં કે શરીરનાં ચિત્રામણુ નઘી; તે શુદ્ધ-અરૂપી જ્ઞાનરૂપ છે.... રંગ અને રાગ બ'નેથી પાર છે....કષાયના લેપડા જ્ઞાયક તત્ત્વમાં નથી. જેમ કાેઈ પણુ શસ્ત્રવડે આકાશના કટકા થઈ શકતા નથી, તેમ કાેઈ પણ શસ્ત્રવડે આત્માનું છેદન થઈ શકતં નથી. અસ્તિત્વ, વસ્તુત્વ, દ્રવત્વ, પ્રદેશવત્વ, પ્રમેયત્વ અગુરુલઘુત્વ, તેમજ અમૂર્ત પણું વગેરે ગુણા તા આકાશમાં અને જીવમાં બંનેમાં છે; પણ જ્ઞાન-દર્શન સુખ-વીર્ય-આનંદનું વેદન ઇત્યાદિ જીવના વિશેષ ગુણા છે, તે આકાશમાં નથી; જીવનું અસ્તિત્વ ચેતનરૂપ છે, આકારાનું અસ્તિત્વ જડ૩૫ છે; જીવના ગુણ-પર્યાયો-પ્રદેશે। બધુંય ચેતનરૂપ છે, આકાશના ગુણ-પર્યાયો-પ્રદેશા બધું અચેતન છે. આત્મા અને આકાશ બંને પાલપાતાના સ્વભાવથી ' શુદ્ધ ' છે, છતાં આકાશ પાતે પાતાનું ધ્યાન કરી શકતું નથી કેમકે તે અચેતન છે; આત્મા ચેતનરૂપ સ્વસ વેઘ દાવાથી પાતે પાતાનું ધ્યાન કરી શકે છે; તે પાતે પાતાના મહાન શુદ્ધસ્વભાવનું ધ્યાન કરીને પરમાત્મા થાય છે ને લાેકાલાેકને પ્રકાશે છે. આકાશ લાકાલાકમાં વ્યાપક છે પણ તેતું તે પ્રકાશક નથી; આત્મા લાકાલાકના પ્રકાશક છે પણ તેમાં તે વ્યાપક નથી. એક 'સર્બ-ગત' છે, બીજો 'સર્વ-જ્ઞ' છે; પાેતપાેતાના સ્વભાવમાં બંને મહાન છે; પણ બંનેની મહાનતાને જાણનારા આત્મા છે તેથી આત્મા જ સુખ્ય છે. આકાશ તેા પાતાની મહાનતાનેય નથી જાણતું ને પરને પણ નથી જાણતું. આકાશને તાે પર્યાયમાંય અશુદ્ધતા રાગાદિ નથી; આત્માને પર્યાયમાં રાગાદિ અશુદ્ધતા છે, તે પાતે પાતાના શુદ્ધસ્વરૂપના ધ્યાનવડે અશુદ્ધતા મટાડીને શુદ્ધ થાય છે. પાતે પાતાનું જ્ઞાન-ધ્યાન કરવારૂપ સ્વસ<sup>'</sup>વેદન શક્તિ આત્મા સિવાય બીજા કાેઈમાં નથી, અને જ્ઞાની તે સ્વસ વેદનશક્તિને ખાેલીને માક્ષને સાધે છે.

અરૂપી આકાશ અલિપ્ત છે....અગ્નિના ભડકાથી તે બળતું નથી કે પાણીના ધાેધથી તે ભીંજાતું નથી; તેમ મહાન જ્ઞાયકતત્ત્વ એવું અલિપ્ત છે કે ક્રોધના ભડકામાં

[ યાગસાર-પ્રવચન : ૬૦-૬૧

તે બળતું નથી કે રાગના રસમાં તે એાગળી જતું નથી; પરભાવેાથી અલિપ્ત એવા આ જ્ઞાયકતત્ત્વની અનુભૂતિમાં ક્રોધ-રાગ વગેરેના પ્રવેશ નથી. આહા, આવા શાંત મહાન તત્ત્વને પાતામાં એકવાર દેખ તા ખરા !....તે તું પાતે જ છેા.

આ રીતે શુદ્ધ અને ક્ષેત્રથી મહાન એવા આકાશદ્રવ્યને৷ દાખલે৷ આપીને, ચેતન સ્વરૂપે મહાન અને શુદ્ધ એવા આત્મદ્રવ્યતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું; આવા પરમસ્વભાવી તારા શુદ્ધાત્માને અંતરમાં જાણીને તેને ધ્યાવ....એટલે કેવળજ્ઞાન-પ્રકાશ પ્રગટ થશે ને તું પાતે પરમ-બ્રહ્મ પરમાત્મા બની જઈશ. [૫૮–૫૯]

અશરીર આત્માને શરીરમાં જન્મલું તે શરમની વાત છે

\*

णासग्गिं अब्भिंतरहं जे जोवहिं असरीरु । बाहुडि जम्मि ण संभवहिं पिवहिं ण जणणी-सीरु ।।६०।। असरीरु वि सुसरीरु मुस्पि इहु सरीरु जडु जासाि । मिच्छा-मोहु परिच्चयहि मुत्ति सियं वि रा माणि ।। ६१ ।। ध्यानवर्रे अल्यंतरे देभे के अशरीर; शरभक्रने क्रन्मे। ८णे, પीએ न क्रननी-क्षीर. (६०)

તન–વિરહિત ચૈતન્યતન, પુદ્રગલ–તન જડ જાણ; મિથ્યામાહ દૂરે કરી, તન પણ મારું ન માન ( ૬૧ )

'નાશાગ્રદષ્ટિ' એટલે કે અ'તમુંખ દબ્ટિ કરીને શરીર વગરના સુંદર આત્માને જે દેખે છે તે જીવ, શરમજનક શરીરાેથી છૂટીને સાક્ષાત્ અશરીરી થઈ જશે, –પછી માતાનાં દ્રૂધ તેને પીવા નહીં પડે. ચેતનપ્રભુએ શરીરાેને ધારણ કરી–કરીને અન'તા સ્વયંભૂ– દરિયા ભરાય એટલા માતાના દ્રૂધ પીધા, –હવે ભેદજ્ઞાન વડે શરીર વગરના ચૈતન્યરૂપને ધાવીને –ધ્યાવીને તેના આન'દરસનું પાન કરતાે–કરતા જીવ માક્ષમાં જશે, તે કરીને કદી શરીરમાં નહીં આવે ને માતાનું દ્રૂધ નહીં પીએ.

બાપુ ! આ પુદ્દગલનું શરીર તેા લજ્જાજનક છે, તે શરીરથી રહિત એવું અશરીરીપહ્યું તે જ તારું સુંદર શરીર છે ને તેમાં જ તારી શાેભા છે. આવા સુંદર–અતીન્દ્રિય–ચૈતન્ય શરીરને તું પાેતાનું જાણુ, ને પુદ્દગલના પિંડલાનાે માેહ છાેડ....આ શરીરને પણ પાેતાનું



ન માન. ભાઈ, તું પરમાત્મા જેવાે માેટાે....ને આ હાડકાં-ચામડાંના શરીરમાં માેદ્યો....તે શરમની વાત છે. જેમ રાજા થઈ ને ઉકરડામાં આળાેટે તે શાેલે નહિ, તેમ ચૈતન્ય-રાજાને આ શરીરમાં અવતરવું ને તેની વચ્ચે રહેવું તે શાેભાની વાત નથી; તેનાથી ભિન્ન આત્માને 'નાશાગ્રદ્ધિ 'થી ધ્યાવ....તેમાં તારી શાેભા છે.

અહીં 'નાશાગ્રદષ્ટિ' કહેતાં કાંઈ નાકના ટેરવા સામે નજર નથી કરવી, પણ અંતર્મું ખન્સ્વરૂપમાં ઢળતી દષ્ટિથી આત્માને ધ્યાવવાની વાત છે. આત્માને અગ્ર–મુખ્ય કરીને ધ્યાવતાં તું સર્વેાત્કૃષ્ટ સિદ્ધપદને પામીશ. અહ્ય, આત્મા પાેતે પરમાત્મા થઈને સિદ્ધપદ પામે––એના જેવી આબરૂ-માેટાઈ–શાેભા જગતમાં બીજી કઈ છે ?

જડ-શરીર વગરને 'અશરીરી' ને કેવબજ્ઞાનરૂપ શરીરવાળાે 'સુ-શરીરી' એવા આત્મા, તું પાતે સુખસમૃદ્ધિથી ભરપૂર છેા, પછી જડ-પુદ્ગલના ઢીંગલામાં સુખ શાધવાના ફાં–ફાં શા માટે મારે છે! અંતરમાં નજર કરીને આત્માને દેખતાં તને આ શરીરના માહ છૂટી જશે....ત્તારા જન્મ–મરણુ મઢી જશે....ને અશરીરી સિદ્ધપદ પ્રગઠી જશે.

ગુરુ ને શિષ્ય, સેવ્ય ને સેવક, એ બધું આત્મામાં સમાઈ જાય છે; આત્મા સેવ્ય-ગુરુ, ને પર્યાય તેની સેવક-શિષ્ય, તે અંતર્મુંખ થઈ ને દ્રવ્યનું બહુમાન કરે છે. તે જ પરમાર્થ ગુરુવિનય છે. સેવ્ય ને સેવક અલેદ થયા તે માક્ષના માર્ગ છે. એક જ આત્મામાં દ્રવ્ય-ગુરુ ને પર્યાય-શિષ્ય,-તે બંનેને નામલેદે લેદ છે, લક્ષણુલેદે લેદ છે, બાવલેદે લેદ છે ને પ્રદેશલેદે અલેદ છે.

આત્મામાં એ ધર્મ –એક દ્રવ્યત્વધર્મ, બીજો પર્યાયત્વધર્મ; બંને ધર્મ આત્મામાં છે. દ્રવ્યથી ત્રિકાળ, પર્યાયથી ક્ષણિક; તે પર્યાય દ્રવ્યને આધાર લ્યે છે એટલે દ્રવ્ય તે 'ગુરુ' છે, તે ગુરુના આધાર વગર જ્ઞાનપર્યાય ન થાય.–આમ જાણી અંતરમાં પર્યાયને એકાગ્ર કરીને શુદ્ધઆત્માને ધ્યાવતાં–ધ્યાવતાં આત્મા માક્ષ પામે છે, પછી તેને માતાનાં ધાવણુ ધાવવાનું છૂટી જાય છે, તે અશરીરી પરમાત્મા થઈને સદાય પરમ આનંદને ધાવે છે–ધ્યાવે છે–આનુસવે છે.

િયોગસાર-પ્રવચન : ૬૦-૬૧

920 ]

આ રીતે મુમુક્ષુજીવ અશરીરી થવા માટે, બાહ્યસ ગ તેમજ બાહ્યલાવાથી નિવૃત્ત થઈ ને, એકાંતમાં ચૈતન્યશરીરી આત્માના ધ્યાનના અભ્યાસ વડે આત્માને સાધે છે, દુનિયાના પ્રપ ચમાં કે દેહના માહમાં રાકાતા નથી; પરસ ગ રહિત અસ ગ, એવા આત્માના સ ગ કરીને, એકાન્ત–શાંત ચૈતન્યગુફામાં બેસીને આત્માના આન દને ધ્યાવતાે –ધ્યાવતા તે મેક્શને સાધે છે.

'અશરીરી ' હાેવા છતાં આત્મા કાંઈ સર્વધા કાયા વગરનાે નથી; તે અસ ખ્ય-ચૈતન્યપ્રદેશાના સમૂહરૂપ 'અસ્તિકાય 'વાળાે છે. ચૈતન્યભાવાથી ભરપૂર અસ ખ્યપ્રદેશી અસ્તિત્વ તે જ તેની સુંદર કાયા છે. જડ-કાયામાં તાે હાડ-માંસ-વિષ્ટા ભર્યા છે, તેમાં કાંઈ સુંદરતા નથી; આ સુ-શરીર ચૈતન્યકાયામાં તાે સુખ-શાંતિ ને આનંદ ભર્યા છે, તેથી તે સુંદર છે. આવા સુંદર ચૈતન્યશરીરને પાતાનું સ્વરૂપ જાણ, ને કાયાની માયા છાડ.... તાે તું માેક્ષને પામીશ.

> 'કાયાની વિસારી માયા....સ્વરૂપે સમાયા એવા.... નિર્ગ્રે થને પંચ ભવ–અંતના ઉપાય છે. '

શરીરરૂપે જ જે પાતાને માને તે તેની મમતા કેમ છેાડે ? જેમ પીંજરામાં પૂરાયેલા પાપટ પીંજરાથી જીદા છે, પીંજરૂં પડ્યું રહેશે ને પાપટ ઊડી જશે....તેમ આ દેહરૂપી પીંજરે પૂરાયેલા ચૈતન્ય-પાપટ, તે દેહથી ભિન્ન છે, પણ દેહને જ પાતાનું સ્વરૂપ સમજીને તેની મમતામાં રાેકાઈ ગયા છે. દેહથી ભિન્ન ચૈતન્યસ્વરૂપ પાતાને જાણીને તેમાં ઉપયોગ જોડે તાે દેહપીંજરાથી છૂટી, મુક્તવિહારી થઈ માેક્ષમાં ચાલ્યા જાય

આ રીતે સમ્યગ્દબ્ટિ જીવ દેહથી ભિન્ન આત્માને જ સુંદર સમજીને, તેની અંતર્મું ભાવના વડે અશરીરી-સિદ્ધ પદને સાધે છે; અને મિથ્યાદબ્ટિ જીવ દેહને પાતાના માનીને તેની સેવા-મમતા કર્યા કરે છે. અરેરે, ચૈતન્યપ્રભુ પાતાને ભૂલીને પુદ્દગલ-શરીરના પાષણમાં ને તેની સેવામાં રાકાઈ ગયા. પુદ્દગલના પિંડરૂપ આ શરીર, તેની રચના કાંઈ જીવે નથી કરી, તે તે જડની રચના છે. ભાઈ, દેવનું દિવ્યશરીર પણ જડ છે ને તીર્થ કરાનું પરમઔદાસ્કિ શરીર તે પણ જડ-પુદ્દગલનું બનેલું છે, તેને અહીં 'સુ-શરીર' નથી કહેતાં, તે તારું નથી ને તેમાં સુખ પણ નથી. સુખથી ભરેલું ચૈતન્યરૂપ સ્વશરીર તેને જ 'સુશરીર ' કહીએ છીએ....તે આનંદમય સુશરીરમાં રાગ -દેષના રાગ કેવા ? કષાયના કર્ણિયા તેમાં સમાય નહિ. આવા અતીન્દ્રિય આનંદથી ભરેલા પાતાના આત્મા છે, તેને જાણીને સેવા કર તા સુખી થઈશ....ને શરમજનક જન્મોથી છૂટીને માક્ષને પામીશ.

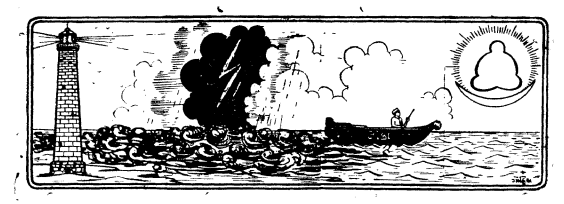


આત્મજ્ઞાનનું ઉત્તમ ફળ : કેવળજ્ઞાન ને શાશ્વતસુખ

अप्पइ अप्पु मुणंतयहं किं णेहा फल्ढु होइ। केवलणाण् वि परिणवइ सासय–सुक्खु लहेइ ।।६२।। जे परभाव चएवि मुणि अप्पा अप्प मुणंति। केवलणाण–सब्ब लइ ते संसाब्घ मुचंति।।६३।।

નિજને નિજથી જાણતાં, શું ફળ પ્રાપ્ત ન થાય? પ્રગટે કેવળજ્ઞાન ને શાશ્વત સુખ પમાય. (૬૨) જો પરભાવ તજી મુનિ જાણે આ પથી આપ; કેવળજ્ઞાન-સ્વરૂપ લહી, નાશ કરે ભવ તાપ. (૬૩)

આત્મા કેમ જણાય <sup>9</sup>-બંને દોહામાં કહ્યું છે કે આત્મા આત્માથી જણાય; ઇન્દ્રિયથી કે રાગથી આત્મા ન જણાય; આત્મા પાતે જ અંતર્મુખ સ્વસંવેદન વડે આત્માને જાણે છે. આ રીતે આત્માને જાણતાં કેવળજ્ઞાન અને શાશ્વત સુખ પણ પમાય છે, તાે બીજું કથું કળ ન થાય ? આત્માને આત્માથી જાણતાં અત્યારે જ અતીન્દ્રિય આનંદના વેદન સહિત સમ્યગ્દર્શન ને સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે. આત્માને જાણનારા મુનિવરાે સમસ્ત પરભાવ છેાડીને કેવળજ્ઞાનસ્વરૂપને પામે છે ને સંસાર છેાડીને માેક્ષમાં જાય છે.



આત્મજ્ઞાનનાે મહિમા અપાર છે. આત્માને કઈ રીતે જાણવા ને તેનું કળ કેવું મઢાન છે ! તે અઢીં બતાવ્યું. જીઓ, પુણ્ય–રાગથી આત્મા જણાય એમ નથી કહ્યું, તથા આત્માને જાણવાના ફળમાં સ્વર્ગાદિ મળે –એમ ન કહ્યું, –એ તાે પુણ્યનું કળ છે; આત્મજ્ઞાનથી તાે કેવળજ્ઞાન અને શાશ્વતસુખ મળે છે, માક્ષ મળે છે. તારે સુખ જોઈતું આ ૧૬

## [ યેાગસાર-પ્રવચન : ૬૨-૬૩

હેાય તો, બીજા કેાઈની આશા-અપેક્ષા રાખ્યા વગર, આત્માથી જ આત્માને જાણ. આત્મામાં પાતામાં એવી અચિંત્ય તાકાત છે કે પાતે જ પાતાને સ્વાનુભવથી જાણી લ્યે. એમાં કાેઈ બીજાની જરૂર પડતી નથી....ને એનું કળ ઘણું મહાન છે. અહા, જેના કળમાં આત્મા પાતે પરમાત્મા થઈ જાય –તે આત્મજ્ઞાનની શી વાત ! સમ્યગ્દર્શનાદિ તા અત્યારે જ આત્માને જાણતાં વેંત થઈ જાય છે, ને તેના ઉત્કૃષ્ટ કળમાં કેવળજ્ઞાન તથા માક્ષસુખ પમાય છે. સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને માક્ષ સુધીના બધાય આનંદદાયક કળ આત્મજ્ઞાન વડે પમાય છે. જેઓ સિદ્ધ થયા છે તે બધાય આત્મજ્ઞાન વડે જ સિદ્ધ થયા છે.

જેણે આત્મા જાષ્ટ્યા તેણે બારઅંગ જાષ્ટ્યા; જેણે આત્મા જાષ્ટ્યા તેણે સર્વ જાષ્ટ્યું. હે ભાઈ, આત્માને જાણવા માટે તારા ઉપયાેગને આત્મામાં બેડ....તત્ક્ષણ અપૂર્વ આનંદ સહિત તને આત્મા અનુભવમાં આવશે. આ ' યેાગસાર' –શાસ્ત્ર યેાગીન્દુમુનિએ રચ્યુ' છે; તેએા નામથી પણ ચેાગી છે ને ભાવથી પણ ચેાગી છે....' ચેાગ '–ને આત્મામાં જોડીને સિદ્ધ જેવા આત્મઆન'દમાં ઝૂલતા∽ઝૂલતા માેક્ષમાં જઈ રહ્યા છે....ને ભવ્યજીવાેને પણ ' આત્મ–ચેાગ ' ની સારભૂત વાત અતાવી રહ્યા છે. ઉપયાેગને આત્મામાં જોડવાે તે ' યેાગ-સાર ' છે, તે માેક્ષમાર્ગ છે. ઉપયાેગને આત્મામાં જોડીને આત્માને જાણતાં જે મહા આનંદ થાય છે-તેની શી વાત ! તે આનંદ પાસે ઇન્દ્રપદ કે ચક્રવર્તા પદના વૈભવની ગણતરી કાંઈ નથી. તે ઇન્દ્રપદને કે ચક્રવતી પદને અમે આત્મજ્ઞાનનું ફળ નથી કહેતા, -અરે, એ તાે રાગનું-વિકારનું કળ છે. આત્મગ્રાનનું કળ તાે અતીન્દ્રિય ગ્રાન-આનંદરૂપે આત્મામાં જ સમાય છે, બહારમાં નથી આવતું. આવું આત્મજ્ઞાન અને અતીન્દ્રિય-આનંદનું વેદન ગૃહસ્થપણામાંય ધર્મીને થાય છે. અહા, જેના પેટમાં પરમાત્મા બેઠા છે એવા આત્માને અ'તર્દબ્ટિથી દેખતાં, જગતમાં એવુ' કશું કળ છે કે જેની પ્રાપ્તિ ન થાય ? જ્યાં પરમાત્મા પાેલે મળ્યા ત્યાં બીજીું શું બાકી રહ્યું ! જેના ફળમાં સાધ્ય –સિદ્ધદશા થાય તેના ફળમાં સાધકદશા (રત્નત્રય) તેા પહેલાં જ થઈ જાય છે. સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને સિદ્ધપદ તે ખધુંય આત્માના જ્ઞાનથી પમાય છે.

અહેા, આત્મજ્ઞાનના આવા અપાર મહિમા જાણીને હે જીવ! તું તેના ઉલ્લાસ કર....કે કેવળજ્ઞાન ને માેક્ષફળ હું મારા આત્માને જાણીને શીઘ્ર પ્રાપ્ત કરીશ. આત્મ-સ્વભાવ પ્રત્યે ઉલ્લસિત વીર્યવાળા જીવ માેક્ષના અધિકારી છે. અહા, પરમ ચૈતન્યતત્ત્વના અનુભવનું કળ તાે કાેઈ મહાન–અલૌકિક જ દ્હાય ને? આવું ફળ સાંભળતાં જ મુમુક્ષુજીવને અનુભવના મહાન ઉત્સાહ જાગે છે.

અ તરમાં જ્યાં પાતાના સ્વભાવને દેખ્યાે કે તરત ધર્માંને માેક્ષના વીચેલ્લિસ થાય છે ને નિઃશંક-નિર્ણય થઈ જાય છે કે હવે આ સ્વસાવમાંથી કેવળજ્ઞાન અને અનંતસુખ થશે....બસ, પાતાના માેક્ષને એણે નજરે દેખી લીધા....શ્રદ્ધાઅપેક્ષાએ તાે માેક્ષ થઈ ગયાે. એને કાેઈ પ્રદેશે રાગનાે રસ ન રહ્યો. આનંદમય પગલે તે સર્વજ્ઞપદને

### આત્મસ'બાેધન ]

તથા સિદ્ધપદને વરવા ચાલ્યેા....તેની પરિણતિ હવે કયાંય અટકશે નહિ....અપ્રતિહતપણે આગળ વધતી કેવળજ્ઞાન લેશે.

આત્માની વાત બહુ ઊંડી છે-ભાઈ! એકવાર તું અંદર ઉતરી અનુભવ કરીને જો....તેા એની પરમ ગંભીરતાની તને ખબર પડે!-બાકી ઉપર-ઉપરથી એના અપાર મહિમાનેા ખ્યાલ આવે તેમ નથી. આવા આત્માના અનુભવનેા રસ જાગે ત્યાં તાે માહ તૂટવા માંડે, બધાય અશુભ કર્મીના રસ ઘટીને અનંતમા ભાગના થઈ જાય, ને શુભપ્રકૃતિઓના રસ વધી જાય. હજી તાે જેની રુચિનું આવું ફળ, તેના અનુભવની શી વાત ? આત્મઅનુભવતું જોર અલ્પકાળમાં બધા કર્મીને સાફ કરીને આત્માને માક્ષપુરીમાં પહેાંચાડી દે છે.

—આવું મહામંગળ આત્મઅનુભવનું ફળ છે.

આત્મજ્ઞાનીને માટે આ બધું સુગમ છે. કાેઈ આત્મજ્ઞાની મુનિ બેઠા હાેય ને કાેઈ દુષ્ટ-વેરી તેમને ઉપાડીને સમુદ્રમાં ડૂબાડે....ત્યાં મુનિ તેા ધ્યાન વડે અંદર ચૈતન્યસમુદ્રમાં ડૂબકી લગાવે ને શુકલધ્યાનની શ્રેણી વડે કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવીને માેક્ષમાં ચાલ્યા જાય.... આત્મા જાય ઉપર-માેક્ષમાં, ને દેહ જાય નીચે-દરિયામાં. -અહા, આત્મા પાેતે પાેતાને જ્યાં અનુભવે ત્યાં શું ન થાય ? -આવા પ્રસંગેય તે કેવળજ્ઞાન અને માેક્ષ પામી જાય. આત્મા પાેતે પાેતાને જાણીને જાગે તાે માેક્ષ પામતાં શું વાર લાગે ?

આત્મજ્ઞાન અને સ્વાનુભવ તે મેાક્ષની સીધી સડક છે. આત્માના અનુભવ કરનારને અંદર ચૈતન્યમહેલમાં આનંદના અપૂર્વ બગીચા ખીલે છે; જ્ઞાની તે ચૈતન્યબાગમાં કેલિ કરે છે....તેને આત્મજ્ઞાનના બળે અંદરમાં આનંદસહિત શ્રુતજ્ઞાનના બગીચા (શ્રુતકેવળીપણું) સહેજે ખીલે છે. જેમ ઝાડમાં ફળ પાકતાં પહેલાં કૂલ (ઠાર) આવે છે, તેમ માક્ષફળ પાકતાં પહેલાં ધર્માંને વચ્ચે પુષ્ટયના બગીચા (સમવસરણાદિ) પણ ખીલે છે; જેમ રાજમહેલના રસ્તા પણ જીદી જાતના સુંદર હાય, તેમ ચૈતન્યના માક્ષરૂપી રાજમહેલના માર્ગ પણ અપૂર્વ સુંદર આનંદમય (સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર રૂપ) છે; માક્ષની સડક પણ સુખદાયક છે, તેમાં રાગ–દ્વેષરૂપ કાંટા–કાંકરા નથી. મુનિજના પરભાવાને છેાડીને, આવી સ્વાનુભવની સીધી સડક પર ચાલીને માક્ષમાં જઈ રહ્યા છે....તેઓ ધન્ય છે. (મુનિવરાની જેમ ગૃહસ્થ–શ્રાવક પણ આત્મઅનુભવ કરી શકે છે ને અલ્પકાળમાં સિદ્ધિસુખને પામે છે, એ વાત ૧૮ મા દાહામાં કહી હતી....ને હજ દ્રપ મા દાહામાં પણ કહેશે. ગુરુદેવને આ બંને દાહા ખૂબ પ્રિય હતા.)

ચૈતન્યના શાંતરસમાં તરબાળ થઈને ભાવભીના ચિત્તે ગુરુદેવ આત્મભાવનાને મલાવતાં કહે છે કે—

[ યેાગસાર-પ્રવચન : **૬૨-**૬૩ આ પ્રાપ્ત કાર્યવ્યું આવ્યું છે. આ દુર્વાદ્ય નુવ્યું નુવર્ત્ય

" અહા, આ અનુભવની વાત સાંભળતાં પણ જાણે કાેઈ બીજી જ દુનિયામાં વસતા હાેઈ એ ! એવું લાગે છે. પુષ્ય–પાપના પરભાવાથી પાર, પરદેશથી પાર, કાેઈ બીજા જ ' આત્મ–દેશ ' માં આવીને બેઠા હોઈએ એવું લાગે છે.—

> ્હમ પરદેશી-પંથી સાધુજ, આ સંસારકે નાંહીં જ.... આ<sub>ત્</sub>મઅનુભવ કરી....કરીને, જશું સિહ–સ્વદેશ....જ....

[ ગુરુદેવ નવા–નવા શખ્દેા ગાેઠવીને માેક્ષની ભાવનાને મલાવતા....મલાવતા....આવા પદ બાેલતા હાેય તે વખતના તેમના અંતરનાે રણકાર ને વાણીના લલકાર શ્રોતાજનાને ચૈતન્યરસની મસ્તીથી ડાેલાવી દેતા હતાે....આત્યારેય ગૂ'જી રહ્યા છે....એમની સ્મૃતિના ભણુકાર.]

૧૨૪ ]

આ શરીર....ને આ પુષ્ય બાપના પરભાવે.... તેના દેશમાં વસનારાે અમારાે આત્મા નહીં; અમારાે આત્મા તાે સિદ્ધપુરીમાં....ચૈતન્યના અતીન્દ્રિય આનંદ-ધામમાં રહેનારાે છે, તે જ અમારાે સ્વદેશ છે; ત્યાં અમે જાશુ'ને આ સ'સારરૂપી પરદેશને છેાડી દેશુ'.

પરદેશ જેવા આ સંસારમાં આવી પડથા, તેને છેાડીને હવે અમે અમારા આન'દસ્વરૂપ સ્વદેશમાં જઈ ને સાદિ–અન'તકાળ ત્યાં જ રહેશું. –આમ ધર્મી નિઃશ'કપણુ સ્વાનુભવની સડકે સિદ્ધપુરી તરફ ચાલ્યા જાય છે.

આત્માને સ્વાનુભવથી જાણવાનું મહાન કળ બે દેહામાં અતાબ્યું; હવે આવે અનુભવ કરનારને ધન્યવાદ કહીને તેનાે મહિમા કરશે. [ ૬૨-૬૩ ]

# \* ગુરુદેવના હૃદયાેદ્ગાર \*

સમસ્ત સંસાર અને સંસાર તરફ વલણુના ભાવથી હવે અમે સંકોચાઈએ છીએ; અને ચિદાન દ ધ્રુવસ્વભાવી એવા 'સમયસાર 'માં સમાઈ જવા માંગીએ છીએ; બાહ્ય કે અંતર્ સંચાગ સ્વપ્ને પણ જોઈતા નથી.

બહારના ભાવ અન તકાળ કર્યા, હવે અમારું પરિણમન અંદર ઢળે છે. અપ્રતિહતભાવે અંતર્સ્વરૂપમાં ઢળ્યા તે ઢળ્યા, હવે અમારી શુદ્ધ પરિણુતિને રાેકવા જગતમાં કાેઈ સમર્થ નથી.

[આત્મધર્મવર્ષ ૧ અંક ૭ ]



આત્મસંબાેધન ]

આત્મઅનુભવ પ્રત્યે શાસ્ત્રકારનાે મહાન પ્રમાદઃ આત્મઅનુભવ કરનાર જ્ઞાની–ભગવંત ધન્ય છે!

धण्णा ते भगवंत बुह जे परभाव चयंति। लोयालोय-पयासयरु अप्पा विमल मुणंति।। ६४।। धन्य અહે। ભગવ'त બુધ, જે ત્યાગે પરભાવ;

લાેકાલાેક–પ્રકાશકર જાણે વિમળ સ્વભાવ. (૬૪)

જુઓ તેા ખરા....આત્માના અનુભવનેા પ્રમાદ ! પાતે તેા આવેા અનુભવ કરે છે ને અનુભવ કરનારા બીજા ધર્માત્માએા પ્રત્યે એકદમ પ્રમાદથી કહે છે કેઃ અહેા, સર્વજ્ઞસ્વભાવી આત્માને અનુભવ કરનારા ને પરભાવાને છેાડનારા તે ભગવ'ત–બુધજનેા ધન્ય છે ! જેણે આત્માને જાણ્યા તે જીવ 'ભગવ'ત ' છે – મહિમાવ'ત છે – પ્રશંસનીય છે. --એવા માક્ષસાધક સાધર્મીને જોઈને ધર્માત્માને પરમ વાત્સલ્ય અને પ્રસન્નતા થાય છે.

[આ જે પ્રવચન આપ વાંચી રહ્યા છે। તે પૂર્ણ થતાં પૂ બેનશ્રી--બેને સ્વાનુભવ મહિમાના હર્ષોલ્લાસપૂર્વક જયજયકાર બાેલાવ્યા હતા.... ]



શાસ્ત્રકાર કહે છે : અહો, ધન્ય છે તે ભગવ ત જ્ઞાનીજને….કે જેએ આત્માને જાણે છે.-કેવા આત્માને જાણે છે ? કે લાકાલાકના પ્રકાશક; ઇંદ્રિયા–શરીર–ચારગતિ અને રાગ-દ્વેષરૂપ કષાયમેલથી રહિત એવા નિર્મળ આત્માને જાણે છે; અને આત્માને જાણીને સમસ્ત પરભાવાને ત્યાગે છે. શ્રી કુંદકુંદસ્વામીએ પણ સમ્યગ્દષ્ટિજીવને ધન્ય-કૃતકૃત્ય કહીને તેની પ્રશંસા કરી છે. બધાય સંતાએ આત્મજ્ઞાનની ને આત્મઅનુભવની મહાન પ્રશંસા કરી છે....ખરેખર આત્માની અનુભૂતિથી ઊંચું બીજું કાંઈ નથી.

શુદ્ધચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા જ હું છું ને શગાદિ સવે<sup>°</sup> પરભાવા મારાથી ભિન્ન છે ∽એવા ભેદજ્ઞાનનું સેવન, ભવથી ભયભીત એવા માક્ષાર્થી જીવા નિત્ય કરે છે ને તેના ફળમાં કેવળજ્ઞાન તથા માક્ષને પામે છે. અહો, એવા જીવાના અવતાર સફળ છે.... જ∗મીને કરવા ચાેગ્ય મહાન કાર્ય તેમણે કરી લીધું....સવેહિષ્ટ ચૈતન્યરત્ન તેમણે પ્રાપ્ત

ં ચેાગસાર-પ્રવચન : ૬૪

કરી લીધું. વાહ ! ધન્ય છે તમને ! આત્માને જાણીને તમારા અવતાર તમે સફળ કર્યા. ભવના અભાવ માટે તમારા અવતાર છે.

જીઓ તેા ખરા... અનુભવ પ્રત્યે, તેમજ અનુભવ કરનારા જીવેા પ્રત્યે કેવેા ઉલ્લાસ છે! જેણે આત્મઅનુભવ કર્યો તેણે બધું કરી લીધું, તે કુતાર્થ થયા તેના મહિમા અપાર છે: આત્માને જાણીને કેવળજ્ઞાન તેણે હાથમાં પકડી લીધું....મુનિએા પણ તેને ધન્યવાદ આપે છે કે વાહુ ! તું પણ કેવળજ્ઞાનના માર્ગમાં –માક્ષમાર્ગમાં– અમારી સાથે આવી ગયેા. ભલે પૈસાના ઢગલા મળે, માેટાે રાજા કે પ્રધાન થાય, કે ઘણા પુણ્યના શુભરાગ કરે, તે કાેઈને અહીં ધન્ય ન કહ્યો; જેની પાસે સ્વાનુભવરૂપી ધન છે તેને જ ધન્ય કહ્યો; -લલે તે ગહસ્ય હો, ગરીબ હો કે ચંડાળના ઘરે અવતર્યો હોય! તાેપણ તે ધન્ય છે. –આવા જીવાને ધન્યવાદ કહીને તથા તેમના માટા મહિમા ખતાવીને બીજા જીવાને એમ સંબાધન કરે છે કે હે જીવા ! સંસારથી ભયભીત થઈને માેક્ષને માટે તમે પણ આવા આત્માને જાણા. જે મુમુક્ષુ જીત્ર ચૈતન્યનાે રસિક થયાે તેને જગતના કાેઈ પદાર્થો લલચાવી શકતા નથી, સંસારની કાેઈ પદવીને તે ચાહતા નથી. એક માક્ષમાં જ તેનું ચિત્ત લાગેલું છે, જગતથી તેનું ચિત્ત ઉદાસ છે-વિરક્ત છે. આવા ધર્મીને શુભરાગ અને વિશિષ્ટ પુષ્ય હોય તેાપણ, તેની મહાનતા અને શાેભા તાે અંદરની રાગ વગરની ચૈતન્ય અનુભૂતિને લીધે જ છે....અને તેનાથી જ તેને ' ભગવંત ' કદ્વેલ છે. અહા, જે અનુભૂતિમાં બહારના કાેઈ ધર્મસ બધી વિકલ્પનેય સ્થાન નથી, -તે પણ જ્યાં છૂટી જાય છે-એવી સ્વાનુભૂતિ કરનારા જીવેા ભગવ'ત છે; તેઓ ભગવાનની નાતમાં ભળી ગયા છે-ભલે નાના, પણ જાત તા એક જ! 'પરમાત્મ-ચિંતામણિ ' તેના હાથમાં આવી ગયેા છે, તેને ચિંતવીને તે કેવળજ્ઞાન તથા માક્ષને પામશે.

અરે, જેનાથી આત્માને મેાક્ષના લાભ પ્રાપ્ત ન થાય તેની કિંમત શું ? શાંતરસના ભ'ડાર ભગવાન અંદર છે-તેમાં દર્ષિ કરીને તેને સ્વાનુભવમાં લીધા તેણે જગતની સૌથી મેાટી વિભૂતિ પ્રાપ્ત કરી, રત્નત્રયની અપૂર્વ સંપદારૂપ સર્વ શ્રેષ્ઠ નિજવૈભવ તેણે પ્રાપ્ત કર્યો; તેણે જ ખરેખરા ગુરુપ્રસાદ મેળવ્યા, -ગુરુઓના પ્રસાદથી પાતાના પરમેશ્વરને પાતામાં જ દેખી લીધા....તે પાતાના આત્માને એવી અચિંત્ય શક્તિવાળા પરમેશ્વર જાણે છે કે જેનામાં સર્વ પ્રયોજનને સિદ્ધ કરવાની તાકાત છે....જેને ચિંતવતાં માક્ષ મળે છે. એના સિવાય પુષ્ટયથી રજકણા મળે તેમાં આત્માને શું ? -એ તા ધૂળ છે.... એમાં પરમાણુના ઢગલાે મળ્યા પણ પરમાત્મા ન મળ્યા. પરભાવાથી પાર આત્માને જે જાણુરો તે તેની ભાવના વડે અલ્પકાળમાં કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને નવ-ક્ષાયિકલબ્ધિના સ્વામી પરમાત્મા થશે....તે ભગવતાં ધન્ય છે!



૧૨૬ ]

આત્મસ'બાેધન ∣

## [ ગુરુદેવના પ્રિય દાેહા ]

આત્મજ્ઞાન ગૃહસ્થનેય થાય છે....સ્વમાં વસે તે સિદ્ધિસુખ પામે.

茶

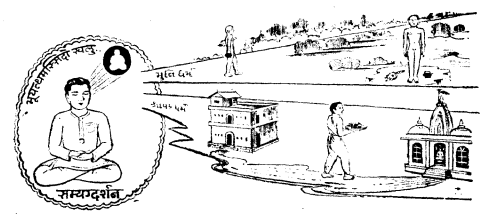
सागारु वि णागारु कु वि जो अप्पाणि वसेइ । सो लहु पावइ सिद्धि-सुहु जिणवरु एम भणेइ ॥ ६५ ।।

મુનિજન કે કેાઈ ગૃહી, જે રહે આતમલીન:

શીધ્ર સિક્સિખ તે લક્ષે, એમ કહે પ્રભુજિન. (૬૫)

એક ૧૮ માે અને બીજો આ ૬૫ માે, આ બે દોહાના વાર વાર ઉલ્લેખ કરીને, ગુરુદેવ અત્ય ત પ્રેમથી જિજ્ઞાસુઓને આત્મજ્ઞાન માટે સંબાધન કરતા, કે આવું આત્મજ્ઞાન ગૃહસ્થને પણ થઈ શકે છે, ને તે કરવાથી જ ધર્મ થાય છે. આત્મજ્ઞાન કરનાર ગૃહસ્થ ખરેખર પરભાવમાં કે ઘરમાં નથી વસતાે, તે તા આત્મામાં જ વસે છે, આત્માને જ સ્વઘર માને છે; ને આત્મજ્ઞાનના પ્રતાપે તે પણ શીઘ્ર એકાદ બે ભવમાં જ સિદ્ધિસુખને પામે છે. ગૃહસ્થને આત્મજ્ઞાન કરવાની પ્રેરણા આપનારા આ બે દાહા ગુરુદેવને ખૂબ પ્રિય હતા.

અહા, આત્મલીન મુનિઓની તેા શી વાત ! તેઓ તેા શીઘ્ર તે ભવે પણુ માેક્ષ પામી શકે છે. ગૃહસ્થ પણુ આત્મજ્ઞાનના બળે માેક્ષસુખનાે થાેડોક સ્વાદ અત્યારે ચાખી લ્યે છે, ને પછી અલ્પકાળમાં મુનિ થઈ, આત્મામાં લીન થઈ સાક્ષાત્ માેક્ષને સાધી લ્યે છે. એવા ગૃહસ્થ પણુ માેક્ષમાર્ગસ્થ છે—માેક્ષના માર્ગમાં ચાલનારા છે.



ચૈતન્યને સાધનારા સ'ત મુનિ અતીન્દ્રિય આન'દમાં મસ્ત, ને શરીરથી ઉદાસ હાૈય છે....દેહમાં રજ ચાેટે એ જ જાણે ઘરેણું છે; અ'તરમાં રત્નત્રય તે તેમનાે વૈભવ છે; સ્વાનુ-ભૂતિની આન'દમય ગૂકામાં પ્રવેશીને તેઓ પરમાત્મ–તત્ત્વ સાથે ગાેકી કરી રહ્યા છે;

### ચાંગસાર-પ્રવચન : ૬૫

ચૈતન્યના સ્વઘરમાં વિશ્રામ કરીને ભવના થાકને દ્વર કરે છે ને કેવળજ્ઞાનને સાધે છે. –આ મુનિવરાની ઉત્કૃષ્ટ વાત કરી, એ જ રીતે ગૃહસ્થને પણ પાતાની ભૂમિકા પ્રમાણે સ્વઘરમાં વાસ....તેમાં એકાચતા... તેના અનુભવ થાય છે; શુદ્ધાત્માને ઉપાદેય કરીને તેણે માક્ષમાર્ગના દરવાજા ખાલી નાંખ્યા છે....ને પાતાના પરમાત્માને નજરે નીઢાળી લીધા છે. ગૃઢવાસમાં વસેલા તે દેખાય છે છતાં તેની આત્મસ્પર્શી પરિણતિ ગૃઢથી અલિપ્ત છે, રાગથી પણ તે અલિપ્ત છે, તેની જ્ઞાનચેતના કાેઈથી લેપાયા વગર અંતરમાં ચૈતન્યના ઉપશાંતરસને ગટગટાવી રહી છે; એની અંતર્રદૃષ્ટિના ગ'ભીર ભાવા એકલી બહારની ચેષ્ટાઓથી એાળખાતા નથી. વાઢ રે વાઢ ! ધર્માત્માના અંતરની આવી જ્ઞાનધારાને આળખે તેા જીવને પરભાવાથી ભેદન્નાન થઈ જાય.

શ્રી જિનેન્દ્રભગવાનનો આ સન્દેશ છે કે જેએા આત્મામાં વસશે તેએા સુખ પામશે. હે ગૃહસ્થ ! તું પણુ આત્મામાં વસીને–તેમાં અંતર્મુંખ થઈ ને સમ્યગ્દર્શન –સમ્યગ્જ્ઞાન અને નિર્વિકલ્પ અનુભૂતિ કરી શકે છે. રાગ હાેવા છતાં તે રાગમાં વાસ છેાડીને ચૈતન્યભાવમાં વસ....તાે તને ગૃહસ્થને પણુ માેક્ષમાર્ગ થશે. 'જ્ઞાનમાં વસ....ને રાગથી ખસ. ' ધર્માત્માએા કષાયમાં નથી વસતા, આત્મામાં જ વસે છે,–આ ભેદજ્ઞાનનાે અપૂર્વ ન્યાય છે.

સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રસહિત મુનિઓને એક કષાય, બ્રાવકને બે, અને સમ્યગ્દષ્ટિ–અવ્રતી ગૃહસ્થને ત્રણુ કષાય હેાય છે, પણુ તેએા તેમાં એકત્વપણુ વસતા નથી; તે ગૃહસ્થ, બ્રાવક કે મુનિ ત્રણુય કષાયવગરના પાતાના શાંત ચૈતન્યઘરમાં જ વસે છે–તેને જ પાતાનું સ્વઘર સમજે છે.–આવા સ્વરૂપે ઓળખે તેા જ ધર્માત્માની સાચી ઓળખાણુ થાય, ને ભેદજ્ઞાનના અપૂર્વ લાભ થાય.

જીએા, આ ધર્માંને એાળખવાની નિશાની! તે રાગને ઉપયાેગમાં જરાય ભેળવતા નથી, રાગથી જીદા જ રહે છે, માટે તે રાગમાં નથી વસતા, ચૈતન્યમાં જ વસે છે; અનંતાનુબ ધીકષાય વગેરેના અભાવથી જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રની જેટલી–જેટલી શુદ્ધતા થઈ તેમાં જ તન્મયપણે વસે છે. આવી દશા ચાથા ગુણસ્થાનથી શરૂ થાય છે....આવા ધર્મ તેમાં જ તન્મયપણે વસે છે. આવી દશા ચાથા ગુણસ્થાનથી શરૂ થાય છે....આવા ધર્મ ગૃહસ્થને પણ હાેય છે. માક્ષમાર્ગમાં મુનિ મુખ્ય છે ને ગૃહસ્થ ગૌણ છે,–પણ છે તા ગહસ્થને પણ હાેય છે. માક્ષમાર્ગમાં મુનિ મુખ્ય છે ને ગૃહસ્થ ગૌણ છે,–પણ છે તા બ ને માક્ષના માર્ગમાં....મુનિ આગળ છે, ગૃહસ્થ તેની પાછળ–પાછળ માક્ષમાર્ગે ચાલ્યા જાય છે. તેને માક્ષમાર્ગમાં સ્થિત કહ્યો છે; માક્ષના માર્ગમાં સ્થિત કહેા કે શુદ્ધાત્મામાં સ્થિત કહાે. હે જીવ! તારે સુખી થવું હાેય, માક્ષસુખ પામવું હાેય....તાે ' મહાત્મા ' કહે છે કે—

> " તું સ્થાપ નિજને માક્ષપંથે, ધ્યા, અનુભવ તેહને; તેમાં જ નિત્ય વિહાર કર; નહિ વિહર પરદ્રવ્યા વિષે "

તું સાધુ હેા કે શ્રાવક....જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને જાણીને તેમાં વસ....તેા અલ્પકાળમાં માક્ષસખને પામીશ.



ચક્રવતી<sup>૬</sup> ભરત, કામદેવ બાહુબલી, રાજાશ્રેણીક વગેરે ધર્માત્માએા જ્યારે ગૃહસ્થપણામાં હતા ને રાગ પણ હતા, ત્યારે પણ તેએા પરભાવથી છૂટા ને સ્વભાવમાં એકાકારપણે વસતા હતા; જ્યાં (સ્વભાવમાં) પ્રેમ છે ત્યાં જ તે વસ્યા છે; જ્યાં (પરભાવમાં) પ્રેમ નથી ત્યાં તે વસ્યા નથી.—આ રીતે સ્વઘરમાં વસનારા તે ધર્માત્મા શીઘ્ર સુક્તિ પામ્યા...ને પામશે.

અમે જ્યાં રહીએ છીએ તે ચૈતન્યઘર તેા શુદ્ધ-પવિત્ર છે; કષાયના મલિન ભાવાેના ઊકરડાે તે કાંઈ અમારું વસવાનું ધામ નથી, તે તાે સ્વઘરમાંથી બહાર ફેંકી દીધેલા કચરાે છે. વાહ ! જીઓ....આ ધર્મીનું ઘર ! ચીંથરે વીંટેલા રત્નની જેમ, અથવા રાખથી ઢંકાયેલા અંગારાની જેમ, અવતપણાના ચીંથરા વચ્ચે મહા કિંમતી સમ્યગ્દર્શન રત્ન ચમકી રહ્યું છે, સમ્યક્ત્વની ચીનગારી અલ્પકાળમાં માેટાે ભડકાે થઈને બધા કર્મોને બાળી નાંખશે ને માેક્ષને સાધી લેશે.

ધર્માત્મા મુનિ હાે કે ગૃહસ્થ હાે-તેને જેટલે અંશે રાગ વગરની શુદ્ધતા થઈ તેટલે અંશે તે 'સ્વસમયસ્થિત ' છે, ને તેટલાે માક્ષમાર્ગ છે. ગૃહસ્થ અને મુનિ વચ્ચે સ્થિરતારૂપ ચારિત્રમાં થાેડાેક ફેર છે, પણુ શુદ્ધ આત્માંના અનુભવ, શ્રદ્ધા, ભેદજ્ઞાન તેમાં ભેદ નથી, તે તાે બંનેને સરખા છે; બંનેના ચિત્તમાં શુદ્ધ આત્મા જ વસે છે. ચૈતન્ય-પ્રભુના પ્રેમ સિવાય બીજે કચાંય તેનું ચિત્ત લાગતું નથી....'ચૈતન્યપિયુ ' સિવાય બીજા કાેઈની સાથે મીંઢળ (લગની) હવે તે બાંધતા નથી. જેમ સતીના દિલમાં બીજો પતિ ઢાતાે નથી તેમ જિનવરસ્વામીનાે ભક્ત થઈને માેક્ષને સાધનારાે સત્-સમ્યગ્દષ્ટિ.... તેના મનમાં ચૈતન્યપ્રભુ—આત્મા સિવાય બીજાનાે વાસ હાેતાે નથી.—

> લાગી લગની ચૈતન્ય પ્રભુ સાથ.... –હવે બીજ ભાવાના મીંઢળ નહીં રે ખાંધું.... –બીજાને મનમંદિરમાં નહીં રે ખેસાડું....

અ.સ.૧૭

## ચાંગસાર-પ્રવચન : ૬૫

१३० ]

જીએા તેા ખરા....આવા ધર્માંતમા !....એ તે ' ગૃહ-સ્થ ' છે કે ' આત્મ–સ્થ ' ! એ પુદ્દગલમાં કે પરભાવમાં સ્થિત નથી, એ તેા પરમાત્મામાં સ્થિત ' આત્મસ્થ ' છે.

' અરેરે, અમે તો ગૃહસ્થ....રાગમાં કસાયેલા; આવડા માટા આત્માનું જ્ઞાન ને અનુભવ અમને કેમ થાય ?'-એમ કહે છે....તા અરે કાયર ! તારી કાયરતા છાડ ! ગૃહસ્થમાં પણ આત્માનું જ્ઞાન થાય છે ને પ્રભુતાના ભણુકાર અંદરથી આવી જાય છે. તું પામર થઈને રાગમાં જ વસ્યાે એટલે તને આત્મા ન દેખાયા, ને રાગ જ દેખાયાે. ધર્માત્મા તાે રાગ વખતેય તેનાથી ભિન્ન પરમાત્મતત્ત્વને દેખે છે....રાગની પ્રીતિ એને ઊડી ગઈ છે....એ રાગમાં નથી ઊભા. તને ભેદજ્ઞાનના અભાવે, તે રાગમાં ઊભેલા દેખાય છે, પણ એના અતીન્દ્રિય-આનંદમય ભાવાને તું દેખતા નથી; તારી દષ્ટિ આંધળી છે.- જો....! આગમમાં ગૃહસ્થને માક્ષમાર્ગ કહ્યો છે કે નહીં ? (....હા, રત્ન-કર ડેશ્રાવકાચાર શ્લાક ૩૩ માં કહ્યો છે... )-તાે શું તેને રાગમાં વસીને તે માક્ષમાર્ગ થાય છે?-કે આત્મામાં વસીને ? ધર્મા ગૃહસ્થને પણ સમ્યગ્દર્શન વડે આત્મામાં વાસ છે, ને તેથી જ તેને માક્ષમાર્ગ છે. અરે, ધર્મી -ગૃહસ્થ અંદરમાં કયાં છેઠા છે....તેની જગતને એાળખાણ નથી; એાળખાણ કરે તા અપૂર્વ લાભ થાય.



શ્રાવક અને શ્રમણ બંને શુદ્ધરત્નત્રયની ભક્તિ એટલે કે ઉપાસના કરે છે, તે જ નિર્વાણની ભક્તિ છે અને તે જ માેક્ષનેા પંથ છે-એમ કુંદકુંદપભુએ નિયમસાર સૂત્ર ૧૩૪ માં કહ્યું છે. જેનું ચિત્ત ચૈતન્યમાં લાગેલું છે તે જીવ નિરંતર ભક્ત છે એટલે માેક્ષના ઉપાસક છે. આત્માના રસ આડે એને બીજે ક્યાંય સૂઝ પડતી નથી---ચેન પડતું નથી....રસ આવતાે નથી. જેમ મૂઢ-અજ્ઞાનીને સંસારમાં વેપાર--ધંધાની કે વિષયાેની ધૂન આડે ધર્મની સૂઝ પડતી નથી, તેમ વિવેકી-જ્ઞાનીને માક્ષમાર્ગમાં ચૈતન્યસ્વભાવની આત્મસંખાેધન ]

ધૂન આડે બહારના વેપારમાં સૂઝ પડતી નથી, રાગમાં રસ આવતાે નથી....ચિત્ત તાે તેનું બસ ! ચૈતન્યસાધનામાં જ લાગેલું છે.

પ્રશ્ન-એને રાગ તેા હાેય છે?

ઉત્તરઃ—ભલે, પણ ભેગા આત્માય છે ને ! રાગે કાંઈ એના આખા આત્મા લૂંટી લીધા નથી; જરાક રાગ છે પણ તે રાગથી આખા આત્માને લૂંટાઈ જવા દેતા નથી.... સમ્યગ્દર્શાને આખા આત્મા, રાગથી જીદાે સાચવી રાખ્યાે છે, ને તેમાં જ તે વસે છે.

ખાપુ, આ વાત સાંભળીને તું પણ આવા અનુભવ માટે ઉલ્લાસ કર....આનંદથી પ્રયત્ન કર....ના ન પાડ....ના ન પાડ....ગૃહસ્થનેય આત્મજ્ઞાન થાય છે—એમ ભગવાન જિનદેવે કહ્યું છે,—પછી તેની ના પાડનાર તું કેાણ ? જો તું જિનદેવને માનતા હા તા, ગૃહસ્થનેય શુદ્ધોપયાંગ અને માક્ષમાર્ગ હાવાનું ઉલ્લાસથી સ્વીકારીને હા પાડ. હા.... પાડીને તું જાતેય એવા અનુભવ કર. હા પાડીશ તાે તનેય આવા અનુભવ થશે. ના જ પાડીશ તાે કાયર થઈને રાગમાં અટકી જઈશ. બાપુ ! આ તાે ભગવાનના ઘરમાં આવવાની ને ભગવાન થઈને તેમાં વસવાની વાત છે. અનાદિથી વિકારના ઘરમાં વસતાે હતાે તે પરઘર દુઃખનું ધામ હતું; હવે સમ્યગ્દર્શન અને આત્મજ્ઞાન થતાં અપૂર્વ પલટાે થઈ ગયાે, રાગનું ધામ છાડીને સુખ-ધામ એવા સ્વઘરમાં આવ્યો…..તે હવે અલ્પકાળમાં કેવળજ્ઞાન લક્ષ્મીને પામવાના....પામવાનો…..ને પામવાના.

જેવાે શુદ્ધ આત્મા સિદ્ધભગવાન અનુભવે છે તેવા જ શુદ્ધ આત્માને ગૃહસ્થ-સમ્યગ્દષ્ટિ અનુભવે છે, બંનેના સ્વાદની એક જ જાત છે. જેમાં આત્માના આનંદના સ્વાદ આવે તે જ માક્ષમાર્ગ છે. માક્ષ મહાઆનંદરૂપ છે ને તેનું સાધન પણ આનંદરૂપ છે. માક્ષ ને માક્ષસાધન બંને એક જાતના આનંદરૂપ છે. આત્માના અનુભવમાં બધા શાસ્ત્રોનાે સાર આવી જાય છે, ને તે માક્ષની સીધી સડક છે. સમ્યગ્દષ્ટિ–ગૃહસ્થ પણ તે માક્ષ-સડક પર આનંદથી ચાલનારા છે. રાગ કે પુષ્ટય તે કાંઈ માક્ષની સડક નથી, તે તાે કાંટા છે; રાગદ્વેષરૂપી કાંકરા વગરના જે રત્નત્રયમાર્ગ છે તે આત્મામાં સમાય છે, રત્નત્રય આત્મારૂપ છે, રાગરૂપ નથી. જે ગૃહસ્થે પણ જિનમાર્ગમાં શુદ્ધ આત્માને જાણીને–અનુભવીને માક્ષના માર્ગમાં પ્રવેશ કર્યા….તે ધન્ય છે…..ધન્ય છે.

[ —પણ, આવા જીવેા વિરલ જ હેાય છે— એમ હવે કહેશે. ] ( ૬૫ )



ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૬૬

૧૩૨ ]

તત્ત્વજ્ઞાનની વિરલતા જાણીને તું તેને સાધી લે

\*

विरला जार्णीह तत्तु बुह विरला णिसुर्णीहं तत्तु । विरला झार्यीहं तत्तु जिय विरला धारही तत्तु ।।६६।।

વિરલા જાણે તત્ત્વને, વળી સાંભળે કાેઈ; વિરલા ધ્યાવે તત્ત્વને, ધારે વિરલા કાેઈ. (૬૬)

ે એકે ગૃહસ્થનેય આત્મઅનુભવ થાય—એમ કહ્યું, પણ એવે। અનુભવ કરનારા જીવેા વિરલા જ દેાય છે. શાસ્ત્ર ભણનારા વિદ્વાનામાંય ચૈતન્યતત્ત્વના અનુભવ કરનારા તા કાેઈક વિરલા જ હાેય છે. પ્રથમ તાે, શુદ્ધતત્ત્વને જાણનારા જ્ઞાની વિરલ છે,— લાખા-કરાેડામાં એકાદ દાય છે.

---એવા વિરલ જ્ઞાની પાસેથી તત્ત્વનું શ્રવણ કરનારા જીવેા થાેડા છે,-વિકથાના (સિનેમા વગેરેના) રસિયા જીવા ઘણા છે પણ આત્માના રસિયા થઈને તેની વાત સાંભળનારા જીવા બહુ થાેડા છે. સભામાં ભલે હજારા-લાખેા માણસા ભેગા થાય પણ એમાં આત્મરસિક થઈને તત્ત્વની વાત સાંભળનારા કેટલા ? આત્માના ખરા પ્રેમપૂર્વંક તેની વાત સાંભળે તાે તે જીવ ભવિષ્યમાં નિર્વાણનું ભાજન થઈ જાય....માક્ષને યાેગ્ય થઈ જાય,--એવા તેના મહિમા છે.

વળી આત્માની વાત સાંભળીને પણુ અંદર વિચારપૂર્વ'ક તેને ધ્યાવીને અનુભવમાં લ્યે એવા જીવેા પણુ બહુ વિરલ છે. અંદર ઉપયાેગને જોડીને આત્મસ્વરૂપને ધ્યાવવું તેમાં જ્ઞાનની એકાગ્રતાના અચિંત્ય પુરુષાર્થ છે.

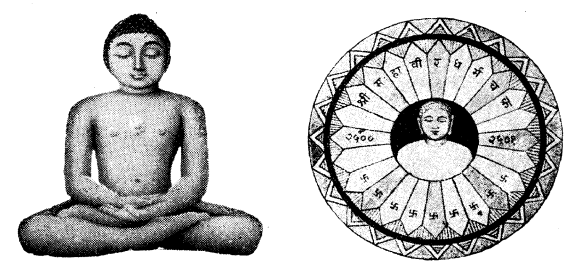
અને આ રીતે આત્મતત્ત્વને જાણીને પછી તેને અખંડપણે ધારી રાખે એવા જીવેા પણ વિરલ જ હેાય છે.

આ પ્રમાણે આત્મજ્ઞાનની વિરલતા જાણીને હે ભાઈ! તું અત્યત જાગૃતિથી સાવધાન થઈને તારા ઉપયોગને તેમાં જેડ....અને 'વિરલા ' છે તેમાં તું પણ ભળી જા....એમ આત્મહિતને માટે યાેગીન્દુસુનિરાજનું આ સંબાધન છે.



**{ 133** 

રાજગૃહીમાં ભગવાન મહાવીરના ધર્મચક્ર-પ્રવર્તનનેા મંગલદિવસ : અષાડવદ એકમ



રાજગૃહીમાં વિપુલાચલ પર ભગવાન મહાવીર પરમાત્માની દિવ્યવાણી પહેલવહેલી આજે-અષાડવદ એકમે ( શાસ્ત્રીય શ્રાવણવદ એકમે ) છૂટી ને ચારસ ઘની સ્થાપનાપૂર્વંક ધર્મચક્ર-પ્રવર્તન શરૂ થયું. બેકે જૈનધર્મ તેા ત્યાર પહેલાં પણુ ચાલુ જ હતા, પણ મહાવીર-તીર્થ કરના શાસનરૂપ ધર્મ ચક્રના આજે પ્રારંભ થયાે....તે ઉપદેશની પર પરા આજે પણ ચાલી રહી છે. ભગવાન મહાવીરને કેવળજ્ઞાન તાે વૈશાખ સદ દશમે થયેલ; પણ સામે ગણધરપદને ચાેગ્ય જીવની ઉપસ્થિતિનાે અભાવ, અને આ તરફ વાણીના ચાગના અભાવ,–તેથી ૬૬ દિવસ સુધી પ્રભુનાે ઉપદેશ ન નીકળ્યાે….લાેકાેના ટાેળેટાેળાં એ સર્વ જ્ઞપરમાત્માના દર્શન કરતા હતા ને વાણી સાંભળવા આતુર હતા. છેવટે આજે ઇન્દ્રભૂતિ–ગૌતમ ત્યાં સમવસરણમાં આવ્યા....પ્રભુની સર્વજ્ઞતા જોઈને મુગ્ધ બન્યા.... મનની અધી શંકાએ મટી ગઈ ને પ્રભુના ચરણેમાં જ પંચમહાવત ધારણ કર્યા.... તેમના નિમિત્તે આજે પ્રભુની દિવ્યવાણી નીકળી....તે ઝીલોને ગૌતમસ્વામી ( અને બીજા દશ મહાત્માએા) વીરપ્રભુના ગણધર બન્યા; તેમને શુદ્ધરત્નત્રય ઉપરાંત ચારજ્ઞાન, અનેક લબ્ધિએા તથા બારઅંગનું જ્ઞાન ખીલી ગયું. ભગવાન તેા કેવળજ્ઞાનરૂપ પરિણુમેલા છે ને ગણધરદેવ ભાવશ્રુતરૂપે પરિણમેલા છે; તેમણે પાતે ભાવશ્રૃતરૂપ પરિણમીને બે ઘડીમાં ૧૨ અંગરૂપ શ્રૃતની રચના કરી. આ રીતે વીરનાથ તીર્થે કરના દિવ્ય ઉપદેશવડે ધર્મચક્રપ્રવર્તન, ગણુધરપદની સ્થાપના તથા શ્રતની રચના થઈ-તે દિવસ આજના છે. બીજા પણુ અનેક જીવેા પ્રભુની વાણી ઝીલીને સમ્યગ્દર્શન વગેરે પામ્યા. અને આજે પણ એ જ માર્ગ ચાલી રહ્યો છે.

### ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૬૬

ભગવાનની વાણીમાં શું આવ્યું ?-કે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ ખતાવ્યું. આમ તાે ભગવાનની વાણીમાં ત્રણલાેકના બધા પદાર્થીનું વર્ણન છે, પણ તે બધામાં શુદ્ધાત્માને જાણવા તે જ સાર છે. ખાર અંગના સાર શુદ્ધઆત્મા છે. શ્રતના દરિયા વલાેવી-વલાેવીને સંતાેએ તેમાંથી " **શુદ્ધચિક્પ '' નામ**નું રત્ન કાઢ્યું છે....આવા ચૈતન્યરત્નને જાણનારા અને તેની વાત સ**ંભળાવનારા જ્ઞાની મળવા બહુ દુ**ર્લંભ છે. અને એવા જ્ઞાનીને<sup>ં</sup> યાેગ મળે તેાપણ, વિષય–કષાયેાના રસ છાેડીને ચૈતન્યના પ્રેમપૂર્વંક તેનું શ્રવણ કરનારા, વિચાર કરનારા ને ધ્યાનવડે અનુભવ કરીને નિશ્ચલપણે ધારી રાખનારા જીવેા ઉત્તરાત્તર બહુ વિરલ છે, ઘણા થાેડા છે. જગતના જીવાના માટેા ભાગ રાગની-પુષ્ટયની-સંચાેગની મીઠાશમાં રાકાઈ ગયે৷ છે, ને બહાર ભટકી રહ્યો છે....એવા જીવે৷ ઘણા છે ને ચૈતન્યને સાધનારા જીવેા બહુ થાેડા છે.-એને જાણનારા થાેડા, કહેનારા પણ થાેડા, સાંભળનારા થોડા ને સમજનારા તથા અનુભવ કરનારા જીવેા પણ થોડા...તેથી આચાર્ય પ્રભુ કહે છે કે ભાઈ, જગતમાં વિષય–કષાયાની વાત તેા સુલભ છે, તે'ય અનંતવાર તે સાંભળી ને અનુભવી છે; પણ એકત્વ–વિભક્તરૂપ શુદ્ધ જ્ઞાયકતત્ત્વની વાત સાંભળવી ને અનુભવવી તે મહાદુર્લભ ને અપૂર્વ છે....તને અત્યારે તેના શ્રવણનાે અવસર મળ્યાે છે, તાે પરમ ઉલ્લાસપૂર્વંક અંતરમાં સમજીને સ્વાનુભવ કરી લેજે....જેથી તારા સંસારબ્રમણુના અંત આવે.—આ અવસર ચુકીશ મા.

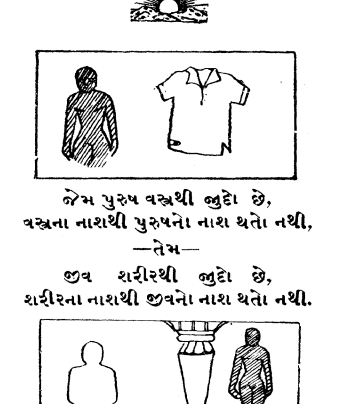
ચિંતામણિરત્ન કરતાંય આ તત્ત્વનું શ્રવણ-મનન બહુ મેંાઘું છે. જગતના બહુ મેાટા ભાગના જીવેા (અનંતાનંત જીવેા) તેા એકેન્દ્રિયથી માંડીને અસંગ્રીપ ચેન્દ્રિય સુધીમાં રહ્યા છે, તેમને તેા આત્મહિતના વિચાર કરવા જેટલી શક્તિ જ નથી; નરકમાં ને તિર્ય ચમાં મેાટાભાગના જીવેા રાતદિન તીવ્ર કષાયમાં ડૂબેલા છે, તેમજ ત્યાં તત્ત્વના શ્રવણના યાેગ મળવાનું બહુ મુશ્કેલ છે, એટલે ત્યાં પણ આત્મજ્ઞાન પામવાના અવકાશ બહુ ઓછા છે; દેવગતિમાં ઘણાખરા દેવા ત્યાંના ભાગોપભાગમાં રત છે, ત્યાં પણ તત્ત્વનું શ્રવણ કરનારા ને આત્માને જાણનારા બહુ વિરલ છે. જોકે બીજી ગતિની અપેક્ષાએ મનુષ્યગતિમાં આત્માનું શ્રવણ ને અનુભવ સુલભ છે તાેપણ તે કરનારા જીવા વિરલ છે, થાેડા જ છે. પુષ્ટય-પાપના રાગની પાષક વાત કહેનારા તેમજ સાંભળનારા ઘણા છે, પણ પુષ્ટય-પાપથી પાર, રાગ વગરના ચૈતન્યતત્ત્વની વાત કહેનારા, રસપૂર્વક તે સાંભળનારા, ને સાંભળીનેય તેના અનુભવ કરનારા જીવા તા સદાય અતિ વિરલ જ હાય છે....અને તે વિરલા જીવા જરૂર માેક્ષને પામે છે.-ભલે આવા જીવા વિરલ....પણ છે ખરા,-નાસ્તિ નથી, અસ્તિ છે; તે અસ્તિમાં તું ભળી જા.

દુનિયામાં લક્ષ્મી અને પંડિતાઈ મળવી સહેલી છે પણ આત્માનેા અનુભવ થવેા અઘરા છે. અહા, જેને માટે કચાંય બહાર જવું ન પડે, અંદરમાં ને અંદરમાં પાતામાં બેઠા બેઠા મહાન આનંદ્રમય વૈભવની પેદાશ થયા કરે એવા, આ આત્માના

### આત્મસંબાેધન ]

અનુભવના ધ ધા કરનારા જીવા વિરલા છે,-લાખા-કરાડામાં એકાદ કાેઇક હાેય છે. આમ આત્મજ્ઞાનની મહા દુર્લ ભતા બતાવીને તેની કિંમત કરી છે, તેના મહિમા બતાવીને શીઘ્ર તે કરવાની પ્રેરણા કરી છે: 'મને મારા શુદ્ધ આત્મા કેમ અનુભવમાં આવે !-મારું આ ભવભ્રમણ કેમ મટે ! દુનિયાની પંચાયતનું મારે કાેઈ પ્રયાેજન નથી '-એમ દુનિયાના કાેલાહલથી દૂર થઈને અને આત્માની લગની લગાડીને તું તેના અનુભવ કરી લે. અનુભવને વિરલ કહીને કાંઈ જીવને હતાશ નથી કરવા પણ અનુભવ માટે તેને ઉત્સાહિત કર્યા છે....તે માટેના પુરુષાર્થની પ્રેરણા કરી છે. આવા અનુભવ કરવા તે ભગવાનના ધર્મા પદેશના સાર છે ને તેના વડે પાતાના આત્મામાં ધર્મ ચક્રનું પરિણમન ચાલુ થઈ જાય છે.

[ જેને આવા આત્મઅનુલવ થયા તે જ્ઞાનીનું ચિન્તન કેવું હાય છે ? તે હવે કહેશે. ]



SAICHI

િ ૧૩૫

૧૩૬ ી

## ભવના છેદ માટે ભેદજ્ઞાનીનું ચિન્તન

\*

इहु परियण ण हु महुतणउ इहु-सुहु दुक्खहं हेउ। इम चिंतंतहं कि करइ लहु संसारहं छेउ।। ६७।। इंद-फणिंद-णरिंदय वि जीवहं सरणु ण होंती। असरणु जाणिवि मुणि धवला अप्पा ग्रप्प मुणंति ।। ६८।। આ પરિવાર ન સુજતણે, સુખ તે દુ:ખની ખાણુ; જ્ઞાનીજન એમ ચિંતવી, શીધ્ર કરે ભવહાણ. (६७) ઈન્દ્ર, ફણીન્દ્ર, નરેન્દ્ર પણ નહીં શરણ દાતાર; 'અશરણ ' જાણી, સુનિવરા નિજરૂપ વેદે આપ. (૬૮)

જે વિરલ હતું એવા આત્મજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરીને જ્ઞાની ચિંતવે છે કે અહેા, મારેા શુદ્ધ આત્મા....મને અનુભવમાં આવ્યા તે જ મારું તત્ત્વ છે; આ પુત્રાદિ પરિવાર કે ધનવૈભવ મારાં નથી, તથા ઐહિક વિલયસુખાે તે દુઃખનાં જ હેતુ છે; આવા અસાર સંસારનાે શીઘ છેદ હું કઈ રીતે કરું ?–શુદ્ધાત્માના ચિન્તન વડે તેના છેદ કરું.— એમ જ્ઞાની ભવથી ડરીને શુદ્ધાત્માના ચિન્તન વડે ભવદુઃખનાે નાશ કરે છે.

વળી, આ અશરણ સ સારમાં પાેતાના આત્માના જ્ઞાન સિવાય જીવને બીજુ કાેઈ શરણ નથી; ઊર્ધ્વલાકાના ઇન્દ્ર, મધ્યલાકાના નરેન્દ્ર કે અધાલાકાના નાગેન્દ્ર, –એમ ત્રણ જગતમાં કાેઈ શરણ દેનાર કે દુઃખથી ઉગારનાર નથી; તે બધા ઇન્દ્રો પાેતે પણ અશરણ છે ત્યાં બીજાને શું શરણ આપશે ?–આયુ પૂર્ણ થતાં તે ઇન્દ્રો પણ બધા વૈસવ છાેડીને દેવલાકથી ચ્યૃત થઈ જાય છે. અને સર્વજ્ઞ–જિનેન્દ્ર તા પરમ વીતરાગ છે, તેઓ વ્યવહારથી શરણ છે, પણ તેઓ કાેઈને કાંઈ દેતા–લેતા નથી; તેઓ તા આમ કહે છે કે તારું પરમ–ઇષ્ટપદ તારા ચૈતન્યમાં છે તે જ તને ખરું શરણરૂપ છે, તેમાં એકાગ્ર થઈ ને તેનું શરણ લે; એના સિવાય સ સારમાં કાેઈ બીજીં શરણ નથી. –આમ પરમાં સર્વત્ર અશરણપણું માનીને ઊજ્જવળ ચિત્તવાળા મુનિધવલ ને ધર્માત્મા પાતાના આત્માને જ પાતાના માને છે, તેના આશ્રય કરીને તેના અનુભવમાં લીન થાય છે ને સ સારથી છૂટીને માક્ષને પામે છે.

હે છવ ! તું કુટુંબ–પરિવાર કે ધનવૈભવની મમતા કરીશ તેા ધૂતાઈ જઈશ.... એમાંથી સુખ લેવા જઈશ તેા દુઃખી થઈશ ઇન્દ્રિયવિષયેા મૃગજળ જેવા છેતરામણા, તે ખરેખર સુખ નથી પણ એકાન્ત દુઃખ જ છે, તેમાં સુખ માનીને છેતરાઈશ મા. આત્મસ બાેધન

ભવદુ:ખથી છૂટવા ને સાચુ'–અતીન્દ્રિયસુખ પામવા તું શુદ્ધ આત્માના ચિંતનમાં રહેજે. પરિવારના માેહમાં કે ઇન્દ્રિયવિષયામાં કસાઈશ નહિ, એ તાે બધું પાપબંધનું કારણ છે.–આમ ચિંતવીને તેનો માેહ તાેડ!

અતીન્દ્રિય આત્મા દેહથી જુદેા છે; લાેકાે તાે બહારના શરીરને જુએ છે, તેઓ કાંઈ મને–અતીન્દ્રિય આત્માને નથી દેખતા કે નથી ઓળખતા. શરીર કયાં હું છું ? હું તાે શાશ્વત ચૈતન્યતત્ત્વ છું ને મારે તાે હવે શીઘ્ર આ ભવચક્રથી છૂટવું છે.–આવા આત્મચિંતન વડે ધર્મીજીવ ગૃહસ્થપણાના માેહને છેાડી, મુનિ થઈ કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી ભવદુઃખને છેદે છે.

ભવના અભાવ માટે આત્માના એકત્વનું ચિંતન

**S** 20

इक उपज्जइ मरइ कु वि दुहु-सुहु भ्रुंजइ इकु । रगरयहं जाइ वि इक जीउ तह णिव्वाणहं इकु ॥६६॥ एकुलउ जइ जाइसिहि तो परभाव चएहि । अप्पा झायहि णाणमउ लहु सिव-सुक्खु लहेहि ॥७०॥ જન્મ-મરણ એઠ જ ઠરે, સુખ-દુ:ખ वेटे એઠ; નર્કગમન પણ એઠલા, માક્ષ જાય જીવ એઠ. (૬૯) જો જીવ તું છે એઠલા, તા તજ સૌ પરભાવ; આતમા ધ્યાવા જ્ઞાનમય, શીધ માક્ષસખ થાય. (७०)

સંસારમાં જીવ જન્મે છે એકલાે, મરે છે પણ એકલાે, દુઃખ–સુખને ભાેગવે છે એકલાે, નરકમાં જાય છે તે પણ એકલાે, અને નિર્વાણમાં પણ તે એકલાે જ જાય છે.

આ રીતે, સંસારમાં કે માેક્ષમાં હે જીવ! તું એકલેા જ છેા, બીજા સાથે તારે કાંઈ સંબંધ નથી; માટે પરભાવને છેાડ ને જ્ઞાનમય આત્માનું એકતું ધ્યાન કર....જેથી તું શીઘ્ર શિવસુખને પામીશ.

આ બધી વાતના બીજડાં કુંદકુંદપ્રભુના શાસ્ત્રોમાં ભર્યા છે; જીઓ નિયમસારમાં કહે છે—

આ. ૧૮

યાગસાર-પ્રવચન : ૬૯-૭૦

૧૩૮ 🗍

જીવ એકલાે જ મરે, સ્વય જીવ એકલાે જન્મે અરે ! જીવ એકનું નીપજે મરણ, જીવ એકલાે સિદ્ધિ વરે. (૧૦૧) મારાે સુશાશ્વત એક દર્શન-જ્ઞાનલક્ષણ જીવ છે; ખાષ્ઠી બધા સંયાગલક્ષણ-ભાવ મુજથી બાહ્ય છે. (૧૦૨) જ્ઞાની આવા એકત્વસ્વરૂપ નિજાત્માનું ચિન્તન કરીને પરભાવાેને છેાડે છે ને માક્ષસુખને પામે છે. અરે જીવ ! તું એકલાે છે.....પછી બહારની બીજી ચિન્તાએાનું તારે શું કામ છે ! તારા એકત્વનું ચિંતન કરીને તુ પરભાવને છેાડ

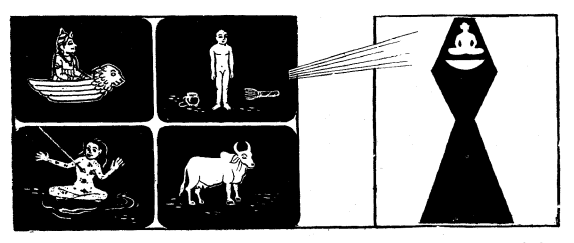
નરકમાં કે નિર્વાણમાં, ભવમાં કે માેક્ષમાં જીવ એકલેા છે. શુદ્ધ સ્વભાવની આરાધનાથી નિર્વાણગમન એકલેા કરે છે, ને શુદ્ધસ્વભાવની વિરાધનાથી નરકગમન પણ એકલા કરે છે. એ રીતે સ સારની ચારેગતિમાં કે પ ચમગતિરૂપ માેક્ષમાં જીવ એકલાે છે; સ સારમાં પાેતે કરેલા પુષ્ય–પાપ કે ધર્મ સાધના સાથે આવે છે, ને માેક્ષમાં પાેતાના કેવળજ્ઞાનાદિ સ્વસાવાને સાથે લઈ જાય છે; બીજું કાેઈ તેની સાથે જતું નથી

- \* નરકમાં જતાં ચેતન કહે છે : દે કાયા ! તું નરકમાં મારી સાથે ચાલ....મેં તારા માટે ઘણાં પાપ કર્યા છે !
  - કાયા કહે છે : નહીં આવું; મારી અનાદિની એ જ રીત છે કે હું કાેઈની સાથે જતી નથી; ચક્રવર્તી અને તીર્થ કરની સાથે પણ હું ન ગઈ, તેા તું કાેણ ?
- \* અને પછી, ચેતનપ્રભુ ભેદજ્ઞાન કરીને જ્યારે મેાક્ષમાં જાય છે, ત્યારે કાયા તેને કહે છે : હે ચેતનરાય ! મેાક્ષપુરીમાં મનેય તમારી સાથે લઈ જાવ ! ત્યારે ચેતન કહે છે : નહીં લઈ જાઉં; માેક્ષમાં તારું કામ નહીં. અનાદિથી તારાે સાથ કરવાથી~મમત્વ કરવાથી હું સંસારમાં ભટકયાે, હવે તાે તારાે સંગ છાેડીને માેક્ષમાં એકલાે જઈશ.

(ચેતન અને કાયાના આ વાદવિવાદનું સુંદર વર્ણુંન વિસ્તારપૂર્વંક વાંચવા માટે 'ચેતન–કાયા સંવાદ ' નામની પુસ્તિકા વાંચા.)

દરેક જીવના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ જુદા જુદા છે; દરેકના પુણ્ય-પાપકર્મો ને રાગાદિ પરિણામા વિવિધ છે; કાેઈ પણ બે જીવના ઉદયભાવા બધા પ્રકારે સરખાં નથી હાેતાં. બે કેવળીના ઉદય પણ સરખા નથી હાેતા, ક્ષાયિક ભાવ સરખા છે પણ ઉદયભાવમાં કંઈક ફેરફાર હાેય છે. દરેક જીવ પાતાના પાપ-પુણ્ય કે ધર્મના ભાવ પ્રમાણે ફળ પામે છે, તેમાં કાેઈની લાગવગ કામ આવતી નથી.

ચાર કે પાંચ સગા ભાઈ હેાય, છતાં પરિણામ અનુસાર દરેકની સ્થિતિ જીુદી–જીુદી હેાય; કાેઈ એક તાે તીવ પાપા કરીને નરકે જાય, બીજો માયાચારથી તિર્થ'ચમાં જાય,



ત્રીએ શુભરાગથી સ્વર્ગમાં જાય, ચાેથા મધ્યમ પરિણામાેથી મનુષ્યમાં જાય ને પાંચમા વીતરાગ થઈ ને પહેાંચી જાય પંચમગતિરૂપ માક્ષમાં! સૌ પાતપાતાના ભાવનું ફળ, તે જીવ એકલા જ પામે છે.

શ્રેણિકરાજા ને અભય....સગા પિતા–પુત્ર, છતાં એક ગયા નરકમાં ને ખીજા ગયા મેાક્ષમાં. એ જ રીતે ભગવાન રામ અને લક્ષ્મણ બંને ભાઈનું થશું; શ્રીકૃષ્ણ અને બલભદ્ર જેવા મહાયાદ્ધા પણ, અગ્નિમાં સળગતા પાતાના માતા–પિતાને દ્રારકાનગરીના દરવાજાની બહાર ન કાઢી શક્યા. અરે, જીવ એકલાે....કાેણ કાેને બચાવે? આમ જાણીને હે ભવ્ય! તું સમભાવ કર....તારા પરિણામમાંથી રાગ–દ્વેષને છેાડ....ને શુદ્ધાત્મતત્ત્વનું ધ્યાન કરીને માેક્ષસુખને પામ.

એક લૂટારાે જૂંટવા આવ્યાે, ત્યારે કાેઈ સજજને તેને કહ્યું—સાઈ, તું ઊભાે રહે, જરાક એક વાત સાંભળ....પછી તારે જે કરવું હાેય તે કરજે; તારા આ લૂંટફાટના પૈસાથી જેઓ માેજમજા કરે છે તે બધા પરિવારને ઘરે જઈને પૂછી આવ....કે જેમ આ પૈસાના તમે ભાગીદાર થાવ છેા....તેમ મને જે પાપ લાગે છે તેના પણ ભાગીદાર તમે થાશાને ? લૂંટારે ઘરે જઈને પૂછ્યું; પણ કાેઈએ પાપમાં ભાગીદાર થવાની હા ન પાડી.—બસ, તેની આંખ ઊઘડી ગઈ કે અરે, પાપમાં હું એકલાે જ છું....ને ધર્મમાં પણ હું એકલાે જ છું....તાે પછી ધર્મસાધના કરીને મારું હિત કેમ ન કરું! આત્માનું એકત્વ કલ્યાણરૂય છે–સુંદર છે, તે સમજતાં-ધ્યાવતાં પરભાવા છૂટી જાય છે.

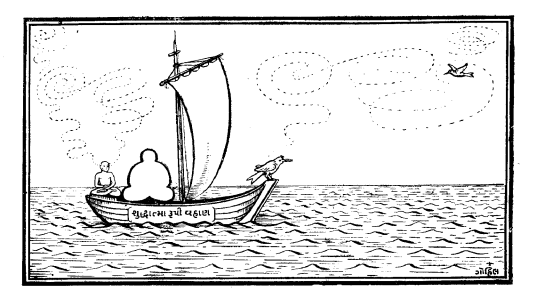
છે સગા ભાઈ, બ'નેને એકબીજા પર પ્રેમ; એકવાર નાનેા ભાઈ માંદેા પડતાં માેટાભાઈએ તેને દવામાં ચાેરોછૂપીથી ઇંડાં વગેરે ખવડાવી દીધા....આ પાપને લીધે તે માેટાભાઈ મરીને નરકમાં ગયાે, ને નાનાેભાઈ મરીને પરમાધામી–દેવ થયાે....ને નરકમાં જઈને તે દેવ ત્યાંના નારકીઓને મારવા લાગ્યાે... તેના ભાઈને પણુ મારવા લાગ્યાે; ત્યારે તે કહે છે–અરે ભાઈ! તારા માટે તાે મે' પાપ કર્યા ને તેથી નરકમાં આવ્યાે....તાે અહીં

ચાંગસાર-પ્રવચન : ૬૯-૭૦

તું જ મને આવા દુઃખ કાં આપ <sup>૧</sup> ત્યારે નાનાે ભાઈ જવાબ આપે છે : મેં કથાં અભક્ષ વગેરે માંગ્યું હતું <sup>૧</sup> મને તાે ખબર પણુ ન હતા; તમારા કરેલા ભાવતું ફળ તમે એકલા ભાેગવાે....એમ કહીને તીવ્ર ભાલાથી તેનું માથું વીંધે છે.

જુએા, આ સંસારની દશા !! કેાણ કેાના લાઈ!

માંદેા હાેય, ભયંકર રાેગની પીડામાં પીલાઈ રહ્યો હાેય, મરણની તૈયારી હાેય, પાસે બેસીને માત-પિતા-ભાઈ-મિત્રો-સ્ત્રી-પુત્ર પરિવાર વગેરે માથે હાથ ફેરવીને આશ્વાસન દેતા હાેય, પણ એનું દુઃખ કાેઈ લઈ શકતા નથી, ને સુખ આપી શકતા નથી. ભાઈ! આ તેા બધા 'પ'બી-મેળાે' છે.—જેમ સાંજ પડતાં ચારે કાેરથી પ'બી આવીને એક ઝાડ ઉપર ભેગા થાય ને રાતવાસા રહે; સવાર પડતાં તાે સૌ ઊડી-ઊડીને ભિન્ન ભિન્ન દિશામાં ચાલ્યા જાય. અથવા, નદીના સામા કાંઠે જવા માટે હજારા મુસાફરા એક જ નૌકામાં ભેગા થાય, ને જ્યાં કિનારા આવે ત્યાં ઊતરી-ઊતરીને સૌ પોતપાતાના સ્થાને ચાલ્યા જાય; તેમ જીદી જીદી ગતિ-સ્થાનાથી આવીને અનેક જીવા અહીં ભેગા થયા, આયુ પૂરું થતાં સૌ પાતપાતાના સ્થાને—કાંઈ નરકમાં, કાંઈ દેવમાં તેા કાંઈ મનુષ્ય વગેરેમાં-ચાલ્યા જાય છે. આમ જાણીને હે જીવ! તું સંધાગાની મમતા છાંડ, દેહની મમતા છાડ, ને એકત્વરૂપ તારા શુદ્ધ આત્માની ભાવના વડે માક્ષપુરીના પ'થે જા.



જેમ સમુદ્ર વચ્ચે ચાલતા વહાણમાં બેઠેલું પ'બી, ઊડી-ઊડીને પાછું વહાણમાં જ આવીને બેસે છે,—બીજે કચાં જાય ? તેમ આત્માનું એકત્વ જાણનાર જીવનેા ઉપયાેગ કરી-ક્રરીને શુદ્ધ-આત્મામાં જ આવીને ઠરે છે,—એનેા ઉપયાેગ આત્મા સિવાય બીજે કચાંય ઠરતા નથી, તન્મય થતા નથી.

980 ]

આત્મસ બાેધન ]

દેહમાં જ્ઞાન નહિ, જ્ઞાનમાં દેહ નહીં; રાગમાં જ્ઞાન નહિ, જ્ઞાનમાં રાગ નહીં; જ્યાં જ્યાં જ્ઞાન ત્યાં ત્યાં હું... જ્યાં જ્યાં હું ત્યાં ત્યાં મારું જ્ઞાન.

—આમ પરભાવેાથી ભિન્ન, જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મામાં અ'તર્મુખ થયે જ આત્માનું સાચું એકત્વ જણાય છે.

દેહ-ધન-પરિવાર કાેઈ સાથે નથી આવતા, તાે પરલાેકમાં સાથે આવે એવું શું છે? — કે પાતાના જ્ઞાન-આનંદમય નિજવૈભવ સદા પાતાની સાથે રહેશે, કેમકે તે પાતાનું છે. દેહાદિના વિયાેગ થશે તાેપણુ તે નિજવૈભવના વિયાેગ નહીં થાય. માટે જીવનમાં.... મૃત્યુ આવ્યા પહેલાં, આવા આત્માની સાધના કર, તેના જ પ્રયત્નમાં લાગ. આળસ કરીને આ અવસર ગૂમાવી દેવા ઉચિત નથી. જે પરપદાર્થી જુદા જ છે તેને જુદા જાણીને તેની મમતા છાંડી દે....ને જે પાતાનું નિજસ્વરૂપ છે તેને જાણીને તેમાં રુચિને જોડી દે.-આ જ પરમસુખની રીત છે.

એક જીવાન છેતકરો, માબાપ વગેરે પરિવાર હાજર હેાવા છતાં પાણીમાં એકલાે ડૂબી ગયા ને મરી ગયા...તેને બદલે માબાપના માહ છેાડી....મુનિ થઈ....એકલાે એકલાે ચૈતન્યસમુદ્રમાં ઊતરી જાય, તેમાં લીન થઈ ને ડૂબી જાય....તા જીવ માક્ષ પામી જાય. એકલા જ મરે છે ને એકલા જ માક્ષ પામે છે....બીજા તેને કાંઈ જ કરતા નથી. પ્રભુ! આત્માનું આવું એકત્વ જાણીને તેમાં ઠર. પર મારું કરશે એવી આશા (–દીનતા) છેાડ, ને હું પરનું કરી દઉં એવું અભિમાન છેાડ. મધ્યસ્થ વીતરાગ થઈ જા....અને એમ અનુભવ કર કે–સ્વયં જ્ઞાતા–જ્ઞાન-સેયરૂપ એક અખંડ અભેદ 'દ્રવ્ય' હું છું; અસંખ્યપ્રદેશી મારું 'ક્ષેત્ર' છે; જ્ઞાનમય પરિણમન મારા 'સ્વકાળ' છે, ને જ્ઞાન -દર્શન-સુખ-વીર્યાદિરૂપ મારા 'સ્વ-બાવ' છે. આવા મારા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ-ભાવરૂપ અખંડ એક શુદ્ધ-જ્ઞાયક આત્મવસ્તુ હું છું, તે જ મારું સર્વ'–સ્વ છે, બીજું બધુંય મારાથી બહાર છે.

—આ પ્રમાણે એકત્વસ્વરૂપના ચિંતન વડે જ્ઞાની, પરભાવાને છેાડીને માક્ષસુખને સાધે છે.

સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ પરિણુમેલાે એક આત્મા તે જ નિશ્ચય–માેક્ષમાર્ગ છે; તેમાં કાેઈ અન્યદ્રવ્યનાે સંબંધ નથી. જે જીવ આવા માેક્ષમાર્ગમાં પાતાના આત્માને નિશ્વલપણે સ્થાપે છે એટલે કે તન્મય થઈ ને પાેતે તે–રૂપે પરિણુમે છે, ને અન્યદ્રવ્યમાં જરાપણ વિદ્વાર કરતાે નથી, તે જીવ સ્વયં પરમ આન'દરૂપ થઈ ને એકલાે જ માેક્ષને પામે છે.

હે છવ! તું પણ એકલાે છે....તારા એકત્વના ચિંતન વડે માક્ષને સાધી લે. ( ૬૯-૭૦ )

1 989

િયોગસાર-પ્રવચન : ૭૧-૭૨

૧૪૨ ]

પુષ્ય તે ખંધન છે, સંસાર છે, જેલ છે, તે ધર્મ નથી.

जो पाउ वि सो पाउ मुणि सच्वु को वि मुणेइ। जो पुण्णु वि पाउ वि भणइ सो बुह को वि हवेइ । ७१ । जह लोहम्मिय णियड बुह तह सुवण्णस्मिय जाणि । जं सुहु असुह परिच्चर्याहं ते वि हवंति हु णाणि । ७२ ।। भाभ३भने पाभ ते। लखे જગ સહુ કે।ઈ; भुएय तत्त्व भए भाभ छे-४ छे अनुभवी लुध डे।ि (७१) बेर्ड थेडी બ'धन ४२, से।नानी भए तेभ; लखी शुभाशुभ हूर ४२, ते क ज्ञानीने। भर्भ. (७२)

હિંસા–જૂઠું–ચારી વગેરે પાપભાવા તે પાપ છે–સંસાર છે–બૂરા છે એમ તા જગતમાં સૌ કાેઈ જાણુ છે; પરંતુ દયા વગેરે રાગરૂપ પુષ્ટ્ય તે પણ પાપની જેમ જ સંસાર છે.–બૂરા છે, એવું જાણનારા ને કહેનારા જ્ઞાની તાે કાેઈક જ હાેય છે.

હે બુધ ! બેડી, લાેઢાની હાેય કે સાેનાની હાેય, તે મનુષ્યને બ'ધનરૂપ જ છે, કાેઈને સાેનાની સાંકળથી બાંધ્યાે હાેય તેથી કાંઈ તેને છૂટા ન કહેવાય, તે બ'ધાયેલા જ છે; તેમ રાગાદિ કષાયભાવા, અશુભ હાે કે શુભ-તે જીવને બ'ધનરૂપ જ છં. શુભરાગ હાેય તેથી કાંઈ તે માેક્ષનું કારણ ન થાય, તે બ'ધન જ છે.–એમ શુભ-અશુભ બ'નેને બ'ધનરૂપ સમજીને જ્ઞાની તેને છાેડે છે.

પાપ કહેા કે સંસાર કહાે; અશુભરાગથી સંસાર છે તેમ શુભરાગથી પણ સંસાર જ છે; માટે બંનેને 'પાપ' જ કહ્યા. જેનું ફળ સંસાર-તેને 'સુશીલ' કાેણ કહે ? તે 'કુશીલ' છે માટે પાપ છે....ઝેર છે....

' અરે ! પુષ્ટયને ઝેર કહેા છેા ?'

હા ભાઈ, ધીરજથી સાંભળ !---

પુષ્ટ્યના ફળમાં માેક્ષ મળે કે સ્વર્ગ ?....સ્વર્ગ. તા સ્વર્ગ તે સ સાર છે કે માેક્ષ ?....તે સ સાર છે.

સંસાર તે સુખ છે કે દુ:ખ?....**દુ:ખ.** 

બસ, તાે પછી પુષ્ટય તે દુઃખ જ છે.....તે દુઃખને ઝેર ન કહેવું તાે શું અમૃત કહેવું ? પ્રશ્નઃ—તે પુષ્ટય, માેક્ષને માટે પ્રથમ પગથિયું તાે છે ને ? આત્મસ બાધન ]

ઉત્તરઃ —ના; હે ભાઈ ! પુષ્ટય તેા પરભાવ છે, મેાક્ષથી વિરુદ્ધભાવ છે, તેમાં કાંઈ આન દ કે જ્ઞાન નથી, એટલે તે પુષ્ટય કાંઈ મેાક્ષનું પ્રથમ પગલું નથી. અન તવાર પુષ્ટય કરી ચૂકયેા છતાં માક્ષ તેા હાથમાં ન આવ્યા, માક્ષ તરફ એક પગલુંય મંડાયું નહિ; માક્ષનું પ્રથમ પગલું તાે સમ્યગ્દર્શન છે અને તે તાે પુષ્ટય–પાપ બંનેથી પાર છે. લેદજ્ઞાન વડે આત્માને પુષ્ટય–પાપ બંનેથી ભિન્ન જાણ્યા ત્યારે શુદ્ધ આત્માના અનુભવ અને સમ્યગ્દર્શન થયું....આવા અનુભવ વડે જ તીર્થ કર ભગવાનના માર્ગની એટલે કે માક્ષમાર્ગની મંગલ શરૂઆત થાય છે, તે માક્ષનું પગથિયુ છે.

## (मोक्ष-महलकी परथम सीडी सम्यक्तव जानो।)

--- પછી તેની વૃદ્ધિ અને પૂર્ણુંતા પણ તે જ રીતે થાય છે, પુશ્ય વડે નથી થતી. પુષ્ય છેાડવાથી મેાક્ષ થાય છે, રાખવાથી નહિ. પુષ્ટય વડે પરમાણુને હગલે મળે -સંસાર મળે, પણ પરમાત્તમપશું કે મેાક્ષ પુષ્ટયવડે ન મળે, તે તે સંપૂર્ણુ વીતરાગ આવથી જ મળે. આ રીતે વીતરાગતા તે જ ધર્મ છે, તે જ ભગવાનના માર્ગ છે, તે જ સર્વ શાસ્ત્રના સાર છે. રાગ દ્રેષ-પુષ્ટય-પાપથી પાર આવા શુદ્ધ માર્ગને જ્ઞાનીજના જ ઓળખે છે, અજ્ઞાનીઓ તા પુષ્ટયને જ ધર્મ માનીને રાગમાં જ અટકી જાય છે. પાપ તે અધર્મ ને પુષ્ટય તે ધર્મ-એટલું જ લૌકિક જના (અજ્ઞાનીઓ) સમજે છે, પણ પુષ્ટય ને પાપ એ બંને અધર્મ છે ને ધર્મ તો તે બંનેથી પાર વીતરાગી-ગ્રૈતન્યભાવરૂપ છે, એ વાત તા જૈનધર્મમાં જ છે ને વિરલા જ્ઞાનીજના જ તે સમજે છે તથા કહે છે.

તે જ્ઞાની પાતાના ચિદાન દ સ્વભાવની અનુભૂતિમાં એવા નિ:શ ક હાય છે કે ઉપસર્ગ – પરીષદેાના ગમે તેવા વજીપાત વચ્ચે પણ મેરૂસમાન અક પ–અડાેલ રહે છે, માર્ગ થી ડગતા નથી, ઢીલા પડતા નથી. દેવ આવીને ડઞાવવા માંગે ને કહે કે 'રાગથી ધર્મ માન, પુષ્ડથી માેક્ષ થવાનું કહે,–નદિતર તારા નાશ કરી નાંખીશ ! '-તાેપણ

[ १४३

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૭૧-૭૨

٩४४ ]

ધર્માત્મા પાેતાના વીતરાગ માેક્ષમાર્ગ'ની શ્રદ્ધાથી ડગે નહિ, રાગથી માેક્ષ થવાનું સ્વપ્નેય માને નહિ; અરે, અમે અવિનાશી જ્ઞાયકતત્ત્વ....! કાેણુ છે અમને મારનાર? ને કાેણુ છે અમને ડગાવનાર!!

જ્ઞાનીને તેા આત્મિક આનંદ જ વહાલાે છે, એને પુષ્ડય કે પુષ્ડયનાં ફળ વહાલાં નથી....અરે, પુષ્ડયના ફળને ભાેગવવા જાય તાેપણ જીવને રાગ અને સંસાર થાય છે; સર્વથા પુષ્ડય–પાપના ત્યાગથી માેક્ષ થાય છે, અને ત્યારપહેલાં આત્મસ્વભાવને તેનાથી સર્વથા જીદા જાણવાથી જ આત્મજ્ઞાન અને માેક્ષમાર્ગ થાય છે. પુષ્ડયને જે રાખવા જેવું માને છે તે જ્ઞાની નથી; જ્ઞાની તાે પુષ્ડયને પણ હેય સમજે છે.

રાગમાં પુષ્ટય અને પાપ એવા બે ભેદ ભલે પાડાે, તેના વિવેક ભલે કરાે, પણુ તે બ'ને ભેદ બ'ધમાર્ગમાં સમાય છે, એક્કેય ભેદ માેક્ષમાં કે માેક્ષના કારણમાં નથી આવતાે. માેક્ષ ને માેક્ષમાર્ગ તાે એ બ'નેથી જીુદી જાતના જ છે, એમ સમજો. પુષ્ટ્યમાં કે પાપમાં–બ'નેમાં કષાયના સ્વાદ છે, ચૈતન્યની શાંતિના સ્વાદ તે બેમાંથી કાેઈમાં નથી.

આ જાણીને શું કરવું ?-કે સ્વ<sup>°</sup> રાગવગરના પોતાના ચિદાન દતત્ત્વને લક્ષમાં લઈને તેને જ ધ્યાવવું. પુષ્ડ્ય-પાપને માેક્ષમાં સહાયકારી ન જાણવા પણ વિધ્નકારી જૂટારા સમજવા. અહા, વીતરાગ થવાની વીતરાગ-પરમાત્માની આ વાત કાયર જીવા ઝીલી શકતા નથી, પુષ્ડ્યથી ધર્મ નહિ-એ વાત સાંભળતાં તેનું કાળજું કંપી ઊઠે છે; ગ્રાનીઓ તેા માેક્ષને અર્થે એક શુદ્ધોપયાેગને જ માન્ય કરે છે, રાગના કાેઈ કણિયાને તેમાં ભેળવતા નથી.-શુભ-અશુભ બંનેથી વિરક્ત થઈને વીતરાગી શુદ્ધોપયાેગને જ માક્ષના સાધન તરીકે સ્વીકારે છે.---

## તેથી ન કરવા રાગ જરીયે કયાંય પણ માક્ષેચ્છુએ, વીતરાગ થઈને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે.

જો તારે સર્વજ્ઞ-પરમાત્મા અરિંહ તદેવને માનવા હાય તા, અને તારે પાતે સર્વજ્ઞ થવું હાય તા, પુષ્ય-પાપ સર્વે રાગથી ભિન્ન આત્માને જાણ, ને રાગને માેક્ષકારણ ન માન. આત્માને સર્વજ્ઞસ્વભાવી સ્વીકારા તાે પછી રાગના કાેઈ અંશ તેમાં રહી શકે નહિં; એટલે રાગ અને આત્મસ્વભાવનું ભેદજ્ઞાન થઈ જાય, કેમકે એક આત્મામાં રાગ અને સર્વજ્ઞતા બંને એકસાથે રહી શકે નહિ. જ્ઞાન સાથે રાગના કાેઈ પણ અંશને ભેળવા તા સર્વજ્ઞપણું સાબિત થઈ શકે નહિ, એટલે શુદ્ધ જીવ જ સાબિત ન થાય. જ્ઞાન અને રાગને સર્વથા જીદા પાડા તા જ સર્વજ્ઞસ્વભાવી શુદ્ધ જીવ લક્ષમાં આવી શકે. જે સંપૂર્ણ -વીતરાગ થાય તે જ સર્વજ્ઞ થઈ શકે, તેમ જ જે સર્વ રાગથી ભિન્નતા સમજે તે જ સર્વજ્ઞસ્વભાવી આત્માને આળખી શકે. એવી આળખાણ કરનારા જીવા વિરલા જ છે; શુદ્ધઆત્માની સ્વાનુભૂતિથી જેમ પાપભાવા બહાર છે, તેમ જ પુષ્ટયભાવો પણ બહાર આત્મસ બાેધન ]

િ ૧૪ય

જ રહે છે, સ્વાનુભૂતિમાં નથી પ્રવેશતા. અને તેથી જ તેને 'અભૂતાર્થ' કહ્યા છે. તેના વગરના આત્માની અનુભૂતિ ભૂતાર્થદેષ્ટિ વડે થાય છે, અને તે જ સમ્યગ્દર્શન છે.

સમ્યગ્દર્શનાદિ વીતરાગભાવ વડે કાેઈ જ કર્મ બંધાતું નથી. શુભકષાય વડે તાે ઘાતીકર્મારૂપ પાપપ્રકૃતિ પણ બંધાય છે; તે ચૈતન્યનેા વિરાધી છે. અરેરે, આત્માને માક્ષમાં જતાં જે રાેકે, આત્માને કેવળજ્ઞાન પણ થવા ન ઘે–એવા ભાવને તાે સારાે કેમ કહેવાય ? એ તાે આત્માના વિરાેધી છે.

માેક્ષાર્થી જીવે પ્રથમ શુદ્ધઆત્માને જાણવા; અને રાગાદિ સમસ્ત બંધભાવાને આત્મામાંથી સર્વથા છેદવા, સર્વથા જીદા જાણવા. 'સમસ્ત' બંધભાવાને છેદવાનું કહ્યું છે, પણ એમ નથી કહ્યું કે–પાપના બંધભાવાને જ છેદવા ને પુષ્ટયના બંધભાવાને રાખવા! તારે સંસારથી છૂટવું હોય તાે બધાય બંધભાવાથી છૂટા શુદ્ધ આત્માને જાણ. તેનાથી ઝુદાપણું જાણીશ તાે તેને છેદીને તેનાથી સર્વથા જુદા–મુક્ત થઈશ.

અવતી સમ્યગ્દષ્ટિનેય એકવાર તેા પુષ્ય-પાપ વગરનાે શુદ્ધોપયાેગ થયાે છે; તેને હજી ત્રણ કષાય સંબંધી રાગ-દ્વેષ પુષ્ય-પાપ થાય છે, પણ ભાવના એવી છે કે આ બધા શુભ-અશુભ રાગને છેાડીને હું વીતરાગી-ચૈતન્યબાગમાં રમણતા કરું....ને સિદ્ધપ્રભુ સાથે પ્રેમ કરું એટલે કે પાતાના શુદ્ધસ્વરૂપમાં વીતરાગ થઈ ને ઠરૂં! તે ધર્મીને કષાયના રસ નથી; રાગની, પુષ્યની કે તેના કળરૂપ ઇન્દ્રિયવિષયાની તેને ચાહના નથી, અ'તરમાં અતીન્દ્રિયસુખ ચાખ્યું છે તેની જ ચાહના છે.--આવા જીવા નિર્વાણમાર્ગના પથિક છે, તે શીઘ્ર માક્ષને પામે છે.

સ્પર્શ'-રસ ગ'ધ વગેરે ઇન્દ્રિયવિષયેામાં જે સુખ માને, તે તેના કારણુરૂપ પુષ્ડ્યકર્મમાં તેમજ શુભરાગમાં પણ સુખ માને; શુભરાગને અને પુષ્ડ્યને જે ઉપાદેય–સારા માને તે તેના કળરૂપ ઇન્દ્રિયવિષયેામાં પણુ સુખ માન્યા વગર રહે નહિ.–આવા છવા અજ્ઞાની છે.

ઇન્દ્રિયવિષયેામાં સુખ નથી એમ જે ખરેખર માને, તે તેના કારણરૂપ પુણ્યકર્મને કે શુભરાગને પણ હેય સમજે છે, ને તે અધાયથી અધિક એવા પાતાના અતીન્દ્રિય –જ્ઞાનસ્વભાવને જ ઉપાદેયપણે અનુભવે છે.–આવા જીવા જ જ્ઞાની છે.

જેણુે બાહ્યવિષયામાં, પુષ્ટયમાં કે રાગમાં સુખ માન્યું તેણુે પાતાના આત્માને તે બધાયથી હલકાે માન્યા....સિદ્ધ જેવાે મહાન હું છું-એમ તેણુે ન જાણ્યું.

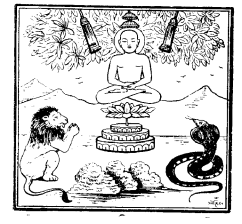
અને જેણે સિદ્ધસમાન પાતાના અતીન્દ્રિય આત્માની પ્રતીત કરીને બીજા બધાયથી અધિકપણે તેનેા અનુસવ કર્યા તે જીવે, બાહ્યવિષયાને–પુણ્યને કે રાગને તૂચ્છ જાણ્યા, પાતાના સ્વસાવથી સર્વથા જુદા જાણ્યા.

આ. સં. ૧૯

### [ ચાેગસાર-પ્રવચન : ૭૧-૭૨

અરે, નાગ કે વાઘ, સિંહ કે હાથી, દેડકા કે વાંદરા જેવા તિર્ય ચ પ્રાણીઓમાં

પણ જેઓ સમ્યગ્દ છિ છે તેઓ, બાહ્ય વિષયે વગરના આત્મિકસુખને અનુભવે છે.-કેવું સુખ? કે થાડું....પણ સિદ્ધ પ્રભુ જેવું ! સમ્યગ્દ પ્રિ-દેવા દેવલાકના દિવ્યવિષયામાં પણ જરાય સુખ નથી માનતા; તેમજ સમ્યગ્દ ષ્ટિ-નારકી નરકની ઘાર પ્રતિકૂળતા વચ્ચે પણ પાતાના ચૈતન્યસુખને ચૂધ્તા નથી. પાતાના શુદ્ધો પયાગના આનંદ પાસે ધર્મી ને બીજા કાેઈ વિષયામાં સુખ લાગતું નથી, ચેન પડતું નથી. અરે, સાતમી નરકમાંય સમ્યગ્દ શાંન પામીને તે સમ્યગ્દ ષ્ટિ જીત્ર અસંખ્યાત



વર્ષો સુધી ચૈતન્યના મહાન સુખને ચાખે છે,–એમાં બાહ્યવિષયેાની શું જરૂર છે? અને દેવલાકમાં અસંખ્યવર્ષા સુધી બાહ્યવિષયાની બધી અનુકૂળતા હાેવા છતાં ત્યાંના મિથ્યાદષ્ટિ દેવા જરાય ચૈતન્યસુખને અનુભવતા નથી;–બાહ્યવિષયા શું કરે? 'સુખ'તા આત્માના સ્વભાવ છે, વિષયા તેમાં અકિંચિત્કર છે.–પછી ભલે તે પુષ્ટ્યના હાે કે પાપના હા.

—આ રીતે હે જીવ! તું પુષ્ટ્ય-પાપ બંનેથી પાર, અલીન્દ્રિય સુખસ્વભાવી પાતાના આત્માને જાણ....ને પરભાવ છેાડીને તેને ધ્યાવ પુષ્ટ્યને પણ માહ છાડ!

 આત્મસ ખાધન ]

માક્ષને માટે અંતરંગ નિગ્ર થતા

\*

जइया मणु णिग्गंथु जिय तइया तुहुं णिग्गंथु। जइया तुहुं णिग्गंथु जिय तो लब्भइ सिवपंथु॥७३॥ को तुल भन निर्श्रंथ છे, ते। तुं छे। निर्श्रंथ; ज्यां भामे निर्श्रंथता त्यां भामे शिवभंथ. (७३)

હે જીવ ! જ્યારે તારું મન રાગ–દ્વેષ વગરનું નિર્ચ થશે ત્યારે જ તું સાચાે નિર્ચ ધઈશ; અને જ્યારે તને આવી ભાવ–નિર્ચ થતા થશે ત્યારે જ તું માક્ષપ થને પામીશ.

જોકે માેક્ષમાગી મુનિવરાને બહારમાં–દેહમાં પણ નિર્ચ ઘતા હાય જ છે, પણ અંતર ગમાં વીતરાગભાવરૂપ નિર્ચ ધતા વગર, એકલી બહારની નિર્ચ થતાથી કાેઈને માેક્ષ થતાે નથી. માટે હે ચાેગી ! માેક્ષને માટે તું ભાવશુહિરૂપ અંતર ગ નિર્ચ થતા કર.

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને મિથ્યાત્વની ગાંઠ તૂટી છે તે અપેક્ષાએ તે નિર્જંધ છે; તેને સમ્યગ્દર્શનમાં કાેઈ રાગ-દ્રેષના કે પરના પરિગ્રહ નથી, તેથી તે પણ માક્ષના માર્ગમાં છે. તે સમ્યગ્દર્શન ઉપરાંત જ્યાં સુધી રાગ-દ્રેષ છે ત્યાંસુધી માક્ષ નથી; એટલે મુનિ થઈ સ્વરૂપમાં ડરી, રાગદ્વેષની ગાંઠ તાેડી શુદ્ધોપયાેગરૂપ નિર્જંધભાવ પ્રગટ કરે ત્યારે જીવ માક્ષ પામે છે. ભાવશુદ્ધિ વગરનું એકલું દ્રવ્યનિર્જંથપણું કાંઈ કાર્યકારી નથી; જ્યાં ભાવ-નિર્જાયતા હાેય ત્યાં દ્રવ્ય-નિર્જંધતા પણ હાેય જ, છતાં ત્યાં પણ માક્ષનું કારણ તાે ભાવ નિર્જાધતારૂપ શુદ્ધભાવ જ છે—એમ જાણા. (૭૩)

આત્મા જ્ઞાનસ્વભાવ છે; તે જ્ઞાનસ્વભાવની પ્રાપ્તિનું નામ મુક્તિ છે. માટે મેાક્ષેચ્છુ જીવે જ્ઞાનસ્વભાવની ભાવના ભાવવી. જીુએા, આ માક્ષ માટેની ભાવના ! જ્ઞાનસ્વભાવની ભાવના કહેા, આત્મભાવના કહેા, કે સમ્યગ્દર્શન –જ્ઞાન–ચારિત્રની આરાધના કહેા, તે જ માક્ષના ઉપાય છે.

િયાગસાર-પ્રવચન : ૭૪-૭૫

૧૪૮ ]

જિનદેવ જેવા ચૈતન્યદેવ આ દેહમાં જ બેઠા છે…

અનાં દર્શન એ જ માક્ષના મંત્ર

जं वडमज्झहं बीउ फुडु बीयहं वडु वि हु जाणु । तं देहहं देउ वि मुणहि जो तइलोय–पहाणु ।।७४।। जो जिण सो हउं सो जि हउं एहउ भाउ णिभंतु । मोक्खहं कारण जोइया अण्णु ण मंतु ण तंतु ।।७४।।

જેમ બીજમાં વડ પ્રગટ, વડમાં બીજ જણાય; તેમ દેહમાં દેવ છે, જે ત્રિલોક–પ્રધાન. (૭૪) 'જે જિન તે હું–તે જ હું' કર અનુભવ નિર્ધાર;

હે યાંગી ! શિવહેતુ એ, અન્ય ન મંત્ર ન તંત્ર. (૭૫)

જી. આ માેક્ષના મ'ત્ર ! ' જિન–પરમાત્મા જેવા જ શુદ્ધાત્મા હું છું,— બંનેમાં નિશ્ચયથી કાંઈ ફેર નથી '–એમ જાણવું તે સર્વ'–સિદ્ધાન્તના સાર છે, એમ પહેલાં ૨૦-૨૧–૨૨ દોહામાં કહી ગયા છે; એ જ વાત અહીં વડના દેષ્ટાંતપૂર્વ'ક ફરીને સમજાવે છે : જેમ વડમાં બીજ છે, ને એકેક બીજમાં માેટાે વડ થવાની તાકાત ભરી છે, તેમ જેમાંથી પરમાત્મપણારૂપ માેટાે વડલા પ્રગટે એવું ચૈતન્યબીજ આ દેહમાં જ રહેલું છે; દેહમાં રહેલા ચૈતન્યદેવ ત્રણુલાેકમાં પ્રધાન છે....હે જીવ ! આવા દેવને તારા અ'તરમાં તું દેખ....ને શ્રદ્ધા–જ્ઞાન–ચારિત્રવડે તેનું સીંચન કર, તાે ચૈતન્યબીજમાંથી તું પાતે માક્ષરૂપ માટા વડલા બની જઈશ. જેમ નાના ઇંડાંમાંથી પચર'ગી માટા મારલા નીકળે છે તેમ તારામાંથી જ પરમાત્મપણું પ્રગટ થશે.

'જે જિન તે જ હું' એમ 'જિન' અને 'નિજ'માં કાંઈ ફેર ન પાડતાં પાતાના આત્માને જિન જેવા શુદ્ધ અનુભવમાં લેવા;–હે ચાગી ! આ જ માક્ષ માટેના મ'ત્ર છે, આ સિવાય બીજા કાેઈ મ'ત્ર–ત'ત્ર વડે માક્ષ પમાતા નથી.

અંતરમાં બિરાજમાન ચૈતન્યદેવના દર્શન કર-એ જ મિથ્યાત્વના ભૂતથી છૂટવાના મંત્ર છે. અ'દર બેઠેલા ' દેવ ' ને ભૂલીને બહારમાં અન્ય દેવના દર્શન–પૂજનથી તને શુભરાગ થશે–પુષ્ટ્ય થશે, પણ એનાથી તારા ભવરાગ નહીં મટે. પાતાના અ'તરમાં રહેલી પરમાત્મ-શક્તિનું ધ્યાન તે જ પરમાત્મા થવાના મંત્ર છે. આહાહા! ત્રણક્ષેાકમાં શ્રેષ્ઠ એવું પરમાત્મપણું મારામાં ભરેલું છે---એવા સ્વીકાર કરવા,-એ તે કાંઈ નાની આત્મસ બાેધન ી

વાત છે!-એના વિશ્વાસના જેરે તેા આત્મા પાતે પરમાત્મા થઈ જાય છે.--આ માેક્ષના મ'ત્ર છે.

માક્ષના મંત્ર શું ?–કે ' જીવ તે જિન; જિન તે જીવ. '— આ દસ અક્ષરની સમજમાં માક્ષના મંત્ર સમાયેલાે છે. આવી સમજણ–અનુભૂતિ કરે તેને માક્ષની સિદ્ધિ થાય જ. માક્ષની આ મંત્રસાધના અંતરમાં સ્વસન્સુખ થઈ ને થાય છે.

કાેઈ કહે : અરેરે, અમે તાે સાવ પામર-નમાલા છીએ!! તાે તેને 'ભગવાન ' તરીકે સંખાધન કરતાં શ્રીગુરુ કહે છે કે—



ભગવાન! તું નાના નથી, પ્રભુ ! તું પામર નથી, તું તા લગવાન જેવડાે છેા: જેવા સ્વભાવ પરમાત્મામાં છે તેવા જ સ્વભાવ તારામાંય ભર્ચો છે...જેમ એક નાની ગાટલીમાં માટું આંખાનું ઝાડ થાય ને હજારા કેરી પાકે એવી તાકાત છે, તેના વિશ્વાસ કરીને તેને વાવતાં અને સીંચતાં તેમાંથી જ હજારા કેરી પાકે છે; તેમ તું તારી પરમાત્મ-શક્તિના વિશ્વાસ કર અને ચિંતન વડે તેનું સીંચન કર, તેા કેવળજ્ઞાન અને માક્ષનાં મીઠાં કળ તારામાંથી જ ઊગશે.- " પ્રભ મેરે..... તું સબહી વાતેં પૂરા.....''

દેહને નહીં....પણ દેહમાં રહેલા ચૈતન્ય-દેવને દેખ....તા અત્યારે જ તને માક્ષના આન દની ઝલક આવી જશે. પાતાના તેમજ સમસ્ત જગતના અસ્તિત્વને પ્રસિદ્ધ કરનારા તાે આત્મા છે, તેથી ત્રણ ભુવનમાં આત્મા જ પ્રધાન છે. સૌથી પહેલાં આત્મા -જાણનાર તસ્વ છે, તેનું અસ્તિત્વ નક્કી થાય તાે જ પરનું અસ્તિત્વ પ્રસિદ્ધ થઈ શકે.-માટે જગપ્રસિદ્ધ એવું જ્ઞાનતત્ત્વ જ ઇષ્ટ અને શ્રેષ્ઠ છે.-આવા તારા તસ્વને અંતરમાં દેખ! જિનવર જેવા જ તારા આત્મા તને દેખાશે.

જેમ આંબાની ગાટલીમાંથી મીઠી–મીઠી કેરી પાકે પણ કડવી લીંબાડી તેમાં ન પાકે, તેમ ચૈતન્યથીજ એવા આત્મસ્વભાવ, તેમાંથી સમ્યગ્દર્શન ને કેવળજ્ઞાનરૂપી

1 986

/ ચેાગસાર–પ્રવચન : ૭૪–૭૫

આન દમય મીઠી કેરી પાકે, પણ તેમાં રાગ-દેલ-કષાય ન પાકે. એકવાર તારી ચૈતન્ય-જાતને ઓળખ, પ્રભુ! પરમાત્માની ને તારી જાતમાં કાંઈ ફેર નથી. અંદરથી સિંહનાદ જેવા શ્રદ્ધાના પડકાર તાે કર કે 'હુ' ભગવાન છું.' શ્રદ્ધાના એ સિંહનાદ સાંભળતાં વે'ત મિથ્યાત્વ અને રાગદેષ તથા કર્મી ભાગવા માંડશે....તારામાં અને જિનવરમાં પર્યાયના ભેદ પણ મટી જશે....તું પાતે જ જિનવર થઈશ. પણ જો નકાર કરીશ તાે....? તેની અહીં વાત જ નથી. અહીં તાે હા જ પાડવાની વાત છે....હા પાડ....ને સિદ્ધ થવા માટે હાલ્યા આવ! પર્યાયમાં દાેષ છે-તેને અમે જાણીએ છીએ પણ તેને અમે મુખ્ય કરીને નથી જોતા, અમે તા 'ભગવાન 'પણાને જ મુખ્ય દેખીએ છીએ. બધા આત્મા ભગવાન છે.....એ જાગશે ને પાતાનું ભગવાનપણું સંભાળશે....એટલે એ પાતે જ ભગવાન થઈ જશે. કાંઈ બીજે ક્યાંયથી એનું ભગવાનપણું નહીં આવે.

' બધા જીવેા ભગવાન છે'-એવી મુખ્યદ્ધિથી જોનારને બધા જીવેા પ્રત્યે સમભાવ થઈ જાય છે, કયાંય રાગ-દ્રેષનેા અભિપ્રાય રહેતેા નથી. પાતે અ'તરમાં પણ પાતાના આત્માને ભગવાન-સ્વરૂપે દેખતાં સમ્યગ્દર્શન સમભાવ અને અતીન્દ્રિય સુખનું વેદન થાય છે, પછી તેમાં એકાગ્ર થતાં પરજીવાનું લક્ષ પણ નથી રહેતું, રાગદ્વેષ પણ નથી રહેતા, ને વીતરાગી સુખના વેદનપૂર્વક કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી જીવ પાતે સર્વજ્ઞ-ભગવાન થાય છે. બસ, આ રીતે પરમાત્મસ્વરૂપે પાતાની અસ્તિના સ્વીકાર તે જ માક્ષના મંત્ર છે.

હે જીવ ! તારે પરમાત્મા થવું હાેય તાે આત્માને પરમાત્મસ્વરૂપે ભાવ ! નિઃશ કપણે સ્વીકાર કરીને તેની ભાવના કર....એમ કરવાથી અલ્પકાળમાં તું પરમાત્મા થઈને માક્ષને પામીશ....

આ જ સંતાએ આપેલ માક્ષના મંત્ર છે. 👘 🗍 ૭૪-૭૫ ]



[માે સાના મંત્ર] " છ व ते जिन; जिन ते छ व " આ દશ અક્ષરની સમજમાં મેાક્ષનો મંત્ર સમાયેલો છે. સ્વસન્મુખ થઈને જે આ મંત્રને સાધે તેને સમ્યગ્દર્શન અને માક્ષની સિદ્ધિ થાય જ.

આત્મસ બાેધન

અનેક પ્રકારથી જીવનું લક્ષણ બતાવે છે

≭

बे ते चउ पंच वि णवहं सत्तहं छह पंचाहं। चउगुण-सहियउ सो मुणह एयइं लक्खण जाहं।। ७६।। भे-त्रश्-यार ने पांथ-छ, सात-पांथ ने यार; नव ગुણ्યुत परभातभा, स्पेवा क्षक्षण धार. (७६)

બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, નવ, સાત, છ, પાંચ કે ચાર—ઇત્યાદિ પ્રકારે ગુણે<mark>,થી</mark> જે સહિત છે-એવા લક્ષણવાળા આત્માને જાણે.

જો કે જ્ઞાયક–આત્મા એકસાથે અન તગુણોસ્વરૂપ અભેદ વસ્તુ છે, તે જ સ્વાનુભવનેા વિષય છે; પણ વિચારદશા વખતે તેનું ચિન્તન કરતાં અનેક પ્રકારથી તેના ગુણોનો વિચાર આવે છે, તેનું આ વર્ણન છે. આવા ગુણભેદથી વસ્તુનું ચિન્તન તે વસ્તુની અંદરનેા બ્યવહાર છે,-અંદર જે ગુણેા વિઘમાન છે તેના આ ભેદેા છે, તેથી તે અંદરના નજીકના બ્યવહાર છે, તેમાં પરલક્ષ તાે નથી, વિકલ્પ છે પણ 'ગુણો'ના ચિન્તનમાં તેના સ્વીકાર નથી; ગુણના ચિન્તન દ્વારા જ્ઞાન, ગુણી એવા અભેદ જ્ઞાયકસ્વભાવ તરફ ઝૂકી જાય છે ને ગુણભેદનાય વિકલ્પ તાેડીને સાક્ષાત્ આત્મઅનુભવ કરે છે.---તે માટે આ ગુણ-લક્ષણોનું ચિન્તન છે. (૭૬)



# એ દેાષરહિત ને એ ગુણસહિત આત્માનું ચિન્તન

\*

बे छंडिवि बे गुरगसहिउ जो अप्पाणि बसेइ। जिणु सामिउ एमई भणइ लहु णिव्वाणु लहेइ।। ७७।। એ ત્યાગી, એ ગુણુ સહિત, જે નિજ આતમ-લીન; શીધ લહે નિર્વાણુપદ એમ કહે પ્રભુ જિન. (७७)

રાગ અને દ્રેષ, અથવા પાપ અને પુષ્ડય એવા એ દોષને છેાડીને, જ્ઞાન–દર્શન એવા બે ગુણસહિત અથવા ગુણ-પર્યાય એવા બે ધર્મોસહિત આત્મસ્વરૂપમાં જે વસે છે તે જીવ શીઘ્ર નિર્વાણને પામે છે∽એમ જિનવરસ્વામી કહે છે.

જી. આત્મામાં પાતાના ગુણ-પયયિા છે, અનેક ધર્મા છે, તેના લેદથી વિચાર પણ થઈ શકે છે, ને લેદ વગર અલેદ સ્વાનુભવ પણ થાય છે—આવી વાત લગવાન

∫ ચેાગસાર-પ્રવચન : ૭૮

૧૫૨ ]

જિનદેવના માર્ગ સિવાય બીજે કયાંય નથી. અભેદ વસ્તુના લક્ષપૂર્વંકના આવેા ભેદ– વ્યવહાર જિનમાર્ગમાં જ છે.

ધર્મી જીવને સ્વાનુભૂતિમાં જે જ્ઞાયકભાવ છે તે તે৷ એક જ પ્રકાર છે,— 'હું એક જ્ઞાયકભાવ છું' એવો અનુભવ હાય છે, તે 'એક'માં ગુણ–પર્યાય એવા બે, કે દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર એવા ત્રણ–ઇત્યાદિ ભેદ હાતાં નથી.–પણ પછી 'ભેદ પડે ત્યારે' કેવા ગુણ–વિચાર હાય–તેની આ વાત છે; તેથી 'એક'ની વાત ન લેતાં 'બે'થી શરૂ કર્યું છે.

જ્ઞાની વિચારે છે કે ગુણ ને પર્યાય એવા બે સ્વરૂપ હું છું, અથવા દર્શન ને જ્ઞાન એવા બે સ્વરૂપ હું છું,-તેમાં પાતાના આત્માનું જ લક્ષ છે-સ્વસન્મુખ ઝૂકાવ છે, પરલક્ષ નથી; તેમ જ બે ગુણસ્વરૂપ આત્માના ચિંતનમાં રાગ અને દ્રેષ એવા બે દાેષના અભાવ ચિંતવે છે. આ રીતે બે ગુણ સહિત ને બે દાેષરહિત એવા લક્ષણસ્વરૂપે પાતાના આત્માને ચિંતવીને તેમાં જે વસે છે-એટલે કે નિર્વિકલ્પ થઈ ને લીન થાય છે-તે જીવ શીઘ્ર નિર્વાણને પામે છે-એમ જિનશાસનમાં ભગવાન જિનદેવે કહ્યું છે.

જીએા, આમાં આત્મામાં અંદર ને અંદર જ્ઞાનની રમત છે, અંદર જે ગુણા છે– તેના જ આ વિચાર છે. બે સહિત ને બે રહિત–એમ જ્ઞાન–દર્શનસ્વભાવની અસ્તિમાં રાગ–દ્વેષરૂપ સમસ્ત પરભાવની નાસ્તિ કહીને, સ્વભાવ અને પરભાવનું ભેદજ્ઞાન કરાવ્યું… ગુણલક્ષણ વડે દેાષથી આત્માને છૂટા પાડી દીધાે… ને પછી તે એક જ્ઞાયક આત્માને સાક્ષાત અનુભવમાં લેતાં ભેદરૂપ વ્યવહારના વિકલ્પ પણ રહેતા નથી.–આવા પરમાર્થ અનુભવ વડે માક્ષ પમાય છે;—સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિ પણ આવા જ અનુભવ વડે થાય છે.

ઝુઓ, કેવા વિવિધ પ્રકારે આત્માનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે! જે પ્રકારે પાતાનું ચૈતન્યસ્વરૂપ અંદર પકડાય તે પ્રકારે વાર'વાર ઘાેલન કરીને અનુભવ કરવા જેવું છે. છે ગુણુ–પ્રધાન શુદ્ધાત્માના ચિન્તનવડે છે પ્રકારના સર્વ દાષ ટાળીને આત્મા પરમાત્મા થાય છે-- એ વાત કરી; હવે 'ત્રણુગુણસહિત ' આત્માના ચિન્તનની વાત કરે છે.

ત્રણગુણસહિત, ત્રણદેાષરહિત આત્માનું ચિન્તન-

तिहिं-रहियउ तिहि-गुणसहिउ जो अप्पाणि वसेइ। सो सासय-सुह-भायणु वि जिणवर एम भणेइ।। ७८।। ત્રણરહિત, ત્રણુ ગુણુસહિત, નિજમાં કરે નિવાસ; શાશ્વત સુખના પાત્ર તે, જિનવર કરે પ્રકાશ. ( ७८) આત્મસ બાેધન ]

મારેા આત્મા જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર એવા ત્રણુ ગુણસહિત અથવા ઉત્પાદ–વ્યય –ધ્રુવતા એવા ત્રણ સ્વરૂપસહિત છે, અને રાગ-દ્વેષ-માેહુ એ ત્રણુ દેાષથી રહિત છે, અથવા મિથ્યાશ્રદ્ધા–મિથ્યાજ્ઞાન–મિથ્યાચારિત્ર એ ત્રણેથી રહિત છે;-એમ ત્રણુગુણની પ્રધાનતાથી પરમાત્મ-સ્વરૂપનું ઘાેલન કરતાં–કરતાં તેના અભેદ અનુભવમાં ઊતરી જાય છે ને લીન થઈને આત્મસ્વરૂપમાં વસે છે–તે ભવ્યાત્મા શાશ્વત સુખના ભાજન થાય છે,-એમ જિનવરદેવ કહે છે.

'રત્નત્રયસ્વરૂપ હું છું' એમ અલેદ ચિન્તન કરતાં કરતાં આત્મા પાેતે સ્ત્નત્રયરૂપ પરિણમી જાય છે.-' જેવું ચિન્તન તેવું પરિણમન.' જીએા, ત્રણગુણરૂપ આત્માના ચિંતનમાં શું આવ્યું ?-પરમાત્મતત્ત્વ આવ્યું-કેમકે એ ત્રણગુણ પરમાત્મતત્ત્વમાં જ છે; તેના ચિંતનમાં મન-વચન-કાયા એ ત્રણુ ન આવ્યા, દેવ-ગુરુશાસ્ત્ર એ ત્રણનું લક્ષ પણ ન આવ્યું, રાગ-દ્વેષ-માહ એ ત્રણુ પણ તેમાં ન આવ્યા; એટલે દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રને દેખવા જતાં તેમાં અલેદરૂપ શુદ્ધ આત્મા જ અનુભવમાં આવી જાય છે.

એ ખાસ સમજવાનું છે કે આ ગુણેા વડે આત્મ-ચિંતનમાં કયાંય લેદની કે રાગની મુખ્યતા નથી, વિકલ્પનું જોર નથી, પણ જ્ઞાનમાં પરમ જ્ઞાયકસ્વભાવના કાેઈ અચિંત્ય મહિમાનું જોર છે, અને તેના જ જોરે નિર્વિકલ્પ થઈને મુમુક્ષુજીવ આત્માને સાક્ષાત્ સ્વાનુભવમાં લઈ લ્યે છે; ત્યાં કાેઈ વિકલ્પ રહેતા નથી. આ રીતે ભેદ—વિકલ્પ વચ્ચે આવતા હેાવા છતાં સ્વભાવના મહિમાના જોરે મુમુક્ષુજીવ તેને એાળ'ગી જઈને સ્વાનુભૂતિમાં પહેાંચી જાય છે.

એ ગુણથી લક્ષમાં લઈને ચિંતન કરાે કે ત્રણુ–ચાર વગેરે ગુણેાથી ચિંતન કરાે, -બધાયમાં એક જ પરમ જ્ઞાયકતત્ત્વ લક્ષમાં આવે છે. વ્યવહારના પ્રકાર ઘણા છે પણ પરમાર્થ તત્ત્વ તાે 'એક' જ છે. તેને બે ગુણેાથી ચિંતવાે તાેય બાકીના અન'તગુણ તેમાં સમાઈ જાય છે, ને ત્રણુ–ચાર....કે દશગુણેાથી ચિંતવાે તાેપણ બાકીનાં સર્વ ગુણેા તેમાં જ અલેદપણે સમાયેલા છે, કેમકે-'જ્યાં આત્મા છે ત્યાં જ તેના સર્વગુણેા લર્યા છે. '—એ વાત ૮૫ મા દાેહામાં કહેશે-જે ગુરુદેવનાે ખાસ પ્રિય દાહરા છે.

રાગાદિ ત્રણ−દેાષને છેાડવાનું કહ્યું ને રત્નત્રયગુણને ચહવાનું કહ્યું, તેમાં જ એ વાત આવી ગઈ કે રાગાદિ તે રત્નત્રયનું કારણ નથી; રાગ વગરનાં રત્નત્રય તે જ આત્માનું સ્વરૂપ છે, ને તે જ માક્ષનું કારણ છે.

અહેા, આ તાે જિનેશ્વરદેવે પાેતે સાધેલાે ને જગતને બતાવેલાે અલૌકિક માર્ગ છે, પરમેશ્વરનાે માર્ગ છે....આત્મકલ્યાણનાે આ માર્ગ દુનિયાથી અતડાે છે પણ ભગવાન સાથે ભળે એવાે છે. જેણે આત્મઅનુભવ કર્યા હાેય તે કરી--કરી અનુભવ કરવા માટે આ ૨૦

### ચિંગસાર-પ્રવચન : ૭૮

આવું આત્મચિતન કરે છે, તેમજ જેને આત્મઅનુભવ હજી ન થયેા હાય તેને પણ અનુભવ તરફ જવા માટે આવું અંતર્મું ી આત્મચિંતન હાય છે; તેમાં વિકલ્પની મુખ્યતા નથી, પરભાવાેથી ભિન્ન સ્વભાવના ઘાલનની, તે તરફના જ્ઞાનની મુખ્યતા છે.— આ વાત મુમુક્ષુએ બરાબર સમજવા જેવી છે. આવા લક્ષે જ, દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રના ભેદથી પણ આગળ જઈને એક જ્ઞાયકભાવમાત્ર શુદ્ધ આત્મારૂપે પાતાના અનુભવ થાય છે. અ જ સમ્યગ્દર્શન છે, એ જ સમ્યગ્જ્ઞાન છે, એ જ સમ્યક્ચારિત્ર છે. સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રનું સેવન તે અભેદપણે શુદ્ધ આત્માનું જ સેવન છે....કેમકે નિશ્ચથથી એ ત્રણેય આત્મારૂપ છે; પરરૂપ નથી. શુદ્ધ આત્માનું જ સેવન છે....કેમકે નિશ્ચથથી એ ત્રણેય આત્મારૂપ છે; પરરૂપ નથી. શુદ્ધ આત્માની અનુભૂતિમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રનું, તેમજ સર્વે શુણેાનું સેવન આવી ગશું; ને તેમાં રાગ-દ્વેષ-માહ ત્રણેય દોધના અસાવ થઈ ગયા.-આવા આત્માનું ચિંતન કરીને તેમાં કરનાર જીવ શીઘ્ર સિદ્ધપદ પામે છે. હે ભાઈ! તને માક્ષસુખની ચાહના હાય તો આ બે ચર્મચક્ષુને બધ કરીને, ત્રીજીં અતીન્દ્રિય જ્ઞાનનેત્ર ખાેલીને તેનાથી આત્માને દેખ....તને આત્માનું એવું અદ્ભુત-વિરાટ ને સુંદર રૂપ દેખાશે કે તારા ઉપયાગ એમાં જ સુગ્ધ થઈ જશે.

( શ્રોતા : ) આવા જ્ઞાનનેત્ર કચારે ખુલે ?-એ તા ગુરુ અંજન કરે ત્યારે ખુલે ?

(ઉત્તર:) ' चक्षुः उन्मिलीतं येन....तस्म श्रोगुरवे नम: અર્થાત્ 'અમે અજ્ઞાનથી અધ હતા, શ્રીગુરુએ જ્ઞાનની અંજનશ્લાકા વડે અમારા ચક્ષુ ઊઘાડીને અમને દેખતા કર્યા....તે શ્રીગુરુને હું નમસ્કાર કરું છું '-આમ સ્તુતિમાં વિનયથી કહેવાય છે.—પોતે અંતર્રદષ્ટિ ખાેલીને આત્માને દેખે ત્યારે ગુરુને આ પ્રમાણે ઉપકારરૂપ નિમિત્ત કહેવાય. 'કર વિચાર તા પામ '-તું પોતે અંતરમાં વિચાર કર તા તારા શુદ્ધ-ખુદ્ધ આત્માને પામ ! પરમાર્થે આત્મા જ પાેતે પાતાના જ્ઞાન વડે પાતાને પ્રતિબુદ્ધ કરે છે, પોતે હિતને ચાહે છે ને પોતે જ હિતમાર્ગમાં પ્રવર્તે છે, તેથી પોતે જ પાતાના ગુરુ ને શિષ્ય છે. "ગુરુએ અમારી આંખ ઊઘાડી, ગુરુના પ્રસાદથી અમને આત્મવૈભવ પ્રગટયો, ગુરુએ અમને તાર્યા, ગુરુચરણના પ્રતાપથી અમે પ્રતિબુદ્ધ થયા, ગુરુએ અમને આત્મા આપ્યા.... "-એ બધી ઉપકારની ભાષા, પોતે જ્યારે અંતમું ખ થઈને આત્માને સાધ્યા ભારપછી ભક્તિવશ કહેવાય છે; –તેમાં ગુરુપ્રિયે બહુમાન, તેમજ પોતાને ધર્મપ્રાપ્તિનો આહ્લાદ ભાવ છે. શ્રી નેમિચન્દ્રસિદ્ધાન્તચકવર્તી, જેમણે શ્રવણ-બેલગોલામાં બાહુબલી ભગવાનની સામેના ચંદ્રગિરિ પહાડ ઉપર 'શ્રી નેમિનાથ વસદિ' (જિનાલય)માં 'ગામ્મટસાર ' નામના મહાન સિદ્ધાન્તગ્ર'થની રચના કરી, તેઓ તે શાસ્ત્રમં પોતાના ગુરુને નમસ્કાર કરતાં કહે છે કે—

વીરેન્દ્રનન્દી આચાર્યંના શિષ્ય એવેા હું, શાસ્ત્રની શિક્ષા દેનારા એવા શ્રુતગુરુ શ્રી અભયન'દી–ગુરુને નમસ્કાર કરું છું–કે જેમના ચરણપ્રસાદથી હું અન'ત સ'સાર-સમુદ્રને તરી ગયે৷.— આત્મસ બાધન ]

जस्स य पायपसायेण णंत संसारजलहिमुत्तिणो । वीरिंदणंदिवच्छो णमामि तं अभयणंदिगुरु ।।४३६।।

પાતે રત્નત્રય પ્રગટ કરીને સંસારસમુદ્રનાે પાર પામ્યા છે—તે પાતાના ભાવની નિઃશંકતાપૂર્વંક, ઉદ્વાસથી ગુરુ પ્રત્યે વિનય પ્રગટ કરે છે-'અહાે સ્વામી ! હું આપના ચરણના પ્રસાદથી આ સંસારસાગસ્થી ઉત્તીર્ણુ થયેા. 'પાતે ઉત્તીર્ણુ થયેા ત્યારે એમ કહ્યું ને !-કે ઉત્તીર્ણુ થયા વગર ?-' સમજ્યા વણુ ઉપકાર શેા ? 'પાતે સમજ્યા ને પાતે તર્યા-ત્યારે શ્રીગુરુના ઉપકાર માન્યા. જે જીવ રાગથી દૂર થયાે ને રત્નત્રયમાં વસ્યાે, તેને વીતરાગી સંતાેએ મેહ્લમાર્ગમાં સ્વીકાર્યા.

શ્રી ગુરુએ કેવા આત્માનું ચિંતન કરવાનું કહ્યું છે–કે જેના ચિન્તનથી આત્મા સવસમુદ્રને તરીને માેક્ષપુરીમાં પહેાંચી જાય ! તેની આ વાત છે. તેમાં બે ગુણુ દ્વારા તથા ત્રણ–ગુણુ દ્વારા શુદ્ધ આત્માનું ચિંતન કરવાનું બતાવ્યું; હવે ચાર ગુણુ દ્વારા આત્મચિંતન કરવાનું બતાવે છે.

**S** 2**A** 

ચાર કષાય રહિત, અન'તચતુષ્ટયસ્વરૂપ આત્માનુ' ચિન્તન

चउ कसाय-सण्णा रहिउ चउ गुण सहियउ वुत्तु। सो अप्पा मुणि जीव तुहुं जिम परु होहि पवित्तु ।। ७९ ।। ४षाय-संज्ञा थार विखु, જે ગુણુ थार सહित; હે જીવ! નિજરૂપ જાણ તે, થઈશ તું પરમ પવિત્ર. ( ७૯ )

જુએા, આ વિવિધ પ્રકારે પાતાના આત્મસ્વભાવનું ચિન્તન ! આમાં પુરુષાર્થની ગતિ સ્વતરફ જાય છે : હે જીવ ! તું આવા શુદ્ધ આત્માને તારામાં જાણ–માન, જેથી તું પાતે પરમ–પવિત્ર પરમાત્મા થઈશ.–કેવાે શુદ્ધાત્મા ?–કે જેનામાં ક્રોધ–માન–માયા– લાેભરૂપ ચાર કષાયા નથી; તેમજ આહારસંજ્ઞા–ભયસંજ્ઞા–મૈથુનસંજ્ઞા કે પરિગ્રહુસંજ્ઞા – એવી ચાર પાપસંજ્ઞાએા નથી; અને કેવળજ્ઞાન-દર્શન–સુખ–વીર્ય એવા અનંતચતુષ્ટયથી જે સહિત છે; અથવા પાતાના શુદ્ધ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવરૂપ ચતુષ્ટયથી સહિત છે.– આમ ચાર દાષાથી રહિત, અને પાતાના ચાર સ્વભાવાથી સહિત આત્માનું ચિન્તન કરવાથી આત્મા પાતે અનંતચતુષ્ટયરૂપ પરમાત્મા થઈ જાય છે.

શ્રી કુંદકું દપ્રભુ પણ કહે છે કે---

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૭૯

૧ય૬ ]

કેવલદરશ કૈવલ વીરજ કૈવલ્યજ્ઞાન સ્વભાવી છે; વળી સૌખ્યમય છે જેહ તે હું—એમ જ્ઞાની ચિન્તવે.

અનંત ચતુષ્ટયસ્વરૂપ જ હુું છું–એમ જ્ઞાની ચિંતવે છે; અનંત ચતુષ્ટયસ્વરૂપ આત્મામાં કષાયના કાેઈ કણિયા કે પાપસ જ્ઞા હાેય જ નહિ; એટલે આવા આત્માના ચિન્તનમાં કષાયાના અભાવ થઈ જાય છે.

એ ગુણ સહિત, ત્રણ-ચાર કે અનંત ગુણસહિત ગમે તે વિવક્ષાથી આત્માને ચિન્તવેા, તેમાં સ'ખ્યાની પ્રધાનતા નથી પણ ગુણસ્વભાવનું લક્ષ છે. એ ગુણ વડે ચિંતવેા તાેપણ રાગાદિથી જીદાે શુદ્ધઆત્મા અનુભવાય છે, ને ત્રણ–ચાર વગેરે ગુણેાવડે ચિંતવેા તાેપણ રાગાદિથી જીદાે તે જ શુદ્ધઆત્મા અનુભવાય છે. બે ગુણ વડે ચિન્તનમાં બીજો આત્મા લક્ષમાં આવે ને ત્રણ ગુણ વડે ચિન્તન કરતાં કાંઈ ત્રીજો આત્મા લક્ષમાં આવે–એમ નથી. ભેદના ઘણા પ્રકારા હાેવા છતાં અભેદ-પરમાર્થવસ્તુ તા એક જ છે. ગમે તે પ્રકારે ચિન્તન વડે અંતર્મું થતાં ગુણના ભેદાનું લક્ષ છૂટીને, સર્વંગુણ-સમ્પન્ન ને સર્વદાયરહિત એવા એક જ્ઞાયક આત્મા ધર્મીના અનુભવમાં એક સરખા જ આવે છે. એક જીવે બેગુણ સહિત આત્માનું ચિન્તન કરીને નિર્વિકલ્પ અનુભવ કર્યો, ને બીજા જીવે ચારગુણસહિત આત્માનું ચિન્તન કરીને નિર્વિકલ્પ અનુભવ કર્યો, ને બીજા જીવે ચારગુણસહિત આત્માનું ચિન્તન કરીને નિર્વિકલ્પ અનુભવ કર્યો,-તા તે બંનેના અનુભવમાં એકસરખા જ આત્મા આવશે, કાંઈ જીદો જીદો નહીં આવે. ભેદો તો શિષ્યને સમજાવવા માટે છે, બતાવવાે છે તાે એકરૂપ પરમાર્થ આત્મા....જ્ઞાયકસ્વભાવ ! (સમયસાર ગા. ૭-૮ માં એ વાત બહુ સારી રીતે સમજાવી છે.)

આત્મામાં જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-સુખ વગેરે જે કાેઈ ગુણેા છે તે બહાર નથી, આત્મામાં જ છે, એટલે તેનું ચિન્તન કરતાં જ્ઞાનીને અંતર્મુખ-એકાગ્રતા થાય છે. સુખ-સત્તા-ચૈતન્ય-અવબાધ એવા ચાર અતીન્દ્રિય ભાવપ્રાણ તે આત્માનું જીવન છે; અથવા પાતાના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ એ ચાર સ્વભાવમાં આત્મા રહેલા છે, ને પરના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ એ ચારથી તે રહિત છે. આવા આત્માને ચિંતવતાં અંદર શાંત-ઉપશમ-રસ ઝરે છે. દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ ચારેય પાતામાં હાેવા છતાં સ્વાનુભૂતિમાં આત્મા ' એક ' અનુભવાય છે, ચારભેદ ત્યાં રહેતા નથી.

દે જીવ ! અત્યારસુધી આત્માને કષાયવાળા–મેલા જ અનુભવીને તું સ'સારમાં ચારગતિમાં દેરાન થયા; તેને બદલે હવે અન'ત–ચતુષ્ટયથી ભરૈલા પવિત્ર સ્વભાવને અનુભવમાં લે તા તું કેવળજ્ઞાનાદિ ચતુષ્ટયરૂપ પરમસુખી–પરમાત્મા થઈ જઈશ; ચારઘાતિ ને ચાર ગતિ બધાયથી તું છૂટી જઈશ. ચૈતન્યતત્ત્વના ચિંતનથી એકદમ શાંત મધ્યસ્થભાવ થાય છે, ત્યાં દુશ્મન પ્રત્યે પણ ક્રોધાદિ થતા નથી. અને સામા જીવ પણ કાંઈ ક્ષણિક કષાય જેટલા નથી, એના કષાય ક્ષણમાં આગળી જશે. જ્ઞાની એને કષાય જેટલા નથી

[ ૧૫૭

શ્માત્મન છેાધન

દેખતા, એનામાં પણ પરમાત્મપણું દેખે છે....પછી એના પ્રત્યે તીરસ્કાર કેમ થાય ? જીઓ, આનું નામ 'વિશાળખુદ્ધિ ' અને 'મધ્યસ્થતા ' છે.—પદ્ધેલાં પોતાના આત્માને કષાયથી જીદો પરમાત્મસ્વરૂપે દેખીને— સ્વાનુભવ કરીને, પછી વિકલ્પ વખતે થીજા છવાને પણ તેવી દબ્ટિથી જોવાની વાત છે. અત્યારે તેા અહીં પોતાના આત્માના જ ચિંતનની વાત છે....તેમાં ઉપયોગને એકાગ્ર કરવા માટે આ 'આત્મસ'બાેધન ' છે. હે છવ! તારા શાંતરસથી ભરેલા ગ્રૈતન્ય-સરાવરમાંથી ક્રોધ-માન-માયા-લાેભરૂપ મગરમચ્છને દૂર કર.... તા જ તેમાં કેવળજ્ઞાન-દર્શન-સુખ-વીર્યાદને વાસ થશે.

આ પ્રમાણે ચારગુણ સહિત ને ચાર દેાષેાથી રહિત આત્મચિંતનનું વર્ણન કર્યું; હવે પાંચ-પાંચ ગુણા સહિત અને પાંચ-પાંચ દેાષેાથી રહિત આત્માનું ચિંતન બતાવે છે.

પાંચ-પાંચ દેાષરહિત ને પાંચ-પાંચ ગુણસહિત આત્માનું ચિંતન

बे-पंचहं रहियउ मुणहि बे-पंचहं संजुत्तु । बे-पंचहं जो गुणसहिउ सो अप्पा निरु वृत्तु ।। ८० ।। દશ વિરહિત દશથી સહિત, દશગુણુથી સંયુક્ત; નિશ્ચયથી જીવ જાણુવા, એમ કહે જિનભૂપ. (૮૦)

નિશ્ચયથી આત્મા ' બે-પાંચ ' ( અથવા દશ )થી રહિત છે, અને ' બે-પાંચ ' (દશ) ગુણેાથી સહિત જાણેા,–એમ જિનદેવે કહ્યું છે.

[ ૭૬ મા દેહામાં ગુષ્ણાની સ ખ્યા કહી તેમાં 'દશ'ની સ ખ્યા બ્લુદી નથી બતાવી, પણ 'પાંચ ' બે વખત લખ્યા છે; અહીં પણ બે × પાંચ એમ કહ્યું છે, તેને સ ંયુક્ત કરતાં 'દશ ' થાય છે. ]

મિચ્ચાત્વ તથા ક્રોધ માન-માયા લાેભ એ પાંચેથી રહિત આત્મા છે; અથવા પાંચ ર્ચન્દ્રિયેાથી રહિત છે; અથવા વર્ણું-ગ ધ-રસ સ્પર્શ ને શખ્દ એ પાંચ મૂર્તભાવાથી રહિત ભાત્મા અમૂર્ત છે; અથવા મિચ્યાત્વ-અવ્રત-પ્રમાદ-કષાય ચાેગ એ પાંચ બ ધભાવાથી રહિત અબ ધસ્વરૂપ આત્મા છે; હિંસાદિક પાંચ પાપાથી તે રહિત છે.-આમ બધા પ્રકારે પાંચ-પાંચ દોષોના અભાવ સમજી લેવા.

આત્મા કેવળજ્ઞાન–દર્શન–ક્ષાયિક સમ્યક્લ્લ–સુખ અને ધીર્ય એવા પાંચ સ્વભાવે પૂરા પરમાત્મા છે; અરિહ ત-સિહ–આચાર્ય–ઉપાધ્યાય–સાધુ એવા પાંચ પદ વીતરાગ –ભાવસ્વરૂપ છે, તે આત્મામાં જ સમાય છે; ઉત્તમક્ષમા–માર્દવ–આર્જવ–શૌચ–સત્ય, –સ'યમ–તપ–ત્યાગ–અકિંચનતા અને છ્રાદ્ધાચર્ય એવા દશવિધ ધર્મા વીતરાગભાવરૂપ છે,

ચોગસાર-પ્રવચન : ૮૦

૧૫૮ ]

તે દશગુણુરૂપ આત્મા છે; અથવા ક્ષાયિક દાન–લાભ–ભાેગ–ઉપભાેગ–વીર્ય એ પાંચ લબ્ધિ તથા કેવળજ્ઞાન–દર્શન, ક્ષાયિક સમ્યકત્વ, ક્ષાયિક ચારિત્ર અને અન'ત સુખ–એવા પાંચગુણુ, –એમ દશગુણુ સહિત આત્માનું પરમાર્થં સ્વરૂપ છે.

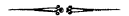
આમ વિવિધ અપેક્ષાએ પાંચ+પાંચ = દશ ગુણેાસહિત અને પાંચ+પાંચ દેાષોરહિત આત્મસ્વરૂપ જાણીને, તેના ચિન્તનમાં ચિત્તને રાેકીને, અન'તગુણસ્વરૂપ શુદ્ધઆત્માને જ્ઞાની નિર્વિક૯૫પણે અનુભવે છે. આવા અનુભવથી શીઘ્ર માેક્ષસુખ પમાય છે.

આ સિવાય ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક, ઔદયિક તથા પારિણામિક એ પાંચ ભાવેા પણ જીવમાં હાય છે; પણ અહીં તા 'પાંચગુણુ'ના ચિંતનની વાત છે; ઔદયિકભાવ તા અશુદ્ધતા છે તે-રૂપે જ્ઞાની પાતાને આવતા નથી. ઔદયિકભાવ અશુદ્ધ છે, ઔપશમિક ને ક્ષાયાપશમિક અંશે શુદ્ધ છે; ક્ષાયિકસાવ કાર્યંરૂપે શુદ્ધ છે, પારિણામિકભાવ કારણરૂપે શુદ્ધ છે; આવા પાંચભાવા દરેક જીવને નથી હાતા, ભૂમિકા-પ્રમાણે કાેઈને (સિદ્ધપ્રભુને) બે, કાેઈને ત્રણુ-ચાર કે પાંચભાવા હાય છે; ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ જીત્ર ઉપશમશ્રેણીમાં અગિયારમા ગુણુસ્થાને હાય ત્યારે તેને એકસાથે પાંચે ભાવા ( જીદાજીદા ગુણુની અપેક્ષાએ ) હાેય છે; એક જ ગુણુમાં એકસાથે બધા ભાવા નથી હાતા. તે જીવને ૧૧ મા ગુણુસ્થાને સમ્યકત્વ અપેક્ષાએ ક્ષાયિકભાવ, ચારિત્ર અપેક્ષાએ ઔપશમિકભાવ, જ્ઞાન અપેક્ષાએ ક્ષાયાપ્શમિક, સ'સાર અપેક્ષાએ ઔદયિક તેમજ ચૈતન્યસ્વરૂપ અપેક્ષાએ પારિણામિક–એમ પાંચભાવા એકસાથે હાય છે. આવા પાંચભાવરૂપ પરિણુમન જીવમાં જ હાેય છે. આવા પાંચભાવોને જાણીને પણ, તેમાંથી અશુદ્ધભાવાથી ભિન્ન શુદ્ધ ગુણુસ્વરૂપે જ ધર્મી પોતાના આત્માને ચિંતવે છે....એ શુદ્ધાત્મ-ચિંતનના કળમાં પોતે શુદ્ધ પરમાત્મા થઈ જાય છે.

આ રીતે એ, ત્રણ, ચાર, પાંચ–પાંચ (દશ) ગુણેાસહિત આત્માનું વર્ણન કર્યું. આ જ રીતે છ, સાત, આઠ, નવ વગેરે ગુણેાના પણ યાગ્યપ્રકારે વિચાર કરી લેવા. સંખ્યાના આંકડા તાે સમજવા માટે છે, તેને જ વળગી રહેવાનું નથી, અંદર ચૈતન્યભાવ સમજવાના છે. નિજગુણસ્વરૂપના ચિંતન વડે આત્માનું બહુમાન કરી–કરીને તેના નિર્વિકલ્પ અનુભવ કરવા....તે બધા કથનનું તાત્પર્ય છે.—

> '' જેવા જીવેા છે સિંહિંગત તેવા જીવેા સંસારી છે; જેથી જનમ–મરણાદિ હીન ને અષ્ટગુણુ–સંયુક્ત છે. ''

—આ રીતે, પાંચ દેાહામાં વિવિધ ગુણેાથી આત્મચિંતનનું વર્ણન કર્યું. હવે કહે છે કે દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર–સુખ વગેરે બધું આત્મા જ છે–એમ જ્ઞાની અનુભવ કરે છે; આત્માના અનુભવમાં તેના બધા ગુણેા સમાઈ જાય છે. (૭૬ થી ૮૦)



શુદ્ધ આત્માના અનુભવ તે જ સર્વસ્વ છે

अप्पा दंसणु ग्गाणु मुणि अप्पा चरणु वियाणि । अप्पा संजमु सील तउ अप्पा पच्चक्खाणि ॥ ८१ ॥ जो परियाणइ अप्पु परु सो परु चयइ णिभंतु । सो सण्णासु मुणेहि तहुं केवलणाणिं उत्तु ॥ ८२ ॥ आत्मा दर्शन-ज्ञान છે. આત્મા ચારિત્ર જાણ; આત્મા સંયમ--शीલ-તપ, આત્મા ચારિત્ર જાણ; આત્મા સંયમ--શીલ-તપ, આત્મા પ્રત્યાખ્યાન. (૮૧) જે જાણે નિજ આત્માને, પર ત્યાગે નિર્શ્રાન્ત; તે જ ખરા સન્યાસ છે, ભાખે શ્રી ભગવન્ત. (૮૨)

પરમ જ્ઞાયકસ્વભાવમાં ઉપયાેગને જેડીને જ્યાં પાેતે પાેતાના અનુભવ કર્યા ત્યાં તે આત્મા જ પાેતે સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન છે, તે આત્માને જ ચારિત્ર જાણેા; સંયમ–શીલ-તપ તે આત્મા જ છે, અને તે આત્મા જ પચ્ચખાણ છે. તેણે, પાેતાના પરમાત્મતત્ત્વને જાણીને નિઃશંકપણે પરને–શરીરને અને કષાયને છેાડી દીધા, તેથી તેને જ સંન્યાસ જાણાે.--એમ ભગવાન કેવળજ્ઞાનીની વાણી છે. આ જ વાત કુંદકુંદસ્વામીએ કરી છે—

- મુજ આત્મ નિશ્વય જ્ઞાન છે, મુજ આત્મ દર્શન-ચરિત છે;
- મુજ આત્મ પ્ર<sub>ત્</sub>યાખ્યાન ને મુજ આત્મ સંવર-યાેગ છે.

મુમુક્ષુ જીવે નિશ્ચિંત થઈને પોતાના પરમાત્મ-સ્વભાવનું ચિતન કરવું, તેમાં બધુંય ભર્યું છે. નિર્વિકલ્પ થઈને આત્માનેા અનુભવ કર્યાં તેમાં કાેઈ બીજીું નથી, શરીર નથી, કર્મા નથી, રાગ-દ્રેષ-માહ-કષાય નથી, પુષ્ટય-પાપ નથી, ચારગતિ નથી;–તાે શું છે કે તેમાં જ દર્શન-જ્ઞાન છે, ચારિત્ર છે, સુખ છે, પરમ શાંતિ છે, સંયમ, તપ, સંવર-નિર્જરા છે. આમ પરથી શૂન્ય ને સ્વધર્મોથી પરિપૂર્ણું આત્માને ધર્મીજીવ પાતામાં નિઃશંક અનુભવે છે. પરભાવાના ત્યાગરૂપ સંલેખના પણુ તેમાં જ આવી ગઈ; તે જીવને આરાધનાની અખંડતાપૂર્વક સમાધિમરણુ થશે.

જીઓ, આ સંસારથી લચ પામેલા જીવની પરમાત્મભાવના ! આ દેહના વાસી હું નથી, તેમાંથી નીકળીને હું પરમાન દસ્વરૂપ મારી ચૈતન્યનગરીમાં જઈશ. ચૈતન્યમાં એકાગ્રતારૂપ નિર્મળ સમ્યક્ત્વાદિ પર્યાયે તે આત્મા જ છે કેમકે તે આત્મા સાથે અભેદ થઈ છે....ને રાગાદિથી તે ભિન્ન પડી છે.—આવા આત્મા પાતે માક્ષનું

વ્યલ્

### | યેાગસાર-પ્રવચન : ૮૧-૮૨

સાધન છે, બહારથી કાેઈ સાધન લાવવું પડતું નથી. આત્મામાં એકાગ્ર થયેલા શુદ્ધભાવા તે આત્મા જ છે. સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને કેવળજ્ઞાન સુધી જેટલા શુદ્ધભાવા છે તે બધાયના આધાર–આશ્રય અભેદપણે આત્મા જ છે.—આવા આત્માની ભાવના વડે ભવના અંત પમાય છે. ધર્મીંને તાે પાતામાં સર્વત્ર આત્મા....આત્મા જ છે, બસ ! આત્માને જ ધ્રુવ–તારક બનાવીને તેના ઉપર મીટ માંડી છે....ત્યાં સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને સિદ્ધપદ બધુંય એમાં સમાઈ જાય છે. સમ્યગ્દર્શનમાં–જ્ઞાનમાં–ચારિત્રમાં સર્વત્ર ધર્મીંને પાતાના આતમા જ સમીપ છે, ને પરભાવા બધાય દૂર છે.—અંતર્મું થઈ ને જે આવા આત્માની

સમીપ ( તન્મય ) થયેા તેને, સમ્યગ્દર્શનાદિ તેા છે જ, ને માેક્ષ પણ સમીપ જ છે.

નિજ-પરમાત્માને જાણીને તેમાં તન્મય થયે৷ ત્યાં પરનું મમત્વ સહેજે છૂટી જાય છે. 'પરમાત્મા'માં પરને৷ અભાવ છે. આવા ભેઠજ્ઞાન વડે જે પરને ત્યાગીને સ્વમાં ઠર્યા તે જ જૈનના સંન્યાસી છે, તેમણે જ કાયા અને કષાયેાનું મમત્વ છેાડીને માક્ષના કારણરૂપ સંન્યાસ ધારણ કર્યો છે; સંન્યાસી કહેા કે જૈનસાધુ કહેા, તે જ માક્ષના સાધક છે. માક્ષની સાધના સમ્યગ્દષ્ટિને ચાથા ગુણસ્થાનથી જ શરૂ થઈ ગઈ છે.-પછી વિશેષ લીનતા થતાં છઠ્ઠા સાતમા ગુણસ્થાનરૂપ સાધુદશા થાય છે; તેમને ચૈતન્યરસમાં લીનતાની લગની એવી જામી છે કે, તેઓ સ્વાનુભૂતિથી બહાર અંતર્મુંહૂર્તથી વધુ વખત રહી શકતા નથી. નિજપદમાં મગ્ન આવા જૈન સંન્યાસી-સાધુ અલ્પકાળમાં જ સર્વજ્ઞપદને સાધીને સાક્ષાત પરમાત્મા થઈ જાય છે.

જેમ બહારમાં સુખ માનનારા અજ્ઞાનીઓ દેાડી-દેાડીને લક્ષ્મી કમાવા જાય છે --પૈસા પાછળ દેાડીને જીવન ગુમાવે છે; તેમ અહીં નિજસ્વભાવના અચિંત્યસુખને જાણુનારા જ્ઞાનીઓ દેાડી-દેાડીને ઉગ્રપણે ચૈતન્યસુખમાં લીન થાય છે....તેમાં જ જીવન અર્પી દે છે. જેણે જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માના અનુભવ કર્યા, તેણે છેાડવા યાગ્ય સમસ્ત પરભાવાને છેાડી દીધા; આ પુષ્ટય છે, આ પાપ છે-એવા ભેદ કર્યા વગર બધાય પરભાવાને એક ઝાટકે અનુભવમાંથી બહાર કાઢી નાંખ્યા. આવા અનુભવ કરનાટું જ્ઞાન પાતે સમ્યકત્વ-આનંદ વગેરે નિજસ્વભાવા સહિત દાડતું-પરિણમતું માક્ષ લેવા જાય છે.... માક્ષ તરફ દાંડે છે. અજ્ઞાનીઓ માહથી સંસાર તરફ દાંડે છે, ને આત્મજ્ઞાની જીવા જ્ઞાનવડે માક્ષ તરફ દાંડે છે. જેમાં જેને સુખ લાગે તેને તે કેમ છોડે ? હું જ્ઞાનમય છું, આનંદમય છું પણ રાગમય નથી;-રાગને તા ધર્મા રાગ જાણે છે; રાગ વગરના પરમાત્મતત્ત્વના સ્વાદ તેણે ચાખ્યો છે; તેથી વાર વાર ઉપયાગને બીજેથી હટાવીને શુદ્ધાત્માના અનુભવના પ્રયાગ તે કર્યા જ કરે છે....સ્વાનુભવલડે કેવળજ્ઞાનને બાલાવી લ્યે છે..... રીતે શુદ્ધાત્માના અનુભવ તે જ સર્વ સ્વ

હવે કહે છે કે આવા અનુભવવાળા જીવ તે પાતે જ તીર્થ છે. [૮૧-૮૨]

an the state

રત્નત્રયધારક જીવ તે જ પવિત્ર શ્રેષ્ઠ તીર્થ છે.

\*

रयणत्तय-संजुत्त जिउ उत्तमु तित्थु पवित्तु। मोक्खहं कारण जोइया अण्णु ण तंतु रा मंतु ।। द३ ।। दंसणु जं पिच्छियइ बुह अप्पा विमल महंतु। पुणु पुणु अप्पा भावियए सो चारित्त पवित्तु।। द४ ।।

રત્નત્રયયુત જીવ જે, ઉત્તમ તીર્થ પવિત્ર; હે યાગી! શિવહેતુ એ, અન્ય ન તંત્ર ન મંત્ર. (૮૩) દર્શન જે નિજ દેખવું, જ્ઞાન જે વિમળ મહાન; ક્રરી ક્રરી આતમભાવના તે આરિત્ર પ્રમાણ. (૮૪)

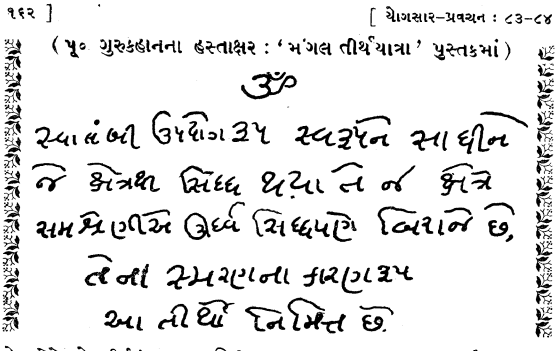
વાર વાર કહ્યું તે રીતે આત્માના અનુભવ કરીને રત્નત્રયરૂપ જે જીવ પરિણુમ્યાે તે પાતે જ, ભવથી તરવા માટે ઉત્તમ પવિત્ર તોર્થ છે; હે જીવ! તે જ માેક્ષના હેતુ છે; માેક્ષ માટે રત્નત્રય સિવાય બીજા કાેઈ ત'ત્ર કે મ'ત્ર નથી.

'રત્નત્રય'ને તીર્થ કહ્યું, તે તીર્થ કાેઈ બહારમાં ન માની લ્ચે, તેથી ખુલાસાે કરે છે કે તે રત્નત્રય આત્મામાં જ છેઃ પાેતાના નિર્મળ મહાન આત્માને દેખવાે-શ્રદ્ધવાે તે દર્શન છે, તેને જાણ્વેા તે જ્ઞાન છે, અને કરી કરી ભાવના કરીને તેમાં લીન થવું તે જ પવિત્ર ચારિત્ર છે. આવા સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રથી સહિત જીવ પાેતે જ સાક્ષાત ભાવતીર્થ છે.

૧૩૦૦ વર્ષ પહેલાં થયેલા માક્ષમાર્ગી યાેગી-રાજનું આ કથન છે; વીતરાગી સન્તાે માક્ષના સિંહનાદ કરીને ભવ્ય જીવને માક્ષમાં બાેલાવે છે. (જુએા ચિત્ર પાતું પલ) જેમ પેલા માટા સિંહે સિંહનાદ કરીને બકરાંના ટાેળાં વગ્ચેથી સિંહના બચ્ચાંને બાેલાવી લીધું, તેમ સ'તાે મુમુક્ષુજીવાને માક્ષમાર્ગમાં બાેલાવે છે: આવા રે આવા ! ભવથી તરવા માટે તીર્થ આત્મા પાતે જ છે, પાતે જ રત્નત્રય-નૌકારૂપ થઈને, અને તે નૌકામાં પાતે જ આરૂઢ થઈને, ભવસાગર પાર કરીને માક્ષપુરીમાં પદ્ધાંચી જાય છે. -આ સિવાય બીજા કાેઈ ત'ત્ર-મ'ત્ર-ક્રિયાકાંડવડે માક્ષ થતા નથી.

ભાવતીર્થ તે! રત્નત્રયરૂપ આત્મા પાતે જ છે....રત્નત્રયવ ત મુનિવરા સદાય ' માક્ષની યાત્રા ' કરી જ રહ્યા છે, તેઓ પાતે માક્ષના યાત્રિક છે; મુનિવરા પાતે હાલતા-ચાલતા-બાલતા માક્ષમાર્ગ છે. અહા, તે મુનિવરા જ્યાં ચાલે તે માક્ષમાર્ગ,

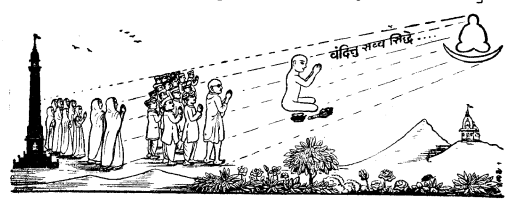
આ.સં.રા



તે બેસે તે તીર્થ ! આવા મુનિવરાના તથા શુદ્ધાત્માના સ્મરણ માટે બહારમાં ગીરનાર–પાવાપુરી–સમ્મેદશિખર વગેરે સ્થાપનારૂપ તીર્થ છે; તે તીર્થની યાત્રામાં માેક્ષ-ગામી પુરુષોનું તથા તેમણે સાધેલા રત્નત્રયરૂપ ભાવતીર્થનું સ્મરણ થાય તથા તેની ભાવના જાગે તે હેતુ છે. ખરી તીર્થયાત્રા એટલે ખરા માેક્ષમાર્ગ તે અંદરમાં શુદ્ધ આત્માને દેખવા–જાણવા ને તેમાં ઠરવું તે જ છે.–આવા ધર્માત્માના દર્શન તે સાક્ષાત્ ભાવતીર્થના દર્શન છે. રત્નત્રય–તીર્થની યાત્રા (એટલે કે તે-રૂપ ગમન–પરિણમન) તે તે માેક્ષનું કારણ છે, અને બહારમાં ક્ષેત્રરૂપ તીર્થાની યાત્રા તે પુણ્યબધનું કારણ છે. અહીં તે 'યાેગ–સાર' છે એટલે ઉપયાેગને અંદર જોડીને માેક્ષની યાત્રારૂપ રત્નત્રયની વાત છે. રત્નત્રયરૂપ જીવ તે પાેતે જ પૂજ્ય–પવિત્ર તીર્થ છે, તેના યાત્રિક પણ પાેતે જ છે.

અહેા, આત્મઅનુભવ જેવું મહાન તીર્થ બીજું કાેઈ નથી. આવી સ્વાનુભવ–નૌકામાં બેસીને મુનિવરાે રત્નત્રય સહિત માેક્ષદ્વીપમાં જાય છે; તેમજ સમ્યગ્દષ્ટિ –શ્રાવકાે પણ તેમની સાથે માેક્ષપુરીમાં જાય છે. નૌકા પાેતે, બેસનાર પાેતે, નાવિક પણ પાેતે, જવાનું સ્થાન (ધ્યેય) પણ પાેતે....આવી રીતે શ્રહા–જ્ઞાન–ચાસ્ત્રિ–કેવળજ્ઞાનરૂપ તીર્થાની યાત્રા કરતાે–કરતાે સાધક–સન્તાેના સંઘ માેક્ષપુરીમાં ચાલ્યાે જાય છે....

જૈનધર્મની કાેઈ પણુ વાત લ્યાે….તેનાે છેડાે આત્મામાં જ આવે છે; ધર્મની શરૂઆત પણુ આત્મામાંથી થાય છે ને તેના અંતરૂપ પૂર્ણુતા પણુ આત્મામાં જ સમાય છે. શરૂઆતમાં–મધ્યમાં કે પૂર્ણુતામાં આત્મા સિવાય બીજા કાેઈનું અવલંબન નથી. [ મુનિરાજની સાથે મુમુક્ષુઓનો સંઘ માક્ષપુરીમાં જાય છે. ]



તીર્થ કહેા તેાય આત્મા ને તીર્થનું કળ કહેા તાય આત્મા,-અધુંય આત્મામાં સમાય છે. અહેા, અચિંત્ય સ્વભાવથી ભરેલા આત્મા....તેની મહાનતાની શી વાત! જુઓને, માેટું સર્વવ્યાપી આકાશ, અને એક નાના પરમાણુ –અંને પાતપાતાના અસ્તિત્વથી પૂરા છે; આકાશનું અસ્તિત્વ પૂરું ને પરમાણુનું અસ્તિત્વ અધૂરું-એમ નથી; પાત પાતાના અનંત સ્વધર્મીથી પાતાના અસ્તિત્વમાં તે અંને પૂરા છે. અરે, જડ પદાર્થી પણ પાતાના અસ્તિત્વથી પૂરા, તા પછી આ જીવતા-જાગતા ચૈતન્યપ્રભુની શી વાત! તે તા પાતાના અનંતસ્વભાવેાની પૂર્ણતાને પાતે સ્વયં જાણે છે—વેદે છે—અનુભવે છે; તેના સ્વભાવ કાઈ અચિંત્ય-મહાન....' માત્ર સ્વાનુભવગાચર ' છે. જેણે આવા આત્માના સ્વાનુભવ કર્યા તે જીવ પાતે ' તીર્થ ' થયા....તે સંસારસમુદ્રને તરીને આનંદમય માક્ષપુરીમાં ચાલ્યા જાય છે....તે જંગમ--તીર્થ છે, હાલતા–આલતા માક્ષમાર્ગ છે.



આવા કાેઈ મુનિ આહાર વગેરે પ્રસ ગે પાેતાના આંગણે પધારે, ત્યાં ધર્માત્માને એવા પ્રમાેદ થાય છે કે વાહ ! સાક્ષાત્ માેક્ષમાર્ગ ચાલતાે-ચાલતાે મારા આંગણે આવ્યાે !

ि १६ उ

∫ યેાગસાર–પ્રવચન ૬ ૮૩∸૮૪

શુદ્ધ પર્યાય તે તીર્થ છે-માર્ગ છે; જે જીવ ગુણુસ્થાન વગેરે પર્યાયને જ ન માને તેને તીર્થ અને તીર્થકળ, માક્ષના માર્ગ અને માક્ષ –એવું કાંઈ રહેતું નથી. દ્રવ્ય અને પર્યાય બંને જેમ છે તેમ જાણે તેને જ શુદ્ધપર્યાય વડે તીર્થ અને તીર્થકળની પ્રાપ્તિ બની શકે છે. માટે કહ્યું કે રત્નવ્રયરૂપ શુદ્ધ પર્યાયરૂપે પરિણમેલાે જીવ તે ધાતે જ મહાન–ઉત્તમ તીર્થ છે, –એમ જાણીને તેનું સેવન કરા. માક્ષનું કારણ-કાર્ય બધું આત્મામાં સમાય છે.

[ અહીં, આત્માના કારણ-કાર્ય બધું આત્મામાં સમાય છે –તે સંબંધમાં ૪૭ શક્તિ ઉપરનાં પ્રવચનાના થણા ભાવપૂર્વ ક ઉલ્લેખ કરીને ગુરુદેવે કહ્યું હતું કે -'હમણાં ફરીને વ્યાખ્યાન થયા તે બહુ સરસ થયા છે, તે છપાઈને બહાર નીકળશે, તે બહુ જ સરસ નીકળશે. ' –આ પ્રમાણે ગુરુદેવે ખૂબ પ્રસન્નતાપૂર્વ ક જેના ઉલ્લેખ કરેલા તે પ્રવચના ' આત્મવૈભવ ' પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂક્યા છે, –જિજ્ઞાસુઓમાં તે ખૂબ જ પ્રિય છે. ]

હવે યાગસારમાં ગુરુદેવના ખાસ પ્રિય એવા ૮૫ મા દાહેરા આવે છે. તેના પ્રવચનમાં કાઈ અનેરી ચૈતન્યછટાથી આત્મગુણની મીઠી મધુરી વાત ગુરુદેવ સંભળાવશે ...ને તે સાંભળતાં આપણે સૌ શ્રોતાજના હર્ષાલ્લાસથી ડાેલી ઊઠશું.

\*

'અમૃત વરસ્યા રે પ'ચમકાળમાં…'

' જયાં આત્મા ત્યાં સર્વ<sup>દ</sup>ગુણુ '–એવા આત્માને અનુભવમાં ઢયા

जहि अप्पा तहि सयल-गुण केवलि एम भणंति । तिहि कारणए जोइ फुडु अप्पा विमलु मुणंति ।। ८५ ।।

જ્યાં આત્મા ત્યાં સકલ ગુણ કેવળી ખાેલે આમ; તે કારણ ચાેગીજનાે....ધ્યાવે આતમરામ. ( ૮૫ )

દર્શ'ન−જ્ઞાન-ચારિત્ર-તપ-શીલ વગેરે આત્મા જ છે-એમ કહ્યું....વિરોષ શુ' કહીએ <sup>9</sup> -જ્યાં આત્મા છે ત્યાં જ તેના સવે<sup>°</sup> ગુણેષ છે....ચેતનપ્રભુ આત્મા પોતાના સર્વ ગુણે

988 ]

પ્રેા છે; આ કારણે ચાેગીજના પાતાના એક નિર્મળ આત્માને જ ધ્યાવે છે....ને તેના ધ્યાન વડે જ્ઞાન–દર્શાનાદિ સમસ્ત ગુણોને પ્રગઠ કરે છે.



[ ચેાગસારના આ દાેહરા ગુરુદેવને ઘણે જ પ્રિય હતા... અવારનવાર તેઓ એકલા-એકલા પણ તેનું રટણ કરીને ચૈતન્યરસને ઘૂંટતા....એકવાર તેા ( શ્રાવણ સુદ પાંચમ-સં. ૨૦૧૬ ) બહાર ક્રરવા ગયેલા ત્યારે ખુલ્લા મેદાનમાં બેઠાબેઠા તેમણે આ દાહાની ધૂન જમાવેલી...આ લખનાર મુમુક્ષ (પ્ર. હરિ) ત્યારે સાથે હતા અને એ ધૂન સાંભળતા હતા,-તેનું તેમને લક્ષ ન હતું....તેઓ તા પાતાની ધૂનમાં મસ્ત હતા. વૈરાગ્યની ઝણુઝણાટી પૂર્વ ક મુખમાંથી શખ્દા નીકળતા હતા--

જ્યાં ચૈતન ત્યાં સર્વંગુણુ...કેવળી બાેલે એમ... પ્રગટ અનુભવ આતમા... નિર્મળ કરાે સપ્રેમ રે... -ચૈતન્યપ્રભુ ! પ્રભુતા તમારી ચૈતન્યધામમાં... -ધહાલા પ્રભુજી ! બિરાજે વિદેહ ધામમાં... -જિનવર પ્રભુ ! પધાર્યા સમાસરણુ ધામમાં...

--એ રઢણમાં ને રટણમાં ગુરુદેવને મુનિદર્શનની એવી ઉર્મિ સ્કૂરી કે અરે, અત્યારે અહીં કાેઈક મુનિરાજના દર્શન થાય તેા કેવું સારું! કાેઈ પરમ દિગંબર મુનિરાજ આકાશમાર્ગે અહીં આવી ચડે ને નીચે પધારીને દર્શન આપે તાે કેવું ધન ભાગ્ય!!

ગુરુદેવના જીવનના આવા કેટલાય અદ્ભુત પ્રસંગાેનાે સંગ્રહ છા. હરિભાઈ પાસે છે....તેમાંથી આ પ્રસંગ લખ્યો છે.... ]

પ્રવચનમાં ગુરુદેવ અંતિમધુર હલકપૂર્વ ક, પાતે નવા-નવા શખ્દા જોડીને બાલતા... તેમાં છેવટે---

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૮૫

१९९ ]

---રે ગુણવંતા જ્ઞાની ! અમૃત વરસ્યાં છે પંચમકાળમાં....

--રે ચૈતન્ય પ્રભુ! અમૃત વરસ્યા છે તારા આત્મમાં....

--- રે ચેતન પ્રભુજ! ચેતન-સંપદા રે તારા ધામમાં....

—-એવા પદ જ્યારે-જ્યારે ગુરુદેવ બાલતા ત્યારે-ત્યારે શ્રોતાજના અધ્યાત્મરસની મસ્તીમાં ડાેલી ઊઠતા....તે તાળીના ગડગડાટ વડે હર્ષેલ્લાસ પ્રગટ કરતા.

આવા ખાસ પ્રિય આ દેાહરાના પ્રવચનમાં ગુરુદેવ કહે છે—

અહેા, આ તેા ભગવાનના દેશની વાત છે. જેને પરદેશમાંથી નીકળવું હેાય ને સ્વદેશમાં આવવું હાેય....એટલે કે સંસારથી છૂટીને માક્ષમાં આવવું હાેય, તેને માટે આ વાત છે.

' ભ....ગ...વા....ન.......આ....ત્મા ! '–તેમાં શક્તિએા અન'ત છે, પણ એક્ષ્ડેય શક્તિ એવી નથી–જે રાગને રચે કે પરને રચે. આવા નિર્મળ આત્માને৷ પ્રેમ કરીને તેને જાણે તે મેાક્ષને પામે.

હે જવ! તારા ચેતનને ગ્રહણ કરતાં તેમાં સવે ગુણાનું ગ્રહણ થઈ જાય છે.... અન'તગુણની અનુભૂતિ....તેમાં વિકલ્પને અવકાશ નથી. આત્મા સ્વભાવથી જ પાતાની શુદ્ધ પરિણતિના કર્તા-ભાેકતા છે; તેમાં પણ 'આત્મા કર્તા ને શુદ્ધપર્યાય કાર્ય '-ઐવા ભેદનાય વિકલ્પ નથી. વિકલ્પ વગર, સિદ્ધપ્રભુની જેમ તે પેપ્તાના સહજ સુખના કર્તા-ભાેકતા છે. અન'તગુણના અતીન્દ્રિય પરમ આન'દના ભાવ આત્મામાં ઠસાઠસ ભર્યા છે; તે અન'ત આન'દ માટે કાંઈ માટા-અન'તક્ષેત્રની જરૂર નથી; તેના સ્વભાવમાં એવુ મહાન-અચિંત્ય સામર્થ્ય છે....કે અસ'ખ્યપ્રદેશા અતીન્દ્રિય મહા આન'દરસમાં તરખાળ-રસખાળ છે. અસ'ખ્ય પ્રદેશમાં એવા કાઈ ખાલી ભાગ નથી કે જ્યાં અતીન્દ્રિય આન'દના રસ ન હાય.-માટે તેને આન'દથી ને અન'તગુણાથી ઠસાઠસ ભરેલા કહ્યો. અન'તગુણના રસના જે અખ'ડ પિંડ....તેમાંથી અન'તા પરમાત્મપદના પ્રસવ થાય છે....' પરમાત્મા'ની ઉત્પત્તિનું સ્થાન આત્મા પાતે છે, તેને સેવતાં-ધ્યાવતાં આ-મા પાતે પરમાત્મા થાય છે. માટે હે ભગ્ય જીવા! જૈનશાસનમાં આવા શાશ્વત આન'દરૂપે પરિણુમા.

[ જાણે અત્યારે જ કેવળી ભગવાન બાલતા હાય ને પાતાને તે ધ્વનિ સંભળાતા હાય....તેવા પ્રમાદ ભાવથી ગુરુદેવ કહે છે કે--- ]

આહા! જુઓા, કેવળીભગવાન આમ ખાલે છે — (' केवलि एम मणंति...') કે જ્યાં આત્મા છે ત્યાં સવે ગુણા ભર્યા છે. યાગીઓ તેને ધ્યાવીને સિદ્ધ પદને સાધે છે. રે જીવ! તું પણ નિર્મળ આત્માના પ્રેમ પ્રગટ કરીને તેના અનુભવ કર, તેનું ધ્યાન કર. તા આ આત્મસંબાેધન ]

પંચમકાળેય આત્મામાં અતીન્દ્રિય આનંદ વરસે છે....અહા, દિગંબર સ'તાેએ પ'ચમકાળમાં અમૃત વરસાબ્યા છે.

( શ્રોતાઓ કહે છે - હે ગુરુદેવ ! અત્યારે તેા આપ અમૃત વરસાવી રહ્યા છે .....)

દે જીવા ! આજે જ આવા આત્માના સ્વીકાર કરીને તેના અનુભવ કરી લ્યા... અન ંતકાળમાં મનુષ્યપક્ષું ને તેમાંય આવા અવસર માંડમાંડ મળ્યા છે....તેના કાળ બહુ યાેડા છે....તેમાં જીવે જો પાતાના આત્માને સમજવાની દરકાર ન કરી ને બીજે રાેકાઈ ગયાે....તાે કલ્યાણના આ કાળ ચાલ્યા જશે....ને મનુષ્યભવ એમને એમ પ્રેા થઈ જશે ! બવ-દુ:ખાેથી ડરનારા જીવેતને સ ંતા પ્રેમથી સંખાધન કરે છે કે દે ભાઈ ! તું આત્માના અનુભવના ઉદ્યમ આજે જ કર....એનાથી જ તું ભવથી છૂટીને માક્ષને પામીશ. આત્માના અનુભવના ઉદ્યમ આજે જ કર.....એનાથી જ તું ભવથી છૂટીને માક્ષને પામીશ. આત્માના અનુભવમાં રત્નત્રયતું તેમજ સવે ગુણ્રાનું નિર્મળ પરિશુમન સમાઈ જાય છે.... અન ંતા ગુણાના સ્વાદ તેમાં આવી જાય છે....' જ્યાં ચેતન ત્યાં સર્વ ગુણ. ' — માટે તેનું સેવન કરા.

જગતમાં જે કાેઈ સુંદરતા હાેલ, જે કાેઈ પવિત્રતા હાેય તે બધી આત્મામાં ભરી છે. આવા સુંદર આત્માને અનુભવમાં લેતાં તેના સવે ગુણાની સુંદરતા પવિત્રતા એકસાથે પ્રગટે છે....એકેક સમયની પર્યાયમાં અન ત ગુણાના સ્વાદ લેગા છે....તે અનુભવમાં એકસાથે સમાય છે; પણ વિકલ્પ કરીને એકેક ગુણની ગણતરીથી આત્માના અન તગુણને પકડવા માંગે તેા અન તકાળેય પકડાય નહિ. એક આત્મામાં ઉપયોગ મૂકતાં તેમાં અન તગુણે સ્કૂટ-પ્રગટ નિર્મ ળપણે અનુભવાય છે. હે ભાઈ, આવા અનુભવની હેાંશ ને ઉત્સાહ કર. બહારની કે વિકલ્પની હેાંશ છાડી દે – કેમકે તેનાથી ચૈતન્યગુણેા પકડાતા નથી. ઉપયોગને બહારથી સમેટી લઈને નિશ્ચલપણે અંતરમાં લગાવ... જેથી તત્સણ વિકલ્પ તૂટીને અતીન્દ્રિય આનંદ સહિત અનંતગુણરવરૂપ આત્માના અનુભવ થશે.

સમયસારમાં કુંદકુંદસ્વામીએ એકલાે અધ્યાત્મરસ ભર્ચા છે, તેની જ પરંપરાથી આ ચાેગસાર, પરમાત્મપ્રકાશ વગેરે અધ્યાત્મશાસ્ત્રો રચાયા છે. સમયસાર વગેરેની ડીકા દ્વારા અધ્યાત્મનાં રહ્કસ્યાે ખાેલીને અમૃતના ધાેધ વહેવડાવનાર અમૃતચંદ્રસૂરિ ' પુરુષાર્થ-સિદ્ધિઉપાય 'માં કહે છે કે આત્માના નિશ્ચય તે સમ્યગ્દર્શન, આત્માનું જ્ઞાન તે સમ્યગ્જ્ઞાન અને આત્મામાં નિશ્ચલસ્થિતિ તે સમ્યક્ર્ચારિત્ર—આવા રત્નત્રય તે માક્ષમાર્ગ છે અને તે આત્માના સ્વભાવ જ છે....તેનાથી બંધન થતું નથી. બંધન તા રાગથી થાય; રત્નત્રય તો રાગ વગરનાં છે, તેનાથી કર્મ બંધાતાં નથી, તે તા માક્ષનું જ કારણ છે.-માટે મુમુક્ષુઓ અંતર્મુંખ થઈ ને આવા માક્ષમાર્ગને સેવા ને પરમ આનંદરૂપ પરિણમાં! આજે જ આત્મા અનંતગુણુધામ એવા પોતાના અનુભવ કરા.

અહા ! સર્વ જ્ઞદેવને પર-સન્સુખતા વગર, જ્ઞાનના સ્વચ્છ પરિણુમનમાં લાેકાલાેક

#### િયોગસાર-પ્રવચન : ૮૫

જણાય છે. સર્વ'જ્ઞતા 'આત્મજ્ઞાનમય ' છે. આવા સર્વ'જ્ઞ પરમાત્માએ જે આત્મા જોયેા તે તને અહીં બતાવે છે. જ્યાં આત્મા છે ત્યાં જ તેના સવે' ગુણેા છે, એના એક્કેય ગુણ બહાર નથી, પછી તારે બીજે શું શાધવું છે? અંદરમાં જ શાધ. અરે પ્રભુ! તું આત્મા પાતે કેવા મહિમાવ'ત છેા, કેવડાે માટા છેા,--તેની ખબર વગર તું શું કરીશ?-કઈ રીતે ધર્મ કરીશ ? સિદ્ધ ભગવાનને જે અનંતગુણા પ્રગટયા છે ને કેવળી ભગવાને જે અનંતગુણા જોયા છે તે બધાય ગુણા તારા આત્મામાં અત્યારે વિઘમાન છે; ભગવાન જેવા જ મહિમાવ'ત તારા આત્મા છે....તેને તું ઓળખ....તેના પરમ પ્રેમ કરીને આંદર જા....તેને દેખતાં જ તારા અસંખ્યપ્રદેશે અતીન્દ્રિય આનંદના અમૃત વરસશે.-' લ્યા...આ અમૃત વરસ્યા રે પંચમકાળમાં....!'

બાપુ, આ તારા આત્માના જ ઘરની વાત છે, તારે જ અંતરમાં ઊતરીને આવે અનુભવ કરવાના છે. પ્રશંસા કરવા લાયક-સારા-ભલા, જ્ઞાન-સુખ-શ્રદ્ધા-આનંદ-પ્રભુતા -શાંતિ વગેરે જે કાેઈ ગુણે છે તે બધા તારા આત્મામાં છે, તું સર્વ'ગુણુસમ્પન્ન છે, તારા કાેઈ ગુણુ શરીરમાં કે રાગમાં નથી. કેવળજ્ઞાનરૂપ અનંતચક્ષુ વડે દેખનારા ભગવાને બધા આત્મા આવા જોયા છે. અપૂર્વ સમ્યગ્દર્શન સર્વ'ગુણેના અંશને સાથે લેતું પ્રગટે છે. - ' સર્વ' ગુણુાંશ તે સમ્યક્ત્વ' એમ શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રજીએ જે કહ્યું છે તેમાં અનુભવનું રહ્સ્ય છે.

" ગુણવ તા રે જ્ઞાની....અમૃત વરસે છે તારા આત્મમાં. " — અહેા, આવા અંતમું ખ અનુસવમાં ચિત્તને એકાગ્ર કરતાં ચૈતન્યરસની અમૃતધારા ઉલ્લસે છે ને માેક્ષસુખ પમાય છે. — આવી આત્મભાવના માટેનું આ શાસ્ત્ર છે. શાસ્ત્ર નાનું છે પણ ભાવેા ઘણા ગ ભીર છે તેમાંય આ દેાહેા (–જ્યાં આત્મા ત્યાં સકલગુણ....) - તેમાં આત્માના અનુભવના રંગ ચડાવે એવા ભાવા ભર્યા છે. અહા, આત્માના ગુણની, ગુણવ ત–આત્માની....કેવી સ–રસ મીઠીમધુરી વાત સ તા સ બળાવે છે! અરે જીવ! પરમ પ્રીતિથી તારા ગુણનું બ્રવણ કરીને તે અનુભવમાં લે. આત્મગુણોના એવા ઉલ્લાસ પ્રગટાવ કે બીજા બધાના પ્રેમ ઊડી જાય, બધેથી પરિણતિ ઊડી જાય ને અંદર ચૈતન્યગુણધામમાં ઘૂસી જાય. હા પાડીને.... સ્વાનુભવની હાકલ કરતા....માક્ષમાં હાલ્યા આવ....બીજા કાઈના સાથની જરૂર નથી..... અંતરના માગે એકલા ચાલ્યા આવ.

જીએા તાે ખરા....જેએા સ'સારદુઃખથી ભયભીત હતા ને માેક્ષસુખની લાલસાવાળા હતા –એવા સુનિરાજનું આ 'આત્મસ'બાેધન ' છે. ચૈતન્યમાં ચિત્તને સ્થિર કરવા માટેની આ અત્મભાવના છે.

એકવાર આત્મામાંથી આવેા પડકાર તેા લાવેા ! ' અહેા....મારા હૃદયમાં સ્કૂરાયમાન આ નિજગુણુસમ્પદા સ્વાનુભૂતિના વિષય છે. –પણ અરેરે, પૂર્વે અજ્ઞાનદશામાં એકક્ષણ આત્મસંબાેધન 🗍

પણ મે તેને ન જાણી, તેથી ત્રણલાકના વૈભવના પ્રલયના દ્વેતુભૂત દુષ્કર્માની પ્રભુત્વશક્તિથી હું અત્યાર સુધી સંસારમાં માર્ચા ગયા. —પરંતુ હવે, મારી નિજગુણસંપદા સ્વાનુભૂતિ વડે જાણીને હું જાગ્યા છું, તેથી મારા આત્માની મહાન અચિંત્ય પ્રભુત્વશક્તિવડે હું કર્માની શક્તિને હણીને મારા સિદ્ધપદને સાધીશ....માક્ષપુરીમાં જઇશ.'

જુએા, આ મેાક્ષપુરીનેા માર્ગ ! અન'તા તીર્થ કરેા આવેા ધાષમાર માર્ગ ચલાવી ગયા છે....અત્યારે પણ તે માર્ગ ચાલી રહ્યો છે. ધર્મ ધૂરન્ધર–ધારી વીસ તીર્થ કરા ધર્મ ચક્રી પણે વિદેહમાં વિચરી રહ્યા છે....ને આવેા માક્ષમાર્ગ પ્રકાશી રહ્યા છે. ત્યાં પણ આ માર્ગ માંઘા છે....ભગવાન સાક્ષાત બિરાજે છે, પણ તેએા શું કરે !–ત્યાં પણ મિથ્યાદષ્ટિ જીવાના ઢગલા છે ને આત્માના અનુભવ કરનાર સમ્યગ્દષ્ટિ જીવા બહુ થાડા છે. ત્યાં તીવ પાપ કરીને સાતમી નરકે જનારા જીવા પણ છે ને કેવળજ્ઞાન લઈને માેક્ષે જનારા જીવા પણ ત્યાં છે. અહીં નથી સાતમી નરકે જનારા....કે નથી કેવળજ્ઞાન લેનારા...! પણ આત્માના અનુભવ કરનારા જીવા તો અત્યારે અહીં પણ પાકે છે. પ ચમકાળમાં ભરતક્ષેત્રમાંય સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિના ને આત્માના અનુભવના કાંઈ નિષેધ નથી. એવા અનુભવ કરનારા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવા અત્યારે પણ અહીં છે.

તે ધર્માત્મા કેવાે અનુભવ કરે છે ?-'કે જ્યાં ચેતન ત્યાં સર્વગુણ્ '....સ્વાનુભવમાં અભેદ આત્માનું ગ્રહણ થતાં તેના સર્વે ગુણાનું ગ્રહણ થઈ જાય છે આત્માને અનુભવમાં લ્યે ને તેના ગુણા કયાંક બીજે રહી જાય એમ બનતું નથી, કેમકે તેના ગુણા તેનામાં જ અભેદ છે. જેમ સાકર માઢામાં લેતાં તેના ગળપણ વગેરે બધા ગુણા ભેગા જ આવે છે, બહાર નથી રહી જતા; કેરો (આમ્રફળ) લેતાં તેના રસ-રંગ વગેરે બધા ગુણા તેમાં જ આવી જાય છે, તેમ આત્માના સ્વાદ લેતાં તેના જ્ઞાન-આનંદ વગેરે બધા ગુણા તેમાં ભેગા આવી જ જાય છે, કેમકે ગુણ ગુણીથી જીદા પડતા નથી.

જ્યાં આત્મા છે ત્યાં તેના સવે<sup>\*</sup> ગુણેા પાતામાં જ છે. ચેતનપ્રભુ અનાદિથી ચાર ગતિમાં રખડચો પણ પાતાના બધાય ગુણેાને ભેગા ને ભેગા જ રાખીને રખડચો; એક્કેય ગુણ છેાડચો નથી....ને હવે માક્ષમાં જશે ત્યાં પણ બધા ગુણેાને ભેગા જ લઈ ને જશે. આ રીતે સદાય આત્મા પાતાના સર્વગુણેા સહિત જ પરિણમી રહ્યો છે. આવા નિજગુણનિધાન ભગવાન આત્માને હે ભવ્યજીવા ! તમે સ્પષ્ટપણે પ્રગટ અનુભવમાં લ્યા.... બાહ્ય ભાવ છેાડા,....બહારમાં ગુણને ન શાેધા. અહા, સ્વાનુભૂતિમાં શું બાકી રહે છે-કે તમારે બીજું કાંઈ શાેધવું પડે ! આખા આત્મા પાતાની પરમાત્મપદની સમ્પદાસહિત અનુભૂતિમાં આવી જાય છે. આવા આત્માની અનુભૂતિ તે જ સર્વજ્ઞ-ભગવાનની પરમાર્થસ્તુતિ છે, તેમાં જ જ્ઞાનીની સાચી એાળખાણ છે.

ચ્યા. ૨૨

ભગવાન સર્વજ્ઞ કહે છે કે હે ભબ્ય ! જે તું જ્ઞાનને ભૂલીને રાગની અધિકતા કરીશ તેા અમારી સ્તુતિ નહિ થાય પણ અનાદર થઈ જશે. રાગને ભિન્ન કરીને, અનંતગુણુમય જ્ઞાનસ્વભાવના એકના અનુભવ-શ્રદ્ધા-સત્કાર કર તે જ અમારી સાચી સ્તુતિ છે, ને તે જ માર્ગે અમે પરમાત્મા થયા છીએ. સમસ્ત આરાધના શુદ્ધ ચૈતન્યની અનુભૂતિમાં જ સમાય છે. જ્યાં ગુણુ હાેય ત્યાં જ તેની આરાધના હાેય ને!

ભગવાન એમ નથી કહેતા કે તું અમારી સામે જોયા કર ને શુભરાગ કર્યા કર! ભગવાન તાે કહે છે કે તું તારી સામે જાે....કેમકે 'જિનવર તે જીવ; ને જીવ તે જિનવર!' નિજ આત્મામાં ઉપયોગને જોડવા તે જ માક્ષ માટેના યાેગ છે, તે જ નિર્વાણની ક્રક્તિ ને રત્નત્રયની ઉપાસના છે.

કાેઈ સમ્યગ્દષ્ટિએ અનંતગુણસ્વરૂપ આત્માને અનુભવમાં લીધાે **છે**, કરાેડ પૂર્વનું (કરાડા–અબને વર્ષાનું) આશું છે, અથવા સર્વાર્થસિદ્ધિમાં ૩૩ સાગરાપમનું (અસંખ્યાત વર્ષોતું) આયુ છે, તે આત્માના ગુણેાને એક પછી એક, વચ્ચે કયારેય અટકચા વગર કહ્યા જ કરે તાેપણ તે અસંખ્યાતગુણાને જ કહી શકે, અનંતગુણા બાકી રહી જાય....આવેા મહાન ગુણલ ડાર આત્મા, તેના અન તસ્વભાવેા અનુભૂતિમાં એકસાથે સમાય, પણ વાણીમાં ન આવે. અસંખ્યપ્રદેશમાં અનંતસ્વભાવેષ રહેલા છે: રાગાદિની વ્યાપ્તિ ભલે અસ ખ્યપ્રદેશમાં છે પણ તેની સ્થિતિ એક સમયની જ છે. અને તે એક સમય પણ કાંઈ સ્વભાવ સાથે તન્મય નથી. વળી રાગાદિ અશુદ્ધતા પણ અમુક જ ગુણામાં છે, અન'તગુણામાં બધામાં કાંઈ દેાય નથી.∽આ પ્રમાણે વિભાવભાવાનુ' સામર્ચ્ય પણ અલ્પ છે, કાળ પણ અલ્પ છે ને સંખ્યા પણ અલ્પ છે....જ્યારે સ્વભાવાની સ્થિતિ, સામર્થ્ય ને સંખ્યા બધુંય અનંત છે. આવા સ્વભાવના ગ્રહણમાં કાૈઈ વિકલ્પને અવકાશ નથી; ગુણુભેદનાય વિકલ્પાેના જ્યાં અનુભવમાં પ્રવેશ નથી <sub>ત્યાં</sub> બીજા વિકલ્પાેની શી વાત!! વિકલ્પથી પાર અતીન્દ્રિય ઉપયાેગમાં અખંડ ચૈતન્યવસ્ત એક સાથે આવી જાય છે, અને તે અભેદના લક્ષે સવે ગુણા એક સાથે પર્યાયમાં શહતારૂપ પરિણમન કરે છે.

કાેઈ કહે કે હું બીજાની પર્યાય ( સુખ વગેરે ) કરું....તાે તેણે જૈનસિદ્ધાંતની ખબર નથી, વસ્તુના ગુણપર્યાયને જાણ્યા નથી; લાઈ, જૈનસિદ્ધાન્તમાં તાે લગવાને એમ કહ્યું છે કે [ पज्जयविजुत्तं दव्वं दव्वविजुत्ता य पज्जया णत्थि । ] પર્યાય વગર દ્રવ્ય કે દ્રવ્ય વગર પર્યાયા હાેતાં નથી.—આ મહાસિદ્ધાન્ત છે; દરેક પદાર્થ પાતે સ્વય દ્રવ્યપર્યાયરૂપ છે, તાે હવે તારે તેનામાં શું કરવું છે? તેના ગુણ-પર્યાયા તેનામાં, ને તારા ગુણ-પર્યાયા તારામાં, પરના તારામાં નહિ ને તારા પરમાં નહિ;—વસ્તુ જ્યાં છે ત્યાં જ તેના ગુણ-પર્યાયા છે.— આવા નિજ સ્વભાવમાં નજર કરતાં જ તારા સર્વગુણે નિર્મળપર્યાયરૂપ પરિણમવા માંડશે.

900 ]

આત્મસ બાેધન ]

ભાઈ, આ તેા ભગવાનના ધર્મ છે; બે ઘડી જેનું સેવન કરતાં તેના ફળમાં સાદિ-અન ંતકાળ સિદ્ધ પદના મહા આનંદ મળ્યા કરે;-આવું મહાન જેનું ફળ તે ધર્મના મહિમાની શી વાત ! અને આવા ધર્મ જેના આશ્રયે ઉત્પન્ન થાય છે એવા આત્મ-રવભાવનું શું કહેવું ? આવા મહિમાવ ંત જ્ઞાયકપિંડ ભગવાન આત્મા, તેમાં સન્મુખ થતાં શક્તિઓનું નિર્મળ પરિણમન થાય છે; તેની શક્તિઓ એકલા દ્રવ્ય-ગુણમાં જ નથી રહેતી, દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય ત્રણેમાં તે પ્રસરી જાય છે. આવા માટા ચૈતન્યસિંહ....તેની શ્રદ્ધાની સિંહગર્જના સામે સંધાગ-રાગ-દ્વેષ-ભેદવિકલ્પા કે આઠ કર્મા તે ખધા હરણિયાં ઊભા રહી શકતા નથી; ચૈતન્યસિંહ વિજેતા થઈ ને પાતાની શુદ્ધ આનંદમય પર્યાયમાં ઝૂલતાે-ઝૂલતા પરમાત્મપદને પામીને માક્ષમાં પહેાંચી જાય છે.

ભાઈ, તું સંસારમાં ચારગતિના દુ:ખથી થાકયા છે તા આવા સુંદર આત્મામાં આવી જા. એકવાર બેનશ્રીએ કહ્યું હતું કે 'હે જીવ! તને કયાંય ન ગમે તા આત્મામાં ગમાડ!' (જીઓ, 'આત્મધર્મ' વર્ષ ૨૪ અંક ૨૮૬) સંયોગમાં, વિભાવમાં કયાંય ન ગમે તા આત્મામાં જા....ત્યાં આનંદ ભર્યા છે એટલે તેમાં ગમશે. જગતમાં, જીવને ગમે.....એવું સ્થાન હાય તા આત્મા જ છે;—આત્મા સિવાય બીજે કચાંચ ગમે તેવું નથી. માટે આત્મામાં આવ! સંતાની આ હાકલ સૂણીને હે જીવ! બીજું કાઈ સાથે ન આવે તા તું એકલા આ માર્ગે ચાલ્યા આવ ને અંતરમાં આત્માના આનંદને અનુભવ.

તે અનુભવમાં ઇન્દ્રિયજ્ઞાનનાે કે મનનાે ય સાથ નથી ત્યાં બીજાની શી વાત ! કાેઈની અપેક્ષા વગરનાે નિર્વિકલ્પ થઈને આત્મા વડે જ આત્માને અનુભવમાં લે.

...તેા પંચમકાળે ય તારા આત્મામાં અમૃત વરસશે. (૮૫)

૧૭૧

## હે આત્મા ! મનવચન-કાયા ત્રણેની શુદ્ધિપૂર્વ'ક, ઇન્દ્રિયરહિત એકાકી થઈ ને આત્મા વડે જ તું આત્માને અનુભવ,—જેથી તું શિવસુખને શીઘ્ર પામીશ. જો તું બ'ધ— મોક્ષના વિચારામાં જ રાૈકાઈશ તાે ચાક્કસ બ'ધાઈશ. જો સહજસ્વરૂપમાં રમીશ તાે જ તું પરમ શાંત એવા ' શિવ 'ને પામીશ....એટલે કે માેક્ષ-કલ્યાણને પામીશ.

'' –આમ કરીશ તેા શીઘ્ર માેક્ષને પામીશ "-વાર'વાર શીઘ્ર માેક્ષ પામવાની વાત યેાગીન્દુદેવે કરી છે. મુમુક્ષુનું ચિત્ત સ'સારથી ભય પામેલું છે એટલે વાર'વાર માેક્ષની જ ભાવનાને ઘૂંટી છે. છેલ્લે પાેતે જ કહે છે કે—

> સંસારે ભયભીત જે યેાગીન્દુ-મુનિરાજ, એકચિત્ત દેાહા રચ્યા 'આત્મસંધાધન ' કાજ.

આત્મા એકલાે છે....એકલાે એટલે શરીરથી જુદાે, ઇન્દ્રિયાેથી જુદાે, કમાંથી જુદાે, રાગાદિ વિભાવાેથી પણ જુદાે, એવાે એકલાે છે, પણ પાતાના અન'ત ગુણાથી પૂરાે છે. એકલાે છે પણ પૂરાે છે. આવા એકલા આત્મામાં ચિત્તની એકાગ્રતાથી જ સમ્યગ્દર્શન થાય છે; પછી પણ તેમાં જ વિશેષ એકાગ્રતાથી મુનિદશા ને કેવળજ્ઞાન થાય છે. બસ, કાેઈના સાથ વગર, બ'ધ-માક્ષ સંબ'ધી વિકલ્પાેથી પણુ પાર થઈ ને તું એકલાે જાને રે... મુક્તિના માર્ગે તું એકલાે જાને રૈ! પહેલાં સ'સારમાં જન્મ-મરણ પણ એકલાે જ કરતાે હતાે, હવે માક્ષમાર્ગમાં ને માક્ષમાં પણુ આત્મા એકલાે જ છે.

એકલાે એટલેે રાગથી વિસક્ત ને સમ્યગ્દર્શનાદિમાં એકત્વસ્વરૂપે પરિણુમતાે આત્મા તે જગતમાં સુંદર છે.–આવા આત્માનું ચિન્તન અને તેમાં રમણતા તે માક્ષ–પ્રાપ્તિના

. એકત્વના અનુભવથી શીઘ્ર માેક્ષ દ્વેતના વિકલ્પાેથી બ'ંધન

ચિંાગસાર–પ્રવચન : ૮૬–૮૭

\*

एकलज इंदिय-रहियउ मण-वय-काय-त्तिमुद्धि। अप्पा अप्पु मुणेहि तुहुं लहु पावहि सिवसिद्धि ।।८६।। जह बद्धउ मुक्रउ मुणहि तो बंधियहि णिभंतु। सहज सख्वइ जइ रमहि तो पावहि सिवसन्तु ।।८७।। એકાકી, ઇન્દ્રિયરહિત. કરી ચાગત્રય શુહ; નિજ આત્માને જાણીને, શીધ લહેા શિવસુખ. (८९) ખંધ-માક્ષના પક્ષથી નિશ્ચય તું ખંધાય; સહજ સ્વરૂપે જો રમે તાે શિવસુખરૂપ થાય. (૮७)

902 ]

આત્મન ગોધન

ઉપાય છે. માટે હે જીવ! વિકલ્પાેની વિષમતા છેાડીને, સમતાભાવથી તું એકલાે આત્માનું ચિન્તન કર. 'બંધ–મેત્લે પણુ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો '–એટલે શું? કે ચૈતન્યના સહજ સ્વરૂપમાં રમણતાથી એવી વીતરાગતા થઈ કે 'બંધથી છુટું ને માેલ કરું' એવી ચિન્તાના વિકલ્પ પણ જ્યાં ન રહ્યા;–આવા શાંત–સમભાવરૂપ પરિણામ થતાં અલ્પકાળમાં જ માેલરૂપ પરિણમન થઈ જાય છે.

જૈન સિદ્ધાન્તના ટૂંકા કથનમાં પણ ઘણી વાત આવી જાય છે. અહીં જીવ બધાય કેમ ? ને છૂટે કેમ ? એ બંને વાત એક જ દાહામાં બતાવી દીધી; સહજસ્વરૂપમાં ઠરે તેા છૂટે, ને વિકલ્પ કરે તેા બંધાય ! ટૂંકામાં બધું આવી ગયું. જીઓ, 'સિદ્ધાન્ત પ્રવેશિકા 'માં કહ્યું–ગુણ કેાને કહે છે ? કે 'દ્રબ્યના ' 'પૂરા ભાગમાં 'ને તેની 'સર્વ હાલતમાં ' જે રહે તે 'ગુણ ' છે. આ એક વાક્યમાં—

> ' દ્રવ્ય' કહેતાં સ્વદ્રબ્ય; ' પૂરા ભાગમાં ' કહેતાં સ્વક્ષેત્ર; ' સવે<sup>°</sup> હાલતમાં ' કહેતાં ' સ્વકાળ ' અને ' ગુણુ ' કહેતાં ' સ્વભાવ. '

— એમ સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ ખધું સમાઈ જાય છે. તેમ અહીં બંધ-માેક્ષની વાત એક દાેહામાં બતાવી દીધી છે. સર્વદ્રના માર્ગમાં જૈનસન્તાેની કથનપદ્ધત્તિ ગ'ભીર અને અલોકિક છે.

સાધકદશામાં એકસાથે બે ધારા હાય છે: એક જ્ઞાનધારા, બીજી રાગધારા.— તેમાંથી જ્ઞાનધારા સ્વભાવમાં એકત્વરૂપ થઈને મેાક્ષને સાધે છે, રાગધારા જીદી પડી જાય છે. રાગ છે છતાં રાગશી પાર જ્ઞાનસ્વભાવને ધર્મી જાણે-દેખે-અનુભવે છે. રાગ-સહિત હેાવા છતાં રાગરહિતપણાના અનુભવ કરવા....એ તે કાંઈ સાધારણ વાત છે!-ભેદજ્ઞાનની અપૂર્વ વાત છે. એની પર્યાયમાં કાંઈ એકલા રાગ નથી, રાગ વગરનું સમ્યક્ત્વાદિનું પરિણમન પણ વર્તી જ રહ્યું છે,-તેને વિરલા જ ઓળખે છે. જેણે પાતાના ચિદાન દસ્વભાવમાં જ અતીન્દ્રિય સુખ છે-એમ જાણ્યું છે-તે સુખ ચાખ્યું છે, તે ધર્મી જીવને બહારમાં ક્યાંય, સર્વાર્થ સિદ્ધિના દેવલાકમાંય સુખણુદ્ધિ રહેતી નથી. જેમાં સુખ ભર્યું છે તેમાં જ સુખણુદ્ધિ છે; જેમાં પાતાનું સુખ નથી તેમાં તેને સુખણુદ્ધિ નથી. આવા ધર્મી જીવ જીતેન્દ્રિય થઈ, પરિણામની વિશુદ્ધતા વધારી મુનિ થાય છે, ત્યારે અંદર અને બહાર બંનેમાં 'એકાકી ' થાય છે. 'એકાકી વિચરતા સ્મશાનમાં....' એમ બહારમાં પરિશ્રહ વગરના એકાકી ગયા છે. 'એકાકી વિચરતા સ'ગ વગરના એકલા ચૈતન્ય ભાવ;-આવા એકાકી મુનિ સહજ સ્વરૂપમાં રમતા-રમતા શીઘ નિર્વાણને પાય છે.

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૮૬-૮૭

૧૭૪ ]

આચાર્યદેવ કહે છે કે હે માઈ! તારા પરિણામમાં સહનશીલતા વગેરેની દઢ શક્તિ હેાય તાે મુનિપણું લેજે. પણુ મુનિ થઈને પછી શિથિલાચાર વડે મુનિધર્મમાં કલ ક લગાડીશ મા.–એના કરતાં ગૃદ્ધસ્થપણામાં રહી આત્મજ્ઞાનપૂર્વ ક ધર્મ સાધના કરજે. તું મિચ્યામતિ–બ્રષ્ટાચારી જીવાના સંગ કરીશ નહિ; તને એકલા ન ગમે તાે ગૃહસ્થપણામાં રહીને સાધર્મીના સંગ કરજે....ને તારા સમ્યકત્વાદિ ધર્મને સાચવજે. કુસ ગ કરીને શ્રદ્ધા બગાડીશ મા.–આમ કહીને કાંઈ ગૃદ્ધસ્થપણાના રાગની અનુમાદના નથી કરવી, પણુ મુનિ ન થવાય તાે ઘરમાં રહીને પણુ સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાનસહિતના સદાચાર બરાબર ટકાવી રાખવાના ઉપદેશ છે. સમ્યકત્વ ટકાવીશ તાે માક્ષમાર્ગ ચાલુ રહેશે; ને પછી અનુક્રમે મુનિ થઈ, શાંતરસમાં તરબાળ થઈ, ચૈત્તન્યમાં ઉપયોગની રમણતા વડે કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી તું માક્ષસુખને પામીશ.

આવા એકાકી-આત્મધ્યાન વખતે મન-વચન-કાયાનું લક્ષ જ છૂટી જાય છે એટલે ત્યાં મન-વચન-કાયા સંખંધી કાેઈ વિકાર રહેતા નથી, એ જ તે ત્રણેની શુદ્ધિ કહેવાય છે; અને તે ચૈતન્યમાં લીન થયેલાે ઉપયાગ ઇન્દ્રિયના અવલંબન વગરના અતીન્દ્રિયરૂપ થયેલાે છે....આવા અનુભવથી બહાર આવીને બંધ-માક્ષના વિકલ્પા ઊઠે તે બંધનું કારણ છે; તે વિકલ્પ કાંઈ અશુભ નથી, શુભ છે, પણ રાગ છે, રાગમાં શાંતિ કેવી? બંધના વિકલ્પ તા બંધનું કારણ છે, ને માક્ષનાય વિકલ્પ બંધનું કારણ છે,-ત્યાં બહારના બીજા રાગની શી વાત! રે જીવ! સહજસ્વરૂપથી બહાર આવીશ તા બંધાઈશ; સહજસ્વરૂપમાં લીન રહીશ તા ક્ષણમાં પરમાત્મા થઈને બંધનથી છૂટી જઈશ.

' ઉપશામરસ વરસે રે પ્રભુ તારા આત્મમાં '....કચારે ? કે ઉપયાેગને આંદર એકાગ્ર કર ત્યારે....આત્મા સર્વ પ્રદેશે શાંત-ઉપશાંત-શીતળીભૂત થઈને ઉપશામરસમાં તરબાેળ થઈ જાય છે. અરે, પાતાના એક આત્મામાં આ દ્રવ્ય, આ ગુણ, આ પર્યાય-એવા ભેદની ચિન્તામાં રાકાય તાેપણ માક્ષ થતે નથી, ત્યાં બીજા વિકલ્પાની શી વાત ! અધી ચિન્તાઓને છાડીને એક સહજ સ્વરૂપને જ ચિંતવ....તેમાં જ ઉપયાેગને રમાડ. આવા નિર્વિકલ્પ અનુભવ તે એકાકી અદ્રૈતભાવ છે. દ્રવ્ય તા અદ્વૈત છે જ, તે સ્વભાવ સાથે એકતા થતાં પર્યાય પણ વિકલ્પ વગરની, ભેદવગરની, અદ્વૈતભાવરૂપ થઈ. આવા એકાકી-અદ્વૈત ભાવવડે માક્ષ પમાય છે. સમ્યગ્દર્શનમાં પણ આવું એકાકીપણું શરૂ થઈ ગશું છે.--મુનિઓના ઉત્તમક્ષમાદિ જેટલા ધર્મો છે તે બધાય એકદેશરૂપે શ્રાવકને પણ હાેય છે.

શુદ્ધાત્માના વિચારનેય બંધનું કારણ કહ્યું;—ત્યાં તે 'વિચારમાં' તા જ્ઞાનપર્યાય પણ છે તે કાંઈ બંધનું કારણ નથી, પણ તેની સાથે જે રાગરૂપ વિકલ્પ છે તેને જ બંધનું કારણ જાણવું. એકત્વરૂપ શુદ્ધાત્માના અનુભવ તે જ સર્વત્ર સુંદર છે;—હજી કે આંખમાં તા જરાક રજ ચાલે પણ આત્માના એકત્વમાં રાગના કાેઈ કણુિયા ન સમાઈ શકે. માટે હે યાેગી ! બંધ–માેક્ષનીય ચિન્તાને છેાડીને સહજ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં રમણ કર.

૧૭૫

આત્મસ બાધન ી

વિકલ્પ-પર્યાય ક્ષણિક છે, કેવળજ્ઞાનપર્યાય પણ ક્ષણિક છે, પર'તુ તેમાં વિકલ્પો તો દુઃખદાયક છે ને કેવળજ્ઞાન સુખદાયક છે; તે 'પર્યાય' છે અથવા ક્ષણિક છે—માટે દુઃખદાયક છે—એમ નથી. દુઃખ તા માહમાં-કષાયમાં હાેય, જ્ઞાનમાં દુઃખ ન હાેય. ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ-કેવળજ્ઞાન તે પર્યાય છે ને ક્ષણિક છે છતાં તે આનંદરૂપ છે. વિકલ્પાે અહિતરૂપ છે—દુઃખ છે માટે હેય છે. પર્યાયમાં રાગ દ્વેષ-કષાય તે દુઃખ છે, પર્યાયમાં જ્ઞાન-વીતરાગતા તે સુખ છે. સાધકને આત્માના દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયતું કે અંધ-માક્ષનું જ્ઞાન તે કાંઈ બંધનું કારણ નથી; પણ સાધકને ભેદના લક્ષ વખતે કે પરના લક્ષ વખતે સાથે રાગાદિ હાેય છે, તે રાગાદિ જ બંધનું કારણ છે. માટે હે ચાેગી ! હે માક્ષના સાધક ! તારા જ્ઞાનઉપયાગને તું શુદ્ધાત્મામાં જોડ...જેથી નિર્વિકલ્પ શાંતિમાં તને માક્ષસુખના અનુલવ થશે.



#### સમ્યક્ત્વના પ્રતાપ

\*

सम्माइट्ठो जीवहं दुग्गइ-गमणु ण होइ। जइ जाइ वि तो दोसु णवि पुव्वकिउ खवणेइ।। ८८॥ सम्य २८ छि छवने हुर्गति-ग्भन न थाथ;

કદી જાય તાે દાષ નહિ, પૂર્વકર્મ ક્ષય ચાય. (૮૮) સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને દુર્ગતિમાં ગમન થતું નથી; અને પૂર્વે અજ્ઞાનદ્દશામાં બંધાઈ

સમ્યગ્દાષ્ટ જીવન દુગાલના ગમન વતુ નવા; અન પૂપ અજ્ઞાનદશામાં બધાઇ જાયેલા આયુને કારણે કઠાચ દુર્ગલિમાં પણ જાય તાપણ ત્યાં તેના સમ્યક્ત્વના કાેઈ દાેષ નથી, તે તા પૂર્વે આંધેલા કર્મીને ખાપાવે છે.

જીવને નરક કે તિર્ય ચતું આયુષ્ય મિથ્યાત્વદશામાં જ ળધાય છે; સમ્યક્ત્વસહિત ભૂમિકામાં તે આયુષ્ય બધાતું નથી. મિથ્યાદષ્ટિપણું કેાઈ એ (જેમકે રાજા શ્રેણીકે) નરકતું આયુ બાંધ્યું, પછી ક્ષાયિકસમ્યગ્દર્શન પામ્યો, ને તે સમ્યક્ત્વસહિત પહેલી નરકે ગયા....તેા તેમાં સમ્યક્ત્વ તેા એવું ને એવું શુદ્ધ વર્તે છે; ને અજ્ઞાનદશામાં બધાયેલા કર્મોની તે નિર્જરા કરે છે; નરકમાં હાેવા છતાં સમ્યક્ત્વના પ્રતાપે તે જીવ માક્ષપુરીના પથિક છે....તેનું પરિણમન નરક તરફ નથી, માક્ષ તરફ છે. અહા, એને ભવના પરિચય છૂટયો ને માક્ષના પરિચય થયા....માક્ષસુખ ચાખ્યું ને ભવની શંકા મટી ગઈ.

### [ યેાગસાર-પ્રવચન : ૮૮

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ આત્મામાં એવા દઢ અને નિઃશ ક હાેય છે કે ઘાર પરીષહ આવે, વજીપ્રહાર થાય કે તલવારથી શિર કપાય તાેપણ પાતાના સ્વરૂપની શ્રહાને છાેડતા નથી....અનુકૂળતાથી લલચાતા નથી ને પ્રતિકૂળતામાં ડગતા નથી; નરકની ઘાર વેદના વચ્ચે પણ પાતાના સમ્યકત્વને તે છાેડતા નથી, અને સર્વાર્થસિદ્ધિની મહાન અનુકૂળતા વચ્ચેય લલચાઈ ને સમ્યકત્વ છાેડતા નથી. અજ્ઞાની તેા અનુકૂળતા–પતિકૂળતા વચ્ચે રાગ-દ્વેષથી ઘેરાઈ જાય છે, એનાથી ભિન્ન જ્ઞાનમય આત્માને તે ભૂલી જાય છે. સમ્યગ્દિએ તા સ સાર અને સ ચાંગ તરફ પીઠ દીધી છે—તેનાથી વિમુખ થઈ ને સ્વભાવમાં સન્મુખતા વડે માક્ષ તરફ ગતિ કરી છે.—' સ્વરૂપ ભણી દેાડે પરિણતિ.'

સમ્યગ્દર્શન વડે શુદ્ધ થયેલાે તે જીવ, બલે વ્રતરહિત હાેય, મર્યાદા સહિત અશુભ-પરિણામમાંય વર્તતાે હાેય, કે નરકમાં હાેય તાેપણ, અન'તાનુબ'ધી કધાય તાે તેને કચારેય થતા જ નથી, અને કર્મની ૪૧ હુલકી પ્રકૃતિએા તાે તેને સદ'તર બ'ધાતી જ નથી.-તે આ પ્રમાણેઃ---

| ٩ | મિથ્યાત્વ            | з | તીર્ય ચગતિ સંબંધી   | ٩  | સ્થાવર            |
|---|----------------------|---|---------------------|----|-------------------|
| 8 | <b>અન</b> ંતાનુબ ધી  | 8 | એકેન્દ્રિયાદિ જાતિ  | ٩  | આતપ               |
| З | નિદ્રાનિદ્રાદિ       | ٩ | દુર્ભંગ             | ૧  | ઉદ્યોત            |
| પ | અશુભસ <b>ંસ્થાન</b>  | ٩ | દુઃસ્વર             | ٩  | સૂક્ષ્મ           |
| પ | અશુભસ હનન            | ૧ | અનાદેય              | ٩  | <b>અપ</b> ર્યાપ્ત |
| ર | અશુભવેદ              | ૧ | અપ્રશસ્ત વિહાયેાગતિ | ٩  | સાધારણ            |
| З | <b>નરકગ</b> તિસ બ ધી | ٩ | નીચગેાત્ર           | ¥٩ |                   |

[---આ ૪૧ પ્રકૃતિએા સમ્યગ્દષ્ટિને બંધાતી નથી.]

અહેા, ચૈતન્યરસ ચાખ્યા ને તેના પ્રેમ લાગ્યા...તે હવે કેમ છૂટે? સુદષ્ટિ -પરિણતિને પાતાના ચૈતન્યસ્વામીની પરમ પ્રીતિ એવી લાગી છે કે તે કદી....નરકમાં પણ... તેનાથી વિખૂટી પડતી નથી ને પરભાવની સામે જેતી નથી. તેને માક્ષ તરફના ઉત્સાહ-સ વેગ છે; સ સારથી વિરક્તિ-નિવે<sup>\*</sup>દ છે; ક્રોધાદિ સ્વ-દાષની નિંદા કરીને તેને છેાડે છે ને ઉપશમભાવ વધારે છે; રત્નત્રયધારી જીવા પ્રત્યે પરમ આદર-ભક્તિ છે; સાધમી ભાઈ-બેન ઉપર ધાર્મિક વાત્સલ્ય રાખે છે; પાતા કરતાં સાધમીંની વિશેષ દશા દેખીને તેને ઇર્ષા નથી થાતી પણ વાત્સલ્ય ને પ્રમાદ આવે છે કે વાહ, એને ધન્ય છે! ધર્મ તા ધર્માત્મામાં રહે છે; જેને ધર્માત્મા પ્રત્યે પ્રેમ ન આવે તેને ધર્મ નથી.

આવેા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ કદાચ નરકના સંચાેગ વચ્ચે હાેય તાેપણુ તેનું સમ્યકત્વ પ્રશ'સનીય છે; પૂર્વ'કૃત અશુભકર્મી–નરક આયુ વગેરેને તે તાેડી નાંખે છે, ને સમ્યકત્વના આત્મસ બાેધન ]

શાંતરસને નરકમાંય તે ગટગટાવે છે—

' ચિન્મૂરતિ દગધારિકી માહે રીતિ લગત હૈ અટાપટી; બાહિર નારકી-કૃત દુઃખ ભાેગે, અંદર સુખરસ ગટાગટી.'

'નારકીકૃતદુઃખ' તે ઉદયભાવ, 'અંદર સુખરસ ગટાગટી' તે જ્ઞાનભાવ; એ બ'ને ભાવ તે સમ્યગ્દષ્ટિને એકસાથે વર્તી રહ્યા છે....એને જીદા પાડીને ઓળખવા તે અટપટુ છે,-ભેદજ્ઞાન વડે જ તે જીદા ઓળખાય છે. રાગને-દુઃખને તેા લાેકા દેખે છે, પણ ધર્મીના અંદરના સમ્યકત્વની દશા કાેઈ ન્યારી છે-જે રાગ કે દુઃખને સ્પર્શતી જ નથી, તેને કાેઈ વિરલા જ ઓળખે છે.

સમ્યગ્દર્શનસહિત આરાધકદશામાં જે પુણ્ય બધ્ધાય તે પણ વિશેષ હેાય છે. શ્રીમદ્રાજચંદ્રજીએ એકવાર કહ્યું છે કેઃ હવે કરીને આવું હલકું શરીર નહીં મળે; હવે જે એકાદ શરીર મળશે તે અપૂર્વ હશે–કેમકે આરાધકભાવ સહિતનું શરીર પૂર્વ કદી મળ્યું ન હતું. સમ્યકત્વ થતાં જીવ બધાય અશુભકર્માના સ્થિતિરસના માટાભાગને તાેડી નાંખે છે, ને શુભકર્માના રસ વધી જાય છે. એક બધાઈ ગયેલું આયુ બદલતું નથી તાેપણ, જો નરકનું આયુ બધાઈ ગયું હાેય તાે તેની સ્થિતિ તાેડીને અલ્પ કરી નાંખે છે.

સમ્યકત્વના ચૈતન્ય-તેજની તો વાત જ શી !-એ તેા અતીન્દ્રિય છે; અને તેનેા પુણ્યપ્રતાપ પણ કાેઈ અનેરા હાેય છે; અખંડ તત્ત્વના આરાધક તે જીવ કાેઈ ખંડિત અવયવમાં (કાણાે-લંગડાે વગેરે દશામાં) અવતરશે નહીં; ચૈતન્યની પ્રભુતાના આરાધક તે હવે દીન-દરિદ્રીપણે અવતરશે નહીં. તેના તેજ-પ્રતાપ-પ્રભાવ કાેઈ અનેરા હશે, તે જ્યાં જશે ત્યાં ધર્મકાળ હશે....તે 'માનવત્લિક ' તરીકે પૂજાશે.-ઇત્યાદિ ઘણાે મહિમા સમન્તભદ્રસ્વામીએ રત્નકરંડશ્રાવકાચાર <sup>શ્</sup>લાક ૩૫-૩૬ વગેરમાં કર્યા છે.

અહીં કાંઈ પુષ્ટયની મહત્તા નથી અતાવવી, પણુ સમ્યકત્વની મહત્તા અતાવવી છે. સમ્યકત્વ પહેલાં બંધાઈ ગયેલા કર્મના ઉદયને કારણે કદાચ તે નરકમાં હાેય, દીન -દરિદ્રપણામાં હાેય, ચંડાળ કૂળમાં હાેય....તેથી કાંઈ તેનું સમ્યકત્વ દાેષિત નથી, તેનું સમ્યકત્વ તા દેવેન્દ્ર વડે પણુ પ્રશ'સનીય છે. બહારના ચીંથરાને ન જીુઓ, અંદરના તેજસ્વી ચૈતન્ય-રત્નને દેખા.

આમ સમ્યકત્વનાે મહિમા જાણીને દે જીવ! તું તેની દઢ આરાધના કર.



આ. ૨૩

1007

સકલ વ્યવહાર છેાડી નિજસ્વરૂપમાં રમે તે ભવના પાર પામે.

अप्प-सरुवह जो रमइ छंडिवि सहु ववहारु। सो सम्माइट्ठी हवइ लहु पावइ भवपारु।। ८६।। जो सम्मत्त-पहाण बहु सो तइलोय-पहाणु। केवलणाण वि लहु लहइ सासय-सुक्ख-णिहाणु।। ६०।। आत्भस्वरूपे जे रमे तल सफ्प व्यवહार; सम्यञ्टष्टि જव ते शीध करे अवपार. (८८) जे सम्यक्त्व-प्रधान अुध ते ज त्रिसेाक्त्रधान; पामे केवणज्ञान अट शाश्वत सौफ्यनिधान. (८०)

ળસ, ઝટ ભવપાર થવાની ને શીધ્ર માેક્ષ પામવાની વાત જ વાર વાર ઘૂંટી છે. મુમુક્ષુને એ જ ઇષ્ટ છે; તેથી શાસ્ત્રકારે પાેતે આ યાેગસાર-દાેહાને "ઉત્તમ-ઇષ્ટ કાવ્ય " કહ્યું છે. (ન્તુએા દાેહાે-૨)

જે આત્મસ્વરૂપમાં રમે છે ને સવે<sup>°</sup> પરભાવરૂપ વ્યવહારને છોડે છે તે સમ્યગ્દષ્ટિવ ભવનેા શીલ્ર પાર પામે છે; સમ્યકત્વની પ્રધાનતાવાળા **બુધજના ત્રણ**લાેકમાં પ્રધાન છે, અલ્પકાળમાં તેઓ શાલ્વત્સુખના નિધાન એવા કેવળજ્ઞાનને પણુ પ્રાપ્ત કરે છે.

જેને વ્યવહારની--રાગની રુચિ છે તે તેા સમ્યગ્દષ્ટિ પણ નથી ને માૈક્ષ પણ યામતા નથી. અધાય વ્યવહાર છેાડવા જેવા કદ્યો છે. અધાય વ્યવહારથી પાર જે એક ભૂતાર્થ આત્મસ્વભાવ, તેમાં ઉપયાગની રમણતા વડે જ સમ્યગ્દર્શન, કેવળજ્ઞાન અને માેક્ષ એ બધાય સુષ્યનિધાન પમાય છે. અનંત સુખનું નિધાન સમ્યગ્દષ્ટિએ પાતામાં કેખી લીધું છે, તેથી નિજસ્વભાવમાં રમતા-રમતા તે પૂર્ણુ કેવળજ્ઞાન-નિધાનને પ્રગટ કરે છે. (-' પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો....)

માક્ષને સાધવામાં તત્પર સુનિજને નિજસ્વરૂપની રમણતાથી બહાર અંતર્સું ડૂર્ત કરતાં વધુ વખત રહેતા નથી....વ્યવહારના વિકલ્પને તાેડીને ક્ષણે-ક્ષણે અંદરસ્વરૂપમાં લીન થઈ જાય છે. આત્મજ્ઞાન સિવાયના બીજા કાર્યને ખુધજના ચિત્તમાં વિશેષ કાળ સુધી ધારણ નથી કરતા; પ્રયાજનવશાત વચન કે કાયાની કાેઈ પ્રવૃત્તિમાં જોડાય તાેપણ મનથી તાે તેમાં તે અતત્પર છે, ચૈતન્યમાં જ તેમનું ચિત્ત તત્પર છે.-એ વાત પૂજ્ય -પાદસ્વામીએ 'સમાધિશતક 'માં પ૦ મા <sup>શ્</sup>લાેકમાં કરી છે. (સમાધિશતક ઉપરનાં ગુરુદેવનાં પ્રવચના 'આત્મભાવના' પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધ થયેલાં છે....તે પણ સુંકર આત્મદ્ધિતપ્રેરક છે.) આત્મસ બાધન ]

આવી ઉચ આત્મરમણતા વડે માેક્ષને ઝડપથી સાધી રહેલા મુનિવરાની તાે શી વાત !-અહીં તાે કહે છે કે જેને સમ્યગ્દર્શન છે તે પણ ત્રણલાકમાં પ્રધાન છે, ત્રણલાકમાં તેની શાભા છે, ને તે પણ માેક્ષને અલ્પકાળમાં જ સાધી લેશે. જેમ ગૌતમગણધરને ' સર્વજ્ઞપુત્ર' કહ્યા છે તેમ અવતી-સમકિતી પણ ભગવાનના નાના પુત્ર ' जिनेશ્વરકે હઘુનન્દ્રન ' છે. બ'ને પુત્રો સર્વદ્રાપિતાના માર્ગે ચાલનારા ને માક્ષમાં જનારા છે. -સમ્યગ્દષ્ટિ-દેડકું પણ એ જ પક્તિમાં ભળે છે....તે પણ ભગવાનના પુત્ર છે

-' અરે ! દેડકુ' ભગવાનના પુત્ર !!'



—હા ભાઈ; દેડકાના શરીરને ન દેખેા, અંદર ચૈતન્ય ભગવાન એઠા છે....એને દેખેા. તે જીવ સમ્યગ્દર્શનની પ્રધાનતા વડે માેક્ષ તરક ભગવાનના માર્ગમાં જઈ રહ્યો છે....તેથી તે પણુ ભગવાનના પુત્ર છે....એણુે પાતાના ભૂતાર્થ સ્વભાવને ગ્રહણુ કરીને ભગવાનના વારસા પાતામાં લઈ લીધા છે....પાતાના શાશ્વતસુખનિધાનના તે સ્વામી થયેા છે....એ 'દેડકું ' નથી....એ તાે 'ભગવાન ' છે, ત્રણ્લાેકમાં પ્રધાન છે.

અરે, સમ્યગ્દર્શનના અપાર મહિમાની જગતને ખબર નથી. દેડકાના દેહમાં રહેલા તે સમ્યગ્દષ્ટિજીવ અંતરમાં પાતાના અતીન્દ્રિય આનંદના ભાવને પકડીને જાણે છે કે 'આવા આનંદસ્વરૂપ હું છું'....ને રાગાદિ કષાયભાવમાં મને શાંતિ નથી, તે મારું સ્વરૂપ નથી.—આવા વેદનમાં તેને નવે તત્ત્વના સ્વીકાર આવી ગયા. આ આનંદરૂપ તત્ત્વ છે તે હું છું-એમ 'જીવ'ની પ્રતીત થઈ; તેના સન્મુખ શાંતિનું વેદન થયું તે સંવર– નિર્જરા થયા; એ આનંદની જાતથી વિરુદ્ધ એવા કષાયરૂપ આકુળભાવા તે આસવ ને બંધમાં ગયા; ને આ જીવથી વિરુદ્ધ એવા અચેતન તત્ત્વા તે 'અજીવ 'માં-પરદ્રવ્યમાં રહ્યા.-આમ નવે તત્ત્વના ભાવના, અને તેમાં હેય-ઉપાદેયના વિવેક તેના વેદનમાં આવી જાય છે. તે સમ્યગ્દષ્ટિ દેડકાના જીવે પાતાના જ્ઞાયકસ્વભાવને પરભાવાથી ભિન્નપણે ઉપાસ્યા તેથી તે 'શુદ્ધ ' છે, પવિત્રાત્મા છે, ને તે સકલ વ્યવહારને છેાડીને માક્ષપુરીની સડક પર ચાલી રહ્યો છે.

906

િયાગસાર-પ્રવચન : ૮૯-૯૦

---આ રીતે, પરલક્ષ છેાડીને પર્યાયે સ્વદ્રબ્યની સેવા-ઉપાસના કરી ત્યારે તે 'શુદ્ધ ' થઈ; અને જ્યારે પર્યાયમાં આત્મા સ્વસંવેદન વડે શુદ્ધરૂપે પરિણમ્યા ત્યારે 'આ આત્મા શુદ્ધ છે'---એમ તેણું જાણ્યું. આ રીતે શુદ્ધ દ્રબ્યના સ્વીકારથી પર્યાયમાં શુદ્ધપરિણમન થાય જ છે, ને પર્યાયમાં શુદ્ધતાનું વેદન થાય ત્યારે જ દ્રબ્યની શુદ્ધતાના ખરા સ્વીકાર થાય છે. ---આમ બંનેમાં સંધિ છે....એકતા છે; એટલે ખરેખર 'શુદ્ધ ' આત્મા જ શુદ્ધાત્માને અનુભવે છે, કાેઈ ભેદ નથી. આ રીતે આત્માને દેખવા-અનુસવવા તે સમ્યગ્દર્શન છે; ત્રણલાકારી બાહ્ય વિભૂતિ મળે તેના કરતાં પણ આ સમ્યગ્દર્શનના લાભ શ્રેષ્ઠ છે, તેથી તે ત્રિલાકપ્રધાન છે. આવા સમ્યગ્દર્શનના લાભ થતાં જીવને અપૂર્વ ચૈતન્યપ્રકાશ ખીલે છે ને મિચ્યાત્વના અંધારા ટળી જાય છે; અપૂર્વ-અચિંત્ય આત્મલાભ થાય છે; અનાદિ સંસારમાં કદી નહીં અનુભવેલા એવા અતીન્દ્રિય ચૈતન્યસુખના અપૂર્વ સ્વાદ તેને આવવા માંડે છે. 'હું સહજ આત્મસ્વરૂપ ચૈતન્ય છું '-એમ સહજ સ્વરૂપમાં રમણતા કરીને તે કેવળજ્ઞાન નિધાનને સાધી દ્યે છે.

અહેા જીવેા ! આત્મામાં રમણતા વડે તમે આવું સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કરાે….તમને તમારા આત્મામાં જ શાંધ્વતસુખનું નિધાન પ્રાપ્ત થશે. | ૮૯–૯૦ |



# 21208 20104 2924

(કહાનગુરુના હરતાક્ષર)

સં. ૨૦૧૫ ના પાેષ માસમાં, ૭૦ મા વર્ષે, ક્રક્ષિણુના તીર્થાની યાત્રાનિમિત્તે સાેનગઢથી પ્રસ્થાન કરતી વખતે ગુરુદેવે મંગલાચરણુરૂપે આ હસ્તાક્ષર છા. હરિભાઈ ને લખી આખ્યા હતા. પછી જીવનના છેલ્લા ધાસ સુધી ગુરુદેવે તેનું ૨ટણ કર્યું હતું, ને છા. હરિભાઈ પણ છેલ્લા ધાસ સુધી તેમના હાથ ઝાલીને પાસે જ બેઠા હતા.

2

教教教教教教教教教教

120 ]

Jain Education International

આત્મલીનતા વડે સંવર–નિજેરા–માેક્ષની પ્રાપ્તિ, ને અધનો અભાવ \*

> अजरु अमरु गुणगण-णिलउ जहिं अप्पा थिरु ठाइ। सो कम्मेहिं ण बंधियउ संचिय पूव्वं विलाइ ॥ ९९ ॥ जह सलिलेण ण लिप्पियइ कमलणि-पत्त कया वि । तह कम्मेहिं ण लिप्पियइ जह रइ अप्प-सहावि ॥ ९२ ॥ जो सम सुक्ख-णिलीणु बुहु पुणपुण अप्पु मुणेइ । कम्मक्खउ करि सो वि फुडु लहु णिव्वाणु लहेइ ॥ ९२ ॥ अजर અभर બહु ગुણનિધિ, निज्३पे स्थिर थाय; કર્भ'બ'ધ ते नव કરે, પૂર્व'બહ क्षय थाय. (૯૧) પ'કજ જ્યમ પાણી થઠી, ઠદાપિ નહિ લેપાય; લિપ્ત ન થાયે ઠર્મથી, જે લીન આત્મસ્વભાવ. (૯૨) શમ-સુખમાં લીન જે ઠરે ફરી ફરી નિજઅભ્યાસ; ઠર્મ'क्षय નિશ्चय કરી, શીધ લહે શિવવાસ. (૯૩)

આ ત્રણે દેાહામાં આત્મસ્થિરતાની વાત છે ને તેનું કળ અતાવ્યું છે. જન્મ-જરા-મરણ રહિત એવા ગુણભંડાર આત્મા, તેમાં જે સ્થિર છે તે જીવ નવા કર્મોથી બંધાતા નથી, તેમજ તેના પૂર્વસ ચિત કર્મા પણ નાશ થઈ જાય છે. જેમ કમળ-પત્ર પાણીની વચ્ચે રહેવા છતાં પાણીથી ભીંજાતું નથી, તેમ આત્મસ્વભાવમાં જેને રતિ છે તે જીવ, પુદ્દગલાેની વધ્ચે રહ્યો હાેવા છતાં કર્મોથી લેપાતા નથી, તેનું જ્ઞાનપરિણમન અલિપ્ત સ્વભાવવાળું છે. રાગથી પણ જે છૂટું છે તે કર્મોથી કેમ અધાય ? આ રીતે, ઉપશાંત સુખમાં લીન થઈને જે જ્ઞાની ક્ર્રી-ક્ર્રી આત્માને અનુભવે છે તે શીઘ કર્મક્ષય કરીને નિર્વાણને પામે છે.

ગુણગણ-નિધાન આત્મા અજર---અમર છે; તે આત્મા કે તેના કાેઈ ગુણા કદી જર્ણ થતા નથી કે મરતા નથી; આવા આત્મામાં સ્થિર રહેનાર જીવ પરભાવાથી અલિપ્ત રહે છે, તેને સંવર-નિર્જરા-માક્ષ થાય છે ને આસવ-બંધ છૂટી જાય છે. જૈનમાર્ગની આવી ધર્મક્રિયાના પ્રારંભ સમ્યગ્દષ્ટિને ચાૈથા ગુણસ્થાનથી થાય છે.

જન્મ અને મરણુ શરીરના સ<sup>:</sup>યેાગ–વિયાેગ અપેક્ષાએ કહેવામાં આવે છે; આત્મા તાે જન્મ કે મરણ વગરનાે છે; તે શાશ્વતપણું પાતાના ગુણુલાંડારમાં જ ઉત્પાદ∸વ્યય-

ચિંગસાર-પ્રવચન : ૯૧-૯૩

–ધ્રુવપણે રઢેલેા છે. માેક્ષના પ્રેમીએ આવા આત્માને જાણીને તેને જ ઇબ્ટ કરવા, ને તેમાં જ ઉપયાેગને એકાથ કરીને ઠરવું.

આત્માના સ્વભાવ તેના દ્રબ્ય-ગુણ-પર્યાય ત્રણેમાં વ્યાપે છે; જેમકે તેના આનંદ-સ્વભાવ છે, તેને અનુભવતાં દ્રગ્યમાં આનંદ, બધા ગુણામાં આંનંદ ને પર્યાયમાં પણ આનંદ પ્રસરી જાય છે. અજ્ઞાનીને પર્યાયમાં આનંદગુણુ દુ:ખરૂપે પરિણમીને રહ્યો છે ને જ્ઞાનીને તે આનંદગુણું આનંદરૂપે પરિણમ્યાે છે. પાતાના આનંદસ્વસાવના ભરાસા કરે તેને તે વેદનમાં આવે. આ આનંદગુણુનું દષ્ટાંત આપ્યું; આનંદની જેમ શ્રદ્ધા-જ્ઞાન -ચાસ્ત્રિ વગેરે બધા ગુણસ્વભાવા દ્રબ્ય-ગુણ-પર્યાય ત્રણેમાં વ્યાપીને અનુભવમાં આવે છે. ગુણભંડાર આત્માને દેખતાં-જાણતાં-અનુભવતાં તેના સવે ગુણેા શુદ્ધરૂપે પરિણમીને દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમાં વ્યાપી જાય છે,-પછી તેમાં કથાંય રાગ-દ્રેષ કે કર્મા વ્યાપતા નથી; તે આત્મા કર્મીથી અલિપ્ત રહે છે, નવા કર્મીને બાંધતાે નથી, જૂનાં કર્મી છૂટી જાય છે, એટલે અલ્પકાળમાં જ તે માક્ષને પામે છે.

ધર્માતમાની દર્ષિ ગુણનિધાન નિજાત્માને દેખે છે. પહેલાં રાગમાં સુખ માનીને તેમાં લીન હતા ત્યારે તે કર્મોથી બંધાતા હતા; હવે જ્ઞાયકસ્વભાવમાં રમણતા કરીને રાગથી ભિન્ન થયા - ત્યારે તેનું **ફળ શું** આવ્યું ? કે અન તા કષાયોના અભાવ થઈ ગયા ને વીતરાગી–આચરણની કણિકા જાગી અપૂર્વ શાંતિ પ્રગટી; જો એમ ન થાય તા રાગથી જીદા કઈ રીતે પડ્યો ? જ્ઞાયક તરફની પરિણમનધારા શરૂ થતાં જ રાગધારા ને કર્મધારા તૂટવા માંડી; પરભાવના બોજો ઉતારી, આત્મા હળવા કૂલ થઈને માક્ષ તરફ ચાલવા માંડયો; તેના દ્રવ્ય ને પર્યાય બંને કર્મથી આલપ્ત થયા, શુદ્ધ થયા.

જેમ કમળના પાંદડાં પાણીમાં જ પ્રસરીને રહ્યા છે છતાં તે પાણીથી ભીંજાતાં નથી, પાણીમાં એાગળી જતા નથી, અલિપ્ત રહે છે; તેમ અલિપ્ત ચૈતન્યસ્વભાવને અનુભવનારા જ્ઞાની, સંધાગ વચ્ચે રહ્યા છતાં પરભાવાથી ભીંજાતા નથી, કર્માથી લેપાતા નથી, અનુકૂળતા–પ્રતિકૂળતા વચ્ચે એાગળી જતા નથી....કર્મોના ઉદય વચ્ચે પણુ પાતાના જ્ઞાન–વૈરાગ્ય પરિણુમનને તેઓ છેાડતા નથી ને બધભાવને સ્પર્શતા નથી. ફરી ફરીને પાતાના શમ–સુખમાં વિલીન....એકરસ થઈને તે કર્મોના ક્ષય કરે છે, ને માક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ મીઠું પાણીમાં આગળીને એકરસ થઈ જાય છે તેમ આનંદના સમુદ્ર આત્મા, તેમાં આગળીને પર્યાય તેમાં એકરસ થઈ જાય છે....આનંદરૂપ થઈ જાય છે. આ રીતે મુસુક્ષુજીવ આનંદનું વેદન કરતા–કરતા માક્ષયુરીમાં ચાલ્યા જાય છે.

આત્માને જાણીને તેમાં સ્થિર થવાનું કળ આવું મહાન છે. [ ૯૧–૯૨–૯૩ ]



આત્મસ'બાેધન ]

## માક્ષ પામેલા આત્માનું સ્વરૂપ

पुरिसायार–पमाणु जिय अप्पा एहु पवित्तु । जोइज्जइ गुणगुण–णिलउ णिम्मल तेय फुरंतु ।।९४।।

પુરુષાકાર પવિત્ર અતિ, દેખા આતમરામ; નિર્મળ તેજેમય અને અનંત ગુણુગણુ ધામ. (૯૪)

જેવા શુદ્ધ આત્માને ધ્યાવતાં-ધ્યાવતાં માેક્ષદશા પ્રગટી, તે માેક્ષમાં તેવા જ શુદ્ધઆત્મા સદાય બિરાજમાન રહે છે; તે આત્મા પુરુષાકાર જેવા આકારવાળા છે, પવિત્ર છે, ગુણુસમૃહના લંડાર છે અને નિર્મળ ચૈતન્યતેજ વડે સ્કૂરાયમાન છે.-હે જીવ ! માેક્ષમાં આવા આત્મા દેખાય છે....તેને તું જાણ....સ્વાનુભવદષ્ટિથી દેખ.

સાઈ, સિદ્ધ-આત્માનું સ્વરૂપ દેખતાં તને વિશ્વાસ આવશે કે શરીર અને રાગ વગર આત્મા એકલાે સુખી જીવન જીવી શકે છે; એટલે કે સુખ આત્માના સ્વભાવ છે, તે બહારથી આવતું નથી. માેક્ષમાર્ગી સંતાએ અધ્યાત્મરસની મસ્તીમાં ઝૂલતાં ઝૂલતાં ભગવાન આત્માના અચિંત્ય મહિમા જગત-સમક્ષ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે....માેક્ષના ઉત્સુક જીવને એનું પરમાત્મપણું એનામાં જ બતાવીને, તેનું ધ્યાન કરવાના ઉપદેશ કર્યો છે. આત્માને પરમાત્મપદના સિંહાસને બિરાજમાન કરીને માેક્ષનું સામ્પ્રાજ્ય આપ્યું છે.

જડ-સાકરના રસ કે રાગના રસ, તે ચૈતન્યરસથી જીદા છે. તે પરના રસને તા તેનાથી જીદા રહીને આત્મા જાણે છે, પણ પાતાના આનંદરસને જીદા રાખીને નથી જાણતાે, તેને તા તેમાં એકાકાર થઈ ને આત્મા જાણે છે. આવા સ્વસ વેઘ આત્મા ગુણસ્વભાવાથી મહાન હાવા છતાં ક્ષેત્રથી તા પુરુષાકાર – પ્રમાણ છે. આવા નિજાત્માને ધ્યાવતાં બહારમાં લક્ષ કરવું પડતું નથી, ચૈતન્યસ્વરૂપમાં એકાગ્ર થતાં જગતનું ને શરીરનું પણ લક્ષ છૂટી જાય છે. ધ્યાન વડે અંતરમાં આવા નિજપરમાત્માને દેખવા તે જ સવે શાસ્ત્રો ભણવાનું પ્રચાજન છે. -----એ વાત હવેના બે દાહામાં કહેશે. [૯૪]

<sup>¥</sup> 

૧૮૪ |

શાસ્ત્રભણતરનું પ્રયોજન : શુદ્ધાત્મજ્ઞાન

\*

જે છવ, પાેતાના શુદ્ધઆત્માને આ અશુચિમય શરીરથી જુદાે અનુભવે છે તે સવે<sup>૬</sup> શાસ્ત્રનાે જાણનાર છે ને શાશ્વત સુખમાં લીન છે. શુદ્ધઆત્માને જાણવાે તે જ સવે<sup>૬</sup> શાસ્ત્રનાે સાર છે....તેથી 'જેણે આત્મા જાણ્યાે તેણે સર્વ<sup>૬</sup> જાણ્યુ<sup>:</sup> '

અને, જે જીવ સ્વ-પરની ભિન્નતાને જાણતાે નથી, પર ભાવને છાેડીને નિજ પરમસ્વભાવને અનુભવતાે નથી, તે ભલે ગમે તેટલા શાસ્ત્રોને જાણે તાેપણુ શિવસુખને પામતાે નથી. શાસ્ત્ર ભણવાનું જે કળ હતું તે તાે તેને થયું નહિ; એટલે આત્મજ્ઞાન વગરનું તેનું શાસ્ત્રભણતર પણુ નિષ્કળ છે.-એવા જીવને તાે દાેહા પર માં 'મૂર્ખ' કહ્યો હતાે-'શાસ્ત્રપાડી પણુ મૂર્ખ છે....જે નિજતત્ત્વ અજાણ.'

જિનવાણીમાં સર્વજ જડ-ચેતનની ભિન્નતા બતાવી છે, ચેતનસ્વભાવ અને રાગાદિવિશાવ વચ્ચે અત્યંત ભેઠજ્ઞાન કરાવ્યું છે. ભાઈ, આ દેહ તો અશુચિ-મળમૃત્રનેા ભંડાર છે, ને તારા આત્મા તા અનંત પવિત્ર શુણેાના ભંડાર છે. આનંદથી ભરેલાે છે....એને ભૂલીને તું દેહમાં કાં માેદ્યો ? આનંદમય સ્વભાવમાં લીન થઈ ને દેહથી ભિન્ન આત્માને અનુભવમાં લે. આવા આત્માને અનુભવમાં લઈ ને ભાવશ્રુતજ્ઞાનરૂપ જે પરિણમ્યા તેણે સકલ 'જિન-શપ્સન ' એટલે ભગવાનના સર્વ ઉપદેશને જાણી લીધા; આનંદરૂપ ભાવશ્રુતજ્ઞાન તે જ જૈનશાસન છે. શાસ્ત્રના શખ્દા ભલે ઓછા આવડતા હાય તાેપણ, બધાય શાસ્ત્રામાં કહેલું જે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ –તે તેણે અનુભવમાં લઈ લીધું, તેથી તે સર્વે શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા છે....શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ –તે તેણે અનુભવમાં લઈ

અને શાસ્ત્રના શખ્દાે લણી–લણીને પણ જે પાેતાના શુદ્ધાત્માને અનુભવતાે નથી,

#### આત્મસ બાધન

ભવના અંત કરતા નથી, તાે તેનાં ભણુતર શા કામના ? જિનવાણીનું રહસ્ય તેણે જાણ્યું નથી. અરે, 'જાણુનારને જ જાણુે નહિ-એ તે કેવું જ્ઞાન ? જ્ઞાન તાે આત્માના અવલ બને થાય છે, કાંઈ શખ્દાના અવલ બને નથી થતું. આત્મા 'જ્ઞાયક' છે એમ શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે,-ધમી જાણુે છે કે 'જ્ઞાયક' એવા ત્રણ અક્ષરમાં હું નથી, અનંત ગુણુધામમાં રહેલાે જ્ઞાયકભાવ તે હું છું.

જુઓ, અઢીવર્ષની 'રાજુલ 'ને પૂર્વ'લવતું જ્ઞાન થયું છે કે હું પૂર્વ'લવમાં જીનાગઢમાં 'ગીતા ' હતી....તેને કાેઈ પૂછે-'ગીતા કયાં છે ? તેને તું ઓળખીશ !' તાે કહે છે કે: 'ગીતા બીજે કયાં છે ? ગીતા તાે આ રહી....! ''હું જ ગીતા છું. " તેમ ધમી ને કાેઈ પૂછે કે આત્મા કયાં છે ?–તમે તેને ઓળખશા ? તા તે કહે છે: અરે, આ રહ્યો આત્મા !....'હું જ પાતે છું. '—આ પ્રમાણે પાતામાં પાતાને ઓળખે તા જ શાસ જાણ્યા કહેવાય; કેમકે શાસ્ત્રે બતાવેલા આત્મા કાંઈ શાસ્ત્રમાં નથી બેઠા, તે તો અહીં પાતામાં છે.

અરે, કયાં મળ--મૂત્રનું કારખાનું અપવિત્ર શરીર ! ને કચાં આન દનું કારખાનું પવિત્ર-આત્મા ! આવા શરીરથી આત્માને જુદેા જાણ....કઈ રીતે જાણ ? કે ચૈતન્ય-સ્વભાવના સ્વાદ લઈને જાણ. અહા, ચૈતન્યતત્ત્વમાં કાેઈ એવા આન દ ભર્યો છે કે જે તેને જાણે છે તેનું ચિત્ત તેમાં જ લીન થઈ જાય છે.. ને બીજે બધેથી તેનું ચિત્ત લૂખું થઈ જાય છે. વિષયામાં લીન જીવા આત્માને જાણી શકતા નથી, ને માક્ષસુખના સ્વાદને ચાખી શકતા નથી.

અહેા, એ પરમ ચૈતન્યપદના મહિમાની શી વાત ! વચનથી એનેા પાર ન આવે, સ્વાનુભવથી જ એનેા પાર આવે. ( ચૈતન્યરસમાં ડેાલતા-ડેાલતા ગુરુદેવ લલકારે છે-) ' જે પદ શ્રી સર્વ'ત્તે દીઠું જ્ઞાનમાં.... .... અનુભવગેાચર-માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જે.... ' આવા ચૈતન્યપદનેા અનુભવ તે જ સિદ્ધાન્તનેા સાર ને માક્ષનેા માર્ગ છે. આવા ચૈતન્યના ચિત્તનમાં ઉપયાેગની સ્થિરતા ન રહે ત્યારે દેવવંદન-સ્તુતિ, મુનિસમાગમ, સાધુજનાની સેવા, શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય, શાસ્ત્રલેખન વગેરે પ્રવૃત્તિ દ્વારા પણ શુદ્ધાત્માના રસની પુષ્ટિ કરે છે, અંદર જ્ઞાયકભાવના રસ પાત્રાલે છે; શુભરાગના તેને રસ નથી. પાતે અંતરાત્મા થયા છે ને પરમાત્મપદની પ્રીતિ છે; હજી પરમાત્મા સાક્ષાત્ થયા નથી પણ તેની પ્રીતિ પરમાત્મપદમાં જ લાગી છે. પૂર્ણાનંદની પ્રાપ્તિ નથી થઈ ત્યાં સુધી અતૃપ્ત છે એટલે પૂર્ણ આનંદરૂપ માક્ષની લાલસા રાખીને, તેનું લક્ષ રાખીને, શમ-સુખમાં એકાગ્રતાના પ્રયાગ કરતા-કરતા તે શીઘ માક્ષસુખને પામે છે.

મારા ચૈતન્યનિધાન મારામાં છે–એમ જાણીને જ્ઞાની–ધર્માત્મા વાર વાર તે ચૈતન્ય-નિધાનમાં ઉપયાેગને જોડીને આનંદમય જ્ઞાનચેતનાને નચાવે છે; અને અજ્ઞાની જીવ, આ. સં. ૨૪

ચાંગસાર-પ્રવચન : ૯૫-૯૬

જ્યાં અંદર પેાતાના ગુણુભ ડાર છે, ચૈતન્યના પૃરા માલ ભર્યા છે તેમાં તા નજર કરવા ય નવરા થતા નથી, ને રાગ–પુષ્ય-સ યાગ કે જેમાં ચૈતન્યના કાંઈ જ માલ નથી તેમાં દિ'-રાત વળગ્યા છે....એ તા અવતાર નકામા ગુમાવવાના લખ્ખણ છે....ભગવાનપછું પાતામાં હાેવા છતાં રાગ પાસે ને સ યાગ પાસે ભીખ માગી રહ્યો છે.

શાસ્ત્રોએ જેટલા તત્ત્વાે કહ્યાં છે તેમાં સૌથી ઉત્તમ આત્મા જ બતાવ્યો છે. સર્વજ્રાદેવે જે ત્રણુકાળ-ત્રણુલાક જાયા છે તેમાં આત્માને જ ઉત્તમ દેખ્યા છે; આત્મા જ આનંદનું ધામ છે. ભગવાનના શ્રીમુખથી નીકળેલા ને સંતાએ ઝીલેલા ઉપદેશ તે જિનાગમ છે; તેમાં એમ કહે છે કે હે જીવ! શરીર-પુષ્ટ્યપાયકર્મ કે રાગદ્વેષ તે કાેઈ આત્મા સાથે શાશ્વત રહી શકતા નથી; શાશ્વત આત્મામાં એકાગ્ર થતાં જે આનંદ થાય છે તે આત્મા સાથે શાશ્વત રહે શકતા નથી; શાશ્વત આત્મામાં એકાગ્ર થતાં જે આનંદ થાય છે તે આત્મા સાથે શાશ્વત રહે છે, તે શાશ્વતસુખમાં સિદ્ધાત્મા ને ધર્માત્મા લીન રહે છે; તેને આનંદની સાથે તન્મયતા છે, રાગ કે સંયોગ સાથે તેને તન્મયતા નથી, ભિન્નતા છે.---આવું સ્વ-પરની ભિન્નતાનું જ્ઞાન કરીને, પરસાવ છેાડીને સ્વભાવમાં ઠરે--તેણે સર્વસિદ્ધાન્તના સાર જાણી લીધા. અને જેણે આવું ભેદજ્ઞાન-પરિણુમન ન કર્યું તેનું શાસ્ત્રજ્ઞાન ને શુભ આચરણ તે બધુંય મિથ્યા છે,--માક્ષને માટે નકામું છે.

ધર્માતમાને જરાક રાગદ્વેષ થઈ જાય તોપણ અંતર્દ્દ ગિમાં જે પરમાત્મસ્વભાવને પકડવો છે તે કદી છૂટતા નથી. લાકકથામાં એક દષ્ટાન્ત આવે છે: એક ભક્ત-અંધ હતા, ખાડામાં પડી ગયા, ભગવાનને યાદ કર્યા, ભગવાને આવી ખાડામાંથી હાથ ઝાલી તેને કાઢથો; ને પછી વનમાં રસ્તા ઉપર તેના હાથ છાડીને ચાલ્યા ગયા...ત્યારે તે અંધ-ભક્ત ભક્તિથી કહે છે: હે નાથ! તમે આ હાથ છાડીને તા ચાલ્યા ગયા પણ મારા હુદયમાંથી કદી છૂટવાના નથી.-એ તા આંધળા ભક્તની ને બીજા ભગવાનની વાત છે....અહીં તા સર્વજ્ઞ-જિનેશ્વરદેવના ભક્ત....અતીન્દ્રિય ચૈતન્યચક્ષુ વડે ચૈતન્ય -પરમાત્માને પાતામાં દેખતા, પરમાત્માને કહે છે-હે ભગવાન! બહારમાં તા તમે ભલે દૂર-વિદેહમાં વસા...પણ સર્વજ્ઞસ્વરૂપે મારા અંતરમાં વસ્યા છા....તે કદી દૂર થવાના નથી; અંતરની દષ્ટિમાં નિજ-પરમાત્માને પકડયા છે તે કદી છૂટવાના નથી, દૂર થવાના નથી, અંતરની દષ્ટિમાં નિજ-પરમાત્માને પકડયા છે તે કદી છૂટવાના નથી, દૂર થવાના નથી.-આમાં તો ભગવાન પણ પાતાના નિજપરમાત્મા....ને ભક્ત પણ દેખતા ! -આંધળા નહિ. તે શુહદ્ધષ્ટિથી અંતરમાં પાતાના પરમાત્મતત્ત્વને દેખીને માક્ષના માર્ગમાં નિ:શ ક ચાલ્યા જાય છે.

એક ધૂની બાવાે.... ! એકવાર નાહીને લ ગાેટ પહેરવી ભૂલી ગયે৷ ને એમ ને એમ ગામમાં ગયેા. લાેકાે કહે–અરે બાબા ! તમારી લ ગાેટ કયાં ? ત્યારે તે ધૂની બાવા કહે છે–અરે, મૈં લ ગાેટકાે તાે ભૂલ જાતા....લેકિન મેરે ભગવાનકાે કભી નહીં ભૂલતા. —-આ લૌકિક ધૂનની વાત છે; તેમ આત્માનેા ધૂની ધર્માત્મા, જેણે ધ્યાનની ધૂણી ધખાવી છે, તે સ સારને-જગતને-શરીરને તેા ભૂલશે, પણ પાતાના ચૈતન્ય-પરમેશ્વરને કદી બૂલતાે નથી....એની અંતરની વૈરાગ્યદશા લાેકાત્તર હાેય છે. આવા જ્ઞાન-વૈરાગ્ય વડે પાતાના પરમેશ્વર-આત્માને જેણે જાણી લીધા ને અનુભવમાં લીધા, તેણે જગતમાં જાણવાયાગ્ય બધું જાણી લીધું, ગ્રહવાયાગ્ય બધું ગ્રહી લીધું ને છેાડવાયાગ્ય બધું છાડી દીધું. આત્માને જાણવામાં આગમપ્રમાણ તે તેા પરાક્ષ પ્રમાણ છે, અને પાતાનું સ્વસ વેદન તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે. જ્યાં વસ્તુ પાતાને સાક્ષાત્ અનુભવમાં આવી ત્યાં બીજા પરાક્ષ પ્રમાણની અપેક્ષા રહેતી નથી. સ્વસ વેદન-પ્રત્યક્ષ થવાના આત્માના સવભાવ છે; સ્વાનુભવપ્રમાણ એ જ બ્રેષ્ઠ પ્રમાણ છે. આત્માના અનુભવથી ઊંગું બીજું કાંઈ નથી. માટે---

> લાખ બાતકી બાત યહી નિશ્ચય ઉર લાવે. તાેડી સકલ જગ દંદ-ફંદ નિજ આતમ ધ્યાવાે.

અહા, પેાતાની પ્રભુતાની આવી મીઠી વાત…મુમુક્ષુને અંતરમાં કેમ ન રુચે ! ખરાે તત્ત્વજિજ્ઞાસુ (આત્માનેા ભૂખ્યાે) તાે આ વાત લક્ષમાં આવતાં ઊછળી જાય, ને અંતર્મુખ થઈ ને ચૈતન્યસ્વાદને અનુભવમાં લેવા માટે અંદર ઉપયોગની ઝપટ મારે !

[વાહ, જુઓ તેા ખરા....ગુરુદેવની પુરુષાર્થઉત્તેજક વાણી ! ]

આ રીતે, ભેદજ્ઞાનવડે શુદ્ધાત્માને અનુભવ્યા વગર, શાસ્ત્રજ્ઞાનથી પણ સુખ નથી શતું. અરે ભાઈ ! ઘણા શાસ્ત્રો વાંચીને પણ જો તેં સ્વ-પરને ભિન્ન ન જાણ્યા, ને પરભાવને છેાડીને શુદ્ધાત્માનું સુખ ન લીધું, તેા શાસ્ત્ર ભણીને તેં શું કર્યું ? જેમાંથી સુખ ન મળે તે ભણતર શું કામનું ? માટે અંતરમાં તું શુદ્ધાત્માને જાણ....જેથી તને શિવસુખ પ્રાપ્ત થાય.



રે આત્મ તારો....આત્મ તારો, શીધ એને એાળખા; સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ ઘો, –આ વચનને દૃદયે લખા. 920

## આત્મધ્યાનવડે માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ

\*

वज्जिय सयल वियप्पइं परम समाहि लहंति। जं विदहिं साणंदु क वि सो सिव-सुक्ख भणंति ॥ ९७ ॥ जो पिंडत्थु पयत्थु बुह रुवत्थु वि जिण-उत्तु । रुवातीतु मुणेहि लहु जिम परु होहि पवित्तु ॥ ९८ ॥ तछ ४९५ना जाण सौ, भरभ सभाधि-दीन; वेदे जे आनंहने, शिवसुभ ४ डेता जिन. (८७)

જે પિડસ્થ, પદસ્થ ને રૂપસ્થ, રૂપાતીત; જાણી ધ્યાન જિનેાક્ત એ, શીઘ્ર ખનેા સુપવિત્ર. ( ૯૮ )

સમસ્ત વિકલ્પથી રહિત થતાં પરમસમાધિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં જે કેાઈ વચનાતીત આનંદમય અનુસવ થાય છે–તેને જ યેાગીએા શિવ–સુખ કહે છે. હે જ્ઞાની! જિનદેવે કહેલાં પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ કે રૂપાતીત ધ્યાન વડે તું શુદ્ધાત્માને ધ્યાવ....જેથી તુરત જ તું પરમ પવિત્ર થઈશ....ને તને પરમસુખનેા અનુસવ થશે.

ઝુએા, આ સુખી થવાની રીત ! પ્રથમ તેા આત્માના અનુભવથી થતા સુખને જ જ્ઞાનીઓ સુખ કહે છે; ઇન્દ્રિયવિષયેાના–રાગના કે દેવલેાકના સુખને જ્ઞાની સુખ કહેતા નથી; એ તેા આકુળતા છે, ભવદુઃખ છે, તેનાથી તેા છૂટવાની આ વાત છે.

આત્મામાં એકાગ્રતારૂપ શુદ્ધોપયાેગ તે જ પરમ સમાધિ છે, તેમાં કાેઈ વિકલ્પ રહેતા નથી, તે વખતે જીવ કાેઈ અચિંત્ય આનંદમય તત્ત્વને વેદે છે, તે જ માેક્ષસુખ છે. તે સુખરૂપે સ્વયં આત્મા પાેતે થાય છે, તેમાં બહારના કાેઈ પદાર્થની જરૂર નથી, બહારમાં લક્ષ પણ નથી.

અરે જીવ ! આ લાંબી ભવની રખડપટ્ટીમાં દુઃખમાં શેકાઈ રહેલા તારા આત્માની જો તને દયા આવતી હાય, ને તેનાથી આત્માને છેાડાવવા ચાહતા હાે તા, બીજી બધી વિકલ્પાેની ચિન્તાજાળને એકકાર મૂકીને અંતરમાં આનંદમય નિજતત્ત્વને જ ધ્યાવ; એને ધ્યાવતાં તત્લણ જ સુખ થશે.–આ તા રાકડિયા ધર્મ છે;–ધર્મ કરે અત્યારે ને સુખ થાય પછી–એમ નથી. આકુળતારૂપ કે શાંતિરૂપ પાતાના ભાવનું વેદન જીવને તે કાળે જ થાય છે. જે કાળે જે ભાવરૂપ પાતે થાય છે તે કાળે જ તેના સ્વાદ (દુઃખ અથવા સુખ) તે જીવ ભાગવે છે. તેમાં અહીં આત્મજ્ઞાન સહિતના આનંદના વેદનની વાત છે. આનંદ વગરનું આત્મજ્ઞાન, કે આત્મજ્ઞાન વગરના આનંદ કદી હાતા નથી.

۹۲۲ ]

ન્માત્મઅ બાધન 🕴

આવા આત્માના અનુભવની ખુમારી જેને ચડી તે જીવ પછી જગતમાં બીજા કેાઈની આશા કરતા નથી,-કયાંયથી સુખ માગતા નથી, ને પાતાના સ્વાનુભવની ખુમારી તેને હતરતી નથી....ચૈતન્યદષ્ટિવડે પરમ આન દમય જ્ઞાનસુધારસને તે પીએ છે. બાપુ! આવા સુખથી ભરેલા ને સર્વ વાતે પૂરા તું છે.....તારા આત્મા કાેઈ વાતે કયાં અધૂરા છે-કે તારે ભિષ્પારી થઈ ને બીજે ભટકવું પડે! અરે, દેવલાકની વિભૂતિ પણ જેની પાસે ત્ચ્છ લાગે છે એવા તારા અનુભવના આનંદ છે; તારી આવી અચિત્ય વિભૂતિને ભૂલીને તું બહાર શા માટે ભટકે છે? બાપુ! ચૈતન્યદરિયામાંથી બહાર નીકળીને તું ભવના દરિયામાં કર્યા પડયાે? સુખના સાગરને બદલે દુ:ખના દરિયામાં કર્યા ડૂબ્યાે? હવે આ ચારગતિના દરિયામાંથી આત્માને બહાર કાઢીને માક્ષમાં લઈ જવા માટે વીતરાગીસ તાનો આ સાદ છે....તારા હિત માટેનું આ સંબાધન છે.---

> ચારગતિ દુઃખથી ડરે તે৷ તજ સૌ પરભાવ; શુદ્ધાતમ–ચિન્તન કરી, શિવસુખને৷ લે લ્હાવ.

માહ–વિકલ્પથી ઊભ્રો થયેલેા આ સ'સાર, અ'તરમાં અન'ત સુખના ધામને દેખતાં એક ક્ષણમાં નાશ થઈ જશે. અહેા, સ'તા દિનરાત આવા સુખધામના ધ્યાનમાં માેક્ષ-સુખને વેદે છે. એ શાંત–પ્રશાંત–અતિશય શાંત ચૈતન્યતત્ત્વની શી વાત ! શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પ્રમાદથી કહે છે કે અહેા, સ'ત–સુનિએા પણ દિનરાત આન'દથી જે પદને ધ્યાવે છે, તે પ્ર....શાં....તત્ત્વને હું પ્રણુમું છું. (તેમના જીવનની આ સૌથી છેલ્લી પદરચના છે–)

' સુખધામ અનંત સુસંત ચહી....દિનરાત્રિ રહે તદ્રધ્યાન મહીં; પ્રશાંત અનંત સુધામય જે, પ્રણુમું પદ તે વર તે જ્ય તે. '

— ઉત્કૃષ્ટ ચૈતન્યપદ....અન તસુખનું ધામ....તેનેા જયકાર કરતા–કરતા, તેની આરાધના કરતા કરતા એકાવતારી થઈને ચાલ્યા ગયા; ભવના અંત અને માક્ષની પ્રાપ્તિને નિશ્ચય કરી ગયા.-એમની અંદરની દશા ઘણી ઊંચી હતી; જ્ઞાનીની અંદરની દશા એાળખવી લાેકોને કઠણ પડે છે. લાેકા તા ઘણા બહારના ત્યાગ દેખીને ઢળી પડે છે,-અંદરની એાળખાણ કરનારા તત્ત્વજિજ્ઞાસુ કાેઈક વિરલા જ હેાય છે.

પ્રભેષ ! આ તારે સુખી થવાની વાત છે. સુખ કહેા કે મેાક્ષ કહેા; તે આનંદમય છે ને તેનેા માર્ગ પણ આનંદમય છે. માેક્ષમાર્ગ તે આનંદમાર્ગ છે,-તેમાં દુઃખ નથી. ભાઈ, સુખ માટે પહેલાં ગાઢ શ્રદ્ધા-દઢ વિશ્વાસ કર કે મારા આત્મા પરમ મહિમાવંત સિદ્ધપ્રભુ જેવડાે, આનંદસ્વભાવથી ભરેલાે છે.-આવા વિશ્વાસના અળે તેમાં ઉપયાેગ કરતાં બધા વિકલ્પા છૂટી જશે ને તને નિર્વિકલ્પ માેક્ષસુખની અનુભૂતિ થશે. અસ, આ જ માેક્ષસુખ... ને આ જ માેક્ષની અપૂર્વ કબ્ધા!

ચાંગસાર-પ્રવચન : ૯૭-૯૮

960 ]

દ્દે જીવ ! મેાક્ષને માટે તું આવી સ્વાનુભૂતિની કળા શીખ ! સમ્યગ્દર્શિને સ્વાનુભૂતિની કળા આવડી ગઈ છે; એકવાર અંતરમાં ઉપયાેગ જોડીને સ્વાનુભૂતિ કરી લીધી છે, તેથી તેને તે કળા ખીલી ગઈ છે. દેખેલા માગે<sup>°</sup> જવાનું તેને સહેલું પડે છે, તેથી વારવાર તે સ્વાનુભૂતિના પ્રયાગ વડે અલ્પકાળમાં કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને પાતે પરમાત્મા થઈને, સદાય અચિંત્ય માક્ષસુખમાં જ લીન રહે છે.

એક અપેક્ષાએ તેા, કેવળી લગવાન પણ ચૈતન્યના પરમ આનંદમાં લીન રહીને તેને ધ્યાવે છે,--એમ કહીને, તે પરમ-આનંદનું સવેત્ક્ષ્ટિપણું બતાવ્યું છે, ને તેના ધ્યાનની પ્રેરણા કરી છે : ભાઈ, તારામાં આવેા આનંદ છે તેને તું ધ્યાવ !

આત્માનું જ્ઞાન ને અનુભવ થયા વગર તેનું ધ્યાન હેાતું નથી. આત્માનું જ્ઞાન ને અનુભવ પણ ધ્યાનદશા વખતે જ પ્રગટે છે. એકવાર અનુભવ પછી વારંવાર તેના ધ્યાનમાં સ્થિરતા કરવા માટે ચાર પ્રકાર (પિંડસ્થ વગેરે) બતાવ્યા છે; જો કે સાક્ષાત ધ્યાન–પરિણમન વખતે તેા એક જ શુદ્ધ આત્મા ધ્યેય છે. તેમાં ચાર પ્રકાર નથી હોતાં; પણ ત્યાર પહેલાં ચિત્તની એકાગ્રતા માટે ચાર પ્રકાર દ્વારા શુદ્ધાત્માને ચિંતવે છે; તેનું વિસ્તારથી વર્ણન 'જ્ઞાનાર્ણવ' વગેરે શાસ્ત્રામાં છે; સ'ક્ષેપથી આ પ્રમાણે—

- ૧. પિંડસ્થ : પિંડમાં પરમાત્મા વસે છે. પિંડ એટલે દેહ, તેમાં રહેલેા જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા તે 'પિંડસ્થ ' છે....તેને પાતામાં જ ધ્યાવ. 'પિંડ-સ્થ વ્યવહારે કહ્યો, ખરેખર દેહમાં હું નથી, હું તાે મારા અન'તગુણમાં સ્થિત જ્ઞાયક–પરમાત્મા છું–એમ નિજાત્માને ચિંતવવાે તે પિંડસ્થ ધ્યાન છે.
- ર. પદસ્થ: ૫૬ એટલે અક્ષર....તેના વાચ્ય તે ૫કસ્થ.—'શુદ્ધ ચિદ્રપ' 'સહજ આત્મસ્વરૂપ' ' ૐ ' 'સિદ્ધ ' 'જિન ' ' જ્ઞાયક ' ઇત્યાદિ ૫કના વિચાર વડે તેના વાચ્યરૂપ શુદ્ધાત્માનું ચિંતન તે ૫ક્રસ્થ-ધ્યાન છે.
- **૩. રૂપસ્થ:** દેહમાં રહેલા અસ્હિંત પરમાત્મા તે રૂપ-સ્થ છે; અથવા મૂર્તિ વગેરે રૂપમાં તેમની સ્થાપના કરીને પરમાત્મસ્વરૂપનું ચિંતન કરવું, અને તેમના જેવા પાતાના સર્વજ્ઞવીતરાગ ચૈતન્યબિંબને ધ્યાનમાં લેવું, તે રૂપસ્થ–ધ્યાન છે.
- ૪. **રૂપાતીત∶** રૂપ એટલે શરીર, તેનાથી રહિત એવા સિદ્ધ સ્વરૂપના ચિંતન દ્વારા શુદ્ધાત્મસ્વરૂપને ધ્યાનમાં લેવું−તે રૂપાતીત-ધ્યાન છે.

— આ પ્રમાણે ચાર પ્રકાર, તેમજ બીજા પણુ અનેક પ્રકારથી જિનમતમાં ધ્યાનનું વર્ણુન છે; તે સર્વપ્રકારના સારરૂપે પાતાના શુદ્ધ આત્માને જ ધ્યેય બનાવતાં આત્મા પાતે, માહ–કષાયરૂપ મલિનતાને દ્વર કરીને, સમ્યકત્વાદિ પામીને પવિત્ર પરમાત્મા થાય છે.

1 969

આત્મસંખાેધન 🕴

' જે શુદ્ધ ધ્યાવે આત્મને...તે શુદ્ધ આત્મ જ મેળવે. "

આત્મા જેવા સ્વરૂપે પાતાને ધ્યાવે છે તેવા સ્વરૂપમાં તે તન્મય થઈ જાય છે. ' જે ભાવમાં પ્રહ્યુંમે દ્રવ્ય....તે કાળો તન્મય છે. ' આત્મા પાતે પાતાની તે પર્યાયરૂપે પરિહ્યુમ્યા છે તેથી તન્મય છે. શુદ્ધ સ્વરૂપના ધ્યાન કાળે આત્મા પાતે શુદ્ધરૂપ પરિહ્યુમી જાય છે ને પરમાત્મસુખને અનુભવે છે.

હે જીવ! આ બાણીને તું પાતાના આનંદસ્વરૂપ શુદ્ધ આત્માને ધ્યાવ....જેથી તું પાતે શુદ્ધ આનંદમય થઈ જઈશ.

સા મા યિક 

सब्वे जीवा णाणमथा जो सम-भाव मुणेइ । सो सामाइउ जाणि फुडु जिणवर एम भणेइ ॥ ९९ ॥ राय-रोस बे परिहरिवि जो सम-भाउ मुणेइ । स्रो सामाइउ जाणि फुडु केवलि एम भणेइ ॥ १०० ॥ सर्व छव छे ज्ञानभथ ओवे। के सभआव; ते सामायिक लाणुवुं, लाफे જिनवर राव. ( ८८ ) राग-देष णे त्यागीने, धारे सभता लाव; ते सामायिक लाणुवुं, लाफे जिनवर राव. ( १०० )

## [ગુરુદેવને વિશેષ પ્રિય દોહેા]

આહાહા, જીએા તા ખરા....આ જ્ઞાનીના સમભાવ! પાતાના આત્માને જેવા શુદ્ધ જ્ઞાનમય અનુભવ્યા તેવા જ જ્ઞાનમય બધા જીવાને દેખે છે. પાતે સમભાવરૂપ થઈને જ્યાં સવે<sup>૬</sup> જીવાને જ્ઞાનમય દેખે છે ત્યાં રાગ-દ્વેષને કાેઈ અવકાશ રહેતા નથી, સર્વત્ર સમભાવ રહે છે, તેને જિનદેવે સામાયિક કહેલ છે.

—તંમે 'સામાયિક'ને માના છેા ?

| યેાગસાર-પ્રવચન : ૯૯-૧૦૦

१५२ ]

—હા, પણ ભગવાને કહેલી સમભાવરૂપ સામાયિક માનીએ છીએ. 'આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે' એવા જ્ઞાનપૂર્વંક જે વીતરાગી સમભાવ થાય છે તેને ''કેવળીના શાસનમાં સામાયિક કહી છે. ''–આ પ્રમાણુે સામાયિકની ૯ંગાથામાં (નિયમસાર ગા. ૧૨૫ થી ૧૩૩ માં) કુંદકુંદસ્વામીએ ''કેવળીશાસન ''ની સાક્ષી આપી છે; અહીં પણ 'સામાયિક 'ના આ બ'ને દાેહામાં યાેગીન્દુસ્વામીએ 'જિનવર–કેવળી આમ કહે છે' —એમ કેવળીની સાક્ષી આપી છે. આ સિવાય બહારની કિયામાં કે રાગમાં સામાયિક માની લ્યે તાે, કેવળી–શાસનમાં કહેલી સામાયિક તે નથી; તેમાં તાે વિષમભાવ છે.

ભાઈ, તારે ખરેખર સામાયિક કરવી હ્રાેય, સમભાવ કરવાે હાેય તાે, રાગ-દ્વેષ વગરના જ્ઞાનસ્વભાવને જાણ, અને બધાય જીવા પણ એવા જ જ્ઞાનમય છે એમ દેખ, તાે તને કયાંય શત્રુ–મિત્રપણાની બુદ્ધિ જ નહિ રહે, એટલે દ્વેષ કે રાગ કાેઈ પ્રત્યે નહિ થાય, ને વીતરાગી સમભાવરૂપ સામાયિક થશે.

'સર્વ' જીવ છે સિદ્ધ સમ'....' બધાય આત્મા ભગવાન છે....' 'સર્વ' જીવ છે ગ્રાનમય'—આમ બધાય સંતોએ એક ગ્રાનમય આત્મા જ ગાયે৷ છે....એને જ 'ભગવાન ' કહીને બાેલાવ્યા છે.-જીઓ, આ વિશાળ દષ્ટિ! ' બધાય જીવા ગ્રાનમય -ભગવાન છે ' ત્યાં હવે કાેના ઉપર રાગ કરું ને કાેના ઉપર દ્વેષ કરું! ગ્રાનદષ્ટિમાં સહજ સમભાવ થઈ જાય છે. જગતના જીવામાં કર્મોદયની વિવિધતાના વશે વિચિત્રતા હાય....તે દેખવા છતાં, તે બધાય જીવા પણ નિશ્ચયથી ગ્રાનમય છે '-એમ જ્યાં લક્ષમાં લીધું ત્યાં કાેઈ પ્રત્યે રાગ કે દ્વેષ ન થતાં સમભાવ રહે છે. આવા તત્ત્વગ્રાન પૂર્વ કના સમભાવ....તેને જ જૈનશાસનમાં જિન પરમાત્માએ સામાયિક કહી છે-કે જે માક્ષનું કારણ છે.

જ્ઞાની જીવ પોતામાં કે બીજામાં, રાગ દ્વેષ જીવન-મરણ વગેરે દેખે છે તે પર્યાયદષ્ટિથી દેખે છે, પણ તે જીવેા કાંઈ તે પર્યાય જેટલા જ નથી; બધા આત્મા સ્વભાવથી જ્ઞાનમય ભગવાન છે–એમ પણ તે જ્ઞાની દેખે છે, તેથી આવી તત્ત્વદષ્ટિમાં કાેઈ પ્રંત્યે રાગ-દ્વેષના અભિપ્રાય રહેતા નથી, વીતરાગી સમભાવ વેદાય છે, એ જ સામાયિક છે, એ જ માક્ષનું કારણ છે,–એમ જિનશાસનમાં ભગવાને કહ્યું છે.

જગતમાં અનંત-અનંત જીવે ..... અનંત સિદ્ધ, અનંતા નિગાેદ, કાેઈ જ્ઞાની, કાેઈ અજ્ઞાની, કાેઈ કેવળજ્ઞાની, –તે બધાયને 'જ્ઞાનમય ' દેખવા, –સિદ્ધ પ્રત્યે રાગ નહિ, અજ્ઞાની પ્રત્યે દ્વેષ નહિ, –સર્વત્ર સમભાવ..... એમાં તા જ્ઞાનની કેટલી વિશાળતા ! ને કેટલી સમતા ! પહેલાં તા જેણે પાતાના આત્માને જ્ઞાનમય અનુભવ્યા હાય તે જ પાતે જ્ઞાનમય રહીને બધા જીવાને જ્ઞાનમય દેખી શકે છે. હું જ્ઞાનમય છું, –જ્ઞાનમાં રાગના અભાવને લીધે મને કાેઈ પ્રત્યે આશા નથી, ને દ્વેષના અભાવને લીધે મને કાેઈ પ્રત્યે વેર નથી; સર્વત્ર મધ્યસ્થ ' એક જ્ઞાયકભાવ છું. ' –– ' સૌ જીવમાં સમતા મને, કેા સાથ વેર મને નહીં; આશા ખરેખર છેાડીને, પ્રાપ્તિ કરું છું સમાધિની. '

---આવી અનુભૂતિ તે જ જૈનધર્મની સામાયિક છે. અસ્તિથી કહેા તાે જ્ઞાનમય અનુભૂતિ, ને નાસ્તિથી કહેા તાે રાગ-દ્રેષનાે અભાવ;-એ બંને વાત આ બે દાહામાં આવી જાય છે. જીવ એકવાર પણ બેઘડીની આવી સામાયિક કરે તાે કેવળજ્ઞાન ને માક્ષ પામે.

' હું જ્ઞાનમય છું ' એમ દેખતાં દ્રવ્ય–ગુણ–પર્યાય ત્રણેમાં જ્ઞાનમય ભાવ આવ્યા; તે ' જ્ઞાનમય ભાવ 'માં કયાંય રાગ દ્વેષ કે સ'સાર ન આવે. જ્ઞાનમય ભગવાન ભવના અભાવસ્વરૂપ છે, તેના વેદનમાં ભવના અભાવ થયા ને માેક્ષની ઉત્પત્તિ થઈ.–આ જ જ્ઞાનમય–સામાયિકનું ફળ.

જે ' જ્ઞાતામાત્ર ' રહેવાને બદલે પરના સ્વામી કે કર્તા થવા જાય તેને તેમાં રાગ-દ્રેષ કે હર્ષ-ખેદ થાય જ, તેને સમભાવ રહે નહિ. ભાઈ, જગતના પદાર્થો પેત-પાતાના કાર્યને કરે છે; કાેઈ દ્રબ્ય, તેની પર્યાય વિનાનુ નથી, ને કાેઈ પર્યાય, તેના દ્રવ્ય વગરની નથી; બીજા સાથે તેને કર્તા-કર્મ પણું નથી, પાતામાં જ દ્રબ્ય-પર્યાયરૂપ કર્તા-કર્મ પણું છે. કાેઈ દ્રબ્ય કચારેય પર્યાય વગરનું કયાં છે— કે તારે તેની પર્યાય કરવી પડે ? પરના કર્તા થવા જઈશ તા તારા પરિણામમાં વિષમતા મટશે નહીં ને સમતા થશે નહિ. તારા કર્તૃત્વમાં ઇચ્છા કંઈક હશે ને સામા પદાર્થમાં પરિણમન કાંઈક બીજી જ થશે ( કેમકે તે પદાર્થી કાંઈ તારી ઇચ્છાને આધીન તા પરિણમન કાંઈક બીજી જ થશે ( કેમકે તે પદાર્થી કાંઈ તારી ઇચ્છાને આધીન તા પરિણમન કરતા નથી ), એટલે તેમાં ઇચ્છાવિરુદ્ધ પરિણમન થતાં તને ખેદ થશે ને ઇચ્છા-અનુકૂળ પરિણમન થતાં તને હર્ષ થશે.-આ રીતે કર્તૃત્વબ્રુદ્ધિમાં હર્ષ-ખેદરૂપ વિસમતા થયા વગર રહેશે નહિ, ને સમભાવ થશે નહિ. સમભાવ કરવા હોય તા, ખસ! તું જ્ઞાતા રહે...પોતાના આત્માને જ્ઞાનમય અનુભવમાં લે, ને રાગ-દ્રેષ બ નેના પરિહાર કર.-એ જ સામાયિકની વિધિ છે.-આવી વિધિ વગર સામાયિક થાય નહિ.

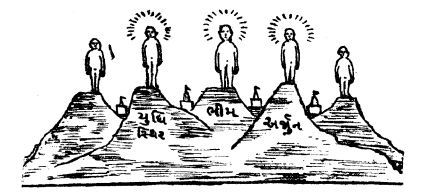
આહા, હું પરમાત્મા....ને બધા જીવેા સ્વભાવથી પરમાત્મા;--એટલે આખેાય લાક 'પરમાત્મા-જીવાથી' ઠાંસાઠાંસ ભરેલા છે; લાકમાં કાેઈ સ્થાન એવું ખાલી નથી કે જ્યાં પરમાત્મસ્વભાવી જીવ ન હાેય. બધાય જીવાની જ્ઞાનસત્તામાં પાતપાતાનું પરમાત્મપણુ ભર્યું છે; તેમાંથી જે કાેઈ જીવા પાતાની પરમાત્મશક્તિને આળખે છે તેઆ પ્રગટરૂપ મુક્ત્-પરમાત્મા થઈ જાય છે. એક જીવ માક્ષ પામે તેથી કાંઈ બધાય જીવા માક્ષ પામી જતા નથી, કેમકે દરેક જીવની પાતપાતાની ચૈતન્યસત્તા સ્વતંત્ર, જુદેજુદી છે. તારી ચૈતન્યગ્રૂફામાં પ્રવેશીને તું તારું ધ્યાન કર; બીજાની ચિંતા છાેડ!

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી ભાવના ભાવે છે કે—

આ. સં. ૨૫

શત્રુ–મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા; માન–અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહિ ન્યૂનાધિકતા; ભવ–માેક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો....અપૂર્વ અવસર.

ભાન સહિતની આ ભાવના છે. જ્યાં શત્રુ કે મિત્ર, જીવન કે મરણ સર્વપ્રસ**ંગમાં** એક સરખાે સમભાવ....એટલે કે જ્ઞાયકભાવ અનુભવાય છે, તે વીતરાગી સામાયિકની શી વાત !----ખરેખર તાે ત્યાં પરલક્ષ જ નથી. કાેઈ જૈનધર્મના શત્રુ....માટે તેના ઉપર દ્વેધ્ ને જૈનધર્મના ભક્ત....તેના ઉપર રાગ-એવા વિષમભાવ પણ જ્યાં રહ્યા નથી; જ્યાં પરમાત્માને વંદ્રન કરવાનીયે વૃત્તિ નથી ને શરીરને સિંહ ખાઈ જતાે હાય---તેના ઉપર અણગમાનીયે વૃત્તિ નથી;-કેટલાે મધ્યસ્થભાવ! જ્ઞાનભાવનું કેટલું જાેર!! જુઓને,



શત્રુંજય ઉપર. ચુધિષ્ઠિર વગેરે મુનિરાજને આવી સામાયિક વર્તંતી હતી....શરીર ભડ–ભડ બળતું હેાવા છતાંય જરાય અણુગમાની વૃત્તિ ન થઈ; ન તાે બાળનાર પ્રત્યે દ્રેષના વિકલ્પ થયાે કે ન બાજીમાં ઊભેલા મુનિ–બાંધવાે પ્રત્યે રાગની વૃત્તિ જાગી.... બસ,–શાંત વીતરાગરસમાં લીન થઈને ત્યાં ને ત્યાં કેવળજ્ઞાન પામ્યા ને માેશ્વે ગયા. ધન્ય એ દશા ! ચૈતન્યની કેટલી તાકાત !!

આવી સામાચિક કૈાને થાય ?
 જે જ્ઞાનમય આત્માને રાગદ્વેષ વગરના અનુભવે તૈને
 જો ત્રાનમય આત્માને રાગદ્વેષ વગરના અનુભવે તૈને
 આવી સામાચિક કર્યા થાય ?
 આંદરમાં સ્વાનુભૂતિરૂપ ચૈતન્યગ્રૂફામાં બેસીને થાય
 આવી સામાચિક કર્યા ભાવથી થાય ?
 રાગ–દૈષ વગરના સમભાવથી થાય.

Jain Education International

આત્મસ બાેધન ]

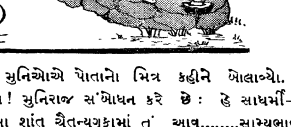
----સ્વાનુભૂતિની ગૂકામાં બેસીને જ્ઞાનમય આત્માના ધ્યાનથી પરમ સામાયિક થાય છે. એકવાર જેને સ્વાનુભૂતિ થઈ છે એવેા ધર્મા જીવ, ચાહે વનમાં ચાહે ઘરમાં હજારા માણસાેના ટાેળા વચ્ચે હાેય તાેપણ તે પાતાના આત્માને તે બધાયથી જીદા એકલાે દેખે છે. ને સમ્યકલ–ગૂકામાં બેઠેાબેઠા સમભાવના થાેડાક આનંદ તા અનુભવે છે. એવા જીવને મિત્ર તરીકે સંબાધન કરતાં સુનિરાજ કહે છે : સહે !... હે સખા ! ( નિયમસાર <sup>શ્</sup>લાેક ૧૩૩ માં પદ્મપ્રભમુનિરાજ, તથા ' અમૃતાશીતિ '<sup>્ર</sup>લાેક ૨૮ માં શ્રી ચાેગીન્દ મુનિરાજ કહે છે–હે સખા ! ) અમારાે આ ઉપદેશ સાંભળીને તું શીઘ્ર ચૈતન્ય ચમત્કારમાં તારાે ઉપયાગ જોડ! જ્ઞાનમય આત્માને જાણનારાે તું અમારા સાધર્મી મિત્ર છેા, માક્ષમાર્ગમાં તું સાથીદાર છે....માટે દે સખા! તું સ્વાનુભૂતિની ગૃફામાં આવ....ને અમારી સાથે બેસીને, પરમાત્મસ્વરૂપને ધ્યેય બનાવીને સામાયિક કર.

અહા, સમકિતી ધર્માત્માને મુનિઓએ પાતાના મિત્ર કહીને બાલાવ્યા. વાહ ! જીએા તેા ખરા....ધર્મનું વાત્સલ્ય ! સુનિરાજ સંબાધન કરે છે : હે સાધર્મી-સખા ! જેમાં ભવના પ્રવેશ નથી એવી આ શાંત ચૈતન્યગૂકામાં તું આવ……સામ્યભાવ ૩૫ દઢ પદ્માસન લગાવીને અમારી સાથે બેસ....ને પરમાત્મતત્ત્વને ધ્યેય બનાવીને તેનું <sup>હ</sup>યાન કર....આવી સામાયિકરૂપ પરમ સમાધિમાં તુ<sup>ં</sup> અપૂર્વ માક્ષસુખને પામીશ.

રાગ-દેષ હ્રાય ત્યાં સામાયિક કેમ થાય ? સામાયિકમાં તા વીતરાગભાવે પાતાના ચૈતન્ય ભગવાનના સાક્ષાત્ ભેટા થાય....ને ભવનેા અ'ત આવી જાય. મુનિ કહે છે–હે મિત્ર ! જે તું ભવના દુઃખથી ડરતા હાે ને માક્ષસુખને ચાહતા હાે તા, રાગ-દ્વેષ બંનેને છેાડીને જ્ઞાનયમ ચૈતન્યતત્ત્વના ધ્યાનમાં તારા ચિત્તને સ્થિર કર.

આવી સામાયિક વડે તું માક્ષસુખ પામીશ.

રપ૦૦



૧૯૬ ]

ચાંગસાર-પ્રવચન : ૧૦૧-૧૦૩

# છેદેાપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ, યથાખ્યાતચારિત્ર

ધ્યાનવડે આત્માની શુદ્ધિ થઈ, રાગ-દ્વેષ વગરનાે સમભાવ થયેા તેમાં જ ચારિત્રના બધા પ્રકાર સમાઈ જાય છે∽એ વાત ટૂંકમાં કહે છે—

ક્તુઓ, આ બધા ચારિત્ર વીતરાગ છે, ને બધાય માૈક્ષનાં કારણ છે. ચારિત્રના પાંચ ભેદ કહ્યા છે-સામાયિક, છેદાપસ્થાપના, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસાંપરાય અને યથાખ્યાત. તેમાંથી સામાયિકની વાત આગલા બે દોહામાં કરી. હિંસાદિના ત્યાગ (નાસ્તિ), ને આત્મામાં સ્થિરતા (અસ્તિ)-તે બીજી ચારિત્ર છે-તે પંચમગતિમાં એટલે કે ઘ્રુવ એવી માેક્ષગતિમાં લઈ જનારું છે. ચારિત્રમાં કાઈ પ્રમાદથી જરાક હિંસાદિક દોષ લાગી જાય તો તેટલા ચારિત્રના છેદ થાય છે, તે છેદને દ્વર કરીને પાછા આત્માને ચારિત્રમાં સ્થિર કરવા, તે છેદાપસ્થાપના→ચારિત્ર છે. સાતમે ગુણસ્થાને અપ્રમત્ત-નિવિ કલ્પધ્યાન વડે અપ્રમત્તધારામાં આત્માનું સ્થાપન કર્યું તે બીજીં ચારિત્ર (છેદાપસ્થાપન) છે, તેની અખંડ વીતરાગધારા જીવને માેક્ષ પમાર્ડ છે. સુનિવરાને સ્વરૂપમાં અખંડ રમણતારૂપ વીતરાગતા તે જ માેક્ષનું સાક્ષાત્ કારણ છે; જરાક પણ રાગ રહે તે! માેક્ષ અટકી જાય છે;-રાગ તે છેદ છે.---- આત્મસ બાેધન ]

'' તેથી ન કરવા રાગ જરીએ કચાય પણ માેલેચ્છુએ, વીતરાગ થઈને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે. "

મિશ્યાત્વાદિ દેાષાના પરિહાર વડે સમ્યકત્વાદિની વિશક્તિ તેને અહીં પરિહાર-વિશદ્ધ જાણે.-કે જેના વડે જીવ શીઘ્ર શિવસિદ્ધિને પામે છે. આમ તા 'પરિહાર-વિશક્તિ 'ની વિશેષ વ્યાખ્યા આવે છે : અમુક ભુક્તભાેગી–રાજપુત્ર મુનિ થયેલ હાેય, તેને જ તે ચારિત્ર પ્રગટે છે; અને તે ચારિત્રવાળા મુનિ પાણી વગેરે ઉપરથી ચાલે તાેપણ તેમના શરીરના નિમિત્તે કાેઈ પણ જીવની હિંસા થતી નથી;-વગેરે કેટલીક વિશેષતા છે; પણ અહીં તેા કહે છે કે દેાષાના પરિહાર થઈને રત્નત્રયની વિશુદ્ધિ ચઈ–તે જ પરિહાર–વિશુદ્ધિ છે....તે વીતરાગભાવરૂપ છે, તે પણ જીવને શીઘ્ર માેક્ષની સિદ્ધિ કરનારું છે.

સમ્યકત્વની શુદ્ધિ અથવા સમ્યકત્વના પરિણમન વડે આઠે કર્મોના ક્ષય થવાનું કહ્યું છે, ત્યાં સમ્યગ્દર્શનની શુદ્ધિ કહેતાં રત્નત્રયની શુદ્ધિ સમજવી; કેમકે શુદ્ધ સમ્યકત્વની અખંડ ધારા હાેય ત્યાં અદપકાળમાં આરિત્ર આવ્યા વિના રહેતું નથી. જેમ મિચ્યાત્વ તે દેાષ છે તેમ રાગ ક્રેષ પણ દેાષ છે, તે બધાના વિષય પર તરફ છે; તે સમસ્ત દેાષરહિત જ્ઞાનમય શહાત્માની અનુભૂતિ તે સવે દેાષોના પરિહાર કરવા સમર્થ છે. માટે તેને જ પરિદ્વારવિશકિ કહીએ છીએ.

પછી દશમા ગુણસ્થાને ચારિત્રમાં શુદ્ધિ વધે છે, ત્યાં હજી સૂક્ષ્મ–લાેભ ખાકી હાય છે. તે સૂક્ષ્મલાેલના પણ નાશ કરીને સંપૂર્ણ વીતરાગ થતાં યથાખ્યાતચારિત્રરૂપ સક્ષ્મચારિત્ર પ્રગટે છે. કષાય પરિણામ ( ભલે શભ હાય તાેપણ ) તેને ' સ્થૂળ ' કહેવામાં આવ્યા છે; પૂર્ણ વીતરાગતારૂપ યથાખ્યાતચારિત્રમાં તે ' સ્થૂળ 'નેા અભાવ હેાવાથી તેને 'સક્ષ્મચારિત્ર ' કહ્યું છે....અને તે શાશ્વતસુખનું ધામ છે.

દશમા ગુણસ્થાને ' સૂક્ષ્મસાંપરાય ' અર્થાત્ સૂક્ષ્મ કષાય છે, પણ તે સૂક્ષ્મકષાય (-જોકે વીતરાગતાની અપેક્ષાએ તેા તે પરિણામ સ્થૂળ છે-તે) કાંઈ ચારિત્ર નથી ચારિત્ર તેા જે ઘણેા અકષાય ભાવ થયેા છે તે જ છે. જે કષાયને કણિયા સૂક્ષ્મ પણ ખાકી રહ્યો છે તે તા ચારિત્રના વિરાધી છે, તેને ય છેાડશે ત્યારે પૂરી વીતરાગતા થશે ને પછી કેવળનાન થશે.

અદ્વા, ચૈતન્યના શાંત–વીતરાગરસમાં રાગના કાેઈ કણિયા પાલવતાે નથી. રાગના સૂક્ષ્મ કણુ પણ વિદ્યમાન હાય તાે કેવળજ્ઞાન દૂર રહી જાય છે. આવું શાંત તારું ચૈતન્યતત્ત્વ....તેને લક્ષમાં લે, તેનું ધ્યાન કર, ને વીતરાગતાની તલવાર વડે કષાય~શત્રુનેહ સર્વથા ક્ષય કરીને કેવળગ્રાન-નિધાન પ્રાપ્ત કરી લે.

િયોગસાર-પ્રવચન : ૧૦૧-૧૦૩

ભાઈ, આ તેા જ્ઞાનની ગંગા છે.... ચૈતન્યગગનમાં જ્ઞાનની નિર્મળ ગંગા વહી રહી છે, તેનું આનંદજળ સમ્યગ્ધબ્ટિ જીવા પીએ છે. લાેકાે કહે છે કે ગંગાના જળમાં જીવાંત નથી થતી, તેમ અહીં લાેકાેત્તર ચૈતન્યગંગાનું જળ એવું પવિત્ર છે કે તેમાં રાગ-દેષરૂપ જીવાંત થતી નથી. આવા ગંગાજળ પી....એના વીતરાગી અનુભવ કર. આવા અનુભવરૂપ વીતરાગચારિત્ર વડે જીવ માેક્ષને પામે છે, તે માેક્ષપુરીમાં ચૈતન્ય આત્મારામ પાેતાના અનંતગુણથી ખીલેલા શાશ્વત આનંદ બગીચામાં સદાકાળ કેલી કરે છે.

આ રીતે વીતરાગભાવરૂપ થયેલેા આત્મા તે જ ચારિત્ર છે એમ કહ્યું; હવે કહે છે કે શુદ્ધતારૂપે પરિણમેલેા આત્મા જ પંચયરમેષ્ડી વગેરે છે. ∫૧૦૧–૧૦૨–૧૦૩]



શુદ્ધ આત્મા જ પંચ પરમેષ્ઠી વગેરે છે

अरहंतु वि सो सिद्ध फुडु सो आयरिउ वियाणि। सो उवझायउ सो जि मुणि णिच्छइं अप्पा जाणि ।। १०४ ।। सो सिउ संकरु विण्हु सो सो रुद्द वि सो बुद्धु । सो जिणु ईसरु बंधु सो सो अणंतु सो सिद्ध ।। १०४ ।। आत्भा ते व्यर्छ ते छे, सिद्ध निश्चये व्ये क; आवारक ઉवआय ने साधु निश्चय ते क. (१०४) ते शिव, શંકર, विष्णु ने रुद्र पुद्ध पणु ते क; प्रुह्मा, ઈश्वर, किन ते, सिद्ध व्यनंत पणु ते क. (१०४)

શુદ્ધાત્માના ધ્યાન વડે શુદ્ધતારૂપે પરિણ્મેલાે તે આત્મા જ નિશ્વયથી અરિદ્વંત છે, તે જ સિદ્ધ છે, તે જ આચાર્ય છે, તે જ ઉપાધ્યાય છે, ને તે જ મુનિ છે-એમ જાણા. (બરાબર આવી જ ગાથા શ્રી કુંદકુંદરવામીએ માેક્ષપ્રાભૃતમાં રચેલી છે; અહીં ૧૦૪ મા દાેદ્દા છે અને ત્યાં પણ બરાબર ૧૦૪ મી ગાથા છે.) આત્મા જ પંચપરમેધ્કી છે, આત્મા જ રત્નત્રય છે; વળી તે જ શિવ, શંકર, વિષ્ણુ, રુદ્ર, ભુદ્ધ, જિન, ઇશ્વર, પ્રહ્યા, અનંત, સિદ્ધ વગેરે ગુણવાચક નામાથી એાળખાય છે. (શરૂઆતમાં નવમા ઠાહામાં પણ આવા નામા કહ્યા હતા, તેમાં શિવ, વિષ્ણુ, ભુદ્ધ, જિન, સિદ્ધ-એ નામા આવી ગયા છે, ત્યાંથી અર્થ જોઈ લેવા.) જિનમાર્ગમાં શુદ્ધ આત્માનું જેવું સ્વરૂપ કહ્યું છે તેને જાણ તા જ અસ્દિંત– -સિદ્ધ વગેરેની સાચી એાળખાણ થશે. અસ્દિંત વગેરેના શુદ્ધ ચેતનમય દ્રવ્ય–ગુણ -પર્યાયને એાળખતાં પાતાનું શુદ્ધ ચેતનસ્વરૂપ પણ ઓળખાય છે, કેમકે બંનેના સ્વરૂષમાં નિક્ષયથી તફાવત નથી. જેવા સ્વભાવ અસ્દિંતાને પ્રગટથો તેવા જ સ્વભાવ પ્રગટવાની તાકાત આ આત્મામાં ભરી છે; તેથી તેને પરમાત્મસ્વરૂપે ધ્યાવતાં આનંદ થાય છે.-જો તેવા સ્વભાવ સત્ ન હાય તા તેનું ધ્યાન સફળ કેમ થાય! જીએા, સરસ ન્યાય આપીને (તત્ત્વાનુશાસન ગા. ૧૯૨ માં) સ્વભાવની સિદ્ધિ કરી છે. તરસ લાગી....પાણી પીધું ને તૃષ્તિ થઈ....તા ત્યાં સાચા પાણીનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે; મૃગજળના પાણીથી કાંઈ તૃષા ન મટે. તેમ સ્વભાવદષ્ટિથી આત્માને પરમાત્મસ્વરૂપે ચિંતવતાં અતીન્દ્રિય આનંદ વેદાય છે ને તૃષ્તિ થાય છે, કેમકે તેવા સ્વભાવ સત્ છે; એ કાંઈ મૃગજળ જેવી મિથ્યા-કલ્પના નથી. 'સત્ ' સ્વભાવ છે, તેના ચિન્તન વડે પંચપરમેધ્ડી-રત્નત્રય વગેરે-રૂપે આત્મા પાતે જ પરિણમે છે. ભગવાન! પંચપરમેધ્ડીપદ તારામાં જ છે.......તે તું જ છેા.

' અરે, મારા આત્મા ભગવાન ! '- એમ સન્દેહ ન કર. જો આત્મામાં ભગવાનપણું નહિ હોય તો કયાંથી તે આવશે ? માટે સત્ સ્વભાવના વિશ્વાસ કરીને તેનું ધ્યાન કર. ધ્યાનવડે આત્મા પાતે જ પંચપરમેષ્ઠીની શુદ્ધપર્યાયરૂપ થાય છે. આચાર્ય-મુનિને જે વિકલ્પ કે પ્રમાદ હાય તેની અહીં વાત નથી, અહીં તો શુદ્ધતાની વાત છે; ત્રિકાળવર્તી લોકના સવે પંચપરમેષ્ઠી ભગવ તામાં જે શુદ્ધ ગુણેા પ્રગટયા છે તે બધાય ગુણેા મારામાં ભરેલા છે- એમ સ્વસન્મુખ સ્વીકારપૂર્વ ક જ પંચપરમેષ્ઠીને સાચા નમસ્કાર થાય છે, ને ત્યાં પાતામાં પણ તેમના જેવા અપૂર્વ મંગળ ભાવા ખીલી ઊઠે છે. પોતાના સ્વીકાર વગર એકલા પરના સ્વીકારમાં શુભરાગ થાય છે પણ તેનાથી ભવના અંત નથી આવતા. ભાઈ, તારામાં જે વૈભવ ' सन્ છે તેની પ્રહ્તપળા ' કરીને સંતા તને તારું સ્વરૂપ દેખાડે છે, તુ' તેને લક્ષમાં લઈને શ્રદ્ધા કર....વસ્તુ પાતે રાગસ્વરૂપ નથી એટલે તેના શ્રદ્ધા -ત્રાન પણ રાગવડે થતા નથી, રાગથી જીદી પડેલી ચેતના વડે જ થાય છે. જ્ઞાન-સ્વભાવની સન્મુખ થઈ ને તારા આત્માને દેખ....તો પંચપરમેષ્ઠી તને તારામાં જ દેખાશે, -તેને શાધવા તારે બહાર લક્ષ નહીં કરવું પડે. તું પાતે જ પરમેષ્ઠી થઈ જઈશ.

આવી શુદ્ધપર્યાયરૂપે થયેલા જે અરિંહ ત-સિદ્ધ પરમાત્મા છે તેમને જ બીજા ગુણુવાચક નામાથી શિવ, શંકર, મહાદેવ, પ્રદ્ધા વગેરે કહેવાય છે. શં એટલે સુખ, તે જેણે પાતામાં પ્રગટ કર્યું છે તે આત્મા શંકર છે. મહાદેવ અથવા રૂદ્ર પણ તેને કંહેવાય છે કેમકે ધ્યાનરૂપી અતીન્દ્રિય લાેચન વડે તેમણે જ કામવાસનાને તથા આઠે કર્મોને ભસ્મ કરી નાંખ્યા છે. અહીં રૂદ્રતા તીવ્ર પુરુષાર્થ સૂચક છે, કષાયસૂચક નથી. અનં તચતુષ્ટયના સ્વામી હાેવાથી તે જ 'અન'ત' છે; તેમણે સ્વપ્રયોજન સાધ્યું હાેવાથી તે સિદ્ધ

ચિંાગસાર-પ્રવચન : ૧૦૬

છે; પાતે જ કેવળજ્ઞાનરૂપ પરમધ્રદ્ધ છે. આ પ્રમાણુે એાળખીને પંચ પરમેબ્ડીને ગમે તે નામ આપા;-એનાથી જીદા બીજા કાેઈ શ'કર-ધ્રદ્ધા વગેરે ઇબ્ટદેવ નથી. બીજા માહી જીવાને એવા નામ સલે કાેઈ આપે, પણ તેથી કાંઈ તે શુદ્ધ આત્માનું સ્વરૂપ નથી. જૈન-સર્વજ્ઞમાર્ગ સિવાય બીજે કયાંય આત્માનું સાચું સ્વરૂપ કહ્યું નથી. શબ્દા ભલે મળતા આવે પણ ભાવમાં માટેા ફેર છે. જૈનમાર્ગમાં આત્મા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયસ્વરૂપ કહ્યો છે, તેવા માને તા જ તેનું ધ્યાન થઈ શકે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એકબીજા વગર હાતાં નથી. ને આત્મા એકાંત કૂટસ્થ હાય તા, ઉપયાગ બીજેથી હટાવીને આત્મામાં એકાથ કરવા -એવા પલટા કઈ રીતે થાય? ને ધ્યાન કઈ રીતે થાય?

કાેઈ અબુધ જનાેએ આત્માને સર્વથા ક્ષણિક માન્યાે, કાેઈએ સર્વથા નિત્ય માન્યાે. બુધજનાે-જૈના તાે આત્માને નિત્ય-અનિત્યસ્વરૂપ જાણું છે. જગતમાં અનંત આત્મા, એકેક આત્મામાં અનંત ગુણુ-પર્યાયા, તેના અસંખ્યપ્રદેશ, ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવતા એક સમયમાં, આ વાત સર્વજ્ઞના જૈનમાર્ગમાં જ છે. અજ્ઞાનીજના અસર્વા રાને સર્વા શ માની લ્યે છે; જગતના આ બધા જીવા કાેઈ એક ઇશ્વરના અંશા છે-એમ જેણું માન્યું તેણું એક આત્માને પૂરા ન માન્યા, પણુ અનંતમા ભાગના માન્યા, એટલે ખરેખર સ્વતંત્ર આત્માનું અસ્તિત્વ માન્યું જ નહીં.-તે માટી ભૂલ છે. અહીં તાે ભગવાન કહે છે કે તારા આત્મા તારા પાતાથી પૂરા પરમેશ્વર છે, તે કાેઈ બીજાના અંશ નથી. આમ પાતાનું પરિપૂર્ણ અસ્તિત્વ જાણીને તેને ધ્યાવતાં આ આત્મા પાતે પરમ-ઇષ્ટરૂપ પરમાત્મા થઈ જાય છે. ભિન્નભિન્ન અનેક નામાથી કહેવામાં આવે છે તે આ આત્મા જ છે.-એમ જાણીને પાતાના અંતરમાં તેને ધ્યાવા.



## વિદેહી પરમાત્મા આ દેહમાં બિરાજે છે

\*

एवहि लक्खण-लखियउ जो परु णिक्कलु देउ। देहहं मज्झहिं सो वसइ तासु ण विज्जउ भेउ।। १०६।। એવા લક્ષણુયુક્ત જે પરમ વિદેહી દેવ; દેહવાસી આ જીવમાં ને તેમાં નથી ફેર. (૧૦૬) દેહા ૧૦૪-૧૦૫ માં કહેલા અરિહ ત-સિહ-શ કર વગેરે નામાથી લક્ષિત જે

પરમ–દેવ છે તે દેહરહિત હાય કે દેહમાં વસેલા હાેય–તેમાં કાંઈ ફેર નથી. 'જેવા છવા છે સિદ્ધિગત….તેવા છવા સ'સારી છે.'

200

આત્મસ બાેધન ]

-દેહ વગરના જે સિદ્ધ પરમાત્મા, ને દેહમાં રહેલા આ આત્મા,-તે બંનેમાં નિશ્ચયથી કાંઈ ભેદ ન જાણે. પાતાના શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયસ્વરૂપે પૂર્ણું આત્મા-તે વિદેહી પરમાત્મા છે, ને તેવા જ હું છું-એમ, દેહના સંયાગમાં રહીને પણ દેહાતીત આત્માને ધર્મીજીવ અનુભવમાં લ્યે છે. ભગવાન વિદેહી કે દેહવાસી, શરીરને ન જોતાં ચૈતન્યસ્વભાવને જ જીઓ તા, બંનેમાં કાંઈ ફેર નથી એમ જાણીને અંતરમાં આત્માનું ચિન્તન કરા. ખરેખર જ્યાં સ્વલક્ષ છે ત્યાં શુદ્ધોપયાંગ છે ને ત્યાં પાતાના જ શુદ્ધાત્મા દેખાય છે, બોજા જીવનું લક્ષ રહેતું નથી. 'પરમાત્મા જેવા હું છું' એવું પણ લક્ષ ત્યાં નથી; ત્યાં તાે સીધા પરમસ્વરૂપે પાતે પાતાને વેદે છે....આ રીતે જ્ઞાયકભાવપણે પાતે પાતાને અનુભવતાં રાગદ્ધે વગરના સહજ-વીતરાગી આનંદ થાય છે.

માટે હે છવ! અંતર્મુંખ થઈને તું તારા નિજાત્માને દેખ. 👘 [૧૦૬]



## શુદ્ધ આત્મદર્શન એ જ સિદ્ધિનાે પંચ \*

जे सिद्धा जे सिज्झिहिं जे सिज्झहि जिण-उत्तु । अप्पा दंसणि ते वि फुडु एहउ जाणि णिभंतु ।।१०७।।

જે સિધ્યા ને સિંહશે, સિંહ ચતા ભગવાન;

તે આતમદર્શન થકી, એમ જાણ નિર્બ્રાન્ત. (૧૦૭)

હવે યેાગસાર–ગ્રાંથને ઉપસંહાર કરતાં, ગ્રાંઘને સાર શું ને સિદ્ધિને માર્ગ શું ?–તાે કહે છે કે 'આત્મદર્શન. ' જે જીવા સિદ્ધ થયા છે, જે જીવા સિદ્ધ થશે ને જે જીવા સિદ્ધપણાને સાધી રહ્યા છે—તે આત્મદર્શન વડે જ....એમ ચાક્કસ જાણા.

## ' भेदविज्ञानतः सिद्धा... सिद्धा ये किल केचन '

—ભેદવિજ્ઞાનથી મુક્તિ, ને ભેદજ્ઞાનના અભાવથી સ સાર;-આ ટૂ કા સિદ્ધાન્ત ભગવાન જિનદેવે કહ્યો છે. આમ જાણીને હે માેક્ષાર્થી જીવા ! હે સ સારથી ભયભીત મુમુક્ષુઓ ! તમે ભેદજ્ઞાન કરીને શુદ્ધાત્માને દેખા.-આ જ માેક્ષના માર્ગ છે ને આ જ સર્વસિદ્ધાન્તના સાર છે.

જગતમાં માેક્ષના માર્ગ ત્રણેકાળે ચાલુ જ છે, કયારેય તે સર્વથા બંધ થઈ જતા નથી. વિદેહુક્ષેત્રોમાં અત્યારે પણ માેક્ષગમન ચાલુ છે, ને તે માેક્ષના માર્ગ તાે અત્યારે આ ૨૬

### િયાગસાર-પ્રવચન : ૧૦૭

२०२ ]

અહીં પણ ચાલુ જ છે. વિદેહમાં કે ભરતમાં સિદ્ધિના માર્ગ એક જ છે કે પાતાના પરમાત્મસ્વરૂપને પાતામાં દેખવું-અનુભવવું. 'આત્મદર્શન ' કહેતાં તેમાં સમ્યગ્દર્શન– –જ્ઞાન–ચારિત્ર ત્રણે સમાઈ જાય છે.

ઋષભદેવ, મહાવીર વગેરે અન'તા જીવાે માેક્ષ પામ્યા....તે કઈ રીતે? —કે પાતાના શુહઆત્માના દર્શન વડે માેક્ષ પામ્યા. સીમ'ધર ભગવાન ને કરાડાે મુનિએા માેક્ષમાં જઈ રહ્યા છે-તે કઈ રીતે? —કે પાતાના શુહઆત્માના દર્શનવડે માેક્ષને સાધી રહ્યા છે. કાેઈ એક ભવે, કાેઈ બે ભવે-એમ અન'તા જીવાે માેક્ષ જશે-તે કઈ રીતે? —કે પાતાના શુહઆત્માના દર્શન વડે જ માેક્ષને પામશે.

'' એક હાેય ત્રણુકાળમાં પરમાર્થના પથ.... ''

આખા શાસ્ત્રમાં પહેલેથી આ જ વાત ઘૂંટી ઘૂંટીને કહેતા આવ્યા છીએ કે તારા ઉપયાેગને શુદ્ધઆત્મામાં જોડીને તેને દેખ, તેને જાણ, તેમાં લીન થા....તેમ કરવાથી તું પણ માેક્ષગામી જીવાની પંકિતમાં આવી જઈશ ને શીઘ્ર સિદ્ધિને પામીશ.

આત્મદર્શન કહેા કે આત્મઅનુભવ કહેા, તે મેાક્ષની સીધી સડક છે; તે અહી થી (આત્મામાંથી) નીકળીને ઠેઠ સિદ્ધાલય મહેલ સુધી જાય છે. જેમ અહી થી (-સાનગઢથી) સડક જાય છે...તે....ઠેઠ શત્રું જય-સિદ્ધક્ષેત્ર સુધી જાય છે; તેમ શુદ્ધાત્માના શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-અનુભવરૂપ જે માર્ગ છે તે 'અહી થી' નીકળીને ઠેઠ સિદ્ધદશા સુધી ચાલ્યા જાય છે, વચ્ચે કાેઈ કાંટા કે ફાંટા નથી. (કાંટા = મિથ્યાત્વ; ફાંટા = રાગ દ્વેષ.) કાંટા કે ફાંટા વગરના, શુદ્ધ અને સીધા, સિદ્ધપદના આવા માર્ગ તીર્થ કરભગવ તાએ અને વીતરાગ સંતાએ પ્રસિદ્ધ કર્યા છે તેને જાણીને નિઃશ કપણે તું માર્ગમાં ચાલ્યા આવ સિદ્ધપદના આ માર્ગ પાતાના જ અંતરમાં શરૂ થાય છે, બહારમાં બીજા કાેઈના સહારા વડે કે ભક્તિના રાગવડે તે શરૂ થતા નથી; અંતરમાં ઉપયાગને જોડીને ત્યાં જ સિદ્ધિમાર્ગની મંગલ શરૂઆત થાય છે ને પૂર્ણતા પણ ત્યાં જ થાય છે.

સિદ્ધિ પામનારા સવે<sup>૬</sup> જીવા આવા અંતર્મુખ માર્ગે જ સિદ્ધિ પામે છે. આમ જાણીને તું પણ તારા આત્માને અંતર્દષ્ટિથી દેખ…ને આનંદથી સિદ્ધિમાર્ગમાં આવ….એમ ઉપદેશ છે. [૧૦૭]



[ હવે, ચાંથકર્તા કાેણ છે તથા રચનાનું પ્રયાજન શું છે તે આંતિમ દાેહામાં પ્રગટ કરે છે. ] આત્મસ બાહ્યન ]

# [ 202 ]

ગ્રંથરચનાનું પ્રયાજન : 'આત્મસંબાધન '

संसारह भय−भीयएण जोगिचन्द−मुणिएण । अप्पा−संबोहण कया दोहा इक−मणेण ।।१०८।।

સંસારે ભયભીત જે યેાગીન્દું સનિરાજ, એકચિત્ત દાેહા રચ્યા આત્મસંખાેધન કાજ. (૧૦૮)

શ્રી જેગીચન્દ્ર-ચેાગીન્દુ સુનિ—જેએા સ'સારથી વિરક્ત વનવાસી સ'ત હતા, સ'સારથી ભયભીત હતા, તેમણે **આત્મસ'બોધન અર્થે** ચિત્તની એકાગ્રતા પૂર્વંક આ ૧૦૮ દેાહા રચ્યા છે.

જે કાેઈ જીવ સ સારથી ભયભીત હાેય ને તેનાથી છૂટીને માેક્ષસુખ લેવા ચાહતે। હાેય, તે આ દાેહામાં અતાવ્યા પ્રમાણે આત્માથી થઈને પરમાત્મતત્ત્વની ભાવના કરજો....તેની ભાવનાથી અત્યારે પણ પરમ શાંતિ થશે ને શીઘ્ર માેક્ષસુખની પ્રાપ્તિ થશે.



જુઓ તેા ખરા....મુનિ કહે છે કે મેં ' આત્મસ બોધન ' માટે આ શાસ્ત્ર રચ્યું છે; કુંદકુંદરવામી પણ નિયમસારમાં કહે છે કે આ નિયમસાર-શાસ્ત્ર મેં 'નિજભાવના ' માટે અનાવ્યું છે. પરમાન દરૂપ વીતરાગસુખના અભિલાષી જીવા આ શાસ્ત્રોવડે પોતાના આત્માને આ રીતે સ બાધીને....પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનામાં ચિત્તને સ્થિર કરા. 'હે આત્મા ! જે પરમતત્ત્વને તે' જાણ્યું છે તેમાં તું સ્થિર થા ! '

હે વત્સ ! તારા આત્માની દયા લાવીને હવે તેને આ ભવદુઃખથી છેાડાવ ! ભવના દુઃખાેથી ભરૈલા આ અસાર સંસારથી હવે બસ થાએા....હવે તાે સારભૂત નિજસ્વરૂપમાં

[ યેાગસાર-પ્રવચન : ૧૦૮

જ ચિત્તને સ્થિર કરીને આનંદમય મેોક્ષને સાધશું. આ સ'સારમાં....કાેઈ પરભાવમાં... કે કાેઈ સ'ચાેગમાં....કચાંય જીવને ચેન નથી....એક ચૈતન્યધામમાં જ ચેન છે ને તેમાં જ ચિત્તને સ્થિર કરવા માંગે છે....આ રીતે જ્ઞાની-સ'તા ભવભીરુ છે....સ'સારથી ડરીને તેના તરફ પીઠ ફેરવીને માેક્ષ તરફ ભાગ્યા....જેમ પાછળ વાઘ પડ્યો હેાય....તેનાથી બચવા માટે માણસ ભાગે (ત્યાં આળસુ થઈ ને ઊભાે ન રહે) તેમ સ'સારમાં ચાર-ગતિમાં વાઘ જેવા મિથ્યાત્વાદિ પરસાવાથી ડરીને, તેનાથી વિસુખ થઈ ને સુસુશુઓ ભાગ્યા....ને સ્વસન્સુખ દાેડીને નિજસ્વરૂપમાં આવ્યા....નિર્ભય થઈ ને માેક્ષના પરમ-આનંદમાં બિરાજ્યા.

જેમ સમયસારની ટીકામાં અમૃતચ દ્રસૂરિ કહે છે કે 'આ સમયસારની વ્યાખ્યા કરતાં કરતાં એટલે કે તેમાં કહેલા જ્ઞાયકતત્ત્વનું ઘેલન કરતાં કરતાં જ મારી પરિણતિ અત્ય ત વિશુદ્ધ થઈ જશે '....તેમ આ યેાગસાર-દાેહાની રચના કરતાં કરતાં મારું ચિત્ત પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનામાં એકદમ સ્થિર થશે—આવા હેતુથી આ શાસ્ત્રની રચના છે. જેને સ સારના ભય હાય તે ભવ્યજીવા આ દાેહાના અભ્યાસ વડે આત્માનું પરમસ્વરૂપ દેખા....ને તેની ભાવનામાં ચિત્તને સ્થિર કરા.



' રે આત્મ તારો....આત્મ તારો ... શીધ્ર એને એાળખા, સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દ્યો....આ વચનને હૃદયે લખા. '

- આ પ્રમાણે, સ'સારથી ભયભીત ચિત્તવાળા શ્રી યેાગીચ'દ મુનિરાજે, ' આત્મ-સ'બાેધન ' રૂપ આ દેાહાની રચના વડે પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનામાં પાતાના ચિત્તને એકાગ્ર કર્યું છે....અને સ'સારથી ભયભીત બીજા ભવ્યજીવાને પણુ માર્ગદર્શન કરીને ઉપકાર કર્યા છે. હે જીવા! પાતાના પરમાત્મતત્ત્વની આળખાણુ તથા ભાવના કરીને તમે પણુ ભવદુઃખથી છૂટા ને પરમઆન'દરૂપ માક્ષસુખને પામા....આવી મ'ગલ ભાવના અને શ્રીગુરુના આશીર્વાદ સાથે, જયજયકારપૂર્વક આ શાસ્ત્રનાં પ્રવચના સમાપ્ત થાય છે.

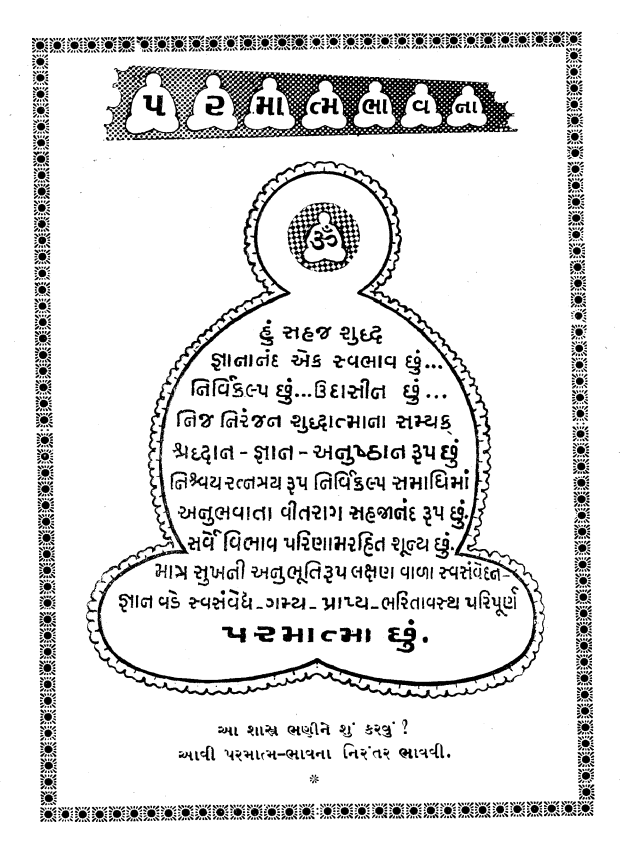
२०४ ]

## ભવભ્રમણુના ભય અને માક્ષપ્રાપ્તિની ઉત્કંઠા

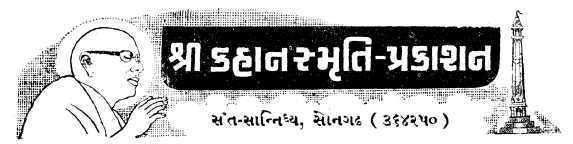
' ઇચ્છે છે નિજ મુક્તતા, ભવભયથી ડરી ચિત્ત '–એવા ભવ્ય આત્માને સંબાધવા માટે આ શાસ્ત્રની રચના છે...આખુંય જિનશાસન જ એ માટે છે. આ યાગસાર-દાેહામાં વાર વાર કહ્યું છે કે 'શુદ્ધાત્મચિંતન કરવાથી તને જલ્દી માેક્ષની પ્રાપ્તિ થશે. ' જે દાેહામાં જલ્દી–શીઘ્ર નિર્વાણ પામવાની વાત કરી છે તેની યાદી–( સ્ટદ્ધ = લઘુ, શીઘ )

> १३ लहु पावहि परम गइ.... શીઘ્ર પરમગતિ પામે. १८ लह णित्र्वाण लहंति.... શીધ્ર નિર્વાણ પામે. १९ परम पड लब्भइ एक खणेण.... એકક્ષણમાં પરમપદ પામે. શીઘ નિર્વાણને પામા. २३ पाबहु छहु णिव्वाणु... २४ छह पावह भवतीरु.... शीध लवतीरने पामे. શીઘ્ર સિદ્ધિસુખ પામા. ३० लह पावह सिद्धिसह.... ३६ लह पावइं भवपार.... શીઘ્ર ભવપાર પામે. ३७ लहु पावई भवपार.... શીઘ ભવપાર પામે. ५० लह गिव्वाणु लहेइ.... શીઘ્ર નિર્વાણ પામે. શીઘ્ર ભવતીર પામે. ५१ लह पावइ भवतीर. ५५ लहु पावइ भवपार.... શીઘ્ર ભવપાર પામે. શીલ પરમ પ્રદ્રાને પામે. ५८ ऌहु पावइ बंभु परु... ६० पीवे न जननीक्षीर.... કરી માતાનું દ્રધ ન પીએ. શીલ્ર સિદ્ધિસખ પામે. ६५ लह पावइ सिद्धिसह.... શીઘ સંસારને છેદે. ६७ लह संसारं छेद.... ७० लह शिवसख लहेइ.... શીઘ્ર શિવસુખને પામે. ७७ लह णिव्वाण लहेइ.... શીઘ્ર નિર્વાણને પામે. ८६ लह पावइ सिवसिद्धि.... શીઘ શિવ સિદ્ધિને પામે. ८९ लहू पावइ भवपार.... શીઘ્ર ભવપાર પામે. શીઘ્ર કેવળનાન પામે. ९० केवलणाण वि लह लहइ.... શીઘ્ર નિર્વાણને યામે. ९३ लह णिव्वाण लहइ.... ९८ छहु परु होहि पवित्तु.... શીઘ્ર પરમ-પવિત્ર થાય. १०२ लहू पावहि शिवसिद्धि.... ઝટ શિવસિદિને પામે.

ગસ, આત્મસાધના વડે જલ્દી ભવચક્રને৷ અંત લાવીએ, ને માેક્ષસુખ પામીને સિદ્ધભગવ તાેની સાથે સદાય રહીએ.



વીતરાગી તત્ત્વજ્ઞાનની ભાવના અને પ્રચાર એ જ ગુરુદેવની સ્મૃતિ



આ પુસ્તકના લેખક છા. હરિભાઈ જૈને ૩૮ વર્ષ સુધી, પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામીના આત્ય'ત નીકટ અ'તેવાસમાં રહીને, જૈનધર્મ'ના સુંદર–ભાવવાહી ૧૦૮ થી વધુ પુસ્તકેાનું લેખન-સંકલન કર્યું છે,-જે જૈનસાહિત્યનું એક ગૌરવ છે. શ્રી કહાનગુરુના સ્વર્ગવાસ (સં. ૨૦૩૭ કારતક વદ સાતમ) બાદ, તેએાશ્રીના ઉપકારોની સ્મૃતિમાં, ' શ્રી કહાનસ્મૃતિ પ્રકાશન ' દ્વારા નીચેના સાત પુસ્તકોનું પ્રકાશન અત્યારસુધીમાં થયું છે. (આ પુસ્તકનું પ્રકાશન પણ તેની જ દેખરેખમાં થયું છે.)

૧. પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામીના મંગલ વચનામૃતઃ-' હું એક જ્ઞાયકભાવ છું' ૧૦૦ વચનામૃતોનેા રંગછેરગી સંગ્રહઃ ગુરુદેવના ઘણા જ ભાવવાહી મુખપૃષ્ઠ સહિત. મૂલ્ય ૧–૦૦

**૨. વૈરાગ્ય-અનુપ્રેક્ષાઃ**-ગુરુદેવને અત્યંત પ્રિય ભગવતી-આરાધનામાંથી બાર ભાવનાનેહ ગુજરાતી અનુવાદ (બીજી આવૃત્તિ) મૂલ્ય ૦-૬૦

**૩. પરમાત્મપ્રકાશઃ**-આખા શાસ્ત્રની મૂળગાથાએાનું શુદ્ધ ગુજરાતી ભાષાંતર : સાથે ગુરુદેવની પરમાત્મભાવનાનું આકર્ષક ચિત્ર મૂલ્ય ૧–૫૦

૪**–૫. <sup>જ</sup>નધર્મની વાર્તાએા:**–સૌને ઉપયોગી, ઉત્તમ સંસ્કારથી ભરપૂર; સચિત્ર દશ પુસ્તકાેની શ્રેણીનું પ્રકાશન; પાઠશાળામાં વ**હે** ચવા લાયક; ભાગ ૧ અને ૨ દરેકની કિંમત ૧–૨૫

**૬-૭. સુવર્ણુ'નેા સૂર્ય'ઃ**-જોતાં જ ગમી જાય, ને વાંચતાં ચિત્તમાં પ્રસન્નતા થાય એવું સુંદર ર'ગબેર'ગી ભાવવાહી પુસ્તક; જેમાં ગુરુદેવના મ'ગલ હસ્તાક્ષરો, તેના પરિચય, જૂના ફાેટાસહિત અવનવા સ'ભારણું, તેમજ ગુરુદેવના ૧૦૦ વચનામૃત વગેરેના સ'ગ્રહ મૂલ્ય ૩-૫૦

> પ્રાપ્તિસ્થાનઃ-ઝ્રી કહાન-સ્મૃતિ પ્રકાશન: સ'ત-સાન્તિ<sup>દ</sup>ય સાનગઢ ( ૩૬૪૨૫૦ )

ł

