

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

नमो जिएाएं

श्री आत्म-कमल लिब्ध-सूरीव्वरजी-जैन-म्रंथमाला, पुष्प ४३

# आत्मतत्व-विचार

ब्यारयाना-दक्षिण-दीपक दक्षिणदेशोद्धारक जैनाचार्य श्रीमद् विजय लच्मण स्रीश्वरजी महाराज



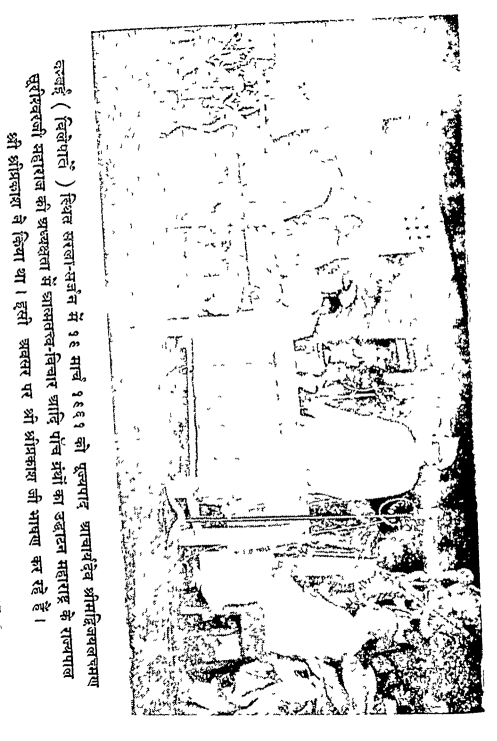
संग्राहक

कवि-कुल-तिलक शतावधानी पूज्य पंन्यासजी श्री कीर्तिविजयजी गणिवर

प्रथमावृत्ति-प्रकाशक-२००० प्रतियाँ बी० बी० महेता श्री आत्म-कमल-लिंघ सूरीव्यरजी जैन ज्ञानमदिर वि० सं० २०१९ ऐसलेन, दादर, वम्बई २८ र्इ० स० १९६३ गुजराती-संस्करण के संपादक शतावधानी पंडित श्री धीरज लाल टोकरसी शाह गुजराती-प्रथमावृत्ति - २००० प्रतियाँ गुजराती-द्वितीयावृत्ति-२००० हिन्दी-प्रथमावृत्ति- २००० 1) अग्रेजी-प्रथमात्रृत्ति - २००० हिन्दी-संस्करण के संपादक श्री ज्ञानचन्द्र विद्याविनोद भूमिका-लेखक डॉ॰ शिवनाथ एम॰ ए॰, डी॰ फिल॰ मुल्य ५) मुद्रक वलदेवदास, मिलने का पता ससार प्रेस शा॰ जयतीलाल हीराचद-वोरा काशीपुरा २९० वडगादी वाराणसी । सेम्युअल स्टीट वम्बर्डन०३



४ जनवरी १६४४ को मद्रास में द्यासदन के उद्घाटन के अवसर पर पुज्यपाद श्रीमद्विजय लच्मए सूरीश्वरजी महाराज स्वतंत्र भारत के प्रथम भारतीय गवरनर जनरल चक्रवर्ती राजगोपालाचारियरको आशीर्वाट् देते हुए



## भूमिका

पूज्यपाट जैनाचार्य श्रीमद् विजयत्तदमणसूरीश्वरजीमहा-राज के 'श्रातमतत्त्व-विचार' श्रंथ के संवंध में कुछ निवेदन करते हुए में सौभाग्य श्रार गौरव का वोध कर रहा हूँ। ऐसे ही श्रवसरों पर हम वडजीव धर्मवारि में मार्जन कर कुछ पापत्त्वय कर पाते हैं; ऐसा मेरा विश्वास है।

श्राज हमारे जीवन श्रीर समाज की क्या विडंवना है कि, हम 'श्रर्थ' श्रीर 'काम' के पीछे वेहोश दौड़ रहे हैं श्रीर हमे धर्म तथा मोक्ष की कयाएँ सुनने की सुध ही नहीं है। हम भूल गए है कि, मोक्ष ही एरम पुरुपार्थ है श्रीर धर्म ही उसकी प्राप्ति का परम साघन ! 'त्रर्थ' श्रीर 'काम' पुरुषार्थ हैं श्रवश्य; किन्तु ये मात्र पार्थिव हैं। इनकी प्रवृत्ति होनी चाहिए, धर्म के साधन में, जो धर्म ही परम पुरुपार्थ मोक्ष तक, हमारी पापबद्धता की छिन्नता तक, हमें पहुँचाता है। इस प्रकार इम देखते हैं कि, धर्म हमारे पुरुपार्थों में प्रधान साधन है-मोक्ष प्राप्ति का। अधर्म से प्राप्त अर्थ क्या हमारे काम का है ? अधर्मपूर्वक पूरी की गई इच्छा (काम ) क्या हमें सङ्गति देगी ? नहीं ! तात्पर्य यह कि, घर्म से कमाया गया धन श्रीर घर्म मार्ग का पालन कर पूरी की गई कामना ही हमें सद्गति की श्रोर — मोन्न-मुक्ति की श्रोर ले जायगी। किन्तु, श्राजं हमारा जीवन श्रीर समाज ऐसा हो गया है कि, इस रूप में चिन्ता करनेवाले कम दिखाई पड़ते हैं। वर्तमान काल में सारे जगत् में श्रशांति, वेमनस्य, रक्तपात, विद्रोह, श्रादि क्यों दिखाई पड़ रहे हैं?

कोई धर्म के मार्ग से न अर्थ (द्रव्य) प्राप्त करना चाहता है और न इस मार्ग से अपनी कामनाएँ पूरी करना चाहता है। अधिकतर देश अधर्मावलंबन की नोच-खसोट में लगे हैं। मुक्ते लगता है कि 'महाभारत' काल में भी कुछ आज की-सी ही स्थित थी। यदि ऐसी हालत न होती तो वेदव्यास क्यों कहते कि धर्म मार्ग से ही प्राप्त द्रव्य और तृप्त इच्छाएँ चास्तिवक है। ऐसे धर्म का पालन लोग क्यो नहीं करते? में यह वात हाथ उठा-उठाकर कह रहा हूँ, मगर कोई सुन नहीं रहा है:

उर्ध्व बाहुविरोम्येप नैव कश्चिच्छृणोति मे । धर्माद्मेरच कामारच स धर्मः कि न सेव्यते ॥

श्रीमत् विजय लदमण स्रीश्वर जी महाराज ने 'आत्मतत्त्व-विचार, में इसी पुरुषार्थ—धर्म, अर्थ, काम, मोश्न—को खूच स्पष्ट करके हमें समभाया है कि मोज्ञ प्राप्ति के लिए किस प्रकार कर्म कर धर्म का अर्जन किया जा सकता है। इस धर्म का अर्जन कर मोज्ञ को भागी होनेवाली आत्मा (जीव, हम सब मानव) के संबंध में भी नानाप्रकार का विवेचन कर उन्होंने गृढ़ रहस्य को सरल कर हमारे सामने रखा है।

धर्म वड़ा ही व्यापक तत्त्व है। धर्म ही व्यष्टितः मानव की श्रात्मा को, उसके जीवन को, मानव से बने समष्टि-समाज को, देश को, समग्र देशों-संसार को धारण किए हुए है। कहना तो यह चाहिए कि यह विश्वव्रह्मांड ही एक धर्म, एक नियम के श्राधार पर चल रहा है। पृथ्वी, श्राप्, तेज, वायु, श्राकाश सभी एक धर्म का पालन कर चल रहे हैं। सूर्य, चंद्र, ग्रह, नज्ज आदि सभी एक नियम से बद्ध हो चलायमान है। इसी

तिए व्यक्ति में, मानव-समाज में, इस विश्वब्रह्मांड में जहाँ और जव धर्म का व्यभिचार होता है; श्रधर्म-श्रनियम का पालन होता है, वहाँ और तब श्रशांति की सृष्टि होती है। श्राज विश्व में श्रशांति का मूल कारण धर्म का सर्वांग रूप से पालन न होना ही है। यह व्यापक धर्म क्या है? यह है धेर्य, क्षमा, संयम, श्रचौर-कर्म, श्रुचिता, इंद्रियनिश्रह, नीर-वीर-विवेकिनी चुद्धि, विद्या, सत्य, श्रकोध। मनु महाराज कहते हैं:

> धृतिर्क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिद्रिय निमहः । धीर्विद्या सत्यमकोधो दशकं धमेळक्षणम् ॥

सभ्यता तथा संस्कृति संपन्न मानव जाति की विभिन्न शाखाएँ ऐसे धर्म का ही आश्रय लेकर अपने मत, पंथ, मार्ग के अनुसार मानव-कल्याण में युगों से निरत है। 'आत्म-तत्त्व-विचार' में श्रीमत् विजय लदमण स्रीश्वर जी महाराज भी मानव-कल्याण के लिए ही प्रवृत्त दिखाई पड़ते हैं।

संसार के सभी मत या पन्थ इसी व्यापक धर्म को स्पष्ट कर लोक मानस में इसकी प्रतिष्ठा करते चले आ रहे हैं। नाना दृष्टियों से, नाना चेष्टाओं से, नाना मतों या पन्थों को इस व्यापक धर्म को स्पष्ट इसिलए करना पड़ता है कि अपनी व्यापकता के कारण यह एक ही मत या पन्ध द्वारा समग्रतः उद्घाटित नहीं किया जा सकता। इस धर्म में इतने सत्य हैं कि जो जिस दृष्टिकोण (पेंगिल) से इसे देखता है उसे उस दृष्टिकोण में ही सत्य की उपलब्धि होती है। यही कारण है कि इस व्यापक धर्म के सत्य युगों से मनीषियों द्वारा उद्घाटित और उपलब्ध होने पर भी अभी ये समग्रतः मानव-जाति के संमुख नहीं आ पाए हैं। और, कोई मनीषी यह दावा भी नहीं कर सकता कि धर्म के समस्त तत्त्व मैंने पा लिए हैं। ऐसा दावा करना भी नही चाहिए। सूर्य की समग्र किरणों को मैंने श्रापनी बाँहों में भर लिया है, यह कौन कह सकता है? वेद-व्यास ने कहा है:

### धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायाम्।

धर्म का तत्त्व ग्रंधकारमय गुहा में छिपा है। इस धर्म के छिपे तत्त्व को नाना पन्थ के मनीषी ग्रपने ज्ञानमदीप के प्रकाश की सहायता से युगों से हूँढ़ते ग्रा रहे हैं। पूज्यपाद विजय लदमण स्रीश्वर महाराज ने भी उन-धर्म के श्रनुसार ग्रपने मनीषा प्रदीप द्वारा 'श्रात्मतत्त्व-विचार' में धर्म के कुछ तत्त्वों को हूँढ़ उन्हें स्पष्ट कर लोगों के सामने रखा है।

धर्म-साधन का ग्रंतिम लदय चौथे पुरुषार्थ मोक्ष की प्राप्ति है श्रोर मोक्ष-प्राप्ति के लिए कर्म-क्षय ग्रावश्यक है, क्योंकि इसी कर्म-बंधन के फलस्वरूप श्रातमा वार-वार जन्म लेकर उनका भोग भोगा करती है। कर्म-त्तय के लिए कर्म का रूप समसना श्रावश्यक है। इसीलिए 'श्रात्मतत्त्व-विचार' में धर्म के साथ ही कर्म की भी विवेचना है।

इस घमें श्रीर कमें का साधक कौन है ? श्रातमा, शरीर जिसका पात्र श्रथवा श्राधार है। इसे सरल कर कहा जाय, तो कहेंगे कि मानव, मनुष्य, श्रादमी से आत्मा का संबंध है। श्रादमी ही धर्म तथा कर्म का साधक है। श्रतः 'श्रातम-तत्त्व-विचार' में इस श्रातमा की मीमांसा भी प्राप्त है।

'श्रात्मतत्त्व-विचार' में श्रात्मा, कर्म, धर्म का श्रन्योन्या-श्रयत्व ४६ व्याख्यानों द्वारा प्रतिपादित है। एक ही विषय को एकाधिक व्याख्यानों द्वारा भी स्पष्ट किया गया है। उक्त तीनों विषय वड़े ही निगूढ़ हैं, किंतु उन्हें सरत से सरत वना कर श्रोता तथा पाठक के लिये वोधगम्य किया गया है। यह वोधगभ्यता लाई गई है नाना धार्मिक, ऐतिहासिक, लोक प्रचलित कथाओं के उदाहरण द्वारा। ऐसा करने से निगृढ़ विपय सरत तो हुआ ही है, रोचक भी वना है। ग्रंथ रोचक तथा सरल होने के साथ ही प्रामाणिक भी है। प्रत्येक विषय को जैन-घर्म ग्रंथों से उद्धरण दे-देकर प्रमाणित किया गया है। जैन ज्ञान-विज्ञान के साथ ही विषय को स्पष्ट करने तथा सभी प्रकार के श्रोता तथा पाठक को संतुष्ट करने के लिए भारतीय अन्य घर्म-ग्रंथों से भी प्रामाणिक उद्धरण उपस्थित किए गए हैं। इतना ही नहीं यथाप्रसंग विदेशी ज्ञान-विज्ञान की विवेचना भी ग्रन्थ में प्राप्त है। इस प्रकार ग्रंथ जैन-मन के ज्ञान-विज्ञान से तो समृद्ध है ही, भारतीय ग्रन्य धर्मों तथा विदेशी धर्मों के शान-विशान से भी यह समृद्ध हुग्रा है। किंतु, समस्त ज्ञान-विज्ञान रोचक तथा सरल रीति से संमुख रखा गया है।

इस ग्रंथ द्वारा श्रीमत् विजय लदमण स्रीश्वर महाराज के दो गुणों की श्रोर दृष्टि श्राकृष्ट होती है। एक तो यह कि उनमें संतर्ध-साधुता श्रोर पांडित्य का मिणकांचन संमिश्रण है। साधु होने के साथ ही वे उचकोटि के पण्डित, विद्वान भी हैं। ऐसा संयोग विरलतः ही मिलता है। दूसरा गुण है उनकी उदारता। जैन-साधु तथा जैन-धर्म-साहित्य के गण्य-मान्य पिरडत होते हुए भी स्वदेशी-विदेशी श्रन्य मतां, पन्थां के प्रति उन्होंने उपेत्ता का भाव श्रवलंबन नही किया है। श्रपने मत की पुष्टि के लिए उन्होंने सभी धर्मों के प्रंथों का उपयोग किया है। यह उदारता ही साधु का भूषण है। इस प्रकार सची साधुता

सबको अपना कर चलने वाली उदारता और पारदर्शी विद्वत्ता इन त्रिरत्नों से पूच्यपाद विजयलदमणसूरीश्वरमहाराज भूपित है। ऐसे कितने साधु हैं ?'…… संति संतः कियंतः'। ऐसे संत की वाणी 'आत्मतत्त्व-विचार'-जैसे ग्रंथों के माध्यम से स्वदेश-विदेश में प्रचारित-प्रसारित हो, यही भगवान से प्रार्थना है।

विश्वभारती विश्वविद्यालय,

हिन्दी-भवन,

शांतिनिकेतन,

पश्चिमी बंगाल ।

१८ १. ६३.

**शिवनाथ** 

(एम्०ए०,डी० फिल्०,साहित्यरत्न,

वैदिक-धर्म-विशारद)

## दो शब्द

जैन-दर्शन ९ तत्त्व मानता है। 'पड्दर्शन-समुच्चय' (क्लो०४७) मे आचार्य हरिभद्र सूरि ने उनकी गणना इस प्रकार करायी है-—

जीवाजीवौ १-२ तथा पुरायं ३, पापाश्रव ४-४ संवरो ६ । वंघो ७ विनिर्जरा ८ मोक्षो ६ नवतत्त्वानि तन्मते॥

—१ जीव, २ अजीव, ३ पुण्य, ४ पाप, ५ आश्रव, ६ संवर, ७ वंघ, ८ निर्जरा श्रौर ९ मोक्ष ये ९ तत्त्व है।

उत्तराध्ययन (अ०२८, गा०१४) में उन्हें 'तथ्य' कहा गया है और ठाणांगसूत्र (सूत्र ६६५) में इनकी संज्ञा 'सद्भाव' दी गयी है।

प्रस्तुत प्रनथ इन ९ में मुख्यतः जीव से सम्बद्ध है और उत्तराध्ययन (अ०३६, गा०२५८) मे वर्णित अल्प संसारी जीव के विपय को लेकर आत्मा, कर्म और धर्म-सम्बन्धी ४६ व्याख्यान इसमे संगृहीत हैं।

भगवान् महावीर के प्रथम गणधर इन्द्रभूति भौर तृतीय गणधर वायुभूति को शासन में आने से पूर्व 'जीव' के सम्बन्ध में और 'जो जीव है वही शरीर' के सम्बन्ध में शंका थी। अपने पांडित्य और अपनी ख्याति को ध्यान में रखकर वे किसी के सम्मुख अपने अन्तस् की शंका व्यक्त नहीं करते थे। अतः उनकी शंकाओं का समाधान भी नहीं होता था। पर, जब वे भगवान् के सम्मुख समवसरण में गये तो भगवान् ने उनके नाम और गोत्र से उन्हें सम्बोधित करके, पहले उनकी शंका वतायी और फिर उसका समाधान किया। इसका वड़ा विस्तृत वर्णन विशेषा-वश्यक भाष्य सटीक (गाथा १५४९-१६०५; १६४५-१६८६) में उपलब्ध है। 'जीव है और वह शरोर से सर्वथा भिन्न है', इस सम्बन्ध में जैन-मान्यता का विवेचन जिज्ञास पाठक वहाँ देख सकते हैं। प्रज्ञापनासूत्र में एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय तथा वायुकाय, तेउकाय, वनस्पतिकाय, त्रसकाय आदि अनेक रूपों से जीव का विवेचन परिचय उपलब्ध है, जो प्राणिशास्त्र की दृष्ट से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण होते हुए भी अभी तक आधुनिक विद्वानों की दृष्ट से अलूता छूटा है।

अब प्रवत है कि, यदि जीव है और वह शरीर से भिन्न है, तो उसका लक्षण क्या है। उत्तराध्ययनसूत्र (अ० २८, गा० ११) में इस प्रवत का उत्तर एक ही गाथा में दिया गया है—

> नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा। वीरियं उवश्रोगो य, एयं जीवस्स लक्खणं॥

—अर्थात् १ ज्ञान, २ दर्शन, ३ चारित्र, ४ तप, ५ वीर्य, ६ उपयोग ये ६ जीव के छक्षण हैं।

जीव के सम्बन्ध में हरिभद्राचार्य ने 'षड्द्र्शन-समु<del>ड्य</del>य' ( रुहो॰ ४८ ) में कहा है—

तत्र ज्ञानादि धर्मेभ्यो,
भिन्नाभिन्न विवृत्तिमान्।
कर्त्ता शुभाशुभं कर्म,
भोक्ता कर्म फलं तथा॥

—वह जीव ज्ञानादि धर्मींवाला है; भिन्न-अभिन्न का

विवेचक है, शुभ-अशुभ कर्मी का कर्ता और (अपने किये ) कर्मी के फल का भोक्ता है। वह जीव चैतन्य लक्षणवाला है।

एक वार गौतम स्वामी ने भगवान् से पूछा—''जीवे णं भंते कि अत्तकडे दुःखे, परकडे दुःखे, तदुभय कडे दुःखे?" इस पर भगवान् ने उत्तर दिया—''गोयमा! अत्तकडे दुःखे, नो परकडे दुःखे, नो तदुभय कडे दुःखे।' (हे गौतम! दुःख स्वयं- कृत है, वह परकृत नहीं है और स्व-पर-उभय कृत नहीं है।)

सभी आस्तिक दर्शन जीव के स्वकर्म फल भोगने की बात किसी-न-किसी रूप में स्वीकार करते हैं; पर कर्म-दर्शन का जैसा विशद् विस्तृत और शृखलावद्ध विवेचन जैन-शास्त्रों में हैं, वैसा किसी भी अन्य तीर्थिक-शास्त्र में नहीं हैं।

जैन-शास्त्र कर्म ८ मानते है। प्रथम कर्मप्रन्थ मे जैनाचार्य देवेन्द्रसूरि ने उनकी गणना इस प्रकार करायी है—ं

(१) ज्ञानावरणीय (२) दर्शनावरणीय (३) वेदनीय (४) मोहनीय (५) आयु (६) नाम (७) गोत्र और (८) अन्तराय ये आठ कर्म है। इन आठ कर्मों की १५८ उत्तर प्रकृतियाँ हैं।

इन कमों का वन्धन जीव किन परिस्थितियों में करता है, वाँचे हुए कमें कितने काल में उदय में आते हैं, उनका फल क्या होता है, कैसे खप सकते हैं अथवा कैसे डीले वॅधते हैं, आदि अनेक ऐसे प्रक्रन हैं, जिनका उत्तर जैन-शास्त्रो-सरीखा विस्तार से कहीं अन्यत्र नहीं मिलनेवाला है।

कर्म-सम्बन्धी यह विवेचन जैन-साहित्य में कुछ नया नहीं है। इस सम्बन्ध में कितने ही सन्दर्भ ठाणांगसूत्र, समवायांग

सृत्र, व्याख्याप्रज्ञपि तथा उत्तराध्ययनसृत्र में उपलब्ध हैं। इनके अतिरिक्त १२-चे अंग दृष्टिवाद के अन्तर्गत कर्मप्रवाद नाम का एक वड़ा विस्तृतशास्त्र था, जो अब छुप्त हो गया। वाद के आचार्यों ने भी इस ज्ञास्त्र पर वड़े विस्तार से विचार किया है और उन कृतियों पर विस्तृत भाष्य तथा टीकाएँ उपलब्ध है।

कर्म-दर्शन-सम्बन्धी जैन-शाखों में इतने पारिभापिक शब्द हैं तथा पूरे शास्त्र का इतना विस्तार है कि, उन सब को पढ़कर आत्मसात् कर पाना बड़े अध्यवसाय का कार्य है और विना गुरु-मुख से समझे समझ पाना बड़ा कठिन है।

जैन-दर्शन पुरुपार्थ का समर्थक है और उसकी मान्यता है कि, व्यक्ति यदि उचित प्रयास करे तो कर्म डीले वॅघ सकते है और उनके भोगों से बहुत-कुछ व्यक्ति मुक्त रह सकता है।

गोशालक के आजीवक-सम्प्रदाय के सद्दालपुत्र-नामक एक श्रावक को भगवान् ने स्वयं पुरुपार्थ के महत्त्व का ज्ञान कराया था। जैनशास्त्र की मान्यता है कि, पॉच गतियो—(१) नारकी (२) तिर्थंच (३) मनुष्य (४) देव (५) मोक्ष—में से व्यक्ति अपने पुरुपार्थ से चाहे जो प्राप्त कर सकता है।

कर्म को ढीछा वॉधने अथवा उनसे सर्वथा मुक्ति का उपाय धर्म है। जैन-धर्म धर्म को दो रूपो में स्वीकार करता है—(१) गृहस्थ-धर्म (२) साधु-धर्म।

इस प्रकार कर्म-दर्शन के तत्त्व को समझने के छिए (१) आत्मा (२) कर्म और (३) धर्म इन तीनों का समझना आवश्यक है।

प्रखर विद्वान जेनाचार्य विजयलक्ष्मण सूरि-रचित प्रस्तुत अन्थ में इन्हीं तीनो विषयो पर ४६ व्याख्यान संगृहीत हैं। ये जैनाचार्य श्री विजयलक्ष्मण सूरी इवरजी की यह कृति वस्तुतः कर्म-प्रन्थों की कुन्जी है और समस्त प्राचीन-अर्वाचीन कर्म-दर्शन-सम्बन्धी प्रन्थों का सार है। यह प्रन्थ न केवल जिज्ञासु वर्ग को कर्म-दर्शन का परिचय प्राप्त कराने में समर्थ है बल्कि विद्वत्-वर्ग की शंकाओं का समाधान करने तथा शास्त्रीय और परम्परागत मान्यताओं को स्पष्ट करने में भी समर्थ है।

जैनाचार्य जितने वड़े विद्वान हैं, उतने ही योगो भी। आपने स्रिमंत्र के पाँचो पीठ सिद्ध किये हैं। प्रथम और द्वितीय पीठ आपने रोहिडा (राजस्थान) में सिद्ध किया, तीसरा और चौथा पीठ अंघेरी (वम्वई) में सिद्ध किया और पाँचवा पीठ महाराष्ट्र के निपाणी के चातुर्मास में आपने सिद्ध किया। इसके अतिरिक्त भी आपने कई साधना की है।

आचार्यश्री की व्याख्यान-शैछी के सम्वन्ध में तो कुछ कहना ही नहीं है। प्रस्तुत प्रन्थ ही इस बात का प्रमाण है कि, वे किप्ट-से-क्रिष्ट विषय को कितने रोचक ढंग से प्रस्तुत करने में समर्थ हैं।

| मकरसंक्रान्ति, २०१६ वि० | ) |                 |
|-------------------------|---|-----------------|
| दफ्तरी वाडी,            | } | ज्ञानचन्द्र     |
| चिंचोली, मलाड, वम्बई ६४ | 1 | ( विद्याविनोद ) |

## निवेदन

प्रातःस्मरणीय जैनाचार्य श्री १००८ विजयलक्ष्मणसूरी इवर श्री महाराज के 'आत्मतत्त्व-विचार' का हिन्दी संस्करण आपके हाथों में देते हमें अतीव हुए हो रहा है। हिन्दी में जैन-साहित्य वस्तुतः बहुत ही कम है। अतः निज्ञ्चय ही प्रस्तुत प्रन्थ उस कमी के निवारण में एक ठोस कदम के रूप में सिद्ध होगा।

आत्मतत्त्व-विचार के गुजराती-संस्करण का पाठक-वृन्द ने कैसा खागत किया, यह इसी वात से स्पष्ट है कि, अत्यल्पकाल में हमें उसके दो संस्करण निकालने पड़े।

गुजराती-संस्करण के प्रकाशन के बाद विद्वत्-समाज ने उसका अंग्रेजी-संस्करण प्रस्तुत करने का प्रस्ताव रखा ताकि भार-तीय संस्कृति में रुचि रखनेवाछे विदेशी तथा देशी विद्वान परम गूड़ कर्म-दर्शन से परिचय प्राप्त कर सकें। पुस्तक प्रेस में जा चुकी है और यथाशीघ्र ही हम उसे भी पाठको को प्रस्तुत कर सकेंगे।

आत्मतत्त्व-विचार के संप्राहक पूज्य पंन्यास जी कीर्तिविजय गणिजी महाराज ने आचार्यश्री की वाणी को इस रूप में संप्रह करके न केवल वाणी को अमरता प्रदान की है; वरन् जिज्ञासु पाठकों को उसे उपलब्ध कराकर जैन-जगत का वड़ा हित किया है। आपकी साहित्य-सेवा इसी वात से स्पष्ट है कि, अब तक आपकी पुस्तकों की लगभग २ लाख प्रतियाँ पाठकवृन्द के हाथों में पहुँच चुकी हैं और गुणी जन ने उसे वड़े आदर तथा स्नेह से स्वीकार करके पूज्य पंन्यास जी के प्रति अपना कर्त्तव्य निभाया है।

दूर छपाई-व्यवस्था के कारण यदि मुद्रण-दोष रह गये हों तो आशा है सुज्ञ पाठक क्षमा करेंगे।

## सत्ताईस

| Silvanot           | विषय                                         | erf. |
|--------------------|----------------------------------------------|------|
| न्याख्यान          | _                                            | र १८ |
|                    | चरित्र के दो प्रकार                          | ६८९  |
|                    | देशविरति चारित्र किस गृहस्थ को होता है       | ६८९  |
|                    | मार्गानुसारी के ३५ नियम                      | ६८९  |
|                    | मध्यम और उत्तम कोटि के ग्रहस्थ               | ६९२  |
|                    | सम्यक्त्व की धारणा                           | ६९३  |
|                    | वारह वर्तों के नाम                           | ६९३  |
|                    | वर्तो के विभाग                               | ६९४  |
|                    | प्रथम—स्थूल-प्राणातिपात-विरमण-व्रत           | ६९४  |
|                    | द्वितीय—स्यूल-मृषावाद-विरमण-वत               | ६९६  |
|                    | तृतीय <del>स्यू</del> ल-अदत्तादान-विरमण-व्रत | ६९६  |
|                    | चतुर्थमैथुन विरमण-व्रत                       | ६९७  |
|                    | पॉॅंचवॉॅ—परिग्रह-परिमाण-त्रत                 | ६९७  |
|                    | छठाँ—िद्क्-परिमाण-त्रत                       | ६९७  |
|                    | सप्तम—भोगोपभोग-परिमाण-व्रत                   | ६९८  |
|                    | अष्टमअनर्थदंड-विरमण-त्रत                     | ६९९  |
|                    | नवम्—सामायिक व्रत                            | ६९९  |
|                    | दशम्—देशावकाशिक-वत                           | 900  |
|                    | ग्यारहवॉ—पौषध-व्रत                           | 900  |
|                    | बारहवाँ—अतिथि संविभाग-त्रत                   | 900  |
|                    | श्रावक की दिनचर्या                           | ७०१  |
| <b>छिया</b> लीसवाँ | सम्यक् चरित्र (२)                            | ५०२  |
|                    | सर्वविरति चारित्र के अधिकारी                 | ७०३  |
|                    | प्रथम महानत                                  | ७०५  |
|                    | द्वितीय महावत                                | ७०६  |
|                    |                                              |      |

## पंद्रह

| <u> व्याख्यान</u>     | विषय                                              | <u>ব</u> ন্ত |
|-----------------------|---------------------------------------------------|--------------|
|                       | पॉच प्रकार के शरीर                                | ६३           |
|                       | सस्कारों का सचय और उनका सुधार                     | ६४           |
|                       | वस्तुपाल-तेजपाल का दृष्टान्त                      | ६५           |
|                       | पुनर्जन्म का हाल सुनानेवाले मिन्रते हैं           | ६६           |
| पाँचवाँ               | आत्मा की अखण्डता                                  | ६८           |
|                       | आत्मा की व्याख्या                                 | ६८           |
|                       | आत्मा सदा अखण्ड रहता है                           | ६९           |
|                       | आत्मा सकोच-विस्तार गुणघारी है                     | ६९           |
|                       | आत्मा देह  परिमाण  है                             | ७०           |
|                       | एक शरीर में आत्मा कितनी <sup>१</sup>              | ৬३           |
|                       | लोकाकाश                                           | ७५           |
|                       | लोक का सामान्य परिचय                              | ७५           |
|                       | आत्मा को फॅर्सानेवाले पुद्गल हैं                  | ७७           |
|                       | सेठ श्रीर जाट का दशन्त 🧪 🕒                        | ७८           |
|                       | निद्रा की छाती पर चढ़ बैठनेवाले सेठ का द्रप्टान्त | ८१           |
| <b>छ</b> ठाँ          | आत्मा की संख्या                                   | ८३           |
| _                     | पारसमण्रि का दृष्टान्त                            | ९४           |
| सातवाँ                | आत्मा का मूल्य                                    | ९७           |
|                       | तीन मित्रों का दृष्टान्त                          | ९९           |
| .•.                   | पुण्यशाली आत्मा का प्रभाव                         | १०६          |
| श्राठवाँ <sup>,</sup> | अत्मा का खजाना (१)                                | १०९          |
|                       | भील राजा की तीन रानियों का दृष्टान्त              | ११२          |
| J                     | ग्रक्ल लेनेवाले पदभ्रष्ट मंत्री की कथा            | ११७          |
| नवॉ                   | आत्मा का खनाना (२)                                | १२२          |
| <b>~</b> -            | इलापुत्र का द्रष्टान्त                            | १२८          |
| 3) P                  |                                                   |              |

## सोलह

| <b>न्याख्या</b> न | विषय                                     | पृष्ठ |
|-------------------|------------------------------------------|-------|
|                   | ज्ञान की आराधना                          | १३२   |
|                   | मतिज्ञान के भेद                          | १३३   |
|                   | औत्पत्तिकी बुद्धि                        | १३४   |
|                   | वैनेयिकी बुद्धि                          | १३६   |
|                   | कार्मिकी बुद्धि                          | १३६   |
|                   | परिणामिकी बुद्धि                         | १३७   |
|                   | श्रुतज्ञान के भेद                        | १३८   |
|                   | अवधिज्ञान आदि के भेद                     | १४०   |
| दसवाँ             | थात्मा का खजाना (३)                      | १४२   |
| •                 | हंस ग्रौर केशव की बात                    | १४६   |
|                   | पुरुषार्थं की प्रतिष्ठा                  | १५०   |
|                   | पुरुषार्थ के पॉच दर्जे                   | १५१   |
|                   | नियतिवाद की निरर्थकता पर                 |       |
|                   | सद्दालपुत्र का दृष्टान्त                 | १५१   |
| _                 | अद्धा                                    | १५४   |
| ग्यारहवाँ         | सर्वेज्ञता                               | १५८   |
|                   | मानव भृत-भविष्यत् और वर्तमान जान सकता है | १६६   |
| वारहवाँ           | आत्मज्ञान कब होता है                     | १७२   |
|                   | बाँमनी गाय के खरीदार का द्रष्टान्त       | १७३   |
|                   | सद्गुर कैसा हो                           | १७४   |
|                   | आत्म-जान केवल पुस्तको से नहीं मिल सकता   | १७५   |
|                   | गुरु दीपक है                             | १७६   |
|                   | लड़के गुरु के पास जायेंगे तो             | १७६   |
|                   | चार पंडितो की वात                        | १७९   |
| •                 | मिथ्यात्व का महारोग                      | १८१   |

#### सत्रह

|                  | •                                             |              |
|------------------|-----------------------------------------------|--------------|
| व्याख्यान        | विपय                                          | <u> বৃষ্</u> |
| तेरहवाँ          | आत्मा की शक्ति (१)                            | १८८          |
|                  | तीर्घंकर किस भूमि में होते हैं                | १८८          |
|                  | तीर्थंकरो का जन्म और दिक्कुमारियो का          |              |
|                  | <b>आगम</b> न                                  | <b>१</b> ८९  |
|                  | एक प्रासगिक घटना                              | १९०          |
|                  | चोमधर्मेन्द्र को जन्म की जानकारी और जाने की   |              |
|                  | तैयारी                                        | १९०          |
|                  | नाम के मोह पर नरघाजी का किस्सा                | १९१          |
|                  | हरिणेगमेपी की उद्घोषणा और प्रयाण              | १९३          |
|                  | प्रनु को मेरु पर ले जाना                      | <b>१</b> ९३  |
|                  | मेरु-पर्वत पर स्नात्राभिषेक                   | <b>१</b> ९३  |
|                  | सौधमेन्द्र की दांका और प्रभु द्वारा प्रदर्शित | _            |
|                  | अद्भुत् शक्ति                                 | रै९४         |
|                  | स्नात्राभिपेक की पूर्णाहुति                   | १९५          |
|                  | बकरिया सिंह का दृष्टान्त                      | १९६          |
|                  | रूपसेन की कथा                                 | १९७          |
| चौ <b>द</b> हवाँ | आत्मा की शक्ति (२)                            | २०४          |
|                  | नलदेव का बल                                   | २०५          |
|                  | वासुदेव का बल                                 | २०६          |
|                  | चक्रवर्ती का वल                               | २०९          |
|                  | तपस्वी के वल पर महामुनि विष्णुकुनार की        |              |
| •.               | कथ                                            | र २११        |
| पंद्रहवाँ        | आत्मसुख (१)                                   | <b>२</b> १९  |
|                  | भोरि ग्रौर गुबरीले का दृष्टान्त               | २२३          |
|                  | सेठ-सिठानी की बात                             | ्२२७         |

### ग्रठारह

| व्याख्यान     | विषय                                        | বৃষ্ট |
|---------------|---------------------------------------------|-------|
|               | चक्रवर्ती का भोजन                           | २३१   |
| स्रोलहवाँ     | आत्मसुख ( २ )                               | २३३   |
| •             | मेढकों से घडा करनेवाले बनिये का दृष्टान्त   | २३५   |
|               | पंडित ग्रौर रवारी                           | २३९   |
|               | दान में दिया हुआ धन ही आपका है, इस पर       |       |
|               | नगर-सेठ का दृष्टान्त                        | २४३   |
|               | आत्मसुख का अनुभव कब होता है                 | २४५   |
|               | दूसरा खण्डः कर्म                            |       |
| ತಿ            | -                                           |       |
| सतरहवाँ       | कर्म की पहचान                               | २४९   |
| •             | ठनठनपाल की बात                              | २५७   |
| श्रठार्हवाँ 🕐 | कर्म की शक्ति                               | २६०   |
|               | ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती को कथा                 | २६३   |
| ₹             | चिलातीपुत्र का चमत्कारिक चरित्र             | २६५   |
| उन्नीसवाँ     | कर्म-बन्धन                                  | २७३   |
|               | मूर्त कर्मों का अमूर्त आत्मा पर असर होता है | २७७   |
| (             | नवतत्त्व और कर्मवाद                         | २७८   |
|               | धर्मी कितने हैं                             | २८१   |
|               | कर्म-चन्घन के कारण                          | २८३   |
|               | मिथ्यात्व                                   | २८४   |
|               | अविरति                                      | २८५   |
|               | कषाय                                        | २८६   |
|               | योग                                         | २८७   |
|               | कर्म-कन्ध के प्रकार                         | २८७   |
| वीसवाँ        | योगवल                                       | २९१   |
|               |                                             |       |

### उन्नीस

| <b>व्याख्या</b> न | विपय                                   | पृष्ठ |
|-------------------|----------------------------------------|-------|
|                   | योग अर्थात् प्रवृत्ति                  | २९२   |
|                   | आत्म-प्रदेश में आन्दोलन किससे होता है  | २९३   |
|                   | योग-स्थानक                             | २९३   |
| ,                 | प्रदेश-वंध                             | २९४   |
|                   | प्रकृति-वध भी योगवल से ही होता है      | २९४   |
|                   | कर्मों की मूल प्रवृत्तियाँ             | २९५   |
|                   | आयुष्य-कर्म का वन्ध कव और कैसे होता है | २९६   |
| _                 | सार्थवाह के पुत्रों की कथा             | ३००   |
| इक्कीसवाँ         | आठ कर्म (१)                            | ३०७   |
|                   | आठ कमों का यह क्रम क्यों               | ३०८   |
|                   | ज्ञानावरणीय कर्म                       | ३०९   |
|                   | दर्शनावरणीय कर्म                       | ३१२   |
|                   | वेदनीय कर्म                            | ३१४   |
|                   | मोहनीय कर्म                            | ३१६   |
|                   | वावा जी की बात                         | ३१८   |
|                   | क्रोध                                  | ३२२   |
| ~                 | मान                                    | ३२२   |
|                   | माया                                   | ३२२   |
| ي.                | लोभ                                    | ३२३   |
| वाइसवॉ            | आठ कर्म ( २ )                          | ३२७   |
|                   | आयुष्य कर्म                            | ३२७   |
|                   | मौत चाहनेवाले लकइहारे की कथा           | ३२८   |
|                   | नामकर्म                                | ३३०   |
|                   | गोत्रकर्म                              | ३३७   |
|                   | अन्तरायकर्म <b>ः</b>                   | ३३८   |
|                   |                                        |       |

### वीस

| व्याख्यान | विषय                                       | <b>हिं</b> |
|-----------|--------------------------------------------|------------|
| तेईसवाँ   | अन्यवसाय                                   | 3,80       |
|           | अध्यवसाय का अर्थ                           | ३४०        |
|           | अय्यवसाय की महत्ता                         | ३४०        |
|           | प्रसन्नचन्द्र राजिंप की कथा                | ३४१        |
|           | अध्यवसाय किसको होते हैं                    | ३४५        |
|           | अध्यवसायो के परिवर्तन                      | ३४७        |
|           | स्थिति-बंध में अध्यवसाय कारणभूत है         | ३४९        |
|           | स्थिति के प्रकार                           | ३४९        |
|           | आठकमों की स्थिति                           | ३४९        |
|           | किसको कैसा स्थितिवंघ होता है               | ३५१        |
|           | अव्यवसायों की तरतमता—हेश्या                | ३५१        |
|           | जम्बूबृत्त ग्रौर ६ पुरुष                   | ३५२        |
|           | <b>टे</b> स्या के विषय में कुछ प्रश्न      | ३५३        |
| चौवीसवाँ  | कर्म का उदय                                | ३५६        |
|           | कर्म-बन्धन होता ही रहता है                 | ३५६        |
|           | कर्म तुरन्त उदय मे नहीं आता                | ३५६        |
|           | आत्मा को आठों कर्मों का उदय होता है        | ३५७        |
|           | अवाधाकाल                                   | ३५८        |
|           | सत्ता मे पड़े हुए कमों मे परिवर्तन होता है | ३५९        |
|           | उदय में आता हुआ कर्म किस तरह भोगा जाता     | है ३५९     |
|           | द्रव्यादि पाँच निमित्त                     | ३६१        |
|           | कर्म किसी के रोके नहीं रुकते               | ३६१        |
|           | कर्म का प्रभाव अनादि काल से है             | ३६२        |
|           | उदयकाल का प्रभाव                           | ३६३        |
|           | <b>मृगा</b> पुत्र                          | ३६४        |
|           |                                            |            |

### इक्षीस

| <i>च्या</i> ख्यान   | विपय •                                           | 58          |
|---------------------|--------------------------------------------------|-------------|
|                     | सनातन नियम                                       | ३६५         |
|                     | प्रज्ञल पुण्योदय पर सेठ की बात                   | ३६५         |
|                     | पुण्य की समाति पर                                | ३६८         |
|                     | पाप के उदय का समय                                | ३६८         |
|                     | हित शिक्षा                                       | ३७०         |
| पच्चीसवाँ           | कर्म की ग्रुभाग्रुभता                            | ३७१         |
|                     | आत्मा पर कर्म का प्रभाव पड़ता है                 | <b>ই</b> ৩१ |
|                     | कर्म-प्रकृति में ग्रुभाग्रुभ का व्यवहार          | ३७२         |
|                     | ग्रुभ कितनी ? अग्रुभ कितनी ?                     | ३७२         |
|                     | चार घातिया कर्मों की ४५ अञ्चम प्रकृतियाँ         | ३७३         |
|                     | कुवेर सेठ की बात                                 | ३७४         |
|                     | आवातिया कर्मों की ४२ ग्रुम और ३७ अग्रुम          |             |
|                     | <sup>र</sup> प्रकृतियाँ                          | ३७८         |
|                     | सोने की पाट का उत्पात्                           | ३७८         |
| <b>छ</b> न्बीसवाँ े | कर्मवन्ध और उसके कारणे। पर विचार ( ? )           | ३८५         |
| ~                   | नमक के चटकारे के कारण प्राण गँवाने वाला          |             |
|                     | श्रीमंत-पुत्र                                    | ३८८         |
| ,                   | कर्म-वध के कारण अनादिकालीन हैं                   | ३९०         |
|                     | कारणी का क्रम सहेतुक है                          | ३९०         |
|                     | पहला-कारण मिथ्यात्व                              | ३९१         |
|                     | अगारमर्देकसूरि का प्रवंध                         | ३९२         |
|                     | मिथ्यात्व और् सम्यक्त्व                          | ३९४         |
| Ţ·                  | सम्यक् दृष्टि और मिथ्या दृष्टि की करनी में अन्तर | : ३९४       |
|                     | दो प्रकार का सम्यक्त्व                           | ३९५         |
|                     | वंधन और मोक्ष का कारण मन है                      | ३९६         |

## वाईस

| व्याख्यान           | विषय                                   | पृष्ठ       |
|---------------------|----------------------------------------|-------------|
|                     | युक्ति से चोर को पकड़नेवाले सेठ की बात | ३९७         |
|                     | मिथ्यात्व को दूर करो                   | ३९६         |
| सत्ताईसवाँ          | कर्मबन्ध और उसके कारणी पर विचार (२)    | 800         |
| •                   | विरति का अर्थ                          | 800         |
|                     | अविरति का त्याग आवश्यक क्यो            | ४०१         |
|                     | पाप करने की आजादी भी पाप है            | ४०२         |
|                     | तीन प्रकार के पुरुष                    | ४०३         |
|                     | पाप से दुःख और पुण्य से सुख            | ४०४         |
|                     | विरति के दो प्रकार                     | ४०४         |
|                     | पाप प्रवृत्ति पर भिखारी का दृष्टान्त   | ४०६         |
|                     | अठारह पाप स्थानक                       | ४०७         |
|                     | सुवंधु की कथा                          | ४०८         |
|                     | कषाय                                   | ४०९         |
|                     | योग                                    | ४१३         |
| <b>त्रद्वाइसवाँ</b> | कर्म-वघ और उसके कारणों पर विचार ( ३ )  | ४१५         |
|                     | ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म-बंध    |             |
|                     | के कार                                 | ण ४१७       |
|                     | मोहनीय कर्मबंघ के विशेष कारण           | ४१८         |
|                     | सागर सेठ की कथा                        | ४२०         |
|                     | अन्तराय कर्म-बधन के विशेष कारण         | ४२५         |
|                     | वेदनीय कर्म-वंधन के विशेष कारण         | ४२६         |
|                     | आयुष्य-कर्म-बधन के विशेष कारण          | ४२७         |
|                     | नाम-कर्म का बन्ध करनेवाले विशेष कारण   | ४३०         |
| يە.                 | गोत्र-कर्म-वन्धन के विशेष कारण         | ४३०         |
| <b>चनतीसवाँ</b>     | आठ करण                                 | <b>४</b> ३ः |

## तेईस

| व्याख्यान  | विषय                                | प्रव        |
|------------|-------------------------------------|-------------|
|            | श्रठारह नातों की कथा                | ४ई४         |
| तीसवाँ     | गुणस्थान (१)                        | ጸጸጸ         |
|            | गुणस्थान का अर्थ                    | ४४५         |
|            | गुणस्यानीं की                       | ४४६         |
|            | गुणस्थानों के नाम                   | ४४६         |
|            | गुणस्थानों के क्रम                  | 880         |
|            | ( १ ) मिथ्यात्व गुणस्थान            | <i></i>     |
|            | (२) सास्वादन सम्यन्दष्टि गुणस्थान   | ४५०         |
|            | (३) सम्यग्यमिय्यादृष्टि गुणस्थान    | ४५२         |
|            | ( ४ ) अविरत सम्यग्दष्टि गुणस्थान    | ४५३         |
| _          | श्रेणिक राजा को सम्यक्ख की प्राप्ति | ४५८         |
| एकतीसवाँ   | गुणस्थान (२)                        | ४६५         |
|            | (५) देश विरति गुणस्थान              | ४६८         |
|            | (६) प्रमत्त सयत गुणस्थान            | ४७२         |
|            | श्रमात्य तेतली पुत्र की कथा         | <i></i> ያፅሄ |
|            | ( ७ ) अप्रमत्त संयत गुणस्थान        | ४७९         |
|            | (८) निवृत्तियादर गुणस्थान           | ४८१         |
| <b>•</b> . | शुक्लध्यान के चार प्रकार            | ४८३         |
| वत्तीसवाँ  | गुणस्थान (३)                        | ४८६         |
|            | (९) अनिवृत्तिवादर गुणस्थान          | ४८७         |
|            | ( १० ) सूक्ष्म संपराय गुणस्थान      | ४८८         |
|            | महर्षि कपिल की कथा                  | 855         |
|            | ( १० ) सूहम सपराय गुणस्थान          | ४९३         |
|            | (११) उपशात मोह् गुणस्थान            | ४९४         |
|            | ( १२ ) क्षीण मोहन गुणस्थान          | <i></i>     |
|            |                                     |             |

## चौवीस

| व्याख्यान         | विषय                                      | নূত্র |  |  |  |
|-------------------|-------------------------------------------|-------|--|--|--|
|                   | ( १३ ) सयोगिकेवलि गुणस्थान                | ४९५   |  |  |  |
|                   | ( १४ ) अयोगिकेविल गुणस्थान                | ४९६   |  |  |  |
| तैंतीसवाँ         | कर्म की निर्जरा                           | ४९९   |  |  |  |
|                   | <b>त्रदश्य चोर</b> केसे पकडा गया          | ४९९   |  |  |  |
|                   | कर्मों को निकालने का उपाय                 | ५०१   |  |  |  |
|                   | वारह प्रकार का तप                         | ५०४   |  |  |  |
|                   | कुछ सूचनाएँ                               | ५०८   |  |  |  |
| तीसरा खण्ड : धर्म |                                           |       |  |  |  |
| चौंतीसवाँ         | धर्म की आवश्यकता                          | ५११   |  |  |  |
|                   | नंदिषेण सुनि की कथा                       | ५१७   |  |  |  |
| •                 | मानव जीवनधर्म = ०                         | ५३४,  |  |  |  |
|                   | दुष्ट को त्राश्रय देने की एक पुरानी कहानी | ५२६   |  |  |  |
| रैतीसवाँ          | धर्म की शक्ति                             | ५३०   |  |  |  |
| 1                 | वहुमत पर बंदरों की कथा                    | ५३२   |  |  |  |
| `                 | अशरणो का शरण धर्म है                      | ५३५   |  |  |  |
|                   | धर्म से होनेवाले अनेक लाभ                 | ५३६   |  |  |  |
|                   | धन चाहिए या धर्म                          | ५३९   |  |  |  |
|                   | धर्मबुद्धि श्रीर पापबुद्धि की बात         | ५४०   |  |  |  |
| ς . •             | धर्म की शक्ति अचित्य है                   | ५४४   |  |  |  |
| <b>छत्तीसवाँ</b>  | धर्म की पहचान                             | ५४५   |  |  |  |
|                   | धर्म का अर्थ                              | ५४९   |  |  |  |
|                   | धर्म का लक्षण                             | ५५०   |  |  |  |
|                   | संत दृढ़ महरी की कथा                      | ५५२   |  |  |  |
|                   | धर्म की परीक्षा                           | ५५६   |  |  |  |
|                   |                                           |       |  |  |  |

## छुव्वीस

| व्याख्यान         | विषय                           | पृप्र         |
|-------------------|--------------------------------|---------------|
|                   | सम्यक्त्व का अर्थ              | ६३७           |
|                   | सम्यक्त्व के प्रकार            | ६३८           |
|                   | सम्यक्त्व के ६७ वोल            | ६४२           |
|                   | चार सद्दना                     | ६४२           |
|                   | तीन लिंग                       | ६४५           |
|                   | दस प्रकार का विनय              | ६४७           |
|                   | जिन मदिर में वर्तने के ८४ नियम | ६४८           |
|                   | तीन प्रकार की ग्रुद्धि         | ६५२           |
|                   | पॉच प्रकार के दूषण             | ६५३           |
| तेतालीसवाँ        | सम्यक्त्व (३)                  | ६५६           |
|                   | आठ प्रभावक                     | ६५६           |
|                   | पॉच भूषण                       | ६६१           |
|                   | पाँच लक्षण                     | ६६३           |
|                   | ६ यतनाएँ                       | ६६५           |
|                   | ६ आगार                         | દ્દપૂ         |
|                   | ६ भावनाएँ                      | ६६६           |
|                   | ६ स्थान                        | ६६७           |
| चौवालीसवाँ        | सम्यक् ज्ञान                   | ६६९           |
|                   | दो प्रवासी                     | ६७२           |
| <b>पैतालीसवाँ</b> |                                | 401           |
| 1/11/20/21/41     | सम्यक् चारित्र (१)             | ६८६           |
|                   | चरित्र की महिमा                | ६८६           |
|                   | भवभ्रमण का महारोग              | <b>` ६</b> ८७ |
|                   | मोह आपका कहर शत्रु है          | ६८७           |
|                   |                                |               |

## सत्ताईस

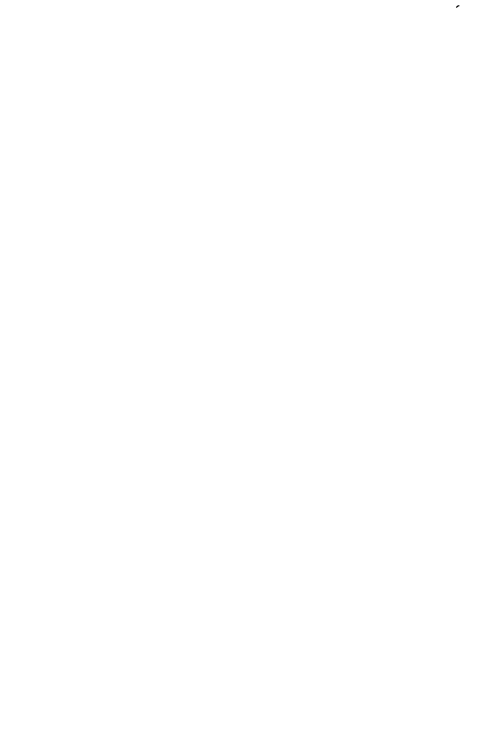
| व्याख्यान          | विषय                                   | वृष्ठ |
|--------------------|----------------------------------------|-------|
|                    | चरित्र के दो प्रकार                    | ६८९   |
|                    | देशविरति चारित्र किस गृहस्थ को होता है | ६८९   |
|                    | मार्गानुसारी के ३५ नियम                | ६८९   |
|                    | मध्यम और उत्तम कोटि के गृहस्थ          | ६९२   |
|                    | सम्यक्त्व की धारणा                     | ६९३   |
|                    | बारइ वर्तों के नाम                     | ६९३   |
|                    | वर्तो के विभाग                         | ६९४   |
|                    | प्रथमस्यूल-प्राणातिपात-विरमण-व्रत      | ६९४   |
|                    | द्वितीय—स्यूल-मृषावाद-विरमण-त्रत       | ६९६   |
|                    | तृतीय—स्यूल-अदत्तादान-विरमण व्रत       | ६९६   |
|                    | चतुर्थ-मेथुन विरमण-व्रत                | ६९७   |
|                    | पॉॅंचवॉॅं—परिग्रह-परिमाण-व्रत          | ६९७   |
|                    | छठाँ—दिक्-्परिमाण-व्रत                 | ६९७   |
|                    | सप्तमभोगोपभोग-परिमाण-व्रत              | ६९८   |
|                    | अप्टमअनर्थदंड-विरमण-व्रत               | ६९९   |
|                    | नवम्—सामायिक व्रत                      | ६९९   |
|                    | दर्यम्—देशा्वकाशिक-व्रत                | 900   |
|                    | ग्यारहवाँ—पौषध-व्रत                    | ७००   |
|                    | बारहवाँ—अतिथि सविभाग-व्रत              | 900   |
|                    | श्रावक की दिनचर्या                     | ७०१   |
| <b>छिया</b> लीसवाँ | सम्यक् चरित्र (२)                      | ६०७   |
|                    | सर्वविरति चारित्र के अधिकारी           | ६०७   |
|                    | प्रथम महावत                            | ७०५   |
|                    | द्वितीय महावत                          | ७०६   |

## श्रद्वाईस

| व्याख्यान | विपय                        | पृष्ट       |
|-----------|-----------------------------|-------------|
|           | तृतीय महावन                 | ७०६         |
|           | चौथा महात्रत                | ৬০ই         |
|           | पॉचवॉ महात्रत               | <b>৩</b> ০৩ |
|           | छठाँ रात्रि भोजन विरमण-त्रत | ७०८         |
|           | अष्ट प्रवचन माता            | 606         |
|           | दश प्रकार का यति-धर्म       | ७१२         |
|           | षडावस्यक                    | ७१३         |
|           | सृगापुत्र की कथा            | ७१२         |
|           | उपसंहार                     | ७१५         |

# आत्मा

खण्ड १



#### ॥ ॐ हीं श्रई नमः॥

#### पहला च्याख्यान

## श्रात्मा का श्रस्तित्व

जिणवयणे श्रणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं। श्रमला श्रसंकिलिट्टा, ते हुंति परित्त संसारी॥

शास्त्रकार स्थिवर भगवत श्री उत्तराध्ययन मृत्रके जीवाजीव-विभक्ति-नामक छत्तीसवे अध्ययन की इस गाथा मे अल्प-ससारी आत्मा का स्वरूप वताते है, 'जो आत्माएँ जिन-वचन मे अनुरक्त हैं—अद्धावान है, जिन-वचन में कथित और प्ररूपित अनुष्ठानों को सोछास करती है, जो मल-

१ जैन धर्म के प्रमाणभूत मूल यन्थों को 'श्रागम' कहते हैं, इस समय ४५ श्रागम प्रकाश में हं, उनमें ११ श्राग हें, १२ उपाग हें, १० पयन्ना हें, ६ छेटस्त्र हैं, श्रोर २ स्त्र हैं, चार मूल स्त्रों में एक उत्तराध्ययन सत्र हैं, उसमें साधु-जीवन को लच्य में रख कर सुन्दर हृदय-रपशो उपटेश दिया गया है तथा श्रान्य श्रानुपिक विपयों का भी वर्णन हैं। वह स्त्र छत्तीस श्रध्ययन में विभाजित है, उसमें श्रान्तम श्रध्ययन जीव श्रीर अजीव के विपय में है, इसलिए उसका नाम 'जीवाजीव विभक्ति' है।



#### ॥ ॐ हीं श्रई नमः॥

#### पहला व्याख्यान

## श्रात्मा का श्रस्तित्व

जिणवयणे श्रणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं। श्रमला श्रसंकिलिट्टा, ते हुंति परित्त संसारी॥

शास्त्रकार स्थिवर भगवत श्री उत्तराध्ययन स्त्रके जीवाजीव-विभक्ति-नामक छत्तीसवे अध्ययन की इस गाथा में अल्प-ससारी आत्मा का स्वरूप वताते हैं; 'जो आत्माएँ जिन-वचन में अनुरक्त हैं—श्रद्धावान है, जिन-वचन में कथित और प्ररूपित अनुष्ठानों को सोछास करती हैं, जो मल-

१ जैन धर्म के प्रमाणभृत मूल ग्रन्थों को 'आगम' कहते हैं, इस समय ४५ आगम प्रकाश में है, उनमें ११ आग हें, १२ उपाग हें, १० पयन्ना हें, ६ छेदसूत्र हैं, श्रीर २ स्त्र हैं, चार मूल स्त्रों में एक उत्तराध्ययन स्त्र हैं, उसमें साधु-जीवन को लच्य में रख कर सुन्दर हृदय-रपशो उपदेश दिया गया है तथा अन्य आनुपिक विपयों का भी वर्णन हैं। वह स्त्र छत्तीस अध्ययन में विभाजित है, उसमें अन्तिम अध्ययन जीव और अजीव के विपय में है, इसलिए उसका नाम 'जीवाजीव विभक्ति' है।

रहित<sup>ी</sup> तथा सक्लेश रहित<sup>8</sup> परिणामवाली है, वे परिमित संसारी<sup>8</sup> बनर्ता है।

ये वचन गमीर है। इनका यथार्थ भाव समझने के लिए, पहले आत्मा का स्वरूप समझना होगा, आत्मस्वरूप में भी पहले आत्मा के अस्तित्व का विचार करना होगा, क्योंकि आत्मा के अभाव में आत्मस्वरूप संभव ही नहीं है। 'मूल नास्ति कुतः गाखा ?' अगर मूल ही न हो तो डाली-पत्ते कैसे सम्भव हैं?

शास्त्रकार मगवत ने सम्यक्त्व के ६७ बोल<sup>४</sup> कहे हैं, उनमें से ६ बोल सम्यक्त्व के स्थान से सम्बन्धित हैं, वे इस प्रकार है:

श्रित्थ जित्रो तह निच्चा, कत्ता भोत्ताय पुत्रपावाणं। अत्थि धुवं निच्वाणं, तदुवात्रो श्रित्थ छुट्ठाणे॥

—१ जीव है, २ वह नित्य है, ३ वह कर्म का कर्ता है, ४ वह कर्मकल का मोक्ता है। ५ मोक्ष है और ६ उसका उपाय भी है।

जो यह मानते हैं कि 'जीव है', यानी जो जीवका अस्तित्व मानते है, उन्हें ही सम्यक्त्व स्पर्श कर सकता है, दूसरी को नहीं।

अगर जीव या आत्मा-जैसी किसी स्वतंत्र वस्तु को न माना जाये, तो पुण्य-पाप का विचार निरर्थक हो जाये, स्वर्ग-नरक की वार्तें भी निरर्थक हो जाये और पुनर्जन्म या परलोक की वार्तें भी अर्थहीन हो जाये, इसलिए

१ मल अर्थात् मियात्व आदि दोप

२ मक्लेप श्रर्थात रागद्दे पजन्य जीव का परिगाम

३ जिम्हें ससार में मर्यादित समय तक ही परिश्रमण करना है, वे परिमित-ममारी या श्रल्प-ममारी कहलाते हैं—परिमित-ससारी होना श्राध्यात्मिक दृष्टि से वहुत वडी प्रगति हे।

४ ४ श्रद्धा, ३ लिंग, १० विनय, ३ शुद्धि, ५ दूपण, ८ प्रभावना, ५ भूपण, ५ लजण, ६ यनना, ६ श्रागार, ६ भावना श्रीर ६ स्थान —ये शुद्ध सम्यक्तक ६७ भेद हैं।

आत्मा के अस्तित्व का स्वीकार आत्मवाद या मोक्षवाद की नींच की पहली इंट हैं। अतः पहले उसी की विचारणा की जाती है।

कितने ही समझदार और पढ़े-लिखे लोग आत्माके अस्तित्व को नहीं सानते। वे कहते है— 'आत्मा दिखता नहीं है, उसे माने केंसे ? रिखाइये तो मानने को तैयार है; परन्तु आत्मा कोई लोहे या लकड़ी-जैसी चीज नहीं है कि उसे हाथ में परुड़कर दिखाया जा सके। जो चीज अरूपी है, ऑखों से देखी ही नहीं जा सकती, उसे देखने के लिए मेहनत करनी पडती है, भेजा कसना पड़ता है और उसके जाननेवालों का सत्तग भी करना पडता है। अगर इसके लिए तैयार हो तो आत्मा को दिखलाना, आत्मा की प्रतीति कराने का काम, किंचित मात्र कठिन नहीं है।

इस जगत में जो चीज ऑखों से दिखे उसे ही हम मानते हो, ऐसा नहीं है। जो चीज दिखती नहीं है, पर जिसका कार्य दिखता है, उसे भी हम मानते हैं।

'५००० वर्ष पहले मोहन-जो-दाड़ो शहर था, उसके रास्ते विशाल थे, घर सुन्दर थे और उसमें वाग-श्रगीचे थे', इसका प्रतिपादन किस आधार पर हुआ ? उसके खडहरो, उसके अश्रोपो और उसकी कारीगरी के नमूनों से ही तो । उसे ऑखों से देखनेवाला तो आज कोई मोजूद नहीं है।

हवा को आँखो से कोन देख सकता है १ लेकिन, वृक्ष की डालियाँ दिलने लगें या मिदर की व्यजा फहराने लगे तो हम कहने लगते हैं कि 'हवा चल रही हैं' मतलब यह कि हवा आँखो से नहीं दिखती, मगर उसके कार्य द्वारा ही हम उसे जान सकते हैं।

१ पहले वैद्यानिक लोग श्रात्मा के अस्तित्व को नहीं मानते थे, परन्तु श्रव श्राइन्स्टाइन श्रादि अनेक वैद्यानिक श्रात्मा को, स्वतन्त्र चेंतन्य को स्वीकार करते हैं। सभव है कि विशेष शोध-खोज होने पर शेप वैद्यानिक भी उसके श्रस्तित्व को मान स्त्रों। उससे विद्यान की वर्तमान प्रवृत्ति में भी बड़ा परिवर्तन होगा।

विजली द्वारा अनेक प्रकार के कार्य होते हैं। वटन दवाया कि पखा चलने लगा या रोजनी हो गयी, लेकिन क्या पंखा चलनेवाली या रोजनी कर देनेवाली विजली को किसी ने ऑखों से देखा भी है ? कैसी भी तेज नजर वाला हो पर उसे ऑखों से नहीं देख सकता। किसी चीज को सो गुना अथवा हजार गुना वड़ा दिखानेवाला यत्र भी ऑख से लगाया जाये पर फिर भी वह नहीं देखी जा सकती। उसके कार्यों मात्र से हम कहते है कि, इस जगत् में विजली नाम की भी कोई चीज है।

आज घर-घर में रेडियो वजता है और यह कहा जाता है कि 'यह गीत अमेरिका से आया,' 'यह गीत कोलम्बो से आया', 'यह गीत कलकत्ता से आया,' तो वह गीत अमेरिका, कोलम्बो या कलकत्ता से यहाँ वम्बई में किस तरह आया ? किसी ने आता हुआ देखा भी था ? जो यह कहा जाये कि, वह तो 'ईथर' की लहरो में गतिमान होता हुआ यहाँ आया, तो उस 'ईथर' को या उसकी लहरो को गतिमान होते हुए किसने देखा है ? मात्र कार्य से उसकी प्रतीति होती है।

'जो चीज नजर से दिखायी नहीं देती, उसका अस्तित्व नहीं होता,' ऐसा कहनेवालों से अगर पृछा जाये कि, तुम्हारे पितामह थे या नहीं ? उनके पितामह थे या नहीं ?' तो वे क्या जवाब देंगे ? वे यही कहेंगे कि, 'हॉ, थे।' फिर, उनसे पूछा जाये कि 'तुम्हारी सौवीं पीढ़ी थी या नहीं ? हज़ारवीं पीढ़ी थी या नहीं ? अरे! लाखवीं पीढ़ी थी या नहीं ? वा उसका जवाब मी यही आयेगा कि 'हॉ, थी।'

ऐसा कहने का कारण क्या है ? जहाँ पाँचवीं पीढ़ी देखना भी मुश्किल है, वहाँ सौवीं, हजारवीं या लाखबीं पीढ़ी कीन देख सकता है ? बहियों में, चौपड़ों में, इतिहास के पोथों में या पुराने लेखों में भी उनका निर्देश नहीं मिल सकता। फिर भी कहते हैं कि 'हाँ, थीं।' इसका कारण यहीं है कि वे पीढ़ियाँ नजर से नहीं दिखायी देती; लेकिन उनका कार्य

नजर से दिखायी देता है। तुम स्त्रय ही उनके कार्य हो, उसके जीते-जागते सन्त हो, जो तुम्हारी सोवी-हजारवी-लाखवीं पीढ़ी न होती तो तुम होते ही कहाँ से <sup>१८७</sup>

इससे यह निश्चित हुआ कि, जो चीज नजर से न दिखती हो, पर उमका कार्य दिखलायी देता हो, वह अस्तित्व मे हैं, ऐसा हम मानते हैं और ऐसा ही मानना चाहिये।

अत्र, 'आत्मा का कार्य दिखायी देता है या नहीं ?' इमका हम विचार करें । एक आदमी मर जाता है, तब बरीर तो ज्यो-का-त्यो रहता है-वही आकृति, वही नाक, वही कान, वही मुँह, सब ज्यो-का-त्यो १ फिर भी, मर जाने के बाद वह कुछ कर नहीं सकता। इसका कारण क्या है? मरने से पहले भृख लगती तो वह खाना मॉगता था, प्यास लगती तो पानी मॉगता था, पर अब वह क्यां कुछ नहीं मॉगता ? बायद मॉगे बगैर भी अगर उसके मुँह में अन्न का ग्राम रख दिया जाये तो क्या वह खायेगा १ या पानी डाला जाये तो पीयेगा ? जत्र जीता या तो कहता था कि 'यह मेरी पत्नी है, यह मेरा पुत्र है, यह मेरी पुत्री है, ये मेरे सगे-स्तेही हैं।' पर, अत्र वह क्यों नहीं बोलता ! घड़ी भर पहले वह यह कहता था कि, 'अत्र मेरे कुटुम्त्र का क्या होगा ? मेरी सम्पत्ति का क्या होगा ? जिन पशुओं को मैंने इतने प्रेम से पाला है, उनका क्या होगा ?' और, वह नि.श्वास छोडता था, अफसोस करता था, ऑखों से ऑमू चहाता था, वह सब एकाएक बट क्यों हो गया १ क्या कुटुम्ब के प्रति उसका आकर्षण कम हो गया ? धन सम्पत्ति की ममता कम हो गयी १ या पशुओ के प्रति प्रेम छुत हो गया ? अगर ऐसा होता तो वेडा पार हो जाता, पर ऐसा कुछ न होकर उसका सब काम बट हो गया--यह तथ्य है!

मरे हुए को कोई गाली दे तो क्या वह बोलेगा १ या लात मारे तो कराहेगा १ पहले कोई सुलगती दियासलाई लगाता तो गर्म हो जाता और उसके साथ लड़ पड़ता, पर अब लकड़ियों की चिता पर वह सारे-का-सारा चला दिये जाते समय भी गर्म नहीं होता, न चूँ-चाँ करता है। इमका कारण क्या है ? कारण यही है कि उसमें जो जाननेवाला था, देखनेवाला था, सुनने-वाला था, सूंघनेवाला था, चखनेवाला था, छूनेवाला था, बोलनेवाला था, विचारनेवाला था और इच्छानुसार क्रिया करनेवाला था, वह चला गया।

अगर जानना-देखना आदि कार्य गरीर में होते, तो गरीर तो मुर्दे का भी मौजूद है और उससे भी वे सब कार्य होने चाहिए थे। पर, वे कोई होते नहीं हैं। इसलिए, यह निश्चित है कि, वे कार्य गरीर के नहीं, बिल्क आत्मा के थे। तात्पर्य यह कि, चेतन्यपूर्ण जीवन-च्यवहार आत्मा के अस्तित्व का बड़े से बड़ा प्रमाण है। कोई भी समझदार इससे इनकार कैसे कर सकता है?

कीडी-मकोडी वगैरह में चैतन्यमय जीवन-व्यवहार है, व्यर्थात् उसमें आत्मा है। कागज, पेसिल, छुरी, चाक, आदि में चैतन्यमय व्यवहार नहीं है—अर्थात् उनमें आत्मा नहीं है। गाय, मैंस, हाथी, घोडा, मछली, सॉप, मनुग्य आदि में चैतन्यमय जीवन-व्यवहार है, व्यर्थात् उनमें आत्मा है।

जैसे गुऍ से अग्नि का अनुमान किया जाता है, वैसे ही चैतन्य से आत्मा का अनुमान किया जा सकता है। शास्त्रकार भगवतो ने 'चैतन्य लक्षणोजीवः' यह सूत्र कहा है। उसका अर्थ यह है कि 'जहाँ चैतन्य दिखायी दे, वहाँ जीव या आत्मा का अस्तित्व है।

आतमा के अस्तित्व के अन्तर्गत प्रदेशी राजा का प्रवध जानने योग्य है। उसे आप एकाय चित्त होकर सुनेगे तो आत्मा के अस्तित्व सम्बन्धी आपके मन के सब सशय दूर हो जायेंगे।

#### प्रदेशी राजा का प्रबन्ध

तेईसवे तीर्थंकर श्री पार्व्वनाथ की परम्परा में केशीकुमार नामक श्रमण हुए। वे शान्त, दान्त, महातपस्वी तथा अवधि और मनःपर्यव ज्ञान मे युक्त थे। भन्य जनों को प्रतियोध करते हुए वे एक बार श्रावस्ती नगरी मे पधारे। राष्ट्रभर में विचरते रहना और छोगों को कल्याण का सच्चा मार्ग बताना त्यागी सन्तों का कर्नव्य है।

केशीकुमार श्रमग की ख्याति उस प्रदेश में खूब फैली हुई थी, इस-लिए बहुत से लोग उनका उपदेश सुनने आये । उनमे कार्यवशात् श्रावण्ती आये हुए, श्वेतिम्विका नगरी के राजा का परम विश्वास-पात्र चित्र नामक सार्थी भी सम्मिलित था।

१. श्री उत्तराध्ययन का २३-वॉ श्रध्ययन केशी-गीतमी नाम का है। उसमें केशीकुमार और गीतमस्त्रामी का एक सुन्दर सवाद है। उस श्रव्ययन के प्रारंभ में दताया है कि—

जिये पासित्ति नामेख, श्ररहा लोगपूर्ये ।
मनुद्धपा य सन्यन्तृ धम्मतित्थयरे जिये ॥१॥
तस्म लोगप्रवन्स, श्रासि सीमे महायमे ।
केमी कुमार समये, विज्जाचरख पारगे ॥२॥
श्रोहिनायमुण बुद्धे, सीसमवसमाउले ।
गामायुगाम रीयते, मेऽवि सावत्थिमागए ॥३॥

श्री पार्खनाथ नाम के जिन हुए। वे श्रह्त, लोकपूज्य, सबुद्धात्मा, सर्वज्ञ, धर्म-तीर्थ के सस्थापक श्रोर सर्व भयों को जीतनेवाले थे।१।

इन लोकप्रदोप के केशीकुमार नामक श्रवण शिष्य थे। वे महायशम्बी श्रीर विद्या-चरित्र में पारगत थे। ।

श्रविधशान और श्रुतशान से युक्त वे महापुरुष शिष्यमडल से परिवृत्त होकर आमानुस्राम विचरते हुए एक वार श्रावस्ती नगरी में पथारे ।३।

उत्तर प्रदेश के श्रयोध्या जिले में वलरामपुर स्टेशन से वारह मील की दूरी पर स्थित सहेट-महेट प्राचीन श्रावस्ती है। श्रावस्ती पच्चीस श्रावदेशों में स्थान-प्राप्त कुणालक देश की राजधानी थी।

आचार्य महाराज का-गुरु महाराज का-व्याख्यान श्रवण करने के लिए भी पर्याप्त योग्यता चाहिए। एक कवि ने कहा है---

> प्रथम श्रोता गुण पह, नेह घरी नयणे नीरखे; हसित वदन हुंकार, सार पंडित गुण परखे। श्रवण दिये गुण वयण, सयणता राखे सरखे; भाव भेद रस शीइ, रीज मनमाँही राखे। वेधक मनमाँहि विचार, सार चतुराई गुण श्रागला, कहे हुपा एवी सभा, तव कवियण भाखे कला।

'श्रोता मं पहला गुण यह होना चाहिए कि, वह वक्ता के सामने स्नेह-मरी दृष्टि रखे और मुख को किञ्चित मलकाता रखकर हुँ कारा देता जाये। फिर वह वक्ता के पाण्डित्य की परीक्षा करे अर्थात् गुड-खल को समान न मानकर अपने मन मं निर्णय करे कि वक्ता उक्तम, मध्यम या सामान्य है। वह कान देकर वक्ता के गुणकारी वचनों को भली भाँति सुने। यह आस-पास के श्रोताओं के साथ सजनता रखे—अर्थात् 'देखकर बैटो', 'दिखायी नहीं देता ?', 'पैर क्यां लगाया ?' वगैरह वचन बोल कर तकरार न करे, क्या विषय चल रहा है आर उसका कोन-सा अधिकार कहा जा रहा है यह व्यान म रखे और उसमें जिस रस का निरूपण हो रहा हो, उसे बराबर प्रहण करे तथा उससे उत्पन्न होनेवाले आनन्द को अमुक अद्य में व्यक्त करता रहे। किर मन मं विचार करे, अर्थात् हेय-जेय-उपादेय का विवेक करे और उक्तम प्रकार की चतुराई दर्जावे। 'कृपा' किव कहता है कि जहाँ ऐसे श्रेष्ठ गुण हां, वहाँ वक्ता को अपनी कला प्रदर्शित करने का उत्साह होता है।'

श्रो केगीकुमार आचार्य का न्याख्यान एकचित्त सुनकर बहुत से लोगो को प्रतिबोध हुआ और चित्र सार्यी ने भी सम्यक्त्वमूल श्रावक के बारह ब्रत ब्रहण करने के बाद विदा के समय आचार्यश्री से विनती की ''हे भगवन् । ब्वेतिभ्विका नगरी प्रामादिक है, दर्शनीय है और रमणीय है, इसलिए वहाँ प्रधारने की कृपा करें।"

चित्र मार्थो ने इस प्रकार हो-तीन त्रार विनती की। तत्र आचार्य-श्री ने कहा—''हे चित्र ! जिस बन में त्रहुत में हुए व्वापट रहते हो, उस बन में रहना मुरक्षित नहीं है। उमी प्रकार जिस नगर में करूर राजा का ज्ञासन चलता हो, वहाँ जाना श्रेयस्कर नहीं माना जा सकता।'

चित्र ने कहा—''हे स्वामी! आप देवानुप्रिय को प्रदेशी राजा से क्या काम है <sup>9</sup> राजधानी में दूसरे बहुत-से मेंट-श्रीमन्त रहते हैं। वे आपका आदर करेंगे और खानपान आदि की विपुल सामग्री से आपकी सेवा करेंगे। आप वहाँ पधारेंगे तो महा उपकार होगा। इसक्टिए अवश्य पधारियेगा।"

चित्र के आग्रहपूर्ण व्यवस्थित आमत्रण को मुनकर आचार्यश्रो ने कहा—''जैसी क्षेत्रस्पर्यना।'' साधु-मुनिराज ऐसे प्रसगो पर निश्चयकारी भाषा का प्रयोग नहीं करते; कारण कि सयोगो का बल उन्हें कब कहाँ खीच ले जायेगा, यह कहना मुश्किल होता है। वे 'हाँ ' कह दे और जा न सकें, तो असत्य भाषण का दोष लगे ओर लोगो में प्रवाद फैले कि 'महा-पुरुप भी ऐसा झूट बोलते हैं,' जो कि किमी प्रकार वालनीय नहीं है।

१ सब व्रतनियम मम्यक्त्व पूर्वक मफल होते हे, इसलिए व्रत धारण करने से पहले सम्यक्त्व बोला जाता है और इसीलिए श्रावक के व्रत सम्यक्त्वमूल कहलाते हे। उन व्राों के नाम निम्न प्रकार है (१) स्थून प्राणातिपातिवरमणव्रत । (२) स्थूलमृपान्वाट विरस्णव्रत । (३) स्थून श्रवत्ताटान विरमणव्रत । (४) परदाराविरमण—रवदारासनोपव्रत । (५) परिव्रहपरिमाणव्रत । (६) दिक् परिमाणव्रत । (७) भोगोपभोग परिमाणव्रत । (८) श्रवर्धद ड परिमाणव्रत । (६) सामायिकव्रत । (१०) देशावकाशिकव्रत । (११) पोपधव्रत और (१२) श्रतिथि मविभागव्रत । इनमें मे पहले पाँच श्रगुनव्रत, वाद के तीन गुणव्रत श्रीर श्रन्तम चार शिचाव्रत कहलाते हैं।

चित्र आचार्यश्री के इगिति से यह समझ गया था कि वे एक वार चेतिम्विका जरूर पधारेंगे। इसिंटए उसने च्वेतिम्विका पहुँचकर नगर के उद्यानपाटको को बुलाया और कहा कि "हे देवानुप्रियों! पार्चि पत्य केणीकुमार श्रमण विहार करते हुए यहाँ आनेवाले हैं। वे जब यहाँ आये, तब आप उनको नमन-वटन करना, रहने की अनुजा देना और पीठ-फटक वगैरह ले जाने का निमत्रण देना। तब उनके आगमन की मुझे मुचना देना।"

कुछ ममय बाद उत्पानपालक ने आकर चित्र को स्चना दी,—"हे बुढिनिधान ! धीर, बीर, अनुपम, उदार, निर्प्रन्थ और निरारंभी तथा चार ज्ञान के धनी श्री केशी गणधर अपने शिष्य परिवार सहित आज प्रात काल उद्यान में पधार गये हैं।"

यह स्चना मुनते ही मन्त्रीक्वर का हृदय आनन्द से भर गया। उसने उद्यानपालक को जीवन भर के लिए पर्याप्त प्रीतिदान देकर विदा किया। उसके बाद वह नहा-धोकर, गुद्ध वस्त्र पहन कर तथा शृगार करके आचार्य-श्री के दर्शन के लिए गया और उनके दर्शन के बाद कहने लगा कि, 'हे भगवन्! हमारा राजा प्रदेशी अवार्मिक है और देश का कारवार अच्छी तरह नहीं चलता। वह किसी अमण, ब्राह्मण या मिक्षु का भी आदर नहीं करता और हर किसी को परीशान करता है। इमलिए आप उसे धर्मापदेश करे, तो बहुत अच्छा हो। साथ ही अमगो, ब्राह्मणो, मिक्षुओ, मनुष्यो, पशुओ ओर पिक्षयों की भी बहुत भलाई हो।''

आचार्यश्री ने कहा—''हे चित्र! तेरे राजा प्रदेशी को हम धर्म कैसे सुनाय र वह हमारे पास आवे तव न ?''

चित्र ने कहा—''मैं उसे किसी प्रकार आपके पास हे आऊँगा। आप डमें बिना मकोच के श्रमांपटेश कीजियेगा। किचित् मात्र सकोच नहीं रिययेगा।'

### त्व र्वा-८, र्न्ट् राजाः राज्धी स्व **र्वांदरी**त, ज्ञयपुर**-१**

श्रात्मा का श्रस्तित्व

फिर एक दिन चित्र सारथी प्रभात के पहर में राजा के पास गया और अभिवादन करके कहने लगा—"हे स्वामी! मैंने आपके लिए सधे हुए चार घोडो की भेट भेजी है। आज आप उनकी परीक्षा कर ले। आज का दिन वडा रमणीय है, इसलिए इस कार्य के लिए योग्य है।"

राजा ने कहा—"तू उन चारो घोड़ो को रथ में जोत कर यहाँ ले आ। इतने मे मैं तैयार होता हूँ।"

चित्र रथ ले आया। प्रदेशी राजा उसमे बैटकर व्वेतिम्बिका नगरी के बीच में होकर निकला। चित्र सार्थी उस रथ की बहुत दूर ले गया। तब गर्मी, प्यास और उडती धूल से घबड़ा कर राजा ने कहा—"चित्र, अब रथ को वापस ले चलो।" चित्र ने रथ को पीछे मोडा और उसे उस मृगवन-उद्यान के सामने लाकर खड़ा कर दिया, जहाँ कि केशीकुमार अमण अपने शिष्य परिवार के साथ ठहरे हुए थे।

चित्र ने कहा—"महाराज! यह मृगवन-उद्यान है। यहाँ घोडों को जरा थकान उतारने दें और हम भी अपना श्रम दूर कर छें।" राजा की सहमित पाकर वह रथ को अन्डर छे गया और केशीकुमार के स्थान के पाम जाकर घोड़ों को खोलकर उनकी मार-मंभाल करने लगा। राजा भी रथ से नीचे उत्तरा और घोडों के शरीर पर हाथ फेरने लगा। यह सब करते हुए उसने श्री केशीकुमार श्रमण को सभा में उपदेश देते हुए सुना।

उनको देखते ही प्रदेशी विचारने लगा—"यह कौन जड़मुडी बैठा है ? यह क्या खाता होगा ? क्या पीता होगा ? कि शरीर से ऐसा अलमस्त और दर्शनीय लगता है और लोगो को यह ऐसा क्या देता है कि जिसके कारण इतनी बडी भीड़ यहाँ इकडी हुई है ?"

उसने कहा—''चित्र । देख तो सही कि यह सब क्या चल रहा है; वह जड गला फाड़-फाड कर जड़ लोगों को क्या समझा रहा है ? ऐसे-वेफिकरे लोगों के कारण हम ऐसे उद्यान में भी अच्छी तरह घूम-फिर नहीं- सकते ! जरा आराम और गान्ति पाने के लिए यहाँ आये, तो यह शोर मचाकर हमारा खिर फिरा रहा है !"

चित्र ने कहा—"हे स्वामी । ये केशीकुमार श्रमण पार्श्वपत्य हैं, जातिवन्त है, चार ज्ञान के धारक है, इन्हे परम अवधिज्ञान प्राप्त है और ये अन्नभोजी है।"

राजा बोला—"चित्र! तू क्या कहता है १ क्या इस पुरुप को परम अविज्ञान हुआ है १ क्या यह अन्नजीवी है १"

चित्र ने कहा—"हॉ, स्वामी ! ऐसा ही है।"

राजा ने पृछा—''तो क्या इस पुरुप के पास चलना चाहिये ?"

तव राजा और चित्र केशीकुमार के सामने जाकर खडे हो गये। राजा ने पूछा—'हे भन्ते। क्या आप परम अविज्ञानधारी हैं? क्या आप अन्नजीवी है?"

आचार्य ने कर्— "रिज्वतखोर रिज्वत से छूटने के लिए किसी से सच्चा रास्ता तो पूछते नहीं, बिल्क टेंढे रास्ते चलते रहते हैं। उसी प्रकार हे राजन्! विनयमार्ग में भटका हुआ होने के कारण तुझे प्रश्न पूछना भी नहीं आता। मुझे देखकर तुझे ऐसा विचार तो आया कि, यह ठूँठ गला फाड़-फाडकर जड लोगों को क्या समझा रहा है? और, मेरे उद्यान में शोर मचाकर मुझे शान्ति नहीं लेने देता!"

राजा ने कहा—"यह वात सच है, लेकिन आपने यह कैसे जान लिया १ आपको ऐसा कौन-सा जान है कि, जिससे आपने मेरे मन का विचार जान लिया १<sup>2</sup>

आचार्य ने कहा—"हे राजन्! हम श्रमण-निर्यन्थों के शास्त्र में पाँच प्रकार का जान वताया है—१ मित, २ श्रुति, ३ अवधि, ४ मनःपर्यव और ५ केवल। उनमें प्रथम चार जान मुझे हो गये हैं, इसी से मैं तेरे -मन का सकल्प जान सकता हूँ।"

राजा ने पूछा---''हे भगवन्त ! क्या मै यहाँ वैठ सकता हूँ ?''

आचार्य ने कहा—"यह उद्यानभृमि स्वय तेरी है। इसल्एि, यहाँ वैटना या न वैठना तेरी इच्छा पर है।"

तव राजा और चित्र सारथी उनके पास वैठे। राजा ने आचार्य से प्रा—"हे भन्ते! आप अमण-निर्वन्थों में ऐसी मान्यता है कि 'जीव' भिन्न है और 'दारीर' भिन्न है, क्या यह सच है ?"

केगीकुमार ने कहा-"हाँ! हम वही मानते है।"

राजा ने कहा—''जीव और गरीर अलग नहीं है, वरन् एक ही है। इस निर्णय पर में कैसे पहुँ चा सो सुनिए। मेरा टाटा इस नगरी का ही राजा था। वह वडा अधार्मिक था और प्रजा की भी सार-सम्भाल अच्छी तरह नहीं करता था। वह आपके मतानुसार तो मरकर किसी नरक में ही गया होगा। अपने दाटा का में प्रिय पौत्र हूँ। उसे मुझ पर वडा स्नेह था। अब आपके कथनानुसार 'जीव' और 'गरीर' मिन्न हो और वह मरकर नरक गया हो, तो यहाँ आकर मुझे इतना तो वताये कि, 'तृ किसी भी प्रकार का अधर्म मत करना, क्योंकि उसके फलस्वरूप नरक में जाना पड़ता है और भयकर दुःख भोगने पडते हैं, पर, वह अभी तक मुझसे कभी कहने नहीं आया, इसलिए जीव और गरीर एक ही है और परलोक नहीं है मेरी यह मान्यता ठीक है।"

आचार्य ने कहा—"हे प्रदेशी! तेरी सूर्यकान्ता नामक रानी है। उस सुन्दर-रूपवती रानी के साथ कोई सुन्दर-रूपवान पुरुप मानवीय काम- मुख का अनुभव करता हो, तो उस कामुक पुरुप को तू क्या दण्ड दे ?"

राजा ने कहा—''हें मन्ते! मैं उस पुरुप का हाथ काट दूँ, पैर छेट डालूँ और उसे स्ली भी चढा दूँ, या एक ही प्रहार में उसकी जान छे लूँ।"

आचार्य—''हे राजन् । वह कामुक पुरुप तुझसे यह कहे कि, 'हे स्वामी । घड़ी भर टहर जाओ । मैं अपने कुर्दुम्चियो और मित्रो से यह कह आऊँ कि कामवृत्ति के वशीभूत होकर मैं सूर्यकान्ता के सग में पड़ा;

इसिंटिए मुझे मौत की सजा मिर्टा है। अतः तुम भृत्कर भी पापाचरण मंन पडना। तो, उस पुरुप के ऐसे अनुनय-विनयपूर्ण वचन सुनकर क्या त् उसे सजा देने में कुछ दंर रुक जायगा ?''

राजा—''हे भन्ते! ऐसा न हो सकेगा। वह कामुक मेरा अपराधी है। इसिलए जरा भी ढील किये विना में उसे सूली पर चढा दूँगा।''

आचार्य—"हे राजन्! तेरे टाटा की भी हालत ऐसी ही है? वह परतन्त्र होकर नरक के दुःग्व भोग रहा हे, इसिलए नुझमें कहने के लिए केंस आ सकता हे? नरक में पहुँचा हुआ नया अपराधी मनुष्य-छोक में आना तो चाहता है, पर वह चार कारणों से आ नहीं पाता। प्रथम तो नरक की भयकर वेदना उसे विह्वल कर डालती हे, जिमसे कि वह किंक्तंच्य-विमृद्ध वन जाता है। दूसरे, नरक के कठोर रक्षक उसे घड़ी भर के लिए भी वन्धनमुक्त नहीं करते। तीसरे, उसके वेटनीय कर्म का भोग पूरा भोगा हुआ नहीं होता और चौथे, उसका आयुष्य पूरा किया हुआ नहीं होता। इसिलए, वह मनुष्य-छोक में आ नहीं सकता। मरकर नरक में पड़ा हुआ प्राणी यहाँ नहीं आ सकता, इसका कारण उसकी परतन्त्रता है, यह नहीं कि नरक नाम की कोई गित ही नहीं है।"

राजा—'जीव कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, मेरी इस मान्यता को इहीं मृत करने वाला दूसरा उदाहरण सुनिये। इसी नगर में मेरी एक दादी थीं, और वह जीव-अजीव आदि तत्त्वोंकी जानकार थीं और सयम तथा तप द्वारा अपनी आत्मा को भावित करती थीं। मेरी उस दादी की मृत्यु हो गयी और वह आपके कयनानुसार स्वर्ग में गयी होगी, उस दादी का में चड़ा प्रिय पौत्र था, वह मुझे देखकर गद्गद् हो जाती थीं। उन्हें स्वर्ग से आकर मुझ से कहना चाहिए था कि, 'हे पौत्र! त् भी मुझ-जैसा धार्मिक बनना, ताकि तुझे स्वर्गसुख प्राप्त हों। पर, वह अभी तक मुझसे ऐसा कहने नहीं आयी, इसलिए नरक की तरह स्वर्ग की वात भी मेरे

मानने में नहीं आतो। इसिटए 'जीव' ओर 'गरीर' अठग नहीं बिल्क एक ही है, ऐसी मान्यता मुझमें दृढ़ हो गयी है।'

आचार्य—'हे राजन्! मानले कि त् देव-मिंदर में जाने के लिए स्तान किने हुए है, गीले कपड़े पहने हुए हैं, और हाय में कल्टा-धूपदान है, और त् देवमिंदर में पहुँचने के लिए पैर बड़ा रहा है। उस समय पाखाने में बैठा हुआ कोई पुरुप तुझमें यह कहें कि, आप यहाँ पाखाने में आइये, बैठिये, खड़े रिहेये और घड़ों भर बरीर लम्बा कीजिये,' तो हे राजन्! क्या त् उसकी बात मानेगा ?"

राजा—''हे मते। में उसकी बात बिडकुल नहीं मानूंगा, पाखाना बडा गटा होता है, ऐसी गदी जगह में कैसे जा सकता हूँ ?''

आचार्य श्री-"हे राजन् ! उसी प्रकार देवगति को प्राप्त हुई तेरी दादी यहाँ आकर तुझमें अपने मुखो को कहना चाहे तो भी नहीं आ सक्ती । स्वर्ग मे नया उत्पन्न हुआ देव मनुष्यछोक मे आना तो चाहता है, पर चार कारणो से वह यहाँ आ नहीं सकता। एक तो, वह देवस्वर्ग के दिव्य काम-मुखो में अत्यन्त लित हो जाता है और मानवी सुखो मे उसकी रुचि नहीं रहती। दूसरे, उस देव का मनुष्य-सम्बन्ध दूटा हुआ होता है और वह देव-देवियो के साथ जुड़े हुए नये प्रेम-सम्बन्ध में लगा रहता है। तीसरे, दिन्य सुर्खों में पड़ा हुआ वह देव 'अब जाता हूँ, अब जाता हूँ' सोचता रहता है, इस तरह बहुत काल बीत जाता है और मनुष्य-लोक के अल्पायुपीं सम्बन्धी मर चुके होते है, कारण कि देव-मुख के कारण उनको काल व्यतीत होने का भास नहीं होता और हमारे हजारो वर्ष देवो को पल मात्र में बीत जाते हैं। चौथे, मनुष्य-लोक की दुगेंध बहुत होती है, वह ऊपर चार-सौ-पाँच सौ योजन तक फैली होती है। उसे देव सह नहीं सकता। इसलिए स्वर्ग में गया हुआ प्राणी यहाँ नहीं आ सकता। इससे तू समझ गया होगा कि तेरी टादी जो यहाँ आ नहीं सकी, उसका कारण स्वर्ग के आनन्द की अभिरुचि है, न कि यह कि स्वर्ग नाम की गति नहीं है"।

राजा—''जीव' और 'शरीर' मिन्न नहीं है, इसके लिए एक और प्रमाण भी मुनिये। में राजसभा में सिंहासन पर बैठा हुआ था। मंत्री आदि परिवार बगल में बैठे हुए थे। उस बक्त कोतबाल एक चोर को पकड़ कर लाया। मैने उस चोर को लोहे की कुम्भी में बन्द करवा दिया और उस पर लोहे का मजबूत दक्कन लगवा दिया। उसे लोहे और सीसे में एक दम बन्द कर दिया और उसपर अपने विश्वास पात्र सैनिक रखकर उसपर बगवर देख-रेख रखी। थोड़े दिन बाद उस कुमी को खुलबाकर देखा तो उस आदमी को मरा हुआ पाया। अगर 'जीव' और 'शरीर' अलग होते, तो उस पुरुप का जीव कुमी में में किस तरह बाहर निकल्य जाता? कुमी में कहीं भी तिल बराबर भी छिद्र नहीं था। अगर ऐसा छिद्र होता, तो यह मानते कि उस रास्ते जीव बाहर निकल गया। लेकिन, उमनें कहीं भी छिद्र या ही नहीं, इसलिए 'जीव' और 'शरीर' दोनो एक ही हे और शरीर के अक्रिय हो जाने पर 'जीव' भो अक्रिय हो जाना है, मेरी यह मान्यता र्टाक है।"

आचार्य—''ह राजन् ? यूँ ममझ कि शिखर के बाट की बुम्मटवार्टा एक वडी कोटरी हो, जो चारो तरफ से लिपी हुई हो, जिसके टरवाजे पूर्णत बैटते हो और ऐसी हो कि जिसमें जग-सी मी हवा न जा सके । उसमें कोई आदमी नगाडा और चोव लेकर बैटे, बैटकर उसके टरवाजे बन्द कर दे, तब उस नगाड़े को जोर से बजावे तो उस नगाड़े की आवाज बाहर निकटेगी या नहीं ?"

राजा—"हाँ भते । निकलेगी तो मही।'

आचार्य—''उस कोटरी में कोई छेट है ?'

राजा—"नहीं, भते। उस कोठरी में कहीं छेट नहीं है।"

आचार्य—''हे राजन्! जिस तरह उस छिद्र-रहित कोठरी में में आवाज वाहर निकल सकती है, वैमे ही छिद्र रहित कुम्मी मे से 'जीव' भी बाहर निकल सकता है। अर्थात् थातु, पत्थर, भीत, पहाड़ आदि की भेद

२

कर चले जाने का सामर्थ्य जीव में हैं, इसलिए उमे कहीं भी वन्ट कर दिया जाये, तब भी वह बाहर निकल सकता है।'

गजा—'हे भते! 'जीव' और 'शरीर' अलग नहीं है। मेरी इस धारणा का समर्थन करने वाला दूसरा प्रमाण भी सुनिये। मेरा कोतवाल एक चोर को पकड़ लाया। मेने उसे मारकर लोहे की कुम्भी में वन्द कर दिया। उसके ऊपर मजबूत दक्कन लगा दिया, उसे पूरी तरह बद कराकर उस पर पक्की चौकी विटा दी। फिर, कुछ दिनो बाद उस कुम्भीको खोल कर देखा तो उसने कीडे किलविला रहे थे। उस कुम्भी में कहीं भी बुसने की जगह नहीं थी, फिर भी उसमे इतने कीडे कहाँ से आ गये? इमलिए मैं तो यही समझता हूँ कि जीव और शरीर एक ही है और वे सब शरीर में से ही पैटा होने चाहिएँ।

आचार्य—''त्ने कभी गर्म किया हुआ होहा देखा है। या त्ने कभी होहा गर्म किया है।

राजा—"हाँ भते ! मैने गर्म छोहा देखा है और स्वय भी गर्म किया है।'

आचार्य—"गर्म होकर लोहा लाल हो जाता है न ?" राजा—"हॉ भते! हो जाता है।"

आचार्य—"हे राजन्! उस टोस लोहे मे थिंग्न किस तरह घुस गयी? उस ने जरा-सा भी छिद्र न होने पर भी जैसे उसमें अग्नि प्रविष्ट हो गयी, उसी प्रकार 'जीव' भी अत्यन्त तीव्र गतिशील होने की वजह से सर्वत्र प्रविष्ट हो सकता है। इसलिए, तृने कुम्भी में जो जीव देखे, वे बाहर से घुसे थे।'

राजा—''हे भते । एक बार मैंने एक चोर को जिन्टा नुलवाया, फिर उसे मरवा कर नुलवाया, तो उसके वजन मे जरा भी फर्क न पड़ा। अगर 'जीव' और 'गरीर' अलग हो, तो जीव के निकल जाने पर उसके गरीर का कुछ तो वजन कम होना चाहिए न ? पर ऐसा नहीं देखा गया; इसिलए 'जीव' और 'ग्ररीर' एक ही हैं, मैं ऐसा मानता हूं।'

आचार्य—''हे राजन् । तूने पहले कभी चमडे की मगक में हवा भरी है १ या भरवाई है १ चमड़े की खाली मगक के वजन में और हवा भरी हुई मगक के वजन में कुछ फर्क पड़ता है १''

राजा-"नहीं मते ! कुछ फर्क नहीं पडता।"

आचार्य—''हे राजन्! वजन या गुरुत्व पुद्गल का, जड का धर्म हे और उसके व्यक्तीकरण के लिए स्पर्ग अपेक्षित है; यानी किसी वस्तु का जब तक स्पर्ग न हो या उसे किसी तरह पकड न सके, तब तक उसका वजन नहीं हो सकता। तो फिर जो पदार्थ पुद्गल से सर्वथा मिन्न है और जिसका स्पर्ग ही नहीं हो सकता, जिसे किसी प्रकार पकड़ ही नहीं सकते, उसका वजन किस तरह हो सकता है ?"

गजा—''हे भते! एक बार मैने देहातदड-प्राप्त चोर के शरीर के छोटे-छोटे दुकड़े कराकर देखना चाहा कि उसने आत्मा कहाँ है १ पर, मुझे उसके किसी दुकड़े में आत्मा नहीं दिखी। इसिलए, 'जीव' और 'शरीर' अल्या नहीं है, मेरी यह धारणा पुष्ट हुई।''

आचार्य—''हे राजन्। अरणी की लकड़ी में अग्नि मौजूट है, यह वात जगप्रसिद्ध है। पर, उसे देखने के लिए उसके छोटे-छोटे दुकड़े किये जाये और फिर देखा जाये कि अग्नि कहाँ है, तो क्या वह दिखायी देगी? उम समय अग्नि न दीखे तो क्या यह कहा जा सकता है कि, उसमें अग्नि नहीं है? जो ऐसा कहें तो अविश्वसनीय ही गिना जायेगा। उसी तरह दारीर के दुकड़ों में अग्ना न दिखी, इसलिए वह नहीं है, ऐसा मानना ही गलत कहा जायेगा।'

राजा—"हे भते! 'जीव' और 'गरीर' एक ही है, यह मै अकेला ही नहीं मानता, बिल्क मेरे दाटा और मेरे पिता भी ऐसा ही समझते आये ये, यानी मेरी यह मान्यता कुल-परम्परागत है, इसलिए में उसे कैसे छोड मकता हूँ ?

आचार्य—''हे राजन् । अगर त् अपनी इस मान्यता को नहीं छोड़ेगा नो उस लोहे के बोझ को न छोडने वाले कदाग्रही पुरुप की तरह तुझे पछ-नाना पड़ेगा।'

राजा—''यह लोहे का बोझ न छोड़नेवाला कदायही पुरुप कौन था ? और उसे क्यो पछताना पडा ?''

आचार्य—''हे राजन्! अर्थ के कामी कुछ लोग अपने साथ बहुत-सा पायेय लेकर चलते-चलते एक वडी अटबी में जा पहुँचे। वहाँ एक जगह उन्होंने बहुत से लोहें से भरी हुई खान देखी। वे परस्पर कहने लगे कि, यह लोहा हमारे लिए बडा उपयोगी है, इसलिए उसका योझ बॉधकर साथ ले चलना अच्छा है। किर वे उसका बोझ बॉधकर अटबी में आगे बढ़े। वहाँ एक सीसे की खान दिखायी दी। सीसा लोहे ने ज्यादा कीमती होता है, इसलिए सबने लोहे का बोझ छोड़कर सीसा बॉध लिया। लेकिन, एक ने अपने लोहे का बोझ न छोडा। साथियों ने उसे बहुत समझाया, तो वह बोला,—'यह बोझ में बड़ी दूर से उठाकर लाया हूँ और उमें खूब मजबूती से बॉधा है, इसलिए इसे रख कर में नीसा का बोझ नहीं बॉधना चाहता।'

अन वह मडली अर्घी में आगे वहीं । वहाँ क्रम से ताँने की, चाँठी की, सोने की, रत्न की और हीरे की खाने दिखायी दीं । इसलिए, वे क्रम कीमत की चीजों के वोझ छोड़ते गये और ज्यादा कीमत की चीजों के योझ वाँवते गये । ऐसा करके वे अपने नगर में पहुँ चे । वहाँ उन्होंने वह चहुमूल्य हीरे वेचे । इससे वे वड़े धनवान हो गये और मुख से रहने लगे । उस कदाग्रहों आदमी ने अगना लोहे का बोझ वेचा, तो बहुत-थोड़े पैसे मिले । इससे वह खिन्न होकर सोचने लगा, 'अगर मैंने भो अपने साथियों की तरह लोहे का बोझ छोड़कर ज्यादा कीमती चीजे ली होतीं, तो मै भी

उन-जैसा वेभव प्राप्त कर सकता।' इस तरहं हे राजन्! अगर त् अपना कटाग्रह नहीं छोडेगा तो उस छोहे के बोझ को उटाकर छानेवाछे की तरह वड़ा पछतायेगा।''

श्री केशीकुमार श्रमण के इस उपटेश से प्रदेशी राजा की शका निवारण हो गयी और विश्वास हो गया कि आतमा का स्वतंत्र अस्तित्व है और वह अपने किये हुए पुण्य-पाप का बदला अवश्य भोगता है। इसलिए, उसने आचार्यश्री से धर्म श्रवण करके सम्यक्त्वमूल श्रावक के बारह ब्रत अगीकार किये, और उनका विविपूर्वक आराधन करने लगा। अब उसका धुकाव पूरी तरह आध्यात्मिक हो जाने के कारण, वह भोग से विमुख हो गया। यह बात उसकी रानी सूर्यकाता को अच्छी नहीं लगी; इसलिए रानी ने उसे जहर दे दिया। फिर भी, उसने मन की समाधि अन्त तक बरावर कायम रखी और मरने के बाद सूर्याम-नामक देव हुआ, जिसका कि वर्णन रायपसेणइय-सूत्र में आता है।

'आत्मा है' यह भारतीय तत्त्वज्ञान की अमर घोषणा है और वह सर्चा है। उसे मानने में ही सबका कल्याण है। इन्ह्या लील लीका, एम ०ए० बी-=, नर्ट जनाज मण्डी चाँदपीत, जयदूर-१

#### दूसरा व्याख्यान

# आत्मा देह आदि से भिन्न है

महानुभावो !

श्रुतस्थिवर भगवन्त ने श्री उत्तराध्ययन-प्त्र के छत्तीसर्वे अध्ययन की २५८-वीं गाथा में अल्प-संसारी आत्मा का जो वर्गन किया है, उस प्रसग में 'आत्मा' का विपय चल रहा है।

किसी मी वस्तु का अस्तित्व दो तरह से जाना जा सकता है—एक उसे दृष्टि से देखकर और दूसरे उसके कार्यों को देखकर । इनमें 'आत्मा' का अस्तित्व उसके कार्य देखने से जाना जा सकता है। यह बात पिछले व्याख्यान में अनेक उदाहरणों और तकों द्वारा समझायी गयी है और मै मानता हूँ कि वह आपके समझ में आ गयी होगी।

'आतमा है', यह तो आप पहले भी मानते रहे हांगे, लेकिन किसी के पूछने पर समाधान नहीं कर सकते थे, परन्तु आगा है अब तो आप औरो का समाधान भी कर सकेंगे ?

्रहस श्रोतावर्ग में से बहुतो के लड़के-लड़िक्यॉ स्कूल और कालेज में पढ़ते होगे। उन्हें वहाँ जो शिक्षण दिया जाता है, उसमें 'धर्म' का विषय नहीं पढ़ाया जाता। कितनी ही शिक्षा-सस्थाओं में पढ़ाया जाता था, मगर सरकार ने बन्द कर दिया। ऐसी परिस्थिति में वे 'आत्मा', 'कर्म' या 'वर्म-सम्बन्धी' वार्ते कैसे जान सकते हैं १ उन्हें दो घड़ी अपने पास बिटाकर आत्मा-सम्बन्धी वात करना और यहाँ जो कुछ कहा गया है, उसे उन्हें समझाने का प्रयास करना। 'फुरसत नहीं है, क्या करें १' ऐसा कहकर न छूट जाना। स्वजनों को 'धर्म' का उपदेश करना। श्रावक का कर्नव्य है,

यह जानते हैं न ? जो गृहस्थ अपने पोष्य-वर्ग को 'धर्म' का उपदेश नहीं देता, वह अपना सच्चा फर्ज नहीं बजाता ।

'आतमा है', यह मानने से ही आपका काम पूरा नहीं हो जाता। यह तो पाव मे पहली पौनी है। कोई आदमी वम्बई आया, पर यदि उसके किसी विभाग से परिचित न हो तो आजादी से हिरफिर नहीं सकता, न उसका आनन्द ले सकता है। उसी तरह जो सिर्फ यह जाने कि 'आत्मा है', पर उसके स्वरूप को न जाने, या उसके गुणो से परिचित न हो, वे आत्मा के गुणो का विकास किस तरह कर सकते है श आत्मसुख का सच्चा आस्वादन किस प्रकार कर सकते है श इसलिए आत्मा का स्वरूप विशेप प्रकार से समझने की आवश्यकता है।

आप 'मै' यानी 'मेरी टेह' ऐसा समझकर व्यवहार चलाते हैं और उसके सिंचन-रंजन में लगे रहते हैं। इस वजह से आपको न तो किसी तत्त्व-विचारणा का स्फ़रण होता है और न धर्माराधन की फ़रसत मिलती हैं: लेकिन, इस तरह जीवनयापन करनेवाले का क्या हाल होता है, यह देखिये।

#### महेश्वरदत्त की कथा

विजयपुर-नामक एक वडा नगर था। उसमे महेच्चरदत्त नाम का एक क्षत्रिय रहता था। उसकी पत्नी का नाम गागिला था। इस महेच्चर- दत्त के माता-पिता बृद्ध हो गये थे और ऐसी परिस्थिति में थे कि अगर चाहते तो सारा समय ईच्चर-भिक्त में, धर्म-व्यान में गुजार सकते थे, लेकिन उसमे उनका चित्त जरा भी नहीं लगता था। जिन्होंने सारी जिन्दगी मसार के व्यवहारों में ही गुजारी हो, उनको ईच्चर-भिक्त या धर्म-व्यान कहाँ से सूझे ? किसी दिन साधु-सन्त के पास जाते हो, व्याख्यान-वाणी सुनते हो और कुछ त्रत-नियम पालन करते हो, तो वडी उम्र मे उनमें विशेष रस उत्पन्न हो और अपना जीवन सुधार सके, लेकिन वे किसी दिन साधु- सन्तों का सग नहीं करते थे—वे मले और उनका व्यवहार मला!

#### ग्रातमा देह ग्रादि से भिन्न है

महेग्बरदत्त की स्थिति भी लगभग ऐसी ही थी, वह मुबह से बाम तक धन्धा-रोजगार में लगा रहता और कुदुम्ब का पालन करता। उसके कुदुम्ब में मॉस-भक्षण भी होता था और मिंदरा भी पी जाती थी। जहाँ धर्म के सस्कार न हो, वहाँ भव्याभध्य का विवेक कहाँ से हो! आज मध्या भक्ष्य का विवेक घट गया है, इसका कारण यह है कि 'धर्म' के संस्कार नहीं हैं। मुज तो समझते ही है कि मासभक्षण करनेवाले और मिंदरापान करने वाले की नरकगित होती है और उसे असह्य यातनाएँ मोगनी पडती है।

एक बार महेश्वरदत्त का पिता बीमार पडा । बहुत कुछ कोशिश की जाने पर भी अच्छा नहीं हुआ । ओपध भी आयुण्य हो तभी लगती है । अपना अन्त समय निकट देखकर वह चिन्ता करने लगा कि, ''मेरी पत्नी का क्या होगा ?'' पिता को चैन नहीं पड रहा है, बडा आकुल-व्याकुल हो रहा है, यह देखकर महेश्वरटत्त ने कहा—''पिताजी ! आपको कोई इच्छा हो तो बताइये; में उसे प्री कर दूं। आप किसी तरह की चिन्ता न करे।'' तब पिता ने कहा—''बेटा ! तू होशियार है ओर कार्यकुशल है, इसलिए कुटुम्ब का पालन-पोपण अच्छी तरह करेगा ही, लेकिन अब जमाना नाजुक आ गया है, इसलिए खर्च करने में सावधानो रखना ओर अपनी भैमों की सार-सभाल बराबर रखना। मैंने उन्हें बड़ी ममता से पाला है। दूमरी एक बात यह है कि अपने कुल में श्राङ के दिन एक पाड़े का बिल्डान दिया जाता है, यह न भूलना।"

इतना कहकर पिता मर गया । अन्त समय प्राणी की जैसी मिन होती है वैसी गित होती है, इसल्प्टिए मरने के बाद वह अपनी ही एक मैस के पेट से पाड़े के रूप में पैदा हुआ।

कुछ दिनो बाट महेश्वर टत्त की माता भी बीमार पड़ी और वह भी 'मेरा घर', 'मेरा कुटुम्ब', 'मेरी लाज', 'मेरा व्यवहार', इस तरह 'मेरा-मेरा' करती हुई मर गयी। उसने कुतिया का जन्म लिया और महेश्वरटन के घर के आसपास रहने लगी।

पिता और माता का उत्तर कार्य हुआ, जाति के लोग जीमे, महेम्बरटत्त की आवरू बढ़ी और ममार-व्यवहार की नाव आगे बढ़ी।

महेश्वरटत्त की पत्नी गागिला रूपवती थी, घरके काम-काज में वडी कुगल थी, पर विपयलम्पट थी—यह दुर्गुण इतना वडा है कि सब सद्गुणा को आवृत्त कर देता है। मी मन दूध का नावडा भरा हो, उसने जरा-सा मन डाल दिया जाये तो उस दृध को आप कहेगे क्या? सास-सुसर जब तक छाती पर थे तब-तक गागिला की विषयलम्पटता को अवकाश नहीं मिलता था। पर, अब तो वे रहे नहीं थे और महेश्वरदत्त को धधे-रोजगार के लिए अधिकांश समय बाहर रहना पडता था; इसलिए उससे विपयलम्पटता के लिए पूरा अवकाश मिल गया। वह पर पुरुप के साथ प्रेम में पड़ गयी।

पर, पाप का यडा फूटे विना नहीं रहता। एक दिन किसी कार्यवश महेश्वरदत्त को यकायक वर आना पड़ा, तो अन्दर का दरवाजा बन्द देखा। इससे उसे शक हुआ। दरवाजे की दरार में से देखा तो अन्दर कोई पुरुप दीखा। जब एक जानवर भी अपनी माटा के साथ दूमरे जानवर को नहीं देख मकता, तो मनुष्य कैसे देख सकता है ? उसने आवाज दी "गागिला! दरवाजा खोल!"

आवाज सुनते ही गागिला के होश उड़ गये। उसने अपने प्रेमी को, िल्पा देने का विचार किया; पर वहाँ लिपाने योग्य कोई जगह थी नहीं, इमिल्ए लाचार होकर द्रवाजा खोल दिया और भय से थर-थर कॉपती हुई एक तरफ खड़ी रही, जैसे हवा ने कॉपता पीपल का पत्ता!

महेम्बर्टत्त ने कमरे में प्रविष्ट होते ही गागिला के यार की गरटन पकड़ी और उमें इंडे में पीटने लगा। पेंड पर एक प्रहार ऐसा पड़ा कि उमका राम रम गया! लेकिन, उस वक्त मरने वाले को इतनी सन्मित आगी कि भेरे कमें का फल मुझे मिला है। इसमें दूसरे पर क्रोध क्यों किया जाये? मरण समय की इस सन्मित के कारण उसे मनुष्य का भग मिला

#### ग्रात्मा देह ग्रदि से भिन्न है

और वह गागिला की कोख से अपने ही वीर्य से उत्पन्न हुआ । देखों ससार की घटना । एक समय जो पिता हो वह पुत्र होता है और जो पुत्र हो वह पिता होता है ! एक समय जो माता हो वह पत्नी होनी है और जो पत्नी हो वह माता होती है !

महेग्वरदत्त ने यार को मार डाला, पर गागिला को अधिक ताइना नहीं दी। कारण कि वैसा करने से अपनी ही फजीहत होती। नीतिकारों ने कहा कि 'आयुष्य, धन, घर का छिट्ट, यत्र, दवा, कामक्रीडा, दिया हुआ दान, मिला हुआ सन्मान और घटित अपमान गुप्त रखना चाहिए।'

दिन गुजरने पर गागिला ने एक मुन्टर मुखवाले पुत्र को जन्म दिया और सारा घर आनन्द मे उमड़ पडा। पुत्र-जन्म किम माता-पिता को आनन्द नहीं देता ?

अब श्रांड के दिन आने पर महेरवरदत्त को पिता की बात याद आयी और उसने बाजार में जाकर पांडे की तलाश की पर, उचित मूल्य में अच्छा पांडा मिला नहीं, इमिलिए उसने घर के पांडे का बिल्टान देने का निर्णय किया। इस प्रकार पांडे का बिल्टान दे दिया गया और उसका मास पकाकर संगे सम्बन्धियों को खिलाने की तैयारी की। वहाँ वह कुतिया घर में आ गयी और पड़े हुए जुट़े बरतनो को चाटने लगी। इसमें महेरवरदत्त को कोंध आ गया और उसने पास पड़ी हुई लकड़ी फेक कर मारी। उससे कुतिया की कमर हुट गयी और वह चीखती-चिल्लाती बाहर चली गयी।

मगे-सम्बन्धियों के आने में कुछ देर थी, इसिलए महेश्वरदत्त अपने वालपुत्र को लेकर खिडकी के पास खडा था और उसे वारवार प्यार से चूम रहा था। इतने में उधर से कोई जानी महात्मा निकले। यह दृश्य देखकर वह सिर हिलाने लगे। यह महेश्वरदत्त ने देख लिया, इसिलए उसने वन्दन करके पृछा—"हे महाराज! यहाँ ऐसी क्या वात हो गयी कि जिससे आपको सिर हिलाना पड़ा।"

महात्मा ने कहा—''माई । वह बात कहने छायक नहीं है, फिर भी तेरी इच्छा हो तो मुझे कह देने में कोई आपित नहीं है।'

महेश्वरदत्त ने कहा--"मुझे जरूर वताइवे।'

महातमा ने कहा—''हे माई! आज तू अपने पिता का श्राष्ठ कर रहा है और उसके लिए तूने एक पांडे का वध किया है। वह पाड़ा स्वय तेरा पिता है। मरते वक्त दोर में वामना रह जाने मे वह तेरे ही यहाँ पैदा हुआ था।"

ये जब्द मुनते ही महेज्यरदत्त को कॅपकॅपी छूटने लगी और उसके दुःख का पार न रहा उसने कहा—हे प्रभो ! क्या यह बात सच्ची है ?" महात्मा ने कहा—"हॉ, यह बात विच्कुल सच्ची है, पर वह यहीं नहीं खत्म हो जाती । त्ने थोड़ी टेर पहले लकड़ी के प्रहार से जिम कुतिया की कमर तोड़ दी, वह तेरी माता है । वह भी मरते वक्त मेरा घर, मेरे लड़के, मेरा व्यवहार, यूँ मेरा मेरा करती हुई मरी, इसलिए इस हालत को पहुँची है !

महेञ्बरदत्त ने यह सुनकर कान पर हाथ रख िए आगे उस महात्मा ने कहा—'हे भद्र! जब तूने बात सुनी ही है, तो उसे पूरी ही सुन है। तृ जिम पुत्र को इतनी ममता से खिला रहा है, वह और कोई नहीं, तेरे डडे से मरण पाया हुआ तेरी स्त्री का यार है। अन्त समय चृिक उसे सन्मित आ गयी, इसिलए उसने मनुष्य-गित प्राप्त की और अपने ही वीर्य में उत्पन्न हुआ।"

ये गव्द सुनते ही महेग्वरदन्त को मसार पर विक्कार छूटा ओर उसने उसी क्षण उन महात्मा के चरणों पर अपना सिर रख कर विनती की—"हे प्रभो ! मेरा इस असार संसार से उद्घार कीजिये ।' महात्मा ने उसे कल्याण का मार्ग बताया और उस मार्ग पर चलकर उसने अपनी आत्मा का कल्याण किया ।

## में देह नहीं हैं, आत्मा हूँ

महानुभावो ! 'मे' का मतल्य मगनलाल, छगनलाल, पानाचन्द्र या पोपटमाई के नाम मे पुकारी जानेवाली 'देह' नहीं है; बिल्क उसने विराज-मान चेतन्य लक्षणवाला 'आत्मा' है । जैसे महल मे रहनेवाला और महल एक नहीं है, उसी तरह देह में रहनेवाला और देह एक नहीं है । तलवार को म्यान में रखी हुई देखकर कोई तलवार और म्यान को एक ही समझ ले, तो हम उसे क्या कहेंगे ? तलवार और म्यान दो भिन्न वस्तुएँ है, यह तो एक छोटा बालक भी जानता है ।

## देहात्मवादियों के तर्क

यह होते हुए भी बहुन-मे लोग देह को ही आत्मा मानना चाहते है और उनके लिए अनेक तर्क पेश करते है। यहाँ उनकी समीक्षा की जायेगी।

वे कहते हैं कि, 'पृथ्वी', 'जल', 'वायु', 'अग्नि' और 'आकाश' इन पॉच भूतो के सयोग से ही चैतन्यशिक्त उत्पन्न होती है और उसके द्वारा इस शरीर का काम चलता है। अर्थात् चैतन्य की उत्पत्ति का स्थान देह है, और चैतन्यवाळी वस्तु को ही 'आत्मा' कहते है, तो वह देह में भिन्न नहीं है।

वैज्ञानिक लोग पचभ्तों की जगह दूसरे पदार्थों का नाम लेते हैं , पर उनके कहने का मतल्य तो यही है कि, 'जड' पदार्थों के सयोग से 'चैतन्य' की उत्पत्ति होती है और उसी से गरीर की सब क्रियाऍ चल्ती है।

'इस गरीर का काम वन्ट क्यो हो जाता है ?' यह पृछने पर वे कहते है कि, 'जब इन पॉच भूतो मं से किसी का सयोग सर्वथा हट जाता है,

१ कुछ लोग भूतों को सख्या चार मानते हैं। उनके मतानुसार आकाश भूत नहीं है।

नव चैतन्य अदृश्य हो जाता है और शरीर का काम बन्द हो जाता है। तात्पर्य यह है कि, चैतन्यशक्ति अथवा आत्मा देह के साथ ही उत्पन्न होती है और मृत्यु के बाद उसका कोई अस्तित्व नहीं रहता।

'इस परिस्थिति में मनुष्य का वर्तन कैसा होना चाहिए ?' इसका जवाब देते हुए वे कहते हैं—

#### यावज्ञीवं सुखं जीवेदणं कृत्वा घृतं पिवेत्। भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः॥

-- जब तक जीओ सुख से जीओ, ऐंग आराम में रहों और हो जितना हो सके उतनी मौज करलें। अगर मजे उडाने के लिए तुम्हारे पास पैसे काफी न हो, तो किसी स्नेही-सम्बन्धी के पास से उधार हे हो, मगर बी पीना यानी माल-महीटा उड़ाना चाल रक्खों। जहकर भस्मीमृत हो जाने के बाद यह देह फिर नहीं आनेवाली, फिर नहीं मिलनेवाली है।

एक नास्तिक अपनी प्रियतमा से कैसे शब्द कहता है वह भी सुन लो:

पिव खाद च चारुलोचने,

यदतीतं वरगात्रि तन्न ते। न हि भीरु गतं निवर्तते, समुद्यमात्रमिदं कलेवरम्॥

—हे सुन्दर नेत्र वाली स्त्री! तू खा, पी, मौजकर। हे श्रेष्ठ अगवाली! जो गया वह तेरा नहीं है, यानी यौवन चला गया तो फिर नहीं मिलनेवाला। हे भी है। (पाप से डरने वाली) गरीर गया कि फिर नहीं आता। यह गरीर तो पचभूतो का समुदाय मात्र है—अर्थात् उससे अतिरिक्त आत्मा-जैसी कोई वस्तु नहीं है कि जिसका विचार करना पड़े और पाप या परलोक से डरना पड़े।

नास्तिक लोग 'यह भव मीठा, परभव किसने देखा' १ ऐसा मानकर भोग-विलास में लीन रहते हैं, लेकिन जब वे विविध प्रकार के रोगो से चिर जाते हैं, तब उनके बोक-सताप का पार नहीं रहता। मृत्यु उनको भयानक लगतो है और उसमे बचने के लिए वे अनेक प्रकार के प्रयत्न करते हैं, लेकिन वे सब व्यर्थ जाते हैं। मीत उन्हें छोड़ती नहीं है। सिह जैमे बकरियों के छुट पर हुटता है, वैमें काल उन पर हुटता है और छटपटाते हुए वे उसके पजे में आ जाते हैं। दश-दृष्टान्त-दुर्लभ क मानवभव की यह कैसी दुर्द शा है ? जिस भव में सकल दुःखों का अन्त लाने वाली मुक्ति, मोक्ष या परमपट की माधना हो सकती है, उसमें कुछ नहीं मधता। उल्टा दुर्गित का ताँता बाँवा जाता है और भवभ्रमण अनेक गुना बढ़ा दिया जाता है !

"पॉच जड वस्तुओं के मयोग से चैतन्यशक्ति केंमें पैटा हो गयी ?"— यह पूछे जाने पर भ्तवादी कहते हैं कि, 'जैमें शराब के किसी अग—जैसे कि धावडी का फ़्ल, गुड, पानी—में मद्यशक्ति नहीं है, फिर भी जब उनका समुदाय बन जाता है, तब उसमें मद्यशक्ति पैटा हो जाती है और वह अमुक काल तक स्थिर रहकर, बिनाश की सामग्री मिलने पर, नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार पृथ्वी आदि भ्ता में चैतन्यशक्ति दिखायी नहीं देती, लेकिन जब उनका समुदाय हो जाता है, तब वह प्रत्यक्ष हो जाती है और अमुक काल स्थिर रहकर बिनाश को सामग्री मिलने पर नष्ट हो जाती है।

परन्तु, यह उदाहरण ठीक नहीं है। धावडी के फूल, गुड, आदि में मद्य की थोड़ी-बहुत मात्रा मौजूट है, इसी कारण उनका सयोजन होने पर मद्य की शक्ति उत्पन्न होती है। पर, भूतं। मं चैतन्य का कोई अश

<sup>\*</sup> मनुष्यभव की प्राप्ति कितनी दुर्लंभ हे, यह सममाने के लिए शास्त्रकारों ने चक्रवतों के चूल्हे का, पासे का, यान्य के ढेर का, जूए का, रत्न का, स्वप्न का, राधावेध का, चर्म का (सेवाल का), समोल का तथा परमाणु का—एसे दश दृष्टान्त दिये हैं। एक आदमी को पहले चक्रवतों के चूल्हे से भोजन कराया हो श्रीर फिर उसके राज्य के हर चूल्हे भोजन कराया जाये तो पुन. चक्रवतों के चूल्हे भोजन करने की वारी श्राना जितना दुर्लंभ है, उतना ही मनुष्यभव पाना मुश्कल है। इसी प्रकार दशों दृष्टान्तों की योजना समभ लेनी चाहिए।

नहीं होता, इसिलए उनके सयोजन से चैतन्य की उत्पत्ति किसी प्रकार सभव नहीं है। रेती में किचित् मात्र तेल का अग नहीं है; तो रेती के समु-टाय म वह कैमें समय हो १ आज तक किसी ने रेती से तेल निकलते देखा है १—सुना है १ विलकुल नहीं!

अगर पर्चम्तों के विशिष्ट सयोजन से चैतन्यशक्ति पैटा होती हो, वह सब प्राणियों में—सब जीवों में समान रूप से व्यक्त होनी चाहिए, लेकिन उसमें तरतमता दिखायी देती है। पर्चेन्द्रिय प्राणियों में यह शक्ति जितने प्रमाण में व्यक्त होती है, उतनी चार-इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त नहीं होती, चार इन्द्रिय प्राणियों में जितनी व्यक्त होती है, उतनी तीन-इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त नहीं होती, जितनी तीन-इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त होती है, उतनी दो इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त नहीं होती और जितनी दो-इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त होती है; उतनी एक-इन्द्रिय प्राणियों में व्यक्त नहीं होती।

१ जिनमें स्पर्णनेन्द्रिय, रसना-इन्द्रिय, ष्राण-इन्ट्रिय, चत्तु-इन्द्रिय श्रोर श्रीतु-इन्द्रिय ये पाँच इन्ट्रियाँ होती हैं वे पचेन्द्रिय कहलाते हैं। मनुष्य पचेन्द्रिय प्राणी है। गाय, मेस, घोड़ा, हाथी श्रादि भूचर, मञ्जली, कछुश्रा, मगर श्रादि जलचर, श्रीर कोषा, कवूतर, तोता, मोर श्रादि खेचर भी पचेन्द्रिय प्राणी है।

२. जिनमें शुरू की चार इदियाँ होती हैं, वे चार-इदिय प्राणी कहलाते ह, विच्छू, भारा अमरी, टिड्डी, मच्छर, डास, मसक, कसारी, खडमाकडी श्रादि चार-इन्द्रिय प्राणी हैं।

३ जिनमें शुरू की तीन इन्द्रियाँ होती हैं, वे तीन-इन्द्रिय प्राणी कहलाते हें कानखजुरा, खटमल, जूँ, कीडी, उधेई, मकोडा, ईयल, घीमेल, गाय श्राडि प्राण्यों पर होने वाले गिगोड़ा, चोरकीडा, गोवर के कीडे, ईयल, गोकुलगाय, आठि तीन-इन्द्रिय प्राणी है।

४ जिनमें शुरू की दो इन्द्रियाँ होती हे, वे दो इन्द्रिय प्राणी कहलाते हें, शख, कोडा, गहोल, (पेट के दडे कृमि), जलो, चन्दनक श्रलसिया, लाणिया, काठ का कीडा, पानी का पोरा, चूडेल तथा छीप, श्रादि दो-इन्द्रिय प्राणी है।

और, फिर मनुप्य-मनुप्य में भी शक्ति की तरतमता देन्वने में आती है। एक प्रखर बुढिशाली होता हैं, तो दूसरा अक्ल में कच्चा होता है। एक की स्मरण-शक्ति बहुत तीव होती है, तो दूसरे को पच्चीस बार रटने पर भी याद नहीं रहता। एक खुब होशियार-चालाक होता है, तो दूसरा विलकुल बुद्धू होता है।

अगर मृतों के प्रमाण में चैतन्य का आविर्माव माना जाये, तो मोटे आदमी में ज्यादा चैतन्य होना चाहिए और पतले आदमी में कम । लेकिन, यात इससे उल्टी ही दिखायी देती है। मोटे आदमियों में स्फूर्ति कम होती है—जहाँ बैट गये वहाँ से उटने का उनका मन नहीं करता—जब कि पतले आदिमियों में स्फूर्ति ज्यादा होती हैं—वे फिरकनी की तरह फिरते रहते हैं।

अगर चैतन्य का कारण पचभृतों का विशिष्ट सयोजन है, तो जीवन का कारण क्या है ? यह प्रश्न भी खंडा होता है ।

अगर पचम्तो का विशिष्ट सयोजन जीवन का एक कारण हो, तो मवका जोवन समान आयुण्य वाला होना चाहिए, लेकिन उसमे वड़ी तरतमता दिखायी देती है। इसलिए, पंचभूतो का सयोजन कारण घटित नहीं होता। तथ्य यह है कि चैतन्य का कारण आत्मा है और जीवन का कारण कमें है। कमें के कारण जितना आयुष्य मिल्ता है, उतने समय तक-प्राणी जीता है। अगर आयुष्य पूरा न हुआ हो तो हाथ-पैर टूट जाने पर भी प्राणी जीता है।

पचभूतों के सयोजन से चैतन्य की उत्पत्ति का मिद्वान्त दूसरे प्रकार से भी खोखला टहरता है। अगर हम ऐसा विधान करें कि, अमुक वस्तु के

४ जिनमें शुरू की एक इन्द्रिय यानी कि मात्र स्पर्शन-रिन्द्रिय होती हैं, वे एक-इन्द्रिय प्राणी कहलाते हैं वे पृथ्वी, पानी, श्रिपन, वायु श्रीर वनस्पति का शरीर धारण करते हैं। उनके विशेष वर्णन के लिए जीवाजीविभगम तथा पन्नवणा-सूत्र देखना जरूरी है। सामान्य जानकारी के लिए जीव-विचार तथा नवतत्त्व प्रकरण भी उपयोगी हैं।

स्योजन में अमुक वस्तु वनती है, तो उन वस्तुओं के संयोजन से वह बन्तु अवश्य वननी चाहिए। हरड, बहेडा और ऑवटा के सयोजन में त्रिफला-चूर्ण वनना है, ऐसा कहनेवाल हरड, बहेडा और ऑवले को मिलाकर विफला चूर्ण वनाकर दिखा देते है। तथा हम भी हरड, बहेडा और ऑवला सममाग में एकत्र करें नो त्रिफला चूर्ण वन जाता है। इस प्रकार से पचमृतों से या अन्य पदायों से चैतन्यशक्ति की उत्पत्ति मानने वालों को चाहिए कि, पचमृतों के सयोजन में या अन्य पदायों के मिश्रण से चैतन्यशक्ति की उत्पत्ति करके वताएँ लेकिन अब तक कोई ऐसा भृतवादों या वैज्ञानिक नहीं जन्मा, जिसने इस तरह से 'चैतन्य' की उत्पत्ति करके दिखा दी हो।

आज का विज्ञान बहुत उच्चत कहा जाता है, फिर भी वह ऑन्त्र-जैमी ऑख, कान-जैसा कान या नाक-जैसी नाक बना नहीं मकता। मर्च्चा ऑख और नकली ऑख में कितना फर्क होता है, आपने देखा है। एक मं अनुपम चमक होती है, तो दूसरी साफ कोडी-जैसी ल्याती है। बनावरी कान नाक का हाल भी ऐसा ही होता है। जब कि जीवित बरीर के एक भाग की भी नकल नहीं हो सकती, तो समग्र चैतन्य की उत्पत्ति तो हो ही कैसे सकती है?

कुछ दिन हुए अखबारों में यह खबर आयी थी कि, रूमी डाक्टर मुद्दें को अमुक प्रकार का इंजेक्टान देकर जीवित कर देने में सम्छ हुए है। पर, यह बात मानने योग्य नहीं है। ज्यादा स्पष्ट इसे इस रूप में कह सकते हैं कि, छोगों को एक प्रकार के भ्रमजाल में डालनेवाली है। आदमी में प्राण बाकी रह गये हो और इजेक्टान से उनका पुन: सचार होने लगे तो इसे मुद्दें को जिन्दा कर देना नहीं कह सकते। अगर वे मुद्दें को जिन्दा कर देते हीं, तो फिर वे अपने देश के किसी भी आदमी को मरने ही क्यों देते हैं? कम-से-कम नेताओं को तो मृत्यु से नुक्ति मिल ही जाये, पर उस देश में भी हर रोज हजारों आदमी मरते हैं और उनमें नेता भी होते हैं। पचभूतो या अमुक पटायों के संयोजन मे चैतन्य की उत्पिश्त होती है, यह बात प्रमाण की कमोटी पर जरा-भी ठीक नहीं उत्तरनी और इसलिए मानने योग्य नहीं है।

अत्र ये भूतवादी या वैज्ञानिक लोग मृत्यु के लिए जो भिद्रान्त प्रस्तुत करते है, उसका खोखलापन भी देख ले। वे कहते हैं—"पॉच मे में किसी भी भृत का सयोग सर्वथा ट्रट जाये तो चैतन्य-राक्ति अदृश्य हो जाती है, अर्थात् मृत्यु हो जाती है।"

'मृत देह मे से कौन-सा भृत मर्च था अन्ना हो गया ?' यह पृष्ठा जाये, तो वे वायु या अन्नि का नाम देते हैं। परन्तु, स्थिति ऐसी ही हो तो मृत गरीर मे नही द्वारा वायु दाखिल करने से उसमें गिक्ति का संचार होना चाहिए। यह विश्कुल होता नहीं है। इतना ही नहीं, बिल्क जिनकों 'मिल्लेडर' में से नहीं द्वारा 'ऑक्मीजन-गैस' दी जाती है, वे भी मरते देखे जाते है। इसलिए वायु को बात कोई समझदार आदमी स्वीकार नहीं कर सकता। अग्नि की बात भी इतनी ही निर्थक है। मुद्दं को तपाया जाये या गरम दवा के इजेक्शन दिये जाये, तो भी उसमें गिक्त का सचार नहीं होता।

इस तरह देहात्मवादियों की तमाम दलीलों का दलन हो जाता है। इसिलए, देह और आत्मा को पृथक ही मानना चाहिए। देह और आत्मा की भिन्नता को स्पष्टतया स्वीकार करना चाहिये।

#### आत्मा इन्द्रियों से भिन्न है

कुछ लोग कहते हैं कि देह में रहनेवाली इन्द्रियाँ ही आत्मा है, कारण कि उनके द्वारा जान होता है और ज्ञान आत्मा का स्वभाव है, परन्तु वह मान्यता भी ऊपर की मान्यता की तरह ही भूल भरी है।

इन्द्रियों के द्वारा ज्ञान होता है, इसका अर्थ तो यह हुआ कि इन्द्रिय

और ज्ञान ये दोनो पृथक् वस्तुऍ है। उदाहरण के रूप में यह कहे कि 'हथोंडे से कारीगरी की चीजें निर्मित होती हैं', तो हथोंडा और वह वस्तु ये दो वस्तुऍ एक नहीं टहरतीं, विल्क दो वस्तुऍ टहरती है। ज्ञान इन्द्रियों का असाधारण धर्म (गुण) नहीं है, कारण कि जो जिसका असाधारण धर्म होता है वह उसके वगैर नहीं रह सकता। उप्मा विना अग्नि या आईता विना जल की कल्पना कौन कर सकता है ? जब इन्द्रियों का असाधारण धर्म ज्ञान नहीं है, तब उन्हे 'आत्मा' कैसे मान सकते हैं ?

ज्ञान 'आत्मा' का असाधारण धर्म है, उसी से आत्मा 'यह वस्तु ऐसी है', 'यह वस्तु वैसी है', ऐसा जान सकती है। जब कि इन्द्रियाँ स्वय न तो कोई वस्तु जान सकती है न उनका अनुभव याद रख सकती है। वह अनुभव तो चैतन्य के भंडार में ही पड़ा रहता है और निभित्तानुसार व्यक्त होता है।

अगर इन्द्रियाँ स्वय ही जान सकतीं, तो निद्रा में भी उनका जानना जारी रहता और मृतावस्था में भी उनकी इस प्रवृत्ति में कोई अन्तराय न आया होता । लेकिन, ऐसा होता नहीं है यह बात सिद्ध है।

इन्द्रियो द्वारा ज्ञान किस तरह होता है, यह ठीक तरह जान लिया जाये, तो इन्द्रियो को आत्मा मान लेने की भूल कोई न करे; इसलिए इस सम्बन्ध में यहाँ कुछ विवेचन किया जाता है।

हर इन्द्रिय के द्रव्य और भाव दो प्रकार है—अर्थात् द्रव्य-स्पर्ग-नेन्द्रिय और भाव-स्पर्गनेन्द्रिय, द्रव्य-रसनेन्द्रिय और भाव-रसनेन्द्रिय। इसी प्रकार सब इन्द्रियों के विषय में समझ लेना चाहिए। द्रव्येन्द्रिय में दो विभाग होते हैं। उनमें से एक भाग को निर्नृति कहा जाता है ओर दूसरे को उपकरण कहा जाता है। इस निर्नृति और

#### श्रातमा देह श्रादि से भिनन है

उपकरण के भी वाह्य और अभ्यंतर दो-टो विभाग है—अर्थात् वाह्य निर्दृत्ति, अभ्यतर निर्दृत्ति, वाह्य उपकरण और अभ्यतर उपकरण—इस प्रकार हर के कुल चार विभाग होते हैं। केवल स्पर्शनेन्द्रिय को वाह्य निरृत्ति नहीं होती।

इन्द्रिय की दृश्य आकृति निर्द्वित कहलाती है। इस प्रकार जीभ रस-नेन्द्रिय की वाह्य निर्द्वित है, नाक घाणेन्द्रिय की वाह्य निर्द्वित है, ऑख चक्षुरेन्द्रिय की वाह्य निर्द्वित है और कान श्रोतृन्द्रिय की वाह्य निर्द्वित है। यह भिन्न-भिन्न प्राणियों में प्रकार भिन्न-भिन्न प्रकार की होती है।

चमडी, जीभ, नाक, ऑख, कान, आदि के टीक संस्थानों में रहने वाले पुद्गलों के आकार विशेष को अभ्यन्तर-निर्द्धित कहते हैं। उनमें न्यांनेन्द्रिय की अभ्यतर-निर्द्धित जुदे-जुदे प्राणियों में शरीर के अनुसार होतो है। रसनेन्द्रिय की अभ्यतर-निर्द्धित उस्तरे के आकार की होती है, बाणेन्द्रिय की अभ्यंतर-निर्द्धित अतिमुक्तक फ्रु या बड़े टोल के आकार की होती है, चक्करेन्द्रिय की अभ्यतर-निर्द्धित मस्र की टाल के आकार की होती है; और ओतेन्द्रिय की अभ्यतर-निर्द्धित कदम्ब के फ्रुल-सरीग्वी गोल होती है।

अभ्यतर निर्दे ति के अन्दर विषय को ग्रहण करने में समर्थ पुद्गलों की जो विशिष्ट रचना होती है, उसे बाह्य उपकरण (इस्ट्रूमेंट) कहते हैं और उसके अन्दर रहनेवाली सूक्ष्म रचना को अभ्यतर उपकरण कहते हैं। उसमें आघात-उपघात द्वारा अगर कोई त्रुटि आ जाये तो इन्द्रिय अपना विषय वरावर ग्रहण नहीं कर सकती। इन्द्रियों का रक्षण करना वाह्य निर्दे ति का प्रयोजन है।

भावेन्द्रिय के भी दो प्रकार है—एक लिब्ध और दूसरा उपयोग । इनमें मितजानावरणी वगैरह कार्यों का क्षयोपज्ञम लिब्ध कहलाता है और उसके परिणाम-स्वरूप विषय-सम्बन्धी आत्मा का जो चेतना व्यापार होता है, उसे उपयोग कहते हैं।

इस प्रकार इन्द्रियों एक प्रकार के यन्त्र है और आतमा उनके चलाने-वाला कारीगर है। इसलिए इन्द्रियों ही आतमा नहीं है, आतमा इन्द्रियों में भिन्न है।

## प्राण और आत्मा भिन्न हैं

कुछ लोग 'प्राण' को ही 'आत्मा' मानते हैं। लेकिन, 'प्राण' क्या वस्त है, इनका वे स्पष्टीकरण नहीं कर पाते। कभी उसे एक प्रकार की वायु मानते हैं, तो कभी उसे उध्म प्रवाही पटार्थ मानते हैं, तो कभी उसे उध्म प्रवाही पटार्थ मानते हैं, तो कभी उसे उर्य की गर्मी मानते हैं। परन्तु, वे सब भौतिक पदार्थ है, इसलिए आत्मा का स्थान नहीं ले सकते। जैन-शास्त्रों में प्राणों की सख्या दस मानी है: पॉच इन्द्रियॉ, तीन प्रकार के वल वानी मनोवल, वचनवल और कायवल, व्वानोच्छवास और आयुष्य। इन दसो प्राणों को धारण करने वाला, उनसे भिन्न, आत्मा है और इसी कारण वह प्राणिन्—प्राणोंको धारण करनेवाला—कहलाता है।

#### आत्मा मनसे भिन्न है

कुछ लोग 'मन' कोई ही 'आत्मा' मानते हैं, वह भी उचित नहीं है। मन के द्वारा विचार कर सकते हैं और इच्छाये व्यक्त कर सकते है। परन्तु, विचार करने वाला और लगन तथा इच्छा प्रविज्ञत करने वाला उनसे अलग होता है और वही आत्मा है। आज के मनोविज्ञान ने मन का गहन अव्ययन करने के बाद प्रकट किया है कि, हम जिसके द्वारा विचार व्यक्त करते है वह बाह्य मन है। उसके अन्दर भी एक दूसरा मन रहना है, जिसे आतरमन (सवकाशस माइड) कहा जाता है। विचारो, लगना और इच्छाओं का मूल श्रोत उसी में से बहता है। नहीं, तब तक आन्यत्मिक प्रगति सम्भव नहीं है।

परन्तु, वैज्ञानिको का यह आन्तरमन जैन-शास्त्रकारो का बनाया हुआ भाव-मन है, उसके अतिरिक्त और दूसरी कोई चीज नहीं है।

इस तरह आत्मा देह, इंद्रियाँ, प्राण तथा मन से भिन्न वस्तु है, वेदान्त आदि अन्य दर्शनों ने भी उसको इसी रूप में स्वीकार किया है। जब तक देह, इन्द्रियों, आदि को आत्मा मानने का अध्यास हटेगा

#### तीसरा व्याख्यान

# श्चात्मा एक महान प्रवासी

महानुभावो !

श्री उत्तराध्ययन-सूत्र के अल्पसंसारी 'आत्मा के वर्णन' में 'आत्मा' का विषय चल रहा है। उसमें 'आत्मा है' यह वात निश्चित हो गयी और वह देह, इद्रियो, प्राण और मन से भिन्न है, यह भी देख लिया गया। अब आपको यह सत्य दर्शाया जाता है कि 'आत्मा एक महान प्रवासी है'!

प्रवासी प्रवास करता हुआ किसी जगह जाता है। वहाँ किसी धर्मगाला या सराय में कुछ समय ठहरता है और फिर वहाँ से दूसरी जगह
चला जाता है। वहाँ भी उसी तरह कुछ समय रहता है और तब वहाँ से
तीसरी जगह चला जाता है। इस तरह वह प्रवासी अपना गंतव्य स्थान
आने तक प्रवास ही करता रहता है। उसी प्रकार कर्मावृत्त आत्मा एक
देह धारण करता है, उसमें अमुक समय तक निवास करता है और फिर
उमे छोड़कर दूसरी जगह चला जाता है। वहाँ दूसरी देह धारण करता
है और उसनें भी कुछ समय रहकर तीसरी जगह चला जाता है। इस तरह
उसका प्रवास—उसका परिश्रमण—मुक्ति प्राप्त होने तक चलता रहता है।
इसलिए इम उसे महान प्रवासी कहते है।

कोई आदमी पैटल चले तो एक दिन में करीब बीस मील का सफर करगा और एक महीने में ६०० मील चलेगा। बारह महीने में ७,२०० मील पूरी करेगा। ५० वर्ष तक चलता रहे, तो ३,६०,००० मील की यात्रा होगी। दूसरा आदमी रेल द्वारा सकर करे तो २० मील फी घंटे जाये। चौत्रीस घटे में ७२० मील जाये और एक महीने तक लगातार सफर करे तो २१६०० मील की दूरी तय कर लेगा। पचास वर्ष में १,२९,६०,००० मील की यात्रा हो जायेगी।

विमान में सफर करने वाला घटे में ३०० से ४०० मील जाता है। अब नये 'जेट' विमान निकले है, वे ६०० मील प्रति घंटे जाते है—अर्थात् ,उनमें सफर करने वाला रेल से वीस गुना सफर करे और पचास वर्प में २५,९२,००,००० (पचीस करोड़ बानवे लाख) मील का सफर करे। अगर वह सौ वर्ष तक प्रवास करे तो उससे दूना यानी ५१,८४,००,००० (इक्यावन करोड़ चौरासी लाख) मील का प्रवास हो। परन्तु, आत्मा के प्रवास के सामने यह प्रवास किसी विसात में नहीं है। मनुष्य का शरीर छोड़कर, टेवलोक में जानेवाली आत्मा या देवलोक से चलकर मनुष्य-लोक में आने वाली आत्मा इससे असख्य गुना अधिक प्रवास करती है।

मनुष्य-लोक और अनुत्तर-विमान के बीच कुछ कम सात 'रज्जु'क्ष का अन्तर है। इस एक 'रज्जु' का माप कितना है जानते हैं १ निमिप मात्र में एक लाख योजन जाने वाला टंव ६ महीने में जितना फासला तय करें उसे एक रज्जु कहते हैं। अथवा, ३८१२७९७० मन का एक भार होता है,

<sup>\*</sup> इस विश्व की कचाई चौदह राज की है, इसिलए वह चौदह राजलोक कहलाता है। उसमें एक राज का माप एक रज्जु-प्रमाण है। विश्व में सबसे ऊपर मिद्धिशला है। उसके नीचे पाँच श्रनुत्तर विमान हैं, उनके नीचे नव ग्रैवेयक है, उनके नीचे वारह देवलोक हैं, उनके नीचे चनद्र-स्थादि हैं, और उनके नीचे मनुष्यलोक हैं इतना भाग सात राजलोक में श्राता है—यानी श्रनुत्तर-विमान श्रीर मनुष्य-लोक के वीच की दूरी कुछ कम सात रज्जु की है।

मनुष्य लोक के नीचे व्यतर श्रीर भवनपति के श्रावास है श्रीर मात नरक के स्थान है। शेष कुछ श्रिषक सात रज्जु में यह सब समा जाता है।

एक हजार भारके के लोहे के गोले को ऊपर से जोर से फेका जाये और वह नीचे गिरता हुआ ६ महीने, ६ दिन, ६ पहर, ६ वडी और ६ समय में जितनी दूरी पार करे उस एक 'रज्जु' कहते है।

इस मापको सुनकर मडक न जाइये। आज के खरोल गास्त्र ने भी आकागीय अन्तर वताने के लिए ऐमी ही उपमानो का प्रयोग किया है या इससे भी वडे उपमानो का आश्रय लिया है।

पर, यह वात तो आत्मा के एक ही प्रवास की हुई। ऐसे प्रवास तो उसने आज तक अनन्त वार किये हैं। बात्त्रकार भगवत कहते हैं—

न सा जाई न सा जोणी, न तं ठाणं न तं कुलं। न जाया न मुत्रा जत्थ, सन्वे जीवा त्रणंतसो॥

्र इस लोक मे—— चौदह राजप्रमाण विश्व में ऐसी कोई जाति नहीं है, ऐसी कोई योनि नहीं है, ऐसा कोई स्थान नहीं है और ऐसा कोई कुल नहीं है कि जहाँ सब जीव अनन्त वार जन्मे और मरे न हो।

इस प्रवास के ऑकड़े कौन वता सकता है १ एक लाख मील कागज की पट्टी हो तो भी वह छोटी ही पड़े । तात्पर्य यह है कि आत्मा एक अकल्प-नीय महान प्रवासी है और उसके प्रवास का कोई माप नहीं है ।

## लखचौरासी का फेरा

जन्म धारण करने के क्षेत्र को, स्थान को, 'योनि' कहते हैं। उनकी संख्या चौरासी लाख होने के कारण यह संसार 'ल्ख्यचोरासी का फेरा' कहलाता है। मतल्य यह कि आत्मा अपने किये हुए कमों के कारण इन चौरासी लाख योनियों में बारबार जन्म लेता रहता है। बहुत-से लोग इन चौरासी लाख योनियों के नाम न जानते होंगे, क्योंकि यह विषय हो प्रतिक्रमण में आता है और दो प्रतिक्रमण तक पहुँचने वाले बहुत कम है।

हाल ही में वम्बई की एक जाति के ऑकड़े छपे थे। उसके कार्यकर्ता चतुर थे, इसलिए उसमे धार्मिक शिक्षण का भी एक खाना रखा था। उससे मालम हुआ कि ८६५७ की बन्ती मे मात्र ४८०१ स्त्री-पुरुप धर्म-शिक्षण प्राप्त है, और उनने भी ६६४ पुरुप और ४०७ स्त्रियाँ दो प्रतिक्रमण तक नहीं पहुँचे। वाकी ने मात्र नमस्कार-मत्र सीख कर ही सतोप मान लिया है। जैन-कुल में जन्मे हुये की यह दशा। जैन-कुल में जन्मे हुये की अपने धर्म पर कैसी श्रद्धा होनी चाहिए, सो नुने।

### धर्मश्रद्धा पर मंत्री का दृष्टान्त

एक राजा का मत्री जैन-कुल में जन्मा था। और, जिनेश्वर-देव का पक्का भक्त था। वह न्यायनीति में चलता, सटाचार का पालन करता और हर एक की भटाई करने में तत्पर रहता।

राजा की स्थिति इससे भिन्न थी। उने धर्म पर प्रीति नहीं थी, चिल्क कुछ द्वेप था और इमलिए मत्री का धर्मनिष्ठ जीवन उसे पमन्ड नहीं था। पर, मत्री अपने कामकाज में वडा कुगल था। वह अपराधी न उहरे तब तक राजा उसे क्या कह सकता था?

एक बार चौटम का टिन आया, तो मन्त्री ने गुरु से 'पोपह' लिया और वह अपना समय धर्मध्यान में गुजारने लगा। इधर टरबार में मत्री की जरूरत पड़ी, पर मत्री गैरहाजिर! राजा ने मत्री को बुला लाने के लिए सिपाही भेजे। सिपाही मत्री के घर आये। मालम हुआ कि, मत्री तो गुरुदेव के पास पोपह में हैं, इसलिए सिपाही वहाँ पहुँचे और सन्देश दिया—''राजा आपको बुलाता है।''

सामान्य लोग राजा के बुलावे को टाले नहीं और पोपह छोड़ कर राज दरबार में दोड़े जाये, मन को समझा ले कि 'पोपह' आज की बजाय कल कर लेगे, आली पर्व-तिथि को कर लेगे, राजा के हुक्म का अनादर कैसे कर सकते है ? अनादर करेंगे तो भूखे मरेंगे अथवा जान से जायेंगे। पर, मत्री ऐसे विचार का नहीं था। उसका हृदय धर्म के रग में पूरी तरह रंगा हुआ था, इसलिए वह मानता था कि, पहले धर्म, फिर राज-सेवा! उसने सिपाहियों से कह दिया—"आज मेरा पोषह-वत है, इसलिए नहीं आ सकता।"

सन्देश राजा को मिला तो उसकी ऑखे लाल हो गर्यो । "यह मत्री क्या समझता है १ मेरे हुक्म का अनाटर करता है । वेतन मेरा खाता है और सेवा धर्म की करता है । देखता हूँ इसे ।"—यह सोचकर उसने अपने एक विश्वासपात्र अंग-रक्षक को मत्री के पास भेजा और कहलाया—"राज दरबार में आओ, अन्यथा मत्री की मुद्रा वापस भेज दो।" यह अगरधक जाति का हज्जाम था। और, हजामों की आदत तो आप जानते ही है। नारद-विद्या करने मे जरा भी पीछे न रहे और जरा गीला मिला कि मक्खी की तरह चिमट जाये।

उसने रौब से राजा का सटेश सुनाया—"राज दरबार में आओ, वर्ना मत्री-मुद्रा वापस कर दो।" मत्री के लिए यह पल परीक्षा की थी। मत्री-पट छोड़ दे तो आजीविका जाये और इज्जत पर पानी फिर जाये; फिर भी उसने एक क्षण भी विचार किये वगैर और गुरु की भी सलाह लिये वगैर, मत्री-मुद्रा अगरक्षक के हाथ में रख दी। मत्री ने राजा का मत्री-पद छोड़ दिया; मगर पोपह न छोडा।

यह देख गुरु को आञ्चर्य हुआ, उन्होंने मत्री से पृछा—''ऐसा क्यों किया '' मत्री ने कहा—''मुद्रा गयी तो उपाधि गयी, वह भी तो' धर्म-यान के वीच मे आती थी। अब बेफिक्री से धर्मध्यान कर सकूँगा।"

ऐसे शब्द कब निकल सकते है ? ऐसी टेक कब आ सकती है ? जब धर्म का रस पूरी तरह लग गया हो, तभी ऐसा हो सकता है । आपको उस मत्री-जैसा धर्म का रम लगना चाहिए। वह रस गुरु-सेवा से अवश्य लग सकता है।

अत्र हम उस अगरक्षक की ओर आये। उसके हर्प का पार नहीं था। वह मन में सोचता था कि, राजा की मुझ पर पूरी मेहरत्रानी है, इसिंट्र मंत्री-पद तो मुझे ही मिलेगा । पर, उसे क्या मालम कि यह मंत्री-मुद्रा उसका हाल बेहाल कर देगी !

ह्जाम सोचने लगा—"इस मत्री-मुद्रा को जाकर अभी राजा को दे दू या कुछ देर बाद दूं? लाओ न इस मुद्रा को पहन कर मंत्री-पद का आनन्द तो लट लॅं।" ऐसा सोचकर राजा से पूछे बगैर ही उसने मंत्री-मुद्रा उँगली पर पहन ली। अब जो मत्री-मुद्रा पहने, सो मंत्री। इसलिए, यह बताने के लिए मैं मंत्री हो गया हूँ, वह बाजार की तरफ चल पड़ा।

वहाँ पहली दुकान तंत्रोली की आयी। वह मत्री को देख कर दग रह गया। 'मेरी दुकान पर मत्री।'—यह सोचकर उसने एक सुन्दर पान बनाकर दिया और हज्जाम में उसे मुँह ने रख लिया। वहाँ से हज्जाम दूसरी दुकानों पर गया। वहाँ भी ऐसा ही पान मिला। मान तो मत्री-मुद्रा की थीन? अन्य दुकानदारों ने भी उसका सुन्दर सकार किया। हज्जाम भाई आनन्द से फूला नहीं समा रहा था!

अत्र आगे क्या हुआ सो देखों। राजाके कुछ सामन्त राज्य में मनमानी घरजानी करते रहना चाहते थे, लेकिन मंत्री की न्यायनिष्ठा के कारण उनका कुछ वन नहीं चलता था। इसिलए, वे मत्री को खत्म कर देने का मौका देखते रहते थे। इस वक्त उन्होंने चार हत्यारों को नगी तलवार लेकर मत्री का काम तमाम कर देने के लिए भेज दिया। वे नगर में दाखिल हुए। वहाँ पहली दुकान तबोली की आयी। उन्होंने तबोली से पूछा,—"यहाँ के राजा का मत्री कहाँ रहता है? तबोली ने उगली से इशारा करके बताया कि, 'वह जा रहा है, मत्री'। तब हत्यारों ने दूसरे दुकानदार से पूछा तो उसने भी हज्जाम की तरफ इशारा कर दिया। इसिलए, हत्यारों को इत्मीनान हो गया कि 'वह जो जा रहा है, वही यहाँ के राजा का मत्री है। इसिलए, व उसके पीछे चले, देखने वालों ने समझा कि ये तो मत्री के अगरक्षक है, इस कारण इस तरह उसके पीछे-पीछे जा रहे है।

अत्र वह हज्ञाम एक गळी ज्यू-ही बुसा कि, हत्यारे उस पर टूट पड़े और उसके दुकड़े करके भाग गये। वहाँ पुळिस आयी, पंचनामा हुआ और लोगों में अफवाह फैल गयी कि "मत्री मारा गया! मंत्री मारा गया! मंत्री मारा गया! गंत्री

इस तरफ राजा विचार कर रहा है कि, "अभी तक अगरक्षक वापस क्या नहीं आया? क्या मंत्री ने कोई टाट नहीं टी? वह वेतन खाये मेरा और सेवा करे धर्म की, यह अब नहीं चलने दूंगा। मै खुद ही उसके पास जाकर उसकी खबर लेता हूँ।"

राजा घोडे पर सवार होकर, नंगी तलवार लिये, मंत्री के स्थान की तरक चला। रास्ते में घोर सुना कि 'मत्री मारा गया।' राजा घोड़े से नीचे उतरा और गली में जाकर देखा कि अगरक्षक हजाम के दुकडे हुए पड़े हैं और मत्री की मुद्रा उसकी उँगली में टमक रही है।

'ऐसा कैसे हुआ होगा ?', यह सोचते हुए राजा को लगा कि मंत्री-मुद्रा छिन जाने के कारण मंत्री ने यह काड रचाया होगा, लेकिन यह अनु-मान गलत था। गलत अनुमान से कैसा वव डर उठता है, यह भी आप को निम्न कथा ने माछम होगा।

## कथान्तर्गत राजपूतानी का दृशान्त

एक गाँव के बाहर एक बाबाजी आया। वह एक पेड के नीचे धूनी रमाकर बैठ गया। बाम के बक्त गाँव की तीन स्त्रियाँ उस पेड के पास वाले कुएँ से पानी भरने आयीं। उनमें एक ब्राह्मणी थी, दूसरी राजपूतनी और तीसरी बनियायन थी। उस बक्त बाबाजी जप जप रहा था। और, वह भी जोर से—'अगली भी अच्छी, पिछली भी अच्छी, बिचली को ज़ने की मार।' यह सुनकर ब्राह्मणी और बनियाइन मुँह दक कर हँसने त्याीं। और, रजपूतनी का तो ऐसा मिर किरा कि बेड को वहीं पटक कर अपने बर लोट पड़ी।

घर लौटकर उसने न तो जलाया चूल्हा, न जलाया चिराग। एक दृटी हुई खाट पर अस्तव्यस्त पड़ी रही। रात को नौकरी से उसका पित घर आया। घर में अधिरा देखकर ताज्जुव करने लगा। उसने रजपूतनी की खाट के पास जाकर पृष्टा— 'यह क्यो ? क्या किसी ने तेरा अपमान किया है ?'

रजपूतनी ने करा—"जिसका पित पागल हो उसका कोई भी अपमान कर सकता है।"

यह ठहरी राजपृत की जाति । वह ऐसे वचन मुनकर कैसे रह जाय ? उसने हाय में तलवार खींचकर उससे पृछा—"कौन है तेरा अपमान करनेवाला ? जल्दी नाम वता, में उसकी खबर लेता हूँ ।"

रजपृतनी ने कहा—"गाँव के वाहर कुएँ के पास वाले पेड के नीचे एक जोगीडा वेटा है। उसने मेरा मयंकर अपमान किया है।" वह सारी वात वता गयी। राजपूत ने कहा—"में उसका सर घड़ से काट कर अभी टाता हूँ। तू जरा भी चिन्ता न कर।"

राजपृत कुऍ के पास पहुँचा। वहाँ पेड़ के नीचे वाबाजी के सामने दस बारह रजपूतो की मडली जमी हुई थी। इसलिए, साहस करना योग्य न लगा। वह पेड के पीछे छुपा रहा और मौके का इन्तजार करने लगा। धीरे-धीरे राजपूतो की मडली विसर्जित हो गयी और बाबाजी अकेले रह गये। इसलिए, पुन अपना जप जपने लगे, 'अगली भी अच्छी, पिछली भी अच्छी, विचली को जूते की मार।' ये शब्द सुनकर राजपूत विचारने लगा—''इस वक्त यहाँ कोई स्त्री नहीं है, फिर भी यह बाबा ऐसा क्यो बोल रहा है है इसमें जरूर कोई रहस्य छिपा हुआ है। मालम करना चाहिए।"

तव राजपृत वावाजी के सामने आकर, नमस्कार करके पृछने छगा—'आप क्या बोछ रहे हैं १'' वावाजी ने कहा कि—यह तो मेरे समझने की बात है, छेकिन अगर त् जानना ही चाहता है तो वताता हूँ, हमारी तीन अवस्थाएँ होती हैं—गाल्यावस्था, युवावस्था और बृद्धावस्था! इनमें पहली और तीसरी अवस्थाएँ अच्छी हैं, कारण कि उनमें आत्मा को कुछ वाधा नहीं पहुँचती। वाल्यावस्था में ससार का अज्ञानपना होता है। बृद्धावस्था में ससार का पूरा अनुभव हो गया होता है और इसके अख्या इन्द्रियों भी शिथिल हो गयी होती हैं। इसलिए कहता हूं कि पहली भी अच्छी और पिछली भी अच्छी। विचली अवस्था में इन्द्रियों त्फानी घोड़े के समान होती है, इसलिए उन्हें काचू में रखना बहुत मुश्किल होता है। मतल्य यह कि, वे आत्मा को चहुत परीगान करती है, इसलिए उसे जूते मारने चाहिए, अर्थात् उसका नियंत्रण करना चाहिए। इसलिए कहता हूं कि, "विचली को जूते की मार

इन शब्दों को सुनकर राजपूत वावाजी के चरणो पर गिर गया और कहने लगा—"वावाजी! मुझे क्षमा करें। मेरी स्त्री ने आपके ये शब्द सुने थे, जिससे उसे घोर अपमान लगा था, कारण कि तीन पनि-हारियों में वह विचली थी और उसके अपमान का बदला लेने के लिए मैं आपका खून करने आया था, लेकिन आपने जो खुलासा किया, उससे मेरे मन का पूरा-पूरा समाधान हो गया है। बाबाजी ने उसके माथे पर हाथ रखा। राजपूत खुश होकर अपने घर आया और स्त्री को सारी बात कह सुनाथी। उसके भी मन का समाधान हो गया।

तात्पर्य यह कि बात में गहरे उतरे वगैर अटगट अनुमान कर लिया जाये तो महा अनर्थ हो सकता है।

पर, राजा ने दृथा ही अनुमान कर लिया था और मत्री की जान -से मार डालने का मन में संकल्प भी कर लिया था।

#### मूल कथा

इस ओर मत्री मन से हढ था। उसके निकट दुनियादारी वाद में

था, आत्मधर्म पहले । जो धर्म की रक्षा करता है, वह आवाद होता है, जो धर्म की अवहेलना करता है वह बरवाद हो जाता है। आज जगत में वास, उपद्रव, अगाति का वातावरण फैला हुआ है, उसका कारण धर्म की अवहेलना है। धर्म में इतनी ताकत मौजूद है कि, सारी दुनिया का कल्याण कर सकता है। अगर हमने धर्म को दिल में वसा लिया है, तो वह हमारा रक्षण कर सकता है, हमें गरण दे सकता है। कहा है कि:—

व्यसनशतगतानां क्लेशरोगातुराणां, मरणभयहतानां दुःखशोकार्हितानाम्। जगित वहुविधानां व्याकुलानां जनानां, शरणमशरणानां नित्यमेको हि धर्मः॥

—सैंकडो कप्टों से दु.खी, रोगों से क्लेंग पाते हुए, मरण के भय से हतांग, दुःख और गोंक से आर्च, ऐसे बहुत प्रकार से व्याकुल असहाय मनुष्यों के लिए इस जगत में धर्म ही नित्य गरणभूत है।

राजा विचार करने लगा—"यह मत्री धर्मी है, उसने त्रिना अपराध हजाम को क्यो मारा होगा १ हजाम तो मेरा अगरक्षक है, चिट्ठी का चाकर है। मेरे कहने से वह मत्री के पास गया। उसमें दोप है तो मेरा है। मत्री को अपनी ताकत ही दिखानी थी तो मुझ पर दिखानी थी। पर, उसने एक नौकर पर हाथ क्यों उठाया १"

गुरसा जब पैदा होता है, उस वक्त उसका वेग बहुत तीत्र होता है। बाद में ज्यो-ज्यो समय गुजरता जाता है, वह मन्द पडता जाता है। इसी-लिए अनुभवियों ने कहा है कि, जब गुरसा आये तब परिणाम का विचार करना चाहिए, उतावली नहीं करनी चाहिए। यहाँ विचार करते हुए काफी समय निकल गया, इसलिए राजा का गुस्सा कुछ ठडा पड़ा । वह विचारने लगा—'मत्री न्याय से चलने वाला है, इसलिए अत्यन्त लोक-प्रिय है। अगर उसका यकायक वध कर दूंगा, तो वडी उत्तेजना फैलेगी और मुझे राज्य मे रहना मुकिन्ल हो जायेगा। इसलिए पहले उसे अपराधी प्रमाणित करना चाहिए और इसके लिए अगरअक का खून करनेवालों को पमडवा मॅगाना चाहिए। उनमें वास्तविकता का पना जहर मिले सकेगा।'

राजा का हुक्म होते ही आदमी छूटे। हत्यारे पैटल भाग रहे थे, जब कि ये लोग घोडे पर सवार थे। इसल्एि, इन्होंने कुछ ही देर में हत्यागे को पकड़ लिया और राजा के मामने पेश किया।

गजा ने डॉट कर पूछा—"तुमने मेरे अगरक्षक हजाम को क्यो मारा ?" हत्यारो ने कहा—"हमने आपके अगरक्षक हजाम को नहीं, बिल्क मत्री को मारा है। उसके हाथ में पहनी हुई मुद्रा उसकी निशानी है।"

इन गब्दों के सुनते ही राजा को तथ्य रोगन हो गया, किर भी अधिक खातरी करने के लिए ह्स्यारों से पूछा—"तुमको इस काम के लिए किसने नियुक्त किया था ? सच बोलो, नहीं तो सर उडा दिया जायेगा।"

हत्यारो ने सच्चे नाम वता दिये।

सुनकर राजा स्तव्ध हो गया। हज्जाम तो मत्रीपन का लाम लेने की कोशिश में जान से हाथ थो बैठा है, यह बात उसके व्यान में आ गयी। लेकिन, सामन्तों ने मत्री को मारने के लिए हत्यारे क्यो मेजे ? यह प्रश्न उसके मन में चक्कर लगाने लगा। और, अधिक विचार करने पर वह समझ गया कि, मत्री राज्य का हितैपी है और वह मेरे हक में जरा भी नुकसान नहीं होने देता, जबिक इन सामन्तों को मुझसे मनमानी करानी है, इसलिए इन्होंने बीच के कॉटे को दूर करने के लिए यह पड्यत्र रचा और मत्री की बजाय हज्जाम मारा गया। अगर में दुस्साहस कर गया होता तो क्या होता ? लोग मुझे क्या कहते ?

राजा की ऑखें खुल गयीं । उसे मंत्री के प्रति पहले से भी अधिक मान हुआ और वह हृदय से मानने लगा कि मंत्री की धर्मबुद्धि ने— मंत्री के पोपह ने ही—मुझे भयानक अपकीर्ति से बचाया है ।

उसने हज्जाम के हाथ से ॲगूठी निकाल कर अपने पास रख ली और यह सोचता हुआ कि मत्री से माफी मॉगकर इसे उसको वापस दे हूंगा, वह मत्री के निवास-स्थान की ओर चला। खुली तलवार उसके हाथ मे ज्यो-की-त्यो थी।

पोषध में बेटे हुए मत्री ने खिड़की में से देखा कि राजा नंगी तलवार लिए उसी की तरफ आ रहा है। उसने समझा कि वह उसे ही मारने आ रहा है। उसे नहीं माल्यम की राजा उससे माफी मॉगने, उससे मिलने, उसका उपकार मानने इस तरफ आ रहा है। मत्री अपनी आत्मा से कहने लगा—''तू इससे पहले वहुत बार मरा होगा; परन्तु वह तो मोह के वग होकर या और किसी निमित्त से मग होगा, परन्तु धर्म के लिए, धर्म में अडिंग रहकर अभी तक एक भी बार नहीं मरा। इसल्ये, यह अबसर तेरे लिए अपूर्व है। तू निश्चल रहना। जरा भी न धत्रराना और मानना कि राजा तेरा मित्र है, दुश्मन नहीं। वह तो केवल निमित्त है। उस पर रोप क्यों किया जाय १ हे आत्मन्! तू ज्ञान्त रहना। धर्म ह तुझे इस ससार से तारनेवाला है। मरने से तुझे क्यों डरना चाहिए मरने से वह डरता है जो पापी या अधर्मी है। तू न अधर्मी है न पापी है, तो मौत से क्यों डरा जाये?'

मत्री इस प्रकार आत्मा को हित जिथा देकर मजबूत कर रहा था, कि राजा पास आ गया और हाथ की तलवार म्यान में करके नमस्कार-पूर्वक बोला—"मत्रीश्वर! अपने धर्म के कारण आप बच गये। मैं भी बच गया और मेरा राज्य भी बच गया! इसलिए इस मुद्रा को फिर स्वीकार करो। आज से आपका बेतन दूना किये देता हूं। और, भविष्य

में आपको धर्म-क्रिया करने में कोई वाधा न आये इसकी पूरी सावधानी रखी जायेगी। अपनी इस धर्म-क्रिया के पूर्ण हो जाने पर आप काम पर आना और मुझे भी अपने जैसा धर्मी वनाना। "

ये शब्द सुनकर मत्री अत्यन्त आनिन्दत हुआ। उसकी खुशी का कारण यह नहीं था कि मत्री-सुद्रा वापस मिल गयी या वेतन दूना हो गया; बल्कि यह था कि राजा पर धर्म का प्रभाव पड़ा और वह धर्म-प्रेमी बन गया।

मंत्री धर्म में अडिग रहा, उसकी श्रद्धा जरा भी चिलत नहीं हुई, तो स्वय उन्नत हुआ और राजा पर भी उपकार कर सका। अगर वह दुनियावी विचारों में फॅसकर धर्म से डिग जाता तो धर्म भी गुमाता और अपनी जान भी गुमाता! इसिल्ए सुज पुरुपों को धर्म में पूरा-पूरा रस लेना चाहिए और प्राणोत्सर्ग हो जाने पर भी उसे छोड़ना नहीं चाहिए।

### चौरासी लाख योनियों के नाम

अत्र हम मूल बात पर आर्थे । चौरासी लाख योनियों के नाम नास्र-कारो ने इस प्रकार गिनाये हैं:

१ चौरासी लाख जीव-योनि-सवधी जीव विचार प्रकरण में नीचे की गाथाएँ मिलती हैं।

तह चलरासी लक्खा, जोणीण होइ जीवाण ।
पुढवईण चल्पह, पत्तेय सत्त सत्तेव ॥४५॥
दस पत्ते य तरुण, चल्दस लक्खा हवति इयरेषु ।
विगलिदिएसु दो दो, चल्रो पिचदि—तिरियाण ॥४६॥
चल्र चल्र नारय—सुरेसु मणुश्राण चल्दस हवति ।
सिपिंडिया य सन्ते, चलसी लक्खो ल जोणीण ॥४९॥

#### श्रातमा एक महान प्रवासी

- ७ लाख पृथ्वीकाय
- ७ लाख अपकाय
- ७ लाख तेउकाय
- ७ लाख वाउकाय
- १० लाख प्रत्येक वनस्पतिकाय
- १४ लाख साधारण वनस्पतिकाय
  - २ लाख वेइन्द्रिय
  - २ लाख तेइन्द्रिय
  - २ लाख चडरिन्द्रिय
  - ४ लाख देवता
  - ४ लाख नारकी
  - ४ लाख तिर्यच पंचेन्द्रिय
- १४ लाख मनुष्य

कुल ८४ लाख योनि

ये सत्र एकेन्द्रिय जीवो की जातियाँ है

इन चौरासी लाख योनियों में से देवता की १ गति, नारकी की १ गति, मनुष्य की १ गति और वाकी के सब तिर्येचों की १ गति गिनकर कुल चार प्रकार की गति मानी जाती है। देवता, मनुष्य, तिर्यच और

<sup>\*</sup> जिसमें से राक्ति का नारा नहीं हुआ और जो जीव को उपजाने की राक्ति से न्मम्पन्न होता है, ऐसे जीव के उत्पन्न होने के स्थान को 'योनि' कहते हैं। उमके मुख्य प्रकार ना है। (१) मिचत्त, (२) भिचत्त, (३) सिचत्ताचित्त, (४) शीत. (५) उपण् (६) सीतोष्ण, (७) सवृत, (८) विवृत और (६) सवृत-विवृत। इनमें जीव-प्रदेशवाली न्योनि सिचत्त, जीव प्रदेश से रहित योनि अचित्त, इन दोनों के मिश्रणवाली श्रिचित्ता-चित्त, जिसका स्पर्श ठड़ा हो वह शीत, जिसका स्पर्श गर्म हो वह उच्ण; जिसका स्पर्श कुछ भागों में शीन ओर कुछ भाग में उच्ण वह शीतोष्ण, जो दकी हुई हो वह मवृत, उचाडी हो वह विवृत और कुछ दकी और कुछ उघाडी हो वह मवृत-विवृत कहलाती है।

नारकी यह उनका क्रम है। इनमें देवता की गति सबसे उन्तम और नरक की गति सबसे कनिष्ठ है।

### ६ पर्याप्तियाँ

आत्मा चौरासी लाख योनियों में परिश्रमण करता है, इसका अर्थ यह नहीं है कि, वहाँ उस उस जाति का गरीर तैयार रहता है, जिसमें वह प्रवेश करता है, बिल्क उसका अर्थ यह है कि वहाँ उत्पन्न होकर अपने कर्मानुसार देह की रचना करता है। उसके लिए शास्त्रकारों ने ६ पर्याप्ति का जो क्रम बताया है, वह बराबर लक्ष में रखने योग्य है। यह पर्याप्तियों में पहली आहार-पर्याप्ति है, दूसरी शरीर-पर्याप्ति है, तीसरी इन्द्रिय-पर्याप्ति है, चौथी श्वासोच्छवास-पर्याप्ति है, पॉचवीं भाषा-पर्याप्ति है और छठी मन-पर्याप्ति है।

पर्याप्ति का अन्तरग कारण कार्मण-योग है और वाह्य कारण पुट्गल-ग्रहण है। पुट्गल में रहनेवाली परिगमन-शक्ति को उपयोग में लेने की जीव की शक्ति को पर्याप्ति कहते हैं।

पूर्व स्थान पर अपनी देह छोडकर अपनी नयी आनुपूर्वी, गित, जाति आदि नामकर्म-रूप कार्मण शरीर के अनुसार नवीन जन्म-क्षेत्र में पहुँचकर स्वजाति योग्य देह धारण करने के लिए जीव जिस शक्ति के द्वारा पुद्गल ग्रहण करता है, उसे आहार-पर्याप्ति कहते हैं। आहार-पर्याप्ति आदि पर्याप्तियों को सब जीव दूसरे जन्म में आते ही शुरू करते हैं। उनमें आहार-पर्याप्ति पहले समय में ही पूरी हो जाती है और वाकी पर्याप्तियाँ अन्तर्मुहूर्त में पूर्ण हो जाती है।

आहार-पर्याप्ति के द्वारा ग्रहण किये हुए और खल्ठ-रस रूप हुए पुद्गल में से खल ( असार ) पुज्ञल को छोड़कर दूसरे सार पुज्जल को धातु-रूप-परि- णमा कर गरीर नाम-कर्म अनुसार उसका देह-रचना में रूपान्तर करना गरीर-पर्याप्ति है। सात धातुओं के रूप में परिणमित हुए पुद्गल में से इन्द्रिय-योग्य पुद्गल को ग्रहण करके गति, जाति, आदि नामकर्म के अनुसार देह की इन्द्रिय-रचना करने में उसका रूपान्तर करना इन्द्रिय-पर्याप्ति है।

सात धातुओ के रूप में परिणिमित हुए, पुद्गल में से उद्भव पाती हुई शक्ति के द्वारा श्वासोच्छवास योग्य पुद्गल को ग्रहण करके उसे श्वासोच्छवास के रूप में परिणमा कर श्वासोच्छवास की क्रिया सम्पादित करना श्वा-सोच्छ्वास-पर्याप्ति है।

सात धातुओं के रूप में परिणमाये हुए पुद्गल में से उद्भव पाती हुई शक्ति के द्वारा मनोवर्गणा के पुद्गगलों को ग्रहण करके उनको वचन-रूप परिणमा कर वचन-रूप से लेना-रखना भाषा-पर्याप्ति है।

सात धातुओं के रूप में परिणमाये हुए पुट्गल में से, उद्भव पाती हुई शक्ति के द्वारा मनोवर्गणा के पुट्गलों को ग्रहण करके उनको मन रूप परिणमा कर, उसका अवलम्बन लेकर, विसर्जन करने की शक्ति द्वारा विचार, चिन्तन, मनन आदि मनोव्यापार में उतारना मनः-पर्याप्ति है।

गरीर की रचना पहले होती है और आतमा उसमें बाद में प्रवेश करती है, ऐसा मानना मुनासिव नहीं है, क्योंकि इस प्रकार तो मशीन से निकली हुई टिकियो की तरह पुद्गलों के बने हुए सब गरीर एक-से होने चाहिए, लेकिन आप देखते हैं कि उनमें कितना ज्यादा फर्क होता है। कोई यह कहे कि प्रथक-प्रथक वीर्य और रज के कारण (उत्पादक पदार्थों के कारण) ऐसा होता है, तो ऐसा कहना युक्त नहीं है, कारण कि एक ही माता-पिता से उत्पन्न होनेवाली सन्तानो के शरीर भी

रूप, रंग, लावण्य, आकृति और बंधारणक्ष में पृथक-पृथक जाति के होते है, इसलिए आत्मा देह में उत्पन्न नहीं होता, विलक देह को बनाता है और पूर्व कर्म अनुसार उसका निर्माण करता है।

### देहधारण क्रिया

आतमा की यह देहधारण-क्रिया वस्त्र-धारण नैसी है। उसके लिए भगवद्गीता में कहा है कि—

\* जैन-राखों में आकृति केलिए सस्थान राव्ट नियोजित किया गया है और उसके ६ प्रकार माने जाते है, (१) समचतुरत्र—सब अग यथापरिमाण और लचणयुक्त (२) न्ययोधपरिमडल—नामि के ऊपर का भाग यथापरिमाण और लचणयुक्त पर नीचे का माग परिमाण और लचण से रहित (३) सादि—नाभि से नीचे के अंग यथापरिमाण और लचणयुक्त, पर ऊपर के अग परिमाण और लचण से रहित (४) वामन—हाथ, पग, मस्तक, सिर, यथापरिमाण और लचणयुक्त, पर दूसरे अंग परिमाण और लचण से रहित (४) कुव्ल—हाथ, पग, मस्तक और सिर परिमाण और लचण से रहित (४) कुव्ल—हाथ, पग, मस्तक और सिर परिमाण और लचण से रहित, पर दूसरे अग यथापरिमाण और लचण से युक्त (६) हुडक— शरीर के सब अग परिमाण और लचण से रहित।

जैन-शास्त्रों में शरीर के वधारण के लिए 'सहनन'-शब्द प्रयुक्त हुआ है। उसके ६ प्रकार माने गये हैं (१) वज्र-ऋपम-नाराच सहनन — जिन सिथयों में मर्कटवध (एक प्रकार का बन्धन); उसके चारो तरफ पट्टी और उसके वीच में वज्र-सरीखी कील लगी हुई हो (२) ऋपम-नाराच सहनन — जिसमें कील न हो पर मर्कटवध और पट्टी हो (२) नाराच-सहनन जिसमें केवल मर्कटवध हो। (४) अर्थनाराच-महनन — जिसमें अर्थ मर्कटवध हो (५) कीलक-सहनन — जिसमें मर्कटवध विलक्कल न हो लेकिन दो सिथयां कीलों से जड़ी हों और (६) छेवट्ठ-सहनन — जिसमें संधियां मात्र एक दूसरे से सटी हुई हों। तीर्थंकर और चरमशरीरी प्रथम सहनन वाले होते हैं

#### वासांसि जीर्णानि यथा विहाय, नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि । तथा शरीराणि विहाय जीर्णा— न्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥

—जैसे मनुष्य पुराने वस्त्रों को छोड़कर नये वस्त्र धारण करता है, उसी प्रकार टेहधारी आत्मा, पुराने गरीरों को छोड़कर नये शरीर धारण करती है।

आतमा की एक देहधारण करके छोड़ने तक की क्रिया को हम 'भव' या 'अवतार' कहते हैं। इस 'भव' या 'अवतार' का प्रारम्भ गर्भधारण या जन्म से होती है और अन्त मरण से आता है। अर्थात् आत्मा जन्मा और मरा ये शब्द औपचारिक है। जन्म और मरण देह के होते हैं, आत्मा के नहीं।

आतमा कभी भी जन्मी नहीं है। वह 'अज' कहलाती है और कभी भी नाग को प्राप्त नहीं होती, वह 'अविनागी' या 'अमर' कहलाती है। वह 'अरूपी' है, इसलिए गर्झों से उसका छेदन-भेदन नहीं हो सकता, अग्नि द्वारा उसका जलन-प्रज्यलन नहीं हो सकता; पानी से भीगता नहीं, पवन से स्ख़ता नहीं। वह चाहे जैसी कटोर दीवारों या पहाड़ों को निमिप

१ मगवद्गीता के दूसरे अध्याय में निम्न पक्तियाँ आती हे-

नैन छिन्दन्ति रास्त्राणि, नैन दहति पावक । न चैन क्लेदयत्यापो, न शोपयति मारुत ॥

<sup>—</sup>इस भारमा को शस्त्र छेरते नहीं, इसे श्राम्न जलाती नहीं, इसे पानी मिगोता नहीं श्रौर पवन सुखाता नहीं।

मात्र में पार कर जाता है और कोई उसे रोंक नहीं सकता। इसीलिए वह राजलोक के एक सिरे से दूसरे सिरे तक चाहे जहाँ जा सकतो है।

आत्मा का प्रवास, आत्मा का ससार-परिभ्रमण कत्र शुरू हुआ, यह वर्षों की सख्या में नहीं वताया जा सकता। लाख वर्ष पहले भी उसका ससार-परिभ्रमण चाळ था, करोड वर्ष पहले भी चाळ था और अख वर्ष पहले भी चाळ था। अर्थात्, वह ससार में अनादिकाल से परिभ्रमण कर रहा है।

सोना जैसे पहले से ही मिट्टी से मिठा हुआ होता है, उसी प्रकार आत्मा अनादिकाल से कर्म से लित है और उसका कर्म-बन्धन प्रति समय चाव्ह ही है; इसलिए उसका फल मोगने के लिए उसे देह धारण करना पड़ता है। जब कर्म का नवीन बंध होना रक जाता है और सत्ता में रहे हुए कर्म खिर (नष्ट) जाते है, तब उसे नवीन जन्म धारण नहीं करना पड़ता। उस समय वह अपनी स्वाभाविक उध्व गित से लोक के अग्रभाग में पहुँच जाता है और सिद्धिशला के अग्रभाग में विराजकर मोक्ष के अश्रयअनन्त सुख का उपभोक्ता बन जाता है। तब इस महान् प्रवासी का प्रवास पूरा होता है और वह एक ही स्थान पर अनन्तकाल तक स्थिर रहता है।

<sup>\*</sup> यहाँ निमिष मात्र राष्ट्र का प्रयोग वस्तुस्थिति सरलता से समक्त में त्रा जाये इसलिए किया हैं। वास्तव में तो त्रात्मा निमिष के त्रसंख्यातवें भाग यानी एक, दो या तीन समय में ही त्रपने गतन्य स्थान पर पहुँच जाती है। आत्मा की इस गति को विम्रहगित कहते हैं। त्रात्माकी स्वामाविक गति कर्ष्व हैं, यह वतलाया जा चुका है।

## चौथा व्याख्यान

## पुनर्जन्म

महानुभावों !

श्रुतस्थिवर भगवत-रिचत श्री उत्तराध्ययन सूत्र के छत्तीसवे अध्ययन में अल्पससारी आत्मा का वर्गन है। उस पर से आत्मा का विपय चल रहा है।

आतमा एक महान् प्रवासी है और वह आदिकाल से अपने कर्मानुसार चार गति और चोगसी लाख जीव-योनियों में परिभ्रमण करता रहता है। इस परिभ्रमण का अन्त तभी आता है जब कि यह मुक्ति की प्राप्ति कर लेता है। यह तथ्य आपको गत व्याख्यान में विस्तार से बतायी है, परन्तु कुछ को पुनर्जन्म के विपय में शंका है, इसलिए उसके सम्बन्ध में अब हम विशेष विचारणा करेंगे।

जिन्हें पुनर्जन्म के विषय में शका है, वे कहते है—"अगर हमारा पुनर्जन्म हुआ हो, तो हमें पूर्वभव की बातें याद क्यों नहीं रहतीं? जब हम पन्चीस, पचास या उससे भी ज्यादा वर्षों की बातें याद रख सकते है, तब हमें पूर्वजन्म की बातें भी याद रहनी ही चाहिए। कोई यह कहे कि, हमारी हमरण-शक्ति इतनी तीव नहीं है कि, यह सबयाद रह सके, तो इस जगत में ऐसी हमरण-शक्तिवाले मनुष्य भी पड़े है, जो एक बार देखा हुआ या एक बार पढ़ा हुआ मूलते नहीं है तो उन्हें भी पूर्वजन्म की बातें याद नहीं है, इसलिए यह मानने का कारण है कि, पुनर्जन्म-जैसी कोई चीज नहीं है।"

# पुनर्जन्म का सिद्धान्त सर्वज्ञकथित है

इस तर्क का हम पूर्ण निराकरण करेगे; पर उसमें पहले यह सचित कर देना चाहते हैं कि, पुनर्जन्म का सिद्धान्त किसी की कल्पित वस्तु नहीं है, बिल्क जो मृत, वर्तमान और मिविष्य के सब पदार्थों की सब पर्यायो (स्वरूपों) को साक्षात् जान-देखन् सकते हैं; उनका कहा हुआ है। इसिलिए वह अन्यथा हो ही नहीं सकता। ये सर्वज महापुरुप वीतराग थे; इसिलिए उन्हें किसी के प्रति राग या द्वेप नहीं था। दूसरे शब्दों में कहें तो उन्हें इस जगत् का कोई भी स्वार्थ नहीं था कि, अपने जान में बस्तु को देखें एक प्रकार से और वतायें दूसरे प्रकार से। इसिलिए, उन्होंने जिस प्रकार कथन किया है, उसी रूप में तथ्य को स्वीकार करना चाहिए। धर्मश्रद्धान्न आत्मायें तो उनके कथन को ज्यो-का-त्यों ग्रहण करती हैं।

अनन्तज्ञानी के वचनों पर विश्वास न रखना और अपनी मामूली, तुच्छ बुढि पर विश्वास रखना, यह किस तरह की होशियारी है ? आपको वडी इमारत वनवानी हो तो अपनी बुढि पर विश्वास रखते हैं या 'इजी-नियर' की बुढि पर ? आपको रोग-निवारण करना हो, तो अपनी बुढि पर विश्वास रखते हैं या वैद्य, हकीम, डॉक्टर की बुढि पर ? अगर ऐसे विपय में आप अपनी बुढि पर विश्वास न रख कर एक कुशल इजीनियर या कुशल वैद्य-हकीम-डॉक्टर की बुढि पर विश्वास रखते हैं; तो तत्त्व के विपय में तत्वपारंगत सर्वन भगवत पर विश्वास क्यों नहीं रखते ?

सर्वज भगवत ने 'भवसमुद्र' कहा है। इसका अर्थ यह है कि, समुद्र के जलिबन्दुओं की तरह भनों की संख्या अपार है। इस भव की अनन्तता पुनर्जन्म स्वीकार किये बिना, कैसे बटित हो सकती है ? उन्होंने यह भी

<sup>\*</sup> केवल जानी को पहले ज्ञान श्रोर फिर टरान होता है, इसलिए यहाँ 'जान-देख' सकते है, ऐसा प्रयोग किया है। उसका विशेष कथन श्रागे श्रायेगा।

कहा है कि पुण्य-पाप का या अच्छे-बुरे कमों को भोगने के लिए जीव को अमुक गित में उत्पन्न होना पड़ता है—यह पुनर्जन्म के विना कैसे समव हो सकता है ? विशेषत उन सर्वन महापुरुषों ने अपने पूर्व भवो का वर्णन विस्तार से कहा है । उससे भी पुनर्जन्म की पुष्टि होती है । अगर, पुनर्जन्म-जैसी कोई वस्तु ही न हो तो ये महापुरुष पूर्वभवों का वर्णन क्यों करें ?

कोई भी वत्तु तीन प्रकार से सिंख होती है—श्रुति से (शास्त्र-प्रमाण से), युक्ति से (तर्फ से) और अनुभृति से (अनुभव से) इनमें से श्रुति की बात हम कर गये। अब आये युक्ति पर!

## पुनर्जन्म मानने के कारण

'पूर्वजन्म की बात याद नहीं है; इसिटए पुनर्जन्म नहीं है,' ऐसा कहनेवाटों से हम पूछ सकते हैं कि, आपको गर्म की बात याद है क्या ? अगर गर्भ की बात बाद है तो बतटाइये। वे क्या जवाब देंगे ? गर्भ की बात बाद नहीं है। गर्म की बात समरण नहीं है, पर आप गर्भ को मानते है या नहीं ? आप गर्म में से पैटा हुए या इस जगत में यूँ ही चू पड़े ?

इस जगत में जितने मनुष्य जनमे है, वे सब माँ के पेट में थे। नीचे सर और ऊपर पग, इस तरह नौ मास से भी अधिक समय तक उसनें लटके रहे थे। वह थी, अधेरी कोटरी! और, उसमें ऐसी उत्कट गर्मी थी कि अनाज को भी पचा दे! उपरात उसमें ऐसी दुर्गध थी कि मुंह फेर लिया जाये! विलकुल जकड़े रहना होता था—न हाथ लम्बा होता था न पैर सिकोडा जा सकता था। पर, गर्भ में से बाहर आने के बाद एकदम पल्टा हुआ और हम वह सब भूल गये। क्या इससे यह कहा जा सकता है कि हम गर्भ में थे ही नहीं?

अगर मनुष्य को गर्भावस्था का वह दुःख याद रहे, तो फिर वह गर्भ

में आना पसन्द करे ही नहीं ! छेकिन, आदमी वह सब भूछ जाता है और जो नया जीवन प्राप्त हुआ है, उसी में आनन्द मानता है !

हमारा जीवन नदी के दो किनारों को जोड़ने वाले पुल के समान है। उसमें एक किनारे को हम जन्म कहते हैं और दूसरे किनारे को मरण करते हैं। वास्तव में दोनों में अन्तर नहीं है। एक से आना है और दूसरे से जाना है। आने वाला पहले मर-कर ही आता है और जाने वाला भी जन्म ले कर ही जाता है, लेकिन हम जन्म के समय बाजे बजाते हैं, मिटाइयाँ वॉटते हैं और वड़ा उत्सव मनाते हैं, जबिक मरण के समय रोते-घोते हैं और कई दिनों तक जोक मनाते हैं। इसका कारण क्या ? राग और स्वार्थ या और कुछ ? राग और द्वेप ये दो ही हमें ससार में मटकाने वाले महान् शत्रु है। फिर भी हम उनका सग छोड़ते नहीं, यह क्या कम दुःख की बात है ?

मनुष्य गर्भावस्था का दुःख बाहर आकर क्यो भूल जाता है १ यह भी मैं आपको समझाना चाहता हूँ । मरण-शय्या पर पड़ा हुआ आदमी कहता है 'अगर मैं वच गया तो धर्म करूँगा' पर, अगर वह सच-मुच बच जाता है तो क्या कहता है १ रुणावस्था में जो अनेक प्रकार का दुःख भोगना पेड़ा था, उससे छूट जाने की खुशी मनाता है और उस खुशी में अपना सकल्प भूल जाता है।

आप एक नाव में बैठे हीं और तूफान आने पर नाव डगमगाने लगे तब क्या कहते हैं १ 'हे प्रमु ! मुझे बचाओ ! हे गासन-देव मेरी रक्षा करो ! हे चक्रेश्वरी माता ! मुझे उवारने टौड़कर आओ ! हे पद्मावती माता ! इस तूफान को गान्त कर दो !' आदि । लेकिन, तूफान निकल जाने के बाद आप उम सबको कितना याद करते हैं १ दो-चार बार नाम लेना याद करना नहीं कहलाता । दिल में लगातार उनकी रट चले तब 'बाद किया' कहलाये । इस नरह याद कितनी बार करते हैं ?

कोई जवान मर जाये और आप गोक में हो, तो आपके मन में कैसे विचार आते है ? 'अहो ! यह ससार असार है ।' 'मौत किसी को छोड़ती नहीं ।' 'मुझे भी अवेर-सबेर इस तरह जाना पड़ेगा, इसिल्ए अब और संब छोड़कर धर्माराधन में लग जाऊँ ।' पर, वापम आकर व्यवहार में पड जाने पर आपको वह सब कितना बाद रहता है ? वही खान, वही पान, वही रहनी और वही करनी ! मब पूर्ववत् प्रारम्भ हो जाता है और स्मशान का वैराग्य भाग जाता है ।

छोटा बालक किसी खिलीने से खेलता है। वह खिलीना हानिकारक है, अगर उसे छीन लिया जाये तो बालक रोता और तूफान मचाता है; परन्तु उसे बहलकर दूसरा खिलीना हाथ में दे दे तो वह प्रसन्न हो जाता है और उससे खेलने लगता है, और पहला खिलीना अपने आप छूट जाता है। ठीक उसी तरह आद्मी को जब नया जीवन मिल जाता है, तो वह गर्भावस्था का हु:ख भूल जाता है।

गर्भावस्था मं भी वालक कभी रोता है। इस सम्बन्ध मे एक किस्सा याद आता है। अहमदाबाद में छाया डॉक्टर की स्त्री का पेट बढा। डॉक्टर ने समझा कि वह गाँठ है। अहमदाबाद के अच्छे-अच्छे डॉक्टर बुलाये गये। सबने रोगी की जॉच करके एक मत से कहा—"इसके पेट मे गाँठ है, उसे निकादने के लिए ऑपरेशन करना पड़ेगा।"

ऑपरेशन की तैयारियाँ हुई, रोगिणी को मेज पर सुला दिया गया। उसी वक्त मिरज का एक मशहूर डॉक्टर किसी काम से अहमदाबाद आया था। उसकी फीस एक हजार रुपये थी। उसके आने की उस डॉक्टर को खबर मिली, इसलिए उसे बुलाकर सलाह लेने का निश्चय किया। पत्नी पर उसे बड़ा प्रेम था। वह अच्छी हो जाये तो हजार रुपये की उसे फिक्र नहीं थी।

उसने मिरजके डॉक्टर को बुलाया। उसने स्त्री का पेट देखा। किर वह हॅसते हुए कहने लगा—''आप यह क्या कर रहे हैं ?'' अन्य डॉक्टर मन में हॅसने ह्यो । वे विचार करने ह्यों कि "कैसा मृर्ख है, इतना भी नहीं समझता ?" फिर प्रकट में जवाब दिया 'ऑपरेशन करते है।' उसने पृष्ठा— "किसका ?" डॉक्टरों ने कहा कि "गॉठ का" तब मिरज के डॉक्टर ने कहा— "अरे भाइयो ! यह गॉठ नहीं है, यह तो गर्भ है।" यह कहकर उसने स्त्री के पेट पर स्टेथेस्कोप रखकर सबको बताया कि, बालक गर्भ में भी झीनाझोना रोता है।

यह देखकर अहमदाबाद के डॉक्टर खिसियाकर रह गये। अगर उन्होंने उस स्त्री का ऑपरेशन कर दिया होता, तो दो जीवो की हानि होती और छाया डाक्टर जिन्दगी भर दु:खी रहता। कुछ देर पहले मिरज के डॉक्टर की मन में हॅसी उडानेवालो ने उसका आभार माना। उस स्त्री ने फिर गर्म को संभाला और पूरे दिन होने पर पुत्र जन्मा।

मरण का दुःख जन्म के दुःख से आठ गुना ज्यादा होता है। सैकड़ीं-हजारो विच्छुओं के काटने से जो कप्ट होता है, वैसा कप्ट मरण के समय जीव को भोगना पडता है। वहाँ से वह जन्मक्षेत्र में प्रवेश करता है, तब मरण के दुःख की तुळना में गर्भ का दुःख कम होने से वह पहले का सब मूल जाता है।

जो पच्चीस या पचास वर्ष की बात याद रखने की कहते हैं, उनसे उनके वर्तमान जीवन के पहले और दूसरे वर्ष का हाल पूछें तो क्या बता सकते हैं ? अगर उनको अपने जीवन के पहले और दूसरे वर्ष की बात याद नहीं है तो पहला या दूसरा वर्ष था ही नहीं ऐसा कहा जा सकता है क्या ?

आतमा जब गर्भ में होती है, तब किसी की सगित में नहीं आती ।
फिर भी एक वालक करू, दूसरा दबाल, तीसरा लोभी और चौथा
उदार क्यों होता है ? उसका स्वभाव अक्सर माता-पिता से भी विरुद्ध देखा
जाता है । मम्मन सेठ क्रपण था, पर उसकी माता क्रपण नहीं थी ।
वसुदेव भोगी थे, पर उनके ६ पुत्र परम वैरागी थे । बहादुर माता का

पुत्र कायर और कायर माती की 'पुँगै वहाँ हुँरे, मूर्र्ख पिता का पुत्र जानी और जानी पिता का पुत्र मूर्ख देखने में आता हैं।

बालक का यह स्वभाव आया कहाँ से १ इसका एक ही उत्तर हो सकता है—"आत्मा ने जब यह टेह घारण किया, उस समय वह पूर्व भव के सस्कारों की पूँ जी अपने साथ लेता आया था और वही पूँ जी इस तरह क्यक्त हो रही है।"

यहाँ यह भी बता दिया जाये कि, जब आत्मा एक देह छोडकर दूसरी देह धारण करने के लिए गति करता है; तब उसके साथ सस्कारों की पूँ जी के अलावा 'तैजस' और 'कार्मण्य' नाम के दो बरीर भी होते हैं। ये बरीर चूँिक अत्यन्त सुश्म होते हैं, इसलिए कोई उन्हें रोक नहीं सकता। और, आत्मा के साथ वे चाहे जहाँ जा सकते हैं।

#### पाँच प्रकार के शरीर

यहाँ आप पूछेगे कि गरीर कितने प्रकार का होता है ? इसिटए इसका भी स्पष्टीकरण कर दिया जाये । गास्त्रकार भगवत ने श्री पन्नवणा सूत्र में कहा है कि—"पच सरीरा पणत्ता, त जहा ओरालिये, वेउन्विए, आहारए, तेयए, कम्मए । जानी भगवतो ने पाँच प्रकार के गरीर कहे हैं । वे इस प्रकार—१ औदारिक, २ वैकिय, ३ आहारक, ४ तैजस् और ५ कार्मण्य ।

जो शरीर उटार यानी उत्कृष्ट पुद्गलो का बना होता है, वह औदारिक कहलाता है अथवा अन्य गरीरों की अपेक्षा जो उच स्वरूपवाला हो वह औदारिक कहलाता है अथवा जिसका छेदन, भेदन, ग्रहण, दहन, आदि हो सके वह औदारिक कहलाता है।

शास्त्र में औदारिक के लिए 'ओरोलिय' गव्द है। 'ओरालिय' गव्द 'उरल', 'उराल', या 'ओराल' से बना है। 'उरल' का अर्थ है 'विरल'। अर्थात् यह गरीर अन्य गरीरों की अपेक्षा स्वल्प प्रदेशवाला है, विरल प्रदेशवाला है। 'उराल' का अर्थ है 'उदार' यानी यह गरीर सब शरीरों से वे दोनों चरुओं को माता के पास ले गये। माता को लगा कि उपाधि बढ़ी। उसने पूछा—''वेटो! यह चरू किसका है ?'' पुत्रों ने कहा—'उसके मालिक की खबर नहीं है।' माता ने कहा—'जैसे इसका धनी इसे छोड़ गया, वैसे ही तुम्हें भी इसे छोड़ जाना पड़ेगा या नहीं ?'' पुत्र इस वचन का मर्म समझ गये। उन्होंने वह चरू जमीन में नहीं गाड़ा, विक्र उसके धन को खुले हाथों सुकृत में लुटानी शुरू कर दी और भी बहुत-सा धन अच्छे कामों में खर्च करके दानेश्वर कहलाये। तात्पर्य यह कि, निमित्त मिलने पर मनुष्य के सस्कारों में परिवर्तन हो सकता है।

सस्कार से स्वभाव वनता है और स्वभाव के अनुसार प्रवृत्ति होती है। इस प्रकार बालको के पृथक्-पृथक् स्वभाव और भिन्न-भिन्न प्रवृत्तियों का रहस्य पूर्वजन्म के सस्कारों में हैं। इस तरह की युक्ति से भी पुनर्जन्म सिद्ध होता है।

# पुनर्जन्म का हाल सुनानेवाले. मिलते हैं

अत्र आइये अनुम्ति पर । इस जगत में प्रत्येक काल में ऐसे अनेक मनुष्य मिलते रहे हैं, जिन्हे कि पूर्वभव का ज्ञान होता है। आधुनिक युग मे भी ऐसे उदाहरण देखने में आते है और वे समाचारपत्रों में प्रकट होते रहते हैं। आप में से बहुतों ने उन्हें पढ़ा होगा।

प्रवन-पर ऐसे उदाहरण कितने है १

उत्तर—ऐसे उदाइरण भले ही लाखो में दो-चार हों, पर वे पुनर्जन्म को सिद्ध करते हैं। इसलिए उनकी महत्ता बहुत है। ऐसा एक उटाहरण मुझे याद है, आपको सुनाते हैं:—

पाटन के पास चाणस्मा नामक एक गाँव है। वहाँ एक लडके को पृर्वभव का ज्ञान हुआ। उसने कहा—"मै पूर्वभव में पाटन नगर के अमुक मुहल्डे में रहता था। मेरा नाम केवलचन्द था।" इस वात की पुष्टि करने के लिए लोग उसे पाटन ले गये। वहाँ उसने अपने घर का रास्ता वतलाया और घर भी पहचान कर वता दिया। और, उसकी जो-जो निगानियाँ वतायी वे भी सब मिलती गयीं। वहाँ उसके लड़के का लड़का

मणिलाल नाम का था, उसे भी उसने पहचान लिया।
इस प्रकार अनुभ्ति से भी पुनर्जन्म की बात को सबल समर्थन
मिलता है। इसलिए, पुनर्जन्म के सिद्धान्त मे कोई शका नहीं रखनी
चाहिए।

स्थूल है। 'ओराल' का अर्थ है 'हाड-मास' यानी जिस शरीर में 'हाड-मास' आदि हो वह औदारिक। बाकी के शरीर में हाड-मास नहीं होते।

जिस गरीर में छोटे से बड़ा होने की और बड़े से छोटा होने की; अथवा मोटे से पतला होने की और पतलं से मोटा होने की, अथवा एक रूप से अनेक रूप धारण करने की और अनेक रूप में एक रूप धारण करने की विक्रिया होती है वह वैक्रिय कहलाता है। देव और नारिकयों को ऐसा गरीर जन्म से ही होता है, मनुष्य को वह लिब्ध से प्राप्त होता है। औदारिक गरीर आत्मा से अलग हो जाने के बाट वैसी ही रह सकता है, जबिक वैक्रियक गरीर आत्मा से अलग हो जाने पर कप्र की तरह उड़ जाता है, विखर जाता है।

चतुर्दश पूर्वधर # मुनि सुष्म अर्थ का सन्देह निवारण के लिए केवली मगवत के पास जाने के लिए अथवा तीर्थंकर की ऋदि देखने के लिए तीर्थंकर के पास भेजने के लिए विशुद्र पुद्गलों से वने हुए जिस अव्याधाती शरीर को धारण करते हैं, वह आहारक कहलाता है।

जो गरीर खाये हुए आहार को पचाने में समर्थ है और तेजोमय है और उष्मा देनेवाला है, वह तेजस कहलाता है।

और, जानावरणी आदि आठ कमों का समूह जो आत्म-प्रदेश से एक हुआ रहता है, वह कार्माण्य शरीर कहळाता है।

ये गरीर उत्तरोत्तर सृष्म है। यानी औदारिक से वैक्रिय सृष्म है; वैक्रिय से आहारक सृष्म है, आहारक से तैजस् सृष्म है और तैजस् से कार्माण्य सृष्म है।

### संस्कारों का संचय और उनका सुधार

आत्मा शरीर द्वारा क्रिया करता है और उसके सस्कार उस पर पड़ते

<sup>\*</sup>चौदह पूर्व, एज श्रीर श्रर्थ को जाननेवाले चतुर्दश पूर्वधर कहलाते हैं। चौदह पूर्व वारहवें श्रग दृष्टिवाद का एक माग था श्रीर उसमें श्रनेक गृढ विद्यायें थीं।

हैं, अर्थात् अच्छी किया के अच्छे सस्कार पड़ते हैं और बुरी किया के बुरे सस्कार पड़ते हैं। जो जिन-मिदर जाते हे, टेव-दर्शन करते हे, सेवा-प्जा करते हे, सद्गुरु का समागम करते हे, उनकी व्याख्यान-वाणी सुनते हे, व्रतनियम करते हे और अच्छी-अच्छी धार्मिक पुस्तके पढ़ते हे, वे धार्मिक वनते हैं। और जो खाने-पोने की बातों में ही व्यस्त रहते हे, नयी-नयी भोग-सामग्री खोजते रहते हे, नाटक-तमार्गा में अपना समय विताते हे तथा गरात्री, गॅजेड़ी या जुवारी मित्रों की सगत में फॅसे हे; वे अध्मी वनते हैं। कहावन है कि, 'जैसा सग वैसा रग।'

#### वस्तुपाल वेजपाल का दृशान्त

संयोगों से सहकार सुधर भी सकते हैं। वस्तुपाल ओर तेजपाल पहले से उदार नहीं थे। पर, एक बार उन्हें सकुटुम्ब यात्रा पर जाना हुआ। सम्पत्ति बहुत थी, उसे कौन संभालेगा? यह सोचकर अगर्फियों का चरू भरा और उसे साथ ले लिया। यात्रा में जहाँ जायें वहाँ उसे साथ रखे। पूजा करने जायें तो चरू देखकर जाये और पूजा करके आये तो फिर देख लें। पूजा में भी ध्यान चरू में रहे। खाते-पीते, उठते-बैठते, नहाते-धोते, हर समय चरू की चिन्ता रखे। उनकी माता सस्कारी थी। उससे यह सहन न हुआ। उसने कहा—''वेटो! घड़ी-घड़ी चरू में ध्यान रखते हो, तो यात्रा कैसे होगी १ यात्रा में तो धर्म करना चाहिए। वह इस तरह नहीं होता, इस तरह तो मोह की बृद्धि हो रही है।"

पुत्र विनयी थे। उन्होंने कहा—'तो इस चरू का क्या करें ?' माता ने कहा—'उसे कूड़े वाले स्थान में गाड दो, लौटते समय वहाँ से ले लेना।" माता के इस वचन को मान कर, रात के समय दोनो भाई उस चरू को गाड़ने गये। 'यहाँ जरा जमीन खोदी तो कुदाली किसी टोस चीज के साथ टकरायो और खोदने पर उस में से एक चरू निकला। वह ऊपर तक अशर्फियों से भरा हुआ था। वे दोनो चरुओ को माता के पास ले गये। माता को लगा कि उपाधि वढी। उसने पृष्ठा—''वेशे! यह चरू किसका है?" पुत्रों ने कहा—'उसके मालिक की खबर नहीं है।' माता ने कहा—'जैसे इसका धनी इसे छोड़ गया, वैसे ही तुम्हें भी इसे छोड़ जाना पड़ेगा या नहीं "' पुत्र इस वचन का मर्म समझ गये। उन्होंने वह चरू जमीन में नहीं गाड़ा, बलिक उसके धन को खुले हाथो सुकृत में लुशनी शुरू कर दी और भी बहुत-सा धन अच्छे कामो में खर्च करके दानेश्वर कहलाये। तात्पर्य यह कि, निमित्त मिलने पर मनुष्य के सस्कारों में परिवर्तन हो सकता है।

संस्कार से स्वभाव वनता है और स्वभाव के अनुसार प्रवृत्ति होती है। इस प्रकार वालकों के पृथक-पृथक स्वभाव और भिन्न-भिन्न प्रवृत्तियों का रहस्य पूर्वजन्म के संस्कारों में है। इस तरह की युक्ति से भी पुनर्जन्म सिद्ध होता है।

## पुनर्जन्म का हाल सुनानेवाले. मिलते हैं

अब आइये अनुमृति पर ! इस जगत मे पत्येक काल में ऐसे अनेक मनुष्य मिलते रहे है, जिन्हें कि पूर्वभव का ज्ञान होता है। आधुनिक युग में भी ऐसे उटाहरण देखने में आते है और वे समाचारपत्रों में प्रकट होते रहते हैं। आप में से बहुतों ने उन्हें पढ़ा होगा।

प्रध्न-पर ऐसे उदाहरण कितने हैं ?

उत्तर—ऐसे उदाहरण भन्ने ही लाखों में दो-चार हों, पर वे पुनर्जन्म को सिद्ध करते हैं। इसलिए उनकी महत्ता बहुत है। ऐसा एक उदाहरण मुझे याद है, आपको सुनाते हैं:—

पाटन के पाम चाणस्मा नामक एक गाँव है। वहाँ एक लडके को पूर्वभव का ज्ञान हुआ। उसने कहा — "मैं पूर्वभव में पाटन नगर के अमुक मुहल्डे में रहता था। मेरा नाम केवलचन्द था।" इस बात की

पुष्टि करने के लिए लोग उसे पाटन ले गये। वहाँ उसने अपने घर का गस्ता वतलाया और घर भी पहचान कर वता दिया। और, उसकी जो-जो निज्ञानियाँ वतायी वे भी सब मिलती गयीं। वहाँ उसके लड़के का लड़का मिणिलाल नाम का था, उसे भी उसने पहचान लिया।

इस प्रकार अनुभृति से भी पुनर्जन्म की बात को सबल समर्थन मिन्न्ता है। इसल्एि, पुनर्जन्म के सिद्धान्त मे कोई शका नहीं रखनी चाहिए।

## पाँचवाँ व्याख्यान

#### आत्मा की अखण्डता

#### महानुभावा !

श्री उत्तराध्ययन-स्त्र के छत्तीसवे अध्ययन का आत्मा का विषय आगे चलता है। आज आत्मा की अलण्डता के विषय में विवेचन करना है। इस विषय को पसन्द करने का कारण यह है कि, आत्मा की अमरता और आत्मा की अखण्डता का निकट सम्बन्ध है। अगर आत्मा की अखण्डता दिल में न बसी, तो आत्मा की अमरता भी दिल में नहीं बसनेवाली है; और आत्मा की अमरता दिल में न बसी तो स्थिति चार्वाको-जैसी ही होगी। अगर आत्मा रहनेवाला नहीं है, तो पाप-पुण्य का फल किसको मोगना है? और, पाप-पुण्य का फल न मोगना हो, तो उसका विवेक करने का क्या प्रयोजन है ? इसलिए, आत्मा नित्य है, अमर है, यह बात अंतर के अणु-अणु में वैठाने की आवश्यकता है। उसकी पृष्टि के लिए ही आज यह विषय चुना गया है।

#### अखण्ड की व्याख्या

"'अखण्ड' किसे कहते हें ?"—पहले यह विचार लें। जिसके 'खण्ड' अर्थात् दुकड़े न हो सकें, उसे 'अखण्ड' कहते हैं। विकोप रूप से कहें तो जिस वस्तु के एक, दो, तीन या न्यूनाधिक रूप में, परिमाण में, आकार में या अन्य संभाव्य प्रकारों में किसी भी किया से दुकड़े न हो सकें, उसे 'अखण्ड' कहते हैं।

### आत्मा सदा अखण्ड रहता है।

वस्त्रादि कालान्तर में फटते हैं, ट्रटते हैं और उनके खण्ट-खण्ड हों जाते हैं। वस्त्रादि विलक्तल नये हो और उनके टुकड़े करना चाहें तो चीर-कर, फाडकर या तोड़कर कर सकने हैं। पर, आत्मा की स्थिति इनसे मिन्न हैं। चाहे जितना समय गुजर जाये, उसका कोई प्रदेश इंटता नहीं हैं, विलग नहीं होता और न उसके स्वरूप में कोई कमोबेशी होती हैं। उस पर चाहे जैसी किया की जाये या चाहे जैसा प्रयोग किया जाये तो भी उसके खण्ड या टुकड़े नहीं होते। "नैनं छिचन्ति शस्त्राणि, नैनं दहित पावकः" आदि वचन उसकी इस अखण्डता, अमरता के कारण ही कहे गये हैं। इसका अर्थ यह समझना है कि, आत्मा मृतकाल में अखण्ड था, वर्तमान काल में भी अखण्ड है और भविष्य में भी वह अखण्ड ही रहेगा।

आप कहेंगे कि, 'हाथी के गरीर में रहनेवाला आतमा जब चींटी के गरीर में प्रवेश करता होगा, तब क्या होता होगा? हाथी का शरीर बहुत वहा होता है और चींटी का गरीर बहुत छोटा होता है, इसलिए हाथी के गरीर में रहनेवाला आतमा जब तक खड रूप न बने, तब तक कीडी के गरीर में कैसे प्रविष्ट हो सकता है ?' परन्तु, ऐसा प्रक्रन आतमा का स्वरूप न समझने के कारण ही मन में उठता है।

### आत्मा संकोच-विस्तार-गुणधारी है

आत्मा—जैसे अखंड है, वैसे सकोच-विस्तार-गुणधारी भी है। इसिलए, चड़े और छोटे सब बारीरो में उसकी अवगाहना के अनुसार व्यात रहता है अर्थात् हाथी के शरीर में रहनेवाला आत्मा जब चीटी के शरीर में प्रवेश करता है, तब सकुचित हो जाता है, पर वह खण्डित होकर छोटा

<sup>\*</sup> श्रात्मा के श्रति स्दम श्रश को प्रदेश कहते हैं।

नहीं बनता। एक वस्त्र की घड़ी करके उसको छोटा बनायें तो वह उसका 'सकोच' किया कहलायेगा, और उसको फाड़कर छोटा बनायें तो उसके खड करना अथवा उसका खड़न करना कहलायेगा। 'सकोच' और 'खण्डन' का यह अन्तर अब आपके लक्ष में बराबर आ गया होगा।

'संकोच' और 'विस्तार' का गुण समझने के लिए दीप-प्रकाश का हृष्टान्त उपयोगी है। एक दीप को ४० × ४० फुट के कमरे में रखा हो तो उसका प्रकाश उतनी जगह में व्याप्त होकर रहता है, २० × २० फुट के कमरे में रखा हो तो उसका प्रकाश उतनी जगह में व्याप्त होकर रहता है और १० × १० फुट के कमरे में रखा हो तो उसका प्रकाश उतनी जगह में व्याप्त होकर उतनी जगह में व्याप्त होकर रहता है।

### आत्मा देहपरिमाण है

आतमा देह के परिमाण के अनुसार न्यात होकर रहता है, इसलिए 'देहपरिमाण' कहलाता है। अधारमा के गुण देह से बाहर नहीं जान पडते, इसलिए उसे देह से अधिक परिमाणवाला नहीं माना जा सकता। अगर आत्मा को देह से अधिक परिमाणवाला माने, तो वहाँ सुल-दुःखं का अनुभव किस तरह होगा १ और, सुल-दुःखं का अनुभव न हो तो कर्म का भोक्तृत्व कहाँ रहा श अगर कर्म का भोक्तृत्व न हो, तो कर्तृत्व का भी क्या अर्थ १ इस तरह आत्मा को देह से अधिक परिमाणवाला मानने से अनेक आपत्तियाँ आती हैं।

<sup>\*</sup> श्रातमा 'देहपरिमाण' है, ऐसी मान्यता उपनिपदों में भी मिलती है। कोपीतकी-उपनिपद् में कहा है कि, जैसे छुरी श्रपने म्यान मे, जैसे श्राग्न श्रपने कुड में व्याप्त है, उसी तरह श्रात्मा शरीर में नख से शिख तक व्याप्त है। तेतिरीय-उपनिपद में श्रात्मा को श्रन्नमय-प्राणमय-मनोमय-विज्ञानमय कहा गया है, वह शरीर परिमाण मानने पर ही घट सकता है।

कुछ होग आत्मा को देह से सूक्ष्म परिमाणवाला मानते हैं। वे कहते हें—"आत्मा तो मात्र चावल या जो के दाने के बराबर है," "मात्र अरीठा-जितना है," "मात्र वेंत-जितना है" आदि। लेकिन, अगर आत्मा इस तरह देह से सूक्ष्म हो, तो प्रक्न होगा कि वह रहता कहाँ है ? अगर यह कहा जाये कि, वह हृदय में रहता है, तो बाकी के भाग में सुख-दुःख का सबेदन कैसे होता है श कोई हाथ-पैर मे सुई चुभोये तो तुरत दुःख होता है और चन्दनादि का लेप करे तो सुख उपजता है। इसल्ए कहना होगा कि, आत्मा देह से अधिक परिमाणवाला भी नहीं है और खब्म परिमाणवाला भी नहीं है, बल्कि देह-जितने ही परिमाणवाला है।

एक श्रोता यहाँ प्रश्न करता है कि, "रवर को अति अधिक खींचे तो उसके दुकड़े हो जाते हैं; उसी तरह आत्मा किसी बहुत बड़े शरीर में जाये और बहुत विस्तार पाये तो उसके दुकड़े हो जायेंगे या नहीं?" इसका उत्तर यह है कि, 'आत्मा की शक्ति चौदह राजशोक' पर्यन्त व्याप्त हो सकने योग्य है, इसलिए चाहे जितने बड़े शरीर में व्याप्त होने पर भी उसके दुकड़े नहीं होते, खड़ नहीं होते।"

एक दूसरा श्रोता प्रथन करता है—"गरीर की अधिक-से-अधिक अव-गाहना १००० योजन से कुछ ज्यादा होती हैं, इसिल्टिए आत्मा को ज्यादा

<sup>2.</sup> लोक का माप चाँदह रज्जु है, इसिलए उसे चौदह राजलोक कहा जाता है।
एक निमिप में लाख योजन जानेवाला देव ६ महीने में जितनी दूरी तय करे, उसे
एक 'रज्जु' या एक 'राज' कहते हैं। पदार्थों की गित में, महीं श्रादि की दूरी
मापने में श्राधुनिक वैद्यानिक भी प्रकाश-वर्ष श्रादि उपमानों का इसी तरह उपयोग
करते हैं।

<sup>`</sup> २ जोयण सहस्ममहित्र, एगिदियदेहमुक्कोस ॥ २६१ ॥

<sup>--</sup> श्री वृहत्सग्रहणीस्त्र

पकेन्द्रिय का उत्कृष्ट देहमान हजार योजन से कुछ अधिक होता है। यह श्रवगाहना उतने गहरे जलाराय में कमल श्रादि की मानी गयी है।

चे ज्यादा १००० योजन से कुछ अविक फैलने का प्रमग आयेगा, पर चौटह राजलेक जितना तो कोई गरीर नहीं है; इसलिए उसे इतने विस्तार मे फैलने का प्रसग कैसे आयेगा ? और, अगर ऐसा प्रसंग न आये तो आत्मा की गिक्त चौदह राजलेक मे व्याप्त हो जाने योग्य है, यह वैसे जाना जायेगा ?"

इसका उत्तर यह है कि, गरीर की बड़ी-से-बड़ी अवगाहना १००० योजन से कुछ ज्यादा होती है, यह ठीक है, पर जब आत्मा को केवली-समुद्वात करने का प्रसंग आता है, तब आत्मप्रदेश शरीर के बाहर निकलते ही वह चौदह राजलोक पर्यन्त व्याप्त हो जाती है। वह इस प्रकार है---अगर सर्वज्ञ केवली भगवन्त को नाम, गोत्र और वेदनीय इन तीन कमाँ की स्थिति अपने आयुष्यकर्म की स्थिति से अधिक भोगनी वाकी हो, तो वह केवली-भगवंत उक्त तीनो कमों की स्थिति को आयुष्यकर्म की स्थिति के बरावर वनाने के लिए अपने आत्मप्रदेशों को शरीर से बाहर निकालकर पहले समय में लोकान्त यानी लोक के निचले सिरे से ऊपर के सिरे तक चौटह राजलोक परिमाण ऊँचा और स्वटेह परिमाण मोटा वडाकार रचते है, दूसरे समय मे पूर्व-से-पश्चिम अथवा उत्तर-से-दक्षिण लम्या लोकान्त तल कपाटाकार बनाते हैं; तीसरे समय में उत्तर-से-दक्षिण अथवा पूर्व-से-पिन्चम आत्मप्रदेशों को लम्बायमान कर दूसरा कपाटाकार यानी मथानी के आकार (चार पखवाली मथनी के आकार) का बनाते है; चौथे समय चार अन्तरालों को पूरते है; इस प्रकार उन केवली भगवन्त

१ ममुद्धात म आत्मप्रयत्न श्रीर कर्म की उदीरणा मुख्य होती है। (उदय मं न श्राय हुए कर्मों को प्राचिकर मोग लेने को उदीरणा कहते हैं।) वह सात प्रकार का होता ह—(१) वेदना, (२) क्याय, (३। मन्ण, (४) वैक्रिय, (५) तेजस, ६। श्राहारक श्रीर (७) केवली। इनमें पहला ६ प्रकार का छश्चर्य जीवों को, प्रत्येक उन्तर्मृहूर्न होता है और श्रातिम सर्वशों को, समय परिमाण होता है। इस समुद्धाल का विशेष स्वरूप दटक श्रादि में से जाना जा सकता है।

का आत्मा स्वात्मप्रदेशो द्वारा सम्पूर्ण लोकाकाश में व्यात हो जाता है, क्योंकि एक आत्मा के प्रदेश लोकाकाश के वरावर है।

उसके बाट पाँचवे समय मं, अन्तराल मं पूर्व समय में पूरे हुए आत्म-प्रवेशो का सहरण होता है; छटे समय मंथान के अर्द्ध भाग के आत्मप्रवेशों का सहरण होता है; सातवे समय मं कपाट का सहरण कर लेते हैं और आठवे समय में ट डाकार प्रवेशों का सहरण कर लेते हैं और तब आत्मा पूर्ववत् सम्पूर्ण शरीग्स्थ हो जाता है। यह केवली-समुद्धात पूर्ण हो जाने पर केवली-भगवत अन्तर्मुहूर्त जी कर मन-वचन-काया का निरोध कर मोक्ष-गामी वनते हैं।

#### एक शरीर में आत्मा कितनी ?

अब यह जान लेना जरूरी है कि, एक शरीर में एक आत्मा भी रहती है और अनन्त आत्माएँ भी रहती है। अपने शरीर में और गाय-मैम-घोड़ा-हाथी के शरीर में भी एक आत्मा होती है। मछली-मेंदक-प्रागा-फुश-कीडी-मकोडी आदि के शरीर में भी एक आत्मा होती है। उसी तरह प्रत्येक वनस्पति में जड़, पत्ते, बीज, छाल, लकड़ी, फल आदि अगो में एक आत्मा होती है, परन्तु साधारण वनस्पति में एक शरीर में अनन्त आत्माएँ होती है। वहाँ उसका माप अंगुल का अवख्यातवाँ भाग होता है।

'इतनी आत्माएँ एक साथ कैसे रहती होगी १ वे आपस में टकराती होगी या नहीं १ परस्पर सघर्ष होता होगा या नहीं १ वे एक दूसरे के अमर से खडित होती होगी या नहीं १' आदि प्रश्न आपके मन मे उठते होंगे। उनका अभी समाधान करेगे। जैसे एक कमरे में अनेक दीपको का प्रकाश साथ रह सकता है, वैसे ही एक शरीर में अनन्त आत्माएँ साथ रह सकती है। इन दीपको के प्रकाश एक ही कमरे में साथ रहते हुए भी जैसे परस्पर टकराते नहीं है, परस्पर सघर्ष नहीं करते, एक दूसरे से खडित नहीं होते, उसी तरह एक गरीर मे अनन्त आत्माएँ साथ रहती हुई भी परस्पर टकराती नहीं, परस्पर सघर्ष नहीं करती, एक दूसरे से खडित नहीं होती।

कोई यह कहे कि, ये आत्मा पानी में नमक की तरह घुल जाती हैं या एक दूसरे में लय हो जाती होगी, इसीलिए एक दूसरे से टकराती न होगी या सवर्प न करती होगी, तो यह कहना उचित नहीं है। टीपक के विविध प्रकाश साथ रहते हुए भी, जैसे अपना व्यक्तित्व बनाये रखते है, उसी तरह अनन्त आत्मा साथ रहते हुए भी अपना व्यक्तित्व कायम रखती हैं।

'दीपक का प्रकाश किस प्रकार अपना व्यक्तित्व बनावे रखता है ?' यह पूछा जाये तो कहते हैं, कि इन दीपका में से किसी भी टीपक को बाहर ले जाया जाये, तो उसका प्रकाश भी उसके साथ ही बाहर निकल जायेगा। तात्पर्य यह कि, अनेक टीपको के साथ रहते हुए भी वह अपना मूल प्रकाश खोता नहीं है, अपना व्यक्तित्व छोड़ता नहीं है।

देव अपनी शक्ति से अनेक जाति के रूप बना सकते है, यह सब जानते हैं। मानो कि, उन्होंने इस लोक में एक रूप बनाया, तो वे अपनी आत्मा का एक खड या दुकड़ा उसमें नहीं रखतें, बल्कि अपने आत्म-प्रदेशों को वहाँ तक लम्बायमान करते हैं। इन प्रलम्बित आत्मप्रदेशों को किसी की टक्कर नहीं लगती, या अग्नि, वायु, जल आदि का उपवात नहीं होता, कारण कि स्वभाव से वह अखड और अरूपी है।

जिस जमाने में सूध्मदर्शक-यंत्र नहीं थे, रदर्शक-यत्र नहीं थे, उस जमाने में यह सब कहा गया है, सो कैसे कहा गया होगा १ सर्वज-भगवतो ने अपने ज्ञान से जो देखा सो हमें कहा हैं और वह परम सत्य है। आजके विज्ञान ने इस विपय में कुछ चचुपात किया है; पर वह जैन-ज्ञासन द्वारा दिये हुए ज्ञान को नहीं पहुँच सका। जैन-ज्ञासन में भव्य तत्त्वज्ञान के उपरान्त गणित, खगोल, भूगोल, इतिहास आदि का खजाना भरा हुआ है। इटालियन विद्वान् डॉक्टर टैसीटोरी ने टीक ही कहा है—''आधुनिक विज्ञान ज्यो-ज्यो आगे वढता जाता है, त्यो-त्यो जैन-सिद्धान्तों को ही सावित करता जाता है।''

#### लोकाकाश

एक आत्मा का प्रदेश लोकाकाश के बरावर है, यह ऊपर कहा गया है, इसलिए यहाँ लोकाकाश के सम्बन्ध में भी स्पष्ट कर ले। आकाश यानी अवकाश (स्पेस)! इस बारे में किसी का भी मतमेद नहीं है। आज के विज्ञान ने भी उसकी अनन्तता मानी है। इस अनन्त आकाश के जितने भाग में लोक व्यवस्थित हुआ है, उसे 'लोकाकाश' कहा जाता है। और, शेष आकाश को 'अलोकाकाश' कहा जाता है, अर्थात् कि वहाँ आकाश के सिवाय और कोई वस्तु नहीं है।

#### लोक का सामान्य परिचय

'लोक' किसे कहा जाये ? अथवा उसमें क्या होता है ? इसका उत्तर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अद्टाईसवें अध्ययन में इस प्रकार दिया गया हैं :

# धम्मो श्रहम्मो श्रागास, कालो पुग्गल-जंतवो। एस लोगोत्ति पण्णतो, जिणेहि वरदसिहि॥

—१ धर्म, २ अधर्म, ३ आकाग, ४ काल, ५ पुद्गल और ६ आत्मा इन ६ द्रव्यो के समूह को श्रेष्ठ दर्गन वाले सर्वेज-सर्वेदर्शी जिनेग्वर-भगवतो ने लोक कहा है।

तात्पर्य यह है कि हम जिसे लोक, विज्व, ब्रह्माण्ड, जगत् या दुनिया (यूनियर्म) कहते है, उसमें मूल द्रव्य ६ है (१) धर्मास्तिकाय, (२) अधर्मास्तिकाय, (३) आकाशास्तिकाय, (४) काल, (५) पुद्गलास्तिकाय और (६) जीवास्तिकाय। पाँच शब्दों को अस्तिकाय शब्द लगाने का कारण यह है कि, उनमें 'अस्ति' अर्थात् प्रदेशों का, 'काय' अर्थात् समूह

होता है। काल को अस्तिकाय न कहने का कारण यह है कि, भ्तकाल तो नए हो चुका है और भविष्य काल अविद्यमान है, और वर्तमानकाल तो समय मात्र है, इसलिए उसमें प्रदेशों का समृह सभव नहीं हो सकता।

आत्मा का स्वरूप अच्छी तरह समझने के लिए, इन्यों का यह सामान्य परिचय प्राप्त कर लेना आवश्यक है। इसलिए, अब हम तत्सम्बन्धी कुछ विवेचन करेंगे।

- (१) धर्मास्तिकाय अर्थात् गित सहायक द्रव्य ! वह सकल लोकाकाश में व्यात हैं और पदार्थों को गित करने में सहायता करता है। जैसे मछली में तैरने की शक्ति होने पर भी वह जल बिना नहीं तैर सकती, उसी तरह पुद्गल और आत्मा गित करने में समर्थ होते हुए भी धर्मास्तिकाय की सहायता बिना गित नहीं कर सकते।
- (२) अधर्मास्तिकाय अर्थात् स्थिति सहायक द्रव्य! वह भी सकल लोकाकाश में व्यात है और पटार्थों को स्थित होने मे सहायता करता है। जैसे यात्री में स्थिर होने की शक्ति होने पर भी, वह चूछ की छाया विना स्थिर नहीं हो सकता, वैसे ही पुट्गल और आत्मा स्थिर होनेमै समर्थ होते हुए भी अधर्मास्तिकाय की सहायता विना स्थिर नहीं हो सकते।

पहले बहुत से टार्गनिक इस धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के निरूपण के विषय में जैन-दर्गन का मजाक उडाते थे। पर, आधुनिक विज्ञान ने 'ईथर' का आविष्कार किया और व्यनि आदि की गति में उनकी उपयोगिता स्वीकार की तो उनके मुँह उतर गये। तात्पर्य यह कि, गित-सहायक और स्थिति-सहायक द्वयों का ख्याल सबसे पहले जैन-दर्गन ने दिया है और वह सच्चा है।

- (३) आकागास्तिकाय के बारे में पहले कह चुके है।
- (४) काल ! किसी भी वस्तु की वर्तना का विचार इस द्रव्य के कारण

आता है। यह वस्तु थी, यह वस्तु है, यह वस्तु होगी, यह सब काल के आधार में ही कहा जाता है।

(५) पुद्गलास्तिकाय अर्थात् पूरण और गलन स्वभाववाला अणु और स्कन्ध रूप वर्णाटि से युक्त द्रव्य! पूरण अर्थात् इक्टा होना और गलन अर्थात् अलग होना। वर्णाटि यानी वर्ण, गध, रस, स्पर्श और शल्ट! तात्पर्य यह कि, जो द्रव्य इक्टा भी हो सकता है, अलग भी हो सकता है, तथा जिसको रूप होता है, वास होती है, स्वाट होता है, स्पर्श होता है तथा जिसमें बच्ट यानी ध्वनि (साउड) उत्पन्न होती है, उसे 'पुद्गल-द्रव्य' (मेटर) समझना चाहिए।

ये पाँचो द्रव्य जड अर्थात् चेतनारित है और छठा द्रव्य आत्मा चेतन्ययुक्त है। इस आत्मा के सम्बन्ध में हमें काफी विवेचन करना है, परन्तु यहाँ प्रसगवश इतना बता दें कि, आत्मा को फॅसानेवाला पुद्गल है।

# आत्मा को फॅसानेवाले पुद्गल हैं

अच्छा शब्द, अच्छा रूप, अच्छी गध, सुन्दर भोजन, प्रिय स्पर्श आत्मा को फॅसाते हैं। खराब, कड़वी या दुर्गधपूर्ण वस्तु आत्मा को फॅसा नहीं सकती। आपको कोई कटोर स्पर्शवाली खाट पर सुलावे, तो सोयेंगे क्या १ सुकुमारी की बात तो बहुत मशहूर है ही। धनवान की पुत्री होते हुए भी वह कुरूप थी। उसके साथ शाटी करने को कोई तैयार नहीं था। अरे । उसके नजदीक जाने के लिए भी कोई राजी नहीं था। आख़िर धनिक पिता ने उसे एक रास्ते चलते भिखारी के साथ व्याह किया। उस मुखे, बेहाल, घरवारहीन, भटकते भिखारी को सेठ ने धन

<sup>;</sup> १—मद्दधयार उज्जीस्रो, पहा छायाऽऽतवेश वा। वयण रसगध-फासा, पुग्गलाण तु लक्खण ॥

<sup>—</sup>श्री उत्तराध्ययनस्त्र, श्र० २८

<sup>&#</sup>x27;राब्द, अधकार, प्रकाश, काति, छाया, आतप, वर्ण, रस, गध और स्पर्श के पुद्गल का लक्षण है।'

दिया, मकान-मिल्कियत दी, सुन्दर जरी के वस्त्र पहनाये, पर जत्र वह सुकुमारी से मिला, तत्र उसका अत्यन्त अनिष्ट स्पर्श क्षण भर के लिए भी न सह सका और सत्र छोड़कर भाग गया।

इन्द्रियाँ चपल घोडों के समान है। उनके वहकाये में तो आप कहाँ-से-कहाँ पहुँ च जायेंगे। उन्हें तो जिनेन्वर के आदेशरूपी डोरे में बॉध रखेंगे तभी ठिकाने छोगी। जो इन्द्रियों के विपय में लल्चाया उसे इवा समझिए। उनसे दूर भागना ही अच्छा है।

इन्द्रियों के सुख गुड़-राव-सरीखे है और आत्मिक सुख वर्की-पेडा-सरीखे है। इस पर एक दृणन्त सुनिये!

### सेठ और जाट का दृशानत

मारवाड़ का एक व्यापारी सेठ मुसराल जाने के लिए निकला। मुसराल पाँच कोस दूर थी। मुबह चलना गुरू किया। रस वजे दाई कोस पहुँचा। अब सर पर धूप और नीचे गरम रेती थी। इस मरुभूमि में आक और कैर के छोटे-छोटे पेड़ो के सिवाय कोई पेड दिखायी नहीं देगा। आक की छाया,तो उसी में समा जाती है। सेठ उलझन में पडा। आगे कैसे चल जाये? उसने पीछे देखा तो एक जाट की गाड़ी चली आ रही थी। उसे खड़ी करके सेठ से पूछा—'कहाँ जाना है?' उसने जवाब दिया—''अगले गाँव''। सेठ ने कहा—''में थक गया हूँ, अपनी गाड़ी में बैठने दोगे?''

जाट ने भी सेठ की इस स्थिति का लाभ लेते हुए पूछा—''क्या दोगे ?'' ''तुझे क्या चाहिए ?'' सेठ ने पूछा जाट ने इद्यारे से कहा—''खाना !'' सेठ तो जमाई के तौर पर जानेवाला था, इसलिए उसने 'हॉ' कह दी। उसने कहा—''छाछ-रोटी नहीं चलेगी। गुडराव दो तो ले चलूँ।"

१—द्रौपदो पूर्व भव में सुकुमारिका नाम की वनिक-पुत्री थी। उसीकी यह कथा है।

सेट जानता था कि जॅवाई को दूधपाक मिल सकती है, रबड़ी भी मिल सकती है, जो पकवान—मिष्टान चाहिए सो मिल सकते हैं, लेकिन सुमर के घर में गुड-राब नहीं मिलने का, क्योंकि वह गरीब लोगों का मिष्टान्न है। इमलिए उसने कहा—"गुडराब से भी अच्छा खाना देंगे।" लेकिन जाट ने कहा: "नई।, सेट! इस जगत में उससे अच्छा कुछ नहीं है। मुझे तो गुड-राब चाहिए। अगर उसके लिए तैयार हो तो बैठने दूं, नहीं तो मैं यह चला।"

सेट ने वक्त देख कर उनकी गर्त स्वीकार कर ली। इस तरह गाड़ी में बैटकर सेट मुमराल आया। सेट के साथ जाट का भी सत्कार हुआ। सेट को नहलया-धुलाया, साथ ही उस जाट को भी नहलाया-धुलाया। पर, उसे चैन नहीं पड़ती थी। उसका मन तो गुड़-राब में ही भरा हुआ था, लेकिन यह सेट की मुसराल है, इसलिए बोला नहीं जा सकता, इतना वह समझता आ।

दोनों को जीमने विटाया। वर्सी, पेडा और दूसरे अनेक प्रकार के न्यञ्जन परोसे गये, पर वह गुड़राव न आयी। जब सब चीजें परोसी जा चुकीं, तो सालों ने सेट से कहा—"जीमना गुरू की जिए।" उस वक्त सेट ने जाट के सामने देखा और इशारे से जीमना गुरू करने के लिए कहा, तब जाट ने इशारे से उलट कर पूछा "गुड़-राब कहाँ है ?" सेट ने इशारे से कहा कि—"वह अभी आयेगी, तू खाना तो गुरू कर।"

इससे जाट खीजने लगा । वह मन मे विचार करने लगा कि 'वारह चजे तक मुझे भ्खा विठाये रखकर अब यह धूल और ढेले देता है और बार्त के अनुसार गुड-राब नहीं देता, इसलिए इसे ढेख छूँ जरा ।'

सेट वस्तुस्थिति को ताड़ गया। लेकिन, सालो के सामने कुछ बोला नहीं जा सकता था। अब सालो को दूसरे कमरे में भेजने के लिए सेठ ने सुँह में ग्रास रखा। मारवाड का रिवाज है कि मेहमान जीमना शुरू कर दे, उसके बाद ही दूसरे जीम सकते हैं। सेठ ने जीमना शुरू कर दिया, यह जानकर साले दूसरे कमरे में जीमने के लिए चलें गये। खुद को भ्खा रखकर सेट ने जीमना शुरू कर दिया, यह देखकर जाट का सिर फिर गया। जाट तो जाट ही है। उसने फेट बॉधी और हाथ में डॉग ली, और सेठ के पास जाकर बोला—"तुमने झुटा बायदा किया और वर्त तोडी है: इसलिए उसका फल चखने के लिए तैयार हो जाओ।"

सेठ भी कच्ची गोलियाँ खेले हुए नहीं था। वह जानता था कि, इस गॅवार ने अभी तक वकीं-पेडा का स्वाद नहीं लिया, इसलिए 'गुड-राव, गुड़-राव' रट रहा है। पर, एक बार उसका स्वाद चखेगा तो सब भूल जायेगा। इसलिए वह उठा और जाट की थाली में से वक्षी का एक बड़ा टुकड़ा लेकर जाट की गरदन पकड़ कर उसके बोलने के लिए खुले हुए मुँह में ठूंस दिया। अब जाट उस टुकड़े को मुँह में से बाहर निकालने की कोशिश करे, उससे पहले तो उसका स्वाद उसकी जीभ को लग गया था। इसलिए, उसका गुस्सा ठड़ा पड़ गया और वह समझटार आटमी की तरह अपनी जगह बैठ गया। सेठ भी अपनी जगह बैठ गया।

सेठ ने अभी दो-तीन ग्रास गले उतारे होगे कि, वहाँ उस जाट की थाली मे परोसा हुआ सब खत्म ! सेठ ने सब चीजे दूसरी बार मॅगायीं और खुद थोडा-बहुत जीमा, लेकिन जाट की थाली फिर खत्म ! इस तरह सेठ जीमा तब तक जाट चार थाली भरकर मिठाई सफाचट कर गया ! अब वह सेठ पर बहुत खुश था । उसने अपनी मूँछ मरोडते हुए कहा—"सेठ! अब जब भी तुमको सुसराल आना हो तो मेरे गॉब कहल्वा देना, तो मै गाड़ी जोतकर आधी रात को भी चला आऊँगा और तुमको सुसराल अच्छी तरह पहुँ चा दूँगा।"

सेठ पर जाट की इस ऋपा-दृष्टि का कारण उत्तम प्रकार की मिठाइयों का लाभ था।

आत्मा का भी ऐसा ही है। उसने दुनियवी सुखा की गुड़-राव का स्वाद तो लिया है; पर आत्मिक सुखो की मिठाइयो का स्वाद नहीं लिया। उसे अगर सेट-सरीखा कोई गुरु मिल जाये और आस्मिक सुख का स्वाट लगा दे तो फिर वह उन दुनियवी पुखो की गुड-राव की तरफ देखे भी नहीं। कारण कि वे सुख उसे बरबाद करनेवाले हैं, दुर्गीत में ले जानेवाले हैं।

जिस चीज का रस ल्याना चाहिये, वह न लगे यही तो 'उपाधि' है। आपको अच्छा-अच्छा खाने का, पहनने का, अच्छी जगह में रहने का, ससार मॉडने का रम लगता है; पर रस तो ज्ञान, दर्जन और चारित्र रूपी तीन रत्नो का लगना चाहिये।

गुरु ऐसा रस लगाने के लिए मृत्र-सिद्धान्त का व्याख्यान करते हैं और तत्त्वज्ञान का विषय परोसते हैं, उस समय भाग्यशालिओं की हालत कैसी होती है, सो देखों।

### निद्रा की छातीपर चढ़ वैठनेवाले सेठ का दृष्टान्त

गुरु महाराज का व्याख्यान चल रहा था। उस समय एक सेट को आने में सहज देर हो गयी; लेकिन नेता होने के कारण उन्हें आगे विठाया गया। तब तक काफी विपय चल चुका था और तत्त्वज्ञान की सध्म वातें छन रही थीं, इसलिए सेट उन्हें नहीं समझ सके। उनकी ऑखें नींद से घिरने लगी। यह देखकर गुरु महाराज ने पूछा—'क्यो सेट! कॅ घते हो?'

सेठ जरा विनोदी थे। उन्होंने कहा: 'गुरुटेव! में ऊँघता नहीं हूं, पर निद्रा देवी आने के लिए तैयारी कर रही है, इसलिए में ऑख के दरवाजे बन्द कर रहा हूं।'

व्याख्यान आगे चला और सेट झोंके खाने लगे। यह देखकर गुरु महाराज ने फिर पूछा—"क्यां सेट! झोंके खाते हो?" तब सेटने कहा—"गुरुदेव! मैं झोंके नहीं खा रहा, पर निद्रा देवी मुझसे पूछती है कि मैं अन्दर आ जाऊं? तो मैं उससे कह रहा हूं कि आजा!" सेठ के इस विनोद से वातावरण जरा हल्का हुआ और गुरु महाराज का व्याख्यान आगे चला। लेकिन, थोडी देर में सेठ हुल्क पड़े, तो गुरु महाराज ने जरा ऊँची आवाज से पृछा कि—''क्यों सेठ! सो गये?" इससे सेठ हड़बड़ा कर जग गये और कहने लगे ''गुरुदेव! मैं सो नहीं गया था, पर निद्रा देवी आ गयी, इसलिए उसकी छाती पर चढ़ बैटा था।"

इस जवाब से सब श्रोता हॅस पड़े और गुरु महाराज को भी हॅसी आ गयी।

जब तक तत्त्वज्ञान की वार्तों में रस नहीं पडता, तब तक ऐसा ही होता है। इसिटए, भाग्यशालियों को तत्त्व की वार्तों में रस लेना चाहिए। गास्त्रकारों ने कहा है कि: 'वुद्धेः फलं तत्विचचारणं च'—बुद्धि का फल तत्त्व की विचारणा है। आप सब तत्त्व की बात में रस ले रहे हैं। यह आनन्द की बात है, पर अभी और रस लें और तत्त्व बोध पाकर पुंरुषार्थ में लग जाये, यही हमारी भावना है।

# छठाँ च्याख्यान

### आत्मा की संख्या

#### महानुभावो !

श्री उत्तराध्ययन-सूत्र के छत्तीसवें अध्ययन में से उद्भृत आत्मा का विपय चल रहा है। आप उसका नित्य श्रवण करके इस व्याख्या को सिद्ध कर रहे है कि 'शुणोति जिनवचनिर्मित श्रावकः'—जो जिन वचनों को गुरुमुख से सुने सो श्रावक! लेकिन, एक कान से सुनकर दूसरे कान से निकाल डालने को सच्चा श्रायक नहीं कहते। सुनने की भी रीति है। वह आवक शब्द के दूसरे अर्थ में वतायी गयी है। श्रायक शब्द का दूसरा अर्थ इस प्रकार है—श्रा यानी श्रद्धा, व यानी विवेक, और क यानी क्रिया से युक्त। जो इन तीनो से युक्त हो वह श्रावक। इसलिए, आप जो कुछ सुनें उसे श्रद्धापूर्वक सुने—जिन-वचन अन्यथा हो ही नहीं सकते, ऐसे दृढ विश्वास से सुने। उसमें यह निर्णय करते जाना विवेक है कि, यह जानने लायक है, यह आचरने लायक है, यह छोड़ने लायक है। और, आचरने योग्य को आचरण में लाना किया है।

'जो एक को जानता है वह सबको जानता है', ऐसा जानी भगधन्त का वचन है, इसलिए आप एक आत्मा को अच्छी तरह जान ले।

आतमा का अस्तित्व है, वह नित्य अर्थात् अजर-अमर है, कर्म का फल मोगने के लिए भिन्न-भिन्न योनियों में जन्मता है और हर दशा में अखण्डित रहता है। इतनी बात हम विस्तार से विचार कर चुके हैं। अब आतमा की संख्या के सम्बन्ध में विचार करें। कुछ लोग कहते हैं कि इस लोक में, विश्व में, एक ब्रह्म (आत्मा ) है, दूसरा कुछ नहीं है। उनसे पूछे—'इस विश्व में अकेला ब्रह्म ही हो तो ससार के प्रपच की प्रतीति किससे होती है ?'' तो कहते है—'माया से'। इसका अर्थ तो यह हुआ कि, इस विश्व में केवल ब्रह्म ही नहीं है, बिल्क माया नाम की एक दूसरी चीज भी है। 'यह माया कहाँ से आयी ?' यह पूछे तो कहते हैं—'अविद्या के प्रताप से'। 'यह अविद्या क्या है ?'—यह पूछे तो कहते हैं 'अजान !' यह तो 'मरा नहीं कि फिर हुआ' जैसी बात है। माया कहों, अविद्या करों या अज्ञान कहों, इससे परिस्थितयों में क्या फेर पड़ा ? एक ब्रह्म के अलावा दूसरी चीज माननी ही पड़ी। यह दूसरी चीज क्या है ? कैसे आयी ? कहाँ से आयी ? इसका वे स्पष्ट खुलासा नहीं कर सकते। #

अगर इस विश्व में एक ब्रह्म ही हो, तो सब जीवो के स्वभाव समान होने चाहिए, सब की प्रवृत्ति भी समान चाहिए, और सबको सुख-दुःख का अनुभव भी एक-सा होना चाहिए। पर, हम देखते हैं कि जीवो का स्वभाव भिन्न-भिन्न रूप का होता है। कोई उदार तो कोई कृपण; कोई

<sup>\*</sup> श्रात्मा एक ही है ऐसा मत वेटान्तदर्शन का है। न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग, उत्तरमीमासा, श्रादि की मान्यता इससे मिन्न है। श्रगर श्रात्मा एक ही हैं तो ससार में प्रत्यच दिखनेवाले अनेक जीवों का उसके साथ क्या सम्बन्ध है? इसका रपष्टीकरण जरूरी है। यह खुलासा करने का प्रयत्न ब्रह्मसूत्र के व्याख्यानकारों ने किया है। पर, उसमें एक मित कायम नहीं रखी गयी। शकराचार्य ने उसका खुलासा मायावाद से करने का प्रयत्न किया, तो भास्कराचार्य ने सत्योपाधिवाद का सिद्धान्त प्रस्तुत विया। रामानुजाचार्य ने विशिष्टाहुँत वाद पर जोर दिया, तो निम्वार्क ने इताहुँत यानी भेटामेदवाद का समर्थन किया। मध्वाचार्य ने भेटभाव को स्वीकार किया, तो विज्ञानभिद्ध ने श्रविभागाईत की घोषणा की। चैतन्य ने श्रविन्त्य भेदाभेदवाद को प्राधान्य दिया, तो वल्लभाचार्य ने शुद्धाद्वेत मार्ग की प्रस्पणा की। इस मतभेद का विशेष वर्णन देखना हो तो श्री गोविन्टलाल ह० भट्ट छूत 'महास्त्राणुभा"य' के गुजराती भाषान्तर की प्रस्तावना टेखें।

ग्र्रवीर तो कोई कायर; कोई परिश्रमी तो कोई आल्सी, कोई गात तो कोई उग्र ! सब जीवो की प्रवृत्ति भी भिन्न-भिन्न होती है। कोई अध्ययन-अध्यापन करता है, तो कोई गत्मसज्ञ होकर लड़ाई लड़ता है, कोई खेती करता है, तो कोई गोपालन करता है, कोई न्यापार करता है, तो कोई मज़दूरी करता है। उसी तरह सबके सुख-दु:ख का अनुभव भी भिन्न-भिन्न होता है। जब कि कुछ जीव गानतान में मस्त होकर आनन्द मनाते है, तो कुछ जीव करण कन्दन करके अपना कप्ट प्रदर्शित करते है। कुछ साहित्य, सगीत और कला के द्वारा उच्च प्रकार का आनन्द मनाते है, तो कुछ गालीगलीज करके भारी कलह मचाते है और एक दूसरे को पीटकर दु:ख उपजाते हैं। कुछ गारीर को सुन्दर बस्नाभ् पणो से सजाकर उत्सव में रगरेलियाँ करते हैं, तो कुछ भयकर रोगो के भोग बने विस्तर पर पड़े-पड़े कराहते रहते हैं। इस प्रकार जीवों का स्वभाव, प्रवृत्ति और सुख दु:ख के अनुभव में बड़ी तरन्तमता दिखायी देती है।

अगर इस विश्व में एक ब्रह्म ही हो, तो सबकी उन्नित या अवनित साथ ही होनी चाहिए, लेकिन देखने में कुछ और ही आता है। एक जीव उन्नित के शिखर पर माल्रम होता है, तो दूसरा उन्नित के मार्ग पर माल्रम होता है, तीसरा अवनित की ओर प्रयाण करता होता है, तो चौथा अवनित के निम्न स्तर पर पहुँच गया होता है।

अगर इस विश्व में एक ब्रह्म ही व्याप्त हो, तो वध और मोक्ष-जैसी कोई वस्तु समव न हो । जहाँ एक ब्रह्म हो वहाँ फिर बन्ध किसका हो ? अगर बन्ध माने तो दूसरी वस्तु स्वीकार करनी पड़े। 'हाथ पर पट्टी बॉधी' ऐसा कहें तो हाथ और पट्टी ऐसी दो वस्तुऍ सिद्ध होती हैं या नहीं ? उसी तरह जहाँ एक ब्रह्म ही हो वहाँ मोक्ष किसका हो ? कौन किससे छूटे ? 'बाड़े में से पाड़ा एक, छूटा होकर भागा छेक' ऐसा कहें तो वहाँ बाड़ा और पाड़ा ऐसी दो वस्तुओं का प्रतिपादन होगा या नहीं ?

अत्र संख्या पर आये। पर, सख्या-विषयक हमारी मान्यता वड़ी सकुचित है--कृपमडूक-जैसी ! एक बार किसी सरोवर का मेंढक कुऍ में आ गया। वहाँ एक मेंटक स्थायी रूप से रहता था। उसने सरोवर के मेंढक से पृछा-- "माई । त् कहाँ से आया है ?" उसने जवाब दिया-"सरोवर से"। इससे कुऍ के मेंढक की समझ में कुछ न आया। इसलिए उसने पृछा--- "सरोवर का अर्थ क्या ।" दूसरे ने जवाव दिया- "सरोवर याने पानी का विशाल जत्था"। कुऍ के मेंदक ने पूछा—"विशाल माने कितना ? क्या इस कुऍ के चौथे भाग के वरावर होगा ?" सरोवर के मेदक ने ठडे कलेजे से जवाव दिया—"नहीं, इससे बहुत बडा।" तब कुऍ के मेढक ने फिर पृछा—"कुऍ के आधे भाग के वरावर होगा ?" दूसरे ने पहली तरह ही जवाब दिया--"नहीं, उससे बहुत बड़ा।" इससे कुएँ के मेंदक को आइचर्य हुआ और कहने लगा "तव क्या वह सारे कुएँ के बराबर होगा ?" दूसरे ने बिलकुल ठडे क्लेजे से कहा—''अरे भाई ! इससे भी बहुत वडा ।" यह सुनकर कुऍ के मेंढक ने कहा-- "यह तो तू मुझे बना रहा है। इस सारे कुऍ से ज्यादा बडा पानी का जत्था हो ही नहीं सकता । मेने अपनी तमाम जिन्दगी में इससे बडा पानी का जतथा देखा ही नहीं है।"

आपसे पूछें कि 'बडी संख्या कौन-सी है ?' तो आप करोड़ या अख कहेंगे। किसी ने लीलावती आदि पुराने गणित देखे होगे तो कहेगा कि 'परार्घ' पर, यह कोई संख्या का अन्त नहीं है। उसमें तो केवल अठारह अक होते है, जबिक संख्या तो उसमें बहुत बढी हुई है। शास्त्रकारों ने १९४ अकों की संख्या को गीर्पप्रहेलिका' कहा है और ज्योतिपकरडक

१—शीर्पप्रहेलिका की मख्या नीचे लिखे श्रनुसार सममना .

७५८, २६३, २५३, ०७३, ०१०, २४१, १५७, ६७३, ५६६, ६७५, ६६६, ४०६, २१८, ६६६, ८४८, ०८०, १८३, २६६। इस तरह कुल ५४ अक और इस पर १४० गृत्य यानी कुल अक १६४।

आदि ग्रन्थों में २५० अको की संख्या भी आती है। अगर सजा से सख्या वतानी हो, तो अको की सख्या लाखो-करोड़ो तक पहुँचती है। उटाहरणके तौर पर नौके ऊपर नौ और उस पर ९ की सख्या लिखी हो ( ९९) तो उसका जवाब ३८ करोड़ अको से भी प्यादा आयेगा। आप पृछेंगे कि यह कैसे होगा ? इसलिए, उसका जरा स्पष्टीकरण करेंगे। जब किसी भी संख्या का वर्ग आदि बताना हो तो उसके ऊपर एक छोटा अक लिखा जाता है। ९ के ऊपर छोटा २ लिखे तो इसका अर्थ हुआ कि ९ 🗙 ९ — उसका उत्तर ८१ आयेगा । यहाँ ९ के ऊपर ९ और उसके ऊपर ९ लिखा है । उसका अर्थ यह हुआ कि ९ के ऊपर ३८७४२०४८९ लिखा है। (ू२८७४२०४८९) अब ९ को ९ से इतनी बार गुणा हो तो आप में से कोई गुणा नहीं कर सकता। गणित का वडा प्रोक्तेसर हो तो भी गुगा नहीं कर सकता। इसमें कितना वक्त जायेगा और कितने बडे साधन चाहियें, इसका विचार कीजिये! लेकिन उसमें कितने अक आयेगे यह जाना जा सकता है। ९ को जितनी वार ९ से गुणते जाय, उतनी बार एक एक अक बढता जाता है', यानी उसका जवाब

१-ज्योतिप करडक में निम्नलिखित सख्या श्राती है

१८७, ६४४, १७६,४४०, ११२, ४६४, ४१६, ००६, ६६६, ८१३, ४३०, ७७०, ७६७, ४६४, ४६४, २६१, ६७७, ७४७, ६४७, २४७, ३४४, ७१८, ६८१, ६ कुल ७० त्रक स्रोर इस पर १८० रहन्य, इम तरह कुल स्रोक २४०।

२— ६ <u>×६</u>

दश्टोश्रक

×६ देखिये पृष्ठ ६०

एक आत्मा का सिद्धान्त समझाने के लिए कुछ लोग यह कहते हैं कि 'चन्द्र एक होते हुए भी, जैसे उसका प्रतिविम्ब अनेक जलागयों में पड़ता है, उसी तरह आत्मा मूल स्वरूपसे एक होते हुए भी, उसका प्रतिविम्ब भिन्न-भिन्न जीवों में पड़ता है इसका अर्थ तो यह हुआ कि सब जीवों में जो आत्मा प्रतीत होता है, वह सच्चा नहीं है; बल्कि भास-मात्र है। यह विचारने की बात यह है कि, अगर सब जीवों में रहनेवाली आत्मा सच्ची न हो और भासमात्र हो, तो वह आत्मा का कार्य किस तरह कर सकेगी ? जल में रहनेवाला चन्द्र का प्रतिविम्ब क्या सच्चे चन्द्र का कार्य कर सकता है ? पर यहाँ तो हर आत्मा आत्मा का कार्य करती दिखलायी देती है। इसलिए, यह मान्यता निराधार है।

अगर कहने का आद्याय यह हो कि, मूल आत्मा तो एक ही है, पर सब जीवो में उसका अब होता है; तो यह कथन भी योग्य नहीं है, कारण कि, इस तरह तो सब आत्माओं की स्थिति एक ही प्रकार की होनी चाहिए। एक कारखाने में से निकला हुआ, पेटेंट माल एक सरीखा होता है या तरह-तरह का ? अमुक छाप डोरे की कोई गड्डी लें, तो उसमें से डोरा सरीखा ही निकलेगा। इस तरह सब आत्मा एक आत्मा के अंद्य हो तो स्वमाब, प्रकृति, सुख-दु:ख का अनुभव, सब समान रूप से ही हो, लेकिन वस्त्र स्थिति कुछ और ही देखने में आती है। इसलिए, सब आत्माओं को एक ही आत्मा के अंद्य नहीं माना जा सकता।

इस प्रकार एकात्मवाद या अद्भैतवाद अपनी बुद्धि को सन्तोप नहीं दे सकता; इसलिए उसे कैसे स्वीकार किया जा सकता है १ बुद्धिमान मनुष्य तो यही कहेंगे कि जब हरएक भूत, सत्त्व या प्राणी का अपना व्यक्तित्व

एक एव हि भूतात्मा, भृते भृते प्रतिष्ठित ।
 एकथा बहुवा चेव, दृश्यते जलचन्द्रवत् ॥

<sup>—</sup> ब्रह्मविन्दु उपनिषद्

होता है, अपनी 'ख़ासियत' (गुण) होती है, उसे सुख-दुःख का अनुभव भिन्न-भिन्न प्रकार से होता है, तब उनमें से प्रत्येक में अलग ही आत्मा मानना चाहिए। ज्ञानी भगवतों का वचन भी ऐसा ही है। वे कहते है—

> पुढवी जीवा पुढो सत्ता, श्राउजीवा तहाऽगणी । वाउजीवा पुढो सत्ता, तण-रुक्खा सवीयगा ॥ श्रहावरा तसा पाणा, एवं छुकाय आहिया । एयावए जीवकाए. नाधरे कोइ विज्जह ॥

> > - सूयगडाग स्त्र, १, ११।

—मृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वीजसिंदत तृण, वृक्ष आिं वनस्यतिकाय ये सब जीव पृथक-पृथक है। अर्थात् ऊपर से एक आकार वाले दिखते हुए भी वे सब अलग-अलग व्यक्तित्व रखते हैं।

उक्त पाँच स्थावर-जीवो के उपरात दूसरे त्रस-प्राणी भी हैं। सबको पट्निकाय कहा है। इस ससार मे जितने भी जीव है, उन सब का समावेश इस पट्निकाय में हो जाता है। इनके सिवाय और कोई जीवनिकाय नहीं है।

जिन-शासन में प्राणियों के विषय में जितना विज्ञान है, उतना अन्यत्र नहीं मिलेगा। प्राणी कितने प्रकार के होते हैं ? उनमें से हर एक के शरीर का जघन्य और उत्कृष्ट परिमाण कितना है ? उनमें से हर एक का आयुण्य कितना है ? आदि समस्त तथ्य आपको जिन-शासन में मिलेगी। श्री जीवा जीवाभिगम-सूत्र और श्री पन्नवणा-सूत्र इस विषय के महान् प्रन्थ हैं। श्री भगवती जी आदि में भी तत्सम्बन्धी अनेक प्रश्नों पर चर्चा की गयी है। उन सब का सार आपको संक्षेप में मिल जाये इसके लिए जीव-विचार और दडक-जैसे प्रकरण ग्रन्थ भी रचे गये हैं। आप में से कुछ ने उनका अध्ययन किया होगा, जिन्होंने न किया हो वे रोज एक-एक टो-टो गाथाओं का अध्ययन जरूर करें।

अत्र संख्या पर आये। पर, संख्या-विषयक हमारी मान्यता वड़ी सकुचित है--कृपमहूक-जैसी! एक बार किसी सरोवर का मेंढक कुऍ मे था गया। वहाँ एक मेंदक स्थायी रूप मे रहता था। उसने सरोवर के मेंढक से पृछा—"भाई। तू कहाँ से आया है ?" उसने नवात्र दिया— "सरोवर से"। इससे कुऍ के मंदक की समझ में कुछ न आया। इसिलिए उसने पृछा-- "सरोवर का अर्थ क्या !" दूसरे ने जवाव दिया- "सरोवर याने पानी का विशाल जत्था"। कुएँ के मेंटक ने पूछा—"विशाल माने कितना ? क्या इस कुऍ के चौथे भाग के बराबर होगा ?" सरोवर के मेदक ने ठडे कलेने से जवाव दिया—"नहीं, इससे बहुत वडा।" तब ऋएँ के मेटक ने फिर पृछा—"कुऍ के आधे भाग के बराबर होगा ?" दूसरे ने पहली तरह ही जवाब दिया—"नहीं, उससे बहुत वडा।" इससे कुऍ के मेटक को आश्चर्य हुआ और कहने लगा "तत्र क्या त्रह सारे कुऍ के बराबर होगा ?" दूसरे ने बिलकुल टडे कलेजे से कहा—''अरे भाई ! इससे भी बहुत वडा ।" यह सुनकर कुऍ के मेंटक ने कहा-"यह तो त् मुझे वना रहा है। इस सारे कुऍ से ज्याटा बडा पानी का जत्था हो ही नहीं सकता। मैने अपनी तमाम जिन्दगी में इससे बडा पानी का जत्था देखा ही नहीं है।"

आपसे पूछें कि 'बडी संख्या कीन-सी है ?' तो आप करोड़ या अख कहेंगे। किसी ने लीलावती आदि पुराने गणित देखे होंगे तो कहेगा कि 'परार्घ' पर, यह कोई सख्या का अन्त नहीं है। उसमें तो केवल अठारह अंक होते है, जबकि सख्या तो उसमें बहुत बढी हुई है। शास्त्रकारों ने १९४ अको की सख्या को जीपीप्रहेलिका कहा है और ज्योतिषकरडक

१--शीर्पप्रहेलिका की सख्या नीचे लिसे श्रनुसार समकता .

७५८, २६३, २५३, ०७३, ०१०, २४१, १५७, १७३, ५६६, १७५, ६६६, ४०६, २१८, ६६६, ८४८, ०८०, १८३, २६६। इस तरह कुल ५४ अंक और इस पर १४० गृन्य यानी कुल अक १६४।

आदि प्रन्थों में २५० अको की संख्या भी आती है। अगर सजा से संख्या वतानी हो, तो अंको की सख्या लाखो-करोडो तक पहुँ चती है। उटाहरणके तौर पर नौके ऊपर नौ और उस पर ९ की सख्या लिखी हो ( १९) तो उसका जवाब २८ करोड अको से भी ज्यादा आयेगा। आप पृछेंगे कि यह कैसे होगा ? इसलिए, उसका जरा स्पष्टीकरण करेंगे। जब किसी भी सख्या का वर्ग आदि बताना हो तो उसके ऊपर एक छोटा अक लिखा जाता है। ९ के ऊपर छोटा २ लिखे तो इसका अर्थ हुआ कि ९×९--उसका उत्तर ८१ आयेगा। यहाँ ९ के ऊपर ९ और उसके जपर ९ लिखा है । उसका अर्थ यह हुआ कि ९ के जपर <sup>३</sup>८७४२०४८९ लिखा है। ( २८७४२०४८९) अन ९ को ९ से इतनी वार गुणा हो तो आप मे से कोई गुणा नहीं कर सकता। गणित का वडा प्रोक्तेसर हो तो भी गुगा नहीं कर सकता। इसमें कितना वक्त जायेगा और कितने बडे साधन चाहियें, इसका विचार कीजिये। लेकिन उसमें कितने अक अंयेंगे यह जाना जा सकता है। ९ को जितनी बार ९ से गुणते जाय. उतनी बार एक एक अक बढता जाता है', यानी उसका जवाव

१-ज्योतिप करडक में निम्नलिखित सख्या श्राती है.

१८७, ६४४, १७६, ५४०, ११२, ५६४, ४१६, ००६, ६६६, ८१३, ४३०, ७७०. ७६७, ४६४, ४६४. २६१, ६७७, ७४७, ६४७, २४७, ३४५, ७१८, ६८१, ६-कुल ७० त्रक त्रोर इस पर १८० रात्य, इम तरह कुल त्रक २४०।

३८ करोड ७४ लाख, २० हजार और ४८९ अंक का आयेगा। जपर वक्त और साधन की बात कही उसका भी खुलामा कर दें। एक आदमी खाना-पीना सब छोडकर मात्र अक ही लिखता रहे और एक मिनिट में १० अक लिखे तो इस सख्या को लिखने में लगभग ७४॥। वर्ष लगेगे, और अगर एक इच मे १० अक लिखे, तो उमे लिखने के लिए ६११ मील से ज्यादा लम्बी पट्टी चाहिए। अब आप ही कहिये कि, इतना समय और इतना साधन कीन ला सकता है ?

परन्तु गास्त्रीय गणित इससे भी आगे वह जाता है और उत्कृष्ट संख्या का अनुमान अनवस्थित, गलाका, प्रतिगलाका और महाशलाका के उपमानों द्वारा देता है।

यहाँ यह बतला दें कि, व्यवहार-गणित गणना के लिए सन्त्रात और असख्यात ऐसे दो प्रकार मानता है और असख्यात को ही अनन्त कहता है; पर जैन-शास्त्रकारों ने इससे आगे बढकर वस्तु की गणना के लिए तीन प्रकार बताये हैं—संख्यात, असख्यात और अनन्त ! उसमें मख्यात तीन प्रकार के बतलाये हैं—जधन्य, मत्यम और उत्कृष्ट । १ की गणना सख्या

( पृष्ठ 🖛 की पाट टिप्पिए का शेपाश )

७२६ तीन श्रक

*3* ×

६५६१ चार श्रंक

Χ£

५६०४६ पाँच श्रक

वगैरह

१—१ मिनिट में उस तो घटे में ६०० श्रीर २४ घटे मे १४४००। इस वर्ष के ३६० दिन से गुणा करें तो ५१८ ४००० की सख्या श्रायेगी। उसे उपर्युक्त ३८७४२०४८६ की सख्या में भाग दें तो भजनफल ७४ श्रायेगा श्रीर ३६० ४४८६ रोप वचेगा। इमलिए यहाँ लगभग ७४॥। वर्ष कहा है।

मे नहीं होती, इसलिए २ जबन्य सख्या है, १ से लगाकर उत्कृष्ट तक की संख्या मध्यम है और जिसका ऊपर के उपमानो द्वारा कथन किया गया है। उसने १ कम, उत्कृष्ट संख्या है।

असंख्यात के तीन प्रकार है: परित्त, युक्त और निजपद-युक्त । इन तीन के फिर तीन-तीन प्रकार हैं: जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । इस प्रकार असंख्यात के कुल नौ प्रकार होते हैं। वे इस प्रकार—

१---जवन्य परित्त असख्यात ।

२--मध्यम परित्त असंख्यात ।

३--- उत्कृष्ट परित्त असंख्यात ।

४--जवन्य युक्त असख्यात ।

५--मध्यम युक्त अमख्यात।

६---उत्कृष्ट युक्त असख्यात ।

७—जद्यन्य असंख्यात असंख्यात ।

८--मध्यम असंख्यात असंख्यात ।

९---उत्कृष्ट असंख्यात असंख्यात ।

उत्कृष्ट संख्यात में १ वढा है, यो जघन्य परित्त असंख्यात वन जायेगा। इस तरह असंख्यात का गणित वड़ा सूक्ष्म है, इसलिए उसका विवेचन नहीं करेंगे; परन्तु थोड़े में इतना ही कहेंगे कि असंख्यात को असंख्य वार गुणा करें तब असंख्यात-असंख्यात होता है।

इस उत्कृष्ट असंख्यात-असख्यात में एक बढा दे तो अनन्त कहायेगा। गास्त्रकारों ने अनन्त के भी तीन प्रकार माने हैं। परित्त, युक्त और निज-पद युक्त और उनके भी जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट ऐसे तीन प्रकार माने हैं। अर्थात् अनन्त भी नौ प्रकार का होता है। वे इस प्रकार—

१---जधन्य परित्त अनन्त ।

२--मध्यम परित्त अनन्त ।

३---उत्कृष्ट परित्त अनन्त ।

४--जधन्य युक्त अनन्त ।

५--मध्यम युक्त अनन्त ।

६-उत्कृष्ट युक्त अनन्त ।

७--- जयन्य अनन्तानन्त ।

८--मध्यम अनन्तानन्त ।

९--- उत्क्रप्ट अनन्तानन्त ।

उसमें गणना तो मध्यम अनन्तानन्त तक ही जाती है, उन्कृष्ट अनन्ता-नन्त तक नहीं जातीक इसलिए वह केवल समझने के लिए हैं।

उत्कृष्ट अनन्तानन्त क्यों नहीं है ? इसका एक उटाहरण व्यवहार-गणित से देते हैं । किसी आदमी से यह कहे कि १ का दूना करते ही जाओ तो वह कहाँ तक करेगा ? मान लों कि उस आदमी की उम्र अखों वर्ष की है, तो भी क्या इस प्रक्रिया का अन्त आजायेगा क्या ? उसी तरह १ के दो-टो विभाग करने हो तो भी उसका अन्त नहीं आयेगा । इस प्रकार अनन्त बुद्धिगम्य होते हुए भी अन् अत—अन्तरित ही रहता है और इसलिए उन्कृष्ट अनन्त सभव नहीं है ।

अनन्त के विषय में और भी एक बात समझ होनी है कि, अनन्त में अनन्त में अनन्त में से अनन्त घटा दें तो भी अनन्त होता है और अनन्त में से अनन्त घटा दें तो भी अनन्त रहता है। समुद्र के पानी में पाँच लाख मन नया पानी आवें तो वह बढ़ नहीं जाता और पाँच लाख मन पानी उसमें से हे लिया जाय तो वह घटता नहीं।

<sup>\* &#</sup>x27;उक्कोसयं श्रग्रनागा निथं' रह्मप्र श्रनना नन्त नहीं है।

#### श्रात्मा की संख्या

सख्या-विपयक यह जानकारी मन में रखकर, हम आत्मा की संख्या पर आये। इस विश्व में मनुत्यों की संख्या कम है, अर्थात् मध्यम सख्यात है। देव और नरक के जीवों की सख्या उससे असख्यात गुनी है और तिर्येच की सख्या अनन्त गुनी है। यहाँ तिर्यंच शब्द में जलचर, थलचर और नभचर पचेन्द्रिय प्राणी ही नहीं, एकेन्द्रिय, दो-इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय और चार-इन्द्रिय भी समझने चाहिए।

एकेन्द्रिय के पाँच भेट है—पृथ्वीकाय, अप्काय, अग्निकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय। इसमें पहले चार प्रकार के जीव स्थम और वादर टो जाति के हैं। वनस्पतिकाय को टो जातियाँ हैं: (१) प्रत्येक और (२) साधारण। इनमें प्रत्येक-वनस्पति एक गरीर में एक जीववाली है, जब कि साधारण-वनस्पति एक गरीर में अनन्त जीव वाली है। साधारण बनस्पति के जीवों के गरीर को ही 'निगोट' कहते हैं। उसमें प्रत्येक-वनस्पति वादर ही होता है और साधारण-वनस्पति अथवा निगोट स्थम और बादर दोनों प्रकार की होती है।

शास्त्रकार-भगवता ने निगोट के विपय में कहा है कि-

#### गोला य श्रसंखिजा, श्रस्संख निगोश्रश्रो हवई गोला। एक्केकम्मि निगोए, श्रणंत जीवा मुगोयव्वा॥

यह विश्व यानो चौदह राजलोक असख्य ( स्ध्म ) गोलो से व्याप्त है। हर एक गोले में असख्य निगोट है और हर निगोद में अनन्त जीव हैं, ऐसा समझना।

, , अर्थात् अकेले साधारण-वनस्पनिकाय के जीवो की संख्या ही अनन्ता-नन्त है। उसमें दूसरे चाहे जितनी आत्माएँ बढा दी जाये, तो भी यह लोहे और पारसमणि के बीच कपड़े का अन्तर था, इसलिए लोहे का सोना नहीं होता था। उसी तरह आप के और गुरु के बीच मोहमाया का अन्तर है, इसलिए आपको सच्चा जान नहीं होता। अगर यह मोहमाया का पर्टा हट जाये, तो आपको आज और इसी वक्त सच्चा जान हो जाये, और आप उसके सहारे चारित्र में प्रगति करके जिवसटन का अनन्त मुख मोग सके। इसलिए, मोहमाया छोड़े और सद्गुरु का मग करने में सटा तत्पर रहें।

## सातवाँ व्याख्यान

#### आत्मा का मूल्य

#### महानुभावो !

श्री उत्तराध्ययनसूत्र के छत्तीसवे अध्ययन का अल्प-ससारी आत्मा का वर्णन हमारे विषय की मूल पीठिका है। आत्मा के खरूप को अच्छी तरह समझ हेने पर ही इस पीठिका पर आपकी दृष्टि स्थिर होगी। तब आप भी अल्प-ससारी आत्मा के गुणों का विकास कर इस भयकर ससार-सागर को शीघ्र पार कर सकते हैं। इसीलिए, हम आत्मा के खरूप पर प्रकाश डालने का प्रयास कर रहे हैं।

जिन-वचन हमारे लिए अन्तिम शब्द है। ऐसा होनेके वावजूद हम युक्ति और उदाहरण भी काफी देते हैं, ताकि आपके मन में उठती हुई शकाओ का समाधान हो और आप निःशक होकर आराधना में आगे बढ सके।

आप व्यापारी हैं और हर वस्तु का मूल्याकन करते हैं। अविक मूल्यवान वस्तु को अधिक महत्त्व देते हैं और उसकी प्राप्ति में आनन्द मानते हैं। जिसके पास ताँवा है, वह चाँदी से आनन्द पाता है। जिसके पास चाँदी है, वह सोने से आनन्द पाता है। जिसके पास सोना है, वह मिण-मुक्ता से आनन्द पाता है। ज्यादा कीमती चीज आपको ज्यादा आनन्द देती है।

परन्तु, दुनिया की महामृल्यवान वस्तुओं से भी आपका शरीर अधिक मूल्यवान है। कोई आपको मुटी भर हीरा दे और बदले में कान या नाक या हाथ या पैर मॉगे तो क्या आप दे देंगे ? संख्या अनन्तानन्त ही रहती है-अर्थात् आत्माओ की सख्या मध्यम अनन्तानन्त है, ऐसा समझना ।

यह विश्व अनादिकाल से चल रहा है और उसमें रहने वाले जीवों का मुक्तिगमन चाल है, तो कभी यह विश्व आत्माओं से विलक्कल रहित हो जायगा या नहीं ? इसका उत्तर नीचे की गाथा देती है ।

### जइबाइ होई पुच्छा,जिणाण मग्गंमि उत्तरं तइया। इक्कस्स निगोयस्स, त्रणंत भागो उ सिद्धिगय्रो॥

—'जिन मार्ग में जब भी ऐसी पृच्छा की जाती है कि, अब तक कितने आत्मा सिंड हुए, तो उसका उत्तर यह मिलता है कि, अब तक एक निगोद का अनन्तवाँ भाग सिंद्र हुआ है।'

अर्थात्, अनन्त में से अनन्त जाने पर भी अनन्त ही रहेगे और यह विश्व आत्माओ से कभी खाली नहीं होगा यह निश्चित है।

ये सब बाते सूक्ष्म है, पर सद्गुरु का सग करो और उनके सहवार में आते रहो तो अज्ञान का पर्दा हटने में देर नहीं लगेगी। पारसमणि और लोहे की डिब्बी के बीच का पर्दा हटाया कि लोहे की डिब्बी सोने की बन जाती है। यह दृशान्त यहाँ विचारने लायक है।

#### पारसमणि का दृष्टान्त

एक बाबाजी थे। उनके पास पारसमिण था। पारसमिण लोहे की छुए तो सोना हो जाता है। गाँव के नगरसेट को इसकी खबर लगी तो अपना धन्धा वन्धा छोड़ कर बाबाजी के पास दौड़ा गया और उनकी सेवा ग्रुह्त कर टी। बाबाजी को कष्ट न हो, इसलिए सेठ ने अपना रहना, खाना, सोना, बैठना, सब बाबाजी के साथ रखा।

वात्राजो उटे उससे पहले सेट उट जाये और बात्राजी की सेवा में लग जाये। बात्राजो का टातुन-पानो, स्नान, कपड़ा, भोजन, टायन सबकी चडी फिक्र रखे और यत्नपूर्वक खातिर तवाजह करे। परन्तु, यह सेवा सेट किमको करता था? बात्राजो की या पारसमणि की? लालच ऐसी वस्तु है कि, आटमी से चाहे जो काम करा ले।

वावाजी भी पक्के थे। वे सब स्वाग देखा करते; पर कुछ कहते नहीं। इस तरह वारह वर्ष बीत गये, तब बावाजो प्रसन्न हुए और सेठ से कहने लगे कि 'तुम्हारी सेवा से में प्रसन्न हुआ हूँ। इसलिए, तुम्हें जो मॉगना हो सो मॉगो। सेठ ने कहा—''पारसमणि दे दीजिये।'' बावाजी ने कहा—''अच्छो बात है। वह उस झोली में लोहे की डिव्बी में पड़ा है, उस झोली को यहाँ लाओ।'

सेठ ने तो सुना था कि, पारसमिण लोहे को छू ले तो सोना हो जाता है और बाबाजी कहते है कि वह लोहे की डिट्यी में पड़ा है, इसलिए सेठ को जाता हुई कि, बाबाजी पारसमिण के बदले कोई दूसरी ही चीज देकर मुझे टाल देगा। बारह बारह वर्ष की लगातार सेवा-चाकरी का यह फल! यह सोच कर सेठ ढीला पड़ गया। पर, बाबाजी ने कहा था, इसलिए उठकर झोली ले आया और बाबाजी को दे दो।

वावाजी ने उसमें से लोहे की एक डिच्ची निकाली और उसे खोली तो कपड़े की पोटली में कुछ वंधा हुआ था। सेठ को शका हुई कि, इसमें पारसमिण नहीं, कोई और चीज ही वंधी हुई होगी। पर, बावाजी ने कपड़े की पोटली खोली कि जगमग प्रकाश हुआ और वह मणि ही हो ऐसा लगा। फिर, उस मणि को लोहे की डिच्ची में रखा कि वह सोने की हो गयी। इससे सेठ की जान में जान आयी और विश्वास हो गया कि यह जरूर पारसमणि है। बावाजी ने वह पारसमणि मेंट दे दी और सेठ की इच्छा पूरी की।

लोहे और पारसमणि के बीच कपड़े का अन्तर था, इमलिए लोहे का सोना नहीं होता था। उसी तरह आप के और गुरू के बीच मोहमाया का अन्तर है, इसलिए आपको सच्चा ज्ञान नहीं होता। अगर यह मोहमाया का पर्टा हट जाये, तो आपको आज और इसी वक्त सच्चा ज्ञान हो जाये, और आप उसके सहारे चारित्र में प्रगति करके ज्ञिबसटन का अनन्त मुख भोग सके। इसलिए, मोहमाया छोड़े और सद्गुरू का सग करने में मटा तत्पर रहें।

# सातवाँ व्याख्यान

#### आत्मा का मूल्य

#### महानुभावो !

श्री उत्तराध्ययनसूत्र के छत्तीसवे अध्ययन का अल्प-ससारी आत्मा का वर्णन हमारे विषय की मूल पीठिका है। आत्मा के खरूप को अच्छी तरह समझ हेने पर ही इस पीठिका पर आपकी दृष्टि स्थिर होगी। तब आप भी अल्प-संसारी आत्मा के गुणों का विकास कर इस भयकर ससार-सागर को शीव्र पार कर सकते हैं। इसीलिए, हम आत्मा के खरूप पर प्रकाश डालने का प्रयास कर रहे हैं।

जिन-वचन हमारे लिए अन्तिम शब्द है। ऐसा होनेके वावजूद हम युक्ति और उटाहरण भी काफी देते है, ताकि आपके मन में उठती हुई शकाओं का समाधान हो और आप निःशक होकर आराधना में आगे बढ़ सकें।

आप व्यापारी है और हर वस्तु का मूल्याकन करते हैं। अधिक मूल्यवान वस्तु को अधिक महत्त्व देते है और उसकी प्राप्ति में आनन्द मानते हैं। जिसके पास ताँबा है, वह चाँदी से आनन्द पाता है। जिसके पास चाँदी है, वह सोने से आनन्द पाता है। जिसके पास सोना है, वह मणि-मुक्ता से आनन्द पाता है। ज्यादा कीमती चीज आपको ज्यादा आनन्द देती है।

परन्तु, दुनिया की महामृल्यवान वस्तुओं से भी आपका शरीर अधिक मृल्यवान है। कोई आपको मुट्टी भर हीरा दे और वदले में कान या नाक या हाथ या पैर मॉगे तो क्या आप दे देंगे ? सुबह से ज्ञाम तक मेहनत-मजहूरी करके पेट भरनेवाला भी यह माँग स्वीकार नहीं करेगा, क्योंकि धन-दोलत या मणि-मुक्ता से आप जरीर की कीमत ज्यादा ऑकते हैं।

बरा बुखार आ गया, माथा दुखा, या पेट में पीडा उठी, तो तुरत वैय-हकीम-डॉक्टर को बुढाते है और उसकी फीस देकर दवा लेते हैं। अगर वह यह कहे कि, ''बीमारी गहरी है। आपको एक्स-रे लेना पड़ेगा, अमुक 'इख़क्यानो' का 'कोर्स' लेना पड़ेगा और अमुक खर्च करना पड़ेगा,'' तो उसके लिए आप तैयार हो जाते है। और, जिस धन को वड़ी ममता से इकट्टा किया हो उसकी थैली का मुँह खोल देते है। अगर आपको धन-दोलत से गरीर प्यारा न हो तो आप शरीर की खातिर धन को कुर्वान क्यों करें?

आपको गरीर प्यारा है, बहुत प्यारा है! उसे कुछ हो न जाये यह भय आपके मन में सदा रहता है। इसीलिए, आप अनेक प्रकार की साव-धानी रखते है, अनेक प्रकार के उपाय करते हैं। जीवन-सरक्षण की नीति गरीर पर कैसा असर डाल्ती है, यह देखने के लिए एक वार चार डॉक्टरी ने मिलकर एक प्रयोग किया था। एक विलकुल तन्दुरुस्त और हृप्रपृष्ट आदमी की जॉच करके पहले डॉक्टर ने कहा-''यूँ तो तुम्हारा शरीर ठीक लगता है, पर थोड़ी ही देर में तुम्हें बुखार आयेगा।" यह मुनकर वह आदमी भड़का—''क्या मुझे बुखार आयेगा <sup>१</sup>'' यह विचार उ<sup>सके</sup> मन मे बुस गया । थोड़ी देर के वाद दूसरे डॉक्टर ने उसकी जॉच करके कहा—"तुम्हारे शरीर में बुखार है और सभव है कि वह बढ जाये, इसलिए दवा की एक खुराक अभी ले लो !'' यह सुनकर उस आदमी को गङ्का हुई, कि कहीं कोई वड़ी वीमारी तो नहीं लग जायेगी ? उसके मन में इस भय का इतना ज्याटा असर हुआ कि, थोडी ही देर में बुखार से हिलने लगा। डॉक्टर ने देखा तो उसे १०४॥ डिगरी बुखार था। उस पर भय का असर पूरा-पूरा हो चुका था, इसलिए अन्न उसे भयमुक्त करने की जरूरत थी। तीसरे डॉक्टरने कहा,—'तुम्हे बुखार बहुत चढा हुआ है; पर हमारे पास उसकी अक्सीर दवा है। तुम जरा भी फिक्र न करो। थोडी ही देर में तुम्हारा बुखार उतर जायेगा।" इससे उस आदमी को बड़ी राहत मिली। डॉक्टर की दवा पीने के कुछ ही देर बाद बुखार उतरने लगा। उसके बाद चौथे डॉक्टर ने उसकी जॉच करके कहा—'आदमी का गरीर है, तो कभी-कभी बुखार भी आ जाता है। बाकी तुम्हारे गरीर में कोई रोग नहीं है। तुम थोडे ही समय में अच्छे हो जाओंगे।" इन गन्दों ने उस आदमी के मन के भय को विलकुल दूर कर दिया और वह बुखार से विलकुल मुक्त हो गया। कहने का मतल्य यह है कि, यह गरीर आपको इतनी प्यारी है, कि उसे कुछ भी हो जाने के विचारमात्र से आप भयाकुल हो जाते हैं और अनेक प्रकार के उपचार करने लगते हैं। गरीर दुवला न हो जाये, इसलिए बडी तपस्या नहीं करते। बडी

गरीर दुवला न हो जाये, इसलिए वडी तपस्या नहीं करते। वडी तिथि या पर्व के रोज भी तीनो वार डट कर खाते हैं। नोकारसी-सरीखा छोटा पचक्खाण, छोटा नियम, भी नहीं करते। यह गरीर के प्रति कैसा व्यामोह है १ पर, जान रिखये कि, यह गरीर लगता तो है नित्य-मित्र जैसा, पर वह आपके प्रति वफादार नहीं रहनेवाला है!

#### तीन मित्रों का दृष्टान्त

राजा का एक कर्म चारी कामकाजमे वड़ा कुशल था। अपनी जिम्मेदारी चरावर अदा करे। उसे एक वार विचार आया—''आज तो मुझ पर राजा के चारों हाथ है; पर वह न जाने कव रूठ जाये। इसलिए, एक ऐसा मित्र करूँ कि जो कठिनाई के समय मेरी मदद करे।'' इसलिए उसने एक दोस्त वनाया। उसके साथ पक्की दोस्तो की—यहाँ तक कि हमेशा साथ रखे, साथ नहलाये, साथ खिलाये और जहाँ जाये वहाँ साथ ले जाये।

कुछ समय बाद कर्मचारी को विचार आया कि, एक से दो भले! इसिंटए, दूसरा दोस्त बनाया, परन्तु उससे पर्व या त्यौहार के रोज ही मिलना रखा। उसके बाद एक तीसरा दोस्त बनाया; पर वह कभी-कभी ही मिलता और नमस्कार-प्रणाम करके चला जाता। इस तरह एक के दो हुए, दो के तीन हुए! उन्हें पहचानने के लिए कर्मचारी ने नाम रखे—पहले का नित्य-मित्र, दूसरे का पर्वमित्र और तीसरे का जुहारिमत्र।

एक वार कर्म चारी को विचार आया—''मैंने मित्र तो बनाये है, पर वह संकट के समय कितनी सहायता करते है, इसकी परीक्षा की जाये।" इसके लिए उसने एक प्रपञ्च रचा। राजा के कुँवर को अपने यहाँ जीमने बुलाया और उसे अपने पुत्र के साथ रमत-गमत ( खेलकूद् ) में लगाकर घर के अन्दर के गुप्त मोधरे मे उतार दिया। फिर, दूसरे पुत्र के साथ अपनी स्त्री को पीहर भेज दिया। फिर अपने एक ऐसे नौकर को जिसके पेट मे बात टिके ही नहीं बुलाकर कहा—''आज राजा के कुँवर को हमने जीमने बुलाया था, लेकिन उसके अति मूल्यवान गहने देखकर मेरी बुद्धि विगड़ गयी, इसलिए मैने उसकी गरदन मरोड़ दी और गहने उतार लिए । पर, अब मुझे राजा का डर लगता है, इसलिए मैं घर छोड कर जा रहा हूँ । किसी जगह जाकर छिप रहूँगा। अगर राजा के आदमी तलाग करते हुए आयें, तो यह गुप्त भेद प्रकट मत करना, विल्क अपनी अक्ल लड़ाकर ऐसा जवाव देना कि, मुझ पर धाड न आवे। इस तरह समझा कर कर्मचारी ने अपना घर छोड़ा और वह सीधा नित्यमित्र <sup>के</sup> यहाँ गया ।

कर्मचारी को यकायक हकावका अपने यहाँ आया हुआ देखकर नित्यमित्र सोचने लगा कि, दाल में जरूर कुछ काला है; लेकिन कोई सवाल पूछे जाने से पहले ही कर्मचारी ने वतला दिया—'मेरे प्यारे दोस्त । कहने के लिये जन्नान नहीं चलती, पर आज मेरे हाथो एक ऐसा काम हो गया है कि, जिसकी वजह से राजा मुझे जरूर पकड़ेगा और फॉसी पर लटकायेगा; इसलिए मेरा रक्षण कर ।" नित्यमित्र ने पृछा—"पर वात क्या हुई है ?" कर्मचारी ने कहा— "आज राजा के कुँवर को अपने यहाँ जीमने बुलाया था। वह अत्यन्त सुन्दर आभूपणो से सज होकर मेरे यहाँ आया था। यह देखकर मेरा मन लल्चाया और उसका खून करके मैंने सब आभूषण उतार लिये। पर, अब मुझे राजा का डर लगता है; मुझे बचाओ !"

नित्यिमित्र ने कहा—"तुमने तो गजब कर दिया! राजकुमार का खून छिपा कैसे रह सकता है? अभी राज के सिपाही छूटेंगे और वे घर-घर की तलाशी लेंगे। उस वक्त तुम मेरे यहाँ पाये गये, तो मेरी क्या दशा होगी? इसलिए तुम तुरत यहाँ से चुपचाप चले जाओ और दूसरी किसी जगह आश्रय लो!"

कर्मचारी ने आश्रय देने के लिए उसे वड़ा समझाया; पर वह सब समझाना व्यर्थ गया। जब कर्मचारी उसके यहाँ से चला तो उसने अपने चर का दरवाजा बन्द कर दिया और मुँह से "आवजो" तक न कहा। उसे तो यही लगा कि यह वला वड़ी मुश्किल से टली है।

कर्मचारी ने समझ लिया कि, यह मित्र पूरा मतलबी है। वहाँ से निकल कर वह पर्ब-भिन्न के यहाँ गया और सब हाल कहकर आश्रय देने का अनुरोध किया। तब पर्व मित्र ने कहा—"तुम्हारी मदद करना मेरा फर्ज है, पर अपने घर में तुम्हे छुपाने लायक स्थान नहीं है। मैं वाल-बच्चे चाला आदमी ठहरा, राजा का मुझ पर कोप उतरा और मैं जेल गया तो मेरे बीबी-बच्चों का क्या होगा है इसलिए तुम किसी और जगह इन्तजाम कर लो।"

कर्मचारी ने कहा—''इस वक्त तो मेरी बुद्धि चकराई हुई है। कहाँ जाऊँ १ क्या करूँ १ यह सूझता ही नहीं है १ इसलिए तू ही भला वनकर आश्रय दे।'' पर्व-मित्र टस-से-मस न हुआ। इसलिए, कर्मचारी को प्रतीत हो गया कि, यह भी पूरा स्वार्थी है। वहाँ से पहुँचा जुहार-मित्र के यहाँ! उसने कर्मचारी को देखते ही स्वागत किया और प्रेम से पूछा—''मेरे लायक क्या काम आ पड़ा ?'' कर्मचारी ने सब हाल सुनाया और आश्रय की माँग की। जुहार-मित्र ने कहा—''मेरा ऐसा सद्भाग्य कहाँ कि, में आपके काम आऊँ। फिलहाल खुशी से मेरे यहाँ रहिये, आपको किसी तरह की असुविधा न होने हूँगा।'' यह कहकर उसने कर्मचारी को आश्रय दिया।

इस तरफ क्या हुआ वह भी देखिये ! छिछले पेट में कोई वात टिकती नहीं, अथवा यह किहये कि दुष्ट दुष्टता दिखाये विना नहीं रहता । उस नौकर ने कारवारी की वात गुप्त रखने के बदले राजा के सामने जाकर कह दी, जिससे कि उसका प्रिय वन सके और कुछ इनाम पा सके !

इस वात को मुनकर राजा के क्रोध का पार न रहा । उसने राजसेवकों को हुक्म दिया—"इस दुष्ट कर्मचारी को जहाँ-हो-वहाँ से पकड़ कर मेरे सामने हाजिर करो ।" हुक्म सुनकर राजसेवक छूटे और कर्मचारी के वैठने-उठने के ठिकानो पर खोज करने छो । यह करते हुए वे नित्य-मित्र के यहाँ आये । तब नित्य-मित्र ने कहा—"इस काले काम का करनेवाला कर्मचारी मेरे यहाँ आया था और आश्रय चाहता था, पर मै ऐसा मूर्ख नहीं हूं कि उस-जैसे खूनी को आश्रय दूँ, मेरे ख्याल से वह बहुत करके पर्व-मित्र के यहाँ गया होगा, इसलिए वहाँ तलाश की जिये ।"

नित्य-िमत्र ने संकट के समय सहायता तो की ही नहीं, वित्क ऊपर में राजसेवकों के आगे उसकी बुराई करके आश्रय प्राप्त करने का समावित स्थान भी वता दिया!

राजसेवक पर्व-िमत्र के यहाँ पहुँचे । उसने कहा—''मेने कर्मचारी को आश्रय नहीं दिया। शक हो तो मेरा घर देख छो। वाकी उसके विपय में मैं कुछ नहीं जानता।"

अत्र राजसेवक किसी से खबर पाकर जुद्दार-मित्र के यहाँ गये और धमका कर कहने लगे—"तुमने कर्मचारी को आश्रय दिया है, यह अच्छा नहीं किया। अब भी अपनी खैर चाहते हो, तो उसे हमारे हवाले कर दो!" जुहार-भित्र ने कहा—"यह बात गलत है, आपको तलागी लेनी हो तो ले सकते है।" राज-मेवको के दो-तीन बार हिरा-फिरा कर कहने पर भी जुहार-भित्र ने एक ही जवाब दिया, इसलिए उनका शक दूर हो गया और वे वहाँ से चले गये।

किसी जगह से कर्मचारी का पना नहीं मिला, इसलिए राजा ने दिढोरा पिटवाया कि, ''जो कोई कर्मचारी को पकड कर लायेगा उसे राज्य की तरफ से वडा इनाम मिलेगा!"

कर्मचारी को तीनो मित्रों की परीक्षा करनी थी। वह प्री हो गयी थी। इसलिए उसने जुहार-मित्र से कहा—''त् राजा का दिढोरा झेल ले और राजा के पास जाकर कह कि में कर्मचारी का पता वताये देता हूँ, पर आपकी जैसी धारणा है वैसा अपराधी वह कर्मचारी है नहीं, क्योंकि आयुष्मान् कुमार सहीसलामत है और आप आजा करें तो इसी वक्त यहाँ आ सकता है।"

जुहार-मित्रने ऐसा ही किया। इसिलए, राजा ने कुँवर और कर्मचारी को हाजिर करने का हुक्म किया। जुहार-मित्र ने उन दोनों को हाजिर कर दिया। यह देखकर राजा वडा प्रसन्न हुआ और जुहार-मित्र को वडा इनाम दिया। फिर राजा ने कर्मचारी से पूछा—"यह सब क्या है ?" तब कर्मचारी ने अथ-से-इति तक सारी कहानी कह सुनायी। इससे राजा को उसकी दीर्घ हिए के प्रति वड़ा मान उत्पन्न हुआ और उसने उसके वेतन में भारी चृद्धि कर दी। फिर कर्मचारी ने नित्यमित्र और पर्वमित्र की सगति छोड दी और केवल जुहारिमत्र के साथ प्रेम रक्खा। इससे वह बहुत सुखी हुआ।

यहाँ कमें चारी को जीव जानना । नित्यमित्र को चिर-परिचित गरीर जानना । पर्वमित्र को सगे-सम्बन्धी जानना । और, जुहारमित्र को कमी-कमी होने वाला धर्माराधन जानना । जब मृत्यु आकर खड़ी हो जाती है, तो गरीर सब सम्बन्ध छोडकर अलग हो जाता है, सामने देखता तक नहीं। सगे-सम्बन्धी, कुछ देर के लिए, जलाने आते हैं और दो ऑस गिराकर वापस चले जाते हैं। जबिक, जुहारिमत्रके समान धर्म—चाहे थोडा भी किया हो तो भी—परलोकमे साथ आता है और विपत्तियोसे रक्षण करके सुखगाति देता है। इसलिए, नित्यिमत्र-सरीखे इस बेबफा गरीर का मोह छोड़िए और जुहारिमत्र के समान परम वफादार धर्मित्र की सुहबत की जिये।

गरीर से भी एक वस्तु अधिक मूल्यवान है और वह है आपकी आत्मा! जो वह न हो तो इस गरीर के रंगरूप की, लम्बाई-चौड़ाई की क्या कीमत है श जब आत्मा गरीर को छोड़ कर चला जाता है, तब लोग क्या कहते है ? 'अब जल्दी करो'—काहे की जल्दी ? उस आत्मरित शरीर को घर से बाहर निकालने की। प्यादा वक्त जाये तो मुद्रां भारी हो जाये और उठाना मुक्किल हो जाये; इसलिए उसे जल्दी कफन मं बॉधकर घर से स्मशान ले जाया जाता है। वहाँ उसे लकड़ी की चिता पर रखकर जला कर मस्म कर दिया जाता है। जिस शरीर को नित्य नये-नये भोजन कराकर हृष्णुण्ट रखा जाता था, स्नान-विलेपन से स्वच्छ और मुगधित रखा जाता था और जिसकी देख-रेख में धर्म की आराधना भी विसार दी जाती थी, उस शरीर की अन्त में यह कैसी दशा!

आतमा इस जगत की सबसे मूल्यवान वस्तु है! लाखो-करोड़ों हीरे भी उसके सामने किसी बिसात में नहीं। फिर भी आप उसकी कितनी दर-कार रखते है! सच्ची बात यह है कि, आपको आत्मा की सच्ची कीमत नहीं माल्रम। अगर सच्ची कीमत माल्रम हो तो यह हाल्त न हो।

कीमती वस्तु का मूल्याकन करना हो तो बुद्धि और अनुभव दोनो चाहिए।

पेशवा नाना फड़नवीस वड़ा बुद्धिशाली माना जाता था । उसे देखने के लिए लोग दूर-दूर से आते थे। एक वार एक सौदागर उसकी सभा मे आया और उसने एक पानीदार हीरा निकाल कर उसका मूल्य पूछा। उस राजसभा में बहुत से जौहरी भी बैठे थे। उन्होंने वह हीरा देखकर कहा कि, इसकी कीमत करीब डेढ लाख रुपये होगी! फिर वह हीरा नाना फड़-नवीस के हाथ में आया। उसने उसका बारीकी से निरीक्षण करना ग्रुरू किया। इतने में एक मक्खी उडती हुई उस हीरे पर आकर बैठ गयो। इससे नाना फड़नवीस तुरत समझ गया कि, यह हीरा सच्चा नहीं है, बनाबटी है, और उसे मिश्री तराश कर बनाया गया है, अन्यया उस पर मक्खी नहीं बैठती। फिर उसने उस सौदागर से कहा—''अगर तुम इस हीरे की कीमत पूछते हो, तो में कहता हूं कि इसकी कीमत अक्कर के एक दुकड़े के बराबर है।" यह कह कर उसने वह हीरा मुँह में रख लिया और सबके देखते हुए चबाकर खा गया। सौदागर ने अपने कान पकड़ लिए।

लेकिन, आप तो शकर के दुकड़े को ही हीरा मान कर काम चला रहे है और तिस पर दुनिया में अक्रमन्द कहला रहे हैं! आप मानते हैं कि, हम दिनरात मेहनत करके कमाई कर रहे है, पर जिस कमाई में से कुछ भी साथ न जाये, वह कमाई किस काम की ?

किसी आदमी के मकान में आग लग गयी। उसकी तमाम जिन्दगी की कमाई उसकी तिजोरी में थी। उसी तिजोरी के एक खाने में कुछ कोरे कागज भी थे, उस आदमी ने आग में से तिजोरी का माल बचाने की सोची। उतावली और घबराहट में तिजोरी का खाना खोल कर जो हाथ में आया उसे लेकर भागा। बाहर आने पर लोगों ने पूछा—'क्या ले आया ?'' वह बोला—''अपने जीवन की कमाई।'' उस वक्त उसके हाथ में कोरे कागज ही थे। यह देखकर लोगों ने हॅसते हुए कहा—''वाह रे, तेरी कमाई। क्या तूने अपनी जिन्दगी में यही कमाया था ?''

गरीर-रूपी मकान से भागते वक्त आपके हाथ में कोरे कागज ही न आयें इसकी सावधानी रखना!

पैसे की कमाई सची कमाई नहीं है, क्यों कि उसमें से कुछ भी साथ नहीं जाता, हीरा-मोती के गहने या नोटों के वण्डल में से कुछ भी साथ जानेवाला हो, तो कह देना । जहाँ दाँत कुरेदने की सलाई भी साथ नहीं ले जा सकते, वहाँ और वस्तुओं की वात क्या करना ? साथ तो सिर्फ पुण्य और पाप जानेवाले हैं। अगर पुण्य की कमाई की होगी तो, गित भी अच्छी मिलेगी, शरीर भी अच्छा मिलेगा और सयोग भी अच्छे मिलेगे।

पुण्यशाली आत्मा का कैसा प्रभाव होता है, इस पर एक हप्टान्त सुनिये:—

## पुण्यशाली आत्मा का प्रभाव

एक गाँव का राजा अपनी सभा मे बैठा था। वहाँ एक नैमित्तिक आया। नैमित्तिक अर्थात् अष्टाग निमित्त का जानकार—भविष्यवेता! राजा ने उससे पूछा—"भविष्यमे क्या होनेवाला है ११" नैमित्तिक वोला—"हि राजन्! आगामी वर्ष वडा अकाल पडेगा। ऐसे ग्रह्योग है, इसलिए अनाज का भरपूर सग्रह कर रखना, जिससे कि प्रजा भूखी न मरे १"

राजा ने कहा—"मैं अनाज का सग्रह तो कर हूँ; लेकिन अगर सुकाल पड़ा और भावमें नुकसान हुआ तो ?" नैमित्तिक बोला—"अगर मेरा वचन सच न निकले तो मेरी जवान खींच लेना, और तो क्या कहूँ।" राजा ने उसे नजर-कैंद रखा और गाँव-गाँव से अनाज इकटा करना गुरू कर दिया।

लेकिन, जेट महीने के बैठते-न-बैटते आकाश बादलों से धिरने लगा और वरसात बहुत अच्छी हुई। उस वर्ष अनाज इतना हुआ कि कुत्ते भी न खार्ये। राजा विचार करने लगा—''अनाज का जबरदस्त जत्था अब फेक देना पड़ेगा और इससे राज्य को वडा नुकसान सहन करना पड़ेगा। वह नुकसान उस नैमित्तिक की वजह से होनेवाला है; इसलिए उसे सम्बत सजा देनी चाहिए।''

इतने मे एक जानी पुरप उस गाँव मे पधारे । लोग उनका उपटेश सुनने के लिए उमड़ पड़े । क्या उनका उपटेश ! क्या उनकी वाणी ! लोगों के आनन्द का पार नहीं रहा । यह वात राजा को मालम हुई, इसलिए वह भी उपटेश सुनने आया । उपटेश सुनकर उसके मन पर वड़ा असर हुआ और हृद्य में भक्तिभाव जागा । किर तो उपटेश मुनने रोज आने लगा ।

एक बार राजा ने पूछा—''हे भगवन्त! नैमित्तिक बड़ा जानी था, फिर भी झूठा क्यो पडा ? उसके कहने के अनुसार अकाल तो नहीं पड़ा; पर सुकाल ऐसा पड़ा कि पृछिये नहीं !''

गुरु ने कहा—''ग्रहों का योग ऐसा है कि, इस वर्ष अकाल पड़ना चाहिये था, पर एक सेठ के यहाँ महापुण्यज्ञाली आत्मा का जन्म हुआ; इसिलए अकाल सुकाल में बदल गया और सब खुशहाल हुए। उम वक्त व्याख्यान में वह सेठ भी हाजिर था, जिसके यहाँ उसका जन्म हुआ था। उसने गुरु महाराज के कथन का समर्थन करते हुए कहा—''उस लड़के का जन्म होने के बाद मेरी ऋद्धि-सिद्धि में बहुत खुद्धि हुई है। अब हम अत्यन्त सुखी और सन्तुष्ट है।"

फिर गुरु महाराज ने उस लड़के के पूर्वजन्म की बात कही—"यह लड़का पूर्वजन्म में भिखारी था। उसे अपने जीवन के प्रति अत्यन्त अरुचि थी। वह मेरे पास आया और किसी भी प्रकार उच्चावस्था मे लाने की याचना की। मेने उसे नवकारमंत्र सिखाया। साथ में एक ब्लोक भी सिखाया और कहा कि, यह जिनेश्वर-देव की स्तुति है। जिनेश्वर-देव के मिटर में रोज जाकर यह स्तुति करना और जो कुछ मिले उसका चौथा भाग गरीव-गुरवा को दे देना।

"भिखारी ने इस तरह करना ग्रुरू कर दिया। रोज नवकारमत्र पढे, उस खोक को वोले और भिक्षा में जो कुछ मिले उसका चौथा भाग गरीबों को बॉट दे। अत्यन्त प्रतिकृष्ठ सयोगों में भी वह यह नियम पैसे की कमाई सची कमाई नहीं है, क्यों कि उसमें से कुछ भी साथ नहीं जाता, हीरा-मोती के गहने या नोटों के वण्डल में से कुछ भी साथ जानेवाला हो, तो कह देना ! जहाँ दॉत कुरेदने की सलाई भी साथ नहीं ले जा सकते, वहाँ और वस्तुओं की वात क्या करना ? साथ तो सिर्फ पुण्य और पाप जानेवाले हैं। अगर पुण्य की कमाई की होगी तो, गित भी अच्छी मिलेगी, शरीर भी अच्छा मिलेगा और सयोग भी अच्छे मिलेगी।

पुण्यशाली आत्मा का कैसा प्रभाव होता है, इस पर एक दृष्टान्त सुनिये:—

# पुण्यशाली आत्मा का प्रभाव

एक गाँव का राजा अपनी सभा में बैटा था। वहाँ एक नैमित्तिक आया। नैमित्तिक अर्थात् अष्टाग निमित्तका जानकार—भविष्यवेत्ता! राजा ने उससे पूछा—"भविष्यमें क्या होनेवाला है ?" नैमित्तिक बोला—"हे राजन्! आगामी वर्ष वड़ा अकाल पड़ेगा। ऐसे ग्रहयोग है, इसलिए अनाज का भरपूर सग्रह कर रखना, जिससे कि प्रजा भूखी न मरे ?"

राजा ने कहा—''मैं अनाज का सग्रह तो कर हूँ, लेकिन अगर सुकाल पड़ा और भावमे नुकसान हुआ तो ?'' नैमित्तिक वोला—''अगर मेरा वचन सच न निकले तो मेरी जवान खींच लेना, और तो क्या कहूँ !'' राजा ने उसे नजर-कैद रखा और गाँव-गाँव से अनाज इकटा करना शुरू कर दिया।

लेकिन, जेठ महीने के बैठते-न-बैठते आकाश वादलों से घिरने लगा और वरसात बहुत अच्छी हुई। उस वर्ष अनाज इतना हुआ कि कुत्ते भी न खार्ये। राजा विचार करने लगा—''अनाज का जबरदस्त जत्था अब फेक देना पड़ेगा और इससे राज्य को बड़ा नुकसान सहन करना पड़ेगा। यह नुकसान उस नैमित्तिक की वजह से होनेवाला है; इसलिए उसे सख्त सजा देनी चाहिए।"

इतने में एक जानी पुरुप उस गाँव मे पधारे। लोग उनका उपदेश सुनने के लिए उमड़ पड़े। क्या उनका उपदेश! क्या उनकी वाणी! लोगों के आनन्द का पार नहीं रहा। यह वात राजा को माल्प्म हुई, इसलिए वह भी उपदेश सुनने आया। उपदेश मुनकर उसके मन पर वडा असर हुआ और हृद्य में भक्तिभाव जागा। किर तो उपदेश मुनने रोज आने लगा।

एक बार राजा ने पूछा—''हे भगवन्त! नैमित्तिक बडा जानी था, फिर भी झूठा क्यो पडा ! उसके कहने के अनुसार अकाल तो नहीं पडा, पर सुकाल ऐसा पडा कि पूछिये नहीं!''

गुरु ने कहा—''ग्रहो का योग ऐसा है कि, इस वर्ष अकाल पडना चाहिये था, पर एक सेट के यहाँ महापुण्यगाली आत्मा का जन्म हुआ, इसलिए अकाल मुकाल में बटल गया और सब खुशहाल हुए। उस वक्त व्याख्यान में वह सेट भी हाजिर था, जिसके यहाँ उसका जन्म हुआ था। उसने गुरु महाराज के कथन का समर्थन करते हुए कहा—''उस लड़के का जन्म होने के बाद मेरी ऋदि-सिद्धि में बहुत दृद्धि हुई है। अब हम अत्यन्त सुखी और सन्तुष्ट है।"

फिर गुरु महाराज ने उस लड़के के पूर्वजन्म की वात कही—"यह लड़का पूर्वजन्म में भिखारी था। उसे अपने जीवन के प्रति अत्यन्त अरुचि थी। वह मेरे पास आया और किसी भी प्रकार उच्चावस्था मे लाने की याचना की। मैने उसे नवकारमत्र सिखाया। साथ मे एक ब्लोक भी सिखाया और कहा कि, यह जिनेश्वर-देव की स्तुति है। जिनेश्वर-देव के मिटर मे रोज जाकर यह स्तुति करना और जो कुछ मिले उसका चौथा भाग गरीव-गुरवा को दे देना।

"भिखारी ने इस तरह करना गुरू कर दिया। रोज नवकारमत्र पढे, उस ख्लोक को बोले और भिक्षा में जो कुछ मिले उसका चौथा भाग गरीबों को बॉट दे। अत्यन्त प्रतिकूल सयोगों में भी वह यह नियम जल जाता है और जल-प्रलय आदि प्रकृति की आपित्त यो से नष्ट हो जाता है, लेकिन आत्मा के खजाने को न चोर-डाक् छूट सकते हैं, न अग्नि जला सकती है, न जल-प्रलयादि नष्ट कर सकते हैं। दूसरे, श्रीमंत या राजा बाहर जाये तो, या प्रवास पर निकले, तो अपने कीमती खजाने को साथ नहीं ले जा सकता। ले भी जाये, तो वडा खतरा उठाना पड़ता है, परन्तु आत्मा का खजाना ऐसा है कि, जहाँ जाये साथ ले जा सकते है और उसमे कोई खतरा नहीं उठाना पड़ता।

खजाना प्राप्त करने के लिए लोग कैसे खतरे उठाते हैं! वे अंधेरी रात में जगल का प्रवास करते हैं, पहाड़ों की गहन गुफाओं में घुसते हैं और गहरे अधेरे मुँइधरा में भी उतरते हैं। चौतरफ सागर की तरंगें उछलती हो और जहाँ खाने-पीने की वस्तुएँ भाग्य से ही मिलें, ऐसे द्वीपों में भी जाते हैं और कोई उनके मार्ग में अन्तराय डाले तो उसके साथ घमासान युद्ध भी करते हैं। परन्तु, आत्मा का खजाना प्राप्त करने के लिए आपको जगलों, पहाड़ों, मुँइधरों या द्वीपों में जाने की जरूरत नहीं है। वह आपके नजदीक है, बहुत नजदीक है और उसकी वस्तुओं को आप आसानी से प्राप्त कर सकते हैं। यह कोई मामूली मौका नहीं है। परन्तु, उस खजाने का आपको वास्तविक अनुमान नहीं है, इसलिए मिला हुआ मौका हाथ से निकल जाता है और आप जिन्दगी भर दिद्ध वने रहते हैं।

धन की दिरिता से गुण की दिरिद्रता ज्यादा खतरनाक है। एक से अन्न, वस्त्र, निवास, आदि की तभी सहन करनी पड़ती है, जब कि दूसरी से प्रगति, विकास या अम्युट्य के सब मार्ग अवरुद्ध हो जाते है और मानवता चिंडी जाती है। इसिटिए, गुण की दिरिद्रता के तो साये से भी दूर रहना!

आतमा के खजाने में बहुत से गुणरत्न भरे हुए हैं। उनमें भी दो गुणरत्न बहुत बड़े हैं। उनका प्रकाश अद्भुत है, उनका तेज अनोखा है। उनके नाम है—जान ओर दर्शन! उत्पत्ति के क्रम से देखें तो दर्शन पहला है ! और जान, दूसरा, महत्त्व -की दृष्टि से जान प्रथम है, दर्शन द्वितीय !!

ज्ञान-प्राप्ति का निमित्त मिलने पर, हमे 'कुछ होने' का जो अस्फुट या सामान्य बोध होता है, उसे दर्जन कहते हैं, और उसके रूप, रग, अवयव, स्थान वगैरह का जो विशेष बोध होता है, उसे ज्ञान कहते हैं। श्चायते अनेन श्रस्माद् वा इति ज्ञानम्—जिसके द्वारा या जिससे ज्ञान सके, वह ज्ञान है। इस व्याख्या के अनुसार दर्शन को भी ज्ञान का ही एक भाग कह सकते हैं; कारण कि वह वस्तु के ज्ञान होने में उपयोगी है।

जानना एक प्रकार का चैतन्यव्यापार है; इसिलए वह चेतनायुक्त द्रव्य मे ही संभव है। ऐसा चेतनायुक्त द्रव्य आत्मा है, इसिलए जानने की क्रिया आत्मा मे ही सभव है। गद्दी रुई की हो, मगर उसकी कोमलता परुंग को नहीं माल्म पड़ती। मिठाई चाहे जैसी स्वादिष्ट हो, पर चम्मच को उसका स्वाद नहीं आता। फूल चाहे जैसा सुगधपूर्ण हो, पर फूलदान को उसका भान नहीं होता। मुकुट, हार आदि चाहे जितने सुघर हो, पर मूर्ति को उनकी सुन्दरता की जानकारी नहीं होती। वीणा में स्वर की चाहे जितनी मधुरता हो, पर दीवार को उसका अनुभव नहीं होता।

चेतनाव्यापार को उपयोग कहते हैं। लेकिन, उसका जो अर्थ आप समझते हैं, उस अर्थ में नहीं। एक ही शब्द के अनेक अर्थ होते हैं। इस पर एक हण्टान्त सुनिये—

<sup>#</sup> जं सामान्नगहणं भावाणं नेय कट्डु श्रागारं ।
श्रविसेसिऊण श्रत्थे देसणिमइ वुच्चए समये ।।

<sup>&#</sup>x27;स्फुट श्राकार किए विना तथा श्रर्थ की विशेषता रहित भावों का जो झहरण न्हीता है उसे शास्त्रों में दर्शन कहा है।

श्राधुनिक मानसशास्त्र इस क्रिया को 'परसेप्शन' कहता है।

'पालता रहा । लोगो को मालूम हुआ कि, गुरुमहाराज ने एक भिलारी को श्रावक किया है और वह व्रत-नियम बरावर पालता है। इसलिए, वे उसे खाद्य पटार्थ ज्यादा परिमाण में देने लगे। फिर भी भिलारी ने अपना नियम न छोडा, जो पाता उसका चतुर्याद्य गरीबो को बॉटता रहा।

"इस तरह करते हुए उसके पास कुछ पैसा इकटा हो गया। उससे धधा करना ग्रुह्म कर दिया और उसमें सफलता मिलती रही। कुछ ही समय में वह एक वड़ा व्यापरी बन गया। फिर भी वह अपने नियम को न भूला। उसे जो कुछ लाभ मिलता, उसका चौथा भाग गरीब-गुरबा को बॉट देता। इस तरह पुण्य का संचय होने लगा और अन्त में बडा पुण्य एकत्र हो गया। फिर, समाधिमरण के बाद, पुण्य के प्रभाव से उसने इस सेठ के यहाँ जन्म लिया।"

गुरु महाराज के मुख से यह बात सुनकर राजा ने नैमित्तिक को मुक्त कर दिया और भविष्यवाणी के लिए उसे पुरस्कृत भी किया। फिर राजा ने उस सेट से उसका पुत्र माँगा, क्योंकि उसे कोई वारिस नहीं या। इस तरह सेट का पुत्र राजा का वारिस वन गया। उसके राजा वनने के बाद उस राज्य में न तो कभो अकाल पड़ा, न कभी बड़ा सङ्कट आया। पुण्यवाली आत्मा का प्रभाव ऐसा होता है!

समस्त लोक में ६ द्रव्य हैं। उसमें आत्मा ही चेतनयुक्त है, शेष सब जड़ हैं। इसलिए प्रधानता आत्मा की है। अगर आत्मा न हो, तो बाकी के द्रव्यों की क्या कीमत है ?

आप आत्मा का मृत्य वरावर समझें और उसके हित की ही प्रवृत्ति करें !

# श्राठवाँ व्याख्यान

#### अात्मा का खजाना

( ? )

#### महानुभावो !

श्रुतस्थिवर भगवत प्रणीत श्री उत्तराध्ययनसृत्र, उसका छत्तीसर्वो अध्ययन और उसमे अल्पससारी आत्मा का वर्णन—ये तीन वाते आपको वरावर याद होगी । उसके अन्तर्गत आत्मा के विषय की अब तक समुचित विचारणा हुई है, परन्तु विषय अति गहन है, इसलिए अभी तत्सम्बन्धी वहुत कुछ विचारणा करनी वाकी है।

आपने किसी श्रीमत या राजा का खजाना देखा होगा। उसमे नकट रकम, सोना, चाँदी, हीरा, मोती, माणिक, नीलम आदि जवाहरात होते हैं। कुछ राजाओं का खजाना बहुत बडा होता है और उसमें बहुत कीमती और अजीव चीजें सग्रहीत होती है। कुछ समय पहले लोग बडौदा के नजरवाग-पैलेस में गायकवाड़-सरकार के जवाहरात देखने जाते और उसमें सच्चे मोतियों की चादर देखकर आक्चर्यचिकत होते।

यह कहा जाता है कि, नदराजा के खजाने मे बड़ा धन था और सिकन्दर का खजाना सोना और जवाहरात की बहुमूल्य चीजो से भरपूर था; लेकिन इन सब खजानो से आत्मा का खजाना बड़ा है और उसे आज आपके सामने खोल डालना है और फिर उसकी चानी भी आपको ही सौप देनी है, इसलिए पूरी सावधानी रिखयेगा!

इस खनाने को खोलने से पहले उसकी दो विशेषताएँ बता दें। श्रीमत या राना का खनाना चोर-डाकुओ द्वारा लूटा जा सकता है, अग्नि से

जल जाता है और जल-प्रलय आदि प्रकृति की आपित यो से नष्ट हो जाता है, लेकिन आत्मा के खजाने को न चोर-डाक् लट सकते हैं, न अग्नि जला सकती है, न जल-प्रलयादि नष्ट कर सकते हैं। दूसरे, श्रीमंत या राजा बाहर जाये तो, या प्रवास पर निकले, तो अपने कीमती खजाने को साथ नहीं ले जा सकता। ले भी जाये, नो बड़ा खतरा उठाना पड़ता है, परन्तु आत्मा का खजाना ऐसा है कि, जहाँ जायें साथ ले जा सकते हैं और उसमे कोई खतरा नहीं उठाना पड़ता।

खनाना प्राप्त करने के लिए लोग केंसे खतरे उठाते हैं! वे अंधेरी रात में नगल का प्रवास करते हैं, पहाड़ों की गहन गुफाओं में घुसते हैं और गहरें अधेरें मुँइधरा में भी उतरते हैं। चौतरफ सागर की तरगें उछलती हो और नहाँ खाने-पीने की वस्तुएँ भाग्य से ही मिले, ऐसे द्वीपों में भी नाते हैं और कोई उनके मार्ग में अन्तराय डाले तो उसके साथ घमासान युद्ध भी करते हैं। परन्तु, आत्मा का खनाना प्राप्त करने के लिए आपको नगलों, पहाड़ों, मुँइधरों या द्वीपों में नाने की नक्तरत नहीं है। वह आपके ननवीं क है, बहुत ननदीं क और उसकी वस्तुओं को आप आसानी से प्राप्त कर सकते हैं। यह कोई मामूली मौका नहीं है! परन्तु, उस खनाने का आपको वास्तविक अनुमान नहीं है, इसलिए मिला हुआ मौका हाथ से निकल नाता है और आप निन्दगी भर दिखें वने रहते हैं।

धन की दिखिता से गुण की दिखिता ज्यादा खतरनाक है। एक से अन्न, वस्त्र, निवास, आदि की तगी सहन करनी पड़ती है; जब कि दूसरी से प्रगति, विकास या अम्युदय के सब मार्ग अवस्द्ध हो जाते है और मानवता चिल जाती है। इसिलिए, गुण की दिखिता के तो साये से भी दूर रहना!

आत्मा के खजाने में बहुत से गुणरत्न भरे हुए हैं। उनमें भी दो -गुणरत्न बहुत बड़े हैं। उनका प्रकाश अद्भुत हैं; उनका तेज अनोखा है। उनके नाम है—जान और दर्शन! उत्पत्ति के क्रम से देखें तो दर्शन पहला है ! और ज्ञान, दूसरा, महत्त्व की दृष्टि से ज्ञान प्रथम है, दर्शन द्वितीय !!

ज्ञान-प्राप्ति का निमित्त मिलने पर, हमे 'कुछ होने' का जो अस्फुट या सामान्य बोध होता है, उसे दर्जन कहते है, और उसके रूप, रग, अवयव, स्थान वगैरह का जो विजेष बोध होता है, उसे ज्ञान कहते हैं। ज्ञायते अनेत अस्माद् वा इति ज्ञानम्—जिसके द्वारा या जिससे ज्ञान सके, वह ज्ञान है। इस व्याख्या के अनुसार दर्जन को भी ज्ञान का ही एक भाग कह सकते है, कारण कि वह वस्तु के ज्ञान होने में उपयोगी है।

जानना एक प्रकार का चैतन्यव्यापार है, इसिलए वह चेतनायुक्त द्रव्य में ही संभव है। ऐसा चेतनायुक्त द्रव्य आत्मा है, इसिलए जानने की किया आत्मा में ही सभव है। गद्दी रुई की हो, मगर उसकी कोमलता पलग को नहीं मालम पड़ती। मिठाई चाहे जैसी स्वादिष्ट हो, पर चम्मच को उसका स्वाद नहीं आता। फूल चाहे जैसा सुगधपूर्ण हो, पर फूलदान को उसका भान नहीं होता। मुकुट, हार आदि चाहे जितने सुघर हो, पर मूर्ति को उनकी सुन्दरता की जानकारी नहीं होती। वीणा में स्वर की चाहे जितनी मधुरता हो, पर दीवार को उसका अनुभव नहीं होता।

चेतनाव्यापार को उपयोग कहते है। लेकिन, उसका जो अर्थ आप समझते हैं, उस अर्थ में नहीं। एक ही शब्द के अनेक अर्थ होते है। इस पर एक दृष्टान्त सुनिये—

<sup>#</sup> जं सामान्नगहणं भावाणं नेय कट्डु श्रागारं ।
श्रविसेसिकण श्रत्थे देसण्मिइ वुच्चए समये ॥

<sup>&#</sup>x27;स्फुट श्राकार किए विना तथा श्रर्थ की विशेषता रहित भावों का जो अहरा होता है उसे शास्त्रों में दर्शन कहा है।

श्राधुनिक मानसशास्त्र इस किया को 'परसेप्शन' कहता है।

## भीलराजा की तीन रानियों का दृष्टान्त

तीन रानियों को साथ लेकर, भीलराजा प्रवास कर रहा था। गन्तव्य स्थान अभी बहुत दूर था। उस वक्त एक रानी ने कहा—"हे स्वामिन्! प्यास से मेरा गला सूख रहा है, पानी ला दीजिये।" दूसरी रानी ने कहा—"हे नाथ! मुझे बड़ी भूख लगी है, किसी प्राणी का शिकार कर लाओ, तो भूख मिटे।" तीसरी रानी ने कहा—"अब तो चलते-चलते जी ऊब गया है, कोई सुन्दर गीत गाओ, तो चित्त प्रसन्न हो और रास्ता आमानी से कटे।"

भील्याजा ने तीनो रानियों की बात सुनने के बाद जवाब में इतना ही कहा कि 'सरो नित्थि' उससे तीनो रानियों को ऐसा लगा कि, उनके प्रश्न का जवाब मिल गया है।

पहली समझी कि 'पास में कोई 'सर' यानी सरोवर नहीं है, पानी कहाँ से लाऊं, ऐसा कह रहे हैं। दूसरी समझी कि, तरकस में 'सर' यानी वाण नहीं है, शिकार कैसे करूं, यह वता रहे हैं। तीसरी समझी कि 'सर' यानी स्वर नहीं है, गाऊं कैसे ? यह मेरा जवाव है। इस तरह 'सर' शब्द के तीन अर्थ हुए: सरोवर, वाण और स्वर।

यहाँ 'उपयोग' शब्द का अर्थ है—वस्तु के बोध के प्रति आत्मा की प्रवित्त अथवा विषय की ओर अभिमुखता। शास्त्रकारों ने उसे ही जीव का लक्षण माना है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अटाईसवे अध्याय में 'जीवो

<sup>\*</sup> उपयुज्यते वस्तुपरिच्छेद प्रति व्यापार्यते जीवोऽनेनेत्युपयोग । जिसके द्वारा जीव वस्तु के परिच्छेद यानी वोधके प्रति व्यापार करे, प्रवृत्त हो, वह उपयोग कहलाता हैं। अथवा उप यानी समीप, और योग यानी ज्ञान दर्शन का प्रवर्तन— जिसके द्वारा आत्मा ज्ञान दर्शन का प्रवर्तन करने के लिए अभिमुख होता हैं, उम चेतना, व्यापार को 'उपयोग' कहते हैं।

उवओग लक्खगों' आता है<sup>†</sup> और श्री उमास्त्राति महाराज ने तत्त्वार्यस्त्र के दूसरे अध्याय में 'उपयोगों लक्षणम्' इस सूत्र से 'जीव का लक्षण उपयोग है', ऐसा कहा है।

जीव का लक्षण उपयोग है, इसका अर्थ यह है कि, हरएक जीव में उपयोग होता है और उससे वह वस्तु का सामान्य और विशेष ग्राप्त कर सकता है। यहाँ आप पृछेंगे कि 'निगोद' के जीवों को भी उपयोग होता है क्या? वे क्या जान सकते होगे? परन्तु नन्डीसूत्र में कहा है 'सब जीवों को अक्षर का अनन्तवाँ भाग प्रकट होता है,' इसलिए उन्हें भी उपयोग होता है और वे भी कुछ जानते हैं।

यहाँ यह व्यान में रिखये कि, उपयोग सब जीवों को होता है, पर उन सबको समान नहीं होता । कम के क्षयोपण्णम के अनुसार वह कमोबेश होता है। टीपक पर खादी का मोटा कपड़ा ढॅका हुआ हो, तो उसमें ने आता हुआ प्रकाण बड़ा मन्द होता है। मादरपाट का कपड़ा ढॅका हुआ हो तो उसमें से आता हुआ प्रकाण बड़ा प्रकाण कुछ टीक होता है और शरबती मलमल ढॅकी हो तो उसमें से आता हुआ प्रकाण बहुत तेज होता है। इस तरह जिस आत्मा को कर्म वा आवरण गाढा हो, उसका उपयोग कम होता है और जिसके कर्म का आवरण पतला हो उसका उपयोग ज्यादा होता है। आत्मा के बीच में स्थित आठ रुचक-प्रदेश सर्वथा शुद्ध रहते है—उनपर कर्म का आवरण नहीं होता। यदि ये प्रदेश भी कर्म से ढॅक जाते, तो जड पटार्थ में और बिलकुल निम्न स्तर के आत्मा में कोई अन्तर न रहता।

वत्तणालक्ष्वणो कालो, जीवो उवयोग लक्ष्वणो। नाणेण दसणेणं च, सुहेण य दुहेणय॥ ६०॥

काल का लचण है वर्तना, श्रीर जीव का लचण है उपयोग। वह ज्ञान श्रीर दर्शन द्वारा तथा सुख श्रीर दुख के श्रनुभव द्वारा जाना जा सकता है।

<sup>†</sup> पूरी गाथा इस प्रकार हे-

ज्ञान और दर्शन इस उपयोग के ही दो प्रकार है। जो उपयोग साकार यानी विशेपता वाला होता है, वह ज्ञान कहलाता है और जो उपयोग अनाकार यानी सामान्य प्रकार का होता है, उसे दर्शन कहते हैं।

आप यहाँ वेंटे हैं और व्याख्यान सुन रहे हैं, इसलिए आपका उप-योग व्याख्यान में हैं, यह कहा जा सकता है। आप गरदन फिराये और यह देखें कि कौन आया, तो यह कहा जायेगा कि आपका उपयोग वहाँ गया। अथवा घडी की तरफ देखें और उसके कॉट पर नजर रखें तो आपका उपयोग वहाँ गया समझा जायेगा। इस तरह आप कोई भी वस्तु सुने, देखें, सूंघे, चखे या छुऍ तब आपका उपयोग उसमे गया माना जायेगा। उसी प्रकार मन में कोई विचार करने लगें तो उपयोग उसमें गिना जायेगा।

हमारा उपयोग घूमता रहता है, एक ही वस्तु पर स्थिर नहीं रहता। अगर एक ही वस्तु पर स्थिर रहे, तो हमें ध्यान सिद्ध हो जाये और हमारा बेडा पार हो जाये, परन्तु छद्मस्य आत्माओं को एक वस्तु का दर्शनोपयोग या ज्ञानोपयोग ज्यादा-से-ज्यादा अन्तर्मुहूर्त तक होता है उसमें दर्शनो-पयोग की अपेक्षा ज्ञानोपयोग का समय संख्यात गुना ज्यादा होता है। केविल्यों को दोनों उपयोग एक-एक समय के ही होते हैं।

हमारा ज्ञान वृद्धि पाता है—वह साकार उपयोग या ज्ञानोपयोग का आभारी है। उसके सम्बन्ध में शास्त्रकार भगवंतों ने कहा है—सव्वाओ लढीओ सागारोव ओगवउत्तस्स, नो अनागारोवओगवउत्तस्स—केवल-

लोकप्रकाश में कहा है कि—
 समयेन्यो नवस्य स्यात् प्रमृत्यन्तर्मुहूर्नकम् ।
 समयोनमुहूर्तान्तमसङ्ख्यातिवधं यत ॥

<sup>&#</sup>x27;नौ समयों से लेकर श्रन्तर्मुहूर्त का प्रारम्भ होता है श्रीर वह मुहूर्त यानी दे घडी में एक समय कम तक सब समयान्तरों पर लागू पडना है।' समय यान जिसके कल्पना से भी दो भाग न किये जा सकें, ऐसा काल का निविमाज्य माग।

ज्ञानादि सत्र छिन्वियाँ साकार उपयोग वाले आत्मा को होती हैं, पर अनाकार उपयोगवाले आत्मा को नहीं होतीं।

ज्ञान पॉच प्रकार का है: (१) मिति, (२) श्रुति, (३) अविध, (४) मन पर्यव और (५) केवल ।

स्कानिद्रियादि पाँच इन्द्रियो और छठे मन द्वारा वस्तु का जो अर्था-भिमुख (अर्थ के समीप ले जानेवाला ) निश्चित बोध हो, उसे 'मितजान' कहते हैं । उसका दूसरा 'आभिनिबोधिक' नाम हैं ।

गन्द के निर्मित्त से इन्द्रियों और मन द्वारा जो मर्यादित ज्ञान होता है उसे 'श्रुतिज्ञान' कहते हैं।

इन्द्रिय और मन की मदद के बिना, आतमा को प्रत्यक्ष होने वाला अमुक क्षेत्रवर्ती, अमुक कालवर्ती ज्ञान, 'अवधिज्ञान' कहलाता है।

इन्द्रिय और मन की मदद के बिना आत्मा को होनेवाला मन के पर्यायो सम्बन्धी ज्ञान 'मनःपर्यय' या 'मनःपर्यवज्ञान' कहलाता है।

जब केवलजान उत्पन्न होता है, तब मित, श्रुति, अविध और मनः पर्यव ज्ञान नहीं होते, अर्थात् वह एक होता है। उस समय ज्ञानावरणी कर्म का मल जरा भी नहीं होता, वह पूर्णतम निर्मल होता है। उसमें किसी प्रकार की अपूर्णता नहीं होती, वह परिपूर्ण होता है। और, आने के बाद चला नहीं जाता, यानी अनन्त होता है।

जिसे केवल्ज्ञान हो जाये, वह आत्मा उसी भव में सकल कर्म का क्षय करके मोक्ष जाता है, इसलिए सब मुमुक्षुओं का ध्येय इस केवल्ज्ञान की याप्ति होता है।

मिध्यात्वी का मितज्ञान 'मितिअज्ञान' कहलाता है, मिध्यात्वी का अनुधिज्ञान 'श्रुतअज्ञान' कहलाता है और मिध्यात्वी का अनुधिज्ञान 'विभगज्ञान' कहलाता है। मिध्यात्वी को मनःपर्यव अज्ञान या 'केवल अज्ञान' सभव नहीं है।

इस प्रकार पाँच जान और तीन अजान मिलकर जानोपयोग आठ प्रकार का माना जाता है।

दर्शन चार प्रकार का है: (१) चक्षुदर्शन, (२) अचक्षुदर्शन, (३) अवधिदर्शन और (४) केवल्टदर्शन।

चक्षु के द्वारा वस्तु का सामान्य वोध होना चक्षुदर्शन है। चक्षु के सिवाय दूसरी इन्द्रियों तथा मन के द्वारा सामान्य वोध होना, अचक्षुदर्शन है। इन्द्रिय और मन की सहायता विना, आत्मा को रूपी द्रव्य का जो सामान्य वोध हो वह अवधिदर्शन है और आत्मा को केवलज्ञान हो जाने के बाद जो सामान्य उपयोग हो वह केवलदर्शन है। केवलज्ञान और केवलदर्शन साथ-साथ होते हैं।

यहाँ आप प्रश्न करेंगे कि, चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन ऐसे दो मेट क्यों किये ? इसका समाधान यह है कि, चक्षुदर्शन द्वारा सामान्य बोच होते हुए भी, वह दूसरी इन्द्रियों की अपेक्षा से विश्वस्त है इसलिए उसका मेद अलग गिना। "मनःपर्यवदर्शन" क्या नहीं होता ?" यह प्रश्न भी आप के मन म उठेगा। परन्तु 'मनःपर्यवज्ञान' मात्र मनोगत भावनाओं का ही जान करता है, यानी उसका विषय है—आलोचनात्मक ज्ञान, मानसिक अवस्थाओं का ज्ञान, इसलिए उसमें मनःपर्यवदर्शन नहीं होता।

आट प्रकार का जानोपयोग और चार प्रकार का दर्शनोपयोग मिल्कर कुल बारह प्रकार के होते हैं।

आतमा जब जानवर की योनि में जाती है, तब उसका ज्ञान मनुष्य की अपेक्षा कम हो जाता है। चार-इन्द्रिय में, उससे कम, तीन-इन्द्रिय में उससे कम, दो-इन्द्रिय में उससे कम और एक-इन्द्रिय में उससे कम होना है। जैसे सोना घटते-घटते भी सोना ही रहता है, उसी प्रकार ज्ञान कम होते-होते भी आत्मा आत्मा ही रहता है।

मनुष्य योनि में ज्ञान का बहुत विकास हो सकता है, टेंठ केवलज्ञान तक पहुँचा जा सकता है, इसीलिए उसे श्रेष्ट भव गिना जाता है। मनुष्य का भव मिलने पर भी जो ज्ञान का विकास नहीं करते, उनके लिए शास्त्र-कारों ने ये शब्द कहे हैं—

## ज्ञान विना पशु सरोखा, जाणो श्रेणे संसार; ज्ञान त्राराधन थी लह्युं, शिवपद सुख श्रीकार।

इस ससार में जो जानरिंत है, जो अपने स्वाभाविक ज्ञान गुण का विकास नहीं करते, वे पशु तुल्य है। जिन्होंने ज्ञान की आराधना उपासना की, उन्होंने श्रीकार-जैसा मोक्ष पट प्राप्त किया।

जान — मित, अकल — के विना सामान्य व्यवहार भी नहीं चलते; इसीलिए अनुभवी पुरुषों ने कहा है — "अपनी अक्ल न पहुँचती हो तो दूसरे की अक्ल लेनी चाहिए।" पटभ्रष्ट मत्री ने दूसरे की अक्ल ली, तो पुनः मत्री पद पर प्रतिष्ठित हुआ और मुखी हुआ।

## अक्ल लेनेवाले पदअ्रष्ट मंत्री की कथा

एक राजा का मंत्री सरल स्वभावी था, परन्तु नायव मंत्री महा खट-पटी था। चन्द्र के लिए राहु के समान वह मुख्यमंत्री के खिलाफ रोज राजा के कान भरा करता। सतत घरण से रस्ती से पत्थर में भी निजान पड जाता है, तो जीवित मनुष्य की तो बात ही क्या है ? रोज बात भरने में राजा भरमा गया और उसने मंत्री को पदभ्रष्ट कर दिया और उसका स्थान नायव-मंत्री को दे दिया। परन्तु, नायव-मंत्री को इतने से सन्तोप न हुआ। उसने अनेक प्रकार के दाव-पेचों से मंत्री की सारी सम्पत्ति जब्त करा छी।

मंत्री ने विचार किया—"अब इस गाँव में रहना ठीक नहीं है। मत्री-पट गॅवाया, पैसा खोया, अब शायट जान की वारी आ जाये, इसलिए कहीं और चलकर किम्मत आजमायी जाये।" उस वक्त उसके पास सिर्फ सवा सौ रुपये वचे थे, उन्हें लेकर दूसरे गाँव के लिए चल पडा।

कुछ दिनों बाद वह एक शहर मैं पहुँचा। वहाँ एक दुकान देखी।

उसके ऊपर 'अक्ल की दुकान' ऐसा बोर्ड लगा हुआ या। उसने आज तक बहुत प्रकार की दुकाने देखी यीं, पर 'अक्ल की दुकान' कभी नहीं देखी थी। इसलिए वह आश्चर्य और कुतृहल से दुकान पर पहुँचा।

दुकान में एक आदमी वैठा-वैठा पढ़ रहा था। उसके इर्ट-गिर्ट अल्मारियों में कितावों के अलावा कुछ नहीं था। दुकानटार ने पूछा— "क्यों माई! क्या चाहिए?" मंत्री ने कहा—'क्या आप अक्ल वेचते हैं ? क्या अक्ल भी खरीटी जा सकती हैं ?'' दुकानटार ने कहा—''जरूर हमारे यहाँ से खरीटी जा सकती हैं। कहिये आपको किनने वाली अक्ल चाहिये ? न्यूनतम कीमत पचीस रुपये हैं, ज्याटा तो चाहिये जितनी।''

इस जवाब को सुनकर मंत्री ने विचार किया—"मेरे पास सवा माँ रुपये हैं। उसमें से पचीस रुपये वाली एक अकल ली जाये।" उसने दुकानदार से कहा—"मुझे पचीस रुपये वाली अक्ल दीजिये।"

दुकानदार ने कहा—''रुपये पहले दीजिये, माल बाद में मिलेगा।'' इसलिए मंत्री ने पच्चीस रपये नकद गिन दिये। दुकानदार ने पैसे गल्ले में रख लिये, फिर मंत्री से कहा—''सफर में अकेला नहीं जाना चाहिए!'' यह सुनकर मंत्री को लगा कि, पैसे पानी में गये। इसने इसमें नयी बात क्या कही ? पर, हारा जुवारी दूना खेलता है, इस न्याय में उसने दूसरे पच्चीस रुपये देकर कहा—''दूसरी अक्ल दे दीजिये।'' उसने सोचा—''इस बार पहले की कसर निकल जायेगी।''

दुकानदार ने उन पच्चीस रूपयों को गल्ले मे रखकर कहा—"पॉच आदमी कहे, वह बात माननी चाहिए।" परन्तु मंत्री को इस अक्ल मे भी कुछ खास नया नहीं लगा। इसलिए तीसरे पच्चीस रूपये देकर कहा— "इस बार कोई बढिया अक्ल दीजिये।" उसने रूपये टिकाने रखकर कहा "जिस जगह सब स्नान करते हों, वहाँ स्नान न करना चाहिये।"

"इसमें इसने क्या अक्ल दे डाली !" यह सोच कर मंत्री को वडी कसमसाहट हुई। लेकिन, एक बार और आजमाया जाये, यह सोच कर उसने चौथे पच्चीस रुपये दिये । उसने रूपये लेकर कहा—"कोई भी गुप्त बात स्त्रों से न कहनी चाहिए।"

मंत्री ने विचार किया—"यह तो गजब हो गया! अगर इतना रुपया खाने-पीने के लिये रखा होता तो किनना अच्छा होता।" पर, घटना के बाट होशियारी किस काम की ?

दुकानदार उसके चेहरे से समझ गया कि, इसे इन चार सलाहों में सन्तोप नहीं हुआ, इसलिए उसने कहा—''क्यो भाई! तुझे मेरी इन सलाहों पर विश्वास नहीं आता ? ये बातें जब तक विचार रूप में हैं, तब तक तुझे यही लगता रहेगा कि इनमें क्या है! पर, जब त् इनका अनुभव करेगा, तब इनकी महत्ता समझेगा। फिर भी अगर त् पच्चीस रुपये और खर्च करे तो तुझे एक ऐसी चमत्कारिक वस्तु दूँ कि, जिसका फल तुझे अभी मिल जाये।"

अब पच्चीम रुपये खर्चना माने जेब की मारी पूँजी साफ कर डालनी ! इससे मंत्री बड़ी उलझन में पडा। पर 'मुँड्वाने बैठे हैं तो पूरी तरह मुँड्वा ले', यह सोच कर उसने वाकी के पच्चीस रुपये भी उस हुकानदार को दे दिये। इस बार हुकानदार ने अपने पास से कुछ बीज निकाल कर रेती पर विछाये और उनपर पानी डाला कि, तुरन्त शक्करटेंटी को बेलें फूट निकली और देखते-देखते उसपर सुन्दर मजेदार टेंटी आ गयी। टेंटी तोड कर मंत्री को खिलायीं तो अमृत-सी मीठी लगीं। फिर उस दुकानटार ने कहा—'इसमें खूबी तो यह है कि, इस तरह जो टेंटी पैटा होंगी, उनके बीज भी ऐसे ही उगेंगे।" फिर उसके कुछ बीज उसने मंत्री को दिये। यह आखिरी चीज मंत्री को अच्छी लगी। इसलिए पैसे जाने का अफसोस बहुत कम हो गया। उसने विचार किया—'अब परटेश जाने की जरूरत क्या है! इस बीज की करामात से ही चाहे जितना पैसा पैदा किया जा सकता है! इसलिए घर की तरफ चला जाये।'

वह घर की तरफ मुड़ा कि, पहली अक्ल सामने आ गयी कि 'सफर में

अकेला नहीं जाना 17 पर, यहाँ साथ किसका किया जाये 7 कुछ देर विचार करके उमने इधर-उधर देखा तो बाड के नजदीक पड़ा हुआ एक साही नजर आया। साही (पशु) गोल गेंद की तरह होता है। उमके चारो तरफ तीक्ष्म कॉटे होते हैं। खाने वगैरह के लिए वह मुँह बाहर निकालता है, वर्ना छिपाये रखता है।

'जब दूसरा और कोई साथ नहीं मिलता, तो यह साही ही क्या बुरा है ? यह भी तो जीव है।' यह सोच कर मत्री ने उसे थैले में डाला और सफर शुरू कर दिया।

गाम के वक्त जब वह एक झाडी के सामने आया, तो बहुत थका हुआ था। सोने का विचार करके वह एक पेड़ के नीचे लेट गया। वहाँ उसे साही याद आया। अगर उसे खुला छोड दे, तो फिर पता लगाना मुक्तिल हो जाये। इसलिए, थैले मे से रस्मी निकाल कर उसने उससे साही का एक पैर बॉबा और दूसरे सिरे से अपना पैर बॉबा। इससे साही आजादी ने हिर फिर तो सकता था पर भाग जानासम्भव न था। फिर, वह पडते ही खुर्यटो की नीट सोने लगा!

मुत्रह उठकर देखा तो भयंकर दृश्य दिखायी दिया । थोडी दूर पर देखा कि, एक काला नाग लोहूलहान हालत में निष्पाण पड़ा है। और उसकी पूँछ साही के मुँह में है। यह देखकर मंत्री समझ गया कि, रात मेरा काल आ पहुँचा था पर इस साही ने उससे लड़कर मुझे बचा लिया। उस वक्त उसने उस दुकानदार की दी हुई अक्ल के लिए आभार माना और भविष्य में उसी के अनुसार बर्तने का निर्णय किया।

शाम को एक गाँव में पहुँचा। वहाँ सराय में उतरा और अपने-सरीखें अनेक मुसाफिरों के साथ सो रहा। सुबह उठकर देखा कि, एक के सिवाय वाकी सब मुसाफिर उठकर चले गये थे। मालूम करने पर बिटित हुआ कि, वह न उठने वाला मुसाफिर रात्रि में मृत्यु को प्राप्त हो गया है। कुछ देर बाद गाँव के लोग मराय पर इकट हे हुए। तब प्रश्न यह स्वडा हुआ कि, इसे स्मझान कीन पहुँचाये? मुसाफिर विलकुल अनजान था, उसका कोई सगा-सम्बन्धी वहाँ था नहीं। इसलिए सब लोगों ने उसमें कहा कि 'तुम इसे स्मझान पहुँचा दो', उस वक्त मंत्री को दूमरी अक्ल याद आयी कि 'पाँच आदमी कहें सो करना।' इसलिए, मत्री उमकों कये पर उठाकर स्मझान ले गया, उमें अग्निदाह देने में पहले उसका झरीर देखा तो कमर में एक बमनी वधी मिली। वह अद्यक्तियों से भरी हुई थी। मत्री ने वह निकाल ली और मुदें को अग्निदाह किया। इस तरह दूसरी अक्ल फली देखकर, मत्री के आनन्द का पार नहीं रहा।

अग्निटाह देने के बाट वह स्नान करने के लिए नटी पर गया। वहाँ घाट पर बहुत से लोग नहा रहे थे। उस वक्त तीसरी अक्ल याट आयी कि, 'नहाँ सब स्नान करते हो वहाँ स्नान न करना'। इसलिए, घाट से थोड़ी दूर पर एक अच्छी नगह हूँ हु ली। झटपट स्नानाटि क्रिया पूरी करके खुधा मिटाने के लिये गाँव की तरक चला। कुछ दूर जाने परटमें बसनी याट आयी। स्नान करते वक्त उसने उसे नदी के किनारे पर रख दी थी पर जल्दी में लेना भूल गया! 'वसनी का क्या हुआ होगा!'—यह सोचकर वह बडा घवराया दौड़ कर नदी किनारे पहुँचा। वहाँ बसनी जों-की-त्यो पड़ी हुई थी। यह देख कर उसकी जान-मे-जान आयी। इस तरह तीसरो अक्ल भी फण्टायक बनी। उसके लिए वह दुकानटार का आभार मानने लगा।

कुछ दिनों के गढ वह घर पहुँचा और उत्साह के आवेश में स्वय अनुभव की हुई सारी बात अपनी पत्नी को बतला टी। उस वक्त उसे ख्याल न रहा कि, वह चौथी अक्ल को भग कर रहा है। तिस पर उसने चे बीज भी पत्नी को दे दिये।

दूसरे दिन सुन्न वह राजदर्वार में गया। राजा ने उसका स्वागत करके कु गल-समाचार पृछा। नायन-मत्री को यह अच्छा नहीं लगा। कैसे लगे ? जिसका दिल सिर्फ त्यार्थ और छुच्चाई से भरा हो वह दूसरे को अच्छा और मुखी नहीं देख सकता। उस वक्त मत्री ने यातो-यातों में कहा कि 'महाराज' इस जगत् में चमत्कार-जैसी भी चीज है। यह मुन कर नायब-मत्री बोला—"इस जगत में चमत्कार जैसी कोई चीज है ही नहीं यह तो लोगों को फॅसाने के लिए चाल्याजी है, अगर सचमुच चमत्कार है, तो साबित कीजिये।"

यह सुनकर मत्री को भी ताव चढा । उसने कहा—''अगर में साकित करके दिग्या दूँ तो किसकी त्रर्त लगाता है ?'' उसने कहा—''जो जीते वह दूमरे के घर जाये और जिस वन्तु को हाथ लगादे वह जीतनेवाले की ।'' मत्री ने यह शर्त मंजूर कर ली । अब उसे अक्ल देने वाले पर प्री श्रद्धा हो गयी थी । उसे राजा को अपनी बुद्धि-प्रतिभा दिखलाने का भी होंसला था, इसलिए राजा को साक्षी रख कर उमने कहा—''ये बीज शकर देटी के हैं । उन्हें रेती पर रखकर उस पर पानी छिड़कॅगा कि, वेर्कें पूटेंगी और उसकी शकरटेंटी आपको खाने को मिलेगी ।'' यह सुनकर नायब मत्री व्यंग्य की हॅसी हँसने लगा ।

मत्री ने बीज रेती पर रखे ओर पानी डाला, श्रौर परिणाम की राह देखने लगा, लेकिन काफी देर हो जाने पर भी उन बीजो में कोई फेरफार नहीं हुआ। यह देखकर मत्री हकबका गया। वह समझ न सका कि यह कैसे हुआ? सब अक्लों के फल जाने के बाद यह बाधा क्यों आयी? उसने अपनी हार मजूर कर ली, लेकिन वर्त का अमल होने के लिये पन्द्रह दिन की मोहलत मॉगी। नायब-मत्री को जीत का मद था। वह राजा के सामने अपनी उदारता का भी प्रदर्शन करना चाहता था, इसलिए उसने पन्द्रह दिन थी मोहलत कब्ल कर ली।

मत्री घर वापस न जाकर, मजिल-टर-मजिल अक्ल वेचने वाले दुकानटार के पास पहुँचा और सारा हाल कह सुनाया। दुकानटार ने कहा—"इसमें तुमने एक जगह भूल खायी है। सब बात स्त्री से नहीं कहनी

थी। अगर तुमने उससे बात न की होती, तो मब कुछ ठीक हो गया होता। मुझे लगता है कि, तुम्हारी स्त्री और नायब-मत्री मिले हुए हैं और उन्होंने तुम्हे नीचा दिखाने के लिए उनने यह पट्यन्त्र रचा है। तुम इन बीजों को गौर से देखोंगे तो माल्यम होगा कि ये सिके हुए है।"

फिर दुकानटार ने अपने पास से दूसरे बीज निकाल कर फिर प्रयोग कर दिखाया और नये बीज टिये और क्या करना चाहिये, इसके बारे में कुछ सलाह भी टी। इससे मत्री को सन्तोप हुआ और अपने गाँव वापस आया। पर, वह घर न जाकर सीधा राजटरवार में गया और राजा से यह कह कर कि, अब मैं अपनी गर्त पालने के लिये तैयार हूं। 'आप नायब-मत्री को साथ लेकर घर पथारें', कहकर वह अपने घर चला गया।

मत्री का घर पुराने दग का था। ऊपर पाटन पर चढने के लिए एक सीढी रखनी पड़ती थी। उसने सीढी के द्वारा पत्नी को ऊपर भेज दिया और नीचे की हर चीज ऊपर चढा दी। फिर, पत्नी को भी ऊपर ही रहने दिया। उसे यूँ समझा दिया कि न् ऊपर होगी तो जिस चीज की जरूरत होगी उसे नीचे दे सकेगी। ऐसा कहकर उसने सीढी हटा दी।

थोड़ी देर बाद राजा उम नायब मत्री को लेकर मत्री के घर आया। मत्री ने उनका स्वागत किया। अब नायब मत्री चारो तरफ नजर डालकर देखने लगा, पर जिस चीज पर हाथ रखना है वह तो दिखायी ही नहीं दे रही थी। उस वक्त मत्री की पत्नी ने शर्म छोड कर कहा—''मैं ऊपर बैठी हूँ।'' नायब मत्री ने उसके सर पर हाथ रखने के विचार से ऊपर चढने का निर्णय किया और वहाँ पड़ी हुई सीढी उठा कर मेढ़े पर लगायी। उसी वक्त मत्री ने कहा—''बस, अपनी शर्त पूरी हो गयी। आपने इस सीढी को हाथ लगाया है। इसलिए, यह सीढी आप की हो गयी।'' तभी नायब मत्री को भान हुआ कि, उसने गम्भीर भूल खाबी है। पर, अब दूसरा उपाय नहीं था।

उस वक्त मत्री ने कहा-"महाराज! यह सब तो हुआ, पर मुझे

आपको टंटी वाला चमत्कार दिखाना ही है।" यह कह कर उसने अपने पास से बीज निकाले और रेती पर डाल कर पानी छिडका कि, तुरन्त उनमें में वेनें फ़र्टी और शक्सरेटी तैयार हो गर्यी। राजा को चखार्यी तो अमृत-जैसी मीटी लगी। वह बडा खुश हुआ। उसने मत्रीसे पूछा—"अगर इस बीज में ऐसी शक्ति है, तो पहले क्यों नहीं हुआ?' मत्री ने कहा—"इस नायत्र मत्री की दगावाजीसे। ये बीज रातोरात सेक दिये गये थे।" इस उत्तर से राजा समझ गया कि, नायत्रमत्री ने सीढी पर हाथ रखा सो सीढी छेने के लिए नहीं, पर सीढी ने जपर चढ़ कर मत्री की स्त्री पर हाथ रखने के लिए ही रखा था। उसने जान लिया कि यह मत्री दुराचारी है और मेरे सच्चे मत्री को खोटी चाल ने परीशान करना चाहता है। इसलिए, राजा को नायत्र मत्री पर बड़ा क्रोध आया और उसके गले में वह सीढी बाँध कर उस सार गाँव में किराया। किर, उसे पटम्रष्ट करके देश-निकाला दे दिया और उसका स्थान पुराने मत्री को दे दिया।

इस तरह अक्ल मिलने में पद्भ्रष्ट मंत्री फिर अपने स्थान पर आरूढ हुआ और मुखी हुआ।

जान के प्रकार और उसके अन्य गुणो के विषय में जानी महाराज ने जो देखा होगा, वह अब बाद में कहा जावेगा।

# नवाँ व्याख्यान

#### आत्मा का खजाना

( २ )

#### महानुभावो ।

व्याख्यान के प्रारम्भ में श्री उत्तराय्ययनसूत्र और उसका छत्तीसवें अध्ययन को याद कर लें; क्योंकि वह आत्मा के प्रकृत विपय का उद्गम-स्थान है। लोग नदी से ज्यादा नदी के उद्गम को अधिक पवित्र मानते हैं, इसीलिए नदी की परिक्रमा करते-करते उसके उद्गम तक पहुँ चते हैं। हर वर्ष हजारों लोग हिमालय के गगोत्री-जमनोत्री की यात्रा को जाते हैं, क्योंकि वे गगा और यमुना के उद्गम-स्थान माने जाते हैं।

कल आत्मा का खजाना खोला और उसके जवाहरात परखने शुरू किये, तो ज्ञान-दर्जन आपकी नजरों में चढें। उनमें भी ज्ञान ने आपका ध्यान विशेषरूप से खींचा। आज इस ज्ञान के विषय में ही आपसे कुछ विशेष कहना है।

ज्ञान आत्मद्रव्य की विशेषता है। वह आपको किसी जड पदार्थ में नहीं मिलेगी। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, काल और पुद्गलास्तिकाय ये पाँच जड हैं। इनमें से किसी में ज्ञान नहीं होता।

आत्मा ज्ञान के द्वारा पदार्थ को जानता है और देखता है, उस पर श्रद्धा करता है तथा हेय-उपादेय का विवेक करके चारित्रमार्ग में आगे बढ़ने के लिए शक्तिमान होता है अर्थात् ज्ञान धार्मिक प्रगति का मूल है, आ त्यात्मिक विकास का पाया है और सिद्धि-सोपान चढ़ने का 'अज्ञानी जिन कमों का अय करोड़ों वर्षों के परिश्रम से कर सकता है, ज्ञानी उन कमों का अय मात्र व्वासोच्छ्वास के समय में कर डाल्ला है।'

इसे कोई अतिशयोक्ति न माने, अतिशयोक्ति तो किव करते हैं, जैन-महिंप नहीं करते। वे तो जैसा हो वैसा कहते हैं। लेकिन, आपकी बुद्धि हप्टान्त और तर्क की आदी है। अन्य विपयो की तरह इस विपय में भी आपका समाधान एक हप्टान्त से करेगे।

### इलापुत्र का दृष्टान्त

धनदत्त सेट सब प्रकार से सुखी था; पर उसके एक भी पुत्र नहीं था। लोग पुत्र के लिए क्या नहीं करते ? अनेक ज्योतिपियों से पूछते हैं, भूत-प्रेत क्रिया करनेवालों से मिलते हैं, देव-देवियों की मान्यताएँ करते हैं। धनदत्त सेट को भी, यह सब कुछ कर जुकने के बाद, इलादेवी की कृपा से एक पुत्र हुआ, इसलिए उसने उसका नाम इलापुत्र रखा।

अकेला पुत्र और श्रीमतघर ! इसिलए उसके लाड-प्यार में क्या कमी रह सकती थी ? 'दिन दूना रात चौगुना' वहकर वह वड़ा हुआ और अनुक्रम से युवावस्था को प्राप्त हुआ। इस अवस्था में मनुष्य को विषया-भिलापा जाएत होती है और अगर पूर्वस्कारों का वल पर्याप्त परिमाण में न हुआ, तो उसके हाथों अनेक अनर्थ हो जाते हैं। इलापुत्र का मी ऐसा ही हुआ।

एक बार नट लोग तमाजा दिखलाने आये। उनकी एक युवती पुत्री को देखकर इलापुत्र मोहित हो गया। 'अगर जादी करूँगा तो इस नटपुत्री से ही करूँगा', ऐसा सकल्प कर लिया। फिर वह अनमना होकर एक टूटी खाट पर पड़ा रहा। माता-पिता ने उसे बहुत मनाया, तो बोला "आज हमारे मकान के नीचे जो नट लोग तमागा दिखला रहे थे, उनकी पुत्री की शादी मेरे साथ हो तो हॉ, नहीं तो ना !''

पिता ने कहा— "अपने यहाँ सुन्दर कन्याओं की क्या कमी है कि, तृ उस नटपुत्री से शादी करने की इच्छा करता है ?" पर, इलापुत्र ने न माना। आखिर धनदत्त सेठ ने नटों को बुलाकर कहा कि— "तुम चाहे जितना धन ले लो, पर अपनी पुत्री को मेरे पुत्र के साथ व्याह दो।" नटो ने कहा— "सेठ! हम अपनी पुत्री की बिको नहीं करना चाहते। लेकिन, अगर आपका पुत्र हमारे साथ रहे और हमारी सब विद्याएँ सीखकर किसी राजा को रिझाये और उससे बड़ा इनाम पाये, तो उसके साथ अपनी पुत्री की शादी कर देंगे।"

इस शर्त को अपमानजनक मानकर धनदत्त सेठ ने साफ इनकार कर दिया। पर, इलापुत्र का मन नटी से चिमटा हुआ था, इसिल्ए उसने यह गर्त मजूर कर ली और माता-पिता और धन-वैभव का त्याग करके, नटनी के साथ चल पड़ा। मोह से मनुष्य के मन कैसी व्याकुलता पैदा हो जाती है, उसका यह नमूना है।

नटी के साथ रहकर, इलापुत्र उनकी सब विद्यायें सीख गया और राजा को रिझाने के इरादे से वह वेनातट नगर में आया। वहाँ राजा की आज्ञा लेकर राजमहल के निकटस्थ चौक में खेल करने लगा। आजकल 'सर्केंस' का खेल देखकर लोग दाँतों में उँगली दबा लेते हैं, पर हमारे नटों के खेल उनसे बहुत बढकर थे। बाँस पर बाँस बाँधे और उस पर मी बाँस बाँधे, फिर सर पर सात घड़ा एक के ऊपर एक लेकर उस पर चढ़ जाये। उसमें न उसका पग डिगे न एक भी बेड़ टूटे। उसी तरह हाथ में छुरी, बाँका या तलवार लेकर बाँस पर चढ़ कर उसके अनेक प्रकार के खेल दिखलावे। इलापुत्र भी ऐसे अद्भुत खेल करने लगा। राजा और रानी उन खेलों को देखने के लिए झरोखे पर आकर बैठे और लोग चौक में इकट्ठे हो गये।

साधन है। 'पढमं नाणं तओ द्रशा' 'नाणिकिरियाहिं मोक्खो', 'सम्यक् झानिकियाभ्यां मोक्षः', आदि सूत्र जिन-प्रवचन मे प्रचिलत हैं। उनका अर्थ यह है कि द्रया, सयम या किसी प्रकार की धार्मिक क्रिया करनी हो तो पहले ज्ञान चाहिए। ज्ञान न हो तो ये क्रियाएँ ठीक नहीं हो सकतीं, न अपना सच्चा फल प्रदान कर सकती हैं।

'नीवो पर टया करना' यह तो गुरुमुख से सुना, परन्तु नीव किसे कहा नाता है ? अनीव किसे कहा नाता है ? नीवका लक्षण क्या है ? नीव कितने प्रकार के हैं ? यह न नाना नाये, तो नीव-दया कैसे पाली ना सकती है ? इसी प्रकार समय तथा दूसरी सब कियाओं के विषय में समझना नाहिए।

सथारापोरिसी में एक गाथा आती है:

एगो में सासग्रो श्रप्पा, नाणदंसणसंजुश्रो। सेसा में बहिरा भावा, सन्वे संजोगलक्खणा॥

इस, गाथा का अर्थ पूरे रूप में समझने योग्य है। आत्मा का अनुशासन केंसे करना—आत्मा को ठिकाने किस तरह रखना ? इस सम्बन्ध में यह गाथा कही गयी है। वहाँ पहले यह चिन्तन करना है कि 'एगो हं नित्य में को ह'—में इस जगत् में अकेला हूं, मेरा कोई नहीं है। 'नाहम-श्रम्स करसह'—उसी प्रकार में भी किसी का नहीं हूं। जिनके सगे-सम्बन्धी मर गये हैं, वे दीन है, रक है, लोग ऐसा विचार करते है, पर यहाँ तो ऐसी दीनता से यह विचार नहीं करना है। यहाँ तो आत्मा की सच्ची परिस्थित समझकर विचार करना है। इसीलिए कहा है कि 'एवं श्रदीणमणसों श्रथ्पाणमणुसासई—इस तरह अदीन मन से आत्मा का अनुशासन करे।

फिर जो चिन्तन करना है, सो इस गाथा में कहा है—'प्राो में सासश्रो श्रप्पा'—एक मेरा आत्मा ही शाव्वत है। यह आत्मा कैसा है ? 'नाणदंसणसंजुओ'—ज्ञान और दर्शन से युक्त है। ज्ञान और दर्शन आत्मा के स्वाभाविक गुण है, अर्थात् वे किसी समय आत्मा से अलग नहीं होते, इसीलिए आत्मा को जान-दर्शन युक्त कहा है। यहाँ किसी को ऐसा प्रश्न भी हो सकता है, कि 'अगर आत्मा अकेला ही है, तो माता, पिता, भाई, बहन, पत्नी, परिवार, सगे-सम्त्रन्धी, इप्टमत्र, आदि क्या है ? क्या वे अपने नहीं है ?' तो वहाँ यह समझना कि 'सेसा मे यहिरा भावा, सन्वे संजोगलक्खणा'—जान और दर्शन के सिवाय सब भाव वहिभीत्र है; कारण कि वे जन्म के सयोग से प्राप्त हुए है; यानी इस जन्म तक के लिए है; दूसरे जन्म में साथ नहीं आने वाले। जिन्हे आप <sup>4</sup>नेरा-मेरा' कहते हैं और जिन्हे पालने, पोसने और खुश रखने के लिए न करने योग्य काम भी करने लगते है, वे आपको दो कटम पहुँ चाकर लौट आते है। उनमें से कोई साथ नहीं आता। तब क्या धनमाल साथ आता है ? गहनो की डिनियॉ, नोटो के चडल, आलीशान इमारतें, सब वहीं पड़े रह जाते है। आत्मा इन वस्तुओं के मोह से दुःखी होता है और दुर्गति में जाता है। इसलिए, ये सत्र सयोग आत्मा को दु:खटायी होने के कारण त्याज्य है।

आत्मा अकेला आया है और अकेला जायेगा; इस तथ्य में कभी कोई अंतर नहीं पड सकता।

आतमा की जानशक्ति बहुत बड़ी है। लोग अणुवम और अणुशस्त्रों की बात सुनकर चिकत हो जाते हैं। पर, उनका आविष्कार किया किसने ? जान ने या और किसी ने ?

अणुगिक्त में पुर्गल के अणु का स्कोट करने की अद्भुत् शक्ति मानी जाती है, पर आत्मा ज्ञानगिक्त से करोड़ों वर्ष के सचित कर्मों को च्रणमात्र में भस्म कर देता है। कहा है कि—

> ज्ञानी सासोसासमें, करे कर्म नो खेह, पूर्व कोडी वरसां लगें, अज्ञाने करे तेह,

'अज्ञानी जिन कमों का क्षय करोड़ो वर्षा के परिश्रम से कर सकता है, ज्ञानी उन कमों का क्षय मात्र व्यासोच्छ्वास के समय में कर डाल्ता है।'

इसे कोई अतिशयोक्ति न माने, अतिशयोक्ति तो किव करते हैं, जैन-महर्षि नहीं करते। वे तो जैसा हो वैसा कहते है। लेकिन, आपकी बुडि हष्टान्त और तर्भ की आदी है। अन्य विषयों की तरह इस विषय में भी आपका समाधान एक दृष्टान्त से करेंगे।

### इलापुत्र का दृष्टान्त

धनदत्त सेट सब प्रकार से सुखी था, पर उसके एक भी पुत्र नहीं था। लोग पुत्र के लिए क्या नहीं करते? अनेक ज्योतिपियों से पूछते हैं, भूत-प्रेत किया करनेवालों से मिलते हैं, देव-देवियो की मान्यताएँ करते हैं। धनदत्त सेट को भी, यह सब कुछ कर जुकने के बाद, इलादेवी की कृपा से एक पुत्र हुआ, इसलिए उसने उसका नाम इलापुत्र रखा।

अकेला पुत्र और श्रीमतघर! इसिलए उसके लाइ-प्यार में क्या कमी रह सकती थी? 'दिन दूना रात चौगुना' बढ़कर वह बड़ा हुआ और अनुक्रम से युवावस्था को प्राप्त हुआ। इस अवस्था में मनुष्य को विषया- मिलापा जाएत होती है और अगर पूर्वसंस्कारों का बल पर्याप्त परिमाण में न हुआ, तो उसके हाथों अनेक अनर्थ हो जाते हैं। इलापुत्र का मी ऐसा ही हुआ।

एक बार नट लोग तमागा दिखलाने आये। उनकी एक युवती पुत्री को देखकर इलापुत्र मोहित हो गया। 'अगर गादी करूँगा तो इस नटपुत्री से ही करूँगा', ऐसा सकल्प कर लिया। फिर वह अनमना होकर एक टूटी खाट पर पड़ा रहा। माता पिता ने उसे बहुत मनाया, तो बोला "आज हमारे मकान के नोचे जो नट लोग तमाशा दिखला रहे थे, उनकी पुत्री की शादी मेरे साथ हो तो हॉ, नहीं तो ना !''

पिता ने कहा—"अपने यहाँ सुन्दर कन्याओं की क्या कमी है कि, तू उस नटपुत्री से शादी करने की इच्छा करता है ?" पर, इलापुत्र ने न माना । आखिर धनदत्त सेठ ने नटो को बुलाकर कहा कि—"तुम चाहे जितना धन ले लो, पर अपनी पुत्री को मेरे पुत्र के साथ व्याह दो।" नटो ने कहा—"सेठ! हम अपनी पुत्री की विक्री नहीं करना चाहते। लेकिन, अगर आपका पुत्र हमारे साथ रहे और हमारी सब विद्याएँ सीखकर किसी राजा को रिझाये और उससे बडा इनाम पाये, तो उसके साथ अपनी पुत्री की जादी कर देंगे।"

इस शर्त को अपमानजनक मानकर धनदत्त सेठ ने साफ इनकार कर दिया। पर, इलापुत्र का मन नटी से चिमटा हुआ था, इसलिए उसने यह शर्त मजूर कर ली और माता-पिता और धन-वैभव का त्याग करके, नटनी के साथ चल पड़ा। मोह से मनुष्य के मन कैसी व्याकुलता पैदा हो जाती है, उसका यह नमूना है।

नटी के साथ रहकर, इलापुत्र उनकी सब विद्यायें सीख गया और राजा को रिझाने के इरादे से वह वेनातट नगर में आया। वहाँ राजा की आज्ञा लेकर राजमहल के निकटस्थ चौक में खेल करने लगा। आजकल 'सर्केंस' का खेल देखकर लोग दाँतों में उँगली दवा लेते हैं, पर हमारे नटो के खेल उनसे बहुत बढ़कर थे। बाँस पर बाँस बाँधे और उस पर भी बाँस बाँधे, फिर सर पर सात घड़ा एक के ऊपर एक लेकर उस पर चढ़ जाये। उसमें न उसका पग डिगे न एक भी बेड़ू टूटे। उसी तरह हाथ में छुरी, बाँका या तलवार लेकर बाँस पर चढ़ कर उसके अनेक प्रकार के खेल दिखलावे। इलापुत्र भी ऐसे अद्भुत खेल करने लगा। राजा और रानी उन खेलो को देखने के लिए झरोखे पर आकर बैठे और लोग चौक में इकट्ठे हो गये।

इलापुत्र वॉस पर चढ़ गया और नटपुत्री पग में ब्रुंघरू वॉधकर किन्नर-स्वर से गा-गाकर ढोल वजाने लगी। इलापुत्र को ढढ़ विश्वास था कि राजा इस खेल से जरूर खुश होगा और नटपुत्री हमेशा के लिए मेरी हो जायेगी। पर, राजा ने जब नटपुत्री का अद्भुत सीन्दर्य देखा तो उसकी स्वयं की नीयत विगड गयी। वह सोचने लगा कि—"अगर यह नट वॉस से नीचे गिर पड़े और मर जाये तो इस नटपुत्री को में अपने रनवास मे रख लूँ।" यह भी कर्म की एक विचित्रता ही कही जायेगी कि जिसे रिझाना है, जिसे रिझाकर बड़ा इनाम लेना है, वह ही मन में दुष्ट विचार करने लगा!

इलापुत्र ने खेल वड़ा अट्भुत् िकया और लोग वड़े खुश हुए; पर राजा नहीं रीझा। इसलिए वह वॉस पर िफर चढ़ा। िफर भी नतीजा वही निकला। अगर राजा न रीझा तो बारह वर्ष तक की हुई मेहनत िफ ज्ल ही चली जायगी, यह सोचकर इलापुत्र तीसरी बार, चौथी वार वॉस पर चढ़ा और अपनी विद्या का कमाल दिखलाया। पर, जिसके दिल में पहले से ही गाँठ हो वह क्यों रीझने लगा ?

होग सोचने हमें कि, ऐसे अद्भुत् खेह से भी राजा क्यों नहीं खुश होता ? जरूर कुछ दाह में काला है। राजा के इस व्यवहार से रानी भी विचार में पड़ गयी और उसके मन में शका उठने हमी कि कहीं नटपुत्री पर राजा का दिल तो नहीं आ गया।

आखिर इलापुत्र पॉचवीं वार वॉस पर चढा और जॉवाजी से खेल दिखाने लगा। उस समय उसकी नजर पास की हवेली में गयी। वहाँ एक अत्यन्त रूपवती नवयौवना स्त्री हाथ में मोदक का थाल लिए खड़ी एक मुनिराज से उसे ग्रहण करने के लिए विनती कर रही थी। परन्तु, मुनिराज मोदक नहीं ले रहे थे, ऑख उटाकर उस स्त्री की ओर देख भो नहीं रहे हैं। जान होने में भी कुछ निमित्त चाहिये; वह इलापुत्र को मिल गया। वह विचार करने लगा—''स्वय जवान है, सामने रूपवती स्त्री है और एकान्त का योग है, फिर भी उनका एक रोम भी नहीं हिल्ता और में एक नटनी के प्रेम मे पागल वनकर जगह-जगह भटक रहा हूं। धिक्कार है मुझको! लानत है, मेरी इस मोहान्ध दशा पर! मे इस नीच राजा को रिझाने के लिए अपनी जान की वाजी लगा रहा हूं, यह भी मूर्खता की पराकाष्टा है। में बहुत भूला, पर अब अपनी वाजी सुधार लॅगा!''

इलापुत्र को भोग की निस्सारता स्पष्ट हो गयी और आतमा के प्रति कर्तव्य का ज्ञान हुआ। इसी को कहते है—सच्चा ज्ञान! ज्यो-ज्यो इस ज्ञान की झलझलाइट वहती गयी, त्यों-त्यों उसकी कर्मराशि नष्ट होने लगी। अभी वह बॉस पर ही था, लोग उसे खेल करता हुआ देख रहे थे, इतने में रंग बदल गया—उपार्जित किये हुए उसके कर्म नाश को प्राप्त हुए और उसे केवलज्ञान प्रकट हो गया। उसी क्षण चमत्कार खड़ा हुआ—बॉस की जगह सिंहासन बन गया और इलापुत्र केवली उसपर विराजमान सबको नजर आने लगे। देवों ने वहाँ ज्ञानमहोत्सव करना इग्रू कर दिया।

यह देखकर रानी विचार करने लगी—'इतनी रूपवती रानियों के अन्तःपुर में होते हुए भी राजा का मन एक नटपुत्री में गया। यह ससार ही असार है।' इस तरह उसके हृद्य मे ज्ञान की ज्योति प्रकटी और वह प्रति क्षण बढ़ने लगी। उससे उसके भी घातिया कर्मों का नाश हुआ और उसे भी केवलज्ञान हो गया।

यह दृश्य देखकर राजा का हृद्य भी बदला । उसे अपनी अधमता 'पर तिरस्कार की भावना जगी । उसकी ऑखो में से पश्चात्ताप के ऑसू टप-टप टपकने लगे । उसे भी यह ससार असार भासित हुआ और उसमें से आत्मा को उवार लेने की भावना प्रकटी । उस भावना के प्रताप से वह भी कुछ ही क्षणों में घातिया कर्मों का नाग करके केवलज्ञानी बना ।

इघर नटनी विचार करने लगी—"मैं ही सारे अनर्थं की मूल हूँ। मेरे रूपने ही इस इलापुत्र को पागल बनाया और राजा की नीयत विगाड़ी। धिकार हो इस रूप को! अब मुझे इस नट-विद्या से क्या? मैं साधुता के मार्ग पर चलकर अपना कल्याण करूँगी।" ज्ञान का उदय अज्ञान का नाग करता है, मोह को पराजित करता है; इसलिए नटनी के हृदय में भी जनरदस्त परिवर्तन हुआ और शुद्ध भावना भाते हुए उसे भी केवलज्ञान प्राप्त हो गया।

फिर उन चारो केवलियो ने जगत् को धर्म का बोध देकर महा उपकार किया।

तात्पर्य यह है कि, िकन कर्मों को अज्ञानी करोड़ो वर्षों मे भी नहीं खपा सकता; उन्हें ज्ञानी मात्र श्वासोच्छ्वास में खपा देता है और केवल-ज्ञान प्राप्त करके मोक्ष का अधिकारी बनता है।

## ज्ञान की आराधना

हर वर्ष ज्ञानपश्चिमी आती है और ज्ञान की आराधना उत्कट भाव से करने की पुकार कर जाती है। पर, उस पुकार को कौन कितना सुनता है? अगर उस पुकार को सुनते होते तो हमारी स्थिति ऐसी न होती। धर्मशास्त्र का ज्ञान नहीं है, आत्मा का ज्ञान नहीं है, कर्त्तव्य का ज्ञान नहीं है; भक्ष्याभक्ष्य और पेयापेय का विचार भी बहुत थोड़ों को होता है। अगर सचा ज्ञान बढ़े तो ऐसी हाल्त न रहे और उद्धार का मार्ग प्रशस्त हो जाये।

जान पाँच प्रकार का है, यह बात कल बतला टी गयी है। आज उसके भेदो पर प्रकाश डालेंगे; ताकि ज्ञान का स्वरूप आप पूरी तरह समझ जाये।

### मतिज्ञान के भेद

मतिज्ञान की चार मिजले है, यानी उसके मुख्य भेद चार हैं: (१) अवग्रह, (२) ईहा, (३) अवाय और (४) धारणा।

अर्थ को अर्थात् जानने योग्य पटार्थ को ग्रहण करना अवग्रह है। उसमें पहले व्यजन (पीट्गलिक सामग्री) ग्रहण होता है और फिर 'कुछ है' ऐसा अव्यक्त वोध होता है। यानी अवग्रह के भी व्यंजनावग्रह और प्रथावग्रह ऐसे दो भेद हैं। चक्षु और मन का व्यजनावग्रह नहीं होता, कारण कि वह अप्राप्यकारी है—अप्राप्यकारी माने वस्तु को प्राप्त किये बिना ही उसका बोध करनेवाला। चक्षु दूरस्य वृक्ष, पर्वत, चन्द्र, स्प्र्य आदि को देख सकता है। मन यहीं बैठा हुआ दूर-सुदूर के विचार कर सकता है।

'यह क्या है ?' ऐसा विचार **ईहा** है। 'यह अमुक वस्तु है' ऐसा निर्णय **श्रवाय** है, और उसका अवधारण करना स्मरण याद रखना **धारणा** है।

आप कहेंगे कि, हम तो घोड़े को देखते ही यह जान लेते हैं कि यह घोड़ा है। उसमे ये चार मंजिलें कैसे आती होंगी? पर, ये अवश्य आती हैं। चिरपिरिचित वस्तु में हमारा उपयोग अत्यन्त तीव्र गितमान होने के कारण सब मिजलों का भान नहीं होता, लेकिन अगर कोई अनजानी चीज लें तो इसका भान बराबर होता है। मान लीजिए आप शाम के समय किसी खेत से होकर गुजर रहे हैं। वहाँ दूर पर कुछ दिखायी देता है। आप उसे देखते हुए विचार करते हैं कि 'यह क्या है? यह किसी पेड़ का ठूंठ है या आदमी?' फिर आप यह विचार करते हैं कि 'मनुष्य होता तो कुछ हिल्न-चल्न होती। दूसरे, इसका ऊपर का भाग नीचे के भाग से परिमाण में छोटा होता, जब कि यह तो बिलकुल स्थिर जान पड़ता है और इसका ऊपर का भाग नीचे के भाग से परिमाण में कुछ

बड़ा लगता है, इसल्ए यह तो पेड़ का टूँट ही है। फिर आप याट रखते है— ''मैने पेड़ का टूँट ही देखा।'' इस तरह आपको यहाँ अवग्रह, ईहा, अवाय, और धारणा की स्पष्ट जानकारी दे दी गयी।

दो प्रकार के अवग्रह, (व्यन्नावग्रह और अर्थावग्रह) ईहा, अवाय और धारणा—इन पाँच को पाँच इन्द्रियों और छटे मन से गुण तो ३० की सख्या आती है, पर इसमें चक्षु और मन का व्यंननावग्रह नहीं होता, इसल्ए मितजान के कुल २८ भेट माने जाते हैं। ये भेद ज्ञान-प्राप्ति के कम के लिहान से माने गये हैं। लेकिन, मित अर्थात् बुद्धि के प्रकार देखे तो चार हैं—(१) औत्पत्तिकी, (२) वैनेयिकी, (३) कार्मिकी और (४) पारिणामिकी। जो बुद्धि स्त्र, गुरु या बड़ों की मदद के विना जन्मातरीय सस्कारों के क्षयोपगम की तीव्रता के कारण वस्तु के यथार्थ मम को ग्रहण कर सकती है और उसके योग्य उपाय नियोजित कर सकती है, वह औत्पत्तिकी-बुद्धि हैं। जो बुद्धि कर्म गास्त्र का विनय करने से प्रकट हो वह वैनेयिकी-बुद्धि हैं। जो बुद्धि कर्म यानी सतत अभ्यास से उत्पन्न हो वह कार्मिकी-बुद्धि हैं। जो बुद्धि अनुभव से प्रकट हुई हो वह पारिणामिकी बुद्धि हैं।

### औत्पत्तिकी-बुद्धि

' गाँव का एक किसान की गाड़ी में ककड़ी भर कर पास के गहर में बेचने गया। वहाँ एक चालक आदमी ने आकर कहा—"अगर कोई आदमी इस गाड़ी की तमाम ककड़ियों को खा जाये तो क्या देगा ?" यह भी कहीं हो सकता है, ऐसा मान कर किसान ने कहा—"अगर कोई यह कर देगा तो उसे इतना बड़ा लड़्डू हूं जो कि शहर के दरवाजे से बाहर न निकल सके।"

चालाक आदमी ने यह गर्त मज़र कर ली और उसकी गाडी की सब ककडियाँ जरा-जरा चल लीं। फिर, वह किसान उन ककड़ियों

को बेचने लगा तव लोग कहने लगे—"यह सब ककियाँ तो खायी हुई है।" उस चालक आदमी ने ये शब्द पकड़ लिये और किसान से कहा—"मैने अपनी शर्त पूरी कर दी है; इसलिए अब त् अपनी शर्त पूरी कर !"

किसान ने तो यह मान रखा था कि ऐसा लड्डू देने का वक्त ही नहीं आयेगा, इसलिए उसने इस सम्बन्ध में कुछ विचार ही नहीं किया। पर, अब वह धबराया और शर्त से छुट्टी पाने के लिए उसे पचीस रुपये देने लगा। लेकिन, उसने इसे स्वीकार नहीं किया। किसान ने पचीस के बजाय पचास रुपये देने की, सौ रुपये देने की बात कही, पर वह नहीं माना। आखिर किसान ने विचार किया—"यह धूर्त मुझे छोड़नेवाला नहीं है, इसिलए किसी अक्लमन्द को खोजू और इसका उपाय पूछूँ।" अतः वह एक अक्लमन्द आदमी के पास गया, जो कि अपनी औत्पित्तकी-बुद्धि के लिए प्रख्यात था। उसने किसान की सारी बात सुनने के बाद कहा—"इसमें धबराने की क्या बात है शह तो बड़ी सहल बात है। तू उस आदमी को ऐसा लड्डू दे सकता है जो कि नगर के दरवाजे से बाहर न निकल सके।" फिर उसने क्या करना है, सब समझा दिया।

वह किसान हलवाई की दुकान से मुट्ठी में समाने योग्य मामूली लड्डू लेकर उस धूर्त और नगर के लोगों के साथ शहर के दरवाजे पर गया और उस लड्डू को दरवाजे के बीच में रखकर कहने लगा—''हे लड्डू ! त् नगर के दरवाजे में से बाहर निकल।'' पर ढड्डू नगर के दरवाजे से बाहर नहीं निकल सका। इसलिए, उसने वह लड्डू धूर्त को देते हुए कहा—''यह लड्डू ऐसा है कि, जो नगर के दरवाजे में से बाहर नहीं.निकल सकता!''

वह क्या बोलता ? सेर को सवा सेर वराबर मिल गया था !

### वैनेयिकी-बुद्धि

एक राजा मना लेकर विजय यात्रा पर निकला। मजिल-दर-मजिल वह एक जगल में आ पहुँचा। वहाँ स्प्र तृपातुर होकर पानी की खोज करने लगे। पर, पानी नहीं मिला। आग्विर एक बुढ सैनिक ने कहा—"गंधों को खोल कर छोड दो। वे भृमि स्वते हुए जहाँ पहुँचें वहाँ पानी मिल जायेगा।" सेना के साथ का बोज़ होने के लिए कुछ गंधे भी रणे गये थे, उन्हें खोल देने का राजा ने हुक्म किया। वे गंधे भूमि स्वते-स्वते ऐसी जगह पहुँचे जहाँ पानी से भरा हुआ एक तालान था। पानी पीकर राजा और सेना ने अपने प्राण बचाये। यहाँ बुढ नैनिक की बुढि को वैनेयिकी समझना, कारण कि उनने वह बुढि बड़ों-वृदों का विनय करके प्राप्त की थी।

### कार्मिकी-बुद्धि

घानी चलाना और लोगों को तेल देना तेली का घघा है। तेलिन दूकान रोज पर बैठती और लोगों को तेल बेचती। इस कार्य में वह खूब अभ्यस्त थी।

एक बार वह किसी काम से कोटे पर गयी। उधर ब्राहक आ गये। वे कहने लगे—"दुकानदारी के वक्त तेलिन कहाँ चली गयी? हम कब तक राह देखें?' तेलिन ये बब्द सुन कर बोली—"जिसे तेल लेना हो वह इस खिडकी के नीचे आ जाये। जितना चाहिये उतना तेल दूँगी?" इस पर तेल लेने वाले खिड़की के नीचे जमा हो गये।

पहले ने कहा: 'एक सेर' तेलिन ने ऊपर से धार की। उसके वर्तन मे बराबर एक सेर तेल गिरा। न कम न ज्यादा और उसने धार ऐसी की कि एक बूँद भी बाहर नहीं गिरी। इस तरह जिस ग्राहक ने जितना तेल माँगा उतना बराबर दिया। इसे कार्मिकी बुद्धि समझना।

# पारिणामिकी-बुद्धि

राजा के यहाँ छोटे-बड़े अनेक सेवक होते हैं। उनमें से एक बार तरुण सेवको ने राजा से कहा—"महाराज! सफेद बाल वाले और जीर्ण श्रारीरवाले बुद्धों को नौकरी में न रखकर तरुणों को ही रखिये, इससे आपका महल शोभा पायेगा!"

राजा पका अनुभवी था—पारिणामिकी बुद्धिवाला था। उसने कहा—"मै तुम्हारी बात को ध्यान में रखूँगा।"

इस बात को कुछ दिन बीत गये। तब राजा ने तरुण सेवकों को इकट्टा करके पूछा—''मुझे लात मारने वाले को क्या दड देना चाहिये ?'' तरुण सेवको ने तुरन्त जवाब दिया—''उसे सूली का सजा देनी चाहिये।'' फिर राजा ने बृद्ध सेवकों को इकट्टा करके वही सवाल पूछा, तो उन्होंने कहा—''हमे कुछ समय दीजिये। सोच कर जवाब देंगे।''

सव वृद्ध सेवक एकत्र होकर विचार करने लगे—"राजा को लात कौन मार सकता है <sup>१</sup> या तो रानी या उसका बाल-कुँवर। उनका तो सत्कार करना चाहिये।" कुछ देर में उन्होंने जवाब दिया—"महाराज! आपको लात मारनेवाले का सत्कार करना चाहिये।"

आशय के अनुसार जवाब मिलने पर, राजा खुश हुआ और उसने तरुण सेवकों को इस जवाब का हवाला देकर कहा—''अब आप ही कहे कि मुझे बुद्धों को नौकरी मे रखना चाहिये या नहीं ?''

तरुण सेवक क्या जवाब देते ! उन्होंने मन-ही-मन राजा की और मृद्धों की परिपक्व बुद्धि की प्रशंसा की ।

मतिज्ञान का विषय यहाँ पूरा होता है। अब श्रुतज्ञान के भेदों पर विचार करें।

# श्रुतज्ञान के भेद

श्रुतज्ञान क्या है, यह हमने कल वतलाया था, जो ज्ञान पुस्तक पढ़कर, गुरु का उपटेश सुनकर या शब्द के निमित्त से हो उसे श्रुतज्ञान कहते हैं। हमारे ज्ञान का बहुत बड़ा भाग इस रीति से प्राप्त होता है, इसल्एिए उसका बड़ा महत्त्व है। शास्त्रकारों ने चार ज्ञानों को गूँगा कहा और श्रुतज्ञान को 'वोल्ता' कहा सो इसी कारण। केवली भगवंत केवल्ज्ञान से सब जान सकते हैं, परन्तु उसका व्याख्यान तो शब्द द्वारा ही करते हैं।

श्रुतज्ञान के चौटह भेद माने गये हैं। उनका आपको सामान्य परिचय कराये देते हैं। उन भेदों के जानने से आपको श्रुतज्ञान-सम्बन्धी परिभाषा वरावर समझ मे आ जायेगी।

विविध प्रकार की लिपियों अर्थात् अक्षरों द्वारा जो ज्ञान होता है उसे अक्षरश्रत कहते हैं। और, जो ज्ञान 'अक्षर' के उपयोग विना, यानी हाथ पैर के इशारे से, सर हिलाने से, चुटकी बजाने से, खखारने, आदि से, होता है उसे अनक्षरश्रुत कहते हैं।

असंज्ञी जीवों का श्रुतज्ञान ग्रासंछोश्रुत कहलाता है। एकेन्द्रिय से समृच्छिम पचेन्द्रिय तक असजी जीव है; और ग्रेप पंचेन्द्रिय जीव संजी है। सजी जीवों का श्रुतज्ञान संज्ञीश्रुत कहलाता है।

सम्यक् दृष्टियो द्वारा रिचत श्रुत सम्यक्श्रुत कहलाता है और मिथ्या दृष्टियों द्वारा रिचत श्रुत (मथ्याश्रुत कहलाता है।

जिस श्रुत का आदि हो, उमे सादिश्रुत और जिमका आदि न हो उमे श्रानादिश्रुन कहते हैं। जिस श्रुत का अन्त हो उमे सपर्यवसितश्रृत और जिसका अन्त न हो उसे अपर्यवसितश्रुत कहते है।

मादि, अनादि, सपर्यवसित और अपर्यवसित श्रुत का विचार द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा से करना है। एक व्यक्ति की अपेक्षा ने श्रुतज्ञान आदि और अन्त सहित हैं। यानी वह सादि और सपर्यवसित हैं; अनेक व्यक्तियों की अपेक्षा से वह आदि और अन्त सहित नहीं है, यानी अनादि तथा अपर्यवस्तित है। क्षेत्र की अपेक्षा से पाँच भरत और पाँच ऐरावत में सादि-सपर्यवसितश्रुत है और महाविदेह में अनादि-अपर्यवसितश्रुत है। काल की अपेक्षा से अस्सर्पिणी और अवसर्पिणी में सादि सपर्यवसितश्रुत है और नो उत्सर्पिणी-नोअवसर्पिणी में (महाविदेह स्तेत्र में ऐसा काल है) अनादि-अपर्यवसितश्रुत है। भाव की अपेक्षा से भव्य जीवों के लिए सादि सपर्यवसित श्रुत है, अभव्य जीवों के लिए सादि सपर्यवसित श्रुत है, अभव्य जीवों के लिए अनादि अपर्यवसित श्रुत है।

जिसमें समान आलापक हो, उस दृष्टिवाद (वारहवें अंग) के श्रुत को गिमकश्रुत कहते है, और जिसमें समान आलापक नहीं है, उस दृष्टिवाद के सिवाय अन्य श्रुत को श्रामिकश्रुत कहते है।

श्री गौतम स्वामी आदि गणधर भगवतों के रचे हुए श्रुत को श्रंगप्रविष्टश्रुत कहते हैं। और, श्री भद्रवाहु स्वामी आदि स्थविर भगवतों के रचे हुए श्रुत को श्रंगवाह्यश्रुत कहते हैं। द्वादगाग अग प्रविष्ट श्रुत है, और उपाग, पयन्ना, आदि अंगवाह्यश्रुत हैं।

शास्त्रों का ज्ञान सुनने से मिलता है, इसलिए उसे 'श्रुत' कहते है। हमारा श्रुत सागर के समान विशाल है, इसलिए उसे 'श्रुतसागर' कहा जाता है। ज्ञान से सलग्न जो आठ प्रकार का आचार है, उसे श्रुतज्ञान के अन्तर्गत समझना है।

श्रुत-योग्य काल मे पढना काल नामक ज्ञानाचार है। गुरु और गास्त्र से विनय श्रुत (पूर्वक ग्रहण करना, विनय-नामक, ज्ञानाचार है। श्रुत गुरु और शास्त्र के प्रति बहुमान पूर्वक ग्रहण करना बहुमान-नामक ज्ञानाचार है। श्रुत उपधान पूर्वक ग्रहण करना उपधान नामक ज्ञानाचार है। उपधान तो आजकल खूब हो रहे हैं, इसलिए उनका स्वरूप तो आप जानते ही होंगे।

ज्ञान देनेवाले गुरु का नाम, जाति, आदि छिपाना अनिह्नवता-नामक ज्ञानाचार है। सूत्रपाट के अक्षरों के अनुसार ही ग्रहण करना व्यजन- नामक ज्ञानाचार है। सूत्रपाठ के अर्थानुसार ही ग्रहण करना अर्थ-नामक ज्ञानाचार है। और, अक्षर तथा अर्थ उभय शुद्ध प्रकार से ग्रहण करना तदुभव-नामक ज्ञानाचार है।

जैसे वूँ द-वूँ ह से सरोवर भर जाता है, वैसे ही थोड़ा-थोडा सीखते रहने से बहुत जान प्राप्त किया जा सकता है। इसलिए, ज्ञान प्राप्ति के इच्छुको को अवश्य कुछ शास्त्राध्ययन करते रहना चाहिए। आपने सुना होगा कि—

### देवपूजा गुरुपास्तः स्वाध्यायः संयमस्तपः। दार्न चेति गृहस्थानां, षट्कर्माणि दिने दिने ॥

गृहस्य के छः कर्त्तन्य हैं—१ देवपूजा, २ गुरु-सेवा, ३ स्वाध्याय, यानी शास्त्र का अध्ययन, ४ सयम, ५ तप और ६ दान। शास्त्राध्ययन साधुओं का ही नहीं, आपका भी नित्य कर्त्तन्य है। आप अधिकार के अनुसार ग्रन्थ पढ़ सकते हैं।

### अवधिज्ञान आदि के भेद

अवधि, मन पर्यव और केवल ये तीनों उच्चकोटि के ज्ञान हैं। वे मनुष्यों में सयम और तपके प्रभाव से प्रकट होते हैं। देव तथा नारकी जीवों को अवधिज्ञान भवप्रत्यय, यानी उस भव के निमित्त से सहज, होता है। अवधिज्ञान का उपयोग रखने से आत्मा दूर सुदूर के रूपी पदार्थों को देख-जान सकता है।

अवधिज्ञान के मुख्य ६ मेद है — श्रमुगामी या अवधिज्ञानी पुरुष के साथ जानेवाला, श्रमनुगामी यानी साथ न जानेवाला, वर्धमान यानी उत्तरोत्तर वृद्धि पाने वाला, हीयमान यानी उत्तरोत्तर कम होने वाला, प्रतिपाती यानी आने के बाद चला जाने वाला, और श्रप्रतिपाती यानी आने के बाद हमेशा रहनेवाला।

आज का विज्ञान 'क्लेरचोर्यंस' आदि शक्तियो को मानता है। वह इस ज्ञान का समर्थन करती हैं।

मनःपर्यव जान के दो भेद हैं—ऋजुमित और विपुलमित । इनमें ऋजुमित मनोगत भावों को सामान्य रूप से जानता है और विपुलमित विशेष रीति से जानता है। आज जिसे 'टेलीपैथी' कहा जाता है, वह इस जान के अस्तित्व को साबित करती है।

केवलजान में कोई भेद नहीं है। वह एक है।

इस तरह मितज्ञान के २८, श्रुतज्ञान के १४, अविधिज्ञान के ६, मन:पर्यवज्ञान के २ और केवल ज्ञान का १, सब मिलकर ज्ञान के कुल ५१ मेद होते हैं।

आत्मा के खजाने के विषय मे अभी बहुत-कुछ कहना है।



# दसर्वा व्याख्यान

#### आत्मा का खजाना

(3)

#### महानुभावो !

रत्नाकर के समान विज्ञाल जैनश्रुत में बहुत से रत्न पड़े हुए हैं। उनमें से एक महारत्न हैं—श्री उत्तराव्ययनसूत्र! उसके हर अध्ययन में प्रज्ञा का पितृत्र प्रकाश झलझला रहा है और वह मुमुक्षुओं को मोक्ष-साधन का सुन्दर मार्गदर्शन कर रहा है। छत्तीसवें अध्ययन में अल्पससारी आत्मा का विषय आया। उससे हमने आत्मा के स्वरूप की गहरी विचारणा करनी प्रारम्भ कर दी। तत्सवधी अनेक वातों में आत्मा की अमरता देखी, अखडता देखी, सख्या तथा मूल्य का भी विचार किया और अब उसके समृद्ध खजाने की ओर मुड़े हैं। इस समय उसके खजाने की खोज चल रही है।

आत्मा जैसे जान दर्शन-युक्त है, वैसे ही 'वीर्य' से भी युक्त है। वैद्यक में 'वीर्य' का अर्थ 'शुक्र' होता है, पर यहाँ उसका अर्थ 'क्रियाशक्ति' समझनी चाहिए। इस क्रियाशक्ति द्वारा आत्मा कोई भी क्रिया या प्रवृत्ति करने में शक्तिमान होता है। खाना-पीना, सोना-उठना, बैटना-चलना, दौडना, विचारना, वोलना, आनन्द-विनोद करना, भोग-विलास करना, धर्म की आराधना करना, आदि क्रियाएँ आत्मा की इस शक्ति में ही संभव होती हैं। यदि आत्मा में यह शक्ति न हो तो इनमें से कोई क्रिया सम्भव न हो सके!

जड-वस्तुओं में यंत्रादि के प्रयोग से क्रियांगिक उत्पन्न होती है; परन्तु उस किया में और इस क्रिया में बड़ा अन्तर है। यात्रिक क्रिया में सज्ञा (इंस्टिक्ट), विचार (थाट), भावना (फीलिंग) या इच्छा-शक्ति (विल) जैसा कुछ नहीं होता—केवल गति (मोगन) होती है और वह वेग (स्पीड) के पूरे हो जाने पर रुक जाती है, जब कि आत्मा के द्वारा होने-वाली क्रिया में सज्ञा, विचार, भावना और इच्छांगिक का तत्त्व होता है और इसीलिए उसमें विविधता दिखायी देती है। \*

खिलौने का कुता चाबी देने से चलेगा-दौड़ेगा जरूर; पर वह जीवित कुत्ते की तरह इच्छापूर्वक विविध गतियाँ नहीं कर सकता।

मनुष्य, पशु, आदि जीवित प्राणी चलकर कहीं चहुँच सकते है, पर जड़ यन्त्र अपने आप चलकर कहीं नहीं जा सकते। मोटरकार, रेलवे-ट्रेन, स्टीमर, सत्रमरीन, विमान, आदि सब यन्त्रों को खतरे आदि से बचाते हुए, समझदारी से चलाने के लिए 'ड्राइवर' या चालक की जहूरत होती है।

अगर आतमा ग्रुभ कियाओं में प्रवृत्त होगी, तो पुण्य का सचय करेगी, अग्रुभ कियाओं में प्रवृत्त होगी तो पाप का सचय करेगी। इस पुण्य-पाप का फल उसे इस लोक में या परलोक में अवश्य भोगना पड़ता है। इसीलिए, आत्मा को कार्य का कर्ता और भोक्ता माना गया है।

कुछ लोग कहते हैं कि, आत्मा स्वय कोई क्रिया नहीं करती, विलक ईश्वर उसे क्रिया करसे की प्रेरणा करता है, इसलिए वह अच्छी या बुरी क्रिया करने में प्रवृत्त होता है। यहाँ प्रश्न यह होता है कि, अगर ईश्वर ही आत्मा को क्रिया करने के लिए प्रेरित करता हो, तो सिर्फ अच्छे काम

<sup>\*</sup>जो श्रात्मा श्रविकसित स्थिति में होती है, उसकी क्रियाओं में विचार नहीं, सज्ञा-प्रधान रूप से होती हैं। श्राहार, भय, मैथुन श्रीर पिर्मह ये चार मुख्य सज्ञाएँ है। अकारान्तर से दस, पन्द्रह श्रीर सोल्ह सज्ञाओं का भी शास्त्र में उल्लेख है।

ही करने की प्रेरणा क्यों नहीं करता है ? खराव या दुष्ट काम करने की प्रेरणा क्यों करता है ? सब सामान्य बुद्धि के लोग भी जानते है कि दुष्कर्म का परिणाम दुःख है; तो क्या सर्वज्ञ ईश्वर इस बात को नहीं जानता ? अगर, यह जान कर भी वह प्राणियों से दुष्कर्म कराता है, तो इसका मतल्ब तो यह हुआ कि वह उन्हें जानवृझकर दुःख के समुन्दर में दकेलता है। तो फिर 'महादयाछ', 'कृपासिन्धु', 'परमिपता', आदि उसके विशेषण किस तरह सार्थक होगे ?

दुनिया का कानून तो यह है कि, जो अपराध करे वह दंड का पात्र; और अपराध करावे वह भी दड का पात्र! किसी को अपराध करने के लिये प्रेरित करने वाला 'इंडियन पेनल कोड' की दफा १०९ और ११४ के अनुसार दडनीय है। इसी तरह प्राणियों से दुष्ट कर्म या अपराध कराने के लिए ईश्वर भी सजा का पात्र ही गिना जायेगा। अगर कोई यह कहे, 'ईश्वर सबसे बड़ा है, इसलिए उसे सजा नहीं भोगनी पड़ती,' तो इसमें न्याय कहाँ रहा ? बड़ा पुरुष जुर्म करने की प्रेरणा करके छूट जाये और छोटा आदमी जुर्म करने की सजा भोगता रहे, यह तो सरासर अन्याय है! अगर खराब काम की सजा मिल्ती हो—मिल्ती है—तो वह दोनों को मिल्नी चाहिए और एक-सी मिल्नी चाहिए। इस तरह ईश्वर को कर्म का प्रेरक मानने से उसमें अनेक दोषों का आरोप होता है, इसलिए ऐसा मानना योग्य नहीं है।

परन्तु, इस सिद्धान्त की सबसे बड़ी खराबी तो तब प्रकट होती है, जब लोग अनेक प्रकार के दुष्ट कर्म करके भी अपने को जिम्मेटार न मान कर अपने सब पापों की हंडिया ईश्वर के सर फोड़ते हैं। "तूने बराब क्यों पी?", तो कहता है "ईश्वर ने प्रेरणा की!" "तूने मास क्यों खाया?", तो कहता है "ईश्वर ने प्रेरणा की", "तूने बोरी क्यों की?", तो कहता है "ईश्वर ने प्रेरणा की" "तूने व्यभिचार क्यों किया?" तो भी कहता है "ईश्वर ने प्रेरणा की" "तूने व्यभिचार क्यों किया?" तो भी कहता "ईश्वर ने प्रेरणा की"!

कुछ दिन पहले का किस्मा है, एक आदमी के मन मे ऐसा भ्रम होने लगा कि 'मेरे घर के सब लोग हुए हैं।' इसलिए उसने एक रात ईच्चर का स्मरग किया और प्रार्थना की ''हे ईस्वर ! तृ मुझे इन हुएं। का सहार करने की जित्त है।" और, सब का खून कर डाला। सुबह लोगों को खबर हुई। उन्होंने पुलिस को खबर हे दी। पुलिस ने खून के आरोप में उसे गिरफ्तार कर लिया। उसके विरुद्ध कार्रवाई ग्रुरू हो गयी। न्यायाधीश ने पूछा—''तृने इन सब का खून क्यों किया?" तो उसने जवाब दिया—"ईच्चर ने प्रेरणा की थी, इसलिए मैंने खून किये।" यह सुनकर न्यायाधीश ने कहा—"ईच्चर मुझे यह प्रेरणा कर रहा है कि नुझे कॉसी की सजा दूँ, इसलिए नुझे कॉसी की सजा देता हूँ।"

ईश्वर को कर्म का प्रेरक मानने से न्याय और नीति का तथा संयम और सटाचार का कैसा दिवाला निकल जाता है, यह इससे साफ समझ म आ जायेगा। इसलिए अच्छे और बुरे कमां का कर्ता आत्मा ही है और उसके फल उसे अवश्य भोगने पडते हैं।

बृहदारण्यक उपनिपद् में एक स्थल पर आता है-

'यथाकारी यथाचारी तथा भवति, साधुकारी साधुर्भवति, पापकारी पापो भवति, पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति, पापः पापेन । त्रथो खत्वाहुः काममय एवायं पुरुष इति स यथाकामो भवति, तत्क्रतुर्भवति, यत्क्रतुर्भवति तत्कर्म कुरुते तद्भिसंपद्यते ।'

— मनुष्य जैसा काम करता है और जैसा आचरण रखता है, वैसा ही वह बनता है। अच्छा काम करनेवाला अच्छा बनता है, पाप का काम करने वाला पापी बनता है। इसीलिए कहा है कि मनुष्य कामनाओं से बना है। जैसी जिसकी कामना होती है, वैपा वह निश्चय करता है; जैसा निश्चय करता है, वैसा काम करता है वैसा फल पाता है।

इन गव्दों के सुनने के बाद किसी को आत्मा की कर्तृत्व और भोक्तृत्व शक्ति के बारे में कोई शका न रह जानी चाहिए।

आतमा की क्रियाशक्ति को काम में लगाने को पुरुपार्थ कहते हैं। इस पुरुपार्थ के योग से ही धर्म की आरायना हो सकती है। पुरुपार्थ न किया जाये तो अहिंसा का पालन नहीं हो मकता और सयम में भी स्थिरता नहीं आ सकती। धर्म होना होगा तो हो जायेगा, ऐसा मानकर बैठे रहे तो धर्म का आराधन कभी भी नहीं हो सकता। उसके लिए दृढ़-संकृत्प करना चाहिए और आत्मा का वीर्य निरन्तर स्फुरायमान करना चाहिए। इस और केशव की बात मुनिये आपको इत्मीनान हो जायेगा।

### हंस श्रौर केशव की बात

एक गाँव के बाहर दो भाई चले जा रहे थे—उनमें हस बड़ा था, केशव छोटा! रास्ते में गुरु महाराज मिले। उन्होंने उपदेश दिया— ''रात्रि-भोजन नरक का दरवाजा है, उसका त्याग करो।'' उसी वक्त दोनों भाइयों ने रात्रिभोजन न करने की प्रतिज्ञा हे ली।

काम पूरा करके घर छोटे तो रात हो गयी थी, इसिटए उन्होंने खाने के लिये ना कह दिया। पिता ने पूछा—"क्यों नहीं जीमना?" तो उन्होंने प्रतिज्ञा की बात बता दी। पिता को यह विच्कुल नहीं रुचा। उसने घर में कह दिया—"कल से इनको दिन के ममय कुछ भी खाने को न देना!"

सुबह दोनों को दुकान पर ले गया और शाम तक नहीं छोड़ा। रात को वापस आये तो माता ने भोजन सामने रखा, लेकिन प्रतिज्ञा में दृढ रहते हुए दोनों ने भोजन करने से इनकार कर दिया। मॉ-बाप ने मान लिया कि आज नहीं तो कल खायेंगे।

दूसरे दिन भी पिता ने उन्हें दुकान छे जाकर ज्ञाम को छोड़ा और वे रात में घर पहुँचे। उस वक्त उनके आगे खाना रखा गया, पर उन्होंने उसकी तरफ देखा भी नहीं। इसी तरह चौथा दिन हो गया। पिता ने कह िटया—''मेरे घर में रहना हो तो रात को खाना पड़ेगा, नहीं तो तुम लोग अपना रास्ता देख लो ।'' इस पर दोनो भाई वहाँ से चल दिये। पर उस वक्त हंस को कुछ दोला देखकर, पिता ने उसका हाथ पकड लिया और उसे घर में रख लिया।

केशव अपनी प्रतिना में अचल रहा। परन्तु, ऐसा बनता रहा कि उसे दिन में कुछ खाना न मिल्ता, इसिल्ए उसे कड़ाके पर कड़ाके होते रहे। इस तरह सातवॉ टिन हो गया तब वह आधी रात के समय भड़ीरव यक्ष के मंदिर के पास आ पहुँचा।

पूनम की रात थी और लोग वहाँ यक्ष की प्रार्थना करते हुए बैटे ये। उनकी ऐसी प्रतिज्ञा थी कि उस समय जो कोई अतिथि आ जाये, तो उसे जिमा कर जीमना। वे केशव को देखकर हर्पित हुए और उसे जिमाने की तैयारी करने लगे। परन्तु, केशव ने उन्हें सूचित कर दिया—"मुझे जीमना नहीं है, इसलिए कोई तैयारी न करें।"

लोग उससे अनुनय-विनय करने लगे—"भाई, ऐसा क्यों करते हो ? हम सब यहाँ भूखे बैठे हैं। तुम जीम लो तो हम भी जीम सकेंगे।" सात दिन का कड़ाका है, लोगों का बड़ा अनुरोध है, परन्तु केशव अपनी प्रतिज्ञा से चलित नहीं हुआ। वह लोगों से नम्रतापूर्वक कहने लगा—"मुझे रात में न खाने की प्रतिज्ञा है। इसलिए आप मुबह तक ठहर जाय तब मैं खा लॅगा।" लोग कहने लगे—"अगर तुम इस वक्त नहीं जीमोंगे तो बात कल मध्यरात्रि तक टल जायेगी और तब तक तो कितने ही भूख के मारे मर भी जायेगे; इसलिए भले होकर हमारी बात मानों। तुम्हें रात में न जीमने की प्रतिज्ञा हो तो भी बहुतों के कल्याण की खातिर खालो।" परन्तु, ये वचन केशव को उसकी प्रतिज्ञा से विचलित न कर सके।

अब उसी समय यक्ष प्रकट हुआ और हाथ में मुद्गर लेकर केशव के सामने आया। वह क्रोध से आगव्यूला होकर भड़क कर कहने लगा—"त् इन लोगो का कहना क्यो नहीं मानता ? अगर जिन्टगी चाहता है तो इसी वक्त खाले नहीं तो इस मुद्गर से तेरा सर फोड डालॅगा !''

यात्रार्थी यक्ष को देखकर हर्प व्यक्ति करने लगे, पर केशव की स्थिति वडी अटपटी हो गयी। वह सोचने लगा—'अव क्या करना? यह यक्ष मुझे जिन्दा नहीं छोड़ेगा। इसका कहा मानकर जान बचाना कि प्रतिज्ञा की रक्षा करके प्राण का बलिटान करना?" अगर उसकी जगह कोई कच्चा आदमी होता तो वह यत्त् की धमकी मे आकर चुपचाप खाने बैठ जाताः पर केशव ने बडी हिम्मत दिखलायी और कह दिया—''आप को जो करना हो सो करो, मै इस वक्त नहीं जीम सकता।''

उस वक्त यथ ने उसे प्रतिज्ञा देनेवाले गुरु को हाजिर किया और गुरु महाराज कहने लगे— "अब बहुत हुआ। त् बहुतों के भले की खातिर जीम ले!" इस पर केशव विचारने लगा कि, 'जिस गुरु ने मुझे रात में न खाने की प्रतिज्ञा दी, वह मुझसे रात में खाने के लिये कैसे कह सकते है ? इसमें कुछ दगाबाजी होनी चाहिए। इसलिए वह चुप खडा रहा। तब यक्ष ने कहा— "अगर तृ नहीं मानता तो इस प्रतिज्ञा देनेवाले गुरु को और तुझे दोनों को मार डालूँगा।" यह कहकर उसने गुरु पर मुद्गर का प्रहार किया। गुरु आर्तनाद करने लगे, लेकिन अब भी केशव को लगा— "मेरा गुरु तो ऐसा शक्तिशाली है कि, उसे कोई यक्ष इस तरह सता नहीं सकता और वह मुझसे इस तरह खाने के लिए भी न कहेगा, इसलिए मुझे इस धोखे में नहीं आ जाना चाहिए।"

यक्ष ने देखा कि इससे भी केशव डिगता नहीं है, इमलिए वह गुरु को छोड़कर उस पर झका और दॉत किटकिटाकर मुद्गर उठाकर बोला— "देख मेरी आजा न मानने का नतीजा!"

एक महाबलवान् यक्ष का फौलादी मुद्गर सर पर पड़े तो आदमी का क्या हाल हो। पर, वहाँ हकीकत कुछ और ही बनी। उसके सर पर तुला हुआ मुद्गर गायव हो गया, यक्ष भी गायब हो गया, यात्रार्थी भी गायब हो गये ! एक महातेजस्वा देव उसके सामने खडा था ओर कह रहा था—
"केशव ! यह सब देवमाया थी । तेरी अडिंग प्रतिज्ञा से में प्रसन्न हुआ हूँ,
इसिलए तुझे तोन वरदान देता हूँ—आज से सातवे दिन तृ राजा होगा;
तेरे शरीर के प्रक्षाल से हर रोग दूर हो सकेगा, तेरी हर उत्कट अभिलापा
को में पूर्ण करूँगा।" इतना कहकर देव अदृश्य हो गया।

दूसरे दिन केशव एक नगर में टाखिल हुआ और वहीं पारणा की। द दिन वहाँ गुजारे। वह रात को सोया हुआ था, उस वक्त गाँव का नि.पुत्र राजा मरण को प्राप्त हुआ। मित्रियों ने पचिट्य किया। हिथनी को सूंड में कलग देकर लोग नये राजा की गोध में निकले। हिथनी चलते-चलते वहाँ आयी जहाँ केगव सो रहा था, और आकर कलश उसके सर पर टार दिया। इसी तरह और भी चार दिव्य हुए। इसलिए मंत्री उमे राजा स्वीकार करके राजमहल में लेगवे और उसे गहीं पर बिटाकर विविवत् उसका अभिपेक किया। इस प्रकार देवता का दिया हुआ प्रथम वरदान पूरा हुआ।

कुछ दिनो बाद केशव नगर मे धूमने निकला, वहाँ उसने एक फटेहाल भिखारी-सरीखे बृढे आदमी को देखा। उसका चेहरा देखते ही वह पहचान गया कि वह उसका पिता है। दौडकर पैरो पडा और पूछा—"पिताजी! यह क्या ?" पिता ने भी उसे पहचान लिया और बोला—"बेटा केशव! तू यहाँ कहाँ ?" केशव ने कहा—"में यहाँ का राजा हो गया हूँ।" फिर सब बात सुनायी। पिता ने कहा—"भाई! तुने अच्छा किया कि देक न छोड़ी, जिससे कि ऐसे अच्छे दिन देखने का समय आया। में तो जिस दिन से तू गया उस दिन से दुःखी-दुःखी रहा हूँ। उस दिन तेरे भाई इस ने रात्रि-भोजन किया, उसमे किसी जहरीले जन्तु की लार आ गयी, जिससे उसे कै-दस्त होने लगे। बहुत उपचार करने पर भी वह टीक नहीं हुआ। उसका शरीर नीला पड़ गया और सारे शरीर में वेदना होने लगी। बहुतेरे उपाय किये, मगर वह वेदना न मिटी। आखिर एक

अनुभवी बृद्ध वैद्य ने कहा तुम तीस दिन के अन्टर अमुक औपध छे आओ तो तुम्हारा पुत्र अच्छा हो जायेगा, और कोई उपाय नहीं है।" इसलिए में औषध की तलाश में निकला हूं और गॉॅंव-गॉंव भटक रहा हूं।"

यह मुनकर केशव को वहा दुःख हुआ। अपना अग घोकर छिडका। जाता तो उसका रोग जरूर मिट जाता, पर वह तो सैकड़ों मील दूर या, वहाँ क्या हो १ इतने में देव का तीसरा वरदान याद आया। उसने उत्कट इच्छा की कि वह और उसके पिता अपने मूल घर में पहुँच जायं। देव ने जरा-सी देर में उन्हें वहाँ पहुँचा दिया। देव निमिषमात्र में यथेच्छ कार्य कर सकते है, यह समरण रखना चाहिए।

केशव ने अपने शरीर का घोवन हस पर छिड़का कि, उसका शरीर मूल रग में आ गया और उसकी वेदना भी शान्त हो गयी। सब ने केशव को बहुत धन्यवाद दिये और भविष्य में रात्रि-भोजन न करने की प्रतिज्ञाएँ लो। किर अपने सब कुटुम्बीजनों को साथ लेकर वह अपने राज्य में गया और धर्म का पालन करके सुखी हुआ।

तात्पर्य यह कि धर्म का आराधन करने के लिए हढ़ सकल्प और पुरुषार्थ की बड़ी आदश्यकता है।

# पुरुषार्थ की प्रतिष्ठा

व्यवहार में भी पुरुषार्थ की प्रतिष्ठा कम नहीं है। जो काम हाथ में लिया कि फिर उसके पीछे सतत लगा रहने वाला दुष्कर कार्यों को भी पूर्ण कर यहा वा भागी बनता है। महाभारत में जय प्राप्त करना कोई साधारण काम नहीं था, पर पाडवों ने पुरुषार्थ न छोड़ा तो अन्त में मफल हुए और दुनिया में अपना नाम अमर कर गये। श्री रामचन्द्रजी ने लका में विजय कैसे प्राप्त की १ सैन्य में बानर थे, समुद्र पार करना थाः मुकाबले पर महाबली रावण था, फिर भी पुरुषार्थ करते रहे तो विजय की

वरमाला उनके गले में पड़ी। कवियों, लेखकों, पत्रकारों और राजनीतिज्ञों के जीवन में भी इस सत्य की पुष्टि करने वाले अनेक उदाहरण मिल जायेंगे।

कुछ होग कहा करते हैं कि, लक्ष्मी तो भाग्य का खेल हैं; पर भाग्य भी पूर्व-भव के पुरुषार्थ के सिवाय क्या है १ पूर्व-भव में जो पुण्य कमाया उसी का नाम तो सद्भाग्य है, यानी आखिरकार सारी बात पुरुषार्थ पर आकर ठहर जाती है।

### , पुरुपार्थ के पॉच दर्जे

पुरुपार्थ के पाँच दर्ज माने गये हैं । 'उत्थान' यानी आल्स छोड उठ कर खड़ा हो जाना; 'कर्म' यानी कार्य में सल्पन हो जाना, 'चल' यानी कार्य में काया, वाणी और मन का शक्ति भर उपयोग करना, 'वीर्य' यानी कार्य की सफलता का उल्लास, आनन्द, मनाते रहना, और 'पराक्रम' यानी कठिनाइयों का सामना करते हुए धैर्यपूर्वक डटे रहना । भगवान् महावीर ने साधनाकाल में कैसा पराक्रम दर्शीया था, वह आप जानते हैं।

गोशाटक कहता था—''जगत में सब भाव नियत हैं, इसिल्ए उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पराक्रम से कुछ नहीं होने वाला । मुख-दुःख नियत है और वे प्राणी को अवशय भोगने पड़ते हैं।" उसके इस नियतवाद की निस्सारता महावीर प्रभु ने किस तरह दर्शांग्री थी यह शास्त्र में दिया हुआ है।

# नियतिवाद की निरर्थकता पर सदालपुत्र का दृष्टान्त

पोलासपुर में सहालपुत्र-नामक एक गृहस्थ रहता था। उसके पास पुष्कल धन था—एक कोटि हिरण्य निधान में था, एक कोटि व्याज में लगा हुआ था और एक कोटि अपने व्यवहार-धधे के उपयोग में था। उसके पास दस हजार गार्थे थीं। उसकी मालिकी में पाँच सौ हाट पोलासपुर नगरी के बाहर थे। उनमें उसने बहुत से आदमी लगा

रखे थे। वे वरतन आदि बनाते थे और उन्हें राजमार्ग में जाकर वेचने थे। सद्दालपुत्र की पत्नी का नाम अग्निमित्रा था।

महालपुत्र गोझालक का भक्त था इमलिए नियतिवाद का हत अद्वाल था। एकबार वह अपने बगीचे म बैठा था। वहाँ आकाशवाणी हुई—"कल यहाँ एक सर्वज, सर्वदर्शी, बैंटोक्य-पृज्ञित महापुरुप प्धारेगे। उनकी त बन्दना करना और अशनपानादि का निमत्रण देना।"

सद्दालपुत्र ने समझा कि ऐसा महापुरुप तो मेरे गुरु गोगालक के अतिरिक्त कोई हो नहीं सकता परन्तु दूसरे दिन श्रमण भगवान् महावीर वहाँ पवारे। आकाशवाणी हुई थी, इसिलए महालपुत्र उनके दर्शन के लिए गना। उस समय भगवान् ने आकाशवाणी की वात कही। इससे सद्दालपुत्र को आइचर्य हुआ और उनके प्रति श्रद्धावान हुआ। फिर, उसने भगवान को अपने लिए आवश्यक वस्तुएँ लेने का निमंत्रण दिया।

एक बार सद्दालपुत्र कच्चे बरतने। को धृप में मुखा रहा था। वहाँ भगवान पधारे और उससे कहा—'हे सद्दालपुत्र! यह बरतन किस तरह बना?'' यहालपुत्र ने कहा, ''भगवन्! पहें तो यह मिट्टी था। फिर उसे ग्राकर चाक पर चढाया गया, तब यह बरतन की शक्ल में आवा।''

भगवान ने कहा—"उसमे उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पराक्रम की जरूरत पड़ती है या नहीं ?" इस प्रश्न से सहालपुत्र चमका, पर उसने अपने आजीविक-सिद्धान्त के अनुसार जवाब दिया कि, "भगवन्! उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पराक्रम विना ही वह नियति-रूप से बनता जाता है।"

भगवान् ने कहा—"हे सहालपुत्र । कोई आदमी तेरे इन त्ररतनां को उठा ले जाये, फेंक दे, फोइ डाले अथवा तेरी इस अग्निमित्रा भार्या के साथ भोग भोगे तो त् उने सजा दे या नहीं ?" सद्दालपुत्र ने कहा—"हे भगवन्। में उस दुष्ट आदमी को जरूर पकडॅ, बॉर्जू और मारूँ।"

भगवान् ने कहा-- "अगर सब कुछ किसी के उत्थान, कर्म, बल, बीर्य और पराक्रम बिना ही नियति के अनुसार होता है, तो कोई बरतन चुराता नहीं, फोडता नहीं, तेरी स्त्री के साथ भोग भोगता नहीं, तो फिर तृ किसलिए उस पुरुप को पकड़े, बॉबे और मारेगा ? तेरे हिसाब से तो सब नियत है और किमी के प्रयत्न बिना होता जाता है।"

इन शब्दों ने महालपुत्र की ऑखें खोल दीं। फिर उसने भगवान् का सिद्धान्त सुनने की इच्छा प्रकट की। भगवान् ने उसे अपना सिद्धान्त अच्छी तरह समझाया। उसने अपनी स्त्री-सिहत भगवान् के सिद्धान्त को स्वीकार किया और उनसे आवक के बारह वत लिये। उन वतों का पालन उसने ऐसी हहता से किया, कि प्रभु महावीर के मुप्रसिद्ध आवकों में स्थान प्राप्त कर लिया।

जैमे कमों के कारण आत्मा की ज्ञान-दर्जन शक्ति दब जाती है, उसी तरह क्रियाशक्ति भी दब जाती है। इसीलिए विभिन्न प्राणियो म उसकी तरतमता दिखायी देती है। जब कर्म के आवरण बिलकुल हट जाते है, तब आत्मा उस शक्ति का स्वामी बन जाता है। परमात्मा

<sup>\*</sup> भगवान् बुद्ध ने भी गोशालक के नियतिवाद को निकृष्ट गिना या। श्रगुत्तर-निकाय के मक्दाल वर्ग में कहा है—'हे भिन्नुश्रो। इस श्रवनि पर मिथ्यादृष्टि-सरीखा कोई श्रहिनकर पापी नहां है। मिश्यादृष्टि सब में वडा पापी है, वयांकि व्ह सद्धर्म में विमुख रण्नता है। हे भिन्नुश्रो। ऐमें मिथ्यादृष्टि जीव बहुत हैं, पर मोब-पुरुष गोशालक जैसा श्रन्य का श्रहित करने वाला में किसी श्रीर को नहीं देखता। ममुद्र का जाल जैमें बहुत सी मछिलयों के लिए दु खदायी, श्रहितकर श्रीर धातक निकलती है, उसी तरह इस मसार-मागर में मोधपुरुष गोशालक बहुत से जीवों को श्रम में डालकर दु खदायक श्रार श्रहितकर निकलता हे ...मक्खिल गोशालक का वाद सब श्रमणवादियों में निकृष्ट है।"

महाबीर ने जन्म के दिन ही, मेर-पर्वत पर चांसट इन्हों द्वारा होते हुए अभिषेक के समय, अपने पैर के अंग्हें को जरा ही टबाकर लाख योजन के मेर पर्वत को कपायमान कर दिया था। वैसी शक्ति हम मं भी है; पर वह कमों में टबी हुई है। मारे जगत् का ध्वस और रक्षण करने की शक्ति आत्मा में है। कमों के कारण हम कमजोर है। कमों का नाश होने के साथ ही आत्मा अनन्त शक्तिशाली बन जाती है।

#### श्रद्धा

पुरुपार्थ श्रद्धा से पेटा होता है और श्रद्धा से ही आगे बहना है। आपके मन में यह श्रद्धा हो कि में अमुक रास्ते चलेंगा और अमुक फासला तय करूँगा तो अमुक स्थान पर पहुँचूँगा, तभी आप उस रास्ते को पकड़ते हैं और, चलना गुरू कर देते हैं। आपके मन में यह श्रद्धा हो कि मैं अमुक प्रकार का भोजन करूँगा तो मेंग बारीर स्वस्थ-बल्ष्टि रहेगा, तभी आप वह भोजन करते हैं। और आपके मन में ऐसी श्रद्धा हो कि अमुक धंधा करूँगा तो धन कमा सकूँगा, तभी आप वह धंधा करने के लिए तैयार होते हैं और उस धंवे को करने लगते हैं।

आदमी रस्ती के सहारे चाहे जितनी ऊँची भीत पर चढ जाता है, लेकिन अगर रस्ती ट्रट जाये तो क्या होता है ? श्रद्धा के बारे में भी ऐसा ही समझना चाहिए, कारण कि वह भी एक प्रकार का अवलम्बन है ! श्रद्धा दूटी, विश्वास डिगा, कि प्रवृत्ति लत्म ! अगर आपके मन में यह टस जाये कि अमुक ध वे में बरकत नहीं होने वाली, तो क्या फिर आफ उस ध षे को करेंगे ?

धर्माचरण मे श्रद्धा को पहला स्थान दिया जाता है। श्रद्धारित किया पूरा फल नहीं देती। अगर आपको धर्म-प्रवर्तक के प्रति श्रद्धा हो, धर्म- गुरु के प्रति श्रद्धा हो, तो उसके सिद्धान्तो को आचरण में लाने के लिए तैयार होओ। इसलिए प्रथम श्रद्धा की पुष्टि की जाती है।

श्रद्धा किस पर रखी जाये ? यह भी विचारने योग्य है। गलत दवा पर श्रद्धा रखकर उसका सेवन करते रहें तो फायदा तो दूर रहा, नुक-सान अवन्य हो। देच, गुरु और सिद्धान्तों के विषय में भी ऐसा ही समझना चाहिये। जो कुटेंच, कुगुरु और कुवचन में श्रद्धा रखकर उनका अनुसरण करते हैं, उन्हें फायदे के बजाय नुकसान जरूर होता है। इसीलिए शास्त्रकारों ने देच, गुरु और पवचन की परीक्षा करने के लिए कहा है और उनमें जो सच्चा लगे उसी का अनुसरण करने का आदेश दिया है।

मुदेव, सुगुर और सुधर्म की श्रद्धा को 'सम्यक्तव' कहा जाता है } सम्यक्त्व के प्रताप से ही ज्ञान और किया सफल होती है। कोई आदमी चहुश्रुत हो और धार्मिक किया भी करता हो, लेकिन अगर सम्यक्त्व-श्रूत्य हो तो उसका आव्यात्मिक विकास नहीं होनेवाला। शास्त्रकार भगवंत कहते है:

> विना सम्यक्तवररनेन वतानि निखिलान्यपि। नश्यन्ति तत्त्वणादेव ऋते नाथाद्यथा चम्ः॥ तद्विमुक्तः क्रियायोगः प्रायः स्वरूपफलपदः। विनानुकूलवातेन कृषिकर्म यथा भवेत्॥

—सम्यक्त्व-रत्न विना सब व्रत सेनापति रहित सेना की तरह तुरन्तः ही नाग पाते है। अनुकूल पवन विना जैसे खेती फलदायक नहीं होती; उसी प्रकार सम्यक्त्व विना सब क्रियाएँ प्रायः अल्प-फलटायी होती है।

श्रावक के वारह त्रत सम्यक्त्व का मूळ कहलाते हैं, कारण कि उनमें पहले सम्यक्त्व और तब त्रत दिये जाते है। सम्यक्त्व के विषय में आगे बहुत विवेचना करना है; इसलिए यहाँ उसका विस्तार नहीं करते, पर इतना बतलाये देते हैं कि, मम्यक्त्व आत्मा का मूल गुण है। इसलिए, उसका विकास अवस्य करना चाहिए। जिसका सम्यक्त्व निर्मल और हद्द होगा, वह कभी मुक्ति अवस्य पायेगा।

होग आनन्द की तहाश करते है। कोई खान में, कोई पान में, कोई गान में, तो कोई तान में। किसी को वह कचन में दिखलायी देता है, तो किसी को कामिनी में। किसी को वह मकान महहों में दिखायी देता है, तो किसी को मान-पान और अधिकार में दिखायी देता है। होकन, यह सब भ्रम है, मायानाल है। इनमें से किसी में न तो आनन्द है, न आनन्द देने की शक्ति। यह तो कस्त्री-मृग सी स्थिति है। कस्त्री-मृग को कस्त्री की मीठी सुगध आती है, उससे वह मोहित होकर उसकी तलाश में बन में भ्रमता है, पर वह उसका मूल स्थान नहीं शोध सकता। कस्त्री है अपनी नाभि में और हूँ हता है बाहर । इसी तग्ह आनन्द का ओत बहता है आपकी आत्मा में और आप उमें हूँ हते हैं बाहर, तो वह आपको कैसे मिल सकता है!

खानपान, गानतान आदि में आपने आनन्द माना है, इसिलए वह आनन्ददायक लगते हैं अर्थात् वह आनन्द खानपान, गानतान आदि में नहीं, बिल्क आपकी मान्यता का है। वह मान्यता बदल जाये तो उनमें से कौन-सी वस्तु आनन्द दे सकेगी? अरुचि के रोगी को मेवा-मिटाई अच्छी नहीं लगती। जिसका जवान लड़का मर गया हो, उसे गाना-वजाना अच्छा नहीं लगता। कचन भी सबको आनन्द नहीं दे सकता। त्यागी-वैरागी को वह कटक समान लगता है। कामिनी का भी ऐसा ही है। जर तक मन में मोहगय का ताड़व चलता रहता है, तभी तक वह आनन्दजनक लगती है, पर वह ताड़व स्का कि वह बन्धन रूप दिखने लगता है और उसके पाश से छूट जाने की भावना होती है।

मान्यता वदल जाये तो महल भी भैटखाना सरीखा लगता है, मानपान मिथ्योपचार लगते हैं और अविकार आकुलता पैदा करने लगता है।

आतमा इन सब चीजो मे आनन्द मानती है; इसका कारण उसकी विभावद्या है। विभावद्या अर्थात्—मोहग्रस्त स्थिति । यह स्थिति ज्यो-ज्यो दूर होती जाती है, त्यो त्यो वह स्वभाव में आता जाता है और निजानन्दरसलीन रहने लगता है।

आत्मा के खनाने में आनन्द ठूँस ठूँसकर भरा है, इसीलिए वह आनन्दधन कहलाता है। वह आनन्द कभी कम नहीं होता, वह आनन्द कभी नष्ट नहीं होता। वह अक्षय और अविनाशी है। सिद्ध भगवान् ऐसे आनन्द में सदा रमण करते रहते है और वहीं सब आत्मार्थी पुरुषों का लक्ष्य है।

आप मोह को छोड़े दें तो इस आनन्द का अनुभव होने लगे। एक वार इस आनन्द का अनुभव हुआ कि फिर आपको पौद्गलिक आनन्द अच्छा नहीं लगेगा, पौद्गलिक आनन्द की इच्छा भी नहीं होगी। जिसे चक्रवर्ती का भोजन मिलता हो वह कोदों के भोजन की इच्छा क्यूँ करेगा?

आत्मा का खजाना अपूर्व है। इस जगत् की पार्थिव वस्तुऍ उसका मुकावला नहीं कर सकतीं।

# ग्यारहवाँ व्याख्यान

# सवज्ञता

महानुभावो !

श्री उत्तराव्ययन सृत्र के छत्तीसवे अव्ययन में विणित आत्मा के विषय पर अब तक काफी विवेचन हो चुका है। वह आपको याद होगा। खास-खास बातें तो आपको याद होगी ही। सुने हुए विषय का चिन्तन-मनन करते रहने से उसका रहस्य प्रकट हो जाता है। स्वाध्याय के पाँच प्रकारों में तीसरा प्रकार 'परावर्तना' है। इसका अर्थ यह है कि जो कुछ सीखे हो, उसे स्मरण करते रहना चाहिए। एक गुरु चेळे से पूछता है—'पान क्यों सड़ा? घोड़ा क्यों अड़ा १ विद्या क्यों मृत्वी १ रोटी क्यों जली १' चेळा होशियार था। उसने चारों सवाळों का एक जवाब दिया—'फेरा न था।' इसळिए जो कुछ सुनो-सीखों उसे 'फेरते' रहने की जरूरत है।

पिछले व्याख्यानों मे केवलजान अर्थात् सर्वजता का निदेश हुआ है। आज उसी पर कुछ विवेचन करेंगे।

'जान' और 'दर्शन' आतमा का स्वभाव है, इसिल्ए आतमा कमी जान-दर्शन-रहित नहीं होता। निगोद-अवस्था मे जान न्यूनतम होता है; केवलजानी हो जाने पर अधिकतम केवलजानी माने पूर्णजानी, सर्वज्ञ। यह त्रिलोक, त्रिकाल के समस्त द्रव्यों को समस्त पर्यायों को युगपत्, एक साथ, जानते हैं।

कर्मवशात् ससार मे परिस्नमण करता हुआ आत्मा 'देव', 'मनुष्य', 'तिर्य च' और 'नारकी' इन चार गतियो मे से किसी-न-किसी मे अवश्य

जाता है। पहले यह बतायेंगे कि केवल्जान इनमें में किस गति में होता है।

देवों को मुख-वैभव बहुत होता है, परन्तु चारित्र नहीं होता। उनकी हादिक अभिलाषा रहती है कि अगर हमें दो बड़ी के लिए सामायिक की सामग्री मिल जाये, चारित्र की प्राप्ति हो जाये, तो हमारी देवगति सफल हो जाये। पर, वह सामग्री उन्हें प्राप्त नहीं होती। देवों को अवधिज्ञान तो जन्म से ही होता है, पर चारित्र के अभाव में वे 'केवलज्ञान' प्राप्त नहीं कर सकते।

नारकी जीव भी, देवों की तरह, जन्म से ही अवधिजानी होते है, परन्तु चूंकि दु:ख का निरन्तर अनुभव करते रहते हैं; इसलिए चारित्र-परिणामी नहीं होते। अतः उन्हें भी केवलजान नहीं हो सकता।

तिर्य चो की हालत कैसी दर्दनाक होती है, आप जानते ही है। उन्हें भूख, प्यास, ठडी, गरमी, आदि अनेक कप्ट सहते रहना पड़ता है, उनमें चारित्र के परिणाम कैसे हो ? तिर्यं चो को सज्ञी पचेन्द्रियों के निमित्त-चगात् जातिस्मरण ज्ञान होता है और वे अपना पूर्वभव देख सकते हैं। उन्हें निमित्तवगात् अवधिज्ञान भी होता है। परन्तु चारित्र के अभाव से वे केवलज्ञान नहीं पा सकते।

१—सामाइयसामिंग देवा वि चितति हिययमञ्जिमि । जइ होइ मुहत्तमेग, ता श्रम्ह देवत्तणं सुलहं ।।

२—श्री तत्त्वार्थस्त्र के प्रथम श्रध्याय में 'यथोक्तनिमित्त पड्विकल्प शेपाणाम्' ॥ २३ ॥ इम स्त्र से यह दर्शाया गया है कि देवो श्रीर नारिकयों के श्रलावा दूसरों को निमित्तवरात श्रविधिज्ञान होता है।

३—तियं चों में महावर्तों का आरोप होने पर भी उनमें चारित्र के परिणामों का अभाव होता है, यह बात श्री जिनमद्रगणि चमाश्रमण ने विरोषणवती-नामक अन्थ में रपष्ट की है।

वाकी रही मनुष्यगित, उसमे चारित्र होने से केवल्जान सभव है। मनुष्यगित को श्रेष्ठ मानने का यही कारण है। मनुष्यभव विना चारित्र नहीं है, चारित्र विना केवल्जान नहीं है, और केवल्जान विना मुक्ति नहीं है।

ज्ञान के मित, श्रुत, अविव, मनःपर्यय और केवल ऐसे जो पॉच प्रकार वतलाये हैं, वे सब मनुष्य को हो सकते है। मित और श्रुत ज्ञान तो उनमें सहज होता है, अविध, मनःपर्यय और केवल लिव्यजन्य होते हैं।

केवलज्ञान किसी का दिया हुआ नहीं आता। उसे स्वय ही प्राप्त करना होता है। जो पुर पार्थ करता है, अर्थात् सयम-जप-तप-ध्यान के मार्ग पर चलता और अप्रमत्त रहना है, उसे वह प्राप्त होता है। आज तक अनन्त केवली हो गये हैं। उन सब ने केवलज्ञान की प्राप्ति इसी प्रकार की है। और, आगे जो अनन्त केवली होनेवाले हैं वे भी केवलज्ञान की प्राप्ति इसी प्रकार करेंगे।

केवलजानी अपना कल्याण करते हैं और दुनिया का भी कल्याण करते हैं। आपको भी स्व-पर कल्याण करना हो, तो केवलजानी वनने का ध्येय रखना चाहिए। यद्यपि इस काल में यहाँ केवलजान नहीं होता, फिर भी उसकी प्राप्ति का इह सकल्प रखकर पुरुषार्थ करते रहे, तो जीव्र ही किसी न किसी भव में आप अवश्य केवलजानी हो जायेंगे। यह कभी न भूलिये कि, इह सकल्प और पुरुषार्थ जीवन को सफल बनाने के अमोघ उपाय है।

अभी तो हम अपनी पीठ के पीछे क्या हो रहा है, यह भी नहीं देख सकते, क्योंकि हमारी देखने की शक्ति मर्यादित है। परन्तु, केवलज्ञान-केवलदर्शन हो जाने के बाद हम सर्वज्ञ और सर्वदर्शी हो जाते हैं।

उल्लु रात में देख सकता है, दिन में नहीं देख सकता। कौआ दिन में देख सकता है, रात में नहीं देख सकता। हम ज्यादा अंधेरे में नहीं देख सकते। परन्तु, केवलजानी हो जायं तो निविड अधकार में भी देख सकते हैं। केवलज्ञानी मृगावती साट्यी ने घोर ॲघेरे में भी काले नाग को जातें हुए देख लिया था। कथा है:—

भगवान् महावीर कौशाम्त्री में त्रिराजे हुए थे। चन्द्र और सूर्य अपने स्वामाविक विमानों में उनकी वन्दना करने आये। उन विमानों के प्रकाश से आकाश प्रकाशित रहा, इसलिए लोग दिन समझकर रात को देर तक बैठे रहे। साध्वी मृगावती का भी ऐसा ही हुआ; यद्यपि उसकी गुरुणी महत्तरा चन्दनत्राला योग्य समय अपने स्थान को चली गयी थी।

जब मृगावती को अपनी गलती माल्रम हुई, तो उसे आघात लगा और वह अपनी भूल के लिए पश्चात्ताप करने लगी। वह उपाश्रय में पहुँचकर चंदनबाला से क्षमायाचना करने लगी। गुरुणी चन्दनबाला ने कहा—"साब्वियों को रात को देर तक बाहर नहीं रहना चाहिए। उन्हें समय पर उपाश्रय मे आ ही जाना चाहिए।"

मृगावती कोई सामान्य साध्वी नहीं थी। वह महाराज चेटक की पुत्री थी; कौशाम्बी की राजरानी थी, ससारपक्षसे चन्दनबाला की मौसी थी। वह चाहती तो बचाव कर सकती थी, पर भूल का बचाव क्यों किया जाये; यह सोचकर वह चुप रह गयी। उसने दिल को समझा लिया कि 'जब सर्वस्व छोड़ दिया है, तो इतनी स्खलना भी क्यो हो?' वह शुद्ध भावना से दारुण पश्चात्ताप करने लगी। उस पश्चात्ताप के प्रताप से उसकी कर्मश्रखलाएँ दूट गयीं, घातिया कर्मों का नाग हो गया, और उसे केवल-जान प्रकट हो गया।

मुगावती का सथारा चन्दनबाला के सथारे के पास था। उस वक्त उपाश्रय में रात का प्रगाढ अन्धकार व्याप्त था। इतने में मृगावती वे चन्दनबाला के हाथ की तरफ आता हुआ एक काला नाग देखा। उसने चन्दनबाला का हाथ ऊँचा कर दिया और नाग चन्दनबाला के हाथ के नीचे से निकल गया। चन्दनबाला जग गयी। "हेकिन तुमने ऐसे प्रगाढ़ अन्धकार में उस सर्प को देखा वैसे ?"— चन्डनवाला ने आव्चर्य से पूछा ।

"आपके प्रताप से हुए केवलजान के द्वारा, '—मृगावती ने विनय-पूर्वक जवाव दिया। उसी समय चन्दनवाला उटकर खडी हो गयी और उसने मृगावती के चरणों में गिरकर आज्ञातना के लिए क्षमा मॉगी। इस तमाम घटना पर विचार करके उसके हृदय में भी प्रायक्ष्चित की आग प्रज्वलित हो गयी और उसमें सब घातिया कर्म जलकर भस्म हो गये और उसे भी केवलजान प्रकट हो गया।

किन्हीं लोगों को सर्वजता की बात इसिलए गले नहीं उतरती कि, आजकल कोई सर्वज प्रत्यक्त देखने में नहीं आता। लेकिन, हर एक वस्तु प्रत्यक्ष प्रमाण से ही सिद्ध नहीं होती। कुछ शास्त्राधार से, कुछ युक्ति से, और कुछ अनुभव से सिद्ध होती है। दूसरे, आज कोई सर्वज भले ही न बताया जा सके, पर ऐसे व्यक्ति देखने में आते हैं कि जिनसे हम सर्वज्ञ का अनुमान कर सकते हैं। इसे हम यहाँ विस्तार से समझायेंगे।

गास्त्रों में वताये हुए जान के पाँच प्रकारों में एक केवलजान है। अगर केवलजान सर्वजता-जैसी कोई वस्तु इस विश्व में न होती, तो शास्त्रकार उसका निर्देश क्यों करते ? हर तीर्थेंकर सर्वज और सर्वदर्शी होता है। इसीलिए 'सन्वन्त्र्ण सन्वद्रिसीण' कह कर उनकी स्तुति की जाती है। इस सर्वजता की प्राप्ति के उपाय गास्त्रों में विस्तारपूर्वक वतलाये गये है। अन्य महापुरुषों और महासतियों को केवलज्ञान प्रकट होने की बात भी गास्त्रों तथा चारित्रग्रन्थों में मिलती है। इस प्रकार गास्त्र-प्रमाण से सर्वजता सिद्ध है।

अब युक्ति से विचार करें। एक लानटेन पर मोटा कपडा ढॅका हो, तो प्रकाश कम निकलता है, पतला ढॅका हो तो ज्यादा निकलता है, और कपडा हटा दें तो पूरा प्रकाश निकलता है। इसी प्रकार आत्मा से कमें का आवरण हट जाये तो पूर्ण ज्ञान क्यों न होगा ? कमें ज्ञान पर पर्दा डाल देता है, उसका नाम हो जाने पर पूर्ण ज्ञान प्रकट होना ही चाहिए । जूसरे, जो कम जानता है वह ज्यादा जान सकता है, और जो ज्यादा जानता है वह पूरा भी जान सकता है।

हमारा ज्ञान सामान्य है, फिर भी हम भृत और भविष्य का अनुमान कर सकते है। पैर के निशान देखकर कहना कि यहाँ से हिरन गया है, यह भूतकालीन घटना सम्बन्धी अनुमान है। और, बादल और हवा का रुख देखकर कहना कि वर्षा होगी, यह भविष्यकालीन घटना सम्बन्धी अनुमान है। हमारा ऐसा अनुमान अक्सर सच निकलता है। तो फिर सर्वश्रेष्ठ ज्ञान वाले भूत और भविष्यत् काल का साज्ञात् दर्शन क्यो नहीं कर सकते ?

कोई तर्क करे कि हमारे पास सामग्री हो, वस्तु हो, कोई पदार्थ या ग्रेनगान हो, तो हम भूतकालीन या भविष्यत् कालीन अनुमान कर सकते है; पर नहाँ वस्तु का कोई चिह्न या नामोनिशान तक न हो, वहाँ ऐसा साधात् दर्शन कैसे हो सकता है १ पर, इस तर्क के करने वाले को भूलना न चाहिए कि, द्रव्य के पर्यायों का नाग होता है, पर द्रव्य का नाश नहीं होता। द्रव्य तो विश्व मे किसी-न-किसी रूप में विद्यमान रहता ही है, उससे भूत और भविष्यत् कालीन स्थिति का दर्शन किया जा सकता है। खान से निकला हुआ पत्थर अनेक हाथों से गुजर कर 'साहकोमेट्री' जानने चाले के पास आये, तो वह उसे कपाल से स्पर्श करा के कह सकता है कि यह पत्थर अमुक खान से निकला है, इसे अमुक व्यक्तियों ने निकाला है, उनके पास से अमुक-अमुक के पास आया है, आदि। उसके बतलाये हुए सब व्यक्ति विद्यमान ही हो, यह जरूरी नहीं है। उनमें से बहुत-से मर खप गये हों तो भी 'साहकोमेट्रिस्ट' उनके नाम बतलाता है, उनका वर्णन करता है, और वह सत्य होता है।

रावण एक नीतिमान राजा था, उसे केवल सीता की ओर राग उत्पन्न हुआ था। उसके सिवाय उसने किसी परस्री की तरफ नजर उठाकर

भी नहीं देखा था। एक दिन उसने राज्य के नैमित्तिक ज्योतिपी को बुलाकर पूछा—''मेरा मरण कव, किस प्रकार होगा ।' नैमित्तिक ने प्रहदशा देखकर और बरावर गणना करके कहा—''राजा दशरथ के भावी पुत्रों बलदेव और वासुदेव द्वारा और राजा जनक की पुत्री सीता के निमित्त से आपकी मृत्यु होगी।'' ये व्यक्ति उस समय जगत् में विद्यमान नहीं थे, फिर भी नैमित्तिक ने उनकी बात की और हम जानते हैं कि वह सच्ची निकली।

नैमित्तिक इस प्रकार ठीक-ठीक भविष्य वतला सकते थे, क्यों कि भावी घटनाएँ उनके अन्तरचक्षुओं के सामने खड़ी हो जाती थी; तो फिर उनकी अपेक्षा अनेक गुने शक्तिशाली केवलगानी के अन्तरचक्षुओं के समक्ष यह सब क्यों नहीं खड़ा हो सकता ?

हम मनुष्यों को विभिन्न विषयों मे निष्णात देखते है। सामान्य मनुष्य की अपेक्षा उनका जान बहुत ही उच्चकोटि का होता है, आत्मा की जान-शक्ति अगाध है। यह शक्ति जब ।चरम सीमा पर पहुँच जाये तो समस्त वस्तुओं के समस्त भावों का जान क्यों नहीं हो सकता ?

आपने 'मैस्मेरिक्म' करने वालों को देखा होगा। जिसे 'मैस्मेगइजें' किया जाता है, उसकी आँखों पर पट्टी बाँध दी जाती है, अथवा उसकें सारे शरीर पर काला मोटा कपड़ा उढा दिया जाता है। फिर, मैस्मेरिक्म करनेवाला अपने हाथ में कोई किताब लेता है और उसके किसी अंग पर निगान लगाता है। मैस्मेराइज हुआ आदमी उसे फरफर पढ़ जाता है। अथवा रास्ते से गुजरते हुए किसी आदमी की तरफ इगारा करके मैस्मेराइज करने वाला पूछे तो वह उसका यथार्थ वर्णन कर जाता है। केवल जान को न मानने वाले से हम पूछते है—''जब एक आदमी की ऑर्खें वन्ट होती है और उनके ऊपर पट्टी बंधी हुई होती है, तो वह आदमी यह सब किस तरह देख लेता है १९ इससे यह समझा जा सकता है कि, ऑखों के बगैर भी देखा जा सकता है और देखने वाला आत्मा ही होता है।

'हिप्नोटिज्म' की अवस्था में आदमी बेहोश होता है, फिर भी वह सामने रखी गयी पुस्तक में से इच्छित पृष्ठ खोलकर इच्छित अंश पढकर सुना देता है और लिखकर भी दे देता हैं खूबी की बात तो यह है कि वह पुस्तक उसकी पहले देखी हुई नहीं होती!

वम्बई निवासी अध्यात्म-विशारद डॉ॰ मूलअकर हीरजीभाई व्यास यही बैठे सैकड़ो मील दूर की वस्तु देखकर उसका वर्णन कर सकते है। उन्होने इसी साल सुन्दराबाई हॉल में जैन-साहित्य-प्रकाशन-मिंदर की ओर से नियोजित शिक्षा-स्मृति समारोह के अवसर पर अखो पर पट्टी बॉक्षकर अनेक वस्तुओं के नाम कह सुनाये थे, रंग बता दिये थे, तथा विभिन्न भाषाओं की पुस्तकों के नाम भी पढ सुनाये थे। उनकी ऑखो को वन्द करके रुई के मोटे पहले रखे गये थे। फिर रूमाल कसकर बॉक्ष विया गया था। उसके बाद आठ पट खादी का कपड़ा बॉक्षा गया। व्यर्थात् पट्टी में किसी कमी की गुजाइश नहीं रहने दी गयी। फिर भी यह अलमारी में रखी हुई, जमीन की, पानी की, और सैकड़ो मील दूर की वस्तु बता सके! इससे हमें इत्मीनान हो जाता है कि आत्मा में चाहे जितनी दूर रखी हुई वस्तु जानने-देखने की शिक्त मौजूद है।

कुछ दिन हुए साप्ताहिक बम्बई-समाचार मे श्री गिरीशचन्द्र वनवासी ने 'मानव भूत, भविष्यत् और वर्तमान को जान सकता है' शीर्षक लेख

<sup>\*</sup> पॉल मन्टन पी० एच० डी० एक महान् लेखक है। उसने दुनिया के अनेक भागों की सोज करके अध्यात्म विद्या पर पुस्तकें लिसी हैं। उसने 'A search in Secret Egypt' गुप्त मिश्र देश की खोज—नामक श्रति प्रसिद्ध पुस्तक में हिप्नोटिज्म के श्रद्भुत प्रयोग करके बतानेवाले मोशियर ऐडवर्ड ऐडिज का जो चर्णन किया है ( पृष्ठ ६७ से ), वह इस विषय में प्रमाण रूप है। श्रावृत्ति १६, पृष्ठ १०० पर इस तरह लिखी गयी पंक्तियों का चित्र भी दिया है।

<sup>†</sup> यह समारोह जैन-शिचावली की प्रथम श्रणी के प्रकाशन के निमित्त नियो-जित किया गया था।

प्रकाशित किया था । उसमें जो तथ्य बतलाया गया है, वह ध्यान देने योग्य है। वे उस मननीय लेख में लिखते हैं—

# मानव भूत, भविष्यत् और वर्तमान जान सकता है!

हम अपनी अनेक धार्मिक पुराण-कथाओं में भूत, भविष्यत और वर्तमान बतानेवाले महान् ऋषि-मुनियों का हाल पढते हैं। अब भी हमारे भारत में ऐसे सत-महात्मा हैं। वे हिमालय, गिरनार, आदि पहाडों की गुफाओं में रहते हैं और अपने व्येय की साधना में मग्न रहते हैं।

हॉलैण्ड मे आज पीटक हरकोस नामक एक व्यक्ति है, जो भूत, भविष्यत् और वर्तमान बतला सकता है।

इ ग्लैण्ड के स्कॉटलैंड यार्ड के एक पुलिस अधिकारी को यह बात सुनकर आश्चर्य और शका हुई। उसने और उसके सहयोगियों ने इस बारे में खातरी करने के लिए पीटर को बुलवा भेजा।

१९५१ के बड़े दिन का त्यौहार था। उस वक्त स्कॉटलेंड यार्ड की पुलिस का बुलावा सुनकर पीटर विचार में पड़ गया। पर, वह गया। पर, वह गया। पर, वह गया। पुलिस अधिकारी ने पीटर का स्वागत करते हुए कहा—"मिस्टर पीटर, हमने सुना है कि आप भूत, भविष्यत् श्रौर वर्तमान जान सकते है। क्या यह सच है ?"

"जी"—पीटर ने नम्रतापूर्वक उत्तर दिया ।

"क्या आप अपनी शक्ति द्वारा हमारी सहायता करेगे ?"

"कहिये, क्या सेवा है <sup>१</sup>''

'''वैस्ट मिंस्टर अवे' में से राज्याभिषेक की एक बहुत मृत्यवान चीक चोरी चली गयी है। उसकी तलाश में अगर आप हमारी मदद करेंगे। तो बड़ी इपा होगी और हमें आपकी अद्भुत् शक्ति की प्रतीिक भी होगी।"

<sup>&#</sup>x27;'आपको अवश्य सहायता दूँगा ।''

"तो चलिये लंडन"—पुलिस अफसर ने कहा। "चलिये।"

लंडन पहॅच कर वे लोग वैस्ट मिंस्टर अदे गये।

पीटर ने कहा—''कृपया सब गाति रखें। मै जो कुछ कहता जाऊं, लिखते जायें।'' यह कह पीटर भारतीय योगी की तरह व्यानावस्थित हो गये!

कुछ देर बाद पीटर ने बोलना शुरू किया—''चोरी पॉच आदिमयों ने की है। एक दो अन्दर आये हैं, बाकी बाहर देख-रेख करते रहे हैं। चोरी में मोटर का उपयोग किया गया।'' उस मोटर का नंबर भी पीटर ने सुना दिया, और कुछ देर के लिए मौन हो गये।

फिर बोले—''लोअर टेम्स स्ट्रीट!'' और, उस भाग का चित्रण भी कर दिया। वह सब ठीक था और पीटर उससे पहले कभी इंग्लैण्ड नहीं आये थे! यह सब देखकर पुल्सि अधिकारी आश्चर्य-चिकत रह गये!

"आपके पास चोरी करनेवालों की कोई चीज है ?''—पीटर ने पूछा।
"हॉ यह कोश है, इससे चोरों ने ताला तोड़ा था''—पुल्स अफसरों
ने कोश पीटर के सामने रख दिया।

पीटर ने कोश को लेकर देखा और फिर ध्यानस्य हो गये। करीब पाँच मिनट के बाद ऑखें खोलकर बोले—''चिलिये मेरे साथ।''

"कहाँ <sup>?</sup>"

"प्रीनलेन मे"--पीटर ने कहा । वे सब मोटर पर सवार होकर कुछ देर मैं ग्रीनलेन आ पहुँचे ।

'सामने की छहार की दुकान से चोरो ने यह कोश खरीदा था''— पीटर ने कहा । इसके बाद वे सब 'वैस्टमिंस्टर अबे' में वापस आ गये।

"चोरी की चीज पहले लडन में खपायी गयी, बाद में वह ग्लासगो पहुँच गयी।""—पीटर ने कहा।

प्रकाशित किया था । उसमें जो तथ्य बनलाया गया है, वह ध्यान देने योग्य है। वे उस मननीय लेख में लिखते है—

# मानव भृत, भविष्यत् और वर्तमान जान सकता है!

हम अपनी अनेक धार्मिक पुराण-कथाओं में भूत, भविष्यत और वर्तमान वतानेवाले महान् ऋषि-मुनियों का हाल पढ़ते हैं। अब भी हमारे भारत में ऐसे संत-महात्मा हैं। वे हिमाल्य, गिरनार, आदि पहाडों की गुफाओं में रहते हैं और अपने ध्येय की साधना में मग्न रहते हैं।

हॉलैंग्ड मे थान पीटक हरकोस नामक एक व्यक्ति है, नो भृत, भविष्यत् और वर्तमान वतला सकता है।

इ ग्लैण्ड ने स्कॉटलेंड यार्ड के एक पुलिस अधिकारी को यह गत सुनकर आश्चर्य और शंका हुई। उसने और उसके सहयोगियो ने इस वारे में खातरी करने के लिए पीटर को बुलवा भेजा।

१९५१ के बड़े दिन का त्यौहार या। उस वक्त स्कॉटलेंड यार्ड की.
पुलिस का बुलावा सुनकर पीटर विचार में पड गया। पर, वह गवा।
पुलिस अधिकारी ने पीटर का स्वागत करते हुए कहा—"मिस्टर पीटर,
हमने सुना है कि आप भृत, भविष्यत् श्रोर वर्तमान जान सकते है। क्या
यह सच है ?"

"जी"—पीटर ने नम्रतापूर्वक उत्तर दिया ।

"क्या आप अपनी शक्ति द्वारा हमारी सहायता करेंगे १''

"कहिये, क्या सेवा है ?"

''वैस्ट मिंस्टर अवे' में से राज्याभिषेक की एक बहुत मूल्यवान चील चोरी चली गयी है। उसकी तलाश में अगर आप हमारी मटद करेंगे, तो बड़ी कृपा होगी और हमें आपकी अद्भुत् शक्ति की प्रतीित भी हों "तो चलिये लडन"—पुलिस अफसर ने कहा। "चलिये।"

लडन पहुँच कर वे लोग वैस्ट मिंस्टर अन्ने गये।

पीटर ने कहा—''कृपया सब गाति रखें। मैं नो कुछ कहता नाऊं, लिखते नायें!'' यह कह पीटर भारतीय योगी की तरह ध्यानावस्थित हो गये!

कुछ देर बाद पीटर ने बोलना ग्रुरू किया—"चोरी पॉच आद्मियों ने की है। एक दो अन्दर आये है, बाकी बाहर देख-रेख करते रहे हैं। चोरी में मोटर का उपयोग किया गया।" उस मोटर का नंबर भी पीटर ने सुना दिया, और कुछ देर के लिए मौन हो गये।

फिर बोले—''लोअर टेम्स स्ट्रीट!'' और, उस भाग का चित्रण भी कर दिया। वह सब ठीक था और पीटर उससे पहले कभी इ ग्लैण्ड नहीं आये थे! यह सब देखकर पुलिस अधिकारी आश्चर्य-चिकत रह गये!

"आपके पास चोरी करनेवालों की कोई चीज है ?"'—पीटर ने पूछा।
"हाँ यह कोश है; इससे चोरों ने ताला तोड़ा था"—पुलिस अफसरों ने कोश पीटर के सामने रख दिया।

पीटर ने कोश को लेकर देखा और फिर व्यानस्थ हो गये। करीब पाँच मिनट के बाद ऑखें खोलकर बोले—"चिलिये मेरे साथ।"

"कहाँ <sup>१</sup>''

''ग्रीनलेन मे''—पीटर ने कहा । वे सब मोटर पर सवार होकर कुछ देर मे ग्रीनलेन आ पहुँचे ।

''सामने की छहार की दुकान से चोरो ने यह कोश खरीदा था''---पीटर ने कहा ! इसके बाद वे सब 'वैस्टिमस्टर अवे' में वापस आ गये ।

"चोरी की चीज पहले लडन में खपायी गयी, बाद में वह ग्लासगो पहुँच गयी।"—पीटर ने कहा। इसके बाद पुल्सिवालों ने अपना काम ग्रुरू कर दिया। सारी बात सच निकली। आखिर अपराधी पकड़े गये। पीटर के नाम की धूम मच गयी। लडन के समाचारपत्रों में उनके चित्र और परिचय छपे।

ऐसा ही एक प्रसग पेरिस का है। १९५२ में पेरिस के एक पुराने मकान मे पुराना सामान वेचने की दुकान थी। उसमे रहस्यमय हत्या हुई। खूनी ने खून करके गव गुम कर दिया था।

पेरिस की पुलिस खून की खबर पाते ही घटनास्थल पर आवी। उसने मकान में रहनेवालों के और पडोसियों के बयान लिये। लेकिन न खूनी मिला न लाश!

पुलिस ने बड़ी दौड़-धूप की । हर मुमिकन कोशिश की, पर सब किज्ल ! तीन हफ्ते गुजर गये; पर कोई सुराग न लगा।

अखबार पेरिस की पुलिस की सख्त आलोचना करते रहे और पुलिस दिलोजान से भरसक कोशिश करती रही। यूँ तीन सप्ताह और निकल गये। सब इताश हो गये थे कि एक पुलिस अफसर को लडन की चोरी का पता लगाने वाले उपर्युक्त भिवन्यवक्ता पीटर की याद आयी। उन्हें घटना की खबर दी गयी और पेरिस पधारने की दरख्वास्त की गयी।

पीटर आये। पुलिस अफसरो ने सारा विवरण सुना दिया। पीटर ने मृतक का फोटो और खून का स्थल देखना चाहा। वह उन्हें दिखला दिया गया।

पीटर उस फोटों को लेकर व्यानस्थ हो गये। बाद में बोले—''मेरे साथ चिलये'' पुलिस अफसरों के साथ चलते-चलते वे एक पुराने मकान के पास आकर खड़े हो गये। उस मकान के अन्दर दाखिल हुए। पुलिस ने घटनास्थल बताया।

"खूत यहाँ नहीं हुआ"--पीटर ने कहा।

''क्या कहते हैं, मिस्टर पीटर !'' पुलिस-अधिकारी बोल उटे—''इस घटनास्थल के सबूत से जाहिर है कि खून यहीं हुआ है !'' "आपका सबूत कहता होगा । आपने इस मकान का बारीकी से रीनरीक्षण किया है ?" —पीटर ने पूछा ।

''जी हॉ! मकान के हर कोने और हर दीवार का बड़ी ही सूक्ष्मता से निरोक्षण किया गया है"—पुलिस अक्तसरों ने कहा।

"इस मकान मं भूगर्भ है। नीचे एक कमरा है।"

"यह कैसे मुमिकन हो सकता है, मिस्टर पीटर, आपको भ्रम हो रहा है,"—पुल्सिवालो ने कहा।

"आइये"—पीटर ने कहा । और, उन्होंने एक जगह बूट की एड़ी द्वायी कि सामने भूगर्भ के कमरे का दरवाला खुल गया । वे भूगर्भ में उतरे । भूगर्भ के कमरे के एक कोने की तरफ इशारा करके पीटर ने कहा—"मृतक का शव यहाँ है" पुलिस ने वह लगह खोदी तो मरनेवाले की लाश निकल आयो । तब पीटर ने वहीं खड़े खड़े खून करनेवाले दो आदिमयों और एक औरत का नाम बताया । पुलिस को उनमें से एक व्यक्ति के रहने की लगह तो मालूम थी । आखिर पुलिस ने पीटर की इस अद्भुत् शक्ति की मदद से एक मुश्किल और लिटल अपराध का पता लगा लिया ।

ये दोनो किस्से तो भूतकाल के सुने। अत्र उसकी भविष्यकथन की जिक्त का नमूना देखिये—

पेरिस के 'िट्योरेगेट' नामक उपनगर में रहनेवाले एक अच्छे औद्योगिक व्यापारी ने पीटर को बुलाया। पीटर नियत समय पर उसके दफ्तर में पहुँचे। उन दिनों व्यापारी कार्जोनिक गैस को बोतलों में भरने का एक नया उद्योग शुरू करने का विचार कर रहा था। उसी के विषय में परामर्ग लेने उसने पीटर को बुलाया था।

वे दोनों एक दूसरे से विलकुल अनजान थे। व्यापारी का कारखाना या उसकी मशीनों को पीटर ने कभी नहीं देखा था।

व्यापारी, मैनेजर, कारखाने का मिकेनिक और पीटर घूमते घूमते एक के बाद एक मशीन देखते गये। इतने मे पीटर एक मशीन पर हाथ रखकर बोले—''यह मशीन नहीं चलेगी। यह आपको बड़ी ही कठिनाई मे डाल देगी।"

मैनेजर पीटर की बात सुनकर उपेक्षा की हॅसी हॅसते हुए बोला—"मिस्टर पीटर! आप कैसी बात करते है। यह मजीन बिलकुल नयी है, काम क्यों नहीं देगी ?"

"यह निश्चित है कि यह काम नहीं देगी", —पीटर ने कहा । इसके बाद वे लोग विसर्जित हो गये।

एक दिन पीटर के यहाँ यकायक फोन आया—''मिस्टर पीटर ! आपकी भविष्यवाणी विलकुल सच निकली। आज हमने उस मशीन को चालू करने की बड़ी मेहनत की, पर वह चली नहीं।''

पीटर कोई मिकेनिक नहीं हैं, फिर भी वे मशीन के दोप देख सकते हैं। वह कैमिस्ट नहीं हैं, फिर भी कैमिस्ट्री के फार्मू हो को जान सकते हैं। इस अद्भुत् शक्ति की बदौलत वे सुप्रसिद्ध रेडियो-टेलीविजननिर्माण संस्था फिल्प्स कम्पनी में बहुत बड़ी तनख्वाह पर नियुक्त किये गये है।

पीटर पहले मामूली मजदूर थे। वे मकानों पर रग करते थे और साधारण जीवन न्यतीत करते थे। वे १९४३ में एक ऊँचे मकान की खिड़की को रॅग रहे थे। खिडकी जमीन से ४०-४५ फीट ऊँची थी। रॅग करते-करते उनका पैर फिसल गया और घड़ाम से नीचे गिर गये। उनके सर में सख्न चोट आयी। बड़ा ख़न बहा और वे वेहोंग हो गये। उन्हें 'एम्ब्युलेंस' में रखकर अस्पताल लाया गया।

उपचारों के बावजूद वे आठ रोज तक वेहोश रहे। जब होश में आकर जगे, तो साथ ही उनका सोया हुआ भाग्य भी जागा। उन्हें भूत, भविष्यत् और वर्तमान जानने की अद्भुत् शक्ति प्राप्त हो गयी। उस शक्ति से उन्हें सब अदृश्य दिखायी देने लगा। स्वय पीटर को आश्चर्य होता था कि यह सब कैसे दिखायी देता है! ऐसे ज्ञान को हम 'विभग-ज्ञान' कह सकते हैं। उसके उत्पन्न होने का कारण ज्ञायद न बताया जा सके। कारण कुछ भी हो; पर ऐसे उदाहरण प्रमाणित करते है कि आत्मा में भृत, भविष्यत् और वर्तमान को जानने-देखने की शक्ति मौजूद है। इससे सर्वज्ञता की भी सिद्धि होती है।

परम पुरुप सर्वज्ञता प्राप्त करके जगत को कल्याण का सच्चा मार्ग वताते है। उस मार्ग को पाकर जगत् के करोड़ों जीव अपना कल्याण करते हैं और हमेशा के लिए परम सुखी हो जाते हैं। ऐसे परम महर्षियों का जीवन, ज्ञान और चर्या जगत के तमाम आत्माओं के हितार्थ होती है। ऐसे महापुरुष दुनियवी चीजो, भौतिक पदार्थों, का मोह छुड़ा कर मोक्षमार्ग पर लगाते हैं:



<sup>\*</sup>सर्वशता की सिद्धि करनेवाले श्रनेक प्रन्थ और प्रन्थाधिकार जैनश्रुत में मोजूद्र हैं। श्री हरिमद्रस्रि की 'सवश्वसिद्धि, नटीस्त्र की व्याख्या में श्री मलयगिरि महाराज का 'सर्वश्वसिद्धि का निरूपण' सन्मतितर्क की विवृत्ति में श्री श्रमयदेव-स्रिद्धारा रचित 'सर्वश्वतावाद', किलकाल सर्वश श्री हेमचन्द्रस्रिद्धारा प्रमाण-मीमासा में सर्वश्वतासिद्ध की गयी। 'सर्वश्वसिद्धि', श्रादि इस विषय के लिए विशेष रूप से पठनीय हैं।

# बारहवाँ व्याख्यान

### आत्मज्ञान कव होता है ?

#### सहानुभावो!

व्याख्यान प्रारम्भ करने से पहले हम श्री उत्तराध्ययनसूत्र का अभिवादन करें, क्योंकि वह अध्यात्मज्ञान से ओतप्रोत है। उसके छत्तीसवे अध्ययन से हमे अल्पससारी आत्मा के स्वरूप की जानकारी हुई है और आत्मविचार करने की प्रेरणा मिली है।

'आत्मज्ञान कन्न होता है ?' यह आज के व्याख्या का विषय है। अगर यह बात ठीक समझ में आ जाये तो वेडा पार है; वर्ना हालत नाजुक समझना। जीवन की सच्ची कमाई आत्मज्ञान है; न कि रुपया! आत्मज्ञान होगा, तो पाप से बचा जा सकेगा, पुण्य उपार्जन किया जा सकेगा, और सयम धारण करके कल्याण की साधना की जा सकेगी। रुपया आपकी क्या मदद करनेवाला है ? उदारता से उसका सहुपयोग करें तो पुण्य हो, पर वह उदारता भी आत्मज्ञान के बिना नहीं आने चाली है।

आत्मज्ञान केवल सद्गुरु के पास से मिल सकता है।

सद्गुर शब्द का प्रयोग जानवूझकर किया गया है; यह बात आप ध्यान में रिखयेगा! हर गुरु आत्मज्ञान नहीं दे सकता। अगर कुगुरु के हत्ये चढ गये, तो तुम्हारा धनमाल छूट लेगा और तुम्हारे चित्त की भ्रमित कर देगा। बाहरी दिखावे के भुलावे में न आजाना। अगर फॅस गये तो उस बॉझनी गाय के खरीदनेवाले की-सी हालत होगी।

#### श्रात्मज्ञान कव होता है ?

#### बाँभनी गाय के खरीदार का दृष्टान्त

एक आदमी वडा मोला था। उसके वीमार पड़ने पर वैद्यों ने सलाह दी---''आप सिर्फ गाय के दूध पर रहना।'' गाय का दूध हलका और पाचक है, तथा बल-बुद्धि को बढानेवाला है।

सिर्फ गाय के दूध पर रहना हो, तो रोज ६-७ सेर दूध चाहिए। इसिलए, उस आदमी ने एक गाय खरीद लेने का विचार किया। वह दोर- वाजार पहुँचा। वहाँ उसने वहुत-सी तरह-तरह के रग की गाये देखीं। कुछ दुवली, कुछ मध्यम, कुछ मोटी-ताजी। उनमं एक हृष्ट-पुष्ट गाय के गले में घटा बंधा हुआ था। यह देखकर उसने विचार किया—और, किसी गाय के गले में घटा नहीं वंधा हुआ, सिर्फ इसी गाय के गले में बंधा हुआ है। इसिलए, यह सब गायो से अच्छी होनी चाहिए। दूसरे, यह जरीर से भी हृष्ट-पुष्ट है, इसिलए जरूर और गायो से ज्यादा दूध देती होगी।

चूँ कि उसकी धारणा ऐसी बन गयी थी, इसिटए उसने विशेष पूछ-ताछ नहीं की । मुँहमॉगी कीमत देकर वह गाय को घर ले आया । उसकी घरवाली चतुर थी । उसने गाय को देखते ही पूछा—''यह गाय कितनी बार न्याई है १''

वह बोला : ''यह तो मैंने नहीं पूछा !''
''यह दूध कितना देती है ?''
''यह भी मैने नहीं पूछा !''
''क्या इसे दुहकर देख लिया था ?''
''ना, मैंने इसे दुहकर भी नहीं देखा !"

स्त्री एक के बाद एक सवाल पूछती गयी और भोलेनाथ हर सवाल्य का जवान 'ना' मे देते गये। स्त्री ने अन्तिम प्रश्न किया— 'तो आपने इस गाय को क्या सोचकर खरीदा ?'' वह बोला—''सब से ज्याटा हृष्ट-पुष्ट है, गले मे सुन्दर घटा है, यह सोचकर ।''

स्त्री ने तमक कर कहा—"सत्र पैसे पानी में गये! यह गाय तो चॉझनी है, यह कहाँ से दूध देगी?"

यह सुनकर वह भोला आदमी विचार में पड़ गया। अत्र क्या किया जाये १ कुछ देर बाद बोला—"अगर ऐसी ही बात है, तो हम यह गाय किसी और को बेच देंगे।"

स्त्री ने कहा—''पर तुम बैसा बुद्धिहीन दूसरा कौन होगा कि जो विना परखे इस गाय को छे छेगा १ इसिलए बस यहीं तक रहने दो।'' गरज यह कि गाय उसके मत्थे पड़ी और सब पैसे पानी में गये!

यह एक अत्यन्त अर्थपूर्ण शास्त्रीय दृष्टान्त है, तरह-तरह के रग की गायों को तरह-तरह के वेशवाले साधु समझना। जो गुरु त्यागी-तपस्वी होते हैं, वे दुबले-पतले होते हैं। जो विशेष तपस्या नहीं कर सकते, वे मध्यम शरीर के होते हैं। और, जो त्याग-वैराग्य को धता बता कर मन-चाहा मालमलीदा उडाते हैं, वे शरीर से दृष्टपुष्ट होते हैं। इसके अलावा ये अन्तिम प्रकार के अलमस्त गुरु बड़े पाखण्डी और चालबाज भी होते हैं, इसलिए बाहरी आडम्बर बहुत रखते हैं। उसे गले का सुन्दर घटा समझना। ऐसे गुरुओं के पास जाने से या उनकी शरण लेने से आत्मज्ञान-रूपी दूध नहीं मिल सकता।

### सद्गुरु कैसा हो ?

सद्गुरु कैसा हो <sup>१</sup> इसका जवाब कलिकालसर्वज्ञ श्री हेमचन्द्राचार्य महाराज ने योगगास्त्र मे दिया है—

महाव्यतघरा घीरा, भैदयमात्रोपजीविनः। सामायिकस्था धर्मोपदेशका गुरुवो मताः॥ अर्थात् सद्गुरु वह है जो पॉच महाव्रतो को धारण करनेवाले हैं, जो घीर है, सहनशील है, बाइस प्रकार के परीपको को सहन करने वाले है, जो केवल भिक्षा में निर्वाह करते हैं, जो सामायिक में गहते हैं, समभाव घारण किये रहते हैं, किसी के प्रति रागद्वेप नहीं रखते, जो धर्म का, उपदेश करनेवाले हैं, सर्वज-प्रणीत टयामय-दानमय धर्म की प्रभावना करनेवाले हैं।

ऐसे सत्गुरुओं को गास्त्रकारों ने गाय-जैसा, मित्र-जैसा, बन्धु-जैसा, पिता-जैसा, माता-जैसा और कल्पवृथ-जैसा कहा है। वही आपको सचा आत्मज्ञान दे सकते है और इस ससार से आपका उद्धार कर सकते है।

### आत्मज्ञान केवल प्रस्तकों से नहीं मिल सकता

कुछ लोग कहते है— "आत्मज्ञान के लिए गुरु की क्या जरूरत है ? आध्यात्मिक पुस्तकों से आत्म-ज्ञान मिल जाता है।" पर, यह बड़ी भूल है। किताबे पढ़कर प्राप्त किया हुआ ज्ञान अपूर्ण होता है। शास्त्रकारों के शब्दों में कहें तो वह जार पुरुप से उत्पन्न पुत्र की तरह शोभा धारण नहीं कर सकता। केवल पुस्तकों पढ़कर आत्मज्ञान कितनों को हुआ है ? इसका अर्थ कोई यह न लगावे कि हम पुस्तक-पटन का निपेध या विरोध करते हैं। अच्छी पुस्तकों का वाचन स्वाध्याय-रूप है और वह कर्मनिर्जरा का कारण है; लेकिन सिर्फ पुस्तके पढ़ने से आत्मज्ञान मिल जायगा, यह मानना गलत है।

पुस्तको में अमुक बात अमुक रूप से लिखी होती है पर उसका यथार्थ स्वरूप अपने-आप नहीं समझा जा सकता । दूसरी बात यह कि, पढते-पढते उठनेवाली दाकाओं का समाधान भी नहीं हो सकता । इसोलिए हम कहते है कि सच्चा जान सद्गुर ही दे सकते हैं । श्री इन्द्रभूति गौतम आदि ग्यारह ब्राह्मण विद्वानों ने बहुत-सी पुस्तकें पढी थीं और उनमें वर्णित हर विषय पर वादविवाद करने में भी वे समर्थ थे, लेकिन उनके मन में बहुत-सी शंकायें भरी हुई थीं । उनका समाधान किसी प्रकार नहीं हो रहा था। इसिलए वे आत्मज्ञान से विचित रहे। जब उन्हें महावीर प्रभु जैसे सद्गुरु मिले और जब उन्होंने उनकी शकाओं का निवारण कर दिया; तभी वे आत्मज्ञान पा सके।

# गुरु दीपक हैं

गुरु दीपक हैं। वे आपके हृदय के मिध्यात्वरूपी अधकार को दूर कर सकते हैं और सन्मार्ग-दर्शन करा सकते हैं। वे आपके पथ-प्रदर्शक बनकर सकुशल पार पहुँचा देते है। जैसे, पारस से लोहा सोना वन जाता है; वैसे ही सद्गुरु के सग से नास्तिक भी आस्तिक वन जाता है और ससार से विरक्त होकर सयम के मार्ग पर चलने लगता है।

रोहणिया का पिता पका चोर था। उसने अपने पुत्र को चेतावनी दी—''तू सब करना, पर महाबीर के पास न जाना। गायद जाना भी पड़े तो उनके उपदेश पर कान न देना।'' रोहणिया का बाप महाबीर की शक्ति जानता था। उसे डर था कि रोहणिया उनके उपदेश को सुनेगा तो इस चोरी के धंधे को छोड़ देगा, और शायद ससार का त्याग करके साधु भी हो जाये।"

### लड़के गुरु के पास जायेंगे तो-

ढाई हजार वर्ष पहले यह वात चोर कहते थे। यही वात आज साहू-कार कहने लगे है। उन्हें डर है कि, लड़के गुरु के पास जायेंगे तो धर्म-मार्ग पर लग जायेंगे और ससारी से साधु हो जायेंगे। इसलिए, वे उन्हें अनायों की सगित करने देते हैं, चाहे जिसके साथ भटकने देते हैं और निस्सार शिक्षण दिलाने में आनन्द मानते हैं। फिर इन लड़कों का कल्याण किस तरह होगा ?

प्राचीनकाल में क्षीरकटम्ब उपाध्याय अपने तीन शिष्यों के साथ रात में आकाशी पर सोये हुए थे। उस वक्त वहाँ से दो चारण मुनि निकले। उनमें से एक ने दूसरे से कहा---''इन तीन शिष्यों में से एक स्वर्ग जायेगा और दो नरक में जायेगे।" स्वर्ग में जानेवाला नारद था और नरक में जानेवाले वसु और पर्वत थे। धीरकदम्य जाग रहे थे। उन्होंने मुनिवाणों सुनी, सुनकर बड़ा आघात लगा। वे विचार करने लगे— "अगर मेरे पास रहनेवाले नरक जाय तो मुझे धिकार है!" उन्हें अपनी शिच्चण-शक्ति से श्रद्धा उठ गयी और उन्होंने ससार का त्याग कर दिया, जयंकि आज के शिक्षक धमडी बने फिरते हैं और मिथ्याजान देते हैं। नीति, सदाचार तथा सुसंस्कारों का भी समुचित पोपण नहीं करते। ऐसे शिच्चणों को पैसा देकर अपने बालकों का भविष्य क्यों खतरे में डालते हैं?

अगर अपने बालको का कल्याण चाहते हों तो बचपन से ही उनको त्यागी गुरु महाराज का सग कगइये। वे उनको जो ज्ञान एव संस्कार देंगे वह यह किराये के शिक्षक कटापि नहीं दे सकते। लडकों के एक बार विगड़ जाने के बाट शोर मचाना व्यर्थ होगा। इसलिए, चतुराई इसी मे है कि जो करना हो पहले से ही सोच समझ कर करें।

आपको मीति है कि अगर बालको को त्यागी गुरुओं का संग करायेगे, उनके पास ज्यादा जाने देंगे, तो वे वैरागी-त्यागी वन जायेंगे और हमारे काम के नहीं रहेंगे। परन्तु, दुर्लभ मनुष्यभव पाकर वे अज्ञानी बने रहे, अनाचार का सेवन करते रहें औद परिग्रह में मूर्छित रहकर दुर्गित के भागी वन जाये इसकी आपको कुछ फिक्र नहीं १ वैराग्य और त्याग अच्छी चीज है या खराव १ अगर अच्छी है तो फिर अपने वालको को त्यागियों से दूर क्यों रखना चाहते है १

आपमें वचपन से धर्म के संस्कार पड़े, बड़े होकर आप उनका महत्त्व समझ गये। अब आप नियमित देव-दर्शन और सेवा-पूजा करते हैं। गुरु महाराज की व्याख्यान-वाणी सुनते हैं और व्रत-नियमों की यथाशक्ति आराधना करते हैं। लेकिन, जो बचपन में कोई धर्म-सस्कार नहीं पायेंगे उनकी क्या दशा होगी?

# आत्मज्ञान के विना सव फिज्ल है

आजकल भौतिकवाद जोर पर है, इसलिए जहाँ-तहाँ आर्थिक विकास, औद्योगिक प्रगति और अधिक उत्पादन की वाते मुनायी देती है, लेकिन आत्मज्ञान के वगैर यह सब निरर्थक हो जानेवाला है। इनसे दुनिया को सुखशाति की प्राप्ति नहीं हो सकती।

आज आर्थिक विकास के नाम पर यत्रवाद को बढावा दिया जा रहा है। लेकिन, किसी को यह भी ख्याल आता है कि इससे कितने स्वाश्रयी लोग वेकार बन जाते हैं । बड़े-बड़े कारखानों से आर्थिक विकास होता हो तो पूँजीपतियों का होता है। उससे गरीब आदिमयों को कोई राहत नहीं मिलती। सौ का धधा खत्म हो जाय और पाँच आदिमयों को कारखाने में लगा दिया जाये इसे उचित व्यवस्था नहीं कह सकते। हमारी आर्थिक स्थिति यत्रों के आने से पहले अच्छी थी या अब १ तब जितना मोना, जितना धन, देश में था उसका सौवाँ भाग भी इस समय नहीं रहा।

हुनर-उद्योग के विकास के नाम पर, अधिक उत्पादन के नाम पर आज हिंसा बहुत बढ़ती जा रही हैं। अनाज की दो वाले मेंह में ले लेने के लिए जानवरों को गोली मार दी जाती है। इसके लिए खास जिकारी टोलियाँ रखी गयी है। मत्स्य-उद्योग जैसे घोर हिंसक उद्योग को भी उत्तेजन दिया जा रहा है। यह सब आत्मविहीन जिक्षण का प्रताप है। और, अगर यही स्थिति चाल रही तो मनुष्यो पर भयकर प्राकृतिक प्रकोप हुटे बगैर नहीं रहेगा। आज पूर्वापेक्षा कुटरती प्रकोप ज्यादा होते है। जहाँ नहीं रहेगा। आज पूर्वापेक्षा कुटरती प्रकोप ज्यादा होते है। जहाँ नहीं रहेगा। आज पूर्वापेक्षा कुटरती प्रकोप ज्यादा होते है। जहाँ नहीं रहेगा। आज यह है कि अनीति बढ़ गयी है, अनाचार बढ़ गया है। आज आत्म-कल्याण का लक्ष्य बिलकुल नहीं रहा। जहाँ आत्मजान ही नहीं है, वहाँ आत्मिहत या आत्मकल्याण का प्रयत्न सभव ही कैसे हो सकता है?

जीवन के लिए आर्थिक विकास जरूरी है। लेकिन, वह जीवन का ध्येय नहीं हो सकता। जीवन का ध्येय तो केवल आत्मकल्याण है और उसके लिए आत्मजान की जरूरत है।

आतमा के विषय में शास्त्रों में हजारों वातें बतायी गयी है। उन सबका सार यहाँ आपको योड़े से शब्दों में मिल जाता है। किसी को यह शंका हो कि उसे थोड़े से शब्दों में कैसे बताया जा सकता है, तो 'चार पण्डितों की बात' आपकी शंका का समाधान कर देगी:

#### चार पण्डितों की बात

एक नगर मे चार महापण्डित रहते थे। एक आयुर्वेद का, दूसरा चर्मगास्त्र का, तीसरा नीतिगास्त्र का और चौथा कामगस्त्र का। उन्होंने अपने-अपने विषय का एक-एक महाग्रन्थ रचने का विचार किया। हर ग्रन्थ मे एक लाख ग्लोक थे। हर एक ने अपने ग्रथ मे अपना पूरा पाण्डित्य उँडेल दिया था।

उस जमाने में हमारे देश में साहित्य की बड़ी कट थी। एक-एक सुन्दर क्लोक रचना के लिए लाख-लाख मोहर इनाम में दी जाती थी। इन पण्डितों ने सोचा कि किसी कद्रदान राजा को अपने प्रथ दिखाये। अगर उसने प्रसन्न होकर हमें इनाम दिया, तो फिर जिन्दगीमर अर्थ-चिन्ता नहीं करनी पड़ेगी। पण्डितों के भी पेट होता है, यह नहीं भृलियेगा! समय पर उन्हें भी खाना चाहिए, पहनने को कपड़े चाहिए, रहने के लिए मकान चाहिए, पुस्तकादि भी काफी रखनी पड़ती है, कुदुम्य परिवार का निर्वाह करना पड़ता है और व्यवहार को भी समालना पड़ता है।

उन दिनो जितगत्रु राजा बड़ा कद्रदान माना जाता था। इसिल्ए ये चारों पण्डित अपने ग्रन्थों को सुन्दर रेशमी वेष्टन में वाँघकर, मजदूर के सर पर रखवा कर जितशत्रु राजा के पाम पहुँचे और कहने लगे— "हे राजन् । हमने सुन्टर ग्रन्थ-रचना की है, उसे आप सुनिये !'

राजाने कहा—''ये प्रथ तो खूब मोटे हैं। इनमें कितने श्लोक हैं ?'' पण्डितों ने कहा—''हर एक प्रथ में एक लाख ब्लोक हैं।''

यह मुनकर राजा ने कहा कि—''हे पिएडतप्रवरो ! आपकी बुद्धि को धन्य है कि आपने एक-एक विषय पर छाख-छाख इलोक की रचना की । लेकिन, आप मेरी स्थिति को जानते है । मुझे राज्य का बड़ा कार्य-मार रहता है। इसलिए आप इन ग्रन्थों का संक्षेप करें तो मुन्रें।"

पण्डितो ने राजा की इस सूचना पर विचार करके कहा—'आप के पास ज्यादा वक्त न हो, तो हर ग्रन्थ का समावेश पच्चीस-पचीस हजार क्लोंको मे कर दिया जायेगा।"

राजा ने कहा—''यह भी बहुत है।" इसपर पण्डितों ने हजार-हजार दलोंकों की टरख्वास्त की; पर राजा इस पर भी रजामन्ट न हुआ। तब पण्डित हजार से पाँच सौ पर आये, सौ पर आये, टस पर आये, और आखिर एक ब्लोक पर आये। राजा ने कहा—''अब भी इनका संक्षेप हो सकता हो तो की जिये।" तब चारो पण्डित केवल एक-एक चरण सुनाने को तैयार हो गये। राजा सुनने को तैयार हुआ तब पहले पण्डित ने कहा: 'जी जों भोजन मात्रेयः'' दूसरे ने कहा: 'कि पिलः प्राणीना टया' तीसरे ने कहा: 'बहरपितरिवश्वासः' और चौथे ने कहा: 'पाञ्चालः स्त्रीपुमार्दवम्।'

इसका अर्थ समझ है। आयुर्वेट के पण्डित ने कहा—"हमारे गास्त्र में आत्रेयऋषि का मन बड़ा प्रमाणभूत माना जाता है। वह यह कहते हैं कि पहले का भोजन पच जाने के बाट ही भोजन करना चाहिए। ऐसा करनेवाला निरोगों रहेगा और दीर्घजीवी होगा। अर्मगास्त्र के पण्डित ने कहा—'हमारे शास्त्रों में किपल ऋषि के लिए बड़ा मान है। वह कहते है कि दया से बढ़कर कोई धर्म नहीं है। ' नीतिशास्त्र के पण्डित ने क्हा—'नीतिशास्त्र तो बहुतो ने रचे हे, पर उनमे बृहस्पित का स्थान चहुत ऊँचा है। वह कहते हैं कि जीवन में सफल होना हो तो किसी पर अन्धिविश्वास नहीं रखना चाहिए।' कामशास्त्र के पण्डित ने कहा—'कामशास्त्र के परम विशारद पाचाल ऋषि का अभिप्राय है कि प्रीति की सची रीति स्त्रियों के साथ मृदुता में वर्तन करना है।''

यह मुनकर राजा ने कहा—''हे पण्डितवर्यों! आपने एक-एक विषय पर लाख लाख क्लोक रचे। आपकी बुद्धि विषय का विस्तार करने में बड़ी निपुण है; यह बात तो शुरू में ही मैंने समझ ली थी, लेकिन मुझे यह देखना था कि आप विषय का मंजेप कितना कर सकते हैं १ वह आपने विलक्षण रीति से कर दिखाया है। आपकी ऐसी प्रगल्भ बुद्धि से मैं अत्यन्त प्रसन्न हुआ हूं, आपको लाख-लाख मोहरें इनाम में देता हूं।"

इस तरह पण्डितो की कद्र हुई। इससे वे बड़े आनन्टित हुए। वे इनाम लेकर, राजा को आगीर्वाट टेकर प्रसन्न वटन अपने घर आगे।

तात्पर्य यह है कि, हजारो क्लोको का सार थोडे गन्डो मे कहा जा सकता है।

ऐसे सारमृत वचन मुनने को मिले, इसे प्रवल पुण्योदय समझना चाहिए। शास्त्रकार भगवतो ने शास्त्रश्रवण के योग को भी मनुष्यत्व की तरह ही दुर्लभ वताया है। अगर आपको उन वचनो पर रुचि हो, श्रद्धा हो, अनुराग हो, तो समझना कि आप अल्पससारी है; आपके भवभ्रमण की मर्यादा वॅघ गयी है। अल्पससारी आत्मा का वर्णन पहले व्याख्यान मे किया गया है, वह आपको याद होगा। उसमे 'जिणवयणे अणुरत्ता' ये शब्द पहले आते है।

#### मिध्यात्व का महारोग

अगर आपको कामिनी-कञ्चन, नाटक-सिनेमा, क्रिकेट-फुटबॉल,

गपगप, निन्दा-स्तुति में तो दिलचस्पी हो, परन्तु पीयूपपूर्ण हितकारी जिन-वाणी में दिलचस्पी न हो तो समझ लो कि स्थिति गम्भीर है, मिथ्यात्क महारोग की जकड़ टीली नहीं हुई है।

मिध्यात्व की भयकरता से आप परिचित होगे। मिध्यात्व के कारण असत्य सत्य लगता है और सत्य असत्य ! फल यह होता है कि मिध्यात्वी गलत रास्ता अख्तियार करता जाता है और अपने भवभ्रमण को अधिका-धिक बढाता जाता है। भवभ्रमण मे जन्म, जरा, मृत्यु के अतिरिक्त और भी बहुत से दुःख भोगने पडते है। ऐसे महा अनर्थकारी मिध्यात्व को आप दिल से दूर न कर सकें तो आपकी चतुराई किस काम की ! आपकी होगियारी से क्या फायदा !

हम तो आपको जिन-वचन के अनुसार पुकार पुकार कर कहते हैं—मिध्यात्व को दूर करों । तब सम्यकत्व का सर्य आपके हृदय में प्रकाशमान होगा, जिसकी रोशनी में सब वस्तुऍ आपको अपने सच्चे स्वरूप में नजर आयेगी । जिसे सम्यग्दर्शन प्राप्त नहीं हुआ, उसे सम्यक्-ज्ञान प्राप्त नहीं हुआ । शास्त्रकार भगवत कहते हैं—

#### नादंसणिस्स नाणं, नारोण विणा न हुंति चरणगुणा। श्रगुणिस्स निष्य मोक्खो, निष्य श्रमोक्खस्स निष्वाणं॥

— जिसे सम्यन्दर्शन प्राप्त नहीं हुआ, उसे सम्यक्जान प्राप्त नहीं होता । जिसे सम्यक्जान प्राप्त नहीं होता, उसे सम्यक् चारित्र प्राप्त नहीं होता। जिसम सम्यक् चारित्र के गुण नहीं प्रकटे, वह कर्मवन्धन से मुक्ति नहीं पाता; और जो कर्मवन्धन से मुक्ति नहीं पाता, उसका निर्वाण नहीं होता।

इसका अर्थ यह समझना कि जो समिकती है, जिसे देव, गुरु और धर्म पर पक्की श्रद्धा है, वही सच्चा आत्मज्ञान पा सकता है। शेष सब भटक जाते हैं। भगवद्गीता में कहा है—

#### श्रद्धाचान्लभते झानं, तत्परः संयतेन्द्रियः। झानं लब्ध्वा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति॥

'श्रद्धावान जान प्राप्त करता है और जानी जितेन्द्रिय बनता है और वह (आत्म ) जान पाकर तुरन्त परमगाति पाता है।'

#### श्रद्धश्चाश्रद्धानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशयात्मनः ॥

—परन्तु अज्ञानी और अश्रद्वालु सशयात्मा विनाग को प्राप्त होता है। जकागील के लिए न यह लोक है, न परलोक, और न उसे मुख ही प्राप्त होता है।

आदमी विद्वान हो, प्रसिद्ध हो, राजदरबार में उसकी प्रशसा होती हो और अपनी कृतियों पर पुरस्कार पाता हो, पर हृदय में श्रद्धा न हो तो वह सब धूल है। वह विद्वत्ता, पाडित्य, सम्मान, पारितोपिक आदि उसे भवभ्रमण से नहीं बचा सकते।

नीतिकारों ने कहा है कि-

#### दुर्जनः परिहर्तव्यो, विद्ययालंकृतोऽपि सन् । मणिना भूपितः सर्पः किमसौ न भयंकरः ?॥

—विद्या से विभूपित हो तो भी दुर्जन का परित्याग कर देना चाहिए। क्या मणि ने विभूपित सर्प भयंकर नहीं होता ?

श्रद्वाहीन शुक्त तर्कवादी पिंडतों को दुर्जन समझना । कारण कि, वे कुतर्क करते हुए दुर्दशायस्त फिरते हैं और दूसरीं को भी बिगाइते जाते हैं।

एक तर्भवादी पिंडत था। वह हर वात में तर्क िक करता था और किसी की बात नहीं मानता था। एक बार वह चला जा रहा था कि सामने से हाथी आया। ऊपर महावत बैठा था, लेकिन हाथी मस्ती मे चढा हुआ होने के कारण कावू में नहीं आ रहा था। इसलिए महावत चित्लाकर बोला—"अरे भाई! दूर भाग, नहीं तो यह हायी तुझे मार डालेगा।"

यह उहरा पिडत ! यह एक अनजान महावत की वात को यूँ ही थोडे ही मान छेनेवाला था ! उसने अपनी आदत के मुताबिक तर्क करके कहा—''ओ महावत ! यह हाथी अड कर मारेगा या अडे वगैर मारेगा ! अगर अडकर मारता है तो तृ अड़कर बैठा है, फिर भी मर क्यों नहीं गया ! और, अगर यह बिना अडे मारता है तो मैं चाहे जितनी दूर चला जाऊँ तो भी क्या होगा ! इसिलए तेरा कहना फिजूल है ।"

यह तर्कवादी रास्ते से दूर नहीं हटा । इतने में हाथी आ पहुँचा और उसने उस तर्कवादी को सूँड से पकडकर अपने पैर के नीचे दवाकर मार डान्य । अगर उस तर्कवादी ने अनुभवी महावत का कहना माना होता, तो उसकी ऐसी हालत कमी न होती । इसल्ए अनुभवियों की बात माननी चाहिए और व्यर्थ कुनक नहीं करना चाहिए ।

जो विद्या के मद मे आकर महापुरुपों के उपदेश को झटा टहराने की कोशिश करते हैं या उनकी हॅसी-मजाक उडाते हैं, उनका भवभ्रमण और कई गुना ज्यादा बढ़ जायेगा और उन्हें बहुत प्रकार की भयंकर याननाएँ भोगनी पडेगी। इसलिए भ्लकर ऐसी की न तो सगति करनी चाहिये न बान माननी चाहिए।

मच्चा आत्मज्ञान क्या है- यह ममुचित रीति से ममझ छेना चाहिए । ज्ञान्त्रकारी ने आत्मज्ञान म सहायक तीन प्रकार का ज्ञान कहा है—पहला विषयप्रतिभाम, इसका आत्मपरिणतिमत् और तीसग तत्त्वसवेदन ।

जिसम विषय का निर्देशमात्र हो पर उसके हैयोपादेय अंशो का ज्ञान न हो, उसे विषयप्रतिभास ज्ञान कहते हैं। उदाहरणतः बालक यह जान ले कि यह जरूर है; यह कॉटा है, यह रतन है, पर वह यह नहीं जानता कि जरूर क्यों त्याज्य हैं कॉटा क्यों पिरहार्य हैं और रतन क्यों ग्रहणीय हैं! अथवा तीना किसी के सिखाने से 'राम-राम' बोलता है। पर, राम कौन थे और उनका नाम क्यो बोलना चाहिए। इस विषय में वह कुछ नहीं जानता। व्यवहार में ऐसे जान को 'तोते का जान' कहा जाता है। उसका कोई महत्त्व नहीं है। इसी तरह लोग मुँह में 'आत्मा है, आत्मा है' बोलते है, पर वह कैसा है शक्षा रहता है शक्षार आदि में भिन्न है या अभिन्न श्रें उसमें क्या-स्या शक्तियाँ है श्रिआदि कुछ नहीं जानते। उनका जान विषयप्रतिभाम या तोते का जान है।

जिसमे वस्तु के हेय और उपादेय अशो का जान हो पर तथाविध निवृत्ति या प्रवृत्ति न हो वह आत्मपरिणतिमत जान कहलाता है। जैसे पडित लोग जानते है कि विषय और कपाय त्याप्य है, क्योंकि वे दुर्गति के कारण हैं, पर वे तदनुसारिणी निवृत्ति या प्रवृत्ति यथार्थ रूप से नहीं कर सकते। उनका जान आत्मपरिणतिमत् है।

श्रेणिक राजा मम्यक्दिष्ट थे। वे यह जानते थे कि आश्रव और वध स्याज्य है तथा संवर और निर्जाश श्रेयस्कर है, परन्तु तथाविध निवृत्ति या प्रवृत्ति नहीं कर सकते थे। इसिल्ए उनकी दुर्गति रुकी नहीं। ऐसे जान का विशेष महत्त्व नहीं। व्यवहार में ऐसे जान को 'पोथी का वेंगन' कहा जाता है। 'पोथी का वेगन' कैसा होता है अब इमे वतलाते हैं:

एक शास्त्री कथा कर रहे थे। अमध्य का विषय आया और बेंगन की बात निकली। शास्त्रीजी ने अनेक उटाहरण और तकों से सिद्ध कर दिया कि बेगन अमध्य है, इसिलए उमे नहीं खाना चाहिए। उनके चक्तव्य से श्रोता मुख्य बन गये। उनमें में कहयों ने भविष्य में बेगन न खाने का नियम लिया। यूँ कथा पूरी हुई और शास्त्रीजी पोथी बगल में उवाकर चलने लगे कि, हाथ की थैली गिर गयी और उसमें से दो तीन बेगन बाहर निकल पड़े। इससे श्रोता आश्चर्य में आकर पूछने लगे— ''शास्त्रीजी! यह क्या! क्या आप बेंगन खाते हैं ?'' शास्त्रीजी ने अविचल भाव से जवाब दिया— ''पोथी के बेंगन नहीं खाने चाहिए, बाकी बेगन खाने में हर्ज नहीं।''

ऐसा ही एक किस्सा बड़ौदा में हुआ। गायकवाड़-सरकार को विद्या के प्रति बड़ा प्रेम था। वे विभिन्न विद्वानों को आमंत्रित करते और अपने लक्ष्मीविलास-महल में राजकुदुम्ब आदि के समक्ष उनके भापण कराते। एक बार एक विद्वान को अहिंसा पर भापण करने के लिए बुलाया गया। उस विद्वान ने अहिंसा पर बड़ा ही सुन्दर भाषण किया और मास, मछली, अडे आदि खाने के महादोशों का भव्य निदर्शन किया। उन दिनो गरमी के दिन थे और भापण बड़े जोर-से चल रहा था, इसलिए विद्वान वक्ता को पसीना छूट रहा था। उसे पोछने के लिए उसने जेब से रूमाल निकाला। उसी वक्त जेब का एक अंडा रूमाल के साथ बाहर निकल आया और जमीन पर गिरकर फूट गया।

उस भाषण को सुनकर तो सबको ऐसा लगा था कि, भविष्य में इन चीजों का सेवन न किया जाये, लेकिन वक्ता की जेब के अडे ने बाहर निकल कर सारा रग पलट दिया। गभीरता की जगह हास्य की लहर दौड़ गयी। विद्वान वक्ता को वहाँ से जाते हुए वडी शिमन्दगी उठानी पड़ी।

तात्पर्य यह कि कोई बात समझ में आवे पर अमल में न आवे, तो ऐसे जान से कुछ कत्याण नहीं होता ।

जो जान की बड़ी-बड़ी बातें करते हैं, पर पाप को छोड़कर पुण्य की वृद्धि नहीं करते, उनका ज्ञान किस काम का १ शास्त्रकार ऐसे ज्ञान को सचा ज्ञान नहीं कहते।

जिसमें वस्तु के हेय-उपादेय अशो के यथार्थ ज्ञान के साथ तथाविव निवृत्ति और प्रवृत्ति हो, उसे तत्त्वसंवेदनज्ञान कहते हैं। महापुरुषों में यह ज्ञान होता है, इसल्लिए वे जैसा जानते है वैसा कहते हैं और जैसा कहते हैं वैसा ही करते हैं। दिल में और, ज्ञान पर और ऐसा व्यवहार उनमें नहीं होता। ऐसा ही सचा ज्ञान है और उसी से कल्याण हो सकता है। जो जीव और अजीव की, आत्मा और अनात्मा की, पृथकता भली-भाँति जानते हैं, जो यह जानते हैं कि में आत्मा हूँ, देह नहीं हूँ, इन्द्रिय नहीं हूँ; प्राण नहीं हूँ; मन नहीं हूँ, और जो इसका सतत भान रखकर आत्मकत्याण की प्रवृत्ति में निरन्तर लगे रहते है, उन्हें ही सच्चा जान हुआ समझों। जिन्हें ऐसा जान हुआ होगा वे पुद्गल-पोपण की वृत्ति कदापि नहीं रखेंगे, विपय-विप के निकट नहीं जायेंगे और कपाय-सर्प से सदा दूर रहेंगे।

आपको आत्मा-अनात्मा का भेट विस्तारपूर्वक वतलाया। उसका निरन्तर मनन करते रहेगे तो देह-बुद्धि नष्ट हो जायेगी और आप अपने को सर्वज सर्वज्ञक्तिमान आत्मा मानने लगेंगे। जब यह विश्वास आप मे हद हो जायेगा, तब कल्याण आपके कान मे धीरे ने कहेगा—"मै आपके पास आ गया हूँ।"



# तेरहवाँ व्याख्यान

# आत्मा की शक्ति

#### [१]

#### महानुभावो ।

अव्यातम के कोश-रूप श्री उत्तराव्ययन सत्र का स्मरण आते ही, उसका छत्तीसवाँ अव्ययन सामने आ जाता है और अल्प-ससारी आत्मा का वर्णन दृष्टि के सामने घृमने लगता है। आत्मा का स्वरूप आपके दिल में उत्तरे इस हेतु में हमने उसे विस्तार से समझाया। अब जो कुछ चताना शेप रहा है, उसे भी समझा देना चाहते हैं।

आत्मा की यक्ति का यत्किचित विवेचन पहले हो चुका है। आज उसका विशेष अध्ययन करें।

आत्मा की पूर्ण शक्ति का अनुमान तीर्थेकरों के जीवन में लगाया जा सकता है, कारण कि उनमें आत्मा की शक्ति अपनी पराकाष्टा पर पहुँची होती है।

# तीर्थंकर किस भृमि में होते हैं?

नन्त्र द्वीप, धातको स्वट और अर्धपुष्करावन स्वड—ये 'हार्ट् द्वीप' कह्लाते हे, उनका माप पैतालीस लाख योजन है। आज के भूगोलवाले दुनिया की परिधि बार्टम हजार मील बताने है। पर, यह भूगोल प्रा

क जर्मनी के नुप्रसिद्ध तत्विनक नीत्ये वर्गरह ने 'नुपरमेन—प्यति मानव— को ने करपना की है, तीर्थकर उनमें भी प्रविक शक्ति, रेण्वर्य श्रार मीर्क्य मन्पन्न की है। इस मनार में नीर्थकर ने बद्कर कोई नहां तीना।

नहीं है। पहले उन्हें अमेरिका का ज्ञान नहीं था। आस्ट्रेलिया भी बाद में ही मिला। इस प्रकार वे पॉच खड़ की दुनिया मानने लगे। पर, पिछले कुछ वपों से छठे खड़ की बात प्रकाश में आयी है और वहाँ प्रवास भी होने लगे हैं। कुछ अमें के बाद सातवाँ, आठवाँ और नवाँ खंड भी मिल सकता है। सच तो यह है कि आज जिसे 'दुनिया' कहा जाता है, वह जम्बूद्वीप के भरत-खड़ का ही एक भाग है।

दाई द्वीप मे १५ कर्मभूमियों और ५६ अतरद्वीपों में मनुष्य वास करते हैं। इन क्षेत्रों में से १५ कर्मभूमियों में ही तीर्थंकरों का जन्म होता है, कारण की कृपि, वाणिज्य आदि कर्मों का व्यवहार कर्मभूमियों में ही होता है और तप, सयम आदि अनुष्ठान भी वहीं होते हैं।

१५ कर्मभूमियो में ५ भरत, ५ ऐरावत और ५ महाविदेह है। इनमें भरत और ऐरावत में अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी काल होते है। उनके तीसरे और चौथे आरा में तीर्थेंकर जन्म लेते है। महाविदेह में सब काल समान होता है और वहाँ तीर्थंकर सदा विद्यमान रहते है।

# तीर्थंकरों का जन्म और दिक्कुमारियों का आगमन

तीर्थंकरों का जन्म ठीक अर्धरात्रि को विजयमुहूर्त में होता है, उनके जन्मते ही दिक् कुमारियों का आसन कपायमान होता है। तब वे अपने सहज अवधिज्ञान से जान लेती है कि, कहाँ किसके यहाँ तीर्थंकर का जन्म हुआ है। उसके बाद वे अभियोग्य देवो को विमान बनाने और तैयारी करने का आदेश देती है और उस विमान द्वारा जन्मस्थान पर आ जाती

<sup>\*</sup>देव दस प्रकार के होते हैं (१) इन्द्र, (२) सामानिक, (३) त्रायशित, (४) पारिपद्य, (५) श्रात्मरक्षक, (६) लोकपाल, (७, श्रनीक (८) प्रकीर्णक, (६) अभि-योग्य श्रोर (१०) किल्विपक । इनमें श्राभियोग्य देव टास-स्थान पर होते हैं, यानी उन्हें सेवक का काम करना होता है।

है। तीर्थेकर की माता का प्रसूति-कर्म आदि ये दिककुमारिकार्ये सँभाल छेती हैं।

### एक प्रासंगिक घटना

देवों के आने की गित के सम्बन्ध में एक प्रासिंगिक घटना कहते हैं। कुछ समय पहले जब हमारा चौमासा बेंगलोर में था, तब मदरास की साउथ फ्लोर मिल वाला सेंट पूनमचन्द रूपचन्द हमारे पास पर्यूपण-पर्व करने के लिए आये। पर्यूपण के बाद वे बेंगलोर के एक भाई के साथ मैंस्र जाने के लिए मोटर में निकले। रास्ते में मोटर की दुर्घटना हो गयी। उसी वक्त उनके मुँह से 'नमो अरिहंताण' निकला। जिन्हे 'नम-स्कार' में अद्वा हो, दिल में 'नमस्कार' की रटन हो, उन्हीं के मुख से अनी के समय 'नमो अरिहताण' का उच्चार होता है।

फिर क्या हुआ इसकी उन्हें खबर न पड़ी। जब ऑखें खोलीं तो मोटर में बैटे हुए सब लोग मोटर के बाहर खड़े हुए थे। किसी को कोई अति नहीं पहुँची। सिर्फ वेंगलोरवाले भाई के पैर में जरा लगा था। बगल में मोटर टूटी पड़ी थी। दरवाजा कब खुला १ वे बाहर कब निकले १ कैसे निकले १ यह कुछ नहीं जानते थे। 'नमस्कार' के स्मरण से प्रसन्न होकर अधिष्ठायक देव ने सहायता की थी। माल्रम होते ही निमिषमात्र में देवता आ पहुँचते हैं और सब काम कर देते है। मुँह से कहने में देर लगती है पर देवताओं को आने में देर नहीं लगती।

### सौधर्मेन्द्र की जन्म को जानकारी और जाने की तैयारी

विक्कुमारियों का सब काम पूरा हो जाने के बाद सौधर्मेन्द्र का सिंहासन किंग्यत होता है। सौधर्मेन्द्र ३२ लाख विमानावाले सौधर्म स्वर्ग का मालिक है। सिंहासन के कम्पायमान होते ही वह अवधिज्ञान से जान रुंता है कि तीर्थंकर भगवत का जन्म हुआ है, किर वह हरिणैगमेपी देव को बुलाकर आजा करता है कि 'मन देवों को खनर दो कि तीर्थं द्वर भगवत का जन्म होने के कारण इन्द्र अभिपेक करने जा रहा है, इसलिए सन्न तैयार होकर इन्द्र के पास उपस्थित रहे।'

यह खत्रर देने की रीति भी जानने योग्य है। सौधर्म स्वर्ग मे सौध-मावतंसक-विमान मं सौधर्म-सभा मे सुघोषा-नामक एक वड़ा घटा है। उसे हरिणेंगमेपी देव वजाने लगता है कि वत्तीस लाख विमानों के घटे भी बजने लगते है। ये घटे कुल तीन वार वजते हैं।

विमान में विशाल शाश्वत महल होते हैं और हर महल में आमोद-प्रमोद के साधन होते हैं। देव निरन्तर आनन्द्रमय कीड़ा करते रहते हैं। इन महलों के बाहरी भाग में घटियाँ होती है। जब हरिएएगमेषी सुवोपा वटा बजाता है, तब विमान का घटा भी बजने लगता है और उसके साथ महल की घटियाँ भी गूंजने लगती है।

आतमा की शक्ति और उसके द्वारा देवो पर पड़नेवाले प्रभाव को दर्शाने के लिए यह बात कही गयी है। तीर्थद्वरो की पूजा करते समय इन्द्र भी उनको अपना स्वामी कहकर स्तवन करता है। इतनी बड़ी ऋदि-सिद्धि का मालिक इन्द्र भी उनका सेवक है।

#### नाम के मोह पर नरघाजी का किस्सा

गुरु महाराज के सामने श्रावक का दर्जा भी ऐसा ही है। लेकिन, आजकल अगर कोई आचार्य महाराज किसी धनिक श्रावक को नाम से बुलाये तो उसके नाम के आगे मानार्थ 'सेट' गब्द न लगावें तो उसे बुरा लग जाता है। श्री विजयकमलस्रीश्वरजी महाराज आचार्य थे, तब की बात है। उस समय श्री वीरविजयजी महाराज उपाध्याय थे और मारवाड़ मे विचरते थे। वे स्वभाव से विनोदी थे। व्याख्यान के समय उन्हे श्रावकों को नाम से बुलाने की आदत थी। व्याख्यान सुनने के लिए गाँव का नगरसेठ नरवाजी भी नियमित आता था। उस समय गुरु

त्तरह तैयार होकर अपने परिवार और वैभवसहित मेर-पर्वत पर आ पहुँचते है।

तब बारहवे स्वर्ग का इन्द्र अच्युतेन्द्र आभियोग्य देवो को अभिपेक की सामग्री तैयार करने की आजा देता है। श्री तीर्थं कर भगवान् के स्नात्रा-भिपेक में कुछ २५० अभिपेक होते है।

इस अभिपेक के कलश बहुत बड़े होते है। सामान्य मनुष्य उनकी कल्पना नहीं कर सकता। उनमे श्रीरसमुद्र का पानी भर कर लाया जाता है, कारण कि वह अत्यन्त मीठा और दूध के समान उज्ज्वल होता है।

# सौधर्मेन्द्र की शंका और प्रभु द्वारा पदर्शित अद्भुत शक्ति

प्रथम अभिपेक बारहवें स्वर्ण के इन्द्र का होता है। उस समय विशाल स्नात्रकल्यों से तीर्थंकर भगवान् के शरीर पर घुँआधार पानी गिरता है। उसकी धारा इतनी प्रवल होती है कि उसमे हाथी भी खिचे चले जायँ। सौधमेंन्द्र को किसी तीर्थंकर के समय शका नहीं हुई थी; पर महावीर प्रभु के समय शका हुई—"भगवान् इतनी वडी जलधारा को कैसे सहन कर सकेंगे ?" इन्द्र भक्ति परायण है और जानता है कि ये साक्षात् परमातमा है, फिर भी उसे शका हुई। उसे भगवान् ने अपने अवधिज्ञान से जान लिया और उसके निवारणार्थ अपनी शक्ति बत्तलाने के लिए बाये पैर के अँगूठे से सिंहासन को द्याया कि वह सिंहासन, शिलापट और सारा मेरु पर्वत प्रकम्पित हो उठा। तमाम जम्बूद्वीप में कम्पन हुआ और उसके प्रभाव से लवण-समुद्र भी खल्बला उठा।

यह सब निमेप मात्र में हो गया। अभी तो वारहवें स्वर्ग के इन्द्र का अभिपेक होने को है। सौवर्मेन्द्र यह प्रकम्पन और खलबल देखकर विचारने लगा—''यह सब क्या हो रहा है ?'' उसे किञ्चित क्रोध भी आया कि ऐसे ग्रुम प्रसग पर ऐसा उपद्रव करनेवाल कौन है ? उसने अवधिज्ञान से देखा तो फक पड़ गया। वह समझ गया—''यह तो स्वय

भगवान् ने मेरे मन का सगय दूर करने के लिए अपना अंगृठा दबाया उसका प्रताप है। सचमुच प्रभु की शक्ति अगाध है।" उसे शका और कोध करने पर पश्चात्ताप हुआ और वह भगवान् के चरणो मे गिर कर अमा-याचना करने लगा। फिर सर्वत्र शान्ति हो गयी।

तर्क करनेवालो, जैनेतरो, अरे ! तुम में दयानन्द सरस्वती-सरीखा मी तर्क करता है— ''भगवान् सहज ॲग्ठा दबाये और मेर-पर्वत हिल उठे, तो फिर जब वे चलते होंगे तब पृथ्वी कितनों कॉपती होंगी ? उस चक्त जमीन में गड्ढे क्यों नहीं पडते जाते ?'' पर, ऐसा प्रश्न करनेवाले सामान्य-बुद्धि का भी उपयोग नहीं करते। पहलवान राममूर्ति चलती मोटर को रोकने की शक्ति रखता था। उस मोटर की ताकत ३० हार्स-पावर की होती थी। वह अपनी छाती पर हाथी भी खड़ा रखता था। फिर भी जब वह चलता था तब क्या जमीन में गड्हे पडते जाते थे? आदमी चलता शरीर के वजन पर है, परन्तु जब बल का प्रयोग करता है न्तव अपनी आत्मा की शक्ति के अनुसार कार्य कर सकता है।

दियासलाई का पूरा बक्स रई के देर में रह सकता है, लेकिन अगर एक ही दियासलाई घिसकर, जलाकर, रखो तो हजारों मन रुई को जला-कर खाक कर देती है—शक्ति का सच्चा अनुमान उसके प्रयोग को देखकर होता है।

### स्नात्राभिपेक की पूर्णाहुति

बारहवे स्वर्ग के इन्द्र का अभिपेक पूरा होने के बाद जेप सब इन्द्र अभिपेक करते हैं। अन्त मं ईजानेन्द्र भगवान् को गोदी में बिठाता हैं -और सौधमेंन्द्र बड़ी धूमधाम से अभिपेक करता है। इस महोत्सव में देवगण इतनी आनन्द-मस्ती मं आ जाते हैं कि, उन्हें स्वर्गों के आमोद-अमोद तुच्छ प्रतीत होने लगते हैं। महाराज उन्हें संबोधित करते हुए कहते—'क्यो नरघाजी, यह बात टीक है न '' लेकिन, उस वक्त नरघाजी का मुँह उतर जाता। गुरु महाराज की नजर में यह आये वगैर न रहता। उन्हें आञ्चर्य होता कि इसे नाम से बुलाये जाने पर आनन्द के बजाये दु.ख क्यो होता है ? इसी कारण नरघाजी व्याख्यान समाप्त होते ही चल देता।

महाराज ने जिज्ञासावश एक श्रावक से इसका कारण पूछा। उस श्रावक ने, विशेष आग्रह किये जाने पर, बताया—'गॉब के लोग उन्हें 'ठाकरा जी' कहकर बड़े मान से सबोधित करते हैं और आप उन्हें सिर्फ 'नरधाजी' कहते हैं, यह उसे अच्छा नहीं लगता। व्याख्यान-समा में तो बह रोज विवेक के कारण हाजिर हो जाते हैं।"

दूसरे दिन व्याख्यान में प्रसंग आने पर गुरु महाराज ने कहा—
"क्यों ठाकराजी, ठीक बात है न ग" ये गब्द मुनते ही नरधाजी के मुख
पर प्रसन्नता छा गयी और हुए के आवेश में वह एकटम खडा हो गया
और अपनी अटपटी भाषा में महाराजश्री का और उनके व्याख्यान का
बखान करने लगा। महाराजश्री और सारी सभा खिलखिला कर हुँस
पड़ी। तब से महाराजश्री उने 'ठाकरा जी' कहकर सबोधन करते और
ठाकराजी व्याख्यान के बाद भी गुरु महाराज के सामने बैटकर वार्तालाफ
करने लगे।

जब आपको मानपूर्वक संबोधित किया जाता है तो आप प्रसन्न होते हैं। पर, मान से आपका क्या कल्याण होनेवाला है ? नाम की अपेक्षा काम पर विशेष लक्ष टीजिये। अगर आपका आत्मा गुढ, उच्च, परोपकारी, नीतिमान और धर्मपरायण होगा तो आपका कल्याण होकर ही रहेगा। आप गुरु महाराज के उपासक है, सेवक है, अगर वे सादा नाम से भी बुलावें तो भी आपको आनन्ट ही मानना चाहिये।

## हरिणैगमेषी की उद्गोषणा और प्रयाण

इस प्रकार घटा बजने पर सब देव इन्द्र का हुक्म सुनने के लिए सावधान हो जाते है। उस समय हरिणैगमेपी देव आकाश में खुब कॅ चे जाकर बड़ी ऊँची आवाज से सब देवों को सुनाता है—"तीर्थक्कर भगवत का जन्म हुआ है. उनका उत्सव करने इन्द्र महाराज पधारने वाले हैं. इसलिए सन देव उनके साथ जाने के लिए तैयार हो जाय । '

फिर इन्द्र के हुक्म से पालक नामक देव सुन्दर विमान तैयार करता है। उसमे बैठकर सब मनुष्यलोक मे तीर्यक्कर के जन्मखलपर आते हैं।

#### प्रभ्र को मेरु पर ले जाना

उनमें से इन्द्र नीचे उतरकर तीर्थक्कर की माता के पास जाता है और उन्हें नमन करके कहता है-- 'अब जरा भी न घवगाये, हम तीर्थं हुर भग-वान का अभिपेक करने के लिए उन्हें मेरु पर्वत पर लिये जाते हैं।" यह कहकर इन्द्र भगवान् का एक हुवहु प्रतीक बनाकर माता के बगल में रख देता है।

उसके बाद इन्द्र पाँच रूप बनाता है। उनमें से एक रूप प्रभुजी को ग्रहण करता है, दो रूप चॅवर डुलाने लगते हैं, एक रूप छत्र लेता है और एक रूप अगरक्षक की तरह हाथ में वज्र लेकर आगे-आगे चलने लगता है। इन्द्र के आगे और पीछे देवगण जखस के रूप में चलते हैं। यह जखस कुछ ही देर में मेरु-पर्वत पर पहुँच जाता है।

## मेरु-पर्वत पर स्नात्राभिपेक

सौधर्मेन्द्र आदि देवो वा जलूस जब मेरु-पर्वत पर पहुँचता है तब दूसरे ६३ इड़ो के # सिंहासन किपत होते हैं। तब वे भी सौधर्मेन्द्र की

<sup>\*</sup> सुर-असुरों के कुल ६४ इन्द्र होते हैं।

त्तरह तेयार होकर अपने परिवार और वैभवसहित मेरु पर्वत पर आ पहुँचते हैं।

तव वारहवे स्वर्ग का इन्द्र अच्युतेन्द्र आभियोग्य देवो को अभिपेक की सामग्री तैयार करने की आजा देता है। श्री तीर्थं कर भगवान् के स्नाजा-भिपेक में कुछ २५० अभिपेक होते हैं।

इस अभिषेक के कलग बहुन बड़े होते है। सामान्य मनुष्य उनकी कल्पना नहीं कर सकता। उनमे श्रीरसमुद्र का पानी भर कर लाया जाता है, कारण कि वह अत्यन्त मीठा और दूध के समान उज्ज्वल होता है।

# सौधर्मेन्द्र की शंका और प्रभु द्वारा पद्शित अद्भुत शक्ति

प्रथम अभिषेक बारहवें स्वर्ग के इन्द्र का होता है। उस समय विशाल स्नात्रकल्यों से तीर्थंकर भगवान् के शरीर पर धुंआधार पानी गिरता है। उसकी धारा इतनी प्रवल होती है कि उसमें हाथी भी खिचे चले जायं। सौधमेंन्द्र को किसी तीर्थंकर के समय शका नहीं हुई थी; पर महावीर प्रभु के समय शका हुई—"भगवान् इतनी बड़ी जलधारा को कैसे सहन कर सकेंगे ?" इन्द्र भक्ति परायण है और जानता है कि ये साक्षात् परमातमा है, फिर भी उसे शका हुई। उसे भगवान् ने अपने अवधिज्ञान में जान लिया और उसके निवारणार्थ अपनी शक्ति बक्तलाने के लिए बाये पैर के अंगूठे से सिंहासन को द्याया कि वह सिंहासन, शिलापट और सारा मेर पर्वत प्रकम्पित हो उठा। तमाम जम्बूद्दीप में कम्पन हुआ और उसके प्रभाव से लवण-समुद्र भी खल्वला उठा।

यह सब निमेष मात्र में हो गया । अभी तो बारहवे स्वर्ग के इन्द्र का अभिषेक होने को हैं । सौधर्मेन्द्र यह प्रकम्पन और खलबल देखकर विचारने लगा—''यह सब क्या हो रहा है १'' उसे किञ्चित क्रोध भी आया कि ऐसे ग्रुम प्रसग पर ऐसा उपद्रव करनेवाला कौन है १ उसने अविध्वान से देखा तो फक पड़ गया । वह समझ गया—''यह तो स्वय

भगवान् ने मेरे मन का सगय दूर करने के लिए अपना अँगृठा दबाया उसका प्रताप है। सचमुच प्रभु की शक्ति अगाध है।' उसे शका और कोध करने पर पश्चात्ताप हुआ और वह भगवान् के चरणों में गिर कर जमा-याचना करने लगा। फिर सर्वत्र शान्ति हो गयी।

तर्क करनेवालो, जैनेतरो, अरे! तुम मे दयानन्द सरस्वती-सरीखा भी तर्क करता है—'भगवान् सहज ॲग्टा दबायें और मेर-पर्वत हिल उटे, तो फिर जब वे चलते होगे तब पृथ्वी कितनी कॉपती होगी? उस चक्त जमीन मे गड्हे क्यो नहीं पडते जाते?" पर, ऐसा प्रश्न करनेवाले सामान्य-बुद्धि का भी उपयोग नहीं करते। पहलवान राममूर्ति चलती मोटर को रोकने की बक्ति रखता था। उस मोटर की ताकत ३० हार्स-पावर की होती थी। वह अपनी छाती पर हाथी भी खड़ा रखता था। फिर भी जब वह चलता था तब क्या जमीन में गड्हे पड़ते जाते थे? आदमी चलता शरीर के वजन पर है, परन्तु जब बल का प्रयोग करता है तब अपनी आत्मा की शक्ति के अनुसार कार्य कर सकता है।

दियासलाई का पूरा बक्स रुई के देर में रह सकता है, लेकिन अगर एक ही दियासलाई घिसकर, जलाकर, रखों तो हजारों मन रुई को जला-कर खाक कर देती है—शक्ति का सच्चा अनुमान उसके प्रयोग को देखकर होता है!

### स्नात्राभिपेक की पूर्णाहुति

बारहवें स्वर्ग के इन्द्र का अभिपेक पूरा होने के वाद शेष सब इन्द्र अभिपेक करते हैं। अन्त में ईगानेन्द्र भगवान् को गोदी में विठाता हैं -और सौवर्मेन्द्र बड़ी धूमधाम से अभिपेक करता है। इस महोत्सव में देवगण इतनी आनन्द-मस्ती में आ जाते हैं कि, उन्हें स्वर्गों के आमोद-अमोद तुच्छ प्रतीत होने ल्याते हैं। उसके बाद वे प्रभु को उसी प्रकार जन्मखल पर वापस ले जाते हैं और माता की गोद में सुलाकर सब अपने खानों को चले जाते हैं।

तीर्थंकर में जो अनन्त शक्ति होती है, वह आत्मा की है। जैसा तीर्थंकर की आत्मा है वैसी ही हमारी आत्मा है। आत्मा के गुणो में या मूलमूत शक्ति में कोई अन्तर नहीं है। पर, इस समय अन्तर इसलिए दिखता है कि हमारी शक्ति कमों से दबी हुई है, तीर्थंकर देव में। प्रकट रूप में है। सचमुच, हमारी हालत बकरिया सिंह जैसी है।

### वकरिया सिंह का दृष्टान्त

एक गड़िरये को वन मे बकरियाँ चराते हाल का जन्मा हुआ शेर का बेच्चा मिलंग्या। वह उसे घर ले आया और बकरी का दूध पिला-पिला कर वडा किया। वह सिंह था; पर बकरियों के साथ ही हिरता-फिरता और उन्हीं के साथ खाता-पीता, इसलिए अपने को बकरी ही मानता और बकरी की तरह ही वर्तन करता।

एक दिन सब वकरियों के साथ वह वन में चरने गया। वहाँ एक सिंह आ पहुँचा और गर्जना करने लगा। सुनकर सब वकरियाँ भागने लगीं। उनके साथ वह वकरिया सिंह भी भागने लगा। यह देखकर वन के सिंह ने कहा—''अरे भाई! मेरे दहाड़ने से बकरियाँ भागे तो ठीक, पर तू क्यो भागता है? तू तो मुझ-जैसा शेर है।"

वकरिया सिंह बोला—''त् झूठ बोलता है । मैं शेर नहीं वकरी हूँ।'
तेरा खाद्य होने के कारण डर के मारे भाग रहा हूँ।''

वन का शेर समझ गया—"यह बहुत दिनों से वकरियों की सगत में रहा है, इसल्एि अपने को वकरी मान बैठा है।" इसका भ्रम दूर करना चाहिए। उसने कहा—"भाई! तू जरा अपने अग-प्रत्यंगों को तो देख कि वे मुझसे मिलते हैं या वकरियों के अग-प्रत्यागों से श्वपने पजे, अपनी पूँछ, अपनी कमर देख! तेरा मुख भी मेरे समान है, वकरियों जैशा नहीं !" इत्यादि कहकर जब वन के बोर ने समझाया तो बकरिया सिंह का भ्रम दूर हो गया। वह उस बोर के साथ चल पड़ा और बोर की तरह जीने लगा!

इसी तरह आप भी टीघंकाल से टेहाटि पुर्गलों के साथ रहे हैं, इसलिए अपने को टेहरूप मानते हैं और अपनी शक्ति को अत्यन्त मर्यादित मानते हैं। परन्तु, आप देह नहीं आत्मा है। अपनी अनन्त शक्ति का विकास कीनिए। उसके लिए विपय-कषाय छोड़िये। जो विपयों में लित रहते हैं वे किसी-न-किसी रूप से दुर्दशा को प्राप्त होते हैं।

#### रूपसेन की कथा

पृथ्वीभृपण-नामक एक नगर था। उसके प्रजापालक राजा कनकथ्वज को मुनन्दा-नामक एक सुन्दर पुत्री थी। वह यौवन की देहली पर कदम रख जुकी थी और उसका रूप प्रभात-कमल के समान अनेरी छटा से खिल उटा था। वह एक दिन महल के झरोखे से नगरचर्या देख रही थी कि, उसकी नजर सामने के मकान पर पड़ी। वहाँ एक पुरुप अपनी स्त्री को निर्दयता से पीट रहा था। स्त्री पैरो पड़कर कहनी थो—''हे स्वामिन! अब भल नहीं करूँगी!'' फिर भी वह उसे मारता ही जा रहा था! यह हब्य देखकर सुनन्दा कॉप उटी। उसने विचार किया कि, अगर विवाहित जीवन में ऐसी ही पराधीनता है, ऐसे ही दु:ख सहने पड़ते हैं, तो अच्छा है कि विवाह ही न किया जाये।

मुनन्दा वयस्क थी और रूप लावण्य-युक्त थी, इसलिए देश-परदेश से उसके लिए मॅगनी आती । परन्तु, माता-पिता के पूछने पर वह एक ही जवाब देती—''मुझे विवाह नहीं करना है।''

उस नगर के वसुदत्त-नामक एक व्यापारी के चार पुत्र थे। उसमें सबसे छोटे का नाम रूपसेन था। छोटा पुत्र ज्यादा प्रिय होता है, उस पर कामकान का बोझ भी कम होता है। रूपसेन भी ऐसा ही था, इसलिए इच्छानुसार नगर-उद्यान आदि में घूमता रहता और आनन्द से दिन बिताता। एक दिन वह फिरता-फिरता राजमहल के सामनेवाली पानवाले की दुकान पर आकर पान खा रहा था। मुनन्दा की नजर उसपर पड़ गयी। वह उसे देखकर बड़ी हर्षित हुई। उसने एक चतुर सहेली द्वारा कहलवाया—"आप यहाँ रोज आकर हमारी सखी को दर्शन दिया करें।" रूपसेन ने प्रसन्नतापूर्वक इसे स्वीकार कर लिया और वह वहाँ रोज आने लगा।

अब तक न तो रूपसेन को कोई दुःख था न सुनन्दा को कोई चिन्ता! दोनों अपने-अपने जीवन मे मस्त थे और सुख-चैन से रहते थे, पर अब दोनों को अपनी सुखशय्या जहर-सरीखी लगने लगी; कारण कि दोनों को एक दूसरे से मिलने की प्रगाढ इच्छा लगी थी। दोनों एक दूसरे के मोह में पड़कर दुःख का अनुभव कर रहे थे। इसीलिए शास्त्रकारों ने मोह को सब दुःखों का कारण बताया है।

इस तरह दिन बीतते गये और दोनों को अरस-परस मिलने की उत्कटा तीव होती गयी।

इतने में राजा की तरफ से घोषित किया गया कि अमुक दिन कौमुदी-उत्सव मनाने के लिए राजा-रानी नगर से बाहर पर्धारेंगे, उस समय सब नगरनिवासी भी उनके साथ उत्सव में सम्मिलित हो।

सुनन्दा ने सोचा—"इस अवसर पर रूपसेन से भेट हो सकेगी। उसने रूपसेन को कहलवा दिया—"आप अमुक समय राजमहल के पिछले भाग में आर्ये, वहाँ ऊपर चढने के लिए रस्सी की सीढी तैयार रहेगी।"

कौमुदी-उत्सव के दिन सुनन्दा सरदर्द का बहाना बनाकर घर पर रही। रूपमेन पेटदर्द का बहाना बनाकर घर रहा। अब कब रात हो और कप्र मिर्छे। यही विचार दोनों के मन मे बुट रहा था।

अत्र त्रनाव क्या वनता है सो देखिये !

एक जुआरी जुए में बहुत पैसा हार गया और देनटार बन गया )

लेनटार उससे सख्त तकाजा करने लगा और न देने पर जान में मार डालने की धमकी देने लगा। वह उसे आव्वासन देते हुए कहने लगा— ''कृषा करके एक दिन का वक्त दो, में चोरी करके भी नुम्हारे पैसे अदा कर दूंगा।'' जीतनेवाले ने एक दिन की मोहलत दे दी।

अत्र वह जुआरी—''क्या करूँ ? चोरी करूँ ? कैसे करूँ ?" आदि सोचता हुआ चला जा रहा था।

उसने राजमहल में चोरी वा विचार किया और वचवचा कर चलते-चलते राजमहल के पीछे की गली में आ पहुँचा। वह दीवार के सहारे-सहारे चल रहा था कि उसे रस्सी की वह सीढी दिखायी दी। वह उसकी मजबूती को हिलाकर देखने लगा।

सकेत सीढी को हिलाने का था। दासियों ने समझा कि रूपसेन आ गया। आदेशानुसार उसे ऊपर खींच लिया गया। जुआरी के लिए तो वह कहावत चरितार्थ हुई कि, 'मनभाती चीज को वैद्य ने बना दिया।' उसकी समझ मं नहीं आ रहा था कि यह सब कैसे हुआ <sup>१</sup> कैसे भी हुआ हो, वह प्राप्त अवसर का पूरा लाभ उठाना चाहता था। महल में ॲथेरा था; क्योंकि ऐसा काम करनेवाला रोशनी नहीं रखता। ॲथेरे में यह न मालम हो सका कि यह रूपसेन नहीं कोई और ही है।

दासियों ने उसे ले जाकर सुनन्दा के पलग पर विठाया। सुनन्दा ने तो यही समझा कि रूपसेन आया है, इसिलए उससे प्रेम में भेंट की। सुनन्दा का रपर्श करते ही जुआरी को काम-विकार जागा और उसके साथ भोगविलास करने लगा। सुनन्दा ने उसका कुछ निपेध नहीं किया। इतने में कुछ दासियाँ हाथ में दीपक लेकर सुनन्दा के खड़ की तरफ़ आती हुई दिखायी दी। सुनन्दा बोली—"हमें बात करने का अन्तराय होगा; इसिलए कुछ भी बात न हो सकी। अब आज तो तुम जाओ, फिर कभी मिलेंगे।" जुआरी 'न बोलने में नौगुण' मानकर, कामकीडा

के दौरान में अलग किये गये कीमती गहनों को लेकर जिस रास्ते से आया था, उसी रास्ते से चला गया।

इधर रूपसेन पर क्या गुजरी सो भी देखिये। वह निर्धारित समय पर राजमहल में पहुँचने के लिए घर से निकला और गली-कू चो को पार करता हुआ बढ़ता जा रहा था कि एक जर्जर मकान की दीवार टूट कर उसपर गिर पड़ी। वह उससे दबकर मर गया। अन्त समय जैसी मित हो वैसी गित होती है, इसलिए वह मर कर उस जुआरी के वीर्य द्वारा सुनन्दा की कृक्षि मे गर्भरूप से उत्पन्न हुआ।

समय गुजरते सुनन्दा का पेट वहने लगा। उससे वह घवराने लगी। मा-वाप को खबर होगी तो वे मुझे धिक्कारेंगे और दुनिया भी फटकार बरसायेगी। इस भय से उसने विश्वस्त दासियो द्वारा दवा मॅगाकर गर्भपात कर दिया।

गर्भ मे ही मरण पाना कुछ कम दुःख नहीं है, पर मोहग्रस्त आत्माओं की दशा ऐसी ही होती है। रूपसेन का आत्मा वहाँ से सर्प योनि मे जाकर सर्प बना।

अब सुनन्दा पुरुषद्वेषिणी नहीं रही थी। उसे विवाह करने की इच्छा हुई और वह एक राजा के साथ व्याह दी गयी। वह अपने पित के साथ यथेच्छ विपय सुख भोगती दिन गुजारने लगी।

उसके महल के बगीचे में ही वह सर्प उत्पन्न हुआ। वह एक दिन चलता-फिरता महल में आ गया। वहाँ उसने सुनन्दा को देखा। पहले का राग था, इसलिए वह हर्ष में आकर डोलने लगा और सुनन्दा से मिलने के लिए उसकी ओर बढ़ने लगा। एक भयकर सॉप को अपनी तरफ आता देखकर सुनन्टा चिल्लाने लगी। सिपाहियों ने आकर तलवार से उसके दुकड़े कर दिये।

सुनन्दा के साथ मोग भोगने के विचार में रूपसेन के तीन भव पूरे हुए। चौथे भव में वह कौआ बना। एक बार राजा-रानी सगीत के जलसे का आनन्द ले रहे थे। वहाँ वह कीआ आ पहुँचा और मुनन्दा को देखकर हर्प के आवेश में 'कॉव-कॉॅंव' करने लगा। उसके स्वर की कर्कशता गाने में वाधा डालने लगी। राजा का इशारा पाकर सिपाहियों ने एक तीर छोड़कर उमे समाप्त कर दिया।

पाँचवे भव में रूपसेन इस हुआ और राज-महल के बगीचे के तालाब में बड़ा होने लगा। एक बार सुनन्दा को देखकर उसके दिल में पूर्व राग उत्पन्न हुआ। वह उड़-उडकर मुनन्दा के बरीर पर पड़ने लगा। इससे मुनन्दा उकता उटी। उसने सिपाही को बुलाया। उसने आकर इंस को मार डाला।

विषयवासना आत्मा को जन्म-जन्मान्तर मे कैसा रखड़ाती है और उसका क्या हाल होता है, यह इससे समझा जा सकता है।

छटे भव में वह हिरन हुआ और जगल में रहकर अपना पेट भरता रहा। एक बार मुनन्दा राजा के साथ शिकार देखने जगल में गयी। वहाँ शिकारियों ने बाजा बजाया। हिरन उसे मुनने आये। उनमें वह हिरन भी आ पहुँ चा। वह मुनन्दा को देखकर परम हर्प अनुभव करने लगा। वह मुनन्दा का रूप देखने में इतना लीन हो गया कि उसे और किसी की खबर न रही। इतने में राजा ने बाण मारा और वह बिंघ गया। राजा ने उसका मास पकाने का हुक्म दिया। सेवक उसे राजबाटिका में ले आये चहाँ उसका मास पकाया गया।

राजा-रानी उस हिरन का मॉस खाते जा रहे थे और उसकी तारीक करते जा रहे थे। उस समय वहाँ दो मुनि निकले। वे जानी थे। सुनन्दा और रूपसेन का चारित्र जानकर अपना सर हिलाने लगे। यह देखकर राजा विचार मे पड़ गया। उसने उन मुनियों को बुलाकर सर हिलाने का कारण पूछा। मुनिवर कहने लगे—''इस बात को जानकर आपको दुःख होगा, इसलिए इसकी जानकारी रहने दो।" लेकिन, राजा और रानी का आग्रह होने पर उन्होंने अथ से इति तक सारी कहानी सुना दी। उसे

मुनकर राजा और रानी दोनों को ससार से वैराग्य हो गया। अन्त में मुनन्दा ने पूछा—"हिरन मरकर कहाँ पैटा हुआ है ? उसका उद्धार होगा या नहीं ?" मुनिवर वोले—"हिरन मरकर विध्य अटवी में मुग्राम के पास हाथी हुआ है। वह आपके उपटेश से प्रतिबोध पायेगा और जाति-स्मरण से अपने पूर्व भव निहार कर, वैराग्य पाकर, तप करके, आठवे स्वर्ग में उत्पन्न होगा और वहाँ से चलकर मनुष्य भव में आकर मोध पायेगा।"

राजा और रानी ने अनेक नगर-जनों के साथ टीक्षा ही । सुनन्दा सान्वी संयम का पालन करने लगी। उसने अवधि-ज्ञान से हाथी को प्रतिबोध करने का समय नजदीक आया जान अपनी गुरुणी से आजा लेकर विध्य अटवी के निकट सुग्राम में चातुर्मास किया। उसके बाट हाथीं को प्रतिबोध करने उसके पास गयी।

उस हाथी के उपद्रव से सारा गाँव त्रस्त था। वह गाँव के अनेक लोगों और घरो का नाग कर चुका था। गाँववालों ने जब साध्वी को जंगल की ओर जाते देखा और हाथी के निवासस्थान की तरफ ही बढ़ते देखा, तो वे कहने लगे—"उघर न जाइयें! हाथी आपको मार डालेगा।" फिर भी सुनन्दा साध्वी निर्भयतापूर्वक उस तरफ चलती गर्या। इतने में हाथी बक्षों के छरमुट से बाहर आया और सुनन्दा साध्वी के सामने आने लगा। फिर भी साध्वी ने हिम्मत नहीं छोड़ी। उनने तो उसका उद्धार करने का दृढ सकल्प कर ही लिया था।

हाथी नजदीक आ गया। पर, साध्वी को देखते ही ठडा पड गया। पूर्व के सस्कार क्या नहीं करते ? उमे साध्वी पर राग हुआ और वह अपनी सूँड ऊँची-नीची करके उस राग को प्रदर्शित करने छगा।

मुनन्दा साध्वी ने कहा—''अभी राग से तृत नहीं हुआ ? मेरे निमिक्त से तृ ६-६ भव में मरा ! अब तो समझ कर इस राग को दूर कर !'

उसी क्षण हायो विलकुल शान्त हो गया। उसे जातिस्मरण-ज्ञान उत्पन्न हुआ। उस ज्ञान से उसने अपने पूर्व-भव देखे और प्रतिबोध पाया।

यह देखकर लोगों के आश्चर्य का पार नहीं रहा। वे साध्नी के सत्व की स्तुति करने लगे। फिर साध्वी के कहने पर उस गाँव का राजा उस हाथी को अपनी हस्तिशाला में ले गया। वहाँ वह जीवन भर तप करता रहा। उस तप के प्रभाव से वह मरने पर आठवे स्वर्ग में देव हुआ। वहाँ से चलकर ज्ञानी मुनिवरों के कथनानुसार मनुष्य भव पाकर मोक्ष गया।

विपयवासना का यह परिणाम जानकर सुजजन उससे दूर रहें और धर्म का आराधन कर अपने जोवन को सफल बनावें। यह महर्पियों का उपटेश हैं और हमारा भी यही कहना है।



# चौदहवाँ व्याख्यान

# आत्मा की शक्ति

[२]

#### महानुभावो ।

आत्मा की शक्ति कितनी होती है, यह विपय चल रहा है। उसमे तीर्थंकर की शक्ति का कुछ परिचय श्री महावीर प्रभु के विवरण से दिया। अब मनुष्यों में महाबली माने जानेवाले बलदेव, वासुदेव तथा चक्रवर्ती की शक्ति का भी कुछ परिचय करायेंगे।

एक अवसर्पिणी या उत्सर्पिणी काल मे जैसे २४ तीर्थंकर होते हैं, वैसे ही १२ चक्रवर्ती, ९ वासुदेव, ९ प्रतिवासुदेव, और ९ बलदेव भी अवस्य होते हैं। इन सबको समग्र रूप से तिरसठ गलाकापुरुषक कहा जाता है।

भ्इस अवसिपंगी के २४ तीर्यंकरों के नाम प्रसिद्ध हैं।

१२ चक्रवर्तियों के नाम (१) भरत, (२) सगर, (३) मघवा. (४) सनत-कुमार, (५) शांति, (६) कुथु, (७) श्रर, (८) सुभूम, (६) पद्म, (१०) इरिषेण, (११) जय श्रोर (१२) ब्रह्मदच ।

६ वासुदेवों के नाम . (१) त्रिष्टुष्ठ, (२) स्वयभू . (३) पुरुषोत्तम, (४) पुरुषसिंह, (४) पुरुषपुढरीक, (६) दत्त, (७) लद्दमण श्रीर (८) कृष्ण।

६ प्रतिवासुदेवों के नाम (१) अध्वयीव, (२) तारक, (३) मेरक, (४) मधु, (५) निष्कुम, (६) बिल, (७) प्रद्लाद, (८) रावण और (६) जरासध।

६ वलदेवों के नाम . (१) श्रचल, (२) विजय, (३) भद्र (४) सुप्रभ, (५) सुदर्शन, [६] श्रानन्द, [७] नंदन, [८] पद्म, [श्री रामचन्द्र] श्रीर [६) राम [वलभद्र]।

गलाकापुरुप यानी पवित्र पुरुप, ऐसे महापुरुप जिनका मोक्षगमन सुनिश्चित है। श्री हेमचन्द्राचार्य महाराज ने ऐसे तिरसट गलाका पुरुपो का चरित्र सस्कृत भाषा में सुन्द्र स्लोकत्रद्ध रचना द्वारा चित्रित किया है।

आज तो कोई बलदेव, वासुदेव या चक्रवर्ती हमारे सामने नहीं है; इसलिए उनके बल का अनुमान कैसे लगा सकते हैं ? परन्तु ऐसे मनुष्य देखने में आते हैं, जो कि बलवान ओखला को केहुनी मार कर गिरा देते हैं; मदोन्मत्त हाथी को मुद्धियों से मात दे देते हैं, और भयानक बाघ तथा सिंह-जैसे भयानक पशुओं के साथ कुम्ती लड़कर उन्हें हरा देते हैं।

कुछ समय पहले बम्बई में दुनिया भर के पहलवानों की कुक्तियों का एक दंगल रखा गया था। उस समय किंगकाग ने एक पहलवान को हवा में आठ फुट ऊँचा उछाल दिया था। प्रागधरा में रायमल नामक एक राजा हो गया है। उसमें इतना वल था कि उसने एक ही मुटी मार कर दिल्ली के लालकिले का पत्थर नीचे के भाग से निकाल दिया था। उसके बारे में नीचे का दोहा प्रचलित है:—

#### कटारी श्रमरेसरी, तोगारी तरवार; हथेरी रायमल्लरी, दिल्ली रे द्रवार।

( अमरसिंह राठौर के कटार चलाने के कमाल को, तोगाजी राजपूत को तलवार चलाने की कला को, और रायमल्ल राजा की हथेली के बल को दिल्ली के टरवार में अमृत प्रशसा प्राप्त हुई थी )

# बलदेव का बल

बलदेव का वल इससे बहुत ज्यादा होता है। वह अकेला हजारों योद्धाओं को भारी पड़ जाता है। एक बार अनायों ने मिथिला पर हमला कर दिया। राजा जनक ने अयोध्यापित राजा दगरथ को संदेग भेजा। तब दगरथ ने श्रीराम को सेना के साथ मिथिला भेजा। वह सेना अनायों के साथ लड़ने लगी। लेकिन, अनायों ने उसे देखते-देखते छिन्न-भिन्न कर दिया। उस समय अकेले श्रीराम ने सबका सामना किया और बाणवर्षा करके सबको हरा दिया। श्रीराम बलदेव थे, इसलिए उनमे इतना बल था।

### वासुदेव का बल

वलदेव से वासुदेव का वल दूना होता है। प्रतिवासुदेव का वल उनसे कुछ कम होता है। लक्ष्मणजी वासुदेव थे। उन पर रावण ने शक्ति का प्रयोग किया और वे वेहोश हो गये। इससे राम घबराये और उन्होंने हनुमान जो को आजा दी कि विशस्या को लेकर आये। इस विशस्या मे ऐसी शक्ति थी कि, वह वेहोश आदमी को हाथ फेर कर होश में ला देता था। वह हर प्रकार के रोगी को टीक कर सकता था।

हनुमानजी विशल्या को ले आये। उसने लक्ष्मणजी के शरीर पर हाथ फेरा और वे होश में आ गये। रामकी सेना में आनन्द फैल गया। अब वह सेना दूने जोर से लड़ने लगी। उसने कुभकर्ण आदि कितने ही सेना-पितयों को पकड़ कर कैंद्र कर लिया। सिर्फ एक रावण वच गया। वह लड़ाई बन्द करके बहुरूपिणी विद्या साधने बैठ गया। उस विद्या की साधना किंदन है, पर सिद्ध हो जाने पर आदमी चाहे जितने रूप धारण कर सकता है और अपने कार्य में सिद्धि प्राप्त कर सकता है। रावण अपने महल के नीचे भ्गर्भखड़ में इस विद्या को साधने बैठा। मदोदरी ने दिंदोरा पिटवा दिया कि "कोई हिंसा न करे।"

अगट आदि को इसकी खबर लगी। वे उसकी सिद्धि में विच्न डालने की आजा लेने के लिए राम के पास गये। राम विवेकी और उदारचरित थे। उन्होंने अनुमित नहीं दी। बोले—''जो आत्मा ज्ञाति से आराधना करता हो उसके कार्य में बाधा नहीं डालनी चाहिए। लेकिन अगद आदि को भय लगा कि अगर रावण को यह विद्या सिद्ध हो गयी, तो सबका नाझ कर देगा। इसिल्ए राम-भिक्त वझ, आजा का उल्लियन करके, रावण की साधना में तरह-तरह के विध्न डालने लगे। पर, इससे रावण डिगा नहीं। जो रावण हजार विद्याएँ साधते वक्त देवो और देवियों के समूह से नहीं डिगा, वह इन लोगों में क्या डिगाया जा सकता था।

मटोटरी रोज रावण के पास बैठती। अगट आदि अन्तिम प्रयास में उस भूगर्भखंड में पहुँच गये। और, वे मटोदरी के बाल पकड़ कर उसे रावण के सामने घसीटने लगे। एक राजा की रानी का, प्रतिवासुदंव की अर्थोगिनी का, ऐसा अपमान कौन सहन कर सकता है १ ऐसे समय कोई भी तप या साधना छोड़कर क्रोध के आवेश में आ जाता और इस तरह अपमान करनेवाले का सर धड़ से पृथक कर डालता। पर, यह तो रावण था। वह जरा भी चलायमान नहीं हुआ। उसी समय उसे बहु-रूपिणी-विद्या सिद्ध हो गयी। यह जानते ही अगद आदि वहाँ से पलाय-मान हो गये।

बहुरूपिणी-विद्या ने प्रसन्न होकर रावण से जो चाहिए सो मॉगने के लिए कहा । रावण के हर्प का पार न रहा । उसने कहा—"मैं बुलाऊँ तब आना" फिर रावण सीता के पास गया और अपनी शक्ति का वर्णन करके कहने लगा—"मेरी इस शक्ति से अब तेरे राम-लक्ष्मण और उनकी सेना जीती नहीं बच सकती । मैं तुझे अपनी बनाऊँगा, मेरे साथ विवाह कर।"

परन्तु सीता महासती थी। वह उसकी बात क्या स्वीकार करती! उसे तो ये शब्द सुनते ही मूर्छा आ गयी। उधर राम की सेना मे रावण की इस सिद्धि का समाचार पहुँचते ही हाहाकार मच गया। पर, राम- लक्ष्मण का रोम भी नहीं फड़का।

जब तक रावण विद्या साधता रहा, लडाई वंट रही, क्योंकि यह तो नीति का युद्ध था। अब रावण लड़ाई में फिर उतरा और जोरशोर से लड़ने लगा। रावण मदान्ध बना हुआ था। उसने लक्ष्मण के साथ युद्ध शुरू कर दिया और बहुरूपिणी-विद्या को याद किया। लक्ष्मण को चारो तरफ रावण ही रावण दिखायी देने लगे। सब रावण अकेले लक्ष्मण पर वाणवर्षा करने लगे। परन्तु लक्ष्मणजी वासुदेव थे। महाबलवान और महाधैयवान थे। वे जरा भी हिम्मत नहीं हारे। अपने धनुप पर विद्युत-वेग से एक के बाद एक बाण चढ़ा कर छोड़ते ही गये और रावण के रूपो पर प्रहार करते गये। रावण इस मार को सहन न कर सका। वह समझ गया कि, लक्ष्मण के सामने टिकना बहुत कठिन है, इसलिए अपने मूल स्वरूप मे आकर आखिरी पासा फेंकने का निश्चय किया। उसने अपने देवाधिष्ठित चक्र को स्मरण किया। स्मरण करते ही वह चक्र रावण के हाथ मे आ गया। उसने लक्ष्मण से कहा—"अब मी समझ जा और सीता को मुझे सौप दे, अन्यथा तेरी मौत तेरी राह देख रही है।"

लक्ष्मण ने शात चित्त से हॅसते-हॅसते जवाब दिया—"यह तेरा लोहे का दुकड़ा मेरा क्या कर सकता है <sup>१</sup> छोड़ना हो तो छोड़!" और, रावण ने जोर से चक्र छोड़ा!

उधर राम की सेना उस चक को तोडने के लिए अनेक प्रकार के अस्त्र-शस्त्रों का प्रयोग करने लगी। लेकिन, जैसे कमलपत्र से जलबिन्दु टकराकर गिर पड़ते हैं, बैसे ही वे अस्त्र-शस्त्र उस चक्र से टकराकर गिरने लगे और चक्र लक्ष्मण के पास आ पहुँचा।

यह दृश्य देखते ही राम तक की साँस चढ़ गयी। पर, चक्र का ऐसा नियम है कि वह वासुदेव का कुछ नहीं कर सकता। इसिल्ए वह लक्ष्मण की तीन प्रदक्षिणा देकर खड़ा हो गया और उनके हाथ में आ गया। अब लक्ष्मण ने रावण से ज्ञातभाव से कहा—''सीताजी को सौंप कर तुम अपने राज्य में आनन्द मनाओ। मुझे तेरे राज्य की जरूरत नहीं है। नहीं तो तेरा यह चक्र तेरा ही काल बन जायेगा।''

रावण अव भी अहंकार में था। वह समझता था कि, मेरा चक्र मेरा क्या करेगा १ परन्तु प्रतिवासुदेव अपने ही चक्र से मरता है। लोक के इम शाञ्चत नियम में कोई अन्तर नहीं पड़ता। रावण वोला—''इस चक्र से मेरा कुछ नहीं होगा। तुझे छोड़ना हो तो छोड़।'' लक्ष्मणजी ने अपने पूर्ण वल से वह चक्र छोड़ा। वह सीधा रावण की तरफ चला। उसकी छाती से ज्यों ही टकराया कि उसके प्राण-पखेरू उड़ गये।

परस्नी-लम्पट होने से और आखिर तक अपनी भूल न सुधारने से क्या गति होती है, यह अब आप समझ सकते हैं। रावण का आत्मा चौथे नरक में गया और आज भी घोर यातना भोग रहा है।

रावण की मृत्यु से उसकी सेना में हाहाकार मच गयी और राम की सेना में हर्ष व्वनियाँ होने लगी।

राम ने लका का राज्य विभीषण को दे दिया।

तात्पर्य यह कि रावण-सरीखे एक महाबलवान राजा ने अपने लाखों रूप किये, फिर भी वासुदेव का मुकाबला न कर सका। वासुदेव की शक्ति अद्भत् होती है। \

#### चक्रवर्ती का बल

चक्रवर्ती का अर्थ है समस्त भरतखंड का राजा ! उसके राज्य-विस्तार में छोटे-बड़े ३२००० देश, ७२००० नगरः और ९६ करोड़ गाँव होते हैं। वह ९६ करोड़ पैदल सैन्य वगैरह महान ऋद्धियों का एवं १४ रतन, ९ निधि और ६४००० स्त्रियों का स्वामी होता है।

<sup>\*</sup> शास में नगर का लच्चण यह वतलाया है —
पण-प्रकियायादिनिपुगौश्चातुर्वगर्यजनैर्युतम् ।
प्रानेक जातिसम्बद्धं, नेक-शिल्पि-समाकुलम् ॥
सर्वदैवतसम्बद्धं, नगरत्विमधीयते ।

<sup>&#</sup>x27;जो क्रयविक्रय श्रादि में कुराल चारों वर्णों के लोगों से युक्त, श्रनेक जाति के लोगो वाला, श्रनेक शिल्पियों से मरपूर श्रीर सर्व प्रकार को दैवत युक्त हो उसे नगर कहते हैं।

रत्न से हीरा, माणिक वगैरह न समझना, ऐसे रत्न तो उसके पास लाखों की संख्या में होते हैं। यहाँ रत्न से नात्पर्य विशिष्ट शक्तिशाली वस्तुओं से हैं। वे १४ रत्न इस प्रकार है—१ सेनापित, २ गृहपित, ३ पुरोहित, ४ अभ्य, ५ गज, ६ वर्धिक, ७ स्त्री, ८ चक, ९ छत्र, १० चर्म, ११ मिण, १२ काकिणी, १३ खड्ग और १४ टड ।

चक्रवर्ती का सेनापित इतना कुंगल होता है कि महान सेना का समुचित सचालन कर सकता है और चक्रवर्ती की सहायता विना भी देशो को जीत सकता है। गृहपति-रत्न चक्रवर्ती की सेना को इच्छित भोजन-सामग्री तथा फल-फूल की व्यवस्था करता है। पुरोहित-रत्न शातिकर्म करता है और धार्मिक क्रियाएँ कराता है। अन्व-रत्न चक्रवर्ती के बैठने के काम आता है। ऐसा अद्देश दुनिया में दूसरा नहीं मिल सकता। गज-रत्न उत्तम प्रकार का हाथी होता है, वह भी चक्रवर्ती के वैठने के लिए होता है। वर्धकि-रत्न इमारते, पुल, वगैरह बनाने का काम करता है। स्त्री-रत्न का अर्थ चक्रवर्ता की पटरानी होने योग्य स्त्री। वह भी विशिष्ट शक्ति सम्पन्न होती है। चक्र-रत्न शत्रु की पराजय करनेवाला शस्त्र होता है। छत्र-रत्न सर के ऊपर धारण किया जाता है । चर्म-रत्न यानी चमड़े का एक विशिष्ट साधन जो कि नदी, सरोवर, वगैरह पार करने के काम आता है। इस चर्म-रत्न द्वारा सारी सेना नदी वगैरह पार कर सकती है। मणि-रत्न दूर तक प्रकाश करनेवाला एक अद्भुत् रत्न होता है। काणिकी-रत्न यानी पत्थर तक को छेद सकनेवाली एक विशेष वस्तु । खड्ग-रत्न उत्तम प्रकार की तलवार होती है और दडरत्न एक ऐसा यत्र होता है जो विपम भूमि को सम कर सकता है और बड़ी ही रफ्तार से जमीन खोद सकना है। इन रत्नों के द्वारा चक्रवर्ती राज्य का विस्तार कर सकता है।

नविनिधि में शाश्यत करप होते हैं, उनमें अनेक प्रकार की विद्याओं और वस्तुओं का वर्णन होता है। उनसे चक्रवर्ती अपने गज्य को खूब खुशहाल बना सकता है। नविनिधियों के नाम ये हैं:-१ नैसर्प, २ पाइक, ३ पिंगलक, ४ सर्वरत्न, ५ महापह्म, ६ काल, ७ महाकाल, ८ माणवक और ९ गंख ।

चक्रवर्ती की ६४००० स्त्रियाँ होती है, इस बात से कुछ छोग भड़क उटते है। पर, चक्रवर्ती जिन देशों को जीतता है, वहाँ की एक राज-कन्या और एक दूसरी मुन्दर स्त्री इस प्रकार दो स्त्रियाँ उसे लग्नदान में दो जाती है। और, सब देश चूंकि ३२००० होते हैं, इसलिए उनकी सख्या ६४००० होती है।

इन तमाम स्त्रियों के पास चक्रवर्ती अपने दूसरे रूप करके जा सकता है: चक्रवर्ती अपनी विशिष्ट शक्ति से ६४००० रूप कर सकता है।

अव चक्रवर्ता के वल पर आयें! वह कुँचा या वावड़ी के किनारे स्नान कर रहा हो, उस समय एक हाथ से रस्सी का एक सिरा पकड़े और अगर उसका दूसरा सिरा सारी सेना अपने पूर्ण वल से खींचे तो भी उसे वहाँ से हटा न सके, उसका हाथ तक न नमा सके। वह तो रस्सी का एक सिरा पकड़े हुए दूसरे हाथ से स्नान करता रहे।

शेर के सिर सवासेर होता है। कभी चक्रवर्ती से भी ज्यादा बलवान मनुष्य निकल आता है। जैसे वाहुवली में भरत चक्रवर्ती से भी ज्यादा बल था। उसके साथ द्वन्द्व युद्ध में भरत हार गये थे। परन्तु, ऐसे उदाहरणों को अपवाद समझना चाहिए।

स्यमपूर्वक कठोर तपश्चर्या करने से अनेक लिब्बयाँ प्राप्त होती है, श्रिक्स शिक्त आश्चर्यकनक बन जाती है। महामुनि विष्णुकुमार की कथा से आपको यह बात समझ में आ जायेगी।

# तपस्वी के बल पर महाम्रुनि विष्णुक्रमार की कथा

प्राचीनकाल में हस्तिनापुर बड़ा समृद्ध नगर था। वहाँ पद्मोत्तर-नामक राजा राज करता था। उसे ज्वालारानी से दो पुत्ररत्न पैदा हुए। उसमें बड़े का नाम विष्णुकुमार था और छोटे का नाम महापद्म था। दोनो पुत्र तेजस्वी, पगक्रमी और बुद्धिनिधान थे। कुश्रल आचार्यों के पास विविध विद्याएँ और कलाएँ सीखकर विद्यावत और कलावत भी हुए थे।

एक बार ज्वालादेवी ने जिनेश्वर का एक महान् रथ तैयार कराया । त्र लक्ष्मी देवी नामक दूसरी रानी ने ईर्ष्यांवश ब्रह्मरथ तैयार कराया। रथयात्रा का प्रसग आया। लक्ष्मीदेवी ने राजा से माँग की—''नगर में मेरा रथ पहले चले, नहीं तो मैं अपघात कर लॅगी।" ज्वालादेवी ने कहा, ''अगर मेरा रथ पहले नहीं चला तो में आज से ही अञ्चलल का त्याग कर दूंगी।' दोनों को आग्रही देखकर राजा ने तीसरा ही मार्ग निकाल कि 'कोई रथ न निक'ले।' दोनों में से कोई न झके तो और क्या हो ?

इससे महापद्मकुमार को बडा बुरा छगा। राज्य के कर्ता-हर्ता की माता का ही रथ इस तरह रक जाये, यह उसमे सहन न हुआ। उसने उसी समय मन में संकल्प किया—"अपनी माता का रथ इस नगर में निरकुश रूप से ग्रुमा कर रहूँगा!" और, उसी रात को वह हस्तिनापुर से चछ पड़ा।

सुबह सबको खबर लगी कि, महापट्मकुमार एकाएक चला गया है। लोगों के जोक-सताप का पार न रहा। विष्णुकुमार कुछ अनुचरों को साथ लेकर उनकी तलाज में निकल पड़े। लेकिन, कुछ पता नहीं लगा। निराण होकर वापम लौट आये। तब से उनका मन विरक्त रहने लगा और वे साबु-सन्तों का विजेष समागम करने लगे।

महापद्म चक्रवर्ती वनने के लिए सिरजा गया था। इसलिए, उसकी भुजाओं मे अपूर्व वल था। उसने धीरे-धीरे सेना इकटी की और एक के बाट एक देश जीतने लगा। इस तरह उसने ६ खंड पृथ्वी जीत ली और विजय का डंका बजाता हुआ हिस्तनापुर आया। पद्मोत्तर राजा उसके पराक्रम को जान गये थे। उन्होंने वडी जान में उसका स्वागत

किया । महापर्म ने भी हाथी कें हो दे से नीचे उतर कर माता-पिता के चरणो में सर झुका कर पुत्रोचित विनय प्रकट किया ।

इन्हीं दिनों श्री मुनि मुनत स्वामी द्वारा टीच्तित सुनत-नामक आचार्य विशाल मुनि-मंडल सहित हस्तिनापुर आये। उनकी देशना सुनकर पर्मोत्तर राजा को मसार से वैराग्य हो गया। उन्होंने राजमहल में आकर मित्रमंडल की वैठक बुलायी और उनके समक्ष विष्णुकुमार को गद्दी देकर टीक्षा लेने की भावना प्रकट की। परन्तु, विष्णुकुमार ने कहा— 'पिताजी, मेरा मन राज्य मोगने की ओर बिलकुल नहीं है। मैं भी इस असार संसार का त्याग कर आत्मकल्याण करना चाहता हूं। इसलिए महापद्म को ही गद्दी पर विठाइये।''

इसिल्ए महापद्मक्रमार का राज्याभिपेक कर दिया गया। वह भरत-खण्ड का नवाँ चक्रवर्ता बना। उसने जिनेश्वर का एक विशाल रथ चनवा कर उसे सारे नगर मे फिराया और अपनी माता की इच्छा पूर्ण की। उसने नमुचि-नामक मन्त्री को अपना प्रधान मन्त्री बनाया।

कालक्रम से पद्मोत्तर मुनि वर्तो का निरितचार पालन करके सिद्ध-बुद्ध के निरंजन हो गये। श्री विष्णुकुमार मुनि को घोर तपश्चर्या के परिणाम स्वरूप अनेक प्रकार की लिब्बयाँ उत्पन्न हुई।

एक बार सुत्रताचार्य मुनिमंडल-सहित विहार करते हुए हस्तिनापुर पधारे और श्री संघ की विज्ञित से चातुर्मास किया। उनकी वाणी में अमृत का माधुर्य एव अद्भुत् आकर्षण था। ज्ञासन की प्रभावना खूब होने लगी। नमुचि को यह नहीं रुचा। धरती जब हरीभरी होने लगती है, तब जवासा सूखने लगता है।

नमुचि का पहले एक बार इन आचार्य के साथ धर्म-सम्बन्धी वाद-विवाद हुआ था और उसमें वह हार गया था। रात को वह इन आचार्य का बध करने के लिए गया, पर उसका हाथ थम गया, इसलिए मन की मैली मुराद पूरी नहीं हुई। तब से उसके मन में वैर बॅध गया। बाद में राजकीय गडबह के कारण उसे उज्जियनी छोडकर हिस्तनाँपुर मे आश्रय हेना पड़ा। वहाँ उसने सिंहबह नामक एक मदोद्धत राजा को वश किया; जिससे महापद्मकुमार बहुत खुश हुए और वचन माँगने के लिए कहा। वह वचन उसने अमानत रखा। अब प्रसग आया देखकर उसने महापद्म राजा को उस वचन की याद दिलायी। राजा ने वह वचन खुशी से माँग हेने के लिए कहा। तब नमुचि ने कहा—"मुझे एक यज करना है। वह यज पूरा होने तक अपना राज्य मुझे सौप दो।" महापद्म राजा ने राज्य नमुचि को सौंप दिया और स्वय अन्तःपुर का आश्रय लिया।

नमुचि ने हिंसक यज शुरू किया। उस समय राज्य के मन्त्री, सेठ-साहूकार तथा विभिन्न धर्मों के आचार्य उसकी अभिपेक-विधि करने आये। पर, सुत्रताचार्य नहीं आये। इसलिए नमुचि ने उनके सामने जाकर कृत्रिम क्रोध करते हुए बोला—''राजा के आश्रम मे सब धर्मों के साधु रहते हैं। राजा के द्वारा ही सब तपोवनों की रक्षा होती है, इसीलिए तपस्वी अपने तप का छठवाँ भाग राजा को देते हैं; लेकिन तुम पाखंडी लोग मेरे निन्दक हो। अभिमान से अकडे हुए हो। राज्यविरुद्ध और लोकविरुद्ध वर्तन करने वाले हो। तुम लोग राज्य छोड़ कर फौरन चले जाओ, वर्ना विवश होकर मुझे तुम्हारा वध करना पड़ेगा।"

सुवताचार्य श्रमाश्रमण थे। उन्होंने नमुचि से उत्तर में इतना हीं कहा—'तुम्हारा अभिषेक हो, उस समय आना हमारा आचार नहीं है, इसिटिए हम नहीं आये। वैसे हम न किसी की निन्दा करते हैं न राज्य-विरुद्ध वर्तते है।"

नमुचि ने कहा—''आचार्य । मैने तुम्हारा जवाव मुन लिया है। अत्र अधिक कुछ बोलने की आवश्यकता नहीं है। अगर तुम यहाँ सात दिन से अधिक रहोगे तो राजाजा मग करने के लिए तुम्हें उचित दड़ दिया जायेगा।' टतना कह कर वह अपने स्थान पर चला गया। सुत्रताचार्य ने अपने मुनिमण्डल से पूछा—"ऐसे संयोग में क्या करना चाहिये?" तब एक मुनि ने कहा—"श्री विष्णुकुमार मुनि ने छह हजार वर्ष तक उम्र तप किया है और उससे उन्हें अनेक प्रकार की लिश्यमाँ प्राप्त हुई है। इस समय वे मंदराचल पर्वत पर है। अगर वे यहाँ आ जायें तो ब्रान्ति हो जाये, क्योंकि वे महाराजा पद्म के बड़े भाई है। इसलिए नमुचि उनके वचनों का उल्लंघन नहीं कर सकेगा। इसलिए जो साधु विद्यालिश्याला हो, वह उन्हें बुलाने जाये। श्री सघ के काम में लिश्य का उपयोग करने में दोप नहीं है।"

यह सुनकर दूसरे मुनि ने कहा—"में आकाशमार्ग से मंदराचल पर्वत पर जा सकता हूँ, पर आने में समर्थ नहीं हूँ। अब इस सम्बन्ध में मेरा जो कर्तव्य हो सो बताइये।"

सुत्रताचार्य ने कहा—''तुमनो विष्णुकुमार मुनि वापस लायेगा, इसिल्ए तुम उसे बुलाने जाओ।''

गुरु की आजा होते ही वह मुनि विद्यावल से मदराचल पर्वत पर पहुँचा। उसने विष्णुकुमार मुनि की वन्दना करके सब हाल उन्हें सुनाया। वे कर्नव्य का प्रसंग उपस्थित देखकर कुछ ही क्षणों में मुनि के साथ हस्तिनापुर आये और अपने गुरु सुवताचार्य की वन्दना की और साधुओं को साथ लेकर नमुचि के पास पहुँचे।

सारी सभा ने श्री विष्णुकुमार महामुनि की वन्दना की मगर नमुचि का मस्तक जरा भी नहीं नमा। सागरसम विशाल द्वदय वाले उन महा-मुनि ने उस तरफ लक्ष न देकर शात और गभीर आवाज से कहा—"हे बुढिमान राजा। इतने बड़े नगर में हम-जैसे कुछ भिक्षु भिक्षुक वृत्ति से रहे, इसमे तुम्हारी क्या हानि है १ दूसरे, वर्षाऋतु का समय चल रहा है, उसमें मुनियों के विहार की कल्पना नहीं की जा सकती, इसलिए सब मुनि इस नगर में खुजी से रहने दिये जायें।" परन्तु, सत्ता का नगा बहुत बुरा है । उससे मनुष्य मान भूल जाता है और अकार्य कर बैठता है । उत्तर में नमुचि ने कहा—"मैंने आचार्य को बतला दिया है कि तुम सात दिन के अन्दर यहाँ से चले जाओ, वर्ना उसका परिणाम भोगने के लिए तैयार रहो । अपने इन शकों में मैं कोई फेरफार नहीं करना चाहता।"

महामुनि विष्णुकुमार अनेक प्रकार की लिब्धयों से युक्त थे, पर अपने श्रमण-धर्म के अनुरूप ज्ञात रहते हुए बोले—"हे राजन्! अगर आपको हमारा नगर-निवास किसी कारण न रुचता हो तो ये मुनि नगर के बाहर उद्यान में जाकर रहे।"

यह सुनकर नमुचि ने कहा—''मै तुम्हारी गंध भी सहन करने के लिए तैयार नहीं हूं। अगर तुमको अपनी जान प्यारी है तो जितनी जब्दी हो सके यहाँ से चले जाओ, वर्ना मार डाले जाओगे।''

महामुनि विष्णुकुमार ने कहा—"हे राजन् । यूँ उतावले क्यो होते हो १ तुमने राज्यसूत्र द्वाय में लिया है, इसलिए न्यायनीति का पालन करने के लिए वॅथे हुए हो । किसी भी निरपराध को दड देना एक न्यायी राजा को शोभा नहीं देता । दूरुरे, साधु पुरुषों के साथ तुच्छता से वर्तना भी राज्य की स्वीकृत नीति से विलकुल विरुद्ध है।"

पर, नमुचि को सत्ता का मट पूरा-पूरा चढा हुआ था, इसिलए उसने महामुनि के सत्य और हितकारी वचनों पर ध्यान नहीं दिया। उसने उदण्डता से कहा—"इसके अलावा तुमको और कुछ कहना है ?"

महामुनि विष्णुकुमार ने कहा—''राजन्! साधु-महात्माओं को इस तरह बिना कस्र निकाल देना किसी प्रकार उचित नहीं है। उन्हे रहने के लिए कोई-न-कोई स्थान देना चाहिए। उन्हें तीन डग स्थान रहने के लिये दो, मुझे यही कहना है।"

नमुचि ने कहा—"अच्छा, मै तुमको तीन डग जमीन रहने के लिये देता हूँ, उसी मं रहना। लेकिन, अगर कोई भी साधु उससे बाहर रहता मालम होगा, तो उसका तत्काल शिरच्छेद कर दिया जायगा।"

महामुनि विष्णुकुमार ने कहा—"तथास्तु" (ऐसा ही हो) तब उनने वैक्तियक लिख के योग से अपना बारीर बढाना शुरू कर दिया और देखते-देखते उसे एक लाख योजन परिमाण वाले मेरु पर्वत के बराबर चना दिया और नमुचि को जमीन पर डालकर अपना एक पैर लवण-समुद्र के पूर्वी किनारे पर और दूसरा पैर पश्चिमी किनारे पर रखकर खडे हो गये।

इस भयकर घटना ने पृथ्वी पर हाहाकार मचा दिया। यह देखकर इन्द्र ने देवागनाओं को आजा की—''महामुनि विष्णुकुमार कुपित हुए है। तुम सर्वजप्रणीत शास्त्रों का भाव गायन में उतार कर उनके सामने गाओ, तब उनका कोप शात होगा। अन्यथा यह अखिल विश्व घड़ी भर मंही अमृतपूर्व विपत्ति में पड़ जायगा।"

देवागनायें उस प्रकार का गायन गाने लगीं।

इधर नमुचि अपने सिहासन से गिरा पड़ा था और उसके मुँह से रक्त निकल रहा था। दूसरी ओर महाराजा पट्म महामुनि विष्णुकुमार से गद्गद् कंठ से प्रार्थना कर रहे थे—"हे महर्पि । हे करुणासागर। अपना कोप शात की जिये। यह नराधम नमुचि साधु-महात्माओं को सता रहा है, इसकी मुझे अभी तक खबर नहीं हुई थी। परन्तु चूंकि नमुचि मेरा सेवक है, इसलिए यह अपराध मेरा ही है। मुझे क्षमा की जिये।"

देवो और दानवों के राजा भी ऐसी ही स्तुति कर रहे थे और सकल संघ भी उनसे जात होने की विनती कर रहा था, इसल्एि महामुनि विष्णु-कुमार ने विचार किया—"श्री सघ मुझे मान्य है और मेरा भाई तथा देव-दानव सब अनुकम्पा करने योग्य है।" उन्होंने अपने उस रूप का सहरण कर लिया और अपने मूल स्वरूप में आ गये। फिर संघ के आग्रह से उन्होंने नमुचि को छोड़ दिया। राजा ने उसे देश निकाला दे दिया और राज्य की बागडोर अपने हाथ में ले ली।

इस तीन कदम की घटना से महामुनि विष्णुकुमार त्रिविक्रम कहलाये और आलोचन तपरचर्या द्वारा ग्रुद्ध होकर केवलजान पाकर मोक्ष गये।

इससे आपको आत्मा की शक्ति का अनुमान हो जायेगा। आप अक्षय-अनन्त शक्ति के भड़ार हैं, यह कभी न भूलना। अगर योग्य रीति से पुरुषार्थ करेंगे, तो इस शक्ति का पूर्ण विकास कर सकेंगे। और, अपना स्थान अनन्त शक्तिशालियों की पक्ति में अवश्य ग्रहण कर सकेंगे।



# पन्द्रहवाँ व्याख्यान

#### आत्मसुख

#### [ ? ]

महानुभावो !

हमने पचपरमेष्ठी को नमस्कार किया, ॐकार तथा गुरुदेव की वन्दना की, अब उस श्रुतमागर को भी नमन कर ले, जिसकी प्रचड पवित्र लहरें हमारे चित्त को पावन करती हैं और हमारे जीवन को धर्माभिमुख बनाती हैं। श्रुतसागर में भी हम श्री उत्तराध्यय-सूत्र को विशिष्ट भाव से नम-स्कार करें, क्योंकि उसके छत्तीसर्वे अध्ययन ने हमको अल्पससारी आत्मा का सुन्दर परिचय दिया है और आत्म तत्त्व की ऊँची विचारणा करने का एक अनमोल अवसर प्रदान किया है।

आज आत्म-सुख का कुछ विवेचन करना है। वह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है, वह आपके जीवन को सीधा स्पर्भ करनेवाला है, इसिलए उसे खूब ध्यान से सुनिए और उसकी सचाई पर पूरा विचार कीजिए। तुम कहते हो, हम सुनते हैं। इस तरह काम नहीं चलेगा, कारण कि—

### निष्फल श्रोता मूढ़ यदि, वक्तावचन विलास; हात्र-भाव व्यूँ स्त्रीतणा, पति श्रंधानी पास।

वक्ता का वचन-विलोस कैसा भी सुन्दर हो, लेकिन अगर श्रोता मूढ़ हो, सारा-असार का विचार करनेवाले न हो, विवेकी न हो, उपादेय को ग्रहण करने वाले न हो, तो वह वचन विलास निष्फल जाता है। किसी स्त्री का पित अन्धा हो तो वह उसके सामने चाहे जैसे वह हावभाव करे, सब व्यर्थ होता है। इतने प्रसाविक के साथ हम मूल विषय पर आये। अनादिकाल से ससार-सागर में परिभ्रमण करते हुए इस आत्मा ने सुख प्राप्त करने के लिए बहुत-बहुन प्रयत्न किये • फिर भी इसे सुख नहीं मिला। उसे भौतिक मुख जलर मिलता रहा, पर आत्मिक सुख के सामने वह किस शुमार में है!

गास्त्रकार महर्पि दुनियवी सुख और आत्मिक सुख की तुल्ना करते हुए बताते हैं कि 'चौदह राजलोक के हर आत्मा के भोगजन्य पौद्गलिक सुख को इकटा करें और दूसरी ओर आत्मा का सच्चा सुख रखें तो भौतिक मुख आत्मिक सुख के अनन्तवें भाग के बराबर भी नहीं होगा। यहाँ प्रश्न होगा कि 'दुनियवी सुख आत्मिक सुख के अनन्तवें भाग के बराबर भी क्यों न होगा?' इसलिए कि मौतिक मुख पीतल है, आत्मिक सुख सोना! दोनों की क्या तुल्ना?

दुनियादारी का सुख भ्रमपूर्ण, काल्पनिक और तुच्छ है। वह आत्मा के अनिर्वचनीय अपार मुख का अनन्तवाँ भाग भी कैसे हो सकता है?

बहुत-मे छोटे बच्चे अपना ॲगूटा चूसते है। समझते है कि दूध निकल रहा है, लेकिन वास्तव मे तो उन्हें अपनी ही लार मिलती रहती है।

हड्डी चवाने वाला कुत्ता नहीं समझता कि ख़्न का मजा हड्डी में नहीं, खुट के ही क्षत-विश्वत तालु में मिल रहा है।

धन, वैभव, पत्नी, परिवार, मानपान, अधिकार आदि में आदमी मुख मानता है, परन्तु इन चीजों में से किसी में मुख देने की शक्ति नहीं है। मनुष्य ने उनमें मुख की कल्पना कर रखी है, इसीलिये वे मुखटायक लगतों है। कुछ विवेचन से यह बात अधिक स्पष्ट हो बायेगी।

एक आदमी विलकुर निर्धन था। उने एकाएक धन प्राप्ति होने लगा और ऑकड़ा पॉच लाख तक पहुँचा। इससे वह अत्यन्त आनन्दित हुआ। पाँच लाख से बहकर दस लाख हो गये, उस समय उसके आनन्द का क्या प्छना । पर, कुछ दिनो बाद धन की हानि होने लगी। घटते-घटते पाँच लाख रह गये। तब वह आदमी बडा दुःखी हुआ और सखत बीमार पड़ गया। पहले जिन पाँच लाख से आनन्द हुआ, अब उन्हीं पाँच लाख से दुःख हुआ । तो फर्क कहाँ पड़ा १ पहले उसे लगा कि भिरा धन बढ रहा है', अब लगा कि 'धन घट रहा है।' इसलिए अन्तर केवल कल्पना का था। सुख-दुःख उसकी कल्पना के ही थे। सुख अगर पाँच लाख में होता, तो उसे अब भी होना चाहिए था।

गादी होने पर लोग खुगियाँ मनाते हैं। वर-वधू को आनन्द की सीमा नहीं होती। एक दूसरे को सुख का कारण मानते हैं, पर कुछ दिनों बाद अकिंचन बात पर झगड़ा करने लगते हैं। बोलचाल बट हो जाती है। एक-दूसरे को देखे बुरा लगता है। अगर पित और पत्नी ही सुख का कारण हों, तो दोनों मौजूद हैं। फिर भी यह हालत क्यों? भर्नुहरि को पहले पिंगला के प्रति कितना प्रेम था! लेकिन, वही पिंगला जब अध्वपालक से आसक्त हो गयी, तो भर्नुहरि का दिल टूट कर टुकडे-टुकड़े हो गया। उसे संसार से विरक्ति हो गयी। किसी स्त्री के प्रति रागासक्त आदमी उसे टेखकर जीवन को सफल मानता है, उसके स्थोग में सुख मानता है, लेकिन वही आदमी जब किसी और स्त्री पर आसक्त हो जाता है, तब पहली देखे बुरी लगती है। स्त्री वही है, पर दिल बदल गया। अब प्राणप्यारी दूसरी हो गयी। इसमें क्या बदल गया, इस पर विचार की जिये।

पुत्र जन्मने पर अत्यन्त आनन्ददायक लगता है। वही पुत्र बड़ा होकर अविनयी और उद्धत हो जाय या अपने स्वच्छन्दीवर्तन से कुल को कलंक लगावे तो पिता को कितना दुःख होता है!

पुत्र अच्छा हो, उस पर बड़ा राग हो, उसके बिना अच्छा न लगता हो, उसे देखकर आनन्द होता हो, पर किसी कारण से दूसरी बादी हो जाये ओर नयी पत्नी से पुत्र उत्पन्न हो जाये, तो राग नये पुत्र पर अधिक हो जाता है और पहली स्त्री का पुत्र अप्रिय लगने लगता है। यह देखें बुरा लगता है, उसे देखकर दुःख होना है। पुत्र वही है, तो उसमें क्या बदल गया ?

धन, सम्पत्ति, पत्नी, पुत्र आदि मं सुख देने की शक्ति नहीं है; लोग उनमं सुख की केवल करपना करते है। इसीलिए ज्ञानियों ने इस सुख को काल्पनिक कहा है।

सासारिक सुख चिरस्थायी आनन्द नहीं दे सकते। वे केवल चाणिक आनन्द दे सकते हैं। आपको लाख रुपया मिला, तब कितना आनन्द होता है। उतना आनन्द एक घटे के बाद भी होगा क्या? और, एक दिन बाद, एक हफ्ते बाद, एक महीने बाद, एक वर्ष बाद कितना होगा? कुछ नहीं! इसीलिए ऐसे सुख को क्षणभगुर कहा गया है। ऐसे क्षण-भगुर मुख को तुच्छ समझना चाहिए।

सासारिक मुख जिनके पीछे आप पागल हुए फिरते हैं और जिनके लिए रात-दिन मेहनत करते हैं, राग-द्रेप की पैदावार हैं। जिस वस्तु के प्रति आपको राग होता है, उसका सयोग हो तो उसमें मुख मानते हैं और उसका वियोग हो, तो उसमें दुःख मानते हैं। उसी तरह जिस वस्तु के प्रति द्वेप हो उसका वियोग हो तो मुख मानते हैं। अप संयोग हो तो दुःख मानते हैं। लेकिन, संयोग-वियोग आपके वन में नहीं हैं। आपको आगा हो लाख रुपया लाभ की, पर हो जाती है हानि। इच्छित सुन्दर कन्या को व्याहने जा रहे हों, पर उसकी अकाल मृत्यु का समाचार मिलता है। आप बीमारी से धनराते हैं, पर वह आकर धर-दबोचती है। शत्रु के हमले और आकिस्मिक आफतों को कौन चाहता है ! फिर भी, उनका आगमन होता है और आपकी सुखविषयक तमाम कल्पनाओं को वे धूल में मिला देते हैं।

यह याद रिखए कि, राग-द्वेप की तीव्रता जितनी ज्यादा होगी उतना ही दुःख ज्यादा होगा। युगल्यों को रागद्वेप की तीव्रता नहीं होती, इसलिए वे देव के समान मुख भोगते हैं और दुःख का अनुभव तो नहीं के बराबर ही करते हैं।

आप रागद्वेप घटार्ये, कपायों को मद करे, तो सुख का अनुभव अवश्य कर सकते हैं। शास्त्रकारों ने कहा है: 'कपायमुक्तिः किल मुक्तिरेव', अर्थात् कपायों को छोड़ देनेवाले को मुक्तात्मा के बगवर सुख मिलता है। 'वीतरागी सदा सुखी' इस आर्षवचन का रहस्य भी यही है।

रागद्वेप का ससर्ग आपको अनादि काल से लगा हुआ है, इसलिए वह आपका स्वभावरूप बन गया है। लेकिन, आप अगर कुछ देर के लिए इन दोनों का त्याग कर दे, और वीतरागता का अनुभव करें तो आपको उपर्युक्त वचनो की सचाई प्रकट हो नायेगी।

आप चतुर न्यापारी है। लाभ देखकर न्यापार करते हैं। फिर भी आपने पौद्गलिक सुख के बदले में आत्मसुख बेचकर गहरी मार खायी है। आपने लाख रुपये का हीरा सेरभर गुड़ के लिए बेच मारा है। फिर भी आप अपनी चतुराई का दम भरते हैं।

जब तक आप काल्पनिक, क्षणभगुर, तुच्छ पौद्गलिक सुखों को नहीं छोड़ेंगे, तब तक आपको सच्चे आत्मसुख का स्वाद नहीं मिल सक्ता। भोरे और गुवरीले का दृष्टान्त सुनिए। आपको मेरे कथन की तथ्यता समझ में आ जायेगी।

# भौरे और गुबरीले का दृष्टान्त

एक सरोवर के किनारे एक मौरा रहता था। कुछ दूर पर एक गुब-रीला भी रहता था। उन दोनों में मैत्री हो गयी। भौरा गुबरीला के यहाँ जाया तो करता था, पर गोबर की दुर्गन्ध उससे सहन नहीं होती थी। एक वार भी रे ने गुवरीले से कहा—''एक वार तुम मेरे यहाँ आओ तो देखों कि में कैसी सुन्दर जगह रहता हूँ।''

गुवरीले ने कहा—''इस गोवर के ढेर से भी कोई सुन्दरतर स्थान हो सकता है ?''

भौरा बोला—''क्यो नहीं ? चलकर देखो, कुछ देर वहाँ बैठो, तो तुम्हें मेरे कहने का विश्वास हो जायेगा।''

भारे के आग्रह से गुबरीला उसके यहाँ चलने को तैयार हो गया। पर, उसे गोबर विना घड़ी भर भी नहीं चलता था। इमलिए गोबर की एक गोली मुंह में दबा ली। जिसकों जो वस्तु प्रिय होती है, उसके विना उससे रहा नहीं जाता। एक किव ने कहा है—

'जिसका मन जिससे मिला, उसको वही सुह।य। द्राक्षा-गुच्छ को छोड़कर, काग निवोली खाय॥

अथवा---

'जिसको भावे सो भला, नहिं सद्गुण-ग्राचार। तज गजमुका भीलनी, पहरे गुंजाहार॥'

गुबरीला में। रे के यहाँ पहुँचा। मोरे ने उसका प्रेमपूर्वक स्वागत किया और उसे एक कमल पर विठाया। कुछ देर बाद गुबरीले से पूछने लगा—''कहो, यहाँ कैसा लगता है ?'' पर गुबरीले की हालत तो अजीव हो गयी थी। कमल की सुगंध के कारण उसे गोवर की दुर्गन्ध बराबर नहीं आ रही थी और गोवर की दुर्गन्ध के कारण कमल की सुगंध नहीं मिलने पा रही थी। उसे तो यही लग रहा था—''यहाँ कहाँ आ फॅसा! इससे मेरा ही स्थान हजार दंजें बेहतर था।'' इसलिए उसने कहा—''मित्र! अब मुझे अनुमित दीजिए।''

भोरे को गुनरीले की जाने की जल्दनाजी समझ में न आयी। पर, जरा ध्यान से अवलोकन करने पर कारण समझ गया। बोला—''पहले वह थूक टो जोिक तुमने मुँह में दबा रखा है।" फिर उसने उसे सरोबर में कुल्ला-स्नान कराया और फिर कमल पर बिठाया।

अव गुवरीले को कमल की सुगंध आने लगी और उसे स्वर्गाय-सुख का अनुभव होने लगा। कुछ देर बाद भौरे ने पूछा—"क्यों भित्र? वया अव भी घर जाना चाहते हो?" गुवरीला बोला—"ऐसा बेवकूफ कौन होगा जो ऐसे स्वर्ग को छोड़ कर नरक में जायेगा?"

सगे-सम्बन्धी, साधन-सम्पत्ति, अधिकार-कीर्ति आदि का मोह गोबर की गोली-जैसा है। वह आपको आत्मसुख-रूपी कमल की सुगध नहीं लेने देता। जब आप इस गोली को दूर कर देंगे, तभी कमल की सुगन्ध ले सकेंगे।

पौद्गलिक मुख से अनासक्त हो जाने पर आपको आत्मसुख की तीत्र अनुभृति विद्युत्वेग से होने लगेगी।

नकटी सुख के व्यान में डूबे रहने के कारण, हमें असली सुख की ओर देखने की भी फुरसत नहीं मिलती! परन्तु, इस नकटी सुख का परिग्णाम दुःख है।

'पूत के पैर पालने में दिख जाते हैं'—यह कहावत तो आप जानते ही हैं। अग्रेजी में भी एक कहावत है कि 'आनेवाली घटनायें अपनी छाया पहले डालने लगती है।' सासारिक, नकली, सुख अगर वर्तमान काल में ही दुःख देता हो तो भविष्य में वह क्या-क्या न करेगा?

आदमी स्वाद के वशीभूत होकर ठूँ स ठूँ स कर खाता है। फिर अजीर्ण के कारण खाना छोड़ना पडता है और रोगजन्य पीड़ा भोगनी पडती है। वैद्य-डॉक्टर का आश्रय छेना पड़ता है। दुःख सहन करना पड़ता है और पैसा भी विगाडना पड़ता है। वस्त्राभूपण का आनन्द अधिक छेने में गुडों का शिकार होना पड़ता है। सत्ता का सुख भोगने में दुश्मन की फिक्र सदा बनी रहती है और उपाधियाँ एक के बाद एक

आती ही रहती है। ऐसो को सवा मन रुई की रेशमी गद्दी भी आनन्द नहीं दे पाती। अक्सर वह धगधगाती चिता-मी लगती है।

शास्त्रकारां ने सासारिक मुख को, इस विषय-मुख को, मधुल्पि असि-धारा के समान, तच्वार की धार पर छगे हुए शहट को चाटने के समान, वताया है।

आदमी अनुकृष्ट विषय से राग करता है, प्रतिकृष्ट विषय से द्वेष करता है। यही सारी खराबी की जड है। तीखा खानेवाले को अलोना मिले और अलोना खानेवाले को तीखा मिले, अथवा उडा चाहने वाले को गरम मिले और गरम चाहने वाले को उडा मिले तो दुःख होता है। पर, जिसे तीखा अंद अलोना, उडा और गरम ममान है, किसी पर आसिक नहीं; उसे कुछ भी मिले कोई दुःख नहीं होगा!

लोग अनुकुल मानी हुई चीज को पाने के लिए और प्रतिकूल मानी हुई वस्तु को दूर करने के लिए अनेक प्रकार की प्रवृत्तियाँ करते हैं और उसमे प्राणातिपात से लगाकर मिथ्यात्व-जल्य तक के पापस्थानो का सेवन करते हैं। क्या यह स्थिति जोचनीय नहीं है ?

अनुभिवयों ने वारम्बार कहा है—"जितना भोग, उतना रोग!" फिर भी भोगासिक कम नहीं होती! अगर, आपको रोग-व्याधि-आतक से बचना हो, दुःखी न होना हो, तो भोग की तृष्णा को भेट डालो, छेट डालो। हम समझते हैं कि, हम भोग भोगते हैं, पर सच तो यह है कि भोग हमें भोग डालते हैं। इसीलिए भतृ हिर-जैसे विरागी महात्मा को कहना पड़ा कि—'भोगा न भुक्ता वयमेव भुक्ताः!'

मासारिक मुख का लोभी जीव ऐसे चिकने कर्म बॉधता है कि, उनका फल भोगने के लिए उसे नरक-निगोट में पैटा होना पडता है, तियंच बोनि में भ्रमना पड़ता है और मनुष्यादि बोनियों में भी बहुत प्रकार के दुःख भोगने पड़ते हैं। सासारिक मुखों के मजे उडाने में 'टेने गयी पूत और खो आयी खसम'—जैसी हालत होती है और बेहद विड-म्यना होती है।

जिसे हम 'सुखी ससार' कहते है, उसके भीतर कितनी उल्झनें और कितनी किटनाइयाँ होती है और कितने दुःख की आग धधकती रहती है, इसका अनुमान आपको 'सेट-सेटानी की बात' से हो जायेगा।

#### सेठ-सेठानी की बात

एक सेट का कारवार बहुत फैला हुआ था। वह उसमे व्यस्त रहता। उसे एक घड़ी की भी फ़रसत न मिलती। उधर घर पर सेटानी को कोई खास काम नहीं। घर का सारा काम-काज नौकर करते, इसलिए बड़ी फ़ुरसत में रहती। गुजराती में एक कहावत है, जिसका तात्पर्य यह है कि 'निटल्ला आदमी स्व-पर-घाती होता है।'

निठल्ली होने के कारण सेठानी भटकने लगी। सेठ आवे दस बजे, सेठानी आवे बारह बजे। स्वभाव से सेठ नम्र था, सेठानी उग्र, इसलिए बेचारा कुछ कह न सके। झगडे से घर के दोप जाहिर हो जाने और इज्जत-आवरू धूल में मिल जाने का भी डर था ही। सेठ कभी-कभी परोक्ष रूप से उसे समझाता, पर वह स्वेच्छाचार से ऐसी उद्धत हो गयी थी कि समझाने का कोई असर न पड़ता। एक दिन हिम्मत करके सेठ ने दरवाजे की सॉकल लगा दी और स्वयं अन्दर सो गया।

अपने वक्त पर सेठानी आयी। दरवाजे को धक्का मारा, पर दरवाजा नहीं खुला। सोचने लगी—"आज यह क्या? धनी की तो हिम्मत नहीं हो सकती थी। मालूम होता है किसी ने उसे चढा दिया। लेकिन, कुछ फिक्र नहीं, मै सब टेख लूँगी।" उसने बुलन्द आवाज से कहा—"दरवाजा खोलो।" सेठ ने जवाब दिया—"दरवाजा नहीं खुलेगा। ऐसे घूमना-फिरना बन्द कर और लिखकर दे कि अब कभी घूमने-फिरने नहीं जाऊँगी तभी दरवाजा खुलेगा।"

सेटानी को स्वच्छन्द-विहार का चटखारा लगा हुआ था, दूसरे सिर-फिरी, गर्त क्या कवूल करती!

इधर सेठ भी आन पर आ गया था। वडी रकझक के बाद भी उसने दरवाजा नहीं खोळा। तब सेठानी ने कहा—''दरवाजा खोळो, नहीं तो मैं कुँए मे गिर मरूँगी, छेकिन तुम्हे लिखकर तो दूंगी नहीं।'

पास ही कुँआ था। मेट यह सोचकर कि कहीं सचमुच अपवात न कर बैटे, ढीला पड़ गया। उधर सेठानी ने एक बड़ा पत्थर उठा कर कुँए में पटका। उसका आवाज कान में पड़ते ही सेठ ने समझा कि सचमुच गिर गयी, इसलिए दरवाजा खोलकर कुँए की तरफ लपका।

इयर सेठानी कुँए मे पत्थर डाल्कर छुपे-छुपे घर के पास आ गयी थी और दीवार की आड में खड़ी हो गयी थी। टरवाजा खुला टेखकर वह अन्टर घुस ही गयी और उसने अदर से दरवाजा बन्द कर लिया। उसकी आवाज कान में पड़ते ही सेठ दौडता हुआ वापस आया। उसने सेठानी से दरवाजा खोलने के लिए कहा। पर, अम सेठानी का हाथ ऊपर था। बोली—"सारी रात घूमते हो और जागरण कराते हो। गर्म नहीं आती ॥ अब तो लिखकर टोगे कि इस तरह कभी वाहर नहीं फिरोगे, तभी दरवाजा खुलेगा।"

इसे कहते हैं — "चोरी और सीनाजोरी!" अपराधी स्वय है और दनाती जा रही है मेंठ को! "उल्टा चोर कोतवाल को डॉटे!"

मेठ ने बड़ी अनुनय-विनय की, पर सेठानी न मानी। इतनी रात गये कोई सुन न ले इस ख्याल में सेठ धीमें बोलता है तो सेठानी का स्वर ऊँचा होता जाता है। यह हालत देखकर सेठ ने कहा—"तूने कुँए में गिरने का डौल करके मुझे चकमा दिया, पर मैं सचमुच कुँए में गिरता हूँ। ऐसी जिन्दगी में तो मर जाना अच्छा।" यह कहकर वह कुँए की तरफ बढ़ने लगा।

सेटानी का विचार सेट को नमाने का था, पर विधवा होने का नहीं था. इसिटए उसने दरवाजा खोल दिया और दौड़कर सेट को कुँए की तरफ जाने से रोका। फिर हाथ-पैर पड़कर सेट को घर में ले आयी। लेकिन, रस्सी जल जाये तो भी उसकी ऐटन नहीं जाती। वह सेट से कहने लगी—"तुम्हे लिखकर देने में क्या ऐतराज है? सिर्फ इतना लिख दो कि भविष्य में में रात को नहीं घुमा करूँगा!"

मेठ बडा सरल था, स्वभाव से नम्र था, इसीलिए सेटानी ने यूँ कहने की हिम्मत की । लेकिन, सेट को तो अब यह झगड़ा किसी तरह ज्ञात करना था, इसलिए उसने लिखकर सेटानी को टे दिया।

सेठ की इस भलमनसाहत से सेठानी के दिल पर बडा असर पड़ा । उसने तुरन्त वह कागज फाड़ डाला और सेठ के पैर पकड़ लिये। अपनी भूल की माफी मॉगी। फिर दोनों ने गुरु महाराज के पास जाकर सदाचार के व्रत लिये।

उसके बाद सेटानी कभी स्वच्छन्द विचरने नहीं गयी, और पति की भलीभाँति सेवा करने लगी।

तथाकथित 'सुखी संसार' का भीतरी दृश्य क्या है, यह हम इस बात से जान सकते है।

सासारिक सुखों की सब से बड़ी खराबी यह है कि उसकी छाछसा में लिपटे हुए जीव को बारबार आर्त-यान होता रहता है और उससे रौद्रध्यान भी उत्पन्न होता है। ये दोनों व्यान दुर्गति के कारण है। भगवत श्री हैमचन्द्राचार्य ने योगशास्त्र के नवें प्रकाश में कहा है कि—

### नाऽसद् ध्यानानि सेन्यानि, कौतुकेनाऽपि कित्विह । स्वनाशायैव जायन्ते, सेन्यमानानि तानि यत्॥

---कौतुक के लिए भी असद्-व्यानी का आलम्बन नहीं लेना चाहिये, क्योंकि उनके सेवन से अपना ही विनाश होता है। कुछ लोग कहते हें—''मुख-प्राप्ति की इच्छा रखने में आर्तव्यान क्या है ?'' इच्छा रागरूप है, और राग आगरूप है। आप की मुखेच्छा म पौद्गलिक पदार्थों के प्रति तीत्र राग होता है। उनकी प्राप्ति में अन्तराय आने पर मन की हालत और खराब हो जाती है। इसलिए पौद्गलिक मुखों की इच्छा आर्तव्यान का कारण है।

आपके पास लाखो-करोडो रुपये हो, राजदरबार मे मान हो या गवर्नर का औहदा हो, लेकिन अगर आपके चित्त में ब्रान्ति न हो तो उम धन, मान या सत्ता का क्या मूल्य है ? अब्राति ही दु.ख है अब्राति ही कष्ट है और अब्राति ही मब मुखों की सहारक डाकिनी है ! मब पोद्गिलक मुखों का पर्यवसान अब्राति में हो होता है, इसलिए उसे कटक और विष की तरह छोड देना ही योग्य है ।

आतमा के मुख में दुःख नहीं होता, कारण कि मुख उसका स्वभाव है। अपना स्वभाव हमें कभी दुःख नहीं दे सकता। शेर को देखकर हम इस्ते हैं, लेकिन वह तो अपने स्वभाव में मस्त रहता है।

आत्मा का स्वभाव, सहज भाव, मुख है, इसीलिए उसे सिच्छानन्ड, सहजानन्दी, आनन्दधन, आदि शब्दो से सम्बोधित किया जाता है। जिसमें सत्, जित और ग्रानन्ट हो, वह सिच्छानन्ट है। आत्मा सत्-रूप है, अर्थात् सत्य वस्तु है, कोई काटपिनक चीज नहीं है। आत्मा के अस्तित्व के सम्बन्ध में जो प्रमाण दिये जा चुके है, वे आपको याद होंगे। आत्मा चित्-रूप है, यानी चेतनामय है। चेतन्य का भाडार है। वह जड़ या जड़ परिणित नहीं है। आत्मा आनन्ट-रूप है, आनन्दमय है, आनन्द का अनुभव करता है। जो सहज आनन्दी अर्थात् स्वभाव से ही आनन्दी हो उसे सहजानन्दी कहते है। कठम आनन्द स्वभाववाली नहीं है, इमलिए उसके द्वारा चाहे जैसे रिसक काव्य लिखे जाने हो, चाहे जैसी मुन्दर सूक्तियों का आलेखन होता हो तो भी उमे आनन्द नहीं आता। करछुली आनन्द स्वभाववाली नहीं है, इसलिए वह खीर, रवडी आदि में चाहे जितनी

घूमे, आनन्द नही पा सकती ? आक्रिइंश्र्षे हॉक्ट्र अग्रनुहर के घन का, समृह का, स्चन करता है। अर्थात् आत्मा आनन्द का भाडार है, आनन्द का धाम है, आनन्द का अकरपनीय उद्गम स्थान है।

आतमा का सुख चाहे जितना भोगे, फिर भी टुःख नहीं देता बरिक अधिकाधिक मधुर लगता है। आत्मा का मुख तो चक्रवर्ती के भोजन से भी मीठा है। कहे—'वह पागल हो गया, जिमने यह मोहनभोग चखा है!'

## चक्रवर्ती का भोजन

ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती बनने से पहले, बड़ी कुढगी हालत में फिरता था। एक बार उमे एक गाँव से दूसरे गाँव जाते हुए एक ब्राह्मण से भेट हुई। उन दोनों ने तीन दिन जगल में यात्रा की। अलग होते समय ब्रह्मदत्त ने ब्राह्मण से कहा—''में भविष्य में चक्रवर्ती बनने वाला हूँ। उस समय मुझसे जरूर मिलना।''

कालकम से ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती हुआ । ब्राह्मण को समाचार मिला । वह मिलने आया । ब्रह्मदत्त ने उसका खूब स्नेहपूर्ण सत्कार किया और जो चाहे सो मॉगने के लिए कहा । इससे ब्राह्मण उल्झन में पड़ गया । सोच न सका कि, क्या मॉगा जाये १ उसने ब्रह्मदत्त से कहा—"अपनी पत्नी से पूछ आऊँ, तब मॉगना होगा सो मॉग्गा !" ब्रह्मदत्त ने स्वीकार कर लिया ।

व्राह्मण ने घर आकर पत्नी से सारी वात कही। उसकी पत्नी चतुर थी। वह विचार करने लगी—'अगर इसे राज्य मॉगने के लिए कहती हूँ तो यह वहुत-सी रानियाँ करेगा और मुझे भूल जायेगा, अगर इसे अतुल धन मॉगने के लिए कहती हूँ तो उसकी व्यवस्था में मुझे याद नहीं करेगा, इसलिए ऐसा मार्ग सुझाना चाहिये कि, 'सॉप मरेन लाठी टूटे।' उसने पति से कहा—''आप यह मॉगना कि चक्रवर्ती के घर से लगाकर उसके राज्य के हर वर से हम दोनों को एक दिन का भोजन और एक मोहर दक्षिणा मिछे।'

त्राह्मग-पत्नी की इस बुढ़ि से खुश हुआ और उसने वहाँ जाकर यही माँगा। इसने त्रहाटत्त को हॅसी आ गयी—"इस ब्राह्मण ने माँगा भी तो क्या माँगा!" उसने ब्राह्मण की माँग स्वीकार कर छी।

पहले दिन ब्राह्मण और उसकी पत्नी चक्रवर्ती के यहाँ नीमें । विविध प्रकार के अत्यन्त स्वादिण्ट व्यक्षन थे । इस प्रकार का भी दुनिया में भोजन होता है, यह उन्होंने पहली ही बार नाना । ऐसे आरोग्यकर मोजन से उनके बत्तीस कोठे रोजन हो गये ! भोजन के बाट एक मोहर दक्षिणा लेकर वे घर आये ।

दूसरे दिन प्रधान मन्त्री का नम्बर आया, फिर मित्रियों का, अमल-दारों का, श्रीमतों का नम्बर आया और, अन्त में सामान्य नागरिकों का नम्बर आया। पर, ब्राह्मण दम्पित को ये सब भोजन फीके लगे, क्योंकि उनकी डाढ में चक्रवर्ती के भोजन का स्वाद रह गया था।

आत्मा का ऐसा सुख कैसे प्राप्त होता है, हमें यह आपको समझना है। उसका जो मार्ग जानी महाराज ने दिखाया है, उसे बाद में समझायेंगे।

# सोलहवाँ व्याख्यान

#### आत्मसुख

#### [ २ ]

महानुभावो<sup> ।</sup>

सर्व अरिहत देव, सर्व सिद्ध परमात्मा, सर्व आचार्य भगवत, सर्व उपाध्याय भगवत और सर्व साधु भगवत हमारा कल्याण करें। उनके अचित्त्य प्रभाव से ही इस जगत् में सत्र प्राणियों को सुख देनेवाला धर्म-तीर्थ का प्रवर्तन और सचालन हो रहा है।

धर्मतीर्थ में प्रवचन की प्रधानता है, कारण कि उसके पुष्ट आलम्बन से ही साधु साध्वी-श्रावक-श्राविका-रूप चतुर्विध-संघ इस ससार-पारावार को पार करने के लिए शक्तिमान होता है।

इस प्रवचन-रूपी महावृत्त् की बहुत-सी गाखा-प्रशाखाएँ हैं। उनमे से एक गाखा है, श्रीउत्तराध्ययनसूत्र! उसकी छत्तीस प्रशाखाओं मे छत्तीसवीं प्रशाखा ने हमें अल्पससारी आत्मा का वर्णन-रूप सुन्दर फल प्रदान किया और हमने उसका आत्म-तत्त्व-विचार रूपी मधुर रस चखा। आज के मगल अवसर पर हम उसका अभिवादन करें!

आतमा के विषय में यह व्याख्यान अन्तिम है। इसमें मुख्यतः आत्म-मुख प्राप्ति की विचारणा है, इसलिए आप अपनी चित्तवृत्ति का प्रवाह इसी तरफ प्रवाहित ग्लें।

शास्त्रकार भगवत ने चार दुर्लभ वस्तुओं में श्रुति यानी शास्त्रश्रवण की भी गणना की है, इसलिए आप शास्त्रश्रवण के योग को कोई साधा-रण वस्तु न समझे। जब रागादि दोपों की परिणति मंद होती है, कषायो का जोर टीला पडा होता है और कत्याण की कामना प्रकटित होती है; तभी सर्वज्ञ प्रणीत शास्त्रों के सुनने की जिजासा होती है और प्रवल पुण्य के उदय से ही सुनानेवाले सद्गुरु का योग प्राप्त होता है।

अल्प-ससारी आत्मा का प्रथम ल्वाण जिनवचन की अनुरक्तता है। आपको जिनवचन प्रवचन में रस आता हो और उसे सुनने की आकाशा सटैव रहती हो तो आप अवश्य ही अत्प-ससारी हैं, आपका ससरण बहुत थोड़ा बाकी रहा है, आपके आत्मिवकास का अरणोट्य हो गया है। पौद्गलिक सुख कात्पिनक हैं, नकनी है, क्षणिक हैं, तुच्छ हें, निःकृष्ट हैं, निस्सार है, यह बात कल हमने विस्तार से समझायी थी। उन्हें छोड़े बिना सच्चे आत्मसुख की प्राप्ति नहीं होनेवाली, यह मैने मलीमांति समझाने की चेष्टा की थी।

आत्म-मुख प्राप्त करने के लिए पहली आवश्यकता मानसिक जाति की है। लेकिन, आजकल तो ऐसी स्थिति नजर आती है, मानो उसका दुष्काल पड़ गया हो। मत्री से लेकर चपरासी तक और सेठ से लेकर मजदूर तक किसी को जाति नहीं है। जो दस हजार रुपये महीने कमा रहा है, वह भी हाय-हाय कर रहा है और जो पाँच सौ कमा रहा है उसके पीछे भी बलाये लगी हुई है। दस हजार की आमदनी वाला भी दौड़ा-दौड़ी कर रहा है और लाखों के वारे-न्यारे करनेवाला भी चिन्ता ने मुक्त नहीं है। लोग झखना करते है जाति की, पर जीवन का सरंजाम इस तरह कर रखा है कि, जिसमे जाति के दर्जन हो ही नहीं। इस सारी परिस्थित को सुधारना आवश्यक है।

जब हमं किसी वस्तु के पाने की इच्छा हो जाती है, तो जब तक वह वस्तु मिल नहीं जाती हमें शांति नहीं मिलती, और उस वस्तु के मिलते ही तुरत दूसरी चीज पाने की इच्छा पैटा हो जाती है, इसलिए मिली हुई शांति नहीं टिकती। इस प्रकार इच्छा और पूर्ति, पूर्ति और इच्छा का चक सदा चलता रहता है, इसलिए शाञ्चत शांति मिल ही नहीं पाती। आपका लडका स्कूल जाता हो, तो फिक रहती है कि मैट्रिक कब पास होगा १ पास हो गया कि फौरन चिन्ता होने लगती है कि इसे किसी अच्छे कॉलेज में टाखिल कैसे मिले १ अच्छे कॉलेज में टाखिल हो गया और पढ़ाई चलने लगी तो यह फिक छाई रहती है कि ग्रेज्युएट कब होगा १ ग्रेज्युएट हो गया कि चिन्ता होने लगी कि इसे नौकरी कहाँ मिलेगी १ या, व्यापार में स्थिर कब होगा १ नौकरी-धंधे में जम गया तो फिक आयी कि इसे अच्छे घर की मुगील कन्या कब मिलेगी १ अच्छे घर को सुगील कन्या में हो गया तो तुरन्त यह चिन्ता लग जाती है कि इसका गृहससार कैसा चलेगा १ ससार अच्छा चलने लगा तो फिक होती है कि इसके यहाँ लडका कब होगा १ यूँ एक के बाद एक चिन्ता लगी ही रहती है।

आप यह मानते हैं कि अब यह सुख मिला, वह सुख मिला, पर वहाँ आपके दूसरे किल्पत सुख चले जाते हैं और आपकी स्थिति मेंढको से धड़ा करनेवाले बनिये की-सी हो जाती है।

# मेंढकों से धड़ा करनेवाले बनिये का दृष्टान्त

एक र्यानया रतारी वालों की वस्ती से घी लेने गया। उसे पाँच सेर घी लाना था, इसलिए साथ पंसेरी ले ली, पर कोई छोटे-चड़े बाट नहीं लिए। घी तपेली में लेना था, इसलिए उसका धड़ा करना था। लेकिन, वहाँ धड़ा करने के लिए कोई चीज नजर नहीं पड़ी। उसकी तलाग में वह रवाडीवाड़े से कुछ ही दूर गया था कि, उसे एक पोखर के किनारे मेंदक कूटते हुए दिखायी दिये। बनिया कुछ मेटक पकड़कर कपड़े में बॉधकर ले आया और उनसे तपेली का घड़ा करने लगा। तपेली के बजन का अन्दाजा लगाकर उसने ६ मेंदक रखे। पर, वह कम पड़े। उसने तराजू नीचे रखकर दो मेंदक और निकाले। लेकिन, इतनी टेर में तो तराजू से तीन मेदक कूटकर बाहर निकल कर लिए गये।

चिनया उन तीन मेहको को लेने दौड़ा, तो वहाँ दूसरे टो-तीन मेहक भाग निकले। इस तरह बनिया भागे हुए मेंहको को लाता जाये और लाये हुए भागने जाया। यही क्रम चलता रहा। आखिरकार उसे मेहको से घड़ा करने का विचार उठाकर ताक पर रख देना पड़ा और रोडे-पत्थर लाकर अपना काम करना पड़ा।

तात्पर्य यह है कि, ससार के सुख मेटक के धड़े के समान है। वे पर्यात परिमाण में कभी मिल नहीं पाते। दो सुख मिलते हैं, तो एक चला जाता है, एक मिलता है तो दो चले जाते हैं। इसी तरह चलता रहता है। इसीलिए सासारिक सुखों में सलग्न चित्त को जाति नहीं मिल पाती।

परन्तु ऐसे सयोगों मं शांति का अनुभव किस प्रकार हो, यह हम आपको बताना चाहते हैं। आपको जो शरीर, रूप, स्थिति, सयोग मिले हो, उनमें सन्तोष मानना सीखों।

कर्म-सिद्धान्त बतलाता है कि आत्मा को पूर्वकृत कर्मानुसार गति (नरकादि), गरीर, इन्द्रियाँ, रूप, रग, कुल-कुटुम्ब (गोत्र) प्राप्त होते है। अर्थात् अपने किये हुए कर्म भोगने पड़ते है। कर्मफल को गाति से सह लेना ही हितकर है।

मनुष्य को अपना जीवन चलाने के लिए किसी-न-किसी प्रकार का पुरुपार्थ तो करना ही पड़ता है, लेकिन बहुत बार उससे निर्धारित फल नहीं मिलना। इससे लोग हताश-निराग हो जाते हें और बड़ी अगान्ति मोगते हैं। उन्हें सोचना चाहिए कि, योग्य पुरुपार्थ करना तो हमारा फर्ज है ही, परन्तु फल-प्राप्ति मे भाग्य (पूर्वकृत कमों) का भी हाथ रहता है। इसलिए अगर फल में कमी या आधिक्य हो, तो विषाद-हर्प नहीं होना चाहिए।

नित नयी इच्छाये करते रहना, अनेक प्रकार की लालसाएँ रखना, तृष्णा का तार झनझनाता रखना और वह पूर्ण न हो तो हायतोबा मचाना, इससे तो अच्छा यह है कि तृष्णा को तिलाञ्जलि ही दे दी जाये।

आर्य महापुरुपो ने हमे इच्छानिरोध, तृण्णात्याग और सन्तोप का सन्देश दिया है। तदनुसार जीवन-व्यवहार चलाये तो दुःख या अशाति का अनुभव कभी न हो। लेकिन, आज इस सन्देश की अवगणना हो रही और भौतिकवादी सिद्धान्त 'खूब कमाओं और खूब खाओं', 'इच्छाओं को बढाओं और उनकी तृप्ति करों' की ओर लोकप्रवाह मुझ्ता जा रहा है। उसी का फल है कि अशाति बढती जा रही है। एक ओर धन का अति-सचय और दूसरी तरफ धन का अत्यन्त अभाव देखा जाता है। वेकारी और गरीबी के कारण हडताल, प्रदर्शन, उपद्रव आदि बढते जा रहे है। समाज का एक भाग परिग्रह महापाप और अतिभोग से पीड़ित है तो दूसरा भाग अभाव, गरीबी और दरिद्रता से पिसता जा रहा है।

ज्यादा पैसा मिलने से आदमी सुखी होगा यह मानना सरासर भ्रान्ति है। नासमझ लोगों के हाथ में अधिक धन आ जाने पर उसका कैसा दुरुपयोग होता है यह सब जानते हैं। जरूरत तो समझदारी और सन्तोप प्राप्त करने की है। अगर सन्तोष हो तो आदमी किसी भी परिस्थिति में आनन्द मना सकता है। एक किंव ने कहा है कि—

> सर्पा पिवन्ति पवनं न च दुर्वलास्ते, शुष्केस्तृणैर्वनगजा बलिना भवन्ति । वन्यैः फलैर्मुनिवरा गमयन्ति कालं, सन्तोष एवं पुरुपस्य परं निधानम् ॥

—सर्प मात्र पवन का भक्षण करके रहते हुए भी दुर्बल नहीं होते; वन के हाथी मात्र स्खी घास खाते रहने पर भी बलवान होते हैं और ऋषिमुनि मात्र कन्द और फूल खाकर समय गुजारते हैं, किर भी सुखी रहने है। इस प्रकार सन्तोप ही पुरुप का परम निधान है, महान पूँजी है।

मनुमहाराज, जिन्होंने स्मृति अर्थात् हिन्दू धर्म का कानून लिखा, कहते हैं कि—

### सन्तोषं परमास्थाय, सुखार्थी संयतो भवेत्। सुखं सन्तोषमूलं हि, दुःखमूलं विपर्ययः॥

— मुख का मूळ सन्तोप है और दुःख का मूळ तृष्णा है। इसिंहए मुख चाहनेवालो को सन्तोप का आश्रय लेकर मथमी बनना चाहिए।

सन्तोपी रोज का रोज कमाये तो भी सुखी होता है, लेकिन असन्तोपी धन का देर रखे हुए भी दुःखी होता है। सन्तोपी अकेला हो, कोई सगासम्बन्धी न हो तो भी मस्त होता है और असन्तोपी बहुत से संगे-सम्बन्धी और मित्रो के होते हुए भी दुःखी होता है।

किसी दुःख, कष्ट या आपित्त के आने पर आप चबरा जाते हैं और आपका मन अस्वस्थ बन जाता है। लेकिन, उस वक्त आप ऐसा विचार करें—"हे जीव! यह दुःख, कष्ट या आपित बिना बुलाये नहीं आयी। तूने अपने पूर्व कमों द्वारा उसे आमत्रण ट रखा था, इसीलिए आयी है। तो अब उसका स्वागत कर, बबराकर दूर न भाग। दुःख तो वामुटेब, चक्रवर्ता और तीर्थकरां को भी आते है, तू क्या चीज है? तू इन सब दुःखों को आन्ति सं सहन कर ले, ताकि नया कर्मबन्धन न हो।"

ऐसा विचार करने से आपका मन शान्त रहेगा और दुःख दुःखरूप नहीं छगेगा।

पुद्गल की ओर आप क्यों आकृष्ट होते हे १ वह आपका सगा नहीं, पक्का विरोधी है, घोर शत्रु है । उसने आपको इतना भटकाया है, इतना , दुःख दिया है, फिर भी आप उसका सग क्यो नहीं छोड़ने १

काम-वासना कामसेवन से वढती है, घटती नहीं। शास्त्रकारी ने कामवासना की अग्नि की उपमा दी हैं। उसमें भोगरूपी घी डालते रहोगे तो यह भडकती रहेगी। उसे ठडी करने के लिए वैराग्यजल छिड़कना चाहिए। वैराग्य अभयदाता है, इसलिए सब महापुरुपो ने वैराग्य पर अत्यन्त बल दिया है।

पुद्गल का सग छूटते ही मुक्ति मिल जाती है। मुक्ति का अर्थ है— महासुख, परमसुख, अनन्य और अनिर्वचनीय सुख! आत्मा के अन्दर सुख का जो रहस्यपूर्ण अनन्त भाडार छिपा हुआ है, वह उस समय प्रकट हो जाता है। जैमे सूर्य के उदय होने पर उल्लू अपना मुँह छिपा लेते है, उसी प्रकार आत्मा का सच्चा सुख प्रकट हो जाने पर दुःख, कष्ट, किट-नाइयाँ, उल्झनें अपना मुँह छिपा लेती है और बिल्कुल नजर नहीं आतीं। लेकिन, आपको मुक्ति का या मुक्ति के सुख का कोई अनुमान नहीं, इसीलिए उसके विषय में चित्रविचित्र कल्पनायें किया करते हैं।

### पंडित और रबारी

एक बार एक पिडत एक रवारी के पास आया। वह रवारी सहज आड़ा पड़ा हुआ, हुक्का पी रहा था। पिडत ने उससे कहा—"भाई! यूँ पड़ा न रह, कुछ धर्म कर।" रवारी ने पृछा—"धर्म क्या चीज होती है धर्म करने से क्या होना है "" पिडत ने कहा—"धर्म माने अच्छा काम! धर्म करने में मुक्ति मिलती है।" रवारी को मुक्ति का क्या जान? उसने पृछा—"वहाँ हुक्का मिलेगा " पिडत ने कहा—"वहाँ हुक्का नहीं मिलेगा पर दूसरा मुख बहुत मिलेगा।" तब रवारी बोला—"भाई! वह मुक्ति मेरे काम की नहीं! मेरा तो हुक्का बिना एक घड़ी भी नहीं चलता।"

यह तो रत्रारी था, अभिक्षित था, इसलिए उसने ऐसा जवात्र दिया। पर कितने ही पठित पंडित भी यह कहते हैं कि, ''जिस मुक्ति में खाने-पीने का सुख नहीं, मौज गौक नहीं, भोगविलास नहीं, उस मुक्ति को लेकर हम क्या करेंगे ? ऐसी मुक्ति मे जाने से तो वृन्दावन मे गीटड वनना अच्छा ताकि सुन्दर ग्वालिनो का मुँह तो देखने को मिले।''

कामभोग की चरम आसक्ति उससे ऐसे शब्द कहलवाती है। लेकिन, जो जगत् और जीवन का तमाम रहस्य जान गये हैं, ऐसे महापुरुप कहते हैं कि—

#### सरलं कामा विसं कामा, कामा आसीविसोवमा। कामे य पत्थेमाणा, श्रकामा जंति दोग्गई॥

कामभोग शल्यरूप हैं, विषरूप हैं, विषधर सर्प के समान अत्यन्त भयकर है। कामभोग की लालमा रखने वाले प्राणी उन्हें प्राप्त किये विना ही अतृत दशा में एक दिन दुर्गति को प्राप्त होते हैं।

> खणमेत्त सोक्खा बहुकाल दुक्खा, पगामदुक्खा श्रणिगाम सोक्खा। संसारमोक्खस्स विपक्ख भूया, खाणी श्रणत्थाण उ कामभोगा॥

'कामभोग क्षणमात्र सुख देनेवाले हैं और चिरकाल दुःख देनेवाले हैं। उनमें सुख बहुत कम है और दुःख बहुत अधिक हैं। वे मोक्षसुख के शत्रु हैं और अनथों की खान हैं।

तात्पर्य यह है कि भोग की आसक्ति छूटने पर ही मुक्ति का अनन्त सुख़,भोगने की पात्रता प्राप्त होती है।

इस विश्व में मुक्ति, मोन्त या निर्वाण ही एक ऐसी अवस्था है, जहाँ किसी प्रकार का दुःख नहीं है। आप पूछेंगे कि सर्वत्र दुःख है तो वहाँ क्यों नहीं है हसका जवाब यह है कि 'इस विश्व में दुःख के कारण हैं— भूख, प्यास, रोग, बोक, भय, खेद, उपद्रव, आक्रमण, पराधीनता, परत- त्रता, जन्म, जरा, मृत्यु आदि, इनमें से एक भी कारण वहाँ विद्यमान नहीं है।'

जब किसी चीज की इच्छा हो और वह न मिले तो दुःख, कष्ट, अशाित होती है। लेकिन, मोच्च की अवस्था मे तो किसी भी प्रकार की इच्छा ही नहीं होती, कारण कि वहाँ सर्व अर्थ सिद्ध हुए होते हैं। फिर वहाँ दुःख, कष्ट या अशाित कहाँ से हो ? यह तो आप जानते ही होंगे कि, इच्छायें वासना के कारण उत्पन्न होती है, पर मुक्तावस्था में तो सर्व वासनाओं का क्षय हो चुका होता है, इसिलए वहाँ किसी प्रकार की इच्छा ही नहीं होती। दूसरे, इच्छा होने में एक प्रकार का मोहजन्य मनोव्यापार निमित्त भूत होता है; लेकिन मुक्तावस्था में न तो कोई मोहजन्य व्यापार होता है, न इन्द्रियाँ होती हैं और न किसी प्रकार का शरीर होता है। उसमें मात्र आत्मा ही शुद्ध स्वरूप से विराजमान रहता है, इसिलए वहाँ मनोव्यापार होने का या इच्छा पैदा होने का सवाल ही नहीं है।

'शरीर और इंद्रियों के बिना आतमा अकेला कैसे रहता होगा ?'— यह प्रश्न भी कुछ लोग करते हैं। इसका समाधान यह है कि, आत्मा एक स्वतंत्र द्रव्य है, इसलिए दूसरे द्रव्यों की तरह वह भी आकाश में अकेला रह सकता है।

'शरीर-रहित आतमा आकाश के किस भाग में रहता है ?' इसका जवाब यह है कि, आत्मा की स्वाभाविक गित ऊर्घ्व है। इसिलए, जब वह सकल कमों से रहित हो जाता है तब सीधी ऊर्घ्व गित करता है और लोक के अब्र भाग में जाकर ठहर जाता है। जैसे कि तूम्बी, अगर अन्य वजनी वस्तुओं से भारी नहीं कर दी गयी हो तो सीधी पानी की ऊपरी सतह पर आ जाती है।

आत्मा अलोकाकाश में इसलिए नहीं चला जाता कि, वहाँ गति सहायक धर्मास्तिकाय द्रव्य की और स्थिति सहायक अधर्मास्तिकाय द्रव्य की विद्यमानता नहीं है। कर्मरहित ग्रुद्ध आत्मा को हम सिद्ध भगवत या सिद्ध परमात्मा कहते हैं। ऐसे सिद्ध परमात्मा आज तक अनन्त हो गये हैं। वे सब सिद्धशिला के ऊपर लोक के अग्र भाग में स्थिर हो गये हैं।

सिद्धों को दुःख का अत्यन्ताभाव होता है और विशुद्ध आत्मिक सुख का अनन्त सद्भाव रहता है। उनका सुख वस्तु-सयोगजन्य नहीं है, इसिलए उन्हें अपने सुख के लिए किसी अन्य वस्तु की अपेक्षा नहीं रहती। सुख आत्मा का स्वभाव है, इसिलए प्रतिवन्धक कारणों के दूर हो जाने पर वह सुख का अनुभव करने लगता है और अनन्त काल तक उस सुख का अनुभव करता रहता है।

कोई आदमी दीर्घकाल से कैदलाने में पड़ा हो और विविध यातनाएँ भोगता हो, लेकिन अगर उसे एकाएक छोड़ दिया जाये तो कितना आनिन्दत होता है! उसी प्रकार जो आत्मा अनन्त भवो से कर्म-बन्धन म पड़ा हुआ असख्य यातनाएँ भोगता आया हो, वह कर्मबन्धन से सर्वथा छूट जाने पर कितना आनन्द पाता होगा। आपकी कल्पना के परम सुखी मनुष्य से भी मुक्तात्मा अनन्तगुना सुखी होता है।

शास्त्रकारों ने चक्रवर्ती को भोगपुरुप कहा है, कारण कि मानुपिक भोगों में वह इन्द्र के समान होता है। सारा भरतक्षेत्र उसके अधीन होता है, सोल्ह हजार देव उसकी सेवा में रहते हैं, चौसठ हजार स्त्रियाँ उसके अन्तःपुर में रहती हैं, वैक्रियक लिंग्य से वह चौसठ हजार रूप लेकर सब रानियों से एक साथ भोगविलास करता है, उसका शरीर निरोगी और तेजस्वी होता है, जीवन निश्चिन्त होता है; सब राजा-प्रका और सेना उसके प्रति वकादार होते हैं। ऐसे चक्रवर्ती को भी जो सुख होता है उससे मुक्तात्मा का सुख अनन्त गुना होता है।

इन्द्र असख्यात देवों का मालिक है, लाखों वर्षों तक जवान रहता है, अगणित सुन्दर देवागनाएँ उसकी सेवा में रहती हैं, अनुपम रूपवर्ती इन्द्राणियों के साथ भोग करता है। उसके मुख से भी मुक्तात्मा का सुख न्थनन्त गुना होता है।

शास्त्रकार कहते हे कि---

सुरगणसुहं सम्मत्त, सवद्धा पिंडिग्र श्रणंतगुणं। न य पावइ मुत्तिसुहं, णंताहि वि वग्गवग्गृहि॥

देवों के सर्वकाल के समस्त मुखों को एकत्र करके उन्हें अनन्त गुना कर दिया और उसके वर्ग का वर्ग अनन्त बार किया जाये तो भी वह -मुक्ति मुख की बराबरी नहीं कर सकता।

मुक्तावस्था में, सिद्धावस्था में, आत्मा के ज्ञान, दर्शन, शक्ति और मुख का चरम विकास होता है। उससे श्रेष्ठतर अवस्था और कोई नहीं है। इसलिए, मुज पुरुषों के सर्वप्रयत्न उस अवस्था को प्राप्त करने के लिए ही होते है। उन प्रयत्नों का एक नाम धर्म है। आत्मा का सचा मुख प्राप्त करने के लिए आपको उस धर्म का ही आचरण करना है।

धर्म का विस्तृत विवेचन आगे किया जायेगा, लेकिन इतना अभी जान लीजिए कि, दान-शील-तप-भाव का समुचित आराधन करते रहना चाहिए और दिन-प्रति-दिन उसकी श्रीवृद्धि करते रहना चाहिए।

आप धन-वृद्धि में सन्तोप मानते रहते हैं, लेकिन उस धन में केवल उतना ही आपका है, जो धर्म-मार्ग में खर्च किया जावे, रोज आपका नहीं है ! नहीं है !! नहां है !!!

# दान में दिया हुआ धन ही आपका है, इस पर नगरसेठ का टप्टान्त

एक गाँव मे गुरु महाराज पधारे। उस गाँव के लोग भाविक थे। वे चाहते थे कि गुरुमहाराज अपने गाँव मे चौमासा करें तो अच्छा। इसलिए उन्होंने नगरसेठ को आगे किया और सब की ओर से गुरुमहाराज से चौमासे की विनती की। व्याख्यान पूरा होने के बाद नगरमेट और दूसरे कुछ लोग गुरुमहाराज के पास बैटे। उस समय वातो वातों मे गुरुमहाराज ने सेट से पूछा— "क्यों सेट! आनन्द मे हो न? आपके पास कितनी सम्पत्ति है?" गुरु-महाराज प्रक्त पूर्छे तो जवाब तो देना ही चाहिए। सेट बोला—"महा-राज! एक लाख मोहरें है।"

पर, गुरुमहाराज ने मुन रखा था कि सेठ के पास तीन लाख मोहरें है। उन्हें लगा कि 'वह सेठ कृपण है। यह धर्ममार्ग मे क्या पैसा खर्च करेगा ?'' फिर भी सेठ की सत्यप्रियता की परीक्षा करने के लिए दूसरा प्रस्न पूछा—'सेठ! आपके कितने लड़के हैं ?'' सेठ ने कहा—''महाराज!' मेरे एक लड़का है!'' सेठ के तीन लड़के है, यह सारा गाँव जानता था और उन्हीं से गुरुमहाराज को भी माल्यम हो गया था। इसलिए अब उन्हें ऐसा लगा कि यह गाँव चौमासा करने लायक नहीं है, और वे विहार की तैयारी करने लगे।

शाम को सब प्रतिक्रमण करने के लिए आये। विहार की तैयारियाँ देखकर उन्होंने सेठ को खबर दी। सेठ गुरुमहाराज के पास आया। उस समय यकायक दौरा आने से वह बेहोग होकर जा पडा। लोगों ने सेठ के लड़कों को खबर दी। सुनकर सेठ का सब से छोटा लड़का दवा लेकर दौड़ता आया। कुछ देर में सेठ ने होश में आते ही लोगों से पूछा— ''आपने मेरी इस हालत की खबर सब लड़कों को दी थी ?''

लोग—''हॉ, आपके तीनों लड़को को खबर दी थी !'' सेठ—''उन्होंने क्या जवाब दिया ?''

लोग—"हमने आपके सबसे बड़े लड़के को खबर दी, तो बोला कि ऐसा तो उन्हें अक्सर होता ही रहता है, सारे दिन उनके पीछे कहाँ तक दौड़ते फिरें। फिर दूसरे लड़के को खबर दी तो बोला कि इस वक्त मुझे काम है, आप लोग जरा देखभाल की जिये, मैं आता हूँ। फिर आपके सबसे छोटे लड़के के पास गये । वहाँ ग्राहको की धमाल मची हुई थी। सुनकर वह सब काम छोडकर टवा लेकर यहाँ दौडा आया।''

यह सब गुरु-महाराज सुन रहे थे। उन्हें उद्देश कर सेठ बोला— "सुबह मैने आपसे कहा था कि मेरे एक ही लड़का है। तब आपको लगा होगा कि मैं झुठ बोल रहा हूँ, पर अब आपको विश्वास हो गया होगा कि मेरे वास्तव में एक ही लड़का है। उसी तरह मेरे पास तीन लाख मोहरे है, लेकिन उनमें से एक लाख ही धर्ममार्ग में लगी है, इसलिए वे मेरी है, जेब मेरी नहीं हैं। अगर आप यहाँ चौमासा करने की कृपा करेंगे तो एक लाख की जहूर दो लाख हो जायेगी।"

सेट के ये वचन सुनकर गुरुमहाराज सच्ची परिस्थिति समझ गये और बड़े प्रसन्न हुए । उन्होंने चौमासा करने की विनती स्वीकार कर ली। उस चौमासे में धर्माराधन खूब अच्छी तरह हुआ और उसमें सेट अग्रणी रहा।

कहने का तात्पर्य यह कि धर्म मे जितना धन लगाओ, उतना आप का, बाकी नहीं। आप अपनी मौज-शौक या ऐश-आराम के लिए ही धन खर्च करेंगे, तो उससे कर्म-बन्धन होगा और उसका कटुफल आपको अवश्य भोगना पडेगा।

वस्तु की लालच से अगाति होती है, लालच न हो तो शाति रहती है। धर्मिक्रया में वस्तु की लालच नहीं होती, इसलिए उसमें गाति है!

# आत्मसुख का अनुभव कव होता है ?

गात दशा न हो तब तक आत्मा का मुख नहीं मिलता । जैसे उद्देखित गन्दे पानी में चेहरा नहीं दीखता, स्थिर स्वच्छ जल में दीखता है; उसी प्रकार क्षयोपशम-भाव से कर्म-मल के बैठ जाने पर और मन के स्थिर होने पर आभ्यान्तरिक आत्ममुख, आत्मानन्द का अनुभव होता है। यद्यपि यह आनन्द बोतरागी आत्मा के आनन्द का अनन्तवाँ भाग है. फिर भी एक वार उसका अनुभव हो जाने पर वारवार अनुभव करने का मन होता है।

'मैं आत्मा हूँ, मैं अजर-अमर हूँ, मैं अनन्त शक्ति, अनन्त टर्गन, अनन्त जान, अनन्त सुख, अनन्त आनन्द का भाडार हूँ', ऐसी भावनाएँ भाते रहने से आत्मा का पूर्ण विकास किया जा सकता है। उस समय जो ज्ञाति-सुख-आनन्द का अनुभव होता है, वह अपूर्व होता है। उसकी उपमा जगत् की किसी वस्तु से नहीं दी जा सकती।

इस मार्ग में प्रगति के लिए परमात्मा की अनन्य अन्तरग भक्ति चाहिए, सयम की साधना चाहिए और तप का आराधन चाहिए। आत्मा ही सयम और तप के द्वारा अपना शुद्ध स्वरूप प्राप्त करके परमात्मा होकर अनन्त आनन्द भोगने लगती है। वह परम मुख ही हमारी सच्ची सम्पत्ति है, हमारा सच्चा स्वरूप है।

हमारा मन वन्दर-सरीखा है। उमे कभी कुछ, कभी कुछ लेने की इच्छा होती रहती है। इस तरह वह हमे नचाता रहता है। उसे वश करना सहल नहीं है, लेकिन अभ्यास से सब कुछ सिद्ध हो सकता है। महापुरुषों ने कहा है—'श्रभ्यासेन स्थिरं चित्तं' इसलिए आवश्यकता अभ्यास की है।

धर्मिकियाएँ कषायों को नष्ट करने के लिए हैं, राग-द्रेष कम करने के लिए हैं। धर्मिकियाएँ अगर छल, कपट, दंभ, मायाचार से हो या सांसारिक सुख प्राप्त करने की इच्छा से हो तो भव-भ्रमण वह जाता है; अनन्त वार जन्म मरण भोगना पडता है। आत्मा परभाव में रमण करे तो उसका वल श्रीण होता है, खरूप में रमण करे तो उसकी शक्ति वहती जाती है।

इतनी बात तो सटा बाट रिखाए कि आत्मा ज्यों-ज्यो बीतराग बनर्ता जाती है, त्यों-त्यो आनन्ट बढ़ता जाता है। बीतरागता से ही आत्मा का सच्चा सुख प्रकट होता है। आप बीतरागता को अपना ब्येय बना छेंगे तो सच्चा सुख प्राप्त कर छेंगे।

# आत्मतच्व-विचार

दूसरा खण्ड

कुर्म

# सतरहवाँ व्याख्यान

# कर्म की पहचान

#### महानुभावो !

अब तक हमने आत्मा के स्वरूप का विवेचन किया। हमने जान िया कि आत्मा का स्वत्त्र अस्तित्व है, वह देहादि से भिन्न है, अजर-अमर-अखण्ड है और अनन्त जान, अनन्त दर्शन, अनन्त वीर्य और अनन्त सुख आदि गुणों में युक्त है। लेकिन, कर्मावरण के कारण, कर्म-सम्बन्ध के कारण, उसके ये गुण मर्यादित रूप में ही प्रंकट होते हैं।

यह समझा जाता है कि, सम्बन्य जितना पुराना हो उतना ही मीठा और लाभदायक होता है, लेकिन कमों ने आत्मा को न तो कोई मिठास नहीं दिखलायी न कोई लाभ कराया। विकि, जैसे चूहे के साथ विल्ली या साप के साथ न्यौला पेश आता है, वैसा व्यवहार कमों ने आत्मा के साथ किया है और उसे परीशान और दुःखी करने में कोई कसर नहीं रखा। कमें आत्मा के घोर शत्रु रहे है। आत्मा जो इस ससार में अनादिकाल से भ्रमण करता रहा है, उसका कारण कमों का कुटिल सम्बन्ध ही है।

बहुत से लोग ऐसे हैं िक, जिन्होंने भूतकाल में कैसे भी दुष्कर्म िकये हो, पर सुधर कर सद्वर्तन करने लगते हैं, लेकिन जो दुर्जन हैं वे अपनी दुर्जनता नहीं छोड़ते। एक किव ने कहा है—

#### 'दुष्ट न ह्योड़े दुष्टता, लाख सिखावन देत; चाहे जितना धोइये, काजल होत न श्वेत ।'

—काजल को चाहे जितना घोइये, सफ़ेट नहीं हो सकता, उसी प्रकार दुष्ट को चाहे जितनी सीख दोजिये, वह अपनी दुष्टता नहीं छोडता। इन ६ द्रव्यो मे आकाश-क्षेत्र है और शेप क्षेत्री है, अर्थात् उसके अन्दर निवास करते है।

इनमे पहला चैतन्ययुक्त है और शेप पाँच जड़ है। कुछ लोग पुर्गल के संयोजन से भी चैतन्य की उत्पित्त मानते है और आत्मतत्व की स्वतंत्रता उड़ा देते है, परन्तु पुर्गल में चैतन्य का एक अंश भी नहीं है। चाहे जितने पुर्गलों को चाहे जिस तरह से इक्टा किया जाये, उनसे चैतन्य की उत्पत्ति नहीं हो सकती।

इन ६ द्रव्यों में पुद्गल रूपी हैं। जेव सब अरूपी हैं। रूपी के गुण रूपी हैं। अरूपी के अरूपी। फिर भी, अरूपी पदार्थ अपने कार्यों द्वारा जाने जा सकते हैं, जैसे काल दिखता नहीं है, पर अपने कार्य से जाना जाता है, आत्मा दिखता नहीं है, पर अपने कार्य से जाना जाता है। इसी त्तरह अन्य द्रव्य अपने कार्यों से जाने जाते हैं।

जितना माप लोकाकाश का है, उतना ही धर्मास्तिकाय का है। जितने प्रदेश लोकाकाश के हैं, उतने ही प्रदेश धर्मास्तिकाय के है। आकाश के एक प्रदेश में धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश होता है। अधर्मास्तिकाय के विषय में भी ऐसा ही समझना चाहिए।

आधुनिक विज्ञान में भौतिक विज्ञान (फिलिक्स) की मुख्यता है। परन्तु, इस विषय में जैन-दर्शन ने भी बहुत-कुछ दिया है। जैन-दर्शन में पुद्गलों के स्थूल से स्थूल स्वरूप से लेकर सूक्ष्मातिस्ध्म स्वरूप तक का विवेचन हुआ है। जबिक भारत के अन्य दर्शन, शब्द को आकाश का गुण मानते थे तब जैन-दर्शन ने उसे पुद्गल का धर्म माना था। और, यह चनलाया था कि वह क्षण मात्र में लोक के एक सिरे से दूसरे सिरे तक पहुँच सकता है, जो कि आज 'रेडियो' के आविष्कार में सिद्ध हो गया है। इस प्रकार जैन-दर्शन अत्यन्त सृथ्म और सत्य है और दिन-प्रति-दिन विद्वान उसकी ओर आकृष्ट होते जा रहे हैं।

कर्म की जानकारी प्राप्त करने से पहले, पुद्गल की जानकारी प्राप्त कर लेनी चाहिए, क्योंकि कर्म पौद्गलिक वस्तु है।

पुद्गल अणु-रूप में भी होता है और स्कन्ध रूप मे भी। हमने प्रकाश में उडते हुए अत्यन्त सूक्ष्म रजकण देखे ही है, पर उनसे भी अत्यन्त सूक्ष्मतर पुद्गल-कण होते हैं, जो नगी आँखों से तो क्या अत्यन्त प्रवल सूक्ष्मदर्शक यत्र (माइकॉसकोप) से भी नहीं देखे जा सकते। पुद्गल के सूक्ष्मातिसूक्ष्म अश को, जिसके कि किसी प्रकार भी आगे हकड़े नहीं हो सकते, 'अणु' कहते हैं। जिससे अधिक छोटी कोई चीज नहीं उसे ही 'परमाणु' कहते हैं। वह किसी भी सूक्ष्मदर्शक से नहीं देखा जा सकता है।

एक परमाणु जब दूसरे परमाणु से मिल जाता है, तब 'स्कध' बनता है। दो परमाणुओं का द्वयणक, तीन परमाणुओं का त्रयणक, चार परमाणुओं का चतुरणक, असंख्यात परमाणुओं का असंख्याताणक और अनन्त परमाणुओं का अनन्ताणक स्कन्ध बनता है। इस प्रकार स्कन्धों की संख्या अनन्तानन्त है।

स्कन्ध के बने रहने का जघन्य काल एक समय है, मध्यम काल लाख-करोड-अरब वर्ष, उत्कृष्ट काल असख्यात वर्ष है। उसके बाद वह नष्ट हो जाता है और टूटकर अणु-परमाणु के रूप में आ जाता है। ये परमाणु मिलकर फिर 'स्कन्ध' वन जाते हैं। इस प्रकार पुद्गल में टूटने-जुडने की किया होती ही रहती है। इसलिए शास्त्रकारों ने उसको गुणनिष्पन्न नाम— 'पुद्गल'—दिया है।

बड़े स्कन्ध टूट कर छोटे स्कन्ध बनते हैं। छोटे स्कन्धों से मिल कर बड़े स्कन्ध बनते रहते है। जितनी वस्तुऍ दिखलायी देती हैं वे सब परमाणुओं के मिलने से ही बनी हैं और इसी कारण वस्तुओं में परिवर्तन-शीलता नजर आती है। कर्म भी ऐसे ही दुष्ट हैं। वे अन्त तक अपनी दुष्टता नहीं छोड़ते। जब तक वे आत्मा के साथ रहेगे, दुःख देते रहेगे, और तब तक हमारी हालत दावानल में घिरे हुए जानवरों की सी बनी रहेगी।

कमों के इस अनिष्ठकारी सम्बन्ध का स्थायी अन्त लाना हो तो हमें उनका स्वरूप अच्छी तरह समझ लेना चाहिए।

आत्मा का विकास कमों के विनाश के साथ जुड़ा हुआ है। इसिल्ए हमें टोनो की जानकारी चाहिए। तन्दुक्स्ती चाहने वाले को बीमारी की जानकारी होनी चाहिए। किसी किले को तोड़ना हो तो उसकी भी जानकारी चाहिए। आत्मा का स्वरूप तो हमने जान लिया, अब हमें कमों का भी जान प्राप्त कर लेना चाहिए।

इसे लक्ष्य मे रखकर शास्त्रकार भगवत ने जितना वर्णन आत्म-स्वरूप का किया है, उतना ही कर्म-स्वरूप का भी किया है। जिनागमों में बहुत-सी जगहों पर कर्मों का वर्णन आता है। चौदह पूर्वों में क्ष कर्मप्रवाट (कम्मप्पवाय) नामक एक विशेष पूर्व भी था। दूसरे आग्रायनीय पूर्व (अगोनीय पूर्व) में भी कर्म-संबंधी बहुत विवेचन था। उसका सार ग्रहण करके श्री शिवशर्म सूरि ने प्राकृतगाथाबद्ध 'कर्म प्रकृति' नामक एक महत्त्वपूर्ण प्रकरण की रचना की है। श्री मलयगिरि महाराज ने तथा श्रीमद्यशोविजयजी उपाध्याय ने उस पर संस्कृत भाषा में सुन्दर टीका का निर्माण किया है। कर्मों का मौलिक जान प्राप्त करने के लिए प्राचीन काल में ६ ग्रन्थ थे। उन्हें '६ कर्म ग्रन्थ' कहते हैं। श्री देवेन्द्र सरि

<sup>\*</sup> वारहवें अग दृष्टिवाद का एक भाग 'चौदह पूर्व' कहलाता था। उसके पूर्वों के नाम इस प्रकार हैं — (१) उत्पाद पूर्व, (२) आयायनीय पूर्व, (३) वीर्य प्रवाद पूर्व, (४) श्रास्त नारित प्रवाद पूर्व, (५) ज्ञान प्रवाद पूर्व, (६) सत्य प्रवाद पूर्व, (७) आत्मप्रवाद पूर्व, (६) कर्म प्रवाद पूर्व, (६) प्रत्याख्यान प्रवाद पूर्व, (१०) विद्या प्रवाद पूर्व, (११) कल्याण प्रवाद पूर्व, (१२) प्राणि वाद पूर्व, (१३) क्रिया विशाल पूर्व, श्रोर (१४) लोक विन्दुसार पूर्व।

महाराज ने उसके आधार पर पाँच नये कर्म-ग्रन्थों की रचना की और श्रीचन्द्र महत्तराचार्य ने 'सप्तिका' नामक छटा नवीन कर्मग्रन्थ बनाया । पाँच नवीन कर्मग्रन्थों पर गुजराती में श्री जीव विजयजी महाराज तथा श्री यशःसोम गणि द्वारा निर्मित टिप्पणि मौजूट हैं। कर्मों पर अन्य माहित्य भी बहुत रचा गया है। उसमें श्री चन्दिप महत्तर कृत 'पचनग्रहें नामक ग्रन्थ विशेष उल्लेखनीय है।

हेकिन, आप होगो में इस कर्म-साहित्य का अध्ययन करनेवाहे कितने होंगे ? पहले श्रवको में भी कर्मग्रन्थों के अच्छे जानकार थे, हेकिन आज तो डॅगिलियो पर गिनने लायक भी नहीं रहे! आप इस विपय को जानने की उत्सुकता रखते हैं, यह देखकर वडा आनन्द होता है। अब हम कुछ दिनों तक इसी विपय का विवेचन करेंगे। और, उपर्युक्त साहित्य का नवनीत आपके सामने रखेंगे। उसका उपयोग करना आपके हाथ है। आप एकाग्र मन से सुनेंगे, तो आफ्को कर्म विपयक अच्छा जान प्राप्त हो जायेगा और वह आपके आत्म-विकास में अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगा।

'कर्म' गब्द यहाँ किस अर्थ में प्रयोग हुआ है, यह जान लेना चाहिए, क्योंकि एक ही गब्द के अनेक अर्थ होते हैं। अगर एक अर्थ की जगह दूसरा अर्थ ले लिया जाये तो अनर्थ हो जाता है।

'कर्म' शब्द कर्त्व्य, फर्ज, अनुष्ठान, घधा, उद्देश या हेतु के लिये प्रयोग होता है, लेकिन यहाँ वह अर्थ प्रस्तुत नहीं है। यहाँ तो 'पावाणं कम्माएं निग्धायणद्वाए' 'छिन्नइ श्रसुहं कम्मं' 'कम्मघण मुक्कं' 'कम्मद्वणासण' आदि पदो में जिस अर्थ में प्रयुक्त हुआ है वहीं प्रस्तुत है। उसी का हम स्पष्टीकरण करना चाहते है।

यह लोक षड्डव्य मय है और अनादि काल से है। वे ६ द्रव्य है— १ जीवास्तिकाय, २ पुद्गलास्तिकाय, ३ धर्मास्तिकाय, ४ अधर्मास्तिकाय, ५ आकाशास्तिकाय और ६ काल। इन ६ द्रव्यों में आकाश-क्षेत्र है और शेप क्षेत्री है, अर्थात् उसके अन्टर निवास करते हैं।

इनमे पहला चैतन्ययुक्त है और शेप पाँच जड हैं। कुछ लोग पुद्गल के संयोजन से भी चैतन्य की उत्पत्ति मानते है और आत्मतत्व की स्वतंत्रता उड़ा देते है, परन्तु पुद्गल मे चैतन्य का एक अश भी नहीं है। चाहे जितने पुद्गलों को चाहे जिस तरह से इक्टा किया जाये, उनसे चैतन्य की उत्पत्ति नहीं हो सकती।

इन ६ द्रव्यों में पुद्गल रूपी है। ज्ञेप सब अरूपी है। रूपी के गुण रूपी है, अरूपी के अरूपी। फिर भी, अरूपी पदार्थ अपने कार्यों द्वारा जाने जा सकते है, जैसे काल दिखता नहीं है, पर अपने कार्य से जाना जाता है, आत्मा दिखता नहीं है, पर अपने कार्य से जाना जाता है। इसी त्तरह अन्य द्रव्य अपने कार्यों से जाने जाते है।

जितना माप लोकाकाश का है, उतना ही धर्मास्तिकाय का है। जितने प्रदेश लोकाकाश के है, उतने ही प्रदेश धर्मास्तिकाय के है। आकाश के एक प्रदेश में धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश होता है। अधर्मास्तिकाय के विषय में भी ऐसा ही समझना चाहिए।

आधुनिक विज्ञान में भौतिक विज्ञान (फिजिक्स) की मुख्यता है। परन्तु, इस विषय में जैन-दर्शन ने भी बहुत-कुछ दिया है। जैन-दर्शन में पुट्गलों के स्थूल से स्थूल स्वरूप से लेकर सुध्मातिस्ध्म स्वरूप तक का विवेचन हुआ है। जबकि भारत के अन्य दर्शन, शब्द को आकाश का गुण मानते थे तब जैन-दर्शन ने उसे पुट्गल का धर्म माना था। और, यह चनलाया था कि वह क्षण मात्र में लोक के एक सिरे से दूसरे सिरे तक पहुँच सकता है, जो कि आज 'रेडियो' के आविष्कार से सिद्ध हो गया है। इस प्रकार जैन-दर्शन अत्यन्त सूथ्म और सत्य है और दिन-प्रति-दिन विद्वान् उसकी ओर आकृष्ट होते जा रहे हैं।

कर्म की जानकारी प्राप्त करने से पहले, पुर्गल की जानकारी प्राप्त कर लेनी चाहिए, क्योंकि कर्म पौर्गलिक वस्तु है।

पुद्गल अणु-रूप मं भी होता है और स्कन्ध रूप मे भी। हमने प्रकाश में उड़ते हुए अत्यन्त स्क्ष्म रजकण देखे ही है, पर उनसे भी अत्यन्त स्क्ष्मतर पुद्गल-कण होते हैं, जो नगी आँखों से तो क्या अत्यन्त प्रवल स्क्ष्मदर्शक यत्र (माइक्रॉसकोप) से भी नहीं देखे जा सकते। पुद्गल के स्क्ष्मातिस्क्ष्म अश को, जिसके कि किसी प्रकार भी आगे दुकड़े नहीं हो सकते, 'अणु' कहते हैं। जिससे अधिक छोटी कोई चीज नहीं उसे ही 'परमाणु' कहते हैं। वह किसी भी सूक्ष्मदर्शक से नहीं देखा जा सकता है।

एक परमाणु जब दूसरे परमाणु से मिल जाता है, तब 'स्कथ' बनता है। दो परमाणुओं का द्वयणक, तीन परमाणुओं का त्रयणक, चार परमाणुओं का चतुरणक, असंख्यात परमाणुओं का असंख्याताणक और अनन्त परमाणुओं का अनन्ताणक स्कन्ध बनता है। इस प्रकार स्कन्धों की संख्या अनन्तानन्त है।

्रक्तिय के बने रहने का जघन्य काल एक समय है, मध्यम काल लाख-करोड-अरब वर्ष, उत्कृष्ट काल असख्यात वर्ष है। उसके बाद वह नष्ट हो जाता है और टूटकर अणु-परमाणु के रूप में आ जाता है। ये परमाणु मिलकर फिर 'स्कन्ध' वन जाते हैं। इस प्रकार पुद्गल में टूटने-जुड़ने की किया होती ही रहती है। इसलिए शास्त्रकारों ने उसको गुणनिष्यन्न नाम-'पुद्गल'—दिया है।

बड़े स्कन्ध टूट कर छोटे स्कन्ध बनते हैं। छोटे स्कन्धों से मिल कर बड़े स्कन्ध बनते रहते हैं। जितनी वस्तुऍ दिखलायी देती हैं वे सब परमाणुओं के मिलने से ही बनी हैं और इसी कारण वस्तुओं में परिवर्तन-शील्ता नजर आती है। यह उत्पत्ति और विनाग केवल आङ्गति या पर्याय का होता है; मूल इब्य तो भ्रुव-नित्य-शाश्वत होता है।

इस जगत् में ६ द्रव्य हैं, वे हमेशा ६ ही रहते हैं। उनकी सख्या में कमी-वेशी नहीं होती। लेकिन, उनके पर्याय बदलते रहते हैं। इसिलए जब यह कहा जाता है कि किसी वस्तु का आविष्कार हुआ तो इसका तात्पर्य केवल यह होता है कि उस द्रव्य का एक नया पर्याय हमारे सामने आया है। इसी प्रकार, यह कहा जाता है कि 'कोलम्बस ने अमेरिका की खोज की', इसका मतलब भी यही कि वह मुल्क तो करोड़ो वर्ष से वहीं था, पर कोलम्बस आदि के देखने में नहीं आया था। जब देखने में आया तो उसे 'नया देश' कहा। मूल वस्तु पहले से हो तो उसके केवल रूपान्तर को 'विलकुल नयी वस्तु' नहीं कह सकते।

आज के वैज्ञानिक जिसे अणु ( एटम ) कहते हैं, वह जैन-दृष्टि से 'अणु' नहीं विकि 'स्कन्ध' है, क्योंकि उसका स्फोट होता है। स्फोट 'स्कन्ध' का ही हो सकता है, 'अणु' का नहीं।

जो स्कन्ध सूक्ष्मपरिणामी होते हैं वे ऑखो से नहीं देखे जा सकते, वादरपरिणामी देखे जा सकते हैं। छः द्रव्यों में केवल पुट्गल द्रव्य ही ऐसा है, जो ऑखों से देखा जा सकता है और दूसरी इन्द्रियों का भी विषय वन सकता है। इस जगत् में हम जो कुछ देखते हैं; वह सब पुद्गल की ही रचना है।

सजातीय अनन्त 'स्कन्धों' के समूह को 'वर्गणा' कहते हैं—सजातीय माने समान जाति वाला। यहाँ जाति का मतल्य 'समान लक्षणो वाली वस्तुऍ' है। 'अ' परमाणु वाले 'स्कन्ध' सजातीय हैं, उसी प्रकार 'ब' परमाणु वाले स्कन्ध सजातीय हैं। सजातीय स्कन्ध अनन्त प्रकार के हैं, इसलिए वर्गणाऍ भी अनन्त प्रकार की है।

पहले वस्तु का सामान्य वर्णन किया जाता है, फिर उसकी विशेषताओं का वर्णन किया जाता है। तत्त्वों का बोब कराने के लिए भी यही क्रम अपनाया जाता है। पहले उसका निरंप होता है, फिर उसका विशेप वर्णन किया जाता है और अन्त में उसके हर एक अगोपाग का सूध्म विवेचन किया जाता है।

अनन्त वर्गणाओं में से सोलह विशेष रूप से जानने योग्य है। पहले उनका नामनिर्देष किया जाता है, फिर उनका परिचय दिया जायेगा। उन सोल्ह वर्गणाओं के नाम यह है:—

- (१) औदारिक शरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (२) औटारिक गरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (३) औटारिक-वैक्रियक शरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (४) वैक्रियक गरीर के लिए ग्रहणयोग्य वर्गणा।
- (५) वैक्रियक-आहारक शरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (६) आहारक शरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (७) आहारक-तैजस शरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (८) तैजस गरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (९) तैजस गरीर और भाषा के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१०) भाषा के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (११) भाषा और ज्वासोच्छवास के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१२) व्वासोच्छवास के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१३) स्वासोच्छवास और मन के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१४) मन के लिए प्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१५) मन और कर्म के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१६) कर्म के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- इस सोल्हर्वी वर्गणा को 'कार्माण-वर्गणा' कहा जाता है।
- 'महावर्गणाओं' मे बहुत-सी अनु-वर्गणाएँ होती है। इन महावर्गणाओं में से कुछ को अप्रहणयोग्य और कुछ को प्रहणयोग्य कहा है। अब उनका वात्पर्य समझाया जाता है।

यह उत्पत्ति और विनाग केवल आङ्गति या पर्याय का होता है; मूल द्रव्य तो श्रुव-नित्य-शाश्वत होता है।

इस जगत् में ६ द्रव्य है, वे हमेशा ६ ही रहते हैं। उनकी सख्या में कमी-वेशी नहीं होती। लेकिन, उनके पर्याय बदलते रहते हैं। इसलिए जब यह कहा जाता है कि किसी वस्तु का आविष्कार हुआ तो इसका तात्पर्य केवल यह होता है कि उस द्रव्य का एक नया पर्याय हमारे सामने आया है। इसी प्रकार, यह कहा जाता है कि 'कोलम्बस ने अमेरिका की खोज की', इसका मतलब भी यही कि वह मुत्क तो करोड़ों वर्प से वहीं था, पर कोलम्बस आदि के देखने में नहीं आया था। जब देखने में आया तो उसे 'नया देश' कहा। मूल वस्तु पहले से हो तो उसके केवल रूपान्तर को 'विलकुल नयी वस्तु' नहीं कह सकते।

आज के वैज्ञानिक जिसे अणु ( एटम ) कहते हैं, वह जैन-दृष्टि से 'अणु' नहीं बल्कि 'स्कन्ध' है, क्योंकि उसका स्कोट होता है। स्कोट 'स्कन्ध' का ही हो सकता है, 'अणु' का नहीं।

जो स्कन्ध स्क्ष्मपरिणामी होते हैं वे आँखों से नहीं देखे जा सकते, चादरपरिणामी देखे जा सकते हैं। छः द्रव्यों में केवल पुद्गल द्रव्य ही ऐसा है, जो आँखों से देखा जा सकता है और दूसरी इन्द्रियों का भी विषय बन सकता है। इस जगत् में हम जो कुछ देखते हैं, वह सब पुद्गल की ही रचना है।

सजातीय अनन्त 'स्कन्धों' के समूह को 'वर्गणा' कहते हैं—सजातीय माने समान जाति वाला । यहाँ जाति का मतल्ब 'समान लक्षणो वाली वस्तुऍ' है। 'अ' परमाणु वाले 'स्कन्ध' सजातीय हैं, उसी प्रकार 'ब' परमाणु वाले स्कन्ध सजातीय है। सजातीय स्कन्ध अनन्त प्रकार के है, इसलिए वर्गणाऍ भी अनन्त प्रकार की हैं।

पहले वस्तु का सामान्य वर्णन किया जाता है, फिर उसकी विशेषताओं का वर्णन किया जाता है। तत्त्वों का बोध कराने के लिए भी यही क्रम अपनाया जाता है। पहले उसका निर्देप होता है, फिर उसका विशेप वर्णन किया जाता है और अन्त में उसके हर एक अगोपांग का सृध्म विवेचन किया जाता है।

अनन्त वर्गणाओं में से सोलह विशेष रूप से जानने योग्य है। पहले उनका नामनिर्देष किया जाता है, फिर उनका परिचय दिया जायेगा। उन सोलह वर्गणाओं के नाम यह है:—

- (१) औदारिक गरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (२) औदारिक गरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (३) औदारिक-वैक्रियक गरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (४) वैक्रियन गरीर के लिए ग्रहणयोग्य वर्गणा।
- (५) वैक्रियक-आहारक शरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (६) आहारक शरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (७) आहारक-तैजस गरीर के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (८) तैजस गरीर के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (९) तैजस गरीर और भाषा के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१०) भापा के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (११) भाषा और श्वासोच्छवास के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (१२) व्वासोच्छवास के लिए प्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१३) श्वासोच्छवास और मन के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१४) मन के लिए प्रहणयोग्य महावर्गणा ।
- (१५) मन और कर्म के लिए अग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- (१६) कर्म के लिए ग्रहणयोग्य महावर्गणा।
- इस सोलहवीं वर्गणा को 'कार्माण-वर्गणा' कहा जाता है।

'महावर्गणाओं' में बहुत-सी अनु-वर्गणाएँ होती हैं। इन महावर्गणाओं में से कुछ को अप्रहणयोग्य और कुछ को प्रहणयोग्य कहा है। अब उनका तात्पर्य समझाया जाता है। 'स्कधो' का समृह वडा हो, लेकिन उसमें 'परमाणु' कम हो, कि तो उनका औदारिक गरीर नहीं वन सकता। ऐसे 'स्कन्ध' भी जगत् मे अनन्त है। उन्हें औदारिक गरीर के लिए 'अग्रहणयोग्य' कहते हैं।

ऐसे 'स्कन्धो' का रूप छोटा हो और उसमें 'परमाणुओ' की संख्या वडी हो तो वे औदारिक गरीर के योग्य होते हैं। उन्हें औदारिक शरीर के लिए 'ग्रहणयोग्य' कहते हैं।

औदारिक दारीर के लिए योग्य 'वर्गणाओं' के 'स्कन्धो' का कलेवर छोटा हो और उसमें 'परमाणु' ज्यादा हो तो उनका 'औदारिक' या 'वैक्रियक' दारीर नहीं वन सकता, इसलिए वे 'वर्गणाएँ' औदारिक तथा वैक्रियक दारीर के लिए 'अग्रहणयोग्य' कही जाती है। उनका आकार छोटा हो और परमाणुओं की सख्या ज्यादा हो तब वे वैक्रियक दारीर के लिए ग्रहणयोग्य होती हैं।

आहारक-शरीर, तैजस-शरीर, भाषा, श्वासोच्छवास, मन और कर्मः की वर्गणाओं के विषय मे भी इसी प्रकार समझ लेना चाहिए।

सत्र वर्गणाएँ एक ही स्थान पर कैसे रह सकती हैं १ एक दूसरे से मिल क्यों नहीं जातीं १ जैसे, आत्मा औदारिक शरीर के लिए योग्य वर्गणाओं को इकटा करके औदारिक शरीर बना रहा हो, उस समय उसमें वैक्रियक शरीर की वर्गणाएँ क्यों नहीं आ जातीं १ इसका जनाव यह है कि, 'परमाणुओं' और उनके 'स्कन्धो' में ऐसी शक्ति है कि, वे आकाश में एक, दो, असख्यात या अनन्त भी साथ रह सकते हैं। जैसे एक कमरे में चाहे जितने दीपकों का प्रकाश रह सकता है। और, उसी कमरे में उन प्रकाशों के अतिरिक्त अनेक व्यक्ति और अनेक वस्तुएँ भी रह सकती हैं।

<sup>\*</sup> रुई श्रीर सोने के बरावर के ढेर लें, तो उनमें रुई के ढेर में कम 'प्रमाणु' होंगे, सोने के ढेर में ज्यादा। 'रकन्ध' का घनत्व (जतना श्रिष्क होता है, उतना ही उसका परिणास सूत्रम होता है।

समस्त लोक में 'पुद्गल' और 'कार्माण वर्गणाएँ' सर्वत्र व्यात है, इस-लिए चौदह राजलोक के किसी भी भाग में रहनेवाली आत्मा इन 'कार्माण-वर्गणाओ' के पुद्गलों को तुरन्त ग्रहण कर सकती है। ग्रहण किये जाने के बाद वे जब आत्मप्रदेशों में ओतप्रोत हो जाते हैं, तब वे 'कर्म' कहलाते हैं।

'इसे कर्म ही क्यों कहते हैं ? और कोई नाम क्यों नहीं दिया ?' इसका उत्तर यह है कि दुनिया में कुछ नाम 'गुणनिष्पन्न' होते हैं, कुछ 'रूढ'। कुरूप आदमी का नाम भी रूपचन्द्र हो सकता है। अगड़ाख आदमी का नाम भी गातिलाल हो सकता है। ये नाम 'रूढ' हैं। पर, नाम में क्या रखा है ? नाम कुछ भी दिया जा सकता है। आप उनठन-पाल की वार्ता सुनें तो नाम विषयक आपकी शका दूर हो जायेगी।

#### ठनठनपाल की वात

एक सेठ सब प्रकार से सुखी था, लेकिन उसका कोई लड़का बारह महीने से अधिक नहीं जीता था। उसे ६ लड़के हुए, मगर सब इसी प्रकार मर गये। जब सातवॉ लड़का पैटा हुआ तो उसका नाम ठनठनपाल रखा। योगानुयोग से यह लड़का बालमरण से बच गया और बालक्रम से जवान हुआ।

लोग उसके नाम का तरह-तरह से मजाक उड़ाते। कहते—"तेरा नाम ठनठनपाल क्यो रखा गया है ? यह तो बड़ा शर्मनाक नाम है। और, कुछ नहीं तो ठन " उन ं पाल ।" चिढकर एक दिन अपने पिता से वह कहने लगा—"पिताजी ! दुनिया में नामों की क्या कमी थी कि आपने मेरा नाम ठनठनपाल रखा १ यह नाम बड़ा खराब लगता है। मेरा नाम बदल दीजिये।"

पिता ने कहा—''वेटा । आदमी का नाम तो जिन्टगी में एक ही १७

बार रखा जाता है। दूसरे, जो नाम छोकजिह्वा पर चढ गया हो, उसे वैसे बटला जा सकता है ? इसलिए कोई कुछ कहे, तृ ध्यान न दिया कर।"

ठनठनपाल—''मगर पिनाजी ! यह नाम सुनने में बहुत खराब लगता है। मुझे यह जरा भी अच्छा नहीं लगता।''

सेट—'वेटा ! किसी को यह नाम सुनने में खराब लगता हो, पर हमें तो यह बहुत मीठा लगता है। जब हम 'ठनठनपाल' सुनते हैं तो हमारे अन्तर में आनन्द उमड़ने लगता है, हमारा हृदय हर्षित हो उठता है। वेटा ! सब नाम सार्थक नहीं होते। हमें नाम की अपेक्षा काम पर ही विशेष व्यान देना चाहिए। जो अच्छा काम करे उसी का नाम अच्छा है।"

लेकिन जब पिता की इस सिखावन से ठनठनपाल का समाधान नहीं हुआ, तो पिता ने कहा—''अच्छा, कोई सुन्दर नाम खोज ला।''

एक दिन ठनठनपाल किसी काम से बाहर गया। वहाँ उसने एक अधेड उम्र की स्त्री देखी। उसके कपडे फटे-पुराने थे। वह एक गरीव मजदूरनी थी। गोवर बीन रही थी। ठनठनपाल ने उसका नाम पूंछा। बोली—"लक्ष्मी।" ठनठनपाल को यह सुनकर आश्चर्य हुआ।

कुछ दूर आगे जाने पर एक भिखारी मिला। नाम पृछा तो बोला— "धनपाल!"

ठनठनपाल कुछ और आगे गया तो उसने देखा कि लोग किसी मृतक की अर्थी इमशान की ओर लिये जा रहे हैं। मालूम हुआ कि, 'अमरसिंह मर गया है।''

टनटनपाल सोचने लगा—''नाम लध्मी और बीनती है गोबर! धनपाल और भिखारी!! नाम अमरसिंह फिर भी मर जाय!!!''

एक दिन पिता ने पूछा—''क्यो बेटा ? खोजा तूने कोई सुन्दर नाम ?'' ठनटनपाल बोला .

#### 'लदमी गोवर वोनती, भिजुक है घनपाल; ग्रमरसिंह मरता दिखा, भला में ठनठनपाल!'

यह मुनकर पिता को वड़ा आनन्द हुआ।

यह त्रात तो प्रसगवश सुनायी । लेकिन, 'कर्म' नाम गुणसम्पन्न है। -नामानुसार ही उसका अर्थ है। कर्म क्रियानन्य है, वह आत्मा की क्रिया से उत्पन्न होता है। इसलिए उसका नाम सार्थक है।

कर्म काल्पनिक नहीं, वास्तविक है। वह एक प्रकार का पुद्गल है, बड़ है, और आत्मा के विरोधी तत्त्व की तरह काम करता है। इस जगत् मे प्राणियो पर जो कुछ दुःख-सुख गुजरते हैं, वे सब कमों के ही कारण। कर्म हमारा मित्र नहीं शत्रु है। उसका सम्बन्ध किस तरह छूटे इसी कोशिश में रहना चाहिए।

विशेष विवेचन अवसर आने पर किया जायेगा।



# अठारहवाँ व्याख्यान

# कम की शक्ति

#### महानुभावो !

जैसे वैद्यक के साथ रसायन का निकट सम्बन्य है, वैसे ही आत्मा का कर्म के साथ अत्यन्त निकट सम्बन्ध है। परन्तु, यह विषय सूक्ष्म है—सुई को छिद्र के समान सूक्ष्म है, लेकिन कोशिश करेंगे तो अपना मन-रूपी डोरा उसमें पिरो सकेंगे।

शुरू में क, ख लिखना कितना किटन लगता था, लेकिन प्रयत्न जारी रखने से आप सब वर्ण लिखना सीख गये। आज तो आप सारी वर्ण-माला एक मिनट में लिख सकते हैं।

प्रयत्न को कायम रखनेवाली श्रद्धा है; इसलिए आपका हृदय श्रद्धा से थोतप्रोत होना चाहिए। निपट मूर्ख भी श्रद्धापूर्वक प्रयास करते रहने से पडित बन गये, तो आप-सरीखे उच्च शिक्षा प्राप्त सज्जन श्रद्धा-पूर्वक प्रयत्न करने से क्या नहीं कर सकते ?

प्रारम्भ मे बालको को दूध नहीं पचता, इसिलए उसमे पानी मिला-कर दिया जाता है। बाद मे शुद्ध दूध भी उन्हें पचने लगता है। हम भी आपको ठोस जानरूपी दृध को युक्ति, अनुभव और दृशान्तों का जल मिलाकर देते हैं; ताकि उसे पचाने मे आपको कठिनाई न हो।

यहाँ जो-कुछ कहा जाये, उसे आप एकाग्रचित्त से मुनें और समय मिलने पर गहरा विचार करें। इससे आपको आनन्द आयेगा। आपकी आत्मा प्रसन्न होगी। जान में आनन्द देने का विल्ल्लण गुण है। जानी मनुष्य साधनरिहत अवस्था में भी अपूर्व आनन्द लेता रह सकता है। कर्म-पुर्गल है, 'जड है', इसिलए उसमे क्या शक्ति होगी ? ऐसा न मानिये। जड रेशो की बनी रस्सी वडे-बड़े हाथियों को भी बॉध सकती है। जड़ वस्तुओं से बनी हुई गराब आटमी को मदहोंग कर देती हैं। जड बम का धड़ाका कितनी बरबादी करता है! 'क्रिकेट' की गेद के आकार वाले एटम-बमों ने हिरोशिमा और नागासाकी को नष्ट-भ्रष्ट कर दिया था! अब तो उससे भी पाँच सौ गुनी शक्ति वाला हाइड्रोजन-चम निकला है। तात्पर्य यह है कि 'जड' में अनन्त शक्ति होती है और इसीलिए वह आत्मा की शक्ति को, आत्मा के गुणों को, दबा सकने में समर्थ है।

शायद आपको शका होगी कि "जब 'आत्मा' और 'कर्म' दोनो की शक्ति अनन्त है; दोनो समान शक्ति वाले है, तो फिर कर्म आत्मा की शक्ति अत्मा के गुणो को, कैसे दबा सकते है ?'' इसका समाधान यह है कि, आत्मा की शक्ति पूर्ण विकास पाने पर अनन्त होती है—अर्थात् निश्चय नय से 'आत्मा की शक्ति अनन्त है'; लेकिन अगर व्यवहार नय से देखे तो 'उस शक्ति में बड़ी तरतमता है'। इसल्ए, प्रारम्भ में बह आति अल्पशक्ति वाला होता है। पीछे धीरे-धीरे शक्ति का विकास करता जाता है। और, अन्त में अनन्त तक पहुँचता है। इन परिस्थितियों में अति बलवान कर्मसत्ता उसे दबा सकती है। लेकिन, यह जान रखना चाहिए कि, आत्मा की अन्तिम अनन्त-शक्ति कर्म की अनन्त-शक्ति से कहीं अधिक होती है, इसल्ए वह कर्म-शक्ति को हराकर उसका सम्पूर्ण नाश कर सकने में समर्थ होती है। जैसे दो मनुष्य, दो घोडा, दो हाथी में अन्तर होता है, उसी प्रकार दो अनन्तों में भी अन्तर होता है, यानी एक अनन्त बड़ा बल्ए और दूसरा छोटा और कमजोर हो सकता है।

दूसरा विश्व-युद्ध प्रारम्भ हुआ तब ब्रिटेन और फ्रांस के सैनिकों को चुरी तरह हार मिली और चारों ओर हिटलर का जयजयकार हो रहा या। ऐसा लगता था कि, हिटलर की सेना सब देशों को बहुत जल्दी लगेगा, पर जरा सा मच्छर हाथी के कान मे बुस जाये, तो उससे तोवा बुलवा दे। एक जरा-सी चिनगारी घास के देर को भस्म कर देती है। वह ब्राह्मण बटला लेने के इराटा लेकर वहाँ से लौटा।

जब वह ब्राह्मण एक जगल में होकर जा रहा था, तब उसने एक मरवाड़ को गुडेल से पीपल के पत्तों में छेद करते हुए देखा। ब्राह्मण ने उसके पास जाकर मोहरों का देर रख दिया। मरवाड बोला—"मेरे लायक कोई कामकाज हो तो वतलाइए।" ब्राह्मण ने कहा—"तुम्हारे लिए यह काम है कि में तुम्हें जो आदमी वताऊँ उसकी दोनों ऑखें गुलेल से फोड दो!" मरवाड़ ने स्वीकार कर लिया। ब्राह्मण मरवाड़ को लेकर कापिल्य-पुर आया, जोकि ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती की राजधानी थी। वहाँ ब्राह्मण ने ब्रह्मदत्त को वताया और मरवाड़ ने एक बार मौका देखकर गुलेल से निशाने ल्याकर ब्रह्मदत्त की दोनों ऑखें फोड़ कर उसे अन्धा कर दिया।

अंत मे भरवाड़ पकडा गया । उसने सारी वात बता दी । राजा की आजा से नित्य एक थाल भर ब्राह्मणों की आँखे निकाल कर राजा के सामने पेश की जातीं। राजा उन्हें स्पर्श कर तृप्ति का अनुभव करता। ऐसा १६ वर्षों तक चलता रहा। और, मरकर ब्रह्मदत्त ७-वें नरक में गया।

सचमुच, किये हुए कर्म किसी को छोड़ते नहीं। किसी किय ने ठीक ही कहा है कि.—

श्राकाशमुत्पततु गच्छतु वा दिगन्तमम्मोनिधि विशतु तिष्ठतु वा यथेष्टम् ।
जन्मान्तराजितशुभाशुभ कृन्नराणां,
छायेव न त्यजति कर्म फलानुवन्घि॥

— 'आप आकाश में उड़ जायें, दिशाओं के परली पार चले जायें, सागर की तली में जाकर बैठ जायें या जहाँ चाहे वहाँ पहुँच जाये, लेकिन जन्मान्तर में जो शुभाशुभ कर्म किये होंगे वे आपकी छाया की तरह आपके साथ रहेंगे। वे अपना फल अवस्य देंगे।' महात्रलवान् भरत चक्रवर्ती अपने भाई वाहुवली से द्वन्द्व-युद्ध में हार नाये। इसे भी कर्मप्रभाव के सिवा क्या कहे ?

श्रीकृष्ण वासुदेव थे। वह अपूर्व ऋद्धि-सिद्धि के स्वामी थे और विलक्षण शक्तिशाली थे। धातकी-खड की अपरकका नगरी से द्रौपटी को वापस लाते समय वे ६२॥ योजन पटवाली गगा नदी को भुजाओ से तैर नाये। परन्तु, अन्तिम दिनों में द्वारका में आग लगी, उनका सारा परिवार और संगे-सम्बन्धी उसमें नाश को प्राप्त हुए। माता-पिता को उस सर्वनाश से बचा लेने का उन्होंने भगीरथ प्रयत्न किया, फिर भी सफल नहीं हुए। वसुदेव और देवकी दरवाजे की शिला के गिरने से मृत्यु को प्राप्त हुए। सिर्फ वे और उनके बडे भाई बलभद्र बचे। वहाँ से जगल में जाते हुए, चड़ी प्यास लगी। बलभद्र पानी लेने गये और इधर जराकुमार के बाण से ज्यनकी जान गयी। यह कर्मगित नहीं तो क्या है?

# चिलातीपुत्र का चमत्कारिक चरित्र

चिलातीपुत्र का चिरत्र सुनिये। इसमे आपको कर्म का अद्भुत् चमत्कार दिखायी देगा। पुण्य, ग्रुभ कर्म का प्रबल उदय होने पर ही मनुष्य भव मिलता है। उसमें भी विशेष पुण्यशाली का जन्म आर्यदेश में और उच्चकुल में होता है। चिलातीपुत्र का जन्म मगघ-देश की राजधानी राजग्ही में हुआ था, परन्तु उच्चकुल में नहीं हुआ था। वह धनदत्त सेट की चिलाती-नामक एक गरीब दासी के पेट से जन्मा था।

एक का जन्म होने पर, बारह प्रकार के बाजे बजे और मिठाइयाँ वॅटें और दूसरे के जन्म-समय कॉसे की थाली भी न बजे और गुड़ की कंकरी भी न बॅटे, इसे भी कर्म का चमत्कार मानना ही होगा। अमीर ऐश भोगता है, गरीब कप्ट में रहता है, इसिल्ट कुल-कुटुम्ब का असर मनुष्य के जीवन पर बहुत गहरा पड़ता है। इसे भी कर्म का ही प्रभाव माना नगया है।

जीत लेगी और हिटलर विश्व-विजेता के रूप में प्रकट होगा। किन्तु, युद्ध दीर्घकाल तक चला और परिस्थिति वटली। इस हद तक परिस्थिति वटली कि हिटलर हार गया और उसे आत्महत्या करनी पड़ी। आत्मा और कर्म के युद्ध में भी ठीक ऐसी ही स्थिति दिखलायी पड़ती है।

पहले कर्म बडा जोर दिखाते हैं, लेकिन धीरे-धीरे आत्मा बलवान होता जाता है और आखिर वह कर्मसत्ता को सर्वथा नष्ट कर देता है । पर, यह तो अन्त की बात है। फिलहाल तो कर्मसत्ता को बलवान मान कर ही चलना है।

शास्त्रकारों ने कर्मसत्ता के विषय में निम्न इलोक कहा है :— नीचैगौंत्रावतारश्चरमित नपतेमील्लनाथेऽवलात्व । मान्ध्यं श्रीब्रह्मदत्ते भरतनृपजयः सर्वनाशश्च कृष्णे । निर्वाणं नारदेऽपि प्रशमपरिणतिः स्याच्चिलातीस्तेवा, ष्रैलोक्याश्चर्यहेतुर्ज्यति विजयिनी कर्मनिर्माणशक्तिः ॥

सव पदों में जिनपित अर्थात् तीर्थंकर का पद श्रेष्ठ होता है। वे ऊँचे क्षित्रयकुल में जन्म धारण करते हैं, ऐसी परापूर्व की रीति है। फिर भी चरम तीर्थंकर श्रो महावीर स्वामी दसवे प्राणत स्वर्ग से च्यव कर ऋपभ-दत्त ब्राह्मण की भार्या देवानन्दा की कुक्षि मे अवतरे। तीर्थंकर होते हुए भी निम्न कुल में क्यो अवतीर्ण हुए १ इसका कारण यह था कि, मरीचि के तीसरे भव में कुल-मद से बॉधा हुआ उनका नीच गोत्र-कर्म था। "मेरे दादा तीर्थंकरों में प्रथम, मेरे पिता चक्रवर्तियों में प्रथम और में वासुदेवों में प्रथम हूँगा। अहा। मेरा कुल कैसा उत्तम है।" ऐसा कहकर उन्होंने जातिमद किया था। यह कर्म अनेक भवों के भोगने पर भी वाकी वचा हुआ उनके अन्तिम भव में उदय में आया। इसलिए निम्न कुल में जन्म हुआ। यह एक आव्चर्य माना जायेगा, पर कर्मसत्ता के प्रावल्य के कारण ऐमा हुआ था!

सव तीर्थं इर पुरुप-रूप से जन्मते हैं, यह भी परापूर्व की रीति है।

नमोत्थुण स्त्र मे आप उनकी स्तृति करते हुए 'पुरिसुत्तमाणं पुरिस स्तिहाणं पुरिस्तवरपुंडरी श्राणं, पुरिस्तवर गंघहत्थीणं' आदि कहते है। इसका अर्थ है कि, तीर्थं इर सन पुरुपो में उत्तम होते हैं। तीर्थं इरों का उत्तम पुरुपत्व सिद्ध होते हुए भी, उन्नीसवें तीर्थं इर श्री मिल्लिनाथ ने अन्नला का अवतार पाया। यह भी क्या कम आश्चर्य की वात है १ महानल कुमार के भन में उन्होंने नदी तपश्चर्या की थी, लेकिन उसमें कुछ मायाका सेवन हुआ था। इसलिए इस भन में उन्हें स्त्री-वेद का क्में उद्य में हुआ।

चक्रवर्तियों का शरीर उत्तम लक्षणों से युक्त और अत्यन्त मुन्दर होता है। वे सर्वोग सुन्टर होते है। फिर भी ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती को अन्धापन प्राप्त हुआ और वह उन्हें सोल्ह वर्ष तक भोगना पडा। यह कर्मजनित आश्चर्य नहीं तो क्या है? ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती अन्वे क्यो हुए, यह भी यहाँ प्रसगवश बता दें।

#### ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती की कथा

एक बार एक ब्राह्मण मित्र ने ब्रह्मदत्त से आग्रह किया—'कल अपने कुटुम्न-सहित आपके यहाँ भोजन करूँगा।'' ब्रह्मदत्त ने कहा—'भाई! मेरा भोजन ऐसा है कि मुझे ही पच सकता है; इसलिए मेरे यहाँ जीमने की बात रहने दो।'' लेकिन, ब्राह्मण मित्र ने हठ की, इसलिए ब्रह्मदत्त ने उसका कहना स्वीकार कर लिया। दूसरे दिन ब्राह्मण सपरिवार राजमहल में जीमने गया। वहाँ उन्होंने अत्यन्त तीब्र मादक पदार्थों से बनाया हुआ भोजन किया। उससे उनके होश-हवास ठिकाने न रहे, मनोवृत्ति अत्यन्त चचल हो गयी और वे भान भूल कर अकल्प्य, अभोग्य, अयोग्य क्रीड़ा करने लगे। सुग्रह जब नशा उतरी, तो अयोग्य क्रीड़ा करने पर अत्यन्त लिजत हुए। ब्राह्मण ने समझा कि ब्रह्मदत्त ने जानबूझकर मुझे कुछ खिला दिया कि मेरी हालत ऐसी हो गयी। इसिलए देख लेना चाहिए। एक ब्राह्मण चक्रवर्ती का क्या कर सकता। है—ऐसा आपको

लगेगा, पर जरा सा मच्छर हाथी के कान में बुस जाये, तो उससे तोबा बुलवा दे। एक जरा-सी चिनगारी घास के देर को भरम कर देती है। वह ब्राह्मण बदला लेने के इरादा लेकर वहाँ से लौटा।

जन वह ब्राह्मण एक जगल में होकर जा रहा था, तन उसने एक भरवाड़ को गुलेल से पीपल के पत्तों में छेट करते हुए देखा। ब्राह्मण ने उसके पास जाकर मोहरों का देर रख दिया। भरवाड नोला—'मेरे लायक कोई कामकाज हो तो वतलाइए।" ब्राह्मण ने कहा—''तुम्हारे लिए यह काम है कि में तुम्हें जो आदमी वताऊँ उसकी दोनों ऑक्टें गुलेल से फोड दो!" भरवाड ने स्नीकार कर लिया। ब्राह्मण भरवाड को लेकर कापिल्य-पुर आया, जोकि ब्रह्मटत्त चक्रवर्ती की राजधानी थी। वहाँ ब्राह्मण ने ब्रह्म-दत्त को बताया और भरवाड़ ने एक बार मौका देखकर गुलेल से निज्ञाने ल्याकर ब्रह्मदत्त की टोनों ऑखे फोड़ कर उसे अन्धा कर दिया।

अंत में मरवाड पकड़ा गया । उसने सारी वात वता दी । राजा की आज्ञा से नित्य एक थाल भर ब्राह्मणों की ऑखें निकाल कर राजा के सामने पेश की जातीं। राजा उन्हें स्पर्श कर तृप्ति का अनुभव करता। ऐसा १६ वर्षों तक चलना रहा। और, मरकर ब्रह्मदत्त ७-वे नरक में गया।

सचमुच, किये हुए कर्म किसी को छोड़ते नहीं। किसी कवि ने ठीक ही कहा है कि:—

श्राकाशमुत्पततु गच्छतु वा दिगन्तमम्मोनिधि विशतु तिष्ठतु वा यथेष्ठम् ।
जन्मान्तराजितशुभाशुभ कृन्नराणां,
छायेव न त्यजति कर्म फलानुवन्धि ॥

— 'आप आकाश में उड जायें, दिशाओं के परही पार चहे जायें, सागर की तहीं में जाकर बैठ जायें या जहाँ चाईं वहाँ पहुँच जाये, हेकिन जन्मान्तर में जो शुभाशुभ कर्म किये होंगे वे आपकी छाया की तरह आपकें साथ रहेंगे। वे अपना फल अवश्य देंगे।' महाबलवान् भरत चक्रवर्ती अपने भाई बाहुवली से द्वन्द्व-युद्ध में हार नाये। इसे भी कर्मप्रभाव के सिवा क्या कहे ?

श्रीकृष्ण वासुदेव थे। वह अपूर्व ऋद्धि-सिद्धि के स्वामी थे और विलक्षण शित्तशाली थे। धातकी-खड़ की अपरकका नगरी से द्रौपटी की वापस लाते समय वे ६२॥ योजन पटवाली गंगा नदी को मुजाओ से तैर गये। परन्तु, अन्तिम दिनो मे द्वारका मे आग लगी, उनका सारा परिवार और सगे-सम्बन्धी उसमे नाश को प्राप्त हुए। माता-पिता को उस सर्वनाश से बचा लेने का उन्होंने भगीरथ प्रयत्न किया, फिर भी सफल नहीं हुए। वसुदेव और देवकी दरवाजे की शिला के गिरने से मृत्यु को प्राप्त हुए। सिर्फ वे और उनके बड़े भाई बलभद्र बचे। वहाँ से जगल में जाते हुए, चड़ी प्यास लगी। बलभद्र पानी लेने गये और इधर जराकुमार के बाण से उनकी जान गयी। यह कर्मगित नहीं तो क्या है ?

### चिलातीपुत्र का चमत्कारिक चरित्र

चिलातीपुत्र का चरित्र सुनिये। इसमे आपको कर्म का अद्भुत् चमत्कार दिखायी देगा। पुण्य, ग्रुभ कर्म का प्रत्नल उद्य होने पर ही मनुष्य भव मिलता है। उसमें भी विशेष पुण्यशाली का जन्म आर्यदेश में और उच्चकुल में होता है। चिलातीपुत्र का जन्म मगध-देश की राजधानी राजग्रही म हुआ था, परन्तु उच्चकुल में नहीं हुआ था। वह धनदत्त सेठ की चिलाती-नामक एक गरीब दासी के पेट से जन्मा था।

एक का जन्म होने पर, बारह प्रकार के बाजे वजें और मिठाइयाँ बंधें खौर वूसरे के जन्म-समय कॉसे की थाली भी न बंबे और गुड़ की कंकरी भी न बंधे, इसे भी कर्म का चमत्कार मानना ही होगा। अमीर ऐश भोगता है, गरीब कष्ट में रहता है, इसिएए कुल-कुटुम्ब का असर मनुष्य के जीवन पर बहुत गहरा पड़ता है। इसे भी कर्म का ही प्रभाव माना खा है।

चिलातीपुत्र सेठ के यहाँ बड़ा हुआ। वह घर के विविध काम करता और बचों को खिलाता। धन्य सार्थवाह को चार पुत्रों के ऊपर एक पुत्री हुई थी। उसका नाम सुपमा रखा गया था। वह अत्यन्त रूपवती और त्यावण्यमयी थी। चिलातीपुत्र उसे खिलाता, खेलाता और घुमाने हे जाता। इस प्रकार वह उससे अत्यन्त स्नेह करने लगा।

एक को देखकर स्नेह उत्पन्न हो और दूसरे को देखकर द्वेप पैदा हो, यह भी कमों की करामात है। गौतम स्वामी ने एक किसान को प्रतिबोध देकर दीक्षा दी और उसे श्री महावीर स्वामी के पास लाये। उस किसान ने उन्हें दूर से ही देखकर कहा— "अगर यही आपका गुरु है तो मुझे दीक्षा नहीं लेनी।" गौतम स्वामी ने पृछा— "लेकिन इसका कोई कारण?" किसान ने कहा— "वस, यूँ ही अगर यह आपका गुरु है तो मुझे दीक्षा नहीं चाहिए।" और, रजोहरण आदि वहीं रखकर उलट कर उसने अपना रल सभाला। यह किसान पूर्व भव में सिह था। उस समय महावीर प्रभु के जीव ने त्रिपृष्ठ वासुदेव के भव में उसे मारा था, इसलिए उन्हें देखते हैं। उसके मन में इस प्रकार का दुर्भाव उत्पन्न हुआ।

चिळातीपुत्र सुपमा को देखता; खिळाता, उसके साथ वार्ते करता, तभी उसे सन्तोष होता। सुषमा ही उसका जीवन वन गयी थी।

अत्र किसी कारणवश घन्य सार्थवाह ने नाराज होकर उसे नौकरी में निकाल दिया। इसलिए उसे वह घर छोड़ना पड़ा, पर उसके दिल में तीर सुपमा ही समायी हुई थी।

उसके बाद चिलातीपुत्र ने एक-टो जगह नौकरी की; लेकिन उसका मन नहीं लगा। आखिर वह जुआरियों की सोहवत में पड़ गया और जुआ खेलने लगा। जुए के साथ और भी टोप लग जाते हैं, जैसे कि चोरी, मद्यपान, वेश्यागमन, आदि आदि! चिलातीपुत्र इन सब व्यसनों में पूर्ण हो गया। एक बार वह चोरी करते पकड़ा गया। कोतवाल ने उसे राजा के सामने पेश किया। राजा ने उमे देशनिकाला की सजा टी, इसलिए उसे राजगृही छोड़ कर जाना पड़ा। वह रखड़ता हुआ एक चोरपल्ली में जा पहुँचा। वहाँ वह अपनी ख़िंबयों के कारण पल्लीपित का कृपापात्र बन गया और पल्लीपित के मरने के बाद उसके पद पर आया। अब तो चोरी, इसैती, लुट्याट और ख़ूँ रेजी ही उसका व्यवसाय हो गया।

एक बार उसने तैयारी करके राजगृही में प्रवेश किया और धन्य सार्थवाह के घर पर डाका डाला। खूब माल हाथ लगा। चिलातीपुत्र सुपमा को भूला नहीं था। उसने उसे भी खोज निकाला और उसे हर है गया।

धन्य सार्थवाह ने देखा कि पुष्कल घनमाल के साथ-साथ प्यारी पुत्री का भी हरण हो गया है, इसलिए वह अपने चार पुत्रों और राज्य के कुछ-सिपाहियों के साथ उसका पीछा करने लगा। वीहड़ रास्ता तय करने के. बाद अटबी के नजदीक पहुँचा।

चिलातीपुत्र ने मोचा—"यह धन के लिए नहीं, मुपमा के कारण मेरा पीछा कर रहा है। अगर में इसके हाथों पड़ गया तो मेरा कल्याण नहीं। इसलिए उसने तलवार के एक ही वार से मुपमा का सर काट दिया और धड़ को वहीं छोड़कर सर लेकर भागने लगा। धन्य सार्यवाह पुत्री की निर्मम हत्या पर कल्पान्त करने लगा और आखिर वापस लौट आया।

चिलातीपुत्र उस घोर अटबी में आगे बहने लगा। पीछे का भय रहा नहीं था, थक गया था और भूख भी जोर से लगने लगी थी। इस-लिए, वह खाने लायक फल-फूल की तलाज करने लगा। उसने देखा कि एक मुनिराज एक बृक्ष के नीचे खड़े हुए त्यानमग्न हैं।

चिलातीपुत्र जानता था कि साबु-महात्मा 'धर्म' कहते है और उसके मनुष्य को बड़ा लाभ होता है। इसलिए वह उस साधु के निकट जाकर कहने लगा—''साबु जी ! मुझे थोडे में धर्म बताइये । अगर नहीं कहेंगे नो आपका हाल इस सुपमा-जैसा होगा।''

महापुरुप ऐसी धमकी से नहीं छरते। छरे तो घोर जंगलों में जाकर तप-ध्यान क्यों करे ? हर प्रकार का भय जीतना उनका विशेष छक्ष्य होता है। उनका हृद्य परोपकार भावना से भरा होता है; इसल्एि किसी कां लाभ होता हो तो धर्म अवश्य सुनाते है। यह साबु बड़ी उच्चकोटि के थे। उन्हें चारणलिब प्राप्त थी, उन्हें उड़ने की शक्ति प्राप्त थी। उन्होंने चिलातीपुत्र से कहा—"उपशम, विवेक, सबर।" और वे आकाश में गमन कर गये।

चिटातीपुत्र ने इन शब्दों का मतलब कुछ न समझा। टेकिन, यह चात उसके मन में बस गबी थी कि, साधु चमत्कारिक शक्तिधारी थे और उनके कहे हुए शब्द अत्यन्त कल्याणकारी हैं। इसटिए, वह उन शब्दों के अर्थ पर विचार करने टगा।

ज्ञान बाहर से नहीं आता; अन्दर से प्रकट होता है। उसमे चिन्तन-मनन निमित्त भूत बनता है। इसलिए कुछ ही देर में 'उपगम' का अर्थ उसकी समझ में आने लगा कि ''उपगम माने ज्ञांत होना, क्रोध छोड़ देना।'' यह जानकर उसने क्रोध की प्रतीकरूप अपनी तलवार छोड़ दी।

इसी प्रकार 'विवेक' का अर्थ प्रकट हुत्र्या कि 'तन, धन और स्वजन का मोह त्याच्य समझने का नाम विवेक है।' यह जानकर उसने मोह-प्रतीक सुप्रमा का सर दूर फैंक दिया।

तीसरे पद 'सबर' का भी अर्थ जाना कि 'इन्द्रियों तथा मन की प्रवृत्तियों को रोकना सबर है।' यह जानकर वह तन और मन को स्थिर करके उसी जगह शात होकर खड़ा रहा।

सबर आया कि साबुता आयी। चिलातीपुत्र भाव से साधु बना। यह घटना साधारण चमत्कारी नहीं है। लोग जिन्दगी भर साधु-सन्तो के ज्याख्यान सुनते रहते है, अच्छी-अच्छी पुस्तकें पढते है फिर भी इन्द्रियों

और मन को वश में नहीं रख पाते। चिलातीपुत्र का तो सारा जीवन अधमता में बीता था। उसने न कभी सत्सग किया था न धर्मापटेश मुना था। परन्तु, पुण्योदय से भरे जगल में साबु के दर्शन हुए, उपटेश मुना, श्रद्धा लाया, जान पाया और जानी हुई बात पर फौरन् अमल श्रुस्त कर दिया। यह कोई सहल बात नहीं है। शास्त्रकार भगवतों ने कहा है कि:—

### चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जंतुणो। माणुसत्तं सुइ सद्धा संजमम्मिय वोरियं॥

--इस ससार में प्राणियों को इन चार वस्तुओं की प्राप्ति कठिन है, मनुष्यत्व, श्रुति (शास्त्र श्रवण), श्रद्धा और सयम में पुरुपार्थ।

चिलातीपुत्र भाव-सांधु की कोटि में पहुँच गये और ध्यानमग्न हो गये। लेकिन, उनकी देह अभी तक ताजे लोहू से सनी हुई थी, इसलिए उसकी गध से खिंचकर बहुत-सी वनकीड़ियाँ आकर चिलातीपुत्र के शरीर पर चढ़कर चटिकयाँ ले लेकर लोहू का आस्वादन करने लगीं। इतनी कीडियों के काटने का कप्ट सामान्य नहीं था, पर चिलातीपुत्र 'उपशम' का रहस्य समझ गये थे, इसलिए उन्होंने कीडियों पर कोध नहीं किया, 'विवेक' का रहस्य समझ गये थे, इसलिए उन्होंने शरीर पर ममता नहीं दिखायी, और 'सवर' का रहस्य समझ गये थे, इसलिए दुःख का कोई प्रतिकार नहीं किया।

धर्ममार्ग पर चलनेवालों की किटन परीक्षा भी होती है, पर उस परीक्षा में से पार उत्तरनेवालों का वेडा पार हो जाता है, यह कभी न भूलिये । कीड़ियों का उपद्रव घडी-दो-चड़ी नहीं, प्रहर-दो-प्रहर नहीं, पूरे टाई दिन तक जारी रहा । फिर भी चिलातीपुत्र ने अपने मन को जरा भी डिगने न दिया । जब उन्होंने देहत्याग किया, तब उनके चित्त में कर्म अधिक काल तक नहीं टिकते, जैसे जड़ से उखाड़ा हुआ वृक्ष अधिकः समय नहीं टिकता।

आप कर्मरूपी खड्डे को जान गये है। अब जानबूझकर उसमेः न पड़ें।

अक्सर लोग कहते है कि, हम धर्म की आराधना तो करना चाहते हैं, पर नानाविध अन्तरायों के कारण कर नहीं पाते। परन्तु, हद् इच्छा-शक्ति से काम लें तो अवस्य कर सकते है।

विशेष फिर कहा जायगा !



# उन्नोसवॉ व्याख्यान

### व मेबन्ध

#### महानुभावो ।

आत्मतत्त्व का विवेचन करते हुए, कर्म का विपय आ उपस्थित हुआ। उसी का वर्णन चल रहा है। रामायण पढते समय रावण का और महावीर-चरित्र पढते हुए गोशाला का वर्णन आवे यह स्वाभाविक है।

'कर्म' किसे कहते हैं और उसकी शक्ति कितनी है, यह हमने पिछले व्याख्यान में विस्तार से वतलाया । फिर भी विषय इतना गहन है कि अभी हमें इस पर बहुत-कुछ और कहना है।

रद्गभूमि पर खेले जाने वाले नाटको में सजन और खल दोनो प्रकार के पात्र होते हैं। खल का काम सजन को तरह-तरह से सताना होता है। इस कार्य में वह अक्सर सफल भी होता है। पर, अन्ततः उसकी शक्ति कुठित हो जाती है और वह बुरे हाल से मरता है। ससार-रूपी-नाटक में भी ठीक ऐसा ही होता है। उसमें सजन की जगह आत्मा है और खल की जगह कर्म! कर्मों का मुख्य कार्य, आत्मा को सताना है। इसमें वे अक्सर सफल हो जाते हैं, पर आत्मा की शक्ति ज्यों-ज्यों बढती जाती है, त्यों-त्यों 'कर्म' दुर्बल पड़ते जाते हैं और अंत में नाश को प्राप्त होते हैं।

अगर आत्मा अकेला होता, तो ग्रुद्ध स्वरूपी होता; चिदानन्द अवस्था मे होता और अनन्तानन्त सुख का उपभोग करता होता। पर, वह अकेला नहीं है, कर्म से युक्त है। कर्मबन्धन के कारण उसे एक गति से दूसरी गति मे ससरण करना पड़ता है और जन्म, जरा, व्याधि तथा मृत्यु के विभिन्न दु.ख भोगने पड़ते हैं। समता थी; जाति थी, इसिटए वे स्वर्ग पहुँचे और देवोपम सुखमोग करने छगे।

कर्मसत्ता मनुष्य के जीवन में कैसा आकिस्मक परिवर्तन लाती है, इसका यह ज्वलन्त उदाहरण है। एक समय चिलातीपुत्र का नाम लेना भी पाप था, आज वे वन्दनीय है!

इस प्रकार कर्मशक्ति त्रिलोक मे असख्य आश्चर्य उत्पन्न करती है। लौकिक शास्त्रों मे भी कर्म की शक्ति के विषय मे ऐसा ही एक क्लोक कहा है:—

> व्रह्मा येन कुलालवन्नियमितो व्रह्माण्डभाण्डोद्रे, विष्णुर्येन दशावतारगहने चित्रो महासङ्कटे। रुद्रो येन कपालपाणिषुटके भिक्षाटनं सेवते, सूर्यो भ्राम्यति नित्यमेव गगने तस्मै नमः कर्मणे॥

—उस कर्मशक्ति को नमस्कार हो कि, जिसने ब्रह्मा-जैसे महान देव को सृष्टि रचने का कुभार का-सा काम सौंपा। विष्णु को सृष्टि के पालन करने का गहन कार्य सौंपा और उसे दस अवतार लेने का कर्तव्य देकर बड़े ही सकट मैं डाल दिया। महेश को सृष्टि के सहार का कार्य दिया और उसके हाथ मं भिक्षा का पात्र दे दिया कि भिक्षा से अपना निर्वाह करता रहे। सूर्य को नित्यप्रति आकाश में परिभ्रमण करते रहने का काम दे दिया।

बौद्र-शास्त्रों में नीचे का ख्लोक आता है :—

इत एकनवतितमे कल्पे, शक्त्या मे पुरुषो हतः। तेन कर्मविपाकेन, पादे विद्धोऽस्मि भिक्षवः॥

—विहार करते हुए बुद्ध के पैर में कॉटा लग गया। तब वे भिक्षओं से कहने लगे —''हे भिक्षुओं! आज से इक्यावनवें कल्प में, जब कि मैं

राजा था, मैंने भाले से एक पुरुप को मारा था । उस कर्मविपाक से मैं आज कॉटे से विद्र हुआ हूँ।"

तात्पर्य यह कि टीर्घकाल के पश्चात् भी कर्म अपना फल देते हैं। उनकी राक्ति अमोघ है।

अत्र कर्म की शक्ति को किस तरह तोड़ा जाये ? यह आपको बतलाते है । दुश्मन का दुश्मन अपना दोस्त होता है, यह नीति व्यवहार में प्रचित्र है । आत्मा का दुश्मन कर्म है और कर्म का दुश्मन धर्म है, इसिलए वह हमारा मित्र है । धर्माराधन करने से हमारा उद्धार हो सकता है ।

जैसे लोहे को सोने मे परिणत करने के लिए उसका पारसमिण से स्पर्श कराना पड़ता है, उसी प्रकार आत्मा के लिए धर्माराधन करना अनिवार्य है।

जैसे आग पर रखे हुए बरतन का पानी कम होता जाता है, बैसे ही धर्म की आराधना से कर्म की शक्ति कम होती जाती है और अन्त में समाप्त हो जाती है। धर्माराधन से कमों की चिकनाहट हटा दो, तो फिर वे आप से नहीं चिमट सकेंगे।

आप अनादिकाल से मौतिक मुखो की आराधना करते आये है, अब धर्म की आराधना करें, देवगुरु की भक्ति करें और कर्मों को तोड़ने की चेष्टा करें। कर्मबन्धन टूट जाने पर धर्माराधन की आवश्यकता नहीं रहती। जैसे लाख रुपये की इच्छा वाले को लाख की प्राप्ति हो जाने पर परिश्रम करने की आवश्यकता नहीं रहती। पानी का घड़ा भरना है, तो उसके भरने तक ही मेहनत करनी है। इसी प्रकार कर्मों के नष्ट हो जाने तक ही धर्म की आराधना करनी है।

हम इस भव में कमों को पूर्णतया न काट सके, तो उन्हें ढीला तो कर ही देंगे। टीले कमों का फल कम भोगना पड़ता है। टीले किये हुए कर्म अधिक काल तक नहीं टिकते, जैसे जड़ से उखाड़ा हुआ वृक्ष अधिक समय नहीं टिकता।

आप कर्मरूपो खड्डे को जान गये है । अब जानबूझकर उसमे न पडें।

अक्सर लोग कहते हैं कि, हम धर्म की आराधना तो करना चाहते हैं, पर नानाविध अन्तरायों के कारण कर नहीं पाते। परन्तु, हद् इच्छा-शक्ति से काम ले तो अवस्य कर सकते है।

विशेष फिर कहा जायगा !



## उन्नोसवॉ व्याख्यान

## व म्बन्ध

महानुभावो ।

आत्मतत्त्व का विवेचन करते हुए, कर्म का विपय आ उपस्थित हुआ। उसी का वर्णन चल रहा है। रामायण पढते समय रावण का और महावीर-चरित्र पढते हुए गोगाला का वर्णन आवे यह स्वामाविक है।

'कर्म' किसे कहते हैं और उसकी शक्ति कितनी है, यह हमने पिछले व्याख्यान में विस्तार से वतलाया । फिर भी विषय इतना गहन है कि अभी हमें इस पर बहुत-कुछ और कहना है।

रङ्गभूमि पर खेले जाने वाले नाटकों में सजन और खल दोनो प्रकार के पात्र होते हैं। खल का काम सजन को तरह-तरह से सताना होता है। इस कार्य में वह अक्सर सफल भी होता है। पर, अन्ततः उसकी शक्ति कुठित हो जाती है और वह बुरे हाल से मरता है। ससार-रूपी-नाटक में भी ठीक ऐसा ही होता है। उसमें सजन की जगह आत्मा है और खल की जगह कर्म! कर्मों का मुख्य कार्य, आत्मा को सताना है। इसमें वे अक्सर सफल हो जाते हैं, पर आत्मा की शक्ति ज्यों-ज्यों बढती जाती है, त्यों-त्यों 'कर्म' दुर्वल पड़ते जाते हैं और अत में नाग को प्राप्त होते हैं।

अगर आत्मा अकेला होता, तो ग्रुद्ध स्वरूपी होता, चिदानन्द अवस्था में होता और अनन्तानन्त मुल का उपमोग करता होता। पर, वह अकेला नहीं है, कर्म से युक्त है। कर्मबन्धन के कारण उसे एक गति से दूसरी गति में ससरण करना पडता है और जन्म, जरा, व्याधि तथा मृत्यु के विभिन्न दुःख भोगने पड़ते हैं। एक महानुभाव प्रश्न करते हैं—"आत्मा को कर्मबन्धन कत्र प्राप्त हुआ ?" इसका यहाँ उत्तर देंगे। यह बात नहीं है कि आत्मा पहले ग्रुद्ध था और बाद में उससे कर्म चिमट गये। कारण कि ग्रुद्ध आत्मा को भी कर्म लग जाते हों तत्र तो मुक्तावस्था या सिद्धावस्था प्राप्त हो जाने के बाद भी कर्मबन्धन का प्रसग आ जायेगा। और, सिद्धों को पुनः ससार में भ्रमण करना पड़ जायेगा।

कुछ लोग ऐसा मानते है कि, सिद्ध जीव भी जगत् के लोगो को दुःखी देख कर उनका उद्घार करने के लिए मृत्युलोक में जन्म लेते हैं। पर, यह मान्यता सिद्धान्तसिद्ध नहीं है, युक्तिसगत भी नहीं है। श्री विशेषावश्यक भाष्य मे 'सिद्ध' का अर्थ इस प्रकार किया है।

"दोहकाल-रयं जंतु, कम्मं से सियमट्ठा। सियं धंतं ति सिद्धस्स, सिद्धत्तमुवजायइ॥३०२६॥"

— कर्म प्रवाह की अपेक्षा दीर्घकाल की स्थिति वाला है और स्वभाव से आत्मा को मिलन करने वाला है। वह आठ प्रकार से वंधता है। इस अप्रविध बद्धकर्म को जला डाले, उसका क्षय कर डाले, वह 'सिद्ध' कहलाता है, कारण कि वह सिद्ध की सिद्धि है।

शास्त्रों मे ११ प्रकार के सिद्धों का वर्णन आता है, (१) कर्मसिद्ध (कियासिद्ध), (२) शिल्पसिद्ध, (३) विद्यासिद्ध, (४) मंत्रसिद्ध, (५) योगसिद्ध, (६) आगमसिद्ध, (७) अर्थसिद्ध, (८) यात्रासिद्ध, (९) अभि-प्रायसिद्ध, (१०) तपःसिद्ध और (११) कर्मक्षयसिद्ध। इनमें से केवल अन्तिम कर्मक्षयसिद्ध को ही हम यहाँ 'सिद्ध' कह रहे हैं। णमोकार-मंत्र में ऐसे ही 'सिद्धों' को नमस्कार किया गया है।

विचार, आसक्ति या इच्छा कर्मजन्य वस्तु एँ हैं। ये ऐसे सकल-कर्म-रिहत सिद्धात्माओं को कैसे हो सकती है ? इसलिए जगत के लोगों को दु:खी देखकर उनका उद्घार करने की भावना से यहाँ आना और जन्म लेना असभव है। जन्म, जरा और मृत्यु भी कर्मजन्य अवस्थाएँ है, और सिद्ध परमात्मा कमरिहित होते हैं । इसिल्ए सिद्धातमा मृत्युलोक में आकर किसी स्त्री के पेट से जन्म ले, यह भी असम्भव है, शास्त्रकारों ने 'स्पष्ट कहा है कि—

### नित्थिन्न-सन्वदुक्खा, जाई-जरा-मरण-वंध-विमुक्का। श्रव्याबाहं सुक्खं, श्रणुह्वंति सासयं सिद्धा॥

—जो सर्व दुःखो को सर्वथा तर गये है तथा जन्म-जरा-मृत्यु के चधन से छूट गये है, ऐसे सिद्ध शाश्वत और अध्याबाध सुख का अनुभव करते है।

आप रोज 'नमोत्थुगं-स्त्र' पढ़ते हैं। उसके पदो का बड़ा गम्भीर अर्थ है। उसे समझ लेंगे तभी उसका पाठ भावपूर्वक कर सकेंगे। उसका अर्थ स्रिपुरदर श्री हरिमद्रस्रिजी ने 'लिलतिवस्तरा' चैत्यवंदनचृत्ति में समझाया है। उस चृत्ति को पढ़कर श्री सिद्धिपिगणि की डगमगाती हुई अड़ा स्थिर हुई थी। दूसरे भी बहुत-से जीव उस चृत्ति को पढ़कर श्री जिनेश्वर देवकी श्रद्धा-भिक्त में दृढ हुए हैं।

नमोत्थुण सूत्र मं श्री अरिहत देवो को 'सिडिगइनामधेयं ठाणं संपत्ताण' कहा है। अर्थात् जो-जो अरिहंत देव हुए है, वे सब सिडिगित को प्राप्त हुए है। सिडिगइ आदि परो से पूर्व 'सिवमयलमरुअमणत-मक्खयमन्त्रावाहमपुणरावित्ति' बच्च आये है। ये सिडिगित के विशेषण है। 'अरुअ' अर्थात् वह अचल, स्थिर है। 'अरुअ' अर्थात् वह न्याधि और वेदना से रिहत है। न्याधि का मूल द्यारीर है और वेदना का मूल अग्रद मन है। शरीर और मन का वहाँ अभाव है, इसिलए न्याधि और वेदना भी नहीं है। 'अर्थात' यानी वह अनन्त है, अन्तरिहत है। 'अक्खय' यानी वह अक्षय है। 'अन्वाबाह' यानी वह अन्वाबाव है, न्याबाधा से रिहन है, वहाँ कोई कर्मजन्य पीड़ा नहीं होती। 'अपुण-रावित्ति' यानी वहाँ जाने के बाद उसका वापस आना नहीं होता।

अगर शुद्ध यानी कर्मरहित आत्मा को भी कर्म का वन्य माना जाके तो मुक्ति शास्वत सुख का धाम नहीं बन सकती, क्यों कि मुक्त आत्माओं को भी चाहे जब कर्मबन्ध होने लगेगा और परिणामत हु:ख भोगना पहेगा। अगर मुक्ति शाध्वत सुख का धाम नहीं है, तो उसके प्राप्त करने से भी क्या लाभ ? कोई बुद्धिमान पुरुप उसके लिए प्रयत्न नहीं करेगा। धर्म भी मुक्ति के लिए ही किया जाता है। इसलिए उसकी भी आराधना निर्थक ठहरेगी। इस प्रकार शुद्ध आत्मा को कर्मबन्ध मानने से अनेक दोप आते हैं। इसलिए यह मानना उचित नहीं है कि, आत्मा पहले शुद्ध था और बाद में कर्मों से लित हो गया।

सत्य तो यह है कि आत्मा अनादिकाल से कर्मयुक्त है और कर्म-बाँधना और कर्मफल भोगना निरन्तर चाल रहता है, इसलिए वह कर्मा सर्वथा कर्मरहित नहीं हुआ। अगर वह कभी सर्वथा कर्मरित हो गया होता तो अपनी स्वामाविक अर्ध्वगति से लोक के अग्रभाग में पहुँचकर सिद्धशिला पर विराज रहा होता, चार गति और चौरासी लाख जीव-योनिरूप ससार में भटक कर विविध दु:खीं का अनुभव न करता होता।

"आत्मा पहले से कम्युक्त किस प्रकार होता है ?' यह प्रश्न कितनों के मन में उठता है । पर, उसका समाधान सरल है । प्रारम्भ में सोना खान में होता है । वहाँ वह मिट्टी मिला होता है । सोना खान में ने बाहर निकाला जाने के पश्चात् अनेक प्रकार के औषधि-प्रयोग से ग्रद्ध किया जाता है । उसके बाद वह पीले रग की घातु के रूप में हमारा ध्यान आऋष्ट करता है । उसी प्रकार आत्मा धर्म के साधन प्राप्त करके च्यों-च्यों ग्रद्ध होता जाता है, त्यो-त्यों उसका प्रकाश बढता जाता है और अन्त में ग्रुम व्यान की धारा से चढकर सभी कमों का क्षय करता है । तब वह प्रकाश की पूर्ण कला से खिल उठता है ।

# आत्मा कर्म-बंधनयुक्त है

यहाँ यह जान लेना आवश्यक है कि आत्मा को कर्म का उधन न हो तो सभी आत्माओं की समान अवस्था हो; क्यों कि आत्मत्व सभी में समान है। लेकिन, हम देखते हैं कि, कितनी ही आत्माएँ स्वर्ग में उत्पन्न होकर देवता का सुख भोग रही है और कितनी ही आत्माएँ नरक में उत्पन्न होकर नारकी-रूप में घोर वेदना का अनुभव कर रही है, कितनी आत्माएँ तिर्यच-रूप उत्पन्न होकर अनेक प्रकार के दुःख भोग रही है, कितनी आत्माएँ मानव-कुछ में उत्पन्न होकर मनुष्य-रूप में जीवन व्यतीत कर रही हैं। मनुष्यत्व में सब के समान होने पर भी सब की अवस्था समान नहीं है। उनमें कोई राजा है, तो कोई रक है, कोई श्रीमंत है तो कोई भिखारी है, कोई पण्डित है तो कोई मूर्ख है, कोई स्वरूपवान है तो कोई कुरूप है, कोई निरोगी है तो कोई रोगी है। जगत के समस्त वैचित्र्य के पीछे कारण कर्म है।

# मूर्त कर्मों का अमूर्त आत्मा पर असर होता है

'क्या मूर्तकमों का अमूर्त आत्मा पर असर हो सकता है ?'—यह प्रस्त अक्सर पूछा जाता है, इसिल्ए इसका भी निराकरण कर दें। मूर्त वस्तु अमूर्त वस्तु पर असर डाल ही न सकती हो, ऐसा कोई नियम नहीं है। जान अमूर्त है, फिर भी मिदरा आदि का उस पर बुरा असर होता है, दूध आदि का अच्छा असर होता है। लेकिन, यह समझ रखना चाहिए कि, ससारी आत्मा सर्वथा अमूर्त नहीं है, वह कदाचित मूर्त भी है। जैसे आग मे डालने से लोहा अग्निमय हो जाता है, वैसे ही ससारी आत्मा का कभों से अनादिकाल से सम्बन्ध होने के कारण, वह कमरूप बन जाती है, इसिल्ए वह कदाचित मूर्त भी है, और मूर्त वस्तु का मूर्त वस्तु पर असर हो ही सकता है। इसिल्ए, कम का आत्मा पर असर होता है, ऐसा मानने में कोई बाधा नहीं है।

कितने छोग कर्म को भवितव्यता मानकर कर्मवाट की निन्टा करते हैं। पर जैनधर्म तो विश्व के अनेक रहस्यों को उद्घाटित करने वाटा महाविज्ञान है और अत में वह पुत्रपार्थ का प्रशस्त सदेश देने वाटा है।

जैन-तत्त्वज्ञान में कर्मवाट ओतप्रोत है, यह बात ध्यान में रखनी आपको आवश्यक है। नवतत्त्व पर एक दृष्टि रख कर देग्वें, इससे ये सभी बातें आपके ध्यान में आ जायेंगी।

## नवतत्त्व और कर्मवाद

जिन छोगों ने प्रकरण ग्रंथ का अभ्यास किया है, वे नवतत्त्व के नाम से पूर्णतः परिचित हैं। नवतत्त्व प्रकरण के प्रारम्भ में कहा गया है—

जीवाऽजीवा पुण्णं, पावासवसंव्ररो य निज्जरणा । वंघो मुक्खो य तहा, नवतत्ता हुंति नायव्वा ॥

जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, सवर, निर्जरा, बन्ध और मोक्ष ये नौ तत्त्व जानने योग्य है।

इस लोक में जितनी वस्तुएँ हैं, उन सब का समावेश जीव और अजीव मे हो जाता है, इसलिए ये टोनो विशेष प्रकार से जानने योग्य हैं।

जीव-अर्थात् चेतनायुक्त द्रव्य, आत्मा ।

त्रजीव—यानी चेतनारहित द्रव्य । वह पाँच प्रकार का है :—धर्म, अधर्म, आकाश, काल और पुद्गल । कर्म पुद्गल का ही परिणाम है । यह बात मै पहले समझा चुका हूँ ।

फल की अपेक्षा से कर्म के दो प्रकार हैं। १ ग्रुम फल देने वाले और २ अग्रुम फल देने वाले कर्म। ग्रुम फल देने वाले कर्म पुण्य कहलाते हैं, अग्रुम फल देनेवाले पाप। कुछ लोग कर्म का ग्रुक्ल और कृष्ण दो मेट वताते हैं तो कितने ही कुगल और अकुगल दो प्रकार के कर्मों का वर्णन करते है। पर, बात एक ही है। पुण्य कमों को शुक्ल और कुगल कर्म भी कहते है, पाप कमों को कृष्ण और अकुशल कर्म भी कहा गया है। वास्तविक रूप में इनमें कोई अन्तर नहीं है।

यह तो सर्वमान्य सिद्धान्त है ही कि अच्छे काम का फल अच्छा होता है, बुरे काम का फल बुरा होता है। जो जैसा बोयेगा वैसा काटेगा।

किसी ने आम बोया हो और नोम उगी हो अथवा नीम बोयी हो और आम उगा हो, तो कह टे! एक अपढ व्यक्ति से भी पूछो तो कह देगा जो बोया जायेगा, वही काटा जायेगा। गेहूँ बोने पर गेहूँ काटने को मिलेगा, बाजरी बोने पर बाजरी काटने को मिलेगी। इसमे कोई अतर नहीं आने वाला है। पर, आश्चर्य तथा खेद की बात यह है कि यह सीधी-साधी बात भी बहुतो के गले नहीं उतरती। वास्तव मे वे पाप-पुण्य की विचारणा ही नहीं करते और इच्छानुसार जीवन व्यतीत करके मनुष्य भव पूरा कर रहे है। ऐसे व्यक्ति किस गित में जाने वाले हैं १ यह बात आप अपने हृदय में निश्चित रखें कि ऐसे व्यक्ति का अन्त बड़ा करण होता है और जब उसे अनुभव होता है कि अब जाना ही पड़ेगा तब उसकी हाय-तोबा की कोई सीमा नहीं रहती। उनकी आँखो से बेर के बराबर आकार के आँसू टपकते हैं। वे विचारते हैं—''हमने कुछ पुण्य किया होता तो अच्छा होता।" किन्तु, चिड़िया के खेत चुंग जाने के बाद विचार किस काम का ?

कुछ समय पहले, भारत के प्रधानमंत्री श्री नवाहरलाल नेहरू ने भी कहा था—''धर्म के बारे में मेरी जानकारी गहरी नहीं है, लेकिन 'अच्छे काम का नतीना अच्छा होता है, बुरे काम का बुरा'—इसमें मुझे चरा भी शका नहीं है।" इन शब्दों को उन्होंने बड़े अनुभव के बाद कहा है। अतः शुभाशुभ कर्म के शुभाशुभ फल में किंचित् मात्र शका नहीं रखनी चाहिए। ग्राश्रव—कर्म का आत्मा की ओर आना, जैसे तालाव मे पानी आने का साधन नाली है, वैसे ही आश्रव आत्मा में कर्म के प्रवेश का साधन है।

संवर—आत्मा की ओर आते हुए कमों की रोक! जैसे नाली बट कर देने से तालाब में नया जल नहीं आता वैसे ही सबर धारण करने से आत्मा में नये कमों का प्रवेश नहीं होता।

निर्जरा—कमों का खिर जाना। जो कर्म आत्मा की चिपके हुए हैं आत्मा में तादात्म्य भाव प्राप्त किये हुए हैं, वे कर्म आत्म प्रदेश से (जब) पृथक होते हैं, तब कर्म निर्जरा हो जाता है।

चंध्र—कार्मण-वर्गणा के पुट्गलो का आत्मा के साथ सम्बन्ध होना और ताटात्म्य भाव प्राप्त करना । कर्म का वध किस हेतु से होता है, और उनके कितने प्रकार है आदि वार्ते हम वाट में विस्तारपूर्वक समझाऍगे । 'अतः हम उनका विशेष विवेचन नहीं कर रहे हैं।

मोज—कर्म के सर्व वधनों में से आत्मा की मुक्ति, शुद्धि, शिवपद, पंचमगति, निर्वाण ये उसके पर्याय है।

इन नौ तत्त्वों में में कर्मवाद को निकाल लें, तो वाकी क्या रहेगा? इसीलिए इम करते हैं कि, जैन-तत्त्वज्ञान में कर्मवाद ओतप्रोत है।

जैनधर्म के कर्मवाद को समझ होने पर पुण्य-पाप का विवेक सरहता ने किया जा नकता है; और मुमुक्ष पाप को छोड़कर पुण्य-मार्ग अपना सकते हैं। हेकिन, जो पाप और पुण्य में भेट नहीं समझते या पाप को पुण्य मानते हैं, वे पापों से कैसे बच सकते हैं। हेकिन हुनिया का हम ऐसा है कि, यहाँ पापी भी पुण्यात्माओं की पिक्त में विराजमान हो जाते हैं!

यहाँ हमे प्राचीनकाल की एक बात बाद आती है।

### धर्मी कितने हैं ?

मगधपित महाराज श्रेणिक अपनी सभा में बैठे हुए थे। विविध प्रश्नों की चर्चा चल रही थी। वहाँ एक प्रश्न उठा कि—''हमारे नगर में धर्मी अधिक हैं या अधर्मी ?'' सबने एक ही जवाब दिया—''धर्मी''। लेकिन, अभयकुमार को इस उत्तर से सन्तोप नहीं हुआ। उनने कहा—''इस दुनिया मे निर्देशी अधिक हैं, दयावान् कम, असत्यवादी अधिक हैं सत्यवादी कम चोर वृत्ति वाले अधिक हैं प्रामाणिक कम; विषयी अधिक है, ब्रह्मचारी कम है। हम भी इस दुनिया के एक भाग है, इसलिए हमारे यहाँ भी धर्मियों की अपेक्षा अधर्मी अधिक होने चाहिए।'' लेकिन, उनकी यह बात किसी को मान्य न हुई।

मत्रीव्यर अभयकुमार बुद्धिनिधान थे और समयज्ञ थे, इसलिए उन्होंने उस वक्त विवाद करना फिज्ल समझा । सोचा—यह बात समय आने पर सिद्ध करके बता देनी चाहिए। बाद में उन्होंने राजगृही नगरी के बाहर दो बड़े महल तैयार कराये। एक बिलकुल सफेद, दूसरा बिलकुल काला। इन दोनों महलों के बीच में एक सुन्दर बगीचा बनवाया उसमें ऐसा प्रवध रखा जिसमें कि हजारों आदमी बैठ सकें।

एक दिन मत्रीग्वर अभयकुमार ने वहाँ एक उत्सव रखा जिसमे भाग कोने के लिए बहुत से स्त्री-पुरुप आये। अभयकुमार ने उन्हें उद्देश कर कहा—''आप मे से जो धर्मी हों, वे सफोट महल में जायें और जो अधर्मी हों वे काले महल में चले जायें।'' वहाँ उत्सव की समस्त व्यवस्था है।

सकेट महल लोगों से खचाखच भर गया। काले महल में सिर्फ इने-गिने लोग पहुँचे। थोड़ी देर बाद वहाँ जाकर अभयकुमार ने पूछा—''आप क्या धर्म करते हैं कि इस सफेद महल में आये हैं ?'' उस समय कसाई ने कहा—''मैं जीव न मारूँ और उसका मास न बेचूं, तो मास खाने बाला क्या खाये ? इस प्रकार नियमित मास की पूर्ति करके मैं अपने धर्म का पालन करता हूँ। मेरे धधे में बहुत से जानवरो का पालन-पोषण भी होता है।

अतः मै धर्मी हूँ और इसलिए मै इधर आया हूँ ।

कलाल बोला—"मै शराबियों की शराब पीने की तलब पूरी करके अपने धर्म का पालन करता हूँ। मेरी शराब पीकर लोग दुनिया के दुःख-दर्द भूल कर स्फूर्ति में आ जाते है और स्वर्ग-मुख का अनुभव करने लगते हैं। इसलिए अपने को धर्मी मानकर इस सफेद महल मे आया हूँ।"

वेश्या ने जवाब दिया—''मै बहुत से लोगों का मनोरंजन करती हूँ और उनकी विषयन्त्राला बुझाती हूँ। इसलिए एक धर्मात्मा की हैसियत से यहाँ आयी हूँ।"

किसान ने कहा—''तमाम पवित्र पुरुष जो अन्न खाते है, उसे पैटा करने वाला मैं हूँ, सब पर मेरा बड़ा उपकार है। इसलिए सफेद महल में आया हूँ।"

व्यापारी ने वतलाया—''लोगो को आटा-टाल, नमक-मिर्च, घी तेल आदि जरूरत की चीजों को मे पहुँचाता हूँ। मेरा उन पर वडा उपकार है। इसीलिए में यहाँ आया हूँ।"

इसी तरह सबने अपने-अपने धंधो का उपकार गिनाया और अपनी गणना धर्मा में करायी।

तव मत्रीव्वर अभयकुमार काले महल में गये। वहाँ केवल चार पुरुष वैठे थे। वे चारों सद्ग्रहस्थ थे, श्रद्धालु थे, विवेकी थे और यथाशिक धर्म का आराधन करने वाले थे। फिर भी, वहाँ आये थे। उनमें से एक टो को तो मत्रीव्वर जानते भी थे।

मंत्रीव्वर ने पूछा—''आप इस काले महल में क्यों आ गये ? क्या मफेट महल में जगह नहीं मिली ?'' उन्होंने जवाब दिया—''मंत्रीव्वर ! हम तो समझ-मोचकर ही इस महल में आये हैं क्योंकि अभी हम में नफेट महल में टायिल होने की योग्यता नहीं है। हमने पाप-पुण्य के

विपय में बहुत-कुछ जाना, फिर भी पाप का परिहार पूरी तरह नहीं कर पाते। जो कुछ त्यागा है, उसमें भी अनेक प्रकार के अपवाद रखे है। ऐसी हालत में हम सफेद महल में कैसे जा सकते थे? हम यह जानते हैं कि जो आदमी हिंसा नहीं करे, परिग्रह नहीं रखे, कोध नहीं करे, मान नहीं सेवे, माया नहीं आचरे, लोभ नहीं करे, झगड़े-फिसाट में नहीं पड़े, झुठी मान्यता नहीं रखे, वहीं सच्चे अर्थ में धर्मी कहला सकता है। पर, ऐसा धर्मीत्मापन अभी हम में प्रकट नहीं हुआ है, इसलिए हम तो अपने आपको अधर्मी ही मानते हैं। यद्यपि अधर्म से जल्दी छूट जाने के मनोरथ रखते हैं, फिर भी धर्मी होने का दावा नहीं कर सकते!"

मत्रीक्षर ने कहा—"महानुभावो । धन्य है आपको और धन्य है आपकी समझदारी को ! आप धर्माचरण का प्रयत्न करते है और अपनी छोटी-वड़ी स्वलनाओं को दूर कर रहे है, इसलिए आप ही सच्चे धर्मात्मा हैं। सचमुच ! आप-जैसे पुरुपों से ही इस राजग्रही नगरी की शोभा है।"

फिर उन्हें सफेट महल में ले गये और उनकी हकीकत जानकर सबने अपने सिर झुका दिये। इस प्रयोग से सबको यह बात समझ मे आ गयी कि नगर मे धर्मियों की सख्या कम है, अधर्मियो की अधिक है।

## कर्मबन्ध के कारण

आतमा अनाटि काल से कर्मबन्धन में है, यह विस्तारपूर्वक बताया गया। अब यह बतलायेंगे कि कर्मबन्ध क्सिसे होता है। 'कारण के बिना कार्य नहीं होता', यह सिद्धान्त तो आपको पूर्णतः स्वीकार होगा। जगत के समस्त विचारक पुरुषों को यह सिद्धान्त मान्य है। विज्ञान ने भी इस पर अपनी मुहर लगा दी है।

कर्मबन्ध एक प्रकार का कार्य है, इसिटए उसका कोई कारण होना चाहिये। जिनेश्वरदेव ने कर्मबन्ध के चार कारण बताये हैं: (१) मिथ्यात्व,

खेता है, नियम धारण करता है, त्याग का आचरण करता है या प्रत्या-ख्यान करता है वह विरति में है। और जिसे कोई व्रत, नियम, त्याग या प्रत्याख्यान नहीं है, वह अविरति में है।

अविरित के कारण आत्मा ५ इन्द्रियों और ६-ठें मन के द्वारा विषय-सुख में तल्लीन रहता है और ६ काय के जीवों की हिंसा करता है; 'इसिल्एं अविरित को कर्मबन्ध का कारण माना गया है। अगर किसी अगर का विरित-भाव धारण न किया जाये तो कर्मबन्ध होता ही रहता है।

यहाँ यह स्पष्ट करना जरूरी है कि, आत्मा स्वयं कर्मों को ग्रहण करता है, फिर भी 'कर्म छगे' ऐसा कहा जाता है। यह एक प्रकार का भाषा-व्यवहार है। हम गोंद लगाकर डाक की टिकिट चिपकाते हैं, फिर भी 'टिकिट चिपक गयी' कहते हैं।

साधु-महात्मा आपको प्रवचन सुनाकर कुछ व्रत-नियम-त्याग-प्रत्या-ख्यान करने के लिए कहते हैं, उसका रहस्य यहां है कि आप कर्मबन्धन से यच सके और अपने आत्मा का उद्धार कर सके।

#### कषाय

जीव के शुद्ध स्वरूप को जो कलुषित कर दे, उसे 'कपाय' कहते हैं। अथवा जिससे 'कष' यानी ससार की आय यानी आमदनी हो, अर्थात् संसार बढ़े उसे कषाय कहते हैं। अथवा जो आत्मा को कपे, कसे यानी दुःख दे उसे कषाय कहते हैं, ये कपाय चार प्रकार के हैं—(१) क्रोध, (२) मान, (३) माया और (४) लोभ। शास्त्रकारों ने इन्हें भयकर अध्यात्म- होप कहा है।

### कोहं च माण च तहेव मायं, लोभं चडत्थं ऋष्मत्थदोसा।

—क्रोध अर्थात् गुस्सा, द्वेप या वैर-वृत्ति । मान यानी अभिमान, अहकार या मद, माया यानी कपट, टगा अन्य को घोखा टेने की वृत्ति ● और, होभ अर्थात् तृण्यक्क अर्थ, या अविकाधिक होने की वृत्ति । इनमें से हर कपाय के—१ अनतानुत्रधी, २ अप्रत्याख्यानीय, ३ प्रत्याख्यानीय और ४ सज्बलन—इस प्रकार चार-चार भेद है, जिनका चर्णन हम आगे करेंगे।

इन सोल्ह प्रकार की कपायों को जन्म देने वाली नौ प्रकार की नोक-पायें है। उनके नाम है—(१) हास्य, (२) रित, (३) अरित, (४) भय, (५) शोक, (६) जुगुप्सा, (७) पुरुषवेद, (८) स्त्रीवेद और (९) नपुंसक-वेद। यहाँ वेद शब्द से काम-सजा समझनी चाहिए।

कपाय कर्मबन्ध का प्रबल कारण है, इसीलिए शास्त्रकारों ने उनसे दूर रहने का बारबार उपदेश दिया है।

#### योग

चूल्हे पर पानी की देगची रख टी गयी हो और पानी गरम होने ख्यो तत्र उसके प्रदेशों में स्पन्टन होता है, उद्देलन होता है, चचल्या प्रकट होती है, उसी प्रकार वाह्य और आभ्यन्तरिक निमित्तों के मिलने पर आत्म प्रदेशों में जो स्पटन, उद्देलन या चचलता आती है, उसे शास्त्रीय परिभापा में योग कहते हैं। ये योग तीन प्रकार के है—(१) मनोयोग, (२) वचनयोग और (३) काययोग। मन के विविध व्यापार मनोयोग है, वाणों या वचन के व्यापार वचनयोग है और शरीर या काया के व्यापार काययोग है। कर्मवन्ध होने में योगों का महत्त्वपूर्ण भाग होता है, यह याद रखना चाहिए।

### कर्मबन्ध के प्रकार

कर्मबन्ध के कारण समझ लेने के बाद कर्मबन्ध के प्रकार भी समझ लेने चाहिए । कर्मबन्ध के चार प्रकार है—(१) प्रकृतिबध, (२) स्थिति-बध, (३) रसवब और (४) प्रदेश बध।

प्रकृति यानी स्वभाव, स्थिति यानी काल की मर्यादा, रस यानी अनुभव और प्रदेश यानी परमाणु । (२) अविरति, (३) कपाय और (४) योग। इन चारों कारणों का स्वरूप समझ कर कर्मबन्धन से बचा जा सकता है।

### मिथ्यात्व

शास्त्रकारों ने कहा है—''इस जगत् में शत्रु बहुत होते हैं, पर मिथ्यात्व-जैसा कोई शत्रु नहीं है। विष अनेक प्रकार के होते हैं, पर मिथ्यात्व-जैसा कोई विष नहीं है। रोग अनेक प्रकार के होते हैं; पर मिथ्यात्व जैसा कोई रोग नहीं है। अधकार अनेक प्रकार का होता है, पर मिथ्यात्व-जैसा कोई अंधकार नहीं है।" इससे आप समझ गये होगे कि मिथ्यात्व कैसी भयकर वस्तु है!

श्राभिग्गहियं श्रणभिग्गहियं तह श्रभिनिचेसियं चेव। संसद्दयमणाभोगं, मिच्छत्तं पंचहा भणियं॥

'मिथ्यात्व पाँच प्रकार का कहा गया है—१ आभिग्रहिक, २ अन-भिग्रहिक, ३ आभिनिवेशिक, ४ सागियक और ५ अनाभोगिक। खरे-खोटे की परीक्षा किये बगैर ही, अपनी मित में जो आया उसे ही सच मान लेना श्राभिग्रहिक मिथ्यात्व है। सब धमों को अच्छा मानना, सब दर्शनों को सुन्दर मानना, सब का बन्दन करना, सबको पूजना और यूँ अमृत और विप को समान गिनना श्रामिश्रहिक मिथ्यात्व है। सत्य मार्ग जानने पर भी किसी प्रकार का आग्रह हो जाने से असत्य मार्ग की प्ररूपणा करना श्रामिनिवेशिक मिथ्यात्व है, जो निह्नव हुए है, वे इस प्रकार के मिथ्यात्व वाले थे। अपने अज्ञान के कारण जिनवाणी का अर्थ न समझ कर, उसमें डगमगाते रहना सांश्रयिक मिथ्यात्व है। और, अनजान होने के कारण कुछ समझ न सकना श्रामोगिक मिथ्यात्व है। अन्यक्त एकेन्द्रिय से लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तक सब जीवों को इस प्रकार का मिथ्यात्व होता है। मिध्यात्व एक प्रकार का दृष्टिविपर्यास है। इसके कारण जीव अधर्म को धर्म और धर्म को अधर्म समझता है, अमार्ग को मार्ग और मार्ग को अमार्ग समझता है; अजीव को जीव और जीव को अजीव समझता है, असाधु को साधु और साधु को असाधु समझता है तथा अमुक्त को मुक्त और मुक्त को अमुक्त समझता है। वह लौकिक अर्थात् सामान्य कोटि के देव, गुरु और पवों मं अनुरक्त रहता है, और जो देव, गुरु और पर्व लोकोत्तर यानी उत्तम कोटि के है, उनके द्वारा श्रेय की साधना करने के बजाय प्रेय की प्रियता में पड़ा रहता है। इससे उसका कर्मबन्धन और भवभ्रमण जारी रहता है।

मिथ्यात्व का प्रतिपक्षी सम्यक्त्व है। उसकी प्राप्ति होने पर ही मिथ्यात्व हटता है। इसिलए सब मुमुक्षुओं को सम्यक्त्व की प्राप्ति के लिए प्रयत्नशील रहना चाहिए। भाष 'लोगस्स उज्जोअगरे' आदि पदों से तीर्थंकरों की स्तुति करने के बाद कहते हैं—

कित्तिय-वंदिय-मिह्या, जेए लोगस्स उत्तमा सिद्धा। श्राहम्मा-वोहिलामं, समाहिवरमुत्तमं दितुं॥

— जो लोकोत्तम है, सिद्ध हैं और मन, वचन, काय से जिनका स्तवन हुआ है, वे मुझे आरोग्य (यानी मुक्ति का मुख) दें, वोधिलाभ (यानी सम्यक्त्व) दें और मरण-समय की समाधि दें।

#### अविरति

जिसमें विरित न हो वह अविरित कहलाती है। विरित का अर्थ है—वत, नियम, त्याग या प्रत्याख्यान। जो आत्मा किसी प्रकार का वत

<sup>\*</sup> कीर्तंन से वाचिक स्तुति- वन्दन से काधिक स्तुति औरपूजन से मानसिक स्तुति होती है, उत्तम माने मरणसम्बन्धी और वर माने श्रेष्ठ, इस प्रकर यहाँ ताल्पर्ध मरण सम्बन्धी श्रेष्ठ समाधि से है।

छेता है, नियम धारण करता है, त्याग का आचरण करता है या प्रत्या-ख्यान करता है वह विरति में है। और जिसे कोई व्रत, नियम, त्याग या प्रत्याख्यान नहीं है, वह अविरति में है।

अविरित के कारण आत्मा ५ इन्द्रियो और ६-ठें मन के द्वारा विषय-सुख में तल्लीन रहता है और ६ काय के जीवो की हिंसा करता है; 'इसलिए अविरित को कर्मबन्ध का कारण माना गया है। अगर किसी अकार का विरित-भाव धारण न किया जाये तो कर्मबन्ध होता ही रहता है।

यहाँ यह स्पष्ट करना जरूरी है कि, आत्मा स्वयं कर्मों को ग्रहण करता है, फिर भी 'कर्म लगे' ऐसा कहा जाता है। यह एक प्रकार का भापा-व्यवहार है। हम गोद लगाकर डाक की टिकिट चिपकाते हैं, फिर भी 'टिकिट चिपक गयी' कहते हैं।

साधु-महात्मा आपको प्रवचन सुनाकर कुछ व्रत-नियम-त्याग-प्रत्या-ख्यान करने के लिए कहते हैं, उसका रहस्य यही है कि आप कर्मबन्धन से बच सके और अपने आत्मा का उद्धार कर सके।

#### कषाय

जीव के शुद्ध स्वरूप को जो कल्लपित कर दे, उसे 'कपाय' कहते हैं। अथवा जिससे 'कष' यानी ससार की आय यानी आमदनी हो, अर्थात् संसार बढ़े उसे कपाय कहते हैं। अथवा जो आत्मा को कपे, कसे यानी दुःग्व दे उसे कषाय कहते हैं, ये कपाय चार प्रकार के है—(१) कोभ, (२) मान, (३) माया और (४) लोभ। शास्त्रकारों ने इन्हें भयकर अध्यात्म- होप कहा है।

कोहं च माण च तहेव मायं, लोभं चउत्थं ऋक्तत्थदोसा।

—कोब अर्थात् गुस्सा, द्वेप या वैर-वृत्ति । मान यानी अभिमान, अहकार या मट, माया यानी कपट, टगा अन्य को घोखा देने की वृत्ति ● ओर, लोभ अर्थात् तृण्णा, लाज्सा, या अविकाधिक लेने की वृत्ति । इनमें से हर कपाय के—१ अनतानुवधी, २ अप्रत्याख्यानीय, ३ प्रत्याख्यानीय और ४ सङ्बलन—इस प्रकार चार-चार भेट है, जिनका वर्णन हम आगे करेंगे।

इन सोल्ह प्रकार की कषायों को जन्म देने वाली नौ प्रकार की नोक-पायें है। उनके नाम है—(१) हास्य, (२) रित, (३) अरित, (४) भय, (५) शोक, (६) जुगुप्ता, (७) पुरुपवेद, (८) स्त्रीवेद और (९) नपुंसक-वेद। यहाँ वेद शब्द से काम-सज्ञा समझनी चाहिए।

कपाय कर्मबन्ध का प्रबल कारण है, इसीलिए शास्त्रकारों ने उनसे दूर रहने का बारबार उपदेश दिया है।

#### योग

चूल्हे पर पानी की देगची रख दी गयी हो और पानी गरम होने ख्रो तब उसके प्रदेशों में स्पन्टन होता है, उद्देलन होता है, चचल्ता प्रकट होती है, उसी प्रकार वाह्य और आभ्यन्तरिक निमित्तों के मिलने पर आत्म प्रदेशों में जो स्पदन, उद्देलन या चचल्ता आती है, उसे शास्त्रीय परिभाषा में योग कहते हैं। ये योग तीन प्रकार के हैं—(१) मनोयोग, (२) वचनयोग और (३) काययोग। मन के विविध व्यापार मनोयोग है, वाणों या वचन के व्यापार वचनयोग हैं और शरीर या काया के व्यापार काययोग हैं। कर्मबन्ध होने में योगों का महत्त्वपूर्ण भाग होता है, यह याद रखना चाहिए।

### कर्मबन्ध के प्रकार

कर्मबन्ध के कारण समझ लेने के बाद कर्मबन्ध के प्रकार भी समझ लेने चाहिए। कर्मबन्ध के चार प्रकार है—(१) प्रकृतिबध, (२) स्थिति-बध, (३) रसबध और (४) प्रदेश बध।

प्रकृति यानी स्वभाव, स्थिति यानी काल की मर्यादा, रस यानी अनुभव और प्रदेश यानी परमाणु । जैसे किसी को लड्डू वायु करता है, किसी को पित्त करता है और किसी को कफ करता है। ये उस व्यक्ति के स्वभाव कहे जाते हैं। स्वभावान नुसार कोई कर्म ज्ञान को रोके, कोई कर्म दर्शना को रोके और कोई कर्म शक्ति को रोके, तो यह भी उसका स्वभाव कहलात है। कर्मों के वंधते वक्त इस स्वभाव का निश्चय हो जाता है।

जैसे बृक्ष को फल ल्याने का समय होता है, वैसे ही कर्म को फल देने का काल होता है। यह काल कम-से-कम अन्तर्महूर्त का और ज्यादा-से-ज्यादा सत्तर को डाकोड़ी सागरोपम होता है। कमों के बॅघते समय यह काल नियत हो जाता है।

कर्म बॉधते समय तीव्र या मद जैसे परिणाम हो, वैसा रस पड़ता है और जैसा रस पड़ा हो वैसा अतितीव, तीव्र, मद या मदतर फल भोगना पड़ता है।

आतमा अपने निकटस्थ कर्मस्कन्धों को योग द्वारा अपनी ओर खींचता है और अपने प्रदेशों में ओतप्रोत कर छेता है। इसे शास्त्री परिभाषा में प्रदेश-बन्ध कहते हैं।

यहाँ यह बतला देना आवश्यक है कि, जिन आकाश-प्रदेशों में आतम-प्रदेश अवगहन कर रहे हैं, उन्हीं आकाश-प्रदेशों में कर्मयोग्य पुद्गल स्कृत्य भी अवगाहन रह रहे हैं। ऐसे ही पुद्गल-स्कृत्यों को जीव ग्रहण कर मकता है। जिन आकाश प्रदेशों में आत्मा ने अवगाहन नहीं किया और जो कर्मस्कृत्य आत्मप्रदेशों से दूर है उनका कर्मरूप में ग्रहण या परिणमन नहीं होता। आत्मा के प्रदेशों के साथ अवगाह कर्मस्कृत्यों में से भी जीव उन्हें ही ग्रहण कर सकता है जो स्थित यानी स्थिर हो, अस्थिर यानी चंचल कर्मस्कृत्यों को ग्रहण नहीं कर सकता।

जीव कर्मवध दो प्रकार से करता है—निकाचित और अनिकाचित । कर्म बॉघते वक्त जीव अगर कपाय के तीव परिणाम और छेग्या वाला हो, तो उसे निकाचित कर्मबन्ध होता है, और अगर मन्द परिणाम और लेश्यावाला हो, तो उसे अनिकाचित कर्मबन्ध होता है। अनिकाचित-रूप से कर्म-बन्धन किया हो और बाद मे जीव के परिणाम बदल जायॅ, तो बत, नियम, तप, व्यान आदि द्वारा पहले बॉधे हुए अनिकाचित कर्मों की निर्जरा भी हो जाती है।

अनिकाचित-कर्मबन्ध भी तीन प्रकार का होता है—स्ट्रष्ट, बद्ध और निधत्त। जो कर्मबन्ध अति शिधिल हो वह स्ट्रष्ट; शिथिल हो वह बद्ध और कुछ गाढ़ हो वह निधत्त कहलाता है। सुद्यों के दृष्टान्त से यह बात अधिक स्पष्ट हो जायेगी।

सुइयों का ढेर पड़ा हो, उस पर हाथ रखें तो वे बिखर जाती है। इसी प्रकार कमों का बन्धन अति-शिथिल हो और सामान्य परचात्ताप आदि से टूट जाय, उसे स्पृष्ट कर्मबन्ध जानना चाहिए।

सुइयाँ डोरे में पिरोई हुई हों तो उनके निकलने में कुछ देर लगती है। इस तरह जिस कर्मबन्धन के तोड़ने में कुछ टेर लगे विशेष आलोचना आदि से टूटे, बद्ध-कर्मबन्ध जानना चाहिए।

जो सुइयाँ डोरे में पिरोई हो मगर उलझ गयी हो, उन्हें अलग करने में श्रम करना पड़ता है, उसी तरह जो कर्मबन्धन गाढ हो और जिसे तोड़ने में तदापि विशिष्ट अनुष्ठान करना पड़े, उसे निधन्त-कर्म जानना चाहिए।

जिन सुइयों को कस-कस कर बाँध कर गट्ठा बना दिया गया हो तो वे किसी तरह अलग नहीं हो सकतीं, उसी प्रकार जो कर्मबन्धन अति गाढ हो और जिनका फल भोगे विना छुटकारा ही न हो, उसे निकाचित-कर्मबन्ध जानना चाहिए।

अग्रुभ कमों का निकाचित-बंध हो, तो जीव को बहुत प्रकार की यातनाएँ सहन करनी पड़ती है। इसलिए उससे बचना चाहिए। यह याद रखना चाहिए कि जो कमें हॅसते-हॅसते बॉध लिए जाते हैं, वे रोते-रोते भी नहीं छूटते। धर्मधारण करने से पूर्व श्रेणिक

महाराज ने एक हिरनी का शिकार किया था । हिरनी गर्भवती थी। राजा श्रेणिक के वाण से टोनो के प्राण चले गये। राजा श्रेणिक ने विचार किया—"में कैसा पराक्रमी हूँ। कैसा वलवान हूँ कि एक ही वाण से टोनों को वींध डाला!" ऐसे तीव्र अध्यवसाय से उन्हे कर्म का निका-चित-वन्ध हुआ और नरक में जाना ही पड़ा।

अनिकाचित कर्मबन्ध में ग्रुभ अध्यवसायो द्वारा परिवर्तन हो सकता है; पर निकाचित कर्मबन्ध में कोई परिवर्तन नहीं हो सकता। इसीलिए ज्ञानीजन ऐसा कर्मबन्ध न करने के लिए बारंबार चेतावनी देते है।

विशेष फिर कहा जायगा।



## बीसवाँ व्याख्यान

#### योगवल

#### महानुभावो ।

हम कर्म के विषय में आगे बढे, उससे पहले यह जान लेना आवश्यक है कि, हर एक जास्त्र के अपने पारिभाषिक जब्द होते हैं। उन्हें बराबर घ्यान में रखना चाहिए, अन्यया अर्थ का अनर्थ हो जाता है। कोई कहे कि 'सेंधव लाओं' तो वहाँ अगर भोजन का प्रसग हो तो, सेंधा नमक लाना चाहिए। और अगर लड़ाई का प्रसग हो तो घोडा लाना चाहिए।

गत व्याख्यान में हमने कर्मवध के विषय में कुछ विवेचन किया था और उसमें कर्मबन्ध के कारण बतलाये थे। उन कारणों में चौथा कारण 'योग' था। 'शास्त्रों मं 'योग' गब्द का प्रयोग बहुत-सी जगह होता है। चहाँ यह भी कहा गया है कि 'योग से कर्मबधन दूटता है।' लेकिन, हम यहाँ यह कहना चाहते है कि 'योग से कर्मबन्धन होता है।' इन दोनों कथनों में परस्पर विरोध दिखता है, लेकिन वास्तव में परस्पर विरोध है' नहीं। सर्वज वीतराग भगवत-प्रणीत शास्त्रों में परस्पर विरोध होता ही नहीं है। यह दोप आपकी समझ का है। उसे आप श्रास्त्रों पर थोपते हैं। थोड़ा स्पष्टीकरण से यह बात समझ में आ जायगी। जहाँ यह कहा है कि 'योग से कर्मबन्धन टूटता है,' वहाँ योग का अर्थ 'प्राणिधान से अत्यन्त ग्रुडीकृत धर्मव्यापार' है।क

इस धर्म-व्यापार से कर्मवधन टूटता है, इसमे आव्चर्य क्या है? जिन-जिन महापुरुपो का कर्मबंधन टूटा है, वह प्राणिधान से अत्यन्त गुद्ध हुए धर्मव्यापार से ही टूटा है।

पर, मैं यहाँ यह कहने वाला हूँ कि 'योग से कर्मवधन होता है।' यह वात भी उतनी ही सच है। यहाँ 'योग' शब्द प्राणिधान से शुद्ध हुए धर्म-व्यापार के अर्थ में नहीं है।

यहाँ 'योग' शब्द का अर्थ आत्म-प्रदेशों का आन्दोलन या स्पन्दन है। ऐसे योग यानी स्पन्दन से आत्मा कार्माण-वर्गणाओं को अपने में मिला लेता है और वही कर्मबन्ध है। यह याद रखना चाहिये कि कार्माण वर्गणाएँ जब आत्मा के साथ मिल जाती हैं तभी वे कर्म कहलाती हैं, उससे पहले नहीं।

## योग अर्थात् प्रवृत्ति

'योग' शब्द का एक अर्थ 'ब्यापार' या 'प्रवृत्ति' है और आत्मप्रदेशों का आन्दोलन या स्पन्दन आत्मा का ब्यापार या प्रवृत्ति है, इसलिए उसे योग संजा दी गयी है। सामायिक ग्रहण करते समय आप 'करेमि भते! सामाइय सावज्ज जोगं पञ्चक्खामि' ये शब्द बोलते है। वहाँ 'जोग' यानी योग का अर्थ 'ब्यापार' या 'प्रवृत्ति' ही है।

> क्षमुक्खेण जोयणात्रो, जोगो सन्वोवि धम्मवावारो । परिसुद्धो विन्नेग्रो ठाणाइगग्रो विसेसेणं ॥

> > —श्री हरिभद्र स्रिकृत योगिविशिका

<sup>&#</sup>x27;प्रिणिधान से श्रत्यन्त शुद्ध किया हुश्रा सर्वं धर्मव्यापार मोच में जोड़नेवाला होने के कारण योग जानना चाहिए श्रोर विशेषत स्थानादिगत जो धर्म-व्यापार हो उसे योग जानना चाहिए।

## आत्मनदेश में आन्दोलन किससे होता है ?

आत्मा का स्वभाव सयोग अर्थात् कारण मिलने पर आन्दोलित होने का है। कारण न हो तो वह बिलकुल स्थिर रहता है। उदाहरण के लिए, रिमद्भभगवतो के आत्मप्रदेश बिलकुल स्थिर है, कारण कि वहाँ आत्मप्रदेशों को आन्दोलित करनेवाला कारण विद्यमान नहीं है।

यहाँ यह स्पष्ट कर दे कि, आत्मा के समस्त प्रदेश आन्दोल्प्ति होते है। लेकिन, उनके मध्य में जो आठ रुचक-प्रदेश है, वे आन्दोलित नहीं होते। वे आठ प्रदेश स्थिर रहते है। इसका कारण उनका स्वभाव है।

आतमप्रदेशों को आन्दोलित करने का कारण दो प्रकार का होता है—एक वाह्य और दूसरा अभ्यन्तर। वाह्य कारण को 'अभिसिघ' कहते है और उससे होनेवाळे योग को 'अभिसिघज-योग' कहते हैं। अभ्यतर कारण को अनिभसिघ कहते हैं और उससे होने वाळे योग को 'अनिभ-संघिज-योग' कहते हैं।

खाना, पीना, हिल्ना, चल्ना, दौडना आदि वाह्य कारण है। उनसे आत्मप्रदेशों में जो आन्दोलन होता है, वह अभिसंधिज-योग है। उसमें प्रयत्न की मुख्यता होती है।

आप शात बैठे हो या सो रहे हो, तब भी आपके आत्मप्रदेश में आन्दोलन चलता रहता है। आपकी नाड़ी उस समय भी चलती रहती है, आपका हृद्य उस समय भी धड़कता रहता है। यह अनिमसिधन-योग है। उसमे प्रयत्न की आवश्यकता नहीं होती।

#### योगस्थानक

योग का बल हर समय समान नहीं होता। उसमे सयोगवज्ञात् कमी-चेजी होती रहती है। इस कमी-चेजी को ही 'योगस्थानक' जब्द से सूचित र्किया जाता है। यदि किसी मशीन की जिस्त बताना होता है तो 'हार्स- स्तवन, सज्झाय, आदि में वह अनेक वार आया है। वहाँ अष्टकर्म से कर्म की इन मूल आठ प्रकृतियों को ही समझना चाहिए।

## आयुष्य-कर्म का बंध कव और कैसे होता है ?

कर्म की आठ प्रकृतियों में से आयुष्य-कर्म का वध एक ही बार होता है। ग्रेप सात प्रकृतियों का वध समय-समय पर होता रहता है। कोई भी संसारी आत्मा ऐसी नहीं होती जो कि अपने भव मे आयुष्य-कर्म वॉधे बगैर रहे।

आयुष्य-कर्म की अविव तक ही जीया जा सकता है, उसके पूरा होते ही देह छोड़नी पड़ती है और नयी देह धारण करनी पड़ती है। आपने बम्बई से मृरत तक टिकट निकाला हो तो बम्बई से स्रत तक ही यात्रा करनी पडती है। स्रत स्टेशन पर नीचे उत्तरना ही पड़ता है। इससे आप बात भली प्रकार समझ गये होंगे।

पिछले जन्म में आप जो आयुष्य-कर्म वॉधकर आये, उसे इस जन्म में भोगेंगे और वर्तमान जन्म में जो आयुष्य-कर्म वॉधेंगे उसे अगले जन्म में भोगेंगे। जब तक आपका आयुष्य हो तब तक जिन्दा रह सकते हैं और जीवन का सदुपयोग करें तो आत्मिहत कर सकते हैं। अगर, यह जीवन यूँ ही वरबाद कर दिया, तो भारी कर्मबंध होगा और उसके फल भोगने के लिए विविध योनियों में परिभ्रमण करना पड़ेगा। वहाँ कैसे-कैसे दुःख भोगने पड़ते हैं, यह आप अच्छी तरह जानते हैं।

इस जन्म में कैसा आयुष्य बॉधना यह आप के हाथ में है। अगर दान, शील, तप, भाव आदि का आराधन करेंगे तो मनुष्य या देव का आयुष्य बॉध सकेंगे और अगर भोग-विलास या दुराचार में पड़ेंगे तो तियंच या नारकी का आयुष्य वॅवेगा।

आप मानते हैं कि ज्यो-ज्यों दिन बीतते हैं, त्यो-त्यो आपकी आयु बढती हैं ! छेकिन, यह एक प्रकार का भ्रम है. एक दिन गया कि उतनी उम्र घट गयी। भाषा के कितने ही प्रयोग कुछ-का-कुछ अर्थ दर्गाते हैं। जैसे रोग से जब आँखें लाल बन जाती है। तो कहते हें 'ऑखें आ गयी', परन्तु तथ्य तो यह है ऑखें जाने को तैयार होती है। किसी के पेट में पीड़ा होती है, तो पुराने विचार वाले पौने को गरम करके उससे दाग हेते हैं। और, उसे नाम हेते हैं कि—'टड़ा कर दिया।' एक मनुष्य को दो पित्नयाँ हो। एक दूसरी को शोक्य माने और एक दूसरी से भयकर इर्ष्या करे, पर दोनो बहन कहलाती है। अपने देश में गोला नाम की एक जाति है। वह दलने, कूटने आदि की मेहनत-मजदूरी का काम करती है। पर वे लोग कहलाते हैं—'राणा'। इसी प्रकार आप कहते हैं कि 'मेरी उम्र बढ़ी।' पर, यह एक प्रकार का भ्रामक भाषा-प्रयोग है। सच बात तो यह है कि उम्र बढ़ती नहीं घटती है।

किसी ने एक विद्वान से पृछा—'क्यो भाई, सकुराल हो ?' उसने जवाब दिया—'जहाँ हर रोज उम्र कम होती जा रही हो, वहाँ कुराल कैसी ?' पर, आपको उसकी कोई चिन्ता नहीं है। इसलिए आप इसे अपना कुगल माने बैठे है और आयुष्य को ऊँटपटाग रूप में गॅवा रहे हैं।

महापुरुप कहते हैं :---

उत्थायोत्थाय बोधव्यं, किमद्य सुकृतं कृतम्। श्रायुपः खण्डमादाय, रविरस्तमयं गतः॥

— उठ-उठ कर विचार करो कि, आयुष्य का एक दुकड़ा हेकर सूर्य तो अस्ताचल के रुमीप गया, इस बीच मैंने क्या सुकृत किया ?

लेकिन, जो प्रमाद या मूहतावश गहरी नींद ले रहे है, वे न तो उठते हैं, न जागते है और यदि जागते भी है तो विचार नहीं करते।

आयुष्य-कर्म जीवन मे एक बार वॅधता है और वह भावना, मनोवृत्ति या किया के अनुसार वॅधता है। वह ग्रुम हुई तो आयुष्य सद्गति का वॅधता है और अगर अग्रुम हुई तो दुर्गति का बॅधता पावर' की संज्ञा का उपयोग होता है—जेमे अमुक मशीन में ५० हार्सपावर का वल है, अमुक में १०० हार्सपावर का । विजली की शक्ति वताने के लिए 'वोल्ट' शब्द प्रयोग में आता है। उमी प्रकार 'योगस्थानक' योग का बल वतलाने वाली संज्ञा है। योगवर का प्रमाण अनंत होने के कारण योग-स्थानक असंख्य प्रकार के सम्भव है।

### प्रदेशबंध

इससे बताने का उद्देश्य यह है कि, आतमा में हर समय कोई-न-कोई एक प्रकार का योगस्थानक अवश्य होता है और आतमा उस योगस्थानक के परिमाण के अनुसार ही कार्माण-वर्गणाएँ प्रहण करता है। अगर योग-स्थानक मद हो तो आतमा कम कार्माण-वर्गणाएँ प्रहण करता है, और अगर वह तीवतर, तीवतम हो तो उसीके अनुरूप अधिक-जैमे करवा धीमें चलता हो तो कम कपडा बुनता है और तेज चलता हो तो ज्यादा।

कार्मण-वर्मणाएँ ग्रहण किये जाते ही आत्मप्रदेशों के साथ मिल जाती हैं तथा पहले के कमों के साथ चिमट जाती हैं। आप पृष्टेंगे कि, नये कर्म पुराने कमों से किम तरह चिमट जाती है। यहाँ यह जानना चाहिए कि नये कमों के परमाणुओं में चिकनाहट होती है। इसी कारण वह पुराने कमों से चिमट जाती हैं।

इस किया में कार्माण-वर्गणाओं के परमाणुओं का समूह आत्मप्रदेशों के साथ मिश्र होता है, इसलिए उसे प्रदेशवंध कहा जाता है।

### प्रकृतिवंध भी योगवल से ही होता है

चार प्रकार के कर्मबंध में से प्रदेशबंध की चर्चा हो गयी। बाकी रहे तीन कर्मबंध —प्रकृतिबंब, स्थितिबंध और रसबंध। इनमें से प्रकृति-बंध भी योगबंछ में ही होता है।

एक साथ दो बध किस रूप में पड़ते हैं ? यह प्रवन कटाचित् आपके मन में उठता हो । पर, एक साथ अनेक क्रियाएँ हो सकती है। एक हो समय में इजिन में कीयला पडता हो, पानी डाला जाता हो, ईधन जलता हो, उसका धका लगने से दड ऊँचा-नीचा होता हो, और उसकी पहिया चलती हो जैसे सम्भव है, उसी प्रकार यहाँ भी इसी प्रकार समझना चाहिए।

जिस समय कार्माण-वर्गणाएँ अत्मप्रदेशों के साथ मिश्रित होती हैं उसी समय योगस्थानक के बळ के अनुसार उसके भेद हो जाते हैं और इर भेट के कार्य का नियमन हो जाना ही प्रकृतिवध है।

जिस कर्म का भाग न होता हो, और उसका पृथक-पृथक स्वभाव निश्चित न होता हो, तो कर्म एक प्रकार का ही रहता है। और, उसका परिणाम एक प्रकार का होता है। पर, अपने को जानना चाहिए कि, कर्म का परिणाम विचित्र होता है। इस कारण कर्म का स्वभाव एक समान न होकर विविधतावाला होता है। और, वह प्रदेशवध पड़ते समय निर्मित होता है।

यहाँ यह स्मरण रखना चाहिए कि कार्मण-वर्गणा का भाग होता है। इस कारण वह अपने-अपने जत्थे मे चिमट जाता है। एक वड़ी वखार में विभिन्न तरह की चीजें आती हैं, पर अपने-अपने समूह में रखी जाती हैं।

### कर्मों की मूल प्रकृतियाँ

कर्मों के स्वमाय कुल आठ प्रकार के है (१) ज्ञानावरणीय, (२) दर्जनावरणीय, (३) वेदनीय, (४) मोहनीय, (५) आयु, (६) नाम, (७) गोत्त और (८) अन्तराय।

यहाँ एक महानुभाव प्रश्न करते हैं—'कर्म की प्रकृति के साथ 'मूल' विशेषण लगाने का कारण क्या है ?' इसका उत्तर यह है कि, हर एक कर्म की उत्तर प्रकृति है। उससे भिन्नता दर्शाने के लिए यहाँ 'मूल' विशेषण लगाया गया है।

आपने 'अष्टकर्म' दान्द का प्रयोग तो बहुत बार सुना होगा। चैत्यवदन,

स्तवन, सज्झाय, आदि में वह अनेक वार आया है। वहाँ अष्टकर्म से कर्म की इन मूल आट प्रकृतियों को ही समझना चाहिए।

# आयुष्य-कर्म का बंध कव और कैसे होता है ?

कर्म की आठ प्रकृतियों में से आयुष्य-कर्म का वध एक ही वार होता है। गेप सात प्रकृतियों का वध समय-समय पर होता रहता है। कोई भी ससारी आत्मा ऐमी नहीं होती जो कि अपने भव में आयुष्य-कर्म बॉधे बगैर रहे।

आयुण्य-कर्म की अविव तक ही जीया जा सकता है, उसके पूरा होते ही देह छोड़नी पड़ती है और नयी देह धारण करनी पड़ती है। आपने बम्बई से सुरत तक टिकट निकाला हो तो बम्बई से स्रत तक ही यात्रा करनी पड़ती है। स्रत स्टेशन पर नीचे उत्तरना ही पड़ता है। इससे आप बात मछी प्रकार समझ गये होगे।

पिछले जन्म में आप जो आयुष्य-कर्म बॉधकर आये, उसे इस जन्म में भोगेंगे और वर्तमान जन्म में जो आयुष्य-कर्म बॉधेंगे उसे अगले जन्म में भोगेंगे। जब तक आपका आयुष्य हो तब तक जिन्दा रह सकते हैं और जीवन का सदुपयोग करें तो आत्मिहत कर सकते हैं। अगर, यह जीवन यूं ही बरबाद कर दिया, तो भारी कर्मबंध होगा और उनके फल भोगने के लिए विविध योनियों में परिश्रमण करना पड़ेगा। वहाँ कैसे-कैसे दुःख भोगने पड़ते हैं, यह आप अच्छी तरह जानते हैं।

इस जन्म में कैसा आयुष्य बॉधना यह आप के हाथ में है। अगर टान, गील, तप, भाव आदि का आराधन करेंगे तो मनुष्य या देव का आयुष्य बॉध सर्केंगे और अगर भोग-विलास या दुराचार में पड़ेंगे तो तिर्येच या नारकी का आयुष्य बॅबेगा।

आप मानते है कि ज्यो-ज्यो दिन बीतते है, त्यो-त्यो आपकी आयु बढ़नी है। छेकिन, यह एक प्रकार का भ्रम है. एक दिन गया कि उतनी उम्र घट गयी। भापा के कितने ही प्रयोग कुछ-का-कुछ अर्थ दर्शाते हैं। जैसे रोग से जब ऑखें लाल बन जाती है। तो कहते हैं 'ऑखें आ गयी', परन्तु तथ्य तो यह है ऑखें जाने को तैयार होती है। किसी के पेट में पीड़ा होती है, तो पुराने विचार वाले पौने को गरम करके उससे दाग हेते हैं। और, उसे नाम देते हैं कि—'ठड़ा कर दिया।' एक मनुष्य को दो पित्नयाँ हो। एक दूसरी को जोक्य माने और एक दूसरी से भयंकर इर्ष्या करे, पर दोनो बहन कहलाती है। अपने देश में गोला नाम की एक जाति है। यह दलने, कूटने आदि की मेहनत-मजदूरी का काम करती है। पर वे लोग कहलाते हैं—'राणा'। इसी प्रकार आप कहते हैं कि 'मेरी उम्र बढ़ी।' पर, यह एक प्रकार का भ्रामक भाषा-प्रयोग है। सच बात तो यह है कि उम्र बढ़ती नहीं घटती है।

किसी ने एक विद्वान से पूछा—'क्यों भाई, सकुशल हो ?' उसने जवाब दिया—'जहाँ हर रोज उम्र कम होती जा रही हो, वहाँ कुशल कैसी ?' पर, आपको उसकी कोई चिन्ता नहीं है। इसलिए आप इसे अपना कुशल माने बैठे है और आयुष्य को ऊँटपटाग रूप में गॅवा रहे है।

महापुरुप कहते हैं :---

उत्थायोत्थाय बोधव्यं, किमद्य सुकृतं कृतम्। श्रायुपः खण्डमादाय, रविरस्तमयं गतः॥

—उठ-उठ कर विचार करो कि, आयुष्य का एक टुकड़ा हेकर सूर्य तो अस्ताचल के रामीप गया, इस बीच मैंने क्या सुकृत किया ?

हेकिन, जो प्रमाद या मूहतावश गहरी नींद हे रहे है, वे न तो उठते है, न जागते हैं और यदि जागते भी है तो विचार नहीं करते।

आयुष्य-कर्म जीवन में एक बार वॅधता है और वह भावना, मनोवृत्ति या किया के अनुसार बॅबता है। वह ग्रुम हुई तो आयुष्य सद्गति का वॅधता है और अगर अग्रुम हुई तो दुर्गति का बॅधता है। इसिलए हमे चाहिए कि हमेशा ग्रुम भावना, ग्रुम मनोवृत्ति रखें और जानियों की वतायी हुई सत् क्रियाओं में लगे रहे। जिसने सारा जीवन पापमय प्रवृत्तियों में विताया हो, खराव काम किये हों, तुच्छ भावनाये रखी हों, वह आयुष्य-कर्म बॉधते समय दुर्गति का आयुष्य बॉधता है। यग्रिप इसमें भी अपवाद है। बहुत-से लोग सारी जिन्द्गी अच्छी तरह विनाते हैं, मगर जब आयुष्य कर्म बॅधने का समय आता है, तभी उनकी भावना या मित विगड जाती है, जिससे कि वे दुर्गति का आयुष्य बॉधते है। उसी तरह बहुत से लोग ऐसे होते हैं कि सारा जीवन खराब विताते हों, लेकिन जब आयुष्य बॉधने का समय आये तभी उनकी मित मुधर जाती है और वे सद्गति का आयुष्य बॉधते है। परन्तु वे अपवाद हैं। राजमार्ग तो वही है, जो ऊपर बतला दिया गया है।

हमें अपने जन्म की तिथि मालम है, मगर अपने मरण की तारीख नहीं मालम । इसलिए, हमं सदैव सावधान रहना चाहिए और अच्छे काम करते रहना चाहिए।

सख्यात वर्ष की आयु वाले मनुष्य और तिर्येच अपने जीवन के तीसरे भाग में आयुष्य बॉधते हैं, जैसे अगर किसी की आयु ६० वर्ष की है, तो वह ४० वर्ष पूरा होते ही आयुष्य बॉधेगा। उस समय उसकी उम्र का तीसरा भाग वाकी रहता है। अगर वह उस समय आयुष्य न बॉधे, तो जितने वर्ष वाकी रहे हैं, उनके तीसरे भाग में बॉधेगा अर्थात् १३ वर्ष और ४ महीना और व्यतीत कर बॉधेगा, और अगर उस वक्त न बॉधे तो वाकी बचे ६ वर्ष और ८ महीने के तीसरे भाग में बॉधेगा। इसी तरह आयुष्य का तीसरा भाग करते जाये। अगर इनमें से किसी समय आयुष्य-कर्म न बॉबे, तो आखिर मरण के समय अन्त मुहूर्त में बॉधेगा। लेकिन, बॉधेगा जरूर।

जानीजन कहते हैं कि, आयुष्य का बंध बहुत करके पर्व-तिथियो के दिनों मे होता है; इसलिए उन दिनों धर्माराधन विशेष परिमाण मे करना

चाहिए । हमारे यहाँ पर्व-तिथियो के दिनों में पोपध करने का रिवाज है। अगर वह न बन सके तो यथांगक्ति तपश्चर्या तथा धर्म-ध्यान करने का विधान है। अभध्य का त्यांग, हरी चीजों का त्यांग, और रात्रिभोजन का त्यांग तो करना ही चाहिए।

पर्व अनादि काल में चले आये हैं। उन दिनो उल्लास बढ़ता है और भावना जागती है, जिससे गुरुकर्मी आत्मा लघुकर्मी वन जाती है। इस प्रकार काल भी कभी-कभी कारण वन जाता है।

तीर्थक्षेत्रों में भी, पिंचत्र वातावरण के कारण धर्म करने की भावना विशेष जाग्रत होती हैं। आमतौर पर कजूस कहे जाने वाले लोग भी वहाँ जाकर उटारतापूर्वक पैसा खर्च करते देखे जाते हैं। इसलिए तीर्थ- क्षेत्रों में बारबार जाना चाहिए और यथागक्ति धर्माराधन करना चाहिए। इस प्रकार हैत्र भी भावोल्लास का कारण बनता है।

इसका अर्थ कोई यह न करे कि, धर्म तो पर्व के दिनो में या तीर्थक्षेत्रों मे जाने पर ही करना चाहिए। यह तो हर रोज करना चाहिए, हर घड़ी और हर पछ करना चाहिए। जो हर रोज धर्म करते हो उन्हें पर्व-तिथि के रोज या तीर्थक्षेत्र में जाने पर विशेष धर्म करना चाहिए। उस समय उल्लास बढाना चाहिए।

भावना या उल्लासरित धर्मिक्रया धीमे-धीमे फल देती है और अल्प मात्रा मे देती है, लेकिन भावना या उल्लास पूर्वक की हुई धर्म-क्रिया खूब फल देती है।

अग्नि मन्द हो तो प्रसग आने पर तीत्र या उग्र बन सकती है, लेकिन जहाँ आग ही न हो वहाँ तीत्र या उग्र होने का प्रसग कैसे आयेगा १ इसिल्ये, प्रतिदिन यथाशक्ति धर्म करते रहे तो ऐसा समय भी आ सकता है जबिक भावोल्लास खूब वढ जाये और हमारा काम बन जाये। माऋ भोगविलास मे रहने से तो सार्थवाह के पुत्रों की सी हालत होगी।

## सार्थवाह के पुत्रों की कथा

चम्पा नगरी मं माकदी-नामक एक सार्थवाह रहता था। उसके पास पुष्कल धन था और लोगों में उसकी बहुत प्रतिष्ठा थी। उसके दो पुत्र थे, एक का नाम जिनपालित और दूसरे का जिनरक्षित था। दोनों पुत्र विद्यावान, साहसी और पराक्रमी थे। उन्होंने ग्यारह बार समुद्र-यात्रा की थी और खूद धनार्जन किया था। वे बारहवीं बार समुद्र-यात्रा के लिए तैयार हुए मनुष्य की तृष्णा का अन्त कहाँ है?

उन्होने माता-िपता से अनुमित मॉगी। मॉ बाप बोले—''पुत्रो। हमारे पास सात पीढियो तक के लिए काफी धन है। इसलिए, अब समुद्र-यात्रा का खतरा उठाने की क्या आवश्यकता है? खाओ, पिओ और आनन्द करो। अनुमिवयों ने भी कहा है कि 'अति सर्वत्र वर्जयेत्।' इसलिए अब तुम यह बारहवीं यात्रा का विचार छोड़ हो।" लेकिन, पुत्र अपने विचार में हढ थे। इसलिए, अन्ततः माता-िपता को अनुमित देनी पड़ी और वे जहाज में विभिन्न वस्तुएँ भरकर सागर के सफर को निकले।

कुछ दिन तो सब टीक रहा और वे आनन्ट-विनोटपूर्वक यात्रा करते रहे। लेकिन, एक दिन भयकर त्फान आ गया। जहाज प्रचड लहरों के थपेड़े खा-खाकर इधर-उधर उछल्ने लगा। जहाज के तख्ते हृट गये। लोग समुद्र में जा पड़े और लाखों रुपये का माल द्भव गया। लेकिन, सद्भाग्य से सार्थवाह के पुत्रों के हाथों में एक बड़ा तख्ता आ गया। वे उसके सहारे तैरते हुए एक द्वीप के किनारे लग गये।

दोनों भाई उस अनजान द्वीप पर उतरे। उन्होने वनफल लाकर भोजन किया और नारियल का पानी पीकर अपनी तृपा बुझायी। उसके चाद विश्राम करने के लिए एक जिला पर बैठे।

उस समय उन्हें चम्पा-नगरी, माता-पिता, उनके शब्द, अपना आग्रह, आज्ञापूर्ण प्रयाण, यह सब स्मरण आने लगा । सोचने लगे—''अब क्या किया जाये ?" इतने में एक अद्मुत् रमणी उनके सामने आकर खड़ी हो गयी। उसके हाथ में नंगी तलवार थी और चेहरे पर एक प्रकार का आवेश था। उसने मृकुटी तानकर कहा—"यात्रियो तुम कहाँ आ गये, तुम्हें भान नहीं है ? यह रत्नद्वीप नामक द्वीप है और मैं इसकी अधिष्ठा-ियका रयणा-देवी हूँ। मेरी अनुमति के बिना इस द्वीप के तट पर तुम लोग कैसे उतरे ?"

सार्थवाह के पुत्र शूरवीर और निर्मांक थे, किसी की घोंस नहीं सह सकते थे, मगर समय देखकर बोले—''देवी! हम यहाँ स्वेच्छा से नहीं आये हैं, सयोग हमें घसीट लाया है। इसमें कोई अपराध हुआ हो तो क्षमा करना।"

रयणा देवी ने कहा—''तुम्हारा अपराध सगीन है और प्राणदङ के लायक है। लेकिन, एक गर्त पर तुम्हे माफी दे [सकती हूँ, कि तुम मेरे साथ महल में चलकर मेरे साथ कामकीड़ा करो।''

मॉग विचित्र थी, फिर भी उसके आधीन हुए विना छुटकारा नहीं था, इसलिए दोनो भाई चुपचाप उसके साथ चले और रत्नजटित महल में पहुँचे। वहाँ मोगविलास की अनुपम सामग्री उन्हें दी गयी।

दोनों भाई भोग-विलास में लिप्त रहकर आमोद-प्रमोद करने लगे। और इस प्रकार स्वजन, सम्बन्धी, घरबार आदि सब भूल गये। मनुष्य का मन जब एक वस्तु में ओतप्रोत हो बन जाता है, तब दूसरी चीज का भान भूल जाता है।

कुछ काल इस प्रकार न्यतीत हो जाने के बाद, एक दिन रयणा-देवी ने कहा—"शक्तेन्द्र की आज्ञा से लवण समुद्र के अधिपति सुस्थित देव ने मुझे आदेश दिया है कि मैं इस लवण समुद्र का कचरा दूर करने के लिए, उसकी इक्कीस बार सफाई करूँ। यह तो मेरा काम है, इसलिए जाना ही पड़ेगा। मेरी अनुपस्थिति मे तुम महल में सुखपूर्वक रहना; आसपास

# सार्थवाह के पुत्रों की कथा

चम्पा नगरी में माकडी-नामक एक सार्थवाह रहता था। उसके पास पुष्कल धन था और लोगों में उसकी बहुत प्रतिष्ठा थी। उसके टो पुत्र थे, एक का नाम जिनपालित और दूसरे का जिनरिक्षत था। दोनों पुत्र विद्यावान, साहसी और पराक्रमी थे। उन्होंने ग्यारह बार समुद्र-यात्रा की थी और खूब धनार्जन किया था। वे वारहवीं बार समुद्र-यात्रा के लिए नैयार हुए मनुष्य की तृष्णा का अन्त कहाँ है ?

उन्होंने माता-िपता से अनुमित मॉर्गा। मॉ बाप बोले—''पुत्रो! हमारे पास सात पीढ़ियो तक के लिए काफी धन है। इसलिए, अब समुद्र-यात्रा का खतरा उठाने की क्या आवश्यकता है? खाओ, पिओ और आनन्द करो। अनुभिवयों ने भी कहा है कि 'अति सर्वत्र वर्जयेत्।' इसलिए अब तुम यह बारहवीं यात्रा का विचार छोड दो।" लेकिन, पुत्र अपने विचार में दृढ़ थे। इसलिए, अन्ततः माता-िपता को अनुमित देनी पड़ी और वे जहाज में विभिन्न वस्तुएँ भरकर सागर के सफर को निकले।

कुछ दिन तो सब ठीक रहा और वे आनन्द-विनोटपूर्वक यात्रा करते रहे। लेकिन, एक दिन भयकर तृफान आ गया। जहाज प्रचंड लहरों के थपेडे ला-खाकर इधर-उधर उछलने लगा। जहाज के तख्ते इट गये। लोग समुद्र में जा पड़े और लाखों रुपये का माल द्व्य गया। लेकिन, सद्भाग्य से सार्थवाह के पुत्रों के हाथों में एक वड़ा तख्ता आ गया। वे उसके सहारे तैरते हुए एक द्वीप के किनारे लग गये।

टोनों भाई उस अनजान द्वीप पर उतरे। उन्होने वनफल लाकर भोजन किया और नारियल का पानी पीकर अपनी तृपा बुझायी। उसके चाद विश्राम करने के लिए एक जिला पर बैटे।

उस समय उन्हें चम्पा-नगरी, माता-पिता, उनके शब्द, अपना आग्रह, आज्ञापूर्ण प्रयाण, यह सब स्मरण आने लगा। सोचने लगे—''अत्र क्या किया जाये ?" इतने में एक अद्भुत् रमणी उनके सामने आकर खड़ी हो गयी। उसके हाथ मे नगी तलवार थी और चेहरे पर एक प्रकार का आवेग था। उसने मृकुटी तानकर कहा—"यात्रियो तुम कहाँ आ गये, तुम्हें भान नहीं है ? यह रत्नद्वीप नामक द्वीप है और मैं इसकी अधिष्ठा- यिका रयणा-देवी हूँ। मेरी अनुमति के त्रिना इस द्वीप के तट पर तुम लोग कैसे उतरे ?"

सार्थवाह के पुत्र शूर्वीर और निर्मांक थे, किसी की घोस नहीं सह सकते थे, मगर समय देखकर बोले—''देवी! हम यहाँ स्वेच्छा से नहीं आये हैं, सयोग हमें घसीट लाया है। इसमें कोई अपराध हुआ हो तो क्षमा करना।"

रयणा देवी ने कहा—''तुम्हारा अपराध सगीन है और प्राणदङ के लायक है। लेकिन, एक गर्त पर तुम्हें माफी टे सकती हूं, कि तुम मेरे साथ महल में चलकर मेरे साथ कामकीड़ा करो।''

मॉग विचित्र थी, फिर भी उसके आधीन हुए विना छुटकारा नहीं था; इसलिए दोनो भाई चुपचाप उसके साथ चले और रत्नजटित महल में पहुँचे। वहाँ भोगविलास की अनुपम सामग्री उन्हें दी गयी।

दोनों भाई भोग-विलास में लिस रहकर आमोद-प्रमोद करने लगे। और इस प्रकार स्वजन, सम्बन्धी, घरबार आदि सब भूल गये। मनुष्य का मन जब एक वस्तु में ओतप्रोत हो बन जाता है, तब दूसरी चीज का भान भूल जाता है।

कुछ काल इस प्रकार व्यतीत हो जाने के बाद, एक दिन रयणा-देवी ने कहा—"शक्रेन्द्र की आज्ञा से लवण समुद्र के अधिपति सुस्थित देव ने मुझे आदेश दिया है कि मैं इस लवण समुद्र का कचरा दूर करने के लिए, उसकी इक्कीस वार सफाई करूँ। यह तो मेरा काम है, इसलिए जाना ही पड़ेगा। मेरी अनुपस्थिति में तुम महल में सुखपूर्वक रहना; आसपास के वनखंडों मे मन बहलाना, मगर दक्षिण दिशा मे मत जाना, क्योंिक वहाँ एक दृष्टिविष सर्प है। वहाँ जाने में जान का खतरा है।" इस तरह दो-तीन बार समझा कर, रयणा-देवी अपने काम पर चली गयी।

देवी के चले जाने पर दोनों भाई वेचैन रहने लगे। मन बहलाने के लिए उत्तर, पूर्व और पिन्चम के वनखडों में गये, लेकिन उनका मन प्रमुदित नहीं हुआ। अत में वे विचार करने लगे कि 'देवी ने हमें दक्षिण दिशा में जाने के लिए मना किया है, लेकिन हो-न-हो उसमें कुछ रहस्य अवस्य है। उसका पता लगाना चाहिए।"

वे दक्षिण के वनखण्ड में प्रविष्ट होकर बड़ी सावधानी से चलने लगे। कुछ दूर गये होगे कि घोर दुर्गेष आने लगी। कृत्हलवण उसका पता लगाने लगे। वहाँ उन्होंने एक सूली देखी जिस पर एक आदमी चढ़ा हुआ था। उसके पास के कुऍ से असहा दुर्गन्ध आ रही थी। उसमें झाँककर देखा तो सड़ता हुआ लाशों का देर दिखायी दिया। उन्हें यह समझने में देर न लगी कि, लोगों को सूली पर चढ़ाकर कुऍ में केंक दिया गया है।

स्ली पर चढा हुआ आदमी अभी जीवित मालूम होता था। दोनों भाई उसके पास गये और पूछने लगे— "भाई! तुम कौन हो १ यहाँ क्यों आये १ और तुम्हारी यह दुर्दगा किसने की १" उस आदमी ने उत्तर दिया— "में काकटी-नगरी में रहनेवाला घोड़ों का व्यापारी हूँ। एक बार अनेक जाति के घोड़े आदि लेकर लवण-समुद्र की यात्रा पर निकला था। वहाँ त्पान में जहाज दूट गया। तख्ते के सहारे इस द्वीप पर आया। यहाँ रयणाटेवी के आम त्रण से उसके साथ रहकर भोग भोगता रहा। एक बार एक अत्यन्त अर्किचन कारण से वह कोपायमान हुई और उसने मेरी यह दशा कर डाली। तुम्हारी भी ऐसी हाल्त न कर टे इसका ख्याल रखना।"

यह सुनकर दोनो भाई भयभीत हुए। स्यणादेवी ऐसी क्रूर-घातकी-श्निष्टुर होगी, इसकी उन्होंने कल्पना भी नहीं की थी। उन्होंने उस आदमी से पूछा—''रयणा देवी के पजे में छूटने का कोई उपाय भी है ?'' वह आदमी बोला—''पूर्व दिशा के वनखड में एक यक्त का मिदर है। उसमें सेलक-नामक यक्ष रहता है। वह अष्टमी, चतुर्दशी, अमावस्या और पूर्णिमा के दिन प्रकट होकर कहा करता है: 'किसका रक्षण करूँ ? किसकों तारूँ ?' तब तुम छोग कहना 'हमारा रक्षण करों।' हमें तारों। हे देवानु-श्रियों। तुम दोनों वहाँ जाओं और उसकी विविध प्रकार के पुष्पों से बहुमानपूर्वक पृजा करों। इसके सिवाय और कोई उपाय नहीं है।"

दोनो भाई पूर्व दिशा के बनखड मे गये। वहाँ एक मनोहर जलाशय में स्नान किया। पास के सरोवर से कमल के फूल तोड़े और यक्षमूर्ति को भावपूर्वक प्रणाम करके उसकी कमल-पुष्पों से पूजा की। फिर, उसकी पर्युपासना करते हुए सामने बैठे रहे। अनुक्रम से सेलक-यक्ष प्रकट हुआ और बोला—''किसका रक्षण करूँ ? किसको तारूँ ?'' तब दोनो भाइयों ने कहा—''हमारा रक्षण करो। हमें तारो।''

सेलक यक्ष ने कहा—''हे देवानुप्रियो । तुम्हें बचाने के लिये मै तैयार हूं, लेकिन मेरी एक वात सुन लो । मै अभ्व का रूप धारण करके तुम्हें अपनी पीठ पर विठाकर लवण समुद्र पार करके तुम जहाँ जाना चाहोगे पहुँचा दूँगा। परन्तु, इस तरह जब मै लवण-समुद्र के मध्यमें आऊँगा, तब स्वणादेवी तुम्हारा पीछा करती हुई आ पहुँचेगी और प्रतिकूल और अनुकूल उपसर्गों द्वारा तुम्हें चलायमान करने का प्रयत्न करेगी। इस समय अगर तुम चलित हो गये और उसके प्रति आकृष्ट हो गये तो उसी अण मै तुम्हें अपनी पीठ से फेंक दूँगा। इसलिए सोच कर उत्तर दो।"

सार्थवाह के पुत्र किसी तरह रयणादेवी के पजे से छूटना चाहते थे, इसिलिए उन्होंने यह गर्त स्वीकार कर ली। यक्ष ने अश्व का रूप धारण किया और उन्हें पीठ पर विठाकर लवण-समुद्र लॉघने लगा। रयणादेवी को मालम हो गया कि, सार्थवाह के दोनो पुत्र रत्नदीय छोड़ कर अपने देश की ओर जा रहे हैं। वह अत्यन्त कुपित होकर हाथ में ढाल-तलवार लेकर उनका पीछा करती हुई लवण-समुद्र के बीच उनके पास आ पहुँची और कहने लगी—"अरे मार्कदी पुत्रो! तुमने यह क्या किया ! मेरी अनुमति के बिना रत्नदीप कैसे छोड़ा ! अब भी मलमनसाहत -से वापस चलो, वर्ना तुम्हारे दुकडे-दुकडे कर दूंगी।"

परन्तु, सार्थवाह के पुत्रों ने उसकी ओर न देखा । सेलक यक्ष आगे वहता गया । इस तरह प्रतिकृत्व उपसर्ग निष्फल जाते देखकर रयणादेवी ने अनुकृत्व उपसर्ग करने का निर्णय किया । वह कहने लगी—"तुमने मेरे साथ अनेक वार हास्य-विनोद और कुत्त्हलपूर्ण काम-कीडा की है, वन-उपवन में साथ सैर की है; क्या वह सब बिलकृत भूल गये १ ऐसे निष्टुर होकर मेरा त्याग क्यों कर रहे हो १ तुम्हारी सज्जनता कहाँ गयी १ तुम्हारा औदार्य कहाँ गया १ तुम्हारी कुलीनता कहाँ गयी १ तुम्हारा स्नेह कहाँ गया १"

इन वचनों से जिनरक्षित कुछ ढीला पड़ा, इसिलए रयणा देवी उसे लक्ष्य करके वोली—''मैं धिनपालित को अप्रिय थी और मुझे भी वह अप्रिय था। लेकिन, हे जिनरक्षित! तृ तो मुझे अत्यन्त प्रिय था और मैं भी तुझे अत्यन्त प्रिय थी। तृ मेरे वचनों की उपेक्षा कैसे कर रहा है १ तृ मुझे अकेली अनाथ छोड कर क्यों चला जा रहा है १ तेरे बिना मैं एक पल भी नहीं रह सकती, इसिलए भला होकर और चल। अगर मेरा कोई कस्र हुआ हो तो मैं तुझसे बारबार क्षमा माँगती हूँ। ओ हृद्यवल्लम! तृ एक बार मेरी ओर प्रेमपूर्ण दृष्टिपात कर, शिवसहें कि तेरा सुन्दर मुख-कमल देखकर अपने सन्तप्त हृदय को जात करूँ।"

इन प्रेमपूर्ण मधुर वचनो से जिनरक्षित का चित्त चिलत हो गया और वह पहले से भी ज्यादा प्रेम से रयणा देवी की ओर आऋष्ट हुआ और उसे विकारयुक्त दृष्टि से देखने लगा। यह बात सेलक-यक्ष ने अपने ज्ञानमल से तुरन्त जान ली और उसे अपनी पीठ से फेंक दिया। वह समुद्र के अगाध जल मे गिरे उससे पहले रयणादेवी ने उसे खड्ग की अनी पर लेकर बींध डाला।

इस तरह जिनरक्षित का बुरा हाल करने के बाद, वह जिनपालित के पीछे पड़ी और उसे विचलित करने के लिए अनेक प्रकार के प्रयत्न करने लगी। लेकिन, वह चलायमान नहीं हुआ। आखिर रयणादेवी अत्यन्त निराग होकर जिधर से आयी थी उधर चली गयी।

सेलक-यक्ष ने चम्पा नगरी के पास एक मनोहर उद्यान में पहुँचकर जिनपालित को अपनी पीठ से उतारा और लौटने की इच्छा प्रकट की। जिनपालित ने उसका वड़ा आभार माना और विटा दी।

जिनपालित अपने घर पहुँचा और प्रारम्भ से अन्त तक सारी कथा सुनायी। माता-पिता ने जिनरक्षित का बड़ा जोक किया और सगे-सम्ब-न्धियों के साथ मिलकर उसकी लैकिक क्रिया की।

एक वार महावीर प्रभु चंपा नगरी के पूर्णभद्र चैत्य में पधारे । जिन-पाल्ति उनका उपदेश सुनने गया और वैराग्य पाकर प्रव्रजित हुआ। अनुक्रम से उसने ग्यारह अगों का अध्ययन किया और अन्त समय एक मास का अनशन करके सौधर्मकल्प में देव-रूप से उत्पन्न हुआ। वहाँ से च्यव कर वह महाविदेह क्षेत्र में उत्पन्न होगा और सर्व कमों को काट कर सिद्ध, बुद्ध, निरजन होगा।

इस जगत में बहुत-से मनुष्यों की स्थिति सार्थवाह के पुत्र-जैसी ही होती है। वे धन-लोभ को काबू में नहीं रखते और अधिकाधिक धन पाने के लिए चाहे-जैसे साहस-दु:साहस करने के लिए प्रेरित होते हैं। ऐसा करते हुए वे संकट में फॅस जाते हैं और मरण की शरण होते हैं। उस समय न तो अन्त समय की आराधना हो सकती है, और न पूर्वकृत् पापों का पर्यालोचन हो सकता है। परिणामतः वे दुर्गति के भागी होते है और

अनन्तकाल तक भव-भ्रमण करते हुए भयानक दुःखो का अनुभव करते हैं। उनमे जिनपालित-जैसे बच जाते है; लेकिन ऐसे बहुत कम होते हैं।

सार्थवाह के पुत्र रयणादेवी पर मोहित हुए और उसके साथ अनेक प्रकार की काम-क्रीड़ा करने लगे, वैसे ही बहुत से लोग लल्नाओं के हाव-भाव से मोहित होते हैं और उनके सेवक बनकर रहते हैं। उस समय वे यही समझते है कि इस जगत् में सुन्दरी के समागम-जैसा और कोई सुख नहीं है! परन्तु, वह समागम अत में बहुत-सी आफर्ते लाता है और उनका जीवन बरबाद कर देता है। इसलिए कचन और कामिनी के मोह को छोड़ो और दृष्टि आत्मा की तरफ रखकर उसका कल्याण करने में तत्पर होओ।

विजेप्र अवसर पर कहा जायगा।



## इक्कीसवाँ व्याख्यान

### आठ कर्म

#### महानुभावो !

कर्म की मूल प्रकृति आठ है। उन्हें ही 'आठ कर्म' कहा जाता है। यह मैं पिछले व्याख्यान में स्पष्ट कर चुका हूँ। अब यह बतलाना चाहते हैं कि उन आठ कर्मों का स्वभाव कैसा है और वे क्या-क्या काम करते हैं। कितने कहते हैं कि कर्म तो जड़ है। उसका स्वभाव कुछ कैसे हो सकता है? पर, उन लोगों ने स्वभाव का अर्थ नहीं समझा।

स्वभाव का तात्पर्य है अपना भाव, अपना गुण। वह जड़ पदायों का भी होता है। जैसे शकर का स्वभाव है—मिठास, किनाइन का स्वभाव कड़वाहट है और मिरचे का स्वभाव तिताई है। दो चकमक की रगड़ से आग निकलती है। अत: सिद्ध है, जिसका जैसा स्वभाव होता है, वह वैसा ही कमें करता है।

कुछ लोग कहते हैं,—"कर्म का इस प्रकार भेदानुभेद न करे तो क्या न चले ? अपने को तो कर्म का नाश करना है, अतः यदि उसी का उपदेश करें तो ठीक !" परन्तु केवल इतना कहने से कि आदमी को रोग हुआ है, उस व्यक्ति का रोग हूर नहीं किया जा सकता । वह रोग किस प्रकार का है, उसके होने का कारण क्या है, इन सब को बताया जाये तो कुछ परिणाम निकले । और, उसे दूर करने का क्या उपाय है, आदि विषयों मे जानकारी प्राप्त हो तो रोग का नाश सम्भव है । रोग का पूरा-पूरा स्वरूप जाने बिना रोग का नाश नहीं किया जा सकता है,

उसी प्रकार कर्म का स्वरूप पूरा-पूरा जाने विना कर्म का नाग नहीं हो हो सकता। भिन्न-भिन्न स्वरूपों का फल क्या मिलता है, इसे जानने के लिए कर्म का भेद जानना आवश्यक है।

### आठ कर्मों का यह क्रम क्यों ?

रिव के बाद सोम, सोम के बाद मगल, मगल के बाद बुध इस रीति से दिनों का एक कम होने के पीछे एक आधारपूर्ण हेतु है अथवा कार्तिक के बाद मार्गशीर्ष, मार्गशीर्ष के बाद पौष और पौष के पीछे माध, इस प्रकार के कम के पीछे एक हेतु है, उसी प्रकार ज्ञानावरणीय के बाद दर्शनावरणीय, दर्शनावरणीय के बाद वेदनीय, वेदनीय के बाद मोइनीय, मोइनीय के बाद आयुष्य, आयुष्य के पीछे नाम, नाम के पीछे गोत्र, गोत्र के पीछे अन्तराय! इस प्रकार आठ कमों के क्रम मे भी आधार-पूर्ण हेतु है।

आतमा के सब गुणों में ज्ञान की मुख्यता है, इसलिए उसका रोध करनेवाले कमें को पहले रखा गया है। ज्ञान के बाद का स्थान दर्शन को प्राप्त होता है, इसलिए ज्ञानावरणीय के बाद का स्थान दर्शनावरणीय को दिया गया है। ये दोनों कर्म अपना फल दिखलाते समय सुख-दु:ख-रूप वेदनीय विपाक के हेतु है, इसलिए दर्शनावरणीय के बाद वेदनीय कर्म रखा गया है। वेदनीय-कर्म के उदय होने पर जीव को कषायादि अवश्य

क्षनाग्रस्सावरिंगज्जं, दंसग्गावरगे तहा । वेयिगिग्जं तहा मोहं, ष्राटकम्यं तहेव य ॥ नामकम्म च गोयं च, ष्रंतरायं तहेव य । एवमेयाहं कम्माहं, ष्रट्ठच उ समासस्रो ॥

<sup>—</sup>श्री उत्तराध्ययन स्त्र, श्र० ३३ । इसी प्रकार का क्रम कर्मग्रन्थों में भी दिया है।

होते है; इसिलए वेदनीय के बाद मोहनीय है। मोहनीय कर्म से पीडित जीव अनेक प्रकार के आरम समारम करता है और नरकादि आयुष्य चाँघता है, इसिलए मोहनीय के बाद आयुष्य-कर्म को रखा गया है। आयुष्य-कर्म गरीर के बिना नहीं भोगा जा सकता, इसिलए आयुष्य-कर्म के बाद नाम-कर्म रखा गया है। नाम-कर्म के उदय होने पर उच्च-नीच गोत्र का उदय अवस्य होता है, इसिलए नाम-कर्म के बाद का स्थान गोत्र-कर्म को प्राप्त हुआ है। और, उच्च-नीच गोत्र के उदय होने पर अनुक्रम से दान, लाम, आदि का उदय तथा नाश होता है, इसिलए गोत्र-कर्म के चाद अन्तराय-कर्म को रखा गया है।

### ज्ञानावरणीय-कर्म

जो कर्म ज्ञान को ढके, ज्ञान का प्रकाश कम करे, ज्ञान पर आवरण डाले, वह ज्ञानावरणीय-कर्म कहलाता है। जैसे ऑखों में देखने की शक्ति है; लेकिन उन पर पट्टी बॉध दी जाये, तो वे नहीं देख सकतीं; उसी प्रकार आत्मा में सब कुछ जानने की शक्ति होते हुए भी वह ज्ञानावरणी-कर्म के कारण जान नहीं सकता।

ज्ञानावरणीय-कमं का जितना क्षयोपशमः होगा, उतना ही आत्मा को ज्ञान होगा, उससे अधिक नहीं। जिनके ज्ञानावरणीय-कमं का क्षयोपशम कम होगा वे कम जान सकेगे और जिनका अधिक होगा वे अधिक ज्ञान सकेंगे। केवली भगवत के ज्ञानावरणीय-कमं का सम्पूर्ण क्षय हो चुका होता है, इसल्ए वे सब जान सकते है। मनुष्यों में ज्ञान की जो बड़ी त्तरतमता दिखायी देती है, वह इस ज्ञानावरणीय कमं के ही कारण है।

किसी वस्तु का आपको पहले ज्ञान था और अब स्मरण करना चाहते

<sup>\*</sup> चय और उपचय की किया चयोपराम है पानी में रहता कचरा नारा को नाम हो तो वह चय है और कचरा का नीचे बैठ जाये तो वह उपराम है।

हैं, लेकिन स्मरण नहीं आती। कुछ देर बाद वह स्मरण आ जाती है। इसका अर्थ यह हुआ कि, विस्मृति के समय भी जान तो था ही, अन्यथा कुछ देर बाद बाद कैसे आती १ जान था और विस्मृत हो गया—इसका क्या कारण १ कारण यही है कि, स्मरण न आते समय जान पर आवरण था, जान को रोकनेवाली कोई वस्तु वहाँ मौज़द थी। वह हट गयी कि, याद आ गयी। जैसे अगर दीपक कपड़े से दका हो तो प्रकाश नहीं आता। उसको हटा दें तो तुरत प्रकाश आ जाता है। इसी रूप मे जान को भी समझना चाहिए।

जान पाँच प्रकार का है: (१) मितजान, (२) श्रुतिज्ञान, (३) अविध्वान, (४) मनःपर्ययज्ञान और (५) केवलजान इसिल्ए ज्ञानावरणीय की उत्तर प्रकृतियाँ भी पाँच प्रकार की है। मिति, श्रुति, अविध, मनःपर्यय और केवलज्ञान का आवरण करने वाले कर्म क्रमञः मितजानावरणीय, श्रुतिज्ञानावरणीय, अविज्ञानावरणीय, मनःपर्ययज्ञानावरणीय और केवलज्ञानावरणीय कहलाते है।

जीव ६ कारणो से जानावरणीय-कम का उपार्जन करते हैं:

- (१) ज्ञान, ज्ञानी तथा ज्ञान के साधनों के प्रति शत्रुता रखना, विरोधभाव दर्जाना, यहाँ ज्ञान से मित आदि ज्ञान, ज्ञानी से ज्ञानवान अर्थात् साधु, पिडत, आदि और ज्ञान के साधनों से पुस्तक, लेखनी, आदि समझना चाहिए।
  - (२) जानदाता गुरु का नाम छिपाना ।
  - (३) जान, ज्ञानी या जान के साधनो का नादा करना।
  - (४) ज्ञान, ज्ञानी या ज्ञान के साधनों के प्रति द्वेष करना।

<sup>३ इन ज्ञानों के विशेष परिचय के लिए टेखिये आठवाँ, नौवाँ और ग्यारहवाँ
व्याख्यान ।</sup> 

(५) ज्ञान, ज्ञानी या ज्ञान के साधनों की आगतिना करना । (६) कोई ज्ञान प्राप्त करता हो, तो उसमं अन्तराय डाल्ना । ज्ञास्त्रकारों ने कहा है कि—

> विराधयन्ति ये ज्ञानं, मनसा ते भवान्तरे। स्युः ग्रुन्यमनसो मर्त्या, विवेकपरिवर्जिताः॥

—जो मनके द्वारा जान की विराधना करता है, वह परभव में जून्य मनवाला और विवेक रहित होता है।

> विराधयन्ति ये ज्ञानं, वचसापि हि दुर्घियः। मूकत्व मुखरोगित्व-दोषास्तेषाम संशयम्॥

—जो दुष्टबुद्धि वाले वचन द्वारा ज्ञान की विराधना करते हैं, उन्हें निश्चित गूँगापन तथा मुख के रोग आदि टोप होते हैं।

> विराधयन्ति ये ज्ञानं, कायेनायत्नवर्तिनी। दुष्ट कुष्टादिरोगाः स्युतेषां देहे विगहिंते॥

जो उपयोगहीन काया द्वारा ज्ञान की विराधना करते है, उनके निन्द-नीय शरीर में कोढ आदि दुष्ट रोग होते हैं।

> मनोवाक्काययोगैर्ये, ज्ञानस्याशातनां सदा । कुर्वते मूढमतयः, कारयन्ति परानिष ॥ तेषां परभवे पुत्र-कलत्रसुदृदां क्षयः । धनधान्यविनाशश्च तथाधिक्याधि सम्भवः ॥

जो मूढ़मित मन, वचन और काया के योगो द्वारा सदा ज्ञान की आशातना करते है और दूसरों से कराते हैं, उन्हें परभव में बहुत सहन करना पड़ता है। उनके पुत्र, स्त्री और मित्रों का च्य होता है, धनधान्य का विनाश होता है तथा आधि-व्याधि की उत्पत्ति होती है।

आपने वरदत्त और गुणमजरी की कथा सुनी होगी। गुणमंजरी जन्म

से ही रुग्णा और गूँगी हुई; कारण कि उसने सुन्दरी के पूर्वभव में बालकों के पढ़ने के साधन जला डाले थे।

कितने ही व्यक्तियों को पहना अच्छा नहीं लगता। पहने विटाइए तो ऊँघ आती है और पन्ट्रह दिन में भी एक गाथा नहीं होती। इसे जानावरणीय का उटय समझना चाहिए। इसलिए महानुभावो। जान, जानी और जान के साधनों की आजातना कभी नहीं करनी चाहिए।

### दशैनावरणीय-कर्म

जो कर्म आत्मा के दर्शनगुण का आवरण करे, दर्शनगुण को ढके, वह दर्शनावरणीय-कर्म कहलाता है । दर्शन अर्थात् वस्तु का सामान्य बोध, जैसे राजा से मेंट करनी हो तो दरवान वाधक वन जाये, उसी तरह यह कर्म वस्तु का सामान्य बोध नहीं होने देता । इस कर्म का जितने परिणाम में क्षयोपश्चम होगा, उतने ही परिणाम में आत्मा वस्तु का सामान्य बोध कर सकती है; उससे अधिक नहीं । जब आत्मा इस कर्म का संपूर्ण क्षय कर देती है, तब केबल-दर्शन की प्राप्ति हो जाती है ।

द्शैनावरणीय कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ नौ हैं:-

(१) चक्षुदर्जनावरणीय, (२) अचक्षुदर्जनावरणीय, (३) अवधिदर्ज-नावरणीय, (४) केवलदर्जनावरणीय, (५) निद्रा, (६) निद्रानिद्रा, (७) प्रचल, (८) प्रचलाप्रचला और (९) स्त्यानर्द्धि (थीणद्धी)

जो चक्ष्रिरिन्द्रिय द्वारा होनेवाले वस्तु के सामान्य बोध को रोके, वह चक्षुद्र्यनावरणीय, जो चक्षु को छोड़कर शेप चार इन्द्रियों तथा पाँचवें मन के द्वारा होने वाले सामान्य बोध को रोके वह अचक्षुद्र्यनावरणीय; जो आत्मा को होनेवाले रूपी द्रव्य के सामान्य बोध को रोके वह अवधिद्र्यना-वरणीय; और जो केवलद्र्यन द्वारा होनेवाले वस्तुमात्र के सामान्य बोध रूप के केवलद्र्यन को रोके वह केबलद्र्यनावरणीय।

क्रिंग सम्बन्धी विशेष विवेचन आठवें व्याख्यान में हुआ हैं।

निद्रा मे जीव उपयोग लगाने की स्थिति मे नहीं होता; इसलिए निद्रा को पाँचों प्रकार दर्शनावरणीय कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ माने गये है।

जिस नींट से आसानी से उठाया जा सके वह निद्रा ,हैं। जिससे किट-नाई से उठाया जा सके वह निद्रानिद्रा है। वैटे-बैटे या खड़े-खड़े आने व्याली जिस नींद में आसानी से जगाया जा सके वह प्रचला है। चलते-चलते आने वाली जिस नींद से किटनाई से जगाया जा सके वह प्रचला-प्रचला है। और, जिसमें दिन में सोचा हुआ कार्य कर डाला जाये और जागने पर खबर न पड़े ऐसी गाढ़ निद्रा को स्त्यानिर्द्ध कहते है। इस निद्रा के समय बड़ा वल उत्पन्न होता है।

एक राजपूत साधु हो गया। वह पूर्वजीवन मे मासाहारी था। लेकिन-साबु हो जाने के बाद तो मास का त्याग होता ही है। इस साधु को स्त्यानर्द्धि-निद्रा आती थी। एक बार उसने रास्ते में एक मैसा देखा। उसे देखकर साधु को विचार आया "ऐसे मस्त भैंसे का मास खाने को भिले तो कैसा अच्छा हो।" लेकिन, साधुजीवन के कारण वह विचार विचार ही रहा।

अब रात हुई और उसे स्त्यनिर्द्धि-निद्रा का उदय हुआ। वह नींद ही नींद में उठा, उसने उस भैंसे को पकड़ा और उसे किसी तीक्ष्ण शस्त्र न्से मारकर उसका मास खाया और बाकी बचे हुए मास को आकाशी पर न्स्खने के लिए डाल दिया और आकर अपने स्थान पर सो गया।

सुनह कुछ साबु आकाशी मे गये, वहाँ मास देखकर स्तब्ध रह गये। एेसी पिनन नगह में मास कहाँ से आया १ उन्होंने देखभाल की तो उस राजपूत-साबु के कपड़े खून से सने हुए देखे। उससे इस बारे में पूछा गया तो जनान मिला ''मुझे कुछ पता नहीं है।" बाद में मालूम हुआ कि उस राजपूत साधु को स्त्यानर्द्धि-निद्रा आती है और उसी ने निद्रा में मैंसे का नध करके यह मास यहाँ रखा है। तन उस साधु को निकाल हिदया गया, क्योंकि स्त्यानर्द्धि-निद्रावाला चारित्र के योग्य नहीं होता। रखते हैं और जिसका दान करते हैं, वह प्रायः न्यायोपार्जित नहीं होता, और धर्म में दृढ नहीं रहे। कोई टेढा बोले, अधिकारी ऑखें दिखाये या कुछ नुकसान सहन करने का प्रसग आये तो ढीले पड़ जाते हैं और धर्म को छोड देते है। इस वस्तुस्थिति में सुधार हो, तो शाता का परिमाण बढे और आपके जीवन में किसी तरह की हाय-तोवा न रहे।

### मोहनीय-कर्म

जिस कर्म के कारण जीव मोहग्रस्त होकर ससार में फॅसता है, उसे मोहनीयकर्म कहते है। यह कर्म मदिरापान की तरह है। मदिरापान करने से जैसे आदमी को अपना भान नहीं रहता, उसी तरह इस कर्म के कारण मनुष्य की विवेकबुद्धि तथा वर्तन ठिकाने नहीं रहता।

आतमा को ससारी बनाने में, उसकी शक्तियों को दबाने में मोहनीय-कर्म का हिस्सा सबसे वडा होता है। इसलिए उसे कमों का राजा कहा जाता है। जब तक यह राजा बलवान रहता है, तब तक सब कर्म बलवान रहते हैं और जब यह राजा ढीला पड़ा कि सब कर्म ढीले पड़ जाते हैं।

आतमा जानी हो तो मोह ढीला पड़े। अज्ञान मे मोह जोर पर रहता है। इसलिए ज्ञान प्राप्त करने के लिए सदा तत्पर रहना चाहिए। यहाँ 'ज्ञान' शब्द से धार्मिक ज्ञान या आत्मज्ञान समझना चाहिए। कारण कि व्यावहारिक ज्ञान से मोह कम नहीं होता। मोहनीय-कर्म का नाज हो जाने पर अन्तर्मुहूर्त में ही केवलज्ञान की प्राप्ति हो जाती है।

मोहनीय-कर्म के दो विभाग हैं—(१) दर्शनमोहनीय और (२) चारित्रमोहनीय। दर्शनमोहनीय मान्यता, विश्वास, श्रद्धाको उलझन में डालता है और देवगुरु धर्म के प्रति अश्रद्धा पैटा करता है। चारित्रमोहनीय वर्तन को विकृत बनाता है।

मनुष्य समझदार हो फिर भी सत्य पदार्थ को मानने में पसोपेश करता है, या सत्य वस्तु पर विश्वास नहीं ला पाता । इसलिए, मानना पड़ेगा कि मान्यता को उलझन में डालने वाला कोई कर्म है। आप रेल में सफर कर रहे हो तो आपकी गाड़ी चलती होते हुए भी स्थिर दिखती है और सामने की गाड़ी स्थिर होते हुए भी चलती दिखती है। उसी तरह दर्शनमोहनीय-कर्म के कारण आत्मा को भ्रम होता है, इसलिए असत्य को वह सत्य समझता है और सत्य को असत्य समझता है। परिणामस्वरूप वह अपने दर्शन, ज्ञान और चारित्र-गुण की शक्ति को पहचान नहीं सकता एव अपने मूल स्वरूप सत्, चित् और आनन्द का दर्शन नहीं कर सकता।

दर्शन-मोहनीय-कर्म तीन प्रकार का है—(१) सम्यक्त्वमोहनीय, (२) मिश्रमोहनीय और (३) मिथ्यात्वमोहनीय।

आतमा अपने अध्यवसाय से मिथ्यात्व के पुद्गलों को ग्रुद्ध करें और उसमें से मिथ्यात्व चला जाये, उसे सम्यक्त्व-मोहनीय कहते हैं। ग्रुद्ध हुआ मिथ्यात्व का दलिया प्रदेश से वेदे तब क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होता है। जब यह दलिया प्रदेश से भी न वेदे तब आतमा को औपशमिकसम्यक्त्व का लाभ होता है। उसे ऐसे निर्मलजल के समान समझना जिसका कचरा नीचे बैठ गया है। मिथ्यात्व के ग्रुद्ध, अर्द्धग्रद्ध और अग्रद्ध ये तीनो दलिये सर्वथा नष्ट हो जाये तब जीव को क्षायिक सम्यक्त्व का लाभ होता है। ज्ञायिक सम्यक्त्व आत्मा का मूल गुण है। इससे यह समझना कि, सम्यक्त्व मोहनीय क्षायिक सम्यक्त्व का रोध करता है।

मिथ्यात्व आधा ही जाये और आधा रहे, उसे मिश्रमोहनीय कहते हैं। ऐसे मनुष्य अनिश्चित दशा में रहते हैं। वे दूध और दही मे

दंसण्मोहं तिविहं सम्म मीसं तहेव मिच्छतं। सुद्धं श्रद्धविसुद्धं श्रसुद्धं तं हवह कमसो॥

वर्तमान काल में भी स्त्यानर्द्धि-निद्रा के अनेक उदाहरण मिलते हैं। आज के मानसविज्ञान ने उसे 'विचित्र प्रकार की निद्रा' कहा है।

शास्त्रकार कहते है कि जिसे इसका उदय होता है, वह मरकर अवश्य नरक जाता है।

जिन ६ कारणों से जीव ज्ञानावरणीय-कर्म बॉधता है, उन्हीं ६ कारणों से दर्शनावरणीय-कर्म बॉधता है। अन्तर इतना ही है कि, ज्ञान और ज्ञानी की आशातना से ज्ञानावरणीय कर्म बॉधता है और दर्शन और दर्शक की आशातना से टर्शनावरणीय-कर्म बॉधता है।

### वेदनीय-कर्म

जो कर्म आत्मा को सुख दुःख का वेदन कराये, अनुभव कराये, वह वेदनीय-कर्म कहलाता है। आत्मा स्वरूप से आनन्दघन है; फिर भी इस कर्म के कारण वह काल्पनिक सुख-दुःख का अनुभव करता है। गहट से लिपटी हुई तलवार की धार को चाटने से सुख का अनुभव होता है और जीभ कटने से दुःख का अनुभव होता है।

इस कर्म की उत्तर प्रकृत्तियाँ 'दो हैं—(१) शातावेदनीय और (२) अशातावेदनीय। आधि, व्याधि और उपाधि इनमें से किसी एक या दो या तीनों से घिरे हुए जीव को जो दुःख का अनुभव होता है, वह अशाता वेदनीय का उदय है। और शरीर निरोगी हो, पास पैसा हो, विशेष चिन्ता करने का कारण न हो, कुटुम्ब की अनुकृष्टता हो, ऐसे अनुकृष्ट सयोगों के कारण जो सुख का अनुभव होता है, वह शातावेदनीय का उदय है।

शातावेदनीय और अशातावेदनीय के वन्धन के कारण वताते हुए शास्त्रकारों ने कहा है कि—

गुरुभत्ति-खंति-करुणा-वय-जोग-कसायविजय-दाणजुत्रो । दढ धम्माह श्रज्जद्द, सायमसायं विवज्जयत्रो ॥ यहाँ थोड़े शब्दों में बहुत सी बातें कह दी गयी हैं :--

- (१) गुरुमित्त अर्थात् माता, पिता तथा धर्माचार्य आदि पूज्य वर्ग की सेवा-भक्ति करने वाला शातावेदनीय-कर्म का उपाजन करता है।
- (२) खंति अर्थात् क्षमा को धारण करने वाला ज्ञातावेदनीय कर्म का उपार्जन करता है।
- (३) करुणा अर्थात् जगत के सब प्राणियों के प्रति टया-भाव रखने वाला ज्ञातावेदनीय-कर्म का उपार्जन करता है।
- (४) वय अर्थात् साधु या श्रावक के व्रत पालनेवाला शाता-वेदनीय कर्म का उपाजन करता है (पच महाव्रत साधु के व्रत है और सम्यक्त्य सहित पाँच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रत ये श्रायक के व्रत है)।
- (५) जोग अर्थात् संयमयोग का पालन करने वाला शातावेदनीय-कर्म का उपार्जन करता है।
- (६) कपाय-विजय अर्थात् क्रोध, मान, माया और लोभ को वश मे रखने वाला शातावेटनीय-कर्म का उपार्जन करता है।
- (७) दान यानी अपनी न्यायोपार्जित वस्तु का दूसरो के हितार्थ उपयोग करने वाला ज्ञातावेदनीय-कर्म का उपार्जन करता है।
- (८) दढ धम्माह यानी दढ धर्मी भी शातावेदनीय-कर्म का उपा-र्जन करता है।

जिनका वर्तन इससे विपरीत हो, वे सब अञातावेदनीय-कर्म का उपार्जन करते है।

आज आप के जीवन में धमाल हाय-तोबा-अज्ञाता बहुत मालूम देती है, इसका कारण यह है कि आप गुरुमिक्त भूले हुए हैं, क्षमावान् नहीं रहे, दयाल कम हो गये है, ब्रत, सयम और कषायिवजय में पिछड़ गये है, ग्रुद्ध दान नहीं कर पाते, थोड़ा दान करते हैं फिर भी कीर्ति की आजार

रखते है और जिसका दान करते है, वह प्रायः न्यायोपार्जित नहीं होता, और धर्म में हढ़ नहीं रहे। कोई टेढा बोले, अधिकारी ऑर्खें दिखाये या कुछ नुकसान सहन करने का प्रसग आये तो ढीले पड़ जाते है और धर्म को छोड़ देते है। इस वस्तुस्थिति में सुधार हो, तो जाता का परिमाण बढ़ें और आपके जीवन में किसी तरह की हाय-तोवा न रहे।

### मोहनीय-कर्म

जिस कर्म के कारण जीव मोहग्रस्त होकर ससार में फॅसता है, उसे मोहनीयकर्म कहते है। यह कर्म मदिरापान की तरह है। मदिरापान करने से जैसे आदमी को अपना भान नहीं रहता, उसी तरह इस कर्म के कारण मनुष्य की विवेकबुद्धि तथा वर्तन ठिकाने नहीं रहता।

आतमा को ससारी बनाने में, उसकी शक्तियों को दबाने में मोहनीय-कर्म का हिस्सा सबसे बडा होता है। इसलिए उसे कमों का राजा कहा जाता है। जब तक यह राजा बलवान रहता है, तब तक सब कर्म बलवान रहते हैं और जब यह राजा ढीला पड़ा कि सब कर्म ढीले पड़ जाते हैं।

आत्मा ज्ञानी हो तो मोह ढीला पड़े। अज्ञान मे मोह जोर पर रहता है। इसलिए ज्ञान प्राप्त करने के लिए सदा तत्पर रहना चाहिए। यहाँ 'ज्ञान' शब्द से धार्मिक ज्ञान या आत्मज्ञान समझना चाहिए। कारण कि व्यावहारिक ज्ञान से मोह कम नहीं होता। मोहनीय-कर्म का नाश हो जाने पर अन्तर्मुहूर्त में ही केवल्ज्ञान की प्राप्ति हो जाती है।

मोहनीय-कर्म के दो विभाग हैं—(१) दर्शनमोहनीय और (२) चारित्रमोहनीय। दर्शनमोहनीय मान्यता, विश्वास, श्रद्धाको उलझन में डालता है और देवगुरु धर्म के प्रति अश्रद्धा पैदा करता है। चारित्रमोहनीय वर्तन को विकृत बनाता है।

मनुष्य समझदार हो फिर भी सत्य पदार्थ को मानने मे पसोपेश करता है; या सत्य वस्तु पर विश्वाश नहीं छा पाता। इसलिए, मानना पड़ेगा कि मान्यता को उलझन में डालने वाला कोई कर्म है। आप रेल में सफर कर रहे हों तो आपकी गाड़ी चलती होते हुए भी स्थिर दिखती है और सामने की गाड़ी स्थिर होते हुए भी चलती दिखती है। उसी तरह दर्शनमोहनीय-कर्म के कारण आत्मा को भ्रम होता है; इसलिए असत्य को वह सत्य समझता है और सत्य को असत्य समझता है। परिणामस्वरूप वह अपने दर्शन, ज्ञान और चारित्र-गुण की शक्ति को पहचान नहीं सकता एव अपने मूल स्वरूप सत्, चित् और आनन्द का दर्शन नहीं कर सकता।

दर्शन-मोहनीय-कर्म तीन प्रकार का है—(१) सम्यक्त्वमोहनीय, (२) मिश्रमोहनीय और (३) मिथ्यात्वमोहनीय।

आत्मा अपने अध्यवसाय से मिथ्यात्व के पुद्गलों को ग्रुद्ध करें और उसमें से मिथ्यात्व चला जाये, उसे सम्यक्त्व-मोहनीय कहते हैं। ग्रुद्ध हुआ मिथ्यात्व का दलिया प्रदेश से वेदे तब क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होता है। जब यह दलिया प्रदेश से भी न वेदे तब आत्मा को औपशमिकसम्यक्त्व का लाभ होता है। उसे ऐसे निर्मलजल के समान समझना जिसका कचरा नीचे बैठ गया है। मिथ्यात्व के ग्रुद्ध, अर्द्धग्रुद्ध और अग्रुद्ध ये तीनों दलिये सर्वथा नष्ट हो जाये तब जीव को क्षायिक सम्यक्त्व का लाभ होता है। चायिक सम्यक्त्व आत्मा का मूल गुण है। इससे यह समझना कि, सम्यक्त्व मोहनीय क्षायिक सम्यक्त्व का रोध करता है।

मिथ्यात्व आधा ही जाये और आधा रहे, उसे मिश्रमोहनीय कहते हैं। ऐसे मनुष्य अनिश्चित दशा में रहते हैं। वे दूध और दहीं मे

दंसणमोहं तिविहं सम्मं मीसं तहेव मिच्छतं। सुद्धं श्रद्धविसुद्धं श्रसुद्धं तं हवइ कमसो॥

चोनों में पैर रखे होते हैं और सब धर्मों को अच्छा मानते हैं। तात्पर्य यह कि वे सत्य-असत्य का विवेक नहीं करते; सत्य का आग्रह नहीं रखते। जिसके कारण आत्मा मिथ्यात्व में रहे उसे मिथ्यात्वमोहनीय कहते है।

जिस धर्म में विपयों से वैराग्य है; कपाय का त्याग है; आत्मा के गुणों के साथ अनुराग है एवं सिद्धान्तानुसार चारित्र है; उससे किसी को हानि नहीं पहुँच सकती। ऐसा ही धर्म सच्चा है और वहीं मुक्तिदायक हो सकता है। जिस धर्म का देव वीतरागी हो और जिसके सानु-सन्त त्यागी हो उसी का आराधन करना चाहिए। कुछ छोग सानु होकर हिंसा करते है; झूठ वोछते हैं, चोरी करते हैं, चोरी कराते है, उनकी सेवा-भक्ति करने में भछा क्या छाम होगा ?

#### वाबाजी की बात

एक वावाजी अपने चेले के साथ चले जा रहे थे। रास्ते में गन्ने का एक खेत आया। उसे देखकर उसके मुँह में पानी आ गया। उसने चेलें से कहा—"यह थैला लेकर खेत में जा और उसमें जितनी मरी जा सकें गन्ने भरकर ला।" मालिक की अनुमित के विना कुछ भी लेना चोरी है, लेकिन स्वाद का रिसिया इस बात का विचार कहाँ करता है?

चेला होगियार था। वह गुरु की आज्ञानुसार खेत में घुस गया और अपना काम करने लगा। बाबाजी बाहर खड़े रहकर पहरा देने लगे। इतने में उन्होंने चार किसानों को हाथ में भाले लेकर आते देखा। बाबाजी धवराये। उन्हें लगा कि अगर चेला गन्ने तोडता हुआ पकड़ा गया तो अच्छी तरह पीटा जायेगा और गुरु होने के कारण मुझ पर भी मार पड़ेगी; इसल्ए कोई ऐसी तरकींव करनी चाहिए कि किसान आगे न बढ़ें और चेला सही-सलामत बाहर निकल आये।

उन्होंने सुरीले गले में गाना शुरू किया 'संत पकड़ लो संत पकड़ लो श्रा गये गर्भाधारी।' बाबाजी का कट मधुर था, गाने की छटा सुन्दर थी। इसलिए किसान खड़े हो गये और यह पद सुनने लगे। इसमे युक्ति यह थी कि किसान एक अर्थ समझें और चेला दूसरा अर्थ समझे। इस पिक्त से किसानों से कहा ''तुम दीर्घकाल से मोहमाया में कॅसे हुए हो और इसलिए लखचौरासी का फेरा फिरते आये हो, उसमें से छूटना हो तो किसी सन्त को पकड़ लो, अर्थात् सन्त समागम करो। अन्यथा गर्भाधारी अर्थात् यमराज के दूतों को आन पहुँचा समझो।' चेला से कहा ''इस खेत के मालिक आ रहे हैं, इसलिए गन्ने जल्दी-जल्दी भर ले।"

भजन यहीं खत्म हो जाये तो किसान आगे बढे और चेला फॅस जाये, इसलिए उन्होंने दूसरी पिक्त ललकारी—"तम्बे हो तो छोटे कर लो, करलो गुप्ताधारो।" उन्होंने किसानों से कहा—"तुम्हारा जन्म-जन्मान्तर का पन्थ लम्बा हो तो सतसमागम से छोटा कर डालो। छोटे जीवन में बहुत से काम भर रखे हैं, जिसकी वजह से धर्म करने के लिए फुरसत नहीं मिलती, इसलिए इन कामों को छोटा करो और धर्म के लिए परमात्मा के भजन के लिए फुरसत निकालो।" दूसरे अर्थ में चेला के लिए चेताबनी थी "गन्ने बहुत बड़े हों तो उनके दुकड़े करके छोटे कर डाल और थैले में छिपा ले, जिससे कि किसी को मालूम न पड़े।"

बावाजी ने तो कमाल ही करना शुरू कर दिया। एक तरफ किसानों को अध्यातम उपदेश का देना शुरू कर दिया और दूसरी ओर चेलें को आफत से निकालने की कोशिश करने लगे। उन्होंने भजन को आगे लम्बा किया:

#### 'चरमदास की मार पड़ेगी, पूजा होशी थारी।'

इससे किसानो से कहा गया "अगर तुम सन्तसमागम नहीं करोगे तो जानवरों का जन्म धारण करना पड़ेगा और चाबुक आदि की मार खानी पड़ेगी।" और, शिष्य को चेतावनी दी कि, "अब तू ज्यादा देर करेगा तो किसान आ पहुँचेंगे और तेरी ज्तों से मरम्मत होगी और दूसरी तरह भी पूजा करेंगे।"

वावाजी सोच रहे थे कि इन शब्दों के सुनते ही चेला सारी परिस्थिति समझ जायेगा और खेत में से जल्दी निकल आयेगा। लेकिन, चेला बाहर नहीं आया, इसलिए भजन की एक विशेष पंक्ति उच्चारी:

#### 'श्रन्दर पूजा थारी होशी, वाहर होशी म्हारी'

इन शब्दों से किसानों को यह बोध दिया कि 'अगर तुम सन्त-समागम नहीं करोगे और पाप नहीं छोड़ोगे तो अन्दर से तुम्हारी पूजा होगी, अर्थात् नरक जैसे भयकर स्थानों में परमाधामी के हाथों मारपीट-रूपी पूजा होगी और 'हमारी' यानी तुम्हें उपदेश न दें तो तुम्हारी रोटियाँ खानेवालों की 'बाहर' यानी तिर्यश्च-गति में तुम-जैसों के हाथों मारपीट रूपी पूजा होगी।" चेले के लिए तो यह साफ चेतावनी ही थी कि 'अब तू जरा भी देर लगायेगा तो किसान आकर तुझे मारेंगे और तेरे गुरु के तौर पर मुझे भी मारेंगे।"

चेला होशियार था। उसने दस-वारह गन्ने उखाड़ लिये थे और उसके दुकड़े कर डाले थे। वह उन्हें थैली में भर रहा था। यह काम पूरा करते ही वह बाहर निकल आना चाहता था, पर यहाँ गुरुजी के धैर्य का अन्त आ गया था, इसलिए उन्होने एक और पक्ति ललकारी:

#### 'रामनाम को रट कर चेले, टपजा परली क्यारी'

इन शब्दों से किसानों को यह बोध था ''मेरे प्यारों! तुम राम का नाम लेकर ससार की परली पार पहुँच जाओं।'' और शिष्य को यह चेतावनी थी कि ''अब खतरा बहुत बढ़ गया है, इसलिए राम का नाम लेता हुआ परली तरफ की क्यारी से बाहर निकल जा। इस तरफ आयेगा तो किसानों की नजर पड़ जायेगा।''

इस वक्त शिष्य का काम पूरा हो गया था, इसलिए वह थैला लेकर

श्राठ कर्म ३२१

दूसरी तरफ के खेत में होकर बाहर निकला। बाबाजी ने उसे देखते ही सतोप की साँस ली और आगे चलने लगे। किसान तो भजन सुनने में इतने लीन हो गये थे कि, उन्हें मालम ही न पड़ सका कि क्या हो गया।

लेकिन, इस तरह चोरी करनेवाले और करानेवाले की गति वैसी होगी?

सद्गुरु तो स्वय भी तरता है और शिष्य को भी तारता है। वह गिष्य के लिए अहितकर उपदेश कभी नहीं करेगा। इसलिए, गुरु त्यागी और निःस्पृही मिलेगा तभी शिष्य का उद्धार कर सकेगा, इसलिए ऐसे त्यागी गुरु को खोजकर उसकी तन, मन और धन से खूब सेवा करके अपना कल्याण करना चाहिए।

हम आपको कर्म का स्वरूप आपके हित के लिए ही समझा रहे हैं। आज तक कर्मों ने आपका वड़ा ही अहित किया है, फिर भी आप उनकी टोस्ती नहीं छोड़ते! 'नाटान की दोस्ती, जी का जजाल', यह कहावत आपने सुनी होगी। लेकिन, नादान टोस्त की सहबत छोड़ते कहाँ है ? हम चाहते हैं कि, आप यह दोस्ती छोड़े और इसीलिए उनकी दुष्ट प्रकृति से, उनके दुष्ट स्वभाव से आपको परिचित करा रहे है।

जिसके कारण आत्मा का मूल गुण-रूप चारित्र का रोध हो वह चारित्रमोहनीय-कर्म कहलाता है। एक वस्तु जान लेने पर भी आचरण मे नहीं लायी जा सकती, इसलिए मानना पड़ेगा कि चारित्र का रोध करने वाली कोई वस्तु है।

चारित्र मोहनीय कर्म की कुल २५ प्रकृतियाँ है। उनमे १६ प्रकृतियाँ 'कषाय' कहलाती हैं और ९ प्रकृतियाँ 'नोकषाय' कहलाती हैं। दर्शनमोहनीय कर्म की उत्तरप्रकृतियाँ और चारित्रमोहनीय कर्म की कुल उत्तरप्रकृतियाँ २८ होती हैं।

क्रोध, मान, माया और लोभ ये चार मुख्य कपाय हैं। उनमें से हर २१ एक के चार प्रकार हैं—तीव्रातितीव, तीव, मध्यम और गौण। इस तरह कपाय के १६ भेद है। बास्त्रीय परिभाषा में तीव्रातितीव कषाय को 'अनन्तानुबन्धी', तीव कषाय को 'अप्रत्याख्यानीय', मध्यम कषाय को 'प्रत्याख्यानीय' और गौण कषाय को 'संज्वलन' कहा जाता है।

इन सोल्ह कपायों का स्वरूप समझने के लिए शास्त्र में उदाहरण दिये हैं।

#### क्रोध

सज्वलन‡—पानी में खींची गयी रेखा के समान, जल्द मिट जाने वाला।

प्रत्याख्यानीय—रेत मे खींची गयी रेखा के समान । रेत मे रेखा पड़ती तो है, पर पवन का झोका लगते ही स्वतः मिट जाती है।

अप्रत्याख्यानीय—जमीन पर पड़ी हुई रेखा के समान । जमीन पर पड़ी रेखा बरसात आने पर समाप्त हो जाती है।

अनतानुबन्धी-पर्वत पर पड़ी हुई रेखा के समान । वह नष्ट नहीं होता उसी प्रकार ऐसा क्रोध जीवन भर रहता है।

#### सान

सज्वलन—बेंत के समान, आसानों में झक जानेवाला। प्रतयाख्यानीय—काष्ठ के समान, जो उपाय से झके। अप्रत्याख्यानीय—हड्डी के समान, जो बड़े कष्ट से झके। अनन्तानुबन्धी—पत्थर के खमे के समान, जो झकता ही नहीं।

#### माया

सज्वलन—बॉस की छीलन-जैसी, जो कि आसानी से अपनी वक्रता छोड़ देती है।

<sup>‡</sup>शास्त्र में सञ्चलन की समय मर्यादा पद्रह दिन की, प्रत्याख्यान की चार मास की, श्रप्रत्याख्यान की एक वर्ष की श्रीर श्रनन्तानुबन्धी की यावज्जीवन वायी हैं। देखिये कर्मयन्थ पहला, गाथा १८।

प्रत्याख्यानीय—चैल की मूत्रधारा-जैसी जो हवा लगते दूर चली जाती है।

अप्रत्याख्यानीय—भेड़ के सींग-जैसी जो बड़े प्रयत्न से अपनी बक्रता छोड़ती है

अनन्तानुबन्धी—-गॅस की कठिन जड जैसी, जो किसी प्रकार अपनी चक्रता न छोड़े ।

#### लोभ

संव्वलन—हल्दी के रग जैसा, कि धूप लगने से दूर हो जाये।
प्रत्याख्यानीय—गाड़ी की मैल वैसा जो कपड़ा लगते साफ हो जाये।
अप्रत्याख्यानीय—कीचड़-जैसा जो बड़े प्रयत्न से मिटे।
अनन्तानुबन्धी—किरमिज के रग-जैसा, जो दूर ही न हो।

आतमा को क्रोध मोहनीय-कर्म के उदय से आता है। यह मादक वस्तु है। जैसे नगे में आदमी भान भूल जाता है और अकरणीय कर बैठता है, उसी तरह क्रोधाभिभूत आदमी विवेक, सम्बन्ध, परिणाम, वगैरह सब भूल कर न करने योग्य काम कर बैठता है। क्रोध से आदमी स्वय अशात हो जाता है और दूसरे को भी अशात कर डाल्ता है।

मान, माया और लोभ भी आत्मा मे अशाति पैदा करने का ही काम करते हैं। क्रोध और मान गर्म अशाति है, माया और लोभ ठडी अशाति है। लोभ मे झगड़ा या वैर नहीं है, लेकिन उसके कारण आत्मा को अधिकाधिक पाने की इच्छा होती है और असन्तोष में से अशाति जन्मती है। लालच के कारण लोग सूठ बोलते है, कपट करते है और अनीति करने के लिए प्रेरित होते हैं। इन सब वस्तुओं से आत्मा व्याकुल हो जाती है, उसे चैन नहीं पड़ता। जिन्हे शात दशा का सच्चा अनुभव होता है, वे ही शाति का सच्चा मृल्याकन कर सकते हैं। लेकिन, हरदम अशात रहने वाला शाति का मृल्य क्या समझ सकता है! जिसके जीवन में क्रोध, मान, माया और लोभ न हो, वही सच्ची शात दशा का अनुभव कर सकता है।

इस दुनिया में धमाल मचाने वाली, लडाई-झगडा कराने वाली कपायें है। हर लडाई-झगड़े में मोहनीय-कर्म का ही कोई-न-कोई रूप कारण होता है—कहीं कोंध, कहीं मान, कहीं माया, कहीं लोंम!

नरक में गये हुए आत्मा को परमाधामी मारता है, काटता है, उसके गरीर के दुकड़े करता है और उसे नाना प्रकार के कप्ट देता है। इस तरह परमाधामी एक आत्मा को असंख्यात वर्ष तक सता सकता है, उससे ज्यादा नहीं। लेकिन, मोहनीय कर्मजन्य कपाये इस परमाधामी से भी बुरी हैं। वे आत्मा को अनादि काल से अगात करती आयी है, सताती आयी हैं, फिर मी हमें परमाधामी का जितना भय है, उतना कपायो का नहीं है। इसके कारण पर शांति से विचार करें तो कापायो की बुराई समझ में आ सकती है और कषायों को घटाने की बुद्धि पैदा हो सकती है और पुरुपार्थ करने से कपायें धीरे-धीरे मद और वन्द भी हो सकती है।

कषायें मोहनीय-कर्म के कारण हैं; यह बात ध्यान मे रखनी चाहिए । अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ आकर जल्टी नहीं जाते, टीर्घ काल तक रहते हैं। उनके उदय में सम्प्रक्त्व नहीं होता, होता भी है तो चला जाता है, क्योंकि वह कपाय उसे टिकने ही नहीं देती। अगर इस कपाय में आत्मा आयुष्य बॉधे तो नरक का ही बॉध सकता है। इस क्याय के आवेश में एक अन्तर्महूर्त में, दो घड़ी में, एक करोड पूर्व का पुण्य नप्ट हो जाता है। (एक पूर्व=८४ लाख ×८४ लाख वर्ष)

अनन्तानुबन्धीय कपायें सम्यक्त्व का चात करती है; अर्थात् उनकें उदय में सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं होती । अप्रत्याख्यानीय कपायें देश विर्यत का चात करती हैं, इसलिए उनके उदय में श्रांवक-धर्म की प्राप्ति नहीं होती । प्रत्याख्यानीय कपाये सर्व विरित्त का चात करती हैं, इसलिए उनके उदय में साबु-धर्म की, सयम की, प्राप्ति नहीं होती । और, संज्वलन कपायें यथाख्यात चारित्र का चात करती हैं, इसलिए उनके उदय में बीत-रागता की प्राप्ति नहीं होती ।

कपायो को उद्दीत करने वाली नो प्रकार की नोकपाय हैं— (१) हास्य, (२), रित, (३) अरित, (४) भय, (५) जोक, (६) जगुप्सा, (७) पुरुपवेद, (८) स्त्री-वेद और (९) नपुसकवेद।

जीव को हॅसी आती है, उसे हास्य-मोहनीय-कर्म का प्रभाव जानना चाहिए। विषय सामग्री मिलने से रित अर्थात् प्रीति होती है, उसे रित-मोहनीय-कर्म का प्रभाव जानना चाहिए। जीव को इष्ट्रांकी अप्राप्ति और अनिष्ट की प्राप्ति के कारण अरित अर्थात् अप्रीति होती है, यह अरित-मोहनीय-कर्म का प्रभाव जानना। उसी प्रकार भय, शोक, जुगुप्सा, घुणा, भी उस प्रकार के मोहनीय कर्म के कारण होते है।

जीव को स्त्री-संसर्ग की लालसा करानेवाला पुरुपवेद-मोहनीय-कर्म है, पुरुप ससर्ग की लालसा करानेवाला स्त्रीवेद-मोहनीय-कर्म है, और स्त्री तथा पुरुष दोनो के संसर्ग की लालसा करानेवाला नपुंसक-वेद मोहनीय-कर्म है।

जैसे चपल बन्टर कभी एक जगह शात होकर नहीं बैठता, वैसे ही मोहनीयकर्म के कारण आत्मा चचल बन जाती है और अनेक प्रकार के सावद्य कार्य करती रहती है। इसिल्टिए मोहनीय कर्म को आत्मा का कट्टर शत्रु समझना चाहिए।

मोहराजा का चार अक्षर का मत्र है 'अह मम' यानी 'मै और मेरा अभिमान-अहकार मोह की मिल्कियत है, वह आत्मा को द्वाती है, फिर भी आदमी नित्य इस मत्र को रटता रहता है। जानी पुरुष इस मंत्र मे फकत एक अत्तर वढाने के लिये कहते हैं—''नाह, न मम' 'मै कुछ नहीं हूं, मेरा कुछ नहीं है।'' इस मत्र का जप करने से मोह को जीता जा सकता है और भयकर भवसागर को पार किया जा सकता है। उन्मार्ग की मार्गरूप से देशना देनेवाला, सन्मार्ग का नाश करनेवाला, देवद्रव्य का हरण करनेवाला तथा जिन, मुनि, चैत्य और सब का विरोध करनेवाला दर्शनमोहनीय कर्म बॉघता है और कपाय तथा नोकषाय करने वाला-करानेवाला चारित्रमोहनीय कर्म बॉघता है।

आठ कर्मों में से जानावरणीय, दर्जनावरणीय, वेटनीय और मोहनीय कर्म का आपको परिचय कराया। द्येप कर्मी का परिचय अवसर दिया जायगा।

## बाईसवाँ व्याख्यान

### आठ कर्म

#### महानुभावो !

'अप्पा सो परमापा' यह महापुरुषों का टकसाछी वचन है। इसका अर्थ यह है कि, जिस आत्मा की समस्त शक्तियाँ पूर्णरूप से प्रकट हो गयी हैं, वही परमात्मा है। परमात्मा आत्मा से अतिरिक्त कोई भिन्न वस्तु नहीं है।

यहाँ प्रश्न उठता है कि, आत्मा की शक्ति पूर्णरूप से क्यों नहीं प्रकट होती १ इसका उत्तर यह है कि, उन पर जड़ कर्मों का प्रभाव है, जड़ कर्म का दबाव है। इस कारण वह पूर्ण प्रकट नहीं होती।

कर्म क्या है ? उनकी क्या शक्ति है ? आत्मा उनका बन्ध किस प्रकार करता है ? यह आपको पहले समझाया जा चुका है । चार कर्मों का वर्णन हो चुका है, शेष चार कर्मों का वर्णन शेष है । वह आज किया जाता है ।

### आयुष्य-कर्म

जिस कर्म के कारण आत्मा को एक शरीर में अमुक समय तक रहना पड़े, उसे आयुष्य-कर्म कहते है। यह कर्म कारावास के समान है। अप-राधी को मुद्दत पूरी होने तक कारावास में रहना पड़ता है, उसी तरह आत्मा को आयुष्य पूरा होने तक एक शरीर में रहना पड़ता है।

आयुष्य कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ चार हैं—(१) देवता का आयुष्य, (२) मनुष्य का आयुष्य, (३) तिर्थेच का आयुष्य और (४) नरक का आयुष्य। देवता के आयुष्य के कारण से जीव देवलोक में उत्पन्न होता है और देवता का जीवन भोगता है। मनुष्य के आयुष्य के कारण मनुष्य-लोक में उत्पन्न होता है और मनुष्य का जीवन भोगता है। तिर्यच के आयुष्य के कारण तिर्यञ्च-गति में उत्पन्न होता है और तिर्यञ्च का जीवन भोगता है। (तिर्यञ्च जव्द से जलचर, खेचर, भूचर तिर्यञ्च ही नहीं बिल्क एकेन्द्रिय, वेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और असंजी पंचेन्द्रिय जीव भी समझने चाहिएँ)। नरक का आयुष्य बाँधने से मनुष्य नरक में उत्पन्न होता है और नारकी जीवन व्यतीत करता है।

देव, मनुष्य और तिर्यञ्च सब को अपना-अपना जीवन प्रिय होता है, इसिटिए इन तीनो प्रकार के आयुष्य को ग्रुम समझना चाहिये। नारकी जीव मरण चाहते है; इसिटिए उनके आयुष्य को अग्रुम समझना चाहिये।

आप कहेंगे कि 'मनुष्यों में भी बहुत से मर जाने की इच्छा करते हैं, तो इस आयुष्य को भी अग्रम क्यों न समझे ?' पर, ऐसे लोग बहुत कम होते हैं और वे भी अत्यन्त दुखी दशा में हो तभी मर जाना चाहते है। दुःख का नाश होते ही और मुख का समय आते ही वह विचार बदल जाता है अर्थात् उन्हें जीवन अति प्रिय हो जाता है। नारकी को तो जीवन अच्छा ही नहीं लगता।

### मौत चाहनेवाले लकदृहारे की कथा

एक लकडहारा था। वह सारे दिन मेहनत करके लकड़ियाँ इकटी करता, वाजार में वेचता और अपना पेट पालता। उसके पास पहनने के पूरे कपड़े भी नहीं थे। टो लंगोटियों से अपना काम चलाता। वह गाँव के वाहर एक ट्टी-फूटी झोंपड़ी में रहता था।

उसकी उम्र करीव अस्सी वरस की थी। शारीरिक दुर्वल्ता के कारण वह अधिक परिश्रम नहीं कर सकता था। एक दिन दुःखी होकर वह जगल में भगवान् से मौत मॉगने लगा—''हे भगवान्। अब तो तू मौत भेज देता तो अच्छा था।"

उस जंगल में एक इमली के पेड पर एक भृत रहता था। (भूत को इम व्यंतर जाति का देव मानते हैं) भृत ने उसकी प्रार्थना सुनी। सुनकर उसकी परीक्षा लेनी चाही। वह पिशाच का भयकर रूप धारण करके न्मामने आया और बोला—''मैं मौत हूँ। मुझे भगवान् ने भेला है।''

लकड़हारा उसे देखकर बड़ा घबराया। अपनी इतनी दुःखी और न्टरिद्रावस्था मे भी वह सचमुच मरना नहीं चाहता था। बोला—"मैने तुझे इसलिए याद किया था कि यह लकड़ियों का बोझा उठाकर मेरे सर पर रख टे।"

तात्पर्य यह कि दुःख में भी आदमी मरना नहीं चाहता।

आयुष्य दो प्रकार का है—(१) सोपक्रम और (२) निरूपक्रम दास्त्र, विप, अग्नि तथा दूसरे अकरमातो के कारण जिसकी काल्मर्यादा हीन हो जाये, वह सोपक्रम आयुष्य है और हीन न हो सके वह निरूपक्रम है।

तिर्यञ्च और मनुष्य सोपक्रम आयुष्यवाले होते हैं। लेकिन, उसमें कुछ अपवाद हैं। असंख्यात वर्ष के आयुष्य वाले तिर्यञ्च, युगलिक मनुष्य चरम गरीरी (यानी उसी भव से मोक्ष जाने वाले) तथा शलाकापुरप (अर्थात् तीर्थेकर, चक्रवर्ती, वलटेव, वासुटेव और प्रतिवासुदेव) निरूपक्रम आयुष्य वाले होते हैं।

आतमा चार प्रकार का आयुष्य किस प्रकार बॉधता है? वह आपको चताते है। जो आत्मा अधिक आरभ करे, बहुत परिग्रह रखे और रुद्र- परिणामी हो वह नरक का आयुष्य बॉधता है। दूसरे प्राणियों को दुःख देने की कपाययुक्त प्रवृत्ति को आरंभ कहते है। भोग-उपयोग को वस्तुओं के सग्रह की कापाय-युक्त प्रवृत्ति परिग्रह कहलाती है। आज आरभ और परिग्रह दोनों की वृत्ति जोर पकड़ रही है, यह क्या जाहिर करती है?

जो आत्मा माया का सेवन करती है, वह तिर्येचका आयुष्य बाँधती

है। माया अर्थात् छल-प्रपच, कपट, दगा, कुटिल्ता, टभ, पाखण्ड, धूर्तता, स्वार्थ !

जो आत्मा अल्पारंभी, अत्पपरिग्रही, ऋज और मृदु स्वभाव वाली होती है, वह मनुष्य का आयुष्य वाँधती है—अल्पारंभी अर्थात् कम हिंसा करनेवाली अल्पपरिग्रही अर्थात् कम परिग्रह रखनेवाली ऋज और मृदुस्त्रभाववाली अर्थात् सरलता और दया के परिणाम रखनेवाली ।

जो आत्मा सरागसयम या सयमासयम पालती है, अकाम निर्जरा करती है, बालतप करती है वह देवका आयुष्य बॉधती है। सम्पूर्ण कपाय छूटने से पहले का चरित्रसरागसंयम है। आशिक विरित यानी देश-विरित सयमासयम है। इच्लारहित त्याग से जो कर्म निर्जरा होती है, वह अकामनिर्जरा है। अज्ञान पूर्वक किया जाने वाला तप बालतप है। इसका अर्थ यह हुआ कि व्रतनियम और जपतप विना समझे भी करनेबाल देवताका आयुष्य बॉधता है।

#### नामकर्म

जिस कर्म के कारण आत्मा शुभ-अशुभ शरीरादि धारण करती है, उसे नामकर्म कहते है। चित्रकार की तरह यह कर्म आत्माके लिए अच्छा-बुरा रूप, रंग, अवयव, यश, अपयश, सौभाग्य, दुर्भाग्य आदि का निर्माण करता है।

नामकर्म की मूल उत्तर प्रकृतियाँ ४२ है। १४ पिंडप्रकृति, ८ प्रत्येक प्रकृति, १० स्थावरदशक और १० त्रसदशक। इनमें पिंडप्रकृति के उपमेद ७५ है। इनके अलावा प्रत्येक प्रकृति के ८, स्थावरदशक के १० और त्रसदशक के १० मेद मिलकर नामकर्म की कुल १०३ उत्तर-प्रकृतियाँ होती हैं।

जिनमे दो, तीन या अधिक प्रकृतियाँ साथ हो ने पिंड प्रकृतियाँ कहलाती हैं। उनके १४ प्रकार है (१) गति, (२) जाति, (३) गरीर, (४) उपाग (५) वधन, (६) मधात, (७) संहनन, (८) सस्थान, (९) वर्ण, (१०) रस, (११) गध (१२) स्पर्श, (१३) आनुपूर्वी, और (१४) विहायोगित ।

गित शब्द का सामान्य अर्थ है—जाना । लेकिन, यहाँ एक भव से दूसरे भव में जाने की क्रिया के लिए उसका प्रयोग हुआ है। उदाहरण के रूप में जब कोई आत्मा मनुष्य-भव का आयुष्य पूरा करके देवता के भव में जाने के लिए प्रस्थान करे, तो उस अण से लेकर वह जब तक देवता के भव में रहे, तब तक देवगित कहलायेगी। दूसरी गितयों के लिए भी इसी प्रकार समझना।

गित चार हैं—(१) नरक, (२) तियंच, (३) मनुष्य और (४) देव । जास्त्रों में पचमगित शब्द का भी प्रयोग हुआ है। उस गित को केवल कर्मरिहत आत्मा ही प्राप्त करती हैं—कर्म वाले नहीं। कर्म वाली आत्मा तो इन चार गितयों में ही भ्रमण करते रहते हैं और अपने कर्मों का फल भोगते हैं। इनमें में किसी गित में उत्पन्न करानेवाला कर्म गितनाम कर्म है।

जाति पाँच है—(१) एकेन्द्रिय, (२) वेइन्द्रिय, (३) तेइन्द्रिय, (४) चौइन्द्रिय और (५) पचेन्द्रिय। इन पाँच जातियों में से किसी भी एक जाति में उत्पन्न कराने वाला कर्म जाति नामकर्म है। ससार के सक जीव इन पाँच जातियों में समा जाते हैं।

शरीर जीव के लिए किया करने का साधन है। उसके पॉच प्रकार हैं—(१) औदारिक, (२) वैकियक, (३) आहारक, (४) तैजस और (५) कार्माण । । । ।

<sup>\*</sup>पच सरीरा प्रण्यत्ता त जहा श्रीरालिए वेडिव्विण श्राहारण तेयए कम्मए पन्नवणा सूत्र १७६।

इन पॉच दारीरों में से किसी भी दारीर की प्राप्ति कराने वाला जारीरनाम कर्म है।

उपांग मस्तक, दो हाथ, दो पैर, उटर, पीठ, जॉब, आदि अग और ठॅगली, नाक, ऑख, कान, जीभ, आदि उपांग और नख, रेखा, बाल, रोम आदि अगोपाग पहले तीन गरीरो को होते है। इसलिए उपाग के तीन भेद माने गये हैं। औटारिक उपाग, वैक्रियक उपाग और आहारक उपाग। यहाँ उपाग शब्द से अग, उपाग और अंगोपाग समझना चाहिए।

यंधन—पहले बॉधे हुए और नये बॅधते हुए कमों को साथ जोड़े, एकमेक करे, सो वन्धन नामकर्म कहलाता है। उसके पॉच प्रकार है—(१) औदारिक बन्धन, (२) वैक्रियक बन्धन, (३) आहारक बन्धन, (४) तैजस चन्धन और (५) कार्माण बन्धन।

कर्म की सत्ता के आश्रित १५ वन्धन है। वे यह है—(१) औटारिक-औटारिक-मिश्र, (२) औदारिक-तेजस, (३) औटारिक-कार्मण, (४) औदारिक-तेजस-कार्मण, (५) वैक्रियक-वैक्रियक-मिश्र, (६) वैक्रियक त्तेजस, (७) वैक्रियक-कार्मण, (८) वैक्रियक-तेजस-कार्मण, (९) आहारक आहारक मिश्र, (१०) आहारक तेजस, (११) आहारक कार्मण, (१२) आहारक-तेजस-कार्मण, (१३) तेजस-तेजस-मिश्र, (१४) तेजस-कार्मण और (१५) कार्मण-कार्मण।

संघात—टरॉंती जैसे वास के समूह को इकटा करती है, वैसे ही न्यवात नामकर्म औदारिक आदि पुद्गलों को इकटा करता है। उसके 'पॉच प्रकार है—(१) औदारिक-सद्यात-नामकर्म, (२) वैक्रिय-संघात नामकर्म, (३) आहारक-संघात-नामकर्म, (४) तैजस-संघात-नामकर्म और (५) कार्मग-सत्रात-नामकर्म।

संहतन अर्थात् शरीर का वन्धन, वह ६ प्रकार का है : वज्रऋपम-नाराच आदि । संस्थान अर्थात् आकृति । यह भी ६ प्रकार की होती है समय तुरस्त्रादि।

वर्ण-गरीर, अग, उपाग, अगोपाग, आदि के वर्ण का कारण वर्णनामकर्म है। वर्ण पॉच हैं—(१) लाल, (२) पीला, (३) सफेद, (४) नील और (५) स्थाम।

रस—गरीर आदि के रस का कारण रसनामकर्म है। रस पाँच है—(१) मीठा, (२) खद्दा, (३) कषाय (कसैला), (४) कड़वा और (५) चरपरा।

गंध—गध के दो प्रकार हैं : (१) सुगंध और (२) दुर्गन्ध।

स्पर्श—गरीर आदि के स्पर्श का कारण स्पर्श नामकर्म है। स्पर्श आठ हैं: (१) जीत, (२) उष्ण, (३) स्निग्ध, (४) रुक्ष, (५) मृदु, (६) कठिन, (७) हलका और (८) भारी।

श्रातुपूर्वी—देह छोडने के बाद जीव, बॉधी हुई गति के अनुसार, नयी गित में पहुँचता है। उसे इस गित में पहुँचाने वाला कर्म आनुपूर्वी नामकर्म है। उसके चार प्रकार हैं: (१) देवानुपूर्वी, (२) मनुष्यानुपूर्वी, (३) तिर्यञ्चानुपूर्वी और (४) नरकानुपूर्वी।

विद्यायोगिति—जीव की गमनागमन प्रवृत्ति में नियामक होनेवाला कर्मिवहायोगिति-नामकर्म है। उसके दो प्रकार है: ग्रुम विहायोगित और अग्रुम विहायोगित। इस और हाथी की गित ग्रुम गिनी जाती है और ऊँट और कौवे की अग्रुम गिनी जाती है।

अ छह सहनन तथा छह सस्थान के लिए देखिए तीसरा व्याख्यान।

इस तरह १४ पिंडप्रकृतियों की ७५ उप-प्रकृतियाँ हुई ३ जो प्रकृति अकेली हो, पिंडरूप न हो वह प्रत्येकप्रकृति कहलाती है। उसके आठ प्रकार हैं: (१) अगुरुल्यु, (२) उपघात, (३) पराघात, (४) आतप, (५) उद्योत, (६) व्यासोच्छवास, (७) निर्माण और (८) तीर्थंद्वर।

त्रगुरुलघुनामकर्मः इस कर्म के उदय से जीव को ऐसा सम-शरीर प्राप्त होता है, जो न अति भारी होता है, न अति हल्का।

उपघातनामकर्मः इस कर्म के उद्य से जीव चोरटॉत, रसोली अधिक उँगली, कम उँगली, आदि से उपघात या दुःख पाता है।

पराघातनामकर्मः इस कर्म के उदय से जीव अपनी उपस्थिति या वचनत्रल से दूसरे पर अपना प्रभाव डाल सकता है।

श्रातपनामकर्म: इस कर्म के उदय से जीव का शरीर तापयुक्त होता है। स्त्र्य के विमान में पृथ्वीकाय के जीव हैं। उनका शरीर शीतल होते हुए भी दूर से वे दूसरों को ताप देते हैं। उन्हें आतपनामकर्म का उदय समझना चाहिए। उनके सिवाय और किन्हीं जीवों को आतपनामकर्म का उदय नहीं होता। अग्नि में रहनेवाले जीव को आतपनामकर्म का उदय होता है या नहीं ? इसका उत्तर यह है कि उन्हें आतपनामकर्म का उदय नहीं होता वरन् उण्णस्पर्श और लालवर्ण का उदय होता है।

पाठक की सुविधा के लिए उसकी तालिका नीचे दी जाती है .—

⊏ सस्थान ६ ६ वर्ष ५ १० रस ५ ११ गध २

१२ स्पर्श = १३ झानुपूर्वी ४

१४ विद्यायोगित २

कुल ७५

उद्योतनामकर्म: इस कर्म के उटय से जीव का शरीर शीतप्रकाश-रूप उद्योत करता है। ज्योतिपों के विमान के जीव इस प्रकार के होते हैं। जुगनू और कितनी ही वनस्पति आदि के जीव भी इस प्रकार के होते हैं। यित और देव के उत्तरवैक्षिय शरीर में भी उद्योतनामकर्म का उटय होता है।

श्वासोच्छ्यासनामकर्म : इस कर्म के उदय से जीव को श्वासोच्छ-वास ( ऊँचा श्वास और नीचाश्वास ) छेने की लिब्ध प्राप्त होती है।

निर्माणन(मकर्म: इस कर्म के उदय से जीव अगोपाग का निर्माण करता है।

तीर्थकरनामकर्म: इस कर्म के उदय से जीव तीनो भुवन मे पूज्य-नीय होता है, तथा चौतीस अतिशय, पैंतीस गुणवाली वाणी और अष्ट महाप्रातिहार्य युक्त बनता है। तीर्थं क्कर नामकर्म का उदय केवलज्ञान पाने पर ही होता है, उससे पहले नहीं।

स्थावरदशक और त्रसदशक ये दोनो प्रतिपक्षी हैं, इसलिए इनका विचार साथ ही करेंगे। स्थावरनामकर्म से प्रारम्भ होनेवाली १० प्रकृतियाँ स्थावरदशक हैं और त्रसनामकर्म से शुरू होनेवाली १० प्रकृतियाँ त्रसदशक हैं। दोनो की मिलकर कुल २० प्रकृतियाँ होती हैं।

स्थावरनामकम से जीव को स्थावरपन प्राप्त होता है। वह एक स्थान से दूसरे स्थान पर गमनागमन नहीं कर सकता।

त्रसनामकर्म से जीव को त्रसपन प्राप्त होता है। वह एक स्थान से दूसरे स्थान को गमनागमन कर सकता है। पृथ्वीकाय, अपकाय, तेज काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय के जीव स्थावर हैं। बेइन्द्रिय और उनके आगे के जीव त्रस हैं।

स्क्मनामकर्मसे जीव को अति स्क्ष्म शरीर प्राप्त होता है जो कि किसी भी इन्द्रिय से नहीं जाना जा सकता और वाद्रनामकर्म से जीव को स्थूल शरीर प्राप्त होता है जो कि इन्द्रियों से जाना जा सकता है। श्रपर्याधनामकम से जीव अपने लिए प्राप्त करने योग्य पर्याप्ति पूरी नहीं कर सकता । पर्याप्तनामकमें से जीव अपने लिए प्राप्त करने योग्य पर्याप्ति पूरी कर सकता है । पर्याप्ति ६ है । उनकी जानकारी पहले दी जा चुकी है । हर जीव आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति और इन्द्रियपर्याप्ति तो सम्पूर्णतः पूरी करता ही है । उसकी शेप पर्याप्तियों में भजना होती है । इसीलिए जीव के पर्याप्त और अपर्याप्त ऐसे दो भेद होते हैं ।

साधारणनामकर्म से अनत जीवों का एक साधारण गरीर होता है और प्रत्येकनामकर्म से हर एक जीव को अपना स्वतंत्र शरीर होता है।

श्रस्थिरनामकर्म से अपने स्थान पर रहनेवाले अवयव अस्थिर होते है, जैसे कि जीभ, उँगल्यिं, हाथ, पैर, आदि । और स्थिरनामकर्म से अपने स्थान पर रहनेवाले अवयव स्थिर होते है, जैसे कि दॉत हिंडुयाँ आदि ।

श्रश्चभनामकर्म से नाभि के नीचे का गरीर अप्रगस्त होता है; अर्थात् उसके स्पर्श से दूसरे को अप्रीति होती है। और, श्रभनामकर्म से निभ के ऊपर का शरीर प्रगस्त होता है अर्थात् उसके स्पर्श से दूसरे को प्रीति होती है।

दुःस्वरनामकर्म से स्वर कर्कग और अरुचिकर होता है और सुस्वरनामकर्म से स्वर मधुर और सुखदायी होता है।

दुर्भगनामकर्म से जीव सबको अप्रिय लगता है और सुभगनाम कर्म से सबको प्रिय लगता है।

अनादेयनामकर्म से जीव के वचन दूसरे को मान्य नहीं होते और श्रादेयनामकर्म से जीव के वचन दूसरे को मान्य होते है।

श्रयशःकीर्तिनामकर्म से जीव चाहे जितना काम करने पर भी यश या कीर्ति नहीं पाता । और यशःकीर्तिनामकर्म से जीव थोड़ा काम

३३७

करने पर भी यहा या कीर्ति पाता है। यहाँ यहा शब्द से अमर्थादित क्षेत्र में प्राप्त हुई ख्याति समझनी चाहिए।

नामकर्म के ग्रुम और अग्रुम ये दो सामान्य मेद है। ग्रुमनामकर्म से ग्रुम वस्तुऍ मिलती हैं, अग्रुमनामकर्म से अग्रुम। जो जीव मन, वचन, काया की प्रवृत्ति में एकस्त्रता नहीं रखते, टाभिक प्रवृत्ति करते हैं, उन्हें अग्रुमनामकर्म वॅधता है और इसके विपरीत प्रवृत्ति करनेवाले को ग्रुमनामकर्म वॅधता है।

दर्शनिवशुद्धि, विनयसम्पन्नता, आदि बीस स्थानको में से एक दो या अधिक स्थानकों को स्पर्श करनेवाला तीर्थेङ्कर नाम कर्म बॉधता है।

#### गोत्रकर्म

जिसके कारण जीव को उच्चता-नीचता प्राप्त होती है, वह गोत्रक्रमें कहलाता है। उसके दो प्रकार है: (१) उच्चगोत्र और (२) नीच-गोत्र। प्रख्यात कुलवान कुल में जन्म दिलानेवाला उच्चगोत्र कहलाता है। और अख्यात या निंद्य कुल में जन्म दिलाने वाला नीच गोत्र कहलाता है।

स्विनंदा, परप्रशासा, सद्गुणों का उद्भावन और असद्गुणो का आच्छादन एवं विनय तथा नम्रता द्वारा तथा मदरिहत पठन-पाठन की प्रवृत्ति द्वारा जीव उच्चगोत्र वाँधता है। परिनन्दा, आत्मप्रशासा, असद्-गुणों के उद्भावन, सद्गुणों के आच्छादन और मद वगैरह से नीच-गोत्र बाँधता है।

अपनी भूठें देखना और आत्मा को ठपका देना स्विनन्द्रा है; और दूसरों की जुराई करना, दूसरों के दोष गिनना परिनन्दा है। दूसरों के अच्छे गुणों की प्रशसा करना परप्रशसा है और अपनी बडाई खुद करना आत्मप्रशसा है। दूसरों के सद्गुणों को प्रकाशित करना सद्गुणों का उद्भावन है। और, दूसरों के दुर्गुणों को कहते फिरना असद्गुणों का उद्भावन है। किसी के दुर्गुणों को टकना असद्गुणों का अच्छादन है और किसी के गुण टकना सद्गुणों का आच्छादन है।

#### अन्तरायकर्म

जिस कर्म के कारण आत्मा की लिब्ध ( शक्ति ) में अन्तराय पढे, विब्न आये वह अन्तरायकर्म कहत्वता है। उसकी उत्तर प्रकृतियाँ पाँच ईं:(१) दानातराय, (२) लामातराय, (३) मोगान्तराय, (४) उपमोगातराय और (५) वीर्यातराय।

हम किसी के पास कुछ छेने गये। देनेवाला सुयोग्य है, देने का मन है, देने की सामग्री मौजूद है, फिर भी देने का उत्साह नहीं होता। वहाँ देनेवाले के लिए दानातग्य और छेने वाले के लिए लाभांतराय है। लाभा-तराय टूटता है तो लाभ होता है, अन्यथा नहीं होता।

रोज नयी वस्तु भोगने में आवे वह भोग है। और एक ही वारवार भोगी बाये वह उपमोग है। भोग्य वस्तु तैयार हो मगर उसका भोग न किया जा सके तो वह भोगांतराय है।

उपभोग की वस्तु ( जैमे पत्नी, आदि ) मौजूद हो मगर उसका उपभोग न हो सके, तो वह उपभोगान्तराय है।

' कोई कहे कि 'ऐसा पाप का साधन न मिले, उसमे अन्तराय आवे, तो हम पाप ने वच जावेंगे।' ऐसा कहना ठीक नहीं है, कारण कि वहाँ भोगोपभोग की इच्छा है किर भी भोग नहीं सकते, इसलिए दुःख होता है। अगर आप समझबृझकर भोग-उपभोग न करें तो पाप से बच सकते है और आपकी आत्मा को सुख-शांति का अनुभव हो।

मनुष्य जवान है, कसरत करता है, खाता-पीता है, फिर भी शक्ति न आवे तो उसका कारण वीर्योतराय है। व्रतनियम स्वीकारने मं, एव त्याग-वृत्ति विकसित करने मं जो उत्साह प्रकट करना चाहिए वह प्रकट न कर मकने का कारण भी वीर्योतराय है।

जिनपूजा का निपेध, हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन, परिग्रह, रात्रि-मोजन, आदि मं तत्परता, मोक्षमार्गं मं दोप बताकर विच्न डाल्ना; साधुओं को भात-पानी, उपाथ्रय-उपकरण, औषध, आदि देने का निपेध करना, दूसरे जीवो का टान लाभ-भोग-उपभोग में अन्तराय करना, मित्राटिक के प्रयोग से दूसरे का वीर्य हनना, छेदन-भेदनादि से दूसरे की इन्द्रियों की शक्तियों का नाश करना, आदि कारणों से अन्तराय कर्म का चन्य होता है।

इस तरहे आठ कमों की उत्तर प्रकृतियाँ १५८ हुई । उनकी तालिका न्यहाँ दी जाती है—

| ज्ञानावरणी | कर्म | की उत्तर प्रकृति |    |                                       | <b>પ</b> |  |
|------------|------|------------------|----|---------------------------------------|----------|--|
| दर्शनावरणी | 3.5  | 13               | "  |                                       | 9        |  |
| वेदनीय     | 53   | "                | "  |                                       | २        |  |
| मोहनीय     | 33   | "                | ,, |                                       | २८       |  |
| आयुष्य     | ,,   | ,,               | 33 |                                       | K        |  |
| नाम        | 33   | 53               | "  |                                       | १०३      |  |
| गोत्र      | ,,   | ,,               | ,, |                                       | २        |  |
| अन्तराय    | "    | 13               | "  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ५        |  |
|            |      |                  |    | कुल                                   | १५८      |  |

आठ कमों मे से जानावरणीय, दर्जनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय ये चार कर्म घाती कहलाते हैं, कारण कि वे आत्मा के मूल गुणो—ज्ञान, दर्जन, क्षायक सम्यक्त्व तथा चारित्र और वीर्य का घात करते हैं। रोष चार कर्म—वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र अघाती कहलाते हैं, कारण कि वे आत्मा के मूल गुणो का घात नहीं करते।

आतमा की सच्ची लड़ाई घाती कर्मों के साथ ही है। घाती कर्म दूर हो जाय तो केवलजान और केवलदर्शन प्रकट हो जाय तथा वह आत्मा अवश्य मोत्त जाये। शेष चार कर्मों का अन्त समय पर नाश हो जाय।

कर्मों के सम्बन्ध में अभी बहुत कहना है, वह अवसर पर कहा जायगा।

# तेईसवाँ व्याख्यान

#### अध्यवसाय

महानुभावो ।

कर्म के विषय में हम आगे बढ़ते जा रहे है और उसकी परिभाषा से क्रमशः परिचित होते जा रहे हैं। आज कर्म-साहित्य में वारवार प्रयोग होनेवाले 'अध्यवसाय' शब्द से आपको परिचित कराना है।

## अध्यवसाय का अर्थ

किसी साहित्यकार से प्छिए—''अध्यवसाय का अर्थ क्या है ?'' तो, वह तुरत कहेगा—''प्रयत्न, मेहनत या उत्साह।'' यह प्रश्न किसी दार्श- निक से पूछें तो उनसे भिन्न उत्तर मिलेगा। नैयायिक उसका अर्थ 'निश्चय' करते हैं। वेदान्ती उसका अर्थ 'वुद्धि-धर्म' करेंगे। साख्यमत वाले कहेंगे कि, अध्यवसाय का अर्थ 'वृत्ति' या 'ज्ञान' है। लेकिन, हम जैन 'आत्मा के परिणाम' की सूचना के लिए उसका उपयोग करते है। अध्यवसाय अर्थात् आत्मा का परिणाम!

#### अध्यवसाय की महत्ता

विचार, ट्यान, इच्छा ये सब आत्मा के परिणाम पर अवलित हैं; इसलिए अध्यवसाय का स्थान जीवन-निर्माण में अत्यन्त महत्वपूर्ण है। अगर, अध्यवसाय ग्रुम हीं तो जीवन उत्तम बनेगा और अग्रुम अध्यवसाय खराबी पैदा करने में कोई कसर नहीं रखते। प्रगति और अवनित अध्यवसाय पर ही निर्मर है, यह बात आपके मन में बराबर बैठ जानी चाहिए।

प्रसन्नचन्द्र राजिष की कथा सुनिए, आपको इस कथन की प्रतीति हो जायगी।

#### प्रसन्नचन्द्र राजिं की कथा

एक बार त्रिभुवन तारक जगद्वद्य चरम तीर्थं हर श्री महावीर प्रभु राजगृही-नगरी के बाहर उद्यान में समवसरे। उनके साथ तपस्वी, ज्ञानी और ध्यानी मुनिवरों का विशाल समुदाय था। उनमें प्रसन्नचन्द्र-नामक राजिं व्यान के अभ्यासी थे। वे अपना अधिकाश समय ध्यान में ही व्यतीत करते थे। उद्यान के एक सिरे पर वे ध्यानिनष्ठ थे। ध्यान में वे एक पैर पर खड़े थे, उनके दोनों हाथ ऊँचे थे और उनकी दृष्टि सूर्य के सामने स्थापित थी। पहले ऐसे उप्र ध्यान बहुत किये जाते थे। आजकल वह प्रवृत्ति मंद, बल्कि अतिमन्द है।

श्रेणिक राजा को उद्यानपालक द्वारा समाचार मिला कि सर्वेश एवं सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महावीर नगर के बाहर उद्यान में समवसरे हैं। यह जानकर उन्होंने अपने पुत्रपरिवार के साथ दर्शन के लिये जाने की तैयारी की। देव या गुरु के दर्शन को जाना हो तो हृदय में उल्लास धारण करना चाहिए और वस्त्रालकार भी सुन्दर रीति से पहनना चाहिए। गृहस्थों का यह आचार है। राजा जाये तो पूरे ठाठ से जाये ताकि दूसरे लोगों को भी दर्शन की भावना जाग्रत हो।

श्रेणिक राजा एक जुदूस के साथ प्रमु के दर्शन को चले। उसमें बहुत में हाथी थे, बहुत से घोड़े थे, रथ और पैटल भी बहुत-से थे। उस जुद्ध के आगे-आगे दी सिपाही चल रहे थे। उनमें से एक का नाम सुमुख और दूसरे का नाम दुर्मुख था। कदाचित्, उनके बोलने की रीति पर से इी ये नाम पड़े थे।

# तेईसवाँ व्याख्यान

#### अध्यवसाय

महानुभावो ।

कर्म के विषय में हम आगे बढ़ते जा रहे हैं और उसकी परिभाषा से क्रमशः परिचित होते जा रहे हैं। आज कर्म-साहित्य में वारवार प्रयोग होनेवाले 'अध्यवसाय' बब्द से आपको परिचित कराना है।

## अध्यवसाय का अर्थ

किसी साहित्यकार से पूछिए—''अध्यवसाय का अर्थ क्या है ?'' तो, वह तुरत कहेगा—''प्रयत्न, मेहनत या उत्साह ।'' यह प्रश्न किसी दार्श-निक से पूछें तो उनसे भिन्न उत्तर मिलेगा। नैयायिक उसका अर्थ 'निश्चय' करते हैं। वेदान्ती उसका अर्थ 'बुद्धि-धर्म' करेगे। साख्यमत वाले कहेंगे कि, अध्यवसाय का अर्थ 'बुत्ति' या 'ज्ञान' है। लेकिन, हम जैन 'आत्मा के परिणाम' की सूचना के लिए उसका उपयोग करते हैं। अध्यवसाय अर्थात् आत्मा का परिणाम!

### अध्यवसाय की महत्ता

विचार, लगन, इच्छा ये सब आत्मा के परिणाम पर अवलिवत है; इसिल्ए अध्यवसाय का स्थान जीवन-निर्माण मे अत्यन्त महत्वपूर्ण है। अगर, अध्यवसाय ग्रुम हों तो जीवन उत्तम बनेगा और अग्रुम अध्यवसाय खराबी पैदा करने में कोई कसर नहीं रखते। प्रगति और अवनित अध्यवसायों पर ही निर्भर है, यह बात आपके मन में बराबर बैठ जानी चाहिए। प्रसन्तचन्द्र राजर्षि की कथा सुनिए, आपको इस कथन की प्रतीति हो जायगी।

## प्रसन्नचन्द्र राजिए की कथा

एक बार त्रिभुवन तारक जगद्वंद्य चरम तीर्थं क्कर श्री महावीर प्रभु राजगृही-नगरी के बाहर उद्यान में समवसरे। उनके साथ तपस्वी, ज्ञानी और ध्यानी मुनिवरों का विशाल समुदाय था। उनमें प्रसन्नचन्द्र-नामक राजिं ध्यान के अभ्यासी थे। वे अपना अधिकाश समय ध्यान में ही च्यतीत करते थे। उद्यान के एक सिरे पर वे व्याननिष्ठ थे। ध्यान में वे एक पैर पर खड़े थे, उनके दोनों हाथ ऊँचे थे और उनकी दृष्टि सूर्य के सामने स्थापित थी। पहले ऐसे उग्र ध्यान बहुत किये जाते थे। आजकल वह प्रवृत्ति मंद, बल्कि अतिमन्द है।

श्रेणिक राजा को उद्यानपालक द्वारा समाचार मिला कि सर्वेश एवं सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महावीर नगर के बाहर उद्यान में समवसरे हैं। यह जानकर उन्होंने अपने पुत्रपरिवार के साथ दर्गन के लिये जाने की तैयारी की। देव या गुरु के दर्गन को जाना हो तो हृदय में उल्लास धारण करना चाहिए और वस्त्रालकार भी सुन्दर रीति से पहनना चाहिए। गृहस्थों का यह आचार है। राजा जाये तो पूरे ठाठ से जाये ताकि दूसरे लोगों को भी दर्गन की भावना जाग्रत हो।

श्रेणिक राजा एक जुलूस के साथ प्रमु के दर्शन को चले। उसमें बहुत से हाथी थे, बहुत से घोड़े थे, रथ और पैटल भी बहुत-से थे। उस जुलूस के आगे-आगे दी सिपाही चल रहे थे। उनमें से एक का नाम मुमुख और दूसरे का नाम दुर्मुख था। कदाचित्, उनके बोलने की रीति पर से इी ये नाम पड़े थे। 'उसके बाद उन्होंने जैसे ही सर पर हाथ रखा कि, उन्हें लोच किया हुआ मस्तक याद आया और उनका कोध उतर गया। वे विचारने लगे— 'मैने तो सदा के लिए सामायिक-व्रत (चिरत्र) ले रखा है; चारित्र-धारण किया है; मन, वचन, काय से किसी भी जीव की हिंसा न करने की प्रतिज्ञा ले रक्खी है। लेकिन, यह क्या किया ? सचमुच! मैं धर्म-ध्यान चूक गया और रौद्र-ध्यान में चढ़ गया! जहाँ सब जीवों के प्रति मैत्री-भाव रखना है, वहाँ पुत्र के प्रति राग कैसा और मित्रयों के प्रति द्वेप कैसा हा! हा! मेरे इस दुष्ट कृत्य को धिकार है। में इस दुष्कृत्य की निन्दा करता हूँ, गहाँ करता हूँ और इन दुष्ट अध्यवसायों में से अपने आत्मा को खींचे लेता हूँ।" हे राजन्! जब वे ऐसा विचार कर रहे थे, तब तुमने दूसरा प्रक्रन किया, तो मैने कहा कि वे सर्वार्थसिद्धि-विमान में देव बनेंगे।

''बाद में भी उनके अध्यवसायों की ग्रिडि चाल रही और वे उत्तरो-त्तर आगे बढते हुए क्षपकश्रेणी पर आरूढ हुए। वहाँ उन्होंने चारों घाती कर्मों का नाश किया और उन्हें केंबलजान उत्पन्न हुआ।''

प्रमु से ऐसा उत्तर सुनकर, राजा श्रेणिक का समाधान हुआ। आत्मा गुभ अध्यवसायों से चढता है और अगुभ अध्यवसायों से गिरता है, यह इस कथा का मुख्य वोध है। उपरात इसमें से हम तीन निष्कर्ष निकाल सकते हैं—

- (१) आत्मा का अध्यवसाय हमेशा एक सा नहीं रहता; पर वह बदलता रहता है।
- (२) आत्मा ग्रुम अव्यवसाय से अग्रुम अध्यवसाय में और अग्रुम अव्यवसाय से ग्रुम अध्यवसाय में आता रहता है।
- (३) अध्यवसायों के परिवर्तन में निमित्त काम करते हैं। अशुभ , निमित्त से अशुभ अध्यवसाय और शुभ निमित्त से शुभ अध्यवसाय शुरू हो जाते हैं।

## अध्यवसायों की संख्या

आत्मा के अध्यवसाय बटलते रहते हैं और नये नये पैदा होते रहते हैं; इसलिए उनकी सख्या का बहुत बड़ी होनी स्वाभाविक हैं। आकाश के स्तारो और पृथ्वी के रजकणो की तरह वे गिने नहीं जा सकते। उनके भेट और स्थानक असंख्यात माने गये हैं।

अध्यवसाय न बदलते रहते, तो उन्निति तथा अवनिति का अनुभव न होता, कमों की स्थिति का वैचिन्य भी दिखलायी न देता।

### अष्यवसाय किसको होते हैं!

प्रश्न—आत्मा निगोद में जडप्रायः अवस्था में होता है, तब उसे -अध्यवसाय होते हैं क्या ?

उत्तर—आत्मा निगोद में जड़प्रायः अवस्था में होता है, तब भी उसे अध्यवसाय होते हैं। अगर उसकी अध्यवसाय न हो तो 'उसमें और कड़ में अतर ही क्या रहे १ अध्यवसायों के कारण तो उसका कर्मबन्धन चाल्द्र रहता है। एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय, चार-इन्द्रिय और पचेन्द्रिय जीवों में भी अध्यवसाय होते ही हैं। केवल वीतराग आत्मा को नंकल्प-विकल्परूप अध्यवसाय नहीं होते।

**प्रश्न**—वनस्पति को भी अध्यवसाय होते हैं, इसका कोई प्रमाण ?

उत्तर—वनस्पित को भी अध्यवसाय होते हैं, ऐसा हमारे शास्त्र कहते हैं। यही बड़ा प्रमाण है। आप लैकिक प्रमाण चाहते हो तो वह भी प्राप्त हो सकता है। सुप्रसिद्ध वैज्ञानिक जगदीशचन्द्र बोस ने प्रयोगो से सिद्ध करके दिखला दिया है कि, वनस्पित को भी, हमारी तरह हर्ष, शोक, भय, चिन्ता, आदि होती हैं और उनका उनके जीवन-व्यवहार पर प्रमाव पड़ता है। लगन अध्यवसायों के बिना सभव नहीं हैं, इसलिए यह हिनक्षित है कि वनस्पित को भी अध्यवसाय होते हैं। उन्होंने उद्यान के सिरे पर ध्यानाविस्थित प्रसन्नचन्द्र राजिप को देन्या । सुमुख बोला—'देखा इन मुनिवर को १ कैसा उप ध्यान धर रहे हैं । बिरले ही ऐसी उप्र तपस्या कर सकते हैं । बारबार धन्यवाद है, इनको ।"

यह सुनकर दुर्मुख ने कहा—''हॉ, देखा इन मुनिवर को ! इन्हें में वरावर पहचानता हूं । ये हैं, पोतनपुर के राजा प्रसन्नचन्द्र ! इन्होंने अपने दूध-पीते वालक पर राज्य का भार डाल कर यह रास्ता लिया है । लेकिन, इनके पीछे राज्य की क्या हालत हो रही है उसकी इनको क्या खबर ' जिन मंत्रियों को इन्होंने कार्य भार सोपा था, उनकी नीयत विगड़ गयी है और वे लोग राज्य को हथियाने के अनेक पड्यत्र कर रहे हैं । इनके अन्तःपुर की सब रानियाँ इसी कारण नाइा को प्राप्त है और वाल-राजा उनके जिकने में आ गया है, आजकल में ही उस वेचारे का कच्चूमर निकल जायेगा। जो पिता अपने पुत्र के हित में वेदरकार रहे, उसे मैं अधर्मी और पापी समझता हूं और उसे हजार वार धिकारता हूं !"

इस तरह बातें करते हुए वे वहाँ से निकल गये । कुछ देर मे श्रेणिक राजा वहाँ आये और ध्यान-मग्न मुनिवर को वन्दन किया। फिर, वे प्रमुमहावीर के समीप पहुँच कर उनकी धर्मटेशना सुनने लगे। वहाँ अवसर देखकर उन्होंने पूछा—''हे प्रभो। मैंने रास्ते में ध्यान-मग्न प्रसन्नचन्द्र राजर्षि की वन्दना की। अगर वे उस स्थिति में कालधर्म पाते तो किम गित में जाते ?" प्रभु ने कहा—''मातवें नरक में।"

यह जवाव सुनकर श्रेणिक राजा विचार में पड गये। सुनि को नरक-गमन नहीं हो सकता और यह सुनि तो ध्यानमग्न हैं; फिर भी प्रभु ने ऐसा कैसे कहा १ मेरे सुनने में तो गलती नहीं हो गयी १ शायद ऐसा ही हो, इसलिए उन्होंने फिर प्रश्न किया—''हे प्रभो। प्रसन्नचन्द्र राजिंफ यदि अभी काल धर्म पार्ये तो किस गित में जायेगे १'' प्रभु ने कहा— ''वे सर्वार्थसिद्धि-विमान में देव बनेंगे !'' यह उत्तर मुनकर श्रेणिक को वड़ा आश्चर्य हुआ—प्रभु ने क्षण भर पहले सातवाँ नरक कहा और अब सर्वार्थसिद्धि-विमान कहते हैं! उनके मन में कुछ मनोमथन चला कि, दुदुभि वजने लगी और जयनाट होने लगे। श्रेणिक राजा ने प्रा—"हे प्रभु! यह दुंदुभि क्यों वज रही हैं? और, जयनाद कैसा हो रहा हैं?"

प्रमु ने कहा—''हे राजन्! प्रसन्नचन्द्र-राजर्षि को नेवलजान प्रकट हुआ है, इसलिए देव-दुंदुभि वजा रहे है और जयनाद कर रहे है।''

यह उत्तर सुनकर राजा श्रेणिक को और भी आश्चर्य हुआ। समार्धान प्राप्त करने के लिए उन्होंने प्रभु से कहा—"प्रभो। ये आश्चर्यभरी घटनाएँ मेरी समझ मे नहीं आयी, कृपाकर इनका रहस्य समझाइए।"

प्रभु महावीर बोले—"राजन् । जब तुम यहाँ आ रहे थे, तब तुम्हारे जुल्रस के आगे चलने वाले टो सिपाही प्रसन्तचन्द्र ऋपि के विषय में जो चातें करते आ रहे थे, वह उन्होंने सुनीं तो ध्यान से विचलित हो गये। उस समय उन्हें ऐसा विचार आया—"आज तक मैने जिनका सम्मान किया, जिनपर पूरा विश्वास रखा, वे ऐसे कृतव्न निकले! क्या वे मेरे बाल कुँवर को मार डालेंगे ? नहीं-नहीं, मैं ऐसा नहीं होने दूंगा। मैं इन दुष्टों की शान ठिकाने लगा दूंगा।" ऐसा विचार करते हुए वे कोधायमान हुए और वह कोध बढता ही गया। ऐसा करने से वे अपना सामायिक-व्रत चूक गये। वे उनके साथ भयकर काल्पनिक युद्ध करने लगे। शस्त्रों से उनका मुकावन्त करते रहे। यहाँ तक कि उनके सब शस्त्र समाप्त हो गये और दुश्मन भी खत्म हो गये। लेकिन, एक बाकी रह गया। तब उनको विचार आया—"अपनी लोहे की टोपी से इसका भी नाज कर दूं।" ऐसा सोचकर वे अत्यन्त कोधायमान हुए। उसी समय हे श्रेणिक! तुमने उन्हें प्रणाम किया था। इसलिए, तुम्हारे पहले प्रश्न का उत्तर मैने यह दिया कि वह सातवें नरक जायेंगे।

''उसके बाद उन्होंने जैसे ही सर पर हाथ रखा कि, उन्हें लोच किया हुआ मस्तक याद आया और उनका क्रोध उतर गया। वे विचारने लगे—''मैंने तो सदा के लिए सामायिक न्त्रत (चिरत्र) ले रखा है; चारित्र-धारण किया है, मन, वचन, काय से किसी भी जीव की हिंसा न करने की प्रतिज्ञा ले रक्खी है। लेकिन, यह क्या किया श सचमुच! मैं धर्म-ध्यान चूक गया और रौद्र-ध्यान में चढ़ गया! जहाँ सब जीवों के प्रति मैत्री-भाव रखना है, वहाँ पुत्र के प्रति गग कैसा और मित्रयों के प्रति द्वेष कैसा शहा! हा! मेरे इस दुष्ट कृत्य को धिकार है। मैं इस दुष्ट त्य की निन्दा करता हूँ, गहाँ करता हूँ और इन दुष्ट अध्यवसायों में से अपने आत्मा को खींचे लेता हूँ।" हे राजन्! जब वे ऐसा विचार कर रहे थे, तब तुमने दूसरा प्रश्न किया, तो मैने कहा कि वे सर्वार्थसिद्धि-विमान में देव बनेंगे।

'बाद में भी उनके अध्यवसायों की शुद्धि चाछ रही और वे उत्तरो-त्तर आगे बढते हुए क्षपकश्रेणी पर आरूढ़ हुए। वहाँ उन्होंने चारो घाती कर्मों का नाश किया और उन्हें केवलजान उत्पन्न हुआ।''

प्रभु से ऐसा उत्तर सुनकर, राजा श्रेणिक का समाधान हुआ। आत्मा ग्रुभ अध्यवसायों से चढता है और अग्रुभ अध्यवसायों से गिरता है, यह इस कथा का मुख्य बोध है। उपरात इसमें से हम तीन निष्कर्ष निकाल सकते हैं—

- (१) आत्मा का अध्यवसाय हमेशा एक सा नहीं रहता, पर वह बदलता रहता है।
- (२) आत्मा ग्रुम अध्यवसाय से अग्रुम अध्यवसाय में और अग्रुम अध्यवसाय से ग्रुम अध्यवसाय में आता रहता है।
- (३) अध्यवसायों के परिवर्तन मे निमित्त काम करते हैं। अशुभ निमित्त से अशुभ अध्यवसाय और शुभ निमित्त से शुभ अध्यवसाय शुरू हो जाते है।

#### अध्यवसायों की संख्या

आतमा के अध्यवसाय बदलते रहते हैं और नये नये पैदा होते रहते हैं: इसलिए उनकी सख्या का बहुत बड़ी होनी स्वाभाविक हैं। आकाश के न्तारों और पृथ्वी के रजकणों की तरह वे गिने नहीं जा सकते। उनके भेट न्थीर स्थानक असंख्यात माने गये हैं।

अध्यवसाय न बदलते रहते, तो उन्नति तथा अवनति का अनुभव न चोता; कमों की स्थिति का वैचिन्य भी दिखलायी न देता।

## अध्यवसाय किसको होते हैं!

**प्रश्न**—आत्मा निगोद में जड़प्रायः अवस्था में होता है, तत्र उसे अध्यवसाय होते हैं क्या ?

उत्तर—आत्मा निगोट में जड़प्रायः अवस्था में होता है, तब भी उसे अध्यवसाय होते हैं। अगर उसको अध्यवसाय न हो तो उसमें और जड में अंतर ही क्या रहे ? अध्यवसायों के कारण तो उसका कर्मबन्धन चाल्द रहता है। एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय, चार-इन्द्रिय और पचेन्द्रिय जीवों में भी अध्यवसाय होते ही है। केवल वीतरांग आत्मा को नंकत्प-विकल्परूप अध्यवसाय नहीं होते।

**प्रश्न**—वनस्पति को भी अध्यवसाय होते है, इसका कोई प्रमाण ?

उत्तर—वनस्पित को भी अध्यवसाय होते हैं, ऐसा हमारे गास्त्र कहते है। यही बड़ा प्रमाण है। आप लैकिक प्रमाण चाहते हों तो वह भी प्राप्त हो सकता है। सुप्रसिद्ध वैज्ञानिक जगदीशचन्द्र बोस ने प्रयोगो से सिद्ध करके दिखला दिया है कि, वनस्पित को भी, हमारी तरह हुए, जोक, भय, चिन्ता, आदि होती है और उनका उनके जीवन-व्यवहार पर प्रभाव पड़ता है। लगन अध्यवसायों के बिना सभव नहीं हैं, इसलिए यह बिनिश्चित है कि वनस्पित को भी अध्यवसाय होते हैं। आपको कितनी ही बार ग्रुम अध्यवसाय होते है, लेकिन टिकते नहीं; इसीलिए आत्मविकास नहीं होने पाता ।

आप कभी गुस्ते में आये हुए हो और अग्रम अध्यवसायों में चढ़े जा रहे हो, लेकिन अगर कोई प्रिय व्यक्ति अथवा कोई सज्जन आकर आपको टो शब्द हित के कहे, तो गात हो जाते हैं और ग्रम अध्यवसाय में आ जाते हैं।

अध्यवसायों के बदलने में निमित्त काम करते है, यह भूलना न चाहिए। आप अभिमान में आ गये हों और दूसरे को तुच्छ गिन रहे हों, इतने में बाहुबछी जी की व्यानस्थ मूर्ति का चित्र देखने में आ जाये तो आपका अध्यवसाय तुरन्त बदल जाता है। और, आपके मन में यह प्रश्न चरूर खड़ा हो जाता है—''हे जीव! तू क्या कर रहा है? बाहुबछी सर्वस्व त्याग करके घ्यान में खड़े रहे; लेकिन अभिमान का जरा-सा अश रह जाने के कारण केवलजान प्राप्त न कर सके। जब भगवान् ऋषमदेव ने ब्राह्मी और सुन्दरी को भेजा और उन्होंने बाहुबछी को समझाया और चाहुबछी महामुनि ने अभिमान छोड़ा तो अध्यवसायों के परम शुद्ध होते ही केवलजान प्राप्त हो गया। पर, हे जीव! तू तो अभिमान से ओत-प्रोत है, तेरा क्या हाल होगा ?"

तीर्थ, मिटर, उपाश्रय, सद्गुरु समागम, उत्सव-महोत्सव यह सव अध्यवसायों के शुद्ध करने के प्रवंछ निमित्त हैं और इसीलिए महापुरुषों ने उनकी जोरटार सिफारिश की है, यह हमेशा याद रखना चाहिए। शुभ निमित्त कमजोर पड़े कि अशुभ अध्यवसाय आप पर जोरटार हमटा कर टेंगे और आपके जीवन की वाजी विगाइ डार्टेंगे।

आतमा के परिणामों या अध्यवसायों की गुद्धि ही भाव-धर्म है। भगवान् ने उसे टान, जील और तप से भी उत्तम माना है, कारण कि भाव न हो तो यह कोई किया न तो जोभा देती है न अपना पूरा फल दे सकती है। हजार रुपये की आजा रखी हो और दस रुपये मिलें यह कोई पूरा फल नहीं है।

# स्थितिवन्ध में अध्यवसाय कारणभूत है

कर्मका प्रदेशवंध और प्रकृतिवध होने में योगवल कारणभृत है। कर्म के स्थितिवंध होने में अय्यवसाय कारणभृत है। आत्मा जिस अध्यव-सायावस्था का वर्तन करता हो, उसी के अनुसार कर्म का स्थितिवध पड़ता है।

#### स्थिति के प्रकार

स्थिति अर्थात् कालमर्यादा तीन प्रकार की है—(१) जघन्य, (२) मध्यम, और (३) उत्कृप्ट। जो स्थिति छोटी-से-छोटी हो वह जघन्य कहलाती है, जो वडी-से-वडी हो वह उत्कृष्ट, और जो बीच की हो वह मध्यम कहलाती है।

#### आठ कमें। की स्थिति

यहाँ आठ कमों की स्थिति दर्शायी जाती है:—

|      | •           | • •                    | 7                   |
|------|-------------|------------------------|---------------------|
| नंबर | कर्म        | जघन्यस्थिति            | उत्कृष्ट स्थिति     |
| 8    | जानावरणीय   | अन्त <u>र्</u> मुहूर्त | ३० कोटाकोटि सागरोपम |
| २    | दर्शनावरणीय | **                     | "                   |
| ३    | वेदनीय      | बारह मुहूर्त           | 3,7                 |
| ४    | मोहनीय      | અન્ત <u>ર્</u> મેદૂર્ત | ७० कोटाकोटि सागरोपम |
| ų    | आयुष्य      | ,,                     | ३३ सागरोपम          |
| ६    | नाम         | आट मुहूर्त             | २० कोटाकोटि सागरोपम |
| હ    | गोत्र       | 11                     | 75                  |
| 4    | अन्तराय     | अन्तर्मु हूर्त         | ३० कोटाकोटि सागरोपम |
|      |             |                        |                     |

प्रश्न-स्या तिर्यचों को ग्रुम अध्यवसाय होते है ?

उत्तर—हॉ, निमित्त मिलने पर तिर्वेचों को भी ग्रुभ अत्यवसाय जाग्रत होते हैं। शास्त्रों में इसके अनेक उटाहरण दिये हैं। उनमें से एक यहाँ दिया जाता है।

नट मणियार पहले समिकती था। बाद मे निर्मथ-गुक्ओं के परिचय में न रहने के कारण और मिथ्यात्वियों के विशेष ससर्ग के कारण वह मिथ्यात्वी हो गया। उसने कुँवा-बावड़ी बनवाने में और लोगों को अन्न-जल-टान करने में आत्मा का उद्घार माना। भृखे को अन्न और प्यामें को पानी देना पुण्य का काम है; लेकिन अगर आत्मा का उद्घार करना हो; आत्मा को कमों की कुटिल जजीरों में से मुक्त करना हो तो सवर और निर्जरा अर्थात् सयम और तप का मार्ग ग्रहण करना चाहिए। लेकिन, इस बात में उसकी श्रद्धा नहीं रही। उसने अपनी मान्यतानुसार एक सुन्दर बावड़ी बनवायी और उसके इर्द-गिर्द अन्नलत्र, आरामग्रह, आदि बनवाये। धीरे-धीरे उसे उस बावड़ी पर आसिक्त हो गयी और अन्त समय भी उसका मन उस बावड़ी में ह्या रहा। इसलिए, मरने पर वह उसी बावड़ी में मेहक बनकर उत्पन्न हुआ।

वह मेटक पानी के मल आदि पर जीकर अपना काल-यापन करता रहा। एक दिन उसने वावड़ी में पानी भरने आनेवाली पिनहारियों के मुख से मुना कि श्रमण भगवान् महावीर निकट में पधारे हैं और उनके दर्शन करने हजारों आदमी जा रहे हैं। ये शब्द मुनते ही उसके मन में अध्यवसाय उत्पन्न हुआ—''मैंने यह नाम कहीं मुना है।" इस पर वारवार कहापोह करते हुए उसे जातिस्मरणज्ञान उत्पन्न हुआ और उसे याद आया कि उसने महावीर प्रभु में बत ग्रहण किया था; उसमें शिथिलता आ गयी थी, वावडी वनवाने का मनोर्य उत्पन्न हुआ था और उसकी आसिक से उसकी यह दशा हुई है। अब उसने यह विचार किया—''में भी महावीरप्रभु के दर्शन कहाँगा।"

देव गुरु के दर्शन-समागम का विचार शुभ अध्यवसाय है। उससे शुभ कर्म का बन्ध होता है और फल्स्वरूप शुभ वस्तुओं की प्राप्ति होती है।

अत्र वह मेंटक वड़े प्रयत्न से वावड़ों ने वाहर निकला। वह फुटकता-फुटकना महावीर-प्रभु की ओर जा रहा था कि, श्रेणिक राजा के जुलस के एक बोड़े के पैर के नीचे आकर बहुत जल्मी हो गया।

आप किसी गाड़ी या मोटर की चपेट में आ जायें और आप की क्षित पहुँच जाये तो आप मोटर वाले की पकड़ें, मारें, पुलिस के हवाले कर दें, मुकटमा चलायें, लेकिन उस मेंटक ने युड़सवार या घोड़े पर कोध नहीं किया। वह धीरे से रास्ते के एक ओर होकर विचार करने लगा 'हा ! हा ! में कैसा हतभागी हूं कि, भगवान् के इतने निकट होने पर भी मै उनके दर्शन न कर मका ! अब इस भग्न बारीर से तो उनके पास पहुँच नहीं सकता, इसलिए यहीं में उनको वन्दन करता हूं । हे प्रभो ! भवोभव मुझे आपकी ही बारण मिले।''

ऐमे ग्रुम अध्यवसाय में उसने देह त्याग किया, इसलिए मरकर वह दर्दुराक-नामक वैमानिक महर्द्धिक देव हुआ।

## अष्यवसायों में परिवर्तन

आतमा शुम अध्यवसाय से अशुभ में और अशुभ से शुम अध्यवसाय में आ जाता है, इसका अनुभव तो आप ने भी किया होगा। आप यहाँ आकर व्याख्यान सुनते हैं तब आपको ऐसा अध्यवसाय होता है कि अब कोध नहीं करेंगे, अभिमान नहीं करेंगे, छल्-कपट नहीं करेंगे, लोभ विल्कुल नहीं रखेंगे, लेकिन यहाँ से बाहर जाने के बाद और व्यवहार या ज्यापार में पड़ने के बाद क्या वे अव्यवसाय रहते हैं । वहाँ कोई आप का अपमान करे या गाली दे, तो तुरन्त लड़ने के लिए तैयार हो जाते हैं और अपवचन वकने लगते हैं।

आपको कितनी ही बार ग्रुम अध्यवसाय होते है, छेकिन टिकते नहीं; इमीलिए आत्मविकास नहीं होने पाता ।

आप कभी गुस्ने में आये हुए हो और अग्रुभ अध्यवसायों में चढ़े जा रहे हो, लेकिन अगर कोई प्रिय व्यक्ति अथवा कोई सज्जन आकर आपको दो शब्द हित के कहे, तो जात हो जाते हैं और ग्रुभ अध्यवसाय में आ जाते हैं।

अध्यवसायों के बदलने में निमित्त काम करते हैं; यह भूलना न चाहिए। आप अभिमान में आ गये हों और दूसरे को तुच्छ गिन रहे हो, इतने में बाहुबली जी की व्यानस्थ मूर्ति का चित्र देखने में आ जाये तो आपका अध्यवसाय तुरन्त बदल जाता है। और, आपके मन में यह प्रश्न जरूर खड़ा हो जाता है—''हे जीव! तू क्या कर रहा है! बाहुबली सर्वस्व त्याग करके ध्यान में खड़े रहे; लेकिन अभिमान का जरा-सा अग रह जाने के कारण केवलजान प्राप्त न कर सके। जब भगवान् ऋषभदेव ने ब्राह्मी और सुन्दरी को मेजा और उन्होंने बाहुबली को समझाया और चाहुबली महामुनि ने अभिमान लोडा तो अध्यवसायों के परम ग्रुद्ध होते ही केवलजान प्राप्त हो गया। पर, हे जीव! तृ तो अभिमान से ओत-प्रोत है, तेरा क्या हाल होगा ?"

तीर्थ, मदिर, उपाश्रय, सद्गुरु समागम, उत्सव-महोत्सव यह सब अध्यवसार्थों के शुद्ध करने के प्रवंत निमित्त है और इसीलिए महापुरुषों ने उनकी जोरदार सिफारिश की है; यह हमेगा याद रखना चाहिए। शुभ निमित्त कमजोर पड़े कि अशुभ अध्यवसाय आप पर जोरदार हमता कर देंगे और आपके जीवन की बाजी बिगाइ डालेंगे।

आतमा के परिणामीं या अध्यवसायों की ग्रुद्धि ही भाव-धर्म है। भगवान् ने उसे दान, शील और तप से भी उत्तम माना है; कारण कि भाव न हो तो यह कोई किया न तो शोभा देती है न अपना पूरा फल दे सकती है। हजार रुपये की आजा रखी हो और दस रुपये मिले यह कोई पूरा फल नहीं है।

# स्थितिवन्ध में अध्यवसाय कारणभूत है

कर्मका प्रदेशवंध और प्रकृतिवध होने मे योगवल कारणभृत है। कर्म के स्थितिवंध होने मे अध्यवसाय कारणभृत हैं। आत्मा जिस अध्यवसायावस्था का वर्तन करता हो, उसी के अनुसार कर्म का स्थितिवध पडता है।

#### स्थिति के प्रकार

स्थिति अर्थात् कालमर्यादा तीन प्रकार की है—(१) जघन्य, (२) मध्यम, और (३) उत्कृष्ट । जो स्थिति छोटी-से-छोटी हो वह जघन्य कहलाती है, जो बड़ी-से-बडी हो वह उत्कृष्ट, और जो बीच की हो वह मध्यम कहलाती है।

#### आठ कमें की स्थिति

यहाँ आठ कमों की स्थिति दर्शायी जाती है.— कर्म जघन्यस्थिति उत्क्रष्ट स्थिति नबर अन्त**र्भ**हूर्त ३० कोटाकोटि सागरोपम १ ज्ञानावरणीय २ दर्शनावरणीय ,, वारह मुहूर्त वेदनीय ३ अन्तर्मुहर्त मोहनीय ७० कोटाकोटि सागरोपम 8 ३३ सागरोपम ų आयुष्य " आट मुहूर्त Ę नाम २० कोटाकोटि सागरोपम गोत्र ৩ ३० कोटाकोटि सागरोपम ረ अन्तराय

जवन्य स्थिति से एक समय अधिक और उत्कृष्ट स्थिति से एक समय कम हो, वहाँ तक मध्यम स्थिति समझनी चाहिए।

जहाँ विज्ञान है, वहाँ गणित है। आजके विज्ञान ने सेकेंड के भी हजारो भाग कर दिये हैं और उनका उपयोग भी किया जाता है। छेकिन, हमारा कालमान उससे भी बहुत सूक्ष्म है।

कल्पना से भी जिसके दो भाग न हो सके काल के ऐसे सूक्ष्म भाग को 'समय' कहते हैं। ऐसे असख्य समय एक अविलका के बराबर हैं। अमख्य अविलका एक स्वास के बराबर हैं। दो स्वास का एक प्राण कहलाता है, और सात प्राण का एक स्तोक होता है। सात स्तोक का एक न्व, ७७ लबका एक मुहूर्त, ३२ मुहूर्त का एक अहोरात्र होता है। (दिन और रात मिलकर एक अहोरात्र कहलाते है।)

इन गर्व्हों को व्यान म रखना चाहिए, कारण कि गास्त्रों में उनका उपयोग हुआ है, इमलिए वस्तुस्थिति समझने में आसानी रहेगी।

> पन्द्रह अहोरात्र=एक पक्ष दो पक्ष=एक मास बारह मास=एक वर्ष

यह गणना जगत मे प्रसिद्ध है। और, अपने को भी स्वीकार्य है।

पॉच वर्ष = एक युग बीस युग = एक शताब्दि

आजकल युग की गणना बड़ी लम्बी-चौड़ी बताबी जाती है, पर उसे इसमे भिन्न समझना चाहिए।

दस गताब्दि = एक सहस्राब्दि

८४०० सहस्राब्टि = एक पूर्वोग ( यानी ८४ लाख वर्ष )। पूर्व का माप इतना विशाल है कि, उसकी कल्पना भी कठिन है। एक पूर्व मे ७०५६० अरव वर्ष होते हैं। उसके बाद ब्रिटिताग, ब्रिटित, अटटाग, अटट, आदि अनेक प्रकार के माप है। उनमें १९४ अक की एक संख्या को शीर्ष-प्रहेलिका कहते है।

इस प्रकार जब सख्यात की गणना रक जाती है, तब असख्यात की गणना शुरू होती है। पल्योपम और सागरोपम इसी जाति के माप है। एक योजन लग्बा, एक योजन चोड़ा, और एक योजन गहरा गड्ढा चालों के छोटे-से-छोटे दुकड़ों से ऐसा ठसाठस भर दिया जाये कि अगर उसपर से चक्रवर्ती की सेना भी चली जाये, तो भी दबें नहीं, फिर उसमें से वर्ष पर एक दुकड़ा निकालते जायें तो जितने वर्षों में वह गड्ढा च्छाली हो उतने काल को पल्योपम कहते हैं। और, ऐसे दस कोडाकोड़ी ( यानी १०करोड × करोड ) पल्योपम-काल को मागरोपम कहते हैं।

## किसको कैसा स्थितिवंध होता है ?

आपको सागरोपम का ख्याल बराबर आ गया होगा।

यहाँ आयुष्य का उत्कृष्ट स्थितित्रध ३३ सागरोपम का बतलाया है, चे सर्वार्थसिद्धि विमानवासी जीव को तथा सातर्वे नरक के जीव को होता है। ग्रेप सात प्रकृतियों का उत्कृष्ट स्थितित्रध मिध्यादृष्टि पर्याप्त सज्ञी पचेन्द्रिय जीव को होता है।

अन्तर्मुहूर्त के आयुष्य की नघन्य स्थिति तियंच और मनुष्य इन दो प्रकार के नीवों को होती है और शेष प्रकृतियों की नघन्य स्थिति स्धम-सापराय अर्थात् दसवें गुणस्थान पर वर्तते नीव को, मनुष्य को, होती है। गुणस्थानक का विचार आगे आयेगा, अभी तो उसका नामोल्लेख ही किया गया है।

## अष्यवसायों की तरतमता—लेक्या

अध्यवसार्यो की तरतमता को लेक्या कहते है और वह रसवध का सुख्य कारण है। कर्म बॉधते समय जैसा तीव-मद रस बॉधा हो, और फिर फेरफार हुआ हो तो तदनुसार उसका तीव-मद फल भोगना पड़ता है।

अध्यवसायों की तरतमता समझाने के लिए शास्त्र में जम्बूद्ध और ६ पुरुषों का दृष्टान्त दिया गया है; उसे अच्छी तरह समझ लेना चाहिए ।

# जम्बृवृक्ष और ६ पुरुप

६ यात्री एक जम्बृब्ध के नीचे आये, उनमे से पहले ने कहा—'इस पेड़ को तोड़ कर गिरा ले तो मनमाने फल खाये जा सकते है।" दूसरे ने कहा—'सारे पेड को तोड़ कर गिराने की क्या जरूरत है ? उसकी एक बड़ी डाली तोड़ लें तो भी अपना काम चल जायेगा।" तीसरे ने कहा—'अरे भाइयों! बड़ी डाली तोड़ने की जरूरत नहीं है, उसकी एक छोटी डाली भी तोड ले तो काफी है।" चौथे ने कहा—'बड़ी या छोटी डाली तोड़ने की क्या जरूरत है ? हम उनमें से फल बाले गुच्छे ही न तोड़ लें ?" पॉचवें ने कहा—'मुझे तो यह भी उचित नहीं लगता, अगर हमे जामुन ही खानी है, तो उनमें से जामुन ही क्यों न तोड़ लें ?" छठे ने कहा—'माइयों! अगर सिर्फ भूख मिटाना ही अपना प्रयोजन हो तो यहाँ जो ताजी जामुन गिरी पड़ी हैं, उन्हें ही क्यों न बीन लें ? उन्हीं से अपनी भूख मिट जायेगी।"

यहाँ पहले आदमी के अध्यवसाय बहे अग्रुम तीव्रतम है, उसे कुष्ण-लेश्या समझनी चाहिए । दूसरे पुरुप के अध्यवसाय तीव्रतर है, उसे नील-लेश्या समझनी चाहिए । तीसरे पुरुष के अध्यवसाय तीव्र हैं, वह कापोत-लेश्या है । कुणा, नील और कापोत इन तीन लेश्याओं की गणना अग्रुद्ध लेश्याओं में होती है । इनमें पूर्व-पूर्व की अधिक अग्रुद्ध है ।

चौथे पुरुष के अध्यवसाय मंद है, उनकी पीत-लेख्या (तेजो लेखा) है। पॉचवे पुरुष के अध्यवसाय मदतर है, उनकी एवा-लेश्या है और छठे पुरुष के अध्यवसाय मदतम हैं, उनको शुक्ल-लेश्या समझना चाहिए। पीत, पद्म और शुक्ल लेश्याओं की गणना शुद्ध लेश्याओं में होती है और वे उत्तरोत्तर अधिक शुद्ध है।

## इतना याद रखिये

इतनी बात याद रखिए कि, जितना रस ज्यादा, उतना कर्मवध तीव और जितना रस कम उतना कर्मवंध दीला! पुण्य कार्य यदि वीर्योल्लास से किये जार्येंगे, तो उससे तीव पुण्यवध होगा और उनका फल बहुत ग्रुम मिलेगा। उसी प्रकार सिद्धान्तानुसार धर्मिक्रया करने से पुण्यानुबन्धी पुण्य मिलेगा। लेकिन, रस लिए बिना यदि उत्साह से या निरुत्साह होकर किया जायेगा तो फल साधारण मिलेगा। इसलिए जब भी धर्मिक्रिया करें, तो आनन्द-उत्साह-रसपूर्वक करें, ताकि उसका फल सुन्दर मिले। और, सासारिक या पापमय कार्य करने पड़ें तो दुःखी दिल से करें, तो कर्मवध मद होगा और उसका विशेष दुःख फल न भोगना पड़ेगा।

### लेश्या के विषय में कुछ प्रश्न

प्रश्न—लेश्याओं के नाम रगों के अनुसार रखे गये है, इसमें कोई हेतु है ?

उत्तर—आत्मा द्वारा ग्रहण किये गये जो पुद्गल लेख्या-रूप से परिणमते हैं, वह द्रव्य लेख्या कहलाते है और आत्मा के अध्यवसाय भावलेख्या
कहलाते हैं। द्रव्य लेख्या को वर्ण, गध, रस और स्पर्श होते है। उसमे
जिस लेख्या का जैसा वर्ण, यानी रग हो, उसे उसी नाम से कहा है।
रगवाले नामों के क्रम से लेख्याओं का गुद्धता-क्रम भी परिलक्षित हो रही
है। जिसके अध्यवसाय अधमाधम हों, उसकी द्रव्यलेख्या कृष्ण यानी
काले रंग की होगी। इसी प्रकार सब लेख्याओं के विषय में समझ
लेना चाहिए।

प्रश्न-- क्या इससे यह समझना चाहिए कि अध्यवसायों ना भी रग होता है ? उत्तर—अध्यवसायों का रंग नहीं होता; पर उस वक्त जो द्रव्यलेग्या होती है उसका रग होता है !

प्रक्न-छेश्याओं का विचार और किसी ने भी किया है क्या ?

उत्तर—गोशालक के मत में जीवो की ६ अभिजातियाँ वतलायी है—कुण, नोल, लोहित, पीत, शुक्ल और अतिशुक्ल। पतजिल मुनि ने योगदर्शन में कुण, शुक्ल-कुण, शुक्ल और अशुक्ल कुणा ऐसे चार मेंट वतलाये हैं। थियोसोफी वाले यह मानते हैं कि मनुष्य में से मिन्न-भिन्न प्रकार की रगधारायें वहती है और इसे वे विभिन्न अध्यवसायों का परिणाम मानते हैं। आधुनिक मनोविज्ञान ने भी विचारों के प्रकारानुसार रंग की धारा वहने के सिद्धान्त को मान्यता प्रदान की है। जो 'क्लेर-वोयेण्ट' है, वे इन रंगों को देख सकते हैं और उससे मनुष्य के विचार वता सकते हैं। कुछ लोग 'क्लेरवोयेण्ट' का अर्थ अवधिज्ञानी करते हैं; पर वह गलत है। ऐसे पुरुषों की इन्द्रियशक्ति विशेष विकसित होती है।

प्रश्न—आपने कहा है कि लेश्याओं की गंध भी होती है। किस लेश्या की कैसी गंध होती है!

उत्तर—कृष्ण, नील और कापोत इन तीन अशुम लेक्याओं की गध मरी हुई गाय या मरे हुए कुत्ते की दुर्गंध से बुरी होती है। पीत, पद्म और शुक्ल लेक्याओं की गंध केवड़ा आदि फूर्लो की सुगध से भी ज्यादा अच्छी होती है।

प्रश्न-छेश्याओं का रस कैसा होता है ?

उत्तर—कृण्ण-लेश्या का रस अत्यन्त कड्वा होता है। नील लेग्या का रस अति तीखा होता है। कापोत-लेश्या का रस अत्यन्त कसैला होता है। पीत-लेश्या का रस खट-मिटा होता है। पद्म-लेश्या का रस मीठा होता है। और, शुक्ल-लेश्या का रस मधुर होता है।

प्रश्न-लेश्याओं का स्पर्भ कैसा होता है ?

उत्तर—पहली तीन लेश्याओं का स्पर्श अति कर्कश, खरखरा, होता है और बाद की तीन लेश्याओं का स्पर्श अत्यन्त कोमल होता है।

जैन-दर्शन के अतिरिक्त ऐसा सुध्म विवेचन अन्यत्र कहीं नहीं मिल सकता।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा ।

# चौबीसवाँ व्याख्यान

## कर्म का उदय

#### महानुभावो !

आत्मविकास के लिए आत्मज्ञान की तरह कर्मज्ञान की भी आवश्यकता है। कर्म के विशद ज्ञान के विना आत्मा कर्म-वन्धन से बच नहीं सकता। कर्म-ज्ञान हो जाने पर ही आत्मा विकास के मार्ग पर प्रगति कर सकता है। इसी दृष्टि से हम कर्मों की इतनी विस्तृत चर्चा कर रहे हैं।

# कर्मवन्धन होता ही रहता है

निमिषमात्र में असंख्यात समय व्यतीत हो जाते हैं। उनमें एक भी समय ऐसा नहीं जाता; जिसमें आत्मा कर्मवन्ध न बॉधता हो। खाते-पीते, चलते-फिरते, सोते-बैठते, यहाँ तक कि मूर्छों की दशा में भी कर्म-त्रन्थ होता ही रहता है। उसमें प्रकृति, स्थिति तथा रस का निर्माण होता ही रहता है, कारण कि, उस समय भी आत्मा के योग और अध्यवसाय तो चाल्य रहते ही हैं।

# कर्म तुरन्त उदय में नहीं आता

आतमा कर्मबन्घ के समय जो स्थिति वॉधता है, उस स्थिति वाला कर्म तुरन्त उदय में नहीं आता; बिल्क अवसर आने पर उदय में आकर अपना विपाक अर्थात् फल देता है। अवसर न आने तक, वह सत्ता में पड़ा रहता है—आत्मा से चिमटा रहता है। और, भोगे जाने पर ही वह कर्म आत्मा से अलग होता है।

## श्रात्मा को आठों कर्मी का उदय होता है

यह स्मरण रिखए कि, आत्मा प्रत्येक समय सात कर्म बाँधता है, आठ कर्म सत्ता में होते हैं और आठ कर्मों का उदय होता है। आप प्रश्न करेंगे कि, आठ कर्म एक साथ उदय में आकर अपना फल किस प्रकार देते हैं १ अत. इसका समाधान किये देता हूं ! हर समय ज्ञानावरणीय कर्म का उदय चाळ है, क्यों कि हमें केवलज्ञान नहीं है। अगर, ज्ञानावरणीय कर्म का उदय चाळ न रहता, तो हमें केवलज्ञान हो जाता। अतः सिद्ध हुआ कि, ज्ञानावरणीय कर्म का उदय हर समय चाळ रहता है। ज्ञानावरणीय कर्म का क्योपण्णम-भाव भी चाळ रहता है; जिससे मितज्ञान, अत्रज्ञान, मित-अज्ञान, तथा श्रुत अज्ञान, आदि संभव होते हैं। जिन्हे अवधिज्ञान तथा मनः-पर्ययज्ञान होता है, वह भी ज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपण्णम-भाव के कारण ही होता है।

हर समय दर्शनावरणीय कर्म का उदय भी चाल है; क्योंकि हमें केवलदर्शन नहीं है। दर्शनावरणीय कर्म का भी क्षयोपशम भाव चाल रहता है। उसी से चक्कु-दर्शन, अचक्कु-दर्शन, आदि होते है।

हर समय वेदनीय कर्म का उदय भी चाळ रहता है, कारण कि, आत्मा साता-असाता का निरन्तर अनुभव करता है।

हर समय मोहनीय कर्म का उदय भी चालू रहता है, क्योंकि हमारी आत्मा बीतराग दगा को प्राप्त नहीं हुई है। मोहनीय कर्म में भी क्षयोपशम भाव होता है; कारण कि कपायें कभी बढ़ती हैं, कभी घटती हैं। मोहनीय कर्म के उदय के कारण आत्मा रागी, द्वेषी, क्रोधी, मानी, कपटी, लोभी आदि बनती है और हास्य, रित, अरित आदि सब चालू रहते हैं।

ंआयुष्य कर्म का उदय भी हर समय चाल, रहता है, कारण कि देव,

मनुष्य, तिर्यंच और नरक इन चार में से एक आयुष्य अवन्य उदय में होता है।

नाम-कर्म का उदय भी हर समय चाल, रहता है, कारण कि शरीर, जाति, वर्ण, गंघ, रस, स्पर्श, स्वर, उपघात, पराघात ये सब हमें होते हैं।

गोत्र-कर्म का उदय भी चालू है; क्योंकि हमें उच्च-गोत्र और नीच-गोत्र में एक अवस्य होता ही है।

और, अन्तराय कर्म का उदय भी चाल रहता है; कारण कि आत्मा के अनन्तदान, अनन्त लाभ अनन्तवीर्य, आदि गुण हमे नहीं होते। हमें जो दान-लाभ-भोग-उपभोग-वीर्य का अनुमव होता है; वह अन्तराय कर्म के क्षयोपशम भाव के कारण होता है।

इस प्रकार आठों कर्म का उदय सदा चालू रहता है।

#### श्रवाधाकाल

जब तक कर्म उदय में आकार फल न दे, तब तक का समय अवाधाकाल कहलाता है। अवाधाकाल का अर्थ कर्म की वाधा—पीड़ा—न उत्पन्न करनेवाला काल! सातवें नरक का आयुष्य बॉधा हो, तो भी तत्काल उसका कोई फल नहीं मिलनेवाला है। उदय में आने पर ही वह फल दे सकता है।

आप पूछेंगे कि, निश्चित् काल के बाद ही कर्म का उटय क्यों होता है ! इसके लिए वड़ा अच्छा उदाहरण है कि, जैसे भाँग, गाँजा, चरस, अजीम, शराब आदि नशीली चीजों का नशा कुछ समय के बाद ही चढ़ता है; उसी प्रकार कर्मों के पुद्गलों का प्रभाव भी एक निश्चित् समय बाद ही होता है।

अवाधाकाल मुद्दतिया हुंडी-सा है। ग्रुभ या अग्रुभ कर्म कालके पकने पर

ही उदय में आता है। उत्कृष्ट अवाधाकाल ७००० वर्ष का होता है, जवन्य अन्तर्मुहूर्त का होता है। ग्यारहवें, वारहवें और तेरहवें गुणस्थान में यह भी नहीं है, क्योंकि वहाँ एक सातावेदनीय कर्म का वन्य है और कपायें नहीं है; इसिलए कर्म की स्थिति भी नहीं है। पहले समय वन्ध, दूसरे समय उदय (भोग) और तीसरे समय क्षय!

# सत्ता में पड़े हुए कमीं में परिवर्तन होता है!

यह स्मरण रिखए कि, सत्ता में पड़े हुए कमों में परिवर्तन होते रहते हैं और वे परिपक्व होने के बाद ही उदय में आते हैं। कर्म एक बार फल देकर खिर जाते हैं। खिरे हुए कर्म आत्मा को न तो लगते हैं और न कष्ट देते है। इस तरह अबाधाकाल में उनमें परिवर्तन होते ही रहते है, लेकिन यदि कर्म निकाचित बॉधा हो, तो उसमें कोई परिवर्तन नहीं होता, शेष में होता है। जो कर्मबद्ध हो, वह स्पृष्ट या निधत्त बन सकता है, निधत्त हो तो निकाचित बने या स्पृष्ट हो तो बद्ध बन सकता है। अर्थात् कर्म को जिस स्थिति में बॉधा हो, उसकी वही स्थिति उदय के समय नहीं रहती।

# उदय में आता हुआ कर्म किस तरह भोगा जाता है ?

कर्म की १०० वर्ष की स्थिति वॉधी हो, तो उतने समय तक के लिए उस कर्म का योग निश्चित हो जाता है। कर्म के जितने दिलया ही उतने सौ वर्ष तक उन्हें भोगना पड़ता है।

पहली आवलिका की दलिया उदय में आने के बाद दूसरी की

१ सामान्य नियम यह है कि, िकसी भी कर्म की उत्कृष्ट स्थिति जितने कोड़ाकोड़ी सागरोपम वर्ष की हो, उतने सो वर्षोका श्रवाधाकाल होता है। उदाहरणत. मोहनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति ७० कोडाकोडी मागरोपम वर्ष की है, इसलिए उसका श्रवाधाकाल ७००० वर्ष का होता है। ज्ञानावणीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति ३० कोड़ाकोड़ी सागरोपम वर्ष की है। श्रृत. उसका श्रवाधाकाल ३००० वर्ष का होगा।

द्लिया उदय में आती हैं। इस तरह एक के वाद दूसरी आविलका की द्लिया उदय में आती जाती है और भोगे जाकर खिरते जाते हैं।

जिस प्रकार पहली अविलक्षा में भोगने योग्य कर्म का उदय होता है, उसी रूप में दूसरी अकिलका में भोगने योग्य दिल्या सत्ता में आती है। जब यह दिल्या भोगी जाती हो, उतने अविलका-प्रमाण काल को उदयाविलका कहते हैं। उदयाविलका प्रविष्ट कर्म की दिल्या को करण (एक प्रकार की विशिष्ट किया) नहीं लगता। यह करण-मुक्त होता है। पर, उसके बाद की जिस अविलक्षा में कर्म की दिल्या उदय में आने वाली होती है, या जो सत्ता में हो, उसे करण का झपाटा लगता ही है।

पहली अविलक्षा में कर्म के पुद्गलों के जितने जत्ये भोगने को होते हैं, वह फल देकर खिर जाते हैं। उसे कर्म की निर्जरा कहते हैं। सुख-दुःख कर्म के कारण हैं और वे उटय में आकर समाप्त हो जाते हैं। इसीलिए, सुज व्यक्ति न तो सुख में उन्मत्त होता है और न दुःख में घबराता है।

अविलक्षा का अर्थ क्या ? सिद्धान्त की भाषा में पूछें तो असख्यात समय की एक अविलक्षा होती है। पर, व्यवहार में तो असख्यात समय की गणना नहीं हो सकती इस दृष्टि से शास्त्रकारों ने बताया है कि, ४८ मिनंट में १,६७,७७,२१६ अविलकाएँ होती हैं। इस प्रकार मिनट का सेकेंड, सेकेंड का प्रति सेकेंड और उसका प्रति-प्रति-सेकेंड बनायें तो अविलक्षा निकले। इस प्रकार एक अविलक्षा में जितना समय होता है, उतने समय में यदि कर्म (उदय प्रविष्ट कर्म दिलया) भोगा जाये तो उसे करण नहीं लगता।

यदि एक कर्म १०० वधों तक भोगना हो, तो उसका आविष्का-प्रमाण भाग पड जाता है। उसमें कौन पहले आये और वाद में कौन आये, इसका निश्चय करनेवाला कोई अन्य नहीं होता। वह स्वतः तथा आत्मा के बल के आधार पर निश्चित होता है।

जिस-जिस कर्म का काल पका होता है, अर्थात् जिस-जिस कर्म. का

अवाधाकाल पूरा हो चुका रहता है, वे सब एक साथ उदय मे आते है। एक साथ ही वे भोगे जाते हैं और एक साथ ही खिर जाते है।

कर्म का उदय ही इस सम्पूर्ण जगत में उत्पात किया करता है। पर, मनुष्य अपने बुद्धिवल से कर्म में परिवर्तन ला सकता है और कर्म की निर्जरा करके मोक्ष जा सकता है।

कर्म जब उदयाविलका में प्रवेश करते हैं तो उस समय उनमें जोश अधिक होता है। इसलिए प्रथम उदयाविलका में बहुत-से कर्म-प्रदेश आ जाते हैं, दूसरी उदयाविलका में कर्म-प्रदेश अपेक्षाकृत कुछ कम होते हैं, तीसरी उदयाविलका में उससे कम! इस प्रकार स्थितिबंध की अन्तिम अवस्था तक कर्म-प्रदेशों की संख्या घटती ही जाती है। अनाज की कोटी का छिद्र खोलें तो पहले बहुत-सारा अनाज बाहर आ जाता है और पीछे बाद में कम आने लगता है। अथवा इस प्रकार समझे कि, बन्दूक से निकली गोली में पहले गित अधिक होती है और बाद में उसकी गित घटती जाती है।

#### द्रव्यादिक पाँच निमित्त

वॉधे हुए कर्म द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और भव इन पाँच निमित्तों से उदय में आते है। इस उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जायेगी। मान लीजिए एक आत्मा ने असातावेदनीय कर्म बॉधा और उसे ज्वर आनेवाला है। अगर लड्डू ज्यादा खाने से वह ज्वर आये तो लड्डू द्रव्यनिमित्त है, वम्बई, अहमदाबाद या सूरत में ज्वर आये तो ये क्षेत्रनिमित्त हुए। सुबह, दोपहर, जाम या रात्रि को निश्चित् समय पर ज्वर आये तो यह कालिनिमत्त हुआ। ठडी हवा, जागरण, व्याकुलता आदि से ज्वर आये यह भावनिमित्त, और इस भव मे या अमुक भव में ज्वर आये यह भव निमित्त हुआ।

कर्म किसी के रोके नहीं रुकते

जो कर्म उटय में आते हैं, वे अपना फल अवश्य देते हैं और वे

आतमा को अनिवार्य रूप में भोगने ही पड़ते हैं। कमों के लिए किसी की सिफारिश, गर्म अथवा धौस काम नहीं आता। वे अपना काम अपने नियमानुसार करते ही जाते है। इसलिए रक हो या राजा, भिखारी हो या श्रीमन्त, मूर्ख हो या पडित, छोटा हो या वड़ा, स्त्री हो या पुरुप, सबको अपने-अपने कर्म भोगने पड़ते हैं। बलदेव, वासुदेव, चकवर्ती और तीर्थंकर-जैसे महावली आत्माओं को भी कमों ने नहीं छोड़ा, तो वे अन्य किसी को कैसे छोड़ सकते हैं!

जो कर्म उदय में आता है, उसका प्रदेशोदय चालू हो जाता है। अगर उसे निमित्त न मिले, तो उसका विपाकोदय नहीं होता—अर्थात् उसके सुल-दुःख का अनुभव नहीं होता।

प्रश्न—िकसी स्त्री ने पुरुष को बैल बना दिया तो वह आयुष्य मनुष्य का भोगेगा या बैल का ?

उत्तर—आयुष्य मनुष्य का भोगेगा। बैल का देह तो नामकर्म के विपाक से हुआ रहता है।

# कर्म का प्रभाव अनादि काल से है

प्रत्येक समय आठो कर्मों का उदय रहता है, इसिलए आत्मा पर सब कर्मों का प्रभाव रहता ही है। उन कर्मों के असर वाले परिणाम और प्रवृत्ति से आत्मा प्रत्येक समय सात कर्मों को बॉधता रहता है। आत्मा पर कर्मों का असर अनादि काल से है। वर्तमान में जिन कर्मों का उदय है, वह पूर्वबन्ध के कारण है और वह पूर्वबन्ध उससे भी पहले बॉंधे हुए कर्मों के कारण है। इसी प्रकार की शृंखला आगे समझ लेनी चाहिए।

कोई भी विशिष्ट कर्म अपने में सादि-सात (आदि और अत के सिंहत) है, लेकिन परम्परा से वह अनादि है। उदाहरण के लिए कहें, वालक व्यक्तिगत रूप में आदि है, परन्तु वालक के पिता, पितामह आदि की परम्परा की दृष्टि से पितृत्व, और उसकी अपेक्षा से पुत्रत्व, अनादि है। उसी प्रकार कर्म की भी परम्परा अनादि है।

#### कर्म का उद्य

अनादि की परम्परा अटक भी सकती है; अगर पीढी की परम्परा में अन्तिम व्यक्ति को पुत्र न हो, अथवा वह ब्रह्मचर्य पाले और विवाह न करे तो जैसे उसकी परम्परा अवरुद्ध हो जाती है। उसी प्रकार कमों की परम्परा भी रोकी जा सकती है। उसका उपाय यह है कि, आत्मा मनुष्यभव, आर्यदेश, उत्तम कुल और सद्गुरु का ससर्ग पाकर परमात्मा का उपदेश सुनकर, ऐसा जीवन व्यतीत करे कि नये पाप कम बॅथे और पुराने पाप अधिक खर्षे। स्पष्ट है कि, किसी तिजोशी में लाख रुपये पड़े हो, उसमे हजार रुपये रखते जायें और पॉच हजार निकालते जाये तो कुछ समय में तिजोशी खाली हो जायगी।

यह आतमा परमातमा का उपदेश श्रवण करके जीवन में उतारे और शुद्ध स्वरूप वाले साध्य की साधना-आराधना करे, तो उत्तरोत्तर गुणो का विकास करके अन्ततः पाँच हस्व 'अ—इ—उ—ऋ- लृ' के उच्चारण-काल में शैलेशीकरण द्वारा योगनिरोध करके अनन्त कर्मों की वर्गणाओं का जड़- मूल से नाश करके कर्मों की परम्परा को समाप्त कर दे सकता है।

#### उद्यकाल का प्रभाव

जैसे गराव आदि पीने के एक निश्चित् काल बाद मनुष्य को अपना व्यक्तित्व भुला देता है, उसी प्रकार कर्म के पुद्गल आत्मा के उदयकाल में ही अपना प्रभाव डालते ही है। उस समय अच्छा-बुरा दोनों प्रकार का फेरफार हो जाता है और कभी-कभी भिखारी लाखों का मालिक बन जाता है। यदि अग्रुभ कर्मों का उदय हो, तो व्यापार में स्थिरता नहीं आती। तेजी सोच कर व्यापार करे, तो मदी आती है और मदीसोचे तो नित्य बाजार चढ़ता ही जाता है। यदि कोई भली सलाह दे तो वह गले नहीं उतरती।

क्या रूठा हुआ दैव-भाग्य आकर तमाचा मारता है १ नहीं, वह तमाचा नहीं मारता, पर ऐसी दुर्बुद्धि दे देता है कि, जिससे आदमी भिखारी की तरह भटकने लगता है। मुज-जैसे राजा को भिक्षापात्र लेकर भीख मॉगनी पड़ी तथा सनत्कुमार-जैसे चक्रवर्ती को अनेक रोग भोगने पड़े। आपके सामने की वात है हिटलर की क्या धाक थी! लेकिन, आखिर क्या हालत हुई! कभी चर्चिल को सुनने के लिए लाखो लोग आतुर रहते, आज वह सब आकर्पण समाप्त है! यह सब कमों का प्रभाव है!!

एक ही माता के पेट से जन्मे भाई सम्पत्ति के लिए लड़ते हैं, झगड़ते हैं, मुकदमावाजी करते हैं, एक दूसरे पर आक्रमण करते हैं। नियमित धघा करनेवाला सद्दा खेलने लगता है। और, उसमे पामाल हो जाता है और तब आवरू वचाने के लिए जहर पीता है। यह सब अग्रम कर्मों के उदय के ही कारण होता है।

#### मृगापुत्र

मृगापुत्र मृगावती रानी का पुत्र था। मगर, उसकी कैसी दुई शा हुई ! पूर्व भव में वह अक्षादि राठौर नामक राजा था। उसने मटाध होकर तीव्र पाप किये। अनेक प्रकार से हिंसा की, कर बढ़ाये, अनर्थ किये, अनाचारों का सेवन किया, लोगों को अकारण दिखत किया, देवगुरु की निन्दा की और उनका प्रत्यनीक हुआ। परिणामतः मर कर वह नरक गया और वहाँ से निकलकर मृगापुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ।

उसके हाथ नहीं थे, पैर नहीं थे, सिर्फ चिह्न थे! ऑखों के सिर्फ गड्दे थे, मगर ऑखें नहीं थीं! कानो की जगह भी चिन्ह मात्र थे! वह न चल-फिर सकता था, न देख सकता था, और न सुन ही सकता था। मिट्टो के पिंड-सरीखा उसका गरीर था तो फिर प्रश्न था कि, उसे खिलाया कैसे जाये १ परन्तु उसकी माता दयाछ थी। वह नित्य प्रवाही भोज्य तैयार करती और उसे पिंड पर गिरा देंती वह रस अन्दर स्वतः जाता, फिर निकल आता और फिर उसे सोखता इस प्रकार मृगापत्र रस को चूसा करता!

उसके शरीर से भयकर दुर्गन्ध आती थी। उसे देखा भी नहीं .

जा सकता था ! सम्यक् दृष्टि आत्मा भी उसे देख कर कॅप जाये—यह है, पाप कर्मों के उदय का परिणाम !

#### सनातन नियम

जिन शरीरादि के लिए जो हिंसादि पाप-कर्म किये जाते हैं, वे शारीरादि तो यहीं रह जाते हैं, मगर पाप-कर्म साथ जाते हैं। वे किसी-न-किसी भव में उदय मे अवश्य आते हैं। इस जगत् में हमे पाप करनेवाला सुख और पुण्य (धर्म) करनेवाला दुःख भोगता भी दिखायी देता है—यह भो गत जन्मों में बॉधे हुए कमों का उदय है। वे गत जन्म में जैसे बॉधे हुए शुभ कमों के उदय से आज सुख भोगते हैं, वैसे ही इस जन्म में बॉधे हुए अशुभ कमों के उदय से दुःख भोगनेवाले हैं, और जो गत जन्मों में वॉधे हुए अशुभ कमों के उदय से दुःख भोगनेवाले हैं, और जो गत जन्मों में वॉधे हुए अशुभ कमों के उदय से आज दुःख भोग रहे हैं, वे इस जन्म में वॉधे हुए शुभ कमों के उदय से लाज दुःख भोग रहे हैं, वे इस जन्म में वॉधे हुए शुभ कमों के उदय से लाज दुःख भोग रहे हैं, वे इस जन्म में वॉधे हुए शुभ कमों के उदय आने पर निश्चय ही सुख भोगेंगे। अच्छाई का फल अच्छा और बुराई का फल बुरा होता है यह सनातन नियम है। इसमें कभी कोई परिवर्तन नहीं होने वाला है!

# प्रबल पुण्योदय पर सेठ की बात

अगर शुभ कार्य का प्रवल उदय हो तो उसमें कोई वाधक नहीं बन सकता। एक सेठ था। उसे अपना भविष्य जानने की इच्छा हुई। वह ज्योतिषी के पास गया। ज्योतिषी ने कुडली देखकर कहा—''सेठजी! आपके ग्रह बहुत अच्छे हैं, उल्टा डालो तो भी सीधा पड़े, ऐसा है!'' ग्रह कुछ नहीं करते, वे तो मात्र सूचना देनेवाले हैं। करनेवाले तो पूर्व-कर्म हैं।

सेठ समझ गया कि, उसके भाग्य का उदय है। इसिलए परीक्षा के लिए, राजा की सभा में गया। सबसे ज्यादा खतरा और कष्ट सह लेने का स्थान तो राजदरवार ही है न! वह राजसभा में पहुँचा। राजा सिंहासन

पर बैठा हुआ था। राजा के निकट जाकर उसने राजा को एक थप्पड़ लगाया और उसका मुकुट गिरा दिया। किहए, आपको अपने भाग्य पर है, इतना भरोसा ? अगर हो तो क्या धर्मकार्य में कृपण वर्ने ? सुपात्र को सो के बजाय हजार का दान क्यों न दें ? जितना दान करें उतना लाभ हो, लेकिन विश्वास कहाँ है ?

सिपाहियों ने जब वह नज्जारा देखा तो वे दौडे आये और म्यान से तलवार निकाल ली। लेकिन, वह तलवार सेठ की गरदन पर पड़े, उससे पहले ही, पुण्य के जोर से, सारा मामला ही बदल गया। नीचे पड़े हुए मुकुट पर राजा की दृष्टि पड़ी, तो उसमें उसे एक छोटा लेकिन भयंकर साँप दिखायी पड़ा। राजा को लगा—'अहो! अगर यह उपकारी न आया होता, तो क्या होता ?' राजा ने सिपाहियों को आगे बढ़ने से रोक दिया और मंत्रियों को हुक्म किया—''इस सेठ को पाँच गाँव इनाम दे दो।''

पुण्य पर भरोसा हो तो ऐसे लाभ हो ! प्रक्न—'भाग्य बड़ा है या पुरुषार्थ ?'

उत्तर—'भाग्य का निर्माता पुरुषार्थं है। सासारिक पदार्थं आदि द्वारा चाँचे हुए कमों का फल भोगने में भाग्य की प्रधानता है, लेकिन कमों को तोड़ने में, पुण्यानुवधी पुण्य प्राप्त करने में पुरुपार्थं का प्राधान्य है। धर्मप्रशृत्ति में पुरुपार्थं को नहीं छोड़ना चाहिये। हर एक विचार और प्रवृत्ति में देखना सिर्फ यह चाहिये कि, वह विचार अथवा प्रवृत्ति तीर्थंकर भगवन्त के कथनानुसार है या नहीं!

वह सेठ भाग्य की परीक्षा करने गया था। उसके बुरे प्रयत्न का अच्छा परिणाम आया। तो आप भी भाग्य के भरोसे शुभ प्रयत्न क्यों न करें ?

फल से कर्म की सत्ता का प्रत्यक्ष प्रमाण मिलता है। कोई उसे प्रारव्य कहता है; कोई सस्कार कहता है तो कोई अदृप्ट कहता है। कुछ दिनों बाद वह सेट फिर ज्योतिषी के श्रास पूरी है और उससे अपने ग्रहों के विपय मे पूछा। ज्योतिषी ने कहा—''आपके ग्रह बलवान हैं। आपको कोई बाधा नहीं आ सकती।''

सेठ फिर राजसभा में गया। राजा ने उसका सम्मान किया। मगर, उसने राजा का पैर पकड़ कर उमे घसीट कर नीचे पटक दिया। सारी सभा में खलबली मच गयी। सुभट मारने टौडे। इतने में सिंहासन के पीछे की दीवार खिसक पड़ी। यह देखकर राजा बड़ा प्रसन्न हुआ—'अहो! यह उपकारी न आया होता, तो आज जरूर दव कर मेरी जान चली गयी होती।' उसने सेठ को दस हजार रुपये इनाम में दिये।

वस्तुपाल-तेजपाल सोने का चरू दयाने जंगल में गये, वहाँ उन्हें एक चरू और मिल गया। यह सब पुण्य का फल है। पुण्य हो तो धन मिले और पाप का उदय आने पर अनेक पीड़ायें और रोग पैदा हो। आजकल कैसे-कैसे यंत्र, हथियार और अणुवम आदि निकले है कि, क्षण भर में लाखों आदिमयों का नाश हो जाय! जैसा भाग्य होता है, वैसे निमित्तों की ओर मनुष्य खिंचता है और दुर्भाग्य के योग से बरबाद होता है।

६ महीने वाद वह सेठ फिर ज्योतिपी से अपने ग्रहोंका हाल पूछने गया। ज्योतिषी ने फिर वैसा ही आश्वासन दिया।

सेठ वाहर से आ रहा था और गॉव के प्रवेशद्वार में प्रविष्ट होने ही वाला था कि, वहाँ उसने राजा को देखा जो कि आज पैदल घूमने निकला था। साथ में कुछ लोग भी थे। राजा ने दरवाजे में घुसते ही सेठ को देखा। वह खुश होकर मिलने आगे बढ़ा, तो सेठ ने उसे ऐसे जोर से धक्का मारा कि वह दूर जा पड़ा और उसके दाँत से खून निकलने लगा। साथ के लोग सेठ की ओर लपके। उधर नगर का जीण प्रवेशद्वार टूट कर गिर गया। राजा और उसके साथी वच गये।

राज सोचने लगा—''यह सेठ कैसा उपकारी है। इसने मुझे तीन बार बचाया है, इसलिए इसबार तो इसे कोई बड़ा इनाम देना चाहिये।" उसने सेट को अपना आधा राज्य दे दिया। प्रत्रल पुण्योदय के समय उटटे काम भी सीधे पड़ते हैं।

## पुण्य की समाप्ति पर

अगर पुण्य समात हो गया है, तो जो है सो भी चला जाता है। एक सेठ के पास छियासठ करोड़ मोहरें थीं। उसने उनका तिहाई भाग जमीन में दबा दिया, एक तिहाई भाग जहाजों के घंघे में लगाया और शेष व्यापार में! एक दिन खबर आयी कि, सब जहाज डूब गये। जमीन खोदी तो उसमें से कोयले निकले और दुकान में उसी वक्त आग लग गयी, जिसमें व्यापार-सम्बन्धी सभी बहियाँ जल गयीं। पाप का उदय आने पर सब वर्बाद हो जाता है।

#### पाप के उदय के समय

पाप का उद्य होने पर अनेंक दुःख, किठनाइयाँ और उल्झनें आ घेरती, हैं। तब आप घबराते हैं, हायतोवा करते हैं, रोने लगते हैं और उस स्थिति के लिए औरों को दोपपात्र गिनते हैं, पर यह क्यों नहीं सोचते कि, हाथ के किये की चोट दिल पर पड़ रही है ? आपके पूर्व कृत पापकमों के उदय में आने के कारण ही आपकी यह हालत हुई हैं। उसमें व्यक्ति तो निमित्तमात्र है। व्यक्ति के दोष निकालने और उसे उलाइने देने से क्या होगा ? रास्ता चलते अगर खभे से टकरा जायें तो क्या खंभे से लड़ने बैठते हैं ? आपने सावधानी न रखी इसीलिए उससें टक्कर हुई, उसी प्रकार पूर्वकाल में कम बाँधते वक्त सावधानी न रखी, इसीलिए व्यक्तियों के साथ टक्कर हुई।

कभी नासमझी से पाप किया, तो उसके उद्य में आने पर उसे समता से, जाति से, भोग हो। अगर उस समय घत्रराये या हायतीना की, तो उस आर्च ध्यान से थोकत्रद कर्म वॅघेंगे और भविष्य की सहामती भी खतरे में पड़ जायगी। 'जितना भीग लिया, उतना भार कम हुआ' इस सूत्र को याद रिखये और इस बात की सावधानी रिखये कि, नवीन कर्मबन्ध न हो। हमारे एक महात्मा ने कहा है कि—''वध समय चित चेतिये, उदये क्या सन्ताप?' अगर कर्म बॉधते समय ही संभल कर चले, तो कर्म ढीले बॉधें और ग्रुभ परिणाम देनेवाले भी हो जाये। यदि वे ग्रुभ परिणाम वाले न हों और अग्रुभ ही फल दें तो भी फल ढीला होगा। इस लिए जाग्रत रहकर, अभ्यास, धर्मव्यान, आराधना, परमात्मा की भिक्त करके यदि राग-द्वेप आदि कपायों से यथाशक्ति दूर रहने का प्रयत्न करेंगे, तो निश्चय ही कर्मादय के समय घवराने की आवश्यकता नहीं रहेगी।

याद रिखये कि, अग्रुभ को ग्रुभ और ग्रुभ को अग्रुभ करने की शक्ति आत्मा मे है—कार्मणा वर्गणा मे नहीं!

ज्योतिप-शास्त्र में सब निमित्तों में शकुन को विशेष मान्यता दी गयी है। वह मुख-दुःख का दाता नहीं सूचक है। 'निमित्ताना सर्वेषा शकुनो दण्डनायकः'—सब निमित्तों में शकुन मुख्य है। आप चाहे-जैसे ग्रुम चौबिड़िया में मगलकार्य करने तैयार हो, लेकिन अगर शकुन अग्रुम हो जाये, तो आप रक जाते हैं। शास्त्रकार कहते हैं कि, पहले अपशकुन के समय रक कर आठ सॉस तक ठहरें, तब चलें। अगर दूसरी बार अपशकुन हो, तो रुक कर सोलह सॉस तक ठहर कर आगे बहें। लेकिन, अगर तीसरी बार भी अपशकुन हो, तो चाहे जैसा महत्त्वपूर्ण कार्य हो तो भी उस दिन स्थिगत ही रखना चाहिए।

कुछ लोग अपशकुन करनेवाली वस्तु या प्राणी का तिरस्कार करते हैं। विल्ली रास्ता काट जाये तो उसे लकड़ी से मार देते हैं। लेकिन, सचमुच देखा जाये, तो आपको उसका उपकार मानना चाहिये कि, उसने आपको मावी घटना की सूचना दी।

निमित्त-शकुन की अपेक्षा श्वास अधिक वलवान है, कारण कि उसकी मात्रा बहुत सूक्ष्म है। उदाहरण के लिए, दाहिने हाथ गाय मिली तो निमित्त शकुन; लेकिन अगर उस समय आपका श्वास वायाँ चल रहा हो तो फल न होगा और दायाँ चल रहा होगा तो फल अधिक मिलेगा। मान लीजिये, दो व्यक्तियों को दाहिना स्वर चल रहा है और शकुन होता है, फिर मी पूरक स्वर वाले को रेचक स्वर वाले की अपेक्षा अधिक फल मिलेगा।

यहाँ यह भी जानना आवश्यक है कि, दोनों को स्वर हो, पूरक हो किर भी पृथ्वी आदि तत्त्व भिन्न हों तो भिन्न फल मिलेगा। ये वड़ी वारीक वातें है, सामान्य आदमी समझ नहीं सकता। इसलिए, शास्त्रकारों ने कहा है कि, चित्त का उत्साह सबसे बढ़कर है। वह दिल की साक्षी देता है। शुभ-अशुभ करनेवाले कर्म है और कर्म के ही कारण अच्छे या बुरे निभित्त मिलते हैं।

## हितशिचा

अत्र मूल विषय पर आर्थे! कर्म के उदय और विषाक से हमें सुख या दुःल होता है। हमें सुख में प्रसन्न और दुःल में खेदयुक्त नहीं होना चाहिए, क्योंकि दोनों कर्मजन्य हैं। अगर सुखी आदमी अपने से अधिक सुखी आदमी की ओर दृष्टि रखे, तो उसे गर्व न हो। और, दुःखी अगर अपने से अधिक दुःखी की तरफ देखे, तो उसे दुःख न लगे। यहाँ ग्रानद्शा की आवश्यकता है।

हर्प और शोक दोनों में आर्त्त ध्यान है और वे दोनों हुर्गति मे ले जाते हैं। जब हर्ष और शोक दोनों में समभाव रहे, तभी समझना कि, आत्मा अपने स्वभाव में है।

विशेष अवसर पर कहा जायगा।

# पच्चीसवाँ व्याख्यान कर्म की शुभाशुभता

महानुभावो !

यह लोक, विश्व, जगत या दुनियाँ ६ द्रच्यो का समूह है। इनमें कोई द्रच्य वदलकर दूसरा द्रच्य नहीं हो सकता। अगर एक द्रच्य वदलकर दूसरा द्रच्य हो जाये, तो ६ के पाँच हो जायं, पाँच के चार, चार के तीन, तीन के दो, और दो का एक हो जाये! इस तरह तो जीव और अजीव की अर्थात् चेतन और जड़ की प्रथकता भी न रहेगी। लेकिन, द्रच्य एक दूसरे में परिणत नहीं हो जाते, ६ के ६ ही रहते हैं!

# आत्मा पर कर्म का प्रमाव पहला है

आतमा किसी भी स्थिति—सयोग—में पुद्गल का रूप घारण नहीं करता और पुद्गल किसी भी स्थिति—सयोग—में आत्मा का रूप घारण नहीं करता, पर पुद्गलरूप कार्मण वर्गणा का, कर्म का, प्रभाव आत्मा के स्वभाव पर होता है। उसीसे इस लोक में आत्मा की मिन्न-भिन्न स्थितियाँ-अवस्थाएँ —भूमिकाएँ —संभव होती है।

घोड़ा और गधा एक साथ रहते हों, तो भी घोड़ा गधा नहीं हो जाता या गधा घोड़ा नहीं हो जाता, लेकिन स्वभाव का प्रभाव एक दूसरे पर पड़ता है। एक देहाती कहावत है—'धौलिया के साथ कालिया को बाँधो तो वान तो न आयेगी; पर शान अवश्य आ जायेगी।'' कहने का तात्पर्य यह ही अच्छे गुणवाले श्वेत बैलों के साथ दुर्गुणी काले बैल को रखें तो श्वेत बैल का रग बदल कर काला तो नहीं हो जायेगा. पर उसमें काले बैल के दुर्गुण अवश्य आ जायेंगे।

यहाँ आप प्रश्न करेंगे—''कमों का प्रभाव आत्मा पर तो होता है, पर क्या आत्मा का भी प्रभाव कर्म होता है ?''

इसका उत्तर यह है कि, जैसे कमों का आत्मा पर असर पड़ता है, वैमें ही आत्मा का भी प्रभाव कमों पर पड़ता है। जब आत्मा कार्माणवर्गणा को ग्रहण करके कर्मरूप में परिणमित करता है, तब वह विभाजित होता है और उसमें स्वभाव का निर्माग होता है, वह आत्मा के प्रभाव के कारण ही होता है। आत्मा चाहे तो कमों की स्थिति और रस में भी बड़ा परिवर्तन कर सकता है। यह वस्तुतः कर्म पर आत्मा का प्रभाव मात्र है।

# कर्म प्रकृति में शुभाशुभ का व्यवहार

निश्चुय रूप में पूछे तो कहूँगा कि, वस्तुतः सभी कर्म अग्रुम है, कारण कि वे मोक्ष प्राप्ति में अन्तराय खड़ा करते हैं; परन्तु व्यवहार से जो वस्तु अधिकाश लोगों को अच्छी लगती है वह ग्रुम मानी जाती है और जो अच्छी नहीं लगती वह अग्रुम मानी जाती है, इसलिए कर्म की प्रकृति म ग्रुम और अग्रुम का व्यवहार होता है।

## ग्रुभ कितनी ? अग्रुभ कितनी ?

कर्मों की उत्तर प्रकृतियाँ १५८ हैं, परन्तु बन्ध १२० का ही होता है; सत्ता में १५८ रहती हैं, उदय में १२२ ही आते हैं। ऐसा इसिलए होता है कि, १२० के वध में दर्शनमोहनीय कर्म की एक मिथ्यात्व-मोहनीय प्रकृति वधती है। फिर उसके तीन भाग हो जाते हैं—सम्यकत्व-मोहनीय, मिश्र-मोहनीय और मिथ्यात्व-मोहनीय! इस प्रकार उदय में १२२ प्रकृतियाँ आतीं हैं।

वन्य मे १२० प्रकृतियाँ किस प्रकार होती हैं—यह भी स्पष्ट कर दें। जानावरणीय कर्म की उत्तर-प्रकृतियाँ ५ हैं, दर्शनावरणीय कर्म की ९ हैं, वेदनीय कर्म की २ है। ये सब बन्ध में गिनी जाती हैं। ये सब ५ + ९ + २ = १६ हुईं। मोहनीय की २८ उत्तर प्रकृतियों में सम्यक्त्व-मोहनीय

और मिश्र-मोहनीय की गणना नहीं होती, इस प्रकार २६ प्रकृतियाँ ये हुई । १६ + २६ = ४२ । आयुष्य कर्म की चारो प्रकृतियों की गणना वध में होती है, इस प्रकार ४२ + ४ = ४६ हुई । नामकर्म की उत्तर प्रकृतियाँ १०३ हैं। उनमें से ६७ प्रकृतियाँ ही वध में गिनी जाती हैं। चर्ण, गध, रस और स्पर्श की कुल २० प्रकृतियाँ हैं, लेकिन यहाँ उनकी मूल प्रकृति की यानी वर्ण, गध, रस और स्पर्श की एक-एक प्रकृति ही गिनी जाती है। इस प्रकार १६ कम हो गई । इसके उपरात पन्द्रह बन्धन और पाँच सघात की प्रकृतियाँ नहीं गिनी जाती, इस प्रकार कुल ३६ कम हुई । १०३ — ३६ = ६७। अत्र ४६ में ६७ जोड़ देने पर ११३ होती हैं। इनमें गोत्र की २ और अन्तराय की ५ उत्तर प्रकृतियों के मिलने पर कुल सख्या १२० होती है।

शुभाशुभ की गणना में १२४ प्रकृतियाँ ही जाती है। उसका कारण यह है कि, ऊपर जो वर्ण, गध, रस और स्पर्श की एक-एक प्रकृति गिनी गयी है, उसके शुभाशुभ की दृष्टि से दो-दो विभाग हो जाते है, अर्थात् चार प्रकृतियाँ वह जाती है। इस तरह शुभाशुभ की गणना में १२४ प्रकृतियों का हिसाब है।

इन १२४ प्रकृतियो में ४२ ग्रुभ हैं और ८२ अग्रुभ । वह किस प्रकार  $^{9}$  यही बात आज आपको समझानी है।

#### चार घातिया कर्मी की ४५ अशुभ प्रकृतियाँ

आत्मा स्वभाव से अनन्त ज्ञानी है, परन्तु ज्ञानावरणीय कर्म उसके ज्ञान को दवाता है, इतना अधिक दबाता है कि, उसका अनन्तवाँ भाग ही खुला रहता है। अगर कर्म का वश चले, तो आत्मा को बिलकुल जड़ चना दे, पर इतनी हद तक उसका वश नहीं चलता है। हमने प्रारम्भ मे ही कहा है कि, एक द्रव्य बदलकर दूसरा नहीं हो जाता, इसलिए वैसा होना सम्भन्न नहीं है। ज्ञानावरणीय कर्म की पाँचों प्रकृतियाँ ज्ञान को दबाती हैं; इसलिए वे अग्रुभ मानी जाती हैं।

आतमा में सारा ससार अर्थात् लोक-अलोक, रूपी-अरूपी सब देखने की शक्ति है। उसे रोकने वाला दर्शनावरणीय कर्म है। वह भी ज्ञाना-वरणीय कर्म की तरह दर्शन का अनन्तवॉ भाग खुला रहने देता है। आत्मा के दर्शन स्वभाव को रोकनेवाली होने के कारण दर्शनावरणीय कर्म की नौ-की-नौ प्रकृतियाँ अग्रुभ गिनी जाती हैं।

मोहनीय कर्म आत्मा के वीतराग स्वभाव को रोकता है। उसकी उत्तर प्रकृतियाँ २८ हैं। उनमें दर्शनमोहनीय की एक ही प्रकृति गिनने पर २६ ही प्रकृतियाँ रह जाती हैं। ये छन्त्रीसी प्रकृतियाँ अग्रुम हैं।

अनन्तराय कर्म आत्मा की शक्ति को रोकनेवाला है, आत्मा को कमजोर बनानेवाला है। उसकी पाँच प्रकृतियाँ क्रमशः दान, लाभ, मोग, उपभोग और वीर्य को रोकती हैं; इसलिए अशुम हैं। इन पाँचो अन्तराय कमों में लाभान्तराय ज्यादा बाधक है। हर एक कर्म को तोड़नेवाले अलग-अलग साधन हैं। इस तरह लाभान्तराय को तोड़नेवाला दान है। आप दान करेंगे, तो लाभान्तराय टूटेगा। 'लक्ष्मी पुण्य के अधीन है,' ऐसा कहा जाता है। इसका अर्थ भी यही है कि, आप दान करें तो पुण्य बढ़ेगा और पुण्य बढ़ने पर लक्ष्मी अवस्य आती है। कदाचित् वह जानेवाली हो तो भी रक जायेगी। आप कुनेर सेठ की बात सुनें, आपको यह बात समझ में आ जायेगी।

### कुवेर सेठ की बात

एक नगर में कुवेर-नामक सेठ रहता था। उसके पास सात पीढ़ी से अपार सम्पत्ति चली आती थी। वह नित्य प्रातः नहा-घोकर सुन्दर ताजे रंग-विरगे पुष्पों से लध्मी-पूजा करते हुए कहता—''हे माता। तृ है तो सन है! तून रहे तो हमारा कुछ न रहे! इसलिए हम पर कृपा करना!!!"

एक दिन रात्रि के समय लक्ष्मीदेवी ने कुवेर को उठाया और कहा— "हे सेठ! मैं सात पीढी से तुम्हारे साथ रहती हूँ, पर अब जानेवाली हूँ, इसलिए तुम्हारी अनुमति लेने आयी हूँ!"

ये शब्द सुनते ही कुवेर घत्रराया—''अत्र मेरा क्या होगा। मेरे कुदुम्त्रियो का क्या होगा १ ये ऐशो-आराम मीज मजा कैसे किये जा सर्केंगे ?'' उसकी आँखों में ऑसू आ गये।

लध्मी ने कहा—''मुझे तुम्हारे प्रति स्नेह है। पर, क्या करूँ १ मैं पुण्य के अधीन हूँ, उसके पूरे हो जाने पर मुझे चला जाना पड़ता है।"

कुवेर ने समझा कि, अब लक्ष्मी रोके नहीं रकेगी। इसलिए, उसके चले जाने से पहले कुछ करना चाहिए। उसने बड़ी नम्रता से लक्ष्मी से कहा — 'आप जाना चाहें तो जायें, पर मेरी एक माँग पूरी करती जायें।''

लक्ष्मी ने पूछा—''तुम्हारी वह माँग क्या है ?'' कुवेर ने कहा—''आप केवल तीन दिन और क्कें।''

लक्ष्मी ने अवधिज्ञान से उपयोग लगाकर देखा कि इस सेठ का पुण्य तीन दिन का और है, इसलिए वह 'तथास्त्र' कह कर अन्तर्धान हो गयीं।"

सवेरा होने पर कुवेर ने यह बात अपने सारे कुटुम्ब को कह सुनायी। सुनकर सब ढीले हो गये और कहने लगे—"हाय-हाय! अब हमारा क्या होगा? अब तो सब चला जायगा! हनें तो कुछ सूझता नहीं, तुम जो कहो वह करें।।"

सेठ विचार करने लगा—''लक्ष्मी की इतनी-इतनी पूजा की, फिर भी वह जाना चाह रही है। अगर इतनी पूजा भगवान की होती छौर दान-पुण्य किया होता, तो लक्ष्मी भला क्या जाती १ नहीं नहीं! वह नहीं जाती!! मैं भी देखता हूँ कि, यह कैसे जातो है १'' और, उसने सबसे कहा—''तुम्हारे पास जो कुछ धन-दौलत हो उसे मेरे सामने लाकर इकडा कर दो।''

"लेकिन यह दिन दहाड़े ? कोई देख ले तो ?"—वे पृछने लगे।

सेठ ने कहा—''वह जाये इससे अच्छा है कि, हम ही उसे निकाल दें। इससे त्यागी और वीर भी कहलाऊँगा।'

थोड़ी ही देर में जर-जेवर और रोकड़े वा अम्बार लग गया। सेठ ने गॉव में दिंदोरा पिटवाया कि, ''जिसको जितना धन चाहिए कुवेर सेठ के यहाँ आकर ले जावे।"

दिंदोरे का पिटना था कि, कुवेर सेठ के यहाँ जो कुछ था, सब एक ही दिन में समात हो गया। अब उसके पास एक टूटी चारपाई और एक दिन के योग्य भोजन सामग्री ही रह गयी। वह वेपिकी की नींद सोने लगा। अब लक्ष्मी आकर उसके यहाँ से क्या ले जानेवाली थी ?

चौथी रात को लक्ष्मी आयी । उसने बड़ी मुश्किल से सेठ को जगाया । मेठ बोला ? ''क्यों देवी जी ! जाने के लिए कहने आयी हो न ? आपको जाना हो तो खुशी से चली जायें।'' परन्तु, लक्ष्मी ने कहा—''हे सेठ ! में जाने के लिए नहीं आयी, वापस रहने आयी हूँ।''

कुवेर ने कहा—"परन्तु देवी जी ! अत्र तो मेरे पास कुछ है नहीं । आप यहाँ कैसे रहेंगी ?"

लध्मी ने कहा—''तुमने मुझे फिर से बॉध लिया है। इन तीन दिनों में इतना अधिक पुण्य किया है कि, अब मुझे तुम्हारे पास रहना ही पड़ेगा।"

तीत्र पुण्य या उग्र पाप का फल तुरन्त दिखलायी दे जाता है। अगर कुचेर सेठ लक्ष्मी को जाती देख रोने लगता; तो क्या लक्ष्मी रहती?

उसने प्रयत्न करके प्रवछ पुण्य प्राप्त किया, तो तीन ही दिन में छ६मी को जाने ने रोक सका। सेठ ने कहा-"मगर आप यहाँ रहेगी किस तरह ?"

उत्तर मं लक्ष्मी ने बतलाया—"कन्न सुबह मेरे मन्दिर में जाना। वहाँ तुझे एक अवधून—जोगी मिलेगा। उसे घर लाना और अच्छी तरह जिमाना। जब वह जाने लगे, तो उसे लकड़ी मार कर गिरा देना। वह सोने का पुरुप हो जायगा। उसे घर मं रखना। जब जरूरत पड़े उसके हाथ-पैर काट लेना और उस सोने का उपयोग करना। उस सोने के पुरुष के हाथ पाँव फिर आ जायेंगे।" इतना कहकर देवी अन्तर्धान हो गयी।"

दूसरे दिन सेठ ने देवी के कथनानुसार किया तो उसे स्वर्ण पुरुष की प्राप्ति हो गयी और वह उसे उठा कर अन्दर के खण्ड मे ले गया।

सेठ के यहाँ एक नाई हजामत करने के लिए रोज आता था। उसने यह सब ऑखों से देख लिया, इसलिए उसने सोचा—"में भी ऐसा करूं और टौलतमन्द बन जाऊँ।" दूसने दिन उसने अपनी पत्नी को सुन्दर रसोई बनाने का हुक्म दिया और नहा-घोकर लक्ष्मी के मन्दिर में गया। पर, वहाँ कोई अवयूत—जोगी नहीं मिला। तीसरे दिन भी उसने उसी प्रकार किया। इस तरह २६ दिन गुजर गये। तीसचें दिन उसने मन्दिर में एक बाबा को बैठा देखा। वह बहुत खुज हुआ और उसने उसे जीमने का निमत्रण दिया। बाबा जो को तो सब समान थे। उन्होंने निमत्रण स्वीकार कर लिया। नाई ने बाबाजी को घर लाकर अच्छी तरह जिमाया और जब उसने जाने के लिये कदम उठाया कि लकड़ी मार कर गिरा दिया।

वावाजी ने जोर मचाया तो वहुत से लोग इकटे हो गये। सिपाही भी आ गये। उन्होंने नाई को पकड़ा और राजा के सामने पेश किया।

नाई ने स्वय देखी हुई सारी वात राजा को कह सुनायी। राजा ने खातरी करने के लिए कुवेर सेठ को बुलाया। उसने भी अथ-से-इति तक सारा किस्सा कह सुनाया। राजा को यह जान कर बड़ी खुशी हुई कि, उसके राज्य में ऐसे पुण्यशाली बसते हैं। उसने कुवेर सेठ का बड़ा सत्कार

किया और उसे बाजे-गाजे के साथ घर भेजा और नाई को सजा देकर छोड़ दिया।

इससे आप समझ गये होंगे कि, लदमो पुराय के ऋधीत हैं और वह पुण्य-दान आदि करने से उपार्जित होती है।

कर्म आठ हैं—जानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयुष्य, नाम, गोत्र और अन्तराय । इनमें ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय की गणना पहले की गयी, कारण कि ये घातिया कर्म है और इनकी तमाम (५+९+२६+५=४५) प्रकृतियाँ अग्रुभ हैं। अघातिया कर्मों में ऐसा नहीं है। उनकी कुछ प्रकृतियाँ ग्रुभ हैं और कुछ अग्रुभ। सच पूछो तो, कर्म की प्रकृतियों में ग्रुभाग्रुभ का ज्यवहार इन कर्मों के लिए ही होता है।

## अघातिया कर्मों की ४२ शुभ और ३७ अशुभ प्रकृतियाँ

वेदनीय कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ दो है—सातावेदनीय और असाता-वेदनीय। इनमें सातावेदनीय ग्रुम है और असातावेदनीय अग्रुम! साता-वेदनीय कर्म के उदय से साता मालूम होता है; शांति का अनुभव होता है और आनन्द-ही-आनन्द लगता है, जब कि असातावेदनीय कर्म के उदय में स्थित इससे विपरीत होती है—जीव दुःखी हो जाता है और ऐसा मानने लगता है कि, हमारे पास नोटों का बडल यां सोने की पाट आ जायें तो हम सुखी हो जायेंगे। पर, यह एक प्रकार का भ्रम है—उससे सुख ही मिलेगा, ऐसा निश्चित् नहीं है! सभव है कि, उससे बड़ा ऐसा उत्पात मच जाय जो आपको परीशान कर डाले। सोने की पाट ने कैसा उत्पात मचाया, सो सुनिये:

#### सोने की पाट का उत्पात

यह एक पौराणिक घटना है। लक्ष्मी और सरस्वती में वादविवाद हुआ। उसमे लक्ष्मी ने अपना तेज बतलाने के लिए १०८ गज लम्बी, ५४ गज चौड़ी और २७ गज मोटी सोने की एक पाट जगल में रास्ते की एक तरफ रखकर अन्तरिक्ष से घटनावली का अवलोकन करने लगीं।

कुछ देर मे वहाँ दो राजपूत आये। उनमे से एक ने कहा—"सोने की यह पाट पहले मैंने देखी; इसलिए मेरी है।" दूसरे ने कहा—"हम दोनों एक साथ निकले थे, इसलिए इसमें हम दोनों का आधा-आधा हिस्सा है।" उसमें कहा सुनी हुई, गर्मागर्मी हुई और तलवारें खिचीं। दोनों लड़-भिड़ कर वहीं कटकर मर गये।

उस पाट से कुछ दूर पर एक झोपड़ी थी। उसमें एक वाबाजी रहते थे। शाम के समय गाँव से भिक्षा माँग कर वे अपनी झोपड़ी की ओर लौट रहे थे कि, उस पाट पर उनकी नजा पड़ी। पाट को देखते ही वे आनन्दमन्न हो गये। खाना पीना भूल कर विचार करने लगे कि, क्या उपाय करें। पाट उठ तो सकती नहीं थी कि, उठा कर झोपड़ी में रख देते; इसलिए उन्होंने उसके टुकड़े कर्के झोपड़ी में ले जाने का विचार किया।

यह विचार करते-करते रात होने लगी, ॲधेरा बढ़ गया। वहाँ ६ चोर उस रास्ते से चोरी करने के लिए निकले। उनमें से हर एक के हाथ मैं कोई-न-कोई हथियार था। सोने की पाट की चमक देख कर वे उस तरफ बढ़े और पाट के पास आये। वहाँ बाबाजी को बैठा देखा। चोरों ने पूछा—''बाबाजी, यहाँ क्यों बैठे हो ?'' बाबाजी ने कहा—''यह मेरी झोपड़ी है और यह मेरी शिला है, इसलिए बैठा हूँ।''

''तुम्हारे पास सोने की यह पाट कहाँ से आयी ?''—एक चोर ने पूछा। ''बहुत भक्ति करने पर भगवान् ने भेंट दी''—बाबाजी ने उत्तर दिया।

''अरे ढोंगी! तू तो साधु है। तुझे सोने की पाट से क्या करना है ? इसे तो हम ले लेंगे"—दूसरे चोर ने ललकार कर कहा। 'तुम कैसे ले जाओगे श्रिक्ता मालिक तो में हूँ' — अभी ये जन्द बाबाजी के मुँह से निकल भी न पाये थे कि, उनके सर पर तलवार तुल गर्यी और उनके बारीर के दुकड़े हो गये।

इस प्रकार सोने की पाट ने तीन आदिमियों का मोग लिया और उनमें से कोई उस पाट का एक दुकड़ा भी न पा सका।

अपने रास्ते का कॉटा दूर हुआ देखकर चोर वडे प्रसन्न हुए और यह सोच कर कि अब जिन्टगी भर चोरी करने की अपेत्ता नहीं रहेगी, वे आनन्द से फूले न समाये। लेकिन, अब सवाल सामने आया कि, इस पाट को ले किम तरह जायें १ टुकड़े किये बिना तो ले जाना मुमिकिन ही नहीं था, इसलिए उन सबने उसके टुकड़े करने का निश्चय किया। पर, उनके पास ऐसा कोई साधन नहीं था कि, जिससे टुकड़ें कर सकते। उस समय उन्हें पास के गाँव मे रहनेवाला सुनार याट आया। वह सुनार इन चोरों से चोरी की चीजें सस्ते भाव से खरीट लिया करता था। इस प्रकार उससे मैत्री हो गयी थी।

चार चोर उस पाट की रखवाली करते रहे और दो सुनार को सुलाने गये। उन्होंने सुनार को सोते से जगाया। चोरो ने कहा — "तुम्हारे पास छेनी, हथौड़ा, वगैरह जो औजार हों लेकर चलो। सोने की पाट के दुकड़े करना है।" किर, उन्होंने सोने की उस पाट का वर्णन किया। पहले तो सुनार को विश्वास न हुआ, पर चोरो के विश्वास दिलाने पर उसने वात मान ली।

"उसमे मुझे क्या मिलेगा ?"—मुनार ने जिजासा से प्रश्न किया । चोरों ने कहा—"६ जन हम है, सातवाँ तू। सब वरावर वरावर चॉट लेंगे।"

यह सुनकर सुनार ने विचार किया—''ये परदेशी चोर एक भाग भी क्यों ले बार्ये ?'' उसके मन में कपट जागा। उसने उन्हें एक भी दुकड़ा न देने का निञ्चय कर लिया और कहा—''तुम ठीक कहते हो, पर मुझे इस समय भूख लगी है। पेट भरे बिना ऐसी मेहनत का काम नहीं होगा, इसलिए कुछ खाने पीने का सामान लिये लेता हूँ। तुम भी खाना मैं भी खाऊँगा।" यह कहकर सुनार ने साथ ले जाने के लिए सान लड्डू तैयार किये। उसमे एक लड्डू कुछ छोटा रखा। उस छोटे लड्डू के अतिरिक्त सब मे जहर मिला दिया।

सुनार उन दोनों चोरो के साथ जंगल मे आया और उस पाट को देखकर बड़ा प्रमन्न हुआ। फिर उसने कहां—"काम बहुत बड़ा है और तुम्हें भी भूख लगी होगी, इसलिए पहले कुछ खा लें, फिर् काम गुरू करेंगे। चोर इसके लिए तैयार हो गये।

सुनार ने सातों लड्ड़ निकाले। बड़े-बड़े लड्ड़ चोरो को दिये और स्वय छोटा लिया। उस समय चोरों को शका हुई, इसलिए उन्होंने पूछा— "सब को बड़ा और खुट के लिए छोटा क्यों ?" सुनार ने कहा—"मुझे संग्रहणी का रोग है, इसलिए थोड़ा ही खाता हूँ।" इससे चोरो के मन की शका दूर हो गयी और उन्होंने लड्ड़ प्रेम से खाये।

सुनार ने विचार किया कि, जहर चंढने में कुछ देर लगेगी, इसलिए उतनी देर दूर रहना अच्छा। इसलिए, वह सबकी अनुमित लेकर शौच के बहाने जाकर कुछ दूर पर एक झाड़ी में छिपकर बैठ गया।

उस तरफ पाट को तोड़ने के सब साधन देखकर चोरों की नीयत बिगड़ी | वे सातवाँ भाग सुनार को न देने के निश्चय पर आ गये और इसल्टिए उसका खात्मा कर देने की सोचने लगे |

दूसरी तरफ वह सुनार छुपा हुआ उन ६ चोरों के मरने का इन्तजार कर रहा था। एक दूसरे का बुरा सोच रहे हैं—उन्हें एक करनेवाली सोने की पाट थी।

जब सुनार ने देखा कि चोरों को बेहोशी आने लगी है, तब वह झाड़ी से बाहर निकलकर नजदीक आ गया। चोरों ने कहा—"इतनी ज्यादा देर कैसे लगायी १ चल, अब हमें पानी पिला। फिर हम जल्दी से काम पर लगें।" सुनार मन में खुश हुआ—सोचता था कि, पानी पीते ही ये लोग दह पर्डेंगे।

सुनार अपने साथ लोटा-डोर लाया था। उसे लेकर कुएँ पर गया और झुक कर पानी निकालने लगा कि, चोरों ने घक्का मार कर उसे कुएँ में फेंक दिया। सुनार का राम रम गया। फिर, चोर पाट के पास आये। वहाँ जहर के असर से सब-के-सब जमीन पर लुढ़क गये।

इस तरह सोने की पाट ने टो राजपूत, एक बाबाजी, एक सुनार और ६ चोरो के प्राण लिये। फिर भी, वह तो वहीं ज्यों-की-त्यो पड़ी हुई थी। कोई उसका एक दुकड़ा भी नहीं ले सका था।

लक्ष्मी ने कहा—''देखा सरस्वतो! लोग मेरे पीछे कैसे पागल हो जाते हैं! मैं उनकी इच्छा नहीं करती, उन्हें दुतकारती हूँ, फिर भी वे मेरे पीछे पड़ते हैं और स्वय नष्ट होते हैं।"

सरस्वती ने कहा—''इसका अर्थ यह है कि, जो अज्ञानी हैं; मूर्ख हैं, वे तेरे पीछे घूमते हैं और दुःखी होते हैं। और, जो जानी हैं, समझ- टार हैं, वे मेरी आराधना-उपासना मे मस्त होकर आनन्द करते हैं। अब त् अपनी यह लीला समेट ले, नहीं तो न जाने कितने लोभी मारे जायेंगे।''

उसके बाद लक्ष्मी ने वह पाट वहाँ से अदृश्य कर दी।

आयुष्यकर्म की चार प्रकृतियाँ है—देव-आयुष्य, मनुष्य-आयुष्य, तिर्यच-आयुष्य और नारक-आयुष्य। इनमें पहली तीन प्रकृतियाँ ग्रुम हैं और चौथी अग्रुम। देव, मनुष्य और तिर्थच को अपना जीवन प्रिय होता है, जबिक नारकी जीवों को अपना जीवन प्रिय नहीं होता। वे उसमें से जल्दी-से जल्दी छूट जाना चाहते हैं।

शुभाशुभ की गणना में नाम कर्म की ७१ प्रकृतियाँ ली जाती हैं— यह अभी स्पष्ट कर चुके हैं। उनमें ३७ शुभ हैं और ३४ अशुभ वे इस प्रकार: गित चार है—देव, मनुष्य, तिर्येच और नरक। इनमें पहली दो ग्रुम है और वाद की दो अग्रुम हैं। तिर्यच की गित में अनेक प्रकार के दुःख सहन करने पड़ते हैं और नरक गित में अपार वेदना होती है। आपने नारिकयों के चित्र देखे होगे। उनमें बतलाया गया है कि, परमा-धामी नारिकयों को कैसी-कैसी यंत्रणा देते हैं। उन पीड़ाओं के सामने आपके वर्तमान जीवन की पीड़ाएँ किसी हिसान में नहीं है।

जातियाँ पॉच हैं—एक-इन्द्रिय, दो-इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय, चार-इन्द्रिय और पंचेन्द्रिय। इनमे पहली चार अग्रुभ हैं और अन्तिम ग्रुभ है। अच्छो वस्तुओ की गणना में पंचेन्द्रिय की पूर्णता का उल्लेख होता है, वह आपके लक्ष में होगा।

वर्ण, रस, गन्घ, स्पर्श ग्रुम भी होते हैं और अग्रुम भी। वर्ण पाँच प्रकार के हैं; इनमें ग्रुक्ल, पीत और रक्त ग्रुम हैं और नील तथा कृष्ण अग्रुम हैं। रस पाँच प्रकार के हैं। उनमें मधुर, अम्ल और कषाय ग्रुम है और तीखा तथा कड़वा अग्रुम है। सुगन्ध तो सबको आकृष्ट करती है। देवों तक का आकर्षण करती है। तभी तो उनकी साधना-आराधना करते हुए उत्तम प्रकार के पुष्प, इत्र और धूप का उपयोग होता है। दुर्गध किसी को अच्छी नहीं लगती।

स्पर्श आठ प्रकार के हैं। उनमें लघु, मृदु, स्निग्ध और उष्ण ग्रुम है और गुरु, कठिन, रुच्च तथा शीत अग्रुम है।

आनुपूर्वी चार प्रकार की है—उनमें देवानुपूर्वी और मनुष्यानु-पूर्वी ग्रुभ है और तियंचानुपूर्वी तथा नारकानुपूर्वी अग्रुभ है।

विहायोगित के तो ग्रुम और,अग्रुम दोनों प्रकार स्पष्ट माने गये हैं। त्रसद्शक ग्रुम गिना जाता है और स्थावरद्शक अग्रुम गिना जाता है।

30

आठ प्रत्येक प्रकृति में उपघात के अतिरिक्त सातों प्रकृतियाँ ग्रुभ हैं। इससे आप मली भाँति समझ गये होंगे कि कमों की ग्रुभ-अग्रुभ प्रकृतियाँ कौन-कौस-सी हैं। जो पुण्य करते हैं, उन्हें ग्रुभ प्रकृति का वध होता है और जो पाप करते हैं, उन्हें अग्रुभ प्रकृति का वध होता है। इसिलिए, जो लोग जीवन में सुख, गांति और खुशहाली की इच्छा रखते हों उन्हें पाप का परिहार करना चाहिए। इस विषय में अभी बहुत कुछ कहना है, वह अवसर पर कहा जाएगा।

```
। नाम कर्म की शुमाशुभ प्रकृति की तालिका निम्न प्रकार है:
                 गुभ
                                           २ गति ( तिर्यद्य-नरक )
    २ गति ( देव-मनुष्य ]
                                            ४ जाति ( एक-इन्द्रिय से चार-
    १ जाति ( ५चेन्द्रिय )
                                     इन्द्रिय )
    ५ रारीर ( श्रीदारिक)
    ३ श्रगोपाग ( श्रीदारिकादि )
     १ महनन (वज्र ऋपभनाराच )
                                            ५ सहन्न ( ऋपभनाराच, नाराच,
                                      अर्धनाराच, कीका और सेवार्त)
                                            ५ सस्थान (नययोध परिमडल,
    १ सरथान (समवतुरस्र)
                                      सादि, वामन, कुव्ज श्रीर हुंडक )
    ४ वर्ण, रस, गध श्रीर स्पर्ग
                                            ४ वर्ण, रस, गद्य श्रीर स्पर्श
                                            २ श्रानुप्वी ( तियं नानुप्वी तया
     २ श्रानुपूर्वी (देवानुपूर्वी
                                तथा
मनुप्यानु र्वां ]
                                      न रकानुपूर्वा )
     १ विद्यायोगति
                                             १ विहायोगति
   १० इसदशक
                                            १० स्थावर दशक
     ७ प्रत्येक प्रकृति [अगुरुलयु, पराघात,
                                         १ प्रत्येक प्रकृति [ उपवात ]
 श्रातप, उद्योत, श्वामोच्छवास, निर्माण
                                           ₹8
 श्रीर तीर्यंकर ]
```

# छन्बीसवाँ न्याख्यान

# कर्मबन्ध और उसके कारणों पर विचार

#### [ १ ]

#### महानुभावो !

कल व्याख्यान के बाद एक महाशय हमसे मिलने आये। उन्होंने मुझसे एक प्रश्न पूछा—"कर्म आत्मा से क्यों चिमटते हैं, शरीर से क्यों नहीं?" हमने कहा—"आपका प्रश्न ठीक है। पर, लोग देवगुरु को ही क्यों पचाग-प्रशिपात करते हैं, और आपको नहीं करते। इस पर विचार करेंगे, तो आपको अपने प्रश्न का उत्तर मिल जायेगा।"

कुल देर विचार करने के बाद उक्त महाशय ने कहा—''मेरी उस प्रकार की योग्यता नहीं है, इसलिए लोग मुझे पचाग-प्रणिपात नहीं करते।" मैंने कहा—''यही न्याय यहाँ लागू की जिए। शरीर की वैसी योग्यता नहीं है, इसलिए उसे कर्म नहीं चिमटते।" मैंने उन्हें उदाहरण-रूप मे बताया—''चुम्बक से लोहे के दुकड़े चिमट जाते हैं, लेकिन लकड़ी या रबर से नहीं। इससे यही समझना चाहिए कि, जैसा स्वभाव हो वैसी किया होती है।''

उक्त महाशय ने कहा—''अगर चिमटना कर्म का स्वभाव है, तो वह आत्मा से भी चिमटेगा और शरीर से भी। आत्मा से चिमटे और शरीर से न चिमटे, ऐसा विवेक तो वह कर नहीं सकता, कारण कि वह स्वय जड़ है।''

हमने पूछा—''कर्म क्या है—यह तो आप जानते हैं १''

उन्होंने कहा—''हॉ कर्म जड़ है, पुद्गल है, यह मै अच्छी तरह जानता हूँ।"

मैंने कहा—''सब पुद्गल कर्म कहलाते हैं क्या ?''

उन्होंने कहा—''सब पुद्गाठ कर्म नहीं कहलाते, पर उनमे से जितनों की कार्माणवर्गणा बनी होती है, उन्हें कर्म कहते हैं।"

"आपके समझने में भूल है। हमारे चारों ओर सकल लोक में कार्माणवर्गणाएँ ठसाठस भरी हुई हैं, लेकिन वे सब कर्म नहीं कहलातीं। आत्मा जितनी कार्माणवर्गणाओं को ग्रहण करके अपने प्रदेशों के साथ मिला दे, उन्हें ही कर्म कहते हैं। यह बात तो आप स्वीकार करेंगे कि, किसी पात्र में चाहे जितना आटा पड़ा हो, उसमे से जितना गुंध जाये और उसकी रोटी बन जाये, उसे ही रोटी कहेंगे। शेष आटा तो आटा ही कहलायेगा।"

यह बात उन्होंने स्वीकार कर ली। मैने आगे कहा—"आत्मा जितनी कार्माणवर्गणाओं को ग्रहण करता है और अपने प्रदेशों के साथ मिला देता है उन्हें ही 'कर्म' कहते हैं, इसका अर्थ यह है कि, कर्म स्वय आत्मा से नहीं चिमटते, बल्कि आत्मा अपनी क्रिया द्वारा उन्हें अपनी तरफ खींचती है और उसके पुद्गलों को अपने प्रदेशों में मिला देती है। इसे हम व्यावहारिक भाषा में 'कर्म आत्मा से चिमटे' कहते हैं। आप ट्रेन में सफर करते हुए कहते हैं कि, 'अमुक स्टेशन आया।' लेकिन वास्तव में वह चल कर आपके पास नहीं आया। आप स्वय गाड़ी में बैठकर उसके पास गये हैं। यहाँ भी ऐसे ही समझना।''

यहाँ उक्त महागय ने प्रश्न किया—''कर्म तो आत्मा के कट्टर शत्रु हैं, उन्हें वह जानबूझकर अपनी क्रियाओं द्वारा क्यों ग्रहण करती है ? अपने पैर पर आप कुल्हाड़ी तो कोई मूर्ख ही मारेगा!"

मैने कहा—''कर्म आत्मा के कहर रात्र हैं, यह बात सच है; परन्तु अज्ञान आदि दोषों में लिथड़ी हुई आत्मा इस बात को नहीं समझती। इसिलिए, वह अपनी कियाओ द्वारा कर्मों को ग्रहण करती रहती है और उसका फल भोगकर दुःखी होती रहती है।"

यह सुन कर उन महाशय ने कहा—'ज्ञान-लक्षणवाली आत्मा क्या इतना भी नहीं समझती कि, कर्म मेरे कट्टर शत्रु हैं, इसलिए मै उन्हे ग्रहण न करूँ ?'

उक्त सज्जन का मूल प्रश्न सामान्य था; पर उस पर खूब चर्चा हुई। इस तरह चर्चा जमती रहे और प्रश्न पूछे जाते रहें तभी अनेक-विध भ्रमों का निवारण हो सकता है और सत्य का प्रकाश मिल सकता है। लेकिन, गुरु के पास आते रहो और उनका पाद-सेवन करते रहो तो ही इस प्रकाश का लाभ मिल सकता है। लोक-लाज से गुरु के दर्शन के लिए आओ और जल्दी-जल्दी वन्दन करके चलते बनो, तो इससे ऐसा लाभ कैसे मिल सकता है १ पहले के आवक तत्त्वचर्चा में खूब रस लेते ये और गुरु से सहम प्रश्न पूछते थे। गुरु को उन प्रश्नों का उत्तर देने में आनन्द होता था। आवक ज्ञानिपासु हो; तत्त्वरसिक हों तो गुरु को आनन्द क्यों न हो १

मेंने उन महाशय से कहा—'आत्मा ज्ञान लक्षण वाला है और इसलिए वस्तु को जान सकता है, यह वात सच है। लेकिन, ग्रुरू में वह निगोद में होता है, तब घोर अज्ञान से घिरा होता है। उसे अक्षर के अनन्तवें भाग वरावर ही ज्ञान खुला होता है, इसलिए वह किसी प्रकार का विचार कर सकने की स्थिति में नहीं होता। फिर, अकाम निर्जरा के योग से कमों का भार ज्यों-ज्यों हलका होता जाता है, त्यों-त्यों ज्ञान की मात्रा वढ़ती जाती है और जब वह मनुष्य-भव को पाता है, तब उसे संप्रधारण-संज्ञा प्राप्त हो जाती है, जिससे कि वह अच्छे-बुरे का विवेक कर सकता है। परन्तु, महानुभाव। आप देखते हैं कि, ऐसी सुन्दर सज्ञा प्राप्त हो जाने पर भी, बहुत से लोग अपना हिताहित नहीं समझते और यहच्छा-प्रवृत्ति करते रहते हैं। जो लोग यह समझ जायें कि, कर्म हमारी निजी

सम्पत्ति नहीं है, बिल्क हमारे कट्टर दुश्मन की फीज है और वह हमारी दुर्दशा कर डालेंगे; तो वे कर्म बन्धन से दूर रहें और दूर न भी रहें तो भी जो कर्म बॉधें वे बहुत ढीले बॉधें, जिससे उन्हें भविष्य में बहुविध यातनाएँ भोगनी नहीं पड़ेंगी।

"एक वस्तु नितान्त अहितकारी है, यह जानते हुए भी मनुष्य उसका सर्वथा त्याग नहीं कर सकते, यह स्थिति कितनी शोचनीय है।"

# नमक के चटखारे के कारण प्राण गँवानेवाला श्रीमंत-पुत्र

एक श्रीमंत गृहस्थ का पुत्र एकाएक बीमार पड़ गया। बचने की आशा नहीं दिखती थी। सगे-सम्बन्धी क्रन्दन मचाने लगे। इतने मं किसी ने कहा—"यहाँ से कुछ दूर पर एक सन्यासी रहता है। वह बहुन जानकार है। उसे बुछाओ।"

लोग दौड़ कर सन्यासी के पास गये और विनती करके उसे घर ले आये। उसने उस लड़के की तबीयत देखकर कहा—''अगर आपको एक बात स्वीकार हो तो इस लड़के को दवा दूँ।'' माता-पिता ने पूछा—''बह बात क्या है?'' सन्यासी ने कहा—''मैं जो दवा दूँगा उससे आपका लड़का जी तो जायगा, पर उसे सदा के लिये नमक का त्याग करना पड़ेगा।''

"ल्ड्का बचता है तो भले आजीवन नमक विना खाये," ऐसा विचार करके उन्होंने वर्त मजूर कर ली। संन्यासी ने द्वा दी और लड़का बच गया।

ल्डका नमक-रिहत भोजन करता रहा। उसकी तवीयत हर प्रकार से अच्छी रही। एक दिन माता-िपता आदि कार्यवशात् वाहर गये। लड़का और नौकर दो व्यक्ति घर में रहे। उस समय खारी वादाम और पिस्ते देखकर लड़के का मन ल्लवाया। उसने सोचा—''उसमे नमक आयेगा भी तो कितना आयेगा, वह क्या नुकसान करेगा ?'' उसने नौकर से कुछ नमकीन पिस्ते बादाम देने के लिए कहा। नौकर ने हुक्म की तामील कर दी।

उसने वे वाटाम-पिस्ते शौक मे खाये। लेकिन, थोडी हो देर बाट उसे वेचैनी माल्स होने लगी और वह धीरे-धीरे बढती गयी। जब माता पिता घर में वापस आये तब तक उसकी हालत बहुत विगड़ चुकी थी। उन्होंने नौकर से पूछा—"हमारे जाते समय तो इसे कोई शिकायत थी नहीं। एकाएक यह क्या हो गया? क्या इसने कोई चीज खायी है?" नौकर ने सारी बात कह सुनायी। वे समझ गये कि, यह तो बड़ा अनर्थ हुआ। अब क्या करें?

वे टौड़ कर उसी सन्यासी के पास गये और अपने घर बुला लाये। सन्यासी ने लड़के की हालत टेखते ही कहा—"इसके पेट में नमक गया है। मैं लाचार हूं। अब इसका कुछ उपाय नहीं हो सकता। मैंने सिद्ध-रसायन खिला कर इसकी जान बचायी थी। नमक का त्याग उसकी शतं थी। पर, वह गर्ते किसी प्रकार तोड़ डाली गयी है, इसलिए इसकी ऐसी हालत हो गयी है। अब आप लोग चाहें तो इसे रामनाम सुना दें, कारण कि यह अब सिर्फ आधे घटे का मेहमान है।"

इन शब्दों के सुनते ही घर में भयकर रुटन मचने लगा और आधे घटे में लड़का मर गया।

यह कुछ वर्ष पहले घटित सच्ची घटना है। इससे आपको मानव-स्वमाव का परिचय मिलता है। जब असातावेदनीय का उदय होता है, तो मनुष्य फिर दुष्कर्म न करने का निर्णय करता है, लेकिन ज्योंही साता-वेदनीय का उदय हुआ कि, सब निर्णय घरे रह जाते हैं और वह अपनी पुरानी चाल पर चलने लगता है। उस समय वह यह विचार नहीं करता कि, वह कितना कर्मबन्ध कर रहा है और उसका क्या परिणाम होगा। उक्त महाशय को हमारे इस स्पष्टीकरण से सन्तोष हुआ और वह कर्म के विपय में विशेष जानने के लिए आज व्याख्यान में उपस्थित हैं।

# कर्मबन्ध के कारण अनादिकालीन हैं

आत्मा अनादि काल से हैं; कर्म भी अनादि काल से हैं, कर्मबन्ध भी अनादि काल से हैं और कर्मबन्ध के कारण भी अनादि काल से हैं। कारण के बिना कार्य होता ही नहीं।

कर्मवन्ध के सामान्य कारण चार है—मिध्यात्व, अविरत, कषाय और योग। कुछ लोग प्रमाद को भी कर्मवन्ध का सामान्य कारण बताते हैं, परन्तु वह अविरति और योग में आ जाता है। इसीलिए षडशीति नामक चौथे कर्मग्रन्थ में कहा है कि—

'बंधस्स मिच्छु श्रविरह, कसाय जोगत्ति चड हेउ ॥४०॥' कर्मबन्ध के मिध्यात्व, अविरति, कषाय और योग ये चार हेतु हैं।

# कारणों का क्रम सहेतुक है

कर्मवन्ध के इन कारणीं—मिध्यात्व, अविरित, कषाय और योग का कम सहेतुक है।

जब तक मिथ्यात्व रहता है, तब तक अविरित नहीं जाती, जब तक अविरित है, तब तक कषायें नहीं जातीं, और जब तक कषायें नहीं जातीं, तब तक योगिनरोध नहीं होता। इसीलिए, उपर्युक्त कम रखा गया है। गुणस्थानों का कम देखने पर यह बात और स्पष्ट हो जायगी। चौधे गुणस्थान में मिथ्यात्व का नाग होता है, छटे गुणस्थान में अविरित का,

र प्रमाद पर नीचे को गाया जैन श्रुत में प्रचलित है:—
मज्ज विसय-कसाया, निहा विकहा च पंचमी भिण्या।
एए पंचपमाया, जीव पाडन्ति संसारे॥

मद्य [ दारू वर्गरह मोदक पटार्थ ], विषय [ राष्टादिक ], कपाय, निद्रा श्रीर विकथा—ये पाँच प्रमाद जीव को ससार में डालते हैं।

वारहवें गुणस्थान में कपाय का और चौदहवें गुणस्थान में योगनिरोध होता है। यह कम वस्तुतः आत्मा के विकास के क्रमानुरूप है।

#### पहला कारण मिथ्याःव

मिध्यात्व को महारात्रु की, महारोग की, महाविप की और महा-अन्धकार की उपमा दी गयी है, कारण कि, वह तमाम कमों की जड़ है। उसकी उपिखित में सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं होती। सम्यक्त्व के बिना सम्यक् जान नहीं होता और सम्यक् जान के बिना सम्यक् चारित्र नहीं होता। सम्यक् चारित्र के बिना मुक्ति नहीं मिलती। ससार-भ्रमण का प्रधान कारण मिध्यात्व है। शास्त्रकारों ने कहा है—

#### 'मिच्छत्तं भवबुद्दिकारणं'।

मिथ्यात्त्व के जाने पर कर्मों को मानों राजयध्मा का रोग लग जाता है—उन्हें नष्ट ही हो जाना पड़ता है। अर्धपुट्गलावर्तन के समय में वह अवश्य नष्ट हो जाते हैं और आत्मा मुक्ति का शाश्वत सुख प्राप्त करता है।

अभन्य आत्माएँ तो अनन्तकाल ससार में भ्रमण करती ही रहती हैं; कारण कि, उनका मिथ्यात्व कभी दूर नहीं होता। वे सदा-सदा मिथ्यात्व में ही लिस रहती हैं।

प्रश्न-- ''अभव्य आत्माओं को ज्ञान होता है या नहीं ?''

उत्तर—''ज्ञान आत्मा का स्वभाव है, इसलिए वह अभव्य आत्माओं को भी होता है। लेकिन, यहाँ ज्ञान से तात्पर्य 'सम्यक्जान' से हो तो वह अभव्य आत्माओं को नहीं होता। सम्यक्त्व सहित ज्ञान सम्यकज्ञान है और अभव्य आत्माओं को सम्यक्त्व नहीं होता।''

प्रश्न — "अभव्य आत्माओं को शास्त्र सिद्धान्त का ज्ञान होता है या नहीं ?" ससार-सागर में रखड़ते ही रहे और विभिन्न योनियो में जन्म धारण करके दुःख पाते ही रहे।

### मिथ्यात्व और सम्यक्त्व

मिध्यात्त्र का अर्थ है— सूठी मान्यता ! सम्यक्त्व का अर्थ है— सची मान्यता !! वस्तु हो एक प्रकार की और मानी जाये दूसरे प्रकार की, इसे मिध्यात्व समझना चाहिए। एक मनुष्य परमात्मा को मानता है, पर उसे अवतार लेने वाला मानता है, तो वहाँ मिध्यात्व जानना, क्योंकि परमात्मा ने तो सत्र कमों का नाश कर डाला है; इसलिए वह फिर संसार में नहीं पड़ सकता। उसी प्रकार कोई आदमी आत्मा को माने पर उसे क्षणभंगुर माने या यह माने कि वह परमात्मा में लय हो जाता है, तो इसे भी मिथ्यात्व जानना चाहिए, क्योंकि आत्मा नाशवत नहीं, अमर है।

संसार की वस्तुओं को यथार्थ रूप से जाननेवाला सर्वज्ञ है। हम चूंकि छन्नस्य हैं, इसलिए यथार्थ रूप से नहीं समझ सकते। इसलिए सर्वज्ञ परमात्मा ने जो कहा है, उसे ही सच्चा मानना—इसी में सम्यक्त्व है। मिथ्यादृष्टि की मान्यता इससे विपरीत होती है। वह वस्तु को मनमाने तौर पर मानता है; लेकिन इस तरह मानने से फायटा नहीं; नुकसान ही नुकसान है।

### सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि की करनी में अन्तर

विसी जीव को मारने की जरूरत पड़े तो सम्यग्हिए भी मारेगा और मिथ्यादृष्टि भी। लेकिन, दोनों के मारने में फर्क होगा। सम्यग्ट दृष्टि उमें फर्ज समझकर, रस लिए बिना, सिर पर आ पड़ा काम मान-कर, पाप समझकर करेगा, इसलिए उसे दीला कमंत्रन्थ होगा। पर, मिथ्या-दृष्टि उमे जानवृझ कर, रसपूर्वक, उसे पाप न मानकर करेगा, इसलिए उसे प्रवल कमंत्रन्थ होगा। मिध्यादृष्टि को कर्म की-निर्जरा कम होती है, सम्यग्दृष्टि को ज्यादा। मिध्यादृष्टि को कर्म की निर्जरा अकाम, यानी समझ वगैर होती है; लेकिन सम्यग्दृष्टि को कर्म की निर्जरा सकाम, यानी समझपूर्वक होती है। मिध्यादृष्टि पाप के उदय को घवराते हुए हाय-तौन्ना मचाते हुए भोगता है, सम्यग्दृष्टि पाप के उदय को विना घवराये, शांति से भोगता है। सम्यग्दृष्टि जानता है कि, पूर्वकाल में मैंने इस कर्म को आमिन्त्रत किया था; इसलिए वह आया है, अब इसे शांति से भोग लेना चाहिए।

सम्यग्दृष्टि को आर्तथ्यान कम होता है; चित्त में शांति रहती है और कुछ समभाव होता है, इसल्टिए उदय में आते हुए और सत्ता में रहे हुए कमों की निर्करा होती है। जबिक मिथ्यादृष्टि को आर्तध्यान अधिक होता है, चित्त में शांति नहीं रहती और रागद्वेष की प्रबलता होती है; इसल्टिए नये कमें ज्यादा चिकने बँधते हैं।

सम्यग्दृष्टि थोड़े दुःख में ज्यादा कर्म काटता है, जबिक मिथ्यादृष्टि ज्यादा दुःख में थोड़े कर्म काटता है।

#### दो प्रकार का सम्यक्तव

सम्यक्त दो प्रकार का है—(१) स्थिर और (२) अस्थिर। क्षायिक सम्यक्त स्थिर है, आने के बाद कभी नहीं जाता। दूसरे सम्यक्त अस्थिर हैं। औपरामिक और क्षायोपरामिक सम्यक्त आते हैं और जाते हैं। कभी मिलन विचार आयें और देव-गुरु-धर्म से श्रद्धा उठ जाये, तब कहा जायेगा कि, सम्यक्त गया और मिथ्यात्व आ गया।

मनुष्य सम्यक्त्व की भावना में आयुष्य बॉधेगा, तो देवगित का ही बॉधेगा और उसमें भी महर्द्धिक सौम्य प्रकृतिवाले देव का ही बॉधेगा। जबिक देव सम्यक्त्व में आयुष्य बॉधेगा तो मनुष्यगित का ही बॉधेगा, वह भी बहुत ऊँचे कुल में, सस्कारी कुटुम्ब में, धार्मिक बातावरण में उत्तर—शास्त्र-सिद्धान्त का ज्ञान अगर सम्यवत्वपूर्वक हो, तो वह सम्यक् ज्ञान है; अन्यथा मिध्याज्ञान है। जैसे सॉप को पिलाया हुआ दूध वित्रक्षप हो जाता है, उसी प्रकार मिध्यात्वी को दिया हुआ शास्त्र-सिद्धान्त का ज्ञान भी उसके लिए मिध्यात्व ही बन जाता है। चारित्र लेकर, शास्त्र-सिद्धान्त का अभ्यास करके और आचार्यपद प्राप्त करके भी आत्मा अभव्य हो सकती है। अगारमर्दकसूरि की कथा से बात स्पष्ट हो जायेगी।

# अगारमद्कसूरि का प्रबन्ध

श्री विजयसेनसूरि अपने विशाल शिष्य-समुदाय के साथ क्षितिप्रतिष्ठित नगर मे विराजमान थे। उस समय एक शिष्य को एक रात में स्वप्न आया कि 'पाँच सौ सुन्दर हाथी चले आ रहे हैं और उनका नायक भूँ ड है।

कुछ स्त्रप्न भावी -घटना के सूचक होते हैं और उनसे निश्चित अर्थ निकलता है। ऐसे स्त्रप्नों को देव या गुरु के सम्मुख अथवा गाय के कान मैं कहने चाहिए।

सुबह हुई। शिष्य ने वह स्वप्न विनयपूर्वक गुरु को बताया और उसका अर्थ पूछा। गुरु ज्ञानी थे और अष्टागनिमित्त के अच्छे जानकार ये। उन्होंने सब शिष्यों को सुनाते हुए कहा—''आज यहाँ पाँच सौ सुविहित साधुओं के साथ एक अभन्य आचार्य आयेगा।"

उसी दिन पाँच सौ शिष्यों के साथ रुद्राचार्य उस नगर में आये। उनकी ज्ञानगर्भित मधुर देशना सुनने के लिए हजारों नागरिक उमड़ पड़े। शिष्यों ने सोचा—"ये साधु सुविहित हैं और आचार्य अभव्य है यह कैसे जाना जाये १" — उन्होंने यह वात गुरु से पूछी। गुरु ने कहा—"में तुम्हारी शका का निवारण करूँगा।" वाद में उनके लघुशका करने के स्थान पर छोटे-छोटे अगारे विक्रवा दिये गये और आगे क्या होता है इस पर नजर रखी गयी।

रात्रि के दो प्रहर व्यतीत हो गये। तीसरे प्रहर के शुरू होने पर

रुद्राचार्य के कुछ शिष्य लघुनीति करने उठे। उस समय पैरों के नीचे कोयलों के दबने ने चूं-चूं की आवाज होने लगी। उन्होंने समझा— "निश्चय हो हमारे पैरों के नीचे कोई त्रस जीव कुचल गये। हा । हा । धिक्कार हो हमारे इस दुष्कृत्य को ।" और, वे उसका प्रतिक्रमण करने तैयार हुए। यह देखकर स्रिजी के जिण्यों को विज्वास हो गया कि, ये साधु भवभीर और सुविहित हैं।

कुछ देर बाद रुद्राचार्य स्वय लघुनीति करने उटे। उनके पैरो के नीचे कोयलों के दबने से वही चूं चूँ की आवाज होने लगी। उससे वे रामझे कि कोई त्रसजीव मेरे पैरों के नीचे कुचल गये हैं। परन्तु, उस दुष्कृत्य का पञ्चाताप करने के वजाये वे और द्यादा जोर से पैर रखकर नोले ''ये किसी अरिहत के जीव पुकारते माल्यम होते हैं।"

स्रिजी के गिण्यों ने ये गब्द कानों से सुने, इसलिए उन्हें विश्वास हो गया कि, यह आचार्य अभन्य है, अन्यथा उनका वर्तन ऐसा निण्डुर न होता। जिन आत्माओं को अरिहत देव में श्रद्धा नहीं है, उनके प्रवचन में श्रद्धा नहीं है और उसमे प्ररूपित अहिंसा, सथम और तप की मगल-मयता में भी श्रद्धा नहीं है; उननें सम्यक्त कैसे हो सकता है !

सबेरे श्री विजयसेन सूरि ने च्द्राचार्य के शिष्यों से कहा 'हे श्रमणों! जुम्हारा यह गुरु सेवा योग्य नहीं है, कारण कि वह कुगुरु है। यह बात मुझे जुमसे इसलिए कहनो पड़ती है कि, आचार-भ्रष्ट आचार्य, भ्रष्ट आचारवाले को न रोकनेवाला आचार्य और उन्मार्ग प्रकाणा करनेवाला आचार्य, ये तीनों धर्म का नाश करते हैं।"

यह हित-शिद्धा सुनकर, जैसे साँप केंचुली का त्याग कर देता है उसी तरह उन शिष्यों ने अपने गुरु का त्याग कर दिया और शुद्ध चरित्र का पालन कर अनुक्रम से मोद्ध की प्राप्त की। अंगारमर्दक रुद्राचार्य सम्यक्त्व के अभाव से, अन्तर की गहरायी में भरे हुए मिथ्यात्व के योग से, अपार संसार-सागर में रखड़ते ही रहे और विभिन्न योनियों में जन्म धारण करके दुःख पाते ही रहे।

#### मिथ्यात्व और सम्यक्त्व

मिध्यात्व का अर्थ है—झ्ट्री मान्यता । सम्यक्त्व का अर्थ है—सची मान्यता ।। वस्तु हो एक प्रकार की और मानी जाये दूसरे प्रकार की, इसे मिध्यात्व समझना चाहिए। एक मनुष्य परमात्मा को मानता है, पर उसे अवतार छेने वाला मानता है, तो वहाँ मिध्यात्व जानना, क्योंकि परमात्मा ने तो सब कमों का नाग कर डाला है, इसिलए वह फिर संसार में नहीं पड़ सकता। उसी प्रकार कोई आदमी आत्मा को माने पर उसे क्षणमंगुर माने या यह माने कि वह परमात्मा में लय हो जाता है, तो इसे भी मिथ्यात्व जानना चाहिए, क्योंकि आत्मा नाशवत नहीं, अमर है।

संसार की वस्तुओं को यथार्थ रूप से जाननेवाला सर्वज्ञ है। हम-चूंकि छन्नस्य हैं, इसलिए यथार्थ रूप से नहीं समझ सकते। इसलिए सर्वज्ञ परमात्मा ने जो कहा है, उसे ही सच्चा मानना—इसी में सम्यक्त्व है। मिथ्यादृष्टि की मान्यता इससे विपरीत होती है। वह वस्तु को मनमाने तौर पर मानता है, लेकिन इस तरह मानने से फायदा नहीं, नुकसान ही नुकसान है।

#### सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि की करनी में अन्तर

किसी जीव को मारने की जरूरत पड़े तो सम्यग्दिष्ट भी मारेगा और मिथ्यादिष्ट भी। लेकिन, दोनों के मारने में फर्क होगा। सम्यग्दिष्ट उसे फर्ज समझकर, रस लिए विना, सिर पर आ पड़ा काम मान-कर, पाप समझकर करेगा; इसलिए उसे ढीला कर्मबन्ध होगा। पर, मिथ्या-दृष्टि उसे जानबूझ कर, रसपूर्वक, उसे पाप न मानकर करेगा, इसलिए उसे प्रबल कर्मबन्ध होगा। मिथ्यादृष्टि को कर्म की-निर्जरा कम होती है, सम्यग्दृष्टि को ज्यादा। मिथ्यादृष्टि को कर्म की निर्जरा अकाम, यानी समझ वगैर होती है; लेकिन सम्यग्दृष्टि को कर्म की निर्जरा सकाम, यानी समझपूर्वक होती है। मिथ्यादृष्टि पाप के उदय को घत्र राते हुए हाय-तौत्रा मचाते हुए मोगता है, सम्यग्दृष्टि पाप के उदय को विना घत्र राये, शांति से भोगता है। सम्यग्दृष्टि जानता है कि, पूर्वकाल में मैंने इस कर्म को आमन्त्रित किया था, इसलिए वह आया है, अब इसे शांति से भोग लेना चाहिए।

सम्यग्दृष्टि को आर्तध्यान कम होता है, चित्त में शांति रहती है और कुछ समभाव होता है, इसलिए उदय में आते हुए और सत्ता में रहे हुए कमों की निर्जरा होती है। जबिक मिथ्यादृष्टि को आर्तध्यान अधिक होता है, चित्त में शांति नहीं रहती और रागद्वेप की प्रबलता होती है; इसलिए नये कम ज्यादा चिकने बँधते हैं।

सम्यन्दृष्टि योड़े दुःख में ज्यादा कर्म काटता है, जन्निक मिथ्यादृष्टि ज्यादा दुःख में थोड़े कर्म काटता है।

#### दो प्रकार का सम्यक्त्व

सम्यक्त दो प्रकार का है—(१) स्थिर और (२) अस्थिर। क्षायिक सम्यक्त स्थिर है, आने के बाद कभी नहीं जाता। दूसरे सम्यक्त अस्थिर हैं। औपरामिक और क्षायोपरामिक सम्यक्त आते हैं और जाते हैं। कभी मिलन विचार आयें और देव-गुरु-धर्म से श्रद्धा उठ जाये, तब कहा जायेगा कि, सम्यक्त गया और मिथ्यात्व आ गया।

मनुष्य सम्यक्त्व की भावना में आयुष्य बॉधेगा, तो देवगित का ही बॉधेगा और उसमें भी महर्द्धिक सौम्य प्रकृतिवाले देव का ही बॉधेगा। जबिक देव सम्यक्त्व में आयुष्य बॉधेगा तो मनुष्यगित का ही बॉधेगा, वह भी बहुत ऊँचे कुल में, सस्कारी कुटुम्ब में, धार्मिक वातावरण में

अच्छे मनुष्य का बॉधेगा । इस तरह सम्यक्त्व से प्रगति करते हुए आत्मा मोक्ष प्राप्त कर लेता है ।

शास्त्रकार कहते है कि 'सम्यग्दिष्ट जीव नारकी या तिर्येच नहीं होते, वगतें कि सम्यक्त्व स्थिर रहे। अगर वह समिकती से मिथ्याद्दिष्ट हो जाये तो उसका परिणाम भोगना पड़ता है। मिथ्याद्दिष्ट तो चारों गितयों में से किसी भी गित में उत्पन्न हो सकता है और नीचे नरक का भी आयुष्य वॉध सकता है।

सम्यक्तव कायम रहे, तो आत्मा सात-आठ भव में मोक्ष चला जाता है। सम्यक्तव स्थिर न रहे तो अधिक भवो में भ्रमना पडता है। प्रकार सम्यक्तव की विराधना करे तो भी ससार वढ जाता है, लेकिन वह वढ कर भी अर्द्ध पुद्गल परावर्तन से अधिक नहीं बढता।

### बन्धन और मोक्ष का कारण मन है

ससार-बन्धन और मुक्ति का कारण मन है। मन जब पापिकवाओं में लिस होता है, तो कर्म-बन्धन का कारण बन जाता है और धर्म की शुद्ध आराधना में लगता है, तो मुक्ति का कारण बनता है। शुद्ध आराधना वह है जो श्रद्धापूर्वक हो, सम्यक्तवपूर्वक हो, जिनेश्वर भगवान् के बचना जुसार हो, सिद्धान्तानुसार हो।

कुछ लोग कहते हैं कि, जो क्रिया जानपूर्वक हो उसे ही ग्रुद्ध आराधना समझना चाहिए। पर, यहाँ प्रश्न यह होता है कि कितना जान प्राप्त करने के बाद क्रिया की जाये हैं क्या केवल्ज्ञान प्राप्त हो जाने की प्रतीक्षा करनी चाहिए और तन तक क्रिया की ही न जाये हैं और, केवल्ज्ञान प्राप्त होने पर तो क्रिया की आवश्यकता ही क्या है है इस तरह तो क्रिया का सम्पूर्ण उच्छेद ही हो जायेगा। इसलिए यही ठीक है कि, ज्यों-ज्यों जान प्राप्त होता जाये, त्यों-त्यों क्रिया करते जायें। जो क्रिया सम्यक्वपूर्वक हो, ग्रुद्ध बुद्धि से की गयी हो, उसे ही ग्रुद्ध समझना

चाहिए | जो किया श्रद्धापूर्वक की जाती है वही ज्ञानपूर्वक की गयी किया है।

भावना के अनुसार कर्म के बन्धन में अन्तर पड़ता है। यही बात शास्त्रों में बतायी गयी है। आप पड़ावश्यक-रूप प्रतिक्रमण की किया करते समय विद्तु-सूत्र बोलते हैं, उसमें नीचे की गाथा आती है:

> समिदही जीवो, जइ वि हु पावं समायरइ किंचि। श्रप्पो सि होइ बंधो, जेण न निद्धं धसं कुणइ।। ३६॥

—सम्यग्दिष्ट जीव पूर्वकृत पापों का प्रतिक्रमण करने के वाद भी संयोगवशात् अमुक पाप करता है, पर रुसे कर्मवन्ध अल्प होता है, कारण कि उस पाप को वह निर्दयता के तीव अध्यवसाय से नहीं करता।

कभी मिथ्यादृष्टि आत्मा पाप को मान कर क्रिया करता है; तब उसे कर्मबन्ध दीला अवश्य होता है। पर, वह सम्यग्दृष्टि के बराबर दीला नहीं, पूरे-पूरे मिथ्यादृष्टि की अपेचा दीला पड़ता है।

हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन और परिग्रह ये पॉचों अनुक्रम से पापस्थानक हैं, फिर भी हम उनका सेवन करते हैं और प्रसन्न होते हैं, कारण कि अभी हढ़ रूप से यह नहीं समझा कि ये पाप हैं।

## युक्ति से चोर को पकड्नेवाले सेठ की बात

एक व्यापारी बड़ा धनवान था। उसने अपनी सम्पत्ति की रक्षा करने के लिए दो मुसलमान नौकर रखे थे। एक का नाम मुल्ला था, दूसरे का काजी। दोनों बड़े बलवान थे। सेठ घर के अन्दर सोता था और नौकर बाहर।

एक रात दो चोर आये और घर की पिछली दीवाल में सेंघ देने लगे। सेठ-सेठानी जाग गये, लेकिन बोलें तो चोर मार डालें। फिर भी धन तो वचाना ही था। इसिलए सेट ने युक्ति करके सेटानी से जोर से पूछा—'क्यों जाग रही है न ?' स्त्री ने जवात्र दिया—"हाँ, जाग रही हूँ।"

सेठ ने कहा—''अभी मुझे सपना आया। यह तो तृ जानती ही है, हमारे एक भी लड़का नहीं है। पर, स्वप्न में लड़का हुआ और उसका नाम हमने मुल्ला रखा। फिर कुछ काल बाद दूसरा लड़का हुआ, उसका नाम काजी रखा। और आखिर तीसरा लड़का हुआ उसका नाम चोर रखा। ये तीनों लड़के शरारती हैं, घर में नहीं रहते और उन्हें बुलाने के लिए आवाजें देनी पड़ती हैं—''मुल्ला! काजी!! चोर!!!'' ''मुल्ला! काजी!! चोर!!!'' इस तरह बहुत सी आवाजें देने पर लड़के मुश्किल से घर आते हैं।''

सेठ ने बात करते हुए अनेक बार जोर से—"मुछा! काजी! चोर!!!" को आवार्जे लगायी। चोर यह समझते थे कि, सेठ सपने की बात कर रहा है। लेकिन, सेठ ने अपनी चतुरायी से पूरा-पूरा काम लिया था और मुछा और काजी जाग उठे थे। उन्होंने आकर उन चोरों को पकड़ लिया और खूब मार मारकर भगा दिया।

हम अपने आतमा में घुसे हुए चोरों को इस तरह पकड़ कर भगा दें तभी हमारी आतमा सर्व दुःखों से मुक्त होकर अनन्त अक्षय सुख भोग सकया है।

# मिथ्यात्व को दूर करो !

मिथ्यात्व को दूर करने के लिए हमारे महापुरुप क्या कहते हैं सो ध्यानपूर्वक सुनिये:—

धर्म-कार्य के निमित्त से आप चाहे जितना कष्ट उठायें, चाहे जितना आत्मदमन करें, और चाहे जितना धन खर्च करें, लेकिन अगर मिथ्यात्व है तो सब निरर्थं क है। इसलिए, हे मुमुक्षुओ। आप मिथ्यात्व से बाज आये, मिथ्यात्व को दूर करें!!

मिथ्यादृष्टि मनुष्य विविध प्रकार की क्रियाऍ करके, स्वजन सम्बन्धियों का त्याग करके तथा नाना प्रकारके कष्ट सहन कर के यह सन्तोष मान लेता है कि, उसने धर्म कर लिया; वह मन में प्रसन्न होता है, लेकिन जिस प्रकार अधा नायक शत्रु-सेना को नहीं जीत सकता; वैसे ही मिथ्यात्व से अंधा बना हुआ मनुष्य ससार-सागर का पार नहीं पा सकता।

इसिलए महानुभावो । आप मिथ्यात्व को दूर करें और कर्म-वन्धन के एक कारण से वर्चे। जो उससे बच जायेंगे तो क्रमशः सबसे वच जायेंगे और इस दुस्तर ससार का पार पा सकेंगे।

विशेष अवसर पर कहा जायगा!

धन तो बचाना ही था। इसिलए सेठ ने युक्ति करके सेठानी से जोर से पूछा—'क्यों जाग रही है न ?' स्त्री ने जवाब दिया—''हॉ, जाग रही हूं।''

सेठ ने कहा— "अभी मुझे सपना आया। यह तो तू जानती ही है, हमारे एक भी लड़का नहीं है। पर, स्वप्न में लड़का हुआ और उसका नाम हमने मुल्ला रखा। फिर कुछ काल बाद दूसरा लड़का हुआ, उसका नाम काजी रखा। और आखिर तीसरा लड़का हुआ उसका नाम चोर रखा। ये तीनों लड़के शरारती हैं, घर में नहीं रहते और उन्हें बुलाने के लिए आवाजें देनी पड़ती हैं— "मुल्ला! काजी!! चोर!!!" "मुल्ला! काजी!! चोर!!!" इस तरह बहुत सी आवाजें देने पर लड़के मुश्किल से घर आते हैं।"

सेठ ने बात करते हुए अनेक बार जोर से—"मुछा! काजी! चोर!!!" को आवार्जे लगायी। चोर यह समझते थे कि, सेठ सपने की बात कर रहा है। लेकिन, सेठ ने अपनी चतुरायी से पूरा-पूरा काम लिया था और मुछा और काजी जाग उठे थे। उन्होंने आकर उन चोरों को पकड़ लिया और खूब मार मारकर भगा दिया।

हम अपने आत्मा में घुसे हुए चोरों को इस तरह पकड़ कर भगा दें तभी हमारी आत्मा सर्व दुःखों से मुक्त होकर अनन्त अक्षय सुख भोग सकया है।

# मिध्यात्व को दूर करो !

मिथ्यात्व को दूर करने के लिए हमारे महापुरुष क्या कहते हैं सो ध्यानपूर्वक सुनिये:—

धर्म-कार्य के निमित्त से आप चाहे जितना कष्ट उठार्ये, चाहे जितना आत्मदमन करें, और चाहे जितना धन खर्च करें, लेकिन अगर मिथ्यात्व है तो सब निरर्थं क है। इसलिए, हे मुमुक्षुओ ! आप मिथ्यात्व से बाज आयें, मिथ्यात्व को दूर करें !!

मिथ्यादृष्टि मनुष्य विविध प्रकार की क्रियाऍ करके, स्वजन सम्बन्धियों का त्याग करके तथा नाना प्रकारके कष्ट सहन कर के यह सन्तोष मान छेता है कि, उसने धर्म कर लिया, वह मन में प्रसन्न होता है, लेकिन जिस प्रकार अधा नायक शत्रु-सेना को नहीं जीत सकता, वैसे ही मिथ्यात्व से अधा बना हुआ मनुष्य ससार-सागर का पार नहीं पा सकता।

इसलिए महानुभावो ! आप मिथ्यात्व को दूर करें और कर्म-बन्धन के एक कारण से बर्चे । जो उससे बच जायेंगे तो क्रमशः सबसे बच जायेंगे और इस दुस्तर संसार का पार पा सकेंगे।

-विशेष अवसर पर कहा नायगा !

---;#:---

# सत्ताईसवाँ व्याख्यान कर्मबन्ध और उसके कारणों पर विचार

## [ २ ]

महानुभावो !

कर्म का पछग चार पायों का है। वे चार पाये हैं—मिथ्यात्व, अवि-रित, क्याय और योग! मिथ्यात्व रूपी पहले पाये के जाने पर वह पलग लगड़ा हो जाता है। निथ्यात्व के जाने से और सम्यक्तंव के आने से सच्ची मान्यता हढ होती है, जिससे अविरित के जाने में देर नहीं लगती। पेट का मल दूर हो, तो बुखार अपने आप हट जाये, इसीलिए पुराने वैद्य विपम ज्वरों को उतारने के लिए लंबन कराते थे।

### विरति का अर्थ

विरित यानी पाप का त्याग—पाप का पच्चक्खाण। अविरित यानी पाप का अत्याग, पाप की छूट। विरित को व्रत, वियम या चारित्र मी कहते है।

१. श्री यणोदेव सिर ने प्रत्याख्यान स्वरूप में कहा है कि— पचक्खाएां नियमो, श्रीभगहो विरमएं वयं विरई। श्रासवदार निरीहो, निवित्तिएग्गद्रिया सहा।।

प्रत्याख्यान, नियम, श्रमिग्रह, विरमण, वन, विरति, श्राश्रव-निरोध श्रौर निवृत्ति ये सब समानाधीं हैं।

श्री ६रिभद्र सरि ने पत्त्रवें प्रत्याख्यान-पत्ताशक में कहा है कि—'प्रचवसाणं नियमो, चरित्रधम्मो य होति णगद्वा।' प्रत्याख्यान, नियम और चरित्र धर्म ये नीनों शस्त्र णकाधी है। चारित्र के विना कोई आत्मा मोक्ष में न गया, न जाता है और न जायेगा। मोक्ष-मन्दिर मैं पहुँचाने के लिए चारित्र आखिरी कटम है। सम्यग्दर्शन, सम्यक्जान और सम्यक्चारित्र इन तीन रत्नो से ही मोक्ष-मार्ग मिलता है।

श्रद्धा हो, जान हो, पर चारित्र न हो, तो भव भ्रमण नहीं रक सकता। श्रद्धायुक्त ज्ञान ही सचा जान है; पर उसके साथ चारित्र अवश्य चाहिए। जो सिर्फ जान को लेते हैं और चारित्र को छोड़ देते हैं, वे ससार-चक्र से वाहर नहीं निकलते।

ज्ञान ऑख है, चारित्र हाथ-पैर! आटमी को ऑख हो, पर हाथ-पैर न हों तो जिन्दगी कैसे चल सकती है ?

आत्मा का उद्वार करने के लिए चारित्र आवन्यक है और वह अवि-रित का त्याग करने से ही प्रकट होती है—

#### अविरति का त्याग आवश्यक क्यों ?

आप रात को सोते हैं तो घर का दरवाजा खुला रखते हैं या वन्दृ? चन्द्रगुप्त के समय मे लोग दरवाजे वन्द नहीं करते थे, क्योंकि उस समय चोरी का नाम-निशान नहीं था। परन्तु आज ? आज तो सोने से पहले दरवाजे में ६, ७ या ८ 'लिवर' का मजबूत ताला लगाने की आवश्यकता पड़ती है। यदि ताला न लगायें तो प्रात काल पूरा मकान साफ दिखलायी पड़े—न एक वक्स रहे, न कपड़ा, न पैसा और न भोजन पानी! अवि-रित का अर्थ है, वस्तुत द्वार खोलकर सोना! और, उसका फल यह होता है कि, पाप रूपी चोर घर में बुसकर सद्गुणों की समस्त सम्पत्ति उठा ले जाते हैं।

यदि खेत में मजबूत बाड़ न रहे और खुला छूटा रहे तो रास्ते से जाते जानवर उगी हुई पूरी फसल ही खा जार्ये। और, उसका फल यह हो कि, मालिक को अपना सिर कूटना पड़े।

और, यदि कोई सुदृढ़ वाड से अपना खेत सुरक्षित रखे, तो उसमें पश्च भला कैसे जा पायेंगे और खेत सुरक्षित रहेगा। ऐसे मालिक को लाभ-ही-लाभ रहता है। अविरित का अर्थ विना बाड़ का खेत है—ि जिसमें पाप-रूपी पश्च धुसकर जीवन की वरवादी कर देते हैं।

कितने घरों के द्वार पर लिखा रहता है—''आजा विना अन्दर आना मना है।'' इस पाटिया का अर्थ हुआ कि, कोई विना अनुमित लिए घर में घुस ही न सके। विरित को आप इस तरह का 'साइनबोर्ड' मान लें।

## पाप करने की आजादी भी पाप है

पाप कर्म करना तो पाप है ही; पाप करने की छूट रखकर आतमा के प्रति अपने कर्त्तव्य पालन की उपेक्षा करना भी पाप है। जैसे कानून तोड़नेवाले को सजा होती है, वैसे ही अपना फर्ज न वजानेवाले को भी सजा होती है। राज्य की तरफ से हुक्म हुआ हो कि वयस्क को अमुक काम में आठ घटे सेवा देनी होगी और कोई उस आदेश का उलंघन करे तो उसे सजा होती है या नहीं ?

कुछ लोग कहते हैं, "पाप की छूट में पाप नहीं है।" उनसे पूछिये— 'तो फिर पाप करने में भी क्या पाप है ?" अगर हिंसा करने की छूट पाप नहीं है, तो फिर हिंसा करना भी पाप नहीं है। पाप करनेवाले को और पाप करने की छूट रखनेवाले को, दोनों को, पापवन्ध होता है। कर्मबन्व सिर्फ उसे नहीं होता, जिसने पाप का त्याग (पच्चक्खाण) किया है।

पाप करने की छूट रखने और पाप भी करनेवाले को दुगुना पाप लगता है—एक पाप की छूट रखने का और दूसरा पाप करने का। पाप की छूट रखता हो; पर पाप नहीं करे तो उसे पाप की छूट का ही पाप लगता है। लेकिन, जिसने पाप की छूट ले रक्खी हो पर पाप का त्याग कर दे कि 'आज से पाप का त्याग करता हूँ', तो तब से उसे पाप लगना बन्द हो जायेगा। और, उसकी आध्यात्मिक प्रगति का मार्ग प्रशस्त हो जायेगा।

### तीन प्रकार के पुरुष

पाप को कुछ लोग अपने या दूसरे के अनुभव से छोड़ते हैं; कुछ लोग गुरुनन आदि के उपदेश से छोड़ते हैं; जबिक कुछ लोग ऐसे हैं कि उसे छोड़ते ही नहीं। यहाँ हमें एक प्रसिद्ध खोक याद आता है—

> पापं समाचरित बीतघृणो जघन्यः प्राप्यापदं सघृण एव विमध्यवुद्धिः। प्राणात्ययेऽपि न हि साधुजनः स्ववृत्तं, वेलां समुद्र इव लङ्घयितुं समर्थः॥

— जो लोग जघन्य, किनष्ठ या अधम कोटि के हैं, वे पाप का आचरण विना घणा माने, वेधड़क करते हैं। जो लोग मध्यम कोटि के हैं, वे कोई आफत आ पड़े और दूसरा उपाय न हो तभी पाप का आचरण करते हैं। और, जो साधुजन हैं, अर्थात् उत्तम कोटि के हैं; वे प्राणत्याग का प्रसंग आने पर भी अपनी उत्तमता वैसे ही नहीं छोड़ते, जैसे कि समुद्र अपनी मर्यादा नहीं छोड़ता।

नीतिकारों ने उत्तम, मध्यम और नघन्य पुरुषों की निम्नलिखित च्याख्या भी की है। वे कहते हैं—

> उत्तमो सुखिनो बोध्याः, दुखिनो मध्यमाः पुनः । सुखिनो दुःखिनो वार्ऽाप, बोधमईन्ति नाधमाः ॥

—उत्तम पुरुष सुख से बोध पाते हैं, मध्यम पुरुष दुःख से बोध पाते हैं, लेकिन अधम पुरुष न सुख से बोध पाते हैं और न दुःख से।

# पाप से दुःख और पुण्य से सुख

यह सिद्धान्त सर्व महापुरुषों को मान्य है कि, पाप से दुःख और पुण्य से सुख होता है। इसमें कभी कोई अन्तर नहीं पड़ता। इसलिए, जो पाप करके सुखी होना चाहता है, वह अपने गले में पत्थर वॉधकर तैरना चाहता है। अगर आदमी के मन में यह ख्याल बना रहे कि, 'में जो पाप करता हूँ, उसका फल मुझे अवश्य भोगना पड़ेगा', तो उसे पाप करने का मन ही न हो। यह होते हुए अगर वह लाचारी से या दुःखते दिल से पाप कर भी बैटे, तो उसे कर्मबन्ध अत्यन्त अल्य होगा।

#### विरति के दो प्रकार

विरित दो प्रकार की है—सर्वविरित और देशविरित । जिसमे पाप का प्रत्याख्यान पूर्ण रूप से हो, वह सर्वविरित है और जिसमें आशिक हो वह देशविरित है। सर्वविरित में पाँच महावत आते है। देशविरित में श्रावक के बारह वत आते हैं।

देशविरति के एक भाग में पाप का त्याग होता है और दूसरे भाग में पाप की छूट होती है। छूट इसिल्ए कि, उसके विना निर्वाह नहीं हो सकता। लेकिन, उस छूट पर अंकुश रखा जाता है, जिसे 'जयना' कहते हैं।

एक गृहस्थ देशवती है और उसने आवक का स्थूलप्राणातिपात विरमण-नामक प्रथम वत ले रक्खा है, तो उसे किसी भी निरपराधी त्रस जीव की सकल्पपूर्वक निरपेक्ष हिंसा न करने की प्रतिज्ञा होती है। इस प्रतिज्ञा में अशतः त्याग है और अंशतः छूट है। जहाँ छूट है, वहाँ उसे 'जयना' करनी है। इस प्रतिज्ञा का अर्थ ठीक प्रकार से समझ लेने पर सत्र स्पष्ट हो जायगा।

इस जगत में त्रस और स्थावर दो प्रकार के जीव हैं। गृहस्थ को त्रस जीवों की हिंसा न करने की प्रतिज्ञा रहती है और स्थावर की छूट रहती है। अगर, ग्रहस्य स्थावर की छूट न रखे, तो उसका जीवन-व्यवहार न चले। फिर भी, इस छूट को वह हिचकचाहट से स्वीकार करता है और उसका उपयोग जहाँ तक हो सके कम करता है—अर्थात् वह स्थावर की 'जयना' करता है।

त्रस-जीवों की हिंसा दो प्रकार से होती है—एक सकल्प से दूसरी आरम से । किसी प्राणी को इरादापूर्वक मारना सकल्पी हिंसा है । और, आजीविका के निमित्त से खेती आदि करने में जो हिंसा होती है, वह आरमी हिंसा है । गृहस्थ सकल्पी हिंसा का त्यागी होता है । उस व्रती को चाहिए कि आरमी हिंसा की जयना करे ।

सकल्पी हिंसा दो प्रकार की है—मापराध की और निरपराध की। इनमें से निरपराधी हिंसा का त्याग रहता है, सापराधी की हिंसा की छूट रहती है। आक्रमणकारी से लड़ना पड़े और उसकी हिंसा करनी पड़े तो यह सापराधी को दड देना है, परन्तु व्रतधारी उसकी जयना करें।

गृहस्य को आजीविका के लिए गाय, बैल, घोड़ा, ऊँट आदि जानवर पालने पड़ते है और उन्हें बॉधना और मारना भी पड़ता है। पुत्र-पुत्री आदि को भी सुशिक्षा के लिए ताड़न-तर्जन क्रना पड़ता है। यह निर-पराधी त्रस जीवों की सापेक्ष हिंसा है और गृहस्थ को उसकी छूट होती है। निर्दोप प्राणी को निर्देयतापूर्वक मारकर और किसी प्रकार से पीड़ा पहुँचाना निरपेन्न हिंसा है और उसका इस प्रतिज्ञा द्वारा त्याग होता है।

यद्यपि साधु की अहिंसा के सामने यह अहिंसा अत्यल्प है, फिर भी चहुत उपयोगी है। इसमें हिंसा की छूट केवल अपराधी को मारने की है। इस छूट का उपयोग करने में व्रतभंग नहीं है, पर पाप तो लगता ही है। यह नहीं चाहिए कि, छूट का उपयोग करते ही रहें, बल्कि यथासभव छूट के पाप से भी वचना चाहिए। अब यह बताया जाता है कि, इस प्रतिज्ञा से क्या लाभ होता है। निरपराधी की हिंसा के त्याग से सब निरपराधियों को अमदान मिल जाता है। इस जगत् में आपके अपराधियों

की अपेक्षा उन प्राणियों की संख्या असख्यात गुणी है, जिन्होंने आपका कुछ नहीं त्रिगाडा। इस त्रत के लेने से आप उनकी हिंसा से वच जाते हैं।

चौथा त्रत परस्त्री का त्याग हैं। इस त्रत को लेनेवाले को अपनी स्त्री के साथ समागम की छूट रहती है, शेप तमाम न्त्रियों का त्याग रहता है। यह त्रत न हो तो तमाम स्त्रियों के साथ छूट का पाप लगे, जो कि महा हानिकर हो।

व्रत लेने से मनुष्य मेर, पर्वत के समान पाप से वच जाता है और व्रत न लेने से मेरु-पर्वत के वरावर पाप मं फॅस जाता है। चाहे आपने एक ही व्रत लिया हो, पर उससे पाप के त्याग की ग्रुस्आन हो जाती है।

जिमे एकबार देशविरति आ गयी, उसे सर्वविरति आने मे देर नहीं लगती और आत्मा सर्वविरति में आया कि, मोधमार्ग पर तेजी से बढने लगता है।

मूल बात है, पाप की वृत्ति छोड़ना ! पाप की वृत्ति छूटे तो पाप छूटे और पाप छूटे तो कर्म छूटे !! जिसके कर्म छूट जाते हैं, वह अनन्त सुख का उपभोक्ता हो जाता है।

#### पापवृत्ति पर भिखारी का दृष्टान्त

टाई हजार वर्ष पूर्व मगध देश मे राजगृही-नामक नगरी थी। उसके पास वैभारगिरि नामक पहाड़ था।

उस नगरी में एक भिखारी ने सारे दिन धक्के खाये; मगर उसे कुछ खाने नहीं मिला। इससे उसका क्रोध भड़क उठा और नगरों को नष्ट कर डालने की सोचने लगा। अपने इगदे को परा करने के लिए, वह वैमार-गिरि पर चढ़ा। वहाँ एक बड़ी जिला टिकी हुई थी। अगर वह गिरायी

<sup>\*</sup> श्राज भी राजगृही-नगरी के खटहर मोजृद ह' श्रोर उनके पाम वैभारगिरि खटा हुश्रा है।

जा सकती, तो हजारों आदमी मारे जा सकते थे। भिखारी कहीं से एक रस्सा ले आया और फंटा डाल कर जिला को खींचने लगा। उसने बड़ा जोर लगाया, पर जिला टस-से-मस न हुई। कोध के आवेश मे उसने जो और ज्यादा जोर लगाया तो उसका पैर फिसठ गया, खोपड़ी फट गयी, मर गया और सातर्वे नरक मे पैदा हुआ।

उस भिलारी ने वास्तव में किसी को मारा नहीं था, लेकिन उसकी भावना—इत्ति—सबको मार डालने की थी। इसलिए, उसने घोर कर्म- वन्धन वॉधे और सातवें नरक-जैसी निकृष्ट गति को प्राप्त हुआ। इसीलिए पापवृत्ति छोडने का उपदेश है।

#### अठारह पाप-स्थानक

पापवृत्ति मे से पाप-क्रिया पैदा होती है और वह असंख्य प्रकार की होती है। लेकिन, ब्यवहार की सरलता के लिए गास्त्रकारों ने उसके अठारह प्रकार किये हैं—यानी अठारह पापस्थानको में उनका समावेश हो जाता है वह इस प्रकार:—

- (१) प्राणातिपात (हिंसा)
- (२) मृपावाद ( झूट बोलना )
- (३) अदत्तादान (चोरी)
- (४) मैथुन (अब्रह्म)
- (५) परिग्रह ( ममत्वबुद्धि से वस्तुओं का सग्रह करना )
- (६) क्रोध
- (७) मान (अहकार, अभिमान)
- (८) माया ( छङ, कपट, टम, पाखड, घोखा, फरेब)
- (९) छोम (तृष्णा)
- (१०) राग ( प्रीति )
- (११) द्वेप ( अप्रीति )

- (१२) कलह
- (१३) अभ्याख्यान ( आल चढाना )
- (१४) पैशुन्य ( चुगली खाना )
- (१५) रति अरति ( हर्प-शोक )
- (१६) परपरिवाद ( परिनन्दा, दूसरे का अवर्णवाद करना )
- (१७) मायामृपावाद ( प्रपच करना )
- (१८) मिथ्यात्वशस्य (विपरीत विश्वास, विपरीत श्रद्धा )

अपेक्षाविशेष से कार्यकारण का विचार करें, तो इन अठारह पाप स्थानकों का समावेश प्रथम पाँच पाप स्थानकों में हो जाता है—पाप का मुख्य प्रवाह हिंसा-झूठ-चोरी-कुशील-परिग्रह में से ही वहता है।

विरित का अर्थ पाप का त्याग है। हेय वस्तु को अपनी इच्छा से छोड़ देना त्याग है। विवश होकर छोडने को त्याग नहीं कहते। सुबबु की कथा इसे स्पष्ट कर देगी।

### सुवंधु की कथा

भारत के इतिहास की यह एक सत्य घटना है। सम्राट् चन्द्रगुप्त के बाद उसकी गद्दी पर बिन्दुसार आया । नन्द राजा का संबंधी सुबबु उसका प्रधानमंत्री हुआ। सुबंबु चाणक्य से द्वेप करता था। उसने अनेक युक्तियों द्वारा बिन्दुसार का मन चाणक्य से फिरा दिया। चाणक्य सारी परिस्थिति समझ गया। उसने अपनी मिल्कियत की व्यवस्था करके अनगन शुरू कर दिया। परन्तु, इस प्रकार जीवन का अन्त करने से पहले उसने एक डिव्बी तैयार की और उसे अपनी पिटारी में रख ली।

चाणक्य के मर जाने के बाद, सुबबुने उसका घर राजा से माँग लिया। राजा ने माँग मंजूर करली और सुबंधु चाणक्य 'के घर में रहने लगा। वहाँ उसने हर चीज की छानबीन ग्रुरू कर दी। उसने उस पिटारें को भी खोला। उसके अन्दर एक के बाद एक सन्दूकची निकलती चली गयी। अर्न्त मे वह डिब्बी निकली। उसे खोला तो उसमे से बड़ी खुगवू आयी। उसने उसे भली भाँति सूँघा। उस डिब्बी में एक पत्र रखा हुआ था। सुबधु ने उसे पढ़ा। उसमें लिखा था—'जो आदमी इस डिब्बी को सूँबे उसे चाहिए कि उसी वक्त से जीवन-पर्यन्त स्त्री, पलग, आभूषण और स्वादिष्ट भोजन का त्याग कर दे और कठोर जीवन गुजारे, अन्यथा उसका नाश हो जायेगा।'

सुत्र वे इसकी खातरी करने के लिए एक दूसरे आदमी को वह डिन्त्री सुँघायी और फिर उसे स्वादिष्ट भोजन कराके, सुन्दर वस्त्राभूषण पहना कर पलग पर सुलाया, तो वह तुरन्त मर गया। अत्र सुन्धु को चाणक्य के खत की सचाई का विश्वास हो गया। जिन्दा रहने के लिए उसने उसी समय से स्त्री, पलग, वस्त्राभूषण और स्वादिष्ट भोजन का स्याग कर दिया। सोचने लगा कि, चाणक्य ने खूत बदला लिया।

इस प्रकार अनिच्छा से किया हुआ त्याग वास्तविक त्याग नहीं है। जो त्याग स्वेच्छा से एव समझदारी से किया जाये, वहीं सचा त्याग है।

#### कषाय

क्रोध, मान, माया और लोभ यह चार कषायें है। 'कष' का अर्थ है— -संसार! आय का अर्थ है लाभ !! जिससे संसार-लाभ, ससरण, भव-भ्रमण, प्राप्त हो सो कषाय। कषाय का दूसरा अर्थ है—'जो जीव को कल्लित करें। कषाय आपके आत्मा को मलीन कर देती है।

१. श्री प्रशापना स्त्र के तेरहवें पद में कहा है कि — सुहदुहबहुसहियं, कम्मखेतं कसित जं च जम्हा। कलुसंति ज च जीवं, तेण कसाइत्ति बुच्चिति॥

<sup>—&#</sup>x27;बहुत सुख-दु ख सहित कर्म-खेत को जोतती है श्रीर जीव को कलुषित करनी है, इसलिए कपाय कहलाती है।'

आप स्वच्छ, सुन्द्र तथा कीमृती कपडे पहनकर किसी उत्सव में हामिल होने जा रहे हों और कोई उन पर कीचड या जुटन डाल दे तो आप कितना गुस्सा करते हैं। पच्चीस-पचास या सी-हो-सी के कपड़ों के लिए आप इतनी फिक्र करते हैं, तो आत्मा के लिए आपको कितनी फिक्र रखनी चाहिए, इसका अनुमान आप सहज कर सकते हैं।

आपको आत्मा की सच्ची फिक्र हो, सच्चा आत्मप्रेम हो तो आप कोध का काला मुँह कर दें। उमे क्षमा द्वारा नष्ट कर दें। मान को मृदुता से विगलित कर दें, माया को सरल्ता से सीधो कर दें और लोम को सन्तोप-जल से धो डालें।

जहाँ छड़ना चाहिए, वहाँ आप छड़ते नहीं हैं और जहाँ छड़ना नहीं चाहिये, वहाँ आप छड़ते हैं! कपायो के साथ भिड़कर उन्हें नष्ट कर देने में ही सची बहादुरी है।

बैन-धर्म क्षित्रयों का धर्म है। वह आपको लड़ने का आदेश देता है। यह लड़ाई धन, दौलत या जमीन का दुकड़ा ले जाने वाले के साथ या गाली-गलौज करनेवाले के साथ नहीं लड़नी, क्योंकि वे तो द्या के पात्र हैं। लड़ाई तो आंतर-शत्रुओं के साथ लड़नी है। और, वह लड़ाई जमकर लड़नी है। उन अन्दरूनी दुश्मनों का हमला चाहे जितना भयकर हो, किर भी आपको पीछे हटना नहीं है। छाती पर प्रहार झेलने हैं और विजय प्राप्त करनी है। जो उन दुश्मनों के साथ लड़कर विजय प्राप्त करने की भावना नहीं रखता, वह सच्चा जैन नहीं है।

और जाति ? जाति तो घमासान युद्ध के बाद ही आती है। कपाय रूपी शत्रुओं को जीत छेंगे तो फिर आपको मनानेवाला कोई नहीं रहेगा। तब ज्ञाति-ही-ज्ञाति रहेगी। बढिया मकान में रहने में, अप-दु-डंट फर्नाचर इन्तेमाल करने से, मुन्दर वस्त्राभृपण धारण करने

से और प्रचुर घन प्राप्त करने से गाति नहीं मिलती। अगर इन वस्तुओं में शांति देने की गक्ति होती, तो धनिक लोग अगांति का गोर क्यों मचाते? आज धनिक सबसे ज्यादा अशांत हैं। उन्हें उत्तम शयनागारों में, मखमल के गहीं पर और रेगम की रजाह्यों में भी नींद नहीं आती। ज्लडप्रेगर, डायबेटीज, दिल की बीमारी उन्हें सब से ज्यादा सता रही है। जो है उसे सुरिच्चत रखने और अधिक कमाने की उन्हें चिन्ता लगी रहती है।

कुछ दिन हुए, एक अमेरिकन श्रीमन्त इस देश मे आया था। यह कहता था कि, हमारे यहाँ घन की कमी नहीं है, आमदनी बहुत अच्छी है; हर तीन आदमी पीछे मोटर है पर हमारे चित्त को शाति का अनुभव नहीं होता। हम खोज रहे हैं कि, शांति कैसे मिलती है।

हमारे महापुरुपों ने कहा है कि, शांति की खोज के छिए बाहर जाने की जरूरत नहीं है। वह आपकी आत्मा मे छिपी हुई है और वहीं से उसे प्राप्त कर हेनी है। अगर आप अपनी कपायें दूर कर देंगे तो आपको दुरन्त शांति का अनुभव होने हगेगा।

कपायों को नए करने का काम कठिन है, पर असंभव नहीं है। प्रयत्न से कठिन काम भी सरल हो जाता है।

कपार्यों को दूर करने के एक-दो गुर आपको बता दें। त्रिदोष के जोर पकड़ने से सित्रपात हो जाता है और वह चाहे जैसा तूफान खड़ा करने लगता है। पर, हम उस सित्रपातवाले को मारते नहीं, उसकी दवा करते हैं। उसी प्रकार जो गाली-गलौज, मारपीट, छल-कपट आदि करते हैं, उन्हें कमों का सित्रपात हुआ समित्रिए। इसिल्ए, उन्हें मारने के बजाये उनकी दवा करनी चाहिए। यह दवा नम्र और मधुर शब्द है। अगर आप जरा भी गुहसे में आये वगैर, सहज हसते चेहरे से उन्हें शात करें तो इसका चमत्कारिक असर होगा और वे जरूर शात हो जार्येगे। इससे आप और वह, दोनों, कर्मवधन से बच जायेंगे। इसके बजाय यदि आप क्रोंघ का मुकावला क्रोध से करें और मान के सामने ज्यादा अकड़ वतार्ये तो आपको भी कमों का सन्तिपात मानना होगा!

दूसरा गुर यह है कि, ससार के सब प्राणी कर्म के अधीन हैं। उनसे अपराध हो ही जायेगा। जैसे अपने अपराध को मैं निमा लेता हूँ, वैसे ही दूसरे के अपराध को भी निमा लेना चाहिए, कारण कि वे मेरे भाई हैं। विश्व के तमाम प्राणियों को अपना भाई मानना चाहिए। यही विश्व चन्धुत्व की भावना है और मैत्री-भावना की साधना के लिए वह बहुत उपयोगी है। अपने भाइयों को दुश्मन मानकर उनका मुकाबला करना ठीक नहीं है। सच्चे दुश्मन तो कर्म है, सामना तो उनका करना चाहिए।

एक तीसरा गुर भी है। यह मानना चाहिए कि, कोई किसी का कुछ नहीं विगाड सकता। अगर हमारा कुछ विगड़ रहा है तो उसके कारण हम स्वय हैं। वाकी सब तो उसके केवल निमित्तमात्र है। इसलिए, उन पर किसी प्रकार का रोष क्यों किया जाये १ अगर वे बुरा कर रहे हैं तो वे उसका बुरा फल भोगंगे, लेकिन मुझे उनको ढंड देकर विशेष कर्म-चन्धन नहीं करना चाहिए।

ऐसे-ऐसे शुद्ध विचारों से काम ले तो चाहे-जैसी भयकर कषार्थे भी -आसानी से जीती जा सकती है।

कषाय अगुजम्ब से भी अधिक हानिकर है।

#### जं श्रज्जिश्रं चरित्तं, देसूणाए श्र पुन्वकोडीए। तं पि कषाइयचित्तो, हारेई नरो मुहुत्तेणं॥

— कुछ कम करोड़ पूर्व तक चारित्र-पालन करके जो कमाई की हो, उसे कपाय के उदय से आदमी दो घड़ी में हार जाता है। कषाययुक्त अध्यवसायों के कारण स्थित और रस का बध होता है और योग के कारण प्रदेश और प्रकृति वन्ध होता है। कपाय निकल जाये तो स्थित और रस का वन्ध निकल जाये। यद्यपि शुद्ध अध्यवसाय मे शुद्ध रस पड़ता है, परन्तु स्थिति तो कपाय विना पड़ती ही नहीं। कपायों का असर विचारों पर पडता है और उसके कारण आत्मा धमा-चौकड़ी करती है। कषाय का असर जितना कम हो, आत्मा की मिलनता उतनी ही कम होती है।

योग को रोक सकें तो कर्म का वध हो ही नहीं, लेकिन यह शक्य नहीं है। कषाय को बन्द किये विना योगनिरोध नहीं हो सकता।

सातावेदनीय का बन्ध सुन्टर है; कारण कि वह खूब आनन्द देता है। उसका बन्ध तो केवलज्ञानी भी समय-समय पर करते है और उसका फल भोगते है। योग भले ही चालू रहे, लेकिन अगर आपकी कषाये कम हो जायें, तो अग्रुभ प्रवृत्ति कम हो जाये और ग्रुभ प्रवृत्ति में वृद्धि हो जाये। यह याट रहे कि, प्रवृत्ति चाहे जैसी ग्रुभ हो, पर कषाय के कारण अग्रुभ का बन्ध पड़ता है। इसलिए कषायों को जितना कम करेंगे, अग्रुभ-बन्ध उतना ही कम होगा।

कपार्ये जितनी कम कर दी जाती हैं, चरित्र उतना ही निर्मल हो जाता है। जब कषायें बिलकुल नष्ट हो जाती है, तो आत्मा बीतराग भगवान् बन जाता है।

#### योग

योग से तात्पर्य है—कम्पन । यह आत्मा की एक प्रकार की प्रवृत्ति है जो सदा चलती रहती है। जब तक योग है तब तक कर्मबध है। जब योग बन्द हों तो कर्मबन्ध बन्द हो। जब कर्मबध बन्द हो जायगा, तब दुःख की अनुभूति भी समाप्त हो जायगी।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना आवश्यक है कि, तेरहवे गुणस्थान में योग रहते हैं मगर फिर भी शांति रहती है, कारण कि अशांति का मूल कषाय है और कपाय का वहाँ अभाव है। तेरहवें गुणस्थान का नाम 'सयोग केवली' है। वहाँ वीतरागता होती है, केवलज्ञान होता है; पर योग की प्रवृत्ति चलती रहती है। वह तो चौदहवें गुणस्थान—'अयोग केवली'—में ही बन्द होती है और फिर कभी पुनर्जीवित नहीं होती। चौदहवाँ गुणस्थान आत्मविकास की चरम सीमा है और उसे प्राप्त हुए जीव अपने अर्थ्वगमन स्वभाव के कारण सिद्धशिला पर पहुँच जाते हैं और फिर सदाकाल वहीं विराजे रहते हैं।

-: 0:--

विशेष अवसर पर कहा जायगा।

# अट्ठाईसवाँ व्याख्यान कर्मबन्ध और उसके कारणों पर विचार [ ३ ]

महानुभावो !

कर्मबन्ध और उसके कारणों की सामान्य विचारणा चल रही है। कर्मबन्ध के सम्बन्ध में कितनी ही बातों पर विचार किया जा चुका है। आज की बात पहले से सर्वथा भिन्न है। अतः आज उसके सम्बन्ध में विशेष बातों कहनी है। शिक्षण का यह क्रम है कि, पहले सामान्य बात कही जाये और फिर विशेष। मैंने भी इसी क्रम का अनुसरण किया है।

वात कुछ लम्बी हो गयी, पर बात का लम्बा होना आवश्यक था। यदि ऐसा न होता तो कर्मबन्ध-सम्बन्धी बात आपकी समझ में इतनी हहता से न आ पाती। जब कर्म के विषय में जानकरी प्राप्त करने चले तो उसका मृख्य उद्देश्य कर्म के स्वरूप को समझना, उसके बन्ध के स्वरूप समझना और उनका कारण जान कर कर्मबध से दूर रहना है। 'कर्म को हल्का बाँधना,' यह बात तो अनेक बार कही जा चुकी है। पर, किस क्रिया से किस प्रकार का कर्मबन्ध होता है, इसे जाने बिना कर्मबन्ध-सम्बन्धी जानकारी अधूरी ही रह जायेगी। यदि किसी चीज को व्यक्ति पूरा-पूरा जानता हो तभी वह उसमें से हेय वस्तु का त्याग अथवा उपादेय का प्रहण कर सकता है।

एक विख्यात् सूत्र है---'पढम ज्ञानं तत्रो दया', इस रे भी जान का अग पहले आता है। कर्मवन्य के सामान्य कारण चार है—मिध्यात्व, अविरित, कपाय और योग। सामान्य रूप में उनका निक्र हो चुका है। अब उन पर विशेष विवरण करेंगे।

ऐसे तो आठो कर्म आत्मा के शत्रु हैं, पर इन चार कर्मों की शत्रुता वोरतर है। वे आत्मा के स्वभाव पर सीधे आक्रमण करते है और उनके कारण आत्मा मे अज्ञान, मोह (राग-द्वेष-कपाय) वीर्य की कमी आदि अनेक दोप दृष्टिगोचर होते हैं। इन कर्मों के जैसे नाम है, ठीक उसी के अनुरूप उनके गुण हैं। इन कर्मों को 'घाती' कर्म कहते हैं—घाती का अर्थ हुआ 'घातकी' अथवा घात करनेवाले।

एक बार एक मिल-मालिक ने जहर डालकर लड़ू खिलाकर कितने ही कुत्तों को मार डाला। इस सम्बन्ध में एक पत्र ने टीका की कि, यह करपीण कृत्य है। करपीण अर्थात् घातकी। मिल-मालिक को यह बात बड़ी बुरी लगी और उसने उसके विरुद्ध अदालत में टावा कर दिया। अदालत ने फैसटा किया कि, जहर मिला लड़ू खिलाकर कुत्तों को मारना करपीण-कार्य नहीं है, क्योंकि, इससे कुत्ता जल्दी मर जाता है। यदि कुत्ते को रिघा-रिघा कर मारा जाता तो करपीण-कार्य होता। पत्रकार द्वारा प्रयुक्त 'करपीण' यब्द अपमानकर है। और, इस कारण उसे अमुक दण्ड दिया जा रहा है। कहने का तात्पर्य यह है कि, सैकड़ों कुत्तों का वध करने वाला भी अपने को घातकी कहे जाने के लिए तैयार नहीं है।

चार कमों को हम घातकी कहते हैं, पर इसके लिए किसी अदालत म कोई मुकदमा नायेगा, ऐसी आशका न करनी चाहिए। यदि वह कहीं धर्मरान के न्यायालय में टावा करें तो हम कह सकते हैं कि, ये कर्म निश्चय ही घानकी है। इसका कारण यह है कि, ये कर्म मनुष्य के गुणों का घात करते हैं और किसी समय आतमा को नहीं छोड़ते।

यदि अणमात्र के लिए आतमा इनके पंजे से मुक्त हो जाये, तो फिर वह उसके चगुल में नहीं आने वाला है। औरगजेव द्वारा विछायी जाल में से छत्रपति शिवाजी छूट गये तो क्या फिर उसके चगुल मे आये ? इतनी दूर न जाना हो तो सुभाप वाचू को देखिए ! वह अथे जों के हाथ से जो छूटे तो फिर उनके हाथों में नहीं आये ।

वे चार घातिया कर्म हैं जानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय, और ये क्रमणः आत्मा के ज्ञान, दर्शन, आनन्द और शक्ति गुण का घात करते हैं।

# ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्मवन्ध के कारण

जो आत्मा गुरु, सूत्र और अर्थ या दोनों के निह्नवपने मे पड़ता है, तो वह ज्ञानावरणीय और दर्शनावर्णीय कर्म को विशेष परिमाण में बॉधता है। जो ज्ञानी या गुरु से ईर्ष्या करे, उनकी निन्दा करे, अपमान करे या विरोधी वर्तन रखे तो वह भी ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म का विशेष वन्ध करता है।

किसी के जान उपार्जन करने में, स्वाध्याय करने में, अन्तराय डाला जाये, तो भी जानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म का विशेष बन्ध होता है। आजकल तो यह हालत है कि, पास में पाठगाला चलती हो या कोई सामायिक लेकर बैठा हो, तो भी उसके पास जोर-जोर से बातें करने या कहकहाबाजी करने में लोगों को जरा भी लजा नहीं लगती। यह बहुत ही बुरा संस्कार है और कर्मबन्धनकारी है।

पुस्तक, तख्ती, बस्ता आदि ज्ञान के साधनों को पटकना, ठोकर मारना, लाप रवाही से नहाँ-तहाँ पड़े रहने देना, थूक लगाना या कोई भी अशुचिमय पदार्थ लगाना ये सब क्रियाएँ ज्ञान के साधनों की आशातना हैं। इनका आपको वर्जन करना चाहिए, अन्यथा आप ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कमों को बॉधेंगे और परभव में मूहता, जड़ता, मूकत्व आदि द्वारा दिएडत होंगे। इसी प्रकार ज्ञान तथा ज्ञानी का उपघात, द्वेप करने से और ज्ञानार्जन करनेवाले को अन्तराय करने से ज्ञानावरणीय और दर्भनावरणीय कर्मों का वन्ध होता है और उसका फल आत्मा को कठोर रीति से भोगना पड़ता है।

## मोहनीय कर्मवन्ध के विशेष कारण

कर्मग्रन्थ मे ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्मों के विशेष कारणों की एक गाथा है, तो दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय के विशेष कारणों की दो गाथाएँ हैं, कारण कि, ये कर्म सबसे अधिक भयंकर हैं और राग-द्रेष, लड़ायी-झगड़ा, विरोध-दुश्मनी आदि नरक गति में ले जानेवाले तत्त्वों के जनक हैं।

दर्शनमोहनीय चारित्रमोहनीय की अपेक्षा भयंकर है; कारण कि, उससे मिथ्यात्व आता है और सम्यक्त्व का रोध होता है। जब तक मिथ्यात्व रहता है, तब तक आत्मा भव भ्रमण करता और दुःख भोगता रहता है। सम्यक्त्व के आने पर उसका भव भ्रमण मर्यादित हो जाता है और वह अर्ध-पुद्गल परावर्तन में जरूर मुक्त हो जाता है।

जो उन्मार्ग की देशना दे, वह दर्शनमोहनीय कर्म का विशेष वन्ध करता है। आप पूछेंगे उन्मार्ग क्या १ मार्ग जान जाने से उन्मार्ग अपने-आप समझ में आ जाता है। सम्यग्दर्शन, सम्यक्शान और सम्यक् चारित्र सन्मार्ग है तथा मोक्ष-मार्ग है। उसके विरुद्ध जो मार्ग है, वह बुरा मार्ग है—उन्मार्ग है। इसे जरा और स्पष्टतया समझ छें।

जिससे मिथ्यात्व का पोषण होता हो, वह 'उन्मार्ग' कहलाता है। उसी प्रकार जिस शिक्षण में पुण्य-पाप का, कर्म का, आत्मभाव का, परमात्मा के ज्ञान का विचार नहीं दिया जाता, वह शिक्षण मिथ्याज्ञान है और उसका फल रागद्वेष, मारकाट, अहंकारादि दुगुणों की वृद्धि है। ऐसे मिथ्या शिक्षण का पोषण करने से दर्शनमोहनीय कर्म का बन्ध होता है और संसार बढता है।

अगर कोई यह कहे कि, मिथ्याज्ञान के विना दुनिया का व्यवहार नहीं चलता, तो इससे वह धर्म नहीं हो जाता। आदमी को पत्नी के विना नहीं चलता, इसलिए वह विवाह करता है, पैसे के विना नहीं चलता, इसलिए वह कमाता है। लेकिन, ऐसा होने पर भी कोई सुज्ञ इन्हें धर्म की सज्ञा नहीं देता।

व्यवहार का पोपण संसार का कारण है। पर, कोई आदमी दु:खी है श्रीर आप द्याभाव से उसे घंधे में लगाते हैं; द्याभाव से उसकी सहायता करते हैं, तो यह संसार बढाने का कारण नहीं होता, क्योंकि उसमें आपकी दृष्टि में अनुकम्पा है। अनुकम्पा करनी चाहिए, यह भगवान् की आज्ञा है और उसमें शासन की प्रभावना भी है; इसलिए वह आत्मोन्नति का कारण है। व्यापार में जोड़ने से व्यवहार की वृद्धि होती है, यहाँ ऐसा नहीं है, बल्कि तथ्य तो यह है कि, उससे व्यक्ति धर्माभिमुख होता है और वह तो उसके बड़े लाभ की बात है। उस आदमी ने घघा किया या नहीं यह मदद करनेवाले को देखना चाहिए। दोयम, इसमें मुख्य रूप से चर्तमानकाल को लक्ष्य में रखना है। आप जो सहायता करें, वह पाप-प्रवृत्ति का या हिंसा का कारण न हो, तो वह धर्म का कारण बनेगा। ( आप किसी स्त्री को वेश्या वनने के लिए या किसी आदमी को कसाई का धधा करने के लिए सहायता नहीं दे सकते।) इसमें भविष्य पर दृष्टि नहीं रखना है। इस समय वह अच्छे काम के लिए पैसा लेता है. लेकिन भविष्य में वह पाप-कर्म करने लगे, उसके लिए आप जिम्मेवार नहीं हैं, कारण कि, आपने जब धन दिया, तो अच्छी भावना से अच्छे काम के लिए दिया था। अगर भविष्य का विचार करें, तो कोई किसी की सहायता हो न करे-त्व तो आदमी यह भी सोचने लगेगा - 'जलते बाड़े में से गाय बचायी गयी तो वह कच्चा पानी पीयेगी और घास खायेगी-उसका दोष हमें लगेगा !' ऐसी मान्यता तक पहुँचने पर तो दयाधर्म का ही लोप हो जायेगा !

सन्मार्ग का नाश करने से दर्शनमोहनीय कर्म बॅधता है। सम्यग्दर्शन, सम्यक्ज्ञान और सम्यक्चारित्र का नाश करने की देशना भी सन्मार्ग का नाश करना कहलायेगा। वैसा करनेवाला दर्शनमोहनीय कर्म बाँधेगा। इसलिए, किसी भी धर्म-विरुद्ध प्रवृत्ति में भाग न लेने का निश्चय करना चाहिए।

देव-द्रव्य का अपहरण करनेवाला भी, दर्शनमोहनीय कर्म बॉधता है। देव से मेरा तात्पर्य अरिहतदेव, वीतराग परमात्मा से है। उनकी भक्ति के निमित्त से जो कुछ द्रव्य अर्पण किया जाता है, वह देव-द्रव्य है। देव-द्रव्य लिया नहीं जा सकता, उसे लेना चोरी है। और, इसलिए देव-द्रव्य लेना इस जीवन में और भावी जन्मों में दुर्दशा का कारण है। सागर सेठ की कथा सुनिए, यह बात अच्छी तरह समझ में आ जायेगी।

#### सागर सेठ की कथा

साकेतपुर नाम का गाँव था। उसमें सागर नामक एक श्रावक था। वह अरिहत-परमात्मा की वड़ी भक्ति करता था। उसे सुश्रावक समझ कर नगर के दूसरे श्रावकों. ने कुछ देव-द्रव्य सौंपा और कहा—''मदिर का काम करनेवाले वढई आदि को यह द्रव्य देते रहियेगा।''

हाथ में द्रव्य आया कि, सागर सेठ को लोम हुआ। उसने उस द्रव्य से घान्य, गुड, घी, तेल, कपडा आदि बहुत-सी चीर्जे खरीदीं और बढ़ई आदि को नकद पैसे देने के बजाय उन चीर्जों को महॅगे भाव से दिया। उससे जो लाम हुआ उसे अपने पास रखा। इस तरह उसे एक हजार काकणी का लाम हुआ। (काकणी = एक पुराना सिक्का)। उस कृत्य से उसने जो घोर कम बाँघा, उसकी आलोचना किये बिना ही वह मरण को प्राप्त हुआ। मरकर समुद्र में जलमनुष्य हुआ। वहाँ समुद्र से रत्न निकालनेवार्लों ने उसे पकड़ लिया और उसकी अडगोलिका प्राप्त करने के लिए उसे लोहे की चक्की में पीसा। (वह गोलिका पास हो तो जलचर उपद्रव नहीं करते, इसलिए रत्न निकालनेवाले उसे पाने का प्रयास किया करते हैं।)

यह महान्यया से मरकर तीसरे नरक गया और नरक का आयुष्य मोगने के बाद, पाँच सौ धनुप लम्बा मत्स्य हुआ । उस समय कुछ मच्छी-मारों ने उसके अग छेद कर उसकी महाकदर्थना की । वहाँ से वह चौथे नरक गया । इस तरह बीच में एक-दो भव धारण कर वह सातवें नरक में दो-दो बार उत्पन्न हुआ । उसके बाद श्वान, भुंड, गधा आदि के तथा एकेन्द्रिय आदि के हजारों भव धारण करके घोर दुःख मोगता रहा । जब उसका पाप बहुत कुछ श्रीण हो गया; तब वसन्तपुर नगर में वसुदत्त सेठ की पत्नी वसुमित की कोख से उत्पन्न हुआ । वसुदत्त सेठ करोड़पित था, लेकिन उस पुत्र के गर्भ में आने पर उसका सब धन नष्ट हो गया और जब बच्चे का जन्म हुआ तो वह स्वयं मरण को प्राप्त हुआ । बच्चा पाँच वर्ष का हुआ कि माँ मर गयी । इसल्ए, लोगों ने उसका नाम निष्पुण्यक रखा । वह बड़े दुःख से वड़ा हुआ ।

एक दिन उसका मामा उसे स्नेहपूर्वक अपने घर ले गया, तो उसी रात को उसके यहाँ चोरी हो गयी। इस तरह जहाँ-जहाँ वह गया, वहाँ-वहाँ कोई-न-कोई उपद्रव हुआ। अन्त मे वह समुद्र के किनारे आया और वहाँ धनावह सेठ की नौकरी स्वीकार करके, उसके साथ जहाज मे यात्रा करने लगा। वह जहाज जब सही सलामत एक द्वीप पर पहुँच गया, तो निष्पुण्यक को लगा कि, "लगता है कि, मेरा दुदैंव इस बार अपना काम करना भूल गया।" लेकिन, वापसी मे वह जहाज टूट गया। उसका एक तख्ता निष्पुण्यक के हाथ मे आ गया। उसके सहारे तैरकर वह समुद्र के किनारे आ लगा। वहाँ नौकरी की, तो उसके ठाकुर की दुर्दशा हुई। इसलिए, उसने निकाल बाहर कर दिया। वहाँ से भटकते-भटकते जगल मे सेलक-यक्ष के मदिर मे पहुँचा और उससे अपना सब दु:ख कह कर एकाय चित्त से उसकी आराधना करने लगा।

इक्की सर्वे उपवास पर यक्ष प्रसन्त हुआ। उसने कहा—"हे भद्र! यहाँ एक मोर आकर रोज तृत्य करेगा। उसकी सुवर्णमय चन्द्रकला में एक हजार पख होंगे। उन्हें तृ ले लेना।" दूसरे दिन से मोर आने लगा और निष्णुण्यक उसके गिरे हुए पख लेने लगा। इस तरह जब नौ सौ पख इकटे हो गये, तब उसने सोचा—"इस तरह तो न जाने कितना समय और लगेगा। अवकी बार तो मुटी भर कर पंख उखाड़ लेने चाहिए।" बुद्धि कर्मानुसार बतायी गयी है; सो गलत नहीं है। कर्म- वशात् जैसा फल मिलनेवाला होता है, वैसी ही बुद्धि हो जाती है।

मोर नाचने आया और उसके पंख उखाड़ने के लिए निष्णुण्यक ने मुद्दी भरी ही थी कि, मोर गायव हो गया और उसके इक्द्रे किये हुए नौ सौ पख भी अहश्य हो गये। वह बहुत पछताने लगा। पर, अब क्या हो सकता था १ उसी गरीबी की हालत में वह इधर-उधर भटकने लगा।

इतने में एक जानी मुनिराज दिखायी दिये। निष्णुण्यक उनके पास गया और विधिपूर्वक वन्दन करके उनके सामने बैठ गया। फिर, अपने दुर्माग्य का वर्णन करके उसने उसका कारण पूछा। मुनिराज ने उसके पिछले भवों की सारी कहानी बतलायी और बतलाया—"अगर तुझे अपने दुर्भाग्य को दूर करना हो तो जितना द्रव्य ले उससे ज्यादा देने का संकल्प कर!" उसी समय निष्णुण्यक ने मुनिराज के सामने प्रतिज्ञा ली—"मैंने पूर्व भव मे जितना देवद्रव्य लिया है, उससे एक हजार गुना द्रव्य देव-द्रव्य में जमा कराऊँगा और जब तक रकम पूरी न कर दूँ, तब तक मुझे अञ्चन्छ के उपरात किसी भी चीज का स्थह नहीं करना है।" इस नियम के साथ उसने श्रावक के बतों को भी अगीकार किया।

उस दिन से उसका दिनमान सुधरने लगा। को काम हाथ में, हे सो पूरे होने लगे और उनमें लाम होने लगा। उसमें से उसने देव-द्रव्य की पूर्ति करनी शुरू कर दी और इस तरह एक हजार काकणी के बदले में दस लाख काकणी दे दी। फिर, बहुत-सा द्रव्य कमाकर वह घर आया और श्रीमतो में अग्रणी हुआ। राजा-प्रजा दोनों ने उसका बहुमान किया।

किर उसने जिनमदिर बनवाये । उनकी और दूसरे मंदिरों की वह सार-संभाल करने लगा और देव-द्रव्य की वृद्धि के उपाय करने लगा । इस प्रकार दीर्घकाल तक सत्कार्य करते रहने से उसने जिन-नामकर्म बॉधा । किर, अवसर पर गीतार्थ गुरु से दीक्षा ली और जिनभक्तिरूप प्रथम स्थानक की आराधना करके उस कर्म को निकाचित किया ।

अनुक्रम से कालधर्म पाकर वह सर्वार्थसिद्धि-विमान में वह देव हुआ। वहाँ से च्यव कर वह महाविदेह क्षेत्र मे उत्पन्न होकर अरिहत की ऋदि भोग कर मोक्ष जायेगा।

देव-द्रव्य खा जानेवाले की हालत कैसी हो जाती है, इस कथा से समझा जा सकता है। यहाँ देव-द्रव्य के साथ उपलक्षण से ज्ञान द्रव्य, गुरु-द्रव्य आदि भी समझ लेने चाहिए।

जिन, मुनि, चैत्य और सधादि की प्रत्यनीकता—आशातना—करने से भी दर्शनमोहनीय कर्म का बन्ध होता है, इसिटए उनसे भी बचना आवश्यक है।

जो आत्मा क्रोध, मान, माया और लोभ के वशीभूत होती है और हास्य, आदि नौ नोकपायों मे लीन होती है, वह चारित्रमोहनीय कर्म बाँधती है। कषायों की दुएता का वर्णन तो अभी कर गये। नोकषाय कषायों को उत्तेजन देनेवाली हैं, इसलिए वे भी उतनी ही दुए हैं। चोरी को उत्तेजन देनेवाला चोर कहलाता है। और, दुए को उत्तेजन देनेवाला दुए कहलाता है।

काम से क्रोध पैदा होता है, उससे आत्मा अपना मान भूलकर नाना न करने योग्य काम कर बैठती है। हास्यादि का भी परिणाम ऐसा ही भयकर होता है। पाडवों ने कॉन्च का महल बनाया। कौरव देखने आये। उन्होंने पानी जानकर कपड़े ऊपर किये और द्रौपदी हँस पड़ी। वह हॅसते-हॅसते बोली—''अधो के तो अधे ही होते हैं।'' कौरवों के पिता वृतराष्ट्र अधे थे। इससे कौरवों को घोर अपमान लगा और उसका बदला लेने के लिए उन्होंने अनेक तदवीरें की। आखिर, महाभारत हुआ और उसमे लाखों का सहार हुआ।

ं पौद्गलिक पदार्थों के प्रति रित—प्रीति—होने का कैसा भयकर परिणाम होता है, यह रूपसेन की कथा में बताया जा चुका है। अप्रिय पदार्थों के प्रति अरित—अप्रीति! द्वेष — करनेवाले की हालत भी वैसी ही बुरी होती है।

भय से मन के परिणाम चचल हो जाते है और उससे की हुई प्रतिज्ञा का निर्वाह नहीं हो सकता। आज के मनोविज्ञान ने तो भय को मनुष्य की समस्त दुर्बलताओं का मूल वतलाया है। भय को जीते विना न तो अभिभव कायोत्सर्ग हो सकता है और न विशुद्ध रूप में चारित्र का पालन हो सकता है। समस्त भयों को जीतनेवाला ही जिन हो सकता है।

इप्ट वियोग और अनिष्ट-सयोग होने पर लोग जोक करने लगते हैं और इस प्रकार गहरे आर्त्त व्यानमें उतर जाते हैं। उस समय उन्हें पौद्गलिक पदार्थों की निस्सारता का चिन्तन करना चाहिए और यह मानना चाहिए कि, मेरी कुछ हानि नहीं हुई। मिथिला-जैसी नगरी जल उठी। आकाज में उठती हुई उसकी लपटो को दिखलाते हुए एक वृद्ध विप्र योला—"हे निमराज! यह मिथिला जल रही है, इसे बुझाकर सयम-मार्ग पर संचरण करें।" निमराज ससार को असार जानकर सयम ग्रहण करने के लिए तत्पर हुए हैं। वे कहते हैं — "हे विप्र! मिथिला के जलने से मेरा कुछ नहीं जलता। में तो अपनी आत्मा की ही आग बुझाना चाहता हूं!" कैसी सुन्दर समझ है। कैसा धेर्य है।

चाहे जितना शोक करने पर भी मृत स्वजन जीवित नहीं किया जा सकता। तो फिर शोक करके व्यर्थ कर्मवन्धन क्यो ? समझदार को चाहिए कि, ऐसे समय शांति धारण करे और मन को धर्मध्यान मं लगाये। मृत्यु-सम्बन्धी रीति-रिवाजो में पहले की अपेक्षा सुधार हुए है। पर, अभी और भी विशेष सुधार व्यावश्यक है और आर्त्तध्यान में कमी करने की ओर ध्यान देने की आवश्यकता है।

दुगछा ( जुगुन्सा ) अप्रीति या तिरस्कार में से पैदा होती है, इसलिए उसका भी त्याग करना चाहिए। जो किसी छूले, लंगड़े, काने, कुबड़े, गन्दे को देखकर उसकी दुगछा करते हैं, वे ऐसा करके कपाय और नोकषाय का सेवन करनेवाले चारित्रमोहनीय कर्म का बन्ध करते हैं। साधु-साध्वी के मिलन वस्त्र-गात्र देखकर दुगछा करनेवाला चारित्रमोहनीय का विदोप बन्ध करता है।

### अन्तराय-कर्मवन्ध के विशेष कारण

किसी के सुल में अन्तराय डालने से अन्तराय कर्म का बन्ध होता है। किसी को भूला प्यासा रखने से हमे भी भूला-प्यासा रहना पड़ता है। किसी की धन-प्राप्ति में बाधा डालने से खुद की धन-प्राप्ति में अन्तराय पैदा होता है। जो किसी के घर में फूट डालते हैं, वच्चों का मॉ-चाप से वियोग कराते हैं, अंडे तोड़ते हैं, पशु-पक्षियों के निवास-स्थान या घोंसले -तोड़ते हैं, वे सब अन्तराय-कर्म का बन्ध करते हैं।

जो जिन-पूजा, गु६-सेवा या धर्माराधन में अन्तराय डालते हैं और हिंसा, झूठ, चोरी आदि नीच काम करते हैं, वे विशेष अन्तराय-कर्म बॉधते हैं और उसके अत्यन्त कड़वे फल भोगते हैं।

घातिया-कर्मों का विचार यहाँ पूर्ण हुआ। अब अघातिया कर्मों का विवेचन करते हैं।

# वेदनीय कर्मबन्धन के विशेष कारण

वेदनीय कर्म दो प्रकार के होते हैं—(१) साता और (२) असाता। साता से सुख का और असाता से दुःख का अनुभव होता है।

पाप को जीतनेवाला, आती हुई कषायों को रोकनेवाला और उनका दमन करनेवाला सातावेदनीय कर्म वॉधता है। जो सुपात्रदान भाव से अनुकम्पा-दान देता है, वह भी साता वेदनीय कर्म वॉधता है। संगमक ने सुपात्र मुनि को भावपूर्वक क्षीर का आहार दिया, तो दूसरे भव में वह गोभद्र सेठ के यहाँ शालिभद्र के रूप में जन्मा और अतुल ऋदि-सिद्धि का स्वामी हुआ।

ढीले परिणामवाला धर्मी असातावेदनीय कर्म बॉधता है और हदनती सातावेदनीय कर्म बॉधता है। वक्चूल ने चार सादा नर्तों का हदतापूर्वक पालन किया, तो बारहवें स्वर्ग का आयुप्य बॉधा। जिसकी श्रद्धा हद होती है, वही नतपालन में हदता रख सकता है। इसलिए, श्रद्धा हद रखनी चाहिए और श्री जिनेश्वर भगवन्त ने जो कहा है, वहीं सत्य है, ऐसा मानना चाहिए। इससे सातावेदनीय कर्म का वन्ध होगा।

जो गुरु-निन्दक है, लोभी है; हिंसक है, अवती है, अग्रुम अनुष्ठान करता है, कपायों से पराजित हो गया है तथा कृपण है, वह असातावेदनीय कर्म का वन्ध करता है।

देव और मनुष्य में प्रायः साता का उदय होता है, और तिर्यंच तथा नारकी में प्रायः असाता का उदय होता है। यहाँ प्रश्न होता है कि, मनुष्य में असाता का उदय कैसे दिखायी देता है? उसका उत्तर है— "कर्म-भूमि पन्द्रह है। और, अकर्म-भूमि तीस। अकर्म-भूमि के युगल्या सुखी हैं, क्यों कि उन्हें वाछित वस्तुएँ करपबृक्षों से मिल जाती हैं। कर्म भूमि के लोग दुःखी हैं। भरत और ऐरावत क्षेत्र में अठारह कोड़ाकोड़ी सागरोपम समय सुख का है और सिर्फ दो कोडाकोड़ी सागरोपम समय

दुःख का है। उसमे दुःख की स्थिति तो मात्र इक्कीस हजार वर्षों की ही है। इसलिए, मनुष्य में प्रायः साता का उदय रहता है।

युगिलयों के काल में पंचेन्द्रिय जानवर सुखी रहते हैं; पर एकेन्द्रिय आदि दुःखी रहते हैं। तीर्थेकर भगवान् के जन्म के समय नारकी जीव भी सुख का अनुभव करते हैं।

पर, याद रहे कि, सातावेदनीय सुख सासारिक सुख है और कर्म-जन्य है। इसलिए खतरनाक है। यह सुख हमें ठगता है। यदि इस सुख में लित होकर धर्म को भूल गये; तो ससार-सागर में वह गये!! पुण्यानुवंधी पुण्य के कारण सासारिक सुख भी मिलते हैं और वे धर्माराधन में सहायक होते है और मुक्ति के निकट ले जाते हैं।

मयगसुन्दरी ने धर्म की टेक रखी, तो उसकी विजय हुई; श्रीपाल राजा का कोढ मिटा और सिद्धचक की श्राराधना का दुनिया में प्रभाव वढा। श्रीपाल ने पूर्वजन्म में गुरु की आशातना करके कोढ भोगने का कर्म बॉबा था। वह कर्म ढीला होने के कारण, एक जन्म में भुगत गया और उसका कोढ चला गया। उसी प्रकार पूर्व भव मे धर्म की आराधना थी, इसलिए इस भव में सिद्धचक की आराधना हुई और उसे सब प्रकार से साता का अनुभव हुआ।

## आयुष्य कर्म-बन्धन के विशेष कारण

क्रोध और मान कड़वे कपाय हैं, माया और लोम मीटे कषाय हैं। कषायों के तीवोदय के समय या आत्मा के रौद्र परिणामी होने के समय, आयुष्य-कर्म का बन्ध होगा, तो नरक आयुष्य का होगा। परिग्रह में महाराग के समय का आयुष्य-बन्ध भी नरक का होता है। नरक सात प्रकार के हैं—नारकी का आयुष्य कम-से-कम दस हजार वर्षों का होता है। उसमे एक भी दिन की कमी नहीं होती।

मानव-जीवन में कभी सर दुखता है, बुखार आता है, या और कोई

पीड़ा होती है, तो हमसे सहन नहीं होती और अस्वस्था दूर करने के लिए हम अनेकानेक उपाय करते हैं। यहाँ जो दुःख एक दिन भी सहन नहीं होता; पर वह दुःख वहाँ करोड़ो दिनों तक भोगना पड़ता है।

नरक में सब प्रकार के रोग हैं और उन्हें आत्मा दीर्घकाल तक भोगता है। उनमें से कोई रोग न घटता है, न मिटता है। नरक में सटा घोर अन्धकार रहता है। उस अन्धकार की हम कल्पना भी नहीं कर सकते। वहाँ की जमीन अत्यन्त चिकनी होती है, इसलिए चलनेवाले चार बार गिरते-पडते रहते हैं। वहाँ की जमीन अत्यन्त तीक्ष्ण भी होती है, इसलिए सुई की तरह चुभती है। वहाँ अत्यन्त भयकर दुर्गन्ध भी फैली रहती है।

नारकी जीव परमाधामी को देखकर इधर-उधर भागने लगते हैं, क्योंकि वह उन्हें पकड़ता है, बॉधता है; भाले में पिरोता है। उनके शरीर के दुकड़े करता है, चूरा भी कर डालता है। परन्तु, नारिकयों के शरीर ऐसे होते हैं, कि फिर ज्यों-के-त्यों हो जाते हैं। हर तरफ 'मुझे यहाँ से छुड़ाओ', की दु:खभरी चीत्कार सुनायी पडती है!

यह महादुःख क्यो भोगना पड़ता है १ कारण यही है कि, पूर्व भव मे पाप करते हुए पीछे मुड़कर भी न देखा। अनेक प्रकार की हिंसा की, कप्रायों का पोषण किया और रागद्देष में लित रहे। भोग के कीड़े बने हुए, आत्मा नरक में घोर दुःख भोगते है। इसलिए जो उन दुःखों से बचना चाहे, उसे चाहिए कि, आसक्ति छोड़ दे और अठारह पापस्थानकों से दूर रहकर धर्माराधन करे।

मनुष्य-जन्म में ही सद्गुर का उपदेश मिलता है और देव-गुरु-धर्म की यथार्य आराधना की जा सकती है। इसलिए, अपना तन-मन-धन उसमें समर्पित करो तो नरक के दुःख भोगने की नौत्रत नहीं आयेगी।

जो कपटी, दभी और गूढ-हृदय (अर्थात् दूसरे को घोखा देने के इरादे से अपने मन की बात प्रकट न होने देनेवाला) है, वह तिर्येच का

#### कर्मवंध श्रीर उसके कारणों पर विचार

आयुष्य वाँघता है। यहाँ वता दूँ कि, गभीरता गुण है; पर कपट अवगुण है।

जिस पर किसी के उपटेश का असर न पड़े, वह शठ या धृष्ट है। धृष्टता में तियेंच का आयुष्यकर्म बंधता है। जो दिल में ऑटी रखे और समय आने पर दूसरे की गुप्त बात प्रकट कर दे, वह भी विशेपतः तियेंच का आयुष्य कर्म बॉधता है। इसीलिए शास्त्रकारों ने कहा है कि, व्यापारी प्रायः तियेंच का आयुष्य बॉधते हैं।" यहाँ 'प्रायः' शब्द इसलिए है कि, जो धर्म करता हो और सुपात्रदान करता हो, वह व्यापारी सद्गति में जाता है।

जिसके कप्राय मद हों, बहुत टिकाऊ या बहुत तीव्र न हों, जो दान की स्वामाविक रुचिवाला हों, जो कृपण और कपटी न हो, जो उदार-हृदय हो (धर्म स्थान में खर्चने वाला उदार हैं, दुनिया के कामों में खर्चनेवाला उड़ाऊ हैं) और मध्यम गुणोवाला हो, वह मनुष्य का आयुष्य बॉधता है। ऐसे गुणवान जीव कम होते हैं, इसलिए मनुष्य का आयुष्य कम जीव बॉधते हैं।

तिर्यंच, मनुष्य और देवगित में जानेवाले जीव असंख्यात होते हैं, परन्तु महर्द्धिक देव बननेवाले, ऊँची गित में जानेवाले जीव कम होते हैं। देव भी दो प्रकार के होते हैं—अच्छे और ब्रेरे। अच्छे देव जहाँ तक हो सके, किसी का बुरा नहीं करते, क्योंकि वे शात और सौम्य होते हैं। पर, ब्रेरे जीव चाहे जिसका बुरा कर सकते हैं, कारण कि वे आसुरी प्रकृति के होते हैं।

चौथे गुणस्थान में अर्थात् सम्यग्दर्शन में वर्तन करता हुआ जीव आयुष्य वॉधता है तो देवगित का वॉधता है। आयुष्य जीवन में एक बार वॅधता है। वह कव बॅधेगा, इसका कोई निश्चित समय नहीं है। हमें उसकी सूचना भी नहीं होती।। हम परमात्मा के वचनों में श्रद्धा रखें, गुद्ध सम्यक्त्वी वर्ने, तो वैमानिक-देव का आयुष्य वॉर्घे । अगर, सम्यक्त्व में कोई मिलनता रहेगी, तो नीची कोटि के देव, ज्योतिष्क-देव, भुवनपित-देव आदि देवों का आयुष्य वॅधेगा । जो तडपते-तड़पते या अपघात करके मरते हैं, वे व्यतर-जाति के देव होते हैं।

मिथ्यादृष्टि आत्मा भी ग्रुम परिणामवाला हो तो देवगति तक पहुँच सकता है और श्रावक धर्म का पालन आत्मा को बारहवें स्वर्ग तक पहुँचाता है। साधु की द्रव्यिक्तया आत्मा को नव ग्रैवेयक तक पहुँचाती है। श्रावक से साधु की क्रिया उच्च गिनी जाती है। उससे भी ऊपर जाना हो तो भावचारित्र होना चाहिए।

साधु की भावनावाला ससारी वेश में भी केवलज्ञान पाता है, जबिक संसारी भावनावाला साधु के वेश में भी केवलज्ञान नहीं पाता। यह तो निश्चित है कि, धर्मिकिया करनेवाला, धर्म की भावना रखनेवाला आयुष्य बाँधता है, तो देवगित का ही बाँधता है। आयुष्य बाँधते समय ग्रुभ परिणाम होने चाहिएँ।

### नामकर्म का बन्ध करनेवाले विशेष कारण

आतमा जब सरल हो, निष्कपट हो, गर्निष्ट न हो, नम्र भाववाला हो, तब ग्रुम नामकर्म बाँधता है और उससे ग्रुम सहनन, ग्रुम सस्थान, ग्रुम वर्ण रस-गंध-स्पर्श, अच्छा स्वर आदि पाता है और लोगों से मान-पान पाता है। इसके विपरीत यदि वह कपटी, गर्विष्ट, निष्टुर आदि हो, तो अग्रुम नामकर्म बाँधता है और उससे अग्रुम सहनन, अग्रुम सस्थान, अग्रुम वर्ण, रस, गध और स्पर्श, अग्रुम स्वर आदि पाता है और अपकीर्ति प्राप्त करता है।

## गोत्रकर्म-बन्धन के विशेष कारण

दूसरे के गुणों को देखनेवाला, दूसरे के गुणों की अनुमोदना करने-

वाला तथा निरिभमानतापूर्वक रहनेवाला उच्च गोत्र वॉधता है; और दूसरे के दोप देखनेवाला, दूसरे के दोप प्रकट करनेवाला तथा मट- अहकार करने वाला नीच गोत्र वॉबता है। भगवान् महावीर ने मरीचि के भव में कुलमद किया, जिससे नीच गोत्र वॅधा और वह करोहों वर्षों के बाद भी उदय में आया। उनका जीव अन्तिम भव में प्राणत स्वर्ग से च्यव कर देवानदा ब्राह्मणी की कोख में अवतरित हुआ। बाद में उस गर्भ का परावर्तन हुआ और वे त्रिश्चला चित्रयाणी जी की कुक्षि से अवतरित हुए, लेकिन पहले नीच गोत्र में यानी भिक्षक के कुल में अवतरित होना ही पड़ा।

पठन-पाठन की भावनावाला तथा श्री जिनेश्वर देव आदि की भक्ति करनेवाला उच्च गोत्र बॉधता है और उससे विरुद्ध वर्तन करनेवाला नीच गोत्र बॉधता है।

कर्मबन्धन के ये विशेष कारण हैं और वे स्पष्ट मार्गदर्शन करते हैं कि, मनुष्य को किस प्रकार वर्तन करना चाहिए।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा !

# उन्तीसवाँ व्याख्यान

#### आठ करण

महानुभावो !

कर्म क्या है १ उसकी शक्ति कितनी है १ उसका बन्ध किस प्रकार होता है १ कितने प्रकार से होता है १ उसके सामान्य और विशेष कारण क्या हैं १ आदि बातें आपको अनेक युक्ति उदाहरणपूर्वक समझायी जा चुकी हैं और आप कर्म के स्वरूप को मलीमॉित जान गये हैं। परन्तु, कर्म का विषय अत्यन्त विशाल है। अब भी उसके बारे में बहुत-सी बातें जानने को शेप हैं, इसलिए उस विषय का कुछ और भी विस्तार किया जाता है।

कार्माणवर्गणाओं का आत्मा के साथ सम्बन्ध हो जाने, पर वे 'कर्म' की सज्ञा पाती हैं और हम कहते हैं कि—'कर्म वंधे।', 'कर्म का बन्ध हुआ।'' कर्मबन्ध के होते समय ही यह निश्चित हो जाता है कि, यह कर्म तैसे स्वभाव का होगा, कितने समय तक रहेगा, कितने रसपूर्वक और कितने परिमाण में उदय में आयेगा। अगर निकाचित कर्मबन्ध हुआ हो, तो उसमें कुछ अन्तर नहीं पड़ता, वह ज्यो-का-त्यों उदय में आकर अपना फल देता है। लेकिन, जो कर्म अनिकाचित है, उसके उदय में आने से पहले फेरफार हो सकते है। यह करण का विषय यही समझाने के लिए लिया गया है।

यहाँ यह प्रश्न होग। कि, 'फिर क्यों कहा जाता है कि कर्म भोगे विना छुटकारा नहीं है ?' परन्तु, इस कथन को मुख्यतः निकाचित कर्मबन्ध

१ योगदर्शन में इसे नियतिवपाकी कर्म कहा गया है।

के विषय में और ग्रंगतः निधत्त कर्मवन्य के अन्तर्गत समझना चाहिए। वद्ध और स्रृष्ट कर्मवन्य में अध्यवशाय के वल से फेरफार अवश्य हो सकते हैं और निधत्त कर्मवन्य में भी अध्यवशायों के वल से स्थिति और रस की न्यूनाधिकता उत्पन्न की जा सकती है।

अगर, पूर्ववद्ध कर्म में कुछ परिवर्तन न हो सकता हो, तो आत्मा कर्म के शतर ज का प्यादे ही बन जाए और कर्म जैसे चलायें वैसे चलना पड़े। फिर पुरुपार्थ के लिए कोई गुजाइश ही न रहे, क्योंकि आग चाहे जैसा प्रयास करें, तो भी जो फल मिलनेवाला हो वही मिले और वह जब मिलनेवाला हो तभी मिले। तो फिर ब्रत, नियम, जप, तप, ध्यान, आदि करने का तात्पर्य क्या १ इसलिए तथ्य यह है कि, आत्मा पुरुपार्य करें और शुभ अध्यवसायों का वल बढाये तो पूर्वबद्ध कमों के किले की दीवाल में दरारें डाल सकता है और चाहे तो उसका ध्वस भी कर सकता है। इस प्रकार मनुष्य को ब्रत, नियम, जप, तप, ध्यान आदि के मार्ग से आगे बढना है।

जिसके द्वारा क्रिया सधे, उसे 'करण' कहते हैं। जैसे कोई बाण से फल गिरा दे, तो बाण को 'करण' कहेंगे। अथवा जैसे हथौड़े से सोना टीपने की क्रिया साधी जाती है, उसमें हथौड़े को 'करण' कहेंगे। इन्द्रियों द्वारा ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है, इसिलए व्यवहार में इन्हें भी करण कहा जाता है। यहाँ कर्म-सम्बन्धी विभिन्न क्रियाएँ योग और अध्यवसाय के बल द्वारा साधी जाती हैं, इसिलए योग और अध्यवसाय के बल को करण कहा जाता है।

यद्यपि योग और अध्यवसाय मा वल ही करण है और वह एक ही प्रकार का है, फिर भी उसके द्वारा विभिन्न आठ कियाएँ सिद्ध होतो हैं। इसिएए उन्हें अलग-अलग आठ नामो से पहचाना जाता है। गेहूं का आटा एक ही प्रकार का होता है, पर यदि उससे तरह तरह की चीजें बनायी जायें तो उन्हें विभिन्न नामों से पुकारा जाता है। अथवा एक ही

मनुष्य को विभिन्न रिक्तों के कारण विभिन्न नामों से बुलाया जाता है। अठारह नातो का प्रवन्ध सुनिये, इससे वात समझ में आ जायेगी।

### अठारह नातों की कथा

महानगरी मथुरा में अनेक प्रकार के लोग वसते थे और अनेक प्रकार के व्यवसाय करके अपनी आजीविका चलाते थे। दुर्भाग्य से उनमें बहुत-सी स्त्रियाँ अपना द्यारीर बेचकर अपनी आजीविका चलाती थीं। उनमें कुबेरसेना अपने रूप-लावण्य के लिए विख्यात् थी।

एक बार उसके पेट में पीड़ा उठी। उसकी रखवाली करनेवाली कुटनी ने एक होशियार वैद्य को बुलाया। वैद्य ने कहा—"इसके शरीर में कोई रोग नहीं है, लेकिन पुत्र-पुत्री का जोड़ा उत्पन्न हो रहा है, इसलिए यह स्थिति है।"

वैद्य के चले जाने पर कुद्दनी ने कहा—'हे पुत्री! यह गर्भ तेरे प्राण हर लेगा। इसलिए, इसे नहीं रखना चाहिए।'' लेकिन, कुवेरसेना के दिल में अपत्य प्रेम की उर्मि आयी और उसने कह दिया—''हे माता! भिवतव्यता के योग से मेरे उदर में गर्भ उत्पन्न हुआ है, तो वह सकुराल रहे। उसके लिए मैं हर कए सहन करूँगी, पर उसे गिराऊँगी नहीं।''

कालातर में कुत्रेरसेना ने पुत्र-पुत्री के जोड़े को जन्म दिया। उस समय कुट्टनी ने कहा—''इस जोड़े को पालने में तेरी आजीविका का मुख्य आधार जवानी नष्ट हो जायगी, इसल्एि इसका त्याग कर दे।''

कुवेरसेना ने कहा—"माता! मुझे इस पुत्र पुत्री पर प्रेम है; इसिटिए कुछ दिनों स्तनपान कराने दो फिर त्याग दूँगी!" दस दिन तक स्तनपान कराने के बाद कुवेरसेना ने उस पुत्र-पुत्री के नाम रखे—पुत्र का नाम कुवेरदत्त और पुत्री का नाम कुवेरदत्ता। सोने की मुद्रिकाओं पर उनके नाम खुदवा कर उन्हें पहनाई और दोनों बच्चों को एक पेटी में रखकर सन्या समय यमुना नदी मै वहा दिया। सुबह होने पर पेटी शौर्यपुर नगर में आयी और वहाँ स्नान करते हुए दो सेठों की दृष्टि उस पर पड़ी। उन्होंने उसे वाहर निकाला। एक ने लड़का और दूसरे ने लड़की ले ली। उन्होंने बालकों को ले जाकर अपनी पित्नयों को सौंपा और मुद्रिका के अनुसार ही उनके नाम रखे। चयस्क हो जाने पर उन्हें वे मुद्रिकाएँ पहना दी गर्यी।

कुत्रेरदत्त का पालक पिता उसके लिए कन्या भी खोज करने लगा और कुत्रेरदत्ता का पालक पिता उसके लिये योग्य वर खोजने लगा। लेकिन, उन्हें योग्य कन्या या वर नहीं मिला, इसलिए उनके पालक-पिताओं ने उन दोनों की धूमधाम से शादी कर दी और अपनी जिम्मेदारी का भार इलका कर लिया।

बराबर की जोड़ी थी; इसिलए दोनों को आनन्द हुआ। रात को सोगठा बाजी खेलने बैठे। उस वक्त एक सोगठी जोर से मारते वक्त कुवेरदत्त की अंगूठी सरक गयी और कुवेरदत्ता की गोदी में जा पड़ी। कुवेरदत्ता ने उसे उठाकर अपनी उँगली में पहिन ली। उसने देखा कि, दोनों अंगूठियाँ एक सी हैं। दोनों के अक्षरों की बनावट भी समान थी। कुवेरदत्ता मन मे समझ गयी—''कुवेरदत्त अवश्य ही मेरा सगा भाई है और उसके साथ मेरा विवाह हो गया है। यह बहुस ही बुरो बात हुई है।"

उसने दोनों अगूठियाँ कुनेरदत्त के सामने रखीं। उसे भी दोनों समान लगीं। वह भी समझ गया—"कुनेरदत्ता मेरी सगी वहिन है और उसके साय मेरा विवाह हो जाना अत्यन्त अनुचित हुआ है।"

तत्र उन्होंने अपने पालक-माता पिताओं से शपथ दिलाकर अपनी उत्पत्ति पूछी। उन्होंने सारी वात सच सच सुना दी। कुबेरदत्त के पालक-पिता ने यह भी वता दिया कि, उसने निरुपाय होकर वैसा किया था। उसने सुझाया—''अभी कुछ नहीं बिगड़ा। सिर्फ हस्तमिलाप हुआ है। इसलिए इस विवाह को रद्द करके दूसरी कन्या से तेरी शादी कर दी

जायगी।" कुवेरदत्त ने कहा—'आपका विचार ठीक है, पर अभी तो में परवेश जाकर धन कमाना चाहता हूँ। वहाँ से छोटने पर दूसरी शादी करूँगा!

कुवेरदत्त के इस विचार से माता-िपता सहमत हो गये। कुवेरटत्त एक ग्रुभ दिन बहुत-सा किराना छेकर परदेश को चल पड़ा। वहाँ व्यापार में बहुत सा धन कमाया और घूमता हुआ मथुरा-नगरी में आया।

वहाँ अनेक लोगों को चतुर स्त्रियों के साथ विलास करते देखकर उसे भी विलास की सूझी । जवानी को दिवानी कहा गया है, वह गलत नहीं है। कुवेरदत्त मधुरा के रूपवाजार की ओर निकल पड़ा और कुवेर-सेना वेग्या के यहाँ जा पहुँचा। कुवेरसेना अधेड़ उम्र की हो गयी थी; मगर उसने अपनी जवानी सँभाल कर बना रखी थी, इसलिए उसके रूप से आकृष्ट हो कर अनेक युवक वहाँ आते थे।

मुँहमाँगा धन देकर कु बेरटत्त कुबेरसेना के यहाँ रहने लगा, इसलिए कुबेरसेना अन्य पुरुषों को छोड़कर उसके साथ प्रेम-मुहब्बत करने लगी। इस तरह वह एक पुत्र की माता हो गयी।

इधर कुन्नेरदत्ता ससार को असार जानकर प्रवितत हो गयी और घोर सयम और तप से उसे अवधिज्ञान प्राप्त हो गया। उस अवधि-ज्ञान के योग से उसने मथुरा नगरी देखी, अपनी माता कुन्नेरसेना को देखा और उसे कुन्नेरदत्त से प्राप्त हुए पुत्र को भी देखा। इससे उसे अत्यन्त विपाद हुआ। वह अपनी माता और भाई का उद्धार करने के लिए कुछ साध्वियों के साथ मथुरानगरी में कुन्नेरसेना के आँगन में आकर खड़ी हो गयी।

् अपने अपितत्र ऑगन में एक युवती आर्या को साध्वियों के साथ खड़ी देखकर पहले तो कुत्रेरसेना सकुचित हुई, फिर हाय जोड़कर बोली— ''हे महासती! मेरी कोई भी वस्तु स्वीकार कर मुझ पर अनु ग्रह करो।"

कुनेरदत्ता साद्यी ने कहा—"हमें रहने के लिए जगह चाहिए।" इस पर कुनेरमेना ने कहा—"मैं वेध्या हूँ, पर फिल्हाल एक भर्तार के योग से कुल-स्त्री का जीवन विता रही हूँ। आप मेरे घर के एक भाग मे सुख से रहें और हमे अच्छे आचार में लगायें।"

कुत्रेरसेना ने उनको जगह दे दी और कुत्रेरदत्ता साध्वी आदि उसमें रहकर धर्मध्यान-धर्मोपदेश करने लगीं। इस तरह दोनों के दिल खूब मिल गये। एक बार कुत्रेरसेना अपने पुत्र को पालने में लिटा कर घर के काम में लग गयी। लेकिन, माता के दूर जाने से पुत्र रोने लगा। तत्र कुत्रेरदत्ता साध्वी ने उसे चुप करने के लिए लोरी गाकर कहने लगी कि 'हे भाई। तू रो मत! हे पुत्र! तू रो मत। हे भतीं जे। तू रो मत। हे काका! तू रो मत। हे पौत्र! तू रो मत।

ये शब्द पास के कमरे में वैठे हुए कुवेरदत्त ने सुने। सुनकर वह चाहर आया और कहने लगा—"आपको ऐसा अयोग्य वोलना शोभा नहीं देता।" तब कुवेरदत्ता साध्वी ने कहा—"महानुभाव! में अयोग्य नहीं वोलती, बल्कि यथार्थ बोल रही हूँ। असत्य वोलने का मुझे त्याग है।"

कुनेरदत्त ने पूछा—"आपने जो रिश्ते कहे, क्या वे इस पुत्र में समव भी हैं ?"

कुत्रेरदत्ता ने कहा—''हाँ, सभव है, इसीलिए तो कहती थी। सुनो इन रिग्तों को: (१) इस वालक की और मेरी माता एक ही है, इसिलिए यह मेरा भाई है। (२) वह मेरे भर्तार का पुत्र है, इसिलिए मेरा पुत्र है। (३) वह मेरे भर्तार का छोटा भाई है, इसिलिए मेरा देवर है। (४) वह मेरे भाई का पुत्र है, इसिलिए मेरा भतीजा है। (५) वह मेरी माता के पित का भाई है, इसिलिए मेरा काका है। और (६) मेरी शोक्य (सीत) के पुत्र का पुत्र है इसिलिए मेरा पीत्र है!" ऊपर से वह यह भी बोली—"इस वालक के पिता के साथ भी मेरा रिक्ता है, वह सुनो : (७) इस बालक का पिता और मैं एक ही उदर से जन्मे हैं, इसलिए यह मेरा भाई है। (८) और वह मेरी माता का भर्तार हुआ, इसलिए मेरा पिता है। (९) और वह मेरे काका का पिता हुआ, इसलिए मेरा दादा है। (१०) और वह पहले मुझसे विवाहा गया है, इसलिए मेरा भर्तार है। (११) और वह मेरी सौत का पुत्र है, इसलिए मेरा भी पुत्र है। तथा (१२) मेरे देवर का पिता है, इसलिए मेरा समुर है।"

"अब इस वालक की माता के साथ का रिश्ता भी सुन लो : (१३) इस वालक की माता ने मुझे जन्म दिया है इसलिए मेरी माता है। (१४) और मेरे काका की माता है, इसलिए मेरी दादी है। (१५) और मेरे भाई की स्त्री है, इसलिए मेरी भी जाई है। (१६) और मेरी सौत के पुत्र की स्त्री हुई, इसलिए मेरी पुत्रवधू है। (१७) और मेरे भर्तार की माता है, इसलिए मेरी सास है। तथा (१८) मेरे पित की दूसरी स्त्री है, इसलिए मेरी सौत है।"

इस तरह कुनेरदत्ता साध्वी ने अठारह नाते कह सुनाये। सुनकर कुनेरदत्त अत्यन्त खिन्न हुआ और ससार से उसका मन उठ गया। कुनेर-सेना दूर खडी हुई यह सब सुन रही थी। वह भी अत्यन्त पश्चात्ताप करने लगी। परिणाम स्वरूप कुनेरदत्त ने मथुरा में विराजे हुए एक पचमहा-वतधारी मुनिश्वर के आगे दीक्षा ली और कुनेरसेना ने कुनेरदत्ता सा-वी के समक्ष सम्यक्त्व-सहित श्रावक के बारह व्रत ग्रहण किये।

इस प्रकार कुनेरदत्ता साध्नी माता तथा वधु का उद्घार करके अन्यत्र विहार कर गर्यी और ग्रामानुग्राम विचरती हुई आत्मकल्याण करने लगी। आठ करणों के नाम इस प्रकार हैं:

(१) वंधन-करण, (२) निधत्त-करण, (३) निकाचना-करण,

(४) उद्दर्वतना-करण, (५) अपवर्तना-करण, (६) संक्रमण करण, (७) उदीरणा-करण और (८) उपश्यना-करण।

जिसके द्वारा कार्माणवर्गणा का आत्मप्रदेशों के साथ बन्धन हो वह वन्धनकरण है।

पहले गाँठ ढीली लगी हो; पर बाढ मे खींचने से मजबूत हो जाती है, उसी तरह पहले नीरस भाव से बॉधने में कर्म ढीले बॅधे हों, पर बाढ़ में उनकी प्रशंसा की जाये, बड़ाई हॉकी जाये तो वह कर्म मजबूत हो जाता है और निधत्त अवस्था को प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार जो बद्धकर्म को निधत्त करता है वह निधत्तकरण है।

जो कर्म निधत्त हो गया उसकी स्थिति और रस अध्यवसायों द्वारा घटाये जा सकते हैं, पर उसकी उदीरणा या उसका सक्रमण नहीं हो सकता। इससे यह समझना चाहिए कि, कोई भी अशुभ कर्म बॉवने के बाद उसकी प्रशक्ता नहीं करनी चाहिए अथवा तत्सम्बन्धी बड़ाई नहीं करनी चाहिए। 'देखा ' मैंने उसे कैसा झाँसा दिया!' 'उसे मैंने खूब बनाया! वह मुझे हमेशा याद रखेगा!' 'हमारे सामने किसी की चालाकी नहीं चल सकती। सबको ठीक कर देंगे!' 'वह इसी लायक है! वह तो मार खाकर ही दुक्सत होगा।' आदि बचनों में पाप की प्रश्नसा और अपनी बड़ाई है, इसलिए ऐसे बचन कभी नहीं बोलने चाहिए। अगर पाप हो गया हो तो उसके लिए पश्चात्ताप करना चाहिए, खिन्न होना चाहिए। उसकी पुष्टि तो करनी ही नहीं चाहिए।

किसी कर्म के बॉधने पर अत्यन्त उछास हो, प्रसन्नता हो, उसकी बारंबार पुष्टि करे तो वह कर्म निकाचित बन जाता है। फिर उस पर किसी 'करण' का असर नहीं होता। इस प्रकार स्पृष्ट, बद्ध या निधन्त कर्म को निकाचित करनेवाला करण निकाचितकरण है।

जिसने जिन-नामकर्म उपार्जन किया हो, वह जिन-अरहंत तीर्थेकर

होने से पहले तीसरे भव में बीस स्थानकों में से एक, दो या अधिक स्थानको को उत्कृष्ट भाव से स्पर्श करके जिन-नामकर्म को निकाचित करता है, इसलिए वह तीर्थेकर अवश्य होता है। उसमें कोई फर्क नहीं पड़ता।

जिसकी वजह से कर्म की स्थिति और रस बढ जायें वह उद्वर्तना करण है, और जिसकी वजह से कर्म की स्थिति और रस घट नायें वह प्रपवर्तनाकरण है। आत्मविकास का मार्ग सुलभ-सरल बनाने के लिए अग्रुम कर्म की स्थिति और रस की अपवर्तना आवश्यक है।

जैन-महात्मा करते हैं कि, अग्रुभ कर्मफल भोगने के काल का परिमाण तथा अनुभव की तीव्रता निर्णीत होने पर भी आत्मा के उच्चकोटि के अध्यवसाय-रूप करण द्वारा उसमें न्यूनता लाया जा सकती है। किसी आदमी को अपराध के लिए बारह वर्ष की छजा मिली हो, पर अगर वह जेल मे अच्छा वर्तन रखे तो उसके कुछ दिन काट दिये जाते है। वह बारह वर्ष के बजाय नो या दस वर्ष में छूट जाता है। यहाँ भी सद् विचार और सद्वर्तन का ही सवाल है। जिसे कर्म-स्थिति को तोड़ना नहीं आता, यह आगे नहीं बढ सकता।

आत्म-विकास के मार्ग में काल को कैसे तोड़ा जाये, यही मुख्य बात है। आत्मा जब मोहनीय-कर्म की स्थिति ६९ कोड़ा-कोड़ी सागरोपम से कुछ घटाये-बढाये तभी प्रन्थिमेद करके सम्यक्त्व पा सकता है। उससे

१ जिन बीस स्थानकों की आराधना करने से जिन नाम कमें वॅधना है उनके नाम ये हैं, (१) अरिहतपदः (२) सिद्ध पदः, (३) प्रवचन पदः, (४) आचार्य पदः, (५) स्थिवर पदः, (६) उपाध्याय पदः, (७) साधु पदः, (८) ज्ञान पदः, (६) दर्शन पदः, (१०) विनय पदः, (११) चारित्र पदः, (१२) ब्रह्म-चर्य पदः, (१३) क्रिया पदः, (१४) तप पदः, (१५) गीतम पदः, (१६) जिन पदः, (१७) सयम पदः, (१८) अभिनव ज्ञान पदः, (१६) अनुत पदः और (२०) तीर्थ पदः।

च्यादा स्थिति तोड़े तो देशविरित प्राप्त कर सकता है और उससे भी अधिक स्थिति को तोड़े तो सर्वविरित प्राप्त कर सकता है। इस प्रकार आत्मा के गुण प्रकट करने के लिए कर्म की स्थिति तोड़ डालनी पड़ती है।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना चाहिए कि, कर्म की स्थित टूट जाने पर भी कर्म के प्रदेशों का समूह तो जैसे-का-तैसा रहता है, परन्तु वह दीर्घकाल के वजाये अल्पकाल में भुगत जाता है।

जिसके द्वारा कर्म की प्रकृति में परिवर्तन हो जाये, उसे संक्रमण-करण कहते हैं। संक्रमण सजातीय प्रकृति में होता है, विजातीय प्रकृति में नहीं। कर्म की मूल प्रकृतियाँ आठ है और उत्तर प्रकृतियाँ १५८ हैं। उनमें एक ही कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ सजातीय कहलाती हैं और दूसरे कर्मों की प्रकृतियाँ विजातीय प्रकृतियाँ कहलाती है। इस प्रकार असाता-वेदनीय का सातावेदनीय हो सकता है और सातावेदनीय का असाता-वेदनीय हो सकता है, पर मोहनीय या अन्तराय आदि नहीं हो सकता।

कर्म के उदय के लिए जो काल नियत हुआ हो उससे पहले ही कर्म उदय में ले आया जाये तो कर्म की उदीरणा कहा जायगा। कर्म को उदीरणा करनेवाले करण को उदीरणाकरण कहते हैं।

जैसे कच्चे पर्गति को नमक की कोठी में रखकर या आम को घास में रखकर जल्दी पकाया जा सकता है, उसी प्रकार कर्म को जल्दी उदय मे खाया जा सकता है। सामान्य नियम यह है कि, कर्म का उदय चल रहा हो तो उसके सजातीय कर्म की प्रकृति की उदीरणा हो सकती है।

उदय में आया हुआ कर्म पूर्ण काल से उदय में आया है या उदीरणा होकर उदय में आया है, यह ज्ञानी ही कह सकते है। परन्तु, कर्म उदीरणा से उदय में आया हो तो सम्यग्दृष्टि आत्मा भिवतन्यता का ऐहसान माने। चह तो यही मानेगा—'जब हर हाल में ऋण चुकाना है, तो अच्छी हालत में चुका देना ही श्रच्छा। इस समय वीतराग देव मिले हैं, निर्धन्थ-गुरु मिले हैं और-सर्वज्ञप्रणीत धर्म मिला है। ऐसे समय पर कर्म को भोग कर परिणाम नहीं कायम रखेंगे, तो इन ग्रुम संयोगों के न रहने पर परिणामों को किस प्रकार कायम रखा जा सकेगा ?'

अनुक्रम से उदय मे आये हुए कमों को चारों गितयों के जीव भोगते हैं; पर मनुष्य भव मिलने पर, धर्म पाने पर, धर्माचरण करने की शक्ति मिलने पर उदय में न आये हुए कमों को उदय में लाकर तोड़ डालने के प्रयास में ही मनुष्यभव की सार्थकता है। महापुरुप कर्म की उदीरणा करके उन्हें भोग लेते हैं और मोक्ष मार्ग को निष्कंटक बना लेते हैं।

योग और अध्यवसाय के जिस बल के कारण कर्म शात पड़े रहते हैं; अर्थात् उनमें उदय-उदीरणा नहीं होती; उमें उपशमनाकरण कहते हैं। यह जलते अंगारे पर राख डाल देने की तरह है। इस हालत में कर्म की उद्वर्तना, अपवर्तना एवं कर्म का सक्रमण हो सकता है।

जो कर्म उदयाविलका में प्रविष्ट हो चुके हैं, उन पर करण नहीं लगता, शेष सब पर लगता है। जैसे किसी यन्त्र के सब भाग एक साथ काम करते हैं, वैसे ही सब करण साथ काम करते हैं। आत्मा समय-समय पर कर्म ग्रहण करता है, इसलिए बन्धनकरण चाल ही रहता है। उस समय दीले कर्म मजबूत बन रहे होते हैं; मजबूत और मजबूत हो रहे होते हैं, यानी निधत्तकरण और निकाचनाकरण भी चाल ही रहता है। उसी समय कुछ कर्मों की स्थित और रस में कमी बेशी भी होती है; यानी उद्वर्तना और अपवर्तनाकरण भी चाल रहता है। उसी वक्त कर्म की सजातीय प्रकृतियाँ बदलती होती है, इसलिए सक्रमणकरण भी अपना वाम करता ही रहता है। उस वक्त कर्म का उदय या उदीरणा चाल रहती है और कुछ कर्म जात हो रहे होते हैं, इसलिए उदीरणाकरण और उपशमना-करण भी कार्यशील रहते हैं।

जन तक आतमा वीतराग न वने तन तक उसमें ग्रुभागुभ प्रवृत्ति चालू ही रहती है। ग्रुभ प्रवृत्ति वढाना और अग्रुभ प्रवृत्ति घटाना यह प्रगति का मार्ग है। लेकिन, हमारी हालत अजीव है—हम कमाई को हानि और हानि को कमाई कहते हैं! कैसे १ सो समझाते है। आप धर्म के काम में पैसा खर्च करते हैं, उसमें आपको सचमुच कमाई है; फिर भी आप कहते हैं कि इतना खर्च हो गया, कम हो गया। उसी तरह आपको पैसा मिलता है तो आप उसे कमाई कहते हैं, पर पुराय उदय में आया, खर्च हुआ, तब आपको वह पैसा मिला; यानी पुराय का पुज इतना कम हुआ, आपको घाटा हुआ। समझ सुधर जाये तो आगे बढ़ना मुश्किल नहीं है।

सत्सगित रिखये, सद्विचारों का सेवन करिये और सदाचार में स्थिर रिष्ट् । इससे कर्म का वल अपने आप कम हो जायेगा और आपकी शक्ति का विकास होगा।

विशेप अवसर पर कहा जायेगा।

## तीसवाँ व्याग्यान

#### गुणस्थान

#### [ १ ]

#### महानुभावो !

हाल में हिमालय के शिखर पर आरोहण करने की वाते समाचारपत्रों में बहुत आ रही है। १९५३ में हिमालय के २९,१४१ फुट कॅ चे इबरेस्ट-शिखर पर पग रखने के लिए शेरपा तैनिर्जिग का इस देश में तथा विदेश में बड़ा सम्मान हुआ और वह अल्पकाल में ही धनवान वन गया। उसके साथ एडमड हिलेरी मी दुनिया में अत्यन्त सन्मान पाकर प्रसिद्ध हुआ।

१९६० की गर्मियों में एक भारतीय दुकडी इवरेस्ट पर आरोहण करने-वाली है। सितम्बर १९६१ में इवरेस्ट-विजेता एडमड हिलेरी यित अर्थात् हिममानव की खोज में माकाछ-शिखर (जॅचाई २७,७९० फुट) पर चढ़नेवाला है। मैक्स एसलिन स्विस पर्वतारोहियों की एक दुकड़ी छेकर धवर्लगरि-शिखर (जॅचाई २६,७९५ फुट) पर चढ़नेवाला है। कहा जाता है कि, इस चोटी पर किसी मानव ने पैर नहीं रखा। एक जापानी दुकड़ी भी गौरीशकर-शिखर (जॅचाई २३,४४० फुट) पर चढ़ने का प्रयास करनेवाली है।

इन समाचारों को सुनकर, आपका हृदय धड़कने लगता है और आप पर्वतारोहकों की साहसिक वृत्ति तथा वीरता की मुक्तकठ से प्रशसा करने लगते हैं। लेकिन, गुणस्थानों का आरोहण इनसे भी कहीं अधिक कठिन है। महासाहसी और धैर्यवान आत्मा ही—इसमें सफल हो सकते हैं। उन आरोहियो की आप किन शब्दों में प्रशंसा करेंगे ? उन्हें आप किस वाणी से अभिनंदित करेंगे ?

गुणस्थान कोई पर्वत नहीं है, भौगोलिक स्थान नहीं है; वरन् उसका सम्बन्ध आत्मा से है, यह तो आप अब तक के व्याख्यानो मे समझ भी गये होगे। पहले के व्याख्यानो में हमने कभी-कभी 'तेरहवाँ गुण स्थान' 'चौदहवाँ गुणस्थान' आदि शब्द प्रयोग किये हैं।

वैसे व्यापार का अर्थशास्त्र के साथ, ओपध का वैद्यकशास्त्र के साथ, ध्यान का योग के साथ प्रगाह सम्बन्ध है, वैसे ही गुणस्थान का कर्म के साथ सम्बद्ध है। अगर, आप गुणस्थान का क्रम जान लें और उसका स्वरूप समझ लें, तभी आप यह समझ सकते है कि आत्मा की किस अवस्था में किन कमों की सत्ता, किन कमों का बन्ध, किन कमों का उदय और किन कमों की उदीरणा होती है। इसीलिए हमने कर्म विपयक इस ज्याख्यानमाला में गुणस्थान का आज लिया है। हम पहले गुणस्थान का अर्थ वताते हैं, फिर उनकी सख्या वतायेंगे और तब उनके स्वरूप का वर्णन करेंगे।

### गुणस्थान का अर्थ

जैसे पाप का स्थान पापस्थान या पापस्थानक कहलाता है, वैसे ही गुण का स्थान गुणस्थान या 'गुणस्थानक' कहलाता है। प्राकृत या अर्घ मागधी भाषा में उसका रूप 'गुणठाण' होता है। अपभ्रग-भाषा में उसे 'गुणठाणु' कहते हैं।

अत्र गुण और स्थान इन शब्दों का अर्थ समझ लें। गुण से तात्पर्य है—आत्मा के गुण! वे ज्ञान, दर्शन और चारित्र है। उनका स्थान अर्थात् उनकी अवस्था। इस प्रकार गुणस्थान का अर्थ हुआ—'आत्मा के गुणों के विकास की विविध अवस्थाएँ।'

मुख होती हैं; इसलिए उन्हें मोक्ष की बात अच्छी नहीं लगती और उसके साधनों के प्रति उनमें एक प्रकार का तिरस्कार-भाव होता है।

यहाँ प्रश्न होगा कि 'जहाँ मिथ्यात्व अर्थात् 'श्रद्धा का विपरीतमार्य' है, वहाँ गुणस्थान कैसे हो सकता है ?' इसिटए इसका स्पष्टीकरण भी आवश्यक है। व्यक्त मिथ्यात्वी में 'श्रद्धा का विपरीत भाव' अवश्य होता है, पर उसमें आत्मा के ज्ञानादि गुणों का एक अश्च में विवास विद्यमान रहता है। इसिटए, उसे गुणस्थान माना गया है। गिनती-पहाडे सीखनेवाले में विद्या का भला क्या संस्कार माना जा सकता है ? फिर भी, हम उसे विद्यार्था कहते हैं। यहाँ गुणस्थान अव्द का प्रयोग भी इसी प्रकार समझना चाहिए। आगमों में कहा है कि—

सन्व जीयाण मकखरस्स ग्रणंतो भागो निच्यं उघाहियो चिट्ठइ । जाई पुण सोचि ग्रावरिज्ञातेणं जीतो ग्रजीवत्तणं पाऽणिज्ञा ॥

—'सत्र जीवों को अक्षर का यानी ज्ञान का अनन्तवाँ भाग निरन्तर खुला रहता है। अगर वह भी रुक जाये तो जीव अजीवपने को प्राप्त हो जाये।'

मिथ्यात्व पाँच प्रकार का है। यह बात पहले के व्याख्यानों में बता दी गयी है। वे पाँच प्रकार हैं—(१) अभिग्रहिक मिथ्यात्व, (२) अनिभग्रहिक मिथ्यात्व, (२) साग्रिक मिथ्यात्व, (४) साग्रिक मिथ्यात्व और (५) अनायोगिक मिथ्यात्व।

मिथ्यादर्शन को पकड़े रहनेवाला और पौद्गलिक मुर्खों में अधिक रित रखनेवाला जीव अभिग्रहिक मिथ्यात्वो है। सब धर्म अच्छे है, मब दर्शन मुन्टर हैं, ऐसा माननेवाले को अनिभग्रहिक मिथ्यात्व होता है। सब दर्शनों और धर्मों को अच्छा कहेंगे तो उदारहृदय और महान् कहलार्येगे यह मान्यता अमपूर्ण है। अच्छे बुरे का विवेक न होना वस्तुत मूढता है। उसे उदारता कैसे कह सकते हैं ? और, बड़े कहलानेवाले लोगों का अन्धानुकरण करने से हम बड़े नहीं हो जाते । आजकल के कुछ तथा-कियत 'बड़े आदमी' सब धमों को अच्छा मानकर उनमें से थोड़ा-थोड़ा प्रहण करने का परामर्श देते हैं । लेकिन, लोहा, जस्ता, सीसा, कलई, तॉबा, चाँदी आदि थोड़ा थोड़ा लेकर एक में मिलाने से स्वर्ण की उत्पत्ति नहीं हो जाती । उसके लिए तो स्वर्ण के अर्कों को ही प्रहण करना चाहिए। इस युग में इस मिध्यात्व से विशेषरूप में बचना चाहिए। बहुधधी लोगों में, चाहे वे निह्नव हों या उनसे भिन्न कुछ और, इस मिध्यात्व की बहुलता होती है।

जिन्हें तत्त्व के स्क्ष्म या अतीन्द्रिय विषय में सगय हो और उस संशय का निवारण करने के लिए विसी सद्गुरु का सग करने की भी इच्छा न हो, वह साशयिक मिथ्यात्वी है।

स्रम और वादर निगोद, विकलेन्द्रिय, अवज्ञी पचेन्द्रिय जीवों को और सज्ञी पचेन्द्रिय (मनुष्य, तियंच) मे से जिन जीवो ने एक वार भी सम्यग्दर्शन प्राप्त नहीं किया है, उन्हें अनाभोगिक मिध्यात्व होता है। यहाँ यह स्पष्ट कर दें कि सज्ञी पचेन्द्रिय जीवो मे जिन जीवों को एक वार भी सम्यग्दर्शन प्राप्त हो गया हो और जिन्होंने पुनः मिध्यात्व प्राप्त किया हो, उन्हें इस मिध्यात्व के अतिरिक्त कोई अन्य मिध्यात्व होता है।

काल की अपेक्षा से मिथ्यात्व तीन प्रकार का है: (१) अनादि-अनन्त, (२) अनादि-सात और (३) सादि-सान्त। इनसे भी हम परिचित हो छैं।

अभन्य आत्मा को मिथ्यात्व अनादि काल से होता है और वह कभी दूर नहीं होता; इसलिए उनका मिथ्यात्व ग्रानादि-ग्रानंत कहा जाता है। जाति भन्य के अतिरिक्त भन्य आत्माओं को मिथ्यात्व अनादि काल से होता है, पर उसका अन्त है, इसलिए वह ग्रानादि-सांत है। और, जो भन्य

### गुणस्थानों की संख्या

तात्त्विक दृष्टि से देखें, तो आत्मा के विकास-की अवस्थाएँ असंख्य हैं; इसिल्टिए गुणस्थानों की संख्या भी असख्य है। परन्तु, इस तरह उनका व्यवहार नहीं हो सकता, इसिल्टिए शास्त्रकारों ने उनका वर्गीकरण चौदह विभागों में किया है। इन चौदह विभागों को ही हम चौदह गुणस्थान कहते हैं। अभी तक आपने ७-वें, १२-वें और १४-वें गुणस्थानों की वात सुनी है। १५-वाँ १८-वाँ अथवा २०-वाँ गुणस्थान आपने सुना नहीं। वात यह है कि, जैसे वार ७ हैं, ८-वाँ होता ही नहीं; तिथि पन्द्रह हैं, १६-वीं नहीं होती, उसी प्रकार गुणस्थान १४ मात्र हैं, १५-वाँ गुणस्थान होता ही नहीं।

#### गुणस्थानों के नाम

पहले १४ गुणस्थानों के नाम वता दें। ऐसे तो उनको स्मरण रखना किटन है पर शास्त्रकारों ने चौदह गुणस्थानों के नाम एक ही गाथा में इस प्रकार पिरो दिया है कि व्यक्ति उन्हें सरलता से स्मरण कर सकता है। वह गाथा इस प्रकार है—

मिच्छे सासण-मीसे, श्रविरय-देसे पमत्त-श्रपमत्ते। निश्रहि श्रनिश्रहि सुहूमुवसमखीणसजोगिश्रजोगि गुणा।।

- १. मिच्छे = मिध्यात्व गुणस्थान
- २. सासण = सास्वादन सम्यग्दृष्टि गुणस्थान
- ३. मीसे = सम्यग् मिथ्यादृष्टि गुणस्थान
- ४. श्रविरय = अविरति सम्यग्दृष्टि गुणस्थान
- ४. देसे = देशविरति गुणस्थान
- ६. पमत्त=प्रमत्त सथत गुणस्थान
- ७. श्र**पमत्त** = अप्रमत्त सयत गुणस्थान
- म. निश्रष्टि = निर्द्यत्त्रग्रदर गुणस्थान

- ६. ग्रानिग्रिष्टि = अनिवृत्ति वादर गुणस्थान
- १०. सहम=स्टमसारराय गुणस्यान
- ११. उबसम = उपशातमोह गुणस्थान
- १२. खीण = क्षीणमोह गुणस्थान
- १३. सजोगि = सयोग केवली गुणस्थान
- १४. अजोगि = अयोग केवली गुणस्थान ये ही चौदह गुणस्थान है।

### गुणस्थानों का क्रम

जन संख्या नड़ी होती है तो उसमे आदि, मध्य और अन्त होता है। इस दृष्टि से प्रथम गुणस्थान आदि है, दो से तेरहनाँ गुणस्थान तक मध्य है और १४—वॉ गुणस्थान अन्त है।

कम दो प्रकार के होते हैं—एक चढता और दूसरा उतरता । अहो-रात्रि, पक्ष, मास, ऋतु और वर्ष ये चढते क्रम हैं; क्योंकि उनमें कालमान उत्तरोत्तर विस्तृत ही होता जाता है और ससार, महाद्वीप, देश, प्रान्त और जिला उतरते कम है, क्योंकि इनमें क्षेत्र विस्तार उत्तरोत्तर कम ही होता जाता है। इन दो प्रकारों में गुणस्थानों का कम आरोही है, क्योंकि उसमें आत्मा उत्तरोत्तर विकिटत होती जाती है।

### (१) मिथ्यात्व गुणस्थान

मिथ्यात्व में रहनेवाली आतमा की अवस्था विशेष मिथ्यात्व गुणस्थान है। यहाँ मिथ्यात्व शब्द से व्यक्त मिथ्यात्व समझना चाहिए। इस गुणस्थान में रहनेवाली आतमा रागद्देष के गाढ परिणामवाली होती है और भौतिक उन्नति में ही लिस रहनेवाली होती है—तात्पर्य यह कि उसकी सब प्रवृत्तियों का लक्ष्य सासारिक सुखों का उपमोग और उसी के लिए ब्यावश्यक साधनों का सम्रह होता है। ऐसी आत्माएँ आध्यात्मिक विकास से पराड-

मुख होती हैं, इसिए उन्हें मोक्ष की वात अच्छी नहीं लगती और उसके साधनों के प्रति उनमें एक प्रकार का तिरस्कार भाव होता है।

यहाँ प्रश्न होगा कि 'जहाँ मिथ्यात्व अर्थात् 'श्रद्धा का विपरीतमाव' है, वहाँ गुणस्थान कैसे हो सकता है ?' इसिटिए इसका स्पष्टीकरण भी आवश्यक है। व्यक्त मिथ्यात्वी में 'श्रद्धा का विपरीत भाव' अवश्य होता है, पर उसमे आत्मा के ज्ञानादि गुणों का एक अश्च में विवास विद्यमान रहता है। इसिटिए, उसे गुणस्थान माना गया है। गिनती-पहाड़े सीखनेवाले में विद्या का मटा क्या संस्कार माना जा सकता है ? फिर भी, हम उसे विद्यार्था कहते हैं। यहाँ गुणस्थान शब्द का प्रयोग भी इसी प्रकार समझना चाहिए। आगमों में कहा है कि—

सन्व जीयाण मकखरस्स त्रणंतो भागो निच्यं उद्याङ्यो चिट्ठह । जाई पुण सोवि ग्रावरिज्ञातेणं जीतो ग्रजीवत्तणं पाऽणिज्ञा ॥

— 'सव जीवों को अक्षर का यानी ज्ञान का अनन्तवाँ भाग निरन्तर खुळा रहता है। अगर वह भी रुक जाये तो जीव अजीवपने को प्राप्त ं हो जाये।'

मिथ्यात्व पाँच प्रकार का है। यह वात पहले के व्याख्यानों में बता दी गयी है। वे पाँच प्रकार हें—(१) अभिग्रहिक मिथ्यात्व, (२) अनिभग्रहिक मिथ्यात्व, (३) आभिनिवेशिक मिथ्यात्व, (४) साग्रिक मिथ्यात्व और (५) अनायोगिक मिथ्यात्व।

मिथ्यादर्शन को पकड़े रहनेवाला और पौद्गलिक सुखों में अधिक रित रखनेवाला जीव अभिग्रहिक मिथ्यात्वी है। सब धर्म अच्छे है, सब दर्शन सुन्दर हैं, ऐसा माननेवाले को अनिभग्रहिक मिथ्यात्व होता है। सब दर्शनों और धर्मों को अच्छा कहेंगे तो उदारहृदय और महान् कहलायेंगे यह मान्यता भ्रमपूर्ण है। अच्छे बुरे का विवेक न होना वस्तुत मूढ़ता है। उसे उदारता कैसे कह सकते हैं ? और, बड़े कहलानेवाले लोगों का अन्धानुकरण करने से हम बड़े नहीं हो जाते। आजकल के कुछ तथा-कथित 'बड़े आदमी' सब धमों को अच्छा मानकर उनमें से थोड़ा-थोड़ा प्रहण करने का परामर्श देते हैं। लेकिन, लोहा, जस्ता, सीसा, कलई, तॉबा, चाँदी आदि थोड़ा थोड़ा लेकर एक में मिलाने से स्वर्ण की उत्पत्ति नहीं हो जाती। उसके लिए तो स्वर्ण के अशों को ही ग्रहण करना चाहिए। इस युग में इस मिथ्वात्व से विशेपरूप में बचना चाहिए। बहुधधी लोगो मे, चाहे वे निह्नव हों या उनसे भिन्न कुछ और, इस मिथ्यात्व की बहुलता होती है।

जिन्हें तत्त्व के सुक्ष्म या अतीन्द्रिय विषय में सशय हो और उस संशय का निवारण करने के लिए विसी सद्गुरु का सग करने की भी इच्छा न हो, वह साशियक मिथ्याची है।

सूक्ष्म और वादर निगोद, विकलेन्द्रिय, अम्बनी पचेन्द्रिय जीवो को और सजी पचेन्द्रिय (मनुष्य, तिर्येच) में से जिन जीवों ने एक वार भी सम्यर्ट्जन प्राप्त नहीं किया है, उन्हें अनाभोगिक मिथ्यात्व होता है। यहाँ यह स्पष्ट कर दें कि सजी पचेन्द्रिय जीवों में जिन जीवों को एक बार भी सम्यर्ट्जन प्राप्त हो गया हो और जिन्होंने पुनः मिथ्यात्व प्राप्त किया हो, उन्हें इस मिथ्यात्व के अतिरिक्त कोई अन्य मिथ्यात्व होता है।

काल की अपेक्षा से मिथ्यात्व तीन प्रकार का है: (१) अनादि-अनन्त, (२) अनादि-सात और (३) सादि-सान्त। इनसे भी हम परिचित हो छें।

अभन्य आत्मा को मिथ्यात्व अनादि काल से होता है और वह कभी दूर नहीं होता; इसलिए उनका मिथ्यात्व अनादि-ग्रनंत कहा जाता है। जाति भन्य के अतिरिक्त भन्य आत्माओं को मिथ्यात्व अनादि काल से होता है, पर उसका अन्त है, इसलिए वह अनादि-सांत है। और, जो भन्य सम्यक्तव पाकर मिथ्यात्वी हो गये है, उनके मिथ्यात्व का अन्त आनेवाला है, इसलिए उनका मिथ्यात्व **सादि-सांत** है। ये सब जीव पहले इस गुणस्थान में होते हैं।

### (२) सास्वादन-सम्यग्दृष्टि-गुणस्थान

जब जीव को मिथ्यात्व नहीं होता और सम्यक्त्व भी नहीं होता, पर सम्यक्त्व का कुछ स्वाद होता है, तब उसे सास्वादन-सम्यग्दृष्टि नामक दूसरे गुणस्थान में माना जाता है। सास्वादन यानी कुछ स्वाद-सहित। सास्वादन मे तीन पद हैं—स+आ+स्वादन। इनमे 'स' का अर्थ 'सहित' है, 'आ' का अर्थ 'किंचित्' है, और 'स्वादन' का अर्थ 'स्वाद' है। इस तरह सास्वादन का अर्थ 'कुछ स्वाद सहित' होता है।

आतमा की ऐसी अवस्था कब होती है, इसे भी समझ लीजिए। ससारी जीव अनन्त पुद्गल परावर्तन काल तक मिथ्यात्व में पड़ा हुआ भवभ्रमण करता रहता है। नदी का पत्थर टूटता और रगड़ खाता हुआ अत में गोल बन जाता है, उसी तरह यह जीव अनायोग-रूपसे प्रवृत्ति करता हुआ, जब आयुष्य-कर्म के अतिरिक्त सातों कर्मों की स्थिति एक-कोड़ाकोड़ी-सागरोपम से पल्योपम का असख्यातवाँ-भाग कम की कर लेता है, तब वह राग द्वेष के अति निविद्ध परिणाम-रूप ग्रन्थि-प्रदेश के समीप आता है। अभव्य जीव भी इस तरह कर्मस्थिति हलकी करके, अनन्तों वार ग्रन्थि के समीप आते हैं, पर वे उस ग्रन्थि का भेद नहीं कर सकते, जबिक भव्य जीव विशुद्ध परिणामों की कुल्हाड़ी से उस ग्रन्थि को तोड़ डालते हैं और सम्यक्त्व के समुख पहुँच जाते हैं।

जीव की उन्नित के इस इतिहास को शास्त्रकारों ने तीन करणों में बॉटा है। (१) यथाप्रवृत्तिकरण, (२) अपूर्वकरण और (३) अनिवृत्तिकरण। एक गाथा है— जा गंठि ता पढमं, गंठि समइच्छुशो भवे वीयं। श्रनियद्टीकरणं पुण, सम्मतपुरक्खडे जोवे॥

—ग्रन्थि समीप आने तक की किया को प्रथम यथाप्रवृत्तिकरण समझना चाहिए, प्रन्थि का भेद करे तब दूसरा ग्रप्वंकरण समभना चाहिए; और सम्यक्त्व के सम्मुख हो तब तीसरा अनिवृत्तिकरण समझना।

उसके वाद वह अन्तःकरण की क्रिया करता है। उसमे पहली स्थिति म मिथ्यात्व के दिलयों का वेदन करता है, अर्थात् वह मिथ्यात्वी होता है। पर, अन्तर्मुहूर्त के बाद उसे मिथ्यात्व के दिलयों का वेदन नहीं करना पड़ता, इसलिए वह औपश्मिक सम्यक्त्व को प्राप्त करता है। उस क्रिया को शास्त्रकारों ने दावानल के समान बताया है—जैसे कोई दावानल प्रकट हुआ हो और वह क्रमश आगे बढता जाये, पर पहले जला हुआ प्रदेश आये या ऊसर भूमि आये, तब वह बुझ जाता है; वैसे ही मिथ्यात्व-रूपी दावानल भी अन्त करण की दूसरी स्थिति प्राप्त होने पर मिथ्यात्व के दिलयों के वेदन के अभाव में बुझ जाता है।

इस सम्यक्त्व का कालमान अन्तर्मुहूर्त का है। उसमें जघन्य एक समय बाद और उत्कृष्ट ६ आविलका के बाद किसी जीव को अनन्तानु-बन्धी कषाय का उदय हो तो वह सम्यक्त्व को छोड़कर मिथ्यात्व की ओर चल पड़ता है। उस समय उसे सम्यक्त्व का कुछ स्वाद होता है। एक व्यक्ति दूधपाक खाये और वमन में वह निकल जाये तो वमन के बाद भी उस दूधपाक का स्वाद आता ही रहता है। उसी के समान इस गुणस्थान की स्थिति समझनी चाहिए।

चौथे अविरत सम्यग्द ष्टि-गुणस्थान से लगाकर ग्यारहर्वे उपशातमोह-गुणस्थान तक के जो जीव मोह के उदय से गिरते है, वे इस गुणस्थान सम्बन्ध पाकर मिथ्यात्वी हो गये हैं, उनके मिथ्यात्व का अन्त आनेवात्य है; इसिल्प उनका मिथ्यात्व सादि-सांत है। ये सब जीव पहले इस गुणस्थान में होते हैं।

## (२) सास्वादन-सम्यग्दृष्टि-गुणस्थान

जब जीव को मिथ्यात्व नहीं होता और सम्यक्त्व भी नहीं होता, पर सम्यक्त्य का कुछ स्वाद होता है; तब उमें मास्वादन-सम्यन्द्दिष्ट नामक दूसरे गुणस्थान में माना जाता है। मास्वादन यानी कुछ स्वाद-सहित। सास्वादन में तीन पद हैं—से + आ + स्वादन। इनमें 'म' का अर्थ 'सिंहत' है, 'आ' का अर्थ 'किंचित्' है; और 'स्वादन' का अर्थ 'स्वाद' है। इम तरह साम्वादन का अर्थ 'कुछ स्वाद महित' होता है।

आत्मा की ऐसी व्यवस्था कत होती है, इसे भी समझ लीजिए।
ससारी जीय व्यनन पुद्गल परावर्तन काल तक मिथ्यात्व में पड़ा हुआ
सब ग्रमण करता रहता है। नदी का पत्थर हुउता और रगड़ खाता हुआ
व्यत में गोल बन जाता है; उसी तरह यह जीव व्यनायोग-रूपसे प्रवृत्ति
करता हुआ, जब व्यायुष्य-कर्म के व्यतिग्क्ति सानों कमों की स्थिति एककोड़ाकोड़ी-सागरापम से पत्योपम का व्ययन्यातवाँ-माग कम की कर देता
है; तब वह राग-द्रंप के व्यति निविद् परिणाम-रूप ग्रन्थ-प्रदेश के समीप
आता है। व्यनव्य जीव भी इस तरह कर्मस्थित हल्की करके, व्यनतो
वार ग्रन्थ के समीप वाते हैं; पर वे उस ग्रन्थि का मेद नहीं कर सकते;
प्रविक्त भव्य जीव विद्युद्ध परिणामों की कुल्हाड़ी से उस ग्रन्थि को तोड़
हालते हैं कीर सम्यक्त्य के सम्मुख पहुँच जाते हैं।

बीव की उन्नति के इम इतिहास की जास्त्रकारों ने तीन करणों में बाँडा है। (१) यथाप्रवृत्तिकरण, (२) अपूर्वकरण और (३) अनिवृत्तिकरण। एक गाथा है— जा गंठि ता पढमं, गंठि समइच्छुश्रो भवे वीयं। श्रीनयद्दीकरणं पुण, सम्मतपुरक्खंडे जोवे॥

—ग्रन्थि समीप आने तक की किया को प्रथम यथाप्रवृत्तिकरण समझना चाहिए, ग्रन्थि का भेद करे तब दूसरा श्रपूर्वकरण समभाना चाहिए; और सम्यक्त्व के सम्मुख हो तब तीसरा अनिवृत्तिकरण समझना।

उसके बाद वह अन्तःकरण की क्रिया करता है। उसमे पहली स्थिति म मिध्यात्व के दिल्यों का वेदन करता है, अर्थात् वह मिध्यात्वी होता है। पर, अन्तर्मुहूर्त के बाद उसे मिध्यात्व के दिल्यों का वेदन नहीं करना पड़ता; इसलिए वह औपगमिक सम्यक्त्व को प्राप्त करता है। उस क्रिया को गास्त्रकारों ने दावानल के समान बताया है—जैसे कोई दावानल प्रकट हुआ हो और वह क्रमगः आगे बढ़ता जाये, पर पहले जला हुआ प्रदेश आये या उत्तर भूमि आये, तब वह बुझ जाता है, वैसे ही मिध्यात्व-रूपी टावानल भी अन्त करण की दूसरी स्थिति प्राप्त होने पर मिथ्यात्व के दिल्यों के वेदन के अभाव में बुझ जाता है।

इस सम्यक्त का कालमान अन्तर्मुहूर्त का है। उसमें जघन्य एक समय बाद और उत्कृष्ट ६ आविलका के बाद किसी जीव को अनन्तानु-बन्धी कषाय का उदय हो तो वह सम्यक्त्व को छोड़कर मिथ्यात्व की ओर चल पड़ता है। उस समय उसे सम्यक्त्व का कुछ स्वाद होता है। एक व्यक्ति दूधपाक खाये और वमन में वह निकल जाये तो वमन के बाद भी उस दूधपाक का स्वाद आता ही रहता है। उसी के समान इस गुणस्थान की स्थिति समझनी चाहिए।

चौथे अविरत सम्यग्द ष्टि-गुणस्थान से लगाकर ग्यारहर्वे उपशातमोह-गुणस्थान तक के जो जीव मोह के उदय से गिरते हैं, वे इस गुणस्थान में आते हैं और जवन्य १ समय बाद तथा उत्कृष्ट ६ आवल्कि के बाद, वे मिथ्यात्व को अवस्य पाते हैं।

यह गुणस्थान ऊँचे चढते हुए जीवो को नहीं, नीचे गिरते हुए जीवो को होता है, इसिलए इसे अवनित स्थान मानना चाहिए। फिर भी इस गुणस्थान पर आनेवाले जीव अवश्य ही मोध जानेवाले होते हैं, और पहले गुणस्थान से यह बढ़कर है, इसीलिए दूसरी भी गणना गुणस्थान ही है। यहाँ यह स्पष्ट कर देना जरूरी है कि, पहला, दूंसरा और तीसरा गुणस्थान जीव की अविकसित दशा सूचित करते हैं और उसके बाद के गुणस्थान विकसित दशा की सूचना देते है। चौथे गुणस्थान पर जीव को सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। वह उसके सच्चे आध्यात्मिक विकास का प्रारम्भ है।

तीर्थंकर भगवन्तों के जीवन में पूर्व भवों का वर्णन आता है, उसमें पूर्व भव की ग्रुक्आत वहीं से होती है, जहाँ से उनकी आत्मा ने सम्यक्त्य वा स्पर्श किया हो।

यह गुणस्थान सादि-सान्त है और वह अभव्य को नहीं होता।

#### (३) सम्यग्-मिथ्यादृष्टि-गुणस्थान

द्शिनमोहनीय-कर्म की दूसरी प्रकृति मिश्र-मोहनीय है। उसके उटय से जीव को एक साथ समान परिमाण में सम्यक्त्व और मिथ्यात्व का मिश्र माव होता है। इसीलिए इसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि या मिश्र-गुणस्थान कहा जाता है।

जो जीव सम्यक्तव अथवा मिध्यात्व इन दो मैं से किसी एक भाव में वर्तता हो, तो वह जीव मिश्र-गुणस्थानवाला न कहा जायेगा; कारण कि, यहाँ मिश्र भाव एक नये जाति के तीसरे भाव के समान है।

नैसे घोड़ी और गधे के सयोग से खञ्चर होता है, गुड़ और दहीं के मयोग से एक तीसरा ही स्वाद आता है, उसी प्रकार निस नीव की बुद्धि मर्वज-भाषित और असर्वज-भाषित में समान श्रद्धावाली हो जाती है, उम जीव को एक नयी जाति का मिश्र परिणाम उत्पन्न होता है।

यहाँ यह बात भ्यान में रखनी चाहिए कि, मिश्र-गुणस्थान में रहने वाला जीव परभव में भोगने योग्य आयुष्य का वन्ध नहीं करता। इस अवस्था में वह मरण भी नहीं पाता। वह चौथे सम्यग्दिष्ट गुणस्थान पर चढ़कर या मिथ्यादृष्टि-गुणस्थान पर आकर मरण पाता है।

प्रश्न—''चौदह गुणस्थानो मं ऐसे गुणस्थान कौन से है कि, जिन मं भीव मरण नहीं पाता ?''

उत्तर—''तीक्रा मिश्र-गुगस्थान, वारहवॉ क्षीणमोह गुगस्थान और तेरहवॉ सयोगी-गुगस्थान—ये तीन गुगस्थान ऐसे है कि, जिनमे जीव का मरण नहीं होता, जेष ग्यारह गुगस्थानो में होता है।

प्रश्न—''मरण के समय कोई गुणस्थान जीव के साथ जाता है या नहीं ?''

उत्तर — ''पहला मिध्यातव, दूसरा सास्वादन और चौथा अविरति गुणस्थान मरण के समय जीव के साथ जाते है, शेष गुणस्थान मरते समय जीव के साथ नहीं जाते।''

यहाँ यह स्पष्ट कर दूँ कि, मिश्र-गुणस्थान की प्राप्ति से पहले जीव ने सम्यक्त्व का या मिध्यात्व का भाव वस्त कर जो आयुष्य वॉधा होगा, उस भाव सहित जीव मरण पाता है और उस भाव के अनुसार सद्गति या दुर्गति पाता है।

यह गुणस्थान सादि-सान्त है और इसकी स्थित अन्तर्मुहूर्त की है। जिसे सम्यक्त्व और मिध्यात्व का मिश्र भाव हो, उसके मन की स्थिति डॉबाडोल होनी स्वाभाविक है।

### ( ४ ) अविरत-सम्यग्दृष्टि-गुणस्थान

आ व्यात्मिक विकास का सञ्चा मंडान इस गुणस्थान से होता है, इस-

लिए उसका स्वरूप भलीभाँति समझ हैं। इसे संक्षेप में 'सम्यक्त्वगुण-स्थान' या 'समिकतगुण-ठाणु' भी करते हैं। 'समिकत गुणठाणे परिणम्या, वली व्रतधर संयम सुखरम्या'। ये पित्तयाँ आपने सुनी होंगी, याद भी होंगी, क्योंकि ये श्री वीर विजय जी महाराज-कृत स्नात्र-पूजा में आती हैं और इस स्नात्र का सतत पाठ होता है। कितने ही भाग्यशाली स्नात्र रोज पढाते हैं और अपना मम्यक्त्व दृढ करते हैं। कुछ लोग वार-पर्व में स्नात्र पढाकर अईद्-भिक्त का लाभ लेते हैं। इसके लिए इस शहर में और दूसरे स्थानो पर कई स्नात्र मंडल स्थापित किये गये हैं। यह प्रवृत्ति अनुमोदनीय है।

इस् गुणस्थान मे पहले 'अविरत' शब्द क्यो लगाया १ इसे भी स्पष्ट कर दें। इस गुणस्थान पर आनेवाले की अनन्तानुत्रन्धी कपायें उदय में नहीं होती, प्रत्याख्यानी आदि कपायें उदय में होती है, इसलिए चारित्र अर्थात् विरति नहीं होती। इसीलिए उसके पहले 'अविरति' शब्द लगाया है। पूर्व व्याख्यानों में सम्यक्त्व के सम्बन्ध में विभिन्न दृष्टियों से काफ़ी कहा गया है, लेकिन यहाँ सम्यक्त्व का प्रसंग विशेष रूप में चल रहा है, इसलिए उसके विषय',में कुछ अन्य जानने योग्य बातें कहूँगा।

सम्यक्त के भेटों की गणना अनेक प्रकार से होती है, उनमें से तीन भेद यहाँ विशेष प्रकार से विचारने योग्य है :—

१. सम्यक्तव के प्रकारों के विषय में नीचे की हो गाथाएँ प्रचलित हैं एगविहदुविहितिविहं, चउहा पचिवहं दसविहं सम्म । एकविहं तत्तरुई, निस्सग्गुवएसयो भन्ने दुविहं ॥१॥ खइ्यं खन्नोवसमियं उचसमिय इय तिहा नेयं। खइ्याइसासण्ख्यं, चउहावेश्रगाज्यं च पंचिवहं ॥२॥

एक प्रकार, हो प्रकार, तीन प्रकार, चार प्रकार, पाँच प्रकार, दस प्रकार, इस प्रकार सम्यवत्व के श्रनेक प्रकार कहे हैं। तत्त्व पर रुचि होना एक प्रकार का

#### (१) औपशमिक, (२) क्षायोपशमिक और (३) क्षायिक।

जिस जीव को अनतानुवधी चार कपाय और मिथ्यात्व-मोहनीय सत्ता में हो, परन्तु प्रदेश और रस से उसका उदय न हो, उसे औपशमिक सम्यक्त्व होता है। हम प्रकृति, स्थिति, रस और प्रदेश के विषय में एव कर्म की सत्ता और कर्म के उदय के विषय में समुचित रूप में स्पष्टीकरण कर चुके हैं, इसलिए आपको यह वस्तु समझने में कठिनाई नहीं होंगी।

किसी आदमी के सर पर बड़ा ऋग हो और लेनदार उसके लिए कड़ा तकाजा करते हों, तो उस आदमी की परेशानी की हद नहीं होती। पर, वे लेनदार किसी प्रकार आने वन्द हो जायें तो उस आदमी को कितनी राहत मिलती है। औपशमिक सम्यक्त्व में भी लगभग ऐसी ही स्थिति होती है। अनतानुबंधी चार कषाय और मिथ्यात्व मोहनीय सत्ता में रहते हैं, परन्तु प्रदेश या रस से उनका उदय नहीं होता, इसलिए आत्मा को सम्यक्त्व होता है। यह सम्यक्त्व कमीं के उपशम से प्राप्त हुआ होने के कारण औपशमिक सम्यक्त्व कइलाता है।

जिस जीव को मिथ्यात्व मोहनीय सत्ता में है, सम्यक्त्व मोहनीय

<sup>(</sup>पृष्ठ ४५४ की पादि व्यासिक श्रेषाश)

सम्यक्तव है । वह नैसि गिंक श्रेषांत स्वभाव से उत्पन्न होनेवाला श्रार श्रीपदेशिक श्रेषांत् गुरु श्रादि की दितिशक्ता से उत्पन्न होनेवाला ऐसे दो प्रकार का है। चायिक वायोपश्चिक श्रोर श्रोपशमिक ये उसके तीन प्रकार हैं। इनमें सास्वादन जोड दें तो चार प्रकार होते हैं श्रोर उसमें वेदक जोड दें तो पाँच प्रकार होते हैं। इन पाँच प्रकारों के नैमिंगिक श्रीर श्रीपदेशिक ऐसे दो दो प्रकार गिंनें तो सम्यवत्व के दस प्रकार हो जाते हैं।

कुछ लोग कारक, रोचक श्रोर दीपक के भेद से भी सम्यक्त के तीन प्रकार मानते हैं, परन्तु इनमें दीपक सम्यक्त तो मात्र उपचार से सम्यक्त कहलाता है। चास्तव में यह सम्यक्त नहीं है।

की दिलया उदय में हैं, परन्तु चार अनन्तानुबन्धी कषाय और सम्यक्त्व मोहनीय के प्रदेश का रस से उदय नहीं है, उसे क्षायोपशिमक सम्यक्त्व होता है।

और, जिस जीव ने चार कषायों एवं मिथ्यात्व, मिश्र और सम्यक्तव इन तीनों प्रकार के दर्शनमोहनीय कर्म का पूर्णतया क्षय कर डाला है; उसे चायिक सम्यक्तव होता है।

जीव को प्रथम बार सम्यक्त्व की स्पर्शना हो, तब प्रायः औपशमिक मम्यक्त्व होता है और इस सम्यक्त्व को पाने के वाद मिथ्यात्व में गये जीव को फिर सम्यक्त्व हो, तब इन तीनों में से कोई एक सम्यक्त्य होता है। यह भी स्मरण रखना चाहिए कि, मनुष्यगित में रहनेवाले जोवों को एक समय पर इन तीन सम्यक्त्वों में से किसी एक प्रकार का सम्यक्त्व प्राप्त होता है, जबिक नारकी, तिर्येच और देवगित में रहनेवाले जीवों को एक समय पर औपशमिक और क्षायोपशमिक म से एक प्राप्त हो सकना है। इसका अर्थ यह हुआ कि, क्षायिक मम्यक्त्व का अधिकारी मात्र सज्ञी पचेन्द्रिय मनुष्य ही है।

समस्त भव-भ्रमण के दौरान में आत्मा को कौन-सा समिकत कितनी बार हो सकता है, इसे भी शास्त्रकारों ने बतलाया है। समस्त भव-भ्रमण में आत्मा को औपशमिक सम्यक्तव अधिक-से-अधिक पाँच बार हो सकता है, क्षायोपशमिक सम्यक्तव असख्यात बार हो सकता है और क्षायिक सम्यक्तव मात्र एक ही बार हो सकता है।

इस संवार में औपशमिक सम्यक्त्ववाले जीव असंख्यात हैं। आयोपशमिकवाले जीव असख्यात हैं और खायिक सम्यक्त्ववाले जीव अनन्त हैं। सिद्ध जीवो को भी क्षायिक सम्यक्त्व होता है; इसलिए इस सम्यक्त्ववालों की सख्या अनन्त है। यह सम्यक्त्व सिद्ध-जीवों को होता है। जो जीव सम्यन्त्ववाला है, सम्यन्दर्गन से युक्त है, वह सम्यन्दिष्टि कहलाता है। ऐसा जीव अठारह दोष से रहित, रागद्वेष का परमिवजेता अरिहंत भगवत को देव मानता है, त्यागी महाव्रतधारी माधु को गुरु मानता है और सर्वज प्रणीत दान-शील-तप-भावमय धर्म को सच्चा धर्म भाता है। वह जिनवचन मे शका नहीं करता, शास्त्रविहित गुद्ध किया-अनुष्ठान के फल में सदाययुक्त नहीं होता, मिध्यात्वियों की प्रशसा नहीं करता और मिध्यात्वी से परिचय नहीं बढाता। वह जीव और अजीव को प्रथम मानता है, आत्मा को कर्म का कर्ता और कर्म फल का भोक्ता मानता है तथा पुरुषार्थ से मोध्र प्राप्त किया जा सकता है, ऐसी हढ मान्यता रखता है। उसे सत्य के प्रति हढ प्रीति होती है और असत्य के प्रति उतनी ही हढ अनगम (अरुचि ) होती है। वह आजीविका के लिए आरंभ-समारभ नहीं करता। दिल मे पाप का उर रखता है। और, कोई भी प्रवृत्ति निर्दयता के परिणाम से नहीं करता।

सम्यक्त के आये विना कोई विरत नहीं वन सकता—अर्थात् विरत वनने के लिए यह अवस्था प्राप्त करनी आवश्यक है।

औपश्चिमक सम्यक्त्व की स्थिति अन्तर्मुहूर्त की है, क्षायोपश्चिमक सम्यक्त्व की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति ६६ सागरोपम से भी अधिक है। इस प्रकार ये दोनों सम्यक्त्व सादि-सान्त है, जबिक क्षायिक सम्यक्त्व एक बार आने के बाद फिर जाता नहीं। अतः उसकी स्थिति सादि-अनन्त है।

चारों गित के जीव सम्यक्त्व पा सकते हैं पर, जो सिद्ध जीव हैं। वे सम्यक्त्व के अधिकारी हैं। जिसे एक बार सम्यक्त्व का स्पर्श हुआ उनका ससार आधे पुद्गलपरावर्तन-काल से अधिक नहीं है यह बात हम पहले बता आये हैं। जधन्य से तो यह अन्तर्मुहूर्त में भी ससार का छेदन करके मोक्ष-गामी वन सकता है, और ज्यादा-से-ज्यादा अपार्ध पुद्गल-परावर्तन-काल है। साधु पुरुषों का सग और उनका उपदेश सम्यक्त्व की प्राप्ति में प्रबल निमित्त बनता है । श्रेणिक राजा को सम्यक्त की प्राप्ति किस तरह हुई। यह सुनकर आपको इसकी प्रतीति होगी।

#### श्रेणिकराजा को सम्पक्तव की प्राप्ति

राजगृही-नगरी के वाहर मंडितकुक्षि नामक एक मनोहर उद्यान था। उसमें विविध जाति के वृक्ष उगे हुए थे और उन पर मोर-चकोर, शुक्त-सारिका, काक-कोयल, आदि अनेक जाति के पक्षी निवास करते थे। उस उद्यान में अनेक प्रकार के फूल खिले हुए थे, सुन्दर लता मडप दृष्टिगोचर होते थे और नाना जलाशयों में हंस, वतल, वगुले आदि जलचर पक्षी निरन्तर क्रीड़ा करते थे।

उत उद्यान में साधु-सन्यासी उतरते थे और श्रीमंत तथा सैन्जनी भी सैर करने आते थे। पर्व के दिनों में तो उस उद्यान में मेला ही लग जाता था।

मगधराज श्रेणिक को वह उद्यान बहुत प्रिय था, इसिटए वह बारबार वहाँ आते और उसके रमणीय वातावरण में अपना दिल बहलाते। आज वैसा ही एक प्रसग था, जब वे अपने साथ के सेवकों को दूर बिटा कर स्वय अकेले उद्यान में विहार कर रहे थे।

वे वृक्षों, लताओं और पुष्पों का निरीक्षण कर रहे थे तो वहाँ वृक्ष की जड़ के पास कुछ दूर वैठे हुए एक नवयुवक मुनि की ओर उनका ध्यान गया।

े अग पर एक ही वस्त्र था। सुखासन से स्थिर वैटे हुए थे। नयन मुँदे हुए थे और मन पूरी तरह ध्यान में विमग्न था। उनका देह गौरवर्ण था, मुख पर तेज व्याप्त था। सौम्य और सज्जनता उनके चेहरे पर स्पष्ट झलक रही थी।

मुनिवर के इस व्यक्तित्व ने मगधराज पर वड़ी गहरी छाप

डाली । उन्होंने इससे पहले वहुत से, ब्राह्मण, श्रमण और परिव्राजक देखें थे; अनेक परिव्राजकों का परिचय भी प्राप्त किया था, पर उनमें से किसी ने उन मुनिवर-जैसी छाप दिल पर नहीं डाली थी।

मगधराज स्वाभाविक रूप में ही उनके प्रति नतमस्तक हो गये। उन्होंने तीन बार प्रदक्षिणा करके उन मुनिराज के प्रति अपना भक्ति-भाव प्रकट किया और दोनों हाथ जोड़कर उचित दूरी पर मुनिवर के सामने खड़े हो गये।

कुछ देर में मुनिवर का ध्यान पूरा हुआ और उन्होंने अपने नेत्र-कमल् खोले। उन्होंने श्रेणिक को सामने खड़ा देखा, इसलिए उन्होंने साधु-धर्म के योग्य 'धर्मलाभ' क्हा।

मगधराज ने अपना मस्तक नमा कर कृतज्ञता प्रकट की। फिर विनयपूर्वक पूछा—''हे मुनिवर! अगर आपकी साधना में किसी प्रकार का विष्न न आता हो तो मैं एक बात पूछना चाहता हूँ ?''

मुनिवर ने कहा—''राजन्! वात दो प्रकार की होती है—एक सदोप और दूसरी निर्दोप। सुक्त-कथा, स्त्री-कथा, देश-कथा और राज-कथा मदोष वातें हैं। ऐसी वातो में मुनि नहीं पड़ते। लेकिन, जिस बात से जान की वृद्धि हो, श्रद्धा की पुष्टि हो, सदाचार का विकास हो, वैसी बात निर्दोष है। ऐसी वार्ते मुनियों की- साधना में वाथक नहीं होतीं। इतना लक्ष्य में रखकर तुम्हें जो कहना हो कहो।"

मगधराज ने कहा—''हे पूज्य! मैं यही जानना चाहता हूँ कि, ऐसी तरुण अवस्था में भोग भोगने के वजाय आपने सयम का मार्ग क्यो ग्रहण किया १ ऐसा क्या प्रवल प्रयोजन था, जो आपको इस त्याग-मार्ग की तरफ खींच लाया ?''

मुनिराज ने कहा—''हे राजन्! मैं अनाथ था, मेरा कोई नाथ नहीं था, इसिटए मैने यह सयम मार्ग ग्रहण किया है।'' इस उत्तर से मगधरान को आरचर्य हुआ। उन्होने कहा—"आप-सरीखे प्रभावशाली पुरुष अनाथ हो यह तो वड़ी अनीब बात है! अगर अपने इसी के लिए संयम-मार्ग लिया हो तो मैं आपका नाथ होने को तैयार हूं। आप मेरे रानमहल में पधारे और वहाँ सुख से दिन गुनारें।"

मगधराज के ये गव्द सुनकर मुनिवर के मुख पर मुस्कान छा गयी। उन्होंने कहा—''हे राजन्! सभी अपने अधिकार की चीज दूमरे को दे सकते है। चाँद चाँदनी दे सकता है, सूर्य गर्मी दे सकता है, नदी जल और वृक्ष फल दे सकते हैं। नाथ होना तेरे अधिकार में नहीं है, इसलिए न मेरा नाथ नहीं हो सकता। तू तो स्वय ही अनाथ हैं!"

ये शब्द सुनते ही मगधराज चमके। ऐसे शब्द तो आज तक किसी ने उनसे कहे नहीं थे। उन्होंने अपने क्षत अभिमान को ठीक करते हुए कहा—'हे आर्थ! आपकी बात से जान पड़ता है कि आपने मुझे पहचाना नहीं। मैं अग और मगध देश का महाराजा श्रेणिक हूँ। मेरे अधिकार में हजारों करने और छाखो गाँव हैं। मैं हजारों हाथी-घोड़े और असख्य रथ-सुमटो का स्वामी हूँ। मेरा अन्तःपुर रूपवती रमणियों से भरा हुआ है। मेरे पाँच सौ मत्री है, जिनका प्रधान मेरा पुत्र अभयकुमार है। मेरे हजारों मित्र और सुद्धद हैं, जो मेरी हर समय चिन्ता रखते हैं। मेरा ऐशवर्ष अदितीय है। मेरी आजा अनुल्लंघनीय है। ऐसी ऋदि-सिदि और ऐसा अधिकार होते हुए भी मैं अनाथ कैसे हूँ?'

मुनिवर ने कहा—''राजन्! मै जानता हूँ कि, तू अग और मगध का अधिपति महाराजा श्रेणिक है। तेरे ऐश्वर से मली-माँति परिचित हूँ। फिर भी कहता हूँ कि, नाथ होना तेरे अधिकार में नहीं है, इसिटए तू मेरा नाथ नहीं हो सकता। तू स्वय ही अनाथ है।"

मगधराज समझ गये कि इन वचनों को मुनिराज ने बेसमझे या उनावली के कारण प्रयोग नहीं किया। उन्होंने कहा—"है महात्मन्।

आपके वचन कभी असत्य नहीं हो सकते । पर मुझे यह नहीं लगता कि, मैं अनाथ हूं और आपका नाथ नहीं हो सकता ।''

मुनिवर ने कहा—''हे राजन्! तूने अनाथ और सनाथ के भाव को नहीं समझा। उसे समझने के लिए तुझे मेरा पहले का जीवन सुनना पड़ेगा। वह मैं तुझे सक्षेप में सुनाता हूँ।''

मुनिवर का इशारा पाकर श्रेणिक नीचे चैठ गये और उत्सुकतापूर्वक सुनने लगे।

मुनिवर ने कहा—'हि राजन्! छठे तीर्येकर श्री पद्मप्रभ स्वामी के पिवत्र चरणों से पिवत्र हुई और धनधान्य से अत्यन्त समृद्ध कौगाबी नगरी में मेरे पिता रहते थे। वे धनपितयों में अग्रगण्य थे। मैं अपने पिता का बहुत ही लाइला पुत्र था, इसलिए मुझे बड़े प्यार से पाला गया और मुझे विविध कलाओं का शिक्षण देने के लिए बड़े-बड़े कलाविद् रखे गये थे।

योग्य उम्र पर एक कुलवती सुन्दर ललना के साथ मेरा विवाह हुआ और हमारा ससार सुखपूर्वक चलने लगा। व्यवहार का कार्य वहुत करके पिताश्री संभालते थे और व्यापार का कार्य गुमाक्ते संभालते, इसलिए मेरे सर किसी तरह का भार नहीं था। मैं मित्रों से घिरा रहता और इच्छानुसार घूमता-फिरता। दु:ख, मुसीबत या तकलीफ क्या चीज होती है, इसका मुझे कुछ भी ज्ञान नहीं था।

"हे राजन् ! इतने में मेरी एक ऑख दुखने लगी और स्ज गयी।
"और, उसमें निस्तीम पीड़ा होने लगी। उस वेदना के कारण मुझे
जरा भी नींद नहीं आती थी। मैं उस वेदना के कारण मछली की तरह
तड़-पड़ाता था।

''उस वेदना से मुझे टाइण्वर हो गया। मस्तक फटने लगा, छाती दुखने लगी और कमर के दुकड़े होने लगे। उस दुःख का मैं वर्णन नहीं कर सकता।

"मेरी यह हालत देखकर कई क़ुशल वैद्य बुलाये गये। उन्होंने मेरे रोग का निदान किया। चिकित्सको ने चारो प्रकार की चिकित्साओं का प्रयोग किया और अनेक प्रकार की कीमती द्वाओं का आश्रय लिया, फिर भी वे मुझे दुःख से छुड़ा न सके। हे राजन्! यही मेरी अनाथता है।

'दवाओं के निष्फल होने पर, मेरे पिता ने दूसरे भी अन्य उपचार कराये और उनमे बड़ा द्रव्य खर्च किया। उन्होंने यह भी घोषणा की कि, जो कोई मत्र-तन्त्रवादी मेरे पुत्र को अच्छा कर देगा उसे अपनी आधी सम्पत्ति दे देंगे। फिर भी वे मुझे दुःख से न बचा सके। हे राजन्! यहीं मेरी अनाथता है!

"मेरी माता मेरे प्रति वड़ा वात्सल्य दिखलाती थी। वह मुझे आँख की पुतली की तरह मानती थी। वह मुझे उस हालत में देखकर विह्वल हो जाती थीं और मुझे दुःख से मुक्त देखने के लिए अनेक प्रकार की प्रयास करती रहीं, फिर भी, वह मुझे दुःख से छुड़ा न सकी। हे राजन्। यही मेरी अनाथता है।

'मेरे सगे भाई अपना काम-धन्या छोडकर मेरे पास बैठते, मेरे हाथ-पैर दबाते, और मुझे दुःखी देखकर दुःखी होते, फिर भी वे मुझे उस दुःख में छुड़ा न सके। हे राजन् ! यही मेरी अनाथता है !

'विहिनें, पत्नी, मित्र आदि भी मेरी वह हालत देखकर बडे दुःखी होते और विविध उपाय करने के लिए तत्पर रहते, पर उनमे से कोई मुझे उस दुःख से छुड़ा न सका । हे राजन् ! यही मेरी अनाथता है!

'इस तरह जब मैने चारों तरफ से असहायता अनुभव की, तब मुझे लगा कि, जिन्हें मैं आज तक दुःख निवारण के साधन मानता था, वे सचमुच इसके लिए समर्थ नहीं थे। धन, माल, ऋदि, सिद्दि, कुटुम्ब-कवीला, स्वजन-महाजन आदि कोई भी मेरी मदद नहीं कर सका, मुझे दु:ख मुक्त न कर सका । इसिलए, मुझे प्रतीति होने लगी कि दुःखिनवा-रण का कारण और कुछ होना चाहिए। उसी समय यह श्लोक याद आया:

### कृतकर्मच्यो नास्ति, कल्पकोटिशतैरिए। श्रवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म श्रुभाशुभम्॥

—करोड़ो युग चले जार्ये फिर भी किये हुए कमों का नाग नहीं होता। अपने किये हुए ग्रुभाग्रुभ कर्म अवश्य भोगने पड़ते हैं।

'इसलिए मुझे लगा कि, मेरा यह दुःख भी मेरे पूर्व कमों का फल होना चाहिए। और, उस वक्त मुझे एक श्रमण की कही हुई नीचे की गाथा का स्फरण हुआ—

### विगिच कम्मुणो हेउं, जसं संचिशु खंतिए। पावं सरीरं हिच्चा, उड़ढं पक्कमए दिसं॥

- कर्म के हेतु को छोड़, क्षमा की कीर्ति को प्राप्त कर। ऐसा करने से तू पार्थिक गरीर छोड़कर ऊँची दिशामें जायेगा!

"और, मेरा मन कर्म के हेतु को खोजने लगा। उस खोज में मैंने जान लिया कि हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन, परिग्रह आदि प्रवृत्तियाँ पाप के पथ पर ले जाती हैं और वे ही कर्म की कारण हैं, इसलिए कर्म- बन्धन से छूटना हो तो मुझें इन पापप्रवृत्तियों का त्याग करके शांति, शौच आदि गुणोको विकसाना चाहिए।

"परन्तु, यह तभी वन सकता था कि, जब मेरी वेदना कुछ कम होती। इसलिए, उसी समय मैंने मन में सकल्प किया कि अगर मै इस रोग से मुक्त हो जाऊँगा तो क्षान्त, दान्त और निरारभी होऊँगा, क्षमा आदि दगगुणयुक्त सयमधर्म स्वीकार करके साधु वर्नूगा।

''और, हे राजन् । ऐशा सकल्प करके जब मैंने सोने का प्रयत्न किया तो मुझे तुरत निद्रा आ गयी। फिर, ज्यों-ज्यों रात बीतती गयी; त्यों-त्यो मेरी वेदना कम होती गयी और सुबह होते-होते मैं बिलकुल स्वस्य हो गया।"

"मुझे एकाएक अच्छा हुआ देखकर सारा कुटुम्ब अत्यन्त हर्पित हुआ। पिता समझे कि, उनका पैसा खर्चना सार्थक हो गया। माता समझी कि, उसको मनौतियाँ सफल हो गर्या। भाई समझे कि, उनका अम फल गया। वहने समझी कि, उनके हृदय के आशीर्वाद फले। पत्नी समझी कि उसकी प्रार्थना फली और मित्र समझे कि उनकी दौड़धूप काम आ गयी। तब मैंने सबको शात करके कहा—'मुझे नया ही जीवन प्राप्त हुआ है और वह मेरे शुद्ध सकल्प का फल है। कल रात मै यह सकल्प करके सोया कि, अगर एक बार इस वेदना से मुक्त हो जाऊँ तो क्षान्त, दान्त, निरारभी वर्त्गा। इसलिए, आप सब लोग मुझे अनुना दें। मुझे अपनी प्रतिना का पालन तुरन्त करना है।

''इन शब्दों के सुनते ही सब अवाक् रह गये और उनकी आंखो में ऑसू आ गये। वे तरह-तरह की युक्तियों से सार का त्याग न करने की विनती करने लगे। लेकिन, मैंने एक ही जवाब दिया—'अब इस मोहमय संसार में रहकर मैं जरा भी आनन्द नहीं मना सकता।' आखिर सब कुदुम्बीजनों ने मुझे इष्ट मार्ग पर जाने की अनुमति दे दी और मैंने सयममार्ग धारणिकया।

'हे राजन्! यह आतमा स्वय ही वैतरणी नदी और कृट शालमली दृक्ष-जैसा दुःखदायी है और कामधेनु और नन्टनवन के समान सुखदायी है। आत्मा स्वय ही सुख-दुःख का कर्ता है और सुख दुःख का भोका है। अगर सुमार्ग पर चले तो यह सुखदायी है और कुमार्ग पर चले तो शातुतुल्य दुःखदायी है। इसलिए आत्मा का दमन करना और उसे सुमार्ग पर चलाना परम सुख चाहनेवाले मुमुक्षओं का कर्तव्य है।"

"सच्चा अमणधर्म पालनेवाला अन्य जीवो का नाथ (रक्षक) बनता है और अपना भी नाथ (रक्षक) बनता है। इसलिए हे राजन्! अब मैं अपना तथा अन्य जीवो का नाथ वन चुका हूँ। अब तुझे मेरा नाथ वनने की आवश्यकता नहीं रही। यह है, मेरा सयम-धर्म ग्रहण करने का कारण!"

मुनिराज का यह उत्तर मुनकर राजा श्रेणिक बड़े प्रसन्न हुए । उन्होंने दोनों हाथो की अजिल कर्के कहा—"हे भगवन्! आपने मुझे अनाथ और सनाथ का मर्म मुन्दर रीति से समझाया। हे महर्षि । आपका मनुष्य-अवतार धन्य है! आपको ऐसी काति, आपका ऐसा सौम्य और ऐसा प्रभाव धन्य है। जिनेक्वरों के दर्शाये हुए सत्यमार्ग पर व्यवस्थित होकर आप ही सचमुच सनाथ और सबाधव हैं। हे मुनि । अनाथ जीवों के सच्चे नाथ आप ही है। हे योगीश्वर! मैने अपने मन का कुत्हल शात करने के लिए आपकी साधना में बाधा डाली, इसके लिए क्षमा प्रार्थना करता हूँ।"

अनाथी मुनि ने कहा—''जिज्ञासुओं को सत्य वस्तु का ज्ञान देना भी हमारी साधना का एक अग है। इससे मेरी साधना भग नहीं हुई। और, तुझ सरीखा तत्त्वशोधक इस तथ्य से योग्य मार्गदर्शन न प्राप्त करे ऐसा मैं नहीं मानता, इसल्ए व्यतीत किये हुए समय के लिए मुझे सन्तोष है।"

मगधपित ने कहा—''महर्पि । आपकी मधुरवाणी और आपको निर्भय अन्तःकरण ने मेरे दृदय को जीत लिया है। आप-जैसे त्यागी और तपस्वी को कोई भी आज्ञा शिरोधार्य करने के लिये मैं तैयार हूँ।''

अनाथी मुनि ने कहा—''हे राजन्! जहाँ सर्व इच्छाओं, आकाक्षाओं और अभिलाषाओं का त्याग है, जहाँ माया-ममता का विसर्जन है और जहाँ कोई पौद्गलिक लाभ प्राप्त करने की आसक्ति नहीं है, वहाँ क्या आजा की जाये? फिर भी आजा करनी ही हो तो वह सामनेवाले के कल्याण की ही हो सकती है।" मगधराज ने कहा—"धन्य प्रभो। धन्य आपकी वाणी! आप के समागम से मेरा जीवन सफल हुआ। मुझे निस्सीम आनन्द प्राप्त हुआ। आप मेरे कल्याण के लिए दो शब्द कहने की कृपा करें।"

अनाथी मुनि ने कहा—''राजन! श्री जिनेश्वर देव का शासन जयवत है। उनके उपदेश में अनन्य श्रद्धा रख, उनके प्ररूपित तच्वों का बोध प्राप्त कर और उनके द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्तों पर कार्य करने का प्रयास कर। यही कल्याण-मार्ग है। यही अन्युदय की कुजी है।"

इन शब्दों का मगधराज श्रेणिक पर इतना प्रभाव पड़ा कि, उसने बौद्धधर्म का त्याग कर अन्तःपुर, स्वजन और कुटुम्ब सिहत जैनधर्म धारण किया। उस दिन से जैनधर्म के प्रति उनकी श्रद्धा उत्तरोत्तर बढ़ती गयी। श्री महावीर प्रभु के समागम ने उसे वज्रलेप के समान कर दिया। आज जिन-शासन में श्रेणिक राजा के सम्यक्त्व की प्रशासा होती है, पर उसकी प्राप्ति का श्रेय एक निर्मन्थ मुनि को है। इसीलिए, हमारा अनुरोध है कि, मुनिवरों का सग किया करें और उनका उपदेश सुना करें।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा।

# इकत्तीसवाँ व्याख्यान

#### गुणस्थान

### [२]

#### महानुभावो !

आतमा का विचार करते हुए, आपको ऐसा भास हुआ होगा कि, उसका स्वरूप बरावर समझना हो, तो उसके प्रतिपक्षी कम का स्वरूप बरावर समझना आवश्यक है। इसीलिए, हमने कर्म के विषय को लेकर उसके विविध अगो की विचारणा की। उस विचारणा के एक भाग के रूप में ही हम 'गुगस्थान' के स्वरूप के स्वरूप पर विचार कर रहे हैं और उसका कुछ विवेचन कर चुके है।

आज का विज्ञान विकासवाद (थियरी आव इवोल्यूरान) को मानता है और बताता है कि, सूक्ष्म जंतुओं से मनुष्य तक का स्वरूप कैसे निर्मित हुआ। परन्तु, विकासवाद के सिद्धान्त में सूक्ष्म जतुओं से नीचे की और मनुष्य से ऊपर की किसी अवस्था के लिए स्थान नहीं है। और, सूक्ष्म जन्तुओं से लेकर मनुष्य तक जो विकासकम बताया गया है, उसमें केवल विकास का वर्णन है, पतन का कोई वर्णन नहीं है। दूसरे शब्दों में कहे, तो यह विकासवाद बन्दर से आदमी बनने की शक्यता तो स्वीकारता है, पर आदमी से बन्दर बनना स्वीकार नहीं करता। इस तरहका विकासवाद अधूरा है; इससे हमारे मन का समाधान नहीं होता।

इस विकासवाद की सबसे बड़ी कमी यह है कि, उसमे आत्मा को स्थान नहीं प्राप्त है, फिर उसमें पुनर्जन्म या गति आदि का विचार तो

ही कहाँ से श्राये १ उसमे जो कुछ विकास माना गया है, वह पुद्गट-निर्मित शरीर के अगोंपागों का माना गया है, इसलिए उसका हमारी मान्यताओं के साथ कोई मेल नहीं वैठता।

विकासवाद को तो हम भी मानते है; पर अरिहन्त-निर्देशित विकासवाद तो आत्मा, को भी स्पर्श करता है; आत्मा के गुणों को स्पर्श करता है और उसकी उत्क्रान्ति और अवनित दोनो पर विचार करता है। यदि आत्मा अच्छे विचार करे और अच्छे काम करता रहे, तो उसकी उत्क्रान्ति होती है और खराव विचार और खराव काम करे तो उसकी अवनित होती है। तथ्य तो यह है कि, कभी-कभी नितान्त अधम अवस्था में पड़ी हुई आत्मा उत्थान-पतन के अनेक चक्र अनुभव करने के बाद, आगे बढ़ती है और अन्ततः मुक्ति प्राप्त करती है। उसका व्यवस्थित वर्णन हमें गुणस्थानों में मिलता है, इसलिए वह विशेष रूप से समझने योग्य है।

अन्य दर्शनों में भी आत्मविकास की विभिन्न अवस्थाएँ वतायी गयी हैं, पर उनमें गुणस्थानकों-सरीखा विषद् वर्णन नहीं मिलता, उनमें वैसा सूक्ष्मवर्णन नहीं है। हम तो सदा कहते हैं कि, आपको जो वस्तु भगवंत के शासन में से प्राप्त होगी, वह अन्यत्र नहीं मिल सकती। आम तो आम के बृक्ष से ही मिल सकता है, बबूल या वेर के पेड़ से भला वह क्योंकर मिलने लगा!

### (५) देशविरति गुण्स्थान

अब हम पाँचवें गुणस्थान की चर्चा प्रारम्भ करते हैं। देशविरित मं आयी हुई आत्मा की अवस्थाविगेप को देशविरित-गुणस्थान कहते हैं। यह गुणस्थान विरताविरत, स्थतास्थत या व्रताव्रत के रूप में भी पहचाना जाता है; कारण कि इसमें कुछ विरित कुछ अविरित है, कुछ संयम कुछ अस्यम है, कुछ व्रतीपना कुछ अव्रतीपना है। चौथे गुणस्थान में जीव को सम्यग्दर्शन अर्थात् सम्यक्त्व-रूप विवेक प्राप्त होता है, परन्तु चारित्रमोहनीय कर्म के प्रचल प्रभाव के कारण वह विवेक क्रिया रूप में परिणित नहीं हो सकता। इस गुणस्थान में चारित्रमोहनीय कर्म का बल एक निश्चित परिमाण में घट जाता है; इसलिए आत्मा जानी-समझी बात को क्रिया-रूप में लाने का प्रयत्न करती है।

इस गुणस्थान में जीव सब पापमय प्रवृत्तियों को नहीं छोड़ सकता, पर वह चेष्टा अवश्य करता है और किन्हीं पापप्रवृत्तियों को छोड़ देना है। शास्त्रीय भाषा में उसे देशविरित कहते हैं।

देशिवरित में पहले सम्यक्त्व-प्रहण बाद मे श्रावक के बारह बत अगीकार किये जाते हैं। जो बारह बत अगोकार न कर सके, वह शोड़ें करें और शेष की भावना रखें। बाद में ज्यों-ज्यों सयोग अनुकूल होते जायें, त्यों-त्यों शेष बतों को भी अगीकार करता रहे।

श्रावक शब्द तो आप नित्य ही सुनते हैं, पर उसका अर्थ क्या आप जानते हैं अथवा उस पर विचार भी करते हैं। श्रावक शब्द 'श्रु' धातु से बना है, जिसका कि अर्थ 'सुनना' होता है। श्री अभयदेव स्रि ने स्थानागस्त्र की वृत्ति में उसका अर्थ इस प्रकार किया है 'शुणोति जिनवचनिमिति श्रावकः'—जो जिनवचन को सुनता है, वह श्रावक है। इसिलिए, नित्य उपाश्रय मे जाना और गुरु महाराज को विधिपूर्वक वदन करके उनके मुख से धर्मोपटेश सुनना श्रावक का मुख्य कर्त्तव्य है। कितने ही कहते है कि, धर्म की बात तो पुस्तक पढ़कर भी जानी जा सकती है, उपाश्रय में जाने के लिए समय कहाँ है, पर जो गुरु के समीप जाकर गुरुवचन को नहीं सुनता उसके लिए मला श्रावक शब्द कैसे सार्थक होगा!

गृहस्थ के लिए सामान्य और विशेष दो प्रकार का धर्म बताया गया है। मार्गानुसारी के पेतीस बोल के अनुसार जीवन व्यतीत करना सामान्य धर्म है और बारह वर्तो से विभ्िपत होकर जीवन-यापन करना विशेष धर्म है।

वारह वर्तों के नाम तो आप जानते ही होंगे। एक वार मैंने एक गृहस्थ से पाँच अग्नुवर्तों का नाम पूछा तो उसने प्राणातिपात, मृपावाद, अदत्तादान, मैधुन और परिग्रह वता दिया। मैने फिर कहा—''यदि १८ पाप स्थानकों का नाम आता हो तो उसे ही बोलो। इन नामों को उसने झटपट वता दिया। मैंने उससे पहले के पाँच नाम फिर कहने को कहा तो उसने फिर प्राणातिपात आदि नाम कह सुनाये। मैंने उससे पूछा—''ये नाम पापस्थानक के हैं या व्रत के ?'' तब उसे अपनी भूल का स्मरण आया। और, उसने प्राणातिपात विरमण आदि वताये। मैने फिर कहा—''ये नाम अभी भी अधूरे हैं। ये नाम तो महाव्रतों के हैं, पाँच अगुव्रतों के तो नहीं हैं ?'' इस पर बहुत विचार करने के बाद उसने 'स्थूल प्राणातिपात' आदि नाम बताये।

कहने का तात्पर्य कि, आप श्रावकों का जीवन इतने जजालों में व्यस्त हो गया है कि, धर्म पर विचार करने की आप आवश्यकता ही नहीं मानते । आपका कर्तव्य क्या है ? किन वर्तो को आपको धारण करना है और कैसे जीवन विताना चाहिए, इस संबन्ध में आप विचार ही नहीं करते ।

वारह वर्तों के नाम इस प्रकार है :--

- (१) स्थूल प्राणातिपात-विरमण-व्रत ।
- (२) स्थूल मृपावाद-विरमग वत ।
- (३) स्थूल अङत्ताडान-विरमण-त्रत ।
- ( ४ ) स्यूल मैथुन-विरमण व्रत ।
- (५) परिग्रह-परिमाण-त्रत ।
- (६) दिक्-परिमाण-व्रत।

- (७) भोगोपभोग-परिमाण वत ।
- (८) अनर्थद्ड-विरमण-व्रत ।
- ( ६ ) सामायिक-वत ।
- (१०) देशावकाशिक वत ।
- (११) पोषध-त्रत।
- ( १२ ) अतिथि सविभाग त्रत ।

इनमें से पहले पाँच अणुवत कहलाते हैं, बाद के तीन गुणवत कहलाते हैं और अन्तिम चार शिक्षावत कहलाते हैं। पहले पाँच को 'अणु' वत इसलिए कहते हैं कि, वे महावतों की अपेक्षा (अणु) छोटे हैं, बाद के तीन को गुणवत कहने का कारण यह है कि, वे पाँच अणुवतों से उत्पन्न होनेवाले चारित्रगुण की पृष्टि करनेवाले है, और अन्तिम चार को शिक्षावत कहने का कारण यह है कि, वे आवक को सर्वविरित की अमुक अश में शिक्षा अथवा तालीम देते हैं।

यह अविरित और सर्वविरित के बीच की स्थिति है, इसिएए इसे 'मध्यम मार्ग' भी कह सकते हैं। इसे अत्यन्त व्यावहारिक माना जाता है। इसका अनुसरण करने से आत्मा क्रमशः आगे उन्नित कर सकती है और अन्ततः अभीष्ट सिद्धि प्राप्त कर सकता है।

यह गुणस्थान संजी तिर्येच और मनुष्य दोनों को हो सकता है— अर्थात् मनुष्य की तरह सजी तिर्यच भी इन व्रत आदि के अधिकारी हैं। इस गुणस्थान की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट स्थिति देशोनपूर्व करोड़ यानी एक आठ-वर्ष-कम एक करोड़ पूर्व है।

१ देशविरति गुणस्थान में श्रार्तव्यान श्रीर रीद्रध्यान मद होते हैं श्रीर श्रावक के पट्कर्म, ११ प्रतिमा श्रीर १२ वत के पालन से उत्पन्न मध्यम प्रकार का धर्मध्यान होता है।

### (६) प्रमत्त संयतः गुणस्थान

'छटे गुणस्थान में साधुता है—यह तो आप सब जानते हैं। पर, इमहा नाम 'प्रमत्त सयत' क्यों पड़ा, यह समझना है।

न्युत्पत्ति की दृष्टि से प्रमत्त 'संयत' की अवस्था विशेष 'प्रमत्त संयत' गुगस्थान है। यहाँ संयत मूल शब्द है और प्रमत्त उनका विशेषण है। इसलिए, पहले 'सयत' शब्द पर विचार करें।

जो आत्मा नवकोटि से यावजीव सामायिक का 'पचक्खाण' करे और पॉच महाव्रत धारण करे; वह सर्वविरित में मानी जायेगी और उसे सयत कहा जायेगा। साधु, मुनि, अनागार आदि उसके पर्यायवाची शब्द हैं।

तीन योग और तीन करण से 'पच्चक्खाण' करे तो नवकोटि 'पच्चक्खाण' होते हैं। तीन योग अर्थात् मन, बचन और काया। तीन करण अर्थात् करना, कराना और अनुमोदना। इन दोनों के योग से नव-कोटि सामायिक का 'पच्चक्खाण' होता है। वह इस प्रकार—

- (१) मन से पाप नहीं करना
- (२) यचन ,, ,, ,, ,,
- (३) काया ,, ,, ,, ,,
- (४) मन ,, ,, ,, कराना
- (५) बचन ,, ,, ,, ,,
- (६) काया ,, ,, ,, ,,
- (७) मन ,, ,, ,, अनुमोदना
- (८) बचन ,, ,, ,,
- (९) काया ,, ,, ,,

श्रावक करे नहीं, करावे नहीं, पर वह अनुमोदना ने नहीं वच सकता, इंसिंग्ए उमे पहली ६ कोटिका ही सामायिक होता है। आप सामायिक का 'पञ्चक्लाण' लेते समय 'दुविहं तिविहेणं' पाठ बोलते है और उसके विशेष अर्थ मे 'मणेणं वाचाए काएणं न करेमि न कारवेमि' चोलते है, इसलिए इससे पहले की ६ कोटि मात्र आती हैं। पर, साधु नामायिक का 'पञ्चक्लाण' लेते समय 'तिविहं तिविहेणं' पाठ बोलता है और विशेष अर्थ में 'मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि. करंतं पि श्रन्नं न समगुजाणामि' ऐसा पाठ बोलता है। इस प्रकार उसमे नौ कोटि आ जाती हैं।

पाँच महाव्रत ये हैं—(१) प्राणातिपात-विरमण-व्रत, (२) मृषा-चाद-विरमण-व्रत, (३) अदत्तादान-विरमण-व्रत, (४) मैथुन-विरमण-व्रत और (५) परिग्रह-विरमण-व्रत। इन महाव्रतों के कारण साधु अहिंसा, -सत्य, अचौर्य, व्रह्मचर्य और निष्परिग्रहता का उत्कृष्ट पालन करता है और -दूसरों को भी उस मार्ग पर लगाने में प्रयत्नशील रहता है।

सयत आत्मा इन वर्तों का रक्षण करने के लिए पाँच समिति और
तीन गुप्ति-रूप अष्टप्रवचनमाता का पालन करते है अर्थात् अगर उन्हे

-चलने की जरूरत हो तो वे दिन में आने-जाने के मार्ग में जीव-जतु रहित
भूमि पर 'घोसरा' परिमाण भूमि को देखकर चले। उसमें किसी भी की
विराधना न हो जाये, इसका ध्यान रखे। बोलने की जरूरत हो तो प्रिय,
पथ्य और तथ्यपूर्ण वाणी बोले, पर दूसरे का दिल दुखानेवाली कर्कश
वाणी का प्रयोग न करे। अपने लिए जरूरी आहार, पानी, औषध आदि
माँग कर प्राप्त करे और उसमे कोई दोप न लग जाये, इसकी पर्याप्त
सावधानी रखे। वह अपने वस्त्र-पात्र की रोज प्रमार्जना करे और लेतेरखते समय किसी जीव की विराधना न हो इसकी सावधानी रखे। इसके

-अतिरिक्त वह मल-मूत्र का उत्मर्ग निरवद्य एकान्त भूमि में करे।

वह मनोवृत्ति पर काबू रखे, यानी यद्वातद्वा विचार न करे, वचन पर काबू रखे, अर्थात् जरूरत हो तभी बोले, वर्नी मौन रहे, वह काया पर

कानू रखे, अर्थात् निना आवश्यकता हलन-चलन न करे और नहाँ तक वने अंगोपाग सकुचित रखे।

संयत आत्मा आत्मकल्याण के हेतु से स्वाध्याय, ध्यान तथा तप की प्रवृत्ति करे और आवश्यक आदि अनुश्रान द्वारा ज्ञान-दर्शन-चारित्र की शुद्धि करता रहे।

परम पद, निर्वाण या मोक्ष उसका ध्येय होता है और उस ध्येय की प्राप्ति के लिए वह उत्साहपूर्वक प्रयत्न करें। वह कभी अहटी या आलसी होकर न बैठा रहें। फिर भी, पौद्गलिक सुख के पूर्व सस्कार उस पर भरपूर आक्रमण करते रहते हैं, इसलिए कभी-कभी उसमें प्रमाद दिखायी देने लगता है—प्रमाद अर्थात् आत्मवर्ती अनुत्साह। इस तरह इस सयत-पने में भी प्रमाद की आजका होने के कारण यह प्रमत्तसंयत अवस्था मानी जाती है।

\*ससार के दुःखों से भयभीत हुए प्राणियों को संयम-धर्म की दीक्षा —प्रवरणा—ही शरणभूत है। अमात्य तेतलीपुत्र की कथा से आप यह बात अच्छी तरह समझ जायेंगे।

## अमात्य तेतलीपुत्र की कथा

तेतलीपुर-नामक एक नगर था। वहाँ कनकरथ नामक राजा राज्य करता था। उसको पद्मावती-नामकी सुन्दर और गुणवती पन्नी थी और साम, दाम, दंड और भेट की नीति में कुशल तेतलीपुत्र-नामक महा-मात्य था।

कनकरथ राजा को राजगदी पर बड़ा मोह था, इसलिए रानियो को जो पुत्र होते उनकी अगत्ति कर डालता, ताकि वह गदी पर न आ सके।

१—सज्बलन कपायों के तीव ख्दय से मुनि प्रमादयुक्त हो जाता है, इसलिए वैमा मुनि प्रमत्त गुण्स्थानवर्ती कहलाता है।

<sup>—</sup>गुणस्यानक कमारोह गाथा २७ चाहिए

उस वक्त की दृढ मान्यता थी कि, राजगद्दी पर आनेवाला पूर्ण अंगोंवाला होना चाहिए।

पद्मावती रानी को राजा का यह वर्तन जरा भी पसन्द नहीं था; लेकिन वह क्या करे १ राजा उसका कहा मानता नहीं था। आखिर रानी ने अमात्य को विश्वास में लिया और अपने भावी पुत्र को किसी प्रकार वचाने का निर्णय किया। कालक्रम से पद्मावती को पुत्र हुआ। उसी समय अमात्य तेतलीपुत्र की पत्नी पोद्दिला ने एक मृत पुत्री को जन्म दिया। पहले से निश्चित प्रयंध के अनुसार इन दोनों की अदला-बदली हुई और पद्मावती का पुत्र अमात्य के पुत्र के रूप में जाना जाने लगा। उसका नाम कनकध्वल रखा गया।

कनकरथ राजा बीमार पड़ा और मरण को प्राप्त हुआ। सब एकत्र होकर विचार करने लगे कि 'अब राजगही पर किसको बिठाया जाये ?' उस वक्त अमात्य ने कनकष्वज को उपिखत किया और सारा इतिहास कह सुनाया। रानी पद्मावती ने उसकी पुष्टि की। इस पर उसका राज्या-भिषेक कर दिया गया।

राजमाता ने उसे शिक्षा दी-'अमात्य तेरा उपकारी है। उसने ही तैरा रक्षण किया है और तुझे पाला-पोसा है, इसलिए उसका हमेशा मान रखना।'

कनकथ्वज ने यह माँ का उपदेश स्वीकार कर लिया और वह अमात्य का बहुमान करने लगा । अमात्य जब राजसभा में आये तो वह सब सभा-जनों के साथ खड़ा हो और सब उसे प्रणाम करें । वह अमात्य की सूचना-सलाह को भी मान्यता देता । इस तरह अमात्य का स्थान राजिपता-सरीखा बन गया । मत्री भी निरन्तर्र राजा और प्रजा के कल्याण की ही चिन्ता करता और उसके उपायों में व्यस्त रहता ।

अत्र मत्री के गृहजीवन पर एक दृष्टि डार्ले। अमात्य तेतलीपुत्र अपनी पत्नी पोट्टिला से अत्यन्त प्रेम करता था। उसका सौन्दर्यभरा यौवन उसे

बहुत आकृष्ट करता था। पर योवन के ढलने और रूप के उतरने में क्या हेर लगती है ? उसके योवन और रूप के चले जाने पर अमात्य का प्रेम कम हो गया। प्रेम के पीछे जहाँ वासना प्रधान होती है, वहाँ अक्सर ऐसा ही होता है!

स्त्री इस संसार के सब दुःख सहन कर सकती है, पर पित की उपेक्षा सहन नहीं कर सकती। वह उसे शूल की तरह लगती है। मन्नी पोडिला की आतिरक अवस्था समझ गया। उसने सोचा कि, अगर इसका मन काम में लगा रहेगा तो यह अपना दुःख भूल जायेगी। इस हेतु से उसने एक दिन कहा—''पोडिला! अब से तू रसोईघर का कार्यभार सँभाल और यहाँ जो कोई श्रमण, ब्राह्मण या तपस्वी आयें, उन्हें दान देकर आनन्द में रहा कर।''

पोद्विला ने यह स्वीकार कर लिया और वह श्रमण, ब्राह्मण और तपस्वियों को दान देने लगी। एक दिन सुव्रता-नामक साध्वी वहाँ आ पहुँची। उन्हें ज्ञानी और गभीर जानकर पोट्टिला ने कहा—''हे आर्या! एक वार मैं अमात्य के दृदय का हार थी; पर आज उन्हें देखे नहीं अच्छी लगती, इसलिए कोई चूर्ण, मंत्र या कामण का प्रयोग हो तो वताइये।''

साध्वी ने कहा—"हे देवानुप्रिये! हम निर्प्रनथ-ब्रह्मचारिणी साध्वियाँ है, इसलिए सासारिक खटपट में नहीं पडतीं, ऐसी बात सुनने तक की फल्पना नहीं कर सकतीं। लेकिन, अगर तुझे मन का समाधान प्राप्त करना हो तो सर्वज्ञ भगवत का धर्म सुन।" फिर, उसने धर्म का स्वरूप समझाया और श्रावक के ब्रतो का रहस्य कहा। पोडिला ने श्रावक के बागह ब्रत प्रहण कर लिये।

एक अच्छी बात दूसरी अच्छो बात को लानी है, इस न्याय से कुछ समय बाद पोट्टिला को सर्विविरतिचारित्र अगीकार करने की इच्छा हुई और इसके लिए उसने अमात्य से अनुमित चाही। यह घटना तब घटी जब कि, अमात्य को सब राज्यिपना-जैसा मान देते थे। अमात्य बुद्धिशाली था और धर्मकार्य में अन्तराय डालने को बुरा समझता था, इसलिए उसने पोद्दिलों से कहा—"मैं एक गर्त पर तुझे साध्वी होने की अनुमित दे सकता हूँ — जपतप के परिणाम-स्वरूप अगर तू दूसरे भव में देवता हो, तो मुझे प्रतित्रोध करने आना।"

शर्त कल्याणकारी थी; इसलिए पोहिला ने स्वीकार कर ली। पोट्टिला ने चारित्र धारण किया और उसके परिणामस्वरूप सद्गति होने पर वह आठवें स्वर्ग में पोट्टिल-नामक देव बनी।

पोहिलदेव को अपना वचन याद आया और वह अमात्य के मन में वैराग्य उत्पन्न करने का प्रयास करने लगा, परन्तु कीर्ति, सत्ता और वैभव में मस्त वने हुए महामात्य को वैराग्य नहीं हुआ। अकेली सत्ता, कीर्ति या वैभव भी मनुष्य को ससार-वधन में जकड़े रखने के लिए काफी है, पर यहाँ तो तीनो थीं। वह अमात्य के दिल में वैराग्य-लता कैसे फैलने टे!

पोट्टिलदेव को लगा कि, दुःख के विना अमात्य ठिकाने नहीं आयेगा और सच्चा दुःख तो अपमानित होने से ही होगा। इसलिए, एक दिन उसने राजा की बुद्धि फेर दी। अमात्य राज्यसभा में आया तो राजा ने मुँह फिरा लिया। अमात्य समझ गया कि, किसी-न-किसी कारण राजा नाखुश हो गया है, इस रोष से अभिभृत रह कर यह मेरी जान तक ले सकता है, इसलिए मुझे यहाँ से चला जाना चाहिए।

वह अवसर देखकर सभा से निकल गया। रास्ते में भी किसी ने उसे मान नहीं दिया, मानो कोई पहचानता तक न हो। घर आया तो वहाँ भी यही हालत। नौकरों तक ने उसको कोई मान नहीं दिया और न किसी प्रकार से आदर-सत्कार किया। इससे अमात्य को गहरा आघात लगा और उसने निर्णय किया कि, ऐसे अपमानपूर्ण जीवन से तो मर जाना अच्छा।

उसने अपने कमरे में जाकर दरवाजा बन्द कर लिया और गले पर जोर से तल्वार फेरने लगा, लेकिन उसका भी कोई प्रभाव नहीं हुआ। इसलिए, उसने मरने का दूसरा-उपाय किया। उसने तालपुट-विष खा लिया। पर, वह भी निष्प्रभाव रहा ! इससे वह बहुत व्याकुल हुआ और नगर के बाहर चला गया। वहाँ एक वृक्ष से रस्सी बॉधकर फॉसी लगायी पर रस्सी टूट गयी और वह उससे भी बच गया।

इन उपायों के असफल हो जाने पर अमात्य ने डूब कर मरने का विचार किया। वह एक शिला वॉधकर जलाशय में कूद पड़ा, पर वह डूबा नहीं, नाव की तरह तैरता रहा!

फिर उसने चिता जलाकर उसमें प्रवेश किया। पर, अकाल वृष्टि हुई और चिता बुझ गयी!

मरने के अनेक उपायों के निष्कल जाने पर, वह हताश होकर चिल्लाने लगा—"अब में किसकी शरण जाऊँ, मौत तक मेरा दुःख मिटाने के लिए तैयार नहीं है!"

उसी समय पोडिलदेव अंतरिक्ष से बोला—'हे तेतली पुत्र! आगे गहरा गड्दा है, पीछे उन्मत्त हाथी चला आ रहा है, चौतरफ घोर अन्धकार है, बीच में वाण-वर्षा हो रही है, गॉव जल रहा है और रण धगधगा रहा है, ऐसे में कहाँ जार्ये ?''

तैतिलिपुत्र इस प्रश्न का मर्म समझ गया और उत्तर मे बोला— ''नैसे भूखे का शरण अन्न हैं, प्यासे का शरण जल है, रोग का शरण औषध है और थके हुए की शरण वाहन है, वैसे ही चौतरफ से भयभीत हुए मनुष्यों की शरण प्रविष्या है। प्रविषत हुए शात, दात और जितेन्द्रिय को कोई भय नहीं होता।''

तमी अतिरक्ष से आवाज आयी—"जब त्यह बात समझता है, तो प्रवच्या की शरण क्यों नहीं लेता ?" उसके सामने प्रकाश का एक पुज आकर खड़ा हो गया। उसने कहा—"मैं तुम्हारी स्त्री पोष्टिला हूँ और तुमसे कहने आयी हूँ कि, ससार का यह सब रग-दग देखकर अब चारित्र धारण करो।"

जैसे राख हट जाने पर अंगार दहक उठता है, वैसे ही मोह के हट

जाने पर ज्ञान दमक उठता है। इन वचनों से प्रतिबोध पाकर अमात्य तेतिलपुत्र ने ससार छोड़कर संयत दशा अपनी ली। तभी उसे जातिस्मरण-ज्ञान हुआ। पूर्व जन्म में पढ़े हुए चौदह पूर्व स्मरण हो गये। राजा आदि के दिमाग ठिकाने आ गये। सब वन्दना करने आये। तेतिलपुत्र मुनि ने ज्ञान, ध्यान, तप, जप द्वारा संयत दशा को अत्यन्त उज्ज्वल किया और अन्त में सफल कर्मों का क्षय करके वे केवलज्ञान, प्राप्त करके सिद्ध, बुद्ध, निरजन हुए।

महानुभावो ! छठे गुणस्थान मे इतना वल है, इसलिए सब सुज्ञ जन उसकी इच्छा करते हैं।

इस गुणस्थान की जघन्य स्थिति एक समय और उत्कृष्ट र्स्थित अन्त-र्मुहूर्त है; परन्तु प्रमत्त अप्रमत्त मिलाकर जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट देशोनपूर्व, यानी एक करोड़ पूर्व में आठ वर्ष कम, होती है।

### (७) अप्रमत्त सयत गुणस्थान

सज्वलन कषायों का उदय मन्द होने पर साधु प्रमादरहित होकर अप्रमत्त हो जाता है। उसकी अवस्थाविशेष को 'अप्रमत्त सयत-गुणस्थान' कहा जाता है। इस अवस्था का आत्मा किञ्चित् मात्र प्रमाद करते ही छठे गुणस्थान में आ जाता है और प्रमादरिहत होने पर पुनः सातवें गुणस्थान में आ जाता है। इस तरह छठे और सातवें गुणस्थान का परि-वर्तन सामान्यतः दीर्घकाल तक चलता रहता है।

इस गुणस्थान की जघन्य स्थिति एक समय और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मुहूर्त होती है।

यहाँ यह ज्ञातन्य है कि, छठं और सातवें गुणस्थान के सयत जीव धर्मध्यान का विशेष आश्रय लेते हैं और इसलिए विशेष आत्मशुद्धि कर सकते हैं। ध्यान चार प्रकार का है—(१) आर्तध्यान, (२) रौद्रध्यान, (३) धर्मध्यान और (४) शक्तध्यान। इनमे पहले दो ध्यान अशुभ है, इसलिए त्याच्य हैं और अन्तिम दो ध्यान शुभ हैं, इसलिए ग्रहणीय हैं, आराधन करने योग्य है। अशुभ व्यान छोड़े विना शुभ ध्यान नहीं होता, इसलिए धर्मध्यान करनेवाले को दोनों अशुभ ध्यानों को छोड़ना होता है।

धर्मध्यान चार प्रकार का है. (१) आजा विचय, (२) अपाय विचय, (३) विपाक विचय और (४) सस्थान विचय। सर्वज्ञ ने क्या कहा है ! उसका स्वरूप क्या है ! उन आजाओं का स्वय कितना पालन कर रहा हूँ ? इत्यादि बातों की सतत विचारणा करना आजा विचय धर्म ध्यान है। यह ससार अपाय, यानी दुःख, से भरा हुआ है, इसमें प्राणी को कहीं सुख नहीं है, सासारिक सुख वास्तविक सुख नहीं है, सुख का भ्रम है, जड़ से, पुद्गल से, सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती, सुख तो आत्मा का विकास करने से ही प्राप्त हो सकता है—ऐसी सतत विचारणा करने को अपाय विचय धर्मध्यान कहते हैं। कर्म की प्रकृतियाँ कितनी है ! उनका वध-उदय किस तरह होता है ! कर्म-विपाक कैसा होता है ! मेरी यह हालत किन कर्मों के कारण है ! इस प्रकार की विचारणा निरन्तर करते रहना विपाकविचय धर्म ध्यान है ।

[जिसने कर्म का खरूप नहीं जाना वह इस प्रकार का ध्यान कैसे कर सकता है दें कर्मों की जो जानकारी आपको दी जा रही है, वह धर्म ध्यान म बड़ी सहायक हो सकती है | ] द्रव्य और क्षेत्र-सम्बन्धी सतत विचारणा करना संस्थानविचय धर्मव्यान कहलाता है | यहाँ द्रव्य से जीव पुद्गल, वर्मास्तिकाय, आदि ६ द्रव्य समझना चाहिए और क्षेत्र से चौदह राजलोक तथा उसके विभिन्न विमाग समझने चाहिए । तात्पर्य यह कि, इस ध्यान को धरनेवाला 'कमर पर हाथ रखे हुए खड़े पुरुष के समान' चौदह राजलोक के स्वरूप का चिंतन करे; त्रस नाली, अघोलोक, मध्यलोक, अर्धिलोक आदि के स्वरूप का चिंतन करे; और निगोद, तिर्येच, मनुष्य तथा। देवादि के उत्पन्न होने के स्थानों का विचार करके अपनी धर्म-भावना को हद करे। धर्म-ध्यान के दूसरे भी चार प्रकार बताये हैं: (१) पिंडस्थ-ध्यान, (२) पदस्थ-ध्यान, (३) रूपस्थ-ध्यान और (४) रूपातीत-ध्यान। इन्हें योगशास्त्र से जान लेना चाहिए।

इस गुणस्थान में उत्तम ध्यान के योग से आत्मशुद्धि वड़े वेग से होती जाती है।

## ( = ) निवृत्तिवाद्रगुणस्थान

'आतम विकास का सचा प्रारम्भ चौथे गुणस्थान से होता है। यह चात पहले आपके ध्यान में लायी गयी है। चौथे गुणस्थान में मिध्यात्य चला जाता है, अर्थात् सम्यक्त आ जाता है। पॉचवें गुणस्थान मे अवि-रित का अमुक भाग कम हो जाता है, इसलिए देश-विरित आ जाती है। छठें गुणस्थान में अविरित पूरी तरह दूर हो जाती है; इसलिए सर्वविरित आ जाती है और सातवें गुणस्थान में प्रमाद का परिहार होता है, इसलिए आतम-जाग्रति झलमला उठती है।

आठवें गुणस्थान में 'अपूर्वकरण' होता है। आत्मा सम्यक्त्व प्राप्त करते समय राग-द्वेप की निविद्धं प्रन्थि का भेदन करता है, उसे भी अपूर्व-करण कहते हैं; पर यह अपूर्वकरण उससे भिन्न है। एक नामवाले दो शहरों के समान इसे भी समझना।

इस अपूर्वकरण में मुख्यतः पॉच वातें होती हैं—(१) स्थितिघात, (२) रसघात, (३) गुणश्रेणि, (४) गुणसक्रम और (५) अपूर्व स्थितिबन्ध। इन पॉच वस्तुओं को जीव ने पहले कभी नहीं किया, इस-लिए इन्हें अपूर्वकरण कहा जाता है। कर्म की टीर्घ, लम्बी, स्थिति को अपवर्तनाकरण द्वारा न्यून, न्यूनतर, न्यूनतर, न्यूनतम करना स्थितिघात कह्लाता है।

कर्म के तीव रस को अपवर्तनाकरण द्वारा मंद, मदतर, मदतम बनाना रसघात कहलाता है।

कम समय में अधिक कर्म-प्रदेश भोगे जायें ऐसी स्थिति उत्पन्न करना गुणश्रेणो कहलाता है। यह गुणश्रेणि दो प्रकार की है—उपशमश्रेणि। और क्षपकश्रेणि। उपशमश्रेणि चढनेवाली आत्मा मोहनीयकर्म की प्रकृतियों का उपशमन करता है; इसलिए वह उपशमक कहलाता है। धपकश्रेणि चढ़नेवाला आत्मा मोहनीयकर्म की प्रकृतियों का क्षय करता है, इसलिए वह क्षपक कहलाता है। ग्यारहवाँ गुणस्थान उपशान्तमोह है। वहाँ औपशमिक वीतराग दशा है। उपशमश्रेणि वहाँ पहुँचानेवाली है।

वारहवाँ गुणस्थान क्षीणमोह यानी क्षायिक माव से वीतराग दशा का है। वहाँ क्षपकश्रेणी द्वारा पहुँचा जाता है। क्षपकश्रेणि उच्चतर और श्रेष्ठतर है, इसलिए उसकी अधिक प्रशंसा होती है। यह अटल नियम है कि, क्षपकश्रेण के वगैर किसी जीव को केवल्ज्ञान नहीं हो सकता।

वंधी हुई शुभ प्रकृति में अशुभ प्रकृति का दिल्या विशुद्धतापूर्वक बहुत वड़ी संख्या में डालना गुणसंक्रम्ण है। यह याद रखना चाहिए कि, सकमक सनातीय प्रकृतियों का ही होता है, विनातीय प्रकृतियों का नहीं।

वाद के गुगखानों में मात्र जवन्य स्थिति का कर्मवन्ध करने की योग्यता प्राप्त करना श्र**पृर्व स्थितिवन्ध** है।

इस गुणस्थान को कुछ लोग निवृत्ति और कुछ लोग निवृत्तिवादर कहते हैं। इसका कारण यह है कि, इस गुणस्थान में समकाल में जिन आत्माओं का प्रवेश हुआ हो, उनके अध्यवसायों में निवृत्ति यानी परस्पर फेरफार होता है। इन अध्यवसायों के मेदों की संख्या असख्यात है।

जो निवृत्ति के बाद 'वादर' शब्द लगाते हैं, वे यहाँ स्थूल कपायो की विद्यमानता दर्शाने के लिए लगाते हैं। छेठे और सातवें गुगस्थान में धर्मध्यान अच्छी तरह सिद्ध हो जाने के बाट, इस गुणस्थान के जीव गुक्क ध्यान का आरम्भ करते हैं और उसकी पहली मिंजल पार करते हैं। यहाँ यह याट रखना चाहिए कि, यह ध्यान चज्रऋषभनाराच संघननवाले को ही हो सकता है।

शुक्ल ध्यान का सम्बन्ध आगे के गुणस्थानों के साथ भी है; इसलिए यहाँ उसका सामान्य परिचय दिया जाता है।

### शुक्र ध्यान के चार प्रकार

शुक्ल ध्यान यानी उज्ज्वल ध्यान ! इसमें आत्मा की उज्ज्वलता विशेष रूप से प्रकट होती है। इसके चार प्रकार हैं: (१) प्रथकत्व-वितर्क सिवचार, (२) एकत्विवतर्क निर्विचार, (३) सूक्ष्म क्रियाऽप्रतिपाती और (४) समुन्छिन-क्रियाऽनिवृत्ति।

े (ये नाम मुश्किल लगते हैं, पर अगर ध्यान में दिलचस्पी हो तो ये आसानी से याद रह सकते हैं।)

इन नामों को सुनकर एक श्रोता ने कहा—"ये नाम तो बड़े कठिन हैं।" पर, यह तो रस और अभ्यास का विषय है। यदि आप इस विषय में रस लें और अभ्यास करें तो नाम स्वतः सरलता से स्मरण हो नायेंगे। आप 'शेयरों' का व्यापार करते हैं तो कम्पनियों के लम्बे लम्बे नाम तो स्मरण रखते ही हैं। इसका कारण यही है कि, उसमें आप रस लेते हैं। कपड़े का व्यवसाय करते हैं तो कपड़ों के अटपटे नाम आप स्मरण रखते ही हैं। इसका भो कारण वस्तुतः यही है कि, कपड़े में रस लेने से और नित्य प्रति अभ्यास करने से वे नाम आपको स्मरण हो जाते है।

शुक्ल ध्यान की पहली मजिल या पहला प्रकार है—पृथकत्व-वितर्क-सिवचार। पृथकत्व माने भिन्नता, वितर्क माने श्रुतज्ञान, और विचार का अर्थ है एक अर्थ से दूसरे अर्थ पर, एक शब्द से दूसरे शब्द पर और एक (मानसिक आदि) योग से दूसरे योग पर चिन्तनार्थ होनेवाटी प्रवृत्ति । मतलव यह कि, श्रुतज्ञान के आलम्बनपूर्वक चेतन और अचेतन पदार्थ में उत्पाद, व्यय, श्रोव्य, रूपित्व, अरूपित्व, एकियत्व, अक्रियत्व, अक्रियत्व, अक्रियत्व, आदि पर्यायों का भिन्न-भिन्न रूप से चिन्तन करना इस ध्यान का मुख्य विपय है।

शुक्ल ध्यान की दूसरी मंजिल या दूसरा प्रकार है—एकत्व-वितर्क-निर्विचार। एकत्व माने अभिन्नता; वितर्क माने श्रुतज्ञान, और निर्विचार का अर्थ है—एक अर्थ से दूसरे अर्थ पर, एक शब्द से दूसरे शब्द पर या एक योग से दूसरे योग पर चिन्तनार्थ कोई प्रवृत्ति न करना। तात्पर्य यह कि, श्रुतज्ञान के आलम्बनपूर्वक मानसिक आदि किसी भी एक योग में स्थिर होकर द्रव्य के एक ही पर्याय का अभेद चिन्तन करना इस ध्यान का मुख्य विषय है।

जिसने पहले ध्यान का दृढ अभ्यास किया हो, उसे ही यह दूसरा ध्यान-प्राप्त होता है। जैसे सारे शरीर में न्याप्त निष को मन्त्र आदि उपायों से डंक की जगह ही लाया जाता है, उसी तरह समस्त निश्न के अनेका-नेक निषयों में भटकते हुए मन को इस ध्यान द्वारा एक ही निषय पर लांकर एकाग्र किया जाता है। जन मन इस तरह एक ही निषय पर एकाग्र हो जाता है; तन नह अपनी सन चंचलता छोड़कर शान्त हो जाता है। इसका नतीजा यह होता है कि, आत्मा से लगे हुए घातिया कर्म नष्ट हो जाते हैं और केनलज्ञान प्रकट हो जाता है। ऐसा ध्यान नारहर्ने गुणस्थान में होता है। इस तरह जन गुक्ल ध्यान के दो प्रकार पूरे हो जाते हैं और दूसरे दो माग नाकी रहते है, तन केनलज्ञान प्रकट हो जाता है और तेरहर्नों गुणस्थान प्राप्त हो जाता है।

शुक्ल ध्यान की तीसरी मजिल या तीसरा प्रकार है सूध्म क्रियाऽ-प्रतिपाती। जब सर्वज्ञता-प्राप्त श्रात्मा योग निरोध के क्रम से अन्त में सूक्ष्म इारीर योग का आश्रय लेकर बाकी के सब योगों को रोक देता है, तब यह ध्यान प्राप्त होता है। उसमें श्वासोन्छ्वास-जैसी स्१म क्रिया ही बाकी रहती है और उससे गिरना नहीं होता, इसिलए वह स्१म क्रियाऽपतिपाती कहलाता है।

शुक्ल ध्यान की चौथी मजिल या प्रकार है, समुच्छिन्न कियाऽनिवृत्ति । जब सर्वज्ञता-प्राप्त आत्मा की श्वास-प्रश्वास आदि सूक्ष्म किया भी बन्द हो जाती है और आत्मप्रदेश सर्वथा निष्कम्प हो जाते है, तब यह ध्यान प्राप्त होता है। इस ध्यान में सूष्म योगात्मक यानी सूक्ष्म कामयोग रूप किया भी सर्वथा समुच्छित्र हो जाती है और उसकी अनिवृत्ति होती है।

आठवें, नौवें, दस्रवें-तथा ग्यारहवें गुणस्थानक का समय जवन्य रूप से एक समय और उत्कृष्ट रूप से अन्तर्भुहूर्त होता है।

विशेष अवसर पर कहा जायगा।

## बत्तीसवाँ व्याख्यान

### गुणस्थान

### [3]

#### महानुभावो !

हमने अत्र तक गुणस्थानों का जो वर्णन किया, उससे आप समझ गये होगे कि, जो आत्मा सम्यक्त्व से विभूषित होकर विरित के पन्थ पर विचरती है; इन्द्रियों का दमन करती है और सतत जागृत रहती है, वह ही आत्मिविकास में आगे बढ़कर अल्प ससारी वन सकती है, जनकि मिथ्यात्वी, मूढ, अज्ञानी, विषय-सुख में ही आनन्द माननेवाले तथा कषाय का निरन्तर सेवन करनेवाले भारी कर्मवन्धन करके अपना ससार बढ़ा लेते हैं और चौरासी के चक्कर में फॅसे रहते हैं।

आपको अल्पसंसारी होना हो तो गुणस्थानो पर आरोहण करना ही चाहिए। आपने श्रावक-कुल में जन्म लिया है; इसलिए चौथे-पाँचवें गुणस्थान में हैं, ऐसा नहीं समझ लेना। आत्मा में उस प्रकार के गुण प्रकरें तभी चौथे-पाँचवें की प्राप्ति हो सकती है। फिर भी यह आवश्यक है कि, दूसरों की अपेक्षा आपको गुगस्थानों पर आरोहण करने की अधिक सुविधा है। जिन भन्य तीथों, आलीशान मिदरों और त्यागी गुस्ओं का आपको योग है, वह दूसरों को प्राप्त नहीं है। अब आपको यह देखना चाहिए कि, आप इम सुविधा का कितना लाभ लेते हैं।

सर्वज भगवत ने तो स्पष्ट कहा है कि, जो उठता नहीं है, काम में लगता नहीं है, तथा मन-वचन-काय के बल का पूरा उपयोग नहीं करता,

वह कभी कार्यसिद्धि नहीं कर सकता। आप उठें और काम में लगें हमें आपसे यही कहना है।

ृ यदि कोई कहे कि, में तो रोज उठता हूँ और काम मे लगता हूँ, तो उसने 'उठने' से मेरा तात्पर्य नहीं समझा। यहाँ उठने से हमारा तात्पर्य आध्यात्मिक उत्थान से है। जब हम आपका जोवन व्यवहार देखते है तो हमें लगता है कि, आप सो रहे हैं और खुरीटे ले रहे हैं। जागति का एक भी लक्षण मुझे आपमे दिखायी नहीं देता। जब रोग, बुढापा और मौत आ जायेगी तब क्या होगा, इसका कोई विचार नहीं किया जाता। गुणस्थानों पर चढते हुए मोक्ष तक पहुँचना मानव-भव मे ही शक्य है; इसीलिए उठने और काम में लग जाने की पुकार है।

छठें में सर्वविरित, सातवें में प्रमाद-परिहार और आठवें में अपूर्व-करण इतना याद रखकर हम गुणस्थान के विषय में आगे बढें।

### ( ६ ) अनिवृत्ति गादरगुणस्थान

आठवें गुणखान को प्राप्त करनेवाला संयतात्मा प्रगति करके नौवें गुणखान में आता है। यह गुणखान अनिवृत्तिवादरगुणखान कहलाता है। निवृत्ति, अर्थात् अध्यवसायों की भिन्नता यहाँ नहीं होती, इसलिए 'अनिवृत्ति' विशेषण लंगाया है। इस गुणखान में समकाल पर आये हुए सब जीवों का अध्यवसाय परस्पर समान होता है। दूसरे समय भी सर्व जीवों का अध्यवसाय परस्पर समान होता है। इस तरह हर समय में अनुक्रम से अनन्त गुण विशुद्ध अध्यवसाय समान ही होते हैं। दसवें गुणं-खान की अपेक्षा यहाँ कपाय बादर होते हैं, इसलिए अनिवृत्ति के बाद 'बादर' विशेषण लगाया है।

इस गुणस्थान में उपरामश्रेणि या क्षपकश्रेणि का काम आगे बढता है, इसल्प्टि मोहनीय कर्म की वीस प्रकृतियों का उपराम या क्षय होता है, और पहले दूसरी सात प्रकृतियों का उपराम या क्षय हो चुका है; इसल्प्टि यहाँ एक सन्वलन लोभ ही जेप रहता है।

### (१०) सूच्मसंपरायगुणस्थान

स्क्ष्मसपरायगुणस्थान में आत्मा स्थूल कघायों से सर्वथा निवृत्त हो जाता है; पर 'स्क्ष्मसपराय' यानी स्क्ष्म कपायों से युक्त रहता है।

यह याद रहे कि, कपायें दसवें गुणखान तक आत्मा को नहीं छोड़तीं। इन कष्रायों में लोभ का वल विशेष होता है। उसे मार हटाने के लिए मारी पुरुपार्थ करना पड़ता है। लोभ से आत्मा की कैसी हालत होती है यह एक कथा द्वारा बताते हैं।

### महर्षि कपिल की कथा

किपल राजपुरोहित का पुत्र था, परन्तु लड़कपन में उसने कुछ पढ़ा नहीं। उसने सारा समय खेलकूद में ही बिताया। जब उसका पिता मरा तो पुरोहित का पद दूसरे ब्राह्मण को दे दिया गया। यह नया पुरोहित एक बार उसके घर के सामने से गुजरा। वह बहुमूल्य बस्त्र पहने हुए था, सर पर मखमल का छत्र था, दोनों तरफ ब्वेत चॅवर झले जा रहे थे और एक उत्तम घोडे पर सवार था।

किपल की माता यंगा को यह देखकर दिल में मार्मिक वेदना हुई। वह मोचने लगी—"अगर मेरा पुत्र पढ़ा-लिखा होता तो यह वैभव उमें मिलता।" इस विचार से वह इतने भावावेश में आ गयी कि, फूट-फूट कर रोने लगी। इतने में किपल भटकता हुआ घर आया और माता को रोते देखकर कारण पूछने लगा—"हे माता! तू क्यों रोती है? तेरा सर दु:खता है १ पेट में दर्द है १ कहे तो वैद्य को बुला लाऊं।"

माता ने दीर्घ नि ज्वास छोड़े और कपाल कूट कर कहा—''मेरा सर या पेट नहीं दुखता रहा है, पर तेरी यह अपढ़ हालत खलती है। अगर त् पढ़ लिखकर पंडित हो गया होता तो अपने पिता का स्थान प्राप्त करता और हमारी शान कायम रहती। आज हमारे घर के पास से नया पुरो- ंहित निकला था, उसका ठाठ देखा होता तो तुझे माळम होता कि पाडित्य को कैसा मान भिलता है!"

माता के ये शब्द किपल के दिल को कुरेदने लगे। उसने उसी दिन विद्याभ्यास करने का हद निश्चय किया और चलते-चलते श्रावस्ती नगर जा पहुँचा।

श्रावस्ती के इन्द्रदत्त उपाध्याय देश-विदेश में प्रसिद्ध थे। उनके यहाँ हजारो विद्यार्थी पढ़ने आते थे। उनमें जो धनवान थे, वे शान से रहते थे, शेष मधुकरी से अपना निर्वाह कर लेते थे। पहले मधुकरी करके विद्या- च्ययन करने में हीनता नहीं समझी जाती थी। कपिल इन्द्रदत्त उपाध्याय की पाठशाला में प्रविष्ट हो गया।

किएल ने मधुकरी करके कुछ दिनो अपना काम चलाया। पर, उसमें समय ज्यादा चला जाता था; इसलिए एक और योजना सोची। वह एक श्रीमंत गृहस्थ के पास गया और सारी वात सुनाकर भोजन की सुविधा कर देने की विनती की। उस दयालु श्रीमन्त की पड़ोस में मनोरमा नाम की एक विधवा बाहाणी रहती थी। उसके यहाँ भोजन की ज्यवस्था कर दी गयो। उस श्रीमन्त के यहाँ से मनोरमा के घर दो जन का सीधा रोज पहुँच जाता था।

मनोरमा खाना बनाती और किपल वहाँ आकर जीम जाता। इस सुविधा से किपल को विद्याभ्यास में बड़ी सहायता मिली; पर दूसरी ओर एक अनर्थ पैदा हो गया। मनोरमा बाल-विधवा थी। उसने ससार का लाभ लिया नहीं था। उसका मन किपल की ओर आकृष्ट हुआ और उसने धीरे-धीरे ऐसा जाल फैलाया कि, किपल उसमें पूरी तरह फॅस गया। एक तो जवानी और फिर एकान्त! मनुष्य का पतन कैसे न करे!!

कालक्रम से मनोरमा गर्भवती हुई और पूरे दिन जाने लगे तब अस्ति के खर्च की फिक्र होने लगी। आनेवाले तीसरे जीव के पालन की भी विन्ता होने लगी। मनोरमा ने इसका मार्ग बताया कि, इस गाँव का राजा उस ब्राह्मणको दो माशे सोना दक्षिणा में देता है, जो सुबह-सुबह उसे आशी-र्वाद दे। इसलिए उसने सोचा—"सुबह जल्दी जाकर आशीर्वाद देकर दिल्ला लाकर अपना काम चलाया जाये।"

दूसरे दिन किपल सुन्नह उठकर वहाँ गया। तन तक वहाँ कोई ब्राह्मण आकर आगीर्वाद दे गया था और दक्षिणा ले गया था। किपल ने तीसरे दिन प्रयत्न किया; लेकिन उस रोज भी सफलता नहीं मिली। इस तरह लगातार वह आठ दिन गया; पर कोई न-कोई जल्दी आकर आशीर्वाट दे जाता था। इससे किपल थक गया और उसने बहुत-ही सबेरे उठकर पहुँचने और आशीर्वाद देने का निर्णय किया।

मनुष्य के मन में जब कोई धुन सवार हो जाती है, तब वह आगे-पीछे का विचार नहीं करता। वह उठा और, इस ख्याल से कि कोई और ब्राह्मण पहले न पहुँच जाये, दौड़ने लगा। अभी तो रात का चौथा पहर भी शुरू नहीं हुआ था, लोगों का आना-जाना बिलकुल बन्द था, कुछ चौकीदार इधर-उधर गश्त लगा रहे थे। उन्होंने किपल को दौड़ता देखा, इसलिए उसे चौर समझकर पकड़ लिया। और, चौकी पर बिठा लिया। किपल ने अपनी बात समझानी चाही, पर उन्होंने एक न सुनी। सिर्फ एक ही जवाब दिया—"सुबह महाराजा के सामने पेश किये जाने पर बो जवाब देना हो सो देना। इस वक्त ज्यादा बोलने की जरूरत नहीं है।"

सुबह होने पर उसे राजा के सामने पेश किया गया। किपल को राजदरबार में आने का यह पहला ही प्रसग था और तिस पर वह अपराधी वनकर आया था, इसलिए डर से थरथर कॉपने लगा। राजा को लगा कि, यह वास्तव में चोर नहीं है। उसने पूछा — "तू जाति का कौन है? और रात में रास्ते पर क्यों टौड़ता था?"

कपिल ने कहा—''महाराज! में जाति का ब्राह्मण हूँ और आशीर्वाट टेकर दक्षिणा लेने आ रहा था।'' राजा ने पूछा-"पर इतनी रात में ?"

किपल ने कहा—"महाराज! आठ दिन से जल्दी पहुँचने का प्रयास कर रहा था कि, आशीर्वाद देकर दो माशा सोना प्राप्त करूँ; पर वह मेरे भाग्य में लिखा हुआ नहीं था। उसका लाभ लेने के लिए आज बहुत सबेरे उठा और इस ख्याल से कि कोई और जल्दी न पहुँच जाये; दौड़ने लगा। उसी से यह दुर्दशा हुई।"

राजा ने कहा—"मुझे आशीर्वाद देने के लिये तुमने इतनी तकलीफ उठायी और वह भी सिर्फ दो माशा सोने के लिए! इससे मैं तुम्हारी हालत को अच्छी तरह समझ सकता हूँ। हे भूदेव! मैं तुम पर प्रसन्न होकर कहता हूँ कि, तुम्हें जो मॉगना हो मॉँगो, मैं तुम्हारी इच्छा जरूर पूरी करूँगा।"

संकट के बादल छिन्न-भिन्न हो गये थे। मन-चाही चीज मॉॅंगने के लिए कहा गया था, इसलिए कपिल स्वस्थ हुआ, कुछ आनन्द मे आकर बोला—"महाराज। कुछ समय दें तो विचार कर मॉग्र्र।"

राजा ने कहा-- 'मले, विचार कर माँगना ।'

अब किपल विचार करने लगा—'क्या माँगूँ ? दो माशा सोने में तो कुछ नहीं होगा, इसलिए दस अशकीं माँगूँ । पर, दस अशकियों में भी क्या होगा ? इसलिए पचास अशकीं माँगने दो।' फिर विचार आया कि 'पचास अशकीं कुछ ज्यादा नहीं है। वह तो कुछ ही दिनों में खत्म हो जायेगी, इसलिए पॉच सौ अशकीं माँगने दो। राजा के खजाने में क्या कमी आ जानेवाली है!'

इस तरह उसका' लोभ गुन्नारे की तरह फूलने लगा।

किपल पाँच सौ से हजार पर, हजार से दस हजार पर, दस हजार से लाख पर और लाख से करोड़ अशर्फियो पर आ गया। फिर विचार आया कि करोड़पति से भी सामान्य सत्ताधीश बढकर होता है, इसलिए आधा राज मॉगने दो। पर, उसमें राजा का मुकाबला रहेगा। तब क्या सारा राज्य मॉग ॡॅ १<sup>२</sup>

इस आखिरी विचार के आते ही उसके मन में धक्का लगा। ''जिस राजा ने मुझ पर महरवानी करके मेरा मनोरथ पूरा करना चाहा, क्या उसी को फकीर बना देना चाहिए! नहीं, नहीं। यह ठीक नहीं होगा। तब क्या आधा राज्य लूँ १ नहीं, नहीं। उसमे भी मुकाबला रहेगा और उपकारी का जी दुखेगा। तब क्या करोड़ अशिक्यों ही मॉगी जायें १ पर इतनी का क्या करना है १ ज्यादा होगी तो आफत आयेगी। तब क्या लाख अशिक्यों मॉगूँ कि, जिससे एक हबेली बन जाये और मेरा सारा व्यवहार सरलतापूर्वक चलता रहे १'' परन्तु अन्तःकरण ने यह बात भी मंजूर नहीं की। ''इतना ज्यादा पैसा होगा तो मौज-शौक बढेंगे और उत्तम जीवन-यापन नहीं हो सकेगा। तब क्या कहूँ १ हजार मॉगूँ १ सौ मॉगूँ १ पचास मॉगूँ १ पच्चीस मॉगूँ १' अधिक विचार करने पर उसे ऐसा लगा कि, 'मुझे किसी भी तरह की ज्यादा मॉग नहीं करना, पर प्रसृति के खर्च लायक सिर्फ पॉच अशर्फियाँ ही मॉगना।'

लेकिन, गाड़ी सीधी लाइन पर चढ़ गयी थी; इसलिए अन्तर को वह भी न रचा। उसने विचार किया—"मैं तो दो माशा सोना लेने आया था, पर राजा ने भलमनसाहत दिखलायी, इसलिए उसका लाभ लेने तैयार हो गया। इसे उचित नहीं कहा जा सकता। इसलिए दो माशा सोना मॉगना ही उचित है।"

फिर विचार आया—''जहाँ लोभ है, वहीं दीनता है। इसलिए, कुछ न माँग कर सन्तोष धारण करना चाहिए। सचमुच, इस जगत् मे सन्तोष-जैसा कोई सुख नहीं है। मै जरा-सी तृष्णा में पड़ा कि मेरा विद्याभ्यास छूटा, चारित्र से भ्रष्ट हुआ और इस याचना करने की स्थिति मे आ गया। इसलिए, इस तृष्णा से वाज आना चाहिए।" कुछ देर बाद राजा ने पूछा—''भूटेव । क्या मॉगने का विचार किया ?''

किपल ने कहा—"महाराज ! कुछ नहीं माँगना ।"
राजा ने कहा—"ऐसा क्यों ?"

किपल ने कहा—''हे राजन्! लोभ रुकना नहीं जानता। ज्यों-ज्यों लाभ होता जाता है, त्यों-त्यों लोभ बढ़ता जाता है। इसलिए लोभ का ही परित्याग कर डालना चाहिए।''

राजा ने कहा—"पर ऐसा विचार करोगे तो तुम्हारा निर्वाह वैसे होगा ? इसलिए में खुशी से तुम्हे करोड़ अशर्फियाँ देता हूँ। उन्हें तुम स्वीकार करो।"

कि कि कहा—''राजन्! जब तक मन में तृष्णा थी, तब तक यह लगता था कि धन सुख का अनिवार्य साधन है। पर, अब तृष्णा छूट जाने पर धन की आवश्यकता नहीं रही। सन्तोप ही परम धन है और उसे प्राप्त करके मैं सुखी हो गया हूँ।''

यह कहकर कपिल वहाँ से चल पड़ा। राजा और अन्य सभाजन उसकी निःस्पृहता की भूरि-भूरि प्रशंसा करते रहे।

विषय भी एक प्रकार की तृष्णा है, इसिलए किपल ने उसका भी त्याग कर दिया और यह सोचकर—"मुक्ति का सुख दिलावे वहीं सच्ची विद्या है" उसने पाठशाला का भी त्याग कर दिया। फिर किसी निर्प्रन्थ मुनि के समीप (पाँच) महावत धारण कर चारित्र का निरितचार पालन करने लगा। इससे ६ ही महीने में आत्मा की सम्पूर्ण शुद्धि करके वे केवलज्ञानी हो गये और लोगों को सत्य धर्म का उपदेश करने लगे।

### (१०) सूक्ष्मसंपरायगुणस्थान

आतमा स्थूल कषायों से सर्वथा निवृत्त हो गया हो, पर सूक्ष्म कपायों

से युक्त हो, उस अवस्था को सूक्ष्मसपराय गुणस्थान कहते हैं। यहाँ संपराय का अर्थ कषाय है।

इस गुणस्थान पर क्रोध, मान या माया नहीं होते, पर लोभ का उदय होता है। उसे अत्यन्त सूक्ष्म बना दिया जाता है। वह उदय में से आखिरी समय मे जाता है।

, इस गुणस्थान की स्थिति भी अन्तर्मुहूर्त की है।

## ं (११) उपशांतमोहगुणस्थान

उपशमश्रेणि द्वारा जीव दसवें गुण्स्थान से ग्यारहवें गुणस्थान मे आता है, पर चपकश्रेणि करता हुआ जीव इस स्थान में न आकर सीधा बारहवें गुणस्थान में पहुँच जाता है। धीमी गाड़ी हो तो हर एक स्टेशन पर खड़ी रहती है; पर तेज गाड़ी कुछ स्टेशनों को छोड़ती हुई चलती है। यहाँ स्रपकश्रेणि को तेजगाड़ी के समान समझना चाहिए।

नहाँ सब मोहनीय कर्म अमुक समय तक उपशांत हो नायें, आत्मा की ऐसी अवस्थाविशेष को उपशातमोहगुणस्थान कहा नाता है।

इस गुणस्थान पर आया हुआ जीव जघन्य रूप से एक समय और उत्कृष्ट रूप से एक अन्तर्मुहूर्त पर्यन्त बीतराग दशा अनुभव करता है। उसके बाद उपशात की हुई कषाय मोहनीय कर्म का उदय होने पर पुनः मोहपाश में वघ जाता है। यहाँ से गिरनेवाला छठे, सातवें, पाँचवें, चौथे या पहले गुणस्थान तक में पहुँच जाता है।

## (१२) क्षीणमोहगुणस्थान

जिसका मोहनीयकर्म सर्वथा क्षीण हो गया हो, उसकी अवस्थाविशेष को क्षीणमोह गुणस्थान कहते हैं। इस गुणस्थान पर सज्बलन लोभ का क्षय हो जाने पर, सकल मोहनीय कर्म का क्षय हो जाता है।

अनतानंत वर्षां से जिन कमों का आत्मा पर वर्चस्व था, दवाव था, उनके चले जाने पर आत्मा को कैसा आनन्द आता होगा! कैसी शांति

मिलती होगी । इस गुणस्थान को प्राप्त करनेवाला आत्मा वीतरागी कइलाता है और वीतरागी के समान सुखी इस जगत में कोई नहीं है; इस बात को इमने पहले विस्तार से समझाया है।

अनन्तानुवंधी क्रोध, मान, माया और लोम का उपशम, क्षयोपशम या क्षय जीव चौथे गुणस्थान में करता है; अप्रत्याख्यानीय चार कषायो का उपशम अथवा क्षयोपशम पाँचवें गुणस्थान में करता है, प्रत्याख्यानीय कषाय का उपशम अथवा क्षयोपशम अथवा क्षय करने के लिए छठे या सातवें गुणस्थान में अपनी शुद्धि वढाता रहता है, आठवें गुणस्थान में उपशम या क्षपकश्रेणि चढ़ता हुआ जीव नौवें गुणस्थान में सज्वलन लोभ के सिवाय बाकी सब कषाय-नोकषाय मोहनीय कर्म की प्रकृतियों का उपशम या च्य करता है, दसवें स्क्ष्मसपराय गुणस्थान में जीव इस श्रेणि में आगे बढ़कर अन्तिम समय में सज्वलन लोभ का उदय खत्म कर देता है।

उपशमक जीव ग्यारहर्वे उपशातमोह गुगस्थान से गिरता है, जबिक च्रापक जीव ग्यारहर्वे गुगस्थान को पारकर बारहर्वे गुगस्थान मे आता है और शुक्लध्यान के पहले दो ध्यानों को ध्याता है।

इस गुणस्थान की स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की है और वह क्षपक जीव को ही होती है। बारहवें गुणस्थान के अन्तिम समय में शेष तीन घाती कर्मों का नाश होता है।

## (१३) सयोगकेवलीगुणस्थान

शुक्लध्यान की दूसरी मजिल पूरी होते ही जीव जानावरणीय, दर्शना-वरणीय, मोहनीय और अन्तराय कमों का क्षय कर देता है। यानी चार घाती कमों का क्षय हो जाता है और उससे केवलज्ञान और केवलदर्शन की प्राप्ति हो जाती है और सयोगकेवली-नामक तेरहवें गुणस्थान की प्राप्ति हो जाती है। अब वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र इन चार अघाती कमों का क्षय करना बाकी रहता है। इस गुणस्थान पर आत्मा पूर्ण वीतरागता प्राप्त कर लेता है; इसिलए अघाती कर्मों के फल को सहन और समभाव से भोगता है। इस केवलज्ञानी परमात्मा को भी मन, वचन और कायाः की प्रवृत्तिरूप योग होते हैं; इसिलए वह सयोगकेवली कहलाता है, सयोग्-केवली आत्मा की यह अवस्थाविशेष सयोगकेवली गुणस्थान है।

इस गुणस्थान पर वर्तते हुए सामान्यकेवली भन्य जीवों को उपदेश देते हुए गाँव-गाँव विचरते हैं, जबिक केवलज्ञान को प्राप्त करनेवाले अरिहत-तीर्थेकर अपने तीर्थेकर-नामकर्म को वेदते हुए प्रवचन और संघ-रूपी तीर्थ की स्थापना करके भन्य जीवों को भवसागर तैर जाने का एक महान् साधन बना जाते हैं।

इस गुणस्थान पर वर्तते जीव को किसी प्रकार का ध्यान नहीं होता, पर ध्यानातिरका, जीव-मुक्त दशा होती है। इस गुणस्थान पर रहनेवाली आत्मा जीवन्मुक्त परमात्मा कहलाता है। इस गुणस्थान की स्थिति जघन्य रूप से अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट रूप से देशोनकोटिपूर्व यानी करोड़-पूर्व-में-आठ-वर्ष-कम होती है।

इस गुणस्थान के जीव को वाकी रहे हुए अघाती सर्वकर्म का क्षय करने के लिए योगिवरोध करना होता है। परन्तु, उससे पहले अगर अघाती कर्मों में तरतमता हो तो उसे दूर करने की आवश्यकता रहती है। अधिक स्पष्ट कहे तो वेदनीय, नाम और गोत्र इन तीनों में से एक, दो या तीनों की स्थिति आयुष्यकर्म की अपेक्षा कुछ अधिक हो तो चारों अघाती कर्मों को समस्थिति का बनाने के लिए 'केवलीसमुद्धात' नामक किया करनी पड़ती है, जिसका वर्णन हमने प्रसगोपात्र स्थातमा की स्थासराज्ञा नामक पाँचवें व्याख्यान में किया है।

## (१४) अयोगकेवलीगुणस्थान

मयोगकेवली जब मन, वचन और काया के योगों का निरोध करके

अयोगी अर्थात् योगरहित वनते हैं, तब उनकी अवस्थाविशेप को अयोग-केवली गुणस्थान कहते हैं।

अयोगकेवली योगनिरोध किस क्रम से करते हैं, यह आपको वताते है। त्रिविध योग बादर और सूध्म .दोनों प्रकार के होते है। उनमें प्रथम वादर काययोग द्वारा वादर मनोयोग का निरोध करते हैं, फिर वादर वचनयोग का निरोध करते है। इस प्रकार तीन प्रकार के वादर योगी में से टो बाटर योगों के चले जाने पर एक बादरकाययोग वाकी रहता है। फिर सूध्मकाययोग से उस बादर काययोग का निरोध करते हैं, सुक्ष्म मनोयोग का निरोध करते हैं और सुक्ष्म वचन योग का निरोध करते हैं। तब केवल सुस्म काययोग वाकी रह जाता है। तब तीसरा 'सूस्मिकया अप्रतिपाती'-नामक तीसरे शुक्लध्यान करके उसके द्वारा सूक्ष्म काययोग का भी निरोध करते हैं। उस वक्त जीव के सब प्रदेश मेरु शैल-जैसे निष्प्रकप हो जाते हैं। उसे 'शैलेगीकरण' कहते हैं। इस गुणस्थान का काल थ, इ, उ, ऋ, ल इन पाँच हस्व अक्षरों के उच्चारण करने के बरावर है। यहाँ समुच्छिन्न क्रियाऽनिवृत्ति-नामक चौथा शुक्लध्यान होता है। इस ध्यान के अन्त में जीव सकल अघाती कर्मों का क्षय करके अपनी स्वामाविक ऊर्घ्व गति से लोक के अग्रभाग में सिद्धशिला के सिद्धस्थान में पहुँचकर वहाँ स्थिर हो जाता है। उस वक्त उसकी अवगाहना अन्तिम शरीर की अवगाहना से 💃 होती है।

आतमा की ऊर्ध्वगित के लिये चार कारण समझने योग्य हैं: पूर्व प्रयोग, असंगत्व, बधच्छेद और गतिपरिणाम। जैसे कुमार के चाक में, हिंडोले में या बाण में पूर्व प्रयोग से गित होती है, उसी प्रकार यहाँ पूर्व-प्रयोग से गित होती है। जैसे मिट्टी के लेप के सग पानी में तुंबड़ी की ऊर्ध्वगित होती है, उसी तरह कम रूपी लेप जाने से आत्मा की ऊर्ध्वगित होती है। जैसे एरड के बीज का ऊपरी बन्धन हट जाने से -एरड के बीन की ऊर्ध्वगित होती है, उसी तरह कर्मरूप बन्ध के नष्ट हो जाने से नीव की ऊर्ध्वगित होती है। जीव की स्वाभाविक गित ऊर्ध्व है, इसिट वह ऊपर जाता है। जिसकी स्वाभाविक गित नीची होती है, वह नीचे नाता है, नैसे कि धूल, देला, परथर।

गुणस्थानों का विषय यहाँ पूरा होता है। वह आत्मा के विकास के सम्बन्ध में बहुत कुछ बताता है और कर्म के स्वरूप की भी सूक्ष्म जानकारी देता है। गुणस्थानों का क्रम समझकर जो आत्मा उत्तरोत्तर ऊँचे गुणस्थानों को प्राप्त करेंगे, वे अनन्त सुख के घामरूप मोक्षमहालय में विराजमान हो सकेंगे।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा।

# तेतीसवाँ व्याख्यान

## कर्म की निजरा

महानुभावो !

इस संसार का सब प्रपंच कर्मों के अधीन हैं। अगर कर्म न हों तो नरकादि चार गतियाँ न हों, स्यूल या सूक्ष्म शरीर न हों; जन्म-मरण की परम्परा न हो और विविध प्रकार के दुःख भी न हो। अगर कर्म जायें तो यह सारी बला कटे। इसलिए सुख-शांति के इच्छुकों को चाहिए कि उन्हें दूर करने की कोशिश करें।

पर, प्रश्न यह है कि, कर्म किस प्रकार दूर हों १ कर्म कुछ होर नहीं है कि, लकड़ी मार कर उन्हें दूर भगा दिया जाये। कर्म कुछ मनुष्य नहीं हैं कि, उन्हें बलात पकड़ कर बैठा दिया जाये। ये कुछ धूल नहीं हैं, कि झटक देने से उनसे मुक्ति मिले। इनका जन्म पुद्रलों से हैं; पर स्वरूप में ये अत्यन्त सहम हैं। मानवीय नेत्र उन्हें देख सकने में असम्बर्ध हैं। यदि अत्यन्त बलिष्ठ स्हमदर्शी यंत्र लें तो भी कर्म दिखलायी नहीं पड़ने के। जो वस्तु दिखायी ही न पड़े भला उसे कैसे पकड़ा अथवा दूर किया जा सकता है १ यह एक अयकर प्रश्न है। पर, मनुष्य मे इतनी बुद्धि है कि वह अदृश्य वस्तु को भी पकड़ कर दूर कर सकता है। इसे आप एक इष्टान्त से समझ सकते हैं।

## अदृश्य चोर कैसे पकड़ा गया ?

एक चोर के पास अद्भुत अनन था। उसे लगाने से वह अदृश्य हो नाता था। इस तरह रोन अदृश्य होकर वह राजा के महल में चला जाता और राजा के थाल में परोसे हुए भोजन को खा जाता। राजा की उत्तम रसोई का उसे चटखारा लग गया था।

राजा दिन-प्रतिदिन दुबला होता गया। एक दिन मत्री ने कहा— "महाराज! आप रोज-व-रोज दुबले होते जा रहे हैं। क्या आपको कोई गुप्त रोग है ? या भोजन अच्छा नहीं लगता ? या भूख ठीक नहीं लगती ? जो कारण हो दिल खोलकर बतायें, ताकि उसका उपाय किया ना सके !"

राजा ने कहा—''वात कहते मुझे लजा लगती है ?''

मंत्री बोला—"शरीर के सम्बन्ध में शरम रखना अथवा उपेक्षा करना योग्य नहीं है। शरीर है तो सब कुछ है। आप नि.सकोच बतायें। अनुरोध किये जाने पर राजा ने कहा—"मंत्रीश्वर! मुझे कोई ग्रुप्त रोग नहीं है; पर जो भोजन मुझे परोसा जाता है, वह पूरा मेरे पेट में नहीं जा पाता। मरे थाल में से कुछ ही ग्रास लेता हूँ कि थाल खाली हो जाता है। किर रसोइये से वार-बार माँगने मे मुझे शर्म आती है। इसलिए, पोपण के अभाव से मेरा शरीर दुर्वल होता जा रहा है।"

मंत्री ने कहा—"महाराज! अगर आपके दुबले होने का यही कारण है तो में इसका उपाय जरूर करूँगा।"

गहरा विचार करने पर मत्री इस निर्णय पर आया कि, जरूर कोई अंजन आदि के प्रयोग से अदृश्य होकर आता है और वह राजा के थाल का परोसा हुआ ला जाता है। उसे करूर पकड़ना चाहिए!

अह्रय पुरुष को पकंड़ने का काम आसान नहीं है; पर मंत्री महा-बुद्धिमान था, उसने उसे पकड़ने की योजना बनायी। राजा के भोजन-खंड में जाने के रास्ते पर उसने सूक्ष्म रज विद्या दी और नौकरों को हुक्म किया कि इशारा पाते ही भोजनखंड के तमाम दरवाजे बन्द कर दिये जायें। फिर वह स्वय भोजनखंड में एक जगह बैठ गया और घटनाविट का अवटोकन करने टगा। राजा स्नान-पूजा करके और योग्य वस्नालकार धारण करके समय पर भोजनखड में आया अपने आसन पर बैठ गया। उसके आगे थाल रख दिया गया। इतने में वह रसलुब्ध चोर आया। मत्री ने स्हम रज में उसके पैरों के निशान देखें कि उसने संकेत कर दिया और भोजनखंड के सब दरवाजे फौरन् बन्द हो गये। फिर मंत्री के आज्ञानुसार वहाँ गीली लकड़ियाँ और अमुक वनस्पतियाँ जलाकर उनका धुआँ किया गया। यह धुआँ बहुत तेज था। चोर की ऑखों से ऑसुओ की धारा चहने लगी और उसके साथ ही वह अजन भी धुलकर निकल गया।

जिसकी शक्ति से वह अदृश्य होता था, वह वस्तु चली गयी, इसलिए बह दृश्य हो गया। वह सबको दिखलायी देने लगा। राजसेवकों ने उसे पकड़ लिया। राजा ने उसकी वडी लानत-मलामत की और स्ली की सजा सुना दी। मत्री को बड़ा इनाम दिया गया।

कहने का तात्पर्य यह कि, अदृश्य वस्तुओं को भी युक्ति से पकड़ा जा सकता है और दूर किया जा सकता है।

## कमों को निकालने का उपाय

कर्मों को दूर करने के लिए उन्हें पकड़ने की जरूरत नहीं है, पर कोई ऐसा उपाय करना चाहिए कि वे आत्मा से पृथक हो जाये। ऐसा उपाय महापुरुषोंने बताया है:—

#### मलं स्वर्णगतं विह्नर्हेसः क्षीरगतं जलम्। यथा पृथक्करोत्येव, जन्तोः कर्ममलं तपः॥

— जैसे सोने के मैल को अग्नि दूर कर देती है, दूध के जल को हस अलग कर देता है, उसी प्रकार प्राणियों के आत्माओं के कर्ममल को तप चूर कर देता है।

जब आदमी किसी फौजदारी के मामले में फॅस जाता है और उसे चचने का उपाय नजर नहीं आता तो वह 'सालीसिटर' अथवा वैरि- स्टर के पास जाता है और बचने के उपाय के लिए वह जितना पैसा माँगे, उतना पैसा देता है। आपके कारखाने में कोई चीज नित्य बिगड़ जाती हो तो उसका उपचार विशेषज्ञ से करवाते ही हैं। आपको कोई मयद्भर रोग होता है तो उससे मुक्ति के लिए आप आधी सम्पत्ति खरच कर डालते हैं।

आप सांसारिक कठिनाइयों से वचने के लिए कितना द्रव्य खर्च कर हालने को तत्पर रहते हैं! आत्मा को कर्म के बन्दीग्रह से छुड़ानेवाले को, बिगड़ते हुए जीवन को सुधारनेवाले को और भवरोग से मुक्त करनेवाले को क्या मूल्य चुकायेंगे महापुरुप तो परोपकार के व्रत-धारी होते हैं। वे आपसे किसी मूल्य की आशा नहीं रखते। वे सिर्फ यह चाहते हैं कि, आप इस उपाय को पूरी निष्ठा से आजमायें और जितनी जल्दी हो सके भवपरम्परा से मुक्त हो जायें।

तप नये कमों को ही नहीं, पुराने कमों को भी भस्म कर डालता है।
महापुरुष स्पष्ट शब्दों में कहते हैं कि "भवकोड़ो संचियं कममं, तवसा निजारिजाह"—करोड़ों भवों में सचित किया हुआ कर्म भी तप द्वारा नष्ट हो जाता है। इसलिए मौजूदा सब कमों का क्षय करने के लिए तप का आश्रय लेना चाहिए।

इसका अर्थ यह हुआ कि, अब तक जितना कम सत्ता में है, -उन सब का यदि क्षय कराना हो तो तप का आश्रय लेना चाहिए।

प्रश्न-तप के बिना भी कर्म खपते हैं या नहीं ?

डत्तर—अनजाने में, टड, गर्मी तथा दूसरे कप्ट सहन करने से कुछ कर्म खपते हैं, पर उसमें निर्जरा का परिमाण बहुत कम होता है। इस तरह कर्मों के नप्ट होने को 'अकाम निर्जरा' कहते हैं।

प्रजन—तप करनेवाले को कैसी निर्जरा होती है ? 📑

उत्तर—अगर तप में अहिंसा या आत्म-शुद्धि का विचार मुख्य न हो तो कर्म की निर्जरा अल्प मात्रा में होती है और अगर तप मे अहिंसा और आत्मशुद्धि का विचार हो तो निर्जरा बहुत होती है। शानपूर्वक तप करने से कमों की जो निर्जरा होती है उसे 'सकाम निर्जरा' कहते है। जीव की प्राथमिक दशा मे अकाम निर्जरा उपयोगी होती है, पर सची प्रगति तो सकाम निर्जरा से ही होती है। सकाम निर्जरा अकाम निर्जरा से अत्यन्त प्रबल है।

प्रश्न — जीव प्रति समय कर्मों की निर्जरा करता रहता है तो अन तक वह समस्त कर्मों का क्षय क्यों न कर सका ?

उत्तर—एक कोठी में से रोज धान्य निकाला जाता रहे, पर ऊपर से उसमे धान्य पड़ता भी जाये, तो क्या वह कोठी कभी खाली होगी है आत्मा की भी स्थिति तद्भा ही समझनी चाहिए—क्यों कि वह प्रति समय निर्जरा करते रहने के साथ ही नये कर्म भी प्रति समय वॉधता रहता है । सकल कर्मों का नाश तो तब हो कि कर्म वॅधें कम और खर्प ज्यादा । ऐसी स्थिति तप से उत्पन्न होती है, इसीलिए तप को निर्जरा का उपाय माना है । आज तक जिन आत्माओं ने सकल कर्मों की निर्जरा की है, वह तप से ही की है । आज भी जो आत्मा महा विदेहादि क्षेत्रों में सकल कर्मों की निर्जरा कर रहे हैं, वे तप के द्वारा ही कर रहे हैं और भविष्य भी ऐसी निर्जरा तप के द्वारा ही होती रहेगी।

प्रश्न—इलाचीकुमार ने बाँस पर खेल करते हुए तेरहर्वे गुगस्थान को स्पर्श किया और केवलज्ञानी हुए, वहाँ तप किस तरह हुआ ?

उत्तर—बहुत से नट इस तरह वाँस पर खेल करते हैं, पर उन सबको केवलज्ञान नहीं होता, बिल्क इलाचीकुमार ने स्वय भी वहाँ उसी तरहें चार बार खेल किया था, पर केवलज्ञान नहीं हुआ था। इसलिए केवल-जान के उत्पन्न होने में कोई असाधारण कारण होना चाहिए। वह कारण किस प्रकार उत्पन्न हुआ यह भी देखें। इलाचीकुमार पाँचवीं बार खेल करने चढे, तब उनकी दृष्टि निकटस्थ ह्वेली में गयी। वंहाँ एक नव- योवना स्त्रां को हाथ में लड्डुओं का याल लेकर साधु मुनिरान से विनती करने देन्ती। वह 'लीजिये, लीजिये' कहती है, पर मुनिरान लेते नहीं है। इतना ही नहीं, उसकी ओर ऑख उठकार भी नहीं देखते! इससे इलाची- कुमार की विचारधारा बदल गयी, अध्यवसाय में परिवर्तन हुआ और वह धमं-त्यान की धारा द्वारा गुक्त ध्यान में प्रविष्ट हुए। फिर ग्रुक्त ध्यान की दूमरी मिनल पर आ गये और चार धातों कमों का क्षय करके केवल- ज्ञान पा गये। यहाँ नो धमं-ध्यान और ग्रुक्त-ध्यान की प्रवृत्ति हुई, वह एक प्रकार का तप ही है।

तप का अर्थ उपवास, आयंबिल, एकासन आदि ही नहीं है। तप का अर्थ बहुत विशाल है। उसमें बाह्य और आस्यातिरक ग्रुंडि की अनेक कियाओं का समावेश हो जाता है। इसीलिए तप के बाह्य और अस्यंतर हो भेर माने गये हैं। अनशन, ऊनोद्रिका, वृत्ति-सक्षेप, रस-स्याग, काय-करेश और मुलीनता ये बाह्य तप के छह भेद हैं; और प्रायदिचत, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान और ब्युत्मर्ग ये अस्यतर तप के द भेद हैं।

इन तरह भ्यान-तप का आश्रय लेकर, इलाचीकुमार ने केवलजान पान किया।

#### वारह प्रकार का तप

चर्चा आने पर आपको कर्म-निर्जरा के कारणभूत १२ प्रकार के तर्पी द्या भी परिचय करा दूँ।

(१) प्रमिश्न — इसमें भोजन का त्याग रहता है। आयंबिन तथा एकाशन में एक ने अधिक बार खाने का त्याग रहता है। उपवास, आयंबिन, एगायन आदि करने ने उन्द्रियों द्यांत रहती है, इसिल्ए आर्य परित्र द्युक्ति में मदद मिल्ती है। श्री मदाबीर प्रमु ने साधना-कल् में उपवास का बदा अवल्यन लिया था। ४५१५ दिन के साधन काल में दर्गीन ४१६६ उपवास लिये थे, यानी केंबल ३४९ दिन पारणा की थीं! पारणा के दिनों मे भी वे सूखा भात, उड़द के बाकले, सत्तू आदि लेते थे, यानी रसत्याग का तप भी होता था। उसमें वृत्ति संक्षेप भी करते, यानी अभिग्रह रखते। चन्दनबाला के हाथ से पारणा हुआ, वह अभिग्रह कितना उग्र था। आयंबिन्न की तपश्चर्या भी जिनशासन में खूब होती आयी है और आज भी वर्षमान तप की सौ ओलियाँ पूरी करनेवाले भन्यातमा विद्यमान हैं।

(२) उन्नोद्रिका—जीमते समय पेट को कुछ खाली रखना उनोद्रिका है। पुरुष का आहार वत्तीस ग्रास और स्त्री का आद्दार अद्वाईस ग्रास कहा है। और, ग्रास का परिमाण मुर्गी के अडे के बराबर, कि मुँह को ज्यादा खोले विना सरलता से खाया जा सके। कहा है—आहार कम करने से शारीर और मन स्फूर्तिपूर्ण रहता है, इसलिए खाध्याय तथा ध्यान की प्रवृत्ति अच्छी तरह हो सकती है और ब्रह्मचर्यपालन में भी सहायता मिलती है। ठूंसकर खाना अखास्थ्यकर है और धर्माराधन की इष्टि से भी अहितकर है। किसी अनुभवी ने कहा है—"ऑखों त्रिफला, दाँतों नोन, पेट न भरिये चारों कोन।"

'आज आयिवल है, एकासन है, इसलिए दवाकर खार्ये' यह विचार जनोदरिका तप को भग करनेवाला है। हर तप जनोदरिकापूर्वक ही शोभा देता है। पारणा के समय इसका विवेक रखना आवश्यक है।

(३) चृत्तिसं त्रेष — जिसके द्वारा जीवित रहा जा सके उसे वृत्ति कहा जाता है। भोजन और पानी वृत्ति है। उसका द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से सक्षेप करना वृत्तिसंक्षेप कहा जाता है। उसे हम सामान्य रूप में अभिग्रह भी कहते हैं। अमुक प्रकार की भिक्षा मिलेगी तो ही लेना द्रव्य-सक्षेप है। एक, दो या अमुक घरों से ही भिक्षा मिलेगी तो लेना क्षेत्र, सक्षेप है। दिन के प्रथम प्रहर में या दुपहर के बाद ही भिक्षा लेने जाना काल सक्षेप है। साधु दोपहर के समय गोचरी करते हैं, इस दृष्टि से

है। ध्यान के चार प्रकारों में से आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान अग्रुम होने के कारण त्याज्य हैं, इसलिए यहाँ ध्यान शब्द से धर्मध्यान और शुक्लध्यान ही समझना चाहिए। इन दोनों ध्यानों का परिचय गुणस्थानों के प्रसग में दिया जा चुका है।

(१२) उत्सर्ग या व्युत्सर्ग : उत्सर्ग यानी त्याग, व्युत्सर्ग माने विशेष त्याग । दोनों शब्द यहाँ त्याग के अर्थ में ही समझने चाहिए । च्युत्सर्ग दो प्रकार का है : द्रव्य व्युत्सर्ग और भावव्युत्सर्ग । द्रव्यव्युत्सर्ग के चार प्रकार हैं—(१) गणव्युत्सर्ग यानी लोकसमूह का त्याग करके एकाकी विचरना । (२) शरीरव्युत्सर्ग यानी शरीर की ममता छोड़ देना । (३) उपाधिव्युत्सर्ग यानी वस्त्र, पात्र आदि उपाधियों की ममता छोड़ देना । (४) मक्तपान व्युत्सर्ग यानी आहार-पानी का त्याग करना । इसे संयारा कहते हैं । भावव्युत्सर्ग के तीन प्रकार हैं : (१) कायव्युत्सर्ग यानी कायों का सम्पूर्ण त्याग करना । (२) संसारव्युत्सर्ग यानी संसार का त्याग करना और (३) कर्मव्युत्सर्ग यानी आठो प्रकार के कर्मों का त्याग करना । इस तप में शरीर-व्युत्सर्ग यानी कायोत्सर्ग की गणना विशेष रूप से होती है । उसमें काया को एक आसन से, वचन को मौन से और मन को ध्यान से काबू में रखना होता है ।

### कुछ स्चनाएँ

तप निर्जरा का मुख्य साधन है, इसिलए उसकी आराधना कर्म-निर्जरा के ही लिए करना चाहिए। तप से कितनी ही सिद्धियाँ मिलती हैं और लाभ भी होता है, पर इन हेतुओं से तप नहीं करना चाहिए।

तप शक्ति के अनुसार करना चाहिए। और धीरे-धीरे आगे बढ़ना चाहिए। जिस तप से आत्मा के परिणाम गिरें और तप की भावना दी नष्ट होती हो ऐसा शक्ति-वाह्य तप नहीं करना चाहिए। गुरु के आज्ञानुसार ही तप करना चाहिए। गुरु की आज्ञा के विरुद्ध तप करने से विराधकता आती है।

आतमा को ज्ञान-दर्शन-चारित्र की आराधना के लिए जैसा पुरुषार्थ करना है, वैसा ही इन वारह प्रकार के तपो के लिए भी करना है, कारण कि, उससे कमों की निर्जरा होती है और आत्मग्रुद्धि प्राप्त होती जाती है। आखिर एक दिन सब कमों का नाश हो जाता है और आत्मा ग्रुद्ध, बुद्ध, निरंजन वन जाता है।

कर्म की न्याख्यानमाला यहाँ पूरी होती है। अन्न धर्म के विषय मे अनसर पर कहा जायेगा। यहाँ प्रथम प्रहर और दोपहर के बाद के प्रहर को काल-संक्षेप गिना गया है। और, अमुक स्थिति का व्यक्ति भिन्ना दे तो ही लेना यह भावसक्षेप है। इस गिरे हुए जमाने में भी जैन महात्मा अभिग्रह घारण करते हैं। उनमें कुछ अभिग्रह तो बहुत उग्र होते हैं। हाथी लड्डू दे तो ही आहार लेना यह कोई सामान्य अभिग्रह नहीं है। माता, पुत्री और पुत्रवधू तीनों साथ मिलकर आहार दें तो ही लेना यह भी कठोर अभिग्रह है।

- (४) रस-त्याग—मञ्ज, मिंदरा, मास और मक्खन ये चार चीनें मुमुक्षुओं के लिए सर्वथा अमध्य हैं। दूध, दही, घी, तेल, गुड़ और पकान छोड़ना रसत्याग कहलाता है। इनमें से कुछ कम को छोड़ना भी रस-त्याग है। आयंविल रस त्याग की मुख्य तपश्चर्या है।
- ( ४) कायक्लेश—संयम के लिए काया पर पड़नेवाला कप्ट सहन कर लेना कायक्लेश तप है। डाकिया चलता है, लकडहारा घूमता है, किसान कप्ट सहता है, पर ये उनके कायक्लेश तप नहीं हैं, कारण कि, उनमें कमों की निर्करा करने की भावना नहीं है।
- (६) संलीनता—इन्द्रियों को काव् में रखना, कपायों का कारण उपिस्ति होने पर भी कपाय न करना तथा मन-वचन-काया की यथा-सम्भव कम प्रवृत्ति करना सङीनता है। स्त्री, पुरुप और नपुसक के पास से रहित एकान्त विशुद्ध स्थान में रहना भी संडीनता है।
  - (७) प्रायश्चित—जहाँ तक छद्मस्थता है, अपूर्णता है, तहाँ तक मूलें होना सम्भव है। 'पर, भूल का भान होने पर प्रायश्चित करना चाहिए और उसको गुरु के सामने स्वीकार करके उनके दिये हुए प्रायश्चित को स्वीकारना चाहिए। इस तरह पाप का प्रायश्चित करने से आत्मा की शुद्धि होती है। यह प्रायश्चित नामक आम्यातरिक तप है। यक्षाविष्ट अर्जुनमाली ने अनेक स्त्री-पुरुपों की हत्या को थी, पर अपनी भूलों का भान होने पर सच्चे हृद्य से पश्चात्ताप किया तो सार्जुत्व पाकर मुक्ति का वरण किया। इद प्रहारी आदि के दृष्टात भी ऐसे ही हैं।

- ( द ) विनय अर्थात् शिष्टाचार, अन्तरग भक्ति । विनयी की विद्या, आत्मज्ञान, प्राप्त होता है और उससे वह भवसागर तरता है । विनय पाँच प्रकार का है—(१) ज्ञान-विनय, (२) दर्शन-विनय, (३) चारित्र-विनय, (४) तप-विनय और (५) उपचार-विनय। इस पाँच प्रकार के विनय को अभ्यतर तप कहते हैं।
- ( ६ ) चैयावृत्य धर्म-साधन के लिए अन्न-पान आदि विधि-पूर्वक प्राप्त करा देना एव सयम की आराधना करनेवाले ग्लान (रोगी या अशक्त ) आदि की सेवामक्ति करना, वैयावृत्त्य कहलाता है। वैयावृत्त्य दस प्रकार का है: (१) आचार्य का, (२) उपाध्याय का, (३) स्थिवर का, (४) तपस्त्री का, (५) ग्लान का, (६) शैक्ष्य (नवदीक्षित) का, (७) कुल का, (८) गण का, (९) सघ का और (१०) सा-धर्मिक या समान धर्म पालनेवाले का। वैयावृत्त्य के सम्बन्ध में निद्पेण का उदाहरण प्रसिद्ध है।
  - (१०) स्वाध्याय—आत्मा के कल्याणार्थ शास्त्रो का अध्ययन करना स्वाध्याय तप है। स्वाध्याय में मग्न रहनेवाला अपने आत्मा को श्रम अध्यवसायों वाला बना सकता है, इसिलए उसका समावेश आभ्यातरिक तप में होता है। स्वाध्याय पाँच प्रकार का है:—(१) वांचन—यानी शास्त्र के मूल पाठ तथा अर्थ प्रहण करना।(२) पृच्छना—यानी समझायी हुई वातों को पूछना।(३) परावर्तना—यानी प्रहण किये हुए पाठों और अर्थों का परावर्तन करना और (४) धर्म-कथा—यानी धर्म का बोध करानेवाली व्याख्यान-वाणी की प्रवृत्ति करना। साधु व्याख्यान देते हैं वह उनके लिये स्वाध्याय-रूप है। जप को स्वाध्याय कहा जाता है। वह मन का निग्रह करता है, इसलिए आभ्यंतरिक तप में शामिल है।
    - (११) ध्यान किसी भी विषय पर मन को एकाग्र करना ध्यान

है। ध्यान के चार प्रकारों में से आर्त्त व्यान और रौद्रध्यान अग्रुभ होने के कारण त्याच्य है, इसलिए यहाँ ध्यान शब्द से धर्मध्यान और गुक्लध्यान ही समझना चाहिए। इन दोनों ध्यानों का परिचय गुणस्थानों के प्रसंग में दिया जा चुका है।

(१२) उत्सर्भ या च्युत्सर्भ : उत्सर्ग यानी त्याग; व्युत्सर्ग माने विशेष त्याग। दोनों शब्द यहाँ त्याग के अर्थ में ही समझने चाहिए। च्युत्सर्ग दो प्रकार का है : द्रव्य व्युत्सर्ग और भावव्युत्सर्ग । द्रव्यव्युत्सर्ग के चार प्रकार हैं — (१) गणव्युत्सर्ग यानी लोकसमूह का त्याग करके एकाकी विचरना। (२) श्रीरव्युत्सर्ग यानी शरीर की ममता छोड़ देना। (२) उपाधिव्युत्सर्ग यानी वस्त्र, पात्र आदि उपाधियों की ममता छोड़ देना। (४) भक्तपान व्युत्सर्ग यानी आहार-पानी का त्याग करना। इमें सथारा कहते हैं। भावव्युत्सर्ग के तीन प्रकार हैं: (१) कपायव्युत्सर्ग यानी कपायों का सम्पूर्ण त्याग करना। (२) संसारव्युत्सर्ग यानी संसार का त्याग करना और (३) कर्मव्युत्सर्ग यानी आठों प्रकार के कर्मों का त्याग करना। इस तप में शरीर-व्युत्सर्ग यानी कायोत्सर्ग की गणना विशेष रूप से होती है। उसमें काया को एक आसन से, वचन को मीन से और मन को ध्यान से कावू में रखना होता है।

## इब स्चनाएँ

तप निर्नरा का मुख्य साधन है, इसिलए उसकी आराधना कर्म-निर्नरा के ही लिए करना चाहिए। तप से कितनी ही सिल्डियाँ मिलती हैं और लाभ भी होता है, पर इन हेतुओं से तप नहीं करना चाहिए।

तप शक्ति के अनुसार करना चाहिए। और धीरे-धीरे आगे बढ़ना चाहिए। जिस तप में आत्मा के परिणाम गिरें और तप की भावना दी नष्ट होती हो ऐसा शक्ति-वाह्य तप नहीं करना चाहिए। गुरु

#### कर्म की निर्जरा

के आज्ञानुसार ही तप करना चाहिए। गुरु की आजा के विरुद्ध तप करने से विराधकता आती है।

आतमा को ज्ञान-दर्शन-चारित्र की आराधना के लिए जैसा पुरुपार्थ करना है, वैसा ही इन वारह प्रकार के तपो के लिए भी करना है, कारण कि, उससे कमों की निर्जरा होती है और आत्मग्रुद्धि प्राप्त होती जाती है। आखिर एक दिन सब कमों का नाश हो जाता है और आत्मा ग्रुद्ध, बुद्ध, निरजन वन जाता है।

कर्म की न्याख्यानमाला यहाँ पूरी होती है। अब धर्म के विषय में अवसर पर कहा जायेगा।

# आत्मतत्व-विचार

तीसरा खण्ड

धर्म

## चौंतीसवाँ व्याख्यान

## धर्म की आवश्यकता

#### महानुभावो ।

तत्त्वज पहले आत्मा का, फिर कर्म का विचार करते हैं। और, अब धर्म का विचार किया जाता है। पट्स्थान की प्ररूपणा देखने से यह बात स्पष्ट हो जायगी। वह इस प्रकार है:—

- (१) आत्मा है।
- (२) वह नित्य है।
- (३) वह कर्म का कर्ता है।
- (४) वह कर्मफल का भोक्ता है।
- (५) वह कमों को तोड़ने की शक्ति से युक्त है।
- (६) कर्मों को तोड़ने का उपाय सुधर्म है।

जैसे वर के वगैर बरात नहीं होती; वैसे ही आत्मा की मान्यता के अभाव में कर्म अथवा धर्म की विचारणा नहीं हो सकती। अगर आत्मा न हो तो कर्म कीन वाँधे और उनका फल कौन भोगे हैं लकड़ी, लोहा या पत्थर में कर्म बाँधने की या उनके फल भोगने की शक्ति नहीं होती। आत्मा को कर्म का बन्धन है और उसका फल भोगना पड़ता है, इसीलिए उसके तोड़ने का विचार करना पड़ता है। यदि आत्मा को कर्म का बन्धन न हो, और उन्हें भोगना न पड़ता होता, तो उनके तोड़ने की बात पर विचार करने की आवश्यकता ही न रहती। हम रस्सी से बंधे होते हैं, तभी छूटने पर विचार करना पड़ता है। जो बंधा ही न होगा, वह छूटेगा

क्या ? तो अब प्रश्न है कि, कर्म-बन्धन से छूटने का क्या उपाय है ? कर्म-बन्धन के तोड़ने का विचार करते हुए धर्म-सुधर्म पर आना पड़ता है । अगर सुधर्म का आराधन योग्य रीति से हो तो ही कर्म का बन्धन टूटे और आत्मा उसके प्रभाव से मुक्त होकर अगना शुद्ध स्वरूप प्रकाशित कर सके। इसीलिए हमने पहले आत्मा का और फिर कर्म का विषय चलाया और अब धर्म का विषय चलाते हैं।

आतमा और कर्म का विवेचन करते समय भी धर्म के सम्बन्ध में कुछ छुटपुट कहा गया था। अब उसकी पद्धति के श्रनुसार कमबढ़ विचारणा की जातों है। अपेद्धा विशेष से तो यह सारी ही व्याख्यानमाला धर्म सम्बन्धी ही है, क्योंकि हम धर्म के अतिरिक्त और किसी विषय पर व्याख्यान देते ही नहीं। हमारे शास्त्रकारों का कथन है कि मुनि को चाहिए कि भुक्त-कथा, स्त्री-कथा, देश-कथा, राज-कथा आदि विकथाओं का त्याग करे और परम धर्म-कथा ही कहे, जिससे कि स्वयं को स्वाध्याय का लाभ हो और श्रोताओं को धर्म का लाभ हो।

श्री उत्तराध्ययन सूत्र पवित्र जिनागम है और वह मुमुक्षुओं को धर्म प्राप्त करा देने के लिए ही पढ़ा जाता है। उसके छत्तीसर्वे अध्ययन के अल्प ससारी आत्मा के वर्णन से इस व्याख्यानमाला का उद्भव हुआ है—यह तो आप जानते ही हैं।

महानुभावो ! आजकल सारे जगत पर भौतिकवाद का भूत सवार है। वह सफल होगा या नहीं यह अलग बात है, पर आज तो परिस्थिति खराब है।

पहले तो बालक पर गर्भावस्था से ही धर्म के संस्कार डाले जाते थे। जन्मने के बाद वह धार्मिक बातावरण में ही परविरश पाता था। बड़े होने पर भी जो शिक्षण दिया जाता था, उसमें भी धर्म की प्रधानता रहती थी। समाज और राज्य दोनों पर धर्म का वर्चस्व था। इसलिए पहले

शायद ही कभी यह प्रश्न उठता रहा होगा कि 'धर्म की आवश्यकता ही क्या है ?' परन्तु, आज तो अच्छे-अच्छे घरों के लड़के ऐसा प्रश्न पूछते हैं !

कल की ही बात है कि, एक मुशिक्षित युवक ने हमसे पूछा—'धर्म न करें तो न चले?'' हमने उत्तर दिया—''भाग्यशाली! अगर विकट जगल में प्रवास करनेवाले को मार्गदर्शक बिना चल सके, व्यापार करनेवाले को द्रव्य बिना-चल सके, या औदारिक शरीर को आहार के बिना चल सकेंट तो निश्चय ही आदमी को धर्म किये बिना चल सकता है।''

हमारा यह उत्तर सुनकर वह युवक बोला— ''अगर मार्गटर्शक न हो तो जगल मे रास्ता भूल जार्ये और शेर-भेड़िये के शिकार हो जार्ये या चोर-छटेरों द्वारा छट लिये जाये, पास में द्रव्य न हो तो बाजार में साख न जमें और व्यापार न हो सके; शरीर को आहार न दें तो कमजोर होकर नष्ट हो जाये, परन्तु धर्म न करें तो जीवन में कोई काम रुका नहीं रह सकता। बहुत-से लोग जीवन में कोई धर्म किये बिना भी सुखी होने हैं और समाज में भी मान-पान पाते हैं।'

जो विचार आज वातावरण में फैल रहे है, उनकी ही प्रतिष्विन इन दलीलों में हैं। 'हॉडी में जो हो सो ही चमचे मं आता है।' हमने कहा—'भाग्यशाली! इतना ही क्यों? तुम आगे बढकर यह भी कह सकते हो कि, जगत् में पशुओं की सख्या बहुत ज्यादा है। वे धर्म के बिना चला लेते है, तो आदमी क्यों नहीं चला सकता? या उसमें भी आगे बढकर यह कह सकते हो कि, पृथ्वी में कीडे मकोड़ों की तादाद असख्य है, वे धर्म नहीं करते, तो हम क्यों करें ?''

युवक ने कहा—''कीड़े-मकोड़ो या पशुओं के साथ मनुष्य की वरावरी करना उचित नहीं है।"

हमने कहा — ''क्यों उचित नहीं है ? वे भी प्राणी है और तुम भी प्राणी हो । जो प्राण को धारण करे सो प्राणी । एक प्राणी की दूमरे प्राणी के साथ वरावरी हो, इसमें अनुचित क्या है ? '

युवक ने कहा—"जैसे वृक्ष-वृद्ध मे अन्तर है; फूल-फूल में अन्तर है, कुंचे ही प्राणी-प्राणी में अन्तर होता है। मनुष्य सब प्राणियों में श्रेष्ठ है, इस्टिल्ए उसकी बराबरी क्षुद्र कोटि के प्राणियों के साथ नहीं की ज्या सकती।"

इमने कहा—''तुम सब प्राणियों में मनुष्य को श्रेष्ठ किस बात में मरनते हों ?'

युवक ने कहा—"मनुष्य में मन है, बुद्धि है, इसिलए उमे सब प्राणियों में श्रेष्ठ मानते हैं। मनुष्य अपनी बुद्धि से अपना स्वार्थ समझ सकता है और उसके लिए आवश्यक प्रवृत्ति कर सकता है।"

हमने कहा—''इसका अर्थ तो यह हुआ कि, अन्य प्राणी निस्वार्थी हैं जोर मनुष्य स्वार्थी है। लेकिन, स्वार्थी होना, केवल अपने पेट की चिंता ऋता, कोई श्रेष्ठता का लक्षण नहीं है। जो लोग स्वार्थी होकर द्सरों का ट्याइत करते हैं, उन्हें हम श्रेष्ठ नहीं कहते, बल्कि अधम या नीच ऋहते हैं!''

यहाँ वह युवक सहमा । अब उसे कोई नयी दलील न सझी। हमने च्हा—''महानुभाव। तुमने शिक्षा तो अच्छी प्राप्त की, लेकिन हमारे महापुरुषों ने जो कहा है, उसे पढ़ा सोच नहीं है। तुम्हें जेक्सिपयर, शेली, या मिल्टन के काव्य रुचिकर लगते हैं, पर अपने सन्त पुरुषों के सुभापित रुचिकर नहीं लगते। अपने एक सुभापित में कहा है:—

वुद्धेः फलं तत्त्वविचारणं च, देहस्य सारं व्रतधारणं च। श्रर्थस्य सारं किल पात्रदानम्, वाचः फलं प्रीतिकरं नराणाम्॥

<sup>—</sup>बुद्धि का फल तत्त्व की विचारणा है, देह का फल व्रतधारण है, धन का फल मुपात्र-दान है, और वाणी का फल दूसरों को प्रीतिकर होना है।

तात्पर्य यह है कि, मनुष्य को बुद्धि मिली है, तो उसे उसके द्वारा तत्त्व की विचारणा करनी चाहिए । इससे वह सत्य-असत्य और हित-अहित को समझ सकता है और कल्याणमार्ग पर चलने में समर्थ हो सकता है। जो मनुष्य बुद्धि पाकर भी तत्त्व की विचारणा नहीं करते, उनमें और पशुओं में वास्तव में कोई अन्तर नहीं है।

एक सुभाषित और सुनिये:--

येषां न विद्या न तपो न दानं, न चापि शीलं न गुणो न घर्मः। ते मृत्युलोके भुवि भारभूता, मनुष्यरूपेण मृगाश्चरन्ति॥

—जिन्होंने बुद्धि मिलने पर भी विद्याध्ययन नहीं किया, शील की आराधना नहीं की, कोई अच्छा गुण प्राप्त नहीं किया या धर्म का आचरण नहीं किया, वे इस जगत् में पृथ्वी पर भार-स्वरूप हैं और मनुष्य के रूप में पशुओं की तरह ही अपना जीवन व्यतीत कर रहे हैं।

युवक ने कहा-- ''यह बात तो मैं भी मानता हूँ।''

हमने कहा—"अगर यह बात मानते हो तो 'मै कहाँ से श्राया श्रीर मेरा कर्त्त व्य क्या है ?' इस पर बराबर विचार करो । मनुष्य यूँ ही इस जगत् में टपक पड़ा । कुछ कहते हैं कि, माता-पिता ने विषय-भोग किया, इसलिए हमारा जन्म हो गया । लेकिन, केवल ग्रुक्त और रज के संयोग से जीवन उत्पन्न नहीं हो जाता । यह तो पौद्गलिक क्रिया है । इसलिए माता-पिता का विषयभोग तो निमित्तमात्र है, उपादान कारण आत्मा के पूर्वजन्म में बाँधे हुए कर्म हैं ।

आत्मा कर्मवशात् अनादिकाल से ससार में परिश्रमण कर रहा है, चह अपने कर्मानुसार विभिन्न गतियों और योनियों में उत्पन्न होता है। यह करते हुए उसके पास पुण्य की जब पूँजी इकडी हो जाती है, तब मनुष्य पीड़ित है और तुम यहाँ पारणा करने बैठ गये। तुम्हे अपनी प्रतिज्ञा का मी ध्यान है ?"

ये शब्द सुनते ही निद्येण मुनि ने परणा स्थगित कर दी और ग्रुद्ध पानी लाकर वे नगर के वाहर मुनि वाली जगह पर आये। उन्हें देखते ही वह बूढ़ा साधु तड़क कर बोला—"अरे अधम! में यहाँ ऐसी अवस्था में पड़ा हूँ और त् झटपट पारणा करने बैठ गया। तेरी वैयावृत्त की प्रतिज्ञा को धिक्कार है!"

आप सेवामडलें की स्थापना करते हैं और सेवा करने की प्रतिशा लेते हैं; पर अगर कोई टो शब्द कह दे तो क्तिने गर्म हो जाते हैं— 'तुम्हारे वाप के नौकर नहीं है। एक तो मुफ्त काम करते हैं और ऊपर से ऐसे शब्द सुनाते हो। अब हम इस मडल में नहीं रहना है। हम अभी स्तीका देते हैं।' ऐसा कहकर आप त्यागपत्र दे देते हैं; पर नंदिपेण मुनि आक्रोशपूर्ण शब्द सुनकर अपने सेवावत को त्याग देनेवाले नहीं थे। उन्होंने क्षमा, नम्रना, सरलता, निलोंभ, शौच, सन्तोप, दया आदि गुण जीवन में अच्छी तरह उतारे थे; इसिटए शांति से बोले —"हे मुनिवर! आप मेरे अपराध को क्षमा करें। अब में आपको थोड़ी ही देर में तैयार कर 'दूँगा। मैं अपने साथ शुद्ध पानी लेता आया हूँ।"

फिर उस मुनि को पानी पिलाया और उसके कपड़े, दारीर आदि साफ करके बैठने के लिए पूछा । वह मुनि फिर भड़क कर बोला— "अरे मूर्ख । तू देखता नहीं कि, मैं कितना अशक्त हूँ ? इस हालत में बैठ कैसे सकता हूँ ?"

निर्पेण मुनि ने ये शब्द भी शाति से सुन लिये और बोले—''मैं आपको अभी बिठाये देता हूँ।'' उमे धीमे से बिठाया और विनयपूर्वक कहा—''हे मुनिवर। अगर आपकी इच्छा हो तो मैं आपको नगर में ले चलें। वहाँ आपको अधिक साता रहेगी।''

मुनि ने कहा—"जो ठीक लगे सो कर, इसनें मुझसे पूछका

निर्देश मुनि ने उसे अपने कन्धे पर त्रिटाया और धीमे-धीमे चल्ते। तरन्तर तपस्या करने से नंदिगेण मुनि का अरीर दुर्वल हो गया याः इसिलए वे धीरे-धीरे चलते थे और देख-देखकर कदम रखते थे। लेकिन, उस मुनि को तो परीक्षा ही करनी थी; इसिलए उसने अपना वजन धीरे-धीरे चलाना शुरू कर दिया। देव जैसे चाहे जैसा आकार धारण दूर सकते हैं। वैसे ही धारण किये हुए वजन को भी घटा-बढ़ा सकते हैं। मनुष्य हठयोग से ऐसी सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं। अप्ट महासिद्धि से बेरे गिरिमालिंब्ध है, वह इसी प्रकार की है।

वजन बढ़ ने से निद्पेण मुनि काँपने और लड़खड़ाने लगे। उस समार उस मुनि ने कहा—"अरे अधम! तू यह क्या कर रहा है? तूने तो मेरे सारे शरीर को हन्मना दिया। सेवा करने का तेरा ढग अच्छा है!"

वचन बड़े कर्कश थे, पर निद्येण मुनि क्षुभित नहीं हुए । उन्होंनी पूर्ववत् शांति से कहा—''मेरे इस प्रकार चलने से आपको दुःख हुआ हो तो क्षमा करना। अब मैं ठीक तरह चलूँगा।''

रास्ते में उस मुनि ने कंधे पर टट्टी कर दी। उसकी दुर्गेध अस्त्र थी। पर, निद्येण मुनि अविचलित भाव से चलते रहे और मुनि क्ले किसी तरह की तकलीफ न हो इसका ध्यान ग्खते रहे। रास्ते में चल्दे-चलते निद्येण मुनि सोचने जाते थे कि, इन मुनि -का रोग मिटाने के लिए क्या उपाय किया जाये ?

वे अपनी वसित पर आये। देव ने अवधिज्ञान से देखा और द्यान लिया कि, यह मुनि अपनी प्रतिज्ञा में अटल है। इसिलए, अपनी मान्या समेट ली और विष्ठा और दोनों साधु अदृश्य हो गये, तुरन्त ही वह देख अपना स्वरूप प्रकट करके, मुनि को तीन प्रदक्षिणा देकर, नमस्कारपूर्वक जन्म पाता है। गास्रकारों ने मनुष्य-जन्म को दश-दृष्टान्त दुर्लभ कहा है, अर्थात् आत्मा बड़े कष्ट से और दीर्घकाल के बाद मनुष्य-जन्म पाती है। तुमने पहले कहा कि, 'बहुत से लोग जीवन में कोई भी धर्म किये बिना सुखी रहते है और समाज में मान-पान पाते है'; यह इस पुण्य की पूँजी का प्रभाव है। अब इस पर बिचार करों कि, पुण्य की पूँजी खाकर खत्म कर देनी चाहिए या बढ़ानी चाहिए। मनुष्य का कर्तव्य यही है कि, वह रोज धर्म करता रहे और अपनी पुण्य की पूँजी में बृद्धि करें।

'विद् मनुष्य अपनी सचित कमाई बैठा-बैठा खा जाये और उसमें अभिवर्द्धन की कोई युक्ति न करे तो किर उसकी दशा अंत में क्या होती है, यह आप जानते ही हैं। पैसे-पैसे की महनाजी आ जाती है और दूसरे पर आश्रय लेना पडता है। उसके विरुद्ध जो व्यक्ति पूँजी खाना तो है, पर उसमें नित्य कुछ डाल्ता जाता है, उसकी दशा वह नहीं होती। वह सदा सुखी रहता है। उसकी प्रतिष्ठा प्रकट रहती है। सुज्ञ व्यक्ति ऐसी ही दशा पसंद करते हैं। मनुष्य का कर्त्तव्य यही है कि, वह नित्य पुण्य करके अपने धर्म में बृद्धि करता रहे।

"तुमने कहा—'धर्म विना जीवन में कोई काम अटका नहीं रहता', पर मोटर तभी तक चलती है, जब तक उसमें पेट्रोल है, बाद में रक कर खड़ी हो जाती है। उसी तरह जहाँ तक मनुष्य का पुष्य है, तभी तक सब अमन-चमन और सुखसाहित्री है। पुष्य के समाप्त हो जाने पर उस सबका एकाएक अन्त आ जाता है। कहा है—

#### पुर्य-विवेक-प्रभाव से निश्चय लदमीनिवास जव तक तेल प्रदीए में तव तक ज्योतिप्रकास

जीवन तो मनका देर या सन्नेर से पूरा हो जाता है। पर, जीवन वही

सार्थक हे, जो अधिक-से-अधिक धर्माराधन में गुजारा जाता है। और, ऐसे वर्मात्माओं का ही नाम अमर रहता है।

जो धर्म का यथाविधि आराधन करते हैं, उन्हें देवता भी नमस्कार करते हैं। निटिपेग मुनि की कथा सुनिए, आपको इनकी प्रतीति हो जायेगी।

## नदिपेण मुनि की कथा

निर्देण मुनि उत्कर त्यागी और तपस्वी थे। कालक्रम से वे गीतार्थ चने और उन्होंने साधुओं का वैयादृत्य करने का अभिम्रह किया। इस अभिम्रह के अनुसार वे वाल, शैक्ष्य, ग्लान आदि मुनिर्यो का अनन्य और अद्मुत् वैयादृत्य करते थे। उनके इस अभिम्रह की बात सर्वत्र कैल गयी थी और उसकी मुवास स्वर्गलोग में भी पहुँची थी।

एक दिन इन्द्र ने देवसभा में निद्येण मुनि के अद्भुत् वैयावृत्य की प्रशसा की। वह एक देव से बात सहन न हुई। देवों में भी मत्सर, असूया आदि दोप होते हैं। उस देव ने निद्येण मुनि की परीक्षा छेने का निर्णय किया।

देव क्षणभर में चाहें जो रूप धारण कर सकते हैं और पल भर में चाहें जहाँ पहुँच सकते हैं। वह देव न दिपेण मुनि के गाँव के पास आया और वहाँ उसने दो साधुओं का रूप धारण किया। उन दो साधुओं में एक बूढा रोगी बना और दूसरा जवान साधु बना। इस जोड़ों ने नदिपेण की कैसी कठिन परीक्षा ली यह देखिए।

निद्मिण मुनि का वह दिन पारणा करने का दिन था, इसिल्प्ट योग्य आहारपानी लाकर वे पारणा करने की तैयारी कर रहे थे। तब वह जवान साधु वहाँ आ पहुँ चा और निद्मिण मुनि से वोला—"हे भद्र! इस नगर के बाहर अतिसार रोग का एक बूढा मुनि क्षुवा और तृपा से पीड़ित है और तुम यहाँ पारणा करने बैट गये ! तुम्हें अपनी प्रतिशा का भी ध्यान है <sup>११</sup>१

ये शब्द सुनते ही निंदपेण सुनि ने परणा स्थगित कर दी और इन्हें पानी लाकर वे नगर के बाहर मुनि वाली जगह पर आये। उन्हें देखते ही वह बूढ़ा साधु तदक कर बोला—''अर अबम! में यहाँ ऐसी अवस्था में पड़ा हूँ और तृ अटपट पारणा करने बैठ गया। तेगी वैयावृत्त की प्रतिज्ञा को धिक्कार है!'

आप सेवामडर्लों की स्थापना करते हैं और मेवा करने की प्रतिज्ञा लेते हैं, पर अगर कोई टो शब्द कह है तो कितने गर्म हो जाते हैं— 'तुम्हारे वाप के नीकर नहीं है। एक तो मुक्त काम करते हैं और जवर से ऐसे शब्द मुनाते हो। अन हम उस मंडल में नतीं रहना है। हम अभी स्तीका देते हैं।' ऐसा कहकर आप त्यागपत्र दें देते हैं, पर नदिपेण मुनि आकोशपूर्ण शब्द मुनकर अपने सेवामत को त्याग दनेवाले नहीं थे। उन्होंने क्षमा, नम्रता, सरलता, निलोंभ, शीच, सन्तोप, दया आदि गुण जीवन में अच्छी तरह उतारे थे; इसलिए शांति में बोले—''हे मुनिवर! आप मेरे अपराध को क्षमा करें। अन में आपको थोड़ी ही देर में तैयार कर दूँगा। में अपने साथ शुद्ध पानी लेता आया हूँ।''

किर उस मुनि को पानी पिलाया और उसके कपड़े, रारीर आदि साफ करके बैठने के लिए पृष्ठा । वह मुनि फिर मड़क कर बोला— "अरे मूर्ख ! तृ देखता नहीं कि, मैं कितना अशक्त हूँ १ इस हालत में बैठ कैसे सकता हूँ ?"

निर्णेण मुनि ने ये जब्द भी ज्ञाति में सुन लिये और बोले—''में आपको अभी विठाये देता हूँ !'' उसे धीमें से विठाया और विनयपूर्वफ कहा—''हे मुनिवर ! अगर आपकी इच्छा हो तो में आपको नगर में ले चलुँ । वहाँ आपको अधिक साता रहेगी।'' मुनि ने कहा—''जो ठीक लगे सो कर, इसमें मुझसे पूछता क्या है ?''

निद्गेण मुनि ने उसे अपने कन्धे पर विठाया और धीमे-धीमे चल्ने लगे। निरन्तर तपस्या करने से निद्गेण मुनि का जरीर दुर्वल हो गया या; इसिल्ए वे धीरे-धीरे चलते थे और देख-देखकर कदम रखते थे। लेकिन, उस मुनि को तो परीक्षा ही करनी थी; इसिल्ए उसने अपना वजन धीरे-धीरे बढाना ग्रुह्म कर दिया। देव जैसे चाहे जैसा आकार धारण रूप सकते हैं। वैसे ही धारण किये हुए वजन को भी घटा-बढ़ा सकते हैं। मनुष्य हठयोग से ऐसी सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं। अप्ट महासिद्धि में चेडे गरिमालिंग्य है, वह इसी प्रकार की है।

वजन बढ़ ने से निटिपेण मुनि कॉपने और लड़खड़ाने लगे। उस समा उस मुनि ने कहा—"अरे अधम! तू यह क्या कर रहा है? तूने तो मेरे सारे शरीर को हचमचा दिया। सेवा करने का तेरा ढग अच्छा है !"

वचन बड़े कर्कश थे, पर निद्येण मुनि क्षुभित नहीं हुए । उन्होंने पूर्ववत् शांति से कहा—''मेरे इस प्रकार चलने से आपको दुःख हुआः हो तो क्षमा करना । अब मैं ठीक तरह चलुँगा।''

रास्ते में उस मुनि ने कंघे पर टट्टी कर दी। उसकी दुर्गेध अस्त्रा थी। पर, निद्येण मुनि अविचलित भाव से चलते रहे और मुनि को किसी तरह की तकलीफ न हो इसका ध्यान ग्लते रहे। रास्ते में चल्दे-चलते निद्येण मुनि सोचने जाते थे कि, इन मुनि -का रोग मिटाने के लिए क्या उपाय किया जाये ?

वे अपनी वसित पर आये। देव ने अवधिज्ञान से देखा और द्यन्त लिया कि, यह मुनि अपनी प्रतिज्ञा में अटल है। इसिलए, अपनी माद्या समेट ली और विष्ठा और दोनों साधु अहश्य हो गये, तुरन्त ही वह देखा अपना स्वरूप प्रकट करके, मुनि को तीन प्रदक्षिणा देकर, नमस्कारपूर्वक कहने लगा —''हे मुनि! आप धन्य हैं! आ। मानवकुल की शोभा है। इन्द्र ने आपका जैसा वर्णन किया था, आप वैसे ही हैं। इससे में भी प्रसन्न हुआ हूं। आप जो मॉर्गें सो देने को तैयार हूं।''

कोई देव प्रसन्न होकर आपसे मॉगने को कहे तो आप क्या मॉगे ? एक अविवाहित अधे बनिये से किसी देव ने प्रसन्न होकर कहा था कि 'तूं कोई एक वन्तु मॉगले।' तब उसने मॉगा कि, 'मेरे मॅझले लड़के की बहू सातवीं मिलल पर सोने की मथानी में छाछ करती हो यह मैं रत्नजित हिंडोला से बैठा हुआ नजर से देख सकूँ।' इससे उसने कितना मॉगिलिया! 'मॅझले लड़के की बहू' यानी कम से-कम तीन पुत्र और वे सब विवाहित। शादी के बगैर पुत्र हों नहीं, इसलिए इसमें उसकी जादी भी आ गयी। 'सातवीं मंजिल पर सोने की मथानी में छाछ करती हो' यानी सात मिजल की हवेली और उसमें उच्चतम जाति का साजो-सामान—उसके बगैर सोने की मथानी कैसे हो सकती है ? फिर 'रत्नजित हिंडोले पर बैठा-बैठा नजर से देख सकूँ' यानी अपार बैभव और अपने अधेपन का दूर हो जाना। इसमें दीई आयुष्य भी आ गया, कारण कि उसके विना तीन पुत्र योग्य उम्र के होकर विवाहित हो नहीं सकते। आप जायद इससे भी ज्यादा मॉगें, पर कम नहीं!

यहाँ निद्पेग मिन ने क्या नवाव दिया सो सुनिये—"हे देव! महा-दुर्छम धर्म मैने प्राप्त किया है। उससे बढ़कर इस नगत् में कौन-सी चीन अच्छी है कि, आपमे मॉर्गू १ में अपनी स्थिति में सन्तुष्ट हूं। मुझे किसी चीन की अपेद्या नहीं है।"

निंदिषेण मुनि की ऐसी निस्पृहता देखकर देव का मस्तक फिर उनके प्रति झक गया और वह मुक्त कंठ से उनकी प्रशंसा करता हुआ अपने स्थान पर चला गया।

हमारे इस उत्तर से उस युवक के मन का समावान हुआ और वह जीवन में धर्म की आक्यकता मानने लगा। धर्म जीवन में आवश्यक वस्तु न हो तो महापुरुप उसका उपदेश किसलिए करें १ सब तीयंकर केबल्शान और केबल्दर्शन की प्राप्ति के बाद धर्मतीर्थ की स्थापना करते हैं; जिससे ससार के प्राणी उसका आधार लेकर अपार ससार-सागर तरने में समर्थ होते हैं।

असाधारण प्रजाधारी गणधर भगवत उस धर्म को सबसे पहले स्वीकार करते हैं। और, उसका उपदेश तथा प्रचार करने में जीवन का साफल्य मानते हैं। आचार्य, उपाध्याय तथा साधु-मुनि भी उसी मार्ग का अनु-सरण करते हैं और, धर्म का पालन करने कराने में तत्पर रहते हैं। क्या आपको लगता है कि, ये समझे बिना ही धर्म की बात करते हैं?

निर्प्रथ वचन मे कहा है-

त्तध्यूण माणुसत्तं कहंचि श्रईदुरुत्हं भवसमुद्दे। सम्मं निउं जियव्वं, कुसत्तेह्नि सया वि धम्मंमि॥

—भवसमुद्र मे अतिदुर्लभ मनुष्य जन्म पाकर चतुर मनुष्य को किसी भी प्रकार सटा उसे धर्म मे अच्छी तरह लगाना चाहिए।

अन्य दर्शनों ने भी धर्म का उपदेश किया है, उनका लक्ष्य है कि, मनुष्य सस्कारी बने, श्रेय का मार्ग समझे और आध्यात्मिक प्रगति साध सके। पर, आज तो यह कहनेवाले निकल पड़े है कि, 'धर्म अफीम-जैसा है, कारण कि उसका सेवन करनेवाले को साम्प्रदायिकता का जुन्न चढ़ता है। उस जुन्न से आपसी झगड़े होते है और समाज का सघटन टूट जाता है। इसल्ए धर्म की आवश्यकता ही नहीं है।'

यहाँ हमें कहना है कि, बिना विचारे कुछ भी बोलना सत्पुरुष का लक्षण नहीं है। अपनी ऑखों पर हरे रग का चश्मा चढा लें और फिर ऐलान करें कि दुनिया हरे रंग की है, तो यह कौन मानेगा? उसमें तो लाल, पीला, काला, सकेंद्र आदि रग प्रत्यक्ष दिखायी देते हैं।

सुज पुरुप को चाहिए कि, किसी भी मत का प्रतिपादन करने से

पहले उसके साधक-बाधक प्रमाणों का पूरा विचार करे। परन्तु, ऊपर के कथन में ऐसा कोई विचार किया गया नहीं मालूम होता।

इस जगत् में एक ही प्रकार का धर्म होता और वह साम्प्रदायिकता का जुन्न चढाने का काम करता होता तो उपर्युक्त कथन उचित माना जाता; पर इस जगत् में अनेक प्रकार के धर्म है और उननें से हर एक का स्वरूप अलग-अलग है। इसलिए, सबके प्रति एक सामान्य अभिप्राय प्रकट करना उचित नहीं है। यह तो 'टके सेर भाजी, टके सेर खाजा' वाला न्याय होगा!

इस जगत् में कितने ही धर्म ऐसे हैं कि जो विश्वमेत्री, विश्ववंधुत्व या विश्ववात्सलय का उपदेश करते हैं और सब जीवां, के काथ मैत्रीपूर्ण, सहानुभृतिपूर्ण, वर्ताव करने का अनुरोध करते हैं। उन्हें आप साम्प्र टायिकता का जुन्न चढानेवाले कैसे कहेंगे? अगर, वे साम्प्रटायिकता का जुन्न चहानेवाले नहीं है, तो अकीम-जैसे कैसे हैं? और, आपर्धा अगड़े करानेवाले कैसे हैं? अगर गहरा विचार करेंगे, तो देखेंगे कि, जगत् को जो आजतक थोड़ी-बहुन शांति मिली है, वह धर्म से ही मिली है। धर्म समाज का संवटन तोड़ता नहीं है, बिलक समाज से सर्वोट्य, सर्वकल्याण की तरफ नजर रखने का अनुरोध करता है। अगर, धर्म को गैरजरूरी बताकर मनुष्य-जीवन को धर्मरहित बना दिया जायेगा; तो उस जीवन में कोई सार नहीं रहेगा। मनुष्य का जीवन धर्म से ही शोभित होता है और धर्म से ही विकास पाता है। इस विषय में हमारे महापुरुपों ने कहा है कि .—

> निर्दन्तः करटी हयो गतजवण्वन्द्रो विना शर्वरी, निर्गन्धं कुसुमं सरो गतजलम् छायाविहोनस्तरः। रूप निर्लवणं सुतो गतगुणश्वारित्रहीनो यति— निर्देवं भवनं न राजति तथा धर्मं विना मानवः॥

- —'करटी' से तात्पर्य है कु जर अयना हाथी ! उसे टतशूल हो, तो वह उसे शोभा देता है । उसके निना वह शोभता नहीं है ।
- —'हय' से तात्पर्य है अदब अथवा घोड़ा। उसकी चाल में झड़प हो तो उसे बोभेगा। वह रक-रुक कर चले या मॉड-मॉड कर चले तो उसे वह बात बोभती नहीं है। आज तो बड़े-बड़े नगरों मे घोड़ों की दौड पर बाजी लगायी जाती है कि, कौन घोड़ा आगे बढ़ता है? झड़पवाला कि, बिना झड़प का १ 'विन'-'प्लेस' आदि घोड़े की झड़प पर निर्भर है।
- —'शर्वरी' अर्थात् रात्रि ! यदि चन्द्रमा हो तभी वह शोमती है । चन्द्रमा उगा न हो अथवा अस्त हो गया हो, तो रात्रि भयकर हो जाती है। रसोत्सव पूर्णिमा को होता है, अमावस्या को नहीं।
- 'कुसुम' अर्थात् फूल । यदि सुगन्ध हो तो फिर फूल की शोभा है। मोगरा आदि सुगन्धित फूल सब पसंट करते हैं। बिना सुगन्धिवाले फूल को कोई पसन्ट नहीं करता।
- 'सर' अर्थात् सरोवर! पानी हो तभी उसको गोमा है। उसमें पानी भरा हो, कमल खिले हों, अनेक प्रकार के पन्नी वहाँ चहकते हों और मनुष्य जहाँ नौका पर जलकीडा कर सके वहीं उसकी गोमा है। अन्यथा सब व्यर्थ! पानी के अभाव में सरोवर की सारी गोमा समाप्त हो जाती है। उसमें तब न कमल होगा, उसके तट पर न पक्षी होगे और न उसमें नौका होगी।
- 'तर' अर्थात् वृक्ष । वह तभी शोभता है, जब उसम छाया हो । छाया न हो तो उसकी क्या शोभा १ वट, आम आदि अपनी छाया मे ही शोभायमान हैं । ताड़ के छाया हीन वृक्ष की क्या शोभा १
- —'रूप'! यदि लावण्य हो तो उसकी शोभा! सफेद चमड़ी तो जगत् में अनेक की है। पर, सब सुन्दर नहीं कहे जाते।
  - —'सुत' अर्थात् पुत्र ! यदि गुणवाला हो तो ही पुत्र की शोभा !

'वरमेको गुणी पुत्रो न च मूर्ख शतान्यिप' इस कहावत से बात स्पष्ट हो जाती है।

- —'यति' अर्थात् साधु ! यदि वह चरित्रवाला हो, तभी शोभता है। चरित्रहीन साधु की मला कौन वदना करेगा ?
- 'मवन' अर्थात् मकान । पर, यहाँ उससे मदिर का तात्पर्य है। यदि उसमें देव हो तभी मदिर की शोभा है।
- —और, 'मनुष्य' वह है जिसमें धर्म हो । यदि उसमे धर्म न हो तो उसमे भला क्या शोभा ?

## मानवजीवन-धर्म=०

अगर मनुष्य मं से धर्म निकाल दिया जाये, तो शेष शून्य रहता है। खाना-पीना, ऐश-आराम करना तो प्राकृत क्रियाऍ है, आव्यात्मिक दृष्टि से उनका कुछ मूल्य नहीं है।

धर्म व्यक्ति का विकास-साधक है। वह समाज को सुव्यवस्थित रखता है, राष्ट्र की उन्नति करता है और विश्व को एक कुटुम्य मानने की बुद्धि पैदा करता है।

जिस जीव ने भी मोद्य प्राप्त किया है, धर्म के आराधन से ही प्राप्त किया है। एक भी व्यक्ति ऐसा नहीं है जो धर्म के विना मोक्ष तक पहुँचा हो। सिद्ध शिला पर अधर्मी व्यक्ति पहुँच ही नहीं सकता, यह बात सनातन सत्य है।

विनय, नम्रता, सरलता, उदारता, जाति, धैर्य, क्षमा, सयम, दया, परोपकार, ये सब धर्माराधन के प्रत्यक्ष फल हैं। इनका अनुभव कोई भी आत्मा कर सकती है।

जिस समाज में धर्म की गहरी भावना होती है, वह काल-मरीखें आक्रमण के सामने भी टिकी रह सकती है और वह प्रायम् सुखी होता है। रेंकिन, धर्म को छोड़ देनेवाला समाज कुछ ही समय में अंधाबुधी में फॅस जाता है और नए हो जाता है। जिन राष्ट्रों ने पशुक्त पर आधार रखा, वे कुछ ही समय में पृथ्वीतल से मिट गये; पर जिन्होंने धर्म का सम्मान किया; धर्म को जीवन में उतारा वे विपम-सयोगों में भी टिके रहे। भारतवर्ष पर कम हमले नहीं हुए। अक्तगान, पठान, मुगल और अन्त में अप्रेजों ने उसे अनेक प्रकार के आधात पहुँचाये फिर भी वह टिका रहा, कारण कि उसके खून में धर्म की भावना भरी हुई थी और उसमें सहनशीलता आदि गुण थे।

अगर धर्म का व्यवस्थित प्रचार हो, तो राष्ट्र कीना ग्खना छोड़ हैं, दूसरों के हकों को मान दें और मबको एक मानवकुल की सतान मानकर शातिपूर्वक रहे। विश्व में शाति की स्थापना के लिए धर्म—सुवर्म के सिवाय और कोई उपाय नहीं है!

महानुभावो । आत्मा को कर्म की वला अनादिकाल से लगी हुई है। उसी के कारण जन्म, मरण, आधि, व्यावि, उपाधि आदि अनेक खरा- वियाँ है। इसलिए, हमे यह कर्म की वला नहीं चाहिए। पर, 'नहीं चाहिए' कहने मात्र से वह चली नहीं जाती।

चूहे कहते हैं कि, विल्डी विलक्कल नहीं चाहिए, तो क्या इससे वह चली जाती है १ उसे दूर करना हो तो कोई उपाय करना चाहिए। एक बार सब चूहों ने मिलकर विचार किया कि, 'विल्डी ऐसी चुपके-से आती है कि हमें उसकी खबर नहीं होती, इसलिए उसके गले मे एक घटी वाँध देनी चाहिए, ताकि उसके आने पर घटी की आवाज हो और हम सब छिप जाये। सबको यह उपाय बड़ा पसन्द आया, लेकिन विल्डी के गले में घटी वाँधने कीन जाये १ यह सवाल खड़ा हुआ, तब सब एक-दूसरे का मुंह देखने लगे और कोई भी आगे न आया। इसलिए, वात जहाँ-की-तहाँ रही और चूहे उसी हालत में अपना जीवन गुजारने लगे।

अपनी स्थिति भी वस्तुतः ऐसी ही है। जब कर्म से होनेवाली खरावियों का विचार करते हैं, तो हमारे मन में यह उत्साह उत्पन्न होता है कि, हमें 'कर्म' का नाश कर डालना चाहिए। पर, आगे जिस पुरुषार्थ की अपेक्षा है, उसका प्रश्न आने पर हम ठडे पड़ जाते हैं। इस कारण कर्म की सत्ता अवाधित रह जाती है और हमारी यातनाओं का अन्त नहीं आ पाता।

एक व्यक्ति का वर्तन आपको नहीं क्वता। वह आपको दुष्ट और अवाछनीय लगता है तो आप उससे कह देते है— "भई! तुम हमारे घर में मत आया करो !" यदि इतने पर भी वह घर में आ जाता है तो आप पूछ वैठते हैं— "तुमने यहाँ क्यों पैर रखा ! यहाँ से जल्दी-से-जल्दी चले जाओ, नहीं तो ठीक नहीं होगा।" और, इस पर भी वह न गया तो आप उसे वाँधकर या धका देकर वाहर कर देते हैं। पर, कर्म-सरीखे दुष्ट और अवाछनीय के साथ आपका व्यवहार ऐसा नहीं होता! इसे आमित्रत करके आप अपने घर में स्थान देते हैं! और, सदा पड़ा रहने देते हैं। और, जब बाद में वह अपनी दुष्टता का चमत्कार दिखाता है, तो आप कहते हैं— "अरेरे! कमों ने यह हमारी बड़ी दुर्गति की!" पर, बाद में इस विचार से क्या होने का! जब आपने उसे आश्रय देते समय विचार नहीं किया तो अब सोचने से क्या होनेवाला है!

## दुष्ट को आश्रय देने की एक पुरानी कहानी

राजा का विशाल पलंग था। उस पर दूध सी सकेंद चादर विछी थी। इस चादर के एक कोने में एक जूँ रहती थी। वह कोने से निकलती और राजा का खून पीती और अपने स्थान पर जाकर छिप कर बैठ जाती। राजा नित्य मधुर-मधुर मोजन करता। अतः उसका रक्त उस जू को बहुत ही अच्छा लगता। और, इस प्रकार वह बड़े मुख-से अपना दिन काटती।

एक बार एक मकड़ा वहाँ आ पहुँचा । और, जूँ से वोला—"बहन मुझे अन्यत्र कहीं आश्रय नहीं है । अतः तुम्हारे आश्रय में आया हूँ । तुम मुझे आश्रय दो । मैं तुम्हारा उपकार आजीवन मान्ँगा। एक ही रात ठहर कर मैं स्वतः चल जाऊँगा।" जूँ बोली—"भाई! तुम्हें आश्रय देने में कोई बाधा नहीं है, पर तुम्हारा स्वभाव अति चपल है।" मकड़े ने कहा—"मेरा स्वभाव तो निश्चय ही चपल है, पर तुम्हारे पास रहकर मला मै क्या चपलता दिखाऊँगा? तुम निश्चिन्त रहो, मै किसी प्रकार का तुफ न नहीं करनेवाला हूँ।"

जू भली थी। अतः उसने मॉॅंकड़े के वचन पर विश्वास करके आश्रय दे दिया और मकड़ा भी वहीं एक ओर ठहर गया।

रात होने पर राजा पलग पर लेटा । उसके रक्त के गन्ध से मकड़े का जो उछलने लगा । पलंग के साँधे से बाहर निकल कर वह राजा को काटने की तैयारी करने लगा । वह यह भूल गया कि, जूँ से उसने क्या वादा किया है । दुष्ट को भला वचन का क्या मूल्य १ स्वार्थ सधता हो तो दुष्ट कुछ भी वचन दे सकता है, पर उसका पालन तो दूर की बात है १ 'तुम्हारी गाय हूँ, मुझे छोड़ दो । तुम्हारे देश में किर न आकॅगा,' कहकर मुहम्मद गोरी ६ बार पृथ्वीराज के हाथ से निकल गया । पर, सातवीं बार उसने चढायी की और पृथ्वीराज को हराकर कैद कर ले गया।

अस्तु ! मकड़ा निकला और उसने राजा का मीठा रक्त चखा। राजा को नींद नहीं आयी थी अतः मकड़े के काटते ही वह उठ वैठा। और पलग में यत्र तत्र देखने लगा। इतने में सेवक वहाँ आ पहुँचे और पूछने लगे—"महाराज क्या बात है ?" राजा ने कहा—"इस चादर में लगता है मकड़ा है।" अतः लोग मकड़े को देखने लगे।

मकड़ा तो अपने स्वभाव के अनुसार रक्त पीकर रफूचक्कर हो गया था। सेवकों के हाथ में भला कैसे आने लगा १ पर, जूँ तो चादर की सॉध में छिप कर बैठी ही थी। नौकरों के हाथ में आ गयी। सेवकों ने सोचा कि, उसीने राजा को काटा। उन लोगों ने जूँ को मार डाला। बाद में राजा फिर पलग पर लेटा। इस बार उसे नींट आने लगी। दुष्ट मकड़े को एक रात के लिए आश्रय देने के ही कारण विचारी जूँ को अपने प्राण से हाथ घोना पड़ा। पर, आपने तो दीर्घकाल से दुष्ट कमों को आश्रय दे रखा है, फिर आपका क्या होनेवाला है, यह आप स्वय समझ सकते है।

आप कहेंगे—''यह मै जानता हूं। इसका विपद परिणाम हमें भोगना पड़ेगा।'' पर, ये शब्द तो आपके होटों से निकलते हैं—हृदय से नहीं निकलते! यिद हृदय में निलकते तो स्थिति भिन्न होती। आप शान्त होकर वैठेन रहते। यिद आप सडक से चले जा रहे हों और कोई चिलाये 'सॉप-सॉप!' तो आप क्या करेंगे? चलते ही जायेंगे या रास्ता बदलेंगे! बगल में आग लगी हो और घटे आध घटे में उसकी लपटें आपका घर पकड़नेवाली हो तो आप क्या करेंगे? पलग पर लेटे-लेटे करवरें बदलेंगे या भागेंगे?

सन् १९४२ की बात आप मूले न होगे १ सिगापुर का पतन हो चुका था और हवा थी कि, अब वम्बई पर बम पड़ने ही वाला है। हजारों रुपये का घर-बार बेचकर लोग बोरिया-विस्तर लिए स्टेशन की ओर भागे जा रहे थे। ६-६—८-८ घटा ट्रेन का वक्त देखते लोग बैठे रहते। उस समय लोगों मे अपार घबराहट थी कि, कब ट्रेन में बैठें और देश पहुँच जायें।

तो आप सॉप से बचने के लिए, आग से बचने के लिए इतनी नहमत उठाते हैं तो फिर इनकी अपेक्षा अनेक गुना भयंकर कर्म के लिए कितनी नहमत की आवश्यकता है १ परन्तु, आप तो सुस्त और चुपचाप वैठे हैं—यह बड़ी खेटननक स्थिति है। पुरुपार्य करने से ही मुँह मोड लेने पर भला कर्म की सत्ता कैसे ट्टोगी १

'कर्म कटने होगे तो कट जार्येगं' ऐसा मानकर वैठे रहोगे तो खता खाओगे । वे अपने आप कमी नहीं कटनेवाले हैं। कर्म की जजीरों को इस भव में नहीं तोड़ोगे तो दूसरे, तीसरे, पॉचवें, दसवें, सौवें या हजारवें भव में उसे तोड़ना ही पड़ेगा । तो फिर आज ही क्यों नहीं ?

आप अगर यह मानते हों कि, 'आगे कोई अच्छा मौका आयेगा तब कमों को तोड़ डालेंगे और उनका फैसला कर डालेंगे,' तो इससे अच्छा मौका आपके पास कौन-सा आनेवाला है ? अनन्तानत भवभ्रमण करते हुए मनुष्य-भव प्राप्त हुआ है। यह कमों को तोड़ने का बड़ा से बड़ा मौका है। जिन-जिन आत्माओं ने कमों के साथ धमासान युद्ध करके उनका नाश किया, मनुष्य-भव में ही किया। भविष्य में भी जो जो आत्मा कमों का सम्पूर्ण नाश करनेवाले हैं, वे मनुष्य-भव में ही करनेवाले हैं। आप स्वर्ग का सुख चाहते हैं, (कोई विमान या रॉकेट स्वर्ग में ले जाये तो सबसे-पहले जाने को तैयार हो जायें!), पर देव स्वयं मनुष्य-जन्म चाहते हैं, ताकि कमों को भरम करके उनका अन्त ला सकें।

महानुभावो ! ऐसा मौका वार-बार नहीं मिलता, इसलिए उठिये, खड़े हो जाइये और कर्मनाश का प्रशस्त पुरुपार्थ कीजिये ! कर्मों को नए करने का प्रशस्त पुरुपार्थ ही धर्म का आराधन है।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा।

# पैंतीसवाँ व्याख्यान

# धर्म की शक्ति

आज के युग में जिस विचारणा की अत्यन्त आवश्यकता है, वह कल के व्याख्यान से प्रारम्भ हो चुका है। गत व्याख्यान में 'धर्म की आवश्य कता' पर विचार किया गया, उसी के अन्तर्गत आज 'धर्म की शक्ति' पर विचार किया जायेगा।

कर्म की सत्ता समस्त जगत पर—समस्त प्राणिवर्ग पर—लागू है। वलदेव, वासुदेव अथवा चक्रवर्ती तक उसकी सत्ता से मुक्त नहीं है—तो फिर दूसरों की वात ही क्या १ पर, उस कर्म की सत्ता को भी तोड़नेवाला 'धर्म' है।

साँप और नेवले की लड़ाई में अन्त में कौन विजयी होता है ? साँप नेवले को काटता है तो नेवला अपनी विल में जाकर नोलवेल सूंघ आता है और साँप के विप से मुक्त हो जाता है। साँप की लम्बाई, उसके आकार-प्रकार और साँप के टो-टो तीक्ष्ण दाँतों से वह किञ्चित् मात्र नहीं उरता। वह अपना चीरतापूर्ण युद्ध जारी रखता है और अन्त में साँप को मात करके ही ग्हता है।

धम भी इसी प्रकार की चील है। कम सत्ता अति वलवान है, पर उसके सम्मुख वह बड़े शौर्यपूर्ण रूप में युद्ध करता है और अन्त में कम को मात हकर ही छोड़ता है। कम के साथ संघर्ष में धम ही विनयी होता है। इमीलिए, धम की मत्ता है, धम का सम्मान है और इसीलिए धम की प्रश्रसा होती है। धम की यही उपादेयता है। यदि कम के साथ हुए सघर्ष में धम परानित हो गया होता, तो धम का नाम ही कौन छेता? ससार तो सदा विजयी को ही स्मरण करता रहा है। धारा-सभा की सदस्यता के लिए निर्वाचन-सघर्ष होता है। उसका जब प्रतिफल वाहर निकलता है, तो आप जीते हुए उम्मीदवार का स्वागत-सत्कार करते हैं, या हारे हुए का १ पार्टियाँ जीते हुए के सम्मान में होती हैं, या हारे हुए के १

अब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि, यदि धर्म में इतनी अद्भुत् शिंक है, तो अनन्त आत्माएँ इस प्रकार धक्के क्यों खा रही हैं ! आज तक उन्होंने मोक्ष क्यों नहीं प्राप्त किया ! इसका उत्तर यह है कि, इस जगत में लोहा भी है और उसे सोना बनानेवाला पारस भी है । पर, सब लोहा सोना तो नहीं बन गया ! इसका कारण है कि, लोहे को पारस का सम्पर्क ही नहीं हुआ । यदि सम्पर्क हो तो लोहा सोना बन जाये ! यही बात आप आत्माओं के भी साथ समझ लें । आत्मा को धर्म का अपेक्षित सम्पर्क न प्राप्त होने से आत्माएँ इस जगत में धक्के खाया करती हैं । यदि आत्मा का धर्म से उस प्रकार का सम्पर्क हो जाये, जैसा अपेक्षित है तो निश्चय ही आत्मा जगत से मुक्त होकर मोक्ष-पद प्राप्त कर ले ।

वम्बई के वैंकों में करोड़ों रुपये पड़े हैं, पर बम्बई में ही मनुष्य दाखिय का भोग करता मिलेगा और मेहनत-मजदूरी करके पेट भरता मिलेगा। इसका क्या कारण है है इसका कारण है कि, वह इस रुपये का मालिक नहीं है—अथवा यह कहें कि, इस रुपये के मालिक होने का अधिकार उसे प्राप्त नहीं है। यदि वह एन-केन-प्रकारण यह अधिकार प्राप्त कर ले तो निश्चय ही उसकी तगा जाती रहेगी और वह श्रीमन्त बन जायेगा। यही बात धर्म के सम्बन्ध में भी है। ज्ञानियों द्वारा वर्णित धर्म की सत्ता इस जगत में है—देर केवल इस बात की है कि आप उस पर अधिकार प्राप्त कर लें।

लाठी के प्रयोग से शत्रु दूर रखा जा सकता है और अपना बचाव भी किया जा सकता है। पर, यदि वह लाठी अपने से दस-बीस हाथ दूरी पर हो तो ? लाठी हाथ में हो तभी बचाव सम्मव है । इसी प्रकार धर्म धारण करें और टसका समुचित रूप से पालन करें तभी कर्म को तोइकर आण मोख प्राप्त कर सकते हैं—अन्यथा नहीं !

प्रत्न-कर्म की सत्ता से मुक्त होनेवाला भाग कितना है ! उत्तर-बहुत थोड़ा-अनन्तवाँ भाग ।

प्रश्न-क्या इससे यह सावित नहीं होता कि, कम की सत्ता धर्म की सना से बहुत बड़ी है !

उत्तर—नहीं । केवल क्षेत्र की व्यापकता से सता का बड़ा होना सावित नहीं होता । भारतवर्ष की तुलना में इंग्लैण्ड वहुन छोटा है, फिर भी उसने भारतवर्ष की प्रचा पर वर्चस्व चमाया और उसे डेट् सो वर्ष तक पराधीन रखा । आग की एक वरा-सी चिनगारी घास के वड़े टेर को भस्मीभृत कर देती है । इसल्ए, विस्तार के साथ शक्ति का सम्बन्ध नहीं है ।

यहाँ प्रसगवद्यात् वहुमत के विषय में भी कुछ त्यष्टीकरण कर दें। वहुमत का पक्ष हमेशा सत्य नहीं होता। अल्पमत हमेशा गलती पर ही नहीं होता। (महात्मा गांधी ने कहा है कि 'अगर एक आदमी भी सत्य के पक्ष में है तो वह वहुमत में है, चाहे सारी दुनिया उसके खिलाफ बोलती रहे।') वन्टरों की कथा सुनिए, आपको यह बात स्पष्ट हो नायगी।

### बहुमत पर वन्दरों की कथा

एक राजमहल में कुछ बन्टर पाले गये थे। राजसेवक उन्हें नहलाते-धुलाते, राजकुमार उन्हें अच्छा-अच्छा खिलाते और खेलकूट कराते। इससे बन्दरों को राजमहल खूब रुचिकर लगने लगा था।

उसी महरू में घेंटों का एक टोला भी पाला गया था। उन पर राज-कुमार सवारी करते और आनन्द्र मनाते। उस टोले में एक घेंटा विगड़ैल था। वह नित्य राजा के रसोड़े में धुस जाता और जो टेखता खा जाता। रसोइये उसे लकड़ी, पत्यर आदि ने मारकर भगाते, मगर वह अपनी आदत नहीं छोड़ता।

एक बूढ़ा बन्दर यह सब देखा करता। उसे लगा कि, 'यह ठीक नहीं होता। राजा का रसोइया कोधी है और घेंटा हठीला है। एक दिन यह रसोइया उसे जलती लकड़ी से मारेगा और जलता हुआ घेंटा पास की अश्वजाला में घुसेगा। वहाँ घास में आग लगेगी और घोड़े जलेंगे। ये घोड़े राजा को बहुत प्रिय हैं। वह उपाय पूछेगा। उसके लिए बन्दरों की चर्जी लगाने की सिकारिश की जायेगी और तब हम सब की मौत आयेगी। इसिलए, यहाँ से अमी से चला जाना अच्छा।'

उसने सब बन्दरों को एकान्त में इक्टा किया और कहा—"भाइयों! राजा के रसोइये और घेंटे के बीच रोज लड़ाई होती है। उसमें हम लोगों का कभी निकन्दन निकल जायगा। इसलिए, हम पर कोई आफत आये, उससे पहले ही यहाँ से वन में चल दें। वहाँ फल-पूल खायेंगे और आनन्द करेंगे।"

यह सुनकर एक बन्दर ने कहा—"यह तो अजीब बात है! रसोइया और घेंटा रोज लड़े, इसमें हमारा क्या ?"

दूसरे बन्दर ने कहा—"अगर रसोइये और बन्दर की लड़ाई से कोई आफत आनेवाली होती तो कभी की आ गयी होती। वह अभी तक नहीं आयी, इसी से प्रकट है कि जो भय दिखलायाजा रहा है भिथ्या है।"

तीसरे ने कहा—''जहाँ किसी आफत की आशका न हो, आशका मानकर वहाँ से चल देना, यह समझदारी की बात नहीं है!''

चौथे ने कहा—''जो सुख यहाँ मिन्नता है, वह वन में क्या मिलने-चाला है १ जानबूझकर दुःख मै पड़ने का क्या मतलब ?'' बन्दरों के इन विचारों को सुनकर बूढे वन्दर को लगा कि इनमें से कोई भी गभीरता से विचार करनेवाला नहीं है; इसलिए सारी बातें खोलकर बताना फिजूल है। उसने सक्षेप में इतना ही कहा — "मैंने इस बारे में पूरा विचार किया है। अगर आपको मानना हो तो मानिये।"

एक बन्दर ने कहा—"यह बात बड़ी गभीर है, इसलिए एक के मता-नुसार नहीं चला जा सकता। इसके लिए सब बन्दरों के मत लो।"

सन बन्दरों के मत लिये गये। बूढ़े बन्दर की बात का किसी ने समर्थन नहीं किया। और, एकमत विरुद्ध प्रबल बहुमत से निर्णय किया गया— "हम जिस तरह राजमहल में रहते हैं, उसी तरह रहना चाळ रखें।"

अपने भाइयों की यह हालत देखकर बूढे बन्दर को बहुत दुःख हुआ और वह अकेला राजमहल छोडकर वन में चला गया। सन्न उसे मूर्ख मानकर हॅसने लगे।

कुछ दिनों बाद वही हुआ, जो बूढे बन्दर ने सोचा था। रसोइये ने घेंटे को जलती लकड़ी मारी और घेंटा जल उठा। वह चोखता-चिल्लाता पास की अश्वशाला में घुसा और जमीन पर लोटने लगा। वहाँ जमीन पर पड़ी हुई घास जल उठी और पास में भरी हुई घास में भी आग लग गयी। देखते-देखते अश्वशाला जलने लगी और उस आग में कितने ही घोड़े मर गये और कई सख्त जखमी हुए। राजा ने पशुचिकित्सक को बुलाकर झलसे हुए घोड़ों का इलाज पूछा। जवाव मिला—''बन्दरों की ताजी चर्ची लगाई जाये, तो ये घोड़े अच्छे हो जायें।"

राजा ने कहा—"यह तो आसानी से हो सकता है। हमारे महल में ही बन्दरों का एक टोला पाला हुआ है।" राजा का हुक्म पाकर राज-सेवकों ने बन्दरों को मारकर उनकी ताजी चर्बी का उपयोग किया।

व्यवहार में भी बहुत-सी वार्ते ऐसी हैं कि, जिनमें बहुमत का उपयोग नहीं हो सकता। घर में बहुत-से लोगों के होते हुए भी बुजुर्गों का कहना ही माना जाता है। आठ अघकचरे वैद्यों की नहीं सुनी जाती, एक कुशल वैद्य की वात पर अमल किया जाता है। सी मजदूरों की वात नहीं मानी जाती; एक इजीनियर के परामर्श को मान्यता दी जाती है।

धर्मशास्त्र कहते है—"हजार अज्ञानी भी एक जानी का मुकावला नहीं कर सकने। इसलिए सच्चे ज्ञानी का ही वचन मानना चाहिए। इस जगत् मे ज्ञानी कम हैं, अज्ञानी अधिक हैं; धर्मी कम हैं, अधर्मी ज्यादा हैं। इसलिए, धर्म के विषय मे बहुमत की नीति अपनाने मे पतन की पूर्ण आशंका है।

'बहुत से लोग करते हैं, इसिलए करना', ऐसी मनोवृत्ति आज लोगों मे दिखायी देती है; मगर वह उचित नहीं है। जो सत्य हो, हितकर हो, कल्याणकर हो उसी का आचरण करना चाहिए, फिर भले ही बहुत ही थोडे लोग उसका आचरण कर रहे हों।

# अशरणों का शरण धर्म है

कर्म की सत्ता से छूटना हो, कर्म के बन्धन को तोड़ना हो, तो धर्म की शरण लेनी होगी। हमारे महापुक्षों ने कहा है कि—

> व्यसनशतगतानां क्लेशरोगातुराणां, मरणभयहतानां दुःखशोकार्दितानाम्। जगति वहुविधानां व्याकुळानां जनानां, शरणमशरणानां नित्यमेको हि धर्मः॥

—दुःख, आपित्त या कष्ट, एक के बाद एक आते ही रहते हैं। तब सगे-सम्बन्धी, मित्र-स्नेही सब दूर रह जाते हैं, केवल धर्म ही शरण देता है।

जब कि, आदमी विविध क्लेशों या रोगों से घिर गया हो तब भी धर्म ही शरण देता है। पूना के पास तलेगाँव नामक गाँव है। वहाँ के एक आवक को डायबिटिस (पेशाव में शक्कर जाने ) का रोग था। उसने कभी तपश्चर्या नहीं की थी, न उससे हो पाती थी। परन्तु, एक बार श्री विजय यगोदेव सूरिजी वहाँ पधारे। उनकी प्रेरणा से उसने अष्टाहिका का तप शुद्ध धर्म-भावना से पूरा किया। उसके बाद उसका रोग मूल से जाता रह। जो रोग बहुत-सी दवायें करने पर भी न मिटा, वह आठ दिन के धार्मिक अनुष्ठान से मिट गया! डाक्टर यह देखकर, चिकत रह गये। उन्हें विश्वास नहीं हुआ। उन्होंने उस आवक को शक्कर खिलायी; मगर वह उसके पेशाव में बिलकुल नहीं आयी।

अनाथी मुनि ने स्वयं कहा है—''अनेक विध उपचारों से भी मेरा रोग नहीं मिटा। पर, ग्रुद्ध धार्मिक संकल्प करने से नष्ट हो गया।" ऐसे और भी बहुत-से दृशन्त हैं।

मरण-भय से घवराये हुओं को सिवाय धर्म के किसकी शरण है ? उस वक्त माता, पिता, भाई, बहिन, काका, काकी, मामा, मामी या कोई सगा-सम्बन्धी शरण नहीं दे सकता । बड़े-बड़े धनिकों या अधिकारियों से मेल-मुलाकात हो तो भी उस वक्त वह काम नहीं आती । मौत के वारंट के आने पर धर्म ही एक शरण है । किसी का जवान पुत्र मर गया हो । या पत्नी का अकाल अवसान हो गया हो य । बुजुर्ग चले गये हों, अथवा व्यापार-धधा चौपट हो गया हो या उसनें बड़ा नुकसान आया हो; उस वक्त मनुष्य शोकातुर हो जाता है । उस वक्त धर्म का आराधन ही उसके बोक को दूर कर सकता है ।

इस तरह जगत् में दुःखो जनों के लिए मात्र धर्म ही नित्य शरण-भृत है। धर्म की यह कैसी महान शक्ति है!

### धर्म से होनेवाले अनेक लाभ

महानुभावो ! आप व्यापार-वाणिच्य करनेवाले पक्के विनयाँ हैं। हर चीज में आपकी दृष्टि लाभ पर ही रहती है। जिसमें आपको थोड़ा भी लाम ननर आता हो, आप उसे करने में तत्पर हो जाते हैं। इसी हिए से आपको यह बताना है कि, धर्माराधन लाम का सौदा है—इसमें घाटे की किञ्चित् आजका नहीं है। उसमें क्या-क्या लाभ है, इसे ध्यान से समझने का प्रयास कीजिए।

धर्माजनम कुले श्ररीरपटुता सौभाग्यमायुर्वलं, धर्मेणैव भवन्ति निर्मलयशो विद्यार्थसंपत्तयः। कान्ताराज्य महाभयाज्य सततं धर्मः परित्रायते, धर्मः सम्यगुपासितो भवति हि स्वर्गापवर्गप्रदः॥

— जो धर्म की योग्य आराधना करता है, उसका जन्म उच कुल में सरकारी कुल में होता है। जिसका जन्म अधम कुलो में होता है, वह प्रारम्भ से ही पाप-कर्म करना सीखता है और उसमे लिस रहता है। कोली, कसाई, चमार, चोर-डाकू के कुल में जन्म लेनेवालों की दशा देखें तब आप उच्च कुल का मूल्य आँक सकने में समर्थ होंगे।

धर्म के उचित आराधन से पाँचों इन्द्रियों मे पूर्णता प्राप्त होती है। इस लाम का महत्त्व भी आप ऐसे नहीं आँक सकते। किसी को हाय न हो, या पाँव न हो या जिहा से स्पष्ट उच्चारण न हो सकता हो, कान से वहरा हो या आँख में कोई खराबी हो तो उसे जीवन में कितना कष्ट सहन करना पड़ता है। उनकी तुल्ना में पाँचों इन्द्रियों में पूर्ण व्यक्ति कितना सुखी गिना जाता है, इसकी आप सहज कल्पना कर सकते हैं।

धर्म की योग्य आराधना से सौभाग्य प्राप्त होता है। सौभाग्य सभी को प्रिय लगता है। आप सब कैवन्ना सेठ के सौभाग्य की बात करते हैं; पर कयवन्ना सेठ को यह सौभाग्य कैसे प्राप्त हुआ था १ इस पर विचार नहीं करते। कयवन्ना को यह सौभाग्य धर्म की आराधना से ही मिला था।

धर्म की योग्य आराधना से दीर्घ आयुष्य मिलता है। कितने ही -माता के गर्भ में ही मृत्यु को प्राप्त होते हैं, कितने ही अल्पावस्था में ही इहलीला समाप्त करते हैं। इन आत्माओं को मनुष्यभव प्राप्त करने की क्या सार्थकता है १ यदि दीर्घ आयुष्य हो, तभी आत्मा मनुष्य-भव प्राप्त करके तीर्थयात्रा, जप-तप आदि अनेक विधियों से कर सकता है और मावन-भव को सार्थक कर सकता है। इस प्रकार दीर्घ आयुष्य के अनेक लाभ हैं।

धर्म के आराधन से बल प्राप्त होता है। जो निर्वल है, उसे सभी सताते हैं। उसका जीवन ही वस्तुतः बरबाद है। इस प्रकार वल भी जीवन-साफल्य का एक अग है।

घर्म के योग्य आराधन से निर्मल यहा, विद्या तथा अर्थ — सम्पत्ति— की प्राप्ति होती है। यह किसको भला नहीं लगता ? चार आदमी किसी को बुलाएँ और आगे बैठाएँ तो तुरत छाती फूल जाती है। इस प्रकार जीवन में सर्वत्र यहा की प्राप्ति करने का उपाय धर्म की आराधना है।

विद्वान् का सभी आदर, करते हैं। यह विद्या-प्राप्ति भी धर्माराधन के आधीन है।

और, 'अर्थ' अर्थात् लक्ष्मी यह भी धर्माराधन के ताने में है। जिसने धर्म का भली प्रकार आराधन किया हो, उसे ही लक्ष्मी की प्राप्ति सम्भव है।

यदि कोई प्रवास में निकला हो, और घने जंगल में पहुँच जाये तो वहाँ व्यक्ति की रक्षा धर्म के अतिरिक्त मला और कौन कर सकता है १ हाथी, सिंह, सर्प, भृत, पिशाच आदि का वहाँ भय होता है। उन भयों से व्यक्ति को उसका धर्म ही बचाता है।

स्वर्ग के सुख की बात सुन कर तो आप सभी के मुँह में पानी आ जाता है। पर, यह सुख ऐसे ही नहीं प्राप्त हो जाता। इसके लिए धर्मा-राधन आवश्यक है। और, मोत्त सुख जिसमे अनिर्वचनीय सुख होता है, उसकी प्राप्ति भी धर्माराधन से ही सम्भव है। इस प्रकार धर्म के कितने ही लाभ हैं; पर उनकी प्राप्ति के लिए योग्य धर्माराधन आवश्यक है।

### धन चाहिए या धर्म ?

कुछ लीग कहते हैं कि, "हमें धर्म नहीं धन चाहिए। कारण कि, धन से अन्न, वस्त्र और इजत तीनो उपलब्ध हैं।" धन से अन्न-वस्त्र मिल जाते हैं, पर प्रतिष्ठ धन मात्र से ही नहीं मिलती। लाखों की हैसियतवालों की भी समाज में कोई प्रतिष्ठा नहीं होती; बल्कि समाज उन्हें धिक्कारता है; लोग सुन्नह उठकर उनका नाम तक लेने मे पाप मानते हैं। जिन धनिकों की समाज मे प्रतिष्ठा होती है, वे उदारतापूर्वक अपने धन को परोपकार में खर्च करते है। इसलिए, उनकी प्रतिष्ठा का श्रेय धन को नहीं, निर्देक धन खर्च करने के पीछे रहनेवाली धर्म-भावना को है।

यह मान भी लिया जाये कि, घन से अन्न-वस्न-प्रतिष्ठा तीनो मिल जाते हैं। पर, स्वय घन घम से ही प्राप्त होता है। मात्र मेहनत-मजदूरी से घन मिलता होता, तो समान मेहनत करनेवालों को समान घन प्राप्त होता। पर, ऐसा देखा नहीं जाता। एक आदमी थोड़ी मेहनत से ही बहुत कमा लेता है, दूसरा उचित परिश्रम से उचित घन प्राप्त कर लेता है, तीसरा कड़ा परिश्रम करने पर भी कुछ घन नहीं पाता, चौथे को अति परिश्रम करने पर भी नुकसान उठाना पड़ता है। यह फर्क किस कारण है ?

अगर जवाव में कहेंगे—'भाग्य' तो भाग्य के भी दो हिस्से करने पहेंगे—एक अच्छा भाग्य, दूसरा खराव भाग्य। फिर अच्छे और बुरे भाग्य के कारणो पर भी विचार करना पहेगा। जिसने पूर्व भव में अच्छे कर्म किये, पुण्य किया, धर्म किया, उसे अच्छा भाग्य मिला। और जिसने खराव कर्म किये, पाप किया, अधर्माचरण किया, उसे बुरा भाग्य मिला। इसलिए मूल आधार तो धर्म ही है। हमारे अनुभवी पुरुष कहते हैं—

### निपानमिव मण्डुकाः, सरः पूर्णमिवाण्डजाः। गुभकर्माणमायान्ति, विवशाः सर्वसम्पदः॥

— जैसे भरे तालाब मे मैदक आते हैं और भरे सरोवर पर पक्षी आते है, वैसे ही जहाँ ग्रुभ कमों का संचय है; वहाँ सर्व सम्पत्त्रियाँ विवग होकर आती हैं।

कुछ कहते हैं—'धर्मबुद्धि रखने से धन नहीं आता । उसके लिए अन्याय, अनीति या पाप का सेवन करना ही पड़ता है।' परन्तु, यह कथन भी भ्रमपूर्ण है। इसका उत्तर धर्मबुद्धि और पापबुद्धि की बात से मिल जायेगा।

## धर्मबुद्धि और पापबुद्धि की बात

एक नगर में दो बनिये रहते थे। एक का नाम धर्मबुद्धि और दूसरे का नाम पापबुद्धि था। इन दोनों को आंख की पहिचान थी, और प्रसग आने पर एक दूसरे का काम भी करते थे, इसलिए दोनों में मित्रता थी।

धन कमाने के लिए दोनो मित्र परदेश गये। वहाँ बुद्धि और साहस से काम लेकर अच्छी कमाई की। फिर, अपने वतन की ओर लौटे।

जब नगर के पास आये तो पापबुद्धि की बुद्धि बदली। वह विचार करने लगा—"अगर किसी तरह इस धर्मबुद्धि का धन उड़ा लूँ तो एक-दम धनवान बन जाऊँ।" इसके लिए उसने युक्ति लड़ायी। वह धर्मबुद्धि से कहने लगा—"भाई! इस धन के कमाने में हमें बड़ा पसीना बहाना पड़ा है। अब यह ठीक-ठिकाने न हो जाये इसकी सावधानी रखनी चाहिए। अगर, हम इस तमाम धन को घर ले जायेंगे तो सगे-सबंधी माँगे बिना नहीं रहेंगे और हनें बर्म के मारे यह धन देना पड़ेगा। इसलिए, अच्छा यह है कि, इस धन का अधिकाश हम यहीं पेड़ को जड़ में दबा दें

और आवश्यकता भर ही घर ले चलें। जरूरत पड़ने पर फिर ले जायेंगे।"

धर्मबुद्धि सरल था। उसके पेट में किसी तरह का पाप नहीं था। इसिलए उसने पापबुद्धि का कहना मान लिया और दोनों ने अपने धन का अधिकांश पेड़ की जड़ मैं गाड़ दिया और थोड़ा सा धन लेकर घर आये।

पापबुद्धि का मन उस धन में लगा हुआ था, इसलिए रात-दिन उसी का विचार करता था। यह भी गका होती थी कि, कहीं धर्मबुद्धि वहाँ जाकर अकेला ही सारा धन न निकाल ले। पापी को सर्वत्र शका रहती है। अतः एक दिन वह वहाँ जाकर सारा धन निकाल लाया।

कुछ दिनों वाद, धर्मबुद्धि को धन की आवश्यकता पड़ी, इसलिए वह पापबुद्धि को साथ लेकर धनवाली जगह गया । जमीन खोदी तो कुछ न निकला । यह देखते ही पापबुद्धि पत्थर से सर फोड़ने लगा कि, 'हाय! हाय! अब क्या करूँ ? मेरा तो सर्वस्व इसी में था। यह बात सिवाय हम दोनों के कोई नहीं जानता था । इसलिए माल्यम होता है तू ही अकेला आकर वह धन निकाल ले गया। तू मेरे भाग का धन दे दे; वर्ना मुझे राजदरवार में जाना पड़ेगा।'

धर्मबुद्धि ने कहा — "अरे दुष्ट ! तू यह क्या वकता है ! मैं चोर नहीं हूँ; पर लगता है कि वह धन तू ही अकेला निकाल ले गया है । इसलिए चुप-चाप मेरा हिस्सा लौटा दे, वर्ना मैं ही तुझे राजदरबार में घसीट ले लाऊँगा।"

पर, पापबुद्धि यूँ थोड़े ही माननेवाला था ! उल्टा वह धर्मबुद्धि को धमकाने लगा । इस तरह वादिववाद करते हुए दोनों धर्माधिकारी के पास पहुँचे । दोनों की बात सुनकर धर्माधिकारी ने कहा—''इस विषय मे दिव्य करना पड़ेगा।' तब पापबुद्धि बोला—'यह न्याय ठीक नहीं है। पत्र और साक्षी का अभाव हो तो ही दिव्य करना चाहिए। पर, मेरा तो चूक्ष

देवता साक्षी है, वह वता देगा कि हममें से दोपी कौन है और निर्दोप कौन।' इस पर धर्माधिकारी ने दोनो की जमानत ली और अगले दिन सुबह बुलाया।

पापबुद्धि ने घर जाकर सारी हकीकत अपने पिता को कह सुनायी और सुझाया कि, 'यह धन मैने चुराया है, पर यह आपके वचन से मुझे पच सकता है।'

पिता ने पूछा-- 'को कैसे ?'

पापबुढि ने कहा—''पितानी! उस प्रदेश में खीनड़े का एक बड़ा पेड़ है। उसमें एक बड़ी कोटर है। उसमें आप अभी से छिप नायें ताकि किसी को खबर न पड़े। बाद में सुबह धर्माधिकारी आदि के साथ में वहाँ आऊँ गा और पूछूँगा—'हे बुक्षदेवता! तुम हम दोनों के साक्षी हो; कह दो कि हममें से चोर कौन है ?' उस समय आप किहयेगा—'धर्मबुद्धि चोर है।'

पापबुद्धि का पिता उस-जैसा पापी नहीं था। उसने कहा—''यह उपाय ठीक नहीं है। मुझे लगता है कि इसका परिणाम अच्छा नहीं होगा।'' पर, पापबुद्धि ने हठ को और वताया—''अगर आप इस तरह नहीं करेंगे तो हम सब के बारह बज जायेंगे। फिर मुझसे न कहियेगा कि, यह क्या हुआ!'' पापी आदमी दूसरे को भी पाप में घसीटता है और दु:खी करता है।

दूसरा उपाय न होने से पिता ने यह बात स्वीकार कर ली और रात के ॲधेरे में उस पेड़ के कोटर में छिप गया।

सुत्रह हुई और धर्मबुद्धि और पापबुद्धि धर्माधिकारी आदि कई राज्या-धिकारियों के साथ धनवाली जगह आये। वृक्ष में से वचन निकले— 'धर्मबुद्धि चोर है।''

उन वचनों को सुनकर अधिकारियों को आश्चर्य हुआ। वे विचार करने ल्यो कि धर्मबुद्धि को क्या दड दिया जाये। उधर धर्मबुद्धि की स्थिति वड़ी कुढगी हो गयी। स्वयं द्रव्य लिया नहीं है, फिर भी चोर ठहरा दिया गया! इसका उसे वड़ा दुःख होने लगा। उसने उस (वृक्ष के आसपास कुछ सूखी घास इकडी करके आग लगा दी। उसमें और भी सूखी लकडियाँ डाल दी। इससे सारा पेड़ धू-धू करके जलने लगा। उस समय उसमें से भयकर रूप से चीखता हुआ एक आदमी अधजली हालत में निकला।

राज्याधिकारियों ने उसे घेर लिया और पूछने लगे—''तू कौन है ! सचसच वता।"

उस अर्घदग्ध आदमी ने लिथड़ती वाणी में कहा—'मेरे दुष्ट पुत्र ने मेरी यह दशा की है।" और वह लड़खड़ाकर जमीन पर गिर पड़ा। उसके सौ के सौ वर्ष वहीं पूरे हो गये। राज्याधिकारी समझ गये कि धर्म- चुद्धि को दोषी ठहराने के लिए ही पापबुद्धि ने यह पड्यत्र रचा या और अपने पिता को वहाँ छिपाकर वैसे वचन कहल्वाये। उन्होंने पापबुद्धि को अपराधी घोषित किया, उसके घर की तलाशी ली और धर्मबुद्धि के धन को वापस दिलाया। पापबुद्धि पर विश्वासघात, झूठ, धोकाजनी, झूठी गवाही दिलाने आदि जुमों का दोषी ठहराकर फाँसी की सजा दी।

पाप अन्याय-अधर्म से धन पाने की लालसा का क्या परिणाम आया यह देखिये ! धन मिला नहीं, पिता जलकर मर गया और खुद फॉसी पर लटकना पड़ा। ऐसे उदाहरण आज भी देखने में आते हैं।

अन्याय-अनीति अध्रमं का आचरण करके इकट्ठा किया हुआ धन पारे की तरह फूट निकलता है और उसे प्राप्त करनेवाले को सुख-शाति का अनुभव नहीं होने देता। अगर वह धन दूसरे को दिया जाये तो उसकी हालत भी बुरी हो जाती है। एक सन्यासी के हाथ मे अन्याय से कमाई हुई अगर्फी आने पर उसकी बुद्धि भ्रष्ट हो गयी और उसे वेश्यागमन का विचार आया। ऐसे अनेक उदाहरण देखते-जानते हुए भी मनुष्यों की बुद्धि न सुधरती है न धर्म मे स्थिर होती है, यह कितनी शोचनीय बात है!

## धर्म की शक्ति अचिन्त्य है

धर्म की शक्ति अगाध है, अज्ञेय है, अचिन्त्य है। उसका सेवन करने-वाले को अवश्य लाभ होता है। यह अनुभवगम्य है। अनेक महापुरुषों ने इस वस्तु का अनुभव लेने के बाद ही कहा है कि—

> सुखार्थ सर्व भूतःनां, मताः सर्वप्रवृत्तयः। सुखं नास्ति विना धर्मं, तस्माद्धर्भपरो भवेत्॥

—सब प्राणियों की सब प्रवृत्तियाँ सुख के लिए ही मानी गयी हैं और वह सुख धर्म विना नहीं मिलता; इसलिए मनुष्य को धर्म में तत्पर होना चाहिए।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा।

# छत्तीसवाँ न्याख्यान

# धर्म की पहिचान

#### महानुभावो !

पिछले दो न्याख्यानों में यह स्पष्ट किया गया कि जीवन में सफलता प्राप्त करने के लिए हर मनुष्य को धर्म अवश्य करना चाहिए। धर्म की शक्ति अगाध, अपरिमित, अचिन्त्य है, लेकिन धर्म क्या है १ धर्म के लक्षण क्या है १ धर्म की पहिचान क्या है १—यह जाने बिना धर्म नहीं हो सकता। इसलिए, इस व्याख्यान में इन विषयों पर प्रकाश डालेंगे।

धर्म क्या है १—इस प्रश्न का उत्तर विभिन्न लोग विभिन्न प्रकार से देते हैं । कोई धर्म को सेवा बताता है, कोई उसे कर्त्तल्य, फर्ज, नीति, सदाचार, प्रभुभक्ति, दान, सुविचार, ज्ञानोपासना, कुलानार बताता है। कोई उसे शास्त्र मे कथित विधि और निपेध बताता है। परन्तु, ये व्याख्याएँ अपूर्ण हैं; इसलिए धर्म का यथार्थ भाव नहीं दर्शा सकतीं।

धर्म का अर्थ सेवा मान हैं, तो यह प्रश्न होता है कि सेवा किसकी ? लोग अपना पेट भरने के लिए अनेक लोगों की अनेक प्रकार से सेवा करते हैं, तो क्या वह धर्म है ? कितने ही बीबी-बच्चों की सेवा करते है, क्या उसे धर्म मानेंगे ? कितने ही आदमी समाज-देश-सेवा के नाम पर मेवा उड़ाते हैं और विशुद्ध स्वार्थी प्रवृत्तियों में भी सेवा का रग भरते हैं। ऐसा भी भ्रम फैला हुआ है कि, सेवा के लिए पाप भी किया जा सकता है। इसलिए 'धर्म माने सेवा' यह व्याख्या स्वीकार्य नहीं है।

धर्म का अर्थ कर्तव्य या फर्ज मानें तो भी धर्म का वास्तविक रूप

सामने नहीं आता। क्यों कि, दुनिया में कर्तव्य या फर्ज के विषय में तरहतरह के विचार फैले हुए है। कोई कहता है कि, प्रजा उत्पन्न करना
अपना फर्ज है। जैसे हमारे पिता ने हमें पैदा किया उसी तरह हमें भी
सन्तानें पैदा करनी चाहिए। पुत्र उत्पन्न न करेंगे तो वंश कैसे चलेगा?
कोई कहता है कि इस जगत् में सब चीजें भोगने के लिए पैदा हुई हैं,
इसलिए विविध प्रकार के भोग भोगना अपना कर्तव्य है। कोई कहता है
कि मद्य, मास, मत्स्य, मुद्रा और मैथुन का सेवन करने से देव प्रसन्न
होता है; इसलिए इन पंच मकार का सेवन करना अपना कर्तव्य है।
कोई कहता है कि, देव-देवियाँ पश्चविल-नरबिल से प्रसन्न होते हैं; इसलिए
बिल देना अपना कर्तव्य है। कोई कहता है कि, श्रीमतों को खुटकर गरीबों
को दान देना हमारा कर्तव्य है, क्योंकि इसके बगैर दुनिया में समानता
नहीं लायी जा सकती।

किसान खेती का काम करे, व्यापारी व्यापार करे, दर्जी कपड़ा सिए, मोची जूते बनावे, कुंभार वासन बनाये, बढई मेज बनाये, छहार औजार बनावे, चमार मेरे होरों को छे जाये, भगी झाड़ू मारे, चोर चोरी करे, वेश्या वेश्याचार करे और कसाई जानवरों को मारे—यह उनका कर्तव्य माना जाता है। इस सब को धर्म माना जाये तो पाप-जैसी कोई चीज ही नहीं रहती। करार के मुताबिक नौकरी करना फर्ज माना जाता है। फिर वह नौकरी चाहे जिस प्रकार की हो। मिसाल के तौर पर ६ घटे की नौकरी हो तो शिक्षक ६ घंटे तक पढावे, गुमारता ६ घंटे तक नाम लिखे, उघरानी को जाये या सेठ का बताया हुआ दूसरा काम करे। मजदूर हो तो ६ घंटे मजदूरी करे। पुल्सि हो तो ६ घंटे चौकीदारों करे, चोरों को पकड़ने जाये या गुर्डों की मार-पीट करे और कारीगर हो तो ६ घंटे वारीगरी का काम करे। किसी ने कसाईखाने में या कळाळ के यहाँ नौकरी स्वीकारी हो, तो वहाँ जानवरों को मारना पड़े या छोगों को शराब पिलानी पडे।

इन सब बातों को धर्म मानने जायें तो बात कहाँ पहुँचेगी इसका विचार कीजिये!

'धर्म' को 'नीति' कहने से भी धर्म का सचा मर्म प्रकाश में नहीं आता, कारण कि देशकालानुसार नीति अनेक प्रकार की होती है और उसमें अच्छी और बुरी दोनो बातो का समावेश होता है। उदाहरण के लिए, नीति-विशारदों ने साम, दाम, दंड और भेद इन चार प्रकार की नीति मानी है। इनमें साम अर्थात् खिखावन देना अच्छी बात है। अगर कोई सीख देने से ही अन्याय, अनीति, दुराचार या, अधर्म का सेवन छोड़ दे, तो वाछनीय है। परन्तु, दामं यानी पैसा देना, लालच-रिशवत देना और उससे स्वार्य का काम करा, लेना, अच्छी बात नहीं है। दंड देना, नाश करना भी खराब ही है। उसी प्रकार मेद अर्थात् प्रपच खेलकर विरुद्ध पक्ष में फूट डलवाना और उसे विनाश के मार्ग पर ले जाना भी अच्छी बात नहीं है। इस प्रकार 'धर्म' दाम, दड और भेद भी नहीं है।

नीति का अर्थ केवल व्यवहार-शुद्धि किया जाये, तो यह भी पूर्ण परिभाषा नहीं है। उसमे धर्म का अश अवश्य है; परन्तु धर्म का वास्त-विक अर्थ सामने नहीं आता।

'धर्म माने सदाचार' यह व्याख्या ऐसी है, जैसे भारतवर्ष को बम्बई कहना। भारतवर्ष केवल बम्बई मात्र ही नहीं है। उसमें और भी बहुत से नगर, पर्वत, नदी, सरोवर अदि हैं। उसी प्रकार धर्म में भी सदाचार के बाद श्रद्धा, जान, भावना आदि अनेक अन्य वस्तुऍ सम्मिलित हैं।

दोयम, सदाचार का अर्थ भी विभिन्न लोग विभिन्न प्रकार से करते हैं। कुछ लोग प्रातः-साय नहाना-धोना, किसी को न छूना, इसे ही सदाचार कहते हैं; तो कुछ लोग ब्राह्मणों को जिमाना, दक्षिणा देना, पीपल को पानी देना, गाय को घास खिलाना, भगत-भिखारी को भोजन कराने को सदा-चार कहते हैं। इसलिए 'धर्म' को 'सदाचार' कहना भी ठीक नहीं है। 'धर्म माने प्रभु-भिक्त', इस व्याख्यां को भी अपूर्ण ही समझना चाहिए। प्रथम तो प्रभु का स्वरूप विभिन्न प्रकार का माना गया है और दूसरे उसकी भिक्त करने की रीतियाँ भी विविध प्रकार की है। इसिल्ए प्रभु-भिक्त का सच्चा अर्थ लगा सकना भी एक पहेली है। दूसरे, धर्म का अर्थ मात्र प्रभुभिक्त करें तो जान, कर्म (सत्-क्रिया) आदि का समावेश किसमें करें १ प्रभु-भिक्त को धर्म का अंग मानने में अवश्य ही कोई वाधा नहीं है, लेकिन धर्म को प्रभु-भिक्त मात्र कहना निश्चत् ही अनुचित है।

'धर्म यानी दान', इस कथन में भी अव्याप्ति-दोष है। यह व्याख्या धर्म के सब अगों को स्पर्श नहीं करती। उदाहरणतः शील, तप और भाव भी धर्म के अंग हैं। धर्म का अर्थ दान करने पर उनका समावेश कैसे होगा ?

'धर्म माने सुविचार', यह व्याख्या भी अव्याति दोप वाली है। अगर कोई आदमी इस व्याख्या के अनुसार केवल अच्छे विचार ही करता वैठा रहे, तो उसका उद्धार कैसे होगा १ सद्विचार के साथ सत्कर्म की भी आवश्यकता है। परन्तु, इस व्याख्या मे उसका समावेश नहीं होता।

'धर्म माने जानोपासना' ऐसा अर्थ करने पर तो सब अनुष्ठानो, सब कियाओं या विधि-विधानो का निपेध हो जाता है, इसलिए यह भी स्वीकार करने योग्य नहीं है।

'धर्म माने कुलाचार', यह व्याख्या वड़ी संकुचित है और इसम वर्म के नाम पर अधर्म हो जाने की आगंका है। किसी का कुलाचार श्राद्ध के दिन भेंसा मारना हो, तो क्या वह धर्म कहलायेगा ? देश और जाति के अनुसार कुलाचार अनेक प्रकार का होता है और उसमे पारस्परिक विरुद्धता भी होती है। जिसे एक कर सकता है, उसे दूसरा नहीं कर सकता। जैसे किसी के कुलाचार के अनुसार वह की पहली प्रस्ति पीहर में ही हो तो दूसरे के कुलाचार के अनुमार उसे पीहर भेजा ही नहीं जा सकता।

'शास्त्र के विधि-निपेध ही धर्म हैं,' यह अर्थ भी सन्तोषकारक नहीं है, कारण कि शास्त्र अनेक प्रकार के हैं और उनके विधि-निषेध भी तरह-तरह के होते हैं। जैमे, एक शास्त्र कहता है कि रात में भोजन नहीं करना, तो दूसरा शास्त्र कहता है कि चन्द्रमा के उदय होने पर विधि-पूर्वक मोजन करें। एक शास्त्र कहता है कि, योगसाधक को शरीर-सत्कार विष्कुल नहीं करना चाहिए, तब दूसरा शास्त्र कहता है कि योगसाधक को बराबर शरीर की सँभाल रखनी चाहिए और स्नान आदि नियमित करने चाहिए। इन विरोधी वातों में से किसे स्वीकार करें किसे न करें? इसिलए धर्म का अर्थ शास्त्रोक्त विधि-निपेध-पालन करना योग्य नहीं है।

कुछ दिनो पहले एक सामाजिक कार्यकर्ता ने समाज और देश के नेताओं को पत्र लिखकर धर्म का अर्थ पूछा था। उसके उपर्युक्त उत्तर आये थे। इससे समझा जा सकता है कि, जिन्हें समाज के 'बड़े आदमी' कहा जाता है, उन्होंने भी धर्म के अर्थ पर समुचित विचार नहीं किया।

### धर्म का अर्थ

गव्द का अर्थ करने का काम वास्तव में बड़ा कठिन है। उसके लिए च्याकरण, कोश, परम्परा तथा विविध शास्त्रों का गहरा ज्ञान चाहिए। लेकिन, हमारे शास्त्रकार इस विषय में निपुण हैं, इसलिए उसका अर्थ यथार्थ रूप से कर सकते हैं और उसे ही हमें मान्य करना चाहिए।

शास्त्रीय शब्दों के अर्थ दिमागी तौर पर नहीं किये जा सकते। ऐसा करने से बड़ी गड़बड़ होती है और उत्सूत्र भाषण का दोषी बनना पड़ता है। कुछ दिन हुए, एक विद्वान ने पंचपरमेष्ठी के 'उपाध्याय' पद का अर्थ 'शिक्षक' किया था। उसे कौन मान्य करेगा है उपाध्याय का अर्थ तो

जिनागम, पढानेवाला त्यागी साधु है और उसे वन्दना करने की बात कही गयी है। यदि उसका अर्थ 'शिक्षक' करें, तो गृहस्थावस्था में रहनेवाले सब शिक्षको को वन्दना करनी होगी। उसका फल क्या होगा !

धर्म शब्द धृ धातु से बना है। और धृ धातु का अर्थ है—'धारण करना', 'धारण किये रहना'। उसे लक्ष्य में रखकर हमारे शास्त्रकारों ने कहा है कि 'जो प्राणियों को दुर्गित में गिरने से धारण किये रहे, उसे धर्म कहते हैं।' यह व्याख्या कितनी स्पष्ट और सुन्दर है—जो विचारणा, मार्ग, विधिविधान, क्रिया या अनुष्ठान प्राणियों को दुर्गित या अधोगित या दुर्दशा में गिरने से रोके, बचाये, उसे धर्म कहते हैं।

यहीं नहीं कि, धर्म प्राणी को दुर्गति में जाने से बचाता है, बल्कि सद्-गति की ओर ले जाता है। यह बात नीचे के श्लोक में स्पष्ट की गयी है—

> हुर्गतिव्रसृतान् जन्त्न, यस्माद् धारयते पुनः। घरो चैतान् शुभेस्थाने, तस्माद् धर्म इति स्मृतः॥

— दुर्गति की ओर जाते हुए जीवों का उद्धार करके उन्हें पुनः ग्रुम स्थान पर स्थापित करता है, इसिल्ए धर्म कहलाता है।

## धर्म का लच्ण

हर वस्तु लक्षण से जानी जाती हैं। सज्जन, दुर्जन, चतुर, मूर्ज आदि लक्षण से ही जाने जाते हैं। कोई आदमी शक्ति होते हुए भी उद्यम न करता हो, आत्मश्लाघा करता हो, जुए से धन पाने की आशा रखता हो, शक्ति से ज्यादा काम हाथ में लेता हो, कर्ज लेकर घर बनाता हो, वृद्धा होकर भी विवाह करता हो तो आप फौरन कहेंगे कि, यह वेवकूफ है। उसी प्रकार जो विना अवसर बोलता हो, लाभ के समय कल्ह करता हो, भोजन के समय कोध करता हो, कामी लोगों के साथ स्पर्धा करके

धन उड़ाता हो, अहंकारवश दूसरे के हितवचन न सुनता हो या कृतन्न से प्रत्युपकार की आशा रखता हो तो उसे भी मूर्ख ही कहा जायगा।

मनुष्य की तरह धर्म भी उसके लक्षण से जाना जाता है। हमारे ज्ञानी पुरुषों ने धर्म को पहचानने के लिए कुछ उद्गण बताये हैं, उन्हें श्री शय्यं-भव स्रि महाराज ने श्री दशवैकालिक स्त्र की प्रारंभिक गाथा में निम्न लिखित रूप में वतलाया है—

> धम्मो मंगल मुक्तिहरुं, श्रहिसा संजमो तवो। देवावि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणा॥

—धर्म उत्कृष्ट मंगल है। वह अहिंसा, संयम और तप लक्षण रूप है। ऐसा उत्तम लक्षणोंवाला धर्म जिसके मन मे बसता है, उमे देव भी नमस्कार करते है।

यहाँ स्त्रों के विषय में कुछ कहना चाहते हैं। सूत्र थोड़े शब्दों मं बहुत कहते हैं और उनका प्रत्येक वचन टकसाली होता है। उस पर ल्यों-ल्यों विचार किया जाये, त्यों-त्यों नया प्रकाश प्राप्त होता जाता है। ऊपर की गाया भी ऐसी ही है। आज तक लाखी अमण-अमणियों ने उनका अध्ययन किया है और उसमें से धर्म-सम्बन्धी मूलभूत प्रश्नों का समाधान पाया है। हर एक मुमुक्षु के मन में पहला प्रश्न यह उठता है कि जगत् में उत्कृष्ट मंगल क्या है उसका उत्तर कि 'घम्मो मंगलं मुक्किट्ठ' (धर्म उत्कृष्ट मंगल है, ) इन शब्दों से मिल जाता है। आप पूछेंगे 'पंचपरमेष्ठि नमस्कार' को भी उत्कृष्ट मंगल कहते हैं, वह क्यों हि इसका उत्तर यह है कि, पचपरमेष्ठी को किया जानेवाले नमस्कार भी धर्म-क्रिया है और धर्म है। इसीलिए उसे उत्कृष्ट मंगल कहते हैं। यदि उसमें धर्मत्व अथवा धर्म-माव न होता तो उसे उत्कृष्ट मंगल न कहते। उसमें धर्म की उत्कृष्ट मंगलता है।

मुमुक्षुओं के मन में, दूसरा प्रश्न यह उठता है कि, 'दुनिया में बहुत से

धर्म फैले हुए है, तो क्या उनमें से हर एक को उत्कृष्ट मंगल-रूप समझें !' इसका उत्तर 'ग्रहिंसा संज्ञमो तवो' ( अहिंसा, संयम और तप ) से मिल जाता है। हर धर्म उत्कृष्ट मंगलरूप नहीं है; जिस धर्म में अहिंसा, सयम और तप है, वही उत्कृष्ट मगलरूप है और इसलिए उसी का अनुसरण करना चाहिए।

मुमुक्षु के मन में तीसरा प्रदन यह उठता है कि, 'इन धर्म के पालन करने का फल क्या है?' इसका उत्तर 'देवावि तं नमंसंति जस्स धम्में स्था मणो' इन गर्वों में मिल जाता है कि, 'जो ऐसे उत्तम धर्म का पालन करता है, उसे देव भी नमस्कार करते हैं।' जब देव भी नमस्कार करें, तो मनुष्यों का तो कहना ही क्या! अर्थात्, वह विश्व-वन्दनीय होकर अपना जन्म सफल कर लेता है।

इससे धर्म की शक्ति और असाधारणता का अनुमान लगाया जा सकता है। पारसमणि लोहे को सोना बना देती है; पर धर्म तो किनष्ठ मनुष्य को राजराजेश्वर देवाधिदेव बना देता है। सत दृढ़ प्रहरी की कथा सुनिए, उससे आपको इस बात की प्रतीति हो जायगी—

### सन्त दृहप्रहारी की कथा

व्राह्मण का एक लड़का था। उसका नाम दुर्घर था। वह वचपन से आवारा लड़कों के साथ में पड़ गया। वह सारे दिन जुआ खेलता। माता-पिता ने उसे बहुत समझाया—"तू जुआ खेलना छोड़ दे। जुए से बड़ें बड़ें भूपतियों का पतन हो गया तो तू किस विसात में हैं है जुआ आपदाओं का घर है, वह तुझे नष्ट कर देगा।" लेकिन, दुर्घर ने उनका कहना नहीं माना। जब भाग्य दुर्बल होता है, तो किसी के भी हितकर वचन असर नहीं करते।

जुए के लिए पैसे की वारवार जरूरत होने लगी, इसलिए वह चोरी

करने लगा। पर, चोरी कहाँ तक चलती १ एक बार वह पकड़ा गया और राजा के सामने पेश किया गया। राजा ने उसे देशनिकाला टे दिया।

उन दिनों रिवाज यह था कि, जिसका टेशनिकाला करते उसके सर के बाल साफ कर देते, उस पर चृना लगाते।

गले मे जूतों का हार पहनाते, और उसे गधे पर बैठाकर उसे नगर मे बाहर ले जाते। वहाँ से उसे देश छोड़कर चला जाना पड़ता।

घूमता-िकरता वह एक अटबी में पहुँचा। वहाँ उसे चोरों ने ले जाकर अपने सरदार के सामने पेश किया। सरदार आटमी का पारखी या। उसने दुर्घर के लक्षणों से जान लिया कि, यह आदमी हमारे काम का है। उसने दुर्घर की इच्छा पूछी। उसने कहा कि, 'अगर आप मुझे अपने साथ रखना चाहते हैं, तो मैं रहने को तैयार हूँ।'

उस दिन से दुर्धर चोरों के साथ रहने लगा और उनके बताये हुए तमाम काम करने लगा। इससे सरदार बड़ा प्रसन्न हुआ। उसने उसे अपना पुत्र बनाकर चोरों का राजा बना दिया।

दुर्धर बड़ा साहसी था। बड़ी-बड़ी चोरियाँ करता तथा डाके भी डालता। जो उसका सामना करता उसका वह सर उड़ा देता। उसका प्रहार कभी खाली नहीं जाता था, इसलिए उसका नाम दृढप्रहारी पड़ गया।

एक बार उसने कुशस्यल नगर पर डाका डाला। वह नगर सैनिकों से रिक्षत था। इसलिए, उसे लूटना आसान नहीं था। पर, इंढ-प्रहारी ने अपने साथ बहुत से जाँबाज चोर ले लिये। उन्होंने सैनिकों को मार भगाया और नगर में निर्द्धन्द्व लूटपाट प्रारम्भ कर दी।

उस समय एक चोर एक ब्राह्मण के घर में घुसा। ब्राह्मण बहुत गरीब था और मिक्षाचरी से निर्वाह करता था। उसके घर में ळ्टने योग्य कुछ नहीं था। पर, उस रोज बालकों के हठ करने पर मॉग जॉंच कर ब्राह्मण ने खीर की सामग्री इकट्ठी की थी और ब्राह्मणी ने खीर बनायी थी। और, कुछ नहीं तो खीर ही ठीक है; यह सोचकर चोर ने खीर का वर-तन उठाया।

यह देखकर ब्राह्मण को बहुत बुरा लगा। अपने लड़के दुकुर-दुकुर देखते रह जायें और एक अधम उन्हें विचत कर जाये, यह विचार उसे असहा हो उठा। वह चोर के मुकाबले पर खड़ा हो गया और गुत्थमगुत्थ होने लगी। इतने में हद्प्रहारी वहाँ आ पहुँ चा। उसने अपनी तलबार खींची और एक ही वार में ब्राह्मण का सर धड़ से अलग कर दिया।

पति की एकाएक निर्मम हत्या होते देखकर, ब्राह्मणी विचलित हो उठी और लड़के थरथर कॉपने लगे। पास ही ब्राह्मण की गाय वंधी हुई थी। ब्राह्मण उसके प्रति अत्यन्त मसता रखता था। वह उसका शिरच्लेट देखकर फुनफुना उठी और वन्धन तोड़कर हद्महारी का सामना करने लगी। (जानवरों मे भी मालिक के प्रति कैसी वकादारी होती है यह देखिये।) परन्तु, सामने यम सरीखा हदप्रहारी खड़ा था। उसने गाय को आता देखा तो तलवार से उसका भी सर धड़ से अलग कर दिया।

प्यारे पित और प्रिय गाय की हत्या देखकर, ब्राह्मणी भड़क उठी और वह गालियाँ देती हुई हढ़प्रहारी को मारने दौड़ी। भड़की हुई हालत में आदमी आगे-पीछे का विचार नहीं कर सकता। हिरनी वाघ का सामना करे तो नतीजा क्या आयेगा १ हढप्रहारी ने उसके पेट में तलवार घुसेड़ दो। वह समीन पर जा पड़ी। ब्राह्मणी गर्भवती थो। उसके गर्भ का लोचा बाहर निकल आया।

यह दृश्य देखकर दृढप्रहारी का हृद्य हिल उटा। वह सोचने लगा—'यह मैंने क्या किया ? एक साथ चार हत्याएँ ! और वह भी ब्राह्मण, गाय, स्त्री और वालक की !! मैंने सचमुच बड़ा पाप किया ! मुझ नैसा पापी, अधम, दुष्ट हत्यारा और कीन होगा ? मैंने दुष्टता की हृद्य कर दी।' दाह्या हार ७५ गूट १

#### धर्म की पहिचान

वी-=, १३ शनान मण्डेर४४

वह ऐसे विचार करता हुआ, अपने स्मियिया की पाय के साथ के साथ के हास्यल छोड़कर चला गया। मगर वह करण दृश्य उसकी नजरों से दूर नहीं हुआ। वह अपने दुष्ट कृत्य की वारंवार निन्दा करने लगा। उसका दृदय पिघलने लगा और आँखों से पश्चात्ताप के आँसू झरने लगे।

पश्चात्ताप में भी अद्भुत् शक्ति होती है। वह वज्र हृदय को भी पुण्य-कोमल बना देता है। कवि कलापी ने कहा है कि, 'पश्चात्ताप का विपुल झरना स्वर्ग से उतरा है! पापी उसमें हुवकी लगाकर पुण्यशाली बनते हैं।'

आगे चलकर जगल आया। वहाँ एक तपस्त्री ध्यानी मुनि उसकी नजर आये। वह उनके पास गया और उनके चरण पकड़कर फूट फूटकर रोने लगा। मुनिवर ने कहा—'वत्स, शात हो! इतना शोक-सन्ताप क्यों करता है ?"

दृढपहारी ने कहा—"प्रमो! मैं महा अधम, पापी, हत्यारा हूँ। आज अकिंचित कारणवरा ब्राह्मण, गाय, स्त्री और बालक की हत्या कर दी। अब मेरा क्या होगा १ हे कृपाछ! मुझे बचाओ, मेरी रक्षा करो!"

मुनिवर ने कहा—"महानुभाव! जो हुआ सो हुआ। अब भविष्य में ऐसी भूल न करने के लिए तैयार हो तो मार्ग निकल सकता है। श्री जिनेस्वर भगवर्तों ने अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह इन पाँच महावर्तों का उत्तम शील बताया है। तू उसे धारण कर और सब पापों से मुक्त होकर पवित्र हो जा।"

मुनिवर के इन वचनों से दृढप्रहारी का समाधान हुआ और उसने पंचमहानतों से सुशोभित उत्तम शील धारण किया। अपरिग्रह को तो यहाँ तक धारण किया—"जन तक मुझे ये चार इत्याएँ याद आती रहेंगी, तन तक अन्न-जल ग्रहण नहीं करूँ गा।" महानुभावो! निर्ग्रन्थमु नि तपश्चर्या के लिए अनेक प्रकार के अभिग्रह धारण करते हैं। परन्तु, ऐसा अभिग्रह अत्यन्त उग्र है। किसी चीज की याद दूर करने के लिए कितने उच्चकोटि का

ध्यान और तप चाहिए! परन्तु, भावुक सत दृढप्रहारी ने ऐसा उप्र अभिग्रह धारण किया और कुशस्थल नगर के दरवाजे पर आकर ध्यान-मग्न हो गये।

उस नगर को उनने और उनके साथियों ने बुरी तरह छटा था, इसलिए लोग उन्हें देखकर मनमानी बातें कहने लगे। कोई उन्हें धूर्त कहता;
तो कोई टोंगी। लोगो ने उनपर हैंट-पत्थर-धूल की वर्षा तक की। पर, वे
अपने दृढ सकल्प से जरा भी विचलित नहीं हुए। जब हैंट-पत्थरों का ढेर
नाक तक पहुँच गया, तब वे उससे बाहर निकल कर नगर के दूसरे दरवाजे
पर ध्यानस्थ हो गये। वहाँ भी लोगों ने उनकी वही हालत थी। लोकसमूह
का अर्थ भेड़ियाधसान है। एक के बाद दूसरा वही करता गया। वहाँ भी
जब ई ट-पत्थरों का ढेर नाक तक आ गया, तो उससे भी निकलकर
तीसरे दरवाजे पर आ गये। इस तरह ६ महीने तक उस नगर में घोर तप
करते रहे। तब उनकी आत्मा की पूर्ण शुद्धि हो गयी और उन्होंने अदितीय केवल्जान प्राप्त किया।

अत्र लोग समझ गये िक, दृढ़प्रहारी ढोंगी या धूर्त नहीं है, विस्क एक सच्चे सन्त और महात्मा हो गये हैं। वे उनकी वन्दना करने लगे और उनकी चरणरज मस्तक पर धारण करने लगे।

### धर्म की परीचा

महानुमावो । शास्त्रकारों ने उत्तम धर्म के जो तीन लक्षण वताये हैं। उन्हें सदा ध्यान मे रिखये। जब कोई वस्तु धर्म के रूप में आपके सामने पेश हो, तो पहले यह देखिये कि, उसमें अहिंसा का स्थान क्या है ? अगर वह हिंसा का समर्थक नहीं है, तो उसे अपने लिए अनुपयोगी समिक्षये। प्राणियों को यन मे होमना, देव-देवियों को प्रसन्न करने के लिए प्राणियों की बिल देना, जीव-हिंसा करना, ये सब हिंसा के रूप है। पर, इन्हें धर्म के नाम पर

कहा जाता है; इसिलए धर्म की परीक्षा करते समय सावधान रहना चाहिए।

धर्म में दूसरी चीज जो आपको देखनी चाहिए वह संयम है। अगर उसमें किसी न किसी प्रकार से मौज-शौक या भोग-विलास की छूट दो गयी हो, या इन्द्रियद्मन पर विशेष बल न दिया गया हो, तो उस धर्म को श्रेयस्कर न समझना।

धर्म में तीसरी चीज तप देखनी चाहिए। अगर उसमें तप पर विशेष जोर न दिया गया हो तो वह कर्मनाश नहीं कर सकता। कुछ लोग कायिक तप को निरर्थक मानकर सिर्फ मानिसक तप पर जोर देते हैं। उनकी जीवनचर्या इस दलोक में दिखलायी गई है:—

मृन्द्वीशच्याः प्रातरुत्याय पेया, मध्ये भक्तं पानकं चापराह्ने। द्राचाखण्डं शर्करा चार्धरात्रे, मुक्तिश्चान्ते शाक्यपुत्रेण दृष्टा॥

—कोमल शय्या पर सोना, सुबह उठकर दूध या रवड़ी पीना, दोपहर को पूरा मोजन करना, पिछले पहर मिटरापान करना और आधी रात को द्राक्ष और शक्कर का उपयोग करना, ऐसे धर्म से मुक्ति मिलती है, यह शाक्यपुत्र ने देखा।'

महानुभावो ! धर्म को पहिचानने की यह मुख्य चाभी है और वह ज्ञानी भगवतों ने हमें दे दी है । इसिलए उसका उपयोग करते रहेंगे तो आपको उत्तम सत्य धर्म की प्राप्ति होगी और उसके द्वारा ससारसागर पार हो जायेंगे।

विशेष अवसर पर कहा जायगा।

# सैंतीसवाँ व्याख्यान धर्म का आराधन

### [ ? ]

महानुभावो !

कर्म भी ढाई अक्षर का और भर्म भी ढाई अद्धर का; पर इन ढाई अक्षर के इन दो शब्दों के काम में कितना अन्तर है! कर्म आत्मा को नीचे गिराता है, उसे सताता है और भयंकर भव-अटवी मे वारंबार भ्रमण कराकर विविध प्रकार के दुःखों का अनुभव करता है; जबकि धर्म आत्मा को ऊँचा चढाता है, अत्यन्त आनन्द देता है और अद्धय-अनन्त—अपार सुखमय सिद्धिसदन की सैर कराता है!

कर्म और घर्म के उत्तर के डेढ़ अक्षर तो समान ही हैं। अन्तर-मात्र प्रारम्भ के एक अचर में है। पर, यह एक अन्तर दोनों के सम्पूर्ण रूप को ही बदल देता है। 'भक्षण' और 'रक्षण' तथा 'मरण' और 'शरण' मे मात्र प्रथम अक्षर के अन्तर से उनके स्वरूप में कितना अन्तर पड़ जाता है १ एक में मानव का भक्षग और नाश है और दूसरे में उसका रक्षण और बचाव है। एक मे मनुष्य का मरण अर्थात् इस जीवन का अन्त है तो दूसरे में शरण अथवा जीवन की सुरक्षा है। दो मनुष्य की एक समान पीठ होने पर भी उनकी आकृति में भेद सम्भव है और उससे उनके व्यक्तित्व मे ही अन्तर आ जायेगा। कर्म और धर्म की भी बात ऐसी ही है।

कर्म को घर्म नहीं सुहाता और धर्म को कर्म नहीं सुहाता। इसका कारण यह है कि, दोनों की दिशा ही पूर्णतः भिन्न है, उनका मार्ग और कर्त्तन्य सब भिन्न है। स्वभाव ही जिसका विरुद्ध हो वह भला क्यों भला लगे १ स्वाट में भले ही अन्छा हो, पर उसे घोड़े के सामने तो रखें, या शामकर मीठी होने पर भी यदि उसे गधे के सामने रखें तो क्या होगा १ स्वभाव-विरुद्ध होने से यह उन्हें नहीं रुचता। बधकर्ता को दया की बात अथवा वेश्या को शील की बात भला क्या रुचेगी १

कर्म स्वभाव से कौरवों के समान हैं। वे कुटिल नीति आजमाते रहते हैं। वे आत्मा को शात नहीं बैठने देते। जब आत्मा धर्म करने जाता है तो वे बाधक होते हैं और धर्म नहीं करने देते। आप व्याख्यान सुनने आते हैं और कँघने लग जाते हैं, यह कर्म की करामात है। अथवा, आप किसी गरीव की मदद करना चाहते हैं, पर रक जाते हैं, यह भी कर्म की करा-मात है। आपने अर्छे से तीर्थयात्रा का विचार कर रखा हो, पर बीबी या बच्चे बीमार पड़ जाते हैं, व्यापार की बड़ी उपाधि के कारण या सगे-सम्बन्धियों के किसी काम से रक जाना पड़ता है, इसमें भी कर्म की कुटिलता ही कारणभूत है।

धर्म सत्ता अति बलवान है, यह बात आपने अब तक अनेक बार मुनी है और उसे मुन-सुनकर हताश, पस्त-हिम्मत, भी हुए हैं, कि ऐसी प्रचल सत्ता के सामने हमारा क्या वश चलेगा १ परन्तु आज जान लीजिए कि, कर्मसत्ता से धर्मसत्ता अधिक बलवान है। जरासध बलवान था, पर कृष्ण उससे अधिक बलवान थे। रावण से लक्ष्मण अधिक बलवान था। तभी तो जरासध कृष्ण के हाथों और रावण लक्ष्मण के हाथों मारा गया।

धर्मसत्ता अधिक वलवान है, ऐसा जान जाने के बाद आप उसकी प्रतिष्ठा करते हैं। उगते सूर्य को सभी पूजते हैं, अस्त होते सूर्य को कोई नहीं पूजता। एक बार आप राजाओं के सामने नतमस्तक होते थे, पर अब उसे देखकर सर नहीं झकाते। इसका कारण यह है कि, आज उनकी सत्ता समाप्त हो चुकी है। आज तो कोई मिनिस्टर

आनेवाला हो तो आप विशेष धूम-धाम और मान-सम्मान करते हैं। तथा प्रयत्न करते हैं कि, उसके सार्थ आपका सम्पर्क बढ़े। पर, कल चव वह मिनिस्टर कुर्सी छोड़ देता है तो भी क्या आप उसके आगमन पर धूमधाम करेंगे ?

अगर कर्म का वश चले तो एक भी आतमा को अपनी जकड से मुक्त न होने दे, लेकिन धर्म की शक्ति के सामने वह लाचार हो जाता है। धर्म-सत्ता कर्मसत्ता को नष्ट कर देती है और आत्मा को कर्मन्रन्धन से छुड़ाकर पूर्णरूप से स्वतंत्र कर देती है।

महानुभावो । आपने कर्म की दोस्ती बहुत दिनों की; पर उसका कोई अच्छा परिणाम आपको नहीं मिला। अब धर्म की दोस्ती करके देखिये कि, उसका परिणाम कैसा सुन्दर आता है!

धर्म की मैत्री करने से सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है, सम्यक्त्व की हत्ता होती है और विरित्त के परिणाम जाग्रत होते हैं, जिससे संयम और तप की आराधना सुलभ होती है। सयम की आराधना से कर्म के आगमन पर कड़ा पहरा बैठ जाता है और वह आत्मा में प्रवेश नहीं कर सकता। और, तप की आराधना से आत्मा में घुसे हुए कर्म नष्ट होने लगते हैं। सब कर्मों के नष्ट हो जाने पर आपकी आत्मा परमात्मा हो जाती है और उसमें अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त आनन्द, क्षायकसम्यक्त्व तथा अनन्त वीर्य आदि गुण प्रकट हो जाते हैं।

किसी श्रीमन्त अथवा वडे अधिकारी से मैत्री करनी होती है तो आप उससे अनेक बार मिलते हैं, बात-चीत करते हैं, उसके साथ बैठकर चाय-पानी पीते हैं। उसके साथ रहने के लिए आप प्रसग उत्पन्न करते हैं और उसका सहवास प्राप्त करते हैं। पर, धर्म की सगत के लिए कोई भी इस प्रकार प्रयास करता नहीं दिखता।

बाल्यकाल में विचारशक्ति विशेष विकसित नहीं होती, इसिलए

कर्तव्याक्तव्य का ज्ञान न होने से लगभग सारा समय खेलकृद में नष्ट हो जाता है। पूर्व भव की किसी सस्कारी आत्मा को उस समय धर्म करने का विचार आता है, तो माता-पिता मोहवण उसके धर्माराधन में वाधक हो उठते हैं। बाल्यकाल में किसी पुण्यणाली आत्मा की दीक्षा लेने की भावना होती है, तो तुरत शोर मचने लगता है—"आठ-नो वर्ष के बालक को टीक्षा कैसे दी जा सकती है ! जब पढ लिख कर अठारह वर्ष का होगा, तब दीक्षा लेने की भावना होगी तो टी जा सकती है।"

वालदी ज्ञा के विरुद्ध वड़ी दा राज्य में पहले एक 'विल' उपस्थित किया गया था। उसके कानून वन जाने पंर वड़ी दा-सरकार ने वाल-दीक्षा पर रोक लगा दी थी। पर, बड़ी दा-राज्य के विलय के साथ ही यह कानून भी समाप्त हो गया।

उसके वाद अहमदावाद के प्रभुदास बाल्रुभाई परवारी ने ऐसा ही एक 'विल' वम्बई की धारा-सभा में उपस्थित किया। उस समय उसके सम्मुख कैसा प्रबल विरोध हुआ, यह आप जानते ही होंगे। वह 'बिल' लोकमत जानने के लिए वितरित किया गया और उसके विरुद्ध इतने मत आये कि, 'विल' सरकार की सलाह से समाप्त हो गया।

फिर, पजाब के दीवानचन्द्र शर्मा ने इसे लोकसभा में उपिर्श्वत किया, वहाँ पक्ष-विपक्ष में बहुत-कुछ कहा गया और अन्त में यह निश्चित हुआ कि, बाल-दीक्षा रोकने के लिए फिलहाल किसी कांनून की अपेक्षा नहीं है। इस प्रकार यह 'बिल' रद्द कर दिया गया।

शास्त्र में आठ वर्ष से कम उम्रवाले को दीक्षा देने की मनहाई की गयी है, कारण कि उससे दीक्षा का यथार्थ पालन नहीं हो सकता। लेकिन, आठ वर्ष की उम्र का बालक दीक्षा के लायक लगे तो उसे दीक्षा देने की मनहाई नहीं है। जिन-शासन में ऐसी अनेक दीक्षायें हुई हैं। श्री हेम-

चन्द्रस्रि, श्री जिनचन्द्रस्रि (खरतरगच्छ), श्री देवस्रि, श्री महेन्द्र-सिंह स्रि (अचलगच्छ), श्री सोमप्रभस्रि, श्री जिनचन्द्रस्रि, (ख०) श्री जिनकुशलस्रि (ख०), श्री सिंहतिलकस्रि, श्री ज्ञान-सागरस्रि, श्री कुलमंडनस्रि, श्री जयकीर्तिस्रि, श्री हीरविजयस्रि, श्री ज्ञानविमलस्रि, श्री विजयरत्नस्रि आदि बाल-दोक्ति ही थे। उन्होंने वाल्यावस्था में धर्म का सुन्दर आराधन करके अपना संसार अल्प बनाया था।

वैदिक धर्म में भी भुव, प्रह्लाद, शकराचार्य, नामदेव आदि ने वाल्यावस्था में विरक्त होकर ईश्वर-भक्ति की थी।

वालक को अगर बचपन से ही धर्म के संस्कार दिये जाये, तो वह वत-नियम तप बड़ी अच्छी तरह कर सकता है। सस्कारी कुटुम्बों में बालक ६-७ वर्ष की उम्र में चौविहार करते हैं, मातापिता के साथ सामायिक करने बैठ जाते हैं, नियमित देवदर्शन करने जाते हैं और पर्व-दिवसों में उपवास भी करते हैं। छोटी उम्र के बालकों के अट्ठाई-जैसी तपस्या करने के उदाइरण आज भी मौजूद हैं। इससे आप समझ सकते हैं कि, 'बालक धर्म में क्या समझे ?' यह कहनेवाले कितनी गलती पर हैं।

जिन्होंने अपने जीवन में धर्म को मित्र नहीं बनाया, इन्द्रियों के एक भी विषय को नहीं जीता और सयम तथा तप के प्रति अनुराग प्रकट नहीं किया, वे ही आज यह कहने बाहर निकल पड़े है कि, "वालक धर्म के सम्त्रन्थ में क्या एमझे ? बालक से धर्मपालन हो ही नहीं सकता ?" परन्तु, यह विधान तो ऐसा ही है, जैसे कोई मछलीमार कहे कि, 'जगत् में जीव-दया पालना शक्य ही नहीं है।' अथवा कोई व्यभिचारी पुरुष कहे कि 'इस दुनिया में ब्रह्मचर्यपालन सभव नहीं है।' सुज्ञ पुरुप ऐसे धर्महीन वचन वोलनेवालों का किसी तरह से विश्वास कैसे कर सकते हैं ?

अगर, धर्म को आप कल्याणकारी मित्र मानते हो तो अपने वालकों को बचपन से ही उसका परिचय और मैत्री कराइये और यथाशक्ति आराधन कराइये। धर्म-प्रिय, धर्म-सस्कारी कुटुम्ब में जन्मा हुआ बालक अगर धर्म न पाले तो मानो वह भरे सरोवर म प्यासा रहा। इसमें जीवन की सार्थकता क्या है!

महानुभावो ! काल कब आयेगा और किस तरह आयेगा यह हम नहीं जानते। ऐसे संयोगों में धर्मपालन को बड़ी उम्र पाने तक स्थगित रखने को बुद्धिमानी कैसे माना जा सकता है !

अगर, बालको के प्रति आप सन्चा स्नेह रखते हैं तो उन्हें सिर्फ नहलाने-धुलाने, खिलाने पिलाने, पहनाने-उढाने में ही सन्तोप न मानें। उन्हें कुछ धर्म करना भी सिखायें; ताकि उनका भविष्य सुधरे और उनका आपके यहाँ जन्म लेना सार्थक हो।

यौवन में आपका अधिकाश समय विषयासक्त रहने में बीतता है और आप मुख्य साधन-रूप द्रव्य की प्राप्ति में व्यस्त रहते हैं। व्यवहार की वातों के सामने आपको धर्म से मैत्री करने का अवसर ही नहीं रहता। उस समय आप सोचते है—"अभी तो मौज-शौक कर लूँ—वृद्धावस्था में धर्म-चिन्तन कलँगा।" परन्तु, आप वृद्धा होंगे, इसे जानता कौन है ? आप अपने सगे-सम्बधी, हित-मित्र से पूछें कि, उनमें कितने ही जवानी में ही चलते चने। रात को स्वस्थ व्यक्ति सोता है, सुबह सोकर नहीं उठता। लोग पूछते हैं कि, क्या हुआ शतो उत्तर मिलता है—"हार्टफेल कर गया! मौज-शौक में अरमान ही अधूरा रह गया!" उस समय मला आत्मा की क्या दशा होती होगी ?

दूसरों की ही यह दगा होगी, मेरी न होगी, यह मानने का कोई कारण नहीं है। अतः धर्म-चिन्तन स्थगित रखने का कोई अर्थ नहीं है। काल का डका अहर्निश वन रहा है—फिर भी मनुष्य समझता नहीं! शास्त्रकार कहते हैं :---

जहेह सिद्दो य मिगं गिहाय, मच्चू नरं नेह हु श्रंतकाले। त तस्स भाया न पिथा व माया, कालम्मि तस्स सहरा.भवन्ति॥

— जैसे सिंह हिरनों की टोली में घुसकर किसी हिरन को लेकर चल-देता है, उसी तरह मृत्यु भी अन्तकाल में कुटुम्बीजनों में कृदकर उनमें से किसी जन को पकड़कर चल देती है। उस समय पत्नी, पिता या माता कोई भी उसके सहायक नहीं होते।

नो अनेक प्रकार की वासनाओं से घिरे रहकर मरण पाते हैं, उनकी गति कैसे सुधर सकती है १ उसके लिए तो ग्रुरू से धर्म से दोस्ती करनी चाहिए और आत्मा को ग्रुम लेग्यावाला बनाना चाहिए।

आजकल युवको की स्थित खोखली है। एक तो उनमें धर्म के सस्कार नहीं होते, दूसरी ओर भौतिकवाद का जबरदस्त आकर्षण होता है। इसिलए, वे अक्सर भौतिकवाद की ओर खिंच जाते हैं। वहाँ उन्हें क्या मिलता है—देह, वस्त्र, आभूषण, सुन्दर निवास-स्थान, बाग-बगीचा, गान-तान, पर ये सब कुछ दिनों तक अच्छे लगते हैं। बाद में, वे आनन्द नहीं दे पाते। भौतिकवाद की बड़ी कमी यह है कि, वह चित्त को शाति दे सकने में असमर्थ है—हालाँकि शाति की ही हर मनुष्य को खास जरूरत है। इसिलए, जवानों को दूसरे शंझट छोडकर धर्माराधन मे मन लगाना चाहिए। कहा है कि—

व्याकुलेनापि मनसा, धर्मः कार्यो निरन्तरम्। मेढीवद्धोपि हि भ्राम्यन्, घासप्रासं करोति गौ॥

—मन अनेक प्रकार की आधि, न्याधि और उपार्धि से न्याकुल हो

तो भी निरन्तर धर्म करते रहना चाहिए। जैसे तेली की धानी से वॅधा हुआ बैल चलता-चलता भी घासचारा चरता रहता है।

प्रायः लोग यह कहते हैं कि, बुढ़ापे मे 'गोविन्द-गुण गायेंगे'। पर, उस समय तो इन्द्रियाँ शिथिल हो जाती है, अरीरवल घट जाता है, दाँत गिर जाते हैं, कानों में कम सुनाई देने लगता है, ऑखो से कम दिखाई देने लगता है, कमर झक जाती है, लकड़ी के सहारे के बिना चला नहीं जाता, खाना बराबर हज्म नहीं होता, कक आदि का उपद्रव बढ जाता है, और भी दूसरे रोग आ घरते हैं। उपरात अनेक प्रकार की चिन्ताएँ घेरे रहती हैं। ऐसी हालत में धर्म का आराधन कैसे हो? आराधन तो दूर—एकाप्रचित्त होकर धर्मश्रवण तक नहीं होता। बहुतों का हाल तो गोमती-डोसी (बिढिया) बैसा होता है।

## गोमती-डोसी का दृष्टान्त

श्रीपुर-नामक एक नगर था। उसमें वसु-नामक एक सेठ रहता या। उसके गोमती-नामक स्त्री थी और धनपाल नामक पुत्र था। आयुष्य को डोरी टूटने पर वसु-सेठ मरण को प्राप्त हुए और घर का सारा भार गोमती-डोसी पर आ पड़ा। इस बुढिया की वाणी वड़ी कड़वी थी, इसिलए, पुत्रवधू के साथ रोज तकरार होती थी। इससे उकता कर एक जार धनपाल ने कहा—''माँजी, अब तो आपके धर्म करने के दिन है, इसिलए सब चिन्ता-फिक्र छोड़कर धर्मकथा सुनो। कल से हमारे यहाँ एक बहुत अच्छा पण्डित कथा बाँचने आयेगा।'' और, उसने पण्डित का इन्तजाम कर दिया।

दूसरे दिन पिडतिं महाभारत की पोथी लेकर गोमती-डोसी के वर आये और एक ऊँचे आसन पर विराजमान हुए। गोमती सुनने वैठी। तब पिडतिजी ने बॉचना शुरू किया—"भोष्म उवाच—भीष्म बोले।" तब कथा सुनने वैठी गोमती का ध्यान खिड़की में खड़े हुए कुत्ते की तरफ

गया कि, वह उठ खड़ी हुई और हाथ में लकड़ी लेकर 'हडहड' करती उसके पास गयी और उसे एक लकड़ी लगाया। किर, लकड़ी को ठिकाने रखकर कथा सुनने बैठी।

पंडितनी ने फिर शुरुआत की—भीषम उवाच कि, डोसी की नंजर रसोई पर पड़ी। वहाँ एक विल्ली चुपके से दूध की तपेली की ओर जा रही थी। यह देखते ही डोसी भड़कने लगी—"यह राँड़ तो सारा दूध पी जायेगी। कोई बराबर ध्यान ही नहीं देता।" फिर, बिल्ली को भगाकर, चीजों को ढाँकहूँक कर वापस आकर अपने आसन पर बैठ गयी।

डोसी थोड़ी देर के लिये स्थिर बैठे तो पंडित की कथा आगे चलायें। पर, डोसी का चित्त घर मे चारों तरफ घूमता था; इसलिए स्थिर नहीं बैठती थी। तीसरी बार पडितजी ने शुरू किया—भीषम उवाच— कि डोसी ने देखा कि बछड़ा खुल गया है। चढ न आवे इसलिए उठकर बॉधने गयी। खूँटे से बॉधकर आयो और फिर कथा सुनने बैठ गयी।

पडितजी को यह बड़ा विचित्र लगता था, पर यजमान से न्या कहे र उन्होंने चौथी बार कथा बाँचना ग्रुरू किया—'भीषम उवाच—कि डोसी उठ वैठी और हाथ में लकड़ी लेकर छप्पर पर वैठे हुए कौवे की उड़ाने लगी—''यह निगोड़ा 'का-का' करके कथा ही नहीं सुनने देता।''

कोवे को उड़ाकर वह अपने स्थान पर फिर आ गयी और पडितजी की ओर ध्यान देने लगी। पडितजी समझे कि अब कथा ठीक तरह चलेगी, इसिलए वह उत्साह के आवेग मे आकर बोले—'भी ध्म उवाच' उसी समय डोसी दरवाजे पर खड़े हुए एक भिखारी को देखकर बड़बड़ाने लगी और पडितजी की धारणा गलत निकली। डोसी ने भिखारी से कहा—''तुझ-जैसे इधर रोज चले आते हैं। कितनों को दिया जाये? वक्त-वेवक्त चले खाते हैं! कथा चल रही कि आन पहुँचा। चल यहाँ से !"

इस तरह लगभग एक पहर बीत गया, पर पडितजी, 'भीषम उवाच'

से आगे न बढ़ सके । दूसरे दिन से उन्होंने उम घर में कथा कहने से हाथ जोड़ दिये।

जिसने सारी जिन्दगी घर बार और व्यवहार में ही गुजारी हो उनकी स्थिति प्रायः ऐसी होती है—'सूरदास की काली कमिरया चढे न दूजा रग।' जिन्हें वचपन से ही धर्म का रंग लगा हो तो आगे चलकर और वृद्धि पा सकता है; पर जिन्होंने धर्म की ओर कभी दृष्टिपात मों न किया हो, वह बुढ़ापे में क्या धर्म करेगा ? दोयम, धर्माराधन करने में कुछ उत्साह और जोश भी चाहिए, लेकिन बुढापे में उसका प्रायः अभाव होता है; इसलिए समुचित धर्म-पालन नहीं हो पाता। इसलिए, जब शरीर स्वस्थ और इन्द्रियाँ सिक्रय हैं, तब धर्माराधन करने में प्रमाद नहीं करना चाहिए।

# धर्माराधन के लिए चार अयोग्य पुरुष

धर्म भी यह देखता है कि वह किसके साथ दोस्ती करे। वह चार प्रकार के लोगों से दोस्ती नहीं करता: एक तो दुष्ट यानी द्या-रहित के साथ; दूसरे, मूढ यानी अविवेकी के साथ, तीसरे, कदाग्रही यानी जो अपनी खोटी मान्यता को भी न छोड़ता हो, और चौथे, पक्षपाती यानी अन्यायी के साथ! यह बात दृष्टान्त से ज्यादा स्पष्ट हो जायगी।

### दुष्टता पर खुव्धक का दृष्टान्त

नरपित-नामक एक राजा था। उसके सेवको में छुन्धक-नामक सेवक बड़ा दुष्ट था। वह किसी की भटाई नहीं देख सकता था। किसी ने धन कमाया हो या सुन्दर मकान बंनाया हो, तो वह किसी-न-किसी अपराध का दोषी बनाकर उसे दड़ दिला लेता तभी उसका ईर्ष्यांछ हृदय शांति पाता।

सगे-सम्बन्धियों और मित्रो ने छुब्धक को यह देव छोड़ देने की

नसीहत की और कई साधु-सन्तों द्वारा उपदेश दिलाया, लेकिन उसने अपनी वह आदत नहीं छोड़ी। दुष्ट आदमी अपनी कुटेव इस तरह थोड़े ही छोडता है!

छुव्धक जवान का मीटा था; इसिलिए उसका दर्जा धीरे-धीरे बढ़ता गया। एक दिन सारे राज्य में उसकी तूती बोलने लगी। उसकी वक-दृष्टि से बचने के लिए और उसकी महरवानी प्राप्त करने के लिए गरजमन्द लोग उसे सलाम भरने लगे और नजराने देने लगे।

्र छन्धक धर्म को नहीं जानता था; सदाचार या सन्नीति को नहीं मानता था, परभत्र का कोई डर नहीं रखता था; इसलिए वह रिश्वत ले-लेकर मालदार बन गया।

छुब्धक के गाँव के नजदीक तुगभद्र-नामक एक कुनवी रहता था। वह पैसे-टके से सुखी था। जाति-विरादरी में भी उसकी अच्छी इजत थी। वह एक सक्षम व्यक्ति माना जाता था। वह बड़ा दान-पुण्य करता, साबु-सतों को जिमाता और गरीब, निराधार या या अपग लोगों को भी यथांगक्ति सहायता देकर सन्तुष्ट करता। उसकी इस उदारता और सेवा-परायण वृत्ति के कारण उसे लोग 'भगत' कहने लगे। सब लोग उसका बड़ा सम्मान करते थे।

यह देखकर छुव्यक का ईष्याछ हृदय जलने लगा। उसे विचार हुआ—''वैल का दुम पकड़नेवाला यह पटेल पाँच भिखमगों को रोटी का दुकड़ा फेंक कर बड़ा धर्मातमा बन बैठा है और मुझे कभी सलाम करने भी नहीं आता। अतः, उसे अवस्य देख लेना चाहिए।''

तुंगभद्र सलाम करने नहीं आता था, यह उसका भयंकर गुनाह था और इसलिए उसे दण्ड देने की तैयारी! इस जगत में दुष्ट व्यक्ति की दुष्टता भी किस हद तक जाती है <sup>8</sup> छुन्धक ने तुगभद्र को फँसाने के लिए जल फैलाया, पर वह व्यर्थ गया! तुगभद्र उसमें नहीं फॅसा! दूसरी बार भी र्ज्ञभक ने जाल फैलाया। वह भी निष्कल गया। पर, तीसरी बार भी वैसा ही रहा।

अब तुंगभद्र को परीशान करने के लिए छन्धक नये उपाय सोचने लगा। पर, पुण्यात्मा को कप्ट देना कुछ सरल काम नहीं है। स्पष्ट कहें तो कहना होगा कि, पुण्यात्मा को कप्ट देना वडा कठिन काम है— लगभग अशक्य ही है। चाहे कितना ही कोई प्रयास करे पर निष्कल ही रहता है।

वह तुंगभद्र का अनिष्ट चाहने से वह वीमार पड़ गया और वीमारी दिनों-दिन बढने लगी। पास में पैसे की कुछ कमी थी नहीं, अच्छे-से-अच्छे चिकित्सकों द्वारा उपचार प्रारम्भ हुआ। पर, उनका कुछ नहीं चला। अपना मरण-समय निकट जान कर उसके मन में बड़ा उथल पुथल हुआ। जीवन में यदि धर्म की मली प्रकार आराधना किया होती तो इस समय शान्ति होती। पर, छुव्धक ने तो कभी धर्म की ओर आँख उठा कर देखा भी नहीं था।

खुष्पक को इतना परीशान देखकर उसके बच्चों ने पूछा—"पिता जी! आप इतने परीगान क्यों हैं? यदि आपकी कोई इच्छा अधूरी हो तो बताइये। हम उसे पूरी करेंगे। आप कहें तो गाय का श्रगार करके दान कर दें, अथवा ब्राह्मणों को शैया का दान करें, या आपको रुपये से तौलकर उस रुपये को पुण्यकार्य में व्यय करें, जिससे आपकी आत्मा को शान्ति मिले।"

डिब्धिक बोला—"मेरे लिए इस प्रकार दान-पुण्य की आवश्यकता नहीं है। तुम लोग इतना जान लो कि, मैंने कितनों की ही माल-मित्कियत जप्त करा डाली, पर एक तुंगभद्र ही उसमें न फॅस सका। उसे दण्ड मिले, ऐसा कोई उपाय करो।"

पुत्रों ने कहा—''पिताजी ! इस प्रकार की बात न करें । अभी तो -आप प्रमु के नाम का स्मरण करें और टान-पुण्य जो बन पड़े करें ।

खुन्धक ने उत्तर दिया—"मुझे प्रभु अथवा दान-पुण्य की आवश्यकता नहीं है! यदि तुम मेरे सच्चे पुत्र हो तो मेरी यह इच्छा पूर्ण करो।"

पिता के हठ के अपर पुत्रों को झकना पड़ा। उन लोगों ने बात स्वीकार कर ली। छुब्धक बोला—"इस दृष्टि से जो मैं कहूँ, उसे करो। अन्य कुछ करने की आवश्यकता नहीं है। तुम लोग मेरी लाश को तुंगभद्र के खेत मे रख आना और गोर मचाना कि, उसने मुझे मार डाला है। शोर मचाने पर राजकमंचारी आयेंगे और वह दिण्डत होगा।"

पुत्रों ने स्वीकार कर लिया और छुन्धक ने अतिम सॉस ली।

वाद में पुत्रों ने क्या किया और उसका क्या परिणाम रहा, यह एक लम्बी कथा है और यहाँ कहने की आवश्यकता नहीं है। यहाँ तो कहने का तात्पर्य यह कि, मनुष्य जो प्रकृत्या अति दुष्ट हो, वह जीवन में धर्म प्राप्त नहीं कर सकता।

# मूढ़ता पर भूतमति का दृष्टान्त

कठापुर-नामक एक गाँव था। उसमें भृतमित नामक एक ब्राह्मण रहता था। यह ब्राह्मण काशी जाकर विद्याभ्यास कर आया था। पर, निर्धन होने के कारण बड़ी अधिक उम्र तक उसका विवाह नहीं हुआ। एक पाठशाला चलाकर वह अपना निर्वाह करता।

र्एक वार यजमानों ने उसे विवाह करने के लिए एकत्र करके धन दिया। उस पैसे से उसने यज्ञदत्ता-नामक एक सुन्दर ब्राह्मणी से विवाह कर लिया।

भृतमित की पाठशाला में बहुत-से विद्यार्थी अन्य ग्रामों से आकर पढ़ ते थे। इसी प्रकार का देवंदत्त-नामक एक विद्यार्थी बाहर से आकर पढ़ता था। वह बड़ा निर्धन था, इसलिए भृतम्ति ने उसके मोजन-पानी को व्यवस्था अपने घर में कर दिया। और, उसे सोने-बैठने के लिए घर से बाहर एक वाराम्दा बनवा दिया।

देवदत्त पढ़ने मं होशियार था। इसिटिए, पढायी-लिखायी में उसने अच्छी प्रगति की। भृतमति का वह कृपा भाजन वन गया था और वह देवदत्त को घर के प्राणी की तरह रखता।

यज्ञदत्ता नवयोवना थी। अतः, उसका मन भूतमित से तुष्ट न था। उसकी दृष्टि देवदत्त पर पड़ी और वह उसके साथ परिचय बढाने लगी। इसी बीच भूतमित को मथुरा के एक बृहत् यज में सम्मिलित होने का आमत्रण मिला। इस यज में भाग लेने से पैसे की प्राप्ति होती और प्रतिष्ठा में बृद्धि होती; इसी दृष्टि ने उसने आमत्रण स्वीकार कर लिया।

चलते समय मृतमित ने कहा—''तुम्हे छोड़कर जाने को मेरी इच्छा नहीं होती, पर मजबूरी है। पास का पैसा समाप्त हो गया है, अतः जाना आवस्यक है। वहाँ मुझे चार महीने लंगेंगे, तू घर की सार-सँभाल करना।

यह सुनकर यजदत्ता बोली—''पर, मेरा तो तुम्हारे विना एक दिन नहीं चलने का । अतः अच्छा हो, मथुरा जाना स्थगित कर दें।''

भूतमित ने उत्तर दिया—''मेरी भी दशा तो तुम्हारे ही जैसी है। अतः, शीव्र ही राजो करके छुट्टी लेकर में लौट आऊँगा।''

यज्ञदत्ता राजी हो गयी और उसने भूतमित को जाने की अनुमित देदी।

भूतमित मथुरा चल पड़े।

यजदत्ता अब अकेली हो गयी। उसने देवदत्त से कहा—''अब तुम मेरे साथ निःसकोच भोग भोगो; क्योंकि यौवन का फल भोग विलास-ही है।'' - देवदत्त ने पहले तो इनकार किया, पर अन्त में वह भी पाप-कर्म में लिप्त हो गया। इस प्रकार चार मास बीत गये। देवदत्त ने कहा—''अब तो तुम्हारे पति आते ही होंगे और अवश्य ही मुझे घर से निकाल बाहर करेंगे।''

यज्ञदत्ता बोली—'' तुम इसकी चिंता मत करो। मैं ऐसा प्रयन्त्र रचूंगी कि, हम दोनों साथ ही रहेंगे।" उसके बाद यज्ञदत्ता स्मगान में गयी और एक स्त्री तथा एक पुरुष का काश ले आयी। उन लाशों को घर में रखकर बाहर से कुन्डी बन्द कर दी। और, घर में से जो लेते बना लेकर घर में आग लगा दिया।

आग धीरे-धीरे वढ गयी और लोगों की भीड़ लग गयी। दूसरे घरो तक आग न पहुँचे, इसलिए लोग बुझाने का प्रयास करने लगे। आग काबू में आयी। लोग अन्दर गये तो एक स्त्री और एक पुरुष की लाश उसमें मिली। लोगों ने अनुमान लगा लिया कि, यज्ञदत्ता और देवदत्त जल मरे। सब ओर हाहाकार मच गया। गुप्त रूप से यह समाचार भृतमति तक पहुँचा।

भृतमित यह सुनकर लैट कर कठापुर आया और उसने सर्वनाश का दृश्य देखा। उसे मूर्छा आ गयी। जब मूर्छा हटी तो वह यज्ञदत्ता के लिए विलाप करने लगा।

यज्ञदत्ता और देवदत्त के सम्बन्ध की गंध एक ब्राह्मण को मिल गयी थी। वह बोला—''पडित गयी वस्तु की चिंता नहीं करते। नारी तो बहुत कर्क कपट क्रियावाली होती है। इसलिए, उस पर इतना अधिक मोह रखना उचित नहीं है।''

ये गव्द तो सच्चे थे पर, जिसका मन मोह से मूढ हो गया हो, उसके गले भला ये गव्द क्यो उतरने लगे। भूतमित वोला—"मुझ-जैसे पडित को तुम उपदेश देनेवाले कौन हो ? यशदत्ता कैसी थी या कैसी नहीं थी, इसे तू क्या जाने ? उसके रूप और गुण मेरी स्मृति से क्यों जाने लगे ?" और, यह फिर विलाप करने लगा।

पहलेवाले स्नेही ब्राह्मण ने कहा—''अति मोह से पिडत की बुद्धि कुठित हो गयी है। फिर, हित के वचन उसे कैसे मुहार्ये हि ब्री उसकी है, जिसे वह चाहे। उस पर से मोह हटा लो और परमात्मा का भजन करों जिससे भावी जीवन न विगड़े।''

सभी हितेच्छु टिलासा देकर चले गये। भृतमित ने फिर दो लाईं देखीं। एक को यज्ञदत्ता और दूसरे को देवदत्त मानकर उन्हें गगा मे प्रवाह करने सुन्नह घर से चल पड़ा।

योगानुयोग क्या हुआ अब यह सुने। जिस ग्राम में यज्ञदत्ता और देवदत्ता रहते थे, वह ग्राम रास्ते में पड़ा और उसमें प्रवेश करते ही वे दोनों सामने पड़ गये। भृतमित ने उन्हें देख लिया था। अतः, दोनों ही पंडित के चरण पर गिर कर क्षमायाचना करने लगे।

भूतमित बोला—"अरे तुम दोनों कीन हो ? और, किसके साथ बात कर रहे हो ?"

े देवदत्त ने कहा—''आपने देखा नहीं। यह आपकी प्रियतमा यज्ञदत्ता है और मैं आपका शिष्य देवदत्त हूँ। मैं कठापुर में विद्यादान करनेवाले पडित भूतमति से बात कर रहा हूँ।''

भ्तमित के दिमाग में यह बात भी नहीं आयी। वह कहने लगा— "अरे दुष्टों! तुम क्या कह रहे हो? तुम लोग निम्चय ही मुझे वेवकूफ बना रहे हो, पर में इस चक्कर में आनेवाला नहीं हूं। मेरी पत्नी यजदत्ता और मेरा शिष्य देवदत्त तो आग में जलकर मर गये। में उनकी अस्थि प्रवाहित करने जा रहा हूं। तुम लोग यजदत्ता और देवदत्त से लगते अवश्य हो, पर निश्चय ही तुम दोनों वह नहीं हो! कदाचित् तुम दोनो प्रेत हो! प्रेत प्रायः आदमी को भ्रम में डालते हैं। पर, याद रखो में चाहूं तो मत्रवल से तुम्हें भस्म कर दूं। तुम दोनों मेरी नजर के सामने से हट जाओ नहीं तो परिणाम बुरा होगा।"

यजदत्ता और देवदत्त जो चाहते थे, वही उन्हें मिल गया। वे दोनों जिल्दी-जिल्दी भागे। इघर भूतमित गगातट पर पहुँचा और अस्थि प्रवाह करते हुए वोला—"हे भगवन्। जहाँ भी यज्ञदत्ता और देवदत्त हों सुली रहें। वे बड़े पवित्र हैं थ्रौर आपकी दया के पात्र हैं।"

मोह से मूढ हुआ पुरुष अपनी शक्ति का कितना भ्रमपूर्ण उपभोग करता है। तथा सामने प्रत्यक्ष रहने पर भी वह उसे स्वीकार करने को तैयार नहीं होता। ऐसे व्यक्ति को सत्य प्रत्यक्ष ही नहीं होता, जो सत्य ही समझ न पड़े तो फिर धर्म की प्राप्ति कैसे हो !

अत्र कदाग्रह पर एक दृष्टान्त सुनिये :---

## कदाग्रह पर अन्धे राजकुमार का दृष्टान्त

एक राजा का पुत्र जन्म से अधा था। पर, वह स्वभाव से बड़ा उदार था। वह अपने पास का पैसा याचकों को दान में दे देता। मत्री को यह बात पसद नहीं थी। उसे लगा कि, यह राजकुमार यदि इस प्रकार याचकों को दान देता रहेगा तो नया पैसा आयेगा कहाँ से ?

एक दिन उसने राजा से कहा—"महाराज! लक्ष्मी का तीन उपयोग है—दान, भोग और नाश! इन तीनों में दान सर्वश्रेष्ठ है; क्यों कि इससे अपना भी हित होता है और पराये का भी हित होता है। पर, यदि यह दान भी मर्यादा में रहे तभी तक भला! अति सर्वत्र वर्जयेत्! मेरे कहने का तात्पर्य यह कि, राजकुमार यदि इसी रीति से दान देते रहे तो अल्पाविध में ही कोप रिक्त हो जायेगा।"

राजा ने उत्तर दिया—"मत्रीश्वर ! तुम्हारी बात तो ठीक है। पर, मैं कुमार का दिल नहीं दुखाना चाहता। इसलिए, कोई ऐसा उपाय करो कि, कुमार के मन को ठेस भी न लगे और कोष भी न खाली हो।"

मत्री ने राजा की बात स्वीकार कर ली और एक उपाय की योजना वनायी। उसने राजकुमार को बुलाकर कहा—'कुमारश्री! आपको आभूत्रणों का बड़ा शौक है। अतः आपके पूर्वजों के बनवाये आभूषण मैंने कोष से बाहर निकल्वाये है। यदि आप यह स्वीकार करें कि, किसी अन्य को न दे देंगे तो उन्हें मै आपको पहनने के लिए दे दूँ। इन आभूषणो को घारण करके आप या तो राजेश्वर-से लगेंगे या देवकुमार-से। पर, यह ध्यान में रखें कि, इस जगत् में स्वाधियों की कमी नहीं है। अतः जो भी इन आभूषणों को देखेगा उसकी नीयत विगड़ जायेगी और वह इन्हें प्राप्त कर लेने के लिए कितने ही प्रपच रचेगा। कोई ऐसा भी कहेगा कि, 'इन आभूषणों में क्या रखा है? ये आपके योग्य नहीं है! ये तो लोहे के वने है। मुझे दे दो', पर इन वातो पर आप ध्यान न दीजियेगा।''

कुमार ने उत्तर दिया—''तुम्हारी गर्त मुझे स्वीकार है। मै इन आभूपणों को किसी को न दूंगा। जो कहेगा कि, ये तो लोहे के है, उनकी बराबर खबर छूँगा। इन्हें पहनने के लिए मुझे दे दो।''

इस प्रकार कुमार का मन पहले से ही ब्युद्गाहित करके मंत्री ने शुद्ध लोहे के बने आभूपण राजकु मार को पहनने के लिए दे दिया। कुमार के हर्ष का ठिकाना न था। पूर्वजों के बनवाये आभूषण उसे पहनने को मिल गये थे—इसका नशा उसके दिमाग पर चढ गया था। प्रसन्नचित्त राज- कुमार महल के प्रवेशद्वार के सम्मुख बैठा। इतने में कुछ याचक आये और बोले—"राजकु मार! यह क्या? ये लोहे के आभूपण आपको जोमा नहीं दे रहे हैं।"

इन शन्दों का सुनना था कि, कुमार ने लकड़ी उठायी और दो को धड़ाधड़ चार हाथ दिये—''हरामखोरो । मुझे मूर्ख बनाकर मेरा आभूषण लेना चाहते हो १ मैं खूब समझता हूं । मुझसे दूर ही रहना।"

याचक जान लेकर भागे । थोड़ी देर में राजसेवक आये । उन्हें भी राजकुमार के गले में लोहे का आभूषण देखकर आश्चर्य हुआ और हित-बुद्धि से कहने लगे—"राजकुमार! आपने आज जो आभूषण धारण किये हैं, वे आपको बिलकुल ही नहीं शोभते । अपने खजाने मे आभूषणों की क्या कमी है, जो लोहे के इन आभूपणों को आपने धारण किया है ?"

राजकुमार ने क्रोधपूर्वक कहा—"संभलकर बोलना! यदि मेरे

फ़रंगी से विदा लेकर सुभट युद्ध में गया। अब फ़रंगी अकेली हुई और उसने अपनी चिरकाल की अभिलाषा पूरी करने का निश्चय किया।

इसी गाँव में एक युवक सोनार रहता था। उसका नाम चंगा था। फुरगी की दृष्टि उस पर पड़ी और आभूषण वनवाने के विचार से उसने उसे घर में बुलवाया। थोड़ी इधर-उधर की वात करने के बाद फुरंगी ने कहा—''हमारा-तुम्हारा अच्छा जोड़ा है। दोनों ही रगीले हैं। अतः तुम स्त्रीकार करो तो हम दोनों ससार-सुख भोगें। यदि तुम मेरी लात स्वीकार न करोगे तो में अपदात कर लूँगी और उसका पाप तुम्हें लगेगा।''

चगा में सब दुर्गण थे—शराब पीता, जुआ खेलता, वेश्यागमन करता भौर नहाँ भी सुन्दर स्त्री को देखता फॅसाने की चेष्टा करता। यहाँ तो उसे आमत्रण मिला था। कुटिलतावश वह बोला—"न्यभिचार बड़ा पापकर्म है। पर तू तो अपघात की बात करती है, इसलिए मुझे प्रस्ताव स्त्रीकार है।" फिर दोनों यथेष्ट रूप में भोग भोगने और पैसा उड़ाने लगे।

दिन जाते कितनी देर लगे। चार महीने बीत गये और सुभट का सन्देश आया—"चार दिन में घर आ जाऊँगा।" अतः अन चगा ने रही-सही सभी चीजें फुरंगी से छीन लीं और उसे निर्धन हालत मे छोड़ दिया। फुरगी ने व्यभिचार करके क्या फल पाया १ एक तो उसका सतीत्व गया। दूसरे उसने पित से विश्वासघात किया और तीसरे घर की पूँजी भी गवायी। व्यभिचार भयंकर दोष है और उसके सेवन करनेवाले अवस्य नरक प्राप्त करते हैं।

सुभट के आने का समय प्रतिपल निकट आता जाता था। उसका दूसरा सदेशा आया—"कल बारह बजे घर पहुँच रहा हूँ। रसोई आदि तैयार रहे।" रसोई क्या तैयार करती, घर में कुछ बचा ही नहीं था। अतः वह सुरगी के घर गयी। सुरगी उसे देखकर विचार में पड़ गयी कि, क्या बात है कि आज यह मेरे घर आयी। उसने पूछा तो किर फ़रगी चोली—"बहन! एक वधाई का समाचार लायी हूँ।" सुरंगी ने पूछा—"क्या १"

फ़रंगी ने कहा--''स्वामिनाथ कर वारह बजे घर आनेवाले हैं।"

सुरंगी बोली-'पर, वह तो मुझसे बोलते तक नहीं। मैं उनका कैसे स्वागत कहूँ।"

फ़रंगी ने कहा—'वुम इसकी चिन्ता मत करो। में समका दूँगी और वह भोजन तुम्हारे ही घर करेंगे। आप कल भोजन तैयार रिवयेगा!"

सुरंगी बड़ी प्रसन्त हुई। दूसरे दिन प्रातः उठकर स्नानादि से निवृत्त हो भाँति-भाँति के भोजन उसने बनाये। और, फिर पित के आगमन का राह देखने लगी।

ठीक बारह बने सुभट घर आया। पर, उस समय उसे अपने घर में कुंडी बंद मिली। सोचने लगा मैंने संदेश भेन दिया था। सोचा था, फुरगी स्वागत के लिए द्वार पर खड़ी मिलेगी; पर यहाँ तो कुंडी चढ़ी है। उसने आवाज लगायी—"पिये! मैं आ गया हूँ। कुंडी खोलो।" पर, अंदर से कुछ भी उत्तर नहीं भिला। सुभट ने अनेक मधुर वचन कहे, तो फुरगी ने दरवाना खोला।

पुभट फ़रंगी को मनाने लगा—'प्रिये! मेरा ऐसा क्या अपराध है कि, तुम स्नेहपूर्वक बोल नहीं रही हो।'

उस समय फ़रंगी झनककर बोली—"तुम्हारे-जैसे द्रोगी व्यक्ति इस नगत में मिलना कठिन है ! स्वयं तो सुरगी के यहाँ कहला दिया कि, खाने तुम्हारे घर आकॅगा'' और इतने में सुरगी का भेजा हुआ सोनपाल वहाँ आ पहुँचा और बोला—'पिताजी भोजन तैयार है। घर चलें।"

सुमट को समझ में नहीं आ रहा था कि, यह सब बात क्या है ? वह फ़रगी का मुख देखता रहा । फ़ुरगी तिरस्कारपूर्वक बोली-—"यह ढोग आभूपणों की निन्दा की तो तुम्हारी भी पूरी खबर लूँगा। अपने पूर्वकों के वनवाये इन सुन्दर आभृषणों को पहले मैंने कभी नहीं पहना था।" एक के मुख से इतना ही निकला था—"कुमार साहब," कि, कुमार साहब ने लकड़ी उठायी और एक एक की खबर लेनी शुरू कर दी। सभी राजसेवक अपने-अपने रास्ते चले गये।

इतने में कुछ स्वजन-सम्बधी आये और बोले—''लोहे के आभूषण आपको शोभा नहीं दे रहें, इन्हें उतार डालिये।'' कुमार ने कहा—''मुझें किसी की सलाह नहीं चाहिए। आग अपना काम चुप-चाप करें नहीं तो किसी को बुलाना पड़ेगा।'' वे भी वहाँ से चुपचाप चले गये।

इस प्रकार जिन अन्य मित्रों ने कहा कि आभूषण लोहे के हैं, उन्हें भी अपमान का भाजन बनना पड़ा।

इस प्रकार निस व्यक्ति का मन पहले से व्युद्याहित हो, और कटायही बन गया हो वह किसी शिक्षा को चाहे वह कितनी भी भली क्यों न हो स्वीकार नहीं करनेवाला है। और, धर्म की प्राप्ति नहीं कर सकता।

#### पक्षपात पर सुभट का दृष्टान्त

सुभट-नामक राज्याधिकारी था। उसकी पत्नी का नाम सुरगी था। वह बड़ी भली औरत थी। उन्हें एक पुत्र हुआ और उसका नाम सोनपाल रखा गया। पुत्र के जन्म के बाद सुरंगी बीमार हुई और उसका सींदर्य जाता रहा। अतः सुभट का मन उस पर से हट गया। ऐसे ऊपरी प्रेम की अपमा कि व सच्या के बादल से देते हैं—बह उपमा कुछ मिथ्या नहीं है।

कुछ समय बाद सुभट ने फ़रगी-नामक एक स्त्री से विवाह कर लिया। इस औरत का रग गोरा था और हाव-भाव में निपुण थी। अतः, इसने सुभट के हृदय पर कब्जा कर लिया और सुभट उनके हाथ की कटपुतली वन गया। इस चगत में कचन और कामिनी दो बड़े आकर्षण की वस्तुएँ हैं। और, इन दो में भी कामिनी का आकर्षण वढकर है। इसीलिए, कवि ने कहा है—

## नारी मदन तलावड़ी, बुड़्बो सब संसार। काढन हारा कोड नहीं, कहाँ करूँ पुकार॥

पुरगी का चमड़ा तो उज्ज्वल था, पर उसका हृदय काला था। उसमें ईण्यां, द्वेप, अभिमान आदि दोप भरे थे। नये नये पुरुपों को देख कर उनसे कीड़ा करने की वह इच्छा करती, पर मुरगी उसकी छाती पर वैठी थी, इससे उसकी कामना पूरी न हो पाती। एक तो सौत और दूसरे पीछे यह कारण—अतः सुरगी पर उसकी ईण्यां नित्यप्रति वढ़ती जाती। वह सुभट का कान भरने लगी और नाना-प्रकार के सच्चे झुटे आरोप उस पर करने लगी।

फ़रगी की कमनीय काया के वज पड़ा सुभट तो उसी की ऑख देखता।

एक बार युद्ध का डंका बजा और सुभट को युद्ध पर जाना पड़ा। उस समय फ़रंगी केंधे गले से कहने लगी—"नाथ! आपके बिना तो मै एक दिन भी नहीं रह सकती।

"मेरी स्थिति तो आज जल विना मछली-सी हो रही है। मेरी इच्छा है कि, आप मुझे भी युद्ध में ले चलें।"

समझाते हुए सुभट ने कहा—"लड़ाई बड़ी भयकर चीज है। उसमें भला नारी का क्या काम ? और, राजा की कड़ी आजा है कि, कोई युद्ध में पत्नी को साथ न ले जाये। अतः प्रिये। यहीं खा-पीकर आनन्द में रही। अपने घर में किसी वस्तु की कमी नहीं है।"

फ़रगी ने उत्तर दिया—''आपकी आज्ञा मुझे शिरोधार्य है। इस घर में आपके बिना मेरा पल-पल भारी है। और, आप यह जानते हैं कि, अपना पड़ोसी कितना नटखट है।" फ़रगी में विदा लेकर सुमट युद्ध में गया। अन फ़रंगी अकेली हुई और इसने अपनी चिरकाल की अभिरापा पूरी करने का निम्चय किया।

इसी गाँव में एक युवक सोनार रहता था। उसका नाम चंगा था। फुरगी की दृष्टि उस पर पड़ी और आभूपण वनवाने के विचार से उसने उसे घर में बुलवाया। थोडी इघर-उघर की वात करने के बाद फुरंगी ने कहा—''हमाग-तुम्हारा अच्छा जोड़ा है। दोनों ही रंगीले हैं। अतः तुम स्वीकार करो तो हम दोनों ससार-सुख भोगें। यदि तुम मेरी लात स्वीकार न करोगे तो में अपवात कर हूँगी और उसका पाप तुम्हें ख्योगा।"

चगा में सब हुर्गण थे—श्वराब पीता, जुआ खेल्ता, वेश्वागमन करता और जहाँ भी मुन्दर स्त्री को देखता फॅसाने की चेष्टा करता। यहाँ तो उसे आमत्रण मिला था। कुटिल्तावश वह वोला—"व्यभिचार बड़ा पापकर्म है। पर तृ तो अपवात की बात करती है; इसलिए मुझे प्रस्ताव स्वीकार है।" फिर दोनों यथेष्ट रूप में भोग भोगने और पैसा उड़ाने लगे।

दिन जाते कितनी देर लगे। चार महीने बीत गये और सुभट का सन्देश आया—"चार दिन में घर आ जाऊँगा।" अतः अव चगा ने रही- सही सभी चीजें फुरंगी से छीन लीं और उसे निर्धन हालत में छोड़ दिया। फुरगी ने व्यभिचार करके क्या फल पाया १ एक तो उसका सतीत्व गया। दूसरे उसने पित से विश्वासघात किया और तीसरे घर की पूँजी भी गवायी। व्यभिचार भयंकर दोप है और उसके सेवन करनेवाले अवस्य नरक प्राप्त करते हैं।

मुभट के आने का समय प्रतिपल निकट आता जाता था। उसका दूसरा सटेशा आया—''कल वारह वजे घर पहुँच रहा हूँ। रसोई आदि तैयार रहे।'' रसोई क्या तैयार करती, घर मे कुछ वचा ही नहीं था। अतः वह मुरंगी के घर गयी। सुरंगी उसे देखकर विचार में पड़ गयी कि, क्या बात है कि आज यह मेरे घर आयी। उसने पूछा तो किर फ़रगी चोली—''बहन! एक वधाई का समाचार लायी हूँ।'' सुरंगी ने पूछा—''क्या ?''

फ़रगी ने कहा—''स्वामिनाथ कल वारह वजे घर आनेवाले हैं।''

सुरंगी बोली—"पर, वह तो मुझसे बोलते तक नहीं। मैं उनका कैमे स्वागत कहूँ।"

फ़रंगी ने कहा—"तुम इसकी चिन्ता मत करो। में समका दूँगी और वह भोजन तुम्हारे ही घर करेंगे। आप कल भोजन तैयार ख़ियेगा!"

सुरंगी बड़ी प्रसन्न हुई । दूसरे दिन प्रातः उठकर स्नानादि से निवृत्त हो भाँति-भाँति के भोजन उसने बनाये । और, फिर पित के आगमन का राह देखने लगी।

ठीक बारह वजे सुभट घर आया। पर, उस समय उसे अपने घर में कुंडी बद मिली। सोचने लगा मैंने सदेश भेज दिया था। सोचा था, फुरगी खागत के लिए द्वार पर खड़ी मिलेगी; पर यहाँ तो कुंडी चढ़ी है। उसने आवाज लगायी—"प्रिये! मैं आ गया हूँ। कुडी खोलो।" पर, अंदर से कुछ भी उत्तर नहीं मिला। सुभट ने अनेक मधुर वचन कहे, तो फुरंगी ने दरवाजा खोला।

युभट फ़रगी को मनाने लगा-- 'प्रिये! मेरा ऐसा क्या अपराध है कि, तुम स्नेहपूर्वक बोल नहीं रही हो।'

उस समय फ़रंगी झनककर बोली—''तुम्हारे-जैसे ढोगी व्यक्ति इस नगत में मिलना कठिन है ! स्वयं तो सुरगी के यहाँ कहला दिया कि, खाने तुम्हारे घर आऊँगा'' और इतने में सुरगी का भेजा हुआ सोनपाल वहाँ आ पहुँचा और बोला—''पिताजी भोजन तैयार है। घर चलें।''

सुभट को समझ में नहीं आ रहा था कि, यह सब बात क्या है ? वह फ़रगी का मुख देखता रहा। फ़रंगी तिरस्कारपूर्वक बोली--"यह ढोंग

फुरंगी में विदा लेकर मुमट युद्ध में गया । अब फुरंगी अकेली हुई और उसने अपनी चिरकाल की अभियापा पूरी करने का निश्चय किया ।

इसी गाँव में एक अवक गोनार रहता था। उसका नाम चंगा था। अगि की दिए उस पर पड़ी और आग्पण बनवाने के विचार से उसने उसे वर में बुलवाया। थोड़ी इधर-ठधर की बात करने के बाद फ़रंगी ने कहा—''इमारा-तुम्हारा अन्छा चोड़ा है। दोनों ही रंगींट हैं। अतः तुम स्त्रीकार करों तो हम दोनों संसार-मुख भोगें। यदि तुम मेरी छात स्वीकार न करोंगे तो में अपवात कर लूँगी और उसका पाप तुम्हें छोगा।"

चगा में यब दुर्गण थे—श्राब पीता, जुआ खेल्ता, वंश्यागमन करता शीर जहाँ भी जुन्दर स्त्री को देखता फँसाने की चेष्टा करता। यहाँ तो उमे आम त्रण मिला था। कुछिल्तावश वह बोला—"व्यभिचार बड़ा पापकर्म है। पर तृ तो अपवात की बात करती है; इमलिए मुझे प्रस्ताव स्त्रीकार है।" किर दोनों यथेष्ट रूप में भोग भोगने और पैसा टड़ाने लगे।

दिन जाने कितनी देर लगे। चार महीने बीत गये थीर सुभट का यनंद्रा आया—"चार दिन में घर आ जाऊँगा।" अतः अब चंगा ने रही- यहा सभी चीत्रें फुरंगी में छीन छीं और उसे निर्धन हालत में छोड़ दिया। फुरंगों ने व्यभिचार करके क्या फल पाया? एक तो उसका सतीत्व गया। दूसरे उसने पित से विव्यासवान किया और नीसरे घर की पूँची भी गँग्यी। व्यभिचार भयंकर दोष है और उसके सेवन करनेवाले अवस्य नरक प्राप्त करते हैं।

सुमर के आने का गमय प्रतिपल निकट आता जाता था। उसका दूसरा छंद्या आया—"कल बारह बने बर पहुँच रहा हूँ। रहोई आदि नैयार रहे।" रमोर्ट क्या तैयार करती, घर में कुछ बचा ही नहीं था। अनः वह सुरंगी के घर गयी। सुरगी उसे देखकर विचार में पड़ गयी कि, क्या बात है कि आज यह मेरे घर आयी। उसने पृछा तो किर फ़रंगी चोली—''बहन! एक वधाई का समाचार लायी हूँ।'' सुरगी ने पूछा—''क्या ?''

फ़रंगी ने कहा—"स्वामिनाथ कर बारह बजे घर आनेवाले हैं।"

सुरंगी बोली—"पर, वह तो मुझसे बोलते तक नहीं। मैं उनका कैसे स्वागत कहूँ।"

फ़रगी ने कहा—''तुम इसकी चिन्ता मत करो। मैं समफा दूँगी और वह भोजन तुम्हारे ही घर करेंगे। आप कल भोजन तैयार रिखयेगा!''

सुरगी वड़ी प्रसन्न हुई। दूसरे दिन प्रातः उठकर स्नानादि से निवृत्त हो भाँति-भाँति के भोजन उसने बनाये। और, फिर पित के आगमन का राह देखने लगी।

ठीक बारह बने सुभट घर आया। पर, उस समय उसे अपने घर में कुंडी बंद मिली। सोचने लगा मैंने सदेश भेन दिया था। सोचा था, फ़रगी स्वागत के लिए द्वार पर खड़ी मिलेगी; पर यहाँ तो कुंडी चढ़ी है। उसने आवान लगायी—"प्रिये! मैं आ गया हूँ। कुडी खोलो।" पर, अदर से कुछ भी उत्तर नहीं भिला। सुभट ने अनेक मधुर बचन कहे, तो फ़रंगी ने दरवाना खोला।

सुभट फ़रगी को मनाने लगा—'प्रिये! मेरा ऐसा क्या अपराध है कि, तुम स्नेहपूर्वक बोल नहीं रही हो।'

उस समय फ़रंगी झनककर बोली—"तुम्हारे-जैसे ढोंगी ब्यक्ति इस जगत में मिल्ना कठिन है ! स्वयं तो सुरगी के यहाँ कहला दिया कि, खाने तुम्हारे घर आकॅगा" और इतने में सुरगी का भेजा हुआ सोनपाल वहाँ आ पहुँचा और बोला—"पिताजी भोजन तैयार है। घर चलें।"

सुभट को समझ में नहीं आ रहा था कि, यह सब बात क्या है ? वह फ़रंगी का मुख देखता रहा । फ़रगी तिरस्कारपूर्वक बोली--"यह टोंग

रहने दो । तुम अपनी चहेती सुरंगी के घर जाओ । यह तुम्हें मन-चाहा भोजन खिलायेगी।"

फुरंगी के इन कठोर वचनों से झल्लाकर अंततोगत्वा सुमट सुरंगी के घर गया। सुरगी उसके स्वागत में खड़ी रही। उसने पित का इच्छित रूप से स्वागत किया—गरम पानी से उन्हें स्नान कराया और पीढ़े पर मोजन के लिए बैठा दिया। नाना प्रकार के भोजन उसने सुभट के नम्मुख परस कर रख दिये; पर सुमट ने हाथ भी नहीं बढाया।

सुरगी ने पूछा—''हे स्वामी । आप भोजन क्यो नहीं करते ? क्या किसी चीज की कमी रह गयी है ?''

सुभट ने कहा — ''इसमें एक वस्तु की कमी है। यदि फ़रगी के हाथ की बनायी सब्जी भी होती तो भोजन अमृत-जैसा लगता।''

सुरंगी ने कहा—''पर, नाथ! चखे विना यह कैसे पता चला कि, यह फ़रगों के हाथ-सी स्वादिष्ट नहीं है ?''

सुमट ने कहा—''यह तो मैने सोच-ममझ कर कहा है। इसमें चखने की आवश्यकता ही नहीं है।''

सुरंगी समझ गयी कि, पित में सौत के प्रति पक्षपात आ गया है अतः कितनी भी दलील करूँ ये माननेवाले नहीं हैं। अतः वह उठी और फुरगी के घर गयी और वोली—''वहन! स्वामी का मन तो तुम मैं बसता है। अतः, उन्हें मेरे हाथ का पक्षान्न अथवा शाक भला नहीं लगता। अपने हाथ का बनाया थोड़ा शाक दो तो फिर उनका हाथ उठे।''

फ़रगी ने देखा कि, इतने तिरस्कार के बावजूद सुभट का मन उस पर लगा है। इससे स्पष्ट है कि, वह मुझे अन्तस् से प्रेम करते हैं। अतः वह वोली—"थोड़ी देर बैठ जाओ। गरम-गरम शाक तैयार करके देती

#### घर्म का आराधन

हूँ।'' फ़रंगी घर के पीछे गयी और ताजा गोवर ले आयी। उसमे आटा मसाला आदि डालकर उसका बड़ा बनाया.और सुरगी को दे दिया।

सुरगी उसे लेकर गयी और सुभट के आगे रखकर बोली—"देखो ! शाक में से कितनी मुन्टर बास आ रही है। सुभट भोजन करने लगा। उसने सुरगी के हाथ का भोजन कम और फुरगी का शाक अधिक खाया। और, बार-बार फुरगी के शाक की प्रशसा करता रहा।

इस दृष्टान्त मे आप समझ गये होंगे कि, पक्षपात से निसका मन अधा हो गया हो, वह सत्य बात नहीं समझ सकना ।

विशेष अवसर आने पर !

# अड़तीसवाँ व्याख्यान धर्म का आराधन

## [२]

#### महानुभावो !

गणित का एक प्रश्न है कि—'एक गोकलगाय (कीट-विशेष) दिन में दो इच ऊपर चढ़ती है और रात को पौने दो इंच नीचे उतर पड़ती है, तो ६० फुट के खंभे के शिरे पर वह क्य पहुँचेगी ११ इसका उत्तर कोई भी साधारण गणितज्ञ बता देगा।

्र दिन में २ इंच चढ़े और पौने दो इंच नीचे उतरे तो २४ घटे के एक अहोरात्र में वह पाव इक्ष मात्र चढ़ती है। इस प्रकार प्रतिदिन पाव इक्ष चढ़कर वह ४ दिनों में १ इक्ष चढ़ेगी। ४८ दिनों में १ फुट चढ़ेगी और २८८० दिनों में वह उसके शिरे पर पहुँचेगी।

इस गति से गिरे तक पहुँचने में उसे ८ वर्ष लगेगा।

आप कहेंगे, इतनी मदगति! पर, इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं है। धर्म के विषय में आपकी गति इससे भी मद है! धर्म के '६० फुट ऊँचे खभे के शिखर पर' आप अस्सी वर्ष में भी नहीं पहुँच पाते।

धर्म के मामले में बहुतों की गति मन्द, मन्दतर, मन्दतम होती है। कुछ लोग तो दो इख चढ़कर दो इख उतर पड़ते हैं। ऐसे लोग मला शिखर पर कब पहुँचेंगे ?

मनुष्य का आयुष्य १०० वर्षों का गिना जाता है। पर, यह १०० वर्ष पूरा करने वाले बहुत ही कम आदमी मिलेंगे। ६०, ७० अथवा

#### धर्म का आराधन

८० वर्ष की उम्र जिसे मिली, उसे हम लम्बी उम्रवाला कहते हैं। अधिकाश तो ५० से ६० के बीच ही सिधार जाते हैं। परम पूच्य आचार्य विजय-सिद्धि सूरि जी का १०४ की उम्र में स्वर्गवास हुआ; उसे हम उपमा-रहित मानते हैं।

गोल्गाय नित्य पाव इंच ऊपर चढती है तो ८ वर्षों में ६० फुट ऊपर चढ जाती है, पर आप तो ८० वर्ष की उम्र में भी उस शिखर तक नहीं पहुँच पाते। तो, फिर आप ही कहें कि आपकी गित क्या है ! कितने तो इस समय तक है, है या है मात्र चढ़े रहते है। इसका गणित करें तो आपको अपनी गित का हिसाब समझ में आ जाये! यदि ८० वर्ष में पूरा स्तम्म चढ़ जायें तो आपकी गित है इच होगी। और, अगर चौथाई मात्र चढ पाये तो गित है इच होगी। केवल छठमाश चढ पाये तो गित है इच की होगी। और, यदि है मात्र चढ पाये तो गित उद्दे इच मात्र होगी। इतनी मदगित ! पर, इस गित से भी चढ़ा नहीं जाता।

साधु-सर्तों के समागम में आकर, उपदेश सुनकर, स्वाध्याय करके उत्साह में आकर कुछ धर्म करना शुरू करते हैं कि प्रमाद, आलस्य, उपेक्षा और व्यवहार-जंजाल आ धमकता है और धर्म कर्म एक तरफ धरा रह जाता है। यह दो इच चढकर टो इख्र नीचे उतरना नहीं तो क्या है !

### जीवन का योग

जैसे दिवाली पर आप अपने नफा-नुकसान का हिसाब लगाते हैं, वैसे ही आप अपने साठ सत्तर या अस्सी वर्ष की उम्र का हिसाब लगाकर क्यों नहीं देखते कि, क्या पाया और क्या खोया ?

आप खाने-पीने में, नहाने-धोने में, धूमने-फिरने में, बैठे रहने में, सोते रहने में, भोग-विलास में, गप-शप में, निन्दा-स्तुति में, खेल कूट में, नाटक- सिनेमा मं, रगड़े-झगड़े मं और हारी-बीमारी में जो वक्त गॅवाते हैं, उसे उधार की तरफ समझें। और, साधु-सतों के समागम मं, धर्मोपटेश सुनने में, स्वाध्याय करने में, प्रभुमिक मं, परोपकार करने में, धर्मध्यान में जो समय लगायें उसे जमा की ओर समझें। इनका ठीक-ठीक ऑकडे निकालें तो वास्तविक स्थिति का व्यापकों ही ज्ञान हो जायगा।

जिसकी रकम घटती जाती है और देना बढ़ता जाता है वह अन्त में दिवालिया हो जाता है और उसकी आवरू नीलाम हो जाती है। अगर आपका कारवार दिवालिया हो तो स्थिति अभी से समालना ही ठीक है!

गास्त्रकार भगवत तो स्पष्ट कहते हैं कि-

सामाइय-पोसह-संठिश्रास्स जीवस्स जाह जो कालो। सो सफलो वोघव्वो, सेसो संसारफलहेऊ॥

—सामायिक और पौषध में जानेवाले समय को सफल समिक्षये और शेप को रुसारफल का हेतु जानिये अर्थात् संसार बढ़ानेवाला समझना !

यहाँ सामयिक, पौषध के साथ उपलक्षण से प्रभु- जा आदि सब धार्मिक कियाएँ समझनी चाहिएँ। धार्मिक क्रियाओं में जानेवाला समय कर्म को घटानेवाला, कर्म को तोड़नेवाला होने से सफल गिना जाता है और शेप समय जो व्यवहार के कामो में जाता है, वह कर्म को लानेवाला, कर्म को बाँधनेवाला होने से विफल गिना जाता है, और संसार को बढानेवाला गिना जाता है।

हमने इस व्याख्यानमाला के प्रारम्भ में ही 'जिणवया अगुस्ता'

सामाइय-पोसइ- सिंठग्रस्स, जीवस्स, जाइ जो कालो ।
 सो सफलो बोधन्वो, सेसो पुरा जारा विफलित ॥
 ऐमा पाठ भी मिलता है।

आदि गन्दों से ग्रुरू होनेवाली गाथा के अर्थ में कहा था—"जो आत्माएँ जिन-वचन में अनुरक्त है, श्रद्धावान है; जिनवाणी में प्ररूपित अनुष्ठानों को हार्दिक उछासपूर्वक करती है, जो मलरहित हैं तथा संक्लेपरहित परिणामवाली है; वे परिमित संसारी बनती है।

# संसार घटानेवाली चार वस्तुएँ

ससार घटाने के लिए, अल्पसंसारी होने के लिए ज़ार वस्तुओं की आवश्यकता है। पहली वस्तु जिन-वचन में अनुरक्तता, श्रद्धा है। 'जो जिनेश्वर भगवन्त ने कहा है, वह सत्य है। उसका अनुसरण करने में ही मेरा कल्याण है, मेरी आत्मा का उद्धार है,' ऐसी दृढ मान्यता से ही उनके बताये हुए मार्ग पर चला जा सकता है। हमने पूर्व व्याख्यानों में चताया है कि दान, शील, तप, पूजा, तीर्थयात्रा, दया, व्रतपालन आदि सम्यक्त्वपूर्वक हो तभी सफल हो सकते है। मजबूत नींव के बिना इमारत नहीं टिक सकती। परन्तु, जिन-वचन में श्रद्धा कैसे प्रकट हो ? कुछ आत्माओं में वह नैसर्गिक रूप से प्रकट होती है; परन्तु उनकी सख्या बहुत कम है। ज्ञेप मे तो वह अधिगम यानी गुरु के समागम-उपदेश से ही प्राप्त होती है। आप गुरुमुख से धामिक व्याख्यान सुनें, तो जिन-वचन में श्रद्धा उत्पन्न होती जायेगी और वज्रलेप के समान दृढ़ हो जायगी। फिर, आपसे कोई चाहे जैस सवाल पूछे तो आप विचल्ति न होंगे।

कुछ लोग देव-गुरु की भिक्त करनेवाले से पूछते हैं—"धर्म का अर्थ क्या है ?" अगर वह आदमी समुचित उत्तर न दे सके, तो वह उसे दबाकर वे कहते हैं कि—"'लो, तुम तो धर्म का अर्थ भी नहीं जानते, और धर्म-क्रिया करते हो ! ऐसी ज्ञानशून्य क्रिया से क्या लाभ ?" यह सुनकर सीधा-सादा आदमी उलझन में पड़ जाता है और जो स्वल्प धर्मिक्रया करता हो, उसे भी छोड़ देता है। परन्तु, आप उलट कर पूछ सकते हैं—"समझकर क्रिया करने का क्या मतलब ? क्या गब्द का अर्थ जान लेने से ही क्रिया ज्ञानमय हो जाती है ! प्रतिक्रमणस्त्र का अर्थ ज्ञानकर क्रिया करें तो क्या वह क्रिया ज्ञानपूर्ण हो जायगी !" यहाँ विपक्षी ढीला पड़ जायेगा; क्योंकि वह पूर्णज्ञानी, केवलज्ञानी, नहीं है। उसकी समझ भी अधूरी है। वह भी अपनी स्वलग्र समझ के अनुसार ही क्रिया करता होता है।

अगर आप धार्मिक वातावरण में रहें; धार्मिक पुस्तकों का वाचन करते रहें और सद्गुंह का सम्पर्क प्राप्त करते रहें, तो अवश्य समझ जायें के कि, धर्म आत्मा के कल्याण के लिए है, कर्म को तोड़ने के लिए है और मुक्ति देने के लिए है। यह समझ ही सच्ची समझ है। इसलिए, इतना समझकर धर्म-क्रिया करो तो वह ज्ञानमय क्रिया कहलायेगी।

जिन्हें धर्म पर श्रद्धा नहीं है, जो भौतिकवाद में रंगे हुए हैं और लगभग नास्तिक हैं, वे धार्मिक क्रियाओं का मजाक उड़ाने के लिए तरह-तरह की कुयुक्तियाँ लड़ाते हैं और बात को ऐसी सफाई से खते है कि, भले न्यक्ति भी विचार में पड़ कार्ये। परन्तु, आप ऐसे लोगो की बात न सुनें, सुनें भी तो उस पर विचार न करें; विचार भी करें तो उस पर किसी प्रकार से विश्वास न लायें।

शास्त्राकारों ने श्रद्धा के चार अंग वताये हैं; उनमें व्यापत्नदर्शनी और कुटष्टित्याग पर विशेष भार दिया है। जैसा कि—

# परमत्थसंथवो खलु, सुमुणियपरमत्थजद्द नणसेवा। वावन्नकुदिद्वाण य, वज्जणमिह चउहसद्दहणं॥

—(१) परमार्थ-सस्तव, (२) परमार्थ जाननेवाले मुनियों की सेवा (३) न्यापन्नदर्शनी और (४) कुदृष्टि का त्याग, ये अद्धा के चार अग हैं।

परमार्थ-संस्तव अर्थात् तत्व की विचारणा । परमार्थ को जाननेवाले प्रिनयों की सेवा यानी गीतार्थ को सेवा । व्यापन्न-दर्शनी अर्थात् जिनका दर्शन व्यापन्न, नष्ट हो गया है ! तात्पर्य यह है कि कभी जिसकी जीव,

अजीव आदि तत्त्वों और उनकी स्हम विचारणा भर शुद्धा थी; पर वाद में कदायह, मिय्यायह या मिथ्यात्व का उदय होने पर उसकी अद्धा चली गयी, वह व्यापन्नदर्शनी है। उनका संग भयंकर परिणाम लानेवाला होने के कारण त्याज्य माना गया है। अन्यत्र भी कहा गया है कि—

कुसंगतेः कुवुद्धिः स्यात्, कुवुद्धेः कुप्रवर्तनेम् । कुप्रवृत्तेर्भषज्ञनतु-र्भाजनं दुःख सन्ततेः॥

— कुसगित से कुबुद्धि पैदा होती है, कुबुद्धि से कुप्रवर्तन होता है और कुप्रवर्तन से प्राणी दुःख परम्परा का भाजना वनता है। कुदृष्टि अर्थात् मिथ्यादृष्टि !

सम्यक्त्व का रक्षण करने के लिए, सम्यक्त्व को निर्मल बनाने के लिए उसके ६६ बोल ठीक तरह समझ लेना चाहिएँ। उनका विवेचन हम इसके बाद एक स्वतंत्र व्याख्यान में करेंगे।

'जिनवयणे अणुरत्ता' इस गाथा की चार वस्तुओं में से दूसरी वस्तु जिन-वचन में कहे धर्म का हार्दिक टल्लासपूर्वक अनुष्ठान है। जिन-वचन को सत्य मानें, उसमें बतायी हुई क्रियाओं को अच्छी कहें, पर उनका अनुष्ठान न करें, तो कर्म का नाश कैसे होगा है कोई आदमी यह जानता हो कि, अमुक दवा से मेरा रोग मिट जायेगा; पर वह उस दवा को प्राप्त न करे या उपमीग न करे, तो उसका रोग कैसे मिट जायेगा है इस्टिए श्रद्धा और शान के साथ चारित्र का अनुष्ठान आवश्यक है!

कुछ लोग कहते हैं कि, शान मात्र से मुक्ति मिल जाती है और कुछ कहते हैं कि किया मात्र से मुक्ति मिल जाती है; पर ये दोनो एकान्त-वाद हैं। एकान्वाद अर्थात् मिथ्यात्व! अनेकान्तवाद तो कहता है कि, ज्ञान और किया दोनों हों तभी मुक्ति मिल सकती है। इस विषय में जैन-महर्षियों ने अंध-पगु न्याय कहा है, उसे लक्ष्य में रखना चाहिए। मोक्ष प्राप्ति के लिए की जायेगी वह ऊँची है और जो सासारिक सुलमोग की इच्छा से की जायेगी वह नीची है।

दो आदमी एक-सा भोजन करें; लेकिन उनमें से एक शरीर को टिकाने लायक करे ताकि यथाशक्ति धर्माराधन कर सके। और, दूसरा देह पुष्ट करके विषय भोगने की इच्छा करे तो पहले की किया प्रशस्त और दूसरे की अप्रशस्त कही जायेगी। इसलिए, क्रिया करते समय हेतु हमेशा उच्च रखना चाहिए।

गाथा की चार वस्तुओं मैं तीसरी वस्तु मलरहितता है। मिध्यात्व आदि दोष अन्तर के मैल हैं। काम, क्रोध, लोभ, मान, मत्सर और हर्ष ये ६ भी अन्तर के मल हैं। जप, तप, ध्यान अन्तर के मैल को दूर करने की खास क्रियाएँ हैं।

गाथा की चार वस्तुओं में चौथी वस्तु संक्लेपरहितता है। रागद्वेष के परिणाम को संक्लेप कहा जाता है। सक्लेप दूर हो तो सममाव आये और आत्मा अपने मूल स्वभाव का दर्शन कर सके। ऐसी का संसार अत्यन्त अल्प वन जाये, इसमें आश्चर्य क्या ?

महानुभावो ! श्रद्धा, क्रियातत्परता, आतरिक ग्रुद्धि और समता इन चार वस्तुओं द्वारा आत्मा अल्पससारी बनता है और ये चार वस्तुऍ धर्म के आराधन से ही प्राप्त होती हैं।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा !

# उन्तालीसवाँ व्याख्यान

# धर्म के प्रकार

### महानुभावो !

धर्म का विषय चल रहा है और तत्सम्बन्धी विचारणा में हम एक कम से आगे बढ़ रहे हैं। धर्म की आवश्यकता पर विचार किया गया; धर्म की शक्ति का परिचय प्राप्त किया, धर्म की व्याख्या जानी और उसके लक्षणो से परिचित हुए; और यह स्पष्ट किया गया कि, धर्म का आराधन कब और कैसे करना। लेकिन, अभी उसके सम्बन्ध में कितने ही महत्त्वपूर्ण मुद्दे बाकी हैं।

आपने आत्मा-सम्बधी व्याख्यान सुने, कर्म-सम्बधी व्याख्यान सुने और अब घर्म-सम्बधी बातें चल रही हैं। कुछ लोग कहते हैं कि, "जितना नहाये उतना पुण्य। अन्तिम कुछ व्याख्यान न सुने तो क्या हुआ ?" -लेकिन, आधा सुनना आधा न सुनना उचित नहीं है। अन्तिम व्याख्यानों में विषय का सार होता है। इसलिए, उन्हें तो सुनना ही चाहिए।

आप दही विलोना ग्रुरू करें और बीच में ही छोड़ दें तो क्या मक्खन निकलेगा श्या वम्बई से अहमदाबाद जाना हो और बीच में सूरत, भड़ौच या बड़ौदा उतर पड़ें तो क्या आप अहमदाबाद पहुँच गये शनौतिविशारदों ने 'श्रारच्धस्यान्तगमनं'—ग्रुरू करें उसके अन्त तक जायें—यह उत्तम नीति वतलायी है। सब सत्पुरुष इसी नीति का अनुसरग करते है; आप भी करें।

दुनिया में बहुत-से धर्म प्रचलित हैं। उनमें जैन-धर्म अति प्राचीन है, वैदिक-धर्म प्राचीन है, बौद्ध, खिस्ती और इस्लाम-धर्म तो पंचीस सौ से

## अंध-पंगु-न्याय

एक नगर में आग लग गयी। सब लोग नगर खाली कर गये; पर एक अंधा और एक लॅंगड़ा रह गये। अंधा देखता ही नहीं था, कैसे जाता ! और लॅंगड़ा तो चलने में ही असमर्थ था। उधर आग कुलॉंचें मारती हुई आगे बढ़ती आ रही थी और प्रतिपल उन दोनों के निकट आती जा रही थी; पर उन्हें बाहर निकलने का उपाय नहीं स्झ रहा था। लंगड़े को तदबीर सझ गयी। उसने अधे से कहा—"भाई स्रदास! त् मुझे कधे पर विठा ले, में तुझे रास्ता दिखाता चलूंगा। इस तरह हम दोनों वच जायेंगे।"

अंधे ने यह बात मजूर कर ली। उसने लॅगड़े को अपने कंधो पर विठा लिया। लॅगडा रास्ता वताता गया। इस-तरह दोनों की जान बच गयी।

यहाँ अन्धे को ज्ञानरिहत समिझिये। और, पगु को क्रियारिहत समिझिये! जैसे अकेला अधा या अकेला लॅंगड़ा नगर से वाहर नहीं निकल सकते थे, वैसे ही अकेला ज्ञान या अकेली क्रिया मनुष्य को तार नहीं सकती। जब इन दोनों का सयोग होता है, तभी संसार-रूपी प्रज्वलित नगर से वाहर निकला जा सकता है।

## पाँच प्रकार के अनुष्ठान

क्रिया का अनुष्ठान सब मनुष्य एक ही भाव से नहीं करते; विभिन्न भावों से करते हैं, इसलिए शास्त्रकारों ने उनकी कक्षा समझने के लिए उनके पाँच प्रकार वताये हैं (१) विषानुष्ठान, (२) गरानुष्ठान, (३) अननुष्ठान, (४) तद्धेत्वनुष्ठान और (५) अमृतानुष्ठान । अब इनका समान्य परिचय कर लीजिये।

जो अनुष्ठान निषतुत्य है, वह निषानुष्ठान है। दृष्टि के निकृत होने पर

अनुपम फल देनेवाला अनुष्ठान भी विपतुल्य वन जाता है। जो अनुष्ठान लिख, कीर्ति, सासारिक भोग आदि प्राप्त करने की इच्छा से किये जाते हैं, वे भी विषानुष्ठान है। ऐसे अनुष्ठानों को विप की तरह त्याग कर देना चाहिए।

जो अनुष्ठान गरतुल्य है, वह गरानुष्ठान है। इस लोक के भोगों के प्रित निःस्पृहता, परन्तु परलोक के दिव्य भोगों को भोगने की अभिलापा- पूर्वक जो अनुष्ठान किये जाते हैं, वे गरानुष्ठान हैं। विषानुष्ठान से यह कुछ अच्छा है, फिर भी हेय तो है ही। इस लोक की भोगेच्छा छोड़ दी; पर परलोक के भोगों की इच्छा रखी, तो भोगेच्छा तो कायम रही ही। मूल बात यह है कि, इहलोक या परलोक के भोगों की इच्छा रखकर धार्मिक अनुष्ठान करना योग्य नहीं है।

जो अनुष्ठान अन् यानी न करने के समान है उसे अननुष्ठान कहते है। जहाँ इस वात का ही ख्याल न हो कि अनुष्ठान किसलिए किया जा रहा है, वह अननुष्ठान है। यह अनुष्ठान धर्म-मुग्ध जीवो को किंचित उपकारक होता है; इसलिए इसे कथचित् उपादेय माना गया है।

जो अनुष्ठान तद् हेतुवाला हो वह तद् + हेतु + अनुष्ठान = तद्धेत्व-नुष्ठान है। तद् यानी वह हेतु, मोक्ष का हेतु। तात्पर्य यह कि, जो अनुष्ठान मोक्ष, परमपद या निर्वाण प्राप्त करने के हेतु से शुभ भावपूर्वक किया जाये उसे तद्धेत्वनुष्ठान समझना चाहिए। इस अनुष्ठान की उपादेयता स्पष्ट है।

जो अनुष्ठान अमृततुल्य हो, वह अमृतानुष्ठान है। जो अनुष्ठान गुद्ध श्रद्धापूर्वक परम सवेग से भावित मन द्वारा केवल निर्जेरा के लिए किया जाये वह अमृतानुष्ठान है। यह अनुष्ठान सर्वश्रेष्ठ है।

अनुष्ठानों के उपर्युक्त प्रकारों से यह स्पष्ट होता है कि किया भले ही एक ही प्रकार की हो, पर हेतु के अनुसार वह उत्तम, मध्यम या जघन्य हो जाती है। किया का हेतु ऊँचा होना चाहिए। जो किया मोक्ष प्राप्ति के लिए की जायेगी वह ऊँची है और जो सासारिक सुलमोग की इच्छा से की जायेगी वह नीची है।

दो आदमी एक-सा भोजन करे; लेकिन उनमें से एक गरीर को टिकाने लायक करे ताकि यथागिक धर्माराधन कर सके। और, दूसरा देह पुष्ट करके विषय भोगने की इच्ला करे तो पहले की क्रिया प्रशस्त और दूसरे की अप्रशस्त कही जायेगी। इसलिए, क्रिया करते समय हेतु हमेगा उच्च रखना चाहिए।

गाथा की चार वस्तुओं में तीसरी वस्तु मल्ह्रहितता है। मिष्ट्यात्व आदि दोष अन्तर के मैल हैं। काम, क्रोध, लोभ, मान, मत्सर और हर्ष ये ६ भी अन्तर के मल हैं। जप, तप, ध्यान अन्तर के मैल को दूर करने की खास कियाएँ हैं।

गाथा की चार वस्तुओं मे चौथी वस्तु संक्लेपरहितता है। रागद्धेप के परिणाम को संक्लेप कहा जाता है। संक्लेप दूर हो तो सममाव आये और आत्मा अपने मूल स्वभाव का दर्शन कर सके। ऐसों का संसार अत्यन्त अल्य वन जाये, इसमें आश्चर्य क्या ?

महानुभावो ! श्रद्धा, क्रियातत्परता, आतरिक शुद्धि और समता इन चार वस्तुओं द्वारा आत्मा अल्पससारी वनता है और ये चार वस्तुएँ धर्म के आराधन से ही प्राप्त होती है।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा !

# उन्तालीसवाँ व्याख्यान धर्म के प्रकार

#### महानुभावो !

धर्म का विषय चल रहा है और तत्सम्बन्धी विचारणा में हम एक क्रम से आगे वह रहे हैं। धर्म की आवश्यकता पर विचार किया गया; धर्म की शक्ति का परिचय प्राप्त किया; धर्म की व्याख्या जानी और उसके लक्षणों से परिचित हुए; और यह स्पष्ट किया गया कि, धर्म का आराधन कत्र और कैसे करना। लेकिन, अभी उसके सम्बन्ध में कितने ही महत्त्वपूर्ण मुद्दे बाकी हैं।

आपने आत्मा-सम्बंधी व्याख्यान सुने, कर्म-सम्बंधी व्याख्यान सुने और अब धर्म-सम्बंधी बार्ते चल रही हैं। कुछ लोग कहते हैं कि, "जितना नहाये उतना पुण्य। अन्तिम कुछ व्याख्यान न सुने तो क्या हुआ ?" •लेकिन, आधा सुनना आधा न सुनना उचित नहीं है। अन्तिम व्याख्यानों में विषय का सार होता है। इसलिए, उन्हें तो सुनना ही चाहिए।

आप दही विलोना शुरू करें और बीच में ही छोड़ दें तो क्या मक्खन निकलेगा ? या वम्बई से अहमदाबाद जाना हो और बीच में स्रत, भड़ौच या बड़ौदा उत्तर पढ़ें तो क्या आप अहमदाबाद पहुँच गये ? नीतिविशारदों ने 'श्रारच्यस्यान्तगमनं'—शुरू करें उसके अन्त तक जायें—यह उत्तम नीति वतलायी है। सब सत्पुरुष इसी नीति का अनुसरण करते है, आप भी करें।

दुनिया में बहुत-से धर्म प्रचलित हैं। उनमें जैन-धर्म अति प्राचीन है, वैदिक-धर्म प्राचीन है, बौद्ध, खिस्ती और इस्लाम-धर्म तो पच्चीस सौ से पन्द्रह सौ वर्ष के अन्दर स्थापित हुए हैं, और सिक्ख, आर्यसमान, ब्रह्म-समान, प्रार्थनासमान आदि पाँच सौ से सौ वर्ष के अन्दर स्थापित हुए हैं।

'जूना सो सोना ( ओल्ड इज गोल्ड )'—इस न्याय को लागू करें तो जैनधर्म सर्वश्रेष्ठ ठहरेगा, क्योंकि वह प्राचीनतम धर्म है। कुछ लोग समझते हैं कि, जैनधर्म श्री महावीर प्रमु से प्रारम्भ हुआ, लेकिन यह ठीक़ नहीं है। उनसे पहले भी जैनधर्म के तेईस तीर्थंकर हो चुके थे। कुछ लोग यह समझते हैं कि, श्री ऋषमदेव से धर्म का प्रारम्भ हुआ, लेकिन यह बात भी ठीक नहीं है। इस अवसर्पिणी-काल की अपेक्षा से हम श्री ऋपमदेव मगवान को जैन-धर्म के संख्यापक अर्थात् युग-आदि देव कह सकते है, पर् कालचक्र की अपेक्षा से तो इस लोक मे ऐसी कितनी ही अवसर्पिणियाँ और उत्सर्पिणियाँ व्यतीत हो गयी हैं। और, उस हर अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी काल में तीर्थंकर हुए हैं और उन्होंने जैनधर्म का प्रवर्तन किया है; इसलिए हम कहते हैं कि, जैनधर्म अनादि है।

कुछ लोग कहते हैं कि 'प्राचीनतम् श्रेष्ठतम भी है, यह मानना ठीक नहीं है।' पर, कोई चीज बहुत पुरानी क्यों हुई, इस पर भी विचार करना चाहिए। एक पेढी दो सौ वर्ष से काम कर रही हो तो बाजार में उसकी साख अधिक होती है और लोग निर्द्धन्द्व होकर उसके साथ लेन-देन का व्यवहार करते हैं। नयी पेढी के साथ ऐसा व्यवहार नहीं हो सकता। यह तो सिर्फ दलील के लिए कहा गया, वैसे जैन-धर्म तो गुण की कसौटी में भी सबसे आगे रहनेवाला है।

कुछ कहते हैं कि, 'प्राचीनता को लक्ष्य में लेते हैं तो सख्या को भी लीजिये और जिसकी सख्या सब-से-ज्यादा हो उसे श्रेय मानिये। वह धर्म श्रेष्ठ न हो तो उसके अनुयायी अधिक कैसे हों ?' लेकिन, हम पहले बतला चुके हैं कि, सख्या से श्रेष्ठता की कसौटी करना अनुचित है। किसी दूकान पर प्राहक अधिक आने मात्र से यह नहीं कहा जा सकता। वह दूकान न्याय से हो चलती है। कारण कि, ग्राहक तो इसलिए भी ज्यादा आ सकते हैं कि, दुकान मौके की हो, अथवा प्रचार ज्यादा हो; अथवा छूटछाट ज्यादा हो और आसपास वैसी दुकान हो अथवा ग्राहको को सञ्ची समझ न हो। इसलिए धर्म की श्रेष्ठता का निर्णय उसकी सत्यता से करना चाहिए।

कितने ही लोग कहते हैं—"विभिन्न धर्मों की बात सुनकर हमारी मित अम मे पड़ जाती है। अतः एक ही धर्म निर्धारित कर दिया जाये तो क्या हानि है १ फिर कोई धर्म मानने का—प्रश्न तो नहीं रह जायेगा।" परन्तु यह कथन जगत की वास्तिवक समस्या समझे बिना कहा गया है। एक ही धर्म की कल्पना करनेवाले को यह समझना चाहिए कि, ससार के प्राणिमात्र एक समान ही वस्त्र क्यो नहीं पहनते १ एक सरीखा भोजन क्यो नहीं करते १ एक समान रीति-रिवाज का पालन क्यो नहीं करते १ यदि ये वार्ते शक्य हो जायें तो एक धर्म की बात भी शक्य हो जाये ! पर, आज तो स्थिति यह है कि, एक घर की चार नारियाँ भी एक समान वस्त्र नहीं पहनतीं। एक गुजराती वेशभूषा पसद करती है तो दूसरी दक्षिणी, तीसरी पजाबी और चौथी बगाली! यदि घर में विवाह अयवा अन्य कोई प्रस्म आ पड़े तो एक नारी दिन में दस-दस बार वस्त्र बदलती है और ऐसा करने मे उसे आनन्द आता है। इतनी वैविधा के रुचिवाले जगत में भटा एक धर्म किस प्रकार सम्भव है ?

जिन विचारों के पीछे वास्तविकता न हो, उन्हें हम 'शेखिचिल्ली का तर्क' कहते हैं। एक मियाँ तालाब के किनारे बड़ के पेड़ के नीचे बैठे थे। वे विचार करने लगे कि 'अगर तालाब का सारा पानी घी हो जाये और बड़ के पत्ते रोटियाँ हो जायें तो बन्दा दबा-दबा कर खाये!' मगर तालाब का पानी घी कैसे बने १ और, बड़ के पत्ते रोटियाँ कैसे बनें १ अगर नहीं वन सकते तो 'बन्दा' दबा कर खा कैसे सकता है १

कुछ लोग कहते हैं कि, 'सब धर्मों के बजाये एक धर्म भन्ने ही न हो सके, पर हमें सभी धर्मों को मान देना चाहिए और उनसे अच्छी बातें ग्रहण करनी चाहिए।' लेकिन, यह सोचना भी गलत है। हम किसी भी धर्म का अपमान न करें, पर मान तो गुण-दोष की परीक्षा में अच्छा निकलनेवाले धर्म को ही दिया जा सकता है। परीक्षा के विना सबको अच्छा मान लेना और मान देना तो हीरे और कॉच को समान मान लेना है। 'जो धर्म स्क्ष्मातिस्क्ष्म जीवों तक के प्रति दया पालने की बात कहता है, वह भी अच्छा और जो पशुबध की छूट देता है वह भी अच्छा! जो धर्म मांस-मिद्रा के सम्पूर्ण त्याग की बात कहता है, वह भी अच्छा और जो मासाहार या मिद्रापान की छूट देता है, वह भी अच्छा!'—ऐसा मानना वस्तुतः एक प्रकार का बुद्धिभ्रम है।

अच्छी वात हर जगह से ग्रहण करने में आपित नहीं है, पर प्रश्न यह है कि, 'अच्छी बात' कहा किसे जाये ? इसकी नीति गास्त्रकारों ने निर्धारित कर दी है—''जिसमे अहिंसा हो, सयम हो, तप हो वह अच्छी बात है और जिसमे उसका अभाव है, या अल्पता है वह खराब बात है।" इस नीति के अनुसार हम अच्छी वस्तु को अवश्य ग्रहण कर सकते हैं।

महानुभावो ! आज धर्म के प्रकारों के विषय में विवेचन करना है; उसमें इतनी प्रासगिक वार्ते हो गयीं। आजकल युवक-युवितयाँ स्कूल-कालेजों की सभा-सोसाइटियों से अनेक विचार ले आते हैं और उन्हें आदर्श मानकर उनका अनुशीलन करने लगते है; इसलिए उनका यह भ्रम भग करना आवश्यक है।

अब धर्म के प्रकारों पर आयें। यहाँ एक महानुभाव प्रश्न करते हैं— "नमस्कार-मंत्र में देव और गुरु की वन्दना आती है, पर धर्म की वन्दना नहीं आती, इससे यह सिद्ध होता है कि, धर्म मूलभूत वस्तु नहीं है। फिर उसके प्रकारों का वर्णन किसलिए ?" उक्त महोदय से पूछना चाहिए कि क्या आप 'नमस्कार-मन्न' का अर्थ भी ठीक-ठीक जानते हैं? नमस्कार-मंत्र के पाँच पदों के वाद 'एसो णंच-समुक्कारो, सञ्चणव- प्पणासणो। मंगलाणं च सन्वेसि, पढमं हवइ मंगलं ॥' ये पद आते हैं। यहाँ पंच पर्मेष्ठी को किये जानेवाले नमस्कार को धम दर्शाया है। इस धमें को सर्व पाप-प्रणाशक और सर्व मगलों में उत्कृष्ट मंगल कहा है। वह इसकी स्तुतिरूप वन्दना है; इसलिए धर्म मूलभूत वस्तु है।

नमस्कार-मत्र के प्रथम पद मे अरिहतदेव (तीर्थकरों) को नमस्कार किया गया है। इसका मुख्य कारण यह है कि, वे धर्मप्रवर्तन करते हैं। फिर आचार्य, उपाध्याय और साधु-भगवंतों को तीसरे, चौथे और पाँचवें पद में वन्दन किया गया है; इसका कारण यह है कि, वे भाविकों को धर्म-लाभ कराते हैं। इस प्रकार नमस्कार-मत्र में धर्म ओतप्रोत है। अतः, मानना पड़ेगा कि, नमस्कार-मत्र में धर्म ही मुख्य मूलभृत वस्तु है।

प्रश्न—यहाँ, पहले, तीसरे और चौथे पद में नमस्कार का सम्बध आपने धर्म से प्रदर्शित किया पर दूसरे पट का धर्म से कोई सम्बन्ध आपने नहीं बताया। फिर आप कैसे कह सकते हैं कि, नमस्कार-मंत्र में धर्म ओतप्रोत है ?

उत्तर—दूसरे पद में सिद्ध-भगवतों को नमस्कार किया गया है। वे धर्माराधन से प्राप्त मोक्ष के साक्षी है। सिद्ध-भगवत उत्कृष्ट धर्माराधन से अपने सब कर्मों का नाग करके मोक्ष प्राप्त करनेवाले शुद्धात्मा हैं। अतः, उनका नमस्कार भी धर्म-प्रवोधक है।

प्रश्न—''अभी भी एक प्रश्न पूछना है १'' उत्तर —''पूछिये १''

\_ प्रश्न—''एक बार आपने धर्म की परिभाषा बताते हुए कहा कि, जो दुर्गित में पड़ते प्राणी को रोक रखे और स्वर्गादि उच्च गित में स्थापित करे वह धर्म और अब कहते हैं कि, पच-परमेष्ठी को नमस्कार करना धर्म है, तो इन दो में से कौन-सी बात सच है ?

उत्तर—दोनो सत्य हैं। प्राणियो को दुर्गति में गिरने से धारण किये

रहे और स्वर्गादि उच्चगित में स्थापित करे सो धर्म है; यह व्याख्या लक्षण से हुई, और पचपरमेष्ठी को किया जानेवाला नमस्कार धर्म है, यह व्याख्या स्वरूप से हुई। पचपरमेष्ठी को किया जानेवाला नमस्कार प्राणियों को दुर्गित में गिरने से रोकता है और स्वर्गादिक उच्च गितयों में स्थापित करता है। शास्त्र में स्पष्ट कहा है—

जे केइ गया मुक्खं, गच्छंति य केऽवि कम्ममलमुक्का । ते सन्वेच्चियजाणसु जिणनवकारप्पभावेण ॥ —नवकारफलप्रकरण, गाया १७

—जो कोई मोक्ष गये और जो कोई कर्ममल से रहित होकर मोक्ष जाते हैं, वह सब भी श्री जिननवकार के ही प्रभाव से है, ऐसा जानो।

कोई अगर नमस्कार के प्रभाव से उसी भव मे किसी कारणवश मोक्ष न पाये, तो उच्च कोटि के देव की गति अवश्य पाता है। इसके अनेक दृष्टान्त जिन-शासन में प्रसिद्ध हैं। काष्ठ में जलते हुए नाग ने नवकारमत्र सुना और वह धरणेन्द्र हुआ।

अब प्रस्तुत विषय पर आवें। धर्म के अनेक प्रकार हो सकते हैं। धर्म एक प्रकार का हो सकता है, दो प्रकार का हो सकता है। तीन, चार, पाँच और छ प्रकारों के हो सकते है। आत्मशुद्धि धर्म का एक प्रकार है। आत्मशुद्धि से तात्पर्य है—विभाव दशा दूर करना। ज्यो-ज्यो विभावदशा दूर होती जाती है, त्यों-त्यों आत्मा गुद्ध होती जाती है और अपने मूल स्वरूप में आती जाती है।

#### वत्थुसहावो घम्मो

—वस्तु के स्वभाव को भी धर्म कहते हैं। जैसे मिर्च का धर्म उसका तीखापन, गुड़ का मिठापन और नीम का कड़वापन है, उसी प्रकार आत्मा का स्वभाव 'धर्म' है। आत्मा का मूल स्वभाव ज्ञान, दर्शन, चारित्र है, यह आप जानते ही हैं।

प्रज्न-धर्म की इस नयी व्याख्या से पहली व्याख्या वाधित तो नहीं होती ?

उत्तर—विलकुल नहीं । आत्मा ग्रुद्ध होता जाता है, इसलिए उसकी दुर्गित रकती है और वह अवन्य सद्गति का भागी होता है।

असद्निवृत्ति और सत्प्रवृत्ति ये धर्म के दो प्रकार है। जो मिथ्या है; अनिष्ट है, पापकारी है, कर्मवन्धन पैटा करनेवाला है, वह 'असत्' है। उससे निवृत्त होना, उससे छूटना अर्थात् उसका त्याग करना असद्निवृत्ति है। और, जो सत्य है, हितकारी है, श्रेयस्कर है, कर्मवन्धन को काटनेवाला है, वह 'सत्' है। उसमें प्रवृत्ति करना, अर्थात् उसकी आराधना करना सत्प्रवृत्ति है। अठारह पापस्थानकों का त्याग असद्निवृत्ति में आयेगा और सामायिक, प्रभुपूजा, प्रतिक्रमण, पोषध, चारित्रपालन, दान-दया आदिक सत्प्रवृत्ति में आयेगा।

, निश्चय और व्यवहार ऐसे दो भेदों से भी धर्म के दो प्रकार होते हैं। इनमें जो निश्चय दृष्टि का अनुसरण करे, वह निश्चय-धर्म और व्यवहार दृष्टि का अनुसरण करे वह व्यवहार-धर्म है। निश्चयदृष्टि तत्वलक्षी होने के कारण आत्मा के गुद्ध स्वरूप को धर्म मानती है और व्यवहारदृष्टि साधनलक्षी होने के कारण आत्मा का साक्षात्कार करानेवाले सब उपायों को धर्म मानती है। यह नहीं समझना चाहिए कि, इनमें एक दृष्टि सच्ची और दूसरी झूठी है। निश्चय का आधार व्यवहार है और व्यवहार का लक्ष्य निश्चय है।

कुछ कहते हैं कि, 'अमुक ने आज तक अनेक प्रकार की क्रियाएँ की, फिर भी आत्मा का कल्याण नहीं हुआ, इसलिए क्रियाकाडो को छोड़ो और आत्मा को पहचानने का ही प्रयत्न करो !' लेकिन, साधन बिना

आत्मा को पहचान ही कैसे सकते हैं ? गुरु, व्याख्यान, पुस्तक आदि उसके साधन हैं।

कुछ यह कहते हैं कि, 'क्रिया ही करो, कारण कि, क्रिया विना किसी की मुक्ति नहीं हुई।' परन्तु, क्रिया में भी लक्ष्य तो आत्मशुद्धि का ही होना चाहिए। जिनका लक्ष्य आत्मशुद्धि नहीं है; वे क्रियाऍ कभी भी मुक्ति की प्राप्ति नहीं करा सकतीं!

इस तरह निश्चय और व्यवहार दोनों की समान आवश्यकता है। जिसने एक को अपना कर दूसरे की उपेक्षा की उसकी दुर्दगा हुई है।

द्रव्य और भाव से भी धर्म के टो प्रकार होते हैं। इनमें द्रव्यधर्म व्यवहारधर्म है और भावधर्म निश्चयधर्म है।

शास्त्रकारों ने श्रुतधर्म और चारित्रधर्म—धर्म के ये भी दो प्रकार प्रतिपादित किये हैं। इनमें श्रुतधर्म द्वादगाग तथा तत्सम्बन्धी साहित्य का स्वाध्याय है और चारित्रधर्म सयमपालन है। इसके अतिरिक्त सर्वविरित और देशविरित—धर्म के ऐसे भी दो भेद प्रसिद्ध हैं। इनमें सर्वविरित साधु का धर्म है और देशविरित गृहस्थ का धर्म है।

मनोदड, वचनदंड और कायदड से विरमना धर्म के तीन प्रकार हैं। मनोदंड से विरमना, यानी किसी को मन से दंड नहीं देना, किसी का अग्रुभ चिन्तन न करना। वचनदंड से विरमना, यानी किसी का वचन द्वारा अहित न करना, वचन से दुःख न उपजाना। और, कायदंड से विरमना, यानी काय की प्रवृत्ति से किसी को आधात न पहुँचाना, परिताप न पहुँचाना, किसी की हिंसा न करना।

सम्यग्दर्शन, सभ्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्र का आराधन—ये मी धर्म के तीन प्रकार हैं। श्री उमास्वाति महाराज ने तत्त्वार्थाधिगम सूत्र के प्रारम्भ में इन तीन वस्तुओं को ही मोक्षमार्ग कहा है—

१. जरथुस्त्र-धर्म में भी मन, वचन, काया की पवित्रता की धर्म माना है।

### "सम्यग्दरीन ज्ञान-चारित्राणि मोक्षमार्गः"

ज्ञान देशेन, चारित्र और तप की आराधना—ये धर्म के चार प्रकार हैं। इनके विषय में शास्त्रों में कहा है कि—

नाणं च दंसणं चेव, चारित्तं च तवो तहा । एवमग्गमणुपत्ता, जीवा गच्छन्ति सोग्गइं॥

जान, दर्शन, चारित्र और तप, इस मार्ग को प्राप्त हुए जीव सद्-गति में जाते हैं।

यहाँ धर्म का यह लक्षण वरावर लागू पड़ता है कि, 'जो दुर्गति में जाने से रोके और सद्गति में ले जाये वह धर्म। नवपदजी के छठे, सातवें, आठवें तथा नवें पदों में धर्म के इन चार प्रकारो का वर्णन है।

दान, शील, तप और भाव—ये धर्म के चार प्रकार हैं। इनके विषय में शास्त्रों में कहा है कि—

### दानशीलतपोभाव भेदैर्धर्मश्चतुर्विधः। भवाव्धियानपात्राभः प्रोक्तोऽर्हद्भः कृपापरैः॥

परम कृपाछ अर्हत् देवों ने संसार सागर को तरने में जहाज-जैसा धर्म दान, शील, तप और भावना भेद से चार प्रकार का कहा है। और, यह भी कहा है कि—

> दानं च शीलं च तपश्च भावो, धर्मश्चतुर्धा जिनवान्धवेन। निरूपितो यो जगतां हिताय, स मानसे मे रमतामजस्रम्॥

—परम कारुणिक जिनेश्वर देवों ने जगत के हित के लिए दान, शील, तप और भाव चार प्रकार का धर्म कहा है, वह मेरे मन में निरन्तर रमे। टान क्या है १ कितने प्रकार का है १ टान टेने की सच्ची रीति क्या है १ जील की पहचान क्या है १ उसके मेट-प्रमेट कितने हैं १ तप का स्वरूप क्या है १ तप की जिल्ला कितनी है १ भाव किसे कहते हैं उसकी श्रेष्टता किसल्ए है १ आदि वार्ते समझने योग्य है; पर वे उचित अवसर पर कही जायेंगी।

अपेक्षा विशेष से आचार को धर्म कहा जाता है। वह आचार पाँच प्रकार का है, इसिल्ए धर्म को भी पाँच प्रकार का माना गया है। वह इस प्रकार—जानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपाचार और वीर्याचार। इनमें ज्ञानाचार काल, विनय, बहुमान आदि आठ प्रकार का है; दर्शनाचार निःशंकित, निष्काक्षित, निर्विचिकित्स आदि आठ प्रकार का है, चारित्राचार पाँच समिति और तीन गुति के भेद से आठ प्रकार का है; सपाचार वाह्य और अभ्यन्तर तप के भेद से दो प्रकार का है और इनमें से हर एक के छह-छह भेद गिनने पर कुल बारह प्रकार का है, और वीर्यान्वार मन, वचन और काय बल से तीन प्रकार का है।

पॉच इन्द्रियों को और मन को विजय करना ६ प्रकार का धर्म है। जो इन्द्रियो और मन को विजय करता है, उसे अध्यात्म का पूरा प्रसाद प्राप्त होता है और दुर्गित का भय विलकुल नहीं रहता। इस विपय मं जैन-शास्त्रों में एक सुन्दर प्रसंग मिलता है।

## केशीकुमार-गौतम-वार्ता

श्रमण केशीकुमार भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा में अवतरित हुए थे और श्री गौतम भगवान् महाबीर के मुख्य जिष्य थे। एक बार इन दोनों महात्माओं का मिलाप हुआ। तब श्रमण केशीकुमार ने पूछा— "हे गौतम! आप हजारों वैरियों के बीच मे बसे हुए हैं और वे बेरी आप पर आक्रमण कर रहे है, उन्हें आप किस प्रकार जीतते हैं ?"

श्री गौतम ने कहा—"हे महात्मन्। एक को जीतने से पाँच जीत

लिये जाते हैं, पाँच को जीतने से दस जीत लिये जाते हैं और दस को जीतने से सब जीत लिये जाते है। इस प्रकार में सर्व शत्रुओं को जीतता हूँ।"

प्रश्न मार्मिक था, इसलिए उत्तर भी मार्मिक दिया गया था। इस वस्तु को विशेप स्पष्ट करने के लिए श्रमण केशीकुमार ने पूछा— 'दि गौतम! आप शत्रु किसे गिनते है ?''

उत्तर में श्री गौतम स्वामी ने कहा—"हे मुनिवर! न जीता हुआ आत्मा ( अविजित भावमन ) एक शत्रु है। न जीती हुई कप्राऍ और इन्द्रियाँ दूसरी शत्रु हैं। उन्हें जीतकर यथा न्याय यानी जिनेश्वरों के वताये हुए मार्गानुसार विचरता हूँ।

कहने का भावार्थ यह था कि, एक मन को जीतने से चार कषायों को जीता जा सकता है, यानी कुल पाँच शत्रुओं को जीता जा सकता है। और, इन पाँच को जीता कि पाँचो इन्द्रियाँ वश मे आ जाती है। इस तरह कुल दस शत्रु जीते गये कि शेष सब शत्रु पराजित हुए।

इस समय श्रमण केशीकुमार ने एक और भी मार्मिक प्रश्न किया— "हे गौतम! यह महासाहसिक, भयंकर और दुष्ट घोड़ा तीव गति से दौड़ रहा है। आप उस पर बैठे हुए उन्मार्ग में क्यों नहीं जाते ?"

श्री गौतम ने कहा—''हे महामुनि । उस सरपट दौड़ते हुए घोड़े को मैं श्रुत ( शास्त्र )-रूपी लगाम से विलकुल काबू में रखता हूँ, इसलिए वह उन्मार्ग में नहीं जा पाता।"

श्रमण केशीकुमार ने पूछा--- 'वह घोड़ा कौन-सा है १''

एगप्पे श्रिनिए सत्तू, कसाया इन्द्रियाणिय।
 ते जिणित्तु जहानायं, विहरामि श्रहं मुणी॥

<sup>--</sup>श्री उत्तराध्ययन सूत्र।

श्री गौतम ने कहा—''ससार के विविध विषयों में दौड़ता हुआ मन ही वह घोड़ा है।''

इससे यह भलीमाँति समझा जा सकता है कि, इन्द्रिय और मन को जीतने का कार्य कितना महत्त्वपूर्ण है। श्री आनन्दधनजी ने सतरहव तीर्थं कर श्री कुश्चनाथ भगवान् का स्तवन करते हुए कहा है—''कुश्चजिन! मन कैसे भी बाज नहीं रहता!'' इन शब्दों से मन की अवस्था का पता लगता है, वह अच्छी तरह समझ लेने योग्य है।

इस प्रकार धर्म के विशेष प्रकार भी सम्भव हैं, परन्तु वे सब एक या दूसरे प्रकार से इन प्रकारों के अन्तर्गत आ जाते हैं; इसलिए उनका उल्लेख इम यहाँ नहीं करते।

धर्म के विविध प्रकारों को देखकर उल्झन में नहीं पड़ना चाहिए महापुरुपों ने मुमुक्षुओं के मार्गदर्शन के लिए इन कल्याणकारी प्रकारों का प्ररूपण किया है।

महायुरुप जीव की योग्यतानुसार प्रायः विचित्र साधनों का भी उपदेश करते हैं, यह लक्ष्य में रखना चाहिए। हमे लगेगा कि, यह क्या कहा! पर, इस तरह जीव का कल्याण होता है। एक-दो दृष्टान्तों से यह बात स्पष्ट हो जायेगी।

# कुंभार की टाल देखने का नियम

एक धर्मिष्ठ सेठ था। उसके एक पुत्र था। वह वड़ा उद्धत् और स्वच्छंद था। धर्म क्या है यह वह जानता ही नहीं था—न मंदिर जाता न उपाश्रय! माता-पिता के हितकर उपदेशों पर भी ध्यान नहीं देता था।

एक बार उस गाँव में कोई साधु-महात्मा पधारे। उनका उपवेश सुनने के लिए बहुत से लोग एकत्र हुए। उसमें वह सेठ भी अपने पुत्र को लेकर गया। उपदेश के अन्त में सेठ ने साधु-महात्मा से विनती की कि 'कृपाछ ! मेरे पुत्र को कुछ धर्म-मार्ग पर लगाइये, मेरी तो यह कोई बात मानता नहीं।'

साधु-महात्मा ने उसे धर्मोपदेश दिया और कोई-न-कोई नियम छेने का आग्रह किया। तब उस उद्धत और स्वच्छंद पुत्र ने मजाक में कहा—''में और तो कोई नियम नहीं छे सकता, पर मेरे घर के पास एक कुंभार रहता है। उसकी टाल देखकर खाने का नियम छे सकता हूँ।"

साधु महात्मा ने कहा—''यह तो बड़ी अच्छी बात है। तू लिया हुआ नियम जरूर पालना। जो आदमी नियम लेकर तोड़ता है, उसकी दुर्गित होती है।"

कुभार अपने बाड़े में एक ही जगह बैठकर बरतन बनाता था। उसका सर अपने घर से जरा उचक कर आधानी से देखा जा सकता था, इसलिए विशक्षित्र ने नियम ले लिया और महात्मा अन्यत्र विहार कर गये।

विणक्पुत्र नियमानुसार रोज कुभार की टाल देखकर भोजन करने लगा। लेकिन, एक बार जब वह काम से घर लौटा और टाल देखने के लिए उचका तो कुभार अपनी जगह पर दिखायी न पड़ा। इसलिए, वह कुम्भार के घर गया और कुम्भारी से पूछने लगा—"आज पटेल क्यों नहीं नजर पड़ रहे ?"

कुम्मारी वोली—''वे तो सबेरे से मिट्टी की खान पर गये हैं। अभी तक आये नहीं। मैं भी उनकी राह देख रही हूं। योड़ी देर में ही उन्हें आना ही चाहिएँ।'' इधर विणक्षपुत्र को बड़ी भूख लग रही थी और भोजन कर लेने की जल्दी मचायी जा रही थी; इसलिए वह रक नहीं सकता था। वह उतावली से गाँव से बाहर मिट्टी की खान की ओर चला।

वहाँ कुम्भार ने सुबह आकर मिट्टी खोदना ग्रुरू किया कि, उसमें अशर्फियों का एक घड़ा मिला। वह बड़ा खुश हुआ। जिसने हमेशा कोदो का मोजन किया हो, उसे स्वादिष्ट सुगन्धित खीर का मोजन मिले तो अतिशय आनन्द हो तो इसमे नयी वात क्या है ? उस घडे को कोई देख न ले, इसलिए उसने उसे मिट्टी से ढॅक दिया और शायद दूसरा घडा भी मिले ऐसी आशा से उसने मिट्टी खोदना चाल रखा । परिश्रम से पसीने से तर हो गया था । सर की पगड़ी भीग न जाये, इसलिए उसने उसे उतार कर एक तरफ रख दी थी ।

इधर वह विणकपुत्र उधर आया कि, कुछ दूर से ही उसे कुम्भार की टाल दिखलायी दे गयी। इससे वह हर्प के आवेग में आकर बोल उटा कि, 'देख ली! देख ली!'

ये शब्द कुभार के कान में पड़े कि, वह चौंक उठा। उसने बाहर नजर करके देखा तो विणक् पुत्र दिखा। इससे उसके मन में बहम हुआ कि, जरूर इस छोकरे ने मेरी लक्ष्मी देख ली है और इसीलिए कहता है कि 'देख ली, देख ली।' अब क्या किया जाये ! अगर वह राजा के किसी अधिकारी को खबर दे देगा तो आयी हुई लक्ष्मी चली जायेगी और मुझे दरबार में चक्कर खाने पड़ेंगे वह मुफ्त में! इससे तो इस लड़के को मना लेना अच्छा। इसलिए उसने पुकार कर कहा—''सेठ! तुमने देख लिया तो अच्छा किया, पर पास आओ। इसमें मेरा और तुम्हारा आधा-आधा हिस्सा।"

वनिये की जात यानी वड़ी चकोर! वह इशारे में सब समझ जाती है। यह लड़का धर्म में पिछड़ा हुआ या, पर अक्ल का कुन्द नहीं था। वह बात को फौरन ताड़ गया। इसलिए पास जाकर कहने लगा—'ओझा! पूरा कौर खाने में मजा नहीं है। इसमें से कुछ भाग राज्याधिकारी को भी देंगे तो ही जेप लक्ष्मी हमारे घर में रह सकेगी।' कुभार बोला—''जैसे तुम कहो!" फिर उसने विणक्पुत्र की सलाह के अनुसार किया और दोनों मालदार हो गये।

अब विणक् पुत्र को ऐसा विचार आया कि, मैने तो मजाक में यह छोटा-सा नियम लिया था; फिर भी उसका परिणाम ऐसा सुन्दर हुआ, तो समझपूर्वक बड़े नियम लेने से कितना लाभ होगा ! इसलिए अगर वह महात्मा फिर गाँव मे आर्ये तो उनसे दूसरे बड़े नियम लिये जायें।

कुछ दिनो बाद वह महात्मा घूमते-फिरते उन गाँव मे आये। विणक-पुत्र ने सारी बात कह सुनायी और वड़े नियमो की माँग को। उस समय महात्मा ने कहा—'सबसे बड़े और सुन्दर नियम तो पाँच महाबत ही हैं। उनका निरितचार पालन करने से मनुष्य अनन्त सुख की प्राप्ति कर सकता है।' विणक्पुत्र ने पाँच महाबत ले लिए और उनका निरितचार पालन करना प्रारम्भ कर दिया। उस बत पालन के फलस्वरूप वह मरने के बाद बारहवें स्वर्ग में एक महर्द्धिक देव हुआ।

### चार विचित्र नियम

ज्ञानतुंग-नामक एक आचार्य अपने शिष्य के साथ, विहार करते हुए, एक पल्ली के सामने आ पहुँचे। वरसात शुरू हो गयी थी, इसलिए उन्होंने वहीं रुकने का विचार किया। वकचूल-नामक एक क्षत्रिय-पुत्र उस पल्ली का नायक था। वह चोरी और डाके से ही अपना निर्वाह करता था। उसने उन्हें ठहरने का स्थान तो दे दिया, पर इस शर्त पर कि, जब तक उसकी हद में रहें तब तक किसी को धर्मोंपदेश न करें। उसे डर था कि, कहीं उपदेश सुनकर उसके साथी चोरी-डाके का त्याग न कर दें। आचार्य ने शर्त मजूर कर ली और चातुर्मास वहीं पूर्ण किया।

ये आचार्य बड़े जानी और तपस्वी थे। उनके थोड़े सहवास से ही वकचूल के दिल में उनके प्रति मान उत्पन्न हो गया था, इसलिए विहार करते समय उन्हें विदाई देने के लिए वह सकुटुम्ब उनके साथ चला।

उसकी सीमा के बाहर पहुँच जाने पर, आचार्य ने कहा—''अब तक हम बचन से बॅघे हुए थे, इसलिए धर्मोपदेश नहीं किया था। पर, अब तेरे हित के लिए कहते हैं कि, तू कुछ नियम धारण कर।' बकचूल के स्वीकार करने पर आचार्य ने उसे चार नियम दिये—(१) अजाना फल विभूपित, उसमें भी एकान्त का योग और फिर स्वय रानी की इच्छा ! ये सब वस्तुऍ सामान्य मनुष्य का पतन करने के लिए काफी हैं, लेकिन बंक-चूल ने नियम की रक्षार्थ दृढतापूर्वक इनकार कर दिया ।

अपनी माँग का इनकार देखकर रानी ने शोर मचाना ग्रुरू कर दिया। देखते-देखते अनेक राजसेवक आ पहुँचे। उन्होने वकचूल को पकड लिया और सुबह राजा के सामने पेश किया।

कोतवाल ने कहा—''महाराज! इस दुष्ट ने राजमहल मे टाखिल होकर अन्तःपुर मं पहुँचकर रानी साहिवा से छेड़खानी की है; इसलिए इसे उचित दंड दिया जाये! इस गिकायत पर प्राणदंड से कम क्या मिलता, पर बंकचूल के प्रवेश के समय राजा जाग गया था और दीवाल के सहारे खड़ा होकर सब कुछ देख रहा था।

राजा ने हुक्म किया—"इस चोर को वधर्न-मुक्त कर दो।" और, वकचूल से कहा—'तुमने एक महापुरुष जैसा वर्ताव किया है, यह मैने स्वय अपनी ऑखों से देखा है। मैं तुम्हें अपना सामत बनाता हूँ।"

वंकचूल यह सुनकर दंग रह गया ! जन्निक, सर पर मौत मॅडरा रहीं थी, उस समय सामन्त-पद ! इसे उसने नियमपालन का चमन्कार माना !

धीरे-धीरे वंकचूल राजा का प्रियपात्र वन गया और राजा के चारों हाथ उस पर रहने लगे। एक दिन वंकचूल नीमार पड़ा और वह नीमारी बहुती ही चली गयी। बहुत-से उपाय करने पर भी वह मिटी नहीं। अन्त में राजा ने दिंदोरा पिटवाया कि, जो कोई बकचूल की नीमारी मिटा देगा उसे वड़ा इनाम मिलेगा! एक वृद्ध वैद्य ने आकार उसे जॉचकर कहा—''अगर इसे कौवे का मास खिलाया जाये, तो यह अच्छा हो जायेगा।''

वंकचूल ने कहा—''जान कल जाती हो तो आज चली जाय; पर मैं कौचे का मास हर्गिज नहीं खा सकता।''

राजा उसकी नियम-दृढता देखकर अत्यन्त प्रभावित हुआ और उसकी

वडी प्रशंसा करने लगा और उसे शांति दिलाने के लिए जिनदास-नामक एक श्रावक को उसकी देख-भाल के लिए रखा। जिनदास ने वंकचूल से कहा—"हे भाई! यह जीव अकेला आता है और अकेला जाता है। माल-मिल्कियत, सगे-सम्बन्धी और यार दोस्त सब मोहजाल है, इसलिए उनमें मन न लगाओ। सच्ची शरण परमेष्ठी की है। उनको भावसहित नमस्कार करने से सद्गति प्राप्त होती है; इसलिए मैं तुम्हे परमेष्ठी का नमस्कारमत्र सुनाता हूँ, उसे शांति से सुनो।" जिनदास मत्र का एक-एक पद बोलता गया और बंकचूल नमस्कार करता गया। इस प्रकार अतिम समय नमस्कार-मंत्र पाकर वह मरकर बाहरवे स्वर्ग में देव हुआ!

लिये हुए नियमों का पालन करने से कितना लाभ होता है यह देखिये! कहने का मतलब यह है कि, धर्म प्राप्त कराने के लिए महापुरुष जो कोई नियम देते हैं, क्रिया बताते हैं, या अनुष्ठान बतलाते हैं, वे सब धर्म के प्रकार हैं, इसलिए उनकी गिनती नहीं की जा सकती। परन्तु, उन सब प्रकारों में मुख्य लक्ष्य आत्मा का कल्याण करना होता है।

जो आत्मा को ऊँचा ले जाकर उसका उद्धार करे, सो धर्म । विशेष अवसर पर कहा जायगा। न खाना। (२) किसी पर शस्त्र का प्रहार करना हो तो सात कटम पीछे इटकर करना। (३) राजा की रानी के साथ सग नहीं करना। और (४) कौवे का मास नहीं खाना।

वकचूल को लगा कि, इन नियमों के पालन करने में कोई खास कप्ट नहीं होनेवाला है। अतः, उसने ये नियम ले लिये और आचार्य अपने रास्ते चले गये।

एक बार वकचूल बहुत से चोरों के साथ किसी गाँव पर डाका डालने गया। वहाँ से लौटते समय वह अटवी में भूल गया और वह और उसके साथी भूख से व्याकुल होने लगे। उसके साथी भोजन की खोज में निकले। उन्होंने एक वृक्ष पर सुन्दर फल देखे और लाकर वंकचूल के सामने रख दिये। वकचूल ने उस फल का नाम पूछा। पर, साथी नाम से अनजान ये। वंकचूल ने कहा—"में यह फल नहीं खा सकता; क्योंकि अजाना फल न खाने का मैंने नियम लिया है।" लेकिन, उसके साथियों ने वे फल खा लिये और थोड़ी देर में मृत्यु को प्राप्त हुए; कारण कि वे किंपाक-वृक्ष के फल ये। वकचूल सोचने लगा—"अहो! एक जरा-से नियम ने मेरी जान वचायी।" फिर, वह किसी प्रकार अटवी से बाहर निकल गया और अपने स्थान पर पहुँच गया।

एक बार जब वह बाहर गया हुआ था, तब कुछ नाटिकया (भवाइया) छोग उसकी पल्ली में आये। उन्होंने खेल ग्रुक्त करने से पहले पल्लीपित को आमत्रण देना उचित मानकर बंकचूल को बुलाने उसके घर आये। उस समय वकचूल की वहन ने देखा कि, ''ये लोग तो हमारे शत्रु राजा के गाँव से आये हैं। इन्हें बंकचूल की गैरहाजिरी का पता लग जायेगा, तो ये अपने राजा को उसकी खबर दे देंगे और वह एकाएक चढ़ाई करके राजा पल्ली को नष्ट कर डालेगा। इसलिए, इन्हें वकचूल की गैरहाजिरी की खबर नहीं पड़ने देनी चाहिए।" वह बोली—"तुम लोग खेल ग्रुक्त करो। वंकचूल अमी आता है।"

फिर, उसने बिलकुल बंकचूल की सी पोशाक पहनी और वह उसकी पत्नी के साथ बाहर आकर बैठी। नाटक रात को देर तक चलता रहा। फिर, वह नाटिकयो को यथेए दान टेकर घर में आयी और उस पोशाक में ही अपनी माभी के साथ सो रही।

भवितव्यता के योग से वंकचूल उसी रात को वापस लौटा और रात रहते ही अपने घर आया। वहाँ अपनी पत्नी के साथ एक पुरुष को सोता देखकर वह एकदम गुस्ते में आ गया और उसका घात करने के लिए अपनी तलवार म्यान से निकाल ली। उस समय उसे अपना नियम याद आया कि, किसी पर शस्त्र का प्रहार करना हो तो सात कदम पीछे हटना। उस नियम के पालनार्थ वह पीछे हटने लगा। जब सातवाँ डग भरा तो तलवार दीवाल से टकरायी और उसकी आवाज से उसकी बहन जाग गयी और ''त्रमा मेरे वीर!'' कहती हुई एक तरफ खड़ी हो गयी। फिर, उसकी पत्नी भी जाग गयी! वहन ने सारी वात सुनायी तो उसके मन का समाधान हुआ। दूसरा नियम भी बड़ा लाभकारक निकला, यह विचार कर उसे अत्यन्त आनन्द हुआ। अगर वह नियम न होता तो अपनी बहन का खून अपने ही हायों हो जाना निश्चित था।

एक बार वकचूल चोरी करने के लिए गुप्त रीति से राजमहल में प्रविष्ट हुआ। उस समय अत्यन्त सावधानी रखने पर भी उसका हाथ रानी से स्पर्श कर गया और वह जाग गयी। उस दिन कारणवश राजा निकटवर्ती खड में सोया हुआ था, इसलिए रानी अकेली थी। दासियाँ भी बगल के कमरे में सो रही थीं। इस तरह एकान्त और प्रौढ पुरुष का योग देख कर रानी का मन विचलित हो गया। वह धीमें से बोली—''ओ पुरुष! तू अगर यहाँ धन-माल की इच्छा से आया है, तो मैं धन-माल पुष्कल दूंगी, पर तू मेरे साथ भोग कर!"

वकचूल ने कहा—"मै नियम से वँधा हुआ हूँ, इसलिए मुझसे ऐसा नहीं हो सकता।" एक राजरानी, फिर यौवनमस्त और वस्त्रालकार से विभूपित, उसम भी एकान्त का योग और फिर स्वय रानी की इच्छा ! वे सब वस्तुऍ सामान्य मनुष्य का पतन करने के लिए काफी हैं; लेकिन वंक-चृळ ने नियम की रक्षार्थ दृद्तापूर्वक इनकार कर दिया ।

अपनी माँग का इनकार टेखकर रानी ने शोर मचाना ग्रुरू कर टिया। देखते-देखते अनेक राजसेवक आ पहुँचे। उन्होंने वंकचूल को पकड़ लिया और सुबह राजा के सामने पेश किया।

कोतवाल ने कहा—''महाराज! इस दुष्ट ने राजमहल में दाखिल होकर अन्तःपुर में पहुँचकर रानी साहिवा से छेड़खानी की हैं; इसिल्प्ट इसे उचित दड दिया जाये! इस शिकायन पर प्राणदंड से कम क्या मिलता, पर बंकचूल के प्रवेश के समय राजा जाग गया था और दीवाल के महारे खड़ा होकर सब कुछ देख रहा था।

राजा ने हुक्म किया—"इस चोर को बंधर्न-मुक्त कर दो।" और, वकचूल से कहा—'तुमने एक महापुरुप-जैसा वर्ताव किया है, यह मैने स्वय अपनी ऑखों से देखा है। मैं तुम्हें अपना सामंत बनाता हूं।"

वंकचूल यह सुनकर दंग रह गया! जबिक, सर पर मौत मॅडरा रही थी, उस समय सामन्त-पद! इसे उसने नियमपालन का चमत्कार माना!

धीरे-धीरे वक्रचूल राजा का प्रियपात्र वन गया और राजा के चारों हाथ उस पर रहने लगे। एक दिन वंकचूल त्रीमार पड़ा और वह वीमारी वहती ही चली गयी। वहुत-से उपाय करने पर भी वह मिटी नहीं। अन्त में राजा ने दिंदोरा पिटवाया कि, जो कोई वंकचूल की वीमारी मिटा देगा उसे वड़ा इनाम मिलेगा! एक वृद्ध वैद्य ने आकार उसे जॉचकर कहा—''अगर इसे कौबे का मास खिलाया जाये, तो यह अच्छा हो जायेगा।"

वंकचूल ने कहा—''जान कउ जाती हो तो आज चली जाय, पर मैं कौंवे का मास हरिंज नहीं खा सकता।''

गना उत्तकी नियम-दृहता देखकर अत्यन्त प्रभावित हुआ और उसकी

वड़ी प्रशंसा करने लगा और उसे शाित दिलाने के लिए जिनदास-नामक एक श्रावक को उसकी देख-भाल के लिए रखा। जिनदास ने वंकचूल से करा—"हे भाई! यह जीव अकेला आता है और अकेला जाता है। माल-मिल्कियत, सगे-सम्बन्धी और यार-दोस्त सब मोहजाल है; इसिलिए उनमें मन न लगाओ। सच्ची गरण परमेष्ठी की है। उनको भावसहित नमस्कार करने से सद्गति प्राप्त होती है; इसिलिए में तुम्हे परमेष्ठी का नमस्कारमत्र सुनाता हूँ, उसे गाित से सुनो।" जिनदास मंत्र का एक-एक पद बोलता गया और वकचूल नमस्कार करता गया। इस प्रकार अतिम समय नमस्कारमंत्र पाकर वह मरकर बाहरवें स्वर्ग में देव हुआ।

लिये हुए नियमों का पालन करने से कितना लाभ होता है यह देखिये! कहने का मतल्व यह है कि, धर्म प्राप्त कराने के लिए महापुरुष जो कोई नियम देते हैं, क्रिया वताते हैं, या अनुष्ठान वतलाते हैं, वे सब धर्म के प्रकार हैं, इसिए उनकी गिनती नहीं की जा सकती। परन्तु, उन सब प्रकारों में मुख्य लक्ष्य आत्मा का कल्याण करना होता है।

जो आत्मा को ऊँचा ले जाकर उसका उद्धार करे, सो धर्म । विशेष अवसर पर कहा जायगा।

# चालीसवाँ व्याख्यान

#### पाप-त्याग

महानुभावो !

अव तक के विवेचन से आप समझ गये होंगे कि, 'आत्मा का गुण' ही धर्म है और वही मोक्षमार्ग है। आत्मा के बहुत से गुण है; पर मुख्यतः तीन हैं—सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान और सम्यक्चारित्र।

मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र आत्मा के गुण नहीं है, चिल्क कर्मजन्य भाव है। ये कर्मजन्य भाव संसार को चढ़ानेवाले हैं, जन्म-मरण करानेवाले हैं और आत्मा को चौरासी लाख योनियों मं वारंवार परिभ्रमण करानेवाले है।

मिथ्यादर्शन अर्थात् मिथ्यात्व, विपरीत तत्त्व श्रद्धान्त, अथवा गलत मान्यता ! पूर्व व्याख्यानीं में इनका बहुत विवेचन हो चुका है, इसलिए यहाँ उनका विस्तार नहीं करते ।

मिथ्याज्ञान यानी मिथ्यात्वयुक्त ज्ञान, अज्ञान मित-अज्ञान, श्रुत-अज्ञान और विभगज्ञान—ये तीन अज्ञान हैं। इनका भी पहले विवेचन हो चुका है।

मिथ्या चारित्र अर्थात् पापाचरण, पापकर्मों का सेवन, पापस्थानकीं का सेवन! जब तक पापस्थानकीं का सेवन नहीं छूटता; तब तक सम्यक्चारित्र प्रकट नहीं होता, और जब तक सम्यक्चारित्र प्रकट नहीं, तब तक आत्मा निर्वाण प्राप्त नहीं कर सकता। जिनागमीं में कहा है कि—

नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विना न हूंति चरणगुणा। श्रगुणिस्स नत्थिमोक्खो, नत्थि श्रमोक्खस्स निव्वाणं॥ —ि जिसे सम्यद्र्शन प्राप्त नहीं हुआ, उसे सम्यक्जान प्राप्त नहीं होता, जिसे सम्यक्जान प्राप्त नहीं होता, उसके सम्यक्जान प्राप्त नहीं होता, उसके सम्यक्जारित्र के गुण प्रकट नहीं होते; जिसके सम्यक्जारित्र के गुण नहीं प्रकट होते, वह कर्म-वन्धन से मुक्त नहीं होता; और जो कर्मवन्धन से मुक्त नहीं होता, उसे निर्वाण प्राप्त नहीं होता।

आज पापस्थानकों के त्याग पर, पापत्याग पर कुछ विवेचन करना है। पाप किसे कहते हैं १ पाप की व्याख्या क्या है १ इसका उत्तर श्री रत्नशेखर स्रि महाराज ने श्रावकप्रतिक्रमणस्त्र की अर्थदीपिका-टीका में इस प्रकार दिया है:

'पायति-शोषयति पुण्यं पांशयति वा गुण्डयति वा जीववस्त्र-मिति पापम् ।'

—जो पुण्य का शोपण करे अथवा जीव-रूपी वस्त्र को मिल्नि करे सो पाप है।

पाप के जो कर्म हैं, स्थान हैं, वे पापस्थानक हैं। ऐसे पापस्थानक अठारह हैं—(१) प्राणातिपात, (२) मृषावाद, (३) अदत्तादान, (४) मैधुन, (५) परिग्रह, (६) क्रोध, (७) मान, (८) माया, (९) लोभ, (१०) राग, (११) द्वेष, (१२) अभ्याख्यान, (१३) कलह, (१४) पैशुन्य, (१५) रतिअरति, (१६) परपरिवाद, (१७) मायामृषावाद और (१८) मिथ्यात्वशस्य।

प्रश्न—प्रतिक्रमणसूत्र में अठारह पापस्थानकों का पाठ आता है, वह गुजराती माषा में है, तो क्या अठारह पापस्थानकों की गणना हमारे प्राचीन सूत्रों में थी क्या ?

उत्तर—पच प्रतिक्रमण में सथारापोरिसी का पाठ आता है। उसमें नीचे की गाथाएँ हैं—

> पाणाइवायमितज्ञं, चोरिक्कं मेहुणं द्विण-मुच्छं। कोहं माणं मायं, लोहं पिज्ञं तहा दोसं॥

कलहं ग्रव्मक्खाणं, पेसुन्तं रइ-ग्ररइ-समाउत्तं। परपरिवायं माया-मोसं मिच्छत्त-सह्नं च॥ वोसिरिसुइमाइं मुक्ख-मग्ग-सं सग्ग-विग्घभूश्राः । दुग्गह-निवंघणाइं, ग्रद्वारस, पाव-ठाणाइं॥

प्रवचनसारोद्धार के २३७-वें द्वार में भी अठारह पापस्थानों की गाथाएँ आती हैं और स्थानागस्त्र में भी उनके नाम वताये गये हैं। पंचमाग श्री भगवतीस्त्र में भी तत्सम्बन्धी प्रश्न आते हैं, जिनकी आगे चर्चा करेंगे। इस प्रकार अठारह पापस्थानकों की प्ररूपणा बड़ी प्राचीन है, अथवा अनादिकालीन है।

प्राणातिपात—अर्थात् प्राण का अतिपात करना, प्राण का नाश करना ! किसी भी प्राणी के प्राण का नाश किया जाये तो उसे प्राणातिपात कहते है । मारण, घात, विराधना, आरम्भ-समारंभ, हिंसा ये उसके पर्याय-वाची शब्द हैं । सब पापों में हिंसा बड़ा पाप है, इसलिए उसको पहला स्थान दिया गया है ।

मृपाचाद्—अर्थात् मृषा वोल्ना! मृषा यानी अप्रिय, अपथ्य और अतथ्य!! जो वचन प्रिय न हो, कर्कश हो, वह अप्रिय है। जो वचन पथ्य यानो हितकारी न हो, वह अपथ्य है। जिस वचन मे वास्तविकता न हो, वह अतथ्य है। व्यवहार में हम मृषावाद को 'झूठ वोल्ना' कहते हैं। 'अलीक वचन' उसका पर्यायवाची शब्द है।

श्रदत्तादान—अंथीत् अदत्त का आदान । जो वस्तु उसके मालिक ने प्रसन्नता से न दी हो, वह अदत्त कहलाती है । उसका आदान करना यानी श्रहण करना अदत्तादान है । व्यवहार में उसे चोरी कहते हैं ।

मैथुन-अर्थात् कामकीड़ा, अत्रह्मसेवन । मैथुन शब्द मिथुन से बना है । मिथुन का भाव मैथुन है । मिथुन माने स्त्री पुरुष का संसर्ग !

परिग्रह-अर्थात् मालिको के भाव से वस्तु का स्वीकार । उसके धन-धान्यादि नौ भेद प्रसिद्ध हैं। मान अर्थात् गुस्सा, कोप या रोष !

मान अर्थात् अभिमान, अहकार, मद या गर्व !

माया अर्थात् कपट, छल, दगा या छच्चापन !

लोभ अर्थात् तृष्णा, अधिक पाने की शृत्ति !

राग अर्थात् आसक्ति !

हेप अर्थात् अनगम, तिरस्कार !

कलह अर्थात् अनगम, तिरस्कार !

श्रभ्याख्यान अर्थात् मिथ्या दोषारोपण !

पेशुन्य अर्थात् चाड़ी-चुगली, पीठ-पीछे दोषो का प्रकाशन !

रित-प्राति अर्थात् हर्ष-विषाद ।

परपरिवाद अर्थात् परनिंदा, दूसरे की बुराई करना !

मायामृपाचाद अर्थात् मायापूर्वक मृषावाद ! उसे व्यवहार मे

घोखाधड़ी या प्रतारणा करते हैं !

मिथ्यात्वशालय-अर्थात् मिथ्यात्व रूपी पाप!

पापस्थानकों की इस सख्या में अपेक्षाविशेष से कमीवेशी हो सकती है, पर शास्त्रों में तथा व्यवहार में ये अठारह पापस्थानक ही प्रसिद्ध है।

जगत् का कोई भी धर्म पाप करने के लिए नहीं कहता, अगर कहता है, तो वह धर्म नहीं है। धर्म का पहला काम पाप का निषेध करना है। जैन-शास्त्रों में वताया है कि 'पावकम्मणो अण्णेसि ते परिराणाय मेहावी— बुद्धिमान को चाहिए कि, पापकर्म का स्वरूप जानकर उसके आचरण से बचे।' यह भी कहा है कि, 'पापकम्मं नेव कुद्धा, न कार-वेद्धा—पाप कर्म न स्वयं करे न औरों से करावें।' सथारापोरिसी की जो गाथाएँ कपर दी गयी हैं, उनमें पापस्थानकों को दुग्गह-निबंधणाहं यानी 'दुर्गति का कारण' कहा है।

बौद्धधर्म में भी 'सन्वपावस्स श्रकरणं, कुसलस्स उपसम्पदा' आदि वचनों द्वारा पापकर्मों का निषेध किया गया है। वैदिक-धर्म में भी 'प्रशस्तानि सदा कुर्यात्, ग्राप्रशस्तानि वर्जियेत्, आदि वचर्नो द्वारा पाप का निषेध किया गया है।

खिस्ती, इस्लाम, जरथुस्त्र, यहूदी आदि घर्मों मे भी पाप न करने के विषय में स्पष्ट आदेश हैं। इसलिए, आदमी को पाप नहीं करना चाहिए। इस बारे में दुनिया के सभी धर्म एकमत हैं।

पापिक्रया किसे कहे ? इस विषय में विभिन्न मत प्रचलित हैं। फिर, भी हिसा, झूठ, चोरी, व्यभिचार और अतिसम्बद्धित को दुनिया के सन मान्य धर्म पाप-कोटि में रखते हैं। इससे उसकी अनिष्टता या भयकरता समझी जा सकती है।

जैन-शास्त्रों में वत, नियम या प्रत्याख्यान की वड़ी ही प्रशंसा की गयी है। यह वत, नियम या प्रत्याख्यान क्या है १ पाप का विरमन, पाप का त्याग।

प्रश्न—नवकारसी का प्रत्याख्यान करने से किस पाप का त्याग होता है ?

उत्तर—नवकारसी का प्रत्याख्यान करने से अविरित का त्याग होता है। अविरित भी पाप हो है।

आप प्रत्याख्यान को प्रतिज्ञा या वाघा समझकर चलते हैं, पर उसके वास्तविक अर्थ पर कभी विचार भी किया है १ श्री हरिभद्रस्रीज्वरजी महाराज ने आवश्यकस्त्र की टीका में प्रत्याख्यान इस प्रकार किया है—''प्रत्याख्यायते निषिध्यतेऽनेन मनो-वाक्-कायजालेन किञ्चिद्मिति''—िजससे मन, वचन और काया के समूह द्वारा किसी भी अनिष्ट का निपेध हो सो प्रत्याख्यान है।" इस प्रत्याख्यान को ही प्राकृत-भाषा में 'पच्चक्खाण' कहा जाता है।

व्याख्यान श्रवण का फल क्या है ?" "ज्ञान !" "ज्ञान का फल क्या है ?" "विज्ञान !" "विज्ञान का फल क्या है ?" "प्रत्याख्यान !" सद्-गुरु के मुख से वीतराग की वाणी सुनने से ज्ञान होता है । उस ज्ञान की सत्सग-स्वाध्याय द्वारा वृद्धि करते रहने से विज्ञान, विशेष ज्ञान होता है, जिससे कि, पापकर्म का त्याग करने की वृत्ति होती है, अर्थात् विरितके परिणाम जाग्रत होते हैं। 'ज्ञानस्य फलं विरितः' ज्ञान का सार विरित यानी व्रत-नियम की धारणा है। उपदेश सुनें और कोई व्रत-नियम या पचक्वाण न करें, तो समझें कि व्याख्यान श्रवण का, ज्ञान का, फल ही नहीं मिला। व्याख्यान के अमुक भाग के बाद यथाशक्ति पचक्वाण लेना प्राचीन जैन-परम्परा है।

कुछ लोग कहते हैं कि, "पहली बात पापत्याग की नहीं, पुण्यवृद्धि की करनी चाहिए। आदमी ने चाहे-जैसे पाप करके पैसा इक्डा किया हो; पर वह दीनदुखियों को दान दे, साधु-संतों की सेवा में लगाये तथा अन्य परोपकार के कार्य करें तो वह पाप धुल जाता है!" पर, यह कथन अज्ञान-पूर्ण है। धर्मशास्त्र पाप से पैसा पैदा करके, दान-पुण्य करने के लिए कहते ही नहीं हैं। वे तो कहते हैं कि, धन कमाने में किसी प्रकार का अन्याय न हो, अनीति न हो, अधर्म न हो, इसका वराबर ध्यान रक्खो! इस तरह कमाया हुआ धन थोड़ा भी होगा तो भी आप सुखी होंगे और उससे दान-पुण्य करेंगे तो उसका फल अनेक गुना मिलेगा। यहाँ यह स्पष्ट कर दें कि, किये हुए पाप और किये हुए पुण्य दोनों का फल भोगना पड़ता है। इसलिए, जिस आदमी ने अनेक पापस्थानकों का सेवन करके पैसा एकत्र किया हो, उसका फल उसे भोगना पड़ता है, और उसका दान करने से जो कुछ पुण्य प्राप्त होता है उसका फल भी उसे भोगना होता है। इसलिए, पाप का त्याग अवश्य करना चाहिए।

एक छुटेरा श्रीमतों को छुट कर उसे गरीबों में बॉट देता है, तो यह धर्म है या पाप ? अगर आप इसे धर्म कहेंगे तो दारू के व्यापार को भी धर्म कहना पड़ेगा, कारण कि इसमे दारू बनाना पाप है, पर अनेक लोगो को उसका पान कराकर उनकी तल्च बुझायी जाती है। फिर तो वेश्यागिरी को भी धर्म मे ले जानी पड़ेगी। तात्पर्य यह कि, धर्म करने के लिए पाप करने की छूट नहीं है। पाप तो पाप ही है, इसलिए उसका त्याग अवश्य करना चाहिए।

पाप त्याग का उपदेश प्रथम क्यो १ अब उत्तर सुनिये। किसी कपड़े पर अच्छा सुन्दर रंग चढाना हो, तो पहले उसे घोकर साफ करना पड़ता है, अन्यथा उस पर सुन्दर रग नहीं चढ़ सकता। मैले-कुचैले या काले दागोवाले कपड़े पर अच्छा पीला या अच्छा गुलाबी रग चढ़ाना हो तो चढ़ेगा १ वही बात आत्मा की है। आत्मा अनादिकाल से कर्म-ससर्ग के कारण पाप करता आया है और उसे पाप करने की टेव पड़ गयी है, इसलिए वह पाप करता ही रहता है। अगर उसकी यह पाप-प्रवृत्ति न खूटे तो सत्प्रवृत्ति, सिक्कियाएँ, कैसे कर सकता है १

आदत छुड़ाने का काम सहल नहीं है। किसी आदमी को अफीम खाने का व्यसन लग गया हो, तो उसे छुड़ाने के लिए कैसे-कैसे उपाय करने पड़ते हैं। किसी को चोरी की आदत पड़ गयी हो, तो वह भी बड़ी मुक्किल से छूटती है।

## लाली के लक्षण नहीं जाते

लानी-नामकी एक लड़की थी। उसे चीज चुराने की आदत पड़ गयी थी। वह चाहे जहाँ जाती और जो चीज उसे मली लगती उसे चुरा लाती। माँ-वाप ने हर प्रकार से समझाया पर उसकी आदत न छूटी। एक बार कुदुम्त्र में विवाह पड़ा। सबको वहाँ जाना था तो उसके माँ-वाप ने कहा—"सब तो विवाह में जायेंगे, पर हम लाली को न ले जायेंगे। वह चुराये विना न रहेगी और हमारी बदनामी होगी।" लाली ने वादा किया कि वह कुछ भी न चुरायेगी। लाली के बहुत आश्वासन देने पर मॉ-बाप उसे साथ ले गये। विवाह प्रा हुआ और सभी गाड़ी में बैठकर अपने घर वापस चले। मॉ-बाप को सतोप था कि, लाली के कारण कोई उलाहना इस बार सुनने को नहीं मिला।

रास्ते में जब गाड़ी ऊँचे-नीचे रास्ते से चलने लगी, तो लाली का कपड़ा भींग गया। पता लगा कि, चलते समय उसने पानी भरा एक मिट्टी का वरतन अपने कपड़े में छिपा लिया था और वह पानी छलक रहा है। इस पर कहावत है—''हाल जाये, हवाल जाये, पर लाली का लक्षण न जाये!''

हमारी आत्मा सद्गुरु का उपदेश सुनकर या पापकर्मों के फलों से कॉंपकर अनेक बार निर्णय करता है कि, भविष्य में पाप नहीं करूँगा, लेकिन वह पुनः पाप करने लगता है और कर्म के बोझ से बोझिल होता जाता है। यहाँ भगवतीसूत्र का एक प्रसग याद आता है।

चरम तीर्थेकर श्रमण भगवान् महावीर कौशाम्बी नगरी में पधारे। उस समय उदायी राजा, उसकी फ़्फी जयन्ती श्राविका और उसकी माता मृगावती भगवान् के दर्शन को आये।

जयन्ती श्राविका समिकतधारी थी! तत्त्वज्ञानी थी। अधिकाश साधु-मुनि उसकी विशाल वस्ती में उतरते। वहाँ निवास और ज्ञान-ध्यान आदि करने की अच्छी व्यवस्था थी। वह स्वयं भी साधु-मुनियों की भिक्त उत्तम रीति से करती। भगवान् की तीन लाख अठारह हजार श्राविकाओं में वह इनी-गिनी सर्वश्रेष्ठों में से एक थी।

(ये श्राविकार्ये व्रतधारी थीं। सामान्य श्राविकाओं की इनमें गिनती नहीं की गयी। श्री वीर प्रमु के विशाल परिवार में चौदह हजार मुनि थे, छत्तीस हजार साध्वियाँ, तीन सौ चौदह पूर्वधारी श्रमण, तेरह सौ अवधि-ज्ञानी, सोलह सौ वैक्रियक लिब्बवाले, उतने ही केवली और उतने ही अनुत्तर विमान को जानेवाले, पाँच सौ मनःपर्यवज्ञानी, चौदह सौ वादी, उत्तर—कारण कि, उसका पालन नहीं हो सकता। लड़का परदेश से धन लेकर आवे तो खुशी होती है, यानी अनुमोदना हो जाती है।

प्रश्न—साधुपने में ऐसा अनुमोदन नहीं होता ?

उत्तर—साधुपने में तो 'मेरा लड़का -जैसी कोई वात रहती ही नहीं। 'मेरा लडका', 'मेरे सगे', 'मेरा मकान', 'मेरी मिल्कियत'—ये विचार विभाव दशा के हैं। साधु को यह दशा नहीं वर्ततो, इसलिए अनुमोदना कहाँ से हो ? इसलिए वहाँ नौ कोटि का पच्चक्खाण है।

प्रक्न स्थानकवासी लोग थाठ कोटि का पच्चक्खाण करते है, तो दो कोटि ज्यादा हुई ?

उत्तर—वचन और काया से अनुमोदन न करना, ये दो अधिक कोटियाँ हैं। शास्त्र में तो श्रावकों के लिए ६ कोटि का ही पच्चक्खाण कहा है। जो पृथक पड़ते हैं, वे अपनी प्रसिद्धि के लिए कुछ नया-नया करते हैं।

सस्कृत में एक रहोक है कि-

घटं भित्वा पटं छित्वा, कृत्वा गर्दभारोहणम्। येन केन प्रकारेण, प्रसिद्धः पुरुषो भवेत्॥

'बड़ा फोड़कर, कपड़े फाड़कर या गधे पर चढकर भी आदमी प्रसिद्ध हो जाता है।'

यदि अपना वचाव करना हो तो इस प्रकार करें—'देश की दशा वड़ी खराव है। घोड़ा ओछा पशु है, इसिएए गधे पर सवारी करता हूं!" इस बात पर 'हॉ' करनेवाले भी मिल ही जायेंगे और ताली वजानेवाले भी मिल ही जायेंगे।

गधे पर बैठकर प्रसिद्धि प्राप्त करने का दूसरा तरीका यह है कि, चार को गधे पर बैठाये और स्वयं उसका ग्रुभ प्रारम्भ करके व्यपनी प्रशंसा कगये। आज धृतों के गले में हार पड़ते और अनीति से कमानेवाले को पूजे जाते आपने व्यनन्त देखे होंगे। ठाणागस्त्र मे कहा गया है कि, जहाँ अपूज्य योगी पूजा जाता है और त्यागी संतों की निन्दा, अवगणना होती है, वहाँ दुष्काल पड़ता है, मय वहाँ उपस्थित रहता है और मरण-संख्या वढ जाती है। आज आप यह सब अपनी नजर से देख रहे है।

अगर हृद्य मे पापत्याग की भावना बसी हुई हो तो, कर्म की बड़ी निर्जरा होती है, और अगर पापसेवन की भावना हो, तो कर्म का बन्ध होता है और आत्मा भारी हो जाती है, चाहे वह भावना उठते, बैठते, सोते, किसी भी हालत मे की हो; इसलिए सच्ची आवश्यकता मन से पाप-सेवन की भावना दूर करने की है।

आपकी समझ सुधरे, आपकी देह-बुद्धि (काया को आत्मा समझना) दूर हो और सत्सग तथा वैराग्य की भावनाएँ विकसित हो तो पापसेवन की भावना दूर हो। यह आपका सबसे बड़ा लाभ है।

पाप लग जाने पर उसकी शुद्धि के लिए शास्त्रकारों ने निंदा, गर्हा, प्रायिश्वत आदि अनेक उपाय वताये हैं और उन्होंने असख्य-अनन्त आत्माओं को लाभ पहुँचाया है, परन्तु हमारा कहना यह है कि, पाप में पड़ा ही न जाये, इसके लिए मनुष्य को प्रारम्भ से ही पूरी सावधानी रखनी चाहिए। धर्मी का प्रथम लक्षण यह है कि, वह जहाँ तक बने पाप करता ही नहीं है और जो पाप हो गया हो उसके लिए अत्यन्त दुःखी होता है।

विशेष अवसर पर कहा जायगा ।

एक लाख उनस्ठ हजार श्रावक और तीन लाख अठारह हजार श्राविकाएँ थीं । सामान्य श्रावक-श्राविकाओं की इनम गिनती नहीं है। जबिक व्रतधारी श्रावक-श्राविकायें इतनी थीं, तो सामान्य श्रावक-श्राविकायें कितनी होगी!)

विविपूर्वक वन्दन करने के बाद जयन्ती श्राविका ने प्रश्न किया—"है भगवन् ! आत्मा भारी कब बनती है और हल्की कब !"

भगवान् ने कहा—"हे श्राविका! अठारह पापस्थानको से आत्मा भारी वनती है और उनके त्याग से हल्की!" कैसा सुन्दर और मार्भिक उत्तर है।

जैसे शरीर रोग से और वजन से भारी बनता है वैसे आत्मा कर्म से भारी वनती है। परन्तु, हम उस बोझ को दूसरे स्थूल बोझों की तरह महसूस नहीं करते, यही वड़ी खराबी है!

अगर आत्मा पर कर्म का बोझ न होता, तो वह पूर्ण ज्ञानी होता और सब दु:खो से पार हो गया होता। लेकिन, कर्म के बोझ के कारण वह विविध दु:खों का अनुभव किया करता है। परन्तु, हम दु:ख को दु:ख नहीं समझते यह बड़ा आश्चर्य है! गुरु महाराज का उपदेश आपको उस मार का भान कराने के लिए और दु.ख को दु:ख से पहचानने के लिए ही है।

आतमा को कर्म की पराधीनता जबरदस्त है। जो आदमी जो किसी मेट की नौकरी करता है, वह अपने मालिक के पराधीन है। पर, उसका सेट कर्म के पराधीन है। उसे दूकान पर आना पड़ता है, चौपड़े देखने पड़ते है, गुमारतों की खबर रखनी पड़ती है, टेगावर से कोई आढ़ितया आया हो, उसका हाल पूलना पड़ता है और बीबी-बच्चों व तिजोरी की समाल रखनी पड़ती है। उसे समय के अनुसार ही भोजन कर छेना पड़ता है। कर्म के आगे किसी का वश नहीं चलता!

कर्म का भार सचमुच बड़ा भयंकर है! जो उसे भाररूप समझेगा वहीं उसे हल्का करने की कोशिश करेगा। भार का कम होना ही कमाई है ग्रोर भार का वढ़ना ही नुकसान है।

महानुभावो ! कर्म के वोझ के कारण ही आत्मा जन्म-जन्म में मरता है और समय-समय में मरता है। हमें विचार करना है कि, यह वोझा कम कैसे हो ?

हर एक मुमुक्षु को प्रतिपल यह विचार करना चाहिए कि, मै इन पापस्थानकों का कितना सेवन करता हूँ और कितना त्याग किये हुए हूँ ?

साधु का पच्चक्खाण नौ प्रकार का है—मन, वचन, काय से पापकर्म करना नहीं, कराना नहीं और अनुमोदना नहीं। श्रावकों का पच्चक्खाण ६ कोटि का है—मन, वचन, काय से पापकर्म करना नहीं तथा करना नहीं। श्रावक को अनुमोदन की छूट है, पर इसका अर्थ यह नहीं है कि, वह इस छूट का मनमाना उपयोग करे। किसी ने पच्चीस शाक खाने की छूट रखी हो; इसका मतल्य यह नहीं है कि, वह पच्चीस शाक रोज खाये। यह तो शाक खाने की अधिकतम मर्यादा है।

एक आदमी ने चातुर्मास में बीमार साधुओं की दवा करने का नियम किया। वह रोज आकर पूछता। पर, उस चातुर्मास में कोई साधु बीमार नहीं पड़ा, इसिलए उसके द्वारा किसी की दवा न हो सकी। इससे वह पछतावा करने लगा कि, 'हाय! हाय!! कोई साधु वीमार नहीं पड़ा और मेरे नियम का पालन न हो सका।' इसका नाम है अज्ञान—नियम अच्छा; पर भावना अज्ञानपूर्ण!

हमारे यहाँ जयना यानी यत्ना शब्द प्रचार में है। उसका अर्थ यह है कि, छूट चाहे जितनी हो, पर उसका यथाशक्य कम ही उपयोग करना।

प्रश्न सामायिक में दो घड़ी भी नौ कोटि का पञ्चक्खाण क्यों नहीं ?

उत्तर—कारण कि, उसका पालन नहीं हो सकता। लड़का परदेश से धन लेकर आवे तो खुशी होती है, यानी अनुमोदना हो जाती है।

प्रश्न—साधुपने में ऐसा अनुमोदन नहीं होता ?

उत्तर—साधुपने मे तो 'मेरा लड़का'-जैसी कोई वात रहती ही नहीं। 'मेरा लड़का', 'मेरे सगे', 'मेरा मकान', 'मेरी मिल्कियत'—ये विचार विभाव दशा के है। साधु को यह दशा नहीं वर्तती, इसलिए अनुमोदना कहाँ से हो १ इसलिए वहाँ नौ कोटि का पच्चक्खाण है।

प्रवन—स्थानकवासी लोग आठ कोटि का पच्चक्खाण करते है, तो दो कोटि ज्यादा हुई ?

उत्तर—वचन और काया से अनुमोदन न करना, ये दो अधिक कोटियाँ हैं। शास्त्र मे तो श्रावकों के लिए ६ कोटि का ही पच्चक्खाण कहा है। जो पृथक पडते है, वे अपनी प्रसिद्धि के लिए कुछ नया-नया करते हैं।

सस्कृत में एक रलोक है कि-

घटं भित्वा पटं छित्वा, कृत्वा गर्दभारोहणम्। येन केन प्रकारेण, प्रसिद्धः पुरुषो भवेत्॥

'वड़ा फोड़कर, कपड़े फाड़कर या गधे पर चढ़कर भी आदमी प्रसिद्ध हो जाता है।'

यदि अपना वचाव करना हो तो इस प्रकार करें—'देश की दशा वड़ी खराव है। घोड़ा ओछा पशु है, इसिल्प्ट गधे पर सवारी करता हूँ।'' इस वात पर 'हॉ' करनेवाले भी मिल ही जायेंगे और ताली वजानेवाले भी मिल ही जायेंगे।

गधे पर वैठकर प्रसिद्धि प्राप्त करने का दूसरा तरीका यह है कि, चार को गधे पर वैठाये और स्वयं उसका ग्रुभ प्रारम्भ करके अपनी प्रशसा कराये। आज धूर्तों के गले में हार पड़ते और अनीति से कमानेवाले को पूजे जाते आपने अनन्त देखे होंगे। ठाणागसूत्र में कहा गया है कि, जहाँ अपूज्य योगी पूजा जाता है और त्यागी संतो की निन्दा, अवगणना होती है, वहाँ दुष्काल पड़ता है, मय वहाँ उपिस्थित रहता है और मरण-संख्या बढ़ जाती है। आज आप यह सब अपनी नजर से देख रहे है।

अगर हृद्य मे पापत्याग की भावना वसी हुई हो तो, कर्म की वडी निर्जरा होती है, और अगर पापसेवन की भावना हो, तो कर्म का वन्ध होता है और आत्मा भारी हो जाती है, चाहे वह भावना उठते, बैठते, सोते, किसी भी हालत मे की हो; इसल्लिए सच्ची आवश्यकता मन से पाप-सेवन की भावना दूर करने की है।

आपकी समझ सुधरे, आपकी देह-बुद्धि (काया को आत्मा समझना) दूर हो और सत्सग तथा वैराग्य की भावनाएँ विकसित हो तो पापसेवन की भावना दूर हो। यह आपका सबसे बड़ा लाभ है।

पाप लग जाने पर उसकी शुद्धि के लिए शास्त्रकारों ने निंदा, गर्हां, प्रायिश्वत आदि अनेक उपाय वताये है और उन्होंने असख्य-अनन्त आत्माओं को लाम पहुँचाया है, परन्तु हमारा कहना यह है कि, पाप में पड़ा ही न जाये, इसके लिए मनुष्य को प्रारम्भ से ही पूरी सावधानी रखनी चाहिए। धर्मी का प्रथम लक्षण यह है कि, वह जहाँ तक बने पाप करता ही नहीं है और जो पाप हो गया हो उसके लिए अत्यन्त दुःखी होता है।

विशेष अवसर पर कहा जायगा ।

# इकतालीसवाँ व्याख्यान

सम्यक्तव

[ 8 ]

महानुभावो !

हमारे आज तक के व्याख्यानों से आप यह तो समझ ही गये होगे कि, धर्मपालन, धर्माराधन या धर्माचरण के लिए सम्यक्त्व अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। शास्त्रकार भगवन्त के वचन सुनाकर भी हम आपको यह वतला चुके हैं कि, 'सम्यक्त्व अथवा सम्यग्दर्शन विना सम्यक् ज्ञान की प्राप्ति नहीं होती, सम्यक्जान विना सम्यक्चारित्र की प्राप्ति नहीं होती; सम्यक्-चारित्र विना सकल कर्मों का नाश नहीं किया जा सकता और सकल कर्मों का नाश किये विना निर्वाण, मुक्ति, मोक्ष या परमपद की प्राप्ति नहीं हो सकती।' अर्थात् सम्यक्त्व ही धर्माचरण की मूल भूमिका है।

इस सम्यक्तव की महिमा पर प्रकाश डालते हुए शास्त्रकार भगवन्तो ने वताया है कि—

> सम्यक्तवरतान्न परं हि रत्नम्, सम्यक्तविमत्रान्न परं हि मित्रम्। सम्यक्तववंधोर्न परो हि वन्धुः, सम्यक्तवताभान्न परो हि लाभो॥

—सम्यक्तव से श्रेष्ठ कोई रत्न नहीं है, सम्यक्त्व से श्रेष्ठ कोई मित्र नहीं है, सम्यक्तव से श्रेष्ठ कोई वन्धु नहीं है; सम्यक्त्व से श्रेष्ठ कोई लाम नहीं है। आप लोहे की अपेक्षा ताँ वे को, ताँ वे की अपेक्षा रूपे को, रूपे की अपेक्षा सोने को, और सोने की अपेक्षा रत्न को अधिक महत्त्व देते हैं। इसका कारण यह है कि, उनका मूल्य उत्तरोत्तर बढता जाता है। पानी और बजन अधिक होने पर रत्न को आप अधिक मूल्यवान मानते हैं।

एक वार एक समाचारपत्र में विश्व के ज्ञात हीरों का विवरण प्रकाशित हुआ था। उसमें हीरों के नाम, वनन तथा मृल्य भी प्रकाशित किया गया था। उस विवरण के अनुसार वर्तमान नगत का सबसे बड़ा हीरा 'न्युविली' है। उसका वनन २३९ कैरट है और उसका मृल्य ७० लाख रुपया ऑका गया है। दूसरे नम्बर का हीरा 'रीजेण्ट' है। उसका वनन १३७ कैरट है और मृल्य ६७ लाख रुपया ऑका गया है। तीसरे नम्बर का हीरा 'ग्रेंट मोगल' है। उसका वनन २६९ कैरट है और उसका मृल्य ५५ लाख ऑका गया है। और, चौथे नम्बर पर 'कोहेन्र्र' है, निसका वनन १०६ कैरट तथा मृल्य ५२ लाख है।

इन हीरों में एक भी हीरा एक करोड़ रुपये का भी नहीं है। पर, मान छें कि, इस जगत में अन्य हीरे हों, जिनका मूल्य १, २ या ३ करोड़ रुपया हो, परन्तु इनमें भी एक भी हीरा ऐसा न होगा, जो सम्यक्त्व की जुलना में ठहर सके! मैं तो यह कहता हूँ कि, यदि जगत के समस्त रतन अथवा चक्रवर्ती का सम्पूर्ण राज्य भी एक ओर रख दे और दूसरी ओर सम्यक्त्व को रखें तो सम्यक्त्व का ही पल्ड़ा नीचे छुका रहेगा।

हीरे, रत्न, राल्य की ऋद्धि मनुष्य में तृष्णा उत्पन्न करते हैं, उससे अनेक कुकर्म कराते हैं और अन्ततः उसे दुर्गित में ले जाते हैं; जबिक सम्यक्त्व मनुष्य को सम्यक्, सची दृष्टि प्रदान करता है, धर्ममार्ग में खिर करता है और अन्त में अनन्त-अक्षय सुखपूर्ण सिद्धिसदन में ले जाता है। इसलिए, सम्यक्त्व रत्न से श्रेष्ठ कोई रत्न नहीं है। मैं कहता हूँ कि, सम्यक्त्व की तुलना इस जगत का कोई पार्थिव पदार्थ नहीं कर सकता। अतः यह बात यर्थार्थ है कि, 'सम्यक्त्व-रत्न से बड़ा कोई रत्न नहीं है।'

हितोपदेश नामक प्रसिद्ध नीतिग्रन्थ में कहा है—िक 'अपुत्रस्य गृहं शून्यं, सिन्मत्ररहितस्य च निसके पुत्र नहीं है उसका घर शून्य है; जिसके सिन्मत्त नहीं है उसका भी घर शून्य है।' यहाँ सिन्मत्र शब्द पर विशेष ध्यान दीनिए, कारण कि इस जगत् में मित्रता का ढोंग करके घोखा देनेवाले तथा स्वार्थ के कारण मित्रता करनेवाले बहुत होते हैं। जो कि स्वार्थ के लिए मित्रता करता है, वह अपना स्वार्थ पूर्ण करते की अलग हो जाता है और ऐसा व्यवहार करने लगते हैं; मानो पहचानता भी न हो। ऐसो को सिन्मत्र नहीं कहा जा सकता। सिन्मत्र तो उन्हीं को कहा जा सकता है, जो स्नेह करें, हमारे दुःख से दुःखी हों और सकट के समय पूरी-पूरी सहायता करें। इस सम्बन्ध मे, पचतत्रकार ने चार मित्रों की वार्ता कही है, वह जानने लायक है।

### चार मित्रों की वार्ता

गोदावरी नदी के किनारे एक सेमल का पेड़ था। उस पर लघुपतनक-नामक एक कौआ रहता था। एक दिन सुबह-ही-सुबह उसने एक शिकारी को देखा। वह विचार करने लगा कि, 'आज उठते ही इस कलमुँहे का मुँह देखा है, इसलिए दिन खराव जायेगा।'

शिकारी ने चावल के दाने वखेरे, जाल विछाया और झाड़ी में छिपकर वैठ गया। आकाश में उड़ते कबूतरों ने वे दाने देखे और नीचे उतरकर चुगने का विचार करने लगे। तब उनके वयोवृद्ध नायक चित्रग्रीव ने कहा कि, 'भाइयो! जो काम करो, विचार कर करो! इस निर्जन वन में अनाज कहाँ से आ सकता है! मुझे कुछ दाल में काला नजर आता है।'

परन्तु, जवान कव्तरों के गले यह बात नहीं उतरी। वे तो दूध से उजले उन चावलों के दानों को चुग ही लेना चाहते थे। वे नीचे उतरे। दानों को चुगने गये कि जाल में फॅस गये! अब क्या हो ! वे आपस मे अनेक प्रकार का तर्क-वितर्क करने लगे। तव चित्रग्रीव ने कहा— "भाइयो ! यह समय आपस में लड़ने का नहीं है। अभी शिकारी आ पहुँचेगा और इम सब पक्ड़ लिए जायेगे; इसलिए जरा भी वक्त गॅवाये बिना तुम सब एक साथ जोर लगाओ ताकि इम लोग इस जाल को ही लेकर उड़ चलें और अपने प्राण बचालें।"

जो काम एक व्यक्ति से नहीं हो सकता, वह संध-समुदाय से हो जाता है। कवृतरों ने अपने नायक की सलाह मानकर मिलकर जोर लगाया, तो जाल की खूँटियाँ अखड़ आयीं और वे जाल को लेकर आकाश में उड़ गये।

यह देखकर शिकारी निराश होकर चला गया । अब लघुपतनक कीआ घटनाक्रम को देखने के लिए कबूतरों के पीछे-पीछे उड़ने लगा।

कुछ दूर जाने पर चित्रग्रीव ने कहा—"भाइयो ! हम लोग भय से मुक्त हो गये हैं, अत्र इस नीचे वहती हुई गडकी नदी के किनारे उतरो । यहाँ हिरण्यक-नामक चूहो का राजा रहता है। वह मेरा मित्र है। वह हमें इस जाल से छुड़ायेगा।' कबूतर नदी के किनारे हिरण्यक के निवास-स्थान के पास उतरे।

हिरण्यक ने चित्रग्रीन का और उसके साथियों का अच्छा सत्कार किया और अपने तीक्ष्ण दाँतों से जाल को काट दिया और सब कबूतरों को बन्धनमुक्त कर दिया। कबूतर खुशी-खुशी अपने स्थान को चले गये।

यह देखकर लघुपतनक विचार करने लगा—"यह हिरण्यक बड़ा बुद्धिशाली मालूम होता है। यद्यपि मैं किसी का विश्वास नहीं करता और यथासम्भव किसी से घोखा नहीं खाता, फिर भी इसके साथ मित्रता करनी चाहिए; 'जरूरत के वक्त मित्र मददगार होता है'—यह सोचकर वह हिरण्यक के यहाँ आकर कहने लगा—"हे हिरण्यक! मैं लघुपतनक-नामक कौआ हूं, तुम्हारे साथ मित्रता करना चाहता हूं।"

चतुर हिरण्यक बोला—"हे कौआ भाई! मैं भोज्य हूँ और आप भोक्ता हैं, हमारे आपके बीच प्रीति कैसे हो सकती है ?"

कौए ने कहा—"चूहा भाई! तुम सच कहते हो, पर ऐसे किसी दुष्ट विचार से मैं मित्रता नहीं करना चाहता। तुम-जैसे आज चित्रग्रीव के काम आये, वैसे मेरे लिए भी कभी संहायक होओ; इसलिए तुम्हारी मित्रता चाहता हूँ। कृपया मेरी मॉग स्वीकार करो।"

हिरण्यक ने कहा—''पर भाई! तुम ठहरे स्वभाव के चचल और चचल के साथ स्नेह करने में सार नहीं। कहा है कि, विल्ली का, भैंसे का, मेंढे का, कौए का और कायर का कभी विश्वास न करे।''

लंबुपतनक ने कहा — "यह सब ठीक है। प्रमाण तो दोनों पक्ष के दिये जा सकते हैं। तुम मेरी भावना की ओर देखो। मैं हर तौर से तुम्हारी मैत्री चाहता हूँ। अगर, तुम मेरी विनती नहीं सुनोगे तो मै अनाहारी रहकर प्राण त्याग दूंगा।"

लघुपतनक के ऐसे शब्द सुनकर हिरण्यक ने उसकी मैत्री स्वीकार कर ली।

एक बार लघुपतनक ने हिरण्यक से कहा—"मित्र! इस प्रदेश में तो बड़ा अकाल पढ़ा हुआ है; पेट भरना भी कठिन हो गया है। पास ही दिल्लापथ में कर्पूरगौर-नामक एक सरोवर है। वहाँ मेरा प्रिय मित्र मंथरक-नामक कछुवा रहता है। मैं उसके पास जाता हूँ।"

हिरण्यक ने कहा—'कौआ माई! तो फिर मै यहाँ अकेला रहकर क्या करूँ गा १ तुम्हारे विना मुझे यहाँ विलकुल अच्छा नहीं लगेगा; इसलिए मैं भी तुम्हारे ही साथ चलूँगा।'

कौए ने चूहे को चींच में लिया और दोनों उस सरोवर के किनारे पहुँचे। मथरक ने दोनों का स्वागत किया और कहा—"यह स्थान तुम्हारा ही है। आप दोनों यहाँ शौक से रहें और खार्ये-पियें और मीज करें।" जो सच्चे मित्र होते हैं, वे सकट के समय सहायता करते है और यथासम्भव आव' भगत करते हैं। वर्ना पर्विमित्र-सरीखे मित्र कोई-न-कोई वहाना बनाकर अपना द्वार वन्द्र कर लेते हैं और मित्र को ईश्वर के आसरे छोड़ देते है।

तीनो मित्र सरोवर के किनारे रहने छगे और विविध प्रकार की चर्चा में अपना समय बिताने छगे।

एक दिन चित्रांग-नामक एक हिरन वहाँ पानी पीने आया। उसे देखकर अतिथि-सत्नार-कुशल मथरक बोला—''पघारो भाई हिरन! आनन्द मे तो हो ?''

चित्राग ने कहा—"भाई! कैसा आनन्द! शिकारी कुत्तों से बड़ी कठिनाई से जान बची है!"

मंथरक ने कहा—''तुम्हारे स्थान में भय हो, तो यहाँ आ जाओ। यहाँ हरा-भरा वन है। उसमें आनन्द से चरा करना और सरोवर का शीतल जल पिया करना।''

चित्राग ने कहा—"धन्य है, तुम्हारी सज्जनता को! इस दुनिया में अगर तुम जैसे ही भले हों तो कैसा अच्छा हो! पर, यह प्रदेश मेरा अनजाना है, इसलिए मेरा समय आनन्द से कैसे कटेगा? तुम मित्र बनने को तैयार हो, तो यहाँ रहना मैं जरूर पसन्द करूँ गा।"

मंथरक ने कहा—"भाई हिरन! तुम बड़े साफ-दिल हो; तुम्हारी चाणी मधुर है। तुम्हारे साथ मैत्री होना तो एक सौभाग्य है। आज से तुम हमारे मित्र।"

इस तरह ल्घुपतनक कौआ, हिरण्यक चूहा, मंथरक-कछुवा और चित्राग-हिरन ये चार परम मित्र बनकर सुख से अपना समय बिताने लगे।

एक बार बहुत देर हो जाने पर भी चित्राग नहीं लौटा, इससे सब मित्रों को चिन्ता होने लगी। आखिर लघुपतनक ने उसकी खबर लाना अपने जिम्मे लिया। वह आकाश में कॉचा उड़कर चारो तरफ देखने लगा। आखिर उसने चित्राग को एक तालाब के किनारे जाल में फॅसा हुआ देखा। यह देखकर लघुपतनक ने पूछा—"भाई! यह हालत कैसे हुई है" चित्राग ने कहा—"यह बताने का अभी समय नहीं है। तू फौ न् हिरण्यक को यहाँ ले आ, ताकि वह मुझे पाश में से छुड़ावे।"

लघुपतनक केन्द्र पर वापस आया और हिरण्यक को चौंच में उठाकर ले चला। मथरक भी धीरे-धीरे चलता हुआ वहाँ पहुँच गया। यह देखकर हिरण्यक ने कहा—''भाई मंथरक! तूने यह ठीक नहीं किया। तुझे अपना स्थान छोड़कर यहाँ नहीं आना था!''

मथरक ने कहा—"मित्र को मुसीवत में पड़ा जानकर मुझसे वहाँ नहीं रहा गया। मैने सोचा कि, मै भी चलकर यथाशक्य सहायता करूँ। अब जो हो सो हो।"

हिरण्यक चित्राग का बन्धन जल्दी-जल्दी काटने लगा। इतने में रिकारी आ गया। यह देखकर हिरण्यक पास के बिल में घुस गया; लघु-पतनक आकाश में उड़ गया और चित्राग जोर मारकर माग निकला। रह गया मंथरक। उसे धीरे-धीरे चलता देखकर शिकारी ने कहा—'हिरन तो भाग गया, पर चलो यह कछुवा ही सही!' और, वह कछुवे को पकड़कर डोर से बाँधकर कमान के सिरे पर लटका कर चलने लगा।

तव तीनों मित्र मिले और किसी उपाय से मथरक को बचाने का निर्णय किया। उन्होंने एक योजना बनायी। उसके अनुसार चित्रांग आगे जाकर नदी के किनारे मुद्दां सरीखा बनकर लेट गया और लघुपतनक उसकी ऑखें ठोलने का दिखावा करने लगा! यह देखकर शिकारी ने कछुवे को जमीन पर फेंका और हिरन को लेने के लिए आगे लपका। उसी समय हिरण्यक ने मंथरक का बन्धन काट दिया और वह नदी के गहरे पानी में सरक गया। उधर चित्राग ने मथरक को सुक्त देखते ही छलांगें मारता हुआ बन में भाग गया। लघुपतनक कॉब-कॉब करता हुआ आसमान में उड गया और हिरण्यक पास के बिल में घुस गया!

शिकारी ने लौटकर देखा तो डोरी कटी पड़ी थी और कछुवा गायव था! फिर, ये मित्र एक दूसरे के सहकार से टीर्घकाल तक खाते पीते में ज करते रहे!

ऐसे मित्र हो सिन्मित्र कहे जा सकते है। लेकिन, सम्यक्त की मैत्री तो इनसे भी कहीं अधिक श्रेष्ठ है, कारण कि वह इस अपार दुःखपूर्ण ससार में परिश्रमण करते हुए जीव के लिए उससे बाहर निकलने का मार्ग सरल कर देता है। तात्पर्य यह कि, सिन्मित्र से बढकर कोई श्रेष्ठ मित्र नहीं है।

सगा-सम्बन्धी, सगोत्री, नातेदार बन्धु कहलाता है। वह अच्छे-बुरे चक्त पर साथ देता है और उससे आदमी को बड़ा आक्ष्वासन मिलता है। यद्यपि आजकल तो कल्युग के प्रताप से काका-मामा कहने भर के लिए रह गये हैं और पास मं चाँर पैसे हो तो ही भाव पूछते हैं। पास में कुछ न हो तो सगी वहन भी किसी भाव नहीं पूछती। पिता को भी पुत्र तभी प्यारा लगता है कि, चार पैसे कमाकर लाता हो। परन्तु, सम्यक्त्व का सम्बन्ध ऐसा नहीं है। इसके साथ सम्बन्ध कायम हुआ कि, वह आपकी निरन्तर सार-सभाल रखता है और इस प्रकार सहायता करता रहता है कि, आपकी उन्नति होती रहे। इसीलिए, 'शास्त्रकार भगवंतों ने श्रेष्ठ चन्धु से उसकी उपमा दी है।

अब रही लाभ की बात! आपको अच्छे भोजन की इच्छा हो और चह मिल जाये तो आप खुश होते हैं, आपको सुन्दर वस्त्राभूषण की इच्छा हो और वह मिल जाये तो आप खुश होते हैं, अथवा आपको लक्ष्मी और अधिकार की प्रचल इच्छा हो और वह मिल जाये तो आप अत्यन्त खुश होते हैं, लेकिन ये सब लाभ सम्यक्त्व के लाभ के आगे किसी बिसात में नहीं हैं। चतुर्दशपूर्वधर श्री मद्रवाहु स्वामी 'उवसग्गहरं-स्तोत्र' में कहते हैं:—

तुइ सम्मते लद्धे, चिंतामणिकप्पपायवन्महिए। गार्चति त्रविग्घेणं, जीवा त्रयरामरं ठाण॥ —हे पार्श्वनाथ प्रभो ! आपका सम्यक्त्व-चिन्तामणिरत्न कल्पहृद्ध से भी बढकर है, कारण कि उसका लाभ होने पर जीव बिना बिघ्न अजरामर स्थान अर्थात् मोक्ष को प्राप्त करते हैं।

'सम्यक्त्व के लाभ से बढ़कर कोई लाभ नहीं,' ये वचन भी परम सत्य को प्रकट करनेवाले हैं।

शास्त्रकार भगवंतों ने सम्यक्त्व की महिमा प्रकट करते हुए यह भी कहा है कि—

दानानि शीलानि तपांसि पूजा, सत्तीर्थयात्रा प्रवरादया च। सुश्रावकत्वं वतपालनं च, सम्यक्त्वमूलानि महाफलानि॥

—विविध प्रकार के दान, विविध प्रकार का शील, विविध प्रकार के तप, प्रमुपूजा, महान् तीथों की यात्रा, उत्तम प्रकार की जीवदया, मुआवक-पना और किसी भी प्रकार के व्रतका पालन सम्यक्तवपूर्वक हो तो ही महाफर्ल देनेवाला होता है।

इसका अर्थ यह हुआ कि, चाहे जैसी धर्म क्रियाएँ करें, चाहे जैसे धार्मिक अनुष्ठान करें, पर उसके मूल में सम्यक्त होना आवश्यक है। अगर सम्यक्त न हो तो उन सब क्रियाओं का, उन सब अनुष्ठानों का जो फल मिलना चाहिए सो मिलता नहीं है।

सम्यक्त्व की स्पर्शना, सम्यक्त्व की प्राप्ति, सम्यक्त्व का लाभ, ये आत्मिविकास के इतिहास में अत्यन्त महान् घटनाएँ हैं, कारण कि, तभी से अपिरिमित भवभ्रमण को प्राप्त आत्मा अधिक-से-अधिक अर्घपुद्गल परा-वर्तनकाल में तो अवश्य मोक्ष जाता है और जघन्य की दृष्टि से तो श्रन्त- मुंहूर्त में भी वह सकल कर्म का नाश करके मोक्षगामी हो सकता है।

तीर्थंकर भगवतों के भवों की गणना भी जब से उनका आत्मा सम्यक्त्व को स्पर्ध करता है तभी से होती है। इस सम्यक्त्व की स्पर्धना कैसे संयोगों में किस तरह होती है; यह बात धन सार्थवाह की कथा द्वारा बतायेंगे।

# घन-सार्थवाह की कथा

जम्बूदीप के पश्चिम महाविदेह क्षेत्र में क्षितिप्रतिष्ठित-नामक नगर था। वहाँ धन नामक एक श्रीमंत सार्थवाह रहता था। औदार्थ, गामीर्थ, धैर्य, आदि गुणों से उसका जीवन विभृपित था। जीवन का सच्चा भूषण सुवर्ण मिणमुक्ता नहीं, विकि सद्गुण है, यह बात हमें हमेशा ध्यान में रखनी चाहिए।

एक बार धन सार्थवाह ने विचार किया—"गृहस्य लोग धनोपार्जन से हो शोभा पाते हैं; इसलिए सम्पत्तिशाली होते हुए भी मुझे प्रमाद छोड़कर धनोपार्जन करना चाहिए। पुष्कल जलसमूह से परिपूर्ण होने पर भी क्या सागर निद्यों से जलसंग्रह नहीं करता १ पुष्योदय से व्यापार लक्ष्मी को प्राप्त कराता है। मैं किराना लेकर वसंतपुर जाऊँ।

यह निर्णय करके उसके नगर में उद्घोषणा करा दी—''हे नगर-जनों ! धन-सार्थवाह वसन्तपुर जानेवाला है; इसलिए जिसे चलना हो चले। वह रास्ते में सबके रक्षण-पोषण का प्रवन्ध करेगा।"

यह उद्घोषणा सुनकर, बहुत-से लोग उसके साथ चलने को तैयार हो गये। उस समय क्षात, दात और निरारभी धर्मघोष-नामक शातिमूर्ति आचार्य उसके पास आये।

सार्थवाह ने खड़े होकर, दोनो हाथ जोड़कर उन्हें विनयपूर्वक वन्दन किया और आगमन का कारण पूछा। आचार्य ने कहा—"महानुभाव! हम भी सपरिवार तुम्हारे साथ वसन्तपुर चलेंगे।" यह सुनकर धन-सार्थवाह ने कहा—"महाराज! आप बड़ी प्रसन्नता से चिल्ए। मैं आपकी सब संभाल रख़्ँगा।" और, उसने तभी आदिमयों को आचार्य-महाराज के और उनके परिवार के खानपान तैयार करने की आज्ञा दे दी। यह सुनकर आचार्य ने कहा—"महानुभाव! साधुओं के लिए किया हुआ, कराया हुआ और सकल्प किया हुआ आहार उन्हें कल्पता नहीं है। कुँआ, बावड़ी, तालाब

का सिचत्त जल भी उन्हें नहीं कल्पता।'' इतने में किसी ने आकर मार्थवाह के पास पक्के आमों का थाल रखा। उसने हर्षित होकर कहा— ''भगत्रन्! आप ये ताजा फल ग्रहण करके मुझ पर:अनुग्रह करें।''

आचार्य बोले—''हे देवानुिपय ! साधुओं को सिचत्त वस्तुओं का त्याग होता है; इसलिए इन सिचत्त फलों को लेना हमे कल्पता नहीं है ।''

यह मुनकर धन सार्थवाह को अत्यन्त आश्चर्य हुआ और कहने छगा—''आपके व्रतनियम अति दुष्कर माछूम होते हैं; पर आप मेरे साथ चर्ठे, आपको जैसा कल्पता होगा, वैसा आहार-पानी दूंगा।''

धन-सार्थवाह ने मगल मुहुत में बड़े काफिले के साथ प्रयाण किया। धर्मघोष-आचार्य भी सपरिवार उसके साथ चले। वे विषम वनों को पार करते हुए और ऊँची-नीची भूमि से गुजरते हुए अनुक्रम से एक महा अरण्य में आ पहुँचे। उस समय वर्षा ने अपना ताड़व गुरू किया और आने-जाने के सब मार्गों को कॉटे, कीचड़ और पानी से भर दिया। आगे बढ़ना अशक्य जानकर धन-सार्थवाह ने उसी अरण्य में स्थिरता की और सार्थ-संघ के सब आदिमियों के लिए वर्षा-ऋतु निर्गमन करने के लिए वर्षों छोटे-बड़े आश्रय खड़े कर दिये। किसी ने सच ही कहा है—''देशकाल के अनुसार उचित क्रिया करनेवाला दु:खी नहीं होता।''

श्री धर्मधोप-आचार्य ने ऐसा एक आश्रय माँग कर उसमे अपने जिल्यों सिहत आश्रय लिया और वे स्वाध्याय, तप और धर्म-ध्यान में अपने समय विताने लगे।

यहाँ अपत्याशित रूप से टीर्घकाल तक रकने के कारण, साथ के लोगों की खान-पान सामग्री समात हो गयी और वे कद, मूल, फल, फूल आदि से अपना निर्वाह करने लगे। यह जानकर धन-सार्थवाह बड़ा चिंतातुर हुआ और सब की फिक करने लगा। तभी उसे श्री धर्मघोष-आचार्य की मी याद आयी कि, वे अपना निर्वाह किस तरह कर रहे होंगे! अत्र तक उनकी तरफ से बेखबर रहने के कारण उसे बड़ी ही लजा हुई।

सुबह होने पर वह उज्ज्वल वस्नाभूपण धारण कर अपने खास आदिमियों को साथ लेकर आचार्य-श्री के आश्रय पर आया। वहाँ उसने समा, नम्रता, सरलता और सन्तोष की मूर्तिस्वरूप आचार्य के दर्शन किये। उनके पास अन्य मुनि बैठे हुए थे। उनमे से कोई ध्यानमग्न थे, किन्हीं ने मौन धारण किया हुआ था, किन्हीं ने कायोत्सर्ग का अवलम्बन ले रखा या, कोई स्वाध्याय में लीन था, तो कोई भूमिप्रमार्जन आदि क्रियाओं में लगे हुए था। ज्ञान-ध्यान और जप-तप के इस पित्र वातावरण का धन-सार्थवाह के मन पर गहरा प्रभाव पड़ा। फिर, उसने आचार्य-श्री को बन्दन किया तथा दूसरे मुनियों को भी नमस्कार किया और अन्त में आचार्य-श्री के चरणों के अमीप बैठकर गद्गद् कठ से कहा—'ह प्रभो! मेरा अपराध क्षमा करो। मैंने आपकी अत्यन्त अवज्ञा की है और कुछ मी उचित सार-सभाल नहीं रखी। अपने इस प्रमाद के कारण मैं अत्यन्त खितात हूँ और पश्चात्वाप करता हूँ!"

उत्तर मे आचार्य-श्री ने कहा—"हे महानुभाव! मार्ग में हिंसक पशुओं से और चोर-चखार से तुमने हमारी रक्षा की है, इसलिए हमारा सब प्रकार से सत्कार हुआ 'है। दूसरे, तुम्हारे संघ के लोग हमें योग्य अन्नपान आदि देते रहे हैं, इसलिए हमें कोई कष्ट नहीं हुआ; इसलिए तुम चरा भी खेद न करो।"

सार्थवाह ने कहा—''सत्पुरुष तो हमेशा गुणों को ही देखते हैं; इसलिए आप मेरे गुणों को ही देखते हैं; अपराधों को नहीं! हे भगवन्! अब आप प्रसन्न होकर साधुओं को मेरे साथ भिक्षा छेने मेर्जें; तािक मै इच्छानुसार अन्न-पान देकर कृतार्थ होऊँ।''

आचार्य ने कहा—''वर्तमान योग ।'' तब सार्थवाह अपने निवासस्थान पर आया । दो साधु भी उनके यहाँ भिक्षा छेने के लिए आये । पर, दैवयोग से उस समय उसके घर में साधु को बहोरने लायक कुछ भीं अन्नपान नहीं या। इधर-उधर देखा तो ताजा घी का भरा हुआ एक पात्र दिखायी पड़ा। उसने कहा—''भगवन्! यह आपको कल्पेगा?" साधुओं ने अन्ने आचार के अनुसार 'कल्पेगा' कहकर पात्र रख दिया। घन सार्थवाह ने रोमाचित होकर और प्रवल कृतार्थता और घन्यता की भावनापूर्वक मुनियों को घी बहोरा। फिर, उसने उन मुनियों को वन्दन किया। उन्होंने सर्वकल्याण के सिद्धमंत्र समान 'धर्मलाभ' दिया और वे अपने आश्रय-स्थान पर लौट आये। इस उल्लासपूर्ण दान के प्रभाव से धन सार्थवाह ने मोक्षवृक्ष के बीजरूप सम्यक्त्व को प्राप्त किया।

रात को सार्यवाह फिर आचार्य के आश्रय पर गया और अत्यन्त भक्ति-भाव से वन्दन करके उनके चरणो के पास बैठ गया। उस समय आचार्य-श्री ने गंभीर वाणी से धर्मोपदेश देते हुए कहाः—

"धर्म उत्कृष्ट मगल है, स्वर्ग और मोक्षदायक है तथा संसार-रूपी दुरूह वन को पार करने के लिए श्रेष्ठ मार्गदर्शक है।"

"धर्म माता की तरह पोषण करता है, पिता की तरह रक्षण करता है; मित्र की तरह प्रसन्न करता है, बन्धु की तरह स्नेह रखता है, गुरु की तरह उज्जवल गुणों में आरूढ़ करता है और स्त्रामी की तरह उत्कृष्ट प्रतिष्ठा को प्राप्त कराता है।"

"धर्म सुख का महाहर्म्य है; शत्रु-रूप सकट में अमेच बख्तर है और जड़ता का नाश करनेवाला महारसायन है।"

"धर्म से जीव राजा, वलदेव, वासुदेव, चक्रवर्ती और इन्द्र वनता है तथा त्रिसुवन पूजित तीर्थेकर-पद को प्राप्त करता है। तात्पर्य यह है कि, जगत् की तमाम ऋदि-सिद्धियाँ और सकल ऐश्वर्य धर्म के अधीन हैं।"

"इस धर्म का अनुष्ठान दान, शील, तप और भाव की यथार्थ आराधना से होता है। जैसे महाराजेश्वर का निमत्रण मिलने पर माडलिक राजा उसके पास आते है, वैसे सुपात्र-दान से शील आदि शेष धर्म प्रकार मी आत्मा के समीप आते हैं।"

"अगर दान सुपात्र को दिया गया हो, तो वह धर्मोत्पित्त का कारण बनता है, अगर अन्य को दिया गया हो तो करुणा की कीर्ति को प्रकाशित करता है; अगर मित्र को दिया गया हो तो प्रीति को बढ़ाता है; अगर शत्रु को दिया गया हो तो वैर का नाश करता है; अगर नौकर-चाकर को दिया गया हो तो उनकी सेवावृत्तिको उत्कट बनाता है; अगर राजा को दिया गया हो तो सम्मान और पूजा की प्राप्ति कराता है; और अगर चारण-भाट को दिया गया हो तो यश को फैलाता है। इस प्रकार किसी भी जगह दिया गया दान निष्कल नहीं जाता।

'दान से घन का नाश नहीं होता; विल्क दृद्धि होती है। इसीलिए कहा है—

#### जो दीजे कर श्रापणे, ते पामो परलोय। दीजंता धन नीपजे, कूप वहंतो जोय॥

—हम जो अपने हाथ से देते हैं, वहीं परभव में पाते हैं। कुँआ अपना पानी निरन्तर देता रहता है, तो उसमें नया पानी भी निरन्तर आता रहता है।

इस तरह नित्य धर्मश्रवण करता हुआ, धन-सार्थवाह धर्म-मार्ग में इट अद्धावन्त हुआ और यथाशक्ति धर्म का आराधन करने लगा।

वर्षा-ऋतु पूरी हो जाने पर और मार्ग सरल हो जाने पर वह सक साथियों के साथ वसन्तपुर पहुँचा और किराने के क्रय-विक्रय से बहुत-सा धन कमाया। यहाँ से श्री धर्मघोष आचार्य अन्यत्र विहार कर गये और अपनी पतितपावनी देशना द्वारा पृथ्वी को पावन करने लगे।

कालान्तर में धन-सार्थवाह क्षितिप्रतिष्ठित नगर मे वापस आया और धर्म-संस्कारों को दृढ करता हुआ अनुक्रम से कालधर्म को प्राप्त हुआ। दूसरे भव में वह उत्तर कुरक्षेत्र में युगिलिया-रूप से उत्पन्न हुआ। चहाँ से कालधर्म पाकर वह सौधर्म स्वर्ग में देव बनकर उत्पन्न हुआ। चौथे भव में वह पिश्चम महाविदेह में वह वैताद्ध्य-पर्वत पर महाबल नामक विद्याधर हुआ और ससार से विरक्त होकर अनगार बना। उसमें अन्त-काल में वाईस दिन का अनशान करके कालधर्म पाकर ईशान-नामक स्वर्ग में लिलताग-नामक देव हुआ। वहाँ से च्यवकर छठें भव में पूर्व महा-विदेह की पुष्कलावती विजय में लोहार्गला नामक नगरी में सुवर्णजन राजा के यहाँ वज्रजध-नामक कुमार हुआ। अनुक्रम से वह राज्य का मालिक चना और पुत्र को राज्य सौपकर प्रवज्या ग्रहण करने का विचार कर रहा था कि राज्यलोमी पुत्र ने अग्निप्रयोग से उसे मार डाला।

सात्वें भव में वह उत्तर कुरुक्षेत्र में फिर युगल्यि। रूप से उत्पन्न हुआ, आठवें भव में सौधर्म-स्वर्ग में उत्पन्न हुआ, नवें भव में महाविदेह खेत्र के क्षितिप्रतिष्ठित नगर में सुविधि वैद्य के घर जीवानंद-पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ। दसवाँ भव वारहवें स्वर्ग में, ग्यारहवाँ भव महाविदेह में तथा बारहवाँ भव सर्वार्थसिद्धि में गुजार कर तेरहवें भव में वह भरत- क्षेत्र में नाभिकुलकर तथा मरुदेवी के पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ और ऋष्भदेव-नामक प्रथम तीर्थंकर बनकर जगत् पर अनेक प्रकार के उपकार करके सिद्ध, बुद्ध, निरजन हुये!

तात्पर्य यह कि, सम्यक्त की स्पर्शना होने पर धन सार्थवाह का आत्मा अनुक्रम से विकास पाता गया और वह अपनी आत्मा का कल्याण कर सका। इसीलिए, सम्यक्त की इतनी प्रशसा है, सम्यक्त का इतना वलान है, सम्यक्त का इतना गुणानुवाद है।

ं सम्यक्त्व के विषय में अभी बहुत कुछ कहना है, वह अवसर पर फहा जायेगा।

# वयालीसवाँ व्याख्यान

#### सम्यक्तव

### [ २ ]

#### महानुभावो !

सरोवर वैसे कमल से, रात्रि वैसे चन्द्र से, आम जैसे कोयल से और मुख जैसे नासिका से शोभा पाता है; वैसे ही धर्म-धर्माचरण सम्पक्त्व से शोभा पाते हैं। जैसे नींव के विना भवन नहीं खड़े होते, बरसात विना खेती नहीं होती और नायक विना सेना नहीं लड़ सकती, वैसे ही सम्यक्त्व विना धर्म का आचरण यथार्थ रूप से नहीं हो सकता।

सम्यक्त्वरहित ज्ञान या सम्यक्त्वरहित चारित्र मोक्ष नहीं दिला सकता।
गुणस्थान की चर्चा में हमने यह स्पष्ट कर दिया है कि, जन आतमा सम्यक्त्व
से विभूषित होता है तभी वह देशविरित, सर्वविरित आदि आगे की
भूमिकाओं को स्पर्श करके अपना विकास साध सकती है।

यह बात ठीक है कि, आप सम्यक्त्व का अर्थ जानते हैं। इस सम्बन्ध में कितनी ही बार विचारणा हो चुकी है। पर, रात्रि-दिवस की साठ घड़ी में अपने धर्माराधन के लिए कितना समय रखा है। बराबर हिसाब करके कहें १ पर, भाग्यशाली यदि धर्म-सम्बन्धी विचारणा ही नहीं करेंगे, तो आप सम्यक्त्व का अर्थ किस प्रकार जानेंगे १

## सम्यक्त्व का अर्थ

सम्यक् पद में 'त्व' प्रत्यय लगाने से सम्यक्त्व शब्द बनता है।

सम्यक्त का अर्थ सम्यक्षना, अच्छाई या सुन्दरता है। पर, यह सुन्दरता किसकी ? आत्मा की—पुद्गलकी नहीं। जब तक आत्मा मिथ्यात्वयुक्त रहती है, तब तक उसमें सम्यक्षना, अच्छाई या सुन्दरता नहीं आती; वह तो मिथ्यात्व का मिलन भाव दूर होने पर ही आती है। तात्पर्य यह है कि, सम्यक्त आत्मा का शुद्ध परिणाम है; आत्मा का सौन्दर्य है।

#### सम्यक्त के प्रकार

शालकार भगवत कहते हैं—

'एगविहं दुविहं तिविहं, चउहा पंचिवहं दसविहं सम्मं'

—सम्यक्तव एक, दो, तीन, चार, पाँच और दस प्रकार का है। अन इस कथन को स्पष्ट करके समझाते हैं।

सम्यक् तत्त्व की रुचि यानी जिन-किथक तत्त्वों मे यथार्थपने की चुद्धि—यह सम्यक्त्व का एक प्रकार है। कहा है कि—

जीवाइ नवपयत्ये, जो जाणइ तस्स होइ सम्मतं। भावेण सद्दत्तो, श्रयाणमाणे वि सम्मत्तं॥

— जीव, अनीव आदि नी पदार्थों को जो यथार्थ रूप से जानता है, उसे सम्यक्तव होता है। लेकिन, अगर मंद बुद्धि के कारण अथवा छद्मस्य होने के कारण जो उन्हें नहीं समझता; परन्तु श्रद्धा से जिनवाणी को सन्य मानता है उसे भी सम्यक्तव होता है!

शास्त्रों में ऐसा भी कहा है कि-

श्रिरहं देवो गुरुणा, सुसाहुणो जिणमयं पमाणं च। इच्चाइ सुहो भावो, सम्मतं विति जगगुरुणो॥

—अरिट्न्त देव हैं, मुसाबु गुरु है और जिनमत प्रामाणिक तथा सत्य धर्म है—ऐसा जिस आत्मा का शुद्ध परिणाम है, उसे श्री जिनेक्वर-देव सम्यक्त्व कहते हैं। हमने ऊपर जो 'सम्यक् तस्व की अभिक्चि' कहा है, वहाँ तत्त्व शब्द से जीव, अजीव आदि नौ तत्त्व और देव, गुरु, धर्म ये दोनों वस्तुऍ समझनी चाहिए।

नैसर्गिक और आधिगिमक ये सम्यक्त्व के दो प्रकार है। नैसर्गिक-सम्यक्त्व स्वामाविक रीति से होता है और आधिगिमक गुरु के उपदेश आदि निमित्तों से होता है। 'द्रव्य-सम्यक्त्व' और 'माव-सम्यक्त्व' ऐसे भी उसके दो प्रकार हैं। इनमे श्री जिनेश्वरदेव-कथित तत्त्वों में जीव की सामान्य रुचि 'द्रव्य-सम्यक्त्व' है और वस्तु को जानने के उपाय रूप प्रमाण-नय आदि जीव, अजीव आदि तत्त्वों को विशुद्ध रूप से जानना 'माव-सम्यक्त्व' है।

प्रमाण अर्थात् वस्तु का सर्वप्राही बोध; और नय अर्थात् वस्तु का आशिक बोध। 'यह घड़ा है', यह वस्तु का सर्वप्राही बोध है। और 'यह घड़ा सुन्दर है', यह वस्तु का आशिक बोध है। प्रमाण और नय का विषय बहुत गहरा है। उस पर अनेक शास्त्र रचे गये हैं। उसका विवेचन फिर कभी करेंगे।

शास्त्रकारों ने 'निश्चय-सम्यक्त्व' और 'व्यवहार-सम्यक्त्व' ऐसे भी दो प्रकार माने हैं। आत्मा का शुद्ध परिणाम 'निश्चय-सम्यक्त्व' है, और उसमे हेतुभूत ६६ भेदों का ज्ञान प्राप्त करके उनका श्रद्धा और क्रियारूप से यथाशक्य पालन करना 'व्यवहार-सम्यक्त्व' है।

औपशमिक, चायोपशमिक और क्षायिक ये सम्यक्त्व के तीन प्रकार हैं, जिनका विवेचन पूर्व व्याख्यानों में किया जा चुका है।

कारक, रोचक और दीपक मेद से भी सम्यक्त्व के तीन प्रकार माने जाते हैं। श्रद्धा के कारणभूत जप-तप आदि क्रियाओं का आदर करना कारक-सम्यक्त्व है, शास्त्र का हेतु या उदाहरण जाने विना भी मात्र रुचि से तत्त्व पर श्रद्धा होना रोचक सम्यक्त्व है, और अपनी श्रद्धा समुचित न होने पर भी दूसरे को तत्व श्रद्धा करना दीपक सम्यक्तव है। यह तीसरे प्रकार का सम्यक्त्व मात्र व्यवहार से सम्यक्तव है, तात्विक दृष्टि से सम्यक्तव नहीं है। सम्यक्तव के औपश्चमिक आदि तीन प्रकारों में सास्वादन सम्मिलित कर दें, तो उनके चार प्रकार हो जाते हैं। गुणस्थानों के प्रसंग में इस सम्यक्तव का परिचय कराया गया है।

इन चार प्रकारों में वेदक जोड़ दें तो मम्यक्व के पाँच प्रकार हो। चाते हैं। क्षायिक सम्यक्त्व प्रकट होने से पहले, सम्यक्तवमोहनीय के जो चरम दल वेदे जाते हैं, उन्हें वेदक सम्युक्त्व कहते हैं।

इस पॉच प्रकार के सम्यक्त के नैसर्गिक और आधिगमिक मे दो-दो प्रकार करें तो सम्यक्तव दस प्रकार का हो जाता है। शास्त्र मे उसके दस प्रकार इस प्रकार बताये गये हैं—

- (१) निसर्गरुचि—श्री जिनेश्वर देव के यथार्थ अनुभूत भावों पर को जीवका अपने-आप जातिस्मरण आदि ज्ञान से जानकर 'वह ऐसा ही है, अन्यथा नहीं' ऐसी अंडिंग श्रद्धा रखना निसर्गरुचि है।
- (२) उपदेश-रुचि—नेवली या छद्मस्य गुरुओं द्वारा नहे गये उपर्युक्त भावो पर श्रद्धा रखना उपदेश-रुचि है।
- (३) श्राह्मारुचि—राग, द्वेप, मोह, अज्ञान, आदि दोषों से रहित महापुरुषों की आज्ञा पर रुचि रखना आज्ञा-रुचि है।
- (४) स्त्र-रुचि—अगप्रविष्ट या अगवाह्य स्त्रों को पढकर तत्त्व में रुचि होना स्त्ररुचि है। वर्तमान शासन में श्री गौतमस्वामी आदि गणधरों के रचे हुए शास्त्र अंगप्रविष्ट कहलाते हैं। उसके आचाराग, स्त्रकृतांग, स्थानाग, समवायाग, व्याख्याप्रज्ञति (श्री भगवतीजी), ज्ञाता-धर्मकथा, उपासकदशांग, अन्तकृद्दशाग, अनुत्तरोपपातिकदशाग, प्रश्नव्याकरण, विपाकस्त्र और दृष्टिवाद ऐसे वारह प्रकार हैं। उसे समग्र रूप से द्वादशागी कहा जाता है। 'स्नानस्या' स्तुति की तीसरी थोय तो आप सबको याद ही होगी—

श्रहिद्वक्त्र-प्रसूत गणधररचितं द्वादशांगं विशालं, चित्रं षद्वर्थयुक्तं मुनिगण-वृषभैधीरितं वुद्धिमद्भिः। मोक्षाग्रद्वारेभूतं व्रत-चरण-फलं-क्षेय-भाव-प्रदीपं, भक्तया नित्यं प्रपद्ये श्रुतमहमिखलं सर्वलोक्षेकसारम्॥

—श्री जिनेश्वर-देव के मुख से अर्थ रूप से प्रकटे हुए और गणधरों द्वारा सूत्र-रूप से गूँथे हुए, बारह अगवाले, विस्तीर्ण अद्भुत् रचना- रौलीवाले, बहुत-से अर्थों से युक्त, बुद्धिनिधान श्रेष्ठ मुनियों द्वारा धारण किये गये, मोक्ष द्वार समान, वत और चारित्र रूपी फलवाले, जानने योग्य पदार्थों को प्रकाशित करने में दीपक के समान और सकल विश्व में अद्वितीय सारभृत ऐसे समस्त श्रुत का मैं भक्तिपूर्वक अहर्निश आश्रय लेता हूँ।

इससे आप भलीभाँति समझ सकते हैं कि द्वादशागी कैसी है। इसके उपरात जैन-श्रुत में श्री भद्रबाहु स्वामी आदि चतुर्दशपूर्वधरादि इद आचार्यों द्वारा रचे हुए अन्य सूत्र भी हैं। वे अनगप्रविष्ट कहलाते हैं।

- ( ४ ) बीज-रुचि जैसे एक बीज बोने से अनेक बीज उत्पन्न होते है, वैसे ही एक पद, एक हेतु या एक दृष्टान्त सुनकर बहुत-से पदीं, बहुत से हेतुओं और बहुत-से दृष्टान्तों पर श्रद्धावान् होना बीज-रुचि है।
- (६) श्रिभगम-रुचि--शास्त्रों का विस्तृत बोध कराकर तत्त्व पर रुचि होना अभिगम-रुचि है।
- (७) विस्तार-रुचि—६ द्रव्यों को प्रमाण और न्यों द्वारा जानना अर्थात् विस्तार से बोध पाकर तत्त्व पर रुचि होना विस्तार-रुचि है।
- ( प ) क्रिया-रुचि अनुष्ठानों में कुशल होना तथा किया करने में रुचि होना क्रिया-रुचि है।
  - (९) संचोप-रुचि---कम सुनकर भी तत्त्व पर रुचि का होना ४१

सक्षेप-रुचि है। चिलातीपुत्र महात्मा उपशम, विवेक और संवर इन तीन पदों को सुनकर ही तत्त्व में रुचि लेने लगे थे।

(१०) धर्म-रुचि—वर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय आदि पदार्थों का निरूपण करनेवाले जिन-वचनों को सुनकर श्रुत-चारित्र-रूप धर्म पर श्रद्वा होना धर्मकिच है।

#### सम्यक्त्व के सड़सठ बोल

व्यवहार-सम्यक्त्व का पालन करने के लिए सङ्सठ भेदों का ज्ञान श्रत्यन्त आवश्यक है; इसलिए उसका यहाँ विवेचन करेंगे। श्री प्रवचन-सारोड।र में उन भेदों को दर्शानेवाली दो गा। थाएँ दी हैं—

चउसद्द्दण-तिलिंगं, दसविणय-तिसुद्धि पंचगयदोसं। श्रह्णभावण-भूसण-लक्खण-पंचिवहसंजुत्तं ॥१॥ छ्विवह जयणागारं, छ्वभावणभाविश्रं च छुद्दाणं। इय सत्तसद्दि लक्खण भेयविसुद्धं च सम्मत्तं।।२॥

—चार सहहना, तीन लिंग, दस विनय, तीन शुद्धि, पाँच दूषण का त्याग, आठ प्रभावक, पाँच भूषण, पाँच लक्षण, ६ जयना, ६ आगार, ६ भावना और ६ स्थान—इन सङ्सठ, भेदों से युक्त सम्यक्त्व शुद्ध होता है।

#### चार सददना

सद्द्वना का अर्थ है—अद्धा! उसके विषय में शास्त्रकारी ने चार बोल कहे हैं—(१) परमार्थसंस्तव, (२) परमार्थज्ञातृसेवन, (३) ब्यापन्नवर्जन और (४) कुदृष्टिवर्जन।

ये चार बोल अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं, इसलिए पहले इनकी विचारणा की जाती है। परमार्थसस्तव अर्थात् परमार्थभूत जीवाजीवादि तस्वों का परिचय। उनकी श्रद्धा इस प्रकार करनी चाहिये-

- (१) ग्रुम-अग्रुम कर्मों का कर्ता, ग्रुम-अग्रुम कर्मों का भोक्ता, संसर्ता-परिनिर्वाता, चैतन्यवत, उपयोग लक्षण जीव पहला तत्त्व है। इस जीव-तत्त्व की पहचान कराने के लिए इमने इस व्याख्यानमाला के प्रारम्भ में सोलह न्याख्यान दिये हैं।
- (२) चैतन्यरिहत धर्म, अधर्म, आकाश, काल और पुद्गल ये पाँच द्रव्य दूसरा अजीव तत्त्व है। व्याख्यानमाला में इस तत्त्व का भी ययार्थ परिचय दिया है।
  - (३) ग्रुभकर्म अथवा पुरुय तीसरा तत्त्व है।
  - ( ४ ) अग्रुभकर्मं अयवा पाप चौया तत्त्व है।
- (५) जिससे कर्म का आत्मा की ओर आगमन हो, वह आश्रव-नामक पाँचवाँ तत्त्व है।
- (६) जिससे कमों का आत्मा की ओर आना रके, वह संवरनामक छठा तत्त्व है।
- (७) वाह्य-अम्यन्तर तप द्वारा कर्म को आत्मा से अमुक अंशा में अन्न करना निर्जरा-नामक सातवाँ तत्त्व है। कर्म निर्जरा पर एक स्वतंत्र च्याख्यान (तेंतीसवाँ व्याख्यान ) दिया जा चुका है।
  - (८) कर्मों का आत्मप्रदेशों के साथ श्रीरनीरवत् सम्बन्ध होना बन्ध-
  - (९) कर्मों का आत्मप्रदेश से सर्वथा प्रथक होना मोक्ष-नामक नवाँ तत्त्व है।

इन तत्त्वों पर यथार्थ श्रद्धा जमे तो ही आंत्मविकासं साधां जा सकता है।

प्रश्ने-इनमें कोई तत्त्व कम माना जाये तो ?

उत्तर—तो आत्मविकास की भावना खडित हो जायेगी और भव-भ्रमण करते रहना पड़ेगा।

प्रम-कुछ लोग पुण्य पाप को स्वतत्र तत्त्व नहीं मानते ?

उत्तर—जो पुण्य-पाप को स्वतंत्र तत्त्व नहीं मानते, वे उनका समावेश आश्रव में करते हैं। ग्रुम कर्म का आश्रव पुण्य हैं; अग्रुम कर्म का आश्रव पाप है—अर्थात् वे किसी तत्त्व को मूल से नहीं उड़ाते। जो नौ तत्त्वों में से किसी को मूल से उड़ाते हैं, उनका अनन्त भव-भ्रमण चाल ही रहता है। जैसे कोई जीव को माने पर बन्ध-मोद्ध को न माने, तो उन्हें किसी प्रकार के धर्म का आचरण करना रहा ही कहाँ श कहाँ आत्मा को किसी प्रकार का कर्मबन्ध नहीं होता, वहाँ उसके छुटकारे के लिए प्रयत्न किस-लिए करना १ इस विचार से वे धर्माचरण में शिथल बिक्क विमुख हो जाते हैं।

परमार्थजातृसेवन अर्थात् जीवाजीवादि तत्त्वों के जानकार, संवेग रंग में रगे हुए, ग्रुड धर्म के उपदेशक गीतार्थ मुनियों की सेवा करना। गीत अर्थात् सूत्र और उसका अर्थ अर्थात् भाव या रहस्य को ठीक-ठीक जानना गीतार्थ है। गीतार्थ महापुरुपों में 'शास्त्रज्ञान के साथ सवेग, निर्वेद आदि गुण भी उत्कृष्ट भाव से खिले होते हैं और वे श्री जिनेश्वरदेव-कथित ग्रुद्ध धर्म का उपदेश करते हैं। उनकी सेवा, आराधना, उपासना करने से जीवाजीवादि तत्त्वों का यथार्थ बोध होता है और उनमें श्रद्धा उत्पन्न होती है और कमग्रः बढ़ती रहती है। तत्त्व के विपय में कोई शंका पैदा हो, तो ऐसे गीतार्थ महापुरुप उसका अच्छा समाधान करते हैं और उससे श्रद्धा—सम्यक्त्व —निर्मल रहती है। इसलिए, हर मुमुक्षु को चाहिए कि, परमार्थ के जाता गीतार्थ महापुरुषों की यथासमव सेवा किया करे।

'बो सद्गुर की सेवा नहीं करते, उन्हें अध्यात्मज्ञान प्राप्त नहीं

होता,' सब ऋषि-महर्षि इस बात को वहते आये हैं। अनुभव भी इसका अनुमोदन करता है।

पुस्तकें पढकर आप चाहे जैसा ज्ञान प्राप्त कर लें, परन्तु वह सद्गुरु के दिये हुए ज्ञान के समान निश्चित और उज्ज्वल नहीं होता। इसलिए, पडितों और विद्वानों को भी सद्गुरु की सेवा करनी चाहिए।

सद्गुरुकृपा से प्राप्त हुआ तत्त्व-बोध दूषित न हो, इसके लिए शास्त्र-कारों ने तीसरा और चौथा बोल कहा है। तीसरा बोल है व्यापन्नवर्जन, अर्थात् व्यापनदर्शनी का त्याग। जिसका दर्शन अर्थात् सम्यक्त्व व्यापन्न यानी खिंडत हो गया हो, उसे व्यापनदर्शनी कहते हैं। तात्पर्य यह कि, जो कभी नौ तत्त्वों में अद्धावान् रहा हो; पर बाद में उससे विचलित हो गया हो, उसे व्यापन्नदर्शनी समझना चाहिए। उसका परिचय रखने से अपना सम्यक्त्व मलीन होता है; बिल्क सम्यक्त्व से भ्रष्ट हो जाने का भी प्रसग आ जाता है।

चौया बोल है कुदृष्टिवर्जन । कुदृष्टि अर्थात् कुत्सित दृष्टिवाला अर्थात् मिध्यात्वी । मिध्यात्वी के ससर्ग का भी परिणाम बुरा ही आता है । आज लोगों के आचार-विचार में जो शिथिलता देखी जाती है, वह मिथ्यात्वियों के विशेष ससर्ग का परिणाम है । इस पर आज हम आपका विशेष ध्यान दिलाना चाहते हैं ।

#### तीन लिंग

लिंग अर्थात् चिह्न—पहचानने का निशान! सम्यक्त्वी आत्मा को पहचानने के लिए शास्त्रकार भगवन्तों ने तीन लिंग बताये हैं—पहला है परमागम की सुश्रूषा, दूसरा है धर्म-साधन में परम अनुराग, और तीसरा है देव तथा गुरु का नियमपूर्वक वैयावृत्त्य!

परमागम अर्थात् श्री जिनेश्वर देव प्ररूपित आगम ! यहाँ 'परम' विशेषण अन्य धर्म ग्रन्थो से श्रेष्ठता दर्शाने के लिए लगाया है। सुश्रूषा अर्थात् सुनने की जिज्ञासा ! मतल्ब यह है कि, जिनागम को सुनने की उत्कट जिज्ञासा होना सम्यक्त का प्रथम लिंग है। जिसे अरिहंतदेव, निर्प्रन्थ गुरु और सर्वज्ञ-कथित छुद्ध धर्म पर दृढ़ श्रद्धा हो गयी हो, उसे भगवान के वचन सुनने की उत्कट इच्छा होगी ही। अगर न हो, तो वहाँ सम्यक्त ही नहीं होगा। जिस देश के नेता अथवा विद्वान को आप अच्छा मानते हैं, उसका भाषण सुनने की आप कितनी प्रतीक्षा करते हैं ! चाहे वैठने की जगह न मिले, होहला हो, दो-चार मील चलना पढ़े, फिर भी आप भाषण सुनकर संतोष प्राप्त करते हैं। उनके वचन को आप जीवन का पथप्रदर्शक मानते हैं और प्रामाणित मानते हैं।

धर्मसाधन में परम अनुराग होना, सम्यक्त्व का दूसरा िंग है। 'धर्म हुआ तो भी ठीक! न हुआ तो भी ठीक!!' ऐसी मिश्र भावना को धर्म का अनुराग नहीं कह सकते। श्रीमद्यशोविजय जी महाराज कहते हैं कि—

भूम्यो श्रद्यी उतर्योरे, जिमि द्विज घेवर चंग। इच्छे जिमि ते धर्म नेरे, तेहिज बीजू लिंग रे प्राणी ॥

— कोई ब्राह्मण अटवी उतर कर आया हो, उसे कड़ाके की भूख लग रही हो, तब उत्तम घेवर देखकर उसे खाने की जैसी तीब इच्छा होती है, वैसी इच्छा धर्म का आराधन करने के लिए हो, तब समझना चाहिए कि सम्यक्त्व का 'धर्म-साधन में परम अनुराग' नामक दूसरा लिंग प्रकट हुंआ।

आज आपका धर्माराधन कैसा है ? इसकी निरन्तर जाँच करते रहना चाहिए। यदि राग बाँधा हो तो फिर परम राग की बात क्या ? कोई नयी फिल्म आयी हो तो उसे देखने की उत्सुकता होती है। कोई क्रिकेट की 'टीम' वाहर से खेलने आयी हो, तो उसकी ऐसी उत्सुकता होती है कि, यदि उसका-टिकट मिलता हो आप उसका टिकट किसी दर पर ले लेते हैं। कोई नाचरंग हो या मुशायरा हो तो सामने की 'सीट' 'रिजर्व' करा लेते हैं और समय पर पहुँच ही जाते हैं। पर, यदि धर्म-साधन की बात हो तो कहते हैं कि, 'समय नहीं है!' यदि धर्म-साधन में अनुराग हो, तो ऐसा वचन

विलकुल न निकले। धर्मसाधन मे परम अनुरागवाला व्यक्ति व्यर्थ के कामों में अपना समय नष्ट नहीं करता। जो भी समय उसे मिलता है, उसे वह धर्मसाधन में ही लगाता है। और, अधिक से-अधिक धर्म कर लेने का प्रयास करता है। सयम के छोटे-से-छोटा टुकड़ा भी वह व्यर्थ नहीं जाने देना चाहता। वह रिक्त समय मे जितना भी सम्भव हो 'नमस्कार-मत्र' आदि का समरण करके आत्मा को ग्रुभ परिणामवाला बनाने का प्रयास करता है।

देव और गुरु का नियमपूर्वक वैयावृत्य सम्यक्त्व का तीसरा लिंग है। वैसा विद्यासाधक विद्या का नित्यनियमित आराधन करता है, वैसे ही समक्तिषारी आत्मा देव तथा गुरु का नित्य नियमित आराधन करे। इस आराधन में वह इतना अभ्यस्त हो जाना चाहिए कि, उसे इसके बिना चैन ही न पड़े।

रावण को नित्य जिनपूजा करने का नियम था। वह जिनपूजा किये विना भोजन नहीं करता था। एक बार वह विमान में प्रवास कर रहा था। दोपहर के समय जब विमान नीचे उतारा गया, तो सेवक को याद आया कि, जिन-प्रतिमा तो घर ही रह गयी है! अब क्या हो ? सेवकों ने वहीं वेद्ध की एक मूर्ति बनायी। रावण ने उसका यथाविधि पूजन किया; उसके बाद ही भोजन किया। उसके बाद उसने वह मूर्ति पास के एक सरोवर में पधरादी। वह बाद में अतंरिक्ष पार्व्वनाथ के नाम से प्रसिद्ध हुई।

सद्गुरु-सेवा के लिए भी समिकतिषारी के दृदय में ऐसा ही आग्रह होना चाहिए। नजदीक ही गुरुदेव विराजमान हों तो उनके दर्शन किये विना, उनकी सुखसाता पूछे विना, उनका विधिपूर्वक वन्दन किये विना सच्चे सम्यक्त्वी को चैन पड़ेगा ही नहीं।

#### दस प्रकार का विनय

सम्यक्त्व की शुद्धि के लिए, सम्यक्त्व के सरक्षण के लिए दस प्रकार

का विनय होना आवश्यक है। यहाँ विनय से प्रणाम, अन्तरग प्रेम,
गुणानुवाद, अवगुणवर्जन और आशातना-वर्जन ये पाँच वस्तुएँ समझनी
चाहिए। मतल्य यह कि, जिनका विनय करना हो, उन्हें प्रणाम अवश्य
करना चाहिए। फिर, उनके प्रति अन्तरंग प्रेम प्रकट करना चाहिए। हाथ
जोड़े, मस्तक नमावे, पर उनके प्रति अन्तरग प्रेम न हो तो वह शिष्टाचार
रूखा हो जाता है। जिनका विनय करना हो, उनका गुणानुवाद करना
चाहिए। गुणानुवाद अर्थात् गुण की स्तुति, न कि झूठी खुशामद! उसी
प्रकार जिसका विनय करना हो उसके अवगुणों को दाँकना चाहिए और
इस प्रकार वर्तना चाहिए कि, उनकी आशातना न हो।

विनय दस वस्तुओं का करना है। इस विषय में कहा है कि—
श्रिरिहंत सिद्ध चेइय, सुए श्र धम्मे श्र साहुवग्गे य।
श्रीयरिय उवज्भाए, पवयगे दंसणे विणश्रो॥

'अर्हेत्, सिद्ध, चैत्य, श्रुत, धर्म, साधु, आचार्य, उपाध्याय, प्रवचन और दर्शन इन दस का विनय करना चाहिए।'

अहेत् का विनय अर्थात् वर्तमान काल में विहरते हुए श्री सीमधर स्त्रामी आदि का विनय! सिद्धों का विनय यानी आठों कमों को खपाकर सिद्धशिला पर विराजे हुए सिद्ध भगवतों का विनय। चैत्य का विनय यानी जिनप्रतिमा और जिनमदिर का विनय।

जिनमिद्र में जानेवाले को ८४ प्रकार की आशातना वर्जनी चाहिए।

# जिनमंदिर में वर्तने के ८४ नियम

- (१) कफ आदि नहीं डालना।
- (२) जुआ नहीं खेलना।
- (३) कल्ह नहीं करना।

(४) धनुर्वेट का अम्यास नहीं करना। (५) कुछा नहीं करना। (६) पान-सपारी नहीं खाना। (७) पान आदि का कुचा नहीं डाल्ना। ( = ) किसी को गाली नहीं देना । (९) टट्टी या पेशाव नहीं जाना । (१०) स्नान नहीं करना। ( ११ ) बाल नहीं काढ़ना । (१२) नख नहीं काटना। ( १३ ) लहु-मास आदि नहीं डालना । (१४) भुना हुआ धान्य आदि नहीं खाना। (१५) चमड़ा आदि नहीं डाल्ना। ( १६ ) औपध खाकर उलटी नहीं करना । (१७) उल्टी नहीं करना। -( १८ ) टातुन नहीं करना। ( १९ ) आराम नहीं करना, पैर नहीं द्ववाना । (२०) पशुओं को नहीं बॉधना। (२१ मे २७) टाँत, ऑख, नख, गडस्थल, नाक, सर आदि का मैल नहीं डालना । (२८) सोना नहीं। ( २९ ) मंत्र, भूत, राजा, आदि का विचार नहीं करना । (३०) वाद-विवाट नहीं करना। (३१) नामॉ लेखा नहीं करना। (३२) धन आदि नहीं बाँटना । ( ३३ ) अपना द्रव्यमद्वार वहाँ नहीं रखना। ( ३४ ) पैर पर पैर रखकर नहीं बैठना ।

श्रृत का विनय अर्थात् सामायिक से लेकर विन्दुसार पर्यन्त जिनागम का विनय! धर्म का विनय यानी देशविरति और सर्वविरति-रूप चारित्र का विनय! साधु का विनय अर्थात् सर्वविरति को धारण करनेवाले सत्ताईस गुणयुक्त महापुरुषों का विनय! आचार्य का विनय अर्थात् आचार पालनेवाले और पलवानेवाले विशिष्ट पट से विभूषित धर्माचार्य का विनय! उपाध्याय का विनय यानी साधुओं को श्रृत का अध्ययन करानेवाले तथा किया-मार्ग की शिक्षा देनेवाले विशिष्ट पट से विभूषित उपाध्याय का विनय यानी श्रमण-प्रधान चतुर्विध सघ का विनय और दर्शन का विनय यानी श्रमण-प्रधान चतुर्विध सघ का विनय और दर्शन का विनय यानी श्रायक, आयोपश्मिक और औपश्मिक इन तीन प्रकार के सम्यक्त्व का विनय!

### तीन प्रकार की शुद्धि

सम्यक्त्व को निर्मल रखने के लिए दस प्रकार के विनय के उपरांत तीन प्रकार की शुद्धि है। जिनमत के अतिरिक्त दूसरों को असार मानना मनःशुद्धि है। जिनागमों में जीवाजीवादि तत्त्वों का जो स्वरूप जिस रीति से दर्शाया है, उससे विपरीत नहीं बोलना वचनशुद्धि है। और, खड्ग आदि से छेदे जाने पर भी या बन्धन से पीड़ित किये जाने पर भी श्री जिनेश्वरदेव के सिवाय अन्य किसी को नमस्कार नहीं करना काय-शुद्धि है।

महाकिव धनपाल पहले ब्राह्मणधर्मी थे, पर बाद में जिनेश्वर-कथित मार्ग में स्थिर हुए और दृढ समिकती बने। एक बार भोजराज राजा अन्य पिडतों के साथ उन्हें भी अपने साथ गिकार खेलने ले गया। रास्ते मे एक शिवालय आया। राजा ने उसमें प्रवेश किया। सब पिडत शिव की स्तुति करके नमस्कार करने लगे, पर महाकिव धनपाल शांत खड़े रहे। उन्होंने अपना मस्तक गिव को नहीं नमाया। यह देखकर राजा ने कहा: "धनपाल! सत्र पडित ज्ञिव को नमस्कार कर रहे है, तुम कैसे चुप खडे हो १" तव धनपाल ने निस्संकोच कहा—

> जिनेन्द्रचन्द्रप्राणिपातलालसं, मया शिरोऽन्यस्य न नाम नम्यते। गजेन्द्रगल्लस्थलदान लालसं, शुनीमुखे नालिकुलं निलीयते॥

—हे राजन्! जिनेन्द्र-रूपी चन्द्र को नमस्कार करने के लिए तड़पते हुए अपने सर को मैं किसी और के सामने नहीं झकाता। मदोन्मत्त हाथी के गडस्थल से झरता हुआ मद पीने के लिए उत्सुक भौरो का समूह क्या कभी कुत्ते के मुख से निकलती हुई लार पर लीन होता है ?

यह जवाब राजा को वड़ा बुरा लगा; पर महाकिव ने उसकी परवा न-की। समिकतधारी आत्मा कैसा दृढ होता है, यह इससे समझा जा सकता है।

## पाँच प्रकार के द्षण

शास्त्रकार भगवतों ने कहा है कि-

शंका-कांक्षा-विचिकित्सा,-मिथ्यादृष्टिप्रशंसनम् । तत्संस्तवश्च पञ्चापि, सम्यक्तवं दूषयन्त्यमी ॥

--- शंका, काक्षा, विचिकित्सा, मिध्यादृष्टि-प्रशंसा और मिध्यादृष्टि-सस्तव---ये पाँच सम्यक्तव को दृषित करते हैं।

विद्तु सूत्र की छठी गाथा में शंका कंखा विगिच्छा पद से शुरू होनेवाली गाथा में इन पॉच वस्तुओं को अतिचार कहा गया है। अति-चार से व्रत मिलन होता है, व्रत में दूषण लगता है, अतिचार और दूषण एक ही वस्तु हैं।

```
(३५) कंडे नहीं थापना।
(३६) कपड़े नहीं सुखाना।
(३६) कपड़े नहीं सुखाना।
(३७) दाल आदि को अंकुरित करने नहीं डालना।
(३८) पापड़ नहीं बेलना।
(३९) सेव बनाना, बरी तोड़ना, आदि काम नहीं करना।
(४०) राजा आदि के भय से वहाँ नहीं छिपना।
(४१) शोक नहीं करना।
```

(४२) भोजन-कथा, स्त्री-कथा, राज-कथा, देश-कथा—चे विकथाएँ नहीं करना।

( ४३ ) वाण, तलवार, आदि हथियार बनाना या सजना नहीं ।

( ४४ ) गाय, भैस नहीं रखना ।

(४५) तापनी करके तापना नहीं।

( ४६ ) अन्नादि नहीं राँघना ।

( ४७ ) पैसा नहीं परखना ।

(४८) 'निस्सीहि' कहे विना मदिर मे दाखिल नहीं होना।

(४९ से ५२) छत्र, चॅवर, हथियार तथा जूते पहने प्रवेश नहीं करना।

( ५३ ) मन को चचल नहीं रखना ।

( ५४ ) तेल आदि की शरीर पर मालिश नहीं करना।

( ५५ सचित्त फूल, फलादिक अन्दर नहीं लाना ।

(५६) वस्त्राभूपण बाहर रखकर शोभारहित होकर अन्दर दाखिल नहीं होना।

(५७) भगवत को देखते ही हाथ जोड़ना।

( ५८ ) उत्तरासग विना पूजा नहीं करना।

(५९) मस्तक पर मुकुट धारण नहीं करना।

```
(६०) मुख, पगड़ी आदि का 'बुकाना' हो तो अलग कर देना ।
(६१) फूल के हार हों तो सर से उतार देना।
(६२) शर्त नहीं लगाना।
(६३) गेंदबल्ला नहीं खेलना।
(६४) रिश्तेदार आदि को जुहार नहीं करना।
(६५) माहभवैया का खेल नहीं खेलना।
(६६) किसी को आवाज देकर नहीं बुलाना।
(६७) लेनदेन के बारे में जिनमंदिर में आकर तकाना नहीं करना !
(६८) रणसंग्राम नहीं करना।
(६९) सर के बाल खोलना या खुजाना नहीं।
(७०) पालयी मारकर नहीं बैठना।
(७१) खडाऊँ पहनकर नहीं चलना।
( ७२ ) पैर फैलाकर नहीं बैठना ।
 (७३) इशारे के लिए सीटी नहीं वजाना।
(७४) पैर का मैल नहीं निकालना।
 (७५) कपड़े नहीं झटकना।
 ( ७६ ) खटमल, जूं आदि नहीं डालना ।
 (७७) मैथुन क्रिया नहीं करना।
 (७८) जीमन नहीं करना।
 (७९) क्रय-विक्रय नहीं करना।
 (८०) दवा-दारू नहीं देना।
 (८१) खाट नहीं खखेरना।
 ( ८२ ) गुह्यभाग उघाडुना या सँमालना नहीं ।
 ( ८३ ) मुक्काबाजी या मुर्गे आदि का युद्ध नहीं कराना ।
```

(८४) चौमासे में पानी इकटा करके उसमे स्नान नहीं करना, पीने के लिए पानी का पात्र नहीं रखना। श्रुत का विनय अर्थात् सामायिक से लेकर विन्दुसार पर्यन्त जिनागम का विनय! धर्म का विनय यानी देशविरति और सर्वविरति-रूप चारित्र का विनय! साधु का विनय अर्थात् सर्वविरति को धारण करनेवाले सत्ताईस गुणयुक्त महापुरुषों का विनय! आचार्य का विनय अर्थात् आचार पालनेवाले और पलवानेवाले विशिष्ट पद से विभूषित धर्माचार्य का विनय! उपाध्याय का विनय यानी साधुओं को श्रुन का अध्ययन करानेवाले तथा किया-मार्ग की शिक्षा देनेवाले विशिष्ट पद से विभूषित उपाध्याय का विनय यानी अमण-प्रधान चतुर्विध सघ का विनय और दर्शन का विनय यानी आयिक, आयोपशमिक और औपशमिक इन तीन प्रकार के सम्यक्त्व का विनय!

## तीन प्रकार की शुद्धि

सम्यक्तव को निर्मल रखने के लिए दस प्रकार के विनय के उपरांत तीन प्रकार की शुद्धि है। जिनमत के अतिरिक्त दूसरों को असार मानना मनःशुद्धि है। जिनागमों मे जीवाजीवादि तत्त्वों का जो स्वरूप जिस रीति से दर्शाया है, उससे विपरीत नहीं बोलना वचनशुद्धि है। और, खड्ग आदि से छेदे जाने पर भी या वन्धन से पीड़ित किये जाने पर भी श्री जिनेश्वरदेव के सिवाय अन्य किसी को नमस्कार नहीं करना काय-शुद्धि है।

महाकिव धनपाल पहले ब्राह्मणधर्मी थे, पर वाद मे जिनेश्वर-किथत मार्ग में स्थिर हुए और दृढ समिकिती वने । एक बार भोजराज राजा अन्य पिडतों के साथ उन्हें भी अपने साथ शिकार खेलने ले गया । रास्ते मे एक शिवालय आया । राजा ने उसमें प्रवेश किया । सत्र पिडत शिव की स्तुति करके नमस्कार करने लगे, पर महाकिव धनपाल शांत खड़े रहे । उन्होंने अपना मस्तक शिव को नहीं नमाया । यह देखकर राजा ने कहा: ''घनपाल । सत्र पडित शिव को नमस्कार कर रहे है, तुम कैसे चुप खडे हो १'' तव धनपाल ने निस्संकोच कहा—

> जिनेन्द्रचन्द्रप्राणिपातलालसं, मया शिरोऽन्यस्य न नाम नम्यते। गजेन्द्रगल्लस्थलदान लालसं, शुनीमुखे नालिकुलं निलीयते॥

—हे राजन्! जिनेन्द्र-रूपी चन्द्र को नमस्कार करने के लिए तड़पते हुए अपने सर को में किसी और के सामने नहीं झकाता। मदोन्मत्त हाथी के गडस्थल से झरता हुआ मद पीने के लिए उत्सुक भौरो का समूह क्या कभी कुत्ते के मुख से निकलती हुई लार पर लीन होता है?

यह जवाब राजा को बड़ा बुरा लगा; पर महाकिव ने उसकी परवा न-की। समिकतधारी आत्मा कैसा दृढ होता है, यह इससे समझा जा सकता है।

## पाँच प्रकार के द्षण

शास्त्रकार भगवतों ने कहा है कि-

शंका-कांक्षा-विचिकित्सा,-मिथ्यादृष्टिप्रशंसनम्। तत्संस्तवश्च पञ्चापि, सम्यक्तवं दूषयन्त्यमी॥

— शका, काक्षा, विचिकित्सा, मिथ्यादृष्टि-प्रशंसा और मिथ्यादृष्टि-सस्तव—ये पाँच सम्यक्तव को दूषित करते हैं।

विदिन् सूत्र की छठी गाथा में शंका कंखा विशिच्छा पद से ग़ुरू होनेवाली गाथा में इन पाँच वस्तुओं को अतिचार कहा गया है। अति-चार से व्रत मलिन होता है, व्रत में दूषण लगता है, अतिचार और दूषण एक ही वस्तु हैं। जिस श्रद्धा से अरिहंत और सिद्ध का देव के रूप में, पंच महाव्रतघारी को गुरु के रूप में और वीतरागप्रणीत मार्ग को धर्म के रूप में आल्बन बनाया जाता है; उसकी यथार्थता के वारे में गंका उठाने से सम्यक्त्व मिलन होता है।

सुदेव, सुगुर और सुधर्म पाने के बाद, अन्य किसी मत की आकाक्षा नहीं रखनी चाहिए। ताजा आम्रकल मिलने के बाद अन्य फल की इच्छा कौन करेगा ? जिनमत की श्रेष्ठता के विषय में शास्त्रों में कहा है कि—

निव्वाणमग्गे वरजाणकप्पं।
पणासियासेसकुवाइद्प्पं॥
मयंजिणाणं सरणं बुहाणं।
नमामि निच्चं तिजगण्पहाणं॥

—श्री जिनेश्वर देवों द्वारा प्ररूपित मत निर्वाण के सुन्दर वाहन के समान है। यानी जल्दी मोक्ष दिलाता है। उसमें कुवादियों के दर्प को, अभिमान को, सर्वथा नष्ट कर दिया है। श्रीजिनशासन अनेकान्तमय, स्याद्वाद-मय है। उसके सामने किसी कुवादी की दलील या युक्ति नहीं चल्ती और वह अवश्य हार जाता है; इसीलिए उसे कुवादियों के धर्म का सर्वथा नाश कर डालनेवाला बताया है। वह पडितों, विद्वानों के भी शरण लेने लायक है। इन्द्रभृतिगौतम, आदि धुरन्धर विद्वान थे, फिर भी उन्होंने इस जिनमत का धाश्रय लिया था; कारण कि उनकी समस्त शकाओं का निवारण इस मत के सुनने से ही हुआ था। ऐसे तीनों जगत् में श्रेष्ठ मत को मैं नित्य नमस्कार करता हूँ।

धर्म के फल में सदेह रखना या साधु-साध्वी के मिलन गात्र-वस्त्र को देखकर दुगछा करना विचिकित्सा है। उससे भी सम्यक्त्व मिलन होता है। मिध्यादृष्टि की प्रशंसा करने से मन का उस तरफ आकर्षण होता है और सम्यक्त्व में शिथिलता मिलनता आती है, इसलिए उससे चचना चाहिए।

मिथ्यादृष्टि के परिचय से भी सम्यक्तव में शिथिलता आती है या सम्यक्तव में दाग लगता है, इसलिए उसका भी त्याग करना चाहिए।

सम्यक्त के सङ्सठ भेदों में से चार प्रकार की सद्द्रना (अद्धा), तीन लिंग, दस प्रकार का विनय, तीन प्रकार की शुद्धि और पाँच प्रकार के दूषणों का, कुल पञ्चीस भेदों का, वर्णन हुआ। शेष बयालीस भेदों का वर्णन अवसर पर किया जायेगा।

# तेतालीसवाँ व्याख्यान

सम्यक्तव

### [ ३ ]

महानुभावो !

शास्त्रकार भगवतों ने जिमे अतुलगुणनिधान, सर्व कत्याण बीज, संसार-सागर तरने के लिए जहाज के समान, पापवृक्ष को काटने के लिए कुत्हाड़ा और भव्यजीवों का एक लक्षण बताया है, उस सम्यक्त्व का वर्णन चल रहा है। सम्यक्त्वधारी की श्रद्धा कैसी होती है? उसके लक्षण क्या है? उसको किनका विनय करना चाहिए? उसे कैसी शुद्धि रखनी चाहिए और कैसे दोषों से बचना चाहिए?—इसका वर्णन हो गया। उस विचारणा के क्रम में अब हम प्रभावकों का वर्णन करेंगे।

#### आठ प्रमावक

प्रभावक उन महापुरुषों को कहते हैं, जो अपनी शक्ति से सम्यक्त्व के प्रभाव का विस्तार करते हैं। चूँ कि जिनशासन अनादि काल से चला आया है, इसलिए ऐसे प्रभावक अनन्त हो चुके हैं। वे आठ प्रकार के होते हैं। शास्त्र में कहा है कि—

पावयणी धम्मकही, वाई नेमित्तियो तवस्सी य। विज्ञा-सिद्धो श्र कवी, श्रद्घेव पभावगा भणिया॥

—प्रावचिनक, धर्मकथी, वादी, नैमित्तिक, तपस्वी, विद्यावान, सिद्ध और कवि ये आठ प्रभावक कहे गये हैं। जो महापुरुष विद्यमान जिनागमो के पर्गामी वनकर शासन की प्रभावना करते है, वे प्रावचित्र-प्रभावक है, जैसे कि, हरिमद्र स्रीश्वर जी महाराज।

जो महापुरुप धर्मकथा करने की, दूसरों को धर्म प्राप्त करा देने की अद्भुत् शक्ति रखते हैं, वे धर्मकथी-प्रभावक है, जैसे कि, महिंप निदेपेण।

जिन-गासन में निद्येण-नाम के तीन महात्मा प्रसिद्ध हैं। एक है सुनियों का अद्भुत वैयावृत्त्य करनेवाले, दूसरे हैं श्री अजितशाति के कर्ता, और तीसरे हैं धर्मकथी। ये धर्मकथी निद्येण मुनि श्रेणिक राजा के पुत्र ये और उन्होंने श्री महावीर प्रभु की धर्म देशना सुनकर प्रतिवोध प्राप्त किया या। उन्होंने भोगेच्छाओं को दवाने के लिए उग्र तपस्या की थी और उसके दौरान में विशिष्ट लिव प्राप्त की थी। कहा है कि—

#### कर्म खपावे चीकणां, भावमंगल तप जाण। पचास लिध उपजे, जय-जय तप गुणखाण॥

एक बार निदिषेण मुनि मिक्षार्थ निकले। एक ऊँचा धवल घर देखकर उसमें प्रवेश किया और 'धर्मलाभ' कहकर खड़े हो गये। उस समय घर की मालिकिन वोली—''महाराज! यहाँ धर्मलाभ की नहीं, अर्थलाभ की आवश्यकता है।'' ये शब्द सुनते ही मुनिवर को चानक लगा। उन्होंने छप्पर में से एक तृण खींचा कि, अशर्कियों की दृष्टि होने लगी।

यह देखकर वह स्त्री (वेश्या) कहने लगी—''हे प्रभो ! मूल्य दिया है तो फिर माल लिए बगैर नहीं जा सकते । आप मुझ पर दया करें । अगर आप मेरी उपेक्षा या तिरस्कार करके चले जायेंगे, तो आपको स्त्री-इत्या का पाप लगेगा।"

ये वचन सुनकर मुनिश्री की दबी हुई भोगेन्छा जायत हो गयी और

वे वेश्या के यहाँ रह गये। निमित्त को शास्त्रकारों ने इसीलिए बलवान कहा है। वह कब कैसा परिणाम लायेगा, कहा नहीं जा सकता।

नंदिपेण मुनि वेश्या के यहाँ रह तो गये; पर उस समय यह नियम किया कि, 'प्रतिदिन दस आदिमयों को धर्म दिलाकर ही भोजन करूँगा' वे इस नियम का पालन करते हुए रहने लगे। यहाँ विचारणीय यह है कि, वेश्या के यहाँ आनेवाले अधिकाश लोग दुराचारी होते थे, फिर भी वे उन्हें वीत-राग-कथित शुद्ध धर्म प्राप्त कराते थे और चारित्र लेने भेजते थे! उनकी धर्म शक्ति कितनी बड़ी होगी!

यह क्रम बारह वर्षों तक चला। एक दिन नौ आदिमयो को तो प्रतिबोध करा दिया गया; पर दसवाँ आदमी प्रतिबोध नहीं पा रहा था। निद्षेण ने उसे समझाने के लिए पूरा प्रयत्न किया; परन्तु व्यर्थ ! इतने में वेश्या ने आकर कहा—''हे स्वामी! अब तो मोजन-वेला बीती जा रही है। चलिए। मोजन कर लीजिए, आज दसवाँ आदमी प्रतिबोध पाता नहीं दोखता।"

निद्येण ने कहा—''उसके बिना भोजन नहीं किया जा सकता", ये शब्द सुनकर वेश्या हॅसती हुई बोळी—''दसवें तो आप स्वय ही प्रतिबोध भले पावें!"

उसी समय निद्षेण की मोहनिद्रा टूट गयी। उन्होंने पास में रखे हुए अपने साधु के कपड़े और उपकरण सँमाले। हॅसी मे खसी देखकर वेश्या अनुनय-विनय करने लगी, पर निद्षेण डिगे नहीं। फिर, वे श्री महावीर प्रमु के पास आये और योग्य प्रायश्चित प्रहण करके, सयम की साधना द्वारा आत्मकल्याण किया।

जो महात्मा प्रमाण, युक्ति और सिद्धान्त के वल से परवादियों के साथ वाद करके उनके एकान्त मत का उच्छेद कर सकें; वे वादी-प्रभावक हैं— जैसे कि श्री महावादि सूरि! उन्होंने द्वादशारनयचक आदि न्याय के महान ग्रन्थ लिखे थे और मङ्गैच में बौद्धाचार्य के साथ वाद करके उसे पराजित किया था।

जो महात्मा अष्टाग निमित्त तथा ज्योतिषशास्त्र के पारगामी होकर शासन की प्रभावना करें, वह नैमित्तिक-प्रभावक है—जैसे कि श्री भद्र-चाहुस्वामी।

श्री भद्रवाहुस्वामी का वराहमिहिर नामक एक भाई था। उसने जैनदीक्षा ली थी, पर कारणवशात् छोड़ दी और ज्योतिषशास्त्र द्वारा अपनी महत्ता बताकर जैन-साधुओं की निन्दा करने लगा। एक बार उसने राजा के पुत्र की कुडली बनायी और उसमें लिखा कि—"पुत्र सौ वर्ष का होगा।" इससे राजा को बड़ा हर्ष हुआ और वह वराहमिहिर का बहुमान करने लगा। इस मौके का लाभ लेकर वराहमिहिर ने कहा—"महाराज! आपके यहाँ पुत्रजन्म होने पर सब बधाई देने आये पर जैनो के आचार्य भद्रवाहु नहीं आये। इसके कारण को तो जानें!"

राजा ने मालूम करने के लिए आदमी भेजा, तब श्री भद्रबाहु स्वामी ने कहा—''फिजूल दो बार आने-जाने की आवश्यकता क्या है १ यह पुत्र तो सातर्वे दिन बिल्ली से मरण पानेवाला है।"

आदमी ने यह बात राजा से कही। इस पर राजा ने नगर की तमाम बिल्लियों को पकड़वाकर दूर करा दिया और पुत्र की रक्षा के लिए सख्त पहरा बिठा दिया।

सातवें दिन जब कि धाय दरवाजे में बैठी हुई पुत्र को दूध पिला रही थी, इतने में अकस्मात लकड़ी का खमा पुत्र के मस्तक पर गिरा और वह मर गया ! इससे बराहिमिहिर बड़ा शिमेन्दा हुआ और अपना मुँह लिपाने लगा। उस समय श्री भद्रवाहु स्वामी राजा के पास गये और उनने राजा को ससार का स्वरूप समझाकर आश्वासन दिया। राजा ने उनके ज्योतिषिकिषयक अगाध जान की प्रशंसा की और साथ ही यह भी पूछा—"बिछी से मरण होगा, यह बात सच्ची क्यो नहीं निकली ?" तब श्री भद्रवाहु स्वामी

ने लकड़ी के उस खम्मे को मॅगवाया। देखा कि, उस पर विछी का मुँह बना हुआ है। इस प्रकार बालक के बिछी द्वारा मरण पाने की बात भी सच्ची ही थी। इसमे राजा उनका भक्त बन गया और जिन-शासन की खूब प्रभावना हुई।

नो महात्मा विविध प्रकार की तपश्चर्या द्वारा शासन की प्रभावना करे, वह तपस्वी-प्रभावक है — जैसे कि श्री विष्णुकुमार मुनि । उनकी कथा हम पहले कह चुके हैं।

जो महात्मा मत्र-तंत्र आदि विद्या का उपयोग जासन की उन्नति के लिए करें, वे विद्यावान-प्रभावक हैं—जैसे कि श्री आर्यखपुटाचार्य ।

आज से लगभग दो हजार वर्ष पहले ये महातमा विद्यमान थे और वे भडोच के निकटवर्ती प्रदेश में विचरते थे। उन्होंने बौडो और ब्राह्मणों के आक्रमण के सामने मंत्र-तंत्र की अद्भुत् शक्ति वतायी और जिन-शासन की अच्छी प्रभावना की।

जो महात्मा अजन-चूर्ण-लेप आदि सिंह योगों द्वारा श्री जिनशासन का गोरव बढ़ावें, वे सिंह-प्रभावक हैं—जैसे कि श्री पाटलिस सृरि! वे लेप के प्रयोग से आकाशगमन कर सकते थे तथा मुवर्णसिंद्ध आदि प्रयोग जानते थे। उन्होंने इस शक्ति हारा शासन की सुन्दर प्रभावना की थी। उनका शिष्य बनकर प्रसिद्ध रसशास्त्री नागार्जुन ने आकाशगमन की शक्ति प्राप्त की थी। उसने अपने गुरु की स्मृति में श्री शत्रुञ्जय की तलहरी में पादलिसपुरी-नामक नगर बसाया था, जो कि आज पार्लीताना के नाम ने प्रसिद्ध है।

जो महात्मा अद्भुत् काव्यगक्ति द्वारा सत्र का हृदय मोह होते हैं वे कविराज-प्रभावक हैं। जैसे कि, श्री सिद्धसेन दिवाकर, श्री वापनट स्रि, श्री हेमचन्द्राचार्य श्रादि। आप कहेंगे कि, इन दिनों तो कोई महान् प्रभावक आचार्य दिखलायी देते नहीं। वे तो कालान्तर में होते हैं। कभी कभी तो एक साथ अनेक प्रभावक होते हैं। जिस काल में ऐसे प्रभावक दिखलायी न दें, तब निर्मल स्वम की साधना करनेवालों तथा विधिपूर्व के तीर्थयात्रा करनेवालों तथा करानेवालों एव धूमधाम से पूजा आदि महोत्सव करानेवालों आदि को प्रभावक समझना चाहिए। श्री यशोविजयजी महाराज ने समिकतकी सडसठ बोल की स्वझाय में यह व्यक्त किया है।

## पाँच भूपण

जिससे वस्तु गोभे तथा दीत हो, उसे भूषण कहते हैं। सम्यक्त्व को सुरोभित करनेवाली पाँच वस्तुष्ट है। उन्हें सम्यक्त्व के पाँच भूषण कहा जाता है। पहला भूषण है स्थैर्य, यानी धर्मपालन मे स्थिरता, दृद्रता! लोभ-लालच से डिग जानेवालो का और किठनाई में धर्म को एक ओर गख देनेवालों का सम्यक्त्व कैसे शोभा दे सकता है? तीसरे व्याख्यान में इमने आपको एक मन्नी का दृष्टान्त सुनाया था। चतुर्दशी के दिन उसने पौषध किया था, राजा के बुलाने पर भी वह नहीं गया और कहला दिया— ''आज पौषध के कारण नहीं आ सकता!'' इस बात पर राजा कुद्ध हो जाता है। और, मन्नी की मुद्रा वापस मँगा लेता है। फिर भी मन्नी नहीं डिगा। बोला—''मुद्रा गयी तो उपाधि गयी। वह धर्मध्यान मे बाधा यी। अन निर्वाध धर्म-ध्यान कर सकेंगे। जन आत्मा के परिणाम ऐसे दृढ़ हो तन्न समझना कि, स्थैर्य आया!

दूसरा भूषण प्रभावना है। आजकल तो आप बताशे, शक्कर, बादाम, छड्डू या श्रीफल बॉटने को ही प्रभावना समझते हैं। पर, प्रभावना का अर्थ बहुत विशाल है। जिनसे धर्म का प्रभाव बढ़े, उन सब कार्यों को प्रभावना कहते हैं। उसमें धार्मिक महोत्सव, रथयात्रा, आदि आते हैं। अच्छा माहित्य तैयार करके उसका प्रसार-प्रचार करना भी प्रभावना के अन्तर्गत

आता है; क्योंकि उससे धर्म का प्रभाव विस्तृत होता है और हजारों आत्मा धर्माभिमुख होते हैं।

तीसरा भूषण भक्ति है। भक्ति माने श्री जिनेदवरदेव की और श्री गुरू महाराज की भक्ति।

आजकल कितने - लोग यह कहनेवाले निकल आये हैं कि, ''जैन-धर्म तो त्याग-वैराग्य का उपटेश करनेवाला धर्म है। उसमें भक्ति की बात वैष्णव-सम्प्रदाय अथवा भक्ति मार्गियों से आयी है।'' पर, वस्तुतः ऐसी बात करनेवाले कौन हैं १ ऐसे कहनेवालों ने न शास्त्र का अध्ययन किया है और न इतिहास से परिचित हैं। ऐसा मनमाना कुछ कह देना कोई विधान नहीं हुआ १ भला जैनधर्म कब का और वैष्णव धर्म कब का १ वैष्णवधर्म तो वल्लभाचार्य ने चलाया और भक्तिमार्ग भी २ हजार वर्ष से पुराना नहीं है। जैनधर्म तो करोड़ों वर्षों से चला आ रहा है और उसकी नींव में ही सम्यक्तव अर्थात् अद्धा-भक्ति तथा समर्पण का सिद्धान्त है। ६ आवश्यक में दूसरा आवश्यक चतुर्विशति स्तव और तीसरा आवश्यक वंदन है। जिनेश्वरदेव और गुरु-भक्ति का यह स्पष्ट विधान है।

स्मरण, वन्दन, पूजन आदि द्वारा श्री जिनेश्वर देव की भक्ति होती है। पूजन के अनेकविध प्रकार हैं। शास्त्रकार भगवतों ने कहा कि 'भत्तीष्ट जिणवराणं खिङजंतीपूट्यसंचिष्ठा कम्मा—श्री जिनेश्वरदेव की भक्ति करने से पूर्वसंचित कमों का ज्ञय हो जाता है।'

विधि से बन्दन करना, सुखशाता की पृच्छा करना, अज्ञनपानादि चारों प्रकार का आहार बहोराना, औपध-उपाधि-पुस्तक-वसति आदि देना गुरुभिक्त है। उसका फल महान् है। घन सार्थवाह ने ताजा घी बहोर कर गुरुभिक्त की तो सम्यक्तव पाया और कालात्र में श्री ऋपभदेव-नामक प्रथम तीर्थकर हुआ। नयसार को भी गुरुभिक्त करते ही सम्यक्तव की स्पर्शना हुई थी और आगे चलकर तीर्थकर-पद प्राप्त हुआ था।

श्री गौतमस्वामी पूछते हैं—"हे भगवन्! गुरु को वन्दन करने से जीव को क्या फल मिलता है ?" भगवान् उत्तर देते हैं—"हे गौतम! गुरु को वन्दन करने से जीव आठों कर्मों की प्रकृतियों के गाढ वन्धन को शिथल बना देता है, कर्मों की दीर्घकालीन स्थिति को अल्प करता है; आठों कर्मों के तीव्र अनुभाव को मन्द करता है; बहुप्रदेशी आठों कर्मों को अल्पप्रदेशी करता है; इससे वह अनादि अनन्त संसार में परिभ्रमण नहीं करता।" गुरुवन्दन का अन्तिम फल मोक्ष है। नमस्कार-मत्र के प्रथम दो पद देव के है और बाद के तीन पद गुरु के।

चौथा भ्षण किया-कुशलता है। श्री जिनेश्वर भगवतों ने आत्मशुद्धि, आत्मविकास के लिए अनेक प्रकार की कियाएँ वतायी है। उनमे कुशलता रखना सम्यक्तव का चौथा भूषण है। तत्त्वबोध यथार्थ हो पर किशा में यि उसका उपयोग न हो तो भला कल्याण कैसे होगा १ जिन-शासन में ज्ञान और किया दोनों के योग से ही मुक्ति मानी गयी है।

पाँचवाँ भूषण तीर्थसेवन है। यहाँ तीर्थ शब्द से स्थावर और जगम दोनों प्रकार के तीर्थ समझना चाहिए। श्री शत्रुञ्जय, श्री गिरनार, श्री सम्मेत शिखर, श्री आबू आदि स्थावर तीर्थ हैं और पचमहावतधारी त्यागी मुनिवर जंगम तीर्थ हैं। उनका सेवन करने से सम्यक्त की शोभा बढ़ती है। श्रावको को स्थावर तीर्थों की यात्रा वर्ष में एक बार तो अवश्य करनी ही चाहिए, ऐसा शास्त्रकारों का आदेश है; कारण कि उससे जीवन की चाल्द सरगमीं से मुक्ति मिलती है और भावोल्लासपूर्वक जिन-भक्ति हो सकती है।

### पाँच लक्षण

शास्त्रकारों ने सम्यक्त्व के पाँच लक्षण बताये हैं—शम, सवेग, निर्वेद, अनुकम्पा और आस्तिक्य ! जैसे धुएँ से अग्नि के अस्तित्व का ज्ञान होता है, उसी प्रकार इन लक्षणों से सम्यक्त्व के अस्तित्व का ज्ञान होता है।

शम यानी शाति, क्रोधादि अनन्तानुबन्धी कषायो का अनुद्य ! चाहे जैसे प्रवल कारण उपस्थित हो गये हों, फिर भी क्रोधादि के वश नहीं होना चाहिए । क्षमादि रखना चाहिए, शांति धारण करना चाहिए । यह सम्यक्त्व का पहला लक्षण है ।

सवेग यानी मोत्त की अभिलाषा ! शास्त्रकार कहते है-

नरविवुहेसरसुक्खं, दुक्खंचिय भावयो य्र मन्नंतो। सवेगयो न मुक्खं, मुत्तूणं कि वि पन्थेह॥

— सवेगवाला आत्मा राजा और इन्हों के सुख को भी अन्तर से दुःख मानता है। वह मोक्ष के अतिरिक्त किसी और चीज की रुचि नहीं रखता। ताल्पर्य यह कि, सम्यक्त्वी आत्मा आत्मसुख को ही सच्चा सुख मानता है और पौद्गलिक सुख को दुःख मानता है, कारण कि, उसका अन्तिम परिणाम दुःख है।

निर्नेद यानी भवभ्रमण ! भवभ्रमण में जन्म, जरा, रोग, गोक, मरण आदि अनेक प्रकार के दुःख भरे हुए हैं, लेकिन जब तक उनसे उकताहर न हो, तब तक उनसे छूटने की वृत्ति प्रवल नहीं वन सकती, और जब तक वह वृत्ति प्रवल नहीं बनेगी, तब तक भवभ्रमण को मिटाने के उपायों के लिए हृदय में उत्मुकता नहीं होगी । जैसे कारागार से छूटने की मनोवृति होती है, वैसे ही मनोवृत्ति ससार-कारागार से छूटने की हो जाये, तब समझना चाहिए कि, निर्वेद उत्पन्न हों गया है ।

अनुकम्पा यानी दुखियों के प्रति दया की भावना में आसक्ति, करणा की भावना । समिकती का हृदय कोमल होता है। वह कोई काम निर्दय होकर नहीं करता।

आस्तिक्य यानी जिन-वचन पर परम विश्वास, ९ तत्त्व में पूरी श्रद्धा, देवगुरुधर्म के प्रति अडिंग निष्ठा ! यदि इस प्रकार की निष्ठा न हो तो, सम्यक्त्व का सद्भाव भला क्या होगा ?

सम्यक्त्व के लक्षणों का यह क्रम प्रधानता के अनुसार है। उत्पत्ति के क्रम से विचार करें तो आस्तिक्य पहला, अनुकम्पा दूसरा, निर्वेद तीसरा, सवेग चौथा और जम पाँचवाँ है।

मम्बक्तव के साथ ही तत्त्वार्थ मे श्रद्धा उत्पन्न होती है, वही आस्तिक्य है। आस्तिक्य के आते ही आत्मा सबके प्रति दयावान हो जाती है। इस प्रकार आत्मा स्वदया और भावदया में रमने लगा कि, उसे भवभ्रमण के प्रति अत्यन्त खेद उत्पन्न हो जाता है और वही निर्वेद है। ऐसे निर्वेदवान् आत्मा को जीवन में केवल एक ही अभिलापा रहती है और वह मोक्ष की। जहाँ केवल मोक्त की अभिलापा ही वर्तती हो, वहाँ कपार्यों की जहें अपने आप दीली पड जाती हैं और जम का साम्राज्य छा जाता है।

### ६ यतनाएँ

सम्यक्त्वधारी को किस वस्तु में प्रयत्नशील रहना चाहिए, इसका विवेचन भी शास्त्रों में अच्छी तरह हुआ है। शास्त्रकार भगवत कहते हैं कि, सम्यक्तवधारी को ६ प्रकार की यतना करनी चाहिए, अर्थात् ६ न्यातों में प्रयत्नशील रहना चाहिए—

- (१-२) परतीर्थिक को, उसके देवो और उनके ग्रहण किये हुए चैत्यों को वन्दन नहीं करना, और न उन्हें पूजना।
- (२-४) परतीर्थिक को, उसके देवों को, उसके ग्रहण किये हुए चैत्यों को सुपात्र बुद्धि से टान नहीं देना तथा अनुप्रदान नहीं करना, यानी भेंट आदि न चढाना।
- (५-६) परतीर्थिक के बुलाये बिना प्रथम ही उसके साथ बोलना नहीं और न उसके साथ लम्बा वार्तालाप करना।

#### ६ आगार

जैसे कानून बनाते समय उसके अपवाद रखे जाते है, उसी प्रकार

प्रतिज्ञा छेते समय कुछ आगार अथवा छूटे, रखी जाती हैं। इससे प्रहण की हुई प्रतिज्ञा का भंग नहीं होता। सम्यक्तव के ६ आगार इस प्रकार हैं:—

- (१) राजाभियोग यानी अन्तर की इच्छा न हो, पर राजा की आज्ञा से काम करना पड़े तो सम्यक्त्व का भंग नहीं होता।
- (२) गणाभियोग यानी अन्तर की इच्छा न हो, मगर गण यानी छोक-समूह के आग्रह से कोई काम करना पड़े तो सम्यक्त्व का भग नहीं होता।
- (३) बलाभियोग यानी अन्तर की इच्छा न हो, पर किसी आंधक बलवान की इच्छा से कोई काम करना पडे तो सम्यक्त्व का भंग नहीं होता।
- (४) देवाभियोग यानी अन्तर की इच्छा न हो, पर देव के हठाग्रह से कोई काम करना पड़े तो सम्यक्त्व का भंग नहीं होता।
- (५) गुरुनिग्रह यानी अन्तर की इच्छा न हो, पर माता, पिता, कुलाचार्य आदि के दबाब से कोई काम करना पड़े तो सम्यक्त्व का भग नहीं होता।
- (६) वृत्तिकातर यानी आजीविका की पराधीनतावश ग्रुद्ध धर्म से प्रतिकूल विवश होकर कोई प्रवृत्ति करनी पड़े तो सम्यक्त्व का भग नहीं होता।

## ६ भावनाएँ

स्म्यक्त्व को पुष्ट करने के लिए ६ प्रकार की भावना भाना आवश्यक है।

(१) सम्यक्त चारित्रधर्म रूपी वृक्ष का मूल है, ऐसा चितन करना प्रथम भावना है। मूल हरा और रसयुक्त रहे तो वृक्ष फूलता-फलता है, उसी तरह सम्यक्त्व दृढ हो तो चारित्र-रूपी वृक्ष फूलता फलता है, यह विचार इस भावना से दृढ करना है।

- (२) सम्यक्त्व धर्मनगर का प्रवेश-द्वार है, यह चिंतन करना दूसरी भावना है। यहाँ यह भाव दृढ करना है कि, अगर सम्यक्त्वरूपी दरवाजा होगा तो ही धर्म-नगर में प्रवेश हो सकेगा और उसकी उत्तमोत्तम वस्तुओं के दर्शन किये जा सकेंगे।
  - (३) सम्यक्त्व धर्म-रूपी महल की नींव है, यह चितन करना तीसरी भावना है। नैसे बुनियाद के बिना महल नहीं टिक सकता, वैसे ही सम्यक्त्व विना धर्माचरण नहीं टिक सकता।
    - (४) सम्यक्तव जान-दर्शन-चारित्रादि गुणों का खजाना है, ऐसा चिंतन करना चौथी भावना है। अगर सम्यक्तव-रूपी भडार न हो तो मूल और उत्तर गुण-रूपी रत्नों को राग-द्वेप-रूपी चोर छट हैं।
    - (५) सम्यक्त्व चारित्र-रूपी जीवन का आधार है, ऐसा चिंतन करना पॉचवीं भावना है। जैसे पृथ्वी सकल वस्तुओं का आधार है, वैसे ही सम्यक्त्व चारित्र रूपी जीवन का आधार है। तात्पर्य यह है कि, शम, दम, तितिक्षा, उपरित आदि गुण तभी तक टिक सकते हैं, जब तक सम्यक्त्व है।
      - (६) सम्यक्त्व चारित्र-रूपी रस का पात्र है, ऐसा चिंतन करना छठी भावना है। श्रुत और चारित्र आत्मविकास के लिए अनुपम वस्तुएँ हैं; पर वे सम्यक्त्व-रूपी पात्र में ही रह सकती हैं।

इस प्रकार सम्यक्तव-संबंधी विभिन्न विचार करने से सम्यक्तव दृढ होता है और निर्मल रहता है।

#### ६ स्थान

सम्यक्त्व को स्थित रखने के लिए तात्त्विक भूमिका की जरूरत है। यह तात्त्विक भूमिका ६ स्थानों या ६ सिद्धान्तों को स्वीकार करने से तैयार होती है। वह इस प्रकार है:—

- (१) जीव है।
- (२) वह नित्य है।
- (३) वह शुभाशुभ कर्म का कर्ता है।
- (४) वह द्युभाग्नुभ कर्मफल का भोक्ता है।
- (५) वह सब कमों का क्षय करके मोक्ष प्राप्त कर सकता है।
- (६) मोक्ष का उपाय सुधर्म है।

आत्मा और कर्म विषयक व्याख्यानमाला मे इन ६ सिद्धान्तों के विषय में काफी विवेचन किया है। यहाँ उसकी पुनरुक्ति नहीं करते।

इस प्रकार सम्यक्त्व के सङ्सठ भेदों का वर्णन यहाँ पूरा होता है। उन्हें भलीभाँति समझकर चलनेवाला गुद्ध सम्किती वन जा सकता है और इस दुःखपूर्ण ससार का पार पाया जा सकता है।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा।

# चौवालीसवाँ न्याख्यान

### सम्यक् ज्ञान

#### महानुभावो !

त्रिकालावाधित अविच्छिन्न प्रभावशाली श्री जिनशासन में नवपद्जी की महिमा बहुत बड़ी है; इसीलिए उसका नित्यनियमित आराधन किया जाता है। उसमें नमो श्रिरहंताणं और नमो सिद्धाणं ये दो पट देव के है, नमो श्रायरियाणं, नमो उवज्ञायाणं और नमो लोए सब्ब-साहणं ये तीन पद गुरु के है, और नमो दंसणस्स, नमो नाणस्स, नमो चारित्तस्स और नमो तवस्स ये चार पद धर्म के है। इस प्रकार उसमें सुदेव, सुगुरु और सुधर्म के तस्व समुचित रीति से सजाये गये है।

भर्म के चार पद हैं—टर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप। इनमे प्रथम दर्शन (अर्थात् सम्यग्दर्शन, सम्यक्त्व) का सविस्तार विवेचन हो चुका है। अब क्रमप्रात दूसरे ज्ञानपद का कुछ विवेचन करना चाहते हैं, उसे आप एकाम्रचित्त होकर सुनें।

एकाप्र चित्त होने के सम्बन्ध में यहाँ यह कह दूँ कि, बहुत-से महानुभाव व्याख्यान सुनने तो आ जाते हैं; पर एकाय्यचित्त न होने से वे व्याख्यान में कही वातों को ग्रहण नहीं कर पाते। जब व्यक्ति विषय को ग्रहण ही नहीं करेगा तो मळा वह उस पर चिन्तन-मनन क्या करेगा?

जिनागम में कहा है—'सवणे नागे विन्नागे'—सद्गुर-मुख से शास्त्र-श्रवण करने से जीवादिक तत्त्वों का ज्ञान होता है और उससे आत्मा को विशिष्ट रीति से जाननेवाले विज्ञान की प्राप्ति होती है। परन्तु, यदि यथार्थ-रूप में शास्त्र-श्रवण न करेंगे तो ज्ञान-विज्ञान की उत्पत्ति होगी कैसे ? कितने लोग कहते हैं—"मै चित्त अथवा मन के एकाग्र करने का प्रयास तो करता हूँ, पर वह एकाग्र होता नहीं। आप कोई ऐसा उपाय बतायें जिससे मन जल्दी एकाग्र हो जाये।" इसका उत्तर यह है कि, मन को शान्त तथा एकाग्र करने के मुख्य उपाय वैराग्य तथा अभ्यास है। आप भी इनका आलम्बन लीजिए।

आपके अन्तर में अनेक प्रकार की आशाएँ और तृष्णाएँ भरी हुई है। इसिलए आपका चित्त सदा न्याकुल रहता है। अगर आप आशाओं और तृष्णाओं की शृखला काट डालें, तो आपका मन इधर-उधर न भटके और शात हो जाये। और, तब आसानी से वह एकाग्र रहने लगे। दूसरी चीं अभ्यास है। आप रोज सामायिक करें और उसका अभ्यास बढ़ाते जायें, तो आपका मन जल्दी शान्त हो जाये; फिर उसके एकाग्र करने में जरा भी कठिनाई न हो।

मैं आपको नित्य धर्मोपदेश देता हूँ और संसार की असारता समझाता हूँ, वह इसीलिए कि, आपका मन वैराग्य के रंग में रॅग नाये और आप शांति का अनुभव करने लगें। लेकिन, जिनका मन संसार के भोग-विलासों में लिपटा हुआ है; उन्हें शांति का अनुभव नहीं होता।

आप प्रभु-पूजा करते हैं, माला फेरते है, एव दूसरी क्रियाएँ करते है, परन्तु चित्त की स्थिति डावॉडोल होने से वह तन्मय नहीं होता और इस कारण उसका समुचित फल प्राप्त नहीं होता ।

इतना प्रसगोचित ! अत्र प्रस्तुत विषय की विचारणा करें ।

सम्यग्दर्शन—सम्यक्त्व—आत्मा का गुण है। ज्ञान भी आत्मा का गुण है। अपेक्षा विशेष से कहें तो वह आत्मा का प्रधान गुण है; कारण कि, उसी के द्वारा वह जड़ से पृथक प्रतीत होता है। एक जैन-महर्षि ज्ञान की महिमा प्रकाशते हुए कहते हैं—

गुण अनंत त्रातम तणा रे, मुख्यपणे तिहां दोय। तेमा पण ज्ञान ज चडुं रे, जिन थी दंसण होय। भवियण चित्त घरो, मन-वच-काय श्रमायो रे, ज्ञान-भगति करो॥

—इस विश्व की सब वृस्तुऍ अनन्तधर्मात्मक हैं। आत्मा भी अनन्तधर्मात्मक है। उसम दो गुणो की मुख्यता है (१) ज्ञान और (२) दर्शन। इन दो गुणों में भी ज्ञान बड़ा है; क्योंकि उसके द्वारा सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। इसलिए, हे भन्यजीवो! मेरी बात पर व्यान दो और दंभरहित होकर मन-वचन-काय से ज्ञान की उपासना करो।

आत्मा ज्ञान द्वारा पदार्थ को जानता है और उस पर श्रद्धा करता है; इसिलए ज्ञान द्वारा ही दर्शन की अथवा सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है, ये वचन यथार्थ हैं। जिसे ज्ञान नहीं है, उसे कभी सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं होती।

> हाने चारित्रगुण वधे रे, हाने उद्योत सहाय। हाने थिविरपर्णु लहे रे, श्राचारज उवन्माय। भवियण चित्त घरो, मन०

मोक्ष की प्राप्ति के लिए चारित्र सबसे निकटवर्ती कारण है। उसके गुण हैं—अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह आदि। इनकी वृद्धि ज्ञान के कारण ही होती हैं! अगर ज्ञान न हो तो चारित्र फीका हो जाये, उसकी सारी शोभा मारी जाये।

कल्पना कीजिये कि, एक आदमी जड़प्राय है। वह यह विलकुल नहीं जानता कि जीव क्या है? अजीव क्या है? पुण्य की प्रवृत्ति क्या है? पाप की प्रवृत्ति क्या है? पाप की प्रवृत्ति क्या है? तो क्या वह अहिंसादिक गुणों को अपने जीवन में यथार्थ रीति से उतार सकता है? 'मैंने अमुक व्रत लिये हैं—इसलिए मेरा अमुक कर्तव्य है, उन्हें मुझे इस रीति से पालना चाहिए' आदि विचार जान के अभाव में कैसे आ सकते हैं? अगर ये विचार ही न आयें, तो वे जीवन में खिलेंगे किस तरह? ज्ञानियों का यह सर्वमान्य

अभिप्राय है कि, 'जिसमें ज्ञान नहीं है, विवेक नहीं है, वह किसी भी प्रकार की आध्यात्मिक प्रगति नहीं कर सकता।'

एक शास्त्र-वचन है—'सहहमाणो जीवो वच्च श्रयरामरें ठाणं।' इसका सामान्य अर्थ यह है कि, 'जीवादिकतत्त्वों में श्रद्धा रखने-वाला जीव अजरामर स्थान को पाता है।' इससे यह न समझे कि, 'मांत्र तत्त्वो पर श्रद्धा रखने से ही जीव मोक्ष पाता है और ज्ञान की कोई जरूरत नहीं है।' जीव अभव्य है, उसे कभी सम्यक्त्व की स्पर्शना नहीं होती, इसलिए वह जीवादिक तत्त्वो में श्रद्धावान् नहीं बनता, इसलिए पठित होने पर भी मोक्ष नहीं जाता। परन्तु, भव्य जीव को अमुक समय सम्यक्त्व की स्पर्शना होती है, जिससे कि, वह जीवादिक तत्त्वो में श्रद्धावान् वनता है, और वह अन्त मे मोक्ष प्राप्त करता है ? यहाँ आग्रय यह है कि, श्रद्धा के बिना आत्मा मुक्ति में नहीं जा सकता। परन्तु, मुक्ति में जाने के लिए उसे सम्यक्त्व के उपरात सम्यक्-जान और सम्यक् चारित्र की आवश्यकता पड़ती है। अगर आत्मा मात्र सम्यक्त्व से मोक्षगामी बनता हो तो शास्त्र कार 'सम्यग्दर्शन झान चारित्राणि मोच्चमार्गः'—यह सूत्र कहते ही क्यो ? इसलिए हरएक वाक्य की अपेक्षा समझने की जरूरत है।

शास्त्र-वचन की अपेक्षा समझे चिना उसके अर्थ पर विवाद करने-वालों का हाल दो प्रवासियों जैसा होता है:—

### दो प्रवासी

पुराने जमाने की बात है जबिक, गाँवों में खूब डाके पड़ते थे और शूरवीर पुरुष अपने प्राणों की बाजी लगा कर भी बचाव करते थे। इस तरह एक गाँव में डाका पड़ा, तो एक बीर पुरुप ने गाँव की रक्षा करते हुए अपनी काया का बिल्दान दे दिया। इसिलए, गाँव के लोगों ने उसकी स्मृति कायम रखने के लिए उसका एक पुतला खड़ा किया और उसके रक हाथ में तलबार और एक हाथ में टाल दी। इस टाल का एक बाजू ओने का और दूसरी चाँदी की रखा गया।

एक वार दो प्रवासी आमने-सामने की तरफ से वहाँ आ पहुँचे और उस पुतले को देखकर अपना-अपना अभिप्राय प्रकट करने लगे।

एक ने कहा—''परोपकार के लिए प्राण दे देना बहुत बड़ी बात है। मैं इस परोपकारी वीर को धन्यवाद देता हूँ।''

दूसरे ने कहा—"इस दुनिया में वीरता की कद्र वरनेवाले बहुत बोड़े होते हैं। परन्तु, इस गाँव के लोगों ने वीरता की कद्र करके वीर पुरुष का पुतला खड़ा किया। इसलिए मैं उनका अभिनन्दन करता हूँ।"

पहले ने कहा-"यह पुतला बहुत सुन्दर है !"

दूसरे ने कहा—"पुतले से ज्यादा सुन्दर तो उसके हाथ की ढाल और तलवार है। उनमें भी यह सोने से मढी हुई ढाल तो बहुत ही सुन्दर है!"

पहले ने कहा—''ए! जरा समझकर बोल! यह ढाल सोने से नहीं, चाँटी से मढी हुई है।"

दूसरे ने कहा—''मेरी आँखें मुझे यथा थें दिखलाती हैं और मै जो देखता हूँ वही कहता हूँ। पर, जिसकी आँखें बराबर काम न देती हों, वह चाहे जो कुछ बोले।"

तुरन्त पहला तदका—''अरे मूर्ख ! तू मुझे श्रन्धा कहता है ! यह ढाल चाँदी से ही मढ़ी हुई है । उसे सोने से मढ़ी हुई कहना वेवक्की की हद है !"

इस तरह विवाद करते हुए दोनों वाँ हैं चढा कर एक दूसरे के मुकावले पर आ गये। इतने में गाँव के कुछ समझदार आदगी पहाँ आ पहुँचे। उन्होंने कहा—''ओ भले मुसाफिरों! तुम क्यों लड़ित हो ।'' पहले ने कहा—''यह वेवकूफ यह कहता है कि, यह ढाल सोने से मढ़ी

हुई है।" दूसरे ने कहा—"यह अन्धा यह कहता है कि, यह ढाल चॉदी से मढी हुई है।"

ग्रामवासियों ने कहा—''अगर तुम्हारे लड़ने का कारण यही है तो यह करों कि तुम एक दूसरे की जगह पर आ जाओ, तो सन्ची स्थिति समझ में आ जायेगी।"

दोनो प्रवासियो ने वैसा ही किया, तो उनके आश्चर्य का ठिकाना न रहा। वह ढाल तो सुनहरी-भी थी और रुपहरी भी थी। इससे वे लिजत हुए और अपने-अपने स्थान को चले गये।

जैन-शास्त्र निरपेक्ष वन्तन-व्यवहार को झूठा गिनते है और सापेक्ष वन्तन-व्यवहार को सन्ना! 'यह ढाल सुनहरी ही है'—ऐसा कहना निरपेक्ष वन्तन-व्यवहार है, कारण कि, उसमें ही शब्द के प्रयोग द्वारा दूसरी अपेक्षा का निपेध किया गया है। इसी प्रकार 'यह ढाल रुपहरी ही है' ऐसा कहना भी निरपेक्ष वन्तन-व्यवहार है, कारण कि उसमें भी दूसरी अपेक्षा का निषेध है। यहाँ यह कहा जाये कि—"यह ढाल सुनहरी भी है और रुपहरी भी है तो यह वन्तन-व्यवहार सन्ना है, कारण की उसमें दूसरी अपेक्षा को स्थान दिया गया है।"

अपेक्षा का भेद बराबर समझना हो तो नयवाद एव स्याद्वाद का अव्ययन करना चाहिए। जैन-महर्षियों ने इस विषय में बहुत गहरा मंथन किया है और इस पर अनेक स्वतंत्र प्रन्थों की रचना की है। परन्तु, आप तो पंचप्रतिक्रमण के चार प्रकरण से आगे ही नहीं बढते तो आप इस प्रन्थ तक कैसे पहुँचें ?

ज्ञान से सम्यक्त्व की प्राप्ति और चारित्र-गुणों की वृद्धि होती है एव शास्त्रबोध में सहायता मिलती है।

इसं जगत् में अनेक शास्त्र विद्यमान हैं, पर वे अजानी (अल्प-ज्ञानी) के किस काम के ? अज्ञानी होना एक बहुत बड़ा दोष है। किसी ने ठीक ही कहा है कि—

### ग्रज्ञानं खलु कप्टं, द्वेपादिभ्योऽपि सर्वदोपेभ्यः। ष्रर्थे हितमहितं वा, न वेत्ति येनावृत्तो जीवः॥

—द्वेप आदि सन दोषों मे अज्ञान सबसे बडा दोप है, कारण कि उससे आवृत्त जीव हित या अहित नहीं जान सकता ।

आन दुनियाँ में तमाम बुद्धिमान पुरुष शानप्राप्ति की हिमायत कर रहे हैं, कारण कि, जान के द्वारा ही आदमी अपना जीवन-व्यवहार अच्छी तरह चला सकता है और जीवन में प्रगति साध सकता है। परन्तु, शान-प्राप्ति यूँही नहीं हो जाती। उसके लिए बड़ा परिश्रम करना पड़ता है। कुछ उन क्ष्टों से घनराकर कहते हैं कि—

### यथा जड़ेन मर्तव्यं, बुधेनापि तथैव च । उभयोर्मरणं दृष्ट्वा, कण्ठशोषं करोति कः॥

—जैसे जड़ मनुष्यों को मरना होता है, वैसे ही विद्वानो, सुशिक्षितों, को भी मरना होता है। जब दोनों को मरना समान है तो शास्त्रों को कण्ठस्य करने की या अधिक पढ़ने की माथाकूट कौन करे ?

ऐसों को हम मूर्खिधिराज समझते हैं। जिन्होंने परिश्रम किया, कष्ट उठाया और शास्त्रों का भली-भॉति अध्ययन किया, वे ही इस जगत् में विद्वान बने और वहुतों के उपकारी बन सके। जिन्होंने मेहनत से घबरा कर विद्याध्ययन नहीं किया, उनकी गणना अपढ़ या मूर्ख में हुई और उन्होंने कौओं और कुत्तों की तरह मात्र अपना पेट भर कर दिन पूरे किये। ऐसों के जीवन का क्या महत्त्व है ?

आप अपने बालकों को अच्छी तरह पढ़ाइये और होशियार बनाइये, पर उसके साथ धर्म का ज्ञान भी दीनिये। अगर उनको धर्म का ज्ञान दिया गया होगा, तो ही वे शास्त्रों का मर्म समझ सकेंगे और सर्वज्ञप्रणीत तत्त्वों में श्रद्धान्वित होकर अपना जीवन सफल कर सकेंगे। परन्तु, आज आप नहाँ व्यवहारिक शिक्षण को अत्यन्त महत्त्व दे रहे है, वहाँ धार्मिक शिक्षण के प्रति उदासीनता दशां रहे है। आप व्यावहारिक शिक्षण पर जितना खर्च करते हैं, क्या उतना धार्मिक-शिक्षण पर करते हैं? अरे! नजदीक में पाठशाला हो और मुफ्त शिक्षण दिया जाता हो, तो भी आप अपने बालकों को उस पाठशाला में पढ़ने के लिए नहीं भेजते। धार्मिक शिक्षण के प्रति आपकी यह उपेक्षा आपको कहाँ घसीट ले जायेगी; क्या इसका आपको मान है!

कुछ छोग कहते हैं कि, 'लड़का हाथ से गया। अब वह किसी का कहा नहीं मानता, मवालियों के साथ घूमता है और अनकरनों करता है।' परन्तु, उसे पहले में ही धार्मिक सस्कार, धार्मिक ज्ञान दिया होता और विनय-विवेक का पाठ पढ़ाया होता, तो क्या यह दधा होती ? आप अपने लड़कों के प्रति स्नेह दर्शाकर उन्हें अपनी विरासत देने वाले हैं; पर अगर वे अज्ञानी, उद्धत, उच्छूखल होंगे, अच्छे संस्कारों से रहित होंगे, धर्म-मावना शून्य होंगे, तो वह विरासत कितने रोज टिकेगी ? और, उसका परिणाम क्या होगा ! उसका विचार की जिये। इसलिए, अपने वालकों को अभी से ऐसा ज्ञान दीजिये कि, अच्छे सस्कार पहें और वे धारणानुसार प्रगति कर सकें।

आचार्य और उपाध्याय का पद बड़ा है; पर उन्हें स्थविर तो तभी कहा जाता है, जबकि वे जान में निरन्तर वृद्धि फरते-करते ज्ञानवृद्ध बनें और गीतार्थ बनें।

उक्त जैन-महर्षि ज्ञान की महिमा दर्शाते हुए विशेष कहते हैं कि— श्रानी श्वासोच्छवास मां रे, क्रिटन कर्म करे नाश। विद्व जेम ईंघण दहेरे, क्षणमां ज्योति प्रकाश॥ भवियण चित्त घरो, मन०

कर्म किसे कहते है ! उसमे कितनी शक्ति होती है ! उसका बध क्तिने प्रकार से होता है ! वह कब कैसे उदय में आता है ! उसकी निर्जरा कैसे होती है ? आदि बातें हम कर्म की व्याख्यानमाला मे विस्तार से ममभा चुके हैं। जो कर्म हहता से बंधे हों वे कठिन कहे जायेंगे। उनको नष्ट करना सरल नहीं है। उसे नष्ट करने मे लाखो-करोड़ो वर्ष भी लग जाते हैं। परन्तु, आत्मा ज्ञानी बने, अपनी ज्ञान-शक्ति का सुन्दर विकास करे तो उन कठिन कमों को मात्र श्वासोच्छास में नष्ट कर सकता है। जैमे अग्न लक्ष्ड़ी को जरा देर में जला देती है; वैसे ही ज्ञानी अपने कमों को जला देता है और उनका क्षण मात्र में नाश हो जाने पर आत्मज्योति॰ का पूर्ण प्रकाश प्रकट हो जाता है।

एक जैन महात्मा कहते हैं :--

भच्याभस्य न जे विण लिह्ये, पेय-श्रपेय विचार।
् कृत्य-श्रक्तय न जे विण लिह्ये, झान ते सकल श्राधार रे॥
प्रथम झान ने पछे श्रिहंसा, श्री सिद्धान्ते भाष्युं।
झान ने वंदो झाननिंदो, झानीए शिवसुख चाख्युं रे॥

— निसके विना भक्ष्य अभक्ष्य पदार्थों की या पेय-अपेय वस्तुओं की जानकारी नहीं होती और निसके विना कृत्य और अकृत्य नहीं जाने जा सकते, वह जान सकल घमिक्रयाओं का आधार है।

—प्रथम ज्ञान और अहिंसा बाद मे—ऐसा श्री जिनेश्वरदेव ने आगम में कहा है; इसलिए ज्ञान का वन्दन करो, उसकी निंदा न करो। जिस किसी ने गिवसुख चखा है, उसने ज्ञान के प्रताप से ही चखा है।

जैनधर्म में ज्ञान पर बड़ा जोर दिया गया है। वह स्पष्ट घोषणा करता है कि 'नाण-किरियाहिं मोख्खो— ज्ञान और क्रिया से ही मोक्ष मिलता है।' वह तो ज्ञान को अज्ञान और समोह-रूपी अंधकार का नाश करनेवाला सूर्य मानता है और उसे बारबार नकस्कार करता है। यथा '

'श्रद्राण-संमोह-तमोहरस्स, नमो नमो नाण-दिवायरस्स ।'

नैन-धर्म का यह स्पष्ट मंतव्य है कि-

### पावात्रो त्रिणिवत्ती, पवत्तणा तह य कुसल पक्खंमि । विणयस्स य पडिवत्ती, तिन्नि वि नागे समार्षिति ॥

—पापकमों से निवृत्ति, कुशल पद्म मे प्रवृत्ति और विनय की प्राप्ति ये तीन वार्ते ज्ञान से ही होती हैं।

जैन-धर्म ज्ञान को दो प्रकार का मानता है—मिथ्याजान और सम्यक्जान। मिथ्याज्ञान से ससार-सागर नहीं तरा जा सकता, सम्यक् ज्ञान से तरा जा सकता है, इसलिए हर मुमुक्ष को सम्यक्ज्ञान की आरा-धना-उपासना करनी चाहिए।

मिध्याजानी का जान मिध्याजान, यानी अजान है; और समिक्ती का जान सम्यक्जान, यानी ज्ञान है। यहाँ जान की जो प्रशासा की गयी है, वह इस सम्यक्जान की ही है।

कभी-कभी यह प्रश्न पूछा जाता है कि, 'जान तो पिनत्र है, उसके 'मिथ्या' और 'सम्यक' ऐसे दो भेद कैसे हो सकते हैं।' उत्तर यह है कि, पानी पिनत्र होते हुए भी सर्प के मुँह में पड़कर क्या अपनित्र या जहरीला नहीं हो जाता ! वही जात यहाँ है। अच्छे शास्त्र पढ़ें तो भी मिध्यात्वी के लिए उनका परिणमन मिध्यात्व रूप में होता है, परन्तु मिध्यात्वी के शास्त्र पढ़ें तो भी समिकती के लिए वे सम्यक्त्व-रूप से परिणमते हैं।

सम्यक्षान की षृद्धि के लिए गास्त्रकारों ने आठ प्रकार का ज्ञानाचार बतलाया है।—

काले विणय वहुमाणे, उवहारो तह श्रिनण्हवरो । वंजण-श्रेत्थ-तदुभये, श्रद्घिहो नाणमायारो ॥

—ज्ञानाचार काल, विनय, बहुमान, उपधान, अनिह्नवता, व्यजनशुद्धि, अर्थशुद्धि और तहुभय शुद्धि—इन आठ प्रकारों का है।'

यहाँ 'ज्ञान' शब्द से श्रुतजान समझना है, कारण कि अध्ययन अध्या-पन उसीका संभव है। सर्वज्ञ-भगवंतों ने तत्त्व का जो स्वरूप वताया है, उसका अर्थ-वोध, श्रुताभ्यास यानी शस्त्र का पठन-पाठन करने से होता है। शास्त्र के पठन-पाठन के लिए हमारे यहाँ स्वाध्याय शब्द प्रचलित है।

स्वाध्याय साधु और श्रावक दोनो को अपनी भृमिकानुसार करना होता है।

कार्यसिद्धि के लिए काल भी एक महत्त्वपूर्ण कारण माना जाता है, यानी कि अमुक कार्य अमुक समय करने से ही सिद्धि प्राप्त होती है। यह नियम स्वाध्याय में भी लाग् है, यानी कि, स्वाध्याय भी अमुक समय ही करना चाहिए।

प्रातःकाल, मध्याह, सध्या और मध्यरात्रि की दो घड़ी, एक सिंध समय से पहले की और एक सिंध समय के बाद की, स्वाध्याय के लिए निपिद्ध हैं। उनके विषय में शास्त्र में कहा है कि, 'पहली और पिछली संघ्या के समय, मध्याह्म और अर्घरात्रि के समय—इन चार सध्याओं के समय—जो मनुष्य स्वाध्याय करता है, वह आजादिक की विराधना करता है।'

लैकिक शास्त्रों में कहा है कि-

चत्वारि खलु कर्माणि, सन्ध्याकाले विवर्जयेत । श्राहारं मैथुनं निद्रा, स्वाध्याये च विशेषतेः ॥

— सध्या समय चार कमों का त्याग करना चाहिए। आहार, मैथुन, निद्रा और विशेषतः स्वाव्याय। कारण कि, सध्याकाल में आहार करने से व्याधि उत्पन्न होती है, मैथुन करने से दुष्ट गर्भ उत्पन्न होता है, निद्रा करने से धन का नाश होता है, और स्वाध्याय करने से मरण होता है।

इस मान्यता में चाहे जितना तथ्य हो, पर एक बात सच है कि, प्रातः नाल सार्यंकाल आदि सध्या समय स्वाध्याय करने का काम न रहने से आवश्यक आदि क्रियाओं के लिए आवश्यक समय मिल जाता है।

ज्ञान देनेवाले का, गुण का, ज्ञानी का, ज्ञानाभ्यासी का, ज्ञान का और

ज्ञान के उपकरणों का विनय करना यानी उनके प्रति शिष्टाचार और आदर की भावना रखना, यह विनय नामक ज्ञानाचार है।

ज्ञान देनेवाले गुरु का विनय दस प्रकार करना चाहिए—(१) गुरु का सत्कार करना, (२) गुरु के आने पर खड़ा होना, (३) गुरु को मान देना, (४) गुरु को बैठने के लिए आसन देना, (५) गुरु के लिये आसन बिछा देना, (६) गुरु को वन्दन करना, (७) गुरु के सामने दोनों हाथ जोडकर खड़ा रहना, और कहना कि, मुझे क्या आज्ञा है १ (८) गुरु के मन का अभिप्राय जानकर तदनुसार वर्तना, (९) गुरु बैठे हो तब उनके पैर दावना आदि सेवा करना और (१०) गुरु चलते हों तब उनके पीछे चलना।

इस तरह गुरु का विनय करने से गुरु प्रसन्न होते हैं और वे शास्त्रों का गृह रहस्य समझा देते हैं। विनय विना विद्या नहीं, यह उक्ति प्रसिद्ध है। पढानेवाले शिक्षक के प्रति विनयभाव होना चाहिए, परन्तु आज विद्या-गुरु के प्रति कैसा वर्गाव हो रहा है! जमाने के अनुसार शिष्टाचार में परिवर्तन सभव है, परन्तु उनके प्रति आभ्यान्त रेक आदर तो होना ही चाहिए।

जानी का विनय भी गुरु की तरह ही करना चाहिए।

शानाभ्यासी का विनय तीन प्रकार करना चाहिए—(१) ज्ञानाभ्यासी न को अच्छी सुधारी हुई पुस्तके देना । पहले ज्ञानाभ्यास हस्तलिखित पुस्तकों के आधार पर होता था । उनमें लिखने गले के हाथों भू हैं हो जाना विशेष सभव रहता था, इसलिए सुधारी हुई पुस्तकों के देने की सूचना है। (२) ज्ञानाभ्यासी को सूत्र और अर्थ की परिपाटी यानी प्रणालिका देना। (३) ज्ञानाभ्यासी को आहार और उपाश्रय देना।

अगर जानाम्यासी का इस तरह विनय किया जाये, तो ज्ञानियो की संख्या अच्छी तरह बढ़ेगी और परिणामतः समाज में भी ज्ञान का परिमाण बढ़ेगा। अगर समाज में जानी का मान-सम्मान हो, तो समाज अल्य समय में प्रगति कर सकता है। जानी का विनय आठ प्रकार से करना च।हिए-

- (१) उपधान आदि विधि द्वारा सूत्र और अर्थ ग्रहण करना तथा अव्ययन करना। उपधान के विषय में विशेष विवेचन आगे करेंगे।
- (२) विधि अनुसार दूसरे को सूत्र और अर्थ देना तथा उसमे नहें हुए अर्थ की महीमॉॅंति भावना करना।
  - (३) शास्त्र के अनुसार अच्छी तरह अनुष्ठान करना ।
  - (४) स्वय पुस्तकें लिखना।
  - (५) दूसरों से पुस्तकें लिखाना ।
  - (६) पुस्तकों का गोधन करना अर्थात् उनकी भूत्रे सुधारना।
  - (७) वासक्षेप, कर्प्र आदि सुगंधित वस्तुओं द्वारा ज्ञान की पूजा करना।
- (८) ज्ञानपचर्मी आदि की तपस्या करना और उसके अन्त में राक्ति के अनुसार उद्यापन करना।

जानोपकरण का विनय दो प्रकार से करना चाहिए—एक तो ज्ञानोपकर्ण यथासभव अच्छा इकटा करना, और दूसरा उसके प्रति आदर रखना।

ज्ञान देनेवाले गुरु, ज्ञानी आदि के प्रति विनय की तरह बहुमान दर्शाना, यह ज्ञानाचार का तीसरा प्रकार है। यहाँ बहुमान से अन्तर का सद्भाव या भारी आदर समझना चाहिए। वाहरी विनय हो पर अन्तर का बहुमान न हो, तो भी ज्ञान प्राप्ति में प्रगति नहीं की जा सकती, इसीलिए शास्त्रकारों ने बहुमान को ज्ञानाचार का एक खास मकार माना है।

शास्त्रों में विनय और बहुमान की चतुर्भेगी बतायी है, वह भी ध्यान में रखने योग्य है—

- (१) विनय हो, पर बहुमान न हो।
- (२) विनय न हो, पर बहुमान हो।

- (३) विनय भी हो, बहुमान भी हो।
- (४) विनय भी न हो, बहुमान मी न हो।

इनमें पहला और दूसरा भग मध्यम है; तीसरा उत्कृष्ट और चौथा कनिष्ठ है।

अत्र ज्ञानाचार के चौथे प्रकार उपधान पर आयें। शास्त्रकारों ने उपधान शब्द की व्याख्या इस प्रकार की है। 'उप-समीपे धीयते-कियते सूत्रादिकं येन तपसा तदुपधानम्— जिस तप द्वारा स्त्रादिक समीप किये जायें वह उपधान है।' इससे आप देखेंगे कि, उपधान एक प्रकार का तप है और वह स्त्रादि को समीप करने के लिए ही किया जाता है। अर्थात् जो स्त्र अत्र तक दूर थे, उन स्त्रों को पढ़ने-गुणने का अधिकार प्राप्त नहीं हुआ था, सो इस किया से प्राप्त होता है।

उपधान की क्रिया प्राचीन काल में भी थी ही। श्री समवायाग-स्त्र, श्री उत्तराध्ययन-स्त्र, श्री महानिशीथ स्त्र आदि में इसका स्पष्ट उल्लेख है। काले विणये बहुमाणे यह गाथा भी प्राचीन है। उसमें उपधान का जबिक स्पष्ट निर्देश है, तब उसकी प्राचीनता के विषय में शंका होने का कोई कारण नहीं हैं।

कुछ लोग कहते है कि, 'नमस्कारादि' सूत्र जैन-कुटुम्बों में बचपन से ही सिखाये जाते है और बहुतेरों को कंठस्थ होते है, तो उन्हें उपधान की क्या जरूरत है ?' इसका उत्तर यह है कि, 'आज बचपन से जो सूत्र सिखाये जाते हैं और कठस्थ कराये जाते हैं, वे सस्कारों के आरोपणस्वरूप हैं। इससे वे आवकों की किया में प्रवृत्त हो सकते हैं; पर उन सूत्रों को गुरु से विधिवत् ग्रहण करने पर ही योग्य परिणाम आ सकता है, इसलिए उपधान जरूरी है।'

कुछ लोग कहते हैं कि, ''उपधान में हर वर्ष लाखों रुपये का धुआँ होता है। उसका फल तो कुछ दिखता नहीं; तो फिर उपधान कगने से क्या लाभ ?'' इसका जैवाब भी देना ही चाहिए। आज से चालीस पचास वर्ष पहले बहुत कम उपघान होते थे, कारण कि उस समय साधुओं की सख्या कम थी; इसलिए उनका प्रचार कम था। हाल मे साधुओं की संख्या वढ़ी है और उनके द्वारा उपधान का माहातम्य बहुत से लोग समझने ल्गे हैं। इसलिए हर वर्ष विभिन्न शहरों में उपधान तप कराया जाता है। इससे अनेक प्रकार के लाभ होते हैं। पहला यह कि, उससे जिनेस्वर-देव की आजा का पालन होता है। दूसरा यह कि, आड़े दिन उपवास, आय-विल, एकासन आदि की तपश्चर्या एकघारी नहीं हो सकती; परन्तु उपधान किया जाये तो २१ उपवास, 🗅 आयंबिल और १८ एकासन की तपश्चर्या एकघारी हो सकती है, जोिक कर्म की महानिर्जरा करनेवाली है। तीसरा लाभ यह है कि, उपधान में रोज पोसह होने के कारण मुनि-जीवन की तुलना होती है। चौथा लाभ यह है कि, उससे काया की माया घटती है और उससे भविष्य की अनेक प्रकार की पाप-प्रवृत्ति कक जाती है। पॉचवॉं लाभ यह है कि, उससे इन्द्रियों का रोध करने की शिक्षा मिलती है। छटाँ लाभ यह है कि, धर्माराधन की अभिलाषा से एकत्र हुए व्यक्तियों का सत्तग होता है और उससे धर्मभावना की चुद्धि होती है। दूसरे भी बहुत से लाभ होते हैं। इसलिए, उनके अतर्गत जो खर्च किया जाता है, वह द्रव्य का सदुपयोग है न कि धुआँ। जो धर्म-क्रिया से दूर रहते हैं और उसके विविध लामों से अनजान हैं, वे ही इस तरह का प्रस्न करते हैं और कुछ लोगों की धर्मश्रद्धा को हिला देते हैं। अगर वे वस्तुस्थिति की गहराई में उतरें और स्वयं उसका निरीक्षण करें तो उन्हें माऌम हो जायेगा कि, उपघान-तप धर्मभावना की वृद्धि करनेवाला एक सुन्दर अनुष्ठान है ! उपधान तप करने के वाद अनेक प्रकार के वत-नियम लिये जाते हैं और उनसे भी जीवन पर बड़ा अच्छा असर होता है।

जिनकी बुद्धि मन्द है अथवा जिनका चित्त शास्त्रके पठन-पाठन में जल्दी एकाग्र नहीं हो सकता, वे उपधान करें तो उनकी बुद्धि की जड़ता

# पैंतालीसवाँ व्याख्यान

## सम्यक्-चारित्र

## [१]

महानुभावो !

धर्म का व्याख्यान-प्रवाह आगे बहता-बहता रत्नत्रयी तक आ पहुँचा है और वह सम्यन्दर्शन और सम्यक्ज्ञान पर तो विचार चुका है। आज वह सम्यक्चारित्र विचार होनेवाला है। इसे एक मंगल अव-सर समझकर तन्मयतापूर्वक उसे सुनें।

### चारित्र की महिमा

कुछ लोग यह मानते हैं कि विद्वान और शास्त्रज्ञ होने से महानता था नाती है। परन्तु, मनुष्य को सचमुच महान बनानेवाला चारित्र है। यहाँ चारित्र से सम्यक्-चारित्र समझना चाहिए। आज तक नगत् मं नो महापुरुष हुए हैं; वे सम्यक्-चारित्र की बदौलत ही महान् हुए हैं। सम्यक्-चारित्र के विषय में जैन-शास्त्रकारों ने नो वचन कहे हैं, वे बारबार मनन करने योग्य हैं। सुनिये उन्हे—

'बहुश्रुत हो परन्तु चारित्र-रहित हो, तो उसे अज्ञानी ही जानना, कारण कि, उसके ज्ञान का फल शून्य है। अधे के सामने लाखों दीपक जलाने से भी क्या लाभ ? नेत्रवाले के लिए एक ही दीपक काफी है, उसी प्रकार चारित्रवान् के लिए स्वल्प ज्ञान भी प्रकाशक होता है!'

''जैसे चन्टन का भार वहन करनेवाला गथा उसके भार का ही भागी होता है, न कि उसकी सुगध का; उसी प्रकार चारित्ररहित ज्ञानी पठन- गुणन-परावर्नन-चिंतन आदि जान का भागी होता है, परन्तु उससे प्राप्त होनेवाली सद्गति का भागी नहीं होता।'

'जैसे जहाज का निर्यामक जानकार होने पर भी अनुकूल पवन विना इन्छित वन्टरगाह पर नहीं पहुँच सकता; उसी प्रकार जीव भी ज्ञानी होने पर भी चारित्र-रूपी पवन विना सिद्धिस्थान को नहीं पा सकता।'

# भवभ्रमण का महारोग

औषधि से रोग मिटता है, ऐसी श्रद्धा हो; औषधि का प्रकार और सेवन-विधि जात हो, पर औषधि सेवन न की जाये तो फिर रोग कैसे दूर होगा ?

मनुष्य को भव-भ्रमण का रोग अनन्तकाल से लागू है और इस कारण जन्म-जरा-रोग-मृत्यु का अकथ दुःख सहन करना पड़ रहा है। यदि यह रोग मिटे तो किर जन्म न लेना पड़े, और जन्म के अभाव मे जरा-रोग और दुःख सहन न करना पड़े। तो, इस स्थिति में आपको अनन्त सुख का उपयोग करने का अवसर मिलेगा। इस भव-भ्रमण के रोग को नष्ट करने की अक्सीर दवा चारित्र है—यह भूलना नहीं चाहिए!

कोई यह समझता हो कि, चारित्र हमारे पास नहीं है, तो कहाँ से लावें, तो यह समझना भूल है। चारित्र बाहर की चीज नहीं है, आपकी ही चीज है। वह आपके पास ही अन्तर में ही छिपी है।

यदि यह प्रश्न करें कि, 'चारित्र अन्तर में है, तो प्रकट क्यों नहीं होती,' तो इसका उत्तर यह है कि, चारित्र आपके अन्तर में छिपा अवश्य है, पर मोह के आवरण के कारण वह प्रकट नहीं होता। सूर्य अत्यन्त प्रकाशमान है, पर वादल आ जाने से वह छिप जाता है।

# मोह आपका कहर शतु है

मोह आपका कट्टर शत्रु है और अनेक विधियो से आपको क्षति पहुँचा

द्र होगी और उनका चित्त जरुदी एकाग्र होने लगेगा। इसी कारण प्राचीनकाल से उपधान पर खूब जोर दिया जाता रहा है और आज उसका इतना प्रचार है। उपधान के पीछे जो खर्च होता है वह साधर्मिक की सेवा मे और उत्सव का खर्च परमात्मा की भक्ति मे और शासन की प्रभावना में होता है। उस खर्च को खोटा खर्च नहीं कह सकते। वह तो धर्म का और पुर्यानुवधी पुण्य का कारण है। दिवाली पर रोशनी और सजावट करने में लोग कितना खर्च करते है! दुकान सजाने ने लक्ष्मी आ ही जाये ऐसा नियम नहीं है। पुण्य कार्य में किया गया खर्च न्वोटा खर्च नहीं है। पापकार्य में किया गया खर्च न्वोटा खर्च नहीं है। पापकार्य में किया गया खर्च

जान देनेवाले गुरु का या ज्ञान का निह्न (अपलाप) नहीं करना भनिह्नवता-नामक जानाचार का पाँचवाँ प्रकार है। ज्ञान देनेवाला गुरु अप्रसिद्ध हो या जाति-रिहत हो, तो भी उसे गुरु ही कहना, अपना गौरव चढाने के लिए दूसरे किसी युगप्रधान पुरुष का नाम नहीं देना। दूसरे, जितना श्रुत पढे हो उतना हो कहना, उससे कमोबेश नहीं कहना।

गुरु का निह्नव करने में लैकिक शास्त्रों में भी बहुत बड़ा पाप माना र्गया है। वे कहते हैं :—

### एकाचर प्रदातारं, यो गुरूं नेव मन्यते। श्वानयोनि शतं गत्वा, चाण्डालेष्वपि जायते॥

—जो आदमी एक अक्षर भी देनेवाले को गुरु नहीं मानता, वह सौ बार कुत्ते की योनि में उत्पन्न होकर चाडाल के कुल में जन्मता है।

व्यजनशुद्धि यह ज्ञानाचार का छठा प्रकार हैं। यहाँ व्यजनशुद्धि से आस्त्रपाठ के अक्षरों की शुद्धि समझनी चाहिए। पाठ के अशुद्ध होने से, अर्थात् उसमें किसी अक्षर की हानि-वृद्धि हो या मात्रा, बिन्दी आदि में कमी-वेशी-हो जाये तो पाठ बदल जाता है और उसके अर्थ में भी बड़ा अन्तर पड जाता है, इससे ज्ञान की महा आशातना होती है और सर्वश

को आजा के भग करने का टांप लगता है। इसल्ए, श्रुताध्ययन करनेवाले को सूत्रपाठ करते समय व्यंजनशुद्धि पर पूरा लक्ष्य देना चाहिए।

अर्थशृद्धि भानाचार का सातवाँ प्रकार है। ज्ञान-प्राप्ति के लिए अर्थशृद्धि भी व्यंजन-शृद्धि की तरह ही आध्यक है। अर्थ की शृद्धि न रहने से अनर्थ होता है और उससे स्व-पर को भाग नुकसान होता है। 'अज से यज्ञ करना' इस वाक्य में अज का अर्थ 'तीन वर्ष बाद की डांगर' छेने के बदले 'बकरा' लिया जाये, तो डागर होने के बदले बकरे का बिलदान देने का प्रसंग आयेगा और उस घोर हिंसा के फलस्थरूर अनेक प्रकार के दुःख भोगने पहुँगे।

स्त्र का उच्चार ग्रुद्ध करना और साथ ही उसका अर्थ भी ग्रुद्ध विचारना, यह तदुभयग्रुद्धि-नामक जानाचार का आठवाँ प्रकार है।

चो इस रोति से ज्ञानाचार का पालन करते हैं, उनके सम्यक्त्व की चृढि होती है और परिणामतः वे सम्यक्चारित्रधारी वनकर अपना कल्याण कर सकते है।

विशेष अवसर पर कहा जायेगा !

# पैंतालीसवाँ व्याख्यान

# सम्यक्-चारित्र

## [१]

#### महानुभावो !

धर्म का व्याख्यान-प्रवाह आगे बहता-बहता रत्नत्रयी तक आ पहुँचा है और वह सम्यन्दर्शन और सम्यक्ज्ञान पर तो विचार चुका है। आज वह सम्यक्चारित्र विचार होनेवाला है। इसे एक मंगल अव-सर समझकर तन्मयतापूर्वक उसे सुनें।

### चारित्र की महिमा

कुछ लोग यह मानते हैं कि विद्वान और शास्त्रज्ञ होने से महानता आ जाती है। परन्तु, मनुष्य को सचमुच महान बनानेवाला चारित्र है। यहाँ चारित्र से सम्यक्-चारित्र समझना चाहिए। आज तक जगत् मं जो महापुरुष हुए हैं; वे सम्यक्-चारित्र की बदौलत ही महान् हुए हैं। सम्यक्-चारित्र के विषय मे जैन-शास्त्रकारों ने जो वचन कहे हैं, वे बारबार मनन करने योग्य हैं। सुनिये उन्हें—

'बहुश्रुन हो परन्तु चारित्र-रहित हो, तो उसे अज्ञानी ही जानना, कारण कि, उसके जान का फल शून्य है। अधे के सामने लाखों दीपक जलाने से भी क्या लाभ ? नेत्रवाले के लिए एक ही दीपक काफी है, उसी प्रकार चारित्रवान् के लिए स्वल्प जान भी प्रकाशक होता है!'

''जैसे चन्दन का भार वहन करनेवाला गधा उसके भार का ही भागी होता है, न कि उसकी सुगंध का, उसी प्रकार चारित्ररहित जानी पठन-

## सम्यक् चारित्र

गुणन-परावर्तन-चितन आदि जान का भागी होता है, परन्तु उससे प्राप्त होनेवाही सद्गति का भागी नहीं होता।

'जैसे जहाज का निर्यामक जानकार होने पर भी अनुकूल पवन बिना इच्छित बन्टरगाह पर नहीं पहुँच सकता, उसी प्रकार जीव भी ज्ञानी होने पर भी चारित्र-रूपी पवन बिना सिद्धिस्थान को नहीं पा सकता।'

# भवअमण का महारोग

औषधि से रोग मिटता है, ऐसी श्रद्धा हो, औषधि का प्रकार और सेवन-विधि जात हो, पर औषधि सेवन न की जाये तो फिर रोग कैसे दूर होगा ?

मनुष्य को भव-भ्रमण का रोग अनन्तकाल से लागू है और इस कारण जन्म-जरा-रोग-मृत्यु का अकथ दुःख सहन करना पड़ रहा है। यदि यह रोग मिटे तो किर जन्म न लेना पड़े, और जन्म के अभाव मे जरा-रोग और दुःख सहन न करना पड़े। तो, इस स्थिति में आपको अनन्त सुख का उपयोग करने का अवसर मिलेगा। इस भव-भ्रमण के रोग को नष्ट करने की अक्सीर दवा चारित्र है—यह भूलना नहीं चाहिए!

कोई यह समझता हो कि, चारित्र हमारे पास नहीं है, तो कहाँ से लावें, तो यह समझना भूल है। चारित्र बाहर की चीज नहीं है, आपकी ही चीज है। वह आपके पास ही अन्तर में ही छिपी है।

यदि यह प्रश्न करें कि, 'चारित्र अन्तर में है, तो प्रकट क्यों नहीं होती,' तो इसका उत्तर यह है कि, चारित्र आपके अन्तर में छिपा अवश्य है, पर मोह के आवरण के कारण वह प्रकट नहीं होता। सूर्य अत्यन्त प्रकाशमान है, पर वादल आ जाने से वह छिप जाता है।

# मोह आपका कट्टर शत्रु है

मोह आपका कद्दर रात्रु है और अनेक विधियों से आपको क्षति पहुँचा

रहा है। पर, मोह आपको छोड़ता नहीं, यही आक्चर्य की बात है। शास्त्रकार मोह की उपमा अंघकार से देते हैं—यह विलक्कल यथार्थ है। मनुष्य चाहे ज्ञानी हो, पर मोह का आवरण आ जाये तो वह सारा ज्ञान दब जाता है। ऐसी स्थिति में यदि वह अकृत्य कर दे तो इसमें आक्चर्य क्या है?

## मोह कट्टर शत्रु है

मोह जीव का कट्टर शत्रु है। वह उसकी वड़ी दुर्दशा करता है! शास्त्रकारों ने मोह को अधकार की उपमा दी है। आदमी कितना ही जानी हो, मगर मोह का उदय आने पर उसकी सारी चतुराई दफ्न हो जाती है। उस हाटत में वह कुचाली हो जाये इसनें आइचर्य क्या?

माता पुत्र की पालक होती है। मगर, चूलनी रानी ने अपने पुत्र ब्रह्मदत्त को जिन्दा जला देने का घड्यन्त्र रचा! क्यों ? क्यों कि, वह मोह के आवेश में दीर्घ राजा पर आसक्त होकर अपना मान भूल गयी थीं।

पिता पुत्र का रक्षक होता है। फिर भी कृष्णराज ने अपने तमाम पुत्रो का अंगभंग करा दिया; कारण कि राज्य का मोह उस पर सवार था।

स्रिकंता ने अपने पित प्रदेशी राजा को विष दे दिया! कोणिक ने अपने पिता श्रेणिक राजा को छोहे के पिंजड़े में ट्रॅस दिया! यह सब मोह की ही विडम्बना है!

मोह के कारण आत्मा परपदार्थ को अपना मानता है और मेरी माता, मेरा पिता, मेरी पत्नी, मेरे पुत्र, मेरी पुत्री, मेरा कुटुम्ब, मेरे स्वजन, मेरी मिल्कियत, मेरा पैसा, सर्वत्र 'मेरा-मेरा' करता है। परन्तु, वास्तव में इनमें से कुछ भी उसका नहीं है। अगर उसका हो तो उसके साथ रहे; परन्तु यह सत्र तो यहीं पड़ा रहता है और आत्मा अकेला ही परलोक जाता है।

## चारित्र के दो प्रकार

चारित्र दो प्रकार का है—(१) देशविरित-रूप और (२) सर्व-विरित-रूप। पहला ग्रहस्य को होता है, दूसरा साधु को। यहाँ दोनों प्रकार के चारित्रों का परिचय कराया जाता है।

## देशविरति-चारित्र कैसे गृहस्थ को होता है ?

पहले यह वतलायेंगे कि, देशविरित-चारित्र कैसे ग्रहस्य को होता है। ग्रहस्य तीन प्रकार के हैं—(१) असंस्कारी, (२) असस्कारी और (३) धर्मपरायण। जिनके जीवन का कोई ध्येय नहीं है; जो मनमाना जीवन व्यतीत करते हैं और दूसरों के प्रति मनमाना वर्तन करते हैं वे असस्कारी हैं। ऐसे ग्रहस्य किनष्ठ कोटि के हैं। वे अपने अमूल्य नर-तन को अवस्य गॅवा देनेवाले हैं।

ऐसे अस्कारी गृहस्थों को सस्कारी बनाने के लिए महापुरुपों ने एक मार्ग बताया है। उस पर चलकर वे मार्गानुसारी या सस्कारी बन सकते हैं। उसके पैतीस नियम इस प्रकार हैं:—

## मार्गानुसारी के पैतीस नियम

- (१) न्याय से वैभव प्राप्त करना।
- (२) समान कुल-आचारवाले से मगर अन्यगोत्री से विवाह करना।
- (३) शिष्टाचार की प्रशंसा करना।
- (४) ६ अन्तर-शत्रुओं का त्याग करना। काम, क्रोध, लोभ, मान, मट और हर्ष अन्तर के ये ६ शत्रु हैं।
  - (५) इन्द्रियों को काबू मे रखना।
- (६) उपद्रववाले स्थान का त्याग करना। यहाँ उपद्रव से शत्रु की चढाई, बजवा, सक्रामक रोगों का फैलना, दुष्काल, अतिवृष्टि आदि समझना चाहिए।

- ( २६ ) हमेशा अदुराग्रही बनना—अपनी वात खोटी जानने पर भी न छोड़ना दुराग्रह है।
  - (२७) विदोषज्ञ होना-अर्थात् हर वस्तु के गुण-दोष वराजर समझना।
  - (२८) अतिथि, साधु और दीनजनों की योग्यतानुसार सेवा करना।
- (२९) परस्पर बाधा न आये, इस रीति से धर्म, अर्थ और काम इन तीन वर्गों का सेवन करना।
  - (३०) देश और काल से विरुद्ध परिचर्या का त्याग करना।
  - (३१) बलावल विचार कर काम करना।
  - ( ३२ ) लोकाचार ध्यान मे रखकर वर्तना ।
- (३३) परोपकार करने में कुशल होना। जो आदमी अपनी शक्ति के अनुसार किसी पर छोटा या बड़ा उपकार करता है; उसका जीवन धन्य गिना जाता है। शेष लोग कोओ और कुत्तो की तरह अपना पेट भरा करते हैं। एक लोक किव कहता है—

### कर माँ पहरे कड़ा, पण कर पर कर मेले नहीं श्रेने जाणवा मडां, साचु सोरिठयो भएे।

(३४) लज्जावान होना।

( ३५ ) मुखाकृति धीम्य रखना ।

## मध्यम और उत्तम कोटि के गृहस्थ

सस्कारी ग्रहस्थ मध्यम कोटि के गिने जाते है। वे घर्म अर्थात् देश-विरति-चारित्र सरलता से पा सकते है।

जो गृहस्य सम्यक्त्वयुक्त श्रावक के वारह व्रत धारण करते हैं, उन्हें यहाँ धर्मपरायण यानी देशविरति चारित्रवाला समझना चाहिए। ये गृहस्थ उत्तम कोटि के गिने जाते है और वे सर्वविरति अर्थात् साधु-जीवन को सरलता से स्वीकार कर सकते हैं।

### सम्यक् चारित्र

सम्यक्तवयुक्त आवक के बारह वर्तो का यहाँ केवल धंक्षित परिचय करायेंगे। वे वर्त सम्यक्त्व के आधार पर ही टिक सकते हैं; इसलिए पहले सम्यक्त्व की धारणा आवस्यक है।

### सम्यक्तव की धारणा

सम्यक्त और वनों को धारण करने को विशेष विधि है। वह उत्तम क्षेत्र में, उत्तम मुहूर्त में, परीक्षित शिष्य को, प्रभुजी के समक्ष करायी जाती है। उस समय सम्यक्त्व ग्रहण करनेवाले को यह प्रतिशा करनी होती है—

> अरिहंतो मह देवो, जावजीवं सुसाहुणो गुरुणं। जिणपन्नतं तत्तं, हग्र सम्मतं मए गहियं॥

—आज से मुझे यावजीवन श्री अरिहंत ही देव, मुसाधु ही गुरु और केवली भगवन्त का वचन ही तत्त्व अर्थात् धर्म-रूप मान्य है। उसके अति-रिक्त दूसरे किसी देव-गुरु-धर्म का सेवन या आदर नहीं करूँगा। इस प्रकार सम्यक्त्व को मैने देव, गुरु और संघ की साक्षी से ग्रहण किया है।

### बारह व्रतीं का नाम

श्रावक के बाहर वृतों के नाम पहले, गुणस्थान के प्रसंग में, बता आये हैं; फिर भी यहाँ देशिवरित-चारित्र का विशेष अधिकार होने से उनकी गणना पुनः करायेंगे। मन्नोचार में जैसे अमुक शब्दों को दो बार बोलने से उनकी शक्ति बढ़ती है; वैसे ही नित्य उपयोगी वृतों का नाम दूसरी नार छेने से वे अधिक पक्के होते हैं, अथवा विस्मृति हुई हो तो उनका अनुसंधान हो जाता है। बारह वृतों के नाम इस प्रकार हैं:—

- (१) स्यूल प्राणितपात-विरमण-व्रत ।
- (२) स्थूल-मृषावाद-विरमण-व्रत।
- (३) स्यूल अदत्तादान विरमण-वत ।

(७) अच्छे पड़ोस में रहना और मकान ऐसा हो कि, जिसमें बहुत से अति प्रकट और अति गुप्त दरवाने न हीं।

अच्छे पड़ोस में रहने से जीवन पर अच्छा असर होता है और खराब पड़ोस में रहने से जीवन पर खराब असर होता है। अति प्रकट यानी राजमार्ग पर चोरी आदि का डर विशेष रहता है। और, अति गुप्त यानी गली-कूचे मे—बहॉ रहने से घर की शोभा नहीं रहती। इसलिए, ऐसे खानों पर रहने का निपंध किया है। बहुत से दरवाजोंवाले घर में रहने से धन और स्त्रियों की रक्षा नहीं हो सकती।

- (८) पाप से डरते रहना।
- (९) प्रसिद्ध देशाचार के अनुसार वतना।
- (१०) किसी का अवर्णवाद (निन्दा) न करना। राजा आदि का विशेष रूप से अवर्णवाद न करना; कारण कि उससे सर्वनाश होने का डर रहता है।
  - (११) खर्च आमदनी के अनुसार रखना।
  - ( १२ ) वैभव के अनुसार पोशाक रखना ।
  - ( १३ ) माता-पिता की सेवा करना ।
  - ( १४ ) सदाचारी पुरुषों का संग करना ।
- ( १५ ) कृतज्ञ रहना—िकसी ने छोटा-सा भी उपकार किया हो तो उसे नहीं भूलना।
  - (१६) अजीर्ण हो तो जीमना नहीं।
- (१७) समय पर, प्रकृति के अनुकूल, आसक्तिरहित हो भोजन करना।
  - (१८) सदाचारियो और ज्ञानवृद्धों की सेवा करना।
- (१९) निंच काम में प्रवृत्त नहीं होना। जो काम समाज मे अधम, इल्का या निंच गिना जाता हो, उसमें प्रवृत्ति करने से प्रतिष्ठा का नाश होता है और प्रतिष्ठा का नाश होने पर सर्वनाश हो जाता है।

- (२०) जो भरण-पोपण करने योग्य हों, उनका भरण-पोषण करना। माता, पिता, दादा, दादी, पत्नी, पुत्रादि परिवार तथा आश्रित सगे-सम्बन्धी और नौकर-चाकर भरण-पोपण किये जाने योग्य हैं। उनमें भी माता, पिता, सती स्त्री और असमर्थ पुत्र-पुत्रियो का भरण-पोषण तो हर हाल्त मे करना हो चाहिए—यानी नौकरी-चाकरी या सामान्य धन्धा करके भी करना चाहिए। अगर खिति अच्छी हो तो दूसरे सगे-सम्बन्धियों का भी पोपण करना चाहिए और असहाय जाति-त्रन्धुओं की भी यथा-शक्य सहायता करनी चाहिए।
- (२१) दोर्घदर्शी होना—लाभालाभ का पूरा विचार किये विना किसी प्रवृत्ति में न पड़ना। अन्यथा बड़ा नुकसान उठाना पड़ता है। दूरदर्शी ऐसी विपत्ति से प्रायः बचा रहता है।
  - (२२) धर्मकथा नित्य सुनना।
  - (२३) दयाछ होना। दया धर्म का मूल है।
  - ( २४ ) बुद्धि के आठ गुणों का सेवन करना। वे आठ गुण ये हैं:--
- (१) ग्रुश्रूपा यानी तत्त्व सुनने की इच्छा। (२) श्रवण अर्थात् तत्त्व-श्रवण। (३) ग्रहण यानी सुना हुआ ग्रहण करना। (४) धारणा यानो ग्रहण किये हुए को भूलना नहीं। (५) जहा यानी ग्रहण किये हुए अर्थ की सगित तर्क और उदाहरणपूर्वक विचारना (६) अपोह यानी उसी अर्थ के अभाव में कैसी विरुद्ध परिस्थिति होगी यह युक्ति-दृष्टान्त से देखना। (७) भ्रम आदि दोषरिहत अर्थ का ज्ञान प्राप्त करना। (८) अर्थ का निदिचत बोध करना। इन आठ गुणों का सेवन करनेवाले को तत्त्वज्ञान की प्राप्ति होती है।
- (२५) गुगा का पञ्चपात करना। यहाँ गुण शन्द से क्षमा, नम्नता, सरलता, सन्तोष, उदारता, वात्सल्य, धैर्य, पवित्रता, सत्य आदि समझना चाहिए।

- (२६) हमेशा अदुराग्रही वनना—अपनी वात खोटी जानने पर भी न छोड़ना दुराग्रह है।
  - ( २७ ) विशेषज्ञ होना-अर्थात् हर वस्तु के गुण-दोष वरावर समझना ।
  - (२८) अतिथि, साधु और दीनजनों की योग्यतानुसार सेवा करना।
- (२९) परस्पर बाधा न आये, इस रीति से धर्म, अर्थ और काम इन तीन वर्गों का सेवन करना।
  - (३०) देश और काल से विरुद्ध परिचर्या का त्याग करना।
  - ( ३१ ) बलावल विचार कर काम करना।
  - ( ३२ ) लोकाचार ध्यान में रखकर वर्तना।
- (३३) परोपकार करने में कुशल होना। जो आदमी अपनी शक्ति के अनुसार किसी पर छोटा या बड़ा उपकार करता है; उसका जीवन धन्य गिना जाता है। शेष लोग कौओं और कुत्तों की तरह अपना पेट भरा करते हैं। एक लोक किन कहता है—

## कर माँ पहरे कड़ा, पण कर पर कर मेले नहीं ग्रेने जाणवा मडां, साचु सोरिटयो भएे।

- (३४) लज्जावान होना।
- (३५) मुखाकृति सौम्य रखना ।

## मध्यम और उत्तम कोटि के गृहस्थ

सस्कारी गृहस्थ मध्यम कोटि के गिने जाते हैं। वे धर्म अर्थात् देश-विरति-चारित्र सरलता से पा सकते है।

जो गृहस्य सम्यक्त्वयुक्त श्रावक के वारह व्रत धारण करते हैं, उन्हें यहाँ धर्मपरायण यानी देशविरति चारित्रवाला समझना चाहिए। ये गृहस्थ उत्तम कोटि के गिने जाते हैं और वे सर्वविरति अर्थात् साधु-जीवन को सरलता से स्वीकार कर सकते हैं। सम्यक्त्वयुक्त श्रावक के वारह वर्तो का यहाँ केवल संक्षित परिचय करार्येगे। वे वत सम्यक्त्व के आधार पर ही टिक सकते हैं; इसलिए पहले सम्यक्त्व की धारणा आवश्यक है।

#### सम्यक्तव की धारणा

सम्यक्त्व और वनों को धारण करने की विशेष विधि है। वह उत्तम क्षेत्र में, उत्तम मुहूर्त में, परीक्षित शिष्य को, प्रभुजी के समक्ष करायी जाती है। उस समय सम्यक्त्व प्रहण करनेवाले को यह प्रतिज्ञा करनी होती है—

### अरिहंतो मह देवो, जावज्ञीवं सुसाहुणो गुरुणं। जिणपन्नतं तत्तं, हत्र सम्मतं मए गहियं॥

—आन से मुझे यावजीवन श्री अरिहंत ही देव, सुसाधु ही गुरु और केवली भगवन्त का वचन ही तत्त्व अर्थात् धर्म-रूप मान्य है। उसके अति-रिक्त दूसरे किसी देव-गुरु-धर्म का सेवन या आदर नहीं करूँगा। इस प्रकार सम्यक्त्व को मैंने देव, गुरु और संघ की साक्षी से ग्रहण किया है।

#### बारह व्रतों का नाम

श्रावक के बाहर वर्तों के नाम पहले, गुणस्थान के प्रसंग में, बता आये हैं, फिर भी यहाँ देशविरति-चारित्र का विशेष अधिकार होने से उनकी गणना पुनः करायेंगे। मत्रोचार में जैसे अमुक शब्दों को दो बार बोलने से उनकी शक्ति बढती है; बैसे ही नित्य उपयोगी वर्तों का नाम दूसरी बार छेने से वे अधिक पक्के होते हैं, अथवा विस्मृति हुई हो तो उनका अनुसंधान हो जाता है। बारह वर्तों के नाम इस प्रकार हैं:—

- (१) स्यूल प्राणितपात-विरमण-व्रत ।
- (२) स्थूल-मृषावाद-विरमण-व्रत ।
- (३) स्यूल अदत्तादान विरमण-त्रत ।

- (४) स्थूल-मैथुन-विरमण-वत।
- (५) परिग्रह-परिमाण-व्रत।
- (६) दिक-परिमाण-व्रत।
- (७) भोगोपभोग परिमाण-त्रत ।
- (८) अनर्थं-दड-विरमण-त्रत ।
- (९) नामायिक-व्रत ।
- (१०) देशावकाशिक-वत।
- (११) पोषध-व्रत।
- (१२) अतिथिसविभाग व्रत ।

#### व्रतों के विभाग

इन बारह वर्तों में से पहले पाँच को अगुव्रत कहते हैं, कारण कि, वे महाव्रत की अपेचा से अणु अर्थात् बहुत छोटे हैं। वाद के तीन गुणव्रत कहलाते हैं, कारण कि वे चारित्र के गुणों की पुष्टि करने वाले हैं। और, अन्तिम चार को शिक्षाव्रत कहा जाता है; कारण कि वे आत्मा को साधुजीवन की शिक्षा देते हैं। एक अपेक्षा से शिक्षाव्रत भी गुणव्रत ही है, अर्थात् अन्तिम सात को गुणव्रत माना जा सकता है। इसी दृष्टि से शाह्त्रों में कई जगह सात गुणव्रतों का उल्लेख आता है।

# पहला स्थूल-प्राणातिपात-विरमण-त्रत

जिन वर्तों में कुछ छूट-छाट न हो, वे स्क्ष्म हैं और जिनमें छूटछाट हों, वे स्यूल हैं। इस तरह पाँचों अग्रुवर्तों को 'स्यूल' कहा जाता है।

प्राणातिपात का अर्थ है—हिंसा, विरमण पाना अर्थात् विरमना, अटकना। जिस व्रत द्वारा हिंसा करने से रुका जाये, वह प्राणातिपात-विरमण-व्रत है। इस व्रत में सकल्प से निरपेक्ष रूप से निरपराधी त्रसजीव की हिंसा का त्याग किया जाता है। इसके कुछ विवेचन से आप समझ जायेंगे।

इस नगत में नीव दो प्रकार के हैं—(१) त्रस और (२) स्थावर। इनमें से गृहस्थ त्रस नीवों की हिंसा छोड़ सकते हैं; पर स्थावर की हिंसा सर्वोद्यतः नहीं छोड़ सकते। उसकी नयणा अलवत्ता कर सकते हैं और करनी चाहिए।

त्रसजीवो में कितने ही अपराधी होते हैं, कितने ही निरपराध। अगर कोई स्त्री, वहिन, वेटी या पुत्र परिवार पर आक्रमण करे, गाँव को अप्ट करे, धर्मस्थानो को छटे या नष्ट करे या देश पर चढाई करे तो अपराधी गिना जायेगा। गृहस्थ ऐसे अपराधी से छड़े और उसे योग्य दड दे तो भी वत भग नहीं होता। वतधारी राजाओं, मित्रयों तथा दंडनायक इस तरह शतुओं से छड़े हैं और उन्होंने देश, समाज तथा धर्म की रक्षा की है। इस कारण गृहस्थों को निरपराधी त्रसजीवों की हिंसा का त्याग और अपराधी त्रसजीवों की जयणा होती है।

निरपराघी त्रस जीवों की हिंसा दो प्रकार से होती है—(१) सकत्य से और (२) आरभ से यानी जीवन की आवश्यकता के लिए। इस दो प्रकार की हिंसा में से गृहस्य सकल्पपूर्वक निरपराधी त्रस जीवों की हिंसा का त्याग और आरम्भ की जयणा कर सकते हैं।

निरपराधी त्रस जीवों की सकत्य पूर्वक हिंसा भी दो प्रकार से होती है—(१) निरपेक्ष रूप से और (२) सापेक्ष रूप से। विशेष कारण विना निर्वयतापूर्वक मार मारना या दूसरी तरह दुःख देना, यह निरपेक्ष रूप से होनेवाली हिंसा है। और, कारणवशात् ताड़न वन्धन आदि करना सापेक्ष हिंसा है। ग्रहस्थ आजीविका के लिए गाय, भैंस, भेड़, बकरी, आदि पशुओं को पालते हैं। कारण वशात् उनका ताड़न-बन्धन करना पड़ता है। उसी प्रकार पुत्र पुत्रियों को शिक्षा देने के लिए भी ताड़न-तर्जन आदि करना पड़ता है। इसलिए ग्रहस्थों को निरपराधी त्रस जीवों की सकल्पपूर्वक निरपेक्ष रूप से होनेवाली हिंसा का त्याग होता है और

सापेक्ष रूप से होनेवाली हिंसा की जयणा होती है ('यतना' अर्थात् 'जहाँ तक हो सके रक्षण करना'।)

साधुओं की अहिंसा के सामने गृहस्थ की यह अत्यटप है; किर भी इसका पालन बड़ा हितकर है। इससे गृहस्थ के हृदय में सर्व प्राणियों के प्रति दया का झरना अखड बहता रहता है और अन्त में वह विश्व के सर्व प्राणियों का सचा मित्र बन जाता है।

धर्म मे अहिंसा धर्म बड़ा है, इसलिए पहला व्रत हिंसा त्याग का लिया जाता है। अन्य सब व्रत इस अहिंसा-बृक्ष की शाखा-प्रशाखाएँ है। अहिंसा जीव के रक्षण और पोपण के लिए है।

## द्सरा स्थूल-मृपावाद-विरमण-व्रत

मृपावाद अर्थात् झुठ बोलना, उससे रोकनेवाला स्थूल व्रत है—स्थूल-मृपावाद विरमण व्रत ! उसमें नीचेकी प्रतिज्ञा ली जाती है—

- (१) कन्या या वर के सम्बन्ध में झूट नहीं बोलना।
- (२) गाय, भैस आदि जानवरीं के वारे में झूठ नहीं बोलना।
- (३) जमीन, खेत आदि के विपय में झूठ नहीं बोलना।
- (४) किसी की अमानत में खयानत नहीं करना।
- (५) कोर्ट-कचहरी या पच के सामने झ्ठी गवाही नहीं देना।

### तीमरा स्थूल-अद्त्तादान-विरमण-व्रत

अदत्तादान माने चोरी ! उसका त्याग करने का स्थूल-व्रत है—स्थूल-अदत्तादान-विरमण-व्रत । यह व्रत निम्न प्रकार लिया जाता है—

- (१) किसी के घर-दुकान में बाधा नहीं डालना।
- (२) गाँठ खोलकर या पेटी-पिटारे को खोलकर किसी की चीज नहीं निकालना।
  - (३) डाका नहीं डालना।
  - (४) ताला खोलकर किसी की चीज नहीं निकालना।

## (५) पराई चीज को अपनी नहीं बना लेना।

चोरी का माल नहीं रखना। चोरी को उत्तेजन देनेशला कोई काम नहीं करना। चोरी का माल रखना या चोर को उत्तेजन देना भी चोरी है, इसलिए इस व्रत को लेनेवाले को उससे वचना चाहिए।

# चौथा स्थूल-मैथुन-विरमण-त्रत

इस वत को स्वटारासन्तोपवत भी कहा जाता है। अपनी पत्नी के अतिरिक्त किसी अन्य स्त्रीपर कुटिए नहीं डालना। इस वत में कुँवारी कन्याओं, विधवाओं, रखेलों, आदि के त्याग का स्पष्ट समावेश नहीं होता, इसिलए इसके मुकावले में स्वदारा-सन्तोप-वत वहुत बड़ा है। श्री हेमचन्द्रा-चार्य कहते हैं कि, जो अपनी स्त्री से ही सन्तुष्ट है और विपयों से विरक्त है; वह ग्रहस्थ होते हुए भी शील से साधु के समान माना जाता है।

## पाँचवाँ परिग्रह-परिमाण-व्रत

अपने लिए धन, धान्य, क्षेत्र, मकान, चॉदी, सोना, नौकर-चाकर, ढोर आदि रखना, परिम्रह कहलाता है। उसका परिमाण करना यानी उसकी मर्यादा बॉधना। शास्त्रकार कहते हैं कि—''ज्यादा बोझ से भरा हुआ जहाज द्व्र जाता है; वैसे ही परिग्रह के ममत्व के भार से प्राणी संसार-सागर में द्व्र जाते हैं।" इसलिए परिग्रह उतना ही रखना चाहिए, जितना जरूरी हो। मनुष्य तरह-तरह के पाप इस परिग्रह के लिए ही करते हैं, इसलिए यह मर्यादित हो जाये, तो पाप की मात्रा कम हो जाये और सन्तोष विकसित होता रहे।

# छठाँ दिक्-परिमाण-व्रत

गृहस्थ-जीवन को सन्तोषी बनाने के लिए परिग्रह-परिमाण की तरह दिक् अर्थात् दिशाओं का परिमाण भी आवश्यक है। इस व्रत में यह प्रतिज्ञा ली जाती है कि अमुक दिशामें अमुक हद से ज्यादा नहीं जाना।

## सातवाँ भोगोपभोग-परिमाण-व्रत

जो वस्तु एक बार भोगी जाती है वह भोग है—जैसे आहार, पान, स्नान, उद्धर्तन, विलेपन, पुष्पधारण आदि । और, जो वस्तु अनेक बार भोगी जाये वह उपभोग है—जैसे वस्त्र, आभूपण, शयन, आसन, वाहन आदि । इस व्रत से भोग और उपभोग की तमाम चीजों की मर्यादा की जाती है। भोग की वस्तुओं में आहार-पानी मुख्य है। उनमें वाईस अभस्य का त्याग करना चाहिए और दूसरी चीजों की मर्यादा करनी चाहिए। बाईस अभस्य के नाम ये हैं:—

१. बड़ का फल, २. पीपल का फल, ३. उंबर, ४. अजीर, ५. काको दुबर, ६. दारू, ७. मास, ८. मधु, ९. मक्खन, १०. हिम यानी वर्फ, ११. करा, १२. विप, जहर, १३. सब तरह की मिट्टी, १४. रात्रि मोजन, १५. बहुबीन, १६. अनन्तकाय, १७. अचार, १८. घोलवड़ा, १९. वेंगन, २०. अजाना फल फूल, २१. तुच्छ फल, २२. चिलतरस ।

इस व्रत के धारण करनेवाले को कर्म यानी धधे के सम्बन्ध में भी वड़ा विवेक रखना पड़ता है। खास जिस धधे मे ज्यादा हिंसा होती हो ऐसा धधा करना कल्पता नहीं है। शास्त्रों में ऐसे धधो के लिए 'कर्मादान' गब्द का प्रयोग किया गया है। कर्मादान पद्रह हैं— (१) अगार कर्म अर्थात् ऐसा धधा जिसमें अग्नि का विशेष प्रयोजन पड़ता है। (२) वनकर्म, अर्थात् वनस्पतियों को काटकर बेचने का धधा (३) शकटकर्म, यानी गाड़ी बनाकर बेचने का धधा। (४) माटककर्म, यानी पशुओं, वगैरह को भाड़े पर देने का धंधा, (५) स्कोटककर्म, यानी पृथ्वी तथा पत्थर को फोड़ने का धधा। (६) दतवाणिज्य, यानी हाथी दाँत वगैरह का ज्यापार। (७) लक्षावाणिज्य, यानी लाख वगैरह का धधा। (८) स्वाणिज्य, यानी दूध, दही, घी, तेल, वगैरह का ज्यापार। (९) केशवाणिज्य, अर्थात् मनुष्य तथा पशुओं का ज्यापार, (१०) विपवाणिज्य,

यानी नहर और नहरी चीजों का न्यापार, (११) यत्रपीलन कर्म, यानी अनान, बीज तथा फलफूल पेल कर देने का काम। (१२) लाछन-कर्म, यानी पशुओं के अगो को छेदने, दाग देने वगैरह का काम। (१३) दबदानकर्म, यानी वन, खेत वगैरह में आग लगाने का काम। (१४) जलशोपण कर्म यानी सरोवर, तालाव वगैरह मुखाने का काम और (१५) असतीपोपण, यानी कुलटा या व्यामिचारिणी स्त्रियों का पोषण करने का या हिंसक प्राणियों को पाल कर उन्हें बेचने का काम।

# आठवाँ अनर्थदंड-विरमण-व्रत

जो हिंसा विशिष्ट प्रयोजन या अनिवार्य कारण विना की जाये, वह अन्पर्दंड कहलाती है। उससे वचने का व्रत अन्धरंड-विरमण-व्रत है। इस व्रत में अपध्यान, पापोपदेश, हिंसप्रदान और प्रमादाचरण का त्याग करना होता है। अपध्यान यानी आर्त्त और रोद्रध्यान, पापोपदेश अर्थात् ऐसी स्चना-सलाह देना, जिससे दूसरे को पाप करने की प्रेरणा मिले; हिंसप्रदान यानी हिंसाकारी शस्त्रसाधन दूसरे को देना और प्रमादाचरण यानी नाटक, तमाशा,पशुओं का युद्ध, गजीफा-सोगठा वगैरह खेल आदि में भाग लेना।

# नवाँ सामायिक-व्रत

पाप-न्यापार और दुर्ध्यान से रहित आत्मा का दोघड़ी तक समताभाव सामायिक वत है। सामायिक करते समय श्रावक साधु के समान हो जाता है। इसलिए, उसे बहुत बार करने का उपदेश है। सामायिक करते समय मन के दस दोष, वचन के दस दोष और काया के बारह दोष टालने चाहिए, तभी सामायिक ग्रुद्ध हुआ माना जायेगा। ग्रुद्ध सामायिक की कीमत इस जगत के किसी पार्थिव पदार्थ से नहीं हो सकती। इसलिए कहा है—

दिवसे दिवसे लक्खं, देइ सुवणह्स खंडिओ ऐगी। इयरी पुण सामाइयं, करेइ न पहुष्पए तस्स॥ —अगर कोई रोज लाख खाडी सोने का दान करे और दूसरा मनुष्य एक सामायिक करे; तो भी दान देनेवाला सामायिक करनेवाले के समान नहीं हो सकता, अर्थात् उसके वरावर लाभ नहीं प्राप्त कर सकता।

## दसवाँ देशावकाशिक-व्रत

नतों मे रखी गयी सामान्य छूटों का टैनिक जीवन भर के लिए संकोच करना देशावकाशिक-नत कहलाता है। उसमें रोज प्रातःकाल नीचे की चौदह वातों के विषय में नियम धारण करने होते है—(१) वस्तु, (२) द्रव्य, (३) विकृति, (४) जूते, (५) ताम्बूल, (६) वस्त्र, (७) कुसुम, (८) वाहन, (९) श्रयन, पलंग, विस्तर, (१०) विलेपन, (११) न्नहाचर्य, (१२) दिशा, (१३) स्नान और (१४) भोजन।

सारे दिन में आठ सामायिक और सुनह-शाम प्रतिक्रमण इस प्रकार कुछ दस सामायिक करने का देशावकाशिक करने का व्यवहार आज प्रचलित है।

#### ग्यारहवाँ पोषध-व्रत

पर्व-तिथि आदि के दिन देशरूप से अथवा सर्वरूप से आहार, शरीर• सत्कार, गृह-व्यापार और अब्रह्मचर्य का त्याग करके आठ प्रहर या चार प्रहर तक सामायिक करना पोषघ है।

## वारहवाँ अतिथि-संविभाग-त्रत

भक्तिपूर्वक आहार, वस्त्र, पात्र आदि का अतिथि को यानी साधुओं को दान करना अतिथि-सविभाग-त्रत है। साधुओं को भक्तिपूर्वक दान देने से धन सार्थवाह ने तथा नयसार ने समिकत उपार्जित किया और परं-परा से तीर्थेकर नामकर्म बॉधा तथा संगम ने दूसरे भव में शालिभद्र बनकर अपूर्व ऋदिसिद्धि भोगी, यह आप जानते होंगे।

## श्रावक की दिनचर्या

देशविरित चारित्र को घारण करनेवाले ग्रहस्यकी दिनचर्या का वर्णन शास्त्रकारों ने 'नवकारेण विवोहो' पद से शुरू होनेवाली गाथा मे किया है, उसे भी यहाँ वतलाये देते हैं।

आवक को पचपरमेष्ठी के मंगलस्मरणपूर्वक, चार घड़ी रात वाकी रहने पर, निद्रा का त्याग करना चाहिए। तब धर्म-जागरिका करनी चाहिए; यानी धर्म सम्बन्धी विचारणा करनी चाहिए। उसके बाद रक्तत्रयी की शुद्धि के लिए पटावस्यक-रूप प्रतिक्रमण करना चाहिए। उसके करने के बाद चैत्य-वन्दन करना चाहिए और पचक्खाण (प्रत्याख्यान) हेना चाहिए।

तव जिन-मिद्दर में जाकर वहाँ पुष्पमाला, गंध आदि द्वारा जिनविम्बों का सत्कार करना चाहिए और वहाँ से गुरु के पास जाकर उन्हें वन्दन कर विधिपूर्वक पच्चक्खाण लेना चाहिए। उसके बाद उनसे धर्मश्रवण कर सुखसाता की पृच्छा करनी चाहिए। और, भात-पानी का लाभ देने की विनती करनी चाहिए। अगर गुरुमहाराज को औषध आदि की जरूरत हो तो उसके लिए उचित व्यवस्था करनी चाहिए। उसके वाद भोजन किया जा सकता है।

फिर लैकिक और लोकोत्तर दोनों दृष्टियों से अनिदित न्यवहार की साधना की जा सकती है। उसके बाद यानी सायकाल में समय पर भोजन करके दिवसचरिम प्रत्याख्यान द्वारा सवर को भलीभाँति धारण करना चाहिए और जिनबिम्बो की अर्चा, गुरुवन्डन, सामायिक-प्रतिक्रमण आदि कियाएँ करनी चाहिए।

फिर स्वाध्याय, सयम, वैयावृत्य आदि से परिश्रमित हुए साधुकी पुष्ट आलम्बनरूप विश्रामणा करनी चाहिए और नवकार-चिंतन आदि उचित योगों का अनुष्ठान करना चाहिए। उसके बाद अपने घर वापस आकर अपने परिवार को बोधदायक कथाओं तथा सुभाषितों द्वारा धर्म का स्वरूप समझाना चाहिए; ताकि वे धर्मभावनावाले वर्ने । फिर विधिपूर्वक शयन करने के लिये देव-गुरु वगैरह चार का शरण अगीकार करना चाहिए।

इस समय मोह के प्रति जुगुप्सा के द्वारा प्रायः अव्रह्मचर्य में विरति रखनी चाहिए और स्त्री के अगोपाग की अज्जुचिता आदि का विचार करके उसका त्याग करनेवाले महापुरुषों का दृदय से वहुमान करना चाहिए।

फिर 'अपने चारित्रशील धर्माचार्य गुरु के आगे दीन्ना कव छूँगा ?' ऐसा मनोरथ करना चाहिए। उसके बाद निद्राधीन होना चाहिए।

जो इस प्रकार की दिनचर्या द्वारा अपना दिन व्यतीत करते हैं; उनका चारित्रगठन उत्तम प्रकार से होता है।

इसमें से आज कितना होता है और कितना नहीं, यह अपने दिल्से पूछ देखिये। शास्त्रकारों ने जो नियम वताये हैं, वे आपके भले के लिए हैं; इसलिए उनका यथाशक्य अधिक आदर की जिए, यह हमें विशेष रूप से कहना है।

सर्वविरति-चारित्र का वर्णन शेष रहा, वह अवसर पर किया जायेगा।

# छियालीसवाँ व्याख्यान सम्यक्-वारित्र

## [3]

महानुभावो !

जिनागम में कहा है कि-

'गारत्थेहिं सन्वेहिं साहवो संजमुत्तरा—सर्व गृहस्थों से साधुओं का संयम श्रेष्ठ होता है—तात्पर्य यह कि एक गृहस्थ चाहे जितना कॅचा चारित्रधारी हो, फिर भी वह सामान्य साधु की वरावरी नहीं कर सकता। इससे आप सर्वविरित-चारित्र की उच्चता समझ सकते है।

# सर्वविरति-चारित्र का अधिकारी

'सर्वविरित-चारित्र का अधिकारी कौन हो सकता है ?' इस सम्बन्ध मे शास्त्रों ने वड़ी गहरी विचारणा की है। उस सबका सार यह है कि, जो आत्मा ससार की असारता को भली-मॉित समझ चुका हो, भवभ्रमण से अत्यन्त खेद-प्राप्त हो और विनयादि गुणों से युक्त हो, उसे ही सर्वविरित चारित्र के योग्य गिनना चाहिए।

सर्वविरति चारित्र को धारण करनेवाले की साधु, अनगार, भिक्षु, यति, सयति, प्रव्रजित, निर्प्रथ, विरत, क्षान्त, दान्त, मुनि, तपस्वी, ऋषि, योगी, श्रमण आदि अनेक सज्ञाएँ हैं।

, सर्वविरतिचारित्र अगीकार करते समय पाँच प्रकार की शुद्धि का व्यवहार होता है—प्रश्नशुद्धि, कालशुद्धि, क्षेत्रशुद्धि, दिशाशुद्धि और वन्दनाशुद्धि। दीक्षा लेने की अभिलाषा से कोई मुमुक्षु गुरु के समीप आये, तब 'हे वत्स । तू कोन है १ कहाँ से आया है १ तेरे माता-पिता का नाम क्या है १ तेरा धार्मिक अध्ययन कितना है १ तुझे दीक्षा लेने का भाव कैसे हुआ १ क्या तूने माता-पिता की अनुमित ले ली है १ क्या तू दीक्षा का दायित्व समझता है १ आदि प्रश्न पूछकर आवश्यक जानकारी प्राप्त कर लेने को प्रश्नग्रुद्धि कहते हैं । अगर, इन प्रश्नों के उत्तर ठीक न मिलें तो अधिक छानबीन करनी चाहिए । यहाँ निमित्तशास्त्र आदि के द्वारा ये भी शिष्य की परीक्षा करने की विधि है ।

जो इस परीक्षा से योग्य माल्रम हो, तो उसे दीन्ना देने के लिए ग्रुम मुहूर्त देखा जाता है, उसे कालग्रुद्धि समझना चाहिए। उत्तराषाढा, उत्तराभाद्रपद, उत्तराफाल्गुनी और रोहिणी ये चार नक्षत्र दीक्षा के लिए बहुत अच्छे गिने जाते हैं। दोनों पक्षों की चतुर्दशी, पूर्णिमा, अष्टमी, नवमी, छठ, चौथ और द्वादशी ये तिथियाँ दीक्षा के लिए वर्ष्य हैं।

दीक्षा अच्छे स्थान में देना क्षेत्रशुद्धि है। यहाँ अच्छे स्थान से ईख की बाढ, डागर का खेत, सरोवर का तट, पुष्पसहित वन-खड यानी बाग-बगीचा-उद्यान, नदी का किनारा तथा जिन-चैत्य समझना चाहिए।

दीक्षा देते समय शिष्य को पूर्वाभिमुख, उत्तराभिमुख या जिस दिशा में केवली-भगवत विचरते हों या जिन-चैत्य हो उस दिशा की ओर मुख रखकर विठाना दिशाशुद्धि है। आज समवसरण के सामने दीक्षाविधि कराई जाती है, उसका हेतु दिशाशुद्धि का पालन करना है।

वन्दना-शुद्धि में चैत्यवन्दन-देववन्दन, कायोत्सर्ग तथा वासक्षेप, रजोहरण और वेश समर्पण की किया होती है।

इस रीति से पाँच प्रकार की शुद्धिपूर्वक मुमुक्षु को टीथा टी जाती है। उस समय गुरु उसे 'करेमिमन्ते' का पाठ उच्चराते है और उसमें सर्व पाप का तीन करण और तीन योग से अर्थात् नौ कोटि से आजीवन प्रत्याख्यान कराते हैं। उसके बाद अनुक्रम से बड़ो दीक्षा के समय पाँच महावत उच्चरित कराते हैं और रात्रिभोजन विरमण-व्रत भी धारण कराते है।

#### पहला महीव्रत

पहला महावत प्राणातिपात-विरमण-व्रत है। उससे सूक्ष्म-बादर, स्थावर-त्रस सर्व प्राणियों की मन-वचन-काया से हिंसा करना नहीं, कराना नहीं और करनेवाले को अच्छा जानना नहीं; ऐसी प्रतिज्ञा ग्रहण की जाती है। यह महावत सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है, इसलिए उसे पहले ग्रहण कराया जाता है।

स्यावर जीवों की हिंसा का त्याग करना अर्थात् पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय इनमें से किसी की विराधना नहीं करना ! इस प्रतिज्ञा के कारण कोई भी साधु किसी प्रकारकी जमीन नहीं खोदे, बावड़ी, तालाब, कुँआ, सरोवर आदि का और बरसात का कचा पानी नहीं पीये और न वर्फ का उपयोग करे; चकमक या दियासलाई का उपयोग करके या अन्य प्रकार से अग्नि नहीं प्रकटावे, अग्नि को नहीं संकोरे, और यहाँ तक कि, अग्नि का स्पर्श भी नहीं करे। जहाँ अग्नि को स्पर्श ही वर्जित है; वहाँ चूल्हा जलाकर रसोई तो करेगा ही कैसे १ रसोई करने में स्थावर जीवों की विराधना होती है, इसलिए कोई साधु रसोई नहीं करे। वह पखे से हवा न खाये।

त्रस जीवों की हिंसा का त्याग होने के कारण वह ऐसी कोई प्रवृत्ति नहीं करे कि जिसमें दो-इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय, चार-इन्द्रिय या पचेन्द्रिय जीवों का वध हो। साधु से चलते, बोलते, खाते, पीते, उठते-बैठते, सोते किसी भी सहमस्थूल जीव की हिंसा न हो, इसके लिए खूब साव-धानी रखनी पड़ती है और इसीलिए वे अपने पास रजोहरण या ओधा

रखते है। कोई जीव-जन्तु नजर पड़े या शरीर, वस्त्र, पात्र आदि पर चढ़ा हो, तो वे उस रजोहरण की अति कोमल दिशयो द्वारा इस तरह दूर करते है कि, उसे किसी प्रकार की चिति न पहुँचे।

#### द्सरा महात्रत

दूसरा महावत मृपावाद-विरमण-वत है। उसमें क्रोध, लोभ, भय या हास्य से किसी प्रकार का असत्य न बोलने की प्रतिज्ञा ग्रहण की जाती है। इसी प्रतिज्ञा में दूसरे से झूठ बुलवाना नहीं और बोलनेवाले को अच्छा मानना नहीं की भी प्रतिज्ञा होती है। श्री द्यवैकालिकसूत्र में कहा है कि 'ससार के सब साधु-पुरुषों ने मृषावाद की असत्य की, निंदा की है। असत्य सब प्राणियों के लिए अविश्वसनीय है, अर्थात् असत्य बोलने से सब प्राणियों का विश्वास हट जाता है। इसलिए, उसका सर्वथा त्याग करना चाहिए।

#### तीसरा महावत

तीसरा महावत अदत्तादान-विरमण-वत है। इससे यह प्रतिज्ञा ग्रहण की जाती है कि गाँव, नगर या अरण्य में, थोड़ा या अधिक, छोटा या वड़ा, निर्जीव या सजीव जो कुछ मालिक ने अपनी राजी-खुशी से न दिया हो, उसे ग्रहण नहीं करूँगा, दूसरे से ग्रहण नहीं कराऊँगा और न ग्रहण करनेवाले को अच्छा मातूँगा। इस महावत के कारण साधु दाँत कुरेदने का तिनका भी उसके मालिक की अनुमित के विना नहीं लेते, और चीज की तो वात ही क्या ?

# चौथा महाव्रत

चौथा महाव्रत मैथुन-विरमण-व्रत है। उससे यह प्रतिज्ञा ग्रहण की जाती है कि दैवी, मानुषिक या पार्वावक किसी भी प्रकार का मैथुन-सेवन नहीं करूँगा, सेवन कराऊँगा नहीं और सेवन करनेवाले को अच्छा नहीं मानूँगा। यह वडा दुस्तर व्रत है, इसीलिए प्रश्नव्यावरण सूत्र में कहा है कि 'जैसे, व्रह्मण, नक्षत्रमण और तारागण में चन्द्र प्रधान है, वैसे ही विनय, शील, तप, नियम आदि गुणसमूह में ब्रह्मचर्य प्रधान है।

व्रह्मचर्य की रक्षा के लिए शास्त्रों में नौ रोकें कही गयीं हैं। साधु उनका वरावर पालन करें।

- (१) स्त्री, पुरुप और नपुसक की वस्ती से रहित एकान्त विशुद्ध स्थान में रहना।
  - (२) कामकथा नहीं करना।
- (३) जिस पाट, आसन या शयन पर स्त्री वैठी हो वहाँ दो घड़ी तक नहीं वैठना।
  - (४) रागवश होकर स्त्रियों के अंगोपाग नहीं देखना।
- (५) जहाँ दीवाल के अन्तर पर स्त्री-पुरुप का जोड़ा रहता हो, वहाँ नहीं रहना।
  - (६) स्त्री के साथ की हुई पूर्वक्रीड़ा का स्मरण नहीं करना।
  - (७) मादक आहार का त्याग करना।
  - (८) रुखासूखा आहार भी परिमाण से अधिक नहीं छेना।
- (९) श्र गार-लक्षणा शरीर-शोभा का त्याग करना, अर्थात स्नान, विलेपन, उद्वर्तन, सुन्दर वस्त्र आदि का उपयोग नहीं करना।

श्री दशवैकालिकसूत्र में यह आजा की है कि, 'जिसके हाथ-पैर छेदे हुए हों, नाक-कान कटे हुए हों, ऐसी सौ वर्ष की खुढिया हो तो भी साध-पुरुष को उसका स्पर्श नहीं करना चाहिए।'

जैन-श्रमणों की बस्तीवाले स्थान में रात को स्त्रियों को प्रवेश नहीं करने दिया जाता, यह तो आप जानते ही होंगे।

#### पाँचवाँ महावत

पॉचवॉ महात्रत परिग्रह-विरमण-त्रत है। उससे यह प्रतिज्ञा की जाती

है कि, 'थोड़ी या ज्यादा, छोटी या वड़ी, सजीव या निर्जीव, किसी भी चीज का मैं स्वयं परिप्रह नहीं कलंगा, दूसरे से नहीं कराजंगा, करनेवाले को अच्छा नहीं मानूंगा। इस महाव्रत के कारण साधु किसी भी मट या मदिर की मालिकी नहीं रख सकता, और न धन, माल, खेत, पाधर, बाड़ी, वजीफा, हाट, हवेली या टोर-ढाखर या रोकड़ रकम या जवाहिरात अपने पास नहीं रख सकता।

साधु लोग अपने जीवन निर्वाह के लिए जो वस्त्र, पात्र आदि रखते है, उनकी गणना परिग्रह में नहीं होती, कारण कि वह ममत्त्रबुद्धि से नहीं विक सयम के निर्वाह के लिए ही रखे जाते हैं।

## छठाँ रात्रिभोजन-विरमण-त्रत

सर्वविरित-चारित्र ग्रहण करनेवाले को पाँच महावतो के अतिरिक्त छठाँ रात्रिभोजन-विरमण-वित भी अवश्य लेना होता है। इस वत से आजीवन सर्व प्रकार के रात्रिभोजन का त्याग किया जाता है। श्री दशवै-कालिकसूत्र में कहा है कि, 'धरती पर कितने ही त्रस और स्थावर सूक्ष्म जीव निश्चितरूप से होते हैं। उन जीवों के शरीर रात को दिखलायी नहीं देते, तो ईर्यासमितपूर्वक रात को गोचरी के लिए कैसे जाया जा सकता है ? दूसरे, पानी से धरती भींगी रहती है, उस पर वीज, कीड़े-कीड़ियाँ भी पड़ी होती है। इन जीवों की हिंसा से दिन में भी वच सकना कठिन होता है, तो रात को तो वचा ही कैसे जा सकता है ? इसलिए रात को कैसे चला जा सकता है ? इन सब दोपों को देखकर ज्ञातपुत्र अर्थात् श्रमण भगवान् महावीर ने कहा है कि, निर्मेथ किसी भी प्रकार के आहार का रात्रि में भोग न करें।'

#### अष्ट-प्रवचन-माता

चारित्र के पालन तथा रक्षण के लिए साधु-पुरुप को बहुत करना होता है। उनमे पाँच समिति और तीन गुप्ति की मुख्यता है। शास्त्रों में उन्हें अप्ट-प्रवचन-माता कहा गया है, कारण कि, वे महाव्रतस्वरूप प्रवचन का पालन तथा रक्षण करने में माता-जैसा काम करती हैं।

त्तिमिति का अर्थ है, सम्यक् किया । गुप्ति का अर्थ है गोपन किया, अर्थात् निग्रह की किया !

पाँच समितियों में पहली ईया समिति है। उसका अर्थ यह है कि, साधुपुरुप को ख़्य सावधानी से चलना चाहिए। उसमें नीचे के ६ नियमों का पालन करना होता है।

- (१) दर्शन-ज्ञान-चारित्र के हेतु से चलना, अन्य हेतु से नहीं।
- (२) दिन में चल्ना, रात मे नहीं। इसमें मात्रा आदि के कारण से जाने-आनेकी छट है।
- (३) अच्छे आवागमन के रास्ते पर चलना। नये मार्ग पर, कि जिसमें सजीव मिट्टी होने की आशंका हो, नहीं चलना।
  - (४) अच्छी तरह देखकर चलना।
- (५) नजर नीची रखकर चार हाथ भूमि का अवलोकन करते हुए चलना। नजर ऊँची रखकर या आ्झा-टेढ़ा देखते हुए नहीं चलना।
- (६) उपयोगपूर्वक चलना, विना उपयोग नहीं चलना। साधु लोग एक स्थल से दूसरे स्थल पर जाने के लिए किसी भी वाहन का उपयोग नहीं करते, कारण कि, उससे ईर्यासमिति के चौथे, पाँचवें और छठे नियम का भग होता है।

दूसरी सिमिति भाषा-सिमिति है। उसका अर्थ यह है कि, साधु पुरुष खूब सावधानी से बोले। उसमें नीचे के आठ नियमों का पालन करना होता है।

- (१) क्रोध से नहीं बोलना।
- (२) अभिमानपूर्वंक नहीं बोलना।
- (३) कपटं से नहीं वोलना।
- (४) लोभ से नहीं बोलना।

- (५) हास्य से नहीं बोलना।
- (६) भय से नहीं बोलना।
- (७) वाक्चातुरी से नहीं बोलना।
- (८) विकथा नहीं करना।

साधु के लिए यह भी स्पष्ट आज्ञा है कि, वह अति कठोर भाषा का उपयोग न करे। किसी को बुलाना हो तो महानुभाव, महाशय, देवानुप्रिय आदि मधुर शब्दों का प्रयोग करना।

तीसरी समिति एषणा-समिति है। उसका अर्थ यह है कि, साधु को चाहिए कि आहार-पानी की गवेषणा करते समय खृत्र सावधानी रखे। उसके लिए ही ४२ दोष वर्ज्य रखने होते हैं।

साधु क्षत्रिय, वैश्य, कृषिकार, ग्वाले आदि अतिरस्कृत और अनिंदित कुल में गोचरी करे, पर चक्रवर्ती, राजा, ठाकुर, राजा के पासवान या राजा के सम्बन्धियों के यहाँ गोचरी न करें। और, किसी गृहस्थ का द्वार वन्द हो तो खोलकर अन्दर न जाये; जहाँ बहुत से भिक्षुक इकहें होते हों, वहाँ भी न जाये। वर्षा होती हो, हिम पडता हो, महावायु चलती हो या सूक्ष्म जन्तु उड़ रहे हो, तब भी गोचरी न करे, विल्क अपने स्थान में वैठकर धर्मध्यान तथा तपश्चर्या करें।

पाँच समितियों में अन्तिम पारिष्ठापनिका-समिति है। उसका अर्थ यह है कि, साधु, मल, मृत्र, इलेक्म, श्र्क, केश या दूसरी परठने योग्य वस्तु को जीवजन्तुरहित, जहाँ लीलोतरी न हो, ऐसी मृमि मे सावधानी से परठे। धर्मस्रचि अनगार कड़वी तुबड़ी का ज्ञाक परठने गया, वहाँ एक वूँद नीचे गिर जाने से उसकी गध से खिंचकर बहुत-सी कीड़ियाँ आ गर्यी और उनको मरता देखकर, अपने उदर को निख्य समझ कर सारा शाक उसमें परठ दिया और अपने प्राण का बल्दान दिया!

तीन गुप्तियों मे पहली मनोगुप्ति है। उसका अर्थ यह है कि, साधु अपने मन को सरंभ—समारंभ और आरभ—मे प्रवृत्त न होने दे। जिस किया मे पटकाय के जीवो की विराधना होती हो उसका सकल्प करना आरम है; उसके लिए साधन इकटा करना समारंभ है; और प्रयोग करना आरम है। इसका सार यह है कि, साधु अपने मन को किसी भी हिंसक प्रवृत्ति की ओर जाने न टे।

दूसरी गुप्ति वचन गुप्ति है। उसका अर्थ यह है कि, साधु ऐसा कोई वचन प्रयोग न करे कि, जिससे संरभ, समारभ या आरभ को उत्तेजन मिले।

अन्तिम गुप्ति कायगुप्ति है। उसका अर्थ यह है कि, खड़े रहने मे, सोने मे, गड्ढा पार करने तथा पाँचो इन्द्रियों का व्यापार करते समय काया को सावद्य योग में प्रवर्तित न होने दे।

# दस प्रकार का यति धर्म

साधु को सर्वविरित-चारित्र के पालन तथा विकास के लिए दस प्रकार के श्रमणधर्म या यितधर्म का पालन करना होता है। वह इस प्रकार है।-

- (१) क्षाति—क्षमा रखना—क्रोध नहीं करना।
- (२) मार्टव--मृदुता रखना--अभिमान नहीं करना।
- (३) आर्जव—सरलता रखना—छलकपट नहीं करना।
- (४) मुक्ति—सन्तोप रखना—लोभ नहीं करना।
- (५) तप—यथाशक्ति तपश्चर्या करना। विशेपतः इच्छाओ का निरोध करना।
  - (६) स्थम इन्द्रियों पर पूरा-पूरा काबू रखना।
  - ( ७ ) सत्य-वस्तु का यथास्थित कथन करना-असत्य नहीं कहना।
  - (८) शौच—हृदय पवित्र रखना—सत्र जीवों के साथ अनुकूल न्यवहार करना।
    - (९) अकिंचनता—अपने लिए कुछ नहीं रखना—फक्कड़ रहना।

(१०) ब्रह्मचर्य-ब्रह्मचर्य का मन, वचन, काया से अच्छी तरह पालन करना।

#### षडावश्यक

साधु को सुबह और शाम पडावश्यक की क्रियाएँ या प्रतिक्रमण करना आवश्यक है, कारण कि, उससे वर्तों में लगे दोषों की शुद्धि होती है और उसके लिए योग्य प्रायश्चित लेकर पुनः निर्मल वना जाता है। षडावश्यक में सामायिक, चतुर्विंगतिस्तव, वन्दन, प्रतिक्रमण, कायोत्सर्ग और प्रत्याख्यान ये ६ आवश्यक होते हैं। ये आवश्यक आत्मशुद्धि के लिए वड़े उपकारक हैं और इसलिए उन्हें समस्त क्रिया का सार-रूप कहा है।

सर्वविरित-चारित्र को धारण करनेवाले की समझ और किया कैसी होती है, यह मृगापुत्र की कथा द्वारा स्पष्ट रूप से समझा जा सकता है—

# मृगापुत्र की कथा

सुग्रीव-नामक एक रमणीय नगर था। उसमें वलभद्र-नामक राजा था। उसे मृगावती रानी से बलश्री नामक एक कुमार उत्पन्न हुआ था। परन्तु, लोगों में वह मृगापुत्र-नाम से प्रसिद्ध था।

गृगापुत्र मनोहर रमिणयों के साथ अपने नन्दन-महल में आनन्द-पूर्वक कीड़ा करता था। एक बार उस महल के झरोखे पर बैठकर नगर का निरीच्ण कर रहा था। वहाँ एक क्षात, टान्त साधु दिखलायी पड़े। वह निर्निमेष दृष्टि से उन्हें लगातार देखता रहा। ऐसा करते हुए उसे यह अध्यवसाय हुआ कि, 'ऐसा स्वरूप मैंने पहले कहीं देखा है।' और, उसे जातिस्मरण-ज्ञान उत्पन्न हो गया। उस ज्ञान से उसने अपने पूर्व भव देखें और उसमे समाद्रित साधुपन याद आया। इससे चारित्र के प्रति प्रेम हुआ और विषयों के प्रति वैराग्य उत्पन्न हुआ।

फिर, उसने माता-िपता के पास आकर कहा कि, "हे माता-िपता ! पूर्व काल में मैंने पाँच महाव्रतरूप संयम-धर्म पाला था, उसका स्मरण हुआ है। अब में नरक, तिर्येच आदि गति के दुःख-सकुल ससार-समुद्र में से निवृत्त होना चाहता हूँ। मुझे आज्ञा दीजिये। में सर्वविरति चारित्र की दीला ग्रहण करूँगा।

है माता-पिता! किंपाकफल के समान निरन्तर कडवा फल देनेवाले और एकान्त दु:ख की परम्परा से सने हुए भोग मैंने खूब भोग लिये हैं। यह गरीर भी अग्रुचि से उत्पन्न हुआ है, इसलिए अपिवन्न है, अनेक कप्टो का कारण और क्षणभगुर है; इसलिए इसमें आसक्ति नहीं रही। अहो! सारा ससार दु:खमय है और उसमें रहनेवाले प्राणी जन्म-जरा-रोग-मरण के दु:खों से पीड़ित हैं!

हि माता-िवता ! घर जल रहा हो, उस समय उसका मालिक असार वस्तुओं को छोड़कर बहुमूल्य वस्तुओं को निकाल लेता है। यह लोक भी जरा और मरण से जल रहा है। आप मुझे आज्ञा दें तो उसके तुन्छ काम भोगो को छोड़कर, केवल अपने आत्मा को उनार लूँ।"

तरुण पुत्र की यह बात सुनकर माता-िपता ने कहा—''हे पुत्र ! साधु-पन बड़ा कठिन है। साधुपुरुप को जीवनपर्यंत प्राणीमात्र पर समभाव रखना पड़ता है, शत्रु और मित्र को समान दृष्टि से देखना होता है। और, फिर चलते, फिरते, खाते, पीते, यानी प्रत्येक किया में होनेवाली सूक्ष्म हिंसा से विरमना पड़ता है। यह स्थिति सचमुच बड़ी दुर्लभ है।

''साधु जीवनपर्यन्त भूले-चूके भी असत्य नहीं बोलता। सतत सावधान रहकर हितकारी सत्य बोलना बहुत कठिन है।''

"साधु दाँत कुरेदने का तिनका भी खुशी से दिये गये बिना नहीं ले सकता। उसी प्रकार दोषरहित भिक्षा प्राप्त करना भी अत्यन्त कठिन है।

"कामभोगों के रस को जाननेवाले के लिए मैथुन से नितान्त विरक्त रहना कोई सामान्य बात नहीं है। साधुपुरुष धन, धान्य, दास, आदि किसी वस्तु का परिग्रह नहीं रखता। इस तरह सर्व वस्तुओं का त्याग कर ममता-रिहत होना भी अति दुष्कर है।" "साधु रात में किसी प्रकार का भोजन नहीं कर सकता।"

"हे पुत्र । तू सुकोमल है और भोग में डूबा हुआ है, इसलिए साधुपन पालने में समर्थ नहीं है। बालू का ग्रास जितना नीरस है; उतना ही नीरस संयम है। तलवार की धार पर चलना जितना कठिन है, उतना ही कठिन तपश्चर्या के मार्ग में प्रयाण करना है। इसलिए, अभी तो भोग भोग, बाद में चारित्रधर्म को खुशी से धारण करना।"

माता पिता के ऐसे बचन सुनकर मृगापुत्र ने कहा—"हे माता-पिता! व्यापका कहना सत्य है, पर निःस्पृही को इस लोक में कुछ भी अशक्य नहीं है। इस संसारचक्र में दुःखजनक और मयोत्पादक शारीरिक और मानिसक वेटनायें में अनन्त बार सहन कर चुका हूँ, इसिंटए मुझे प्रव्रज्या हेने की अनुमित दीजिये।"

यह सुनकर माता-िपता ने कहा—''हे पुत्र ! तेरी इच्छा हो तो भले दीक्षा ले, परन्तु चारित्र-धर्म मे दुःख पड़ने पर उसका प्रतीकार नहीं किया जा सकता।''

मृगापुत्र ने कहा—'आपका कथन सत्य है, परन्तु जगल मे पशु-पक्षी विचरते रहते हैं; उनके रोग-आतंक का प्रतीकार कौन करता है ? वहाँ जैसे मृग अकेला सुख से विहार करता है, वैसे ही संयम और तपश्चर्या द्वारा में एकाकी चारित्रधर्म में सुखपूर्वक विचल्लगा।''

इस प्रकार दृढ़ वैराग्य देखकर माता-पिता का हृदय पिघल गया और उन्होंने कहा—''हे पुत्र ! तुझे जैसे सुख उपने वैसा कर ।''

माता-पिता की अनुज्ञा मिलते ही उसने सर्वममत्व को इस तरह भेद डाला जैसे हाथी वख्तर को तोड़ डालता है। उसने समृद्धि, धन, मित्रो, स्त्री, पुत्रों और स्वजनो का भी त्याग कर दिया।

अव मृगापुत्र मुनि पाँच महात्रत, पाँच समिति और तीन गुति से युक्त होकर वाह्य और अभ्यंतर तपश्चर्या में उद्यमवत हुए और ममता, अहंकार और आसक्ति को छोड़कर समभाव से रहने लगे। तत्पश्चात् ध्यानवल से कषायों का नाश करके प्रशस्त शासन में स्थिर हुए।

इस प्रकार ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और विशुद्ध भावनाओं से अपने आत्मा को भावित कर, बहुत वर्षों तक चारित्र पालकर, अन्त मे एक मास का अनगन करके श्रेष्ठ सिद्धगित को प्राप्त हुए।

तात्पर्य यह कि, आत्मा वैराग्य से भरपूर रंगा हुआ हो और महावत घारण करने के बाद उनका यथार्थ पालन करे, एवं पाँच समिति, तीन गुप्ति और टसविध यतिधर्म का अनुसरण करे, उसका साधुपन सार्थक है और अन्त में वही इस ससार-समुद्र का पार पा सकता है।

#### उपसंहार

महानुमावो ! यहाँ आत्मा, कर्म और धर्म इन तीन विषयो की व्याख्यानमाला पूर्ण होती है । ये तीनों विषय बड़े गभीर है, उन्हें हृदयंग्म करने की अत्यन्त व्यावश्यकता है । हमने तो इस व्याख्यानमाला मे उनका सिक्षत ही विवेचन किया है; इसिलए इस सम्बन्ध मे अभी कितनी ही सूक्ष्म और विशिष्ट वार्ते जाननी शेष रह जाती हैं । जैसे कि—

- (१) दूसरी अरूपी वस्तु पर रूपी वस्तु का कोई प्रभाव नहीं होता, तो अरूपी आत्मा पर ही क्यों होता है ?
  - (२) सुख का स्वरूप क्या है १ सुख किसे कहते हैं १
- (३) अत्यन्त अशान्ति और दुःख के समय में भी सुखशाति किस प्रकार मिल सकती है !
- (४) कुशल अनुष्ठान प्रवृत्ति से पुण्यानुवन्धी पुराय का वन्घ होता है और पहले बाँधे हुए कमों की निर्जरा भी होती है, तो एक ही प्रवृत्ति जो कर्मवन्धन करती है; निर्जरा भी कैसे कर सकती है ?
  - (५) आत्मा का एक समय में एक ही उपयोग होता है और कर्म का वध समय-समय में, आयुष्य न बाँधे तब तक सातो कमों का

होता है नउ सातो कर्मों की स्थिति तथा रस विभिन्न रूप में पड़ते हैं। तो, एक ही समय के एक ही उपयोग से विभिन्न कर्मों का बन्ध कैसे होता है ! और, विभिन्न स्थितियो और विभिन्न रसों का निर्माण कैसे होता है !

(६) धर्म भवातर मे तो अच्छा फल देता ही है, वर्तमान काल में भी धर्मकार्य करते समय बहुत से लाम होते है। उदाहरण के लिए उतने समय तक पापिक्रिया से बचे रहते हैं, पुराने कर्मों की निर्जरा होती है और नये पुण्यानुबन्धी पुण्य का बन्ध होता है तथा वॅधते हुए पापकर्मों का बन्ध दाला पडता है। हमारी धर्म करनी देखकर दूसरो को धर्मकरनी करने का दिल हो और कुटुम्ब में धर्म के सस्कार पड़ते हैं, आदि, आदि वह अवसर पर कहा जायेगा।

जिसने धर्म की ग्रुद्ध मन से आराधना की उसने अनन्त सुख पाया। आप भी धर्म की आराधना द्वारा अनन्त सुख पार्ये।

सर्वमङ्गलमाङ्गल्यं, सर्वे कल्याणकारणम्। प्रधानं सर्वधमीणां, छैनं जयति शासनम्॥

